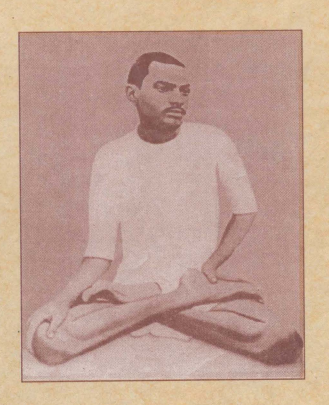
# શ્રી રાજચંદ્ર

સંપાદક ગો<mark>પાલદાસ જીવાભાઈ પટેલ</mark>



ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૪

#### શ્રી પૂંજાભાઈ જૈનચંચમાળા — ૮-૯

### શ્રી રાજચંદ્ર

[ જીવનયાત્રા તથા વિચારરત્ના ]

સ'પાદક: ગાે**પાલકાસ જવાભાઈ પટેલ** 

શ્રી જૈન સાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ કે. ગુજરાત વિદ્યાપીઠ અમદાવાદ ન'. ૧ પ્રકાશક શૈલેશભાઈ કોદરભાઈ પટેલ કુલસચિવ ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૧૪

© ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ

પહેલી આવૃત્તિ ઈ. સ. ૧૯૩૫ બીજી આવૃત્તિ ઈ. સ. ૧૯૪૬ પ્રથમ પુનર્મુદ્રણ ઑગસ્ટ ઈ. સ. ૨૦૦૦ પ્રત : ૫૦૦

કિંમત રૂ. ૧૨૫-૦૦

મુદ્રક જિતેન્દ્ર ઠાકોરભાઈ દેસાઈ નવજીવન મુદ્રણાલય, અમદાવાદ*~*૩૮૦ ૦૧૪

#### નિવેદન

એાગણીસમા સૈકાની છેલ્લી પગીસીમાં થઈ ગયેલા મહાન ગુજરાતીઓમાંના એક શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર (શ્રી રાયચંદભાઈ) છે. જો આપણે આપણા મહાન પુરુષાનાં જીવનચરિતાના અમૃલ્ય વારસા સંઘરી લેતાં શીખ્યા હાત, તા આજ આપણા સાહિત્યમાં તેઓશ્રીની જીવનકથા કે એમના મિત્રા તથા સગાંસંબંધીઓનાં અનેકવિધ સંસ્મરણા વિદ્યમાન હોત.

આ પુરતક એવી કરી ખાટ પૂરવાના દાવા કે ઇરાદા સરખા પણ રાખી શકે એમ નથી. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જીવન વિષે કાંઇક રૂપરેખા જેવું આપવાના હેતુ જ આ પુરતકથી કાંઇક અંશે સરી શકે એમ છે. તેઓશ્રીના બક્ત સ્વરુ પૂંજબાઈ હીરાચંદ હયાત હતા ત્યારે તે અમદાવાદમાં કાર્તિકી પૂર્ણિમાને દિવસે તેમની જયંતી ઊજવતા. ત્યાર ખાદ એ કાંમ તેમણે સ્થાપેલી જૈન સાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ મારફત થાય એવી તેમની ઇચ્છા હતી. તે પરથી સમિતિએ સં. ૧૯૯૦ની જયંતી વેળા ઠરાવ્યું કે, એ જયંતીઓ પરનાં વ્યાખ્યાનાના સંત્રહ પ્રસિદ્ધ કરવા. આવા સંત્રહ વધુ ઉપયોગી વત્તા સારુ એના આદિમાં શીમદ્ રાજચંદ્રના જીવનની રૂપરેખામાત્ર પણ આવશ્યક ગણાય. તે પ્રમાણે એવી ટ્રંકી જીવનરેખા તૈયાર કરીને પુરતકના પ્રથમ ખંડમાં મૂકી છે.

શ્રી રાજચંદ્રનાં સંસ્મરણા નોંધવામાં એકલા ગાંધીજીએ પહેલ કરી લાગે છે. તેમણે લખેલાં તે સ્મરણા આ પુસ્તકના બીજા ખંડમાં આપ્યાં છે. આ રમરણા તેઓશ્રીએ પાતાના ૧૯૨૨-૪ના પ્રથમ જેલનિવાસમાં લખેલાં. ત્યારનાં તે અધૂરાં છે તે છે. તેઓશ્રી એ પૂરાં કરે તા એક અમૃલ્ય રમૃતિવારસા આપણને મળા રહે. તે રમરણા તેઓશ્રીએ 'શ્રીમદાજચંદ્ર' પ્રથની નવી આવૃત્તિની પ્રસ્તાવના તરીકે છાપવા માટે આપેલાં, પરંતુ પછી "જૈનસાહિત્ય-સંશાધક" ત્રમાસિકમાં પ્રસિદ્ધ થયેલાં. આજે અવિદ્યમાન એ ત્રમાસિકમાં દળાઈ રહેલાં તે પ્રકરણા અહીં ખાદી આણ્યાં છે. એ આ પ્રથમાં લેવાની રજા આપવા માટે સમિતિ તેના સંચાલકની આલારી છે.

એ સંસ્મરણે ઉપરાંત ગાંધીજીની 'આત્મકથા 'માં આવેલું 'રાયચંદભાઇ' વાળું પ્રકરણ તથા તેમાં જ ખીજે એ ઠેકાણે આવેલા કાંઈક ઉપયોગી લાગતા ઉલ્લેખા પણ તે ખંડમાં ઉમેરી લીધા છે.

પ્રથમ ખંડમાં મુકેલી 'જીવનરેખા' તૈયાર કરવા માટે જે સામગ્રીના ઉપયોગ કર્યો છે તે અહીં કહેવી જોઈએ, શ્રી રાજચંદ્રની રાજનીશી ને નોંધોના સંગ્રહપ્રંથ ' શ્રીમદાજચંદ્ર ' તા એક મુખ્ય સાધન હતું જ. પરંતુ જીવનરેખા કંઈ કે રસમય બનાવવા એટલી જ માત્ર સામગ્રી પૂરતી ન ગણાય. પરંતુ એટલામાં એક અથધારી મદદ મળી ગઈ. અગાસ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમના અધિષ્ઠાતા શ્રી લધુરાજ સ્વામી ( શ્રી લલ્લુજ ), કે જે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના સમ-કાલીન સત્સંગી ભક્ત કહેવાય, તેમના સત્સંગમાં શ્રી ગાવર્ધનભાઈ કા. પટેલ ( હાલમાં વ્યક્ષચારી ગાવર્ધનભાઈ ) રહેતા હતા. જયંતી-વ્યાખ્યાન પ્રસંગે ઉપયોગી થાય તેવું કાંઈક લખાણ લખી માેકલવા તેમને વિન'તિ કરતાં, તેએાશ્રીએ ખાસ પરિશ્રમપૂર્વક તથા શ્રી લઘુરાજ સ્વામીની કાેરવણી અને મદદથી શ્રીમદ્ રાજચંદના જીવન-પ્રસંગાથી ભરપૂર એવી એક સળંગ જીવનકથા તૈયાર કરીને માકલી. જયંતીવ્યાખ્યાન પ્રસંગે તે આખી વાંચી જવી તે શક્ય નહોતું, પણ તેની મદદથી તે વર્ષે એક સરસ જય તીવ્યાખ્યાન યાજ શકાયું; અને તે પ્રસંગ બાદ પણ તે લખાશના યથેચ્છ ઉપયોગ કરવાની

પરવાનગી મળતાં આ જીવનરેખા તૈયાર કરવામાં એક માેટી મદદ મળા ગઈ. કેટલાંક વિગતપૂર્ણ સંસ્મરણા વગેરે એમાંથી જ મળી શક્યાં છે. આને માટે સમિતિ તરફથી હું એમના આભારી છું.

એ પ્રમાણું સામગ્રીવાળા 'શ્રીમદ્દની જીવનયાતા' આ ગ્રંથ-માળાના ૮મા મણુકારૂપે પ્રસિદ્ધ કરતી વખતે જ તેના નિવેદનમાં (તા. ૪–૭–'૩૫) એવી આશા પ્રગટ કરેલી કે, "તેઓશ્રીના વિચારાનું દેહન કરીને, અનુકૂળતા હશે તો તેને સ્વતંત્ર પુસ્તક તરીકે પ્રસિદ્ધ કરવા ઇરાદા છે. " જીવનયાત્રા તૈયાર કરવા સારુ શ્રીમદ્ રાજચંદનાં લખાણા આમેય જોવામાં તો આવેલાં. એના લાભ લઈને સાથાસાથ દેહન પણ સહેજે કરી લીધું હતું. એટલે ચારેક મહિના પછી જ 'શ્રી રાજચંદનાં વિચારરતના ' એ નામથી તે સંગ્રહ પણ આ ગ્રંથમાળાના હમા મણુકારૂપે પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા.

શ્રી રાજચંદ્રના વિદ્યમાન નિકટના પરિચિતામાં પૂ. ગાંધીજી પ્રમુખ ગણાય. 'વિચારસ્તો 'વાળા સંગ્રહ માટે તેઓ શ્રી કાંઇક આદિવચન આપે તા સારું એમ સહેજ મનમાં થયું અને તેઓ શ્રીએ તે તસ્ત સ્વીકારી લીધું. પોતાના અતિ રાકાયેલા સમયમાંય એ સંગ્રહની હાથપ્રતને જરાક સરખી નજર તળ કરી જઈ, જે 'એ ખાલ' તેઓ શ્રીએ લખી આપ્યા છે, તે વાચકા આગળ એ સંગ્રહની આખી સિકારસનાં વાક્ય છે.

સંત્રહની અનુક્રમણિકા ઉપરથી જ માલૂમ પડી આવશે કે, એમાં મુખ્યત્વે ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક વિષય જ પ્રધાનપણે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું મુખ્ય લક્ષ આત્મર્સિતન અને આત્મદર્શન હોવાથી, તેમનાં લખાણોમાં આત્મકથા તથા તેના અંગભૂત ધર્મકથા જ મેટિ ભાગે છે. તેમાં પણ, શ્રી રાજચંદ્રે પોતાના પુરાગામી મહાવીર જેવા એકનિષ્ઠ આત્માર્થીઓના માર્ગ અનુસરવાના જ પ્રયત્ન કર્યો હોઈ, કાઈ નવા માર્ગ કે નવા સિદ્ધાંત પ્રતિપાદિત કર્યો નથી. છતાં તેમનાં વચના તેમના તીલ્લ પુરુષાર્થી જીવનમાંથી પ્રગટલાં

હોવાથી, તેએ<mark>ામાં રહેલી સ</mark>રળતા અને સચોટતા કાઇ**ને પ**ણ નવીન લાગ્યા વિના રહેશે નહિ.

એ વચનામાંથી જુદા જુદા મુદ્દાઓને લગતાં જે વાકયા ધ્યાન ખેંચે તેવાં તથા તે તે મુદ્દાનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં લાગ્યાં, તે બધાંને મુદ્દાવાર જુદા પ્રકરણમાં ગાડવી આ સંપ્રહમાં રજૂ કર્યાં છે. તે પ્રકરણમાં પણ તે વાકયાને કાંઈક દલીલના ક્રમથી ગાઠવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. દરેક વાકય પછી તે લખતી વખતની શ્રી રાજચંદ્રની ઉમર [અથવા વિ. સંવતનું વર્ષ, અથવા કેટલેક ઠેકાણે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'ની ચાથી આવૃત્તિમાં ફકરાના નંબર ] કો સમાં આંકડાથી દર્શાવેલ છે. જે વાકયા અમુક ખાસ મથાળા હેઠળ લેવાય તેવાં ન લાગ્યાં, તેમને 'સદુપદેશ' નામના પ્રકરણમાં છેવટે લઈ લીધાં છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને પૂછવામાં આવેલા વિવિધ પ્રશ્નો અને તેમના તેમણે આપેલા માર્મિક ઉત્તરા એ તેમનાં લખાણાનું વિશિષ્ટ અંગ ગણાય. તેમાંથી પસંદગી કરી કેટલાક પ્રશ્નોત્તરો નમૃતા તરીકે જુદા પ્રકરણમાં આપ્યા છે. મૂળ પ્રંથના મોટા ફકરાઓમાંથી અમુક વિચાર જુદા તારવી લેવા કેટલીક જગાએ વચ્ચેનાં વાક્યા અથવા શબ્દો છોડી દીધા છે. ત્યાં [...] આવાં ટપકાં મૂક્યાં છે તથા બાકી રહેલાં વાક્યા જોડવા માટે ઉમેરેલા શબ્દો [ ] આવા કો સમાં જુદા પાછા છે.

ગાંધીજીએ પાતાના ધર્મમંથનકાળમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને લખેલા પત્રા અને તેમના તેમણે આપેલા જવાબા છેવટે સ્વતંત્ર પ્રકરણ તરીકે જુદા આપ્યા છે.

એકખીજાને પૂરક એવાં ' જીવનયાત્રા ' અને ' વિચારસ્તના ' એ ખે જાદાં પુસ્તકા, આ ખીજી આવૃત્તિ વખતે એક પુસ્તકર્યે બેગાં જ પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યાં છે, જેથી વાચકને એક જ પુસ્તકમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જીવનકથા તથા તેમના સદ્દુપદેશ સુલભ થાય. એને અંગે પહેલી આવૃત્તિ વખતનાં પ્રકરણોની મૂળ ગાઠવણીમાં એકાદ-ખે ફેરફાર કરવા પદ્યા છે. જેમકે, પંડિત સુખલાલછના '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર—એક સમાલાચના'' એ નિખંધ ' વિચારરતના 'માંથી ખસેડી, ' જીવનયાત્રા'માં ' જયંતીવ્યાખ્યાના 'વાળા વિભાગમાં મૂક્યા છે; તથા જાદું સ્વતંત્ર પુસ્તક હતું ત્યારે ' વિચારરતના 'ની શરૂઆતમાં જે ટ્રેંક જીવનચરિત્ર આપવામાં આવ્યું હતું, તે હવે આ ભેગા પુસ્તકમાં રદ કર્યું છે. ઉપરાંત, ખીજી આવૃત્તિ વેળા મળેલી તકના લાભ લઈ, ' જીવનરેખા ' તેમજ ' વિચારરતના 'વાળા વિભાગાને વધુ સંપૂર્ણ તથા વધુ ઉપયાગી બનાવવાની દષ્ટિએ ઘણી નવી સામગ્રીના ઉમેરા કરી લીધા છે. ' જયંતીવ્યાખ્યાના 'વાળા વિભાગમાં ગાંધીજનું એક વધુ વ્યાખ્યાન ઉમેરી શકાયું છે. આ નવા સ્વરૂપે પુસ્તક વાચકાને વિશેષ ઉપયાગી થશે, એવી આશા છે.

અંતે, આ પુસ્તકમાં આપવામાં આવેલા શ્રીમદ્ રાજચંદના ફ્રાેટાઓના ખ્લાેક ખુશીથી વાપરવા દેવા માટે, તેમજ 'શ્રીમદાજચંદ્ર' પુસ્તકના ઉપયાગ કરવા દેવા ખદલ શ્રીપરમશ્રુતપ્રભાવકમંડળના સંચાલકાના અત્રે આભાર માનવા ઘટે છે.

—પ્રકાશક



#### [ 'વિચારરત્ના 'વાળા વિભાગ માટે ]

#### ખે ખાલ

સ્વ૦ રાયચંદભાઈનાં લખાણામાંથી ચૂંટી કાઢેલી આ માળા મૂળ ગ્રંથની પ્રવેશિકારૂપે ઠીક ઉપયાગી થઈ પડશે એમાં સંદેહ નથી. વિષયવાર ગાેઠવાયેલી હાેવાથી જિજ્ઞાસુને ખહુ સહાયભૂત થશે.

વર્ધા, ૨૪–૧૦–'૩૫

માહનદાસ ગાંધી

### અ**નુક્રમણિ**કા

|           | નિવેદન<br>એ એાલ (ગાંધીજી)   |         | •••   | <b>3</b><br>૯ |  |  |  |  |  |  |
|-----------|-----------------------------|---------|-------|---------------|--|--|--|--|--|--|
|           | ૧. શ્રી રાજચંદ્રની          | જીવનય   | ાત્રા |               |  |  |  |  |  |  |
| ખંડ ૧ લેા |                             |         |       |               |  |  |  |  |  |  |
| જ્વનદેખા  |                             |         |       |               |  |  |  |  |  |  |
| ٤.        | જન્મ અને કુમારકાળ           | •••     | •••   | 3             |  |  |  |  |  |  |
| ₹.        | કિશાસવસ્થા                  | •••     | •••   | 17            |  |  |  |  |  |  |
| з.        | ગહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ        | •••     |       | <b>₹</b> 3    |  |  |  |  |  |  |
| ¥.        | વાનપ્રસ્થ્ય                 | •••     | •••   | ४२            |  |  |  |  |  |  |
| ч.        | કેટલાક પરિચયા અને પ્રસ'ગે   | ١,      | •••   | ४८            |  |  |  |  |  |  |
| ٤.        | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના અક્ષરદેહ | •••     |       | <b>ড</b> १    |  |  |  |  |  |  |
| <b>9.</b> | શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રનાં રમારકા  | •••     | •••   | < %           |  |  |  |  |  |  |
|           | ખંડ ર જો                    | ļ       |       |               |  |  |  |  |  |  |
|           | ગાંધીછનાં સ'સ્              | મરહ્યાે |       |               |  |  |  |  |  |  |
| ١.        | રાયચ'દભાઈનાં કેટલાંક રમરણે  | ો       | •••   | <b>ে</b> ড    |  |  |  |  |  |  |
| ₹.        | રાયચ'દભાઈ …                 | •••     | •••   | <b>t</b> o 3  |  |  |  |  |  |  |
|           | 9.5                         |         |       |               |  |  |  |  |  |  |

### જય'તી વ્યાખ્યાના

|           |                          | •              | ,           | ·             |
|-----------|--------------------------|----------------|-------------|---------------|
| ٤.        | <b>દયાધર્મ (</b> ગાંધી જ | <sup>2</sup> ) | •••         | 110           |
| ₹.        | બે જય'તીઓ (ગ             | ાંધાજ)         | •••         | … ૧૨૨         |
| з.        | શ્રી રાયચ દભાઈ (         | ગાંધીજ)        | •••         | १२६           |
| ٧.        | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર (       | ં આચાર્ય ર     | યા. બા. ધુ  | 1) 131        |
| ч.        | રાજચંદ્ર જયંતી           | ( કાકાસાહે     | ખ કાલેલક    | ર ) ૧૩૯       |
| ٤.        | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના       |                |             |               |
|           |                          |                |             | ઈ) ૧૪૭        |
| <b>૭.</b> | શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર–        |                |             |               |
|           |                          | ( ૫'(ડેલ       | સુખલાલા     | ) <b>1</b> 43 |
|           | ર. શ્રી રાજ              | ગ'દનાં         | (d) 21122   | ے.            |
|           |                          | ~ X. 80        | 1.4.001.4.4 | .( - 66       |
| ٤.        | વૈરાગ્ય …                | •••            | •••         | २०३           |
| ₹.        | માનવદેહ                  | •••            | •••         | २०५           |
| з.        | સદ્ગુરુુ–સત્સ'ગ          | •••            | •••         | २०७           |
| ٧.        | સત્શાસ્ત્ર               | •••            | • • •       | … રરપ         |
| ч.        | સિદ્ધાંતચર્ચા            | •••            | •••         | २२८           |
| ۶.        | સહ્ધર્મ…                 | •••            | •••         | २३१           |
| ড.*       | <b>ૈ</b> સર્વધર્મ સમભાવ  | •••            | •••         | २३३           |
| ۲.        | ગ્ <i>હ</i> સ્થપહ્યું    | •••            | •••         | ર૩૭           |
| ٤.        | જ્ઞાન                    | •••            | •••         | २४३           |
| 10.       | વિવેક્જ્ઞાન              | •••            | •••         | ૨૪૫           |
| tt.       | અધિકાર–પાત્રતા           | •••            | •••         | ২४৫           |
| ૧૨.       | યત્ના–અપ્રમાદ            | •••            | •••         | ૨૫૧           |
|           | •                        |                |             | ***           |
| ŧ3.       | પુરુષાર્થ                | •••            | •••         | ২૫૩           |
|           | પુરુષાથ<br>અહિંસા        | •••            | •••         | २५३<br>२५६    |

| 19.         | પ્ર <b>કા</b> ચર <sup>*</sup> | •••           | ••• | २५१   |
|-------------|-------------------------------|---------------|-----|-------|
| 1७.         | <b>इ</b> द्रिय <b>∞य</b>      | •••           | ••• | २९५   |
| <b>1</b> <. | નિર્માન <u>ી</u> પહ્યું       | •••           | ••• | २५६   |
| 14.         | પરિગ્રહ                       | •••           | ••• | ২৩૧   |
| २०.         | વ્રત–નિયમ                     | •••           | ••• | २७३   |
| <b>૨</b> ૧. | લક્તિ …                       | •••           | ••• | ২৬४   |
| <b>૨</b> ૨. | સ'ન્યાસ                       | •••           | ••• | ૨૭૬   |
| <b>રક</b> . | મનુષ્યનું સત્ય                | <b>રેવરૂપ</b> | ••• | २८३   |
| <b>૨૪.</b>  | આત્મા…                        | •••           | ••• | २८५   |
| રપ.         | માક્ષ                         | •••           | ••• | २८८   |
| २५.         | <b>મુક્ત</b>                  | •••           | *** | … ૨૯૧ |
| રહ.         | થ્રા <b>ક્ષી</b> ે વેદના      | •••           | ••• | … ૨૯૭ |
| ₹८.         | સદુપદેશ                       | •••           | ••• | ૩૦૫   |
| ₹.          | પ્રશ્નો                       | •••           | ••• | ३२०   |
| 30.         | ગાંધીજી કપરના                 | પત્રો         | ••• | 3¥3   |

## શ્રી રાજચંદ્ર

[ छवनयात्रा अने विचाररत्ने। ]

#### ૧. શ્રી રાજચંદ્રની જીવનયાત્રા

#### ખંડ ૧લાે : છવનરેખા

٩

#### જન્મ અને કુમારકાળ

્રશ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ( શ્રી રાયચંદભાઈ ) ના જન્મ કાસ્યિાવાડમાં આવેલા વવાસ્થિયા નામે ગામમાં સં. ૧૯૨૪ના કારતક સુદ ૧૫ને દિવસે થયા હતા. તેમના પિતાનું નામ મહેતા રવજીભાઈ પંચાસ્યભાઈ હતું અને માતાનું નામ દેવળાઈ હતું.

સાત વર્ષની ઉંમર તેમણે બાળવયની રમતગમતોમાં કાઢી હતી. પરંતુ તે વખત દરમ્યાન પણ તેમનામાં " વિચિત્ર કલ્પનાએ અને મહત્ત્વાકાંક્ષાએ થયાં કરતી. રમતગમતમાં પણ વિજય મેળવવાની અને રાજેશ્વર જેવી ઊંચી પદ્યની મેળવવાની" તેમનામાં 'પરમ' ઉતકંદા હતી.

સાત વર્ષ બાદ તેમને શાળામાં કેળવણી લેવા મૂકવામાં આવ્યા. તેમની યાદશક્તિ એટલી તીવ હતી કે એક જ વાર પાઠ વાંચી જવાથી તેમને તે તદ્દન યાદ રહી જતો. તેમણે પોતે જ જણાવ્યું છે તે

#### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

પ્રમાણે, "રમૃતિ એવી બળવત્તર હતી કે, એવી રમૃતિ બહુ જ શાડા મનુષ્યામાં આ કાળે, આ ક્ષેત્રે હશે." તેમની એ યાદશક્તિને કારણે સામાન્ય બાળકાની પેઠે તેમને ધેર કરી વાંચી જવાની કાંઈ જરૂર પડતી નહિ. તેથી બહારથી તે અભ્યાસમાં પ્રમાદી લાગતા. શાળામાં શિખવાડતી વખતે શિક્ષક પાઠ વાંચી જાય તેટલાથી જ તેમને ચાલી જતું. અને એ કારણથી એક માસ જેટલા સમય પણ થયા નહિ, તેટલામાં તા તેમણે આંક પૂરા કર્યા અને બે વર્ષ જેટલી મુદ્દતમાં સાતે ચાપડીઓ પૂરી કરી! પરિષ્ણામે જે વડા વિદ્યાર્થીએ તેમને પહેલી ચાપડીની શરૂઆત કરાવેલી તેને પાતે સાતે ચાપડીઓ પૂરી કરીને પહેલી ચાપડી પૂરી કરાવી.

તેટલી નાની ઉંમરથી જ રસિક વાતા અને કથાએ જોડી કાઢી રસિક રીતે કહી ખતાવવાની તેમનામાં શક્તિ હતી. આંઠ વર્ષની ઉંમરથી કવિતા રચવાની તેમણે શરૂઆત કરી હતી, " જે પાછળથી તપાસતાં સમાપ હતી." તે વખતે તેમણે સામાન્ય રીતે મળી શકે તેવા કવિતાના ખધા શ્રંથા વાંચી કાઢ્યા હતા, અને ઘણાખરા તેમને માઢે હતા. આઠમા વર્ષની ઉંમર દરમ્યાન તેમણે પ૦૦૦ કડીએ રચેલી કહેવાય છે. નવ વર્ષની ઉંમરે તેમણે રામાયણ અને મહાભાસત પદ્યમાં રચ્યાં હતાં.

પહેલેથી જ એ સ્વભાવે બહુ સરળ અને પ્રેમાળ હતા. તે પાતે જણાવે છે: "તે વેળા પ્રીતિ—સરળ વાત્સલ્ય—મારામાં બહુ હતી; સર્વધી એક્તવ ઇચ્છતા; સર્વમાં ભ્રાતુભાવ હાય તા જ સુખ, એ મને સ્વાભાવિક આવડ્યું હતું. લોકામાં કાઈ પણ પ્રકારથી જાદાઈના અંકુરા જેતા કે મારું અંત: કરણ રડી પડતું." વળા તે જણાવે છે: "ત્યાં સુધી મારાથી સ્વાભાવિક રીતે ભદિકપણું જ સેવાયું હતું; હું માણસ જાતના બહુ વિશ્વાસુ હતા. સ્વાભાવિક સૃષ્ટિરચના પર મને બહુ પ્રીતિ હતી."

#### જન્મ અને કુમારકાળ

પાતાના શાળા ખહારના અભ્યાસની બાખતમાં તે જણાવે છે: "ત્યારે કેટલાક કાવ્યગ્રંથો મેં વાંચ્યા હતા, તેમ જ અનેક પ્રકારના બાધગ્રંથા—નાના—આડાઅવળા—મેં વાંચ્યા હતા; જે પ્રાયે હજા સ્મૃતિમાં રહ્યા છે." આવા પ્રખર ખુદ્દિશાળી અને પ્રેમળ વિદ્યાર્થી શિક્ષકા તેમ જ સહાધ્યાયીઓને પ્રિય થઈ પદ્મા વિના ન જ રહે. વર્ગમાં શિક્ષક જોયા કરતા અને શ્રી રાજચંદ્ર સાઠે ય વિદ્યાર્થીઓનું લેસન લેતા. વિદ્યાર્થીઓના તેમના ઉપર એટલા ખધા પ્રેમ હતા કે એક વખત કાંઈ કારણસર શિક્ષક શ્રી રાજચંદ્રને ઠપકા આપ્યા, એટલે બીજે દિવસે તે નિશાળ ન આવ્યા; વિદ્યાર્થીઓ શાળામાં શ્રી રાજચંદ્રને ન જોતાં તેમને ઘેર ગયા, અને તેમની સાથે દૂર ખેતરમાં ચાલ્યા ગયા. શિક્ષક જયારે શાળામાં આવ્યા ત્યારે કાંઈને ન આવેલું જોઈ, તપાસ કરી, ખેતરમાં જયાં બધા એઠા હતા ત્યાં આવ્યા અને શ્રી રાજચંદ્રને સમજાવી નિશાળમાં પાછા લાવ્યા.

નાનપણ્યી જ તેમનામાં નવું જાણવાની, નવું સાંભળવાની અને નવું શીખવાની તથા તેના ઉપર મનન કરવાની ભારે ટેવ હતી. દશમે વર્ષે તો તે ઘણા વિષયો ઉપર છટાદાર રસિક ભાષણો આપતા. ૧૧ વર્ષની વયથી તેમણે ચાપાનિયાંમાં લેખ લખવા માંદ્ર્યા હતા, અને ઇનામી નિબંધો લખી યોગ્ય ઇનામા પણ સંપાદન કર્યાં હતાં. તે જ વર્ષે સ્ત્રીકેળવણીની ઉપયોગિતા વિષે પણ એક નિબંધ તેમણે લખ્યો હતો. બાર વર્ષની વયે, ત્રણ દિવસમાં, ઘડિયાળ ઉપર તેમણે ત્રણસો કડીએ લખી કાઢી હતી.

તેર વર્ષની વયે તે અંગ્રેજીના અભ્યાસ કરવા રાજકાટ ગયા. અંગ્રેજી અભ્યાસ તેમણે કેટલા વખત સુધી તથા કચાં સુધી કર્યો તેની કાંઈ માહિતી મળી શકતી નથી. પરંતુ ૨૨મા વર્ષમાં લખેલા એક પત્રમાં તેમણે જણાવ્યું છે: " શિશુવયમાંથી જ એ ( વિવેક–વૈરાગ્ય અને મુમુક્ષુતાની ) વૃત્તિ ઊગવાથી કાેઈ પ્રકારના પરભાષાભ્યાસ ન થઈ

#### શ્રી રાજ્ય કેની છવનયાત્રા

શક્યા (ક) અમુક સંપ્રદાયથી શાસ્ત્રાભ્યાસ ન થઈ શક્યા. . . . અને તે ન થઈ શક્યા તેને માટે કંઈ બીજી વિચારણા (કાંઈ ચિંતા શતી) નથી. કારણુ એથી આતમા અધિક વિકલ્પી થાત. અને વિકલ્પાદિક કલેશના તા નાશ જ કરવા ઇચ્છયો હતા. એટલે જે થયું તે કલ્યાણકારક જ (થયું.)"

તેમના પિતામહ કૃષ્ણુની બક્તિ કરતા હતા. તેમની પાસે નાનપણમાં જ તેમણે કૃષ્ણુબક્તિનાં પદે! સાંબલ્યાં હતાં, તથા જુદા જુદા અવતારાનાં ચરિત્રા સાંબલ્યાં હતાં. તેથી તેમને ત્યારથી જ ઇશ્વર અને અવતારા પ્રત્યે બક્તિ તથા પ્રીતિ ઉત્પન્ન થયાં હતાં. રામદાસજી નામના એક સાધુ પાસે તેમણે કંડી પણુ ભંધાવી હતી. તે મંદિરમાં કૃષ્ણુનાં દર્શન નિસ કરવા જતા તથા ત્યાં જે કથાકીર્તન થાય તે રસપૂર્વક સાંબળતા, અને સમજતા. તે વખતથી જ ઇશ્વરનાં દર્શન કરવાની તેમનામાં તીવ ઉત્કંડા ઊબી થઇ હતી. અને તે માટે 'ત્યાગી થયા હાઇ એ અને સ્થળે સ્થળે ચમતકાસથી હરિકથા કર્યાં કરતા હાઇ એ તો કેવી મળ પડે 'એમ તેમના મનમાં ત્યાવ્યા કરતું. યુજરાતી વાચનમાળામાં જગતને રચનાર ઇશ્વર વિષે જે કાંઇ ધોધ હતો તે તેમના શ્રહાળુ મન ઉપર દઢ થઇ ગયા હતો.

તે કારણે જ જૈન લાેકા બણી શરૂઆતમાં તેમને ' ખહુ જુગુપ્સા' હતી. ખનાવ્યા વિના કાઇ પદાર્થ ખનતા તથી, તા પછી ઇધારે ખનાવ્યા વિના જગત કેવી રીતે ખન્યું હાેય—એવા વિચાર ન કરી શકનારા જૈના તેમને 'મૂર્ખ' લાગતા. ઉપરાંત મૂર્તિપૂજામાં અશ્રહાળુ જૈનાની ક્રિયાઓ પણ તેમને મલિન લાગતા હાેવાથી તેમના પ્રત્યે પણ તેમને ' ભય અને અપ્રીતિ ' ખ'ને ઊભાં થયાં હતાં.

તેર વર્ષ પૂરાં થયા બાદ તેમણે પિતાની દુકાને ખેસવાનું શરૂ કર્યું. ત્યાં પણ તેમણે ગમે તેમ રમતમાં કે બીજા પ્રપંચામાં વખત ગાળવાને બદલે પાતાનું વાચન–મનન ચાલુ જ રાખ્યું. તે

#### જન્મ અને કુમારકાળ

પોતે જણાવે છે: "પિતાની દુકાને મેં નાના પ્રકારની લીલાલહેર કરી છે; અનેક પુસ્તકા વાંચ્યાં છે, રામ ઇત્યાદિનાં ચરિત્રા ઉપર કવિતાઓ રચી છે. . . છતાં કાઈ તે મેં ઓછાઅધિકા ભાવ કહ્યો નથી, કે કાઈ તે મેં ઓછું અદકું તાળા દીધું નથી, એ મને ચાક્કસ સાંભરે છે." આમ આટલી નાની ઉંમરે પણ વ્યવહારમાં નીતિધર્મ ઉપર ભાર મૂકવાની વૃત્તિ તેમનામાં હતી તે ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે.

પ્રથમથી જ 'વાતડાહા' અને આનંદા હાવાથી તથા ' સમર્થ શક્તિવાળા' અને ગામના ' નામાંકિત ' વિદ્યાર્થી ગણાતા હાવાથી, ક્ષેાકા તેમના નાના મેંએ માટી વાતા સાંભળવા તેમને ચાહીને પાસે ખાલાવતા, અને તેમની આસપાસના ક્ષેાકાના માટા ભાગ મુખ્યત્વે મૃતિપૂજામાં ન માનનારા જૈનાના હાવાથી, તેઓ તેમની વૈષ્ણવ કંઠી વગેરે બાળત હાસ્યપૂર્વ કે ટીકા કરીને તેમને વાદવિવાદમાં ઉતારતા; અને શ્રી રાજચંદ્ર પણ તેવા મંડળમાં ખેસી, પાતાની ' ચપળશક્તિ દર્શાવવા' પ્રયત્ન કરતા, તથા તેઓ સાથે 'વાદ કરી તેમને સમજણ પાડવા પ્રયત્ન' કરતા.

તેમની યાદશક્તિ અત્યંત તીવ્ર હોવાથી અવધાનના પ્રયોગા જેવું પણ તે નાનપણથી કરતા. આટકા પ્રતાપા અને વિભૂતિયુક્ત બાળક છાના ન રહી શકે. કચ્છના દીવાને આ ખ્યાતિ સાંભળા તેમને કચ્છમાં તેડાવ્યા અને ત્યાં તેમણે 'ધર્મ' ઉપર સચાટ ભાષણ કર્યું. તે ભાષણ સાંભળા બધા દિંગ થઈ અયા અને આટલા નાના કુમારની શક્તિઓ અને વિચારમાં ભાર્ય જોઈ કહેવા લાગ્યા કે આ છોકરા માટા થઈ જરૂર નામ કાહશે.

કચ્છના રહીશ શા. હેમરાજભાઈ તથા નલિયાના રહીશ શા. માલસીભાઈ તેમની આ બધી ખ્યાતિથી આકર્ષાઈ તેમને ખાસ મળવા માટે મોરબી આવ્યા. પરંતુ શ્રી રાજ્યંદ્રને રાજકોટ પોતાને મોસાળ ગયેલા જાણી તેઓ પણ રાજકોટ ગયા. રાજકોટ શ્રી રાજ્યંદ્ર તેમને આવવાને માર્ગે થોડે સામે ગયા. શ્રી રાજ્યંદ્રને મળીને તેમની શક્તિઓ જોયા બાદ તેમણે

#### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

તેમને કાશી બહ્યુવા માટે જવાનું કહ્યું તથા તેમના ત્યાંના બધા ખર્ચ ઉપરાંત પગાર આપવાની તૈયારી ખતાવી. પછુ રાજચંદ્રે તેમ કરવાની ના પાડી. મારબીના ન્યાયાધીશ ધારસીભાઈ તે વખતે સાથે હતા. તેમણે રાજચંદ્રને આ તક જતી ન કરવાનું જણાવ્યું. પરંતુ રાજચંદ્ર તે વખતે કાઈ બીજા જ રસમાં તણાતા જતા હતા, એટલે વધુ પુસ્તકિયા જ્ઞાન બેગું કરવાની તેમનામાં ઉત્કંઠા ન હતી. એ જ ધારસીભાઈ શ્રી રાજચંદ્રના વધુ પરિચયથી પછી એટલા મુગ્ધ થઈ ગયા કે પ્રથમ તેમને પાતાની સાથે ગાદી ઉપર, અને પછી તેમને જ ગાદીએ બેસાડી પાતે નીચે બેસતા. પછીનાં વર્ષોમાં તા તેમણે તેમને પાતાના ગુરુ તરીકે સ્વીકાર્યા હતા.

શ્રી રાજચંદ્રના અક્ષર એટલા છટાદાર હતા કે કચ્છના દરભારને ઉતારે તેમને લખવા બાલાવવામાં આવતા અને તે ત્યાં જતા પણ ખરા

આ સમય દરમ્યાન ખનેલા એક અગત્યના ખનાવની અત્રે નોંધ લેવી ઘટે છે. શ્રી રાજચંદ્ર સાત વર્ષની નાની વયના હતા તે વખતે તેમના કુટુંખના પરિચિત એક અમીચંદ્ર નામના ગૃહસ્થ સાપ કરડવાથી અકાળે ગુજરી ગયા. રાજચંદ્ર ઉપર તે ઘણું વહાલ રાખતા હતા; અને રાજચંદ્ર પણ તેમના કદાવર, સુગઠિત શરીર તથા ઉત્તમ ગુણોને કારણે તેમના તરફ ખાસ આકર્ષાયા હતા. તેમના ગુજરી જવાની વાત સાંભળી રાજચંદ્ર દાડતા દાડતા આવી પહેાંચી પાતાના દાદાને પૂછવા લાગ્યા કે ગુજરી જવું એટલે શું? તેમના દાદાએ તેમને જણાવ્યું કે હવે તેમના શરીરમાંથી છવ ચાલ્યા ગયા છે એટલે તે ખાઈ, પી કે ખાલી શકશે નહિ, અને તેમના શરીરને તળાવ પાસેના મસાણમાં ખાળા મુકશે. તેમના દાદાએ ધાર્યું કે આ ખધી વાતા સાંભળા નાના બાળક ગભરાશે. એટલે તે તેમને તે વાત ભુલાવવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. પરંતુ રાજચંદ્ર થાડી વાર ઘરમાં આમતેમ ફરીને પછી છૂપી રીતે તળાવ ઉપર દાડી ગયા અને એક ઝાડ ઉપર ચડી

#### જન્મ અને કુમારકાળ

દૂરથી જોવા લાગ્યા તા ચિતા સળગતી હતી અને લોકા આસપાસ કૂંડાળું વાળીને ખેઠા હતા. આમ એક પરિચિત માણસને સળગાવી મુકાતા જોઈ તેમને ઘણું લાગી આવ્યું અને તે ઘણા મૂંડાયા. તેમણે જોયું કે તેમને બાળી મૂકનાર પણ તેમના જ સગાસંબંધી તથા સમજણા લોકા હતા. એટલે તે વિચારવા લાગ્યા કે આ બધું શું છે? આમ તેમના ચિત્તમાં એક ભારે મૂંડવણ ઊભી થઈ અને એક ભારે ગડમથલ જામીં. તે વખતે જ અચાનક તેમના ચિત્ત ઉપરથી કાંઈક પડદા સરી ગયા અને તેમને માણસના જન્મજન્માં-તરનું કાંઈક દર્શન થયું અને તે થાડાક શાંત થયા. આવા જ અનુભવ તેમને જૂનાગઢના કિલી જોવા ગયા ત્યારે કરી વાર થયા હતા અને ત્યારથી તેમને પુનર્જન્મ વિષે દઢ ખાતરી થઈ ગઈ.

તે પોતે એ વિષયમાં ૨૫ વર્ષની ઉંમરે લખે છે: "શાસ્ત્રોમાં જે જ્વાના ભવાંતરનું વર્ષન કર્યું છે તેમાં સંશય લાવવા જેવું નથી; સામાન્ય યાગધ્યાનાદિકના અભ્યાસબળ વડે પણ ભવાંતર જાણી શકાય તેમ છે. એ બધું કાંઈ કલ્પિત નથી. ભવાંતરનું જો ૨૫૪ જ્ઞાન કાંઈને ન થતું હોય તા આત્માનું ૨૫૪ જ્ઞાન પણ કાંઈને થતું નથી એમ કહેવા જેવું છે." \*

પરંતુ આ વિષે લોકો સાથે વધુ ચર્ચામાં, તે પછીથી મોટી ઉમરે પણ ઊતરતા નહીં. અમુક વખતે કોઈ પરિચિત માણસો આગળ પોતાના અનુભવની તેવી કાંઈ વાત બોલાઈ ગઈ હોય, તો તે ઉપરથી ઘણા તે બાબત તેમને પૂછપરછ કરતા; અને તેવી રીતે જ તેમના પોતાના કહેવાથી શ્રી રાજચંદ્ર પોતાના ૯૦૦ જન્મ જાણે છે એવી લોકોમાં વાત ફેલાઈ ચૂકી હતી. તેમના પરિચયમાં આવેલા કેટલાક ભક્તોના શબ્દો ટાંકીએ તો, શ્રી રાજચંદ્રે તેમને જાતે કહેલું કે પોતે મહાવીરસ્વામીના શિષ્ય હતા,' અને અમુક પ્રકારનો પ્રમાદ કરવાથી તેમને આટલા ભવ કરવા

<sup>\*</sup> મૂળ લખાણ ટૂંકાવ્યું છે.

૧. ઇડરનરેશ સાથેની વાતચીતમાં આમ કહેલું, 'દેશી રાજ્ય' માસિક (૧૯૨૮).

#### શ્રી રાજચંદની છવનયાત્રા

પક્ષા હતા. પરંતુ એ વિષે તેમના સંબંધીએ તરફથી ભારપૂર્વક પૂછવામાં આવતાં તેઓ 'એ બાબતના મને અનુભવ છે' એટલું કહી ચૂપ થઈ જતા, અને તે વિષે નકામી કુતૂહલદૃત્તિને અટકાવવા પ્રયત્ન કરતા. રકમા વર્ષમાં તેમણે લખેલા એક પત્રમાં જણાવ્યું છે:

"' પુનર્જન્મ છે, જરૂર છે, એ માટે હું અનુભવથી હા કહેવા અચલ છું.'—એ વાકચ પૂર્વ ભવના કાઈ જોગનું સ્મરણ થતી વખતે સિદ્ધ થયેલું લખ્યું છે. જેણે પુનર્જન્માદિ ભાવ કર્યા છે, તે પદાર્થને કાઈ પ્રકારે જાણીને તે વાકય લખ્યું છે."

તેઓ કહેતા કે શાસ્ત્રામાં ઘણી વાર કહેવામાં આવ્યું છે કે આત્મા ઉપર અન્નાન અને કર્મોનાં પડળ કરી વળ્યાં છે, તેથી આત્મા પોતાની અનેક શક્તિઓ અને શુદ્ધ સ્વરૂપ ગુમાવી ખેઠા છે. જેમ જેમ મનુષ્ય પાતાની એ મલિનતા દૂર કરતા જાય છે તેમ તેમ તેની તે શક્તિઓ પ્રગટ થતી જાય છે. જે તત્ત્વ જાણવાની અને પ્રાપ્ત કરવાની વૃત્તિ પણ ઘણી માટી ઉંમરે ય લાકામાં નથી જાગતી, તે તત્ત્વ પ્રાપ્ત કરવાની જે ધાલાવેલી શ્રી રાજચંદ્રમાં ઘણી નાની ઉંમરથી જાણાય છે, તે ઉપરના સિદ્ધાંતથી જ સમજી શકાય છે. શ્રી રાજચંદ્ર પાતે જણાવે છે:

લઘુવયથી અદ્ભુત થયા તત્ત્વજ્ઞાનના ખાધ, એ જ સૂચવે એમ કે ગતિ આગતિ× ક્યાં શાધ. જે સ'સ્કાર થવા ઘટે અતિ અભ્યાસે ક્યાંય વિના પરિશ્રમ તે થયા, ભવરાંકા શા ત્યાંય?

\* \* \*

આટલે સુધી આવ્યા બાદ એક વાત સાથે સાથે જ નોંધતા જવાની જરૂર છે. અને તે એ કે, શ્રી રાજચંદ્રમાં આમ પહેલેથી માત્ર

x જીવતું આવવું અને જવું—એટલે કે પુનર્જન્મ.

#### જન્મ અને કુમારકાળ

ભક્તિ-વૈરાગ્યની વૃત્તિએ જ મહેતી વ**લા કરતી. તે વૃ**ત્તિએાની સાથે સાથે જ તેમનામાં સાંસારિક સુખા અને સાંસારિક વૈબવા પ્રાપ્ત કરવાની વૃત્તિ પણ તેટલી જ સ્પષ્ટતાથી વલા કરતી હતી. તે લખે છે:

" કાઈ વેલવી ભૂમિકા જોતા કે સમર્થ વૈલવી થવાની ઇચ્છા થતી. 'પ્રવૃષ્ણસાગર' નામના પ્રશ્વ તેવામાં મેં વાંચ્યા હતા. તે વધાર સમન્યા નહોતા. છતાં સ્ત્રીના સંભંધી નાના પ્રકારનાં સુખમાં લીન હાઈ એ અને નિરુપાધિપણે કથાકથન શ્રવણ કરતા હાઈએ તા કેવી આનંદાયક દશા, એ મારી તૃષ્ણા હતી…રમતગમતમાં પણ વિજય મેળવવાની અને સહજ રાજેશ્વર જેવી ઊંચી પદવી મેળવવાની પરમ જિનાસા હતી."

ઉપરાંત આસ્તિકતાની બાબતમાં પણ પહેલેથી બધું નિષ્કંટક જ નહોતું. તે બાબતમાં પણ વચ્ચે વચ્ચે તેમને શંકાકુશંકા ઊઠતી. અને એક વાર તેા તે ધાર નાસ્તિકતાની હદે પહોંચ્યા હતા. તે લખે છે:

" સમર્થ તત્ત્વતાનીઓએ અને સમર્થ નાસ્તિકાએ જે જે વિચારા કર્યા છે તે જાતિના અનેક વિચારા તે અલ્પ વયમાં મેં કરેલા છે. મહાન ચક્રવર્તીએ કરેલા તૃષ્ણાના વિચાર અને એક નિસ્પૃહી મહાત્માએ કરેલા નિસ્પૃહાના વિચાર મેં કર્યા છે. અમરત્વની સિહિ અને ક્ષણિકત્વની સિહિ ખૂળ વિચારી છે. અલ્પ વયમાં મહત્ વિચારા કરી નાખ્યા છે."

" તે કહપનાનું એક વાર એવું રૂપ દીકું (એટલે કે હતું ) કે, પુનર્જન્મે નથી, પાપે નથી, પુષ્યે નથી, સુખે રહેવું અને સંસાર બોગવવા એ જ કૃતકૃત્યતા છે."

આ ઉતારાએ તારવી આણવાનું કારણ એ છે કે, શ્રી રાજચંદ્રમાં પહેલેથી દેખાતાં ત્યાગવૈરાગ્ય તથા આસ્તિકતા એ માત્ર પૂર્વ સંરકારાનું

#### શ્રી રાજ્ય'દ્રની છવનયાત્રા

એક પડળમાત્ર નહેાતું, પરંતુ ગંભીર મંથન અને મનનનું પુરુષાર્થ- પૂર્વક મેળવેલું ફળ પણ હતું એ વાચકના ધ્યાનમાં આવે. સામાન્ય રીતે દરેક મહાપુરુષની બાબતમાં બને છે તેમ, તેમના ભક્તો હંમેશાં તેમને પ્રથમથી અલીકિક અવતારી બતાવવાના પ્રયત્ન કરે છે; અને દીકાકારા તેમનામાં અમુક કાળે જોવામાં આવતી વિવિધ અપૂર્ધ્યુતાએ ઉપર જ ભાર મૂકી, તે મહાપુરુષ નથી એમ સિદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. પરંતુ કાઈ પણ મહાપુરુષની મહત્તા તેમનામાં કાઈ કાળે કાંઈ જ અપૂર્ધ્યુતા ન હાવામાં નથી, પરંતુ અસાધારણ અપૂર્ધ્યુતાઓ હાવા છતાં તેમના ઉપર તેમણે મેળવેલા મનુષ્યસાધ્ય વિજયમાં છે. શ્રીરાજચંદ્રમાં સાંસારિક ભાગવાસના પ્રથમથી જ નહાતી એમ કહેવાથી કાંઈ જ સિદ્ધ થઈ શકતું નથી. લગ્ન કરવારપી ગંભીર પગલું તેમણે તેમની પાકી ઉંમરે—૨૦ વર્ષે—ભરેલું એ આગળ આપણે જોઈશું.

કુમારકાળનું વર્ણન ખતમ કરતાં પહેલાં શ્રી રાજચંદ્રના છવનના એક વિશેષ પ્રવાહની નોંધ લેવી જોઈ એ. ઉપર જણાવ્યું છે તેમ, શ્રી રાજચંદ્રના પિતામહ વૈષ્ણુંવ હોવા છતાં તેમનાં માતા જૈન સંપ્રદાયનાં હતાં. અને ગામનાં બીજાં વિશેક કુટું મા માટે ભાગે જૈન હોવાથી રાજચંદ્રની કંદીની તથા ભક્તિ વગેરેની સારી પેઠે દેકડી થતી. બાળક રાજચંદ્ર તે બધાની સાથે વાદમાં ઉતરતા અને સમજસ્ય પાડવા પ્રયત્ન કરતા. પરંતુ એ અરસામાં જૈનાનાં પ્રતિક્રમસુત્ર વગેરે પુસ્તકા તેમના જોવામાં આવ્યાં અને તેમાં છવ અને જગત વિષે મિત્રતાનું જે પ્રતિપાદન કર્યું છે તે તેમના પ્રેમાળ સ્વભાવને રૂચી ગયું. સ્વચ્છ રહેવાના આચારવિચાર તેમજ જગતકર્તાની શ્રહા વગેરે વૈષ્ણુવ સંપ્રદાયનાં જ સ્થતાં હતાં, પરંતુ નાનપસુથી જ વૈરાગ્યપ્રધાન એવું તેમનું ચિત્ત બાગપ્રધાન વૈષ્ણુવ સંપ્રદાય કરતાં ત્યાગપ્રધાન એવું તેમનું ચિત્ત બાગપ્રધાન વૈષ્ણુવ સંપ્રદાય કરતાં ત્યાગપ્રધાન જૈનધર્મ તરફ વધારે ને વધારે ખેંચાનું ગયું. તે લખે છે: "જ્યાં સ્ત્રીઓ બાગવવાના ઉપદેશ કર્યાં હાય, લક્ષ્મીલીલાની શિક્ષા આપી હાય, રંગરાગ, યુલતાન અને એશુઆરામ કરવાનું

#### જન્મ અને કુમારકાળ

તત્ત્વ ખતાવ્યું હોય, ત્યાંથી આપણા આત્માની સત્ શાંતિ નથી. કારણ એને જો ધર્મમત ગણીએ તો આખો સંસાર ધર્મમતયુક્ત જ છે. પ્રત્યેક ગૃહસ્થનું ઘર એ જ યોજનાથી ભરપૂર હોય છે. . . . તો પછી અધર્મસ્થાનક કયું ? કોઈ એમ કહે કે એ ધર્મમંદિરમાં તો પ્રભુની ભક્તિ થઈ શકે છે, તો તેઓને માટે ખેદપૂર્વક આટલો જ ઉત્તર દેવાના છે કે તે પરમાતમાતત્ત્વને અને તેની વૈરાગ્યમય ભક્તિને જાણતા નથી."

#### કિશારાવસ્થા

سالان આપણે આગળ જોઈ ગયા કે નાનપસુથી જ શ્રી રાજચંદ્રમાં વિવેકવૈરાગ્ય અને ધર્મભાવનાની સાથે સાથે સંસારમાં વિજય પમાડી શકે તેવી અદ્દસત શક્તિઓ તેમ જ કામનાઓ હતી. તેમને કારણે તેમને શરૂઆતથી જ એક પ્રકારના આંતરયુદ્ધમાં ઉતરવું પડ્યું હતું. અને તેથી તેમની વિચારશક્તિ વધુ તીવ્ર અને ગંભીર ખની હતી. ધીમે ધીમે તેમના વિચારા દઢ તથા પરિપક્રવ થતાં તેમનામાં તે વિચારાને પ્રગટ રૂપ આપવાની અને ખીજાઓને તે વિચારાના ભાગીદાર ખનાવવાની વૃત્તિ પ્રગટ થઈ. પરિશામે નાની વયથી જ તે પુસ્તકા લખવા અને પ્રસિદ્ધ કરવા પ્રેરાયા.

#### કિશારા**વસ્થા**

. . . પછી જે શ્રેય હાૈય તે સમાચરવું જોઈ એ. . . . જે છવઅછવનું સ્વરૂપ જાણતા નથી તે સંયમની વાત કર્યાંથી જાણે ?"

આગળ જણાવ્યું છે તેમ તેમની સ્મરણશક્તિ પ્રથમથી જ બહુ તીવ્ર હતી. એટલે ભાષાનાન મેળવતાં તેમને ઘણા વખત લાગતા જ નહિ. તેથી એ નાની ઉંમરે પણ, વિચાર અને સિહાંતાથી બરેલા અધરા દાર્શનિક પ્રથા તેમણે વાંચ્યા હતા. એ રીતે પાતાનું ધર્મન્નાન સીધું મૂળ ત્રંથામાંથી જ મેળવવા તે શક્તિમાન થયા હતા.એ ઉંમર સધીમાં તેમણે કયા કયા ગ્રંથાના અભ્યાસ કર્યો હતા તે ચોક્કસ કહી શકાતું નથા. પરંતુ મુખ્યત્વે જૈન આગમામાંથી ધણાંના તેમણે પરિચય કરી લીધા હતા. અને તેથી જૈનધર્મનું મૂળ લક્ષ તથા મૂળ શાસ્ત્રોમાં વર્ણવેલા સાચા ગૃહસ્થ અને સાચા મુનિના આચારા જાણવા તથા સમજવા તે શક્તિમાન થયા. પરંતુ પાતાના સમયના જૈન આચાર-વિચાર સાથે સરખામણી કરતાં તેમને મૂળ સિહાંતામાં અને પ્રચલિત આચારામાં આકાશજમીનના કરક દેખાયા. તેમને દેખાઈ આવ્યું કે ક્ષે!કા મૂળ શાસ્ત્રો વાંચતાવિચારતા નથી તેથી જ ગમે તેવા વિચારહીન આચારા પરંપરાથી કે અજ્ઞાનથી સ્વીકારી જીવન ગાળ્યા કરે છે. જૈન મુનિઓની દશા પણ તેવી જ હતી. " જે આદર્શ શાસ્ત્રામાં કહ્યો હોય તે પાતાથી પાળી શકાય તેવા ન લાગતાં તેને માેજા કરવાની કે ઢાંકવાની વૃત્તિથી, પરસ્પર બે આચાર્યોના વાદ-વિવાદથી, કદાગ્રહથી, મતિની ન્યૂનતાથી અને મૂળ શાસ્ત્રાનું અધ્યયન તથા વિચાર ધડી જવાથી " તેમનામાં જે મતબેદા અને વહેમાન સામ્રાજ્ય પ્રવર્તતું હતું તે જોઈ તેમનાે પુરુષાર્થી અને પ્રેમળ આત્મા દુભાયા. તીર્થ કર જેવા પૂર્ણ પુરુષના ધર્મ પામ્યા પછી પણ ક્ષોકા જડતા અને પ્રમાદને લીધે તથા સદ્યુરુ અને સત્શાસ્ત્રના પરિચયના અભાવે જે અધ છવન ગાળી રહ્યા હતા તેથી તે ઘણા ખિન્ન થયા. અને ત્યારથી, કેમ કરીને લાકામાં સત્યસિદ્ધાંતના જ્ઞાનના પ્રચાર કરી તેમને જગારું અને પ્રયત્નશીલ કરું એવી તેમને ધાલાવેલી લાગી.

#### શ્રી રાજથ'દ્રની છવનયાત્રા

૧૭મા વર્ષમાં શ્રી રાજચંદ્ર લખે છે: "જૈન પ્રજા ( આખા હિંદુસ્તાનમાં થઈ ને ) ર૦ લાખ છે. તેમાંથી નવ તત્ત્વને પઠનરૂપે ભે હજાર પુરુષો પણ માંડ જાણતા હશે; મનન અને વિચારપૂર્વક તો આંગળાને ટેરવે ગણી શકીએ તેટલા પુરુષો પણ નહિ હશે. જ્યારે આવી પતિત સ્થિતિ તત્ત્વન્નાન સંબંધી થઈ ગઈ છે ત્યારે જ મતમતાંતર વધી પછા છે." તે વખતે 'અંગ્રેજી શાસનમાં' જે કેળવણી અપાતી હતી તે એવા પ્રકારની હતી કે જાણ્યે કે અજાણ્યે ભણેલાઓ-માંથી તે ધર્મવૃત્તિના મૂળથી જ કોપ કરી દેતી. શ્રી રાજચંદ્ર ૧૮મા વર્ષમાં લખે છે: " જે કોંકા વિદ્યાના બાધ લઈ શક્યા છે તેમને ધર્મતત્ત્વ ઉપર મૂળથી શ્રદ્ધા જણાતી નથી. જેને કંઇક હોય છે તેને તે વિષયની કંઈ ગતાગમ હોતી નથી. અને ગતાગમવાળા કાઈ હોય તેા તે વસ્તુની વૃદ્ધમાં વિદ્ય કરનારા હોય છે પણ સહાયક નથી હોતા. આમ કેળવણી પામેલાને ધર્મની દુર્લભતા છે."

આથી, " ઊછરતા બાળયુવાના અવિવેકી વિદ્યા પામી આત્મ- સિદ્ધિયી બ્રષ્ટ થાય છે તે અટકાવવા," તથા " કેટલાંક અજ્ઞાન મનુષ્યા નિર્દ્ધ વાંચવાને યાગ્ય પુસ્તકા વાંચીને પાતાના વખત ખાઈ દે છે" તેને બદલે " આત્માનું હિત થાય, જ્ઞાન, શાંતિ અને આનંદ મળે " તથા " તેઓ પરાપકારી, દયાળુ, ક્ષમાવાન, વિવેકી અને બુદ્ધિશાળી" થાય તે અર્થે તેમણે સહેલાં, સરળ પુસ્તકા લખવા માંક્યાં. ૧૭મા વર્ષમાં તેમણે લખેલી માક્ષમાળામાં તા તે એટલે સુધી કહે છે: " અંગ્રેજ લોકા સંસારસંબંધી અનેક કળાકૌશલ્યમાં શાયી વિજય પામ્યા છે તે વિચાર કરતાં આપણને તતકાળ જણાશે કે તેઓના બહુ ઉત્સાહ અને એ ઉત્સાહ પાર પાડવા અનેકનું એક સમાજમાં ભેગા મળવું. . . એ એનું કારણ છે. સર્વજ્ઞ ભગવાનનું કહેલું ગુપ્ત તત્ત્વ પ્રમાદ સ્થિતિમાં આવી પડશું છે તેને પ્રકાશિત કરવા અને પૂર્વાચાર્યોએ ગૂંથેલાં મહાન શાસ્ત્રો એકત્ર કરવા તથા પડેલા ગચ્છના મતમતાંતર ટાળવા તેમ જ ધર્મ વિદ્યાને પ્રકૃક્ષિત કરવા

#### િ કિશાેશ**વસ્થા**

એક મહાન સમાજ, સદાચરણી શ્રીમંત અને ધીમંત બંનેએ મળીને સ્થાપન કરવાની જરૂર છે. . . . પવિત્ર જૈનધર્મનું ઢંકાયલું તત્ત્વ પ્રસિદ્ધિમાં નહિ આણીએ ત્યાં સુધી સંપ્રદાયની ઉન્નતિ થવાની નથી.''

આ વર્ષો દરમ્યાનનાં શ્રી રાજચંદ્રનાં લખાણાના વિચાર આપણું જાદા પ્રકરસુમાં કરનાર હોવાથી તે વિષે વધુ વિગતામાં આ જગાએ જવાની જરૂર નથી. પરંતુ એટલું ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે, તેમના જવનના આ સમય તેમને માટે નિર્વિદ્ય કે વિના મુશ્કેલીએ ધારી દિશાએ જનારા નહોતા. એક રીતે તેને નજીકમાં જ આવનારા એક મહામંથનકાળના શરૂઆતના વખત કહેવાય. એટલે તેમનાં આ ઉમર મુધીનાં લખાણામાં પાતાની મનાદશા વિષે જે કેટલાક ઉદ્દગારા છે, તે અહીં કાંઇક તારવીને વિભાગવાર રજૂ કરવા હીક થશે. તે ઉપરથી વાચક જોઈ શકશે કે તેમનામાં એક બાજુ પાતાનામાં ઊઠતી વાસનાએમ અને બહારથી આવી પડેલી ઉપાધિઓને કારણે ગૃહસ્થાશ્રમ સ્વીકારી, તેને નીતિમય બનાવી, પાતાની સુખભાગોની વૃત્તિએ તેમ જ બાહ્ય ઉપાધિઓને હળવી પાડવાની વૃત્તિ છે; જ્યારે બીજી બાજી આત્મ-દર્શનની ઊંડી ઉત્કટ જિજ્ઞાસાને લીધે બધુ ત્યાગી, માત્ર આત્મચિતનમાં લીન થવાની પણ ધાલાવેલી છે. આ રહ્યા તે ઉતારા:

- ૧. આહારવિહારની નિયમિતતા સાચવું; અર્થની સિદ્ધિ કર્યું; ઉત્તમ પુરુષોએ આચરેલું આર્ય જીવન આચરું; પરહિતને નિજહિત સમજાં; પરદુ:ખને પાતાનું દુ:ખ સમજાં; નીતિના બાંધા ઉપર પગન મૂકું; જિતેન્દ્રિય થાઉં; વિવેક્ષ્યુદ્ધિ સાચવું; ગ્રાનચર્યા અને શાસ્ત્રાભ્યાસમાં ગૂંથાઉં; સંસારમાં રહ્યા છતાં તેને નીતિથી ભાગવતા રહી વિદેહી દશા પ્રાપ્ત કર્યું; આત્મગ્રાન અને સજ્જનની સંગત રાખું; તથા એમ ગ્રાનીઓએ એકત્ર કરેલા અદ્દેશત નિધિના ઉપયાગ કર્યું.
- ર. મારા આત્મા દુઃખી છે. તે દુઃખ ટાળવાના ઉપાય એટલા જ છે કે તેથી (સંસારથી) બાહ્યાબ્ધ તરથી રહિત થવું. અને એમ

#### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

ચવાય છે, એાર દશા અનુભવાય છે એમ પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક કહું છું. નિર્મ થ સદ્યુરુના ચરષ્યુમાં પડવું જોઈ એ. પણ જીવન બહુ ટૂંકું છે; ઉપાધિ બહુ છે, અને ત્યાગ થઈ શકે તેમ નથી. તા પણ જિજ્ઞાસા તે વસ્તુની રાખ. સંસારને બંધન માન. પૂર્વકર્મ બળવાન છે માટે આ બધા પ્રસંગ બની આવ્યા છે એમ માની બેસીશ નહિ.

2. આ દુ:ખ કયાં કહેવું ! અને શાધી ટાળવું ! પાતે પાતાના વેરી તે એમ. કેવી ખરી વાત છે ! જાદે જાદે સ્થળે તેં સુખની કલ્પના કરી છે. હે મૂઢ ! એમ ન કર. એ તને હિત કહું છું. અંતરમાં સુખ છે. સાચું કહું છું. અનિ ઉપર થતા માહ અટકાવવા ત્વચા વિનાના સ્વરૂપનું ચિંતન કરવું. હે છવ ! બાગથી શાંત શા. વિચાર તા ખરા કે એમાં શું સુખ છે !

૪. જે મહાકામ માટે તું જન્મ્યા છે તેનું અનુપ્રેક્ષણ કર. ખાન ધર. સમાધિરથ થા, ક્રાઈ પણ અલ્પ ભૂલ સ્મૃતિમાંથી ન જવા દે. જેના પ્રમાદ થયા છે તે માટે હવે પ્રમાદ ન થાય તેમ કર.

આ લખાણ ૧૬ વર્ષ પહેલાંની વયનું છે. તે ઉપરથી તે ઉમર સુધીની તેમની મનાદશા આપણને જાણવા મળે છે. પરંતુ વીસમા વર્ષ સુધીમાં તો તે લમ્ન કરવાના નિશ્ચય જ કરી લે છે. એટલે ૧૬ થી ૧૯ વર્ષની વય સુધીના, તેમની અંગત નાંધમાંથી તારવેલા નીચેના ઉતારાઓમાં, ગૃહસ્થજીવન કેવી રીતે ગાળવું તથા વ્યવસ્થિત કરવું, તેની તેમણે કરેલી સ્પષ્ટ કલ્પનાઓ આપણને જોવા મળે છે.

૧. ગૃહસ્થાશ્રમ વિવેકી કરવા. લાકઅહિત પ્રણીત ન કરવું. ધર્મ વહે અર્થ પેદા કરું. ભગવાનના સિહ્ધાંત તૃટે તેમ સંસારવ્યવહાર ન ચલાવું. સ્વાર્થ કાઇની આજવિકા ન તાહું. જ્વહિંસક વેપાર ન કરું. સ્વસ્ત્રીમાં સમભાવથી વર્તું. અપ્રહ્મચર્ય ન સેવું. નીતિ વિના સંસાર ન ભાગવું. દશાંશ ધર્મમાં કાઢું. સ્ત્રી વિદ્યાશાળા શાહું અને કરું.

#### િ**ક્ષાયક્યા**

પુત્રી<mark>ને બ</mark>ચાવ્યા વિના ન ર**હું. તેમને ધર્મ** પાઠ શિખવાડું અને -કુડુંબને સ્વર્ગ બનાવું—મા<mark>ક્ષ બનાવું.</mark>

- ર. કાઇ કૃત્યમાં પ્રમાદ ન કરું. મનાવીરત્વની વૃદ્ધિ કરું. અયોગ્ય વિદ્યા ન સાધું. નિર્માલ્ય અધ્યયન ન કરું. વિસારશક્તિ ખાલવું. આળસને ઉત્તેજન ન આપું. દિનચર્યાના ગેરજપ્રકામ ન કરું. ઉત્તમ શક્તિ સાધ્ય કરું. ચારિત્રને અદ્દસ્ત કરું. વિનય, પ્રાર્તિ, યશ સર્વપક્ષી પ્રાપ્ત કરવાં. શક્તિના ગેરજપ્રયાગ ન કરું. પ્રત્યેક વસ્તુના નિયમ કરું. નિયમ વિના વિદ્યાર ન કરું. ખોટા ઉદ્યમ કરું નહિ. અનુદ્યમી પણ ન રહું.
- 3. ક્રાર્ક પણ દર્શનને નિંદું નહિ. એકપક્ષી મતબેદ બાધું નહિ. અત્રાનપક્ષને આરાધું નહિ. પરમાત્માની બક્તિ કરું. તત્ત્વ આરાધતાં ક્ષાક્ષનિંદાથી ડરું નહિ. તત્ત્વન્નાનના અભ્યાસ કરું.

આ સાથે જ તેમનામાં ભાળપણથી ચાલતી આવેલી ધર્મોદારની કરમના વધુ દઢ **થતી જાય** છે. તે નીચેના ઉતારાએો ઉપર**યી** સ્પષ્ટ થશે :

ત્રાનના ઉદ્ધાર કરવા. જુદા જુદા ધર્માં પદેશના મંથા વહેં ગવા. જુદા જુદા ધર્મ મંથ ધાજવા. મતમતાંતરનું સ્વરૂપ સમજવવું. જે મનુષ્યા ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચાર પુરુષ્યર્થના પ્રાપ્તિ કરી શકવા ઇચ્છતા હાય તેમના વિચારને સહાયક થવું. કાઈ કાળ તત્ત્વથી જ દુનિયાના દુઃખના નાશ થશે એવી મને ખાતરી છે. અસસના ઉપદેશ આપું નહિ. આછવિકા માટે ધર્મ બાહું નહિ. ગુણ વગરનું વકતત્વ સેવું નહિ.

છતાં તે માટે પાતાને હજા વધુ લાયકાત મેળવવા જોઈ**શે એમ** પણ તે સમજતા જાય છે. અને તે માટે તેમણે પાતાનામાં <mark>જોઈતા</mark> આવશ્યક ખિલવણીને કંઈક સ્પષ્ટ રીતે આંકવાના પણ પ્રયત્ન કર્યા

#### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

છે. ( જાઓ ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથ પા. ૧૨૨, લેખાંક ૩૦) તે વર્ષના અંતમાં એક કાગળમાં તે લખે છે:

"હળુ મારા દર્શનને જગતમાં પ્રવર્તન કરવાને કેટલાેક વખત છે. હળુ હું સંસારમાં તમારી ધારેલી મુદત કરતાં વધારે રહેવાના છું. . . . પ્રવર્તન કરવા પંચમકાળમાં જે જે ચમતકારા જોઈએ છે તે એકત્ર છે અને થતા જાય છે. હમણાં એ સઘળા વિચારા કેવળ પવનથી પણ ગુપ્ત રાખજો. . . . હું થાડા વખતમાં સંસારી થવા ત્યાં આવવાના છું."

\* \*

શ્રી રાજચંદ્રની કિશારાવસ્થા સુધીના વૃત્તાંત પૂરા કરતા પહેલાં આ સમય સુધીના તેમના અવધાનના પ્રયાગાના ઇતિહાસ ટૂંકમાં જોઈ લેવા જરૂરી છે. કારણ ૧૯મા વર્ષમાં જ તેમણે સંપૂર્ણ શતાવધાન સિદ્ધ કરી બતાવ્યાં એમ કહેવાય; અને પછી લગભગ તે જ વર્ષમાં તેમણે તે પ્રકારના પ્રયાગાની નિરર્થકતા તથા તેમાં થતા શક્તિવ્યય જોઈ અવધાન કરવાનું છાડી દીધું.

સં ૧૯૪૦ના અરસામાં રાજચંદ્ર મારભી ગયા હતા ત્યારે ત્યાં તેમણે શંકરલાલ કરીને એક અષ્ટાવધાનીના જાહેર પ્રયોગા જોયા. રાજચંદ્રને તે, જલસામાં આમંત્રણ હતું. તેમણે તરત જ તે અવધાન શીખી લીધાં અને ખીજે દિવસે વસંત નામે ખગીચામાં પ્રથમ ખાનગી મિત્રમંડળ સમક્ષ નવા નવા વિષયા લઈ આઠ અવધાન ખતાવ્યાં. પછી ખીજે દિવસે જાહેરમાં બે હજાર પ્રેક્ષકા સમક્ષ બાર અવધાન કરી ખતાવ્યાં.

ત્યાર બાદ ખાનગી પ્રસંગે શ્રી રાજચંદ્રને એક વાર જામનગર જવાનું થતાં, ત્યાં તેમણે ત્યાંના વિદ્વાનાની બે સભાએ સમક્ષ બાર અને સાળ એમ બે વિધિથી અવધાના કરી બતાવ્યાં. ત્યાર બાદ

#### ક્રિશારાવ<del>ર</del>થા

વઢવાણના પ્રદર્શનમાં કર્નલ એચ. એલ. તટ સાહેબ અને બીજા રાજારજવાડા તથા મંત્રીમંડળ વગેરે મળી બે હજાર જેટલા પ્રેક્ષકા સામે સાળ અવધાન કરી બતાવ્યાં. આટલું થતાં 'ગુજરાતી,' 'મું બર્ષ સમાચાર', 'લાેકમિત્ર' અને 'ન્યાયદર્શક' વગેરે પત્રામાં તેમના તે અદ્દસુત શક્તિનાં યશાગાન શરૂ થઈ ગયાં.

ત્યાર ભાદ બાેટાદમાં એમણે એમના એક ધનિક મિત્ર શેઠ હરિલાલ શિવલાલ સમક્ષ ૧૬થી ઊઠી ભાવન અવધાન કાંઈ પણ ખાસ પરિશ્રમ કે અલ્યાસ કર્યા વિના જ કરી બતાવ્યાં. એ અવધાના કેવા પ્રકારનાં હતાં તેના આછા ખ્યાલ આવી શકે તે માટે અહીં તે બાવન અવધાનાની રૂપરેખા આપવામાં આવે છે:

ચોપાટે રમતા જવું, શૈતરંજે રમતા જવું, ટકારા ગણતા જવું, માળાના મણકા ગણતા જવું, આપેલા સરવાળા, બાદબાકી, ગુણાકાર અને ભાગાકાર ગણતા જવું, ગંજી રમતા જવું, સોળ ભાષાઓના જાદા જાદા કમે આડાઅવળા નંખરા સાથે આપેલા અક્ષરે યાદ રાખી વાકચ ગાદવતા જવું, બે કાઠામાં આડાઅવળા અક્ષરથી માગેલા વિષયની કવિતા કરાવતા જવું, આઠ ભિન્ન ભિન્ન સમસ્યાઓ પૂર્ણ કરતા જવું તથા સોળ જાદાં જાદાં માગેલાં વૃત્તોમાં માગેલા વિષયની કવિતા તૈયાર કરતા જવું—એમ બાવન કામની શરૂઆત એકસાથે કરવી; એક કામના કંઇક ભાગ કરી, બીજા કામના કંઇક ભાગ કરવા, પછી ચોથાના, પછી પાંચમાના . . . વળી પાછા પહેલા કામ ઉપર આવવું . . . એમ સઘળાં કામ પૂર્ણ થતા સુધી કર્યા કરવું. લખવું નહિ કે ફરી પૃછ્લું નહિ.

સં. ૧૯૪૩માં શ્રી રાજચંદ્રને મુંબઈ જવાનું થયું હતું. ત્યાં પણ અનેક સ્થળાએ તેમની આ શક્તિની પરીક્ષા થઈ હતી. ત્યાં તેમણે સા અવધાન અનેક સ્થળે કરી બતાવ્યાં હતાં.

#### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

અવધાન ઉપરાંત તેમનામાં સ્પર્શે દ્વિયની પણ વિલક્ષણ શક્તિ હતી. તેમને ભાર જીદા જીદા કદનાં પુસ્તક બતાવવામાં આવ્યાં તથા તેમનાં નામ વાંચવા દેવામાં આવ્યાં. ત્યાર ભાદ તેમની આંખોએ પાટા ભાંધી દેવામાં આવ્યા અને એક પછી એક જીદા જીદા ક્રમમાં તે તેમના હાથમાં મૂકવામાં આવ્યાં. આમ પુસ્તકને હાથથી સ્પર્શ કરી તેના કદ ઉપરથી દરેકનું નામ તેમણે કહી આપ્યું!

આ અવધાનાના પ્રયોગોએ માત્ર હિંદીઓાનાં જ મન મુખ્ય નહોતાં કર્યાં; પરંતુ તે વખતના ઉચ્ચ પદવી ધારણ કરનારા વિદેશી અંગ્રેજ અને યુરાપીય અમલદારાનું પણ ધ્યાન ખેંચ્યું હતું. તેવી એક સભામાં મુંબઇની હાઈ કાર્ટના મુખ્ય ન્યાયમૂર્તિ સર ચાર્લ્સ સારજન્ટ, ડૉકટર પીટરસન વગેરે વિદેશી તેમ જ સન્ય સંભાવિત હિંદી સદ્ચાહસ્થા હાજર હતા. ત્યાં તેમણે ૧૦૦ અવધાન કરી બતાવ્યાં હતાં. એ શક્તિથી ચક્તિ થઈ સર ચાર્લ્સ તેમને યુરાપમાં જઈને તેમની શક્તિના પ્રયોગા કરી બતાવવાનું સ્ચલ્યું હતું. પરંતુ શ્રી રાજચંદ્રે ધાર્મિક, સામાજિક એમ અનેક કારણાથી તેમ કરવાની ના પાડી હતી.



#### ્ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્ર<mark>વેશ</mark> ૧

શ્રી રાજચંદ્રે સં. ૧૯૪૪ની મહા સુદ ૧૨ને રાજ, ૧૯ વર્ષની વયે, સદ્દગત ઝવેરી રેવાશંકરભાઈ જગજીવનદાસ મહેતાના માટા ભાઈ પાપટલાલનાં પુત્રી ઝખકળાઈ સાથે લગ્ન કર્યું. શ્રી રાજચંદ્ર જેવા મળથી વિચારવાન પુરુષે, પુખ્ત વયે પહોંચી લગ્નની જવાળદારી સ્વીકારી, એ કઈ મનાદશામાં, એ એમની જીવનસાધનાની દષ્ટિએ બાધક ચર્ચા છે. પરંતુ આવી જતની સફળ ચર્ચા કરવા કદાચ આપણી પાસે પૂરી સામગ્રી નથી. શ્રી રાજચંદ્રે પાતે તે કાળ દરમ્યાન નોંધેલા પાતાના વિચારા તેમના પ્રસિદ્ધ પ્રંથમાંથી મળી આવે છે. એ ઉપરાંત તા તે કાળ તેમની સાથે રહેલા કે બીજી રીતે પરિચયમાં આવેલા લોકા પાસેથી સાંભળનારા પાતાનાં સંસ્મરણા આપે ત્યારે. આપણા મહાન પુરુષોનાં આવાં સંસ્મરણાનું સાહિત્ય હજી આપણી ભાષામાં જાજ જ છે. અને એ બાબતની દષ્ટિ પણ બારે ખીલી ન કહેવાય. એટલે આ ચર્ચા એટલે અંશે અધૂરી છે. છતાં શ્રી રાજચંદ્રનાં પાતાનાં વચના પણ કાંઈક મનાદશાવ્યં જક તો થશે જ. તે વર્ષમાં મુંબઈથી એક રનેહીને લખેલા પત્રમાં તે જણાવે છે:

" લક્ષ્મી ઉપર પ્રીતિ નહિ છતાં ક્રેષ્ઠિ પણ પરાર્થિક કામમાં તે વ્યતુ ઉપયોગી થઈ પડશે એમ લાગવાયી, મૌન ગ્રહી અહીં તે સંવ્યંધી

સગવડમાં હતા અને તે ખાયત ધારેલું પરિણામ આવવાના પહુ વખત પણ નહોતો.'' આમ 'મૌન પ્રહી ' તે ધનાપાર્જનના કામમાં થાેડા જ વખત થયાં પદ્યા છે. અને તેમના તે પ્રવૃત્તિનું 'ધારેલું પરિણામ આવવાના બહુ વખત પણ નહાેતા,' તે વખતે કન્યાપક્ષ-વાળાઓના 'આપ્રહથી ' તથા તેમના પ્રત્યેના પાતાના 'મમત્વથી,' તે 'સઘળું પડતું મૂકી, વદ ૧૩ કે ૧૪ (પાપની) ને રાજ' 'ત્વરાથી ' મુંબઇ છાેડી પાણિપ્રહણ કરવા નીકળે છે. ઉપરના જ કાગળમાં તે પુછાવે છે:

" આ શુભ પ્રસંગમાં તેઓ ( કન્યાપક્ષીઓ ) સદ્વિવેકી નીવડી, રહિયી પ્રતિકૂળ રહી, પરસ્પર કુટુંબરૂપે સ્તેહ બંધાય એવી સુંદર યોજના તેઓના હૃદયમાં છે કે? આપ ઉતારશા કે? (બીજો) કાઈ ઉતારશે કે? એ ખ્યાલ પુનઃ પુનઃ હૃદયમાં પર્યટન કરે છે." લગ્ન-વિધિમાં પણ જૂની રૂઢિઓને અનુસરવાનું છોડી, સદ્વિવેકપૂર્વક વ્યવહાર કરવાની સૂચના તે શા માટે કરી રહ્યા છે તેનું કારણ જોવા જેવું છે:

" નિદાન સાધારણ વિવેક'ોએ જે વિચારને આકાશી ગણે તેવા વિચારો, તથા જે પદ આજ રાજ્યશ્રી ચક્રવર્તિની વિકટોરિયાને દુર્લભ છે—કેવળ અસંભવિત છે—તે વિચારો, તે વસ્તુ, અને તે પદની કેવળ ઇચ્છા હોવાથી ઉપર જણાવ્યું (લમ્નવિધિમાં વિવેક વાપરવા વિષે), તેથી કંઈ પણ લેશ પ્રતિકૃળ ખને, તા તે પદાભિલાષી પુરુષનાં ચરિત્રને પરમ ઝાંખપ લાગે તેમ છે."

લગ્ન પહેલાંના વર્ષમાં જ તેમણે લખ્યું છે: '' કુટું બર્ષી કાજળની કાટડીના વાસથી સંસાર વધે છે. ગમે તેટલી તેની સુધારણા કરશા તા પણ એકાંતથી જેટલા સંસાર ક્ષય થવાના છે, તેના સામા હિસ્સા પણ તે કાજળગૃહમાં રહેવાથી થવાના નથી. ક્ષાયનું ( મલિન વૃત્તિઓનું ) તે નિમિત્ત છે, માહને રહેવાના અનાદિકાળના પર્વત છે."

આમ જાણવા છતાં તે લગ્ન કરવા કખૂલ થાય છે અને લગ્ન કરે છે.

હવે આપણે આગળ ચાલીએ. તેમના લગ્નના વર્ષ દરમ્યાન "સ્ત્રીના સંબંધમાં મારા વિચાર" એ મથાળા હૈઠળ તે લખે છે:

" સ્ત્રી એ સંસારનું સર્વોત્તમ સખ માત્ર આવરણિક દબ્ટિથી કલ્પાયું છે. પણ તે તેમ નથી જ. . . . જે જે પદાર્થી ઉપર જાગુપસા રહી છે, તે તે પદાર્થી તાે તેના શરીરમાં રહ્યા છે: અને તેની તે જન્મભૂમિકા છે. વળા એ સુખ ક્ષણિક, ખેદ અને ખસના દરદરૂપ જ છે. તે વેળાના દેખાવ હૃદયમાં ચીતરાઈ રહી હસાવે છે કે શી અષ લુલવણી ? ટ્રંકમાં કહેવાનું કે તેમાં કંઈ પણ સુખ નથી; અને સુખ હોય તો તેને અવિચ્છેદરૂપે વર્ણવી જુઓ; એટલે માત્ર માહ-દશાને લીધે તેમ માન્યતા થઈ છે, એમ જ જણારો. અહીં હું સ્ત્રીના અવયવાદિ ભાગના વિવેક કરવા ખેડા નથી, પણ ત્યાં કરી આત્મા ન જ ખેંચાય એ વિવેક થયાે છે તેનું સહેજ સુચવન કર્યું. સ્ત્રીમાં દાેષ નથી પણ આત્મામાં છે; અને એ દાેષ જવાથી આત્મા જે જાએ છે, તે અદ્દુલુત આનંદરૂપ જ છે; માટે એ દેાપથી રહિત થવું એ જ પરમ જિજ્ઞાસા છે. શુદ્ધ ઉપયોગ ( આંતરવૃત્તિ )ની જો પ્રાપ્તિ થઈ, તા પછી તે, સમયે સમયે પૂર્વાપાર્જિત માહનીય કર્મને ભરમીભૂત કરી શકશે. આ અનુભવગમ્ય પ્રવચન છે. પણ પૂર્વો-પાર્જિત હજુ સુધી મને પ્રવર્તે છે ત્યાં સુધી મારી શી દશાયી શાંતિ થાય? એ વિચારતાં મને નીચે પ્રમાણે સમાધાન થયું. સ્ત્રીના સંબંધમાં કાંઈ પણ રાગદેષ રાખવા મારી અંશમાત્ર ઇચ્છા નથી, પણ પૂર્વો-પાર્જનથી ઇચ્છાના પ્રવર્તનમાં અટકયા છં. "

આમ " પૂર્વોપાર્જન ' જણાવીને તેએ શ્રી આગળ લખે છે: "સ્ત્રીનું કે ઈ અંગ લેશમાત્ર સુખદાયક નથી, હતાં મારા દેહ ભાગવે છે. . . . નિયમ પાળવાનું દઢ કરતાં હતાં નથી પળતા એ

પૂર્વ કર્મના જ દાષ છે. . . . હું સંસારથી લેશ પણ રાગસંયુક્ત નથી, છતાં તેને જ ભાગવું છું. કાંઈ મેં ત્યાગ્યું નથી. . . . . અત્યારે હું કાેેેેેે છું તેનું મને પૃર્ણ ભાન નથી. . . . . હે જીવ! તું ભૂલ મા. સુખ અંતરમાં છે, તે ખહાર શાધવાથી નહિ મળે. . . અંતરની સ્થિતિ થવા માટે ખાજ્ઞ પદાર્થો સંખંધીનું આશ્ચર્ય ભૂલ."

પરંતુ આ આત્મમંથનની સાથે સાથે ત્યાગ, વૈરાગ્ય તથા તત્ત્વજિજ્ઞાસા પણ તેમનામાં એટલા જ જેતરથી જાગ્રત થતાં જાય છે. તે જ વર્ષના એક પત્રમાં તે લખે છે:

- "એક ભવ જો આતમાનું રહું થાય તેમ વ્યતીત કરવામાં જશે, તો અનંતભવનું સાઢું વળી રહેશે એમ હું સમજ્યા છું. અને તેમ કરવામાં જ મારી પ્રવૃત્તિ છે. એ મહાળધનથી રહિત થવામાં જે જે સાધનપુદાર્થ શ્રેષ્ઠ લાગે તે ગ્રહવા, એ જ (મારી) માન્યતા છે. તો પછી તે માટે જગતની અનુકૂળતા–પ્રતિકૂળતા શું જોવી? તે ગમે તેમ બાલા પણ આતમા જો બંધનરહિત થતા હોય, તો તેમ કરી લેવું, એટલે ક્રીર્તિ અપક્રીર્તિથી સદાકાળને માટે રહિત થઈ શકાશે. અત્યારે એ વગેરે એમના પક્ષના લોકાના જે વિચારા મારે માટે પ્રવર્તે છે, તે મને ધ્યાનમાં સ્મૃત છે, પણ વિસ્મૃત કરવા એ જ શ્રેયસ્કર છે. તમે નિર્ભય રહેજો. મારે માટે કાઈ કહે તે સાંભળી મૌન રહેજો. . . .
- ". . આ તમારા 'માનેલા મુરું ખી 'માટે કાઈ પણ પ્રકારે હર્પશાક કરશા નહિ. તેની ઇચ્છા સંકલ્પવિકલ્પથી રહિત થવાની જ છે. તેને અને આ વિચિત્ર જગતને કંઈ લાગતુંવળગતું નથી કે લેવાદેવા નથી. એટલે તેમાંથી તેને માટે ગમે તે વિચારા ખંધાય કે ખાલાય, તે ભણી હવે જવા ઇચ્છા નથી. . . . જગતમાંથી જે પરમાણુ પૂર્વકાળે ભેળાં કર્યાં છે, તે હળવે હળવે તેને આપી દઈ,

ઋષ્ણમુક્ત થવું એ જ તેની સદા ઉપયોગી, વહાલી, શ્રેષ્ટ અને પરમ જિજ્ઞાસા છે. બાકી તેને કાંઈ આવડતું નથી, તે બીજાું કંઈ ઇચ્છતા નથી. પૂર્વકર્મના આધારે તેનું સઘળું વિચરવું છે. આ વાત ગુપ્ત રાખરા. કેમ આપણે માનીએ છીએ અથવા કેમ વર્તીએ છીએ તે જગતને દેખાડવાની જરૂર નથી. પણ આત્માને આટલું પૂછવાની જરૂર છે કે, જો મુક્તિને ઇચ્છે છે તો સંકલ્પવિકલ્પ, રાગદ્દેષને મૂક; તે મૂકવામાં તને કંઈ બાધા હોય તો તે કહે. તે તેની મેળે માની જશે અને તેની મેળે મૂકી દેશે. . . . જયાંત્યાંથી રાગદેપરહિત થવું એ જ મારા ધર્મ છે."

પછીતા વર્ષમાં તે એક વિસ્તૃત પત્રમાં જણાવે છે:—

"આપના પહેલાં આ જન્મમાં હું લગભગ એ વર્ષથી કંઇક વધારે કાળથી ગૃહસ્થાશ્રમી થયા છું, એ આપના જાણવામાં છે. ગૃહાશ્રમી જેને લઈને કહી શકાય છે તે વસ્તુ (એટલે કે પત્ની) અને મને તે વખતમાં કંઈ ઘણા પરિચય પદ્મો નથી; તા પણ તેનું ખનતું કાયિક, વાચિક, અને માનસિક વલણ મને તેથી ઘણું ખરું સમજાયું છે; અને તે પરથી તેના અને મારા સંબંધ અસંતાષ-પાત્ર થયા નથી. . . . મારા ગૃહાશ્રમ અત્યાર સુધી જેમ અસંતાષ-પાત્ર થયા તેમ ઉચિત સંતાષપાત્ર પણ નથી. તે માત્ર મધ્યમ છે; અને તે મધ્યમ હાવામાં પણ મારી કેટલીક ઉદાસીનવૃત્તિની સહાયતા છે.

"તત્ત્વજ્ઞાનની ગુપ્તગુકાનાં દર્શન ક્ષેતાં ગૃહાશ્રમથી વિરક્ત થવાનું અધિકતર સત્ત્રે છે, અને ખચિત તે તત્ત્વજ્ઞાનના વિવેક પણ આને ઊગ્યા હતા; કાળના બળવત્તર અનિષ્ટપણાને લીધે, તેને યથાયાગ્ય સમાધિસંગની અપ્રાપ્તિને લીધે, તે વિવેકને મહાખેદની સાથે ગૌણ કરવા પક્ષો; અને ખરે! જો તેમ ન થઈ શક્યું હોત, તા તેના (મારા) જીવનના અંત આવત.

" જે વિવેકને મહાખેદની સાથે ગૌણ કરવા પદ્યો છે, તે વિવેકમાં જ ચિત્તવૃત્તિ પ્રસન્ન રહી જાય છે; તેનું બાહ્ય પ્રાધાન્ય નથી રાખી શકાતું, એ માટે અક્ષ્ય ખેદ થાય છે, તથાપિ જ્યાં નિરુપાયતા છે ત્યાં, સહનતા સુખદાયક છે, એમ માન્યતા હોવાથી મૌનતા છે.

"કાઈ કાઈ વાર સંગીઓ અને પરસંગીઓ તુચ્છ નિમિત્ત થઈ પડે છે, તે વેળા તે વિવેક પર કાઈ જાતનું આવરણ આવે છે; ત્યારે આત્મા બહુ મુંઝાય છે; જીવનરહિત થવાની–દેહત્યાગ કરવાની–દુઃખદ સ્થિતિ કરતાં તે વેળા ભયંકર સ્થિતિ થઈ પડે છે: પણ એવું ઝાઝા વખત રહેતું નથી, અને એમ જ્યારે રહેશે ત્યારે, ખચિત દેહત્યાગ કરીશ. પણ અસમાધિયી નહીં વર્તુ; એવી અત્યાર સુધી પ્રતિજ્ઞા કાયમ ચાલી આવે છે. [સં. ૧૯૪૫]

પાતાના ચિત્તમાં ચાલી રહેલું મંથન—એ વિરાધી વૃત્તિએા વચ્ચેની આ અથડામણ—અને તેને કારણે '' જીવનરહિત થવાની દુઃખદ સ્થિતિ કરતાં પણ ભયંકર'' સ્થિતિનું વર્ણન તેમણે બીજા એક મર્મવેધી પત્રમાં કર્યું છે,

" દુઃખિયા મનુષ્યોનું પ્રદર્શન કરવામાં આવ્યું હોય તો ખચિત તેના શિરાભાગમાં હું આવી શકું. . . તમે મને સ્ત્રીના સંગ'ધી, લહ્નમીના સંગ'ધી, કીર્તિના સંગ'ધી, ભય સંગ'ધી કે કાયાના સંગ'ધી અથવા (એ) સર્વુ સંગ'ધી કંઈ દુઃખ લેખરા નહિ. મને દુઃખ બીજી રીતિનું છે. તે દરદ વાતનું નથી, કક્તું નથી, કે પિત્તનું નથી. તે શરીરનું નથી, વચનનું નથી કે મનનું નથી. ગણા તા બધાયનું છે. અને ન ગણા તા એકકેનું નથી. પરંતુ મારી વિજ્ઞાપના તે નહિ ગણવા માટે છે. કારણ એમાં કાંઈ એાર મર્મ રહ્યો છે.

"તમે જરૂર માનજો કે હું વિના દીવાનાપણે આ કલમ ચલાવું હું. . . . આ દેહમાં મેં મુખ્યે બે ભવ કર્યા છે. અમુખ્યના

હિસાબ નથી. નાનપણની નાની સમજણમાં કે ાણુ જાણે કયાંથીયે મેડી કલ્પનાઓ આવતી. સુખની જિજ્ઞાસા પણ ઓછી નહોતી. અને સુખમાં પણ મહાલય, બાગબગીચા, લાડીવાડીનાં કાંઈક માન્યાં હતાં. મેડી કલ્પના તે, 'આ બધું શું છે ' તેની હતી. તે કલ્પનાનું એક વાર એવું રૂપ દીઠું કે, 'પુનર્જન્મે નથી, પાપે નથી, પુણ્યે નથી. સુખે રહેવું અને સંસાર ભાગવવા એ જ કૃતકૃત્યતા છે. એમાંથી, બીજી કાઈ પંચાતમાં નહીં પડતાં ધર્મની વાસનાએ કાઢી નાખી, કાઈ ધર્મ માટે ન્યૂનાધિક કે શ્રહ્લાભાવપણું રહ્યું નહીં.

"(પણ) થાડા વખત ગયા પછી એમાંથી એાર જ થયું; જે થવાનું મેં કલ્પ્યું નહાતું, તેમ તે માટે મારા ખ્યાલમાં હાય એવું કાંઈ મારું પ્રયત્ન પણ નહાતું. છતાં અચાનક ફેરફાર થયા. કાંઈ એાર અનુભવ થયા. અને તે અનુભવ પ્રાયે શાસ્ત્રમાં લેખિત ન હાય, જડવાદીઓની કલ્પનામાં પણ નથી, તેવા હતા. તે ક્રમે કરીને વધ્યા. વધીને અત્યારે એક 'તુંહિ,' 'તુંહિ,'ના જપ કરે છે.

"હવે અહીં સમાધાત થઈ જશે. આગળ જે મળ્યાં નહિ હોય અથવા ભયાદિક હશે તેથી દુઃખ હશે એવું કાંઈ નથી એમ ખચિત સમજાઈ જશે. સ્ત્રી સિવાય બીજો કાંઈ પદાર્થ ખાસ કરીને મને રાેકી શકતા નથી. બીજા કાંઈ પણ સંસારી સાધને મારી પ્રીતિ મેળવી નથી. તેમ કાંઈ ભયે મને બહુલતાએ ધેર્યા નથી. સ્ત્રીના સંબંધમાં જિજ્ઞાસા એાર છે અને વર્તના એાર છે. એક પક્ષે તેનું કેટલાક કાળ સુધી સેવન કરવું સંમત કર્યું છે, તથાપિ ત્યાં સામાન્ય પ્રીતિઅપ્રીતિ છે; પણ દુઃખ એ છે કે જિજ્ઞાસા નથી છતાં પૂર્વકર્મ કાં ઘેરે છે? એટલેથી પતતું નથી પણ તેને લીધે નહિ ગમતા પદાર્થીને જોવા—સ્ંધવા—સ્પર્શવા પડે છે અને એ જ કારણથી પ્રાયે ઉપાધિમાં બેસવું પડે છે."

ખાવીસમા વર્ષ સુધીમાં તેમની આંતર દશાના કાંઇક ખ્યાલ આપણું તેમના ઉપર ટાંકેલા શખ્દામાં મેળવી શકાએ છીએ. સુત્ર પુરુષા પાતાના દોષાને માટા જુએ છે અને ગુણાનું વર્ષન કરતા નથી, એટલે સ્વાભાવિક રીતે આ વર્ષ્યુનમાં દોષા ઉપર વધારે ભાર મુકાયા હશે. પરંતુ એટલું આપણું જોઈ શકીએ છીએ કે લગ્ન કરીને તેમણું પાતા પર કારમું મારયુદ્ધ નાતર્યું છે અને તેમાં તે હાથમાં પ્રાણ લઈને ઘૂમ્યા છે. પરંતુ થોડા જ વખતમાં તે તેમાંથી વિજયા તથા વધુ તેજસ્વી થઈ બહાર સાજ્યસમા નીકળી જાય છે અને તેમની આંતર દશા એક વિશિષ્ટ પ્રકારની તાલતા પકડતી જાય છે. તેવીસમા વર્ષમાં દાખલ થઈએ છીએ ત્યાં તા રણસંગ્રામની ધૂળને બદલે આપણુંને એક શાંત, સમાહિત અને આત્મલક્ષી પુરુષનું દર્શન થાય છે. આ વર્ષ દરમ્યાન તેમની સમાધિદશા વધતી જાય છે. તેના વર્ષ્યુનનાં અમૃલ્ય માતી સાધક જીવનની ધન્ય પળાનું ચિરસ્મારક છે. તેમાંથી થાડાઘણા ઉતારા આપવાના લાબ ખાળી શકાતા નથી:

"રાત્રિ અને દિવસ એક પરમાર્થ વિષયતું જ મનત રહે છે; આહાર પણ એ જ છે, નિકા પણ એ જ છે, શયન પણ એ જ છે, સ્વપ્ત પણ એ જ છે, સ્વપ્ત પણ એ જ છે, સ્વપ્ત પણ એ જ છે, ખરિગ્રહ પણ એ જ છે, અલન પણ એ જ છે, આસન પણ એ જ છે. અધિક શું કહેવું ! હાડમાંસ અને તેની મજ્જાને એક જ એ જ રંગતું રંગન છે. એક રામ પણ એના જ જાણે વિચાર કરે છે. અને તેને લીધે નથી કંઈ જોવું ગમતું, નથી કંઈ સ્પંધવું ગમતું, નથી કંઈ સાંભળવું ગમતું, નથી કંઈ ચાખવું ગમતું, કે નથી કંઈ રપર્શવું ગમતું. નથી છેલવું ગમતું; નથી સુવું ગમતું કે નથી જાપવું ગમતું; નથી ખાવું ગમતું કે નથી જાપવું ગમતું; નથી અલલ્મી અસાંગ ગમતો કે નથી સાંગ ગમતો; નથી લક્ષ્મી ગમતી કે નથી અલક્ષ્મી

ગમતી; એમ છે. તથાપિ તે પ્રત્યે આશા નિરાશા કંઈ જ ઊગતું જણાતું નથી. તે હો તો પણ ભક્ષે, અને ન હો તો પણ ભક્ષે. એ કંઈ દુઃખનાં કારણ નથી. દુઃખનું કારણ માત્ર વિષમાત્મા છે; અને તે જો સમ છે, તો સર્વ સુખ જ છે; એ વૃત્તિને લીધે સમાધિ રહે છે. તથાપિ ળહારથી ગૃહસ્થપણાની પ્રવૃત્તિ નથી થઈ શકતી, દેહભાવ દેખાડવા પાલવતા નથી. (પરંતુ) આત્મભાવથી પ્રવૃત્તિ ળાણથી કરવાને કેટલાક અંતરાય છે. ત્યારે હવે કેમ કરવું? કયા પર્વતની મુકામાં જવું, અને અકાપ થઈ જવું?—એ જ રટાય છે. તથાપિ બહારથી અમુક સંસારી પ્રવૃત્તિ કરવી પડે છે. તે માટે શાક તા નથી. તથાપિ સહન કરવા છવ ઇચ્છતા નથી.

"પ્રભાતમાં વહેલા ઉઠ્યા ત્યારથી કાઈ અપૂર્વ આનંદ વર્ત્યા જ કરતા હતા. . . . (એ) એકાકાર વૃત્તિનું વર્ષુન શબ્દે કેમ કરી શકાય ? દિવસના ભાર બજ્યા સુધી રહ્યું. અપૂર્વ આનંદ તા તેવા ને તેવા જ છે; પરંતુ બીજી જ્ઞાનની વાર્તા કરવામાં ત્યાર પછીના કાળક્ષેપ કર્યો. . . .

પોતાને થયેલા એક અદ્દભુત અનુભવ ભાયત તે સં. ૧૯૪૪ના આપાઢ વદ ૩ને દિવસે લખેલા પત્રમાં જણાવે છે:—

"આ એક અદ્દભુત વાત છે કે ડાબી આંખમાંથી ચારપાંચ દિવસ થયાં એક નાના ચંદ્ર જેવા વીજળા સમાન ઝળકારા થયા કરે છે, જે આંખથી જરા દૂર જઈ એાલવાય છે. લગભગ પાંચ મિનિટ થાય છે, કે દેખાવ દે છે. મારી દષ્ટિમાં વાર વાર તે જોવામાં આવે છે. એ ખાતે કાઈ પ્રકારની ભ્રમણા નથી. (બહારતું) નિમિત્ત કારણ કંઈ જણાતું નથી. બહુ આશ્ચર્યતા ઉપળ્તવે છે. આંખે બીજી કાઈ પણ પ્રકારની અસર નથી. પ્રકાશ અને દિબ્યતા વિશેષ રહે છે... અંતઃકરણમાં બહુ પ્રકાશ રહે છે; શક્તિ બહુ તેજ મારે છે. ધ્યાન સમાધિસ્થ રહે છે."

"હવે અમે અમારી દશા કાઈ પણ પ્રકારે કહી શકવાના નથી, તે લખી કચાંથી શકીશું ? મુક્તિયે નથી જોઈતી અને જૈનનું કેળળજ્ઞાને જે પુરુષને નથી જોઈતું તે પુરુષને પરમેશ્વર હવે કશું પદ આપશે ? એ કંઈ આપના વિચારમાં આવે છે? આવે તે આશ્ચર્ય પામજો, નહીં તે અહીંથી તે કાઈ રીતે કંઈયે બહાર કાઢી શકાય તેમ બને તેવું લાગતું નથી.

"અલખ નામ ધુની લગા ગગનમે', મગન ભયા મન મેરાજી. આસન મારી સુરત દઢ ધારી, દિયા અગમ ધર ડેરાજી. દરશ્યા અલખ દેદારાજી."

" આજના પ્રભાતથી નિરંજનદેવની કાઈ અદ્દસુત અનુપ્રહતા પ્રકાશી છે. આજે ઘણા દિવસ થયાં ઇચ્છેલી પરાભક્તિ કાઇ અનપમ રૂપમાં ઉદય પામી છે. ગાપીઓ ભગવાન વાસુદેવ (કૃષ્ણ-ચંદ્ર)ને મહીની મડ્કીમાં નાખી વેચવા નીકળી હતી; એવી એક શ્રીમદ્ ભાગવતમાં કથા છે. તે પ્રસંગ આજે બહુ સ્મરણમાં રહ્યો છે. અમૃત પ્રવહે છે ત્યાં સહસ્ત્રફળ કમળ છે; એ મહીની મડુકી છે; અને **અાદિ પુરુષ તેમાં બિરાજમાન છે** તે ભગવંત વાસુદેવ છે. તેની પ્રાપ્તિ સત્પુરૂષની ચિત્તવૃત્તિરૂપ ગાપીને થતાં તે ઉલ્લાસમાં આવી જઈ, ખીજા કાઈ મુમુક્ષ આત્મા પ્રત્યે 'કાઈ માધવ લ્યા ' હાં રે કાઈ માધવ લ્યા 'એમ કહે છે. અર્થાત તે વૃત્તિ કહે છે કે. આદિ પુરુષની અમને પ્રાપ્તિ થઈ, અને એ એક જ પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય છે; ખીજું કશુંય પ્રાપ્ત કરવા યાેગ્ય નથી; માટે તમે પ્રાપ્ત કરાે. ઉક્ષાસમાં કરી કરી કહે છે કે તમે તે પુરાણપુરુષને પ્રાપ્ત કરો; અને જો તે પ્રાપ્તિને અચળ પ્રેમથી ઇચ્છેા, તા અમે તમને એ આદિપુર્ષ આપી દઈ એ. મટુકીમાં નાખીને વેચવા નીકળ્યાં છીએ, ગ્રાહક દેખી આપી દઈએ છીએ: કાઈ ત્રાહક થાએા: અચળ પ્રેમે કાઈ ત્રાહક થાએા: વાસદેવની પ્રાપ્તિ કરાવીએ.

" આ વાત અને આખું ભાગવત એ એકને જ પ્રાપ્ત કરાવવા માટે અક્ષરે અક્ષરે ભરપુર છે; અને તે અમને ઘણા કાળ થયા પહેલાં સમજાયું છે; આજે અતિ અતિ સ્મરણમાં છે; કારણ કે સાક્ષાત્ અનુભવપ્રાપ્તિ છે. અને એને લીધે આજની પરમ અદ્ભુત દશા છે. એવી દશાથી જીવ ઉત્મત્ત પણ થઈ ગયા વિના રહેશ નહિ. વાસુદેવ હરિ ચાહીતે કેટલાક વખત અંતર્ધાન પણ થઈ જાય, એવા લક્ષણના ધારક છે; માટે અમે અસંગતાને ઇચ્છીએ છીએ. . . . સત્સંગની માત્ર ખામી છે અને વિકટ વાસમાં નિવાસ છે. હરિઇચ્છાએ હર્યાક્યાની વૃત્તિ છે એટલે કંઈ ખેદ તા નથી, પણ ભેદના પ્રકાશ કરી શકાતા નથી, એ ચિંતના નિરંતર રહ્યા કરે છે."

" ચિત્તની દશા ચૈત-યમય રહ્યા કરે છે. જેથી વ્યવહારનાં બધાં કાર્ય ઘહું કરીને અવ્યવસ્થાથી કરીએ છીએ. હરિઇચ્છા સુખદાયક માનીએ છીએ એટલે જે ઉપાધિજોગ વર્ત છે તેને પણ સમાધિ- જોગ માનીએ છીએ. ચિત્તની અવ્યવસ્થાને લીધે મુદ્રત્માત્રમાં કરી શકાય તેવું કાર્ય વિચારતાં પણ પખવાહિયું વ્યતીત કરી નંખાય છે, અને વખતે તે કાર્ય કર્યા વિના જ જવા દેવાનું થાય છે. બધા પ્રસંગામાં તેમ થાય તા પણ હાનિ માની નથી. . . . એવી ચિત્તની દશા નિરંકુશ થઈ રહી છે. અને તે નિરંકુશતા પ્રાપ્ત થવામાં હરિના પરમ અનુગ્રહ કારણ છે, એમ માનીએ છીએ."

"એક પુરાણપુરુષ અને પુરાણપુરુષની પ્રેમસંપત્તિ વિના અમને કંઈ ગમતું નથી. અમને કાઈ પદાર્થમાં રુચિમાત્ર રહી નથી. કંઈ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા થતી નથી. વ્યવહાર કેમ ચાલે છે એનું ભાન નથી. . . અમે દેહધારી છીએ કે કેમ તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ. . . . પાતાની ઇચ્છાએ થાડી જ પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે છે. જેમ હરિએ ઇચ્છેલા ક્રમ દારે તેમ દારાઈએ છીએ. હૃદય પ્રાયે શ્રન્ય જેવું થઈ ગયું છે. . . .

એક પ્રકારે પૂર્ણ ધેલછા છે. . . . છતાં વેપાર કરીએ છીએ, લઈએ છીએ, દઈએ છીએ, લખાએ છીએ, હસીએ છીએ. . . . જેનું દેકાહ્યું નથી એવી અમારી દશા છે. . . . અમારા દેશ હરિ છે, જાત હરિ છે, કાળ હરિ છે, દેહ હરિ છે, નામ હરિ છે, સર્વ હરિ છે."

'' રામ રામ ખુમારી ચંહશે, અમરવરમય જ આત્મદર્ષિ થઈ જશે, એક ' તુ હિ તું હિ ' મનન કરવાના પણ અવકાશ નહીં રહે, ત્યારે અમરવરના આનંદના અનુભવ થશે. અત્ર એ જ દશા છે. રામ હદે વસ્યા છે, અનાદિનાં ખસ્યાં છે. સુરતી ઇત્યાદિક હસ્યાં છે. આ પણ એક વાકચની વેઠ કરી છે." (૧૯૪૭)

આમ છતાં પાતાની આંતર દશાધી તેમને હળુ જે અસંતાપ છે તે તેમણે આ શખ્દામાં વ્યક્ત કર્યા છે: "યથાયાગ્ય દશાના તા હજા મુમુક્ષુ છું. . . . તેવા કાંઈ ગુણા મારામાં પ્રકાશિત થયા હાય એમ મને લાગતું નથી. માત્ર રુચિ ઉત્પન્ન થઈ છે એમ ગણીએ તા ગણી શકાય. તથાપિ સર્વ પૃર્ણતા પ્રાપ્ત થયા વિના આ જીવ શાંતિને પામે એવી દશા જણાતી નથી."

આ વર્ષ દરમ્યાન તેમની નોંધોમાં બીજી એક મહત્ત્વની બીના આપણને જોવાની મળે છે. અને તે એ કે, નાનપણથી ઉપદેશક બનવાની અને ધર્મસુધાર કરવાની તેમનામાં જે વૃત્તિ હતી તે દૂર ધકેલાતી જાય છે. તેનાં કારણો તેમના પોતાના શબ્દોમાં નીચે પ્રમાણે છે:

" હવે છેવટની નિર્વિકલ્પ સમાધિ પામવી છે, જેથી કાર્ક પણ પ્રકારે અમૃતસાગરનું અવલાકન કરતાં અલ્પ પણ માયાનું આવરણ બાધ કરે નહિ, અવલાકનસુખનું અલ્પ પણ વિસ્મરણ થાય નહિ. . . આવી દશા પામવાથી પરમાર્થે કરેલા પ્રયત્ન સફળ થાય છે. અને એવી દશા થયા વિના પ્રગટ માર્ગ

પ્રકાશવાની પરમાત્માની આજ્ઞા નથી એમ મને લાગે છે. માટે દઢ નિશ્વય કર્યો છે કે એ દશાને પામીને પછી પ્રગટ માર્ગ કહેવો—પરમાર્થ પ્રકાશવા. ત્યાં સુધી નહિ. અને એ દશાને હવે કાંઈ ઝાઝો વખત પણ નથી. પંદર અંશે તા પહેાંચી જવાયું છે. . . . સર્વ પ્રકારના એક દેશ બાદ કરતાં બાકી સર્વ અનુભવાયું છે. (એ) એક દેશ (પણ) સમજ્યા વિના રહ્યો નથી, પણ યાગ (પ્રવૃત્તિ)થી અસંગ થવા વનવાસની આવશ્યકતા છે. અને એમ થયે એ દેશ અનુભવાશે. . . આટલા માટે હમણાં તો કેવળ ગુપ્ત થઈ જવું યાગ્ય છે. . . . વેદ્રોદયના નાશ થતાં સુધી ગૃહાવાસમાં રહેવું યાગ્ય લાગે છે. . . . જયાં સુધી અસંગ થઈશું નહિ અને ત્યાર પછી તેની (પરમેશ્વરની) ઇચ્છા મળશે નહિ, ત્યાં સુધી પ્રગટ રીતે માર્ગ કહીશું નહિ. . . . હરિએ સાક્ષાત્ દર્શનથી જ્યાં સુધી તે વાત પ્રેરી નથી, ત્યાં સુધી ઇચ્છા થતી નથી—થવાની નથી."

" પૂર્વાપર એવું જે ભગવત સંબંધી ગ્રાન તે પ્રગટ કરવા જ્યાં સુધી તેની ઇચ્છા નથી, ત્યાં સુધી વધારે પ્રસંગ કાંઇથી પાડવામાં નથી આવતા, તે જાણા છા. અભિન્ન એવું હરિપદ જ્યાં સુધી અમે અમારામાં નહીં માનીએ, ત્યાં સુધી પ્રગટ માર્ગ કહીશું નહીં. તમે પણ જેઓ અમને જાણા છા, તે સિવાય અધિકને નામ, ઠામ, ગામથી અમને જણાવશા નહીં. (૧૯૪૭)

આમ છતાં તેમના સંબંધમાં જે કાેઈ આવતા તે તેમની વિભૂતિયા આકર્ષાઈ તેમની પાસેથા માર્ગ પામવા ઉત્સુક થાય તેમાં નવાઈ નથી. પરંતુ તેમની આગળ પણ, હાેઈએ તેનાથી જરા પણ વધારે ન દેખાવાની તેમની જે સરળતા છે તે જોવા જેવી છે:

" તમે મારા સંબંધી જે જે પ્રસ્તુતિ દર્શાવી તે તે મેં બહુ મનન કરી છે. . . . પરંતુ તેવા ગુણો કાંઈ મારામાં પ્રકાશિત

થયા હાય એમ મને લાગતું નથી. માત્ર રુચિ ઉત્પન્ન થઈ એમ ગણીએ તા ગણી શકાય. . . .''

"તમે અને બીજા જે જે ભાઈ એ મારી પાસેથી કંઈ આત્મ-લાબ ઇચ્છો છે તે તે, તે લાબ પામે એ મારી આંતઃકરણથી ઇચ્છા જ છે. તથાપિ તે લાબ આપવાની જે યથાયાગ્ય પાત્રતા, તેમાં મને હજા કંઈક આવરણ છે. . . . કરી કરી અનુકંપા આવી જાય છે. પણ નિરુપાયતા આગળ શું કરું ! પાતાની કંઈ ન્યૂનતાને પૂર્ણતા કેમ કહું !"

આ પ્રસંગે જ એક બીજા ફેરફારની પણ નોંધ લેવી ઘટે છે. જો કે તેને 'ફેરફાર' કહેવા એ વધારે પડતું છે. છતાં ૧૭મા વર્ષ સુધી તેમ જ તે વર્ષ દરમ્યાન શ્રી રાજચંદ્રે લખેલા 'માક્ષમાળા ' આદિ શ્રંથામાં 'જૈનદર્શન જ સાચું છે,' 'બીજાં દર્શના અપૂર્ણ છે,' ' જૈનદર્શનના પ્રવર્તક પુરુષો જ પૂર્ણ જ્ઞાની હતા,' ' ગમે તેવી શંકા થાય તાે પણ મારી વતી વીરને નિઃશંક ગણજો,' 'વીર સ્વામીનું બાેધેલું સર્વ સ્વરૂપ યથાતથ્ય છે, એ ભૂલશા નહીં,' ' જેમ ભગવાન જિને નિરૂપણ કર્યું' છે, તેમ જ સર્વ પદાર્થનું સ્વરૂપ છે,' 'સાચા વૈદ્ય તે વીતરાગદર્શન છે, જે સંપૂર્ણ સત્ય સ્વરૂપ છે.' ' અમારા ચિત્તને વિષે વારંવાર એમ આવે છે અને એમ પરિષ્ણામ સ્થિર રહ્યા કરે છે કે. જેવા આત્મકલ્યાણના નિરધાર શ્રી વર્ધ માનસ્વામીએ કે શ્રી ઋષભાદિએ કર્યો છે, તેવા નિરધાર ખીજા સંપ્રદાયને વિષે નથી,' ' યાંધમાેક્ષની યથાર્થ વ્યવસ્થા કહેવાને યાેગ્ય જો કાઈ અમે વિશેષપણે માનતા હાઈએ, તા તે શ્રી તીર્થ કર દેવ છે, એવા ભાવાર્થનાં આગ્રહી વાકચો ઠેર ઠેર નજરે પડે છે. કેટલીક જગાએ તા તે વાકચો એવું એકાંતિકપણ પકડે છે કે, પહેલી નજરે તા કાઈ પણ સમભાવી હૃદયને આઘાત જ પહેાંચે. પરંતુ પછીનાં વર્ષીમાં અમુક દર્શન. પંથ કે વાડામાં જ સત્ય સમાયું છે એમ

માનવાને બદલે, સત્ય આત્માનુભવમાં જ રહેલું છે એવા અભિપ્રાયનાં વાકચો તેમનાં લખાણોમાં વધુ પ્રમાણમાં માલૂમ પડે છે. સાથે સાથે, અંતિમ અનુભવને લગતી બાબતા વિષેના જીદાં જીદાં દર્શના કે પ્રવર્ત કાના મતભેદોના નિવેડા અંતિમ અનુભવ થયે જ મળે, અને ત્યાં સુધી બધા સંપ્રદાયાના શાસ્ત્રશ્રંથા ઉપદેશ–સદ્બાધ પ્રાપ્ત કરવા પૂરતા વાંચવા–વિચારવા, એવા તેમના અભિપ્રાય થતા જાય છે. નીચે આપેલા કેટલાક ઉતારાઓ ઉપરથી તે વાત સ્પષ્ટ થશે.

" સિદ્ધાંતન્નાન જિનાગમ અને વેદાંતમાં પરસ્પર બેદ પામતું જોવામાં આવે છે, અને તે પ્રકારે જોઈ, મુમુક્ષુ જીવ અંદેશા—શંકા પામે છે. અને તે શંકા ચિત્તનું અસમાધિપાલું કરે છે. એવું ઘાલું કરીને બનવાયોગ્ય જ છે. કારણ કે, સિદ્ધાંતન્નાન તો જીવને કાઈ અત્યંત ઉજ્જવળ ક્ષયેપાશમે અને સદ્યુરુના વચનની આરાધનાએ ઉદ્દબવે છે. સિદ્ધાંતન્નાનનું કારણ ઉપદેશન્નાન છે. સદ્યુરુથી કે સત્શાસ્ત્રથી પ્રથમ જીવમાં એ ન્નાનનું દઢ થવું ઘટે છે. ઉપદેશન્નાનનાં ફળ વૈરાગ્ય અને ઉપશમ છે. તેમનું બળ વધવાથી જીવને વિષે સહેજે નિર્મળપાલું થાય છે અને (પછી) સહેજ સહેજમાં સિદ્ધાંતન્નાન થવાનું કારણ થાય છે. (કારણ કે,) જીવ અસંગદશામાં આવે, તા આતમસ્વરૂપ સમજવું સાવ સુલભ થાય છે." (૨૭)

" જેને વૈરાગ્ય ઉપશમ સંખંધી ઉપદેશળાધ થયા નથી, તેને સુદ્ધિનું વિપર્યાસપણું વર્ત્યા કહે છે. અને જ્યાં સુધી સુદ્ધિનું વિપર્યાસપણું વર્ત્યા કહે છે. અને જ્યાં સુધી સુદ્ધિનું વિપર્યાસપણું હાય, ત્યાં સુધી સિદ્ધાંતનું વિચારવું પણ વિપર્યાસપણે થવું જ સંભવે છે. કેમ કે ચક્ષુને વિષે જેટલી ઝાંખપ છે, તેટલા ઝાંખા પદાર્થ તે દેખે છે. અને જો અત્યંત ખળવાન પડળ હાય, તા તેને સમ્ભળો પદાર્થ દેખાતા નથી." (૨૮)

"વૈરાગ્ય ઉપશમ વર્ષમાન થયે 'એક આત્મા છે' કે 'અનેક આત્મા છે,' એ આદિ પ્રકારે સ્વરૂપ વિચારવા યાગ્ય છે. જ્યાં સુધી

આ બધા ઉતારાઓ વધુ વિસ્તારથી વિચારસ્તોવાળા ખંડમાં 'સિલ્લાંતચર્યા 'એ નામના પ્રકરણમાં આગળ આવવાના છે. એટલે અહીં તેમની વધુ પુનરાવૃત્તિ કરવી જરૂરી નથી. વળી આ જતની વિચારસરણી ઉપરાંત, જૈન સિવાય ખીજાં દર્શનામાં કે મહાત્માઓને પણ 'સત્ 'નું ગ્રાન હાય એ બનવાજોગ છે, એવા અભિપ્રાયના ઉતારા નીચે આપ્યા છે:—

" ગમે તે સંપ્રદાય—દર્શન—ના મહાત્માઓના લક્ષ એક 'સત્' જ છે. વાણીથી અકથ્ય હેાવાથી મૂગાની શ્રેણીએ સમજાવ્યું છે, જેથી તેઓના કથનમાં કંઈક બેઠ લાગે છે. વાસ્તિવિક રીતે બેઠ નથી."

"મેક્ષિના માર્ગ બે નથી. શ્રીમહાવીર જે વાટેથી તર્યાં તે વાટેથી શ્રીકૃષ્ણુ તરશે; જે વાટેથી શ્રીકૃષ્ણુ તરશે તે વાટેથી શ્રી મહાવીર તર્યાં છે. એ વાટ ગમે ત્યાં બેઠા, ગમે તે કાળ, ગમે તે શ્રેણીમાં, ગમે તે યાગમાં જ્યારે પમાશે ત્યારે પવિત્ર, શાધ્વત સત્પદના અનંત અતીન્દ્રિય સુખના અનુભવ થશે. તે વાટ સર્વ સ્થળે સંભવિત છે. કાઈ પણ ધર્મ સંખધી મતભેદ રાખવા છોડી દઈ એકામ ભાવથી સમ્યક્ યાગે એ જ માર્ગનું સંશાધન કરવાનું છે. તે માર્ગ આત્મત્ય અર્પશે ત્યારે જ તેની વાટ મળશે. ત્યારે જ તે મતભેદાદિક જશે. મતભેદ રાખી કાઈ મેક્ષ પામ્યા નથી."

" જૈનના આગ્રહયી જ માલ છે એમ (આ) આત્મા ઘણા વખત થયાં માનવું બૂલી ગયા છે. મુક્તભાવમાં માલ છે એમ ધારણા છે."

"વાડામાં કલ્યાણ નથી. અન્નાનીના વાડા હોય. જેના રાગદ્રેષ અને અન્નાન ગયાં તેનું કલ્યાણ. બાકી અન્નાની કહે કે મારા ધર્મથી કલ્યાણ છે તો તે માનવું નહિ. એમ કલ્યાણ હોય નહિ. જે ન્નાની પુરુષના વ્યવ્યાથી આત્મા ઊંચો આવે તે સાચા માર્ગ. તે પાતાના માર્ગ. 'આપણા ધર્મ' એવી કલ્પના છે. આપણા ધર્મ શું ? મહાસાગર કાઇના નથી. તેમ ધર્મ કાઇના બાપના નથી. જેમાં દયા, સત્ય આદિ હોય તે પાળા. તે કાઇના બાપનાં નથી. અનાદિકાળનાં છે. શાધત છે. છવે માંઠ પકડી છે કે 'આપણા ધર્મ' છે. પણ શાધત માર્ગ શું ? શાધત માર્ગથી સૌ માસે ગયા છે. રજો-હરણા, દારા કે મૂમતી કપડાં કાઇ આત્મા નથી. વહારાના નાડાની માકક જીવ પક્ષના આશ્રહ પકડી બેઠા છે, એવી જીવની મૂઢતા છે. 'આપણા જૈનધર્મના શાસ્ત્રમાં બધું છે,' 'શાસ્ત્રો આપણી પાસે છે,' એવું મિથ્યાબિમાન જીવ કરી બેઠા છે. મતબેદને છેદે તે જ '' સાચા પુરુષ. વિચારવાનને માર્ગના બેદ નથી. માર્ગ વિચારવાનને પૂછવા."

" જ્યારે જૈનશાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે જૈની કરવા જણાવતા નથી; વેદાંતશાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે વેદાંતી કરવાને જણાવતા નથી. . . માત્ર જે જણાવીએ છીએ તે તમ સર્વને ઉપદેશ લેવા અર્થ જણાવીએ છીએ. જૈન અને વેદાંતી આદિના બેદત્યાગ કરા. આત્મા તેવા નથી."

" ( વેદાંતતું ) 'એક બ્રહ્મ સ્વરૂપ ' વિચારવામાં અડચણ નથી. અથવા ( જૈનના ) ' અનેક આત્મા ' વિચારવામાં અડચણ નથી. તમને અથવા કાઈ મુમુક્ષુને પાતાના સ્વરૂપનું જાણવું એ મુખ્ય કર્તવ્ય છે.''

" જે વડે વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થામ તે વાંચન વિશેષ કરીને રાખવું. મતમતાંતરના ત્યાર્ગ કરવા. અને જેથી મતમતાંતરની વૃદ્ધિ થાય તેવું

વાંચન ક્ષેવું નહિ.''\*

આ વર્ષો દરમ્યાન જ તેમને વેપારની તથા અન્ય ઉપાધિએ વધી હોવા છતાં પાતે અંતરમાં પ્રાપ્ત કરેલી સ્વસ્થતાથી એ બધીને તે સમતાથી વેદતા જાય છે. આ સમયના પાતાના એક પત્રમાં તે લખે છે:

'' જ્યારે આ વ્યવહારાપાધિ પ્રહે કરી ત્યારે તે પ્રહેણ કરવાના હૈત આ હતા કે, ' ભવિષ્યકાળે જે ઉપાધિ ઘણા વખત રાેકશે, તે ઉપાધિ વધારે દુઃખદાયક થાય તાે પણ થાડા વખતમાં ભાગવી ક્ષેવી એ વધારે શ્રેયસ્કર છે.' . .ૂ . બલે તને વસમું લાગે પણ એ જ ક્રમમાં પ્રવર્ત. અત્યારે કદાપિ વસમું, અધિકતર લાગશે, પણ પરિષ્ણામે તે વસમું ધીમું થશે. . . . કાઇના પણ દેાય જો નહીં. તારા પાતાના દેાપથી જે કાંઈ થાય છે તે થાય છે. એમ માન. . . . જે કાંઈ પૂર્વનિષ્ધંન કરવામાં આવ્યાં છે, તે નિવૃત્ત કરવા અ**થે** —થાડા કાળમાં ભાગવી લેવાને અ**થે** —આ વેપાર નામનું કામ, ખીજાને અર્થે, સેવીએ છીએ. . . . અત્રે જે ઉપાધિ છે તે . . . માટે શું <mark>થશે</mark> એવી કાંઈ કલ્પના પણ થતી નથી, અર્થાત્ તે ઉપાધિ સંબંધી કંઈ ચિંતા કરવાની વૃત્તિ રહેતી નથી. . . જેમ તે માટે થવું હશે તેમ થઈ રહેશે. ઇશ્વર ઉપર વિશ્વાસ રાખવા એ એક સુખદાયક માર્ગ છે. 🕡 આત્મેચ્છા એ જ વર્તે છે કે સંસારમાં પ્રારખ્ધાતુસાર ગમે તેવા શુભાશુભ ઉદય આવેા, પરંતુ તેમાં પ્રીતિ કે અપ્રીતિ કરવાના આપણે સંકલ્પ પણ ન કરવાે."+

<sup>\*</sup> ઉપરના ઉતારાઓમાં મૂળ લખાણ દ્વે કાવ્યું છે. આ વિષયનાં વધુ અવતરણા માટે 'વિચારરત્ના 'વાળા વિભાગમાં 'સર્વધર્મ સમભાવ ' વાળુ પ્રકરણ પણ જીઓ.

<sup>+</sup> મૂળ લખાણ દ્વે કાવ્યું છે.

નીચેના એક ઉતારામાં, તેમણે પોતાનાં કૌટુંબિક કે આર્થિક સંબંધીએ સાથે કેવી રીતે વર્તન રાખવું, તેની સુલમ ચર્ચા કરી જે નિર્ણય કરેલા, તે આપણને જોવા મળે છે. તે ઉપરથી, પાતાની આંતર મનાદશા ખદલાવા છતાં જાની જવાબદારીએ। કેવી રીતે અદા કરવી અને અદ્રોહ તથા અહિંસા સાચવવાં તે વિષેના તેમના ખ્યાલ જોઈ શકાશે. તે પાતાને સંથાધીને લખે છે : '' તું વ્યવહા**રમાં** જેનાથી જોડાયા હાય તેનાથી અમુક પ્રકારે વર્તવાના નિર્ણય કરી **તેને જ**ણાવ. તેને અનુકૂળ આવે તેા તેમ, નહિ તેા તે જણાવે તેમ પ્રવર્ત જે. સાથે જણાવજે કે તમારા કાર્યમાં કાઈ રીતે મારી નિષ્ઠાથી કરીને હાનિ નહિં પહેાંચાડું. . . . માત્ર તમારી પાસે એટલું ઇચ્છું છું કે કાઈ પણ પ્રકારે તમે મને નિમિત્ત રાખી અશુભ ચાગમાં પ્રવૃત્તિ કરશા નહિ. તમારી ઇચ્છાનુસાર તમે વર્તજો. . . . મને મારી નિવૃત્તિશ્રેણીમાં વર્તવા દેતાં કાઇ રીતે તમારું અંતઃકરણ દ્વંકું કરશા નહિ. અને દ્વાંકું કરવા જો તમારી ઇચ્છા હોય તા ખચીત કરીને મને આગળથી જણાવી દેજો. તે શ્રેણીને સાચવવા મારી ઇચ્છા છે અને તે માટે એથી હું યાગ્ય કરી લઈશ. મારું ચાલતાં સુધી તમને દૂબવીશ નહિ. અને છેવટે નિવૃત્તિશ્રેણી તમને અપ્રિય હશે તેા પણ હું જેમ બનશે તેમ જાળવણીથી, તમારી સમીપથી, તમને કાર્ક પણ જાતની હાનિ કર્યા વગર, ખનતા લાભ કરીને . . ખસી જાદશિ."

# X

## વાનપ્રસ્થ્ય

ગયા પ્રકરણમાં આપણે શ્રીમદ રાજચંદ્રના જીવને લગ્ન પછી લીધેલા અચૂક પલટા જોઈ આવ્યા; તથા ચાવીસમા વર્ષ સુધીમાં તેમની સાધના કેવી જોરબેર વૃદ્ધિંગત થતી ચાલી તે પણ તપાસી આવ્યા. આ પ્રકરણમાં તે પ્રવાહ આગળ કેવી રીતે વધતા ચાલ્યા તે આપણે તપાસીશું.

પચીસમા વર્ષમાં શ્રીમદ રાજચંદ્રની તે 'મરતી ' વધતી જાય છે. અને તેના એક પુરાવા એ છે કે એ વર્ષ દરમિયાન પોતાના પત્રામાં તે પોતાને માટે 'યથાર્થ ભાષસ્વરૂપ,' 'શ્રી બાધસ્વરૂપ,' 'ભાધબીજ,' 'સમસ્થિતભાવ,' 'સ્વરૂપસ્થ,' 'નિષ્કામ આત્મસ્વરૂપ,' 'સહજસ્વરૂપ,' 'નિષ્કામ આત્મસ્વરૂપ,' 'અધ્રતિભદ,' 'અભિન્ન બાધમય,' 'સમાધિરૂપ,' 'અચિંત્યદશાસ્વરૂપ,' 'અહં ધ્રહ્માસ્મિ,' વગેરે ઉપનામા વાપરે છે. એક સ્થળે તા સંપૂર્ણ ઉન્મત્તાવસ્થામાં આવી જઈ તે પોતે પોતાને જ પ્રણામ કરી બેસે છે. આ રહી તે અનુપમ લીડા : "અવિપમપણે જયાં આત્મધ્યાન વર્તે છે, એવા જે 'શ્રીરાયચંદ' તે પ્રત્યે કરી કરી નમસ્કાર. . . ." પરંતુ તે પ્રબળ આત્મચિંતન અને ગાઢ સ્વરૂપસ્થિતિની દશાની સાથે સાથે જ તેમની વ્યાવહારિક ઉપાધિ, પણ તેટલી જ સજ્જડ બનતી જાય છે. પોતાની આંતર દશા અને બાહ્ય ઉપાધિ—એ બેની વચ્ચે તે પુરુષાર્થ-

#### વાનપ્રસ્થ્ય

મણિએ કેવી રીતે સુમેળ સાધ્યાે એ જ આ વર્ષ દરમ્યાન તેમની નોંધના ઉતારાએામાંથી જોવાનું રહે છે. તે લખે છે :

"કાઈ એવા પ્રકારના ઉદય છે કે અપૂર્વ વીતરાગતા છતાં વેપારતા સંબંધી પ્રવર્તન કરી શકોએ છીએ. તેમ જ બીજાં પણ ખાવાપીવા વગેરનાં પ્રવર્તન માંડ માંડ કરી શકીએ છીએ. મન કચાંય વિરામ પામતું નથી. . . . આતમા આત્મભાવે વર્ત છે. સમયે સમયે અનંતગુણવિશિષ્ટ આત્મભાવ વધતા હાય એવી દશા રહે છે. . . . જેમ જેમ તેમ થાય છે, તેમ તેમ પ્રવૃત્તિપ્રસંગ વધ્યા કરે છે. જે પ્રવૃત્તિના પ્રસંગ થશે એમ નહિ ધારેલું તે પણ પ્રાપ્ત થયા કરે છે. અને એથી એમ માનીએ છીએ કે ઉતાવળ પૂર્વ નિબંધન કરેલાં એવાં કર્મા નિવૃત્ત થવા માટે ઉદયમાં આવે છે. . . . જબણીએ છીએ કે ઘણા કાળે જે પરિણામ પ્રાપ્ત થવાનું છે તે તેથી થાડા કાળે પ્રાપ્ત થવા માટે વિશેષપણે વર્ત છે. . . . તે ઉપાધિજોગના વેદવાથી જે પ્રારુષ્ધ નિવૃત્ત થવાનું છે, તે તે જ પ્રકારે વેદવા સિવાયની બીજી ઇચ્છા વર્તતી નથી એટલે તે જ જોગે પ્રારુષ્ધ નિવૃત્ત થવા દેવું યાગ્ય છે એમ જાણીએ છીએ અને તેમ સ્થિતિ છે."

" ચિત્ત ખંધનવાળું થઈ શકતું ન હોવાથી જે છવા સંસાર-સંખંધે સ્ત્રીઆદિ રૂપે પ્રાપ્ત થયા છે, તે જીવાની ઇચ્છા પણ દૂભવવાની ઇચ્છા થતી નથી. અર્થાત્ તે પણ અનુકંપાથી, અને માળાપઆદિનાં ઉપકારાદિ કારણાથી ઉપાધિજોગને બળવાન રીતે વેદીએ છીએ.

. . એમાં કાઈ પ્રકારનું અમારું સકામપણું નથી."

" કાઈ પણ જાતના અમારા આત્મિક ખંધનને લઈને અમે સંસારમાં રહ્યા નથી. સ્ત્રી જે છે, તેનાથી પૂર્વ ખંધાયેલું ભાગકર્મ નિષ્ટત્ત કરવું છે. કુદું ખ છે તેનું પૂર્વનું કરેલું કરજ આપી નિષ્ટત થવા અર્થ રહ્યા ( છીએ ). . . . તનને અર્થ, ધનને અર્થ,

ભોગને અર્થ, સખને અર્થ, સ્વાર્થને અર્થ કે કાઈ જાતનાં આત્મિક બંધનથી અમે સંસારમાં રહ્યા નથી. . . . દુઃખના ભયથી પણ સંસારમાં રહેવું રાખ્યું છે, એમ નથી." (૧૯૪૯)

" લાભહેતુથી (કા) વિષયાદિની ઇચ્છાએ (વેપાર વગેરેની) પ્રવૃત્તિ થાય છે એમ પણ જણાતું નથી. તથાપિ પ્રવૃત્તિ થાય છે એમાં સંદેહ નથી. જગત કંઈ લેવાને માટે પ્રવૃત્તિ કરે છે; આ પ્રવૃત્તિ દેવાને માટે થતી હશે એમ લાગે છે." (૧૯૫૧)

" ખીજો બધા વ્યવહાર વર્ત માનમાં જ મૂક્ષી દીધા હોય તા તે બને તેવું છે. ખે ત્રણ ઉદયવ્યવહાર એવા છે કે જે ભાગવ્યે જ નિવૃત્ત થાય એવા છે; અને કષ્ટે પણ તે વિશેષ કાળની સ્થિતિમાંથી અલ્પ કાળમાં વેદી શકાય નહીં એવા છે; અને તે કારણે કરી મૂર્ખની પેંકે આ વ્યવહાર ભજ્યા કરીએ છીએ." (૧૯૪૯)

છવ્લીસમા વર્ષમાં તેમનાં વચના વધુ ૨૫ષ્ટ થતાં જાય છે:

" ઉપાધિના જોગ વિશેષ રહે છે. જેમ જેમ નિષ્ટત્તિના જોગની વિશેષ ઇચ્છા થઈ આવે છે, તેમ તેમ ઉપાધિની પ્રાપ્તિના જોગ વિશેષ દેખાય છે. ચારે બાળુથી ઉપાધિના બીડા છે. કાઈ એવી બાળુ અત્યારે જણાતી નથી કે અત્યારે જ એમાંથી છૂટીને ચાલ્યા જવું હોય તા કાઈ ના અપરાધ કર્યા ન ગણાય. . . . છતાં (મારી) વર્તમાન અવસ્થા ઉપાધિરહિતપણાને અત્યંત યાગ્ય છે. (૧૯૪૯). . . જો ભગવત કૃપા ન હોય તા આ કાળને વિષે તેવા ઉપાધિયાગમાં માથું ધડ ઉપર રહેવું કઠણ થાય. . . . હદયમાં પ્રભુનું નામ રાખી માંડ કાંઈ પ્રવર્તન કરી સ્થિર રહી શકીએ છીએ."

અને આટલી સમતાથી બધી ઉપાધિઓના નિર્વાંહ નિષ્કામપણે ઇશ્વરાર્પિતભાવે કરનારને તેના બદલા પણ મળ્યા વગર નથી રહેતા.

#### વાનપ્રસ્થ્ય

તે લખે છે: ચિત્તને વિષે જેવું આ ઉપાધિયાગ આરાધીએ છીએ ત્યારથી મુક્તપણું વર્તે છે, તેવું મુક્તપણું અનુપાધિપ્રસંગમાં પણ વર્તાનું નહોતું એવી નિશ્ચયદશા માગશર સુદ દ થી એકધારાએ વર્તી આવી છે. . . . અમારા ચિત્તમાં તેા એમ આવે છે કે મુમુશ્રુ જીવને આ કાળને વિષે સંસારની પ્રતિકૂળ દશાએ પ્રાપ્ત થવી તે તેને સંસારથી તરવા ખરાખર છે. અનંત કાળથી અબ્યાસેલા એવા આ સંસાર સ્પષ્ટ વિચારવાના વખત પ્રતિકૂળ પ્રસંગે વિશેષ હૈાય છે."

છતાં જ્યાં સુધી લાેકામાં છુહિલેદ ઉત્પન્ન થાય તેવી બાહ્ય ઉપાધિ પાતાને છે, ત્યાં સુધી લાેકામાં ધર્માપદેશક તરીકે બહાર ન પડવું એવેા તેમના નિશ્વય હવે દઢ થઈ ગયાે છે. તે લખે છે:

" દઢ વિધાસથી માનજો કે આને વ્યવહારનું ળંધન ઉદયકાળમાં ન હોત તો બીજા કેટલાક મનુષ્યોને અપૂર્વ હિતના આપનાર થાત. પ્રવૃત્તિ છે તે માટે કાંઈ અસમતા નથી, પરંતુ નિવૃત્તિ હોત તો બીજા આત્માઓને માર્ગ મળવાનું કારણ થાત (૧૯૪૮). . . . લોકોને અંદેશા પડે એવી જાતના બાલ—વ્યવહાર—ના ઉદય છે. તેવા વ્યવહાર સાથે બળવાન નિર્ગ્ય પુરુષ જેવા ઉપદેશ કરવા તે માર્ગના વિરોધ કરવા જેવું છે."

સંપ્રાપ્ત વ્યવહારાને નિષ્કામતાથી અદા કરવાની શુભ નિષ્ઠાના સુકળરૂપ ભત્રીસમા વર્ષ સુધીમાં તેા તેમની નિર્વિકલ્પ દશા ઘણી વધી જાય છે. તે લખે છે: ''એક આત્મપરિણૃતિ સિવાયના બીજા વિષયા વિષે ચિત્ત અવ્યવસ્થિતપણે વર્ત છે. . . . ખાવાને વિષે, પીવાને વિષે, ખાલવાને વિષે, શયનને વિષે, લખવાને વિષે કે બીજા વ્યાવહારિક કાર્યોને વિષે જેવા જોઈએ તેવા ભાનથી પ્રવર્તાતું નથી. . . . અચલિત આત્મરૂપે રહેવાની સ્થિતિમાં જ ચિત્તેચ્છા રહે છે."

" સરળ વાટ મળ્યા છતાં, ઉપાધિના કારણથી તન્મય ભક્તિ રહેતી નથી, અને એકતાર સ્તેહ ઊભરાતા નથી, આથી ખેદ રહ્યા કરે છે, અને વારંવાર વનવાસની ઇચ્છા થયા કરે છે; જો કે વૈરાગ્ય તા એવા રહે છે, કે ઘર અને વનમાં ઘણું કંરીને આત્માને ભેદ રહ્યો નથી. પરંતુ ઉપાધિના પ્રસંગને લીધે તેમાં ઉપયોગ રાખવાની વારંવાર જરૂર રહે છે. . . . વારંવાર એ જ રટના રહેવાથી 'વનમાં જઈએ,' 'વનમાં જઈએ 'એમ થઈ આવે છે. . . . ગાપાં-ગનાની શ્રીમદ્દ ભાગવતમાં સુંદર આખ્યાયિકા આપી છે. એ દશા વારંવાર સાંભળા આવે છે. અને એવું ઉન્મત્તપણું પરમાત્માને પામવાનું પરમ દ્વાર છે. એ દશા વિદેહી હતી. ભરતજીને હરણના સંગથી જન્મની વૃદ્ધિ થઈ હતી; અને તેથી જડભરતના ભવમાં અસંગ રહ્યા હતા. એવા કારણથી મને પણ અસંગતા બહુ જ સાંભરી આવે છે. અને કેટલીક વખત તો એવું થઈ જાય છે કે, તે અસંગતા વિના પરમ દુ:ખ થાય છે. . . . અધિક શું કહીએ ? ઇસરની ઇચ્છા એવી છે, અને તેને રાજી રાખ્યા વિના છૂટકા નથી. નહીં તો આવી ઉપાધિયુક્ત સ્થિતમાં ન રહીએ અને ધાર્યું કરીએ."

અને ધામે ધામે તે વ્યવહારા અને ઉપાધિઓના બાંડા પણું ઓછા થતા જાય છે. અને શ્રીમદ રાજચંદ્ર આ વર્ષ (સં. ૧૯૫૬) દરમ્યાન સ્ત્રી અને લક્ષ્મીના ત્યાગ કરી વાનપ્રસ્થાશ્રમ સ્વીકારે છે. આ વર્ષ દરમ્યાન સંપૂર્ણ સંન્યાસ લેવા માટે તેમની સર્વ પ્રકારની ખાલા તેમ જ આંતર તૈયારી થઈ ચૂક્ય છે. પણ અચાનક તેમનું શરીર તે અરસામાં જ ભાગી પડવા લાગે છે. એટલે મૃનિ દેવકરણું જ્યારે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં માતુશ્રીને સંપૂર્ણ સંન્યાસ લેવાની રજા શ્રી રાજચંદ્રને આપવાની વિનંતિ કરે છે, ત્યારે તેમનાં માતુશ્રી વચમાં માત્ર એટલી મહેતલ માગે છે કે આ બીમારીમાંથી તે સાજ થાય એટલે તેમને રજા આપું. પરંતુ દુર્ભાંગ્યે તે ભાગેલું શરીર પાધું સારું થઈ

#### વાનપ્રસ્થ્ય

શકતું નથી. અનેક ઉપચારા અને સારવાર છતાં તે વધારે ને વધારે લથડતું જ જાય છે.

તેમના એક ચારિત્યનિરૂપક લખે છે: "ધર્માનુસાર યાગ્ય ગાર્હસ્થ્યના સુવિપાકરૂપ વાનપ્રસ્થ્ય અને સંન્યાસ તેમને યાગ્ય કાળે હવે સાંપડ્યાં હતાં અને સહજભાવે તેમણે તે શ્રહણ કરવાનું મન કર્યું. પણ યાગ એવા કે કરમા વર્ષમાં તે માંદા પડ્યા અને એ માંદગી જીવલેણ નીવડી. અનેક ઉપાય અને ખરદાસચાકરી છતાં તેમને સારું ન જ થયું અને તેમણે સં. ૧૯૫૭ના ચૈત્ર વદ પને દિવસ દેહ છોક્યો. આટલું દૂંકું આયુ ભાગવી તે સ્વધામ પધાર્યા. . . એમ જ લાગે છે કે જાણે અસત્ય સામે બ્રુઝતાં તેમણે શરીરને સાવ ઘર્સા નાખ્યું. ચિત્તશક્તિ અને જિદ્યાસા દિનપ્રતિદિન સતેજ થતાં જતાં હતાં પણ શરીર તેની સાથે ન ટકી શક્યું. તેમની કેડે ઘસડાવામાં તે વચ્ચે ભાંગી પડયું."

મૃત્યુ પહેલાં એક માસ પૂર્વે શ્રીમદ રાજચંદ્રે લખેલાં 'અંતિમ વચતા 'માં એ જ પડ્યા આપણતે સંભળાય છે:

" ઘણી ત્વરાથી પ્રવાસ પૂરાે કરવાના હતા, ત્યાં વચ્ચે સહરાનું રહ્યુ સંપ્રાપ્ત થયું. માથે ઘણાે બાજો રહ્યાે હતાે. તે આત્મવીર્ય કરી જેમ અલ્પ કાળે વેદા લેવાય તેમ પ્રઘટના કરતાં પગે નિકાચિત ઉદય-માન થાક ત્રહ્યું કર્યાે."

### પ

# કેંડલાક પરિચયા અને પ્રસંગા

દીવા સળગે એટલે તેના તરફ આળુબાળુથી પતંગિયાં ખેંચાય તે પ્રમાણે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રમાં સાચી જિજ્ઞાસા ઉદય પામતાં જ તેમની તરફ સાધુ, ગૃહસ્થ એમ બધા વર્ગનાં મનુષ્યા ખેંચાવા લાગ્યાં. પાતે સંપૂર્ણતા પ્રાપ્ત ન કરે ત્યાં સુધી બહાર ન આવવાની તેમની તીવ ઇચ્છા હોવા છતાં તેમના પ્રબળ પુરુષાર્થ અને ઉજ્જવળ જ્ઞાન-પ્રકાશ ઢાંકયાં ઢાંકાઈ ન રહ્યાં. પરિષ્ણામે તેમનું ભક્તમાંડળ વધતું જ ગયું. આ પ્રકરણમાં આપણે તે પરિચયોમાંના કેટલાક જોઈ જઈશું.

એમ કરવાનાં બીજાં પણ કારણા છે. કાઇ પણ મનુષ્યની સાચી મહત્તાની કસાટી કરવાનાં અનેક સાધનામાંથી એક મુખ્ય સાધન, તેણે આજીબાજીનાં મનુષ્યો ઉપર કરેલી અસર પણ હાય છે. એટલે શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રના સાચા પરિચય મેળવવા ઇચ્છનારે માત્ર તેમની અંગત નોંધો ઉપર આધાર ન રાખતાં તેમના પરિચયમાં આવેલાં મનુષ્યો તેમને વિષે શું ધારતાં, તેમના પ્રત્યે કયા ભાવે જોતાં, તથા તેમના જીવન ઉપર શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રની કેવી અસર પડતી તે પણ અવશ્ય જાણવું જોઈએ.

ઉપરાંત અત્યાર સુધી સળંગસૂત્રતા સાચવવા ખાતર આપણે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જીવનના એક મુખ્ય પાસા તરફ દુર્લક્ષ્ય કર્યું છે. અને તે એ કે, શ્રી રાજચંદ્ર પાતાના જીવનના પ્રવૃત્તિમય સમય

### કેટલાક પરિચયા અને પ્રસ'ોા

દરમ્યાન પણ વારંવાર થાડીઘણી નિવૃત્તિ મેળવી ચરાતર, કારિ-યાવાડ વગેરે પ્રદેશામાં મુંબઇથી ભાગી આવતા અને એકાંત સ્થળામાં, વનામાં કે પહાડામાં ઘણા વખત એકલા આત્મચિંતનાર્થે રહેતા. તે પ્રસંગાનું વર્ણન પણ આપણે જાણવાનું બાકી છે. દુર્ભાગ્યે આપણી પાસે તેવા પ્રસંગાની અને પરિચયાની સંપૂર્ણ નાંધ નથી. તેથી જેટલા પ્રસંગા અને પરિચયાની ભરાસાપાત્ર માહિતી મળી આવી છે, તે અહીં કામતી ગણી, પસંદગી કર્યા વિના એકઠી કરી છે.

£

સં. ૧૯૪૪માં શ્રીમદ રાજચંદ્ર 'માેક્ષમાળા' છપાવવા અમદાવાદ આવ્યા હતા. તે બાબતમાં સલાહ તથા મદદ માટે તે તેમના એક રનેહીના બલામણપત્ર શેઠ જેશંગભાઈ ઉજમશીભાઈ ઉપર લઈ આવ્યા હતા. તે પ્રમાણે શેં**ક જેશ ગભાઈએ પ્**રતી મદદ શ્રી રાજ્યાંદ્રને કરી હતી. તે દિવસો દરમ્યાન શ્રી રાજ્યાંદ્રને અમદાવાદમાં કીક્કીક રાેકાવું પડ્યું હતું. શેઠ જેશંગભાઈ ને અવારનવાર વ્યવસાયને અંગે ખહારગામ ગેરહાજર રહેવું પડતું, એટલે તેમણે પાતાના નાનાબાઈ જુડાબાઈને તેમની સરબરામાં મૂકચા હતા. આ રીતે શ્રી જાહાભાઈ શ્રી રાજચંદ્રના પરિચયમાં આવ્યા. શ્રી રાજચંદ્ર ઘણી વાર શ્રી જાૂડાભાઈની દુકાને જતા આવતા, તથા બીજાના મનની વાતા કહી ખતાવવાના પ્રયોગા કરતા એથી તેમને વિનાદ ઊપજતાે. એ અરસામાં શેઠ દલપતભાઈ ભગુભાઈ ને વંડે શ્રી રાજચંદ્રે અવધાનના પ્રયોગા પણ કરી ખતાવ્યા હતા. આવી અદ્ભુત શક્તિ-એાને કારણે જુકાભાઈ શરૂઆતમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર તરફ આકર્ષાયા હતા. પરંતુ ધીમે ધીમે પરિચય વધતા ગયા તેમ તેમ તેમને શ્રી રાજચંદ્રની સાચી મહત્તાના પરિચય થતા ગયા અને પુર્વના સંસ્કારાને **ખળે તે તેમના**થી સાચી આધ્યાત્મિક જાગૃતિ પામ્યા. ત્યાર ખાદ જ્યારે જ્યારે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અમદાવાદ આવતા ત્યારે શ્રી જાઢાભાઈને

ત્યાં જ ઊતરતા. ધર્મ નિમિત્ત પરસ્પર પત્રવ્યવહાર પણ તેમને તેમની સાથે ઘણા થતા. પરંતુ સં. ૧૯૪૫–૪૬ દરમ્યાન જાદુકાભાઇની તિબિયત લથડવા લાગી અને આવાઢ સુદ્દ હને દિવસે તેમણે દેહ-ત્યાગ કર્યો.

શ્રી જાદાભાઈના અવસાન સંખ'ધી સં. ૧૯૪૬ના વૈશાખ સુદ કના રાજ શ્રી રાજચંદ્ર લખે છે: આ ઉપાધિમાં પછા પછી જો મારું લિંગદેહજન્ય ગ્રાનદર્શન તેવું જ રહ્યું હાય,—યથાર્થ જ રહ્યું હાય, તા જાદાભાઈ આષાઢ સુદ્દ ૯ ગુરુના રાત્રે સમાધિશાત થઈ આ ક્ષણિક જીવનના ત્યાગ કરી જશે એમ તે ગ્રાન સ્થવે છે." પછી શ્રી રાજચંદ્રે આષાઢ સુદ્દ ૧૦ને રાજ લખ્યું છે: " લિંગદેહજન્ય ગ્રાનમાં ઉપાધિને લીધે યિર્કિચત્ ફેર થયા જણાયા. પવિત્રાતમા જાદાભાઈ ઉપરની તિથિએ પણ દિવસે સ્વર્ગવાસી થયાના આજે ખળર મળ્યા."

શ્રી રાજચંદ્રે આધાસનપત્રમાં શ્રી જૂઠાબાઈની અંતરંગદશા આ પ્રમાણે વર્ણવી છે: "મિથ્યાવાસના જેની બહુ ક્ષીણ થઈ ગઈ હતી, વીતરાગના પરમ રાગી હતા, સંસારના પરમ જીગુપ્સિત હતા, બક્તિનું પ્રાધાન્ય જેના અંતરમાં સદાય પ્રકાશિત હતું, સમ્યક્ષ્માવધી વેદનીય કર્મ વેદવાની જેની અદ્દસ્તત સમતા હતી. . . . એવા એ જૂઠાબાઈના પવિત્રાતમા આજે જગતના, આ બાગના ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા. . . એવા ધર્માત્માનું દ્વં કું છવન આ કાળમાં હાય એ કંઈ વધારે આશ્ર્યકારક નથી."

ખંભાતથી એક વખત શ્રી. અંળાલાલ લાલચંદ વગેરે ભાઈ એા લમ્મપ્રસંગે અમદાવાદ આવેલા. તે સરખી ઉમરના હેાવાથી શ્રી જાદાભાઈને વરધાડામાં તેડવા માટે શ્રી જાદાભાઈને ઘેર ગયા. પરંતુ શ્રી જાદાભાઈ શ્રી રાજચંદ્રના બક્તિસ્તવનમાં જ લીન હતા એટલે પેલાએા પણ વરધાડામાં જવાને બદલે શ્રી જાદાભાઈ પાસે

## કેટલાક પરિચર્યા અને પ્રસ'ગા

શ્રીરાજચંદ્રના ગુણ્ય્રામ સાંભળવા જ ખેસી ગયા. શ્રી જાૄ્ઠાભાઈએ તેમને શ્રી રાજચંદ્રના પત્રા વાંચી ખતાવ્યા. તેએાએ ત્યાં ને ત્યાં તેમની નકલ કરી લીધી. એ અંબાલાલ વગેરે પછી શ્રી રાજચંદ્રના નિક્ટ અનુયાયી ખન્યા એ વાત આગળ આવશે.

#### 3

અવધાનાના પ્રયોગોની દ્વારા શ્રી રાજચંદ્રની કીર્તિ ગુજરાત-કાકિયાવાડમાં ઘણી પ્રસરી હતી. તે વખતે કાકિયાવાડના સાયલા ગામમાં શ્રી લલ્લુભાઈ કરીને એક નામાંકિત રોઠ રહેતા હતા. પ્રસંગવશાત તેમની ધનસંપૃત્તિ ચાલી જતાં, તેમણે મારવાડના સાધુઓની મંત્ર-તંત્રમાં કુશળતા સાંભળી, તેવા કાઈ સાધુની આરાધના દ્વારા ચાલી ગયેલી લક્ષ્મી કરી પ્રાપ્ત કરવાના મનસૂંબા કરીં. એ પ્રમાણે કાઈ એક પ્રખ્યાત સાધુના પરિચય કરી, તેને પ્રસન્ન કરી, અંતે તેમણે પાતાના મનની વાત તેને નિવેદિત કરી. પેલા અધ્યાત્મપ્રેમી સાધુએ શેઠને તેમની વૃત્તિ માટે ઠપકા આપ્યા અને તેમની માગણીના બદલામાં 'બીજજ્ઞાન' આપ્યું અને જણાવ્યું કે આ સાધના તમને ઉપયોગી નથી, પરંતુ કાઈ યાગ્ય પુરુષ મળે તો તેને આપજો અને તેને ગ્રાનપ્રાપ્તિ થશે. એ બીજજ્ઞાન શેઠે એ પ્રમાણે બીજા કાઈ યાગ્ય પુરુષને આપવાનું કહીતે પાતાના પુત્ર સાંભાગ્યભાઈને બતાવ્યું હતું.

એક વખત સાંભાગ્યભાઈને મારખીમાં જવાનું થયું. તે વખતે શ્રી રાજચંદ્ર મારખીમાં હતા. એટલે શ્રી સાંભાગ્યભાઈએ પાતાના પિતાને પૂછ્યું કે, "કવિ રાયચંદભાઈ ખહુ લાયક માણસ છે એમ ખધે કહેવાય છે. . . તો આપની આત્રા હોય તો હું તેમને તે ત્રાન ખતાવું." તેમણે હા પાડી. પછી શ્રી સાંભાગ્યભાઈ મારખી પહોંચ્યા ખાદ શ્રી રાજચંદ્રને મળવા ગયા. ઉપર જણાવ્યું છે તેમ, શ્રી રાજચંદ્ર તે વખતે ખીજાના મનની વાતા કહી ખતાવવાના પ્રયોગા કરતા હતા. એટલે શ્રી સાંભાગ્યભાઈને આવતા દેખી

તેમણે બધું એક કાપલીમાં લખી રાખ્યું અને તેમને વંચાવ્યું. શ્રી. સાભાગ્યભાઈ આશ્ચર્યવ્યક્તિ થઈ ગયા. ત્યારથી તે તેમના તરફ આકર્ષાયા અને ધીમે ધીમે તે સંબંધ પત્રવ્યવહાર દ્વારા ગાઢ બનતો ગયા.

એક પત્રમાં શ્રી સાંભાગ્યભાઈ સં. ૧૯૫૩ના જેઠ સુદ ૧૪ને રિવિવારે શ્રી રાજચંદ્રને લખે છે: "આ કાગળ છેલ્લા લખી જણાવું છું. . . . દેહ જડ છે, આત્મા ચૈતન્ય છે. તે ચેતનના ભાગ પ્રત્યક્ષ જાદાે સમજમાં આવતા નહાેતા. પણ આઠ દિવસ થયાં આપની કૃપાથી અનુભવગાચરથી (તે બન્ને) બેક્ટ જીદા દેખાય છે અને રાતદિવસ આ ચૈતન્ય અને આ દેહ જીદા એમ આપની કૃપાદષ્ટિથી સહજ થઈ ગયું છે. એ આપને સહજ જણાવવા લખ્યું છે. . . . વગર ભણ્યે, વગર શાસ્ત્ર વાંચ્યે, થાડા વખતમાં આપના બાેધથી અરથ વગેરેના ઘણા ખુલાસા થઈ ગયા છે. . . જે ખુલાસા પશ્ચીસ વર્ષે થાય એવા નહાેતા, તે થાડા વખતમાં આપની કૃપાથી થયા છે. "

શ્રી સાભાગ્યભાદિના દેહ સં. ૧૯૫૩ના જેઠ વદ ૧૦ને દિવસે છૂટથો હતા. તેમના વિષે લખતાં શ્રી રાજચંદ્ર જણાવે છે: " આ ક્ષેત્રે, આ કાળમાં શ્રી સોભાગ્ય જેવા વિરલા પુરુષ મળે એમ અમને વારંવાર ભાસે છે. . . શ્રી સાભાગ્યની સરળતા, પરમાર્થ સંબંધી નિશ્ચય, મુમુક્ષુ પ્રત્યે પરમ ઉપકારતા આદિ ગુણા વારંવાર વિચારવાને યાગ્ય છે. . . . અનાદિથી દેહને ત્યાગતાં જીવ ખેદ પામ્યા કરે છે, અને તેમાં દઢ માહેયી એકપણાની પેઠે વર્તે છે. . . શ્રી સાભાગ્યે તેવા દેહને ત્યાગતાં મોટા મુનિઓને દુર્લભ એવી નિશ્વળ અસંગતાથી નિજઉપયાગમય દશા રાખીને અપૂર્વ હિત કર્યું છે, એમાં સંશય નથી."

શ્રી રાજચંદ્રને શ્રી સાેભાગ્યભાઈ ઉપર ઘણા સદ્ભાવ હતાે.

### કેડલાક પરિચયા અને પ્રસંગા

તેથી બીજ મુમુક્ષુઓને કંઈ શ્રી રાજચંદ્રતે કહેવું હોય તો વયોવહ શ્રી સોભાગ્યભાઈ દ્વારા વિનંતિ કરાવતા અને તે પણ સરળ ભાવે દરેકની વાત રજૂ કરતા. "શ્રી આત્મસિહિ શાસ્ત્ર" લખવાની પ્રેરણા પણ શ્રી સોભાગ્યભાઈ એ કરેલી, એ વાત આગળ આવશે. શ્રી રાજચંદ્ર પાતાની ઉપકારતાંધમાં જિન વીતરાગને, તથા કુંદકું દાદિ આચાર્યોને સંભાધી તેમણે પાતા ઉપર કરેલા અનુપમ અનંત ઉપકારની નોંધ કરી, અંતે શ્રી સોભાગ્યભાઈ ને આ પ્રમાણે સંભાધે છે:

" હે શ્રી સોભાગ્ય ! તારા સત્સમાગમના અનુત્રહથી આત્મદશાનું સ્મરણ થયું તે અર્થે તને નમસ્કાર કરું છું."

3

આગળ જણાવ્યું છે કે, શ્રી. જુડાભાઈના સમાગમથી ખંભાતના શ્રી અંખાલાલભાઈ વગેરે શ્રી રાજચંદ્ર પ્રત્યે આકર્ષાયા હતા. અને તેથી શ્રી રાજચંદ્રને એક વાર ખંભાત પધારવા તે ઉપરાઉપરી વિનંતિપત્રાે લખ્યા કરતા હતા. છેવટે શ્રી રાજચંદ્રે એક વખત અનુકુળતાએ ખંભાત આવવાની કખૂલાત આપી. તે ભાઈએ અપાસરામાં જઈ ને પણ મૃનિના વ્યાખ્યાનમાં જવાને બદલે એક બાજી બેસી શ્રી રાજચંદ્રના પત્રાનું જ પદનમનન કરતા. ખંભાત સંઘાડાના મુખ્ય આચાર્ય હરખચંદજી મહારાજ હતા. તે મહારાજના સાધુઓમાં શ્રી લલ્લુજી મહારાજ કરીને એક સાધુ હતા. તે એક વખત ભગવતીસૂત્રનાં પાનાં વાંચતા હતા. તેમાં એવી વાત આવી કે, 'ભવસ્થિતિ પાકે ત્યારે માેલ થાય છે. ' આ ઉપરથી તેમને શંકા ગઈ કે, જો એમ જ હોય તો પછી માલ માટે પ્રયત્ન કરવાની શી જરૂર છે? તેના ુકાઈ સંતાપકારક ખુલાસા તેમને મુખ્યા નહિ. એટલામાં શ્રી અંબાલાલે તેમને સચવ્યું કે શ્રીમદ રાજચંદ્ર આગમાના જ્ઞાતા છે અને ઉત્તમ પુરુષ છે. તે અહીં પધારવાના છે. એટલે શ્રી લલ્લુજીએ તે ખંભાત પધારે ત્યારે તેમની સાથે પોતાના મેળાપ કરાવવાનું શ્રી અંબાલાલને કહી રાખ્યું.

શ્રી રાજચંદ્ર સં. ૧૯૪૬માં ખંભાત પધાર્યા તેમના ઉતારા શ્રી અંબાલાલને ત્યાં જ હતા. તે તેમને અપાસરે તેડી ગયા. ત્યાં શ્રી રાજચંદ્રને હરખચંદ્રજી સાથે પ્રશ્નોત્તર થયા અને બધાને તેમના ખુલાસાઓથી શાંતિ થઈ. પછી શ્રી લલ્લુજી ગુરુની આના મેળવી શ્રી રાજચંદ્રને મેડે એકાંતમાં લઈ ગયા અને ત્યાં પાતે તેમનાથી વયમાં ૧૪ વર્ષ માટા હોવા છતાં તથા સાધુ હોવા છતાં તેમણે શ્રી રાજચંદ્રને ઉત્તમ પુરુષ જાણી નમસ્કાર કર્યા. શ્રી રાજચંદ્રની ઉમર તે વખતે ૨૨ વર્ષની હતી.

શ્રી રાજચંદ્રે તેમને પૂછ્યું, "તમારી શી ઇચ્છા છે?"

શ્રી લલ્લુજીએ વિનયપૂર્વક હાથ જોડી કહ્યું, '' આત્માની એાળ-ખાણુ અને બ્રહ્મચર્યની દઢતાની મારી માગણી છે.''

શ્રી રાજચંદ્ર થાેડી વાર મૌન રહ્યા અને કહ્યું, "ડીક છે." પછી તેમણે સ્વામીજીના પગના અંગૂડા તાણી તપાસી જોયા અને ઘેર જતાં અંબાલાલને કહ્યું કે, "આ પુરુષ સંસ્કારી છે."

બીજે દિવસે તેા શ્રી લલ્લુછ જાતે જ શ્રીરાજચંદ્રને મળવા શ્રી રાજચંદ્રને ઉતારે આવ્યા. ત્યાં એકાંતમાં શ્રી રાજચંદ્રે તેમને પૃછ્યું, "તમે અમને માન કેમ આપા છેા ?" તેમણે નમ્રતાથી કહ્યું, "આપને દેખીને અતિ હર્ષ–પ્રેમ આવે છે. જાણે અમારા પૂર્વ ભવના પિતા હાે એટલા બધા ભાવ આવે છે. કાેઈ પ્રકારના ભય રહેતા નથી. આપને જોતાં એવી નિર્ભયતા આત્મામાં આવે છે."

શ્રી રાજચંદ્ર ખંભાતમાં સાત દિવસ રહ્યા. ત્યાં સુધી શ્રી લક્લુજી રાજ શ્રી રાજચંદ્રના સમાગમને અર્થે તેમને ઉતારે આવતા. એક દિવસ તેમણે શ્રી રાજચંદ્રને કહ્યું, "હું શ્રદ્ભચર્ય માટે પાંચ વર્ષથી એકાંતરા ઉપવાસ કરું છું, અને ધ્યાન વગેરે કરું છું. છતાં માનસિક પાલન ખરાખર થઈ શકતું નથી."

# કેટલાક પરિચયા અને પ્રસ'ગા

શ્રીરાજચંદ્રે કહ્યું, " કોકદષ્ટિએ ( તે ખધું ) કરવું નહિ. કોક-દેખામણ તપશ્ચર્યા કરવી નહિ. પણ સ્વાદના ત્યાગ થાય તેમ જ પેટ ઊહ્યું રહે તેમ ખાવું."

સ્વામીજીએ પછી કહ્યું, ''હું જે જે જોઉં છું તે બ્રમ છે, ભૂઠું છે, એમ અભ્યાસ કરું છું.'' શ્રી રાજચંદ્રે કહ્યું, '' આત્મા છે એમ જોયા કરાે.''

\* \*

શ્રી દેવકરાયું નામના સાધુ શ્રી લલ્લું છના શિષ્ય ગણાતા હતા. તે કુશળ વ્યાખ્યાતા હતા. એક વખત શ્રી લલ્લું છની સાથે તે પણ કરતા કરતા સરત આવ્યા હતા. ત્યાં તેમનાં વ્યાખ્યાના મુંબઈના કેટલાક વેપારીઓએ સાંભળ્યાં. તે ઉપરથી તેમણે તેમને મુંબઈ પધારવા વિનંતિ કરી. શ્રી રાજચંદ્ર મુંબઈમાં જ હતા એટલે શ્રી લલ્લું છએ તેમના સમાગમની આશાથી ખંભાતથી મુંબઈ ચાતુમાં સ કરવાની આગ્રા મંગાવી અને બધા મુંબઈ ગયા. ત્યાં શ્રી લલ્લું છ શ્રી રાજચંદ્રને મળવા ગયા. શ્રી રાજચંદ્ર તેમને આવા અનાર્ય જેવા દેશમાં આવવા માટે મૃદુ દપકા આપ્યા. શ્રી લલ્લું છએ તેમને રાજ એક કલાક આપવાની વિનંતિ કરી અને તેમણે તે મંજૂર રાખી. એ પ્રમાણે શ્રી લલ્લું રોજ શ્રી રાજચંદ્રની પેઢીએ જતા. તે આવે એટલે શ્રી રાજચંદ્ર તેમને લઈ પાસેની એક એારડીમાં જતા અને ત્યાં શાસ્ત્રવાચન વગેરે કરતા.

એક વખત શ્રી દેવકરણજીને શ્રી રાજચંદ્રને મળવા ઇચ્છા થઇ. એટલે સુંદરલાલ શ્રી રાજચંદ્રને ચીચપાકલીના અપાસરે લઈ ગયા. ત્યાં પાયીમાંથી લુપ્ત થઈ ગયેલા કેટલાક પાઠ શ્રી રાજચંદ્ર તેમને કહી ખતાવ્યા અને સ્ત્રકૃતાંગની એએક ગાથાઓના અર્થ બાબત તેમને શંકા હતી તે દૂર કરી. આથી શ્રી દેવકરણજી પણ તેમના પ્રત્યે ખેંચાયા.

શ્રી લલ્લુજીને લાગતું કે દેવકર**ાજીને જો યથાર્ય બાધ થાય તે**! સારું; કારણ, તેમની વ્યાખ્યાનશક્તિ ઘણી સારી હતી. એ ઇરાદે તે શ્રી રાજચંદ્રને ત્યાં જતી વખતે તેમને સાથે લઈ જવાની ઇચ્છા રાખતા. એક વખત શ્રી રાજચંદ્રની રજાથી તેમને પાતાની સાથે લઈ આવ્યા.

શ્રી રાજચંદ્રે દેવકરણજીને પૂછયું, "વ્યાખ્યાનમાં કેટલાં માણેસા આવે છે ? "

દેવકરણજીએ કહ્યું, ''હજારેક માણસા ભરાય છે. ''

શ્રી રાજચંદ્રે પૂછ્યું, ''સ્ત્રીએને વ્યાખ્યાનમાં દેખી વિકાર થાય છે?''

દેવકરજુજી બાહ્યા, '' કાયાયી <mark>નચી ચ</mark>તાે, મનચી <mark>થાય છે. ''</mark>

શ્રી રાજચંદ્રે કહ્યું, '' મુનિએ તેા મન, વચન અને કાયા એ ત્રણે યાગથી સાચવલું જોઈએ.''

દેવકરાજીએ આક્ષેપ કરતાં કહ્યું, "તમે ગાદાતકિયે બેસા છા, અને હીરામાણેક તમારી પાસે પહેલાં હાય છે, ત્યારે તમારી વૃત્તિ નહિ હહાળાતી હાય?"

શ્રી રાજચંદ્રે કહ્યું, "મુનિ, અમે તો કાળકૂટ વિષ દેખીએ છીએ. તમને એમ થાય છે?"

આ સાંભળી દેવકરણજી નિરુત્તર થઈ ગયા.

શ્રી રાજસંદ્રે પૃછ્યું, ''તમે કાેેેેે છાે ?''

ે દેવકરણજીએ કહ્યું, '' જેટલા વખત વૃત્તિ સ્થિર રહે છે, તેટલા વખત સાધુ છીએ.''

ૈ શ્રી રાજચંદ્રે કહ્યું, '' તેવી રીતે સંસારીને પણ સાધુ કહેવાય કે નહિ ? ''

# કેટલાક પરિચયા અને પ્રસંગા

શ્રી દેવકરણજી મૌન રહ્યા.

પછી શ્રી રાજચંદ્રે કહ્યું, "નાળિયેરના ગાળા જેમ જાદો રહે છે, તેમ અમે રહીએ છીએ."

શ્રી લલ્લુજીએ શ્રી રાજચંદ્રને તેમના ફાેટા આપવા ઘણા આગ્રહ કર્યો પણ શ્રી રાજચંદ્રે માન્યું નહિ. અંતે તેમને નીચેની ગાથાએ। સ્વહસ્તે લખી આપીઃ

# संबुज्झहा जंतवो माणुसत्तं दहुं भयं बालिसेणं अलंभो । एगंतदुक्से जरिए व लोए सकम्मुणा विपरियासुवेइ ॥

[ હે છવા! તમે જાગા. મનુષ્યત્વ અત્યંત દુર્લભ છે. તથા રાગ, શાક, જરા, મરણ વગેરે ભયાથી તે ચારે ળાજી ઘેરાયેલું છે. અજ્ઞાનમાં રહીને સદ્વવિક પામવા અશક્ય છે. આખા લોક કેવળ દુ:ખથી તાપ પામ્યા કરે છે, અને પાતપાતાનાં કર્મો વડે અહીંતહીં ભમ્યા કરે છે.]

શ્રી રાજચંદ્ર મૌનપણાના વારંવાર બાધ આપતા અને તેમાં વિશેષ લાભ છે એમ જણાવતા. એથી મુંબઇ છોજા બાદ શ્રી લલ્લુઇએ ત્રણ વર્ષ મૌનવત લીધું. માત્ર સાધુઓ સાથે જરૂર પડતું બાલવું અને શ્રી રાજચંદ્ર સાથે પરમાર્થના કારણે પ્રશ્ન કરવા એટલી છૂટ હતી. શ્રી રાજચંદ્રે તેમને 'સમાધિશતક' પણ વાંચવા માટે આપ્યું હતું અને તેને પહેલે પાને 'આતમ ભાવના ભાવતાં, છત્ર લહે કેવળજ્ઞાન રે'એ કડી લખી આપી હતી.

\* \* \*

શ્રી દેવકરણજીને જૈન શાસ્ત્રોના અત્યંત અભિનિવેશ હતે!. એટલે ેતે કહેતા કે, ''કાઈ પણ માણસ સ્ત્રથી બહાર શું કહેવાના હતા ? અને સૂત્ર તાે હું જાહ્યું છું.'' એટલે શ્રી રાજચંદ્રે તેમને 'યાેગ-વાસિષ્ઠ' આદિ વેદાંતના ગ્રાંથા વાંચવા આપ્યા. ત્યારે દેવકરણછ

પોતાને પરમાતમાં જ માનવા લાગ્યા. એટલે શ્રી રાજચંદ્રે તેમને 'ઉત્તરાધ્યયન' વગેરે જૈન સ્ત્રોનું પુનરાવલાકન કરવાનું કહ્યું, તેમને દેકાણે લાવવા શ્રી રાજચંદ્રે લલ્લુજીને જે પત્ર તખ્યા છે તે જોવા જેવા છે: "આત્મસ્વરૂપના નિશ્ચય થવામાં જીવની અનાદિથી ભૂલ થતી આવી છે. . . . ખાર અંગામાં પ્રથમ શ્રી આચારાંગ-સૂત્રમાં પ્રથમ વાક્યથી જ શ્રી જિને જે ઉપદેશ કર્યો છે તે . .

સર્વ શ્રુતજ્ઞાનના સારરૂપ છે. તે વાક્ય પ્રત્યે વૃત્તિ સ્થિર કરવાથી જીવને નિશ્વય સમજાશે કે જ્ઞાની પુરુષના સમાગમની ઉપાસના વિના જીવ સ્વચ્છ દે નિશ્વય કરે તે છૂટવાના માર્ગ નથી. સર્વ જીવનું પરમાતમાપણું છે એમાં સંશય નથી. તા પછી શ્રી દેવકરણજી પાતાને પરમાતમસ્વરૂપ માને તા તે વાત અસત્ય નથી. પણ જ્યાં સુધી તે સ્વરૂપ યથાતથ્ય પ્રગટે નહિ, ત્યાં સુધી મુમુક્ષુ—જિજ્ઞાસુ—રહેવું તે વધારે સારું છે; અને તે રસ્તે યથાર્થ પરમાતમપણું પ્રગટે છે. માર્ગ મુક્ષીને પ્રવર્તવાયી તે પદનું ભાન થતું નથી."

એક વખત શ્રી રાજચંદ્ર સૂરત પધાર્યા ત્યારે મુનિએ પાસે આવ્યા. ત્યાં શ્રી દેવકરણજીએ તેમને પૂછયું, "શ્રી લલ્લુજી મહારાજ હું જ્યારે વ્યાખ્યાન આપી આવું ત્યારે અભિમાન કર્યું કહે છે અને ધ્યાન કર્યું છું ત્યારે તેને તરંગરૂપ કહે છે. તે શું વીતરાગપ્રભુ એમનું કરેલું સ્વીકારે અને માર્યું ન સ્વીકારે એવા પક્ષપાતવાળા હશે ?"

શ્રી રાજચંદ્રે શાંતિથી કહ્યું, " સ્વચ્છંદથી જે જે કરવામાં આવે છે તે સઘળું અભિમાનુ જ છે, અસત્સાધન છે. અને સદ્યુરુની આગ્રાથી જે કરવામાં આવે છે તે કલ્યાણકારી ધર્મરૂપ સત્સાધન છે."

\* \* \*

બીજી વખત પણ તે મુનિએાએ સૂરતમાં જ ચાતુર્માસ કર્યો હતો. ત્યાંના એક લલ્લુભાઈ ઝવેરી દશબાર માસથી માંદા રહેતા હતા. તે

### કેટલાક પરિચયા અને પ્રસંગા

એ અરસામાં મૃત્યુ પામ્યા. શ્રી લલ્લજીને પણ તે અરસામાં દશભાર માસથી મંદવાડ રહ્યા કરતા હતા. અને ઘણા ઉપચાર છતાં કંઈ કાયદાે થતા નહિ. એટલે તેમણે પાતાના દેહ પણ છૂટી જશે એવી ચિંતાથી શ્રી રાજચંદ્રને પત્ર લખ્યા, " હે નાથ! હવે આ દેહ બચે તેમ નથી અને હું સમુકાત પામ્યા વિના જઈશ તાે મારા મનુષ્ય-ભવ વૃથા જશે. '' તેના ઉત્તરમાં શ્રી રાજચંદ્રે તેમને ' છ પદ 'ના પત્ર લખ્યા અને સાથે જણાવ્યું કે હાલમાં દેહ છૂટવાની બીક રાખવી નહિ. પછી શ્રી રાજચંદ્રે સુરત પધાર્યા ત્યારે તે ' છ પક 'ના પત્રતાં વિશેષ વિવેચન કરી તેના પરમાર્થ શ્રી લક્લજીને સમજાવ્યા અને તે પત્ર વાર વાર મુખપાઠ કરી વિચારવાની ભલામણ કરી. તે પત્ર એક રવતાંત્ર પ્રકરણ જેવા, સુત્રાત્મક શૈલીથી લખાયેલા છે. જૈન ધર્મનાં સાત તત્ત્વામાંથી પ્રથમ તત્ત્વ આત્મા, તેનું એાળખાણ થવા માટે. 'આત્મા છે.' 'આત્મા નિત્ય છે,' 'આત્મા કર્તા છે,' 'આત્મા ભોકતા છે,' 'મોક્ષ છે,' અને તે 'મેાક્ષને। ઉપાય છે' એ છ પદ્યી તે પત્રમાં અપૂર્વ નિરૂપણ કરેલું છે. તે પત્ર શ્રી રાજચંદ્રે સોબાગ્યબાઈને પણ માકલાવેલા. તેમણે સહેલાઈથી મુખપાઠ થઈ શકે માટે તેને પદ્મમાં લખી આપવા શ્રી રાજચંદ્રને વિનંતિ કરેલી અને શ્રી રાજચંદ્રે 'શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર ' રચેલ એ વાત આગળ કહેવાર્ટ ગર્ટ છે.

શ્રી રાજચંદ્ર પાતાની વ્યાપારિક પ્રવૃત્તિમાંથી વચ્ચે વચ્ચે નિવૃત્તિ લઈ થાડા વખત એકાંતમાં ગાળવા મુંબઈ છોડી ગુજરાત કાઠિયા-વાડમાં આવતા. તે પ્રમાણે સૂરત, કઠાર વગેરે સ્થળાએ તે આવી ગયા હતા. શ્રી લલ્લુજી એ અરસામાં તે તે સ્થળે હોતા અથવા આવીને તેમના સમાગમ કરતા.

શ્રી રાજચંદ્ર ૧૯૪૬માં ખંભાત એક અઠવાડિયું રહી ગયાની વાત આવી ગઈ છે. ૧૯૪૭માં તે ખંભાતથી થાેડે દૂર રાળજમાં

અજાણપણે એકાંતમાં રહ્યા હતા. ૧૯૫૧ના આસા માસમાં તે કરી ખંભાત આવ્યા હતા અને ૧૯૫૨માં અઢી માસની નિવૃત્તિ લઇ ચરાતરમાં રહ્યા હતા. બાર દિવસ અગાસ પાસે કાવિકામાં રહ્યા હતા. પછી રાળજમાં આઠ દિવસ રહ્યા હતા. તે વખતે લલ્લુજી ચાતુર્માસ ખંભાતમાં કરતા હતા. સાધ્યી તે અરસામાં એક ગામ છાડી થીજે ગામ ન જવાય એટલે લલ્લજી ગામને પાદ**રે** ખેત**રામાં** ઊ**ભા** રહેતા. પછીથી શ્રી રાજચંદ્ર પાતે જ વડવા મુકામે ગયા હતા.

કાવિઠામાં તે એકલા જ ખેતરામાં વિચરતા. કાઈ પ્રસંગે માણસા એકઠા થઈ જાય તાે સહેજે કાંઈ ઉપદેશ આપતા. રાળજમાં પણ તેવી રીતે બાેધના પ્રસંગા બનેલા. અને વડવામાં તાે ખંભાતના ઘણા ઓળખીતા મુમુક્ષુઓ આવતા હોવાથી તેવા પ્રસંગા ઘણા ખનતા. શ્રી અંબાલાલભાઈએ તે બધા પ્રસંગાની જે નોંધ રાખેલી તે 'શ્રીમદ રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં 'ઉપદેશછાયા' નામથી પ્રસિદ્ધ શર્રા છે.

વડવાથી શ્રીમદ રાજચંદ્ર આણંદ આવી થાડા દિવસ રહ્યા હતા. તે વખતે આપેલા બાધ પણ 'ઉપદેશછાયા'માં છપાયા છે.

આણંદથી શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર નડિયાદ પધાર્યા હતા. શ્રી અંત્રાલાલ-બાઈ તેમની સરભરામાં સાથે રહેતા. એક દિવસ શ્રી રાજચંદ્ર બહાર કરવા ગયા હતા. ત્યાંથી બંગલે પાછા આવ્યા ત્યારે સાંજ પડી ગઈ હતી. કાનસ મંગાવી તેઓશ્રી લખવા બેઠા અને શ્રી અંબાલાલ કાનસ ધરી ઊભા રહ્યા. કલમ ચાલી તે ચાલી. ૧૪૨ ગાથાએ પૂરી થઈ રહી ત્યાં સુધી શ્રી અંબાલાલ કાનસ ધરી ઊભા રહ્યા. એ ગાયાઓ તે 'શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર.'

શ્રી રાજચંદ્રે તેની ચાર નકક્ષા કરાવી અને એક શ્રી સાભાગ્ય-ભાઈ તે. એક શ્રી લલ્લુછતે, એક ઝવેરી માણેકલાલ ઘેલાભાઈ તે અને

## કેટલાક પરિચર્યા અને પ્રસંગા

એક અંબાલાલને પાતાને આપી. તે શ્રંથ સં. ૧૯૫૨ની શરદ પૂર્ણિમાને બીજે દિવસે લખાયા. તત્ત્વજ્ઞાન જેવા ગંભીર વિષયને સરળ પદ્મમાં નાના તથા માટા સમજી શકે તેવી રાચક ભાષામાં કેમ ઉતારી શકાય તેના તે એક આદર્શ નમૂના છે. 'માેક્ષમાળા' જેમ ધર્મની જિજ્ઞાસા ઉત્પન્ન કરાવવાના હેતુથી લખાઈ છે, તેમ 'શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર' આત્માના નિર્ણય કરાવી આત્મજ્ઞાન પ્રગટા-વવાના ઉત્તમ હેતુથી લખાયું છે. તેમાં વિષયાની વિવિધતા નથી, તેમ જ દાર્શાં તિક કથા કે વર્ણના નથી. બહુ સૃક્ષ્મ ચર્ચા કે તર્કમાં વાંચનાર મૂંચવાઈ થાઇ ન જાય તેવી રીતે તેમાં 'આત્મતત્ત્વ'ની સિહિ તથા નિર્ષ્યણ કરેલું છે.

'શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર' વાંચતાં પાતાના ઉપર થયેલી અસર શ્રી સાબાગ્યબાઈ એ આ પ્રમાણે વર્ણવી બતાવી છે: "તે ઉત્તમાત્તમ શાસ્ત્ર વિચારતાં મારા મન, વચન, કાયાના યાગ સહેજે . . . આત્મવિચારમાં પ્રવર્તતા હતા. . . . બાહ્ય પ્રવર્તવામાં મારી ચિત્તવૃત્તિ સહેજે અટકી ગઈ. . . આત્મવિચારમાં (જ) રહેવા લાગી. ઘણા પરિશ્રમથી મારાં મનવચનકાયા અપૂર્વ આત્મપદાર્થ વિષે પરમ પ્રેમે રિથર નહિ રહી શકેલાં તે આ શાસ્ત્ર વિચારવાથી સહજ સ્વભાવે આત્મવિચારમાં તથા સદ્દગુરુચરણમાં પ્રેમલકત સ્થિર ભાવે રહેવા લાગ્યાં."

શ્રી લલ્લુજી લખે છે: "તે વાંચતાં અને કાઇ કાઇ ગાથા ખાલતાં મારા આત્મામાં આનંદના ઊભરા આવતા. . . . શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રના સ્વાધ્યાય — મનન — નિરંતર રહ્યા કરી આત્માલાસ થતા. કાઇની સાથે કે બીજી ક્રિયા કરતાં 'આત્મસિદ્ધિ'ની સ્મૃતિ રહેતા. . . . અન્ય કશું ગમતું નહિ. બીજી વાતા ઉપર તુચ્છભાવ રહ્યા કરતાં."

શ્રી રાજચંદ્ર નડિયાદમાં સં. ૧૯૫૨ની દિવાળી પછી પણ થાડા વખત રહ્યા હતા. પછી વવાણિયા, માેરબી અને સાયલા તરક વૈશાખ માસ સુધી રહ્યા હતા. તે જ વૈશાખમાં ઇડર થઈ જેઠ માસમાં મુંબઈ ગયા હતા. આ અરસામાં જ શ્રી સાેભાગ્યભાઈનાે દેહ છૂટચો હતાે.

શ્રી લસ્લુજી વગેરે સાધુઓના શ્રીમદ્ પ્રત્યે અનુરાગ જોઈ ખંભાત સંધાડાના સાધુશ્રાવકામાં ધામે ધામે ચર્ચા થવા લાગી. શ્રી લસ્લુજને દીક્ષા આપનાર શ્રી હરખચંદજીના દેહ છૂટી ગયા હતા. તેથી ખીજા સાધુઓને ચિંતા થઈ કે જો આ મુનિઓને દળાવીશું નહિ તા તેઓ જાુદા વાડા બાંધશે. આથી તેમણે વિવિધ પ્રકારે તેમને કનડગત કરવા માંડી તથા તેમના ઉપર દળાણુ આણુવા પ્રયત્ન કરવા માંક્યો. તે પ્રસંગે શ્રી રાજચંદ્રે એ મુનિઓને એ વિરાધમાં થઈને પાતાના માર્ગ કાઢવા જે સલાહ આપી તે નીચે પ્રમાણે છે:

"સત્સમાગમના પ્રતિબંધ કરવા (તેઓ) જણાવે તો તે પ્રતિબંધ ન કરવાની વૃત્તિ (તમે) જણાવી, તો તે યાગ્ય છે. તે પ્રમાણે વર્તશા. સત્સમાગમના પ્રતિબંધ કરવા યાગ્ય નથી. તેમ સામાન્યપણે તેમની સાથે સમાધાન રહે એમ વર્તન થાય તેમ હિતકારી છે. પછી જેમ વિશેષ તે સંગમાં આવવું ન થાય એવાં ક્ષેત્ર વિચરવું યાગ્ય છે. કે જે ક્ષેત્રે આત્મસાધન સુલભપણે થાય. . . અવિરાધ અને એકતા રહે તેમ કર્તવ્ય છે. અને એ સર્વના ઉપકારના માર્ગ સંભવે છે. ભિન્નતા માની લઈ પ્રવૃત્તિ કરવાથી જીવ ઊલટા ચાલે છે. અભિન્નતા છે, એકતા છે, એમાં સમજફેરથી ભિન્નતા માનો છો—એમ તે જીવાને શિખામણ પ્રાપ્ત થાય તે! સન્મુખવૃત્તિ થવા યાગ્ય છે. જ્યાં સુધી અન્યોન્ય એકતા વ્યવહાર રહે ત્યાં સુધી સર્વથા કર્તવ્ય છે."

સંવત ૧૯૫૪માં શ્રી રાજચંદ્રને માેરબીમાં ત્રણ માસ રહેવાનું

## કેટલાક પરિચયા અને પ્રસ'ગા

યન્યું હતું. તે પ્રસંગે થયેલાં વ્યાખ્યાનાના એક ભાઈએ લીધેલી નાંધ 'શ્રીમદ્રાજચંદ્ર' શ્રંથમાં 'વ્યાખ્યાનસાર' નામથી પ્રસિદ્ધ થયેલી છે.

ત્રાવણ માસની શરૂઆતમાં શ્રી રાજચંદ્ર પેટલાદ થઈ કાવિઠા ગયા, અને ત્યાં એક માસ અને નવ દિવસ સુધી નિષ્ટત્તિમાં રહ્યા. શ્રી. અંખાલાલ તેમની સાથે હતા. શ્રી લલ્લુછ વગેરેનું ચામાસું વસામાં હતું અને શ્રી દેવકરણુ આદિનું ખેડામાં હતું. તેથી શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કાવિઠાથી નડિયાદ થઈને વસા પણ ગયા હતા. શ્રી લલ્લુ છને મુંબઈ સિવાય ક્યાં ય ખે ચાર કે છ દિવસથી વધુ સમાગમના પ્રસંગ બન્યા નહોતા એટલે આ વખતે તેમણે શ્રી રાજચંદ્રને એકાદ માસ ત્યાં રહેવા વિનંતિ કરી. શ્રી રાજચંદ્ર તે પ્રમાણે ત્યાં રહ્યા હતા. દિવસે ગામના લોકાની બીડ રહેતી એટલે મુનિઓને મળવાનું પોતે બહાર કરવા જ્ય ત્યારે રાખ્યું હતું.

તે પ્રમાણે એક દિવસ વનમાં વાવ પાસે શ્રી રાજચંદ્ર મુનિએ! સાથે વાતચીત કરતા બેઠા હતા. તે વખતે તેમણે મુનિએ!ના— સવારમાં ચા, બપોરે બિક્ષા અને છીંકણી, પછી શયન વગેરે— કાર્યક્રમથી ખિન્ન થઈ શ્રી લલ્લુછને બલામણ કરતાં કહ્યું કે, બીજા મુનિએ!ને! પ્રમાદ છોડાવી, બણવા તથા વાંચવામાં, સ્વાધ્યાય અને ધ્યાન કરવામાં તમારે કાળ વ્યતીત કરાવવે!; તમારે સર્વેએ દિવસમાં એક વખત આહાર કરવા; તથા ચા અને છીંકણી વિનાકારણે હંમેશાં લાવવાં નહિ. (અને) તમારે સંરકૃતના અભ્યાસ કરવા.

મુનિ માેહનલાલજીએ કહ્યું, "મહારાજશ્રી તથા દેવકરણજીની અવસ્થા થઈ છે. એમને બહુવાના જોગ ક્યાંથી ખને <sup>8</sup>"

શ્રી રાજચંદ્રે ઉત્તરમાં કહ્યું, ''યોગ બની આવ્યેથી અભ્યાસ કરવા અને તે થઇ શકે છે. કેમકે વિક્ટારિયા રાણીની વૃદ્ધ અવસ્થા છે, છતાં બીજા દેશની ભાષાના અભ્યાસ કરે છે.''

પછી માેહનલાલજીએ પૂછ્યું, "મન સ્થિર રહેતું નથી તેના શા ઉપાય ?"

શ્રી રાજચંદ્રે જણાવ્યું, "એક પળ પણ નકામાં કાળ કાઢવા નહિ. કાઈ સારું પુસ્તક, વૈરાગ્યાદિની વૃદ્ધિ થાય તેવું, વાંચવું વિચારવું. એ કાંઈ ન હોય તો છેવટે માળા ગણવી. પણ જો મનને નવરું મેલશા તો ક્ષણ વારમાં સત્યાનાશ વાળા દે તેવું છે. માટે તેને સદ્વચારરપ ખારાક આપવા. જેમ ઢારને કંઈને કંઈ ખાવાનું જોઈએ જ—ખાલુના ટાપક્ષા આગળ મૂક્યા હાય તા તે ખાયા કરે—તેમ મનનું પણ છે. ખીજા વિકલ્પા બંધ કરવા હાય તો તેને સદ્વચારરપ ખારાક આપવા. મન કહે તેથી ઊલડું વર્તવું. તેને વશ થઈ તણાઈ જવું નહિ."

એક માસ પૂર્ણ થયા એટલે શ્રી રાજચંદ્રે મુનિઓને છેવટના ઉપદેશ આ પ્રમાણે આપ્યાઃ " હે મુનિઓ અત્યારે ત્રાની પુરુષના પ્રત્યક્ષ સમાગમમાં તમે પ્રમાદ કરાે છાે. પણ ત્રાની પુરુષ નહિ હાય ત્યારે પશ્ચાત્તાપ પામશાે. પાંચસાે પાંચસાે ગાઉ ભટકવા છતાં , ત્રાનીના સમાગમ નહિ મળે."

શ્રી લલ્લુછને શ્રી રાજચંદ્રે જણાવ્યું, જે કાર્ક મુમુક્ષુ ભાઇબહેના તમારી પાસે આત્માર્થ-સાધન માગે તેને આ પ્રમાણે સાધન યતાવવાં :

(૧) સાત વ્યસનના ત્યાગના નિયમ. (૨) લીક્ષોતરીના ત્યાગ. (૩) કંદમૂળના ત્યાગ. (૪) અબલ્ય પદાર્થાના ત્યાગ. (૫) રાત્રિ-ભાજનના ત્યાગ. (૬) પાંચ માળા ફેરવવાના નિયમ. (૭) સ્મરણ. (૮) ક્ષમાપનાના પાઠ અને વીસ દાહરાનું નિત્ય પઠનમનન. (૯) સત્સમાગમ અને સત્શાસ્ત્રનું સેવન.

### 4

વસામાં માતાલાલ નામના નડિયાદના ભાવસાર શ્રી રાજચંદ્રની સેવામાં રહેતા હતા. તેમની મારફતે નડિયાદની આસપાસ કાઈ એકાંત

## કેટલાક પરિચયા અને પ્રસ'મા

રથળ રહેવાને યાગ્ય હાય તેની તપાસ શ્રી રાજચંદ્રે કરાવી હતી. તે મુજબ નડિયાદ અને ઉત્તરસંડાની વચમાં એક બંગલા મળી શકે ડે તેવી ગાેઠવ**ણ થઇ. એ**ટલે શ્રી. અંળાલાલ, શ્રી. લહેરાભાઈ અને શ્રી. માતીલાલ એ ત્રણની સાથે શ્રી રાજચંદ્ર ત્યાં પધાર્યા. ખીજા કાેઇ ને ત્યાં આવવાની મનાઇ હતી. પંદર દિવસ સધી શ્રી. અંખાલાલ તેમની સેવામાં રહ્યા. પરંતુ શ્રી રાજચંદ્રને તદ્દન એકાંતની જરૂર હોવાથી બધા સરસામાન લઈ અંબાલાલને વિકાય કર્યાં. માત્ર માેતીલાલ સાથે રહ્યાં. તે વખતે શ્રી રાજચંદ્રની અવસ્થા એવી હતી કે શ્રી. અંખાલાલે માતીલાલને રાત્રિ દરમ્યાન પણ એક બે વખત તેમની સંભાળ રાખતા રહેવાનું જણાવ્યું હતું. શ્રી રાજચંદ્ર વનમાં એકલા દૂર કરવા ગયેલા તે સાડા દસ વાગ્યે પાછા આવ્યા. મેાતીલાલે હીંચકા ઉપર <mark>ગાદલું</mark> બિછાવ્યું અને તેના ઉપર તે ખેડા. થાડી વાર પછી માતીલાલ તપાસ કરવા આવ્યા તા ગાદલં નીચે પડેલ અને મચ્છર ખમણ્યા કરે. એટલે એક ધાતિયું લાવી તેમણે શ્રી રાજચંદ્ર**ને** એાઢાડયું અને પાછા અંદર જઈ સૂઇ ગયા. રાત્રે વળી પાછા તપાસ કરવા આવ્યા તેં ધાતિયું નીચે પડેલું અને શ્રી રાજચંદ્ર કાંઈ ગાથાએ રટચા કરતા હતા. તેથી માતીલાકો ધાતિયું કરી એાઢાડ્યું. આમ રાત્રે પણ શ્રી રાજચંદ્ર ધર્મધ્યાનમાં લીન રહેતા હાઈ. તેમને શરીરનુંય ભાન હોતું નહિ.

માતીલાલ શ્રી રાજચંદ્ર માટે પાતાને ધેરથી દિવસમાં એક વખત આહાર લઈ આવતા. શ્રી રાજચંદ્ર એ રૂપિયાભાર લાેટની રાટલી તથા થાેડું દૂધ આખા દિવસમાં લેતા. સાંજે દૂધ પણ લેતા નહિ.

સાંજના શ્રી રાજચંદ્ર દૂર કરવા જતા. સાથે માેતીલાલ પણ જતા. એક વખત શ્રી રાજચંદ્રે માર્ગમાં કહ્યું, "તમે પ્રમાદમાં શું પદ્મા રહેા છેા ! વર્તમાનમાં માર્ગ એવા કાંટાથી ભર્યો છે કે તે કાંટા ખસેડતાં અમને જે શ્રમ વેઠવા પદ્મો છે તે અમારા આત્મા જાણે

છે.'' એક વખત માતીલાલનાં પત્ની દર્શન કરવા આવ્યાં હતાં તેમને પણ તેમણે જણાવ્યું હતું: ''પ્રમાદથી જાગૃત થાએા. ક્રેમ પુરુષાર્થરહિત આમ મંદ્રપણે વર્તો છેા ? આવા જોગ મળવા મહા વિક્ટ છે. મહા પુષ્યે કરી આવા જોગ મળ્યા છે. તે વ્યર્થ કાં ગુમાવા છા ? જાગૃત થાએા!''

શ્રી રાજચંદ્ર કરવા જતા ત્યારે ચિંતનમાં કે ધ્યાનમાં લીન રહેતા. તેમને શરીરનું પણ ભાન રહેતું નહિ. એક વખત નવા જોડા પહેરેલા તે ડંખીડંખીને ચામડી નીકળી ગયેલી, પણ તેની તેમને ખબરે નહિ પડેલી.

શ્રી દેવકરાળુ આદિ મુનિઓ આ વખતે ખેડામાં હતા. તેમને તેવીસ દિવસ શ્રી રાજચંદ્રના સમાગમ રહ્યો હતા. તે શ્રી લલ્લુઇ ઉપરના એક પત્રમાં લખે છે: "(શ્રી રાજચંદ્રના) સર્વાપરી ઉપદેશમાં એમ જ આવ્યા કરે છે કે, 'શરીર કૃશ કરી, માંહેનું તત્ત્વ શાધી, કલેવરને ફેંકીને ચાલ્યા જાઓ. વિષયકપાયરપા ચારેને અંદરથી બહાર કાઢી, બાળા જાળા, ફ્રંકી મૂકી શાંત થાઓ, છૂટી જાઓ, શમાઈ જાઓ—વહેલા વહેલા તાકીદ કરા." આ સમાગમ દરમ્યાન દેવકરાયુઇની શ્રી રાજચંદ્ર ઉપરની આસ્થા પૂર્ણ થઈ. તેમણે ઉપલા જ પત્રમાં લખ્યું છે: " આપે કહ્યું તેમ જ થયું. ફળ પાકયું, રસ ચાખ્યો, શાંત થયા. . . . એવી વૃત્તિ ચાલે છે કે જાણે સત્યુરુપના ચરણમાં મોદ્ધ પ્રત્યક્ષ નજરે આવે છે. પરમકૃપાળુ દેવે (શ્રી રાજચંદ્ર) પૂર્ણ કૃપા કરી છે. . . . એક આહારના વખત એળ ગુમાવીએ છીએ. બાકી તો સદ્યુરુસેવામાં કાળ વ્યતીત થાય છે. . . . તેનું તે જ વાકય તે મુખમાંથી જ્યારે શ્રવણ કરીએ છીએ ત્યારે નવું જ દીસે છે."

ચામાસું ઊતરતાં બધા મુનિએા વસા અને ખેડાયા નડિયાદ આવ્યા અને ચાેડાેક કાળ શ્રી રાજચંદ્રના સમાગમમાં નડિયાદમાં

# કેટલાક પરિચયા અને પ્રસ'ગા

જ રહ્યા. ખેડાયા શ્રી રાજચંદ્ર મહેમદાવાદ સ્ટેશને થઇ મુંબઇ ગયા હતા.

È

શ્રી રાજચંદ્રના કાકાસસરા ડૉ. પ્રાષ્ટ્રજીવનદાસ જગજીવનદાસ મહેતા ઈડર સ્ટેટના ચીક મેડિકલ ઑકિસર હતા. સં. ૧૯૫૫માં નિવૃત્તિને અર્થે શ્રી રાજચંદ્ર ત્યાં આવ્યા હતા. ગામમાં માત્ર ભોજન જેટલા કાળ દિવસે ગાળતા. ઘણાખરા વખત ઈડરના પહાડ અને જંગલામાં પસાર કરતા. શ્રી રાજચંદ્રની મનાઈ હાવાથી જનસમાજમાં તેમના આગમન વિષે કાંઈ વાત બહાર પાડવામાં આવી નહાતી. ઈડરના મહારાજા સાથે શ્રી રાજચંદ્રને રાજધર્મ વિષે વાતચીત થઈ હતી. ઈડરનાં ઐતિહાસિક સ્થળા, તેમાં વસનારા પ્રાચીન લાંકાની વિજયા સ્થિત, જૈન ધર્મ તેમ જ અન્ય ધર્મોમાં યાગ્ય મહાપુરુષાને અભાવે આવી ગયેલી શિથિલતા ઇત્યાદિ વિષે શ્રી રાજચંદ્રે પાતાના વિચારા તેમના આગળ વ્યક્ત કર્યા હતા.

શ્રી રાજચંદ્રના ઇડરનિવાસની ખબર મળતાં શ્રી લલ્લુછ આદિ મુનિઓ ત્વરાથી ત્યાં આવી પહોંચ્યા. શ્રી રાજચંદ્રને તદ્દન એકાંત જોઈતું હતું એટલે આવા પ્રસંગની તેમને ઇચ્છા નહોતી. છતાં પાતે કરવા જાય ત્યારે બહાર જંગલમાં અમુક સ્થળે મળવા આવવાની તેમણે તેમને રજા આપી. શ્રી રાજચંદ્ર તા પહેલેથી અપરિચિત માર્ગોમાં માટે અવાજે ગાથાઓની ધૂન લગાવતા કરવા નીકળી જતા, અને નિયત સ્થળે વખત થતાં આવી પહોંચતા. એક વેળા તા નીચેની ગાથાઓનું રટણ લગભગ એક કલાક ચાલ્યું હતું:

मा गुज्ज्ञह, मा रज्ज्ह, मा दुस्सह इट्टनिट्टअट्टेसु । बिरमिच्छह जङ् चित्तं विचित्तज्ञाणपसिद्धीए॥ ४८॥

कं किंचिवि चिंतंतो णिरीहवित्ती हवे जदा साहू। छढूण य एयत्तं तदाहु तं तस्स णिश्चयं झाणं॥५५॥ ( द्रव्यसंग्रह )

ભાવાર્થ: વિવિધ ધ્યાનામાં સિહિ મેળવવાને અર્થ તમારું ચિત્ત જો સ્થિર થયેલું ઇચ્છતા હો, તા ઇષ્ટ અને અનિષ્ટ વિષયામાં માહ, રાગ અને દ્વેષ કરવા છાડી દા. ॥ ૪૮ ॥

ક્રાઈ પણ પ્રકારના વિષય ઉપર ધ્યાન કરતાં સાધુ સ્વરૂપસ્થિતિ-રૂપ એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કરી સકામવૃત્તિએાથી રહિત થઈ શકે, ત્યારે તેને સાચું ધ્યાન પ્રાપ્ત થયું કહેવાય. ॥ ૫૫॥

કાઈ કાઈ વાર શ્રી રાજચંદ્ર બધાની વચમાં કલાકા સુધી મૌતપણે સમાધિસ્થ રહેતા; અથવા તે બધાને લઈ દૂર પહાડા ઉપર ચાલ્યા જતા. તે વખતે તે એવા આત્મવેગમાં રહેતા કે કાંટા, ઝાંખરાં કશાનું તેમને ભાન રહેતું નહિ અને વેગપૂર્વક ઊંચે શ્રાચે ચાલ્યા જતા. પછી કાઈ શિલા ઉપર જઈને એસતા અને કાંઈ પઠનપાદન કરતા અથવા ધાર્મિક વિવેચન કરતા. કાઈ કાઈ વાર તા હિંસ પશુઓનાં નિવાસસ્થાન સમીપ જ દેખાતાં. તે પ્રસંગા દરમ્યાન શ્રી રાજચંદ્રે આખું 'દ્રવ્યસંત્રહ' પુસ્તક મુનિઓને વાંચી સંભળાવ્યું હતું.

શ્રી રાજચંદ્ર આ વખતે ઇડરમાં ત્રણુ માસ રહ્યા હતા. તે પાતાના ઘણા વખત ગુકાઓમાં ગાળતા. ઇડરથી વવાણિયા તરફ શ્રી રાજચંદ્ર ત્રણેક માસ માટે ગયા હતા. ત્યાંથી પાછા કરી, થાેડા વખત ઇડર રહી મુંબઇ ગયા હતા. સં. ૧૯૫૬માં કેટલાેક કાળ તેમણે ધર્મપુરનાં જંગલાેમાં ગાળ્યાે હતાે.

ی

ઇડિરથી સં. ૧૯૫૬માં શ્રી રાજચંદ્ર અમદાવાદ પાસેના નરાડા ગામમાં મુનિઓ રહેતા હતા ત્યાં પધાર્યા હતા. આ અરસામાં તેમણે

# કેટલાક પરિંચયા અને પ્રસ'ગા

સ્ત્રી અને લક્ષ્મીના ત્યામ કર્યો હતા તથા તબિયત સારી થતાં માતાજીની રજા મળ્યે સંન્યાસ લેવાનું ધાર્યું હતું, તે વાત આગળ આત્રી ગઈ છે. ત્યાંથી શ્રી રાજચંદ્ર વહવાણ ગયા હતા. ત્યાંના નિવાસ દરમ્યાન તેમણે 'પરમશ્રુતપ્રભાવક મંડળ 'ની સ્થાપના કરી. એક સારી રકમની ટીપ કરી, તેમાંથી મહાન આચાર્યોના અપ્રસિદ્ધ પ્રત્યે પ્રસિદ્ધ કરાવી લાકામાં તત્ત્વવિચારના ફેલાવા કરવા એ તેના હેતુ હતા. તે સંસ્થાના વહીવટ હાલ સ્વ. રેવાશં કરભાઈના પુત્ર શેઠ મણિલાલ ચલાવે છે.

શ્રી રાજચંદ્ર લક્ષ્મીના ત્યાગ કર્યા પછી ખહુ ખારીકાઈથી તે વત પાળતા. તેને અંગે, પ્રભાવક મંડળનાં નાણાંની વાતમાં બળવું પંડે તાે તેને પણ તે અતિચારરૂપે લેખતા.

પરંતુ આ અરસામાં તેમની તિળયત ધીરે ધીરે બગડતી જ ચાલી. હવાફેર માટે તેમને દરિયાકિનારે મુંખર્ક, માઢુંગા, શિવ અને નવસારી તરફ લઈ જવામાં આવ્યા. ત્યાંથી પછી વઢવાણ અને મારબીમાં આણ્વામાં આવ્યા. તેમના પદ્માસન અને કાઉસગ્ગમુદ્રાના બન્ને ફાેટા વઢવાણમાં જ આ અરસામાં લેવામાં આવ્યા હતા. પછી તે રાજકાેટ ગયા. અશક્તિને લીધે દાક્તરાેએ શ્રી રાજચંદ્રને વાતચીત પણ વિશેષ ન કરાવવાની તજવીજ રખાવી હતી. તેમના નાના ભાઈ મનસુખભાઈ તથા શ્રી. રેવાશં કરભાઈ, ડૉ. પ્રાણુજવનદાસ, લીમડીવાળા મનસુખ- ભાઈ વગેરે તેમની સારવારમાં હતા. પરંતુ તે બધાની પ્રેમ અને કાળજીલરી સારવાર પણ ગમનાન્મુખ આત્માને રાેકી શકી નહિ. તેમની અંતમ અવસ્થાનું વર્ણન શ્રી. મનસુખભાઈ આ પ્રમાણે કરે છે:

" હું છેવટની પળ સુધી અસાવધ રહ્યો. તે પવિત્રાત્માએ આડકતરી રીતે ચેતવ્યું તથાપિ રાગને લઈને હું સમજી શક્યો નહિ. . . દેહત્યાગના આગલા દિવસે સાયંકાળે રેવાશંકરભાઈ,

નરભેરામ તથા મને કહ્યું, 'તમે નિર્શ્વિત રહેજો. આ આત્મા શાધત છે. અવશ્ય વિશેષ ઉત્તમ ગતિને પ્રાપ્ત થવાના છે. તમે શાંત અને સમાધિપણે વર્ત્ત શા. જે રત્નમય જ્ઞાનવાણી આ દેહ દ્વારા કહી શકાવાની હતી તે કહેવાના સમય નથી. તમે પુરુષાર્થ કરશા.' આવી રપષ્ટ ચેતવણી છતાં અમે ચેતી શક્યા નહિ. . . . રાત્રિના અઠી વાગ્યે અત્યંત શરદી થઈ. તે સમયે તેઓ શ્રીએ જણાવ્યું, 'નિર્શ્વિત રહેજો. બાઈનું સમાધિમૃત્યુ છે.' ઉપાયા કરતાં શરદી ગઈ. પાણા આઠ વાગ્યે સવારે દૂધ આપ્યું. તદ્દન સંપૂર્ણ શુિલમાં મન, વચન અને કાયા હતાં. પાણા નવે કહ્યું, 'મનસખ, દુઃખ ન પામતા. માને ઠીક રાખજે. હું મારા આત્મસ્વરૂપમાં લીન થાઉં છું.' (તેમના કહેવાથી તેમને બીજા કાચ ઉપર ખસેશા, ત્યાં) તે પવિત્ર દેહ અને આત્મા સમાધિસ્થભાવે છૂટા પશ્રા. લેશમાત્ર આત્મા છેટા થયાનાં ચિદ્ધ ન જણાયાં. લઘુશંકા, દીર્ધશંકા, માઢે પાણી કે આંખે પાણી કે પરસેવા કશું નહોતું."

આમ સંવત ૧૯૫૭ના ચૈત્ર વદ ૫ને મંગળવારે બપારે બે વાગતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર નાશવંત દેહના ત્યાગ કરી ગયા.

શ્રી રાજચંદ્રનાં ધર્મ પત્ની પછી પાતાના કાળ એકાંતમાં તેમણે આપેલા સ્મરણની માળામાં જ ગાળતાં હતાં. બહુ જ ચાડા કાળમાં તેમના પણ દેહ છૂટી ગયા.

# શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના અક્ષરદેહ

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાે છવનવૃત્તાંત પૂરાે કરતા પહેલાં તેમણે રચેલાં પુસ્તકાના ટુંક પરિચય કરાવવા આવશ્યક છે. તે પુસ્તકામાંનાં ઘણાંના સમાવેશ ' શ્રીમદાજચંદ્ર ' નામે પ્રસિદ્ધ થયેલા તેમનાં સમસ્ત લખાણોના મહાસંગ્રહમાં થઈ જાય છે. તે આખા ગ્રંથ સાચે જ બધી રીતે શ્રી રાજચંદ્રના એક અપૂર્વ 'અક્ષરદેહ' જ છે. તેમાં વયાનુક્રમે શ્રી રાજચંદ્રતું સમસ્ત આંતર જીવન આપણી આગળ તાદશ ખડું થાય છે. આપણી ભાષામાં, કાઈ સાધકના આંતર જીવનની નોંધોનાં એવાં પુસ્તક બહુ એાછાં છે. એ રીતે એ પુસ્તક આપણા સાહિત્યમાં અગત્યનું સ્થાન ભાગવે છે. શ્રી રાજચંદ્ર દુકાન ઉપર પણ પાતાની સાથે પાતાની નેાંધપાયી કાયમ રાખતા. અને વ્યાવહારિક કામકાજમાંથી સહેજ પણ નિવૃત્તિ મળતાં તરત પાતાના અંતરમાં ડૂળકું મારી જતા. ત્યાર પછી તે બધા વિચારા અને અનુભવા તરત તે નેાંધપાેથીમાં ટાંકી લેતા. એ પ્ર'થમાં એવી અંગત નોંધોના થાકેથાક એકઠા કરેલા છે. તે ઉપરાંત અન્ય સંબં-ધીએ કે જિત્તાસુઓને લખેલા પત્રા તેમ જ તેમણે પૂછેલા પ્રશ્નોના જવાળા તથા તેમની મુસ્કેલીઓના બતાવેલા ઉકેલાથી પણ તે શ્રંથ ભરપૂર છે. આ પ્રકરણમાં તેમની એ મહત્ વિચારસૃષ્ટિના પરિચય કરાવવાના ઇરાદા નથી. તેને માટે એક સ્વતંત્ર પુસ્તક જ જોઈએ:

અહીં તેા તેમણે રચેલાં પ્રગટ કે અપ્રગટ પુસ્તકાના ટૂંક પરિચય કરાવવા ધાર્યો છે. શરૂઆતમાં તેમણે રચેલાં સ્વતંત્ર પુસ્તકાના પરિ-ચય વયાનુક્રમે આપ્યા છે. તથા પછીના ભાગમાં તેમણે કરેલાં ભાષાંતરા કે અન્ય લેખકાના પ્રંથ ઉપર કરેલાં વિવેચના વિષે ટૂંક નાંધ છે.

q

સં. ૧૯૪૦માં બહાર પડેલું 'સ્ત્રીનીતિએ ધ વિભાગ-૧' એ શ્રી રાજચંદ્રનાં ૧૬ વર્ષ પહેલાં લખેલાં લખાણો માંનું પ્રથમ પુસ્તક છે. તેની પ્રસ્તાવનામાં તેમણે, સ્ત્રીકેળવણી વધતી જાય તેની સાથે વાંચવાના શાખ વધે તેને માટે, સ્ત્રીઓને યાગ્ય સારાં પુસ્તકા લખવા વિદ્વાનો વિનંતિ કરી છે; જૂના વિચારના લોકાના સ્ત્રીકેળવણી સામે મુકાતા આક્ષેપા દૂર કર્યા છે; તે વખતે છપાયેલાં સ્ત્રીઓને વાંચવા યાગ્ય પાંચસાત પુસ્તકનાં નામ આપ્યાં છે; તથા સ્ત્રીઓ નહિ સુધરવાનું કારણ બાળલગ્ન, કજોડાં, વહેમ અને અન્નાન છે એમ જણાવી બાળલગ્નની હાનિ વિચારવા વિનંતિ કરી છે. તે પ્રસ્તાવનામાં જ જણાવ્યા પ્રમાણે, ત્રણ ભાગમાં 'સ્ત્રીનીતિએ ધ' લખવા વિચાર રાખી, થાડી કિંમત રખાય તા ઘણા લાભ લઈ શકે એ હેતુથી તેમણે ચાર આનામાં પ્રથમ વિભાગ પ્રસિદ્ધ કર્યો છે.

સ્ત્રીઓમાં ગવાતા રાગમાં, ગીત, ધોળ અને ગરભાની પહિત પ્રમાણુ ચાર ભાગ પાડી તે પુસ્તક છાપવામાં આવ્યું છે. પહેલા ભાગમાં ઇશ્વરપ્રાર્થના, ભક્તિ અને ઉપકાર ઉપરાંત ક્ષણભંગુર દેઢ, માતાએ પુત્રીને દીધેલી શિખામણ, વખત નકામાં ન ગુમાવવા તથા ઉદ્યમ અને ઉદ્યમથી થયેલાં કામ વિષે ગરબીઓ છે. બીજા ભાગમાં કેળવણી, કેળવણીના કાયદા, અભણ સ્ત્રીને ધિક્કાર, સુત્ર'થ વાંચવા વિષે તથા સારી શીખ સુણવા વિષે ગરબીઓ છે. ત્રીજા ભાગમાં સુધરવા વિષે, સદ્દ્રુણ સજવા વિષે, સુનીતિ વધારવા વિષે, સત્ય

# શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રના અક્ષરદેહ

વિષે, પરપુરુષ વિષે, અને વ્યભિચાર વિષે ગરખીઓ છે. અને ચોથા ભાગમાં 'સદ્દ્રપુષ્ડી સજ્જની,' અને સદ્ધેષાધશતક છે. મુખપૃષ્ઠ ઉપર તેમણે મુકેલી ભુજંગી છંદની કડીમાં ઓકેળવણીની આવશ્યકતા વિષે તેમનું દષ્ટિખિંદુ સમજાઈ જાય છે:

> " થવા દેશ આબાદ સૌ હોંસ ધારા, ભણાવી ગણાવી વનિતા સુધારા; થતી આર્યભૂમિ વિષે જેહ હાનિ, કરા દૂર તેને તમે હિત માની."

પાછળના બે ભાગ લખાયા જણાતા નથી. 'સ્ત્રીનીતિએાધ'ને અંતે જાહેરખબરમાં લખ્યું છે કે, '' 'કાવ્યમાળા' એ નામનું એક સુનીતિએાધક પુસ્તક મેં રચીને તૈયાર કરેલું છે. '' તે પણ પ્રસિદ્ધ થયું છે કે નહિ તેની માહિતી મળી નથી. લખેલી નકલ પણ ઉપલબ્ધ નથી. નીતિ સંબંધી તેમના ખ્યાલ ઘણા ઊંડા હતા, અને તેને તે સર્વ આધ્યાત્મિકતાનું મૂળ માનતા. તે લખે છે: "મુમુક્ષુ જ્વે અખંડ નીતિનું મૂળ પ્રથમ આત્મામાં સ્થાપત્યું જોઈએ. નહિ તા ઉપદેશાદિનું નિષ્ફળપણું થાય છે. દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવા આદિમાં સાંગાપાંગ ન્યાયસંપન્ન રહેવું તેનું નામ નીતિ છે. એ નીતિ મૂકતાં પ્રાણ જાય એવી દશા આવ્યે ત્યાગ, વૈરાગ્ય ખરા સ્વરૂપમાં પ્રગટે છે. અને તે જ જીવને સત્પુરુષના વચનનું તથા આગ્રાધર્મનું અદ્દભુત સામર્થ્ય, માહાત્મ્ય અને રહસ્ય સમજ્ય છે અને સર્વ વૃત્તિએા નિજપણે વર્તવાના માર્ગ સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે."

"પુષ્પમાળા" એ પણ તેમનું ૧૬ વર્ષની ઉંમર પહેલાંનું લખાણ ગણાય છે. તે 'શ્રીમદાજચંદ્ર' પ્રંથમાં ૧ અંક હેઠળ પ્રસિદ્ધ થયેલું છે. તેમાં સુત્રાત્મક વાક્યોની શૈલીથી, તથા માળાની પેઠે નિત્ય આવર્તન કરી શકાય એ હેતુથી ૧૦૮ બાલ લખ્યા છે. શરૂઆતમાં,

"રાત પૂરી થઈ, નવા દિવસ આવ્યા, ગયા દિવસ ઉપર નજર નાખી જાઓ અને નિષ્ફળ ગુયેલા વખત માટે વિચાર કરા, કરવાનાં કામાની બાબતમાં સમય, શક્તિ અને પરિણામ તપાસી લા, વખત અમૃલ્ય છે એ યાદ રાખા અને અયાગ્ય રીતે કાઈ શક્તિના ઉપયાગ ન થાય તેની કાળજી રાખા"—એવા સર્વમાન્ય ઉપદેશ છે.

પછી, રાજા, શ્રીમંત, વેપારી, બાળક, યુવાન, વૃદ્ધ, સ્ત્રી, કૃપણ, બાગ્યશાળી, ધર્માચાર્ય, અનુચર, દુરાચારી, દુઃખી, વગરેને તેમની કરજો અને મર્યાદા બતાવી, જાતિ અને ધર્માનુસાર પાતપાતાનાં કૃત્યા કરવાની સલાહ આપી છે.

ત્યાર ખાદ, ખાવાપીવામાં મિતાહારી થવાનું, તથા કામભાગામાં સંયમી થવાનું સૂચવી, જીવનના અંતિમ લક્ષ્ય પ્રત્યે પણ દુર્લક્ષ ન કરવાની તાકીદ આપી છે. ધર્મનું મૂળ સતપુરુષોના વ્યવહાર છે; જીદા જીદા ધર્મોમાં માત્ર દષ્ટિબેદ છે, નાત્ત્વિક બેદ નથી; ધાર્મિક જીવનમાં આવશ્યક વસ્તુ અમુક મત કે સંપ્રદાયમાં હાવાપણું નથી, પરંતુ સંસારમળ નાશ થાય તેવી ભક્તિ, નીતિ અને સદાચારની ક્રિયાઓ છે; અને તેને માટે આછામાં એછા અર્ધો પ્રહર પણ આપવા જોઈએ એમ સૂચવ્યું છે. તથા વાસ્તવિક આત્મચિંતન જે થયું તેટલા પૂરતા જ આજના દિવસ સફળ થયા એમ જણાવી, સૂતી વખતે કરી પાતાનાં કામાના હિસાબ કાઢવાનું સૂચવી માળા પૂરી કરી છે.

2<del>/</del>4

'પુષ્પમાળા' પછીનું તેમનું તે સમયનું પ્રસિદ્ધ પુસ્તક 'મેક્ષિ-માળા' છે. તે તેમણે ૧૬ વર્ષ અને પાંચ માસની ઉંમરે ત્રણ દિવસમાં લખ્યું હતું. તે પુસ્તક વિષે તે પાતે જણાવે છે: 'તત્ત્વ-જ્ઞાન પામવાની જિજ્ઞાસા લોકામાં ઉત્પન્ન થાય તે માટે તત્ત્વજ્ઞાન અને શીલના બાેધ આપવાના ઉદ્દેશથી આ ૧૦૮ પાંકા લખેલા છે.

\*

# શ્રીમદ રાજચ'દ્રના અક્ષરદેહ

નવા ઊછરતા યુવાનાની કેળવણીમાં આ સાચી કેળવણીની ખામી દૂર કરી, તેમને અયેાગ્ય વાંચનમાંથી ખચાવી તેમને સન્માર્ગે દાેરવાતું તેમાં પ્રયોજન છે.' કથાએ। અને ઉદાહરણોથી રાયક બનાવેલા તે પાઠાના વિષયના સાર આ પ્રમાણે છે:—

ંજગતમાં કાેે સુખી તાે કાેઈ દુઃખી એમ વિવિધ દશામાં પ્રાણીઓ નજરે પડે છે. તે ઉપરથી સમજાય છે કે પુનર્જન્મ છે અને દરેક પાતપાતાનાં કર્માને અનુસાર તે બધું પામે છે. અમૂલ્ય એવા મનુષ્યદેહ મળ્યા છે તા ક્ષણિક સખામાં અને પરિણામે દુઃખદાયક પદાર્થીમાં તેને પૂરા ન કરતાં જેનાથી આત્મા આ દુઃખ-દાયક ખંધના છેદીને ખહાર નીકળે અને સ્વરૂપસ્થિતિરૂપ ઉત્તમ સુખ પ્રાપ્ત કરે એમ કરવું એ જ ડહાપણ છે. પરંતુ જ્યાં સુધી જીવ અને જગતનું સ્વરૂપ ન સમજાય, ત્યાં સુધી અજ્ઞાનથી અનેક મિશ્યા પ્રવૃત્તિઓમાં આથશા જ કરાવાતું અને દુઃખા વેક્યા કરવાનાં. મનુષ્યદેલમાં જ તે ગ્રાન મળી શકે તેમ છે. તે ગ્રાન સંતપુરૂષોને આશ્રયે રહેલું છે. તે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી મનુષ્યજનમ સફળ કરવા એ જ મનુષ્યનું એકમાત્ર કર્તવ્ય છે.

પાતાનું કલ્યાણ ઇચ્છનારે ત્રણ તત્ત્વા જાણવાં જોઈ એ—૧. સત દેવ, ર. સત્ ધર્મ .અને ૩. સત્ ગુરુ. પોતાના બધા પ્રકારના દેષો અને અપૂર્ણતાએા દૂર કરી જેણે પાતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કર્યું છે તે સત્ દેવ છે. અનાદિકાળથી જીવ અજ્ઞાનજન્ય વાસના-એાને લીધે સાંસારિક પદાર્થીમાં આથબા કરે છે; તે અધાગતિમાંથી તેને ખચાવે તેનું નામ ધર્મ તેનું સાચું સ્વરૂપ તે પાતાના સ્વરૂપની ભ્રમણા ટાળવી અને તેનું દર્શન કરવું તે છે. તેને ઉપયોગી ચનાર વસ્તુઓ — જેવી કે દયા, સત્ય. અહિંસા, પ્રહ્મચર્ય, અપરિ-ત્રહ વગેરે — પણ ધર્મ જ કહેવાય છે. સાંસારિક વ્યવહારમાં જેમ ભામિયાની કે સલાહકારની જરૂર પડે છે, તેમ ધર્મની ખાબતમાં 🛚

### શ્રી રાજચંદની જીવનયાત્રા

પંખુ દેારનારની જરૂર પડે છે. તે સદ્દગુરુ કહેવાય છે. સદ્દગુરુની પાસેથી ધર્મ જાણી, પ્રાણની પરવા કર્યા વિના તેમાં દઢ રહેવું. સત્સંગ એ સર્વ સુખતું મૂળ છે, વિકારા દૂર કરવાતું સાધન છે અને આત્માના રાગા નિવારવાતું ઔષધ છે.

દરેક ધર્મવાળા પાતાના ધર્મને સાચા માને છે. પરંતુ જે કાઈ ધર્મથી આત્માના દાવા ઓછા થતા હાય, તેની ક્રમિક ઉન્નતિ સધાતી હાય અને સર્વ જવાનું અભય પ્રાપ્ત થતું હાય તે સાચા ધર્મ છે. જૈન ધર્મમાં જીવ, અજીવ, પાપ, પુષ્ય, સંવર, નિર્જરા, બંધ અને માક્ષનું જે વિવેચન છે, તે મનુષ્યને તેના આત્મકલ્યાણના માર્ગમાં અત્યંત સહાયક થાય તેવું છે. તીર્થકર મહાપ્રસુએ જૈન ધર્મ કેવળ જીવાના કલ્યાણાર્થ, પાતે જીવ અને જગતનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ પામ્યા પછી ઉપદેશ્યા છે.

ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને પણ આત્માનું કલ્યાણ સાધી શકાય છે. અને તેવા ગૃહસ્થાશ્રમ જ શ્રેષ્ઠ છે. તે ગૃહસ્થાશ્રમ ધર્મ અને નીતિના નિયમાને અનુસાર ચાલતા હાય, અને તેનું લક્ષ્ય આત્મનાનની પ્રાપ્તિ હાય.

અ!ખા સંસારનું મૃળ કામવાસના છે. એ ભાગ કેવળ શાકનું કારણ છે. તેનાથી ગ્રાન અને ધ્યાન ૮૦ છે અને અગ્રાન છાકે છે. વરતુ જેમ પાત્ર વિના ન રહી શકે તેમ આત્મગ્રાન ધ્યક્ષચર્ય વિના રહી ન શકે. જયાં સુધી ઇ દિયો પાતપાતાના વિષયા પ્રત્યે નિરંકુશ દાજ્ઞા કરે છે, ત્યાં સુધી માણસ કાંઈ પણ પ્રગતિ કરી શકતા નથી. જે કાંઈ ઉપદેશ છે તે મનના નિગ્રહ થયા વિના સફળ થવા અશક્ય છે. તે નિગ્રહ પ્રાપ્ત કરવા આહારવિહારની નિયમિતતા, અપ્રમાદ, કામભાગામાંથી નિવૃત્તિ, વખતના જાગૃતિપૂર્વક સદુપયામ—વગેરે પ્રયત્નપૂર્વક સેવવાં જોઈ એ.

# શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના અક્ષરદેહ

પળ એ અમૃલ્ય ચીજ છે. ચક્રવર્તી આખું રાજ્ય આપીને પણ ગયેલી પળ પાછી ન મેળવી શકે. વિવેક એ જેમ ધર્મનું મૂળ તત્ત્વ છે, તેમ પ્રયત્ન એ એનું ઉપતત્ત્વ છે. રાજના વ્યવહારમાં અટવાઈન જતાં, પ્રયત્નપૂર્વક આધ્યાત્મિક ઉન્નતિ માટે વખત કાજલ પાડવા. જગતના દાષામાંથી તરી ગયેલા સિહાતમાંઓની ભક્તિ કરવી. તેનાથી આપ- ણને તેમને માર્ગ જવામાં વિશ્વાસ ઉત્પન્ન થાય છે તથા બળ મળે છે. એમ માલના માર્ગમાં લાભદાયક ભાવ ઉપજે તેવી ક્રિયા અમુક કાળ સુધી રાજ નિયમિત, મન, વચન અને કાયાના પાપભાવને રાકી કરવી અને આત્મચિંતનમાં લીન રહેવા પ્રયત્ન કરવા, એનું નામ સામાયિક. તેને માટે જે વખત કાઢ્યો હોય તેને વિવેકપૂર્વક મનન, પદન અને ધ્યાનાદિકમાં એકાયતા અને સાવધાનતાથી ઉપયોગમાં કોવા.

\* \*

પરંતુ 'મેોક્ષમાળા' પુસ્તક છપાતાં વાર લાગવાથી, અગાઉથી થયેલા શ્રાહકાતે તેમણે 'ભાવનાખોધ' નામનું એક નાનું પુસ્તક ભેટ આપ્યું હતું. તેમાં અધ્યાત્મજીવન ગાળવા ઇચ્છનારે જે ખાર ભાવ-નાઓ જીવનમાં દઢ કરવાની છે, તેમને રાચક દર્શાતાથી સમજાવી છે.

- ૧. અનિત્યભાવના : સંસારના સર્વ પદાર્થી, સંળંધા અને સુખા ક્ષણિક છે અને તેમની પાછળ પડનાર પસ્તાય છે એમ ચિંત-વવું તે.
- ર. અશરણભાવના : મરણ સમયે અને દુઃખને સમયે પાેતાનાં પ્રિય સંબંધીઓ કે કામભાગા શરણ આપી શકતા નથી એમ ચિંતવલું તે.
- ર, એક્તવભાવના: આત્મા એકલા આવ્યા છે અને એકલા જવાના છે; પાતાનાં કર્મોનું ફળ બાગવવામાં કાઈ બાગીદાર થવાનું નથી એમ ચિંતવલું તે.

- ૪. અન્યત્વભાવના : સંસારના ળધા પદાર્થો સ્વતંત્ર હાેઈ, કાેઈ કાેેેઇનું થઈ શકતું નથી એમ ચિંતવવું તે.
- પ. અશુચિભાવના : બહારથી રમણીય દેખાતું શરીર રાગશાકનું ધામ તથા અપવિત્ર વસ્તુએાનું બનેલું છે એમ ચિતવવું તે.
- સંસારભાવના: સંસારનાં વધાં સુખા ક્ષણિક તથા પરિણામે અનંત દુઃખનાં કારણ છે એમ ચિંતવવું તે.
- ૭. આસ્ત્રવભાવના: રાગદેષ, અજ્ઞાન વગેરે પાપને પ્રવેશ કરવાનાં દ્વાર છે; અને તેનાથી આત્મા મૃદ બની સંસારમાં રખડી દુઃખી થાય છે એમ ચિંતવવું તે.
- ૮. સંવરભાવના : જ્ઞાન, ધ્યાન, તપ વગેરે એ પાપાને આવતાં રાકવાના ઉપાય છે એમ ચિંતવલું તે.
- ૯. નિર્જરાભાવના : તપ વગેરેલી તથા શાસ્ત્ર અને સત્પુરુષના સેવનથી જ્ઞાનધ્યાનમાં પ્રતિષ્ટિત થર્ષ્ટ કર્મો ખંખેરી નાખી શકાય છે એમ ચિંતવર્લું તે.
- ૧૦. લાેકરવરૂપભાવના : શાસ્ત્રોમાં વર્ણવેલું લાેકરવરૂપ તપાસી દેવમનુષ્ય વગેરે કાેઈ ગતિમાં કાંઈ જ સુખ નર્યા, પરંતુ સુખ માત્ર સિદ્ધલાેકમાં એટલે કે મુક્ત દશામાં છે એમ ચિંતવવું તે.
- ૧૧. બાેધદુર્લ ભભાવના ૧૨. ધર્મ દુર્લ ભભાવના : બાેધ અને ધર્મનું જ્ઞાન તથા શીલ પ્રાપ્ત થવાં દુર્લ ભ છે એમ ચિંતવવું તે.

આ ઉપરાંત એ અરસામાં તેમણે નીચેના શ્રંથા લખ્યા હાય તેમ જણાય છે. સંસ્કૃત મહાકાવ્યના નિયમાનુસારે 'નિમરાજ' નામે એક કાવ્યશ્રંથ તેમણે લખ્યા છે. તેમાં શાંતરસ પ્રધાન રાખા નવે રસને ખીલવ્યા છે. તેમાં ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચારે

# શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રના અક્ષરદેહ

પુરુષાર્થાના ઉપદેશ કરી અંતે માેક્ષમાર્ગ વર્જી વ્યો છે. એ પાંચ હજાર શ્લાેકના પ્રાંથ તેમણે છ દિવસમાં રચ્યાે હતાે. પરંતુ એ ગ્રાંથ ઉપલબ્ધ નથી. તેમ જ તે છપાયાે હતાે કે કેમ તે પણ કહી શકાતું નથી. <sup>૧</sup>

' શ્રીમદ્રાજચંદ્ર' પ્રંથમાં ' વચનામૃત' નામથી ૧૨૦ ભાલ તેમણે ' પુષ્પમાળા 'ની શૈલીમાં લખેલા, તે અંક ૭ હૈઠળ છપાયા છે. તેમાં પણ અહિંસા, સત્ય, બ્રહ્મચર્ય, અપ્રમાદ, નીતિ, તથા માેક્ષ તત્ત્વોનું સ્ત્રાત્મક શૈલીમાં કથન છે. આ વચનામૃતાના ૧૬ મા ભાલમાં લખ્યું છે કે, ' વચનસપ્રશતી ' પુનઃપુનઃ સ્મરણમાં રાખા. તે સ્ત્ર્યવે છે કે તેમણે બીજા પણ તેવા સાતસા ભાલ લખ્યા છે. ' તત્ત્વજ્ઞાન' નામના તેમનાં વચનામૃતામાંથી તૈયાર કરેલા નાના સંત્રહ બહાર પછ્યો છે; તેમાં ' મહાનીતિ'ના સાતસા ભાલ આપેલા છે, તે પણ આ અરસામાં જ લખાયા હાય એમ લાગે છે.

સત્તર કે અઢાર વર્ષની વચે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે લખેલા દાર્શ તિક દાહરા લગભગ એંશી જેટલી સંખ્યામાં પ્રાપ્ત થયા છે. તે અપ્રગટ છે. તેમાં નીતિવ્યવહારની શિખામણ મુખ્ય છે. તે દરેક દાહરામાં ઘણું કરીને પ્રથમ સિદ્ધાંત જણાવી પછી તેને પુષ્ટ કરનાર દર્શાંત આપેલું છે. દાખલા તરીકે:

ફરી ફરી મળવો નથી, આ ઉત્તમ અવતાર: કાળીચૌદશ ને રવિવાર આવે કોઈક વાર, વચને વલ્લભતા વધે, વચને વધે વેર; જળથી જીવે જગત આ, કદી કરે પણ કેર. હોય સરસ પણ ચીજ તે યોગ્ય સ્થળે વપરાય; કેમ કટારી કનકની પેટ વિષે ઘોંચાય ?

૧. 'સાક્ષાત્ સરસ્વતી' નામે એક નાનું પુસ્તક સં. ૧૯૪૩માં શ્રી દફતરીએ લખ્યું છે, તેમાં શ્રી રાજચંદ્રનો ૧૯ વર્ષ સુધીનો ટૂંક વૃત્તાંત આપ્યો છે. તેમાં તે જણાવે છે : ''એ મહાત્માએ એક સાર્વજનિક સાહિત્યનો એક હજાર શ્લોકનો ગ્રંથ એક દિવસમાં રચ્યો છે, જે હમણાં ધ્રાંગધ્રાના એક ડૉકટર પ્રસિદ્ધ કરનાર છે... 'વૈરાગ્ય વિલાસ' નામે જૈન ધર્મનું એક ચોપાનિયું હમણાં એઓ બહાર પાડે છે.'' પણ 'મોક્ષમાળા' સિવાય શ્રી દફતરીએ જણાવેલા કોઈ ગ્રંથો હાલ ઉપલબ્ધ નથી. છપાવાની તૈયારી થયેલા જણાવ્યા છે તે છપાયા છે, એવી પણ માહિતી મળી નથી.

' ખુહિ પ્રકાશ 'માં ઇ. સ. ૧૮૮૫ માં શરવીરસ્મરણ ' નામે શ્રી રાજચંદ્રે લખેલા ૨૪ સવૈયા છપાયા છે. તે ઉપરથી તેમની છટા-દાર ભાષા, જોસદાર શૈલી અને કવિત્વના ખ્યાલ આવે છે.

> ઢાલ ઢળકતી, ઝખક ઝખકતી, લઈ ચળકતી કર કરવાલ. ખરેખરા ખું દે રહ્યમાં ત્યાં મુછ મલક્તી ઝગતું ભાલ: વેરીને ધેરી લેતા ઝટ, ભરતભૂમિના જય ભડવીર, અરે, અરેરે, આજ ગયા ક્યાં, રહિયાળા એવા રણધીર ?

'જીવતત્ત્વ સંખંધી વિચાર 'અને 'જીવાજીવ વિભક્તિ 'એ એ ક્ષેખ પણ અપૂર્ણ અવસ્થામાં પ્રાપ્ત થયા છે. તેમાં 'નવ તત્ત્વ' પ્રકરણને મળતા વિષય ચર્ચલા છે. તે ૧૬મા વર્ષનાં લખાણાવાળા ભાગમાં ૧૪ અને ૧૫ અંક હેઠળ 'શ્રીમદાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં પ્રસિદ્ધ શયા છે.

'શ્રીમદ્રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં ૨૦મા અંક હૈદળ સં. ૧૯૪૪માં લખાયેલા એક લઘુ પ્રથતા આદિ અને અંતના ભાગ છપાયા છે. તે ગ્રાંથમાં શ્રી રાજ્યાંદ્રે પ્રતિમાની સિહ્ધિ કરવા ધારી હોય એમ લાગે છે. તે કહે છે : "જિનપ્રતિમા અને તેનું પૂજન શાસ્ત્રાક્ત, પ્રમાણાક્ત, અનુભવાકત, અને અનુભવમાં લેવાને યોગ્ય છે.'' તે ગ્રાંથ સંપૂર્ણવસ્થામાં મુખ્યા નથી. પરંતુ તે અપૂર્ણ ક્ષેખ ઉપરથી પણ આપણે તેમની ધાર્મિક અને શાસ્ત્રીય વિષયોમાં ઊંડા ઊતરી નિષ્પક્ષપાતપણે વિચાર કરવાની કુશળતા સ્પષ્ટ જોઈ શકીએ છીએ. તે કહે છે : " અમુક વાત સિદ્ધ થાય તે। જ દીક, એમ ન ઇચ્છવું. પણ સત્ય સત્ય થાય એમ ઇચ્છવું. એક વાતને અસત્ય અને એકને સત્ય એમ માનવામાં જ્યાં સુધી અત્રટક કારણ ન આપી શકાય, ત્યાં સુધી પાતાની વાતને મધ્યસ્થ વૃત્તિમાં રાષ્ટ્રી રાખવી. . . . યોગ્ય લાગે નહિ એવા મારા કાઈ વિચાર હોય તા સહર્પ પૃછશા; પણ તે પહેલાં તે વિષે તમારી સમજઅથી શંકારૂપ નિર્ણય કરી બેસશા નહિ. . . . "

60

# શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રના અક્ષરદેહ

આ પછીના તેમના રહ વર્ષની પાકટ ઉંમરે લખાયેલા સ્વતંત્ર પદ્મશ્રંથ તે ''શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર.'' તે શ્રંથ કેવા સંજોગામાં કયા હેતુથી લખાયા તે હકીકત આગળ આવી ગઈ છે. 'શ્રીમદ્રાજચંદ્ર' શ્રંથમાં તે આખા પ્રખંધ ૪૪૨ અંક હેઠળ પ્રસિદ્ધ થયા છે. તથા ત્યાર પછીના કેટલાય અંકામાં તેમાંના શ્લાકા ઉપર શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે લખેલું સ્વતંત્ર વિવેચન પણ છે.

પ્રથમ ચૂંવાળીસ ગાથાઓમાં પ્રાસ્તાવિક વિવેચન છે. તેમાં, આત્મન્નાન સિવાય જન્મમરણનાં દુ:ખ ટળ નહિ એમ જણાવી, વર્તમાનકાળમાં મોક્ષમાર્ગને રાકનાર ક્રિયાજડત અને શુષ્કનાન એ બે દોષો દર્શાવી તે દોષોનાં લક્ષણ આપ્યાં છે. પછી તે ખંને દોષો ઢાળવાના ઉપાય 'સદ્યુરુચરણની ઉપાસના ' ખતાવી, સદ્યુરુનાં લક્ષણ અને માહાત્મ્ય સંક્ષેપમાં વર્ણવી, સદ્યુરુના કે તેમના સમાગમના અભાવે આત્માનું નિરૂપણ કરનારાં સત્શાસ્ત્રોના અભ્યાસ મધ્યસ્થ સહિએ કરવાની ભલામણ કરી છે. પછી, આત્મનાન પામવા ઇચ્છનારે સ્વચ્છંદ અને મતાર્થીપણું ઢાળવાં જોઈએ; માક્ષમાર્ગમાં સ્વચ્છંદ (એટલે કે સ્વસુદ્ધએ તત્ત્વનિર્ણય) એ મહાન વિદ્યરૂપ છે તથા મતાર્થીપણું એ તેનું જ એક રૂપ છે એમ દર્શાવી, સાચા આત્માર્થીનાં લક્ષણો વર્ણવી ખતાવ્યાં છે.

ત્યાર બાદ એક ગાથામાં છ પદના \* નામનિર્દેશ આવે છે. અને તે દરેક પદ ઉપર શિષ્યની શંકાઓ અને ગુરુના ખુલાસા શરૂ થાય છે. જેમકે, 'આત્મા છે 'એ પદ ઉપર શંકા કરતાં શિષ્ય જણાવે છે કે, ' જીવ દેખાતા નથી, માટે જીવ નથી. અથવા દેહ જ આત્મા છે.' પછી ગુરુ અનેક સરળ યુક્તિઓથી તે નાસ્તિકવાદનું ખંડન કરે છે. તે જ પ્રમાણે આત્માના નિત્યત્વ, કર્તૃત્વ અને બાેકતૃત્વ વગેરે પદા ઉપર પણ શિષ્ય શંકાઓ કરે છે અને ગુરુ તેના જવાબ આપે છે.

<sup>•</sup> તુઓ આગળ પાન પ્રસ

ઉપસંહારમાં, આ છ પદ વિષે વિચાર કરવાથી તેમ જ તેમને વિષે નિઃશંક થવાથી સમકીત પ્રાપ્ત થશે એમ જણાવી, મિથ્યાત્વરૂપી મહાન રાગ ટાળવા સદ્દુગુરૂરૂપી મહાવદાને શાધી, તેની આત્રારૂપી પથ્ય પાળી, તેમના બાધના વિચાર ધ્યાનમાં લેવા રૂપ ઔષધની બલામણ કરી છે. તથા 'આ કાળ વિષમ હાવાથી માેલ ન મળે ' વગેરે વિચારા તજી સત્પુરુપાર્થ કરી પરમાર્થ સાધવા પ્રેરણા કરી છે. અંતમાં, આત્માનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ વિચારવા છતાં સદ્વ્યવહારરૂપી માેલનાં સાધના પ્રત્યે બેદરકાર ન બનવાની ચેતવણી આપી છે અને જણાવ્યું છે કે, જ્યાં સુધી તે જ્ઞાન યથાર્થ પ્રાપ્ત થયું નયી, ત્યાં સુધી પારમાર્થિક સ્થિતિની વાતા કરવામાં માલ નથી; માટે દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય આદિ ગુણાનું સેવન કરતા કરતા જાગ્રત રહેવું એ જ યાગ્ય છે.

2

હવે શ્રી રાજચંદ્રે કરેલાં ભાષાંતરા અને અન્ય લેખકાના ગ્રંથ ઉપર લખેલાં વિવેચના દ્વું કમાં જોઈ જઈએ. સંપૃર્ણ પુસ્તકનું ભાષાંતર માત્ર એક જ તેમણું કર્યું છે. દિગંભર જૈન આમ્નાયમાં અત્રગણ્ય શ્રીકું દકું દાચાર્યના 'પંચાસ્તિકાય' ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ છે. તેના જ તે સરળ શબ્દશઃ અનુવાદ છે. તેના ઉપર વિવેચન કે ટીકા કાંઈ જ કર્યું નથી. ખૂટતા શબ્દો પણ ટાંસમાં મૂકી અલગ પાછા છે. મૂળ લેખક જ ગુજરાતીમાં લખતા હોય તેવી પ્રૌઢ અને ગંભીર શૈલીમાં તે અનુવાદ થયેલા છે.

શ્રીદશવૈકાલિક સિદ્ધાંતમાંથી તેમણે સં. ૧૯૪૫માં 'સંયતિ-મુનિધર્મ' વિષે ૫૧ બાલ લખ્યા છે. પ્રથમના આઠ બાલ ચાથા અધ્યયનમાંથી લીધા છે. અને નવમાથી છત્રીસ સુધીના છઠા અધ્યા-યની નવથી છત્રીસ ગાથાઓ ઉપરથી લખેલા છે. છેલ્લા પંદર બાલ ચોથા અધ્યયનની છેવટની ગાથાઓમાંથી લીધેલા છે. આમ એ સંત્રહ છૂટક ગાથાઓના અવતરણરૂપ હોવા છતાં, મૂળ માગધીમાં જે

# શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રના અક્ષરદેહ

રહસ્ય છે તેને ટૂંકામાં સરળ ગુજરાતી ભાષામાં એવી ખૂખીથી આણ્યું છે કે તે એક સ્વતંત્ર પ્રખંધ જ લાગે.

સં. ૧૯૫૩માં તેમણે કરેલાં તેવાં અવતરણા 'માક્ષસિદ્ધાંત' નામે પ્રસિદ્ધ થયાં છે. તેમાં 'દ્રવ્યપ્રકાશ' લેખ 'દ્રવ્યસંગ્રહ' ગ્રંથના ત્રણે ભાગનું દિગ્દર્શન કરી વિવેચન કરતાં અધૂરા રહેલા લેખ છે. તે જ અકના આઠમા વિભાગમાં 'દ્રવ્યસંગ્રહ'ની ૩૧ થી ૪૯ ગાથાઓનું સુસંબદ્ધ ભાષાંતર છે.

શ્રી ચિદાનંદ મહારાજે લખેલા 'સ્વરાદય' શ્રંથના રહસ્યને પ્રગટ કરતી ટીકા લખવાની સં ૧૯૪૩માં તેમણે શરૂઆત કરી લાગે છે. તેની પ્રસ્તાવનામાં તેમણે શ્રી ચિદાનંદ મહારાજના છવનની ટ્રંક રૂપરેખા પણ આપી છે. એ ભાગ 'શ્રીમદાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં ૨૬ અંક હેઠળ પ્રસિદ્ધ થયા છે.

ચિદાનંદજીના 'સ્વરાદય'ના વિવેચનની પેઠે શ્રી આનંદઘનજીની ચાવીસીનાં સ્તવનાનું વિવેચન પણ વિસ્તારથી તેમણે શરૂ કર્યું છે. પ્રથમ બે સ્તવનાનાં અધૂરાં વિવેચના 'શ્રીમદાજચંદ્ર' શ્ર'થમાં ૧૯૨ અંક હેઠળ પ્રગટ થયાં છે.

શ્રી યશાવિજયજીએ લખેલી આહ દિષ્ટિની સન્નઝાયની છઠ્ઠી દિષ્ટિમાંથી એક કડી લઈ ('મન મહિલાનું વહાલા ઉપરે ખીજાં કામ કરંત રે, તેમ શ્રુતધર્મે મન દઢ ધરે જ્ઞાનાક્ષેપકવંત રે') તેનું વિ-વેચન કરેલું તે ૩૨૦–૧–૨ એ ત્રણ અંકા હેઠળ તે જ પ્રાંથમાં પ્રસિદ્ધ થયેલું છે. 'આત્માનુશાસન'ના સા શ્લાકાનું ભાષાંતર હજા પ્રસિદ્ધ થયું નથી. 'શ્રી રત્નકરંડશ્રાવકાચાર'માંથી ખાર ભાવના-એનનું ભાષાંતર પણ તેમણે શરૂ કર્યું હતું. તે અપૂર્ણ અનુવાદ સ્વ. પૂંજાભાઈ હીરાચંદ તરકથી સં. ૧૯૬૮માં પ્રસિદ્ધ થયેલ 'ભાવનાસંત્રહ'માં પ્રગટ થયા છે.

# શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રનાં સ્મારકાે

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે પાતાની હયાતીમાં જ 'પરમશુત પ્રભાવક મંડળ'ની યાજના ઊભી કરી હતી એ વાત ઉપર આવી ગઈ છે. તે મંડળ જે અનેક ઉપયાગી પુસ્તકા ખહાર પાક્ષાં છે તે શ્રી રાજચંદ્રનું અનેરું રમારક જ છે. તે મંડળ વળી શ્રી રાજચંદ્રના પત્રા, નોંધા વગેરે એકત્રિત કરી તથા સંશાધિત કરી "શ્રીમદ્રાજ્યંદ્ર" નામના જે શ્રંથ પ્રસિદ્ધ કર્યો છે તે પણ તે મહાપુરુષનું એક અદ્ભુત રમારક છે. તે શ્રંથમાં એટલી ખધી સામશ્રી કાળજીપૂર્વંક એકડી કરવામાં આવી છે કે તેને ભાવપૂર્વંક વાંચનાર આગળ શ્રી રાજચંદ્રનું સંપૂર્ણ આંતર જીવન પ્રત્યક્ષ થાય છે.

ત્રી રાજચંદ્રની સૂચનાનુસાર શ્રી. અંબાલાલભાઈ મુમુક્ષુએાને ઉપયોગી પુસ્તકા મંગાવી રાખી, શ્રી રાજચંદ્ર સૂચવે તે પ્રમાણે જે જેને યાગ્ય હાય તેને માકલી આપતા. ખરીદવાની ⊎≃છા હાય તે કિંમત આપી રાખી ક્ષેતા, નહિ તા અભ્યાસ કરી પાછું માકલતા. આ પ્રમાણે જ્ઞાનની પરબરૂપ "શ્રી સુબાધ પાદશાળા" નામની જે સંસ્થા નાના પાયા ઉપર સ્થપાઈ હતી તે હજા પણ ચાલે છે અને ખંભાત તથા આજા-બાજાના જિજ્ઞાસુઓની યથાયાગ્ય સેવા બજાવે છે.

શ્રી રાજચંદ્ર ખંભાત પાસે વડવા મુકામે ઘણા વખત નિવૃત્તિ અર્થ આવીતે રહેતા. તે સ્થાન એકાંતમાં આવેલું હાેઈ સત્સંગ

## શ્રીમદ રાજચંદ્રનાં સ્મારકા

તેમ જ શ્રી રાજચંદ્રના સ્મરણાર્થે ઉત્તમ લાગવાથી સ્વ. પાેપટલાલ મહેોકમચંદ અને શ્રી રાજચંદ્રના અન્ય પ્રશંસકાએ ત્યાં એક સુંદર મકાન અને દેરાસરસહિત " નિજાબ્યાસમંડય " સ્થાપ્યા છે.

કચ્છના વતની, ધ્રાહ્મણકૂળમાં જન્મેલા તથા સ્થાનકવાસી સંપ્ર-દ્રાયમાં જૈન દીક્ષા પામેલા એક શ્રી સ્તનરાજ નામના સાધુ મારવાડમાં રહેતા હતા. તે સતની શોધને અર્થે કાઈ પણ સંપ્રદાયના સંત-વિદ્વાતાના સમાગમ કર્યા કરતા. તેમણે શ્રી રાજચંદ્રની ખ્યાતિ સાંભળા. તેથી તેમને મળવા મારવાડથી તે ગુજરાત આવવા નીકબ્યા. પરંતુ ત્યાર પહેલાં શ્રી રાજચંદનું અવસાન થઈ ગયું હોવાથી ખિન્ન થઈ તે શ્રી રાજચંદ્રના પરિચયમાં આવેલા કાઈ તેમના ભક્તની શાધમાં નીકળી, શ્રી લઘુરાજ સ્વામી ( શ્રી લલ્લુછ ) પાસે આવી પહેાંચ્યા. તેમના સમાગમથી તથા શ્રી રાજચંદ્રનાં વચનાેના અભ્યાસથી તેમને શાંતિ પ્રાપ્ત થઈ. તે ઘણા વખત શ્રી લલ્લુછના સંગમાં રહ્યા. ત્યાર **ષ્યાદ, શ્રી રાજચંદ્રના સ્મારક તરીકે, સિહ્ધપુર પાસે રાજપુર ગામની** નજીક ''શ્રી રાજમંદિર આશ્રમ'' સ્થાપી, ત્યાં રહેવા લાગ્યા. '

શ્રી લઘુરાજ સ્વામી ક્યાંક સ્થિર રહ્યા વિના વિચર્યા કરતા. ધીમે ધીમે વૃદ્ધાવસ્થા તથા વ્યાધિતે કારણે પગની શક્તિ ઘટી જતાં, સંદેશરમાં ભેગા મળેલા રાજચંદ્ર–ભક્તોએ શ્રી રાજચંદ્રના સ્મારક તરીકે એકાદ મકાન બનાવી ત્યાં રહેવાના તેમને આગ્રહ કર્યો. ત્યારે તે ત્યાં રહેવા કખૂલ થયા. તે મુજળ અગાસ સ્ટેશન પાસે '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ ''ની સ્થાપના થઈ. શ્રી લઘુરાજ સ્વામી ઘણા વખત ત્યાં રહેતા હેાવાથી ઘણા મુમુક્ષુઓએ પોતાને ખર્ચે ત્યાં મકાના બનાવ્યાં છે. અને હાલ કાયમ પચાસથી સા માણસા ત્યાં રહે છે. આશ્રમમાં શ્વેતાંત્રર, દિગંજર એવા કાઈ પંચનું વાતાવરણ ન હોવાથી અનેક કુળસંપ્રદાયના જુદા જુદા જિज्ञासके। આવે છે અને રહે છે.

૧. છેલ્લાં કેટલાંક વરસ થયાં તેમાગે દેહત્યાગ કર્યો છે.

સ્વ. પુંજાભાઈ હીરાચંદની ઉદાર સખાવતથી અમદાવાદમાં મહાતમા ગાંધીજી દ્વારા 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર' નામની સંસ્થા સ્થપાઈ હતી. હાલ તે સંસ્થાનાં પુસ્તકા ગુજરાત વિદ્યાપીઠના પુસ્તકાલયમાં અંતર્ગત છે.

આ બધાં રમારકા કરતાં શ્રી રાજચંદ્રનું સૌથી શ્રેપ્ડ રમારક તા શ્રીરાજચંદ્રના રંગથી રંગાયેલા અનેક મુમુક્ષુઓ છે. કાેઈ મતમતાંતરના આશ્રહ રાખ્યા વિના શ્રી રાજચંદ્રના છવનાેપદેશ અનુસાર પાતાના પુરુષાર્થ દાખવતા તે સર્વને નમ્નભાવે નમસ્કાર કરી આ ટ્રેક છવનરેખા પુરી કરીશું.



ખંડ રજો : ગાંધીજીનાં સંસ્મરણા

9

# રાયચ દભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા પ્રાસ્તાવિક

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના પત્રા અને લખાણાની (નવી) આવૃત્તિને સારુ પ્રસ્તાવના લખવાની માગણી મારી પાસે જેને હું મારા વડીલ ભાઈ સમા ગણું છું એવા શ્રી રેવાશંકર જગજીવને કરી તેના હું ઇનકાર નથી કરી શક્યો. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં લખાણોની પ્રસ્તાવનામાં શું લખવું એ વિચારતાં મને એમ લાગ્યું કે તેમનાં રમરણોનાં થાડાં પ્રકરણો મેં યરાડાના કેદખાનામાં લખ્યાં તે આપું તા એ અર્થ સરે. એક તા જે પ્રયાસ મેં જેલમાં કર્યા તે અધૂરા છતાં કેવળ ધર્મવૃત્તિથી લખાયેલા હાવાથી મારા જેવા મુમુશુને તેના લાભ મળે અને બીજા જેઓને શ્રીમદ્દના પરિચય ન થયા હાય તેઓને તેમના કંઇક પરિચય મળે અને તેથી તેમનાં કેટલાંક લખાણો સમજવામાં મદદ મળે.

નીચેનાં પ્રકરણા તાે અધૂરાં છે. હું પૂરાં કરી શકું એવું મને ભાસતું નથી. કેમકે અવકાશ મળે તાેયે જે મેં લખ્યું છે તેનાથી

આગળ વહુ વધવાની મારી ઇચ્છા નથી થતી. તેથી છેલ્લું પ્રકરણ જે અધૂરું રહ્યું તે પૂરું કરી તેમાં કેટલીક વસ્તુના સમાવેશ કરી દેવા ઇચ્છું છું.

એ પ્રકરણામાં એક વિષયના વિચાર નથી થયા. તે વાંચનારની પાસે રજાૂ કરવા ઇષ્ટ ગહ્યું છું. કેટલાક એમ કહે છે કે શ્રીમદ્દ પચીસમા તીર્થ કર થઈ ગયા. કેટલાક એમ માતે છે કે તેમણે માક્ષ મેળવી લીધો. આ બન્ને માન્યતા અયોગ્ય છે એમ મને લાગે છે. એ માન્યતા ધરાવનારા શ્રીમદ્દને એાળખતા નથી અથવા તીર્થ કરની અથવા મુક્ત પુરુષની વ્યાખ્યા ખીજ કરે છે. આપણા પ્રિયતમને સારુ પણ આપણે સત્યને હળવું કે સસ્તું ન કરીએ. માેક્ષ અમૃલ્ય વસ્તું છે. માક્ષ આત્માની અંતિમ સ્થિતિ છે. માક્ષ એવી મોંઘી વસ્તુ છે કે તે મેળવતાં જેટલા પ્રયત્ન સમુદ્રતીરે ખેસા એક સળા લર્ઝ તેની ઉપર એક એક બિંદુ ચડાવી સમુદ્ર ઉક્ષેચનારને કરવા પડે અને ધીરજ રાખવી પડે તેના કરતાંચે વિશેષની આવસ્યકતા છે. એ માેક્ષનું સંપૂર્ણ વર્ણન અસંભવિત છે. હીર્થ કરને માેક્ષ પૂર્વેની વિભૂતિઓ સહજપ્રાપ્ત હાય. આ દેહે મુક્ત પુરુષને રાગાદિ હાય નહિ. નિર્વિકારી શરીરમાં રાેગ સંભવતા નથી. રાગ વિના રાેગ હાેય નહિ. જ્યાં વિકાર ત્યાં રાગ રહેલા જ હાય, જ્યાં રાગ ત્યાં માક્ષ સંભવે નહિ. મુક્ત પુરુષને જોઇતા વીતરાગતા, કે તાર્થ કરના વિભૂતિએા શ્રીમદ્દને પ્રાપ્ત નહેાતી થઈ. સામાન્ય મતુષ્યોના પ્રમાણમાં શ્રીમદ્દની વીતરાગતા અને વિભૂતિએ। ઘણી વધારે હતી, તેથી આપણે તેમને લોકિક ભાષામાં વીતરાગ અને વિભૂતિમાન કહીએ. પણ મુક્ત પુરુષને સારુ કલ્પાયેલી વીતરાગતાને વ્યને તીર્થ કરની વિબ્રુતિઓને શ્રીમદ્ નહોતા પહેાંચા શકયા એવા મારા દઢ અભિપ્રાય છે. આ કંઈ એક મહાન કે પ્જ્ય વ્યક્તિના દાપ બતાવવાને સારુ નથી લખતા. પણ તેમને અને સત્યને ન્યાય મળવા ખાતર લખું છું. આપણે સંસારી છવા છીએ ત્યારે શ્રીમદ્ અસંસારી હતા.

# રાયચ'દભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા

આપણને અનેક યાનિઓમાં ભટકવું પડશે ત્યારે શ્રીમદ્દને કદાચ એક જન્મ ત્યસ થાંએા. આપણે કદાચ માેક્ષવી દૂર ભાગતા હાેક્શું ત્યારે શ્રીમદ્ વાયુવેગે માેક્ષ તરક ધર્સા રહ્યા હતા. આ થાંહાે પુરુપાર્થ નથી. એમ છતાં મારે કહેવું જોઈએ કે શ્રીમદ્, જે અપૂર્વ પદનું તેમણે પાતે સુંદર વર્ણન કર્યું છે, તે પામી નહાેતા શક્યા. તેમણે જ કહ્યું છે કે તેમના પ્રવાસમાં તેમને સહરાનું રણ વચમાં આવ્યું તે ઓળંગલું ત્યાકી રહી ગયું. પણ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અસાધારણ વ્યક્તિ હતા. તેમનાં લખાણ એ તેમના અનુભવનાં ત્યાં સુલભ થાય, તેના કપાયા માેળા પડે, તેને સંસાર વિષે ઉદાસીનતા આવે, તે દેહના માેલ છેડી આત્માર્થી બને.

આટલા ઉપરથી વાંચનાર જોશે કે શ્રીમદ્દનાં લખાણ અધિકારીને સારુ છે. બધા વાંચનાર તેમાં રસ નહિ લઈ શકે. ટીકાકારને તેની ટીકાનું કારણ મળશે. પણ શ્રહાવાન તા તેમાંથી રસ જ લુંટશે. તેમનાં લખાણોમાં સત્ નીતરી રશું છે એવા મને હંમેશાં ભાસ આવ્યો છે. તેમણે પાતાનું જ્ઞાન બતાવવા સારુ એક પણ અક્ષર નથી લખ્યા. લખનારના હેતુ વાંચનારને પાતાના આત્માનંદમાં ભાગીદાર બનાવવાના હતા. જેને આત્મકલેશ ટાળવા છે, જે પાતાનું કર્તવ્ય જાણવા ઉત્સુક છે તેને શ્રીમદનાં લખાણોમાંથી બહુ મળા રહેશે, એવા મને વિશ્વાસ છે, પછી ભલે તે હિંદુ હા કે અન્યધર્મી.

અને આવા અધિકારીને તેમનાં થાેડાં રમરણાની મેં કરેલી યાદી ઉપયોગી થઈ પડશે, એ આશાએ તે રમરણાને આ પ્રસ્તાવનામાં સ્થાન આપું છું. \*

<sup>\*</sup>પછી પ્રકાશકમાંડળમાં પડેલા મતભેદને કારણે આ પ્રકરણો 'શ્રીમદ્રાજ-ચંદ્ર ' શ્રુંધની પ્રસ્તાવના તરીકે પ્રસિદ્ધ થઈ શક્યાં નહિ એ વસ્તુનાે હલ્લેખ નિવેદનમાં કર્યો છે. —સ'ચાહક

૧

જેનાં પવિત્ર સ્મરણા લખવાના હું આરંભ કરું છું તે સ્વવ્ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જન્મતિથિના આ દિવસ છે. એટલે કાર્તિકા પૂર્ણિમા (સંવત ૧૯૭૯). મારા પ્રયત્ન શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું જીવન-ચરિત્ર લખવાના નથી. એ કાર્ય મારી શક્તિના ખહાર છે. મારી પાસે સામગ્રી નથી. જીવનચરિત્ર લખવું હાય તા હું તેમની જન્મભૂમિ વવાણિયા બંદરમાં કેટલાક વખત ગાળું, તેમનું રહેવાનું મકાન તપાસું, તેમનાં રમવાભમવાનાં સ્થાના જેનેઉં, તેમનાં બાળમિત્રાને મળું, તેમની નિશાળમાં જઈ આવું, તેમના મિત્રા, અનુયાયાઓ, સગાં-સંબંધીઓને મળું, તેમની પાસે જાણવાનું જાણી લઉં ને પછી જ લખવાના આરંભ કરું. આમાંની કાઈ વસ્તુના મને પરિચય નથી.

પણ સ્મરણા લખવાની પણ મારી શક્તિ અથવા યાગ્યતા વિષે મને શંકા ઉત્પન્ન થઈ છે. અવકાશ હોય તો તેમનાં સ્મરણા લખું એવા ઉદ્દગાર મેં એકથી વધારે વખત કાઢેલા મને યાદ છે. તેમના એક શિષ્ય કે જેમને સારુ મારા મનમાં ઘણું માન છે, તેમણે તે સાંભળેલું અને આ આરંભ મુખ્યત્વે તેમને સંતાપવાને ખાતર છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જેમને હું રાયચંદભાઈ અથવા કવિ એવા નામથી પ્રેમ અને માનપૂર્વક એાલાવતા, તેમનાં સ્મરણા લખી તેમનું રહસ્ય મુક્ષુ પાસે મૂકવું એ મને ગમે. હવે તા મારા પ્રયાસ કેવળ મિત્રને સંતાપવા પૂરતા છે. તેમનાં સ્મરણાને હું ન્યાય આપી શકું તેને સારુ મને જૈનમાર્ગના સારા પરિચય હાવા જોઈ એ. મારે કખૂલ કરવું જોઈ એ કે તે નથી. તેથી મારું દ્રષ્ટિબિંદુ હું અત્યંત સંકુચિત રાખવાના છું. જે જે સ્મરણાની મારા છવન ઉપર છાપ પડી છે તેની નોંધ અને તેમાંથી જે શિક્ષણ મને મળ્યાં લે અથવા તેવા તે સ્મરણાથી વાંચનાર મુમુક્ષુને પણ મળે.

# રાયચ'દભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા

'મુમુક્ષુ ' શબ્દ મેં ઇરાદાપૂર્વક વાપર્યો છે. બધા જાતના વાંચનારને સારુ આ પ્રયાસ નથી.

મારી ઉપર ત્રણ પુરુષાેએ ઊંડી છાપ પાડી છે: ટૉલ્સ્ટૉય, રસ્કિન અને રાયચંદભાઈ. ટૉલ્સ્ટૉયની તેમના અમુક પુસ્તક દ્વારા અને તેમની સાથેના થાડા પત્રવ્યવહારથી: રસ્કિનની તેના એક જ ંપુસ્તક 'અનઢુ ધિસ લાસ્ટ 'થી,—જેનું ગુજરાતી નામ ' સર્વોદય ' મેં રાખ્યું છે; અને રાયચંદભાઈની તેમની સાથેના ગાઢ પરિચયથી. હિંદુધર્મમાં મને શંકા પેદા થઈ તે સમયે તેના નિવારણમાં મદદ કરનાર રાયચંદભાષ્ઠ હતા. સને ૧૮૯૩ની સાલમાં દક્ષિણ આદ્રિકામાં હું કેટલાક ખ્રિસ્તી સજ્જનોના ખાસ સંવ્યંધમાં આવેલા. તેમનું જીવન સ્વચ્છ હતું. તે ધર્મસુસ્ત હતા. બીજા ધર્મવાળાને ખ્રિસ્તી થવા સમજાવવા એ તેમના મુખ્ય વ્યવસાય હતાે. જોકે મારા તેમની સાથે સંખંધ વ્યાવહારિક કાર્યને જ અંગે થયેલા તા પણ તેમણે મારા આત્માના કલ્યાણ અર્થ ચિંતા કરવા માંડી. માર્ એક કર્તવ્ય હું સમજી શક્યો. જ્યાં સુધી હિંદુધર્મનું રહસ્ય હું પૂરું ન જાણી લઉં અને તેનાથી મારા આત્માને અસંતાપ ન થાય, ત્યાં સુધી મારા જન્મના ધર્મ મારે ન જ તજવા જોઈએ. તેથી મેં હિંદ અને બીજાં ધર્મપુરતકા વાંચવાં શરૂ કર્યાં. ખ્રિસ્તી, મુસલમાની પુસ્તકા વાંચ્યાં. લંડનમાં થયેલા અંગ્રેજ મિત્રોની સાથે પત્રવ્યવહાર ચલાવ્યો. તેમની આગળ મારી શંકાઓ મૂકી, તેમ જ હિંદુસ્તાનમાં જેઓ ઉપર મારી કંઈ પણ આરથા હતી તેમની સાથે પત્રવ્યવહાર ચલાવ્યો. તેમાં રાયચંદભાઈ મુખ્ય હતા. તેમની સાથે તેા મને સરસ સંબંધ બંધાઈ ચૂક્યો હતો. તેમના પ્રત્યે માન હતું, તેથી તેમની મારફતે જે મળી શકે તે મેળવવા વિચાર કર્યો. તેનું પરિણામ એ આવ્યું કે હું શાંતિ પામ્યો. હિંદુધર્મમાં મને જે જોઈએ તે મળે એમ છે, એવા મનને વિશ્વાસ આવ્યા. આ સ્થિતિને સાર્

રાયચંદભાઈ જવાયદાર થયા એટલે મારું માન તેમના પ્રત્યે કેટલું વધ્યું હોલું જોઈએ તેના ખ્યાલ વાંચનારને કંઈક આવશે.

એમ છતાં મેં એમને ધર્મગુરુ નથી માન્યા. ધર્મગુરુની તો શાધ જ કર્યા કરું છું, અને હજી સુધી મને બધાને વિષે જવાબ 'આ નહિ' એમ જ મળ્યો છે. એવા સંપૂર્ણ ગુરુ મળવાને સારુ અધિકાર જોઈએ, તે ક્યાંથી કાઢું.

## ર

રાયચંદભાઈની સાથે મારી એાળખાણ સન ૧૮૯૧ના જાલાઈ માસમાં જે દિવસે હું વિલાયતથી પાછા કરી મુંબઈ પહોંચ્યા તે જ દિવસે થઈ. એ દિવસોમાં દરિયામાં તાકાન હોય છે. તેથી આગળાટ માેડી પહેાંચેલી ને રાત પડી ગઈ હતી. મારા ઉતારા દાક્તર— બૅરિસ્ટર—અને હવે રંગૂનના પ્રખ્યાત ઝવેરી--પ્રાણજીવનદાસ મહેતાને ત્યાં હતા. રાયચંદભાઈ તેમના વડીલ ભાઈના જમાઈ થાય. દાક્તરે જ પરિચય કરાવેલા. તેમના બીજા વડીલ ભાઈ ઝવેરી રેવાશંકર જગજીવનદાસની એાળખ પણ તે જ દિવસે થઈ. દાક્તરે રાયચંદ-ભાઈને 'કવિ' કહી એાળખાવ્યા, અને મને કહ્યું, 'કવિ છતાંચે અમારી સાથે વેપારમાં છે. તેએ! જ્ઞાની છે, શતાવધાની છે. ' કાઈએ સૂચના કરી કે મારે કેટલાક શબ્દાે તેમને સંભળાવવા ને ં તેઓ તે શબ્દો ગમે તે ભાષાના હશે તા પણ જે ક્રમમાં હું બાલ્યો હાૈાઈશ તે જ ક્રમમાં પાછા કહી જશે. મને આ સાંભળીને આશ્ચર્ય થયું. હું તેા જુવાનિયા, વિલાયતથી આવેલા, મારા ભાષાનાનના પણ ડાેળ: મને વિલાયતના પવન ત્યારે કંઈ એાછા ન હતા. વિલાયતથી આવ્યા એટલે ઊંચેથી ઊતર્યા. મેં મારું બધું જ્ઞાન ઠાલવ્**યું અને જા**દી જાદી ભાષાના શબ્દો પ્ર<mark>થમ</mark> તા મેં લખી કાઢ્યા—કેમ કે મને ક્રમ કર્યાયાદ રહેવાના હતા ? અને પછી તે શબ્દો હું વાંચી ગયા. તે જ ક્રમમાં રાયચંદભાઈએ હળવેથી એક

# રાયચ'દભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા

પછી એક બધા શબ્દાે કહી દીધા. હું રાજી થયાે, ચકિત થયાે અને કવિની સ્મરણશક્તિ વિષે મારાે ઊંચાે અભિપ્રાય બંધાયાે. વિલાયતનાે પવન હળવાે પાડવા સારુ આ અનુભવ સરસ થયાે ગણાય.

કવિને અંગ્રેજી ત્રાન મુદ્દલ ન હતું. તેમની ઉંમર તે વખતે પચીસથી ઉપર ન હતી. ગુજરાતી નિશાળમાં પણ થોડા જ અભ્યાસ કરેલા. છતાં આટલી રમરણશક્તિ, આટલું જ્ઞાન અને આટલું તેમની આસપાસનાઓ તરકથી માન. આથી હું માહાયા. રમરૂણશક્તિ નિશાળમાં નથી વેચાતી; ત્રાન પણ નિશાળની બહાર જો ઇચ્છા થાય—જિજ્ઞાસા હાય—તા મળે; અને માન પામવાન સારુ વિલાયત કે કચાંયે જવું નથી પડતું, પણ ગુણને માન જોઈએ તા મળા રહે છે, એ પદાર્થપાદ મને મુંબઈ ઊતરતાં જ મળ્યા.

કવિની સાથેના આ પરિચય બહુ આગળ ચાલ્યાે. રમરણશક્તિ ઘણાની તીલ હાય, તેથી અંજાવાની કશી જરૂર નથી. શાસ્ત્રજ્ઞાન પણ ઘણાને જોવામાં આવે છે. પણ જો તે સંસ્કારી ન હાેય તા તેમની પાસેથી કૂટી બદામ પણ નથી મળતી. સંસ્કાર સારા હાેય ત્યાં જ સ્મરણશક્તિ અને શાસ્ત્રજ્ઞાનનાે મેળાપ શાબે અને જગતને શાભાવે. કવિ સંસ્કારી અને જ્ઞાની હતા.

3

અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે, કચારે થઇશું બાહ્યાન્તર નિર્મ'થ જે, સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્પુરુષને પંથ જે?

સર્વ ભાવથી ઔદાસીન્ય દત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સ'યમ હેતુ હોય જે, અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહિ, દેહે પણ કિંચિત્ મુર્છા નવ હોય જે—અપૂર્વ૦

રાયચંદભાઈના ૧૮ વર્ષની ઉંમરે નીકળેલા અપૂર્વ ઉદ્દગારની આ પહેલી એ કડીએા છે.

જે વૈરાગ્ય એ કડીઓમાં ઝળહળા રહ્યો છે તે મેં તેમના ખે વર્ષના ગાઢ પરિચયમાં ક્ષણે ક્ષણે તેમનામાં જોયેલા. તેમનાં લખાણાની એક અસાધારહાતા એ છે કે પાતે જે અનુભવ્યું તે જ લખ્યું છે. તેમાં કચાંયે કૃત્રિમતા નથી. ખીજાની ઉપર છાપ પાડવા સારુ એક લીડી સરખી પણ લખી હાય એમ મેં નથી જોયું. તેમની પાસે હંમેશાં કંઇક ધર્મ પુસ્તક અને એક કારી ચાપડી પહેલાં જ હાય. એ ચાપડીમાં પાતાના મનમાં જે વિચાર આવે તે લખી નાંખે. કાઈ વેળા ગદ્ય ને કાઈ વેળા પદ્ય એવી રીતે જ 'અપૂર્વ અવસર' પણ લખાયેલું હોવું જોઈ એ.

ખાતાં, બેસતાં, સૂતાં, પ્રત્યેક ક્રિયા કરતાં તેમનામાં વૈરાગ્ય તાે હાૈય જ. કાેઈ વખત આ જગતના કાેઈ પણ વૈભવને વિષે તેમને માેહ થયાે હાેય એમ મેં નથી જોયું.

તેમની રહેણીકરણી હું આદરપૂર્વક પણ ઝીણવટથી તપાસતો. બોજનમાં જે મળે તેથી સંતુષ્ટ રહેતા. પહેરવેશ સાદો, પહેરણ, અંગરખું, ખેસ, ગરબસૂતરા ફેંટા ને ધાતી. એ કંઈ બહુ સાદ કે ઇસ્તરીબંધ રહેતાં એમ મને સ્મરણ નથી. બાંચે ખેસવું, ખુરસાએ ખેસવું બન્ને સરખાં હતાં. સામાન્ય રીતે પાતાની દુકાનમાં ગાદીએ ખેસતા.

તેમની ચાલ ધીમી હતી, અને જોનાર સમજ શકે કે ચાલતાં પણ પોતે વિચારમાં પ્રસ્ત છે. આંખમાં ચમતકાર હતા: અત્યંત તેજસ્વી; વિધુળતા જરાયે ન હતી. આંખમાં એકાપ્રતા લખેલી હતી. ચહેરા 'ગાળાકાર, હોઠ પાતળા, નાક અણીદાર પણ નહિ, ચપડું પણ નહિ, શરીર એકવકું, કદ મધ્યમ, વર્ણ શ્યામ, દેખાવ શાંત મૂર્તિના હતા. તેમના કંઠમાં એટલું બધું માધુર્ય હતું કે તેમને સાંબળતાં માણસ થાકે નહિ. ચહેરા હસમુખા ને પ્રપુલિત હતા. તેની

# રાયચ'દભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા

ઉપર અંતરાતંદની છાયા હતી. ભાષા એટલી પરિપૃર્શ હતી કે તેમને પાતાના વિચારા બતાવતાં કાઈ દિવસ શબ્દ ગાતવા પછ્યો છે એમ મને યાદ નથી. કાગળ લખવા એસે ત્યારે ભાગ્યે જ શબ્દ બદલતાં મેં તેમને જોયા હશે; છતાં વાંચનારને એમ નહિ લાગે કે કચાંયે વિચાર અપૃર્શ છે કે વાકચરચના તૃટેલી છે, અથવા શબ્દની પસંદગીમાં ખાડ છે.

આ વર્ણન સંયમીને વિષે સંભવે. બાહ્યાડ બરથી મનુષ્ય વીતરાગી નથી થઈ શકતા. વીતરાગતા એ આત્માની પ્રસાદી છે. અનેક જન્મના પ્રયત્ને મળી શકે છે એમ હરકાઈ માણસ અનુભવી શકે છે. રાગોને કાઢવાના પ્રયત્ન કરનાર જાણે છે કે રાગરહિત થવું કેવું કેદિન છે. એ રાગરહિત દશા કવિને સ્વાભાવિક હતી એમ મારી ઉપર છાપ પડી હતી.

મેક્ષનું પ્રથમ પગથિયું વીતરાગતા છે. જ્યાં સુધી જગતની એક પણ વસ્તુમાં મન ખુંચેલું છે ત્યાં સુધી મેક્ષની વાત કેમ ગમે ! અથવા ગમે તો તે કેવળ કાનને જ—એટલે જેમ અપણને અર્થ જાણ્યા કે સમજ્યા વિના કાઈ સંગીતના કેવળ સુર જ ગમી જાય તેમ. એવી માત્ર કર્ણપ્રિય ગમ્મતમાંથી મેક્ષને અનુસરનારું વર્તન આવતાં તા ઘણા કાળ વહી જાય. આંતર વૈરાગ્ય વિના મેક્ષની લગતી ન થાય. એવી વૈરાગ્યલગતી કવિની હતી.

### X

'વિણિક તેહનું નામ, જેહ જાકું નવ બાેલે, વિણિક તેહનું નામ, તેાલ એાછું નવ તાેલે, વિણિક તેહનું નામ, આપે બાેલ્યું તે પાળે, વિણિક તેહનું નામ, સ્યાજ સહિત ધનવાળે. વિવેક તાેલ એ વિણિકનું, સુલતાન તાેલ એ શાખ છે; વેપાર ચૂકે જેને વાિણિયા, દુઃખ દાવાનળ થાય છે.'

—શામળભફ

#### શ્રી રાજચ'દ્રની છવનયાત્રા

સામાન્ય માન્યતા એવી હોય છે કે વ્યવહાર કે વેપાર અને પરમાર્થ અથવા ધર્મ એ બે નાખી ને વિરાધી વસ્તુ છે. વેપારમાં ધર્મ દાખલ કરવા એ ગાંડપણ છે. એમ કરવા જતાં બન્ને બગડે. આ માન્યતા જો ખાેટી ન હાય તા આપણે કપાળે કેવળ નિરાશા જ લખેલી હાય. એવી એક પણ વસ્તુ નથી, એવા એક પણ વ્યવહાર નથી કે જેમાંથી આપણે ધર્મને દૂર રાખી શકીએ.

ધાર્મિક મનુષ્યના ધર્મ તેના પ્રત્યેક કાર્યમાં જણાવા જ જોઈ એ એમ રાયચંદભાઈ એ પોતાના જીવનમાં ખતાવી આપ્યું હતું. ધર્મ કંઈ એકાદશીને દહાંહે જ, પળુસણુમાં જ, ઇદને દહાંહે કે રિવવાર જ પાળવાના, અથવા તા મંદિરામાં, દેરાંઓમાં, દેવળામાં ને મસ્જિદામાં જ પાળવાના, પણ દુકાનમાં કે દરખારમાં નહિ, એવા કાઈ નિયમ નથી; એટલું જ નહિ પણ એમ કહેવું એ ધર્મ તે ન એાળ-ખવા ખરાખર છે, એમ રાયચંદભાઈ કહેતા, માનતા, ને પાતાના આચારમાં ખતાવી આપતા.

તેમના વેપાર હીરામાલીના હતા. શ્રી રેવાશંકર જગજીવન ઝવેરીની સાથે ભાગીદાર હતા. સાથે કાપડની દુકાન પણ ચલાવતા. પોતાના વ્યવહારમાં સંપૂર્ણ રીતે પ્રામાણિકપણું જાળવતા એવી મારી ઉપર તેમણે છાપ પાડી હતી. તેઓ સોદા કરતા તે વખતે હું કાઈ વાર અનાયાસે હાજર રહેતા. તેમની વાત સ્પષ્ટ અને એક જ હતી. 'ચાલાકી' જેવું હું કંઈ જોતા નહિ. સામેનાની ચાલાકી પાતે તરત કળી જતા, તે તેમને અસહ્ય લાગતી. એવે વખતે તેમની બ્રૂક્ડી પણ ચડતી, ને આંખામાં લાલાશ હું જોઈ શકતા હતા.

ધર્મ કુશળ એ વ્યવહારકુશળ ન હોય એ વહેમ રાયચંદભાઈ એ ખોટા સિદ્ધ કરી બતાવ્યા હતા. પાતાના વેપારમાં પૂરી કાળજી ને હાશિયારી બતાવતા. હીરામાતીની પરીક્ષા ઘણી ઝીણવટથી કરી શકતા. જો કે અંગ્રેજી ગ્રાન તેમને નહોતું છતાં પારિસ વગેરેના તેમના

## રાયચ'દભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા

આડિતયા તરફથી આવેલા કાગળા, તારાના મર્મા તરત સમજી જતા, ને તેઓની કળા વર્તતાં વાર ન લાગતી. તેમણે કરેલા તર્કા ઘણે ભાગે સાચા પડતા

ચ્યાટલી કાળજી ને હેાશિયારી છતાં વેપારની ધાલા<mark>વે</mark>લી કે ચિંતા ન રાખતા. દુકાનમાં એડા પણ જ્યારે પોતાનું કામ પૂરું થઈ રહે એટલે ધર્મપુરતક તાે પાસે પડ્યું જ હાેય તે ઊઘડે અથવા પેલી પાર્થી કે જેમાં પાતાના ઉદ્ગારા લખતા તે ઊઘડે. મારા જેવા જિજ્ઞાસ તેમની પાસે રાેજ આવ્યા જ હાેય. તેમની **સાથે ધર્મ** ચર્ચા કરતાં આંચકા ન ખાય. વેપારને ટાણે વેપાર, ધર્મને ટાણે ધર્મ, અથવા એક જ વખતે એક જ કામ એ સામાન્ય અને સુંદર નિયમનું કવિ પાલન ન કરતા. પાેતે શતાવધાની હાેઈ તેનું પાલન ન કરે તે ચાલે. બીજાએો તેમનાે વાદ કરવા જાય તાે બે ધાેડે ચડનાર જેમ પડે તેમ પડે જ. સંપૂર્ણ રીતે ધાર્મિક ને વીતરાગી પુરૂપ પણ જે ક્રિયા જે કાળે કરતાે હાેય તેમાં જ તે લીન થાય એ ચાેગ્ય છે, એટલું જ નહિ પણ તેને તે। એ જ શાબે. એ તેના યાગની નિશાની છે. એમાં ધર્મ છે. વેપાર અથવા એવી કાેઈ પણ ક્રિયા જો કર્તવ્ય હાેય તાે તેમાં પણ પૂરી એકાગ્રતા હાેવી જ જોઈએ. અંતરમાં આત્મચિતવન તે તો મુમુક્ષુને તેના ધાસની પેંકે ચાલવું જ જોઈએ, તેથી એક ક્ષણભર પણ તે વંચિત ન રહે. પણ આત્માને ચિંતવતા છતા જે બાહ્ય કાર્ય કરતા હાય તેમાંય તે તન્મય રહે જ.

આમ કવિ નહોતા કરતા એમ હું કહેવા નથી ઇચ્છતા. ઉપર જ મેં કહ્યું છે કે પોતે તેમના વેપારમાં પૂરી કાળજી રાખતા. એમ છતાં મારી ઉપર એવી છાપ પડી છે ખરી કે કવિએ પાતાના શરીરની પાસેથી જોઈએ તે કરતાં વધારે કામ લીધું. એ યાગની અપૂર્ણતા તા ન હાય કર્તવ્ય કરતાં શરીર પણ જવા દેવું જોઈએ એ નીતિ છે. પણ શક્તિ ઉપરવટ કંઈ વહારી લઈ તેને કર્તવ્ય

### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

માનવું એ રાગ છે. એવા અતિ ઉત્તમ રાગ કવિતે હશે એમ મતે લાગ્યા કર્યું છે.

ઘણી વખત પરમાર્થ દરિએ માણસ રાક્તિ ઉપરાંત કામ લે છે ને પછી એને પહોંચી વળતાં તણાવું પડે છે. એને આપણે ગુણ માનીએ છીએ ને તેની પ્રશંસા કરીએ છીએ. પણ પરમાર્થ એટલે ધર્મદર્ષિએ જોતાં એમ ઉપાડેલાં કામમાં સુક્ષ્મ મૂર્છા હોવાના બહુ સંભવ છે.

જો આપણે આ જગતમાં કેવળ નિમિત્તમાત્ર જ હેાઈએ, આ શરીર આપણને ભાડે મળ્યું છે ને આપણે તે વાંટ તુરત માક્ષ સાધવા એ જ પરમ કર્તવ્ય હાય, તાે એ માર્ગમાં જે વિશ્વકર્તા હાય તેના ત્યાગ અવસ્ય કરવા જ જોઈએ એ જ પારમાર્થિક દિષ્ટ, બીજી નહિ.

જે દલીલા હું ઉપર કરી ગયા છું તે પણ બીજે રૂપે ને પાતાની જ ચમત્કારી ભાષામાં રાયચંદભાઈ મને સંભળાવી ગયા હતા. એમ છતાં તેમણે કેટલીક ઉપાધિએા એવી કેવી વહારી કે પરિણામે તેમને સખત માંદગી ભાગવવી પડી?

જો રાયચંદભાઇને પણ પરાપકાર નિમિત્ત માહે ક્ષણ વાર ઘેરી લીધા એ મારી માન્યતા ખરી હોય તો ' प्रकृतिं यान्ति भूतानि निग्रहः किं करिष्यति' એ ક્લોકાર્ધ અહીં ખરાખર બંધ ખેસે છે; ને તેના અર્થ એટલા જ છે. ઇચ્છાપૂર્વક વર્તવાને સારુ ઉપરના કૃષ્ણવચનના ઉપયાગ કાઈ કરતા જણાય છે તે તો કેવળ દુરુપયાં છે. રાયચંદભાઈની પ્રકૃતિ તેમને બળાતકારે ઉડા પાણીમાં લઈ ગઈ. એવા કાર્યને દાપર્ય પણ લગભગ સંપૂર્ણ આત્માને વિષે જ કલ્પા શકાય. આપણે સામાન્ય માણસા તેને પરાપકારી કાર્ય પાછળ ગાંડા ખનીએ સારે જ તેને કદાચ પહેંાંથી વળાએ. આ વિપયને એટલેથી જ સમાપ્ત કરીએ.

## રાયચ'દભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા

એવી પણ માન્યતા જોવામાં આવે છે કે ધાર્મિક માણસા તા એવા ભોળા હોય કે તેને બધા છેતરે. તેને દુનિયાની બાબતોની કશી ખબર ન પડે. આ બરાેબર હાેય તાે કૃષ્ણચંદ્ર અને રામચંદ્ર બે અવતારા તે કેવળ સંસારી મનુષ્યામાં ગણાવા જોઈએ. કવિ કહેતા કે જેને શુદ્ધ જ્ઞાન છે તેને છેતરવા અશક્ય હોવું જોઈએ. માણસ ધાર્મિક એટલે નીતિમાન હેાય છતાં તે જ્ઞાની ન હેાય. પણ માેક્ષને સારુ તીતિ અને અનુભવત્તાનના સુસંગમ જોઈએ. જેને અનુભવ-ત્રાન થયું છે તેની પાસે પાખંડ નભી જ ન શકે. સત્યની સમીપમાં અસત્ય ન નબી શકે. અહિંસાના સાંનિષ્યમાં હિંસા ળંધ થાય. સરળતા જ્યાં પ્રકાશે છે ત્યાં છળરૂપી અધકાર નાશ પામે છે. જ્ઞાનવાન અને ધર્મવાન, કપટીને જાુએ કે તરત તેને એાળખે અને તેનું હૃદય દયાથી <mark>બીતું થ</mark>ઈ જાય. જેણે આત્માને પ્રત્યક્ષ જોયે**ા છે તે ખીજાને** એોળખ્યા વિના કેમ રહે ? કવિના સંબંધમાં આ નિયમ હંમેશાં ખરા પડતા એમ હું નથી કહી શકતા. કાઈ કાઈ ધર્મને નામે તેમને છેતરી જતા. એવા દાખલા નિયમની અપૂર્ણતા નથી સિદ્ધ કરી શકતા, પણ સંપૂર્ણ શુદ્ધ ગાન કેવું દુર્લભ છે એ સચવે છે.

આમ અપવાદો છતાં વ્યવહારકુશળતા અને ધર્મ પરાયણતાના સુંદર મેળ જેટલા મેં કવિને વિષે જોયા એટલા બીજામાં નથી અનુભવ્યા.

#### પ

રાયચંદભાઈના ધર્મના વિચાર આપણે કરીએ તેના પહેલાં ધર્મનું સ્વરૂપ જે તેમણે આક્ષેપ્યું હતું તે જોઈ જવું અગત્યનું છે.

ધર્મ એટલે અમુક મતમતાંતર નહિ. ધર્મ એટલે શાસ્ત્રોને નામે એાળખાતાં પુરતકાને વાંચી જવાં કે ગાખી જવાં અથવા તેમાં કહેલું બધું માનવું જ એ પણ નહિ.

ધર્મ એ આત્માના ગુણ છે અને માનવજાતિને વિષે દસ્ય કે અદસ્ય રૂપે રહેલાે છે. ધર્મ વડે આપણે મનુષ્યજીવનનું કર્તવ્ય જાણી શકીએ

### શ્રી રાજચ'દ્રની છવનયાત્રા

છીએ. ધર્મ વડે આપણે બીજા છવા પ્રત્યેના આપણા ખરા સંબંધ ઓળખી શકોએ. આ બધું જ્યાં સુધી આપણે પાતાને ન ઓળખીએ ત્યાં સુધી ન જ બની શકે એ તા દેખીતું છે. તેથી ધર્મ એટલે જે વડે આપણે પાતાને ઓળખી શકીએ તે સાધન.

આ સાધન આપણે જ્યાંથી મળે ત્યાંથી લઈએ. પછી ભલે તે ભારતવર્ષમાં મળા કે યુરાપથી આવા કે અરબસ્તાનથી. આ સાધનાત સામાન્ય સ્વરૂપ બધાં ધર્મશાસ્ત્રામાં એક જ છે, એમ જેણે જુદાં જુદાં શાસ્ત્રાના અભ્યાસ કર્યો છે તે કહી શકશે. અસત્ય બાલવું કે આચરવું એમ કાઈ શાસ્ત્ર નથી કહેતું. હિંસા કરવી એમ પણ કાઈ શાસ્ત્ર નથી કહેતું. સર્વ શાસ્ત્રાનું દેાહન કરતાં શંકરાચાર્યે ' ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या ' કહ્યું. કુરાને શરીફે તેને બીજી રીતે ઇશ્વર એક છે ને તે જ છે, તેના વિના બીજાં કશું નથી એમ કહ્યું. બાઈબલે કહ્યું, હું ને મારા પિતા એક જ છીએ. એ ખર્ધા એક જ વસ્તુનાં રૂપાંતર છે. પણ આ એક જ સત્યને ખીલવવામાં અપૂર્ણ મનુષ્યાએ પાતાનાં જુદાં જુદાં દર્ષ્ટિર્ભિદ્ વાપરી આપણે સાર માહજાળ રચી છે તેમાંથી આપણે નીકળવું રહ્યું છે. આપણે અપૂર્ણ તે આપણાથી એોછા અપૂર્ણની મદદ લઈ આગળ જઈએ છીએ અને છેવટે કેમ જાણે અમુક હદ લગી જતાં આગળ રસ્તા જ નથી એમ માનીએ છીએ. હકીકતમાં એવું કાંઈ જ નથી. અમુક હૃદ પછી શાસ્ત્રા મદદ નથી કરતાં, અનુભવ મદદ કરે છે. તેથી રાયચંદભાઈએ ગાયું છે:

> જે પદ શ્રીસર્વાદ્વે દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શક્યા નહિ તે પદ શ્રી ભગવંત જો; એહ પરમ પદ પ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં ગજા વગર પણ હાલ મનાેરથ રૂપ જો—

એટલે છેવટે તેા આત્માને મેાક્ષ દેનાર આત્મા જ છે.

१००

## રાયથ'દભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા

આ શુદ્ધ સત્યનું નિરૂપણ રાયચંદભાઈએ ઘણી રીતે પાતાનાં લખાણામાં કર્યું છે. રાયચંદભાઈએ ઘણાં ધર્મ પુરતદાના સરસ અભ્યાસ કર્યા હતા. તેમને સંસ્કૃત અને માગધી ભાષા સમજતાં જરાયે મુશ્કેલી નહોતી આવતી. વેદાંતના અભ્યાસ તેમણે કરેલો, તેમ જ ભાગવતના અને ગીતાજીના. જૈન પુરતદા તા જેટલાં તેમને હાથ આવતાં તે વાંચા જતા. તેમની તે ત્રહણ કરવાની શક્તિ અથાગ હતી. એક વખતનું વાંચન તે તે પુરતદાનું રહસ્ય જાણી લેવાને સારુ તેમને પૃરતું હતું.

કુરાન, ઝંદ અવસ્તા ઇત્યાદિનું વાંચન પણ અનુવાદા મારકતે તેમણે કરી લીધું હતું.

તેમના પક્ષપાત જૈન દર્શન તરફ હતા એમ તેએ મને કહેતા. તેમની માન્યતા હતી કે જિનાગમમાં આત્મજ્ઞાનની પરાકાષ્ટા છે. આ તેમના અભિષ્રાય મારે આપી જેવા આવશ્યક છે. તેને વિષે હું મત આપવા મને તદ્દન અનધિકારી ગહું છું.

પણ રાયચંદભાઈને ખીજા ધર્મ પ્રત્યે અનાદર નહોતો. વેદાંત પ્રત્યે પક્ષપાત પણ હતો. વેદાંતીને તો કવિ વેદાંતી જ જણાય. મારી સાથે ચર્ચા કરતાં મને કાઈ દિવસે તેમણે એવું તો કશું જ નહિ કે મારે માક્ષ મેળવવા સારુ અમુક ધર્મને અવલં ખવા જોઈએ. મારા આચાર વિચારવાનું જ તેમણે મને કશું. પુસ્તકા કયાં વાંચવાં એ પ્રશ્ન શિક્તાં મારું વલણ ને મારા ખચપણના સંસ્કાર વિચારી તેમણે મને ગીતાજી વાંચતા તેમાં ઉત્તેજન આપેલું, અને ખીજાં પુસ્તકામાં પંચીકરણ, મણિરતમાલા, યાગવાસિષ્ટનું વૈરાગ્યપ્રકરણ, કાવ્યદાહન પહેલા ભાગ, અને પાતાની 'માક્ષમાળા ' વાંચવાનું સુચવ્યું હતું.

રાયચંદભાઈ ઘણી વેળા કહેતા કે જીદા જીદા ધર્મ એ તો વાડાએ। છે. તેમાં મતૃષ્ય પુરાઈ જાય છે. જેણે માેક્ષ મેળવવા એ જ પુરુષાર્થ

## શ્રી રાજચ'દ્રની છવનયાત્રા

માન્યાે છે તેને કાર્ક ધર્મનું તિલક પાતાને કપાળ લગાડવાની આવશ્યકતા નથી.

> સૂતર આવે ત્યમ તું રહે, જ્યમ ત્યમ કરીને હરિને લહે.

એ જેમ અખાનું તેમ રાયચંદભાઇનું પણ સૂત્ર હતું. ધર્મના ઝઘડાથી તેમને હમેશાં કંટાળા આવતા, તેમાં ભાગ્યે જ પડતા. બધા ધર્મીની ખૂબીએા પૂરી જોઈ જતા ને તે તે ધર્મીની પાસે મૂકતા. દક્ષિણ આદ્રિકાના મારા પત્રવ્યવહારમાં પણ મેં તેમની પાસેથી એ જ વસ્તુ મેળવી હતી.

હું પોતે તો એમ માનનારા છું કે સર્વ ધર્મ તે તે ભકતાની દિષ્ટિએ સંપૂર્ણ જ છે ને સર્વ ધર્મ અન્યની દિષ્ટિએ અપૂર્ણ છે. સ્વતંત્ર રીતે વિચારતાં સર્વ ધર્મ પૂર્ણાપૂર્ણ છે. અમુક હદ પછી બધાં શાસ્ત્રા બંધનરૂપે લાગે છે. પણ એ તા ગુણાતીતની સ્થિતિ થઈ. રાયચંદ- બાઈની દિષ્ટિએ તો કાઈ ને પાતાના ધર્મ છેાડવાની આવશ્યકતા નથી. સહુ પાતાના ધર્મમાં રહી પાતાની સ્વતંત્રતા એટલે માક્ષ મેળવી શકે છે. કેમકે માક્ષ મળવા એટલે સવાં રાગદ્રેષરદિત થવું.



#### ₹

## રાયચ દભાઈ

#### 7

ૄઈ. સ. ૧૮૯૧ની સાલમાં બૅરિસ્ટર થઈ ગાંધી જી ઇગ્લંડથી નીકળી મુંબઈના બારામાં ઊતર્યા ત્યાંથી આગળના આ ભાગ તેમની આત્મકથા ખંડ ૧, ભાગ ૨, પ્ર. ૧માંથી લીધેલાે છે.

#### —સંચાહક ]

માનાં દર્શન કરવા હું અધારા થઇ રહ્યો હતા. અમે ગાદામાં પહોંચ્યા ત્યારે મારા વડીલ ભાઈ હાજર જ હતા. તેમણે દાકતર (પ્રાણજીવનદાસ જગજીવનદાસ) મહેવાની અને તેમના વડીલ ભાઈની ઓળખાલ્ય કરી લીધી હતી. દાકતર મહેતાના આગ્રહ મને પાતાને ત્યાં જ હતારવાના હતા, એટલે મને ત્યાં જ લઈ ગયા. આમ જે સંબંધ વિલાયતમાં થયા તે દેશમાં કાયમ રહ્યો ને વધારે દઢ થયા, તેમ જ બેઉ કરું બમાં પ્રસર્થો.

દાક્તર મહેતાએ જે એાળખાણા તેમને ઘેર કરાવી તેમાંની એક નોંધ્યા વિના ન જ ચાલે. તેમના ભાઈ રૈવાશંકર જગજીવનની સાથે તો જન્મની ગાંઠ ખંધાઈ. પણ હું જેમની વાત કરવા ઇચ્છું છું તે તો કવિ રાયચંદ અથવા રાજચંદ્રની. દાક્તરના માટા ભાઈના તે જમાઈ હતા ને રેવાશંકર જગજીવનની પેઢીના ભાગીદાર ને કર્તાંહર્તા

#### શ્રી રાજચ'દ્રની છવનયાત્રા

હતા. તેમની ઉંમર તે વેળા ૨૫ વર્ષ ઉપરની નહેાતી. છતાં તે ચારિત્રવાન અને નાની હતા એ તો હું પહેલી મુલાકાતે જ જોઈ શકયો. તે શતાવધાની ગણાતા હતા. શતાવધાનની વાનગી જોવા દાક્તર મહેતાએ મને સ્વવ્યું. મેં મારા ભાષાનાનના ભંડાળ ખાલી કર્યો ને કવિએ મેં કહેલા શબ્દો જે નિયમમાં કહ્યા હતા તે જ નિયમમાં કહી સંભળાવ્યા! આ શક્તિની મને અદેખાઈ થઈ પણ હું તે ઉપર મુગ્ધ ન થયો. જેના ઉપર હું મુગ્ધ થયો તે વસ્તુના પરિચય મને પાછળથી થયા. એ હતું તેમનું બહાળું શાસ્ત્રનાન, તેમનું શુદ્ધ ચારિત્ર્ય, અને તેમની આત્મદર્શન કરવાની ભારે ધગશ. આત્મદર્શનને જ ખાતર તે પાતાનું છવન વ્યતીન કરતા હતા એમ મેં પાછળથી જોયું.

હસતાં રમતાં પ્રગટ હિર દેખું રે, મારું જીવ્યું સફળ તવ લેખું રે; મુક્તાન દેના નાથ વિહારી રે, એાધા જીવનદોરી અમારી રે.

એ મુક્તાનંદનું વચન તેમને માઢે તા હતું જ, પણ તે તેમના હૃદયમાંયે અંકિત હતું.

પોતે હજારાના વેપાર ખેડતા, હીરામાતીની પારખ કરતા, વેપારના કાયડા ઉકેલતા. પણ એ વસ્તુ તેમના વિષય નહાતી. તેમના વિષય— તેમના પુરુષાર્થ— તા આત્મએ છખ— હરિદર્શન હતા. પાતાની પેઢી ઉપર બીજી વસ્તુ હાય યા ન હાય, પણ કાઈ ને કાઈ ધર્મપુસ્તક અને રાજનીશી હાય જ. વેપારની વાત પૃરી થઈ કે ધર્મપુસ્તક ઊઘડે અથવા પેલી નોંધપાયી ઊઘડે. તેમના લેખાના જે સંગ્રહ પ્રગટ થયા છે તેમાંના ઘણા ભાગ તા આ નોંધપાયીમાંથી લેવાયેલા છે. જે મનુષ્ય લાખાના સાદાની વાત કરી લઈને તુરત આત્મનાની ગૂઢ વાતા લખવા ખેસી જાય, તેની જાત વેપારીની નહિ પણ શુદ્ધ ન્નાની છે. તેમના આવી જાતના અનુભવ મને એક વેળા નહિ પણ અનેક

#### રાયચ'દભાઈ

વળા થયેતા. મેં તેમને કદી મૂર્જિત સ્થિતિમાં નથી જોયા. મારી જોડે તેમને કરોા સ્વાર્થ નહોતા. તેમના અતિ નિકટ સંખંધમાં હું રહ્યો છું. હું તે વેળા ભિખારી બેરિસ્ટર હતા. પણ જ્યારે હું તેમની દુકાને પહોંચું ત્યારે મારી સાથે ધર્મવાર્તા સિવાય બીજી વાર્તા ન જ કરે. આ વેળા જો કે મેં મારી દિશા જોઈ નહોતી, મને સામાન્ય રીતે ધર્મવાર્તામાં રસ હતા એમ ન કહી શકાય, છતાં રાયચંદભાઈની ધર્મવાર્તામાં મને રસ આવતા. ઘણા ધર્માચાર્યોના પ્રસંગમાં હું ત્યાર પછી આવ્યા છું, દરેક ધર્મના આચાર્યોને મળવાના પ્રયત્ન મેં કર્યો છે, પણ જે છાપ મારા ઉપર રાયચંદભાઈએ પાડી તે બીજા કાઈ નથી પાડી શક્યા. તેમનાં ઘણાં વચના મને સોંસરાં ઊતરી જતાં. તેમની ખુદ્ધિને વિષે મને માન હતું. તેમની પ્રામાણિકતા વિષે તેટલું જ હતું. ને તેથી હું જાણતા હતા કે તેઓ મને ધરાદાપૂર્વક આડે રસ્તે નહિ દારે ને પાતાના મનમાં હશે એવું જ કહેશે. આથી મારી આધ્યાત્મિક બીડમાં હું તેમના આશ્રય લેતા.

રાયચંદભાઈને વિષે મારા આટલા આદર છતાં તેમને હું મારા ધર્મગુરુ તરીકે મારા હદયમાં સ્થાન ન આપી શકવો. મારી એ શોધ આ જ પણ ચાલુ છે.

હિંદુધર્મે મુરુપદને જે મહત્ત્વ આપ્યું છે તેને હું માનનારા છું. મુરુ વિના જ્ઞાન ન હોય એ વાકચ ઘણે અંશે સાચું છે. અક્ષરજ્ઞાન આપનાર અપૂર્ણ શિક્ષકથી ચલાવી લેવાય, પણ આત્મદર્શન કરાવનાર અપૂર્ણ શિક્ષકથી ન જ ચલાવાય. મુરુપદ તા સંપૂર્ણ જ્ઞાનીને જ અપાય. મુરુની શાધમાં જ સફળતા રહેલી છે, કેમકે શિષ્યની યાગ્યતા પ્રમાણે જ મુરુ મળે છે. યાગ્યતાપ્રાપ્તિને સારુ સંપૂર્ણ પ્રયત્નના દરેક સાધકને અધિકાર છે, એ તેના અર્થ છે. એ પ્રયત્નનું કળ ઈશ્વરાધીન છે.

એટલે, જો કે હું રાયચંદભાઈ ને મારા હ્રદયના સ્વામી ન ખનાવી શક્યો તા પણ તેમના આશ્રય મને વખતાવખત કેમ મળ્યા છે તે

#### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

આપણું હવે પછી જોઈશું. અહીં તો એટલું કહેવું ળસ થશે કે, મારા છવન ઉપર ઊંડી છાપ પાડનાર આધુનિક મનુષ્યા ત્રણ છે: રાયચંદ- બાઈએ તેમના છવંત સંસર્ગથી, ટાલ્સ્ટાયે તેમના "વૈકું હતારા હૃદયમાં છે" નામના પુસ્તકથી, ને રસ્કિને 'અન્યુ ધિસ લાસ્ટ'— સર્વોદય નામના પુસ્તકથી મને ચિક્ત કર્યો. પણ આ પ્રસંગા તે તે સ્થળ ચર્ચાશે.

### ર

[ ખ્રિસ્તી મિત્રો ગાંધીજીને દક્ષિણ આદિકામાં ખ્રિસ્તી થવા સમજવા દક્ષેલા તે વેળા તેમનામાં ચાલેલા ધાર્મિક મધ્યનના વર્ણનવાળાં 'આત્મકથા'નાં પ્રકરણમાંથી ( ખંડ ૧, ભા. ૨, પ્ર. ૧૫ તથા ૨૨ ) નીચેના ભાગ લીધા છે.

— સ'ચાહક ]

ઇશુને એક ત્યાગી, મહાત્મા, દૈવી શિક્ષક તરીકે હું સ્વીકારી શકતા હતા, પણ તેને અદ્વિતીય પુરુષ રૂપે નહોતા સ્વીકારી શકતા.
. . ઇશુના મૃત્યુથી જગતને ભારે દર્શાંત મળ્યું, પણ તેના મૃત્યુમાં કાંઈ ગુલ ચમત્કારી અસર હતી એમ મારું હૃદય સ્વીકારી નહોતું શકતું. ખિસ્તીઓના પવિત્ર જીવનમાંથી મને એવું ન મળ્યું કે જે બીજા ધર્મીઓના જીવનમાંથી નહોતું મળતું. તેમનાં પરિવર્તન જેવાં જ પરિવર્તન બીજાના જીવનમાં થતાં મેં જોયાં હતાં. સિદ્ધાંતની દર્ષિએ ખિસ્તી સિદ્ધાંતામાં મેં અલોકિકતા ન ભાળી. ત્યાગની દષ્ટિએ હિંદુ ધર્મીઓના ત્યાગ મને ચડતા જણાયા. ખિસ્તી ધર્મને દું સંપૂર્ણ અથવા સર્વોપરી ધર્મ તરીકે ન સ્વીકારી શક્યો.

અા હૃદયમાંથન મેં પ્રસંગાે આવતાં ખ્રિસ્તી મિત્રાતી પાસે મુક્યું. તેનાે જવાળ તેઓ મને સંતાષે તેવા ન આપી શકચા.

પણ હું જેમ ખ્રિસ્તીધર્મનાે સ્વીકાર ન કરી શક્યાે, તેમ હિંદુ-ધર્મની સંપૂર્ણતા વિષે અથવા તેના સર્વોપરીપણા વિષે પણ હું ત્યારે

#### રાયચ દબાઈ

નિશ્ચય ન કરી શક્યા. હિંદુધર્મની ત્રુટીઓ મારી નજર આગળ તર્યા કરતી હતી. અસ્પૃશ્યના જો હિંદુધર્મનું અંગ હોય, તો તે સહેલું ને વધારાનું અંગ જાણવું. અનેક સંપ્રદાયા, અનેક નાતજાતાની હસ્તી, હું સમજી ન શક્યો. વેદ જ ઇશ્વરપ્રણીત એટલે શું! વેદ ઇશ્વરપ્રણીત તો બાઇબલ અને કરાન કાં નહિ!

જેમ ખ્રિસ્તી મિત્રા મારા ઉપર અસર કરવા મથી રહ્યા હતા, તેમ મુસલમાન મિત્રોના પણ પ્રયત્ન હતા. અબદુલ્લા શેઠ મને ઇસ્લામના અભ્યાસ કરવા લલચાવી રહ્યા હતા. તેની ખૂબીએાની ચર્ચા તેા કર્યાં જ કરે.

મેં મારી મુસીખતા રાયચંદભાઈ આગળ મૂકા. હિંદુસ્તાનના બીજા ધર્મશાસ્ત્રીઓ સાથે પણ પત્રવ્યવહાર ચલાવ્યા. તેમના જવાબ કરી વબ્યા. રાયચંદભાઈના પત્રથી મને કંઈક શાંતિ થઈ. તેમણે મને ધીરજ રાખવા ને હિંદુધર્મના જોડા અભ્યાસ કરવા ભલામણ કરી. તેમના એક વાકચના ભાવાર્થ આ હતા: '' હિંદુધર્મમાં જે સૃક્ષ્મ અને ગૃહ વિચારા છે, આત્માનું નિરીક્ષણ છે, દયા છે, તેવું બીજા ધર્મમાં નથી, એવી નિષ્પક્ષપાતપણે વિચારતાં મને પ્રતીતિ થઈ છે."
. . . તેમણે કેટલાંક પુસ્તકા માકલ્યાં, તે પણ મેં વાંચ્યાં. તેમાં 'પંચીકરણ,' 'મણિસ્તમાળા,' 'યાગવાસિક'નું 'મુમુક્ષ પ્રકરણ,' હરિબદ્રસ્રિનું 'પડ્દર્શનસમુચ્ચય' ક્લ્યાદિ હતાં. . . .

ખિરતી ભાઇ ઓએ મારી જિજ્ઞાસા બહુ તીલ કરી મૂકા હતી. તે કેમે શમે તેમ નહેાતી. . . . (તેમના) સંબંધે મને જાગૃત રાખ્યો. જે કંઈ વખત બચતા તેના ઉપયાગ હું (ધાર્મિક) વાચનમાં કરતા. મારા પત્રવ્યવહાર જારી હતા. રાયચંદભાઈ મને દાેરી રહ્યા હતા. . . મારા હિંદુધર્મ પ્રત્યેના આદર વધ્યા. તેની ખૂબી હું સમજવા લાગ્યો.

909

## શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

3

ૄઈ. સ. ૧૮૬૭માં ગાંધીજી ફરી આફ્રિકા ગયા તે વખતે તેમણે ત્રક્ષચર્યવ્રત લીધું. તે બાબતના 'આત્મક્થાના ' પ્રકરણમાંથી ( ખંડ ૧, ભા. ૩, પ્ર. ૭ ) આ ભાગ લીધા છે.

--સંચાહક ]

એકપત્નીવતને તે વિવાહ થતાં જ મારા હૃદયમાં સ્થાન હતું. પત્ની પ્રત્યેની વકાદારી મારા સત્યવતનું અંગ હતું. પણ સ્વસ્ત્રી પ્રત્યે પણ વ્યક્ષસ્થર્યનું પાલન કરવું એ મને દક્ષિણ આદ્રિકામાં જ સ્પષ્ટ સમજ્તયું. કયા પ્રસંગથી અથવા કયા પુસ્તકના પ્રભાવથી એ વિચાર મને ઉદ્દભવ્યા એ અત્યારે મને ચાપ્પમું નથી યાદ આવતું. એટલું સ્મરણ છે કે, એમાં રાયચંદ્દભાઈની અસરનું પ્રાધાન્ય હતું.

તેમની સાથેના એક સંવાદ મને યાદ છે. એક વેળા હું મિસિસ ગ્લૅડસ્ટનની ગ્લૅડસ્ટન પ્રત્યેના પ્રેમની સ્તુતિ કરતા હતા. આમની સભામાં પણ મિસિસ ગ્લૅડસ્ટન પાતાના પતિને ચા બનાવીને પાતાં; આ વસ્તુનું પાલન આ નિયમબદ્ધ દંપતીના જીવનના એક નિયમ થઈ પછ્યો હતા, એ મેં ક્યાંક વાંચેલું. તે મેં કવિને વાંચી સંભળાવ્યું, ને તેને અંગે મેં દંપતીપ્રેમની સ્તુતિ કરી. રાયચંદભાઈ બાલ્યા, 'એમાં તમને મહત્ત્વનું શું લાગે છે? મિસિસ ગ્લૅડસ્ટનનું પત્નીપાયું કે તેના સેવાબાવ? જો તે બાઈ ગ્લૅડસ્ટનનાં બહેન હોત તા ? અથવા, તેની વફાદાર નાકર હોત ને તેટલા જ પ્રેમથી ચા આપત તા ? એવી બહેના, એવી નાકરાનાં દષ્ટાંતા આપણને આજે નહિ મળે? અને નારીજ્તિને બદલે એવા પ્રેમ નરજ્તિમાં જોયા હોત તો તમને સાનંદાશ્વર્ય ન થાત? હું કહું છું તે વિચારજો.'

રાયચંદભાઈ પાતે વિવાહિત હતા. એ વેળા તા મને તેમનું વચન કઠાર લાગેલું એવું સ્મરણ છે. પણ તે વચને મને લાહચું બકતી

#### રાયચ'દભાઈ

જેમ પકલો. પુરુષચાકરની એવી વધાદારીની કિંમત પત્નીની વધાદારી કરતાં તેા હજારગણી ચહે. પતિપત્ની વચ્ચે ઐક્ય હેાય, એટલે તેમની વચ્ચે પ્રેમ હેાય એમાં આશ્ચર્ય નથી. તેાકરશેઠ વચ્ચે તેવા પ્રેમ કેળવવા પડે. દિવસે દિવસે કવિના વચનનું બળ મારી આગળ વધતું જણાયું.

મારે પત્નીની સાથે કેવા સંબંધ રાખવા ? પત્નીને વિષયભોગનું વાદન બનાવવી એમાં પત્ની પ્રત્યે કર્યા વકાદારી આવે છે? હું જ્યાં લગી વિષયનાસનાને આધીન રહું ત્યાં લગી મારી વકાદારીની પ્રાકૃત કિંમત જ ગણાય. . . .

અંતિમ નિશ્ચય તો છેક ૧૯૦૬ની સાલમાં જ કરી શક્યો. . . . સારી પેંકે ચર્ચા કર્યા પછી અને પુખ્ત વિચારા કર્યા પછી સને ૧૯૦૬ની સાલમાં (બ્રહ્મચર્યનું) વ્રત લીધું. . . મારી શક્તિ એાછી હતી. વિકારા દ્વાવવાનું કેમ ખનશે ! સ્વપત્નીની સાથે વિકારી સંખંધના ત્યાગ એ નવાઈની વાત લાગતી હતી. છતાં એ જ મારું કર્તવ્ય હતું એ હું સ્પષ્ટ સમજી શકતા હતા. મારી દાનત શૃદ્ધ હતી. શક્તિ ઈશ્વર આપી રહેશે એમ વિચારી મેં ઝંપલાવ્યું. . . આજે વીસ પછી તે વતનું સમરણ કરતાં મને સાનંદાશ્વર્ય થાય છે. સંયમ પાળવાની વૃત્તિ તા ૧૯૦૧થી પ્રખળ હતી, ને હું તે પાળા પણ રહ્યો હતા; પણ જે સ્વતંત્રતા અને આનંદ હું હવે ભોગવવા લાગ્યો તે સન ૧૯૦૬ પહેલાં ભોગવ્યાનું મને સ્મરણ નથી. કેમકે, તે વખતે હું વાસનાખદ્ધ હતા, ગમે ત્યારે તેને વશ થઈ શકતા. હવે વાસના મારા ઉપર સવારી કરવા અસમર્થ થઈ.

## ખંડ ૩જો : જયંતીવ્યાખ્યાના

9

# ત્રયાધમ<sup>c</sup>

[ સ. ૧૯૭૮ના કાર્તિયા પૂર્ણિમાને દિવસે અમદાવાદમાં ગાંધીજએ આપેલું વ્યાખ્યાન, ' નવજીવન ', ૨૪–૧૧ -'ર૧માંથી.

⊸સ'પાદક ]

આ પ્રસંગે હું એક રમરણ કરાવવા દેવ્છું છું. એ પ્રસંગ તમે કદાચ ભૂલી ગયાં હશા, પણ હું ભૂલી નથી ગયા. મારા વિજ્ઞાયતથી આવ્યા પછી આપણે અમદાવાદમાં આ જયંતી જિજવલ પ્રેમાભાઈ હોલમાં મળ્યા હતા. ત્યાં મેં કશું હતું કે જેની પૃશ્તને અર્થે આપણે એકડા થયા છીએ તેની પૃશ્ત અવાજ કર્યા કરશું તે નહિ થાય; ઊલટા આપણે તેમને વગાવીશું. પછી ઘણી મુસીળતે થાડી વાર શાંતિ મેળવી ને જ્યળવી શકાઈ. ત્યાર પછી તે સાળસ્મતીનાં ઘણાં પાણી વહી ગયાં. આપણને પણ અનેક મીઠા કડવા અનુભવા મળી ગયા. સભામાં શાંતિ જ્યળવવાના નિયમ આપણે કાંઈક અંશ સીખ્યા. સભામાં વખતસર આવીએ ને આવ્યા પછી પોતાની જગ્યા છાડીએ નહિ એ સભ્યતાના સાદામાં સાદા

#### · દયા**ધ** મ

નિયમ છે. આજના વિષયને અનુસરીને કહેવા ળેમું તો એ નિયમ દયાધર્મના પ્રથમ પાઠ છે.

આપણે પાતે અગવડ બાગવી લઇએ, કે જેવી બીજાની સગવડ સચવાય. આપણને જે ઘડીએ જે ઇચ્છા થઈ તેના તુરત જ અમલ કરી દેવા, તેની અસર દુનિયા ઉપર શી થશે તેના વિચાર ન કરવા, એ સંયમ નહિ કહેવાય. તે સ્વચ્છંદ છે. તે દ્વેવી પ્રવૃત્તિ નથી, પણ રાક્ષસા પ્રવૃત્તિ છે. જયાં અવ્યવસ્થા એ જ વ્યવસ્થા હાય તે રાક્ષસા પ્રવૃત્તિ. જયાં અવાજો જ થયાં કરતા હાય, કાઈના વિચાર ન હાય, કાઈની મર્યાદા ન હાય તે રાક્ષસા પ્રવૃત્તિ. કાઈ એવું વિશેષ ચિક્ષ નહિ ખતાવી શકાય, કે જે જોઈએ તા રાક્ષસા પ્રવૃત્તિ. પ્રવૃત્તિ ઝડ ઓળખા લઈએ. દરેક પ્રવૃત્તિ હામાં મિશ્રિત હાય છે. જયાં હદયમાં માટે બાગે અશાંતિ પ્રવર્તતા હાય, જયાં અશાંતિની જ મૂર્તિ ખડી થતી હાય તેવી પ્રવૃત્તિને રાક્ષસા પ્રવૃત્તિ કહીએ.

આજકાલ 'રાક્ષસી ' શબ્દના ઉપયોગમાં મારા નંબર પહેલો આવે તેમ છે. એ શબ્દ વાપરવા મને ગમે છે એમ નથી. બધા દુનિયા ભલે તેમ માની લે, મારા પાતાના આત્મા સાક્ષી પૂરે છે કે એ શબ્દના મારા ઉપયાગમાં દયા સિવાય બીજાં કંઈ જ નથી. તેમાં દેપ નથી, તેમાં દેપ નથી. હું વસ્તુને જે પ્રકારે જોઈ રહ્યો છું તે જ પ્રકારે તેને ચીતરી રહ્યો છું. તેમાં હું દયાધર્મ પાળા રહ્યો છું. દયાધર્મના ચિંતનને અર્થે આજના પ્રસંગ બેવડા વધાવી લેવાને યાગ્ય છે.

જે પુરુષના રમરણને અર્થે આપણે અહીં આવ્યા છીએ તેના 'આપણે પૂજારી છીએ. હું તેના પૂજારી છું. ટીકાકાર કાઈ દિવસ પૂજારી ન હાેઈ શકે. તેથી જેનામાં ટીકા છે તેમને આવવાના આ પ્રસંગ નથી. ટીકાકાર પણ શંકા–સમાધાન માટે નમ્ર બનીને ભલે

### શ્રી રાજચ'દ્રની છવનયાત્રા

આવે, પણ પોતાની શંકાને પોષવાના તેના ઇરાદા હાય તા સભ્યતાના નિયમ સ્થવે છે કે આજે તેનું અહીં કામ નથી. જગતમાં સૌને સ્વતંત્રતા હોવી જોઈએ. ટીકાકારને જગતમાં આશ્રય સારુ સ્થાન હોવું જોઈએ એ ખરું, પણ ભક્તને — પૂજારીને પણ એવું સ્થાન જગતમાં હોવું જોઈએ, કે જ્યાં તે ટીકાકારથી રહિત પોતાનું કાર્ય આટાપી શકે. એટલે આજે તા કવિશ્રીને વિષે જેમને પ્રેમ છે, તેવા તેમના ભક્તા જ અહીં આવ્યા છીએ એમ હું માની લઇશ. તેવા શ્રહ્ધાન્વિત હોય તેમને જ આજે હું કહેવા ઇચ્છું છું, કે આજના પ્રસંગ એવડા વધાવવા યાગ્ય છે.

જેમનું પુષ્યસ્મરણ કરવા આપણે આવ્યા છાએ તે દયાધર્મની મૂર્તિ હતા. તેમણે દયાધર્મને જાણ્યા હતા ને પાતાના જીવનમાં કેળવ્યા હતા. અત્યારે હિંદુસ્તાનમાં જે કામ આપણે કરી રહ્યા છીએ તેમાં પણ દયાધર્મ જ રહેલા છે. એ કામ આપણે રાષથી નથી કરતા. વસ્તુસ્થિતિ એવી આવી પડેલી છે કે આપણને રાષનાં જમરાં કારણા મળેલાં છે, આપણે અત્યંત દૂભાયા છીએ. તે વખતે પણ એ વિચાર આપણામાં રહ્યો છે કે દૂભવનાર સાથે આપણે કેમ વર્તવું, કે જેથી તેમને આપણે સામા ન દુભવીએ, આપણે કઇ રીતે તેમનું પણ સારું કરી શકાએ. અસહકારનું મૂળ દયામાં રહેલું છે, રાષમાં નથી. રખે આપણે પાતે ભૂલતા હાઈએ એમ ધારીને આપણે સામા પર રોષ કરતા નથી. તેનાથી જાતે જ ભાગીએ છીએ.

એમ ભાગવાથી ગંભીર પરિણામ જરૂર થાય છે. એથી જે પુરુષો સાથે કે સંસ્થા સાથે આપણે અસહકાર કરીએ છીએ તે સંસ્થા ચલાવનાર પુરુષોને આઘાત તેા જરૂર પહેાંચે છે. પણ દયાધર્મના અર્થ કાઈ સ્થળ આઘાત કરવા જ નહિ એવા નથી. કવિશ્રી પાસેથી હું એવા દયાધર્મ શીખ્યા નથી. આપણા પાતાના

#### દયાધમ<sup>c</sup>

સત્કાર્યથી, કર્તવ્યપાલનથી ખીજાને દુઃખ થતું હેાય તો તે વહેારીને પણ સત્કાર્ય કરવું એમાં જ ખરા ક્યાધર્મ છે.

ઘણી વાર કહીને લખી ગયો છું કે મેં ઘણાનાં છવનમાંથી ઘું લીધું છે. પણ સૌથી વધારે કાઇના છવનમાંથી મેં ત્રહણ કર્યું હોય તો તે કવિશ્રીના છવનમાંથી છે. દયાધર્મ પણ હું તેમના છવનમાંથી શીખ્યો છું. એવું એક પણ કાર્ય નહિ હોઈ શકે કે જેમાં કાઇને જ આઘાત પહોંચતા ન હોય. પણ આ આઘાત દયાયી થયેલા હોવા જોઈએ. આ આઘાતની બે શરતા છે:

- ૧. સામાને આઘાત પહેંાંચે તેના કરતાં આપણને વધારે પહેંાંચે તો જ આપણે તેવું કાર્ય કરીએ.
- ર. આપણા હેતુ શુભમાં શુભ હેાય, તેમાં સામાનું કલ્યાણ જ આપણા મનમાં હેાવું જોઈએ.

આપણે માની લઈ એ કે મારા દાકરા દાર પાએ છે, બીડી પીએ છે, વ્યક્તિચારી છે. તે મારી પાસે પૈસા માગે છે. આજ સુધી તો તેણે માગ્યા તેમ મેં આપ્યા, કારણ હું આંધળા બાપ હતો. હું રાયચંદભાઈના પ્રસંગથી શીખ્યા કે મારે પાતાને તો દાર—બીડી ન જ પીવાં જોઈ એ, વ્યક્તિચાર ન જ કરવા જોઈ એ, પણ બીજાનેયે તેમાંથી ઉગારી લેવા જોઈ એ. એટલે મારા ધર્મ છે કે હું મારા દીકરાને પૈસા ન આપું. તેના હાથમાં દારૂની પ્યાલી જોઈ તો મારે તે ઝૂંટવી લેવી જોઈ એ. મને ખબર પડે કે અમુક પેડીમાં તે દારૂ રાખે છે તા મારે તે પેડી બાળા નાખવી જોઈ એ. બાટલી દેખું તો મારે તે ફેાડી નાખવી જોઈ એ. એમ કરવાથી છાકરાને તો જરૂર આઘાત પહેાંચશે. મને એ કૂર બાપ માનશે. દયાધર્મ સમજનાર બાપ પુત્રને આઘાત પહેાંચે તેથી ડરતા નથી, પુત્રના શાપથી ગભરાતા નથી. દયાધર્મ—પરાપકાર ધર્મ—તા એવા

#### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

પ્રસંગમાં સૂચવે છે કે તેના હાથમાંથી દારૂની બાટલી છીનવી લેવી. બળાત્કાર કરીને તેના હાથમાંથી હું તે પડાવી ન લઉં, પણ મને ખબર પડે કે ધરમાં અમુક ઠેકાણે તે દારૂ રાખે છે તેા ત્યાંથી લઈને હું તેને જરૂર ફાેડી નાંખું.

સામાન્ય વસ્તુમાં કાેઇ તે તકામા ત દૂબવીએ, દયાધર્મનું તામ લઇ બીજાને નાની વાતમાં પણ ટાેકવા ન ખેસી જઈએ, એ દયાધર્મનું સરસમાં સરસ માપ રાયચંદબાઈએ મૂકી દાધું છે. આ સામાન્ય માપ સમજીએ તા પૃરી સમજણ પડતી ન હાેય તેવું ઘણું આપણે લાેકલજ્જાએ જ કરી લઈએ. ખાદી શા માટે પહેરવી એ હું સમજી શકતા ન હાેઉં, ઝીણી મલમલ મને ગમતા હાેય, તાે પણ જે સમાજમાં હું રહું છું તે બધા ખાદી પહેરે છે ને ખાદી પહેરવામાં કંઈ ખાદું કે અધર્મ નથી, સમાજમાં જે થાય છે તે હું કરું. આવા સરળ ન્યાય રાયચંદબાઈએ મને શીખવ્યા.

મુંબઇમાં એક વાર અમે દયાધર્મની વાતા કરતા હતા. ચામડું વાપરવું જોઈએ કે નહિ તેના વિચાર ચાલતા હતા. અમે બન્નેયે છેવટે માની લીધું કે ચામડા વિના તા ન જ ચલાવી શકાય. ખેતી જેવા ઉદ્યોગ તા ચાલવા જ જોઈએ; પહ્યુ કંઈ નહિ તા ચામડું માથે તા ન જ પહેરીએ. હું તા મૂળથી જ જરા કકરા રહ્યો. મેં પૂછ્યું કે તેમને (તમારે) માથે ટાપીમાં શું છે ? એ પાતે તા આત્મ-ચિંતનમાં લીન રહેનારા હતા. પાતે શું પહેરે છે, શું ઓહે છે એના વિચાર કરવા ખેસતા નહિ. માથે ટાપીમાં ચામડું છે એ તેમણે જોયેલું નહિ. પણ મેં ખતાવ્યું કે તુરત તેમણે ટાપીમાંથી ચામડું તાડી કાઢયું. મને કંઈ એમ નથી લાગતું કે મારી દલીલ એટલી સજ્જડ હતા કે તેમને સાંસરી ઊતરી ગઈ. તેમણે તા દલીલ જ કરી નહિ. તેમણે વિચાર્યું કે આના હેતુ સારા છે, મારી ઉપર પૂજાભાવ રાખે છે, તેની સાથે ચર્ચા શું કામ કરું? તેમણે તા તુરત ચામડું ઉતારી

## દયાધમ<sup>c</sup>

નાંખ્યું; ને કરી પાછું કદી ચામકું માથે પહેર્યું નહિ હોય એમ માનું છું. પણ કાઈ જો આજે એમ કહેતા આવે કે ત્યાર પછી તેણે તેમતે ચામડાવાળી ટાપી પહેરતા જોયા હતા તા પણ મને તેમાં આઘાત ન પહેાંચે. હું કરીથી તેમની પાસે પહેાંચું તા તે કરીથી તરત જ પાછું ચામકું ઉતરડી નાંખે. તેમનું એમાં ચિત્ત ન હાય એટલે રહી ગયું હાય.

એમાં જ મહાપુરુષનું મહત્ત્વ છે. તેનામાં મિથ્યાબિમાન નથી હોતું એમ એ બતાવે છે. બાળક પાસેથી પણ તે શીખી ક્ષેવાને તૈયાર હોય છે. માટા માણસા નાની બાબતામાં મતબેદ ન રાખે. નાની નાની બાબતામાં જે દયાધર્મને બહાને મતબેદ રાખ્યા કરે, આત્મનાદની વાતા કરવા બેસે, તેને હું કહું છું કે, આત્માના નાદ છે જ નહિ, અથવા તા પશુની જેમ તેના આત્મા સતેલા છે. મનુષ્યામાં ધણાખરા તા આત્મા ઊંઘતા જ હાય છે. મનુષ્યમાં ને પશુમાં બેદ એટલા છે કે મનુષ્યના આત્મા પૂરેપૂરા જગી શકે છે. જો આપણ નવ્વાલું પ્રસંગામાં દુનિયા સાથે ચાલતા હાઈ એ તા એક પ્રસંગમાં તેને કહી શકીએ કે આ તમે ઠીક નથી કરતા. જન્મ્યા ત્યારથી દુનિયા સાથે જે વેર બાંધીને બેસે છે તે પ્રેમ બતાવી કેમ શકે ?

ઘણા પ્રસંગામાં તા આપણે જડ હાેઈએ તેમ જ વર્ત વું જોઈએ. શુદ્ધ જડમાં ને ચૈતન્યમાં નહિ જેવા જ બેદ છે. જગૂત ભધું જડ રૂપે જ દેખાય છે, આત્મા તાે કાેઈક વાર જ પ્રકાશે છે. અલાૈકિક પુરુષતા એવા વ્યવહાર હાેય છે. એવા વ્યવહાર રાયચંદભાઈનાે હતાે એવું મેં જોયું છે.

તેઓ જો આજે છવતા હોત તેા અત્યારે ચાલી રહેલી પ્રવૃત્તિને તેમણે આશીર્વાદ જ આપ્યાે હોત. આ વસ્તુમાં ધર્મ છે. જેના આત્મામાં દયાધર્મ વસે છે તેનાથી આમાં પદ્યા વિના રહેવાય જ

#### શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

નહિ. આમાંથી રાજપ્રકરણી, આર્થિક ઇત્યાદિ પરિણામાં ભારે સુંદર આવવાનાં તે તો છે જ, પણ સૌથી સુંદર પરિણામ તો એ આવશે કે આ પ્રવૃત્તિથી ઘણા ઊગરી જશે; ઘણા માેક્ષને લાયક થઈ જશે. જો વરસને અંતે એવા અનુભવ ન થાય તા મને છવનું વિષમ થઈ પડે.

તેઓ ઘણી વાર કહેતા કે ચાેપાસથી કાેઈ બરછીએ। બાેંક તે સહી શકું, પણ જગતમાં જે જાડુ, પાખંડ, અત્યાચાર ચાલી રહ્યાં છે, ધર્મને નામે જે અધર્મ વર્તી રહ્યો છે, તેની બરછી સહન થઈ શકતી નથી. અત્યાચારાથી ઊકળા રહેલા તેમને ઊકળા જતા મેં <mark>ઘ</mark>ણી વાર જોયા છે. તેમને આખું જગત પોતાના સગા જેવું હતું. આપણા ભાઈ કે બહેનને મરતાં જોઈ ને જે ક્લેશ આપણને થાય છે. તેટલાે કલેશ તેમને જગતમાં દુઃખને, મરણને જોઈને થતાે. કાઈ કહે, તેઓ તેમના પાપે દુઃખ પામતા હેાય. પણ તેમને પાપ કરવું શું કામ પડ્યું ? જ્યારે પુષ્યને સરળ માર્ગ મળતા નથી, પણ માટી ખીણો ને પર<sup>ક</sup>તો એોળ ગવાં પડે છે ત્યારે આપણે તેને કળિકાળ કહીએ છીએ. તે વખતે જગતમાં પુષ્ય બહુ જોવામાં આવતું નથી. દેકાણે કેકાણે પાપ દેખાય છે. પાપ પુ**ષ્યને નામે ચાલ્યાં ક**રે છે. તેવી સ્થિતિમાં દયાધર્મનું પાલન કરવા ઇચ્છીએ તા આપણા આત્મા ક્લેશથી ઊભરાઈ જવા જોઈએ. એમ લાગવું જોઈએ કે આવી સ્થિતિમાં જીવવું તે કરતાં દેહ જર્જારિત થઈ જાય, પડી જાય તે વધારે સારં.

રાયચંદભાઈના દેહ એટલી નાની ઉંમરે પડી ગયા તેનું કારણ મને એ જ લાગે છે. તેમને દરદ હતું એ ખરું, પણ જગતના તાપનું જે દરદ તેમને હતું તે અસહા હતું. પેલું શારીરિક દરદ તા જો એકલું હોત તા જરૂર તેઓ તેને છતી શક્યા હોત. પણ તેમને થયું કે આવા વિષમ કાળમાં આત્મદર્શન કેમ થઈ શકે દ દયાધર્મના એ નિશાની છે.

#### **દયા ધ મ**ે

દયાધર્મની પરિસીમા માંકડને નહિ મારવામાં નથી. માંકડને ન મરાય એ ખરું છે, પણ માંકડને ઉત્પન્ન પણ ન કરાય. જેટલું ઘાતકીપણું મારવામાં છે તેથી વધારે ઘાતકીપણું ઉત્પન્ન કરવામાં છે.

માંકડને આપણે ળધા પેદા કરીએ છીએ. શ્રાવક્ત પેદા કરે છે, હું વૈષ્ણવ પણ પેદા કર્ડું છું. આપણે શૌચાચાર જાણતા નથી. પરિગ્રહ વધારતી વખતે આપણે વિચાર કરતા નથી અને પરિગ્રહથી (જ તુઓની) ઉત્પત્તિ સિવાય બીજાં શું થાય <sup>8</sup>

માંકડ, મચ્છર, વગેરે સુક્ષ્મ જંતુઓને નહિ મારવામાં દ્યાધમ<sup>°</sup> છે જ. પણ તેથી વધારે દયાધર્મ એ છે કે આપણાથી માણસને ન મરાય. માણસને મારવા ને માંકડને મારવા એના વચ્ચે પસંદગી કરવી પડે એવા પ્રસંગ આવે ત્યારે કાેને મારવાે ! માણસને મારીને માંકડને′ ઉગારવા એ ધર્મ હાય એવા પ્રસંગ પણ આવવા શક્ય હોય છે. માંકડને મારીને માણુસને ઉગારવાે એ ધર્મ હોય એવા પ્રસંગ પણ શક્ય છે. હું તાે એ બન્ને જાતના પ્રસંગમાંથી ઊગરી જવાના માર્ગ કહું છું. તે દયાધર્મ છે. કવિશ્રી કહેતા કે 'જૈન ધર્મ જો શ્રાવકાના હાથમાં ન ગયા હોત તા એનાં તત્ત્વા જોઈને જગત ચકિત થાત. વાણિયાએ તા જૈન ધર્મતત્ત્વાને વગાવી રહ્યા છે. તેએ। ક્રીડિયારાં પૂરે છે, પટેડું મેાંમાં જાય તેા તેમને દુઃખ થાય છે. એવા ઝીણા ઝીણા ધર્મ તેઓ પાળે છે. તેમની એ ઝીણવડ તેમને મુખારક હો; પણ જે એમ જાણે છે કે એમાં જ જૈન ધર્મની પરિસીમા છે તેઓ તેા ધર્મની નીચામાં નીચી શ્રેણીએ જ છે. એટલા ધર્મ તા પતિતના છે. એ ધર્મ પુષ્યવાનના નથી.' આથી ઘણા શ્રાવકાે કહે છે કે રાજચંદ્રને ધર્મનું ભાન ન હતું. તે દંભી હતા, અહંકારી હતા. હું પાતે તા જાણું છું દંભ અહંકારનું તેમનામાં નામ ન હતું.

## શ્રી રાજચંદ્રની છવનયાત્રા

માંકડ વગેરે જંતુઓને નહિ મારવામાં દયાધર્મ સમાપ્ત નથી થતો—જો કે તેમને મારવાં તો ન જ જોઈએ. પણ એ તો પહેલું પગથિયું છે. કાઈ જમાનામાં એવી માન્યતા નીકળી હશે કે મનુષ્યને નિભાવવા ખાતર કાઈ પણ જંતુને મારવામાં પાપ નથી, ત્યારે કાઈ સાધુ ઊભો થયા હશે અને જંતુઓના રહ્મણ ઉપર વધારે ભાર આપ્યા હશે. એ સાધુએ કહ્યું હશે કે, 'રે મૃરખા, ક્ષણિક દેહની ખાતર જંતુઓના નાશ ન કર. તારા મનમાં એટલી તાલાવેલી હોવી જોઈએ કે દેહ તો કાલે પડતા હોય તા ભલે આજે પડે.' આમાંથી 'અહિંસા'ના જન્મ છે.

પરંતુ જે માંકડને નથી મારતો, પણ પોતાનાં સ્ત્રીપુત્રને મારે છે તે જૈન નથી, તે હિંદુ નથી, તે વૈષ્ણુવ નથી. તે શન્ય છે. આપણે કવિશ્રીની સ્મૃતિને દિવસે દ્યાધર્મના સંકુચિત અર્થ છોડીને તેના વિશાળમાં વિશાળ અર્થ લઈ એ. એક પણ જીવને દ્દભવવા, દુશ્મન માનવા, એ પાપ છે. જે એમ ઇચ્છે છે કે જનરલ ડાયરને કાંસી દઈ એ, સર માઇકલ એાડવાયરને બળતા અંગારમાં નાંખવા જોઈ એ,— તે નથી શ્રાવક, નથી વૈષ્ણુવ, નથી હિંદુ. તે કંઈ જ નથી. અહિંસાનું રહસ્ય એ જ છે કે ગુરસા રાકવા, આત્માની મલિનતા દૂર કરવી. જનરલ ડાયરની પરીક્ષા કરનાર હું કાેણ્ ? હું જાહ્યું છું કે હું રાયથી ભરેલા છું, કેટલાયનાં મનમાં મનમાં ખૂન કરતા હાેઇશ. હું જનરલ ડાયરની પરીક્ષા કરનાર કાેણ્ ? એટલે મેં નિશ્રય કર્યો કે તરવારથી મને કાેઈ મારે, પણ મારે તેને મારવા નહિ એ દયાધર્મ છે, અસહકારની પ્રવૃત્તિનું રહસ્ય છે.

પણ જ્યારે હું ખાલતા હાેલું છું ત્યારે દયાધર્મ શખ્દ વાપરતા નથી. આજે રાજચંદ્ર જયંતીના પ્રસંગ હાેવાથી હું દયાધર્મની વાત કર્દું છું. હું જાલ્યું છું કે આ પ્રવૃત્તિનું પરિણામ તાે એ જ છે, તે પરિણામ એ હશે તાે લાેકા આપાેઆપ જાણી લેશે જ.

#### **કયા ધર્મ**ે

સર્પને મારવામાં પાપ છે તે કરતાં મનુષ્યશરીરધારી સર્પ કે વાઘને મારવામાં વધારે પાપ છે. પશુવાઘને તે આપણે બીકને વશ ચઇને મારીએ છીએ, રાપથી નથી મારતા. જો કાઈ ધર્મરાજ ખરેખર હાય ને તેના હાથમાં આપણાં પાપપુષ્યના ન્યાય કરવાના હાય તો તે વાઘને મારનારની દયા ખાઈને કદાચ તેને માપી આપશે. કારણ કે તેમાં તા માણસે પાતાના પશુધર્મ પાબ્યા છે; એક પશુએ બીજા પશુને માર્યું છે. પણ મનુષ્યને મારવામાં તા રાષ હાય છે, અભિમાન હાય છે, દંબ હાય છે. ધર્મરાજા કહેશે, 'અરે મૂર્ખ, તે મનુષ્યને માર્યા તેની પાછળ તા કેટલીયે ખટપટ, કેટલાંયે પાખંડ હાવાં જોઈએ.'

ત્રાવકાને ને બધાને હું કહું છું કે જ્વદયાના અર્થ કાડી, મકાડી આદિ સક્ષ્મ જંતુને ન મારવાં એટલા જ નથી. તેમને યે મારવાં તા ન જ જોઇએ. પરંતુ મનુષ્યયાનિમાંના કાઈ જીવને પણું છેતરવા ન જ જોઈએ. અને છતાં ઘણા વેપારીએ! બીજાં શું કરે છે ? કાઈ બ્રાવક મારી પાસે તેના ચોપડા મૂકે તા હું તેને બતાવી દઉં કે એ બ્રાવક નથી. જે કપડાંના આપણું વેપાર કરીએ એની ઉત્પત્તિ કચાંથી છે ? મેલમાં જ તેની ઉત્પત્તિ છે કે નહિ, તેની કાંજમાં ચરબી છે કે નહિ એ વેપારીએ વિચારતું ઘટે. દામદ્દપટ લેતું તેને હરામ હોતું જોઈએ. એ બ્રાવકના ધર્મ નથી. એક પૈસા, બે પૈસા મજૂરી ચડાવા તે ઠીક, પણુ આટલી બધી જંજળ શી ? આટલા પાખંડ શા ? વ્યાજ તા એટલું બધું લેવાય છે કે સામા માણસ મરી જ જાય. હું જ્યાં જાઉં છું ત્યાં બ્રાવકા તેમ જ વૈષ્ણવ બન્ને વાણિયાની સામે કરિયાદા હોય છે. ઘણા ગારાઓ મને મહેલું મારે છે કે તમારા જ લેાકા કેટલું બધું વ્યાજ લે છે.

આપણે નીચ વાણિયા મટીને ક્ષત્રિય થવું જોઈએ. વૈસ્ય ધર્મ એટલે મજૂરી બિલકુલ નહિ, હળ નહિ, શૌર્ય નિહ, વિવેક નિહ,

## શ્રી રાજચ'દ્રની જીવનયાત્રા

એમ નથી. ખરા વૈશ્ય તા પાતાની ઉદારતામાં શોર્ય—ક્ષત્રિયપણું— બતાવે, વેપારમાં વિવેક બતાવે, તે આપણાધી દારૂ ન વેચાય, માઇલાં ન વેચાય, શુદ્ધ ખાદી જ વેચાય—એ વિવેક બતાવીને ધ્યાદ્મણધર્મનું પણ પાલન કરે. બીજન બધા આપણું માટે મજા્રી કરે તે આપણું પદ્મા પદ્મા વ્યાજ ખાઈએ તા આપણું પતિત થઈએ. યત્ર તરીકે પણ થોડી મજા્રી આપણું દરરાજ કરી લેવી જોઈએ.

પ્રધાનપણે તો વ્યાપાર એ જ વાણિયાના ધર્મ રહે, પણ બીલ્ન ધર્મો પણ તેમનામાં હોવા તો જોઈએ જ. મારી સ્ત્રીના રક્ષણ સારુ મારે જો કામુલી કે પઠાણ રાખવા પડે તો તે કરતાં મારે—હું હિંદુ હોવા છતાં—મારી સ્ત્રી સાથે છૂટાછેડા જ કરી નાંખવા જોઈએ. પણ આજે ઘણા વાણિયાએ શું કરે છે? તેઓએ સિપાઈએ. ભૈયાઓ, પઠાણા રાખ્યા છે. એ પણ ભલે રાખા મને તેની ઈર્ષ્યા નથી; પણ તમારાં ળૈરાંછાકરાંનું રક્ષણ કરવાની તાકાત ન હોય તા તમે જઈને મહૂલીમાં બેસા, ને ત્યાં રહીતે તમારા ધર્મને દીપાવા. વાણિયાના ધર્મ જગતની રક્ષા સારુ નીકળા પડવાના નહિ રહેઃ જયારે જયાં દુ:ખી દેખશે ત્યાં ક્ષત્રિય તેનું રક્ષણ કરવા પહોંચી જશે.

રાયચંદભાઇના જીવનમાંથા માટામાં માટા વસ્તુ મેં એ જોઈ કે વિશુક વિશુક તો રહે જ. અત્યારે તો વિશુક એ વિશુક જ રહી તથી. ખરા વિશુક અનવા માટે માટા પંડિત અનવાતી કે ઝાઝાં થાથાંની જરૂર નથી. જે મેલા નહિ થાય, જે યમનિયમ પાળતા હશે, જે અધર્મ અને અસત્યથી દૂર રહેતા હશે, જેના હૃદયમાં વ્યભિચારના સ્પર્શ સરખા નહિ હાય, જંના હૃદયમાં દયાધર્મ વસતા હશે તે 'કેવળા' અની શકે, તેને કેવળગ્રાન અપ્રાપ્ય નથી. તેથી હું તમને નથી કહેતા કે તમે સંસ્કૃત બણા જ, બગવતી સૃત્ર વાંચા જ. વાંચા કે ન વાંચા એ સંબંધે હું તટસ્થ હું.

#### દ્રયાધ**મ**ે

વહવાણમાં જયંતી ઊજવાઈ તે વખતે જ રાજચંદ્ર પુસ્તકાલય ખાલવું એવા સંકલ્પ કર્યો હતો. મકાન ળાંધવાની તે વખતે વાત થઈ હતી તે ળાબતમાં મેં ભારે ઉત્સાહ બતાવ્યા નહોતો. મેં કહ્યું હતું કે મકાન હશે, પણ તેમાં આત્મા નહિ હોય તો મકાન તા એક ઇટિકું છે. આજે હવે ત્રણ વરસના સંકલ્પ કૃષ્ણ છે. બધા સંજોગો ભેગા થયા છે. આજે જિનવિજયજી જેવા લાયક પુરૂષ મળી ગયા છે. પુરાતત્ત્વમંદિરનું પુસ્તકાલય પણ જોડાઈ ગયું છે. તેના લાભ જે કાઈ ત્યાં જવાની તસ્દા લેશે તેને છૂટથી મળશે.

જે તમે સાંભળ્યું તે સાથે લઈ જજો ને છવનમાં ઉતારજો. ટીકાયોગ્ય લાગે તેટલું તુરત ત્યાગી દેજો, પણ પ્રાહ્ય લાગ્યું હોય, જે તમારા કર્ણને, હદયને, પ્રિય લાગ્યું હાય—તેના તા આજયા જ અમલ શરૂ કરી દેજો.



#### ર

## ખે જયંતીઓ

િસં. ૧૯૭૩ની કાર્તિકા પૂર્ણિમાને દિવસે વઢવાણ કેપમાં આચાર્ય આનંદશંકર ધ્રુવના પ્રમુખપણા નીચે ગાંધીજીએ આપેલું વ્યાખ્યાન. કમિટી તરફથી પ્રસિદ્ધ થયેલા અહેવાલમાંથી.

—સંપાદક ]

#### 1

મરદ્ભમ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના શિક્ષણના એક સચાટ દાખલા આજે અમને મળ્યા. શ્રીમદ્ જે વૈરાગ્ય અને સંસારની અસારતા માટે પુનઃ પુનઃ બાેધ કરતા તે વૈરાગ્ય કેટલા મહત્ત્વના છે તે આજે એક અકસ્માત ઉપરથી ખહુ સારી રીતે જણાઈ આવે છે. પી. એા. કંપનીની માટી સ્ટ્રીમર 'અરેળિયા' સમુદ્રમાં અદશ્ય થઈ ગયાના ગમગીની ભરેલા સમાચાર આજે છાપામાં વાંચવામાં આવ્યા છે. એ સ્ટ્રીમરમાં હિંદના એક રતન રતન તાતા તથા મિ. જીવરાજ મહેતા જેવા સમર્થ પુરુષા હતા. તે પુરુષાના કંઈ પત્તા હજા સુધી મળ્યા નથી. આખું ભારતવર્ષ તેમની ચિંતાથી આજે ગમગીન થયું છે. જે પુરુષા ગુમ થયા છે તેમનાં કુટું બાેમાં કેવળ દિલગીરી વ્યાપી હશે, તેના આપણે ખ્યાલ કરી શકતા નથી. શ્રીમદે પાતાનું જીવન પરમ વૈરાગ્યમય ગાળ્યું હતું. અને એ જ જીવન યથાર્થ જીવન હતું એવા આજની આકરિમક ઘટના ઉપરથી આપણને નિશ્વય થાય છે.

#### १२२

## બે જયંતીએ!

આ સભામાં હું આજે બે પ્રકારના માણસો જોઉં છું. એક વર્ગ એવા છે કે જે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના પ્રત્યે પૂજ્યભાવથી જાુએ છે અને બીજો વર્ગ એવા છે કે જે માત્ર તમાશગીર રૂપે આવેલા છે. આ જયંતીની કતેહના મૂળ આધાર પ્રથમ વર્ગ ઉપર રહેલાે છે. એમ મારે કહી દેવું જોઈ એ. શ્રીમદ પ્રત્યે જેએ! પુજ્યભાવ ધરાવતા હાય તેમણે પુજ્યશ્રીના વિચારાનું અનુકરણ કરી એ ભાવ વર્તનમાં યતાવી આપવા જોઈએ. દ્વાન ચિંતવન માત્ર કરવાથી રાગ કદાપિ દૂર થતાે નથી. શિવજીભાઈએ જે એમ કહ્યું કે દક્ષિણમાં બક્તિભાવ વધારે છે અને ગુજરાતમાં ઓછો છે એમ 🧯 માનતા નથી. ગુજરાત પણ જેમ જેમ વર્ષો વીતતાં જશે તેમ તેમ પાતાના ભક્તિભાવ દર્શાવતું જશે. પરંતુ તેના મુખ્ય આધાર શ્રીમદના અનુયાયીએ! ઉપર છે, એ વાતનું વિસ્મરણ થવું જોઇતું નથી. અનુયાયીએ। જો પાતાનું સારું વર્તન બતાવી આપશે તા સમાજ ઉપર તેની પહુ સચોટ અસર **થ**શે. ભગવાન હમેશાં પુરુષાર્થ કરનારને સહાય આપે છે. બાકી પુરુષાર્થ વિના માત્ર રામરામ કરનારાએ તો ઊલટા ખાયલા અને નિઃસત્ત્વ થઈ જાય છે. શ્રીમદના ગ્રંથા વાંચી **ખેસી રહેવું એમાં જ સંપૂર્ણ કર્તવ્ય પૂરું થયું એમ** માની ક્ષેવાનું નથી. ધર્મના આધાર આચાર ઉપર છે. તમે જો તમારા આચાર સુધારશા તા સમાજને સુધારી શકશા.

મારા જીવનમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની છાપ મુખ્યપણે છે. મહાતમા ટોલ્સ્ટોય તથા રિસ્કિન કરતાં પણ શ્રીમદે મારા ઉપર ઊંડી અસર કરી છે. મારે શ્રીમદના અનુયાયીઓને આ પ્રસંગે કહેવું જોઈએ કે તમારા ઉપર શ્રીમદના નામના આધાર છે. તમારે મૂળ પુરુષના આચારવિચારાનું નિર્દોષ અનુકરણ કરવું જોઈએ. જો એમ નહિ યાય તા આવી જયંતીઓમાં ઢાંગનાં તત્ત્વા દાખલ થશે. આ ઢાંગને જેમ ખને તેમ દૂર રાખવાના પ્રયત્ન કરજો. તમારામાં જો યથાઈ બક્તિના, હશે તા તમારાગીરા અહીંથી બક્તિના ચેપ લઈ જશે.

### શ્રી રાજચંદની જીવનયાત્રા

જયંતીની કતેહના મૂળ આધાર ભક્તો ઉપર છે. અને ભક્તોએ બહુ ઉજ્જવળ ચારિત્ર ખતાવી આપવું જોઈએ એ જ મારી નમ્રતાપૂર્વક વિનંતી છે.

## ર

[ કચ્છની મુસાફરી દરમ્યાન માંડવીમાં સ'. ૧૯૮૨ના કારતક સુદ ૧૫ને દિવસે આપેલું વ્યાખ્યાન. 'નવજીવન,' તા. ૯–૧૧–૨૫માં પ્રસિદ્ધ થયેલી નોંધમાંથી.

## -સંચાહક ]

શ્રાવક છતાં શ્રાવક અને વૈષ્ણવના વાડાની પાર જઈ પ્રાણીમાત્ર સાથે અબેદ સાધનારા મેાક્ષને કિનારે પહેંચેલા, વિશક છતાં, ધતપ્રાપ્તિની શક્તિ છતા, ધનપ્રાપ્તિ માટેનાં સાહસ છેાડી ઇધરપ્રાપ્તિનાં સાહસ સાધનારા, આધુનિક જમાનાના એક ઉત્તમાત્તમ દિવ્ય દર્શન કરનારા રાયચંદભાઈનું આજના જેવા સમયે ક્યાર્તન કરવાના અમૃદ્ય લાભ મળે એ કેવું ભાગ્ય!

સાહસ તે કે જ્યું કરે, અને શા સારુ કરે? સાહસ વ્યભિચાર માટે ય થાય, સ્ત્રીને માટે ય થાય, ધનને માટે ય થાય. પણ એ તો કુવામાં પડવાના સાહસ બરાબર છે, સાહસ તો તરી જવાને માટે કરવાનું છે. પુરુષાર્થ તો આત્મદર્શનને માટે હોય. વેપાર તો એવા ખેડીએ કે જેમાં કાઈનો અપરાધ ન કરીએ, જેમાં કાઈની કાડી ક્ષેવાપણું ન હાય. મારી સાથે ખેસનારા, પેલે જ દિવસે જેમની સાથે હું વાતા કરતા હતા તેવા કરાડાધિપતિઓના 'સગાં દાઢાં મેં શાહઆલમનાં ભીખ માગતાં શેરીએ 'ના હાલ થયા છે. ત્યારે જે વસ્તુ ક્ષણિક છે તેના ઉપર આટલા વ્યવસાય શા, ઢાંગ શા, ચાળા શા ? સાહસ તા પરમાતમાના મહિમા જોવામાં અને ગાવામાં કરવું. પરમાતમાની લીલા નિહાળવામાં દીવાના બનવું એ સાચું સાહસ. આ આકાશમાં ચમકતા અનેક તારાઓ કોનો પ્રકાશ વિસ્તારે છે?

## બે જય'તીએા

એની શાધમાં ને શાધમાં જન્મારા ચાલ્યા જાય તે સાર્થક છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે મરણકાળે અસહ્ય દુઃખ ભાગવ્યું, પણ તેમને તે દુઃખના વિચાર નહાતાં, તેમને તા તે વેળા ઈધરદર્શનની જ તાલાવેલી લાગેલી હતી. આજે મારી જિંદગીમાં વિનય સાથે કડવી વાતા સંભળાવવાના મારે પ્રસંગ આવ્યા છે ત્યારે એવા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું સ્મરણ કરીને તેમની અહિંસાની સ્તુતિ કરીને, હું સદ્ભાગી ખનું છું. જે વસ્તુ આત્માને દૂધ જેવી દેખાય છે તેવી જગતમાં કાઈના પણ ડર રાખ્યા વિના પ્રગટ કરવાની શક્તિ આપણે એ પુરુષના સ્મરણમાંથી આજે મેળવીએ. ડર એક માત્ર ચૈતન્યના રાખીએ; ચાવીસે કલાક, રખેને એ હંમેશાં ખખરદારી કરનારા દુભાશે તા નહિ એવી ચિંતા રાખીએ. રાજચંદ્રના જીવનમાંથી તેમની અનંત તપશ્ચર્ય શીખીએ, અને જે અનંત તપશ્ચર્યાને પરિણામે તેઓ ચૈતન્યની જ આરાધના કરતાં શીખ્યા તે સમજ્એ, અને આપણી અલ્પતા વિચારી બકરી જેવા સંક બની, આપણામાં વિરાજતા ચૈતન્યને વિચારી સિંહ જેવા સમર્થ બનીએ તા જીવનનું સાર્થક છે.

## શ્રી રાયચ દભાઈ

[ સં. ૧૯૯૨ના કાર્તિકા પૂર્ણિમાને દિવસે શ્રી રાજચંદ્રજયંતા નિમિત્તે વર્ધામાં સાંજની પ્રાર્થના પછા પુ. ગાંધીજીએ કરેલું પ્રવચન ].

આપણા પૂજ્ય પુરુષાની રમરણતિથિએ ા ગજવવાનું મને યાદ નથી રહેતું; મને એમાં ખાસ ઉત્સાહ પણ નથી આવતા. પરંતુ તેના અર્થ એવા નથી કે, એમના પ્રત્યે મારામાં ભક્તિભાવ નથી અથવા એછો છે. એમના પ્રત્યેના ભક્તિભાવને કૃતિ દ્વારા પ્રદર્શિત કરવાને હુ સતત મથું છું, અને એનાથી મને સંતાપ રહે છે. આજ રાજ્યંદ્રની જયંતી છે; એનું રમરણ મને મગનભાઈએ કરાવ્યું. તે નિમિત્તે હું કાંઇક કહેવા ના કહું એ શક ન લાગ્યું.

રાયચંદભાઈ સાથેતા મારા પરિચય ખૂબ પુરાણા કહેવાય. ઈ. સ. ૧૮૯૧માં વિલાયતથી ઘેર પાછા આવ્યા, તે જ દિવસે એમના પરિચય મને સાંપક્ષો. ડૉ. મહેતા, જેમની જોડે ઇગ્લંડથી મારી મૈત્રી થયેલી, એમના એ બનેવી થાય. એમણે જ મને એમની એાળખાણ કરાવી. અને ત્યારથી જે સંબંધ બંધાયા, તે એમના દેહાંત સુધી રહ્યો. તે કાલીકૂલી ખૂબ ગાઢ થતા ગયેલા. ધીમે ધીમે એમના પ્રત્યે મારા બક્તિભાવ બંધાયા. એમના જીવનના પ્રભાવ મારા પર એટલે સુધી પડેલા કે એક વાર મને થયું કે હું એમને મારા ગુરુ બનાવું.

## શ્રી રાયચ'દભાઈ

પણ ગુરુ તેા બનાવવા ચાહીએ તેથી થાડા જ બની શકે છે! ગુરુ તાે સહજપ્રાપ્ત હોવા જોઈએ. તપ અને એમની પ્રાપ્તિ માટે આકાંક્ષા હોય તાે સમર્થ ગુરુ કાઇ દિવસ સાંપડે. એવા ગુરુ પ્રાપ્ત કરવાની ઉત્કંઠા મને હંમેશ રહેલી છે.

અમે પ્રથમ મળ્યા તે વેળાની મારી આધ્યાત્મિક સ્થિતિ કેવળ જિજ્ઞાસની હતી. ઘણા પ્રશ્નો વિષે મનમાં શંકા રહેતી. આજ હું ધર્મ વિષે શંકિત છું એમ ન કહેવાય. પણ તે વેળા ધર્મ, હિંદુ ધર્મ, ગીતા ( જો કે ઇગ્લંડમાં મેં અંગ્રેજી તરજામા વાંચેક્ષો ) વગેરે વિષે મને થાડું જ્ઞાન હતું. માતાપિતા પાસેથી હું સહેજે પામ્યા હતા એની અહીં વાત નથી કરતા. મેં મારા પ્રયત્નથી ધર્મ વિષે બહુ જાલ્યું હાય એમ નહાતું. પણ મને ધર્મ વિષે જાલ્યાની ઉતકંઠા રહેતી. તેથી રાયચંદભાઇ ના સમાગમ મને ગમ્યા, ને તેમનાં વચનાની અસર મારી ઉપર પડી.

આવી દશામાં મારા અને રાયચંદભાઈના પરિચય થયા અને એ મને લાભપ્રદ નીવક્રો છે. મારી ઉપર ટોલ્સ્ટૉયની અસર અવશ્ય પડી. તે તેમનાં લખાણા દારા. પણ અહીં તા મને જીવંત મૂર્તિના પરિચય, અને તે ઉપર કહ્યા એવા સંજોગામાં મળ્યા એ વિશેષતા હતી. તે વેળા એમની 'માક્ષમાળા 'પ્રગટ થઈ હતી. ઉપરાંત તેમના ભક્તા એમના પત્રા સંઘરતા, તે મને છૂટથી વાંચવા મળતા. એમના જીવનની કશી વાતા મારાથી અનાત નહોતી, ન કાઈ મારાથી રાખતા. એવા પુષ્ય પુરુષના જીવનમાંથી આપણા જેવા પ્રાકૃત માણસ શા બાધ પ્રહણ કરી શકે ? એવા પુરુષના જીવનના અભ્યાસ આપણા પ્રાકૃત જને કરવા હોય તો કેમ કરવા જોઈ એ ?—એ હું આજ થાડાકમાં અતાવી દઉં.

એક વાત પ્રથમ કહેવાની છે. તે એ કે, જેને આપણે આજના યુગના ગજથી રાયચંદભાઈનું જીવન માપવા જઈશું, તેા આપણને

## શ્રી રાજચ'દ્રની જીવનયાત્રા

કદાચ એમ થશે કે, એ એવા હતા શું ! અહીં આગળ હું બાલ જીવનની વાત કહું છું. હિંદુસ્તાનમાં ભગવાં વસ્ત્ર અને તિલકાદિ ધારણ કરે એ સાધુ મનાય છે; બાલ વેષથી પૂજ્ય કહેવાય છે. રાયચંદભાઇનું બાલ રૂપ એ રીતે પૂજ્યતા આકર્ષે તેવું નહાતું. એ વેષારી હતા, અને વેષાર પણ વિદેશી વસ્ત્રોના ને હીરામાતીના કરતા.

હીરામાતી પણ વિદેશ સાથેના વેપાર થયા, કેમકે તેને અંગે પૅરિસ સાથે ખૂબ સંબંધ રહેતા. આવી જતનું જીવન આજ આપણને દીક નહીં લાગે. આપણને એમ થશે કે જીવનમાં દેશી ચીજોના વાપર ને વેપાર તા સહેજે હોવા જોઈ એ. રાયચંદભાઈના જીવનમાં એ નહોતું. પણ એથી આપણને આધાત ન પહોંચવા જોઈએ. દેહાંત થયેલા પુરુષાના જીવનનું માપ કાઢવા વર્તમાન યુગના ગજ લઈ એ તા નિરાશા મળે. એમનું સાચું માપ કાઢવા તો આપણે ત્યારની નીતિના ગજ લેવા જોઈએ. જેમકે, મહાભારત કે વાલ્મીકિના જમાનાને માટે આપણે કરીએ છીએ. તે જમાનાની ખુરાઈ તે આજ એ કપે ન હોય, અને બલાઈ તે બલાઈ પણ ન હોય. એટલે માપ કાઢતા વખતે જે વસ્તુઓમાં નિત્ય પરિવર્તન થતું રહે એવી હોય એના ખ્યાલ રાખવા જોઈએ.

તેઓ સારી પેઠે સંવાદ કરતા. એમના ચિત્તની સરળતાના પ્રભાવ સાંભળનાર ઉપર પડતા, અને એના દિલતું પરિવર્તન પણ તે કરી શકતા.

રાયચંદભાઇ ને ગૂઢ જ્ઞાન હતું. તેઓ સુશિક્ષિત એટલે કે બારે બહોલા હતા એમ ન કહેવાય. ખાળપણુંથી જ લગભગ એમણે શાળાના અભ્યાસ છોડેલા. પરંતુ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની એમની શક્તિ અજબ હતી. તે શતાવધાની હતા. કાંઈ પણ એક વાર વાંચે એટલે યાદ રહે એવી તીલ રમરણુશક્તિ હતી. વેપાર કરવા દુકાને બેસતા ત્યારે

#### શ્રી રાયચ'દભાઈ

એમની પેટી ઉપર હિસાખી ચાપડા વગેરે તો હોય. પરંતુ વધારે પ્રમાણમાં ત્યાં ધર્મ શ્રંથા પહેલા જોવામાં આવતા. કામ પત્યું કે તે આ ધર્મ શ્રંથા જોવામાં લાગતા અને એની સાથે એમની રાજનીશી રહેતી. એમાં તે દિવસે કામ કરતા તે કદાચ નહીં લખતા, પણ શા વિચારા કર્યા તે ટપકાવતા. કાર્કને મળ્યા ને જ્ઞાનગોષ્ટિ કરી તે લખતા. કાર્ક વાર કાવ્યા પણ એમાં જ લખતા, અને આની સાથાસાથ તે લાખોના વેપાર કરતા. તેમાં લાબહાનિ પણ થતી હોય. પણ એ બધું એમને મન ક્ષણિક હતું. એમનું સાચું જીવન તા ધર્મ લાભને અનિવાર્ય સમજી એમાં એાતપ્રાત રહેતું.

આમ હોવું એ નાનીસૂની વાત નથી. લાખાના ધંધા કરનાર દુકાનના દક્તરમાં ધર્મ પ્રંથ રાખીને એસે એની સાથે તે વળા વેપાર શા કરવા, એમ કેટલાકને થશે. પણ મેં તા એમને એ કરતા જોયા છે. અને અત્યારે એની વાત કહું છું ત્યારે એ બધી મારી સામે પ્રત્યક્ષ ઊભી રહે છે. એને વિષે હું કહું છું તો બહુ સહેલાઇથી; પણ એમ કરવાની શક્તિ એક ભારે વાત છે. આમ ધર્મના વિચારમાં નિમમ રહેતા છતાં એમની વેપારશક્તિ જેવી તેવી નહેાતી. જે કામ લે તેમાં નિપ્રુણતા બતાવી શકતા હતા.

એમની વાચાના પ્રવાહ બહુ ચાલતા; પણ તે વિતંડાવાદ નહીં કરતા. દલીલથી કાઈને માં ત કરવામાં તે રસ ન લેતા. સામાન્ય માણસ મળવા ગયા હોય ત્યારે, હું બહુ જાણનારા છું એવા અભિમાન્યી, તે એના અનાદર નહિ કરતા. સૌને સરખા ભાવથી મળતા. ધૂર્ત લોક પણ ધર્મને નામે એમને મળતા અને બહુ નહિ તાય થાકું લૂંડી શકતા, એ મારે કહેવું જોઈએ. પણ આપણે એમના જીવનમાંથી એ શીખીએ કે, માટાની ખુશામત ને છાટાના તિરસ્કાર, એવી જાતના એમના વ્યવહાર નહાતા. સંસાર સાથે સમાન સરળભાવથી રહેતા. લોકા જોડે બેસી ગંદી, નકામી કે નિંદાની વાતા કરતાં મેં તેમને કદી

#### શ્રી રાજસંદની જીવનયાત્રા

તથી જોયા. એમને મળવા જનારથી વેષાર કે ધર્મની વાતથા ત્રીજા પ્રકારની વાત નહીં થઈ શકતી. આવી જાતનું વર્તન એમને સ્વભાવ-સિદ્ધ હતું. જે એમને સ્વભાવસિદ્ધ હતું તે આપણે બધા પ્રયત્ન કરીને સાધી શકીએ.

આ ઉપરાંત, એમના છવતમાંથી શાખવાની બે માટી વાતા તે સત્ય અને અદિસા. પાતે જે સાચું માનતા તે કહેતા ને આચરતા. અને અદિસા તો, તે જેન હતા એટલે અને એમના સ્વભાવથી એમની પાસે હતી. આજ અદિસાની પ્રાકૃત સમજ જૈનામાં છે—કે નાનાં છવજંતુ ન મારવાં વગેરે—એટલેથી જ એમની અદિસા સમાપ્ત નહોતી થતી. એમને તો મનુષ્યને કાંઈ દુઃખ થાય તો તથી પણ દુઃખ થતું. અને તે એટલે સુધી કે ચણી વાર એમને સંસારથી વિરક્તિ આવી જતી.

વિરક્તિના ગુણું એમના છવનમાં પહેલથી જ જોવામાં આવે છે. ૩૩ વર્ષની નાની વધે એ ગુજરા ગયા. ૧૭–૧૮ વર્ષની ઉંમરનાં એમનાં પંદામાં આ વૈરાગ્યભાવ દેખાય છે. અને તે ઉમરે એમણે ત્યાગતિતિક્ષાનું છવન પ્રહ્યુ કરવા તાકેલું. ત્યારથી એમનામાં આ વૈરાગ્યવૃત્તિ સ્હેલી હતી, જો કે ગૃહસ્થાશ્રમ અને વેપાર લગભગ અંત સુધી એમની પાસે રહ્યાં હતાં. પણ વૃત્તિથી તે વૈરાગી હતા.

એમના છવનમાંથી ચાર ચોજો શીખી શકોએઃ (૧) શાધત વસ્તુમાં તત્મયતા; (૨) જીવનની સરળતા; આખા સંસાર સાથે એકસરખી વૃત્તિથી વ્યવહાર; (૩) સત્ય અને (૪) અહિંસામય જીવન.

મરણ પૂર્વે થાડાક અગાઉના પત્રા મેં જોયા છે. આ વસ્તુઓ તેમાં પણ મેં ભાળી છે. એ વસ્તુએા આપણે સ્મરણમાં રાખીએ અને જીવનમાં પણ અનુકરણ કરીએ તા આપણે એમની પુણ્યતિથિ દીક ઊજવી એમ કહેવાય.

## X

## શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

[ સં. ૧૯૭૩ની કાર્તિકી પૂર્ણિમાને દિવસે વઢવાણ કેંપમાં આચાર આનંદરાંકર ભાપુભાઈ ઘુવે પ્રમુખપદેથી આપેલું ભાષણ, કમિટી તસ્ફથી પ્રસિદ્ધ થયેલા અહેવાલમાંથી.

—સંપાદક ]

રાજ્યપ્રજ્વ®ભયમાન્ય દેશભક્ત તપાવીર ગાંધીજ તથા બંધુએા,

આજે મને પ્રમુખપદ આપવા માટે હું આપના સર્વના ઉપકાર માનું છું. મારી યાગ્યતા તમે જેટલી કહી તેટલી હું માનતા નથી. તો પણ એક રીતે હું મારી યાગ્યતા સ્વીકારું છું. અને તે એ જ કે જે આત્મા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રમાં હતો (?) તે દેહમાં જે અબેદ ભાવના હતી તેવી ભાવના મારા વિદ્યાર્થીઓ પ્રત્યેના સંખંધમાં અને સર્વ ધર્મના સંખંધમાં લાવવાના મેં પ્રયત્ન કર્યો છે. જૈન અને બાલા એવા જે બેદા પાડવામાં આવ્યા છે તે નિરર્થક અને નિષ્કારણ હાય એમ હું માનતા નથી. કેટલાક જૈના, બ્રાહ્મણો અને બોહોને એકાકાર કરવાના દયા પ્રયત્ન કરે છે. પરંતુ જો જાદા જાદા ધર્મનું પૃથકત્વ સમજ, પ્રત્યેક ધર્મની વિશિષ્ટતા લક્ષમાં લઈ અમુક દષ્ટિર્ભિદુથી વિવિધ ધર્મીની એકતા સાધવામાં આવે તા જ તે એકતા કંઈક સાર્થક થાય. બાકી ધર્મના ખાખાની એકતા સાધવા પાછળ મહેનત કરવી એમાં કંઈ ફળ નથી.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર વેદાંત તરફ વળેલા હતા એમ તેમના પત્રો વાંચવાથી કાઈ કાઈને લાગે છે. પણ જૈનધર્મ તરફ તેમણે વધારે મહત્ત્વ મૃકયું હતું. બન્ને દર્શનાની સરખામણી કરવામાં તેમને ચોક્કસ પ્રકારની મુશ્કેલીઓ જણાઈ હતી. આ વાત તેમની અંગત નોંધ પરથી સ્પષ્ટ થઈ આવે છે. તેનું કારણ એ છે કે જે વાત સામાન્ય જનને બહું સાદી લાગતી હોય છે તે જ વાત વિચારવાનાને બહુ મુશ્કેલ જણાય છે. શ્રીમદ્ પોતે પાતાની પ્રતિભા વડે પાતાની મુશ્કેલી જોઈ શક્યા હતા. તેમણે પાતાના ધર્મમાં સ્થિર રહી અન્ય ધર્મનાં ખરાં તત્ત્વા શાધી કાઢ્યાં છે. એક પ્રાહ્મણ જૈનના મંડળમાં અને એક જૈન પ્રાહ્મણના મંડળમાં ભાગ લે તે ભારતવર્ષનું સુંદર ભવિષ્ય સાધવા માટે બહુ આવશ્યક છે. હું અંગે પ્રમુખસ્થાન લેવાને લલસાયો છું તેનું પણ કારણ એ છે કે ક્ષુદ્ર મતાયહે દ્વર થાય.

આપણા વસ્તીપત્રકમાં હિંદુ, ળૌહ, શીખ અને જૈન એવા બેદો પાડવામાં આવ્યા છે. પણ એ બેદો અવાસ્તિવિક છે. સર્વ એક જ ધર્મની શાખાઓ છે. શાખા કહેતાં પણ મને સંક્રાચ થાય છે. કારણ કે શાખા શાખામાં પણ બેદ તો અવસ્ય હોય છે જ ધર્મમાં તેવું પણ નથી. હું એક દાખલાથી આ વાત વધારે સ્પષ્ટ કરીશ જેવા જીદા જીદા ધર્મમાં રહેવા છતાં વસ્તુતઃ એક છે; તેવી જ રીતે ધર્મના બેદોમાં બાહ્ય દષ્ટિએ ગમે તેટલા બેદ જણાય તા પણ તેની અ'દર જે સનાતન સત્ય રહેલું છે તે એક જ છે. આ સનાતન સત્ય કયું ? વૈરાગ્ય, ભૂતદયા ઇત્યાદિ. આ સર્વ સત્યા સનાતન છે. જૈન બાહ અને વેદ એ વસ્તુતઃ જીદા નહાતા અને જીદા છે પણ નહિ. આપણે ગંગાના કિનારા ઉપર ઊભા હાઈએ અને કાઈ એક બેખડમાંથી ગંગાના કિનારા ઉપર ઊભા હાઈએ અને કાઈ એક બેખડમાંથી ગંગાના પ્રવાહ વહેતા હાય તા આપણે એટલું કહી શકીએ કહિ. ગંગાના પ્રવાહ વહે છે; પણ ક્યાંથી વહે છે તે કહી શકીએ નહિ. ગંગાના પ્રવાહ બહુ દૂર પર્યંત વહેતા હાય તે ઉપરથી આપણે કહી શકીએ કે ગંગાના પ્રવાહ લહે છે; પણ ક્યાંથી વહે છે તે કહી શકીએ નહિ.

### શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર

પ્રત્યક્ષ જોઈ શકતા નથી. તે જ પ્રમાણે આપણા ધર્મની પણ સ્થિતિ છે. આપણને એમ કહેવામાં આવે છે કે આ ધર્મ બહુ જૂના કાળના છે, પણ તેની તારીખ મુકરર થઈ શકતી નથી. પુરાતનતા એ આપણી મહત્તા છે. ત્રીસ, મિસર, બાબીકોનિયા વગેરે પણ પુરાતન થઈ ગયા છે. એ પુરાતનતા આજે પ્રાયઃ વિલુપ્ત થઈ ગઈ છે. આટલું છતાં આપણો બવ્ય ધર્મ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જેવા સમર્થ પુરુષોના પ્રતાપે હજી પણ ટકી રહ્યો છે. આપણે અત્યારે સંપયી રહેવાનું છે, ધર્મોના બેદાપબેદાને આગળ લાવી કલેશ કરવા એ મૂળ ધર્મને હાનિ કરવા સમાન છે. જેનાએ ધ્યાક્ષણોની સાથે, ધ્રાક્ષણોએ જૈનાની સાથે મળવું એ જ બસ નથી. પણ ભારતવર્ષનું ઐતિહાન્સિક સસ જ એ છે એમ કહું તા પણ અયાગ્ય નથી.

થાડાં વર્ષો ઉપર જૈન અને શ્રાહ્મણ લેખકાએ એકબીજાના ધર્મનાં ખંડના કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. પણ કાઈથા સનાતન તત્ત્વનું ખંડન થઈ શક્યું નથી. આપણે ઐતિહાસિક દિષ્ટએ જોઈએ તા વેદ પુસ્તક એ પુરાતન છે. એ વેદમાં જેવાથી જણાય છે કે વેદ પહેલાં પણ આપણા સનાતન ધર્મ પ્રવર્તતા હતા. જૈન પ્રંથા પણ એ જ સત્યની સાક્ષી પૂરે છે. વેદ એ શ્રાહ્મણોએ ઉપજ્વવેલ નથી. વેદના સમયમાં પણ જૈનાનું અહિંસા તત્ત્વ તા હતું જ. સડવેદ સંહિતાના અભ્યાસીઓ જોઈ શકશે કે દેવ વગેરેને જે પદાર્થી અપં-વામાં આવતા તે વિશેષ ભાગે દૂધ અને ઘી વગેરેના જ આપવામાં આવતા. વેદયુગમાં પણ પશુહિંસા સાર્વિક નહોતી. જો કે તે વખતે હિંસા થતી જ નહોતી એમ હું માનતા કે કહેતા નથી. હાલ જેમ સત્ત્વ, રજો અને તમાગુણી પુરુષો છે તેમ તે સમયે પણ હશે અને તથી તેઓ પાતાની પ્રકૃતિ પ્રમાણે પાતાના ધર્મી પાળતા હશે.

ઐતરેય **બ્રાહ્મણમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે સૌ પ્ર**થમ પુરુષમેધ હતો. ત્યાર બાદ ઉષ્ટ્રમેધ, અધ્યમેધ અને અજ્યમેધ થવા લાગ્યો.

અજ્તમાંથી પણ છેવટે ડાંગરમાં યજ્ઞની સમાપ્તિ મનાવા લાગી. આવી રીતે ધર્મો શહ થતા ગયા. મહાવીર સ્વામીના સમયમાં પણ એવી જ ચાળવણી થતી હતી એમ ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં આવેલા વિજયધોષ અને જયધાપના સંવાદ ઉપરથી જણાઈ આવે છે. એ સંવાદમાં યત્તતું યથાર્થ સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કર્યું છે. વેદતું ખર્ કર્તવ્ય અમિહોત્ર છે. અગ્નિકોત્રનું તત્ત્વ પણ આત્મબલિકાન છે. આ તત્ત્વને કાશ્યપ ધર્મ અથવા ઋષભદેવના ધર્મ કહેવામાં આવે છે. વ્યાહ્મણનાં લક્ષણા પણ અહિંસાધર્મવિશિષ્ટ આપ્યાં છે. બૌહ ધર્મના પ્રંથામાં પણ **ષ્કાહ્મણોનાં એવાં જ લક્ષણો આપ્યાં છે. ગૌતમણદ્દના સમયમાં** લાઇલાલું જીવન બહુ જાદી જ જાતનું હતું. **લાઇ**લોના જીવનમાં જે ખામીઓ પ્રવેશી હતી તે ખહુ પાછળથી પ્રવેશી હતી અને જૈતાએ તે ખામીએ સુધારવાના પ્રયત્ને કર્યો હતા. જૈતાએ વ્યાહાણાની ખામી સધારવામાં પાતાની કરજ ખર્જાવી છે. જો જૈનાએ એ ખામા સુધારવાનું કાર્ય હાથમાં ન લીધું હોત તો વ્યાહ્મણોને પાતાને ત કામ હાથ ધરલું પડેયું હોત. મહાવીર હમેશાં જૂના ધર્મને-સનાતન સત્યતે–જ અનુસર્યા છે. તેએા કાેઈ વાર કાેઈ સત્યથી જાદા પુલા જ નથી. અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય વગેરે સનાતન સત્યા કહેવાય છે તે મહા**વીરતો, ખુદ્ધતે અને વેદને પ**ણ માન્ય હતાં. આ . પ્રમાણે સર્વત્ર એકતા જ જણાય છે. પ્રાચીન પ્ર'થા એ વાતની પ્રકટ સાક્ષી આપી રહ્યા છે કે એ કાળે ખહુ ભેદભાવ નહોતો. જૈન અને બ્રાહ્મણ શબ્દની વ્યાખ્યા પણ બહુ જાણવા જેવી છે. જૈનના અર્થ દત્તિને છતનાર એવા કરવામાં આવે છે. બ્રાહ્મણના ખરા અર્થ એ છે કે (બહ્ = વધવું એ ધાતુ ઉપરથી ) પરમાત્માની વિશાળતાને સર્વત્ર ઐનુભવનાર. પરમાત્માની સર્વવ્યાપકતા અને વિશાળતા જેણે અનુભવી હોય તેણે વૃત્તિઓના જય કરી સૌથી પ્રથમ જિન ખનવું જ જોઈ એ. જૈન થયા વિના ખ્રાહ્મણ થવાતું નથી અને જૈન થાય તેનાથી વ્યાહ્મણ થયા વિના રહેવાત નથી.

#### શ્રીસદ અજયાં દ્ર

વસ્તુતઃ વૃત્તિના જય અને ખાતમાની વિશાળતા એ એક જ સ્થિતિનાં ખે નામ છે. આવી રીતે આપણે પ્રત્યેક ઐતિહાસિક સત્ય એાળખહું જોઈએ. અને તે માટે પ્રાચીન પ્રાથા જોવા એ જ મારી સલાહ છે.

મહાવીર રવામાં ઈ. સ. પુર્વે ૧૦૦માં થયા. કૃષ્ણ તેમની પહેલાં થયા કે પછી, એ પ્રશ્નને આપણે જવા દઈશું. પણ ગીતા તે મહાવીરના સમયમાં કિંવા ગૌતમછુદ્ધના સમયમાં લખાયેલી છે. ગીતા પ્રત્યે હિંદુમાત્રને જે શ્રદ્ધા છે તેનું કારણ એ જ છે કે તેમાં એક મહાન પ્રશ્નનું બહુ સુંદર રીતે નિરાકરણ કરવામાં આવ્યું છે. ગીતાના મહાન પ્રશ્ન આ છે: ' જ્ઞાન, કર્મ અને ભક્તિના સમન્વય કેમ કરવા ?' આ પ્રશ્નના સ્વરૂપ ઉપરથી જ એટલું તા ખુલ્લું જણાઈ આવે છે કે ગીતાના સમય પહેલાં અનેક મતમતાંતરા ઉત્પન્ન થયા હતા. જ્ઞાન, કર્મ અને ભક્તિ એ ત્રણ ભાવનાઓ એક જ આત્માની છે. આત્મા એ કેવળ લાગણીરૂપ નથી. તેમ જ ઇચ્છારૂપ કે પ્રયત્નરૂપ પણ નથી. એ ત્રણેની સમગ્રતા એ જ આત્મા. એટલા માટે આત્માના ઉદ્યાર સમગ્ર આત્માથી જ થવા જોઈ એ.

ગૌતમભુદ્ધને મહાન પ્રશ્ન એ લાગ્યા કે સ્વાર્થપૃત્તિને લીધ ધર્મમાં જ દૂષણુ આવે છે, એ દૂષણુ દૂર કેમ કરવું ? તેમને વિચાર કરતાં જણાયું કે આત્મવાદ એ જ સર્વ દુરાચારનું મૂળ છે. વસ્તુતા ગૌતમે આત્માનું ખંડન કર્યું નથી, પણ આતંમવાદનું ખંડન કર્યું છે. એટલે અહવાદ ઉપર જ તેમના આક્ષેપ હતા. ગૌતમને એમ જ લાગેલું કે સ્વર્ગ અને દેવલાકની પ્રાપ્તિને અર્થ લોકા અનેક પ્રકારની હિંસાઓ અને અયોગ્ય પ્રવૃત્તિઓ આદરે છે. પણ જો તેના મૂળરૂપ આતમા જ લઈ લેવામાં આવે તો એ હિંસા અને દુરાચારા પાતાની મેળ જ દૂર થઈ જાય. એટલા જ માટે તેમને ક્ષણિકવાદી કહેવામાં આવે છે. વળા બૌદ્ધીને માધ્યમિક પણ કહેવામાં આવે છે.

તત્ત્વતાનમાં સત્-અસત્ વચ્ચે મધ્યમ માર્ગ લેનાર બૌદ્ધ શાખા ઉત્પન્ત થઈ એ ખરું પણ તે ઉપરાંત ગૌતમણુદ્ધ પાતે માધ્યમિક એટલા માટે કે તેમણે વચક્ષા માર્ગ પસંદ કર્યો હતા. ગૌતમ એક રાજકુમાર હતા. રાજકુમારના પદે રહેવાથી તેમને શાંતિ થઈ નહિ, તેમ જ કઠાેર તપ કરવા<mark>થી પણ તેમને</mark> લાગ્યું કે તપમાં પણ શાંતિ તથી. શાંતિ અને કલ્યાણ મધ્યમ માર્ગમાં જ રહેલું છે એવી તેમને ખાતરી થઈ અને તેથી તેમણે તપ અને કામભાગ વચ્ચેના માધ્યમિક માર્ગ ઉપદેશ્યા. **બુદ્ધદેવે વૈરાગ્ય** આણવા માટે ક્ષણભંગુરવાદ પ્રરૂપ્યાે. અામ કરવાના તેમના **ઉદેશ લોકાની માે**હાંધના દૂર કરવાના હતા. પણ એ ક્ષણિકવાદના ખાટા અર્થ કરવામાં આવ્યા. વિશ્વ, સુખ– દુઃખા, હર્પ–શાક, વ**ોરે ક્ષણભંગુર છે એ** વાત સહ કાઇને માન્ય છે. મહાવીરસ્વામીએ વૈરાગ્ય ઉપરાંત તપને વિશેષ મહત્ત્વ આપ્યું. વિલિયમ જેમ્સ એલન નામનાે એક બહુ વિદ્વાન પ્રથાર તપની મહત્તાનું વર્ણન કરતાં એક સ્થળે લખે છે કે: 'વૈરાગ્યની ભાવના અને દેહદમનથી ભક્ષે જ્ઞાન કે કલ્યાણ પ્રાપ્ત ન થતું હોય, તા પણ કમનની ખાતર પણ તે ઉપયોગી છે. દાખલા તરીકે વીમા કંપનીમાં ર્જો થેહું થેહું નાહું ભર્યા કરાે તાે છેવટે તે નાહ્યું ઉપયાગી થયા વગર રહે નહિ.' તેવી જ રીતે દેહદમન અર્થે થતું તપ પહ્ય આત્મામાં એવું વળ ઉપજાવે છે કે ક્રમે ક્રમે એ આત્મા જિનપદ પામવાને યાેગ્ય થયા વિના ન રહે.

મહાવીરતા એક માટા સિદ્ધાંત સ્યાદ્વાદના છે. જો કે એ સિદ્ધાંત મહાવીરસ્વામીના પોતાના વખતમાં હશે કે નહિ એની શંકા છે. મને લાગે છે કે બૌદ પ્રચી ઉપરથી પાછળથી એ સિદ્ધાંત ઉપજાવવાની કદાચ જરૂર જણાઈ હાય. સ્યાદાદના સિદ્ધાંત બહુ ઉપયોગી છે. કારણ કે તે એકીકરણનું દષ્ટિબિ'દુ આપણી આગળ રજાૂ કરે છે. શંકરાચાર્ય સ્યાદાદનું રહસ્ય તપાસ્યા વગર સ્યાદાદ ઉપર આક્ષેપ કર્યો છે. પણ તે યથાર્ય નથી. જો કે શ્રીશંકરાચાર્યના સમયમાં એ

### શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર

રયાદ્રાદ જેવી રીતે સમજાવવામાં આવતા હતા તે જોતાં એ આક્ષેષ ખરા પણ હાય. છતાં એટલું તા ચાક્કસ છે કે વિવિધ દિષ્ટિભિંદુથી નીરખ્યા સિવાય એક સમગ્ર વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજાતું નથી. અને એટલા માટે સ્યાદ્દાદ ઉપયોગી તથા સાર્થક છે. મહાવીરના સિહાંતમાં કેટલાક કહે છે તેવા સંશયવાદ હાય એમ હું માનતા નથી. સ્યાદ્દાદ એ સંશયવાદ નથી. સ્યાદ્દાદ એક મહાન દષ્ટિભિંદુ આપણને પૂરું પાડે છે. વિશ્વને કેવી રીતે જોવું એ આપણને જોતાં શીખવે છે.

જૈનધર્મમાં ગૃહસ્થધર્મ અને સાધુધર્મ એવા બે બેદા પાડવામાં આવ્યા છે. એ બેદામાં એક માેડી ખૂબી સમાયેલી છે. સાધુઓને મહાવત પાળવાનાં હાય છે અને ગૃહસ્થાને અહુવત પાળવાનાં હાય છે. પણ એ ઉપરથી ગૃહસ્થાએ એમ માની લેવાનું નથી કે અમને અમુક પાપકર્મા કરવાની ગૃહસ્થધર્મ છૂટ આપે છે. ગૃહસ્થધર્મ ગૃહસ્થાને એમ કહે છે કે તમે અમુક પ્રકારની અનિવાર્ય હિંસાથી વિશેષ હિંસા કરશા નહિ. તમે સહેજ અહિંસાધર્મ પાળશા કિંવા સહેજ સદાચાર પાળશા તા પણ તેને ઘણા ધર્મ માની લેવામાં આવશે. મતલબ કે અહુવતનું પાલન કરતાં શ્રાવકે એ વાત તા બિલકુલ ભૂલી જવી જોઈતી નથી કે તેને મહાવતની સમીપમાં પહોંચવાનું છે. વ્યાપારમાં જો કે કેટલેક પ્રસંગે મૃપાવાદ બાલ્યા વિનાન જ ચાલે એમ માની લેવામાં આવે છે, અને કેટલાક ધંધામાં એ દેષો સ્વાભાવિકપણે જ રહેલા હાય છે. પરંતુ ધંધાદારીઓ જો ધારે તો એ ધંધામાં પણ પોતાનું ઉજ્જવળ ચારિત્ય બીલવી શકે. આપણે મનમાં લઈ એ તો ધંધાના સ્વાભાવિક દોષો પણ દૂર કરી શકીએ.

[ છેવટે તેમણે તે દિવસના સમારંભના ઉપસંહાર કરતાં · જણાવ્યું : ]

મરદૂમ રાજચંદ્રનું છવન એક યથાર્થ મહાત્માનું છવન હતું. તેમના છવન ઉપર આપણે ખાસ લક્ષ રાખવું જોઈએ. આજકાલ

ભણેલાઓમાં એવી ધેલછા ચાલી છે કે દરેક માટા લેખકના પ્રંથા આપણે વાંચી લેવા જ જોઈએ. ખૂબ વાંચવું, ખૂબ લખવું અને ખુબ છપાવલું એવા રાગ આજકાલ કાટી નીકલ્યા છે. પણ હ તેને વાજળી માનતા નથી. પૂર્વકાળ માત્ર એક બે પ્રાંથનાં વાચન અને મનનથી જે કળ મળતું તે આજે સેંકડા અને હજારા પ્રંથના વાચનથી મળતું નથી. વિવિધ મહાત્માના શ્રંથામાં વિવિધ આદર્શો આપણું પ્રત્યક્ષ કરીએ છીએ અને એ આદર્શીની છાપ આપણા અંતઃકરણ ઉપર સ્થાયીરૂપે રહી શકતી નથી. દરેક ગ્રંથની અમુક એક બાજા હોય છે. આવી અનેક બાજાઓનું પ્રતિબિંબ આપણ આપણા જીવનમાં પાડી શકીએ એ અસંભવિત છે. અંગ્રેજ વિદાનામાં અનેકાને એક ચાક્કસ પ્રંથકાર કે મહાત્મા પ્રત્યે ખાસ હ્રદયભાવ હોય છે. તેઓ પાતાના આખા જીવન દરમ્યાન એ એક જ આદર્શને કેળવવા મથે છે. આથી તેમને ઘણા લાભ મળે છે. આપણે એ વિષયતું અનુકરણ કરવું જોઈએ અને બની શકે તા એક જ મહાપુરુષના શ્રુંથને દર્ષ્ટિ સન્મુખ રાખી તેનું મનન અને નિદિધ્યાસન કરવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. હું જો કે કાઈ ખાસ પ્રકારના મતાગ્રહ ધરાવતા નથી, તા પણ મધુકરભાવે જે કંઈ ગ્રહણ કરવામાં આવે તેને હું વાજળી માનતા નથી. ગુજરાતના જાહેર જીવનમાં મારું જે અલ્પ સ્થાન છે તેને લક્ષમાં લઈ અને મારે શિરે જે જવાબદારી રહેલી છે તેનાે વિચાર કરી મારે કહેવું જોઈએ કે શ્રીમદાજચંદ્રના પ્રાંથને એક આદર્શરૂપે રાખવામાં આવે તે৷ તેથા તેના ઉપાસકને અત્યંત લાભ થયા વગર રહે નહિ. એ ગ્ર'થમાં તત્ત્વગાનનાં ઝરણા વહા કરે છે. એ ગ્રંથ કાઈ ધર્મના વિરાધી નથી, કારણ કે તેની શૈલી ખહુ ગંભીર પ્રકારની છે. હું આ પ્રંથ વાંચવાની અને વિચારવાની સૌને વિન'તિ કરી મારું ખાલવું સમાપ્ત કરું છું.

### ંપ્

## राज्यंद्र जयंती

[સ. ૧૯૮૮ની કાર્તિકા પૂર્ણિમાએ શ્રી. કાકાસાહેબ કાર્લેલ કરે અમદાવાદમાં આપેલું વ્યાખ્યાન 'નવજીવન ' ૨૯–૧૧–'૩૧માંથી.

—સંપાદક ]

### ٩

આજે આપણું એક ત્રાની અને તપરવા પુરુષની જયંતી ઊજવવા લેગા થયા છીએ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના સમય એટલે આપણું જ સમય. એ જીવતા હોત તા આજે કે જ વરસના હોત. માણસની સામાન્ય આવરદાના વિચાર કરતાં જેમને આજે પ્રત્યક્ષ જીવતા જોવાના આપણાં અધિકાર હતાં, તેમને દેહ છાલ્યાને ૩૩ વરસ થયાની નોંધ આપણું એધિકાર હતાં, તેમને દેહ છાલ્યાને ૬૩ વરસ થયાની નોંધ આપણું લેવી પહે છે. એ આપણા દેશની દુર્ગતિ છે. આપણા પૂર્વજોએ પ્રથમથી કહ્યું છે, અતિવીધં जीवित को रमेत? લાંબા જીવતરના સ્વાદ શાં? મુદ્દુર્ત ज्वलितं શ્રેયઃ, ન च ધૂમાયિતં चिरम् । ચાર કલાક જ્યોતિ સળગાવી હાલવાઈ જવું સારું; વરસા સુધા ધૂંધવાયાં જ કરવું સારું નથી. પણું એ તા કેવળ પાછળનું આધાસન માત્ર છે. સંપૂર્ણ પુરુષ સા વર્ષ સુધી કેમ ન જવે? શ્રી રામચંદ્ર અને શ્રીકૃષ્ણ, મહાવીર અને શુદ્ધ એાછા જીવ્યા ન હતા. પણ આપણું બાગે તો શંકરાચાર્ય કે ગ્રાનેશ્વર જેવા ત્રીસપાંત્રીસ વરસની અંદર

જ પાતાની જીવનલીલા સમાપ્ત કરનાર ધાર્મિક પુરુષાની સંખ્યા જ વધારે આવી છે.

આજને દિવસે રાજચંદ્ર વિષે બાલવાના અધિકાર એમના જ છે કે જેમણે શ્રીમદ્ રાજચંદને જાતે જોયા હાય, એમની પાસેથી ખાર્ધ ત્રેળવ્યા હાય, એમના તપસ્વી જીવનમાંથી પ્રેરણા મેળવી હાય, કેમકે એવા લોકા ઘણા છે. પણ શ્રી. પૂંજાભાઈ એ રાજચંદ્રની જયંતીના ભાર આજે મારે માથે નાખ્યા છે, એ એમનાે અનુપ્રક સમજું છું. રાજચંદ્ર કવિતે મેં જોયા નથી. એ જીવતા હતા ત્યારે ગુજરાતનું મેં દર્શન સરખું કર્યું ન હતું. એમના પ્રસંગમાં આવત તાે એમના તરફ આકર્ષાત કે કેમ એ વિષે પણ શંકા છે. એ વખતે તા ધર્મ, નીતિ, સદાચાર વગેરે ગૃઢ કલ્પનાએ કેટલે દરજ્જે પાળવી જોઈએ. એની શંકાના ઉદય થતા હતા. અનુભવ વગર ચાલતા વસ્તુઓના સ્વીકાર કરવાના કંટાળા આવતા હતા. બધું જાતે તપાસવું જોઈ એ. અનુભવથી દરેક વસ્તુ કરાવી જોઈ એ, આડે રસ્તે જવાની પણ હિંમત કરવી એક એ એ અતની મનાષ્ટ્રત્તિ મનમાં સ્કુરતી હતી. મેં તા રાજચંદ્ર વિષે ગાંધીજીને માઢે પ્રથમ સાંભળ્યું. ૧૯૧૫ના અરસામાં આશ્રમની પ્રાર્થનામાં શ્રીમદ રાજચંદ્રનાં વચના વંચાતાં હતાં. ગાંધીછ અમને એના અર્થ કરી સમજાવતા હતા. મૂળે હું ગુજરાતી સમજાં નહિ. તેમાં વળા કવિની ભાષા જૈન પારિભાષિક શબ્દાથી ભરેલી, એટલે ગાંધીજી વિવરણમાં જેટલું ક**હે**તા તેટ<mark>લું જ સમ</mark>જવામાં આવતું. ગાંધીજી જે પુરુષને મહાન પુરુષ ગણે, રસ્ક્રિન અને ટૉલ્સ્ટૉય કરતાં પણ ચડિયાતા ગણે તે પુરુષની વિભૂતિ અસાધારણ હોવી જોઇએ, એવા વિચારથી રાજચંદ્રનાં પદ્યો અને પત્રા વાંચવાની શરૂઆત કરી. પદ્યોમાં ચંચપાત થઈ ન શકથો. વચમાં વચમાં એકાદ રતન જેવું સભાષિત હાથ લાગતું અને આનંદ થતા. પત્રે માત્ર વિશેષ આકર્ષક લાગ્યા. પત્રસાહિત્ય હંમેશ આકર્ષક હોય જ છે, કેમકે એ ખાનગી સંભાષણ જેટલું જ પવિત્ર હોય છે; કેમકે એમાં એક હૃદય બીજા

#### રાજચંદ્ર જયંતી

હેદય સાથે વાતા કરતું હોય છે. અને જ્યારે એક્રાદ ઉત્રત હૃદય માેક્ષાર્થી થઈ તે સાચી જીવદયાથી બીજાં હૃદયા સાથે વાતા કરે છે, ત્યારે એ પત્રામાં આધ્યાત્મિક ભાવ એટલા સ્વાભાવિક રીતે ખીલે છે કે કાેકકાેક વાર એ પત્રા દીક્ષાની ગરજ સારે છે.

રાજચંદ્ર જયંતી પ્રસંગે ગાંધીજીએ કાઢેલા ઉદ્દગારા સ્વાભાવિક હતા. એ અનેકવાર વાંચ્યા છે અને એનું મનન કર્યું છે; પણ રાજચંદ્રના ભક્તા જ્યાંત્યાં જાણે રાજચંદ્રને પ્રમાણપત્ર મૃત્યું હોય એવી રીતે એ ડાંકે છે ત્યારે એ જરા વિચિત્ર લાગે છે. ઉપનિષદ વિષે શાપનહારે કાઢેલા ઉદ્દગારા, શાકૃતલ વિષે કાઢેલા કવિ ગટેના ઉદ્દગારા ક્ષાકવિશ્વત છે. પણ દરેક પ્રસંગે તે અચૂક ટાંકવાથી એની ળાદી જ અસર થાય છે. રસિકન અને ટોલ્સ્ટોય આપ્યાત્મિક વૃત્તિના માણસા હતા. આજે લાકા એમને સેવે છે એમના સાહિત્ય ખાતર. પણ એ સાહિત્ય ઉદાત્ત જીવનમાંથી ઉત્પન્ન થયેલું હતું. રાજચંદ્ર પ્રત્યેની ગાંધીજીની ભક્તિ રાજચંદ્રના સાહિત્ય કરતાં એમના પાર-માર્ચિક જીવન પ્રત્યે વિશેષ હોવી જોઈએ. રસ્કિનની જીવનસાધના વિષે કહેવા જેવું વિશેષ છે જ નહિ. ટોલ્સ્ટોયની જીવનસાધના જરૂર આકર્ષક છે, પણ એમાં જ્યાંત્યાં દુર્ભળતા નહિ તા ધર્માધર્મનિર્ણયની યાયતમાં મૂંઝવણ દેખાઈ આવે છે. ધર્મવિચિકિત્સા, વૃત્તિ-વિચિકિત્સાના નિર્ણય કરતાં તેએા મૂંઝાય છે. રાજચંદ્ર પાતાના જીવનસાધનામાં ઝપાટાબેર આગળ વધતા જોવામાં આવે છે. જેટલું જાર્યું તેટલું જીવવાના આગ્રહ એ ભારતવર્ષના સાચા જીવનની કસાેટી છે. એ કસાેટી ધ્યાનમાં રાખીને જ સ્વામી અબેદાનંદે એક વાર કહેલું કે અમેરિકામાં એક એમર્સન પાકચો, હિંદુસ્તાનમાં તા ંદસ દસ ગાઉએ એક એક એમર્સન પડેલાે છે.

ધાર્મિક જીવનના ઇતિહાસ તપાસતાં આપણને જણાય છે કે અમુક લોકા અનુભવપરાયણ હાય છે, જ્યારે આમપ્રજાજના

ત્રુતિપરાયણ જ હોય છે. શાસ્ત્રોએ લખ્યું છે, વડવાઓએ માન્યું છે, વડીક્ષો કહેતા આવ્યા છે એટલા કારણે જ અમુક માન્યતાઓ ધારણ કરવી, અમુક રિવાજો પાળવા, અને અમુક ટાળામાં રહેવું એ માણસને માટે સહેલું અને સ્વાભાવિક છે. સાધના, સાક્ષાત્કાર અને માક્ષ એ ગમે તેટલા રાચક શખ્દો હોય તાથે સામાન્ય માણસને માટે એ નથી હોતા. જેઓ શાસ્ત્રોના સ્વીકાર કરે છે અને આજકાલ જેઓ શાસ્ત્રોના ઇનકાર કરે છે તેઓ માટે ભાગે રહિયરત જ હોય છે. જેઓ સ્વીકાર કરે છે તેઓ પરંપરાને લીધે સ્વીકાર કરે છે, અને જેઓ ધનકાર કરે છે તેઓ માટે ભાગે એક નવી ક્યા છે. અને જેઓ ધનકાર કરે છે તેઓ માટે ભાગે એક નવી ક્યા જે અને જોહિક સહેલાઈ જોઈ ઇનકાર કરે છે. આ બન્નેનું જીવન સાવ જ છીછરું હોય છે એમ નહિ, પણ તેઓ પ્રયોગવીર ન કહેવાય. શાસ્ત્રોમાં મળ મુદ્દાની વાતા લખી છે તેના પ્રયોગ અને અનુભવ કર્યા વગર રહેવાય જ નહિ, એ જતનો આયહ રાખનારા જે થોડાક પુરુષો હોય છે તેઓ જ ખરું જોતાં ધર્મની બાળતમાં જીવતા લોકા કહેવાય.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર એ કાર્ટિના ગણાય. એમનાં લખાણ પરથી રપષ્ટ થાય છે કે છેક નાનપણથી ધાર્મિક જીવનના આશ્રહ એમનામાં દ્રતો, મનામાંથન અખંડ ચાલુ હતું. પ્રયોગવીર તરીકે પાતાના પ્રયોગાના રિપાર્ટ વખતાવખત પાતાના મિત્રાને અને સહધર્મીઓને આપવાને પાતે બંધાયેલા છે એમ તેઓ માનતા. તેથી જ તેમના કાગળામાં પાતાને વિષે અનેક વાર ઉલ્લેખા આવે છે.

અધ્યાત્મશાસ્ત્રના અનુભવ વિવિધ હોય છે, અને ઘણી વાર એકાંગી હોય છે. નિખાલસપણે પોતાનું હૃદય તપાસતાં દોષા અને વિકારા જણાઈ આવે, એટલે સાધનાના પ્રમાણમાં કરી પ્રગતિ થઈ નથી એમ જણાવાથી માણસ તદ્દન નાલાયકોના એકરાર કરે છે. બીજી બાજુ, વિકારા સામે જ્યાં મહાન વિશ્રહ ચલાવવા પડે એવી

#### રાજચંદ્ર જયંતી

પીંક હાય ત્યાં સહેલાઇયા વટાવા જવાથા પાતે મુકામના નજીક પહોંચ્યા છે એમ માણસને સહેજે થાય છે. જે અખંડ સાધક છે તેને આત્માનું ભાન તા અખંડ હાેવું જ જોઈ એ. આત્માનું ભાન એ કંઈ ભાતિક વિજ્ઞાનના માહિતા જેવું તટસ્થ નથા રહી શકતું. એની આખા છવન પર અસર થાય છે. આત્માનું ભાન એ જ આપણું અસલી છવન. એની અખંડ જાગૃતિ એ એક અલાકિક ક્ષિયો છે. જયાં આત્માનું ભાન જાયત છે, વિદ્યમાન છે ત્યાં છવન પરના કાપ્યુ જાતજોતામાં વધવા જોઈ એ; નિશ્ચયના શાંતિ તા હમેશાં હાય જ. એવા છવનના એકરારા અધ્યાત્મશાસ્ત્રના પાયારૂપ છે. અધ્યાત્મશાસ્ત્રના વ્યાપક સિદ્ધાંતા એવા પ્રામાણિક એકરારા પરથા જ તારવેલા હાય છે. શાસ્ત્રાના અર્થ કરવાના છેલી કૃંચી આ એકરારા જ છે. ધર્મની જાગૃતિ અંતે આવા ધાર્મિક પુરૃષાએ ચલાવેલા છવનપ્રયોગા પર જ નખેલી હાય છે.

કાઈ ઝવેરા પાતાના કળવાયેલી આંખા આગળ હાથમાંના નંગના વધા પાસા પસાર કરે છે, તેમ ધ્યાનવીર અને પ્રયોગવીર જીવનના વધા પાસા પ્રત્યક્ષ જીવનમાં અથવા કલ્પનામાં એટલે કે ધ્યાનમાં નિહાળે છે, કસે છે અને મૂલવે છે. એનું જીવનના વિસ્તાર અને પરીક્ષણ સચાટ. કવિનાં લખાણામાં છેક પ્રથમથી અનેક પાસાઓ તરફ નજર ફેંકવાની ઝવેરીષ્ટત્તિ દેખાય છે. આગળ જતાં દૃષ્ટિ વધારે ને વધારે એકાપ્ર થઈ લાગે છે, અને સાર્ગત્રિક સિદ્ધાંત તારવવા તરફ રુચિ વધારે દેખાય છે. માણસ ફરતા કરતા જ્યારે કેંદ્ર તરફ પહોંચી જાય છે, અને એને આખા જીવનની વડી ચાવી હાથ લાગે છે, ત્યારે એના આનંદમાં એક જ વસ્તુ ફરી ફરી અનેક રીતે કહેતા રહે છે. એ અસર પણ કવિનાં લખાણામાં આપણે જોઈએ છીએ. અને તેથી જ એમનું કવિપદ્ધ વિશાળ અર્થમાં સાર્થ થાય છે. કવિ

એટલે અનુભવી, કવિ એટલે છતેલા, કવિ એટલે ક્રાન્તદર્શી, છવનના બધા મહત્ત્વના સવાસોના ઉકેલ જેને હાથ લાગ્યા છે તે કવિ.

જેમને દર્શનશાસ્ત્રની અભિરુચિ નથી, ફિલસૂરી પ્રત્યે જેમને અણુગમાં છે, તેઓ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં લખાણામાં દીર્ઘકાળ સુધી વખતે ટકી ન શકે. પણ રાજચંદ્રની પારમાર્થિકતા, જીવનતત્ત્વ શાધવાની એકાગ્રતા, અને જીવનસત્ય સરળ કરવાના આગ્રહ, એ ત્રણ વસ્તુ તેમને આકર્ષ્યા વગર રહે નહિ.

#### ર

માણુસનું જીવન એટલે શ્રેય અને પ્રેય વચ્ચેના સંશ્રામ. પ્રાકૃત માણુસને જે જે વસ્તુ પ્રિય થઈ પડે છે, જે જે વસ્તુ આકર્ષે છે, અને તેથી જ તેને જે અત્યંત મહત્ત્વની લાગે છે તે ખરું જોતાં જીવનની દષ્ટિએ કામતા નથી હોતી. આજે યુરાપમાં અને અમે-રિકામાં કેટલાયે લોકા એવા પક્ષા છે કે જેઓ વિષયસેવનને અને અહંકારતૃપ્તિને જીવનની સાર્થકતા અથવા જીવનના સાક્ષાતકાર (Expression of life) તરીકે માને છે. આથી આગળ કશું છે જ નહિ એમ તેઓ પ્રામાણિકપણે માને છે અને કહે છે. પણ તેઓ ભૂલી જાય છે કે જીવનની કૃતાર્થતાને અંતે એમને પરમ શાંતિ મળવી જોઈએ, મુકામે પહોંચ્યાનું સમાધાન થવું જોઈએ, તે તો એમને નથી થતું.

આપણું ત્યાં જીવન વિષેની કલ્પના ઇદ્રિયતૃપ્તિ કરતાં કાંઇક વિશેષ છે. ઇદ્રિયતૃપ્તિ મારકતે અથવા ઇદ્રિયતિશ્રહ મારકતે આત્માને ઓળખવા, ચૈતન્યના વિકાસ કરવા અને અંતે તમામ ઇદ્રિયો ઉપર વિજય મેળવવા એ જ આપણું ત્યાંના બધા સંપ્રદાયોના ઉદ્દેશ છે. કેટલાક લોકા ઇદ્રિયા સાથે માંડવાળ કરવાનું સૂચવે છે, કેટલાક લોકા ઇદ્રિયા ઉપર વિશ્વાસ રાખી સ્વાભાવિક પરિસ્થિતિમાં ઇદ્રિયો પાતાની મેળ જ આત્મિક વિકાસ તરફ આપણને લઈ જશે એમ

#### રાજચંદ્ર જયંતી

માને છે. કેટલાક ઇંદ્રિયા સાથે કામચલાઉ માંડવાળ સૂચવે છે જ્યારે કેટલાક આત્મવીરા નિશ્ચયપૂર્વક કહે છે કે ઇંદ્રિયા સાથે માંડવાળ તાે હાેય જ નહિ. ઇક્રિયા વીક્રીને વિકૃતિ પેદા કરે નહિ એટલી એક સાવચેતી રાખીને ઇદિયા સામે અખંડ યુદ્ધ ચલાવવું એ જ પુરુષાર્થના માર્ગ છે. આત્મા અને અનાત્મા, જડ અને ચેતન એકળીજાયી એટલા બધા વિસદશ છે અને પરસ્પરવિરાધી છે ક્રે એકતા વિકાસ એ ખીજાના ઘાત જ છે. તેથી કશી દયા ખાધા વગર ઇંદ્રિયોને કામુમાં આણ્યે જ છૂટકાે. એક પણ ઇંદ્રિય ઢીલી પડે તા આત્મશક્તિ એમાંથી કાણાવાળી પખાલમાંથી જેમ પાણી નીકળી જાય છે તેમ નીકળા જવાની. જીવનની સાર્થ કતા આત્માને ઓળખવામાં. એના બધી રીતે વિકાસ સાધવામાં, સર્વત્ર એનું સામ્રાજ્ય રથાપવામાં રહેલી છે. દેહધર્મને નામે, જીવનના સાક્ષાત્કારને નામે, કલારસિકતાને અથવા આત્મદેવના પજનને નામે જે કાંઈ ઇંદ્રિય-ભાગ કરીએ છીએ તે આપણને માક્ષ તરફ લઈ જનાર નથી પણ નીચે ખેંચનાર છે. એટલા માટે કાઈ પણ કારણે, કાઈ પણ બહાને ઇંદ્રિયાના માહમાં આપણે સપડાવું ન જોઈ એ એ સાવધાનતા છે. ઉદ્ધારના એ જ એક માર્ગ છે. કવિ રાજચંદ્ર આ સિદ્ધાંતમાં ચુરતપણે માનતા હતા અને તેથી એમણે પાતાનું આખું જીવ**ન એ** માર્ગમાં જ નિચાવી કાઢ્યું એમ કહી શકાય.

આત્મસંયમ સાથે અહિંસા, એ પણ કવિશ્રીના અચળ વિશ્વાસના એક વિષય હતા. અહિંસાના અર્થ કેટકો વ્યાપક છે એ ગાંધીજીએ આપણને ખતાવ્યું છે. બ્રહ્મચર્યમાં પણ અહિંસા જ સમાયેલી છે એ પણ હવે આપણને સમજ્તય છે. આ અહિંસા કાયરના ધર્મ નથી પણ શરવીરના ધર્મ છે એ સમજવાની ભારે આવશ્યકતા છે. દરેક ફિલસ્ટીમાં પરસ્પરવિરાધી એવા બે ઉપયોગા થાય છે. આ દુનિયા ફાના છે, જગત નધાર છે, આપણી સાથે કશું આવવાનું નથી એ વિરાટમાં વિરાટ અનુભવના પાયા ઉપર રચેલું સનાતન સત્ય છે.

<del>ચ્યા સત્યના આધાર</del> લઈ એક માણસ કહી શકે કે આ નશ્વર દનિયામાં. સ્વરાજ્ય શું અને સ્વાતંત્ર્ય શું ! દેશ અને દેશની દોલત, સગાસંબંધીએ। અને તેમની સુખસમાધાની બધું જ કાની છે; જે જવાનું છે તેથી જેની કિંમત કાડીની પણ નથી તેને માટે લડીએ, આષ્યાત્મક સાધનાને માટે ઉપયોગી એવું શરીર જોખમમાં નાંખીએ અને એ **દેશની દાેલત ઉપર લાેબના** નજર નાખીને તેને પાેતાના કબજે રાખનાર પામર લોકોને દુઃખી કરીએ એમાં લાબ શા ? બીજો માણસ ફાનીપણાની જ દલીલ આગળ કરી મન સાથે વિચાર કરશેઃ-ધનદાલત અને વાડીવજીકા તાે શું, આ આપણું વહાલું શરીર પણ કાની છે; ત્યારે આળર ખાતર, ઐહિક માક્ષ ખાતર લડવાના, શરીર કરભાન કરવાના, પરમ અહિંસાધર્મ કેમ ચૂકાએ ! શરીર સાચવીનેયે કેટલું ટકવાનું હતું ? બાલભચ્ચાં માટે ધનદોલત રાખીતે એમતું આપણે શું કલ્યાણ કરવાના હતા ? ગરીળા સમજે કે ન સમજે. એમના અજ્ઞાન કે કકાડી સ્થિતિના લાભ લેવામાં ચોખ્ખી અને ભયાનક હિંસા છે. એના કરતાં ગરીખોને સુખી **કરવા માટે, એમના હૃદયની** બળતરા દૂર કરી એમને આત્મિક સંતાષ આપવા માટે આપણે શ્રમજીવન પસંદ કેમ ન કરીએ ? અને દેશનું સ્વાતંત્ર્ય એ સામાજિક માક્ષનું પ્રથમ પગથિયું સિદ્ધ કરવા માટે જો આ કાની શરીરનાે ઉપયાગ થાય તાે અનિત્ય દ્રવ્યમાંથી નિત્ય વસ્તુ મેળવવાના પરમ લાભ થશે. એ લાભ એ અહિંસા-ધર્મીનું ઉત્તમ કળ છે. એ કળ મેળવવા માટે શ્રીમદ રાજચંદ્રની નિષ્ઠાથી આપણે સતત પ્રયાસ કરીએ.

### ٤

# શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાે જવનભાેધ

[ સં. ૧૯૯૧ની કાર્તિકી પૂર્ણિમાએ શ્રી. મગનલાઈ પ્રભુદાસ દેસાઈ એ અમદાવાદમાં વાંચેલું વ્યાખ્યાન. —સંપાદક ]

કવિશ્રી રાજચંદ્રની આપણી એાળખ પુજ્ય ગાંધીજીને આભારી છે. મુંબઈ શહેરમાં આજથી પચાસેક વર્ષ પર શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે તેમના શતાવધાનના સફળ પ્રયાગ કરી ખતાવ્યા ત્યારે તે કાળના આપણા પૂર્વ જ ગુજરાતીએ। એવી આશ્ચર્ય ચકિત થયા હશે. ત્યારે એમની ક્રીર્તિ પ્રાંતની બહાર પણ પ્રસરેલી. પરંતુ કાળને જોરે એ રમૃતિ આજ ધસાઈ ગઈ છે. તેને તાજી કરવાનું આપણને ગાંધીજના તેમની પ્રત્યેના પુજ્યભાવને લઈને સૂઝચું. આ બાબતમાં આપણે શેડ પંજાભાઈનું ઋજા પણ ન ભ્રલી શકીએ. શ્રીમદ રાજચંદ્રના એ અનન્ય ભક્ત હતા. એમની જયંતી ઊજવવાનું અને એ નિમિત્તે એમના જીવનથાધ આપણી આગળ તાજો રાખવાનું એક મુખ્ય કામ એમણે અપનાવ્યું હતું. આ એ પુરુષોના પ્રયતનને લઈને આજ કેટલાંક વર્ષથી આપણે દેવદિવાળાએ શ્રીમદ રાજચંદ્રની જયંતી ઊજવતા આવ્યા છીએ. શ્રીમદ રાજચંદ્રના જીવનમાં એવી કઈ વસ્તુ હતી ે કે જેણે આપણા આધુનિક યુગના વિશ્વવિખ્યાત ધર્મપુરુપને આકર્ષ્યા અને એમના પુજ્યભાવપાત્ર ખનાવ્યા, એ સમજવાતા પ્રયતન કરવા આજ આપણે ભેગા મળ્યા છીએ.

હું શ્રીમદ્દનાં લખાણોના કાઈ રીતે અબ્યાસી તો નથી જ, કે નથી તેમના ભક્તોના અંગત પરિચયના માણસ, કે જેથી મને તેઓશ્રીના વિષે કાંઈ વિશેષ જાણવા મળ્યું હોય. એક સામાન્ય ધર્મ જિન્નાસાથી હું એમના વિષે એમનાં લખાણોમાંથી કાંઈક જાણ્યાના દાવા કરી શકું. અને તે જાણને પણ આજ બારેક વર્ષ થયાં હશે. 'ગાંધીજીની વિચારસૃષ્ટિ' વાંચતાં મેં કવિશ્રીની તેમના ઉપરની અસર વિષે જાણ્યું, અને મનમાં થયું કે એ પુરુષના પરિચય કાંઈક તા મેળવવા જ જોઈએ. ત્યારે એક મિત્રે મારા હાથમાં 'શ્રીમદ્રાજ-ચંદ્ર'ના ગ્રંથ મુક્યા, અને મને આજ યાદ છે તે પ્રમાણે, હું તેને શિક રીતે જોઈ ગયા. 'ઠીક' કહું છું એટલા માટે કે તે વર્ષની મારી નોંધપાયી જોતાં એ ગ્રંથમાંનાં કેટલાંક ટાંચણ પણ તેમાં મને મળી આવ્યાં.

અને, એ પુરતક વાંચ્યાથી મારા પર પડેલી શ્રીમદ્દની છાપ તો આજે પણ બરાબર યાદ કરી શકું છું. એ છાપને આધારે આજને નિમિત્તે કાંઈક કહેવાની હિંમત કરી છે. અગાસના રાજચંદ્ર આશ્રમના ઉપાસક શ્રી. ગાવર્ધનભાઈએ, શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રના એમના અભ્યાસ દ્વારા, તે છાપ તાજી કરવામાં મદદ કરી છે એની આ પ્રસંગે નેાંધ લઈ, વસ્તુ તરક વળું છું.

#### £

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જન્મ સં. ૧૯૨૪ની કાર્તિકા પૂર્ણિમાને દિવસે કાંદિયાવાડના વવાણિયા ગામમાં થયા હતા. તેમના પિતાછ શ્રી. રવજીભાઈ પંચાણભાઈ મહેતા વૈષ્ણવ હાેઈ કૃષ્ણભક્ત હતા. એટલે શ્રીમદ્તા કુડું બધર્મ વૈષ્ણવ હતા. પાતાની આત્મકથારૂપે તેમણે 'સમુચ્ચયવયચર્યાં' નામના એક નાના લેખ તેમના ૨૨ વર્ષના ઉમરે લખેલા તેમાં તે જણાવે છે:

### શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જીવનબાધ

" મારા પિતામહ કૃષ્ણની બક્તિ કરતા હતા. તેમની પાસે તે વયમાં કૃષ્ણકીર્તાનનાં પદે મેં સાંભળ્યાં હતાં; તેમ જ જીદા જીદા અવતારા સંખંધી ચમતકારા સાંભળ્યા હતા, જેથી મને બક્તિની સાથે એ અવતારામાં પ્રીતિ થઈ હતી."

શ્રીમદ્દનાં માતા દેવભાઈ જૈન કુટું અમાંથી આવેલાં હતાં. આમ તેમના જીવનમાં આપણા ધર્મના એ મેાટા પ્રવાહો — જૈન અને વૈષ્ણવ — એ બેઉના સુંદર સંગમ થયા હતા. વવાિ શ્ર્યાનાં બીજાં વિષ્ણ કુટું એા જૈન હતાં. એટલે માતાની જૈન અસર ઉપરાંત એમને આસપાસથી પણ જૈન વાતાવરણ મળ્યું હતું. એને પ્રભાવે તે વૈષ્ણવધર્મી જ્ઞાન ઉપરાંત જૈનધર્મી જ્ઞાન પણ મેળવવા લાગેલા. ઉપર ઉદ્લે એલા લેખમાં તે કહે છે કે:

"' જન્મભૂમિકામાં જેટલા વાિ્યાઓ રહે છે તે બધાની કુળ-શ્રદ્ધા ભિન્ન બિન્ન છતાં, કાંઈક પ્રતિમાના અશ્રદ્ધાળુને જ લગતી હતી. . . કંકીને માટે વારંવાર તેઓ મારી હાસ્યપૂર્વંક ટીકા કરતા, છતાં હું તેઓથી વાદ કરતા અને સમજણ પાડવા પ્રયત્ન કરતા. પણ હળવે હળવે મને તેમનાં 'પ્રતિક્રમણસૂત્ર ' દૃત્યાદિ પુસ્તકા વાંચવા મળ્યાં. તેમાં બહુ વિનયપૂર્વંક સર્વ જગત અને જીવથી મિત્રતા ઇચ્છી છે, તેથી મારી પ્રીતિ તેમાં પણ થઈ અને પેલામાં પણ રહી. હળવે હળવે આ પ્રસંગ વધ્યો. છતાં સ્વચ્છ રહેવાના તેમ જ બીજા આચારવિચાર મને વૈષ્ણવના પ્રિય હતા; અને જગતકર્તાની શ્રદ્ધા હતી."

આ તેમનું કથન તેમના ૧૩ વર્ષના આયુ માટેનું છે. આવા પ્રસુર ધર્મવારસાની સાથે એમણે પાતાનું છવન શરૂ કર્યું હતું.

પ્રથમથી જ તે પ્રતિભાશાળી બાળક હતા. સાત વર્ષે એમણે શાળામાં અભ્યાસ શરૂ કર્યો. ૧૧મા વર્ષ સુધી તે ચાલ્યાે. સ્મૃતિ

ત્તેમની એટલી બધી તીવ હતી કે એક વાર પાઠ સાંભળ્યા કે તે યાદ રહી જતા. પાતે તે વિષે જણાવે છે:

" અભ્યાસ એટલી ત્વરાથી કરી શક્યા હતા કે જે માણસે મને પ્રથમ પુસ્તકના બાેધ શરૂ કર્યો હતા તેને જ, ગુજરાતી કેળવણી ડીક પામીને, તે જ ચાેપડીના પાછા મેં બાેધ કર્યો હતા !"

આ તેમની શક્તિની તેમને પોતાને પણ પારખ હતી. દરેક મનદુરસ્ત બાળકને હોવું ઘટે એમ એમને પોતાની શક્તિ અજમા-વવાની તથા તેને ખીલવવાની પૂરી મહત્ત્વાકાંક્ષા હતી. "રમત-ગમતમાં પણ વિજય મેળવવાની અને રાજેશ્વર જેવી ઊંચી પદ્ધી મેળવવાની પરમ જિજ્ઞાસા હતી." એને લીધે એમણે આ તેમની સ્પૃતિશક્તિને સારી રીતે કસી અને કેળવી એમ કહેવાય. આ તેમની શક્તિનાં તે પ્રદર્શન પણ કરતા. એટલી નાની વચે પણ એમ ન કરવાનું એમનામાં શરમાળપણું નહોતું. કેટલાય લોકા એમની પાસે આ શક્તિનું પારખું જોવા આવતા અને તે તેમને બતાવતા; અને સાથે સાથે તેમનામાં પ્રથમથી જ હતી તે ધર્મ જિજ્ઞાસાના પણ કાંઈક પરિચય વાર્તાલાપ દ્વારા આપતા. સામાન્ય સમાજમાં શક્તિના આવા ચમતકારની ધાર્મિક અસર ઊપજે છે એ આપણે જાણીએ છીએ. કવિશ્રીની અવધાનશક્તિની આવી ચમતકારી અસર થઈ હશે એમાં નવાઈ નથી.

અને એ શક્તિ સાચે જ ચમત્કારી હતી. સાડા સાત વર્ષે તે શાળામાં દાખલ થયા. એક માસમાં તેા તેમણે આંક પૂરા કર્યા. વડા વિદ્યાર્થીએ તેમને પહેલી ચાપડી શરૂ કરાવી હતી. પછી તે! તેમણે પાતે સાતે ચાપડી પૂરી કરી અને પાતે શાખેલી પહેલી ચાપડી એના શિક્ષક પેલા વડા વિદ્યાર્થીને જ શિખવાડી! એ પરથી તમે જોશા કે એ કેવી શક્તિ ધરાવતા હતા. આઠ વર્ષની વચે તે

### શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાે છવનબાધ

કવિતા લખવા લાગ્યા. શીઘ કવિની શક્તિ તેમનામાં હતી. તેરમે વર્ષે તેમણે રાજકાટમાં અંગ્રેજી ભણવાનું શરૂ કરેલું. તેમાં તેમણે કેટલું કરેલું એ ખબર નથી. પણ પછી તરતમાં શાળાના અભ્યાસ છાડી, ધેર ખાનગીમાં નવા નવા વિષયોનું તે જ્ઞાન મેળવવા લાગ્યા હતા. સંરકત અને પ્રાકૃતના નિયમિત અભ્યાસ વગર તેઓ તે ભાષાના ગ્રંથા સરળતાથી વાંચી ક્ષેતા ને યથાર્થ સમજતા. તત્ત્વ-જ્ઞાન એમના શાખા વિષય લાગે છે. પડદર્શન, જૈન પ્રાંથા વગેરે તેમણે વાંચ્યાં હતા, એવી માહિતી મળે છે. એમ કરતાં તેમણે પાતાના વિચારાને ઠીક દરેલ અને ચાક્કસ કર્યા હોય એમ લાગે છે. પંદરમા વર્ષમાં લખેલા તેમના 'સ્ત્રીનીતિએાધક' નામના કાવ્યત્રંથ પરથી અને સત્તરમે વર્ષે લખેલા ' ખાલાવળાધ — માક્ષમાળા ' નામની ૧૦૮ શિક્ષાપાઠાની એક માળા પરથી આ અનમાન કરાય. એ પ્રાંથામાં એમણે જે નીતિ બાધી છે અને ધર્મતત્ત્વ પ્રતિપાદન કર્યું છે એ પંદર<sup>ં</sup>વર્ષના કિશાર પાસેથી, બાકી, કેમ કરીને સંભવે ? એમ કહી શકાય કે જે જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એમણે આ વર્ષો દરમ્યાન કરી, એને અક્ષરબદ્ધ કરી ચાક્કસ કરવાનું એમને સહજસ્ક્ષરણ થયું અને એમણે આ બે પ્રાંથા લખ્યા. એમ લખીને એમણે પાતાના વિચારોને મૂર્ત સ્વરૂપ આપ્યું અને જ્ઞાનપ્રાપ્તિની શ્રવણ આગળથી મનનની પાયરી સાધી. સાધકની શ્રવણદશા પછી આ દશા સહજભાવે આવે છે. શ્રીમદ્દના જીવનમાં એ આટલી નાની વયે બન્યું એ એમની તીવ પ્રતિભાને જ આભારી ગણાય.

આ પ્રતિભાના દર્શક વિભાગ તે તેમની અવધાનશક્તિ હતી. એ શક્તિ એમણું ત્રાનપૂર્વક ખીલવતાં ખીલવતાં શતાવધાન સુધી પહોંચાડી ને તેના જાહેર પ્રયાગ પાતાની ૧૯ વર્ષની વચે દેખાશ્રો. તે વેળાનાં અંગ્રેજી તથા ગુજરાતી છાપાંમાં તેને માટે તેમની જે પ્રશંસા કરવામાં આવી હતી એ એટલી જ ભારે હતી. પણ પ્રશંસા અને અવધાનશક્તિના આ ઉપયાગ સાધકને આડરૂપ બને એ એમણે

તરત જોયું, અને પછીનાં વર્ષોમાં તેમણે એવા શક્તિવ્યય અટકાવ્યા. નાનપણની એમની મહત્ત્વાકાંક્ષાએ પણ એવા જ અનુરૂપ પલટા લીધાઃ હવે તે વધારે આત્માર્થી બન્યા હશે, ધર્મલાભ માટે પાતાની શક્તિના સંયમ કરવા ઘટે એમ તેમણે જોયું હશે. રરમા વર્ષના એક લેખમાં આ દિશાપલટા વિષે તે લખે છે તે અહીં યાદ કરવા જેવું છેઃ

"આ દેહમાં મુખ્યત્વે બે ભવ કર્યા છે. . . . નાનપણની નાની સમજણમાં કાેેે જાં જાં ક્યાંથીયે માેડી કલ્પનાઓ આવતી. સુખની જિજ્ઞાસા પણ એાંછી નહેાતી; અને સુખમાં પણ મહાલય, બાગ, બગીચા, લાડીવાડીનાં કાંઈક માન્યાં હતાં. માેડી કલ્પના તે, આ બધું શું છે, તેની હતી. તે કલ્પનાનું એક વાર એવું રૂપ દીઠું કે પુનર્જન્મે નથી, પાપે નથી, પુષ્યે નથી; સુખે રહેવું ને સંસાર ભાગવવા એ જ કૃતકૃત્યતા છે. એમાંથી બીજી પંચાતમાં નહિ પડતાં, ધર્મવાસનાઓ કાઢી નાંખી, કાેઈ ધર્મ માટે ન્યૂનાધિક કે શ્રહાભાવપણું રહ્યું નહિ. થોડા વખત ગયા પછી એમાંથી એાર જ થયું. જે થવાનું મેં કલ્પ્યું નહેાતું, તેમ તે માટે મારા ખ્યાલમાં હાેય એવું કાંઈ મારું પ્રયત્ન પણ નહેાતું, છતાં અચાનક ફેરફાર થયા. કાેઈ એાર અનુભવ થયા. અને એ અનુભવ પ્રાયે શાસ્ત્રમાં લેખિત ન હાેય, જડવાદીઓની કલ્પનામાં પણ નથી, તેવા હતા. તે ક્રમે કરીને વધ્યો, વધાને અત્યારે એક 'તુંહિ તુંહિ'ના જાપ કરે છે."

એટલે શ્રીમદ્દના જીવનમાં વીસ વર્ષ પછી નવા ભવ ઊઘછો, નવું દર્શન થયું, ને પાતે દિજ બન્યા.

એ ઘટના કેવી રીતે બની એનું અવલાકત કે પૃથક્કરણ કરવું મુશ્કેલ છે. આવા પ્રકારના જીવનપલટા જેને થાય છે એને એ 'અચાનક ફેરફાર' જ લાગે, નવા ભવ જ લાગે. અને એમાં

### શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના છવનબાધ

બીજાએ કાર્યકારણભાવ સાંધવા એ મુશ્કેલ છે. પણ એટલું ચાક્કસ સાચું, કે જે પ્રતિભાશક્તિ ને જિજ્ઞાસા શ્રીમદ્દમાં હતી તેણે ધર્મ- વારસાને વલાવી તેમાંથી આ નવનીત નિપજાવ્યું હતું. ઉપરાંત, આ અરસામાં એક બીજી મહત્ત્વપૂર્ણ ઘટના એ બની, કે તેમણે સં. ૧૯૪૪ની સાલમાં, એટલે વીસ વર્ષની વયે, લગ્ન કર્યું ને પાતાના જીવનમાં એક ભારે ફેરફારની શરૂઆત કરી. તેમનાં પત્ની તે ગાંધીજીના પરમ મિત્ર સ્વ. ઝવેરી રેવાશંકરભાઈ મહેતાના માટાભાઈનાં પુત્રી થાય. આ લગ્નથી શ્રીમદ્દને એ પુત્ર અને એ પુત્રી હતાં. તેમાંથી એક પુત્રી જ હાલ હયાત છે. ૧

શ્રીમદે વીસમે વર્ષ આશ્રમફેર કર્યો — પ્રક્લચર્ય છેાડી ગાર્હસ્થ્યના સ્વીકાર કર્યો. ઉપર કહ્યું એમ, મને આ એક ભારે મહત્ત્વની ઘટના લાગે છે. એણું શ્રીમદ્દના જીવનને નવા એક આપવામાં એક બાહ્ય પણ અસરકારક નિમિત્ત ઊભું કર્યું. કઈ મનાદશામાં એમણું આ ફેરફારના નિશ્ચય કર્યો એ તપાસવા આપણી પાસે પૂરતી સામગ્રી નથી. જે થાડીઘણી છે તે પરથી એટલું જણાય છે કે શ્રીમદ્ તેમના વીસમા વર્ષ સુધીમાં એટલા બધા વૈરાગ્યદઢ નહોતા થયા કે જેથી લગ્નની જંજાળમાં પડવાનું નિશ્ચિતરૂપે તે નકારે. વીસમા વર્ષમાં 'સ્ત્રીના સંબંધમાં મારા વિચાર' એ મથાળ કરેલી નાંધમાંથી આ ઉતારા તેમની ત્યારની મનાદશાના કાંઈક દ્યોતક છે:

"સ્ત્રીમાં દોષ નથી, પણ આત્મામાં દોષ છે; અને એ દોષ જવાથી આત્મા જે જાએ છે, તે અદ્ભુત આનંદમય જ છે. માટે એ દેષથી રહિત થવું એ જ પરમ જિજ્ઞાસા છે. શુદ્ધ ઉપયોગની જો પ્રાપ્તિ થઈ તો પછી તે સમયે સમયે પૂર્વોપાર્જિત માહનીયને (એટલે કર્મને) ભરમીભૂત કરી શકશે. . . . પણ પૂર્વોપાર્જિત હજી સુધી મને પ્રવર્તે છે, ત્યાં સુધી મારી શી દશાથી શાંતિ થાય, એ વિચારતાં મને નીચે પ્રમાણે સમાધાન થયું. . . . સ્ત્રીના

તેમનું લગ્ન મિલસ્ટોરના વેપારી શેઠ મગનલાલ રાગછોડલાલ વેરે થયેલું
 છે. હાલમાં તેમણે વવાણિયામાં શ્રી રાજચંદ્રની જન્મભૂમિ ઉપર સાઠેક હજારને ખર્ચે એક મોટો આશ્રમ બંધાવી શ્રી મોરબીના ઠાકોરસાહેબને હાથે ખુલ્લો મુકાવ્યો છે.

#### શ્રી રાજ્ય'દ્રની જીવનયાત્રા

સંબંધમાં કાંઈ પણ રાગદ્વેષ રાખવા મારી અંશમાત્ર ઇચ્છા નથી, પણ પૂર્વોપાર્જનથી ઇચ્છાના પ્રવર્તનમાં અટકથો છું."

'શ્રીમદાજચંદ્ર' ગ્રાંથમાં આ ૨૦–૨૧મા વર્ષની નોંધ ચાર જ પાનાં જેટલી ટૂંકી છે. તે જોતાં શ્રીમદ્ રાજચંદના આંતર યુદ્ધનું અનુમાન કરી શકાય છે. એક જ દુઃખ એમાં એ રહે છે:

"એ જીવ, તું ભૂલ મા. સુખ અંતરમાં છે, તે બહાર શાધવાથી નહિ મળે. . . . અત્યારે હું કાણ છું, એનું મને ભાન નથી."

એ ભાન આવે, એ ભૂલમાંથી નીકળી જવાય એના ઉદ્યત પ્રયત્ન આ વર્ષોમાં જોરથી જાગ્રત થાય છે. દરેક સાધકના છવનમાં મારતેદ જય કરવાનું કાેક ને કાેક રૂપે તાે આવે જ છે. શ્રીમદ્દનાં આ વર્ષો એવા સમયનાં હતાં એમ એમના છવનની આરસી જેવી તેમની નાંધપાથી જોતાં જણાય છે. એ જયનું એક જ સાધન છે, અને તે અનન્ય તથા ભક્તિનમ્ર સતત જાગૃતિ અથવા અપ્રમાદ છે. પુરુષાર્થ-મણિ રાજચંદ્રે એ અપ્રમાદ ધડાે ક્ષેવા જેવી રીતે સાધ્યા હતા.

આ અરસામાં એમણે ધનપ્રાપ્તિ પણ કરવા માંડી હતી. શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ કહેતા એમ, કામિની ઉપરાંત કાંચન એ છવતું બીજાું પ્રક્ષેાબન છે. કવિશ્રીની એ વિષે પણ સ્પષ્ટ મતિ હતી. એમાં ભૂલ ન ખવાય એટલા એ જાગૃતાત્મા હતા. લક્ષ્મી વિષે એમણે એક સ્તેહીને લખેલું :

" લક્ષ્મી પર પ્રીતિ નહિ છતાં કાંઈ પણ પરાર્થિક કામમાં તે બહુ ઉપયોગી થઈ પડત એમ લાગવાથી મૌન ગ્રહી તે સંબંધી સગવડમાં હતા."

પણ એ સારુ ય લક્ષ્મીની લાલસા કેમ રખાય ? એટલે એ જ પત્રમાં ઉમેર્યું છે :

### શ્રીમદ્ રાજચ'ડના જવનબાધ

" પરાર્થ કરતાં વખતે લક્ષ્મી અંધાપા, બહેરાપહ્યું ને મૂગાપછું આપી દે છે, જેથી તેની દરકાર નથી. "

તેમના ધંધા ઝવેરીના હતા. એમની શક્તિ અજાણ્યે પણ અહીં ઝળકી ઊડી. એકવીસમા વર્ષમાં એ આ ધંધામાં પછા અને 'ઘણા ટ્રેક વખતમાં એક સારા ઝવેરી તરીકેની નામના મેળવી. ' આમ ધંધા કરતા ને તેમાં કાવતા છતાં, તેમનું તત્ત્વચિંતન અને ઉદાસી-બાવ ખન્યાં જ રહેતાં. ધંધામાં ઘરાક સાથે સાદા પરવારીને તરત પાછા તત્ત્વની અગાધ ગુકામાં ગરક થઈ જતાં તેમને વાર નહિ લાગતી. પાસે જ નોંધપાયી હોય તે લઈને, આજ આપણે 'જે જ્ઞાનભંડાર તેમની પાસેથી પામ્યા છીએ, તે તેમાં ટપકાવતા. આ નિરંતર ધ્યાન ઉપરાંત વર્ષમાં થાડોક કાળ તે ધંધામાંથી કારેગ થઈ એકાંતમાં ક્યાંક જઈને રહેતા ને ચિંતનમનનમાં કાઢતા. આપણેને એમ જ લાગે કે એ પુરુષ તે મુખ્યત્વે ધંધાદારી હતા કે જગતમાં ભૂલા પડેલા જ્ઞાની પુરુષ હતા!

ધંધામાં પડતા પહેલાં તે તેમના પિતાની દુકાને બેસતા, તે વિષે 'સમુચ્ચયવયચર્યામાં ' તે જણાવે છે :

" દુકાને મેં નાના પ્રકારની લીલાલહેર કરી છે; અનેક પુસ્તકા વાંચ્યાં છે. . . . છતાં કાઈને મેં એાછોઅધિકા ભાવ કહ્યો નથી, કે કાઈને એાછુંઅધિકું તાળા દીધું નથી એ મને ચાક્કસ સાંભરે છે."

આવી પવિત્ર ભાવનાથી તે પાતાનું કામ કરતા હતા. પરંતુ તેમની મનાદશા એક અંધારમય આરડામાં પુરાયા જેવી હતી. સ્વામી વિવેકાનંદે એક જગાએ કહ્યું છે કે ધર્માદય થતા પહેલાંની ઘડી સાવ અંધકારમય હાય છે. કવિશ્રીએ આ દશાનું જે ચિત્ર આપ્યું છે તે મહાત્મા ટાલ્સ્ટાયની ધર્મીદય વેળાની યાદ આપે એવું છે. કવિ લખે છે:

" દુખિયા મનુષ્યોનું પ્રદર્શન કરવામાં આવ્યું હોય તા ખચિત તેના શિરાબાગમાં હું આવી શકું. આ મારાં વચના વાંચીને કાઈ વિચારમાં પડી જઈ, બિન્ન બિન્ન કલ્પનાએ કરશે, અને કાં તો બ્રમ ગણી વાળશે. પણ તેનું સમાધાન અહીં જ ૮૫કાવી દઉ છું. તમે મને સ્ત્રી સંબંધી કાંઈ દુઃખ લેખશા નહિ, લક્ષ્મી સંબંધી લેખશા નહિ, બય સંબંધી લેખશા નહિ, મને દુઃખ બીજી રીતનું છે. તે દરદ વાતનું નથી, કક્ષ્નું નથી, કે પિત્તનું નથી; તે શરીરનું નથી, વચનનું નથી કે મનનું નથી. ગણો તો અકકેનું નથી. પરંતુ મારી વિજ્ઞાપના તે નહિ ગણવા માટે છે, કારણ એમાં કાઈ એાર મર્મ રહ્યો છે."

અને મર્મ બીજો કરોા નહિ, પણ દરેક ધર્મ પુરુષને છવનના અંતિમ રહસ્યરૂપ જણાતી જે બ્રહ્મજિજ્ઞાસા છે તે હતો. આ એમનું દુઃખ, છવનની મૂળ ખાજ વિષેની આ અશાંતિ, સતત પુરુષાર્થથી જ ટળે, અને એ કરનાર શ્રીમદ્ હતા.

ધર્મજાગૃતિનાં એમનાં આ વર્ષામાં એમને અનેક સત્સંગીએ મળ્યા, કેટલાક લોકા એમની પાસે ધર્મજિજ્ઞાસાથી આવતા. તેમનાં તે શંકાસમાધાન કરતા; અધ્યાત્મશાસ્ત્રનાં સનાતન સત્યાે પાતે જે સમજતા હતા તે તેમને સમજાવતા. ગાંધાજી આ વેળા દક્ષિણ આદ્રિકા હતા. એઉની ઓળખાણ તેા આ અગાઉની થઈ હતી. ગાંધીજી માટે ય આ વર્ષો ભારે ધર્મમં ચનનાં હતાં. દક્ષિણ આદ્રિકાના ખિસ્તી સમાજમાં તેમને સ્વધર્મ વિષે શંકાઓ ઉદ્ગતી. એના નિવારણ સારુ એમણે શ્રીમદ્દનું શરણ ખાબ્યું; અને, મને યાદ છે એમ, એથી જ પાતે ધર્મપરિવર્તન કરતા અટકયા ને હિંદુધર્મમાં પાતાની શ્રહા પુનઃ સ્થાપિત થઈ, એમ એમણે ક્યાંક એકરાર કર્યો છે.

¥

### શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રનાે છવનબાેધ

આમ અનેક સત્સંગીઓને સાથ આપી, ત્રાન તથા સાધનાનું સંવર્ધન કરતાં કરતાં તેઓ પોતે નિષ્ટાને પામ્યા અને શાંત થયા, એમ એમના રકમા વર્ષ પછીનાં લખાણો જોતાં લાગે છે. જે દુઃખ, જે આત્માની કળકળ, તે તેમના ર૦મા વર્ષથી તીવ્રતાએ અનુભવતા હતા તે હવે શમી જાય છે, અને તેમના ધીરાદાત્ત જીવનપ્રવાહ સંપૂર્ણ વીતરાગપણા તરફ અવિરત વહે છે. આ પ્રથમ શાંતિસ્વાદ ચાખ્યાની મસ્તીમાં તે વેળાના તેમના પત્રા નીચે સહી કરતાં તે આવાં આવાં ઉપનામા વાપરે છે: 'યથાર્થ બાધસ્વરૂપ,' 'સવરૂપસ્થ,' 'સમાધિરૂપ,' 'બાધબીજ,' 'સમસ્થિતભાવ,' 'પ્રારખ્ધદેહી,' 'વીતરાગભાવ,' વગેરે, વગેરે. તે શાંતિસંપાદનના આનંદાદ્ગાર તેમણે એક કાવ્યમાં ગાયા છે તે અહીં ઉતારું તા ખાંદું નહિ થાય:

''ધન્ય રે દિવસ આ અહેા, જગા રે શાંતિ અપૂર્વ રે; દરા વર્ષે રે ધારા ઊલસી, મટ્યો ઉદયકર્મના ગર્વ રે.

એા ગણી સે' સુડતાળી સે સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે, શ્રુત અનુભવ વધતી દશા નિજસ્વરૂપ અવભારયું રે." ધન

સંવત ૧૯૪૭માં શ્રીમદ્દને જ્ઞાનનિષ્ઠા સાંપડી અને તે શાંત થયા — જે અંધારએારડામાં પાતે પુરાયા હતા તેમાં જ્ઞાનસૂર્યનું કિરણ પ્રવેશતું જોયું અને એ સ્થિર થયા, શાંત થયા, જીવન્મુક્ત ખનવાની હિંમત અને ધીરજ મેળવી શક્યા. આ કાળ પછીનાં એમનાં લખાણો તથા પત્રામાં આ સ્થિરતા તથા શાંતિ ચાડી દેખાઈ આવે છે. જે ઉદ્દેગ તથા અપ્રાપ્તિના ખેદ અને વિમાસણ તેમના રહમા વર્ષ સુધી

જણાય છે તે આ કાળે શમેલાં દેખાય છે. હવે પછી કવિશ્રી તેમના ઉત્તમ ભજનમાં ગાયેલા નિર્શ્ર થપદને પામવા તરફ વળે છે. ભૂલેલો મુસાફર રસ્તો ગાતતા હોય ને પછી સાચા સરળ સીધા રસ્તા તેને લાબી જાય એટલે એ સ્થિર પગે તે પર વહ્યો જાય, એની જેમ હવે શ્રીમદ્ અધ્યાત્મમાર્ગ વહ્યા જાય છે. તેમાં ૩૧મે વર્ષ પાછા તેમને નવા તખક્કો સર કરવાનું સૂઝે છે. તેમની ટ્રંકી જીવનસમીક્ષા કરતાં એક લેખક આ વિષે કહે છે:

"વ્યાપાર કર્યાને દશ વર્ષ થયાં. પછી તેમને લાગ્યું, કે જે હેતુથી વ્યાપારધંધામાં પ્રયાણ કર્યું હતું તે હેતુ પાતે પૂર્ણ કર્યા હતા, તેથી વ્યાપારની સાથેના પાતાના સંબંધ નિવૃત્તવાની ઇચ્છા તેઓએ જણાવી. જ્ઞાન, ધનસંપત્તિ, સાંસારિક પદવી, કોંદું બિક સુખ પ્રાપ્ત કરી, સંસારના ત્યાગ કરી, સાધુમુનિનું જીવન ગાળવાની તેઓએ તૈયારી કરી." (કારણ કે, તેઓને હયાત માતાપિતા, એક પરિણીત બધુ, ચાર પરિણીત બહેના, એ પુત્ર, બે પુત્રી હતાં.)

ધર્માનુસાર યાગ્ય ગાર્હસ્થ્યના સુવિપાકરૂપ વાનપ્રસ્થ્ય ને સંન્યાસ તેમને યાગ્ય કાળે સાંપક્ષાં હતાં, અને સહજભાવે તેમણે તે ગ્રહણ કરવાનું મન કર્યું. પણ યાગ એવા, કે પછી કરમા વર્ષમાં તે માંદા પદ્મા ને એ માંદગી જીવસેણ નીવડી. અનેક ઉપાય ને ખરદાશચાકરી જીતાં તેમને સારું ન જ થયું. અને તેમણે સં. ૧૯૫૭ના ચત્ર વિદ પાંચમને દિવસ દેહ છોક્યો,—તેત્રીસ જ વર્ષનું દ્વંક આયુ ભાગવી તે સ્વધામ પધાર્યા.

ર

આ પ્રમાણે આ ધર્મપુરુષના જીવનની ટ્રુંક કથા હું કાંઈક લંખાણુથી આપને કહી ગયા. જ્યારે મેં એમના પ્રથ વાંચ્યા ત્યારે એ કથાની મારા પર એ જ છાપ પડી હતી કે શ્રીમદ્ સાચા અર્થમાં

### શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રના છવનંબાધ

એક ધર્મ પુરુષ હતા—જે પોતે માનતા ને સત્શાસ્ત્રના શુદ્ધ બાધ તરીકે સમજતા, તેને જીવનમાં ઉતારવા મથતા. અને આ મથામણે એમના જીવનમાં કેવી ધમસાણુ મચાવી મૂકી હશે એ તો તેમના ટૂંકા આયુ પરથી અનુમાની શકાય. એમ જ લાગે છે કે જાણે અસત્ય સામે ઝૂઝતાં તેમણે શરીરને સાવ ધસી નાખ્યું; એમની ચિત્તશક્તિ અને જિજ્ઞાસા તો દિનપ્રતિદિન સતેજ થતાં જતાં હતાં, પણ શરીર તેની સાથે ન ટકી શકયું—તેમની કેડે ધસડાવામાં તે વચ્ચે ભાંગી પડ્યું.

છતાં જેટલું તેમણે સાધ્યું તે કાંઈ એાછું બાધપ્રદ છે ? જીવન સતત પુરુષાર્થમાં સમાયેલું છે, અને તેની પરિસમાપ્તિ માત્ર સમાજની ઐિલક પ્રાપ્તિથી નથી થતી, પણ તેનાથી પર રહેલી એવી આત્મ-સિહિયી થાય છે, એ એમના જીવનના માટામાં માટા બાધ હું માતું છું. આજના સંધસત્તાના ને સમૂહ્યળના યુગમાં સામાજિક સિદ્ધિએ! પર આપણે સહેજે વધારે ભાર મૂકીએ છીએ અને તે યુગાનુકૂળ છે. પણ એ ભાર જો આખા છવનની વ્યાપ્તિમાં યાગ્ય પ્રમાણમાં નહિ હાય તા તે વિકૃતિ જ કરશે એ આપણે જોતા જઈએ છીએ. ધન, કીર્તિ. સખ, સંગઠન ઇત્યાદિની સમાજસિહિએ। એવી પરિમિત વસ્તાઓ છે કે એમને જો જીવનમાં અંતિમ સાધ્યા મનાય ને એ ચ્યતુસાર વર્તાય તા પરસ્પર ઝઘડા, ઈર્ષ્યા, મદમત્સર વગેરે જાગવાનાં ને જામવાનાં જ, કાેઈ પણ રીતે જીવનના મૂળ સિદ્ધાંત સહકારને નહિ સાચવી શકવાના, અનિષ્ટ હરીકાઈ જારૂયા વિના નહિ રહેવાની. પરિમિત વસ્તુ માટે અપરિમિત આકાંક્ષા રાખનારા અનેક જણ હોય ત્યાં બીજાં શું થાય ? એટલે આ સમાજસિહ્દિએ। એ જ ને એટલી જ માનવસિદ્ધિએ। છે ને તેની પાર કાંઈ નથી એવી જ માન્યતા ચ્યાજે વ્યાપતી જાય છે એ ખાેટી છે, એમ શ્રીમદ્દના જીવનના પ્રમુખ **એાધ આજ યાદ કરવા જેવા છે.** 

१५७

માણું સમાજમાં રહીને પોતાના વિકાસ સાધવાના છે એ નિયમ શ્રીમદે બરાબર જવી બતાવ્યા હતા. તેઓશ્રી ગૃહસ્થાશ્રમ ધર્મ પૂર્વ ક બરાબર પાળવા મથ્યા હતા. પણ એટલું જ માત્ર માનવ્યના વિકાસને માટે પૂરતું નથી. માણું તો દરેકને સરખી રીતે સુપ્રાપ્ય અને તેથી અનિષ્ટ હરીફાઈને કદી નહિ જન્માવનાર એવું જે લક્ષ્ય કે આદર્શ હોય તે સાચું માનવું જોઈએ, ને તેને પહોંચવું એ પોતાનું કામ ગણુવું જોઈએ. અને તે લક્ષ્ય તે આત્મન્નાન છે, જે માનવ્યના પૂર્ણ વિકાસની છેવટની હદ છે. આ જો ધ્યાનમાં રાખીએ ને એ અનુસાર આપણે સમગ્ર વ્યવહાર ગાઠવીએ તો જ સામાજિક તેમ જ વૈયક્તિક જવનમાં સમતાલપણું, પ્રમાણબહતા, ને યાગ્ય આંકણી તથા સખ-મેળ સચવાઈ શકે. સમાજસિદ્ધિ ઉપરાંત કાંઈ જ નથી, એ જ આપણી ઇતિકર્તાલ્યતા છે, એથી આગળનું બધું ધૂર્ત ક્ષેકે રચેલું જાળું છે કે તરંગમાત્ર છે, એવી જાતની નાસ્તિકતાના જમાનામાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જીવનના આ બાધ આપણે પ્રયત્નપૂર્વક સંવરવા જેવા છે.

ધર્મ અને ધાર્મિક પુરુષોનાં છવન પ્રત્યે 'આજ એક પ્રકારની જે ઉદાસીનતા જોવામાં આવે છે એ કાંઈક સકારણ છે, પણ તે સન્નાન અને સમજપૂર્વક છે એમ નથી લાગતું. આપણા દરેકમાં રહેલી જડતાને કારણે કાળાંતરે ધર્મનું જીવંત સ્વરૂપ આવરણોથી ઢંકાઈ જાય છે; ક્રિયાકાંડ અને વહેમી માન્યતાઓમાં તે આવીને અટકા જાય છે. એ અન્નાન ઉપર જીવનારા લોકા પણ ઊભા થાય છે. પણ એ બધું ધર્મ નથી. આત્મા ઊડી ગયા પછી દેહને જો માણસ કહા તા આવા ક્રિયાકાંડ અને વહેમને તમે ધર્મ કહી શકા. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર એવા પ્રકારના ધર્મને વરેલા નહોતા કે નહોતા તે કાઈ સાંપ્રદાયિક દષ્ટિવાળા. સાચા ધર્મ જીવવાની જેને તમન્ના છે તે કદી પણ એવું ન જ કરી શકે, એ ધર્માત્માઓના જીવનના પ્રધાન સૂર છે. આપણે જોયું કે શ્રીમદ્ નાનપણથી બે સંપ્રદાયાન

### શ્રીમદુ રાજચંદ્રના છવનબાધ

વાતાવરણુમાં ઊછર્યા ને એઉનાં શુભ સંઘરી આગળ ચાલ્યા. એમનાં લખાણામાં ક્યાંય સાંપ્રદાયિક આગ્રહ કે અનુદારતા તમને જોવાની નહિ મળે. વીસ વર્ષની વયે એમણે એક પત્રમાં લખેલું તે એમના આખા જીવનમાં રહેલી ધર્મવૃત્તિનું દ્યોતક છે:

" આત્મભાવમાં સઘળું રાખજો; ધર્મ ધ્યાનમાં ઉપયોગ રાખજો; જગતના કાઈ પણ પદાર્થ, સગાં, કુટુંખી, મિત્રના કંઈ હર્ષશાક કરવા યાગ્ય જ નથી. પરમ શાંતિપદને ઇચ્છીએ એ જ આપણા સર્વસંમત ધર્મ છે, અને એ જ ઇચ્છામાં ને ઇચ્છામાં તે મળી જશે, માટે નિશ્ચિંત રહેા. હું કાેઈ ગચ્છમાં નથી, પણ આત્મામાં છું એ ભૂલશા નહિ. " ધર્મ એ માત્ર માન્યતાના કે જાહેરાતના કે કાઈ ક્ષેપ્યક્ષપ્રાપ્તિનાે વિષય નથી, પણ જીવનમાં જીવી **યતાવવાનાે. આગ**1રનાે. અનુસરણના વિષય છે; અને એવા ધર્મ સર્વસંમત છે,—ત્યાં જૈન, વૈષ્ણવ, હિંદુ, મુસલમાન કે એવું એક લેખલ નથી લાગેલું. આ સાચા ધર્મને! મંત્ર શ્રીમદ્દના જીવનમાં ધ્વનિત થાય છે. ધર્મપાલન એ કાઈ ગચ્છમાં હોવાપણું નથી, એ પોતાના આત્માથી ઊગતી વસ્તુ છે. આજના જીવનમાં આ વસ્તુ બુલાઈ જવાથી આપણે કેવી કેવી વિચિત્રતાએ આપણા સમાજજીવનમાં જોઈએ છીએ! શ્રીમદ્દના જીવનના આ એક બીજો બાધ આપણે યાદ રાખવા જેવાે છે. સાચા ધર્મજીવન તરફ વળીએ તો વાડામધી ન જ રહે. પ્રેમ, દયા. ક્ષમા, શાંતિ જેવી દૈવી સંપદ જ આપણને અનુશીલનયાગ્ય લાગે. શ્રીમદ્દને એ નાનપણથી સ્વાભાવિક હતી. એક જગાએ તે કહે છે:

"પ્રીતિ—સરળ વાત્સલ્ય મારામાં ખહુ હતું. સર્વથી એકત્વ ઇચ્છતા; સર્વમાં ભ્રાતૃભાવ હોય તો જ સુખ, એ મને સ્વાભાવિક આવડસું હતું. લાકામાં કાઈ પણ પ્રકારયી જીદાઈના અંકુરા જોતા કે મારું અંતઃકરણ રડી પડતું."

આવું હૃદયમાદવ ન હોય તેવી બૂમિકામાં સુખ, શાંતિ કે શાન ન ઊગી શકે. એ માદવ, શ્રીમદ્દના શબ્દોમાં કહું તો, સર્વસંમત ધર્મ છે. એ ધર્મના પોતે અનન્ય ઉપાસક હતા. અને એના તે આપણને જીવનસંદેશા આપી ગયા છે. એ સંદેશાના જીવંત વાહક ખનવા મથીએ તાે આપણું એ ધર્મપુરુષની જયંતી યાગ્ય 'ઊજવી કહેવાય. પ્રભુ આપણને તેમ કરવા બળ આપા એ પ્રાર્થના સાથે, અને શાંતિથી મને વાંચતા સાંભળવા માટે ઉપકાર માની, હું બેસી જવાની રજા લઉં છું.



## ' શ્રીમદ્રાજચંદ્ર '—એક સમાલાચના\*

્રિડિત સુખ<mark>લાલ</mark>જીએ તૈયાર કરેલાે આ નિર્ભંધ સ**ં. ૧**૯૯૨ ની રાજચંદ્ર જયંતી પર અમદાવાદમાં વાંચવામાં આવ્યા હતાે.—**સંપાદક**]

વવાિણ્યા, મારેબી અને રાજકાટ વગેરમાં જ્યાં શ્રીમદ્દનું આવવાજવા અને રહેવાનું વિશેષ થતું, એ સ્થાના મારા જન્મસ્થાન અને રહેવાનું વિશેષ દ્વર ન ગણાય. તેમ છતાં, એ સ્થાનાની વાત બાજીએ મૂકું અને છેલ્લે છેલ્લે વિ. સં. ૧૯૫૬માં તેઓ વઢવાણ કૅમ્પમાં રહેલા તે સ્થાન તા મારા રહેઠાણથી માત્ર એક કલાકને રસ્તે જ છે. એટલું જ નહિ પણ મારા કુટું બીએાની દુકાન અને મારા બાઈ, પિતા વગેરેનું રહેવાનું વઢવાણ કૅમ્પમાં હોવાથી, મારે વાસ્તે એ સ્થાન સગમ જ નહિ પણ વાસસ્થાન જેવું હતું. તે વખતે મારી ઉંમર પણ લગભગ એાગણીસ વર્ષની હોઇ અપક્વ ન જ ગણાય. નેત્ર ગયા પછીનાં ત્યાર સુધીનાં ત્રણ વર્ષમાં સાંપ્રદાયિક ધર્મશાસ્ત્રના થાડાક પણ તીવ રસપૂર્વક અભ્યાસથી તે વખતે મારામાં જિજ્ઞાસા તા ઉત્કટ જાગેલી એમ મને યાદ છે. મારા તે વખતના બધા સમય શાસ્ત્રશ્રવણ અને સગવડ મળી તે

<sup>\*</sup> આ નિબંધમાં મુકેલા અંક ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ' પ્રાથની સં. ૧૯૮૨ વાળી બીજી નાગરી આવૃત્તિના છે.

શાસ્ત્ર પી જવામાં જ જતો. આમ હોવા છતાં હું તે વખતે એક પણ વાર શ્રીમદ્દને કેમ પ્રત્યક્ષ મળી ન શક્યો એના વિચાર પહેલાં પણ મને ઘણી વાર આવ્યા છે અને આજે પણ આવે છે. એના ખુલાસા મને એક જ રીતે થાય છે અને તે એ કે, ધાર્મિક વાડાવૃત્તિ, સત્યશાધ અને નવીન પ્રસ્થાનમાં ભારે ળાધક નીવડે છે.

કૂડુંબ, સમાજ અને તે વખતના મારા કુલધર્મગુરુઓના સાંકડા માનસને લીધે જ મારામાં એવા યોગ્ય પુરુષને મળવાની કલ્પના જ તે વખતે જન્મવા ન પામી કે સાહસવૃત્તિ જ ન પ્રગડી. જેમની વચ્ચે મારા બધા વખત પસાર થતા તે સ્થાનકવાસી સાધ્રઓ અને આર્યાઓ તેમ જ કાઈ કાઈ વાર તેમના ઉપાસકાના માઢેથી તે વખતે શ્રીમદ વિષે તુચ્છ અભિપ્રાય જ સાંભળતા. તેથી મત ઉપર તે વખતે એટલા સંસ્કાર વગર વિચાર્ય પડેલા કે. રાજચંદ્ર નામના કાઈ ગૃહસ્થ છે, જે મુહિશાળી તા છે પણ મહાવીરની પેંકે પાતાને તીર્થ કર મનાવી પાતાના ભક્તોને ચરણામાં નમાવે છે અને બીજા કાેઈને ધર્મગુરુ કે સાધુ માનવા ના પાડે છે. ઇત્યાદિ. મારે કબૂલ કરવું જોઈએ કે, જો તે વખતે મારું મન જાગ્રત હોત, તો તે આ મૂઢ સંસ્કારની પરીક્ષા ખાતર પણ કુત્રહલ-દિષ્ટિથી એક વાર શ્રીમદ્ પાસે જવા મને પ્રેરત. અરતુ, ગમે તેમ હો, પણ અહીં મુખ્ય વક્તવ્ય એ છે કે, લગભગ બધી સગવડ છતાં હું શ્રીમદ્ને પ્રત્યક્ષ મળી ન શક્યા એટલે તેમના પ્રત્યક્ષ પરિચયથી તેમને વિષે કાંઈ પણ કહેવાના મારા અધિકાર નથી.

તે વખતે પ્રત્યક્ષ પરિચય સિવાય પણ શ્રીમદ્દને વિષે કાંઇક યથાર્થ જાણકારી મેળવવી એ ભારે અઘરું હતું, અને કદાચ ઘણા વાસ્તે હજી પણ એ અઘરું જ છે. એ તદ્દન સામસામેના છેડાએ સારે વર્તતા અને હજી પણ વર્ત છે. જેઓ તેમના વિરાધી છે, તેમના વાંચ્યા, વિચાર્યા અને પરીક્ષણ કર્યા સિવાય સાંપ્રદાયિક એવા એકાંત

### ' શ્રીમદાજચ'દ્ર '—એક સમાલાયના

વિચાર ખંધાયેલા છે કે, શ્રીમદ્ પાતે જ ધર્મગુરુ ખની ધર્મમત પ્રવર્તાવવા ચાહતા, સાધુ કે મુનિઓને ન માનતા, ક્રિયાના ઉચ્છેદ કરતા, અને ત્રણે જૈન કિરકાના અંત આણવા ઇચ્છતા, ઇત્યાદિ. જેઓ તેમના ઐકાન્તિક ઉપાસક છે, તેમાંના માટા ભાગને શ્રીમદ્દનાં લખાણોના વિશેષ પરિચય હોવા છતાં અને કેટલાકને શ્રીમદ્દના સાક્ષાત્ પરિચયના લાભ મળેલા હોવા છતાં, તેમના પણ શ્રીમદ્ વિષે અ'ધભક્તિજનિત ઐકાન્તિક અભિપ્રાય એવા રહ થયેલા મેં જોયા છે કે, શ્રીમદ્ એટલે સર્વસ્વ અને '' શ્રીમદ્દાજચંદ્ર'' વાંચ્યું એટલે સધ્યું આવી ગયું. આ ખનને છેડાઓના નામપૂર્વક દાખલા હું જાણીને જ નથી ટાંકતા. આ છેક જ સંકુચિત પરિસ્થિતિ ઓછાવત્તા પ્રમાણમાં હજા સુધી ચાલી આવે છે. છતાં, છેલ્લાં લગભગ વીસ વર્ષમાં આ વિષે પણ એક નવા યુગ પ્રવર્ત્યા છે.

જયારથી પૂ. ગાંધીજીએ હિન્દુસ્તાનમાં વસવાટ વાસ્તે પગ મૂક્યો, ત્યારથી એક યા બીજે પ્રસંગે તેમને મોઢેથી શ્રીમદ્દ વિષે કાંઈ ને કાંઈ ઉદ્દગારા નીકળવા જ લાગ્યા અને જડ જેવા જિજ્ઞાસને પણ એમ સવાલ થવા લાગ્યા કે, જેને વિષે સત્યપ્રિય ગાંધીજી કાંઈક કહે છે, તે વ્યક્તિ સાધારણ તા નહિ જ હાય. આ રીતે ગાંધીજીના કથનજનિત આંદોલનથી ઘણાઓને વિષે એક જિજ્ઞાસાની લહેર જન્મી. બીજી બાજા 'શ્રીમદાજચંદ્ર ' છપાયેલું હતું જ અને તેની બીજી આવૃત્તિ પણ ગાંધીજીની ટૂંક પ્રસ્તાવના સાથે પ્રસિદ્ધ થઈ. અને એના વાચનપ્રસાર વધવા લાગ્યા. શ્રીમદ્દના એકાન્તિક વિરાધી કે એકાન્તિક બક્ત નહિ એવા જૈન કે જૈનેતર તટસ્થ અભ્યાસી અને વિદાના દ્વારા પણ શ્રીમદ્દ વિષે યથાર્થતાની દિશામાં પ્રકાશ નાખે એવાં ભાષણા થયાં. પરિણામે એક નાનકડા તટસ્થ વર્ગમાં શ્રીમદ્દ વિષે યથાર્થ જાણવાની પ્રખળ જિજ્ઞાસા જન્મી. અને તે વર્ગ પાતે જ 'શ્રીમદાજચંદ્ર ' પુસ્તક વાંચી એ જિજ્ઞાસા શમાવવા લાગ્યા છે.

આ વર્ગમાં માત્ર કુળજૈના જ નથી આવતા, એમાં ખાસો જૈનેતર ભાગ છે. અને તેમાં પણ માટે ભાગે આધુનિક શિક્ષાપ્રાપ્તેય છે.

મારી પાતાની બાયતમાં એમ થયું કે, જ્યારે શરૂઆતમાં હું એક સાંપ્રદાયિક જૈન પાદશાળામાં રહી કાશીમાં ભણતા, ત્યારે એક વાર રાજમાન ભીમજી હરજીવન 'સુશીલ' શ્રીમદ્દનાં લખાણા (કદાચ 'શ્રીમદ્રાજચંદ્ર 'જ ) લઈ મને સંભળાવવા મારી કાટડીમાં આવ્યા. દરમ્યાન ત્યાં તે વખતે વિરાજતા અને અત્યારે પણ જીવિત — એ દુર્વાસા નહિ, ખરી રીતે સુવાસા જ — મુનિ અચાનક ત્યાં પધાર્યા અને થાડીક ભાઈ સશીલની ખખર લઈ, મને એ વાચનની નિરર્થ કતાના ઉપદેશ આપ્યા. ત્યાર પછી ઈ. સ. ૧૯૨૧ના પ્રારંભકાળમાં જ્યારે હું અમદાવાદ પુરાતત્ત્વમંદિરમાં આવ્યો, ત્યારે શ્રીમદ્ની જયંતી પ્રસંગે કાંઈક ખાલવાનું કહેવામાં આવતાં મેં એક દિવસ ઉપવાસ-પૂર્વક 'શ્રીમદ્રાજચંદ્ર' પુસ્તક આદરપૂર્વક જોઈ લીધું. પણ એ અવલાકન માત્ર એકાદ દિવસનું હતું. એટલે <sup>ઊડતું</sup> જ કહી શકાય. છતાં એટલા વાચનને પરિણામે મારા મનમાં જાણ્યે અજાણ્યે પડેલા પ્રથમના બધા જ વિપરીત સંસ્કારા ક્ષણમાત્રમાં વિલય પામી ગયા; અને સર્વદર્શનના એક વ્યાપક સિહાત છે કે. ગમે તેટલા કાળનું પાપ કે અનાનઅ ધકાર શુદ્ધિના તેમજ નાનના એક જ કિરણથી ક્ષણમાત્રમાં એાસરી જાય છે, તે અનુભવ્યા. ત્યાર પછી ઈ. સ. ૧૯૩૨ સુધીમાં ખે ચાર વાર આવી જયંતી પ્રસંગે ખાલવાના અવસર આવ્યો. પણ મને એ પુસ્તક વાંચવા અને વિશેષ વિચારવાના સમય જ ન મળ્યા. અગર મેં ન મેળવ્યા. આ વખતે ભાઈ ગાપાલદાસન પ્રસ્તુત જયાંતી પ્રસાંગે કાંઇક લખી માકલવા સ્નિગ્ધ સ્પામાંત્રણ આવ્યું. બીજાં પણ કારણા કાંઈક હતાં જ, તેમાં જિજ્ઞાસા એ મુખ્ય. તેથી પ્રેરાષ્ટ્રી આ વખતે મેં 'શ્રીમદ્રાજચંદ્ર' કાંઇક નિરાંતે પણ સવિશેષ આદર અને તટસ્થભાવે લગભગ આખું સાંભળ્યું. અને સાથે જ ટું કી તાંધા કરતા ગયા. એ વિષે બહુ લાંસું લખવાની

### ' શ્રીમદાજચ'દ્ર '—એક સમાક્ષાચના

શકવતા છતાં જોઇ તે અવકાશ નથી; તેષ પ્રસ્તુત નિભંધમાં એટલું તે નહિ ટૂંકાવું કે મારું મુખ્ય વક્તવ્ય રહી જાય અગર અસ્પષ્ટ રહે. આ કે તે કાઈ પણ એક પક્ષ તરફ ન ઢળતાં, 'શ્રીમદાજચંદ્ર'- માંનાં લખાણોને જ તટસ્થભાવે વિચારી, એમના વિષે ખંધાયેલ અભિપ્રાય અમુક મુદ્દાએ નીચે લખવા ધારું છું.

#### 'આધ્યાત્મિકતા

આધ્યાત્મિકતા શ્રીમદ્દમાં બીજરૂપે જન્મસિદ્ધ હતી. આધ્યા-ત્મિકતા એટલે મુખ્યપણે આત્મચિંતન અને આત્મગામી પ્રવૃત્તિ. એમાં સ્વનિરીક્ષણ અને તેને લીધે દેાષનિવારણની તેમ જ ગુણ પાષવાની વૃત્તિના જ સમાવેશ થાય છે. આપ્યાત્મકવૃત્તિમાં દેાષદર્શન હૈાય તા મુખ્યપણે અને પ્રથમ પાતાનું જ હાય છે. અને **બીજા તરફ પ્રધાનપણે ગુણદેષ્ટિ જ હાેય છે. આ**ખું 'શ્રીમદાજચંદ્ર ' પુસ્તક વાંચી જઈએ તેા આપણા ઉપર પહેલીજ છાપ તેમની આધ્યાત્મિકતાની જ પડે છે. ' પુષ્પમાળાથી ' માંડી અંતિમ સંદેશ સુધીનું કાેઈ પણ લખાણ લાે અને તપાસાે તાે એક જ વસ્તુ જણારી કે, તેમણે ધર્મકથા અને આત્મકથા સિવાય બીજી કથા કરી ન<mark>થી.</mark> જ્યારે તેએ। જુવાનીમાં પ્રવેશ કરે છે, ગૃહસ્થાશ્રમ માંડે છે અને અર્થાપાર્જનના ક્ષેત્રમાં ઊતરે છે. ત્યારે પણ તેમના જીવનમાંથી આપણે આધ્યાત્મિક વૃત્તિ જોઈ શકીએ છીએ. કામ અને અર્થના સંસ્કારે તેમને પાતા તરફ પરાણે જ ખેંચ્યા અને સહજવૃત્તિ તા તેમની ધર્મ પ્રત્યે જ હતી એ ભાન આપણને તેમનાં લખાણા ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે. હવે એ જોઈએ કે આ ધર્મખીજ કઈ રીતે તેમનામાં વિક્રમે છે

ખાવીસમા વર્ષને અંતે તેમણે જે નિખાલસ ટ્રંકું આત્મરધૃતિનું ચિત્રણ કર્યું છે, તે ઉપરથી અને 'પુષ્પમાળા' તેમ જ તે પછીની 'કાળ ન મૂકે કાેઇને' અને 'ધર્મ વિષે' એ બે કવિતાઓમાં આવતા કેટલાક સાંપ્રદાયિક શબ્દા ઉપરથી એમ ચાેખ્ખું લાગે છે કે,

તેમના આધ્યાત્મિક સંરકાર પરંપરાગત વૈષ્ણવ ભાવનાને આશરે પાષાયા હતા: અને નાની જ ઉંમરમાં એ સંસ્કારે જે બમણા વેગે વિકાસ સાધ્યા, તે સ્થાનકવાસી જૈન પરંપરાના આશ્રયને લીધે. એ પર પરાએ એમનામાં દયા અને અહિંસાની વૃત્તિ પાષવામાં સવિશેષ કાળા આપ્યા લાગે છે. જો કે તેમને બાળ અને કમાર જીવનમાં માત્ર સ્થાનકવાસી જૈન પર પરાના જ પરિચય હતા. તા પણ ઉમર વધવા સાથે જેમ જેમ તેમનું ભ્રમણ અને પરિચયનું ક્ષેત્ર વધતું ગયું, તેમ તેમ તેમને અનુક્રમે મૃતિ પૂજક શ્વેતાંબર અને પછી દિગંબર એ બે જૈન પર પરાના પણ પરિચય થયા. અને તે પરિચય વધારે પાષાયા. વૈષ્ણવ સંસ્કારમાં જન્મી ઊછરેલી અને સ્થાનકવાસી પર પરાથી સવિશેષ આશ્રય પામેલી તેમની આધ્યાત્મિકતા આપણે જૈન પરિભાષામાં વાંચીએ છીએ. તત્ત્વરૂપે આધ્યાત્મિકતા એક જ હૈાય છે. પછી તે ગમે તે જાતિ કે ગમે તે પંચમાં જન્મેલ પુરુષમાં વર્તાતી હોય. કકત એને વ્યક્ત કરનાર વાણી જીદી જીદી હોય છે. આધ્યાત્મિક મુસલમાન, ક્રિશ્ચિયન કે હિન્દુ જો સાચા જ આધ્યાત્મિક હ્યાય. તા તેની ભાષા અને શૈલી ભિન્ન ભિન્ન હોવા છતાં તેમાં આધ્યાત્મકતા ભિન્ન હોતી નથી. શ્રીમદ્દની આધ્યાત્મકતાને મુખ્ય પાષણ જૈન પર પરામાંથી મળ્યું છે અને એ અનેક રીતે જૈન પરિ-ભાષા દ્વારા જ તેમના પંત્રામાં વ્યક્ત થઇ છે.એટલી વસ્તુ તેમના **ુ**યાવહારિક ધર્મ સમજવા ખાતર ધ્યાનમાં રાખવી ઘટે છે.

અહીં એક પ્રશ્ન થાય છે અને તે એ કે, અમદાવાદ અને મુંબઈ જેવાં જાહેર હિલચાલનાં સ્થળામાં રહ્યા પછી તેમ જ તે વખતે ચામેર ચાલતી સુધારાની પ્રવૃત્તિથી પરિચિત થયા પછી અને એક અથવા બીજી રીતે કાંઇક દેશચર્ચાની નજીક હોવા છતાં તેમના જેવા ચક્રારને સામાજિક કાઇ પણ સુધારા વિષે કે દેશપ્રવૃત્તિ વિષે વિચાર આવ્યા હશે કે નહિ ? અને આવ્યા હોય તાે એમણે એ વિષે કેવા નિર્ણય બાંધ્યા હશે ?

# ' શ્રીમદાજય'દ્ર '—એક સમાક્ષાયના

જો કાંઈ પણ વિચાર્યું હોય કે નિર્ણય બાંધ્યા હોય તા તેમનાં લખાણામાં એ વિષે ક્યાં ય સ્પષ્ટ નિર્દેશ કેમ નથી જણાતા ? ટંકારામાં જન્મેલ ધ્યાહ્મણ મૂળશંકરને ધર્મ ભાવના સાથે જ સમાજસુધારા અને રાષ્ટ્ર-કલ્યાણની ભાવના સ્પુરે, જ્યારે એ જ ટંકારાની પાસેના વવાણિયામાં જન્મેલ તીક્ષ્ણપ્રત્ન વૈશ્ય રાજચંકને જાણે એ ભાવના સ્પર્શ જ નથી કરતી અને માત્ર અંતર્સ બી આધ્યાત્મિકતા જ એમને વ્યાપે છે, એનું શું કારણ ? સામાજિક કે રાષ્ટ્રીય કે બીજી કાેઈ બાહ્ય પ્રવૃત્તિ સાથે સાચી આધ્યાત્મિકતાને લેશ પણ વિરાધ હોતા જ નથી એ વસ્તુ જો ગાંધીજીએ જીવનથી બતાવી, તા તેમના જ શ્રહ્ય અને ધર્મસ્નેહી પ્રતિભાશાળા રાજચંકને એ વસ્તુ કાં ન સૂત્રી એ એક ગંભીર પ્રશ્ન છે. એના ઉત્તર કાંઈક તા એમના જ 'માર્યું હાડ ગરીબ હતું ' એ શબ્દોમાં તરવરતી પ્રકૃતિમાંથી મળા જાય છે અને કાંઈક એમના વાંચન–ચિંતનના સાહિત્યની યાદી ઉપરથી અને કાંઈક એમના અતિ મર્યાદિત પરિચય અને બ્રમણક્ષેત્રમાંથી મળી જાય છે.

એમના સ્વભાવમાં આત્મલક્ષી નિવૃત્તિનું તત્ત્વ મુખ્ય જણાય છે. તેથી એમણે બીજા પ્રશ્નોને કદાચ જાણીને જ સ્પર્સ્યા નથી. એમણે જે સાહિત્ય, જે શાસ્ત્રા વાંચ્યાં છે, અને જે દષ્ટિએ વિચાર્યાં છે, તે જેતાં પણ એમનામાં પ્રવૃત્તિના સંસ્કારા પાષાવાના સંભવ જ નથી. શરૂઆતથી કેઠ સુધી તેમનું ભ્રમણ અને પરિચયક્ષેત્ર માત્ર વ્યાપારી પૂરતું રહ્યું છે. વ્યાપારીઓમાં પણ મુખ્યપણે જેન. જેને જૈન સમાજના સાધુ કે ગૃહસ્થ વ્યાપારીવર્ગના પરિચય હશે, તેને એ કહેવાની તા ભાગ્યે જ જરૂર રહે છે કે, મૂળગામી જૈન પર પરામાંથી પ્રવૃત્તિનું— કર્મયાગનું—ખળ મેળવવું કે સવિશેષ કેળવવું ભાગ્યે જ શક્ય છે. તેથી શ્રીમદ્દના નિવૃત્તિગામી સ્વભાવને વ્યાપક પ્રવૃત્તિમાં વાળે એવા કાઈ પ્રભળ વેગ તેમની બાહ્ય પરિસ્થિતિમાંથી પ્રગટે એવા ભાગ્યે જ સંભવ હતા.

#### तत्त्वज्ञान

શ્રીમદ્દનું પાતાનું જ કહી શકાય એવું કાંઈ પણ તત્ત્વનાન તેમનાં લખાણામાં નથી. તેમના જીવનમાં ભારતીય ઋષિઓએ ચિંતવેલું જ तत्त्वज्ञान संक्रमे छे. तेमां य तेमना प्राथमिक छवनमां के थाउाक वैहिक કે વૈષ્ણવ તત્ત્વનાના સંસ્કારા હતા, તે ક્રમે સમૂળગા ખરી જઇ, તેનું સ્થાન જૈન તત્ત્વનાન લે છે; અને તે એમના વિચાર તેમ જ જીવનમાં એટલું બધું ઓતપ્રાત થઈ જાય છે કે, તેમની વાણી અને વ્યવહાર જૈન તત્ત્વજ્ઞાનનાં દર્પણ બની જાય છે. છવ, અછવ, માેક્ષ, તેના ઉપાયાે, સંસાર, તેનું કારણ, કર્મ, કર્મનાં વિવિધ સ્વરૂપા, આપ્યાત્મિક વિકાસક્રમ–ગુણસ્થાન, નય, ( એટલે કે, વિચારણાનાં દર્ષ્ટિબિન્દુએા,) અનેકાંત (સ્યાદ્વાદ: એટલે કે વસ્તુને સમગ્રપણે સ્પર્શનાર દર્ષ્ટિ), જગતનું એકંદર સ્વરૂપ, ઇશ્વર, તેનું જગત-કર્તૃત્વ, જીવનું એક્તવ કે અનેકત્વ, તેનું વ્યાપકત્વ કે દેહપરિમિતત્વ, ક્ષ્ત્યાદિ તત્ત્વન્નાનના પ્રદેશમાં આવતા અનેક મુદ્દાઓને તે અનેક વાર ચર્ચે છે. *ખ*લ્કે તેમનું સમગ્ર લખાણ જ માત્ર આવી ચર્ચાએાથી વ્યાપ્ત એમાં આપણે અથથી ઇતિ સુધી જૈન દર્ષિ જ જોઈએ છીએ. તેમણે એ બધા મુદ્દા પરત્વે ઊંડી અને વેધક ચર્ચા કરી છે; પણ તે માત્ર જૈન દર્ષિને અવલ બીને અને જૈન દર્ષિનું પાેષણ થાય એ રીતે જ; કાઇ એક જૈન ધર્મ ગુર કરે તેમ. ફેર એટલા અવશ્ય છે કે, ક્રમે ક્રમે તેમના ચિંતન અને વાચનના પ્રમાણમાં એ ચર્ચાએ। ક્રાેઈ એક જૈન વાડાગત શાસ્ત્રમાં પરિમિત ન રહેતાં, સમગ્ર જૈન શાસ્ત્રને સ્પર્શા ચાલે છે. એમના અંતરાતમામાં જૈન તત્ત્વનાનના સંસ્કાર એટલે સુધી પાષાયેલા છે કે, તેઓ પ્રસંગ આવતાં સરખામણીમાં વૈદિક આદિ તત્ત્વનાતાતે પાતાની સમજ મુજબ નિખાલસપણે 'અધુરાં' દર્શાવે છે.

એમનાં લખાણે৷ ઉપરથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે, એમણે વેદાનુગામા

# ' શ્રીમદ્રાજય'દ્ર '—એક સમાલાયના

કેટલાંક દર્શના સંબંધી પુસ્તકા વાંચેલાં છે. તેમ છતાં અત્યાર લગી મારા ઉપર એવી છાપ પડી છે કે, વૈદિક કે બૌહ દર્શનાનાં મૂળ પુસ્તકા વાંચવાની તેમને સુગમતા સાંપડી નથી. પ્રમાણમાં જેટલું મૌલિક અને ઉત્તરવર્તી જૈન સાહિત્ય તેમણે વાંચ્યું અને વિચાર્યું છે, તેથી ખહુ જ એાછું ખીજાં બધાં દર્શનાનું મળા એમણે વાંચ્યું વિચાર્યું છે. રવત ત્ર ઐતિહાસિક દષ્ટિએ નહિ પણ મુખ્યપણે જૈન પરંપરામાં ચાલી આવતી માન્યતા પ્રમાણે જૈન દર્શન અને બીજાં ભારતીય દર્શનાના સંબંધ એમણે વિચાર્યો છે. તેથી જ તેએ! એક સ્થળ જૈનેતર દર્શનાને હિંસા અને રાગદેવનાં પાષક કહે છે. જો તેમને ખીજાં દર્શનોના મૂળ સાહિત્યને ગંભીરપણે વાંચવા અને વિચારવાની શાંત તક મળી હોત, તાે તેઓ પૂર્વમીમાંસા સિવાયનાં જૈનેતર દર્શના વિષે આવું વિધાન કરતાં જરૂર ખંચકાત. તેમની નિષ્પક્ષ અને તીવ પ્રજ્ઞા સાંખ્ય-યાગદર્શનમાં, શાંકર વેદાન્તમાં, ખોહ विचारसरणीमां कैन पर पर। केटेसी क रागदेव अने हिंसाविराधी ભાવ રપષ્ટ જોઈ શકત. વધારે તેા શું પણ તેમની સરલ પ્રકૃતિ અને પડુ ખુદ્ધિ ન્યાયવૈશેષિક સૂત્રનાં ભાષ્યોમાં પણ વીતરાગભાવની —નિવર્ત ક ધર્મ —ની જ પુષ્ટિના ક્રમ શબ્દશઃ જોઈ શકત. અને એમ થયું હાત, તા તેઓની મધ્યસ્થતા, જેન પરંપરાના અન્ય દર્શના વિષેના પ્રચલિત વિધાનની ખાખતમાં આવી ભૂલ થતાં રાકત.

એક ખાજાં જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના કર્મ, ગુણ્સ્થાન અને નવ તત્ત્વ આદિ વિષયોના મૌલિક અભ્યાસ કરવાની અને તેનું જ ચિંતન-પ્રતિપાદન કરવાની એમને તક સાંપડી; અને બીજી બાજીએ જૈનેતર દર્શનાનાં મૂળ પુસ્તકા સ્વયં સાંગાપાંગ જોવાની અગર તા જોઈએ તેટલી છૂટથી વિચારવાની તક ન મળી નહિ તા તેમની ગુણુપ્રાહક દષ્ટિ, સમન્વયશક્તિ એ બધાં દર્શનાના તુલનાત્મક ચિંતનમાંથી તેમને હાથે એક નવું જ પ્રસ્થાન શરૂ કરાવત. એમ ન થયું હોત તા પણ

તેમને વેદાંતના માયાવાદ કે સાંખ્ય–યાગના અસંગ અને પ્રકૃતિવાદમાં જે ઊણુપ દેખાઈ છે, તે ઊણુપ તે રીતે તા ન જ દેખાંત અને ન જ દર્શાવાત.

# શાસ્ત્રજ્ઞાન અને સાહિત્યાવલાકન

શ્રીમદ્દના સ્વભાવ જ ચિંતન અને મનનશીલ હતો. એમનું એ ચિંતન પણ આત્મલક્ષી જ હતું. તેથી બાહાલક્ષી સાહિત્ય, જેવું કે વાર્તા, નવલકથા, નાટક, કાવ્ય, પ્રવાસવર્ણન આદિ તરફ તેમની રસવૃત્તિ સ્વાભાવિક રીતે જ રહેલી લાગતી નથી. એમણે એવું સાહિત્ય વાંચવામાં મનાયોગ આપ્યા હાય કે સમય ગાળ્યા હાય એમ તેમનાં લખાણા જોતાં લાગતું નથી. છતાં તેમના હાથમાં છૂટું છવાયું એવું કાંઈ સાહિત્ય પડી ગયું હશે, તા પણ એના ઉપયાગ એમણે તા પાતાની તત્ત્વચિંતક દષ્ટિએ જ કરેલા હાવા જોઈએ. એમની જિજ્ઞાસા અને નવું નવું જાણી તે પરત્વે વિચાર કરવાની સહજવૃત્તિ એહદ હતી. એ વૃત્તિ અન્ય સાહિત્ય તરફ ન વળતાં માત્ર શાસ્ત્ર તરફ જ વળેલી લાગે છે.

વિદુરનીતિ, વૈરાગ્યશતક, ભાગવત, પ્રવીણસાગર, પંચીકરણ, દ્વાસખાધ, શિક્ષાપત્રી, પ્રભાધશતક, માહમુદ્દગર, મિલુરત્નમાલા, વિચારસાગર, યાંગવાસિક, ગીતા, છુદ્ધચરિત, આદિ તેમણે લખાણામાં નિર્દેશેલાં અને બીજાં કેટલાંક નામપૂર્વક નિર્દેશેલ છતાં તેમનાં લખાણાના ભાવ ઉપરથી સ્પષ્ટ સૂચિત થતાં જૈનેતર શાસ્ત્રીય પુસ્તકા તેમણે એકામ્રતા અને તીક્ષ્ણ દિષ્ટિથી વાંચ્યાં છે ખરાં; પણ એકંદર તેમણે જૈન શાસ્ત્રા જ માટા પ્રમાણમાં વાંચ્યાં છે. તેમાંના ઝીણા ઝીણા તાત્ત્વિક અને આચારવિષયક મુદ્દાઓ ઉપર તેમણે અનેક વાર ગંભીર વિચારણા કરી છે, એ વિષે એકથી વધારે વાર લખ્યું છે અને એમણે એ વિષે જ હાલતાં ને ચાલતાં ઉપદેશ આપ્યા છે. આ દિષ્ટિએ એમનાં લખાણા વાંચતાં એવું વિધાન કલિત થાય છે કે, જો

# ' શ્રીમદાજચ'દ '—એક સમાક્ષાચના

કે બીજાઓમાં હૈાય છે તેવી તેમનામાં સંકુચિત ખંડનમંડનવૃત્તિ, કદાગ્રહ કે વિજયલાલસા ન હતાં, છતાં તેમણે વાંચેલું જૈનેતર સમગ્ર શ્રુત, જૈનશ્રુત અને જૈન ભાવનાના પરિપાષણમાં જ તેમને પરિણુમ્યું હતું.

ભારતીય દર્શનામાં વેદાંત ( ઉત્તરમીમાંસા ) અને તે પણ શાંકર મતાનુસારી, તેમ જ સાંખ્ય એ બે દર્શનનાં મૂળ તત્ત્વોના તેમને પરિચય કાંઈક ઠીક હતા એમ લાગે છે. એ સિવાયનાં અન્ય વૈદિક દર્શના કે ખોહ દર્શન વિષે તેમને જે કાંઈ માહિતી મળી, તે તે દર્શનના મૂળ ગ્રન્થ ઉપરથી નહિ, પણ આચાર્ય હરિભદ્રના પડ્દર્શનસમુચ્ચય, ધર્મસંગ્રહણી આદિ તથા આચાર્ય સિહસેનના મૂળ સન્મતિ આદિ જેવા જૈન શ્રંથા દ્વારા જ મળી હોય એમ લાગે છે.

તેમના જૈન શાસ્ત્રજ્ઞાનની શરૂઆત પણ સ્થાનકવાસી પર પરામાંથી જ થાય છે. એ પર પરાનું સાહિત્ય બાકીની બે પર પરા કરતાં— ખાસ કરી મૃર્તિપૂજક શ્વેતાંબર પર પરા કરતાં— ખાસ કરી મૃર્તિપૂજક શ્વેતાંબર પર પરા કરતાં— ખાલુ જ ઓછું અને મર્યાદિત છે. થાકડા નામનાં તાત્ત્વિક વિષયાનાં ગુજરાતીભાષાબહ પ્રકરણા, મૃળ પ્રાકૃત કેટલાંક આગમાં અને તેના ટળાઓ એ જ એ પર પરાનું મુખ્ય સાહિત્ય છે. શ્રીમદે બહુ જ થાડા વખતમાં એ શાસ્ત્રો બધાં નહિ તા એમાંનાં મુખ્ય મુખ્ય જોઈ, તેનું હાર્દ સ્પર્શી લીધું. પણ એટલાથી તેમની ચક્રવર્તી થવા જેટલી મહત્ત્વાકાંક્ષા કાંઈ શમે અગર ભૂખ ભાંગે એમ ન હતું. તેઓ જેમ જેમ જન્મભૂમિ બહાર જતા ગયા અને ગગનચુંબી જૈન મંદિરનાં શિખરા જેવા સાથે માટા મોટા પુસ્તકભંડારા વિષે સાંભળતા ગયા, તેમ તેમ તેમની વૃત્તિ શાસ્ત્રશોધન તરફ વળી. અમદાવાદ પહોંચ્યા ત્યાં એમને ખૂબ જ નવ નવ શાસ્ત્રો જોવા અને જાણવા મળ્યાં. પછી તાે એમ લાગે છે કે, તેમની વિવેચક શક્તિ અને ગંબીર ધાર્મિક સ્વભાવને લીધે ચાતરફથી આકર્ષણ વધ્યું અને અનેક દિશાઓમાંથી તેમને સંરકૃત, પ્રાકૃત પુસ્તકા મળવા

લાગ્યાં. આ રીતે શ્વેતાંબરીય સાહિત્યના પરિચય બહિરંગ અને અંતરંગ બન્ને રીતે વધ્યે જ જતા હતા, તેટલામાં મુંબઈ જેવા રથળેથી તેમને દિગંબરીય શાસ્ત્રા જાણવા મળ્યાં. તેઓ જે વખતે જે વાંચતા, તે વખતે તેના ઉપર કાંઈક નાંધપાથીમાં લખતા, અને તેમ નહિ તા છેવટે કાંઈ જિજ્ઞાસ કે રનેહીને લખવાના પત્રમાં તેના નિર્દેશ કરતા. એમની નાંધપાથી સમગ્ર જ છે એમ ન કહી શકાય. વળી બધી જ નાંધપાથી કે બધા નિર્દેશક પત્રા પ્રાપ્ત થયા છે એમ પણ ન કહી શકાય. છતાં જે કાંઈ સાધન ઉપલબ્ધ છે, તે ઉપરથી એટલું ચાક્કસપણે કહી શકાય એમ છે કે, ત્રણે જૈન પરંપરાના તાત્ત્વિક, પ્રધાન પ્રધાન ગ્રંથા એમણે વેધક દિપથી રપર્યા છે. કેટલાંક મળ સ્ત્રા, જેવાં કે ઉત્તરા-ધ્યયન, સ્ત્રકૃતાંગ, દશ્વૈકાલિક, પ્રશ્નવ્યાકરણ, ઇત્યાદિ તા એ શબ્દ, ભાવ અને તાત્પર્યમાં પી ગયા હતા એમ લાગે છે. કેટલાંક તર્ક પ્રધાન પ્રથા પણ એમણે વાંચ્યા છે. વૈરાગ્યપ્રધાન અને કર્મ વિષયક સાહિત્ય તા એમની નસેનસમાં વ્યાપેલું હોય એમ લાગે છે.

ગુજરાતી, હિન્દી, સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત એ ચાર ભાષામાં લખાયેલ શાસ્ત્રો એમણે વાંચેલાં લાગે છે. આશ્ચર્ય તો એ છે કે, ગુજરાતી સિવાય એમણે બીજાઓની પેઠે સંસ્કૃત, પ્રાકૃત આદિ ભાષાઓનો વ્યવસ્થિત અભ્યાસ કર્યો નથી છતાં તે તે ભાષાના વિશારદ પંડિતો શાસ્ત્રના ભાવાને સ્પર્શે તેટલી જ યથાર્થતાથી અને ઘણે સ્થળે તો તેથી પણ આગળ વધીને તેમણે એ ભાષાનાં શાસ્ત્રોના ભાવાને તાવ્યા છે; એટલું જ નહિ પણ તે ભાવાને તેમણે ગદ્ય કે પદ્મમાં વ્યક્ત કર્યા છે. ઘણી વાર તો તે ભાવાનાં માર્મિક વિવેચના કર્યા છે. એ વસ્તુ તેમની અર્થરપર્શી પ્રજ્ઞા સ્થયે છે.

તે વખતે જૈન પરંપરામાં મુદ્રણયુગ નામના જ હતા. દિગંખરીય શાસ્ત્રાએ તાે કદાચ છાપખાનાનાે દરવાજો જોયાે જ ન હતાે. એ યુગમાં ધ્યાન, ચિંતન, વ્યાપાર, આદિની ખીજી બધી પ્રવૃત્તિ વચ્ચે વ્યાપક

# ' શ્રીમદાજચંદ્ર '—એક સમાક્ષાેચના

રીતે ત્રણે કિરકાનું આટલું શાસ્ત્ર, ભાષા આદિની અધૂરી સગવડે એના યથાર્થ ભાવમાં વાંચવું અને તે ઉપર આકર્ષક રીતે લખવું, એ શ્રીમદ્ની અસાધારણ વિશેષતા છે. એમના કાઈ ગુરુ ન હતા. હોત તા એમના કૃતન્ન હાથ ઉલ્લેખ કરતાં ન ભૂલત. છતાં એ એવા જિન્નાસ હતા કે, નાનામાટા ગમે તે પાસેથી પાતાને જોઈતું મેળવી લેતા.

એ યુગમાં ગુજરાતમાં ખાસ કરી મૂર્તિપૃજક અને સ્થાનકવાસી જૈન પરંપરામાં દિગં બરીય સાહિત્યના પરિચય કરાવનાર, તે તરફ રસવૃત્તિ અને આદરશુદ્ધિ ઉત્પન્ન કરાવનાર જો કાઈ પ્રથમ વ્યક્તિ હાય, તા તે શ્રીમદ્ જ છે. જો કે મુંબઈ જેવાં સ્થળામાં, જ્યાં તેમને દિગં બર મિત્રા વિશેષ મળવાના સંભવ હતા, ત્યાં તેમણે શ્વેતાંબર સાહિત્યના દિગં બર પરંપરાને પરિચય થાય અને એ તરફ તેઓની રસવૃત્તિ કેળવાય એવા કાંઈ પ્રયત્ન અવશ્ય કરેલા હાવા જોઈએ; પણ સરખામણીમાં શ્વેતાંબર પરંપરાએ દિગં બર પરંપરાના સાહિત્યને તે વખતથી આજ સુધીમાં જેટલું અપનાવ્યું છે, કદાચ તેને શતાંશે પણ દિગં બર પરંપરાએ શ્વેતાંબરીય સાહિત્ય અપનાવ્યું નથી. તેમ છતાં એકબીજાનાં શાસ્ત્રાનાં સાદર વાંચન અને ચિંતન દ્વારા ત્રણે ફિરકામાં એકતા ઉત્પન્ન કરવાનું અને બીજાની સમૃદ્ધિ દ્વારા પોતાની અપૃર્ણતા દ્વર કરવાનું કામ આરંભવાનું શ્રેય તા શ્રીમદ્દને જ છે,—જે આગળ જતાં પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળરૂપે અલ્પાંશે મૂર્ત રૂપ ધારણ કરે છે.

પ્રાત્ત મનુષ્ય ગમે તે પરિસ્થિતિમાંથી લાભ જ ઉઠાવી લે છે એ ત્યાયે, શ્રીમદ્દને પ્રથમ સ્થાનકવાસી પરંપરા પ્રાપ્ત થઈ એ તેમના એક ખાસ લાભમાં જ પરિષ્યુમી; અને તે એ કે, સ્થાનકવાસી પરંપરામાં પ્રચલિત એવા મૃળ આગમના અભ્યાસ એમને તદ્દન સુલભ થયા, જેમ કદાચ શ્વેતાંબર પરંપરામાં ગૃહસ્થ માટે પ્રથમથી બનવું એાધું સંભવિત છે. અને તેની અસર એમના જીવનમાં

અમીટ બની ગઈ. પાછળથી શ્વેતાંબર પરંપરાના પ્રચલિત સંસ્કૃત-પ્રધાન અને તર્કપ્રધાન ગ્રંથાના અવલાકને તેમની આગમરુચિ અને આગમપ્રત્રાને સવિશેષ પ્રકાશી. દિગંબરીય સાહિત્યના પરિચયે તેમની સહજ વૈરાગ્ય અને એકાંતવાસની વૃત્તિને કાંઇક વિશેષપણે ઉત્તેજી. જેમ જેમ તેમના શાસ્ત્રત્રાન સંખંધી પરિચય અને વિકાસ વધતા ગયા, તેમ તેમ તેમનામાં પ્રથમથી યાગ્ય પરિચય અને માહિતીને અભાવે ખંધાયેલા જે એકાંતિક સંસ્કારા હતા, જેમકે 'પુષ્પપાંખડી જ્યાં દુભાય, જિનવરની ત્યાં નહિ આત્રાય,' તે ખરી પદ્યા અને તેનું સ્થાન આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમમાં ક્યાંક મૂર્તિપૂજાનું આલંબન પણ ઉપયોગી છે એ અનેકાંત દષ્ટિએ લીધું.

' પડદર્શન જિન અંગ બણીજે ' એ પ્રસિદ્ધ અને સમન્વયગામી આનં દ્વનજીની કડીની ભાવના જૈન પર પરામાં તર્ક યુગથી વિશેષ પ્રતિષ્ટિત થયેલી છે. એ ભાવનાનું વિશ્લેપણ અને પરીક્ષણ કેવળ જૈન શાસ્ત્રોના જ નહિ પણ તે તે દર્શનાના મૂળ શ્રંથાના તેના યાગ્ય રૂપમાં અને મુખ્યસ્થ દર્ષિએ અભ્યાસ માગે છે. આ ભાવનાના વારસા શ્રીમદ્માં હતા, જે તેમણે સ્પષ્ટ વ્યક્ત કર્યો છે. પરંતુ આ સિવાય કેવળ ત્રણ જૈન ફિરકાઓને જ અંગે એક બીજી ભાવના વિચારવામાં આવે છે, અને તે એ કે, શ્વેતાંબર પર પરામાં બાક્ષીની બન્ને પર પરાએ પૂર્ણ પણે સમાઈ જાય છે; જ્યારે સ્થાનકવાસી કે દિગ'બર બન્તેમાંથી એક પરંપરામાં શ્વેતાંબર પરંપરા પૂર્ણપણે સમાતી નથી. આ ભાવના શ્રીમદ્દને બધી પર પરાએ!ના નિષ્પક્ષ શાસ્ત્રનાનને પરિણામે સ્પષ્ટ થયેલી, તેમનાં લખાણા ઉપરથી જોઈ શકાય છે. કારણ, તેએ પાતાના સ્તેહીએને દિગંભરીય શાસ્ત્રા વાંચવાની સાદર ભલામણ કરતાં કહે છે કે, તેમાં જે નમ્રત્વના એકાંત છે. તે ઉપર ધ્યાન ન આપવં. એ જ રીતે સ્થાનકવાસી પર પરાની આગમાના કવચિત મનમાન્યા અર્થ કાઢવાની પ્રણાલી સામે પણ તે વિરાધ દર્શાવે છે: જ્યારે શ્વેતાંબર શાસ્ત્રીય પરંપરાના આચાર

# ' શ્રીમદાજચ'દ્ર '—એક સમાલાેચના

કે વિચાર સામે તેમણે એક પણ સ્થાને વિરાધ દર્શાવ્યા હાય કે તેમાં જૈન દર્શિએ કાંઈ ઊણુપ ખતાવી હાય, તેવું એમનાં લખાણા વાંચતાં અત્યાર લગી મારા ધ્યાનમાં આવ્યું નથી. મારા પાતાના અંગત અભ્યાસ પણ એ જ મત ઉપર સ્થિર થયા છે કે, શ્વેતાં અરીય શાસ્ત્રોની આચારવિચાર પરંપરા એટલી બધી વ્યાપક અને અધિકાર- બેંદે અનેકાંગી છે કે, તેમાં બાકીની ખન્તે પરંપરાઓ પૂર્ણપણે એમના સ્થાને ગાઠવાઈ જાય છે.

# કેવિત્વ

શ્રીમદ્ માત્ર ગદ્મના જ લેખક નથી. તેઓએ કવિતાએ પણ રચી છે. તેમને તે વખતે ઘણા જૈના કવિ નામથી જ ઓળખતા. અને કેટલાકા તા તેમના અનુગામી ગણને કવિસંપ્રદાય તરીકે જ ઓળખાવતા.

જો કે તેઓ કાઈ મહાન કવિ ન હતા, કે તેમણે કાઈ મહાન કાવ્ય નથી લખ્યું, છતાં તેમની કવિતાઓ જોતાં એમ લાગે છે કે, કવિત્વનું બીજ—વસ્તુસ્પર્શ અને પ્રતિભા તથા અભિવ્યક્તિસામર્થ્ય—તેમનામાં હતું. તેમની કવિતા અન્ય ગદ્ય લખાણોની પેઠે આધ્યાત્મિક વિષયસ્પર્શી જ છે. તેમના પ્રિય છે દા દલપત, શામળ ભદ્દે, આદિના અભ્યસ્ત છે દામાંના જ છે. તેમની કવિતાભાષા પ્રવાહળહ છે. સહજભાવે સરલતાથી પ્રતિપાદ્ય વિષયને ખાળામાં લઈ, એ પ્રવાહ ક્યાંક જોસભેર તા ક્યાંક ચિંતનસુલભ ગંભીર ગતિએ વહ્યે જાય છે. સાળ વર્ષ પહેલાંની ઉંમરમાં રચાયેલ કવિતાએ સ્વાભાવિક રીતે જ શબ્દ પ્રધાન અને શાબ્દિક અલંકારથી આકર્ષે એવી છે. તે પછીની કવિતાઓ વસ્તુ અને ભાવમાં ઉત્તરાત્તર ગંભીર ખનતાં તેમાં શાબ્દિક અનુપ્રાસ આપોઆપ ગૌણ સ્થાન લે છે.

એમના પ્રાથમિક જીવનની કવિતાએનો વિષય ભારત-પ્રકૃતિ-સુલભ વૈરાગ્ય, દયા, બ્રહ્મચર્યા, ઇત્યાદિ વસ્તુએન છે. પછીની લગભગ

બધી જ કવિતાઓ જૈન સંપ્રદાયની ભાવનાઓ અને તાત્ત્વિક મુદ્દાઓને સ્પર્શી રચાયેલી છે. જેમ આનંદધન, દેવચંદ્ર અને યશાવિજનજીનાં કેટલાંક પદ્યો ભાવની સદ્ધમતા અને કલ્પનાની ઉચ્ચગામિતાને લીધે તત્કાલીન ગુજરાતી સાહિત્યમાં ભાત પાડે એવાં છે, અને છતાંયે તે બધાં પદ્યો જૈન સંપ્રદાયની જ વસ્તુને સ્પર્શી સાધારણ જૈનેતરને દુર્ગમ એવી જૈન પરિભાષા અને જૈન શૈલીમાં જ રચાયેલાં હોઈ, સાધારણ ગુજરાતી સાક્ષરાથી છેક જ અપરિચિત જેવાં રહ્યાં છે, તેમ શ્રીમદ્દનાં કેટલાંક પદ્યો વિષે પણ છે. પૃજ્ય ગાંધીજી દારા આશ્રમ ભજનાવલીમાં 'અપૂર્વ અવસર'વાળું ભજન દાખલ ન થયું હોત, તે એ સાધારણ જનતાને કાને કચારે ય પડયું હોત એ વિષે શંકા છે.

શ્રીમદ્દનું ' આત્મસિહિશાસ્ત્ર ' પણ દોહરામાં છે. એતો વિષય તદ્દન દાર્શનિક, તર્કપ્રધાન અને જૈન સંપ્રદાયસિહ હોવાથી, એનું મૃલ્યાંકન લોકપ્રિયતાની કસોડીથી શક્ય જ નથી. વિશિષ્ટ ગુજરાતી સાક્ષરોને પણ એમનાં પદ્યોના આસ્વાદ લેવા હોય, તો જેમ સાધારણ કાવ્યના રસાસ્વાદ માટે અમુક સંસ્કારાની તૈયારી આવશ્યક છે, તેમ જૈન પરિભાષા અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના સ્પષ્ટ સંસ્કારો મેળવવા આવશ્યક છે. વેદાંતનું મર્મસ્થાન સ્પર્શ્યા સિવાય સંસ્કૃત ભાષાના વિશિષ્ટ વિદાનો પણ શ્રીહર્ષનાં પદ્યોના ચમત્કારા આસ્વાદી ન શકે. સાંખ્યપ્રક્રિયાના પરિચય સિવાય કાલિદાસનાં કેટલાંક પદ્યોની રચનાની અપૂર્વતા અનુભવી ન શકાય. તે જ ન્યાય શ્રીમદ્દનાં પદ્યો વિષે છે.

જેમ જૈન જનતામાંથી પ્રમાણમાં માટા ભાગ આનં દઘનછ આદિનાં પદ્યોની વસ્તુઓને સાંપ્રદાયિક જ્ઞાન અને પરંપરાગત સંસ્કારને લીધે જલદી સ્પર્શા લે છે, તેમ શ્રીમદ્દનાં પદ્યોમાંની વસ્તુઓને પણ જલદી સ્પર્શી લે છે. કાવ્યના રસાસ્વાદ વાસ્તે જોઈતા બીજા સંસ્કારાની ઊણપ પ્રમાણમાં જૈનજનતામાં વધારે હોઈ, તે કાવ્યના બાહ્ય શરીરનું વાસ્તિવિક મૃલ્યાંકન કરવા અસમર્થ જોવામાં

# ' શ્રીમદાજય'દ '—એક સમાલાયના

આવી છે. તેથી કાંતા તે બક્તિવશ, ન હાેય તેવા ગુણા પણ છષ્ટ કવિતાઓમાં આરાપી દે છે અને કાંતા હાેય તે ગુણા પણ તે પારખી શકતી નથી. શ્રીમદ્દનાં પદ્યો વિષે પણ જૈન જનતામાં કાંઈક આવું જ જોવામાં આવ્યું છે.

#### ત્રગ્રા

શ્રીમદ્દમાં પ્રત્રાગુણ ખાસ હતો એ દર્શાવું તે પહેલાં મારે અહીં સપ્ડ કરવું જોઈએ કે, હું પ્રત્રાગુણથી કઈ શક્તિઓ વિષે કહેવા ઇચ્છું છું. સ્મૃતિ, ખુલિ—મર્મત્રતા, કલ્પનાસામર્થ્ય, તર્કપડ્તા, સત્અસત્વિવેક—વિચારણા અને તુલનાસામર્થ્ય, આટલી શક્તિએ મુખ્યપણે અત્રે પ્રત્રા શખ્દથી વિવક્ષિત છે. આ પ્રત્યેક શક્તિના વિસ્તૃત અને અતિ સ્કુટ પરિચય કરાવવા વાસ્તે તો અત્રે તેમનાં તે તે લખાણોનાં અક્ષરશઃ અવતરણો ખુલાસા સાથે મારે છૂટથી ટાંકવાં જોઈએ. તેમ કરવા જતાં તો એક પુસ્તક જ થાય. તેથી ઊલટું, જો તેમનાં લખાણોના અંશા દર્શાવ્યા સિવાય આ કે તે શક્તિ શ્રીમદ્દમાં હતી એમ કહું, તો શ્રાતાઓને માત્ર શ્રહાથી મારું કથન મનાવવા જેવું થાય. તેથી મધ્યમ માર્ગ સ્વીકારી, આ વિષય ચર્ચવા યોગ્ય ધારું છું.

શ્રીમદ્દની અસાધારણ રમૃતિના પુરાવા તા તેમની અજબ અવધાનશક્તિ જ છે. તેમાં ય પણ તેમની કેટલીક વિશેષતા છે. એક તા એ કે, બીજા કેટલાક અવધાનીઓની પેડે એમનાં અવધાનની સંખ્યા કેવળ નંબરવૃદ્ધિ ખાતર યથાકથંચિત્ વધેલી ન હતી. બીજી અને ખાસ મહત્ત્વની વિશેષતા તા એ હતી કે, તેમની અવધાનશક્તિ સુદ્ધિવ્યભિચારને લીધે જરા ય વંધ્ય બની ન હતી. ઊલટું એમાંથા વિશિષ્ટ સર્જનબળ પ્રગટયું હતું, જે અન્ય અવધાનીઓમાં ભાગ્યે જ દેખાય છે. ખાસ વાત તા એ છે કે, એટલી અદ્દસુત અવધાન-શક્તિ, કે જેના દ્વારા હજારા અને લાખા લાકોને ક્ષણમાત્રમાં આંજ

અનુગામી ખનાવી શકાય, અસાધારણ પ્રતિષ્ટા અને અર્થલાભ સાધી શકાય, તે હેાવા છતાં તેમણે તેના પ્રયોગ યાગવિભૂતિઓની પેકે ત્યાજ્ય ગણી, તેના ઉપયાગ અંતર્મુખ કાર્ય ભણી કર્યો, જેમ ખીજા કાઈ સાધારણ માણસથી થવું શકચ નથી.

કાેઈ પણ વસ્તુના ખરા હાર્દને સમજ લેવું, તરત સમજ લેવું, એ મર્મ તતા કહેવાય છે. સાળ વર્ષની ઉંમર પહેલાં કચારેક રચાયેલી ' પુષ્પમાળા 'માં તેએ। પ્રસંગાેપાત્ત રાજાનાે અર્થ સ્વવતાં કહે છે કુ, રાજાએ। પણ પ્રજાના માનીતા નાેકર છે.\* ( ' પુષ્પમાળા '–૭૦ ). અહીં 'પ્રજા' અને 'નાેકર' એ બન્ને શબ્દા મર્મસૂચક છે. આજે એ જ ભાવ શિક્ષિત ક્ષેત્રમાં વ્યાપતા જાય છે. સત્તરમે વર્ષે રચાયેલ 'માેક્ષમાળા'માં તેએ। માનવની વ્યાખ્યા કેવી મર્મગ્રાહી સૂચવે છે ? " માનવપણું સમજે તે જ માનવ કહેવાય." ( 'માક્ષમાળા'-૪. ) અહીં 'સમજે' અને 'તે જ' એ બે શખ્દા મર્મશ્રાહી છે. અર્થાત આકૃતિ ધારણ કરનાર માત્ર મનુષ્ય નહિ. તેએ એ જ ' માક્ષમાળા 'માં મનોજયના માર્ગ દાખવતાં કહે છે કે, મન જે દુરિચ્છા કરે તેને ભૂલી જવી. ('મેાક્ષમાળા'–૬૮.) અર્થાત્ તેને વિષયખારાકથી પાષવું નહિ. અહીં 'દુરિચ્છા' અને 'અને તેને ભૂલી જવી'એ બે શબ્દો વેધક છે. એ જ કુમળી વયની 'માેક્ષમાળા ' કૃતિમાં ('માેક્ષમાળા ' -૯૯) તેઓ સંગઠન ખળથી લક્ષ્મી, ક્ષીર્ત અને અધિકાર સાધતા ' આંગ્લભૌમિયા ' નું ઉદાહરણ લઈ, અજ્ઞાનના સંકટમાં સપડાયેલ જૈન તત્ત્વને પ્રકાશવા ' મહાન સમાજ 'ની સ્થાપનાનું સ્વપ્ન જાએ છે.

ર રૂમે વર્ષ ધંધામગ્ર અને સંસ્કૃત ભાષા કે તર્કશાસ્ત્રના ખાસ અખ્યાસ વિનાના રાયચંદભાઈ જૈન શાસ્ત્રના કેવા મર્મ ખાલતા એના દાખકો જોવા ઇચ્છનાર જૈનોએ 'શ્રીમદાજચંદ્ર'× અંક ૧૧૮

राजा प्रकृतिरज्ञनात् — अशिक्षास.

<sup>×</sup> જાઓ આ ગ્ર'થ, વિભાગ રહ્ને, પ્રક્રસ્ણ રગ

# ' શ્રીમદાજય'દ્ર '—એક સમાલાયના

અને ૧૨૫માં જે પચ્ચકખાણ દુષ્પચ્ચકખાણ આદિ શબ્દોના અર્થ વર્ણવ્યા છે, જે રુચક પ્રદેશના નિરાવરણપણાના ખુલાસા કર્યો છે, અને જે નિગાદગામી ચતુર્દશપૂર્વીની ચર્ચાનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે, તે ધ્યાનથી વાંચી જવું.

રલ્મા વર્ષે ભારતવર્ષીય સંસ્કૃતિને પરિચિત એવા એક જિટલ પ્રશ્ન તર્ક જાળથી વધારે જિટલ ખની એમની સામે ઉપસ્થિત યાય છે. પ્રશ્નના સાર એ છે કે, આશ્રમક્રમે જીવન ગાળવું કે ગમે તે ઉંમરે ત્યાગી થઈ શકાય? એની પાછળ માહક તર્ક જાળ એ છે કે, મનુષ્યદેહ તા માલમાર્ગનું સાધન હોઈ ઉત્તમ છે, એમ જૈન ધર્મ સ્વીકારે છે; ત્યારે પછી એવા ઉત્તમ મનુષ્યદેહનું સર્જન અટકે એવા ત્યાગમાર્ગના, ખાસ કરી સંતતિ ઉત્પન્ન કર્યા પહેલાં જ ત્યાગ સ્વીકારવાના ઉપદેશ જૈન ધર્મ કરે તા એ વદતાવ્યાઘાત નથી? આ પ્રશ્નના ઉત્તર શ્રીમદે જૈન શૈલીના મર્મને પૂરેપૂરા સ્પર્શીને આપ્યા પ્રશ્નના ઉત્તર શ્રીમદે જૈન શૈલીના મર્મને પૂરેપૂરા સ્પર્શીને આપ્યા છે. જોકે, વસ્તુતઃ એ શૈલી જૈન, બૌદ્ધ અને સંન્યાસમાર્ગી વેદાંત એ ત્રણેને એક જ સરખી માન્ય છે. શ્રીમદ્દના જવાય તા ખરી રીતે એમના જ શબ્દોમાં સમજદારે વાંચવા ઘટે.\*

રહમે વર્ષે શ્રીમદ્દને આદિકાથી ગાંધીજી પત્ર લખી રહ જ પ્રશ્નો પૂછે છે. તેમાં તેમના એક પ્રશ્ન તેમના શબ્દોમાં એ છે કે, "મને સર્પ કરડવા આવે ત્યારે મારે તેને કરડવા દેવા કે મારી નાખવા ? તેને બીજી રીતે દૂર કરવાની મારામાં શક્તિ ન હોય એમ ધારીએ છીએ." (૪૪૭) આના ઉત્તર શ્રીમદ્ તે વખતના તેમના માહન-લાલભાઈને આ પ્રમાણે આપે છે—" સર્પ તમારે કરડવા દેવા એવું કામ બતાવતાં વિચારમાં પડાય તેવું છે. તથાપિ જો તમે દેહ અનિત્ય છે એમ જાણ્યું હાય, તા પછી આ અસારભૂત દેહના રક્ષણાર્થ, જેને દેહમાં પ્રીતિ રહી છે એવા સર્પને તમારે મારેવા કેમ જોગ્ય હાય!

<sup>🔹</sup> જુઓ આ ગ્ર'થ, વિભાગ રજો, પ્રકરણ રહ.

જેશે આત્મહિત ઇચ્છયું, તેણે તેા ત્યાં પાતાના દેહને જતા કરવા જ જોગ્ય છે. કદાપિ આત્મહિત ઇચ્છવું ન હોય તેણે કેમ કરવું ? તો તેના ઉત્તર એ જ અપાય કે, તેણે નરકાદિમાં પરિભ્રમણ કરવું. અર્થાત સર્પને મારવા એવા ઉપદેશ કર્યાંથી કરી શકાએ ? અનાર્પ વૃત્તિ હોય તા મારવાના ઉપદેશ કરાય. તે તા અમને તમને સ્વપ્ને પણ ન હોય, એ જ ઇચ્છા યાગ્ય છે." (૪૪૭) આ ઉત્તર તેમના અહિંસાધર્મના મર્મજ્ઞાનના અને સ્વજીવનમાં ઊતરેલ અહિંસાના જીવંત દાખલા છે. એમણે એટલા ઉત્તરથી એક ખાણે અનેક લક્ષ્ય વીંધ્યાં છે. અને અધિકારબેદે અહિંસા અને હિંસાની શક્યાશક્યતાનું સ્પષ્ટ કથન કર્યું છે. એમાં " विकारहेती सति विकियन्ते येषां न चेतांसि त एव घीराः '' એ અર્થ પૂર્ણ કાલીદાસની ઉક્તિ અહિંસાના સિદ્ધાંત પરત્વે ભાષ્યતા પામે છે. અહીં એટલું સમજવું જોઈ એ કે, શ્રીમદ્દની અહિંસા પરત્વે સમજૂતી મુખ્યપણે વૈયક્તિક દિષ્ટિએ છે. સમાજ કે રાષ્ટ્ર દષ્ટિએ એના વિચાર જે આગળ જતાં ગાંધીજીએ વિકસાવ્યાે, તેનું મૂળ શ્રીમદ્દના કથનમાં બીજરૂપે હોવા છતાં, વસ્તુતઃ તેમાં વૈયક્તિક દર્ષ્ટિ જ ભાસે છે.

કલ્પનાયળ અને આકર્ષક દુષ્ટાંત કે કથા દ્વારા પોતાના વક્તવ્યને સ્થાપવા તેમ જ સ્પષ્ટ કરવાનું સામર્થ્ય શ્રીમદ્દમાં નાની ઉમરથી જ હતું. સ્કૂલયોગ્ય ઉમરની જ કૃતિ 'પુષ્પમાળા 'માં જૂનું કરજ પતાવવા અને નવું કરજ ન કરવાની શિક્ષા આપતાં તેઓ કરજ શખદના ભંગશ્લેષ કરી, ગુજરાતી અને સંસ્કૃત વ્યુત્પત્તિ કલ્પી, તેમાંથી જે ત્રણ અર્થ ઉપજાવે છે, તે તેમના કાઈ તતકાલીન વાચનનું કળ હાય તોય તેમાં કલ્પનાયળનાં બીજો સ્પષ્ટ દેખાય છે. ૧. ક = નીચ + રજ = ધૂળ; જેમ કપૂત; ર. કર = હાથ; જમના હાથ + જ = નીપજેલી ચીજ; ૩. કર = વેરા; રાક્ષસી વેરા + જ = ઉત્પન્ન કસ્તાર — ઉદ્યરાવનાર. ('પુષ્પમાળા' – ૭૫.)

# ' શ્રીમદ્રાજય'દ્ર '—એક સમા**લા**યના

૧૭મે વર્ષે મેોક્ષમાળામાં તેઓ ભક્તિતત્ત્વ વિષે લખતાં તલવાર, ભાંગ અને દર્પણ એ ત્રણ દર્શાંતથી એનું સ્થાપન કરે છે. તલવારથી શૌર્ય અને ભાંગથી જેમ કેક વધે છે, તેમ સફભક્તિથી ગુણુશ્રેણી ખીલે છે. જેમ દર્પણ દ્વારા સ્વમુખનું ભાન થાય છે, તેમ શુદ્ધ પરમાત્મના ગુણચિંતન વખતે આત્મસ્વરૂપનું ભાન પ્રગટે છે. કેટલું દર્શાંત્સીક્ષ્વ ? ('મોક્ષમાળા'-૧૩.) એ જ પ્રસંગે વળી તેઓ કહે છે કે, જેમ મારલીના નાદથી સ્તા સાપ જાગે છે, તેમ સદ્દગુણુસમૃદ્ધિના શ્રવણુથી આત્મા માહનિદ્રામાંથી જાગે છે. ('મોક્ષમાળા'-૧૪.)

તેઓએ 'મેક્ષમાળા 'માં અર્થ સમજ્યા વિનાના શબ્દપાદની નિરર્થકતા ખતાવતાં જે એક કચ્છી વાર્ષ્યિયઓની ઉપહાસક ('મેક્ષમાળા '-ર દ ) કથા ટાંકી છે, તે અમુક અંશે પારિભાષિક હાઈ હું અહીં કહેતા નથી; પણ જે જૈના હાય, તે તેને તદ્દન સરળતાથી સમજી શકે તેમ છે. બીજાઓ પણ સહેજે જૈન પાસેથી એ સમજી શકશે. એ કથા કેટલી વિનાદક અને અભણ જેવા વૈશ્ય સમાજની પ્રકૃતિને બધ્યેયસતી તેમજ બાધક છે?

શ્રીમદ્દ જૈન સંપ્રદાયનાં નવ તત્ત્વોની ' મેક્ષમાળા 'માં ( ૯૩ ) કુશળતાપૂર્વક સમજૂતી આપતાં પ્રશ્ન ઉઠાવે છે કે, જીવ તત્ત્વ પછી અજીવ તત્ત્વ આવે છે અને અજીવ તત્ત્વ તે જીવનું વિરાધી છે; એ બે વિરાધી તત્ત્વોનું સમીપપણું કેમ ઘટે ?

તેઓ કલ્પનાખળથી એક ગાળ ચક્ર ઉપજાવી, આ પ્રશ્નના ખુલાસા આકર્ષક રીતે પૂરા પાડતાં કહે છે કે, જુઓ, પહેલું જીવ તત્ત્વ અને નવમું માક્ષ તત્ત્વ એ બન્ને કેવાં પાસે છે ? ત્યારે જે અજીવ બીજું તત્ત્વ તે જીવની નજીક દેખાય, એ તા અજ્ઞાનથી એમ સમજવું, ગ્રાનથી તા જીવ અને માક્ષ જ પાસે છે. આ એમની કલ્પનાચાતુરી એ ઉંમરે કેટલી અસાધારણ ? એ જ રીતે તેવીસમે વર્ષે વેદાંતસંમત

ખ્રહ્માદ્દેત અને માયાવાદનું તેમની પાતાની સમજ પ્રમાણે અયુક્તપણ ખતાવવા એક ચતુષ્કાેણ આકૃતિ ( ૬૩ ) ખેંચી, તેમાં જગત, ધ્ધર, ચેતન, માયા, આદિના ભાગા પાડી કેટલી કલ્પનાશક્તિ દાખવી છે ? અહીં મુખ્ય પ્રશ્ન એ નથી કે તેમનું માયાવાદનું નિરસન કેટલું મૂળગામી છે, પણ પ્રશ્ન એ છે કે, તેઓ જે વસ્તુને ઠીક કે ગેરડીક સમજતા, તેને તેમ દર્શાવવાનું કલ્પનાખળ તેમનામાં કેટલું હતું ? પ્રશ્નોત્તરશૈલીથી વસ્તુ ચર્ચવાનું કલ્પનાખળ તે આપણે તેમની નાની ઉમરમાં જ નિહાળીએ છીએ. ('મેાસમાળા, —૧૦૨ આદિ.)

ખાવીસમે વર્ષે ક્યારેક તેએ શિંડા મનનની મસ્તીમાં પાતાના પ્રિય આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમ—ગુણસ્થાન—ના વિચારભુવનમાં પ્રવેશે છે અને પછી એ ચિંતનવિષયને વાણીમાં વ્યક્ત કરતાં એક મનોહર સ્વલક્ષી નાટકીય નેપથ્યની છાયાવાળા કલ્પનાત્મક સંવાદ રચે છે ( કવ ). અને બહુ જ સરલતાથી ગુણસ્થાનની વસ્તુ રાચક રીતે વિશ્લેષણપૂર્વક દર્શાવે છે, જેમ આગળ જતાં એ જ વસ્તુ આકર્ષક રીતે ભાવના દ્વારા 'અપૂર્વ અવસર' એ પદ્મમાં દર્શાવે છે. જેન કે જૈનેતર કાેઈ પણ ગુણસ્થાનના જિજ્ઞાસ વાસ્તે આ સંવાદ કંટાળા આપ્યા સિવાય બાલક સાબિત થાય એવા છે.

ધર્મ, અર્થ, આદિ ચાર પુરુષાર્થીનાં નામ અને તેના પ્રસિદ્ધ અર્થ સર્વવિદિત છે. પણ શ્રીમદ્ પાતાની આષ્યાત્મિક પ્રકૃતિ પ્રમાણે કલ્પનાયળે ચારે પુરુષાર્થના આષ્યાત્મિક ભાવમાં જ અર્થ ઉપજાવે છે (૭૬). એ કરતાં પણ વધારે સરસ અને પક્વ કલ્પના- બળ તા જુવાન ઉંમરે પણ તેમના જીવનકાળના હિસાબે ત્રીસ વર્ષને ધડપણે કરેલ જ્ઞાન અને અજ્ઞાનનું પૃથક્કરણ દર્શાવતાં આંડીવાળું અને આંડી વિનાનું એ સ્તરના દાખલામાં છે. દિબ્લમના દાખલો જે સર્વત્ર બહુ જાણીતા છે, તેની સાથે ગૂંચવાળા અને ગૂંચવિનાના સ્તરના દાખલાને લમરીનું વાસ્તિવક

# ' શ્રીમદાજચ'દ્ર '—એક સમાક્ષાચના

અંતર જે પ્રગટ કર્યું છે [ ૭૦૪–(૩)], તે તેમની અંત સુધી દર્શાન્ત ઘટાવી અર્થ વિસ્તારવાની, વક્તવ્ય સ્થાપન કરવાની કલ્પનાચાતુરી સુચવે છે.

તર્કપટુતા શ્રીમદ્દમાં કેવી સુદ્ધમ અને નિર્દોષ હતી, એ એમનાં લખાણામાંથી અનેક સ્થળે ચમતકારિક રીતે જાણવા મળે છે. કેટલાક દાખલાઓ ટાંક. સત્તરમા વર્ષના પ્રારંભમાં મુછતા દારા ય ફૂટવી નહિ હોય, ત્યારે કાઈને ચરણે પડી ખાસ વિદ્યાપરિશીલન નહિ કરેલ કમાર રાજચંદ્ર 'માેલમાળા 'માં (૮૬–૯૨) એક પ્રસંગ ઢાંકે છે. પ્રસંગ એવા છે કે, કાઈ સમર્થ વિદ્રાને મહાવીરની યાગ્યતા સામાન્ય રીતે સ્વીકારવા છતાં તેમની આસાધારણતા વિષે શંકા લઇ, શ્રીમદને પ્રક્ષ કર્યો છે કે. મહાવીરની ઉત્પાદ, વ્યય, અને ધ્રીવ્યવાળી ત્રિપદી તેમ જ અસ્તિ નાસ્તિ આદિ નયે કાંઈ સંગત નથી. એક જ વસ્તુમાં ઉત્પત્તિ છે અને નથી, નાશ છે અને નથી, ધ્રવત્વ છે અને નથી, એ બધું વાસ્તવિક રીતે કેમ ઘટી શકે ? અને જો પરસ્પર-વિરુદ્ધ એવા ઉત્પાદ નાશ અને ધ્રુવત્વ તેમ જ નાસ્તિત્વ અને અસ્તિત્વ ધર્મી એક વસ્તુમાં ન ઘટે, તા અઢાર દાષા ઉત્પન્ન થાય છે. એ સમર્થ વિદાને જે અહાર દેાષા તેમની સામે મુક્યા છે, તે જ એ વિદાનની સમર્થતાના સચક છે. આ કે આવી જ્વતના અઢાર દાેષાનું વર્ણન આટલાં બધાં શાસ્ત્રો ફેંદચા પછી પણ મને યાદ છે ત્યાં સુધી હું પાતે પણ એ શ્રીમદ્દના વિદ્વાન સાથેના વાર્તા-લાપના પ્રસંગમાંથી જ વાંચું છું. આ દાષા સાંભળ્યા પછી તેનું નિવારણ કરવા અને તેમના પાતાના શખ્દા ટાંક્રીને કહું તાે ' મધ્ય વયના ક્ષત્રિયકુમાર 'ની ત્રિપદી અને નયભંગી સ્થાપવા શ્રીમદે પાતાની તદ્દન અલ્પત્તતા પ્રગટ કરી, કાંપતે સ્વરે પણ મક્કમ હૃદયે માત્ર તર્ક બળથી બીકું ઝડપ્યું છે અને એમને એવી ખૂબીથી, એવી તર્ક પટતાથી જવાબ વાળ્યા છે. અને બધા જ વિરાધજન્ય દાષાના પરિહાર કર્યો છે કે, વાંચતાં ગુણાનુરાગી હૃદય તેમની સહજતક પટુતા

પ્રત્યે આદરવાન બને છે. ક્રાેઈ પણ તર્કરસિક એ આખે સંવાદ એમના જ શબ્દોમાં વાંચવા ઘટે છે.

અાગળ ચાલતાં જગતકર્તાની ચર્ચા વખતે તેઓએ જે વિનાદક છટાથી તે ઉંમરે જગતકર્તાના ખંડન કરો, તર્ક બળે સ્વપક્ષ મુક્ષે છે ('માક્ષમાળા'–૯૭), તે ભલે કાઈ તે વિષયના મ્રંથના વાચનનું પરિણામ હાય, છતાં એ ખંડનમંડનમાં એમની સીધી તર્ક-પડુતા તરવરે છે.

કાઈને પત્ર લખતાં તેમણે જૈન પરંપરાના કેવળજ્ઞાન શબ્દ સંબંધી રઢ અર્થ વિષે જે વિરાધદર્શક શંકાએ શાસ્ત્રપાઠ સાથે ટાંકી છે (પહ્ર ), તે સાચા તર્કપડુને સ્પર્શ એવી છે. જે વિષેની શંકામાત્રથી જૈન સમાજરૂપ ઇન્કનું આસન કંપી, પરિણામે શંકાકાર સામે વજનિર્ધોયના ટંકારા થાય છે, તે વિષે શ્રીમદ્ જેવા આગમના અનન્યભક્ત નિર્ભયપણે શંકાએ જિજ્ઞાસને લખી માકલે છે, તે તેમનું રહ્મા વર્ષનું નિર્ભય અને પક્ર તર્કળળ સૂચવે છે.

ભારતવર્ષની અધાગિત જૈનધર્મને આભારી છે એમ મહીપતરામ રૂપરામ ભાલતા ને લખતા. બાવીશેક વર્ષની ઉંમરે શ્રીમદ્ તેમની પાસે પહોંચ્યા. તેમણે મહીપતરામને સવાલા પૂછવા માંડવા. સરલ-ચિત્ત મહીપતરામે સીધા જ જવાભા આપ્યા. આ જવાબના ક્રમમાં શ્રીમદે તેમને એવા પકડવા કે, છેવટે સત્યપ્રિય મહીપતરામે શ્રીમદ્દના તર્ક ખળને નમી સ્પષ્ટપણે સ્વીકારી લીધું કે, આ મુદ્દા વિષે મેં કાંઈ વિચાર્યું નથી. એ તા ઈસાઈ રફૂલામાં જેમ સાંભળ્યું તેમ કહું છું, પણ તમારી વાત સાચી છે ( ૮૦૮ ). શ્રીમદ્દ અને મહીપત-રામના આ વાર્તાલાય મજ્ઝિમનિકાયમાંના છુદ્દ અને આશ્વલાયનના સંવાદની ઝાંખી કરાવે છે.

સત્અસત્ વિવેક–વિચારણાયળ અને તુલના–સામર્ચ્ય શ્રીમદ્દમાં

# ' શ્રીમદાજય'દ્ર '—એક સમાક્ષાયના

વિશિષ્ટ હતું. જૈન પર પરામાં હંમેશાં નહિ તેા છેવટે મહિનાની અમુક તિથિઓએ લીક્ષાતરી, શાક આદિ ત્યાગવાનું કહ્યું છે. જૈના વ્યાપારી પ્રકૃતિના હાેઈ, તેમણે ધર્મ સચવાય અને ખાવામાં ય અડચણ ન આવે એવા માર્ગ શાધી કાઢવો છે. તે પ્રમાણે તેઓ લીક્ષાતરી સકવી સકવણી ભરી રાખે છે અને પછી નિષિદ્ધ તિથિ-એામાં સુકવણીનાં શાકા એટલા જ સ્વાદથી ખાઈ, લીલાતરીના ત્યાગ **ઊજવે છે.** આ ળાબત શ્રીમદ્ના લક્ષમાં નાની જ ઉંમરે આવી છે. તેમણે 'માેક્ષમાળા 'માં (૫૩) એ પ્રથાની યથાર્થતા, અયથાર્થતા વિષે જે નિર્ણય આપ્યાે છે, તે તેમનામાં ભાવિ વિકસનાર વિવેક-શક્તિના પરિચાયક છે. આર્ડા બેસે ત્યારથી કેરી જૈન પરંપરામાં ખાસ નિષિદ્ધ મનાય છે. ત્યારે સવાલ થાય છે કે, શું આદી પછી કેરી ન જ ખાવી ? અગર તા તે વિકૃત થઈ જ જાય છે ? એના જવાય તેમણે આપ્યા છે તે કેટલા સાચા છે? તેઓએ કહ્યું છે કે. આર્ડાના નિષેધ ચૈત્રવૈશાખમાં ઉત્પન્ન થનાર કેરીને આશ્રીને છે. નહિ કે આર્ડામાં અગર ત્યાર બાદ ઉત્પન્ન થનાર કેરીને આશ્રીને (પર૧) ચ્યા તેમનાે વિવેક કેટલાે યથાર્થ છે તેના પરીક્ષા કરવા ઇચ્છનાર જૈનાએ આર્કા પછી યુ. પી., બિહાર આદિમાં કેરી જોવા અને ખાવા જવું ઘટે.

વેશના આછકડાપણા વિષે એમણે દર્શાવેલા વિચાર તેમની વ્યવહારકુશળતા સૂચવે છે. તેએા સુધડતામાં માનવા છતાં આછકડા-પણાથી યાગ્યતા ન વધવાનું કહે છે. અને સાદાઈથી યાગ્યતા ન ઘટવાનું કહે છે. ખૂબી તા એમના પગાર ન વધવા–ઘટવાના દાખલામાં છે. આ રહ્યા તેમના શબ્દોઃ પહેરવેશ આછકડા નહિ છતાં સઘડ એવી સાદોઈ સારી છે. આછકડાઈથી પાંચસોના પગારના કાઈ પાંચસા એક ત કરે અને યાગ્ય સાદાઇથી પાંચસાના ચારસા નવ્વારા કાર્ક ન કરે (૭૦૬).

વગર વિચાર્ય ધર્મને નામે ધાંધલ કરી મૂકનારા, અત્યારે તો ધસુરગૃહની પેંકે પરદેશમાં વસતી સંતતિના જૈન પૂર્વજોએ ચારેક દશકા પહેલાં વીરચંદ ગાંધીના ધર્મપરિષદ નિમિત્તે અમેરિકાપ્રવાસ વખતે જ્યારે ભારે ધાંધલ મચાવી, ત્યારે તે જ ધનમસ્ત વ્યાપારીઓની વચ્ચે વ્યાપારી તરીકે રહેવા છતાં શ્રીમદે પરદેશગમનના નિષેધ પરત્વે જે વિચાર દર્શાવ્યા છે, તે વિચાર પ્રસિદ્ધ જૈનાચાર્ય આત્મારામછની પેંકે કેવા વિવેકપૂર્ણ અને નિર્ભય છે? એ જૈન સમાજની પ્રકૃતિના દ્યોતક હાઈ, તેમના જ શબ્દામાં વાંચવા જેવા છે. તેઓ લખે છે: "ધર્મમાં લીકિક માટાઈ, માનમહત્ત્વની ઇચ્છા, એ ધર્મના દ્રાહરૂપ છે.

" ધર્મના બહાને અનાર્ય દેશમાં જવાના કે સુત્રાદિ માેકલવાના નિષેધ કરનાર, નગારું વગાડી નિષેધ કરનાર, પાેતાના માન–મહત્ત્વ– માેટાઈના સવાલ આવે ત્યાં એ જ ધર્મને ઠાેકર મારી, એ જ ધર્મ પર પગ મૂકા, એ જ નિષેધના નિષેધ કરે, એ ધર્મદ્રોહ જ છે. ધર્મનું મહત્ત્વ તા બહાનારૂપ અને સ્વાર્થિક માનાદિના સવાલ મુખ્ય—એ ધર્મદ્રોહ જ છે.

'' વીરચંદ ગાંધીને વિલાયતાદિ સાેકલવા આદિમાં આમ થયું છે.''

" ધર્મ જ મુખ્ય એવા રંગ ત્યારે અહાભાગ્ય." (૭૦૬)

શ્રીમદ્ના પરિચિત મિત્રો, સંખંધીઓ અને કદાચ આશ્રયદાતાઓ પણ કેટલાક કદર મૂર્તિવિરાધી સ્થાનકવાસી હતા. તે પોતે પણ પ્રથમ એ જ મતના હતા. પણ જ્યારે તેમને પ્રતિમા વિષે સત્ય સમજાયું ત્યારે કાઈની પરવા કર્યા સિવાય પ્રતિમાસિહિ વાસ્તે તેમણે ૨૦મે વર્ષે જે લખ્યું છે, તે તેમની વિચારગં બીરતાનું દ્યોતક છે. જિજ્ઞાસુ એ (૨૦) મૂળ લખાણ જ વાંચી પરીક્ષા કરે. એ જ રીતે, માત્ર જૈનપરં પરાના અભ્યાસીએ શ્રીમદ્દનું વિચારકપણું જોવા

# ' શ્રીમદાજય'દ '—એક સમાક્ષાેચના

ખાતર, તેમણે આ યુગે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ સંભવે છે કે નહિ એ વિષે કરેલી ચર્ચા (૩૨૩) તેમના જ શબ્દામાં વાંચવા જેવી છે.\*

# વિશિષ્ટ લખાણા

શ્રીમદ્દનાં લખાણાને હું ત્રણ ભાગમાં વહેંચી, તેમાંથી નાની કે મોડી પણ કાંઇક વિશિષ્ટતા ધરાવતી કેટલીક કૃતિઓનો અત્રે પરિચય આપવા મચ્છું છું. પહેલા વિભાગમાં હું એવી કૃતિઓને મ્ર્કું છું કે, જે ગદ્ય હોય કે પદ્ય પણ જેની રચના શ્રીમદે એક સ્વતંત્ર કે અનુવાદાત્મક કૃતિ તરીકે જ કરી હોય. બીજા વિભાગમાં તેમનાં એવાં લખાણા લઉં છું કે, જે કાંઇ જિજ્ઞાસને તેના પ્રશ્નોના ઉત્તરમાં અગર અન્ય પ્રસંગથી લખાયલાં હોય. ત્રીજા વિભાગમાં એવાં લખાણા આવે છે કે, જે આપમેળ ચિંતન કરતાં નોંધરપે લખાયાં હોય અગર તેમના ઉપદેશમાંથી જન્મ્યાં હોય.

હવે પહેલા વિભાગની કૃતિઓ લઇએ. 'પુષ્પમાળા' (૧) આ તેમની ઉપલબ્ધ કૃતિઓમાંથી સર્વપ્રથમ છે. તે કાઇ વિશિષ્ટ સંપ્રદાયને અનુલક્ષીને નહિ, પણ સર્વસાધારણ નૈતિકધર્મ અને કર્તવ્યની દષ્ટિએ લખાયેલી છે. માળામાં ૧૦૮ મણકા હોય તેમ આ કૃતિ ૧૦૮ નૈતિક પુષ્પોથી ગૂંથાયેલી અને કાઇ પણ ધર્મ, પંચ કે જાતિનાં સ્ત્રી કે પુરુષને નિત્ય ગળે ધારણ કરવા જેવી, અર્થાત પાકચ અને ચિંત્ય છે. આની વિશિષ્ટતા જો કે બીજ રીતે પણ છે; છતાં તેની ધ્યાનાકર્ષક વિશેષતા તો એ છે કે, તે સાળ વર્ષની ઉંમર પહેલાં લખાયેલી છે. એક વાર કાંઈ વાતચીત પ્રસંગે મહાત્માજ્એ આ કૃતિ વિષે મને એક જ વાકચ કહેલું, જે તેની વિશેષતા વાસ્તે પૃરતું છે; તે વાકચ એ કે, '' અરે એ 'પુષ્પમાળા' તો પુનર્જન્મની સાક્ષી છે. "

<sup>🕈</sup> જુઓ આ ગ્ર'થ, વિભાગ રજે, પ્રકરણ ર૯.

મનુષ્ય અંતર્મુ ખ કે બહિર્મુ ખ ગમે તેવા હાય, તેને વૈયક્તિક જીવન અને સામુદાયિક જીવનના સ્વસ્થતા વાસ્તે સામાન્ય નીતિની જરૂર હાય જ છે. એવા વ્યાવહારિક નીતિના શિક્ષણ વાસ્તે 'પુષ્પમાળા' રચ્યા પછી શ્રીમદ્દને અંતર્મુ ખ અધિકારીઓ વાસ્તે કાંઈક વિશિષ્ટ લખવાની પ્રેરણા થઈ હાય એમ લાગે છે. એમાંથી એમણે આષ્યાત્મિક જિજ્ઞાસા સંતાપવા અને પાપવા ખાતર એક બીજી કૃતિ રચી. એનું નામ એમણે ઉદ્દેશ અને વિષયને અનુરૂપ એવું 'માક્ષમાળા'(૪) રાખ્યું. માળા એટલે ૧૦૮ મણકા પેઠે ૧૦૮ પાઠ સમજી જ લેવાના. એના બીજો ભાગ 'પ્રદ્યાવભાધ માક્ષમાળા' એમણે લખવા ધારેલા જે લખાતાં રહી ગયા. છતાં સદ્ભાગ્યે એમાં એમણે લખવા ધારેલ વિષયાની યાદી કરેલી તે લબ્ય છે (૮૬૫). એ વિષયા ઉપર કાઈ વિશિષ્ટ પ્રદ્યાશાલીએ લખવા જેવું છે, એ કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર રહે છે.

' મેક્ષમાળા 'માં ચર્ચલા ધર્મના મુદ્દા ખાસ કરી જૈન ધર્મને જ લક્ષ્મી લીધેલા છે. અને તે વખતે તેમનાં પ્રથમ પરિચિત સ્થાનક-વાસી પરંપરા અને શાસ્ત્રોની તેમાં સ્પષ્ટ છાપ છે. છતાં એક દર રીતે એ સર્વસાધારણ માન સંપ્રદાય વાસ્તે અનુકૂળ થઈ પડે એ રીતે જ મધ્યસ્થપણે લખાયેલ છે. ' મેક્ષમાળા 'ની અનેક વિશેષતાએ એના વાચનથી જ જાણવી યાગ્ય છે, છતાં અહીં તેની એક વિશેષતા નોંધવી યાગ્ય છે. સોળ વરસ અને ત્રણ મહિના જેટલી નાની ઉંમરે, કાઈ રકૂલ કે કોલેજમાં અગર તા સંરકૃત યા ધાર્મિક પાઠશાળામાં નહિ ભણેલ છાકરા રાયચંદની એ ત્રણ દિવસની રમત છે, અને છતાં ય આજે પ્રીઢ અભ્યાસીને એમાં સુધારવા જેવું ભાગ્યે જ દેખાશે.

હવે પાછળથી ૨૯મે વર્ષે સ્થાયેલ 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર'ને (૬૬૦) સગવડ ખાતર પ્રથમ લઈએ. એમાં ૧૪૨ દોહા છે. એનું વિવેચન એમણે પોતે જ કરેલું લભ્ય છે. ખરેખર આનું શાસ્ત્ર નામ

# 'શ્રીમદાજચ'દ્ર'—એક સમા**લા**ચના

સાર્થક છે. એમાં જૈન આચારવિચારપ્રક્રિયા મૂળ રૂપમાં પૂર્ણ આવી જાય છે. વિચાર પક્રવ છે. અવસાકન અને ચિંતન વિશાળ તેમ જ ગંભીર છે. જેને વસ્તુ જાણવી હોય અને સંસ્કૃત તથા પ્રાકૃત ગ્રંથાના જંગલમાં પદ્યા સિવાય સ્પર્શ કરવા હાય, તેને વારતે આ શાસ્ત્ર નિત્ય પાઠ્ય છે. સન્મતિ, પડ્દર્શનસમુચ્ચય, યાેગબિન્દુ, યાે**ગદ**િટ-સમુચ્ચય, સમયસાર, પ્રવચનસાર આદિ પ્ર'થાનું તે તારેણ છે. અને છતાં ય તેમાં તાતકાલિક ગચ્છ, પંથ અને એકાંતપ્રવૃત્તિનું સ્વાનુભવ-સિદ્ધ વર્ણન અને સમાક્ષાચન પણ છે. સર્વસાધારણ માટે તો નહિ પણ જૈન મુમુક્ષ માટે તે ગીતાની ગરજ સારે તેલું છે. જો આમાં જન પરિભાષા ગૌણ કરી પાછળથી વ્યાપક ધર્મ સિહાંતા ચર્ચ્યા હોત, તા એ ભાગ ગીતાના ળીજા અધ્યાયનું સ્થાન ક્ષેત. આજે ગીતા જેવા સર્વમાન્ય થઈ શકે એવા પદ્મ પુસ્તકની માગણી જૈન લોકા તરફથી થાય છે. શ્રીમદ્ સામે એ વાર્ત પ્રગટ રૂપમાં આવી હેાત. તા તેએ એ ખાટ મુજરાતી ભાષા દ્વારા યાગ્ય રીતે દૂર કરત. અલખત્ત આને સમજવામાં અધિકાર આવશ્યક છે. તર્કશાસ્ત્રની શહ અને ક્રેમિક દલીલા ખુહિશાધન સિવાય ન સમજાય. એક ખાજા, દરાગ્રહથી ઘણા આને સ્પર્શતા કે જાણતા પણ નથી; બીછ બાળુ આને સર્વરવ માનનાર, સદા પાઠ કરનાર એને સમજવાની વાસ્તવિક રીતે તૈયારી કરતા નથી. બન્ને એકાંતા છે.

અા શાસ્ત્રનાં સંસ્કૃત, હિન્દી અને અંગ્રેજીમાં ભાષાંતરા થયાં છે; પણ એની ખરી ખૂબી મૂળ ગુજરાતીમાં જ છે. જૈન પરંપરાના સર્વમાન્ય ગુજરાતી પ્રામાણિક ધર્મશ્રંથ તરીકે આ શાસ્ત્ર સરકારી, રાષ્ટ્રીય કે અન્ય કાર્ક પણ સંસ્થાના પાઠ્યક્રમમાં સ્થાન લેવાની યાગ્યતા ધરાવે છે.

વિશિષ્ટ ભાષાંતરકૃતિમાં દિગંભરાચાર્ય કુંદકુંદકૃત પ્રાકૃત ' પંચાસ્તિકાય 'તું તેમણે ગુજરાતીમાં કરેલું અવિકલ ભાષાંતર (૭૦૦)

આવે છે. વિવેચનકૃતિઓમાં આધ્યાત્મિક શ્વેતામ્પર મુનિ આનંદ-ધનજી (૧૯૨), ચિદાનંદજી (૯)નાં કતિપય પદ્યો ઉપર તેમણે કરેલાં વિવેચના મળે છે. પ્રસિદ્ધ દિગંખર તાર્કિક સમંતભદ્રના માત્રે એક જ પ્રસિદ્ધ સંરકૃત શ્લેષકનું વિવેચન (૮૧૮) તેમણે કર્યું છે. આ વિવેચના પ્રમાણની દષ્ટિએ નહિ પણ ગુણની દષ્ટિએ એવાં મહત્ત્વનાં છે કે, ક્રાઈ પણ વિવેચકને તે માર્ગદર્શક થવાની યાગ્યતા ધરાવે છે. એ વિવેચના પાંડિત્યમાંથી નહિ પણ સહજભાવે ઊગેલી આધ્યાત્મિ-કતામાંથી જન્મ્યાં હોય એવા ભાસ થાય છે.

'અપૂર્વ અવસર એવા ક્યારે આવશે '\* ધ્રવપદવાળું શ્રીમદ્દનું કાવ્ય (૪૫૬) આશ્રમભજનાવલીમાં સ્થાન પામેલું હોવાથી, માત્ર જૈન કે ગુજરાતી જનતામાં જ નહિ, પણ ગુજરાતી ભાષા થાડે ઘણે અંશે સમજૈનાર વર્ગમાં પણુ જાણીતું થયું છે અને થતું જાય છે. આ પદ્યના વિષય જૈન પ્રક્રિયા પ્રમાણે ગુણબ્રેણી છે. એમાં પ્રક્રિયાનું જ્ઞાન અને ભાવતાદાત્મ્ય ૨૫૪ છે. તે એવા આત્મિક **ઉ**લ્લાસમાંથી લખાયેલ છે કે, વાંચનારને પણ તે શાંતિ આપે છે. જૈન પ્રક્રિયા હોવાથી ભાવની સર્વગમ્યતા આવળી શક્ય જ નથી. નરસિંહ મહેતા આદિનાં ભજના લાકપ્રિય છે. કારણ તેની વેદાંત-પરિભાષા પણ એટલી અગમ્ય નથી હોતી, જેટલી આ પદ્મમાં છે. આનું વિવેચન સાધારણ અને સર્વદર્શનપરિભાષામાં તુલનાદષ્ટિથી થાય. તા તે વધારે ફેલાવ પામે. નરસિંહ મહેતાના 'વૈષ્ણવજન તા તેને કહીએ ' એ ભજનમાંના વૈષ્ણવજન (બૌહ પરિભાષામાં **થેાધિસત્ત્વ** ) સાધનાના ક્રમમાં લાેકસેવાના કાર્યની યાેગ્યતા ધરા**વે** છે. જ્યારે 'અપૂર્વ અવસર' એ બજનમાંની ભાવનાવાળા આહેત સાધક એકાંત આધ્યાત્મિક એકાંતની ઊંડી ગહામાં સેવ્યસેવકના ભાવ ભૂલી, સમાહિત થઈ જવાની તાલાવેલીવાળા દેખાય છે.

<sup>🛊</sup> આ પુસ્તકમાં જીઓ વિભાગ રજો, પ્રકરણ ૨૭.

# ' શ્રીમદાજચ'દ્ર '—એક સમાલાયના

'નીરખીને નવસૌવના '\* ઇત્યાદિ શ્રદ્ભાચર્ય વિષયક દોહરા ('મોક્ષમાળા '-૩૪) કાઈ ઊંડા ઉદ્દગમમાંથી ઉદ્દભવ્યા છે. ખુદ ગાંધીજી પણ એના પાઠ કચારેક કરતા એમ સાંભળ્યું છે. સત્તરમે વર્ષે રચાયેલું 'બહુ પુષ્ય કેરા પુંજથી ' ઇત્યાદિ હરિગીત કાવ્ય ('મોક્ષમાળા '-૬૭) શબ્દ અને અર્થથી બહુ ગંભીર છે. જાણે પાછલી ઉમરમાં રચાયું ન હોય ! શ્રદ્ભાચર્યના દોહરા વિષે પણ એમ જ કહી શકાય.

'હે પ્રભુ! હે પ્રભુ! શું કહું !'એ કાવ્ય (૨૨૪) માત્ર આત્મનિરીક્ષણથી ઓતપ્રાત છે, 'જડભાવે જડ પરિણુમે'એ કાવ્ય (૨૨૬) જૈન આત્મપ્રક્રિયાનું પૂરેપુરું એાધક છે. 'જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને' એ ધ્રુવપદવાળું કાવ્ય (૨૨૭) જૈન પરિભાષામાં જ્ઞાનની તાત્ત્વિકતાનું નિરૂપણ કરે છે.

આ બધાં ય છૂટાં છવાયાં કાવ્યાને વિશિષ્ટ કૃતિમાં મૂકવાનું કારણ એ છે કે, તે બધાંમાં એક યા બીજી રીતે જૈન તત્ત્વન્નાન અને જૈન ભાવના બહુ સ્પષ્ટતાથી વ્યક્ત થયેલી છે અને તે બધાં સુપઠ છે. એક વાર જેણે જૈન પરિભાષાના પડદા વીંધ્યા, તેને તા ગમે તેટલી વાર વાંચવા છતાં તેમાંથી નવીનતાના અનુભવ થાય એમ છે.

વિશિષ્ટ કૃતિના બીજા વિભાગમાં ગાંધીજીને ભિન્ન ભિન્ન સમયે લખેલા ત્રણ પત્રો ‡ છે. પહેંતા પત્ર (૪૪૭) જેમ પ્રશ્નોમાં તેમ ઉત્તરમાં પણ મોટા છે. બીજી વિશેષતા એ છે કે, પ્રશ્નો તાત્ત્વિક અને વ્યાવહારિક બન્ને રૂપના તેમ જ બૅરિસ્ટરની મુહિને છાજે તેવા વ્યવસ્થિત છે. ઉત્તર પણ પ્રગ્નાથી અને અનુભવગ્રાનથી અપાયેલા છે. સમત્વ પદે પદે છે. સર્પ મારવા ન મારવાના ન્યાય પ્રગ્રાપાટવ અને વસ્તુસ્થિતિ સૂચવે છે. છતાં આજે એ ઉત્તર અપર્યાપ્ત જ છે.

<sup>🏓</sup> આ ગ્ર'થમાં જુઓ ભા. ૨, ખ'ડ ૧, પ્ર૦ ૧૬.

<sup>‡.</sup> આ ગ્ર'થમાં જુએા ભાગ ર, ખ'ડ ર.

સાબૂહિક દરિએ પણ આવી બાબતમાં વિચાર કરવા જ પડે છે. ગાંધીજીએ પાછળથી એ વિચાર કર્યો. શ્રીમદ્ શું કરત તે કહી ન શકાય; પણ જૈનાએ અને બધાએ એ વિચાર કરવા જ જોઈએ. શુદ્ધની બાબતમાં શ્રીમદે અભિપ્રાય આપ્યા છે, તે તેમનાં મૂળ પુસ્તકા પૂરાં વાંચ્યાં હોત તા જુદી રીતે આપત.

ગાંધીજીને લખેલા ખીજા પત્રમાં ( ૪૮૨ ) વિવેક્તાન, તેની શક્યતા અને તેનાં સાધનાનું ૨૫૪ ચિત્ર છે.

ત્રીજા પત્રમાં ( ૬૪૭ ) આર્ય વિચાર–આચાર, આર્ય–અનાર્ય ક્ષેત્ર, ભક્ષ્યાભક્ષ્ય વિવેક, વર્ષ્યુંશ્રમધર્મની અગત્યતા, નાત, જાત આદિના ભેદ અને ખાનપાનના પારસ્પરિક વ્યવહાર આદિ વિષે ખુલાસા કરેલા છે. આજે પણ ગાંધીજીના વિકસિત અને વ્યાપક જીવનક્રમમાં જાણે શ્રીમદ્દના એ ખુલાસાના સંસ્કારા હાય એમ ભાસે છે.

આ ત્રણે પત્રા દરેકે વાંચવાને લાયક છે. એની વિશેષતા એ કારખુરી છે કે, બીજા કાઈને લખે તે કરતાં ગાંધીજીને જુદી જ જાતનું લખવાનું હોય છે — અધિકારીના પ્રશ્ન પ્રમાણે જવાબ. ગાંધીજી સ્વિવાયના કાઈ પ્રત્યેના પત્રવ્યવહારમાં આપણે વ્યવહારુ ચર્ચા ભાગ્યે જ જોઈએ છીએ. એમાં લોક, પર્યાય, કેવલત્રાન, સમ્યકૃત, ઇત્યાદિની ચર્ચા હોય છે. જ્યારે ગાંધીજી વ્યવહારુ પ્રશ્નો ધાર્મિક દષ્ટિએ કરે છે. અને આજે આપણે જોઈએ છીએ કે, ગાંધીજીએ કેટલા વ્યવહારુ પ્રશ્નોના નિકાલ ધર્મદષ્ટિએ કર્યો છે. સામાન્ય જૈન વર્ગ અને અન્ય વર્ગ અનધિકારપ્રશ્નો જ કરે છે, એ હંમેશના અનુભવ શ્રીમદ્દને પૂછનારાઓના પ્રશ્નોમાં પણ સાચા ઠરે છે. ગાંધીજી અત્યાર લગી અપવાદ છે. ત્રાતિઓજન, ત્રાતિની બહાર બોજન, ભક્ષ્યાભક્ષ્યવિચાર, એમાં જ કયાં સુધી છૂટ ઇત્યાદિ પ્રશ્નો ગાંધીજીની વડાલદષ્ટિ તેમજ પરદેશમાં આવી પડેલી પરિસ્થિતિને આભારી છે. જૈનાના પ્રશ્નો

# ' શ્રીમદાજય'દ્ર '—એક સમા**દ્રાય**ના

મહાવીરના સમયમાં થતા પ્રશ્નો જેવા જ લગભગ છે. એમ દેખાય છે કે, જૈનોના માનસની પરિસ્થિતિ લગભગ એ જ ચાલી આવે છે.

અંક પર (વાળા પત્ર કાઈ જૈન જિજ્ઞાસના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં છે, જે જૈન તત્ત્વનાનના અભ્યાસીને રસ પાષે એવા છે. એમાં નિયતસ્થાનથી જ તે તે ઇન્દ્રિયાનુભવ કેમ થાય છે અને ઇન્દ્રિયા અમુક જ પરિસ્થિતિમાં કામ કેમ કરે છે, તેના ખુલાસા ખૂબ સ્પષ્ટતાથી આપ્યા છે જેવા કે સર્વાર્થસિલિ, રાજવાર્તિક આદિમાં છે.

અંક ૬૩૩વાળા પત્ર જેમાં આશ્રમક્રમે વર્તવું કે ગમે ત્યારે ત્યાગ કરવા એ પ્રશ્ન છલ્યા છે, અને જેના કાંઇક નિર્દેશ મેં પ્રથમ કર્યો છે તે પત્ર પણ એક ગંબીર વિચાર પૂરા પાડતા હાવાથી ખાસ ધ્યાન ખેં ચે છે.

વિશિષ્ટ કૃતિના ત્રીજા વિભાગમાં અંક ૭૦૭–૮ વાળું લખાસ્ પ્રથમ લઈએ. એ કદાચ સ્વચિંતનજન્ય નોંધ હોય. રાગ ઉપર દવા કરવી કે નહિ એ વિચાર જંન સમાજમાં ખાસ કરી જિનકલ્પ ભાવનાને લીધે આવ્યાે છે. એ બાબત શ્રીમદે આ નાંધમાં ખૂબ પ્રકાશ પાક્ર્યો છે, અને પૂર્ણ અનેકાંતદૃષ્ટિ ગૃહસ્થ–સાધુ બન્ને માટે ઘટાવી છે, જે વાસ્તવિક છે. ઔષધ બનાવવામાં કે ક્ષેવામાં પાપદૃષ્ટિ હોય તા તેનું કળ પણ ઔષધની અસરની પેઠે અનિવાર્ય છે, એ વસ્તુ માર્મિક રીતે ચર્ચો છે. ઔષધ દ્વારા રાગનું શમન કેમ થાય? કારણ કે રાગનું કારણુ તા કર્મ છે, અને તે હાય ત્યાં સુધી બાહ્ય ઔષધ શું કરે ? એ કર્મદૃષ્ટિના વિચારના સરસ જવાબ આપ્યાે છે.\*

આ લખાણમાં એમણે ત્રણ અંશા સ્પર્સ્યા લાગે છે. ૧. રાગ કર્મજનિત છે તા તે કર્મ ચાલુ હાૈય ત્યાં લગી ઔષધાપચાર શા કામના ! એક એ પ્રશ્ન છે. ૨. રાગજનક કર્મ ઔષધનિવર્ત્ય જાતિનું છે કે અન્ય પ્રકારતું એ માલૂમ ન હાેવા છતાં ઔષધની કડાકૂટમાં

<sup>•</sup> આ પુસ્તકમાં જુઓ ભાગ ૨, ખંડ ૧, પ્ર૦ ૨૯.

શા માટે ઊતરવું ? ખાસ કરીને ધાર્મિક ગૃહસ્થ અને ત્યાગીઓએ. એ બીજો પ્રશ્ન. ૩. ઔષધ કરીએ તા ય પુનઃ કર્મબંધ થવાના જ, કારણુ ઔષધ બનાવવામાં અને લેવામાં સેવાયેલ પાપવૃત્તિ નિષ્ફળ નથી જ. તા પછી રાગ નિવારીને પણ નવા રાગનું બીજ નાખવા જેવું થયું. એના શા ખુલાસા, એ ત્રીજો પ્રશ્ન.

આ ત્રણે પ્રશ્નો એમણે કર્મશાસ્ત્રની દર્ષિથી ચર્ચ્યા છે. ઔષધ અને વેદનીય કર્મનિવૃત્તિ વચ્ચેના સંબંધ દર્શાવતાં તથા કર્મબંધ અને વિપાકની વિચારણા કરતાં એમણે જૈન કર્મશાસ્ત્રનું મૌલિક ચિંતન વ્યક્ત કર્યું છે.

'વ્યાખ્યાનસાર' (૭૫૩) આખા જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની દુચિવાળા બધાએ વાંચવા જેવા છે. એ વાંચતા એમ લાગે છે કે, એમણે સમ્યક્ત્વ પાકું અનુભવ્યું ન હોય તો એ વિષે આટલી સ્પષ્ટતાથી અને વારંવાર કહી ન શકે. તેઓ જ્યારે એ વિષે કહે છે, ત્યારે માત્ર સ્થૂલ સ્વરૂપ નથી કહેતા. એમના એ સારમાં ઘણા પ્રસિદ્ધ દાખલાઓ આકર્ષક રીતે આવે છે. કેવળજ્ઞાનની ક્યારેક પ્રથમ નવી રીતે કરવા ધારેલ વ્યાખ્યા એમણે આમાં સૂચવી હોય એમ લાગે છે; તે જૈનપરંપરામાં એક નવું પ્રસ્થાન અને નવીન વિચારણા ઉપસ્થિત કરે છે. એમાં વિરતિઅવિરતિ અને પાપક્રિયાની નિવૃત્તિ —અનિવૃત્તિના સંબંધમાં માર્મિક વિચાર છે.\*

એમના ઉપર જે ક્રિયાલાપના આક્ષેપ થતા, તેના ખુલાસા એમણે પાતે જ આમાં સ્પષ્ટ કર્યા છે, જે તેમની સત્યપ્રિયતા અને નિખાલસતા સ્થવે છે.

'ઉપદેશછાયા' ( ૧૪૩ ) ના મથાળા નીચેના સંગ્રહમાં શ્રીમદ્દના આત્મામાં હંમેશાં રમી રહેલાં વિવિધ વિષયાનાં ચિંતનાની છાયા છે, જે જૈન જિજ્ઞાસ વાસ્તે ખાસ રુચિપાષક છે.

<sup>🔹</sup> જાુઓ આ શ્રંથ લાગર, ખંડ ૧, પ્ર૦ ૨૮.

# ' શ્રીમદાજચ'દ્ર '—એક સમાક્ષાેચના

#### ઉપસ'હાર

ખગાળા, મરાઠી, હિન્દી, અને ગુજરાતી આદિ પ્રાંતિક ભાષાએ. જેમાં ગૃહસ્થ કે ત્યાગી જૈન વિદ્વાન અને વિચારક વર્ગની લેખનપ્રવૃત્તિ થાય છે અને વિશેષ સંભવે છે. તેમાંથી પ્રસિદ્ધ જૈન આચાર્ય<sup>°</sup> આત્મારામજીની હિન્દી કૃતિઓને બાદ કરતાં એક ભાષામાં વીસમી શતાબ્દિમાં લખાયેલું એક પણ પુસ્તક મેં એવું નથી જોયું કે, જેને 'શ્રીમદ્રાજ્યંદ્ર 'નાં લખાણા સાથે ગંભીરતા, મધ્યસ્થતા અને મોલિકતાની દર્ષિએ અંશયી પણ સરખાવી શકાય. તેથી આધુનિક સમગ્ર જૈન સાહિત્યની દિષ્ટિએ, વિશેષે કરી જૈન તત્ત્વનાન અને ચારિત્રવિષયક ગુજરાતી સાહિત્યની દષ્ટિએ શ્રીમદ્દનાં લખાણોનું ભારે મૂલ્ય છે. છેલ્લા ત્રણ ચાર દશકા થયાં જૈન સમાજમાં નવીન પ્રજાતે નવીન કેળવણી સાથે ધાર્મિક અને તત્ત્વનાન સંબંધી જૈન શિક્ષણ આપી શકે એવાં પુસ્તકાની ચામેરથી અનવરત માગણી થતી જોવામાં આવે છે. અતેક સંસ્થાઓએ પાતપાતાની શક્યતા પ્રમાણે આવી માગણીને પહેાંચી વળવા કાંઈ ને કાંઈ પ્રયત્ન સેવ્યા છે, તેમજ નાનાંમાટાં પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ કર્યાં છે; પણ જ્યારે નિષ્પક્ષભાવે એ બધા વિષે વિચાર કરું છું, ત્યારે મને સ્પષ્ટ લાગે છે કે. એ બધા પ્રયતના અને લગભગ એ બધું સાહિત્ય શ્રીમદ્નાં લખાણા સામે બાલીશ અને કૃત્રિમ જેવું છે. એમનાં લખાણામાંથી જ અક્ષરેઅક્ષર અમુક ભાગા તારવી, અધિકારીની યાગ્યતા અને વય પ્રમાણે પાઠવક્રમ ઘડી કાઢવામાં આવે, કે જેમાં કાઈ પણ જાતના ખર્ચ, પરિશ્રમ આદિના ભાજ નથી, તા ધાર્મિક સાહિત્ય વિષેની જૈન સમાજની માગણીને આજે પણ એમનાં લખાણથી ખીજાં કાઈ પણ પુસ્તકા કરતાં વધારે સારી રીતે સંતાષી શકાય એમ છે. એમાં કમારથી માંડી પ્રૌઢ ઉમર ં સુધીના અને પ્રાથમિક અભ્યાસીથી માંડી ઊંડા ચિંતક સુધીના જિજ્ઞાસ માટેની સામગ્રી માજુદ છે. અલળત્ત એ સામગ્રીના સદુપયાગ કરવા વારતે અસંકૃચિત અને ગુણપ્રાહક માનસચક્ષ જોઈએ.

१८७

#### યા રાજ્ય દ્રની જીવનયાત્રા

શ્રીમદ્દની સમય ઉંમર કરતાં વધારે વખત અભ્યાસમાં ગાળનાર, શ્રીમદ્દના ભ્રમણ અને પરિચયક્ષેત્ર કરતાં વધારે વિરતૃત ક્ષેત્રમાં રખડનાર, અને વિવિધ વિષયના અનેક વિદ્યાગુરૂઓને ચરણે સાદર ખેસનાર મારા જેવા અલ્પ પણ ધારે તો એમનાં લખાણામાં ખામીએ! પણ ખતાવી શકે; પરંતુ જ્યારે એમની માત્ર આપબળે વિદ્યા મેળવવાની, શાસ્ત્રા વાંચવાની, તત્ત્વચિંતન કરવાની અને તે ઉપર સ્પષ્ટ તેમ જ પ્રવાહળહ લખવાની અને તે પણ ઘરાંગણે રમતા કુમારની ઉંમરથી તેમ જ વ્યાપાર, ધંધા આદિની વિવિધ પ્રવૃત્તિએ! વચ્ચે,— ત્યારે શ્રીમદ્ જેવી વ્યક્તિ ઉત્પન્ન કરવા વાસ્તે માત્ર જૈન સંસ્કૃતિ પ્રત્યે જ નહિ પણ ગુજરાતની સંસ્કૃતિ પ્રત્યે માથું આપમેળ નમા જ્ય છે. જૈન સમાજ માટે તો એ વ્યક્તિ ચિરકાલ લગી આદરણીય સ્થાન સાચવી રાખશે એમાં શંકા જ નથી. તટસ્થ અને ચિંતક લાવે શ્રીમદ્દનાં લખાણ વાંચ્યા સિવાય એમને વિષે અભિપ્રાય ખાંધવા કે વ્યક્ત કરવા એ વિચારકની દિષ્ટમાં ઉપહાસાસપદ થવા જેવું અને પોતાનું સ્થાન ગુમાવવા જેવું છે.

'શ્રીમદ્રાજચંદ્ર'નું અંતિમ સંરકરણ જોઈ ગયા પછી તે સંરકરણની કેટલીક ખટકે એવી ખામીઓ તરફ તેમના અનુગામીઓનું લક્ષ ખેંચવું યોગ્ય ધારું છું. એ ખામીઓ હશે ત્યાં સુધી 'શ્રીમદ્રા-જચંદ્ર'નું મહત્ત્વ વિદ્વાના યોગ્ય રૂપમાં આંક્રી નહિ શકે. એ ખામીએ પરિશિષ્ટ અને શુહિવિષયક છે. પ્રથમ તા વિષયાનુક મ હોવા જોઈએ. કેટલાંક પરિશિષ્ટામાં પહેલું તેમાં આવેલા શ્રંથ અને શ્રંથકારા વિષેનું; બીજું તેમાં આવેલાં અવતરણો વિષેનું, તેનાં મૂળ સ્થળા સાથે; ત્રીજું તેમાં આવેલા બધા ય વ્યાખ્યા કરેલ કે વ્યાખ્યા કર્યા વિનાના પારિભાષિક શબ્દોનું; ચાયું એમાં ચર્ચલા વિષયો મૂળમાં જે જે શ્રંથમાંથી લેવામાં આવ્યા હોય, તે શ્રંથાનાં સ્થળા અને જરૂર હોય ત્યાં પાઠા દર્શાવનારુ; એમ અનેક દિષ્ટિયા મહત્ત્વનાં બીજાં પણ પરિશિષ્ટ આપવાં જરૂરી છે. એમણે પાતાનાં લખાણોમાં વાપરેલ

# ' શ્રીમદાજય'દ્ર '—એક સમાલાયના

સંસ્કૃત કે પ્રાકૃત શબ્દ કાયમ રાખીને પણ જ્યાં તેમાં વિકૃતિ હોય ત્યાં સાથે કાષ્ટકમાં તે દરેક શબ્દનું શુદ્ધ રૂપ આપવાથી કાંઈ પુરતકનું મહત્ત્વ ઘટતું નથી.

આ પ્રસંગે શ્રીમદ્નાં રમારકર્યે ચાલતી સંસ્થાએ વિષે સ્ચન કરતું પ્રાસંગિક છે. હું જાણું છું ત્યાં સુધી એમના રમરણ્ર્યે છે પ્રકારની સંસ્થાઓ છે. કેટલાક આશ્રમા અને પરમશ્રુતપ્રભાવક મંડળ. આશ્રમાની ખાખતમાં તા એટલું જ સ્ચવતું ખસ થશે કે, તે તે આશ્રમના સંચાલકાએ અને ત્યાં રહેનારાઓએ, શ્રીમદે સ્ચિત શાસ્ત્રાભ્યાસ, મનન અને આપમેળ નિર્ણય ખાંધવાની વૃત્તિના જ વિકાસ થાય એ રીતે વ્યવસ્થિત અભ્યાસ અને ચિંતનક્રમ ગાઠવવા જોઈએ. તેમની ચરણ્યાદુકા કે છખી આદિની સુવર્ણયૂજ કરતાં તેમની સાદગી અને વીતરાગ ભાવનાને બંધ એસે તેમ જ વિચારકાની દૃષ્ટિમાં પરિહાસ ન પામે એવી જ યાંગ્ય ભક્તિ પાષ્યી ઘટે.

પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ આજ સુધીમાં વ્યાપક દિષ્ટેએ રાષ્ટ્રીય ભાષામાં અનુવાદિત અનેક પુસ્તકા બહાર પાક્યાં છે. એ પ્રયત્ન પ્રથમ દિષ્ટેએ અત્યાર લગી રતુત્ય ગણાય. પણ અત્યારે ઊભી થયેલી સાહિત્ય-વિષયક માગણી અને થયેલ વિકાસક્રમને લક્ષમાં લેતાં, હવે એ મંડળ સંપાદનમુદ્રણનું દિષ્ટિભિન્દુ બદલવું જ જોઈએ. પુસ્તકાની પસંદગી, અનુવાદની પહિતિ, તેની ભાષા, તથા પ્રસ્તાવના, પરિશિષ્ટ આદિ કેવાં અને કેટલાં હોવાં જોઈએ એના નિર્ણય કરવા વાસ્તે એ મંડળ એાઇમાં એાઇ બે ત્રણ વિદ્વાનોની સમિતિ બનાવી, તે દારા જ અનુવાદક કે સંપાદક પસંદ કરવાનું, અને વસ્તુ તૈયાર થયા પછી તપાસાવવાનું કામ કરાવી, ત્યાર પછી જ પુસ્તક પ્રેસમાં આપવાની ગાદવણ કરવી ઘટે. એ મંડળ તરફથી અત્યાર લગીમાં પ્રગટ થયેલ સંખ્યાબંધ પુસ્તકા જ્યારે જોઉ છું, ત્યારે મૂળપાદ, અનુવાદ, ભાવકથન, સંશાધન આદિની ઢગલાળંધ અક્ષમ્ય ભૂતા જોઈ, વ્યાપારી જૈન સમાજને હાથે હણાતા સાહિત્યના તેજસ્વી આત્માનું દશ્ય અનુભવું છું.

' શ્રીમદ્રાજચંદ્ર'ના હિન્દી કે કાઈ પણ ભાષામાં અનુવાદ કરવાની રુચિવાળા પણ તેમના ઘણા ભક્તો છે. તેમનું પણ ધ્યાન ખેંચલું આવશ્યક છે. શ્રીમદ્વી ભાષા ગુજરાતી છે પણ તે તેમની <mark>ખાસ</mark> ભાષા છે. ગુજરાતી ભાષામાં નવયુગમાં જૈન તત્ત્વચિંતન તેમણે જ પ્રથમ કરેલું અને લખેલું હોવાયી, તેમની ભાષાએ સ્વાવલંબી વિશિષ્ટ રૂપ ધારણ કર્યું છે. તેમાં ચર્ચાયેલા વિષયા સેંકડા પ્રંથામાંથી અને કાંઈક સ્વતંત્ર ભાવે ઊંડા ચિંતનમાંથી આવેલા છે. તેથી અનુવાદકની પસંદગીમાં મુખ્ય ત્રણ ભાળતા ધ્યાનમાં નહિ રખાય તેા એ અનુવાદા નામના જ થશે. પહેલી એ કે, તેણે શ્રીમદ્ની ભાષાના માતૃભાષા જેટલા જ તલસ્પર્શી પરિચય કરેલા હાવા જોઈએ. બીજી બાબત એ કે, એમાં અર્ચેલા વિષયાનું તેણે પક્વ અને સ્પષ્ટ પરિશીલન કરેલું હોાવું જોઈ એ. અને ત્રીજી બાયત એ છે કે, જે ભાષામાં અનુવાદ કરવાના હાય, તેમાં લખવાના તેના સિદ્ધહસ્ત હાવા જોઈ એ. આટલા પૂરતી સગવડ કરી આપવામાં કે મેળવવામાં જે ખર્ચ યાેગ્ય રીતે સંભવતા હૈાય, તે કરવામાં વૈશ્યવૃત્તિ જરાય ન સેવતાં, ટાણા વખતની ઉદારવૃત્તિનું અવલંબન કરવું જોઈ એ.



# શ્રી રાજચંદ્ર

[ જીવનયાત્રા અને વિચારરત્ના ]

# ર. શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

# વૈરાગ્ય

1. સઘળાં પ્રાણીઓની સ્વાભાવિક ઇચ્છા સુખ અને આનંદ પ્રાપ્ત કરવામાં છે. એથી કરીને તેઓ તેના ઉદ્યોગમાં ગૂંથાયાં રહે છે. પરંતુ વિવેકસુદ્ધિના ઉદય વિના તેમાં તેઓ વિભ્રમ પામે છે. તેઓ સંસારમાં નાના પ્રકારનાં સુખના આરોપ કરે છે. [પરંતુ] અતિ અવલાકનથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે, તે આરોપ વૃથા છે. જે સુખ ભયવાળાં છે તે સુખ તે સુખ નથી પણ દુ:ખ છે. જે વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવામાં મહાતાપ છે, જે વસ્તુ બોગવવામાં એથી પણ વિશેષ તાપ રહ્યો છે, તેમજ પરિણામે મહાતાપ, અનંત શાક અને અનંત ભય છે, તે વસ્તુનું સુખ તે માત્ર નામનું જ સુખ છે; વા નથી જ. આમ હોવાથી તેની અનુરક્તતા વિવેકીઓ કરતા નથી. ભર્તુદરિ ઉપદેશ છે કે:

ભાગમાં રાેગના ભય છે; કલને પડવાના ભય છે; લક્ષ્મીમાં રાજના-ભય છે; માનમાં દીનતાના તથા ખળમાં શત્રુના ભય છે; રૂપથી સ્ત્રીને ભય છે; શાસ્ત્રમાં વાદના ભય છે; ગુણમાં ખલના ભય છે: અને કાયા પર કાળના ભય છે— એમ સર્વ વસ્તુ ભયવાળી છે; માત્ર વૈશગ્ય જ અભય છે.

અામ સંસારનાં મનાહર પણ ચપલ સાહિત્યા **બયથી બર્યાં છે.** વિવેકથી વિચારતાં જ્યાં બય છે ત્યાં કેવળ શાક જ છે. જ્યાં શાક

# શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

હોય ત્યાં સુખના અભાવ છે; અને જ્યાં સુખના અભાવ રહ્યો છે, ત્યાં તિરસ્કાર કરવા યથાચિત છે.

આ પણ વિના વિવાદે માન્ય રાખવું જોઇ એ કે, તે અનંત શાક અને અનંત દુઃખની નિવૃત્તિ એના એ જ સાંસારિક વિષયથી નથી. રુધિરથી રુધિરના ડાધ જતા નથી, પણ જલથી તેના અભાવ છે. તેમ શુંગારથી વા શૃંગારમિશ્રિત ધર્મથી સંસારની નિવૃત્તિ નથી. એ જ માટે વૈરાગ્યજલનું આવશ્યકપણું નિઃસંશય ઠેરે છે. (૧૬)

- ર. ત્રાનીઓએ સંસારને અનંત ખેદમય, અનંત દુ:ખમય, અબ્યવસ્થિત, ચળવિચળ અને અનિત્ય કહ્યો છે. સંસારની દેખીતી ઇદ્રવરણા જેવી સુંદર માહિનીએ આત્માને તટસ્થલીન કરી નાખ્યો છે. એ જેવું સુખ આત્માને કચાંય ભાસતું નથી. મોહથી સત્ય સુખ અને એનું સ્વરૂપ જોવાની એણે આકાંક્ષા પણ કરી નથી. . . સંસારની આ ઉત્તમાત્તમ પદવી [ જે ચક્રવર્તપણું ] ત્યાં આવું દુ:ખ, ક્ષિણિકતા, તુચ્છતા, અંધપણું એ રહ્યું છે, તા પછી બીજે સુખ શા માટે ગણવું જોઈએ ? . . જે સુખ ભયવાળાં અને ક્ષિણિક છે તે દુ:ખ જ છે. [ આમ સંસારમાં ] અનંત તાપ, અનંત શાક, અનંત દુ:ખ જોઈ ને ત્રાનીઓએ એ સંસારને પૃંદ દીધી છે તે સત્ય છે. વૈરાગ્ય એ જ અનંત સુખમાં લઈ જનાર ઉત્કૃષ્ટ બોમિયો છે. (૧૭)
- 3. સર્વ કરતાં જેમાં અધિક રનેલ રહ્યા કરે છે એવી આ કાયા, તે રાગ જરાદિથી સ્વાત્મને જ દુઃખરૂપ થઈ પડે છે; તો પછી તેથી દૂર એવાં ધનાદિથી જીવને તથારૂપ સુખવૃત્તિ થાય એમ માનતાં વિચારવાનની સુલિ જરૂર ક્ષાેભ પામવી જોઈએ, અને કાઈ બીજ વિચારમાં જવી જોઈએ. (૨૮)

5

#### ર

# માનવદેહ

- ૧. આસંસાર બહુ દુ:ખથી બરેલા છે. એમાંથા ત્રાનીએ તરીને પાર પામવા પ્રયોજન કરે છે. માેક્ષને સાધા તેઓ અનંત સુખમાં વિરાજમાન થાય છે. એ માેક્ષ બીજા કાઈ દેહથા મળનાર નથા. માત્ર માનવદેહથા માેક્ષ છે. ત્રાનીઓ કહે છે એ [ મનુષ્ય ] ભવ બહુ દુર્લ ભ છે. અતિ પુષ્યના પ્રભાવથા એ દેહ સાંપડે છે. માટે એથા ઉતાવળ આત્મસાર્થ ક કરી લેવું. કાઈ પણ અન્ય દેહમાં સદ્દવિવેકના ઉદય થતા નથી, અને માફ્ષના રાજમાર્ગમાં પ્રવેશ થઈ શકતા નથી. માતને પણ નિશ્ચય આપણે જાણી શકતા નથી. માટે જેમ ખને તેમ ધર્મમાં ત્વરાથી સાવધાન થવું. (૧૭)
- ર. જ્ઞાનીઓએ મનુષ્યપહું ચિંતામણિતુલ્ય કહ્યું છે, તે વિચારા તે પ્રત્યક્ષ જણાય તેવું છે. વિશેષ વિચારતાં તે તે મનુષ્યપણાનો એક સમય પણ ચિંતામણિ રતનથી પરમ માહાત્મ્યવાન અને મૂલ્યવાન દેખાય છે. અને જો દેહાર્થમાં જ તે મનુષ્યપણું વ્યતીત થયું, તે એક કૂડી બદામની કિંમતનું નથી એમ નિઃસંદેહ દેખાય છે. (૩૦)
- 3. સર્વ દુઃખક્ષયના ઉપાય છે. પણ તે કાેેેક જીવને સમજ્ય છે. મહત્ પુણ્યના યાગથી, વિશુદ્ધ મતિથી, તીવ્ર વૈરાગ્યથી અને સત્પુરુષના સમાગમથી તે ઉપાય સમજવા યાગ્ય છે. તે સમજવાના

#### २०५

#### શ્રી રાજચંદનાં વિચારરત્ના

અવસર એકમાત્ર આ મનુષ્યદેહ છે. તે પણ અનિયત કાળના ભયથી શ્રસિત છે. ત્યાં પ્રમાદ થાય છે એ ખેદ અને આશ્ચર્ય છે. (૩૧)

૪. આ જગતને વિષે જેને વિષે વિચારશક્તિ વાચાસહિત વર્તે છે, એવું મનુષ્યપ્રાણી કલ્યાણના વિચાર કરવાને સર્વથી અધિક યાગ્ય છે. તથાપિ પ્રાયે જીવને અનંત વાર મનુષ્યપણું મત્યા છતાં તે કલ્યાણ સિદ્ધ થયું નથી. તે ભ્રાંતિ જે કારણથી વર્તે છે, તે કારણના મુખ્ય ખે પ્રકાર જણાય છે. એક 'પારમાર્થિક ' અને એક 'વ્યાવહારિક.' અને તે છે પ્રકારના એકત્ર અભિપ્રાય જે છે તે એ છે કે, આ જીવને ખરી મુમુસુતા આવી નથી. અને તેનું સૌથી મોડું કારણ અસતસંગની વાસનાએ જન્મ પામ્યું એવું નિજેચ્છાપણું અને અસત્દર્શનને વિષે સત્દર્શનરૂપ બ્રાંતિ તે છે. . . . [ તે ] અસતસંગ, નિજેચ્છાપણું અને મિશ્યાદર્શનનું પરિણામ જ્યાં સુધી મટે નહિ, ત્યાં સુધી આ જીવ મુક્ત થવા ઘટતા નથી. અને તે ટાળવાને અર્થે સત્સંગ, ગ્રાનીની આગ્રાનું અત્યંત અંગીકૃતપણું અને પરમાર્થસ્વરૂપ એવું જે આત્માપણું, તે જાણવા યોગ્ય છે. ( ૨૮ )



# સદ્ગુરુ–સત્સ'ગ

#### સદ્યુરુની આવશ્યકતા

- ૧. દુ:ખની નિવૃત્તિ સર્વ છવ ઇચ્છે છે. અને દુ:ખની નિવૃત્તિ દુ:ખ જેનાથી જન્મ પામે છે એવા રાગદેવ અને અજ્ઞાનાદિ દેષની નિવૃત્તિ થયા વિના સંભવતી નથી. તે રાગાદિની નિવૃત્તિ એક અતમ્રાન સિવાય બીજ કાઈ પ્રકારે ભૂતકાળમાં થઈ નથી, વર્તમાન-કાળમાં થતી નથી, ભવિષ્યકાળમાં થઈ શકે તેમ નથી. તેના સર્વ શ્રેષ્ઠ ઉપાય સદ્દગુરુવચનનું શ્રવણ કે સત્શાસ્ત્રનું વિચારનું એ છે. જે કાઈ જીવ સર્વથા દુ:ખની નિવૃત્તિ ઇચ્છતા હાય, તેને એ જ એક માર્ગ આરાખ્યા સિવાય અન્ય બીજો કાઈ ઉપાય નથી. એક મારી નિશ્વયથી વાર્તા મુમુક્ષુ છવે કરવી યાગ્ય છે કે, સત્સંગ જેવું કલ્યાણનું કાઈ ખળવાન કારણ નથી. (૨૫)
- ર. કારણ, જેને આત્માર્થ સિવાય બીજો કાેઈ અર્થ નથી અને આત્માર્થ પણ સાધી પ્રારખ્ધવશાત જેનો દેહ છે, એવા જ્ઞાની પુરુષની આત્રા તે કક્ત આત્માર્થમાં સામા જીવને પ્રેરે છે. આ જીવે પૂર્વ કાળે કંઈ આત્માર્થ જાણ્યા નથી; ઊલટા આત્માર્થ વિસ્મરણપણે ચાલ્યા આવ્યો છે. તે પાતાની કલ્પના કરી સાધન કરે તેથી આત્માર્થ ન થાય. ઊલડું, 'આત્માર્થ સાધું છું' એવું દુષ્ટ અભિમાન ઉત્પન્ન

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

થાય, કે જે જીવને સંસારના મુખ્ય હેતુ છે. જે વાત સ્વપ્ને પણ આવતી નથી, તે જીવ માત્ર અમસ્તી કલ્પનાથી સાક્ષાત્કાર જેવી ગણે, તેા તેથી કલ્યાણ ન થઈ શકે. જીવનાં પૂર્વ કાળનાં ખધાં માઠાં સાધન— કલ્પિત સાધન— મટવા અપૂર્વ જ્ઞાન સિવાય ખીજો કાેઈ ઉપાયનથી, અને તે અપૂર્વ જ્ઞાન અપૂર્વ પુરુષના આરાધન વિના ખીજા કયા પ્રકારે જીવને પ્રાપ્ત થાય ? ( ૨૭ )

અંધકારના ગમે તેટલા પ્રકાર કરીએ, પણ તેમાં કાેઇ એવા પ્રકાર નહિ આવે કે જે અજવાળારૂપ હાેય. આવરણતિમિર જેને છે, એવાં પ્રાણીની કલ્પનામાંની કાેઇ પણ કલ્પના 'સત્' જણાતી નથી, અને 'સત્'ની નજક [પણ] સંભવતી નથી. 'સત્' છે તે બ્રાંતિ નથી; કલ્પનાથી પર છે. માટે જેની ['સત્'] પ્રાપ્ત કરવાની દઢ મતિ શઈ છે, તેણે પાતે કાંઇ જાણતા નથી એવા દઢ નિશ્ચયવાળા પ્રથમ વિચાર કરવા અને પછી ગ્રાનીને શરણે જવું. આ જે વચના લખ્યાં છે, એમાં નિર્શ્વ પ્રવચનની સમસ્ત દાદશાંગી, ષડ્દર્શનનું સર્વોત્તમ તત્ત્વ અને ગ્રાનીના બાધનું બીજ સંક્ષેપે કહ્યું છે. (રર–ર૪)

- 3. સત્ધર્મના જોગ સત્પુરુષ વિના હાેય નહીં; કારણ કે 'અસત્'માં ' સત્ ' હાેતું નથી. ( ૧૯૪૭ )
- ૪. ખાજરા અથવા ઘઉંના એક દાણા લાખ વર્ષ રાખી મૂક્યો હૈાય, પણ જો તેને પાણી, માટી આદિના સંચાગ ન મળે તા ઊગવાના સંભવ નથી, તેમ સત્સંગ અને વિચારના યાગ ન મળે તા આત્મ-મુણ પ્રગટ થતા નથી. [સડી જાય તે વાત અમારા ધ્યાનમાં છે.] (૧૯૫૨)

પ. જીવ પોતાને ભૂલી ગયા છે, અને તેથી સત્સુખના તેને વિચાગ છે; એમ સર્વ ધર્મ સમ્મત કહ્યું છે. પાતાને ભૂલી ગયા રૂપ અજ્ઞાન, જ્ઞાન મળવાથી નાશ થાય છે; એમ નિઃશંક માનવું. જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જ્ઞાની પાસેથી થવી જોઈએ, એ સ્વાભાવિક સમજાય છે;

# ૩ : સદ્યુરુ–સત્સ'ગ

છતાં લોકા લજ્જિદિ કારણાથી અત્રાનીના આશ્રય છાંડતા નથી; એ જ અનંતાનુખંધી કષાયનું મૃળ છે. ત્રાનની પ્રાપ્તિ જેણે ઇચ્છવી, તેણે ત્રાનીની ઇચ્છાએ વર્તવું, એમ જિનાગમાદિ સર્વ શાસ્ત્ર કહે છે. પોતાની ઇચ્છાએ પ્રવર્તતાં અનાદિકાળથી રખક્યો. જ્યાં સુધી પ્રત્યક્ષ ત્રાનીની ઇચ્છાએ એટલે આત્રાએ નહીં વર્તાય, ત્યાં સુધી અત્રાનનો નિવૃત્તિ થવી સંભવતી નથી. અનંતકાળ સુધી જીવ નિજ્જંદે ચાલી પરિશ્રમ કરે, તા પણ પાતે પાતાથી ત્રાન પામે નહીં, પરંતુ ત્રાનીની આત્રાનો આરાધક અંતર્મું દૂર્તમાં પણ કેવળત્રાન પામે. શાસ્ત્રમાં કહેલી આત્રાએ પરેક્ષ છે, અને તે જીવને અધિકારી થવા માટે કહી છે; મોક્ષ થવા માટે પ્રત્યક્ષ ત્રાનીની આત્રા આરાધવી જોઈએ. ( ૨૨–૪ )

- કે. કાેઇ પણ પ્રકારે સદ્યુરુની શાધ કરવી; શાધ કરીને તેના પ્રત્યે તન, મન, વચન અને આત્માથી અર્પણપુદ્ધિ કરવી; તેની જ આત્રાનું સર્વ પ્રકારે નિઃશંકતાથી આરાધન કરવું; અને તેા જ સર્વ માચિક વાસનાના અભાવ શશે, એમ સમજવું. (૨૩)
- ૭. અનાદિકાળના પરિભ્રમણમાં અનંત વાર શાસ્ત્રશ્રવણ, અનંત વાર વિદ્યાભ્યાસ, અંનંત વાર જિનદીક્ષા, અનંત વાર આચાર્યપણું પ્રાપ્ત થયું છે. માત્ર 'સત્' મળ્યું નથી; 'સત્' સૂણ્યું નથી; અને 'સત્' શ્રધ્યું નથી; અને એ મળ્યે, એ સૂણ્યે, અને એ શ્રધ્યે જ છૂટવાની વાર્તાના આત્માથી ભણકાર થશે. (૨૩)
- ૮. સત્સંગના અભાવથી, ચઢેલી આત્મશ્રેણિ ઘણું કરીને પતિત થાય છે. ( ૨૨–૪ )
- ૯. સર્વદર્શનથી ઉચ્ચગતિ છે; પરંતુ માક્ષતો માર્ગ ત્રાનીઓએ તે અક્ષરામાં સ્પષ્ટ દર્શાવ્યા નથી; ગૌણતાએ રાખ્યા છે. તે ગૌણતાનું સર્વીત્તમ તત્ત્વ આ જણાય છે: નિશ્ચય નિગ્નંથ ત્રાની ગુરુની પ્રાપ્તિ—તેની આત્રાનું આરાધવું, સમીપમાં સદૈવ કાળ રહેવું; કાં સત્સંગની પ્રાપ્તિમાં રહેવું. આત્મદર્શિતા ત્યારે પ્રાપ્ત થશે. (૧૯૪૬)

# શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

#### સત્પુરુષની વ્યાખ્યા

- ૧૦. સત્પુરુષ એ જ કે નિશદિન જેને આત્માના ઉપયાગ છે, શાસ્ત્રમાં નથી અને સાંભળ્યામાં નથી છતાં અનુભવમાં આવે એવું જેનું કથન છે, આંતરંગ સ્પૃહા નથી એવી જેની ગુપ્ત આચરણા છે . . . બાકી તાે કંઈ કહ્યું જાય તેમ નથી. (૨૨)
- ૧૧. ધર્મ જ જેનાં અસ્થિમજ્જા છે, ધર્મ જ જેની ઇંદ્રિયે! છે. ધર્મ જ જેનું [ હલન ]ચલન છે, ધર્મ જ જેની શયન તથા જાગૃતિ છે, ધર્મ જ જેના આહારવિદાર અને નિહાર છે, ધર્મ જ જેના વિકલ્પ તથા સંકલ્પ છે, ધર્મ જ જેનું સર્વસ્વ છે, એવા પુરુષની પ્રાપ્તિ દુર્લભ છે, અને તે મનુષ્યદેહે પરમાત્મા છે.
- ૧૨. ત્રાનીની વાણી પૂર્વાપર અવિરુદ્ધ, આત્માર્થ ઉપદેશક [ તથા ] અપૂર્વ અર્થનું નિરૂપણ કરનાર હોય છે; અને અનુભવસહિતપણું હોવાથી આત્માને સતત જાગ્રત કરનાર હોય છે. શુષ્ક ત્રાનીની વાણીમાં તથારૂપ શુણો હોતા નથી. સર્વથી ઉત્કૃષ્ટ શુણ જે પૂર્વાપર અવિરાધપણું, તે શુષ્ક ત્રાનીની વાણીને વિષે વર્તવાને યાગ્ય નથી. કેમકે યથાસ્થિત પદાર્થદર્શન તેને હોતું નથી અને તેથી દામ દામ કલ્પનાથી યુક્ત તેની વાણી હોય છે. ( ૨૯ )

# ૧૩. પ્ર૦ સત્પુરુષ ક્રેમ એાળખાય ?

૭૦ સત્પુરુષા તેમનાં લક્ષણાથી ઓળખાય. સત્પુરુષાનાં લક્ષણા:– તેઓની વાણીમાં પૂર્વાપર અવિરાધ હોય, તેઓ ક્રોધના જે ઉપાય કહે તેથી ક્રોધ જય; માનના જે ઉપાય કહે, તેથી માન જાય. ગાનીની વાણી પરમાર્થરૂપ જ હોય છે. તે અપૂર્વ છે. ગાનીની વાણી ખીજ અગ્રાનીની વાણીની ઉપર ને ઉપર જ હોય. જયાં સુધી ગ્રાનીની વાણી સાંભળા નથી, ત્યાં સુધી સુત્રા પણ છાશબાકળાં જેવાં લાગે. સદ્યુરુ અને અસદ્યુરુનું ઓળખાણ સાનાની અને પિત્તળની કંડીના એાળખાણની પેઠે થવું જોઈ એ. તરવાના કામી હોય અને સદ્યુરુ

### **ક**ઃ સદ્યુરુ–સત્સ'ગ

મળે, તો કર્મ ટળે. જે પદાર્થને જ્ઞાની એર કહે, તેને એર જાણી મૂકે, અને જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધે, તેને તરવાના કામી કહેવાય. (૧૯૫૨)

૧૪. આત્મજ્ઞાન, સમદર્શિતા, વિચરે ઉદયપ્રયોગ, અપૂર્વ વાણી, પરમશ્રુત, સદ્યુરુલક્ષણયોગ્ય.

અાત્મત્તાનને વિષે જેમની સ્થિતિ છે, એટલે પરભવની ઇચ્છાથી જે રહિત થયા છે, તથા શત્રુમિત્ર, હર્ષશાક, નમરકાર-તિરસ્કારાદિ ભાવ પ્રત્યે જેને સમતા વર્ત છે, માત્ર પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલાં એવાં કર્મીના ઉદયને લીધે જેની વિચરવા આદિ ક્રિયા છે, અત્તાની કરતાં જેની વાણી પ્રત્યક્ષ જીદી પડે છે, અને ષટદર્શનના તાત્પર્યને જાણે છે, તે સદ્યુરુનાં ઉત્તમ, લક્ષણો છે. (શ્રી આત્મ-સિદ્દિશાસ્ત્ર–૨૯.)

૧૫. સત્પુરુષોના સંપ્રદાયની સનાતન એવી કરુણાવસ્થા હોય છે કે, સમયમાત્રના અનવકાશે [ અર્થાત્ તત્ક્ષણ ] આખા લાક આત્માવસ્થા પ્રત્યે હો, આત્મસ્વરૂપ પ્રત્યે હો, આત્મસમાધિ પ્રત્યે હો; અન્ય અવસ્થા-સ્વરૂપ-આધિ પ્રત્યે ન હો. એવા જ જેના કરુણાશાલ સહજ સ્વભાવ છે, તે સંપ્રદાય સનાતન સત્પુરુષોના છે. (૧૯૪૮)

# સત્સંગની વ્યાખ્યા

૧૬. માટા પુરુષના સંગમાં નિવાસ છે તેને અમે પરમ 'સત્સંગ' કહીએ છીએ. એના જેવું કેાઈ હિતસ્વી સાધન આ જગતમાં અમે જોયું નથી અને સાંભળ્યું નથી. મૂર્તિમાન માેક્ષ તે સત્પુરુષ છે. (૨૨–૨૪)

૧૭. ગમે તે જાતના સહવાસ હાય, પરંતુ જે વહે આત્મસિદ્ધિ નથી તે સત્સંગ નથી. આત્માને સત્ય રંગ ચડાવે તે સત્સંગ. ઉત્તમ શાસ્ત્રમાં નિરંતર એકાપ્ર રહેવું તે પણ સત્સંગ છે. (૧૭)

# શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

# સત્પુરુષને કાષ્ટ્ર એાળખે ?

- ૧૮. ત્રાનદશા અથવા વીતરાગદશા છે તે મુખ્યપણે દૈહિક સ્વરૂપ તથા દૈહિક ચેષ્ટાના વિષય નથી; અંતરાત્મગુણ છે. અને અંતરાત્મપણું બાહ્ય જીવાના અનુભવના વિષય ન હોવાથી, તેમ જ તથારૂપ અનુમાન પણ પ્રવર્ત એવા જગત્વાસી જીવાને ઘણું કરીને સંસ્કાર નહિ હોવાથી, ત્રાની કે વીતરાગને તે ઓળખી શકતા નથી. દઢ મુમુસુતા પ્રગટેય, તથારૂપ સત્સમાગમથી પ્રાપ્ત થયેલ ઉપદેશને અવધારણ કર્યે, અંતરાત્મવૃત્તિ પરિણમ્યે, જીવ જ્ઞાની કે વીતરાગને ઓળખી શકે. (૨૯)
- ૧૯. [સત્પુરુષને ] વાસ્તિવિક ઓળખવા છવે યોગ્ય થવું પ્રશસ્ત છે. તે યોગ્ય થવામાં બાધકર્તા એવા એ માયાપ્રપંચ છે. પગલે પગલે ભયવાહી અનાનભૂમિકાના છવ વગરિવિચારે કાેટચાવિધ યોજના ચાલ્યા કરે, ત્યાં યોગ્યતાના અવકાશ કયાંથી હાેય ! આમ ન થાય તેટલા માટે, થયેલા કાર્યના ઉપદ્રવને જેમ શમાવાય તેમ શમાવી, સર્વ પ્રકારે એ વિષેની નિવૃત્તિ કરી, યાગ્ય વ્યવહારમાં આવવાનું પ્રયત્ન કરવું ઉચિત છે. ન ચાલતાં કરવા જોઈએ અને તે પણ પ્રારબ્ધવશાત્—નિસ્પૃહ્મુહિથી—એવા જ જે વ્યવહાર, તેને યાગ્ય વ્યવહાર માનજો. (૨૨–૨૪)
- ર . ત્રાની પુરુષનું ઓળખાણ નહિ થવામાં ઘણું કરીને જીવના ત્રણ મોટા દેષ જાણીએ છીએ. એક તો 'હું જાલું છું,' 'હું સમજાં છું,' એવા પ્રકારનું જે માન જીવને રહ્યા કરે છે તે માન. બીજાં, પરિગ્રહાદિકને વિષે ત્રાની પુરુષ પર રાગ કરતાં વિશેષ રાગ. ત્રીજાં, લોકભયને લીધે, અપક્ષીર્તિભયને લીધે અને અપમાનભયને લીધે ત્રાનીથી વિમુખ રહેવું, તેના પ્રત્યે જેવું વિનયાન્વિત થવું જોઈ એ તેવું ન થવું. એ ત્રણ કારણા જીવને ત્રાનીથી અણજાણ્યા રાખે છે. [તેથી જ] ત્રાનીને વિષે પાતાસમાન કલ્પના રહ્યા કરે છે [ તથા ] પાતાની કલ્પના પ્રમાણે ત્રાનીના વિચારનું, શાસ્ત્રનું તેાલન કરવામાં

### ૩ : સદ્યુરુ–સત્સં ત્ર

અાવે છે. એ ત્રણે દેષવું ઉપાદાન કારણ એવા તા એક 'સ્વચ્છં દે' નામના મહાદોષ છે અને તેનું નિમિત્ત કારણ અસત્સંગ છે. (૨૫)

ર૧. જેના વચનખળ છવ નિર્વાભુમાર્ગને પામે છે, એવી સજીવન મૂર્તિના પૂર્વ કાળમાં છવને જેનગ ઘણી વાર થઈ ગયા છે. પણ તેનું ઓળખાણ થયું નથી. જવે ઓળખાણ કરવા પ્રયત્ન કવચિત કર્યું પણ હશે, તથાપિ જીવને વિષે ત્રહી રાખેલી સિહિયાગાદિ, રિહિયાગાદિ અને એવી બીજી કામનાઓથી પાતાની દષ્ટિ મલિન હતી. દષ્ટિ જો મલિન હાય, તા તેથી સત્-મૂર્તિ પ્રત્યે પણ બાલ લક્ષ રહે છે, જેથી ઓળખાણ, પડતું નથી. અને જ્યારે ઓળખાણ પડે છે, ત્યારે જીવને કાઈ અપૂર્વ સ્તેહ આવે છે. તે એવા કે, તે મૂર્તિના વિયાગ ઘડી એક આયુષ્ય બાગવવું તે પણ તેને વિટંબણા લાગે છે. (૨૩)

# સત્સ'ગમાં આવશ્યક વસ્તુએા

રર. જે છવ કલ્યાણની આકાંક્ષા રાખે છે અને પ્રત્યક્ષ સત્યુરુપના [ જેને ] નિશ્વય છે, તેને પ્રથમ ભૂમિકામાં ( દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવા આદિમાં સાંગાપાંગ ન્યાયસંપન્ન રહેવારૂપ )\* નીતિ મુખ્ય આધાર છે. જેને વિષે ઉપર કહી તે નીતિનું જો બળવાનપણું ન હાય, અને કલ્યાણની યાચના કરે તથા વાર્તા કરે, તા એ નિશ્વય માત્ર સત્યુરુપને વંચવા બરાબર છે. જો કે સત્યુરુપ તા નિરાકાંક્ષી છે એટલે તેને છેતરાવાપણું કંઈ છે નહિ, પણ એવા પ્રકારે પ્રવર્તતા છવ તે અપરાધયાગ્ય થાય છે. (૨૭)

ર૩. જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું આરાધન તે કરી શકે કે જે એકનિયાએ તન, મન, ધનથી આસક્તિના ત્યાગ કરી, તેની બક્તિમાં જોડાય.

<sup>\*</sup> આવા કી'સમાં મૂકેલા શબ્દા શ્રીમદ્દના પાતાના છે. પરંતુ આખા કંકરા દ્ર'કાવવા માટે, વચ્ચેથી અમુક ભાગ કાઢી નાખી, ક્રમ બદલી, એ ભાગ વાક્ય સળ'ગ થાય તે પ્રમાણે મૂકેલા છે.

# શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

જો કે ઝ્રાની બક્તિ ⊌ચ્છતા નથી, પરંતુ માક્ષાભિલાધાને તે કર્યા વિના ઉપદેશ પરિષ્ણુમતા નથી, અને મનન તથા નિદિષ્યાસનાદિના હેતુ થતા નથી. (૨૨–૨૪)

- ર૪. સત્પુરુષના યાગ થયા પછી આત્મનાન કંઇ દુર્લભ નથી. તથાપિ સત્પુરુષને વિષે, તેના વચનને વિષે, તે વચનના આશયને વિષે, પ્રીતિ-ભક્તિ થાય નહિ, ત્યાં સુધી આત્મવિચાર પણ જીવમાં ઉદ્દય આવવા યાગ્ય નથી. અને સત્પુરુષના જીવને યાગ થયા છે એવું ખરેખરું તે જીવને ભાસ્યું છે એમ કહેવું પણ કઠણ છે. (૨૭)
- રપ. ત્રાની પુરુષોની આત્રાની, તથા તેના વિચારની સમ્યક્ષ્ પ્રતીતિ આવ્યા વિના, તથા તેમાં અચળ સ્તેહ થયા વિના સત્સ્વ-રપના વિચારની યથાર્થ પ્રાપ્તિ થતી નથી. અને તેવી દશા આવ્યેથી, તેનાં ચરણારવિંદ જેણે સેવ્યાં છે તે પુરુષ, તેવી દશાને ક્રમે કરીને પામે છે. એ માર્ગ આરાધ્યા વિના જીવે અનાદિ કાળથી પરિભ્રમણ કર્યું. જ્યાં સુધી જીવને સ્વચ્છંદથી અધત્વ છે, ત્યાં સુધી એ માર્ગનું દર્શન થતું નથી. અનાદિ કાળથી જીવ અવળે માર્ગ ચાલ્યા છે. (૧૯૪૭)
- ર દ. સત્સમાગમ અને સત્શાસ્ત્રના લાબને ઇચ્છતા એવા મુમુક્ષુ-એાને આર'બ, પરિગ્રહ અને રસસ્વાદાદિ પ્રતિબંધ સંક્ષેપ કરવાને યાેગ્ય છે. જ્યાં સુધી પાેતાના દાેષાેને વિચારી, સંક્ષેપ કરવાને પ્રવૃત્તમાન ન થવાય, ત્યાં સુધી સત્પુરુષના કહેેલા માર્ગ પરિણામ પામવા કહ્યુ છે. (૨૮)
- ર છ. સંસારમાં સાવ ઉદાસીનતા, પરના અલ્પ ગુણમાં પણ પ્રીતિ, પાતાના અલ્પ દાષને વિષે પણ અત્યંત કલેશ, દાષના વિષયમાં અત્યંત વીર્યનું સ્કુરલું—એ વાતા સત્સંગમાં અખંડ એકશરલાગત-પણે પ્યાનમાં રાખવાને યાગ્ય છે. સમયમાત્ર પણ પ્રમાદ યાગ્ય નથી. (૨૬)

#### ૩ : સદ્યુરુ–સત્સ'ગ

- રડ અંતઃકરણની શુદ્ધિ વિના બાેધ અસર પામતા નથી; માટે પ્રથમ અંતઃકરણમાં કાેમળતા લાવવી. વ્યવહાર અને નિશ્ચય [ પર-માર્થ ] એ આદિની મિથ્યા ચર્ચામાં નિરાપ્રહ રહેવું—મધ્યસ્થ ભાવે રહેવું. આત્માના સ્વભાવને જે આવરણ તેને જ્ઞાનીઓ કર્મ કહે છે. (૧૯૫૨)
- રહ. જવે અત્રાન ત્રહ્યું છે, તેથી ઉપદેશ પરિષ્ણુમે નહીં. કારષ્ણ, આવરષ્યુને લીધે પરિષ્ણુમવાના રસ્તા નથી. જ્યાં સુધી લોકના અભિ-નિવેશની કલ્પના કર્યા કરા, ત્યાં સુધી આતમા ઊંચા આવે નહીં, અને ત્યાં સુધી કલ્યાષ્યુ પણ શાય નહીં. ઘણા જીવા સત્પુરુષના ખાધ સાંભળે છે, પણ તેને વિચારવાના યાગ બનતા નથી. (૧૯૫૨)
- ટર્ગ ઉપદેશ સાંભળવાની ખાતર સાંભળવાના કામીએ કર્મફપી ગાદકું એહિયું છે તેથી ઉપદેશફપી લાકડી લાગતી નથી. તરવાના કામી હાૈય તેણે ધાતિયાફપી કર્મ એહિયાં છે તેથી ઉપદેશફપ લાકડી પહેલી લાગે. (૧૯૫૨)
- ૩૧. અનુભવી વૈદ્ય તેા દવા આપે, પણ દરદી જો ગળે ઉતારે, તાે રાેગ મટે. તેમ સદ્યુરુ અનુભવ કરીને જ્ઞાનરૂપ દવા આપે, પણ મુસુક્ષુ પ્રહણ કરવારૂપ ગળે ઉતારે, ત્યારે મિથ્યાત્વરૂપ રાેગ ટળે. (૧૯૫૨)
- ગર ખારી જમાન હોય ને તેમાં વરસાદ પડે, તો શું કામ આવે? તેમ જ્યાં સુધી આત્મામાં ઉપદેશ પરિષ્ણુમે નહીં તેવી સ્થિતિ હોય, ત્યાં સુધી તે શું કામના ? જ્યાં સુધી ઉપદેશવાત આત્મામાં પરિષ્ણુમે નહીં, ત્યાં સુધી કરી કરી સાંભળવી; વિચારવી; તેના કેડા મૂકવા નહીં, કાયર થવું નહીં; કાયર થાય તા આત્મા ઉપ્તા આવે નહીં. ગાનના અભ્યાસ જેમ ખને તેમ વધારવા. અભ્યાસ રાખવા તેમાં કુટિલતા કે અહંકાર રાખવાં નહીં (૧૯૫૨)

# શ્રી રાજ્ય'દ્રનાં વિચારરત્ના

- 33. મુમુક્ષુએ જો ઢાઈ સત્પુરુષના આશ્રય પ્રાપ્ત થયા હાય, તો પ્રાપ્ત જ્ઞાનની યાચના કરવી ન ઘટે. માત્ર તથારૂપ વૈરાગ્ય, ઉપશમાદિ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાય કરવા ઘટે. તે યાગ્ય પ્રકારે સિદ્ધ થયે, તાનીના ઉપદેશ સુલભ પરિભુમે છે અને યથાર્થ વિચાર તથા ત્રાનના હેતુ થાય છે. (૨૯)
- ૩૪. ન્નાની પુરુષને મળીને જે આત્મભાવે, સ્વચ્છંદપણે, ક્રામનાએ કરી, રસે કરી સંસારને ભજે છે, તેને તીર્થ કર પાતાના માર્ગથી બહાર કહે છે. (૨૬)
- 3પ. આત્મહિત માટે સત્સંગ જેવું બળવાન બીજાં નિમિત્ત કાઈ નથી. છતાં તે સત્સંગ પણ, જે જીવ લોકિક ભાવથી અવકાશ લેતા નથી, તેને પ્રાયે નિષ્ફળ જાય છે. અને સહેજ સત્સંગ કળવાન થયો હોય તા પણ, જો વિશેષ લોકાવેશ રહેતા હોય, તા તે કળ નિર્મળ થઈ જતાં વાર લાગતી નથી. સ્ત્રીપુત્ર, આરંભપરિપ્રહના પ્રસંગમાંથી જો નિજ્છાહિ છોડવાના પ્રયાસ કરવામાં ન આવે, તો સત્સંગ ફળવાન થવાના સંભવ શી રીતે બને? જે પ્રસંગમાં મહાજ્ઞાની પુરુષા સંભાળીને ચાલે છે, તેમાં આ જીવે તા અત્યંત સંભાળથી, સંક્ષેપીને ચાલવું એ વાત ન જ ભૂલવા જેવી છે. (૨૭)
- 34. ત્રાની પુરુષના આશ્રયમાં વિરાધ કરનારા પંચવિષયાદિ દેષો છે. તે દેષો થવાનાં સાધનથી જેમ બને તેમ દૂર રહેવું અને પ્રાપ્ત સાધનમાં પણ ઉદાસીનતા રાખવી. અથવા તે તે સાધનામાંથી અહંબુહિ છોડી દઈ, રાગરૂપ જાણી પ્રવર્તવું ઘટે. અનાદિ દેષિના એવા પ્રસંગમાં વિશેષ ઉદય થાય છે. કેમકે, આત્મા તે દેષિને છેદવા પાતાની સન્મુખ લાવે છે કે તે સ્વર્પાંતર કરી તેને આકર્ષે છે, અને જાગૃતિમાં શિથિલ કરી નાખી, પાતાને વિષે એકાપ્રખુહિ કરાવી દે છે. તે એકાપ્રખુહિ એવા પ્રકારની હાય છે કે, 'મને આ પ્રવૃત્તિથી તેવા વિશેષ બાધ નહિ થાય, હું અનુક્રમે તેને છોડીક્ષ અને કરતાં જાગૃત

# ૩ : સદ્યુરુ–સત્સંગ

રહીશ, ' એ આદિ ભ્રાંતદશા તે દેષ કરે છે. જેથી તે દેષનો સંબંધ જીવ છોડતા નથી, અથવા તે દેષ વધે છે તેના લક્ષ તેને આવી શકતા નથી. એ વિરાધી સાધનના બે પ્રકારથી ત્યાગ થઈ શકે છે. એક, તે સાધનના પ્રસંગની નિષ્ટત્તિ. બીજો પ્રકાર, વિચારથી કરી તેનું તુચ્છપણું સમજાવું. વિચારથી કરી તુચ્છપણું સમજાવા માટે પ્રથમ તે પંચવિષયાદિના સાધનની નિષ્ટત્તિ કરવી વધારે યાગ્ય છે. કેમકે, તેથી વિચારના અવકાશ પ્રાપ્ત થાય છે. તે પંચવિષયાદિ સાધનની નિષ્ટત્તિ સર્વથા કરવાનું જીવનું બળ ન ચાલનું હોય, ત્યારે કૃમે કૃમે, દેશે દેશે તેના ત્યાગ કરવા ઘટે. એમ કરવાથી અનુકૃમે તે દેષ મોળા પડે અને આશ્રયભક્તિ દઢ થાય. (૨૬)

૩૭. અત્રાનની સંતતિ બળવાન હોવાથી, તેના રાધ થવાને અર્થે અને તાની પુરુષનાં વચનોના યથાયાગ્ય વિચાર થવાને અર્થે, મળ અને વિક્ષેપ મટાડવાં ઘટે છે. સરળપણું, ક્ષમા, પાતાના દાષનું જોતું, અલ્પારંભ, અલ્પ પરિપ્રહ એ આદિ મળ મટવાનાં સાધન છે. ત્રાની પુરુષની અત્યંત ભક્તિ તે વિક્ષેપ મટવાનું સાધન છે. (૨૬)

3૮. ગમે તેટલી વિપત્તિઓ પહે, તથાપિ ગ્રાની દારા સાંસારિક કૃળની ઇચ્છા કરવી યાગ્ય નથી. . . . ગ્રાની પાસે સાંસારિક વૈભવ હાય તા પણ મુમુસુએ કાઈ પણ પ્રકારે તે ઇચ્છવાને યાગ્ય નથી. . . . પારમાર્થિક વૈભવથી ગ્રાની મુમુસુને સાંસારિક કૃળ આપવાનું ઇચ્છે નહીં. . . . ધીરજ ન રહે એવા પ્રકારની સ્થિતિ છતાં ધીરજમાં એકનું પણ ન્યુનપણું ન થવા દેવું એ કર્તવ્ય છે. અને એ યથાર્થ બાધ પામવાના મુખ્ય માર્ગ છે. . . . ભવિષ્યમાં જે થવા યાગ્ય હશે તે થશે, તે અનિવાર્ય છે, એમ ગણી પસ્માર્થ – પુરુષાર્થ સન્મુખ થવું યાગ્ય છે. . . . કુઢું બાદિકનું મમત્વ રાખશા તા પણ જે થવાનું હશે તે થશે. તેમાં સમપણું રાખશા તા પણ જે થવાનું હશે તે થશે, તેમાં સમપણું રાખશા તા પણ જે થવાનું યથાયાગ્ય હશે તે થશે, તેમાં સમપણું નિરાભિમાનો

### શ્રી રાજય'દ્રનાં વિચારરત્ના

યવું યાગ્ય છે. સમપરિણામે પરિણમવું યાગ્ય છે. આ જ્યાં સુધી નહીં પરિણમે, ત્યાં સુધી યથાર્થ ભાષ પરિણમે નહીં. (૧૯૪૮)

# સજ્જનસ્તાત્ર

૩૯. આ લાક ત્રિવિધ તાપથી આકુળવ્યાકુળ છે. ઝાંઝવાનાં પાણીને લેવા દાડી, તૃષા છિપાવવા ઇચ્છે છે, એવા દાન છે. અત્તાનને લીધે સ્વરૂપનું વિસ્મરણ થઈ જવાથી બયંકર પરિભ્રમણ તેને પ્રાપ્ત થયું છે. સમયે સમયે અતુલ ખેદ, જ્વરાદિક રાગ, મરણાદિક ભય, વિયાગાદિક દુઃખને તે અનુભવે છે. એવી અશરણતાવાળા આ જગતને એક સત્પુરુષ જ શરણ છે. સત્પુરુષની વાણી વિના કાઈ એ તાપ અને તૃષ્ણા છેદી શકે નહીં એમ નિશ્ચય છે. માટે કરીકરી તે સત્પુરુષના ચરણનું અમે ધ્યાન કરીએ છીએ.

સંસાર કેવળ આશાતામય છે. કાઇપણ પ્રકારના પુષ્ય વિના શાતાની પ્રાપ્તિ નથી. અને એ પુષ્ય પણ સતપુરુષના ઉપદેશ વિના કાઈએ જ્યુપું નથી. ઘણે કાળ ઉપદેશેલું તે પુષ્ય રહિને આધીન થઈ પ્રવર્તે છે, તેથી જાણે તે પ્રંથાદિકથી પ્રાપ્ત થયેલું લાગે છે. પણ એનું મૂળ એક સતપુરુષ જ છે. માટે અમે એમ જ જાણીએ છીએ કે, એક અંશ શાતાથી કરીને પૂર્ણકામના સુધીની સર્વ સમાધિ તેનું સતપુરુષ જ કારણ છે. આટલી બધી સમર્થતા છતાં જેને કંઈ પણ રપૃદા નથી, ઉન્મત્તતા નથી, પાતાપણું નથી, ગર્વ નથી, ગૌરવ નથી, એવા આશ્ચર્યની પ્રતિમારૂપ સતપુરુષને અમે કરી કરી નામરૂપે રમરીએ છીએ.

ત્રિક્ષાકના નાથ વશ થયા છે જેને, એવા છતાં પણ એવી કાઈ અટપટી દશાથી વર્તે છે કે જેનું સામાન્ય મનુષ્યને એાળખાણ થવું દુર્લભ છે, એવા સત્યુરુષને અમે કરી કરી સ્તવીએ છીએ.

એક સમય પણ ક્રેવળ અસંગપણાથી રહેવું એ ત્રિલાકને વશ કરવા કરતાં પણ વિકટ કાર્ય છે. તેવા અસંગપણાથી ત્રિકાળ જે

#### . ૩ : સદ્યુરુ–સત્સ ગ

રજ્ઞાં છે એવાં સત્પુરુષનાં અંતઃકરણ, તે જોઈ અમે પરમાશ્ચર્ય પામી નમીએ છીએ.

હે પુરાણ પુરુષ! અમે તારામાં અને સત્પુરુષમાં કાંઈ બેલ્ હોય એમ સમજતા તથી. તારા કરતાં અમને તા સત્પુરુષ જ વિશેષ લાગે છે. કારણ કે તું પણ તેને આધીન જ રહ્યો છે. અને અમે સત્પુરુષને ઓળખ્યા વિના તને ઓળખી શક્યા નહિ એ જ તારું દુર્ઘટપણું અમને સત્પુરુષ પ્રત્યે પ્રેમ ઉપજાવે છે. કારણ કે તું વશ છતાં પણ તેઓ ઉન્મત્ત નથી અને તારાથી પણ સરલ છે. માટે હવે તું કહે તેમ કરીએ! (૨૨–૨૪)

૪૦. જેની પ્રાપ્તિ પછી અનંતકાળનું યાચકપણું મટી, સર્વ કાળને માટે અયાચકપણું પ્રાપ્ત હોય છે, એવા જો કાઈ હોય, તો તે તરણતારણ જાણીએ છીએ. તેને બજો. માક્ષ તા આ કાળને વિષે પણ પ્રાપ્ત હોય અથવા પ્રાપ્ત થાય છે. પણ તે મુક્તપણાનું દાન આપનાર એવા પુરુષની પ્રાપ્તિ પરમ દુર્લભ છે. અર્થાત્ માક્ષ દુર્લભ નથી, દાતા દુર્લભ છે. (૧૯૪૮)

# સત્સ'ગ જ શ્રેષ્ઠ ઉપાય

૪૧. દેવદેવીની તુષમાનતાને શું કરીશું ? જગતની તુષમાનતાને શું કરીશું ? તુષમાનતા સત્પુરુષની ઇચ્છો. (૧૯૪૩)

૪૨. શાસ્ત્રમાં માર્ગ કહ્યો છે, મર્મ કહ્યો નથી. મર્મ તે! સત્પુરુષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે. (૨૨)

૪૩. ખીજું કાંઈ શાધ મા. માત્ર એક સત્પુરુષને શાધીને તેનાં ચરણુકમળમાં સર્વભાવ અર્પણ કરી દઈ વર્ત્યો જા. પછી જો માક્ષ ન મળે તા મારી પાસેથી લેજે.

૪૪. એક સત્પુરુષને રાજી કરવામાં, તેની સર્વ ઇવ્છા પ્રશંસવામાં, તે જ સત્ય માનવામાં આખી જિંદગી ગઈ તે ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ પંદર ભે અવશ્ય માક્ષે જઈશ. (૧૯૪૫)

# શ્રી રાજમાંદનાં વિચારરત્ના

૪૫. જીવને મે માટાં બંધન છે: એક સ્વચ્છંદ અને બીજું પ્રતિભંધ. સ્વછંદ ટાળવાની ઇચ્છા જેની છે, તેણે ત્રાનીની સ્માત્રા સ્મારાધવી જોઈએ, અને પ્રતિબંધ ટાળવાની ઇચ્છા જેની છે તેણે સર્વ સંગથી ત્યાગી થવું જોઈએ. જેના સ્વચ્છંદ છેદાયા છે તેને જે પ્રતિબંધ છે તે સ્વવસર પ્રાપ્ત થયે તરત નાશ પામે છે. (૧૯૪૭)

૪૬. ત્રાનની પ્રાપ્તિ જેણે ઇચ્છવી, તેણે ત્રાનીની ઇચ્છાએ વર્તવું, એમ જિનાગમાદિ સર્વ શાસ્ત્ર કહે છે. પાતાની ઇચ્છાએ પ્રવંતનાં અનાદિ કાળથી રખડથો. જ્યાં સુધી પ્રત્યક્ષ ત્રાનીની ઇચ્છાએ એટલે આત્રાએ નહીં વર્તાય, ત્યાં સુધી અત્તાનની નિવૃત્તિ થવી સંભવિત નથી. ત્રાનીની આત્રાનું આરાધન તે કરી શકે, જે એકનિષ્ટાએ તનમનધનથી આસક્તિના ત્યાગ કરી તેની અક્તિમાં જોડાય. (૧૯૪૭)

૪૭. સર્વ પરમાર્થના સાધનમાં પરમ સાધન તે સત્સંગ છે— સત્પુરુષના ચરણના સમીપના નિવાસ છે. બધા કાળમાં તેનું દુર્લબ-પણું છે, અને આવા વિષમ કાળમાં તેનું અત્યંત દુર્લભપણું જ્ઞાની પુરુષોએ જાણ્યું છે. (૧૯૪૯)

૪૮. પરમાતમાને ધ્યાવવાથી પરમાતમા થવાય છે. પણ તે ધ્યાવન, આત્મા સતપુરુષના ચરણકમળની વિનયાપાસના વિના પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. એ નિર્ગ'થ ભગવાનનું સર્વોત્તમ વચનામૃત છે. (૨૨)

૪૯. જે પવન [ ધાસ ] ના જય કરે છે, તે મનના જય કરે છે; જે મનના જય કરે છે, તે આત્મલીનતા પામે છે— આ કહ્યું તે વ્યવહારમાત્ર છે. નિશ્વયમાં, નિશ્વય અર્થની યાજના સત્પુરુષના અંતરમાં રહી છે. ધાસના જય કરતાં છતાં સત્પુરુષની આતાથી પરાક્ષ્મુખતા છે, તો તે ધાસજય પરિણામે સંસાર જ વધારે છે. ધાસના જય ત્યાં છે કે જ્યાં વાસનાના જય છે. તેનાં બે સાધન છે: સદ્દ્યુરુ અને સત્સંગ. તેની બે શ્રેણી છે: પર્યુપાસના અને પાત્રતા.

#### ૩ઃ સદ્યુરુ–સત્સ'મ

પર. ( છવે ) જપ, તપ, શાસ્ત્રાધ્યયન વગેરે અનંત વાર કર્યાં છે, તથાપિ જે કંઈ પણ અવશ્ય કરવાને યાેગ્ય હતું, તે તેણે કર્યું નથી. તે શું ? તાે કે, સત્પુરુષનું કહેલું વચન, તેના ઉપદેશ સાંભળ્યાં નથી અથવા રડે પ્રકારે તે ઉઠાવ્યાં નથી. આળાણ ધમ્મો, આળાણ ત્વો!

સત્પુરુષની આત્રાનું આરાધન એ જ ધર્મ, આત્રાનું આરાધન એ જ તપ. (૨૨–૨૪)

૫૧. શાસ્ત્રમાં કહેલી આઝાએા પરાક્ષ છે, અને તે જીવને અધિ-કારી થવા માટે કહી છે. માેક્ષ થવા માટે પ્રત્યક્ષ ઝાનીની આઝા આરાધવી જોઈએ. (૨૨–૨૪)

# સત્સંગના વિયાગમાં શુ' કરવું ?

પર. જ્ઞાની પુરુષના સમાગમના અંતરાય રહેતા હાય તે તે પ્રસંગમાં વારંવાર તે જ્ઞાની પુરુષની દશા, ચેષ્ટા અને વચના સંભારવાં, નીરખવાં અને વિચારવાં યાગ્ય છે. વળા તે સમાગમના અંતરાયમાં—પ્રવૃદ્ધિના પ્રસંગામાં—અત્યંત સાવધાનપહ્યું રાખલું ઘટે છે. કારહ્યું કે, એક તા સમાગમનું બળ નથી અને બીજો અનાદિ અમ્યાસ છે. ઘરનું, જ્ઞાતિનું કે બીજા તેવાં કામાનું કાસ્પ્યુ પડચે, ઉદ્દાસીનબાવે પ્રતિબંધરૂપ જાણી પ્રવર્તન ઘટે છે. તે કારહ્યું મુખ્ય કરી કાઈ પ્રવર્તન કરવું ઘટતું નથી. (૨૬)

પદ. આત્મસ્વભાવની નિર્મળતા થવા માટે મુમુક્ષુ છવે બે સાધન અવશ્ય કરીને સેવવા યાેગ્ય છે: સત્ શ્રુત અને સત્ સમાગમ. જો જીવ સદ્દષ્ટિમાન હાેય, તાે સત્ શ્રુતના ઘષ્યા કાળના સેવનથી થતાે લાભ પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષના સમાગમથી બહુ અલ્પકાળમાં પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તેવા યાેગના અભાવે સત્ શ્રુતનાે પરિચય અવશ્ય કરીને કરવા યાેગ્ય છે. શાંતરસનું જેમાં મુખ્યપહ્યું છે, શાંતરસના

# શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

<mark>હેતુએ જેના સમસ્ત ઉપદેશ છે, એવાં શાસ્ત્રના પરિચય, તે સત્</mark> શ્રુતના પરિચય છે. (૧૯૫૬)

પઝ. સત્સંગનું સેવન જે નિરંતરપણે ઇચ્છે છે, એવા મુમુક્ષુ જીવને જ્યાં સુધી તે જોગના વિરહ રહે, ત્યાં સુધી દઢ ભાવે તે ભાવના ઇચ્છી, પ્રત્યેક કાર્ય કરતાં વિચારથી વર્તી, પાતાને વિષે લઘુપણું માન્ય કરી, પાતાના જોવામાં આવે તે દેષ પ્રત્યે નિવૃત્તિ ઇચ્છી, સરળપણું વર્ત્યા કરવું; અને જે કાર્ય કરી તે ભાવનાની ઉત્પત્તિ થાય, એવી જ્ઞાનવાર્તા કે જ્ઞાનકેખ કે ગ્રંથનું કંઈ કંઈ વિચારવું રાખવું. (૨૫)

પપ. આ કાળને વિષે સત્સંગની પ્રાપ્તિ થવી ઘણી દુર્લંબ છે એમ જાણી, જે જે પ્રકારે સત્સંગના વિધાગમાં પણ આત્મામાં યુણોત્પત્તિ થાય, તે તે પ્રકારે પ્રવર્તવાના પુરુષાર્થ વારંવાર વખતા- વખત અને પ્રસંગે પ્રસંગે કર્તવ્ય છે (૨૨-૨૪) [તથા] આરંબ-પરિપ્રદ પ્રત્યેથી વૃત્તિને એાસરાવી, સત્શાસ્ત્રના પરિશ્રમ વિશેષ કરીને કર્તવ્ય છે. આરંબપરિપ્રદ પર વિશેષ વૃત્તિ વર્તતી દાય, તે જીવમાં સત્પુરુષના વચનનું અથવા સત્શાસ્ત્રનું પરિશુમન થવું કડશું છે. (૩૦)

# સત્સ'ગનું ફળ

પડ. સત્સંગ એ સર્વ સુખનું મૂળ છે. ગમે તેવા પવિત્ર ચવાને માટે સત્સંગ શ્રેષ્ઠ સાધન છે. જ્યાં સારી હવા નથી આવતી, ત્યાં રાગની વૃદ્ધિ થાય છે; તેમ જ્યાં સત્સંગ નથી, ત્યાં આત્મરાગ વધે છે. મલિન વસ્ત્રને જેમ સાષ્ટ્ર તથા જળ સ્વચ્છ કરે છે, તેમ આત્માની મલિનતાને શાસ્ત્રએ અને સત્પુરુષાના સમાગમ ટાળી શુદ્ધતા આપે છે. સત્સંગ એ આત્માનું પરમ હિતસ્વી ઔષધ છે. (૧૭)

પછ. સત્સંગ છે તે કામ બાળવાના બળવાન ઉપાય છે. સર્વ જ્ઞાની પુરુષે કામનું જીતવું તે અત્યંત દુષ્કર કહ્યું છે—તે સાવ સિદ્ધ

#### **૩ : સદ્**ગુરુ-સત્સ'ઞ

છે. [પરંતુ] જેમ જેમ જ્ઞાનીનાં વચનાનું અવગાહન થાય છે, તેમ તેમ કંઈક કંઈક કરી પાછા હૃદતાં અનુક્રમે જીવનું વીર્ય બળવાન થઈ, કામનું સામર્થ્ય જીવથી નાશ કરાય છે. કામનું સ્વરૂપ જ જ્ઞાની પુરુષનાં વચન સાંભળી જીવે જાણ્યું નથી અને એ જાણ્યું હોત તો તેને વિષે સાવ નીરસતા થઈ હોત. (૨૭)

પડ. સત્પુરુષનું ઓળખાણ જેમ જેમ જીવને થાય છે, તેમ તેમ મતાભિગ્રહ, દુરાગ્રહતાદિ ભાવ માળા પડવા લાગે છે, અને પાતાના દેષ જોવા ભણી ચિત્ત વળી આવે છે, વિકથાદિ ભાવમાં નીરસપણું લાગે છે કે જાગુપ્સા -ઉત્પન્ન થાય છે; જીવને અનિત્યાદિ ભાવના ચિંતવવા પ્રત્યે બળવીર્ય સ્કુરવા વિષે જે પ્રકારે જ્ઞાની પુરુષ સમીપે સાંભળ્યું છે, તેથી પણ વિશેષ બળવાન પરિણામથી તે પંચવિષયા- દિને વિષે અનિત્યાદિ ભાવ દઢ કરે છે. (૨૭)

પ૯. આત્મા વિનયી થઇ, સરળ અને લઘુત્વ ભાવ પામી સંદૈવ સત્પુરુપના ચરણકમળ પ્રતિ રહ્યો, તો જે મહાત્માઓને નમરકાર કર્યા છે, તે મહાત્માઓની જે નીતિની ઋદ્ધિ છે, તે નીતિની ઋદ્ધિ સંપ્રાપ્ય કરી શકાય. અનંતકાળમાં કાં તેા સત્પાત્રતા થઇ નથી, અને કાં તેા સત્પુરુષ ( જેમાં સદ્દગુરુત્વ, સત્સંગ અને સત્કથા એ રહ્યાં છે) મળ્યા નથી; નહીં તો નિશ્વય છે, કે મેાક્ષ હથેળામાં છે. (૧૯૪૫)

૬૦. જેની કેડના ભંગ થયાે છે, તેનું પ્રાયે બધું બળ પરિ-ક્ષીચુપચાને ભજે છે. જેને ત્રાની પુરુષના વચનરૂપ લાકડીના પ્રહાર થયાે છે, તે પુરુષને વિષે તે પ્રકારે સંસાર સંબંધા બળ હાેય છે. (૨૬)

ક૧. સંસાર સ્પષ્ટ પ્રીતિથી કરવાની ઇચ્છા થતી હેાય, તેં તે પુરુષે ગ્રાનીનાં વચન સાંભળ્યાં નથી અથવા ગ્રાની પુરુષનાં દર્શન પણ તેણે કર્યાં નથી. (૨૬)

### શ્રી રાજ્ય કનાં વિચારરત્ના

કર. ત્રાની પુરુષને જોયા પછી સ્ત્રીને જોઈ જો રાગ ઉત્પન્ન થતા હોય, તા ત્રાની પુરુષને જોયા નથી એમ તમે જાણો. ત્રાની પુરુષનાં વચનાને સાંબલ્યા પછી સ્ત્રીનું સજીવન શરીર અજીવનપણે ભાસ્યા વિના રહે નહિ, ત્રાની પુરુષ સિવાય તેના આત્મા બીજે કથાંય પણ ક્ષણભર સ્થાયી થવાને ઇચ્છે નહિ. (૨૬)

કું પારસમણિના સંગ થયા અને લાહાનું સુવર્ણ ન થયું, તો કાં તા પારસમણિ નહિ અને કાં તા ખરું લાહું નહિ. તેવી જ રીતે જેના ઉપદેશથી સુવર્ણમય આત્મા ન થાય, તો કાં તો તે ઉપદેશ સત્પુરુષ નહિ અને કાં તો સામા માણસ યાગ્ય જીવ નહિ. યાગ્ય જીવ અને ખરા સત્પુરુષ હાય, તો ગુણા પ્રગટવા વિના રહે નહિ. (૨૯)

દ્રષ્ટ. સત્સંગ પ્રાપ્ત થયે જો આ જવને કલ્યાણુ પ્રાપ્ત ન થાય, તો અવશ્ય આ જવનો જ વાંક છે. મિથ્યાય્રહ, સ્વચ્છં દપાયું, પ્રમાદ અને ઇક્રિયવિષયથી ઉપેક્ષા ન કરી હોય, તો જ સત્સંગ કળવાન થાય નહિ. અથવા સત્સંગમાં એકનિષ્ઠા, અપૂર્વ બક્તિ આણી ના હોય, તો કળવાન થાય નહિ. સત્સંગની ઓળખાણુ થયે જવે અવશ્ય કરી પ્રવૃત્તિ સંક્રાંચવી. પોતાના દેાય ક્ષણે ક્ષણે, કાર્ય કાર્ય અને પ્રસંગ પ્રસંગ તીક્ષણ ઉપયોગ કરી જોવા; જોઇ ને પરિક્ષીણ કરવા અને સત્સંગને અર્થ દેહત્યાગ કરવાના યાગ થતો હોય તો તે સ્વીકારવા. જવે મુખ્યમાં મુખ્ય અને અવશ્યમાં અવશ્ય નિશ્ચય રાખવા કે, જે કંઇ મારે કરવું છે, તે આત્માને કલ્યાણુરૂપ થાય તે જ કરવું છે. જો તે સત્સંગયી પ્રાપ્ત થયેલા એવા બાધને અનુસરે નહિ—તેને આચરે નહિ—આચરવામાં થતા પ્રમાદને છોડે નહિ, તો કાઇ દિવસે પણ જવનું કલ્યાણ થાય નહિ. (૨૯)



#### γ

# સત્શાસ્ત્ર

- ૧. શમસં વેગાદિ ગુણા ઉત્પન્ન થયે અથવા વૈરાગ્યવિશેષ— નિષ્પક્ષપાતતા થયે, ક્યામાદિ પાતળાં પડ્યે અથવા કંકપિણ પ્રજ્ઞા-વિશેષથી સમજવાની યાગ્યતા થયે, જે સદ્યુરુગમે સમજવા યાગ્ય અધ્યાત્મમંથા છે—ત્યાં સુધી ઘણું કરી શસ્ત્ર જેવા છે—તે પાતાની કલ્પનાએ જેમ તેમ વાંચી લઈ, નિર્ધારી લઈ, તેવા અંતરભેદ થયા વિના અથવા દશા કર્યા વિના, વિભાવ ગયા વિના, પાતાને વિષે જ્ઞાન કલ્પે છે, અને ક્રિયારહિત તથા શુદ્ધ વ્યવહારરહિત થઈ વર્તે છે, એવા . . પ્રકાર શુષ્ક અધ્યાત્મીના છે. (૨૯)
- ર. અતમા મુખ્યપણે આત્મસ્વભાવે વર્ત તે 'અધ્યાતમનાન.' મુખ્યપણે જેમાં આત્મા વર્લ્લુ વ્યા હૈાય તે 'અધ્યાતમનાસ્ત્રા અક્ષર-અધ્યાતમીના [પંડિતના] માક્ષ નથી થતા. જે ગુણા અક્ષરમાં કહ્યા છે, તે ગુણા જો આત્મામાં પ્રવર્ત તા માક્ષ થાય. સતપુરુષમાં બાવઅધ્યાતમ પ્રગટ છે. માત્ર વાણી સાંબળવાની ખાતર વચતા સાંભળ, તે શબ્દ (અક્ષર) અધ્યાતમી કહેવા. શબ્દઅધ્યાતમાંઓ અધ્યાતમની વાતા કરે, અને મહા અનર્થકારક પ્રવર્તન કરે. (૧૯૫૨)
- ૩. સર્વ દર્શન પારિણામિક ભાવે મુક્તિના ઉપદેશ કરે છે એ નિઃસંશય છે. પણ યથાર્થ દ્રષ્ટિ થયા વિના સર્વ દર્શનનું તાત્પ<del>ર્ય</del>-

#### શ્રી રાજચંદનાં વિચારરત્ના

ત્ત્રાન હેદયગત થતું નથી; જે થવા માટે સત્પુરુષોની પ્રશસ્ત બક્તિ, તેના પાદપંકજ અને ઉપદેશનું અવલંબન, નિર્વિકાર જ્ઞાનયોગ—જે [એવાં] સાધના, તે શુદ્ધ ઉપયોગ વડે સંમત થવાં જોઈ એ. (૨૩)

- ૪. ઘણુંકરીને સત્પુરુષને વચને આધ્યાત્મિક શાસ્ત્ર . . . આત્મ-ગ્રાનના હેતુ થાય છે; કેમકે, 'પરમાર્થ આત્મા ' શાસ્ત્રમાં વર્તતો નથી, સત્પુરુષમાં વર્તે છે. (૨૯)
- પ. શાસ્ત્રમાં કહેલી આત્રાએા પરાક્ષ છે, અને તે જીવને અવિકારી થવા માટે કહી છે. માેક્ષ થવા માટે ત્રાનીની પ્રત્યક્ષ આત્રા આરાધવી જોઈએ. (૧૯૪૭)
- ક. શાસ્ત્રાનાં શાસ્ત્રા મુખપાઠે હાેય, એવા પુરુષા ઘણા મળા શકે; પરંતુ જેણે થાેડાં વચના પર પ્રોઢ અને વિવેકપૂર્વક વિચાર કરી, શાસ્ત્ર જેટલું જ્ઞાન હૃદયગત કર્યું હાેય, તેવા મળવા દુર્લભ છે. (૧૭)
- છ. શાસ્ત્રોનાં પાનાં ઉપાડવાં અને બણવાં એમાં કાંઈ અંતર નથી, જો તત્ત્વ ન મળ્યું તો. કારણ કે બેયે બાજો જ ઉપાક્રો. પાનાં ઉપાક્ર્યા તેણે કાયાએ બાજો ઉપાક્રો, બણી ગયા . . . તેણે મને બાજો ઉપાક્રો. જેને ઘેર આખા લવણસમુદ્ર છે, તે તૃષાતુરની તૃષા મટાડવા સમર્થ નથી. પણ જેને ઘેર એક મીઠા પાણીની વીરડી છે, તે પાતાની અને કેટલાય બીજાની તૃષા મટાડવા સમર્થ છે. શાસ્ત્રાભ્યાસના નિષેધ કરવાના હેતુ નથી— શાસ્ત્રાભ્યાસ હશે તા કંઈ પાત્ર થવાની જિજ્ઞાસા થશે અને કાળે કરી પાત્રતા મળશે; પણ મૂળ વસ્તુથી દૂર જવાય એવા શાસ્ત્રાભ્યાસના નિષેધ કરીએ છીએ. (૨૨–૨૪)
- ૮. સાસ્ત્રાદિકના :ગ્રાનથી નિવેડા નથી, પણ અનુભવત્તાનથી નિવેડા છે. (૧૯૪૭)
  - ૯. જિનાગમ છે તે ઉપશમસ્વરૂપ છે. ઉપશમસ્વરૂપ એવા

#### ૪ : સત્શાસા

પુરુષોએ ઉપશમને અર્થે તે પ્રરૂપ્યાં–ઉપદેશ્યાં છે. તે ઉપદેશ આત્માર્થે છે, અન્ય કાેઇ પ્રયોજન અર્થે નથી. આત્માર્થમાં જો તેનું આરાધન કરવામાં ન આવ્યું, તાે તે જિનાગમનું શ્રવણ-વાચન નિષ્ફળરૂપ છે. (૨૫)

૧૦. આત્માર્થ સિવાય શ્રાસ્ત્રની જે જે પ્રકારે જીવે માન્યતા કરી કૃતાર્થતા માની છે, તે સર્વ શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ છે. આતમા સમજવા અર્થ શાસ્ત્રો ઉપકારી છે અને તે પણ સ્વચ્છંદરહિત પુરુષને. એટલા લક્ષ રાખી સત્શાસ્ત્ર વિચારાય, તે તે અભિનિવેશ મણવા ત્રાપ્ય નથી. [ પરંતુ ] સત્સમાગમના યાગ પ્રાપ્ત થયા [ હોય ] તે યોગે પણ સ્વચ્છંદતા-નિર્વાહને અર્થે સત્સમાગમ સમાન કે તેથી વિશેષ ભાર શાસ્ત્ર પ્રત્યે મૂકે છે તે જીવને પણ અપ્રશસ્ત શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ છે. ( ૨૯ )

૧૧. સત્ર અને સિદ્ધાંત એ છે જુદાં છે. સાચવવા સારુ સિદ્ધાંતા સ્ત્રરપી પેડીમાં રાખવામાં આવ્યા છે. દેશકાળને અનુસરી સ્ત્ર રચવામાં એટલે ગૂંથવામાં આવે છે, અને તેમાં સિદ્ધાંતની ગૂંથણી કરવામાં આવે છે. તે સિદ્ધાંતા ગમે તે કાળમાં, ગમે તે ક્ષેત્રમાં કરતા નથી. સિદ્ધાંત છે એ પ્રત્યક્ષ છે. ગ્રાનીના અનુભવગમ્યની બાબત છે. તેમાં અનુમાનપાયું કામ આવતું નથી. જેને ગુણાકાર અથવા સરવાળાનું ગ્રાન થયું છે, તે એમ કહે કે, નવે નવે એકાશી. ત્યાં આગળ જેને સરવાળા અથવા ગુણાકારનું ગ્રાન થયું નથી, તે અનુમાનથી એમ કહે કે, '૯૮ થતા હોય તો કેમ ના કહી શકાય ?' તો તેમાં કાંઈ આશ્ચર્ય પામવા જેવું નથી. એ પ્રમાણે સિદ્ધાંત, આવરણના કારણથી ન સમજવામાં આવે, તો પણ તે અસિદ્ધાંતપાણને પામતા નથી. જ્યાં સુધી અનુભવગમ્ય ન થાય, ત્યાં સુધી સુપ્રતીતિ રાખવા જરૂર છે અને સુપ્રતીતિથી ક્રમે ક્રમે કરી અનુભવગમ્ય થાય છે. (૩૨)



# ፞፞፞፞፞፞፞

# સિદ્ધાંતચર્ચા

૧. શાસ્ત્રમાં જે નાન પ્રગટ થયું છે, તે નાન બે પ્રકારમાં વિચારવા યાેગ્ય છે. એક પ્રકાર ઉપદેશના અને બીજો સિદ્ધાંતના છે. 'જન્મમરણાદિ ક્લેશવાળા આ સંસારને ત્યાગવા ઘટે છે. અનિત્ય પદાર્થમાં વિવેકીને રચિ કરવી હોય નહિ. પ્રત્યક્ષ રીતે ત્રિવિધ તાપરૂપ આ સંસાર જાણતાં છતાં મૂર્ખ એવા છવ તેમાં જ વિશ્રાંતિ ઇચ્છે છે. પરિગ્રહ, આરંભ અને સંગ એ સૌ અનર્થના હેત છે'—એ આદિ જે શિક્ષા છે, તે 'ઉપદેશનાન' છે. ' આત્માનું હાેવાપહાં, નિત્યપહાં, એકપહાં અથવા અનેકપહાં. ખધાદિ ભાવ, માક્ષ, આત્માની સર્વ પ્રકારની અવસ્થા, પદાર્થ અને તેની અવસ્થા '-એ આદિને જે પ્રકારે સિદ્ધ કર્યા હોય છે, તે 'સિદ્ધાંતન્નાન' છે. વેદાંત અને જિનાગમ એ સૌનું અવલાકન પ્રથમ તેા ઉપદેશનાનપ્રાપ્તિ અર્થે જ મુમુક્ષુ છવે કરવું ઘટે છે. કારણ કે, સિહાંતનાન જિનાગમ અને વેદાંતમાં પરસ્પર ભેદ પામતું જોવામાં આવે છે. અને તે પ્રકારે જોઈ, મુમુક્ષુ **છવ અંદેશા – શંકા** પામે છે. અને તે શંકા ચિત્તનું અસમાધિપણું કરે છે. એવું ઘણું કરીને ખનવા યાગ્ય જ છે. કારણ કે, સિદ્ધાંતજ્ઞાન તાે જીવને કાેઈ અત્યંત ઉજ્જવળ ક્ષયાપશમે અને સદ્યુર્ના વચનની આરાધનાએ ઉદ્દભવે છે. સિદ્ધાંતનાનું કારણ ઉપદેશનાન છે. સદ્યુર્થી કે

# ૫ : સિદ્ધાંતચર્ચા

સત્શાસ્ત્રથી પ્રથમ જીવમાં એ ગ્રાનનું દઢ થવું ઘટે છે. કે જે ઉપદેશગ્રાનનાં કળ વૈરાગ્ય અને ઉપશમ છે. વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું ખળ વધવાથી જીવને વિષે સહેજે ક્ષયાપશમનું નિર્મળપહું થાય છે અને સહેજ સહેજમાં સિદ્ધાંતગ્રાન થવાનું કારણ થાય છે. જો જીવ અસંગ દશામાં આવે, તા આત્મસ્વરૂપ સમજવું સાવ સુલભ થાય છે. (૨૭)

- ર. સિદ્ધાંતબાધના જન્મ ઉપદેશબાધથી થાય છે. જેને વૈરાગ્ય, ઉપશમ સંબંધી ઉપદેશભાષ થયા નથી, તેને ખુહિનું વિપર્યાસપહ વર્ત્યા કરે છે. અને જ્યાં સુધી ખુદ્ધિનું વિપર્યાસપણ હાય, ત્યાં સુધી સિદ્ધાંતનું વિચારવું પણ વિપર્યાસપણે થવું જ સંભવે છે. કેમકે ચક્ષને વિષે જેટલી ઝાંખપ છે, તેટલા ઝાંખા પદાર્થ તે દેખે છે. અને જો અત્યંત ખળવાન પડળ હોય, તાે તેને સમૂળગા પદાર્થ દેખાતા નથી. ગૃહકૂટું બપરિગ્રહાદિ ભાવને વિષે જે અહંતા-મમતા છે. અને તેની પ્રાપ્તિ તથા અપ્રાપ્તિના પ્રસંગમાં જે રાગદ્દેષકથાય છે, તે જ વિપર્યાસબુહિ છે. ગૃહકુટું બાદિ ભાવને વિષે અનાસકત બુહિ થવી, તે વૈરાગ્ય છે. અને તેની પ્રાપ્તિ તથા અપ્રાપ્તિ નિમિત્તે ઉત્પન્ન થતા જે ક્ષાયકલેશ તેવું મંદ થવું, તે ઉપશમ છે. એટલે તે બે ગુણ વિપર્યાસખૂહિને પર્યાયાંતર કરી સદ્દુબહિ કરે છે. અને તે સદ્દુબુહિ જીવાજીવાદિ પદાર્થની વ્યવસ્થા જેથી જણાય છે એવા સિદ્ધાંતની વિચારણા કરવા યાગ્ય થાય છે. જે જીવને વિષે ગાઢ વિપર્યાસણહિ છે. તેને તા કાઈ રીતે સિદ્ધાંતખાધ વિચારમાં આવી શકે નહિ. તેથી સિદ્ધાંતએાધ કરતાં વિશેષપણે વૈરાગ્ય અને ઉપશમને કથન કર્યા છે. ( ૨૮ )
- 3. સિદ્ધાંતના વિચાર ધણા સત્સંગયા તથા વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું ખળ વિશેષપણે વધ્યા પછી કર્તવ્ય છે. જો એમ નથી કરવામાં આવતું, તા જીવ બીજા પ્રકારમાં ચડી જઈ, વૈરાગ્ય અને ઉપશમથી હીન થાય છે. તમને અથવા કાઈ મુમુક્ષુને પાતાના સ્વરૂપનું જણાવું એ મુખ્ય

#### શ્રી રાજચ'ક્રનાં વિચારરત્ના

કર્ત વ્ય છે. પણ તે જાણવાનાં સાધન શમ, સંતાય, વિચાર અને સત્સંગ છે. તે સાધન સિદ્ધ થયે, વૈરાગ્ય, ઉપશમ વર્ધ માન પરિણામી થયે, 'એક આત્મા છે' કે 'અનેક આત્મા છે' એ આદિ પ્રકારે સ્વરૂપ વિચારવા યાગ્ય છે. . . . જ્યાં સુધી પ્રથમ વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું ખળ દઢપણે જીવમાં આવ્યું ન હોય, ત્યાં સુધી તે વિચારથી ચિત્તનું સમાધાન થવાને બદલે ચંચળપણું થાય છે અને તે વિચારની નિર્ધાર પ્રાપ્ત થતા નથી; તથા ચિત્ત વિક્ષેપ પામી, યથાર્થપણે પછી વૈરાગ્ય, ઉપશમને ધારણ કરી શકતું નથી. માટે તે પ્રશ્નનું સમાધાન નાની પુરુષોએ કર્યું છે તે સમજવા, આ જીવમાં વૈરાગ્ય, ઉપશમ અને સત્સંગનું ખળ હાલ તો વધારવું ઘટે છે. . . . જીવ કંઈક પણ ગુણ પામીને જો શીતળ થાય, તો પછી તેને વિશેષ વિચાર કર્ત વ્ય છે. આત્મદર્શનાદિ પ્રસંગ તીવ મુમુક્ષુપણું ઉત્પન્ન થયાં પહેલાં ઘણું કરીને કલ્પિતપણે સમજાય છે. તેથી હાલ તે સંબંધી પ્રશ્ન શમાવવા યોગ્ય છે. ( ૨૭ )



٤

# સહમ

- ૧. સત્પુરુષનાઅંતઃકરણે આચર્યો, કિંવા કહ્યો તે ધર્મ. [૧૬ પહેલાં ]
- ર. અનાદિકાળથી કર્મજાળનાં બંધનથી આ આત્મા સંસારમાં રઝજ્યા કરે છે. સમયમાત્ર પણ તેને ખરું સુખ નથી. અધાગતિને એ સેવ્યા કરે છે. અધાગતિમાં પડતાં આત્માને ધરી રાખનાર જે વસ્તુ, તેનું તામ ધર્મ. એ ધર્મતત્ત્વના સર્વત્ર ભગવાને ભિન્ન ભિન્ન ભેદ કહ્યા છે. તેમાંના મુખ્ય છે બે : ૧. વ્યવહારધર્મ. ૨. નિશ્ચયધર્મ.

વ્યવહારધર્મમાં દયા મુખ્ય છે. ચાર મહાવતા તે પણ દયાની રક્ષા વાસ્તે છે. કાેઈ પણ કામ કરવું તેમાં યત્નપૂર્વક જીવરક્ષા કરીને કરવું તે ' દ્રવ્યદયા ' થઈ. આ આત્મા અનાદિકાળથી મિચ્યાત્વથી ગ્રહાયા છે, તત્ત્વને પામતા નથી, જિનાના પાળી શકતા નથી, એમ ચિંતવી ધર્મમાં પ્રવેશ કરવા, તે 'સ્વદયા'.

બીજો નિશ્ચયધર્મા પોતાના સ્વરૂપની બ્રમણા ટાળવી, આત્માને આત્મભાવે ઓળખવા, આ સંસાર તે મારા નથી, એ વગેરે નિશ્ચયધર્મનું સ્વરૂપ છે. (૧૭)

જે જે પ્રકારે આત્મા આત્મભાવ પામે, તે તે પ્રકાર ધર્મના
 એ. આત્મા જે પ્રકારે અન્યભાવ પામે, તે પ્રકાર અન્યરૂપ છે, ધર્મરૂપ

# શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

નથી. પાતાની કલ્પના વહે અથવા કલ્પનાપ્રાપ્ત અન્ય પુરુષવહે છવે ધર્મ શ્રવણ કરવાજોગ કે આરાધવા જોગ નથી. માત્ર આત્મસ્થિતિ છે જેતી, એવા સત્પુરુષથી જ આત્મા કે આત્મધર્મ શ્રવણ કરવા જોગ છે, યાવત આરાધવા જોગ છે. (૨૫)

૪. ધર્મ એ વસ્તુ ખહુ ગ્રપ્ત રહી છે. બાહ્ય સંશોધનથી મળવાની નથી. અપૂર્વ આંતર સંશોધનથી તે પ્રાપ્ત થાય છે — જે આંતર સંશોધન કોઈ મહાભાગ્ય [ પુરુષ ] સદ્દગુરુ-અનુપ્રહે પામે છે. ( ૨૨ )

પ. જ્યાંત્યાંથી રાગદ્વેપરહિત થવું, એ જ મારા ધર્મ છે. ( ૧૯૪૪ )



# સવ<sup>િ</sup>ધર્મ સમભાવ

- ૧. તું ગમે તે ધર્મ માનતા હાય, તેના મને પક્ષપાત નથી; માત્ર કહેવાનું તાત્પર્ય એ કે, જે રાહથી સંસારમળ નાશ થાય, તે બક્તિ, તે ધર્મ અને તે સદાચારને તું સેવજે. [૧૬ પહેલાં]
- ર. મૂળતત્ત્વમાં ક્યાંય ભેદ નથી; માત્ર દષ્ટિમાં ભેદ છે; એમ ગણી, આશય સમજી પવિત્ર ધર્મ માં પ્રવર્તન કરજે. [ ૧૬ પહેલાં ]
- 3. મેક્ષના માર્ગ બે નથી. જે જે પુરુષો મેક્ષરૂપ પરમ શાંતિને ભૂતકાળ પામ્યા, તે તે સઘળા સત્પુરુષો એક જ માર્ગથી પામ્યા છે, વર્તમાનકાળ પણ તથા જ પામે છે, ભવિષ્યકાળ પણ તેથા જ પામશે. તે માર્ગમાં મતબેદ નથી, અસરળતા નથી, ઉન્મત્તતા નથી, બેદાબેદ નથી, માન્યામાન્ય નથી. તે સરળ માર્ગ છે, તે સમાધિમાર્ગ છે, તે સ્થિર માર્ગ છે અને સ્વાભાવિક શાંતિ સ્વરૂપે છે. સર્વ કાળે તે માર્ગનું હોવાપણું છે. એ માર્ગના મર્મને પામ્યા વિના કાઈ ભૂતકાળે મોક્ષ પામ્યા નથી, વર્તમાનકાળે પામતા નથી અને ભવિષ્ય કાળે પામશે નહીં. . . . શ્રી મહાવીર જે વાટેથી ત્રયાં, તે વાટેથી શ્રીકૃષ્ણ તરશે; જે વાટેથી શ્રીકૃષ્ણ તરશે, તે વાટેથી શ્રી મહાવીર તર્યા છે. એ વાટ ગમે ત્યાં ખેઠાં, ગમે તે કાળે, ગમે તે શ્રેણિમાં, ગમે તે યાગમાં પામારો, ત્યારે તે પવિત્ર, શાધ્યત, સત્પદના અનંત અતીંદિય સખનો

# શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્નાે

અનુભવ થશે. તે વાટ સર્વ રથળે સંભવિત છે. યાગ્ય સામગ્રી નિંહુ મેળવવાથી ભવ્ય [ મુમુક્ષુ ] પણ એ માર્ગ પામતાં અટક્યા છે તથા અટક્શે. કાઈ પણ ધર્મ સંબંધી મતબેદ રાખવા છોડી દઈ, એકાગ્ર-બાવથી સમ્યક્ યાગે એ જ માર્ગ સંશાધન કરવાના છે. વિશેષ શું કહેવું ? તે માર્ગ આત્મામાં રહ્યો છે. આત્મત્વપ્રાપ્ત પુરુષ — નિર્ગ થ આત્મા — જ્યારે યાગ્યતા ગણી તે આત્મત્વ અર્પશે — ઉદય આપશે — ત્યારે જ તે પ્રાપ્ત થશે. ત્યારે જ તે વાટ મળશે. ત્યારે જ તે મતબેદાદિક જશે. મતબેદ રાખી કાઈ માક્ષ પામ્યા નથી; વિચારીને જેણે મતબેદને ટાળ્યા, તે અંતર્જત્ત પામી, ક્રમે કરી શાધત માક્ષને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે. ( ૨૨ )

૪. ગમે તે વાટે અને ગમે તે દર્શનથી કલ્યાણ થતું હોય, તે ત્યાં પછી મતાંતરની કંઈ અપેક્ષા શાધવી યોગ્ય નથી. આત્મત્વ જે અનુપ્રેક્ષાથી, જે દર્શનથી કે જે જ્ઞાનથી પ્રાપ્ત થાય, તે અનુપ્રેક્ષા, તે દર્શન કે તે જ્ઞાન સર્વોપરી છે. અને જેટલા આત્મા તર્યા, વર્તમાને તરે છે, બવિષ્યે તરશે, તે સર્વ એ એક જ બાવ પામીને. આપણે એ સર્વ બાવે પામીએ, એ મળેલા અનુત્તર જન્મનું સાકલ્ય છે. સર્વ સત્પુરુષા માત્ર એક જ વાટેથી તર્યા છે, અને તે વાટ [એટલે] વાસ્તવિક આત્મનાન, અને તેની અનુસારિણી દેહસ્થિતિપર્ય ત સત્ક્રિયા કે રાગદ્દેષ અને મોહ વગરની દશા. [તે] થવાથી તે તત્ત્વ તેમને પ્રાપ્ત થયું હાય, એમ મારું આધીન મત છે. (૧૯૪૬) . . . આત્મા જે રૂપે હા તે રૂપે ગમે તેથી થાઓ, એ સિવાય બીજી મારી અંતરંગ જિન્નાસા નથી. જૈનના આત્રહથી જ મોક્ષ છે એમ આત્મા ઘણા વખત થયાં માનવું ભૂલી ગયા છે. મુક્ત ભાવમાં માક્ષ છે એમ ધારણા છે. (૨૨–૨૪)

પ. ગમે તે સંપ્રદાય—દર્શન—ના મહાત્માંઓના લક્ષ એક 'સત્' જ છે. વાણીથી અકથ્ય હેાવાથી મૂંગાની શ્રેણે સમજાવ્યું

#### ૭ : સર્વધર્મસમભાવ

છે; જેથી તેઓના કથનમાં કંઇક ભેદ લાગે છે. વાસ્તવિક રીતે ભેદ નથી. (૨૨–૨૪)

- ૬. વાડામાં કલ્યાણ નથી. અજ્ઞાનીના વાડા હોય. જેમ લોહું પાતે તરે નહીં, અને **ખીજાને તારે નહીં તેમ. વીતરાગના** માર્ગ અનાદિના છે. જેના રાગદેષ અને અજ્ઞાન ગયાં તેનું કલ્યાણ. બાકી અત્રાની કહે કે મારા ધર્મથી કલ્યાણ છે, તેા તે માનવું નહીં. એમ કલ્યાણ હેાય નહીં. . . . જૈન માર્ગ શું ? રાગદ્વેષ અન્નાનનું જવું તે. જે ગ્રાની પુરૂષના વચનથી આત્મા ઊંચો આવે. તે સાચા માર્ગ. તે પાતાના માર્ગ. ' આપણા ધર્મ ' એવી કલ્પના છે. આપણા ધર્મ શં? મહાસાગર કાંઈના નથી તેમ ધર્મ કાંઈના બાપના નથી. જેમાં દયા, સત્ય વ્યાદિ હોય તે પાળા, તે કાઈના બાપનાં નથી. અનાદિકાળનાં છે; શાધત છે. જીવે ગાંઠ પકડી છે કે, આપણા ધર્મ છે. પણ શાશ્વત માર્ગ શું ? શાશ્વત માર્ગથી સહુ મોક્ષે ગયા છે. રજોયણો – દારા કે મૂમતા – કપડાં કાઈ આત્મા નથી. વહારાના નાડાની માકક જીવ પક્ષના આગ્રહ પકડી એકાે છે. 'આપણા જૈનધર્મના શાસ્ત્રમાં બધું છે, શાસ્ત્રા આપણી પાસે છે,' એવું મિથ્યાબિમાન જીવ કરી એકાે છે. ક્રોધ, માન, માયા, લાેબરૂપી ચાેર રાતદિવસ માલ ચાેરી ક્ષે છે. તેનું ભાન નથી.
- છ. જ્યારે જૈન શાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ, ત્યારે જૈની કરવા જણાવતા નથી. વેદાંત શાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે વેદાંતી કરવાને જણાવતા નથી. માત્ર જે જણાવીએ છીએ, તે તમ સર્વને ઉપદેશ લેવા અર્થે જણાવીએ છીએ. જૈન અને વેદાંતી આદિના બેદ ત્યાગ કરા. આત્મા તેવા નથી. (૨૫)
- અનેકાંતિક માર્ગ પણ સમ્યક્ એકાંત એવા નિજપદની પ્રાપ્તિ કરાવવા સિવાય બીજા અન્ય હેતુએ ઉપકારી નથી. (૧૯૫૨)

# શ્રી રાજચ'ડનાં વિચારરત્નાે

- ૯. સર્વ જીવને હિતકારી એવી જ્ઞાની પુરુષની વાણીને કંઇ પણ એકાંત દષ્ટિ ગ્રહણ કરીને અહિતકારી અર્થમાં ઉતારવી નહીં; એ ઉપયોગ નિરંતર રમરણમાં રાખવાને યાગ્ય છે. (૧૯૫૩)
- ૧૦. અનાથદાસજીએ કહ્યું છે કે, 'એક અત્રાનીના કાેટી અભિપ્રાયો છે; અને કાેટી ત્રાનીના એક અભિપ્રાય છે.' (૧૯૫૨)
- ૧૧. અમને તા ધ્રાહ્મણ, વૈષ્ણવ ગમે તે સમાન છે. જૈન કહેવાતા હૈાય અને મતવાળા હાય, તા તે અહિતકારી છે. મતરહિત હિતકારી છે. (૧૯૫૨)
- ૧૨. જૈન લિંગધારીપાં ધરી જીવ અનંત વાર રખક્યો છે. આ દેકાણું જૈનમાર્ગને નિષેધતા નથી. જેટલા અંતરંગે સાચા માર્ગ બતાવે તે જૈન. બાકી તા અનાદિ કાળથી જીવે ખાટાને સાચું માન્યું છે, અને તે જ અજ્ઞાન છે. આત્મજ્ઞાન પ્રગટે ત્યારે જ આત્મજ્ઞાનીપાં માનવું. ગુણ પ્રગટ્યા વગર માનવું જ ભૂલ છે. (૧૯૫૨)

呉

# ગૃહસ્થપણું

- ૧. સંસારમાં રહ્યા છતાં પણ ઉત્તમ શ્રાવકા ગૃહાશ્રમથી આત્મ-સાધના સાધે છે. તેઓના ગૃહાશ્રમ પણ વખણાય છે. તે ઉત્તમ પુરુષ યમનિયમને સેવે છે; પરપત્ની ભણી માતુબહેનની દૃષ્ટિ રાખે છે; યથાશક્તિ સત્પાત્રે દાન દે છે; શાંત, મધુરી અને કામળ ભાષા ખાલે છે; સત્શાસ્ત્રનું મનન કરે છે; અને ત્યાં સુધી ઉપજ્વિકામાં પણ માયાકપટ ઇત્યાદિ કરતા નથી; સ્ત્રી, પુત્ર, માત, તાત, મુનિ અને ગુરુ એ સઘળાંને યથાયાગ્ય સન્માન આપે છે; યત્નથી ઘરની સ્વચ્છતા ઇત્યાદિ રખાવે છે; પાતે વિચક્ષણતાથી વર્તી, સ્ત્રીપુત્રને વિનયા અને ધર્મી કરે છે; સઘળા કુટુંબમાં સંપની વૃદ્ધિ કરે છે; સત્પુરુષોના સમાગમ અને તેઓના બોધ ધારણ કરે છે; સમર્યાદ અને સંતાપયુક્ત નિરંતર વર્તે છે; અલ્પ આરંભથી જ વ્યવહાર ચલાવે છે. આવા ગૃહસ્થાવાસ ઉત્તમ ગતિનું કારણ જ્ઞાનીએન કહે છે. (૧૭)
- ર. જે મુમુક્ષુ જીવ ગૃહસ્થવ્યવહારમાં વર્તતા હોય, તેણે તેા અખંડ નીતિનું મૂળ પ્રથમ આત્મામાં સ્થાપવું જોઈ એ. નહિ તેા ઉપદેશાદિનું નિષ્ફળપણું થાય છે. દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવા આદિમાં સાંગાપાંગ ન્યાયસપન્ન રહેવું તેનું નામ નીતિ છે. એ નીતિ મૂકતાં પ્રાણ જાય એવી દશા આવ્યે, ત્યાગ અને વૈરાગ્ય ખરા સ્વરૂપમાં પ્રગટે

### શ્રી રાજચંદનાં વિચારસ્તો

- છે. અને તે જ જીવને સત્પુરુષનાં વચનનું તથા આગ્રાધર્મનું અદ્દસુત સામર્થ્ય, માહાત્મ્ય અને રહસ્ય સમજાય છે. અને સર્વ વૃત્તિએ। નિજપણે વર્તાવાના માર્ગ સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે. (૨૭)
- 3. ગૃહાવાસના જેને ઉદય વર્ત છે, તે જો કંઈ પણ શુભ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ ઇચ્છતા હોય, તો તેના મૂળ હેતુભૂત એવાં અમુક સદ્દવર્તનપૂર્વક રહેવું યાગ્ય છે. જે અમુક નિયમમાં 'ન્યાયસંપન્ન આછવિકાદિ વ્યવહાર' તે પહેલા નિયમ સાધ્ય કરવા ઘટે છે. આ પ્રથમ નિયમ ઉપર જો ધ્યાન આપવામાં આવે, તા કષાયાદિ સ્વ-ભાવયા મંદ પડવા યાગ્ય થાય છે; ઘણા આત્મગુણા પ્રાપ્ત કરવાના અધિકાર ઉત્પન્ન થાય છે, અથવા જ્ઞાનીના માર્ગ આત્મપરિણામા થાય છે. (૩૨)
- ૪. જ્યાં સુધી એાછી ઉપાધિવાળાં ક્ષેત્રે આછવિકા ચાલતી હોય, ત્યાં સુધી વિશેષ મેળવવાની કલ્પનાએ મુમુક્ષુએ કાઈ એક વિશેષ અલોકિક હેતુ વિના વધારે ઉપાધિવાળાં ક્ષેત્રે જવું ન ઘટે. ક્રેમકે તેથી ઘણી સદ્દવૃત્તિએા માળી પડી જાય છે, અથવા વર્ધમાન થતી નથી. (૧૯૫૨)
- પ. માંડમાંડ આછવિકા ચાલતી હૈાય, તા પણ મુમુલુ પુરુષને તે ઘણું છે; કેમકે વિશેષના કંઈ અવસ્ય ઉપયાગ નથી. એમ જ્યાં સુધી નિશ્વયમાં ન આણવામાં આવે, ત્યાં સુધી તૃષ્ણા નાના પ્રકારે આવરણ કર્યા કરે. લોકિક વિશેષતામાં કંઈ સારભૂતતા જ નથી એમ નિશ્વય કરવામાં આવે, તા માંડ આછવિકા જેટલું મળતું હોય, તા પણ તૃપ્તિ રહે. માંડ આછવિકા જેટલું મળતું ન હોય, તા પણ મુમુલુ છવ આર્ત ધ્યાન ઘણું કરીને થવા ન દે. અથવા થયે તે પર વિશેષ ખેદ કરે અને આછવિકામાં ત્રુટતું યથાધર્મ ઉપાર્જન કરવાની મંદ કલ્પના કરે. (૨૯)
  - ક. જેને ધર્મ સંબંધી બાધ થયા છે, છતાં સ્થિતિનું દુઃખ હાય,

#### ૮ : ગૃહ**સ્થપ**હ્યું'

તો તેણે બનતી ઉપાધિ કરીને રળવા પ્રયત્ન કરવું જોઈએ. ઉપ-જીવન સુખે ચાલી શકે તેવું છતાં, જેનું મન લક્ષ્મીને માટે બહુ ઝાવાં નાખતું હોય, તેા મનને સંતાષી લેવું. તેમ છતાં ન વળા શકે તેમ હોય, તા અમુક મર્યાદામાં આવવું. તે મર્યાદા સુખનું કારણ થાય તેવી જોઈએ. પરિણામે આર્તપ્યાન પ્યાવાની જરૂર પડે તેમ કરીને ખેસવાથી રળવું સારું છે. (૧૮–૧૯•)

- ૭. જે વ્યવસાયે કરી જીવને ભાવનિષ્ઠાનું ઘટલું ન થાય, તે વ્યવસાય કાઈ પ્રારુષ્ધયોગે કરવા પડતા હાય, તા તા કરી કરી પાછા હતીને, 'માહું ભયંકર હિંસાવાળું દુષ્ટ કામ જ આ કર્યા કરું છું,' એલું કરી કરી વિચારીને, અને ' જીવમાં ઢીલાપણાથી જ ઘણું- કરીને મને આ પ્રતિભંધ છે,' એમ કરી કરી નિશ્ચય કરીને, જેટલા ખને તેટલા વ્યવસાયસંક્ષેપ કરતાં જઈ પ્રવર્તલું થાય, તા બાધનું કળવું થવું સંભવે છે. (૧૯૫૦)
- ડ. પગલે પગલે ભયવાળી અજ્ઞાન ભૂમિકામાં જીવ વગર વિચારે કાેડ્યવિધ યાજના ચાલ્યા કરે છે, ત્યાં યાગ્યતાના અવકાશ ક્યાંથી હોય! આમ ન થાય, તેટલા માટે થયેલા કાર્યના ઉપદ્રવને જેમ શમાવાય તેમ શમાવી સર્વ પ્રકારે એ વિષેની નિવૃત્તિ કરી, યાગ્ય વ્યવહારમાં આવવાનું પ્રયત્ન કરવું ઉચિત છે. ન ચાલતાં કરવા જોઈએ, અને તે પણ પ્રારમ્ધવશાલ, નિઃસ્પૃહ છુહિથી એવા જે વ્યવહાર, તેને યાગ્ય વ્યવહાર માનજો. (૧૯૪૭)
- ૯. વૃત્તિના લક્ષ તથારૂપ સર્વ સંગપરિત્યાગ પ્રત્યે વર્ત તા છતાં જે મુમુક્ષુને પ્રારખ્ધવિશેષથી તે યાગના અનુદય રહ્યા કરે, અને કું ું બાદિના પ્રસંગ તથા આછવિકાદિ કારણે પ્રવૃત્તિ રહે—જે યથાન્યાયથી કરવા પડે—તે મુમુક્ષુએ પૂર્વાપાર્જિત શુભાશુભ કર્માનુસાર આછવિકાદિ પ્રાપ્ત થશે એમ વિચારી, માત્ર નિમિત્તરૂપ પ્રયત્ન કરવું ઘટે; પણ ભયાકુળ થઈ, ચિંતા કે ન્યાયત્યાગ કરવા ન ઘટે. (૩૦)

- ૧૦. કાઈ પણ પ્રકારે ભવિષ્યતા સાંસારિક વિચાર છાડી, વર્ત-માનમાં સમપણે પ્રવર્તવાના દઢ નિશ્ચય કરવા. ભવિષ્યમાં જે થવાને યાગ્ય હશે તે થશે, તે અનિવાર્ય છે, એમ ગણી, પરમાર્થ-પુરુષાર્થ સન્મુખ થવું યાગ્ય છે. ગમે તે પ્રકારે પણ એ લાકલજ્જારપ ભયનું સ્થાનક એવું જે ભવિષ્ય તે વિસ્મરણ કરવા યાગ્ય છે. તેની ચિંતા પડ્યે પરમાર્થનું વિસ્મરણ હાય છે અને એમ થાય તે મહા આપત્તિરૂપ છે. માટે તે આપત્તિ આવે નહિ એટલું વારંવાર વિચારવા યાગ્ય છે. કુટું બાદિનું મમત્વ રાખશા તા પણ જે થવાનું હશે તે થશે. તેમાં સમપણું રાખશા તા પણ જે થવા યાગ્ય હશે તે થશે. માટે નિ:શંકપણે નિરાભિમાની થવું યાગ્ય છે, સમપરિણામે પરિણુમવું યાગ્ય છે. આ જ્યાં સુધી નહિ પરિણુમે, ત્યાં સુધી યથાર્થ બાધ પણ પરિણુમે નહિ. (૨૨–૨૪)
- ૧૧. સંસારમાં પ્રારખ્ધાનુસાર ગમે તેવા શુભાશુભ ઉદય આવેા, પરંતુ, તેમાં પ્રીતિઅપ્રીતિ કરવાના આપણે સંકલ્પ પણ ન કરવાે. (૧૯૪૬)
- ૧૨. ' કરના ફકીરી કયા દિલગીરી, સદા મગન મન રહેનાછ' એ વૃત્તિ મુમુક્ષુઓએ અધિકાધિક વર્ધમાન કરવા જેવી છે. પરમાર્થની ચિંતા હોય એ વિષય જાદો છે; વ્યવહારચિંતાનું વેદન અંતરથી એાહું કરવું, એ એક માર્ગ પામવાનું સાધન છે. (૧૯૪૭)
- ૧૩. અમારા ચિત્તમાં તા એમ આવે છે કે, મુમુક્ષુ છવને આ કાળને વિષે સંસારની પ્રતિકૂળ દશાઓ પ્રાપ્ત થવી, તે તેને સંસારથી તરવા ખરાખર છે. અનંત કાળથી અભ્યાસેલા એવા આ સંસાર રપષ્ટ વિચારવાના વખત પ્રતિકૂળ પ્રસંગે વિશેષ હાય છે, એ વાત નિશ્ચય કરવા યાગ્ય છે. પ્રતિકૂળ પ્રસંગ જો સમતાએ વેદવામાં આવે, તા છવને નિર્વાણ—સમીપનું સાધન છે. વ્યાવહારિક પ્રસંગાનું નિત્ય ચિત્રવિચિત્રપહ્યું છે. માત્ર કલ્પનાએ તેમાં સુખ અને કલ્પ-

## ૮ : ગૃહસ્થપણું

નાએ દુઃખ એવી તેની સ્થિતિ છે. અનુકૂળ કલ્પનાએ અનુકૂળ ભાસે છે; પ્રતિકૂળ કલ્પનાએ તે પ્રતિકૂળ ભાસે છે. અને ત્રાની પુરુષે તે બેઉ કલ્પના કરવાની ના કહી છે. (૧૯૪૯)

૧૪. સંસારસંખંધી કારણના પદાર્થાની પ્રાપ્તિ સુલભપણે નિરંતર પ્રાપ્ત થયા કરે અને ખંધન ન થાય એવા કાઈ પુરુષ હોય, તો તે તીર્થ કર કે તીર્થ કર જેવા જાણીએ છીએ. પણ પ્રાયે એવી સુલભ પ્રાપ્તિના જોગથી જીવને અલ્પકાળમાં સંસાર પ્રત્યેથી અત્યંત એવા વૈરાગ્ય થતા નથી અને સ્પષ્ટ આત્મનાન ઉદય થતું નથી. એમ જાણી, જે કંઈ તે સુલભ પ્રાપ્તિને હાનિ કરનારા જોગ ખને છે, તે ઉપકારક જાણી, સુખે રહેવા યાગ્ય છે. (૧૯૪૯)

૧૫. જ્યાં ઉપાય નહીં ત્યાં ખેદ કરવા યાગ્ય નથી. કશ્વિરેચ્છા પ્રમાણે જે થાય, તેમાં સમતા ઘટે છે, અને તેના ઉપાયના કંઈ વિચાર સૂત્રે તે કર્યા રહેલું એટલા માત્ર આપણા ઉપાય છે. સંસારના પ્રસંગોમાં કવચિત જ્યાં સુધી આપણને અનુકૂળ એલું થયા કરે છે ત્યાં સુધી, તે સંસારનું સ્વરૂપ વિચારી, 'ત્યાગળોગ છે,' એલું પ્રાયે હદયમાં આવલું દુર્લભ છે. તે સંસારમાં જ્યારે ધણા ઘણા પ્રતિકૂળ પ્રસંગાની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે વખતે જીવને પ્રથમ તે ન ગમતા થઈ, પછી વૈરાગ્ય આવે છે. પછી આત્મસાધનની કંઈ સૂત્ર પડે છે; અને પરમાતમા શ્રીકૃષ્ણના વચન પ્રમાણે મુસુસુ જીવને તે તે પ્રસંગો સુખદાયક માનવા ઘટે છે, કે જે પ્રસંગને કારણે આત્મસાધન સૂત્રે છે. . . . એલું જાણી, જે કંઈ પ્રતિકૂળ પ્રસંગની પ્રાપ્તિ થાય, તે આત્મસાધનનાં કારણરૂપ માની, સમાધિ રાખા, ઉજાગર રહેલું. કલ્પિત ભાવમાં કાઈ રીતે ભૂલ્યા જેલું નથી. (૪/૩૬૬)

૧૬. પ્રમારના અવકાશયાગે ત્રાનીને પણ અંશે વ્યામાહ થવાના સંભવ જે સંસારથી કહ્યો છે, તે સંસારમાં સાધારણ છવે રહીને,

તેના વ્યવસાય લોકિક ભાવે કરોને, આત્મહિત ઇચ્છવું એ નહિ બનવા જેવું જ કાર્ય છે. કેમકે લોકિક ભાવની આહે આત્માને નિવૃત્તિ જ્યાં નથી આવતો, ત્યાં હિતવિચારણા બીજી રીતે થવી સંભવતી નથી. એકની નિવૃત્તિ તો બીજાનું પરિણામ થવું સંભવે છે. અહિતહેતુ એવા સંસારસંબંધા પ્રસંગ, લોકિક ભાવ, લોકચેષ્ટા, એ સૌની સંભાળ જેમ બને તેમ જતી કરીને—તેને સંક્ષેપીને—આત્મહિતને અવકાશ આપવા ઘટે છે. (૨૭)

૧૭. ઉપાધિથી થાડા પણ નિત્યપ્રતિ અવકાશ લઈ, ચિત્તવૃત્તિ સ્થિર થાય એવી નિવૃત્તિમાં એસવાનું બહુ અવશ્ય છે. અને ઉપાધિમાં પણ નિવૃત્તિના લક્ષ રાખવાનું સ્મરણ રાખળે. જેટલા વખત આયુષ્યના તેટલા જ વખત જીવ ઉપાધિના રાખે, તા મનુષ્યત્વનું સફળ થવું ક્યારે સંભવે ? મનુષ્યત્વના સફળપણા માટે જીવવું એ જ કલ્યાણકારક છે, એવા નિશ્ચય કરવા જોઈએ, અને સફળપણા માટે જે જે સાધનાના પ્રાપ્તિ કરવા યાગ્ય છે, તે પ્રાપ્ત કરવા નિત્ય-પ્રતિ નિવૃત્તિ મેળવવા જોઈએ. નિવૃત્તિના અબ્યાસ વિના જીવની પ્રવૃત્તિ ન ટળે, એ પ્રત્યક્ષ સમજ્ય તેવી વાત છે. (૧૯૪૭)

૧૮. પ્રસંગની સાવ નિવૃત્તિ અશક્ય થતી હોય, તેા પ્રસંગસંક્ષેપ કરવા ઘટે અને ક્રમે કરીને સાવ નિવૃત્તિરૂપ પરિણામ આણુવું ઘટે. એ મુમુક્ષુ પુરુષના ભૂમિકાધર્મ છે. સત્સંગ — સત્શાસ્ત્રના યાગથી તે ધર્મનું આરાધન વિશેષ કરી સંભવે છે. (૧૯૫૧)



ح

#### જ્ઞાન

૧. જે વડે વસ્તુનું સ્વરૂપ જાણીએ તે જ્ઞાન. હવે યથામતિ વિચારવાનું છે કે એ જ્ઞાનની કંઈ આવશ્યકતા છે? જો આવશ્યકતા છે, તા તે પ્રાપ્તિનાં કંઈ સાધન છે?

ત્રાનની શી આવશ્યકતા છે તે વિષે પ્રથમ વિચાર કરીંએ. આ લોકમાં અનાિ કાળથી આ આત્માનું પર્યટન છે. મેષાનુમેષ પણ સુખના જ્યાં ભાવ નથી, એવાં નરકાિદક સ્થાનક આ આત્માએ બહુ બહુ કાળ વારં વાર સેવન કર્યાં છે. અસલા દુઃખાેને પુના પુના અને કહાે તા અનંત વાર સહન કર્યાં છે. એ ઉત્તાપથી નિરંતર તાપતા આત્મા માત્ર સ્વકર્મવિપાકથી પર્યટન કરે છે. પર્યટનનું કારણ જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મો છે. [જેને કારણે આત્મા] વિષયાદિક મોહખંધનને સ્વસ્વરૂપ માની રહ્યો છે. એ અજ્ઞાનાદિક ટાળવા માટે જ્ઞાનની પરિપૂર્ણ આવશ્યકતા છે. (૧૭)

ર. પ્રથમ ત્રાન અને પછી દયા. અત્રાની શું કરે, જે કલ્યાણ કે પાપ જાણતા નથી? માટે [પ્રથમ] કલ્યાણને જાણવું જોઈએ, પાપને જાણવું જોઈએ. બંનેને જાણ્યા પછી જે શ્રેય હાૈય તે સમાચરવું જોઈએ. જે જીવનું સ્વરૂપ જાણતા નથી, અજીવનું સ્વરૂપ જાણતા નથી, કે તે બંનેનાં તત્ત્વને જાણતા નથી, તે સંયમની વાત કયાંથી જાણે? [૧૬ પહેલાં]

ક. જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવામાં વિચાર મુખ્ય સાધન છે. અને તે વિચારને વૈરાગ્ય (ભાગ પ્રત્યે અનાસક્તિ) તથા ઉપશમ (ક્ષાયાદિનું ઘણું જ મંદપણું, તે પ્રત્યે વિશેષ ખેદ) બે મુખ્ય આધાર છે. સત્પુરુષના વચનના યથાર્થ પ્રહણ વિના વિચાર ઘણુંકરીને ઉદ્દભવ થતા નથી. અને સત્પુરુષના વચનનું યથાર્થ પ્રહણ તેમની અનન્ય આશ્રયભક્તિ પરિણામ પામ્યેથી થાય છે. ઘણુંકરીને એકબીજાં કારણોને અન્યોન્યાશ્રય જેવું છે. (૨૯)

૪٠ સત્યતું ગ્રાન થયા પછી મિથ્યા પ્રવૃત્તિ ન ટળે એમ બને નહિ. ક્રેમકે, જેટલે અંશે સત્યતું ગ્રાન થાય, તેટલે અંશે મિથ્યાબાવની પ્રવૃત્તિ મટે એવા જિનના નિશ્વય છે. મિથ્યા પ્રવૃત્તિ કંઈ પણ ટળે નહિ, તા સત્યતું ગ્રાન પણ સંભવે નહિ. (૨૮)



# વિવેકજ્ઞાન

- વિવેક એ અધારામાં પડેલા આત્માને ઓળખવાના દીવા
   વિવેક વડે કરીને ધર્મ ટકે છે. વિવેક નથી ત્યાં ધર્મ નથી. (૧૭)
- ર. જ્ઞાનદર્શનાદિ ગુણા અજ્ઞાનદર્શને ઘેરી જે મિશ્રતા કરી નાખી છે, તે એાળખી ભાવામૃતમાં આવવું તેનું નામ વિવેક છે. (૧૭)
- ૩. વિવેક એ જ ધર્મનું મૂળ અને ધર્મરક્ષક કહેવાય છે. જ્ઞાન, શાલ, ધર્મતત્ત્વ અને તપ એ સઘળાં વિવેક વિના ઉદય પામે નહિ. જે વિવેકી નથી, તે અજ્ઞાની અને મંદ છે. (૧૭)
- ૪. આતમા છે; આતમા નિત્ય છે; આતમા કર્તા છે; આતમા કર્મના ભોકતા છે; તેથી તે નિવૃત્ત થઈ શકે છે અને નિવૃત્ત થઈ શકવાનાં સાધન છે—એ છ કારણા જેને વિચાર કરીને સિદ્ધ થાય, તેને 'વિવેક્તાન' અથવા 'સમ્યક્ દર્શનની પ્રાપ્તિ ' ગણવી એમ શ્રીજિને નિરૂપણ કર્યું છે; જે નિરૂપણ મુમુક્ષુ જીવે વિશેષ કરી અભ્યાસ કરવા યાગ્ય છે. (૨૮)
- પ. પૂર્વના કાેઈ વિશેષ અભ્યાસભળથી એ છ કારણનાે વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે; અથવા સત્સંગના આશ્રયથી તે વિચાર ઉત્પન્ન થવાનાે યાેગ બને છે. (૨૮)

- દ અનિત્ય પદાર્થ પ્રત્યે માહે ખુહિ હોવાને લીધે, આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, અને અવ્યાખાધ સમાધિસુખ ભાનમાં આવતું નથી. જેનો અનાદિકાળથી અભ્યાસ છે, તે અત્યંત પુરુષાર્થ વિના અલ્પ કાળમાં છેાડી શકાય નહિ. માટે કરી કરી સત્સંગ, સત્શાસ્ત્ર અને પાતામાં સરળ વિચારદશા કરી, તે વિષયમાં, વિશેષ શ્રમ લેવા યોગ્ય છે. (૨૮)
- 9. એમાં પ્રથમથી ઉત્પન્ન થતા સંશય ધીરજથી અને વિચારથી શાંત થાય છે. અધીરજથી અથવા આડી કલ્પના કરવાથી, માત્ર જીવને પોતાના હિતના ત્યાગ કરવાના વખત આવે છે; અને અનિત્ય પદાર્થના રાગ રહેવાથી, તેના કારણે કરી કરી સંસારપરિભ્રમણના યાગ રહ્યા કરે છે. તેની માહબુહિમાં જીવને અનાદિથી એવું એકાપ્રપણું ચાલ્યું આવે છે, કે તેના વિવેક કરતાં જીવને મૂંઝાઈ પાધું વળવું પડે છે. અને તે માહ્યું થિ છેદવાના વખત આવવા પહેલાં તે વિવેક છોડી દેવાના યાગ પૂર્વકાળ ઘણી વાર બન્યા છે. (૨૮)



# અધિકાર — પાત્રતા

- 1. વિશાળ ખુદ્ધિ, મધ્યસ્થતા, સરળતા અને જિતેં ક્રિયપણું આટલા ગુણાં જે આત્મામાં હાય, તે તત્ત્વ પામવાનું ઉત્તમ પાત્ર છે. અનંત જન્મમરણ કરી ચૂકેલા આ આત્માની કરુણા તેવા અધિકારીને ઉત્પન્ન થાય છે. અને તે કર્મમુક્ત થવાના જિજ્ઞાસ કહી શકાય છે. તે જ પુરુષ યથાર્થ પદાર્થને યથાર્થ સ્વરૂપે સમજી, મુક્ત થવાના પુરુષાર્થમાં યોજાય છે. મનુષ્યત્વ, આર્યદેશ, ઉત્તમ કુળ, શારીરિક સંપત્તિ એ અપેક્ષિત સાધન છે. અને અંતરંગ સાધન માત્ર મુક્ત થવાની સાચી જિજ્ઞાસા એ છે. (૧૮–૧૯)
- ર. સત્પુરુષનાં ચરણના ઇચ્છક, સદૈવ સક્ષ્મ ભાષના અભિલાધી, ગુણ પર પ્રશસ્તભાવ રાખનાર, ધ્રહ્મવતમાં પ્રીતિ રાખનાર, જ્યારે સ્વદેષ દેખે ત્યારે તેને છેદવાના ઉપયાગ રાખનાર, ઉપયાગથી એક પગ પણ ભરનાર, એકાંતવાસને વખાણનાર, તીર્થાદિ પ્રવાસના ઉછર ગી, આહાર—વિહાર–નિહારના નિયમી, પાતાની ગુરુતાને દળાવનાર, એવા કાઈ પણ પુરુષ તે મહાવીરના બાધને પાત્ર છે, સમ્યક દશાને પાત્ર છે. (૧૬)
- સમ્યક દશાનાં પાંચ લક્ષણો છે : શમ, સંવેગ, નિર્વેદ, આસ્થા અને અનુકંપા.

<sup>\*</sup> કપયાગ = ભાન, ચેતના.

ક્રે ધારિક ક્યાયાનું સમાઈ જવું, ઉદય આવેલા ક્યાયામાં મંદતા થવી, વાળા લેવાય તેવી આત્મદશા થવી, અથવા અનાદિ કાળની વૃત્તિએ। સમાઈ જવી તે ' શમ. '

મુક્ત થવા સિવાય બીજી કેાઈ પણ પ્રકારની ઇચ્છા નહિ, અભિલાષા નહિ, તે સંવેગ

જ્યારથો એમ સમજાયું કે, 'ભ્રાંતિમાં જ પરિભ્રમણ કર્યું, હવે ઘણી થઈ, અને જીવ! હવે શાભ!' એ નિવે'દ.

માહાત્મ્ય જેનું પરમ છે એવા નિસ્પૃહી પુરુષોનાં વચનમાં જ તલ્લીનતા તે શ્રદ્ધા – આસ્થા.

એ સઘળાં વડે જીવ[ માત્ર ]માં સ્વાત્મતુલ્ય અહિ તે અતુકંપા (૨૩)

૪. કષાયના ઉપશાંતતા, માત્ર માક્ષ અભિલાષ, ભવે ખેદ, પ્રાણીદયા, ત્યાં આત્માર્થનિવાસ. દશા ન એવી જ્યાં સુધી, જીવ લહે નહીં જોગ, માક્ષમાર્ગ પામે નહિ, મટે ન અંતર રાગ. આવે જ્યાં એવી દશા, સદ્ગુરુખાંધ સુહાય, તે ખાંધ સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે સુખદાય. જ્યાં પ્રગટે સુલિચારણા, ત્યાં પ્રગટે નિજજ્ઞાન, જે જ્ઞાને ક્ષય માહ થઈ, પામે પદ નિર્વાણ.

[ શ્રીચાત્મસિધ્દિશાસ્ત્ર ( ૨૯ ) ]

પ. પ્રકૃતિના વિસ્તારથી જીવનાં કર્મ અનંત પ્રકારની વિચિત્રતાથી પ્રવર્ત છે અને તેથી દોષના પ્રકાર પણ અનંત ભાસે છે પણ સવંથી મોટા દોષ એ છે કે, જેથી 'તીલ મુમુક્ષુતા ' ઉત્પન્ન ન જ હોય, અથવા મુમુક્ષુતા જ ઉત્પન્ન ન હોય. 'મુમુક્ષુતા ' તે છે કે સર્વ પ્રકારની મોહાસક્તિથી મૂંઝાઈ, એક મોક્ષને વિષે જ યત્ન કરવા, અને તીલ મુમુક્ષુતા એ છે કે, અનન્ય પ્રેમે મોક્ષના માર્ગમાં ક્ષણે ક્ષણે પ્રવર્તવું.

#### ૧૧ : અધિકાર — પાત્રતા

મુમુસુતા ઉત્પન્ન થવાનું લક્ષણું પોતાના દેાવ જોવામાં અપક્ષપાતતા એ છે, અને તેને લીધે સ્વચ્છંદના નાશ હાય છે. સ્વચ્છંદ થાડી અથવા ઘણી હાનિ પામ્યા છે ત્યાં તેટલી બાધબીજ યાગ્ય ભ્રમિકાબીજ થાય છે. સ્વચ્છંદ જ્યાં પ્રાયે દખાયા છે, ત્યાં પછી માર્ગપ્રાપ્તિને રાકનારાં ત્રણ કારણા મુખ્ય કરીને હાય છે એમ અમે જાણીએ છીએ. (૧) આ લાકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા (૨) પરમ વિનયની ઓછાઈ (૩) અને પદાર્થના અનિર્ણય.

આ લોકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા હોવાનાં કારણા, નિઃશંકપણે તે [ મેાલ ] 'સત્ ' છે એવું દઢ થયું નથી; અથવા તે પરમાનંદરપ જ છે એમ પણ નિશ્વય નથી; અથવા મુમુસુતામાં પણ કેટલોક આનંદ અનુભવાય છે તેને લીધે બાલ શાતાનાં કારણા પણ કેટલીક વાર પ્રિય લાગે છે અને તેથી આ લોકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા રહ્યા કરે છે, જેથી જીવની યોગ્યતા રાકાઈ જાય છે.

વાસ્તિવિક તત્ત્વ પામવાની કંઇ યાગ્યતાની ઓછાઇને લીધે 'પદાર્થનિર્ણય' ન થયા હાય તા ચિત્ત વ્યાકુળ રહે છે અને મિથ્યા સમતા આવે છે. કલ્પિત પદાર્થ વિષે 'સત્ત્'ની માન્યતા હાય છે. જેથી કાળ કરી અપૂર્વ પદાર્થને વિષે પરમ પ્રેમ આવતા નથી અને એ જ પરમ યાગ્યતાની હાનિ છે.

અધિક શું કહીએ ? કળિયુગ છે માટે ક્ષણ વાર પણ વસ્તુવિચાર વિના ન રહેવું એમ મહાત્માઓની શિક્ષા છે. (૨૨–૨૪)

ક બ્રાંતિગતપણે સુખરવર્ષ ભાસે છે એવા સંસારી પ્રસંગ અને પ્રકારામાં જ્યાં સુધી જીવને વહાલપ વર્તે છે, ત્યાં સુધી જીવને પોતાનું સ્વરૂપ ભાસવું અસંભવિત છે, અને સત્સંગનું માહાત્મ્ય પણ તથારપપણે ભાસ્યમાન થવું અસંભવિત છે. જ્યાં સુધી તે સંસારગત વહાલપ અસંસારગત વહાલપને પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યાં સુધી ખચીત કરી અપ્રમત્તપણે વારંવાર પુરુષાર્થના સ્વીકાર યાગ્ય છે. (૨૫)

- ૭. એ [ આત્માવિષયક ] વિચારાથી જ છેવટે સિહ્લિ છે; એ જ વિચારાના વિવેકથી જે અવ્યાખાધ સુખની ઇચ્છા છે તેની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ જ વિચારાના મનનથી અનંત કાળનું મૂંઝન ટળવાનું છે; તથાપિ તે સર્વને માટે નથી. વાસ્તિવિક દષ્ટિશી જોતાં તેને છેવટ સુધી પામનારા પાત્રાની ન્યનતા ખહુ છે; કાળ કરી ગયા છે. એ વસ્તુના અધીરાઈ અથવા અશોચતાથી અંત લેવા જતાં ઝેર નીકળે છે; અને બાગ્યહીન તથા અપાત્ર બંને લાકથી બ્રષ્ટ થાય છે; એટલા માટે અમુક સંતાને અપવાદ રૂપ માની, બાકીનાએાને તે ક્રમમાં આવવા, તે ગુકાનું દર્શન કરવા, ઘણા વખત સુધી અભ્યાસની જરૂર છે. ( ૨૨ )
- ૮. જ્યાં સુધી મૃષા અને પરસ્ત્રીત્યાગ કરવામાં આવે નહીં, ત્યાં સુધી સર્વ કિયા નિષ્ફળ છે. ત્યાં સુધી આત્મામાં છળકપટ હોવાથી ધર્મ પરિશ્રુમતા નથી. ધર્મ પામવાની આ પ્રથમ ભૂમિકા છે. જ્યાં સુધી મૃષાત્યાગ અને પરસ્ત્રીત્યાગ એ ગુણા ન હોય, ત્યાં સુધી વક્તા તથા શ્રોતા હોઈ શકે નહિ. (૩૩)
- ૯. જો કે, હમણાં જ તમા સર્વને માર્ગ ચડાવીએ, પણ ભાજન (પાત્ર)ના પ્રમાણમાં વસ્તુ મુકાય છે. નહિ તા જેમ હલકા વાસણમાં ભારે વસ્તુ મુકવાથી વાસણના નાશ થાય, તેમ થાય. (૩૩)



#### યત્ના-અપ્રમાદ

- ૧. ઉપયાગ ત્યાં ધર્મ છે. (૧૭)
- ર. જેમ વિવેક એ ધર્મનું મૂળતત્ત્વ છે, તેમ યતના એ ધર્મનું હપતત્ત્વ છે. વિવેકથી ધર્મતત્ત્વ ગ્રહ્યુ કરાય છે અને યતનાથી તે તત્ત્વ શુદ્ધ રાખી શકાય છે, તે પ્રમાણે પ્રવર્તન કરી શકાય છે. પ્રત્યેક કામ યતનાપૂર્વક જ કરવું એ વિવેકી શ્રાવકનું કર્તવ્ય છે. (૧૭)
- ર. ધર્મની અનાદરતા, ઉન્માદ, આળસ, કષાય એ સઘળાં પ્રમાદનાં લક્ષણ છે. અવસર પામીને પ્રમાદ ન કરવા. કારણ, દેહ ક્ષણભંગુર છે. (૧૭)
- ૪. પળ એ અમૂલ્ય ચીજ છે; ચક્રવર્તી પણ એક પળ પામવા આખી રિદ્ધિ આપે તેા પણ તે પામનાર નથી. એક પળ વ્યર્થ ખાવાથી એક બવ હારી જવા જેવું છે, એમ તત્ત્વની દિષ્ટિએ સિદ્ધ છે. (૧૭)
- પ. ઓછા પ્રમાદ થવાના ઉપયાગ એ છવને માર્ગના વિચારમાં સ્થિતિ કરાવે છે, એ વાત કરી કરી વિચારી તે પ્રયત્ન કાઈ પ્રકારે કરવું ઘટે છે એ વાત ભૂલવાજોગ નથી. (૨૬)
- ૬. પ્રમાદને તીર્થ કરદેવ કર્મ કહે છે અને અપ્રમાદને અકર્મ-રૂપ 'આત્મસ્વરૂપ' કહે છે. જ્યાં કંઈ પણ પ્રમત્તદશા હૈાય છે, ત્યાં જગતપ્રત્યયી કામના આત્માને વિષે અવકાશ ઘટે છે. જ્યાં

કેવળ અપ્રમત્તતા વર્તે છે, ત્યાં આત્મા સિવાય બીજા કાઇ પણ ભાવના અવકાશ વર્તે નહિ. (૨૭)

- ૭. અસાર અને કલેશરૂપ આરંભ પરિપ્રહના કાર્યમાં વસતાં જો આ જવ કંઈ પણ નિર્ભય કે અજાગૃત રહે, તા ઘણા વર્ષના ઉપાસેલા વૈરાગ્ય પણ નિષ્ફળ જાય એવી દશા થઈ આવે છે; એવા નિત્ય પ્રત્યે નિશ્ચય સંભારીને નિરુપાય પ્રસંગમાં કંપતા ચિત્તે—ન છૂટયે પ્રવર્તવું ઘટે છે. એ વાતના મુમુક્ષુ જીવે કાર્યે કાર્યે, ક્ષણે ક્ષણે અને પ્રસંગ પ્રસંગે લક્ષ રાખ્યા વિના મુમુક્ષુતા રહેવી દુર્લભ છે. (૨૮)
- ૮. કયા પ્રકારે દોષ ઘટે ? જીવ લૌકિક ભાવ કર્યા કરે છે, તે દોષો કેમ ઘટતા નથી, એમ કહ્યા કરે છે. મુમુક્ષુઓએ જાગૃત થઈ વૈરાગ્ય વધારવા જોઈએ. સતપુરુષનું એક વચન સાંભળા પોતાને વિષે દોષો હોવા માટે બહુ જ ખેદ રાખશે, અને દોષ ઘટાડશે, ત્યારે જ ગુલ્યુ પ્રગટશે. . . . ભાકી સતપુરુષ તા જેમ એક વટેમાર્યું બીજા વટેમાર્યું તે રસ્તા ખતાવી ચાલ્યા જાય છે, તેમ ખતાવી ચાલ્યા જાય છે. (૨૯)
- ૯. મૂળ વાત તેા એ છે કે, જીવને વૈરાગ્ય આવતાં છતાં પણ જે તેનું અત્યંત શિથિલપણું ઠીલાપણું છે, તે ટાળતાં તેને અત્યંત વસમું લાગે છે, અને ગમે તે પ્રકારે પણ એ જ પ્રથમ ટાળવાને યાગ્ય છે.
- ૧૦. જીવ પાતે જાગે, તા બધાં વિપરીત કારણા મટી જાય. જેમ કાઈ પુરુષ ઘરમાં નિદ્રાવશ થવાથી તેના ઘરમાં કૂતરાં, બિલાડાં વગેરે પેસી જવાથી નુકસાન કરે, અને પછી તે પુરુષ જગ્યા પછી નુકસાન કરનારાં એવાં જે કૂતરાં આદિ પ્રાણીઓ તેના દાષ કાઢે, પણ પાતાના દાષ કાઢતા નથી કે હું ઊંઘી ગયા તા આમ થયું; પાત જાગૃત રહેતા હાય, તા બધાં વિપરીત કારણા મડી જાય; માટે પાતે જાગૃત રહેલું. (૨૯)

卐

# પુરુષાથ

- ૧. પ્રારખ્ધ અને પુરુષાર્થ એ શબ્દ સમજવા જેવા છે. પુરુષાર્થ કર્યા વિના પ્રારખ્ધની ખબર ન પડી શકે. પ્રારખ્ધમાં હશે તે થશે એમ કહી ખેસી રહ્યે કામ ન આવે. નિષ્કામ પુરુષાર્થ કરવા. પ્રારખ્ધને સમ પરિણામે વેદલું — બાેગવી લેલુ – એ માટા પુરુષાર્થ છે. (૧૯૫૬)
- ર. પૂર્વ કર્મ નથી, એમ ગણી પ્રત્યેક ધર્મ સેવ્યે જવા. તેમ છતાં પૂર્વ કર્મ નકે તા શાક કરવા નહીં. પુરુષાર્થના જય ન થયા, એવી નિરાશા રમરીશ નહીં. ખીજાને દાપે તને બ ધન છે, એમ માનીશ નહીં. તારે દાપે તને બ ધન છે, એ સંતની પહેલી શિક્ષા છે. (૧૯૪૬)
- 3. કાઈ હીનપુરુપાર્થની વાતા કરે કે, 'ઉપાદાનકારણનું \* શું કામ છે? પૂર્વે અશાવ્યાકેવલી [ વિચાર સમજણથી પુરુષાર્થ કર્યાં વિના અકસ્માત જેમને જ્ઞાન થયું હોય તેવા ] થયા છે,' તા તેવી વાતાથી પુરુષાર્થહીન ન થવું. સત્સંગ ને સત્ય સાધન વિના કાઈ કાળે પણ કલ્યાણ થાય નહીં. જો પોતાની મેળે કલ્યાણ થતું હાય તે માટીમાંથી ઘડા થવા સંભવે. લાખ વર્ષ થાય તા પણ ઘડા થાય નહીં. તેમ ઉપાદાનકારણ વિના કલ્યાણ થાય નહીં. તીર્થ કરના યાગ થયા હશે, એમ શાસ્ત્રવચન છે; છતાં કલ્યાણ થયું નથી તેનું

<sup>\*</sup> હપાદાનકારણ = ઉપાય; પુરુષાર્થ.

કારણ, પુરુષાર્થ વિના તે યાેગ નિષ્ફળ ગયા; માટે પુરુષાર્થ કરવાે, અને તાે જ કલ્યાણ થશે. ઉપાદાનકારણ શ્રેષ્ઠ છે. (૧૯૫૨)

૪. પાતે ત્યાગ કરી શકે નહીં, અને બહાનાં કાઢે કે મારે અંતરાયા ઘણા છે. ધર્મના પ્રસંગ આવે ત્યારે ઉદય [પ્રારબ્ધ] છે એમ કહે. 'ઉદય,' 'ઉદય ' કહ્યા કરે, પણ કાંઈ કૂવામાં પડતા નથી. ગાડામાં બેઠા હાય અને ઘાંચ આવે તા સાચવી સંભાળાને ચાક્ષે. તે વખતે ઉદય ભૂલી જાય. અર્થાત્ પાતાની શિથિલતા હાય, તેને બદલે ઉદયના દાષ કાઢે છે. (૧૯૫૨)

પ. ઐશ્વર્યપદ પ્રાપ્ત થતાં તેને ધક્કો મારીને પાછું કાઢે છે, 'આ મારે જોઈતું નથી; મારે આને શું કરતું છે?' કાઈ રાજ પ્રધાનપણું આપે તો પણ પોતે લેવા ઇચ્છે નહીં:— 'મારે એને શું કરતું છે? ધરસં બંધીની આટલી ઉપાધિ થાય તો ઘણી છે, ' આવી રીતે ના પાડે. ઐશ્વર્યપદની નિરિચ્છા છતાં રાજા કરી કરી આપવા ઇચ્છે તેને લીધે આવી પડે, તો તેને વિચાર થાય કે, 'જો તારે પ્રધાનપણું હશે તો ઘણા જવાની દયા પળાશે ઇ..' એવા ધર્મના કેટલાક હતું જાણીને વૈરાગ્ય ભાવનાએ વેદે [ ભાગવે ] તેને ઉદય કહેવાય. ઇચ્છાસહિત ભાગવે અને 'ઉદય' કહે, તો તે શિથિલતાના અને સંસાર રઝળવાના હતું થાય.

ક બંધવૃત્તિઓને ઉપશમાવવાના તથા નિવૃત્તાવવાના જીવને અભ્યાસ – સતત અભ્યાસ — કર્તવ્ય છે. કારણ કે વિના વિચારે, વિના પ્રયાસે તે વૃત્તિઓનું ઉપશમવું અથવા નિવૃત્તવું કેવા પ્રકારથી થાય કે કારણ વિના કાર્ક કાર્ય સંભવતું નથી. (૨૭)

૭. છવ એમ કહે છે કે મારાં તૃષ્ણા, અહંકાર, લાભ આદિ દાેષા જતા નથી. અર્થાત્ છવ પાેતાના દાેષ કાઢતા નથી; અને દાેષાના વાંક કાઢે છે. જેમ સૂર્યના તાપ બહુ પડે છે, અને તેથી

#### ૧૩ : પુરુષાથ°

બહાર નીકળાતું નથી માટે સૂર્યના દાષ છે; પણ છત્રી અને પગરખાં સૂર્યના તાપથી રક્ષણાર્થે બનાવ્યાં છે તેના ઉપયાગ કરતા નથી તેમ. ત્રાની પુરુષાએ લીકિકભાવ મૂકા દઈ, જે વિચારથી પાતાના દાષા ઘટાહેલા તે વિચારા અને તે ઉપાયા ત્રાનીએ ઉપકાર અર્થે કહે છે. . . . તે શ્રવણ કરી, આતમામાં પરિણામ પામે તેમ કરવું. (૨૯)

- ૮. કર્મના દાષ કાઢવા નહીં. આત્માને નિંદવા. અનાદિ કાળનાં કર્મા છે ઘડીમાં નાશ પામે છે. ધર્મ કરવાની વાત આવે ત્યારે પૂર્વ કર્મના દાષની વાત આગળ કરે છે. પુરુષાર્થ કરવા શ્રેષ્ઠ છે. કર્મ ટાળ્યા વગર ટળવાનાં નથી. તેટલા માટે જ જ્ઞાનીઓએ શાસ્ત્રા વર્ષા છે. કર્મ ત્રણી ગણીને નાશ કરાતાં નથી. જ્ઞાની પુરુષ તે સામટા ગાટા વાળા નાશ કરે છે. વિચારવાને બધાં આલંબના મૂંષ્ઠા દર્ઘ, આત્માના પુરુષાર્થના જય થાય તેવું આલંબન લેવું. કર્મ બંધનનું આલંબન લેવું નહીં. ( ૨૯ )
- ૯. પુરુષાર્થ કરે તો કર્મથી મુક્ત થાય. અનંત કાળનાં કર્મી હોય, અને જો યથાર્થ પુરુષાર્થ કરે, તો કર્મ એમ ન કહે કે હું નહીં જાઉં. બે ધડીમાં અનંતાં કર્મી નાશ પામે છે. ( ૨૯ )
- ૧૦. અનાદિ કાળના અજ્ઞાનને લીધે જેટલાે કાળ ગયાે, તેટલાે કાળ માેક્ષ થવા માટે જોઈએ નહીં. કારણ ક્રે, પુરુષાર્થનું બળ કમાેં કરતાં વધુ છે. કેટલાક જીવાે બે ધડીમાં કલ્યાણ કરી ગયા છે! (૧૯૫૨)



# અહિંસા

- ૧. દયા એ જ ધર્મનું સ્વરૂપ છે. જ્યાં દયા નથી ત્યાં ધર્મ નથી. (૧૭)
  - ર. ધર્મતત્ત્વ જે પૃછ્યું મને, તેા સંભળાવું રનેહે તને, જે સિક્ષાંત સકળના સાર, સર્વમાન્ય સહુને હિતકાર. લાખ્યું ભાષણમાં ભગવાન, ધર્મ ન બીજો દયા સમાન. અભયદાન સાથે સંતાષ, દ્યો પ્રાણીને દળવા દેશ સત્ય શાળ ને સઘળાં દાન, દયા હાઈને રહ્યાં પ્રમાણ. પુષ્પપાંખડી જયાં દુભાય, જિનવરની ત્યાં નહિ આજ્ઞાય. સર્વ જીવનું ઇચ્છા સુખ, મહાવીરની શિક્ષા મુખ્ય. એ ભવતારક સુંદર રાહ, ધરિયે તરિયે કરી ઉત્સાહ. ધર્મ સકળનું એ શુભ મૂળ, એ વણ ધર્મ સદા પ્રતિકૃળ. તત્ત્વરૂપથી એ એાળખે, તે જન પહેાંયે શાશ્વત સુખે. (૧૭)
- ૩. મહારંભી હિંસાયુક્ત•– વ્યાપારમાં આજે પડવું પડતું હોય તાે અટકજે. [૧૬ પહેલાં]
- ૪. બહાળા લક્ષ્મા મળતાં છતાં આજે અન્યાયથી કાઈના જવ જતા હાય, તા અટકજે. [૧૬ પહેલાં]

#### સ્પક

#### ૧૪ : અહિંસા

પં. પરહિત એ જ નિજહિત સમજવું, અને પરદુઃખ એ પાતાનું દુઃખ સમજવું. (૧૯૪૬)

ક. પ્રથમ સ્થાનમાં મહાવીરદેવે સર્વ આતમાથી સંયમરૂપ નિપુષ્ડું અહિંસા દેખીને ઉપદેશી. સર્વ જીવને પોતાના આતમા સમાન લેખે . . . સર્વ જીવે જીવિતને ઇચ્છે છે, મર્પ્યુને ઇચ્છતા નથી. . . એ કારપ્યી જગતમાં જેટલાં ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાષ્ટ્રીઓ છે, તેને જાપ્યુનાં અજાપ્યુનાં હપ્યુવાં નહિ.

પોતાને માટે [ક] પરને માટે ક્રોધથી કે ભયથી પ્રાણીઓને કષ્ટ થાય તેવું અસત્ય બાલવું નહિ. પ્રાણીને તે અવિશ્વાસ ઉપજાવે છે તે માટે તેના ત્યાગ કરવા. મહારીક એવું અધ્યક્ષચર્ય, પ્રમાદને રહેવાનું સ્થળ, ચારિત્રના નાશ કરનાર તે આ જગતમાં [ મુનિ ] આચરે નહિ. જે વસ્ત્ર પાત્ર છે, તે પણ સંયમની રક્ષા માટે થઈને ધારણ કરે. સંયમની રક્ષા અર્થે રાખવાં પડે તેને પરિગ્રહ ન કહેવા, પણ મૂર્કાને પરિગ્રહ કહેવા એમ પૂર્વ મહર્ષિઓ કહે છે.

તત્ત્વજ્ઞાનને પામેલા મનુષ્યા છકાય ( જીવા ) ના રક્ષણને માટે થઈ ને તેટલા પરિગ્રહ માત્ર રાખે, બાકી પાતાના દેહમાં મમત્વ આચરે નહિ. નિરંતર તપશ્ચર્યા, સંયમને અવિરાધક ઉપજીવનર્ય એક વખતના આહાર લેવા. હિંસાદિક દાષા દેખીને ત્રાતપુત્ર ભગવાને એમ ઉપદેશ્યું કે સર્વ પ્રકારના આહાર રાત્રિએ ભાગવે નહિ.

પ્રથમ ત્રાન અને પછી દયા. અત્રાની શું કરે, કે જો તે કલ્યાણ કે પાપ જાણતા નથી ? શ્રવણ કરીને કલ્યાણને જાણવું જોઈએ, પાપને જાણવું જોઈએ. જાણ્યા પછી જે શ્રેય હાય તે સમાચરવું જોઈએ. (૧૬ પહેલાં)

૭. ' ઇનાેક્યુલેશન ' મરકીની રસી. રસીના નામે દાક્ત**રાેએ આ** ધર્તિંગ ઊભું કર્યું છે. બિચારાં અધાદિને રસીના બહાને <mark>રિખાવી</mark>

મારી નાખે છે. હિંસા કરી પાપને પોષે છે. પાપ ઉપાર્જે છે. પૂર્વે પાપાનુબંધી પુષ્ય ઉપાન્ધું છે, તે યાેગે વર્તમાનમાં તે પુષ્ય ભાગવે છે. પણ પરિણામે પાપ વહાેરે છે, તે બિચારા દાક્તરાેને ખબર નથી. રસીથી દર્દ દૂર થાય ત્યારની વાત ત્યારે; અત્યારે હિંસા પ્રગટ છે. રસીથી એક કાઢતાં બીજાં દર્દ ઊબું થાય. (૧૯૫૬)

૮. જેવી દિષ્ટિ આ આતમા પ્રત્યે છે, તેવી દિષ્ટિ જગતના સર્વ આત્માને વિષે છે. જેવા રનેહ આ આતમા પ્રત્યે છે, તેવા રનેહ સર્વ આત્મા પ્રત્યે વર્તે છે. જે જે આ આત્મા માટે ઇચ્છીએ છીએ, તે તે સર્વ આત્મા માટે ઇચ્છીએ છીએ. આ દેહમાં વિશેષભુદ્ધિ અને બીજા દેહની પ્રત્યે વિષમભુદ્ધિ ઘણું કરીને ક્યારે ય થઈ શકતી નથી. (૧૯૪૯)



#### तभ

- ૧. તપ વડે કરી કર્મઓઘને ખાળાને ભરમાભૂત [ કરી નખાય છે ]. તપના ભાર પ્રકારામાં અનશન, ઉણોદરી, રસપરિત્યાગ, કાયકલેશ વગેરે બાહ્ય તપ છે; [ અને ] પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, શાસ્ત્રપદન, ધ્યાન એ આભ્યંતર તપ છે. ( ૧૬ )
- ર. કાેઇ સ્ત્રી ગમે તેટલા કષ્ટથા તપશ્ચર્યા કરી પાતાના પતિને રીઝવવા ઇચ્છે તા પણ જ્યાં સુધી તે સ્ત્રી પાતાની પ્રકૃતિ પતિની પ્રકૃતિના સ્વભાવાનુસાર કરી ન શકે, ત્યાં સુધી પ્રકૃતિના પ્રતિકૃલ-પણાને લીધે તે પતિ પ્રસન્ન ન જ થાય અને તે સ્ત્રીને માત્ર શરીરે સુધાદિ તાપની પ્રાપ્તિ થાય. તેમ કાેઇ મુમુક્ષુ ભગવાનના સ્વરપાનુસાર વૃત્તિ ન કરે અને અન્ય સ્વરપમાં રુચિમાન છતાં અનેક પ્રકારનાં તપ તપીને કષ્ટ સેવે, તાે પણ તે ભગવાનને પામે નહિ. ભગવાનરૂપ પતિની સેવાના પ્રકાર ઘણા છે. પણ તેમાં સર્વોતકૃષ્ટ પૂજા તાે ચિત્ત-પ્રસન્નતા એટલે તે ભગવાનમાં ચૈત-યવૃત્તિ પરમ હર્ષથી એક્તવને પ્રાપ્ત કરવી તે જ છે. તેમાં જ સર્વ સાધન સમાય છે. જ્યાં સુધી ચિત્તમાં બીજો ભાવ હાેય ત્યાં સુધી કપટ છે. અને કપટ છે ત્યાં સુધી ભગવાનના ચરણમાં આત્માનું અર્પણ કયાંથી થાય ? ( ૩૧ )
- ૩. ગમે તે ક્રિયા જપ, તપ કે શાસ્ત્રવાંચન કરીને પણ એક જ કાર્ય સિલ્દ કરવાનું છે; તે એ કે જગતની વિસ્મૃતિ કરવી અને

સત્તા ચરણમાં રહેવું. અને એ એક જ લક્ષ ઉપર પ્રવૃત્તિ કરવાથી જીવને પોતાને શું કરવું યોગ્ય છે અને શું કરવું અયોગ્ય છે તે સમજાય છે — સમજાતું જાય છે. એ લક્ષ અચળ થયા વિના જપ, તપ, પ્યાન કે દાન કાઇની યથાયાગ્ય સિદ્ધિ નથી; અને ત્યાં સુધી ધ્યાનાદિક નહિ જેવા કામનાં છે. (૨૨ થી ૩૪)

૪. આત્મચારિત્ર અવધારણ કરતાં તપ પરિષહાદિકનાં બહિર્દુ ખને દુઃખ માન્યું છે; અને મહાધાગતિમાં પરિભ્રમણરૂપ અનંત દુઃખને બહિર્ભાવ માહિનીથી સુખ માન્યું છે. એ જો કેવી ભ્રમવિચિત્રતા છે ?

વિષયની વૃત્તિ ન હોય તેને સંયમ પાળવા કંઇયે દુષ્કર નથી. આત્મચારિત્રનું દુઃખ તે દુઃખ નહિ પણ પરમ સુખ છે અને પરિણામે અનંત સુખતર ગપ્રાપ્તિનું કારણ છે. તેમજ ભાગવિલાસાદિકનું સુખ તે ક્ષણિક અને પરિણામે અનંત દુઃખનું કારણ છે. (૧૬)

## ખ્રહ્મચય<sup>°</sup>

- ૧. જેમ બને તેમ, સ્વપત્ની સંબંધી પણ વિષયાસક્ત એાછે। રહેજે. આત્મિક અને શારીરિક શક્તિની દિવ્યતાનું તે મૂળ છે, એ ગ્રાનીએાનું અનુભવસિદ્ધ વચન છે. (૧૬ પહેલાં)
  - ર. યાગ્યતા માટે ષ્રદ્મચર્ય એ માેડું સાધન છે. (૧૯૪૭)
- 3. ધણે સ્થળે વિચારવાન પુરુષોએ એમ કહ્યું છે કે, ત્રાન થયે કામ, ક્રોધ, તૃષ્ણાદિ ભાવ નિર્મૂળ થાય; તે સત્ય છે, તથાપિ તે વચનોનો એવા પરમાર્થ નથી કે, ત્રાન થયા પ્રથમ તે માળાં ન પડે કે એાછાં ન થાય. મૂળસહિત છેદ તો ત્રાને કરીને થાય. પણ કપાયાદિનું માળાપણું કે એાછાપણું ન થાય ત્યાં સુધી ત્રાન ઘણું કરીને ઉત્પન્ન જ ન થાય. ત્રાન પ્રાપ્ત થવામાં વિચાર મુખ્ય સાધન છે, અને તે વિચારને વૈરાગ્ય (ભાગ પ્રત્યે અનાસક્તિ) તથા ઉપશમ (કષાયાદિનું ઘણું જ મંદપણું, તે પ્રત્યે વિશેષ ખેદ) એ મુખ્ય આધાર છે. એમ જાણી તેના નિરંતર લક્ષ રાખી તેવી પરિણતિ કરવી ઘટે. (૧૯૫૨)
- ૪. મહા રૌદ્ર એવું અધ્યક્ષચર્ય, પ્રમાદને રહેવાનું સ્થળ, ચારિત્ર્યના નાશ કરનાર, તે આ જગતમાં મુનિ આચરે નહિ. અધર્મતું મૂળ, મહા દેાવની જન્મભૂમિકા એવા જે મૈથુનના આલાપ-પ્રલાપ તેના નિર્પ્ર'થે ત્યાગ કરવા. (૧૬ પહેલાં)

પ. સર્વ ચારિત્ય વશીભૂત કરવાને માટે, સર્વ પ્રમાદ ટાળવાને માટે, આત્મામાં અખંડ વૃત્તિ રહેવાને માટે, મેાક્ષ સંખંધી સર્વ પ્રકારના સાધનના જયને અર્થે ધ્રહ્મચર્ય અદ્દસ્તૃત, અનુપમ સહાયકારી છે; તથા મૂળભૂત છે. (૨૨–૩૪)

કે નીરખીને નવચૌવના, લેશ ન વિષયનિદાન, ગણે કાંષ્ઠના પૂતળી, તે ભગવાન સમાન.

> આ સઘળા સંસારની, રમણી નાયકરૂપ, એ ત્યાગી, ત્યાગ્યું અધું, કેવળ શાકરવરૂપ.

એક વિષયને જીતતાં, જિત્યા સૌ સ'સાર, નૃપતિ જીતતાં જીતીએ, દળ, પુર ને અધિકાર.

વિષયરૂપ અંકુરથી, ટળે જ્ઞાન ને ધ્યાન, લેશ મદિરાપાનથી, છાકે જ્યમ અજ્ઞાન.

સુંદર શિયળ સુરતરુ, મન, વાણી ને દેહ, જે નરનારી સેવશે; અનુપમ ફળ લે તેહ.

પાત્ર વિના વસ્તુ ન રહે, પાત્રે આત્મિક જ્ઞાન, પાત્ર થવા સેવા સદા, હ્યદ્માચર્ય મતિમાન. (૧૭)

૭. વિષયાદિ ઇચ્છિત પદાર્થ ભોગવી તેથી નિષ્ટત્ત થવાની ઇચ્છા રાખવી, અને તે ક્રમે પ્રવર્તવાથી આગળ પર તે વિષયમૂર્છા ન સંભવે એમ થવું કઠણ છે. કેમકે જ્ઞાનદશા વિના વિષયનું નિર્મૂળપણું થવું સંભવતું નથી. જ્ઞાનદશા ન હોય તેા વિષય આરાધતાં ઉત્સુક પરિણામ ઉત્પન્ન થયા વિના ન રહે, અને તેથી વિષય પરાજિત થવાને ખદલે વિશેષ વર્ધમાન થાય. જેને જ્ઞાનદશા છે તેવા પુરુષા વિષયાકાંક્ષાથી અથવા વિષયના અનુભવ કરી તેથી વિરક્ત થવાની ઇચ્છાથી તેમાં પ્રવર્તતા નથી; અને એમ જો પ્રવર્તતા જાય, તો જ્ઞાનને પણ આવરણ આવવા યોગ્ય છે. માત્ર

#### ૧૧ : પ્રદાચર્ય

પ્રારુષ્ધસં ખંધથી ઉદય હોય એટલે છૂટી ન શકાય તેથી જ જ્ઞાની-પુરુષની બાગપ્રવૃત્તિ છે. તે પણ પૂર્વપશ્ચાત્ પશ્ચાત્તાપવાળી અને મંદમાં મંદ પરિણામસં યુક્ત હોય છે. સામાન્ય મુમુક્ષુ છવ વૈરાગ્યના ઉદ્દભવને અર્થે વિષય આરાધવા જતાં તાે ઘણું કરી ખંધાવા સંભવ છે. કેમકે જ્ઞાની પુરુષ પણ તે પ્રસંગાને માંડ માંડ છતી શકયા છે, તાે જેની માત્ર વિચારદશા છે, એવા પુરુષના ભાર નથી, કે તે વિષયને એ પ્રકારે છતી શકે. (૧૯૫૨)

### ૮. ષ્રહ્મચર્યની નવ વાડ:

- (૧) વસતી. જ્યાં સ્ત્રી, પશુ, પડંગ (એ બધાયી) સંયુક્ત વસતી હેાય ત્યાં રહેવું નહિ. એવા પ્રકારના વાસ પ્રદ્મચર્યની હાનિ કરે છે. તેઓની કામચેષ્ટા, હાવભાવ ઇત્યાદિક વિકારા મનને ભ્રષ્ટ કરે છે.
- (ર) કથા. કેવળ એકલી સ્ત્રીઓને જ કે એક જ સ્ત્રીને ધર્માપદેશ પ્રહ્મચારીએ ન કરવા. કથા એ માહની ઉત્પત્તિરૂપ છે. જેથી ચિત્ત ચળે એવા પ્રકારની ગમે તે શૃંગાર સંખંધી કથા પ્રદ્મચારીએ ન કરવી.
- (૩) આસત. સ્ત્રીઓતી સાથે એક આસને ન બેસવું. જ્યાં સ્ત્રી બેડી હોય, ત્યાં બે વડી સુધીમાં પ્રદ્માચારીએ ન બેસવું. એ સ્ત્રીઓતી સ્મૃતિનું કારણ છે—વિકારની ઉત્પત્તિ છે—એમ ભગવાને કહ્યું છે.
- (૪) ઇદિયનિરીક્ષણ, સ્ત્રીએાના અંગાપાંગ બ્રહ્મચારી સાધુએ ન જોવાં. એનાં અમુક અંગ પર દષ્ટિ એકાત્ર થવાથી વિકારની ઉત્પત્તિ થાય છે.
- (૫) કુશ્રાંતર. ભીંત, કનાત કે ત્રાટાના અંતરપટમાં સ્ત્રીપુરુષ જ્યાં મેશુન સેવે, ત્યાં બ્રહ્મચારીએ રહેવું નહિ. કારણ શબ્દચેષ્ટાદિક વિકારનાં કારણ છે.

- (ક) પૂર્વ ક્રીડા. પાતે ગૃહસ્થાવાસમાં ગમે તેવી જાતના શુંગારવી વિષયક્રીડા કરી હાય તેની સ્મૃતિ કરવી નહિ. તેમ કરવાથી ભ્રહ્મચર્ય ના ભંગ થાય છે.
- (૭) પ્રણીત. દૂધ, દહીં, ઘૃતાદિ મધુરા અને ચીકાશવાળા પદાર્થોના બહુધા આહાર ન કરવા. એચી વીર્યતી વૃદ્ધિ અને ઉત્માદ થાય છે. અને તેથી કામની ઉત્પત્તિ થાય છે. માટે બ્રહ્મચારીએ તેમ કરવું નહિ.
- (૮) અતિમાત્રાહાર. પેટ ભરીને આહાર કરવા નહિ. તેમ અતિમાત્રાની ઉત્પત્તિ થાય તેમ કરવું નહિ. એથી પણ વિકાર વધે છે.
- (૯) વિભૂષણ, સ્તાનવિલેપન પુષ્પાદિક શ્રદ્ધસારીએ પ્રહણ કરતું નહિ. એથી શ્રદ્ધસર્યને હાનિ ઉત્પન્ન થાય છે. (૧૭)
- ૯. સ્ત્રી એ હાડમાંસનું પૂતળું છે એમ રપષ્ટ જાણ્યું છે તેથી વિચારવાનની વૃત્તિ ત્યાં ક્ષોબ પામતી નથી; તા પણ સાધુને એવી આત્રા કરી છે કે, હજારા દેવાંગનાથી ન ચળી શકે તેવા મુનિએ પણ નાકકાન છેદેલી એવી જે સા વરસની વૃદ્ધ સ્ત્રી તેની સમીપ પણ રહેવું નહીં. કારણ કે, તે વૃત્તિને ક્ષોબ પમાડે જ એવું ત્રાનીએ જાણ્યું છે. (૧૯૫૨.)
- ૧૦. પરમાર્થ હેતુ માટે નદી ઊતરવાને ટાઢા પાણીની મુનિતે આગ્રા આપી. પણ બ્રહ્મચર્યની આગ્રા આપી નથી. તે તેને માટે કહ્યું છે કે, અલ્પ આહાર કરજે, ઉપવાસ કરજે, એકાંતર કરજે, છેવટે ઝેર ખાઈને મરજે, પણ બ્રહ્મચર્ય ભાંગીશ નહીં. દેહની મૂર્જી હોય તેને કલ્યાણ કેમ ભાસે ? (૧૯૫૨.)



#### ૧ છ

# ઇંદ્રિયજય

- ત્યાં સુધી જીબ સ્વાદિષ્ટ બોજન ચાહે છે, જ્યાં સુધી નાસિકા સુગ'ધી ચાહે છે, જ્યાં સુધી કાન વારાંગનાનાં ગાન અને વાદિત્ર ચાહે છે, જ્યાં સુધી આંખ વનાપવન જોવાનું લક્ષ રાખે છે, જ્યાં સુધી ત્વચા સુગ'ધીલેપન ચાહે છે, ત્યાં સુધી મનુષ્ય નિરાગી, નિશ્ર'થ, નિ:પરિશ્રહી, નિરાર'ભ અને બ્રહ્મચારી થઈ શકતા નથી. (૧૭)
- ર. મન વહે ઇંદ્રિયોની લોલુપતા છે. બોજન, વાદિત્ર, સુગંધી, સ્ત્રીનું નિરીક્ષણ, સુંદર વિલેપન એ સઘળું મન જ માગે છે. એ માહિની આહે તે ધર્મને સંભારવા પણ દેતું નથી. સંભાર્યા પછી સાવધાન થવા દેતું નથી. સાવધાન થયા પછી પતિતતા કરવામાં પ્રવૃત્ત લાગુ થાય છે. એમાં નથી કાવતું ત્યારે સાવધાનીમાં કંઈન્યુનતા પણ ન પામતાં અડગ રહીને મન છતે છે, તે સર્વ સિહિને પામે છે. (૧૭)
- ૩. મન જ સર્વોપાધિની જન્મદાતા ભૂમિકા છે. મન જ ભંધ અને મેાક્ષનું કારણ છે. મન જ સર્વ સંસારની મોહિનીરૂપ છે. એ વશ થતાં આત્મસ્વરૂપને પામવું લેશ દુર્લાભ નથી. (૧૭)
- ૪. મન અકસ્માત કાેેેકથી જ છતી શકાય છે. નહિ તાે ગૃહસ્થાશ્રમે અભ્યાસે કરીને જ જિતાય છે. એ અભ્યાસ નિર્ધ્ર વતામાં બહુ થઈ શકે

#### २६५

છે. છતાં સામાન્ય પરિચય કરવા માગીએ તેા તેના મુખ્ય માર્ગ આ આ છે કે, [મન] જે દુરેચ્છા કરે તેને બૂલી જવી; તેમ કરવું નહિ. તે જ્યારે શબ્દરપર્શાદિ વિલાસ ઇચ્છે, ત્યારે આપવાં નહિ. ટૂંકામાં આપણે એથી દેારાવું નહિ, પણ આપણે એને દેારવું. તે પણ નાક્ષમાર્ગમાં. (૧૭)

પ. મનોનિગ્રહનાં વિદ્વ: (૧) આળસ (૨) અનિયમિત ઊંઘ (૩) વિશેષ આહાર (૪) ઉન્માદ પ્રકૃતિ (૫) માયાપ્રપંચ (૬) અનિયમિત કામ (૭) અકરણીય વિલાસ (૮) માન (૯) મર્યાદા ઉપર કામ (૧૦) આપવડાઈ (૧૧) તુચ્છ વસ્તુથી આનંદ (૧૨) રસગારવલુબ્ધતા (૧૩) અતિભોગ (૧૪) પારકું અનિષ્ઠ ઇચ્છવું (૧૫) કારણ વિના રળવું (૧૬) ઝાઝાના સ્તેહ (૧૭) અયાગ્ય સ્થળે જતું (૧૮) એક ઉત્તમ નિયમ સાધ્ય ન કરવા.

અા અષ્ટાદશ દેાષ જ્યાં સુધી મનથી નિકટતા ધરાવે છે, ત્યાં સુધી તે મનુષ્ય પણ આત્મસાર્થક કરવાના નથી. (૧૭)

- અલ્પ આહાર, અલ્પ વિહાર, અલ્પ નિકા, નિયમિત વાચા, નિયમિત કાયા અને અનુકૂળ સ્થાન એ મતને વશ કરવાનાં ઉત્તમ સાધના છે. (૧૮–૧૯)
- છ. વિષયાદિ ઇચ્છિત પદાર્થ ભાગવી તેથી નિવૃત્ત થવાની ઇચ્છા રાખવી અને તે ક્રમે પ્રવર્તવાથી આગળ પર તે વિષયમ્ચ્છાં ઉત્પન્ન થવી ન સંભવે, એમ થવું કહેણુ છે. કેમકે, ગ્રાનદશા વિના વિષયનું નિર્જાળપણું થવું સંભવતું નથી. જો ગ્રાનદશા ન હાય, તા ઉત્સુક પરિણામ વિષય આરાધતાં ઉત્પન્ન થયા વિના ન રહે. જેને ગ્રાનદશા છે, તેવા પુરુષા [પણ] વિષયાકાંક્ષાથી અથવા વિષયના અનુભવ કરી તેથી વિરક્ત થવાની ઇચ્છાથી તેમાં પ્રવર્તતા નથી. અને એમ જો પ્રવર્તતા જાય, તા ગ્રાનને પણ આવરણ આવવાયાગ્ય છે. માત્ર પ્રારબ્ધ સંખંધી ઉદય હાય એટલે છૂટી ન શકાય તેથી જ ગ્રાની પુરુષની ભાગ-

#### ૧૭ : ઇંદ્રિયજય

પ્રવૃત્તિ છે. તે પણ પૂર્વ પશ્ચાત્તાપવાળી અને મંદમાં મંદ પરિણામથી સંયુક્ત હોય છે. સામાન્ય મુમુક્ષુ જીવ વૈરાગ્યના ઉદ્દભવને અર્થે વિષય આરાધવા જતાં તેા ઘણું કરી બંધાવા સંભવ છે. કેમકે, જ્ઞાની પુરુષ પણુ તે પ્રસંગાને માંડ માંડ જીતી શકયા છે. તેા જેની માત્ર વિચારદશા છે, એવા પુરુષના ભાર નથી કે તે વિષયને એ પ્રકારે જીતી શકે. (૨૯)

- ૮. જવે અવશ્ય જાગૃત રહેવું. કારણ કે, વૃત્તિઓનું પ્રાયલ્ય એવું છે કે, તે હરેક પ્રકારે છેતરે છે. વૃત્તિઓ પ્રથમ જાણે છે કે, ' હમણાં આ શરાતનમાં છે એટલે આપણું ખળ ચાલવાનું નથી.' અને તેથી ચૂપ થઈ બધી દબાઈ રહે છે. જ્યારે ત્રાતી પુરુષ ત્યાગ કરાવવાને માટે કહે કે, 'આ પદાર્થ ત્યાગી દે' ત્યારે વૃત્તિ ભૂલવે છે કે, 'શિક છે, હું બે દિવસ પછી ત્યાગીશ.' આવા ભુલાવામાં પહે છે કે વૃત્તિ જાણે છે કે ' શિક થયું. અણીના ચૂક્યા સા વર્ષ જવે.' એટલામાં શિથિલપણાનાં કારણા મળે કે, 'આ ત્યાગવાથી રાગનાં કારણા થશે. માટે હમણાં નહિ, પણ આગળ ત્યાગીશ.' આ રીતે વૃત્તિઓ છેતરે છે. (૨૯)
- ૯. પાંચ ઇંદ્રિયા શા રીતે વશ થાય ! વસ્તુઓ ઉપર તુચ્છભાવ લાવવાથી. ફૂલના દર્શતે. ફૂલમાં સુગંધ હાય છે તેથી મન સંતુષ્ટ થાય છે. પણ સુગંધ થાડી વાર રહી નાશ પામી જાય છે અને ફૂલ કરમાઈ જાય છે પછી કાંઈ મનને સંતાષ થતા નથી. તેમ સર્વ પદાર્થને વિષે તુચ્છભાવ લાવવાથી ઇંદ્રિયાને પ્રિયતા થતી નથી અને તેથી ક્રમે ઇંદ્રિયા વશ થાય છે. વળા પાંચ ઇંદ્રિયામાં પણ જિલ્લા ઇંદ્રિય વશ કરવાથી બાકીની ચાર ઇંદ્રિયા સહેજે વશ થાય છે. તુચ્છ આહાર કરવા, કાંઈ રસવાળા પદાર્થમાં દારાવું નહીં. બલિષ્ઠ આહાર ન કરવા. (૨૯)
- ૧૦. તીર્થ કરે ઉપવાસ કરવાની આગ્રા કરી છે તે માત્ર ઇંદ્રિયોને વશ કરવા માટે. એકલા ઉપવાસ કરવાથી ઇંદ્રિયા વશ થતી નથી.

પણ ઉપયોગ હૈાય તાે—વિચારસહિત થાય તાે—વશ થાય છે. જેમ લક્ષ વગરનું બાણ નકામું જ્તય છે, તેમ ઉપયોગ વિનાના ઉપવાસ આત્માર્થ થતા નથી. (૨૯)

૧૧. બાહ્ય ઇંદ્રિયા વશ કરી હાૈય, તો સત્પુરુષના આશ્રયથી અંતર્લક્ષ થઈ શકે. આ કારણથી બાહ્ય ઇંદ્રિયા વશ કરવી તે શ્રેષ્ઠ છે. બાહ્ય ઇંદ્રિયા વશ હાૈય અને સત્પુરુષના આશ્રય ન હાૈય, તો લોકિકબાવમાં જવાના સંભવ રહે. (૨૯)

૧૨. જીવ એમ માતે છે કે, હું કાંઇક સમજાું છું અને જ્યારે ત્યાગ કરવા ધારીશ ત્યારે એકદમ ત્યાગ કરી શકીશ. પરંતુ તે માનવં ભૂલભરેલું થાય છે. જ્યાં સુધી એવા પ્રસંગ નથી આવ્યાે. ત્યાં સુધી પાતાનું જોર રહે છે. જ્યારે એવા વખત આવે છે, ત્યારે શિથિલ-પરિણામી થઈ માેળા પડે છે. માટે આસ્તે આસ્તે તપાસ કરવા તથા પરિચય કરવા માંડવા. એકદમ ત્યાગ કરવાના વખત આવે ત્યારની વાત ત્યારે, એ વિચાર તરફ લક્ષ રાખી, હાલ તા આરતે આરતે ત્યાગની કસરત કરવાની જેરર છે. શરીરમાં પણ આંખ, છભ અને ઉપસ્થ એ ત્રણ ઇંદ્રિયાના વિષયના દેશેદેશે ત્યાગ તરક પ્રથમ જોડાણ કરાવવાનું છે. હાલ તપાસ દાખલ અંશે અંશે જેટલા જેટલા ત્યાગ કરવા તેમાં પણ માળાશ ન રાખવી. તેમજ રૂઢિને અનુસરી ત્યાગ કરવાે એમ પણ નહિ. જે કાંઇ ત્યાગ કરવાે તે શિથિલતાપણારહિત તથા બારીબારણાંરહિત કરવા. અથવા બારીબારણાં રાખવાં જરૂર હૈાય, તાે તે પણ ચાેકસ આકારમાં ખુલ્લી રીતે રાખવાં. પણ એવાં ન રાખવાં કે તેના અર્થ જ્યારે જેવા કરવા હાય તેવા થઈ શકે. ત્યામ કરવા પછી પાતાને મનગમતા અર્થ કરવા નહિ. (૩૨)



# નિર્માનીપણું

- ૧. જગતમાં રડું દેખાડવા માટે સુમુક્ષુ કંઈ આચરે નહીં, પણ રૂડું હોય તે જ આચરે. (૧૯૪૧)
- ર. લાંકા માત્ર ( આપણને ) વિચારવાન કે સમ્યક્-દિષ્ટિ સમજે, તેથી કલ્યાણ નથી, અથવા બાહ્ય વ્યવહારના ઘણા વિધિનિષેધના કર્તૃત્વના માહાત્મ્યમાં કંઈ કલ્યાણ નથી. રતૃતિ નિંદાના પ્રયત્નાથે આ દેહની પ્રવૃત્તિ, તે વિચારવાનને કર્તવ્ય નથી. (૧૯૫૨)
- ર. કાઈ સાધુ જેણે પ્રથમ આચાર્યપણે અજ્ઞાન અવસ્**રા**એ ઉપદેશ કર્યો હોય, અને પછી તેને જ્ઞાની પુરુષના સમાગમ થતાં તે ત્રાની પુરુષ જો આતા કરે કે, જે સ્થળે આચાર્યપણે ઉપદેશ કર્યો હાય. ત્યાં જઈ, એક ખૂણે છેવાડે ખેસી બધા ક્ષાકાને એમ કહે કે. ' મે' અત્રાનપણે ઉપદેશ આપ્યા છે, માટે તમે બૂલ ખાશા નહીં.' ( તેના જવાબમાં ) જો તે સાધુ એમ કહે, 'મારાથી એમ થાય નહીં, એને બદલે આપ કહેા તાે પહાડ ઉપરથી પડતું મૂકં. અથવા બીજું ગમે તે કહેા તે કરું; પણ ત્યાં તાે મારાથી નહીં જવાય. ' જ્ઞાની કહે છે, 'કદાપિ તું લાખ વાર પર્વતથી પડે તાે પણ કામનું નથી. અહીં તા તેમ કરશે તા જ માક્ષ મળશે. તેમ કર્યા વિના માક્ષ નથી. ' વિચારવાન અને સરળ જીવ જેને તરત કલ્યાણયુક્ત થઈ જવું છે. તેને આવી વાતના આગ્રહ હાય નહીં. (૧૯૫૨)

૪. આપણે વિષે કાઈ ગુણ પ્રગત્યો હોય, અને તે માટે જો કાઈ માણસ આપણી સ્તૃતિ કરે, અને જો તેથી આપણા આત્મા અહંકાર લાવે તા તે પાછા હઠે. પાતાના આત્માને નિંદે નહીં, અબ્યંતર દેાષ વિચારે નહીં, તા જીવ લોકિક ભાવમાં ચાલ્યા જાય; પણ જો પાતાના દાષ જાએ, પાતાના આત્માને નિંદે, અહંભાવ-રહિતપણું વિચારે, તા સત્પુરુષના આશ્રયથી આત્મલક્ષ થાય. (૧૯૫૨)

પ. જગતની અનુકૂળતા-પ્રતિકૂળતા શું જોવી ? તે ગમે તેમ ભાલે પણ આત્મા જો બંધનરહિત થતા હાય, સમાધિમય દશા પામતા હાય, તા તેમ કરી લેવું, એટલે કીર્ત-અપકીર્તિથી સર્વ કાળને માટે રહિત થઈ શકાશે. (૧૯૪૪)



# પરિગ્રહ

- ૧. પરિશ્રહની મૂર્જા પાપનું મૂળ છે. જે પ્રાર્ણીને પરિશ્રહની મર્યાદા નથી, તે પ્રાર્ણી સુખી નથી. તેને જે મળ્યું તે એાછું છે. પરિશ્રહની પ્રબળતામાં જે કંઇ મળ્યું તેનું સુખ તા ભાગવાનું નથી, પરંતુ હાય તે પણ વખતે જાય છે. (૧૭)
- ર. પરિગ્રહથી નિરંતર ચળવિચળ અને પાપભાવના રહે છે. અકસ્માત યાગથી એવી પાપભાવનામાં આયુષ્ય પૂર્ણુ થાય, તા બહુધા અધાગતિનું કારણ થઈ પડે. (૧૭)
- 3. કેવળ પરિશ્રહ તેા મુનીશ્વરા ત્યાગી શકે; પણ ગૃહસ્થાે એની અમુક મર્યાદા કરી શકે. મર્યાદા થવાથી ઉપરાંત પરિશ્રહની ઉત્પત્તિ નથી અને એથી કરીને વિશેષ ભાવના પણ બહુધા થતી નથી. અને વળી જે મળ્યું છે, તેમાં સંતાષ રાખવાની પ્રથા પડે છે. એથી સુખમાં કાળ જાય છે. (૧૭)
- ૪. ધર્મ સંબંધી કેટલુંક શાન છતાં, ધર્મની દઢતા છતાં પણ પરિગ્રહના પાશમાં પડેલા પુરુષ કાેેેકજ છૂટી શકે છે; વૃત્તિ એમાંજ લટકા રહે છે. પરંતુ એ વૃત્તિ કાેઈ કાળે સુખદાયક કે આત્મહિતૈષી થઈ નથી. (૧૭)

#### २७२

#### શ્રી રાજસંદ્રનાં વિચારરત્નાં

પ. આરંભ અને પરિગ્રહના જેમ જેમ માહ મટે છે, જેમ જેમ તેને વિષેથી પાતાપણાનું અભિમાન મંદ પરિણામને પામે છે, તેમ તેમ મુમુક્ષુતા વર્ધમાન થયા કરે છે. અનંત કાળના પરિચયવાળું એ અભિમાન પ્રાયે એકદમ નિવૃત્ત થતું નથી. એટલા માટે તન, મન, ધનાદિ જે કંઈ પાતાપણું વર્તતાં હાય છે, તે જ્ઞાની પ્રત્યે અર્પણ કરવામાં આવે છે. જ્ઞાની કંઈ તેને ગ્રહણ કરતા નથી, પણ તેમાંથી પાતાપણું મટાડવાનું ઉપદેશે છે. અને કરવા યાગ્ય પણ તેમજ છે કે, આરંભ પરિગ્રહને પાતાનાં થતાં અટકાવવાં. (રપ)

ક. લાભથ્રી તૃષ્ણુના પણ સ્પર્શ કરવા નહિ. સંયમની રક્ષા અર્થ (જે કાંઇ) રાખવાં પડે છે, તેને પરિશ્રહ ન કહેવા; પણ મૂર્જીને પરિશ્રહ કહેવા, એમ પૂર્વ મહર્ષિએા કહે છે. તત્ત્વરાનને પામેલાં મનુષ્યા તેટલા પરિશ્રહ માત્ર રાખે. બાકી પાતાના દેહમાં [પણ]] મમત્વ આચરે નહિ. (૧૬ પહેલાં)



# ૨૦ વ્રત–નિયમ

૧. પચ્ચખાણ ( પ્રત્યાખ્યાન ) શખ્દ, ' અમુક વસ્તુ ભણી ચિત્ત ન કરવું એવા જે નિયમ કરવા ' તેને બદલે વપરાય છે. પ્રત્યાખ્યાન કરવાના હેતુ મહા ઉત્તમ અને મહમ છે. રાત્રે આપણે ભાજન ન કરતા હાઇએ, પરંતુ તેના જો પ્રત્યાખ્યાનરપે નિયમ ન કર્યા હાય, તા તે કળ ન આપે; કારણ આપણી ઇચ્છા ખુલ્લી રહી. જેમ ઘરનું વ્યારહ્યું ઉદ્યાદું હાય અને ધાનાદિક જનાવર કે મનુષ્ય ચાલ્યું આવે, તેમ ઇચ્છાનાં દ્વાર ખુલ્લાં હાય, તા તેમાં કર્મ પ્રવેશ કરે છે. એટલે કે એ ભણી આપણા વિચાર છૂટથી જાય છે. તે કર્મળધનનું કારણ છે. અને જો પ્રત્યાખ્યાન હાય, તા પછી એ ભણી દિષ્ટ કરવાની ઇચ્છા થતી નવી.

પ્રત્યાખ્યાનથી એક ખીજો પણ મોટો લાભ છે. તે એ કે અમુક વસ્તુઓમાં જ આપણા લક્ષ રહે છે. બાકી બધી વસ્તુઓના ત્યાગ થઈ જાય છે. જે જે વસ્તુ ત્યાગ કરી છે, તે તે સંબંધી વિશેષ વિચાર કે એવી કાંઈ ઉપાધિ રહેતી નથી. એ વડે મન બહુ ખહેાળતાને પામી, નિયમરૂપી સડકમાં ચાલ્યું જાય છે. મન એ નિયમરૂપી લગામમાં આવવાથી, પછી ગમે તે શુભ રાહમાં લઈ જવાય છે. અને તેમાં વારંવાર પર્યટન કરાવવાથી તે એકામ, વિચારક્ષીલ અને વિવેકી થાય છે. મનના આનંદ શરીરને પણ નીરાગી કરે છે. (૧૭)

#### ર ૧

## ભક્તિ

- ૧. ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારેા દઢ નિશ્વય છે કે, ભક્તિ એ સર્વોપરી માર્ગ છે. અને તે સત્પુરુષના ચરણ સમીપ રહીને થાય તાે ક્ષણ વારમાં માેક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે. (૨૨–૨૪)
- ર. આત્મનાન દુર્ગમ્ય–પ્રાયે–દેખીને નિષ્કારણ કરુણાશીલ એવા તે સત્પુરુષાએ બક્તિમાર્ગ પ્રકાશ્યા છે, જે સર્વ અશરણને નિશ્વળ શરણરૂપ છે, અને સુગમ છે. (૧૯૫૨)
- ૩. પ્રભુબક્તિમાં જેમ જાને તેમ તત્પર રહેવું. મેહિનો એ ધુર'ધર માર્ગ મને લાગ્યાે છે. ગમે તા મનથી પણ સ્થિર થઈ ને બેસી, પ્રભુબક્તિ અવશ્ય કરવી યોંગ્ય છે. મનની સ્થિરતા થવાના મુખ્ય ઉપાય હમણાં તા પ્રભુબક્તિ સમજો. આગળ પણ તે અને તેવું જ છે. (૨૭)
- ૪. ગ્રાનમાર્ગ દુરારાધ્ય છં; પરમાવગાઢ દશા પામ્યા પહેલાં તે માર્ગ પડવાનાં ઘણાં સ્થાનક છે. સંદેહ, વિકલ્પ, સ્વચ્છંદતા, અતિ-પરિણામીપણું એ આદિ કારણા વારંવાર છવને તે માર્ગ પડવાના હેતુઓ થાય છે; અથવા ઊર્ધ્વભૂમિકા પ્રાપ્ત થવા દેતાં નથી.

ક્રિયામાર્ગ અસદ અભિમાન, વ્યવહાર, આગ્રહ, સિહિમોહ, પુજાસત્કારાદિ યોગ અને દૈહિક ક્રિયામાં આત્મનિષ્ઠાદિ દોષોના

#### ૨૧: ભાકિત

સંભવ રહ્યો છે. કાેર્કક મહાત્માને બાદ કરતાં ઘણા વિચારવાન જીવાએ ભક્તિમાર્ગના તે જ કારણાેથી આશ્રય કર્યા છે, અને આગ્રાશ્રિતપણું અથવા પરમ પુરુષ સદ્યુરુને વિષે સર્વાર્પણ સ્વાધીન-પણું શિરસાવંદ્ય દીધું છે. (૨૯)

પ. સર્વ વિભાવથી ઉદાસીન, અને અત્યંત શુદ્ધ નિજપર્યાયને સહજપણે આત્મા ભજે તેને શ્રીજિને 'તીવનાનદશા' કહે છે. તે દશા આવ્યા વિના કોઈ પણ જવ બંધનમુક્ત થાય નહીં. (પરંતુ) કાઈક જીવથી (જ) એ ગહન દશાના વિચાર થઈ શકવા યાગ્ય છે. કેમકે અનાદિથી અત્યંત અન્નાનદશાએ આ જવે પ્રવૃત્તિ કરી છે. તે પ્રવૃત્તિ એકદમ અસત્ય અને અસાર સમજાઈ, તેની નિવૃત્તિ સુઝે એમ બનવું બહુ કઠણ છે. માટે ન્નાની પુરુષના આશ્રય કરવા રૂપ ભક્તિમાર્ગ જિને નિરૂપણ કર્યો છે, જે માર્ગ આરાધવાથી સુલભપણે નાનદશા ઉત્પન્ન થાય છે. નાનીપુરુષના ચરણને વિષે મન સ્થાપ્યા વિના એ ભક્તિમાર્ગ સિદ્ધ થતા નથી. નાનીપુરુષના આશ્રયમાં વિરોધ કરનારા પંચવિષયાદિ દાષો છે; તે દાષ થવાનાં સાધનથી જેમ બને તેમ દૂર રહેવું, અને પ્રાપ્ત સાધનમાં પણ ઉદાસીનતા રાખવી, અથવા તેને સાધનામાંથી અહંભુદ્ધિ છેડી દઈ રાગરૂપ જાણી પ્રવર્તવું ઘટે. (૧૯૫૧)

દ. શૃદ્ધ, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ, સર્વ દૂપણરહિત, સંકળ ભયરહિત, સર્વદ્રા, સર્વદર્શી, જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામે છે. એવા જિનેશ્વરાનું સ્વરૂપ [ પરમાર્થરૂપે આપણા ] આત્માની [ જ ] રિદ્ધિ હાવાથી, તે ભગવાનનું સ્મરણ, ચિંતવન, ધ્યાન અને ભક્તિ વિકારથી વિરક્ત કરે છે, શાંતિ અને નિર્જરા આપે છે. ભગવાન તા નિરાગી અને નિર્વિકાર છે. એને સ્તુતિનિંદાનું આપણને કંઈ કળ આપવાનું પ્રયોજન નથી. ( પરંતુ ) તરવાર હાથમાં લેવાથી જેમ શૌર્ય અને ભાંગથી નશા ઉત્પત્ન થાય છે, તેમ એ ગુણચિંતવનથી

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

આત્મસ્વરૂપનું ભાન થાય છે. સર્પ જેમ માેરલીના નાદથી જાત્રત થાય છે, તેમ આત્મા પાતાની સત્ય સિહિ સાંભળતાં માહિનદ્રાથી જાત્રત થાય છે. (૧૭)

- ૭. પરમાતમાં અને આતમાનું એક્ક્ય થઈ જવું તે પરાભક્તિની છેવટની હદ છે. એક એ જ લય રહેવી તે પરાભક્તિ છે. પરમ-મહાતમાં ગાપાંગનાએ મહાતમાં વાસુદેવની ભક્તિમાં એ જ પ્રકારે રહી હતી. પરમાતમાને નિરંજન અને નિર્વિકાર ચિંતવ્યે જીવને એ લય આવવી વિકટ છે. એટલા માટે જેને પરમાતમાનો સાક્ષાત્કાર થયો છે, એવા દેહધારી પરમાતમાં તે પરાભક્તિનું પરમ કારણ છે. તે ગ્રાની પુરુષનાં સર્વ ચરિત્રમાં એક્યભાવના લક્ષ થવાથી, તેના હૃદયમાં વિરાજમાન પરમાતમાના એક્યભાવ હાય છે અને એ જ પરાબક્તિ છે. ગ્રાની પુરુષ અને પરમાતમામાં અંતર જ નથી. ગ્રાની તા પરમાતમા જ છે. અને તેની ઓળખાણ વિના પરમાતમાની પ્રાપ્તિ થઈ નથી. પરમાતમાં આ દેહધારી કપે થયા છે એમ જ ગ્રાની પુરુષ પ્રત્યે જીવને ખુદ્ધિ થયે બક્તિ લોગે છે અને તે ભક્તિ કમે કરી પરાભક્તિ રૂપ થયા છે. આ વિષે શ્રીમદ્ભાગવતમાં—ભગવદ્ ગીતામાં ઘણા ભેદ પ્રકાશિત કરી એ જ લક્ષ્ય પ્રકાશ્યો છે. (૨૨–૨૪)
  - ૮. ભક્તિ પૂર્ણતા પામવાને યોગ્ય ત્યારે થાય છે કે એક તૃષ્ણ માત્ર પણ હરિ પ્રત્યે યાત્રવું નહિ. સર્વ દશામાં ભક્તિમય જ રહેવું. . . વહેવારચિંતાનું અકળામણ યોગ્ય નથી. સર્વત્ર હરીચ્છા ખળવાન છે એ કરાવવા માટે હરિએ આમ કર્યું છે એમ નિઃશંકપણે સમજવું. માટે જે થાય તે જોવું. (૨૨–૨૪)
  - હ. પરમાત્માની ભક્તિ જ જેને પ્રિય છે એવા પુરુષને (વ્યવહાર વેપારાદિ વિષે ) કહ્ણાઇ ન હાય તા પછી ખરા પરમાત્માની તેને ભક્તિ જ નથી એમ સમજવું—અથવા તા ચાહીને પરમાત્માની ઇચ્છા-રૂપ માયાએ તેવી કહ્ણાઇ માેકલવાનું કાર્ય વિસ્મરણ કર્યું છે ∫ એમ

#### રવ.: ભક્તિ

માનવું ]. એ કઠણાઈ માયાની છે. અને પરમાતમાના લક્ષ્યની તો એ સરળાઈ છે. કઠણાઈ અને સરળાઈ, શાતા અને અશાતા એ ભગવદ્દ- બકતને સરખાં જ છે. અને વળી કઠણાઈ અને અશાતા તો વિશેષ અનુકૃળ છે. પરમાતમાં એમ કહે છે કે, તમે તમારા કુટુંબ પ્રત્યે નિઃસ્નેલ હો, અને તેના પ્રત્યે સમભાવી થઈ, પ્રતિબંધરહિત થાંએા. તે તમારું છે એમ ન માના. અને પ્રારખ્ધયાંગને લીધે એમ મનાય છે, તે ઢાળવા આ કઠણાઈ મેં માકલી છે. અધિક શું કહેવું ? એ એમ જ છે. (૨૨–૨૪)

- ૧૦. મહાતમા કળીરજી તથા નરસિંદ મહેતાની ભકિત અનન્ય, અલીકિક, અદ્દભુત અને સર્વોત્કૃષ્ટ હતી. તેમ છતાં તે નિઃસ્પૃહ હતી. સ્વપ્ને પણ તેમણે એવી દુઃખી સ્થિતિ છતાં આજીવિકા અર્થે— વ્યવહારાર્થે—પરમેશ્વર પ્રત્યે દીનપણું કર્યું નથી. તેમ કર્યા સિવાય જો કે ઇશ્વરેચ્છાથી વ્યવહાર ચાલ્યા ગયા છે, તથાપિ તેમની દરિદ્રાવસ્થા હળુ સુધી જગતવિદિત છે, અને એ જ એમનું સખળ માહાત્મ્ય છે. પરમાત્માએ એમના 'પરચા' પ્રરા કર્યા છે, તે એ બક્તોની ઇચ્છાથી ઉપરવટ થઈને. ભક્તોની એવી ઇચ્છા ન હાય. અને હાય તા રહસ્ય- ભક્તિની તેમને પ્રાપ્તિ ન હાય. (૨૨–૨૪)
- ૧૧. ઇશ્વર પર વિશ્વાસ રાખવા એ એક સુખદાયક માર્ગ છે. જેના દઢ વિશ્વાસ હાય છે, તે દુઃખી હોતા નથી, અથવા હાય તા દુઃખ વેઢતા નથી; દુઃખ ઊલદું સુખરૂપ થઈ પડે છે. . . . સંસારમાં પ્રારખ્ધાનુસાર ગમે તેવા શુભાશભ ઉદય આવા, પરંતુ તેમાં પ્રીતિ-અપ્રીતિ કરવાના આપણે સંકલ્પ પણ ન કરવા. (૨૩)
- ૧૨. ભગવતને સર્વ સમર્પણ કર્યા સિવાય આ કાળમાં છવતું દેહાભિમાન મટલું સંભવતું નથી. માટે અમે સનાતનધર્મ રૂપ 'પરમસત્ય' તેનું નિરંતર ધ્યાન કરીએ છીએ. જે સત્યનું ધ્યાન કરે છે, તે સત્ય હોય છે. (૨૫)

#### શ્રી રાજ્ય'દ્રનાં વિચારરત્નાે

૧૩. ગુરુગમે કરીને જ્યાં સુધી ભક્તિનું પરમ સ્વરૂપ સમજાયું નથી, તેમ તેની પ્રાપ્તિ થઈ નથી, ત્યાં સુધી ભક્તિમાં પ્રવર્તતાં અક્ષળ અને અશુચિ દેષ હોય.

અકાળ અને અશુચિના વિસ્તાર માટા છે. તા પણ ટૂંકામાં લખ્યું છે. એકાંત પ્રભાત, પ્રથમ પ્રહર એ સેવ્ય બકિતને માટે યાગ્ય કાળ છે. સ્વરૂપચિતનભક્તિ તા સર્વ કાળે સેવ્ય છે.

વ્યવસ્થિત મન એ સર્વ શુચિનું કારણ છે. બાલ મલાદિકરહિત તન, અને શુદ્ધ સ્પષ્ટ વાણી એ શુચિ છે. (૨૨–૨૪)



206

2.24

#### २२

## સં-યાસ

- ૧. કુટુંબરપી કાજળની કાટડીના વાસથી સંસાર વધે છે. ગમે તેટલી તેની સુધારણા કરશા, તેા પણ એકાંતથી જેટલા સંસારક્ષય થવાના છે, તેના સામા હિસ્સા પણ તે કાજળગૃહમાં થવાના નથી. કષાયનું તે નિમિત્ત છે. માહને રહેવાના અનાદિ કાળના પર્વત છે. (૧૮–૯)
- ર સર્વ શાસ્ત્રના બાેધનું, ક્રિયાનું, ગ્રાનનું, યાેગનું, અને બકિતનું પ્રયાજન સ્વરૂપપ્રાપ્તિને અર્થે છે. પણ એ વસ્તુઓ પ્રાપ્ત કરવા સર્વ-સંગપરિત્યાંગની અવશ્ય છે. યાંગભૂમિકામાં [ ગૃહવાસમાં ] નિર્જના-વસ્થા—સહજ સમાધિ—ની પ્રાપ્તિ નથી. તે સર્વસંગપરિત્યાંગમાં નિયમાવાસિત છે. જ્યાં સુધી ગૃહવાસ પૂર્વકર્મના ખળથી ભાગવે વિસ્તાના છે. ત્યાં સુધી ધર્મ, અર્થ અને કામ ઉલ્લાસિત ઉદાસીનબાવે સેવવાં યાેગ્ય છે. ખાલાભાવે ગૃહસ્થશ્રેણી છતાં અંતરંગ નિર્મ થશ્રેણી જોઈએ. અને જ્યાં તેમ થયું છે, ત્યાં સર્વસિદિ છે. (૨૩)
- 3. પાણી સ્વભાવે શીતળ છતાં ક્રાેઇ વાસણુમાં નાખી, નીચે અગ્નિ સળગતા રાખ્યા હાય, તા તેની નિરીચ્છા હાય છતાં તે પાણી ઉષ્ણુપણું ભજે છે. તેવા આ વ્યવસાય સમાધિએ શીતળ એવા પુરુષ પ્રત્યે ઉષ્ણુપણુના હેતુ થાય છે. વર્ષમાન સ્વામીએ ગૃહવાસમાં

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

પણ ' આ સર્વ વ્યવસાય અસાર છે, કર્ત વ્યરૂપ નથી ' એમ જાર્યું હતું, તેમ છતાં તે ગૃહવાસને ત્યાગી મુનિચર્યા પ્રહણ કરી હતી. જે વર્ધમાન સ્વામી ગૃહવાસમાં છતાં અભાગી જેવા હતાં, નિઃસ્પૃહ હતા, અને સહજ સ્વભાવે મુનિ જેવા હતા, આત્માકાર પરિણામી હતા, તે પણ સર્વ વ્યવસાયમાં અસારપણું જાણીને દૂર પ્રવત્યા, તે વ્યવસાય બીજા જીવે કરી કયા પ્રકારથી સમાધિ રાખવી વિચારી છે? તે વિચારીને કરી કરી વ્યવસાયના પ્રસંગમાં વર્તતી એવી રૃશિ વિલય કરવા યોગ્ય છે. (૨૭)

૪. અત્યંત ત્યાગ પ્રગટ્યા વિના અત્યંત ત્રાન ન હોય એમ શ્રીતીર્થ કરે સ્વીકાર્યું છે. આત્મપરિણામથી જેટલા અન્ય પદાર્થના તાદાત્મ્ય-અધ્યાસ નિવૃત્તવા તેને શ્રીજિન 'ત્યાગ કહે છે. તે તાદાત્મ્ય-અધ્યાસની નિવૃત્તિરૂપ ત્યાગ થવા અર્થ આ બાહ્ય પ્રસંગના ત્યાગના અર્થ અંતરત્યાગ કહી નથી એમ છે. તા પણ આ જવે અંતરત્યાગ કહી નથી એમ છે. તા પણ આ જવે અંતરત્યાગને અર્થ બાહ્ય પ્રસંગની નિવૃત્તિને કંઈ પણ, ઉપકારી માનવી યાગ્ય છે. (૨૮)

પ. શુભેચ્છા, વિચાર, ત્રાન એ આદિ સર્વ ભૂમિકાને વિષે સર્વ-સંગપરિત્યાં બળવાન ઉપકારી છે એમ જાણીને ત્રાની પુરુષોએ 'અણુગારત્વ' નિરૂપણ કર્યું છે. યદ્યપિ પરમાર્થથી સર્વસંગપરિત્યાંગ યથાર્થ બાેધ થયે પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય છે, એમ જાણુતાં છતાં પણ સત્સંગમાં નિત્ય નિવાસ થાય તા તેવા સમય પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય છે એમ જાણી, સામાન્ય રીતે બાહ્ય સર્વસંગપરિત્યાંગ ત્રાની પુરુષોએ ઉપદેશ્યા છે. કે જે નિષ્ટત્તિને યાગે શુભેચ્છાવાન એવા છવ સદ્યુરુ, સત્યુરુષ, અને સત્શાસ્ત્રની યથાયાગ્ય ઉપાસના કરી યથાર્થ બાેધ પામે. (૨૯)

ર. સર્વ દુઃખનું મૂળ સંયોગ (સંબંધ) છે. સમસ્ત ગ્રાની પુરુષોએ એમ દીદું છે. જે સંયોગ ભે પ્રકારે મુખ્યપણે ક્લો છે.

#### રર : સ'ન્યાસ

અંતરસંબ'ધીય અને ભાહ્યસંબ'ધીય. અંતર સંયાગના વિચાર થવાને આત્માને બાહ્ય સંયાગના અપરિચય કર્તવ્ય છે. જે અપરિચયની સપરમાર્થ ઇચ્છા જ્ઞાની પુરુષાએ પણ કરી છે. (૨૯)

- ૭. ત્રાનીએા સર્વસંગપરિત્યાગ કરી અપ્રતિબહ્યણે વિચરે છે. 'સર્વસંગ' શબ્દના અર્થ એવા છે કે, અખંડપણે આત્મધ્યાન કે બાધ મુખ્યપણે ન રખાવી શકે એવા સંગ. (૪/૨૮૧)
- ૮. " જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ છે." વીતરાગનું આ વચન સર્વ મુમુક્ષુઓએ નિત્યસ્મરણમાં રાખવાયાગ્ય છે. જે વાંચવાથી, સમજવાથી તથા વિચારવાથી આત્મા વિભાવમાંથી, વિભાવમાં કાર્યોથી, અને વિભાવનાં પરિણામથી ઉદાસ ન થયા, વિભાવનો ત્યાગી ન થયા; વિભાવનાં કાર્યોના અને વિભાવનાં ફળના ત્યાગી ન થયા; તે વિચારવું, અને તે સમજવું અન્નાન છે. વિચારવૃત્તિ સાથે ત્યાગવૃત્તિ જિત્યન્ન કરવી, તે જ વિચાર સફળ છે. (૧૯૫૩)
- હ. ગૃહસ્થાદિ વ્યવહાર વર્તે ત્યાં સુધી આત્મનાન ન થાય કે આત્મનાન હોય તેને ગૃહસ્થાદિ વ્યવહાર ન હોય એવા નિયમ નથી. તેમ છતાં પણ નાનીને પણ ત્યાગવ્યવહારની ભલામણ પરમપુરુષોએ ઉપદેશી છે. કેમકે, ત્યાગ આત્મૈષ્ય ને સ્પષ્ટ વ્યક્ત કરે છે. . . સ્વસ્વરૂપને વિષે સ્થિતિ તેને 'પરમાર્થ સંયમ' કહ્યો છે. તે સંયમને કારણભૂત એવાં અન્ય નિમિત્તોના શ્રહણને 'વ્યવહારસંયમ' કહ્યો છે. કેમકે નથી. પરમાર્થની ઉપેક્ષાએ લક્ષ વગર જે વ્યવહારસંયમમાં જ પરમાર્થ સંયમની માન્યતા રાખે છે, તેના વ્યવહારસંયમના તેના અબિનિવેશ ટાળવા નિષેધ કર્યો છે. પણ વ્યવહારસંયમમાં કંઈ પણ પરમાર્થની નિમિત્તતા નથી એમ નાની પુરુષોએ કહ્યું નથી. (૨૯)
- ૧૦. ઉપાધિ કરવામાં આવે અને ક્રેવળ અસંગદશા રહે એમ બનવું અત્યંત કડ્ણ છે; અને ઉપાધિ કરતાં આત્મપરિણામ ચંચલ

#### શ્રી રાજ્ય'ડનાં વિચારરત્ના

ન થાય એમ ખનવું અસંભવિત જેવું છે. ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનીને બાદ કરતાં આપણે સૌએ તો આત્મામાં જેટલું અસંપૂર્ણ અસમાધિપણું વર્તે છે, તે અથવા વર્તી શકે તેવું હાય તે ઉચ્છેદ કરવું, એ વાત લક્ષમાં વધારે લેવાયાગ્ય છે. (૧૯૫૧)

૧૧. ક્રોધાદિ અનેક પ્રકારના દેષો પરિક્ષીણ પામી ગયાથી સંસારત્યાગરપ દીક્ષા યાગ્ય છે અથવા તો કાઈ મહત્પુરુષના યાગે યથાપ્રસંગ તેમ કરવું યાગ્ય છે. તે સિવાય બીજા પ્રકારે દીક્ષાનું ધારણ કરવું, તે સફળપણાને પ્રાપ્ત થતું નથી અને જીવ તેવી બીજા પ્રકારની દીક્ષારપ ભ્રાંતિએ પ્રસ્ત થઈ, અપૂર્ણ એવા કલ્યાણને ચૂકે છે, અથવા તો તેથી વિશેષ અંતરાય પડે એવા યાગ ઉપાર્જન કરે છે.

. ( અપ્રગટ૦ ૧૧ ).



#### २३

# મનુષ્યનું સત્ય સ્વરૂપ

- ૧. મા<del>ષ્ટ્રસ પરમેશ્વર થાય છે</del> એમ ગ્રાનીએ કહે છે. (૧૬ પહેલાં)
- ર. અંતર'ગ માહમ'થા જેની ગઈ તે પરમાતમા છે. (૧૬ પહેલાં)
- 3. અમે તમે કર્મ ખંધમાં વસી રહેલા ' છવ' છીએ. તે છવતું 'સહજસ્વરૂપ' એટલે કર્મ રહિતપણે જે સ્વરૂપ છે, તે કથિરપણું છે. ગ્રાનાદિ ઐશ્વર્ય જેને વિષે છે, તે કથિર કહેવા યાગ્ય છે. અને તે કથિરતા આત્માનું સહજસ્વરૂપ છે. (૨૭)
- ૪. કર્મ એ જડ વસ્તુ છે. જે જે આત્માને એ જડ્યી જેટલા જેટલા આત્મણું હિએ સમાગમ છે, તેટલા તેટલા જડતાના એટલે અંધાધતાના એ આત્માને પ્રાપ્તિ હોય એમ અનુભવ થાય છે. આશ્ચર્યતા છે કે પાતે જડ છતાં [કર્મ] ચેતનને અચેતન મનાવા રહ્યાં છે! ચેતન ચેતનબાવ બૂલા જઈ, તેને 'સ્વસ્વરૂપ જ માને છે. જે પુરુષા તે કર્મસંચાગ અને તેના ઉદયે ઉત્પન્ન થયેલા પર્યાયાને સ્વસ્વરૂપ નથી માનતા, અને પૂર્વસંચાગા સત્તામાં છે તેને અભ'ધ પરિષ્ણામે બાગવી રહ્યા છે, તે આત્માઓ સ્વભાવની ઉત્તરાત્તર ઉપર્વ શ્રેણા પામી શુદ્ધ ચેતનબાવને પામશે. (૨૨)

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

પ. સર્વ જવા આત્માપણે સમસ્વભાવી છે. બીજા પદાર્થમાં જીવ જો નિજ્રમુદ્ધિ કરે, તેા પરિભ્રમણ દશા પામે છે; અને નિજને વિષે નિજ્રમુદ્ધિ થાય તેા પરિભ્રમણ દશા ૮ળે છે. જેના ચિત્તમાં એવા માર્ગ વિચારવા અવશ્યના છે, તેણે તે જ્ઞાન જેના આત્મામાં પ્રકાશ પામ્યું છે, તેની દાસાનુદાસપણે અનન્યભક્તિ કરવી એ પરમ શ્રેય છે. (૨૭)

કેવળ નિજ સ્વભાવનું અખંડ વર્ત જ્ઞાન, કહીએ કેવળજ્ઞાન તે, દેહ છતાં નિર્વાણ. કાંડી વર્ષનું સ્વપ્ન પેણ, ન્યગ્રત થતાં શમાય, તેમ વિજ્ઞાવ અનાદિના, જ્ઞાન થતાં દૂર થાય. છૂટે દેહાધ્યાસ તા નહીં કર્તા તું કર્મ, નહી બાક્તા હું દેહના એ જ ધર્મના મર્મ. એ જ ધર્મથી માસ છે, તું છા માસસ્વરૂપ, અનંત દર્શન જ્ઞાન તું અવ્યાખાધ સ્વરૂપ. શુદ્ધ ખુદ્ધ ચૈતન્યધન, સ્વયંજયાતિ સુખધામ, બીજા, કહીએ કેડલું, કર વિચાર તા પામ.

શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર (૨૯)

૭. આત્માને અનંત ભ્રમણાથી સ્વરૂપમય પવિત્ર શ્રેણિમાં આણવા એ કેવું નિરુપમ સુખ છે? તે કહ્યું કહેવાતું નથી, લખ્યું લખાતું નથી, અને મને વિચાર્યું વિચારાતું નથી. (૨૨)



۶.

## २४

## આત્મા

- ૧. (૧) આતમા છે. જેમ ઘટપટાદિ પદાર્થી છે તેમ આતમા પણ છે. અમુક ગુણ હોવાને લીધે જેમ ઘટપટ આદિ હોવાનું પ્રમાણ છે, તેમ સ્વપર પ્રકાશક એવી ચૈતન્ય સત્તાના પ્રત્યક્ષ ગુણ જેને વિષે છે એવા આતમા હોવાનું પ્રમાણ છે.
- (ર) આત્મા નિત્ય છે. ઘટપટ આદિ પદાર્થો અમુક કાળવર્તી છે. આત્મા ત્રિકાળવર્તી છે. ઘટપટાદિ સંચાગે કરી પદાર્થ છે. આત્મા સ્વભાવે કરીને પદાર્થ છે. કેમકે તેની ઉત્પત્તિ માટે કાેઈ પણ સંચાગા અનુભવ યાગ્ય થતા નથી. કાેઈ પણ સંચાગી દ્રવ્યથી ચેતનસત્તા પ્રગટ થવા યાગ્ય નથી, માટે અનુત્પન્ન છે. અસંચાગી હાેવાથી અવિનાશી છે. કેમકે, જેની કાેઈ સંચાગથી ઉત્પત્તિ ન હાેય, તેના કાેઈ ને વિષે લય પણ હાેય નહિ.
- (૩) આતમા કર્તા છે. સર્વ પદાર્થ અર્થ ક્રિયાસ પત્ન છે. કંઈ ને કંઈ પરિણામક્રિયાસહિત જ સર્વ પદાર્થ જોવામાં આવે છે. આતમા પણ ક્રિયાસ પત્ન છે. ક્રિયાસ પત્ન છે માટે કર્તા છે. તે કર્તાપણું ત્રિવિધ શ્રીજિને વિવેચ્યું છે. પરમાર્થથી સ્વભાવપરિણતિએ નિજસ્વરૂપના કર્તા છે. અનુપચરિત (અનુભવમાં આવવા યાગ્ય વિશેષ સંભધ સહિત) શ્યવહારથી તે આતમા કર્મના કર્તા છે. ઉપચારથી ઘર, નગર આદિના કર્તા છે.

#### શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્નાે

- (૪) આત્મા બાકતા છે. જે જે કંઇ ક્રિયા છે, તે તે સર્વ સફળ છે, નિરર્થક નથી. જે કંઇ પણ કરવામાં આવે છે, તેનું ફળ બાગવવામાં આવે એવા પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. તેમ કષાયાદિ કે અકષાયાદિ જે કંઇ પણ પરિણામે આત્મા પ્રવર્ત, તેનું ફળ પણ થવા યાગ્ય જ છે. અને તે થાય છે. તે ક્રિયાના આત્મા કર્તા હોવાથી બોકતા છે.
- (પ) માક્ષપદ છે. જે અનુપચરિત વ્યવહારથી જ્વને કર્મનું કર્તાપણું નિરૂપણુ કર્યું, કર્તાપણું હોવાથી બાકતાપણું નિરૂપણુ કર્યું, તે કર્મનું ટળવાપણું પણુ છે. કેમકે, પ્રત્યક્ષ કષાયાદિનું તીલપણું હોય, પણુ તેના અભ્યાસથી—અપરિચયથી તેનું મંદપણું દેખાય છે, તે ક્ષીણુ થવા યાગ્ય દેખાય છે. તે તે બંધબાવ ક્ષીણુ થઈ શકવા યાગ્ય હોવાથી, તેથી રહિત એવા જે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ તેરૂપ માક્ષપદ છે.
- (ક) તે મેાક્ષના ઉપાય છે. જો કદી કર્મ બધ માત્ર થયા કરે એમ જ હાય, તા તેની નિવૃત્તિ કાઈ કાળ સંભવે નહીં. પણ કર્મ બંધથી વિપરીત સ્વભાવવાળાં એવાં જ્ઞાનદર્શન, સમાધિ, વૈરાગ્ય, ભક્ત્યાદિ સાધન પ્રત્યક્ષ છે; જે સાધનના બળે કર્મ બંધ શિથિલ થાય છે, ક્ષીણ થાય છે. માટે તે જ્ઞાનદર્શનસંયમાદિ માક્ષપદના ઉપાય છે.

આ છ પદ અત્યંત સંદેહરહિત છે એમ પરમ પુરુષે નિરૂપણ કર્યું છે. જે છ પદથી સિદ્ધ એવું આત્મસ્વરૂપ, તે જેનાં વચનને અંગીકાર કર્યે સહજમાં પ્રગટે છે, જે આત્મસ્વરૂપ પ્રગટવાથી સર્વ કાળ જીવ સંપૂર્ણ આનંદને પ્રાપ્ત થઇ નિર્ભય થાય છે, તે વચનના કહેનાર એવા સત્પુરુષના ગુણની વ્યાખ્યા કરવાને અશક્તિ છે. (૨૮)

ર. જીવ પોતાના સ્વરૂપના અજ્ઞાનથી કર્મના કર્તા છે. તે અજ્ઞાન તે ચેતનરૂપ છે. અર્થાત્ જીવની પોતાની કલ્પના છે. અને તે કલ્પનાને અનુસરી તેના વીર્યસ્વભાવની સ્કુર્તિ થાય છે. અથવા તેનું સામર્થ્ય તદનુયાયીપણે પરિણમે છે.

#### ર૪ : આલ્સા

જો ચેતનની પ્રેરણા ન હોય તો કર્મ કાણ પ્રહણ કરે? પ્રેરણાપણે મહણ કરાવવારપ સ્વભાવ જડના છે જ નહિ. જેથી ચેતન એટલે જીવ કર્મ પ્રહણ કરે છે એમ સિદ્ધ થાય છે. અને તે માટે કર્મના કર્તા કહીએ છીએ. નહિ ચીંતવેલાં અથવા આત્માણી નહીં પ્રવર્તેલાં એવાં કર્મોનું ગ્રહણ તેને થવા યાગ્ય નથી. કેમકે, પ્રકૃત્યાદિ જડ છે. તેને આત્મા પ્રહણ ન કરે તેા તે શી રીતે વળગવા યાગ્ય થાય?

પ્રકૃતિ નહીં તો અંતઃકરણાદિ કર્મ પ્રહણ કરે તેથી આત્મામાં કર્તાપણું વળગે છે એમ કહીએ, તો તે પણ એકાંતે સિદ્ધ નથી. અંતઃકરણાદિ પણ ચેતનની પ્રેરણા વિના અંતઃકરણાદિ રેપે પ્રથમ દરે જ કયાંથી ? ચેતન જે કર્મવળગણાનું મનન કરવા અવલંબન લે છે, તે અંતઃકરણ છે. જો ચેતન મનન કરે નહિ, તો કંઈ તે વળગણામાં મનન કરવાના ધર્મ નથી. તે તો માત્ર જડ છે. જો કાઈ પણ પ્રકારે આત્માનું કર્મનું કર્ત્વપણું ન હોય, તો કાઈ પણ પ્રકારે તેનું બોક્તૃત્વપણું પણ ન જ ઠરે. અને જ્યારે એમ જ હોય તો પછી વેદાંતાદિ શાસ્ત્રો સર્વ દુઃખથી ક્ષય થવાના જે માર્ગ ઉપદેશે છે, તે શા માટે ઉપદેશે છે?

' જો કર્મનું કર્તાપણું આત્માને માનીએ તો તો આત્માનો તે ધર્મ ઠરે; અને જે જેના ધર્મ હોય તે કયારે પણ ઉચ્છેદ થવા યાગ્ય નથી. કેમકે, જે જે કાઈ પણ વસ્તુ પ્રહણ કરી હોય, તે છાડી શકાય એટલે ત્યાગી શકાય તેથી, જવે પ્રહણ કરી હોય, તે છાડી શકાય એટલે ત્યાગી શકાય તેથી, જવે પ્રહણ કરેલાં એવાં જે દ્રવ્યકર્મ તેના જીવ ત્યામ કરે તા થઈ શકવા યાગ્ય છે. કેમકે, તે તેને સહકારી સ્વભાવે છે. સહજ સ્વભાવે નથી. તે કર્મનું કર્તાપણું અજ્ઞાનથી પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેથી તે નિવૃત્ત થવા યાગ્ય છે. અજ્ઞાને કરીને પણ જો આત્માને કર્તાપણું ન હાય, તા તા કશું ઉપદેશાદિ શ્રવણ, વિચાર, ગ્રાન આદિ સમજવાના હતા રહેતા નથી. (૨૯)

#### રપ

## મોક્ષ

- ૧. મેાક્ષ શું છે ? જે ક્રોધાદિ અત્રાનભાવમાં—દેલાદિમાં— આતમાને પ્રતિખંધ છે, તેથી સર્વથા નિવૃત્તિ થવી. અત્રાનભાવનાં અનેક પરિણામરૂપ બંધના પ્રસંગ જેમ જેમ છૂટે છે, તેમ તેમ માક્ષના અનુભવ થાય છે; અને તેનું ધણું જ અલ્પપણું જ્યારે થાય છે, ત્યારે સહજે આત્મામાં નિજભાવ પ્રકારી નીકળીને અત્રાનભાવરૂપ બંધથી છૂટી શકવાના પ્રસંગ છે એવા સ્પષ્ટ અનુભવ થાય છે. તેમજ કેવળ આત્મભાવ અત્રાનાદિભાવથી નિવૃત્તિ થઇ આ જ દેલને વિષે સ્થિતિમાન છતાં પણ આત્માને પ્રગટે છે. અર્થાત્ માક્ષપદ આ દેલમાં પણ અનુભવવા યોગ્ય છે. (૨૭)
  - ર. જેમ છે તેમ આત્મસ્વરૂપ જાણવું તેનું નામ 'સમજવું' છે. તેથી ઉપયોગ ∗ અન્ય વિકલ્પરહિત થયો તેનું નામ 'શમાવું' છે. જે જે સમજ્યા, તેણે તેણે મારું ન્તારું એ આદિ અહંત્વ મમત્વ શમાવી દીધું. કેમકે, કાઈ પણ નિજસ્વભાવ તેવા દીઠા નહીં. અને નિજસ્વભાવ તા અચિંત્ય અવ્યાળાધસ્વરૂપ—કેવળ ન્યારા—જોયા. એટલે તેમાં જ સમાવેશ પામી ગયા. આત્મા સિવાય અન્યમાં સ્વમાન્યતા હતી તે ટાળી પરમાર્થ મૌન થયા. (૨૨-૨૪)

<sup>\*</sup> જુઓ પાન ૨૪૬ ઉપરની નેાંધ.

#### રપ : ચાસ

- 3. સર્વ અન્ય ભાવથી આતમા રહિત છે,—કેવળ એમ જેને અનુભવ વર્તે છે, તે મુક્ત છે. બીજાં સર્વ કલ્યથી અસંગપણું, ક્ષેત્રથી અસંગપણું, કાળથી અસંગપણું, અને ભાવથી અસંગપણું સર્વથા જેને વર્તે છે, તે મુક્ત છે. અટળ અનુભવસ્વરૂપ આતમા સર્વ કલ્યથી પ્રત્યક્ષ ભાસવા ત્યાંથી મુક્તદશા વર્તે છે. તે પુરુષ મોન થાય છે, તે પુરુષ અપ્રતિબદ થાય છે, તે પુરુષ અસંગ થાય છે, તે પુરુષ નિર્વિકલ્પ થાય છે; અને તે પુરુષ મુક્ત થાય છે. (૩૩)
- ૪. દેહ અને આત્માના ભેદ પાડવા તે ભેદનાન. તે નાનીના તેન્નખ છે. તે વિનાન થવા માટે મહાતમાઓએ સકળ શાસ્ત્રા રચ્ચાં છે. જેમ તેન્નખથી સાનું અને કથિર જુદાં પડે છે, તેમ નાનીના ભેદવિનાનરપ તેન્નખથી સ્વાભાવિક આત્મદ્રવ્ય . . . પ્રયાગી દ્રવ્યથી જુદું પડી સ્વધર્મમાં આવે છે. (૩૩)
- પ. આ જીવ સમજે તો સહજ મેક્ષ છે. નહીં તો અનંત ઉપાયે પણ નથી. અને તે સમજવું પણ કંઈ વિકેટ નથી. કેમકે જીવનું સહજ જે સ્વરૂપ છે, તે જ માત્ર સમજવું છે. અને તે કેકિ બીજાના સ્વરૂપની વાત નથી, કે વખતે ગાપવે કે ન જણાવે તેથી સમજવી ન ખને. પાતાથી પાતે ગ્રુપ્ત રહેવાનું શી રીતે બનવા યાગ્ય છે! પણ સ્વપ્તદશામાં જેમ ન બનવા યાગ્ય એવું પાતાનું મૃત્યુ પણ જીવ જુએ છે, તેમ અન્નાનદશારૂપ સ્વપ્રરૂપ યાગે આ જીવ પાતાને પાતાનાં નહીં એવાં બીજાં દ્રવ્યને વિષે સ્વપણે માને છે. અને એ જ માન્યતા તે સંસાર છે. તે જ અમાન છે. તે જ જન્મ છે, મરણ છે, અને તે જ દેહના વિકાર છે. તે જ પુત્ર, તે જ પિતા, તે જ શત્રુ, તે જ મિત્રાદિ ભાવકલ્પનાના હતું છે. અને તેની નિવૃત્તિ થઈ ત્યાં સહજ મેક્ષ છે.
- જે પ્રમાણે જ્ઞાનનું પ્રકાશવું છે, તે પ્રમાણે શખ્દાદિ
   વ્યાવહારિક પદાર્થને વિષેથી નિઃસ્પૃહપણું વર્ત છે, અહમસુખે કરી

## શ્રી રાજચ'ક્રનાં વિચારરત્ના

પરિતૃપ્તપણું વર્તે છે. અન્ય સુખની જે ઇચ્છા નહિ થવી તે પૂર્ણ-ત્રાનનું લક્ષણું છે. (૨૫)

- છ. કર્મની વર્ગણા જીવને દૂધ અને પાણીના સંયોગની પેઠે છે. અમિના પ્રયોગથી પાણી ચાલ્યું જઈ દૂધ બાકો રહે છે. તે રીતે શાનરપી અગ્નિથી કર્મવર્ગણાં ચાલી જાય છે. (૧૯૫૨)
- ૮. માટીમાં ધડા થવાની સત્તા છે; પણ દંડ, ચક્ર, કું ભારાદિ મળે તા થાય; તેમ આત્મા માટીરૂપ છે. તેને સદ્યુરુ આદિ સાધન મળે તા આત્મનાન થાય. જે ત્રાન થયું હાય, તે પૂર્વ થઈ ગયેલા ત્રાનીઓએ સંપાદન કરેલું છે તેને પૂર્વાપર મળતું આવતું જોઈએ; અને વર્તમાનમાં પણ જે ન્રાની પુરુષાએ ન્રાન સંપાદન કરેલું છે, તેનાં વચનાને મળતું આવતું જોઈએ; નહીં તા અન્નાનને ન્રાન માન્યું છે, એમ કહેવાય. (૧૯૫૨)
- ૯. ત્રાન તેનું નામ કે જે હર્ષશાક વખતે હાજર થાય. અર્થાત્ હર્ષ, શાક થાય નહીં. સમ્યક દૃષ્ટિ હર્ષશાકાદિ પ્રસંગામાં એકાકાર થાય નહીં. તેમનાં નિષ્વે સ પરિણામ થાય નહીં. અત્રાન ઊભું થાય કે જાણવામાં આવ્યે તરત જ દાખી દે. બહુ જ જગૃતિ હાય. ભય અત્રાનના છે. જેમ સિંહણને સિંહ ચાલ્યા આવતા હાય અને ભય લાગતા નથી, પણ જાણે તે કૂતરા ચાલ્યા આવતા હાય તેમ લાગે છે, તેવી રીતે ત્રાની પાદ્દગલિક સંયાગ સમજે છે. રાજ મળ્યે આનંદ થાય તા તે અત્રાન. (૧૯૫૨)



## २६

## મુક્ત

- ૧. જે જીવિતવ્યમાં ક્ષિણિકપણું છે, તે જીવિતવ્યમાં તાની માએ નિત્યપણું પ્રાપ્ત કર્યું છે, એ અચરજની વાત છે: જો જીવને પરિતૃપ્તપણું વર્ત્યા કરતું ન હોય, તો અખંડ એવા આત્મળાધ તેને સમજાયા નહીં. (૧૯૪૮)
- ર. ખરું આત્મભાન થાય છે તેને, હું અન્યભાવના અકર્તી છું એવા બાધ ઉત્પન્ન થઈ, અહંપ્રત્યયી છુદ્ધિ વિલય પામે છે. (૧૯૪૮)
- 3. આત્માપણે કેવળ ઉજાગર અવસ્થા વર્ત અર્થાત આત્મા પાતાના સ્વરૂપને વિષે કેવળ જાગૃત હાેય, ત્યારે કેવળજ્ઞાન વર્તે છે એમ કહેવું યાગ્ય છે. (૧૯૪૮)
- ૪. કેવળત્રાની શરીરને લઇને નથી કે મીજાના શરીર કરતાં તેમનું શરીર તફાવતવાળું જોવામાં આવે. વળી તે કેવળત્રાન શરીરથી કરી નિષજાવેલ છે એમ નથી; તે તો આત્મા વડે કરી પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે; તેને લીધે શરીરથી તફાવત જાણવાનું કારણ નથી. ( ૩૨ )
- પ. તે પવિત્ર દર્શન થયા પછી ગમે તે વર્તન હૈા, પરંતુ તેને તાલભંધન નથી, અનંત સંસાર નથી, આબ્યંતર દુઃખ નથી, શંકાનું નિમિત્ત નથી, અંતરંગ માેહ નથી. સત્–સત્ નિરુપમ, સર્વોત્તમ, શુક્રલ, શીતળ, અમૃતમય દર્શનગ્રાન, સમ્યક્ જ્યાેતિમય ચિરકાળ

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારશ્તના

આનંદની પ્રાપ્તિ [અને ] અદ્દભુત સત્તસ્વરૂપદર્શિતાની ખલિહારી છે. (91-96)

- ગ્રાનીને સર્વત્ર માક્ષ છે આ વાત જો કે યથાર્થ છે તા પણ. જ્યાં માયાપૂર્વ ક પરમાતમાનું દર્શન છે, એવું જગત વિચારી. ( જોઈને ) પગ મૂકવા જેવું તેને પણ કંઈ લાગે છે. (૨૨–૨૪)
- ૭. જે જીવને સમ્યકૃત્વ ઉત્પન્ન થાય, તેને સર્વ પ્રકારની संसारी क्रिया ते ज समये न होय खेवे। डंर्ड नियम नथी. सभ्यक्रत ઉત્પન્ન થયા પછી સંસારી ક્રિયા રસરહિતપણે થવી સંબવે છે. ધણું કરી એવી કાઈ પણ ક્રિયા તે જીવથી હોતી નથી કે જેથી પરમાર્થ વિષે ભ્રાંતિ શાય. અને જ્યાં સુધી પરમાર્થને વિષે ભ્રાંતિ થાય નહિ, ત્યાં સુધી ખીજી ક્રિયાથી સમ્યક્તવને બાધ થાય નહિ. પરમાર્થ માર્ગનું લક્ષણ એ છે કે, અપરમાર્થને બજતાં છવ બધે પ્રકારે કાયર થયા કરે. સમ્યક્દિષ્ટ છવ સંસારને ભજતા દેખાય છે તે પર્વે નિર્ભંધન કરેલાં એવાં પ્રારમ્ધ કર્મથી દેખાય છે. વાસ્તવ્યપણે ભાવથી તે સંસારમાં તેના પ્રતિવધ ઘટે નહિ. સંસારી પદાર્થીને વિષે જીવને તીવ રનેહ વિના એવાં ક્રાય, માન, માયા અને લાબ હાય નહિ કે જે કારણે તેને અનંત સંસારના અનુબંધ થાય. અને જ્યાં સુધી તીવ સ્નેહ તે પદાર્થીમાં હાય, ત્યાં સુધી અવશ્ય પરમાર્થમાર્ગવાળા તે જીવ ન હોય. (૨૬)
- ૮. ત્રાની પુરુષ બધી રીતે અત્રાની પુરુષથી ચેષ્ટાપણે સરખા है।य नहीं: अने की है।य, ते। पछी ज्ञानी नथी, अवै। निश्चय करवे। તે યથાર્થ કારણ છે. તથાપિ જ્ઞાની અને અજ્ઞાની પુરુષમાં કાઈ એવાં વિલક્ષણ કારણાના બેદ છે કે જેનાથી ત્રાનીતું, અત્રાનીતું એકપહ કાઈ પ્રકારે થાય નહીં. માટે જ્ઞાની પુરુષનું જે વિલક્ષણ-પહ્યું છે તેના પ્રથમ નિશ્ચય વિચારવા યાેગ્ય છે. તા પછી અનાની જેવી ક્વચિત જે જે જ્ઞાની પુરુષની ચેષ્ટા જોવામાં આવે છે, તેને

#### २३ : भुक्त

વિષે નિર્વિકલ્પપહ્યું પ્રાપ્ત હૈાય છે; તેમ નહીં તા ત્રાની પુરુષની તે ચેષ્ટા તેને વિશેષ ભક્તિ અને સ્નેહનું કારણ થાય છે. (૧૯૪૫)

- ૯. મહાતમાના દેહ એ કારણને લઈને વિદ્યમાનપણે વર્તે છે: પ્રારમ્ધ કર્મ ભાગવવાને અર્થે; જીવાના કલ્યાણને અર્થે. તથાપિ એ બંનેમાં તે ઉદાસપણે ઉદય આવેલી વર્તનાએ વર્તે છે. (૨૫)
- ૧૦. આટલી વાતના નિશ્વય રાખવા યાગ્ય છે કે, ત્રાની પુરુષતે પણ પ્રારખ્ધ કર્મ ભાગવ્યા વિના નિવૃત્ત થતાં નથી. અને અભાગવ્યે નિવૃત્ત થવાને વિષે ત્રાનીને કંઈ ઇચ્છા નથી. ત્રાનીની પ્રવૃત્તિ પૂર્વાપાર્જિત કારણથી માત્ર છે. અને બીજા [સંસારીઓ]ની પ્રવૃત્તિમાં ભવિષ્ય સંસારના હેતુ છે. માટે ત્રાનીનું પ્રારખ્ધ જુદું પડે છે. એ પ્રારખ્ધના એવા નિરધાર નથી કે તે નિવૃત્તિરૂપે જ ઉદયમાં આવે. જેમ શ્રીકૃષ્ણાદિક, કે જેને પ્રવૃત્તિરૂપ પ્રારખ્ધ છતાં ત્રાનદશા હતી. પ્રારખ્ધથી નિવૃત્ત થવું તે માત્ર ભાગવ્યાથી સંભવે છે. કેટલીક પ્રારખ્ધરિથતિ એવી છે કે જે ત્રાની પુરુષને વિષે તેના સ્વરૂપમાટે છવાને અંદેશાના હેતુ થાય; અને તે માટે ત્રાની પુરુષા ઘણું કરી જડન મીન–દશા રાખી, પાતાનું ત્રાનીપણં અસ્પષ્ટ રાખે છે. (૧૯૪૯)
- ૧૧. તીર્થ કરે તે એટલા સુધી કહ્યું છે કે, ત્રાની પુરુષની દશા સંસારપરિક્ષીણ થઈ છે, તે ત્રાની પુરુષને પરંપરા કર્મ ળંધ સંભવતો નથી. તો પણ પુરુષાર્થ મુખ્ય રાખવા; કે જે બીજા છવના પણ આત્મસાધન પરિણામના હેતુ થાય. ત્રાની પુરુષને આત્મપ્રતિબ ધપણે સંસારસેવા હાય નહીં; પણ પ્રારબ્ધપ્રતિબ ધપણે હાય. એમ છતાં પણ તેથી નિવૃત્તવારૂપ પરિણામને પામે એમ ત્રાનીની રીત હાય છે. (વૃદ્ધિપત્ર ૧)
  - ૧૨. પ્રારબ્ધ છે એમ માનીને જ્ઞાની ઉપાધિ કરે છે એમ જણાતું નથી, પણ પરિણતિથી છૂત્યા છતાં, ત્યાગવા જતાં બાહ્ય

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

કારણા તાક છે, માટે ત્રાની ઉપાધિસહિત દેખાય છે; તથાપિ તેની નિવૃત્તિના લક્ષને નિત્ય ભજે છે. (૨૯)

૧૩. વાયુફેર હોવાથી વહાણનું બીજી તરફ ખેંચાવું થાય છે, તથાપિ વહાણ ચલાવનાર જેમ પહોંચવાયોગ્ય માર્ગ બણી તે વહાણને રાખવાના પ્રયત્નમાં જ વર્તે છે, તેમ જ્ઞાની પુરુષ મન–વચનાદિ યાગને નિજબાવમાં સ્થિતિ થવા બણી જ પ્રવર્તાવે છે; તથાપિ ઉદય–વાયુ–વેગે યિદંચિત્ દશાફેર થાય છે. તો પણ પરિણામ–પ્રયત્ન – સ્વધર્મને વિષે છે. (૧૯૫૨)

૧૪. આત્માને વિષે વર્તે છે એવા ત્રાની પુરુષા સહજપ્રાપ્ત પ્રારખ્ધ પ્રમાણે વર્તે છે. વાસ્તવ્ય તેા એમ છે કે. જે કાળે જ્ઞાનથી अज्ञान निष्टत्त थयं. ते क डाणे ज्ञानी भुक्त छे. देहादिने विषे અપ્રતિષંધ છે એવા જે જ્ઞાની તેને ક્રાઈ આશ્રય કે અવલંખન નથી. ધીરજ પ્રાપ્ત થવા ' ઇશ્વરેચ્છાદિ ' ભાવના તેને થવી યોગ્ય નથી. ભક્તિમાનને જે કંઈ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમાં કાઈ કહેશના પ્રકાર દેખી. તટસ્થ ધીરજ રહેવા તે ભાવના કાેઈ પ્રકારે યાગ્ય છે. જ્ઞાનીને પ્રારખ્ધ. ઇશ્વરેચ્છાદિ બધા પ્રકારા એક જ ભાવના – સરખા ભાવના છે. તેને શાતાઅશાતા કંઈ કાઈ પ્રકારે રાગદ્વેષાદિ કારણ નથી. તે બ'નેમાં ઉદાસીન *છે. જે* ઉદાસીન છે, તે મૂળ સ્વરૂપે નિરાલંબન છે. નિરાલં બન એવું તેનું ઉદાસપણું એ ઇશ્વરેચ્છાથી બળવાન જાણીએ છીએ. ઇશ્વરેચ્છારૂપ આલંખન એ આશ્રયરૂપ એવી ભક્તિને યાગ્ય છે. નિરાશ્રય એવા ગ્રાનીને બધું ય સમ છે. અથવા ગ્રાની સહજ પરિણામી છે, સહજસ્વરૂપી છે, સહજપણે સ્થિત છે. ઇશ્વરેચ્છાને વિષે કાેઈ પ્રકારે ઇચ્છા સ્થાપિત કરી, તે ઇચ્છાવાન કહેવા યાેગ્ય છે. જ્ઞાની ઇચ્છારહિત કે ઇચ્છાસહિત એમ કહેવું પણ બનતું નથી. તે સહજસ્વરૂપ છે. ૪/૩૦૭ ]

#### २९ : सुडत

૧૫. ત્રાનીને પ્રમાદભુદ્ધિ સંભવતી નથી એમ જો કે સામાન્યપણે બ્રીજિનાદિ મહાત્માઓએ કહ્યું છે તો પણ, તે પદ ચોથે ગુણુઠાણુંથી સંભવિત ગણ્યું છે. જેથી વિચારવાન જીવને તે! અવશ્ય કર્તવ્ય છે કે, જેમ ખને તેમ પરબાવના પરિચિત કાર્યથી દૂર રહેવું, નિષ્દત્ત થતું. ત્રાનનું ખળવાન તારતમ્યપણું થયે તો જીવને પરપરિચયમાં કદાપિ સ્વાતમભુદ્ધિ થવી સંભવતી નથી; પણ તેથી જેની ઓછી દશા છે એવા જીવને તો અવશ્ય પરપરિચયને છોડીને સત્સંગ કર્તવ્ય છે. કે જેથી સહેજે અવ્યાખાધ સ્થિતિના અનુભવ થાય છે. (૨૭)

૧૧. ગાની નિર્ધન હોય અથવા ધનવાન હોય એવા કંઈ નિયમ નથી. પૂર્વનિષ્પન્ન શુભ તથા અશુભ કર્મ પ્રમાણે [તેને] ઉદય વર્તે છે. (૨૯)

૧૭. ત્રાની પુરુષો ત્રિકાળની વાત જાણતાં છતાં પ્રગટ કરતા નથી તે સંભંધમાં એમ જણાય છે કે, ઇશ્વરી ઇચ્છા જ એવી છે કે અમુક પારમાર્થિક વાત સિવાય ત્રાની ખીજી ત્રિકાળિક વાત પ્રસિદ્ધ ન કરે. અને ત્રાનીની પણ અંતર ઇચ્છા તેવી જ જણાય છે. જેની કાઈ પણ પ્રકારની આકાંક્ષા નથી, એવા ત્રાની પુરુષને કંઇ કર્તવ્યરૂપ નહિ હોવાથી જે કંઈ ઉદયમાં આવે તેટલું જ કરે છે. (૨૨–૨૪)

૧૮. ચમતકાર ખતાવી યાગને સિદ્ધ કરવા એ યાગીનું લક્ષણ નથી. સર્વોત્તમ યાગી તા એ છે કે, જે સર્વ પ્રકારની સ્પૃહાથી રહિતપણે સત્યમાં કેવળ અનન્ય નિષ્ઠાએ સર્વ પ્રકારે 'સત્' જ આચરે છે— જગત જેને વિસ્મૃત થયું છે. (૨૨–૨૪)

#### શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

૧૯. ગમે તેટલી વિપત્તિએ પહે, તથાપિ જ્ઞાની દ્વારા સાંસારિક ફળની ઇચ્છા કરવી યોગ્ય નથી. ઉદય આવેલા અંતરાય સમપરિણામે વેદવા યોગ્ય છે. જ્ઞાની પાસે સાંસારિક વૈભવ હાય તા પણ મુમુક્ષુએ કાઈ પણ પ્રકારે તે ઇચ્છવા યાગ્ય નથી. ઘણું કરીને જ્ઞાની પાસે તેવા વૈભવ હાય છે તા તે મુમુક્ષુની વિપત્તિ ટાળવા માટે ઉપયોગી થાય છે. પારમાર્થિક વૈભવથી જ્ઞાની મુમુક્ષુને સંસારિક ફળ આપવાનું ઇચ્છે નહિ. કારણ કે અકર્ત્વ્ય તે જ્ઞાની કરે નહિ. (૨૨–૨૪)



## २७

## **ષ્રાહ્મી** વેદના

- ૧. જેને લાગી છે, તેને જ લાગી છે, અને તેણે જ જાણી છે. તે જ 'પિયુ પિયુ ' પાકારે છે. એ વ્યાહ્મી વેદના કહી કેમ જાય કે જ્યાં વાણીના પ્રવેશ નથી ? વધારે શું કહેવું ? લાગી છે તેને જ લાગી છે. તેના જ ચરણુસંગથી લાગે છે. અને લાગે છે ત્યારે જ છૂટકા હોય છે. એ વિના ખીજો સુગમ માેલ્લમાર્ગ નથી. (૨૨–૨૪)
- ર. રામરામ ખુમારી ધડશે, અમરવરમય જ આત્મદિષ્ટિ થઈ જશે, એક 'તુંહિ' મનન કરવાના પણ અવકાશ નહિ રહે, ત્યારે અમરવરના આનંદના અનુભવ થશે. અત્ર એ જ દશા છે. રામ હદે વસ્યા છે, અનાદિનાં ખસ્યાં છે, સુરતા ઇત્યાદિક હસ્યાં છે. આ પણ એક વાક્યની વેઠ કરી છે. (૨૨–૨૪)
- 3. કેટલાક નિવૃત્તિના વખત મળ્યા કરે છે. પરશ્રહ્મવિચાર તા એમને એમ રહ્યા જ કરે છે. ક્યારેક તા તે માટે આનંદકિરણ ખહુ સ્પુરી નીકળે છે, અને કંઇની કંઇ (અબેદ) વાત સમજ્ય છે; પણ કાઇને કહી શકાતી નથી. અમારી એ વેદના અથાય છે. વેદનાને વખતે શાતા પૂછનાર જોઈએ એવા વ્યવહારમાર્ગ છે. પણ અમને આ પરમાર્થમાર્ગમાં શાતા પૂછનાર મળતા નથી! (૨૨–૨૪)
  - ૪. ચિત્તની દશા ચૈતન્યમય રહ્યા કરે છે. જેથી વ્યવહારનાં બધાં કાર્ય ઘણું કરીને અવ્યવસ્થાયી કરીએ છીએ. હરીચ્છા

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

સુખદાયક માનીએ છીએ, એટલે જે ઉપાધિજોગ વર્ત છે તેને પણ સમાધિજોગ માનીએ છીએ. ચિત્તની અવ્યવસ્થાને લીધે મુદ્દર્ત- માત્રમાં કરી શકાય એવું કાર્ય વિચારતાં પણ પખવાડિયું વ્યતીત કરી નંખાય છે. અને વખતે તે કાર્ય કર્યા વિનાજ જવા દેવાનું થાય છે. બધા પ્રસંગામાં તેમ થાય તા પણ હાનિ માની નથી. ચિત્તની દશા નિરંકુશ થઈ રહી છે. અને તે નિરંકુશતા પ્રાપ્ત થવામાં હિરિના પરમ અનુગ્રહ કારણ છે એમ માનીએ છીએ; જે નિરંકુશતાને પૂર્ણતા આપ્યા સિવાય ચિત્ત યથાચિત સમાધિયુકત નહિ થાય એમ લાગે છે. અત્યારે તો બધું ય ગમે છે અને બધું ય ગમતું નથી, એવી સ્થિતિ છે. જ્યારે બધું ય ગમશે ત્યારે નિરંકુશતાની પૂર્ણતા થશે. એ 'પૂર્ણકામના' પણ કહેવાય છે જ્યાં હિર જ સર્વત્ર સ્પષ્ટ બાસે છે. (૨૨–૨૪)

પ. અમારી ચિત્તની અવ્યવસ્થા થઈ જવાને લીધે કાઈ કામમાં જેવા જોઈએ તેવા ઉપયાગ રહેતા નથી, સ્મૃતિ રહેતા નથી. તે માટે શું કરવું ? શું કરવું એટલે કે વ્યવહારમાં ખેડા છતાં એવી સર્વોત્તમ દશા બીજા કાઈને દુઃખરૂપ ન થવી જોઈએ. અને અમારા આચાર એવા છે કે વખતે તેમ થઈ જાય. બીજા કાઈને પણ આનંદરૂપ લાગવા વિષે હરિને ચિંતા રહે છે માટે તે રાખશે; અમારું કામ તા તે દશાની પૂર્ણતા કરવાનું છે એમ માનીએ છીએ. તે બીજા કાઈને સંતાપરૂપ થવાના તા સ્વપ્ને પણ વિચાર નથી. બધાના દાસ છીએ, ત્યાં પછી દુઃખરૂપ કાણ માનશે? તથાપિ વ્યવહારપ્રસંગમાં હરિની માયા અમને નહિ તા સામાને પણ એકને બદલે બીજાં આરોપાવી દે તા નિરુપાયતા છે. અમે સર્વ સત્તા હરિને અપેણ કરીએ છીએ, કરી છે. ( ૨૨–૨૪)

ક. એક પુરાણપુરુષ અને પુરાણપુરુષની પ્રેમસંપત્તિ વિના અમને કંઈ ગમતું નથી. અમને ક્રાેઈ પદાર્થમાં રુચિમાત્ર રહી નથી,

#### ર**૭** : ધ્રાક્ષી વેદના

કંઈ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા થતી નથી. વ્યવહાર કેમ ચાલે છે એનું ભાન નથી. જગત શું સ્થિતિમાં છે તેની સ્મૃતિ રહેતી નથી. શત્રુમિત્ર કાેઈમાં બેદભાવ રહ્યો નથી. કાેેેેે શત્રું છે અને કાેેેે મિત્ર છે એની ખબર રખાતી નથી. અમે દેહધારી છીએ કે કેમ તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ. અમારે શું કરવાનું છે તે કાેઇથી કળાય તેવું નથી. અને ખધા ય પદાર્થથી ઉદાસ થઈ જવાથી ગમે તેમ વર્તીએ છીએ. હૃદય પ્રાયે શન્ય જેવું **થ**ઈ ગયું છે. જેમ હરિએ ઇચ્છેલા ક્રમ દારે તેમ દારાઈ એ છીએ. પાંચે ઇદિયા શન્યપણ પ્રવર્તવારૂપ જ રહે છે. કંઈ વાંચતાં ચિત્ત સ્થિર રહેતું નથી. નય, પ્રમાણ વગેરે શાસ્ત્રભેદ સાંભરતા નથી. ખાવાની, પીવાની, બેસવાની, સુવાની, ચાલવાની અને બાલવાની વૃત્તિએ। પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તે છે. અમને પાતાને સ્વાધીન છે કે કેમ એનું યથાયાગ્ય ભાન રહ્યું નથી. એક પ્રકારે પૂર્ણ ધેલછા છે. ચાગ્ય વર્તીએ છીએ કે અયાગ્ય એને! કંઈ હિસાળ રાખ્યા નથી. આદિ પુરુષને વિષે અખંડ પ્રેમ સિવાય બીજા માક્ષાદિક પદાર્થામાંની આકાંક્ષાના ભંગ થઈ ગયેા છે. આટલું બધું છતાં મનમાનતી ઉદાસીનતા નથી એમ માનીએ છીએ. અખંડ પ્રેમખુમારી જેવી પ્રવહવી જોઈએ તેવી પ્રવહતી નથી એમ માનીએ છીએ. એટલી બધી ઉદાસીનતા છતાં વેપાર કરીએ છીએ, લઈએ છીએ, દઈએ છીએ, ખેદ પામીએ છીએ, વળા હસીએ છીએ — જેનું ઠેકાર્યું નથી એવી અમારી દશા છે. ( ૨૨-૨૪ )

૭. જણાવ્યા જેવું તે৷ [અમારું] મને છે કે જે સત્સ્વરૂપ ભણી અખંડ સ્થિર થયું છે (નાગ જેમ મારલી ઉપર). તથાપિ તે દશા વર્ણવવાની સત્તા સર્વાધાર હરિએ વાણીમાં પૂર્ણ મૂળ નથી, અને લેખમાં તે৷ તે વાણીના અનંતમા ભાગ માંડ આવી શકે. એવી તે દશા—સર્વનું કારણ એવું જે પુરુષોત્તમસ્વરૂપ—તેને વિષે અમને તમને વ્યાનન્ય પ્રેમભક્તિ અખંડ રહેા. (૨૨–૨૪)

#### શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારસ્તના

- ૮. મહાત્મા વ્યાસજીને જેમ થયું હતું તેમ અમને હમણાં વતે છે. આત્મદર્શન પામ્યા છતાં પણ વ્યાસજી આનંદસંપત્ર થયા નહોતા. કારણ કે, હરિરસ અખંડપણે ગાયા નહોતા. અમને પણ એમ જ છે. અખંડ એવા હરિરસ પરમ પ્રેમે અખંડપણે અનુભવતાં હજુ કયાંથી આવડે? અને જ્યાં સુધી તેમ નહિ થાય ત્યાં સુધી અમને જગમાંની વસ્તુનું એક અહ્યુ પણ ગમનું નથી. (૨૨–૨૪)
- ૯. જેવી દિષ્ટિ આ આત્મા પ્રત્યે છે, તેવી દિષ્ટિ જગતના આત્માને વિષે છે. જેવા સ્તેહ આ આત્મા પ્રત્યે છે તેવા સ્તેહ સર્વ આત્મા પ્રત્યે છે તેવા સ્તેહ સર્વ આત્મા પ્રત્યે વર્ત છે. જેવા આ આત્માના સહજાન દિશ્વિત ઇચ્છાએ છીએ, તેવા જ સર્વ આત્મા પ્રત્યે ઇચ્છાએ છીએ. જે જે આ આત્મા માટે ઇચ્છાએ છીએ, તથા જેવા આ દેહ પ્રત્યે ભાવ રાખીએ છીએ, તે તે સર્વ આત્મા માટે ઇચ્છાએ છીએ તથા તેવા જ સર્વ દેહ પ્રત્યે બાવ રાખીએ છીએ. જે આ આદિના સ્વપણે સંખંધ ગણાય છે, તે ઓઆદિ પ્રત્યે જે કંઈ રનેહાદિક છે અથવા સમતા છે તેવાં જ સર્વ પ્રત્યે વર્ત છે. પ્રારબ્ધ પ્રખંધ ઓનાદિ પ્રત્યે જે કંઈ ઉદય હાય તેવા વિશેષ વર્તના ઘણું કરીને આત્માથી થતા નથી. કદાપિ કરુણાથી કંઈ તેવા વિશેષ વર્તના થતા હતાં હોય તેવા તેવા ઉદયપ્રતિખહ આત્માએ પ્રત્યે વર્ત છે. કાઈ પ્રત્યે એ છાપણું અધિકપણું કંઈ પણ આત્માને રુચતું નથી. સહજાન દિશ્વિત છે. (૨૬)
- ૧૦. સર્વ પ્રકારના કર્વાવ્યને વિષે ઉદાસીન એવા અમારાથી કંઈ થઈ શકતું હોય તો એક જ થઈ શકે છે કે, પૂર્વોપાર્જિતનું સમતાપણે વેદન કરવું. અને જે કંઈ કરાય છે તે તેના આધારે કરાય છે. (૨૬)
  - ૧૧. અપૂર્વ અવસર એવાે કયારે આવશે ? કયારે થઇશું બાહ્યાંતર નિર્ધ'થ જો ?

## રહ : બ્રાહ્મી વેદના

સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્પુરુષને પંચ જો ? અપૂર્વ ૦૧ સર્વ ભાવથી ઔદાસીન્યવૃત્તિ કરી. માત્ર દેહ તે સંયમહેત હાય જો: અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહિ. દેહે પણ કિંચિત મૂર્જા નવ હોય જો. અપૂર્વ ર દર્શનમાહ<sup>૧</sup> વ્યતીત થઈ ઊપજ્યા બાધ જે. દેહ ભિન્ન કેવળ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો: તેથી પ્રક્ષી**ણ ચારિત્રમાેહ<sup>ર</sup> વિક્ષાેક્ષીએ.** વર્ત એવું શુદ્ધસ્વરૂપનું ધ્યાન જો. અપૂર્વ ૩ આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત યેાગની, <sup>3</sup> મુખ્યપણે તેા વર્તે દેહ પર્યાંત જો: ધાર પરિષહ<sup>૪</sup> કે ઉપસર્ગ<sup>૧</sup> ભયે કરી. આવી શકે નહીં તે સ્થિરતાના અંત જો. અપૂર્વ ૪ સંયમના હેતુથી યાેગ<sup>૩</sup>પ્રવર્તના. સ્વરૂપ લક્ષે જિનચારા આધીન જો: તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં, અંતે થાયે નિજસ્વરૂપમાં લીન જો. અપૂર્વ પ પંચ વિષયમાં રાગદ્વેષવિરહિતતા, પંચ પ્રમાદે ન મળે મનના ક્ષાેબ જો;

યથાર્થ રૂપથી પદાર્થીના નિશ્ચય કરવાની જે રુચિ તે દર્શન. તેને ઢાંકા દેનારાં કર્મા તે દર્શનમાહનીય કર્મા.

ર. આત્મિક શુદ્ધ દશામાં રિથર થવાના પ્રયત્ન કરવા તે ચારિત્ર. તેને આવરનારાં કર્માં તે ચારિત્રમાહનીયકર્માં.

<sup>3.</sup> મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ તેનું નામ યાગ.

૪. પીડા. પ વિઘ્ન.

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

ક્રવ્ય ક્ષેત્ર ને કાળ ભાવ પ્રતિઅધ વણ, વિચરવું ઉદયાધીન<sup>૧</sup> પણ વીતલાભ જો. અપૂર્વ ક

ક્રોધ પ્રત્યે તેા વર્ત ક્રોધસ્વભાવતા, માન પ્રત્યે તા દીનપણાનું માન જો; માયા પ્રત્યે માયા સાક્ષીભાવની, લેાબ પ્રત્યે નહિ લેાબ સમાન જો. અપૂર્વ ૭

બહુ ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે પણ ક્રોધ નહીં, વંદે ચક્રી<sup>ર</sup> તથાપિ ન મળે માન જો; દેહ જાય પણુ માયા થાય ન રામમાં,

લાભ નહીં છે**ા પ્ર**યળ સિહિનિકાન જો. અપૂર્વ ૦ ૮

નગ્નભાવ, મુંડભાવ સહ અસ્નાનતા, અદ'તધાવન આદિ પરમ પ્રસિદ્ધ જો; કેશ રામ નખ કે અંગે શુંગાર નહીં; દ્રવ્યભાવ સંયમમય નિર્પ્ર'થ સિદ્ધ જો. અપ્રવ<sup>ે</sup>૦ ૯

શત્રુ મિત્ર પ્રત્યે વર્તે સમદર્શિતા, માન અમાને વર્તે તે જ સ્વભાવ જો:

જીવિત કે મરણે નહીં ન્યૂનાધિકતા, ભવ મેાક્ષે પણ શુદ્ધ વર્તે સમભાવ જો. અપૂર્વ૦૧૦

એકાકી વિચરતા વળી રમશાનમાં, વળી પર્વતમાં વાધ સિંહ સંયાગ જો; અડાલ આસન, ને મનમાં નહીં ક્ષાેબતા, પરમ મિત્રના જાણે પામ્યા યાગ જો. અપૂર્વ ૦૧૧

ધાર તપશ્ચર્યામાં પણ મનને તાપ નહીં, સરસ અન્ને નહીં મનને પ્રસન્નભાવ જો;

૧. હૃદય=પ્રારબ્ધકર્મ. ૨. ચક્રવર્લી રાજા.

#### ર૭ : પ્રાક્ષી વેદના

રજકહ્યુ કે રિહ્સિ વૈમાનિક દેવની. સર્વે માન્યા પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો. અપૂર્વ ૦૧૨ એમ પરાજય કરીને ચારિત્રમાહના. આવું ત્યાં જ્યાં કરણ અપૂર્વ ભાવ જો; શ્રેણી ક્ષપક તણી કરીને આરૂઢતા, અનન્ય ચિંતન અતિશય શુદ્ધ સ્વભાવ જો. અપૂર્વ ૧૩ માહસ્વય ભૂરમણસમુદ્ર તરી કરી. સ્થિતિ ત્યાં જ્યાં ક્ષીણ માહગુણસ્થાન જો: અંત સમય ત્યાં પૂર્ણસ્વરૂપ વીતરાગ થઈ, પ્રમટાવું નિજ કેવળજ્ઞાનનિધાન જો. અપૂર્વ ૧૪ ચાર કર્મ ધનધાતી તે વ્યવચ્છેદ જ્યાં. ભવનાં ખીજ તણા આત્ય તિક નાશ જો: સર્વ ભાવ ત્રાતા દષ્ટા સહ •શુદ્ધતા, કતકત્ય પ્રભુ વીર્ય અનંત પ્રકાશ જો. અપૂર્વ**૦**૧૫ વેદનીયાદિ ચાર કર્મ વર્તે જહાં**. ળળા સીંદરીવત આકૃતિમાત્ર જો**; તે દેહાયુષ આધીન જેની સ્થિતિ છે. આયુષ પૂર્ણ મટીએ દૈહિક પાત્ર જો. અપૂર્વ ૧૬ મનવચન કાયા ને કર્મની વર્ગણા. છૂટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સંબંધ જો; એવું અયાગિગુણસ્થાનક ત્યાં વર્તતું, મહાભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અબંધ જો. અપૂર્વ ૦૧૭ એક પરમાણુ માત્રની મળે ન સ્પર્શતા, પૂર્ણ કલંકરહિત અડેાલ સ્વરૂપ જો: શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્ય મૂર્તિ અનન્યમય. અગુરલધુ અમૂર્ત સહજ પદરૂપ જો. અપૂર્વ ૧૮

## શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે



## 26

## સદુપદેશ

- ૧. મહાત્મા થવું હેાય તેા ઉપકારભુદ્ધિ રાખા; સત્પુરુષના સમા-ગમમાં રહેા; આહારવિહારાદિમાં અલુબ્ધ અને નિયમિત રહેા; સત્શાસ્ત્રનું મનન કરા; ઊંચી શ્રેણીમાં લક્ષ રાખા. (૧૬ પહેલાં)
- ર. વર્તનમાં ભાલક થાએા; સત્યમાં યુવાન થાએા; ગ્રાનમાં વૃદ્ધ થાએા. (૧૬ પહેલાં)
- રાગ કરવા નિલ્; કરવા તા સત્પુરુષ પર કરવા. દ્વેષ કરવા નિલ્; કરવા તા કુશાલ પર કરવા. (૧૬ પહેલાં)
- ૪. ક્રિયા એ કર્મ; ઉપયોગ \* એ ધર્મ; પરિણામ એ બધ; ભૂલ એ મિથ્યાત્વ; શોકને સંભારવા નહિ; આ ઉત્તમ વસ્તુ જ્ઞાનીએ મને આપી. (૧૬ પહેલાં)
- પ. આ કાળમાં આટલું વધ્યું—ઝાઝા મત, ઝાઝા તત્ત્વનાનીએો, ઝાઝી માયા અને ઝાઝાે પરિગ્રહવિશેષ. (૧૬ પહેલાં)
- ક સાઠ ઘડીના વખતમાંથી બે ઘડી અવશ્ય ળચાવી, 'સામાયિક' [ વત ] સદ્દભાવથી ( રાજ અવશ્ય ) કરવું. 'જે વડે કરીને માેક્ષના માર્ગના લાબદાયક ભાવ ઊપજે તે સામાયિક.' આર્ત અને રીદ્ર

<sup>\*</sup> હપયાગ = ભાન; જગૃતિ.

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

એ પ્રકારનાં ધ્યાનને ત્યાગ કરીને, મન-વચન-કાયાના પાપભાવને રાેકીને, વિવેકી શ્રાવક સામાયિક કરે છે. એ વત સાવધાનીપૂર્વ ક કરવાથી પરમ શાંતિ આપે છે. સાઠ ઘડીનાં અહાેરાત્ર વ્યર્થ ચાલ્યાં જાય છે. અસંખ્યાતા દિવસથી ભરેલા અનંતા કાલચક વ્યતીત કરતાં પણ જે સાર્થ ક ન થયું, તે એ ઘડીની વિશુદ્ધ સામાયિક સાર્થ ક કરે છે. લક્ષપૂર્વ ક સામાયિક થવા માટે સામાયિકમાં પ્રવેશ કર્યા પછી કાયાત્સર્ગ કરી [ આસન વાળી ] ચિત્તની કંઇક સ્વસ્થતા આણી. પછી સૂત્રપાઠ કે ઉત્તમ શ્રંથનું મનન કરતું, વૈરાગ્યનાં ઉત્તમ કાવ્યા બાલવાં, પાછળનું અધ્યયન કરેલું સ્મરણ કરી જતું, તૃતન અભ્યાસ થાય તા કરવાં,—જેમ ખતે તેમ વિવેકથી અને ઉત્સાહથી સામાયિકી કાળ વ્યતીત કરવા. કંઇ સાહિત્ય ન હાય તા પાંચપરમે કિમંત્રનો જપ જ ઉત્સાહપૂર્વ ક કરવા. પણ વ્યર્થ કાળ કાઢી નાખવા નહિ. ધીરજથી, શાંતિથી, અને યતનાથી સામાયિક કરતું. જેમ બને તેમ સામાયિકમાં શાસ્ત્રપરિચય વધારવા. (૧૭)

- ૭. પ્રતિક્રમણ એટલે સામું જવું—સ્મરણ કરી જવું, કરીથી જોઈ જવું. જે દિવસે જે વખતે પ્રતિક્રમણ કરવા મેઠા, તે વખતની અગાઉ તે દિવસે જે જે દેાપ થયા છે, તે એક પછી એક જોઈ જવા અને તેના પશ્ચાત્તાપ કરવા કે દેાષનું સ્મરણ કરી જવું. શુદ્ધ ભાવ વડે કરી પશ્ચાત્તાપ કરવાથી લેશ પાપ થતાં પરલોકભય અને અનુકંપા છૂટે છે; આત્મા કામળ થાય છે; ત્યાગવા યાગ્ય વસ્તુના વિવેક આવતા જાય છે. આમ એ નિર્જરા કરવાનું ઉત્તમ સાધન છે. (૧૭)
- ૮. ક્ષમા એ અંતર શત્રુ જીતવામાં ખડ્ગ છે; પવિત્ર આચારની રક્ષા કરવામાં બખતર છે. શુદ્ધ ભાવે અસજ્ઞ દુઃખમાં સમપરિણામથી ક્ષમા રાખનાર મનુષ્ય ભવસાગર તરી જાય છે. (૧૭)
- ૯. સંસારરૂપી ગાડીને રાગ અને દ્વેષ એ બેરૂપી બળદ છે. એ ન હોય તા સંસારનું અટકન છે. જ્યાં રાગ નથી, ત્યાં દ્વેષ નથી. આ

#### ર૮ : સદુપદેશ

માન્ય સિદ્ધાંત છે. રાગ તીલ કર્મ બંધનનું કારણ છે. એના ક્ષયથી આત્મસિદ્ધિ છે. (૧૭)

- ૧૦. શ્રેષ્ઠ વસ્તુની જિજ્ઞાસા કરવી એ જ આત્માની શ્રેષ્ઠતા છે. કદાપિ તે જિજ્ઞાસા પાર ન પડી તા પણ જિજ્ઞાસા તે પણ તે જ અંશવત્ છે. (૧૮–૧૯)
- ૧૧. જે કૃત્યનું પરિણામ ધર્મ નથી, તે કૃત્ય મૂળથી જ કરવાની ઇચ્છા રહેવા દેવી જોઇતી નથી. (૧૮–૧૯)
- ૧૨. બાહ્મભાવે જગતમાં વર્તો અને અંતરંગમાં એકાંત શીતળી-ભૂત નિલેપ રહેા એ જ માન્યતા અને બાધના છે. (૨૩)
  - ૧૩. નીચેના અભ્યાસ તો રાખ્યા કરાે:
- (૧) ગમે તે પ્રકારે પણ ઉદય આવેલા અને ઉદય આવવાના ક્ષ્યાયાને સમાવા.
  - (૨) સર્વ પ્રકારની અભિલાષા નિવૃત્ત કરતા રહેા.
- (૩) આટલા કાળ સુધી જે. કર્યું તે બધાયી નિવૃત્ત થાએા; એ કરતાં હવે અટકા.
- (૪) તમે પરિપૂર્ણું સુખી છે৷ એમ માને৷ અને બાકીના પ્રાણીએ။ ઉપર અનુક પા રાખ્યા કરાે.
- (૫) ક્રાઈએક સત્ પુરુષ શાધા અને તેનાં ગમે તેવાં વચનમાં શ્રદ્ધા રાખા.

આ પાંચે અભ્યાસ અવશ્ય યાગ્યતાને આપે છે. પાંચમામાં વળી ચારે સમાવેશ પામે છે. ગમે તે કાળે પણ એ પાંચમું પ્રાપ્ત થયા વિના આ પર્યટનના કિનારા આવવાના નથી. બાકીના ચાર એ પાંચમું મેળવવાના સહાયક છે. પાંચમા અભ્યાસ સિવાયના—તેની પ્રાપ્તિ સિવાયના—ખીજો કાઈ નિર્વાણમાર્ગ મને સુત્રતા નથી, અને બધા ય મહાતમાઓને પણ એમ જ સૂત્રયું હશે—સૂત્રયું છે. (૨૩)

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

૧૪. ગમ પદ્મા વિના આગમ અનર્થકારક થઈ પડે છે. સત્સંગ વિના ધ્યાન તે તરંગરૂપ થઈ પડે છે. સંત વિના અંતની વાતમાં અંત પમાતા નથી. લાકસંત્રાથી લાકાંગ્રે જવાતું નથી. લાકત્યાગ વિના વૈરાગ્ય યથાયાગ્ય પામવા દુર્લભ છે. (૨૩)

૧૫. નીચેનાં વાકયા પ્રત્યેક મુમુક્ષુઓને મે' અસંખ્ય સત્પુરુષાની સંમતિથી મંગળરૂપ, માક્ષના સર્વોત્તમ કારણરૂપ માન્યાં છે:

- (૧) માયિક સુખની સર્વ પ્રકારની વાંછા ગમે ત્યારે પણ છોલા વિના છૂટકા થવા નથી, તા જ્યારથી એ વાક્ય શ્રવણ કર્યું ત્યારથી જ તે ક્રમના અભ્યાસ કરવા યાગ્ય જ છે એમ સમજવું.
- (ર) કાઈ પણ પ્રકારે સદ્યુરુના શાધ કરવા; શાધ કરીને તેના પ્રત્યે તન, મન, વચન અને આત્માથી અર્પણમુદ્ધિ કરવી; તેની જ આત્રાનું સર્વ પ્રકારે નિઃશંકતાથી આરાધન કરવું અને તા જ સર્વ માયિક વાસનાના અભાવ થશે એમ સમજવું.
- (૩) અનાદિકાળના પરિભ્રમણમાં અનંત વાર શાસ્ત્રશ્રવણ, અનંત વાર વિદ્યાભ્યાસ, અનંત વાર જિનદીક્ષા, અનંત વાર આચાર્ય-પણું પ્રાપ્ત થયું છે; માત્ર 'સત્' મળ્યા નથી, 'સત્' 'સ્પ્યું' નથી અને સત્ શ્રહ્યું નથી. અને એ મળ્યે, એ સ્પ્યે અને શ્રહ્યે જ છૂટવાની વાર્તાના અલ્તમાથી ભણકાર થશે.
  - (૪) મેાક્ષના માર્ગ ખહાર નથી પણ આત્મામાં છે.
- (૫) બે અક્ષરમાં માર્ગ રહ્યો છે, અને અનાદિકાળથી એટલું બધું કર્યા છતાં શા માટે પ્રાપ્ત થયા નથી તે વિચારા. (૨૩)
- ૧૬. અનંત કાળથી પાતાને પાતા વિષેની જ બ્રાંતિ રહી ગઈ છે. આ એક અવાચ્ય, અદ્દસુત વિચારણાનું સ્થળ છે.

નિરંતર ઉદાસીનતાના ક્રમ સેવવેક સત્ પુરુષની બક્તિ પ્રત્યે લીન થવું; સત્પુરુષાનાં ચરિત્રાનું રમરણ કરવું; સત્પુરુષાનાં લક્ષણોનું

#### ર૮ : સદુપદેશ

ચિંતન કરવું; સત્પુરુષોની મુખાકૃતિનું હૃદયથી અવલાકન કરવું; તેનાં મન, વચન કાયાની પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં અદ્દભુત રહસ્યા કરી કરી નિદિષ્યા-સન કરવાં; તેઓએ સંમત કરેલું સર્વ સંમત કરવું.

આ ત્રાનીઓએ હૃદયમાં રાખેલું, નિર્વાણને અર્થ માન્ય રાખવા યોગ્ય, કરી કરી ચિંતવવા યેાગ્ય પરમ રહસ્ય છે. અને એ જ સર્વ શાસ્ત્રના, સર્વ સંતના હૃદયના, ઇધિરના ઘરના મર્મ પામવાના મહામાર્ગ છે. અધિક શું લખવું ? આજે, ગમે તા તેથી માડે, અથવા વહેલે એ જ સ્ત્રત્ર્ય, એ જ પ્રાપ્ત થયે છૂટકા છે. સર્વ પ્રદેશ મને તા એ જ સંમત. (૨૩)

ુ ૧૭. સર્વ પ્રકારની ક્રિયાના, જપના, તપના અને તે સિવાયના પ્રકારના લક્ષ એવા રાખજો કે, આત્માને છાેડાવવા માટે સર્વ છે; બંધનને માટે નથી. જેથી બંધન થાય એ બધાં ત્યાગવા યાેગ્ય છે. (૨૨–૨૪)

૧૮. તમને ખધાને હમણાં જે કંઈ જૈનનાં પુસ્તકા વાંચવાના પરિચય રહેતા હાય, તેમાંથા જગતનું વિશેષ વર્ણન કર્યું હાય તેવા ભાગ વાંચવાના લક્ષ એાછા કરજો; અને ' જીવે શું નથી કર્યું, હવે શું કરવું' એ ભાગ વાંચવાના વિશેષ લક્ષ રાખજો. અબેદદશા આવ્યા વિના જે પ્રાણી આ જગતના રચના જોવા ઇચ્છે છે, તે બધાય છે. એવી દશા આવવા માટે એ પ્રાણીએ તે રચનાના કારણ પ્રત્યે પ્રીતિ કરવી. સર્વ પ્રકારે એ રચનાના ઉપબોગની ઇચ્છા ત્યાગવી યોગ્ય છે.

લાકનું સ્વરૂપ સર્વ કાળ એક સ્થિતિનું નથી. ક્ષણે ક્ષણે તે રૂપાન્તર પામ્યા કરે છે. સર્વ કાળ જેની એક સ્થિતિ નથી એવું એ રૂપ ' સત્ ' નહિ હોવાથી, ગમે તે રૂપે વર્ણવી (શાસ્ત્રામાં) તે કાળ બ્રાંતિ ટાળા છે. અને એને લીધે સર્વત્ર એ સ્વરૂપ હાય જ એમ નથી. બાળ જીવ તા તે સ્વરૂપને શાધ્યત રૂપ માની લઈ બ્રાંતિમાં પડે છે. પણ ક્રાઈ જોગ જીવ એવી અનેકતાની કહેણીથી મુંઝાઈ જઈ ' સત્' તરફ વળે છે. (૨૨-૨૪)

#### શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

૧૯. અનંતા નય છે. અકેક પદાર્થ અનંત ગુણથી અને અનંત ધર્મથી યુક્ત છે. માટે એ વાંટે પદાર્થના નિર્ણય કરવા માગીએ તા થાય નહિ. એની વાટ કાઈ બીજી હોવી જોઈએ. ઘણું કરીને આ વાટને જ્ઞાની પુરુષા જ જાણે છે અને તેઓ તે નયાદિક માર્ગ પ્રત્યે ઉદાસીન વર્તે છે; જેથી કાઈ નયનું એકાંત ખંડન થતું નથી અથવા કાઈ નયનું એકાંત મંડન થતું નથી. જેટલી જેની યાગ્યતા છે, તેટલી તે નયની સત્તા જ્ઞાની પુરુષોને સંમત હાય છે. માર્ગ જેને નથી પ્રાપ્ત થયા એવાં મનુષ્યા નયના આગ્રહ કરે છે. કાઈ નય જયાં દુભાતા નથી એવાં જ્ઞાનીનાં વચનાને અમે નમસ્કાર કરીએ છીએ. જેણે જ્ઞાનીના માર્ગની ઇચ્છા કરી હાય, એવાં પ્રાણીએ કાઈ નયમાં આગ્રહ કરવા નહિ અને કાઈ પ્રાણીને એ વાટે દૂભવવું નહિ. (૨૨–૨૪)

- રંગ વાદી, દર્શન, સંપ્રદાય એ બધાં કાઇ રીતે પ્રાપ્તિમાં કારણરૂપ થાય છે. પણ સમ્યક્તાની વિનાના બીજા જવાને તા બંધન પણ થાય છે. માર્ગની જેને ઇચ્છા ઉત્પન્ન થઈ છે, તેણે એ બધાનું 'સાધારણ-ત્રાન' વાંચલું વિચારલું; બાકી મધ્યસ્થ રહેલું યાગ્ય છે. 'સાધારણ-ત્રાન'ના અર્થ આ ઠેકાણે એવા કરવા કે, બધાં શાસ્ત્રમાં વર્ણવતાં અધિક જીદાઈ ન પડી હોય તેલું ત્રાન. (૨૨–૨૪)
- ર૧. કાઈ પણ પ્રકારે પરમાર્થ સંબંધ મનથી કરેલા સંકલ્પ પ્રમાણે ઇચ્છા કરવી નહિ. અર્થાત્ કાઈ પણ પ્રકારના દિવ્ય તેજયુકત પદાર્થો ઇત્યાદિ દેખવા વગેરેની ઇચ્છા, મનાકલ્પિત ધ્યાનાદિ, એ સર્વ સંકલ્પની જેમ બને તેમ નિવૃત્તિ કરવી. કાઈ પણ પ્રકારે પાતે કંઈ મનમાં સંકલ્પ્યું હોય કે, 'આવી દશામાં આવીએ અથવા આવા પ્રકારનું ધ્યાન કરીએ તા સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય,' તા તે સંકલ્પેલું પ્રાયે ખાયું છે. (૨૫)
  - રર. શારીરિક વેદનાને દેહના ધર્મ જાણી, અને બાંધેલાં એવાં

#### **૨૮** : સદુપદેશ

કર્માનું કળ જાણી, સમ્યક્ પ્રકારે અહિયાસવા [સહેવા] યાગ્ય છે. વ્યાધિરહિત શરીર હેાય તેવા સમયમાં જીવે જો તેનાથી પોતાનું જીદાપાણું જાણી, તેનું અનિત્યાદિ સ્વરૂપ જાણી, તે પ્રત્યેથી માહ-મમત્વાદિ ત્યાગ્યાં હોય, તો તે માટું શ્રેય છે. જો કે દેહનું તેવું મમત્વ ત્યાગવું કે એાછું કરવું એ મહા દુષ્કર વાત છે. તથાપિ જેના તેમ કરવા નિશ્ચય છે, તે વહેલે માેડે કળાભૂત થાય છે.

જ્યાં સુધી દેહાદિકથી કરી જીવને આત્મકલ્યાણનું સાધન કરવું રહ્યું છે, ત્યાં સુધી તે દેહને વિષે અપરિણામિક એવી મમતા ભજવી યાગ્ય છે. એટલે કે આ દેહના ક્રાઈ ઉપચાર કરવા પહે, તો તે ઉપચાર દેહના મમત્વાર્થ કરવાની ઇચ્છાએ નહિ, પણ એ દેહે કરી જ્ઞાની પુરુષના માર્ગનું આરાધન થઈ શકે છે તે લાભને અર્થ અને તેવી જ સુદ્ધિયો એ વ્યાધિના ઉપચારે પ્રવર્તવામાં બાધ નથી.

સર્વ પ્રકારે ત્રાનીના શરણમાં મુદ્ધિ રાખી, નિર્ભયપણાને, નિ:ખેદ-પણાને ભજવાની શિક્ષા શ્રીતીર્થ કર જેવાએ કરી છે. કાઈ પણ કારણે આ સંસારમાં કેમેશિત થવું યોગ્ય નથી. અવિચાર અને અત્રાન એ સર્વ કેમેશનું, માહનું અને માડી ગતિનું કારણ છે. અત્રાન દશા વર્તતી હોય ત્યારે તેવા દેહને દુઃખ થવાના પ્રસંગામાં અથવા તેવાં ખીજ કારણોમાં જવ દેહની શાતાને ભજવાની ઇચ્છા કરે છે. સાચી ત્રાનદશા હોય તો તેને દેહને દુઃખપ્રાપ્તિનાં કારણો વિષે વિષમતા થતી નથી. (૨૬)

ર ૩. કવિતા કવિતાર્થ આરાધવા યાગ્ય નથી—સંસારાર્થ આરાધવા યાગ્ય નથી. ભગવદ્દભજનાર્થ, આત્મકલ્યાણાર્થ જો તેનું પ્રયોજન થાય, તેા જીવને તે ગુણની ક્ષયાપશમતાનું કળ છે. જે વિદ્યાર્થી ઉપશમગુણ પ્રગત્યો નહિ, વિવેક આવ્યા નહિ, કે સમાધિ થઈ નહિ, તે વિદ્યાને વિષે રડા જીવે આગ્રહ કરવા યાગ્ય નથી. (૨૭)

૨૪. માયા એટલે જગત—ક્ષેાક—નું જેમાં વધારે વર્ણન કર્યું છે

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

એવાં પુસ્તકા વાંચવા કરતાં જેમાં સત્પુરુષનાં ચરિત્રા અથવા વૈરાગ્યકથા વિશેષ કરીને રહી છે, તેવાં પુસ્તકાના ભાવ રાખજો. મતમતાંતરના ત્યાગ કરવા. અને જેથા મતમતાંતરના વૃદ્ધિ થાય તેવું વાંચન લેવું નહિ. (૨૭)

રપ. મુમુક્ષુ જીવને એટલે વિચારવાન જીવને આ સંસાર વિષે અજ્ઞાન સિવાય બીજો કોઈ ભય હોય નહિ. એક અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ ઇચ્છવી એફપ જે ઇચ્છા તે સિવાય વિચારવાન જીવને બીજી ઇચ્છા હોય નહિ. અને પૂર્વકર્મના બળે તેવા કાઈ ઉદય હોય, તા પણ વિચારવાનના ચિત્તમાં સંસાર કારાગૃહ છે, ભયાકુળ છે. મહાતમાં શ્રીતીર્થ કરે પ્રાપ્ત પરિષદ સહન કરવાની કરી કરી ભલામણ આપી છે. કાઈ ઉદયયાગનું બળવાનપણું હાય અને સત્સંગ થયા છતાં જીવને અજ્ઞાનનાં કારણા ટાળવામાં હિંમત ન ચાલી શકતી હાય, મૂં ઝવણ આવી જતી હાય, તા પણ ધીરજ રાખવી, સત્સંગ સત્પુરુષના યાગ વિશેષ કરી આરાધવા. પણ તેં ધીરજ એવા અર્થમાં કહી નથી કે સત્સંગ સત્પુરુષના યાગે પ્રમાદહેતુએ વિલંખ કરવા તે ધીરજ છે. જવ દિશામૂઢ રહેવા ઇચ્છે ત્યાં ઉપાય પ્રવર્તી શકે નહિ. (૨૭)

રક. સમસ્ત સંસારનાં મુખ્ય કારણા પ્રેમળંધન તથા દેષળંધન સર્વ ત્રાનીએ સ્વીકાર્યાં છે. તેની મૂં ઝવણે જીવને નિજવિચાર કરવાના અવકાશ પ્રાપ્ત થતા નથી અથવા થાય એવા યાગે તે ળંધનના કારણથી આત્મવીર્ય પ્રવર્તી શકતું નથી અને તે સૌ પ્રમાદના હેતુ છે. અને તેવા પ્રમાદે લેશમાત્ર સમયકાળ પણ નિર્ભય રહેવું કે અજગ્રત રહેવું તે આ જીવનું અતિશય નિર્ળળપણું છે, અવિવેકતા છે, બ્રાંતિ છે, અને ટાળતાં અત્યંત કહેણું એવા માહ છે. (૨૮)

૨૭. સર્વ ક્લેશથી અને સર્વ દુઃખથી મુક્ત થવાના ઉપાય એક આત્મનાન છે. વિચાર વિના આત્મનાન થાય નહીં અને અસત્સંગ

### ર૮ : સદુપદેશ

તથા અસત્પ્રસંગથી જીવનું વિચારભળ પ્રવર્ત તું નથી. આરંભ પરિશ્રહતું અલ્પત્વ કરવાથી અસત્સંગનું ભળ ઘટે છે. અસત્સંગનું ભળ ઘટવાથી આત્મવિચાર થવાના અવકાશ પ્રાપ્ત થાય છે. આત્મવિચાર થવાથી આત્મત્તાન થાય છે. અન્ય પરિણામમાં જેટલી તાદાત્મ્યવૃત્તિ છે, તેટલા જીવથી માેક્ષ દૂર છે. વિચારની નિર્મળતાએ કરી જો આ જીવ અન્ય પરિચયથી પાછા વળે, તા સહજમાં હમણાં જ તેને આત્મજોગ પ્રગટે. (૨૮)

- ૨૮. આત્મભ્રાંતિ સમ રાગ નહીં, સદ્યુરુ વૈદ્ય સુજાણ, યુરુઆત્રા સમ પથ્ય નહીં, ઔષધ વિચાર ધ્યાન. (૨૯)
- ર૯. સંગના યાગે આ જીવ સહજ રિથતિ ભૂલ્યા છે. સંગની નિવૃત્તિએ સહજરવરૂપનું અપરાક્ષ ભાન પ્રગટે છે. સર્વ ભાવથી અસંગપણું થવું તે સર્વથી દુષ્કરમાં દુષ્કરે સાધન છે. સર્વ જિનાગમમાં કહેલાં વચતા એક માત્ર અસંગપણામાં જ સમાય છે. કેમકે તે થવાને અર્થે જ તે સર્વ વચતા કહ્યાં છે. તે અસંગપણું નિરાષ્ટ્રયપણે સિદ્ધ થવું અત્યંત દુષ્કર છે એમ વિચારી, શ્રીતીર્થ કરે સત્સંગને તેના આધાર કહ્યો છે. (૨૯)
- ૩૦. ઘણું કરીને વર્તમાનમાં કાં તા શુષ્કક્રિયાપ્રધાનપણામાં છવે મેાક્ષમાર્ગ કલ્પ્યા છે અથવા બાહ્ય ક્રિયા અને શુદ્ધ વ્યવહાર ક્રિયા ઉત્થાપવામાં મેાક્ષમાર્ગ કલ્પ્યા છે. અથવા સ્વમતિકલ્પનાએ અધ્યાત્મ- પ્રાંથા વાંચી, કથનમાત્ર અધ્યાત્મ પામી માેક્ષમાર્ગ કલ્પ્યા છે. એમ કલ્પાયાથી જીવને સત્સમાગમાદિ હેતુમાં તે તે માન્યતાના આગ્રહ આડા આવી, પરમાર્થ પામવામાં સ્થંભભૂત થાય છે.
- જે છવા શુષ્કક્રિયાપ્રધાનપણામાં માક્ષ કલ્પે છે, (તેમણે) જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ એમ માક્ષમાર્ગ ચાર પ્રકારે કહ્યો છતાં પ્રથમનાં એ પદ તો . . . વિસાર્યા જેવું હોય છે. અને ચારિત્ર શખ્દના અર્થ વેશ તથા માત્ર બાહ્ય વિરતિમાં સમજ્યા જેવું હોય

### શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

છે. વળા કવચિત્ જ્ઞાન દર્શન પદ કહેવાં પહે, તેા ત્યાં લોકિક કથન જેવા ભાવાનાં કથનને જ્ઞાન અને તેની પ્રતીતિ અથવા તે કહેનારની પ્રતીતિને વિષે દર્શન શબ્દના અર્થ સમજવા જેવું રહે છે.

૩૧. [ જેએા શૃદ્ધ વ્યવહારક્રિયાને ઉત્થાપવામાં માેક્ષમાર્ગ સમજે છે તેમને વિષે:]

વ્યવહાર એ પ્રકારના છે. એક પરમાર્થ હેતુ મૂળ વ્યવહાર, અને ખીજો વ્યવહાર રૂપે વ્યવહાર. જે માત્ર વ્યવહાર હેતુ વ્યવહાર છે, તેના દુરાશ્રહને શાસ્ત્રકારે નિષેધ્યા છે. જે વ્યવહારનું કળ (નરકાદિ) ચાર ગતિ થાય, તે વ્યવહારને વ્યવહાર હેતુ વ્યવહાર કહી શકાય. અથવા જે વ્યવહારથી આત્માની વિભાવદશા જવા યાગ્ય ન થાય, તે વ્યવહારને વ્યવહાર હેતુ વ્યવહાર કહેવાય. એના શાસ્ત્રકારે નિષેધ કર્યો છે. તે પણ એકાંતે નહિ. કેવળ દુરાશ્રહથી અથવા તેમાં જ માક્ષમાર્ગ માનનારને એ નિષેધથી સાચા વ્યવહાર ઉપર લાવવા કર્યો છે. અને પરમાર્થ હેતુ મૂળ વ્યવહાર—શમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુક પા, આસ્થા અથવા સદ્યુર, સત્શાસ્ત્ર અને મન, વચનાદિ સમિતિ [સત્ પ્રવૃત્તિ] તથા યુપિ [નિયમન આદિ] ના નિષેધ કર્યા ત્યાર હોય તેના નિષેધ કરવા યાગ્ય હોય તો શાસ્ત્રો ઉપદેશીને બાકી શું સમજવા જેવું રહેતું હતું?

- કર. બાર ઉપાંગના સાર તમને કહીએ છીએ કે વૃત્તિઓને ક્ષય કરવી. આ વૃત્તિઓ બે પ્રકારની કહી. એક બાહ્ય અને બીજી આંતર. બાહ્ય વૃત્તિ એટલે આત્માથી બહાર વર્તવું તે. આત્માની અંદર પરિણુમવું—તેમાં સમાવું—તે અંતરવૃત્તિ. પદાર્થનું તુચ્છપહું બાસ્યમાન થયું હોય તો અંતરવૃત્તિ રહે. (૨૯)
- ૩૩. ફ્રોધ, માન, માયા, ક્ષાબ મારે પાતળા પાડવા છે એવા જ્યારે લક્ષ થશે, જ્યારે તેના થાડા થોડા પણ લક્ષ વર્તાશે, ત્યારે પછી સહજ થશે. આત્માને આવરણ કરનાર દરેક દૂપણ જાણવામાં આવે ત્યારે તેને ખસેડવાના અભ્યાસ કરવા. ફ્રોધાદિ થાડે થાડે પાતળા

### ર૮ : સદુપદેશ

પક્ષા પછી સહજરૂપ થશે. પછી નિયમમાં લેવા માટે જેમ ખને તેમ અભ્યાસ રાખવા અને વિચારમાં વખત ગાળવા. (૨૭)

૩૪. માણુસાે વરસાદ આવે ત્યારે પાણી ટાંકામાં ભરી રાખે છે. પણ મુમુક્ષુ જવા આટલાે આટલાે ઉપદેશ સાંબળાને જરા ય ગ્રહણ કરતા નથી, તે એક આશ્ચર્ય છે. તેને ઉપકાર કેવી રીતે થાય? ( ૨૯ )

૩૫. અંતઃકરણની શુદ્ધિ વિના બાેધ અસર પામતા નથી. માટે પ્રથમ અંતઃકરણમાં કાેમળતા લાવવી. (૨૯)

ક દ. જવે યાગ્ય થવા માટે હિંસા કરવી નહીં, સત્ય ભાલવું, અદત્ત લેવું નહીં, પ્રદ્મચર્ય પાળવું, પરિગ્રહની મર્યાદા કરવી, રાત્રિભાજન કરવું નહિ—એ આદિ સદાચરણ શુદ્ધ અંતઃકરણે કરવાનું જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે. તે પણ જો આત્માને અર્થે લક્ષ રાખી કરવામાં આવતાં હાય તાે ઉપકારી છે. (૨૯)

૩૭. મિથ્યાત્વ, પ્રમાદ, અવ્રત, અશુભ યાેગ [પ્રવૃત્તિ] એ અનુક્રમે જાય તાે સત્પુરુષનું વચન આત્મામાં પરિણામ પામે. તેથી બધા દાષા અનુક્રમે નાશ પામે. આત્મનાન વિચારથી થાય છે. (૨૯)

૩૮. અકાર્ય કરતાં પ્રથમ જેટલા ત્રાસ રહે છે, તેટલા બીજી ફેરે કરતાં રહેતા નથી. માટે પ્રથમથી જ અકાર્ય કરતાં અટકવું. દઢ નિશ્ચય કરી, અકાર્ય કરવું નહીં. (૨૯)

૩૯. સમજ્યા વિના રસ્તાે ભારે વિકટ છે. હીરાે કાઢવા માટે ખાણુ ખાદવી તે મહેનત છે; પણ હીરાે લેવાે તેમાં મહેનત નથી. તે જ પ્રમાણે આત્મા સંખંધી સમજણ આવવી દુર્લભ છે, નહિ તાે આત્મા કંઈ દૂર નથી. (૨૯)

૪૦. એક વાર જમ્યા તે પચ્યા વગર બીજી ખાવું નહિ તેની પેઠે તપ વગેરે કરવાં તે કાંઈ મહાભારત વાત નથી. માટે તપ કરનારે અહંકાર કરવા નહિ. તપ એ નાનામાં નાના ભાગ છે. ભૂખે મરવું કે

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

ઉપવાસ કરવા તેનું નામ તપ નથી. માંહીથી શુદ્ધ અંતઃકરણ ધાય ત્યારે તપ કહેવાય. (૨૯)

૪૧. અંદરથી છૂટે ત્યારે બહારથી છૂટે; અંદરથી છૂટ્યા વગર બહારથી છૂટે નહિ. એકલું બહારથી છોડે તેમાં કામ થાય નહિ. (૨૯)

૪૨. વ્રતિયમ કરવાનાં છે તેની સાથે કજિયાક કાસ, છેાકરાં છૈયાં, અને ઘરમાં મારાપાલું કરવું નહિ. ઊંચી દિશાએ જવા માટે વ્રતિયુમ કરવાં . . . ભૂખે મરવું કે ઉપવાસ કરવા તેનું નામ તપ નથી. માંહીથી શુદ્ધ અંતઃ કરણુ થાય ત્યારે તપ કહેવાય અને તેથી માેક્ષગતિ થાય . . . કાયાની સામાયિક કરવા કરતાં આત્માની સામાયિક એક વાર કરો. (૨૯)

૪૩. એક ને એક વત હોય, પણ મિથ્યાદિષ્ટિની અપેક્ષાએ ખધ છે; અને સમ્યક્દિષ્ટિની અપેક્ષાએ નિર્જરા છે. . . . આંધળા વણે ને વાછડા ચાવે એના પેકે અજ્ઞાનીની ક્રિયા નિષ્ફળ જાય છે. (૨૯)

૪૪. જ્ઞાન એટલે આત્માને યથાતથ્ય જાણવા તે. દર્શન એટલે આત્માની યથાતથ્ય પ્રતીતિ તે. ચરિત્ર એટલે આત્મા સ્થિર થાય તે. (૨૯)

૪૫. જ્યાં સુધી દેહાત્મણુદ્ધિ ટળે નહિ, ત્યાં સુધી સમ્યક્તવ થાય નહિ. જીવને સાચ ક્યારે ય આવ્યું નથી. આવ્યું હોત તો મોક્ષ થાત. ભલે સાધુપણું, શ્રાવકપણું અથવા તો ગમે તે લ્યા, પણ સાચ વગર સાધન તે ત્રથા છે. દેહાત્મણુદ્ધિ મટે ત્યારે સાચ આવ્યું સમજાય. (૨૯)

૪૬. આ સંસારમાં મનુષ્યપ્રાણીને જે ખેદના પ્રસંગા પ્રાપ્ત થાય છે, તે અકશ્ય પ્રસંગામાંના [ મૃત્યુ એ ] એક માટા ખેદકારક પ્રસંગ છે. તે પ્રસંગમાં યથાર્થ વિચારવાન પુરુષોને તે ખેદકારક પ્રસંગના મૂર્આભાવે ખેદ કરવા તે માત્ર કર્મ બંધના હેતું ભાસે છે. મૂર્આભાવે ખેદ કર્યાં તે માત્ર કર્મ બંધના હેતું ભાસે છે. મૂર્આભાવે ખેદ કર્યાંથી પણ જે સંબંધીના વિચાગ થયા છે, તેની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

### **૨૮** : સદુપદેશ

(વિચારવાન પુરુષા તે પ્રસંગે) સર્વ સંગનું અશરણપણું, અબધન-પણું, અનિત્યપણું અને તુચ્છપણું તેમજ અન્યત્વપણું દેખીને બાવિતાત્મતાથી વૈરાગ્યને શુદ્ધ અને નિશ્વળ કરે છે. (૨૯)

૪૭. આ જીવને દેહસં બંધ હોઇ ને મૃત્યુ ન હોત, તો આ સંસાર સિવાય બીજે તેની વૃત્તિ જોડાવાના અભિપ્રાય થાત નહિ. મુખ્ય કરીને મૃત્યુને ભયે પરમાર્થ રૂપ બીજે સ્થાનક વૃત્તિ પ્રેરી છે. તે પણ કાઇક વિરલા જીવને પ્રેરિત થઇ છે. ઘણા જીવાને તા ક્ષણિક વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત થઇ, વિશેષ કાર્ય કાર્રી થયા વિના નાશ પામે છે. મૃત્યુનું અવશ્ય આવવું દેખીને, તથા તેનું અનિયમિતપણે આવવું દેખીને, તે પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયે સ્વજનાદિ સૌથી અરક્ષણપણું દેખીને (વિચારવાનને) પરમાર્થ વિચારમાં અપ્રમત્તપણું જ હિતકારી લાગ્યું. (૨૯)

૪૮. આયુષ્ય અલ્પ અને અનિયત પ્રવૃત્તિ, અસીમ બળવાન અસત્સંગ, પૂર્વનું ઘણું કરીને અનારાધકપણું, બલવીર્યની હીનતા, એવાં કારણાથી રહિત કાઈક જીવ હશે. એવા આ કાળને વિષે પૂર્વે કયારે પણ નહિ જાણેલા, નહિ પ્રતીત કરેલા, નહિ આરાધેલા તથા નહિ સ્વભાવસિદ્ધ થયેલા એવા 'માર્ગ' પ્રાપ્ત કરવા દુષ્કર હાય એમાં આશ્ચર્યનથી. તથાપિ જેણે તે પ્રાપ્ત કરવા સિવાય બીજો કાઈ લક્ષ રાખ્યા જ નથી, તે આ કાળને વિષે પણ અવશ્ય તે માર્ગ પામે છે. (૩૦)

૪૯. ખેદ નહિ કરતાં શરવીરપણું ત્રહીને નાનીને માર્ગ ચાલતાં મેાક્ષપાટણ સુલભ જ છે. વિષયકષાયાદિ વિશેષ વિકાર કરી જાય, તે વખતે વિચારવાનને પાતાનું નિર્વાર્યપણું જોઈને ઘણા ખેદ થાય છે. તેમ એક્સા ખેદ કરીને અટકી રહેતા નથી. કરી કરીને તિરસ્કારની વૃત્તિથી જોઈ, કરી મહંતપુરુષના ચરિત્ર અને વાકયનું અવલંખન પ્રહણ કરી, આત્માને શોર્પ ઉપજાવી, તે વિષયાદિ સામે અતિ હઠ કરીને તેને હઠાવે છે ત્યાં સુધી નીચે મને ખેસતા નથી. ( ૩૧ )

### શ્રી રાજચં'લ્રનાં વિચારરત્નાે

પ૦. સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર ક્રોધ, માન, માયા, લાભની ચાેકડીરૂપ કથાય છે. . . . તે અનંત સંસાર રખડાવનાર છે. તે કથાય ક્ષય થવાના ક્રમ સામાન્ય રીતે ક્રોધ, માન, માયા, લાભ એ પ્રમાણે છે. અને તેના ઉદય થવાના ક્રમ સામાન્ય રીતે માન, લાભ, માયા, ક્રોધ એ પ્રમાણે છે. . . . મિથ્યાત્વમાહ રૂપી એક રાજાને બરાબર જાળવણથી સૈન્યના મધ્ય ભાગમાં રાખી ક્રોધ, માન, માયા, લાભ એ ચાર તેની રક્ષા કરે છે. અને જે વખતે જેની જરૂર પડે છે, તે વખતે તે વગર બાેલાવ્યા મિથ્યાત્વમાહની સેવા બજાવવા મંડી પડે છે. . . . આ ચાર યાહાએ મધ્યેથી ક્રોધના સ્વભાવ બીજા ત્રણ કરતાં કાંઈક ભાળા માલૂમ પડે છે. કારણકે, તેનું સ્વરૂપ સર્વ કરતાં વહેલું જણાઈ શકે છે. ( ૩૨ )

પ૧. વાટે ચાલતાં કાળિયું કાંટામાં ભરાયું અને રસ્તાની મુસાકરી હજ છે, તો ખની શકે તો કાંટા દૂર કરવા; પરંતુ કાંટા કાઢવાનું ન ખની શકે તો તેટલા સારુ ત્યાં રેાકાઈ રાત ન રહેવું; પણ કાળિયું મૃદ્રી દઈ ચાલી નીકળવું. તેવી જ રીતે જિનમાર્ગનું સ્વરૂપ તથા તેનું રહસ્ય શું છે તે સમજ્યા વિના અથવા તેના વિચાર કર્યા વિના અલ્પ અલ્પ શંકાઓ માટે ખેસી રહી આગળ ન વધવું તે ઉચિત નથી. જિનમાર્ગ ખરી રીતે જોતાં તા જીવને કર્મ ક્ષય કરવાના ઉપાય છે. . . . જીવ પાતાનું સ્વરૂપ જાણી શકતા નથી; તા પછી પરનું સ્વરૂપ જાણવા ઇચ્છે તા તે તેનાથી શી રીતે જાણી—સમજ—શકાય ? અને જ્યાં સુધી ન સમજવામાં આવે, ત્યાં સુધી ત્યાં રહી, ગૂંચાઈ ડહોળાયા કરે છે. શ્રેયકારી એવું જે નિજસ્વરૂપનું જ્ઞાન તે જ્યાં સુધી પ્રગટ નથી કર્યું, ત્યાં સુધી પરદ્રવ્યનું સુમે તેટલું જ્ઞાન મેળવે તાપણ તે કશા કામનું નથી. માટે ઉત્તમ રસ્તા એ છે કે, ખીજી બધી વાતા મૃદ્રી દઈ, પાતાના આત્માને એાળખવા પ્રયત્ન કરવા.

જેમ જેમ નિજસ્વરૂપના અનુભવ થાય છે, તેમ તેમ દ્રવ્યનું જે અચિંત્ય સામર્થ્ય તે તેના અનુભવમાં આવતું જાય છે. તેને લઈ ને ઉપર

### ર૮ : સદુપદેશ

ખતાવેલી એવી જે શંકાએ। (જેવી કે થાેડા આકાશમાં અનંત જીવનું સમાવું અથવા અનંત પુદ્દ્રગલ પરમાહ્યુંનું સમાવું) તેનું કરવાપહ્યું સ્હેતું નથી. (૩૨)

પર. શ્રવણ એ પવનની લહેર માકક છે. તે આવે છે અને ચાલ્યું જાય છે. મનન કરવાથી છાપ બેસે છે. અને નિદિધ્યાસન કરવાથી શ્રહણ થાય છે. વધારે શ્રવણ કરવાથી મનનશક્તિ મંદ થતી જોવામાં આવે છે. ( ૩૩ )

પ3. આતમાં સમય સમય ઉપયોગી છતાં, 'અવકાશની ખામી' અથવા 'કામના બાજને લઈ ને તેને આત્મા સંબંધી વિચાર કરવાના વખત મળી શકતા નથી,' એમ કહેવું એ પ્રાકૃતજન્ય 'લોકિક' વચન છે. જો ખાવાના, પીવાના, ઊંઘવા ઇત્યાદિના વખત મળ્યા ને કામ કર્યું તે પણ આત્માના ઉપયોગ વિના નથી થયું, તા પછી જે સુખની આવશ્યકતા છે ને જે મનુષ્યજન્મનું કર્ત વ્ય છે, તેમાં વખત ન મળ્યા એ વચન ત્રાની કાઈ કાળે સાચું માની શકે નહિ. એના અર્થ એટલા જ છે કે, બીજાં ઇદિયાદિક સુખનાં કામા જરૂરનાં લાગ્યાં છે અને તે વિના દુ:ખા થવાના ડરની કલ્પના છે. આત્મિક સુખના વિચારનું કામ કર્યા વિના અનંતા કાળ દુ:ખ ભાગવવું પડશે, અને અનંત સંસાર બ્રમણ કરવા પડશે એ વાત જરૂરની નથી લાગતી! મતલમ આ ચૈતન્યે કૃત્રિમ માન્યું છે. સાચું માન્યું નથી. . . . તેમા જીવામાં ઉદ્ઘાસમાન વીર્ય કે પુરુષાર્થ નથી. વીર્ય મંદ પડચું ત્યાં ઉપાય નથી. (૩૩)



### २५

# પ્રશ્નો

# ૧. આ કાળમાં માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકાય ?

[ ક્ષાયક સમકિત, એટલે કે મોક્ષના કારણરૂપ ચિત્તની નિર્મળ અવસ્થા આ કાળમાં નથી સંભવતી અને તેથી કરીને આ કાળ કેાઈ મેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે નહિ, એવી માન્યતા જૈન પરંપરામાં ચાલી આવી છે. તે વિષે નીચેની ચર્ચા છે. ]

કદાપિ એમ ધારા કે, ' ક્ષાયક સમક્તિ આ કાળમાં ન હાય' એલું સ્પષ્ટ જિનના આગમ વિષે લખ્યું છે. હવે જીવે વિચારતું યાગ્ય છે કે, ' ક્ષાયક સમક્તિ ' એટલે શું સમજવું ? જેમાં એક નવકારમંત્ર જેટલું પણ વૃત્ત—પ્રત્યાખ્યાન હોતું નથી, છતાં તે જીવ વિશેષ તા ત્રણ ભવે અને નહીં તો તે જ બવે પરમપદને પામે છે, એવી માટી આશ્ચર્ય કારક તા તે સમક્તિની વ્યાખ્યા છે. ત્યારે હવે એવી તે કઈ દશા સમજવી કે જે ક્ષાયક સમક્તિ કહેવાય? ' ભગવાન તીર્થ કરતે વિષે દઢ શ્રદ્ધા ' એનું નામ જો ક્ષાયક સમક્તિ એમ ગણીએ તા તે શ્રદ્ધા કેવી સમજવી, કે જે શ્રદ્ધા આપણે જાણીએ કે આ તા ખચિત આ કાળમાં હાય જ નહીં ? જો એમ જણાતું નથી કે અમુક દશા કે અમુક શ્રદ્ધાને ક્ષાયક સમક્તિ કહ્યું છે, તા પછી ' તે નથી ' એમ માત્ર જિનાગમના શખ્દાથી થયું કહીએ છીએ. હવે એમ ધારા કે તે શખ્દા ખીજા આશયે કહેવાયા છે; અથવા કાઈ પાછળના કાળના વિસર્જન દોષે લખાયા છે, તો તેને

#### ર૯ : પ્રશ્નો

વિષે આગ્રહ કરીને જે છવે પ્રતિપાદન કર્યું હોય તે છવ કેવા દેાષને પાત્ર થાય, તે સખેદ કરુણાએ વિચારવા યાગ્ય છે.

હાલ જેને જિનસૂત્રાને નામે એાળખવામાં આવે છે. તેમાં ' ક્ષાયક સમકિત [આ કાળમાં કાઈને પ્રાપ્ત થઈ શકે તેમ] નથી ' એવું રપષ્ટ લખેલું નથી. [ પરંતુ ] પરંપરાગત તથા બીજા કેટલાક શ્રંથામાં એ વાત ચાલી આવે છે એમ વાંચેલું છે અને સાંબળેલું છે. તે વાક્ય મિથ્યા છે કે મૂષા છે એમ અમારા અભિપ્રાય નથી. તેમ તે વાક્ય જે પ્રકારે લખ્યું છે તે એકાંત અભિપ્રાયે જ લખ્યું છે એમ અમને લાગતું નથી. કદાપિ એમ ધારા કે તે વાક્ય એકાંત એમ જ હોય, તાે પણ કાઈ પણ પ્રકારે વ્યાકુળપણું કરવું યાગ્ય નથી. કારણ કે, તે બધી વ્યાખ્યા જો સત્પુરુષના આશયથી જાણી નથી, તા પછી સફળ નથી. એને ખદલે કદાપિ ધારા કે જિનાગમમાં લખ્યું હોય કે, ચાથા કાળની પેઠે પાંચમા કાળમાં પણ ઘણા જવા માસે જવાના છે. તો તે વાતનું શ્રવણ કંઈ તમને કલ્યાણકર્તા થાય નહિ, અથવા માક્ષપ્રાપ્તિનું કારણ હોય નહિ. કારણ કે, તે માક્ષપ્રાપ્તિ જે દશાને કહી છે, તે જ દશાની પ્રાપ્તિ જ ઉપયોગી છે, કલ્યાણકર્તા છે. શ્રવણ તાે માત્ર વાત છે. તેમજ તેથી પ્રતિકળ વાત પણ માત્ર વાત છે. તે એ ય લખી હોય અથવા તા એક જ લખી હાેય, અથવા વગરવ્યવસ્થાએ રાખ્યું હાેય તાે પણ તે ખંધ કે માેક્ષનું કારણ નથી. માનવાનું ફળ નથી, પણ દશાનું ફળ છે. ખંધદશા તે ખંધ છે. માેક્ષદશા તે માક્ષ છે. ખંધદશા ટળી નથી, અને માક્ષ-જીવ-મુક્તતા માનવામાં આવે, તા તે જેમ સફળ નથી, તેમ અક્ષાયક દશાએ ક્ષાયક માનવામાં આવે, તાે તે પણ સફળ નથી. માનવાનું કળ નથી, પણ દરાનું કળ છે. જ્યારે એ પ્રકારે છે, ત્યારે હવે આપણા આત્મા કઈ દશામાં હાલ છે અને તે ક્ષાયક સમકિતી જીવની દશાના વિચાર કરવાને યાગ્ય છે કે કેમ તે જ વિચારવં જીવને શ્રેયસ્કર છે. પણ અનંત કાળ થયાં જીવે તેવું વિચાર્યું નથી અને નિષ્ફળપણે સિદ્ધપદ સુધીના ઉપદેશ જીવ અનંત વાર કરી ચૂક્યા છે.

### શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્નાે

કદાપિ આગમને વિષે એમ કહેવાયેલા અર્થ રહ્યો હોત નહિ, તેા પણ ઉપર જણાવ્યા છે તે શખ્દાે આગમ જ છે, જિનાગમ જ છે;—રાગ, દેષ, અજ્ઞાન એ ત્રણે કારણથી રહિતપણે તે શખ્દાે પ્રગટ લેખપણું પામ્યા છે માટે સેવનીય છે. (૨૫)

' આ કાળમાં કાઈ આ કાળના જન્મેલા આ ક્ષેત્રેથી માક્ષે ન જાય.' ત્યારે પ્રશ્ન કર્યું કે, કાઈનું મિથ્યાત્વ જતું હશે કે નહીં ? ઉત્તર આપ્યાઃ હા, જાય. ત્યારે કરી કહ્યું કે, જો મિથ્યાત્વ જાય તા મિથ્યાત્વ જવાથી માક્ષ થયા કહેવાય કે નહીં ? ત્યારે હા કહી, કે એમ તા થાય. ત્યારે કહ્યું : એમ નહીં પણ એમ હશે કે આ કાળમાં કાઈ આ કાળના જન્મેલા સર્વ કર્મથી ન મુકાય. આમાં પણ ઘણા ભેદ છે. પરંતુ આટલા સુધી કદાપિ સાધારણ સ્યાદ્વાદ માનીએ તા, જૈનનાં શાસ્ત્ર માટે ખુલાસા થયા ગણાય. વેદાંતાદિક તા આ કાળમાં સર્વથા સર્વ કર્મથી મુકાવા માટે જણાવે છે. માટે હજા પણ આગળ જવાનું છે; ત્યાર પછી વાક્યસિદ્ધિ થાય. (૧૯૪૭)

અત્રાનીઓ 'આજ કેવલત્તાન નથી,' 'મેાક્ષ નથી' એવી હીનપુરુષાર્થની વાતા કરે છે. ત્રાનીનું વચન પુરુષાર્થ પ્રેરે તેવું હોય. અત્તાની શિથિલ છે તેથી એવા હીનપુરુષાર્થનાં વચના કહે છે. પંચમકાળની, ભવસ્થિતિની, કે આયુષ્યની વાત મનમાં લાવવી નહીં, અને એવી વાણી પણ સાંભળવી નહીં. (૧૯૫૨)

જો જીવા પુરુષાર્થ કરે, ને પંચમકાળ માક્ષ થતાં હાથ ઝાલવા આવે, ત્યારે તેના ઉપાય અમે લઈશું. તે ઉપાય કાંઈ હાથા નથા, જળહળતા અગ્નિ નથી. મક્તના જીવને ભડકાવી દીધા છે. જીવને પુરુષાર્થ કરવા નથી, અને તેને લઈને બહાનાં કાઢવાં છે. આ પાતાના વાંક સમજવા. (૧૯૫૨)

' જ છુદ્દીપપ્રત્રપ્તિ ' નામના જૈનસૂત્રમાં એમ કહ્યું છે કે, આ કાળમાં માક્ષ નથી. આ ઉપરથી એમ ન સમજવું કે મિથ્યાત્વનું ટળવું અને

#### ર૯ : પ્રક્ષો

તે મિથ્યાત્વ ટળવારૂપ મેાક્ષ નથી. મિથ્યાત્વ ટળવારૂપ માક્ષ છે; પણ સર્વથા એટલે આત્યંતિક દેહરહિત માક્ષ નથી. આ ઉપરથી એમ કહી શકાય કે સર્વ પ્રકારનું કેવલજ્ઞાન હોય નહીં; બાકી સમ્યક્ત્વ હોય નહીં એમ હોય નહીં. આ કાળમાં માક્ષના નહીં હોવાપણાની આવી વાતો કાઈ કહે તે સાંભળવી નહીં. સત્પુરુષની વાત પુરુષાર્થને મંદ કરવાની હોય નહીં; પુરુષાર્થને ઉત્તેજન આપવાની હોય. (૧૯૫૨)

આ (કાળનું) દુષમપાં લખ્યું છે, તે જીવને પુરુષાર્થરહિત કરવા અર્થે લખ્યું નથી, પણ પુરુષાર્થજાગૃતિ અર્થે લખ્યું છે. અનુકૂળ સંયોગોમાં તો જીવને કંઈક એાઇી જાગૃતિ હોય તો પણ બળને હાનિ ન થાય; પણ જયાં આવા પ્રતિકૂળ યોગ વર્તતા હોય, ત્યાં અવશ્ય મુમુક્ષ જીવે વધારે જાગૃત રહેવું જોઈ એ. વર્તમાન કાળ દુષમ કહ્યો છે, જતાં તેને વિષે અનંત ભવને છેદી, માત્ર એક ભવ બાકી રાખે એવું એકાવતારીપાં પ્રાપ્ત થાય એવું પણ (કહ્યું) છે. માટે વિચારવાન જીવે તે લક્ષ રાખી, ઉપર કહ્યા તેવા પ્રવાહોમાં ન પડતાં, યથાશક્તિ વૈરાગ્યાદિ અવશ્ય આરાધી, અત્તાનથી રહિત થવાના માર્ગ પ્રાપ્ત કરવા. (૧૯૫૨)

આ કાળને વિષે સર્વથા મુક્તપણું ન હાય તેમ એકાંત જ કહેવા યાગ્ય નથી. અશરીરિભાવપણું આતમા સ્થિત છે તો તે ભાવનાયે સિદ્ધપણું છે. અને તે અશરીરિભાવ આ કાળને વિષે નથી એમ કહીએ તો આ કાળમાં અમે પાતે નથી એમ કહેવા તુલ્ય છે. એ કેવળ એકાંત નથી. કદાપિ એકાંત હાય તા પણ આગમ જેણે ભાખ્યાં છે તે જ આશય સત્પુરુષે કરી તે ગમ્ય કરવા યાગ્ય છે. અને તે જ આત્મ-સ્થિતિના ઉપાય છે. (૨૫)

શાસ્ત્રમાં આ કાળમાં મેાલનો સાવ નિષેધ નથી. જેમ આગગાડીના રસ્તો છે તેની મારકતે વહેલાં જવાય ને પગરસ્તે માેડા જવાય, તેમ આ કાળમાં માેલનો રસ્તો પગરસ્તા જેવા હેાય તાે તેથી ન પહેાંચાય

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

એમ કાંઈ નથી. વહેલા ચાલે તા વહેલા જવાય. કાંઈ રસ્તા ખધ નથી. (૨૯)

### ર. ભવાંતરનું જ્ઞાન થઈ શકે?

'ભગવતી' વગેરે સિદ્ધાંતાને વિષે જે કાઇ કાઇ જ્વાના ભવાંતરનું વર્ણન કર્યું છે, તેમાં કંઈ સંશયાત્મક થવા જેવું નથી. જે પુરુષા માત્ર યાગધ્યાનાદિકના અભ્યાસભળ વડે સ્થિત હાય, તેમાંના ઘણા પુરુષા પણ તે ભવાંતર જાણી શકે છે. અને એમ બનવું એ કંઈ કલ્પિત પ્રકાર નથી. જે પુરુષને આત્માનું નિશ્વયાત્મક ન્રાન છે, તેને ભવાંતરનું ન્રાન ઘટે છે—હાય છે. 'આત્મા નિત્ય છે,' 'અનુભવરૂપે છે,' 'વસ્તુ છે,' એ પ્રકારે અત્યંતપણે દઢ થવા અર્થ શાસ્ત્રને વિષે તે પ્રસંગા કહેવામાં આવે છે. ભવાંતરનું જો સ્પષ્ટ ન્રાન કોઈને થતું ન હાય તે આત્માનું ન્રાન પણ ફાઇને થતું નથી એમ કહેવા તુલ્ય છે. (૨૫)

# 3. તીર્થકર અને સુવર્ણવૃષ્ટિ

પ્રત્યેક દેકાણે તીર્થકર બિક્ષાર્થે જતાં સુવર્ણ રૃષ્ટિ ઇત્યાદિ થાય એમ શાસ્ત્રના કહેવાના અર્થ સમજવા યાગ્ય નથી. લોકબાષાનાં એ વાક્ય સમજવા યાગ્ય છે. રડા પુરુષનું આગમન કાઈને ત્યાં થાય, તા તે જેમ એમ કહે છે કે, 'આજે અમૃતના મેહ વૃક્યા' તા તે કહેવું સાપેક્ષ છે, યથાર્થ છે, તથાપિ શબ્દના ભાવાર્થ યથાર્થ છે. શબ્દથી પરભાર્યા અર્થે યથાર્થ નથી.

[વળા] આત્મસ્વરૂપે પૂર્ણ એવા પુરુષના પ્રભાવજોગે તે ખનવું અત્યંત સંભવિત છે, એમ ઘટે છે, એમ કહેવાના હેતુ છે. સર્વત્ર એમ ખન્યું છે એમ કહેવાના અર્થ નથી. સર્વ મહત્પ્રભાવજોગ, પૂર્ણ આત્મસ્વરૂપ જ્યાં છે ત્યાં આધીન છે, એ નિશ્વયાત્મક વાત છે. તે આત્મસ્વરૂપથી મહત્ એવું કંઈ નથી. એવા આ સૃષ્ટિને વિષે

#### રહ : પ્રશ્નો

કાઈ પ્રભાવજોગ ઉત્પન્ન થયા નથી, છે નહિ, અને થવાના નથી કે જે પ્રભાવજોગ પૂર્ણ આત્મસ્વરૂપને પણ પ્રાપ્ત ન હોય. તથાપિ તે પ્રભાવજોગને વિષે વર્તવામાં આત્મસ્વરૂપને કંઈ કર્તવ્ય નથી અને જો તેને પ્રભાવજોગને વિષે કંઈ કર્તવ્ય ભાસે છે, તા તે પુરુષ આત્મસ્વરૂપના અત્યંત અજ્ઞાનને વિષે વર્તે છે. જે તીર્થકર છે તે આત્મસ્વરૂપ વિના અન્ય પ્રભાવાદિને કરે નહિ અને જે કરે તે આત્મસ્વરૂપ એવા તીર્થકર જ કહેવા યાગ્ય નહિ એમ જાણીએ છીએ— એમ જ છે. (૨૫)

### ૪. સિહિએા-ચમત્કાર

પૂર્વે ત્રાની પુરુષા થઈ ગયા છે તે ત્રાનીમાં ઘણા સિહિજોગવાળા થઈ ગયા છે એવું જે લેાકકથન છે, તે સાચું છે કે ખાેટું એમ આપનું પ્રશ્ન છે.

ચેાથા ગુણસ્થાનકથી માંડીને આગળનાં સ્થાનાવાળાને સિક્લિએંગ હોય છે એ વાત સાચી છે. પરંતુ તે યેાગનું સ્કુરણ કરવાની ઇચ્છા તેને પ્રાયે હોતી નથી. ઘણું કરીને જીવ પ્રમાદવશપણે હોય તો કવચિત્ થાય છે. અને જો થઈ તા સમ્યક્ત્વથી પડવાપણું અથવા પ્રથમ ગુણસ્થાને આવી પડવાપણું તેને પ્રાપ્ત થાય છે. દ્વંકમાં, જ્યાં સુધી સમ્યક્પરિણામી આત્મા છે, ત્યાં સુધી તે એક જોગને વિષે જીવને પ્રવૃત્તિ ત્રિકાળે સંભવતી નથી. જે સમ્યક્તાની પુરુષોથી સિક્લિએંગના ચમતકારા લોકોએ જાણ્યા છે, તે તે ત્રાની પુરુષાથી સિક્લિએંગના વધી; સ્વભાવે કરી તે તે સિક્લિએંગ પરિણામ પામ્યા હોય છે. બીજા કાઈ કારણથી ત્રાની પુરુષે પણ સિક્લિએંગ પરિણામ કરેલા સંભવતા નથી. કાઈ પ્રસંગે ત્રાની પુરુષે પણ સિક્લિએંગ પરિણામી કર્યો હોય છે તથાપિ તે કારણ અત્યંત બળવાન હોય છે અને તે પણ સંપૂર્ણ ત્રાનદશાનું કાર્ય નથી. (૨૬)

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરતના

ચમત્કાર ખતાવી યાગને સિદ્ધ કરવા, એ યાગીનું લક્ષણ નથી. સર્વોત્તમ યાગી તા એ છે કે, જે સર્વ પ્રકારની સ્પૃહાથી રહિતપણે સત્યમાં કેવળ અનન્ય નિષ્ઠાએ સર્વ પ્રકારે 'સત્' જ આચરે છે— જગત જેને વિસ્મૃત થયું છે. (૧૯૪૭)

ત્રાની પુરુષા ત્રિકાળની વાત જાણતાં છતાં પ્રગટ કરતા નથી. એ સંબંધમાં એમ જણાય છે કે, કિંધરી કચ્છા જ એવી છે કે, અમુક પારમાર્થિક વાત સિવાય જ્ઞાની બીજી ત્રિકાળિક વાત પ્રસિદ્ધ ન કરે, અને જ્ઞાનીની પણ અંતરની કચ્છા તેથી જ જણાય છે. જેની કાંઈ પ્રકારની આકાંક્ષા નથી, એવા જ્ઞાની પુરુષને કંઈ કર્તાવ્યરૂપ નહીં હોવાથી, જે કંઈ ઉદયમાં આવે તેટલું જ કરે છે. (૧૯૪૭)

શ્રી મહાવીરસ્વામી સમીપે ગાશાલાએ આવી એ સાધુને ખાળા નાખ્યા, ત્યારે જો જરા ઐશ્વર્ય પહું કરીને (તેમણે) સાધુની રહ્યા કરી હોત તા (તેમને) તાર્શકરપહું કરી કરવું પડત. પણ જેને 'હું ગુરુ છું,' 'મારા શિષ્ય છે' એવી બાવના નથી, તેને તેવા કાઈ પ્રકાર કરવા પડતા નથી. '(હું) શરીરરક્ષણના દાતાર નથી, કક્ત બાવઉપદેશના દાતાર છું; જો હું રક્ષા કરું તા મારે ગાશાલાની રક્ષા કરવી જોઈએ, અથવા આખા જગતની રક્ષા કરવી ઘટે' એમ (તેમણે) વિચાર્યુ. અર્થાત્ તાર્થકર એમ મારાપણું કરે જ નહીં. (૧૯૫૨)

લબ્ધિ–સિહિ સાચી છે; અને તે અપેક્ષા વગરના મહાત્માને પ્રાપ્ત થાય છે; જોગી વૈરાગી એવા મિથ્યાત્વીને પ્રાપ્ત થતી નથી. તેમાં પણ અનંત પ્રકાર હેોઈને અપવાદ છે. એવી શક્તિવાળા મહાત્મા જાહેરમાં આવતા નથી; તેમ ખતાવતા પણ નથી. જે કહે છે, તેની પાસે તેવું હોતું નથી. (૧૯૫૬)

#### રહ : પ્રશ્નો

ત્રાની પુરુષના સત્સંગ થયે, નિશ્ચય થયે અને તેના માર્ગને આરાષ્યે જીવને દર્શનમાહનીય કર્મ ઉપશેમે છે કે ક્ષય થાય છે, અને અનુક્રમે સર્વ ગ્રાનની પ્રાપ્તિ થઈ, જીવ કૃત્યકૃત્ય થાય છે એ વાત પ્રગટ સત્ય છે. પણ તેથી ઉપાર્જિત પ્રારખ્ધ પણ ભાગવવું પડતું નથી એમ સિદ્ધાંત થઈ શકતા નથી. કેવળત્તાન થયું છે એવા વીતરાગને પણ ઉપાર્જિત પ્રારમ્ધરૂપ એવાં ચાર કર્મ વેઠવાં પડે છે. તા તેથી એાછી ભૂમિકામાં સ્થિત એવા જીવાને પ્રારમ્ધ ભાગવતું પડે તેમાં આશ્ચર્ય નથી. સમકિતી જીવને, કે સર્વન્ન વીતરાગને. કે કાઈ અન્ય યાગી કે જ્ઞાનીને જ્ઞાનની પ્રાપ્તિને લીધે ઉપાર્જિત પ્રારબ્ધ વેડવું પડે નહીં, કે દુઃખ હાય નહીં, એમ સિદ્ધાંત ન હાઇ શકે. તા પછી માત્ર સત્સંગના અલ્પ લાભ હોય, ત્યાં સંસારી સર્વ દુ:ખ નિવૃત્ત થવાં જોઈએ, એમ માનીએ તા પછી કેવળજ્ઞાનાદિ નિરર્થક થાય છે. કેમકે ઉપાર્જિત પ્રારખ્ધ અવેલું નાશ પામે તા પછી સર્વ માર્ગ મિથ્યા જ દરે. જ્ઞાનીના સત્સંગે અજ્ઞાનીના પ્રસંગની રુચિ આળસે; અને સત્યાસત્યવિવેક થાય; અનંતાનુખંધી ફ્રોધાદિ ખપે; અનુક્રમે સર્વ રાગદ્વેષ જાય: એ ખનવા યાગ્ય છે. . . . તથાપિ જે ું કુઃખ અવશ્ય ભાગવ્યે નાશ પામે એવું ઉપાર્જિત છે, તે તે**ા ભાગવવુ**ં જ પડે એમાં કાંઈ સંશય નથી. (૨૨-૩૪)

### પ. શાસ્ત્રના વિધિનિવેધા

ઘણું કરીને જિનાગમમાં 'સર્વવિરતિ' એવા સાધુને પત્રસમા-ચારાદિ લખવાની આગ્રા નથી. આ પ્રમાણે સાધારણપણે શાસ્ત્રઉદ્દેશ છે. તથાપિ જિનની જે જે આગ્રા છે તે તે આગ્રા, સર્વ પ્રાણી અર્થાત્ આત્માના કલ્યાણને અર્થે જેની કંઇ ઇચ્છા છે તે સર્વને તે કલ્યાણનું જેમ ઉત્પન્ન થવું થાય અને જેમ વર્ધમાનપણું થાય, તથા તે કલ્યાણ જેમ રક્ષાય તેમ કરી છે. તથાપિ પાંચ મહાવતમાં, ચાર મહાવતમાં [એટલે કે મેશુનત્યાગ ખાદ કરીને] ભગવાને પાછી બીજી આગ્રા કરી છે કે, જે આગ્રા પ્રત્યક્ષ તો મહાવતને બાધકારી લાગે, પણ

### શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

ગ્રાનદષ્ટિથી જોતાં તાે રક્ષણકારી છે, જેમકેઃ (અહિંસાવત લેનાર સાધુને પણ નદી ઊતરવા જેવી હિંસાના પ્રસંગની આત્રા કરવી પડી છે; કારણ કે, નહિ તાે લાેકસમુદાયના વિશેષ સમાગમથી સાધુનાં પાંચે વત નિર્મૂળ થવા વખત આવે; તથા, અપરિગ્રહ વત હોવા છતાં પુસ્તકવસ્ત્રાદિના પરિગ્રહ અંગીકાર કરવામાં આવે છે; કારણુકે, એ -વસ્તુએ। પરિગ્રહની સર્વથા નિવૃત્તિનાં કારણને ક્રાેઈ પ્રકારે રક્ષણરૂપ છે અને તેથી પરિણામે અપરિગ્રહરૂપ છે.) મૂર્છારહિતપણે નિત્ય આત્મદશા વધવાને માટે પુસ્તકના અંગીકાર કહ્યો છે. શરીરસંધયણનું આ કાળનું હીનપણું દેખી, ચિત્તસ્થિતિ પ્રથમ સમાધાન રહેવા અર્થે વસ્ત્રપાત્રાદિનું ગ્રહણ કહ્યું છે. મૈથુનત્યાગમાં જે અપવાદ નથી તેના હેતુ એવા છે કે, રાગદ્રેષ વિના તેના ભંગ થઈ શકે નહિ. નદીનું ઊતરવું, પુસ્તકાદિનું ગ્રહણ રાગદ્રેષ વિના પણ થઈ શકે. પત્ર લખવાનું કે સમાચારાદિ કહેવાનું જે નિષિદ્ધ કર્યું છે, તે પણ લાક-સમાગમ વધે, સ્ત્રી આદિ પરિચયમાં આવવાના હેતુ થાય, એવાં અનંત કારણા દેખી નિષેધ કર્યા છે. તથાપિ કાઈ જ્ઞાની પુરુષનું દૂર રહેવું થતું હાય, તેમના સમાગમ થવા મુશ્કેલ હાય તા પછી આત્મહિત સિવાય બીજા સવે પ્રકારની છુદ્ધિના ત્યાગ કરી, તેવા ક્રાઈ ત્રાની પુરુષની આત્રાએ કે ક્રાેઈ મુમુક્ષુ–સત્સંગીની સામાન્ય આત્રાએ તેમ કરવાના નિષેધ થતા નથી. કારણ કે, પત્રસમાચાર લખવાથી આત્મહિત નાશ પામતું હતું ત્યાં જ તે 'ના' સમજાવી છે. જ્યાં આત્મહિત પત્રસમાચાર તહિ હોવાથી નાશ પામતું હોય, ત્યાં પત્રસમાચારનાે નિષેધ હાેય એમ જિનાગમથી બને કે કેમ?

તથાપિ તે ક્ષાેકપચ્ચખાણુ પાતાની ઇચ્છાએ તાેડવાં ઘટે નહિ. ગુણ પ્રગટવાના સાધનમાં જ્યાં રાધ થતા હાય ત્યારે તે પચ્ચખાણ ત્રાની પુરુષની વાણીથી કે મુમુક્ષુ જીવના પ્રસંગથી સહજ ચ્યાકારફેર થવા દર્કે, રસ્તા પર લાવવાં. કારણ કે, વગર કારણે લાેકામાં અંદેશા થવા દેવાની વાર્તા યેાગ્ય નથી. [કાેઈ જ્ઞાની પ્રત્યે] ક્યારેક તેવાે

#### ર૯ : પ્રશ્નો

પત્રાદિવ્યવહાર તમને હિતકારીરૂપ છે માટે કરવા યાગ્ય લાગતા હાય, તા તે પત્ર કાઈ સત્સંગીને વંચાવીને માકલવા; કે જેથી ગ્રાનચર્યા સિવાય એમાં કાંઈ બીજી વાર્તા નથી એવું તેમનું સાક્ષીપહ્યું તે તમારા આત્માને બીજા પ્રકારના પત્રવ્યવહાર કરતાં અટકાવવાને સંભવિત થાય. (૨૭)

### ક. જીવ અને કર્માના સંખ ધ

શ્રીજિને જીવ અને કર્મના ક્ષીરનીરની પેંકે સંબંધ કહ્યો છે તેના હેતુ એ છે કે, ક્ષીર અને નીર એકત્ર થયાં સ્પષ્ટ દેખાય છે છતાં પરમાર્થે તે જુદાં છે. તેમજ જીવ અને કર્મના સંબંધ છે. પણ ત્રાનદશા આવ્યા વિના જીવકાયાનું જે સ્પષ્ટ જાદાપ**ર્**હ છે, તે જીવને ભારયામાં આવતું નથી. હવે ત્યાં એમ પ્રક્ષ કર્યું છે કે, જો જ્ઞાને કરીને જીવ ને કાયા જાદાં જાણ્યાં છે. તા પછી વેદનાનું વેદવું અને માનવું શાથી થાય છે? તે પછી ન થવું જોઈએ. તેનું સમાધાન આ પ્રકારે છે: સૂર્યથી તપેલા એવા પથ્થર તે સૂર્યના અસ્ત થયા પછી પણ અમુક વખત સુધી તપ્યા રહે છે અને પછી સ્વરૂપને ભજે છે; તેમ પૂર્વના સંસ્કારથી ઉપાર્જિત કરેલાં એવાં વેદનાદિ તાપ તેના આ જીવને સંબંધ છે. જ્ઞાનયાગના કાઈ હેતુ થયા તા પછી અજ્ઞાન નાશ પામે છે અને તેથી उत्पन्न थनाहं એવું ભાવી કર્મ નાશ પામે છે. પણ તે અત્રાનથી उत्पन्न थयेतुं એવું વેદનીય કર્મ તે અત્રાનના સૂર્યની પેઠે અસ્ત થયા પછી પથ્થરરૂપ એવા આ જીવના સંબંધમાં છે. જે આયુષ્યકર્મના નાશથી નાશ પામે છે. બેદ એટલાે છે કે, જ્ઞાની પરવને કાયાને વિષે આત્મણહિ થતી નથી અને આત્માને વિષે કાયાસુદ્ધિ થતી નથી. બેય સ્પષ્ટ ભિન્ન તેના જ્ઞાનમાં વર્તે છે. અપ્रभाग होवाथी पूर्वीपार्कित [प्रारण्ध] वेदनीय **કર્મ નાશ** જ પામે એવા નિયમ નથી. તે તેની સ્થિતિએ નાશ પામે. વળી તે કર્મ ત્<del>યાનને આવરણ કરનાર નથી. અવ્યાખાધપણાને આવરણરૂપ છે.</del> અથવા ત્યાં સુધી સંપૂર્ણ અવ્યાયાધપણું પ્રગટતું નથી. પણ સંપૂર્ણ

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારસ્તેા

ત્રાન સાથે તેને વિરાધ નથી. જો કે, તે કર્મમાં ત્રાનીને આત્મણહિ નહિ હોવાથી અબ્યાબાધગુણને પણ માત્ર સંબંધ આવરણ છે — સાક્ષાત્ આવરણ નથી. (૨૭)

### ૭. સિદ્ધની ભક્તિ

પ્રશ્ન : 'પરમાત્મસ્વરૂપ સર્વ ઠેકાણે સરખું છે, સિદ્ધ અને સંસારી જીવ સરખા છે, ત્યારે સિદ્ધની સ્તુતિ કરતાં કંઈ બાધ છે કે કેમ ?'

उत्तर : सिंद अने संसारी छवे। ओ समसत्तावान स्वह्पे छे. तथापि लेह ओटले। छे है, सिंद्धने विषे ते सत्ता सत्तापण्णे छे. जेम दीवाने विषे अभि प्रगट छे अने यहमहने विषे अभि सत्तापण्णे छे, ते प्रहारे. व्यक्तिपण्णे (प्रगटतां) अने शक्तिपण्णे (सत्तामां) लेह छे, पण्ण वस्तुनी कातिपण्णे लेह नथी. ते प्रहारे सिंद्धना छवने विषे के येतनसत्ता छे, ते क सौ संसारी छवने विषे छे. लेह मात्र प्रगटअप्रगटपण्णाने। छे. केने ते येतनसत्ता प्रगटी नथी, ओवा संसारी छवने ते सत्ता प्रगटवाने। हेतु—प्रगट सत्ता केने विषे छे ओवा सिंद्ध लगवंतनुं स्वइप—ते वियारवा येग्य छे, ध्यान हरवा येग्य छे, स्तुति हरवा येग्य छे. डेमडे तथी आत्माने निकइपने। वियार, ध्यान, रतुति हरवाने। प्रहार थाय छे, डे के डर्तव्य छे. (२७)

### ૮. કેવળગ્રાન અને સવ<sup>°</sup>ગ્રતા

[ પ્રશ્ન : ક્રેવળજ્ઞાન પામેલાે મુક્ત સર્વજ્ઞ હાેય કે નહિ ? ]

ઉત્તર: કેવળત્તાનના સ્વરૂપના વિચાર દુર્ગ મ્ય છે. ભૂતભવિષ્યનું કંઈ પણ જ્ઞાન કાઈને ન થાય એવી માન્યતા કરવી ઘટતી નથી. ભૂતભવિષ્યનું યથાર્થ જ્ઞાન થવા યાગ્ય છે. પણ તે કાઈક વિરલા પુરુષોને અને તે પણ વિશુદ્ધ ચારિત્રતારતમ્યે. ભૂતભવિષ્ય જાણવું એનું નામ કેવળત્તાન છે એવી વ્યાખ્યા મુખ્યપણે શાસ્ત્રકારે પણ કહી નથી. જ્ઞાનનું અત્યંત શુદ્ધ થવે તેને કેવળત્તાન જ્ઞાનીપુરુષોએ

#### ર૯ : પ્રશ્નો

કહ્યું છે; અને તે જ્ઞાનમાં મુખ્ય તે આત્મસ્થિતિ અને આત્મસ્માધિ કહ્યાં છે. [તેને વિષે] જગતનું જ્ઞાન થવું એ આદિ કહ્યું છે, તે અપૂર્વ વિષયનું પ્રહણુ સામાન્ય છવાથી થવું અશક્ય જાણીને કહ્યું છે. કેમકે જગતના જ્ઞાન પર વિચાર કરતાં કરતાં આત્મસામર્થ્ય સમજ્ય. જગતનું જ્ઞાન થવું તેનું નામ કેવળજ્ઞાન [એમ] મુખ્યાર્થપણે ગણવા યાગ્ય નથી. જગતના છવાને વિશેષ લક્ષ થવા અર્થ વારંવાર જગતનું જ્ઞાન સાથે લીધું છે. આત્મા જયારે અત્યંત શુદ્ધ જ્ઞાનસ્થિતિ ભજે તેનું નામ કેવળજ્ઞાન મુખ્યપણે છે. સર્વ પ્રકારના રાગદેષના અભાવ થયે, અત્યંત શુદ્ધ જ્ઞાનસ્થિતિ પ્રગટવા યોગ્ય છે. તે સંદેલ યાગ્ય નથી. જેમ ખને તેમ જગતના જ્ઞાન પ્રત્યેના વિચાર છાડી, સ્વરૂપજ્ઞાન થાય તેમ કેવળજ્ઞાનના વિચાર થવા અર્થે પુરુષાર્થ કર્તવ્ય છે. (૨૯)

પ્રશ્ન : કેવળત્તાનથી પદાર્થ કેવા દેખાય ?

ઉત્તર: જેમ દીવા જ્યાં જ્યાં હોય છે, ત્યાં ત્યાં પ્રકાશકપણે હોય છે, તેમ જ્ઞાન જ્યાં જયાં હોય છે, ત્યાં ત્યાં પ્રકાશકપણે હોય છે. દીવાના સહજસ્વભાવ જ જેમ પદાર્થપ્રકાશક હોય છે, તેમ જ્ઞાનના સહજસ્વભાવ પણ પદાર્થપ્રકાશક છે. દીવાના પ્રગટવાથી તેના પ્રકાશની સીમામાં જે કાેઈ પદાર્થ હોય છે, તે સહજ દેખાઈ રહે છે, તેમ જ્ઞાનના વિદ્યમાનપણાથી પદાર્થનું સહજ દેખાલું થાય છે. જેમાં યથાતથ્ય અને સંપૂર્ણ પદાર્થનું સહજ દેખાઈ રહેવું થાય છે, તેને કેવળજ્ઞાન કહ્યું છે. જો કે પરમાર્થથી એમ કહ્યું છે કે, કેવળજ્ઞાન પણ અનુભવમાં તાે માત્ર આત્માનુભવકર્તા છે; વ્યવહારનયથી લાકાલાકપ્રકાશક છે. [૪–૪૯૫]

પ્રશ્ન : કેવળગ્રાનમાં ત્રિકાળદર્શન કેવી રીતે ?

ઉત્તર∶ વર્તમાનમાં વર્તમાનપદાર્થ જેમ દેખાય છે, તેમ ગયા-કાળના પદાર્થ ગયાકાળમાં જે સ્વરૂપે હતા તે સ્વરૂપે વર્તમાનકાળમાં

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારસ્તેા

દેખાય છે, અને આવતાકાળમાં તે પદાર્થ જે સ્વરૂપ પામશે, તે સ્વરૂપપણે વર્તમાનકાળમાં દેખાય છે. ભૂતકાળ જે જે પર્યાય પદાર્થ બન્યા છે, તે કારણે પણ વર્તમાનમાં પદાર્થને વિષે રહ્યાં છે, અને બવિષ્યકાળમાં જે જે પર્યાય ભજશે, તેની યાગ્યતા વર્તમાનમાં પદાર્થને વિષે રહી છે. તે કારણ અને યાગ્યતાનું જ્ઞાન વર્તમાનકાળમાં પણ કેવળજ્ઞાનીને વિષે યથાર્થસ્વરૂપે હાેઈ શકે. (૧૯૫૦)

સર્વ દેશકાળાદિનું જ્ઞાન કેવળજ્ઞાનીને હાય એમ જિનાગમના હાલ 3િ અર્થ છે: ખીજાં દર્શનમાં એવા મુખ્યાર્થ નથી, અને જિના-ગમથી તેવા મુખ્યાર્થ લોકોમાં હાલ પ્રચલિત છે. તે જ કેવળત્રાનના અર્થ હોય, તા તેમાં કેટલાક વિરાધ દેખાય છે. યાગધારીપણું એટલે મન, વયન અને કાયાસહિત સ્થિતિ હોવાથી. આહારાદિ પ્રવૃત્તિ થતાં ઉપયોગાંતર થવાથી કંઈ પણ વૃત્તિના એટલે ઉપયોગના તેમાં નિરાધ થાય. એક વખતે એ ઉપયોગ કાઈને વર્તે નહીં એવા સિદ્ધાંત છે. ત્યારે આહારાદિ પ્રવૃત્તિના ઉપયોગમાં વર્તતા કેવળજ્ઞાનીના ઉપયોગ કેવળગ્રાનના ગ્રેય પ્રત્યે વર્તે નહીં, અને જો એમ બને તો ક્રેવળત્તાનને અપ્રતિહત કહ્યું છે, તે પ્રતિહત થયું ગણાય. અત્રે કદાપિ એમ સમાધાન કરીએ કે, આરસીને વિષે જેમ પદાર્થ પ્રતિબિંબિત થાય છે, તેમ કેવળજ્ઞાનને વિષે સર્વ દેશ, કાળ પ્રતિર્ભિભત થાય છે; ક્રેવળજ્ઞાની તેમાં ઉપયોગ દઈ ને જાણે છે. એમ નથી; સહજ સ્વભાવે જ તેમનામાં પદાર્થ પ્રતિભાસ્યા કરે છે; માટે આહારાદિમાં ઉપયોગ વર્તતાં સહજ સ્વભાવે પ્રતિભાસિત એવા કેવળત્તાનનું હોવાપહોં યથાર્થ છે; તા ત્યાં પ્રશ્ન થવા યાેગ્ય છે કે, આરસીને વિષે પ્રતિભાસિત પદાર્થનું જ્ઞાન આરસીને નથી અને અત્રે તો કેવળજ્ઞાનીને તેવું જ્ઞાન છે એમ કહ્યું છે, અને ઉપયોગ સિવાય આત્માનું એવું કયું સ્વરૂપ છે. કે આહારાદિમાં ઉપયોગ પ્રવત્યાં હોય, ત્યારે કેવળજ્ઞાનમાં થવાયાગ્ય ત્રેય આત્મા તેથી જાણે ?

#### રહ : પ્રશ્નો

### ૯. સ'ન્યાસ અને વ'શવૃદ્ધિ

[ પ્રશ્ન: જૈન માર્ગમાં ગૃહસંસારના ત્યાગ કરવાના ઉપદેશ છે. પરંતુ મનુષ્યદેહ એ માેક્ષનું સાધન છે. તાે સંન્યાસના ઉપદેશ આપવાથી માેક્ષના સાધનરૂપ મનુષ્યદેહની વૃદ્ધિ જ થતી અટકે તેનું શું ! ]

ઉત્તર: જૈન અને બીજા બધા માર્ગમાં ઘર્લ્યું કરીને મનુષ્યદેહનું વિશેષ માહાત્મ્ય કહ્યું છે તે સત્ય છે. પણ જો તેથી માેક્ષસાધન કર્યું તા જ તેનું એ માહાત્મ્ય છે. નહિ તાે પશુના દેહ જેટલીયે વાસ્તવિક દષ્ટિથી તેની કિંમત દેખાતી નથી.

મનુષ્યદેહ તા ખાજ્ય દિષ્ટિયા અથવા અપેક્ષાપણું માક્ષસાધનરૂપ છે. અને યથાર્થ ત્યાગવરાગ્ય તા મૂળપણું માક્ષસાધનરૂપ છે. અને તેવાં કારણા પ્રાપ્ત કરવાથી મનુષ્યદેહનું માક્ષસાધનરૂપ છે. અને તેવાં કારણા પ્રાપ્ત થયે તે દેહથી ભાગાદિમાં પડવાનું કહેવું એ મનુષ્યદેહને માક્ષસાધનરૂપ કરવા ખરાખર કહેવાય કે સંસારસાધનરૂપ કરવા ખરાખર કહેવાય કે સંસારસાધનરૂપ કરવા ખરાખર કહેવાય ? વળા જિનાક્તમાર્ગના એવા એકાંત સિદ્ધાંત નથા કે, ગમે તે વયમાં ગમે તેવે માણસે ત્યાગ કરવા. તથારૂપ સત્સંગ સદ્દગુરુના યાગ થયે, તે આશ્રયે, કાઇ પૂર્વના સંસ્કારવાળા એટલે વિશેષ વરાગ્યવાન પુરુષ ગૃહસ્થાશ્રમ પામ્યા પહેલાં ત્યાગ કરે, તા તેણે યાગ્ય કર્યું છે. અપૂર્વ એવાં સાધના પ્રાપ્ત થયે ભાગાદિ ભાગવવાના વિચારમાં પડવું અને પાતાથી સંતતિ થશે તે મનુષ્યદેહ પામશે તે માક્ષસાધનરૂપ થશે એવી મનારથમાત્ર કલ્પનામાં પડવું, તે મનુષ્યપણાનું ઉત્તમપણું ટાળાને પશુવત્ કરવા જેવું થાય—ખરેખરા માક્ષમાર્ગ નાશ કરી માત્ર મનુષ્યની વૃદ્ધિ કરવાની કલ્પના કર્યા જેવું [થાય.]

મનુષ્યાદિ વંશની વૃદ્ધિ કરવી એ વિચાર મુખ્યપણે લૌકિક દર્શિના છે. પણ તે દેહ પામીને અવશ્ય માક્ષસાધન કરવું એ વિચાર અલૌકિક દર્શિના છે. અલૌકિક દર્શિમાં મનુષ્યાદિ વંશની વૃદ્ધિ કરવી

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારસ્તો

એમ કહ્યું નથી, તેથી મનુષ્યાદિના નાશ કરવા એમ તેમાં આશય રહે છે એમ સમજવું ન જોઈએ. લોકિક દષ્ટિમાં તા યુદ્ધાદિ ઘણા પ્રસંગમાં હજારા મનુષ્યા નાશ પામવાના વખત આવે છે અને તેમાં ઘણા વંશરહિત થાય છે. પણ અલોકિક દષ્ટિથી નિર્વેરતા, અવિરાધ, મનુષ્યાદિ પ્રાણીની રક્ષા અને તેમના વંશનું રહેવું એ સહજ બને છે.

જો એમ દરાવવામાં (આવે) કે [પુત્રાદિ ઉત્પન્ન કર્યા બાદ] ક્રમે કરીને જ સર્વ સંગપરિત્યાગ કરવા, તા તે યથાસ્થિત વિચાર કહેવાય નહિ. કેમકે, પૂર્વે કલ્યાણનું આરાધન કર્યું છે એવા કેંક ઉત્તમ જીવા નાની વયથી જ ઉત્કૃષ્ટ ત્યાગ પામ્યા છે. તેવા પરમ ઉદાસીન પુરુષને ત્યાગના નાશ કરાવી, કામભાગમાં દારવા બરાબર [તે] ઉપદેશ કહેવાય. [વળા] તે પણ स્વતંત્ર વાત નથી. તથારૂપ આયુષ્ય ન હાય તા ત્યાગના અવકાશ [પણ] ન આવે. વળા જો અપુત્રપણે ત્યાગ ન કરાય, તા કેંકને વહાવસ્થા સુધીમાં પણ પુત્ર થતા નથી તે માટે શું સમજવું?

વળી કાઇ ઉત્તમ સંસ્કારવાન પુરુષોના ગૃહસ્થાશ્રમના પહેલાંના ત્યાગ્યી વંશવૃદ્ધિ અટકવાના પ્રશ્ન લઈએ, તા તેવા ઉત્તમ પુરુષના ઉપદેશથી, અનેક જીવા જે મનુષ્યાદિ પ્રાણીના નાશ કરતાં ડરતા નથી તેઓ ઉપદેશ પામી મનુષ્યાદિના નાશ કરતાં કેમ ન અટકે, તથા શુભ વૃત્તિ પામવાથી કરી મનુષ્યપણું કેમ ન પામે ? અને એ રીતે મનુષ્યનું રક્ષણ તથા વૃદ્ધિ પણ સંભવે.

જ્યાં સુધી બને ત્યાં સુધી જ્ઞાની પુરુષનાં વચનાને લોકિક આશયમાં ન ઉતારવાં; અથવા અલોકિક દષ્ટિએ વિચારવાને યાગ્ય છે. અને લોકિક પ્રશ્નોત્તરમાં પણ વિશેષ ઉપકાર વિના પડવું ન ઘટે. તેવા પ્રસંગાથી કેટલીક વાર પરમાર્થદષ્ટિ ક્ષેાભ પમાક્રા જેવું પરિણામ આવે છે. (૨૯)

#### રહ : પ્રશ્નો

# ૧૦. પદાર્થીની અભસ્યતાનું કારણ

વડના ટેટા કે પીપરનાં પીપાંનું રક્ષણ કંઈ તેની વંશવૃદ્ધિને અર્થે કરવાના હેતુથી અબક્ષ કહ્યાં છે એમ સમજવું ચાેગ્ય નથી. તેમાં કાેમળપણું હાેય છે ત્યારે અનંત કાયના [જીવના] સંભવ છે તથા તેને બદલે બીજી ઘણી ચીજોથી નિષ્પાપપણું રહી શકાય છે છતાં તે જ અંગીકાર કરવાની ઇચ્છા રાખવી તે વૃત્તિનું ઘણું તુચ્છપણું થાય છે તેથી અબક્ષ કહ્યાં છે. પાણીના ટીપામાં અસંખ્યાત જીવ છે એ વાત ખરી છે. પણ ઉપર દર્શાવ્યાં તેવાં કારણાં તેમાં રહ્યાં નથી તેથી તે અબક્ષ કહ્યું નથી. જો કે તેવું પાણી વાપરવાની પણ આત્રા છે એમ કહ્યું નથી. પણ અમુક પાપ થાય એવા ઉપદેશ છે. (રહ)

# ૧૧. ઔષધાપચાર અને કમ<sup>ર</sup>ના નિયમ

કેટલાક રાગાદિ પર ઔષધાદિ અસર કરે છે. કેમકે તે રાગાદિના હેતુના કર્મ ખંધ કંઈ પણ તેવા પ્રકારના હાય છે. ઔષધાદિ નિમિત્તથી તે પુદ્દગલવિસ્તારમાં પસરી જઈને અથવા ખસી જઈને વેદનીયના ઉદયતું નિમિત્તપણું છોડે છે. તેવી રીતે નિવૃત્ત થવા ચાગ્ય તે રાગાદિ સંખંધી કર્મ ખંધ ન હાય, તાે તાે તેના પર ઔષધાદિની અસર થતી નથી કે સમ્યક્ ઔષધાદિ પ્રાપ્ત થતાં નથી.

અમુક કર્મ ખંધ કેવા પ્રકારના છે તે તથારૂપ જ્ઞાનદૃષ્ટિ વિના જાલુવું કહેલું છે. એટલે ઔષધાદિ વ્યવહારની પ્રવૃત્તિ એકાંતે નિષેધી ન શકાય. પાતાના દેહના સંખંધમાં કાઈ એક પરમ આત્મદૃષ્ટિવાળા પુરુષ તેમ વર્ત, તો, એટલે ઔષધાદિ શહેલું ન કરે, તો તે ચાગ્ય છે; પણ ખીજા સામાન્ય જીવા તેમ વર્તવા જાય, તા તે એકાંતિક દૃષ્ટિથી કેટલીક હાનિ કરે; તેમાં પણ પાતાને આશ્રિત રહેલા એવા જીવાપ્રત્યે અથવા ખીજા કાઈ જીવ પ્રત્યે, રાગાદિ કારણામાં તેવા ઉપચાર કરવાના વ્યવહારમાં વર્તી શકે તેવું છે છતાં ઉપચારાદિ કરવાની ઉપેક્ષા કરે, તા અનુક પામાર્ગ છેાડી દીધા જેવું થાય. કાઈ

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

જીવ ગમે તેવા પીડાતા હાય, તાપણ તેની આસનાવાસના કરવાનું તથા ઔષધાદિ વ્યવહાર છાડી દેવામાં આવે તા તેને આર્ત ધ્યાનના હેતુ થવા જેવું થાય. ગૃહસ્થવ્યવહારમાં એવી એકાંતિક દષ્ટિ કરતાં ઘણા વિરાધ ઉત્પન્ન થાય. ત્યાગવ્યવહારમાં પણ એકાંતે ઉપચારાદિના નિષેધ જ્ઞાનીએ કર્યા નથી. નિર્પ્રથને રાગાદિ થાય ત્યારે ઔષધાદિ પ્રહણ કરવામાં એવી આજ્ઞા છે કે, જ્યાં સુધી આર્ત ધ્યાન ન ઊપજવા યાગ્ય દષ્ટિ રહે ત્યાં સુધી ઔષધાદિ પ્રહણ ન કરવું; અને તેવું વિશેષ કારણ દેખાય તા નિરવદ્ય (નિર્દોષ) ઔષધાદિ પ્રહણ કરતાં આજ્ઞાના અતિક્રમ નથી; અને બીજા નિર્પ્રથને શરીરે રાગાદિ થયું હાય, ત્યારે તેની વૈયાવચ્ચાદિ (સેવા વગેરે) કરવાના પ્રકાર જ્યાં દર્શાવ્યા છે, ત્યાં કંઈ પણ વિશેષ અનુકંપાદિ દષ્ટિ રહે એવી રીતે દર્શાવ્યા એટલે ગૃહસ્થવ્યવહારમાં એકાંતે તેના ત્યાગ અશક્ય છે એમ સમજાશ.

તે ઔષધાદિ કંઇ પણ પાપિક્રિયાથી થયાં હોય, તે પણ તેથી પાતાના ઔષધાદિપણાના ગુણ દેખાક્યા વિના ન રહે; અને તેમાં થયેલી પાપિક્રિયા પણ પાતાના ગુણ દેખાક્યા વિના ન રહે; અને તેથી કર્મળધ થઇ યથાઅવસર તે પાપિક્રિયાનું ફળ ઉદયમાં આવે.

ગૃહસ્થવ્યવહારમાં પણ પાતાના દેહે રાગાદિ થયે જેટલી મુખ્ય સ્માત્મદિષ્ટ રહે તેટલી રાખવી, અને આર્ત ધ્યાનનું યથાદિષ્ટિએ જોતાં અવશ્ય પરિણામ આવવા યાગ્ય દેખાય અથવા આર્ત ધ્યાન ઊપજતું દેખાય, તા ઔષધાદિ વ્યવહાર ગ્રહણ કરતાં નિરવદ્ય (નિષ્પાપ) ઔષધાદિની વૃત્તિ રાખવી કવચિત્ પાતાને અર્થે અથવા પાતાને આશ્રિત એવા અથવા અનુક પાયાગ્ય એવા પર જીવને અર્થે સાવદ્ય (સદાષ) ઔષધાદિનું ગ્રહણ થાય, તા તેનું સાવદ્યપણું નિર્ધ્વસ (ફૂર) પરિણામના હેતુ જેવું અથવા અધર્મ માર્ગ ને પાષે તેવું હોવું ન જોઈ એ, એ લક્ષમાં રાખવાને યાગ્ય છે.

જે વેદનીય પર ઔષધ અસર કરે છે, તે ઔષધ વેદનીય

### રહ : પ્રશ્નો

[કર્મ] ના ખંધ વસ્તુતાએ નિવૃત્ત કરી શકે છે એમ કહ્યું નથી. કેમકે તે ઔષધ કર્મરૂપ વેદનીયના નાશ કરે તા અશુભ કર્મ નિષ્ફળ થાય. પણ ત્યાં એમ સમજવું યાગ્ય છે કે, તે અશુભ કર્મવેદનીય એવા પ્રકાર [નું] છે કે, તેને પરિણામાંતર પામવામાં ઔષધાદિ નિમિત્તકારણરૂપ થઈ શકે. મંદ કે મધ્યમ, શુભ અથવા અશુભ ખંધ . . . કાઈ એક સ્વજાતીય કર્મ મળવાથી ઉત્કૃષ્ટ ખંધ પણ થઈ શકે છે. કેટલાએક શુભ ખંધને કાઈ એક અશુભ કર્મવિશેષના પરાભવથી અશુભ પરિણામીપણું થાય છે, તેમજ તેવા અશુભ ખંધને કાઈ એક શુભ કર્મના યાગથી શુભ પરિણામીપણું થાય છે.

રાગ વગેરે છે તે એાસડથી ૮ળી શકે છે. તેથી કાઈને એમ લાગે કે પાપવાળું એાસડ કરવું તે અશુભ કર્મરૂપ છે, છતાં તેનાથી રાગ જે અશુભ કર્મનું કળ તે મટી શકે છે; એટલે કે અશુભથી શુભ થઈ શકે છે. આવી શંકા થાય તેવું છે, પણ એમ નથી. કાઈ એક (કર્મ-) પુદ્દગલના પરિષ્ણામથી થયેલી વેદના કેટલાક સંજોગાથી ટળા શકે છે, અને કેટલાએક સંજોગાથી વધારે થાય છે. તેવી વેદનામાં ફેરફાર થવામાં ખાહ્ય પુદ્દગલરૂપી એાસડ વગેરે નિમિત્ત કારણ જોવામાં આવે છે, બાકી ખરી રીતે જોતાં તા તે બંધ પૂર્વેથી જ એવા બાંધેલા છે કે, તે જાતના એાસડ વગેરેથી ટળા શકે. એાસડ વગેરે મળવાનું કારણ એ છે કે, અશુભ બધુ માળા બાંધ્યા હતા, અને બંધ પણ એવા હતા કે તેને તેવાં નિમિત્ત કારણા મળ તા ટળા શકે. પણ તેથી એમ કહેવું બરાબર નથી કે પાપ કરવાથી તે રાેગના નાશ થઈ શકયા; અર્થાત પાપ કરવાથી પુણ્યનું ફળ મેળવી શકાયું. પાપવાળા ઓસડની ઇચ્છા અને તે મેળવવા માટેની પ્રવૃત્તિથી અશુભકર્મ બંધાવા યાગ્ય છે અને તે પાપવાળા ક્રિયા અશુભ ઉદય આવ્યે ભાગવવી પડે છે. એટલે તે પાપવાળા ક્રિયાએ કંઈ શભ કળ થતું નથી. અશાતા જ એવી જાતની હતી કે તે રીતે મટી શકે અને તેટલી આર્લ ધ્યાન આદિની પ્રવૃતિ કરાવીને બીજો

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

ભાંધ કરાવે. નિશ્ચય મુખ્ય દષ્ટિએ તેા એાસડ વગેરે કહેવામાત્ર છે. બાકી તાે જે થવાતું હાેય તે જ થાય છે. (અપ્રગટ : ૯૭)

# ૧૨. પૂર્વ કમેંની નિવૃત્તિ

પૂર્વ કર્મ છે પ્રકારનાં છે. એક પ્રકારનાં એવાં છે કે જે પ્રકાર કાળાદિ તેની સ્થિતિ છે તે જ પ્રકારે તે ભાગવી શકાય. બીજો પ્રકાર એવા છે કે ન્નાનથી, વિચારથી કેટલાંક કર્મ નિવૃત્ત થાય. ન્નાન થવા છતાં પણ જે પ્રકારનાં કર્મ અવશ્ય ભાગવવા યાગ્ય છે, તે પ્રથમ પ્રકારનાં કર્મ. કેવળન્નાન ઉત્પન્ન થવા છતાં દેહનું રહેવું થાય છે, તે કેવળનાનીની ઇચ્છાથી નથી પણ પ્રારખ્ધથી છે. ન્નાની પુરુષ પણ તે કર્મ ભાગવ્યા વિના નિવૃત્ત કરી શકે નહિ. ભાગવવા યાગ્ય કર્મને ન્નાની પુરુષ સિદ્ધિ આદિ પ્રયત્ને કરી નિવૃત્ત કરવાની ઇચ્છા કરે નહિ. કર્મને યથાયોગ્યપણે ભાગવવા વિષે ન્નાની પુરુષને સંકાય હોતા નથી. જીવનું કરેલું જો વગર ભાગવ્યે અફળ જતું હોય તા પછી ખધમાક્ષની વ્યવસ્થા કયાંથી હોઈ શકે ? અમુક શિથિલ કર્મની કવચિત્ નિવૃત્તિ થાય છે એમ નહિ. આકારફેરથી તે કર્મનું વેદવું થાય છે. (૩૦)

# ૧૩. અનાદિ કમેં અને સુક્તિ

[પ્રશ્ન: શ્રી જિને જીવને અનંત કર્મના વ્યવસાયા કહ્યો છે, અને અનાદિ કાળથા અનંત કર્મના બંધ કરતા આવ્યા છે એમ કહ્યું છે. તા તેવાં અનંત કર્મ નિવૃત્ત કરવાનું સાધન ગમે તેવું બળવાન હાય, તા પણ અનંત કાળને પ્રયોજને પણ તે પાર કેવા રીતે પડી શકે ?]

ઉત્તર: જો કે કેવળ એમ હોય, તેા તમને લાગ્યું તેમ સંભવે છે; તથાપિ જિને પ્રવાહથી જીવને અનંત કર્મના કર્તા કહ્યો છે; અનંત કાળથી કર્મના કર્તા તે ચાલ્યા આવે છે એમ કહ્યું છે; પણ

#### ર૯ : પ્રશ્નો

સમયે સમયે અનંત કાળ જોગવવાં પડે એવાં કર્મ તે આગામી કાળ માટે ઉપાર્જન કરે છે એમ કહ્યું નથી. . . . અમિના એક ત્રણખાને વિષે આખા લાક સળગાવી શકાય એટલા 'ઐશ્વર્ય' ગુણ છે; તથાપિ તેને જેવા યાગ થાય છે, તેવા તેના ગુણ ફળવાન થાય છે. તેમ, અજ્ઞાનપરિણામને વિષે અનાદિ કાળથી જીવનું રખડવું થયું છે: તેમ હજા અનંત કાળ પણ ચૌદે રાજલાકમાં પ્રદેશ પ્રદેશ અનંત જન્મ, મરણ તે પરિણામથી હજા સંભવે; તથાપિ, જેમ તામાં તામાં મામાં વેગાવશ છે, તેમ અજ્ઞાનનાં કર્મપરિણામની પણ અમુક પ્રકૃતિ છે. ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ એક જીવને માહનીય કર્મનું ખંધન थाय. ते। सित्तेर हे। होडी सागरापम विषीनुं थाय, अभ जिने કહ્યું છે; તેના હેતુ સ્પષ્ટ છે કે, જો અનંત કાળનું બધન થતું હાય, તા પછી જીવના માક્ષ ન થાય. એ ખંધ હજા નિવૃત્ત ન થયા હોય . . . ત્યાં વખતે બીજી તેવી સ્થિતિના સંભવ હોય. પણ એવાં માહનીય કર્મ . . . એક વખતે ઘણાં બાંધે એમ ન બને. **આંધે; તેમ બીજાું નિવૃત્ત થતાં પ્રથમ ત્રીજાું આંધે; પણ બીજાું**, ત્રીજાં, ચોશું, પાંચમું, છઠ્ઠું એમ સૌ એક માહતીય કર્મના સંબંધમાં તે જ સ્થિતિનું બાંધ્યા કરે એમ બને નહીં. કારણ કે જીવને એટલા અવકાશ નથી. માહનીય કર્મની એ પ્રકારે રિથતિ છે. તેમ આયુષ્ય-કર્મની રિથતિ શ્રીજિને એમ કહી છે કે, એક જીવ એક દેહમાં વર્તાતાં તે દેહનું જેટલું આયુષ્ય છે તેટલાના ત્રણ ભાગમાંના ખે ભાગ વ્યતીત થયે આવતા ભવતું આયુષ્ય ખાંધે; તે પ્રથમ ખાંધે નહીં; અને એક ભવમાં આગામિક કાળના ખે ભવનું આયુષ્ય ખાંધે નહીં, એવી સ્થિતિ છે. અર્થાત્ જીવને અનાનભાવથી કર્મસંભંધ ચાલ્યા આવે છે. તથાપિ તેને કર્માની સ્થિતિ ગમે તેટલી વિટ'બનાર્પ છતાં, અનંત દુઃખ અને બવના હેતુ છતાં પણ જેમાં છવ તેથી નિવૃત્ત ચાય એટલા અમુક પ્રકાર બાધ કરતાં સાવ અવકાશ છે. આ

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

પ્રકાર જિને ઘણા સહ્લમપણે કહ્યો છે; તે વિચારવા યાગ્ય છે; — જેમાં જીવને માેક્ષના અવકાશ કહી કર્મખંધ કહ્યો છે. (૨૭)

### ૧૪. દેહાંત સમયે મતિ એવી ગતિ ?

[ જીવન દરમ્યાન ગમે તેવાં કર્મ — ભાવના કર્યાં હાેય, પણ મરણ-સમયે ક્ષણભર સારી ભાવના કરે, તેથી તે અનુસાર તેને ઉત્તમ ગતિ મળે ખરી ? ]

વિચારવાન પુરુષો તો કૈવલ્યદશા થતાં સુધી મૃત્યુને નિત્ય સમીપ જ સમજીને પ્રવર્ત છે. ઘણુંકરીને (જીવન દરમ્યાન) ઉત્પન્ન કરેલાં એવાં કર્મની રહસ્યબૂત મિત મૃત્યુ વખતે વર્ત છે. ક્વચિત માંડ પરિચિત થયા એવા પરમાર્થ; અને નિત્ય પરિચિત નિજકલ્પનાદિ બાવે રૃદિધર્મનું ગ્રહણ – એમ બાવ એ પ્રકારના થઈ શકે. સદિચારે યથાર્થ આત્મદિષ્ટ કે વાસ્તવ્ય ઉદાસીનતા તો કાઈક વિરલ જીવને કવચિત કવચિત હાય છે, અને બીજો બાવ અનાદિ પરિચિત છે. દેહાંત પ્રસંગે પણ તેનું પ્રાયલય જોવામાં આવે છે. એમ જાણી મૃત્યુ સમીપ આવ્યે તથારૂપ પરિણૃતિ કરવાના વિચાર વિચારવાન પુરુષ છોડી દઈ, પ્રથમથી જ તે પ્રકારે વર્ત છે. (૧૯૫૨)

### ૧૫. તિથિ સ'ળ'ધી મતલેદ

હિતકારી શું છે, તે સમજવું જોઈએ. આઠમની તકરાર તિથિ અર્થ કરવા નહીં; પણ લીકોતરીના રક્ષણ અર્થ તિથિ પાળવી. લીકોતરીના રક્ષણ અર્થ આઠમાદિ તિથિ કહી છે. કાંઈ તિથિને અર્થ આઠમાદિ કહી નથી. માટે આઠમાદિ તિથિનો કદાગ્રહ મટાડવા. જે કાંઈ કહ્યું છે, તે કદાગ્રહ કરવાને કહ્યું નથી. આત્માની શુદ્ધિયા જેટલું કરશા તેટલું હિતકારી છે. અશુદ્ધિયી કરશા તેટલું અહિતકારી છે; માટે શુદ્ધતાપૂર્વક સદ્દ્રત સેવવાં. (૧૯૫૨)

સંવત્સરીના દિવસ સંખંધી એક પક્ષ ચાેથની તિથિના આપ્રહ

### ર૯ : પ્રક્ષો 🕝

કરે છે, અને બીજો પક્ષ પાંચમની તિથિના આગ્રહ કરે છે. આગ્રહ કરનાર બંને મિથ્યાત્વી છેં, જ્ઞાની પુરુષોએ તિથિઓની મર્યાદા આત્માર્થ કરી છે. જો ચોક્કસ દિવસ નિશ્ચિત ન કર્યો હોત તો આવશ્યક વિધિઓના નિયમ રહેત નહીં. આત્માર્થ તિથિની મર્યાદાના લાભ લેવા. બાકી તિથિબિથિના બેદ મૂકી દેવા. એવી કલ્પના કરવી નહીં; એવી ભંગજાળમાં પડવું નહીં. (૧૯૫૨)

કદાગ્રહ મુકાવવા અર્થે તિથિઓ કરી છે, તેને ખદલે તે જ દિવસે કદાગ્રહ વધારે છે. હાલમાં ઘણાં વર્ષો થયાં પર્યુ પણમાં તિથિઓની ભ્રાંતિ ચાલે છે. તિથિઓનો વાંધા કાઢી તકરાર કરે છે તે માલે જવાના રસ્તા નથી. કવચિત પાંચમના દિવસ ન પળાયા અને છઠ પાળે, અને આત્મામાં કામળતા હાય, તો તે કળવાન થાય. જેથી ખરેખરું પાપ લાગે છે, તે રાકવાનું પાતાના હાથમાં છે, પાતાથી અને તેવું છે તે રાકતા નથી; ને બીજી તિથિ આદિની બલતી ફિકર કર્યે જાય છે. અનાદિથી શખદ, રૂપ, રસ, ગંધ ને સ્પર્શના માહ રહ્યો છે. તે માહ અટકાવવાના છે. માડું પાપ અજ્ઞાનનું છે. (૧૯૫૨)

# ૧૧. અવિરતિ રૂપી પાપ

એવા સિદ્ધાંત છે કે, કૃતિ વિના જીવને પાપ લાગતું નથી. તે કૃતિની જ્યાં સુધી વિરતિ કરી નથી, ત્યાં સુધી અવિરતિપણાનું પાપ લાગે છે. સમસ્ત એવા ચૌદ રાજલાકમાંથી તેને પાપિક્રિયા ચાલી આવે છે. કાઈ જીવ કંઈ પદાર્થ યોજી મરણ પામે અને તે પદાર્થની યોજના એવા પ્રકારથી હાય કે તે યોજેલા પદાર્થ જ્યાં સુધી રહે ત્યાં સુધી તેનાથી પાપિક્રિયા થયા કરે, તા ત્યાં સુધી તે જીવને અવિરતિપણાની પાપિક્રિયા ચાલી આવે છે. હાલના પર્યાયને સમયે તેના અજાણપણાના લાભ તેને મળી શકતા નથી. તે જીવે સમજવું જોઈતું હતું કે, આ પદાર્થથી થતા પ્રયોગ જ્યાં સુધી

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરતના

કાયમ રહેશ, ત્યાં સુધી તેની પાપિકિયા ચાલુ રહેશે. તે યાજેલા પદાર્થથી થતી કિયાથી મુક્ત થતું હોય, તો માહભાવને મૂકવા. . . અવિરતિ-પહ્યું કરવાથી પાપિકિયા [નો ] બંધ થાય છે. તે વિરતિપહ્યું યાજેલા પદાર્થના જ ભાવને વિષે આદરવામાં આવે, તે તે પાપિકિયા જ્યારથી વિરતિપહ્યું આદરે ત્યારથી આવતી બંધ થાય છે. અહીં જે પાપિકિયા લાગે છે તે ચારિત્રમાહનીયના કારહાથી આવે છે. તે માહભાવના ક્ષય થવાથી આવતી બંધ થાય છે. ( ૩૨ )



### 30

# ગાંધીજ ઉપરના પત્રો ૧

# નમઃ—શ્રીસત્પુરુષને નમસ્કાર

અાત્માર્થી, ગુણુંત્રાહી, સત્સ'ગયાગ્ય ભાઇ શ્રીમાહનલાલ પ્રત્યે, શ્રી ડરબન.

શ્રી મુંબઇથી લે. જીવન્મુક્તદરાઇચ્છક રાયચંદના ઓત્મસ્મૃતિ-પૂર્વક યથાયોગ્ય પહેંચે. અત્ર કુશળતા છે. તમારું લખેલું એક પત્ર મને પહેંચ્યું છે. કેટલાંક કારણાથી તેના ઉત્તર લખવામાં ઢીલ થઈ હતી. પાછળથી તમે આ તરફ તરતમાં આવવાના છે! એમ જાણવામાં આવ્યાથી પત્ર લખ્યું નહોતું; પણ હાલ એમ જાણવામાં આવ્યું કે, હમણાં લગભગ એક વર્ષ સુધી સ્થિતિ કરવાનું ત્યાં સંખધીનું કારણ છે; જેથી મેં આ પત્ર લખ્યું છે.

તમારા લખેલા પત્રમાં જે આતમાદિ વિષય પરત્વે પ્રશ્નો છે; અને જે પ્રશ્નોના ઉત્તર જાણવાની તમારા ચિત્તમાં વિશેષ આતુરતા છે, તે બન્ને પ્રત્યે મારુ અનુમાદન સંહેજે સહેજે છે; પણ જેવામાં

383

### શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્નાે

તમારું તે પત્ર મને મળ્યું, તેવામાં તેના ઉત્તર લખી શકાય એવી મારા ચિત્તની સ્થિતિ નહેાતી, અને ઘણું કરી તેમ થવાતું કારણ પણ તે પ્રસંગમાં બાહ્યોપાધિ પ્રત્યેનો વૈરાગ્ય વિશેષ પરિણામ પામ્યા કહેતા તે હતું; અને તેમ હાવાથી તે પત્રના ઉત્તર લખવા જેવા કાર્યમાં પણ પ્રવૃત્તિ થઈ શકે તેવું નહેાતું. થોડા વખત જવા દઈ, કંઈ તેવા વૈરાગ્યમાંથી પણ અવકાશ લઈ, તમારા પત્રના ઉત્તર લખીશ એમ વિચાર્યું હતું; પણ પાછળથી તેમ પણ બનવું અશક્ય થયું તમારા પત્રની પહેાંચ પણ મેં લખી નહેાતી. અને આવા પ્રકારે ઉત્તર લખી માેકલવા પરત્વે ઢીલ થઈ તેથી મારા મનમાં પણ ખેદ થયા હતા, અને જેમાંના અમુક ભાવ હળા સુધી વર્તે છે.

જે પ્રસંગમાં વિશેષ કરીને ખેદ થયો, તે પ્રસંગમાં એમ સાંભળવામાં આવ્યું કે, તમે તરતમાં આ દેશમાં આવવાની ધારણા રાખા છો; તેથી કંઈક ચિત્તમાં એમ આવ્યું હતું કે, તમને ઉત્તર લખવાની ઢીલ થઈ છે, તે પણ તમારા સમાગમ થવાથી સામી લાભકારક થશે; કેમકે લેખ દારા કેટલાક ઉત્તર સમજવવા વિકટ હતા. અને પત્ર તરતમાં તમને નહીં મળી શકવાથી તમારા ચિત્તમાં જે આતુરપણું વર્ધમાન થયેલું, તે ઉત્તર તરત સમજી શકવાને સમાગમમાં એક સારું કારણ ગણવા યાગ્ય હતું. હવે પ્રારખ્ધાદયે જયારે સમાગમ થાય, ત્યારે કંઈ પણ તેવી જ્ઞાનવાર્તા થવાના પ્રસંગ થાય એવી આકાંક્ષા રાખી, સંક્ષેપમાં તમારા પ્રશ્નોના ઉત્તર લખું છું.

જે પ્રશ્નોના ઉત્તર વિચારવાના નિરંતર તત્સં ખંધી વિચારરૂપ અભ્યાસની આવશ્યકતા છે, તે ઉત્તર સંક્ષેપમાં લખવાનું થયું છે તેથી કેટલાક સંદેહની નિવૃત્તિ વખતે થવી કઠણ પડશે; તો પણ મારા ચિત્તમાં એમ રહે છે કે, મારા વચન પ્રત્યે કંઈ પણ વિશેષ વિશ્વાસ છે તેથી તમને ધીરજ રહી શકશે, અને પ્રશ્નોનું યથાયોગ્ય સમાધાન થવાને અનુક્રમે કારણભૂત થશે એમ મને લાગે છે. તમારા પત્રમાં ૨૭ પ્રશ્નો છે; તેના સંક્ષેપે નીચે ઉત્તર લખું છું.

#### ૩૦ : ગાંધીછ ઉપરના પત્રો

૧. પ્ર૦-" આત્મા શું છે <sup>?</sup> તે કંઈ કરે છે <sup>?</sup> અને તેને કર્મ નડે છે કે નહિ <sup>?</sup>"

ઉ૦-(૧) જેમ ઘટપટાદિ જડ વસ્તુઓ છે. તેમ આત્મા જ્ઞાન-સ્વરૂપ વસ્તુ છે. ઘટપટાદિ ' અનિત્ય ' છે : ત્રિકાળ એક સ્વરૂપે સ્થિતિ કરી રહી શકે એવાં નથી. આત્મા એક સ્વરૂપે ત્રિકાળ સ્થિતિ કરી ્શકે એવા 'નિત્ય' પદાર્થ છે. જે પદાર્થની ઉત્પત્તિ કાેઈ પણ સંયાગથી થઈ શકી ન હાય, તે પદાર્થ 'નિત્ય ' હોય છે. આત્મા ઢાઈ પણ સંયોગોથી ખની શકે એમ જણાતું નથી: કેમકે જડના હજારા-ગમે સંયોગા કરીએ, તાે પણ તેથી ચેતનની ઉત્પત્તિ નહીં થઇ શકવા યાગ્ય છે. જે ધર્મ પદાર્થમાં હોય નહીં. તેવા ઘણા પદાર્થી ભેળા કરવાથી પણ તેમાં જે ધર્મ નથી તે ઉત્પન્ન થઈ શકે નહિ, એવા સૌને અનુભવ થઈ શકે એમ છે. જે ઘટપટાદિ પદાર્થી છે, તેને વિષે નાનસ્વરૂપતા જોવામાં આવતી નથી. તેવા પદાર્થીનાં પરિણામાંતર કરી સંયોગ કર્યા હેાય. અથવા થયા હેાય. તાપણ તે तेवी જ જાતિના થાય. અર્થાત્ જડસ્વરૂપ થાય, પણ ज्ञानस्वरूप न થાય. તાે પછી તેવા પદાર્થના સંયાગે આત્મા, કે જેને જ્ઞાની પુરુષા મુખ્ય જ્ઞાનસ્વરૂપ લક્ષણવાળા કહે છે, તે તેવા ઘટપટાદિ ( પૃથ્વી, જળ, વાયુ, આકાશ ) પદાર્થથી ઉત્પન્ન કાેઈ રીતે થઈ શક્વા યાેગ્ય નથી. 'જ્ઞાનસ્વરૂપપર્હાં' એ આત્માનું મુખ્ય લક્ષણ છે, અને 'તેના અભાવવાળું' મુખ્ય લક્ષણ જડતું છે. તે બન્નેના અનાદિ સહજ સ્વભાવ છે.

આ તથા બીજાં તેવાં સહસ્ત્રગમે પ્રમાણા આત્માને 'નિત્ય' પ્રતિપાદન કરી શકે છે. તેમજ તેના વિશેષ વિચાર કર્યે સહજ-સ્વરૂપ નિત્યપણે આત્મા અનુભવમાં આવે છે; જેથી સુખદુઃખાદિ ભાગવનાર, તેથી નિવૃત્તનાર, વિચારનાર, પ્રેરણા કરનાર, એ આદિ ભાવા જેના વિદ્યમાનપણાથી અનુભવમાં આવે છે, તે આત્મા મુખ્ય ચેતન (જ્ઞાન) લક્ષણવાળા છે, અને તે ભાવે (સ્થિતિએ) કરી તે

### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્નાે

સર્વ કાળ રહી શકે એવા 'નિત્ય' પદાર્થ છે, એમ માનવામાં કંઇ પણ દેષ કે બાધ જણાતા નથી, પણ સત્યના સ્વીકાર થવારપ ગુણ થાય છે:

અં! ત્રેક્ષ તથા તમારા બીજા કેટલાક પ્રશ્ની એવા છે, કે જેમાં વિશેષ લખવાનું તથા કહેવાનું અને સમજાવવાનું અવશ્ય છે. તે પ્રશ્ન માટે એવા સ્વરૂપમાં ઉત્તર લખવાનું બનવું હાલ કઠ્યું હોવાથી, પ્રથમ 'ષ્ટ્રિશનિસમુચ્ચય' શ્રન્થ તમને માકલ્યા હતા, કે જે વચિવા વિચારવાથી તમને કાઈ પણ અંશે સમાધાન થાય, અને આ પત્રમાં પણ કાંઈ વિશેષ અંશે સમાધાન થાય, એટલું બની શકે; કેમકે તે સંબંધી અનેક પ્રશ્નો ઊઠવા યાગ્ય છે, કે જે કરી કરી સમાધાન પ્રાપ્ત થવાથી, વિચારવાથી, સમાવશ પામે, એવી પ્રાયે સ્થિતિ છે.

- (૨) ત્રાંનદેશીમાં-પાતાના સ્વરૂપના યથાર્થ બાંધથી ઉત્પન્ન થયેલી દશામાં—તે ઓતમાં નિજભાવના એટલે ત્રાન, દર્શન (યથાસ્થિત નિર્ધાર) અને સહજસમાધિ પરિણામના કર્તા છે. અત્રાંનદશામાં ક્રોધ, માન, માયા, લાભ એ આદિ પ્રકૃતિના કર્તા છે; અને તે ભાવનાં કળના બાંકતા થતાં પ્રસંગવશાત ઘટપટાદિ પદાર્થીના નિમિત્તપણે કર્તા છે; અર્થાત્ ઘટપટાદિ પદાર્થીના તે કર્તા નથી, પણ તેને કાંઈ આકારમાં લાવવારૂપ ક્રિયાના કર્તા છે. એ જે પાછળ તેની દશા કહી, તેને જૈન 'કર્મ' કહે છે; વેદાંત 'બ્રાંતિ' કહે છે; તથા બીજા પણ, તેને અનુસરતા એવા શબ્દ કહે છે. વાસ્તવ્ય વિચાર કર્યેથી આત્મા ઘટપટાદિના તથા ક્રોધાદિના કર્તા થઈ શકતા નથી. માત્ર નિજસ્વરૂપ એવા ત્રાનપરિણામના જ કર્તા એ સ્પષ્ટ સમજાય છે.
- (૩) અજ્ઞાનભાવથી કરેલાં કર્મી પ્રારંભકાળે બીજરૂપ હેાઈ, વખતના ધાગ પામી કળરૂપ વૃક્ષપરિણામે પરિણમે છે; અર્થાત્ તે કર્મો આત્માને ભાગવવાં પડે છે. જેમ અમિના સ્પર્શે ઉષ્ણપણાના સંબંધ

#### ૩૦ : ગાંધીછ ઉપરના પત્રાે

થાય છે, અને તેનું સહેજે વેદનારૂપ પરિણામ થાય છે, તેમ આત્માને ક્રોધાદિ ભાવના કર્તાપણાએ જન્મ, જરા, મરણાદિ વેદનારૂપ પરિણામ થાય છે. આ વિચારને તમે વિશેષપણે વિચારશા, અને તે પરત્વે જે કંઇ પ્રશ્ન થાય તે લખશા; કેમકે જે પ્રકારને સમજી તેથી નિવૃત્ત થવારૂપ કાર્ય કર્યે જીવને માેક્ષદશા પ્રાપ્ત થાય છે.

ર. પ્રશ્ન- "ઇશ્વર શું છે? તે જગૃતકર્તા છે એ ખરું છે?"

ઉત્તર—(૧) અમે તમે કર્મ ળંધમાં વસ્ત રહેલા જીવ છીએ. તે જીવનું સહજસ્વરૂપ એટલે કર્મ રહિતપણ—માત્ર એક આત્મત્વપણ— જે સ્વરૂપ છે, તે ઇશ્વરપણું છે. જ્ઞાનાદિ ઐશ્વર્ય જેને વિષે છે, તે ઇશ્વર કહેવા યાગ્ય છે; અને તે ઇશ્વરતા આત્માનું સહજસ્વરૂપ છે, જે સ્વરૂપ કર્મ પ્રસંગે જણાતું નથી, પણ તે પ્રસંગ અન્યસ્વરૂપ જાણી જ્યારે આત્મા ભણી દૃષ્ટિ શ્વય છે, ત્યારે અનુક્રમે સર્વજ્ઞતાદિ ઐશ્વર્યપણું તે જ આત્મામાં જણાય છે; અને તેથી નિશેષ ઐશ્વર્યવાણા કોઈ પદાર્થ, સમસ્ત પદાર્થો નીરખતાં પણ અનુભવમાં આવી શકતા નથી. જેથી ઇશ્વર છે તે આત્માનું બીજાું પર્યાયિક નામ છે; એથી કોઈ વિશેષ સત્તાવાળા પદાર્થ ઇશ્વર છે એમ નથી; એવા નિશ્વયમાં મારા અભિપ્રાય છે.

(૨) તે જ્યારકર્તા નથી; અર્થાત પરમાણ, આકાશાદિ પદાર્થ નિત્ય હોવા યોગ્ય છે, તે કાઈ પણ વસ્તુમાંથી બનવા યોગ્ય નથી. કદાપિ એમ ગણીએ કે, તે ઈશ્વરમાંથી બન્યા છે, તો તે વાત પણ યોગ્ય લાગતી નથી. કેમકે, ઈશ્વરને જો સેતનપણે માનીએ, તો તેથી પરમાણ, આકાશ વગેરે ઉત્પન્ન કેમ શઈ શકે ? કેમકે સેતનથી જડની ઉત્પત્તિ થવી જ સંભવતી નથી. જો ઈશ્વરને જડ સ્વીકારવામાં આવે, તો સહેજે તે અનશ્વર્યવાન દેરે છે. તેમજ તેથી જવરૂપ 'સેતનપદાર્થ' તી ઉત્પત્તિ પણ શઈ શકે નહિ. જડ, સેતન ઉભયરૂપ ઈશ્વર ગણીએ, તો પછી જડ, સેતન ઉભયરૂપ જગત છે તેનું ઈશ્વર એવું બીજાં નામ

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારસ્તો

કહી, સંતાષ રાખી લેવા જેવું થાય છે; અને જગતનું નામ ઇધર રાખી સંતાષ રાખી લેવા, તે કરતાં જગતને જગત કહેવું, એ વિશેષ યાગ્ય છે. કદાપિ પરમાણુ, આકાશાદિ નિત્ય ગણીએ અને ઇધરને કર્માદિના કળ આપનાર ગણીએ, તા પણ તે વાત સિદ્ધ જણાતી નથી. એ વિચાર પર 'ષ્ટ્દર્શનસમુચ્ચય'માં સારાં પ્રમાણા આપ્યાં છે.

## ૩. પ્રશ્ન—" માક્ષ શું છે?"

ઉત્તર—જે ક્રોધાદિ અજ્ઞાનભાવમાં—દેહાદિમાં—આત્માને પ્રતિ-ખંધ છે, તેથી સર્વથા નિવૃત્તિ થવી—મુક્તિ થવી—તે માેક્ષપદ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે; જે સહજ વિચારતાં પ્રમાણભૂત લાગે છે.

જ. પ્રશ્ન—" માેક્ષ મળશે કે નહિ તે ચાકસ રીતે આ દેહમાં જ જાણી શકાય ?"

ઉત્તર—એક દારડીના ઘણા બંધથી હાથ બાંધવામાં આવ્યા હોય, તેમાંથી અનુક્રમે જેમ જેમ બંધ છોડવામાં આવે, તેમ તેમ તે બંધના સંબંધની નિવૃત્તિ અનુભવમાં આવે છે, અને તે દારડી વળ મૂકી છૂટી ગયાના પરિણામમાં વર્તે છે એમ પણ જણાય છે— અનુભવાય છે, તેમજ અન્નાનભાવનાં અનેક પરિણામરૂપ બંધના પ્રસંગ આત્માને છે તે જેમ જેમ છૂટે છે, તેમ તેમ માેલના અનુભવ થાય છે; અને તેનું ઘણું જ અલ્પપણું જ્યારે થાય છે, ત્યારે સહજે આત્મામાં નિજભાવ પ્રકાશી નીકળીને અન્નાનભાવરુપ બંધથી છૂટી શકવાના પ્રસંગ છે એવા સ્પષ્ટ અનુભવ થાય છે. તેમજ કેવળ અન્નાનાદિભાવથી નિવૃત્તિ થઈ કેવળ આત્મભાવ આ જ દેહને વિષે સ્થિતિમાન છતાં પણ આત્માને પ્રગટે છે, અને સર્વ સંબંધથી કેવળ પોતાનું ભિત્રપણું અનુભવમાં આવે છે; અર્થાત્ મોલ્યદ આ દેહમાં પણ અનુભવમાં આવવા યોગ્ય છે.

પ. પ્રશ્ન—"એમ વાંચવામાં આવ્યું કે, માણસ દેહ છેાડી કર્મ પ્રમાણે જનાવરામાં અવતરે, પથરા પણ થાય, ઝાડ પણ થાય; આ ખરાખર છે ?"

ઉત્તર—દેહ છાડી ઉપાર્જિત પ્રમાણે જીવની ગતિ થાય છે, તેથી તે તિર્યંચ (જનાવર) પણ થાય છે, અને પૃથ્વીકાય એટલે પૃથ્વીરૂપ શરીર ધારણ કરી, બાકીની બીજી ચાર ઇંદ્રિયેા વિના કર્મ ભાેગવવાના જીવને પ્રસંગ પણ આવે છે; તથાપિ તે કેવળ પથ્થર કે પૃથ્વી થઈ જાય છે. એવું કંઈ નથી. પશ્થરરૂપ કાયા ધારણ કરે. અને તેમાં પણ અવ્યક્તપણે જીવ, જીવપણે જ હાય છે. ખીજ ચાર ઇંદ્રિયાન ત્યાં અવ્યક્ત – (અપ્રગટ ) – પહાં હોવાથી, 'પૃથ્વીકાયરૂપ જુવ ' કહેવા યાગ્ય છે. અનુક્રમે તે કર્મ ભાગવી જીવ નિવૃત્ત થાય છે. ત્યારે કક્ત પથ્થરતું દળ પરમાણરૂપે રહે છે, પણ છવ તેના સંબંધથી ચાલ્યાે જવાથી આહારાદિ સંગ્રા તેને હાેતા નથી. અર્થાત કેવળ જડ એવા પથ્થર જીવ થાય છે એવું નથી. કર્મના વિષમપણાથી ચાર ઇંદ્રિયાના પ્રસંગ અવ્યક્ત થઈ, ફક્ત એક સ્પર્શેદ્રિયપણે દેહના પ્રસંગ જીવને જે કર્મથી થાય છે, તે કર્મ ભાગવતાં તે પૃથ્વાદિમાં જન્મે છે: પણ કેવળ પૃથ્વીરૂપ, કે પથ્થરરૂપ થઈ જતા નથી; જનાવર થતાં કેવળ જનાવર પણ થઈ જતા નથી. દેહ છે તે જીવને વેશધારી-પહાં છે: સ્વરૂપપહાં નથી.

કુટા પ્રક્ષનું પણ આમાં સમાધાન આવ્યું છે.

૭મા પ્રશ્નનું પણ સમાધાન આવ્યું છે કે, કેવળ પથ્થર કે કેવળ પૃથ્વી કંઈ કર્મનાં કર્તા નથી; તેમાં આવીને ઊપજેલા એવા જીવ કર્મના કર્તા છે, અને તે પણ દૂધ અને પાણીની પેઠે છે. જેમ તે ખન્નેના સંયાગ થતાં પણ દૂધ તે દૂધ છે, અને પાણી તે પાણી છે, તેમ એકેકિયાદિ કર્મ ખંધે જીવને પશ્થરપણું જડપણું -જણાય છે, તાપણ તે જીવ અંતર તા જીવપણું જ છે. અને ત્યાં પણ તે આહાર બયાદિ સંત્રા-જે અવ્યક્ત જેવી છે તે-પૂર્વક છે.

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

- . પ્રશ્ન—" આર્યધર્મ" તે શું ! બધાની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી જ છે શું !
- ઉત્તર—(૧) આર્યધર્મની વ્યાખ્યા કરવામાં સૌ પોતાના પક્ષને 'આર્યધર્મ' કહેવા ઇચ્છે છે. જૈન જૈનને, બૌદ્ધ બૌદ્ધને, વેદાંતી વેદાંતને 'આર્યધર્મ' કહે એમ સાધારણ છે. તથાપિ જ્ઞાની પુરુષો તો જેથી આત્માને નિજસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય એવા જે આર્ય (ઉત્તમ) માર્ગ, તેને 'આર્યધર્મ' કહે છે; અને એમ જ યોગ્ય છે.
- (૨) બધાની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી થવી સંભવતી નથી. વેદમાં જેટલું ત્રાન કહ્યું છે, તેથી સહસ્ત્રગણા આશયવાળું જ્ઞાન શ્રીતીર્થકરાદિ મહાત્માઓએ કહ્યું છે, એમ મારા અતુભવમાં આવે છે: અને તેથી હું એમ જાહું છું કે. અલ્પ વસ્તુમાંથી સંપૂર્ણ વસ્તુ થઈ શકે નહિ: એમ હોવાથી વેદમાંથી સર્વની ઉત્પત્તિ કહેવી ઘટતી નથી. વૈષ્ણવાદિ સંપ્રદાયાની ઉત્પત્તિ તેના આશ્રયથી માનતાં અડચણ નથી. જૈન. બૌદ્ધના છેલ્લા મહાવીરાદિ મહાત્માએ થયા પહેલાં વેદ હતા એમ જણાય છે: તેમ તે ઘણા પ્રાચીન પ્રાંથ છે એમ પણ જણાય છે: તથાપિ જે કંઈ પ્રાચીન હોય તે જ સંપૂર્ણ હોય કે સત્ય હોય. એમ કહી શકાય નહિ: અને પાછળથી ઉત્પન્ન થાય તે અસંપૂર્ણ અસત્ય હોય એમ પણ કહી શકાય નહિ. બાકી વેદ જેવા અભિપ્રાય અને જૈન જેવા અભિપ્રાય અનાદિથી ચાલ્યા આવે છે. સર્વ ભાવ અનાદિ છે; માત્ર રૂપાંતર થાય છે. કેવળ ઉત્પત્તિ, કે કેવળ નાશ થતા નથી. વેદ, જૈન અને બીજા સૌના અભિપ્રાય અનાદિ છે, એમ માનવામાં અડચણ નથી; ત્યાં પછી વિવાદ શાના રહે? તથાપિ એ સૌમાં વિશેષ બળવાન-સત્ય-અભિપ્રાય કાના કહેવા યાગ્ય છે તે વિચારવું, એ અમને તમને સૌને યાેગ્ય છે.
- ૯. પ્રશ્ન--" વેદ કાેણું કર્યા? તે અનાદિ છે? જો અનાદિ હાેય તાે અનાદિ એટલે શં?"

- ઉત્તર—(૧) ઘણા કાળ પહેલાં વેદ થયા સંભવે છે.
- (ર) પુરતકપણે કાઇ પણ શાસ્ત્ર અનાદિ નથી; તેમાં કહેલા અર્થ પ્રમાણે તા સૌ શાસ્ત્ર અનાદિ છે, કેમકે તેવા તેવા અભિપ્રાય જાદા જાદા જીવા જાદે જાદે કપે કહેતા આવ્યા છે. અને એમ જ સ્થિતિ સંભવે છે. ક્રોધાદિ ભાવ પણ અનાદિ છે, અને ક્ષમાદિ ભાવ પણ અનાદિ છે, અને સહિંસાદિ ધર્મ પણ અનાદિ છે, અને અહિંસાદિ ધર્મ પણ અનાદિ છે. માત્ર જીવને હિતકારી શું છે, એટલું વિચારવું કાર્યરૂપ છે. અનાદિ તો બે ય છે. પછી ક્યારેક એાછા પ્રમાણમાં અને ક્યારેક વિશેષ પ્રમાણમાં કાઈને બળ હોય છે.
- ૧૦. પ્રશ્ન—"ગીતા કાેેે ખનાવી ? ઇશ્વરકૃત તાે નથી ? જો તેમ હાેય તાે તેના કાંઈ પુરાવાે?"
- ઉત્તર—(૧) ઉપર આવેલા ઉત્તરાથી કેટલુંક સમાધાન થઈ શકવા યાગ્ય છે કે, ઈશ્વરકૃતના અર્થ જ્ઞાની—સંપૂર્ણજ્ઞાની—એવા કરવાથી તે ઈશ્વરકૃત થઈ શકે; પણ નિત્ય અક્રિય એવા આકાશની પેડે વ્યાપક ઈશ્વરને સ્વીકાર્યે તેવાં પુસ્તકાદિની ઉત્પત્તિ થવી સંભવે નહિ. કેમકે તે તા સાધારણ કાર્ય છે, કે જેનું કર્તાપણું આરંભપૂર્વક હોય છે; અનાદિ નથી હોતું.
- (ર) ગીતા વેદવ્યાસજીનું કરેલું પુસ્તક ગણાય છે, અને મહાતમા શ્રીકૃષ્ણું અર્જીનતે તેવા બાધ કર્યાં હતા, માટે મુખ્યપણું કર્તા શ્રીકૃષ્ણું કહેવાય છે; જે વાત સંભવિત છે. ત્રાંથ શ્રેષ્ઠ છે. તેવા ભાવાર્થ અનાદિથી ચાલ્યા આવે છે, પણ તે જ શ્લાકા અનાદિથી ચાલ્યા આવે એમ બનવા યાગ્ય નથી; તેમ આક્રિય ઇશ્વરથી પણ તેની ઉત્પત્તિ હાય એમ બનવા યાગ્ય નથી. સક્રિય એટલે કાઈ દેહધારીથી તે ક્રિયા બનવા યાગ્ય છે. માટે સંપૂર્ણ જ્ઞાની તે ક્રિયર છે, અને તેનાથી બાધાયેલાં શાસ્ત્રો તે ક્રિયરી શાસ્ત્ર છે, એમ માનવામાં અડચણ નથી.

## શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારસ્તના

૧૧. પ્રશ્ન—" પશુઆદિના યત્તથી જરાય પુષ્ય છે ખરું ?"

હત્તર—પશુના વધથી, હાેમથી, કે જરાય તેને દુઃખ આપવાથી પાપ જ છે; તે પછી યજ્ઞમાં કરાે, કે ગમે તાે ઇશ્વરના ધામમાં ખેસીને કરાે. પણ યજ્ઞમાં જે દાનાદિ ક્રિયા થાય છે, તે કંઇક પુણ્યહેતુ છે; તથાપિ હિંસામિશ્રિત હાેવાથી તે પણ અનુમાદનયાેગ્ય નથી.

૧૨. પ્રશ્ન—"જે ધર્મ ઉત્તમ છે એમ કહો, તેના પુરાવા માગી શકાય ખરા કે?"

ઉત્તર—પુરાવા માગવામાં ન આવે, અને ઉત્તમ છે એમ વગર પુરાવે પ્રતિપાદન કરવામાં આવે, તો તો અર્થ, અનર્થ, ધર્મ, અધર્મ સૌ ઉત્તમ જ હેરે. પ્રમાણુથી જ ઉત્તમ અનુત્તમ જણાય છે. જે ધર્મ સંસાર પરિક્ષાણુ કરવામાં સર્વથી ઉત્તમ હોય, અને નિજસ્વભાવમાં સ્થિતિ કરાવવાને ખળવાન હોય, તે જ ઉત્તમ અને તે જ ખળવાન છે.

૧૩. પ્રશ્ન—" ખ્રિસ્તી ધર્મ વિષે આપ કંઇ જાણે**! છે!** જો જાણતા હેા તા આપના વિચાર દર્શાવશા ?"

ઉત્તર— ખિરતી ધર્મ વિષે સાધારણપણે હું જાલું છું. ભરત-ખંડના મહાત્માઓએ જેવા ધર્મ શાધ્યા છે—વિચાર્યા છે—તેવા ધર્મ બીજા કાઇ દેશથી વિચારાયા નથી, એમ તા એક અલ્પ અભ્યાસે સમજી શકાય તેવું છે. જીવનું સર્વદા પરવશપણું [જેમાં] કહ્યું છે; અને માક્ષમાં પણ તે દશા તેવી જ રાખી છે; જીવના અનાદિ સ્વરૂપનું વિવેચન જેમાં યથાયાગ્ય નથી; કર્મસંબંધી વ્યવસ્થા અને તેથી નિવૃત્તિ પણ યથાયાગ્ય કહી નથી, તે ધર્મ વિષે મારા અભિપ્રાય, "સર્વોત્તમ તે ધર્મ છે" એમ થવાના સંભવ નથી. ખિરતી ધર્મમાં મેં જે ઉપર કહ્યા તેવા પ્રકારાનું યથાયાગ્ય સમાધાન દેખાતું નથી. આ વાક્ય મતલેદવશે કહ્યું નથી. વધારે પૂછવા યાગ્ય લાગે તા પૂછશા. તેના વિશેષ સમાધાન કરવાનું બની શકશે.

૧૪. પ્રશ્ન—" તેએ। એમ કહે છે: બાઇબલ ઇશ્વરપ્રેરિત છે; ઇસુ તે ઇશ્વરના અવતાર, તેના દાકરા છે ને હતા.

ઉત્તર—એ વાત તા શ્રહ્યાથી માન્યાથી માની શકાય, પણ પ્રમાણથી સિદ્ધ નથી. જેમ ગીતા અને વેદના ઇધરપ્રેરિતપણા માટે મેં ઉપર લખ્યું છે, તેમજ બાઇબલ સંબંધમાં પણ ગણવું: જે જન્મમરણથી મુક્ત થયા તે ઇધર અવતાર લે તે બનવા યાગ્ય નથી; કેમકે રાગદેષાદિ પરિણામ જ જન્મના હેતુ છે; તે જેને નથી એવા ઇધર અવતાર ધારણ કરે એ વાત વિચારતાં યથાર્થ લાગતી નથી. ઇધરના દીકરા છે, ને હતા, તે વાત પણ કાઈ રપક તરીકે વિચારીએ તા વખતે બંધ બેસે; નહિ તા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી બાધ પામતી છે. મુક્ત એવા ઇધરને દીકરા હાય તેમ શી રીતે કહેવાય? અને કહીએ તા તેની ઉત્પત્તિ શી રીતે કહી શકાએ? બન્નેને અનાદિ માનીએ તા પિતાપુત્રપણું શી રીતે બંધ બેસે? એ વગેરે વાત વિચારવા યાગ્ય છે; જે વિચાર્યથી મને એમ લાગે છે કે, તે વાત યથાયાગ્ય નહિં લાગે.

૧૫. પ્રશ્ન—" જૂના કરારમાં જે ભવિષ્ય ભાખ્યું છે, તે બધું ઈસામાં ખરું પડ્યું છે."

ઉત્તર—એમ હાય તા પણ તેથી તે બન્ને શાસ્ત્ર વિષે વિચાર કરવા ઘટે છે. તેમજ એવું ભવિષ્ય તે પણ ઇસુને ઇશ્વરાવતાર કહેવામાં બળવાન પ્રમાણ નથી; કેમકે જ્યાતિષાદિકથી પણ મહાત્માની ઉત્પત્તિ જણાવી સંભવે છે; અથવા ભલે કાઈ જ્ઞાનથી તેવી વાત જણાવી હોય, પણ તેવા ભવિષ્યવેત્તા સંપૂર્ણ એવા માક્ષમાર્ગ જાણનાર હતા તે વાત જ્યાં સુધી યથાસ્થિત પ્રમાણરૂપ ન થાય, ત્યાં સુધી તે ભવિષ્ય વગેરે એક શ્રહાત્રાહ્ય પ્રમાણ છે; તેમ બીજા પ્રમાણાથી તે હાનિ ન પામે એવું ધારણામાં નથી આવી શકતું.

૧૬. પ્રશ્ન—માં " ઇસુષ્પિસ્તના ચમતકાર " વિષે લુખ્યું છે.

## શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

ઉત્તર—કેવળ, કાયામાંથી જીવ ચાલ્યા ગયા હાય, તે જ જીવ તે જ કાયામાં દાખલ કર્યા હાય, અથવા કાઈ બીજા જીવને તેમાં દાખલ કર્યા હાય, તા તે બની શકે એવું સંભવતું નથી; અને એમ થાય તા પછી કર્માદિની વ્યવસ્થા પણ નિષ્ફળ થા. બાકી યાગાદિની સિહિથી કેટલાક ચમતકાર ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેવા કેટલાક ઇસુને હાય, તા તેમાં તદ્દન ખાયું છે કે અસંભવિત છે એમ કહેવાય નહિ. તેવી સિહિએા આત્માના ઐશ્વર્ય આગળ અલ્પ છે. આત્માના ઐશ્વર્યનું તેથી અનંતગુણ મહત્ત્વ સંભવે છે. આ વિષયમાં સમાગમે પૂછવા યાગ્ય છે.

૧૭. પ્રશ્ન—'' આગળ ઉપર શા જન્મ થશે તેની આ ભવમાં ખખર પડે? અથવા અગાઉ શું હતા તેની ?''

ઉત્તર—તેમ બની શકે. નિર્મળ જ્ઞાન જેનું થયું હોય તેને તેવું બનવું સંભવે છે. વાદળાં વગેરેનાં ચિદ્ધો પરથી વરસાદનું અનુમાન થાય છે, તેમ આ જીવની આ ભવની ચેષ્ટા ઉપરથી તેનાં પૂર્વ કારણો કેવાં હોવાં જોઇએ, તે પણ સમજી શકાય; થાડે અંશ વખતે સમજ્ય. તેમજ તે ચેષ્ટા ભવિષ્યમાં કેવું પરિણામ પામશે, તે પણ તેના સ્વરૂપ પરથી જાણી શકાય; અને તેને વિશેષ વિચારતાં કેવા ભવ થવા સંભવે છે, તેમજ કેવા ભવ હતા, તે પણ વિચારમાં સારી રીતે આવી શકવા યાગ્ય છે.

૧૮. પ્રશ્ન—"પડી શકે તો કોને ?" આના ઉત્તર ઉપર આવી ગયા છે.

૧૯. પ્રશ્ન—"મેક્ષ પામેલાનાં નામ આપ આપેા છેં તે શા આધાર ઉપર?"

ઉત્તર—મને આ પ્રશ્ન ખાસ સંખાધીને પૂછા, તા તેના ઉત્તરમાં એમ કહી શકાય કે, અત્યંત સંસારદશા પરિક્ષાણ જેની થઈ છે તેનાં

વચના આવાં હાય, આવી તેની ચેષ્ટા હાય એ આદિ અંશે પણ પાતાના આત્મામાં અનુભવ થાય છે, અને તેને આશ્રયે તેના માેક્ષ પરત્વે કહેવાય; અને ઘણું કરી તે યથાર્થ હાય એમ માનવાનાં પ્રમાણા પણ શાસ્ત્રાદિથી જાણી શકાય.

૨૦. પ્રશ્ન—'' **ઝુહ્લદેવ પણ માેક્ષ નથી પામ્યા એ શા ઉપર**થી આપ કહેા છે!''

ઉત્તર—તેના શાસ્ત્રસિદ્ધાંતાના આશ્રયે. જે પ્રમાણું તેમના શાસ્ત્રસિદ્ધાંતા છે, તે જ પ્રમાણું જો તેમના અભિપ્રાય હોય, તે તે અભિપ્રાય પૂર્વાપરિવિરુદ્ધ પણ દેખાય છે; અને તે લક્ષણ સંપૂર્ણ જ્ઞાનનું નથી. સંપૂર્ણ જ્ઞાન જયાં ન હોય, ત્યાં સંપૂર્ણ રાગદ્રેષ નાશ પામવા સંભવિત નથી. જયાં તેમ હોય, ત્યાં સંસારના સંભવ છે; એટલે કેવળ માક્ષ તેને હોય એમ કહેવું ખની શકે એવું નથી; અને તેમનાં કહેલાં શાસ્ત્રોમાં જે અભિપ્રાય છે, તે સિવાય બીજો તેમના અભિપ્રાય હતા, તે બીજી રીતે જાણવું અમને તમને કહણ પડે તેવું છે; અને તેમ છતાં કહીએ કે, ખુદ્દદેવના અભિપ્રાય બીજે હતા, તે કારણપૂર્વક કહેવાથી પ્રમાણભૂત ન થાય એમ કંઈ નથી.

# ૨૧. પ્રક્ષ—" દુનિયાની છેવટ શા સ્થિતિ થશે ?"

ઉત્તર—કેવળ માેક્ષરૂપે સર્વ છવાની સ્થિતિ થાય, કે કેવળ આ દુનિયાના નાશ થાય તેવું બનવું મને પ્રમાણરૂપ લાગતું નથી. આવા ને આવા પ્રવાહમાં તેની સ્થિતિ સંભવે છે. કાેઈ ભાવ રપાંતર પામી ક્ષીણ થાય, તાે કાેઈ વર્ધમાન થાય; તે એક ક્ષેત્રે વધે, તાે બીજા ક્ષેત્રે ઘટે; એ આદિ આ સૃષ્ટિની સ્થિતિ છે. તે પરથી અને ઘણા જ ઊંડા વિચારમાં ગયા પછી એમ જણાવું સંભવિત લાગે છે કે, કેવળ આ સૃષ્ટિ નાશ થાય, કે પ્રલયરૂપ થાય એ ન બનવા યાગ્ય છે. સૃષ્ટિ એટલે એક આ જ પૃથ્વી એવા અર્થ નથી.

## 344

## શ્રી રાજ્ય દ્રનાં વિચારસ્તો

## ૨૨. પ્રશ્ન—" આ અનીતિમાંથી સુનીતિ થશે ખરી ?"

ઉત્તર—આ પ્રશ્નના ઉત્તર સાંભળા જે છવ અનીતિ ઇચ્છે, તેને તે (ઉત્તર) ઉપયોગી થાય એમ થવા દેવું યાગ્ય નથી. સર્વ ભાવ અનાદિ છેઃ નીતિઅનીતિ. તથાપિ તમે અમે અનીતિ ત્યાગી નીતિ સ્વીકારીએ, તા તે સ્વીકારી શકાય એવું છે, અને એ જ આત્માને કર્વવ્ય છે. સર્વ છવ આશ્રી અનીતિ મટી નીતિ સ્થપાય એવું વચન કહી શકાતું નથી, કેમકે એકાંતે તેવી સ્થિતિ થઈ શકવા યાગ્ય નથી.

# ર૩. પ્રશ્ન—" દુનિયાને৷ પ્રલય છે?"

ઉત્તર--પ્રલય એટલે જો 'કેવળ નાશ' એવા અર્થ કરવામાં આવે, તો તે વાત ઘટતી નથી. કેમકે સર્વ પદાર્થના કેવળ નાશ શઈ જવા સંભવતા જ નથી. પ્રલય એટલે સર્વ પદાર્થનું ઈશ્વરાદિને વિષે લીનપહ્યું, તો કાઈના અભિપ્રાયમાં તે વાતના રવીકાર છે; પહ્યુ મને તે સંભવિત લાગતું નથી. કેમકે સર્વ પદાર્થ, સર્વ જવ એવાં સમપરિહ્યામ શી રીતે પામે કે એવા યાગ બને? અને જો તેવાં સમપરિહ્યામના પ્રસંગ આવે, તા પછી કરી વિષમપહ્યું થવું બને નહિ. અબ્યક્તપણે જવમાં વિષમપહ્યું અને વ્યક્તપણે સમપહ્યું એ રીતે પ્રલય રવીકારીએ, તા પહ્યુ દેહાદિ સંબંધ ધનના વિષમપહ્યું શા આશ્રયે રહે? દેહાદિ સંબંધ માનીએ, તો સર્વને એકેંપ્રિયપહ્યું માનવાના પ્રસંગ આવે,—અને તેમ માનતાં તો વિના કારણે બીજ ગતિઓના અસ્વીકાર કર્યા ગહ્યાય. અર્થાત્ ઊંચી ગતિના જીવને તેવા પરિષ્યુામના પ્રસંગ મટવા આવ્યો હોય તે પ્રાપ્ત થવાના પ્રસંગ આવે સંબવતો નથી.

૨૪. પ્ર૦—" અભણને બક્તિથી જ માક્ષ મળે ખરા કે ?"

**૩**૫૬

હત્તર—બક્તિ ત્રાનના હેતુ છે. ત્રાન માક્ષના હેતુ છે. અક્ષર-ત્રાન ન હાય તેને અબણ કહ્યો હાય, તા તેને બક્તિ પ્રાપ્ત થવી અસંબવિત છે એવું કંઈ છે નહિ. છવમાત્ર ત્રાનરવબાવી છે. બક્તિના બળે ત્રાન નિર્મળ થાય છે. નિર્મળ ત્રાન માક્ષના હેતુ થાય છે. સંપૂર્ણ ત્રાનની આવૃત્તિ થયા વિના સર્વથા માક્ષ હાય એમ મને લાગતું નથી; અને જ્યાં સંપૂર્ણ ત્રાન હાય, ત્યાં સર્વ બાષા (લિપિ) ત્રાન સમાય એમ કહેવાની પણ જરૂર નથી. બાષાત્રાન માક્ષના હેતુ છે, તે જેને ન હાય તેને આત્મત્રાન ન થાય, એવા કંઈ નિયમ સંબવતા નથી.

રપ. પ્રશ્ન—'' કૃષ્ણાવતાર અને રામાવતાર એ ખરી વાત છે ? એમ હાેય તાે તે શું ? એ સાક્ષાત્ ઇધર હતા, કે તેના અંશ હતા ? તેમને માનીને માેક્ષ ખરાે ?''

ઉત્તર—(૧) બન્ને મહાતમા પુરુષ હતા એવા તા મને પણ નિશ્ચય છે. આતમા હાવાયી તેઓ ઇશ્વર હતા; સર્વ આવરણ તેમને મત્યાં હાય, તા તેના માક્ષ પણ સર્વથા માનવામાં વિવાદ નથી. ઇશ્વરના અંશ કાઈ જીવ છે એમ મને લાગતું નથી, કેમકે તેને વિરાધ આપતાં એવાં હજારા પ્રમાણ દિષ્ટમાં આવે છે. ઇશ્વરના અંશ જીવને માનવાયી બંધ, માક્ષ બધાં વ્યર્થ થાય; કેમકે ઇશ્વર જ અત્તાનાદિના કર્તા થયા. એમ અત્તાનાદિના જે કર્તા થાય, તે પછી સહેજે ઇશ્વર હાય તા ય ઇશ્વરપણું ખાઈ ખેસે; અર્થાત્ ઉલટું જીવના સ્વામી થવા જતાં ઇશ્વરને નુકસાન ખમવાના પ્રસંગ આવે તેવું છે. તેમ જીવને ઇશ્વરના અંશ માન્યા પછી પુરુષાર્થ કરવા યોગ્ય શી રીતે લાગે? કેમકે તે જાતે તા કંઈ કર્તાહર્તા કરી શકે નહિ; એ આદિ વિરાધથી ઇશ્વરના અંશ તરીકે કાઈ જીવને સ્વીકારવાની પણ મારી છુદ્ધિ થતી નથી; તા પછી શ્રીકૃષ્ણ કે રામ જેવા મહાત્માને તેવા યોગમાં ગણવાની છુદ્ધિ કેમ થાય? તે બન્ને 'અવ્યક્ત ઈશ્વર' હતા, એમ

## શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના

માનવામાં અડચણ નથી; તથાપિ તેમને વિષે સંપૂર્ણ ઐશ્વર્ય પ્રગટયું હતું કે કેમ ? તે વાત વિચારવા યાગ્ય છે.

(ર) 'તેમને માનીને મેાક્ષ ખરા કે?' એના ઉત્તર સહજ છે. જીવને સર્વ રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાનના અભાવ અર્થાત્ તેથી છૂટવું તે માેક્ષ છે. તે જેના ઉપદેશ થઈ શકે તેને માન્યે, અને તેવું પરમાર્થ સ્વરૂપ વિચારી, સ્વાત્માને વિષે પણ તેવી જ નિષ્ઠા થઈ, તે જ મહાત્માના આત્માને આકારે (સ્વરૂપે) પ્રતિષ્ઠાન થાય, ત્યારે માેક્ષ થવા સંભવે છે. બાજી બીજી ઉપાસના કેવળમાેક્ષના હેતુ નથી. તેના સાધનના હેતુ થાય છે. તે પણ નિશ્વય થાય જ એમ કહેવા યાેગ્ય નથી.

ર૬. પ્રક્ષ—" વ્યક્ષા, વિષ્ણુ ને મહેશ્વર તે કાેેેેણ ?"

ઉત્તર—સૃષ્ટિના હૈતુરૂપ ત્રણ ગુણ ગણી તે આશ્રયે રૂપ આપ્યું હૈાય, તા તે વાત બંધ ખેસી શકે છે, તથા તેવાં બાજાં કારણાથી તે વ્યક્ષાદિનું સ્વરૂપ સમજ્ય છે; પણ પુરાણમાં જે પ્રકારે તેમનું સ્વરૂપ કહ્યું છે, તે પ્રકારે સ્વરૂપ છે, એમ માનવા વિષેમાં મારું વિશેષ વલણ નથી. કેમકે તેમાં કેટલાંક ઉપદેશાર્થે રૂપક કહ્યાં હાય એમ પણ લાગે છે; તથાપિ આપણે પણ તેના ઉપદેશ તરીકે લાભ લેવા, અને વ્યક્ષાદિના સ્વરૂપના સિદ્ધાંત કરવાની જંજાળમાં ન પડવું; એ મને વિશેષ દીક લાગે છે.

ર છે. પ્રશ્ન—" મને સર્પ કરડવા આવે ત્યારે તેને મારે કરડવા દેવા કે મારી નાંખવા ! તેને બીજી રીતે દૂર કરવાની મારામાં શક્તિ ન હાય એમ ધારીએ છીએ."

ઉત્તર—સર્પ તમારે કરડવા દેવા એવું કામ બતાવતાં વિચારમાં પડાય તેવું છે; તથાપિ તમે જો 'દેહ અનિત્ય છે' એમ જણ્યું હાય, તા પછી અસારભૂત દેહના રક્ષણાર્થે, જેને તેમાં પ્રીતિ રહી છે એવા સર્પને, તમારે મારવા કેમ યાગ્ય હાય? જેણે આત્મહિત

ઇચ્છવું હોય તેણું તો ત્યાં પાતાના દેહને જતા કરવા એ જ યાગ્ય છે. આત્મહિત ઇચ્છવું ન હાય તેણું તેમ કરવું? તા તેના ઉત્તર એ જ અપાય કે, તેણું નરકાદિમાં પરિભ્રમણ કરવું; અર્થાત્ સર્પને મારવા એવા ઉપદેશ કયાંથી કરી શકોએ? અનાર્પપૃત્તિ હાય તા મારવાના ઉપદેશ કરાય; તે તા અમને તમને સ્વપ્ને પણ ન હા એ જ ઇચ્છવાયાગ્ય છે.

હવે સંક્ષેપમાં આ ઉત્તરા લખી પત્ર પૃરું કરું છું. 'વટ્દર્શન-સમુચ્ચય' વિશેષ સંમજવાનું યત્ન કરશા. આ પ્રશ્નોના ઉત્તરમાં મારા લખાણના સંક્રાચથી તમને સમજવું વિશેષ મૂં ઝવણવાળું થાય તેવું કયાંય પણ હોય તાપણ તે વિશેષતાથી વિચારશા, અને કંઈ પણ પત્ર દારાએ પૂછવા જેવું લાગે તે પૂછશા; તા ઘણું કરી તેના ઉત્તર લખીશ. વિશેષ સમાગમે સમાધાન થાય એ વધારે યાગ્ય લાગે છે. એ જ વિનંતિ.

લ. આત્મસ્વરૂપને વિષે નિત્ય નિષ્ઠાના હેતુભૂત એવા વિચારની ચિંતામાં રહેનાર રાયચંદ્રના પ્રણામ.

સંવત ૧૯૦૫ના આસો વદ ક, શનિ, મુંબઇ.

સુત્ર ભાઈ શ્રીમાહનલાલ પ્રત્યે, શ્રી ડરખન.

પત્ર ૧ મળ્યું છે. જેમ જેમ ઉપાધિના ત્યાગ થાય, તેમ તેમ સમાધિસુખ પ્રગટે છે. જેમ જેમ ઉપાધિનું ગ્રહણ થાય, તેમ તેમ સમાધિસુખ હાનિ પામે છે. વિચાર કરીએ તેા આ વાત પ્રત્યક્ષ અનુભવરૂપ થાય છે.

જો કંઈ પણ આ સંસારના પદાર્થીના વિચાર કરવામાં આવે, તા તે પ્રત્યે વૈરાગ્ય આવ્યા વિના રહે નહિ; કેમકે માત્ર અવિચારે કરીને તેમાં માહબુદ્ધિ રહે છે.

"આત્મા છે," "આત્મા નિત્ય છે," "આત્મા કર્મના કર્મના કર્મા છે," "આત્મા કર્મના બોક્તા છે," "તેથી તે નિવૃત્ત થઈ શકે છે," "અને નિવૃત્ત થઈ શકવાનાં સાધન છે," એ છ કારણે! જેને વિચારે કરીને સિદ્ધ થાય, તેને 'વિવેક્ત્રાન' અથવા 'સમ્યક્ દર્શનની પ્રાપ્તિ' ગણવી એમ શ્રીજિને નિરુપણ કર્યું છે; જે નિરુપણ મુમુશ્લ જવે વિશેષ કરી અભ્યાસ કરવા યાગ્ય છે.

પૂર્વના ક્રાઈ વિશેષ અભ્યાસળળથી એ છ કારણોના વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે, અથવા સત્સંગના આશ્રયથી તે વિચાર ઉત્પન્ન થવાના યાગ ળને છે.

અતિત્ય પદાર્થ પ્રત્યે માેહબુદ્ધિ હોવાને લીધે આત્માનું 'અસ્તિત્વ,' 'નિત્યત્વ,' અને 'અવ્યાળાધ સમાધિસુખ' ભાનમાં આવતું નથી. તેની માેહબુદ્ધિમાં જીવને અનાદિથી એવું એકાગ્રપહ્યું ચાલ્યું આવે છે કે, તેના વિવેક કરતાં કરતાં જીવને મૂંઝાઈને પાછું વળવું પડે છે, અને તે માેહપ્ર'થી છેદવાના વખત આવવા પહેલાં તે વિવેક

છોડી દેવાના યાગ પૂર્વ કાળે ઘણી વાર ખન્યા છે; કેમકે જેના અનાદિકાળથી અભ્યાસ છે, તે અત્યંત પુરુષાર્થ વિના અલ્પકાળમાં છોડી શકાય નિલ્; માટે કરી કરી સત્સંગ, સત્શાસ્ત્ર અને પાતામાં સરળ વિચારદશા કરી, તે વિષયમાં વિશેષ શ્રમ લેવા યાગ્ય છે, કે જેના પરિણામમાં 'નિત્ય,' 'શાશ્વત,' 'સખરવરુપ' એવું 'આત્મન્નાન' થઈ, સ્વરુપઆવિર્ભાવ થાય છે. એમાં પ્રથમથી ઉત્પન્ન થતા સંશય ધીરજથી અને વિચારથી શાંત થાય છે. અધીરજથી અથવા આડી કલ્પના કરવાથી માત્ર જીવને પાતાના હિતના ત્યાગ કરવાના વખત આવે છે; અને અનિત્ય પદાર્થના રાગ રહેવાથી તેના કારણે કરી સંસારપરિભ્રમણના યાગ રહા કરે છે.

કંઈ પણ આત્મવિચાર કરવાની ઇચ્છા તમને વર્તે છે એમ જાણી, ઘણા સંતાષ થયા છે. તે સંતાષમાં મારા કંઈ રવાર્થ નથી. માત્ર તમે સમાધિને રસ્તે ચડવા ઇચ્છાે છાે તેથી સંસારકલેશથી નિવૃત્તવાના તમને પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે, એવા પ્રકારના સંભવ દેખી સ્વભાવે સંતાષ થાય છે. એ જ વિનંતિ.

સંવત્ ૧૯૫૧ના કાગણ વદ ૫, શનિ, તા. ૧૫–૩–૯૫, મુંબઇથી, આ વરુ પ્રણામ. આત્માર્થી ભાઈ શ્રીમાહનલાલ પ્રત્યે, ડરખન.

તમારા લખેલા કાગળ મળ્યા હતા. આ કાગળથી તેના ટૂં કામાં ઉત્તર લખ્યા છે:

નાતાલમાં સ્થિતિ કરવાથી તમારી કેટલીક સદ્દૃષ्ટत्तिએ। વિશેષता પામી છે, એમ પ્રતીતિ થાય છે; પણ તમારી તેમ વર્તવાની ઉત્કૃષ્ટ ઇચ્છા તેમાં હૈતભૂત છે. રાજકાટ કરતાં નાતાલ કેટલીક રીતે તમારી વૃત્તિને ઉપકાર કરી શકે એવું ક્ષેત્ર ખરું, એમ માનવામાં હાનિ નથી; કેમકે તમારી સરળતા સાચવવામાં અંગત વિધના ભય રહી શકે એવા પ્રપંચમાં અનુસરવાનું દબાણ નાતાલમાં ઘણું કરીને નહિ; પણ જેની સદ્દવૃત્તિએ। વિશેષ બળવાન ન હોય, અથવા નિર્બળ હોય અને તેને ઇગ્લંડાદિમાં સ્વતંત્રપણે રહેવાનું હોય, તેા અભક્ષાદિ વિષેમાં તે દેાષિત થાય એમ લાગે છે. જેમ તમને નાતાલક્ષેત્રમાં પ્રપંચના વિશેષ યાગ નહિ હોવાથી તમારી સદ્દવૃત્તિએા વિશેષતા પાંમી, તેમ રાજકાેટ જેવામાં કહેણ પડે એ યથાર્થ લાગે છે; પણ કાેઈ સારાં આર્ય ક્ષેત્રમાં સત્સંગાદિ યાેગમાં તમારી વૃત્તિએ। નાતાલ કરતાં પણ વિશેષતા પામત એમ સંભવે છે. તમારી વૃત્તિએ। જોતાં તમને નાતાલ અનાર્ય ક્ષેત્રરૂપે અસર કરે એવું મારી માન્યતામાં ઘણું કરીને નથી; પણ સત્સંગાદિ યેાગની ઘણુંકરીને પ્રાપ્તિ ન થાય તેથી ક્રેટલુંક આત્મનિરાકરણ ન થાય, તેરૂપ હાનિ માનવી કંઇક વિશેષ યાગ્ય લાગે છે.

અત્રેથી 'આર્ય આચારવિચાર' સાચવવા સંબંધી લખ્યું હતું તે આવા ભાવાર્થમાં લખ્યું હતું: 'આર્ય આચાર' એટલે મુખ્ય કરીને દયા, સત્ય, ક્ષમાદિ ગુણાનું આચરવું તે; અને 'આર્ય

વિચાર' એટલે, મુખ્ય કરીને આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, વર્તમાન-કાળ સુધીમાં તે સ્વરૂપનું અજ્ઞાન, તથા તે અજ્ઞાન અને અભાનનાં કારણા, તે કારણાની નિવૃત્તિ અને તેમ થઈ અવ્યાબાધ આનંદસ્વરૂપ અભાન એવા નિજપદને વિષે સ્વાભાવિક સ્થિતિ થવી તે. એમ સંક્ષેપ મુખ્ય અર્થથી તે શબ્દાે લખ્યા છે. વર્ણાશ્રમાદિ. વર્ણાશ્રમાદિ-પૂર્વક આચાર તે સદાચારના અંગભૂત જેવા છે. વર્ણાશ્રમાદિપર્વક. વિશેષ પારમાર્થિક હેતુ વિના તેા વર્તવું યાગ્ય છે, એમ વિચાર-સિદ્ધ છે; જો કે વર્ણાશ્રમધર્મ વર્તમાનમાં બહુ નિર્મળ સ્થિતિને પામ્યા છે; તાેપણ, આપણે તા જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ ત્યાગદશા ન પામીએ, અને જ્યાં સુધી ગૃહાશ્રમમાં વાસ હોય, ત્યાં સુધી તા વાણિયારૂપ વર્ણું ધર્મ ને અનુસરવા તે યાગ્ય છે. કેમકે અભક્ષાદિ ગ્રહણનાે તેના વ્યવહાર નથી. ત્યારે એમ આશંકા **થવા** યોગ્ય છે કે, "લુહાણા પણ તે રીતે વર્તે છે, તેા તેનાં અન્નાહારાદિ ગ્રહણ કરતાં શું હાનિ ? '' તાે તેના ઉત્તરમાં એટલું જણાવવું યાગ્ય થઈ શકે કે, વગર કારણે તેવી રીતિ પણ બદલાવવી ઘટતી નથી: કેમકે તેથી પછી બીજા સમાગમવાસી, કે પ્રસંગાદિ આપણી રીતિ જોનાર ગમે તે વર્ષાનું ખાતાં બાધ નથી એવા ઉપદેશના નિમિત્તને પામે. લુહાણાને ત્યાં અનાહાર લેવાથી વર્ણધર્મ હાનિ પામતા નથી: પણ મુસલમાનને ત્યાં અજ્ઞાહાર લેતાં તેા વર્ણધર્મની હાનિતા વિશેષ સંભવ છે, અને વર્ણધર્મ લાપવારૂપ દાવ કરવા જેવું શાય છે. આપણે. કંઈ લોકના ઉપકારાદિ હેતુથી તેમ વર્તવું થતું હોય, અને રસલુબ્ધતા-**ખુલ્લિથી** તેમ વર્તાવું ન ચતું હોય, તાપણ બીજા તેનું અનુકરણ તે હેતુને સમજ્યા વિના ઘણુંકરીને કરે, અને અંતે અભક્ષાદિ ગ્રહણ કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરે એવા નિમિત્તના હેતુ આપણું તે આચરણ છે. માટે તેમ નહિ વર્તાવું તે, એટલે મુસલમાનાદિના અન્નાહારાદિનું ગ્રહણ નહિ કરવું તે ઉત્તમ છે. તમારી વૃત્તિની કેટલીક પ્રતીતિ આવે છે, પણ તેથી ઊતરતી વૃત્તિ હોય તો તે જ પોતે અબક્ષાદિ આહારના

#### શ્રી રાજચ'દ્રનાં વિચારરત્ના

યોગને ઘણું કરીને તે રસ્તે પામે. માટે એ પ્રસંગથી દૂર રહેવાય તેમ વિચારલું કર્તવ્ય છે. દયાની લાગણી વિશેષ રહેવા દેવી હોય તો જ્યાં હિંસાનાં સ્થાનકો છે, તથા તેવા પદાર્થો લેવાય દેવાય છે, તયાં રહેવાના અથવા જવા આવવાના પ્રસંગ ન થવા દેવા જોઈએ. નહિ તો જેવી જોઈએ તેવી ઘણું કરીને દયાની લાગણી ન રહે; તેમજ અબક્ષ પર વૃત્તિ ન જવા દેવા અર્થે, અને તે માર્ગની ઉન્નતિનાં નહિ અનુમાદનને અર્થે અબક્ષાદિ પ્રહણુ કરનારના આહારાદિ અર્થે પરિચય ન રાખવા જોઈએ.

ત્રાનદિશ્એ જોતાં ત્રાત્યાદિ ભેદનું વિશેષાદિપણું જણાતું નથી; પણ ભક્ષાબક્ષભેદના તા ત્યાં પણ વિચાર કર્તવ્ય છે. અને તે અર્થ મુખ્ય કરીને આ વૃત્તિ રાખવી ઉત્તમ છે. કેટલાંક કાર્યો એવાં હોય છે કે, તેમાં પ્રત્યક્ષ દોષ હોતા નથી, અથવા તેથી દોષ થતા હોતા નથી, પણ તેને અંગે બીજા દોષોના આશ્રય હોય છે. તે પણ વિચારવાનને લક્ષ રાખવા હિચત છે. નાતાલના લોકાના ઉપકાર અર્થે કદાપિ તમારું એમ પ્રવર્તવું થાય છે એમ પણ નિશ્ચય ન ગણાય; જો બીજે કાર્કી પણ સ્થળે તેવું વર્તન કરતાં બાધ ભાસે, અને વર્તવાનું ન ખને, તો માત્ર તે હતું ગણાય. વળી તે લોકાના ઉપકાર અર્થે વર્તવું જોઈ એ એમ વિચારવામાં પણ કંઈક તમારા સમજવાફેર થતું હશે એમ લાગ્યા કરે છે. તમારી સદ્દવૃત્તિની કંઈક પ્રતીતિ છે, એટલે આ વિષે વધારે લખવું યાગ્ય દેખાતું નથી. જેમ સદાચાર અને સદ્દિચારનું આરાધન થાય, તેમ પ્રવર્તવું યાગ્ય છે.

ખીજ ઊતરતી જ્ઞાતિએ અથવા મુસલમાનાદિનાં કાર્ક તેવાં નિમંત્રણામાં અન્નાહારાદિને બદલે નહિ રાંધેલાે એવા ક્લાહાર આદિ લેતાં તે લાેકાના ઉપકાર સાચવવાના સંભવ રહેતાે હાેય, તાે તેમ અનુસરા તા સારું છે. એ જ વિનંતિ.

સં૦ ૧૯૫૨ના આસાે સુદ ૩, શુક્ર, આણંદ.

સત્પુરૂષો તેમનાં લક્ષણોથી ઓળખાય. સત્પુરુષોનાં લક્ષણો : - તેઓની વાણીમાં પૂર્વાપર અવિરોધ હોય, તેઓ ક્રોધનો જે ઉપાય કહે તેથી ક્રોધ જાય; માનનો જે ઉપાય કહે તેથી માન જાય. જ્ઞાનીની વાણી પરમાર્થરૂપ જ હોય છે. તે અપૂર્વ છે. જ્ઞાનીની વાણી બીજા અજ્ઞાનીની વાણીની ઉપર ને ઉપર જ હોય જ. જ્યાં સુધી જ્ઞાનીની વાણી સાંભળી નથી, ત્યાં સુધી સૂત્રો પણ છાશબાકળાં જેવાં લાગે. સદ્ગુર અને અસદ્ગુરનું ઓળખાણ સોનાની અને પિત્તળની કંઠીના ઓળખાણની પેઠે થવું જોઈએ. તરવાના કામી હોય અને સદ્ગુરુ મળે, તો કર્મ ટળે. જે પદાર્થને જ્ઞાની ઝેર કહે, તેને ઝેર જાણી મૂકે, અને જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધે, તેને તરવાના કામી કહેવાય.

- श्रीमद् राज्यंद्र