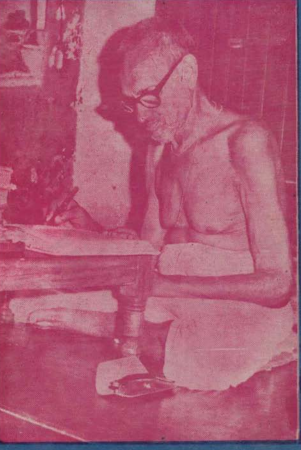
# पं.रतनचन्द्रजेन मुरत्तार व्यक्तित्व और कृतित्व





सम्पादकः

पं.जवाहरलाल जैन सिद्धान्तशास्त्री डॉ.चेतनप्रकाश पाटनी

#### पं. रतभचन्द जन प्रतार

त्यस्त्रित्व और कृशित्व

2

पृष्ठ तस्या—२= +=७२=६००

#### [ ह्यां स. म ]

- जीवनवृत्त
- छाया-छवियां
- ग्राशीवंचन
- প্রৱাত্তলি
- संस्मरण

#### [कृतित्व]

शंका-समाधान

- प्रथमानुयोग
- करणानुयोग
- चरणानुयोग

2

पुष्ठ संख्या ४- ६४६=६६०

- द्रव्यानुयोग
- ग्रनेकान्त स्याद्वाद
- उपादान निमित्त
- कारण कार्य व्यवस्था
- नयनिक्षेप
- अयं एवं परिभाषा
- विविध
- 🍳 पुष्य का विवेचन

१७०० है। भी अधिक शंकाओं का प्रमाण गुण्ड समायान

मह । १५०) एक ही उनस रुपए

Jair Education International

## पं0 रतनचन्द जैन मुख्तार !

मान्यवर माननीय विद्वद्वर धर्मप्रेमी, न्याय नीतिवान आप गुण के अगार हैं, धर्मरत्न कर्मठ कृपालु धीरवीर हैं, विचार के विशुद्ध दुनिया के आर-पार हैं। तस्वममंज्ञ हैं, शिरोमणि सिद्धान्त के हैं, मोह को निवार ज्ञान-गज पं सवार हैं, सहारनपुर के 'रतन' को सराहैं कैसे, हम पर आपके अपार उपकार हैं।।
— दामोदरचन्द आयुर्वेद शास्त्री, १-७-७७

Ť

'शंका-समाधान' की शैली, पर तुमने अधिकार किया, नय-निक्षेप-प्रमाण आदि से, प्रतिभा का श्रुंगार किया। श्राग्रहयुक्त वचन कहीं भी, कभी न कहते सुने गये, समाधान सब शंकाश्रों के, मिलते रहते नये-नये।।

—मूलचन्द शास्त्री, श्री महावीरजी



# पं, यतनचन्द जैन सुयन्ताय त्यिकिटव् अन्य किर्तिद्व

२

सम्पद्धकः

पं० जवाहरलाल जैन सिद्धान्तशास्त्री, भीण्डर डाँ० चेतनप्रकाश पाटनी, जोधपुर

[x]

प्रक**ाशक**ः

क्र० लाड्मल जैन

शासार्यभी शिवसागर वि० जैन प्रन्यमाला
शान्तिवीरनगर, श्रीमहावीरजी (राजस्थान)

- 🗂 पं०रतनचन्द जैन मुख्तार : ध्यक्तित्व और कृतित्व
- 🗆 आशीर्वचन :
  - (स्व.) ग्राचायंकल्पश्री श्रुतसागरजी महाराज
  - मृतिश्री वर्धमानसागरजी महाराज
  - आर्थिकाश्री विश्वद्वमती माताजी
- 🗆 सम्पादक:
  - 🛊 पं० जवाहरलाल जैन सिद्धान्तशास्त्री, भीण्डर
  - डॉ. चेतनप्रकाश पाटनी, जोधपुर
- 🗆 प्रकाशक :
  - म. लाड्मल जैन
     भ्राचार्यश्री शिवसागर दि. जैन ग्रंथमाला
     भ्रान्तिवीरनगर, श्रीमहावीरजी ( राज० ) 322220
- 🗆 प्राप्तिस्थानः
  - १. प्रकाशक ( उपयुंक्त )
  - २. पं० जवाहरलाल जैन
    साटड्या बाजार, गिरिवर पोल
    भीण्डर ( राज० ) 313603
- संस्करणः

प्रथम : १००० प्रतियाँ

- 🖽 प्रकाशनवर्षः १९८९
- मूल्य: एक सौ पचास रूपये; १५०)
   (दो जिल्दों का एक सैंट)
- मुद्रक : कमल प्रिटर्स
   मदनगंज—किशनगढ़ ( राजस्थान-)

## दो शब्द

प्रस्तुत ग्रन्थ की काया ग्राणा से ग्रिधिक स्थूल हो जाने के कारण इसे दो जिल्दों में मँबारना पड़ा है। श्रद्धेय पं० रतनवन्दजी जैन मुख्तार का व्यक्तित्व, छाया-छिवियाँ ग्रीर प्रथमानुयोग, करणानुयोग ग्रीर चरणानुयोग से सम्बन्धित शंका-समाधान की विपुल सामग्री पहली जिल्द के ५७२ पृष्ठों में संकलित है, शेष इस दूसरी जिल्द में।

ह्राचानुयोग के विषयों से सम्बन्धित कुल ४०१ शंका-समाधान इस यंथ के ३८४ पृष्ठों में मुद्रित हैं। जैन न्याय से सम्बद्ध अनेकान्त-स्याद्वाद, उपादान-निमित्त और कारण-कार्य व्यवस्था की कुल ४७ चुनी हुई शंकाएँ यहाँ समाधान सहित संकलित हैं। नयतिक्षेप, अर्थ-परिभाषा और विविध शीर्षक के अन्तर्गत कुल ५७० शंकाएँ इस ग्रन्थ को विशेष गौरव प्रदान कर रही हैं। पूष्य पण्डितजी का एक बहुचित ट्रंक्ट 'पुष्य का विवेचन' एतत्संबन्धी स्फुट शंका-समाधान सहित इस ग्रन्थ के ५६ पृष्ठों में (१४५७-१५१२) स्थान पा सका है। प्रष्ठतजी का एक दूसरा ट्रंक्ट 'कमबद्धपर्याय और नियतिवाद' पृष्ठ १२०७ से १२५६ तक मुद्रित है।

इस प्रकार पण्डितजी की लेखनी से प्रसूत विशाल सामग्री में से चयन कर कुल ४७९ शंकाएँ भीर उनके सरल प्रामारिएक समाधान इस जिल्द में प्रस्तुत हैं। ग्राशा है, तत्विज्ञासु भ्रानेकान्ती स्वाध्यायी इनसे समुचित लाभ प्राप्त कर स्व-पर उपकार में तिरत होंगे, ज्ञान का फल भी यही है।

परिशिष्ट में संदर्भ ग्रन्थ सूची, शंकाकार सूची श्रीर अर्थसहयोगियों की नामावली दी गई है।

समाधानकर्ता (स्व.) पं० रतन**चन्दजी मुख्ता**र की प्रतिभा श्रौर क्षमता का सिवनय सादर पुण्य स्मरण ।

शंकाकारों की स्पृह्णीय जिज्ञासावृत्ति के फलस्वरूप ही इस ग्रन्थ की परिकल्पना सम्भव हई है, ग्रंतः उन सभी का सविनय अभिनन्दन

सभी अर्थ-सहयोगियों का सादर आभार

प्रेरक (स्व.) आचार्यंकल्पश्री श्रुतसागरजी महाराज, मुनिश्री वर्धमानसागरजी महाराज ग्रीर आर्थिकाश्री विशुद्धमती माताजी के चरणों में सत-सत नमोस्तु ।

भूलों के लिए क्षमायाचना सहित-

पोष वदी एकादशी भगवान पार्श्वनाथ जन्म-तप कल्यासाक दिवस ३ जनवरो, १९८६ विनीत : जवाहरलाल जैन सिद्धान्तशास्त्री चेतनप्रकाश पाटनी

## पं रतनचन्द जैन मुख्तार : व्यक्तित्व ग्रौर कृतित्व--२

## ग्रनुक्रम

| क. सं.     | विषय                         | कुल संकाएँ          | <b>पृ</b> ष्ठ              |
|------------|------------------------------|---------------------|----------------------------|
| *          | द्रध्यानुयोग                 | ४०१                 | <i><b>≂७३−१२</b>४६</i>     |
| ŧ          | द्रव्य (सामान्य)             | હ                   | € <i>0</i> =               |
| <b>२</b>   | जीव : उपयोग                  | <b>२</b> १          | <b>দ</b> ওদ                |
| ą          | जीवतत्त्वः सम्यग्दर्शन       | ३७                  | <b>= 98</b>                |
| 8          | जीवतत्त्व : सम्य <b>धा</b> न | १८                  | ९३५                        |
| ¥          | जीवतत्त्वः विभाव में हेतु    | <b>३</b> २          | ९४९                        |
| Ę          | जीवतत्त्व : विविध            | २्द                 | ९५२                        |
| <b>હ</b>   | पुद्गल : परमाणु              | १९                  | १००४                       |
| 5          | <b>पुद्</b> गल : स्कन्ध      | १५                  | १०१७                       |
| 9          | धर्म, अर्धमं, अर्काश, काल    | १८ .                | १०२५                       |
| १०         | आस्रव तत्त्व                 | <b>१</b> ५          | १०४१                       |
| ११         | बन्ध तत्त्व                  | ₹ १                 | १०५३                       |
| १२         | संव <b>र</b> तत्त्व          | ×                   | ११००                       |
| <b>१</b> ३ | निर्जरात <del>र</del> व      | १द                  | ११०४                       |
| 18         | मोक्षतत्त्व                  | ३२                  | १११=                       |
| १५         | द्रव्य गुण, पर्याय गुण       | इध                  | ११५७                       |
| १६         | पर्याय सामान्य               | ₹ <b>३</b>          | <b>१</b> १⊏२               |
| <b>१</b> ७ | ऋमबद्धपर्यायः नियतिवाद       | ३७                  | <b>१</b> २०७               |
| *          | जैन न्याय                    | ४७                  | १२५७–१३०४                  |
| १          | अनेकान्त भ्रीर स्याद्वाद     | २५                  | <b>१</b> २५७               |
| २          | उपादान निमित्त               | १०                  | १२८०                       |
| 3          | कारण-कार्य व्यवस्था          | <b>१</b> २          | <b>१</b> २ <b>=९</b>       |
| *          | नय-निक्षेप                   | ४८                  | १३०४                       |
| #          | अर्थ एवं परिभाषा             | ब्रह                | <b>१</b> ३७०               |
| *          | विविध                        | ६⊏                  | १३९०                       |
| •          | पुष्य का विवे <b>च</b> न     | ••••                | <b>१४५७</b>                |
|            | परिशिष्ट⊸ <b>१</b> :         | सन्दर्भ ग्रन्थ सूची | १ <b>५१३—१</b> ५१४         |
|            | परिशिष्ट–२ :                 | शंकाकार सूची        | १५ <b>१५१५</b> २३          |
| •          | <b>५रिशिष्ट३</b> :           | अ <b>र्थ-सहयोगी</b> | <b>१</b> ४२४- <b>१</b> ४२५ |

## द्रव्यानुयोग

## द्रव्य (सामान्य)

#### 'तत्त्वार्शसूत्र' में द्रव्यलक्षण विषयक दो सूत्र वयों ?

शंका—'सद्दव्य लक्षणम्' और 'गुणवर्ययवद् द्रध्यम्' इस प्रकार दोनों का एक अर्थ होते हुए भी 'तत्त्वार्य-

समाधात—अन्य मतों में द्रव्य के विषय में भिन्न मान्यता है अतः उनमें कोई द्रव्य को सर्वेथा क्षणिक मानते हैं और कोई द्रव्य को सर्वेथा नित्य-कूटस्थ मानते हैं, इन दोनों के निराकरणार्थ 'सङ्ग्रध्यलक्षणम् ।' 'उत्थाद-ध्ययद्रीध्ययुक्त सत्' ऐसा कहा है। तथा कोई द्रव्य से गुण और पर्यायों को सर्वेथा भिन्न मानते हैं कोई सर्वेधा ध्रभिन्न मानते हैं उनके निराकरण के लिये 'गुणपर्ययवङ्ग्रध्यम्' सूत्र कहा है। कहा भी है—

"मतान्तरे हि द्रश्यावन्ये गुणाः परिकल्पिताः। न चैवं तेषां सिद्धिः। सर्वया भेदेनानुपपत्तेः। अतः द्रग्यस्य परिचमनं परिचर्तनं पर्यायस्तद्भेवा एव गुणा नाःयन्तं भिन्नजातीया इति मतान्तरिनवृत्त्यर्थे विशेषणं क्रियमाणं सार्थ-किमिति।" [ सुखबोध तत्त्वार्यवृत्ति पृ० १३२ ]

इसका अभिप्राय यह है कि मतान्तर में द्रव्य से ग्रन्य गुण किल्पत किये गये हैं, किन्तु उनकी कल्पना सिद्ध नहीं होती, क्योंकि गुणागुणी के अर्थात् द्रव्य-गुण के सर्वथा भेद की उत्पत्ति नहीं है। इसलिये द्रव्य का जो परिण-मन अथवा परिवर्तन है वह पर्याय है। उसका भेद ही गुण है, क्योंकि गुण की भिन्न जाति नहीं है। इसप्रकार मतान्तर के निराकरण करने के लिये विशेष कथन सार्थक है।

---जॅ, ग. 7-10-65/IX/ प्रेमवन्द

#### द्रव्यगतस्यभाव को ग्रन्यथा करने में केवली भी समर्थ नहीं

शंका—श्री अरहंत भगवान में क्या यह शक्ति है कि अजीव को जीव बना देवें और जीव को अजीव बना देवें ?

समाधान — अरहंत भगवान में यह शक्ति नहीं है कि जीव को ग्रजीव बना देवें और अजीव को जीव बना देवें, क्योंकि प्रत्येक द्रव्य नित्य और अवस्थित है।

"नित्याविष्यतान्यरूपाणि" मोक्षशास्त्र ५/४ प्रयोत्-द्रव्य नित्य और अवस्थित है।

"येन भावेन उपलक्षितं द्रव्यं तस्य भावस्याव्ययो नित्यत्वमुष्यते ।" रा. वा. ४।४।२

अर्थात् — जो द्रव्य जिस लक्षण से युक्त है उस द्रव्य के उस लक्षण का कभी विनाश नहीं होता। इसको नित्य कहते हैं। "तद्भावेनाव्ययं तद्भावाव्ययं नित्यमिति तिश्चीयते ।" सर्वार्यसिद्धि ५।३९

अर्थ-जिस वस्तु का जो भाव है उसरूप से च्युत न होना तद्भावाव्यय है अर्थात् नित्य है ऐसा निश्चित होता है।

'ग्रवस्थित' शब्द से यह बतलाया गया कि अनेक परिएमन होने पर भी धर्म, अधर्म, काल, आकाश और पुद्गल कभी चेतनरूप नहीं परिणमते और जीव्ह्रव्य कभी भ्रचेतनरूप नहीं परिणमते। राजवातिक अध्याय ५ सूत्र ४ वातिक ४।

इसप्रकार जो द्रव्यगत स्वभाव है उसको अन्यथा करने में कोई भी समर्थ नहीं है।

—जं. ग. 21-12-67/VII/ मृपुक्ष

#### द्रव्यों में एक प्रदेश स्वमाव

शंक:—अखंडता होने के कारण जीव के एक प्रदेशी स्वभाव लिखा था। परन्तु इस अपेक्षा तो धर्म, अधर्म और आकाश के भी एक प्रदेश स्वभाव होना चाहिये क्योंकि वे भी तो अखंड ब्रब्य हैं ?

समाधान—धर्म, अधर्म ग्रीर आकाशद्रव्यों में भी एकप्रदेश स्वभाव है। कहा भी है—'सेवकल्पनानिरपेक्षे-णेतरेषां धर्माधर्माकाशजीवानां चाखण्डत्यादेकप्रदेशस्यम्।' भेद-कल्पना की निरपेक्षता से धर्म, अधर्म, ग्राकाश और जीव द्रव्यों के भी अखंड होने के कारण एक प्रदेश स्वभाव है। आलाप-पद्धति।

--- जै. ग. 23-4-64/IX/ मदनलाल

#### सभी द्रव्य श्राकार सहित हैं

शंका — कालद्रध्य और आकाशद्रध्य आकारसिंहत है या आकाररिंहत है, क्योंकि मैंने एकस्यान पर पढ़ा कि द्रथ्य में सामान्यगुण होने के कारण प्रदेशस्थगुण की अपेक्षा आकारसिंहत है। यदि यह सामान्यगुण की अपेक्षा आकारसिंहत है तो निरंश परमाण्ड को भी आकारसिंहत मानना पड़ेगा अथवा सिद्धों में भी आकार मानना पड़ेगा ?

समाधान—प्रत्येक द्रव्य श्राकारसहित हैं। कोई भी द्रव्य निराकार नहीं है। निराकार द्रव्य हो ही नहीं सकता।

परमाणुका आकार गोल है। श्री जिनसेनाचार्य ने कहा है-

क्षणवः कार्यलिङ्काः स्युः द्विस्पर्शाः परिमण्डलाः । एकवर्णरसा नित्याः स्यूरनित्याश्च पर्ययेः ।१९४८।। आदिपुराण पर्य २४

परमाणु अध्यन्त सूक्ष्म होते हैं, इन्द्रियों से नहीं जाने जाते । घट-पट आदि परमाणुओं के कार्य हैं उन्हीं से उनका अनुमान किया जाता है । परमाणु में कोई भी दो अविरुद्ध स्पर्श रहते हैं, एकवर्ण, एकगंध, एकरस, रहता है । वे परमाणु गोल और नित्य होते हैं तथा पर्याय की अपेक्षा अनिस्य भी होते हैं।

सिद्धों का भी पुरुषाकार है जो अन्तिम शरीर से कुछ कम है।

णिक्कमा अहुगुणा किञ्चणा चरमदेहदी सिद्धा। लोयगाठिका णिच्चा उप्पादवएहि संजुला ॥१४॥ पुरिसायारी अप्पा सिद्धी झाएह लोयसिहरत्यो॥४१॥ ब्रव्यसंग्रह कालाणु भी पुद्गलपरमाणु के आकाररूप है, क्योंकि दोनों आकाश के एक प्रदेश में स्थिर होकर रहते हैं अत: कालाणु भी गोल है। आकाशद्रव्य भी चौरस समधन श्राकार वाला है। कहा भी है—

> व्योमामूर्तं स्थितं नित्यं चतुरस्रसमं घनम्। भाषावगाष्ट्रहेतुश्च नंतानंतप्रदेशकम् ॥३।२४ आचारसार

अर्थ--- प्राकाशद्रव्य अमूर्त है, कियारहित है, नित्य है, चतुरस्न-सम-धनाकार है, ग्रनन्तप्रदेशी है, ग्रदगाह का कारण है।

इसप्रकार पुद्गलपरमाणु, कालाणु, सिद्धजीव श्रीर धाकाशद्रव्य के आकार का कथन आर्थग्रन्थों में पाया जाता है।

—वॅ. ग. 29-8-68/VI/ रोब्रनलाल

- द्रव्य (१) एक द्रव्य का प्रभाव ग्रन्य द्रव्य पर ग्रवश्य पड़ता है।
  - (२) जिनसेन की वर्ण व्यवस्था सर्वागम सम्मत है।

शंका—यह तो सर्वमाननीय है कि एक द्रस्य-गुण-पर्याय का दूसरे द्रक्य-गुण व पर्याय पर कोई प्रभाव या असर नहीं पड़ता, क्योंकि प्रत्येकद्रश्य तथा उसके गुण व पर्याय स्वतन्त्र हैं। एक के कारण दूसरे को लाभ या हानि नहीं पहुँचती। प्रत्येक आत्मा स्वतंत्र है उसको मुक्ति में पौद्गलिक शरीर बाधा उत्पन्न नहीं कर सकता। इसलिये शूद्र मुक्ति का निषेध नहीं किया जा सकता। महापुराण के कर्ता भी जिनसे म स्वामी ने मनुस्मृति का अनुसरण करके जैनधमें को तीन वर्ण का धर्म बना दिया है। इसीलिये भी पं० कूलबन्दजी सिद्धान्तशास्त्री को लिखना पड़ा कि आचार्य जिनसेन ने जैनधमें की आध्यात्मिकता को गौण करके उसे तीन वर्ण का सामाजिक धर्म या कुलधमें बनाने का मरपूर प्रयत्न किया है।

शूद्र-मुक्ति के मानने से विगम्बर जैनधमं में क्या बाधा आती है ?

समाधान—दिगम्बरेतर समाज में तो ऐसा माना गया है कि एक द्रव्य-गुण-पर्याय का किसी प्रपेक्षा से भी कोई प्रभाव या असर दूसरे द्रव्य, गुण-पर्यायपर नहीं पड़ता । इसलिये दिगम्बरेतर जैनसमाज में स्त्रीमुक्ति आदि मानी गई है। दिगम्बरजैनाचार्यों ने ऐसा स्वीकार नहीं किया है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य तथा टीकाकार भी अमृत-चन्द्राचार्य ने स्पष्टरूप से एक-द्रव्य-गुण द पर्याय का दूसरे द्रव्य-गुण व पर्याय पर प्रभाव व ग्रसर स्वीकार किया है।

> रागो पसत्थमूदो वत्युविसेसेण फलदि विवरीदं। णाणामूमिगदाणिह वीजाणिव सस्सकालिह ।।२४४॥ प्रवचनसार ।

अर्थ — जैसे जगत में तानाप्रकार की भूमियों के कारण बीज के फलकाल में फल की विपरीतता (विभिन्न भता) देखी जाती है उसीप्रकार प्रशस्तभूतराग वस्तु भेद से विपरीतताया (विभिन्नतया) फलता है।

टोका---यथैकेवामिय बोजानां भूमिबैपरीत्यक्तिष्पत्तिवैपरीत्यं तथैकस्यपि प्रशस्तरागलक्षणस्य शुभोपयोगस्य पात्रवैपरीत्यारफलबैपरीत्यं कारणविशेषात्कायंविशेषस्यावश्यं भावित्वात् । अर्थ — जैसे एक ही प्रकार का बीज होने पर भी भूमि की विपरीतता से फल की विपरीतता होती है (अच्छी भूमि में उसी बीज का अच्छा फल उत्पन्न होता है और खराब भूमि में खराब हो जाता है या उत्पन्न हो नहीं होता।) उसी प्रकार प्रशस्तरागसहित शुभोपयोग वही का वहीं होता है फिर भी पात्र की विपरीतता से फल की विपरीतता होती है, क्योंकि कारणभेद से कार्यभेद अवश्यंभावी है।

इस गाथा में श्री कुन्दकुन्दाचार्य तथा टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने यह स्पष्ट बतलाया है कि बीज के फल पर भूमि का प्रभाव व असर पड़ता है। फिर यह कहना कि 'दूसरे का ग्रसर नहीं पड़ता है' ठीक नहीं है।

संसार में कुसंगति से बचने का उपदेश इसीलिये दिया जाता है कि संगति का प्रभाव पड़ता है। श्री कुन्द-कुन्दासार्य ने इसी बात को निम्न गाथा में कहा है।

> तम्हासमं गुणादो समणो समणं गुणेहि व अहियं । अधिवसदु तम्हि णिच्चं इच्छवि जवि बुवखपरिमोक्खं ॥२१०॥ प्रवचनसार

अर्थात् — लौकिक जनों की संगति से संयत भी असंयत होता है इसलिये यदि साधु दुःख से परिमुक्त होना चाहता है तो समान गुणवाले श्रमसा के ग्रथवा ग्रधिक गुणवाले श्रमण के संग में सदा निवास करे।

टीका — आहमा परिणाम स्वभाववाला है इसलिये लौकिकसंगति से विकार अवश्य आजाता है और संयत भी असंयत हो जाता है, जिसप्रकार ग्राग्न की संगति से जल विकारी अर्थात् गर्म हो जाता है। इसलिये दुःखों से मुक्ति चाहनेवाले श्रमण को समानगुरावाले श्रमण के साथ अथवा अधिक गुरावाले श्रमण के साथ निवास करना चाहिये, जिससे उसके गुराों की रक्षा ग्रथवा गुणों में वृद्धि होती है। जैसे शीतल जल यदि शीतल घर के कोने में रखा हुआ है तो वह ज्यों का त्यों बना रहेगा। यदि वह जल ग्रधिक श्रीतल स्थान पर या बरफ पर रखा हुआ है तो अधिक शीतल हो जायगा।

जब दूसरे की संगति का प्रभाव घारमा पर पड़ता है तो शरीर का प्रभाव घारमा पर ग्रवध्य पड़ेगा, व्योंकि शरीर व आस्मा का परस्पर बन्धानबद्ध से सम्बन्ध हैं । शारीरिक संहननादि शक्ति के अभाव में मोक्ष नहीं होता । इसी बात को श्री जयसेनाचार्य ने पंचास्तिकाय गाया १७० व १७१ टीका में कहा गया है—

"संहननादिशक्त्यभावाच्छुद्धात्मस्वरूपे स्यातुमशक्यत्वाद्वर्तमान-भवे पुण्यबंध एव भवान्तरे तु परमात्मभावना-स्थिरत्वे सति नियमेन मोक्षो भवति ।"

अर्थ — संहतनादि शक्ति के श्रभाव से शुद्धात्मस्वरूप में ठहरने में असमर्थ होने के वर्तमान भव में पुण्यबंध होता है, अन्य भव में परमात्मभावना स्थिर होने पर नियम से मोक्ष जाता है।

मुनि दीक्षा के योग्य किसप्रकार का शरीर कुल वर्ण वय ( प्रवस्था व आयु ) होनी चाहिये। उसका कथन **श्रो ५०८ कुन्दकुन्दादि आचार्थ** निम्नप्रकार कहते हैं—

> वण्णेसु तीसु एक्को कल्लाणंगो तवोसहो वयसा। सुमुहो कुंछारहिदो लिंगग्गहणे हवदि जोग्गो।। [ प्रवचनसार ]

अर्थ--- ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य इन तीनवर्णों में से कोई एक वर्णवाला हो, आरोग्य हो, तप की क्षमता रखनेवाला हो, न अतिदृद्ध वयवाला हो और न प्रति बाल वयवाला हो, ग्रंतरंग और बहिरंग निर्विकार सुमुख हो, दुराचारादि ग्रपवाद रहित हो, ऐसा गुण विशिष्ट पुरुष जिनदीक्षा ग्रहण करने के योग्य होता है। प्राज्ञेन ज्ञातलोकत्यवहृतिमितना तेन मोहोजिझहेन, प्रान्यिज्ञातः मुदेशो द्विजनृपति विणय्वर्णवर्ष्योङ्खपूर्णः । भूभृत्लोकाऽविरुद्धः स्वजनपरिजनोत्मोचितो वीतमोह-श्चित्रापस्माररोगाद्यपगत इति च ज्ञातिसंकीर्सनार्थः ॥१९॥ आचारसार

अर्थात्—लोक व्यवहार को जाननेवाले मोहरहित और बुद्धिमान आचार्यों को जिनदीक्षा देने से पूर्व यह ज्ञात कर लेना चाहिये कि यह सुदेश का है। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य इन तीनप्रकार के द्विजों में से किस एक वर्ण का है अर्थात् शूद्ध तो नहीं है पूर्ण भंगी है, राज्य व लोक के विश्व तो नहीं है, कुटुम्बी और परिवार के लोगों से दीक्षा की अश्वा मांग ली है मोह नष्ट हो गया है, मृगी आदि का रोग तो नहीं है; क्योंकि ऐसा पुरुष ही दीक्षा के योग्य है, अन्य नहीं।

वीक्षायोग्यास्त्रयो वर्णाश्चत्वारस्त्र विधोचिताः । मनोवाक्काय धर्माय मताः सर्वेऽविजन्तवः ॥७९९॥ उपासकाध्ययन

अर्थात् —दीक्षा के योग्य ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ये तीन वर्ण हैं।

थी मूलाराधना में भी इसप्रकार है।

"कर्मभूमिषु च बर्बरचिलातकपारसीकापिदेशपरिहारेण अंगर्बगमगधादिदेशेषु उत्पत्तिः । लब्धेऽपि देशे चांडा-लादिकुलपरिहारेण तपोयोग्ये कुलजातौ ।" गृ० ६५३ ।

अर्थात्—कर्म भूमि में बर्बर चिलात आदि देशों को छोड़कर स्रंग, बंग, मगधादि सुदेशों में उत्पन्न होना कठिन है। यदि सुदेश में भी उत्पन्न हो गया तो चांडाल आदि कुलों को छोड़कर तप के थोग्य प्रथत् जिनदीक्षा के योग्य कुल में उत्पन्न होना दुर्लभ है।

इसीप्रकार अन्य आचार्यों ने भी मात्र ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैध्य इन तीन कुलों में उत्पन्न हुए मनुष्य को जिन-दीक्षा के योग्य बतलाया है। क्या ये सभी आचार्य जैनसिद्धान्त के विरुद्ध मनुस्मृति के अनुसार कथन करने वाले माने जा सकते हैं। श्री कुन्दकुन्दादि महानाचार्यों के वाक्यों को भी यदि प्रमासः न मानकर अपने कपोलकल्पित इस सिद्धान्त 'एक द्रव्य-गुण-पर्याय का दूसरे द्रव्य-गुस-पर्याय पर कोई प्रभाव नहीं पड़ता', के बल पर दिगम्बरेन्तर समाज की तरह सूद-मुक्ति सिद्ध करना अपने आपको दुर्गति में ले जाना है।

---जं. ग. 4-2-65/IX/ इन्द्रसेन

#### एक द्रव्य का दूसरे द्रव्य पर प्रभाव

शंका-- क्या संहनन की कमी से वैराग्य में कमी हो जावे है ?

समाधान—'संहतन' नामकर्म का भेद है। जो छहप्रकार का है— १. वळवृष्भनाराचसंहतन २ वळन् नाराचसंहतन, ३. नाराचसंहतन, ४. अर्थनाराचसंहतन, ५. कीलितसंहतन, ६. ग्रसम्प्राप्तसृपाटिकासंहतन। जिसके उदय से अस्थि बन्धन में विशेषता होती है वह संहतन नामकर्म है, अतः पुद्गलिवपाकी है। इसका फल शरीर में होता है। यद्यपि यह कर्म और शरीर दोनों पौद्गलिक हैं जीवद्रव्य से ग्रन्थ हैं तथापि इनकी विशेषता से जीव की गति में विशेषता हो जाती है। प्रथमसंहतनवाला जीव ही मोक्ष प्राप्त कर सकता है। प्रथम तीन संहतनवाले जीव ही उपश्रम श्रेणी चढ़ सकते हैं। श्रन्तिम तीन संहननवाले जीवों के सातवें गुणस्थान से आगे के गुणस्थान नहीं हो सकते। इसप्रकार जीव धौर पुर्गल में प्रदेश भेद होते हुए भी एकड़क्य का दूसरे इक्य पर प्रभाव पड़ता है, किन्तु एकड़क्य कभी भी पलट कर दूसरे डब्यरूप नहीं हो जाता यही डब्य की स्वतंत्रता है।

--- जॅ. ग. 25-4-63/1X/ ब. पन्नालाल जैन

#### द्रव्य-तत्व

## जीव : उपयोग

#### दर्शनोपयोग से ग्रभिप्राय

शंका-दर्शनोपयोग का अभिप्राय उदाहरणाहप में बताने की कृपा की जिए।

समाधान छापस्थों के (सम्यग्दिष्ट या मिथ्यादिष्ट, कोई भी हो) जब ज्ञान एक बाह्यपदार्थ का अव-सम्बन छोड़कर जबतक दूसरे पदार्थ का अवग्रह न करे तबतक उसका उपयोग ग्रयनी ग्रात्मा में रहता हुआ दूसरे बाह्यपदार्थ को जानने के लिए जो प्रयत्न करता है, वह दर्शन है। ?

---पत 21-4-80/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

#### केवलदर्शन का स्वरूप व कार्य

शंका—अनन्त चतुष्टय में से ज्ञान, सुख एवं वीर्य तो समझ में आते हैं, किन्तु दर्शन का क्या कार्य है ? तथा केवलज्ञान और केवलदर्शन में क्या अन्तर रहता है ?

समाधान—अन्तरंग उद्योत केवलदर्शन है और बहिरंग पदार्थों को विषय करनेवाला प्रकाश केवलज्ञान है, ऐसा स्वीकार कर लेना चाहिये। दोनों उपयोगों की एकसाथ प्रवृत्ति मानने में विरोध भी नहीं आता है, स्योंकि उपयोग की कमवृत्ति कर्म का कार्य है और कर्म का अभाव हो जाने से उपयोगों की क्रमवृत्ति का भी अभाव हो जाता है।

<sup>1.</sup> दिठ 3-६-७७ को एक प्रकोत्तर में पूज्य मुख्तार साहब श्री जवाहरलालकों को लिखते हैं कि—
"मानांकि हम उत्तर की ओर स्थित परार्थ को देख रहे थे। फिर दक्षिण की ओर स्थित परार्थ को जानने की
इक्ता हुई। तब चसु इन्द्रिय उत्तर में स्थित परार्थ का यहण छोड़ कर तथा दक्षिण की ओर स्थित परार्थ के साथ
परार्थ का सिक्कर्ष प्रारम्भ करे, इसके बीच का जो काल हैं ( यह काल सैकण्ड था उसके भी अंत्ररूप हैं ),
जिस काल में कि चसुइन्द्रिय द्वारा बाह्मपदार्थ के साथ सित्रकर्ष नहीं हैं, यह दर्शनीपयोग का काल है। इस
दर्शनीपयोग के काल में चसुइन्द्रिय का कोई व्यापार नहीं हैं ( चसुइन्द्रिय के द्वारा जानने का प्रवत्नमाल हैं।"
---चेठ प्रव पाठ

केवलज्ञान स्व और पर दोनों का प्रकाशक है इसलिये केवलदर्शन नहीं है, ऐसा भी नहीं कहना चाहिये, दयोंकि केवलज्ञान स्वयं पर्याय है, इसलिये उसकी दूसरी पर्याय नहीं हो सकती है। यदि केवलज्ञान को स्व-प्रकाशक माना जायगा तो उसकी एक काल में स्व-प्रकाशकरूप और परप्रकाशकरूप दो पर्यायों माननी पहेंगी, किन्तु केवल- ज्ञान स्वयं पर-प्रकाशकरूप एक पर्याय है, अतः उसकी स्व-प्रकाशकरूप दूसरी पर्याय नहीं हो सकती है। केवलज्ञान और केवलदर्शन दोनों प्रकाश एक हैं ऐसा भी नहीं कहना चाहिये, क्योंकि बाह्मपदार्थ को विषय करनेवाला साकार उपयोग और अन्तरंगपदार्थ को विषय करनेवाला स्नाकार उपयोग, इन दोनों को एक मानने में विरोध आता है। विशेष के लिये जयधवल पू॰ १, धवल पू॰ १, ६, ७, १३ देखनी चाहिये।

--- जै. ग. 31-10-63/IX/ र. ला. जैन, मेरठ

#### ज्ञान व दर्शन की क्रमशः साकारता एवं निराकारता

शंका--क्या दर्शन निराकार है ? क्या पाँचों ही ज्ञान साकार हैं ?

समाधान -- दर्शन ग्रनाकार और ज्ञान साकार है। श्री बोरसेनाचार्य ने कहा भी है --

"पमाणदो पुधभूवं कम्ममायारो तं जम्मि णस्यि सो उवजोगो अणायारोणाम, वंसस्रवजोगो ति भणिवं होदि ।" जयस्वत पु० १ पृ० ३३१

''अंतरंगिवसयस्स उवजोगस्स अणायारत्तक्ष्मुवगमादो । ण अंतरंग उवजोगो वि सायारो, कत्तारादो वव्वादो पुष्ट कम्माण्डवसंभादो ।'' धवस पु० १३ पृ० २०७

"को दंसणीवजोगो णाम ? अंतरंगउवजोगो । कुदो ? आगारो णाम कम्मकत्तारभावो, तेण विणा जा उवलद्धी सो अणागारउवजोगो । अंतरंगउवजोगो वि कम्म-कत्तारभावो अस्यि ति णार्सकणिज्जं, तस्य कत्तारावो विकन्म-कत्तारभावो अस्यि ति णार्सकणिज्जं, तस्य कत्तारावो विकन्मिकतिहि कटूकम्माभावावो ।" धवल पु० ११ पृ० ३३३

अर्थ — प्रमाण से पृथाभूत कर्म को आकार कहते हैं ग्रथीत् प्रमाण में अपने से भिन्न बहिर्भूत जो विषय प्रतिभासमान होता है उसे ग्राकार कहते हैं। वह ग्राकार (बाह्यपदार्थ) जिस उपयोग में नहीं पाया जाता है वह उपयोग अनाकार अर्थात् दर्शनोपयोग है।

ध्रंतरंग को विषय करने वाले उपयोग को धनाकार उपयोग स्वीकार किया गया है। अंतरंग उपयोग विषयाकार होता है, यह बात भी नहीं है, क्योंकि इसमें कक्षी द्रव्य (आत्मा ) से पृथग्भूत कर्म (ज्ञेय ) नहीं पाया जाता है।

श्रंतरंग उपयोग को दर्शनोपयोग कहते हैं, क्योंकि श्राकार का श्रर्थ कर्ता-कर्मभाव है। उसके बिना जो अर्थोपलिंध होती है उसे अनाकार उपयोग कहा जाता है। अंतरंग उपयोग में कर्त्ता-कर्मभाव होता है, ऐसी आशंका नहीं करना चाहिये, क्योंकि उसमें द्रव्य व क्षेत्र की अपेक्षा कर्ता से भिन्न कर्म का अभाव है।

"आघारो कम्मकारयं, तेण कायारेण सह तद्वमाणं सायारं । विक्जुन्जोएण जं पुक्ववेसायारविसिद्ध-सत्ता-गहणं तं ण णाणं तस्य विसेसम्गहणाभावादो ति भणिदे, ण, तं वि णाणं चेव, णाणादो पुछभूदकम्मुवलंभावो । ण च तत्य एयंतेण विसेसमाहणाभावो, विसा-वेस-संठाण-वण्णादिविसिद्धसत्तुवलंभादो ।" जयधवल १ पृ० ३३८ ''कम्मकसारमाबो आगारो, तेण आगारेण सह बहुमाणो उवजोगो सागारो सि । सायारो णाणं ।'' धवल पु० १३ पृ॰ २०७

''सागारो जाजोवजोगो, तत्य कम्म-कत्तारभावसंभवादो ।'' धवल १ पृ० ३३४

अर्थ — कमं कारक ( ज्ञेय ) आकार कहलाता है। उस प्राकार के साथ जो उपयोग पाया जाता है वह साकार उपयोग है। जिजली के प्रकाश से पूर्व दिशा व देश के आकार रूप सत्ता ग्रहण होती है वह ज्ञानोपयोग नहीं है, क्यों कि उसमें विशेष पदार्थ का ग्रहण नहीं होता ऐसी ग्राशंका ठीक नहीं है, क्यों कि वहाँ ज्ञान से पृथम्पूत कमें ( ज्ञेय ) पाया जाता है, इसलिये वह भी ज्ञान है, वहाँ पर दिशा, देश, आकार और वर्ण ग्रादि विषयों से युक्त सत्ता का ग्रहण पाया जाता है।

कर्म-कर्तृभाव का नाम आकार है, उस आकार के साथ जो उपयोग रहता है, उसका नाम साकार है। साकारोपयोग का नाम ज्ञान है।

साकार अभित्राय ज्ञानोपयोग का है, क्योंकि उसमें (पृथक्) कर्म (ज्ञेय) और कर्ता (ज्ञान) की सम्भावना है।

—णॅ. ग. 28-1-71/VII/ टो. ला. मित्तल

#### दर्शन और ज्ञान का कार्य

शंका—'सत्तावलोकनम् मात्रम् वर्शनं'; 'वर्शनं स्वप्रकाशकमात्रम्'। वर्शन आत्मावलोकन है, ज्ञान परप्रकाशक है अथवा स्वपर प्रकाशक है, ऐसा कथन आया है। सो यह सत्तावलोकन मात्र वर्शन हमारी समझ में
संसारी ( खदास्य ) क्षीवों के लिए है और आत्मावलोकन मात्र अहंन्तावि व संसारी के लिए है, क्योंकि तोन लोक
में चेतन-अचेतन जितने पदार्थ हैं उनकी त्रिकालवर्ती अनन्त पर्यायों के सामान्य-विशेष केवली के ज्ञान में प्रतिसमय
झलकते हैं, सामान्य नहीं। तो क्या उनके ज्ञान में इतनी कभी है कि सामान्य को नहीं जान सकते और यवि सामास्य-विशेष सम्पूर्ण अवस्था झलक गई तो किर केवलदर्शन का क्या बाकी रहता है ? जिस समय उनके ज्ञानमें सम्पूर्ण
प्रवार्थ युग्रपत् झलकते हैं। उस समय उनका वर्शन आत्मावलोकन में लगा है, ऐसा मानने में क्या बाधा है ?

सभाधान—ज्ञान का विषय वस्तु है जो सामान्य विशेषात्मक है। (परीक्षामुख अ॰ ४ सूत्र १) 'ज्ञान मात्र विशेष को जानता है' ऐसा कहा नहीं जा सकता, क्योंकि सामान्यरहित मात्र विशेष धवस्तु है। अतः सामान्य विशेषात्मक पर को ग्रहण करने वाला ज्ञान है। सामान्य-विशेषात्मक पर को ग्रहण करने वाला वर्णन है। इन्द्रिय-ज्ञान से पूर्व हो जो सामान्य स्वशक्ति का ग्रनुभव है और जो इन्द्रियज्ञान की उत्पत्ति में निमित्तरूप है वह दर्शन है। विशेष के लिए देखिए—धवल पु० १ पृ० १४४, ३८०; पु० ६, पृ० ९, ३३; पु० १३ पृ० ३४४; पु० १४ पृ० ४, इत्र अध्यवल पु० १ पृ० ३४९-६०।

तकं शास्त्रों में सत्तावलोकन को दर्शन कहा है, क्योंकि तक में मुख्यता से अन्य मतों का व्याख्यान है। इसिलए उसमें यदि कोई अन्य मतावलम्बी पूछे कि जैनिसिद्धान्त में जीव के दर्शन मीर ज्ञान जो दो गुण कहे हैं, वे कैसे घटित होते हैं, तब उसके उत्तर में अन्यमितयों को कहा जाय कि 'जो आत्मा को ग्रहण करने वाला है' वह दर्शन है तो वे अन्यमती इसको नहीं समक्षते। तब भाषायों ने उनको प्रतीति कराने के लिये स्थूल व्याख्यान से ध्यक्तित्व और कृतित्व ] [ ८८१

बाह्यविषय में जो सामान्य का ग्रहण है उसका नाम 'दर्शन' स्थापित किया। यह सफेद है—इत्यादि रूप से बाह्य विषय में जो विशेष का जानना है उसका नाम 'ज्ञान' स्थापित किया अतः दोष नहीं। सिद्धान्त में मुख्यता से निज समय का व्याख्यान है इसलिये सिद्धान्त में सूक्ष्म व्याख्यान करने पर ध्राचार्यों ने 'जो आत्मा का ग्राहक है, उसे दर्शन कहा है' अतः इसमें भी दोष नहीं। ( मृहद् द्रव्य संयह गाथा ४४ की संस्कृत टीका) तर्क ग्रास्त्र में ज्ञान के मध्य दर्शन को अन्तर्गत करके ज्ञान को ही स्व-पर प्रकाशक कहा है।

-- जै. ग. 16-11-61/VI/ एस. एम. जैन

- (१) श्रघातिया कर्मों का क्षयोपशम नहीं होता
- (२) छदास्य के ग्रावरएह्य का क्षयोपशम ग्रक्रमभावी है; उपयोग ग्रक्रमभावी नहीं

शंका — छ्यास्थों के आठों कमों का उदय प्रतिसमय रहता है। जब आठों कमों का उदय प्रति समय रहता है तो आठों कमों का क्षयोपशम भी प्रतिसमय मानना पड़ेगा। जब क्षाठों कमों का क्षयोपशम प्रतिसमय है तो दर्शनोपयोग और ज्ञानोपयोग ऋम से क्यों माने गये हैं। युगपत् होने चाहिये ?

समाधान—दसर्वे गुणस्थान तक छदास्थ के आठों कर्मों का उदय निरंतर रहता है। उपशांतनीह-ग्यारहवें-गुणस्थान में और भीणमीह-बारहवेंगुणस्थान में वीतरागछदास्थ के सात कर्मों का उदय होता है मोहनीयकर्म का उदय नहीं रहता है।

धाठ कमी में चार घातियाकर्म हैं और चार अघातियाकर्म हैं।

ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय, अन्तराय ये चार घातिया कर्म हैं। तथा वेदनीय, आयु. नाम, मोन ये चार अपातिया कर्म हैं। जो घातिया कर्म हैं उनमें सर्वघाति ग्रीर देशघाति दो प्रकार के स्पर्द क होते हैं। सर्वघातिस्पर्द कों का उदयाभावरूप क्षय ग्रीर सदवस्थारूप उपशम तथा देशघाति स्पर्द कों का उदय होने से कर्मों का क्षयोपशम होता है। कर्मों के क्षयोपशम होने से जो आत्मा का भाव होता है वह क्षयोपशमिकभाव है। अघातिया-कर्मों में सर्वघाति कीर देशघाति स्पर्द क नहीं होते, अतः अघातिया कर्मों का क्षयोपशम भी नहीं होता है। मात्र चार घातियाकर्मों का क्षयोपशम होता है।

चार घातियाकर्मों में से ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय इन तीन घातियाकर्मों का तो प्रत्येक जीव के सर्वदा क्षयोपशम रहता है। दर्शनमोहनीयकर्म का क्षयोपशम सम्यग्धिट जीव के और चारित्रमोहनीयकर्म का क्षयोपशम संयमी के होता है। तीसरे सम्यग्मिध्यात्व—मिश्रगुणस्थान में भी दर्शनमोहनीयकर्म का क्षयोपशम श्रीर संयमासंयम—पंचमगुणस्थान में चारित्रमोहनीयकर्म का क्षयोपशम होता है। किन्तु यहाँ पर मोहनीयकर्म की विवक्षा नहीं है, क्योंकि शंका मात्र दर्शनोपयोग ग्रीर ज्ञानोपयोग के सम्बन्ध में है।

यद्यपि प्रत्येक जीव के छद्मस्थ-अवस्था में ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय इन तीन घातियाकर्मों का सर्वेदा सयोपणम रहने से आयोपणमिकज्ञान भीर क्षायोपणमिकदर्शन भी निरंतर रहते हैं, तथापि इन कर्मों के देणघाति स्पद्ध कों का उदय होने के कारण ज्ञानोपयोग और दर्शनोपयोग युगपत् नहीं होते, क्रम से होते हैं। केवली-जिन के सर्वेघाति और देशवाति दोनोंप्रकार के स्पद्ध कों का अत्यन्त क्षय (नाश) हो जाने से ज्ञानोपयोग और दर्शनोपयोग युगपत् होते हैं। कहा भी है—

#### वंसणपुरुषं णाणं छतुमस्थाणं ण बोष्णि उवक्रोगा। जुगवं, जह्मा केवलिणाहे जुगवं तु ते दो वि ॥४४॥ वृ. इ. सं.

अर्थ — ख्यास्थ जीवों के दर्शनपूर्वक ज्ञान होता है, क्योंकि ख्यास्थों के ज्ञान और दर्शन ये दोनों उपयोग एक साथ नहीं होते । केवली भगवान के ज्ञान और दर्शन ये दोनों ही उपयोग एक साथ होते हैं।

—जें. ग. 7-10-65/IX/ ब्रान्तिलाल

#### ग्रहंन्त-सिद्ध में भी उपयोग होता है

शंका—अरहंत और सिद्ध भगवान में उपयोग है या नहीं ? यदि है तो कौनसा उपयोग है ?

समाधान-- 'खपयोग' जीव का लक्षण है, यदि श्री अहते व सिद्ध भगवान में उपयोग न माना जाय तो उनके जीवत्व के ग्रभाव का प्रसंग आ जायगा। कहा भी है--

"उपयोगो सक्षणम् । सद्विविघोऽष्टचतुर्मेवः ।" मोक्षशास्त्र २।८ व ९ ।

टीका — उमयनिमित्तवशादुत्पद्यमानश्चैतन्यानुविधायी परिणामउपयोगः । स उपयोगो द्विविधः ज्ञानोपयोगो दर्शनोपयोगश्चेति । ज्ञानोपयोगोऽष्टभेदः मतिज्ञानं, श्रुतज्ञानमवधिज्ञानं, मनःपर्ययज्ञानं, केवलज्ञानं, श्रुताज्ञानं, मत्य-ज्ञानं, विभक्कज्ञानं चेति । दर्शनोपयोगश्चतुर्विधः चक्षुदर्शनमचधुर्दर्शनमवधिदर्शनं केवलदर्शनं चेति ।

जीव का लक्षण उपयोग है। अंतरंग और बहिरंग निमित्त के वश से चैतन्यानुविधायी परिणाम उपयोग है। वह उपयोग दो प्रकार का है (१) ज्ञानोपयोग (२) दर्शनोपयोग। ज्ञानोपयोग आठ प्रकार का है मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान, केवलज्ञान, मत्यज्ञान श्रुताज्ञान, विभंगज्ञान। दर्शनोपयोग चार प्रकार का है। चक्षुदर्शन, अवधुदर्शन, अवधिदर्शन, केवलदर्शन। श्री ग्रहंत और सिद्ध भगवान में केवल ज्ञानोपयोग और केवल-दर्शनोपयोग ये दो उपयोग होते हैं। कहा भी है—

''सजोगिकेवलीणं अजोगिकेवलीणं भण्णमारो अत्थि केवलणाण, केवलदंसण, जुगवदुवजुत्ता वा होति।'
सिद्धाणं ति भण्णमारो अत्थि केवलणाणिणो, केवलदंसण, सायार-अणागारेहि जुगवदुवजुत्ता वा होति।''

धवल पु० २ ओघालाप ।

सयोगकेवली, अयोगकेवली अर्थात् श्री अहँत भगवान तथा सिद्ध भगवान का आलाप कहने पर इनके केवलझान और केवलदर्शन ये दोनों उपयोग युगपत् होते हैं। अथवा उपयोग तीन प्रकार का है— शुभोपयोग, प्रशुभोपयोग, प्रद्वोपयोग। श्री अहँत व सिद्ध भगवान के कषाय का अभाव है, अतः उनके प्रुद्धोपयोग पाया जाता है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने प्रवचनसार गाया १४ में [ 'विगवरागो' 'समस्त रागादि दोष रहित्वाद्वीतरागः' ] विगतराग अर्थात् समस्त रागादि दोष से रहित जीव के शुद्धोपयोग बतलाया है।

—जे. ग./ 18-12-75/VIII/

#### लब्धि व उपयोग में भ्रन्तर

शंका-लिध व उपयोग में क्या अन्तर है ?

समाधान—मितिशान इन्द्रिय व मन की सहायता से उत्पन्न होता है। इन्द्रिय व मन की रचना ज्ञानावरण-कर्म के क्षयोपशमानुसार होती है जिसके मात्र एक स्पर्शन-इन्द्रियावरण का क्षयोपशम है उसके मात्र एक स्पर्शन- •यक्तिस्य और कृतिस्य ] [ दद्ध३

इन्द्रिय की रचना होगी अन्य इन्द्रियों की रचना नहीं होगी। जिस जीव के स्पर्शन-इन्द्रियावरण और रसना-इन्द्रियावरण का क्षयोपशम है उस जीव के स्पर्शन और रसना दो इन्द्रियों की ही रचना होगी, झन्य इन्द्रियों की रचना नहीं होगी। इस क्षयोपशम को लब्धि कहते हैं।

''यत्सन्निधानादात्मा द्रव्येन्द्रियनिर्वृत्ति प्रति स्थाप्रियते स ज्ञानावरणक्षयोपशमविशेषो लब्धिरिति विज्ञायते।' रा. वा. २।९८ ९

जिसके बल से आत्मा द्रव्यइन्द्रियों की रचना में प्रवृत्त हो ऐसे ज्ञानावरणकर्म के विशेष क्षयोपशम का भाम लब्धि है।

ज्ञानावरण के क्षयोपश्रम रूप लब्धि तथा द्रव्य-इन्द्रिय व प्रकाश म्रादि निमित्तों से जो जानने रूप आरमा का परिणाम विशेष होता है वह उपयोग है। कहा भी है—

"त्रिमित्तः परिणामविशेषउपयोगः ।" रा. वा. २।१८।२

ज्ञानावरणकर्मं के उस विशिष्ट क्षयोपश्रम से ज्ञायमान जो आत्मा का परिणाम विशेष है उसका नाम उपयोग है।

ज्ञानावरणकर्म के क्षयोपशम से ज्ञायमान जो भ्रात्मा में जानने की शक्ति वह तो लब्धि है। उस लब्बि को प्रयोग में लाकर जो आत्मा का जानने रूप परिणाम वह उपयोग है। अब्धि कारण है, उपयोग कार्य है।

-- जॅ. ग. 8-8-68/VI/ रोभनलाल

#### मन का कार्य

शंका--मन ज्ञानोपयोग और दर्शनोपयोग में उपकारक है या नहीं ? यदि कहा जाय कि उसकी सहायता बिना इन्द्रियों को अपने विषयों में प्रवृत्ति नहीं होती तो क्या मन का इतना ही कार्य है कि इन्द्रियों की सहायता करता रहे ? क्या इससे अतिरिक्त मन का अन्य कुछ कार्य नहीं है ?

समाधान---जो संजी जीव हैं उनके इन्द्रियों का व्यापार मनपूर्वक होता है। धवल पु० १ पृ० २८८ पर कहा भी है---

"समनस्कानां प्रस्कायोपशिमकं ज्ञानं तन्मनोयोगात्स्यादिति जेन्न इष्टत्वात्" किन्तु जो अमनस्क जीव हैं उनके मन के बिना इन्द्रियों की प्रवृत्ति के द्वारा ज्ञान की उत्पत्ति होती है। श्री धवल पु० १ पृ० २५७ पर कहा है—

"विकलेन्द्रिय जीवों के मन के बिना ज्ञान की उत्पत्ति नहीं हो सकती है ? ऐसा नहीं है, क्योंकि मन से ही ज्ञान की उत्पत्ति होती है, यह कोई एकान्त नहीं है। यदि मन से ही ज्ञान की उत्पत्ति होती है, यह एकान्त मान लिया जाता है, तो सम्पूर्ण इन्द्रियों से ज्ञान की उत्पत्ति नहीं हो सकेगी। मनसे समुत्पन्नत्वरूप घर्म इन्द्रियों में रह भी तो नहीं सकता, क्योंकि दण्ट, अनुभूत को विषय करने वाले मानस-ज्ञान का दूसरी जगह सद्भाव मानने में विरोध आता है। यदि मन को चक्षु ग्रादि इन्द्रियों का सहकारी कारण माना जावे सो भी नहीं बनता, क्योंकि प्रयत्न सिंहत ग्रात्मा के सहकार की अपेक्षा रखने वाली इन्द्रियों से इन्द्रियज्ञान की उत्पत्ति पाई जाती है।"

सम्यक्मितिज्ञान और सम्यक्श्रुतज्ञान समनस्क जीवों के ही होता है अमनस्क जीवों के क्षायोपश्चिक सम्यक्षान नहीं हो सकता। मतः सन का विषय सम्यक्श्रुतज्ञान है। कहा भी है—

"श्रुतमनिद्रियस्य" । [ २।२१, तस्वार्थसूत्र ]

अर्थ-मन का विषय श्रुतज्ञान के विषयभूत पदार्थ है।

अमनस्क जीवों में मन के बिना भी कुश्रुतज्ञान की उत्पत्ति होने में कोई विरोध नहीं है। धवल पु० १ पृ० ३६१ पर कहा भी है।

"मनरहित जीवों के श्रुतज्ञान कैसे संभव है ? ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्योंकि मन के बिना बनस्पति-कायिकजीवों के हित में प्रवृत्ति और अहित से निवृत्ति देखी जाती है, इसलिये मनसहित जीवों के ही श्रुतज्ञान मानने में उनसे अनेकान्त दोष आता है।"

—पी. ग. 8-8-68/VI/ रो. ला. मित्तल

#### ज्ञानोपयोग के श्रभाव में भी ज्ञानपर्याय का ग्रस्तित्व

शंका—जिससमय संसारी जीवों के वर्शनोपयोग रहता है तब ज्ञानोपयोग नहीं होता तो उस विवक्षित समय में ज्ञानगुण की कौनसी पर्याय विद्यमान रहती है, क्योंकि यदि शानगुण है तो वह किसी न किसी पर्याय में रहना चाहिये?

समाधान—छदास्य जीवों के ज्ञानगुए। की दो अवस्थाएँ होती हैं:— १. लब्धि २ उपयोग । 'लक्छ्युपयोगी भावेन्द्रियम्।' मो. शा. अ. २ सू. १८ । ज्ञानावरण के क्षयोपशम को लब्धि कहते हैं। लब्धि के निमित्त से होने वाले परिएगम को उपयोग कहते हैं ( सर्वार्थंसिद्धि )। अतः छद्यस्य के जिससमय दर्शनोपयोग होता है उससमय ज्ञानलब्धिरूप रहता है, क्योंकि आवरण कर्मोदय के कारण दोनों उपयोग दर्शनोपयोग और ज्ञानोपयोग एक साथ नहीं हो सकते, क्रम से होते हैं। कहा भी है—

#### "वंसणपुष्वं णाणं, खुदुमश्याणं ण दुण्णि उवओगा। जुगवं जह्या केवलिणाहे जुगवं तु ते वो वि ॥४४॥ (बृहदूदव्यसंग्रह)

सर्थं - खदास्थों के दर्शनपूर्वक ज्ञान होता है क्योंकि उनके दोनों उपयोग एकसाथ नहीं होते। किन्तु केवलज्ञानी के वे दोनों ही उपयोग एकसाथ होते हैं।

—जै. ग. 26-9-63/IX/ र. ला. जैन, मेरठ

#### ज्ञान स्वप्रकाशक नहीं है, परप्रकाशक है

शंका-शान स्व-प्रकाशक है या पर-प्रकाशक ? यदि पर-प्रकाशक है तो कैसे ?

समाधान—श्रो बीरसेन स्वामी के भ्रभिप्रायानुसार ज्ञान स्व-प्रकाशक नहीं है, किन्तु पर-प्रकाशक है और दर्शन स्व-प्रकाशक है। इसका स्पष्ट उल्लेख श्री धवल और जयधवल ग्रंथों में अनेक स्थलों पर पाया जाता है। उनमें से कुछ उद्घरण यहाँ पर दिये जाते हैं—

व्यक्तित्व और कृतित्व ]

[ হন্ম

धवल पुस्तक १—'अन्तर्मुख चित्प्रकाश को दर्शन और बहिर्मुख चित्प्रकाश को ज्ञान माना है अतः इन दोनों के एक होने में विरोध आता है।'' [ पृ० १४५ ]

यदि ऐसा कहा जाय कि ग्रंतरंग सामान्य श्रीर बहिरंग सामान्य की ग्रहण करने वाला दर्शन तथा अन्त-बिह्य-विशेष को ग्रहण करनेवाला ज्ञान है तो ऐसा मानने में दो आपत्तियाँ आती हैं। प्रथम तो छद्मस्य के ज्ञानो-पयोग भीर दर्शनोपयोग के युगपत् होने का प्रसंग आजायगा, क्योंकि सामान्य—विशेषात्मक वस्तु का कम के जिला ही ग्रहण होता है। दूसरे यह कि सामान्य को छोड़कर केवल विशेष अर्थकिया करने में असमर्थ है, और जो अर्थ-किया करने में ग्रसमर्थ होता है वह अवस्तु हूप पड़ता है, ग्रतएव उसका ग्रहण करनेवाला होने के कारण ज्ञान प्रमाण नहीं हो सकता तथा केवल विशेष का ग्रहण भी तो नहीं हो सकता है, क्योंकि सामान्य रहित अवस्तु हूप केवल विशेष में कत्ती, कर्महृप व्यवहार नहीं बन सकता है। इसप्रकार केवल विशेष को ग्रहण करनेवाले ज्ञान में प्रमाणता सिद्ध नहीं होने से, केवल सामान्य को ग्रहण करनेवाले दर्शन को प्रमाण नहीं मान सकते हैं। प्रमाण के अभाव में प्रमेय (पदार्थ) और प्रमाता (आत्मा) ग्रादि सभी का अभाव मानना पड़ेगा, किन्तु उनका अभाव है नहीं, क्योंकि उनका सद्भाव दिव्योचर होता है [ पूर १४६-१४७ ]।

अतः सामान्य-विशेषात्मक बाह्मपदार्थं को ग्रहण करनेवाला ज्ञान है भीर सामान्य-विशेषात्मक आत्मरूप को ग्रहण करने वाला दर्शन है, यह सिद्ध हो जाता है।

"जं सामण्णं गहणं तं दंसणं" इस परमागमवाक्य के साथ भी विरोध नहीं आता है, क्योंकि आत्मा संपूर्णं बाह्य पदार्थों में साधारणरूप से पाया जाता है, इसलिये उक्त परमागम वचन में सामान्य संज्ञा को प्राप्त आत्मा का ही सामान्यपद से ग्रहण किया गया है। [ पृ० १४७ ]

द्यंतरंग पदार्थ को विषय करने वाले उपयोग का प्रतिबन्धक दर्शनावरणकर्म है और बहिरंग पदार्थ को विषय करने वाले उपयोग का प्रतिबन्धक ज्ञानावरणकर्म है [ पृ० ३८१ ] । इसीप्रकार घवल पु० ६, ७, ११, १३ में तथा जयधवल पु० १ में कथन है, वहाँ से देख लेगा चाहिये।

यह कथन सिद्धान्तग्रंथ अनुसार है, किन्तु तर्क शास्त्र में, ग्रन्यमत वालों को समक्ताने की मुख्यता होने से, ज्ञान को स्व-पर-प्रकाशक कहा गया है। जैसे परीक्षामुख के प्रथमसूत्र "स्वापूर्वार्थव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाणं" में कहा है कि स्व भीर अपूर्वार्थ (पर ) का निश्चय करना ज्ञान है ग्रीर वही प्रमाण है।

इसप्रकार भिन्न-भिन्न दिष्टियों से ज्ञान को पर-प्रकाशक तथा स्व-पर-प्रकाशक कहा है।

---जै. ग. 5-8-65/IX/ न्नान्तिलाल

#### 'कर्मकृत भाव' से ग्रभिप्राय

शंका—ध्यस पु० १३ में आकार का लक्षण 'कर्मकृत भाव' कहा है, किन्तु केवली का ज्ञान कर्मकृत भाव नहीं है क्योंकि वहाँ पर तो ज्ञानावरण आदि चारों घातियाकर्मी का क्षय हो चुका है। आकार का यथार्य सक्षण क्या है ? केवलज्ञान साकार है या नहीं ? समाधान—श्री धवल पु॰ १३ पृ॰ २०७ पर ज्ञान को साकारोपयोग और दर्शन को ग्राकारोपयोग कहा है यहाँ पर आकार का लक्षरा 'कम्म-कत्तार-भावो आगारो' कहा है अर्थात् 'कमं-कृत भाव का नाम आकार है'। धवल पुस्तक ११ पृ॰ ३३३ में भी 'आगारोणाम कम्मकत्तारभावो ।' अर्थात् 'आकार का ग्रयं कर्म-कर्तृंत्वभाव है।'

शंकाकार ने उपर्युक्त वाक्यों में प्रयोग किये गये 'कमें' शब्द का यथार्थ श्रयं नहीं समक्ता। यहाँ पर 'कमें' का अयं ज्ञानावरणादि द्रव्यकमं नहीं है, किन्तु प्रमाण (ज्ञान ) से पृथक्भूत—पदार्थ जो ज्ञान का विषय होता है उस पदार्थ को कर्म कहा है। उस पदार्थ के द्वारा किया हुआ जो भाव (पदार्थ के निमित्त से उत्पन्न होने वाला ज्ञेयाकार ) है, वह आकार है। उस आकार के साथ जो उपयोग पाया जाता है, वह साकारोपयोग अर्थात् ज्ञान है। कहा भी है—

"पमाणको पुधभूदं कम्ममायारो" जयधवल पु० १ पृ० ३३१।

"आयारो कम्मकारवं सवलत्यसत्यादो पुछ काळण बुद्धिगोयरमुवणीयं, तेण आयारेण सह वट्टमाणं सावारं। णाणादोषुद्यसूदकम्मुवलंभादो ।" जयधवल पु० १ पृ० ३३८।

अर्थ — प्रमाण से पृथम्भूत कर्म को आकार कहते हैं, ग्रयित प्रमाण में भ्रपने से भिन्न बहिर्भूत जो विषय प्रतिभासमान होता है, उसे आकार कहते हैं अथवा बुढि (ज्ञान) के विषयभाव को प्राप्त हुआ कर्मकारक प्राकार कहलाता है। वहाँ पर ज्ञान से पृथम्भूत कर्म पाया जाता है।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि ज्ञान का परिएामन ज्ञेयाधीन है इसीलिये ज्ञान को साकारोपयोग कहा है। किन्तु ज्ञेयों का परिणमन ज्ञान के आधीन नहीं है। ज्ञेय पदार्थों का परिणमन अपने—अपने प्रंतरग और बहिरंग कारणों के प्राधीन है।

दर्शनीपयोग का विषय बाह्य पदार्थ नहीं है इसीलिये दर्शन की ग्रनाकारीपयोग कहा है।

इस प्रकृत में 'कर्म' का धर्य ज्ञान से पृथाभूत बाह्यपदार्थं ग्रहण करना चाहिये, न कि ज्ञानावरस्मादि द्वव्यकर्म।

—- खे. म. 5-8-65/IX/ श्राग्तिलाल

#### चक्षु ग्रादि इन्द्रियों की ग्रन्तरंग में प्रवृत्ति नहीं होती

शंका—धवस पु०७ पृ० १०१ पर समाधान नं०२ में भाषा में लिखा है कि यथार्थ में तो चक्षुइन्द्रिय की अन्तरंग में ही प्रवृत्ति होती है।" क्या यह ठीक है?

समाधान - उक्त अभिप्रायवाले शब्द प्राकृत टीका, अर्थात् धवला में नहीं है। अनुवादक ने अपनी भ्रोर से लिख दिये हैं; क्योंकि हिन्दी भाषा-पंक्ति १ में 'अग्तरंग' अर्थात् 'आत्मपदार्थ' किया है। सामान्य का अर्थ वहीं आत्मपदार्थं किया गया है। संस्कृत में 'जीव' शब्द है। जीव या आत्म-पदार्थं इन्द्रिय का विषय नहीं है।

—पत्नाचार ३-८-७७/ ज. ला. जॅम, भीण्डर

#### उपयोग जीवों की समस्त इन्द्रियाँ युगपत् व्यापार नहीं कर सकतीं

शंका-समस्त इन्द्रियों की अपने अपने विषयों में युगपत् प्रवृत्ति हो सकती है या नहीं ?

समाधान— इन्द्रियज्ञान छत्तस्थों के होता है। छत्तस्थों के ज्ञानावरणकर्म का उदय रहता है। मितज्ञाना-वरणकर्म के देशघातिस्पर्घकों के उदय के कारण समस्त इन्द्रियों की अपने-ध्रपने विषय में युगपत् प्रवृत्ति नहीं हो सकती है। एक समय में एक इन्द्रिय के द्वारा उसके विषय का ज्ञान हो सकता है, किन्तु पलटन बहुत शीघ्र होती रहती है अतः ऐसा प्रतीत होता है कि इन्द्रियों की युगपत् प्रवृत्ति हो रही है। जैसे कौवे के आँख की गोलक तो दो होती हैं, किन्तु पुतली एक होती है। पुतली इतनी तेजी से किरती है, जिससे यह प्रतीत होता है कि कौवा दोनो आँखों से देख रहा है। प्रवचनसार गाथा ५६ य टीका।

---- जै. म. 28-1-71/VII/ रो. ला. मित्तल

#### निद्रावस्था में उमयविध उपयोग का ग्रभाव सम्भव है

शंका—तत्त्वार्यसूत्र अ०२/ सूत्र द में उपयोगो लक्षणम् कहा है। लक्षण अतिश्याप्ति, अन्याप्ति व असम्भव बोवों से रहित होता है अतः जीव सुष्त, मूच्छित आदि अवस्था में भी ज्ञानोपयोग व दर्शनोपयोग में से किसी एक उपयोग से युक्त होता है, यह तिश्चय हुआ। यानी निद्रावस्था में भी ज्ञानोपयोग का नैरन्तर्य उपरोक्त सूत्र से सिद्ध होता है. परन्तु आचार्य वीरसेन स्वामी ने तो धवल पु० १ व पुस्तक १३ में निद्रा में ज्ञानोपयोग व दर्शनोपयोग बोनों ही नहीं हो, यह भी सम्भव बतलाया है; तो क्या दोनों आचार्यों में मतभेद है ?

समाधान- लब्ध्युपयोगो भावेन्द्रियम्, उपयोगरूप न हो, लब्धिरूप चेतना ( उपयोग ) रहने में कोई बाधा नहीं।

—पत्र 3-8-80/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

#### निद्राकाल में कथंचित् उपयोग रहता भी है, कथंचित् नहीं भी रहता

शंका—अभी मेरे ज्ञानोपयोग वरत रहा है और उसी समय मुझे निद्रा आगई तो क्या वर्तता हुआ ज्ञानोपयोग नष्ट हो जाएगा? यानी निद्रा आने के क्षण से पूर्व के क्षण तक जो ज्ञानोपयोग चल रहा था वह भी अनन्तर क्षण में निद्रा आ जाने से नष्ट हो जाएगा क्या?

समाधान--- निद्रा के विषय में दो मत हैं। एक मत तो धवल पु० १ सूत्र १३१ की टीका में पू० ३८३ पर है ग्रीर दूसरा मत धवल पु० १३ में है।

—पत 8-7-80/ ज. ला. जॅन, **भी**ण्डर

#### लब्ध्यपर्याप्तकों के भी उपयोग होता है

शंका —लब्ध्यपर्याप्तक में ज्ञानोपयोग एवं दर्शनोपयोग कैसे सम्भव है ? क्योंकि वहाँ पर द्वव्य दिन्द्रिय व द्रव्यमन है ही नहीं।

समाधान - इन्द्रियों से ही जीव को ज्ञान होता है, ऐसा एकान्त नियम नहीं है। कहा भी है -

''ण च इंदिएहितो चेव जीवे णाणमुष्यञ्जिब, अपञ्जत्तकाले इंदियाभावेण णाणाभावष्यसंगादो । ण च एवं, जीवदस्वाविणाभावि णाणदंसणाभावे जीवदस्वस्य वि विणासप्यसंगादो ।'' [—जयधवल पु० १ ९० ११-५२]

इन्द्रियों से ही जीव में ज्ञान उत्पन्न होता है, यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा मानने पर अपयिष्त-काल में इन्द्रियों का अभाव होने से ज्ञान-दर्शन के अभाव का प्रसंग ग्राता है। यदि कहा जाय कि प्रपर्याप्त मवस्था में ज्ञानदर्शन का ग्रमाय होता है तो हो जाओ सो भी कहना ठीक नहीं है, क्योंकि यावत् जीव द्रव्य में रहने वाले और उसके अविनाभावी ज्ञान-दर्शन का ग्रभाव मानने पर जीवद्रव्य के विनास का प्रसंग प्राप्त होता है।

---पक्षाचार/ज. ला. जैन, भीण्डर

#### लब्ध्यपर्याप्तक के उपयोग रहित ग्रवस्था भी संभव है

शंका--क्या यह भी सम्भव है कि किसी लब्ध्यपर्याप्तक को कभी दोनों में से कोई भी उपयोग न हो ?

समाधान-यह भी सम्भव है कि लब्ध्यपर्याप्तक के किसी समय ज्ञानीपयोग या दर्शनीपयोग में से कोई भी न हो, मात्र क्षयोपश्रम (लब्धिरूप) हो।

--- पत 30-9-80/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

#### दर्शनोपयोग व सम्यग्दर्शन में भेद

शंका—पंचास्तिकाय गाथा ४० में दर्शनोपयोग को जीव से अपृथामूत कहा है। जब दर्शनोपयोग जीव से अपृथामूत है तो सम्यादर्शन भी जीव से अपृथाभूत होगा। जब दर्शनोपयोग और सम्यादर्शन दोनों जीव से अपृथामूत हैं तब इन दोनों में एकस्व का प्रसंग क्यों नहीं आवेगा?

समाधान — यद्यपि संज्ञा, संख्या, लक्षण, प्रयोजन बादि की अपेक्षा से दर्शनोपयोग गुण तथा जीवद्रव्य मुस्ती में भेद है तथापि प्रदेश की अपेक्षा दर्शनोपयोग गुण और जीवद्रव्य गुणी में भेद नहीं है, क्यों कि जो प्रदेश गुस्ती के हैं उन्हीं प्रदेशों में गुण रहता है, गुस्त के पृथक् प्रदेश नहीं होते हैं। श्रतः दर्शनोपयोग को जीव से अपृथम्भूत कहा है। कहा भी है ---

"गुणगुष्यादिसंज्ञादि—भेदाद् भेदस्वभावः ॥ १९२ ॥ गुणगुष्याद्योकस्वभावादभेद-स्वभावः ॥ ११३ ॥"

सम्यग्दर्शन भी जीव के श्रद्धागुण की पर्याय है अतः सम्यग्दर्शन भी जीवद्रव्य से प्रदेश की अपेक्षा अपृथर-भूत है, किन्तु संज्ञा, संख्या, लक्षण, प्रयोजन की अपेक्षा सम्यग्दर्शन व जीवद्रव्य में भेद है।

प्रत्येक गुरा का कार्य भिन्न-भिन्न है। दर्शनगुण का कार्य सामान्य अवलोकन है। जैसाकि कहा है—
"सामान्यग्राह दर्शनम्।" किन्तु सम्यन्दर्शन का कार्य तत्त्वार्यश्रद्धान है। जैसा कहा है—

**''तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्**।''

"दर्शनोपयोग और सम्यादर्शन में लक्षण भेद होने से दोनों एक नहीं हो सकते हैं। किन्तु दोनों जीवप्रदेश के आश्रित होने से दोनों के प्रदेश अपृथाभूत हैं।"

—जं. ग. 15-6-72/VII/ रो. ता. मित्तल

## ज्ञान का पर पदार्थों के साथ ज्ञेयज्ञायक तथा निमित्तनैमित्तिक सम्बन्ध है बाह्य पदार्थों में उपयोग के जाने से ज्ञान का नाश नहीं होता

शंका—क्या उपयोग का बाह्य पदार्थों के साथ कोई संबंध नहीं है ? यदि उपयोग बाह्य पदार्थों में जाता है तो क्या उपयोग का मरण हो जाता है ? समाधान---उपयोग का बाह्य पदार्थों के साथ जेय-ज्ञायक सम्बन्ध अथवा ज्ञान-जेय सम्बन्ध है। श्रोमद् वैवसेनाचार्य ने कहा भी है---

"सम्बन्धोऽविनामावः संश्लेषः सम्बन्धः, परिणाय परिणामि सम्बन्धः, श्रद्धाश्रद्धोय-सम्बन्धः, ज्ञानत्रेय-सम्बन्धः, श्रारित्रचर्यासम्बन्धश्चेत्यावि ।"

भी बीरसेनाचार्य ने भी 'तो क्रेयेकथमतः स्यादसति प्रतिबन्धके ।' इन शब्दों द्वारा यह कहा है कि प्रति-बन्धक के नहीं रहने पर अर्थात् ज्ञानावरणकर्म के क्षय हो जाने पर ज्ञाता ज्ञेय के विषय में अज्ञ कैसे रह सकता है ? इससे भी स्पष्ट हो जाता है कि बाह्य पदार्थों के साथ उपयोग का ज्ञान-ज्ञेयसम्बन्ध है। यदि ज्ञानज्ञेयसम्बन्ध न माना जाय तो ज्ञानावरएकमं के हो जाने पर भी ज्ञानोपयोग सर्व पदार्थों को नहीं जान सकेगा इसप्रकार सर्वज्ञ के अभाव का प्रसंग भ्रा जायगा।

उपयोग दो प्रकार का है-

(१) ज्ञातोपयोग (२) दर्शनोपयोग श्री पूज्यपाद आचार्य ने कहा भी है-

''स उपयोगो द्विविधः— जानोपयोगो दर्शनोपयोगश्चेति ।'

इत दोनों उपयोगों का पृथक्-पृथक् कार्य श्री दीरसेनाचार्य ने निम्न प्रकार बतलाया है —

"स्वस्माद्भिष्ठवस्तुपरिच्छेदकं झानम् स्वतोऽभिष्ठवस्तुपरिच्छेदकं दर्शनम् ।"

. अर्थात्—अपने से मिन्न वस्तुका परिच्छेदक ज्ञान है और अपने से अमिन्न वस्तुका परिच्छेदक दर्शन है। इससे स्पष्ट हो जाता है कि ज्ञानोपयोग का सम्बन्ध बाह्मपदार्थों से है।

यद्यपि केवलज्ञान में अनंतानस्त-लोकालोक को जानने की सामर्थ्यं है ( यावांत्लोकालोक स्वभावोऽनन्त तावस्तोऽनन्तानंता यद्यपि स्युः तानिप झातुमस्य सामर्थ्यमस्तीत्यपरिमितमाहात्म्यं तत् केवलज्ञानंवेवितस्यम् ) तथापि ज्ञेयों के अभाव के कारण वह सामर्थ्यं व्यक्त नहीं हो सकती।

> रोपामावे विस्ली जिम थक्कइ णाग्नु वलेवि । मुक्कहं समुपय विविद्यउ परम सह उभगोवि ॥ १।४७ ॥ ( परमात्मप्रकाश )

टीका---"यथा मण्डपाद्यमावे वहली ध्यावृत्य तिष्ठित तथा झेयावलम्बनामावे ज्ञानं व्यावृत्य तिष्ठित त च ज्ञातृत्वशक्त्यभावेनेत्यणः।"

जैसे मण्डप के अभाव से बेल (लता) ठहर जाती है, ग्रयीत् जहाँ तक मंडप है, वहाँ तक तो बेल चढ़ती है ग्रीर उससे आगे मण्डप का सहारा न मिलने से, सामध्यें होते हुए भी आगे नहीं चढ़ सकती उसी प्रकार मुक्त जीवों का केवलज्ञान भी जहाँ तक ज्ञेयपदार्थ हैं वहाँ तक परिच्छेदकरूप से फैल जाता है, किन्तु शक्ति होते हुए भी जोयों का ग्रभाव होने के कारण आगे फैलने से ठक जाता है।

श्री स्वामिकातिकेय ने भी कहा है--''ऐयेण विणा कहें णाणं।'' जेयों के विना ज्ञान कैसे हो सकता है ? इसी बात को श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने भी कहा है--

''जाजं खेयव्यमाणमुह्द्द्वं।

अर्थातृ—ज्ञान जेयों के बराबर है।

श्री वीरसेनाचार्य ने भी कहा है-

"आत्मार्थव्यतिरिक्तसहायनिरपेक्षत्वाद्वा केवलमसहायम् ।"

अर्थात्—केवलज्ञान आत्मा श्रीर धर्य (ज्ञेयों) से श्रीतिरिक्त श्रन्य किसी इन्द्रियादिक सहायक की अपेक्षा नहीं रखता, इसलिये वह केवल असहाय है। इससे स्पष्ट है कि केवलज्ञान श्रयों (ज्ञेयों) की सहायता की अपेक्षा रखता है।

इन आर्थवानयों से यह सिद्ध हो जाता है कि ज्ञान की शक्ति की व्यक्तता में परपदार्थ सहायक होते हैं। इसप्रकार ज्ञान का परपदार्थों के साथ निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध भी है।

'परपदार्थों को जानना' ज्ञान का स्वभाव है, किन्तु एकांतवादी ऐसा मानता है कि परपदार्थों को जानने से (परपदार्थों में ज्ञानोपयोग जाने से) ज्ञान मिलन हो जाता है, अतः वह एकान्तवादी परपदार्थों में ज्ञान को नहीं जाने देता (परपदार्थों को जानने से ज्ञान को रोकता है।) इसप्रकार वह एकान्तवादी ज्ञान-स्वभाव का नाश करता है। उस एकान्तवादी को समकाने के लिये आचार्य कहते हैं—

स्याकारकलंकमेचकचिति प्रक्षालनं करूपयन्तेकाकारचिकीषया स्फुटमिप झान पसुनें च्छति । वैचि स्पेडण्य-विचित्रतामुण्यतं ज्ञानं स्वतः क्षालितं पर्यायस्तवमेकतां परिमृशम् पश्यत्यनेकांतिवत् ॥२५१॥ एकान्तवादी पसु तो ज्ञान में ज्ञेयाकार (ज्ञेयों के जानने ) को मंल समभ कर एकाकार (ज्ञान को पर पदार्थों के जानने से रहित करने) के लिये ज्ञेयाकार को धोकर ज्ञान का नाश करता है। अनेकान्तवादी ज्ञेयाकार से ज्ञान की विचित्रता होने पर भी ज्ञानाकार से ज्ञान को एकाकार मानता है अर्थात् अनेकान्तवादी परज्ञेयों के ज्ञानने से ज्ञान में मलिनता महीं मानता, व्योंकि परपदार्थों का जानना ज्ञानका स्वभाव है।

जो बाह्यपदार्थों में उपयोग के जाने से ज्ञान का नाम मानते हैं, उनको जीवद्रव्य का भी नाम मानना होगा, क्योंकि ज्ञानरूप लक्ष्मग्र का नाम होने पर जीवद्रव्य लक्ष्म का भी नाम होना स्रवस्यम्भावी है।

श्री वीरसेनाचार्य ने तो यहाँ तक कहा है कि किसी भी पदार्थ के आलम्बन से ध्यान हो सकता है-

''आलंबसिह मरियो लोगो जझाइडुमणस्स खयगस्स। जंजंमणसा पेच्छेइ तंतं आलंबणं होई।। (धवल पु० १३ पृ० ७०)

यह लोक ध्यान के आलम्बनों से भरा हुआ है। ध्यान में मन लगाने वाला क्षपक मन से जिस-जिस वस्तु को देखता है वह-वह वस्तु ध्यान का आलम्बन होता है।

— जं. ग. 19-12-74/ / राजमल जैन

''उपयोग बाहर निकले तो जम का दूत ही द्रागया'' इत्यादि वाक्य श्रार्थ वाक्यों से प्रतिकूल हैं

शंका — भया निम्न बातें आर्वग्रंयानुकूल हैं —

(१) उपयोग अपने से बाहर निकले तो जम का दूत ही आया, बाहर में चाहे भगवान भी भले हो। उपयोग बाहर जावे उसमें अपना मरण हो रहा है। बाहर के पदार्थ से तो अपना कोई संबंध ही नहीं।

- (२) सुनने के भाव में सुनने वाले को नुकसान है और सुनाने के भाव में सुनाने वाले को नुकसान है। अपनी अपनी योग्यता के अनुसार दोनों को नुकसान है।
- (३) देव, गुरु, शास्त्र की ओर लक्ष्य जाता है उसमें नुकक्षान ही है, लाभ नहीं है यह बात पक्की हो जानी चाहिये।

समाधान--बाह्य पदार्थों के साथ जीव-आत्मा का ज्ञेय-ज्ञायक, निमित्त-नैमित्तिक आवार-आवेय, श्रद्धेय-श्रद्धा इत्यादि सम्बन्ध हैं। श्री समन्तभन्नाचार्य ने कहा भी है--

> श्रद्धानं परमार्थानामाध्ताऽऽगमतवोभृताम् । त्रिमृहापोद्धमण्टाङ्कां सम्बग्वर्शनमस्मयम् ॥४॥

परमार्थस्वरूप आप्त-आगम व तपस्वियों का जो, अष्टग्रंग सहित, तीनमूढ़ता रहित तथा मदविहीन, श्रद्धान है वह सम्यग्दर्शन है।

श्री कुन्दकुम्बाचार्य ने भी इसी प्रकार कहा है --

अत्तागमतच्चाणं सद्दहणादो हवई सम्मत्तं। ववगयअसेसदोसो सयलगुणव्या हवे अत्ता॥

आप्त, आगम भीर तत्त्वों के श्रद्धान से सम्यग्दर्शन होता है। जिसके समस्त दोष नष्ट हो गये हैं तथा जो समस्त गुणों से तन्मय है ऐसा पुष्प आप्त कहलाता है।

> छह वश्य णयपयत्या पंचत्यी सत्त तच्च णिहिट्ठा । सद्दहद ताण रूबं सो सहिट्ठी मुखेयव्यो ॥१९॥ (दर्शनपाहुड्र)

छहद्रव्य, नौपदार्य, पांचग्रस्तिकाय और साततत्व जिनेन्द्र द्वारा कहे गये हैं। जो उनके स्वरूप का श्रद्धान करता है, वह सम्यग्हिष्ट है।

मुत्तत्यं जिणभणियं जीवाजीवादिबहुविहं अत्यं। हेबाहेयं च तहा जो जाणइ सो हु सहिट्ठी ॥५॥ सूत्रपाहुङ्

जो मनुष्य जिनेन्द्र भगवान के द्वारा कहे हुए सूत्र के अर्थ को, जीव-अजीव आदि बहुत प्रकारके पदार्थी को तथा हेय-उपादेय को जानता है वह वास्तव में सम्यग्दिष्ट है।

इसी बात को भी अमृतचग्द्राचार्य भी कहते हैं।

जीवाजीवादीनां तत्त्वार्थानां सर्वेव कर्तव्यम् । श्रद्धानं विपरीतामिनिवेशवि विक्तमात्मक्षं तत् ॥ पुरुषार्थं सिद्धध्रुपाय

जीव-म्रजीव आदि तत्त्वार्थों का विपरीताभिनिवेशरहित श्रद्धान करना चाहिए, क्योंकि वह श्रद्धान आत्मा का गुणरूप सम्यग्दर्शन है।

भी वीरसेनाचार्य ने भी कहा है-

"तत्त्वार्थं अद्वानं सम्यव्दर्शनं । अस्य गमनिकोच्यते, आप्तागमपदार्थस्तत्त्वार्थस्तेषु अद्वानमनुरक्तता सम्यव्-दर्शनमिति लक्ष्यनिर्देशः ।" तत्त्वार्थं का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है। इसका अर्थ यह है कि आप्त, श्रागम और पदार्थं तत्त्वार्थं हैं। उनके विषय में श्रद्धान ग्रयत् अनुरक्ति सम्यग्दर्शन है। यहाँ पर सम्यग्दर्शन लक्ष्य है। ग्राप्त, आगम और पदार्थं का श्रद्धान लक्षरण है।

धी बसुनित्व सिद्धान्तचक्रवर्ती आचार्य ने भी कहा है-

अत्तागमतच्चाणं जं सद्दृष्णं सुणिम्मलं होइ। संकाइदोस रहियं तं सम्मतं मुणेयव्यं।। जीवाजीवासव-बंध संवरो णिज्जरा तहा मोवखो १ एमाइं सत्त तक्वाइं सद्दृतस्स सम्मतं।। आउ-कुल-जोणि-मन्मण-गुण जीबुवक्षोग-पाण-सण्णाहि। णाऊण जीववव्यं सद्दृष्णं होइ कायव्यं।।

आप्त, आगम श्रीर तत्त्वों का शंकादि दोषरहित जो अति निर्मल श्रद्धान है वह सम्यग्दर्शन है। जीव, ग्रजीव, ग्रास्त्रव, बंध, संवर, निर्जरा और मोक्ष ये सात तत्त्व हैं ग्रीर इनका श्रद्धान सम्यवत्व है। ग्रायु, कुल, योनि, मार्गणास्थान, गुरास्थान, जीवसमास, उपयोग, प्राण श्रीर संज्ञा के द्वारा जीवद्रश्य को जानकर उसका श्रद्धान करना चाहिये।

भी गुणभद्र आधार्य ने भी कहा है—

सर्वः प्रेप्सित सस्मुखाप्तिमचिरात् सा सर्वकर्मक्षयात्। सङ्गृत्तात् स च तच्च बोध नियतं सोऽप्यागमात् सा श्रुतेः ॥ सा चाप्तात् स च सर्वदोष रहितो रागावयस्तेऽप्यतः। तं युक्त्या सुविचार्यं सर्वसुखदं सन्तः श्रयन्तु थिये॥ आत्मानुशासन

सर्वप्राणी स्रति-शीझ यथार्थ सुख प्राप्त करने की इच्छा रखते हैं। वह सुख कर्मक्षय से मिलता है। कमों का क्षय सद्व्रत से होता है। सद्व्रत सम्यग्ज्ञान के द्वारा प्राप्त होते हैं। सम्यग्ज्ञान प्रागम से प्राप्त होता है। वह आगम भी द्वादशांगरूप श्रुत के सुनने से होता है। वह द्वादशांगश्रुत ग्राप्त से आविभूत होता है। रागादि समस्त दोखों से रहित आप्त होता है। इसलिये सुख के मूल कारए।भूत आप्त का युक्तिपूर्वक विचार करके सज्जन मनुष्य सम्पूर्ण सुख देने वाले उसी भाष्त का माश्रय लेते हैं।

अनेकान्तात्मार्थप्रसवकल भारातिथिनते, यचः पर्णाकीर्णेविषुल नयशास्त्रशतयुते । समुत्तुङ्गे सम्यक् प्रततमतिमूले प्रतिदिनं । श्रुतस्कन्ये धीमान् रमयतु मनोमकंटममुम् ॥ झास्मानुशासन

श्रुतस्कन्धरूप वृक्ष स्रमेक यर्मात्मक पदार्थरूप फूल एवं फलों के भार से अतिशय झुका हुया है, वचनरूप पत्तों से ब्याप्त है, विस्तृत नयोरूप सैंकड़ों शाखायों से युक्त है, उन्नत है तथा समीचीन एवं विस्तृत मतिज्ञानरूप जड़ से स्थिर है उस श्रुतस्कन्धरूप दूक्ष के ऊपर बुद्धिमान को अपने मनरूपी बंदर को प्रतिदिन रमाना चाहिए।

शास्त्राग्नौ मणिवद्भव्यो विशुद्धो प्राति निवृतः ।

शास्त्ररूप अग्नि में प्रविष्ट हुआ भव्यजीव मिशा के समान विशुद्ध होकर मुक्ति को प्राप्त करता हुआ शोभायमान होता है। जिस प्रकार पद्मरागमिश को अग्नि में रखने पर वह मल से रहित होकर अतिशय निमैल हो जाता है और सदा वैसा ही रहता है, उसीप्रकार श्रुतग्रध्यास करने पर भव्य जीव भी राग-द्वेषादि-मलसे रहित होकर विशुद्ध होता हुआ मुक्त हो जाता है और सदा उसी ग्रवस्था में रहता है।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने भी कहा है—

सुत्तं जिणोवविद्वं पोग्गलदम्बन्पमेहि स्वयगिहि । त जाणणा हि णाण सुत्तस्य य जाणणा भणिया ॥३४॥ प्रस्चनसार

जिन भगवान ने पौद्गलिक दिन्यध्विन वचनों द्वारा द्रव्यश्रुत का उपदेश दिया है। उस द्रव्यश्रुत के ग्राचार से जो जानपरा है वह भाव श्रुतज्ञान है। इस गाथा में श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने यह बतलाया है कि दिन्यध्विन के द्वारा द्रव्यश्रुत की रचना हुई है ग्रीर उस द्रव्यश्रुत के आधार से भावश्रुतज्ञान उत्पन्न होता है।

"णिच्छित्ती आगमदो आगमचेद्वा तदो जेद्वा।"

दीका--पदार्थनिश्चितिरागमतो भवति । ततः कारणादेवमुक्तलक्षणागमपरमागमे च चेव्टा प्रवृत्तिः ज्येव्ठा प्रशस्येत्ययः ॥२३२॥ ( प्रवचनसार जयसेनोय टीका )

भ्रागम से पदार्थों का निश्चय होता है। इसलिये शास्त्राभ्यास में उद्यम करना श्रेष्ठ है।

सब्बे आगमसिद्धा अश्या गुणपञ्जएहि चित्ते हि । जाणंति आगमेण हि पेच्छिता ते वि ते समणा ॥२३४॥ प्रवचनसार

नानाप्रकार गुरा-पर्यायों सहित सर्वपदार्य आगम से सिद्ध हैं। आगम से शास्त्र के द्वारा उन सब पदायों को यथार्थ देखकर जो जानते हैं दे ही साधु हैं।

इस गाथा में श्री कुन्दकुन्दाचारं ने यह बतलाया है कि आगम अर्थात् शास्त्र के द्वारा सर्व पदार्थों का यथार्थ ज्ञान होता है। इसीलिये, 'आगमचक्त्र साहू' अर्थात् साधु सर्व पदार्थों को आगम के द्वारा जानता है, ऐसा कहा गया है।

इन आर्षवावयों से यह सिद्ध हो जाता है कि वीतरायदेव, निर्यं न्यगुरु, दयामयी धर्म और स्याद्वादमयी जिनवाणी का यथार्थ ज्ञान व श्रद्धान सम्यन्दर्शन है। यदि देव, गुरु, शास्त्र में उपयोग नहीं जायगा तो उनका ज्ञान और श्रद्धान संभव नहीं है। देव, गुरु, शास्त्र के ज्ञानाभाव में सम्यन्दर्शन के अभाव का प्रसंग आता है। सम्यन्दर्शन के अभाव में मोक्षमार्ग का ग्रभव हो जायगा, क्योंकि सम्यन्दर्शन-ज्ञान-चारित्र की एकता ही मोक्षमार्ग है।

यदि यह कहा जाय कि देव, गुरु, शास्त्र में उपयोग जाने से रागोत्पत्ति की सम्भावना है, इसिलये देव, गुरु, शास्त्र में उपयोग नहीं जाना चाहिए; तो ऐसा कहना ठीक नहीं है। देव, गुरु, शास्त्र में यदि राग की उत्पत्ति भी हो जाय तो वह राग प्रशस्त है, क्योंकि उसका आश्रय वीतरागता से है। वह प्रशस्तराग मोक्ष मार्ग का बाधक न होकर साधक है। कहा भी है—

विधृततमसो रागस्तपः भृतनिबन्धनः। संध्याराग दवार्कस्य जन्तोरम्युदयाय सः॥१२३॥ [आत्मानुशासन]

तप व शास्त्र विषयक जो अनुराग है वह अज्ञानरूप श्रंधकार को नष्ट करने वाला है, इसलिये सूर्य की प्रभात कालीन लालिमा के समान है। उससे स्वगंव मोक्ष सुख मिलता है।

भी कुलभद्राचार्य ने संसार दु:खक्षय का उपाय बतलाते हुए कहा है--

#### व्रतं शीलतपोवानं संयमोऽहंत्-पूजनम् । वृःख-विच्छित्तये सर्वं प्रोक्तमेतस्र संशयः ॥३२२॥ (सार समुख्नय)

संसार के दुलों का नाश करने के लिये व्रत, शील, तप, दान, संयम तथा अहँत-पूजन ये सब उपाय हैं इसमें संशय नहीं करना चाहिए।

वीतराग निर्प्रन्य महाव्रतधारी गुरुओं का उपदेश तो इस प्रकार है। इसके विपरीत रागी द्वेषी सप्रन्य ग्रसंपमी गुरु का उपदेश माननीय नहीं हो सकता है। आर्षप्रन्थों की स्वाध्याय से ही यथार्थ ज्ञान हो सकता है।

## जीव तत्तवः सम्यग्दर्शन

- १. व्यवहार व निश्चय के स्वरूप तथा भेद-प्रति भेद
- २. व्यवहार सम्यग्दशंन भी वास्तविक सम्यग्दशंन है
- ३. व्यवहार सम्यक्त में मिथ्यात्व कमं के उदय का ग्रभाव रहता है
- ४. निश्चय व व्यवहार सम्यक्त का स्वरूप एवं प्रक्रमास्तित्वविधार

शंका— स्यवहार सम्यवसंत व निश्चय सम्यवसंत, इनका क्या स्वरूप है ? व्यवहार सम्यवसंत को निश्चय सम्यवसंत का कारण कहा है, सो ध्यवहार सम्यवसंत क्या केवल निश्चय सम्यवसंत का कारण होने से ही ध्यवहार सम्यवसंत है, वेसे वह सम्यक्ष नहीं ? करणानुयोग की सूक्ष्मदृष्टि से व्यवहार सम्यवसंत निष्यास्व ही है क्या ?

जिसे देव, शास्त्र, गुरु की सच्ची श्रद्धा है उसे ध्यवहार सम्यवस्य कहा जाता है तथा जिसे आत्म-श्रद्धा है अपने आप में रुचि है उसे निश्चयसम्यवस्य कहा जाता है। तब श्यवहारसम्यवस्य अर्थातृ देव, गुरु, शास्त्र की सच्ची श्रद्धावाला अपने आपको रुचि रखने वाला होगा या नहीं? और अपने आप में रुचि रखने वाला देव, गुरु, शास्त्र का सच्चा श्रद्धानी होगा या नहीं?

किसी भी जीव के व्यवहार व निश्चयसम्यक्तव दोनों साथ रहते हैं या इनमें से कोई भी रह सकता है ? यिव है तो कौनसा और वयों कर ? निश्चय सम्यक्तव मोक्ष का साक्षात् कारण है तब व्यवहार सम्यक्तव भी परंपरा से कारण है या नहीं ? व्यवहार सम्यक्ति होने पर भी संसार अर्धपुद्गलपरिवर्तनकाल मात्र रह जाता है या नहीं ?

क्या निश्चयसम्यक्त्व व व्यवहारसम्यक्त्व एक ही सम्यक्त्व के दो प्रकार कथन करने की अपेक्षा से हैं? यदि ऐसा है तो निश्चय व व्यवहार दोनों सम्यक्त्व एक दूसरे के साथ ही रहेंगे, एक दूसरे के बिना रहेंगे नहीं? और यह बात फिर प्रत्येक कथन में होनी चाहिए कि प्रत्येक वस्तु का निश्चय और व्यवहार दोनों प्रकार से निक्क्पण हो सकता है और दोनों ही धर्म प्रत्येक वस्तु में होने चाहिये तब दोनों साथ ही होंगे?

समाधान—इस शंका का समाधान करने से पूर्व निश्चय घीर व्यवहारनय का स्वरूप तथा उनके भेद प्रतिभेदों का कथन करना आवश्यक है। अतः सर्व प्रथम नय का लक्ष्मण और निश्चय व व्यवहार की अपेक्षा उसके भेदों का कथन किया जाता है। "प्रमाणप्रकाशितार्थविशेषप्ररूपको नयः ।" जयध्यल पु० १ पृ० २१०

अर्थ — जो प्रमाण के द्वारा प्रकाशित किये गये अर्थ के विशेष का ग्रथीत् किसी एक धर्म का कथन करता है, यह 'नय' है।

"सकलादेश: प्रमाणाधीनो विकलादेशो नयाधीन: इति ।" सर्वार्थ सि० ११६

अर्थ — सकलादेश (सम्पूर्ण धर्मों को विषय करना) प्रमाण के आधीन है और विकलादेश ( एक धर्म को विषय करना ) नय के आधीन है।

श्री स्वामिकातिकेय ने नय का लक्षरा इस प्रकार कहा है---

णाणा-धम्म-जुदं पि य एयं धम्म पि बुच्चदे अत्यं। तस्सेय-विवक्खादो णत्यि विवक्खा हु सेसाणं ।।२६४॥

अर्थ--यद्यपि पदार्थ नाना धर्मों से युक्त है तथापि नय एक धर्म को ही कहता है, क्योंकि उस धर्म की विवक्षा नहीं है।

उच्चारयम्मि दु परे णिक्षेवं वा कयं तु बट्ठूण । अश्यं णयंति ते तच्चदो ति तम्हा णया मणिदा ॥११८॥ जयधवल पु. १ पृ. २५९

अर्थ—पद के उच्चारण करने पर श्रीर उसमें किये गये निक्षेप को देखकर अर्थात् समफकर यहाँ पर इस पद का क्या अर्थ है इस प्रकार ठीक रीति से अर्थ तक पहुँचा देते हैं अर्थात् ठीक-ठीक श्रर्थ का ज्ञान कराते हैं इसलिये वे 'नय' कहलाते हैं।

इस आर्थवानय से इतना स्पष्ट हो जाता है कि निश्चयनय व व्यवहार नय इन दोतों नयों में से प्रत्येक नय अर्थ (पदार्थ) का ठीक-ठीक बोध कराता है।

वस्तु के किसी एक धर्म की विवक्षा से जो लोक व्यवहार को साधता है वह नय है। जो लोक व्यवहार की सिद्धि में सहायक नहीं, वह नय नहीं है। कहा भी है—

लोयाणं ववहारं धम्मविवश्वाइ जो पसाहेवि । सूध-णाणस्स वियम्पो सो वि णओ लिंग-संभूवो ॥२६३॥ स्वाः काः

अर्थ — जो वस्तु के एक धर्म की विवक्षा से लोक व्यवहार को साधता है वह नय है। नय श्रृतज्ञान का भेद है तथा लिंग से उत्पन्न होता है।

'न्यायश्चर्यते लोकसंव्यवहारप्रसिद्ध्यर्थम्, यत्र स नास्ति न स न्यायः फलरहितस्वात् ।' ज.घ.पु. १ पृ. ३७२

अर्थ — नय का अनुसरण भी लोक व्यवहार की प्रसिद्धि के लिये किया जाता है। परन्तु जो लोकव्यवहार की सिद्धि में सहायक नहीं है वह नय नहीं है, क्योंकि उसका कोई फल नहीं पाया जाता है।

समस्त व्यवहार की सिद्धि सुनय से होती है। सुनय और कुनय का लक्षण इस प्रकार है-

ते सावेक्खा मुणया णिरवेक्खा ते वि दुक्णया होति । सयल-ववहार-सिद्धी सुणयावी होवि णियमेण ॥२६६॥ अर्थ — ये नय सापेक्ष हों तो सुनय होते हैं और निरपेक्ष हों तो दुर्नय होते हैं, सुनय से ही समस्त व्यवहारों की सिद्धि होती है।

प्रध्यात्मभाषा में मूल तय दो हैं। (१) निश्चयनय और व्यवहारनय। निश्चयनय का अभेद विषय है और व्यवहारनय का मेद विषय है। निश्चयनय के दो भेद हैं—शुद्धनिश्चयनय, अशुद्धनिश्चयनय। व्यवहारनय भी दो प्रकार की है—सद्भूतव्यवहारनय और असद्भूतव्यवहारनय। एक ही वस्तु जिसका विषय हो वह सद्भूतव्यवहारनय। भाषा वस्तु जिसका विषय हो वह असद्भूतव्यवहारनय। एक ही वस्तु जिसका विषय हो वह सद्भूतव्यवहारनय। भाषा वस्तु जिसका विषय हो वह असद्भूतव्यवहारनय है। उपचरित श्रीर अनुपचरित के भेद से इन दोनों व्यवहारनयों के भी दो-दो भेद हैं। (भीमह देवसेन आचार्य विरचित आसापपद्धति)

समयसार में निश्चयनय के और व्यवहारनय के विषय में निम्न प्रकार कथन है--

- १. निश्चयनय से द्रव्य में पर्यायक्कृत व गुणकृत भेद नहीं है। गाया ६ व ७
- व्यवहारनय से पर्यायकृत व गुणकृत भेद हैं। गाथा ६ व ७
- २. निश्चयनय द्रव्याश्रित है और व्यवहारनय पर्यायाश्रित है। गाचा ५६ की टीका
- ३. निश्चयनय स्वाश्रित है भीर व्यवहारनय पराश्रित है।

श्री गो. जीव. गाथा ५७२ में भी 'ववहारो य वियेष्पो भेको तह पण्यको त एयहो' इन शब्दों द्वारा यह कहा है कि ध्यवहार, विकल्प, भेद तथा पर्याय इन शब्दों का एक ही अर्थ है।

यद्यपि वस्तु भेदाभेदात्मक है तथापि निष्चयनय अभेद को विषय करता है और व्यवहारनय का विषय 'भेद' है।

यद्यपि वस्तु सामान्य-विशेषात्मक है तथापि सामान्य (द्रव्य) निश्चयनय का विषय और विशेष (पर्याय) व्यवहारनय का विषय है।

यद्यपि वस्तु स्वाधितपराश्रितधमं मधी है। तथापि निश्चयनय स्वाधित है। जीर व्यवहारनय पराश्रित है। जैसे 'केवलज्ञानी द्यात्मा को जानते हैं' यह कथन स्वाधित होने से निश्चयनय का विषय है। केवलज्ञानी सर्व को जानते हैं यह पराधित होने से व्यवहारनय का विषय है।

सभी नय मपने-अपने विषय के कथन करने में समीचीन हैं भीर दूसरे नयों का निराकरण करने में मूढ़ हैं। अनेकान्तरूप समय के ज्ञाता पुरुष 'यह नय सच्चा है और यह नय भूठा है' इस प्रकार का विभाग नहीं करते हैं। गांथा इस प्रकार है—

> णिययवयणिज्जतक्या सन्वणया परवियालग्रे मोहा । ते उण ण विद्वसमओ विभयइ सच्चे व अलिए वा ॥ जयधवल पु. १ पृ. २५९

सभी नय अपने-श्रपने विषय का कथन करने में समीचीन (सच्ची) हैं, किसी भी नय का विषय उस नय की दिख्ट से भूठा नहीं है।

इसीलिए भी वीरसेन स्वामी कहते हैं कि स्यवहारनम को असश्य कहना ठीक नहीं है।

'ण च ववहारणओ चप्पलओ, तत्तो ववहाराखुसारि सिस्साण पउत्तिदंसणादो । जो बहुजीवाखुमहकारी-ववहारणओ सो चेव समस्सिदस्यो ति मरोणावहारिय गोदमधेरेण संगर्स तत्व कयं ।' जयधवल पु. १ पृ. ८ अर्थ —यदि कहा जाय-ज्यवहारनय असत्य है सो भी ठीक नहीं है, क्योंकि उसमें व्यवहार का अनुसरण करनेवाले शिष्यों की प्रवृत्ति देखी जाती है। अतः जो व्यवहारनय बहुत जीवों का अनुग्रह करने वाला है उसीका प्राथय करना चाहिये। ऐसा मन में निश्चय करके गौतम स्थविर ने चौबीस अनुयोग द्वारों के आदि में मंगल किया है।

इस प्रकार नय, निश्चयनय, व्यवहारनय का स्वरूप समभ लेने से निश्चय-सम्यग्दर्शन और व्यवहार-सम्यग्दर्शन का स्वरूप सरल हो जाता है।

> सम्मद्दं सणणाणं चरणं मोक्खस्स कारणं जारो । ववहारा णिच्छवदो तत्तियमइको णिओ अप्पा ॥३९॥ वृहद् द्रव्यसंप्रह

अर्थ - ध्यवहारनय से सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र इन तीनों के समुदाय को मोक्ष का कारण जानो और निश्चयनय से इन तीनों मयी निज आत्मा को मीक्ष का कारण जानो ।

सम्यय्दर्शन-ज्ञान-चारित्र मोक्षमार्ग हैं यह सत्य है, किन्तु भेद-विवक्षा होने से इसको व्यवहार मोक्षमार्ग कहा है और विवक्षा से इन तीनमयी भारमा को मोक्षमार्ग कहा गया है।

इसी बात को श्री कुंदकुंद भगवान ने पंचास्तिकाय गाया १६१ के इन वाक्यों द्वारा कहा है-

"णिच्चयणयेण भणियो तिहि तेहि समाहिदोहु जो अव्या।"

अर्थातृ—निश्चयनय से सम्यव्दर्शन-ज्ञान-चारित्र इन तीन से युक्त यह आत्मा मोक्षमार्ग कहा गया है।

इसी दृष्टि से श्री नेमिचन्द्राचार्य ने युह्रदृद्रव्यसंग्रह गाथा ४१ में निम्न वाक्यों द्वारा व्यवहार और निश्चय सम्यादर्शन को कहा है—

"जीवाबीसइहणं सम्मत्तं रूवमध्यणी तं तु ।"

अर्थात्—जीवादि पदार्थों का श्रद्धान श्यवहारसम्यग्दशंन है। वह सम्यग्दर्शन अभेदनय से आत्मा का स्वरूप है, इसलिये सम्यग्दर्शन स्वरूपमयी आत्मा निश्चयसम्यग्दर्शन है।

भी कुंबकुंद भगवान स्वाश्रित और पराश्रित की अपेक्षा से निश्चय और व्यवहारसम्यग्दर्शन का स्वरूप कहते हैं---

जह सेडिया दु ण परस्त सेडिया सेडिया य सा होई।
तह वंसणं बु ण परस्त वंसणं वंसणं तं तु ११३५९१।
एवं तु णिच्छ्यणयस्स मासियं णाणवंसणचिरते।
सुण्ड ववहारणयस्स य वत्तव्वं से समासेण ११३६०।।
जह परवव्वं सेडिया अध्यणो सहावेण।
तह परवव्वं सहहइ सम्मविद्वि सहावेण ११३६४॥
एवं ववहारस्स दु विणिच्छओ णाणवंसणचरित्ते।
भणिओ अव्योतु वि पज्जएसु एवमेव णायव्यो ।:३६४॥ [समयसार]

अर्थात्— जैसे सेटिका (खड़िया) पर की नहीं है, सेटिका तो सेटिका ही है। उसी प्रकार सम्यव्दर्शन पर का नहीं है, दर्शन तो दर्शन है। इस प्रकार ज्ञान दर्शन चारित्र में निश्चयनय का कथन है और उस सम्बन्ध में संक्षेप से व्यवहारनय का कथन सुनो। जैसे सेटिका प्रपते स्वभाव से परद्रव्य को सफेद करती है, उसी प्रकार सम्यग्डिव्ट अपने स्वभाव से परद्रव्य का श्रद्धान करता है। इस प्रकार ज्ञान, दर्शन, चारित्र में व्यवहारनय का निर्णय कहा है। अन्य पर्यायों में इसी प्रकार जानना चाहिए।

इत गाथाओं की टीका में यह कहा है कि निश्चयनय की दिष्ट में स्वस्वामिरूप ग्रंश (आत्मा का श्रद्धान) भी व्यवहार है।

व्यवहारसम्यग्दर्शन निश्चयसम्यग्दर्शन का कारण है; मात्र इसलिये उसको (व्यवहारसम्यग्दर्शन को ) सम्यग्दर्शन को संज्ञा महीं दी गई है। सम्यग्दर्शन का जो लक्षण 'तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्', व्यवहारसम्यग्दर्शन में पाया जाता है तथा सम्यग्दर्शन के बाधककारण मिध्यात्वकर्मोदय का भी क्षभाव है। इसलिये व्यवहारसम्यग्दर्शन सी धास्तविक सम्यग्दर्शन है। समयसार गाथा ३७३ की टीका में श्री जयसेनाचार्य ने कहा भी है—

"मिश्यात्वाविसप्तप्रकृतीनां तथैव चारित्रमोहत्रीयस्यचोपशमक्षये सति षड्अध्ययंचास्तिकायसस्तत्त्व-नवपदार्थावि श्रद्धानज्ञानरागद्वेषपरिहाररूपेण भेवरत्नत्रयास्मकस्यवहार मोक्षमार्गसंज्ञेन ध्ययहारकारणसम्यसारेण साध्येन विशुद्धज्ञानवर्शनस्वभावशुद्धास्मतत्वसम्यक् श्रद्धानज्ञानानुचरणरूपाभेवरत्नत्रयास्मकिनिर्विकल्पसमाधिरूपेणानंत-केवलज्ञानाविचतुष्टपस्यक्तिरूपस्य कार्यसमयसारयोत्पावकेन निश्चयकारणसमयसारेण विना खल्वज्ञानिजीको रुष्यति तुष्यति च।"

इसका सारांश यह है कि 'मिथ्यात्वादि सात प्रकृतियों के तथा चारित्रमोहनीय के उपशम क्षयोपशम व क्षय होने से छह द्रव्य, पंचास्तिकाय, सात तत्त्व, नवपदार्थ आदि का श्रद्धान ज्ञान व रोगद्धेष का त्याग, यह भेद-रूप सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र व्यवहारमोक्षमागं है। इसके द्वारा साधन योग्य विशुद्धज्ञान-दर्शन स्वभाव-रूप शुद्ध आत्मीक तत्त्वरूप सम्यक्ज्ञान-चारित्र श्रभेद रत्नत्रवात्मक निविकलपसमाधिमय निश्चयमोक्षमागं है।'

सातप्रकृतियों के क्षय से उत्पन्न हुआ क्षायिकसम्यग्दर्शन यदि सविकत्पावस्था में है, तो वह भी व्यवहार-सम्यग्दर्शन है। निविकत्पसमाधि में स्थित अर्थात् श्रेणी में स्थित जीव के उपशमसम्यग्दर्शन भी निश्चयसम्यग्दर्शन है। सातप्रकृतियों के उपशम, क्षयोपशम तथा क्षय से व्यवहार व निश्चय दोनों सम्यग्दर्शन उत्पन्न होते हैं. अतः करणानुयोग की दृष्टि से दोनों हो सम्यग्दर्शन वास्तविक हैं।

श्री अमृतचन्द्राचार्य भी पंचास्तिकाय गाथा १०७ की टीका में कहते हैं कि व्यवहारसम्यग्दर्शन में मिध्यात्व-कर्म का अनुदय रहता है।

"भावाः खलु कालकलितपंचास्तिकायविकस्परूपा नव पदार्थाः तेषां निष्यादर्शनोदया पाविताश्रद्धानाभाव-स्वभावं भावांतरं श्रद्धानं सम्यग्दर्शनं ग्रुद्ध-चैतन्यरूपात्मतत्त्वविनिष्चयद्योजम् ।"

अर्थ — कालसहित पंचास्तिकाय और विकल्प रूप नव पदार्थ इनको भाव कहते हैं। मिथ्यादर्शन के उदय से उत्पन्न हुआ जो अश्रद्धान, उसका अभाव होने पर पंचास्तिकाय और नव पदार्थ का श्रद्धान वह व्यवहार सम्यग्दर्शन है और यह शुद्ध आत्मतत्त्व के निश्चय का बीज है।

श्री समन्तमद्व आचार्य ने रत्नकरण्ड श्रावकाचार गाया ४ में 'सच्चे देव शास्त्र और गुरु के श्रद्धान को सम्यग्दर्शन' कहा है।

श्री वसुनन्दि आचार्य सिद्धान्तचक्रवर्ती ने गाथा ६ में आप्त, ग्रागम श्रीर तत्त्वों के श्रद्धान को सम्यग्दर्शन कहा है।

श्री स्वामि कार्तिकेय आचार्य ने गाथा ३१९-१२ में अनेकान्तरूप तस्वों को तथा जीव, श्रजीव आदि नव पदार्थों को श्रुतज्ञान व नयों के द्वारा जानकर श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन है। तथा गाथा ३२४ में कहा है कि 'जो तस्वों को नहीं जानता है, किन्तु जिन-वचन पर श्रद्धा रखता है वह भी सम्यग्दर्श्वि है।'

'प्रशम, संवेग, अनुकम्पा और श्रास्तिक्य की प्रगटता ही जिसका लक्षण है उसको सम्यक्त्व कहते हैं। यह शुद्ध नय को ध्रपेक्षा लक्षण है। धवल पु० १ पृ० १५१।

आप्त आगम और पदार्थ को तत्वार्थ कहते हैं। तत्वार्थ के श्रद्धान को सम्यग्दर्शन कहते हैं। यह अशुद्धनय के आश्रय से लक्ष्मण है। ध्वल पु० १ पृ० १४१।

गोम्मटसार जीवकाण्ड गाया ५६१ में कहा है—'जिनेन्द्र भगवान के द्वारा उपदेश दिये गये छह द्रव्य पाँच अस्तिकाय श्रीर नव पदार्थों का आज्ञा अथवा अधिगम से श्रद्धान करने की सम्यव्यंत कहते हैं।

श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने सम्यग्दर्शन के निम्न लक्षण कहे हैं-

"ग्राप्त आगम और तत्त्व की श्रद्धा से सम्यग्दर्शन होता है।" नि० सा० गाथा १। "तस्वर्ष्ठ सम्मत्त" ग्रथीत् तत्त्वकि सम्यग्दर्शन है। मो० पा० गाथा ३६। "हिंसारहितवमं, अठारहदोषरहित देव निर्यं न्यगृह का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है। मो० पा० ९०। "कालसहित पंचास्तिकाय और नवपदार्थ का श्रद्धान सम्यव्त्व है।" पं० का० गाथा १६०। "जीव, प्रजीव, पुण्य,पाप, आसव, संवर, निर्जरा, बंघ, मोक्ष को भूतायं रूप से जानना सम्यग्दर्शन है।" समयसार पाथा १३। "छहद्रव्य नव-पदार्थ पांचग्रस्तिकाय साततत्त्व ये जिन-वचन में कहे हैं। तिनके स्वरूप को जो श्रद्धान करे सो सम्यग्दिट है।" वर्शनपाहुड गाथा १९। "जीवादि का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है, ऐसा जिनेन्द्र भगवान ने व्यवहार से कहा है निश्चय से ग्रारमा ही सम्यन्त्व है जिन्छ्यको अप्याणं हवई सम्मत्तं।" बर्शनपाहुड गाथा २०।

जीव और आत्मा एक ही द्रव्य के नाम हैं। अतः जीवादि के श्रद्धान में आत्मा का श्रद्धान भी गर्भित है। 'धात्मा का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है।' यह भी भेदविवक्षा से कथन है, ग्रतः व्यवहारनय का विषय है। 'आत्मा ही सम्यक्त्व है,' यह अभेद विवक्षा से कथन है। इसमें ग्रुण-गुणी का भेद नहीं है, अतः निश्चयनय का विषय है।

जिसको सच्चे-देव, गुरु, शास्त्र अथवा धर्म का यथार्थश्रद्धान है उसको आत्मा का श्रद्धान होता है। ऐसा श्री कुन्दकुत्वभगवान ने प्रवचनसार में कहा है—

> जो जाणिव अरहंतं, दस्वत्तगुणत्तपञ्जयत्ते हि। सो जाणिव अप्पाणं मोहो खलु जावि तस्स सर्व ॥ ८०॥

अर्थ — जो प्ररहंत को द्रव्य, गुरा, पर्यायरूप से जानता है वह आत्मा को जानता है और उसका मोह (मिध्यात्व) अवश्य नाश को प्राप्त होता है।

निश्चयसम्यादशंन और व्यवहारसम्यादशंन का कथन अनेक दृष्टियों से किया गया है। गुण-गुणी की सभेदहिट से सम्यक्त्व का कथन (सम्यक्त्व ही आत्मा है या प्रात्मा ही सम्यक्त्व है) निश्चयसम्यादर्शन, और जीवादि तत्त्वों का श्रद्धान या आत्मा का श्रद्धान व्यवहारसम्यादर्शन है, क्योंकि यह भेदहष्टि से कथन है। निश्चय और व्यवहारसम्यादर्शन का इसप्रकार लक्षण करने में दोनों सम्यादर्शन साथ रह सकते हैं।

जहाँ पर सरागसम्यग्दर्शन को अथवा सिवकल्पसम्यग्दर्शन को व्यवहारसम्यग्दर्शन कहा है और वीतराग-सम्यग्दर्शन को ग्रयवा निविकल्पसम्यग्दर्शन को निश्चयसम्यग्दर्शन कहा है वहाँ पर निश्चय भौर व्यवहार दोनों सम्यग्दर्शन साथ नहीं रह सकते।

"द्विधा सम्यवत्वं भण्यते सरागवीतराग-भेवेन । प्रशमसंवेगानुकम्पास्तिक्याभिक्यक्तिलक्षणं सरागसम्यवत्वं भक्यते, तदेव व्यवहारसम्यवत्वमिति तस्य विषयभूतानि षड्द्रव्याणीति । श्रीतरागसम्यवत्वं निजशुद्धात्मानुभूतिसक्षणं बीतरागचारित्राविनाभूतं तदेव निश्चयसम्यवत्वमिति ।" [ परमात्म-प्रकाश अ० २ गा० १७ टोका ]

अर्थ-सराग और वीतराग के भेद से सम्यग्दर्शन दो प्रकार का है। प्रश्नम, संवेग, अनुकम्पा आस्तिक्य की प्रगटता जिसका लक्षण है वह सरागसम्यग्दर्शन है, वही व्यवहारसम्यग्दर्शन है। उसका विषय छहद्रव्य हैं। निज-शुद्धारमानुभूति जिसका लक्षण है वह वीतरागसम्यग्दर्शन है और वह वीतरागचारित्र के साथ ही रहता है उसकी निश्चयसम्यग्दर्शन कहा है।

श्री राजवार्तिक अध्याय १ सूत्र २ की टीका में भी कहा है--

'तद द्विविधं सरागवीतरागिवकल्पात् ॥ २९ ॥ प्रशमसंवेगानुकम्पास्तिक्याभिव्यक्तिलक्षणं प्रथमम् ॥३०॥ आत्मविशुद्धिमात्रमितरत् ॥३९॥ सप्तानां कर्मं प्रकृतीनाम् आत्यन्तिकेऽपगमे सत्यात्मविशुद्धिमात्रमितरह् वीतराग-सम्यवत्यमित्युक्यते । अत्र पूर्वं भवति साधनं, उत्तरं साधनं साध्यं च ।'

अर्थ — वह सम्यग्दर्शन सराग वीतराग के भेद से दो प्रकार का है। प्रशम, संदेग, प्रनुकम्पा, ध्रास्तिक्य की प्रगटता है लक्षण जिसका वह सरागसम्यग्दर्शन है। प्रात्मविशुद्धिमात्र वीतरागसम्यग्दर्शन है। सातप्रकृतियों के अत्यन्त नाश होने पर जो सात्म-विशुद्धि होती है वह आत्मविशुद्धिमात्र वीतरागसम्यक्त्य कहा गया है। सरागसम्यक्त्य साधनरूप है। वीतरागसम्यग्दर्शन साधन और साध्यरूप है।

समयसार गाया १३ की टीका में भी भी जयसेनाचार्य ने कहा है-

"आर्तरौद्रपरित्यागलक्षणनिर्विकस्वसामायिकस्थितानां यच्छुद्धात्मरूपस्य दर्शनमनुभवनभवलोकनमुपलिष्यः संवित्तिः त्रतोतिः स्थातिरनुभूतिस्तदेव निश्चयनयेन निश्चयचारित्राविनाभावि निश्चयसम्यवस्यं वीतरायसभ्यक्षत्वं स्थाते । तदेव च गुणगुण्यभेवकपनिश्चयनयेन शुद्धात्मरूषं भवति । निश्चयनयेन तु स्वकीयशुद्धपरिणाम एव सम्य-क्षत्यमिति ।"

अर्थ — प्रार्तरीद्र परिणामों के त्यागरूप लक्षण है जिसका, ऐसी निर्विकल्पसामायिक में स्थित जीव के जो भुद्धात्मरूप का दर्शन, अनुभवन, अवलोकन, उपलब्धि, संवित्ति, प्रतीति, ख्याति, अनुभूति होती है वही निश्चयनय से निश्चयचारित्र का अविनाभावी निश्चयसम्यक्त्व-वीतरागसम्यक्त्व कहा गया है। वही गुणगुणी के अभेदरूप निश्चयनय से भुद्धात्मरूप है। निश्चयनय से ग्रपने भुद्ध परिणाम ही सम्यक्त्व है।

धी वृहद् द्रव्यसंग्रह गाथा २२ की टीका में भी कहा है-

"यत्पुनस्तदविनाभूतं तन्निश्चयसम्यवस्यं वीतरागसम्यवस्यं चेति भण्यते।"

अर्थ- उस वीतरागच।रित्र का अविन।भूत वीतरागसम्यवत्व ही निश्चयसम्यव्देव कहा गया है।

रायचन्द-ग्रंथमाला से प्रकाशित पंचास्तिकाय पृ० १६९ पर कहा है कि निर्विकल्पसमाधि काल में निष्चयसम्यक्त्व तो कभी होता है, अधिकतर तो व्यवहारसम्यक्त्व रहता है। "यद्यपि क्वापि निर्विकलप समाधिकाले निर्विकारशुद्धात्म विचक्ष्णं निश्चय सम्यक्त्वं स्पृशति तथापि प्रमुरेण बहिरंगपदार्थविक्षणं यह्व्यवहार सम्यक्त्वं तस्यैव मुख्यता ।"

भेद व अभेद की अपेक्षा से व्यवहार-निश्चयसम्यक्तव का यदि कथन किया जाता तो दोनों सम्यक्तव एक साथ रह सकते हैं, क्योंकि एक ही सम्यक्तव का दो दिख्यों से कथन है।

निर्विकल्प-बीतराग और सर्विकल्प-सराग की अपेक्षा से निश्चय तथा व्यवहारसम्यक्त्व का कथन किया जाय तो दोनों सम्यक्त्व साथ नहीं रहते । इस प्रकार इस विषय में झनेकान्त है, एकान्त नहीं है ।

—ज. ग. 
$$\begin{vmatrix} 19-11-64 & VIII-IX \\ 10-17-12-64 & IX-X \end{vmatrix}$$
 र. ला. जैन, भेरठ

- (१) उपचार सम्यग्दर्शन एवं व्यवहार सम्यग्दर्शन में भेद
- (२) उपचार प्रथवा व्यवहार मिश्या नहीं होता
- (३) उपचरित नय का कथन भी ग्रमिण्या है

शंका - उपचार सम्यग्दर्शन और स्थवहार सम्यग्दर्शन में क्या अन्तर है ?

समाधान—'उपचार सम्यग्दर्शन' आगम में सम्यग्दर्शन की ऐसी संज्ञा मेरे देखने में नहीं आई है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने पुरुषार्थसिद्धि उपाय में मुख्य भीर उपचार ऐसे दो प्रकार का मोक्षमार्ग बत-लाया गया है।

> सम्यक्त्वचरित्रबोधलक्षणो मोक्षमार्गं इत्येषः । मुख्योपचाररूपः प्रापयति परंपदं पुरुषम् ॥ २२२ ॥

सम्यग्दर्शन-चारित्र-ज्ञान लक्षणवाला तथा मुख्य (निश्वय ) और उपचार (व्यवहार) रूप ऐसा मोक्षमार्ग आत्मा को परमात्मपद प्राप्त करा देता है।

यहाँ पर 'मुख्य' शब्द निश्चय के लिये प्रयोग हुआ है और 'उपचार' शब्द व्यवहार के लिये प्रयोग हुआ है, क्योंकि श्री अमृतचन्द्राचार्य ने तस्वायंसार में ''निश्चयव्यवहाराश्यां मोक्षमार्गो द्विधा स्थितः।'' निश्चय और व्यवहार की अपेक्षा मोक्षमार्ग दो प्रकार का है, ऐसा कहा है ।

निश्चयनय की दिष्ट में न तो बंध है और न मोक्ष है, क्यों कि बंधपूर्व के मोक्ष होता है। जब निश्चयनय में बंध व मोक्ष नहीं तो मोक्षमार्ग भी नहीं है।

णिव होवि अध्यमत्तो ण यमत्तो आणओदु जो भावो।
एवं भणित सुद्धा णादा जो सो उसो चेव।।६।।
जीवे कम्मं बद्धं पुट्टं चेदि ववहारणय भणिदं।
सुद्धणयस्स दु जीवे अबद्ध-पुट्टं हवइ कम्मं।।१४१॥ समयसार

जो जायक भाव आत्मा है वह ग्रप्रमत्त ( सातवें से चौदहवाँ गुणस्थान ) भी नहीं है ग्रीर प्रमत्त ( पहले से छठवाँ गुणस्थान ) भी नहीं है ( वर्षात् गुणस्थानातीत होने से संसारी भी नहीं है ) और जो जाता (ग्रात्मा) है वह तो वही है ऐसा निश्चयनय कहता है। जीव में कर्म बढ़ और स्पृष्ट है यह व्यवहारनय का विषय है। जीव में कर्म बढ़े हुए नहीं हैं और अस्पृष्ट हैं यह निश्चयनय का पक्ष है।

#### मुक्तश्चेत् प्राक्मवेद् बन्धो, नो बंधो मोचनं कथम्। अवंधे मोचनं मैथ मुञ्चेरथीं निरयंकः ११ [वृ० द्व० सं०]

"बन्धश्च शुद्धनिश्चयेन नास्ति तथा बंधपूर्वको मोक्षोऽपि । यदि पुनः शुद्धनिश्चयेन बंधो भवति तदा सर्वदैव बंध एव, मोक्षो नास्ति ।" [ वृ० द्र० सं० ]

अर्थ —यदि जीव मुक्त है तो पहले इस जीव के बंध अवश्य होना चाहिये, क्यों कि यदि बंध न हो तो मोक्ष (सूटना) कैसे हो सकता है। इसलिये अबंध (न बंधे हुए) की मुक्ति नहीं हुआ करती, उसके तो मुख्य घातु (सूटने का बावक शब्द) का प्रयोग ही व्यर्थ है। कोई मनुष्य पहले बधा हुआ हो, किर छूटे, तब वह मुक्त कहलाता है। ऐसे ही जो जीव पहले कमों से बंधा हो उसी को मोक्ष होती है। शुद्ध निश्चयनय की अपेक्षा से बंध है ही नहीं। इसीप्रकार शुद्ध निश्चयनय से बंधपूर्वक मोक्ष भी नहीं है। यदि शुद्ध निश्चयनय की अपेक्षा बंध होवे तो सदा ही बंध होता रहे, मोक्ष ही न हो।

इस आगम से यह सिद्ध हो जाता है कि निश्चयनय से न बंघ है, न मोक्ष है ग्रीर न मोक्षमार्ग है। बंघ, मोक्ष, मोक्षमार्ग ये पर्यायें हैं, जो क्यवहारनय की विषय हैं। निश्चयनय का विषय द्रव्य सामान्य है, पर्याय नहीं है।

### णिच्छ्यययहारणया मूलभेया णयाण सभ्वाणं। णिष्ह्ययसाहणहेऊ दश्वयपञ्जश्यिया मुणह ॥ ४ ॥ [आसापपद्धति]

सम्पूर्ण नयों के निश्चयनय और व्यवहारनय ये दो मूल भेद हैं। निश्चयनय का हेतु द्रव्यार्थिकनय है, और साधन अर्थात् व्यवहारनय का हेतु पर्यायाधिकनय है।

"समयसार गाया ५६ की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—'व्यवहारनयः किल पर्यावाधित्वात्' 'निश्चयनयस्तु द्रव्याधित्वात्' अर्थात् व्यवहारनय पर्याय के आश्रय है और निश्चयनय द्रव्य के आश्रय है।

''बबहारो य वियस्पो भेदो तह पज्जओ ति एयट्टो ॥५७२॥ [गो० जो०]

''क्यबहारेण विकल्पेन भेदेन पर्यायेण ।'' [समयसार गा॰ १२ की टीका ]

अर्थात्—व्यवहार, विकल्प, भेद और पर्याय ये सब एकार्यवाची शब्द हैं। बंध, मोक्ष ग्रौर मोक्षमार्गं पर्याय होने से व्यवहारनय का ही विषय है, निश्चयनय का विषय नहीं है।

सद्भूतव्यवहारनय, असद्भूतस्यवहारनय, उपचारनय इन तीन नयों की प्रपेक्षासे मोक्षमार्ग की मीमांसा की जाती है। ''तर्बकवस्तुनिषयः सद्भूतस्यवहारः ॥२२१॥ भिन्न वस्तुनिषयोऽसद्भूतस्यवहारः ॥२२२॥ [आ. प.]''

एक वस्तु को विषय करने दाला सङ्क्रूतब्यवहारनय है। भिन्न वस्तुओं को विषय करनेवाला असङ्क्रूत-व्यवहारनय है।

"मुख्याभावे सति प्रयोजने निमित्ते घोषचारः प्रवर्तते ।।२१२॥ सोऽपि सम्बन्धोऽविनाभावः संग्लेषः सम्बन्धः परिणाम-परिणामिसम्बन्धः, श्रद्धाश्रद्धोय सम्बन्धः, ज्ञानसेयसम्बन्धः, चारित्रचर्यासम्बन्धश्वेत्यावि ।" [आलापपद्धति]

मुख्य के अभाव में प्रयोजनवश या निमित्तवश उपचार की प्रवृत्ति होती है। ग्रविनाभाव सम्बन्घ में, संक्ष्लेषसम्बन्ध में, परिणाम-परिणामीसम्बन्ध में, श्रद्धा-श्रद्धेयसम्बन्ध में, ज्ञानज्ञेयसम्बन्ध में, चारित्र-चर्या इत्यादि सम्बन्धों में, प्रयोजन या निमित्त के वश उपचार होता है।

प्रमेय रत्नमाला पृ० १७६ पर भी कहा है —

"मुख्य का अभाव होने पर तथा प्रयोजन और निमित्त के होने पर उपचार की प्रवृत्ति होती है, ऐसा नियम है। यहाँ पर वचन का परार्थानुमानपने में कारणपना ही उपचार का निमित्त है। ग्रतः प्रतिपाद्य जो शिष्य उसके लिये जो अनुमान सो परार्थानुमान है, उसका प्रतिपादक वचन भी परार्थानुमान है। यहाँ अनुमान के कारण वचन में ज्ञानरूप कार्य का उपचार किया गया है।"

इसीप्रकार तत्त्वार्थसूत्र, अध्याय छह, सूत्र २ में जो योग को आलव कहा है, वहीं पर भी कारण में कार्य का उपचार करके कथन किया गया है।

यह उपचार असत्यार्थ ( भूठ ) भी नहीं है, क्योंकि कार्य और कारण का परस्पर में सम्बन्ध है। व्यवहार व उपचरितनय की प्रपेक्षा सम्यग्दर्शन आदि का विचार किया जाता है।

> एवं हि जीवराया णावस्वो तह य सद्देवस्वो। अञ्चलिस्वाय पुणो सो चेव दु मोक्खकामेण ॥२१॥ [समयसार ]

मोक्षार्थी पुरुष को निज शुद्धजीवरूपी राजा को जानना चाहिये, श्रद्धान करना चाहिये और निजशुद्ध आत्मस्वभाव के अनुकूल आचरण करना चाहिये ।

मोक्षमार्गं का यह कथन निज जीबद्रव्याश्रित होने से सङ्ग्तव्यवहारनय का विषय है तथापि असङ्ग्रूत-व्यवहारनय की अपेक्षा से इसको निश्चय मोक्षमार्गं या निश्चय रतत्रय कहा गया है।

श्रसद्भूतस्यवहारनय की अपेक्षा 'निजशुद्धारमा के श्रद्धान' को यद्यपि निश्चयसम्पद्धत कहा जाता है तथापि सम्यग्दशंन का यह लक्षण सद्भूतव्यवहारनय का विषय है, क्योंकि यहाँ पर एक ही द्रव्य में, श्रद्धान करनेवाला, श्रद्धान और जिसका श्रद्धान किया जाये अर्थात् कर्ता, क्रिया, कर्म, ऐसे तीन भेद कर दिये गये हैं। "निश्चयनयो- इमेविषयो, क्यवहारो मेविषययः।" इस सूत्र के द्धारा 'भेद' व्यवहारनय का विषय बतलाया गया है। निश्चयनय का विषय तो अभेद है। श्रतः निजशुद्धारमा का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है। यह कथन निश्चयनय का विषय नहीं हो सकता है।

नियमसार में भी कुन्दकुन्दाचार्य ने व्यवहारसम्यग्दर्शन का स्वरूप निम्नप्रकार कहा है-

असागमतक्वाणं सद्दहणादो हवेदः सम्मत्तं। ववगयअसेस—वोसो सयलगुणप्पा हवे असो ॥५॥

"व्यवहारसम्पन्त्वस्वरूपाख्यानमेतत्।"

आप्त, आगम और तत्त्वों की श्रद्धा से सम्यवस्य होता है। यह व्यवहार सम्यवस्य के स्वरूप का कथन है।

सम्मत्तं सद्हणं भावाणं तेसि मधिगमो णाणं। चारित्तं समभावो विसयेषु विरुद्धमग्गाणं।१९०७।।

### जीवाजीवा भावा पुण्णं पात्रं च आसवं तेसि । संवरणिङजरबंधो मोक्खो य हर्वति ते अट्टा ॥९०८॥ [पंचास्तिकाय]

टीका—"पंचास्तिकायषड्ब्रध्यविकल्परूपं जीवाजीवद्वयं जीवपुद्गालसंयोगपरिणामोत्पन्नास्त्रवाविषवार्यंसप्तकं वित्युक्तलक्षणानांभावानां जीवाविनय-पदार्थानां मिथ्यात्वोवयजनित-विपरीताभिनिवेशरहितं श्रद्धानं सम्यवस्यं भवति । धुद्धजीवास्तिकायविच्यप्तं व्यवहारसम्यवस्यम् । धुद्धजीवास्तिकायविच्यप्तं निश्चयसम्यवस्यम् । धुद्धजीवास्तिकायविच्यप्तं निश्चयसम्यवस्य साधकश्वेन बीज-भूतम् ।"

जीव, धजीव और इनके संयोग से उत्पन्न होनेवाले पुण्य, पाप, धास्तव, संवर, निर्जरा, बंध, मोक्ष इन पदार्थों का तथा पंचास्तिकाय व छहद्र ज्यों का, जो मिध्यात्वोदयजनित विपरीताभिनिवेशरहित श्रद्धान है वह न्यव-हारसम्यग्दर्शन है। यह व्यवहारसम्यग्दर्शन, शुद्धजीवास्तिकाय की रुचिक्षप निश्चयसम्यक्तव का साधक है, इसलिये व्यवहारसम्यग्दर्शन निश्चय-सम्यग्दर्शन का बीज है।

यहाँ पर नवपदार्थ के श्रद्धान को जो व्यवहारसम्यग्दर्शन कहा गया है वह असद्भूतव्यवहारनय का विषय है, क्योंकि दो भिन्न पदार्थों में श्रद्धान व श्रद्धेय संबंध को व्यवहारसम्यक्त्व कहा गया है।

निज शुद्धात्मा की रुचि को जो निश्चय कहा गया है यह सद्भूतव्यवहारनय का विषय है, क्योंकि यहाँ पर एक ही पदार्थ में श्रद्धान व श्रद्धेय का भेद किया गया है।

### आयारावी णाणं जीवावी दंसणं च विष्णेयं। छन्जीवणिकंच तहा भणइ चरित्तं तु ववहारो ॥२७६॥ [समयसार]

आचारांगआदि मास्त्र तो ज्ञान हैं तथा जीवादितत्त्व हैं वे सम्यग्दर्शन हैं। छहकायके जीव चारित्र हैं ऐसा व्यवहारनय कहता है।

यह उपचरितनय का कथन है, क्योंकि यहाँ पर कारण में कार्य का उपचार किया गया है। ज्ञानरूप कार्य के आचारांग आदि शास्त्र कारण हैं। अतः आचारांग आदि शास्त्रों में ज्ञानरूप कार्य का उपचार करके आचारांग आदि शास्त्रों को ज्ञान कहा गया है। जीवादितस्व श्रद्धेय हैं भीर इनका श्रद्धान सम्यग्दर्शन है। सम्यग्दर्शन और जीवादि पदार्थों में श्रद्धान-श्रद्धेय सम्बन्ध है, ग्रतः जीवादि श्रद्धेयपदार्थों में सम्यग्दर्शनरूप श्रद्धान का उपचार करके जीवादि श्रद्धेयपदार्थों को सम्यग्दर्शन कहा गया है।

छहकाय के जीवों की रक्षा चारित्र है। ग्रर्थात् छहकाय के जीव चारित्र के विषय पड़ते हैं। छहकाय के जीवों में ग्रीर चारित्र में परस्पर विषय-विषयी सम्बन्ध है। छहकाय के जीवरूप विषय में चारित्र रूप विषयी का उपचार करके छहकाय के जीवों को चारित्र कहा गया है।

यह उपचार भूठ भी नहीं है, क्योंकि उपचार को भूठ मानने पर, "लाणं रोयप्पमाणमुद्दिहु"; ज्ञान ज्ञेय-प्रमास है ऐसा जो जिनेन्द्र भगवान ने कहा है, यह कथन धर्यात् सर्वज्ञता का कथन भी उपचरितनय का विषय होने से भूठ हो जायगा । दो पदार्थों का परस्पर सम्बन्ध निश्चयनय का विषय नहीं है। अतः निश्चयनय-व्यवहारनय के विषय का निषेष करता है।

इसप्रकार निजशुद्धारमा का श्रद्धान निश्चयसम्यग्दर्शन है, यह सद्भूतव्यवहारनय का विषय है। जीवादि-पदार्थों का श्रद्धान व्यवहारसम्यग्दर्शन है, यह असद्भूतव्यवहारनय का विषय है। जीवादिपदार्थ सम्यग्दर्शन है। यह उपचरितनय का विषय है ये तीनों कथन अपनी-अपनी नय की अपेक्षा सत्य हैं।

— जै. ग. 22-2-73/VII/ ग. म. सोनी, फुलेरा

## सम्यादशंन के सराग, बीतराग भेद श्रागमोक्त है।

शंका—सम्यक्त्व सराग द बीतराग किसी आचार्य ने बतलाया है या नहीं ? सम्यक्त्व को सराग बतलाने वाला क्या मिण्याइडिट है ?

समाधात-दिगम्बर जैन महानाचार्य श्री अकलंकदेव कहते हैं-

"सम्यादसंनं द्विविधम् । कृतः ? सराग-वीतराग-विकल्पात् ।"

म्रथात सरागसम्यादर्शन मीर कीतरागसम्यादर्शन के भेद से सम्यादर्शन दो प्रकार का है।

सराग और वीतराग के भेद से सम्यग्दर्शन को दो प्रकार का बतलाने वाला मिथ्याइष्टि नहीं हो सकता है, क्योंकि वीतरागी दिगम्बर जैनाचार्य कभी मिथ्योपदेश नहीं देते हैं।

---वं. ग. 13-7-72/VII/ ताराचन्द महेन्द्रकृमार

#### सराग सम्यक्त्व

शंका—मई १९६५ के सन्मित संदेश पृ० ६३ पर श्री पं० श्रुलचन्वजी ने लिखा है 'तथा इसके सद्भाव में प्रशम, संदेग अनुकरण और आस्तिन्य आदि भावों को जो अभिव्यक्ति होती है वह सराग सम्यन्दव है।' क्या प्रशम आदि भावों को अभिव्यक्ति सराग सम्यन्दर्शन है या सराग सम्यन्दर्शन का लक्षण है ? नया प्रशम और आस्तिन्य भाव सराग भाव है ?

समाधान—प्रशम, संदेग, आस्तिक्य, अनुकम्पा की अभिन्यक्ति सरागसम्यग्दर्शन का लक्षण है और सराग-सम्यग्दर्शन लक्ष्य है। यदि लक्ष्य और लक्षण में सर्वथा प्रभेद मान लिया जाये तो 'लक्ष्य और लक्षण' ऐसी दो संज्ञा ही नहीं बन सकती। इसके अतिरिक्त ग्रन्य भी अनेक दोष आ जावेंगे। लक्ष्य और लक्षण में सर्वथा अभेद मानना 'भेदामेद विपर्यास' है।

'प्रशमसंवेगानुकम्पास्तिक्यामिध्यक्तिलक्षणं प्रथमम् ।' सर्वार्थसिद्धि ११२ ।

अर्थात् -- प्रशम, संवेग, ब्रनुकम्पा, आस्तिक्य की ग्रिभिव्यक्ति सरागसम्यग्दर्शन का लक्षण है।

प्रशम ग्रीर आस्तिक्य सरागभाव नहीं हैं। प्रशम का लक्षण निम्नप्रकार है-

"रागादि दोवेम्यश्चेतो निर्वतनं प्रशमः।" तत्त्वार्चवृक्ति १।२ ।

अर्थ--- प्रात्मा की रागादि दोषों से विरक्ति प्रशमभाव है।

'रागादि दोषों से विरक्ति' सराम भाव कैसे हो सकता है अर्थात् प्रश्नम सरागभाव नहीं है। आस्तिक्य भी सरागभाव नहीं है, क्योंकि जीवादि पदार्थों का जैसा स्वभाव है वैसी बुद्धि होना आस्तिक्य है। जैसा कि तत्वार्ष-वातिक में कहा है—

"जीवादयोऽर्था ययास्वं सार्वः सन्तीति मतिरास्तिक्यम्।"

श्रीमान् पं॰ फूलवन्दजी ने सन् १९४५ में सरागसम्यग्दर्गन ग्रीर वीतरागसम्यग्दर्शन के विषय में निम्न प्रकार लिखा था— "सरागी जीव के सम्यग्दर्शन को सरागसम्यग्दर्शन कहा है और वीतरागी जीव के सम्यग्दर्शन को वीतरागसम्यग्दर्शन कहा है। उपशम आदि के मेद से सम्यग्दर्शन के तीन भेद बतलाये हैं। इनमें से बेदक सम्यग्दर्शन तो
सराग अवस्था में ही पाया जाता है, किन्तु शेष दो सम्यग्दर्शन सराग और वीतराग दोनों घ्रवस्थाओं में पाये जाते
हैं। राजवांतिक में एक क्षायिक सम्यग्दर्शन को ही वीतराग सम्यग्दर्शन बतलाया है। सो यह प्रापेक्षिक कथन है।
चारित्र मोहनीय के क्षय से होनेवाली वीतरागता क्षायिकसम्यग्दर्शन के सद्भाव में ही होती है, अन्यत्र नहीं। यही
सबब है कि राजवांतिक में क्षायिकसम्यग्दर्शन को ही वीतरागसम्यग्दर्शन लिखा है। किन्तु कथायों की उपशमजन्य
वीतरागता उपशमसम्यग्दर्शन के सद्भाव में भी प्रगट होती हुई देखी जाती है। इससे ग्रन्यत्र इसे भी वीतरागसम्यग्दर्शन बतलाया है। प्रशम, संवेग, अनुकम्पा और आस्तिक्य ये चार ऐसे चिह्न हैं जो सरागता के रहते हुए
भी सम्यग्दर्शन के सद्भाव के जायक हैं, अतः यहां सरागसम्यग्दर्शन के लक्ष्मण में इन धर्मों को प्रमुखता दी गई है।
किन्तु वीतरागसम्यग्दर्शन में आत्मा की परिणति में निर्मलता पाई जाती है, वहाँ रागांश का सर्वेश ग्रम।व हो जाता
है। अतः वहाँ वीतरागसम्यग्दर्शन को आत्मा की विश्वद्धिष्ठप से लक्षित किया गया है।"

प्रश्नकर्ता ने जो श्री पं० फूलचन्दजी के वाक्य मई १९६५ के सन्मति संदेश से उद्घृत किये हैं, वे श्री पं॰ फूलचन्दजी के उपर्युक्त लेख से भिन्न हैं। पाठकगण श्री पं० फूलचन्दजी के सन् १९५५ के झौर १९६५ के लेखों पर विचार करें कि एक विषय पर इन दोनों नेखों में विभिन्नता का क्या कारण है ?

—जै. म./ 1-7-65/VII/·····

#### सराग स्वसंवेदन एवं चीतराग स्वसंवेदन

शंका—स्वानुमूर्ति निविकल्प हो या सविकल्प हो, किन्तु सम्यक्त्व दोनों अवस्थाओं में एकसा रहता है। सिवकल्पअवस्था में भी निविकल्पअवस्था के समान सम्यक्त्व रह सकता है या नहीं ?

समाधान—मिथ्यात्वप्रकृति, सम्यग्मिध्यात्वप्रकृति सम्यक्त्वप्रकृति व अनन्तानुबन्धी कोछ-मान-माया-लोभ इन सात प्रकृतियों का उपश्रम, क्षयोपशम या क्षय है तो सम्यग्दर्शन है, अन्यथा नहीं है। सिकल्प स्रोर निर्विकल्प इन दोनों अवस्था में सम्यग्दर्शन हो सकता है, किन्तु वीतरागनिर्विकल्प समाधि की अवस्था में सम्यग्दर्शन में जो निर्मलता व विशुद्धि होती है वह सिकल्प-सरागभ्रवस्था में नहीं रहती है। यद्यपि सामान्य की श्रपेक्षा दोनों भ्रवस्थाओं को समान कहा जा सकता है, किन्तु निर्मलता व विशुद्धता की अपेक्षा तरतमता है।

सराग व सविकल्पअवस्था में व्यवहारसम्यग्दर्शन है श्रीर बीतरागनिविकल्पसमाधि की श्रवस्था में निश्चय-सम्यग्दर्शन है।

"विशवाखण्डिकज्ञानाकारे स्वशुद्धारमित परिचिद्धत्तिक्ष्यं सविकल्पज्ञानं स्वशुद्धारमोपावेयभूतरुचिविकल्पक्ष्यं सम्यग्वरानं सर्ववात्मिन रागाविविकल्पनिवृत्तिक्ष्यं सविकल्पचारित्रमिति त्रयम् । तत् त्रयप्रसावेनोत्पन्नं यन्निविकल्पन् समाधिक्यं निश्चयरत्नत्रयलक्षणं विशिष्ट स्वसंवेदनज्ञानं ।"

निर्मल अलंड एक ज्ञानाकाररूप अपने ही शुद्धातमा में जानने रूप सविकल्प ज्ञान तथा शुद्धातमा ही ग्रहण करने योग्य है ऐसी रुचि सो विकल्परूप सम्यग्दर्शन और इसी आत्मा के स्वरूप में सविकल्पचारित्र इन तीनों के प्रसाद से विकल्परहित समाधिरूप निश्चयरत्नत्रयमय विशेष स्व-संवेदनज्ञान उत्पन्न होता है।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि सविकल्प अवस्था के स्वसंवेदनज्ञान तथा निविकल्पअवस्था के स्वसंवेदनज्ञान इन दोनों स्वसंवेदनज्ञानों में भी अन्तर है। जिसप्रकार जल की सतरंग अवस्था में धपना मुख स्पष्ट दिखलाई नहीं व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ ६०७

देता उसीप्रकार सविकल्पअवस्था में अपना स्वरूप स्पष्ट दिखलाई नहीं देता है। जल की निस्तरंग श्रवस्था में अपना मुख स्पष्ट दिखलाई देता है उसी प्रकार निविकल्पअवस्था में श्रपना स्वरूप स्पष्ट दिखलाई देता है।

समयसार में भी जयसेनाचार्य ने सरागस्वसंवेदनज्ञान तथा वीतरागस्वसंवेदनज्ञान की निम्न प्रकार न्याख्या की है—

"विषयसुखानुभवानंदरूषं स्वसंवेदनज्ञानं सर्वजनप्रसिद्धं सरागमप्यस्ति । शुद्धातम सुखादि भूतिरूषं स्वसंवेदन ज्ञानं बीतरागमिति ।" समयसार गा. ९६ की टीका ।

अर्थ — विषयसुख-अनुभव के आनन्दरूप स्वसंवेदनज्ञान होता है वह सर्वजन प्रसिद्ध है। वह सराग स्वसंवेदन ज्ञान होता है, किन्तु जो शुद्ध-आत्मा के सुखानुभवरूप स्वसंवेदनज्ञान होता है वह वीतराग स्वसंवेदनज्ञान होता है।

--- जे. ग. 18-3-71/VII/ टो. ला. मित्तल

#### वीतरागसम्यक्तव

शंका — श्री राजवार्तिक अध्याय १ सूत्र २ वा० ३१ में सात प्रकृतियों के अत्यन्त नाश होने पर वीतराग सम्यक्त्व होता है। ऐसा उल्लेख है, सो ये सात प्रकृतियों कौनसी लेनो ? समयसार पृ० २३३ में कहा है कि बोतराग सम्यक्त्व होने पर साक्षात् अवन्ध होता है सो साक्षात् अवन्ध तो बारहवें गुणस्थान से लेना चाहिए। समयसार पृ० २४५ पर छुठे गुणस्थान तक सराग सम्यक्त्व कहा है, सातवें से बोतराग कहा है। हमारी समझ में बोतराग सम्यक्त्व आध्यात्मिक भाषा में सातवें गुणस्थान में और आगम भाषा में चारित्र मोहनीय का सर्वथा नाश होने पर होना चाहिए। विशेष खुलासा करें।

समाधान—श्री राजवातिक अ० १ सूत्र २ वार्तिक २९ में सम्यग्दर्शन दो प्रकार का कहा है—सराग सम्यक्त और वीतराग सम्यक्त । वार्तिक ३० में सराग सम्यक्त का लक्षण 'प्रशम, संवेग, अनुकम्पा, आस्तिक्य' कहा है। विशेत ११ में वीतराग सम्यक्त का लक्षण 'आत्मविशुद्धि' कहा है। विशेत पाँचवें, छठे गुणस्थानों में बुद्धिपूर्वक रागरूप प्रवृत्ति होती है अतः इन तीन गुणस्थानों में सराग सम्यक्त कहा है। सातवें गुणस्थान से बुद्धि-पूर्वक रागरूप प्रवृत्ति का अभाव हो जाता है अतः सातवें से वीतराग सम्यक्त कहा है। ( समयसार गाया ७७ पर श्री जयसेनाचार्य कृत दीका) वीतराग सम्यग्दिट को जो साक्षात् अवन्यक कहा है वह बुद्धिपूर्वक बन्ध के अभाव की अपेक्षा से कहा है अथवा अधस्तन गुणस्थानों की अपेक्षा उपरितन गुणस्थानों में बन्ध-व्युच्छित्ति प्रधिक-प्रधिक होती जाती है अतः वीतराग सम्यग्दिट को अबन्धक कहा है।

सातवां गुणस्थान दो प्रकार का है—१. स्वस्थान अप्रमत्तसंयत; २. सातिशय अप्रमत्तसंयत। स्वस्थान अप्रमत्तसंयत तो प्रमत्तसंयत गुणस्थान को प्राप्त होता रहता है प्रयात् वीतराग सम्यवस्व से सरागसम्यवस्व में आ जाता है अतः राजवातिककार ने ऐसे स्वस्थान अप्रमत्तसंयत को वीतराग सम्यवस्व में ग्रहण नहीं किया। सातिशय प्रप्रमत्तसंयत भी उपशामक और क्षपक के भेद से दो प्रकार का है। उपशामक भी गिरकर या मरकर सराग-सम्यवस्व को अवश्य प्राप्त होता है। ग्रतः राजवातिक अ० १ सु० २ वातिक ३१ में उपशामक की भी अपेक्षा नहीं है, किन्तु सातिशय अप्रमत्तसंयत-क्षपक की ग्रपेक्षा है, क्योंकि वह सराग सम्यवस्व को कभी प्राप्त नहीं होता। सातिशय-अप्रमतसंयत क्षपक अर्थात् क्षपकश्चेणी को क्षायिकसम्यग्दृष्टि ही प्रारम्भ करता है और उसी के वास्तविक आत्मविशुद्धि होती है अतः वातिक ३१ में चार अनन्तानुबन्धी और तीन दर्शनमोहनीय ये सात प्रकृतियाँ लेनी चाहिये।

-- जै. ग. 16-11-61/VI/ एल. एम. वैन

#### सम्यक्तवोत्पत्ति की पात्रता

शंका-आचरणहीन व ज्ञानरहित मनुष्य को भी सम्यव्दर्शन उत्पन्न हो सकता है क्या ?

समाधान—प्रथमोपशमसम्यक्त्व होने से पूर्व पाँच लब्बियाँ होती हैं। १.क्षयोपशम, २. विशुद्धि, ३. देशना, ४. प्रायोग्य, ५. करण, ये पाँच लब्बियाँ हैं। इन पाँच लब्बियों में से प्रथम तीन लब्बियों का स्वरूप इसप्रकार है—

''पुष्व संविद्यम्मसल्पञ्जस्स अग्रुभागद्याणि जदा विसोहीए पिडसमयमणंतगुणहीणाणि होदूणुवीरिञ्जंति तदा खओवसमलद्धी होदि। पिडसमयमणंतगुणहीणकमेण उदीरिदं अग्रुभागफद्यजणिवजीवपरिणामो सादादिसुह कम्मबंधणिमित्तो असादादि असुहकम्मबंधिवरद्धो विसोहिणाम । तिस्से उवलंभो विसोहिलद्धी णाम । छद्द्य-णवपद-स्थोबदेसो देसणा णाम । तीए देसणाए परिणद-आइरियादीणमुवलंभो; देसिदत्यस्स गहणधारण-विचारणसत्तीए समागमो देशणसद्धी णाम ।''

पूर्वसंचित कमों के मलरूप पटल के अनुभागस्पर्धक जिससमय विशुद्धि के द्वारा प्रतिसमय अनन्तगुण हीन होते हुए उदीरणा को प्राप्त किये जाते हैं, उससमय अयोक्शमलब्धि होती है। प्रतिसमय प्रनन्तगुणितहीन कमसे उदीरत अनुभागस्पर्धकों से उत्पन्न, साता ग्रादि शुभ कमों के बंध के कारण और प्रसाता भादि अशुभकमें बंध के विरोधी, ऐसे जीव-परिणामों को विशुद्धि कहते हैं। उन परिणामों की प्राप्ति का नाम विशुद्धिलब्धि है। छहद्रक्यों और नौपदार्थों के उपदेश का नाम देशना है। उस देशना से परिणत प्राचार्य आदि की उपलब्धि को और उपदिष्ट अर्थ ग्रहण, धारण तथा विचारण की शक्ति के समागम को देशनालब्धि कहते हैं। धवल पु० ६ पु० २०४।

इस देशना लब्धि की पात्रता का कथन करते हुए श्री अमृतचन्द्राचार्य ने लिखा है--

अध्टावनिष्टबुस्तरदृरितायतनान्यमूनि परिवर्ण्य । जिन्ह्यमंदेशनाया भवन्ति पात्राणि शुद्धधियः ॥७४॥

दु:खदायक, दुस्तर और पापों के स्थान ग्राठ पदार्थों को (ऊमर, कठूमर, पाकर फल, पीपल फल, बड़फल भद्य, मांस, मधु) परित्याग करके, अर्थात् इनके त्याग से उत्पन्न हुई निर्मल बुद्धि (विशुद्ध परिसाम) जिनके, ऐसे निर्मलबुद्धि वाले पुरुष जिनकमें के उपदेश के पात्र होते हैं।

इससे इतना स्पष्ट हो जाता है कि ऊमर आदि आठ पदार्थों के अथवा सप्तव्यसन के त्याग से ही बुद्धि निर्मल होती है। जिससे वह पुरुष छहद्रव्य नवपदार्थों के उपदेश का पात्र बनता है। उस उपदेश से ज्ञान की प्राप्ति होती है। तब उस जीव में सम्यग्दर्शन की योग्यता आदी है। अथित् इतना आचरण व ज्ञान होने पर ही सम्यग्दर्शन की उत्पत्ति संभव है। सप्तव्यसन का सेवन करते हुए सम्यग्दर्शन उत्पन्न नहीं हो सकता है।

---जै. ग. 18-2-71/VIII/ सुल्तानसिंह

- १. ज्ञान का फल सम्यव्दर्शन भी है थ्रौर सम्यक्चारित्र भी
- २. द्रव्यलिगी मुनियों में सम्यक्तवों भी मिलते हैं
- ३. विद्वता की सफलता चारित्र धारण करने में है

शंका—१८ दिसम्बर १९६९ के जैनसंदेश के सम्पादकोय लेख में जो यह लिखा है कि ज्ञान का फल सम्यादशैन है, चारित्र नहीं है क्या यह ठोक है ?

समाधान - ज्ञान का फल सम्यादर्शन भी है और चारित्र भी है। परीक्षामुख में कहा भी है--

व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ ९०९

प्रमेय के निश्चयकाल में सज्ञान की निवृत्ति होती है अत: अज्ञाननिवृत्ति (सम्यग्दर्शन) ज्ञान का साक्षात् फल है। हान, उपादान और उपेक्षा (चारित्र अर्थात् संयम) ये ज्ञान के पारम्पर्य फल हैं, क्योंकि ये प्रमेय के निश्चय करने के उत्तरकाल में होते हैं।

इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि ज्ञान थीर सम्यादर्शन की उत्पत्ति का एक ही काल है। श्री अकलंकदेव ने भी 'ज्ञानवर्शनयोयुं गपदाश्मलाभः।' द्वारा यही कहा है कि ज्ञान और दर्शन की एक साथ उत्पत्ति होती है। इस सहचरता के कारण किसी एक के ग्रहण से दोनों का ग्रहण हो जाता है। जैसे पर्वत भीर नारद में सहचरता के कारण प्रवंत के ग्रहण से नारद का भी ग्रहण हो जाता है और नारद के ग्रहण से पर्वत का भी ग्रहण हो जाता है। श्री अकलंकदेव ने कहा भी है—

"प्रथा साहचर्यात् पर्वतनारदयोः पर्वतग्रह्णेन नारदस्य ग्रहणं, नारदग्रहणेन वा पर्वतस्य तथा सम्बग्दर्शनस्य सम्यग्जानस्य वा ।"

ज्ञान और दर्शन की सहचरता के कारण कहीं पर ज्ञान का फल दर्शन कहा गया है और कहीं पर दर्शन का फल ज्ञान कहा गया है। सहचरता की दिख्य में ज्ञान और दर्शन दोनों को किसी एक नाम के द्वारा भी कहा गया है अतः वहीं पर कीन किस का फल है यह नहीं कहा जा सकता है।

यदि चारित्र को ज्ञान का फल न माना जाय तो अज्ञान का फल मानना होगा जो कि लेखक महोदय को भी इष्ट न होगा। चारित्र ज्ञान का हो फल है ऐसा महानु आचार्यों ने कहा है—

' ज्ञातापि संभ्रात्या परकीयान्मावानादायास्मीयप्रतिपश्यात्मन्यध्यास्य शयानः स्वथमज्ञानी सन् गुरुणा पर-भावविवेकं कृत्वीकीकियमाणो मंस् प्रतिबुध्यस्वीकः खन्वयमारमेत्यसक्च्छ्रौतं वाष्यं श्रुण्वस्रखिलंशिचन्हैः सुष्ट्र परीक्ष्य निश्चितमेव परभावा इति ज्ञाक्ष्या ज्ञानी सन् मुंचिति सर्वानु परभावानचिरात्।'' समयसार गाथा ३४ टीका ।

श्री पं० जयचन्दकी कृत अर्थ — जानी भी श्रम से परद्रव्य के भावों को ग्रहणकर अपने जान आतमा में एकरूप कर सोता है, बेखबर हुआ आपही से अज्ञानी हो रहा है। जब श्री गुरु इसको सावधान करें परभाव का भेदज्ञान कराके एक आत्मभाव करें और कहें कि तू शीघ्र जाग, सावधान हो यह तेरी आत्मा है वह एक ज्ञानमात्र है अन्य सब परद्रव्य के भाव हैं। तब बारम्बार यह आगम के वाक्य सुनता हुआ समस्त अपने पर के चिह्नों से अच्छी तरह परीक्षाकर ऐसा निश्चय करता है कि मैं एक ज्ञानमात्र हूँ अन्य सब परभाव हैं। ऐसे ज्ञानी होकर सब परभावों को तत्काल छोड़ देता है।

"इत्येवं विशेषवर्शनेन यदेवायमात्मास्रवयोर्भेदं जानाति तदेव क्रोद्याविश्य आस्रवेश्यो निवर्तते । तेश्योऽ-निवर्तमानस्य परमायिकतद्भेवज्ञानासिद्धोः । ततः क्रोद्याद्यास्रविनवृत्त्यविनाभाविनो ज्ञानमात्रादेवाज्ञानजस्य पौद्गलि-कस्य कर्मणो बंधनिरोधः सिद्धयोत् ।" [ स. सा. गा. ७२ टीका ]

भी पं० समयन्द्रजी कृत अर्थ—इस तरह आत्मा और आस्रवों के तीन विशेषणों कर भेद देखने से जिस-समय भेद जान लिया उसी समय कोधादिक ग्रास्त्रवों से निवृत्त हो जाता है ग्रीर उनसे जब तक निवृत्त नहीं होता तब तक उस आत्मा के पारमाथिक सच्ची भेदज्ञान की सिद्धि नहीं होती। इसलिये यह सिद्ध हुना कि कोधादिक ग्रास्त्रवों की निवृत्ति से अविनाभावी जो ज्ञान उसी से अज्ञानकर हुआ पौद्गलिककमें के बंध का निरोध होता है। श्री समृक्षचन्द्राचार्य ने समयसार गाथा ३५ व ७२ की टीका में यह बतलाया है कि जिस समय स्वपर का भेदिवज्ञान होता है उसी समय मनुष्य परद्रव्यों को और रागादि परभावों को त्याग देता है अर्थात् संयमी हो जाता है, क्योंकि रागद्वेष की निवृत्ति चारित्र से होती है, जैसा कि श्री समस्तभद्वाचार्य ने कहा है—'रागद्वेषनिवृत्यं चरणं प्रतिपद्यते साधुः।' जब तक परद्रव्यों को और रागादि परभावों को नहीं छोड़ता है तब तक वह सच्चा पारमार्थिक भेदिवज्ञान नहीं है। कोचादिक की निवृत्तिरूप चारित्र से अविनामावी जो ज्ञान है वही कार्यकारी है। ज्ञान वहीं सार्थक है जो कोघादि की निवृत्तिरूप चारित्र को उत्पन्न करे।

भी अमितगति आचार्य ने भी कहा है-

परद्रव्यविहर्भूतं स्वस्वभावमवैति यः । परद्रव्ये स कुत्रापि न च द्वे व्हिट न रज्यति ॥५॥

जो ग्रपने स्वभाव को परद्रक्यों से भिन्न जानता है वह परद्रव्यों में कहीं भी राग नहीं करता है और न द्वेष करता है।

यदि कहा जाय कि असंयतसम्यग्दिष्ट के भी भेदिवज्ञान होता है और वह भी अनंतानुबंधी कोधादि से निवृत्त होता है इसलिये ज्ञान का फल संयम कहना उचित नहीं है। ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्योंकि सम्यग्ज्ञान से रहित बहिरात्मा भी तीसरे गुणस्थान में अनन्तानुबंधी कोधादि से निवृत्त रहता है और उसके भी उन्हीं ४१ प्रकृतियों का संवर होता है जिनका संवर असंयतसम्यग्दिष्ट के होता है। जिस सम्यग्दृष्टि ने अनंतानुबंधीकषाय की विसंयोजना कर दी है और वह सम्यग्दर्शन से च्युत होकर जब मिण्यात्व को प्राप्त होता है उस मिण्याद्दि के भी एक आवली तक अनंतानुबंधी का उदय नहीं होता है। अतः वह मिण्यादिष्ट भी एक प्रावली तक अनंतानुबंधी-कोशादि से निवृत्त रहता है। समयसार गाया ३५ व ७२ की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने उसी मनुष्य को पारमार्थिक भेदिवज्ञान के अदिवज्ञान संयम का प्रविनाभावी है वही पारमार्थिक भेदिवज्ञान संयम का प्रविनाभावी है वही पारमार्थिक भेदिवज्ञान है।

मिध्याद्दिक की अपेक्षा असयतसम्यग्दिक को उपादेय बतलाया है और ग्रन्थकारों ने उसकी बहुत प्रशंसा भी की है, किन्तु संयमी की भ्रपेक्षा असंयतसम्यग्दिक्ट हेय है।

''बिहरात्माहेयस्तवपेक्षया यद्यपि अन्तरात्मोपादेयस्तयापि सर्वप्रकारोपादेयभूत परमात्मापेक्षया स हेय इति।'' (परमात्मप्रकाश गांचा १३ को टीका )

यहाँ पर भी यही बतलाया गया है कि यद्यपि बहिरात्मा (मिथ्यादिष्ट ) की अपेक्षा अन्तरात्मा (सम्यग्दिष्ट ) उपादेय है तथापि परमात्मा की अपेक्षा अन्तरात्मा हेय है।

सम्यग्दर्शन तो इस जीव को चारों गितयों में उत्पन्न हो सकता है, किन्तु उच्च कुलवाला कमें भूमि का मनुष्य ही संयम घारण कर सकता है। इसीलिये सम्यग्दृष्टिदेव भी ऐसी मनुष्यपर्याय की इच्छा करता है। दुलंभ ऐसी मनुष्यपर्याय को ख़ौर घास्त्रों का ज्ञाता होकर भी जो सिनेमा आदि, अभस्य—भक्षण व रात्रिभोजन का भी त्याग नहीं करते वे मूढ़ दिव्यरत्न को पाकर उसे भस्म के लिये जलाकर राख कर डालते हैं। श्री स्वामिकातिकेष आचार्य ने कहा भी है।

इय दुलहं मञ्चयत्तं लहिऊणं जे रमंति विसएसु । ते लहिए विम्बरयणं भूइ णिमिस्तं पजालंति ।। ३०० ॥ अर्थ—इस दुर्जभ मनुष्यपर्याय को प्राप्त करके भी जो इन्द्रियों के विषयों में रमते हैं, वे मूढ़ दिव्यरत्न को पाकर उसे भरम के लिये जलाकर राख कर डालते हैं।

अनुकूल वातावरण प्रथात् कृदुम्ब व आजीविकादि की चिन्ता न होने पर भी ग्रीर शरीर के निरोग होने पर भी संयम की उपेक्षाकर एकदेशसंयम भी धारण नहीं करते हैं, असंयत रहकर अपने आपको कृत्कृत्य मानते हैं, वे मनुष्य विषयों और कथायों के दास हैं। कहा भी है—

अव्रतित्वं प्रमादित्वं निर्देयत्वमृतुष्तता । इन्द्रियेच्छानुवर्तित्वं सन्तः प्राहुरसंयमम् ॥११७॥ ज्यासकाष्ट्रययन

त्रतों को पालन न करना, अच्छे कामों में ग्रालस्य करना, निर्देय होता, सदा ग्रमंतुष्ट रहना और इन्द्रियों की रुचि के अनुसार प्रवृत्ति करना । इन सबको सन्त पुरुषों ने अर्थात् श्राचार्यों ने असंयम का लक्षण कहा है ।

श्री अनितगतिआचार्य ने भी असंयम का लक्षण निम्नप्रकार कहा है-

हिसने वितथेस्ते<mark>ये मैथुने च परिप्रहे।</mark> मनोवृत्तिरवारित्रं कारणं कर्मसंततेः ॥३०॥

रागतो द्वेषतो भावं परद्रव्ये गुभाशुभम्। आत्मा कुर्वन्नचारित्रं स्वचारित्रपराङ्मुखः ॥ ३९ ॥

हिंसा में, भूठ में, चोरी में, मैंयुन में और परिग्रह में मनोबृत्ति का होना अचारित्र है जो कि कमैंसंतिति का कारण है। परद्रव्य में राग से या द्वेष से शुभ या अशुभभावों को करनेवाला असंयत है ग्रीर वह निजगुण जो चारित्र उससे विमुख है।

यद्यपि मनुष्य सम्यद्घिट है और तप भी करता है, किन्तु अणुवत या महावत धारमा न करने से असंयत है तो असंयम के कारमा वह सम्यद्घिट मनुष्य बहुतर और इड़तर कर्मों का बंध करता है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने तथा सिद्धान्तचक्रवर्ती श्री वसुनन्दि आचार्य ने कहा भी है—

> सम्माविद्विस्स वि अविरदस्स ण तवी महागुणो होवि । होवि हु हत्यिष्हाणं चुंबच्छिबकम्म तं तस्स ॥४९॥ मूलाघार

संस्कृत टीका-तपसा निर्जरयित कर्मासंयमभावेन बहुतरं गृह्णाति कठिनं च करोतीति ।

गजस्नान व लकड़ी में खिद्र करनेवाले बर्मा के समान असंयतसम्यग्दिक का तप भी गुणकारी नहीं है, क्योंकि तप के द्वारा जितने कर्मों की निर्जरा करता है, असंयतभाव के द्वारा उससे अधिक व दढ़तर कर्मों को बांध लेता है।

ग्रात्म-ग्रहितकारी विषयों व कषायों के प्राधीन होकर संयम में ग्रहिच रखनेवाले कुछ ऐसे ज्ञानाभासी विद्वान हैं जो स्वयं तो अणुवत या महावत धारण नहीं करते हैं और ग्रपनी पूजा व प्रतिष्ठा को रखने के लिये, संयमियों को हीन दिखलाने के लिये तथा अपने शिष्यों को संयम धारण से हतोत्साह करने के लिये मोटे ग्रक्षरों में निम्न पद्य लिखते हैं—

मुनिव्रत धार अनन्त बार प्रीवक उपजायो । पै निज-आत्म ज्ञान विना सुख लेश न पायो ॥ छहुष्ठाला, दौलतराम इस पद्म को लिखते समय वे यह भूल जाते हैं कि आचार्यों ने जहाँ सम्यक्तानरहित वृत आदि कियाओं को निर्थंक कहा है वहाँ पर चारित्ररहित ज्ञानको भी व्ययं कहा है।

> हतं ज्ञानं क्रिया हीनं हता चाज्ञानिनां क्रिया । घावन किलान्धको वस्थः परयन्नपि च पंगुलः ॥१॥ राजवार्तिक

यहाँ पर भी अकलंकदेव ने बतलाया है कि चारित्र के बिना ज्ञान किसी काम का नहीं है और ज्ञान के बिना वतनादिरूप किया भी व्यथं हैं। वन में आग लग जाने पर ग्रंघा पुरुष इघर-उधर दौड़ता तो है, किन्तु वन से निकलने का यथार्थ मार्ग ज्ञात न होने के कारण वन में जलकर मर जाता है। उसी प्रकार ग्रांखों वाला यथार्थ मार्ग जानते हुए भी लंगड़ा होने के कारण भागता नहीं है और वन में जलकर मर जाता है। जिस प्रकार वत पालन करते हुए भी ज्ञान के बिना दुःखी है उसी प्रकार ग्रसंयतसम्यव्हिष्ट भी विषय-कषाय के कारण दुःखी है। श्री अकलंक देव ने इन दोनों प्रकार के जीवों को समकक्ष रखा है।

इसी बात को श्री कुत्वकुत्वाचार्य ने शीलपाहुड में कहा है-

णाणं चरित्तहीणं लियस्महणं च बंसणविहणं । संजमहीणो य तथो जइ चरइ णिरत्ययं सब्वं ॥५॥

जिस प्रकार दर्शन रहित भुनि-लिंग ग्रहण करना निरर्थंक है उसी प्रकार चारित्ररहित सम्यग्जान भी निरर्थंक है।

भी कुन्दकुन्दाचार्यं ने 'दंसणमूलो धम्मो। चारित्तं खलुधम्मो।' इन शब्दों द्वारा भी यह दतलाया है कि वह दश्नेनरूप जड़ व्ययं है जो चारित्ररूप धमंबुक्ष को उत्पन्न न करे। क्योंकि, मोक्षरूप फल चारित्ररूप धमंबुक्ष पर ही लगेगा, न कि दश्नेनरूप धमंबुक्ष की जड़ पर।

श्री अमृतचन्द्राचार्यं ने भी कहा है---

"यत्त्वास्मास्त्रवयोर्भेदज्ञानमपि नास्रवेश्यो निवृत्तं भवति तज्ज्ञानमेव न भवतीति ज्ञानांशो ज्ञाननयोपि निरस्तः।"

जो झारमा और क्रोधादि श्रासन के भेद को जानता हुग्रा भी क्रोधादि आसर्वों से निवृत्त न हुआ तो वह ज्ञान ही नहीं है। ऐसा कहने से ज्ञान का ग्रंश ऐसे ज्ञाननय का निराकरण हुआ अर्थात् चारित्ररहित ज्ञान का निराकरण हुआ।

भी जयसेनाचार्य भी कहते हैं-

"यदि रागाविभ्यो निवृत्तं न मयति सत्सम्यग्भेदज्ञानमेव न मवति ।"

यदि रागादिभावों से निवृत्त न हुवा अर्थात् यदि रागादिभावों का त्याग नहीं करता है तो उसके सम्यक् भेदज्ञान ही नहीं होता है।

"सकलपदार्षज्ञेयाकारकरिवतिवशदैकज्ञानाकारमात्मानं श्रद्द्यानोऽप्यनुभवस्यि यवि स्वस्मिन्नेव संयम्य न वर्तयित तदानादिमोहरागद्वेषवासनोपजनितपरद्रव्यच्छ समणस्वैरिष्याश्चिद्दृतेः स्वस्मिन्नेव स्थानास्त्रिवस्तिनिःकम्पैक-तत्त्वमूच्छितचिद्दृत्यमावात् कथं नाम संयतः स्यात् । असंयतस्य च यथोवितात्मतत्त्वप्रतीरूपश्रद्धानं यथोवितात्म-तत्त्वामुमूतिक्षं ज्ञानं वा कि कुर्यात् ? ततः संयमग्र्भ्यात् श्रद्धानात् ज्ञानाद्वा नास्ति सिद्धिः ।" प्रवचनसार की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है— सकल पदार्थी के ज्ञेयाकारों के साथ मिलित होता हुआ भी एक ज्ञान जिसका आकार है, ऐसे आत्मा का श्रिद्धान करता हुआ और अनुभव करता हुआ भी यदि आत्मा अपने में ही संयमित होकर नहीं रहता, तो वह संयत कैसे होगा ? अर्थात् संयत नहीं होगा । क्योंकि उसकी चैतन्य परिएति अनादि मोह, राग, द्वेष की वासना से जनित परद्रव्य में भ्रमणता के कारएा स्वेच्छाचारिणी हो रही है और उसके ऐसी चैतन्य-परिणित का अभाव है जो अपने में ही रहने से निर्वासन (विषय-कषाय से रहित) व निष्कम्परूप से एक तत्त्व में लीन हो । यथोक्त-आत्मतत्व की प्रतीतिरूप श्रद्धान व यथोक्त आत्मतत्त्व का अनुभूति-रूप ज्ञान असंयत के क्या करेगा ? असंयत के आत्मतत्त्व का श्रद्धान व अनुभूतिरूप ज्ञान अयंयत के क्या करेगा ? असंयत के आत्मतत्त्व का श्रद्धान व अनुभूतिरूप ज्ञान क्यं है, क्योंकि संयमरहित श्रद्धान व ज्ञान से सिद्धि नहीं होती है ।

"यथा प्रदीयसिंहतपुरुषः स्वकीयपौरुषयलेन कृषपतनाद्यदि न निवर्तते तदा तस्य श्रद्धानं प्रदीपो हृष्टिर्द्या कि करोति न किमपि । तथायं जीवः श्रद्धानज्ञानसिंहतोपि पौरुषस्थानीयचारित्रबलेन रागादिविकल्पकपादसंयमाद्यदि न निवर्तते तदा तस्य श्रद्धानं ज्ञानं वा कि कुर्यान्न किमपीति ।"

भी अमृतचन्द्राचार्य के कथन को भी जयसेनाचार्य दृष्टान्त द्वारा समभाते हैं---

जैसे दीपक को रखने वाला पुरुष अपने पुरुषार्थ के बल से कूप पतन से यदि नहीं बचता है तो उसका श्रद्धान दीपक व दिष्ट कुछ भी कार्यकारी नहीं हुई। तैसे ही यह जीव श्रद्धान, ज्ञानसहित भी है, परन्तु पौरुष अर्थात् चारित्र के बल से रागद्वीषादि विकल्परूप असंयमभाव से यदि ग्रपने ग्रापको नहीं हटाता है अर्थात् चारित्र धारण नहीं करता है तो श्रद्धान व ज्ञान उसका क्या हित कर सकते हैं? कुछ हित नहीं कर सकते हैं।

भी बहादेवसूरि ने भी कहा है—''यस्तु रागाविभेविज्ञाने जाते सित रागाविकं त्यजित तस्य रागाविभेव-विज्ञानफलमस्तीति झातस्यम् ।''

अर्थात् रागादि और आत्मस्वभाव का भेदविज्ञान हो जाने पर जो मनुष्य रागादिक छोड़ते हैं जन्हीं का भेदविज्ञान सफल होता है, ऐसा जानना चाहिये।

श्री समन्तभद्राचार्य ने कहा है कि रागादिक चारित्र घारण करने से दूर होते हैं, अतः जो मनुष्य चारित्र धारण करता है उसी का भेदविज्ञान सफल होता है।

तत्त्वार्यसूत्र में यद्यपि सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र ऐसा कम है, किन्तु श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने मोक्षमागँचूलिका में सम्यक्चारित्र, ज्ञान, दर्शन ऐसा भी कम रखा है।

> जो भरिब णावि पेरुछ्दि अप्याणं अप्यणा अणश्यमयं । सो चारित्तं णाणं दंसणिमिवि णिच्छिवो होवि ।।

जो आत्मा को आत्मा से अनन्यमय आचरता है, जानता है देखता है वह चारित्र है, जान है दर्शन है ऐसा निश्चित है।

मनुष्यों में चारित्र, ज्ञान, दर्शन युगपत् भी होते हैं, क्योंकि जो द्रव्यालिगीमिश्यादिष्टमुनि प्रथमगुरास्थान से सातवें में जाता है उसके चारित्र, ज्ञान, दर्शन युगपत् होते हैं। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा भी है—

''यया-ययास्रवेष्यश्च निवतंते तथा-तथा विज्ञानधनस्वभावो भवतीति । तावद्विज्ञान-धनस्वभावो भवति यावस्तम्यगास्रवेषयो निवतंते ।'' अर्थ--जैसा-जैसा रागादि आस्रवों से निवृत्त होता जाता है अर्थात् जैसे-जैसे चारित्र में वृद्धि होती जाती है वैसा-वैसा विज्ञानघन स्वभाव होता जाता है विज्ञानघन स्वभाव उतना होता है जितना रागादि आस्रवों से निवृत्त होता है अर्थात् जितना चारित्र होता है।

बारहवें गुणस्थान का यथास्यातचारित्र होने पर ही पूर्ण ज्ञान अर्थात् केवलज्ञान होता है। यथास्यात-चारित्र के बिना केवलज्ञान नहीं हो सकता है।

यदि जैनसंदेश के सम्पादक महोदय मात्सर्यभाव से रहित होकर शंका के समाधानों की आलोचना करें तो उससे सम्पादकजी को तथा समाधान-कर्ता दोनों को लाभ होगा। किंतु जो समाधान आषंग्रन्थों के आधार पर किये गये हैं उनकी ग्रालोचमा करने में वे व्यर्थ अपना समय व शक्ति नव्ट करते हैं। आपने एक बार यह आलोचना की यी कि सम्यग्दिव्ट इव्यिलिगी मुनि नहीं होता है, मिथ्यादिव्ट ही द्रव्यिलिगी मुनि होता है। तब गोम्मटसार की टीका तथा त्रिलोकसार का प्रमाण देकर यह सिद्ध किया गया था कि अप्रत्याख्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण कर्मप्रकृतियों के उदय में सम्यग्दिव्ट भी द्रव्यिलिगीमुनि होता है। एक बार आपने यह ग्रालोचना की थी कि तेरहवें गुणस्थान में 'योग' ग्रोदियिकभाव नहीं है, किंतु क्षायिकभाव है और अपने कथन को सिद्ध करने के लिये राजवातिक की पंक्तियों का अर्थ गलत भी करना पड़ा था। तब घवल आदि ग्रंथों का प्रमाण देकर यह बतलाया गया था कि शरीरनाम-कर्मोदय के कारण तेरहवेंगुणस्थान में योग औदियकभाव है, क्षायिकभाव नहीं है।

जिन आर्षेष्यं यों का प्रमाण इस लेख में दिया गया है, यदि उन ग्रन्थों की स्वाध्याय करली गई होती तो १८-१२-६९ के जैनसन्देश में इसप्रकार का लेख न लिखा जाता । विद्वान की सफलता चारित्र घारणकर आत्मध्यान में लीनता से है, न कि माटहर्य भाव में।

> आत्मध्यानरतिर्ज्ञेयं विद्वत्तायाः परं फलम् । अशेषमास्त्रशास्त्रुत्वं संतारोऽमाषि धोधनैः ॥

इस श्लोक में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—एक विद्वान की सफलता इसी में है कि धारमध्यान में लीनता हो। यदि वह नहीं है तो उसका सम्पूर्ण शास्त्रों का शास्त्रीयना (पठन-पाठन विवेचनादि कार्य) संसार के सिवाय और कुछ नहीं है। उसे भी सांसारिक घंधा अथवा संसार-परिश्रमण का ही एक अंग समभना चाहिए। साथ में यह भी समभना चाहिए कि उस विद्वान ने शास्त्रों का महान् ज्ञान प्राप्त करके भी अपने जीवन में वास्तविक सफलता प्राप्त नहीं की।

—जॅ. ग. 3-10/6/71/VI-VII/ जयचन्द्रप्रसाद —जॅ. ग. 20-1-72/VII/ सुभाषधन्द

# परद्रव्य में राग (देवादिक में भक्ति) कथंचित् सम्यवस्वादि का कारण है

शंका -- परद्रव्य में राग करने से क्या आहमतत्त्व की श्रद्धा व सम्यग्दर्शन की उत्पत्ति हो सकती है ?

समाधान—जिस प्रकार सूर्य का राग लालिमा दो प्रकार की होती है (१) प्रातःकाल का राग (२) संध्या समय का राग; उसीप्रकार जीव का परद्रव्य में राग दो प्रकार का होता है (१) प्रशस्तराग (२) अप्रशस्तराग (जिस प्रकार प्रातःकालीन राग प्रकाश का कारण है और संध्या समय का राग अधकार का कारण है; ) उसी प्रकार वीतरागदेव, निर्णंश्यगुरु, दयामयी धर्म में प्रशस्तराग सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप रत्नत्रय का कारण है तथा स्त्री पुत्रादि में प्रप्रशस्तराग संसार का कारण है। श्रो गुणभद्राचार्य ने कहा भी है—

विभूततमसो रागस्तपः श्रृतनिबन्धनः । संध्याराग इवार्कस्य जन्तीरभ्युवयायसः ॥ विहाय व्याप्तमालोकं पुरस्कृश्य पुनस्तमः । रविवद्रागमागच्छन् पातालतलमृच्छति ॥

इसका भाव ऊपर कहा जा चुका है। श्री कुंदकुंदाचार्य ने भी कहा है —

एसा पसस्थमूदा समणाणं वा पुणा घरत्थाणं । चरिया परेत्ति भणिदा ताएव परं लहदि सोक्खं ॥ गाथा २५४ प्र० सा०

श्री अमृतचन्द्राचार्यं कृत टीका-गृहिणां तु समस्तविरतेरभावेन शुद्धाःसप्रकाशनस्थाभावाःकषायसद्भावाःप्रवर्त-मानोऽपि स्कटिकसंपर्कतेजस इवैधसां रागसंयोगेन शुद्धाःमनोऽनुभवाःकमतः परमनिर्वाणसौख्यकारणत्वाच्च मुख्यः ।

श्री जयसेनाचार्येकृत टोका—विषय कषायनिभिन्नोत्पन्ने नार्तरौद्रध्यानद्वयेन परिणतानां गृहस्थानामात्माश्रित-निश्चयधर्मस्यायकाशो नास्ति, वैयावृत्याविधर्मेण दुध्यनियञ्चना भवति तपोधनसंसर्गेण निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गोप-देशलाभो भवति । ततश्च परंपरया निर्वाणं लगत इत्यभिन्नायः ।

> रागो पसत्थभूवो वत्युविसेसेण फलिब विवरीदं। णाणाभूमिगदाणिह बीजाणिव सस्सकालिहः। २४५।। छातुमत्थिविहिववत्युमु ववणिय मन्स्रयणशाणदाणरवो। ण सहिव अपुणक्मायं भावं सावत्यमं सहिव।। २५६।। प्र० सा०

श्री अमृतचन्द्राचार्यं कृत टीका — शुभीवयोगस्य सर्वेझध्यवस्थापितवस्तुषु प्रणिहितस्य पुण्योपचयपूर्वकोऽपुन-र्मावोपलम्मः किल फलं तत्तु कारणवैपरीत्याद्विपर्यय एव । तत्र खद्मस्थन्यवस्थापितवस्तुनि कारणवैपरीत्यं, तेषु व्रतनि-यमाध्ययनध्यानवानरतस्वप्रणिहितस्य शुभोपयोगस्य।पुनर्भावशुन्थकेवल-पुण्यापसवप्राप्तिः फलवैपरीत्यं, तत्सुवैव-मनुजल्वम् ॥

यहाँ पर भी कुंदकुं बाचार्य ने कहा है कि यह प्रशस्तरागरूप वैयादुत्त्यचर्या श्रमण के गौण होती है ग्रीर गृहस्थ के तो मुख्य होती है, क्यों कि इसके द्वारा गृहस्थ परम अर्थात् मोक्षसुल को प्राप्त होता है। इसकी टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है कि—सर्वेदिरति के न होने से शुद्धात्मप्रकाशन के अभाव के कारण कथाय में प्रवर्तमान गृहस्थ के वह शैयादृत्य रूप शुभोपयोग मुख्य है, क्यों कि, जैसे इँधन को स्फटिक के सम्पर्क से सूर्य के तेज का अनुभव होता है और कमशः जल उठता है, उसी प्रकार गृहस्थ को साधु में राग के संयोग से शुद्धात्मा का अनुभव होता है और वह शुभोपयोग कमशः परम निर्वाण सौख्य का कारण होता है।

इसको स्पष्ट करने के लिये श्री जयसेनाचार्य ने कहा है—यदि गृहस्थ नैयावृत्त्यादि श्रुभोपयोग से वर्तन करें तो वे खोटे ( आर्त-रीद्र ) ध्यान से बचते हैं तथा साधुओं की संगति से उनको निश्चय व व्यवहार मोक्षमार्ग का उपदेश मिलता है, इससे वे गृहस्थ परम्परा से निर्वाण को प्राप्त करते हैं, ऐसा गाया का स्रभिन्नाय है।

भी कुंदकुंदाचार्य कहते हैं---जैसे एक ही बीज का उत्तम भूमि में उत्तम फल होगा और विपरीत भूमि में विपरीत फल होता है उसीप्रकार प्रशस्तराग यदि बीतरागदेव, निर्मंग्थ गुरु, तथा दयामयी धर्म में होता है तो उत्तम फल देता है यदि छदास्थ कथित देव-गुरु-धर्म (कुदैव कुगुरु कुधर्म) में है तो मोक्ष (उत्तम फल) को नहीं देता है सातारूप भाव को देता है।

टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य कहते हैं—सर्वज्ञ कथित वस्तुओं ( सुदेव, सुगुरु, सुधर्म ) में प्रशस्तराग का फल पुण्य संचय पूर्वक मोक्ष की प्राप्ति है। वह फल कारण की विपरीतता होने से विपरीत हो होता है, जैसे छन्द्रस्थ कथित वस्तुयें विपरीत कारण हैं। छन्द्रस्थ कथित उपदेश के श्रनुसार वत, नियम, श्रध्ययन, त्यान, दान, दान, दाक्ष प्रशस्तराग का फल मोक्षणूत्य केवल अधमपुण्य की प्राप्ति है, वह फल की विपरीतता है।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा है-

अरहंतणमोकारं भावेण य जो करेवि पयसमित । सो सञ्बद्धकानेक्षं पायद्व अचिरेण कालेण ॥

जो भावपूर्वक अरहंत को नमस्कार करता है, वह अतिशीघ समस्त दुखों से मुक्त हो जाता है। श्री वीरसेनाचार्य ने भी कहा है—''जिणविवदंसरोण णिधत्त-णिकाचिदस्सवि मिच्छत्ताविकश्मकलावस्सव्ययंसणावो।'' जिनबिब के दर्शन से मिषत्त और निकाचितरूप भी मिष्यात्वकर्मकलाप का क्षय देखा जाता है, जिससे जिनबिब का दर्शन सम्यक्त्व की उत्पत्ति का काररण होता है।

थी सकलकीत्यच्छार्य ने भी कहा है-

स्वर्गेश्रीगृहसारसौख्यजनिकां श्वभ्रालयेध्वर्गलां । पापारिक्षयकारिकां सुविमलां, मुक्त्यङ्कनादृतिकाम् ॥ श्री तीर्वेश्वर सौख्यवान कुशलां, श्री-धमं संपादिकां । भ्रातस्त्वंकुरु वीतरागचरखे, पूजां गुणोत्पादिकाम् ॥९५७॥

जिनपूजा-भक्ति स्वर्गलक्ष्मी के श्रेष्ठ मुखों को उत्पन्न करने वाली है, नरकरूप घर का आगल है, पापरूप मत्रु ( निष्यात्व ) का क्षय करनेवाली है, मत्यन्त निर्मल है, मुक्ति की दूत है, तीर्थंकर के मुख को देने वाली है, धर्म ( सम्यक्त्व ) की उत्पन्न करने वाली है तथा गुणों की उत्पादक है, अतः हे भाई! तू निरन्तर बीतराग भगवान के चरणों की पूजा-भक्ति कर।

इन आर्षवाक्यों से स्पष्ट हो जाता है कि बीतराग भगवान की भक्ति ग्रर्थात् गुणानुराग से पापस्वरूप मिष्यात्वोदय का क्षय होता है तथा सम्यक्त्वरूप धर्म की उत्पत्ति होती है। इस प्रकार बीतराग भगवान, निर्मृत्य-गुरु और दयामयी धर्म में अनुराग से सम्यक्त्वोत्पत्ति पाई जाती है। जिनबिम्बदर्शन, जिनमहिमा दर्शन को सम्यक्तवौत्पत्ति का कारण सर्वार्थसिद्धि ग्रन्थ में भी कहा गया है।

— जै. ग. 11-7-74/VI/ रो. ला. मित्तल

# सच्चे देव, शास्त्र, गुरु का श्रद्धान सम्यग्दशंनका लक्षण है

शंका—९ नवम्बर १९६७ के जैनसन्देश के सम्पादकीय लेख में लिखा है "जिस मिध्यारव कर्म का शासन अनादि काल से चला आता है एक अन्तर्मुहूर्त के लिए उस शासन को समाप्त कर देना क्या कोई साधारण बात है ? केथल देव, शास्त्र, गुरु की श्रद्धा मात्र से ऐसी क्रान्ति होना संमव नहीं है। यद्यपि देव, शास्त्र, गुरु की श्रद्धा कर्म शत्रु के विरद्ध बगावत का सम्बा ले लेने की निशानी जरूर है, किन्तु इतने से ही पुराना शत्रु भागने बाला नहीं है।"

इस पर यह शंका होती है कि क्या मात्र देव, गुरु, शास्त्र की श्रद्धा सम्यादशंन का लक्षण नहीं है ?

समाधान—श्री समन्तभद्र स्वामी महाचार्य हो गये हैं। उन्होंने सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र को धर्म बतलाया है और वह धर्म प्राणियों को संसार के कष्टों से निकालकर उत्तम सुख में धरता है। इस सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र-रूप धर्म का कथन करते हुए सम्यग्दर्शन का लक्षण निम्न प्रकार कहा है—

> श्रद्धानं परमार्थानामाप्तायमतयो भृताम् । त्रिमुढापोडमण्डांगं सम्यग्दर्शनमस्मयम् ॥४॥

अर्थ---सच्चे देव-शास्त्र-गुरुओं का श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन है, किन्तु वह श्रद्धान तीन मूडतारहित आठ अङ्गसहित और भाठ मदरहित होना चाहिए ।

सिद्धान्तचक्रवर्ती श्री वसुनिन्द आचार्य सम्यग्दर्शन का लक्षण निम्न प्रकार कहते हैं-

अलागमतच्चाणं जं सद्वहणं सुणिम्मलं होइ । संकाइदोसरहियं तं सम्मत्तं मुख्येयव्वं ॥६॥

अर्थ — सत्यार्थ देव, आगम और तत्वों का शंकादि (पच्चीस) दोषरहित जो अतिनिर्मल श्रद्धान होता है, उसे सम्यक्तव जानना चाहिए।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य भी मोक्षप्राभृत में सम्यग्दर्शन का निम्न लक्षण कहते हैं --

हिसारहिए धम्मे अट्ठारह दोसविज्जिए देवे । निग्नेथे पादयसे सदृहणं होइ सम्मत्तं ॥९०॥

अयं--हिंसारहित धर्म, अकारह दोषरहित देव, पदार्थ तथा निर्मन्य गुरू का श्रद्धान करना सम्यक्तव है। नियमसार में भी श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने सम्यग्दर्शन का लक्षण निम्न प्रकार कहा है--

> अत्तागमतच्चाणं सदृहणावो, हवेइ सम्मत्तं । ववगयअसेस दोसो सयलगुणप्पा हवे अस्तो ।।५॥

आप्त, आगम और तस्वों के श्रद्धान से सम्यक्त्व होता है। जिसके अशेषदोष दूर हुए हैं ऐसा जो सकल गुणमय पुरुष वह आप्त है।

श्री सोमदेवआचार्य ने उपासकाध्ययन में सम्यग्दर्शन का लक्षण निम्न प्रकार कहा है-

आस्तागमपवार्थानां श्रद्धानं कारणद्वयात् । मुढाद्यपोक्षमध्याङ्का सम्यक्तवं प्रशमादिभाक् ॥४८॥ पृ० १३

श्री पं० कैलाशचन्दजी सम्पादक जैनसन्देश ने इसकी टीका में निम्न प्रकार लिखा है-

"अन्तरंग और बहिरंग कारणों के मिलने पर आप्त (देव), शास्त्र और पदार्थी का तीन मूढतारहित आठ अञ्जसहित जो श्रद्धान होता है उसे सम्यग्दर्शन कहते हैं। यह सम्यग्दर्शन प्रशम, संवेग आदि गुणुत्राला होता है। सम्यग्दर्शन या सम्यक्त धन्तरंग भीर बहिरंग कारणों के मिलने पर प्रकट होता है। इसका अन्तरंग कारण तो दर्शनमोहनीयकर्म का उपशम, क्षय अथवा क्षयोगशम है।"

#### णिज्जिय-दोसं देवं सब्द जिवाणं दयावरं धम्मं । व्यक्तियगंथं च गुरुं जो मण्णदि सो हु सिंहुट्टी ।।३१९॥ स्वामिकार्तिकेय

श्री पं कैलाशपन्दजी इसकी टीका में लिखते हैं — "जो वीतराग ग्रहंन्त को देव मानता है सब जीवों पर दया को उरकुष्टधर्म मानता है और परिग्रह के त्यांगी को गुरु मानता है वही सम्यव्दिष्ट है।"

इसप्रकार प्रायः सभी आचार्यों ने सम्यादर्शन का लक्षण देव, गुरु, शास्त्र की श्रद्धा को कहा है। स्वयं श्री पं॰ कैलाशचन्दजी ने उपासकाध्ययन व स्वामिकासिकेयानुप्रेक्षा की टीका में लिखा है 'देव, शास्त्र श्रीर पदार्थों का श्रद्धात अथवा देव, गुरु, धर्म का श्रद्धान सम्यादर्शन है श्रीर उस सम्यादर्शन में दर्शनमोहनीयकर्म का उपशम क्षय या क्षयोपशम होता है।'

देव, शास्त्र तथा गुरु की श्रद्धा सम्यग्दर्शन का लक्षरा है। जहाँ लक्षरा हो वहाँ लक्ष्य न हो ऐसा हो नहीं सकता। अतः जहां पर देव, शास्त्र, गुरु की श्रद्धा है वहां पर सम्यग्दर्शन अवश्य है, क्योंकि देव, शास्त्र, गुरु का श्रद्धान सम्यग्दर्शन का लक्षरा है।

इतना ही नहीं श्री पं० कैलाशचन्दकी इससे भी कुछ अधिक कहना चाहते हैं-

"जो तत्त्वों को नहीं जानता किन्तु जिनवचन में श्रद्धान करता है कि जिनवर भगवान ने जो कहा है उस सबको मैं पसन्द करता हूं। वह भी श्रद्धावान है। जो जीव शानावरणकर्म का प्रवल उदय होने से जिन भगवान के द्वारा कहे हुए जीवादि तत्त्वों को जानता तो नहीं है. किन्तु उन पर श्रद्धान करता है कि जिन भगवान के द्वारा कहा हुआ तत्त्व बहुत सूक्ष्म है युक्तियों से उसका खण्डन नहीं किया जा सकता। अतः जिन भगवान की आशास्य होने से वह ग्रहण करने योग्य है, क्योंकि वीतराग जिन भगवान अन्यया नहीं कहते, ऐसा मनुष्य भी आशा सम्यक्तवी होता है।" स्वामिकातिकेयानुप्रेक्षा भाषा टीका पृ० २२९

जो ण विजाणिव तच्च सो जिणवयरो करेवि सद्दर्ण । जं जिणवरेहि भणियं तं सव्वमहं समिच्छामि ।।

—जॉ. म. 15-8-68/VIII/......

# सम्यग्दर्शन की प्रास्ति में मन्दराग भी कथंचित् कारण है

शंका-क्या मंदराग सम्यन्दर्शन की प्राप्ति में कारण है ?

समाधान—उरकृष्ट प्रयांत् तीत्र राग के होने पर सम्यक्त की प्राप्त नहीं हो सकती, क्योंकि तीव्रकषाय-रूप परिणाम के होने पर जीव के तत्त्वरुचि होना प्रसम्भव है। कहा भी है 'उरकृष्ट स्थितसत्त्व ग्रीर उरकृष्ट अनुभागसत्त्व के होने पर तथा उरकृष्ट स्थिति ग्रीर उरकृष्ट ग्रनुभाग के बंघने पर सम्यक्त्व, संयम एवं संयमासंयम का ग्रह्णा सम्भव नहीं है। 'वट्खंडागम पुस्तक १२ पृ० ३०३ कथाय के अभाव में भी सम्यय्वंग की प्राप्ति संभव नहीं है, क्योंकि कथाय (राग) का अभाव सम्यय्वंग होने के पश्चात् होता है। अतः पारिशेष न्याय से यह सिद्ध हुआ कि मंदकथाय (राग) के सद्भाव में ही सम्यय्वंग की प्राप्ति होती है। कहा भी है 'प्रयमोपशमसम्यक्त के अभिमुख जीव के जिन ग्रप्रशस्तप्रकृतियों का उदय होता है उनके निब और कांजीररूप दिस्थानिय अनुभाग का वेदक होता है।' वट्खंडागम पुस्तक ६ पृ० २९३, लब्धिसार गाथा २९। श्री मोक्षमागंत्रकाशक में भी कहा है— 'कोई मंद कषायादि का कारण पाय ज्ञानावरणादि कर्मनिका क्षयोपशम भया, ताते तत्त्व विचार करने की शक्ति भई। अर मोह मंद भया, ताते तत्त्वादि विचार विषे उद्यम भया।' ब्यक्तित्व और कृतित्व ] [ ६१६

म्रतादि मिथ्यादिष्ट जीव के प्रथमोपश्चमसम्यक्त्व की प्राप्ति में कारण पाँच लिख्यां कही गई हैं। क्षयोपश्चम लिख्य, विशुद्धलिख, देशनालिख, प्रायोग्यलिख, करणलिख इन पाँच लिख्यों के बिना प्रथमोपश्चमसम्यक्त्य की प्राप्ति नहीं हो सकती। इन पाँचलिख्यों में से दूसरी विशुद्धलिख का स्वरूप इसप्रकार है 'बहुरि मोह का मंद उदय आवने तैं मंदकषायरूपभाव होय तहां तत्त्व विचार होय सके, सो विशुद्धलिख है।' मोक्षमार्ग प्रकाश पृ० ३८४।

इन उपयुंक्त आगम प्रमाणों से यह सिद्ध हो गया कि तीवराग (कवाय) की अवस्था में सम्यक्त्वोत्पत्ति नहीं हो सकती, किन्तु मन्दराग के समय में ही सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हो सकती है ग्रतः ग्रन्य कारणों के साथ मन्दराग भी सम्यग्दर्शन की प्राप्ति में कारण है।

सम्यग्दर्शन की प्राप्ति में मन्दराग सर्वथा अकारए। है ऐसा मानना उचित नहीं है, किन्तु कथंचित् कारए। है।

— जै. सं. 19-12-57/V/ रतनकुमार जैन

## सम्यग्दर्शन का विषय द्रव्य है या पर्याय ?

शंका--सम्यादर्शन का विषय द्रव्य है या पर्याय है ?

समाधान—''तत्वार्षश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् । जीवाजीवास्वयबन्धसंवरिनर्जरामोक्षास्तत्त्वम् ।'' प्रथित् जीव, श्रजीव, आस्रव, बंध, संवर, निर्जरा और मोक्ष इन सात तत्त्वार्थं के श्रद्धान को सम्यग्दर्शन कहते हैं। इन सात तत्त्वार्थों में द्रव्य व पर्याय दोनों हैं, मात्र द्रव्य नहीं है। इनमें से आस्रव, बंध, संवर, निर्जरा, मोक्ष अथवा पुष्य, पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा, बंध, मोक्ष ये तत्त्वार्थं न तो मात्र जीव की पर्याय हैं और न मात्र पुद्गल की पर्यायें हैं, किन्तु दोनों के परस्पर संयोग से (बंध से) ये पर्यायें उत्पन्न हुई हैं। यदि जीव पुद्गल का परस्पर बन्ध न हो तो पुण्य-पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा, बन्ध, मोक्ष ये पर्यायें ही उत्पन्न न हों। समयसार की टीका में कहा भी है—

"यथा स्त्रीपुरुवाभ्यां समुत्पन्नः पुत्रो विवक्षाश्रशेन देवदत्तायाः पुत्रोयं केचन वर्दति; देवदत्तस्य पुत्रोयमिति केचन वर्दति इति दोषो नास्ति । तथा जीवपुद्दगलसंयोगेनोत्पन्नाः मिथ्यात्वरागादिभाषप्रत्यया अशुद्धनिश्चयेनाशुद्धो-पादानरूपेण चेतना जीवसम्बद्धा । शुद्धनिश्चयेन शुद्धोपादानरूपेणा चेतनाः पौद्दगलिकाः । "परमार्थतः पुनरेकांतेन न जीवरूपाः वा पुद्दगलरूपाः सुधाहिरद्वयोः संयोगपरिणामवत् ।" श्री जयसेनाचार्यं कृत टीका ।

"स्वमेकस्य पुष्यपापास्रवसंवरनिर्जराबंधमोक्षानुपपत्तेः तदुभयं च जीवाजीवाविति ।" श्री अमृतचन्द्राचार्यं ।

जिसप्रकार चूना व हल्दी दोनों के मिलने से (परस्पर बंघ से) लालरंग की उत्पत्ति होती है, वह लाल रंग न मात्र चूने का परिगामन है, क्योंकि चूना श्वेत होता है और न मात्र हल्दी का परिणमन है, क्योंकि हल्दी पीली होती है। अतः वह लाल बग्राँ, चूने व हल्दी दोनों के परस्पर बन्ध से ही उत्पन्न हुआं है। हाइड्रोजन ग्रीर आक्सी-जन इन दो गैसों के मिलने से जल की उत्पत्ति होती है। वह जल न मात्र हाइड्रोजन गैसरूप है, ग्रीर न मात्र आक्सीजनरूप है, किंतु दोनों के मिलने से (परस्पर बन्ध से) उत्पन्न हुआ है। इसी प्रकार पुण्य, पाप, शास्रव, संवर, निर्जरा, बन्ध, मोक्ष में एक ही जीव या अजीव के परिणमन नहीं हैं, किन्तु जीव-अजीव (पुद्गल) दोनों से उत्पन्न होते हैं।

"ये केचन वर्दःयेकांतेन रागादयो जीवसम्बन्धिनः पुरूगलसम्बन्धिनी वा तदुभयमपि वचन मिण्या। कस्मादिति चेत्, पूर्वोक्तस्त्रीपुरुषदृष्टांतेन संयोगोद्भवस्वात्।" जो एकांत से ग्रास्नव आदि को जीवसम्बन्धी कहे या एकान्त से पुद्गल (अजीव) सम्बन्धी कहे तो उन दोनों के बचन मिथ्या हैं, क्योंकि जिसप्रकार पुत्र की उत्पत्ति स्त्री-पुरुष दोनों के संयोग से होती है, उसीप्रकार ग्रास्नव आदि की उत्पत्ति जीव और पुद्गल दोनों के संयोग से होती है।

द्रव्य की श्रद्धा के साथ गुण व पर्याय की श्रद्धा अनिवार्य है, क्योंकि "गुणपर्थ्ययव इद्रव्यम्।" श्रयत् गुण-पर्यायवाला द्रव्य है, ऐसा सूत्र है। जो पर्याय से रहित मात्र द्रव्य का श्रद्धान करता है, उसकी भी प्रवचनसार में पर्यायविमूद परसमय (प्रिच्याइडिट) कहा है।

"नारकाविषयां यरूपो न भवाम्यहमिति भेवविज्ञानमूढाश्च परसमया मिथ्याहृष्ट्यो भवन्तोति।" प्रवचनसार मैं नारकी ग्रांदि पर्यायरूप नहीं हूं, ऐसा जो मानता है वह भेदविज्ञान मूढ़ है, परसमय मिथ्यादिष्ट है।

—वॅ. ग. 8-6-72/VI/ हो. ला. मित्तल

### जीव को श्रपने सम्यक्त्व का ज्ञान कथंचित् हो सकता है

शंका-अपने को सम्यक्त्व होने का ज्ञान हो जाता है या नहीं ?

समाधान — अपने को सम्यक्त्व होने का ज्ञान हो भी सकता है और नहीं भी हो सकता है। सम्यक्त्व जीव का सूक्ष्म भाव है और उसका जघन्यकाल एक सैकन्ड के संख्यातवें भाग से भी कम है। अतः इतने कम काल के परिणाम मितिज्ञान के द्वारा ग्रहण होना कठिन है। ज्ञान से पूर्व जो दर्शन होता है वह मद्यपि चेतना गुण की पर्याय है तथापि उसका काल इतना कम है कि वह जीव की पकड़ म नहीं आता है।

— जॅ. ग. 6-7-72/IX/ र. ला. जॅन, मेरठ

### श्रवती सम्यक्तवी श्रात्मतत्त्व को नहीं देख सकता

र्शना—आत्म-वर्शन किसको होता है ? क्या चौथे गुणस्थान वाले असंयतसम्यन्द्रव्टि को साक्षात् आत्म-वर्शन हो सकता है ?

समाधान-पही प्रश्न श्री पूज्यपादाचार्य के सामने उपस्थित हुआ था। उन्होंने अध्यात्म ग्रन्थ समाधि-तस्त्र में निम्नप्रकार उत्तर दिया है —

### रायद्वेषावि कल्लोलेरलोलं यन्मनोजलम् । सपश्यत्यास्मनस्तत्त्वं तत् तत्त्वं नेतरो जनः ॥३४॥

अर्थ-जिसका मनरूपी जल रागद्धेष-काम-फ्रोध-मान-माया-लोभ आदि तरंगों से चंचल नहीं होता वही पुरुष आत्मतत्त्व को देखता ग्रर्थात् अनुभव करता है। उस आत्म-तत्त्व को दूसरा मनुष्य ( ग्रर्थात् जिसका मन रागद्धेष आदि तरंगों से चंचल हो रहा है ऐसा मनुष्य ) नहीं देखता।

जिस प्रकार तरंगित जल में अपना प्रतिबिम्ब भले प्रकार न पड़ने से अपना यथायें प्रतिभास नहीं होता अर्थात् अपना स्वरूप ठीक नहीं दिखाई देता उसीप्रकार रागद्वेषादि कल्लोलों से चंचल मन में आत्मा का यथायें दर्शन नहीं होता। जब जल तरंगों से रहित होकर स्थिर हो जाता है उसमें अपना ठीक प्रतिबिम्ब पड़ने से अपना स्वरूप दिखलाई दे जाता है। उसीप्रकार जब मन में रागद्वेषादि कल्लोलों का अभाव हो जाता है उस समय मन स्थिर हो जाता है और उस निविकार स्थिर मन में आत्म-तत्त्व दिखलाई देने लगता है।

रागद्वेष आदि क्षोम से रहित धात्म-परिणाम का नाम ही स्वरूपाचरणचारित्र अथवा यथाख्यात-चारित्र है। श्री कुन्दकुन्द तथा अमृतचन्द्राचार्य ने प्रवचनसार में कहा भी है—

> चारित्तं खलु धम्मो धम्मो जो सो समी ति णिहिहो। मोहक्खोह विहीणो परिणामो अध्यणो हु समो।।७।।

टीका-स्थरूपे चरणं चारित्रं । स्वसमयप्रवृत्तिरित्ययः । तदेव वस्तुस्वभावस्वाद्धसः । शुद्ध चैतन्यप्रकाशन-मिश्ययः । तदेव च यथावस्थितास्मगुणस्वात् साम्यम् । साम्यं तु वर्शन चारित्रमोहनीयोदयापादितसमस्त मोहक्षोभा-माबादत्यन्तिर्विकारो जीवस्य परिणामः ॥७॥

अर्थ — चारित्र वास्तव में धर्म है जो धर्म है वह साम्य है। ऐसा जिनेन्द्र भगवान ने कहा है। साम्य मोहक्षोभरहित आत्म-परिगाम है।

टीकार्थ — स्वकृष में रमण करना सी चारित्र है। अपने स्वभाव में प्रवृत्ति करना ऐसा इसका अर्थ है। यही वस्तुस्वभाव होने से धर्म है। शुद्ध चैतन्य का प्रकाश करना यह इसका अर्थ है। वही यथावस्थित ब्रात्मगुण होने से साम्य है और साम्य दर्शनमोहनीय तथा चारित्र मोहनीय कर्मोदय से उत्पन्न होने वाले समस्त मोह बौर क्षोभ ग्रर्थात् राग-द्वेषकल्लोलों के अभाव के कारण अत्यन्त निर्विकार आत्म परिणाम है।

चतुर्थं गुग्रस्थानवर्ती असंयतसम्यग्दिक के अप्रत्याख्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण और संज्वलन कषाय अर्थात् चारित्रमोहनीय कर्मं की इन बारह प्रकृतियों का निरन्तर उदय रहता है। उसके क्षग्राभर के लिए भी राग-द्वेष कल्लोलों से रहित मन नहीं हो सकता है, फिर वह आत्म-तत्त्व को कैसे देख सकता है?

असंयतसम्यग्दिष्टि की जिनवचनों पर श्रद्ध श्रद्धा होती है और यह जिनवचनों के आधार पर ही साततत्त्वों की तथा आस्मतत्त्व की श्रद्धा करता है।

> जो ण विजाणित तस्यं सो जिणवयले करेति सद्दृष्णं । जं जिणवरेहि मणियं ते सस्वमहं समिन्छामि ॥३२४॥

अर्थात् - जो तत्त्वों की नहीं भी जानता, किन्तु जिनवचन में श्रद्धान करता है कि जिन भगवान ने जो कहा वह मुक्तको स्वीकार है। वह जीव भी सम्यग्डिक्ट है।

जिसको जिनवचन पर श्रद्धा नहीं है श्रीर चतुर्यगुणस्थान में स्वरूपाचरणचारित्र बतलाता है, वह मिथ्यादृष्टि है।
——जै. ग./28-8-69/VII/ बलदंतराय

### चतुर्थं गुणस्थान में निश्चय सम्यक्त्व पर्याय नहीं होती

शंका-वतुर्यगुणस्थान में भी नया निश्चयसम्यन्तव होता है ?

समाधान-निश्चयसम्यवस्य का लक्षण निम्न प्रकार है-

"तिश्वयनयेन निश्वयद्यारित्राविनासावि निश्वयसम्यव्स्वं बीतरागसम्यक्तवं भव्यते ।" अजमेर से प्रकाशित समयसार प्र० १५ । ''परमसमाधिकाले नवपवार्थमध्ये शुद्धनिण्वयनयेनैक एव शुद्धात्मा प्रद्योतते प्रकाशते प्रतीयते अनुभूयते इति । या चानुभूतिः प्रतीतिः शुद्धात्मोपलब्धिः सैव निण्वयसम्यक्त्यमिति ।'' समयसार पृ० १६

' निश्चयरत्नत्रयलक्षणशुद्धोपयोगबलेन निश्चयचारित्राविनामाविबीतराग्रसम्यग्दृष्टिः भूंत्वा निर्विकल्पसमाधि-रूपपरिणामपरिणति करोति ।'' समयसार पृ० ६५

"निश्चयचारित्राविनाभाविकोतराग सम्यग्हिष्टभूंत्वा संवरनिर्जरामोक्षपदार्थानां त्रयाणां कर्ता अवतीत्यपि संक्षेपेण निरूपितं पूर्वं, निश्चयसम्यनत्वस्थाभावे यदा तु सरागसम्यक्त्वेन परिणमित तदा शुद्धात्मानमुपादेयं कृत्वा परंपरया निर्वाणकारणस्य तीर्थंकरत्रकृत्यादिपुष्यपदार्थस्य कर्ता भवतीत्यपि पूर्वं निरूपितं।" समयसार पृ० १९०

"निजपरमात्मोपादेयरुचिरूपं वीतरागचारित्राविनाभूतं यश्चिश्चयसम्यक्तवं तस्यैव मुख्यस्वं।"

—प्रवचनसार ५० ३८०

इन आर्षवावयों से यह स्पष्ट है कि निर्विकल्पसमाधिकाल में वीतरागचारित्र मर्थात् निश्चयचारित्र के साथ होनेवाला सम्यक्त्व ही वीतरागसम्यक्त्य अर्थात् निश्चय-सम्यग्दर्शन है। वीतरागचारित्र के बिना निश्चय-सम्यग्दर्शन नहीं हो सकता। चतुर्थं गुणस्थान में असंयतसम्यग्दिष्ट के संयम का ही अभाव है अतः उसके वीतराग-चारित्र सम्भव नहीं है। वीतरागचारित्र के बिना निश्चयसम्यक्त्व होता नहीं है अतः चतुर्थं गुणस्थान में निश्चय-सम्यक्त्व नहीं होता। वहाँ पर सराग-सविकल्परूप व्यवहारसम्यग्दर्शन होता है।

—वं. ग. 23-9-71/VII/ रो. ला. पित्तल

### ग्रसंयतावस्था में माया व निदान शल्य का सद्भाव संभव है

शंका—निःशस्य का अर्थ क्या सम्यग्वर्शन है ? क्या चतुर्थगुणस्थान में ही जीव निःशस्य हो जाता है ? समाधान—शस्य तीन प्रकार के हैं —

''मायाशस्यं निदानशस्यं मिथ्यादर्शनशस्यमिति । माया निकृतिवंञ्चना । निदानं विश्वयमोगाकाङ्क्षा । मिथ्यादर्शनमतत्त्वश्रद्धानम् । एतस्मात् त्रिविधाच्छस्यान्निष्कान्तो निःशस्यो व्रती इत्युच्यते'' ।।७।१८॥ स० सि० ।

अर्थ — मायाशल्य, निदानशल्य और मिथ्यादशँनशल्य। माया, निकृति और वंचना अर्थात् ठगने की दृत्ति यह मायाशल्य है। भोगों की लालसा निदानशल्य है। ग्रतत्त्वों का श्रद्धान मिथ्यादशँनशल्य है। इन तीनों शल्यों से जो रहित है वह निःशल्य वती कहा जाता है।

णो इंवियेसु विरदो, जो जीवे धावरे तसे वापि। जो सद्दृद्दि जिश्कर्ता, सम्माइट्टी अविरदो सो ॥२९॥ गो० जी०

जो इन्द्रिय के विषयों से अर्थात् भोगों से तथा श्रस-स्थावर जीवों की हिंसा से विरक्त नहीं है, ग्रथित् पापों से विरक्त नहीं है, किन्तु जिनेन्द्रदेव द्वारा कथित प्रवचन का श्रद्धान करता है वह अविरतसम्यग्दिष्ट है।

इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि चतुर्धंगुगास्थान में यद्यपि मिध्याशल्य का अभाव है तथापि मायाशल्य व निदानशल्य का सद्भाव है, क्योंकि उसके विषय भोगों का तथा पाँच पापों का त्याग नहीं है। भाया, मिथ्या, निदान इन शस्यों से रहित होने पर निःशस्य होता है अतः निशस्य का अर्थ मात्र सम्यश्दर्शन नहीं हो सकता है।

पंचमगुणस्थान में ही जीव निःशल्य हो सकता है, उससे पूर्व निःशल्य नहीं हो सकता है।

---जै. ग. 26-10-72/VII/ रो. ला. भित्तल

### सम्यक्त्वी सर्वथा निर्भय नहीं होता

शंका — क्या सम्मारहिट सर्वथा निर्भय रहता है ? वया सम्मारहिट के आहार, भय, मैथुन और परिग्रह संज्ञा नहीं होती है ?

समाधान—चतुर्यंगुणस्थानवर्ती असंवतसम्यग्द्दिक्ट से लेकर आठवें अपूर्वंकरणगुणस्थान तक भयप्रकृति का खदय रहता है अतः इन पांच गुरास्थानों में सम्यग्दिष्ट को सर्वथा निर्भय नहीं कह सकते । नौवें अनिदुत्तिकरण गुणस्थान से भय संज्ञा नहीं रहती है अतः वहाँ पर सर्वथा निर्भय हो जाता है। कहा भी है—

''अपुरुवकरणस्स चरिम समए भवस्स उदीरणोवय णट्टो तेण भवसण्णा णत्य ।'' घवस पु. २ पृ. ४३४

"भ्रपूर्वकरणगुरास्थान के भ्रन्तिमसमय में भय की उदीरणा व उदय नष्ट हो जाता है अतः भ्रनिवृत्तिकरण-गुरास्थान में भयसंज्ञा नहीं होती है।

चौथे, पाँचवें, छठे इन तीन गुणस्थानों में सम्यग्दिष्ट के आहारसंज्ञा, भयसंज्ञा, मैथुनसंज्ञा, परिग्रहसंज्ञा ये चारों संज्ञा होती हैं। सातवेंगुणस्थान से आहारसंज्ञा नहीं रहती और शेष तीनसंज्ञा भी उपचार से रहती हैं।

> षद्वपसाए पढमा, सण्णा णहि तत्यकारणाभावात् । सेसा कम्मस्थिते खुवयारेणस्य णहि कञ्जे ॥१३९॥ गौ० जी०

अर्थ-अप्रमत्तादि गुणस्थानों में आहारसंज्ञा नहीं होती, क्योंकि वहाँ पर उसका कारण प्रसात।वेदनीय का तीव्रउदय व उदीरणा नहीं पाई जाती । शेष तीन संज्ञा भी वहाँ पर उपचार से होती हैं, क्योंकि उनका कारण तत्तत्कर्मों का उदय वहाँ पर पाया जाता है फिर भी उनका वहाँ पर कार्य नहीं हुआ करता।

---जें, ग. 1-1-70/VIII/ हो. ला. पिसल

शंका—सिव्यादृद्धि के भयप्रकृति का उवय था जब सम्यग्दृष्टि हुआ भयरहित हो गया, ऐसा आगम में कहा है। क्या मिव्यास्वकर्मीवय से भय होता है? सम्यग्दृद्धि के क्या भयप्रकृति का उदय नहीं होता?

समाधान — चारित्रमोहनीयकर्म के दो भेद हैं। कषायवेदनीय भीर नोकषायवेदनीय। नोकषायवेदनीय के नय भेद हैं हास्य, रित, ग्ररित, श्रोक, भय, जुगुप्सा, नपुंसकवेद, पुरुषवेद भीर स्त्रीवेद। इन नोकषाय में से आदि की छह नोकषाय, आठवें अपूर्वकरण गुणस्थान के अन्त में उदय से व्युच्छिन्न होती हैं। श्री नेनिचन्त्र सिद्धान्त- चक्रवर्ती ने गोम्मटसार जीवकाण्ड गाथा २६८ में कहा है—

#### "अयुक्वम्हि खुच्चेव णोकसाया।"

अर्थ--आठमें अपूर्वकरण गुणस्थान में हास्यादि छह नोकषाय उदयध्युच्छिन्न होती हैं।

पतः मात्र सम्यक्तव हो जाने से भयप्रकृति के उदय का ग्रभाव नहीं हो जाता है, क्योंकि भयप्रकृति का उदय बाठवेंगुणस्थान तक रहता है। ग्रथीत् आठवेंगुणस्थान तक सम्यग्रहिट के भयप्रकृति का उदय रहता है।

---जै. ग. 27-1-70/VII/ कपूरसन्द मानवन्द

### सम्यक्त्वो को भी चिन्ता होती है

शंका- क्या सम्यग्द्दि जीव चिन्तातुर या खेवखिन्न भी होता है ?

समाधान—सम्यव्दिष्टिजीव चीथे गुणस्थान से सिद्ध तक होते हैं। अविरतसम्यव्दिष्ट चारों गितयों के जीव होते हैं और उनके आर्त-रौद्रध्यान भी होते हैं ( मोक्षशास्त्र, अध्याय ९, सूत्र ३४ थ ३५ )। अतः सांसारिक हानि के समय चिन्ता आदि हो सकती है। 'धर्म का प्रतिदिन हास हो रहा है, धर्म का उत्थान किस प्रकार हो' ऐसी चिन्ता भी सम्यव्दिष्ट को हो सकती है। चिन्ता आदिक सम्यव्दर्शन के घातक नहीं हैं, किन्सु परद्रव्य में एकत्व बुद्ध तथा अन्यान्य व अभक्ष्य का सेवन, संयम के प्रति जुगुप्सा भाव; ये सम्यव्दर्शन के घातक हैं।

—जॅ. ग. 26-9-63/IX/ **ब्र.** पन्नालाल

# ज्ञानी जीव के सीमित पदार्थों का उपभोग भी ग्ररति भाव से होता है

शंका—समयसार निर्जरा अधिकार में आचार्य श्री कुम्बकुम्य ने कहा है कि जिसप्रकार कोई पुरुष अरित साथ से भद्य पोकर मतवाला नहीं होता उसीप्रकार द्वव्योपमोग विषय अरत-ज्ञानी-पुरुष नहीं बंधता यह कैसे समभव है ? क्योंकि मद्य की लत (व्यसन) जिसको पड़ गई है अपेर अरित भाव से पीता है वह भले ही मत्त न हो, परन्तु अन्य सभी मत्त देखे जाते हैं।

समाधान जिस मनुष्य को मद्यपान का स्थासन है वह इतनी तेज व अधिक मद्य पीता है जिससे वह उन्मत्त हो जावे, स्योंकि वह उन्मत्त अवस्था को अच्छी समभता है इसलिये वह रितभाव से तेज व अधिक मद्य का पान करता है। जब उसको यह बोध हो जाता है कि मद्यपान के कारण जो उन्मत्त भ्रवस्था होती है वह बुरी है, दु:खरूप तथा निन्द्य है तो उसको मद्यपान से अरित हो जाती है, किन्तु पूर्व आदत (व्यसन) के कारण वह मद्यका सर्वथा त्याग करने में असमर्थ है भ्रतः वह तेज मिंदरा का तो त्याग कर देता है और अरितभाव से इतनी हलकी तथा कम मिंदरा का पान करता है जिससे वह उन्मत्त नहीं होता है। यदि वह पूर्ववत् तेज मिंदरा का पान करता है तो उसके अरितभाव ही नहीं है और वह उन्मत्त अवश्य होगा।

श्रनादिकाल से यह श्रज्ञानी जीव परपदार्थों का रितभाव से उपभोग कर रहा है, क्योंकि उसमें इसने सुख मान रखा है। जब इसको ज्ञान हो जाता है तो यह परपदार्थों का उपभोग करना नहीं चाहता, किन्तु सर्वथा त्याग करने में असमर्थ होने के कारए। परिग्रह परिमाए। तथा भोगोपभोग परिमाए। करके अणुव्रत धारण करता है। अतः वह उन श्रल्प परपदार्थों का उपभोग श्ररितभाव से करता है। यदि वह परिग्रह परिमाण आदि नहीं करता, पूर्ववित् उपभोग करता है तो वह ज्ञानी ही नहीं।

—र्षे. ग. 15-1-70/VII/राजकिशोर

### श्रौदयिक पारिणामिक भावों में जीव को सम्यक्त्व रह सकता है

शंका—क्या ग्रीदियक पारिणामिक भावों में जीव सम्यन्द्वव्टि नहीं रहता ?

समाधान-अीदियक ग्रीर पारिणामिक भावों में जीव सम्यग्दिष्ट हो सकता है। औदियक और पारिणामिकभाव तो चौदहवें गुणस्थान तक रहते हैं।

अभ्ययद्वेयणीयं मणुयाक्ष मणुयगई य बोहस्वा । पंचितिय जाई वि य तस सुमगादेण्ज पर्जनं ॥४२॥ वायरजसिकत्ती वि य तित्थयरे उच्चोगाइयं चेव । एए बारह पयडी उजोइम्ह उदयक्षोच्छिण्णा ॥४३॥

चौदहर्वे अयोगिकेवली गुणस्थान में कोई वेदनीय, मनुष्यायु मनुष्यगति, पंचेन्द्रियजाति, त्रस, सुभग, ग्रादेय, पर्याप्त, बादर, यशःकीति, तीर्थंकर और उच्चगीत्र इन बारहप्रकृतियों का उदय रहता है जो भ्रन्तिमसमय में उदय से ब्युच्छित्र होती हैं।

इन बारह कर्म-प्रकृतियों के उदय से चौदहवेंगुणस्थान में भी ख्रीदियकभाव होता है। जैसे मनुष्यगित नामकर्म के उदय से गति औदियिकभाव होता है। चैतन्यरूप जीवत्व पारिणामिकभाव भी चौदहवेंगुसस्थान में होता है।

"श्वंतन्यमेव वा जीवशब्दार्थः ।" श्वंतन्यं जीवशब्देनामिधीयते, तस्यानादि द्रश्यभवननिमित्तत्वातृ पारिणामिकम् । रा० वा० २।७।६

क्षायिकसम्यग्दर्शन तो चौदहर्वेषुणस्थान में होता ही है। इस प्रकार चौथेगुणस्थान से चौदहर्वेगुणस्थान तक औदियक व पारिणामिकभाव के साथ सम्यग्दणन पाया जाता है।

'क्षीवियकक्षायिकपारिणामिकसाञ्चिपातिकजीवभावो नाम मनुष्यः क्षीणवर्गनमोहोजीवः।' रा.वा. २-७-२२

मनुष्यगति स्रोदियकभाव, क्षायिकसम्यग्दर्शन क्षायिकभाव, जीवत्व पारिएामिकभाव इसप्रकार औदियिक, क्षायिक और पारिएामिकभावों का समिक्षं पाया जाता है।

जै. ग. 11-3-71/VII/सुलतानसिंह

### सम्यक्तवी को व्यवहार सापेक्ष निश्चय का बोध होता है

शंका -- क्या उत्कृष्ट श्रावक को निश्चय का बोध नहीं होता है ?

समाधान सम्यग्दिक को निष्चयनय और व्यवहारनय इन दोनों नयों का परस्पर सापेक्षरूप से बोध होता है। इन दोनों में से मात्र किसी एक नय का बोध होवे और दूसरे नय का सापेक्षरूप से बोध न होवे तो वह मिष्यादृष्टि है।

> मिच्छादिट्टी सन्त्रे विषया सपनस्य-पिडबद्धाः। अभ्योज्यागिस्सिया उपसहिति सम्मत्तसन्मार्थः।।१०२॥

> > [ कवायपाहुड पु० १ पृ० २४९ ]

मात्र अपने अपने पक्ष से प्रतिबद्ध ये सभी नय निश्यादृष्टि हैं। परन्तु यदि ये सभी नय परस्पर सापेक्ष हों तो समीचीनपने को प्राप्त होते हैं, अर्थात् सम्यग्दृष्टि होते हैं।

> जद्द जिणमयं पथक्जद्द तो मा यवहारणिच्छए मुग्रह । एक्केण विणा छिज्जद्द तिस्यं अण्लेण पुण तच्चं ।।

आचार्य कहते हैं — हे भव्य जीवो ! जो तुम जिनमत को प्रवर्ताना चाहते हो तो क्यवहार और निश्चय इन दोनों नयों को मत छोड़ो, क्योंकि व्यवहारनय के बिना तो तीर्थ (मोक्षमार्ग) का नाश हो जायगा और निश्चयनय के बिना तत्त्व (वस्तुस्वरूप) का नाश हो जायगा।

निष्वयनय का विषय सामान्य—अभेद है और न्यवहारनय का विषय विशेष-पर्यायभेद है। वस्तु सामान्य-विशेषात्मक है तथा भेदाभेद स्वरूप है। इन दोनों में से किसी भी एक नय के विषय को ग्रहण कर दूसरे नय के विषय का निषेष किया जाना ठीक नहीं होगा। प्रयोजनवश किसी एक नय के विषय को मुख्य और दूसरे नय के विषय को गौण किया जा सकता है। कहा भी है—

''अनेकान्तास्मकवस्तुनः प्रयोजनवशाद्यस्य कस्यचिद्धमंस्य विवक्षया प्राप्ति प्राधान्यमपितमुपनीतमिति यावत्। तृद्धपरीतमनपितम् । प्रयोजनाभाषात् सतोऽप्यविवक्षाः भवतीरपुपसर्जनीभूतमनपितमिरपुच्यते । व्यपितं चानपितं चापितानपिते । ताम्यां सिद्धेरपिता-नपितसिद्धे नास्ति विरोधः ।'' सर्वार्षसिद्धि अ० ५ सू० ३२ ।

—वस्तु अनेकान्तात्मक है। प्रयोजनवश किसी एक धर्म की विवक्षा से जब प्रधानता प्राप्त होती है, तो वह अर्पात या उपनीत होता है। प्रयोजन के अभाव में जिस धर्म की प्रधानता नहीं होती वह अन्पित होता है। किसी धर्म को रहते हुए भी उसकी विवक्षा नहीं होने से वह गौण या अन्पित हो जाता है। अपित और अन्पित के द्वारा वस्तु में परस्पर विरोधी दो धर्मों को सिद्धि होती है, इसलिये निश्चयनय और व्यवहारनय परस्पर सापेक्ष है; इसमें कोई विरोध नहीं है।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने निश्चय ग्रीर व्यवहार के भेद से मोक्षमार्ग दो प्रकार का कहा है-

निश्चयव्यवहाराभ्यां मोक्षमार्गो द्विधा स्थितः । तत्रावः साध्यरूपः, स्यादृद्धितयस्तस्य साधनम् ॥२॥

निश्चय भीर व्यवहार की अपेक्षा मोक्षमार्ग दो प्रकार का है। उनमें पहला निश्चय मोक्षमार्ग साध्यरूप है और दूसरा व्यवहार मोक्षमार्ग उसका (निश्चय का ) साधन है।"

"न केवल भूतार्थोनिश्चयनयो निर्विकल्प समाधिरतानां प्रयोजनवानुभवति, किन्तु निर्विकल्पसमाधिरहिता-नांपुनःषोडशर्वाणकामुवर्णलामाभावे अधस्तनवर्णिकामुवर्णलाभवत् केवांचित्प्राथमिकानां कदाचित् सविकल्पायस्थायां मिथ्यात्वविषयकषायदुर्ध्यानवंचनार्थं स्यवहारनयोपि प्रयोजनवानु भवति ।"

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि मात्र निष्चय ही प्रयोजनवान् नहीं है। निविकल्पसमाधि में स्थित मुनियों के लिये निष्चय प्रयोजनवान है, किन्तु निविकल्प समाधि से रहित सविकल्प अवस्था में व्यवहार प्रयोजनवान है।

— जे. ग. 1-5-75/VII/ रो. ला. मित्तल

"द्रव्यदृष्टि सो सम्यग्दृष्टि तथा पर्यायदृष्टि सो मिथ्यादृष्टि"; यह मान्यता गलत है शंका - द्रव्यदृष्टि सो सम्यग्दृष्टि, पर्यायदृष्टि सो मिथ्यादृष्टि । क्या यह सिद्धान्त ठीक है ?

समाधान — वास्तव में सभी वस्तु के सामान्य-विशेषात्मक होने से वस्तु के स्वरूप को देखनेवाले के कमणः सामान्य और विशेष को जाननेवाली दो धाँखें (१) द्वव्याधिकनय और (२) पर्यावाधिकनय हैं। इनमें से पर्यायाधिकन्यक्षु को सर्वया बन्द करके, जब मात्र खुली हुई द्वव्याधिकचक्षु के द्वारा देखा जाता है, तब नारकत्व, मनुष्यत्व, देवत्व और सिद्धत्वपर्यायस्वरूप विशेषों में रहने वाले एक जीव सामान्य को देखनेवाले जीव के वह सब जीवद्रव्य है ऐसा भासित होता है। जब, द्वव्याधिकचक्षु को सर्वथा बन्द करके, मात्र खुली हुई पर्यायाधिकचक्षु के द्वारा देखा जाता है उस समय बीव द्वव्य में रहनेवाले नारकत्व, तिर्यंचत्व, मनुष्यत्व, देवत्व और सिद्धत्वपर्यायरूप अनेक विशेषों को देखने वाले और सामान्य को न देखने वाले जीवों के अन्य अन्य भासित होते हैं—क्योंकि द्वव्य का उन विशेषों के समय-समय में उन-उन विशेषों से तन्मय होने से अनन्यपना है, कण्डे, घास पत्ते और काष्ठमय ग्रागि की भाँति। जब उन द्वव्याधिक और पर्यायाधिक दोनों आंखों को एक ही काल में खोलकर देखा जाता है तब नारकत्व, तिर्यंचत्व, मनुष्यत्व, देवत्व और सिद्धत्वपर्यायस्वरूप विशेष एक ही काल में खोलकर देखा जाता है तब नारकत्व, तिर्यंचत्व, देवत्व और सिद्धत्वपर्यायस्वरूप विशेष एक ही काल में दिखाई देते हैं। दोनों आंखों से देखना वर्थात्व सर्वावलोकन में द्वव्य में सामान्य और विशेष विरोध को प्राप्त नहीं होते हैं। प्रवचनसार गा. १९४ टीका

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि प्रत्येक द्रव्य सामान्य-विशेषात्मक होता है। द्रव्याधिकनय का विषय सामान्य है और पर्यायाधिकनय का विषय विशेष है। जब सामान्य पर दृष्टि होती है उस समय विशेष गौगा होता है, किन्तु विशेष का निषेध नहीं होता है। जिस समय विशेष पर दृष्टि होती है उस समय सामान्य गौण होता है, क्योंकि विशेष के बिना सामान्य खरविषाणवत् है और सामान्य के बिना विशेष खरविषाणवत् है। आलापपदिति

जो मात्र द्रव्याधिकतय को ही मानते हैं वे भी मिथ्याइडिट हैं और जो मात्र पर्यायाधिकतय को ही मानते हैं वे भी मिथ्याइडिट हैं। क्योंकि द्रव्याधिकतय से वस्तु नित्य है और पर्यायाधिकतय से वस्तु अनित्य है।

#### ' द्रश्याधिकनयेन नित्यक्षेऽपि पर्यायरूपेण विनाशोऽस्तीति ।'' प्रवचनसार गाया ११९ टीका

द्रव्य को सर्वथा निश्य मानने पर अर्थिकयाकारित्व का अभाव हो जायगा, जिसके अभाव में वस्तु का भी अभाव हो जायगा। सर्वथा अनित्य मानने पर भी अर्थिकयाकारित्व का अभाव हो जायगा, जिसके अभाव में द्रव्य का भी प्रभाव हो जायगा। आलापपद्धति र

केवली भगवान की वाशी में भी दोनों नयों के आधीन उपदेश होता है, एक नय के आधीन उपदेश नहीं होता है। श्री अमृतचन्त्राचार्य ने कहा भी है---

"हो हि नयौ भगवता प्रणीतौ इञ्चायिकः पर्यायाधिकश्च । तत्र न खस्वेकनयायसा देशना किन्तु तहुमयायसा ।'' पं० का० गाया ४ टोका

तिर्विशेषं हि सामान्यं भवेश्खरविषाणवत् ।
 सामान्यरहितस्वाच्च विशेषस्तद्ववेष हि ।)

२ नित्यस्यैकरूपस्वादेकरूपस्यार्थक्रियाकारिस्वाभावः । अर्थक्रियाकारिस्थाभावे ब्रव्यस्थाप्यभावः ॥१२९॥ [ आ० प० ]

अर्थ-भगवान ने दो नय कहे हैं-द्रव्याधिक और पर्यायाधिक। दिन्यध्वनि में कथन एक नय के प्राचीन नहीं होता है, किन्तु दोनों नयों के आधीन होता है।

द्वव्याधिकनय को निश्चयत्त्य भी कहते हैं, क्योंकि द्रव्याधिक और निश्चयनय इन दोनों का विषय द्रव्य अर्थात् सामान्य है। पर्यायाधिकनय को व्यवहारनय भी कहते हैं, क्योंकि दोनों का विषय पर्याय अथवा विशेष है। कहा भी है—

### णिक्छ्यववहारणया मूलमभेषा णयाण सरवाणं । णिक्छ्य साहणहेओ दश्वयपञ्जस्थिया मुणह ॥ ४ ॥ आलापपद्धति ।

सब नयों के मूल भेद निश्चयनय स्रोर व्यवहारनय हैं। निश्चयनय द्रव्याधिक है। साधनरूप व्यवहार-नय पर्यायधिकनय है।

जो मात्र निश्चयनय ग्रथित् द्रव्याधिकनय को ही स्वीकार करते हैं और व्यवहारनय अर्थात् पर्यायधिक-नय के विषय को स्वीकार नहीं करते हैं। उनको भी कुन्दकुन्दाचार्य ने पर्यायविमूढ़ परसमय कहा है।

''पज्जयमूढा हि पश्समया — नारकादिपर्यायरूपो न भवाम्यहिनिति भेदविज्ञानमूढाश्च पश्समया निश्वाहुब्दयो अवन्तीति । तस्मादियं पारमेश्वरी द्वथ्यगुणपर्यायथ्यास्या समीचीना भद्रा भवतीत्यभिप्रायः ।''

ध्रवचनसार गाथा ९३ टीका

पर्यायमूढ़ जीव परसमय है—मैं नारकादि पर्यायरूप नहीं हूँ इस प्रकार जो भेदिवज्ञान मूढ़ हैं वे परसमय मिध्यादिट हैं। इसिलये यही जिनेन्द्र परमेश्वर की करी हुई द्रव्य-गुण-पर्याय की समीचीन व्याख्या कल्याणकारी है।

### णिययवयणिक्तसच्छा सञ्यणया परवियासखे मोहा । ते उन न विदूसमञी विषय सच्चे व अलीए वा ॥११७॥ ज. घ. १।२३३

ये सभी नय अपने-अपने विषय का कथन करने में समीचीन हैं श्रीर दूसरे नयों के निराकरण में मूढ़ हैं। अनेकान्तरूप समय के ज्ञाता पुरुष 'यह नय सच्चा है और यह नय भूठा है' इसप्रकार का विभाग नहीं करते हैं। अध्यक्षक पु॰ १ पृ० २ ४७

जब कोई भी नय भूठा नहीं है तो प्रत्येक नय से वस्तु का यथार्थ ज्ञान होता है। वस्तु का यथार्थ ज्ञान मोक्ष का कारण है। कहा भी है—

"प्रमाणाविव नयवाक्याद्वस्त्ववगममवलोक्य 'प्रमाणनयैर्वस्त्वधिगमः" इति इतिपावितत्वात् । किमर्व मय उच्यते ? स एव याचारम्योपलब्धिनिमित्तत्वा (भावानां श्रोधोऽपदेशः ।"

( जयधवल पु॰ १ पृ॰ २०९ व २११; नया संस्करण पृ॰ १९१-९२ )

जिसप्रकार प्रमाण से वस्तु का बोध होता है उसी प्रकार नय वाक्य से भी वस्तु का ज्ञान होता है। यह देखकर तत्त्वार्थसूत्र में 'प्रमाण व नय से वस्तु का ज्ञान होता है' ऐसा कहा गया है। पदार्थों का जैसा स्वरूप है उस रूप से उनके ग्रहण करने में नय निमित्त होने से मोक्ष का कारण है। वस्तु के ग्रहण करने में पर्यायाधिक प्रथवा व्यवहारनय भी कारण है अतः वह भी मोक्ष का कारण है।

---जॅ. ग. 6-5-71/VII/ सुलतानसिंह

#### सम्यक्तवी व मिथ्यात्वी के परिणामों में श्रन्तर

शंका—नवप्रैवेयक में प्रथालियो और भावलियो दोनों प्रकार के मुनि जाते हैं। वहाँ पर उन दोनों के भावों में क्या अन्तर रहता है ?

समाधात—नवग्रैवेयक तक सम्यग्हिन्द व मिथ्यादिष्ट दोनों प्रकार के देव होते हैं। मिथ्यादिष्ट देव के मिथ्यात्वरूप भाव होते हैं अर्थात् अतत्तव श्रद्धान होता है। सम्यग्दिष्ट देव को तत्त्वों का यथार्थ श्रद्धान होता है।

जिनको अनेकान्त का यथार्थ श्रद्धान नहीं है अर्थात् एक ही वस्तु में परस्पर दो विरोधी धर्मों को स्वीकार नहीं करते वे मिथ्याद्दां हैं जो वस्तु को भेद-अभेदरूप, नित्य-अनित्यरूप इत्यादिक अनेकान्तरूप स्वीकार नहीं करते वे मिथ्याद्दां हैं।

इसी प्रकार जो "सम्बप्यस्था सपिडविष्णा" अर्थात् सब पदार्थं प्रतिपक्षसहित हैं इस सिद्धान्त की श्रद्धा नहीं करता, वह मिथ्यादिष्ट है। जैसे यदि जीव पदार्थं है तो उसका प्रतिपक्षी अजीव पदार्थं भी अवश्य है। यदि भव्य-जीव है, तो अभव्यजीव भी होना चाहिये। यदि मुक्त जीव है तो संसारी जीव भी प्रवश्य होना चाहिये। एक के अभाव में दूसरे का अभाव अवश्य मावी है। इसी प्रकार यदि नियतपर्याय है तो अनियतपर्याय अवश्य है। एक के प्रभाव में दूसरे का अभाव हो जायगा। ऐसा श्री जिनेन्द्रदेव ने कहा है।

'जिन्होंने अतीत काल में कदाचित् भी त्रस परिणाम नहीं प्राप्त किया है, वैसे प्रनन्त जीव नियम से हैं, अन्यया संसार में मध्य जीवों का अभाव होता है। और अभध्यों का अभाव होने पर अभव्य जीवों का अभाव प्राप्त होता है। और वह भी है नहीं, क्योंकि उनका अभाव होने पर संसारी जीवों का भी अभाव प्राप्त होता है। और यह भी नहीं संसारी जीवों का प्रभाव होने पर असंसारी (मुक्त) जीवों के अभाव का प्रसंग आता है। संसारी जीवों का अभाव होने पर असंसारी जीव भी नहीं हो सकते, क्योंकि सब पदार्थों की उपलब्धि सप्रतिपक्ष होती है। इस सिद्धान्त की हानि हो जायगी' सक्यस्स सपष्पडियक्खस्स उवलंभण्णहाख्यवस्तीवो। (धवस पु० १४ पृ० २३४)

इस प्रकार मिथ्यादिष्ट भीर सम्यव्हिष्ट देवों के परिगामों में बहुत अन्तर होता है।

---जं. ग. ४-९-६९/VII/ रोहतक समाज

# व्यवहार क्रियाएँ भेदविज्ञान को कथंचित् कारण हैं

शंका - क्या व्यवहारिकया भविज्ञान का कारण है, यदि है तो कैसे ?

सप्ताधान--- मिथ्यात्व कर्मोदय के कारण जीव को भेदिवज्ञान नहीं हो सकता है। व्यवहारिकया से मिथ्यात्वकर्म का क्षय होता है अतः जिनिबम्ब दर्शन आदि व्यवहारिकया भेदिवज्ञान का कारण है। कहा भी है---

"क्यं जिर्णाबबदंसणं पढमसम्मत्तृष्पत्तीए कारणं ? जिर्णाबबदंसरोण णिधलणिकाचिदस्स वि मिस्छलादि-कम्मकलादस्सं ख्रावंसणादो ।" धवल ९० ६ १० ४२७

जिनिबस्य का दर्शन प्रथमसम्प्रकृत की उत्पत्ति का कारण किस प्रकार होता है ? जिनिबिस के दर्शन से निधत्त और निकाचितरूप भी मिध्यात्यादि कर्मकलाप का सय देखा जाता है, जिससे जिनिबस्य का दर्शन प्रथम- सम्यक्त की उत्पत्ति का कारण है।

---जें. ग. 23-1-69/VII/ रोझनलाल

## छह द्रव्य व नौ पदार्थों का जानना हेय नहीं है

शंका—क्या स्नहत्रव्य नवपवार्थों का जानना हेय है ? यदि नहीं तो व्यवहार को हेय क्यों कहा गया है ? व्यवहार का विश्वय जो छहद्रव्य या नवपवार्थ क्या इनका अस्तित्व नहीं है ?

समाधान—छहद्रव्य नवपदार्थ और सप्ततस्यों का जानना हेय नहीं है, अपितु उपादेय है, क्योंकि इनका जानना तथा श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन, सम्यग्जान है तथा ये मोक्ष के मूल हैं। श्री कुन्दकुन्याचार्य तथा टीकाकार श्री अमृतचन्द्राचार्य ने पंचास्तिकाय में कहा है—

> सम्मत्तं सद्दृहणं भावाणं तेसिमधियमो णाणं । चारित्तं समभावो विसयेसु विरुद्धमन्याणं ॥१०७३

टीका—भाषा खलु कालकलित पंचास्तिकायविकश्परूप नवपदार्थः । तेषां मिथ्यादर्शनोदयापादिताश्रद्धानाः भावस्यभावं भावांतरं श्रद्धानं सम्यग्दर्शनं, शुद्ध चंतन्यरूपास्मतत्त्वविनिश्चयदीत्रम् । तेषामेव मिथ्यादर्शनोदयान-संस्कारादिस्यरूपविपर्ययेणाध्यवसीयमानानां तिश्चवृत्तौ समञ्जसाध्ययसायः सम्यग्नानं, मनाग्नानचेतनाप्रधानास्म-तस्वोपलंभवीजम् ।

कालसहित पंचास्तिकाय मर्थात् छहद्रव्य और उनके भेदरूप नवपदार्थों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है उनका अवबोच अर्थात् जानना सम्यग्जान है।

### "धम्मादीसद्हणं सम्मत्तं" (गाया १६०)

टीका—धर्मावीनां द्रव्यपदार्थेविकल्पवतां तत्त्वार्थेश्रद्धानभावस्वधावं भाषान्तरं श्रद्धानास्यं सम्यक्षवं । अर्थातृ—धर्मादि खहद्रव्य, जीवादि नवपदार्थों का श्रद्धानरूप भाव सम्यक्ष्यां है ।

> जीवाजीवा भावा युण्णं पावं च आसवं तेसि । संवरणिज्जरबंधी मोक्खो य हवंति ते सद्रा ॥१०८॥

जीव-अजीव ये दो मूल पदायें हैं तथा इन दो के भेद पुण्य, पाप, आस्त्रव, संवर, निर्जरा, बन्ध और मोक्ष ये नवपदायें हैं जिनके श्रद्धान व ज्ञान से सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान होता है। इसी बात को तस्वायंसूत्र में कहा गया है—

तत्त्वार्यश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥२॥ जीवाजीवास्त्रवयन्ध-संवर-निर्जरामोक्षास्तत्त्वम् ॥४॥

अर्थ-तत्त्वार्थं का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है। जीव, प्रजीव, प्रास्त्रव, बंघ, संवर, निर्जरा, मोक्ष ये तत्त्व हैं।

वैकाल्यं ब्रष्यषट्कंनवपव सहितं जीव षट्कायलेश्याः, पंचान्ये चास्तिकाया व्रतसमितिगतिशानचारित्र भेवाः । इत्येतन्मोक्षमूलं त्रिभुवनमहितैः प्रोक्तमहैद्भिरीशैः, प्रत्येति श्रद्धाति स्पृशति च मतिमान् यः स वे गुद्धहितः ॥१॥

इस ब्लोक में यह बतलाया गया है कि छहद्रश्य, नवपदार्थ पंचास्तिकाय ये मोक्ष के मूल हैं ऐसा जिनेन्द्र भगवान ने कहा है। जो मतिमान इनकी श्रद्धा करता है वही सम्यन्दिष्ट है। खरविषाग्राहव इन छहद्रश्य नवपदार्थं का अस्तित्व न हो ऐसी बात नहीं है, यदि इनका अस्तित्व न होता तो जिनेन्द्र भगवान इनका उपदेश नयों करते और इनके श्रद्धान व ज्ञानको सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान क्यों कहते ? जिनेन्द्र भगवान ने छहद्रश्य व नवपदार्थं का कथन किया है, अतः श्यवहारनय का विषयभूत होते हुए भी इनका अस्तित्व है।

"ध्यवहारतयेन भिन्नसाध्यसाघनभावमवलम्ब्यानादिभेदवासितबुद्धयः सुक्षेतावतरस्ति तीर्षे प्राथमिकाः ।" —पंचास्तिकाय गाया १७२ टीका

श्री अमृतचन्द्राचः यं ने कहा है - अनादिकाल से भेदवासित बुद्धि होने के कारण प्राथमिकजीव व्यवहारनय से भिन्न साध्य-साधन भाव का अवलम्बन लेकर सुगमता से मोक्षमार्ग में अवतरण करते हैं।

'ववहारणयं पङ्क्य पुण गोदमसामिणा चदुवीसण्हमणियोग्दाराणमावीए मंगलं कर्द । ण च ववहारणओ चप्पलओ; तत्तो वयहाराग्रुसारिसिस्साण पउत्तिदंसणावी । जो बहुजीवाग्रुगहकारी ववहारणओ सी चेव समिस्स-वक्यो ति मरीणावहारिय गोदमथेरेण मंगलं तत्य कर्य ।' (जयध्वत्य पु० १ पृ० ६)

अर्थ — गौतमस्थामी ने व्यवहारनय का ग्राश्रय लेकर कृति आदि चौबीस अनुयोगद्वारों के आदि में 'णमो जिणाणं' इत्यादिरूप से मंगल किया है। यदि कहा जाय व्यवहारनय असत्य है, सो भी बात नहीं है, क्योंकि उससे व्यवहार का अनुसरण करने वाले शिष्यों की प्रवृत्ति देखी जाती है। ग्रतः जो व्यवहारनय बहुत जीवों का अनुग्रह करने वाला है, उसी का आश्रय करना चाहिए ऐसा मन में निश्चय करके गौतम स्थविर ने चौबीस अनुयोगद्वारों के आदि में मंगल किया।

---जै. ग. 4-3-71/V/ सुलवानसिंह

### सम्बक्त्य की पहिचान दुःसम्भव

शंका—सम्यव्दर्शन हुआ या नहीं ? अथवा प्रायोग्यलब्धि हुई या नहीं ? कीम जान सकता है ?

समाधान—वास्तव में, सम्यग्दर्शन अत्यन्त सूक्ष्म है जो या तो केवलज्ञान का विषय है या प्रविधज्ञान ग्रीर मनःपर्यय ज्ञान का 1 यह मितज्ञान और श्रुतज्ञान इन दोनों का किचित् भी विषय नहीं है, साथ ही यह देशाविध ज्ञान का भी विषय नहीं है, क्योंकि इन ज्ञानों के द्वारा सम्यग्दर्शन की उपलब्धि नहीं होती।

दर्शनमोहनीयकर्म की तीन प्रकृति और चार धनन्तानुबन्धी इन सात कर्म प्रकृतियों के उपसम या क्षयोप-शम होने पर सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है। पौद्गलिक कर्म सूक्ष्म है जो पाँच इन्द्रियों व मन का विषय नहीं है। अतः सम्यग्दर्शन मित या अनुतज्ञान के द्वारा नहीं जाना जा सकता, किन्तु बाह्य चिह्नों से कुछ, धनुमान किया जा सकता है। यह अनुमान यथार्थ है, ऐसा दृढ़ निश्चय के साथ नहीं कहा जा सकता।

—जै. ग. 28-12-61

#### सम्यक्त्य की मावना

संका — हमारे चारित्रमोहनीय कर्म का उदय है, सो हम चारित्र घारण नहीं कर सकते, ऐसा कहने बाले पुरुवार्य से आवक के द्वत धारण करने का भाव क्यों नहीं करते ? ऐसा कहने वाले क्या प्रमादो नहीं हैं ? समाधान—जिस जीव के संयम घारण करने की चटापटी अर्थात् निरन्तर वाञ्छा बनी रहती है, किन्तु बाह्य व अन्तरंग कारणों से संयमधारण करने में घसमर्थ है फिर भी इस प्रतीक्षा में रहता है कि कब वह अवसर आये कि संयम घारण कर सकूँ और यथाशक्ति वत-नियमों को घारण करता रहता है, ऐसे जीव के चारित्रमोह का उदय कहा जा सकता है। जो जीव बत-नियम आदि को मात्र पुण्यबन्ध का कारण जान संयम से उपेक्षाबुद्धि रखता है ऐसा जीव प्रमादी तो है ही किन्तु सम्यग्दिष्ट भी नहीं है। ऐसा जीव ही चारित्रमोह का उदय कहकर अपना दोष कमों के ऊपर थोषना चाहता है।

—जं. ग. 28-12-61

## श्रधुना निर्दोष सम्यक्तिवयों की दुर्लमता

शंका—क्या पंचमकाल में जो समय अब बीत रहा है उस काल में सम्यग्दिष्ट जीव सम्यग्दर्शन के आठ अंग को पूर्ण धारण कर सकता है या नहीं ?

सनाधान — भरतभेत्र में ग्राजकल उपशम व क्षयोपशम सम्यग्हिष्ट बिरले होते हैं (ज्ञानाणीव)। उनमें से निर्दोष सम्यक्त्व को घारण करने वाले कोई एक या दो जीव संभव हैं। क्षायिकसम्यग्दर्शन तो भरतक्षेत्र में पंचमकाल में उत्पन्न होनेवाले जीवों के संभव ही नहीं (धवल पु०६) भरतक्षेत्र में आजकल पंचम काल में आठ अंग को पूर्ण घारण करने वाले सम्यग्दृष्टियों का सर्वथा निषेध नहीं किया जा सकता, परन्तु दुर्लभ हैं। प

—जै. ग. 21-3-63/IX/ जिनेत्रवरदास

### श्रंगहीन सम्यक्त्व, सातिचार सम्यक्त्व है

शंका — क्या अङ्ग्रहीन सम्यन्दर्शन सम्भव है ? यदि है तो किस प्रकार ?

समाधान — सम्यग्दर्शन के बाठ ग्रंग होते हैं। उन आठ ग्रंगों में से किसी एक ग्रंग की हानि के कारण सम्यग्दर्शन सातिचार हो जाता है। वह सातिचार सम्यग्दर्शन 'अंग्हीन सम्यग्दर्शन' कहलाता है।

> "णिस्संका णिक्कंखा, णिव्यिविगिच्छा अमूद्रविट्टी य । उनगुहण ठिवियरणं वच्छल्ल, पहावणा चेवा ॥४८॥" ख० भा०

निःशंका, निःकांक्षा, निविचिकित्सा, अमूढद्दिः, उपगूहण, स्थितिकरण, वात्सत्य और प्रभावना, सम्यक्त्य के म अंग हैं।

"तस्या अष्टावङ्गानि, निःशङ्कितत्व, निःकाङ्क्षिता, विचिकित्साविरहता, अमूढद्दष्टिता, उपवृंहणं, स्थितिकरणं, वात्सल्यं, प्रमावनं चेति । सर्वार्थसिद्धि अ. ६ सूत्र २४

सम्यग्दर्शन के आठ अंग हैं :—िनःशंकितत्व, निःकांक्षिता निर्विचिकिरिसतत्व, ग्रमूढदष्टिता, उपवृंहण, स्थितिकरण, वात्सल्य भीर प्रभावना ।

स्वरण रहे कि भरतक्षेत्र के आर्थक्षण्ड में कभी सबके सब मिध्यात्वी जीव ही मिले, एक भी अवती सम्यक्त्वी
या वृती सम्यक्त्वी न मिले; यह भी सम्भव हैं । कहा भी हैं—पण पण अण्णा खंडे भरहेरावदिम मिध्छगुणट्ठाण, अवरे । [ ति. प. ४।१६३५ ]—सं०

'शिक्काकाङ्क्षा विचिकित्साऽन्यदृष्टिप्रशंसासंस्तवाः सम्यग्द्वादेरतिचाराः ।" ॥७१२३॥ तस्वार्षं सूत्र

"निःशङ्कितत्वादयो व्याख्याता दर्शनविशुद्धिरित्यत्र । तत्त्रितपक्षेशङ्कादयो वेदितव्याः । स्यान्मतं सम्यग्-दर्शनमद्याङ्क निःशंकितत्वादि सक्षणमुक्तम् । तस्याऽतिचारैरपि ताविद्भिरेव भवितव्यमित्यव्टावितचारा निर्वेष्टव्या इति । तत्रैवान्तर्मावात् ।

सम्यग्दर्शन के शंका, कांक्षा, विचिकित्सा, अन्यद्दिष्टिप्रशंसा, अन्यद्दिस्तवन ये पाँच भितिचार हैं। सम्यग्दर्शन के निःशंकितादि आठ ग्रंग कहे थे, उनके प्रतिपक्षभूत शंका आदि सम्यग्दर्शन के अतिचार हैं। सम्यग्दर्शन के ग्राठ ग्रंग हैं, अतः उनके प्रतिपक्षभूत आठ भ्रतिचार होते हैं जिनका अन्तर्भाव इन पाँच श्रतिचारों में हो जाता है। आठ अंगों में से किसी ग्रंग की हीनता व सम्यग्दर्शन का अतिचार है और जो सम्यग्दर्शन श्रतिचारसहित है वह सम्यग्दर्शन अंगहीन सम्यग्दर्शन कहलाता है।

-- जॉ. म. 23-3-78/VII/ र. ला. जीन, एम. कॉम

#### सम्यग्दर्शन के २५ दोष

शंका—सम्यावर्शन के २५ दोषों का वर्णन किस आर्थ ग्रंथ में है ? छहडाला में छह अनाय-तन और तीन मुद्रता का कथन है, वे कौन सी हैं ?

समाधान — चारित्रप्राभृत गाया ५ की टीका में श्री श्रुतसागरसूरि ने सम्यग्दर्शन के २५ दोशों का कथन करने के लिए निम्न क्लोक उद्घृत किया है—

> मूढत्रयं मदाश्चाष्टी तथानायतमानि षट् । अष्टो शङ्कादयश्चेति हग्दोषाः पञ्चविश्वतिः ॥

तीन मुद्रता, आठ मद, छह अनायतन और शङ्का ग्रादि आठ दोष ये सम्यग्दर्शन के पच्चीस दोष हैं।

यह फ्लोक स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा गाथा ३२६ की टीका में तथा ज्ञानार्णव व आत्मानुशासन में भी उद्धृत हुआ है। लोक मूढता, देव मूढता श्रीर गुरु मूढता का स्वरूप इस प्रकार है—

क्षावगासागरस्नातमुच्चयः सिकताश्मनाम् । गिरियातोऽग्निपातश्च लोकमूढं निगद्यते ॥२२॥ वरोविल्प्सयाशावान् रागद्वेषमलोमसाः । देवता यदुपातीत देवतामूद्रमुख्यते ॥२३॥ सग्नन्यारम्भहिसानं संसारावर्तवितिनाम् । पाविष्ठनां पुरस्कारो शेयं पाविष्ठमोहनम् ॥२४॥ रत्नकरण्ड भावकाचार

अर्थ — वर्म समक्षकर गंगा आदि नदियों तथा समुद्र में नहाना, बालू और पत्थरों का ढेर करना, पहाड़ से गिरना और अग्न में जलना प्रादि काम करना लोकमूढता कही जाती है।।२२।। धन आदि चाहने वाला मनुष्य दर पाने की इच्छा से जो राग द्वेष से मिलन देवताओं को पूजता है वह देवमूढता है।।२३।। परिग्रह म्रारम्भ और हिंसा सहित संसार रूप मंबर में रहने वाले पाखण्डी साधुओं का आदर सत्कार करना गुष्ठ मूढता है।

भानं पूजां कुलं जाति बलमृद्धि तपो वपुः । अध्टावाध्रित्य मानित्यं स्मयमाकुर्गतस्मयः ॥२४॥ ( र.क. ) अर्थ — ज्ञान का मद, पूजा का मद कुल का मद, जाति का मद, बल का मद, घन सम्पत्ति का मद, तप का मद और शरीर का मद अर्थात् ज्ञान ग्रादि इन ग्राठ की ग्राश्रय करके मान करने को मद कहते हैं।

> कुदेवगुरुशास्त्राणां तद्भक्तानां गृहे गतिः । षश्चनायतनमित्येवं वदन्ति विदितागमाः ॥

अर्थे - कुगुरु कुदेव और कुशास्त्र और उनके भक्तों के स्थान पर जाना इन छहों को आगम के ज्ञाता पुरुष छह अनायतन कहते हैं।

> कुदेवस्तस्यभक्तश्च कुज्ञानं तस्य पाठकः। कुलिङ्ग्वी सेवकस्तस्य लोकोऽनायतनानिषद् ॥

अर्थ — १ कुदेव २ कुदेव के भक्त ३. कुशास्त्र ४ कुशास्त्र के बौचने वाले मनुष्य, ४. कुगुरु, ६. कुगुरु के सेवक ये छह ग्रनायतन हैं।

' प्रभावन्द्रस्त्वेवं वदति मिथ्यादर्शनज्ञानसारित्राणि त्रीणि त्रयश्च तद्वन्तः पुरुषाः वडनायतानि । अथवा असर्वज्ञः, असर्वज्ञायतनं, असर्वज्ञानसमवेतपुरुषः, असर्वज्ञानुष्ठानं, असर्वज्ञानुष्ठानसमवेत पुरुषश्चेति ।'' ॥६॥

भी प्रमाचन्द्र आचार्य ने छह ग्रनायतन इस प्रकार कहे हैं-

ै. निध्यादर्शन, २. निध्याज्ञान, ३. मिध्याचारित्र, ४. निध्यादर्शन का धारक पुरुष, ५. मिध्याज्ञान का धारक पुरुष, ६. मिध्याचारित्र का घारक पुरुष । अथवा १. असवंज्ञ, २. असवंज्ञ का आयतन, ३. असवंज्ञ का आयतन, ३. असवंज्ञ का आयतन, ३. असवंज्ञ के आनुष्ठान से सहित पुरुष ये छह अनायतन हैं।

'शंकाकांक्षाविविकित्सामूढहिष्टः अनुपगूहनं अस्थितीकरणं अवास्तर्यं अप्रमावना चेति अध्यो शंकास्यः ।' —चारित्र पाहुड गा० ६ टीका

शंकादिक श्राठ दोष निम्न प्रकार हैं—१. शंका, २. कांक्षा, ३ विचिकित्सा, ४ मूढहाँक्ट, ४. अनुपगूहन, ६. ग्रस्थितिकरण, ७. अवात्सल्य, ५. अप्रभावना । इनसे विपरीत सम्यग्दर्शन के आठ अंग हैं।

णिस्संक्यि णिक्कंख्यि णिक्विविगिद्धा अमूदिही य । उत्पाहण ठिविकरणं वस्छल्ल पहावणाय ते अह ॥७॥ चारित्र पाहुड

१. निःशिङ्कत, २. निःकांक्षित, २. निविचिकित्सा, ४. अमूड-दिष्टि, ५. उपगूहन, ६. स्थितिकरण, ७. वात्सत्य, इ. प्रभावना ये सम्यक्त्व के बाठ अंग हैं।

—जै. ग. 24-12-70/VII/र. ला. जैन

### सम्यग्ज्ञान

### ज्ञान व सम्यग्ज्ञान में हेतु

शंका--सम्यक्तान होने में अनन्तानुबन्धी कारण है या ज्ञानावरणकर्म का क्षयोपशम कारण है ?

समाधान—सात तत्त्वों के स्वरूप को समभ सके तथा जीव, श्रजीव आदि द्रव्यों को जान सके ऐसे ज्ञानकी प्राप्ति तो ज्ञानावरणकर्म के तथा वीर्यान्तरायकर्म के क्षयोपश्रम के अधीन है, किन्तु उस ज्ञानका सम्यवस्व या मिध्यात्व विशेषण, मिध्यात्व व अनन्तानुबन्धी के अनुदय व उदय के अधीन है।

मिध्यात्व व सम्यग्मिध्यात्व तथा अनन्तानुबन्धी चतुष्क का अनुदय होने के कारण सम्यग्दर्शन हो जाने से उस ज्ञानकी सम्यग्ज्ञान संज्ञा हो जाती है। यदि मिध्यात्व या अनन्तानुबन्धी का उदय है तो उस ज्ञानकी मिध्याज्ञान संज्ञा हो जाती है। छहढ़ाला का पाठी भी इस बात को जानता है, क्योंकि छहढ़ाला में कहा है—

सम्यक्तसार्व ज्ञान होय पे भिन्न अराधो । लक्षण श्रद्धा जान बुहमें भेव अवाधो ।। सम्यक् कारण जान ज्ञान कारज है सोई । युगपत् होतें हुं प्रकाश दीपकतें होइ ।।

—जॅ. ग. 9-4-70/VI/ रो. ला. मित्तल

## गुणस्थानों में चेतना

शंका-प्रवचनसार गाया १२३-१२४, पंचास्तिकाय गाया ३८-३९ तथा ब्रव्यसंग्रह की गाया १५ में ज्ञान, कर्म व कर्मफल चेतनाओं का स्वरूप दिया है, किन्तु यह स्पष्ट नहीं हुआ कि कौनसी चेतना कौन से गुणस्यान में होती है ?

समाधान—श्री कुन्दकुन्दाचार्य तथा श्री अमृतचन्द्राचार्य के मतानुसार केवलज्ञानी के ज्ञानचेतना होती है और उससे पूर्व कर्मचेतना व कर्मफलचेतना होती है, किन्तु स्थावरजीवों के मात्र कर्मफलचेतना होती है। कहा भी है—

सक्ष्ये खलु कम्मफलं यावरकाया तसा हि कज्जजुर्व । पाणिलमदिक्कंता णाणं विदंति ते जीवा ॥३९॥ पंचास्तिकाय

टीका - तत्र स्थावराः कर्म फलं चेतयंते, त्रसाः कार्यं चेतयंते, केवलज्ञानिनी ज्ञामं चेतयंते इति ।

क्षर्य—सर्व स्थावरजीव समूह वास्तव में कर्मफल को वेदते हैं। त्रस वास्तव में कार्य सहित ( कर्म चेतना सिंहत ) कर्मफल को वेदते हैं और जो प्राएमें का अतिक्रम कर गये हैं वे ज्ञानको वेदते हैं।

टीकार्य-स्थावर कर्मफल को चेतते हैं, श्रस कर्म चेतना को चेतते हैं, केवलज्ञानी ज्ञानको चेतते हैं।

इससे इतना स्पष्ट हो जाता है कि केवलज्ञानी ग्रयांत् तेरहवें और चौदहवेंगुणस्थान में तथा सिद्धों में ज्ञानचेतना है। बारहवें गुणस्थान तक, ज्ञानावरणकर्म का उदय होने के कारण, श्रज्ञानमिश्रित ज्ञान होता है। अतः बारहवें गुणस्थान तक शुद्धज्ञान चेतना नहीं होती है, उनके तो कमंचेतना व कमंफलचेतना होती है। स्थावर जीवों के ज्ञानावरण श्रीर वीर्यान्तरायकर्मी का तीव उदय होता है अतः उनके मात्र कर्मफलचेतना होती है। श्रेणी में ग्रथीत् श्राठवें आदि गुणस्थानों में कर्मचेतना व कर्मफलचेतना अबुद्धिपूर्वक होती है।

—जै. ग. 25-3-71/VII/ र. ला. जैंन, मेरठ

#### ज्ञानचेतना का स्वामी

शंका - ज्ञानचेतना किस जीव के होती है ?

समाधान—'पाणित्तम विकाता णाणं विवंति ते जीवा।' (पंचास्तिकाय गाथा ३९) अथित् प्राणों का अतिक्रम कर गये हैं वे जीव ज्ञान को वेदते हैं। इसी की टीका में कहा है कि केवलज्ञानी ज्ञान को चेतते हैं। इसी प्रकार समयतार गाथा २२६ में कहा है। समयसार गाथा ३२९ की टीका में ज्ञानी के ज्ञानचेतना कही है। इस सबका तास्पर्य यह है कि जीव पहले तो कर्मचेतना और कर्मफलचेतना से भिन्न अपनी ज्ञानचेतना का स्वरूप भागम, अनुमान, स्वसंवेदनप्रमाण से जाने और उसका श्रद्धान इद करे। सो यह तो अविरत, प्रमत्त अवस्था में भी होता है। अप्रमत्त-अवस्था में अपने स्वरूप का ध्यान करता है ज्ञानचेतना का जैसा श्रद्धान किया था उसमें लीन होता है। तब श्रेणी चढ़ केवलज्ञान उपजाय साक्षात् ज्ञानचेतना का स्वरूप ज्ञानना।

— जै. न 4-7-63/IX/ सुखदेव

#### रत्नत्रय में ज्ञान मध्य में क्यों ?

शंका—सम्यग्दर्शन व सम्यक्चारित्र के मध्य में सम्यग्तान क्यों रखा गया ?

समाधान —''ज्ञानस्य सम्याव्यपदेशहेतुस्त्रात् । चारित्रात्पूर्वं ज्ञात प्रयुक्तं ततूपूर्वकस्त्राच्छारित्रस्य ।'' —सर्वार्यसिद्धिः

सम्यग्दर्शन से ज्ञान में समीचीनता झाती है, इसलिये ज्ञान से पूर्व सम्यग्दर्शन रखा गया। चारित्र ज्ञान-पूर्वक होता है अतः चारित्र से पूर्व ज्ञान का प्रयोग किया गया है।

ज". ग. 15-6-72/VII/ रो. ला. मित्तल

#### सम्यक्तान का लक्षण

शंका—सोनगइ से प्रकाशित ज्ञानस्वभाव ज्ञेयस्वभाव पुस्तक के पृ० ३०९ पर लिखा है--'ज्ञेय के सीनों अंशों-ब्रब्य, गुण, पर्याय को स्वीकार करें वह ज्ञान सम्यक् है।' क्या यह ठीक है ?

समाधान—सम्यन्ज्ञान का यह लक्षण ठीक नहीं है, द्वव्यगुरा-पर्याय की जानता हुआ भी यदि कार्यकारण भाव अथवा जैयज्ञायक भाव में भूल है तो वह ज्ञान सम्यक् नहीं हो सकता है। श्री समन्तभद्रस्वामी ने सम्यन्ज्ञान का लक्षण निम्नप्रकार कहा है—

> अन्यूनमनतिरिक्तं ययात्रभ्यं विना च विपरीतात् । निःसंदेहं वेद यदाहुस्तज्ज्ञानमागमिनः ॥४२॥ रस्न, श्राव.

जो वस्तुस्वरूप को न्यूनतारहित अधिकतारहित और विपरीततारहित संदेहरहित जैसा का तैसा जानता है वह जान सम्यक् है। शास्त्रों के जाता पुरुषों ने ऐसा कहा है।

द्रव्य-गुण-पर्याय को जानते हुए भी यदि ज्ञान न्यूनता, अधिकता, विपरीतता या संदेहसहित है तो वह ज्ञान सम्यक् नहीं हो सकता है।

---जे. ग./8-2-73/VII/ सुलतानसिंह

- (१) सम्यग्जानी के स्वानुमूति, स्वानुभव व स्वसंवेदन के स्वरूप एवं इनके विषयी का निर्णय
- (२) सुख-दुःख का ध्रनुभव श्रात्मप्रत्यक्ष है या श्रात्मपरोक्ष, इसका निर्णय

शंका — सम्यश्मानी को स्वानुभूति, स्वानुभव व स्वसंवेदन अतीन्द्रियप्रस्यक्ष होते हैं या मानसप्रस्थक्ष होते हैं ? इसी प्रकार जो सुख-बु:ख का अनुभव होता है वह मानसप्रत्यक्ष होता है या अतीन्द्रियप्रत्यक्ष ? स्वानुभूति, स्वसंवेदन व स्वानुभव के क्या अर्थ हैं ? स्पष्ट करें।

समाधान—आत्मा का मुख्य गुण चेतना है। इसी चेतना के पर्यायवाची नाम अनुभव और वेदना भी हैं। अनुभव या अनुभूति अथवा संवेदन चेतना से भिन्न नहीं हैं। कहा भी हैं — 'चेतवन्ते अनुभवन्ति उपलभन्ते विन्दन्तीत्ये-कार्यश्चेतनानुभूत्युपलन्धिवेदनानामेकार्यत्वात्।' पं॰ का॰ पृ० १३०

अर्थ — चेतता है, अनुभव करता है, उपलब्ध करता है और वेदन करता है; ये सब एकार्थ वाचक हैं, क्योंकि चेतना, अनुभूति, उपलब्धि और वेदना का एक ही अर्थ है। चेतन्यमनुभवनम्। अनुभूतिजीवाजीवादिपदार्थानां चेतनमात्रम्। आ० प०

अर्थ-प्रतुभवन ही चैतन्य है। जीव, अजीव म्रादि पदार्थों का चेतनमात्र मनुभूति है। वह चेतना, अनुभव अनुभूति अथवा संवेदन तीन प्रकार का होता है—कर्मफलचेतना, कर्मचेतना भीर ज्ञानचेतना। समस्त स्थावरजीव कर्मफल को चेतते हैं, अनुभव करते हैं वेदन करते हैं। त्रसजीव कर्म को चेतते हैं और केवलज्ञानी ज्ञान को चेतते हैं। कहा भी है—''स्थावराः कर्मफलं चेतयन्ते, त्रसाः कार्य चेतयन्ते, केवलज्ञानिनो ज्ञानं चेतयन्ते इति।

[पं० का० पृ० १३० ]

अर्थ स्थावर कर्मफल (सुख-दुःख) को चैतते हैं, त्रस कार्य (कर्म-चेतना) को चेतते (देदन करते) हैं तथा केवलज्ञानी ज्ञान चेतना को चेतते (देदन करते) हैं।

भी कुन्वकुन्वाचार्य एवं भी अमृतचन्द्राचार्य ने पंचास्तिकाय में यह स्पष्ट कर दिया है कि केवलज्ञानी के मात्र ज्ञानचेतना का संचेतन ( संवेदन, अनुभवन या अनुभूति ) होता है।

इस चेतनागुण का परिशामन स्वरूप उपयोग दो प्रकार का होता है--(१) ज्ञानोपयोग (२) दर्शनोपयोग कहा भी है-"उबओगो-कात्मनश्चेतन्यानुविधायिपरिणाम उपयोग: ।

चैतन्यमनुविद्धारयन्वयरूपेण परिवामित अथवा पदार्थपरिच्छित्तिकाले घटोयं पटोयमित्याद्वयंग्रहण्डपेण व्यापारयति इतिचैतन्यानुविधायो स्फूटं द्विविधः । सविकल्पं ज्ञानं निविकल्पं दर्शनं ।'' पं० का० पृ० १३९ ।

आतमा का वह परिणाम जो उसके चैतन्य गुण के साथ रहने वाला है उसको उपयोग कहते हैं अथवा जो चैतन्यगुण के साथ-साथ अन्वयरूप से परिणमन करे सो उपयोग है अथवा जो पदार्थ के जानने के समय यह घट है यह पट है इत्यादि पदार्थों को ग्रहण करता हुमा व्यापार करे सो उपयोग है, वह उपयोग दो प्रकार का है। १. ज्ञानोपयोग र. दर्शनोपयोग । सिवकल्पउपयोग ज्ञानोपयोग है। निविकल्पउपयोग दर्शनोपयोग है।

अर्थात् चेतना, अनुभव, अनुभूति, संवेदन दो प्रकार का है, एक दर्शनरूप दूसरा ज्ञानरूप। उनमें से दर्शन-रूप स्वसंवेदन इस प्रकार है—

आलोकनवृत्तिर्वा दर्शनम् । अस्य गमनिका, आलोकन इत्यालोकनमात्मा, वर्तनं वृत्तिः, आलोकनस्य वृत्ति-रालोकनवृत्तिः स्वसंवेदनं, तद्दर्शनमिति लक्ष्यनिर्देशः ।' धवल पु० १ पृ० १४८-१४९ ।

अर्थ-आलोकन अर्थात् ग्रात्मा के व्यापार को दर्शन कहते हैं। इसका अर्थ यह है कि जो अवलोकन करता है उसे ग्रालोकन या ग्रात्मा कहते हैं। ग्रीर वर्तन अर्थात् व्यापार को वृक्ति कहते हैं। तथा ग्रालोकन अर्थात् ग्रात्मा की वृक्ति अर्थात् वेदनरूप व्यापार को ग्रालोकनवृत्ति या स्वसंवेदन कहते हैं और उसी को दर्शन कहते हैं।

''आत्मविषयोपयोगस्य दर्शनत्वेऽङ्गीकियमारो आत्मनो विशेषाभावाच्चतुर्णानिष दर्शनानामित्रशेषः स्यादिति चेन्नैष दोषः, यद्यस्य ज्ञानस्योत्पादकं स्वरूपसंवेदनं तस्यतद्दर्शनस्यपदेशान्न दर्शनस्य चातुर्विध्यनियमः।''

(धवल ५१३८)

यदि कोई यह कहे कि ग्रात्मा को विषय करने वाले उपयोग को दर्शन स्वीकार कर लेने पर आत्मा में कोई विशेषता नहीं होने से चारों ( चक्षु, अचक्षु, ग्रविष, केवल ) दर्शनों में भी कोई भेद नहीं रह जावेगा ? तो ग्राचार्य कहते हैं कि ऐसा नहीं है, क्योंकि जो जिस ज्ञान का उत्पन्न करनेवाला स्वरूपसंवेदन है, उस स्वरूपसंवेदन को उसी नाम का दर्शन कहा जाता है।

''ततः स्वरूपसंवेदनं दर्शनमिटयङ्कीकर्तंध्यम् ।'' धवल पु० १ पृ० ३८३ ।

स्व ( ग्रपने ) रूप के संवेदन को दर्शन स्वीकार कर लेना चाहिये !

इसप्रकार श्री वीरसेन आचार्य स्वसंवेदन ग्रथीत् आत्मसंवेदन को दर्शनरूप चेतन परिणाम कहते हैं। सम्याज्ञान को प्रमाण कहते हैं और मिथ्याज्ञान को प्रमाणाभास कहते हैं। प्रमाणा का लक्षणा निम्न प्रकार है—

स्वापूर्वार्षव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाणम् ॥१॥ हिताहितप्राप्तिपरिहारसमर्थं हि प्रमाणं ततो ज्ञानमेव तत् ।२। स्वोन्मुखतयाप्रतिभासनं स्वस्य व्यवसायः ॥६॥ ( आत्माभिमुखतया प्रतीतिः प्रतिभासनम् अर्थस्यैव तदुःमुखतया ॥७॥ धटमहमात्मना वेचि ॥४॥ कमंवत् कर्नृकरणिकयाप्रतीतेः ॥ ९ ॥ शब्बानुक्वाररोऽपि स्वस्यानुभवनमर्थवत् ॥ १० ॥ ——परीक्षामुख

स्व अर्थात् ग्रपने आपके निश्चय करने वाले ज्ञानको और ग्रपूर्व अर्थ के निश्चय करने वाले ज्ञानको (सम्यश्जान को) प्रमाण कहते हैं। क्योंकि प्रमाण हित की प्राप्ति और ग्रहित का परिहार करने में समयं है अता प्रमाण सम्यश्जान ही है। जिसप्रकार पदायं के ग्रभिमुख उसके जानने को अर्थ व्यवसाय कहते हैं उसी प्रकार स्व ग्रथात् अपने ग्रापके ग्रभिमुख होकर जो ग्रपने आपका प्रतिभास होता है अर्थात् ग्रात्मप्रतीति या ग्रात्म-निश्चय होता है वह स्वव्यवसाय है अर्थात् सम्यग्जान है। में घट को अपने आपके द्वारा जानता हूँ, इस वाक्य में 'घट' कमें के समान 'मैं' कर्ता, 'अपने ग्रापके द्वारा' करणा और जानने रूप किया की भी प्रतीति होती है। पदार्थ के समान शब्द का उच्चारण नहीं करने पर भी सम्यग्जानी को ग्रपने ग्रापका श्रनुभव होता है। अर्थात् जैसे घट बादि शब्द के उच्चारण नहीं करने पर भी घट आदि का अनुभव होता है, उसी प्रकार बाहर में शब्द का उच्चारण नहीं करने पर भी घट आदि का अनुभव होता है, उसी प्रकार बाहर में शब्द का उच्चारण नहीं करने पर भी धट आदि का अनुभव होता है, उसी प्रकार बाहर में शब्द का उच्चारण नहीं करने पर भी भ्रयान स्वयं श्रमण है अर्थात् सम्यग्जान है।

व्यक्तित्व और कृतित्व ]

वह प्रमाण अर्थात् सम्यग्ज्ञान प्रत्यक्ष और परोक्ष के भेद से दो प्रकार का है। कहा भी है-

तदृद्वीधा ॥१॥ प्रत्यक्षेतरभेदात् ॥२॥ विशदं प्रत्यक्षम् ॥३॥ इन्द्रियानिन्द्रियनिमत्तं देशतः संव्यावहारिकम् ॥४॥ सामग्रीविशेषविश्लेषिताखिलावरणमतीन्द्रियमशेषतीमुख्यम् ॥१९॥ परीक्षामुख अ० २

प्रत्यक्ष और परोक्ष के भेद से वह प्रमाण दो प्रकार का है। विशद सम्यक्तान प्रत्यक्षप्रमाण कहलाता है। वह प्रत्यक्षप्रमाण सांच्यावहारिक और मुख्य प्रत्यक्ष के भेद से दो प्रकार का होता है। इद्विय और मनके निमित्त से होने वाले एकदेशविशद ज्ञानको सांच्यावहारिक प्रत्यक्ष कहते हैं। सामग्री की विशेषता से अर्थात् उत्तम सहनन, योग्य द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव ग्रादि की पूर्णक्ष से प्राप्ति होने पर जिसके समस्त भ्रावरण दूर हो गये हैं ऐसे ब्रतीन्द्रिय तथा पूर्णत्या विशद सम्यग्नान को मुख्यप्रत्यक्ष कहते हैं।

ऊपर यह बताया जा चुका है कि जिस समय छद्मस्य द्यातमा स्वीन्मुख होता है तब उसे पर पदार्थों के समान स्व का अनुभव द्यर्थात् स्वानुभव होता है। इस पर यह प्रश्न होता है कि यह स्वानुभव प्रत्यक्षप्रमाण (प्रत्यक्ष सम्यग्ज्ञान) है या परोक्षप्रमाण (परोक्ष सम्यग्ज्ञान) ? यदि प्रत्यक्षप्रमाण है तो सांव्यावहारिक प्रत्यक्ष है या मुख्य प्रत्यक्ष ? इसके सम्बन्ध में वृहद्द्रव्यसंग्रह में निम्त प्रकार लिखा है—

"शब्दासमकं धृतज्ञानं परोक्षमेव तावत् स्वर्गापवर्गादिबहिविषयपरिच्छित्तिपरिज्ञानं विकल्परूपं तदिष परोक्षम् यस्पुनरभयन्तरे सुखदुःखिविकल्परुपोऽहमनन्तज्ञानादिरूपोहिमिति वा तदीषत् परोक्षम्; यच्चनिश्चय माव ध्रुतज्ञानं तच्च शुद्धात्माभिमुखसुखसंवित्तस्वरूपं स्वसंवित्त्याकारेण सविकल्पमपीन्द्रियमनोजनितरागादिविकल्पजाल रहितत्वेन निविकल्पम्, अभेदनयेन तदेवात्म शब्दवाच्यं जीतरागसम्यक्चारित्राविनाभूतं केवलज्ञानापेक्षया परोक्षमिप संसारिणो क्षायिकज्ञानामावात् क्षाधोपशमिकमित प्रत्यक्षमभिधोयते । अत्राह शिष्यः—आद्ये परोक्षमिति तत्त्वार्थासूत्रे मितिश्वतृतद्वयं परोक्षं भिणतं तिष्ठिति कर्णं प्रत्यक्षं मवतोति ? परिहारमाह—तदुत्सर्गव्याख्यानम्, इदं पुनरपवादव्याख्यानम् । यदि तदुत्सर्गव्याख्यानं न भवति तिह मितिज्ञानं कथं तत्त्वार्थो परोक्षं भिणतं तिष्ठिति । तर्कशास्त्रे सांव्यवहारिकं प्रत्यक्षं कथं जातम् । यथा अपवादव्याख्यानेन मितिज्ञानं परोक्षं मिति तिह सुखदुःखादिसंवेदनमित परोक्षं प्राप्नोति, न च तथा ।"

अर्थ — जो शब्दात्मक श्रुतज्ञान है वह तो परोक्ष है ही तथा स्वर्ग, मोझ आदि बाह्य विषयों का बोध करा देने वाला विकल्प इप जो जान है वह भी परोक्ष है और अभ्यन्तर में "मुख दु:खरूप में हूँ श्रथवा में धनन्त ज्ञानादि इप हूँ" ऐसा जो विकल्प है वह भी ईषत् परोक्ष है। जो निश्चय भावश्रुतज्ञान है वह शुद्धात्मा के अभिमुख होने से मुखसंवित्ति-सुखानुभवरूप है। यद्यपि वह निजआत्मज्ञानाकार की अपेक्षा सविकल्प है तथापि इन्द्रिय तथा मन जनित रागादि विकल्पसमूह से रहित होने के कारण निविकल्प है श्रीर अभेदनय से वही ज्ञान 'आत्मा' शब्द से कहा जाता है तथा वह वीतराग सम्यक्चारित्र के बिना नहीं होता। केवलज्ञान की अपेक्षा यद्यपि वह ज्ञान परोक्ष है तथापि संसारियों के क्षायिक ज्ञान का अभाव होने से क्षायोपश्चिक होने पर भी प्रत्यक्ष कहा जाता है।

यहां पर शिष्य शंका करता है कि "आद्येपरोक्षम्", इस तत्त्वार्थसूत्र में मित और श्रुत; दोनों ज्ञानों को परोक्ष कहा है। फिर श्रुतज्ञान प्रत्यक्ष कैसे हो सकता है? इस शंका का समाधान करते हुए कहते हैं कि तत्त्वार्थ-सूत्र में जो श्रुतज्ञान को परोक्ष कहा गया है वह उत्सगं व्याख्यान की अपेक्षा कहा है और भावश्रुत प्रत्यक्ष है, ऐसा अपवाद की अपेक्षा कथन है। यदि तत्त्वार्थ सूत्र में उत्सर्ग कथन न होता तो मितज्ञान परोक्ष कैसे कहा जाता? यदि मितज्ञान परोक्ष ही होता तो तकंशास्त्र में उसे सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष कैसे कहते? इसप्रकार जैसे अपवाद

व्याख्यान से परोक्षारूप मितज्ञान को भी सांव्यवहारिकप्रत्यक्ष कहा है वैसे ही आत्मा के सम्मुख जो भावश्रुतज्ञान है वह परोक्ष होने पर भी प्रत्यक्ष कहा गया है।

यदि मतिज्ञान व श्रुतज्ञान एकान्त से परोक्ष होते तो सुख-दुःख ग्रादि का संवेदन भी परोक्ष ही होता, किन्तु वह संवेदन परोक्षज्ञान नहीं है।

—वै. ग. 10-10-68/VII/ हो. ला. मित्तल

# स्वानुभव का लक्षण एवं स्वामी

शंका-स्वानुभव का लक्षण क्या है ? यह कौनसे गुणस्थान से प्रारम्भ होता है ?

समाधान—वेद्यत्वं वेदकत्वं च यत्स्वस्य स्वेन योगिनः । तत्स्व-संवेदनं प्राहुरात्मनोऽनुभवं दृशम् ॥ १६१ ॥ तत्त्वानुशासन

अर्थ — योगी को अपने ही द्वारा अपने को जोयपना और ज्ञानपना है उसका नाम स्वसंवेदन है और उसी को अनुभव प्रत्यक्ष कहते हैं।

"यद्यप्यनुमानेन लक्षणेन परोक्षज्ञानेन ध्यवहारनयेन यूमाविन्नववशुद्धाःमा ज्ञायते तथापि रागाविविकत्यरिहत स्वसंवेदनज्ञानसमुत्यस्रयरमानंदरूपानाकुलत्वमुस्थितवास्तवमुखामृतजलेन पूर्णकलशवश्सर्वप्रवेशेषु भरितवस्थानां परम-योगिनां यथा शुद्धाःमा प्रत्यक्षो भवति तथेतराणां न भवतीत्यालगप्रहणः ।" पंचास्तिकाय गाथा १२७ ।

अर्थात् अशुद्धात्मा अनुमानस्यरूप परोक्षज्ञान के द्वारा व्यवहारनय से उसी तरह पहचान लिया जाता है जिस तरह घूमसे अग्नि का अनुमान करते हैं। यह भुद्धात्मा रागादि विकल्पों से रहित स्वसंवेदनज्ञान से उत्पन्न परमानंदमई अनाकुलता में भले प्रकार स्थित सच्चे मुखामृतजल से पूर्णकलश की तरह भरे हुए परमयोगियों को प्रत्यक्ष है, किन्तु जो ऐसे योगी नहीं हैं उनको अनुभन प्रत्यक्ष नहीं होता इसलिये यह जीव अलिगग्रहण है।

इसप्रकार स्वानुभव का लक्षण तथा उसके स्वामी का कथन उपर्युक्त ग्राषंग्रन्थों में किया गया है। किन्तु गुग्रास्थान का उल्लेख नहीं है, क्योंकि द्रव्यानुयोग में गुणस्थान की अपेक्षा कथन नहीं होता। फिर भी योगी कहने से संयमी का ग्रहण हो जाता है और अन्य विशेषणों से श्रेणी में स्थित योगी का ग्रहण होता है।

यही बात निम्न पंक्तियों से भी स्पष्ट हो जाती है-

"निर्विकस्पसमाधिवलेन जातमुत्पन्नं वीतरागसहजपरमानन्वसुखसंवित्युपलब्धिप्रतीत्यनुभूतिरूपं यस्स्वसंवेदन-ज्ञानं ।" पंचास्तिकाय गाया १३ टीका ।

यह कथन श्रथ्यारमग्रन्थ की अपेक्षा से हैं। तर्क-शास्त्र की अपेक्षा से ''जैसे पदार्थों का ज्ञान होता है वैसे ही स्व का भी ज्ञान होता है उस ज्ञान को स्वानुभव कहा है। वह मानस-प्रत्यक्ष व इन्द्रिय-प्रत्यक्ष में गिभत है।

"स्वस्यानुभवनमयंवत् ।" परीक्षामुख १।१० ।

अर्थ-जैसे अर्थ का निश्चय ज्ञान होता है वैसे स्व का अनुभवन ( ज्ञान ) होता है।

"नन् स्वसंवेदन-भेदमन्यदिप प्रत्यक्षमस्ति, तत्कयं नोक्तमिति न वाच्यम्, तस्य सुखादिश्चानस्वरूपसंवेदनस्य मानसप्रत्यक्षत्वात्, इन्द्रियज्ञानस्वरूपसंवेदनस्य चेन्द्रियसमक्षत्वात् । अन्यया तस्य स्वब्यवसायायोगात् । स्मृत्यादिस्वरूप संवेदनं मानसमेवेति नापरं स्वसंवेदनं नामाध्यक्षमस्ति ।" [ प्रमेयरत्नमाला २।५ ]

अर्थ — जो स्वसंवेदन नाम प्रत्यक्ष भ्रन्य है सो क्यों न कहा ? ऐसे न कहना, जातें सो संवेदन सुख भ्रादि का ज्ञान स्वरूप ग्रनुभवन है सो मानस प्रत्यक्ष में आ गया और इन्द्रियज्ञानस्वरूप संवेदन है सो इन्द्रियप्रत्यक्ष में आ गया जो ऐसे न मानिये तो तिस भ्रानके अपने स्वरूप का निश्चय करने का अयोग आवे है। बहुरि स्मरण आदि का स्वरूप का संवेदन है सो मानसप्रत्यक्ष ही है भ्रन्य नांही है सो स्वसंवेदन प्रत्यक्ष कहिये है, परन्तु जुदा भेद नांहीं।

---नै. ग. 20-3-67/VII/ रतनलाल

# जीव के सूक्ष्म परिणामों को मतिश्रुतज्ञानी नहीं जान पाते

शका—जीव के परिणामों को अनन्त कोटियाँ हैं, किन्तु वे परिणाम हमारी जानकारी में कैसे आवें ? अपने परिणामों का सूक्ष्मज्ञान कैसे हो सकता है ?

समाधान — मितश्रुत ये दोनों परोक्षज्ञान इन्द्रिय तथा मनकी सहायता से चत्पन्न होते हैं अतः इन दोनों ज्ञानों के द्वारा सूक्ष्म परिशामों का या परिशामों में सूक्ष्म परिवर्तन का ज्ञान नहीं हो सकता है। ये दोनों ज्ञान सपने या पर के स्थूल परिशामों को जान सकते हैं तथा मागम के प्राधार से परमाणु म्रादि सूक्ष्म का भी ज्ञान हो जाता है।

— वै. ग. 28-1-71/VII/ रो. ला. जॅन

# श्रात्मा ग्रॉलगग्रहण, ग्रर्थात् इन्द्रियों से श्रज्ञेय है

शंका—'अस्तिगग्रहण' से क्या प्रयोजन है ? आत्मा का लक्षण उपयोग और उपयोग लक्षण के द्वारा आत्मा प्राह्य है।

समाधान अलिगग्रहण से प्रयोजन यह है कि आत्मा इन्द्रियों के द्वारा ग्रहण योग्य नहीं है। पंचास्तिकाय गाचा १२७ की टीका में कहा है—

#### "नेन्द्रियग्रहणयोग्यं"

उपयोग म्नादि लक्षणों से मनुमान के द्वारा आत्मा परोक्षरूप से माह्य भी है तथा केवलज्ञानी प्रत्यक्ष जानते हैं।

—जै. ग. 14-1-71/VII/ टो. ला. मित्तल

- १. ब्रात्मा श्रीर पदार्थी में ज्ञेय-ज्ञायक सम्बन्ध है
- २. दर्शन (दर्शनीपयोग) का कार्य ग्रात्म-ज्ञान

शंका-आत्मा के स्वपर द्रध्यों का शानपना और द्रध्यों का तथा आत्मा का श्रेषकपपना किस प्रकार है?

समाधान—ग्राह्मा का लक्षण उपयोग है और वह उपयोग दो प्रकार का है—१ ज्ञानोपयोग २. दर्शनो-पयोग। (तस्वार्धसूत्र, अध्याय २, सूत्र द व ९ )। आत्मा ज्ञानोपयोग के कारण परद्रव्यों को जानता है और दर्शनोपयोग के कारण आत्मा (स्व) को देखता (जानता) है। श्री बीरसेन आवार्य ने कहा भी है— ''अशेषवाह्यार्थग्रहरो सत्यपि न केविलनः सर्वज्ञता, स्वरूपपरिच्छित्त्यभावादित्युक्ते आह-'पस्सिव' त्रिकाल-गोचरानन्तपर्यायोपिचतनात्मानं च पश्यति ।'' धवल पु० १३

अर्थ — केवलज्ञान द्वारा अशेष बाह्य पदार्थों का ग्रहण होने पर भी भगवान आत्मा का सर्वज्ञ होना सम्भव नहीं है, क्यों कि उनके स्वरूप-परिच्छित्ति का अभाव है, ऐसी आशंका के होने पर सूत्र में 'पश्यति' कहा है, अर्थात् दर्शनोपयोग के द्वारा वे त्रिकालगोचर अनन्तपर्यायों से उपचित आत्मा को भी देखते हैं।

जिसप्रकार चुम्बक में आकर्षण गत्ति है उसी प्रकार लोह में आकर्षणीय गत्ति है, अन्यथा लोहे का चुम्बक द्वारा ग्राकर्षण नहीं हो सकता था। इसी प्रकार प्रत्येकद्रव्य में ज्ञेयशक्ति है अन्यथा वह ज्ञानका विषय नहीं हो सकता था। कहा भी है—

## "प्रमारोन स्वपररूपं परिच्छेद्यं प्रमेयम् ।" आलापपद्धति

प्रमाण अर्थात् ज्ञान के द्वारा अस्ति नास्तिरूप परिच्छेद्य (जाना जाने योग्य ) शक्ति को प्रमेथ या क्षेय गुण कहते हैं।

आतमा में ज्ञान गुण है और पदार्थों में जेय गुरा है ग्रतः ग्रात्मा और पदार्थों में जेय-ज्ञायक सम्बन्ध है।

—जं. म. 28-1-71/VII/ हो. ला.

- (१) रागद्वे बरूप प्रवर्तन करने वाले का ज्ञान-दर्शन कथंचित् श्रयथार्थ है।
- (२) चारित्र से ही ज्ञान व दर्शन यथार्थता पाते हैं

शंका— जैसे बच्चे को ज्ञान नहीं है कि आग से हाथ जल जाता है और वह बेखटके आग में हाथ दे देता है। जब उसको यह ज्ञान व अद्धान हो जाता है कि आग में हाथ देने से हाथ जल जाता है तो वह आग में हाथ नहीं देता है। इसी प्रकार जिसको यह ज्ञान व धद्धान हो गया कि रागादिक भाव आस्रव व बन्ध के कारण हैं उस पुरुष को रागादि नहीं करने चाहिये। यदि वह पुरुष रागादि भावकर परिणत होता है तो उसके श्रद्धान व ज्ञान को यथार्थ कहा जा सकता है क्या ?

समाधान—सम्यग्दर्शन को प्रकार है (१) सरागसम्यग्दर्शन और (२) वीतरागसम्यग्दर्शन। कहा भी है—

"तत् द्विविद्यं सरागवीतरायविषय भेदात्।"

जबतक बुद्धिपूर्वक राग है अर्थात् चतुर्थंगुएस्थान से सातवेंगुएस्थान तक सरागसम्यग्दर्शन है, यहीं तक ब्रायुका बन्ध होता है। आठवेंआदि गुएस्थानों में अर्थात् क्षपकश्रोणी में बुद्धिपूर्वकराम का श्रभाव हो जाने से बीतरागसम्यग्दर्शन है, वहाँ पर आयुका बन्ध नहीं होता है।

"बुद्धिपूर्वकास्ते परिणामा ये मनोद्वारा बाह्यविषयानालंध्य प्रवर्तते, प्रवर्तमानाश्व स्वानुभवगम्याः अनुमानेन वरस्यापि गम्या भवंति । अबुद्धिपूर्वकास्ते परिणामा इन्द्रियमनोध्यापारमंतरेण केवलमोहोदयनिमित्तास्ते तु स्वानुभवागोचरात्वादबुद्धिपूर्वका इति विशेषः।"

जबतक बुद्धिपूर्वक राग है ग्रथित् सम्यग्दर्शन है तबतक शुद्धात्मसंवित्ति अथवा वीतरागस्वसंवेदनज्ञान का सभाव है। वीतरागस्वसंवेदनज्ञान के ग्रभाव के कारण सरागसम्यग्दिक को (किसी अपेक्षा से) कथंचित् ग्रज्ञानी भी कहा गया है। आर्षप्रमाण इसप्रकार है—

'अज्ञातिनां निर्विकल्प समाधि भ्रष्टानाम् ।' ( समयसार गा. १४ की टीका )

'अथ निश्चयेन वीतराग स्वसंवेदनज्ञानस्याभाव एवाज्ञानं भव्यते ।' (स. सा. गा. ९२ की उत्थानिका)

ग्रर्थात् तिर्विकल्पसमाधि से जो भ्रष्ट हैं वे अज्ञानी हैं। वास्तव में वीतरागस्वसंवेदनज्ञान का न होना ही ग्रज्ञान है।

फलटन से प्रकाशित श्री मोतीलाल जैन एस. ए. द्वारा सम्पादित समयसार में लिखा है—अखार्य श्री अवसेनजी ने 'ततः स्थितं शुद्धात्मसंवितरभावरूपमझानं कर्मकर्तृ त्वस्य कारणं भवित' इस वाक्य के द्वारा अज्ञान को शुद्धात्मसंवित्ति का अभावरूप बताया है। यह उनके द्वारा बताया गया अर्थ यथार्थ है, क्यों कि चौथे से सातवें तक के गुणस्थानवाले जीव के सराग-सम्यक्त का सद्भाव होने से उसके मनुष्यगित का और देवगित का बन्ध होता है। श्राठवां आदि गुणस्थान श्रवंध न होने पर भी वह क्षारकश्रेणी वाले जीव के गतिबन्ध का कारण नहीं होता। अतः गतिबन्ध का अभाव होने से शुद्धात्मा की अनुभूति जीव के कर्मकर्तृत्व का कारण नहीं है। अतः सातवेंगुणस्थान तक अज्ञान का सद्भाव होता है यह बात स्पष्ट हो जाती है। अथवा चौथे से सातवें गुणस्थान तक जीव विभावरूप से परिण्यत होनेवाला होने से वह भाव कर्मों का उपादानकर्ता श्रीर द्वयकर्मों का निमित्त कर्ता होता है और कर्ता होने से उसकी अवस्था एक प्रकार से अज्ञानमय ही है। अतः अज्ञान शब्द से शुद्धात्मसंवित्ति के अभावरूप श्रज्ञान का ग्रहण ही अभीष्ट है।' (पृ० ६९६)

'जीव को जबतक वीतरागस्वसंवेदनरूप या शुद्धारमसंवित्तिरूप ज्ञान नहीं होता तब तक उसके दर्शनज्ञान और चारित्र एकप्रकार से विथ्या कहे जा सकते हैं। जीव के जिसकाल में प्रथमोपशमरूप उपशमसम्यवस्य प्रादुभूत होता है उसकाल से आगे के काल में और वीतरागस्वसंवेदन की प्रादुभूति के पूर्वाकाल में जबतक सरागता
होती है तबतक जीव को शुद्ध ग्रास्मा के यथार्थ स्वरूप का ज्ञान नहीं हो सकता, क्योंकि रागभाव शुद्धारमसंवित्ति
का प्रतिवन्धक होता है। उपशमसम्यवस्य की उत्पत्ति होते समय सिफं सातप्रकृतियों के उदयरूप निमित्त का अभाव
अर्थात् अनुद्यरूप निमित्त का सद्भाव होता है। उसीप्रकार शुद्धारमसंवित्ति के प्रतिबन्धक अप्रत्याख्यानावरण, प्रस्थाध्यानावरण और संज्ञलन का तीव उदय होता है। इनका उदय होने से शुद्धारमा के स्वरूपका धनुभवजन्य पूर्णज्ञान नहीं
होता। उससमय भारमा का जो कुछ ज्ञान होता है वह उसके सिफं सामान्यांश का ही होता है-विशेषांश का नहीं वस्सु
के विशेषों का जबतक ज्ञान नहीं होता तबतक ज्ञान के अंशभूत दर्शन और चारित्र अर्थात् आत्मस्वरूप
दिषयक दृद् निश्चय न होने से दर्शन, ज्ञान, चारित्र अंशतः सम्यक् और अंशतः मिथ्या होने से निश्चयमय की दृष्टि
से मिथ्या ही हैं। यह स्पष्ट हो जाता है। अतः शुद्धारमसंवित्ति के बाद ही रत्तत्रय की यथार्थता की सिद्धि होती है,
उसके पहले नहीं। सारांश, वीतरागरत्तत्रय ही यथार्थ रत्तत्रय है सरागरत्तत्रय की यथार्थता की सिद्धि होती है,
उसके पहले नहीं। सारांश, वीतरागरत्तत्रय ही यथार्थ रत्तत्रय है सरागरत्तत्रय के सर्वथा अभाव में भी
वीतरागरत्तत्रय की या ग्रमेदरत्तश्य की प्राप्ति होती है। ' ३३१।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी कहा है कि जो रागादिरूप प्रवृत्ति करता है अर्थात् रागादि आस्रवभावों से निवृत्त नहीं हुग्रा है। वह पारमार्थिक ज्ञानी नहीं है। कहा भी है—

'तेभ्योऽनियर्तमानस्य पारमाधिकतक्षेतज्ञानासिद्धेः ततः क्रोधाद्यास्त्रवनिष्ठुत्यविनाभाविनो ज्ञानमात्रादेवाः ज्ञानजस्य पौद्गलिकस्य कर्मणो बन्धनिरोधः सिद्ध्येत । यत्त्वात्मास्त्रवयोर्मेदज्ञानमपि नास्त्रवेभ्यो निवृत्तं भवति तज्ज्ञानमेव न भवति ।' समयसार गा० ७२ टीका

अर्थ-कोधादि अर्थात् रागादि प्रास्तवभावों से जबतक निवृत्त नहीं होता, तैव तक उस आत्मा के पारमाधिक सच्चे भेदज्ञान की सिद्धि नहीं होती है। इसलिये यह सिद्ध हुआ कि क्रोधादिक आसवों की निवृत्ति से अर्थात् बीतरागचारित्र से अविनाभावी जो सच्चा ज्ञान है, उसी से अज्ञानजन्य पौद्मलिक कर्मबन्ध का निरोध होता है। जो आत्मा बौर रागादिग्रास्त्रवों का भेद ज्ञान है यदि वह भी रागादिआसवों से निवृत्त न हुआ तो वह ज्ञान ही नहीं है।

इन आवंदाक्यों से सिद्ध है कि जो राग-द्वेषरूप प्रवर्तता है उसका ज्ञान, श्रद्धान परमार्थ नहीं है।

ज. ग. 25-2-71/IX/ सुलतानसिंह

#### सकल जीवों के ज्ञायक भाव की सत्ता

शंका - आक्ष्मा का ज्ञायकभाव पारिणामिकमाव है या नहीं ? क्या ज्ञायकभाव संसार अवस्था में भी रहता है ?

समाधान जीवस्व, उपयोग, चैतना, ज्ञायक ये सब पर्यायवाची हैं। 'जीव मञ्चाऽमस्यस्वानि च ॥२।७॥' इस सूत्र में जीवत्व को पारिएएमिकभाव कहा गया है। इस सूत्र की टीका में श्री पूज्यपाद आवार्य ने 'जीवस्व चैतन्यमित्यर्थः ।' इन मञ्दों द्वारा जीवत्व का अर्थ चैतन्य किया है।

'सैतन्यानुविधायी परिणाम उपयोगः ।' अर्थात् चैतन्य का अन्वयी परिणाम उपयोग है । 'स उपयोगो द्विविधः क्षानीपयोगः दर्शनोपयोगःचेति ।' अर्थात् वह उपयोग दो प्रकार का है ज्ञानोपयोग और दर्शनोपयोग । ज्ञानोपयोग ही ज्ञायकभाव है । इसप्रकार ज्ञायकभाव पारिणामिकभाव है ।

'जपयोगो लक्षणम्-उपयोग जीव का लक्षण है। ग्रतः संसारअवस्था में भी जीव में ज्ञायकभाव रहता है।
---जॅ. ग. 12-2-70/VII/ र. ला. जॅन

#### सम्यक्तान की स्वाधीनता पराधीनता

शंका-छुदास्य के जिस ज्ञान ने कर्म का यथार्थ स्वरूप जान लिया है वह ज्ञान स्वतंत्र है या कर्माधीन है ?

समाधान — छदास्य का वह ज्ञान जिसने कर्म का यथार्थ स्वरूप जान लिया है, स्वतंत्र भी है और कर्माधीन भी है। ज्ञायकस्वभाव की दृष्टि से अथवा सामान्यज्ञान की दृष्टि से वह ज्ञान स्वतंत्र है। क्षायोपसमिक-ज्ञान होने से वह ज्ञान विभाव है, कर्माधीन है। एकान्त नियम नहीं है। केवलिमिदिय-रहियं असहायं तं सहावणाणंति । सण्णाणिवरिवयप्पे विहावणाणं हवे दुविहं ॥१९॥ सण्णाणं खडभेयं मदिसुदिबोही तहेव मणपण्जं । अञ्जाणं तिवियप्पं मदियाई भेवदो चेव ॥१२॥ नियमसार

अर्थ — जो ज्ञान केवल, इन्द्रियरहित और ग्रसहाय है वह स्वभावज्ञान है; सम्यक्तान ग्रीर मिथ्याज्ञान के भेद से विभावज्ञान दो प्रकार का है। वह (विभाव) सम्यक्तान चार भेद वाला है—१ मित, २ श्रुत, ३ अविधि; ४. मनःपर्यय, ग्रीर (विभाव) मिथ्याज्ञान मित आदि के भेद से तीनप्रकार का है।

"केवलज्ञानावयः स्वभावगुणा मतिज्ञानावयो विभावगुणाः ।" पं० का० गाया ५ टीका

अर्थात् --- केवलज्ञान, केवलदर्शन ग्रादि स्वभावगुण हैं। मति आदि क्षायोपशमिकज्ञान विभावगुण हैं।

"सर्वघातिस्पर्द्धकानामुदयक्षयात्तेषामेव सदुषशमाद्देशघातिस्पर्द्धकानामुदये क्षायोपशमिकभावो भवति ।" —स० सि० २१५

अर्थात्—वर्तमानकाल में सर्वंघातीस्पद्धंकों का उदयाभावी क्षय होने से ग्रीर आगामी काल की अपेक्षा उन्हीं का सदवस्थारूप उपधाम होने से, देशधाती कमंस्पद्धंकों का उदय रहते हुए क्षायोपशमिकभाव होता है। अर्थात्—क्षायोपशमिकज्ञान कमीं के क्षयोपशम के ग्राघीन है, अतः कमिंचीन है। खदास्थों के केवलज्ञान का अभाव है उनके मात्र क्षायोपशमिकज्ञान होता है। द्रव्याधिकनय से ज्ञान अनादि-अनन्त है, अतः स्वाधीन है। पर्यायाधिकनय से ज्ञानका उपयोग परिणत होता रहता है अतः पराधीन है।

--- जॅ. ग. 27-6+66/IX/ ज्ञानधन्द एम. एस. सी.

# समयसार कलश ११६ का श्रभिप्राय/ज्ञानी का अर्थ

शंका — सोनगढ़ से प्रकाशित समयसार कलश ११६ के भावार्य में लिखा है—''परवृत्ति ( परपरिणिति ) वो प्रकार की है, अश्रद्धारूप और अस्थिरतारूप । जानी ने अश्रद्धारूप परवृत्ति को छोड़ दिया है और वह अस्थिरता॰ रूप परवृत्ति को जीतने के लिये निजशक्ति को बारम्बार स्पर्श करता है अर्थात् परिणित को स्थरूप के प्रति बारम्बार उन्मुख किया करता है । इसप्रकार सकल परवृत्ति को उखाड़ करके केवलज्ञान प्रगट करता है ।" कलश नं० ११६ का क्या ऐसा अभिप्राय है ?

समाधान -- समयसार में कलश ११६ इस प्रकार है--

सन्यस्यक्षिजबुद्धिपूर्वमितश रागं समग्नं स्वयं, बारम्बारमबुद्धिपूर्वमिप तं जेतुं स्वशक्ति स्पृशत् । उच्छितम् परवृत्तिमेव सकलां ज्ञानस्य पूर्णो भवन्, नात्मा नित्यनिरास्त्रवो भवति हि ज्ञानी यवा स्यात्तदा ॥१९६॥

अर्थ-इस प्रकार है-

"यह आत्मा अब ज्ञानी होय है, तब अपने बुद्धिपूर्वक रागकूं ती समस्तकूं आप दूरी करता संता निरम्तर प्रवर्ते हैं। बहुरि अबुद्धिपूर्वक रागकूं भी जीतने कूं बारम्बार अपनी ज्ञानानुभवनरूप शक्तिकूं स्पर्शता प्रवर्ते हैं; बहुरि ज्ञानकी पलठनी है ताकूं समस्त ही कूं दूरि करता संता ज्ञानकूं स्वरूप विषे याभता पूर्ण होता संता प्रवर्ते है। ऐसा ज्ञानी होय तब शाश्वत निरास्त्रव होय है।"

इस कलश में जिस ज्ञानी का कथन किया गया है उसके दो विशेषण दिये गये हैं। १. ज्ञानी होते ही समस्त बुद्धिपूर्वक राग का ( यह राग जो अपने ज्ञान गोचर होय, उस राग का ) अभाव हो जाय है और अबुद्धि-पूर्वक राग ( अपने ज्ञान में न आवे तथा श्रीणों में होने वाले ऐसे कर्मोदय जितत राग ) का अभाव करने के लिये अपनी ज्ञानानुभवनरूप शक्ति (जहां पर राग-द्वेष का अनुभवन न हो ऐसी शक्ति ) को प्रयोग में लावे है। २. ज्ञानी होते ही ज्ञानको पलटन ( विकल्प ) समाप्त हो जाती है और निर्विकल्पसमाधि ( शुक्लध्यान ) में स्थित हो जाता है । ज्ञानी के इन दोनों विशेषणों से स्पष्ट हो जाता है कि यहाँ पर असंयतसम्बन्धिट की अपेक्षा कथन नहीं है, वयों कि उसके न तो समस्त बुद्धिपूर्वक राग का अभाव होता है और न समस्त ज्ञान की पलटन दूर होती है। यद्यपि राग को हेय जानता है तथापि उसका राग बाह्य विषय का आलम्बन लेकर प्रवर्तता है और स्वयं उसका अनुभव होता है तथा दूसरे भी उस राग को अनुमान से जान लेते हैं। अतः वह राग बुद्धिपूर्वक है। समयसार टिप्पण में कहा भी है—

"बुद्धिपूर्वकास्ते परिणामा ये मनोद्वारा बाह्यविषयानालंब्य प्रवर्तते, प्रवर्तमानस्य स्वानुभवगम्याः अनुमानेन परस्यापिगम्या । अबुद्धिपूर्वकास्तु परिणामा इन्द्रियमनोध्यापारमंतरेण केवलमोहोदयनिमित्तास्ते तु स्वानुमवागोचर-स्वादबुद्धिपूर्वका इति विशेषः ।" समयसार पृ० २४६ रायचन्य ग्रंथमाला

अशं — जीव के जो परिणाम बाह्य विषय का आलम्बन लेकर मन के द्वारा प्रवृत्त होता है तथा स्वानृभव-गम्य है और बनुमान के द्वारा दूसरों से भी जाना जाता है वह धारम-परिणाम बुद्धिपूर्वक कहलाता है। किन्सु जो परिणाम इन्द्रिय और मन के व्यापार के बिना मात्र मोहोदय के निमित्त से होता है और जो स्वानुभव गोचर भी नहीं है वह अबुद्धिपूर्वक परिणाम है।

इसप्रकार स्वयं कला ११६ के ग्रथं से तथा संस्कृत टिप्पणी से कला ११६ का अभिप्राय स्पष्ट हो जाता है। — जै. ग. 24-4-69 / V/ट. ला. जैन

#### "ज्ञान बिन कर्म भरें जे" पद्यांश में ज्ञानबिन का ग्रर्थ

शंका-कोटि जनम तप तपें ज्ञान बिन कर्म झरें जे। ज्ञानी के खिनमांहि त्रिगुप्तितें सहज टरें ते।

छहढाला के उपर्युक्त पद्य में 'ज्ञान बिन' अर्थात् अज्ञानी से-मिन्यादृष्टि से प्रयोजन है ? या पूर्ण ज्ञान के अभावरूप अज्ञान से प्रयोजन है ? सम्यग्दृष्टि के यद्यपि पूर्णज्ञान का अभाव है, किन्तु सम्यग्ज्ञान के सद्भाव के कारण वह अज्ञानी नहीं कहला सकता है।

समाधान—'ज्ञानी' शब्द का अनेक अर्थ में प्रयोग हुआ है। जैसे ज्ञान और आत्मा का तादातम्य सम्बन्ध है, अतः प्रत्येक जीव ज्ञानी है। पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल में ज्ञान नहीं है अतः वे ज्ञानरिहत (अज्ञानी-अचेतन) हैं।

कहीं पर मिध्यादिष्ट के ज्ञान को ग्रज्ञान कहा गया है, क्योंकि मिध्यादिष्ट का ज्ञान, ज्ञान का कार्य नहीं करता है। कहा भी है—

'क्रानाज्ञानविभागस्तु मिश्वात्व कर्मोदयानुदयापेक्षः।' रा० घा० २।५।६

मिण्यात्व कर्मोदय के कारण ज्ञान भी अज्ञान है। मिण्यात्व कर्म का अनुदय होने पर, वही ज्ञान सम्यग्जान हो जाता है।

'मिथ्यात्व समवेतज्ञानस्यैव ज्ञान कार्याकरणादज्ञानध्यपदेशात् पुत्रस्यैव पुत्रकार्याकरणादपुत्रव्यपदेशवत्' —धवला पु० १ पृ० ३५३

अर्थ — मिध्यास्वसहित ज्ञानको ही अज्ञान कहा है, क्योंकि वह ज्ञान का कार्य नहीं करता है जैसे पुत्रोचित कार्य को नहीं करनेवाले पुत्र को ही अपुत्र कहा जाता है।

'क्द्यं विच्छादिद्विणाणस्स अण्णाणत्तं ? णाणकज्जाकरणादो । कि णाणकज्जं ? णादस्थसद्द्वणं । ण तं विच्छादिद्विन्हि अस्थि । तदो णाणमेव अण्णाणं, अण्णहा जीवविणासप्यसंगा । ण च एस ववहारी लोगे अप्पसिद्धो, पुत्रकज्जमकुणंते पुत्ते वि लोगे अपुत्तववहारवंसणादो ।' धवल पु० ५ पु० २२४

अर्थ—मिथ्याद्दिष्टिजीवों के ज्ञानको अज्ञानपना कैसे कहा ? मिथ्यादिष्ट का ज्ञान, ज्ञान का कार्य नहीं करता है इसिलये उसको सज्ञान कहा है । ज्ञान का कार्य क्या है ? जाने हुए पदार्थ का श्रद्धान करना ज्ञान का कार्य है । इस प्रकार का ज्ञान कार्य मिथ्यादिष्ट में नहीं पाया जाता है, इसिलये मिथ्यादिष्ट के ज्ञान को स्रज्ञान कहा है । यहाँ पर सज्ञान का अर्थ ज्ञान का अभाव नहीं लेना चाहिए अन्यथा ज्ञानरूप जीव के लक्षरण का विनाश होने से लक्ष्यरूप जीव के विनाश का प्रसंग प्राप्त होगा । ज्ञान का कार्य नहीं करने पर ज्ञान में अज्ञान का व्यवहार लोक में अप्रसिद्ध भी नहीं है, क्योंकि पुत्रकार्य को नहीं करने वाले पुत्र में भी लोक में प्रपुत्र कहने का व्यवहार देखा जाता है।

श्री बीरसेनाचार्य ने 'पुत्रोचित कार्य न करनेवाला पुत्र अपुत्र है' इस इच्टान्त द्वारा यह स्पष्ट कर दिया कि ज्ञान के अनुकूल यदि कार्य नहीं है अर्थात् चारित्र घारण नहीं किया तो वह ज्ञान निष्फल होने से स्रज्ञान ही है। इसीलिये ज्ञान का फल चारित्र भी कहा है।

"अज्ञाननिवृत्तिहनियादानोपेक्षाश्च फलम् ॥५॥" परीक्षामुख

अर्थ-अज्ञान की तिवृत्ति, हान, उपादान और उपेक्षा यह ज्ञान का फल है। यहाँ पर भी श्रीमन्माणिक्य-निवंशाचार्य ने 'हान', 'उपादान' और 'उपेक्षा' शब्दों द्वारा चारित्र को ज्ञान का फल बतलाया है। इसी बात को श्री वीरसेन आचार्य ने भी कहा है-

"कि तद्दतानकार्यमिति चेत्तत्त्वार्थे हिचः प्रत्ययः श्रद्धा चारित्रस्पर्शनं च।"

अर्थ - तत्त्वार्थ में रुचि, निश्चय, श्रद्धा ग्रीर चारित्र का घारण करना ज्ञान का फल है।

इन आर्पवाक्यों से भी स्पष्ट है कि चारित्र धारण किये बिना ज्ञान निष्फल है।

इसी बात को श्री बहादेवसूरि ने बृहद्द्रव्यसंग्रह की टीका में कहा है कि जबतक रागादि का पूर्णस्प से त्याग नहीं होता है तबतक वह ज्ञान निष्फल है।

अन्यकारे पुरुषद्वयम् एकः प्रदीपहस्तिस्तिष्ठिति, अन्यः पुनरेकः प्रदीपरहितस्तिष्ठिति । स च कूपे पतनं सर्पादिकं या न जानाति, तस्य विनाशे दोषो नास्ति । यस्तु प्रदीपहस्तस्तस्य कूपपतनादिधिनाशेप्रदीपफलं नास्ति । यस्तु प्रदीपहस्तस्तस्य कूपपतनादिधिनाशेप्रदीपफलं नास्ति । यस्तु कूपपतनादिकं स्यजित तस्य प्रदीपफलमस्ति । तथा कोऽपि रागादयो हेयामदीया न भवतीति भेदविज्ञानं न जानाति स कमंणाबध्यते तावत्, अन्यः कोऽपि रागादिभेद विज्ञाने जातेऽपि यावतांशेन रागादिकमनुभवित तावतांशेन सोऽपि बध्यत एव, तस्यापि रागादिभेदविज्ञानफलं नास्ति । यस्तु रागादिभेदविज्ञाने जाते सित रागादिकं त्यजित तस्य भेदविज्ञानफलमस्तीति ज्ञातव्यम् । वृहद् द्रथ्यसंग्रह गाया ३६ टीका

अर्थ — अन्धकार में दो मनुष्य हैं, एक के हाथ में दीपक है और दूसरा बिना दीपक है। उस दीपकरहित पुरुष को कुए तथा सर्पादि का ज्ञान नहीं होता, इसलिये कुए आदि में गिरकर नाश होने में उसका दोष नहीं है। हाथ में दीपक वाले मनुष्य का कुए में गिरने आदि से नाश होने पर उस दीपक का कोई फल नहीं हुआ। जो दीपक के प्रकाश द्वारा कूप-पतनग्रादि से बचता है उसके दीपक का फल है! इसीप्रकार जो कोई मनुष्य 'राग आदि हेय हैं, मेरे नहीं हैं' इस भेदिवज्ञान को नहीं जानता, वह तो कर्मों से बँधता ही है। दूसरा कोई मनुष्य 'रागादि हेय हैं, मेरे नहीं हैं' इस भेदिवज्ञान के होने पर भी जितने अंशों में रागादिक का अनुभव करता है, उतने ग्रंशों से वह भेदिवज्ञानों बँधता ही है, उसके रागादि के भेदिवज्ञान का भी फल नहीं है, अर्थात् उसका भेदिवज्ञान का फल होने से अज्ञान ही है। जो रागादिक भेदिवज्ञान होने पर रागादि का त्याग करता है, उसके भेदिवज्ञान का फल है अर्थात् भेदिवज्ञान सकल होने से वह वास्तिवक ज्ञानी है। इसी बात को श्री शिवकोटि आचार्य ने भगवती आराधना में कहा है—

चक्खुस्स बंसणस्स य सारो सप्यादि दोस परिहरणं । धक्खु होइ णिरत्थं दट्ठुण बिले पडंतस्स ।।५२॥

क्षर्य — नेत्र और उससे होने वाला जो ज्ञान है उसका फल सर्प, खड्डा, कंटक — इत्यादि दुखों का परिहार करना है, परन्तु जो बिलादि देखकर भी उसमें गिरता है, उसका नेत्रज्ञान व्यर्थ है।

इसी बात को श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने समयसार में कहा है-

णादूण आसवाणं असुचित्तं च विवरीयभावं च । बुध्यस्स कारणं त्ति य तवो णियत्ति कुणदि जीवो ॥७२॥

रागादिआसवों का प्रशुचिपना, विपरीतपना, श्रीर दुःख का कारणपना जानकर उन रागादिआसवों से निवृत्त होता है।

संस्कृत टीका—'इत्येवं विशेषवर्शनेन यवैवायमात्मास्रवयोभेंदं जानाति तवैव कोधादिक्य आस्रवेक्यो निवर्तते । तेक्योऽनिवर्त्तमानस्य पारमाधिकतद्भेवज्ञानासिद्धेः । यत्त्वात्मास्रवयोभेंदज्ञानमपि नास्रवेक्यो निवृत्तं भवति तज्ज्ञानमेव न भवति ।'

अर्थ — इसप्रकार आत्मा और ग्रासवों के तीन विशेषणों कर भेद देखने से जिससमय भेद जान लिया उसी समय क्रोधादिक आसवों से निवृत्त हो जाता है और उनसे जबतक निवृत्त नहीं हो तबतक उस आत्मा के पारमाधिक सच्चे भेदविकान की सिद्धि नहीं होती। जो धात्मा और रागादिआसवों का भेद-ज्ञान है वह भी यदि रागादिआसवों से निवृत्त न हुआ तो वह ज्ञान, ज्ञान ही नहीं है।

इन आर्षवाक्यों से स्पष्ट हो जाता है कि निर्विकल्पसमाधि में स्थित होकर रागादि से निवृत्त होने पर ही जीव ज्ञानी कहलाता है और उससे पूर्व वह ज्ञानी नहीं है। अतः छहढाला के उपर्युक्त पद्य में 'ज्ञान बिन' से मात्र मिध्याद्दि जीव को न ग्रहण करना, किन्तु निर्विकल्पसमाधि से रहित जितने भी जीव हैं उन सबको ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि श्री कुन्दकुन्दाचार्य की दिष्ट में निर्विकल्पसमाधि से रहित जीव अज्ञानी है। इस बात को श्री प्रवचनसार में स्पष्ट रूप से कहा गया है—

जं अण्णाणी कम्मं खवेदि मवसयसहस्तकोडीहि। तं णाणी तिहि गुत्तो खवेदि उस्सासमेतेण ॥२३८॥ अर्थ — जो कर्म ग्रज्ञानी लक्षकोटिभवों में खपाता है, उन कर्मों को ज्ञानी ( निर्विकल्पसमाधि में स्थित )
त्रिगुष्ति के द्वारा उच्छ्वास मात्र में खपा देता है।

इस गाथा का धनुवाद खहढाला में निम्न पद्य द्वारा किया गया है।

कोटि जन्म तप तपें, ज्ञान बिन कर्म झरें जे। ज्ञानी के छिनमाहि, त्रिगुप्तितें सहज टरें ते।।

इस गाथा की टीका में भी जयसेनाचार्य ने ज्ञानी और अज्ञानी की परिभाषा निम्न प्रकार की है-

'यन्निविकल्पसमाधिकःपं निश्चयरत्नत्रयसक्षणं विशिष्टस्वंसवैदनज्ञानं तदभावादज्ञानीजीवो बहुभवकोटिभियं-स्कर्मक्षपयति तत्कमंज्ञानीजीवः पूर्वोक्तज्ञानगुणसद्भावात् त्रिगुप्तिगुप्तः सन्तुच्छ्वासमाद्येण स्नीसर्यव क्षपयतीति ।'

यदि 'ज्ञान बिन' अर्थात् ''ग्रज्ञानी'' का अर्थ मिथ्यादृष्टि किया जायगा तो श्री कुत्वकुत्वाचार्य की उपर्युक्त गाया का अर्थ ठीक नहीं बैठेगा, क्योंकि मिथ्यादिष्ट तो कर्मों का क्षय नहीं करता है, किन्तु उपर्युक्त गाया में ग्रज्ञानी के कर्मों का क्षय बतलाया है। कर्मों का क्षय सम्यग्द्षिट के ही सम्भव है अतः उपर्युक्त गाथा व खहुदाला के पद्य में अज्ञानी से अभिप्राय उन सम्यग्द्षिटजीवों का है जो निर्विकल्पसमाधि से रहित हैं। जो सम्यग्द्षिटजीव निर्विकल्पसमाधि में स्थित हैं वे ही ज्ञानी हैं।

की कुन्दकुन्दाचार्य की यही दृष्टि समयसार आदि ग्रन्थों में भी रही है अतः वहाँ पर भी 'ज्ञानी' सब्द से वीतरागसम्यग्दृष्टि अर्थात् निविकल्पसमाधि में स्थित सम्यग्दृष्टि को ग्रह्मण करना चाहिये, क्योंकि ज्ञान श्रद्धान के अनुष्ट्य आचरण करने के कारण निविकल्पसमाधि में स्थित वीतरागसम्यग्दृष्टि ही वास्तविक ज्ञानी है। निविकल्पसमाधि से रहित सविकल्पचारित्र वाले सम्यग्दृष्टि भी वास्तविक ज्ञानी नहीं हैं, अज्ञानी हैं। फिर ज्ञानी शब्द से असंयतसम्यग्दृष्टि का कैसे ग्रह्मा हो सकता है। इसीलिये श्री जयसेनाचार्य ने समयसार की टीका में लिखा है—

'अत्र ग्रंथे वस्तुवृत्त्या योतरागसम्यग्द्दष्टेग्रंहणं ।' ( पृ० २७४ )

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने निर्विकल्पसमाधि में स्थित वीतरागसम्यग्दृष्टि को ज्ञानी कहा है और सविकल्प-सम्यग्द्ष्टि को अज्ञानी कहा है।

—जै. ग. 4-12-69/VI/ जिनेम्द्रकुमार

# जीवतत्त्व/विभाव में हेतु

#### ग्रध्यवसान

शंका--'समयसार' में अध्यवसान से क्या अर्थ लिया है ?

समाधान—यद्यपि ग्रध्यवसान का अर्थ निर्णयात्मक ज्ञान होता है, परन्तु समयसार की टीका में अध्यवसान का अर्थ मिध्याज्ञान लिया है। (देखो कलश १७०) रागद्वेष परन्वस्तु के आश्रय से होता है, ग्रतः बुद्धिपूर्वक रागद्वेष सहित जो ज्ञान है वह भी श्रध्यवसान है। [समयसार गाया १७२ की टीका ]

--- पत्नाचार 6-9-80/ज. ला. जेन, **भी**ण्डर

#### विभिन्न ग्रध्यावसानों के नाम

शंका—समयसार में यतरेबंधनिमित्ताः ततरे रागद्वेषमीहाद्याः [ स० सा० गा० २१७ ] पव आया है, जिसका अर्थ है रागद्वेषमोहादि ( अध्यवसान प्रकरण )—यहाँ रागद्वेषमोहादि में 'आदि' शब्द से क्या लेना चाहिए ?

समाधान—राग, द्वेष, मोह के अतिरिक्त लेश्यारूप परिणाम प्रमादरूप परिणाम ग्रहरा किये जा सकते हैं। बंध के कारणों में कषाय व निध्यात्व से पृथक् प्रमाद को ग्रहरा किया है। प्रार्त्त-रीद्ररूप परिणाम भी लिये जा सकते हैं।

— पताचार 30-9-80/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

# शुद्धात्मा में रागादि शक्तित: भी नहीं हैं तथा क्रियावती शक्ति भी स्नात्मा में नहीं है

शंका—शुद्धावस्था में शक्तिरूप से राग, योगादि रहते हैं या नहीं ? अकेला (स्थयं) जीव रागावि का कर्ता है या नहीं ? जीव की फियावती शक्ति है या निष्क्रियत्व शक्ति ?

समाधान—राग, योग आदि विभावपर्यायें हैं, जो कि अशुद्धदशा में हो सकती हैं। बन्ध होने पर अशुद्ध-दशा होती है, अतः बन्ध का नाश होने पर राग, योग आदि शक्ति [ पर्यायशक्ति ] रूप से भी नहीं रहते। द्रव्य सामान्यरूप है। वह प्रनादि अनन्त है। वह न तो संसारी है, न ही मुक्त। पर्यायें विशेष हैं। वे उत्पन्न होती हैं और विनष्ट होती रहती हैं। सामान्य प्रपने सब विशेषों में व्याप्त होकर रहता है, अतः उसको तत्प्रमाण कहा है। जैसे बांस (वेणुदण्ड) प्रत्येक पोरी में भिन्न-भिन्न है, किन्तु सामान्य से वेणुदण्ड अपनी पोरियों प्रमाण है। विशेष दिष्ट से प्रत्येक पोरी का वेणुदण्ड भिन्न-भिन्न है। ग्रन्थया द्रव्य का लक्षण उत्पाद व्यय ध्रीव्य घटित नहीं हो सकेगा।

अकेला जीव स्वयं रागादि का अकर्ता है। समयसार गा० २७९ की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा भी है—

केवसः किलात्मा परिणामस्वभावत्वे सत्यपि स्वस्य शुद्धस्वभावत्वेन रागाविनिमित्तत्वाभावाद् रागाविभिः स्वयं न परिणमते ।

समयसार गाथा ५१ में श्री कुन्यकुन्दाचार्य ने कहा है—''जीवस्स णस्यि रागी णवि दोसी सोव विज्जदे मोहो।''

समयसार-आत्मख्याति टीका के अन्त में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने ४७ शक्तियों का कथन किया है उसमें जीव के निष्क्रियत्वशक्ति कही है, किन्तु कियावती शक्ति नहीं कही।

मात्र हाइड्रोजन में या मात्र आक्सीजन में जलरूप परिएामन करने की शक्ति नहीं है, किन्तु इन दोनों का बन्ध होने पर हवा से [ Gas से ] जलरूप परिणमन हो जाता है; इसीलिए जल को न केवल H कहा तथा न ही केवल O कहा, किन्तु  $H_2O$  कहा है। आत्मा स्वभाव से धमूर्तिक है, किन्तु बन्ध होने पर मूर्तिक हो जाता है।

---पव 14-12-78/ ज. ला. जॅन, शीण्डर

# जोब व पुद्गल के स्वभाव व विभाव परिणमन में ग्रन्य द्रव्य हेतुता

शंका—जीव और पुद्गलों के विभाव तथा ऋमअबद्ध पर्यायों में धर्म, अधर्म, आकाश और कालद्रव्यों की शुद्ध-ऋमबद्धपर्यायें की निमित्त हो सकती हैं ?

समाधान—धर्मद्रव्य जीव ग्रौर पुद्गल के गमन में सहकारी कारण है। अधर्मद्रव्य जीव और पुद्गल को ठहरने में सहकारी कारण है। आकाश द्रव्य जीवादिद्रव्यों को अवकाश देता है। कालद्रव्य सर्वेद्रव्यों के परिणमन में सहायक है। व्रव्यसंग्रह गाया १७, १८, १९ व २१।

जीव और पुद्गल के परिणमन में ये चारों द्रव्य सामान्य हेतु हैं। इनके कारण जीव और पुद्गलों का स्वभाव या विभाव परिणमन नहीं होता है। जीव और पुद्गलों का परस्पर बंध हो जाने के कारण अथवा पुद्गल का परस्पर बंध हो जाने के कारण जीव और पुद्गलों में विभाव परिणमन होता है। बंध से मुक्त हो जाने पर स्वभाव परिणमन होने लगता है। अतः जीव और पुद्गलों के विभाव और स्वभाव परिणमन में परद्रव्य के साथ बंध-अबंध ग्रवस्था कारण है।

धर्म, अधर्म प्राकाश और काल ये चारोंद्रश्य तो भ्रतादि काल से शुद्ध हैं, भ्रतः इनका परिणमन तो स्वाभ् भाविक ही होता है। जीवद्रश्य अनादि काल से पौद्गलिक कर्मों से बंधा हुआ है स्रतः उसका परिणमन विभावरूप हो रहा है, किन्तु जो मुक्त हो गये उनका परिणमन स्वाभाविक हो जाता है। पुद्गल परमाणु का परिणमन स्वाभ भाविक है और स्कंध का विभाव परिणमन है।

—जै. ग. 15-1-70/VII/ राजकिश्रोर

# रागादि भाव किसके हैं?

शंका—समयसार गाथा ५०-५५ में राग, द्वेष, मोह, गुणस्थान व जीवस्थान आदि को निश्चयनय से पुद्गल के कहा है सो क्यों ? राग-द्वेषादि भाव जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न होते हैं अतः निश्चयनय से ये भाव न जीव के हैं, न पुद्गल के हैं।

समाधान—समयसार गांधा १११ की टीका में श्री जयसेनाचार्य ने इस विषय को बहुत स्वष्ट किया है जो इस प्रकार है —

'एते निष्यात्वाविभाषप्रत्ययाः शुद्धनिश्चयेनाचेतनाः खलुस्फुटं । कस्मात् ? पुद्गलकमीवय सम्मवा यस्मादिति । यथा स्त्रीपुरुषाभ्यो समुत्यन्नः पुत्रो विवक्षा वशेन वेववस्तायाः पुत्रोयं केचन वदंति, देवदस्य पुत्रोधिमिति
केचन वदंति इति बोषो नास्ति । तथा जीवपुद्गल-संयोगेनोत्पन्नाः मिण्यात्वरागादिभावप्रत्यया अशुद्धनिश्चयेनाशृद्धोपादानक्ष्येण चेतनाजीवसंबद्धाः शुद्धनिश्चयेन शुद्धोपादानक्ष्येणाचेतनाः पौद्गलिकाः । परमार्थतः पुनरेकांतेन न
जीवक्ष्याः न च पुद्गलक्ष्याः सुधाहरिद्रयोः संयोगपरिणामवत् । वस्तुतस्तु सूक्ष्मशुद्धनिश्चयनयेन न संत्येवानानोद्भवाः
कल्पिता इति । एतावता किमुक्तं भवति । ये केचन वदंत्येकांतेन रागावयो जीवसम्बन्धिनः पुद्गलसम्बन्धिनो वा
तबुभयमिष वचनं मिथ्या । कस्मादिति चेत ? पूर्वोक्तस्त्री पुष्पष्टव्हातेन संयोगोद्भवत्वात् ।

ये मिथ्यात्वादि (राग, द्वेष, मोह आदि) शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा अचेतन हैं, क्योंकि पुद्गलकमोंदय से इन रागादिकी उत्पत्ति होती है। जिस प्रकार स्त्री-पुरुष के संयोग से उत्पन्न हुआ पुत्र अपने बाबा के घर पर विदक्षादश देवदत्त-पिता का कहा जाता है, माता का नाम कोई भी नहीं जानता, किन्तु वही पुत्र नाना के घर पर विवक्षावश देवदत्ता-माता का कहा जाता है वहाँ पर पिता का नाम कोई भी नहीं जानता। इसीप्रकार जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न हुए मिध्यात्वरागादिभाव अधुद्धिनश्चयनय और अधुद्धउपादान की अपेक्षा चेतन हैं, क्योंकि जीव के हैं। शुद्धिनश्चयनय और शुद्धउपादान की अपेक्षा ये रागादिभाव अचेतन हैं, पौद्गलिक हैं। (शुद्धिनश्चयनय की विवक्षा में शुद्धजीव को ग्रहण कर अधुद्धपुद्गल को ग्रहण किया गया है) परमार्थ से जीव और पुद्गल को पृथक्-पृथक् ग्रहण करने पर रागादि न जीवरूप हैं और न पुद्गलरूप हैं, क्योंकि चूना और हत्वी के संयोग से उत्पन्न हुए जात्यंतर रक्तवर्श के समान ये रागादि जीव और पुद्गल के सम्बन्ध से उत्पन्न हुआ जात्यंतरभाव है। वस्तुतः सूक्ष्मशुद्धिनश्चयनय की दृष्टि में इन रागादि का सद्भाव नहीं है; ये रागादि किलत हैं। ये रागादिविभावभाव होने के कारण न तो शुद्धजीव के हैं और न शुद्धपुद्गल के हैं। इसिलये शुद्धजीव और शुद्धपुद्गल को ग्रहण करनेवाली सूक्ष्मशुद्धिनश्चयनय की दृष्टि में रागादिविभावभावों का सद्भाव ही नहीं है। इसिका अभिन्नाय यह है कि जो एकान्ततः रागादि को जीव के कहते हैं या एकान्त से पुद्गल के कहते हैं उन दोनों के वचन मिध्या हैं, क्योंकि रागादि जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न होता है। यहाँ पर नैमित्तिकभावों को निश्चयनय से निमित्त के बतलाये गये हैं।

--जै. ग. 12-2-70/VII/ रतनलाल

# रागादि का भ्रात्मा के साथ तादातम्य संबंध है

शंका—रागावि के साथ आत्मा का कौनसा सम्बन्ध है ? तादात्म्यसंबंध या मात्र निमित्त-नैमित्तिक संबंध।

समाधान — जिस समय यह प्रात्मा अपने परिणमन स्वभाव से द्रव्य कर्मीदय का निमित्त पाकर रागादिरूप परिणमता है उससमय यह जीव उन रागादिपरिणामों से तन्मय हो जाता है। कहा भी है—परिणमिद जेण दखं तक्कालं तम्मयित्त पण्णत्तं।' (प्रववनसार गाया ६)। अर्थात् — जिससमय जिस भाव से द्रव्य परिणमन करता है उससमय उसी भावमय द्रव्य हो जाता है। इस आगमप्रमाण से यह सिद्ध हुआ कि रागादि का आत्मा के साथ तादात्म्यसंबंध है, किन्तु यह तादात्म्यसंबंध नैकालिक व स्वाभाविक तादात्म्यसम्बन्ध नहीं है जैसा कि प्रान्त और उद्याता का नैकालिक व स्वमाविक तादात्म्य सम्बन्ध है। इस प्रपेक्षा से समयसार गाथा ५७ में रागादि का जीव के साथ तादात्म्यसम्बन्ध का निषेध किया है।

प्रात्मा के साथ रागादि का निमित्त-नैमित्तिक संबंध नहीं है, क्योंकि, रागादि ग्रात्मा की ही अशुद्ध (विभाव) पर्याय है। समयसार कलश १७४ में यह प्रश्न हुआ कि रागादि का निमित्त ग्रात्मा है या कोई ग्रन्य। इसके उत्तर में गाथा २७५-२७९ के द्वारा स्फिटकमिण का दृष्टान्त देकर यह बताया गया कि आत्मा रागादि का निमित्त नहीं है, किन्तु अन्यद्रव्य हैं। रागादि का मोहनीयद्रव्यकमींदय के साथ निमित्तनैमित्तिकसंबंध है। जिससमय जितने अनुभाग को लिये हुए चारित्रमोहनीयद्रव्यकमींदय होता है उत्तसमय उतने ही प्रविभाग-प्रतिच्छेदों को लिये हुए ग्रात्मा के रागादि अवश्य होते हैं। यदि चारित्रमोहनीयद्रव्यकमींदय न हो तो जीव के रागादिभाव मात्र अपने उपादान से नहीं हो सकते। इसप्रकार द्रव्यकमींदय का और जात्मपरिएाम का अन्वयव्यतिरेक के कारण अविनाभाविसम्बन्ध पाया जाता है। ग्रविनाभाविसम्बन्ध के कारण ही द्रव्यकमींदय आत्मा के तद्रूप परिणामों में कारण (हेतु) होते हैं।

दर्पण के सामने जिसप्रकार का मयूर खड़ा है, दर्पण में उसीप्रकार का मयूर-प्रतिबिम्ब पड़ेगा। मयूर चेतन है और प्रतिबिम्ब दर्पण की स्वच्छता का विकार (दर्पण की पर्याय) होने से अचेतन है। मयूर का एक झंश भी मयूरप्रतिबिम्ब में नहीं गया, किन्तु प्रतिबिम्ब का परिशामन मयूर की घाकृति के आधीन है। यदि मयूर एक टांग उठाता है तो प्रतिबिम्ब में भी उसी समय एक टांग उठ जाती है। यदि मयूर नाचता है तो प्रतिबिम्ब में भी मयूर नाचने लगता है। यदि दयंग के सामने से मयूर का अभाव हो जाता है तो मयूरप्रतिबिम्ब का भी अभाव हो जाता है। दपंशा वर्गाकार हो या गोल हो, दपंशा की झाकृति के कारण मयूर प्रतिबिम्ब में कोई अन्तर नहीं पड़ता, किन्तु मयूर की आकृति में अन्तर पड़ने से तुरन्त मयूर प्रतिबिम्ब की झाकृति में अन्तर पड़ जाता है। यद्यि प्रतिबिम्ब का उपादानकारण दपंशा है, किन्तु प्रतिबिम्ब दपंशा के झाकार के आधीन न होकर मयूर के आकार के आधीन है, प्रतिबिम्ब दपंशा की विभावपर्याय है।

इसीप्रकार रागादि जीव की विकारीपर्याय हैं, इनमें द्रव्यकमें का एक परमाणु भी नहीं है किर भी जिसजिसप्रकार का द्रव्यकर्मोदय होता है उस प्रकार जीव अपने परिणमन स्वभाव के कारण परिणम जाता है। यदि
कोषद्रव्यकर्म का उदय है तो जीव में कोषक्ष्य परिणाम अवश्य होंगे, मान, माया या लोभरूप नहीं हो सकते।
यदि तीव अनुभाग को लिये हुए कोषद्रव्यकर्मोदय है तो जीव में तीव्रकोषरूप परिणाम होंगे, मंदकोषरूप नहीं हो
सकते। ऐसा भी नहीं है कि कोषद्रव्यकर्म का उदय हो भौर जीव में कोष न हो, क्योंकि 'उदय' का अर्थ ही फल
देना है ( पंठ काठ गाथा ५६ होका ) अथवा कर्मस्वरूप से या पररूप से फल बिना दिये अकर्मभाव ( निर्जंरा )
को प्राप्त नहीं होता ( जयववल पु॰ ३ पृ० २४५ )। यदि द्रव्यकर्मोदय होनेपर भी जीव के तद्रूप परिणाम न हों
तो अप्रत्याख्यान व प्रत्याख्यानकषाय के उदय में जीव के संयमभाव का तथा बादरकषाय के उदय में सूक्ष्मसाम्परायसंयमभाव का प्रसंग आ जायगा, जो आगमविरुद्ध है। जिसप्रकार दर्षण की मयूरबिम्बरूप विकारीपर्याय भयूर के
आदियकभावों का द्रव्यकर्म हेतुकर्ता कहा गया है।

रागादि के साथ भारमा का उपादान कारण होने से, तादात्म्य संबंध है और द्रव्यकर्म के साथ रागादि का हेतुकर्ता होने से निमित्तनैमित्तिकसम्बन्ध है।

— जै. सं. 20-3-58/VI/ कप्रीदेवी

# संसारावस्था में जीव की शुद्ध द्रव्यपर्याय सम्भव नहीं है

शंका—क्या आत्मा संसारावस्था में शुद्ध-अशुद्धक्य परिणमन कर सकती है ? यदि शुद्धक्य परिणमन कर सकती है तो फिर उसका अशुद्ध परिणमन क्यों होता है ?

समाधान—अबतक संसारावस्था है तबतक यह जीव मनुष्य, नरक, तियँच, देव इन चार गितयों में से किसी न किसी गित में प्रवश्य होगा, क्योंकि इन चार गितयों से रहित सिद्ध भगवान होते हैं। मनुष्य, नरक, तियँच, देव में जीव की अशुद्धपर्यायें हैं, क्योंकि कर्मोपाधिजनित हैं। कर्मोपाधि से रहित तो सिद्धपर्याय है जो जीव की शुद्धपर्याय है।

## णरणारयतिरियसुरा पन्जाया ते विभाविमिवि भणिवा। कम्मोपाधि विविज्ञिय ते पन्जायासहावमिवि भणिवा।।१५॥

सर्थ-श्री जिमेन्द्र भगवान ने मनुष्य, नारक, तियँच ग्रीर देव पर्यायों को जीव की विभाव पर्यायें कहा है, ग्रीर कर्मोपाधि से रहित पर्याय (सिद्ध पर्याय) को जीव की स्वभाव पर्याय कहा है। इस गाथा से स्पष्ट है कि अगुद्धपर्याय का कारण कर्मोपाधि है। संसारावस्था में कर्मोपाधि से रहित जीव की ग्रवस्था होती नहीं है, अतः संसारावस्था में जीव की गुढ़ब्रव्यपर्याय सम्भव नहीं है।

--- जॅ. ग. 18-6-70/V/ का. ना कोठारी

भ्रात्मा : शुद्ध/प्रशुद्ध

शंका — बया रागद्वेष का असर ऊपरी है ? क्या आत्मा का इस हालत में भी कुछ नहीं बिगड़ा ? आत्मा अब भी गुद्ध ही है क्या ?

समाधान—कोध, सान, माया और लोभ के भेद से कषाय चार प्रकार की है। हास्य, रित, प्ररित, श्रोक, श्रय, जुगुत्सा, स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद नी प्रकार की नोकषाय है। इनमें से माया, लोभ, हास्य, रित, स्त्रीवेद, पुरुषवेद व नपुंसकवेद ये सातों राग हैं। कोब, मान, अरित, श्रोक, भय भीर जुगुत्सा ये छह द्वेष हैं। प्रतः यह सिद्ध हुआ कि कषाय ही राग-द्वेष है। जहाँ कषाय नहीं वहाँ राग-द्वेष भी नहीं है। अब यह विचारना है कि कषाय जीव की परिएाति है या अजीव की या दोनों की और कषायरूप पर्याय का तादात्म्यसम्बन्ध है या संयोगसम्बन्ध है; यदि तादात्म्यसम्बन्ध है तो क्या वह निस्य (त्रिकालिक) तादात्म्यसम्बन्ध है या अनित्य तादात्म्यसम्बन्ध है। से सक साव गाया पर्या है कि कषाय किस द्रव्य का परिणाम है और किस प्रकार का सम्बन्ध है। वह गाथा इसप्रकार है—

मिच्छत्तं अविरमणं कसाय जोगा य सण्णसण्णादु । बहुविहभेषा जीवे, तस्सेव अण्णण्ण परिणामा ॥ आस्रव अधिकार॥प्रथम गाथा॥

अयं—मिध्यात्व, अविरत, कषाय घीर योग यह संज्ञा (चेतन अर्थात् जीव विकार) और ग्रसंज्ञा (पुद्गल विकार, द्रव्यकर्म) भी हैं। विविध भेदवाले (संज्ञ) जो जीव में उत्पन्न होते हैं वे जीव के ही झनन्य परिणाम हैं। श्री कुन्वकुन्वाचार्य ने इस गाथा के द्वारा यह उपदेश दिया है कि राग द्वेष झात्मा (जीव) की निजपरिणति है भीर वह जीव से अभिन्न है। इसी बात को श्री उमास्वामी आचार्य ने मो० शा० के दूसरे अध्याय में कहा है जो इस प्रकार है— श्रीपशमिकक्षायिको भावी मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्वमौदियकपारिणामिको च ।।५।। गतिकषायिलङ्गिमध्या- वर्णनाऽन्नावाऽन्तयताऽसिद्धलेश्याश्चतुश्चतुस्टवैकंकैकैक छड्भेदाः ।।६।। प्रथमसूत्र में भौदियकभाव को जीव का स्वतत्त्व कहा है और सूत्र ६ में कथाय ( राग-द्वेष ) को श्रीदियकभाव कहा है। इसप्रकार यह सिद्ध हुआ कि राग-द्वेष (कथाय) जीव के स्वतत्त्व (निजपर्याय) हैं। श्री कुन्दकुन्द भगवान प्र० सा० में यह उपदेश देते हैं कि जिससमय जो द्रव्य जिस पर्यायक्ष्य परिणमता है, उस समय उसद्रव्य का उस पर्याय से तादात्म्यसम्बन्ध होता है अर्थात् उस समय द्रव्य उस पर्याय से तन्यय हो जाता है। गाथा इस प्रकार है—

परिणमदि जेण दश्वं, तस्कालं तम्मय त्ति पण्णतं। तम्हा धम्मपरिणदो, आदा धम्मो मुखेयव्यो ॥ ॥ ॥ जीवो परिणमदि जदा सुहेण असुहेण वा सुहो असुहो। सुद्धोण तदा सुद्धो, हवदि हि परिणाम सन्भावो ॥ ९॥

अर्थ — द्रथ्य जिस रूप परिणमन करता है उस समय उसमय है ऐसा कहा गया है। इसलिये धर्मपरिग्रत धात्मा को धर्म समस्ता चाहिए।। जीव परिणामस्वभावी होने से जब ग्रुभ या अशुभ भावरूप परिग्रमन करता है तब ग्रुभ या अशुभ (स्वयं ही) होता है। ध्रौर जब ग्रुद्धभावरूप परिणमित होता है तब ग्रुद्ध होता है। इस गाथा की टीका में भी अभृतचन्द्राचार्य ने लिखा है कि जब यह आत्मा शुभ या अशुभ रागभाव से परिएामित होता है तब परिणाम स्वभाव होने से शुभ या अशुभ होता है। इस गाथाओं से यह सिद्ध होता है कि जिस समय जीव राग (कषाय) भाव से परिएात होता है उस समय वह जीव रागमयी हो जाता है। इस रागमयी जीव के ज्ञान की क्या अवस्था होती है ? उसे श्री अकलंकदेव स्वरूप सम्बोधन में बताते हैं—

कषायै: राज्जितं चेतस्तत्त्वं नैवाधमाहते। नीलीरक्तेऽम्बरे रागो, बुराधेयो हि काँकुमः॥ १७ ॥

अर्थ — जैसे नीले कपड़े पर केसर का रंग नहीं चढ़ सकता वैसे ही क्रोधादि कषायों से रंजायमान हुए मनुष्य का चित्त, वस्तु के ध्रसली स्वरूप को नहीं पहिचान सकता।

रागी (कषायी) जीव के यथास्थातसंयतगुण का अभाव रहता है। यदि कोई यह शङ्का करे कि संयतगुण का ग्रभाव होने पर जीव का भी अभाव हो जावेगा। सो ऐसी शङ्का ठीक नहीं है, क्योंकि जिसप्रकार उपयोग
जीव का लक्षण कहा गया है इसप्रकार संयम जीव का लक्षण नहीं होता है। अतएव संयम के अभाव में जीवद्रव्य
का ग्रभाव नहीं होता ( ष० ख० ७१९६ )। उस कषायी जीव में उत्तम क्षमादि दसधमें प्रगट नहीं होते।

इसप्रकार ग्रागम प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि राग-द्वेष जीव की विकारी पर्याय है। जीव उन पर्यायों से तन्मय होता है, उन पर्यायों का मात्र ऊपरी असर नहीं होता, किन्तु उनसे प्रात्मा का दर्शन व चारित्र (संयम) गुण घाता जाता है जिससे आत्मा का बहुत बिगाड़ होता है। आत्मा रागावस्था में श्रणुद्ध होती है, शुद्ध नहीं होती, किन्तु शुद्ध होने की शक्ति रहती है। यदि कषायावस्था में ग्रात्मा शुद्ध है तो क्या अकषाय प्रवस्था में अशुद्ध होगी? राग शब्द ही ग्रात्मा की अशुद्ध अवस्था का वाचक है। नयविवक्षा समक्तकर यह समाधान ग्रहण करना चाहिए।

—जी. सं. 26-7-56/VI/ ला. रा. दी. कैटाना

शंका—क्या जीव सर्वेव (हर समय) संसारी अवस्था में भी शुद्ध निर्विकार रहता है अथवा कर्माधीन अवस्था में वह हर समय अशुद्ध ही रहता है? सारवर्य यह है कि यिव कर्मवश संसारी जीव में एक समय में अशुद्ध भाव होते हैं तो क्या उसी समय उसमें शुद्ध भाव का रहना भी सम्भव है? यिव है तो किस प्रकार? यिव एक हो समय में वो परस्पर विरोधीमाव शुद्ध व अशुद्ध संसारी जीव में नहीं रह सकते तो ऐसी अवस्था में जीव—जो निश्चयनय से सर्वेव (हर समय) शुद्ध व निविकल्प कहा जाता है, वह किस प्रकार है?

समाधान — वृहद् द्रस्य संग्रह की गांधा १३ के 'सब्वे सुद्धाहु सुद्धणया' शब्दों को लेकर यह शङ्का की गई प्रतीत होती है ग्रतः इसका समाधान वृहद् द्रस्य संग्रह की संस्कृत टीका के आधार से किया जाता है। गांथा २० की टीका में इस प्रकार कहा है — सर्वे जीवा यथा शुद्धनिश्चयेन शक्तिक्ष्णेण निरावरणाः गृद्धबुद्धैकस्वभावस्तयाः स्पक्तिक्ष्णेण व्यवहारनयेनापि, न च तथा प्रत्यक्षविरोद्यावागम विरोधाक्वेति।

अर्थ: - जैसे शक्तिरूप शुद्धितश्चयनय से सब जीव आवरएएरहित तथा शुद्ध-बुद्ध एक स्वभाव के भारक हैं वैसे ही व्यक्तिरूप व्यवहारनय से भी हो जाँग, किन्तु ऐसा है नहीं, क्योंकि ऐसा मानने में प्रत्यक्ष और आगम से विरोध है। इस आगम प्रमाए से यह सिद्ध होता है कि संसारावस्था में भी सब जीव शक्तिरूप से शुद्ध हैं, किन्तु व्यक्तिरूप से प्रशुद्ध हैं। यदि संसार अवस्था में जीव में शुद्ध होने की शक्ति न मानी जावे तो जीव कभी शुद्ध नहीं हो सकेगा अत: मोक्षमार्ग का उपदेश निर्थंक हो जावेगा। यदि संसार अवस्था में भी व्यक्तिरूप से शुद्ध मान लिया जावे तो भी मोक्षमार्ग का उपदेश निर्थंक हो जावेगा, क्योंकि जिसके गुद्ध अवस्था (मोक्ष) व्यक्त है अर्थात् प्राप्त है उसको मोक्ष की प्राप्ति के उपदेश से क्या लाभ ? वर्तमान पर्याय से उपलक्षित द्रव्य को भाव कहते हैं ( प० खं० ५। १८७ )। वर्तमानपर्याय एकसमय की एक ही होगी, क्यों कि एकसमय में एक द्रव्य की दो पर्याय नहीं होती। यदि शृद्धपर्याय है तो उससमय श्रशुद्धपर्याय नहीं हो सकती और यदि अशुद्धपर्याय है तो उससमय शृद्धपर्याय नहीं हो सकती, वयों कि शुद्ध और म्रशुद्ध परस्पर विरोधी हैं। अथवा जिससमय म्रवस्था विशेष में मिश्र परिणाम होते हैं उस समय शुद्ध व श्रशुद्धभाव एक जीव में एक साथ भी रह सकते हैं। श्रनेकान्त से यह घटित हो जाता है। अनेकान्त का अर्थ है — अनेक विरोधी धर्म एकसाथ एकद्रव्य में रहते हैं। घ० खंब पूर्व पत्र १६७ पर कहा भी है-अनेकारत का यह अर्थ समभाता च।हिए कि जिन धर्मी का जिस आत्मा में अत्यन्त अभाव नहीं है वे धर्म उस आत्मा में किसी काल भीर किसी क्षेत्र की अपेक्षा युगपद् भी पाये जा सकते हैं, ऐसा हम मानते हैं। इस प्रकार जबिक समीचीन और असमीचीनरूप इन दोनों श्रद्धाओं का क्रम से एक आत्मा में रहना सम्भव है तो कदाचित किसी आत्मा में एक साथ भी उन दोनों का रहना बन सकता है। यह सब कथन काल्पनिक नहीं है, क्योंकि पूर्व स्वीकृत ग्रन्य देवता के अपिरत्याग के साथ-साथ ग्ररिहन्त भी देव हैं ऐसी सम्यग्मिण्यारूप श्रद्धावाला पुरुष पाया जाता है। अनेकान्त का यह भी अर्थ नहीं कि परस्पर विरोधी व अविरोधी समस्त धर्मी का एक साथ एक आरमा में रहना सम्भव हो। यदि सम्पूर्ण धर्मी का एक साथ रहना मान लिया जावे तो परस्पर विरुद्ध चैतन्य अचैतन्य धर्मी का एक साथ एक आत्मा में रहने का प्रसंग आ जाएगा (ख० खं० पु० १/१६६-१६७) इसी प्रकार शुद्ध व अश्रद्धभाव का एक आत्मा में ऋम से रहता सम्भव है तो कदाचित् किसी मात्मा में एक साथ भी एकदेश शुद्ध-अश्रद्ध दोनों का रहना भी सम्भव है। शक्ति और व्यक्ति के कथन को स्पष्ट करने के लिये बृहद् द्रव्य संप्रह के टीकाकार ने इस प्रकार लिखा है — मिथ्याइष्टिभव्ये जीवे बहिरात्मा व्यक्तिरूपेण तिष्ठति अन्तरात्मपरमारमद्वयं शक्तिरूपेण भावितैगमनयापेक्षया व्यक्तिरूपेण च । अभव्यजीवे पुनर्बहिरातमा व्यक्तिरूपेण अन्तरात्मपरमात्मद्वयं शक्तिरूपेणैव न च मावि नैगमनयेनेति । यद्यभव्यजीवे परमात्मा शक्तिरूपेण वर्तते तिंह कथममध्यत्विमिति चेत् परमात्मशक्तेः केवल-ज्ञानादिरूपेण व्यक्तिनं भविष्यतीत्यभव्यत्वं, शक्तिः पुनः शुद्धनयेनोभयत्र समाना । यदि पुनः शक्तिरूपेणाध्यभव्यजीवे केवलज्ञानं नास्ति तदा केवलज्ञानावरणं न घटते । भव्याभव्यद्वयं पुनरशुङ्घनयेनेति भावायः । एवं यथा निथ्याहिष्ट-संज्ञे बहिरात्मिन नयविभागेन दिशितमात्मत्रयं तथा शेषगुणस्यानेष्वि । तद्यया — बहिरात्मावस्थायामन्तरात्मवरमात्म-द्वयं शक्तिरूपेण भाविनैगमनयेन व्यक्तिरूपेण च विज्ञेयम् । अन्तरात्मावस्थायां तु बहिरात्मा भूतपूर्वनयेन घृतघटवत्, परमात्मस्वरूपं तु शक्तिरूपेण माविनंगमनयेन व्यक्तिरूपेण च । परमात्मावस्थायां पुनरन्तरात्मबहिरात्मद्वयं भूतपूर्वनयेनेति ।

अर्थ — मिध्यादिष्ट भव्यजीव में बहिरातमा तो व्यक्तरूप से रहता है और अन्तरातमा व प्रमातमा ये दोनों शक्तिरूप से रहते हैं एवं भाविनंगमनय की अपेक्षा व्यक्तरूप से भी रहते हैं। मिध्यादृष्टि अभव्य जीव में बहिरातमा व्यक्तरूप से और अन्तरातमा तथा परमातमा ये दोनों शक्तिरूप से ही रहते हैं; भावी नंगमनय की अपेक्षा अभव्य में अन्तरातमा तथा परमातमा व्यक्तरूप से नहीं रहते। कदाचित् कोई कहे कि यदि अभव्य जीव में परमातमा शक्तिरूप से रहता है तो उसमें अभव्यत्व कैसे है ? इसका उत्तर यह है कि अभव्य जीव में परमातमशक्ति की केवलज्ञानादिरूप से व्यक्ति न होगी इसलिए उसमें अभव्यत्व है। शुद्धनय की अपेक्षा परमातमा की शक्ति तो मिध्यादिष्ट भव्य और अभव्य इन दोनों में समान है। यदि अभव्य जीवों में शक्तिरूप से भी केवलज्ञान न हो तो उसके केवलज्ञाना-वरणकर्म सिद्ध नहीं हो सकता। सारांश यह है कि भव्य, अभव्य ये दोनों अशुद्धनय से हैं। इसप्रकार जैसे मिथ्या-इष्टि बहिरातमा में नयविभाग से तीनों आत्माओं को बतलाया है उसी प्रकार शेष गुणस्थानों में भी घटित करना चाहिए। जैसे कि बहिरातमा की दशा में अन्तरातमा तथा परमातमा ये दोनों शक्तिरूप से रहते हैं और भावी नंगमनय

से व्यक्तरूप से भी रहते हैं, ऐसा समक्षता चाहिये। अन्तरात्मा की अवस्था में बहिरात्मा भूतपूर्वनय से घृत के घट के समान और परमात्मा का स्वरूप शक्तिरूप से तथा भावी नैगमनय की अपेक्षा व्यक्तिरूप से भी जानना चाहिये। परमात्मावस्था में अन्तरात्मा तथा बहिरात्मा भूतपूर्वनय की अपेक्षा जानने चाहिये। इसप्रकार अनेकान्त व नयों के द्वारा वस्सु के यथार्थ स्वरूप का श्रद्धान कार्यकारी है।

—नै. सं. 30-8-56/VI/ बी. एत. पर्**म, मुजालपुर** 

- (१) द्रव्य कर्मोदय तथा रागादि का ग्रविनाभाव सम्बन्ध है
- (२) कथंचित् रागादि माव जीव के हैं, कथंचित् नहीं
- (३) रागादि मार्वो की उत्पत्ति में द्रव्यकर्मीदय वास्तविक हेतु है

शंका—क्या निश्चयनय की अपेक्षा 'ज्ञान की हानि ( आवरण ) व रागावि भाव जीव के मात्र अपनी घोष्यता से ही होते हैं और द्रव्यकर्मोदय के कारण नहीं होते, द्रव्यकर्मोदय पर कारणपने का केवल आरोप किया जाता है' ऐसा है या अज्ञान आदि व रागादिकां में द्रव्यकर्मोदय वास्तविक कारण है ?

शंका-अज्ञात व रागाविभावों का अविनाभावसम्बन्ध जीव से है या द्रव्यकर्मोदय से है ?

शंका-अज्ञान व रागाविमाय जीव के क्या निश्चयनय से हैं या व्यवहारनय से ?

समाधान—उपर्युक्त तीनों शंकाओं का एक साथ विचार किया जाता है। पर्यायाश्रित 'व्यवहारनय' है कीर द्रव्याश्रित 'निश्चयनय' है। (समयसार गाया ५६, आत्मख्याति कृत्ति ) प्रविनाभाव सम्बन्ध को 'व्याप्ति' भी कहते हैं। व्याप्ति का सक्षण परीक्षामुख में इसप्रकार कहा गया है—''इसके होते ही यह होता है इसके न होते होता ही नहीं असे अग्नि के होते ही घुआँ होता है, अग्नि के न होते घुआँ होता ही नहीं।

( अ०३ सूत्र १२–१३)

ज्ञान के आवरण ( अज्ञान ) व रागादि का आत्मा के साथ तो अविनाभाव सम्बन्ध या तादातम्यसम्बन्ध नहीं है, क्योंकि सिद्धपर्याय ( ग्रवस्था ) में आत्मा ( जीव ) तो है, किन्तु अज्ञान ( ज्ञान का आवरण ) व रागादि नहीं हैं। द्रव्यकर्मोदय के साथ अज्ञान व रागादि का अविनाभाव सम्बन्ध पाया जाता है, क्योंकि जहाँ जहाँ वातिया द्रव्यकर्मोदय है वहाँ—वहाँ अज्ञान आदि अवश्य हैं ग्रीर जहाँ—जहाँ कर्मोदय नहीं है वहाँ—वहाँ अज्ञान विभी नहीं हैं। अथवा जहाँ—जहाँ अज्ञान व रागादि हैं वहाँ—वहाँ कर्मोदय है और जहाँ रागादि व अज्ञान नहीं हैं वहाँ घातिया कर्मोदय भी नहीं है। ( समयसार आत्मख्याति गाया ६१ )

जैसे सफेद रुई के वस्त्र को लाल रंग से रंग लेने पर लाल रंग के सम्बन्ध से वस्त्र भी व्यवहारनय से लाल वस्त्र कहा जाता है, वयोंकि निश्चयनय से लालिमा बस्त्र की नहीं है किन्तु रंग की है। सम्बन्ध के कारण रंग की ललाई को वस्त्र की ललाई व्यवहारनय से कही गई है उसी प्रकार पुद्गल के संयोगवण अनादिकाल से जिसकी बन्धपर्याय प्रसिद्ध है ऐसा जीव व्यवहारनय से बज्ञानी, रागी, द्वेषी कहलाता है, वयोंकि अज्ञान, राग, द्वेष, जीव के स्वभाव नहीं हैं किन्तु पुद्गल कर्मोदय के हैं। बन्ध के कारण कर्मोदय के बज्ञान, राग, द्वेष को जीव के राग द्वेष, अज्ञान व्यवहारनय से कहा जाता है इसलिए अज्ञान, राग, द्वेष जो भाव हैं वे व्यवहारनय से जीव के हैं और निश्चयनय से जीव के नहीं हैं ऐसा (भगवान का स्याद्वाद युक्त) कथन योग्य है। (समयसार वारमखयाति गाथा ४६ की टीका) समयसार गाथा ६ में भी कहा है कि 'जीव न प्रमत्त है न अप्रमत्त है' क्योंकि निश्चयनय द्वव्या- श्वित है और प्रमत्त व प्रप्रमत्तदशा जीव की पर्याय है; निश्चयनय की दृष्टि में पर्याय गीण हैं। समयसार गाथा ४६

में भी अीपाधिकभावों को व्यवहारनय से जीव के कहा गया है। निश्चयनय से ये औपाधिकभाव पुर्गलमयी हैं, क्यों कि पुर्गलद्वध्य के परिणाम से उत्पन्न हुए हैं। (स० सा० गाथा ४४) गाया ४५ की टीका में भी जयसेना॰ खायं ने लिखा है कि—'आठ प्रकार पुर्गलमयी द्वध्यकमं का कार्य दुःख उत्पन्न करना है जिसका लक्षण आकुलता- खप है तथा जो परमार्थ निश्चय आदिमकसुख से विलक्षण है और जो आकुलता को भी उत्पन्न करता है। क्यों कि राग द्वेषादि भी ब्राकुलता के उत्पन्न करनेवाले हैं इससे दुःखलक्षण स्वरूप हैं, इस कारण पुद्गल के कार्य हैं तिस कारण शुद्ध निश्चयनय की अपेक्षा यह रागादिक पुद्गलमयी हैं।' इसी प्रकार समयसार गाथा ५०-६८ में 'प्रजान व रागद्वेषादि' को निश्चयनय से पुर्गल के और व्यवहारनय से जीत्र के कहे हैं। गाथा ७४ की टीका में भी जय॰ सेनाचार्य ने कहा है 'यद्यपि यह जीव शुद्ध निश्चय करके अपने स्वरूप को नहीं छोड़ता तथापि व्यवहार करके कर्मों के वश से रागद्वेष उपाधिमयी भावों को ग्रहण करता है।' गाथा ७५ की टीका में भीमवमृतचन्द्रसूरि ने 'निश्चय से रागद्वेष का पुर्गल कर्म के साथ घड़े मिट्टी की तरह, व्याप्यव्यापक का सद्भाव होने से कर्ताकर्मपना' कहा है। इस गाथा ७५ के पश्चाद् तात्पर्यवृत्ति में गाथा इसप्रकार है—

# कत्ता आदा मणिदो, णयकत्ता केण सो उवाएण । धम्मादी परिणामे जो जाणिद सो हवदि णाणी।।

'आतमा पुण्य-पाप ग्रादि कर्मों से होने वाले औपाधिकभावों का करनेवाला व्यवहारनय से कहा गया है, परन्तु सो आत्मा किसी भी उपाय से निश्चयनय की अपेक्षा इन रागादि भावों का कर्ता नहीं है। जो कोई इनका स्वरूप जानता है सो ज्ञानी होता है।' इसी प्रकार गाया १९९ व ११५ की टीका में भी कहा है। ग्रन्यत्र भी ऐसा कथन पाया जाता है।

वदित् समयसार में निश्चयनय से भी जीव को रागादि का कर्ता कहा है। गाथा १०२, ११५, १३८ की ताश्यमंतृत्ति टीका में यह कहा है कि असद्भूतव्यवहारनय की अपेक्षा से इसको 'निश्चय' संज्ञा वी गई है, शुद्ध-निश्चयनय की अपेक्षा तो व्यवहार ही है। 'यह संसारी जीव अनुपचरित असद्भूतव्यवहारनय से ज्ञानावरणीय आदि द्रव्यकर्म का कर्ता है तथा अशुद्धनिश्चयनय से रागादिभावों का कर्ता है। यद्यपि द्रव्यकर्मों के कर्तापने को कहते हुए जब अनुपचरित असद्भूतव्यवहारनय का प्रयोग करते हैं तब इस अपेक्षा से अशुद्धनिश्चयनय को निश्चय संज्ञा देते हैं तो भी शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से इस अशुद्धनिश्चय को व्यवहार ही कहते हैं।' समयसार गाथा १३८ तात्यमंतृत्ति। 'यहाँ शिष्य ने शंका की कि यह जीव शुद्धनिश्चय से अकर्ता है जबकि व्यवहार से कर्ता है। यह बात आपने बहुत प्रकार से वर्णन की है। परन्तु ऐसा मानने पर जैसे जीव के व्यवहारनय से द्रव्यकर्मों का कर्तापन है वैसे राग द्वेषादि भावकर्मों का भी है। तब ये द्रव्यकर्म और भावकर्म दोनों एक हो जावेंगे। इसका समाधान आचार्य करते हैं कि ऐसा नहीं है। रागद्वेषादि भावकर्मों का कर्तापना इस आत्मा के जिस व्यवहारनय से कहा जाता है उसकी संज्ञा अशुद्धनिश्चयनय है। यह संज्ञा इसलिए है कि जिससे रागादि भावकर्म और ज्ञानावरणादि द्रव्यकर्म इन दोनों का तारतम्य मालूम पड़े। वह तारतम्य क्या है? इसके लिये कहते हैं कि द्रव्यकर्म तो अचेतन जड़ हैं जबिक भावकर्म चेतन हैं, तथापि शुद्ध निश्चयनय की अपेक्षा इनको अचेतन ही कहते हैं, क्योंकि यह प्रशुद्ध निश्चयनय भी शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा व्यवहार है। समयसार गाथा १९४ ताल्पयंवृत्ति।

म्राशुद्धनिश्चयनय का लक्षण इसप्रकार है--'कर्मउपाधि से उत्पन्न होने से 'अशुद्ध' कहलाता है भीर उस-समय अग्नि में तपे हुए लोहे के गोले के समान तन्मय होने से 'निश्चय' कहा जाता है।'

( वृह्द् द्रव्यसंग्रह गाथा द की टीका )

ध्यक्तित्व और कृतित्व

उपर्युक्त ग्रागम प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि अज्ञान व रागादि इस जीव के व्यवहारनय से ग्रयवा कर्मंउपाधिसहित निश्चयनय से हैं, किन्तु शुद्धनिश्चयनय से ये ग्रज्ञान व रागादिभाव जीव के नहीं हैं। निश्चयनय द्रव्याश्वित होने से पर्याय को ग्रहरा नहीं करता। ग्रज्ञान व रागादि दिकारीपर्याय हैं अतः निश्चयनय की अपेक्षा से जीव के रागादि व अज्ञानभाव नहीं हैं, व्यवहारनय की अपेक्षा से रागादि व अज्ञानभाव जीव के हैं।

—जें. सं. 28-11-57/VI/ ब. प्र. स. पटना

शंका नं० १ में शंकाकार ने 'योग्यता' व 'आरोप' शब्दों का प्रयोग किया है । योग्यता का अर्थ इस प्रकार है—'योग्यस्य भाव: योग्यता, सामर्थ्यं अर्थात् योग्य का भाव योग्यता है जिसका अर्थ सामर्थ्यं ( शक्ति ) होता है। आरोप का शब्दार्थं है—'अन्यस्मिन् अन्यधर्मादभासे यथा रज्ज्ञा सर्पज्ञानम्' अर्थात् जिसमें अन्य धर्म ( जो धर्म न हो उसका ) अवभासमान हो जैसे रस्सी में साँप का ज्ञान होना। ( जो बास्तव में न हो, किन्तु उस जैसी मालूम पड़ती हो। जैसे रस्सी वास्तव में साँप नहीं है, किन्तु साँप जैसी मालूम पड़ने लगती है अतः रस्सी में साँप का आरोप किया जाता है।)

प्रत्येक जीव में 'केवलज्ञान' शिक्तिरूप से सर्वदा है। अभव्य जीव में यद्यपि केवलज्ञान व्यक्त नहीं होगा, किन्तु केवलज्ञान अभव्यजीव में भी शिक्तिरूप से है। यदि शिक्तिरूप से भी केवलज्ञान न हो तो केवलज्ञानावरण कर्म सिद्ध नहीं हो सकता। कहा भी है—यिव पुनः शिक्तिरूपणाध्यभव्यजीव केवलज्ञानं नास्ति तवा केवलज्ञानावरणं न घटते। ( वृहद् इव्यसंग्रह गाथा १४ टीका ) यह कथन द्रव्यार्थिक ( निश्चय ) नय की अपेक्षा से है, न्योंकि पर्यायार्थिक ( व्यवहार ) नय से तो केवलज्ञान छ्वास्थ के है ही नहीं। छद्मस्थ के जब ग्रावियमाण केवलज्ञान ही नहीं है तो उसका आवारक केवलज्ञानावरणा भी पर्यायाधिकत्य से सम्भव नहीं है। कहा भी है—णाणावरणीयं ।।१।। वस्वद्विणए अवलविज्ञामाणे आविरवणाण भागासावरणे वि जीवे अस्थि। पञ्जवद्वियणए अवलविज्ञामाणे आविरञ्जमाणणाणभागाणित्य, तेसि तदुवलंभाभावा। ण च एवं सुत्तं पञ्जवद्वियणमवलंबिय द्विदं, तवावरिज्ञामाणा-वारयववहाराभावा। किंतु दब्बद्वियणयमवलंबिय सुत्तिनियवद्विदं तेशित्य आविरज्ञामाणावारय मावो ण विरञ्जवे। अर्थ—ज्ञानावरणीय कर्म है।।सूत्र १।। द्रव्यार्थिकनय का अवलम्बन करने पर आवरण किये गये ज्ञान के अंश सावरण जीव में भी होते हैं। पर्यायाधिकनय का अवलम्बन करने पर आवियमाण ज्ञानभाग सावरण जीव में नहीं होते, क्योंकि वे ज्ञानभाग उक्त जीव में नहीं पाये ज्ञात। यह सूत्र ( नं० १ ) पर्यायाधिकनय का अवलम्बन करके स्थित नहीं है, क्योंकि उस नय में आवियमाण ग्रीर आवारक इन दोनों के व्यवहार का ग्रावारकभाव विरोध की प्राप्त नहीं होते हैं। ( वद्खण्डागम पुस्तक ६ )

निष्चयनय की ( द्रव्याधिकनय ) अपेक्षा प्रतिसमय प्रत्येक जीव में केवलज्ञान की योग्यता है जिसकी जानावरणकमं ने भ्रावरण कर रखा है। यह बात उपयुंक्त आगमप्रमाण से भले प्रकार सिद्ध हो जाती है। 'ज्ञान का भ्रावरण ( भ्रज्ञानता ) व रागादिभाव जीव के मात्र भ्रपनी योग्यता से ही होते हैं भीर द्रव्यकर्मोदय कारण नहीं है, यह कथन भ्रागम विरुद्ध है।'

ज्ञान का आवरण (अज्ञानता) व रागादिभाष जीव की स्वभाव पर्याय नहीं हैं, क्यों कि ये भाव सिद्धों में नहीं पाये जाते अतः ये विभावपर्याय हैं। पर्याय दो प्रकार की होती है एक स्वपर अपेक्ष और दूसरी निरपेक्ष। जो पर्याय स्वपर अपेक्ष है वह विभावपर्याय है। पञ्जाओ बुवियण्पो, सपवावेक्खो य णिरवेक्खो ॥१४॥ नियमसार। विभाव पर्यायोनाम रूपादीनां ज्ञानादीनां वा स्वपरप्रत्ययवर्तमान। (प्रवचनसार गाथा ९३ टीका) अर्थ— रूपादि के या ज्ञानादि के स्वपर के कारण विभावपर्याय है।

समयसार गाथा २४७-२४६ तथा आत्मख्याति टीका में भी कहा है 'जो मरता है या जीता है दुःखी होता है या सुखी होता है, यह वास्तव में अपने कर्मोदय से ही होता है, क्योंकि अपने कर्मोदय के अभाव में उसका वैसा होना अशक्य है।' समयसार गाया १९९ में भी कहा है 'राग पुद्गल कर्म है उसके विपाकरूप उदय से यह राग है। टीका--वास्तव में राग नामक पुद्गलकर्म है, उसके उदय विपाक से उत्पन्न हुआ रागरूप भाव है।

समयसार गाथा १०९-११६ ताः त्यंवृत्ति टीका में यह बतलाया है कि रागादि की उत्पत्ति वास्तव में जीव और पुद्गल से होती है। टीका अर्थ इस प्रकार है—जैसे स्त्री और पुरुष दोनों के सम्बन्ध से उत्पन्न हुआ पुत्र है। उसको उसकी माता की अपेक्षा से देवदत्त का यह पुत्र है ऐसा कोई कहते हैं दूसरे कोई पिता को अपेक्षा से देवदत्त का पुत्र है ऐसा कहते हैं। परन्तु इस कथन में कोई दोष नहीं तैसे ही जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न यह मिथ्यात्व व रागह विश्वादि भाव हैं सो अशुद्धनिष्ट्य व अशुद्धउपादान से तो चेतन हैं तथा शुद्धनिष्ट्यनय से व शुद्धउपादान हम से ये भाव अचेतन हैं, पौद्गलिक हैं। परमार्थ से विचारा जाय तो ये भाव एकान्त से न तो जीव रूप हैं न पुद्गलरूप हैं, परन्तु जैसे हलदी और फिटकरी के संयोग से एक जुदा परिणाम उपजता है ऐसे ही जीव और पुद्गल के संयोग से विभावभाव हैं। इस कथन से यह कहा गया है कि जो कोई एकान्त से ऐसा कहते हैं कि यह रागादिभाव जीवसम्बन्धी हैं अथवा कोई कहते हैं कि यह पुद्गलसम्बन्धी हैं इन दोनों के भी वचन मिथ्या हैं, क्योंकि पूर्व में कहे हुए स्त्री और पुरुष के द्रुरान्त के समान जीव ग्रीर पुद्गल के संयोग से उत्पन्न हुए हैं।

समयसार गाथा १२१-१२ की तात्पर्यवृत्ति में भी इसप्रकार कहा है— 'यदि एकान्त से ऐसा माना जाय कि जीव स्वयं परिणमन करता हुआ उदय में प्राप्त द्रव्यक्रोध के निमित्त के बिना भी, भावकोधादिरूप परिणमन कर जावे, क्यों कि वस्तु की शक्तियाँ दूसरे की अपेक्षा नहीं रखितों तो ऐसा होने पर मुक्तात्मा के भी द्रव्यकर्मों दय का निमित्त न होने पर भी, भावकोधादिरूप प्राप्त हो जावेंगे। यह बात मानी नहीं जा सकती, आगम से विरोषरूप है।

उपयुंक्त आगम प्रमाणों से यह भलीभाँति सिद्ध होता है कि ज्ञान का आवरण व रागादिभाव मात्र जीव की योग्यता से ही उत्पन्न नहीं होते, किन्तु जीव में द्रव्यकर्मोदय से उत्पन्न होते हैं। इन विकारीभावों की उत्पत्ति में जीव व द्रव्यकर्मोदय दोनों हो कारण हैं। जैसे पुत्र की उत्पत्ति में माता व पिता दोनों कारण हैं। कैवल एक से पुत्र की उत्पत्ति नहीं हो सकती, किन्तु जीव व द्रव्यकर्मोदय दोनों उपादानकारण नहीं हैं। भावकोद्यादि का उपादानकारण तो जीव है भौर पुद्गलकर्मोदय निमित्तकारण हैं। बिना निमित्त के भावकोद्यादि की उत्पत्ति नहीं हो सकती। यदि बिना निमित्त के भी भावकोद्यादि की उत्पत्ति को उत्पत्ति का प्रसंग आ जावेगा, जो इब्द नहीं है। ऐसा भी नहीं है कि द्रव्यकर्मस्थ धातियाप्रकृति का तो उदय हो और उसके भनुस्प जीव के भाव न हों, क्योंकि ऐसा मानने पर ध्यानास्वृद्ध क्षपकश्रेणीयत सूक्ष्मसाम्परायगुणस्थानवर्ती जीव में सूक्ष्मलोभ का उदय होने पर भी सूक्ष्मलोभकषायस्थ भाव के अभाव का प्रसंग आ जाएगा जो आगमविषद्ध है। अतः द्रव्यकर्मोदय वास्तव में निमित्त है और ज्ञान का आवरण करना तथा भ्रन्य औदयिकभावों को उत्पन्न करना इसका कार्य है। यह कथन द्रव्याधिकनय (निश्चयनय) से है। द्रव्यकर्मोदय पर निमित्त का आरोप किया जाता है, ऐसा कहना उचित नहीं है, क्योंकि द्रव्यकर्मोदय वास्तविक निमित्त है।

--- जै. सं. 5-12-57/VI/ ब. प्र. स., पटना

- (१) "परनिमित्त बिना होई ताहि का नाम स्वभाव है"
- (२) कर्मोदय से ही जीव में विकार होता है
- (३) कर्ताकर्म संबंध कथंचित् एक द्रव्य में, कथंचित् भिन्न द्रव्य में
- (४) निगोद से निकलने में कारण [ पुरुषार्थ व कर्मोदय ]

शंका—आत्मा के भाव होने से कर्मोदय होता है या कर्मोदय होने से आत्मा में भाव होते हैं ? निमित्त-नैमिलिक और कर्ता-कर्म सम्बन्ध में क्या अन्तर है ? जो जीव निगोद से निकलता है वह शुभ कर्मोदय से या अपने पुरुषार्थ से ?

समाधान—इस संसार विषै एक जीवद्रव्य और अनन्ते कमंरूप पुर्गलपरमाणु तिनका अनादि तै एक अन्वन है। तिनमें केई कमंफल देकर निर्जरे (भिन्न होय) हैं और रागादि का निमित्त पाये, केई कमं नदीन बंधे हैं जो कमं निमित्त बिना पहले जीव के रागादि कहिए तो रागादिक जीव का निजस्वभाव हो जाय। जाते प्रनितित्त बिना होई ताहि का नाम स्वभाव है (मोक्षमार्ग प्रकाशक)।

समयसार गाथा द० की तारपर्यवृत्ति टीका में भी इसीप्रकार कहा है — 'जिसप्रकार कुं भकार ( कुम्हार ) के निमित्त से मिट्टी घड़ेरूप परिणम जाती है तैसे ही जीव के मिथ्यात्वरागादि परिणामों को निमित्त पाकर कमंवर्गणायोग्य पुद्गल द्रव्यकर्मेरूप से परिणाम जाते हैं। जिसप्रकार से घड़े के निमित्त से घड़े को मैं करता हूं, इस परिणामरूप कुंभकार परिणमता है उसीप्रकार पुद्गलकर्मोदय के कारण जीव भी मिथ्यात्वरागादिविभावरूप परिणमता है।

समयसार गाथा २६३-२६५ की आत्मख्याति दीका में भी इसप्रकार कहा है— 'झारमा स्वतः रागादि का अकारक ही है, क्योंकि यदि ऐसा न हो तो अप्रतिक्रमण और अप्रत्याख्यान की दिविधता का उपदेश नहीं हो सकता। अप्रतिक्रमण और अप्रत्याख्यान का जो वास्तव में द्रव्य और भाव के भेद से दो प्रकार का उपदेश है वह द्रव्य और भाव के निमित्तनिमित्तिकपने को प्रगट करता हुआ आत्मा के अकर्नृत्व की ही बतलाता है। इसलिये यह निश्चित हुआ कि परद्रव्य निमित्त है और आत्मा के रागादिभाव नैमित्तिक हैं। यदि ऐसा न माना जाय तो एक ही आत्मा के रागादिभावों का निमित्तत्व आजायेगा, जिससे नित्य कर्नृत्व का प्रसंग आ जायगा, जिससे मोक्ष का अभाव सिद्ध हो जायगा। इसलिये परद्रव्य ही आत्मा के रागादिभावों का निमित्त हो, और ऐसा होने पर, यह सिद्ध हुआ कि आत्मा रागादि का अकारक ही है।

# समयसार गाथा २७९ की आत्मख्याति टीका में भी इसप्रकार कहा है---

'वास्तव में केवल आत्मा, स्वयं परिएामन स्वभाववाला होने पर भी अपने शुद्धस्वभावत्व के कारएा रागादि का निमित्तत्व न होने से अपने आप ही रागादिरूप नहीं परिएामता, परन्तु जो अपने आप रागादिभावों को प्राप्त होने से (रागादि-अनुभागशक्ति युक्त ब्रव्यकर्म ) आत्मा को रागादि का निमित्त होता है ऐसे परद्रश्य के द्वारा ही रागादिरूप परिएामित किया जाता है। ऐसा वस्तुस्वभाव है।'

इन उपर्युक्त आगमप्रमाणों से यह सिद्ध हुआ कि 'वस्तुस्वभाव (निश्चयनय) की प्रपेक्षा कर्मोदय से जीव में विकार क्षेत्र होता है' यह कथन उपचार या व्यवहारनय से नहीं है। 'कर्मोदय से जीव में विकार होता है' यह कथन सत्यार्थ है असत्यार्थ नहीं है।

जिसप्रकार स्त्री व पुरुष से पुत्र की उत्पत्ति होती है। उसीप्रकार जीव व द्रव्यकर्नोदय से रागादिभाशों की उत्पत्ति होती है। विवक्षावण से पुत्र कभी स्त्री का कहा जाता है और कभी पुरुष का। नाना के घर पुत्र स्त्री का कहलाता है और पितामह (बाबा) के घर पुरुष का कहलाता है। विवक्षावण रागादि कभी जीव के कहे जाते हैं और कभी पुद्गलकर्म के। एकान्त से न जीव के हैं और न पुद्गलकर्म के। (समयसार गाथा १०९.११२ तात्पर्यवृत्ति टीका) समयसार गाथा ६९-९० में रागादि का कर्ती जीव को कहा है, किन्तु पंचास्तिकाय गाथा ५६ में रागादिभावों का कर्ता कमें को कहा है।

निमित्त-नैमित्तिकसंबंध तो सिन्न द्रव्यों की पर्याय में होता है अथवा भिन्न गुणों में होता है। किन्तु कर्ता कर्म सम्बन्ध उपादान की ग्रपेक्षा से एक ही द्रव्य व उसकी पर्याय में होता है और निमित्त की ग्रपेक्षा से कर्त्ताकर्म-संबंध भिन्न द्रव्यों की पर्याय में होता है।

जिससमय निगोदियाजीव के आयु का बंब होता है यदि उससमय कालल विधवश व अपने अबुद्धिपूर्वक पुरुषार्थ द्वारा व मदकर्मीदय के कारण उसके मंदकषाय होय तो उसके निगोदिया आयु का बंध नहीं होता, किन्तु अन्य आयु का बंध होता है। भुज्यमान निगोद आयु के पूर्ण होने पर बध्यमान नवीन आयु का उदय होने से वह जीव निगोद से निकल जाता है। अबुद्धिपूर्वक पुरुषार्थ व कर्मोदय दोनों कारण होते हैं। एक कार्य अवेक कारणों से होता है। उन सब कारणों के मिलने पर ही कार्य की उत्पत्ति होती है। विवक्षावश यदि कहीं एक कारण की मुख्यता से कथन हो वहाँ अन्य कारणों के अभाव से प्रयोजन नहीं है, किन्तु अन्य कारण भी गोणरूप से हैं। कोई भी कारण अकि चित्कर नहीं। कार्य की उत्पत्ति में सभी कारण अपना सहकार देते हैं।

--- जै. सं. 2-1-58/VI/ लालयन्द नाहटा

- जीव अपनी भूल से अज्ञानी बनता है, कर्म पर तो आरोपमात्र आता है;
   ऐसी मान्यता आगम प्रतिकूल है।
- २. बिना किसी दूसरे के सम्बन्ध के, एक द्रव्य में श्रशुद्धता नहीं ग्रा सकती

शंका—स्यवहार कहता है कि जानावरणीयकमं ने ज्ञान को रोक रखा है। निश्चयनय कहता है कि जब जीव अपनी भूल से अज्ञानी बनता है तब ज्ञानावरणीयकमं को निमित्त का आरोप किया जाता है। कानजी स्वामी के इस कथन को सत्यार्थ क्यों नहीं मानते? व्यवहारनय के कथन को पूर्णरूप से वस्तु का स्वरूप क्यों समझते हो?

समाधान — यहाँ पर सर्वेप्रथम यह विचारना है कि व्यवहारनय का क्या विषय है और निश्चयनय का क्या विषय है? ग्रागम के आधार से विचार किया जाता है। पदार्थ का यथार्थ निर्णय ग्रागमचक्षु द्वारा हो सकता है—

आगमचक्क् साहु इंदियचक्क्षणि सन्वभूदाणि। देवा य ओहिचक्क्षु, सिद्धा पुण सन्ददो चक्क्षु ॥२३४॥ प्रवचनसार

अर्थ—साम्रु (मुमुझु) के आगमचक्षु है। सर्वेप्राग्गी इन्द्रियचक्षु वाले हैं। देव अवधिचक्षु वाले हैं और सिद्धों के सर्वतः चक्षु हैं।

भी अमृतचन्द्रसूरिजी टीका में लिखते हैं—सर्वमप्यागमचक्षुर्वव मुमुक्षुणां द्रष्टव्यम् मुमुक्षुप्रों की सब कुछ आगमचक्षु द्वारा देखना चाहिए। सर्वंप्रयम नय का लक्षण विचारा जाता है—नानास्वभावेश्यः स्यावृत्य एकस्मिन् स्वभावे वस्तु नयतीति नयः अथवा

> णयदित्तिणयोभणियो बहुहि गुणवज्जएहि जं दश्वं । परिणामखेत कालंतरेसु अविणद्र सब्भावं ।। ( नयचऋ )

श्चर्यात् जो वस्तु को नानास्वभावों से हटाकर एक स्वभाव में निश्चय करता है वह नय है अथवा जो बहुत से गुण, पर्यायों से परिणाम, क्षेत्रान्तर श्रीर कालान्तरों में अविनश्वर सद्भाव वाले द्रव्य की निश्चय करता है, वह नय है।

पुतर्व्यध्यात्मभाषया तया उच्यन्ते । ताबन्मूलनयौ हो निश्चयो व्यवहारश्च । तत्र निश्चयनयोऽभेदविषयो व्यवहारो भेदविषयः । तत्र निश्चयो द्विविधः शुद्धनिश्चयोऽशुद्धनिश्चयश्च तत्र निष्पाधि विषयः शुद्धनिश्चयः । अथवा संसारमुक्त वर्यायाणामाधारं सूत्वाव्यात्मद्रभ्यकर्मबन्धमोक्षाणां कारणं न भवतीति परमभावप्राहक द्रव्यायिकनयः । अथवा निथ्यात्वावि गुणस्थाने सिद्धत्वं वदित स्फुटं । कर्मभिनिरपेक्षो यः शुद्धद्रथ्याथिको हि स ।।

अगुद्धतिश्चयनय --- औदियकादित्रिभावान् यो दते सर्वात्मसत्त्रया ।
कर्मोपाधिविशिष्टात्मा स्यावगुद्धस्तु निश्चयः ।। (नयचक्र)

अथवा—सोपाधि विषयोऽशुद्धनिश्चय यथा मतिज्ञानादयो जीव इति ।

अर्थ — अब अध्यात्मभाषा की अपेक्षा से नय कहते हैं मूल नय दो हैं — निष्चय और व्यवहार। इनमें से निष्चय-नय का विषय अभेद है और व्यवहारनय का विषय भेद है। उनमें से निष्चयनय दो प्रकार है — शुद्धनिष्चयनय और अशुद्धनिष्चयनय। उनमें से उपाधिरहित को विषय करनेवाला शुद्धनिष्चयनय है। कम्मोपाधिविविधिजय, प्रजाया ते सहाविमिदि भणिदा। अर्थात् कमों की उपाधि से रहित हैं वे स्वभाव पर्याय हैं। (नियमसार गाथा प्रः)

संसार और मुक्त पर्यायों का ग्राधार होकर भी भात्मद्रश्य कर्मों के बन्ध और मोक्ष का कारण नहीं होता है। इस अपेक्षा से परमभावग्राहक द्रव्याधिकनय है।

> णिव होदि अप्पमत्तो ण पमत्तो जाणओ बुजो भावो । एवं भणंति सुद्धं णाओ जो सोउ सो चेव ॥६॥ समयसार ॥

अर्थात् जो ज्ञायकभाव है वह अप्रमत्त भी नहीं है और न प्रमत्त ही है। जो नय मिथ्यात्वादि गुणस्थानों में स्वष्टतया सिद्धत्वपने को बतलाया है, वह कमी की अपेक्षा से रहित शुद्धद्रव्याधिकनय है। [ सब्वे सुद्धा हु सुद्धणया ॥१३॥ (द्वष्यसंप्रह) शुद्धनय से सभी संसारीजीव शुद्ध हैं। टीका में कहा है कि 'शुद्धनय' से प्रयोजन 'शुद्धनिश्चयनय' से है।]

अशुद्धनिश्चयनय — जो श्रोदियक आदि तीन भावों को ( औदियक, औपशमिक, क्षायोपशमिक ) सम्पूर्ण कात्मसत्ता से युक्त बतलाता है, वह कमोपाधि सापेक्ष अशुद्धनिश्चयनय है अथवा उपाधिसहित को विषय करनेवाला सशुद्धनिश्चयनय है जैसे मितिज्ञानादि जीवरूप हैं।

जीव का स्वभाव व लक्ष्मण ज्ञान है तथापि संसार अवस्था में जीव के क्षायोपश्यमिकज्ञान के साथ-साथ भौदयिकप्रज्ञान भी पाया जाता है। शंकाकार का कहना है कि 'निश्चयनय कहता है कि जब जीव अपनी भूल से अज्ञानी बनता है तब ज्ञानावरण कमंपर निमित्त का आरोप किया जाता है। " शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से तो जीव अज्ञानी बनता नहीं है, क्योंकि उपयुंक्त लक्षरों से सिद्ध है कि शुद्ध निश्चयनय की दृष्टि में 'सब जीव सिद्ध समान शुद्ध हैं। आलापपद्धति में कहा भी है कर्मोपाधिनिरपेक्ष शुद्धदृष्ट्याधिको यथा संसारीजीवः सिद्धहक् शुद्धारमा। अर्थात् कर्मोपाधि से निरपेक्ष शुद्धदृष्याधिक (निश्चयनय) नय है जैसे संसारीजीव सिद्धसमान शुद्ध-आत्मा है। अश्रुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से जीव अज्ञानी है। जैसा अशुद्धनिश्चयनय के लक्षण में ऊपर कहा गया है कि कर्मोपाधि मावों को ग्रहण करने वाला अशुद्धनिश्चयनय है। आलापपद्धति में भी इसी प्रकार कहा है—कर्मोपाधि सापेक्षोऽशुद्ध-द्वयाधिको यथा क्रोधादि कर्मजभाया आत्मा। अर्थात् अशुद्धदृष्ट्याधिक (निश्चयनय) का विषय कर्मोपाधि सापेक्ष भाव हैं जैसे कर्म से उत्पन्न होनेवाले क्रोधादिकभावमयी आत्मा है।

अणुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से घातमा 'अज्ञानी' तो कहलाया जा सकता है, किन्तु 'आतमा अज्ञानी अपनी भूल से बनता है' ऐसा अणुद्धनिश्चयनय से भी नहीं कहा जा सकता, क्योंकि अणुद्धनिश्चयनय के लक्षण में इस भाव को 'कर्मज अर्थात् कर्म से उत्पन्न होने वाले भाव' कहा है। यदि जीव अपने ज्ञानगुण का घातक स्वयं हो जावे तो जीवद्रव्य का ही अभाव हो जावेगा। दूसरे, द्रव्य प्रपने स्वभाव का घातक स्वयं नहीं होता जैसा समयसार गाथा २७९ में कहा है—

एवं पाणी सुद्धो ण सर्व परिणमई रावमावीहि । राइडजिंदि अप्तिहि हु सी रागावीहि बोसेहि॥

ज्ञानी जीव शुद्ध है वह रागादिभावों से ग्रपने श्राप तो नहीं परिसामता, परन्तु अन्य रागादि दोषों से रागादिरूप किया जाता है।

श्री समयसार पंथ में अशुद्धनिश्चयनय को निश्चयनय न कहकर व्यवहारनय कहा है। गाथा १७ को टीका में आचार्य श्री जयसेनजी ने लिखा है—वस्तुस्तु शुद्धनिश्चयापेक्षया पुनरशृद्धनिश्चयोपि व्यवहार एवेति भावार्य:। वास्तव में शुद्ध निश्चयनय की अपेक्षा अशुद्धनिश्चयनय व्यवहार ही है। गाथा ६८ की टीका में इसप्रकार लिखा है—अशुद्धनिश्चयस्तु वस्तुतो यद्धपि द्रव्यकमपिक्षयाभ्यन्तर रागावयश्चेतना इति मत्वा निश्चयसंज्ञा लभते तथापि शुद्ध निश्चयापेक्षया व्यवहार एवं इति व्याख्यानं निश्चयव्यवहारनय विचारकाले सर्वत्र ज्ञातव्यं। अर्थात् द्रव्यक्षमं की अपेक्षा से अन्तरंग रागादि चेतन हैं ऐसा मानकर के यद्यपि अशुद्धनिश्चयनय का निश्चयसंज्ञा दी जाती है, किन्तु शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा तो व्यवहार ही है। निश्चयनय व व्यवहारनय के विचार के समय सर्वत्र इसप्रकार ज्ञानना चाहिए। स्वयं श्री कुन्दकुन्द काचार्य ने भी 'रागादि अध्यवसानभाव को जीव' व्यवहारनय से कहा है—

ववहारस्स दरीसण मुबदेसी बण्णियो जिणवर्रीह । जीवा एवे सद्ये अन्झवसाणादको भावा ॥४६॥ स० सा० बवहारेण दुएवे, जीवस्स हवंति वण्णमाबीया । पुणठाणंता भावा, ण दु केई णिच्छ्यणबस्स ॥५७॥ स० सा०

अर्थ — ये सब अध्यवसानादि भाव हैं, वे जीव हैं ऐसा जिनवरदेव ने जो उपदेश दिया है, वह व्यवहारनय का मत है।। ४६।। ये वर्णादि से लेकर गुणस्थानादि पर्यन्त जो भाव कहे गये हैं वे व्यवहारनय से तो जीव के ही होते हैं, इसलिये सूत्र में कहे हैं, परन्तु निश्चयनय के मत में इनमें से कोई भी जीव के नहीं है।

'जीव अपनी भूल से स्रज्ञानी बनता है' शंकाकार के इन शब्दों में अज्ञान का कारण 'जीव की भूल' कहा है। यह विचारना है कि 'जीव' में भूल सहेतुक है या निहेंतुक। यदि भूल निहेंतुक है तो भूल जीव का स्वभाव हो जायगा। यदि सहेतुक है तो यह विचार करना है कि इसमें हेतु क्या है रियदि अन्य भूल को हेतु कहा जायगा तो उस अन्य भूल में तीसरी अन्य भूल हेतु होगी, इसप्रकार अनवस्था दोष आ जायगा। यदि भूल में द्रव्यकर्मोदय को कारण कहा जावे तो अज्ञान में भी द्रव्यकर्मोदय को क्यों न कारण मान लिया जावे।

यदि कहा जाय कि पंचास्तिकाय गाया ५७ में औदियक आदि भावों का कर्ता जीव को कहा है तो इसका उत्तर यह है कि इसी गाया में द्रव्यकमोंदय का वेदन करते हुए जीव को औदियकभावों का कर्ता कहा है। स्वयं इस गाया से स्पष्ट है कि 'अज्ञानता' कर्मोदय के कारण से हुई है, बिना कर्मोदय के नहीं हुई है। श्री जयसेनाचायं को ने दीका में लिखा है—अगृद्धनिश्चयेन कर्ता भवति अर्थात् अशुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से कर्ता होता है। टीका के अन्त में लिखा है—जीवो निश्चयेन कर्मजनितरागादिविभावानां स्वशुद्धात्मभावनाच्युतः सन् कर्ता भोक्ता भवतीति व्याख्यान मुख्यत्वेन गाया गता। अर्थात् जीव स्वशुद्ध आत्मभावना से च्युत होकर कर्मजनित रागादिभावों का निश्चयनय से कर्ता भोक्ता होता है। इस गाया व टीका से भी यही सिद्ध होता है कि जीव में श्रज्ञानता कर्मजनित है।

पंचास्तिकाय गाथा ६२ की टीका में श्रीमत् जयसेनजी ने लिखा है —अशुद्ध घट्कारकोरूपेण परिणममानः समग्रद्धमारमानं करोति । अभेद घट्कारकोरूपेण व्यवतिष्ठमानः कारकान्तरं नापेक्षते अर्थात् अशुद्ध घट्कारकरूप परिणाम करता हुआ अशुद्धजीव अपने अशुद्धमावों को करता है । अभेद घट्कारक की अपेक्षा से अन्यकारक की अपेक्षा नहीं करता । यह कथन भी अशुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से है । जीव का विशेषण 'अशुद्धता' शब्द ही जीव के साथ अन्यद्रव्य का सम्बन्ध प्रकट करता है, क्योंकि बिना दूसरे के सम्बन्ध के एकद्रव्य में अशुद्धता श्रा नहीं सकती । घट्कारक में 'कारण' कोई कारक नहीं है अतः अभेद घट्कारक के कथन के द्वारा कारण का निषेध नहीं होता है । इस गाथा व टीका से भी यह सिद्ध नहीं होता कि जीव अपनी भूल से ही अज्ञानी बनता है ।

'निष्चयनय कहता है कि जीव अपनी भूल से अज्ञानी बनता है तब ज्ञानावरणीयकमं को निमित्त का आरोप किया जाता है।' श्री कानजी स्वामी का यह कथन हो या किसी अन्य का हो, किन्तु यह कथन उपर्युक्त आगम अनुकूल नहीं है और युक्ति से भी बाधित है।

—णै. सं. 24-10-57/VI/

- १. क्रोधादि जीव का पारिणामिक भाव नहीं है, परन्तु ग्रौदियक है
- २. जीव स्वतन्त्र ग्रवस्था में क्रोधादि नहीं करता
- ३. कषाय निष्कारण नहीं होती
- ४. कर्म प्रेरक निमित्त हैं, इसका खुलासा

गंका--गुजराती आत्मधर्म वर्ष ३ अंक १२ पृष्ठ २२० पर इस प्रकार लिखा है-- 'जो भाव परकारण की अपेक्षा नहीं रखते हैं सो पारिणामिकभाव हैं। कोधादि कवायभाव भी पारिणामिकभाव है वयों कि ये भाव परकारण की अपेक्षा नहीं रखते हैं, इससे वे निष्कारण हैं। कोधादि सब भाव स्वतन्त्र अकारणीय हैं इसलिये खरेखर वह सब माय पारिणामिकभाव से हैं। कथाय पारिणामिकभाव हैं, क्यों कि वह जीव की अपनी योग्यता से होता है, परन्तु बाका कारण कोई पर नहीं है इसलिये स्व को अपेक्षा से कही तो वे निष्कारण है तातें पारिणामिक है। जब पर-निमित्त की अपेक्षा से लेकर कहें तो व्यवहार से कर्मोदय को ताका कारण मान करके वाको औवयिकभाव कहा जाता है। परन्तु खरेखर तो विभावजीवकी पर्यायकी इस समय की स्वतन्त्र योग्यता से वह भाव हुआ है।

'हर समय की पर्याय स्वतन्त्रनिष्कारण है' ऐसा प्रतीति करने के बाद विकारसमय में निमित्त की हाजरी का ज्ञान कराने के लिये औदियिकादिभाव दर्शाया है—परन्तु कोध जीव की योग्यता से होता है इसलिये कोधादिभाव पारिणामिकमाव का विकार है इसले वाको पारिणामिकमाव कहते हैं। 'क्रोध जीव का त्रिकालिकस्वमाव है' ऐसा यहाँ जताया नहीं है, परन्तु कोध कोई परकारण से होता नहीं है, जोव की अपनी लायकात से होता है ऐसा धताने के लिये उसको पारिणामिकभाव कहा है। इस पर शंका होती है—(अ) क्या क्रोधादिकवाय मात्र वास्तिवक्त में जीव के पारिणामिकमाव हैं? (आ) क्या कर्मोदय बिना भी जीव स्वतन्त्रक्रण से इन क्रोधादिकवाय भावों को कर सकता है? (क) क्या जीव की क्वायक्रण की पर्याय परकारण से नहीं होती अथवा निष्कारण हैं? (ख) क्या क्रोधादिक भाव कहने मात्र से औदियकभाव हैं वास्तव में औदियकभाव नहीं। किन्तु पारिणामिकभाव हैं?

समाधान — (अ) — कीषादिक कषायरूप भाव जीव के पारिणामिकभाव नहीं है, वयोंकि इन कीषादि-भावों में पारिणामिकभाव का लक्षण घटित नहीं होता है। जिन भावों के होने में मात्र ग्रात्मद्रव्य ही कारण हो, अन्य कोई कारण न हो उसकी पारिणामिकभाव कहते हैं ( पंचास्तिकाय गाया ४६ टोका; सर्वायंसिद्ध अध्याय २ सूत्र १ वार्तिक ४) किन्तु कीषादिभाव चारित्रगुण की वैभाविकपर्याय है ग्रीर वैभाविकपर्याय स्वपर निमित्तिक होते हैं ग्रतः कोषादिभाव पारिणामिक नहीं हैं। पारिणामिकभाव अनादि-अनन्त; निरुपाधि ग्रीर स्वाभाविक होता है। ( पंचास्तिकाय गाया ४६ टीका ), किन्तु कोषादिभाव सादिसांत हैं सोपाधिक हैं व वैभाविक हैं अतः कोषादिकभाव पारिणामिक नहीं हैं। पारिणामिकभाव कमें के उदय, उपश्रम, क्षय ग्रीर क्षयोपश्म के बिना होते हैं ( सर्वायंसिद्ध अध्याय २ सूत्र ७, राजवातिक अध्याय २ सूत्र ७ वातिक २। ) किन्तु कोषादिभाव बिना कमोंदय के होते नहीं हैं ( पंचास्तिकाय गाया ४६ व उभय टीका ) अतः कोषादि पारिणामिकभाव नहीं हैं। श्री समय-सार गाथा ७४ में बतलाया है कि ये कषायादिक ग्रास्त्रवभाव जीव के साथ निबद्ध हैं, अध्युव हैं, अनित्य है, अश्वरण है, दु:खक्ष्प हैं दु:ख ही इनका फल है। अतः ये कोषादिकषायभाव जीव के पारिणामिकभाव कसे हो सकते हैं?

समाधान — ( ग्रा ) — जीव कर्मोदय के बिना स्वतन्त्र रूप से इन क्रोधादिभावों को नहीं कर सकता। द्रश्यकोष के उदय के निमित्त बिना भी यदि जीव भावकोधादि रूप परिशाम जावे तो द्रव्यक शादि उदय के निमित्त के बिना मुक्तजीवों के भी भावकोध हो जावेगा, किन्तु ऐसा स्वीकार नहीं किया जा सकता, क्योंकि आगम से विरोध आवेगा ( समयसार गाथा १२१-१२५ श्री जयसेनाचार्य को टीका ) कथायरूप परिशामन करने की शक्ति स्वयं जीव की है, किसी अन्य ने यह शक्ति नहीं दी है, किन्तु वह शक्ति परसापेक्ष है। यदि पर निरपेक्ष हो तो कोधादिकथाय का कभी भी प्रभाव नहीं होगा। कहा भी है—समर्थस्य शकरणे सर्ववोत्यित्तरनपेक्षस्वात् (परीक्षामुख ६/६३) तस्याकारकत्वे सर्ववा सर्वत्र सर्वस्य सद्भावानुषङ्गः, परापेक्षारहितस्वावित (अष्टसहस्री)

संसार-प्रवस्था में जीव कर्मबन्धनबद्ध होने के कारण स्वतन्त्र भी नहीं है, किन्तु परतन्त्र है। जो परतन्त्र है वह स्वतन्त्ररूप से कोघादि कैसे कर सकता है। कहा भी है—जो जीव को परतन्त्र करते हैं अथवा जीव जिनके द्वारा परतन्त्र किया जाता है उन्हें 'कर्म' कहते हैं। कोघादि जीव के परिशाम हैं इसलिये वे धरतन्त्रतारूप हैं। परतन्त्रता में कारण नहीं। द्रव्यकर्म जीव में परतन्त्रता में कारण है जैसे कि जड़। प्रसिद्ध है कि कर्म वही है जो आत्मा को पराधीन बनाता है। यदि झात्मा को पराधीन व बनाने पर उसको कर्म माना जाय तो हर कोई भी पदार्थ कर्म हो जायगा (आप्तपरीक्षा पृष्ठ २४६-२४६ बीरसेवा मंदिर से प्रकाशित)।

समयसार कलश नं० १७४ में यह अश्न किया गया कि 'रागादि बंघ के कारण कहे गये तो इस रागादि का निमित्त ग्रात्मा है या अन्य कोई है ?' इसके उत्तर के स्वरूप गाया २७९ में कहा गया—आत्मा शुद्ध होने से स्वयं रागादिरूप नहीं परिणमती, परन्तु अन्य रागादिदोषों (द्रव्यकर्म) से रागी किया जाता है। इस गाथा की टीका में श्री अमृतचन्द्रसूरि ने लिखा है—वास्तव में अकेला आहमा, स्वयं परिणमन स्वभाववाला होने पर भी अपने शुद्धस्वभाव के कारण रागादि का निमित्तस्व न होने से अपने श्राप ही रागादिरूप नहीं परिणमता, परन्तु द्रव्यकर्म जो रागादि के निमित्त होते हैं, ऐसे परद्रव्य के द्वारा ही श्रात्मा रागादिरूप परिणमित किया जाता है। गाथा २६३-२६६ की टीका में भी लिखा है कि आत्मा स्वतः रागादि का श्रकारक ही है।

इन उपयुंक्त आगमप्रभागों से सिद्ध है कि जीव स्वतन्त्र होकर अर्थात् स्वतन्त्रावस्था में कोधादिकषाय करने में असमयं है। जीव परतन्त्र होकर कोघादिकषाय को करता है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—मोहनीयो-द्यानुवृत्तिदशाद्रज्यमानोपयोगः (पंचास्तिकाय गाया १५६ टीका); समुल्लसत्यवशतो यत्कमं (समयसार कलश मं० ११०) श्री पं० जयचन्द्रजी ने भी समयसार गाया १३० व १६६ आदि के भावार्थ में व अन्य अनेक स्थलों पर कहा है कि चारित्रमोह के उदय की बलवत्ता से रागादि होते हैं।

समाधान — (क) यदि जीव के कषायभाव को निष्कारण माना जावेगा तो ये कषायभाव 'नित्य' हो जावेंगे, वयों कि जिसका कोई कारण (हेतु) नहीं होता धौर 'सत्' रूप होता है वह 'नित्य' होता है ( आप्तपरीक्षा पृ० ४ देहली से प्रकाशित )। जीव के कोघादिकषायभाव अनित्य हैं, विनाशीक हैं, सदा स्थित रहने वाले नहीं हैं अतः ये कार्य हैं। जो कार्य होता है उसका कारण अवश्य होता है। जंसे अज्ञानादि भी कार्य हैं और उनका कारण ज्ञानावरणादिकमें, उसीप्रकार क्रीधादिकषायभाव का भी कारण भवश्य होना चाहिये और इनका कारण कषायकमें अर्थात् चारित्रमोहनीयकमें है। (आप्तपरीक्षा पृ० २४७)। जो जिसका कारण होता है, उस कारण का उस कार्य के साथ अन्वय-व्यतिरेक भवश्य होता है। प्रन्वयव्यतिरेक के द्वारा ही कार्यकारणभाव सुप्रतीत होता है। ( आप्त-परीक्षा पृ० ४०-४०) जहाँ-जहाँ चारित्रमोह का उदय है वहाँ-वहाँ कषायभाव अवश्य है जैसे सकषाय जीव। जहाँ-जहाँ कषायभाव नहीं हैं वहाँ-वहाँ चारित्रमोह का उदय में नहीं है जीसे प्रकथाथी-जीव। जिससमय कोघरूपी चारित्रमोह का उदय है उस समय जीव के कषायरूप भाव अवश्य होते हैं। जिससमय मान का उदय है उससमय जीव में मानकषायरूप भाव धवश्य होते हैं। इसप्रकार अन्य कषायों के विषय में भी जान लेना चाहिये। क्रीध-कषायभाव का क्रीघरूपी चारित्रमोहनीयकमें के उदय के साथ कार्यकारण-सम्बन्ध न हो तो मान के उदय में भी अथवा चारित्रमोह के भ्रनुदय में भी क्रीध कषायभाव की उत्पत्ति का प्रसङ्ग ग्रा जावेगा। इस सम्बन्ध में विशेष के लिये समयसार गाथा ६१-६८ तक तथा गाथा ७५ पर भी अमृतचन्द्राचार्य की संस्कृत टोका देखनी चाहिए।

भावबन्ध (कषायभाव ) द्रव्यबन्ध (चारित्रमोह ) के बिना नहीं होता अन्यथा मुक्तजीवों के भी भावबंध का प्रसंग ग्रा जावेगा ( आप्तपरीक्षा पृ० ५ )

श्री समयसार, प्रवचनसार और पंचास्तिकाय आदि ग्रन्थों में अनेक स्थलों पर यह लिखा है कि कषाय-भाव कर्मोदय के कारण ही होते हैं निष्कारण नहीं होते हैं। विशेष के लिये श्रीमानु पं० शिखरचन्दजी लिखित 'समाधान चन्द्रिका' देखनी चाहिये।

समाधान— (ख)—यद्यिव इस प्रश्न का समाधान उपर्यु क्त समाधानों से हो जाता है, समाधान (अ) में यह सिद्ध किया जा चुका है कि कोघादिकधायमान पारिगामिक नहीं हैं, समाधान (आ) न (क) में यह सिद्ध किया जा चुका है कि आत्मा स्वतंत्र होकर इन भानों को नहीं करता और ये भान निष्कारण भी नहीं हैं, किन्तु इन भानों का कर्मोदय कारण है। जो भान कर्मोदय के निमित्त से होते हैं उनको औदियक कहते हैं। पंचास्तिकाय गाधा ६० की टीका में कहा भी है—कर्मों का फलदान समर्थ से प्रगट होना 'उदय' है। उस उदय से जो युक्त हो

उसे ग्रीदियक कहते हैं। अतः कोषादि कषायभाव वास्तव में ग्रीदियक हैं। कहने मात्र से औदियकभाव तो वह हो सकते हैं जिनमें कर्मोदय कारण न हो। परन्तु कोषादिकषायभाव में तो कर्मोदय प्रेरक—निमित्तकारए है, उदासीन (अप्रेरक) निमित्त नहीं है, क्योंकि कषायकमोदय होने पर ऐसा नहीं हो सकता कि जीव कषायभाव न करे। धर्मंद्रव्य अप्रेरक निमित्त है, क्योंकि उसके सद्भाव में यदि जीव गमन करे तो घर्मंद्रव्य सहकारी होता है, किन्तु प्रेरणा नहीं करता। इष्टोपदेश गाथा ३५ का संबंध द्रव्यकर्म से नहीं है, किन्तु बाह्य नोकर्मों से है। मोकर्मंख्य बाह्यकारण रहने पर भी यदि अंतरंग में तज्जातीय कषाय का उदय नहीं है तो जीव के इस प्रकार के कषायभाव नहीं होंगे। कोघादिकषायभाव होने में मुख्य कारण कर्मोदय है अतः ये भाव बास्तव में भौदियक हैं।

प्रत्येकभाव यद्यपि परिसामन से होता है, किन्तु प्रत्येकभाव पारिणामिक नहीं हो सकता । पारिणामिक-माव वह है जिसमें कम का उदय उपशम, क्षय तथा क्षयोपशम कारण न हो । पंचाध्यायी अध्याय २, गाथा १३० में जो यह कहा गया है—'परगुरोों के आकार परिणमनशील किया बंध है'—वह पारिणामिकभाव नहीं हो सकता, क्योंकि इसमें पूर्वकर्मीदय कारण है।

चौदहगुणस्थानों में से आदि के चारगुणस्थानतम्बन्धी भावों की प्ररूपणा में दर्शनमोहनीयकर्म की विवक्षा है। सासादनगुणस्थान में दर्शनमोहनीय का उदय, उपशम, क्षय तथा क्षयोपशम नहीं है अतः दर्शनमोहनीयसम्बन्धी लक्षण घटित होने से उस सासादनगुणस्थान को पारिणामिक कह दिया है, किन्तु चारित्रमोहनीय की अपेक्षा सासा-दनगुणस्थान औदियकभाव है ( षट्खडागम पु० ४ पृ० १९७ ) किन्तु कोघादि कषायभाव में चारित्रमोहनीय के उदय का अभाव नहीं होता अतः कोघादि कषायभाव में सासादनगुणस्थानवाली विवक्षा घटित नहीं होती और न ऐसी विवक्षा का किसी आचार्य ने प्रयोग किया।

दो या दो से श्रधिक द्रश्यसंबंधी हीनाधिकपना ( अल्पबहुत्व ) किसी भी कर्म के उदय, उपशम, क्षयोपशम अथवा क्षय से नहीं होता, क्योंकि अल्पबहुत्व पारस्परिक आपेक्षिकधर्म है। अत: अल्पबहुत्व, प्रमेयत्व, सत्त्वादिक अनेकोंभाव पारिणामिक हैं, किन्तु क्रोधादि कषायभाव कर्मोदय से होते हैं उनको अल्पबहुत्व के समान पारिणामिक नहीं कह सकते हैं।

यदि शब्दनय ( शब्दनय, समिश्रह्तनय व एवंभूतनय ) की अपेक्षा से कोश्वादिकषाय को पारिणामिकभाव कहा जावे, क्योंकि इन तीनों शब्दनयों की दृष्टि में कार्यकारणभाव नहीं है अर्थात् क्यायभाव का न कोई उपादानकारण है न कोई निमित्तकारण है। दोनों ही कारणों का अभाव है। इन तीनों नयों की दृष्टि में यह पारिणामिकभाव जीव का या द्रव्यकर्म का नहीं कहा जा सकता, क्योंकि इन तीनों नयों का विषय 'द्रव्य' नहीं है। इसीलिये इन नयों की दृष्टि में कोश्वादिकषाय का न तो कोई स्वामी है और न कोई आधार है। अतः इन नयों की दृष्टि में भी कोथादिकषाय जीव के या द्रव्यकर्म के पारिणामिकभाव नहीं कहे जा सकते ( कषायपादृष्टु पुस्तक १ पृ० ३१८ व ३२० ) 'कोथादिकषायभाव, जीव के पारिणामिकभाव हैं ऐसा कहना अपयार्थ है, आगमविरुद्ध है। मोक्षशास्त्र ( तस्वार्य सूत्र अध्याय २ ) में तथा अन्यप्रत्यों में भी कथायभाव को जीव का औद-ियकमाव कहना वास्तविक है ग्रीर आगमानुक्त है।

— जै. सं. 3-7-58/V/ सरदारमल

# कर्मोदय तथा विकारीमाव में कारएकार्य सम्बन्ध है

शंका-स्या कर्मोदय और आत्मा के विकारी-भाव में कारण-कार्य भाव नहीं है ? यदि है तो किस प्रकार का है ? समाधान—कर्मोदय के और जीव-विकारीपरिणामों के कारणकार्य भाव सुघटित हैं। यदि कर्मोदय कारण के बिना जीव के विकारी परिणाम होने लगे तो शुद्ध जीवों के भी विकारीपरिणाम होने का प्रसंग प्राप्त हो जायगा।

> एकस्स दु परिणामो जायदि जीवस्स रागमादीहि । ता कम्मोदयहेदू हि विणा जीवस्स परिणामो ॥१४६॥ (समयसार)

संस्कृत टोका—जीवस्यंकांतेनोपादानकारणस्य रागादिःपरिणामो जायते स च प्रत्यक्षविरोध आगम-विरोधश्चः

यदि अकेले जीव के ही रागादि परिणाम मान लिये जावें तो कर्मोदय के बिना भी रागादि विकारीपरिणाम हो जाने चाहिये। इससे यह दूषण आता है कि कर्महेतु बिना शुद्ध जीवों (सिद्धों) में रागादि विकारीपरिणाम पाया जाना चाहिए। शुद्धजीवों में रागादि विकारीपरिणाम पाया जाना, प्रत्यक्ष व ग्रागम इन दोनों से विरुद्ध है।

सम्मत्त पडिणिबद्धं मिच्छत्तं जिणवरेहि परिकहियं।
सम्सोदयेण जीवो मिच्छादिद्ठिति णायक्वो।।१६९॥
णाणस्स पडिणिबद्धं अण्णाणं जिणवरेहि परिकहियं।
तस्सोदयेण जीवो अण्णाणी होदि णायक्वो॥१७०॥
चारित्त पडिणिबद्धं कसाम जिणवरेहि परिकहियं।
तस्सोदयेण जीवो अवरित्तो होदि णायक्वो॥१७१॥ (समयसार तात्पर्यंतृत्ति)

अर्थ - म्रात्मा के सम्यक्त्वगुरा को रोकनेवाला मिध्यात्वकमं है, जिसके उदय से यह जीव मिध्यादिष्ट हो रहा है। आत्मा के ज्ञानगुण का प्रतिबन्धक अज्ञान म्रर्थीत् ज्ञानावरणकमं है। जिसके उदय से यह जीव अज्ञानी हो रहा है। चारित्रगुण का प्रतिबन्धक कषायकमं म्रर्थात् चारित्रमोहनीयकमं है। जिसके उदय से यह जीव म्रचारित्री (चारित्ररहित) हो रहा है। ऐसा जिनेन्द्र भगवान ने बतलाया है।

"केवस किलात्मा परिणासस्वभावत्वे सत्यपि स्वस्य शुद्धस्वभावत्वेन रागाविनिमित्तत्वाभावात् रागाविभिः स्वयं न परिणमते परद्वध्येणैव स्वयं रागाविभावापन्नतया स्वस्य रागाविनिमित्तभूतेन शुद्धस्वभावात्प्रच्यवमान एव रागाविभिः परिणम्यते इति ताबद्वस्तुस्वभावः।" ( समयसार गाथा २७९ आत्मख्याति टीका )

परिगामन स्वभाव होने पर भी अपने मुद्धस्वभावपने कर रागादि निमित्तपने के स्रभाव से आप ही रागादि-भावरूप नहीं परिगामता, अपने ग्राप ही रागादि परिणाम का निमित्त नहीं है, परन्तु परद्रव्य स्वयं रागादिभाव को प्राप्त होकर आत्मा के रागादि विकारीपरिणामों का निमित्त है। ऐसा नस्तुस्वभाव है।

''आत्मा अनाशमनां रागावीनामकारक एवं अप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोद्वं विध्योपवेशान्यथानुपपत्तेः । यः खलु अप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोद्वं व्यभावभेदेन द्विविधोपवेशः स द्वव्यभावयोनिमित्तनं मित्तिकमावं प्रययस्वकर्तृ त्वमात्मनो सापयित । तत एतत् स्थितं, परद्वव्यं, निमित्तं नैमित्तिका आत्मनो रागाविभावाः । यद्ये वं नेष्येत तवा द्वव्याप्रति-क्रमणाप्रत्याख्यानयोः कर्तृ त्विनिमित्तत्वोपवेशोऽनर्थक एव स्यात् तवनर्थकत्वे त्वेकस्यैवात्मनो रागाविभावनिमित्तत्वापत्तौ नित्यकर्तृ त्वानुवात्मोक्षामावः प्रसजेक्य । ततः परद्वव्यमेवात्मनो रागाविभावनिमित्तस्त्वा । तथासित तु रागावीनाम-कारक एवात्मा ।'' (समयसार २५३-२५५ आत्मख्याति )

स्थान दनके द्रव्यभाव दन दोनों भेदों के उपदेश की अप्राप्ति आप ही कारक हो तो अप्रतिक्रमण और प्रप्रत्याख्यान दनके द्रव्यभाव दन दोनों भेदों के उपदेश की अप्राप्ति आती है। जो निष्चयकर अप्रतिक्रमण और प्रप्रत्याख्यान के दो प्रकार का उपदेश है, वह उपदेश द्रव्य और भाव के निमित्तनैमित्तिकभाव को विस्तारता हुआ आत्मा के अकर्तापने को जतलाता है। इसलिये यह सिद्ध हुआ कि परद्रव्य तो निमित्त है और नैमित्तिक आत्मा के रागादिक-भाव हैं। यदि ऐसा न माना जाय तो द्रव्यअप्रतिक्रमण और द्रव्यअप्रत्याख्यान दन दोनों के कत्तापन के निमित्तपने का उपदेश है वह व्ययं ही हो जायगा। और उपदेश के अनर्थंक होने से एक आत्मा के ही रागादिकभाव के निमित्त-पने की प्राप्ति होने पर नित्य कर्तापन का प्रसंग आजायगा। जिससे मोक्ष का अभाव सिद्ध होगा। दसलिये आत्मा के रागादिभावों का निमित्त परद्रव्य ही रहे। ऐसा होने पर आत्मा रागादिभावों का अकारक ही है, यह सिद्ध हुआ।

"अञ्जाजरावेक्खो जो परिणामो सो सहावपञ्जावो।" ( नियमसार )

अर्थ-अन्य निरमेक्ष जो परिणाम है वह स्वभावपर्याय है।

यदि रागादिपर्याय को कर्मोदय निरपेक्ष मान लिया जाय तो रागादि को स्वभावपर्याय का प्रसंग आजायगा, किन्तु रागादि विकारीपर्याय है।

ं कम्मोपाधिविविज्ञियपञ्जाया ते सहाविमिति भणिवा ॥१४॥ नियमसार कर्मोपाधिरहित जो पर्यायें हैं वे स्वभावपर्यायें हैं ऐसा कहा गया है।

रागादि विकारीपर्याय होने से कर्मोदय सापेक्ष हैं। अतः कर्मोदय और रागादि विकारीपरिणामों में निमित्त नैमित्तिकरूप कारण-कार्य भाव है।

---ज़. ग. 18-1-73/V/ ब्र. चुन्नीलाल देसाई

# जीव में ब्रज्ञानता व रागादि परद्रव्यों के निमित्त से उत्पन्न होते हैं

शंका—यह कहा आता है कि जीय मात्र अपनी भूल के कारण अपने ज्ञाधकस्वधाव से श्युत होकर रसावि-क्रय परिणमता है। इस पर प्रश्न यह है कि जब जीव झायकस्वभाववाला है तो वह भूलता क्यों है ? रागद्वे वपरि-पति में मात्र जीव ही कारण है या अन्य भी कोई कारण है !

समाधान-भूल अर्थात् अज्ञानता व रागद्वेषरूप परिएाति जीव के स्वभाव तो नहीं हैं, विकारीभाव हैं। कर्मोदय के बिना जीव में विकारीभाव नहीं हो सकते। यदि कर्मोदय के बिना भी जीव में विकारीभाव हो जावें तो मुक्त जीवों में भी की धादि विकारीभावों का प्रसंग आजावेगा। समयसार में कहा भी है—

''अर्थकांतेन परिणममानां वा तर्हि उदयागतद्रथ्यकोधनिमित्तमंतरेणापि मावकोधाविमिः परिणमंतु । कस्मा-विति चेत् न हि वस्तुशक्तयः परमपेक्षंते । तथा च सति मुक्ताश्मनामपि द्रव्यकोधाविकर्मोदयनिमित्ताभावेपि भावकोधा-दयः प्राप्तुवंति । न च तदिब्दमागमविरोधातु ।''

अर्थ —यदि कोई एकान्तवादी यह कहे कि उदयागत द्रश्यकोध के निमित्त विना भी जीव स्वयं भावकोधादि कर परिएमन कर जाता है, क्योंकि जीव का परिएमन स्वभाव है ग्रीर वस्तु-शक्तियाँ दूसरे की ग्रमेक्षा नहीं रखती हैं तो श्री बाचायंदेव कहते हैं कि एकान्त से ऐसा मानने पर तो मुक्तात्मा सिद्ध जीवों के भी, द्रव्यकर्मोदयरूप निमित्त के बिना भावकोधादि प्राप्त हो जावेंगे, किन्तु सिद्धों के भाव कोध माना नहीं जा सकता, क्योंकि आगम से विरोध आता है। समयसार में भी प्रश्न उठाया गया है—

रागावयो बंधनिवानमुक्तास्ते शुद्धचिन्मात्रमहोऽतिरिक्ताः । आस्मा परो वा किमु तिमित्तमिति प्रश्रुक्षाः पुनरेवमाहुः ॥कलश १७४॥

अर्थ: — यहाँ शिष्य कहता है कि रागादिक हैं वे तो बंध के कारण कहे श्रीर वे शुद्ध चैतन्यमात्र आत्म-स्वभाव से जुदे कहे। प्रश्न यह है कि उन रागादि होने में आत्मा निमित्तकारण है या प्रन्य कोई दूसरा निमित्त-कारण है।

श्रो कुन्दकुन्दाचार्य इस प्रश्न का निम्नप्रकार उत्तर देते हैं---

जह किलहमणी मुद्धो ण समं परिणमइ रायमाईहि। रेगिज्जिब अण्लीहि बु सो रत्ताबीहि बब्बेहि॥२७६॥ एवं णाणी मुद्धो ण सयं परिणमइ रायमाईहि। राइज्जिब अण्लीहि बु सो रागावीहि बोसेहि॥२७९॥

अर्थ — जैसे स्फटिकमिण आप मुद्धस्वभावी है वह परद्रव्य के निमित्त के बिना अपने आप ललाई रूप नहीं परिणमती, किन्तु अन्य लालादिद्वव्यों से ललाई आदिरूप परिणमाई जाती है। इसीप्रकार ज्ञानी अर्थीत् जीव मुद्ध-स्वभावी है वह स्वयं प्रयने आप परद्रव्य के निमित्त बिना रागादिभावरूप नहीं परिणमता, किन्तु अन्य रागादिरूप द्रव्यक्रमों के द्वारा रागादिरूप किया जाता है। श्री अमृतचन्द्राचार्य गाया २७९ की टीका में कहते हैं—

''केवलः किलात्मा परिणामस्वमावत्वे सत्यपि स्वस्य शुद्धस्वभावत्वेन रागाविनिमित्तत्वा भावात् रागाविभिः स्वयं न परिणमते परव्रव्येणीय स्वयं रागाविभावापस्रतया स्वस्य रागाविनिमित्तभूतेन शुद्धस्वभावात्प्रच्यवमान एव रागाविभिः परिणम्यते, इति तावद्वस्तु स्वभावः ।"

अर्थ — अकेला आत्मा परिणमन स्वभाव रूप होने पर भी अपने गुद्ध-स्वभाव कर रागादि निमित्तपने के अभाव से ग्राप ही रागादि भावों कर नहीं परिग्रामता, अपने ग्राप ही रागादि परिग्राम का निमित्त नहीं है परन्तु जो पर द्रव्य रागादि भाव को प्राप्त हो गया है और आत्मा के रागादि का निमित्तभूत है, उस पर द्रव्य के निमित्त से ग्रापने गुद्ध स्वभाव से च्युत हुगा यह आत्मा रागादिभाव रूप परिग्रामता है, ऐसा वस्तु स्वभाव है।

श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने समयसार गाया २८३-२८४ की टीका में कहा है-

"आत्मा अनात्मनां रागावीनामकारक एव, अप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोद्वे द्वे विश्योपदेशान्ययानुपपत्तेः । यः खलु अप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोद्वं व्यथाय-भेवेन द्विविधोपवेशः स द्वव्यभावयोनिमित्तनं मित्तिकभावं प्रथयप्रकर्तृत्व-मात्मनो क्वाययति । तत एतत् स्थितं, परद्रव्यं निमित्तं नैमित्तिकं आत्मनो रागाविभावाः । यद्येवं नेष्यते तवा द्वव्या-प्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोः कर्तृत्विनित्तत्वोपवेशोऽनयंक एव स्यात्, तवनयंकत्वे त्वेकस्पैवात्मनो रागाविभाव-निमित्तःवापत्तौ नित्यकर्तृत्वानुषंगान्मोक्षाभावः प्रसजेच्य । ततः परद्वव्यमेवात्मनो रागाविभाविभावतिमत्त्वं । तथा सति तु रागावीनाम कारक एवात्मा।"

अयं—आत्मा अपने प्राप से प्रनाश्मभूत ( आत्मा के स्वभाव नहीं ) रागादि भावों का अकारक ही है, क्योंकि यदि अपने आप ही रागादि भावों का कारक हो तो अप्रतिक्रमणा और अप्रत्याख्यान इनके द्रव्य और भाव इन दोनों भेदों के उपदेश की अप्राप्ति आती है। निश्चयकर अप्रतिक्रमणा और अप्रत्याख्यान ये जो दो प्रकार का उपदेश है, वह उपदेश द्रव्य और भाव के निमित्त-नैमित्तिक भाव को विस्तारता हुआ प्रात्मा को रागादि के प्रकर्ता-पने को प्रगट करता है। इसलिए यह सिद्ध हुआ कि परद्रव्य तो निमित्त है और नैमित्तिक आत्मा के रागाविभाव हैं।

यदि ऐसा न माना जाय तो द्रव्य-अप्रतिकमण और द्रव्यश्चप्रत्याख्यान इन दोनों के कर्तृत्व के निमित्तपने का उपदेश व्यथं हो जायगा। कर्तृत्व के निमित्तपने का उपदेश व्यथं होने से एक आत्मा के ही रागादिक भाव के निमित्तपने की प्राप्ति हो जायगी, जिससे आत्मा को रागादि के नित्य कर्तृत्व का प्रसंग आजायगा। आत्मा को नित्य कर्तृत्व का प्रसंग आ जाने से मोक्ष का श्वभाव सिद्ध होगा, इसलिये आत्मा के रागादिभावों का निमित्त पर-द्रव्य ही है। रागादिभावों का निमित्त पर द्रव्य सिद्ध हो जाने पर आत्मा रागादिभावों का अकारक सिद्ध हो जाता है।

समयसार के उपर्युक्त उद्धरणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि सज्ञानता व रागादि परद्रव्यों के निमित्त से ही उत्पन्न होते हैं।

— जै. ग. 28-5-70/VII/ रो. ला. मित्तल

# कर्म के उदय से विकार भाव मानना सत्य श्रद्धान है

शंका—वीरसेवामंदिर सस्तीग्रंथमाला से प्रकाशित हिन्दी आवृत्ति मोक्षमार्ग प्रकाशक पृ० १४६ पर लिखा है कि कमंके उदय से जीव को विकार होता है ऐसी मान्यता भ्रम मूलक है। क्या यह कथन सत्य है? क्या कमोंद्य के बिना भी जीव में विकार हो सकता है ?

समाधान—वीर सेवा मंदिर सस्ती ग्रन्थमाला से प्रकाशित मोक्षमार्ग प्रकाशक में तो कथन इसप्रकार का पाया जाता है—

"बहुरि सो कर्म ज्ञानावरणादि भेदनिकरि ग्राठ प्रकार है तहां च्यारि घातिया कर्म्मनिके निमित्ततों तो जीव के स्वभाव दर्शन ज्ञान तिनिकी व्यक्तता नहीं हो है तिनि कर्मनिका क्षयोप्यम के भनुसार किंचित् ज्ञान दर्शन की व्यक्तता रहे है। बहुरि मोहनीय करि जीव के स्वभाव नाहीं ऐसे मिध्याश्रद्धान व कोष, मान, माया, लोभादिक कषाय तिनिकी व्यक्तता हो है। बहुरि अंतरायकरि जीव का स्वभाव दौक्षा लेने की समर्थतारूप वीयं ताकी व्यक्तता न हो है ताका क्षयोपश्म के अनुसार किंचित् शक्ति हो है। ऐसे घातियाकर्मनिके निमित्तरीं जीव के स्वभाव का घात अनादि ही ते भया है।" ( पृ० ३४ )

"जीव विषे अनादिहीतें ऐसी पाइए है जो कम का निमित्त न होइ तो केवलज्ञान आदि अपने स्वभावरूप प्रवर्ते, परंतु अनादिहीतें कम्मैका संबंध पाइए हैं। तातें तिस शक्ति का व्यक्तपना न भया।" ( पृ० ३६ )

"बहुरि मोहनीयकम्मेंकरि जीव के श्रयवार्थक्ष्यतौ मिण्यात्वभाव हो है वा क्रोध, मान, माया, लोभादिक-कषाय होय है। ते यद्यपि जीव के अस्तित्वमय हैं जीव ते जुदे नाहीं। जीव ही इनका कर्ता है जीव के परिएामन-क्ष्य ही ये कार्य हैं तथापि इनका होना मोहकम्में के निमित्ततौं ही है कर्म्म निमित्तकरि भये इनका ग्रभाव ही है तातौं ए जीव के निजस्वभाव नाहीं उपाधिक भाव है।" ( पृ० ३८)

"बहुरि इस जीव के मोह के उदयते मिण्यात्व व कषायभाव हो हैं तहाँ दर्शनमोह के उदयते तो मिण्यात्व-भाव हो है ताकरि यह जीव अन्यथा प्रतीतिरूप अतत्त्वश्रद्धान करें है। जैसे है तैसे तो न मानें है अर जैसे नाहीं है तैसे माने हैं।" (पृ० ४४)

"बहुरि चारित्रमोह के उदयतैं इस जीव के कषायभाव हो हैं। तब यह देखता जानता संता पर पदार्थ-निविषे इष्ट प्रतिष्टपनो मानि कोधादिक करें है।" (पृ० ५५) "या प्रकार इस अनादि संसार विषे चाति-श्रघाति कर्मनिका उदय के श्रनुसार आत्मा के अवस्था हो है सो हे भव्य ! अपने अन्तरंगविषे विचारि देखि ऐसे ही है कि नाहीं।" ( पृ० ६४ )

"दोऊ विपरीत श्रद्धानते रहित भये सत्यश्रद्धान होय, तब ऐसा मानैं—ए रागादिकभाव आत्मा का स्व-भाव तौ नाहीं है कमें के निमित्तें ग्रात्मा के अस्तित्व विधें विभावपर्याय निपर्ज हैं। निमित्त मिटे इनका नाम होतें स्वभावभाव रह जाय है। तातें इनिके नाम का उद्धम करना।" ( पृ० २८९ )

"जातें रागादिकभाव आत्मा का स्वभावभाव तो है नाहीं। उपाधिकभाव हैं, पर निमित्ततें भये हैं, सो निमित्त मोहकमं का उदय है। ताका अभाव भये सर्वरागादिक विलय होय जाय, तब आकुलता का नाम भये दुख दूरि होय, सुख की प्राप्ति होय।" ( पृ० ४११ )

मोक्षमागंत्रकाशक में तो सर्वत्र कर्म के उदय तै विकारभाव मानना सत्य श्रद्धान कहा है।

---जै. ग. 28-5-70/VII/ रो. ला. मित्तल

''रागादिमाग मात्र जीव की योग्यता से उत्पन्न होते हैं"; ऐसा एकान्त कथन ग्रनार्हत है

शंका—समयसार में यह लिखा है कि आत्मा कर्म नहीं करता। भावकर्म भी पौद्गलिक हैं। यह समझ में नहीं आता कि पुद्गल बेजान होते हुए बिना आत्मा के कर्म कैसे कर सकता है? और भावकर्म अर्थात् रागद्वेष तो आत्मा में होते हैं पुद्गल में नहीं होते। पौद्गलिक कैसे?

समाधान-समयसार गाया ५ में भी कुन्दकुन्दाचार्य ने यह कहा है कि 'मैं एकत्वविभक्त आत्मा की दिखाऊ गा इस प्रतिज्ञा के फलस्वरूप गाथा ६= तक एकत्वविभक्त ( शुद्ध ) आत्मा का कथन है। शुद्धात्मा के कथन में यह कहा गया है कि आत्मा कर्म का कर्ता नहीं है और रागद्वेष रूप भावकर्म भी आत्मा के नहीं हैं। यह कथन शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से हैं। आत्मा भी एक वस्तु है और प्रत्येक वस्तु स्रनेक धर्मात्मक (अनेकान्त) होती है। प्रत्येक धर्म किसी न किसी अपेक्षा को लिये हुए है। जैसे स्वचतुष्टय की अपेक्षा प्रस्ति, परचतुष्टय की अपेक्षा नास्ति । अनन्त घर्मों का एक साथ कथन करना असंभव है। एक समय में एक ही धर्म का कथन प्रपत्ती अपेक्षा से हो सकता है। उस समय ग्रन्य धर्म व अन्य भ्रयेक्षा गौरा रहती हैं। किन्तु उनका निषेध नहीं होता ग्रतः जिससमय शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से यह कहा जाता है कि 'आत्मा कर्म नहीं कर्ता और रागद्वेष आदि भावकर्म पौदगलीक हैं उससमय अशुद्ध निश्चयनय की अपेक्षा यह कथन 'आत्मा कर्म कर्ती है, रागद्वेष आदि भावकर्म आत्मा के हैं' गीण हैं। अथवा उस समय यह कथन भी गौरा है कि 'रागद्वेष आदि न केवल आत्मा के हैं और न केवल पौद्गलीक हैं किन्तू दोनों के संबंध से उत्पन्न हुए हैं। जैसे कि पुत्र न केवल पिता का है, न केवल माता का है. किन्तु मातापिता के संयोग से उत्पन्न हुआ है।" श्री बृहद् द्रव्यसंप्रह की संस्कृत टीका में कहा भी है-- "यहाँ जिख्य पुछता है — रागद्वेषादि भावकर्मों से उत्पन्न हुए हैं या जीव से ? आचार्य उत्तर देते हैं — स्त्री और पुरुष इन दोनों के संयोग से उत्पन्न हए पूत्र के समान तथा चूना तथा हल्दी इन दोनों के मेल से उत्पन्न हुए लाल रंग की तरह. यह रागद्वेष आदि कषायभाव जीव और कर्म इन दोनों के संयोग से उत्पन्न हुए हैं। नय की विवक्षा अनुसार— विवक्षित एकदेश मुद्धनिश्चयनय से तो ये रागद्धेषादि कषाय कमं से उत्पन्न हुए कहलाते हैं। अगुद्धनिश्चयनय से जीवजनित कहलाते हैं। साक्षात् शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से ये उत्पन्न ही नहीं होते। जैसे स्त्री व पूरुष के संयोग बिना पुत्र की उत्पत्ति नहीं होती, तथा चूना व हल्दी के संयोग बिना लाल रंग उत्पन्न नहीं होता इसीप्रकार जीव सया कर्म इन दोनों के संयोग बिना रागद्वेषादि की उत्पत्ति ही नहीं होती।

"जैसे पुत्र यद्यपि पिता-माता के संयोग से उत्पन्न हुआ है फिर भी पितामह ( बाबा ) के घर पर वह पुत्र पिता का कहलाता है, किन्तु नाना के घर पर वह ही पुत्र माता का कहलाने लगता है। इसीप्रकार रागद्वेष कषायभाव यद्यपि जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न हुए हैं; फिर भी अगुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा प्रशुद्ध-उपादान से चेतन अर्थात् जीव संबद्ध कहलाते हैं, किन्तु गुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा गुद्धउपादान से अचेतन पौद्गलिक हैं। वास्तव में एकान्त से रागद्वेष न जीवस्वरूप हैं और न पुद्गलस्वरूप हैं, किन्तु चूना हल्दी के संयोग के समान, जीव पुद्गल के संयोगरूप हैं। वस्तुत: सुक्ष्मगुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से यह मिथ्यात्व रागादिभाव असल में कुछ भी नहीं हैं, श्रज्ञान से उत्पन्न हुए कल्पितभाव हैं। इस कथन से यह कहा गया कि जो कोई एकांत से ऐसा कहते हैं कि यह रागादिभाव जीव संबंधी हैं प्रथवा कोई कहते हैं कि ये पुद्गलसम्बन्धी हैं इन दोनों के वचन मिथ्या हैं, वयोंकि पूर्व में कहे हुए स्त्री-पुष्प के दृष्टान्त के समान जीव भीर पुद्गलसम्बन्धी हैं इन दोनों के वचन मिथ्या हैं, वयोंकि पूर्व के हुए स्त्री-पुष्प के दृष्टान्त के समान जीव भीर पुद्गल के संयोग से उत्पन्न हुए हैं। सूक्ष्मगुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से इन रागादिभावों का अस्तित्व ही नहीं है।" (समयसार गाथा १०९-११२ ताल्पयंवृत्ति दोका)। इस उपरोक्त आगमप्रमाण से यह भी सिद्ध होगया कि जो यह कहते हैं कि 'रागढ़ प्रभाव मात्र औव की योग्यता से उत्पन्न होते हैं कर्मोंदय के निमत्त से उत्पन्न नहीं होता' उनका ऐसा कथन भी भिष्या है।

नयविवक्षा व स्रनेकान्तद्दिष्ट से रागादिभाव के विषय में यथार्थ समभ लेने से ही आत्मा का कल्यागा है।
——जै. सं. 9-10-58/ / इ. से. जैन, मुरादाबाद

# रागादिभाव जीव भौर पुद्गल दोनों के सम्बन्ध से उत्पन्न हुए हैं

शंका—मिथ्यास्व, राग-द्वेष आदि २९ भाव, जिनका कथन समयसार गाथा ४०-५५ में है, उन आवों का निश्चयनय से कौन कर्ता है और व्यवहारनय से कौन कर्ता है ?

समाधान— सर्वप्रथम व्यवहारनय और निश्चयनय का लक्षण विचारना है। व्यवहारनय पर्यायाश्रित होने से दूसरे के भाव को दूसरे का कहता है, जैसे लालरंग से रंगे हुए सफेद वस्त्र को लाल कहना। निश्चयनय द्रव्या-श्रित होने से दूसरे के भाव को किंचित्मात्र भी दूसरे का नहीं कहता; जैसे लालरंग से रंगे हुए सफेद वस्त्र को सफेद कहना। व्यवहारनय व निश्चयनय की इस व्याख्या अनुसार, मिध्यात्व—रागद्वेषादि २९ भाव व्यवहारनय से जीव के हैं; क्योंकि अनादिकाल से कमंबद्ध जीव व पुर्गल के संयोगवण ये मिध्यात्व रागद्वेषादि औपाधिकभाव होते हैं। निश्चयनय की अपेक्षा से मिध्यात्व, रागद्वेष ग्रादि २६ औपाधिकभाव जीव के नहीं हैं, क्योंकि ये औपाधिकभाव जीव के स्वाभाविकभाव नहीं, किंग्तु इच्यकमं जितत हैं। निश्चयनय दूसरे के भावों को दूसरे के किंचित्मात्र भी नहीं कहता; अतः निश्चयनय की दृष्टि में ये ग्रीपाधिकभाव जीव के कैसे हो सकते हैं, क्योंकि ये रागदि औपाधिकभाव पुर्गलकमं का अनुकरण करनेवाले हैं। ये रागादिभाव पौद्गलिक मोहकमंकी प्रकृति के उदयपूर्वक होने से अचेतन हैं, क्योंकि कारण जैसा ही कार्य होता है, जैसे जो से जो हो उत्पन्न होता है। ( समयसार गाथा ५६-६ तक आत्मख्याति टीका) कलश नं० ४४ में औ १०८ अमृतचन्द्राचार्य ने भी इसप्रकार कहा है—'रागादि पुर्विक्तरख्यातुमयमूर्तिरयं च जीवः।' अर्थ—यह जीव तो रागावि पुर्विक्त विकारों से विलक्षण, ग्रुद्धचैतन्य घातुमयमूर्ति है। पंडितवर ने भी कहा है—

'रागादि विकार पुद्गल के, इनमें नहीं चैतन्य निशामि ।'

निश्चय से मोह, रागद्वेषादि कर्म का परिणाम होने से पुर्गल होने के कारण इन रागद्वेष ग्रादि का पुर्गल के साथ व्याप्यव्यापक संबंध है, जैसे घड़े ग्रोर मिट्टी का व्याप्यव्यापकभाव है। व्याप्यव्यापकभाव में कर्ताकर्म- **ण्यम्तित्व ग्रीर कृ**तित्व ] [ १७५

पना है, बिना व्याप्यव्यापकभाव कर्ताकर्मपना संभव नहीं है। घतः निश्चयनय से मिण्यास्व ( मोह ) रागद्वेष का कर्ता पुद्गलकर्म है, जीव तो रागादि का जाता है। ( समयसार गाथा ७५ आत्मख्याति टीका ) श्री जयसेनजी ने भी कहा है— 'निश्चयनयेन रागादयः कर्मोवयजनिता' अर्थ — निश्चयनय से रागादि कर्मोवयजनित हैं ( समयसार पृथ्ठ ३८२ रायचन्द्र जैन शास्त्रमाला )।

ध्यवहारनय से रागादि जीव के हैं, जीव की अवस्था है और जीव इनका कर्ता है। 'रागी द्वेषी, मोही जीवकर्म से बंघता है, उसे खुड़ाना है' इत्यादिक उपदेश व्यवहारनय के अनुसार बनता है, क्यों कि निश्चयनय से तो जीव बंघा नहीं है। (समयसार गाथा ४६ आत्मख्याति टीका)।

यह उपर्युक्त कथन मुद्धनिश्चयनय की शिष्ट से छागमानुसार किया गया है। अमुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से कथन इसप्रकार है—जीव, अमुद्धनिश्चयनय से रागादि औदयिकभावों का कर्ता है, और ये रागादि श्रीदियकभाव कर्मीदय के बिना नहीं होते इसलिये व्यवहारनय से द्रव्यकर्मकृत हैं। (पंचास्तिकाय गाथा ५७-५८ ताल्पयंवृत्तिः टीका)।

वास्तव में रागादि न केवल जीवकृत हैं और न केवल पुद्गलकृत हैं। यदि रागादि केवल जीवकृत होते तो सिद्धभगवान में भी होने चाहिये थे। यदि रागादि केवल पुद्गलकृत होते तो पुस्तक आदि में भी पाये जाने चाहिये थे। यतः रागादि जीवपुद्गल (द्रव्यकर्म) के संबंध से उत्पन्न होते हैं। जैसे पुत्र न केवल माता का है और न केवल पिता का है, किन्तु माता और पिता के सम्बन्त से पुत्र की उत्पत्ति होती है। विवक्षावण पुत्र कभी माता का कहलाता है और कभी पिता का कहलाता है, जैसे नाना के घर पुत्र माता का कहलाता है और बाबा के घर पर वही पुत्र पिता का कहलाता है। माता या पिता का कहलाता हुआ वह पुत्र माता और पिता दोनों का समभा जाता है। इसीप्रकार रागादि जीव के या पुद्गल के विवक्षावण कहे जाते हैं किन्तु रागादि को जीव या पुद्गल में से किसी एक के कहे जाने पर भी समभाना यही चाहिए कि रागादि जीव और पुद्गल दोनों के संबंध से उत्पन्न हुए हैं, मात्र जीव की योग्यता से पुद्गलकर्मोदय बिना उत्पन्न नहीं हुए हैं। (समयसार पाथा पुत्र तात्वर्य वृक्ति टीका) में भी कहा है—'यया स्त्रीपुरुवाभ्यां समुत्रकः पुत्रो विवक्षावशेन देववसायाः पुत्रोयं केचन चदंति, वेववस्तम्य पुत्रोयमिति केचन वदंति इति दोवो नास्ति। तथा जीवपुद्गलसंयोगेनोत्यन्नाः मिण्यात्वरागविभावप्रत्या अगुद्धनिश्चयेन शुद्धोपादानरूपेण चेतना जीवसंबद्धाः शुद्धनिश्चयेन शुद्धोपादानरूपेण चेतनाः परमार्थतः पुनरेकांतेन न जीवरूपः न च पुद्गलरूपा सुद्याहरिव्रयोः संयोगपरिणामवत् ।' इसोप्रकार वृहद्दग्यसंग्रह गाया ४८ की संस्कृत टोका में भी कहा है।

— जै. सं. 21-8-58/V/ मौक्रिक चर्चा

#### रागादिक का स्वरूप या इनके उत्पादक कारण

शंका— रागादिक में कुछ ज्ञानांश भी होता है, ऐसा अनुभव में आता है। रागादि आत्मा के कर्स हैं या कारमा रागादि का उत्पादक है ?

समाधान—'रागादि' चारित्रगुरा की विकारीपर्यायें हैं; 'ज्ञान' चेतनागुण की पर्याय है। ''द्रव्याक्षया निर्गुणा गुणाः ॥५।४९॥'' सूत्र द्वारा यह कहा गया है कि एकगुण में दूसरागुण नहीं रहता है। इसीलिये श्री कुश्वकुत्वाचार्य ने समयसार संवराधिकार में निम्नप्रकार कहा है।

> उवओगे उवओगो कोहादिसु णिस्प कोवि उवओगो । कोहे कोहो चेव हि उवओगे णिस्प खलु कोहो ॥१८९॥

उपयोग (ज्ञान) उपयोग में है, को घादि (रागद्वेष) उपयोग नहीं है। को घको ध में है, उपयोग में को चनहीं है।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि रागादि में ज्ञानांश नहीं हैं।

"यथा स्त्रीपुरुषास्यां समुत्पन्नः पुत्रो विवक्षावशेन वेववत्तायाः पुत्रोयंकेचन वदंति वेववत्तस्यपुत्रोऽयमिति-केचनं वदंतीतिवोषो — नास्ति । तथा जीवपुद्गालसंयोगेनोत्पन्नाः मिथ्यात्वरागाविभावप्रत्यया अशुद्धनिश्चयेनाशुद्धोपा-वानरूपेण चेतना जीवसंबद्धाः, शुद्धनिश्चयेन शुद्धोपावानरूपेणाचेतनाः पौद्गालिकाः परमार्थतः । पुनरेकांतेन न जीव-रूपाः न च पुद्गालरूपाः सुधाहरिद्धयोः सयोगपरिणामवत् । वस्तुतस्तु सूक्ष्मशुद्धनिश्चयनयेन न संत्येवाज्ञानोद्भयाः कल्पिता इति । एतावता किमुक्तं भवति ? ये केचन वदंत्येकांतेन रागावयो जीवसंबंधिनः पुद्गालसंबंधिनो वा तद्भय-मपि वचनं मिथ्या । कस्माविति चेत् पूर्वोक्तस्त्रीपुरुषदृष्टांतेन संयोगोद्भवत्वान् ।" (समयसार पृ० १०१)

जैसे पुत्र जो उत्पन्न होता है वह स्त्री धौर पुरुष दोनों के संयोग से होता है। अतः विवक्षावम से उसकी माता की अपेक्षा से देवदत्ता का यह पुत्र है ऐसा कोई कहते हैं, दूसरे पिता की अपेक्षा यह देवदत्त का पुत्र है ऐसा कहते हैं। परन्तु इन कथनों में कोई दोष नहीं है, क्योंकि विवक्षाभेद से दोनों हो ठीक हैं। वैसे ही जीव धौर पुद्रगल इन दोनों के संयोग से उत्पन्न होनेवाले मिथ्यात्वरागादिरूप जो भावप्रत्यय हैं वे समुद्धउपादानरूप अमुद्ध-निश्चयनय से चेतनरूप हूँ, क्योंकि जीव से सम्बद्ध हैं, किन्तु मुद्धउपादानरूप मुद्धनिश्चयनय से ये सभी अचेतन हैं, क्योंकि पौद्रगलिककमोंदय से हुए हैं। किन्तु वस्तुस्थिति में ये सभी न तो एकांत से जीवरूप ही हैं और न पुद्रगल रूप ही हैं। किन्तु चूना और हल्दी के संयोग से उत्पन्न हुई कुं कुम के समान ये रागादिप्रत्यय भी जीव और पुद्रगल के संयोग से उत्पन्न होने वाले संयोगीभाव हैं। सूक्ष्मरूप मुद्धनिश्चयनय की दृष्टि में इनका अस्तित्व ही नहीं है, क्योंकि ग्रज्ञान द्वारा उत्पन्न हुए कल्पित हैं। इस सबका सार यह है जो एकान्त से रागादि को मात्र जीवसम्बन्धी कहते हैं उन दोनों का कहना ठीक नहीं है, क्योंकि ये जीव और पुद्रगल के संयोग से उत्पन्न हुए हैं, जैसा स्त्री पुरुष के संयोग से उत्पन्न हुए हैं, जैसा स्त्री पुरुष के संयोग से उत्पन्न हुए पुत्र के दृष्टांत द्वारा जा चुका है।

ज. ग. 2-12-71/VIII/ रो. ला. मित्तल

# कर्मोदय व विभाव परिणामों में निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध है

शंका — जीव का रागावि मावरूप परिणमन और पुद्गल का ज्ञानावरणावि कर्मरूप परिणमन क्या एक दूसरे के निरपेक्ष होता है ? क्या रागाविभावों के लिये कर्मीवय को निमित्त मानना मिध्यारव है ?

समाधान—''धया बलीवर्वपरिश्वमणापादितारगर्तश्चान्ति घटियन्त्रश्चांतिजनिकां बलीवर्वपरिश्वमणाभवे चारगर्तश्चान्त्र्यभावाद् घटियन्त्रश्चान्तिनवृत्ति च प्रत्यक्षत्त उपलब्ध सामान्यतोष्ट्रष्टादनुमानाद् बलीवर्वतुल्यकर्मीदया-पादितां चतुर्गत्यरगर्तश्चान्ति शरीरमानसविविधवेदनाघटीयन्त्रश्चान्तिजनिकां प्रत्यक्षत उपलक्ष्य ज्ञानदर्शतचारित्रा-गिनदेग्धस्य कर्मण उदयाभावे चतुर्गत्यरगर्तश्चानत्यभावात् संसारघटीयन्त्रश्चान्तिनवृत्त्या भवितव्यनुमीयते ।''

जैसे घटीयन्त्र का घूमना उसके धुरे के घूमने से होता है और घुरे का घूमना उसमें जुते हुए बैल के घूमने पर होता है। यदि बैल का घूमना बन्द हो जाय तो धुरे का घूमना रुक जाता है और घुरे के रुक जाने पर घटीयन्त्र का घूमना बन्द हो जाता है। उसीप्रकार कर्मोदयरूप बैल के चलने पर चारगतिरूपी धुरे का चक्र चलता है ग्रीर चतुर्गति घुरा हो अनेक प्रकार की शारीरिक-मानसिकादि वैदनाओं रूपी घटीयन्त्र को घुमाता रहता है। सम्यग्दर्शन-

ज्ञान-चारित्र के द्वारा दम्च हो जाने से कर्मोदय की निवृत्ति होने पर चतुर्गति का चक्र रुक जाता है और उसके रुकने से संसारह्मपी घटीयन्त्र का परिचलन समाप्त हो जाता है।

श्री स्वामिकार्तिकेय ने भी कहा है-

मोह-अञ्जाण-मयं दि य परिणामं कुणदि जीवस्स ॥२०९॥

संस्कृत दीका — जीवस्य मोहं ममस्वलक्षणं परिणामं परिणति पुर्वगसः करोति । च पुनः अज्ञानमयं अज्ञानः निर्वृत्तं मुढं बहिरात्मानं करोति ।

अर्थ-पुद्गल-जीव के मोह अर्थात् ममस्वस्य परिखाम तथा प्रज्ञानमयी मूढ़भावों को करता है ।

का वि अउग्वा दीसदि पुरगलदम्बस्स एरिसी ससी। केवल-णाण-सहावो विणासिदी जाई जीवस्स ।।२९९॥

अयं - पुद्रालद्रश्य की कोई ऐसी अपूर्वशक्ति है जिससे जीव का केवलज्ञान स्वभाव भी नव्ट हो जाता है।

कस्मई दिवचणचिवकणद्वयस्य वञ्ज समाह । णाण-वियवस्यग्रु जीवडउ उप्पहि पाडहि ताह । १७८१।

अर्थ — वे ज्ञानावरणादिकमें इस ज्ञान विचक्षण जीव की खोटे मार्ग में पटकते हैं वे कमें बलवान हैं, बहुत हैं, जिनका विनाश करना कठिन है, गुरु हैं तथा वश्च के समान अभेद्य हैं।

> कम्माइं वलियाइं वितिओं कम्मादु गरिय कोइ जरे। सञ्जयलाइ कम्मं अलेबि हरयिंग गलिणिवणं ॥१६२१॥ (मूलाराधना)

सर्य — जगत में कर्म ही अतिक्रय बलवान है, उससे दूसरा कोई भी बलवान नहीं है। जैसे हाथी कमल वन का नाश करता है वैसे ही यह बलवान कर्म भी जीव के सम्यक्तव—ज्ञान—चारित्रगुणों का नाश करता है।

> जीव परिणामहेर्दुं कम्मत्तं पुद्गाला परिणमंति । पुरगलकम्मणिमिसो तहेव जीवो वि परिणमइ ॥८०॥ ( समयसार )

अर्थ — जीवपरिणामों को निमित्त पाकर यह पुद्गल कर्मरूप परिणमता है। उसीप्रकार पौद्गलीककर्मीदय का निमित्त पाकर जीव विभावरूप परिणमता है।

"तिह जीव निमित्तकर्तारमंतरेणापि स्वयमेव कर्मक्ष्पेण परिणमतु । तथा च सित कि दूवणं ? घटपटस्तं-भादि पुद्गलानां ज्ञानावरणादिकमंपरिणतिः स्यात् । स च प्रत्यक्ष विरोधात् ।" ( समयसार पृ० १८२ )

अर्थात्—यदि जीव परिणामों के निमित्त बिना भी पुर्गल कर्मेरूप परिणमने लगे तो घटपट स्तंभ आदि पूर्गल भी ज्ञानावरणादिकर्मेरूप परिणम जायेंगे। ऐसा होने से प्रत्यक्ष से विरोध आ जायगा। यह दोष आयगा।

"तिह उदयागतद्रव्यक्रोधनिमित्तमंतरेणापि भावक्रोधादिभिः परिणमतु । तथा च सित मुक्तात्मनामपि द्रव्य-क्रोधादिकर्मोदयनिमित्ताभावेपि भावकोधादयः प्राप्तुवंति । न च तिद्धमागम विरोधातु ।" ( समयसार पृ० १८४ ) सर्थात्—यदि द्रध्यक्रीधादि कर्मोदय के बिना जीव भावक्रीधादिक्षण परिणाम जावे तो मुक्तजीव भी द्रध्य-क्रोधादि कर्मोदय के निमित्त के बिना भावक्रीधरूप परिणम जावेंगे; किन्तु यह इष्ट नहीं है, क्योंकि आगम से विरोध सा जायेगा।

इन आर्ष प्रमाणों से यह सिद्ध हो जाता है कि जीव के विभावपरिणाम के लिये कर्मोदय निमित्त होता है भीर कार्माणवर्गणा को ज्ञानावरणादि कर्मरूप परिगामन करने में जीवके रागादिपरिणाम निमित्त होते हैं। इस-प्रकार निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध मानना सम्यक्त्य है, मिध्यास्व नहीं है।

—जै. ग. 4-6-70/VII/ रो. सा. पित्तल

- १. जीव के विकारों में कर्म की कारणता
- २. कुन्दकुन्द ने भी कर्म के हेतु से ही जीव-विकार का होना कहा

शंका-कुछ समयसार पंथ के वेत्ता इसप्रकार कहते हैं-

- (क) ज्ञानावरण के कारण ज्ञान अटका ? नहीं; अपनी योग्यता के कारण ही ज्ञान अटका है।
- (ख) कर्म के उदय के कारण जीव को विकार हुआ ? नहीं; जीव की पर्याय में वैसी योग्यता के कारण ही विकार हुआ है।
  - (ग) गुरु के कारण ज्ञान हुआ ? नहीं; अपनी योग्यता से ही ज्ञान हुआ है। क्या उनका ऐसा कहना युक्त है ?

समाधान—समयसारप्रत्य के वेताओं ने इसप्रकर नहीं कहा है भीर न वे ऐसा कह सकते हैं, क्योंकि वाक्य "योग्यता के कारण ही" में शब्द "ही" अन्य कारणों का निषेधक होने से एकान्त का छोतक है। मिध्यास्य के पाँच भेदों (संशय, विपरीत, एकान्त, सज्ञान और विनय ) में से 'एकान्त' भी मिध्यास्य का एक भेद है।

श्रागम श्रीर युक्ति से इस शंका पर विशेष विचार किया जाता है। आगम इसप्रकार है—सी समयसार के रचयिता श्री कुन्वकुन्वाचार्य ने इस विषय में यह कहा है—

> (१) जीवपरिणामहेर्दुं कम्मत्तं पुरपला परिणमंति । पुरगलकम्मणिमित्तं तहेव जीवो वि परिणमइ ॥८०॥ [समयसार]

क्षर्यं — जीव के परिणाम के कारण से पुद्गल कर्मे रूप परिणमते हैं, उसीप्रकार पुद्गलकर्म के निमित्त कारण से जीव भी परिणमन करता है।

(२) बस्यस्त सेव-भावो बहुणासेदी मलमेलणासत्तो।

मिच्छुत्तमसोच्छुणां तह सम्मत्तं खुणायव्यं ॥१५७॥

बस्यस्त सेव-भावो जहणासेदी मलमेलणासत्तो।

अण्णाणमलोच्छुच्णं तह णाणं होदि णायव्यं ॥१५८॥

वत्यस्त सेव-भावो जहणासेदी मलमेलणासत्तो।

कसायमलोच्छुच्णं तह चारित्तं वि णायव्यं ॥१५९॥ [समयसार]

अर्थ — जैसे वस्त्र का स्वेतभाव मैल के मिलने से लिप्त होता हुआ नष्ट हो जाता है, उसीप्रकार मिण्यादव-रूपी मैल से व्याप्त होता हुआ (लिप्त होता हुआ) सम्यक्त वास्तव में नष्ट हो जाता है, ऐसा जानना चाहिये। जैसे वस्त्र का स्वेतभाव मैल के मिलने से लिप्त होता हुआ नाश को प्राप्त होता है उसीप्रकार अज्ञानरूपी मैल से व्याप्त होता हुआ ज्ञान नष्ट हो जाता है, ऐसा जानना चाहिये। जैसे वस्त्र का स्वेतभाव मैल के मिलने से लिप्त होता हुआ नाश को प्राप्त होता है, उसीप्रकार कषायरूपी मैल से व्याप्त (लिप्त) होता हुआ चारित्र भी नष्ट हो जाता है, ऐसा जानना चाहिये।। १४७-१४९।।

(३) सम्मत्तपिडणिवद्धं मिन्छत्तं जिणवरेहि परिकहियं।
तस्तोदयेण जीवो, मिन्छादिद्विति णायस्वो ॥ १६१ ॥
णाणस्स पिडणिबद्धं अन्नाणं जिणवरेहि परिकहियं।
तस्तोदयेण जीवो अन्नाणी होदि णायस्वो ॥ १६२ ॥
धारित्तपिडणिबद्धं कसायं जिणवरेहि परिकहियं।
तस्तोदयेण जीवो अन्नरित्तो होदि णायस्वो ॥ १६३ ॥ [समयसार]

अर्थ — सम्यक्त्य को रोकनेवाला मिध्यात्व है। ऐसा सर्वज्ञ ने कहा है, उसके उदय से जीव मिध्याहिंद्र होता है ऐसा जानना चाहिये। ज्ञान को रोकने वाला अज्ञान है ऐसा सर्वज्ञ ने कहा है, उसके उदय से जीव अज्ञानी होता है ऐसा जानना चाहिये। चारित्र को रोकने वाला कषाय ( क्रोध, मान, माया, लोभ ) है, ऐसा सर्वज्ञ ने कहा है, उसके उदय से यह जीव अचारित्रवान होता है ऐसा जानना चाहिये।। १६१-१६२-१६३।।

> (४) जह फिलहमणी सुद्धी ण सर्व परिणमइ रायमाईहि। रंगिउजदि अण्णेहि हु सो रत्तादीहि वथ्वेहि॥ २७८॥ एवं णाणी सुद्धो ण सर्व परिणमइ रायमाई हि। राइज्जदि अण्णेहि दु सो रागादीहि बोसेहि॥ २७९॥ [समयसार]

अर्थ - जैसे स्फटिकमिशा शुद्ध होने से रागादिरूप से (ललाईआदिरूप से) अपने ग्राप नहीं परिणमती, परन्तु ग्रन्य रक्तादिद्रक्यों से वह लाल-आदि किया जाता है इसीप्रकार ग्रात्मा शुद्ध होने से रागादिरूप ग्रपने ग्राप नहीं परिशामता, अन्य रागादिदीषों से वह रागी आदि किया जाता है।। २७८-२७९।।

(५) जह फिलिहमणि विसुद्धी परवव्यजुवी हवेड अण्णं सी । तह रागावि-विजुत्ती जीवी हवदि हु अणण्णविही ॥५९॥ [मोक्षपाहुड़]

अर्थ — जैसे स्फटिकमणि विशुद्ध है वह परद्रव्य के संयोग से भन्यरूप हो जातो है, उसीप्रकार जीव भी रागादि के संयोग से अन्य-अन्य प्रकार होता है। [स्त्रीभियोंगे रागवान् भवति, सत्रुभियोंगे द्वेषवान् भवति, पुत्रादिभियोंगे मोहवान् भवतीति तात्पर्यार्थः] स्त्री के संयोग से रागी, सत्रु के संयोग से द्वेषी ग्रीर पुत्र के संयोग से मोही होता है, यह तात्पर्य है। [संस्कृत टीका]

(६) चेया उ पयडी-अहुं उप्पज्जइ विणस्सइ। पयडीवि चेययहुं उप्पज्जइ विणस्सइ।। ३१२।। एवं बंधी उ दुण्हं वि अष्णोष्णप्पष्चया हवे। अप्पणो पयडीए य संसारो तेण जायए।। ३१३।। (समयसार) अर्थ — चेतन अर्थात् आत्मा प्रकृति ( द्रव्यकर्म ) के निमित्त से उत्पन्न होता है और नब्ट होता है, तथा प्रकृति भी चेतन ( आत्मा ) के निमित्त से उत्पन्न होती है तथा नब्ट होती है। इसप्रकार परस्पर निमित्त से दोनों ही आत्मा और प्रकृति का बंध होता है और इससे संसार उत्पन्न होता है।

उपर्युक्त गायाओं तथा अन्य भी गाथाओं से यह स्पष्ट है कि श्री कुःवकुःद भगवान ने जीव के विकार अपनी योग्यतामात्र से नहीं कहा, किन्तु कर्मों को भी कारण कहा है।

समयसार के टीकाकार श्री अमृतचन्द्रसूरि इस विषय में क्या कहते हैं, इस पर विचार किया जाता है-

- (१) परपरिणति हेतो मोहिनाम्नोऽनुमावाविवरतमनुभाव्यव्याप्तकल्मावितायाः । सम परमविशुद्धिः शुद्धचिन्मात्रसूर्ते भवतु समयसार व्याख्ययैवानुभूतेः ॥३॥
- अर्थ —इस समयसार की व्याख्या (टीका) से ही मेरी अनुभूति की परमिवशुद्धि हो यह मेरी परिणिति, परपरिणिति के कारणभूत जो मोहनामक कमं है; उसके अनुभाव से ( उदय-विपाक से ) जो अनुभाव्य ( रागादि विकारी परिणामों ) की व्याप्ति है, उससे निरन्तर कल्माषित प्रथित मैं ली है, और मैं द्रव्यद्विट से शुद्धचैतन्यमात्र मूर्ति हूं।। ३।।
- (२) यदा त्वनाद्यविद्याकंदलीमूलकंदायमानमोहानुवृत्तितन्त्रतया दृशिज्ञप्तिस्वभावित्यतदुत्तिकपादात्म-तत्त्वास्त्रच्युत्य, परद्रव्यत्रत्ययमोहरागद्वेषाविभावैकगतत्वेन वर्त्तते तदा पुद्गलकर्मप्रदेशस्थितत्वस्ययमोहरागद्वेषा युगपण्जा-नन् गच्छंत्रच परसभय इति प्रतीयते । (समयसार आत्मख्याति टीका गाथा नं ०२)।
- अर्थ जब वह अनादि प्रविद्यारूपी केले के मूल की गाँठ की भाँति मोह उसके उदयानुसार प्रवृत्ति की प्राधीनता से दर्शन, ज्ञानस्वभाव में निश्चित प्रवृत्ति रूप आत्मतत्त्व से अनादि से छूटकर परद्वष्य के निमित्त से उत्पन्न मोह, राग-द्वेषादिभावों में एकतारूप से लीन होकर प्रवृत्त होता है पुद्गलकमं के प्रदेशों में (कार्माणस्कन्यक्रप के फल में) स्थित होने से परद्रव्य को अपने साथ एकरूप से एककाल में जानता है और रागादिरूप (विकारीभाव) परिएएमित होता हुमा ''परसमय'' है। समयसार गाथा नं० २।
- (३) "एकच्छत्रीकृतविश्वतया महतामोहग्रहेण गोरिव बाह्यमानस्य """"। इवं तु तिस्यव्यक्तत-यांतःप्रकाशमानमिष कषायवक्रोण सहैकीश्रियमाणस्वादत्यंतितरोभूतं सत् "" (समयसार गाया नं० ४ आस्मख्याति टीका )।
- अर्थ--समस्त विश्व को एकछत्र राज्यवश करने वाला महा मोहरूपी भूत जिसके पास यह समस्त जीव-लोक बैल की भाँति भार वहन करता है। आत्मा सदा प्रकटरूप से ग्रन्तरंग में प्रकाशमान है, तथापि कवायों के साथ एकरूप जैसा किया जाता है इसलिये अस्यन्त तिरोभाव को प्राप्त हुआ है। समयसार गाथा ४ की टोका
- (४) निरवधिबंधपर्यायवशेन प्रत्यस्तमितसमस्त स्वपरविभागानि """" ""समयसार गाथा ३१ भात्मख्याति टीका ।
  - अर्थ---अनादि अमर्यादरूप बंधपर्याय के वश समस्त स्वपर का विभाग अस्त हो गया है।
  - (५) "फलदानसमर्थतया प्रादुर्भूय भावकत्वेन भवंतमि दूरत एव तबनुवृत्ते रात्मनी भाव्यस्य """" "
- अर्थ-मोहकर्म फल देने की सामर्थ्य से प्रगट उदयरूप होकर भावकपने से प्रगट होता है और तदनुसार जिसकी प्रवृत्ति है ऐसा जो आत्मा भाव्य "" (समयसार गाया ३२ की टीका )

ध्यक्तित्व और कृतित्व ]

- (६) 'यतो जीवपरिणामं निमित्तीकृत्य पुद्गलाः कर्मत्वेन परिणमंति पुद्गलकर्मनिमित्तीकृत्य जीवोदि परिणमतीतिजीवपुद्गलपरिणामयोरितरेतरहेतुत्वोदन्यासेऽपि जीव पुद्गलयोः परस्परयाप्यस्थापकभावाभावाक्जीवस्य पुद्गलपरिणामानां पुद्गलकर्मणोपि जीवपरिणामानां कर्तृंकर्मत्वासिद्धौ निमित्तर्नमित्तिकभावसाश्रस्याप्रतिषिद्धत्वादित-रेतरनिमित्तमाश्रोभवनेनेव द्वयोरिप परिणामः ।' (समयसार गाथा ५० व ५१ की आत्मस्थाति टीका )।
- अर्थ जीव परिणाम को निमित्त करके पृद्गलकर्म रूप परिणामित होते हैं और पुद्गलकर्म को निमित्त करके जीव भी परिणामित होते हैं, इसप्रकार जीव के परिणाम के और पुद्गल के परिणाम के परस्पर हेतुत्व का उल्लेख होने पर भी जीव और पुद्गल में परस्पर ब्याप्य व्यापक भाव का अभाव होने से जीव को पुद्गलपरिणामों के साथ और पुद्गलकर्म को जीवपरिणामों के साथ कर्ताकर्मपने की श्रसिद्धि होने से, मात्र निमित्त-नैमित्तिकभाव का निषेच न होने से, परस्पर निमित्तमात्र होने से ही दोनों का परिणाम होता है।
- (७) "उपयोगस्यानादिवस्त्वंतर भूतमोहयुक्तत्वान्मिश्यादर्शनमज्ञानमविरतिरिति त्रिविधः परिणामविकारः। स तु तस्य स्फटिकस्वच्छताया इव परतोपि प्रमवन् दृष्टः।" ( समयसार गाथा प्र९ टीका आत्मख्याति )।
- अर्थ अनादि से अन्य वस्तुभूत मोह के साथ संयोग होने से उपयोग का मिथ्यादर्शन, ग्रज्ञान और ग्रविरित के भेद से तीनप्रकार परिसामविकार हैं। उपयोग का वह परिणामविकार, स्फटिक की स्वच्छता के परिणामविकार की भौति, पर के कारण उत्पन्न होता हुआ दिखाई देता है।
- (६) आत्मा अनात्मना रागावीनामकारक एव, अप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोह विध्योपवेशान्यवानुपपत्तेः ।
  य खल् अप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोह व्यभाव भेदेनद्विविद्योपवेशः सद्भयभावयोनिमित्तनंमित्तिकभावं प्रथयप्रकृतृत्वमात्मनो ज्ञापयति । तत एतत् स्थितं, परद्रव्यं निमित्तं नैमित्तिका आत्मनो रागाविभावाः । यद्येवं नेध्येत् तदा
  द्रव्याप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोः कत् त्वनिमित्तत्वोपवेशोऽनयंक एव स्थात् । तदम्यंकत्वे त्वेकस्यंवात्मनो रागाविभावनिमित्तत्वापत्तीनित्यकत् त्वानुषंगान्मोक्षाभावः प्रस्तेकच । ततः परद्रव्यमेवात्मनो रागाविभावनिमित्तमस्तु । तथा
  सति तु रागावीनामकारक एवात्मा, तथापि याविभित्तसभूतद्रव्यं न प्रतिकामित न प्रत्याचध्दे च तावन्नैमित्तिकभूतं
  मावं न प्रतिकामित न प्रत्याचध्दे च, यावत्तु भावं न प्रतिकामित न प्रत्याचध्दे च । यदा तु भावं प्रतिकामित
  द्रस्यं प्रतिकामित प्रत्याचध्दे च तदैव नैमित्तिकभूतं भावं प्रतिकामित प्रत्याचध्दे च । यदा तु भावं प्रतिकामित
  प्रत्याचध्दे तवा साक्षादकर्तेव स्थात् । (समयक्षार आत्मख्याति दीका गाया २६३-२६५)

अर्थ — आत्मा आपसे रागाविभावों का ग्रकारक ही है, वर्धों के आप ही कारक हो तो अप्रतिक्रमण ग्रौर अप्रत्याख्यान इनके द्रव्य-भाव इन दोनों भेदों के उपदेश की श्रप्राप्ति आती है। जो निश्चयकर श्रप्रतिक्रमण ग्रौर ग्रप्रत्याख्यान के दो प्रकार (भेद) का उपदेश है वह उपदेश द्रव्य और भाव के निमित्त-नैमित्तिकभाव को विस्तारता हुआ ग्रात्मा के अकर्तापन को जतलाता है। इसलिये यह सिद्ध हुआ कि परद्रव्य ग्रप्रत्याख्यान इन दोनों के कर्तापन के रागादिकभाव हैं। यदि ऐसा न माना जाय तो द्रव्य अप्रतिक्रमण और द्रव्य ग्रप्रत्याख्यान इन दोनों के कर्तापन के निमित्तपने का उपदेश है, वह व्यर्थ ही हो जायगा। और उपदेश के अनर्थक होने से एक आत्मा के ही रागादिक भाव के निमित्तपने की प्राप्ति होने पर सदा कर्तापन का प्रसंग कायेगा, उससे मोक्ष का ग्रभाव सिद्ध होगा। इसलिये आत्मा के रागादिभावों का निमित्त परद्रव्य ही रहे। ऐसा होने पर श्रात्मा रागादिभावों का अकारक ही है यह सिद्ध हुआ। तो भी जब तक रागादिक का निमित्तभूत परद्रव्य का प्रतिक्रमण तथा प्रत्याख्यान न करे तबतक नैमित्तिकभूत रागादिभावों का प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान न ही होता और जबतक इन भावों का प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान न हो तबतक रागादिभावों का कर्ता ही है। जिससमय रागादिभावों के निमित्तभूत द्रव्यों का प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान न ही तबतक रागादिभावों का प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान न ही होता और जबतक रागादिभावों का प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान

करता है उसीसमय नैमित्तिकभूत रागादिभावों का प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान होता है। तथा जिससमय इन भावों का प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान हुआ उससमय साक्षात् ग्रकर्ता हो जाता है।

इसी प्रकार गाथा १५७, १५८, १६१, १६२, १६२, १६३, २७८, २७९, ३१२ व ३१३ की आत्मख्याति टीका से यह सिद्ध है कि रागादिक की परद्रव्य (द्रव्यकर्म) निमित्त है। और गाथा ५०-६६ तक, तथा ७५ व ७६ में अजीवद्रव्य निमित्त होने के कारण इन रागादिक का अजीव के साथ तादात्म्य सम्बन्ध व व्याप्य-व्यापकभाव कहा है।

जै. ग. 7-2-63/VII व IX/ आत्माराम

# जीव द्रव्यः विविध

#### जीव के ग्रस्तित्व की सिद्धि

शंका—जीव का अस्तिस्य कैसे सिद्ध किया जा सकता है अबिक मनुष्य को घड़ी आदि मशीनों से उपमा वी जाती है ? यदि ज्ञान की विशेषता जताई जाय तो उसका उत्तर यह होता है कि वह भी मशीन का कार्य है जो मशीन उप्प होते ही समाप्त हो जाती है ?

समाधान — अचेतन पुद्गलद्रव्य तो इन्द्रियगोचर है। उसका अस्तित्व स्थीकार करने के लिये किसी युक्ति या आगम प्रमाण की आवश्यकता नहीं है। इसप्रकार अचेतनद्रव्य का अस्तित्व सिद्ध हो जाने पर उसके प्रतिपक्ष पदार्थ चेतनपदार्थ की सिद्धि हो जाती है, क्योंकि समस्त पदार्थ अपने प्रतिपक्ष सहित ही उपलब्ध होते हैं। यदि अशुद्ध घी न हो तो शुद्ध घी की भी उपलब्धि नहीं हो सकती। आज से पचास वर्ष पूर्व जब तक वनस्पति घी की उत्पक्ति नहीं हुई थी तब तक किसी की दुकान पर भी 'शुद्ध घी' का साइनबोर्ड (पाटिया) लगा हुआ नहीं होता था। 'अचेतन' शब्द यह सिद्ध कर रहा है कि कोई न कोई चेतन वस्तु भी है।

अचेतनद्रव्य से चेतनद्रव्य की उत्पत्ति नहीं हो सकती, क्योंकि चेतनद्रव्य अनादि है। यदि चेतनद्रव्य को सादि मान लिया जावे तो उससे पूर्व अर्थात् चेतनद्रव्य की उत्पत्ति से पूर्व ज्ञानप्रमाण का अभाव प्राप्त होता है। ज्ञापकप्रमाण के अभाव में समस्त ज्ञेय व प्रमेयों प्रयात् समस्त अचेतनद्रव्यों के प्रभाव का प्रसंग प्राजायगा। प्रचेतन के अभाव में चेतन की उत्पत्ति भी नहीं हो सकेगी।

चेतन एक स्वतंत्रद्रव्य है, क्योंकि वह उत्पाद, व्यय और झुबरूप है। चेतन की झुवता असिद्ध भी नहीं है, क्योंकि जब जीव मरकर दूसरी पर्याय में उत्पन्न होता है तो उसको अपने पूर्वभव का ज्ञान रहता है। जाति-स्मरण की तथा पुनर्जन्म की धनेकों घटनायें समाचार पत्रों में प्रकाशित होती रहती हैं। सहारनपुर का मनोहरलाल व्यक्ति मरकर बरेली में एक प्रोफेसर के पुत्र हुआ। वह बालक सहारनपुर में आया भीर उसने पूर्वभव के सम्बन्धियों मित्रों तथा मकान आदि सबको पहिचान लिया और वह बालक उनके साथ वैसा ही व्यवहार करता था जैसा कि वह मनोहरलाल की पर्याय में करता था। यदि चेतनद्रव्य झुव न होता और मात्र अचेतनद्रव्य की विशेष पर्याय होती तो पूर्वपर्याय की स्मृति किसको रहती ?

मार्ष प्रमासा भी इस प्रकार है-

"योग्गलवन्वंपि जीवो होजा; अचेयणत्तं पिंड विसेसामावादो । ......... । ण च चेयणवन्त्वाभावो, पन्नवस्त्वेण बाहुबर्लभावो, सम्बस्स सप्पिडवन्खस्सुबर्लभावो च । ण चाजीवादो जीवस्सुप्पत्ती, वन्वस्तेअंतेण अप्पत्तिविरोहादो । ण च जीवस्स वन्वत्तमसिद्धं, मञ्जावत्थाए अवकमेण वन्यत्ताविणाभावितिलवद्यणत्त्वसंभादो ।

### [ ज. ध. १ पृ० ४२-४४, नवीन संस्क० पृ० ४७-४९ ]

अर्थ — यदि जीव का लक्षण अचेतन माना जायमा तो पुर्गलद्रव्य भी जीव हो आयगा, क्योंकि अचेतनत्व की अपेक्षा इन दोनों में कोई विशेषता नहीं रह जाती है। चेतनद्रव्य का ग्रभाव किया नहीं जा सकता है, क्योंकि प्रत्यक्षप्रमाण के द्वारा स्पष्टरूप से चेतनद्रव्य की उपलब्ध होती है। तथा समस्तपदार्थ ग्रपने प्रतिपक्षसहित ही उपलब्ध होते हैं, इसलिये भी अचेतनपदार्थ के प्रतिपक्षी चेतनद्रव्य के श्रस्तत्व की सिद्धि हो जाती है। यदि कहा जाय कि अजीव से जीव की उत्पत्ति होती है, सो भी कहना ठीक नहीं है, क्योंकि द्रव्य की सर्वथा उत्पत्ति मानने में विरोध आता है। यदि कहा जाय कि जीव का द्रव्यपना किसी भी प्रमाण से सिद्ध नहीं है, सो भी कहना ठीक नहीं है, क्योंकि मध्यम-श्रवस्था में द्रव्यत्य के अविनाभावी उत्पाद व्यय और श्रुवरूप त्रिलक्षणत्व की युगपत् उपलब्धि होने से जीव में द्रव्यपना सिद्ध ही है।

चार्वाकमत अजीव से जीव की उत्पत्ति मानता है उसका खण्डन बृहद्वस्थसंग्रह की टीका आदि अनेकों सार्वग्रन्थों में है। वहाँ से विशेष कथन देख लेना चाहिये।

—-ਯੋ. ਸ. 20-3-67/VII/ ਦ. ਗਾ. ਯੱਜ, ਸੇਟਨ

### मात्र एक ही ग्राकाश प्रदेश में एक जीव नहीं टिकता

शंका—आकाश के एक प्रदेश पर अनन्त जीव बतलाये हैं और एक जीव कम से कम असंख्यात प्रदेशों पर रहता है। फिर दोनों बात कैसे ?

समाधान — निगोदियाजीव की जघन्यस्रवगाहना घनांगुल के असंख्यातवें भागप्रमास है जिसमें आकाश के असंख्यातप्रदेश होते हैं। स्नतः एक जीव कम से कम असंख्यातप्रदेशों पर आता है। किंतु उस निगोदियाशारीर में अनन्तानन्त जीव रहते हैं। आकाश के प्रत्येक प्रदेश पर जहाँ एक निगोदिया के सात्मप्रदेश हैं वहीं पर अनन्तानन्त जीवों के भी स्नात्मप्रदेश हैं। इसप्रकार दोनों बातों में परस्पर कोई विरोध नहीं है।

—जै. ग. 10-7-67/VII/ र. ला. जैन

### जीव का एकप्रदेशत्व

शंका--जीव का एकप्रदेशी स्वभाव आलापपद्धति में कहा, सो कैसे ?

समाधान—प्रत्येक जीव एक ग्रखंडद्रव्य है। जिसप्रकार बहुप्रदेशी पुद्गलस्कन्ध के खंड हो जाते हैं, उस प्रकार बहुप्रदेशी एक जीवद्रव्य के खण्ड नहीं हो सकते क्योंकि वह एक अखण्डद्रव्य है; किन्तु पृद्गलस्कन्ध माना पृद्गल द्रव्य (परमाणुग्नों) का बंग्न होकर एक पिण्ड बना है। अतः भेदकल्पना निरपेक्षरिष्टि से ग्रखण्ड एकद्रव्य होने के कारण जीव एकप्रदेश स्वभाव वाला है। कहा भी है—भेदकल्पनानिरपेक्षेग्रेतरेषां धर्माधर्माकाशावानां चालक्यस्वादेकप्रदेशस्वम्।

---जै. ग. 18-6-64/IX/ ब्र. लाभानस्द

- १. विग्रहगति में सुख-दुःख, राग तथा भ्रास्रव-बन्ध
- २. सुख-दुःख का संवेदन ग्रात्मा को प्रत्यक्ष होता है।

शंका— विग्रहगित में मन और इन्द्रियों हैं नहीं, फिर जीव राग बुद्धिपूर्वक था अबुद्धिपूर्वक कर ही नहीं सकता, किन्तु विग्रहगित में कहा ही है। तो थया विग्रहगित में राग होता है या बिना राग के केवल कर्मीदय से ही बंध हो जाता है ?

समाधान—विग्रह का अर्थ 'देह' भी है और अयाघात या कुटिलता भी है। दूसरे शरीर के लिये संसारी जीव के जो मोड़ेवाली गित होती है, वह विग्रहगित है। विग्रहगित में इन्द्रियप्राण होता है, वयों कि वहाँ पर ज्ञान का क्षयोपशम पाया जाता है। दूसरे बाह्यपदार्थों को ग्रहण करने के लिये इन्द्रियों के आपार की आवश्यकता है, किन्तु स्वयं के सुख-दु:ख का अनुभव तो स्वयं ज्ञान के द्वारा हो जाता है, उसमें इन्द्रियज्ञान की आवश्यकता नहीं होती। कहा भी है—'यदि एकान्त से ये मित, श्रुत दोनों परोक्ष ही हों तो सुख-दु:ख आदि का जो स्वसंवेदन-स्वानुभव है वह भी परोक्ष ही होगा। किन्तु वह स्वसंवेदन परोक्ष नहीं है।' ( युह्यू द्रश्यसंग्रह गाया ५ की संस्कृत दीका)।

सुख-दु:ख का अनुभव होने पर राग-द्वेष अवश्य उत्पन्न होते हैं। राग-द्वेष के उत्पन्न होने पर कमीं का बंध भी अवश्य होता है, यदि यह कहा जाय कि आस्रव के बिना कमेंबन्ध कैसे होगा? इसका उत्तर यह है कि विग्रहगति में कामेंणकाययोग होता है जिसके कारण कर्मास्रव होता है। कहा भी है—'विग्रहगती कर्मयोगः।' (तत्त्वाधंसूत्र अध्याय २ सूत्र २५)। इसी प्रकार तत्त्वाधंसार स्लोक ९७ में भी कहा है।

—मै. म. 14-11-63/VIII/ पं. सरनाराम

#### श्रात्मप्रदेशों के भ्रम्य को सिद्धि

शंका-अात्मा के प्रदेश भ्रमण करते हैं, इसमें आगम प्रमाण क्या है ?

समाधान — अभेदनय की अपेक्षा आहमा एक अखंड पदार्थ है। अखंड पदार्थ में प्रदेशों का भ्रमण तंभव नहीं है, किन्तु भेद दिष्ट में बात्मा असंख्यात प्रदेशी है और प्रत्येक प्रदेश की सत्ता भिन्न-भिन्न है। अनादिकाल से यह आत्मा कर्मों से बंधा हुआ होने के कारण अपने स्वभाव से क्युत हो रहा है। जैसा-जैसा कर्मोदय होता है वैसा-वैसा आत्मा का परिणामन होता है। शरीरनामकर्म के उदय से आत्मा के प्रदेश संकोच व विस्तार एप होते रहते हैं। संकोच व विस्तार के कारण आत्मप्रदेशों का भ्रमण होता रहता है।

यदि जीवप्रदेशों का भ्रमण नहीं माना जावे, तो म्रत्यन्त द्भुतगित से भ्रमण करते हुए जीवों को भ्रमण करती हुई पृथ्वी आदि का ज्ञान नहीं हो सकता। इसलिये मात्मप्रदेशों के भ्रमण करते समय द्रव्येन्द्रिय प्रमाण बात्मप्रदेशों का भी भ्रमण होता है। जीव के आठ मध्यप्रदेशों का संकोच खयवा विस्तार नहीं होता अतः वे स्थित रहते हैं। अयोगकेवली जिनमें समस्त योगों के नष्ट हो जाने से जीवप्रदेशों का संकोच व विस्तार नहीं होता है मत्यव वहाँ पर भी ( सर्व ) आत्मप्रदेश भवस्थित रहते हैं। विशेष के लिए धवल पुस्तक १ पृ० २३२-२३४; धवल पु० २६४-२६८ देखना चाहिये।

श्री राजवर्गतक अध्याय ५ सूत्र = वातिक १६ में आचार्य श्री अकलंकदेव ने इसप्रकार कहा है--- "आगम में जीव के प्रदेशों को स्थित ग्रीर अस्थित दोरूप में बताया है। दुःख का अनुभव पर्याय परिवर्तन या क्रीधादि दशा में जीव के प्रदेशों की उथल-पुथल को अस्थित तथा उथल-पुथल न होने को स्थित कहते हैं। जीव के ब्राठ महय-प्रदेश सदा निरमवादरूप से स्थित ही रहते हैं। अयोगकेवली और सिद्धों के सभी प्रदेश स्थित हैं। व्यायाम के समय या दु:ख परिताप घादि के समय जीवों के उक्त आठ मध्यप्रदेशों को छोड़कर बाकी प्रदेश अस्थित होते हैं। शेष जीवों के स्थित घीर ग्रस्थित दोनों प्रकार के हैं।"

> सन्वमरूवी दच्वं, अवद्विदं अचलिआ परेसा वि। रूवी जीवा चलिया, तिवियप्पा होति हु परेसा ॥५९२॥

> > (गोम्मटसार जीवकांड)

अर्था सम्पूर्ण अरूपीद्रक्य अवस्थित हैं तथा इनके प्रदेश भी चलायमान नहीं होते, किन्तु रूपी जीव अर्थात् संसारीजीव के प्रदेश चलायमान होते हैं जिसके तीन प्रकार हैं। १ अचल, २ चल, ३ चलाचल।

— जै. ग. 10-10-63/IX/ ब. ला.

### शरीराऽभाव होने पर भी जीवप्रदेशों का विस्तार नहीं होता

शंका लोकाकारा भी वसंख्यातप्रवेशी है और जीव के भी उतने ही प्रदेश हैं, फिर जीव लोक के असंख्यातवें भाग में रहता है, यह कैसे सम्भव है ?

समाधान—जीव यद्यपि लोकप्रमारा श्रसंख्यातप्रदेशी है तथापि ध्रतादिकाल से कर्मंबन्घ होने के कारसा जीवप्रदेश शरीरप्रमाण संकोच-विस्तार होते रहते हैं। शरीर की अवगाहना लोकाकाश के प्रसंख्यातवें भागप्रमाण है अतः जीव भी लोक के ग्रसंख्यातवेंभाग में रहता है।

"यद्यपि निश्चयेन सहजगुद्धलोकाकाशश्चमितासंख्येयश्चवेशस्तथापि व्यवहारेणानाविकम्मंबन्धाधीनस्वेन शरीरनामकर्मोदयजनितोपसंहारविस्ताराधोनत्वात् घटाविभाजनस्थश्चीपवत् स्ववेहपरिमाणः ।

— वृह**द् द्र**व्यसंग्रह गा० २ टीका

सर्य — यद्यपि जीव निश्चयनय से लोकाकाश के प्रमाण प्रसंख्यात स्वाभाविक शुद्धप्रदेशों का घारक है, तो भी व्यवहार से अनादि कर्मवंषवशात् शरीरकर्म के उदय से उत्पन्न संकोच तथा विस्तार के आधीन होने से, घट प्रादि में स्थित दीपक की तरह, ग्रापनी देह के बराबर है।

"कश्चिवाह यथा प्रदोषस्य भाजनाद्यावरणे गते प्रकाशस्य विस्तारो भवति तथा वेहाभावे लोकप्रमाणेन माद्यमिति ? तत्र परिहारमाह-प्रदोपसम्बन्धी योऽसौ प्रकाशविस्तारः पूर्वस्वभावेनेव तिष्ठति पश्चावावरणं जातं, जीवस्य तु लोकमात्रासंख्येयप्रदेशत्वं स्वभावो भवति यस्तु प्रदेशानां सम्बन्धी विस्तारः स स्वभावो न भवति । कस्मादिति चेत् ? पूर्वं लोकमात्रप्रदेशा विस्तीर्णा निरावरणास्तिष्ठित पश्चात् प्रदोपववावरणं जातमेव । तत्र, किन्तु पूर्वंमेवानाविसंतामरूपेण शरीरेणावृतास्तिष्ठिन्त ततः कारणात्प्रदेशानां संहारो न भवति, विस्तारश्च शरीरनामकर्मा- छोम एव, न च स्वभावस्तेन कारलेन शरीराभावे विस्तारो न भवति ।" वृह्व द्वव्यसंग्रह गा. १४ टीका

सर्च कोई शंका करता है कि जैसे दीपक को ढकनेवाले पात्रादि के हटा लेने पर उस दीपक के प्रकाश का विस्तार हो जाता है, उसीप्रकार देह का अभाव हो जाने पर सिद्धों की आत्मा भी फैलकर लोकप्रमाण होनी चाहिये ? इस शंका का उत्तर यह है —दीपक के प्रकाश का जो विस्तार है, वह तो पहले ही स्वभाव से दीपक में रहता है, पीछे उस दीपक के आवरण से संकुचित होता है, किन्तु जीव का लोकप्रमाण असंख्यातप्रदेशत्व तो स्वभाव

है, प्रदेशों का लोकप्रमाण विस्तार स्वभाव नहीं है। यदि यह कहा जाय कि जीव के प्रदेश पहले लोक के बराबर फैले हुए ग्रावरण रहित रहते हैं फिर जैसे प्रदीप के आवरण होता है उसीप्रकार जीवप्रदेशों का भी आवरण हुआ है? ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि जीवप्रदेश तो पहले अनादिकाल से सन्तानरूप से चले आये हुए शरीर के आवरणसहित ही रहते हैं, इसकारण जीवप्रदेशों का सहार नहीं होता। विस्तार व संहार शरीरनामकर्म के आधीन है, जीव का स्वमाद नहीं है। इसकारण शरीर का अभाव होने पर भी जीव प्रदेशों का विस्तार नहीं होता है।

ਯ'. ग. 29-6-72/IX/ ਈ. ला. मित्तल

# सिद्धों में रागादिरूप परिणत होने की शक्ति है या नहीं?

शंका—सिद्ध परमात्मा में रागादि तथा मिश्यात्वरूप परिणमन करने की शक्ति है या नहीं ? क्या शक्ति का कभी नाश हो सकता है ?

समाधान—बिना परद्रव्य के निमित्त के केवल (अकेला) श्रात्मा प्रपने आप रागादि तथा मिण्यात्वरूप परिगामन नहीं कर सकता। कहा भी है—यया खलु केवल स्फटीकोपलः परिणामत्वस्थभावत्वे सत्यि स्वस्य गुद्धस्वभावत्वेन रागादिनिमित्तत्वाभावात् रागादिभिः स्वयं न परिणमते। परद्रव्येणैव स्वयं रागादिभावापन्नत्या स्थस्य रागादिनिमित्तभूतेन, गुद्धस्वभावत्त्रव्यवमान एव, रागाविभिः परिणम्यते; तथा केवलः किलात्मा, परिणाम-स्वभावत्वे सत्यिष, स्वस्य गुद्धस्वभावत्वेन रागाविनिमित्तत्वाभावात् रागाविभिः स्वयं न परिणमते, परद्रव्येणैव स्वयं रागाविभावापन्नत्या रागाविनिमित्तभूतेन, गुद्धस्वभावात्प्रच्यवमान एव, रागाविभिः परिणम्यते। इति ताबद्धस्तुस्वभावः। समयसार गाथा २७६-२७९ आ० स्था०

अर्थ — जैसे वास्तव में केवल ( म्रकेला ) स्फिटिकमिए, स्वयं परिणमन स्वभाववाला होने पर भी, अपने को मुद्धस्वभावत्व के कारण रामादि का निमित्तत्व न होने से अपने आप रामादिक्य नहीं परिएत होता, किन्तु जो अपने आप रामादिकाव को प्राप्त होने से स्फिटिकमिए। के रामादि का निमित्त होता है, ऐसे परद्रश्य के द्वारा ही मुद्धस्वभाव से च्युत होता हुआ रामादिक्य परिणमित किया जाता है। इसीप्रकार वास्तव में केवल [ अकेला ] आत्मा, स्वयं परिणमतस्वभाववाला होने पर भी अपने मुद्धस्वभाव के कारण रामादि का निमित्तत्व न होने से अपने प्राप ही रामादिक्य नहीं परिणमता, परन्तु जो अपने आप रामादिभाव को प्राप्त होने से आत्मा को रामादि का निमित्त होता है ऐसे परद्रव्य के द्वारा ही, मुद्धस्वभाव से च्युत होता हुआ ही, रामादिक्य परिणमित किया जाता है। ऐसा वस्तुस्वभाव है। और भी कहा है—

आत्मात्मनारागावीनामकारक एवं, अप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोद्वे विध्योपवेशान्ययानुपपत्तेः । यः खलु अप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोद्वे व्यभावभेवेन द्विविधोपवेशः सं, द्रव्यमावयोनिमित्तर्नमित्तिकभावं प्रययम्, अकर्तृत्वमात्मनो
क्रापयति । तत एतत् स्थितम्-परद्रव्यं निमित्तं, नैमित्तिका आस्मनो रागाविभावाः । यद्ये वं नेष्येत तवा द्रध्याप्रतिक्रमणाप्रत्याख्यानयोः कर्तृत्वनिमित्तत्वोपवेशोऽनयंक एवं स्थात्, तवनयंकत्वे त्वे क्रस्यंवात्मनो रागाविभावनिमित्तत्वाः
यत्तौ नित्यकर्तृत्वानुसङ्गात् मोक्षामावः प्रसजेच्च । ततः परद्रव्यमेवात्मनो रागाविभावनिमित्तमस्तु । तथा सति तु
रागावीनामकारक एवं आत्मा । समयसार २ ५३ – २ ६५ आ० छ्या०

अर्थ — आत्मा स्वतः रागादि का अकारक हो है, क्योंकि यदि ऐसा न हो तो ग्रप्रतिक्रमण और प्रत्याख्यान की द्विविधता का उपदेश नहीं हो सकता। भ्रप्रतिक्रमण और अप्रत्याख्यान का जो वास्तव में द्रव्य और भाव के भेद से दो प्रकार का उपदेश है वह द्रव्य और भाव के निमित्त नैमित्तिकत्व को प्रगट करता हुआ आत्मा के अकतु त्व को ही बतलाता है। इसलिये यह निश्चित हुआ कि परद्रव्य निमित्त है और आत्मा के रागादिभाव नैमित्तिक हैं। यदि ऐसा न माना जाय तो द्रव्यअप्रतिकमस्य और द्रव्यअप्रत्याख्यान का कतृ त्व के निमित्तरूप का उपदेश निर्यंक ही होगा और निरयंक होने पर एक ही आत्मा को रागादिभावों का निमित्तत्व आ जायेगा, जिससे नित्यकतृ त्व का प्रसंग आ जायेगा, जिससे मोक्ष का अभाव सिद्ध होगा। इसलिये परद्रव्य ही आत्मा के रागादिभावों का निमित्त है और ऐसा होने पर, यह सिद्ध हुआ कि आत्मा रागादि का अकारक ही है।

इन आगमप्रमाणों से यह सिद्ध हुआ कि आत्मा में परिशामन करने की शक्ति है जिसका नाश नहीं होता। जब तक मोहनीयकर्म का उदय है और नोकर्म का संयोग है उससभय तक जीव का परिशामन रागादिरूप होता है और सिद्धों में उक्त परद्रव्य का निमित्त नहीं है अतः सिद्ध जीवों का परिशामन रागादिरूप न होकर स्वाभाविक है। सिद्धों में परिशामन करने की शक्ति है और परिशामन भी है, किन्तु परद्रव्य का निमित्त न होने से रागादि तथा मिध्यात्वरूप परिशामन करने की शक्ति नहीं है।

— जै. सं. 20-6-57/ ..... / दि. जैन स्वाध्याय मण्डल

- १. सिद्धों में वैभाविक पर्याय शक्ति नहीं है
- २. मात्र ज्ञान से बंधाऽभाव नहीं होता

शंका—आत्मप्रवोधनामक पुस्तक में कहा गया है कि 'यद्यपि वैभाविकशक्ति सिद्धों में द्रश्यक्ष्य से है, किंतु नेवज्ञान होनेपर बंध नहीं होता है।' क्या सिद्धों में वैमाविकशक्ति है ? यवि मात्र भेद-ज्ञान हो जाने पर ही कमेंबंध दक जाता है तो चारित्र की क्यों आवश्यकता रहेगी ?

समाधान— बन्ध के कारण द्रव्य अधुद्ध हो जाता है भीर अधुद्धद्रव्य में विभावरूप परिएामन होता है। बन्ध का अभाव हो जाने पर द्रव्यशुद्ध हो जाता है और विभावरूप परिणमन का अभाव होकर स्वभावरूप परिणमन होने सगता है। कहा भी है—

"समानजातीया असमानजातीयाश्च अनेकद्रभ्यात्मिकंकरूपा द्रव्यपर्याया जीवपुर्वगलयोरेव भवन्ति अशुद्धा एव भवन्ति । कस्मादिति चेतु ? अनेकद्रस्याणां परस्पर-संश्लेषरूपेण संबंधातु ।" पंचास्तिकाय गा. १६ टीका

समानजातीय तथा असमानजातीय अनेक द्रव्यों की एकरूप द्रव्यपर्यायें जीव भीर पुद्गलों में ही होती हैं तथा ये अगुद्ध (विभावरूप) ही होती हैं, क्योंकि भ्रानेक द्रव्यों के परस्पर संश्लेषसम्बन्ध अर्थात् बंध से हुई हैं।

किसी भी आर्षेत्रन्थ में वैभाविकद्रव्यशक्ति का कथन नहीं है। अशुद्धद्रव्यों का विभावरूप परिणमन होने से वैभाविकपर्यायशक्ति सम्भव हो सकती है। अशुद्धश्रवस्था का अभाव हो जाने पर वैभाविकपर्यायशक्ति का भी अभाव हो जाता है।

"क्षास्त्रवनिरोधः संवरः ॥१॥ सगुप्ति-समितिधर्मानुष्रे क्षापरिषहजयचारित्रैः ॥२॥ तपसा निर्जरा च ।" —तत्त्वार्यसूत्र अध्याय ९

श्री उमास्वामिक्षाचार्यं ने तत्त्वार्यसूत्र की रचना करके सागर को गागर में बन्द कर दिया है। उस तत्त्वार्यसूत्र के उपर्युक्त तीन सूत्रों द्वारा चारित्र को संवर (कर्मों का बन्ध एक जाना ) तथा निजंश (पुराने कर्मों का अक्ता) का कारण कहा है।

चारित्र के बिना भात्र भेदज्ञान से मोक्ष प्राप्ति नहीं होती है, क्योंकि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र इन तीनों की एकता ही मोक्षमार्ग है। कहा भी है—

"सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ॥१।१॥ ( तत्त्वार्थं सूत्र )

"असंग्रतस्य च यथोदिताश्मतस्वप्रतीतिकवश्रद्धानं यथोदितात्मतस्वानुभूतिकवज्ञानं वा कि कुर्यात् । ततः संयमशून्यात् श्रद्धानात् ज्ञानाद्धा नास्ति सिद्धिः । अतः आगमज्ञानतस्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानामयौगवद्यस्य मोक्षमार्गस्वं विघटेसैव ।" प्रवचनसार गाया २३७ टोका

आत्मतत्त्व की प्रतीतिरूप श्रद्धान व आत्मतत्त्व का श्रनुभूतिरूप ज्ञान असंयत ( स्ंयमरहित के ) क्या लाभ करेगा ? इसलिये संयमरहित श्रद्धान व ज्ञान से सिद्धि नहीं होती अतः श्रागमज्ञान, तत्त्वार्थं श्रद्धान व संयतस्व की अयुगपत्वाले के मोक्षमार्गत्व घटित नहीं होता है।

अतः मात्र भेदज्ञान से सम्पूर्ण कर्मों का बंध नहीं चकता, यथाख्यातचारित्र हो जाने पर कर्मबन्धः नहीं होता।

---जे. ग./6-1-72/VII/ ... ...

### जीव निराकार यानी स्पर्शादिगुणरहित है

शंका जीव को निश्चयनय से निराकार ( अमूर्तिक ) माना है, किन्तु मुक्तावस्था में जीव को उसके अन्तिम शरीर से कुछ न्यून आकारवाला बतलाया है। अतः इसप्रकार तो शुद्धमुक्तजीव भी साकार ही सिद्ध हुआ तब वह अमूर्तिक कैसे कहा जा सकता है ?

समाधान—जिस द्रव्य में स्पर्श, रस, गन्य और वर्ण गुण पाये जाते हैं, वह द्रव्य मूर्तिक कहलाता है और जिस द्रव्य में स्पर्श, रस, गन्ध और वर्ण गुण न हों वह द्रव्य प्रमूर्तिक है। स्पर्श, रस, गन्ध और वर्ण गुण स्पर्शन, रसना, घ्राण और चक्षु इन्द्रियों द्वारा ग्राह्य है जतः मूर्तिकद्रव्य को इन्द्रियग्राह्य कहा है। पुद्गलद्रव्य में स्पर्शादि गुण पाये जाते हैं अतः पुद्गलद्रव्य मूर्तिक है भीर जीवादि शेष पाँच द्रव्यों में स्पर्शादि गुण नहीं पाये जाते ग्रतः वे अमूर्तिक हैं। कहा भी है—

### मुत्ता इंवियगेज्झाः योग्गसदम्बप्यमा अर्ऐगविधाः। बध्वाणसमृत्ताणं गुणाः अमुत्ता सुरोवस्वाः।। १३९ प्र. सा. ॥

अर्थ — इन्द्रिय ग्राह्म मूर्तगुण पुद्गलद्रव्यात्मक अनेक प्रकार के हैं, अमूर्त द्रव्यों के गुण अमूर्त जानने चाहिए। कहीं — कहीं पर मूर्त को साकार और अमूर्त को निराकार कहा है। वहीं पर आकार शब्द द्वारा स्पर्शादि गुणों को ग्रहण करना। आत्मा का कोई निश्चित ग्राकार नहीं है। सिद्धों ( मुक्त जीवों ) में भी नाना आकार हैं ग्रतः जीव ग्रानिदिष्टसंस्थान है। अनिदिष्टसंस्थान होने के कारण भी जीव को निराकार कहा है। निराकार का यह अर्थ नहीं है कि द्रव्य का कोई आकार अवश्य है, जीव में प्रदेशस्य गुणा विद्यमान है। यहाँ पर निराकार का अर्थ 'स्पर्शादिगुणरहित' है।

—जै. सं. 23-8-56/VI/ बी. एल. पर्म, त्रुजालपुर

# परमाणु की तरह सिद्ध ( शुद्धजीव ) का श्राकार नियत नहीं

शंका---सिद्धों का गुद्धआकार गुद्धनिश्चयनय से कैसा है ? जैसा कि पुद्गल का घट्कोण आकार बतलाया है।

समाधान — मुद्धनिश्चय का विषय 'विशेष' या 'भेद' नहीं है। 'सिद्धों का श्राकार' यह भेद विवक्षा को लिए हुए है। इसलिए यह निश्चयनय का विषय नहीं है। कहा भी है—

"निश्चयनयोऽभेदविषयो व्यवहारो भेदविषय:।" ( आलापपद्धति )

अर्थ - तिश्चयनय का विषय अभेद है श्रीर व्यवहारनय का विषय भेद है।

श्रतः सिद्धों के आकार का कथन व्यवहारनय का विषय है। प्रत्येक सिद्ध भगवान का आकार अपने ग्रपने चरमशरीर से कुछ न्यून होता है। कहा भी है—

> णिक्कम्मा महुगुणा किंचूणा चरमवेहवो सिद्धा। स्रोयस्मितिका णिक्या उत्पाववएहि संजुत्ता॥१४॥ (वृ. इ. सं. )

अर्थ — सिद्धभगदान ज्ञानावरणादि आठकमों से रहित हैं, सम्पक्त्वादि आठगुणों के घारक हैं घौर अन्तिम शरीर से कुछ कम आकारवाले हैं, लोक के घ्रप्रभाग में स्थित हैं तथा उत्पाद-व्यय से संयुक्त हैं।

जिसप्रकार शुद्ध पुद्गलपरमाणु का धाकार नियत है उसप्रकार शुद्ध जीव का आकार नियत नहीं है।

अरसमक्ष्यमगंधं अञ्चलं चेयणागुणमसद्दं। जाण अलिगम्महणं जीवमणिबिहु-संदुर्णा।।५॥ [सधु ब्रव्यसंग्रह ]

अर्थ—जीव घरस, अरूप, अगंध, अन्यक्त ( अस्पर्श), ग्रमन्द, अलिगग्रहण है तथा अनिर्दिष्ट संस्थान बाला है ग्रर्थात् जीव का कोई संस्थान ( आकार ) निर्दिष्ट ( नियत ) नहीं है। चेतना गुणवाला है। जीव को ऐसा जानो।

— जै. ग. 1-11-65/VII/ ओमप्रकान्न

- १. ग्रात्मा का ग्राकार व्यवहार से है
- २. श्रमूर्तिक द्रव्यों का भी प्रदेशत्व गुण के कारण स्राकार होता है

शंका — यह जीव जिस गित में जाता है उस गित के अनुकूल पुद्दगल वर्गणाओं के द्वारा शरीर की रचना होती है और उस शरीर के अनुकूल आत्म-प्रदेशों का प्रसार होकर जो आत्मा का आकार बना वह निश्चय से है या भ्यवहार से ?

समाधान — आत्मप्रदेशों का संकीच होना व विस्तार होना आत्म-द्रव्य का स्वभाव नहीं है किन्तु शरीर नामकमं के आधीन है अर्थास् शरीरनामकमोंदय के आधीन होकर आत्मा के प्रदेश संकीच व विस्तार अवस्था को धारण करते हैं। ऐसा नहीं है कि आत्मद्रव्यस्वभाव के कारण आत्मप्रदेशों का संकीच विस्तार होता है। यदि ऐसा न माना जावे अर्थात् द्रव्यस्वभाव के कारण संकीच-विस्तार मान लिया जावे तो सिद्धों के भी संकोच-विस्तार का प्रसंग आ जाने से आगम से विरोध आ जायगा। श्रतः जीवप्रदेशों की संकोच-विस्ताररूप किया पुद्गलकृत है। इस सम्बन्ध में आर्थवावय इसप्रकार है—

'संहारविस्तारम्य शरीरनामकर्माधीन एव, न च स्वभावस्तेन कारग्रेन शरीराभावे विस्तारी न भवति।' ---वृ• व० सं० गाया १४ की टीका

अर्थ — संहार व विस्तार तो शरीरनामकर्म के आधीन हैं, जीव का स्वभाव नहीं है। इस कारण शरीर का अभाव होने पर जीवपदेशों का विस्तार नहीं होता।

'उपसंहारप्रसर्वतः शरीरनामकर्मजनितविस्तारीपसंहारधर्माभ्यामित्यर्थः ।' बृ. द्व. सं. गा. १० टीका

अर्थ- भरीरनामकर्म से उत्पन्न हुआ विस्तार तथा संकोचरूप जीव के धर्म हैं।

इसी बात को भी कुश्वकुत्व भगवान तथा श्री अमृतचन्द्राचार्य कहते हैं--

जीवा पुग्गलकाया सह सक्किरिया हवंति ण य सेसा। पुग्गलकरणा जीवा खंधा खलु कालकरणा दु॥९८॥ पं. का.

डीका---''प्रदेशांतरप्राप्तिहेतुः परिस्पंदनरूपपथ्यायः किया । तत्र सक्रिया बहिरंगसाधनेन सहसूता जीवाः । जीवानां सक्रियत्वस्य बहिरङ्गसाधनं कर्मनोकर्मोपचयरूपाः पुद्दगला इति ते पुद्दगलकरणाः । तदभावान्निः क्रियत्वं सिद्धानां ।''

गाथार्थ -- जीव और पुद्गल बहिरंग कारणों के मिलने पर सिक्रय होते हैं। शेष द्रव्य क्रियावान नहीं हैं। जीव की क्रिया में बहिरंगसाधन पुद्गल है और पुद्गलस्कन्ध की क्रिया में बहिरंगसाधन काल है।

टीकार्ण सेत्रान्तर प्राप्ति का कारण ऐसी परिस्पन्दनरूप पर्याय को किया कहते हैं। बहिरंगसामन के साथ जीव सिक्तय होता है। जीव को किया के बहिरंग साधन कमं भीर नोकमं का समूह पुद्गल है। इसलिये जीवों को पुद्गल कारण कहा गया। उन कमं-नोकमों के भ्रभाव में भ्रयत् पुद्गल के रूपी बहिरंग साधन के भ्रभाव में सिद्ध जीव निष्क्रिय है।

जीवप्रदेशपरिस्पन्दरूप किया से ही भ्रात्मप्रदेशों का संकोच-विस्तार होता है भ्रथवा श्वरीर के आकाररूप होते हैं।

जिस भरीर को यह जीव ग्रहण करता है उस भरीर के आकाररूप आत्मप्रदेश हो जाते हैं। यह क्रियारूप पर्याय जीव की स्वाभाविकपर्याय नहीं है, किन्तु कर्माधीनपर्याय है अर्थात् विभावपर्याय है। कहा भी है—

> भणिया जे विक्नावा जीवाणं तहय पोग्गलाणं च । कम्मेण य जीवाणं कालावो पोग्गलाखेया ॥७८॥ नयचक्र संग्रह

अर्थ — जीव और पुद्गल में जो विभावभाव अथवा पर्याय होती हैं उनमें जीव को पुद्गल कर्म कारण जानना चाहिये और पुद्गल को काल कारण जानना चाहिये।

क्योंकि ये पर्यायें स्व-पर निमित्तक हैं भौर पराश्चित हैं, इसलिये व्यवहारनय का विषय हैं । निश्चयनय से तो जीव असंख्यातप्रदेशी है । कहा भी है—

अखुगुरुदेहपमाणो जनसंहारप्पसप्पवो चेवा। असमुह्दो ववहारा णिच्छ्यणयदो असंखदेसो वा ॥१०॥ ( बृ. द्र. सं. ) अर्था — व्यवहारनय के विषय की प्रपेक्षा यह जीव, समुद्घात के बिना, संकोच – विस्तार के कारण अपने छोटे-बड़े शरीर के प्रमाण रहता है। ग्रीर निश्चयनय के विषय की अपेक्षा असंख्यातप्रदेश का धारक है।

'यद्यपि निश्चयेन सहजशुद्धलोकाकाशप्रमितासंख्येयप्रदेशस्तथापि व्यवहारेणानादिकम्मंबन्धाधीनत्वेन शरीर-नामकर्मोदयजनितोपसंहारिषस्ताराधोनस्वात् घटादिमाजनस्य प्रदीपवत् स्वदेहपरिमाणः ।'

अर्थ - यद्यपि जीव निश्चयनय से लोकाकाश के प्रमाण मसंख्यात स्वामाविक शुद्धप्रदेशों का धारक है, तो भी व्यवहार से ग्रनादिक में बंधवशात् शरीर कर्मोदय से उत्पन्न संकोच तथा विस्तार के ग्राधीन होने से, घटादि में स्थित दीपक की तरह अपनी देह के बरावर है। बृठ द्वठ संठ गाया २ की टीका

सरीरप्रमाण होकर जीव का जो प्राकाररूप संस्थान बनता है वह भी व्यवहारन्य का विषय है। जीव अनिदिष्टसंस्थानवाला है, यह निश्चयन्य का विषय है। कहा भी है—

> अरसमकवमर्गधं अञ्चलं चेदणागुणमसद्दं। जाण अलिंगगाहणं जीवमणिहिदुसंठाणं॥४०॥ समयसार

अर्था—निश्चयनय के विषय की ध्रपेक्षा जीव अरस, अरूप, अगम, अरूपक्त, चेतनागुणवाला, अशब्द, अलिग-ग्रहण और अनिर्दिष्टसंस्थान ( आकार ) वाला है।

इसकी टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य संस्थान के विषय में निम्नप्रकार लिखते हैं —

"द्रव्यांतरारब्धशरीर संस्थानेनैव संस्थान इति निर्वेष्टुमशक्यत्वात् नियतस्वमावेनानियतसंस्थानानतशरीर-वितत्वात्संस्थाननामकर्मविषाकस्य पुद्गलेषु निर्विश्यमानत्वात्, प्रतिविशिष्टसंस्थानपरिणतसमस्तवस्तुतत्त्वसंवित्तसहज्ञ-संवेदनशक्तिःवेषि स्वयमाखिललोकसंवलनशुन्योपज्ञायमाननिर्मेलानुसूतितात्यंतमसंस्थानत्वाच्चानिर्विष्टसंस्थानः ।"

अर्था—(१) पुद्गल द्रव्य कर रवे हुए संस्थानों ( प्राकारों ) कर कहा नहीं जाता कि ऐसा आकार है।
(२) अपने नियत स्वभावकर अनियत संस्थानरूप अनंत शरीरों में वर्तता है, इसलिये भी आकार नहीं कहा जाता।
(३) 'संस्थान' नामकमें का विपाक (फल) है वह भी पुद्गलद्रव्य में है, उसके निमित्त से भी आकार नहीं कहा जा सकता। (४) जुदे २ आकाररूप परिएामते जो समस्त वस्तु उनके स्वरूप से तदाकार हुआ जो अपना स्वभावरूप संवेदन उस शक्तिरूपपना इसमें होने पर भी आप समस्त लोक के मिलाप कर शून्य हुई जो अपनी निमंलज्ञान
मात्र अनुभूति उस अनुभूतिपने करि किसी भी आकाररूप नहीं है, इसकारण भी अनिदिष्ट संस्थान है। ऐसे चार
हेत्ओं से निश्चयनय की अपेक्षा संस्थान का निष्ध कहा।

यद्यपि सिद्ध भगवान के आत्मप्रदेशों का ब्राकार है तथापि वह ब्राकार पूर्वशरीर के आकाररूप होता है इसिलये वह ब्राकार भी निश्चयनय का विषय नहीं है। जिसप्रकार समस्त सिद्ध भगवानों के ज्ञानादि अनन्तगुरा तथा आस्मप्रदेशों की संख्या समान होती है उसप्रकार ब्राकार व अवगाहना समान नहीं होती, क्योंकि ज्यन्य-अवगाहना से उस्कृष्ट-अवगाहना तक अवगाहना के असंख्यात भेद होते हैं। कोई पद्मासन से सिद्ध होते हैं, कोई सड्गासन से सिद्ध होते हैं, इसिलये भी सिद्धों के ब्राकार में समानता नहीं है। संस्थान के मूलभेद छह हैं ब्रीर सूक्ष्मदृष्टि से उत्तरभेद असंख्यात हैं। इन सब संस्थानों से सिद्ध होते हैं। इस कारण भी सिद्धों के ब्राकारों में विभिन्नता है। इसप्रकार सिद्धों का भी कोई नियतसंस्थान नहीं है, किन्तु उनका आकार भी पूर्वशरीर के ब्राकार पर आधारित है। इसिलये सिद्धों का आकार भी निश्चयनय का विषय नहीं है। लोकाकाश के बराबर असंख्यात-प्रदेशीयना सब सिद्धों में है अतः यह निश्चयनय का विषय है।

सिद्धों का आकार निश्चयनय का विषय नहीं है इसका यह अभिप्राय नहीं है कि सिद्धों का आकार एक करूपना मात्र है, भूठ है—असत्य है; किन्तु सिद्धों का आकार वास्तविक है जो पूर्वशरीर से किंचित् ऊन है। कहा भी है—

णिक्कम्मा अट्ट गुणा किंचूणा चरमदेहको तिद्धा । स्रोयस्मिटिवा खिल्ला उप्यादवएहिं संजुत्ता ॥१४॥ [बृ० द्व० छं०]

अर्थ-सिद्ध भगवान ज्ञानावरणादि आठकमी से रहित हैं, सम्यक्त आदि ब्राठगुणों के घारक हैं। प्रान्तिमधारीर से कुछ कम आकार वाले हैं। आगे धर्मास्तिकाय का ब्रभाव होने से लोक के अप्रभाग में स्थित हैं, निस्य हैं तथा उत्पाद अयय से युक्त हैं।

सिद्ध भगवान निराकार भी हैं। इसका यह श्रभिशाय है कि सिद्ध भगवान प्रमूर्तिक हैं अर्थात् आठ कमों का अभाव हो जाने से सिद्धों में प्रमूर्तिकपना व्वक्त हो गया है, किन्तु संसार अवस्था में वह अमूर्तिकपना कमों से तिरोहित होने के कारण संसारी जीव कर्यांचित् अर्थात् कर्मवंध को अपेक्षा से मूर्तिक है।

श्री अमृतचन्द्राचार्यं ने समयसार की टीका के अन्त में क्रक्तियों का वर्णन करते हुए कहा भी है —"कर्मबंध-व्ययनमञ्ज्ञानितसहजस्पर्शाविश्वन्यात्मप्रवेशिका अमूर्तस्वक्षक्तिः।"

अर्था — कमंबंध के अभाव से व्यक्त किये गये सहज स्पर्शादि शून्य आत्मप्रदेशस्वरूप अमूर्त्तत्व शक्ति है ? "कम्म-णोकम्माणमणाविसंबंधेण मुत्तत्तमुवगयस्य जीवस्य धणलोगमेत्तपवेसस्य जोगवसेण संघारविसप्पणधन्मियस्य अवयवाणं परतंतलव्यणसंबंधेणखुदुमंगुष्पत्तीए।" धवल १४ पृ० ४५ ।

अर्था — जो कमें नौकमों का अनादि सम्बन्ध होने से मूर्तपने को प्राप्त हुआ है और जिसके घनलोकप्रमारा जीवप्रदेश योग के वशसे संकोच-विस्तार धर्मवाले हैं ऐसे जीव के अवयवों के परतन्त्र लक्षण सम्बन्ध से शरीरबंध के छठे मंग की उत्पत्ति होने में कोई विरोध नहीं है।

"मुत्तद्वनम्मजणिव सरीरेण अणाइणा संवद्धस्य जीवस्य संसारावस्थाए सन्वकालं तत्तो अपुधभूयस्य तस्संबं-घेण मूत्तभावमुवगयस्य सरीरेण सह संबंधस्य विरोहाभावादो ।" धवल १६ पृ० ५१२ ।

अर्थ मूर्त स्नाठ कर्म जिनत अनादि शरीर से संबद्ध जीव संसार अवस्था में सदा काल उससे अपृथक् रहता है। अतएव उसके सम्बन्ध से मूर्तभाव को प्राप्त हुए जीव का शरीर के साथ सम्बन्ध होने में कोई विरोध नहीं है।

निराकार का यह अर्थ नहीं है कि सिद्ध जीवों का कोई आकार नहीं है, क्योंकि स्रमूर्तिक द्रव्यों का भी प्रदेशत्वगुण के कारण आकार अवश्य होता है। जैसे आकाश का आकार समघनरूप है। धर्म, अधर्मद्रव्य, पुरुषा-काररूप हैं।

—जॅ. ग. 1-10-64/VIII-IX/ जयप्रकाश्र

### जीव ग्रौर पुर्गल की क्रियाशीलता

शंका—जीव क्रियाशील है अथवा नहीं ? कृतया निश्चयनय से बतलाइये । यदि क्रियाशील है तो मुक्त (शुद्ध ) अवस्था में उसे निष्क्रिय (अकर्ता ) क्यों माना है ? व्यक्तित्व जीर क्वतित्व ] [ ६६३

शंका — पुर्गल कियाशील है अथवा नहीं ? कृपया निश्चयनय से बतलाइये। यदि कियाशील है तो समाधान की जिए कि पुर्गल परमाख जो एक जड़ पदार्थ है — स्वतः (बिना जीव के संयोग के ) किया कैसे कर सकता है ?

समाधान—निश्चयनय दो प्रकार हैं—गुद्धनिश्चयनय और अशुद्धनिश्चयनय । यहाँ दोनों नयों की अपेक्षा समाधान कर रहे हैं । सर्वप्रथम किया का लक्षण क्या है ? इसका विचार करना है—किया – क्षेत्राः लेक्षान्तर गमनक्ष्या परिस्पन्दवती चलनवती किया सा विद्यते ययोस्तौ कियाचन्तौ जीवपुद्गलौ । अर्थ : जिनके क्षेत्र से क्षेत्रान्तर परिस्पन्दनवाली व चलनवाली गमनक्ष्य किया विद्यमान है वे जीव-पुद्गल दोनों कियावाले हैं । परिस्पन्दनक्षण किया, किया का लक्षण परिस्पन्द (कम्पन) है । (प्र. सा. गाया १२९ की टीका ) प्रदेशान्तरप्राप्ति हेतुः परिस्पन्दनक्षणपर्यायः किया । अर्थ—एक प्रदेश से प्रदेशान्तर में गमन करना उसका नाम किया है । (पंश्वकाणाया ९६ की टीका ) । उभयनिमित्तापेक्षः वशादुत्पद्यमानः पर्यायो द्वय्यस्य देशान्तरप्राप्तिहेतुः किया । (स्व सिश्व अश्व प्रसू ५ को टीका )। उभयनिमित्तापेक्षः वशादुत्पद्यमानः पर्यायो द्वय्यस्य देशान्तरप्राप्तिहेतुः किया । (स्व सिश्व अश्व प्रसू ५ को एक देश से दूसरे देश में लेजाने में कारण है, ऐसी पर्याय का नाम किया है । अभ्यन्तरं कियापरिणामशक्तियुक्तं द्वयं बाह्यं च प्ररणामिष्यातादिकं निमत्तमपेक्ष्योत्पद्यमानः पर्यायविशेषो द्वय्यस्य देशान्तरप्राप्तिहेतुः कियेति व्यपदिश्यते । अर्थः कियाक्ष्य परिणामशक्ति का घारक द्वय्य अभ्यन्तर विकारण, प्ररणा का होना एवं प्रभिषात (घक्का आदि ) बाह्यकारण है इन दोनों कारणों के द्वारा जिसकी उत्पत्ति है और जो द्वय्य को एकदेश्व से दूसरे देश लेजाने में कारण है ऐसी विशेषपर्याय का नाम किया है । (सुखबोध तत्त्वार्यवृत्ति अ० ५ सूत्र ७ ) इसप्रकार किया का लक्षण कहा गया ।

### जीव क्रियाशील है धौर नहीं भी

जीवा """ सहसिकिरिया हवंति "" पुरमलकरण जीवा "" । पं० का० गा० ९८ इस पर टीका इस प्रकार है जीवानां सिक्रयत्थस्य बहिरंग साधनं कर्मनोकर्मोपचय रूपाः । ते पुद्गलकरणाः तद्भावाकिः क्रियत्थं सिद्धानां । अयं : जीव बाह्य पुद्गल कारणों के साथ सिक्रय होते हैं । जीवों के क्रियापने में बाह्यसाधन कर्म और नोकर्मरूप पुद्गल हैं । वे जीव-पुद्गल का निमित्त पाकर क्रियावन्त होते हैं । कर्म-नोकर्मरूप पुद्गलनिमित्त के अभाव में सिद्ध निष्क्रिय हैं । यहाँ पर जीव की विभावरूप किया का बाह्य कारण की मुख्यता से कथन है और विभाव के ग्रभाव में सिद्धों को निष्क्रिय कहा है । प्र० सा० गाथा १२९ की टीका में इसप्रकार कहा है —जीवा अपि परिस्यन्वस्वमावत्वात् परिस्यन्वेन नूतनकर्मनोकर्मपुद्गलेण्यो भिन्नास्तैः सह संधातेन संहताः पुनर्भवेनोत्पद्यमानाय-तिष्ठमान मज्यमानाः क्रियावन्तश्च भवन्ति ।

अयं — जीव भी कियावाले होते हैं, क्यों कि परिस्तन्द स्वभाववाले होने से परिस्तन्द के द्वारा नवीन कर्मनीकर्मरूप पुद्गलों से भिन्न जीव उनके साथ एकत्र होने से ग्रीर कर्म नोकर्मरूप पुद्गलों के साथ एकत्र हुए जीव बादमें पृथक् होने से (इस अपेक्षा से) वे उत्पन्न होते हैं, टिकते हैं और नष्ट होते हैं। यहाँ पर किया की अपेक्षा में अशुभ जीव में उत्पाद, व्यय और घीव्य बताया है। श्रतः किया जीव का स्वभाव कहा है। यह अशुद्ध किया का अस्तरंग कारण की मुख्यता से कथन है। त० रा० वा० अ० ५ सूत्र ७ की प्रथम वार्तिक की टीका में श्रीमक्ष सहाक्षंकदेव ने इस प्रकार कहा है—उभयनिमित्त इति विशेषणं द्वव्यस्वभावनिवृत्त्यर्थं। यदि हि द्वश्यस्वभावः स्थातृ किया परिणामिनोद्धव्यस्थानुपरत कियत्त्वप्रसंगः। द्वव्यस्य पर्याय विशेष इति विशेषणं अर्थान्तर भावनिवृत्त्यर्थं। यदि हि क्रिया द्वश्यावर्थन्तर भूता स्यातृ द्वव्यत्वस्थलत्व प्रसंगः। अर्थ-उभय निमित्तापेक्ष यह विशेषण दिया गया है।

वह किया द्रव्य का स्वभाव न समक्ता जाय इस बात की निवृत्ति के लिए है। यदि किया को द्रव्य का स्वभाव मान लिया जावे तो फिर द्रव्य सदा स्थिर न रहकर हलन-चलनरूप ही रहेगा। पर्याय विशेष यह जो किया का विशेष गर है वह किया द्रव्य से भिन्न पदार्थ नहीं समका जाय, इस बात की द्योतना के लिए है। यदि किया भिन्न पदार्थ हो जावे तो द्रव्य सर्वया निश्चल हो जावेगा। यहाँ पर बाह्यकारण निरपेक्ष त्रिकालिकस्वभाव की अपेक्षा से किया के जीव के स्वभावपने का निषेष किया, किन्तु किया जीव की पर्याय है, कोई भिन्न वस्तु नहीं है, वार्तिक १४ व उसकी टीका इस प्रकार है—शरीरवियोगे निष्क्रियत्वप्रसंग इति विश्न अभ्युपगमात्। अथवा, परनिमित्तिक्रियानिहत्ताविष स्वाभाविकी मुक्तस्योद्धंयतिरभ्युपगम्यते प्रवीपवत्। अथवा, स्याच्छरीरवियोगे मुक्तस्य निःक्रियत्वं यद्यनन्तवीर्यज्ञान-वर्शनाचित्त्वस्य मुखानुभवनावयः किया न अभ्युपगम्यरेस् । अभ्युपगम्यते तु तस्माद्यमवोषः शरीरवियोग।वात्मनो निःक्रियत्वप्रसङ्ग दित । अर्थः शरीर (कार्माणशरीर) के वियोग हो जाने पर जीव कियारहित होता है, ऐसा कहने में कोई दोष नहीं, क्योकि यह इष्ट है। अथवा, परनिमित्तककिया का अभाव हो जाने पर भी, दोपक के समान मुक्त-जीव के ऊर्ध्वगमनरूप स्वाभाविक किया मानी गई है। अथवा, यदि शरीर के वियोग में मुक्तजीव को कियारहित माना जायगा तो अनन्तवीर्य, अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन एवं अविन्त्यसुख का अनुभव करना आदि कियाएँ मानी गई है व मानना चाहिए। किन्तु वे मानी गई हैं, इसलिए शरीर के ग्रभाव में आत्मा निष्क्रियपदार्थ है यह दोष यहाँ लागू नहीं हो सकता।

पं० का० गाया २८ की टीका में श्री अमृतचन्द्रसूरिजी ने इस प्रकार कहा है—आत्मा हि परद्वव्यत्वात्कर्म-रजास साकल्येन यहिमन्ने व क्षां मुच्यते तिस्मन्तेवोध्वंगमनस्वभावत्वाल्लोकान्तमधिगम्यः परतो गितहेतोरमावाद्यव-हिथतः। जिस क्षण में समस्त कर्मों से बात्मा मुक्त होता है जसी क्षण में आत्मा ऊर्ध्वंगमनस्वभाव होने के कारण लोक के प्रन्ततक जाकर ठहर जाता है, वयोंकि आगे गितहेतु ( धर्मद्रव्य ) का भ्रभाव है। वृहद्वव्यव्यसंग्रह गाया २ में भी कहा है—बिस्स सोउढ गई अर्थात् जीव स्वभाव से ऊर्ध्वंगमन करने वाला है। इस गाया की टीका में इस-प्रकार कहा है—बद्धाप व्यवहारेण चतुर्गतिजनककर्मोवयवशेनोध्वधिस्त्रियंगाति स्वभावस्त्रधापि निश्चयेन केवल ज्ञाना-धनन्त्रगुणावाप्ति लक्षण मोक्ष्मगनकाले विस्नता स्वभावेगोद्धिक्षित्वंगति । अर्थ: यद्यपि व्यवहार से चारों गतियों को उत्पन्न करनेवाले कर्मों के उदयवश कर्णेंचा, नीचा तथा तिरखा गमन करनेवाला है फिर भी निश्चयनय से केवल-ज्ञानादि अनन्त्रगुणों की प्राप्तिस्वरूप जो मोक्ष उसमें जाने के काल में स्वभाव से ऊर्ध्वंगतिरूप किया जीव का स्वभाव है भीर शुद्धनिश्चयनय से अर्ध्वंगतिरूप किया जीव का स्वभाव है । धुद्धग्रवस्था में मुक्तजीव को परिस्पन्दरूप वैभाविकित्रया के अभाव की अपेक्षा निष्क्रिय कहा है।

### पुद्गलों में क्रियाशीलता

पुद्गलों की किया में कालनिमित्त कारण है और काल का अभाव नहीं होता अतः पुद्गल सिद्धों के समान निष्क्रियपने को प्राप्त नहीं होता जैसा कि पं॰ का॰ गाथा ९६ की हीका में कहा है—पुद्गलानां सिक्रयस्वस्य सहि-रंगसाधमं परिणामनिर्वर्तकः काल इति ते कालकरणाः । न च कर्मावीनामिव कालस्याभावः । ततो न सिद्धानामिव निष्क्रयस्य पुद्गलानामिति । पुद्गलों की किया स्वाभाविक और प्रायोगिक दो प्रकार की होती है जैसा त० रा० वा॰ अतः पुद्गलानामिति । पुद्गलों की किया स्वाभाविक और प्रायोगिक दो प्रकार की होती है जैसा त॰ रा॰ वा॰ अतः पुद्गलपरमाणु को स्वाभाविकिकिया के लिए जीव के संयोग की आवश्यकता नहीं है । पुद्गलपरमाणु का जीव के साथ संयोग भी नहीं हो सकता, न्योंकि जीव का संयोग स्कन्ध के साथ हो सकता है ।

—जे. सं. 23-8-56/VI/बी. एल. पद्म, शुकालपुर

#### स्वसमय-परसमय

शंका---स्थसमय और परसमय कौन-कौन जीव हैं ?

समाधान-भी कुंदकुं वाचार्य ने स्वसमय ग्रीर परसमय जीवों की व्याख्या निम्नप्रकार की है-

बहिरंतरव्यभेषं परसम्यं भण्णय जिणिवेहि । परमव्या सगसमयं तन्भेयं जाण गुणद्वारो ॥१४८॥ मिस्सोत्ति बाहिरव्या तरतमया तुरिय अतरव्यजहण्णा । संत्तोत्ति मजिझमंतर खोग्रत्तम परम-जिणसिद्धा ॥१४९॥ १ रयणसार

अर्थ—बहिरातमा श्रीर अन्तरातमा भेदरूप परसमय, ऐसा जिनेन्द्र भगवान ने कहा है। परमातमा स्वसमय है। गुणस्थानों की अपेक्षा उनके भेद जानने चाहिये।। १४८।। तरतमता लिये हुए मिश्र—तीसरे गुणस्थानतक बहिरातमा है। चतुर्थंगुणस्थान में जघन्यग्रन्तरात्मा है। उपशान्तमोह—ग्यारहवें गुणस्थान तक मध्यमअन्तरात्मा है। क्षीणमोह—बारहवें गुणस्थान में उत्कृष्टअन्तरात्मा है। जिन और सिद्ध परमात्मा है। ग्रर्थात् बारहवेंगुणस्थान तक ग्रन्तरात्मा होने के कारण परसमय है। तेरहवें—चौदहवें गुणस्थानवर्ती जिन तथा गुणस्थानातीत सिद्धभगवान स्वसमय है। मिध्यादिष्ट ग्रथवा सम्यादिष्ट जो घातिया कर्मोदय में स्थित हैं, वे परसमय हैं और जो क्षायिकसम्यय्ववर्गन ज्ञान-चारित्र में स्थित हैं वे स्वसमय हैं।

इसी बात को उन्हीं कुन्दकुन्द मगदान ने समयसार ग्रंथ में कहा है।

जीवो चरित्तवंसणणाणहिउ तं हि ससमयं जाण। पुराल कम्मपदेसहियं च तं जाण परसमयं।। २।।

अर्थ — जो जीव (क्षायिक) चारित्र, ज्ञान, दर्शन में स्थित हैं, उनको स्वसमय जानना चाहिये और जो घातियाकर्मोदयरूप पुद्गल प्रदेशों में स्थित हैं। उनको परसमय जानना चाहिये।

नोट-यह प्रयं रयणसार गाया १४८ व १४९ की दृष्टि से किया गया है।

—जै. ग. 7-10-65/IX/ प्रोमसन्द

#### स्वसमय तथा परसमय का स्वरूप

शंका — कौन जीव स्थ-समय है और कौन जीव थर-समय है ? स्व-समय और पर-समय किसको कहते हैं ? केवली भगवान के योग तथा कर्मास्रव हैं क्या वे भी पर-समय हैं ?

समाधान-श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने स्व-समय और पर-समय का स्वरूप निम्नप्रकार कहा है-

जे पञ्जयेसु णिर**दा जीवा परसम**्यिग सि णिहिट्ठा । आवसहायम्मि ठिदा ते सग समया मुखेदव्या ॥ ९४ ॥ प्र. सा.

अर्थ — जो पर्याय में निरत हैं वे पर-समय हैं ऐसा कहा गया है। जो ग्राह्म-स्वभाव में स्थित हैं उनको स्व-समय जानना चाहिये।

१. डा० देवेग्डकुमार भारती द्वारा अनुदित 'रचणसार' में इन गाथाओं की गाया संख्या १२७-१२६ हैं।

### जीवो घरित्तवंसणणाणहिउ सं हि ससमयं जाण । पुश्चलकम्मपवेसिट्ठयं च तं जाण परसमयं ॥२॥ समयसार

अर्थ — जो जीव दर्शन, ज्ञान, चारित्र में स्थित है उसको स्व-समय जानो मौर जो पुद्गलकर्मं प्रदेश में स्थित है उसको पर-समय जानो।

इन दोनों गायाओं से यह स्पष्ट हो जाता है कि जो झात्मस्वभाव अर्थात् दर्शन-ज्ञान-चारित्र में स्थित है वह स्वसमय है। ऐसा जीव परमात्मा हो सकता है। भौर इससे भिन्न अर्थात् जो आत्मस्वभाव या दर्शन-ज्ञान-चारित्र में स्थित नहीं है अर्थात् जो परमात्मा नहीं है वह परसमय है। इसप्रकार अन्तरात्मा सम्यग्दिष्ट भी परसमय कहा गया है। इसी बात को भी कुरवकुरव भगवान रयणसार ग्रंथ में इस प्रकार कहते हैं—

बहिरंतरप्यमेयं परसमयं भण्णपु जिण्निहि। यरमप्पो सगसमयं तब्भेयं जाण गुणठारो ॥१४८॥

क्षर्य-भगवान जिनेन्द्रदेव ने बहिरात्मा और अन्तरात्मा को परसमय कहा है और परमात्मा को स्व-समय कहा है। इनके विशेष भेद गुणस्थान की अपेक्षा समभ लेना चाहिये।

### मिस्सोत्ति बाहिरप्पा तरतमया तुरिया अंतरप्पजहण्या । संतोत्ति मज्ज्ञमंतर खोश्चतमपरमजिणसिद्धा ॥ १४९ ॥ ३

अर्थ — भिष्यात्व नामक पहिले गुणस्थान से सम्यग्धिमध्यात्व नामक तीसरे मिश्रगुणस्थानतक तरतमता से बहि-रात्मा है। अविरत सम्यग्धिट चौथेगुणस्थानवालां जधन्य अन्तरात्मा है, उपशान्त मोह [ग्यारहवें गुणस्थान] तक मध्यमग्रन्तरात्मा है और क्षीण मोह [बारहवें गुणस्थान] वाला उत्कृष्ट अन्तरात्मा है। जिन श्रीर सिद्ध परमात्मा हैं।

इन ग्रापंदाक्यों से यह स्पष्ट हो जाता है कि क्षीणमोह [ बारहवें गुणस्थान ] तक चातियाकर्मों का उदय रहता है ग्रथांत् पुद्गलकर्मंप्रदेश में स्थित रहते हैं, क्योंकि केवलज्ञान ग्रादि स्वभाव व्यक्त नहीं हुआ है, अतः वे पर-समय हैं। जिनेन्द्र ग्रायदान के यद्यपि योग के कारण सातावेदनीयकर्म का ईर्यापथास्रव हो रहा है तथापि समस्त चातियाकर्मों का नाश हो जाने से स्वाभाविक केवलज्ञान, क्षायिकसम्यक्तव व क्षायिकसारित्र व्यक्त हो गये हैं, इस- लिये जिनस्वभाव में स्थित होने से स्व-समय हैं।

जै. ग. 10-9-64/IX/ जवप्रकाश

#### जीवतत्त्व व जीवद्रव्य में अन्तर

शंका---जीवतत्त्व और जीवद्रश्य में क्या अन्तर है ? तत्त्व और द्रव्य का अलग-अलग लक्षण करते हुए बोनों का अन्तर समझाइये।

समाधान—'तत्त्व' शब्द भावसामान्य वाचक है, क्योंकि 'तत्' यह सर्वनामपद है और सर्वनाम सामान्य अर्थ में रहता है अतः उसका भाव तत्त्व कहलाया । ( सर्वार्थ सिद्धि अध्याय १ सूत्र २ ) । 'द्रव्य' शब्द में 'द्रव'

१., २. ये दोनों गाथाएँ डाँ० देवेन्द्रकुमार भास्त्री द्वारा सम्पादित रवणसार में गाथांक १२८-२६ पर हैं।

व्यक्तित्व और कृतित्व ]

[ E & G

घातु है जिसका अर्थ प्राप्त करना होता है। जो यथायोग्य अपनी-अपनी पर्यायों के द्वारा प्राप्त होता है या पर्याय को प्राप्त होता है वह द्वय् है ( सर्वार्थासिद्ध ५-२ )। 'तत्त्व' में भाव की मुख्यता है और 'द्रव्य' में परिणमन की मुख्यता है। जीवपदार्थ जिसक्ष्प से प्रवस्थित है उसका उसक्ष्य से होना यह जीवतत्त्व है। जीवपदार्थ सत्कृष है यह जीवद्रव्य है।

--- जै. सं. 6-3-58/VI/ गु च. ग्राह, लश्करवाले

# तत्त्वचिन्तन में मन व इन्द्रियों का साहाय्य प्रपेक्षित है

शंका — कर्नों से मलिन आत्मा क्या बिना द्रव्यमन के तत्त्वों का यथार्थ चितन कर सकता है ? मन तो जड़ पदार्थ है। वह तो चितन कर नहीं सकता है फिर उसके अभाव में तत्त्वों का चितन क्यों नहीं कर सकता है ?

समाधान — संसारी जीवों के ज्ञानावरण, दशाँनावरण और वीर्यांतरायक माँ का उदय होने के कारण, उनके ज्ञान का पूर्ण विकास नहीं हो पाता है। ज्ञानावरणादि कर्मों के क्षयोपश्रम के कारण जितना भी ज्ञान लिड्स रूप से प्रगट होता है उसको उपयोगात्मक होने के लिए इन्द्रिय व मन की सहायता की आवश्यकता होती है, क्योंकि वह ज्ञान अपूर्ण होने के कारण कमजोर है। इसलिये भी उमास्वामी आचार्य ने तस्वार्ध सुत्र में कहा है—

"तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं ॥१।१४॥ श्रृतं मतिपूर्वं द्वचनेकद्वादशमेवं ।" उस मतिज्ञान के इन्द्रिय और मन निर्मित्तकारण होते हैं और श्रुतज्ञान मतिज्ञानपूर्वक होता है ।

इसका यह अर्थ नहीं है कि इन्द्रियों या मन पदार्थों को जानते हैं। आत्मा ही पदार्थों को जानता है, किन्तु जानने के लिये इन्द्रिय व मन की सहायता की भावश्यकता होती है। विना इन्द्रिय व मन की सहायता के मित-ज्ञान व श्रुतज्ञान जानने में असमर्थ हैं।

जिसप्रकार आँखें देखती हैं, किन्तु जब वे कमजोर हो जाती हैं तो उनको चश्मे की सहायता की धाव-श्यकता होती है। यह बात सत्य है कि देखती श्रौंख है चश्मा नहीं देखता, किन्तु बिना चश्मे के कमजोर आँख नहीं देख सकती। इसीप्रकार आत्मा भी पौद्गलिक इन्द्रिय व मन की सहायता के बिना मित व श्रुत ज्ञान द्वारा तस्वों को नहीं जान सकती।

जं. ग. 1*1-7-69/\*\*\* |* रो. ला. मित्तल

# सम्यक्तव रहित ग्रात्मा में भी कथंचित् जिनत्व है

शंका-सम्यक्त्व रहित आत्मा में जिनस्य नहीं है, इसमें अनेकान्त क्या है ?

समाधान—सम्यक्तवरहित आत्मा श्रर्थात् मिध्यादिष्ट बहिरात्मा में भी जिनत्व शक्तिरूप से तथा भावी-नैगमनय की अपेक्षा व्यक्तिरूप से भी है। श्री वृहदृद्ध्यसंद्रह की संस्कृत टीका में कहा भी है—

"मिष्याहृष्टिमध्यजीवे बहिरात्मा व्यक्तिरूपेण तिष्ठति, अन्तरात्मापरमात्माद्वयं शक्तिरूपेण माविनैगमनया-पेक्षया व्यक्तिरूपेण च । अभव्यजीव पुनबंहिरात्मा व्यक्तिरूपेण अन्तरात्मा परमात्माद्वयं शक्तिरूपेणंव, न च भाविनैग-मनयेनेति । यद्यभव्यजीवे परमात्मा शक्तिरूपेण वतंते तिहं कथमभव्यत्विमिति चेत् ? परमात्मशक्तोः केवलज्ञानािव-कृषेण व्यक्तिनं भविष्यतीत्यभव्यत्वं, शक्तिः पुनः शुद्धनयेनोभयत्र समाना । यदि पुनः शक्तिरूपेणाप्यभव्यजीवे केवल-ज्ञानं नाहित तदा केवलज्ञानावरणं म घटते ।" गाथा १४ टीका । कर्य — मिथ्यादिष्ट भव्यजीव है उसमें केवल बहिरारमा तो व्यक्तिरूपसे रहता है, अन्तरातमा तथा परमातमा ये दोनों शक्तिरूप से रहते हैं। मिथ्यादिष्ट अभव्यजीव में बहिरात्मा व्यक्तिरूप से रहते हैं। मावी नैगमनय की अपेक्षा अभव्य में अंतरात्मा तथा परमात्मा ये दोनों शक्तिरूप से ही रहते हैं। भावी नैगमनय की अपेक्षा अभव्य में अंतरात्मा तथा परमात्मा व्यक्तिरूप से नहीं रहते। कदावित् कोई कहे कि यदि अभव्य जीव में परमात्मा शक्तिरूप से रहता है तो उसमें अभव्यत्व कैसे ? इसका उत्तर यह है कि अभव्यजीव में परमात्माक्ति की केवलज्ञानादिरूप से व्यक्ति न होगी इसलिये उसमें अभव्यत्व है। शुद्धनय की अपेक्षा परमात्मा की शक्ति तो मिथ्यादिरूप भव्य कीर अभव्य दन दोनों में समान है। यदि अभव्यजीव में शक्तिरूप से भी केवलज्ञान न हो तो उसके केवलज्ञानावरण कमें सिद्ध नहीं हो सकता।

इसप्रकार सम्यक्त्वरिहत जीव में जिनत्व मिक्तिरूप से सिद्ध हो जाने से अनेकास्त सिद्धान्त में कोई बाधा नहीं आती है।

---जॅ. ग. 8-1-70/VII/ रो. ला. जॅन

# चेतन व चेतन्य में कौन किसके आश्रय से रहता है?

शंका-चितन के आश्रय चैतन्य रहता है या चैतन्य के आश्रय चेतन रहता है ?

समाधान—चेतनद्रव्य और अचेतनद्रव्य इसप्रकार द्रव्य के दो भेद हैं। जिस द्रव्य में चेतना या चैतन्यगुण पाया जावे वह चेतनद्रव्य है। जिस द्रव्य में चेतना अर्थात् चैतन्यगुण न हो वह अचेतनद्रव्य है। इसप्रकार चेतनद्रव्य के चैतन्यगुण रहता है। कहा भी है—

"यश्चेतनोऽयमित्यन्वयस्तव्द्रव्यं, यच्चान्वयाधितं चैतन्यमिति विशेषणं स गुणः।"

— प्रवचनसार गा० ५० टीका

अर्थ जो यह चेतन है, यह अन्वय है, वह द्रव्य है। जो अन्वय के आश्रय रहनेवाला चंतन्य है, यह विशेषण है वह गुण है।

"द्रव्याध्या निर्मुणा गुणाः ॥५।४९॥" ( मोक्ष शास्त्र )

यहाँ पर भी यह बतलाया गया है कि गुण सदा द्रव्य के आश्रय रहते हैं। इससे भी यह सिद्ध हुआ कि चैतन्यगुण निरन्तर चेतनद्रव्य के आश्रय रहता है।

—जै. म. १६-७-७०/ ..... / रो. ला. जॅन

### एकशरीरस्थ निगोदों के मुखदुःखानुमव ग्रसमान होते हैं

शंका—एक निगोद शरीर में रहने वाले अनन्त जीवों को दुःखानुभव एक प्रकार का होता है या उसमें कुछ अन्तर है ?

समाधान—एकिनगोद शरीर में रहने वाले सभी जीवों के एक जैसे परिगाम नहीं होते हैं। किसी के तीव्रपरिणाम होते हैं और किसी के मंदपरिणाम होते हैं और उन तीव्र व मंद परिणामों के अनुसार ही तीव्र व मंद धनुभागसीहत कर्मेंबन्ध होता है। जैसा कि "तीव्रमन्बक्ताताक्षात मावाधिकरणवीर्य विशेषेक्यस्ति हिशेषः" इस सूत्र में कहा गया है। जैसा-जैसा धनुभाग उदय में बाता है, उसके अनुरूप ही सुख-दुःख का वेदन होता है, क्योंकि "विषाकोऽनुमवः" ऐसा सूत्र है। ग्रतः सभी निगोदिया जीव एक ही प्रकार के दुःख का अनुभव नहीं करते हैं।

निगोदिया जीवों के परिणामों में विभिन्नता होना अन्नसिद्ध भी नहीं है।

"णिगोवजीवा बादरा सुहुमा तिरिक्खेहि कालपदसमाणा किवगविक्षो गच्छिति ? दुवे गदीओ गच्छिन्ति तिरिक्खर्गींद मग्रसगोंद चेदि।" धवल पु० ६ पृ० ४५७।

निगोद-जीव-बादर या सूक्ष्म तिर्यंचपर्याय से मरण करके कितनी गतियों में जाते हैं ? दो गतियों में जाते हैं (१) तिर्यंचगति (२) मनुष्यगति ।

परिणामों की विभिन्नता के कारण ही निगोद जीव विभिन्न गितयों में जाते हैं। यदि एक से परिणाम होते तो एक ही गित में जाने का नियम होता, किंतु ऐसा नियम है नहीं। अतः सभी निगोद जीवों के सदल परिणाम नहीं होते हैं, इसीलिये वे एक ही प्रकार के दुःख का अनुभव नहीं करते हैं।

—जै. ग. 1-1-76/VIII/.....

# ग्रात्मा व जीव में कथंचित् ग्रन्तर है

शंका—आत्मा और जीव में क्या कोई अन्तर बताया जा सकता है ? यदि है तो क्या और कंसे ? समाधान—''भारमा'' शब्द का अर्थ इसप्रकार है—

''अत् घातुः सातस्यगमनेऽर्ये वर्तते । गमनशब्देनात्र ज्ञानं भण्यते, सर्वे गत्यर्था ज्ञानार्थाः'' इति ववनात् । तेन काररोन यथासंभवं ज्ञानसुखादि गुरोषु आसमस्तात् अतित वर्तते यः स आत्मा भण्यते । अयवा शुभाग्रुममनोवचन-कायव्यापारेर्ययासम्भवं तीव्रमन्दाविरूपेण आसमन्ताक्तित वर्तते यः स आत्मा । अथवा उत्पादक्ययश्चीव्यंरासमन्ता-वति वर्तते यः स आत्मा ।'' दृ. द्व. सं. गाथा ५७ की टीका ।

अर्थ — 'अत्' घातु निरंतर गमन करने रूप अर्थ में है और "सब गमनार्थंक धातु ज्ञानार्थंक होती हैं" इस वचन से यहाँ पर 'गमन' शब्द से ज्ञान कहा जाता है। इसकारण जो यथासम्भव ज्ञान, सुखादि गुणों में सर्वंप्रकार वर्तता है, वह आत्मा है। अथवा शुभाशुभ मन, वचन, काय की क्रिया द्वारा यथासम्भव तीव्रमंदआदिरूप से जो पूर्ण-रूपेण वर्तता है वह आत्मा है। अथवा उत्पाद-व्यय-ध्रौव्य इन तीनों धर्मों के द्वारा जो पूर्णरूप से वर्तता है, वह आत्मा है।

जीव शब्द का ग्रर्थ इस प्रकार है--

"आउआदिपाणाणं घारणं जीवाणं तं च अजोगिचरिमसमयादो स्वरिणस्थि, सिद्धे सु पाणणिवंधणहुकम्मा-भावादो, तम्हा सिद्धा ण जीवा, जीविदपुरवा इदि ।" धवल पु० १४ पृ० १३ ।

अर्थ — आयुग्रादि प्राणों को घारण करना जीवन है। वह ग्रयोगी के श्रन्तिम समय से आगे नहीं पाया जाता, क्योंकि सिद्धों के प्राणों के कारणभूत आठों कर्मों का अभाव है। इसलिये सिद्ध जीव नहीं हैं। श्रधिक से अधिक वे जीवितपूर्व कहे जा सकते हैं।

इस अपेक्षा से जीव और आत्मा में घ्रन्तर है, किन्तु जो चेतन परिणामों से जीता है वह जीव है और जो जाने सो घात्मा इस अपेक्षा जीव और आत्मा में अन्तर नहीं, एकार्थवाची है।

—-ਯੌ. ग. 10-8-72/X/ ਵ. ਗਾ. ਯੌਜ, ਸੇਵਨ

# भ्रात्मा कथंचित् सर्वगत है

शंका-अात्मा सर्वस्यापी किसप्रकार है ?

सप्राधान—आत्मा के प्रदेश यद्यपि लोकाकाश प्रमाण असंख्यात हैं तथापि ज्ञान की भ्रपेक्षा सर्वव्यापी हैं, क्योंकि ज्ञान लोकालोक सर्वेपदार्थों को जानता है। कहा भी है—

> आदा णाणपमाणं णाणं रोयप्ययाणमुद्दिष्टुं। रोयं लोयालोयं तम्हा णाणं तु सन्वययं॥२३॥ प्रवचनसार ज्ञानप्रमाणमात्मानं ज्ञानं ज्ञेयप्रम बिदुः। लोकालोकं यतो ज्ञेयं ज्ञानं सर्वयतं ततः॥१।१९॥ योगसार प्राभृत पृ० १२

जिनेन्द्रदेव ने आत्मा को ज्ञानप्रमाण श्रीर ज्ञान को ज्ञेयप्रमाए कहा है। ज्ञेय चूं कि लोकालोकरूप है अतः ज्ञान सर्गगत है। ग्रात्मा ज्ञान प्रमासा होने से आत्मा भी सर्गगत है।

> सिद्धो बोधमितिः स बोध उदितो ज्ञेयप्रमाणो भवेत् । ज्ञेयं लोकमलोकमेव च वदन्त्यात्मेति सर्वस्थितः ॥ पद्मनन्दि एं० ८१५

अर्थ — सिद्धजीव अपने ज्ञान के प्रमाण हैं और वह ज्ञान जैयप्रमाण है ज्ञेय भी लोक-अलोकस्वरूप हैं। इससे आत्मा सर्व व्यापक कहा जाता है। ( प्रदेश की अपेक्षा आत्मा सर्वव्यापक महीं है )।

---जॉ. ग. 23-9-71/VII/ टो. ला. मित्तल

# शुद्धनिश्चयनय से ग्रात्मा को कुछ भी हेय-उपादेय नहीं

शंका — अध्यात्मरहस्य ग्रंथ के ६५ वें श्लोक में कहा गया है कि 'परमशुद्ध निश्वयनय की हिंडिट से आत्मा के सिये न कुछ हेय और न उपादेय है।' प्रश्न यह है—क्या उच्च श्रेणो का योगी अपनी प्रवृत्ति में हेय उपादेय बुद्धि नहीं रखता है ? क्या आहार लेते समय भी वह अभक्ष्य-भक्ष्य में हेय उपादेय बुद्धि नहीं रखता ?

समाधान — परमणुद्धनिश्चयनय की दिष्ट में आत्मा शुद्ध है, उसमें न राग-द्वेष है और न किया है। धतः शुद्धात्मा के लिये न कुछ हेय है और न कुछ उपादेय, क्योंकि शुद्धात्मा प्रहण नहीं करता है। जो ग्रहण करता है उसी के लिये ग्राह्म-अग्राह्म का विकल्प होता है। शुद्धनिश्चयनय की दृष्टि में आहार लेना ही सम्भव नहीं है ग्रतः अभक्ष्य-भक्ष्य का प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होता।

"जीवपुद्गलसंयोगेनोत्पन्नाः मिथ्यात्वरागादिभावप्रत्यया अशुद्धनिश्चयेनाशुद्धोवादानरूपेण चेतना जीव-सम्बद्धाः शुद्धनिश्चयेन शुद्धोपादानरूपेणाचेतनाः पौद्गलिकाः परमार्थतः पुनरेकांतेन न जीवरूपाः न च पुद्गलरूपाः सुधाहरिद्रयोः संयोग परिणामवत् । वस्तुतस्तुसूक्ष्मशुद्धनिश्चयनयेन न सन्त्येव ।" समयसार पृ० १७५-१७६ ।

अर्थ — जीव और पुद्रगल के संयोग ( बंघ ) से उत्पन्न होनेवाले मिध्यात्व, रागादि भावप्रत्यय अणुद्ध-निश्चयनय व अणुद्ध-उपादान की अपेक्षा जीवरूप हैं और गुद्धनिश्चयनय व गुद्ध उपादान की अपेक्षा मिध्यात्व व रागादि अचेतन हैं पौद्गलिक हैं। परमार्थ एकान्त से न जीवरूप हैं और न पुद्रगलरूप हैं, जैसे चूना-हत्दी के संयोग से उत्पन्न होनेवाला लालरंग न चूनारूप है न हत्दीरूप है। वस्तुत: सूक्ष्म-गुद्धनिश्चयनय (परमणुद्धनिश्चयनय) की अपेक्षा से मिध्यात्व, रागद्धेष हैं ही नहीं, क्योंकि परमणुद्धनिश्चयनय की दृष्टि में सब दृष्य अपने-अपने स्वभाव में ठहरे हुए गुद्ध हैं, जन्ध नहीं हैं।

— जे. ग. 29-1-70/VII/ श्रास्त्रसभा, ग्रीनपार्क, देहली

### ऊर्ध्वंगमन श्रात्मद्रव्य की शुद्ध पर्याय है, यह श्रात्मा का स्वभाव है, गुरा नहीं

शंका—कर्ष्यमन यदि आत्मा का स्वभाव है तो कर्ष्यमन गुण है या पर्याय ? यदि गुण है तो उस गुण की गुद्ध तथा अगुद्ध कौनसी पर्याय है ? यदि कर्ष्यमन पर्याय है तो वह किस गुण की है और वह कर्ष्यमनपर्याय गुद्ध या अगुद्ध है ?

समाधान—ऊर्ध्वंगमन श्रात्मा का स्वभाव है, किन्तु यह गुण नहीं है, पर्याय है और वह जीवड्रक्य की शुद्ध पर्याय है। इस विषय में ग्रागम इस प्रकार है ''तथागितपरिणामाच्चागितशिखावत् ॥६॥ ( टीका ) यथा तियंक्- व्लवनस्वभावतमारणसंबंधनिरुत्कुका प्रवीपशिखा स्वभावादुत्पतित तथा मुक्तात्मापि नाना गतिविकारण कर्म निवारणं सित क्रध्वंगतिस्वभावत्वादूर्ध्वमेवारोहित । ( वार्तिक ) क्रध्वंगत्यभावे तक्ष्माव प्रसंगोऽन्तेरीरुष्धाभावेऽभाववदिति चेस गर्यंतरिनृत्यर्थत्वात् ॥९॥ ( टीका ) स्यान्मतं यथोष्णस्वभावस्याग्ने रौष्णयाभावेऽभावस्त्या मुक्तस्योध्वंगमनं स्वभावस्त्वभावेऽभावः प्राप्नोतीति चेन्न । कि कारणं ? गत्यंतरिनृत्यर्थत्वात् । तथा च मुक्तस्योध्वंभवगमनं न विगंतरगमनिमत्ययं स्वभावो नोध्वं गमनमेवेति । ( वार्तिक ) क्रध्वंश्वलनवद्वा ॥९०॥ ( टीका ) यथोध्वंश्वलनस्वभावत्वेऽप्यग्नेवंगवद्व द्वायाभिधातात्तियंश्वलनेऽपि नाग्नेविनाशो दृष्टस्त्या मुक्तस्योध्वंगति—स्वभावत्वेपि तवभावेभाव इति । अन्नाह—ऊर्ध्वश्वलनस्वभावस्याग्नेवंगवविभ घातात्तियंश्वलने सित विरोधादूर्ध्वश्वलनाभावो युक्तः । मुक्तस्य तु पुनः स्वभावगतिलोपहेरवभावादूर्धगत्यपुरमोनुपपन्न इत्युक्पते लोकातान्नोध्वंगितमुंक्तस्य कुतः ? ( सूत्र ) धर्मास्तकायानावात् ॥९॥ ( टीका ) गरयुप्यहकारणभूतोधर्मास्तकायो नोपर्यस्तीत्यलोके गमनाभावः । तदभावे च लोकात्कोक विभागाभावः प्रसञ्यते ।''

अर्थ-अग्निशिखा के समान जीव का गति स्वभाव है ॥६॥ जिस प्रकार तिरछा बहने का स्वभाव रखने-वाली बायू दीपक की शिखा को भी तिरछी कर देती है, परन्तु जब इस बायु का संबंध नहीं रहता है तब दीपक की शिखा अपने स्वभाव से ऊपर को ही जाती रहती है, क्योंकि, ऊपर को जाना ही दीपशिखा का स्वभाव है। जसी प्रकार नाना गतियों में ले जाने में कारणभूत कमें का सर्वथा निवारण हो जाने पर वह अपने ऊर्ध्वगति स्वभाव के कारण नियम से ऊपर को ही सीघा गमन करता है। संसार में कर्मों की परतंत्रतावश वह ऊद्ध्वंगमन नहीं कर पाता या, परन्तु उस परतंत्रता के दूर हो जाने पर वह अपने स्वभावानुसार वायुवेग से रहित दीपकशिखा के समान नियम से ऊर्ध्वंगमन करता है। ऊर्ध्वंगति के अभाव में जीव के अभाव का प्रसंग आ जायगा, क्योंकि, उष्णता के अभाव में प्राप्ति का अभाव हो जाता है। यह ठीक नहीं है, क्यों कि जीव का ऊर्विंगमन स्वभाव दूसरी गति के निषेत्र के लिये है ।। ६।। जिसप्रकार अभिन का उष्ण-स्वभाव है। यदि वह उष्णस्वभाव नहीं रहे तो अग्नि का भी अभाव हो जाय उसी पकार मुक्तजीव का यदि ऊर्ध्वयमनस्वभाव माना जाता है तो उसका जब ऊर्ध्वयमन होना क्क जाता है तब उस ऊध्वंगमनरूप स्वभाव का अभाव हो जाने से जीव का भी अभाव सिद्ध होता है ? यह कहना ठीक नहीं है कारण कि दूसरी गति के निषेध के लिये मुक्त जीव का ऊर्ध्वगमनस्वभाव कहने का प्रयोजन यह है कि मुक्त-जीव का ऊपर ही नियम से गमन होता है भ्रीर किसी भी दिशा में उसका गमन नहीं हो सकता है। यही मुक्त जीव का स्वभाव है, परन्तु ऊपर उसका सदैव गमन ही होता रहे यह स्वभाव नहीं माना गया है। इस विषय में दुष्टान्त देते हैं--जिस प्रकार अग्नि का स्वभाव नियम से ऊपर जाना है, परन्तु वेगवान द्रव्य के अभिघात से अग्नि का तिरखा गमन होने पर भी उसका नाश नहीं हो जाना है उसीप्रकार मुक्त जीव का ऊर्ध्वगमन स्वभाव होने पर भी अन्यत्र उस ऊध्वंगमन का अभाव होने पर भी जीव का अभाव नहीं हो सकता है। प्रश्त-यद्यपि अग्नि का कथ्वंगमन करना स्वभाव है तो भी वेगवान् द्रव्य (वायु) की प्रेरणा से उसकी तिरछी ज्वाला के जलने पर कंडवंगमन का विरोध हो जाता है। इसलिये कंडवंगमन ग्रग्नि का नहीं हो पाता है, परन्तु मुक्तजीव के तो कहवं- गमनस्वभाव के लोप होने का कोई कारण नहीं है। बिना किसी बाधक कारण के मुक्तजीव की ऊर्ध्वंगित क्यों रक जाती है? मुक्तजीव की ऊर्ध्वंगित लोक के अंततक ही होती है, उससे आगे अलोक में मुक्तजीव की गित नहीं होती। बागे उसकी गित क्यों नहीं होती है इसके लिये सूत्र कहा गया है—धर्मास्तिकाय का अभाव होने से लोक के अंत से धागे मुक्त जीव का गमन नहीं होता। गित के उपकार में कारणभूत धर्मास्तिकाय का ऊपर अभाव है, अलोक में मुक्त जीव के गमन का ग्रभाव है। यदि धर्मास्तिकाय का गित में उपकार नहीं माना जावे तो लोक— अलोक विभाग के अभाव का प्रसंग आ जायगा। इससे यह भी सिद्ध होता है कि निमित्त कारण के अभाव में मुक्त (शुद्ध) जीव की ऊर्ध्वंगित रक जाती है।

—जे. सं. 13-6-57/····/ श्री दि. जेन स्वाध्याय मंडल

#### श्रात्मा का स्वभाव ऊर्ध्वगमन

शंका-क्या आत्मा का स्वभाव अर्ध्वगमन करना है या आत्मा का स्वभाय निष्क्रिय है ?

समाधान—धातमा का स्वभाव उध्वेगमन है। कहा भी है—विस्ससोइट पर्दि व्यविष व्यवहारेण चतुर्गतिअनककर्मोवयवशेनोइध्वधिस्तर्यंगतिस्वमावस्त्रथापि निश्चधेन केथलज्ञानाद्यनन्तगुणावाप्ति सक्षणमोक्षगमनकाले
विस्नसस्वभावेनोध्वंगतिश्चेति ( शृह्द्वव्यसंग्रह गाथा २ व टीका ) अर्थ — जीव स्वभाव से उध्वंगमन करने वाला
है। यद्यपि व्यवहार से चारों गतियों को उत्पन्न करने वाले कर्मों के उदयवण ऊँचा, नीचा तथा तिरछा गमन करने
वाला है फिर भी निश्चयनय से केवलज्ञानादि अनन्त गुणों की प्राप्तिस्वरूप जो मोक्ष है उसमें पहुँचने के समय
स्वभाव से उध्वंगमन करने वाला है। श्री राजवातिक अध्याय १० सूत्र ७ की वार्तिक ६ व टीका इस प्रकार है—
तथागतिपरिणामाच्चाग्निशिखावत् यथा तिर्यक्ष्यवास्वभावसमीरणसम्बन्ध निरुद्धका प्रवीपशिखा स्वभावादु त्यति
तथा मुक्तात्मापि नानागतिविकारणकर्मनिवारणं सित उध्वंगतिस्वभावस्वादूध्वंभवारोहित । अर्थ—जिसप्रकार तिरछी
बहने का स्वभाव रखने वाली वायु, दीपक की शिखा को भी तिरछी कर देती है, परन्तु जब उस वायु का सम्बन्ध
नहीं रहता है अर्थात् वायु का बहना जब बन्द हो जाता है तब दीपक को शिखा प्रपने स्वभाव से उपर को ही
जाती रहती है, क्योंकि उपर को जाना ही दीपशिखा का स्वभाव है उसी प्रकार नानागतियों में ले जाने में कारणभूत कर्मों का सम्बन्ध रहने पर यह आत्मा भी गतियों में गमन करता रहता था, परन्तु उन गतियों के कारणभूत
कर्मों का सर्वथा निवारण हो जाने पर वह अपने उध्वंगतिस्वभाव के कारण नियम से उपर को ही सोधा गमन
करता है प्रयीत् जीव का उध्वंगमन करना ही स्वभाव है। श्री पंचास्तिकाय गाथा २० की टीका में इसप्रकार है—

आत्मा हि परद्रव्यत्वात्कर्मरजसा साक्ष्टियन यस्मिन्नेव क्षणी मुख्यते तस्मिन्नेवोध्वंगमनस्वभावत्वाक्ष्लोकान्त-मधिगम्य परतो गतिहेतोरभावादवस्थितः । आत्मा जिससमय समस्त परद्रव्य कर्मरज से मुक्त होता है जसी समय ऊदर्शगमन स्वभाव से लोक के अन्त में जाता है उसके आगे गतिहेतु (धर्मास्तिकाय) का ग्रभाव होने से प्रवस्थित है।

किया का लक्षण परिस्पन्द (कम्पन) है प्रयांत् प्रदेशों में हलन-चलन होना । इस लक्षण को पुद्गल और जीव में घटित करके बताया है—प्र. सा. गाथा १२९ टीकापरिस्पन्दनलक्षणिक्या ।...... पुद्गलास्सु परिस्पन्द-स्वभावत्वात्परिस्पन्देन भिन्नाः संघातेन संहताः पुनर्भेदेनोत्पद्यमानावतिष्ठमानभज्यमानाः क्रियावन्तश्च भवन्ति । तथा जीवा अपि परिस्पन्दस्वभावत्वात्परिस्पन्देन त्रुतनकर्मनोकर्मपुद्गलेभ्यो भिन्नास्तैः सहसंघातेन संहताः पुनर्भेदेनोर्ध्यमानावतिष्ठमानभज्यमानाः क्रियावन्तश्च भवन्ति । अर्थ-पुद्गल तो क्रियावाले भी होते हैं, वयोंकि परिस्पन्द द्वारा पृथक् पुद्गल एकत्र होते हैं और एकत्र मिले हुए पुद्गल पुनः पृथक् हो जाते हैं इसलिये वे उत्पन्न होते हैं, टिकते हैं और नष्ट होते हैं । तथा जीव भी क्रियावाले भी होते हैं, वयोंकि परिस्पन्द स्वभाव वाले होने से परिस्पन्द

के द्वारा कर्म-नोकर्म पुद्गलों से भिन्न जीव उनके साथ एकत्र होने से और कर्म-नोकर्मरूप पुद्गलों के साथ एकत्र हुए जीव बाद में पृथक् होने से वे उत्पन्न होते हैं, टिकते हैं ग्रीर नष्ट होते हैं। श्री पंचास्तिकाय गाथा ९० में भी किया के विषय में श्री प्रवचनसार के अनुकूल ही कहा है जो इसप्रकार है—

जीवा पुरगलकाया सह सरिकरिया हवंति ण य सेसा । पुरगलकरणा जीवा खंघा खलु कालकरणा दु ॥९८॥

टीका—प्रदेशान्तरप्राध्तिहेतुः परिस्पन्दनरूपपर्यायः किया । तत्र सिक्या बहिरंगसाधनेन सहभूताः जीवाः सिक्याबहिरंग साधनेन सहभूताः पुद्गलाः । जीवानां सिक्यावस्य बहिरंगसाधनं कर्मनोक्षमोपचयरूपाः पुद्गला इति ते पुद्गलकरणाः । तवमावाकिःकियत्वं सिद्धानां । अर्थ-जीव द्रव्य और पुद्गलकाय निमित्तभूत परद्रव्य की सहायता से कियावन्त होते हैं और शेष के जो चार द्रव्य हैं वे क्रियावन्त नहीं हैं । जीव तो पुद्गल का निमित्त पाकर क्रियावन्त होते हैं और पुद्गलस्कन्ध निश्चय करके कालद्रव्य के निमित्त से क्रियावन्त होते हैं ।।९८। प्रदेश से प्रदेशान्तर होने में कारणभूत जो परिस्पन्दनरूप पर्याय है वह क्रिया है । बहिरंग साधनों से होने वाली क्रिया-सहित जीव है और बहिरंग साधनों से होने वाल। क्रियासहित पुद्गल हैं । जीवों के क्रियासहितपने के बहिरंगसाधन कर्म और नोकर्म का समूहरूप पुद्गल हैं इसलिये वे जीव-पुद्गलों का निमित्त पाकर क्रियावन्त होते हैं । कर्म नोकर्मरूप पुद्गल का अभाव होने से सिद्धों के निःकियपना है ।

श्री सोक्षशास्त्र में भी धर्म, ग्रधर्म और आकाशद्रश्य को निः क्रिय कहकर यह भाव प्रकट किया है कि शेष पूद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय कियावन्त हैं। श्री राजवातिक अ०५ सुत्र ७ की टीका व वातिक १ में किया का लक्षरा इसप्रकार कहा है - उभयनिमित्तापेक्षः पर्यायविशेषो द्वव्यस्य देशान्तरप्राध्तिहेतुः क्रिया ॥१॥ अभ्यन्तरं क्रियापरिणामशक्तिपुक्तं द्रव्यम्, बाह्यं च नोदनाभिघाताद्यपेक्ष्योत्पद्यमानः पर्यायविशेषः द्रव्यस्य देशान्तरप्राप्तिहेतुः ऋषेत्युपविश्यते । उभयनिमित्त इति विशेषणं द्रव्यस्वभावनिवृत्त्यर्थम् । वदि हि द्रव्यस्वभावः स्थात् परिणामिनो हुक्यस्याऽनुपरतिक्रयत्वप्रसङ्गः । द्वव्यस्य पर्यायविशेष इति विशेषणम् अर्थान्तरमायनिवृत्यर्थम् । यदि हि क्रिया व्रव्या-वर्षान्तरभूता स्थात् ब्रथ्यस्य निश्चलनत्वप्रसङ्गः । देशान्तर प्राप्तिहेतुरिति विशेषणं ज्ञानाविरूपादिनिवृत्यर्यम । अर्थ--उभयनिमिस का अर्थ अभ्यन्तर और बाह्यकारण है। वहाँ पर क्रियारूप परिएामनशक्ति का धारक द्रव्य अन्तरंग कारमा है भीर नोदन अर्थात् प्रेरणा का होना एवं अभिचात आदि अर्थात् चक्का ग्रादि बाह्य कारमा है। इन दोनों प्रकार के कारएों के द्वारा जिसकी उत्पत्ति है और जो द्रव्य के एक देश से दूसरे देश में ले जाने में कारण है ऐसी विशेष पर्याय का नाम किया है। यहाँ किया पदार्थविशेष है एवं उभयनिमित्तापेक्ष, पर्यायविशेष धीर द्रध्यस्थ देशान्तर प्राप्ति हेतु ये तीन उसके विशेषण हैं। किसी बात की व्यावृत्ति करना प्रथवा उसे व्यवहार में ले आना यह विशेषण प्रयोग का प्रयोजन है। यहाँ पर जो उभयनिमित्तापेक्ष यह विशेषण दिया है वह किया, द्रव्य का स्वभाव न समभा जावे, इस बात की निवृत्ति के लिये है। यदि किया को द्रव्य का स्वभाव मान लिया जाएगा तो उस किया का कभी अभाव तो होगा नहीं फिर द्रव्य सदा स्थिर न रहकर हलनचलनरूप ही रहेगा इसलिये किया को द्रव्य के स्वभाव की निवृत्ति के लिये उभयनिमित्तापेक्ष विशेषण कार्यकारी है। पर्यायविशेष जो किया को विशेषण दिया गया है वह किया द्रव्य से भिन्न पदार्थ न समका जाए इस बात को बताने के लिये है। यदि किया को द्रव्य से सर्वधा भिन्न पदार्थ माना जाएगा तो द्रव्य सर्वधा निश्चल हो जाएगा । देशान्तर प्राप्ति हेतु जो विशेषण है वह आत्मा के अनादि गुणों की और पूद्गलों के रूपादि गुणों की निवृत्ति के लिये है।

जपयुँक्त तीन प्रत्यों में किया का जो लक्षण कहा है उससे स्पष्ट है कि 'क्रिया' से अभिप्राय वैभाविक-किया का है अथवा समानजाति व असमानजाति द्रव्य-पर्याय में परिस्पन्दरूप या हलन-चलनरूप जो किया होती है उससे है। जीव व पुद्गल में ही विभावरूप परिणमन करने की शक्ति है अतः इन दोनों ही द्रव्यों को सिक्रय कहा है। परिस्पन्दरूप शक्ति को भी अमृतचन्द्राचार्य ने स्वभाव कहा है, किन्तु श्री अकलंकस्वामी ने इसे शक्ति तो कहा है परन्तु स्वभाव स्वीकार नहीं किया है, क्योंकि यह वैभाविक शक्ति है। इस बात को वार्तिक १५ में स्पष्ट करते हैं—

शरीरिवयोगे निष्कियत्वप्रसङ्ग इति चेत्, न, अभ्युष्णमात् ॥ १४ ॥ स्यान्मतम् — यस्य कामंणशरीरसम्बन्धे सित तत्त्रणालिकापादिता किया आत्मनोऽभिग्रेता तस्याष्ट्रविधकमंसंक्षये शरीरिवयोगात् अशरीरस्यात्मनो निःक्रियत्वं प्रसक्तिति; तन्न, किकारणम् ? अभ्युष्णमात्, कारणाभावात् कार्याभाव इति । कर्मनोकर्मनिमित्ता या क्रिया सा तबभावे नास्तीति निष्क्रियाव मुक्तस्याभ्युष्णम्यतेऽस्माभिः । अथवा परिनिमित्त क्रियानिवृत्ताविष स्वाभाविको मुक्तस्योध्वांगितरभ्युष्णम्यते प्रदीपवत् । अर्थ — शरीर का वियोग हो जाने पर निष्क्रियपने का प्रसंग वा जायणा ! यदि ऐसा कहते हो तो यह शंका ठीक नहीं है, क्योंकि यह बात हमें स्वीकार है ।। १४ ।। जो कार्मणश्रारीर का सम्बन्ध रहने पर आत्मा में क्रिया होती है ऐसा मानते हैं उनके मत में आठों प्रकार के कर्मों का क्षय होने पर जिससमय आत्मा शरीर से जुदा होकर ग्रशरीरी होगा उससमय वह निष्क्रिय माना जायणा ? ऐसा नहीं है, व्योंकि यह बात हमें इष्ट है । कारण के अभाव में कार्य का श्रमाव होता है । कर्म व नोकर्म के निमित्त से होनेवानी क्रिया कर्मनोकर्म के ग्रभाव में नहीं होती, अतः मुक्त जीवों को हम निष्क्रिय मानते ही हैं । जिसप्रकार दीपक की ली वायु का निमित्त दूर हो जाने पर उपर को स्वभाव से जाती है उसी प्रकार मुक्त जीवों के भी कर्मों का नाश हो जाने से परनिमित्तक क्रिया तो नहीं हो सकती, किन्तु स्वभाव सिद्ध उध्वंगमनरूप क्रिया मानी जाती है । इसप्रकार परनिमित्तक क्रिया की ग्रपेक्षा से श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रिय है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रिय है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रिय है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रिय है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रिय है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रिय है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रिय है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रय है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा श्रुद्धजीव का स्वभाव निष्क्रया है, किन्तु स्वाभाविकिष्ठया की अपेक्षा स्वाभाविकिष्ठया की स्वभाव होता है ।

—जै. सं. १०-१-५७/VI-VII/ दि. जै. स. एत्मादपुर

# पुद्गल : परमाणु

### श्रनादि परमाणु कोई नहीं

शंका--रया ऐसे गुद्धपुद्यल भी हैं जो अनादि से गुद्ध ही हैं और अनन्तकाल तक गुद्ध ही रहेंगे ?

समाधान—जो शुद्धपुद्गल है वह परमाणुरूप है। कहा भी है—शुद्धपरमाशुरूपेण अवस्थानं स्वभावद्वध्य-पर्यायः।" ( पंचास्तिकाय गाया ४ पर श्री जयसेनाचार्य कृत टीका ) कोई भी पुद्गल परमाणु अनादिकाल से परमाणुरूप स्थित रहा हो, ऐसा नहीं है। "न चानाविपरमाणुर्नाम कश्चिवस्ति।" ( राजवातिक अध्याय ४ सूत्र २५ चातिक १० टीका ) अर्थात् अनादिकाल से अब तक परमाणु की अवस्था में ही रहने वाला कोई अणु नहीं है। अतः ऐसा कोई भी शुद्ध पुद्गल नहीं है जो अनादि से शुद्ध ही हो और अनम्तकाल तक शुद्ध ही रहेगा।

— जै. ग. 5-4-62/···/ नानकचन्द

१. परम्तु इलोकवार्तिक २/१७३ में लिखा है ''अनग्वानग्त परमाणु ऐसे हैं जो स्काध अवस्था में प्राप्त महीं हुए हैं, वे अनादि से परमाणुरूप हैं !'' परन्तु वहाँ यह कथम भाषा टीका में हैं ।

<sup>[</sup> भाषाटीकाकार —माणिकवश्दजी कौदेय, न्यायाचार्य ] — सम्पारक

# शुद्ध पुद्गल एक समय से म्रधिक कालतक भी रहता है

शंका—वधा शुद्धपृद्गल केवल एकसमय मात्र हो शुद्ध रह सकता है ? कारण कि षट्गुणी वृद्धि से अशुद्धि आ जाती है।

समाधान—परमाणु शुद्धपुद्दगल द्रव्य है। जब तक वह परमाणु द्रचणुकादि स्कन्धस्य से न परिणमन करे उस समय तक मात्र गुए में पट्गुए।वृद्धि हो जाने से अशुद्धता नहीं आतो। अशुद्धता द्रचणुक आदि स्कन्धस्य परिणमन करने पर पाती है। "पुद्दगलस्य कथ्यन्ते। शुद्धपरमाणको धर्णाव्यः स्वभावगुणाः द्रुघणुकादि स्कन्धे वर्णाव्यो विभावगुणाः शुद्धपरमाण्कपेणावस्थानं स्वभावद्रव्यपर्यायः वर्णाविस्थो वर्णान्तरादिपरिणमनं स्वभावगुणपर्यायः। द्रुपणुकादि स्कन्धेषुवर्णान्तरादिपरिणमनं विभावगुणपर्यायः। तेव्वेव द्रुपणुकादि स्कन्धेषुवर्णान्तरादिपरिणमनं विभावगुणपर्यायः।" (पंचास्तिकाय गाया ५ श्री जयसेनाचार्यं कृत टीका) अर्थात्— "पुद्गल के विषय में कहते हैं। शुद्ध परमाणु के वर्णादिक स्वभावगुण् हैं और द्रुपणुक आदि स्कन्ध में वर्णादि विभावगुण् है। शुद्धपरमाणुरूप से रहना स्वभावद्वय्यर्थाय है और उस परमाणु के वर्णादि का अन्य वर्णादिरूप परिणमन करना स्वभावगुण् पर्याय है। द्रुपणुकादि स्कन्धकप परिणमन विभाव द्रव्यपर्याय है भौर उन द्रुपणुकादि स्कन्ध में वर्णादि से अन्य वर्णादिरूप विभाव गुणपर्याय है। "स्वभावगुणपर्याय अगुरुलघुकगुणवर्षाति वृद्धिरूपः। "" शुद्धार्यपर्याय अगुरुलघुकगुणवर्षाति वृद्धिरूपः। " शुद्धार्यपर्याय अगुरुलघुकगुणवर्षाति है। "स्वभावगुणपर्याय अगुरुलघुमुण के द्वारा वर्गुणुहानिवृद्धिरूप स्वभाव गुणपर्याय है। यह ही शुद्ध ग्रवंपर्याय है जो क्षराक्षयो है, अतः परमाणु में जो षट्गुणहृद्धि होतो है वह स्वभावगुणपर्याय है। अतः ऐसा नियम नहीं कि शुद्ध पुद्मल एकसमय मात्र ही शुद्ध रहता हो। जब तक वह द्रुपणुकादि स्कन्धरूप नहीं परिणमन करता, वह शुद्ध रहता है भौर उसके गुणों में परिणमन भी स्वाभाविक अर्थात् शुद्ध गुण पर्याय है।

जै. ग. 5-4-62/ ···/ नानकचन्द

# 'तत्त्वार्थसूत्र' में बन्धविषयक नियम परमाणुत्रों के लिए हैं

शंका — सर्वार्थिसिद्धि अ. ५ सूत्र ३६ में बंध के लिये दो अधिक गुण का नियम बतलाया है वह स्कन्ध के लिये भी है या मात्र परमाणु के लिये है ?

समाधान— तस्वार्यसूत्र ( मोक्षणास्त्र ) अध्याय ४ में सूत्र ३३ से ३७ तक पुद्गल परमाणुओं के परस्पर बंध का कथन है। सूत्र ३३ में बंध का साधारण नियम है श्रीर सूत्र ३६ में विशेष नियम है। सूत्र ३३ की उत्थानिका में (तस्वार्यद्वत्ति टीका में ) श्री अनुतसागर सूरि ने ये सूत्र परमाणु बंध विषयक बतलाये हैं। वह उत्थानिका इसप्रकार है——

"अथ परमाणूनां परस्परबंध निमित्तसूचनपरं सूत्रमुच्यते ।"

अर्था — अब परमाणुओं के परस्पर बंघ के कारगों को बतलाने के लिये आगे का सूत्र कहते हैं।

-- जै. ग. 7-8•67/VII/ र. ला जैन

कार्य परमाणु कारण परमाणु बन सकता है। कार्य परमाणु की जघन्यता का नियम नहीं

शंका क्या क्षेत्र से होने वाले शुद्ध परमाख्य का भी पुनः कभी बंध हो सकता है ? क्या कार्य परमाणु ज्ञाचन्य परमाणु ( कार्यपरमाणु ) बदलकर कभी भी बंधयोग्य नहीं होता, अर्थात् ज्ञाचन्यपरमाणु कभी भी कारणपरमाणु नहीं बनता ?

समाधान—'भेवावणुः', इस सूत्र द्वारा यह कहा गया है कि स्कंध के भेद से अणु की उत्पत्ति हो सकती है। यह अणु भेदरूपी श्रिया का कार्य होने से 'कार्यपरमाणु' कहा जाता है। इसमें स्निग्ध या रूक्ष के जघन्य अविभागपरिच्छेद हों, ऐसा कोई एकान्त नियम नहीं है। यदि जघन्य अविभागपरिच्छेद भी हों तो वे भी काल पाकर वृद्धि को प्राप्त हो जाते हैं। कहा भी है—

"स्नेहादयो हि गुणाः परमाणौ प्रादुर्भवन्ति वियन्ति च।" [ रा-श्रा-४।२४।७ ] अर्थात् परमाणु में स्निग्ध भावि गुण हानिवृद्धि को प्राप्त होते रहते हैं।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि जघन्यगुण वाला परमाणु भी, स्निग्ध या रूक्षगुरा में वृद्धि हो जाने पर, बंधयोग्य हो जाता है।

श्री पंचास्तिकाय गाथा ९८ की टीका में भी कहा है।

"न च कर्मादीनामित्र कालस्याभावः। ततो न सिद्धानामित्र निष्क्रियत्वं पुद्गलानामिति "अत्र यथा गुद्धात्मानुभूतिबलेन कर्मक्षये जाते कर्म-नोकर्म पुर्गलनामभावात् सिद्धानां निःक्रियत्वं भवति न तथा पुर्गलानाम्। कस्मात् ? कालस्य सर्वदेव सर्थातेव विद्यमानत्वादित्ययंः।"

बर्थात् जीवों के बन्ध का कारण कर्मोदय है और पुद्गल के बन्ध का कारण कालद्रव्य है। जिसप्रकार गुद्धात्मानुभूति से कर्मों का क्षय हो जाने पर कर्मनोकर्मरूप पुद्गलों का जीवों से ग्रभाव हो जाता है और सिद्धजीव पुन: बन्ध को प्राप्त नहीं होते; उसप्रकार पुद्गलपरमाणु स्कन्ध से पृथक् हो जाने पर पुन: बन्ध को प्राप्त न हो ऐसा नहीं है, क्योंकि कालद्रव्य सर्वेदा श्रीर सर्वेत्र विद्यमान रहता है, जिसके कारण कार्यपृद्गलपरमाणु पुन: बन्ध को प्राप्त हो जाता है।

ज. ग. 12-6-67/IV/ मृ. च. ज्ञास्त्री

# भिन्न-भिन्न परमाणुष्रों में भिन्न-भिन्न वर्ण

शंका—वर्णगुण के अविभागप्रतिच्छेव भी परमाणु में होते हैं और वह भी स्पर्श की तरह अनन्त तक बढ़ते हैं या नहीं । वर्णगुण की पाँच पर्यायों हैं, उन पाँच पर्यायों में से स्पर्शगुण की कौनसी पर्याय होती है ? क्या सभी परमाखुओं में एकसा वर्ण होता है या भिन्न-भिन्न वर्ण होते हैं ।

समाधान-वर्णगुण के अविभागप्रतिच्छेद भी परमाणु में घटते-बढ़ते रहते हैं। "शुद्धपरमाण्रूरूपेण।वस्थानं स्वभाववृद्धपर्यायाः वर्णादिश्यो वर्णान्तरादिपरिणमनं स्वभाववृद्धपर्यायः।" ( पंचास्तिकाय गाया ५ की टीका )

अर्थातु--शुद्धपरमाणु में वर्णं से वर्णान्तररूप परिणमत होना स्वभावगुणपर्याय है।

इससे सिद्ध होता है एक ही वर्ण के अविभागप्रतिच्छेदों में हीनाधिक होना अथवा एकवर्ण से दूसरे वर्ण-कप होना यह परमाणु में स्वभाव-गुण-पर्याय है। परमाणु में एक ही वर्ण के जधन्यअविभागप्रतिच्छेद से बढ़कर उत्कृष्टअविभागप्रतिच्छेद भी हो सकते हैं और वर्णगुण की एकपर्याय से दूसरीपर्याय भी हो सकती है। सभी पर-माणुओं में वर्णगुण की एक ही पर्याय हो ऐसा नियम नहीं है। भिन्न-भिन्न परमाणु भिन्न-भिन्न वर्णवाले हो सकते हैं।

—जै. ग. 26-6-67/IX/ र. ला. जॅन

# परमाणु में शक्तिरूप से मी गुरु लघु प्रादि नहीं

शंका—जैनसंदेश में लिखा है कि ''गुर, लघु, मृदु, कठिनस्पशंक्ष्य परिणत हुए स्कन्धक्य होने को शक्ति के योग से परमाणु को इन स्पर्शवाला भी कहा जा सकता है। परमाणु में सर्वया इनका निषेध करने से तो स्कन्ध में भी उनका दर्शन होना सम्भव नहीं है'' क्या परमाणु में गुर, लघु, मृदु, कठिनस्पर्श है ?

समाधान श्री कुंबकुं दाचार्य ने पंचास्तिकाय गाया ६१ में परमाणु में दो-दो स्पर्ण बतलाये हैं। श्रीत-उष्ण में से कोई एक तथा स्निग्ध रूक में से कोई एक। इसप्रकार परमाणु में दो स्पर्ण होते हैं। किसी भी आचार्य ने परमाणु में शक्ति या व्यक्तिरूप से गुरुलघु या मृदु-किठन स्पर्ण का निर्देश नहीं किया है। एक परमाणु में दूसरे परमाणुओं के साथ बन्ध को प्राप्त होने की शक्ति है, क्योंकि उसमें स्निग्ध या रूक्षगुण है। स्कंध अवस्था में गुरुलघु या मृदु-किठनस्पर्ण होते हैं। परमाणु में इन गुरु धादि स्पर्ण को मानने से आगम से विरोध आ जायगा। प्रामम का कुतक के द्वारा खण्डन करना उचित नहीं है, क्योंकि आगम तर्क का विषय नहीं है? (धवल पु. १४ पृ. १४१)।

—जे. ग. 7-2-66/X/र. ला. जेन

### परमाणुका स्व-रूप से रहने का काल

गंका—पुद्गलपरमाणुक्याकभी स्कन्ध से पृथक् होता है ? असका परमाणुरूप से रहने का उत्क्रद्ध काल कितना है ?

समाधान—पुद्गलपरमाणु स्कन्ध से पृथक् होता है क्योंकि तत्त्वार्थ सूत्र अध्याय १ सूत्र २७ 'भेदावणुः' से सिद्ध है कि स्कन्ध के भेद से अणु की उत्पत्ति होती है। अणु स्कन्ध को भी प्राप्त होते हैं और पृथक् होकर अणु- रूप हो जाते हैं। अनादिकाल से अब तक परमाणु की अवस्था में ही रहनेवाला कोई अणु नहीं है ( राजवातिक अध्याय १ सूत्र २२ वार्तिक १०)। पुद्गलपरमाणु का परमाणुरूप से रहने का कोई नियतकाल नहीं है। कोई परमाणु दूसरे समय में स्कन्ध से बँध जाता है और कोई बहुत कालतक स्कन्धपने को प्राप्त नहीं होता।

—जै. ग. 4-4-63/IX/ ब्रान्तिलाल

# परमाणु में कर्णेन्द्रिय-ग्राह्मत्व नहीं। शब्दगुण नहीं पर्याय है

शंका—'जैनसंदेश' में प्रवचनसार गाथा २।४० की टीका उद्धृत करके लिखा है—'धहां परमाणु में शक्तिरूप से इन्द्रियपाह्यता स्वीकार की है। अतः जैसे परमाणु में शक्तिरूप से अन्य इंद्रियसंबंधी पाह्यता है गैसे ही कर्णेन्द्रियसंबंधी पाह्यता भी है।'' क्या यह निष्कर्ष ठीक है?

समाधान-प्रवचनसार गाया २।४० में परमाणु की इंद्रियग्राह्मता का कथन हो नहीं है, किन्तु वहां पर तो स्पर्श रस गंघ वर्ण, इन चार गुणों की इंद्रिय ग्राह्मता का कथन है जो इस प्रकार है —

''इंद्रियग्राह्याः किल स्पर्धरसगंधवर्णास्तद्विषयत्वात्, ते चेन्द्रियग्राह्यश्वस्यक्तिशक्तिवशास् ग्राह्यमाणा अग्राह्य-माणाश्च आ एकद्रव्यात्मकसूक्ष्मपर्यायात्परमाणोः आ अनेकद्रश्यात्मकस्यूलपर्यापात्पृथिवीस्कन्धान्च सकलस्यापि पुद्गलस्याविशेषेण विशेषगुणत्वेन विद्यन्ते ।''

अर्थात् स्पर्श, रस, गंध और वर्शा इंन्द्रियग्राह्य हैं, क्योंकि वे इन्द्रियों के विषय हैं। इंद्रियग्राह्मता की व्यक्ति और मिक्त के वस से भले ही वे स्पर्श झादि गुरुए इंद्रियों के द्वारा ग्रहण किये जाते हों या ग्रहण न किये जाते हों तथापि वे एक द्रव्यास्मक सूक्ष्म पर्यायरूप परमाणु से लेकर अनेक द्रव्यात्मक स्थूल पर्यायरूप पृथ्वी स्कन्धतक के समस्त पुर्गलों के साधारणरूप से पाये जाते हैं, किन्तु अन्य द्रव्यों में नहीं रहने से ये स्पर्श आदि विशेष गुण हैं।

इसी टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य लिखते हैं कि शब्द यद्यपि इंद्रियग्राह्य है तथापि वह गुण नहीं है, किन्तु शब्द तो पूद्गल की स्कंधपर्याय है। पर्याय का लक्षण कादाचित्कत्व है अर्थात् प्रतित्यत्व है और गुण का लक्षण नित्यत्व है। शब्द नित्य नहीं है इसलिये शब्दगुण नहीं है, किन्तु पुद्गल की पर्याय है। यदि शब्द पुद्गल की पर्याय है तो वह समस्त इंद्रियों के द्वारा ग्राह्य होना चाहिये जैसे पृथिवी पुद्गल की पर्याय है और समस्त इन्द्रियों द्वारा ग्राह्य है, ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्योंकि जैसे जल झाणइंद्रिय का विषय नहीं है ग्राग्त झाण ग्रीर रसना इन्द्रियों का विषय नहीं है, और वायु झाण, रसना तथा चक्षुइंद्रिय का विषय नहीं है बैसे ही शब्द भी कर्ण के अतिरिक्त अन्य इन्द्रियों का विषय नहीं है, किन्तु जल, ग्राग्त, वायु और शब्द में स्पर्ण ग्रादि चारों ही गुण विद्यमान है।

इस टीका से यह निष्कर्ष नहीं निकलता कि परमाणु में कर्णाइंद्रियसम्बन्धी ग्राह्मता है। पृद्गल की शब्द-रूप स्कंघ पर्याय में कर्णाइन्द्रियसम्बन्धी ग्राह्मता है। परमाणु में शब्दरूप स्कंघपर्याय का अभाव है इसलिये उसमें कर्णाइन्द्रियसम्बन्धी ग्राह्मता नहीं है, किन्तु उसमें स्पर्ण, रस, गंध, वर्णागुण विद्यमान हैं, इसलिये परमाणु के स्पर्ण भादि गुणों में स्पर्णनादि इंद्रियों द्वारा ग्राह्मता है।

यह बात सत्य है कि पुद्गल में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति है, ग्रन्य पाँचद्रव्यों में ग्रर्थात् जीव, घमं, अधमं, आकाश, कालद्रव्यों में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, इसीलिये 'शब्द' पुद्गल की पर्याय है। किन्तु इसका यह अर्थ भी नहीं है कि प्रत्येक पुद्गलद्रव्य में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति है। यदि ऐसा मान लिया जाय तो अव्यवस्था हो जायगी। उपादान का नियम न ठहरे। यद्यपि मृत्तिका और तन्तु दोनों पुद्गल हैं, किन्तु मृतिका में घटरूप परिणमन शक्ति है, तन्तु में घटरूप परिणमनशक्ति नहीं है इसीप्रकार भाषा वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति है अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं है, अन्य पुद्गल २२ वर्गणाओं में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति नहीं स्वर्ण परिणम कायों में स्

पुद्गल परमाणु में शब्दरूप परिरामन करने की शक्ति नहीं है। बन्ध होने पर जब पुद्गल परमाणुओं का समूह भाषावर्गणारूप परिराम जाता है तब उनमें शब्दरूप परिणमन करने की पर्याय-शक्ति उत्पन्न हो जाती है।

—चै. म. 7·2-66/X/र. ला. जैन

परमाणु में स्पर्शादि चारों गुण व्यक्त हैं स्कन्ध में कोई गुण व्यक्त तथा कोई ग्रव्यक्त होते हैं

शंका—"किन्हीं परमाणुओं में कोई गुण व्यक्त होता है और किन्ही में कोई गुण अध्यक्त रहता है" ऐसा 'जैन-संदेश' में लिखा है। परमाणु में रूप, रस, गंध, स्पर्ग इनमें से कोई गुण व्यक्त और कोई गुण अध्यक्त रहते हैं क्या ? कैसे ?

समाधान—परमाणु में स्पर्ण, रस, गंध, वर्ण में चारों गुण व्यक्त रहते हैं। इतमें से कोई भी अध्यक्त नहीं रहता है। परमाणु जब पृथ्वी, जल, अग्नि और वायुरूप स्कन्ध में परिगणमन कर जाता है तब उसमें कोई गुण मुख्य (व्यक्त) हो जाता है और कोई गुण गौण ( प्रव्यक्त ) हो जाता है। स्पर्शंगुण के ग्राठ भेद हैं स्निग्ध-रूक्ष, शीत-उद्या, हल्का-भारी, कोमल-कठोर। स्पर्शगुण के इन चार युगलों में परमाणुओं में स्निग्ध-रूक्ष शीतोब्ण, ये दो युगल पाये जाते हैं और हल्का-भारी तथा कोमल कठोर इन दो युगलों का अभाव है। बंब होने पर स्कन्ध ग्रवस्था

में हलका-भारी कोमल-कठोर ये गुण उत्पन्न होंगे। द्रव्याधिकनय की अपेक्षा से सत् का नाश और असत् का उत्पाद नहीं होता, किन्तु पर्यायधिकनय की अपेक्षा से सत् का विनाश और असत् का उत्पाद होता रहता है। श्री कुन्दकुन्द भगवान ने कहा भी है—

एगं सदो विणासो असदो, जीवस्स होई उप्पादो। इवि जिणवरेहि भणियं, अण्णोण्णविरुद्धमविरुद्धं।। ५४।।

भावों के द्वारा जीव के सत् का विनाश और असत् का उत्पाद होता है, ऐसा जिनेन्द्र भगवान ने कहा है। पूर्व में जो यह कहा गया है कि सत् का विनाश नहीं होता और असत् का उत्पाद नहीं है, यद्यि यह कथन उसके विरुद्ध है तथापि नय विवक्षा से विरुद्ध नहीं भी है अर्थात् द्रव्याधिकनय से सत् द्रव्य का विनाश और असत् द्रव्य का उत्पाद नहीं होता, किन्तु पर्यायाधिकनय से सत् पर्याय का नाश और असत् पर्याय का उत्पाद होता है। दोनों नय परस्पर सापेक्ष हैं।

जिनके मात्र द्रव्याधिकनय का एकान्त है अर्थात् ऐसे एकान्त मिथ्याद्दियों के मत में असत् का उत्पाद भीर सत् का विनाश नहीं होता। किन्तु स्याद्वादियों को दोनों इष्ट हैं, उनको कियी का एकान्त आग्रह नहीं है।

द्रव्यायिकनय की अपेक्षा पुद्गलपरमाणु का उत्पाद भी नहीं है ग्रीर विनाश भी नहीं है, किन्तु पर्यायाधिक नय से बंध हो जानेपर स्कंध अवस्था में परमाणु अवस्था ( पर्याय ) का नाश हो जाता है ग्रीर स्कन्ध से पृथक् होने पर श्रथांत् भेद होने पर परमाणु का उत्पाद होता है। तस्वार्थात्त्र अध्याय १ में कहा भी है "भेदावणुः" परमाणु अचाक्षुष है, किन्तु स्थूल स्कन्धपर्याय होने पर चाक्षुष हो जाता है। परमाणु में हलका-भारी कोमल-कठोर स्पर्शगुणों का अभाव है, किन्तु स्कन्धपर्याय में ये गुण उत्पन्न हो जाते हैं। परमाणु में ये गुण श्रव्यक्त भी नहीं हैं। यदि परमाणु में कोमल-कठोर हलका-भारी अध्यक्त होते तो केवलज्ञानी को तो ये व्यक्तरूप से दिखाई देते, किन्तु सर्वज्ञ ने परमाणु में कोमल-कठोर हलका-भारी गुर्गों का अभाव वतलाया है।

--- ਯੱ. ग. 7-2-66/IX/ ਦ. ला. जीन

# परमाणु को स्निग्धता-रूक्षता की हानि-वृद्धि मी शुद्ध परिणमन है

शंका—जब जधन्य अंशवाला शुद्ध परमाणु वो अंशरूप परिणमता है तो निमित्त कौन होता है ? एशं यह परिणमन स्वभाव है अथवा विभाव ?

समाधान--जब जघन्य अंशवाला परमाणु दो श्रंशरूप परिणमता है तो उस परिणमत में कालद्रव्य निमित्त होता है। पंचास्तिकाय में कहा भी है--

''पुक्यलानो सिक्रयत्वस्य बहिरंग साधनं परिणाम निर्वर्तकः काल इति ते कालकरणाः ।'' ( गाथा ९८ टीका )

अर्थ-पुद्गलों को सिक्रियपने का बिहरंग साधन परिणाम निष्पादककाल है, इसलिये पुद्गल कालकरण वाले हैं।

परमाणु के गुर्गों में जो परिणमन होता है। वह स्वभाव परिणमन है।

'शुद्ध परमाणुरूपेणावस्थानं स्वमावद्वव्यपर्यायः वर्णाविभ्यो वर्णान्तराविपरिणमनं स्वभावगुणपर्यायः ।' ( पंचास्तिकाय गाया ५ की टीका ) अर्थ-शुद्ध परमाणुरूप से रहना सो स्वभावद्रव्यपर्याय है। शुद्धपरमाणु में वर्णादि से अन्य वर्णादिरूप परिणमना स्वभावगुणपर्याय है।

परमाणु शुद्धद्रव्य है, अतः उसके गुण भी शुद्ध हैं, अतः उन गुएों में जो परिणमन होता है वह स्वभाव-परिसामन है। जब वह परमाणु अन्य परमाणु के साथ बन्ध को प्राप्त हो जाता है तो वह द्वयणुक आदि स्कन्धरूप अशुद्धपुद्मलद्रव्यपर्याय हो जाती है अतः उसके गुण भी अशुद्ध हो जाते हैं और उन गुणों का परिणमन भी विभाव परिसामन होता है।

इसीप्रकार ध्रात्मा की भी संसार अवस्था में पौद्गलिक कर्मों से बंध के कारण असमानजाति अशुद्धद्रव्य-पर्याय हो रही है। संसारी जीव के गुण और उन गुणों का परिणमन भी घ्रशुद्ध हो रहा है, क्योंकि आत्मद्रव्य अशुद्ध हो रहा है। द्रव्य के शुद्ध होने पर गुण शुद्ध होंगे और द्रव्यपर्याय व गुणपर्यायें शुद्ध होंगी।

जबतक परमाणु बंध को प्राप्त नहीं हुआ अर्थात् अबंध अवस्था है वह स्वयं शुद्ध है श्रीर उसके गुणों का परिएामन स्वाभाविक परिएामन है।

---जै. ग. १५-१-७०/VII/ राजकिशोर

#### वनस्पति के कारण को कारए परमाणु नहीं कहा

शंका — नियमसार गाया २५ में कहा है 'जो पृथ्वो, जल, अग्नि और वायु का कारण है, वह कारण परमाणु है' जो वनस्पति का कारण है, उसे कारण परमाणु क्यों नहीं कहा जबकि वनस्पतिरूप स्कन्ध का भी कारण नियम से परमाणु हो है।

समाधान---नियमसार गाथा २५ इस प्रकार है---

धाउचतकहस पुणो जं हेऊ कारणंति तं रोयो। खंधाणां अवसाणो णावस्यो कज्जपरमाणु ।।२४१। ति. सा. चार घातुश्रों का जो कारण है, उसको काररा परमाणु कहा है। पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु ये चार घातुयें मानी गई हैं। इन चारों घातुयों का काररापरमाणु एक ही प्रकार का है। जैसा बाह्य निमित्त मिलता है वह परमाणु उस बातुरूप परिणम जाता है। चार घातुओं के लिये भिन्न-भिन्न प्रकार के परमाणु काररा नहीं हैं जैसा कि अन्य मतवालों ने माना है। परमाणु एक ही प्रकार का है, वह बाह्य निमित्तों के काररा पृथ्वी, जल, ग्रग्नि—वायुरूप परिणमन कर जाता है। वनस्पति घातु नहीं है। वनस्पति के लिये पृथ्वी ग्रादि घातुएँ कारण होती हैं। अतः वनस्पति के लिए जो काररा है, उसे कारण परमाणु नहीं कहा गया।

—पढाचार/ ज. ला. जॅन, भीठहर

# स्कन्ध व परमाणु दोनों द्रव्य हैं। सर्व परमाणुद्रों को समान पर्यायें नहीं होती हैं

शंका--- पुद्गलद्रव्य परमाणुको कहा या स्कंध को ? यदि स्कन्ध मी पुद्गलद्रव्य है तो क्या वह शुद्ध है ? क्या प्रत्येक परमाणु में एकसी शक्ति होती है ?

समाधान — परमाणु भी पुद्गलद्रव्य है और स्कन्ध भी पुद्गलद्रव्य है।

"अणबस्कन्धाश्च ॥२५॥ ( तत्त्वार्थ सूत्र अध्याय ५ )

इस सूत्र द्वारा अणु भीर स्कन्ध दोनों को पुद्गलद्वन्य बतलाया है। परमाणु पुद्गल की शुद्धपर्याय प्रथित् स्वभावपर्याय है। स्कन्ध पुद्गलद्वन्य की विभावपर्याय ग्रर्थात् अशुद्धपर्याय है। पंचास्तिकाय में कहा भी है—

''शुद्धपरमास्त्र रूपेणावस्थानं स्वभावद्वस्थपर्यायः वर्णाविभ्यो वर्णान्तराविपरिणमनं स्वभावगुणपर्यायः, द्वस-णुकाविस्कन्धक्रपेण परिणमनं विभावद्वव्यपर्यायाः तेष्वेव द्वस्यणुकाविस्कन्धेषु वर्णान्तराविपरिणमनं विभावगुणपर्यायाः ।'' ( पंचास्तिकाय गाथा ५ की टीका )

शुद्धपरमाणु पुर्गल की स्वभावद्रव्यपर्याय है भीर द्वचणुक म्रादि स्कन्ध पुर्गल की विभाव अर्थात् अशुद्धपर्याय है।

सर्व परमाणुश्रों में गुरापर्याय एक प्रकार की नहीं होती है। कोई परमाणु स्निम्ब है, कोई रूक्ष है। कोई परमाणु शीत है, कोई परमाणु उद्या है। इसीप्रकार रस, गंध, वर्णगुणों की पर्यायों में भी अन्तर सम्भव है।
—- जै. ग. 13-8-70/IX/ ......

- १. परमाणु स्वयं ग्रशब्द है
- २. एक पर्याय में दूसरी पर्याय नहीं होती

शंका - परमाणु जब स्पर्श, रस, गंध, वर्णवाला है तो वह शब्बरूप क्यों नहीं परिणमन करता है ?

समाधान-पुद्गल की अणु और स्कंघ ये दो पयिं हैं। श्री कुंबकुंदाचार्य ने नियमसार में कहा भी है-

अञ्जाजिरावेक्को जो परिणामो सो सहावयक्जायो । खंधसक्रवेण पुणो परिणामो सो विहायपज्जायो । २८॥

संस्कृत टोका--परमाणुपर्व्यायः पुद्गलस्य शुद्धपर्व्यायः । स्कन्धपर्व्यायः स्वजातीयबन्धलक्षणलक्षित्वाद-शुद्धः इति ॥

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि अन्यद्रव्य निरपेक्ष होने से परमाणुक्प पर्याय पुद्रगल की स्वभाव अर्थात् भुद्धपर्याय है। स्वजातीयवंध के कारण स्कंषरूप पर्याय पुर्गल की विभाव अर्थात् अभुद्धपर्याय है।

श्रणुरूप पर्याय में स्कंधरूप पर्याय का अभाव है, क्योंकि भिष्ठ-भिष्ठ पर्यायों में परस्पर इतरेतरअभाव होता है। कहा भी है—

> सर्वात्मकं तवेकं स्यावन्यापोहस्यतिकमे । अन्यत्रसम्बद्धे न व्ययबिस्येत सर्वेषा ॥१०५॥ (जयध्रवस पु. १ पृ. २५१)

श्री पं॰ कैलाशचन्द्रजी कृत अर्थ — एकद्रव्य की एकपर्याय का उसकी दूसरी पर्याय में जो अभाव है उसे अन्यापोह या इतरेतराभाव कहते हैं। इस इतरेतराभाव के अपलाप करने पर प्रतिनियत द्रव्य की सभी पर्यायें सर्वात्मक हो जाती हैं। विशेषार्थ — प्राथाय यह है कि इतरेतराभाव को नहीं मानने पर एकद्रव्य की विभिन्न पर्यायों में कोई भेद नहीं रहता, सब पर्यायें सब रूप हो जाती हैं।

जिससमय परमाणु रूप पर्याय है उससमय स्कन्धरूप पर्याय नहीं है, क्योंकि पर्यायें क्रम-क्रम से होती हैं। कहा भी है--- क्रमवितनः पर्यायाः ॥९२॥ ( आलापपद्धति )

ऋमभाधिनः पर्यायाः ( नयचऋ पृ. ५७ )

शब्द स्कन्धरूप पर्याय है, जैसा कि श्रो कुंबकुंबाचार्य ने पंचास्तिकाय में कहा है-

सद्दो खंधप्यभवो, खंधो परमाणुसंगसंघादो । पद्दोसु तेसु जायदि, सद्दो उप्पादिगो णियदो ॥७९॥

भी अमृतचन्द्राचार्यं कृत टीका---''इह हि बाह्य अवशेन्द्रियावलम्बितो भावेन्द्रियपरिच्छेद्यो स्विनः शब्दः । स खलु स्वरूपेणानंतपरमासूनामेकस्कंधो नाम पर्यायः ।''

श्री जयसेनाचार्ये कृत टीका—''द्विविधा स्कंधा भवन्ति भाषावर्गणायोग्या ये तेऽभ्यंतरे कारणभूताः सूक्ष्मास्ते च निरंतरं लोके तिष्ठन्ति, ये तु बहिरंगकारणभूतास्ताल्योष्ठपुटव्यापारघंटामिधातमेघादयस्ते स्यूलाः क्वापि क्यापि तिष्ठन्ति न सर्वत्र यद्येयमुभयसामग्री समुदिता तत्र भाषावर्गणाः शब्दरूपेण परिणमन्ति न सर्वत्र ।''

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि शब्द स्कन्ध-प्रभव है अर्थात् भाषावर्गणारूप स्कंघ की पर्याय है और अनन्तपरमाणु श्रों के परस्पर बंघ होने पर अर्थात् एकीभाव को प्राप्त होने पर भाषा-वर्गणारूप स्कंघ होता है, क्योंकि 'एकीभावो बन्धः' एकीभाव को प्राप्त होना बंघ है ये भाषा वर्गणार्थे संसार में सर्वत्र तिष्ठ रही हैं। किन्तु भाषावर्गणा को शब्दरूप परिणमाने में बहिरंग कारण औठ श्रादि का व्यापार तथा घंटा श्रादि का हिलना व मेघा-दिक का संयोग लोक में सर्व ठिकाने नहीं है, कहीं—कहीं पर है। जहाँ पर यह बहिरंग कारण मिलता है वहाँ पर ही भाषावर्गणा शब्दरूप परिणम जाती है।

्र ब्रादेसमेत्तमुत्तो घादुचदुक्कस्स कारणं जो दुः। - सो ऐओ परमासू, परिणामगुणो सदमसहो ॥७८॥

परमाणु आदेशमात्र से मूर्त है, चार घातुओं का (पृथ्वी, जल, वायु, अग्नि) कारण है, परिएामन स्व-भाववाला है (वर्ण से वर्णान्तर, रस से रसान्तर इत्यादि) और स्वयं अग्रब्द है (भाषावर्गणारूप स्कंघ न होने से परमाणु शब्दरूप नहीं परिएाम सकता )।

अपवेसी परमार्गू पवेसमेत्रो ये सयमसद्दी जो ॥ १६३ ॥ [ प्रवचनसार ]

संस्कृत टीका--''स्वयमनेक परमाणुद्रव्यात्मकशब्दपर्यायव्यव्त्यसंभवावशब्दश्च ।''

परमाणु अप्रदेशी है तथा प्रदेशमात्र है और अनेक परमाणुद्रव्यात्मक स्कंधरूप शब्द पर्यायरूप स्वयं परिण्-मन न होने से अशब्द है।

परमाणु रूप पर्याय में भाषावर्गगारूप स्कन्धपर्याय का अभाव होने से परमाणु स्वयं अग्रब्द है।

—-जॅ. ग. 6-7-72/IX/ र. ला. जैन

शब्द गुण नहीं है, किन्तु पर्याय है

शंका-शब्द को यदि गुण माना जाय तो क्या यह योग्य नहीं है ?

व्यक्तिस्व भीर क्वतित्व ] [ १०१३

समाधान—शब्द को यदि गुरा माना जाय तो उसका कभी नाश नहीं होना चाहिये। स्पर्श, रस, गंध, वर्श के सदश शब्द भी पुद्गल की प्रत्येक अवस्था में रहना चाहिये, किन्तु ऐसा नहीं है। स्कन्धों के परस्पर टकराने से शब्द उत्पन्न होता है। बी कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी है—

> सन्वेति खंघाणं जो अंतो तं वियाण परमासू । सो सस्तदो असद्दो एको अविभागी मुक्तिभवो ।१७७।। आदेसमेत्तमुक्तो छादुचदुक्कस्स कारणं जो दु । सो खेओ परमासू परिणामगुषो संयमसद्दो ।१७८।। सद्दो खंघपभवो परमाणु संगसंघावो । पुट्टेसु तेसु जायदि सद्दो उप्पादिगो णियदो ।१७९।। पंचास्तिकाय

यहाँ पर गाथा ७७ व ७८ में यह बतलाया गया है कि परमाणुस्वयं ग्रशब्द है। गाथा ७६ में बतलाया है कि शब्द स्कन्छजन्य है। स्कन्धों के परस्पर टकराने से शब्द उत्पन्न होता है।

श्री अमृतचन्द्राचार्यं ने कहा है—''शब्दयोग्यवर्गणामिरन्योन्यमनुप्रविश्य समंततोऽभिव्याप्य पूरितेऽपि सकले लोके यत्र तत्र बहिरंगकारणसामग्रीसमुवेति तत्र तत्र ताः शब्दत्वेन स्वयं विपरिणमंत इति शब्दस्य नियतमुत्पाद्यत्वात् स्कंग्रप्रभवत्विमिति ।'' [पं० का० गा० ७९ त० वी० ]

शब्दयोग्य वर्गणाम्नों से समस्त लोक भरपूर होने पर भी जहाँ जहाँ बहिरंग कारएसामग्री उदित होती है वहाँ जहाँ वे भाषा वर्गणाएँ शब्दरूप से स्वयं परिणमित होती हैं। इसप्रकार शब्द अवश्य ही उत्पाद्य है इसिलये वह स्कन्ध-जन्य है।

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि शब्द के योग्य पुद्गलवर्गणाएँ अर्थात् शब्द का उपादानकारण तो लोक में सर्वेत्र है, किन्तु निमित्त-कारण के अभाव में वे उपादान-कारणरूप वर्गणाएँ शब्दरूप स्वयं नहीं परिणम सकतीं। जहां जहां जहां निमित्तकारण मिलता है वहां-वहां वह उपादानकारणरूप वर्गणा ही शब्दरूप परिणमती हैं, श्रम्य पुद्गल स्कन्ध शब्दरूप नहीं परिणमता इसलिये स्वयं परिणमती हैं ऐसा कहा गया है। अंतरंग और बहिरंग कारणों से शब्द की उत्पत्ति होती है, इसलिये शब्द गुण नहीं हो सकता वह पर्याय है, क्योंकि गुण की उत्पत्ति या विनाश नहीं होता है।

सहो बंधो सुहुमो **चूलो सं**ठान भेरतमछाया । उज्जोदाक्ष्यतसिहया पुग्गलदम्बस्स पञ्जाया ॥ १६ ॥ द्रम्यसंग्रह

यहां पर 'सद्दो' शब्द द्वारा यह बतलाया गया है कि शब्द पुद्गलद्रव्य की पर्याय है इससे शब्द के गुण होने का निषेच हो जाता है।

—जॅ. ग. 15-6-72/VII/ हो. ला. जॅन

# पुद्गल परमाणु में वैभाविक पर्याय शक्ति नहीं है

तंका — परमाण पुर्गलबन्ध की स्वभावपर्याय है तथा द्वचण क आदि पुर्गल की विभावद्रव्यपर्याय है। यदि पुर्गल में विभावशक्ति न होती तो पुर्गलपरमाण का बन्ध होकर विभावरूप परिणमन नहीं हो सकता था। अतः पुर्गलद्रव्य में वैभाविकद्रव्यशक्ति है ऐसा क्यों न माना जाय ? समाधान — परमाणुके बन्च का कारए। स्निग्घव रूक्ष गुण है। कहा भी है —

"स्निग्धरुक्षस्वाङ् बग्धः ॥५।३॥" ( तस्वार्य सूत्र )

स्निग्धत्व और रूअस्व के कारण पुद्गलपरमाणुओं का परस्पर बन्ध होता है और इसमें सहकारीकारण कालद्रश्य है। कहा भी है—

"खंधा खलु काल करणा हु।"

पुद्गलपरमाणुओं का परस्पर बंध हो जाने पर द्वधणुक मादि स्कन्धरूप समानजाति-द्रव्य-पर्याय उत्पन्न हो जाती है जो विभावपर्याय है।

परमाणु में नरम, कठोर, हलका, भारी स्पर्श नहीं है, किन्तु बंध होकर स्थूल स्कन्ध बन जाने पर उनमें नरम-कठोर तथा हलका—भारी स्पर्श उत्पन्न हो जाते हैं इसीप्रकार पुद्गलपरमाणु में जल धारए करने की शक्ति या कर्णइन्द्रिय का विषय होने की शक्ति नहीं है, किन्तु पुद्गल परमाणुओं का बन्ध होकर घटरूप परिएामन होने पर जर्ण धारए करने की नवीन पर्यायशक्ति उत्पन्न हो जाती है । घटपर्याय का व्यय हो जाने पर जल-धारण करने की पर्यायशक्ति नवीन पर्यायशक्ति उत्पन्न हो जाती है । घटपर्याय का व्यय हो जाने पर जल-धारण करने की पर्यायशक्ति नव्द हो जाती है । भाषावग्रेणाह्म स्कन्ध का विषयन हो जाने पर कर्ण-इन्द्रिय के विषय होने की शक्ति का भी भ्रभाव हो जाता है । इसप्रकार पर्यायशक्ति उत्पन्न होती रहती है, भ्रौर विनष्ट होती रहती है । परमाणुकों का परस्पर बंध हो जाने पर पुद्गलपरमाणुक्ष्य शुद्धपर्याय का अभाव होकर ( व्यय होकर ) स्कन्धक्य अधुद्धपर्याय उत्पन्न हो जाती है । और विभावक्र्य परिएामन होने लगता है । विभावक्रय परिणमन को वैभाविक-श्राक्ति भी कह दिया तो कोई विशेष आपत्ति नहीं है, किन्तु अधुद्धद्रव्य की पर्यायशक्ति है द्रव्यशक्ति नहीं है । कसी भी आर्थग्रन्थ में वैभाविक-द्रव्यशक्ति का उत्पाद होने पर इस पर्यायशक्ति का भी भ्रभाव हो जाता है । किसी भी आर्थग्रन्थ में वैभाविक-द्रव्यशक्ति का उत्पाद होने पर इस पर्यायशक्ति का भी भ्रभाव हो जाता है । कसी भी आर्थग्रन्थ में वैभाविक-द्रव्यशक्ति का उत्पाद होने पर इस पर्यायशक्ति का भी भ्रभाव हो जाता है । कसी भी आर्थग्रन्थ में वैभाविक-द्रव्यशक्ति का उत्पाद होने पर इस पर्यायशक्ति का मा सकता है ? पर्यायशक्ति के लिये प्रमेयक्रमलमार्तण्ड पुठ २०० देखना चाहिये ।

—जॅ. ग. 25-6-70/VII/ का. ना. कोठाशी

# पुद्गलों (परमाणुत्रों) के बन्ध का नियम एवं मतवंभिन्नध

शंका—परमाण के बन्ध के विषय में तत्त्वार्यसूत्रकार से धवल का मत भिन्न है या तत्त्वार्यसूत्र के टीका-कारों से धवल का मत भिन्न है ? सर्वार्थितिद्ध में सम्पादक पं० फूलचन्द्रजी सिद्धान्त शास्त्री ने पृ० २३० पर बताया है कि "तत्त्वार्यसूत्र [ ५१३३-३७ ] एवं प्रयचनसार [ गाथा १६६ की टीकाइय ] का मत एक है, परम्तु बद्खंडा-गम [ धवल पु० १४ पृ० ३३ गाथा ३६ ] में कही गई बन्ध-ध्यवस्था इससे कुछ भिन्न है।" इस पर विशेष स्पद्धीकरण देने की कृपा करें।

समाधान—'तत्त्वार्थसूत्र' में परमाणुओं के बन्ध होने में दो सूत्र [निषेधात्मक] हैं। जघन्य गुण ( ग्रविभाग प्रतिच्छेद ) वाले परमाणुओं का बन्ध नहीं होता। दूसरे, जिन सहशापरमाणुओं के गुणसमान हों उनका परस्पर बन्ध नहीं होता। सदश परमाणुधों में यदि दो गुण अधिक हों तो बन्ध हो सकता है। रूक्ष व रूक्ष परस्पर सदश हैं। स्निग्ध व स्निग्ध परस्पर सहश हैं, किन्तु रूक्ष व स्निग्ध परस्पर सहश नहीं हैं, किन्तु विदश हैं।

परन्तु श्री पूज्यपाद आचार्य और इनके पश्चात् होने वाले अफलंकदेव आदि ने भी "सद्भ" को गौण करके "सदश तथा विदश दोनों में गुर्शों की समानता होने पर बन्च नहीं होता" ऐसा अर्थ कर दिया है। परन्तु मूल सूत्रकार के सूत्र से यह अर्थ नहीं निकलता। अपने अभिप्राय को प्रकट करने के लिए शब्द ही माध्यम है। शब्दों का जो अर्थ होता है वहीं प्रन्थकार का अभिप्राय है।

'धयल' से सत्त्वार्थसूत्रकार का मत भिन्न नहीं है, किन्तु टीकाकारों का मत भिन्न है; ऐसा पं० फूलचन्द्रजी सा॰ को लिखन। चाहिए था। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी 'तत्त्वार्थसूत्र' पर 'तत्त्वार्थसार' लिखा है। उन्होंने भी श्री पूज्यपादाचार्य को Follow किया है। श्री वीरसेनाचार्य ने श्री पूज्यपाद को Follow नहीं किया, किन्तु मूल ग्रन्थकर्त्ता (उमास्वामी) के शब्दों का ग्रर्थ किया है।

अथवा इस सम्बन्ध में आखायों के दो भिन्न मत हैं। ''जघन्यगुण और दो गुण अधिक'' समऋते के लिए सबल पुरु १४ पूरु ४५० व ४५१ देखने चाहिए।

—पत्न 1*5*-4-79/ ज. ला. जॅन, श्रीण्डर

शंका—'तत्त्वार्थसूत्र' का 'धवला' से बन्धनियमविषयक मतभेद हो, ऐसा नजर नहीं आता । ''सर्शानों'' शब्द भी अवलोकनीय है। इस विषय में कृपया आप स्पष्टीकरण देवें । साथ हो धवलाकार के मतानुसार विद्शों में जब समगुणबन्ध एवं अद्वयधिक बन्ध स्वीकृत है तो ''बन्चेऽधिकौ पारिणमिकौ च [ ४।३७ त० सू० ]'' यह सूत्र बहां क्या काम करेगा ? समझाने की कृपा करें ।

समाधान—परमाणु मों के परस्पर बन्ध के विषय में जो धवलाकार का [ धठ पुठ १४ में—वर्गणा खण्ड में ] मत है वही मत तत्वार्थसूत्रकार का है। किन्तु श्रीमत्यूज्यपाव आवि आचार्यों का भिन्न मत है। 'तत्त्वार्थसूत्र', अध्याय १ में सूत्र ३३ से ३७ तक परमाणुओं के परस्पर बन्ध का नियम बताया गया है। सूत्र ३३ में कहा गया है कि स्निष्ध व स्क्षगुण के कारण परमाणुओं का परस्पर बन्ध होता है। ३४ वें एवं ३१ वें सूत्र में यह बताया गया है कि जब स्निष्य या स्क्षगुण के अविभागप्रतिच्छेद घटकर इतने कम हो जाते हैं कि उनमें बन्धशक्ति का अभाव हो जाता है तो उन परमाणु मों का बन्ध नहीं होता। जब स्निष्ध या स्क्षगुण के अविभागप्रतिच्छेद घटकर इतने कम हो जाते हैं कि उनमें बन्धशक्ति का अभाव हो जाता है तो उनमें बन्ध शक्ति का प्रादुर्भाव हो जाता है और उनका बन्ध सम्भव हो जाता है। पैतीसवें सूत्र में बताया है कि यदि वे परमाणु सदश हैं—अर्थात् एक परमाणु स्निष्ध है प्रीर दूसरा परमाणु भी स्निष्ध है [ अथवा एक परमाणु स्वर्ध हैं और दूसरा परमाणु भी स्वर्ध है [ अथवा एक परमाणु स्वर्ध हैं और दूसरा परमाणु मी स्वर्ध हैं ] तथा उन दोनों परमाणुओं के अविभागप्रतिच्छेद भी समान हों तो उनका परस्पर बन्ध नहीं होता। गुणों (अविभागप्रतिच्छेदों) की समानता का नियम विदश्व (स्निष्ध का स्था या स्वर्ध का सित्रध के साथ) बन्ध में बाधक नहीं है। यदि गुण्य-समानत्व का नियम विदश्व में भी बन्ध का सक्ष या स्था का सित्रध के साथ) बन्ध में बाधक नहीं है। यदि गुण्य-समानत्व का नियम विदश्व में मी बन्ध का सक्ष या स्था का स्वर्ध के साथ अथवा रूक्ष का रूक्ष के साथ ] का बन्ध दो गुण्य प्रधिक होने पर ही सम्भव है।

सैतीसवें सूत्र में यह बताया गया है कि बन्ध होने पर अधिक गुणवाले रूप परिएामन हो जायगा। स्तिग्ध का स्निग्ध के साथ या रूक्ष का रूक्ष के साथ होने पर हीनगुरा (अविभाग प्रतिच्छेद ) वाला परमाणु भी अधिक स्निग्ध या अधिक रूक्ष हो जावेगा। इसीप्रकार स्निग्ध व रूक्ष परमाणुओं का परस्पर बन्ध होने से यदि दोनों के

अविभाग प्रतिच्छेद समान हैं तो उनके गुणों में परिएामन नहीं होगा। यदि दोनों के अविभागप्रतिच्छेद असमान हों तो होनगुण वाला परमाणु अधिकागुण वाले परमाणुरूप परिएामन करेगा। इसप्रकार सैंतीसवाँ सूत्र बन्ध-अबन्ध का नियामक नहीं है। इसमें तो यह बताया गया है कि हीनाधिक गुणावाले परमाणुओं का परस्पर बन्ध होने पर कैसा परिएामन होता है।

— पताचार/अगस्त ८७/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

#### ज्ञानावरणादि कर्मी को तोस को ड़ाकोड़ी सागर स्थिति कैसे सम्भव है ?

शंका— सर्वार्थासिद्धि प्रत्य अ० ५ सूत्र ७ की टीका की अस्तिम पंक्ति में लिखा है—''उक्त विधि से बन्ध के होने पर ज्ञानावरणादि कर्मों की तीसकोड़ाकोड़ीसागर स्थिति बन जाती है।'' तीसकोड़ाकोड़ीसागर की स्थिति कैसे सम्भव है ? क्या द्वि-अधिक गुण परमाणु ३० कोड़ाकोड़ीसागर तक गुणान्तर को संक्रमण नहीं करते ?

समाधान—'तत्त्वार्थसूत्र' अ० ५ में सूत्र ३३ से ३७ परमाणु ग्रों के परस्पर बन्ध का कथन है। परस्पर स्कन्धों के बन्ध का या जीव पुद्गल के परस्पर बन्ध का कथन नहीं है। ''बन्ध के समय दो प्रधिक गुणवाला परमाणु परिणामन कराने वाला होता है।'' ऐसा ३७ वें सूत्र में कहा गया है। 'बन्ध' की व्याख्या करते हुए भी पूच्यपावाचार्य ने कहा है—''पूर्वावस्थाप्रच्यवनपूर्णकं तार्तीयिकमवस्थान्तरं प्राकुर्भवतीरथेकत्वमुपपद्यते। इतरथा हि शुक्लकृष्णतन्तुवत् संयोगे सरयप्यपारिणामिकत्वात्सर्थं विविक्तरूपेणवाद्यतिष्ठेत। उक्तेन विधिना बन्धे पृनः सित ज्ञानावरणादीनां कर्मणां त्रिशत्सागरोपमकोटाकोट्यादिस्थितिष्पपन्ना भवति।'' इसका अर्थं श्री पण्डित कूलचन्द्रजी ने इसप्रकार किया है—

"इससे पूर्व अवस्थाध्रों का त्याग होकर उनसे भिन्न एक तीसरी अवस्था उत्पन्न होती है। अतः उनमें एक इपता धाजाती है। अन्यथा सफेद धौर काले तन्तु के समान संयोग के होने पर भी पारिए। मिक न होने से सब धालग-अलग ही स्थित रहेंगे। उक्त विधि से बन्ध के होने पर ज्ञानावरणादि कमीं की तीसकोड़ाकोड़ीसागरोपम स्थित बन जाती है।"

यहाँ बन्ध और संयोग का अन्तर दिखलाया गया है। बन्ध के होने पर पारिएए सिकता होने से उन दोनों द्वव्यों में एक रूपता भाजाती है। त० सू० २१७ की टीका में शाचीन गाया उद्धृत की गई है। जिसमें लिखा है— बंधं पिंड एयत्तं लवखणदो तस्त हवड पाणत्तं।'' अर्थात् बन्ध की भ्रपेक्षा पौद्गलिक कर्मों और आत्मा में एक रूपता आजाती है। किन्तु लक्षण की अपेक्षा उन दोनों में नाना रूपता है। मात्र संयोग होने पर पारिएए मिक न होने से एक रूपता नहीं भाती। इस एक रूपता को समकाने के लिए भ्राचार्य महाराज ने ज्ञानावरएए दि कर्म और जीव के परस्पर बन्ध का दृष्टान्त दिया है। एक रूपता हो जाने के कारण कर्मों की ३० को ड़ाको ड़ीसागर स्थित बन जाती है। स्पर्शादि गुर्गों में परिणमन होने पर भी ज्ञानावरणादि कर्मावस्था ३० को ड़ाको ड़ीसागर तक बनी रहती है। उसमें कोई बाधा नहीं भ्राती। जैसे मेरपर्यंत " अमादिकाल से स्थित है।

--- पबाचार १९७४/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

# पुद्गल ः स्कन्ध

#### स्कन्ध रूप परिशामे बिना शब्द पर्याय नहीं उत्पन्न होगी

शंका--बन्ध होने पर क्या कोई नवीनता आ जाती है?

समाधान—बन्ध होने पर एक तीसरी ही विलक्षण अवस्था होकर एक स्कम्ध बन जाता है। श्री अकलंक-देव ने भी कहा है— 'पूर्वावस्था प्राच्यवपूर्शकं तार्तीयकमबस्थान्तरं प्रादुर्भवतीरयेक स्कन्धत्वमुपपदाते।'' इस प्रकार प्रनन्त परमाणुष्ठों के बंध होने पर भाषा वर्गणारूप स्कंध की एक तीसरी विलक्षण ग्रवस्था हो जाती है। जिसमें शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति उत्पन्न हो जाती है। बंध के द्वारा तीसरी विलक्षण अवस्था को प्राप्त हुए बिना मात्र परमाणु शब्दरूप नहीं परिग्रामन कर सकता।

---जै. ग. 7-2-66/X/ र. सा. जैन

## पुद्गल के भेद : छाया एक स्थान से दूसरे स्थान तक भेजी नहीं जाती

शंका—स्वासि कार्तिकेयानुप्रेक्षा गाया २०६ की संस्कृत टीका में लिखा है—'छाया बावरसूक्ष्मम्, बच्छेतुं केस्नुम् अन्यत्र नेतुम् अशक्यं तड्बादरसूक्ष्मिमस्थयंः अर्थात् छाया को बादरसूक्ष्म कहा है, क्योंकि जो छेदा-भेदा न जा सके और न एक जगह से दूसरी जगह लेजाया जा सके उसे बादरसूक्ष्म कहते हैं। अब यहां पर शंका होती है कि आज जो टेलीदिजन में छाया भी एक स्थान से दूसरे स्थान पर यंत्रों द्वारा सेजी जाती है वह कैसे सिद्ध होगा ?

समाधान — टेलीविजन में यन्त्र द्वारा छाया एक स्थान से दूसरे स्थान पर नहीं भेजी जाती। किन्तु छाया को यंत्रों द्वारा Electric Waves में संक्रमण करके Electric Waves एक स्थान से दूसरे स्थान पर जाती हैं जहाँ पर Electric Waves को यंत्रों द्वारा पुनः छायारूप में संक्रमण कर देते हैं। छाया भी पुद्गल है और Electric Waves भी पुद्गल हैं, अतः इन दोनों के परस्पर संक्रमण होने में कोई बाधा नहीं आती।

— जें. ग. 17-5-62/VII/ नामकध्रह

## पुद्गल द्रव्य के गमन में धर्म व काल कारण हैं

शंका-पुद्वाल के गमन में धर्म सहकारी कारण है, किन्तु द्रव्यसंग्रह में काल को भी लिखा है सो कैसे ?

समाधान—जीव और पुद्रगल के गमन में धर्मद्रव्य साधारण सहकारी कारण है यह बात सत्य है, किन्तु एक कार्य के होने में अनेक सहकारी कारण होते हैं। जैसे मछली के गमन में धर्मद्रव्य के प्रतिरिक्त जल भी सहकारी कारण होता है। 'मोक्षशास्त्र' अध्याय ५ सूत्र २२ में कालद्रव्य का उपकार बतलाया गया है। उसमें 'किया' भी एक उपकार बतलाया गया है। इसी प्रकार 'पंचास्तिकाय' गाथा ९६ में भी कहा गया है।' एक कार्य के होने में अनेक सहकारी कारण होने में कोई बाधा नहीं। 'वृहब्दव्यसंग्रह' गाया २५ की संस्कृत टीका में इस शंका का समाधान स्वयं टीकाकार ने किया है वहाँ से विशेष देख केना चाहिये।

—जै. ग. 17-5-62/VII/ रापदास

## लोहे का स्वणंरूप परिणमन

शंका—यह ठीक है, कि रसायन के योग से लोहा भी सोना बन जाता है, किन्तु जिसप्रकार अग्नि के संयोग हटने पर जल अपने बास्तविक स्वरूप पर आ जाता है। तो क्या सोना भी रसायन का प्रमाव हटने पर अपने बास्तविक स्वरूप को प्रहण कर लेता है। यदि सोना भी अपना बास्तविक स्वरूप प्रहण कर लेता है तो यही सिद्ध होता है कि अन्यद्रव्य की पर्याय अन्यद्रव्य को एकसमय मात्र ही प्रभावित करती है सबंदेश नहीं तथा उपचार से ही उसे सोना कह सकते हैं।

रसायन के योग से लोहा सोना बन जाना कोई आश्चर्य नहीं, किन्तु यह कितने आश्चर्य की द्यात है कि को शक्तिकप से सोना है, वह तो परके संयोग से लोहा बना हुआ है और जो शक्तिकप से लोहा है वह परके संयोग से सोना बना हुआ है।

लोहे से सोना बनने में निमित्तकारण तथा उपावानकारण क्या है ? अर्थात् स्वर्णक्य कार्य के निमित्त व उपावान एक दूसरे के प्रतिकूल हैं। आगम में कार्य की उत्पत्ति अनुकूल निमित्त अनुकूल उपावान तथा बाधक कारण के अभाव होने पर मानी है। अतः स्पष्ट करें। पुनश्च इसके अन्तर्गत बीज व मूमि का इष्टान्त विया, इनमें निमित्त व उपावान कौनसा है ?

समाधान — रसायन के प्रयोग से जो लोहा सुवर्ण हो जाता है यह पुद्गल की द्रव्यपर्याय है ग्रीर अग्नि के संयोग से जो जल का स्पर्शगुण श्रीतल से उष्णुरूप परिणमन कर जाता है वह गुरूपर्याय है। भ्रिन का संयोग दूर हो जाने पर जल में नवीन उष्णता ग्रानी बन्द हो गई और उसमें से उष्णता निकल कर हवा में मिलने लगी, क्यों कि भौतिक परिवर्तन था। लोहे का सुवर्ण बनने में रासायनिक परिवर्तन हो जाता है अर्थात् लोहा और रसा- यन ये दोनों मिलकर सुवर्ण रूप परिणमन कर जाते हैं। भ्रता रसायन के पृथक् होने का प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होता है।

—जै. ग. 17-7-69/\*\*\*/ रो. ला. जैन

# सोने श्रौर ताँबे का भी [ बन्घ हो जाने पर ] एकस्व सम्भव है

शंका—सोनगढ़ से प्रकाशित 'ज्ञानस्वभाव नेयस्वभाव' पुस्तक के पृ० ३३० पर लिखा है 'सोना और तांबा कभी एकमेक होता ही नहीं।' क्या यह ठीक है ?

समाधान - उपर्युक्त कथन ठीक नहीं है, क्योंकि सोने और तांबे का बंघ हो जाने पर दोनों में एकत्व हो जाता है। भी वीरसेन महानाचार्य ने कहा भी है-

"बंधो जाम बुभावपरिहारेण एयत्तावत्ती ।" धवल पु० १३ पृ० ७ । अर्थ—हित्व का स्थानकर एकत्व की प्राप्ति का नाम बंध है । 
"एकीभावो बंधः सामीप्यं संयोगो वा युतिः ।" धवल पु० १३ पृ० ३४६ । अर्थ—एकीभाव का नाम बंध है । समीपता या संयोग का नाम युति है । इसी बात को भी पुज्यपाद आचार्यं कहते हैं—

"यथा क्लिन्नो गुड़ोऽधिकमग्रुररसः परीतानां रेण्यावीनां स्वगुणापावनात् पारिणामिकः । तथाऽन्योऽध्यधिकगुणः अस्पीयसः पारिणामिक इति कृत्वा द्विगुणाविस्निग्धकक्षस्य चतुर्गुणाविस्निग्धकक्षः पारिणामिको मवति । ततः
पूर्वावस्थाप्रश्यवनपूर्वकं सार्तीयिकमवस्थानतरं प्रावुर्णवतीरयेकस्यमुपपस्रते । इतरथा हि शुक्लकृष्णतन्तुवत् संयोगे सत्यप्यपारिणामिकत्वारसर्वं विविक्तकपेणवावितिष्ठेत ।" सर्वार्णसिद्धि ४।३७ ।

श्री पं॰ कुलचन्दकी कृत अर्थ — जैसे अधिक मीठे रसवाला गीला गुढ़ उस पर पड़ी हुई घूलि की धपने मुणक्ष्य से परिणमाने के कारण पारिणामिक होता है, उसीप्रकार अधिकगुणवाला अन्य भी अल्पगुणवाले का पारिणामिक होता है। इस व्यवस्था के अनुसार दो शक्त्यंशवाले स्निग्ध या रूक्ष परमाणु का चार शक्त्यंशवाला स्निग्ध या रूक्ष परमाणु पारिणामिक होता है। इससे पूर्व अवस्थाओं का त्याग होकर उनसे भिन्न एक तीसरी अवस्था ही प्राप्त होकर उनमें एकरूपता आ जाती है। अन्यथा सफेद और काले तन्तु के समान संयोग के होने पर भी पारिणामिक न होने से सब अलग-मलग ही स्थित रहेगा।

इसप्रकार यह बतलाया गया कि बंध होने पर एकत्व हो जाता है, किन्तु संयोग में एकत्व नहीं होता है। श्री अमृतचन्द्राचार्य भी बंध में एकत्व स्वीकार करते हैं—

#### बन्धं प्रतिभवत्यैक्ष्यमन्योग्यानुषवेशतः । युगपद् द्वावितस्वर्णरौप्यवज्जीवकर्मणोः ॥१८॥ तत्त्वार्णसार अ. ४

जिसप्रकार एकसाथ पिघलाये हुए सुवर्श और चांदी का एक पिण्ड बनाये जाने पर परस्पर प्रदेशों का एक दूसरे में प्रवेशानुप्रवेश हो जाने से एकरूपता आजाती है उसीप्रकार बंध की अपेक्षा जीव ग्रीर पौद्गलीक कर्मी के प्रदेशों का परस्पर में प्रवेशानुप्रवेश हो जाने से दोनों में एकरूपता हो जाती है।

जो एकरूपता स्वीकार नहीं करते वे बंधतत्त्व को स्वीकार नहीं करते। बंधतत्त्व को न मानने से मोक्ष-तत्त्व के अस्वीकारता का प्रसंग आजायगा, क्योंकि बंधपूर्वंक ही मोक्ष होता है। जो बंधा नहीं उसके लिये मोक्ष का प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होता है।

#### मुक्तरचेत् प्राकभवेद्वन्धो नो बन्धो मोचनं कथम्। अवन्धे मोचनं भैव मुठचेरथों निरयंकः।।

यदि जीव मुक्त होता है तो इस जीव के बन्ध अवश्य होना चाहिये, क्यों कि यदि बन्ध न हो तो मोक्ष (छूटना) कैसे हो सकता है। अतः धवन्य की मुक्ति नहीं हुआ करती, उसके तो मुञ्च् घातु का प्रयोग ही व्यर्थ है।

जै. ग. 8-2-83/VII/ श्री सुलतानीसह

## टोन व प्लेटिनम मिश्रित घातुरूप हैं तथा पृष्वीरूप ही हैं

शंका—टीन, प्लेटिनम आदि को पृथ्वी के ३६ भेदों में क्यों नहीं गिनाया ? धवल १।२७४-२७४ प्राकृत पंचसंग्रह १।७७ तथा मूलाचार अधिकार ४ गाया य-१२ अथवा गाया २०६-२०९ में छत्तीस भेव पृथ्वियों के बताये हैं; परन्तु उसमें टीन व प्लेटिनम के नाम नहीं कहे ।

समाधान — टीन, प्लेटिनम आदि शुद्ध धातु नहीं हैं, मिश्रित हैं; अतः पृथिवियों के ३६ भेदों में उन्हें नहीं गिनाया।

— पत्र 13-2-79/····/ ज. मा. जैन, भीण्डर

#### स्कन्धों का बन्ध-विधान

#### शंका-स्कन्धों में बन्ध किस नियम से होता है ?

समाधान — स्कन्ध में सभी म्राठों स्पर्श, दो गन्ध, पाँच रस एवं पाँच वर्ण होते हैं। दो स्कन्धों में परस्पर बन्ध के लिए द्वचिषकगुए। का नियम नहीं है। उनमें परस्पर बन्ध रासायनिक नियम से हो जाता है।

-- पर १६-२-७४/ / ज. ला. जैन, भीण्डर

# पुद्गल स्कन्ध कालकरण है, जोव पुद्गलकरण है

हांका--वंबास्तिकाय गाथा ९८ में पुद्गलों को कालकरण कहा, पर जीव को कालकरण नहीं कहा क्यों ?

समाधान — जीव स्वभाव से निष्किय है। कर्मीदय के कारण जीव में गति होती है, जो विभाव है। समयसार, आत्मखयाति टोका के ग्रन्त में परिशिष्ट में ४७ शक्तियों का कथन है। [ उसमें जीव के गति या किया-वती मक्ति नहीं कही गई; निष्क्रियत्व शक्ति ( २३ वीं शक्ति ) तो कही है ] अतः जीव की गति में कालद्रथ्य को कारण न कह कर पुद्गल द्रथ्य को कारण कहा है। [ यं० का० ९ द ] यदि मात्र धर्म द्रथ्य व कालद्रथ्य को कारण कहा जाता तो पुद्गल [ अर्थात् शुद्धपुद्गल ] के समान जीव ( शुद्ध जीव ) में भी गति के नित्य सद्भाव का प्रसंग आ जायगा। ग्रतः जीव को कालकरण न कहकर "पुग्गलकरणा" अर्थात् पुद्गलकरण कहा है।

— पत 21-4-80/···/ ज. क्षा. जैन, भीण्डर

# पुद्गलों की विभाव पर्याय काल-प्रेरित होती है

शंका--पुद्रगलद्रव्य की विभावपर्याय कालप्रेरित होती है। सो कालप्रेरित से क्या अभिप्राय है ?

समाधान — पृद्गलद्रव्य में बंध के कारण विभावपर्याय होती है। पुद्गल में बन्ध स्निग्ध व रूक्षगुण के कारण होता है। जैसा कि 'मोक्षशास्त्र' में 'स्निग्धरूक्षस्वाइ बंध:' इस सूत्र द्वारा कहा गया है।

पुद्गलपरमाणुष्रों का या सूक्ष्मस्कन्घों का बंध में काल के अतिरिक्त ग्रन्यद्रव्य कारण नहीं हो सकता है। इसीलिए श्री कुन्दकुन्दादि आचार्यों ने पुद्गल की विभावपर्याय को कालकृत या कालप्रेरित कहा है।

> जीवापुग्गल काया सह सिक्करिया हवंति ण य सेसा । पुग्गल-करण जीवा, खंधा खलु कालकरणा बु ॥९८॥ [ पं.का. ]

रा. वा. ४।३६।शपृ ४६६

इन उक्त तीनों प्रकरणों से लगता है कि स्कन्धों का परमाणु से तथा स्कन्ध का स्कन्ध से भी हिनम्ध-रूक्ष गुण निमित्तक ही बन्ध होता है ।—सम्पादक

१. (अ) द्वयोः रिनम्बरुक्षयोरण्योः परस्पराञ्लेबलक्षणे बन्धे सति द्वश्याकः स्कन्धो भवति । एवं संख्येयासंख्ये-यानम्बप्रदेशस्कन्धो योज्यः । रा. वा. ४।३३।२ पु ४६० ।

<sup>(</sup>व) हिनग्वरूक्षगुणनिमित्तः विद्युदुल्काजलद्याराग्मीग्द्रधनुरादिविषयः रा. वा. ५।२४।७।४८७ ।

<sup>(</sup>स) एवम्क्तेन विधिना बन्धेसत्यण्नां, द्वचणुकाद्यनन्तानन्तप्रदेशावसानस्कन्धोत्पत्तिर्वेदितस्या ।

टीका---''स्कंधशब्देनात्र स्कंधासुभेदभिन्ना द्विषा पृद्धाला गृह्यन्ते । ते च कर्षभूता ? सिक्रपाः । कैः कृत्वा ? काल करऐहिं, परिवासनिवंतंककालासुद्धध्यैः, खलु स्फूटं ।''

परिणामनिर्वर्तंक कालद्रव्य द्वारा पुद्गलपरमाणु व स्कन्धों में प्रदेश-परिस्पंद पर्यायरूप किया की जाती है।

पुग्गलबब्बे जो पुण विक्याओ, काल पेरिओ होदि। सो णिद्धक्ख सहिदो बन्धो, खलु होइ तस्सेव ॥२०॥

पुद्गलद्वव्य में जो विभावपर्याय होती है, वह कालप्रेरित है। स्निग्ध व रूक्षसहित बन्धरूप पुद्गल की विभावपर्याय होती है।

अभिशाय यह है कि काल के अभाव में पुर्गलद्रव्य में विभाव परिणमन नहीं हो सकता है। काल की प्रोरणा से पूर्गल में विभाव होता है।

— जै. ग. 9-10-75/*™/* र. ला. जैन, मेरठ

#### "कमं योग्य पुद्गल" का ऋर्थ

हांका — तत्त्वार्यसूत्र अ० ८ सूत्र २ 'सकवायत्वावजीवः कर्मणो योग्यान्पुद्दगलानादत्ते स बन्धः ।' यह लिखा है । यहां पर 'कर्मयोग्य पुद्दगल' का क्या अभिप्राय है ।

समाधान-- पुद्गल की तेईस प्रकार की वर्गणा हैं। उनमें से एक कार्माणवर्गणा भी है। यह कार्माण-वर्गणा ही कर्मयोग्य-पुद्गल है। षट्खण्डागम के पौचर्वे वर्गणाखण्ड के निम्नलिखित सूत्रों में कहा भी है--

''कम्मइयव्यवगणा णाम का ॥७५६॥ कम्मइयव्यवगणा अट्ठविहस्स कम्मस्स गहणं पवत्तवि ॥ ७५७ ॥ णामावरणीयस्स वंसणावरणीयस्स वेयणीयस्स मोहणीयस्स आउस्स णामस्स गोवस्स अंतराइयस्स जाणि वक्वाणि हेत्तूण णाणावरणीयत्ताए वंसणावरणीयत्ताए वेयणीयत्ताए मोहणीयत्ताए आउअत्ताए णामताए गोवत्ताए अंतराइयत्ताए परिणामेष्ट्रण परिणामेष्ट्रण परिणामेष्ट्रण कम्मइयवक्ववगणा णाम ॥ ७५६॥

अर्थ — कार्माण द्रव्यवर्गणा क्या है ? ।।७५६।। कार्माणद्रव्यवर्गणा आठप्रकार के कर्म का ग्रहणकर प्रवृत्त होती है ।।७५७।। ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय के जो द्रव्य हैं उन्हें ग्रहण कर ज्ञानावरणारूप से दर्शनावरणारूप से, वेदनीयरूप से, मोहनीयरूप से, आयुरूप से, नामरूप से, गोत्र-रूप से और अन्तरायरूप से परिणमाकर जीव परिणमन करते हैं, अतः उन पुद्गल द्रव्यों की कार्माणद्रव्यवर्गणा संज्ञा है ।।७५६।।

—जै. ग. 26-2-70/IX/ रो. ला. जैन

#### रूप तथा वर्ण में भेद

शंका समयसार गाथा ३९२ व ३९३ में 'रूप' और 'वर्ण' शब्द पृथक्-पृथक् प्रयुक्त हुए हैं । इनका पृथक्-पृथक् क्या तात्पर्य है, क्योंकि वैसे तो ये दोनों पर्यायवाची हैं।

समाधान--'रूप' शब्द से प्रयोजन मूर्ति से है। सर्वार्थसिद्धि अ. ४ सूत्र ४ की टीका में, 'रूपं मूर्तिरित्ययं:' रूप और मूर्ति इनका एक अयं है, ऐसा कहा है।

"वर्थित वर्णमात्रं वा वर्णः स पञ्चिवधः कृष्ण-नील-पीत-शुक्ल-लोहितभेदात्" ( स. सि. ४।२३ )

जिसका कोई वर्ण है या वर्णमात्र को वर्ण कहते हैं। काला, नीला, पीला, सफेट ग्रीर लाल के भेद से वह वर्ण पीच प्रकार का है।

काला, नीला आदि वर्ण के भेद हैं, किन्तु रूप के भेद नहीं हैं, क्योंकि स्पर्कादि सामान्य परिणाममात्र को रूप कहते हैं। कहा भी है—

'यत्स्पर्शादिसामान्यपरिणाममात्रं रूपं ।' ( समयसार गा० ५० की टीका )

इसप्रकार 'रूप' और 'वर्ण' पर्यायवाची नहीं हैं।

—जै. ग. 24-12-70/VII/ र. ला. पंन, मेरठ

# 'रूपादिक गुरा श्रमूर्त हैं"; इसका ग्रभिप्राय

शंका—सर्वार्धसिद्धि अ० १ सूत्र १७ की टीका में 'वे रूपादिक गुण अमूर्त हैं ? इसका क्या तारवर्ष है ? यदि रूपादिक गुण अमूर्त हैं तो रूपादिक का धारक पुद्गल मूर्त कंसे हो सकता है ?

समाधान--गुण का लक्षरा इस प्रकार है--

"द्रव्याभ्या निर्गुणा गुणाः ।।४९॥ [ तत्त्वार्यसूत्र ५।४९ ]

जो निरन्तर द्रव्य के आश्रय से रहते हैं और गुणों से रहित हैं वे गुण हैं। पुद्गल में 'मूर्त' एक पृथक्गुण हैं जिसके कारण पुद्गल मूर्त होता है। किन्तु पुद्गल के अंग रूपादिक गुणों में मूर्तगुण नहीं रहता, क्योंकि एकगुण में अन्यगुण नहीं रहते अन्यथा वह गुणा भी एक स्वतन्त्रद्रव्य हो जायगा। इसकारण रूपादि गुणों को मूर्त नहीं कहा जा सकता। इसकार रूपादि गुणों मूर्त नहीं हैं अर्थात् अमूर्त हैं। ऐसा झिमप्राय प्रतीत होता है।

—र्जे. ग. 25-3-76/VII/ र. ला. जीन, मेरठ

# पुद्गल के भी कथंचित् ग्रमूतं स्वभाव है

शंका — जैसे पुर्वत्त के सम्बन्ध से जीव को 'मूर्तिक' कहा गया है, क्या उसीप्रकार जीव के सम्बन्ध से पुरुवत को अमूर्तिक कह सकते हैं ?

समाधान—जीव के साथ बन्ध को प्राप्त हुआ सूक्ष्मकामँणवर्गगारूप पुद्गल भी उपचार से अमूर्तिकभाव को प्राप्त कर लेता है। आसापपद्धित सूत्र २६ में २१ स्वभावों का नाम निर्देश किया गया है जिसमें १४ वें, १५ वें कम पर मूर्त स्वभावः अमूर्तस्वभावः इन दो स्वभावों का नाम है। सूत्र २९ जीवपुद्गलयोरेकविशतिः द्वारा यह कहा गया है कि जीव और पुद्गल इन दोनों द्रव्यों में २१ स्वभाव हैं। अर्थात् जीव में भी मूर्त-अमूर्त दोनों स्वभाव हैं। पुद्गल में भी मूर्त-अमूर्त दोनों स्वभाव हैं। आसापपद्धित ग्रन्थ के नययोजना अधिकार सूत्र १६६ में 'पुद्गल के उपचार से अमूर्तन्व स्वभाव' कहा गया है। पुद्गलस्योपचारावेवास्त्यमूर्तस्वम् ।

---पबाचार / ज. ला. जॅन, भीण्डर

- (१) अशुद्ध निश्चयनय से पुद्गल क्या है?
- (२) विविध प्रवेक्षाओं से व्यवहार भी निश्चय तथा निश्चय भी व्यवहार हो जाते हैं।

शंका--'नियमसार' गाया २९ में पुद्गलपरमाख्य को पुद्गल शुद्धनिश्चयनय से कहा और स्कन्ध को व्यय-हारनय से ऐसा क्यों ? किर अशुद्धनिश्चयनय से पुद्गल क्या है ?

समाधान — 'नियमसार' गाथा २९ में निश्चयनय का शब्द है, शुद्धनिश्चयनय का शब्द नहीं है। 'नियम-सार' गाथा २९ निस्त प्रकार है—

> योग्गलबन्धं उच्चइ परमाणू णिध्खएण इबरेण । पोग्गलबन्धोत्ति पुणो वबदेसो होदि खंघस्स ॥२९॥

अर्थ-परमाणुको पुद्गलद्रव्य निश्चय से कहा जाता है और स्कन्ध का पुद्गलद्रव्य ऐसा नाम व्यवहार से है।

भी कुरदकुरवाश्वायं ने निश्चय ग्रीर व्यवहार ऐसे दो गाव्डों का प्रयोग किया है। निश्चय के मुद्धनिश्चय या अगुद्धनिश्चय तथा व्यवहार के सद्भूतव्यवहार, असद्भूतव्यवहार तथा उपचरितसद्भूतव्यवहार व अनुपचरितसद्भूतव्यवहार, उपचरितग्रसद्भूतव्यवहार व अनुपचरितग्रसद्भूतव्यवहार, उपचरितग्रसद्भूतव्यवहार व अनुपचरितग्रसद्भूतव्यवहार ऐसे भेद-प्रभेद की अपेक्षा कथन नहीं किया है। इसीलिये गुद्धनिश्चय की ग्रपेक्षा अगुद्धनिश्चय को ग्रपेक्षा अगुद्धनिश्चय को ग्रपेक्षा अगुद्धनिश्चय को व्यवहार को अपेक्षा अनुपचरितसद्भूतव्यवहार को निश्चय कहा गया है। उपचरितासद्भूतव्यवहार को अपेक्षा अनुपचरितसद्भूतव्यवहार को निश्चय कहा गया है।

एक जीव दूसरे को मुखी दुःखी करते हैं अथवा मारते या जिलाते हैं, यह कथन उपचरितासद्भूतब्यवहार-नय की अपेक्षा से है। अपने कर्मोदय से ही जीव सुखो दुःखी होता है अथवा मरता जीता है, यह कथन अनुपचरिता सद्भूतब्यवहारनय की अपेक्षा से है, किन्तु समयसार कलश १६८ में उपचरितासद्भूतब्यवहार की अपेक्षा धनुप-चरितासद्भूत के कथन को निश्चय कहा है। इसी प्रकार समयसार गाथा ८३-८४ में असद्भूतब्यवहार की अपेक्षा सद्भूतब्यवहार के कथन को निश्चय कहा है।

अणु और स्कन्ध दोनों पुद्गलद्रव्य की पर्यायें हैं। कहा भी है "आह किमेषां पुद्गलानामणुस्कन्धलक्षणः परिणामोऽनादिकत आदिमानिरयुक्यते। स खलूत्पत्तिमत्त्वादादिमानु प्रतिक्षायते।" [ सर्वार्यसिद्धि ४।२४ ]

इन पुद्गलों का अणु घीर स्कन्धरूप परिणाम होना अनादि है या सादि है।

क्षणु और स्कन्थरूप परिणाम उत्पन्न होता है इसलिये सादि है।

"परमाखु पोत्तलाणं सो बञ्चसहाव पञ्जाओ ॥३०॥" ( नवचक )

क्षर्य-परमाणु पुद्गल की स्वभावद्रव्यपर्याय है।

पर्याय व्यवहार नय का विषय है। कहा भी है-

"अवहारो य विवय्यो भेवो तह पज्जओ ति एयद्वो ॥५७२॥" (गो. भी.)
"क्यवहारेण विकल्पेन भेवेन पर्यायेण।" (समयतार गा. ९२)

भ्रतः भ्रणु-स्कन्ध दोनों पर्यायें व्यवहारनय के विषय हैं। अणु गुद्धपर्याय है, अतः अनुपचरितसद्भूतव्यव-हारनय का विषय है। स्कन्ध अगुद्धपर्याय है अतः उपचरितासद्भूतव्यवहारनय का विषय है।

''शुद्धपरमाणुरूपेणावस्थानं स्वभावद्वस्यपर्यायः वर्णावस्यो वर्णान्तराविपरिणमनं स्वभावगुणपर्यायः द्वधण्-कादिस्कन्धरूपेण परिणमनं विभावद्वस्यपर्यायाः तेष्वेव द्वशणुकादिस्करकन्थेषु वर्णान्तराविपरिणमनं विभावगुणपर्यायाः ।'' ( पंचास्तिकाय गा० ५ टीका )

यहाँ पर यह कहा गया है कि शुद्धपरमाणु स्वभावद्रव्यपर्याय है और द्वचणुक सादि स्कन्ध विभावद्रव्य-पर्याय है।

पुद्गलस्कन्ध विभावद्रव्यपर्याय होने से उपचरितसद्भूतव्यवहार का विषय है। पुद्गलपरमाणु स्वभाव-द्रव्यपर्याय होने से प्रनुपचरितसद्भूतव्यवहार का विषय है। नियमसार गाथा २९ में उपचरितसद्भूतव्यवहार की प्रपेक्षा अनुपचरितसद्भूत को निष्चय कहकर पुद्गलपरमाणु को निष्चय का विषय कहा है।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य के प्रत्थ में किस स्थल पर निश्चय से क्या प्रयोजन है, इसको जानने के लिये नयश्वक, श्रालापपद्धति पादि प्रन्थों से निश्चय ग्रीर श्यवहार के भेद-प्रभेद तथा उनके लक्षणों को जानने की अध्यन्त आव-श्यकता है; ग्रन्थथा कुन्दकुन्दाचार्य के ग्रन्थों का यथार्थ भाव समभ में आना कठिन है।

— र्ष. ग. 1-6-72/VII/ र. ला. जैन, मेरठ

# जीव व पुद्गल की गति व स्थिति मी पर्यायरूप है

शंका-- क्या गति व स्थिति पर्याय है ?

समाधान-गति व गतिपूर्वक स्थिति पर्यायें हैं। अन्यथा स्थिति पर्याय नहीं है।

— पञ्च 21-4-80/ज. ला. जॅम, श्रीग्रहर

#### शब्द व प्रकाश किस इन्द्रिय के विषय हैं ?

शंका—शब्वयंणा किस इन्द्रिय की विषय है तथा कब ? प्रकाश किस इन्द्रिय का विषय है। आज के वैज्ञानिक तो कहते हैं कि प्रकाश स्वयं अदृश्य है, किन्तु प्रकाश में वस्तुएँ विखती हैं ? क्या यह ठीक है। आगम में तो लिखा है कि "छाया, चांदनी, आतप, घूप, अंधकार आदि चशुइन्द्रिय के द्वारा विखाई देने के कारण स्थूल हैं।" अर्चात् सूर्य का प्रकाश चशुइन्द्रिय से प्राह्य है ( महापुराण २४१९४०—९४३ ) समाधान करें।

समाधान शब्दवर्गेगा कर्ण इन्द्रिय से प्राह्म है, किन्तु कब ? जब वे शब्दरूप परिणत हो जायें तब कर्गोन्द्रिय की विषय होती हैं। छाया, प्रकाश, अन्धेरा आदि चक्षुरिन्द्रिय से ग्राह्म हैं। आपका कथन समीचीन है। आगम ही सर्वोपरि मान्य है।

—पत्न ३१-३-७९/ज. ला. जॅम, भीण्डर

# इसको विशेष समझने के लिए पंo काय गांo प्रश् व उसकी टीका देखनी चाहिए।

# धर्म, ग्रधर्म, ग्राकाश ग्रौर कालद्रव्य

# प्रत्येकद्रव्य द्रव्यद्ब्टि से स्वतंत्र है, पर्यायद्ब्रिट से परतन्त्र है

शंका—क्या धर्माव त्रभ्य भी त्रस्यहिष्ट से स्वतंत्र एवं पर्यायहिष्ट से परतंत्र हैं ? धर्माव भी पर्यायहिष्ट से परतंत्र हो होने चाहिये, क्योंकि कालद्रव्य के बिना उनके भी परिणमन सम्भव नहीं । आकाश के बिना अवगाहन-रूप अवस्था भी धर्माव के सम्भव नहीं अतः धर्माव भी पर्यायहिष्ट से परतंत्र होने चाहिये ।

समाधान—प्रापने ठीक लिखा है। धर्मादि भी द्रव्यद्देश्ट से स्वतंत्र हैं धौर पर्यायद्देश्ट से परतंत्र हैं। —पत 8-7-80/ ज. ला. जैन, भीण्डर

#### धर्म प्रावि द्रव्यों से श्रायुक्तमं का सम्बन्ध

शंका—'राजवातिक' अध्याय २ सूत्र ७ की टीका में कहा है कि 'आयुक्रमें का सम्बन्ध तो धर्म, अधर्म आदि असेतन पदार्थों के साथ भी है; यह कैसे ?

समाधान—जहाँ पर आयुक्तमं के पुद्गालपरमाणु हैं वहाँ पर धर्म, अधर्म और आकाशद्रव्य के प्रदेश तथा कालाणु भी हैं। ग्रतः आयुक्तमं का धर्म, अधर्म आदि द्रव्यों से एकक्षेत्रावनाही सम्बन्ध है।

—जै. ग. 23-5-63/IX/ प्रो. मगोहरसास

## भर्मादिक चारों द्रव्यों का स्वमाव-परिणमन ही होता है

शंका — धर्मत्रम्य, अधर्मद्रम्य, आकाशद्रम्य और कालद्रम्य का नया अगुद्ध या विभावस्य परिणमन भी होता है या मात्र स्वाभाविकपरिणमन होता है ?

समाधान—धमंद्रव्य, अधमंद्रव्य, म्नाकाशद्रव्य और कालद्रव्य इनमें विभावस्वभाव व अशुद्धस्वभाव नहीं है, अतः इन चार द्रव्यों का अशुद्धरूप या विभावरूप परिणमन नहीं होता है।

''चेतनस्यमावः मूर्तस्यमावः विभावस्वमावः उपचित्तस्यभावः अशुद्धस्वभावः एतैः पंचिभः स्वमार्वेविना धर्मीदित्रयाणो ( धर्मीधर्माकाशानां ) वोडरा स्वभावाः सन्ति । तत्र बहुप्रदेशं विना कालस्य पंचवश स्वभावाः ।'' आसापपद्वति ।

यहाँ पर घर्मद्रव्य, अधर्मद्रश्य, आकाणद्रव्य भ्रीर कालद्रव्य ६न चारों द्रव्यों में अधुद्धस्वभाव व विभाद-स्वभाव का अभाव वतलाया गया है।

—जै. ग. 23-7-70/VII/ टो. ला. मित्र**ल** 

#### को द्रव्य है वह गुरा या पर्याय नहीं है

शंका—भी पं० माणिकच स्वजी ने श्लोकवार्तिक पु० ६ अध्याय ५ सूत्र २ की टीका में लिखा है — धर्मा-विक चारत्रका गुण या पर्याय स्वरूप नहीं हैं। यह कैसे संभव है क्योंकि 'ग्रुण पर्ययवद् ब्रक्यं' ऐसा सूत्र है ?

समाधान-इध्य, गुण झौर पर्याय में यश्चिप प्रदेश भेद नहीं है तथापि संझा, संख्या, लक्षण आदि की अपेक्षा तो भेद है। कहा भी है-

#### गुणगुष्यादिसंज्ञाविभेवाद् भेवस्यभावः ।।११२॥ आसापपढति

द्रस्य, गुण भीर पर्याय ये तीनों पृथक्-पृथक् संज्ञाएँ हैं। गुण अनेक हैं, पर्यायें भ्रनेक हैं और द्रव्य एक है। द्रव्य का लक्षण सत् है, गुण का लक्षण—'द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः' है अर्थात् जो द्रव्य के ग्राश्रय हो और स्वयं निर्गुण हो वह गुण है। पर्याय का लक्षण—'द्रव्यविकारों हि पज्जवों भणियों'। भर्थात् द्रव्य के विकार को पर्याय कहते हैं।

इसप्रकार संज्ञा, संख्या, लक्षण की अपेक्षा जो द्रव्य है वह गुण या पर्याय नहीं है।

---जै. म. ३०-३-७२/VII/ देहरा ति मारा से प्राप्त शंका

#### चार द्रव्यों की निष्क्रियता

शंका—जीव और पुद्गान के अतिरिक्त क्या शेष चारद्रध्य भी अपनी शुद्धअवस्था में स्वतः क्रियाशील (active) हैं? यदि नहीं तो प्रत्येक द्रश्य परिवर्तनशील कैसे है, क्योंकि जो स्वयं निष्क्रिय है उसमें अपनी पर्यायों का सदैव परिवर्तन होते रहना कैसे सम्भव है? यदि द्रश्य में उसकी पर्यायें प्रतिक्षण परिवर्तित होती रहती हैं तो यह अवश्य उस द्रश्य में एक क्रिया का होना कहा जाएगा और ऐसी दशा में धर्मादि को निष्क्रिय तथा निराकार संज्ञाएँ कैसे दो जा सकती हैं; क्योंकि द्रष्यों की पर्याय द्रश्य से भिन्न नहीं हो सकती हैं?

समाधान—धर्मादि चार द्रव्यों को मोक्षशास्त्र अध्याय ५ सूत्र ७ में 'निष्क्रिय' कहा है सो वहाँ पर परि-स्पन्द व चलनरूप किया के अभाव की अपेक्षा से 'निष्क्रिय' कहा है। निष्क्रिय होते हुए भी धर्मादि द्रव्यों में स्विनिम्तक उत्पाद-व्यय होते रहते हैं अतः पर्यायें होती रहती हैं जैसा श्री राजवातिक पंचम अध्याय सूत्र ७ वातिक ३ की टीका में कहा है—अनन्तानामगुरुलयुगुणानामागमप्रामाण्यादभ्युप्पम्यमानानां षट्स्थान प्रतितया वृद्ध्या हान्या च वतंमानानां स्वभावादेषामुत्पादो व्यवश्च। ग्रागम प्रमाण से जानने योग्य ग्रीर जो षट्स्थान वृद्धि-हानिक्ष्य वर्तन कर रहे हैं ऐसे अनन्तानन्त ग्रगुरुलघ गुणों के स्वभाव से इन ( धर्मादि द्रव्यों ) का उत्पाद व व्यय होता है अतः धर्मादि शुद्ध द्रव्यों में स्वनिम्तिक उत्पाद व्ययरूप किया मानने में कोई विरोध नहीं ग्राता, किन्तु प्रदेश परिस्पन्द व चलनरूप किया धर्मादि शुद्धद्रव्यों में नहीं है।

—जै. सं. 6-9-56/VI/ बी. एल. पद्म जुनालपुर

## जीव पुद्गल की शक्ति तो लोकाकाश से बाहर जाने की है

शंका—धर्मास्तिकाय के अभाव से जीव लोक के बाहर नहीं गया, यह ध्यवहारनय का कथन है। निश्चय-नय कहता है कि जीव लोकाकाश का द्रव्य है, उसमें लोक के बाहर जाने की उपादानशक्ति ही नहीं है। विशेष कथन सोनगढ़ के मोक्षशास्त्र अध्याय १०, सूत्र द की टीका में है। फिर आप श्री कानजीस्वामी के निश्चयनय के कथन का क्यों विरोध करते हो ?

समाधान—सोनगढ़ से प्रकाशित मोक्षशास्त्र पत्र ७९१ पर लिखा है ''जीव ग्रौर पुद्गल की गति स्वभाव से इतनी है कि वह लोक के ग्रन्त तक ही गमन करता है। यदि ऐसा न हो तो अकेले ग्राकाश में लोकाकाश और ग्रलोकाकाश ऐसे दो भेद ही न रहें। गमन करनेवाले द्रव्य की उपादानशक्ति ही लोक के ग्रग्नभाग तक गमन करने की है अर्थात् वास्तव में जीव की अपनी योग्यता ही अलोक में जाने की नहीं है अतएव वह अलोक में नहीं जाता, धर्मीस्तकाय का अभाव तो इसमें निमित्तमात्र है।" ध्यक्तिस्य और कृतिस्व ] [ १०२७

सोनगढ़वालों ने अपनी टीका में इस सम्बन्ध में कोई आगमप्रमाण नहीं दिया है मौर न यह लिखा है कि वह किस ग्रन्थ के आधार पर जीव की गमनशक्ति को सीमित करते हैं। यदि किसी ग्रन्थ का उल्लेख होता तो उस-पर भवश्य विचार किया जाता। मेरे देखने में ऐसा कोई आगमप्रमाए नहीं आया जिसमें जीव की गमनशक्ति को लोक के अन्त तक ही बताया गया हो। अन्य विद्वानों से भी इस सम्बन्ध में चर्चा की, किन्तु उन्होंने भी ऐसे आगमप्रमाएग का निषेध किया।

घर्मास्तिकाय के कारण लोकाकाश ग्रीर अलोकाकाश ऐसा विभाग हो रहा है। जीवद्रव्य की उपादान गमनणित सीमित न होते हुए भी धर्मास्तिकाय के ग्रभाव के कारण जीव लोकाकाश से बाहर गमन नहीं करता। किसी भी कार्य के लिए घन्तरंग और बहिरंग ( उपादान व निमित्त ) कारणों की आवश्यकता होती है। किसी एक कारण के अभाव में कार्य का ग्रभाव रहता है अर्थात् कार्य नहीं होता। जीवद्रव्य के गमन में धर्मद्रव्य सहकारी कारण है, जिस प्रकार मछली के गमन में जल कारण है। अलोकाकाश में धर्मद्रव्य का ग्रभाव होने के कारण ( ग्रथांत् बाह्यकारण का अभाव होने से ) जीव अलोकाकाश में गमन नहीं कर सकता जैसे तालाब से बाहर जल न होने के कारण मछली तालाब से बाहर गमन नहीं कर सकती। वर्षाकाल में जब जल तालाब से बाहर उमड़ आता है तो सहकारी कारण मिलजाने से मछली तालाब के बाहर भी गमन कर जाती है। मछली में तालाब के बाहर भी गमनशक्ति रहते हुए भी सहकारी कारण के ग्रभाव में बाहर गमन का ग्रभाव पाया जाता है। यह प्रस्पक्ष देखा जाता है।

शाङ्काकार का उक्त कथन प्रत्यक्ष से बाधित होते हुए भी अब उस पर आगम की अपेक्षा से विचार किया जाता है। सोनगढ़वालों को अभिष्कु कुन्दकुन्द मगवान के वचन अधिक इच्ट हैं अतः सर्वप्रथम श्रीमक् कुन्दकुन्दाचायँ-विरचित ग्रन्थों के श्रनुसार लोक व अलोक के विभाग के कारण और जीव व पुद्गल की गमनशक्ति पर विचार किया जाता है।

जादो अलोगलोगो, जेसि सब्झावदो य गमणिठदी । दो वि य मधा विभक्ता, अविभक्ता लोयमेत्ता य ॥=७॥ पं० का० ।

अर्थात् — जिन धर्म-अधर्मद्रव्य के अस्तित्व होने से लोक और अलोक हुन्ना है ग्रीर जिनसे गति स्थिति होती है, वे दोनों ही अपने-ग्रपने स्वरूप से जुदे-जुदे कहे गए हैं, किन्तु एकक्षेत्रावगाह से जुदे-जुदे नहीं हैं।

टीका — धर्माधर्मी विद्येते लोकालोकविभागान्यथानुषपरोः । जीवादिसर्वेपदार्थानामेकत्र वृत्तिरूपो लोकः । शुद्धं काकाशवृत्तिरूपोऽलोकः । तत्र जीवपुद्दगलौ स्वरसत एव गतितत्पूर्वंस्थितिपरिणामापन्नो । तयोर्घदि गतिपरिणामं तत्पूर्वंस्थितिपरिणामं वा स्वयमनुभवतोर्वहरङ्गहेतू धर्माधर्मौ न मन्नेताम्, तदा तयोगिरगंलगितस्थिति परिणामस्वाद- लोकेऽपि वृत्तिः केन वार्येत । ततो न लोकालोकविभागः सिष्ट्येत । धर्माधर्मयोस्तु जीवपुद्दगलयोगंतितस्पूर्वंस्थित्यो- वंहिरङ्गहेतुत्वेन सद्दभावे अभ्युपगम्यमाने लोकालोकविभागो जायत इति ।

अर्थ — धर्म और प्रधर्म विद्यमान हैं क्यों कि अन्य प्रकार से लोक व अलोक का भेद नहीं हो सकता था। जहाँ जीवादि सब पदार्थ हों वह लोक है, जहाँ एक आकाश ही हो सो अलोक है। उन जीवादि द्रव्यों में से जीव और पुद्गल ये दोनों द्रव्य अपने स्वभाव से गति और गतिपूर्वक स्थित को प्राप्त होते हैं। उन दोनों ( जीव और पुद्गल ) का गतिष्प परिएमन व गतिपूर्वक स्थिति ह्या परिएमन ग्राप्त होने पर यदि धर्म व अधर्मद्रव्य बहि-रंग कारण न हों तो उन दोनों की गति व स्थिति निर्गल ( बिना रोकटोक के ) होने से अलोक में भी उन दोनों की स्थिति को कौन रोक सकेगा ? इसलिये लोक-अलोक का विभाग नहीं हो सकेगा। जीव व पूद्गल की गति व गतिपूर्वक स्थिति के बहिर्रगकारण धर्म-अधर्म को भ्रंगीकार करने पर ही लोक-म्रलोक का विभाग होता है।
— श्री ९०८ आचार्य अमृतचन्द्रसुरि की टीका

श्रीमद् जयसेनजी ने भी अपनी टीका में इस प्रकार कहा है—धर्माधर्मी विद्येते लोकालोकसव्भावात् वर्द्धव्यसमूहात्मको लोकः तस्माद्बहिभूंतं शुद्धमाकाशमलोकः तत्र लोके गतितत्पूर्वकस्थितमास्कादतोः स्वीकुर्वतोर्जीव-पुद्गलयोर्यदि बहिरङ्गहेतुसूतधर्माधर्मौ न स्यतां तदा लोकाद्बहिभूंतबाह्यभागेऽपि गतिः केन नाम निविध्यते न केनापि ततो लोकालोक विभागादेव जायते धर्माधर्मौ विद्येते ।

अर्थ — लोक और अलोक की सत्ता है, इससे घर्म और अधमं की सत्ता सिद्ध है। जो छह द्रव्यों का समूह है उसे लोक कहते हैं, उससे बाहर जो गुद्ध आकाशमात्र है उसको अलोक कहते हैं। यदि इस लोक में जीव और पुद्गलों के चलने में और चलते-चलते ठहर जाने में बाहरी निमित्त कारण धर्म और ग्रधमंद्रव्य न होवें तो लोक के बाहरी भाग में यमन को कौन निषेध कर सकता है? यदि कोई भी रोकनेवाला न हो तब लोक और अलोक का विभाग ही न रहे, परन्तु जब लोक और अलोक है तब यह जाना जाता है कि अवश्य धर्म ग्रीर अधमंद्रव्य हैं।

इस गाया व टीका से सिद्ध है कि जीव और पुद्गल में तो लोकाकाश से बाहर जाने की भी शक्ति है, किन्तु धर्मद्रव्य के अभाव के कारए। उन दोनों द्रय्यों की गति लोक के अन्त में एक गई अर्थात् धर्मास्तिकाय के अभाव के कारण ही जीव और पुद्गल की गति अलोक में नहीं हो सकी। लोक और ग्रलोक का विभाग भी धर्म-द्रव्य के कारए। है। इस विषय में श्री १० म आ चार्य कुन्वकुन्व का अन्य प्रमाण इस प्रकार है—

जीवाणं पुरगलाणं गमणं जारोहि जाब धम्मत्यं। धम्मत्यिकायाभावे, सत्तो परवो ण गच्छंति ॥१८४॥ नि० सा०

अर्थ — जहाँ तक धर्मास्तिकाय द्रव्य है वहाँ तक जीव और पुद्गलों का गमन होता है ऐसा मैं (श्री कुन्द-कुन्दाचार्य) जानता हूँ। धर्मास्तिकाय के अभाव से उसके ऊपर कोई नहीं जा सकता है।

नोट--इस गाया में यह नहीं कहा है कि आगे अलोकाकाश में जीव की जाने की शक्ति स्वन्नाव से ही नहीं है, किंतु धर्मास्तिकाय का अभाव है इसलिये आगे नहीं जाता ।

टीका— यथा जलाभावे मस्स्यानां गतिक्रिया नास्ति अतएव यावद्धमीस्तिकायस्तिष्ठिति तरक्षेत्रपर्यन्तं स्वभावविभाव गतिक्रिया परिणतानां जीवपृद्गलानां गतिरिति ।

अर्थ — जैसे जल के अभाव में मछली की चलन रूप किया नहीं हो सकती इसलिये जहाँ तक धर्मास्तिकाय है उस क्षेत्र तक ही चेतन व अचेतन जड़ पुद्गल गमन करेंगे, इसके आगे नहीं।

इसप्रकार सोनगढ़ की मान्यता श्री कुन्दकुन्दाचार्य के सिद्धान्त के विरुद्ध है। ग्रव श्री मोक्षशास्त्र के टीकाकारों का प्रमास इस प्रकार है—

मोक्षशास्त्र अध्याय १०, सूत्र द की सर्वार्थसिद्धि टीका में भी पूज्यपादानायं शिखते हैं—गत्युपग्रहकारण-भूतो धर्मास्तिकायो नोपर्यस्तीत्यलोके गमनाभावः। सवभावे च लोकालोकविभागाभावः प्रसज्यते । अर्थ—गतिरूप उपकार का कारणभूत धर्मास्तिकाय लोकान्त के उत्पर नहीं है इसलिये अलोक में गमन नहीं होता । धर्मास्तिकाय के अभाव में भी गमन माना जावे तो लोकालोक के विभाग का अभाव प्राप्त होता है । तत्त्वायंत्रित्त में श्री श्रुतसागरसूरिजी इस प्रकार लिखते हैं—'गत्युपकारकारणं धर्मास्तिकाय' स तु धर्मास्तिकायों लोकान्तात् परतोऽलोके न वतंते तेन भुक्तजोवः परतोऽपि न गच्छित ।' अर्थ — चलने में उपकार का कारणा धर्मास्तिकाय है। वह धर्मास्तिकाय लोक के अन्त तक है, लोक से परे नहीं है इसलिये मुक्त जोव का भी लोक से परे गमन नहीं होता है।

भी भास्करनन्दी आचार्य मुखबोध टीका में इस प्रकार लिखते हैं — गत्युषग्रहकारणभूतो धर्मास्तिकायो नोपर्यस्तीस्थलोके गमनाभावः । तदभावे च लोकालोकविभागाभावः प्रसज्यते । अर्थ — गतिरूप उपकार का कारणभूत धर्मास्तिकाय लोकान्त के ऊपर नहीं है इसलिये अलोक में गमन नहीं होता । घर्मास्तिकाय के अभाव में भी गमन माना जावे तो लोकालोक के विभाग का अभाव प्राप्त होता है ।

इसी टीका के अध्याय ५ सूत्र ९७ में लिखा है—धर्माधर्माऽनम्युपयमे सर्वत्राकाशे सर्व जीव पुद्गलगित-स्थिति प्रसंगास्त्रोकालोकय्यवस्या न स्यात् । ततो लोकालोकव्यवस्थाऽन्यथाऽनुपपत्तेधर्माधर्मास्तित्व सिद्धिः । अर्थ—-धर्मे व अधर्मे द्रव्य के न मानने पर भ्राकाश में सर्वत्र सब जीव और पुद्गलों की गति व स्थिति का प्रसंग प्राप्त होने से लोक भ्रोर अलोक की व्यवस्था न रहेगी । इसलिये अन्य प्रकार से लोकालोक की उत्पत्ति न होने से धर्म व भ्रावमंद्रव्य की सिद्धि होती है ।

श्रीमद् भट्टाकलंकदेव ने राजवातिक अ० ५ सू० ९७ टीका में इस विषय को बहुत स्पष्ट किया है—
गतिस्थितिपरिणामिनां आस्मपुद्गलानां धर्माधर्मोपग्रहात् गतिस्थिति भवतो नाकाशोपग्रहात् गतिस्थितां स्थातां
अलोकाकाशेऽपि भवेतां । अतस्य लोकालोकविभागाभावः स्थात् । अर्थ— चलने और ठहरने वाले जीवों श्रीर पुद्गलों
के चलने व ठहरने में धर्म तथा अधर्म का उपकार न हो और आकाश का उपकार हो तो अलोकाकाश में भी जीव
और पुद्गलों की गति व स्थिति हो जायगी इसलिए लोक और अलोक के विभाग का ग्राभाव हो जाएगा।

नोट—यदि गमन करने वाले द्रव्यों की उपादानशक्ति ही लोक के ग्रग्नभाग तक गमन करने की है ग्रीर उनमें योग्यता ही ग्रलोक में जाने की नहीं है ( जैसा कि सोनगढ़ मोक्षशास्त्र पत्र ७६१ पर लिखा है ) तो धर्मद्रव्य की क्या आवश्यकता रह जाती है ? आकाशद्रव्य को ही गति में उपकारी मान लेते । जीव और पुद्गल की उपादानशक्ति के कारण अलोक में जीव व पुद्गल का अभाव भी बन जाता, किंतु महानाचार्य श्रीमद्भृदृष्टकलंक स्वामी में जीव व पुद्गल की गमनशक्ति तो अलोकाकाश में भी जाने की स्वीकार करके, धर्मास्तिकाय के अभाव के कारण अलोकाकाश में जीव और पुद्गलों का अभाव माना है । सोनगढ़वालों की 'शक्ति के अभाव' की मान्यता उक्त ध्रागमविष्ठद्ध है । सम्भवतः निमित्त के प्रसंग के भय से उनको ( सोनगढ़वालों को ) उपादानशक्ति सीमित करनी पड़ी, किन्तु श्रीमद् भट्टाकलंकदेव इसी सूत्र १७ अध्याय ५ की वार्तिक ६१ की टीका में इस प्रकार लिखते हैं—

कार्यस्यानेकोपकरणसाध्यत्वात् तिस्सद्धे ।।३१।। इह लोके कार्यमनेकोपकरणसाध्यं द्वष्ट ययामृत्यिण्डो घट-कार्यपरिणामप्राप्ति प्रतिगृहोताभ्यन्तरसामध्यः बाह्यकुलालदण्डचक्र-सूत्रोदककालाकाशाद्यनेकोपकरणापेक्षः घटपर्याये-णाऽऽविभवति । नैकएवमृत्यिण्डः कुलालादिबाह्यसाधन सिन्नधानेन विना घटात्मनाविभवितुं समर्थः । तथा पतित्य-प्रभृतिद्वथ्यं गतिस्थितपरिणामप्राप्ति प्रत्यभिमुखं नान्तरेण बाह्यानेककारण सिन्निधिगतिस्थिति प्राप्तुमलमितित्रदुपप्रह-कारण धर्माधर्मास्तिकायः सिद्धः ।

अर्थात् संसार में यह प्रत्यक्ष दीख पड़ता है कि एक कार्यं की सिद्धि में अनेक कारणों की प्रावस्थकता पड़ती है। जिसतरह मिट्टी का पिण्ड जिससमय घटकार्यं कप परिणत होता है उस समय घटस्वरूप परिणत होने की अन्तरंग सामध्यं तो उस मिट्टी के अन्दर ही है, परन्तु बाह्य में कुम्भकार, दण्ड, चाक, डोरा, जल, काल और

आकाश (क्षेत्र ) आदि अनेक सहायक कारणों की भी उसे प्रपेक्षा करनी पड़ती है तब वह मिट्टी का पिण्ड घट-स्वरूप होता है। कुम्भकार, चाक बादि बाह्यकारणों की सहायता के बिना अकेले मिट्टी के पिण्ड में घटस्वरूप परिणत होने की सामर्थ्य नहीं। उसीप्रकार पक्षी आदिक द्रव्य जिससमय चलने व ठहरने के लिए उद्यत हैं, बाह्य-कारणों की अपेक्षा के बिना उनकी गति व स्थित नहीं हो सकती। पक्षी आदि की गति और स्थिति में सहायक बाह्यधर्म और अध्मेंद्रव्य हैं।

तत्त्वार्यसार मोक्षतत्त्व अधिकार के क्लोक ४४ में भी अमृतचन्द्रस्ति लिखते हैं—तत्तोऽप्यूर्ध्वगितस्तेषां कस्मान्नास्तीति चेन्मतिः। धर्मास्तिकायस्याभावाश्य हि हेतुर्गतेः परं ॥४४॥ अर्थात् ऐसा पूछा जाने पर कि जन सिंढ जीवों को उस लोकाकाश से ऊपर गति क्यों नहीं होती ? ( यही उत्तर है कि ) गति में हेतु कारण धर्मास्ति-काय का ग्रागे अभाव होने से लोकाकाश के ऊपर सिंढ जीवों की गति नहीं होती।

उपर्युक्त आगम प्रमाणों से यह भली प्रकार सिद्ध हो गया है कि जीव व पुद्गल में ग्रलोकाकाश में भी जाने की शक्ति है, किन्तु बाह्य सहकारीकारण धर्मद्रव्य का अलोकाकाश में अभाव होने के कारण जीव ग्रीर पुद्गलों का अलोकाकाश में गमन नहीं है।

सोनगढ़वालों की, शंकाकार की या अन्य किसी व्यक्ति की जो यह मान्यता है कि 'जीव व पुद्गल में लोक के अन्त तक ही गमन करने की उपादानशक्ति है' यह भीमद् भगवान कुन्दकुन्व, श्रीमद्दमृतचन्द्रसूरि, श्री पूज्यवाद स्थामी, श्रीमद्मद्राकलंकदेव आदि महानाचार्यों के सिद्धान्त के विरुद्ध है।

यदि सोनगढ़ मतानुसार यह मान लिया जावे कि जीव व पुद्गल में लोकाकाश तक ही गमन करने की उपादानशक्ति है तो 'धर्मास्तिकायाभावात् सूत्र म अ० १० मो० शा०' निरथंक हो जाएगा श्रीर सूत्र अनर्थंक होता महीं है, क्योंकि वचनविसंवाद के कारणभूत रागद्वेष व मोह से रहित जिनभगवान के वचन के अनर्थंक होने का विरोध है। वद्खण्डागम पु० १० पत्र २८०

—जै. सं. 31-10-57 तथा 7-11-57/......

# सिद्धों में निःसीम शक्ति होते हुए भी धर्म द्रव्य के श्रमाव से श्रागे गमन नहीं होता जीव की गति में जीव श्रीर घम दोनों कारण है

हांका — जीव लोकाकाश का द्रव्य है। सिद्ध भगवान भी जीव होने से लोक के द्रव्य हैं, उनमें लोक से बाहर जाने की शक्ति का अभाव है इसलिये सिद्ध भगवान लोक के अन्त में ठहर जाते हैं, कुछ ऐसा कहते हैं। कुछ ऐसा कहते हैं कि धर्मद्रव्य के अभाव के कारण सिद्धजीव लोक से आगे नहीं जाते। इन दोनों में से कौनसा कथन ठीक है ?

समाधान — जीव का ऊर्ध्वंगमन स्वभाव है। वृहद्द्रव्यसंग्रह गाथा २ में श्री नेमिचन्द्र आधार्य ने "विस्तसोड्डगई" पद द्वारा जीव का उर्ध्वंगमन स्वभाव बतलाया है, किन्तु आयुक्तमं ने जीव के ऊर्ध्वंगमन स्वभाव का प्रतिबन्ध कर रखा है। कहा भी है—

#### ''अायुष्यवेदनीयोदययोर्जीवोध्वंगमनसुखप्रतिबन्धकयोः सत्त्वात्''।

जीव के ऊर्घ्वंगमन स्वभाव का प्रतिबन्धक आयुक्तमं का उदय और सुखगुण का प्रतिबन्धक वेदनीयकर्म का उदय अरहंतों के पाया जाता है।

सिद्ध भगवान के ग्रायुकर्म का क्षय हो जाने से ग्रायुकर्म का उदय नहीं पाया जाता है। प्रतिबन्धक के अभाव के कारण सिद्धों की ऊर्ध्वंगमनशक्ति असीम हो जाती है अतः यह कहना कि सिद्धों में लोकाकाश में ही जाने की शक्ति है, उचित नहीं है किन्तु ग्रार्थग्रन्थ विरुद्ध है।

गमन में सहकारी कारण धर्मद्रव्य है। इसीलिये जिनेन्द्र भगवान ने धर्मद्रव्य का लक्षण गतिहेतुस्व कहा है।

> मद्दपरिणयाण धम्मो पुरमलजीवाण गमणसहयारी । तोयं जह मच्छाणं अच्छंतारोव सो रोई ॥१७॥ (वृ.द्र. सं. )

गमन करते हुए जीव और पृद्गलों को धर्मद्रव्य गमन करने में उसीप्रकार सहकारी कारण होता है जिस प्रकार जल महिलयों के गमन में सहकारी कारण है, किन्तु ये जबरदस्ती गमन नहीं कराते।

आचार्य महराज ने मछिलयों का रब्टांत देकर यह बतलाया है कि शक्ति होते हुए भी जिस प्रकार मछिलयां जल की सहायता के बिना गमन नहीं कर सकती हैं उसीप्रकार शक्ति होते हुए भी जीव धर्मद्रव्य की सहायता बिना गमन नहीं कर सकता । तालाब धादि में जहाँ तक जल होता है वहाँ तक ही मछिलयाँ गमन कर सकती हैं। वर्षाकाल में जब तालाब आदि में जल की बृद्धि हो जाती है तो मछिलयों पूर्व की अपेका प्रविक दूर तक गमन कर सकती हैं। प्रीव्मऋतु में जब जल सूलकर बहुत कम रह जाता है तो मछिलयों का गमन भी उतने ही अल्पक्षेत्र में होता है। इससे स्पब्ट है कि शक्ति होते हुए भी मछिलयों वहाँ तक ही गमन कर सकती हैं जहाँ तक जल होता है, जल से बाहर गमन नहीं कर सकती हैं। इसीप्रकार असीम शक्ति होते हुए भी सिद्ध भगवान वहाँ तक ही गमन कर सकते हैं, धर्मद्रव्य को अभाव में उससे द्यागे गमन नहीं कर सकते हैं। धर्मद्रव्य लोक के प्रंत तक है, अतः सिद्धभगवान का गमन भी लोक के अन्त तक ही होता है। उससे द्यागे धर्मद्रव्य का अभाव है, अतः सिद्धभगवान का गमन नहीं हो सकता है। कहा भी है—

जीवाणं पुग्गलाणं गमणं जारोहि जाव धम्मत्यो । धम्मत्थिकायभावे तत्तो परबो ण गम्छंति ॥१८४॥ (नियमसार)

होका—अतोऽमीषां त्रिलोकशिखरादुपरि गतिक्रिया नास्ति परतो गतिहेतोर्धम्मस्तिकायामावात् । यथा जलाभावे मत्स्यानां गतिक्रिया नास्ति । अतएव यावद्धमस्तिकायस्तिष्ठति तत्क्षेत्रपर्यन्तं स्वमावविभावगति-क्रिया-परिणतानां जीवपूर्गलानांगतिरिति ।

जहाँ उक धर्मास्तिकाय है वहाँ तक जीवों का गमन होता है। धर्मास्तिकाय के घ्रभाव में उससे घागे गमन नहीं होता है। लोक शिखर तक ही धर्मास्तिकाय है उससे आगे घर्मास्तिकाय का अभाव है। अतः सिद्ध भगवान की गति लोकशिखर तक ही होती है तथा घर्मास्तिकाय के घ्रभाव में उससे आगे नहीं होती है। जैसे जल के घ्रभाव में मछलियों का गमन नहीं होता है।

इस गाथा द्वारा कुन्दकुन्दाचार्य ने यह स्पष्ट कर दिया है कि सिद्धों का लोकाकाश से आगे गमन के अभाव में शक्ति का अभाव कारण नहीं है, किन्तु गतिहेतुत्व लक्षणवाले धर्मास्तिकाय का अभाव कारण है।

इसी बात को भी अमृतचन्द्राचार्य ने निम्न श्लोक में कहा है---

ततोऽप्यूर्ध्वंगतिस्तेषां कस्मान्नास्ति चेन्मतिः । धर्मास्तिकायस्यामावस्त हि हेतुगंतेः परः ॥४४'। लोकिशिखर से ऊपर सिद्धों की गति क्यों नहीं होती ? गति का सहकारी कारण जो धर्मास्तिकाय उसका अभाव होने से लोकिशिखर से धार्ग सिद्धों की गति नहीं होती ।

भी अकलंकदेव ने भी शाजवातिक में कहा है-

''गरपुपग्रहकारणभूतो धर्मास्तिकायो च नोपर्यस्तीत्यलोके गमनामादः । तदभावे लोकालोकविभागाभावः । प्रसम्पते ।''

अर्थ — लोकाकाश से आगे गतिउपग्रह में कारणभूत धर्मास्तिकाय नहीं है। अतः आगे सिद्धों की गति नहीं होती। आगे धर्मद्रव्य का सद्भाव मानने पर लोकालोक विभाग का अभाव ही हो जायगा।

> लोयालोयविभेयं गमणं ठाणं च जाण हेद्र्हि । जद्द णहि ताणं हेऊ किह लोयालोययवहारे ।।१३५॥ ( नयचक )

गमन भीर स्थित के हेतुभूत धर्म-अधर्मद्रव्य ही लोक अलोक के विभाग के कारण हैं। इससे सिद्ध होता है कि जीवद्रव्य या सिद्धजीव लोक-अलोक के विभाग के कारण नहीं हैं। यदि धर्मद्रव्य लोक से बाहर भी होता तो जीव का गमन लोक से बाहर अवश्य हो जाता।

गमनरूप किया में जीव भीर धर्मद्रव्य दोनों ही कारण हैं। जो कार्य दो कारणों से होता है वह कार्य एक कारण से नहीं हो सकता।

''बोहितो चेबुप्पज्जमाणकज्जहस तस्येक्कावो समुप्पत्तिविरोहावो ।''

अर्च-दोनों से उत्पन्न होने वाले कार्य की उनमें से एक के द्वारा उत्पत्ति का विरोध है।

सिद्धों में गमनशक्ति होते हुए भी धर्मास्तिकाय के अभाव में लोकशिखर से आगे सिद्धों का गमन नहीं होता है।

— ज. ग. 26-12-68/VII/ मगनमाला

## क्या पुर्गल परमाणु १४ राज् से बाहर नहीं जा सकता है ?

हांका-- क्या शीव्रगति से गमन करने वाला पृद्धल परमाणु १४ राजू से बाहर नहीं जा सकता है ? यदि नहीं तो क्यों ?

समाधान—१४ राज् मर्थात् लोकाकाश से बाहर जीव या पूद्गल कोई भी द्रव्य नहीं जा सकता है, क्योंकि गमन में सहकारी कारए धर्मद्रव्य का अभाव है। सिद्धों में अनन्तवीय व ऊर्ध्वगमन स्वभाव होने के कारए अनन्त राजू तक गमन शक्ति है, किन्तु धर्मद्रव्य निमित्त के स्रभाव में उपादान में योग्यता होते हुए भी गमनक्रय कार्य नहीं हो रहा है। श्री कुं दकुं दाचार्य ने कहा भी है—

जीवाणं पुग्गलाणं गमणं जारोहि जाव धम्मस्थी । धम्मस्थिकाधमावे सत्तो परवो ण गच्छंति ॥१८४॥ नि. सा.

अर्थ--जहां तक धर्मास्तिकाय है वहाँ तक जीवों का और पुद्गलों का गमन जानना चाहिए। धर्मास्तिकाय के अभाव के कारण उससे आगे जीव-पुद्गल गमन नहीं करते हैं। यदि धर्मद्रव्य को जीव पुद्गल के गमन में सहकारी कारण न माना जाय और उसके अभाव में जीव-पुद्गलों के गमन का अभाव न माना जाय तो सर्वोत्कृष्ट स्वाभाविक ऊर्ध्वंगति से परिणत सिद्ध भगवान लोकाकाण के अन्त में क्यों रुक्त जाते ? कहा भी है—

#### "उड्डंगदिष्पधाणा सिद्धाचिट्टंति किधतस्य ।" ( पं० का० )

तत्त्वार्यसूत्र में भी 'धर्मास्तिकायाभावात् ।' सूत्र द्वारा यह बतलाया है कि धर्मास्तिकाय के अभाव के कारण सिद्धजीव लोक के अन्त में ठहर जाते हैं।

कुछ अन्य मतियों का यह कहना है कि जीव व पुर्गल लोकाकाश के द्रव्य हैं। उनमें लोकाकाश से बाहर जाने की शक्ति नहीं है, किन्तु उनकी यह मान्यता जैन मान्यता से विरुद्ध है, क्योंकि सिद्धों में सर्वोत्कृष्ट स्वाभाविक कर्ष्वंगमनशक्ति है। कहा भी है—

"सर्वोत्कृष्टस्यामाविकोध्रवंगतिपरिणता भगवंतः सिद्धाः।"

लोक-अलोक का विभाजन भी धर्म-अधर्म के कारण हुआ है।

लोयालोयविभेयं गमणं ठाणं च जाण हेर्दूहि । जह णहि ताणं हेऊ किह लोयालोयववहारं ॥१३४॥ नयचक

लोक-अलोक के विभाजन में धर्म-अधर्मद्रव्य कारण है यदि धर्म-अधर्मद्रव्य का विभाजन न माना जाय तो लोक-अलोक का व्यवहार नहीं हो सकता है।

---जॅ. ग. 14-1-71/VII/ हो. ला. जॅन

#### जीव की लोकाकाश से बाहर जाने की शक्ति हो है; पर व्यक्ति नहीं; यह त्रिकाल सत्य है

शंका — श्री कानजी स्वामी परमार्थ से शुद्ध निश्चयनय की अपेक्षा 'जीव में लोकाकाश तक ही जाने की शक्ति है, अलोकाकाश में जाने की शक्ति नहीं हैं' कहते हैं। फिर ३१ अक्टूबर १९५७ के जैन-संदेश में स्यवहारनय का आश्रय लेकर इस निश्चयनय के पक्ष का खंडन करना उचित नहीं है।

एक विद्वान ने अपने उपवेश में स्थामीजी के इस मत का मंडन करते हुए एक हृष्टान्त भी दिया है जो इस प्रकार है—'दूरान्द्रर मध्य के मोक्ष जाने की शक्ति के व्यक्त होने का प्रसंग कभी नहीं आवेगा। इससे निश्चयनय से दूरानदूरभध्य के मोक्ष जाने की शक्ति का अधाय ही मानना पड़ेगा। इसीप्रकार जीव की अलोकाकाश में जाने की शक्ति के व्यक्त होने का प्रसंग कभी आवेगा नहीं अतः निश्चयनय से जीव में अलोकाकाश में जाने की शक्ति का अभाव स्वीकार करना पड़ेगा।'

या तो आप अपनी भूल को स्वीकार करें या निश्चयनय की अपेक्षा से इस विषय को स्पष्ट करने की कृपा करें?

समाधान — मैंने ३१ अक्टूबर १९५७ के समाधान में अनेक दिगम्बर जैन आगमों का प्रमाण देकर यह सिंद्ध किया है कि जीव में अलोकाकाश में जाने की शक्ति है, किन्तु लोकाकाश से आगे घमंद्रव्य जो कि गमन में सहकारीकारण है, का अभाव होने से वह शक्ति व्यक्त नहीं होने पाती । अतः घमंद्रव्य के अभाव के कारण जीव लोकाकाश के बाहर गमन नहीं कर पाता, लोकाकाश के अन्त में एक जाता है।

संसारी जीवों का कमं के निमित्त से छड़ों दिशाओं में गमन होता है, किन्तु मुक्त जीवों के स्वाभाविक ऊथ्वंगित होती है (पंचास्तिकाय गाया ७३ की टीका) कमों के प्राधीन होने के कारण संसारी जीवों की गित तो सावधि हो सकती है, किन्तु मुक्त जीवों के कमों का सर्वथा क्षय हो जाने के कारण उनकी ( मुक्त जीवों की ) स्वाभाविक ऊथ्वंगमनशक्ति सावधि न होकर निरवधि होगी, क्योंकि विरोधी कारण का सर्वथा अभाव है। श्री पंचास्तिकाय गाया ९२ की टीका में कहा है कि सिद्ध भगवान सर्वोत्कृष्ट स्वाभाविक ऊथ्वंगित परिणत होते हैं 'सर्वोत्कृष्ट स्वाभाविकोध्वंगितपरिणत भगवंतः सिद्धाः ।' श्री अमृतचन्द्राचार्य पंचास्तिकाय गाया ९४ की टीका में लिखते हैं 'जीव पुद्गालानां गतिस्थित्योर्गिःसीमत्वात्' अर्थात् जीव व पुद्गालों की गित सीमारहित है।

'जीव में उपादानशक्ति ही लोकाकाश तक गमन करने की है' ये वाक्य उपयुक्ति शागमप्रमाशों से तथा ३१ भक्टूबर व ७ तवम्बर १९५७ के जैन-संदेश में दिये गये आगम प्रमाणों से विरुद्ध है। भ्रतः शंकाकार स्वयं विचार करें कि उक्त समग्धान में मेरी भूल है या 'जीव की गमन शक्ति को सीमित' माननेवाले की। भूल स्वीकार करना दूषण नहीं, किन्तु भूषण है। यदि मेरी भूल होती तो मैं तुरंत स्वीकार कर लेता।

निश्चयनय शक्ति का विवेचन करता है न कि शक्ति की व्यक्ति का कहा है—'सब्बे शुद्धा हु सुद्धणया—त एव सर्वे संसारिणः शुद्धा सहजशुद्धकंकरूवभावाः ।' अर्थात् वे ही सब संसारीजीव निश्चयनय की प्रपेक्षा से शुद्ध यानी स्वाभाविक शुद्धज्ञायकरूप स्वभाव घारक हैं। यह निश्चयनय का कथन शक्ति की अपेक्षा से है, क्योंकि संसारी जीव अशुद्ध हैं फिर भी उनको निश्चयनय की दृष्टि में शक्ति की अपेक्षा शुद्ध कहा है। ( वृहद्देश्यसंग्रह गाया ५२ व होका) इसीप्रकार सिद्धभगवान का अलोकाकाश में गमन न होने पर भी निश्चयनय की दृष्टि में प्रसीमित शक्ति की अपेक्षा यह ही कहा जावेगा कि सिद्धभगवान में ग्रलीकाकाश में गमन करने की उपादानशक्ति है। अतः निश्चय नय की अपेक्षा भी सिद्धों की शक्ति को सीमित मानना आगमानुकूल नहीं है।

सिद्धभगवान में अलोकाकाश में गमन करने को उपादानशक्ति का अभाव सिद्ध करने के लिये जो दूरानदूर भव्य का इष्टान्त दिया गया है वह भी ठीक नहीं है, क्योंकि 'दूरानदूर भव्य में मोक्ष जाने की शक्ति का ग्रभाव है' ऐसा आगम वाक्य नहीं है, किन्तु उनमें मोक्ष जाने की शक्ति का सद्भाव है, जैसा कि षट्खंडागम पुस्तक ७ पृठ १७६ पर कहा है — अनादि से ग्रनन्तकाल तक रहनेवाले भव्य जीव हैं तो सही पर उनमें संसार श्रविनाशशक्ति का ग्रभाव है अर्थात् संसार विनाशशक्ति का सद्भाव है।

वर्तमान में दिगम्बर जैन वाणी के अतिरिक्त इस जीव का हितु अन्य कोई नहीं है। शास्त्रों के द्वारा ही देव, गुरु, घमं व नवपदार्थ व निज के वास्तिक स्वरूप का बोध होता है, जिससे सम्यक्त की प्राप्त होती है। श्री प्रवचनसार में कहा भी है—जिनशास्त्र द्वारा प्रत्यक्षादि प्रमाणों से पदार्थों को जाननेवाले के नियम से मोहसमूह क्षय हो जाता है इसलिये शास्त्र का सम्यक्षकार से श्रव्ययन करना चाहिये। (गाया ६६) श्रमणा (मुनि) एकाग्रता को प्राप्त होता है एकाग्रता पदार्थों के निश्चयवान के होती है। पदार्थों का निश्चय आगम द्वारा होता है इसलिये आगम मुख्य है (गा० २३२) आगमहीन श्रमण आत्मा को, पर को नहीं जानता। पदार्थों को नहीं जानता हुआ भिक्षु कर्मों को किसप्रकार क्षय कर सकता है (गा० २३३) इसलोक में जिसकी आगमपूर्वक दिव्य नहीं है, उसके संयम नहीं है, इसप्रकार सूत्र कहता है भीर वह असंयत श्रमण कैसे हो सकता है (गा० २३६) श्रागम से यदि पदार्थों का श्रद्धान न हो तो मुक्ति नहीं हो सकती (गा० २३७) प्रत्येक दिगम्बर जैन को आगम पर अवश्य श्रद्धान रखना चाहिये। जिसको आगम पर श्रद्धान है उसको आगमविषद्ध उपदेश नहीं देना चाहिये। उसको तो ऐसे वाक्य भी नहीं उच्चारण करने चाहिये जिनका भ्रागम से विरोध होता हो। आगम से विषद्ध बोलनेवाला भ्रागम का श्रद्धालु कैसे हो सकता है? जिसको दिगम्बर जैन ग्रागम पर श्रद्धा नहीं वह क्या है, स्वयं पाठकगण

विचार करलें। हमारी तो जिनआगम पर ऐसी दढ़ श्रद्धा होनी चाहिये कि स्वप्न में या भूल में भी कोई वाक्य स्नागमविषद्ध न निकले।

—जै. सं. 7-8-58/V/ हुलाश्रच**न्द** 

#### धर्मादिक द्रव्यों के कार्य

शंका — धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये चार द्रव्य अजीव होते हुए भी अरूपी हैं। इन चारों में से प्रत्येक द्रव्य का कार्य भिन्न-भिन्न है, किन्तु इनका कार्य जीव और पुरुशलद्रव्य की तरह अनुभव में नहीं आता ?

समाधान—धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये चारों द्रव्य ग्रह्णी हैं अतः ये द्रव्य इन्द्रियगोचर तो हो नहीं सकते, किन्तु इनके कार्यों से इनका अनुमान किया जा सकता है। अतः इनके अस्तिरव का ज्ञान होता है। जीव और पुद्गल यद्यपि सिक्त्य द्रव्य हैं, किन्तु बिना धर्मद्रव्य के उनकी किया नहीं हो सकती, क्योंकि धर्मद्रव्य जीव और पुद्गल के गमन में सहायक है जिसप्रकार जल मछली के चलने में सहायक है। धर्मद्रव्य जीव और पुद्गल के चलने में प्रेरक कारण नहीं है जिसप्रकार जल मछली के चलने में प्रेरक कारण नहीं है। यदि धर्मद्रव्य प्रेरक कारण होता तो कोई भी जीव या पुद्गल स्थिर न पाया जाता। शक्ति होते हुए भी धर्मद्रव्य के बिना जीव और पुद्गल गमन भी नहीं कर सकते। जीव का उध्वंगमन स्वभाव है सिद्ध भगवान में अनन्त शक्ति है, किन्तु धर्मद्रव्य के अभाव के कारण अलोकाकाश में गमन नहीं कर सकते। धर्मद्रव्य के अभाव के अतिरक्त अन्य कोई भी कारण नहीं जो अनन्त शक्तिवाले सिद्ध भगवान के गमन को रोक दे, क्योंकि सिद्ध भगवान में कर्मों का सवंया अभाव है।

तत्त्वार्थसूत्र अध्याय १ सूत्र १७ 'गितिस्थरपुपगृही धर्माधर्मयोद्यक्तारः । में जो 'उपगृह' अब्द आया है उसका अर्थ 'द्रव्यों की शक्ति का आविर्भाव करने में कारण होना' है राजवातिक अ० १ सूत्र १७ वातिक ३ । इसी सूत्र को वातिक ३ में कहा है— 'जंसे अकेले मृत्यिड से घड़ा उत्पन्न नहीं होता; उसके लिये कुम्हार, चक्रचीवर आदि अनेक बाह्य कारण अपेक्षित होते हैं उसी तरह गति और स्थिति भी अनेक बाह्य कारणों की अपेक्षा करती हैं । इनमें सब की गति और स्थिति के लिये साधारणाकारण कमका धर्मद्रव्य और अधर्मद्रव्य होते हैं । इसतरह अनुमान से धर्म और अधर्मद्रव्य प्रसिद्ध हैं ।'' पंचास्तिकाय गाया ६७ में कहा गया है कि लोक और अलोक का विभाग ही धर्म और अधर्म के कारण हुआ है । यदि धर्म और अधर्मद्रव्य गति व स्थिति में कारण न होते तो अलोकाकाण में भी जीव और पुद्गल पाये जाते पंचास्तिकाय गाया ९२, ९३, ९४ व उनकी टीका ।

इसीप्रकार धवगाहनहेतुत्वगुण के द्वारा आकाशद्रव्य का भी अनुमान होता है। कालद्रव्य का भी वर्तना-हेतुत्व गुण के द्वारा अनुमान होता है। यद्यपि परिणमन करने की शक्ति प्रत्येकद्रव्य में है, परन्तु यदि कालद्रव्य न होता तो उन द्रव्यों की परिणमनशक्ति व्यक्त नहीं हो सकती थी। कालद्रव्य की 'समय' पर्याय है ध्रसंख्यात समयों की आविल और संख्यात आविलयों का एक मुहूर्त होता है। यह काल अनुभव में आता है। इसप्रकार काल का भी अनुमान होता है।

--- प्रॅ. ग. 4-4-6 3/IX/ ऋान्तिलाल

#### म्राकाश सर्वध्यापक तथा दो भेदवाला कैसे है ?

शंका—आकाश सर्व व्यापक कैसे हैं ? यदि आकाश सर्व-ध्यापक है तो उसके लोकाकाश और अलोका-काश ऐसे वो खण्ड नहीं हो सकते, क्योंकि सर्वध्यापक अखण्ड होता है ?

समाधान-आकाश अखण्ड एकद्रव्य है। तत्त्वार्यसूत्र में कहा भी है-

"आ आकाशाविकद्रव्याणि ।: ६ ॥"

आकाश पर्यन्त अर्थात् धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य और आकाशद्रव्य ये तीनों एक एक द्रव्य हैं। ये तीनों द्रव्य की अपेक्षा से एक एक हैं, किन्तु क्षेत्र, काल, भाव की अपेक्षा से ग्रनेक हैं। कहा भी है—

''अथगाह्मनेकद्रब्य विविधावगाहनिमित्तत्वेन अनन्तभावस्वेऽपि प्रदेशभेदात् सति चानन्तक्षेत्रस्वे द्रव्यतः एकमेवाकाशमिति ।'' रा. वा. अध्याय ५ सूत्र ६ वार्तिक ६ ।

अर्थ — म्राकाश को अवगाहन करनेवाले अनेक द्रव्यों के अनंत अवगाहन होते हैं इसलिये मनस्त म्रवगाहनों के कारण भाव की अपेक्षा यद्यपि आकामद्रव्य अनन्त है एवं आकाश के अनन्तप्रदेश हैं इसलिये क्षेत्र की अपेक्षा भी आकाश अनन्त है, परन्तु द्रव्य की अपेक्षा भाकाश एक ही है।

एक द्रव्य में प्रदेश (खण्ड) कल्पना मात्र हो सो भी बात नहीं है और प्रदेश भेद होने से प्रथित् खण्ड होने से एक द्रव्यपने की हानि हो जाती हो सो भी बात नहीं है। कहा भी है---

"एकद्रध्यस्य प्रदेशकल्पनोपचार इति चेत् न, मुख्यक्षेत्रविभागात् । मुख्य एवं क्षेत्रविभागाः अन्यो हि घटाव-गाह्यः आकाशप्रदेशः इतरावशाह्यश्चान्य इति । यदि अन्यत्वं न स्यात्; व्याग्तित्वं व्याहन्यते । निरवयवत्वानुपपत्ति-रिति चेत् न, द्रव्यविभागाभावात् । यथा घडो द्रव्यतो विभागवान् सावयवः, न च तथैषां द्रव्यविभागोऽस्तीति निर-वयवत्वं प्रयुज्यते ।" ( रा. वा. अ, ५ सूत्र ६ )

एक ग्रलण्डद्रव्य में प्रदेश कल्पना अर्थात् लण्ड कल्पना उपचार मात्र से है, ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्यों कि क्षेत्र की अपेक्षा से अलण्डद्रव्य में विभाग मुख्यख्प से हैं। जिसको घट ने अवगाहन कर रखा है वह आकाश प्रदेश अन्य हैं ऐसी प्रतीति है। यदि मुख्यख्प से क्षेत्र का विभाग न माना जायगा तो आकाश का व्यापकपना ही न सिद्ध होगा अर्थात् प्रदेशों को भिन्न भिन्न न मानकर यह घटाकाश है यह पटाकाश है यह मठाकाश है इसप्रकार ग्राकाश ही भिन्न-भिन्न माना जायगा तो आकाश का व्यापकपना ही न सिद्ध होगा अर्थात् प्रदेशों को भिन्न भिन्न न मानकर यह घटाकाश है यह पटाकाश है यह मठाकाश है इसप्रकार ग्राकाश ही भिन्न-भिन्न माना जायगा तो आकाश का व्यापकपना न बन सकेगा। जिसप्रकार घटख्प द्रव्य के जुदे-जुदे टुकड़े हो जाते हैं इसलिये वह सावयव अर्थात् अवयवविधिष्ट पदार्थ है उसप्रकार धर्म-अद्यमं ग्राकाश द्रव्यों के विभाग नहीं किसी भी कारण से घट के समान उसके जुदे-जुदे टुकड़े नहीं हो सकते, इसलिये उनका निरवयवपना बाधित नहीं है।

श्राकाशद्रव्य के प्रदेश अन्य सब द्रव्यों और उनके प्रदेशों से अनन्तगुणे हैं, प्रतः आकाशद्रव्य सबसे बड़ा होने के कारण व्यापक है। आकाशद्रव्य के प्रदेशों की गणना इसप्रकार है—

''सब्बजीबरासी विगिज्जमाणा विगिज्जमाणा अर्णतलोगमेत्तवम्गणहुाणाणि उवरिगंतूण सब्बिधेगलदश्वं पावि । पुणो सम्बिधेगलदश्वं विगिज्जमाणं विगिज्जमाणं अर्णतलोगमेत्तविगणहुाणाणि उवरिगंतूण सर्वाकालं पावि । पुणो सम्बकाला विगिज्जमाणा विगिज्जमाणा अर्णतलोगमेत्तवग्गणहुाणाणि उवरिगंतूण सन्वागाससेठि पावि ।'' ( परिकर्म सूत्र एवं त्रिलोकसार गाथा ६९ की टीका )

अर्थ-सर्व जीवराशिका उत्तरोत्तर वर्ग करने पर अनन्तलोकप्रमाण वर्गस्थान प्रापे जाकर पुर्गल द्रव्य प्राप्त होता है। पुनः सब पुर्गलद्रव्य का उत्तरोत्तर वर्ग करने पर अनन्तलोकमात्र वर्गस्थान घागे जाकर सब काल के समय प्राप्त होते हैं। पुनः सब कालसमयों का उत्तरोत्तर वर्ग करने पर अनन्त लोकमात्र वर्गस्थान आगे जाकर सर्व आकाश के प्रदेश प्राप्त होते हैं।

## श्चवकाशदान श्राकाश का ही श्चसाधारण गुण हो सकता है

शंका—अवकाश देना आकाश का ही असाधारण गुण क्यों ? क्योंकि अन्य द्रव्य भी परस्पर एक दूसरे को स्थान देते हैं। सिद्धों के अवगाहतस्व गुण का क्या प्रयोजन है ?

समाधान—इस प्रकार की शंका सर्वार्थितिह में भी उठाई गई है। उसका समाधान निम्न प्रकार किया गया है—

"यद्ये वे नेदमाकाशस्यासाधारणं लक्षणम्, इतरेखामपि तत् सद्भावाविति ? तन्न, सर्वपदार्थानां साधारणाय-गाहनहेतुत्वमस्यासाधारणं लक्षणमिति नास्ति बोवः । सर्वार्थसिद्धि ४१९८ ।

"यिव धर्मादीनां लोकाकाशमाधारः आकाशस्य क आधार इति ? आकाशस्य नास्यन्याधारः । स्वप्रतिष्ठ-भाकाशम् । यद्याकाशं स्वप्रतिष्ठम्; धर्मादीन्यपि स्वप्रतिष्ठान्येव । अथ धर्मादीनामन्य आधारः कल्प्यते, आकाश-स्याप्यन्य आधारः कल्प्यः । तथा सस्यनवस्थाप्रसङ्गः इति चेत् ? नेव वोवः नाकाशादन्यदिधकपरिमाणं द्वव्यमस्ति यत्राकाशं स्थितिमित्युचेत सर्वतोऽनन्तं हि तत् ।" सर्वार्थसिद्धि ४।१२ ।

अर्थ — यदि ऐसा है तो 'श्रवकाशदान' आकाश का असाधारण लक्षण नहीं रहता, क्योंकि दूसरे द्वस्यों में भी अवकाशदान पाया जाता है ? यह कहना ठीक नहीं है क्योंकि आकाशद्वस्य सब पदार्थों को अवकाश देने में साधारण कारण है, यही इसका ग्रसाधारण लक्षण है, इसलिये कोई दोष नहीं है।

यदि धर्मादिकद्रव्यों का लोकाकाश ग्राधार है तो आकाश का क्या ग्राधार है ? आकाश का ग्रन्य आधार नहीं है, क्योंकि ग्राकाश स्वप्रतिष्ठ है । यदि आकाश स्वप्रतिष्ठ है तो धर्मादिकद्रव्य भी स्वप्रतिष्ठ होने चाहिये। यदि धर्मादिकद्रव्यों का अन्य आधार माना जाता है तो प्राकाश का भी ग्रन्य ग्राधार मानना चाहिये और ऐसा मानने पर अनवस्था दोष प्राप्त होता है। यह दोष देना ठीक नहीं है, क्योंकि आकाश से अधिक परिमाणवाला ग्रन्य द्रव्य नहीं है, वह सबसे अनन्त है।

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि यदि आकाश के श्रितिरिक्त अन्य द्रव्यों में भी 'अवकाशदान' ग्रसाधारण गुण माना जायगा तो उनकों भी समस्त द्रव्यों को श्रवकाश देना चाहिये, किन्तु वे समस्त आकाशद्रव्य को ग्रयकाश देने में ग्रसमर्थ है, क्यों कि क्षेत्र की अपेक्षा ग्राकाश से दड़ा अन्य नहीं है। आकाश ही सबसे बड़ा द्रव्य होने से आकाश तो अन्य द्रव्यों को अवकाश देता है, किन्तु अन्यद्रव्य सम्पूर्ण आकाश को अवकाश देने में असमर्थ हैं। ग्रतः अवकाशदान अन्यद्रव्यों का ग्रसाधारण पुण नहीं हा सकता ह, मात्र आकाश का ही है

—**जं.** ग. 1-6-72/VII/ र. ला. जेन

#### लोक-ग्रलोक की व्याख्या तथा इनके विमाजन का हेतु

गंका-लोक और अलोक की व्याख्या क्या है और इनके विभाजन का क्या कारण है ?

समाधान — ब्राकाश एक अखंडद्रव्य है। उस आकाश के जितने क्षेत्र में जीव, पुर्वाल, वर्म, अवर्म और कालद्रव्य पाये जाते हैं वह लोकाकाश है और उससे आगे अलोकाकाश है। श्री कुन्यकुन्याचार्य ने कहा भी है—

#### समवाओ पंचण्हं समउ ति त्रिशुत्तमेहिं पण्णतं । सो चेव हबदि लोओ तत्तो अमिओ अलोओ खं॥ ३ ॥ पंचास्तिकाय

अर्थ- पाँच जीवादि द्रव्यों का समूह समय है ऐसा जिनेन्द्र ने कहा है। वही पाँचों का समुदाय लोक है, इससे बाहर ग्रप्रमारा अलोकमात्र गुद्धआकाण है।

"लोक्यन्ते दृश्यन्ते जीवावि पवार्था यत्र स लोकः तस्माहृहिमूंतमनन्तशुद्धाकाशमलोक इति ।"

अर्थ-जहाँ जीव आदि पदार्थ दिखलाई पड़े सो लोक है, इसके बाहर अनन्त मुद्धप्राकास है सो अलोक है।

लोबालोयविश्रेयं गमणं ठाणं च हेर्त्सृह । कइ पहि ताणं हेऊ किह शोधालोबब्दहारं ॥१३५॥ (नबचक्र)

गमन और स्थिति के हेतुभूत घमंद्रव्य और अधमंद्रव्य के द्वारा लोक ग्रीर अलोक का विभाजन किया गया है। यदि घमं ग्रीर अघमंद्रव्य न होते तो लोक ग्रीर अलोक का व्यवहार ही सम्भव नहीं हो सकता।

"जादो अलोगलोगो तेसि सब्भावदो य गमणिठदी ॥६७॥" (पंचास्तिकाय)

घमंद्रव्य और अघमंद्रव्य की सत्ता होने से ही लोक भ्रीर अलोक का विभाजन हुआ है तथा जीव पुद्गल की गमन व स्थिति होती है।

"लोकालोकद्वयं कस्माञ्जातं ? ययोधर्माधर्मयोः स्वमावतश्च ।"

टीका-धर्मद्रव्य भीर अधर्मद्रव्य के स्वभाव से ही लोक श्रीर अलोक इन दोनों की उत्पत्ति होती है।

"धर्माधर्मो विद्यते, स्रोकालोकविभागान्ययानुपपत्तेः । जीवादिपदार्थानामेकत्र वृत्तिरूपो लोकः । शुद्धेका-काशवृत्तिरूपोऽलोकः ।"

टीका—यदि धर्मद्रव्य और अधर्मद्रव्य न हों तो लोक और अलोक का विभाग नहीं हो सकता। धर्म ग्रीर अधर्म विद्यमान हैं, क्योंकि लोक और अलोक का विभाग पाया जाता है। जीवादि सर्व पदार्थों के एकत्र अस्तित्व-रूप लोक है, युद्धएकआकाश से अस्तित्वरूप अलोक है।

इन म्राषंवाक्यों से यह स्पष्ट हो जाता है कि लोक-अलोक का विभाजन धर्म अधर्मद्रव्यों के कारण है। जहां तक जीव भादि पदार्थ पाये जाते हैं वह लोक है। जहां पर केवल आकाश ही द्रव्य है वह अलोक है।

—जं. ग. 23-9-71/VII/ रो. ला. भित्तल

#### समय कथंचित् श्रविमागी व कथंचित् सविमागी है

शंका — आकाश के एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश पर जाने में परमाखु को जितना काल लगता है, उसको समय कहते हैं। किन्तु तीदगित से एकसमय में १४ राजू गमन करता है। १४ राजू के जितने प्रदेश हैं, समय के उतने भाग हो जाते हैं क्योंकि प्रत्येक प्रदेश को परमाखु भिन्न-भिन्न काल में स्पर्श करता है किर समय को अविभागी क्यों कहा जाता है।

समाधान—इस विषय में अनेकांत है। समय प्रविभागी भी है, सविभागी भी है। कोई भी कार्य एक समय से कम काल में समान्त नहीं होता है, इस अपेक्षा से समय अविभागी है, किन्तु एक समय में १४ राजु गमन करने पर समय सविभागो है । इसीप्रकार परमाणु भी सावयव भी है और निरवयव भी है । परमाणु का विभाग नहीं हो सकता इस अपेक्षा से निरवयव है, किन्तु दो परमाणुओं का परस्पर देशस्पर्श होता है, अन्यथा स्थूल स्कन्धों की उत्पत्ति नहीं बन सकती, इस अपेक्षा से परमाणु सावयव है । धवल पु० १३ पृ० २१-२४ ।

जैनधर्म का मूल सिद्धांत अनेकांत है। अनेकान्त का श्रद्धान करने वाला ही सम्यग्दिष्ट है। जिसको किसी भी विषय में एकांत का आग्रह है, वह मिथ्यादिष्ट है।

--- जै. ग. 7-8-67/VII/ ब्रान्तिलाल

#### काल की सत्ता है

शंका—भावसंप्रह पृ० २०५ गाथा ३९६ के अर्थ में लिखा है कि कालद्रस्य सत्तारूप से नहीं है, इसलिये उसे अस्तिकाय भी नहीं कहते। क्या जिन द्वक्यों को सत्ता मौजूद है वही अस्तिकाय द्रव्य हैं सो खुनासा करना ?

समाधान- भावसंप्रह गाथा २०५ निम्न प्रकार है---

एयं तु बब्ब छक्कं जिलेहि पंचत्यिकाइयं भणियं। विजय कार्यं कालो कालस्स पएसयं णत्यि।।३१६॥

पृ० २०५ पर अर्थ इसप्रकार लिखा है—"इसप्रकार भगवान जिनेन्द्रदेव ने छहद्रव्यों का स्वरूप कहा है। इन छहों द्रव्यों में से काल को छोड़कर शेष पाँचद्रव्य अस्तिकाय कहलाते हैं। जिनकी सत्ता हो उनको अस्ति-कहते हैं धीर जो काय व शरीर के समान अनेक प्रदेशवाला हो उसको काय कहते हैं। जीव, पुद्गल, धमं, ग्रधमं और आकाश ये पाँचों द्रव्य बहुप्रदेशी हैं इसलिये अस्तिकाय कहलाते हैं। काल के प्रदेश नहीं हैं वह एक ही प्रदेशी है इसलिये अस्तिकाय नहीं कहते हैं।"

यहाँ पर 'काल की सत्ता नहीं है' ऐसा नहीं कहा है किन्तु 'वह एक ही प्रदेशी है' इससे काल की सत्ता स्वीकार की गई है, किन्तु बहुप्रदेशी न होने के कारण इस की काय नहीं कहा गया है।

'काल अस्तिकाय नहीं है' इन शब्दों से शंकाकार को भ्रम हो गया है। किन्तु काल एक ही प्रदेशो है इससे काल की सत्ता स्वीकार की गई है।

—जं. ग. 12-6-69/VII/रो. ला मित्तल

#### प्रत्येक कालाणु की पृथक्-पृथक् समयरूप पर्याय होती है

शंका—'समय' पर्याय कालागुओं की एक समयवर्ती दशा का ही नाम है या और कुछ ? क्या वह प्रत्येक कालाग्र पृथक् २ पर्याय होगी ?

समाधान—कालाणु की समयरूप पर्याय है और समयरूप पर्याय की जो स्थिति है, वह समयरूप व्यवहार-काल है। पंचास्तिकाय गाथा २६ की टीका में कहा है—

"समयस्तावत्सुक्ष्मकालरूपः प्रसिद्धः एव पर्यायः न च द्रव्यं । कर्थं पर्यायस्विमिति चेतृ ? उत्पन्नप्रध्वंसित्वा-त्पर्यायस्य, समओ उप्पष्ण पद्धंसीति वचनात् ।"

समय सबसे सूक्ष्मकाल रूप प्रसिद्ध एक पर्याय है, वह द्रव्य नहीं है। उत्पन्न होना और विनाश होना पर्याय का लक्ष्मण है। समय भी उत्पन्न होता है और विनाश होता है। इसलिये पर्याय है। ''स्थितिः कालसंज्ञका । तस्य पर्यायस्य सम्बन्धिनी याऽसौ समयचिटकाविरूपा स्थिति सा व्यवहारकालसंज्ञा भवति, न च पर्याय दृश्यभित्रायः ।'' द्रव्यसंग्रह गाथा २९ टीका ।

जो स्थिति है वह काल-संज्ञक है। अर्थात् द्रव्य की पर्याय से सम्बन्ध रखनेवाली जो समय, घड़ीआदिरूप स्थिति है; वह स्थिति ही व्यवहारकाल है, किन्तु पर्याय व्यवहारकाल नहीं है।

प्रत्येक कालाणु पृथक् २ द्रव्य है अतः प्रत्येक कालाणु की पृथक्-पृथक् समग्ररूप पर्याय होती है।

—जॅ. ग. 24-8-72/VII/ र. ला. जीन

#### समस्त पर्यायों में कालद्रव्य कारण नहीं होता

शंका-क्या समस्त पर्यायों में कालद्रव्य कारण नहीं होता ?

समाधान—सर्वेपयियों में कालद्रव्य कारण नहीं होता। जैसे अभव्यत्व पर्याय है तथा इसी तरह अन्य अनादि-ग्रनन्त पर्यायों में कालद्रव्य कारण नहीं होता। सादि-ग्रनन्तपर्यायों की स्थिति में कालद्रव्य कारण नहीं होता। कालद्रव्य का लक्षण वर्तना में कारणपना है, जो शुद्धद्रव्य में अगुरुलघुगुरा के कारण होती है और ग्रशुद्ध-द्रव्यों में बन्ध के कारण व काल के कारण होती हैं।

—ਪਰ 21-4-80/ਯ. **ਗ. ਯੌ**ਰ, ਅਹਿਡਣ

#### काल के परिणमन में सहकारी कारण काल है

शंका—अन्य द्रश्यों के परिणमन में कालद्रव्य सहकारी कारण है, किन्तु कालद्रश्य के परिणयन में कीन सहकारी कारण है ?

समाधान — जिसप्रकार ज्ञान को जानने के लिये अन्य ज्ञान की आवश्यकता नहीं होती है, क्योंकि ज्ञान जिसप्रकार पर को जानता है उसीप्रकार अपने को भी जान लेता है, इसीलिये ज्ञान को दीपक के समान स्व-पर प्रकाशक कहा गया है। आकाशद्रव्य अन्य समस्त द्रव्यों को अवगाहन देता है और स्व को भी प्रवगाहन देता है, आकाश को अवगाहन देने के लिये अन्यद्रव्य की आवश्यकता नहीं होती है। इसीप्रकार काल भी ग्रन्य द्रव्यों के परिणमन तथा अपने परिणमन में कारण है। कहा भी है—

#### न चैवमनबस्था स्यात्कालस्यान्याव्यवेक्षणात्। स्ववृत्तौ तस्स्वभावत्वारस्वयं वृत्तोः प्रसिद्धितः॥१२॥ श्लोकवातिक ५।२२

यदि कोई यों कहे कि धर्मादिक की वर्तना कराने में कालद्रव्य साधारण हेतु है और कालद्रव्य की वर्तना में भी वर्तियता किसी प्रन्य द्रव्य की बावश्यकता पड़ेगी श्रीर उस प्रन्य द्रव्य की वर्तना करने में भी द्रश्यान्तरों की आकांक्षा बढ़ जाने से प्रनवस्था दोष होगा? प्रन्थकार कहते हैं—हमारे यहाँ इस प्रकार अनवस्था दोष नहीं आता है, क्योंकि काल को अन्य द्रव्य की व्यपेक्षा नहीं है, अपनी वर्तना करने में उस काल का वही स्वभाव कारण है, क्योंकि दूसरों के वर्तना कराने के समान कालद्रव्य की स्वयं निज में वर्तना करने की प्रसिद्धि हो रही है। जैसे आकाश दूसरों को अवगाह देता हुआ स्वयं को भी प्रवगाह दे देता है तथा ज्ञान अन्य पदार्थों को जानता हुआ भी स्वयं को जान लेता है। श्लोकवार्तिक खटा खंड पृ. १६० १९।

— जै. ग. ७-१-७१/VII/ रो. ला. मिचल

# ग्रासूव तत्त्व

#### श्रास्त्रव का कारण

शंका---आस्रव का कारण पीग है या कवाय व योग है ?

समाधान — आस्रव का कारण योग है। तत्त्वार्थसूत्र अध्याय ६ सूत्र १ व २ में योग की आस्रव कहा है। साम्परायिकआस्रव में कषायसिंहत योग ग्रास्रव का कारण है। साम्पराय का अर्थ कषाय है।

—थी. ग. ३१-१०-६३/३४/ र. ला. जैन, मेरठ

#### एक ही समय में भावास्त्रव, द्रव्यास्त्रव व बन्ध होते हैं

शंका—जिससमय भावास्त्रव होता है क्या उसी समय द्वश्यास्त्रव होता है या उत्तर समय में ? बन्ध भी क्या उसीसमय में होता है या अनन्तर समय में ?

समाधात—योग के निमित्त से द्रव्यास्रव होता है। द्रव्यास्रव का यह अर्थ नहीं है कि कार्माणवर्गणा कहीं बाहर से आती है, किन्तु जहाँ पर जीव है वहीं पर बंधयोग्य कार्माण-वर्गणारूप पुर्वजस्कंघ भी है। कहा भी है—

"यत्रैव शरीशवगाढक्षेत्रेकीवस्तिष्ठति बन्धयोग्ययुद्गाला अपि तत्रैव तिष्ठन्ति न च बहिर्मागाञ्जीव आनय-सीति।" प्रवचनसार गाथा १६८ टीका।

अर्थात् -- जहाँ पर जीव स्थित है वहीं पर बन्धयोग्य पुद्गल भी स्थित हैं बाहर से जीव नहीं लाता ।

इसी बात को मोक्षशास्त्र अध्याय द भूत्र २४ में 'सूक्ष्मैकक्षेत्रावगाहस्थिताः' द्वारा कहा गया है। श्री अकलंकदेव ने भी इस सूत्र की टीका में कहा है—

"आत्मप्रदेशकर्मपृत्रुगलैकाधिकरणव्यतिरिक्तक्षेत्रान्तरनिवृत्यर्थमेकक्षेत्रावगाह इति वजनं ऋषते ।"

अर्थात्—आत्मप्रदेश और कर्मयोग्य पुद्गलों का एक अधिकरण है तथा धन्य क्षेत्र के निराकरण के लिये सूत्र में एक क्षेत्रावगाह बचन दिया गया है।

यह कर्मयोग्य पुर्गलद्रश्य ग्राठ प्रकार का होता है चर्खंडागम में कहा भी है-

''णाणावरणीयस्स दंसणावरणीयस्स वेधणीयस्स मोहणीयस्त आउअस्स णामस्स गोवस्स अंतराइवस्स जाणि बब्बाजियेसूण णाणावरणीयसाए दंसणावरणीयसाए वेधणीयसाए मोहणीयसाए आउअसाए णामसाए गोदसाए अंतराइयसाए परिचामेबूज परिणर्मति जीवा ताणि बब्बाणि कश्मइयवश्यवग्गणा णाम ११ ७५८ ॥''

वर्गणा खंड बन्धन-अनुयोगद्वार चूलिका

दोका—जाणावरणीयस्य जाणि पाओग्गाणि वस्वाणि ताणि चेव मिच्छत्ताविपश्चएहि पंचणाणावरणीय-सक्ष्वेण परिणमंति ण अश्लोसि सक्ष्वेण । कुवो ? अव्पाओग्गत्तावो । एवं सन्वेसि कम्माणं वस्ववं, अव्णहा णाणा-वरणीयस्य आणि वस्थाणि ताणि मिच्छाविपश्चएहि णाणावरणीयत्ताए परिणामेदूण जीवा परिणमंति ति सुत्ताणु-ववसीवो ।

सूत्र-अर्थ — ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, मोत्र और अन्तराय के जो द्रव्य हैं, उनको प्रहुणकर ज्ञानावरणरूप से, दर्शनावरणरूप से, वेदनीयरूप से, मोहनीयरूप से, आयुरूप से, नामरूप से, गोत्ररूप से और अन्तरायरूप से परिएामाकर जीव परिएामन करते हैं, अतः उन द्रव्यों की कार्माण-द्रव्य वर्गणा संज्ञा है।। ७५ व ।।

दीकार्य जानावरणीय के योग्य जो डब्य हैं वे ही मिण्यात्व झादि प्रत्ययों के कारण पाँच झानावरणीय-रूप से परिणमन करते हैं, प्रन्यरूप से वे परिणमन नहीं करते, क्योंकि वे अन्य के अयोग्य होते हैं। इसीप्रकार सब कर्मों के विषय में कहना चाहिए, अन्यया ज्ञानावरणीय के जो द्रव्य हैं उन्हें ग्रहणकर मिथ्यात्व आदि प्रत्ययवश ज्ञानावरणीयरूप से परिणमाकर जीव परिणमन करते हैं, यह सूत्र नहीं बन सकता है।

इससे सिद्ध है कि जिस समय भावासन ( योग ) है उसीसमय द्रव्यासन है, क्योंकि कार्माणवर्गेणा ( बंध पुरुगलद्भव्य ) बाहर से नहीं आता।

मिश्यात्व, प्रविरित, प्रमाद, कथाय और योग ये पाँच कर्मबंघ के प्रत्यय अर्थात् हेतु (कारण) हैं। जहाँ पर ये पाँचों, चार, तीन, दो या एक कारण हैं वहाँ पर कर्मबंघ होता है। कहा भी है—

"मिथ्यादर्शनाविरति प्रमावकषाययोगा बन्धहेतवः ॥ = ११ ॥" मोक्षशास्त्र

टीका---"मिण्यादर्शनादीनां बन्धहेतुस्वं समुदायेऽचयवे च वेदितव्यम् ।"

सूत्रायं - मिच्यादर्शन, प्रविरति, प्रमाद, कषाय और योग ये बन्ध के हेतु हैं।

टीकायं - मिथ्यादर्शनादि समुदित और पृथक् पृथक् भी बन्ध के हेतु होते हैं।

"सकवायत्वाज्जीवः कर्मणोयोग्यान्युद्गलानादले स बन्धः ॥ ८।२ ॥"

अर्थ — कषायसिंहत होने से जीव अर्थात् कषायसिंहत जीव कर्म के योग्य (कार्माण वर्गणा) पुद्गलों को ग्रहण करता है वह बन्ध है। अर्थात् कषायसिंहत जीव का कर्म के योग्य पुद्गलवर्गणाओं को ग्रहण करना ही बन्ध है।

इससे स्पष्ट है कि आस्नव स्रोर बन्च का भिन्नसमय नहीं है। जिससमय में कर्म-आस्नव है उसीसमय में बन्च है। अन्यथा सकषायजीव के दसवें गुरास्थान के अन्त समय में जो कर्मास्तव हुन्ना है, या तो उसका बन्ध अकषाय जीव प्रयांत् ग्यारहवें या बारहवें गुरास्थान के प्रथमसमय में बन्ध का प्रसंग झाजायगा या उसके बन्च के अभाव का प्रसंग आजायगा। जिससे उपर्युक्त सूत्र से विरोध झाजायगा।

इन दोनों शंकाओं से ऐसा पतीत होता है कि शंकाकार का यह विचार है कि कारण और कार्य का भिन्न-भिन्न समय होना चाहिये, किन्तु ऐसा एकान्त नहीं है। जिसप्रकार दीपक श्रीर प्रकाश इन दोनों की युगपत् उत्पत्ति होती है किर भी दीपक कारण है श्रीर प्रकाश कार्य है।

> सम्यक् कारण जान, ज्ञान कारज है सोई। युगपत् होते हु प्रकाश, बीपक ते होई।। ख्रहद्वाला-बौलतराम

इसप्रकार एक ही समय में भावास्त्रव, द्रव्यास्त्रव और बन्ध आदि अनेक कार्य होने में कोई बाबा नहीं है।

--- जै. ग. 3-1-66/VIII/ म. ला. जैन

## जीव के विभाव परिगामन में द्रव्यकर्म ही हेतु है

शंका--जीव में विभाव-परिणमन पुद्गल-द्रव्यकर्म के बंध के कारण है या अन्य कोई कारण है ?

समाधान — जब तक दूसरे द्रव्य के साथ बंघ न हो उस समयतक कोई भी द्रव्य अगुद्ध नहीं हो सकता है। स्वर्ण का किट्टिमा के साथ बंघ होने से स्वर्ण अगुद्ध होता है। उसीप्रकार जीव का द्रव्यकर्म के साथ बंघ होने से जीव अगुद्ध होता है। अकेला जीव अगुद्ध नहीं हो सकता ग्रीर न उसमें रामद्वेष आदि विभाव परिणित हो सकती है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी है—

जह फिलहमणी सुद्धो ण सयं परिणमइ रायमाईहि। रंगिज्जिब अण्णेहि दु सो रत्तावीहि बब्बेहि॥२७००॥ एवं णाणी सुद्धो ण सयं परिणमइ रायमाईहि। राइज्जिब अण्लेहि दु सो रागावीहि वोसेहि॥२७९॥

अर्थ — जैसे स्फटिकमणि आप शुद्ध है वह ललाई आदि रंगस्वरूप आप तो नहीं परणमती, परन्तु वह स्फ-टिकमणि आप दूसरे लालआदि द्रव्यों से मेल होनेपर ललाईआदि रंगस्वरूप परणमती है। इसीप्रकार जीव आप शुद्ध है, वह राग आदि विभावरूप आप नहीं परिण्मता, परन्तु ग्रन्य राग आदि दोषरूप (क्रोध, मान, माया, लोभ कषायरूप) द्रव्यकर्मों से रागदि विभावरूप किया जाता है।

इसकी टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—जैसे अकेला स्फटिकमणि परिग्रमन स्वभाव होने पर भी दूसरे द्वव्य के बिना आप लालक्ष्प नहीं परिणमता, परन्तु परद्रव्य का मेल होने पर स्फटिकमणि अपने स्वभाव से च्युत होकर लालरंग आदि विभावक्ष्प परिग्रमता है, क्योंकि अपने विभावक्ष्प परिग्रमते में स्वयं निमित्त कारण नहीं है। इसीप्रकार अकेला आरमा परिणामस्वक्ष्प होने पर भी आप ही रागादि विभावक्ष्प नहीं परिग्रमता, क्योंकि अपने रागादि विभाव के लिये आप ही कारण नहीं है। परन्तु पुद्गलक्ष्प द्रव्यकर्म के मेल से प्रात्मा ग्रपने स्वभाव से च्युत होकर रागादि विभावक्ष्प परिणमता है।

इससे सिद्ध है कि जीव के विभावरूप परिणमन में द्रव्यकर्म कारण है, क्योंकि समस्त द्रव्यकर्म का क्षय हो जाने पर जीव मुक्त हो जाता है धर्यात् जीव का शुद्ध परिणमन हो जाता है धौर विभावरूप परिणमन का स्रभाव हो जाता है।

— जै. ग. 24-7-67/VII/ ज. प्र. म. कृ.

#### म्रास्रव के प्रधिकरस

शंका— ज्ञानपीठ राजवातिक दूसरा भाग पृ० ५१३ पंक्ति २२, २३, २४ में अधिकरण के १० भेद बत-लाये हैं उनमें ७ अजीव अधिकरण और ३ जीव अधिकरण जान पढ़ते हैं। ये भेद कुछ समझ में नहीं आये। कुपया स्पष्ट करें। हमारे विचार से तो अनन्त भेद होने चाहिए। क्या इन भेदों का धवलादि प्रन्थों में भी कहीं अधन आया है?

समाधान — सत्त्वार्थसूत्र अध्याय ६ सूत्र ७ में "जीव और ग्रजीव ये आसव के अधिकरण हैं" ऐसा कहा गया है। राजवातिक टीका में इन दोनों अधिकरणों के १० भेद इसप्रकार कहे हैं — विष, लवण, क्षार, कटुक, अम्ल, स्नेह. अग्नि और खोटेक्ष्य से युक्त मन, वचन, काय। इनमें सात अचेतन ग्रीर तीन चेतन हैं। ये १० भेद उपलक्षण मात्र हैं। इनके अतिरिक्त अन्य भी आस्रद के अधिकरण हैं, जिनका कथन सूत्र द व ९ में है। यह सब संक्षेप से कथन है। यदि सूक्ष्मदिष्ट से विस्तारपूर्वक विचार किया जावे तो अधिकरण के प्रनेक भेद हो। सकते हैं। शबलग्रंथ में इस दिष्ट से आस्रव के अधिकरण का कथन नहीं है।

—जॅ. ग. 27-2-64/!X/ पंo सरनाराम जैन

## पापपुण्य कथंचित जीव के हैं, कथंचित् पुद्गल के

शंका—१० नवम्बर १९६६ के जैनसंदेश पृ० २०९ कालम वो में लिखा है—''शुभाशुभ परिणाम (भाव-पुष्य भावपाप ) का कर्सा तो जीव है,'' किन्तु इसी लेख के फलितार्थ में पृ० २१२ पर लिखा है—''पुष्य और पाप खाहे वे भावात्मक हों और खाहे द्रश्यरूप हों बोनों ही पुद्गल की उपज हैं।'' क्या इन दोनों कथनों में परस्पर विरोध नहीं है ?

समाधान--- शुभाशुभभाव न तो केवल जीव के परिगाम हैं, क्योंकि सिद्धों में नहीं होते और न केवल पुद्गल के हैं, क्योंकि मेज, कुर्सी भादि में नहीं पाये जाते। जीव और पुद्गल की बंध धवस्था में होते हैं। अतः कहीं पर उपादान की मुख्यता से शुभाशुभ भावों को जीव के कह दिए जाते हैं भ्रीर कहीं पर निमित्त की मुख्यता से पुद्गल के कह दिए जाते हैं। शुद्धनिश्चयनय की दिष्ट में पुण्य-पाप अवस्तु हैं।

---जै. १. 5-10-67/VII/ र. ला. जैव

- (१) शरीर आदि को क्रिया से आत्मा को आस्रव होता है
- (२) कथंचित् भावशुन्य क्रिया का भी फल
- (३) दिगम्बरेतर दशन में क्रियानिरपेक्ष भाव माना है
- (४) नग्नता मोक्षमार्ग है

शंका—भावसहित किया का फल होता है, सावरहित किया का फल नहीं होता; क्या यह कथन सर्वथा सस्य है ? विस्तृत समाधान वीजिये।

समाधान—"काय-वाङ्-मनः कर्मयोगः ॥ १ ॥ सः अस्त्रवः ॥ २ ॥ शुभः पुरुषस्याशुभः पापस्य ॥ ३ ॥" त० सु० अ० ६ ॥

अर्थात्—शरीर, वचन और मन की किया योग है। वह योग ही भास्रव है। शुभ योग से पुण्यासूव और अधुभ योग से पापासूव होता है।

मन, वचन और काय की किया भावसहित भी होती है और भावशून्य भी होती है, किन्तु कर्मी का आसूब हर हालत में होता है और वह कर्मासूब कम से कम एक समय की स्थितिवाला अवस्य होता है और अपना फल देकर जाता है।

यदि यह कहा जावे कि 'शरीर बचन मन' पुद्गलमयी हैं, न्यों कि 'शरीरवाङ्मन: प्राणापानाः पुद्गला-नाम् ॥ १९ ॥ त० सू० अ० ५ में इनको पुद्गल का कार्य कहा है धौर पुद्गलमयी शरीर प्रादि की किया से जीव के प्रास्त्र नहीं होना चाहिये ( 'शरीर बचन और मन पौद्गलिक है') यह सत्य होते हुए भी शरीर भादि का बात्मा के साथ बंध होने के कारणा एकस्व होरहा है। जैसा कि सर्वार्थसित दूसरे अध्याय सूत्र ७ की टीका में कहा है—''बंधं पिडएयतं'' अर्थात् — बंध की अपेक्षा से जीव घौर पुद्गल का एकत्व होरहा है, इसलिये घारीर मादि जड़ की किया से जीव के आसुद होता है।

यदि यह कहा जावे कि भावशून्य क्रियाओं का फल नहीं होता । सो ऐसा एकान्त भी नहीं है, क्योंकि कहीं पर भावशून्य क्रियाओं का भी फल देखा जाता है । जैसे भी अर्हत भगवान की कर्मोदयजनित विहार ग्रादि भावशून्य शारीरिक क्रिया का फल मोक्ष देखा जाता है । श्री अमृतचन्द्राचार्य ने प्रवचनसार गाथा ४५ की टीका में कहा है—

''ऋया तु तेषां या काचन सा सर्वावि तदुवयानुभावसंभावित्तात्मसंभूतितया किलौदियक्येव। ''' नित्य-मौदियकी कार्यभूतस्य बंधस्याकारणभूततया कार्यभूतस्य मोक्षस्य कारणभूततया च क्षायिवयेव कयं हि नाम नानुमन्येत।''

अर्थात्—उन झहँत की जो भी किया है वह सब उस पुण्य के उदय के प्रभाव से उत्पन्न होने के कारण भौदियकी है। वह नित्य भौदियकी किया बंध का तो कारण नहीं है, किन्तु मोक्षरूपी कार्य का कारण है इसलिये वह किया क्षायिकी है।

इस प्रकार भी अमृतचन्द्राचार्य ने भावशून्यिकिया का फल मोक्ष स्वीकार किया है। प्रवचनसार गाया २११ में भी कुन्दकुन्याचार्य ने तथा उसकी टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य ने भावशून्य मात्र कायचेष्ठा का फल 'संयम का छेद' स्वीकार किया है।

> पयवन्हि समारद्धे छेवी समणस्स काय-चेट्टम्हि। जायवि जवि तस्स पुणी आलोयणपुब्विया किरिया॥ २१९॥

अर्थ-- धित श्रमण ( मुनि ) के प्रयत्नपूर्वक की जानेवाली कायचेष्टा में छेद होता है तो उसे तो आलो-चना पूर्वक धपने दोव को दूर करना चाहिये।

''संस्कृत टीका—''द्विविद्यः किल संयमस्य छेदः बहिरङ्गोऽन्तरङ्गश्च । तत्र कायचेष्टामात्राधिकृतो बहि-रङ्गः, उपयोगाधिकृतः पुनरन्तरंगः । तत्र यदि सम्यगुणयुक्तस्य श्रमणस्य प्रयस्नसमारब्धायाः कायचेष्टायाः कथंचिद्वहि-रंगच्छेदो जायते तदा तस्य सर्वथान्तरंगच्छेदविज्ञतत्वादालोचनापूर्विकथा ऋययैत्र प्रतिकारः । यदा तु स एवोपयोगाः-धिकृतच्छेदस्येन साक्षाच्छेद एवोपयुक्तो भवति तदा जिनोदितव्यवहारविधिविद्यधश्रमणाश्रययालोचमपूर्वकतदुपदिष्टानु-ष्टानेन प्रतिसंधानम् ।''

अर्थ — संयम का छेद दो प्रकारका है; बहिरंग और अन्तरंग ( उसमें मात्र कायचेष्टा संबंधी बहिरंग है और उपयोग संबंधी अंतरंग है। उसमें यदि भलीभाँति उपयुक्त श्रमण के प्रयत्नकृत कायचेष्टा से कथंचित् बहिरंग छेद होता है, तो वह सबंधा मंतरंगछेद से रहित है इसिन्नये आलोचनापूर्वक किया से ही उसका प्रतिकार होता है। किन्तु यदि वही श्रमण उपयोग संबंधी छेद होने से साक्षात् छेद में ही उपयुक्त होता है तो जिनोक्त व्यवहार विधि में कुशल श्रमण के ग्राश्य से, आलोचनापूर्वक, उनसे उपदिष्ट अनुष्ठान द्वारा प्रतिसंधान होता है।

यह जो कहा गया है कि भावशून्य किया का फल नहीं होता, इसका अभिप्राय यह है कि भावसहित होने से उस किया का फल जितना होना चाहिये था, भाव रहित होने से उतना फल नहीं होता। किन्तु इसका यह अभिप्राय नहीं है कि भावशून्यकिया का फल बिलकुल नहीं होता। यदि सर्वथा ऐसा मान लिया जाने तो मान कायचेष्टा से संयम का छेद नहीं होना चाहिये था तथा अहँत भगवान की किया मोक्ष की कारण नहीं होनी चाहिये थी, किन्तु थी प्रवचनसार में भावणून्य मात्र कायचेष्टा से संयम का छेद तथा ग्रहेंत भगवान की किया को मोक्ष की कारणीभूत स्वीकार किया है।

थी परानन्दि आचार्य भी परानन्दि पचित्रितिका में कहते हैं।

विहु सुमस्मि जिणवर चश्ममएणस्थिणावि तं पुरुणं। जं अणह पुरो केवलदंसण णाणाइ णयणाइं।१७५७ ॥

अर्थ-हे जिनेन्द्र! चर्ममय नेत्र से भी आपका दर्शन होने पर वह पुष्य प्राप्त होता है जो कि भविष्य में केवलदर्शन और केवलक्षानरूप नेत्र को उत्पन्न करता है।

४५ दिन के बालक को माता जिनमंदिर में लेजाकर भगवान के दर्शन कराती है और उससमय से प्रति-दिन वह बालक मंदिरजी में भगवान के दर्शनार्थ लेजाया जाता है, किन्तु कई वर्ष तक उस बालक की वह किया भावणून्य ही रहती है। क्या उस बालक का मंदिरजी में लेजाया जाना सर्वथा निरथंक है? विद्वान् इस पर विचार करें। यदि इस किया को सर्वथा निरथंक मान लिया जावेगा तो जैन समाज में जिनदर्शन को परम्परा उठ जावेगी। जिससे जैनधमें का लोप हो जावेगा। बाज जितने भी भावपूर्वक दर्शन करनेवासे व्यक्ति दिटिगोचर हो रहे हैं उन सबने सर्वप्रथम जिनदर्शन की किया भावणून्य प्रारम्भ की थी। जिनमंदिर में जाने से तथा जिनेन्द्र के दर्शन करने से ही उनकी वह भावणून्यकिया भावपूर्वक होगई। यदि वे भावणून्यकिया को न करते तो उनको भावपूर्वक जिनेन्द्रदेव के दर्शन प्राप्त न होते। अतः 'भावणून्यकिया का कुछ भी फल नहीं होता,' ऐसा एकान्त मानना उचित नहीं है।

दिगम्बरेतर समाज में शारीरिककिया निरपेक्ष मात्र भावों से मोक्ष की प्राप्ति स्वीकार की है जिसका खण्डन श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने 'णग्गो ही मोक्ख मग्गो' अर्थात् 'नग्नता मोक्षमार्ग है' इन वाक्यों द्वारा किया है। उन्हीं श्री कुन्दकुन्द के नाम पर अध्यात्म की ग्राड़ में एकान्तमिष्यात्व का प्रचार उचित नहीं है।

— जं. ग. 12-3-64/IX/ स. कु. सेठी

# पुण्य की कथंचित् हेयता, कथंचित् उपादेयता; पुण्य मोक्षपद में भी सहायक है

शंका — सम्यग्वशंन क्या विना तत्त्वश्रद्धान के हो सकता है और अगर तत्त्वश्रद्धान से होता है तो जैसा तत्त्व है वैसा ही समझने से होता है या पहले तत्त्व को किसी प्रकार समझा जाय किर और प्रकार जाने जैसे आश्रव तत्त्व को प्रथम अवस्था में उपादेय माने बाद में हेय; क्या यही ऋम परिवाटी है ?

समाधान—जो संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तजीव ज्ञानावरणकर्म का विशेष क्षयोपशम न होने के कारण तत्त्वों को नहीं जान सकते, उनको भी सम्यग्दर्शन हा सकता है। श्री स्थामिकातिकेयानुप्रेक्षा में कहा भी है—

> जो ण वि जाणइ तच्चं सो जिणवयेण करेइ सद्दृहणं। जं जिणवरेहि भणियं तं सञ्चमहं सिमच्छामि॥ ३२४॥

जो जीव अपने ज्ञानावरण के विधिष्ट क्षयोपशम बिना तथा विधिष्ट गुरुसंयोग बिना तत्त्वार्थ को नहीं जान सके हैं सो जिनवचनविषें ऐसे श्रद्धान करे है कि जिनेश्वरदेव ने जो तत्त्व कहा है, सो सर्व ही मैं भले प्रकार इष्ट कर्छ हूँ ऐसे भी श्रद्धावान होय हैं। ऐसे सामान्य श्रद्धातें भी आज्ञासम्यक्तव कहा है। सम्माइही जीवो उवहट्टं पवयणं तु सहहित । सहहित असन्भावं अज्ञाणमाणो गुरुणियोगा ॥ २७ ॥ गो.जी.

सम्यम्दृष्टि जीव जिनेन्द्रभगवान के उपदेश का श्रद्धान करता है, किन्तु किसी तरव को धज्ञानतावश गुरु के उपदेश से विपरीत अर्थ का भी श्रद्धान कर लेता है। 'ग्ररहंत देव का ऐसा ही उपदेश हैं' ऐसा समक्षकर यदि कदाचित् किसी पदार्थ का विपरीत श्रद्धान भी करता है तो भी वह सम्यम्हिंद है, क्योंकि उसने ग्ररहंत का उपदेश समक्षकर उस पदार्थ का वैसा श्रद्धान किया है।

हेय बीर जयादेय ये तत्त्व नहीं हैं, किन्तु आपिक्षिक हैं जैसे बहिरात्मा ( मिध्यादिष्ट ) की अपेक्षा प्रन्त-रात्मा ( खबस्य सम्यग्दिष्ट ) उपादेय है, किन्तु परमात्मा की ग्रपेक्षा वही ग्रन्तरात्मा हेय है। जैसा कि परमात्म-प्रकार गाथा १३ की टीका में कहा है—

"अत्र बहिरात्मा हेयस्तवपेक्षया यद्यप्यन्तराक्ष्मोपादेयस्तथापि सर्वप्रकारोपादेयभूतपरमात्मापेक्षया स हेय इति तास्पर्यार्थः।"

इसीका भाव ऊपर कहा जा चुका है।

इसीप्रकार निरास्तव अयोगीजिन की अपेक्षा शुभास्त्र हैय है, किन्तु साधक के शुभास्त्र अर्थात् पुण्य उपादेय है। कहा भी है—पुण्यप्रकृतयस्तीशंपवाविमुखानयः। मूलाचार-प्रदीप पृष्ट २००। अर्थात् पुण्यप्रकृतियाँ तीर्थंकर आदि पदों के सुख को देनेवाली हैं। ये पुण्यप्रकृतियाँ सिद्धगति अर्थात् मोक्ष के लिये सहकारी कारण हैं। पंचास्तिकाय गाथा ८५ की टीका में कहा भी है—

"निवानरहितपरिणामोपाजित तीर्णंकरप्रकृत्युत्तमसंहननादिधिशिष्ट पुण्यक्पधर्मोऽपि सहकारिकारणं भवति ।"

निदानरहित परिशामों से उपाजित तीर्थंकरप्रकृति व उत्तमसंहनन ग्रादि विशिष्ट पुण्यरूप कर्म भी सिद्ध-गति का सहकारी कारण होता है। श्री विद्यानन्द आधार्य ने अष्ट सहस्रीकारिका ८८ की टीका में कहा है—

"मोक्षस्मापि परमपुष्यातिशयचारित्र विशेषात्मक पौरवाध्यामेव संभवात्।" मोक्ष की प्राप्ति भी परम पुष्य भौर चारित्ररूप पुरुषार्थ के द्वारा ही संभव है।

मोक्ष के लिये जिसप्रकार चारित्रकी आवश्यकता है उसी प्रकार पुण्यकर्मोदय की भी आवश्यकता है।

पुष्याच्चक्रघरिक्षयं विजयिनी मैन्द्रीं च दिव्य थियं। पुष्यात्तीर्थंकरिक्षयं च परमां नैःश्चेयसीं चाश्नुते।। पुष्यादित्यसुभृष्ठिजूयां चतसृणामा विसवेद् भाजनम्। तस्मातृ पुष्यमुवार्जयन्तु सुधियः पुष्याज्जिनेन्द्रागमात्।। १२९।। महापुराण सर्ग ३०

अर्थ — पुण्य से सबको बिजय करनेवाली चक्रवर्ती की सक्ष्मी मिलती है, इन्द्र की दिव्य लक्ष्मी भी पुण्य से मिलती है, पुण्य से तीर्षंकर की लक्ष्मी भी मिलती है, ग्रौर परम कल्याणरूप मोक्षलक्ष्मी भी पुण्य से मिलती है। यह जीव पुण्य से ही चारों प्रकार की लक्ष्मी का पात्र होता है। इसलिये हे सुधिजन ! तुम लोग भी पुण्य का उपार्जन करो।

श्री कुन्दकुरवाचार्य ने भी कहा है—''पुण्णफला अरहंता।'' अर्थात् पुण्यकर्मे का फल अरहंत पद है। श्री जयसेन आचार्य ने भी कहा है।

"यत्तीर्यंकरनाम पुण्यकर्म तत्कलभूता अर्हन्तो भवन्ति ।"

भी कुन्दकुन्दाचार्यं प्रवसनसार में शुभोपयोग की मुख्यता व गौएता बतलाते हैं---

एसा पसत्यभूदा समणाणं वा पुणा घरत्याणं। विदया परेति भणिदा ता एव परं लहदि सोक्खं ॥ २५४ ॥

अर्थ--यह प्रशस्तभूत चर्या ( णुभोपयोग ) श्रमणों के होती है, किन्तु ग्रुहस्थों के तो मुख्य होती है, क्योंकि इस प्रशस्तभूत चर्या के द्वारा गृहस्थ परमसीस्थ अर्थात् निर्वाणसीस्थ को प्राप्त होता है।

श्री अमृतचानायं इँधन के इण्टान्त द्वारा समभाते हैं—जैसे इँधन को स्फटिक के सम्पर्क से सूर्य के तेज का अनुभव होता है और इसलिए वह अमशः जल उठता है उसीप्रकार ग्रहस्थ को राग के संयोग से शुद्धाश्मा का अनुभव होता है और क्रमशः परमनिर्वाण सौक्य को प्राप्त कर नेता है।

इन मार्षग्रन्थों से स्पष्ट है कि पुण्यकर्म व शुभोपयोग मोक्षमार्ग में सहकारी कारण हैं मतः वे सर्वथा हेय नहीं हैं। अतः पुण्यासूत कथंचित् उपादेय है कथंचित् हेय है ऐसा श्रद्धान करने वाला सम्ययदृष्टि है।

--- जे. ग. 15-1-70/VII/ प. घ. जैन

### स्त्रीपर्याय (स्त्रीवेद) के भ्रास्त्रव के कारण तथा उसके नाश का उपाय

शंका स्त्रीपर्याय कौन-से पाप से अथवा किन-किन भावों से बन्ध करने पर मिलती है ? स्त्रीपर्याय के नाश करने का मुख्य उपाय क्या है ?

समाधान—ग्रसत्य बोलने की बादत, प्रतिसन्धानपरता (धोखा, खल, कपट) दूसरों के खिद्र ढूंढना और बढ़ा हुआ राग आदि स्त्रीवेद के प्रास्व हैं। कहा भी है—

"अलोकाशिखायितातिसन्धानपरस्वपररम्ध्रप्रेक्षित्वप्रवृद्धरागाविः स्त्रीवेदनीयस्य ।" सर्वार्थसिद्धि ६।१४ । इसका अर्थे ऊपर आ चुका है ।

स्त्रीपर्याय में उत्पन्न न होने का मुख्य उपाय सम्यग्दर्शन है, क्योंकि सम्यग्दिष्टजीव मरकर स्त्रियों में उत्पन्न नहीं होता है ऐसा भार्षवचन है---

> छसु हेट्टिमासु पुढवीयु कोइसबणभवण सब्बद्दत्थीयु । स्रोदेसु समुप्पज्जद सम्माइट्टी बु को जीवो ॥१३३॥ इत्यार्घातृ घवल पु० १ पृ० २०९ एवं घवल १।३३९

अर्थ — जो सम्यग्द ब्टिजीव होता है, वह प्रथमपृथिवी के बिना नीचे की छह पृथिवियों में, ज्योतिषी व्यन्त्रत, भवनवासी देवों में और सर्वप्रकार की स्त्रियों में उत्पन्न नहीं होता है। यह कथन पूर्व बद्धायुष्क की अपेक्षा है। पूर्व अबद्धायुष्क की अपेक्षा कथन निम्न प्रकार है—

### सम्यग्वर्शनशुद्धाः नारकतिर्यङ् नपुं सकस्त्रीत्वानि । बुष्कुलविकृताल्पायुर्वेरिवतां च वजन्ति नाष्यव्रतिकाः ॥ ३५ ॥(रत्नकरण्ड आवकासार)

निर्दोष सम्यादृष्टिजीव वतरहित होने पर भी नारक, तिर्यंच, नपुंसक और स्त्रीपने को नीचकुल, विक-लाङ्ग, अल्पायु तथा दरिद्रपने को प्राप्त नहीं होता है।

---जे. ग. 14-12-72/VII/ कमलादेवी

### श्रास्त्रव तत्त्व का वर्तमान में भी किन्हीं के विनाश देखा जाता है

शंका — धवल यु० ७ पृ० ७४ पर लिखा है कि मिण्यात्व, असंयम और कवायरूप आस्रवों का वर्तमानकाल में भी किसी जीव के विनाश देखा जाता है। वर्तमानकाल में तो मिण्यात्व का भी क्षय नहीं होता। फिर किस-प्रकार लिखा है?

समाछान—धवल ७ पृ० ७३ पर यह बतलाया गया है कि — 'आसृव कूटस्थ भनादिस्वभाव वाला नहीं है, क्योंकि प्रवाहअनादिरूप से भाये हुए मिश्यात्व असंयम भीर कथायरूप आसृवों का वर्तमानकाल में भी किसी-किसी जीव में विनाश देखा जाता है। यहाँ पर यह नहीं कहा कि भरतक्षेत्र में वर्तमान में विनाश देखा जाता है। विदेह-क्षेत्र में वर्तमान में भी मिश्यात्व, असंयम ब्रौर कथायरूप आसृवों का विनाश देखा जाता है। अतः उक्त कथन समीचीन है।

---ज़. ग. 17-4-69/VII/ र. ला. खेन

### द्रव्यकर्म/भावकर्म

शंका—पृक्ष्मलजन्य कर्म वो प्रकार के माने हैं—(१) द्रध्यकर्म और (२) भावकर्म । जब भावकर्म भी पृक्ष्मल की ही पर्याय है तो वे चेतन व अमूर्तिक कैसे हो सकते हैं? यदि वे भावकर्म चेतन व अमूर्तिक हैं तो स्पब्दतः जीवजन्य, जीव के ही भाव सिद्ध हुए । अतः जीव के माव ( Feelings ) भावमात्र ही हो सकते हैं, उन्हें पृक्ष्मल अथवा पृक्ष्मल की पर्याय कैसे कहा जा सकता है ? औदियकभाव केवल जीव में उत्पन्न होते हैं अतः उनका कर्सा जीव ही है, तब वे पौक्ष्मलिक कैसे हो सकते हैं ? पृक्ष्मल जड़ पदार्थ में भाव ( Thoughts and Feelings ) कैसे सक्मव है ? भावकर्म पृक्ष्मल किसप्रकार हैं ? भावकर्म की उत्पत्ति में उपादानकारण जीव है अथवा पृद्गल ? यदि जीव है तो रागद्धे वादि भाव जीव के कार्य अथवा भाव सिद्ध हुए । यदि पृक्ष्मलद्धस्थकर्म को उपादान कारण माना खाबे तो पृक्ष्मल द्वस्थकर्म साकार मूर्तिक व अचेतन जड़ होने से भावकर्म रागद्धे वादि भी मूर्तिक व अचेतन ही होने खाहिए । इन दोनों में से सत्य क्या है ?

समाधान जैनागम में रागद्वेषरूप भावकमें के विषय में अनेक विवक्षाओं से कथन है! युद्धनिश्चयनय, अगुद्धनिश्चयनय, परम भावता सूक्ष्मशुद्धनिश्चयनय, स्वभाव, विभाव, उपादान, निमित्त, भेद, अभेदादि। इन भिन्न-भिन्न भपेक्षाओं की दृष्टि से भावकमें पुद्गलकुत भी हैं, जीवकृत भी हैं, पुद्गल-जीवकृत भी है भथवा नहीं है; चेतन अमूर्तिक भी है और अचेतन मूर्तिक भी है। स्याद्वाद से एक को मुख्य करने से शेष कथन उसमें गौगारूप से रहता है, क्योंकि एकका मुख्यरूप से कथन करने पर शेष का अभाव नहीं होता—अपितानिपतिबद्धेः। १११३२। मी. शा. ऐसा तस्वाचंसूत्र का वाक्य है। एकान्त से एकरूप मानकर अन्य का निषेध करना उचित नहीं है, क्योंकि वस्तु अनेकान्तात्मक है। राग-द्वेषरूप भावकमं का उपादानकारण जीव है; अगुद्धनिश्चयनय से जीव इनका कर्ता है, ये जीव के स्वभाव नहीं हैं, किन्तु विभाव हैं। द्वय और पर्याय की अभैदर्शष्ट से ये भावकमं चेतन अमूर्तिक हैं, क्योंकि जीव की अगुद्धपर्याय है।

रागद्धेषरूप भावकर्म का निमित्तकारण पुद्गल द्रव्यकर्म है। शुद्धनिश्चयनय से ये जीवकृत नहीं हैं, किन्तु भावकर्म कार्य हैं इनका कर्ता अवश्य होना चाहिए अतः पारिशेष न्याय से पुद्गलद्रव्यक्षमं इनका कर्ता है। रागादिक, पुद्गल की विभावपर्याय द्रव्यकर्म के उदय से उत्पन्न होते हैं पतः रागादि पुद्गल के विभावभाव हैं ( यहाँ पर भाव का अर्थ पर्याय है) पुद्गल की पर्याय होने से रागादिक अचेतन-भूतिक हैं अथवा चेतन की परिणति ज्ञान-दर्शनरूप है और रागादिक ज्ञानदर्शनरूप नहीं है। अतः चेतनगुण से भिन्न होने के कारण अचेतन हैं। रागादि, न शुद्ध जीव का स्वभाव है और न शुद्ध पुद्गल परमाणु का स्वभाव है ग्रतः शुद्ध स्वभाव की हिंद में रागादिक नहीं है।

श्री जयसेनावार्यजी ने समयसार की टीका में कहा भी है—एते मिथ्यात्वरागादिभावप्रत्ययाः गुद्धनिश्चयेन्नाचेतनाः । कस्मात् ? पृद्गलकमींदयसम्भवा यस्मादिति । यथा स्त्रीपृद्धाभ्यां समुत्यन्नः पृत्रो विवक्षावशेन देवदत्तायाः पृत्रोऽयं केचन वदन्ति, देवदत्तस्य पृत्रोऽयमिति केचन वदन्ति, दोषो नास्ति । तथा जीवपृद्गलसंयोगेनोत्पन्नाः मिथ्यान्त्वरागादिभावप्रत्यया अगुद्धनिश्चयेनाशुद्धोपादानरूपेण चेतना जीवसम्बद्धाः । गुद्धनिश्चयेन शुद्धोपादानरूपेणाचेतनाः पौद्गलिकाः परमार्थतः । पृनरेकान्तेन न जीवरूपाः न च पृद्गलरूपाः सुधाहरिद्धयोः संयोगपरिणामवत् । वस्तुतस्तु सृक्ष्मशुद्धनिश्चयनयेन न संत्येवाज्ञानोद्दभयाः किन्यतः पत्नावता किनुक्तं भवति ? ये केचन वद्यन्येकान्तेन रागादयो जीवसम्बन्धिनः पुद्गलसम्बन्धिनः वा तत्रुभयमपि वचनं मिथ्या । कस्मादिति चेत् ? पूर्वोक्तस्त्रीपुद्यदृष्टान्तेन संयोगोद्दभवत्वात् । अय मतं सूक्ष्मशुद्धनिश्चयनयेन कस्येति प्रयच्छामो वयं सूक्ष्मशुद्धनिश्चयेन तेषामस्तित्वमेव नास्ति पूर्वमेव भणित ॥ १९६–१९६ ॥

अर्थ — ये मिथ्यात्वरागांवि भावप्रत्यय, शुद्धनिश्चयनय की ध्रपेक्षा से अचेतन हैं। अचेतन क्यों हैं ? क्यों कि ये भाव पुत्गलकमं के उदय से होते हैं, इसलिये अचेतन हैं। जैमे स्त्री और पुरुष दोनों के सम्बन्ध से उत्पन्न हुआ पुत्र है उसको उसको माता की अपेक्षा से देवदत्ता का यह पुत्र है, ऐसा कोई कहते हैं। दूसरे कोई पिता की अपेक्षा से यह देवदत्त का पुत्र है, ऐसा कहते हैं। इस कथन में कोई दोष नहीं है, ( दोनों ही ठीक हैं ) तैसे ही जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न यह मिथ्यादर्शन व रागादिभाद प्रत्यय हैं सो ध्रमुद्धनिश्चयनय व अमुद्धउपादानरूप से तो चेतन हैं ( जीवसम्बन्ध होने से ) तथा गुद्ध निश्चयनय से व मुद्धउपादानरूप से ये अचेतन हैं, पौद्गलिक हैं, जड़ हैं, क्योंकि मुद्धआत्मा में इतका सम्बन्ध नहीं पाया जाता। तथा परमार्थ से विचारा जाय तो यह एकान्त से न तो जीवरूप हैं न पुद्गलरूप हैं, परन्तु जैसे चूना और हल्बी के संयोग से एक जुदा परिग्णाम उपजता है ऐसे ही जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न हुए विभावभाव हैं। वास्तव में सूक्ष्मगुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से यह मिथ्यात्व व रागादिभाव असल में कुछ भी नहीं हैं, ये अज्ञान से उत्पन्न कल्पितभाव हैं। इस कथन से क्या कहा गया? इस कथन से यह कहा गया कि जो कोई एकान्त से ऐसा कहते हैं कि यह रागादिक भाव जीव सम्बन्धी है अथवा कोई कहते हैं कि यह पुद्गल सम्बन्धी हैं, इन दोनों के भी वचन मिथ्या हैं। मिथ्या क्यों हैं ? क्यों कि पूर्व में कह हुए स्त्री और पुरुष के दण्टान्त के समान जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न हुए हैं। यदि कोई प्रश्न करे कि सूक्ष्म मुद्ध निश्चयनय से ये भाव किसके हैं तो यही कहा जा सकता है कि सूक्ष्मगुद्धनिश्चयनय से इनका अस्तित्व ही नहीं है।

भाव का लक्षण ष० खं० पु० ५ पत्र १८७ पर इसप्रकार कहा है—साबी णाम कि ? दक्वपरिणामी पुब्ब-बरकोडिविदिस्त बट्टमाण परिणामुबलिख्ययस्थं वा । कस्स भावो ? छण्हदस्वाणं ।

क्षर्य—भाव नाम किस वस्तु का है ? द्रव्य परिणाम को ग्रथवा पूर्वापर कोटि से व्यतिरिक्त वर्तमान पर्याय से उपलक्षित द्रव्य को भाव कहते हैं। भाव किसके होता है ? छहों द्रव्यों के भाव होता है। इस आगम वाक्य से यह सिद्ध हुआ कि "विचार या अनुभव ( Thoughts and Feelings )" को भाव नहीं कहते किन्तु द्रव्य के **म्यक्तिस्य ग्रोर कृतिस्य** ]

परिणाम को भाव कहते हैं क्योंकि परिणाम (पर्याय) छहों द्रव्यों में होते हैं अतः पुद्गल में भी भाव होते हैं। भाव पाँच प्रकार के होते हैं जैसा वर्ण खंग्य प्रवाद के होते हैं जैसा वर्ण खंग्य प्रवाद के हाते हैं जैसा वर्ण खंग्य प्रवाद के एक भाषी है कि मार्थ है — कि विविधो भाषी है ओवहओ खजावसिम् के कि पाण मुख्य समि कि पंचिवहों। केण भाषी है कि माण मुख्य खण्ण खण्ण खजावसमेण कम्माज्य समाय समाय वा । सत्य जीववव्यस्य भाषा उत्तपंचकार ऐहितो होति। पोग्गलव्यमावा पूण कम्मोवएण विस्तसावी वा उप्पन्नंति। सेसाणं चहुण्हं व्यवाणं भाषा सहाववी उप्पन्नंति।

अर्थ — भाव कितने प्रकार का है ? ओदियक, अीपशिमिक, क्षायिक, क्षायोपशिमक और पारिणामिक के भेद से भाव पाँच प्रकार का है। भाव किससे होता है ? भाव कमों के उदय से, क्षय से, क्षयोपशम से, उपशम से अथवा स्वभाव से होता है। उनमें जीवद्रव्य के भाव, उक्त पाँचों ही कारणों से होते हैं, किन्तु पुद्गलद्रव्य के भाव, कमों के उदय से उत्पन्न होते हैं तथा शेष चार द्रव्यों के भाव स्वभाव से ही उत्पन्न होते हैं। इस आगमवाक्य से पुद्गलद्रव्य के भी औदियकभाव सम्भव हैं, क्योंकि पूर्वमोहनीय द्रव्यकर्म के उदय से नवीन द्रव्यकर्म का बन्ध होता है अथवा पूर्व श्रिरामा नामकर्म के उदय होने पर नवीनकर्म का बन्ध होता है।

—जै. सं. 23-8-56/VI/ बी एल. पद्म, मुजालपुर

### भावास्रव किस गुण की विकारीपर्याय है ?

शंका — भावास्रव आत्मा की किस गुण की किसप्रकार की विकारीपर्याय का नाम है ? उन गुणों में अंश-अंश में शुद्धता आती है या नहीं ? यदि आती है तो प्रतिपक्षी कौनसे कमें का अभाव होने से आती है ?

समाधान—भावास्रव दो प्रकार का है ? साम्पराधिक ग्रीर ईर्थापथ । "सक्यायाकवाययोः साम्पराधिके-र्यायथयोः ॥ ४ ॥ ( मोक्सशास्त्र अध्याय ६, सूत्र ४ ) इसमें से साम्पराधिकभावश्रास्त्र के १ मिथ्यात्व, २ अविरित, ३ प्रमाद, ४ कथाय, ५ योग, पाँच भेद हैं।

### ''म्ब्छित्ताविरविपमावजोगकोहावओऽय विण्लोया । पण पण पणवस तियचहु कमसोभेवा वु पुष्वस्स ।।२०॥'' वृहदृद्रव्यसंग्रह

इनमें से 'मिण्यात्व' प्रात्मा के दर्शन श्रद्धान गुण की विकारीपर्याय है। 'अविरित' 'प्रमाद' 'कथाय' ये तीनों आत्मा के चारित्रगुण की विकारीपर्याय हैं। 'योग' आत्मा की विकारीद्रव्यपर्याय है। ईर्यापथआसूव का भेद ''योग' है। ''वर्गन'' (श्रद्धान) व ''चारित्र'' गुए। में ग्रंश-अंश शुद्धता आती है। दर्शनमोहनीय और चारित्र-मोहनीयकर्म के अभाव से शुद्धता श्राती है।

—जै. सं. 6-5-57/VIII/ जै. स्था. मं. कुथामन सिटी

### पुण्य के फल में ग्रहंन्त पद की प्राप्ति होती है, यह कथन त्रैकालिक सत्य है

शंका—'समयसार-वैभव' की मूिमका में पं० जगन्मोहनलासजी ने लिखा है—'पुण्यफला अरिहन्ताः' प्रवचनसार की इस गाथा में पुण्य के फल से अरिहन्त पव प्राप्त हुआ है, ऐसा समझना नितान्त भ्रम है। अरिहन्त वशा तो चार घातिया कर्मों के विनाश से प्राप्त होती है।" प्रश्न यह है अरिहन्त पव प्राप्त करने में क्या पुष्यकर्म सहकारी कारण नहीं है?

समाधान — प्रवचनसार गाया ४५ में श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने 'पुण्णफला अरहंता' ऐसा लिखा है। इसी की टीका करते हुए श्री जयसेनाचार्य ने लिखा है—

"पञ्चमहाकत्याणपूजाजनकं त्रैलोक्यविषयकरं यत्तीर्थंकरनामपुष्यकर्मं तत्फलसूता अहंग्तो भवन्ति ।"

पंचमहाकल्याणक की पूजा को उत्पन्न करनेवाला तथा तीनलोक को श्रीतनेवाला जो तीर्यंकरनाम पुण्यकर्म उसके फलस्वरूप अरहन्त होते हैं।

"अर्हन्तः खलु सकलसम्यक्परिपक्य पुण्यकस्पपादपफला एव भवन्ति ।"

यहाँ पर भी भी अभृतचन्द्राचार्य ने कहा है कि वास्तव में पृष्यक्ष्पी कल्प-वृक्ष के फल अरहन्त मगवान् हैं। इसी बात को भी वीरसेनाचार्य ने धवल ग्रंथराज में कहा है—

"काणि पुण्ण-फलाणि ि तिस्थयर-गणहर-रिसि-जनकवट्टि-धलदेव-वासुदेव-सुर-विज्जाहरिद्धीओ ।" धवल पु० १ ए० १०४ ।

अर्थ — पुष्य के फल कौनसे हैं ? तीर्थंकर, गराधर, ऋषि, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव, देव और विद्यासरों की ऋदियाँ पुष्य के फल हैं।

भी विद्यानन्व आचार्य अष्टसहस्री जैसे महान ग्रन्थ में लिखते हैं -

"मोक्षस्यापि परमपुष्यातिशयचारित्रविशेषात्मक पौरुषाभ्यामेव संभवात् ।"

परम पुण्यसे तथा अतिशय चारित्ररूप विशेष पुरुषार्थं से मोक्ष होता है।

यहाँ पर भी चारित्र के साथ परमपुण्य को मोक्ष का कारण स्वीकार किया गया है।

भी पं॰ जयचन्वजी ने भी आसमीमांसा की टीका में लिखा है— 'मोक्ष भी होय है सो परमपुण्य का उदय अर चारित्र का विशेष आचरण रूप पौरुष तै होय है।

भी देवसेन आचार्य भी भावसंग्रह में कहते हैं-

सम्माबिट्टी पुण्णं ण होई संसार कारणं णियमा । मोक्खस्स होई हेउं नई वि णियाणं ण सो कुणई ।। ४०४ ॥

सम्यग्दिष्ट के द्वारा किया हुआ पुण्य संसार का कारण कभी नहीं होता,यह नियम है। यदि सम्यग्दिष्ट पुरुष के द्वारा किये हुए पुण्य में निदान न किया जाय तो वह पुण्य नियम से मोक्ष का ही कारण होता है।

> तम्हा सम्माविद्वी पुण्णं भोक्खस्स कारणं हवई। इय फाळण गिहरणो पुष्णं चायरउ जलेण ॥ ४२४॥

सम्यन्दिकः पुण्य मोक्ष का कारण होता है। यही समक्तर गृहस्थों को यत्नपूर्वक पुण्य का उपार्जन करते रहना चाहिये।

जब भी ग्ररहंतपद प्राप्त होगा वह उच्चगोत्र, वज्रवषभनाराच संहनन, मनुष्यगित, पंचेन्द्रियजाित नामकर्मे तथा मनुष्यायु के उदय में होगा। इनके समाव में सरहंतपद प्राप्त नहीं हो सकता। भ्रतः इन पुण्यप्रकृतियों के उदय के साथ ग्ररहंतपद का अन्वय व्यतिरेक घटित हो जाने से कार्यकारणभाव सिद्ध हो जाता है। कहा भी है—

"जेण विणा जं ण होदि चेव तं तस्स कारणं।" धवल पु॰ १४ पृ० ९० ।

अर्थ-जिसके बिना जो नहीं होता है, वह उसका कारण है।

"यद्यस्य भावाभावानुविधानतोभवति तस्त्येति अवन्ति तद्विव इतिन्यायात् ।" धवल पु० १४ पृ० १३ ।

अर्थ — जो जिसके सद्भाव और असद्भाव का अविनाभावी होता है वह उसका है ऐसा कार्य-कारण के ज्ञाता कहते हैं यह न्याय है।

इन आर्षग्रन्थों से सिद्ध है कि पुण्योदय से तथा चारघातियाकर्मों के क्षय से ग्ररहंतपद प्राप्त होता है। पुण्योदय के बिना चारघातियाकर्मों का क्षय भी नहीं हो सकता है। अतः श्री कुल्बकुल्बादि आचार्यों ने पुण्य का फल अरहंत पद कहा है। जिनकी बुद्धि इन आर्षग्रन्थों के विपरीत है उनकी बुद्धि में भ्रम हो सकता है।

—जॅ. म. 11-1-73/ / ······

### बन्ध तत्त्व

- (१) योग व कवाय के समय में ही क्रमशः ग्रास्रव व बन्ध हो जाते हैं
- (२) परमाणु, प्रदेश ग्रौर समय तीनों कथंचित् सावयव हैं
- (३) एक द्रव्य-पर्याय पर ग्रन्य द्रव्य-पर्याय का प्रभाव पड़ता है

शंका—जिस एक अविभागीसमय में आत्मा में योग होता है क्या उसी एक अविभागीसमय में कर्मास्रव होता है अथवा ठीक अगले समय में ? जिस अविभागीसमय में आत्मा का कवायपरिणाम होता है क्या उसी अवि-मागोसमय में पुर्गलवर्गणाओं में कर्मबंध पड़ जाता है अथवा ठीक अगले अविभागीसमय में ? एक ही अविभागी-समय में एक द्रव्य की पर्याय का प्रभाव दूसरे इध्य की उसी अविमागीसमय में होने वाली पर्याय पर कैसे पड़ सकता है ?

समाधान — जिस एक श्रविभागीसमय में योग होता है उसी एक अविभागीसमय में पृद्गल-द्रव्य-कर्मासूव होता है। यदि यह माना जाय कि द्रव्यकर्मासूव अनन्तर अगले समय में होता है तो सयोगकेवली अर्थात् तेरहवें गुणस्थान के अन्तिमसमय के योग से चौदहवें गुणस्थान के प्रथमसमय में अयोगकेवली के पृद्गल द्रव्यकर्म व आहार-वर्गणाओं के आसूब का प्रसंग आ जायगा। इसप्रकार योग से अनन्तर दूसरे समय में आसूब मानने से आर्षवाक्यों का विरोध होता है। वे आर्षवाक्य निम्नप्रकार हैं—

"युज्यत इति योग" घवल पु० १ पृ० १३९ । अर्थातृ—जो संयोग को प्राप्त हो वह योग है ।

"चिविधवर्गणालम्बनापेक्षः प्रदेशपरिस्पन्दो योगः सयोगकेवलिनोऽस्ति । तदालम्बनाभावादयोगकेवलि-सिद्धानां योगाभावः ॥" [ सुद्धयोध तस्त्रार्थवृत्ति ६।१ ]

अर्थात्—मन, वचन, काय इन तीनप्रकार की वर्गणाओं के आलम्बन की अपेक्षा से जो भारम प्रदेशों का परिस्पन्द होता है वह योग है जो स्थोगकेथली के भी होता है। मन, वचन, कायरूप वर्गणाओं के आलम्बन का अभाव होने से अयोगकेथली भीर सिद्धों के योग का भभाव है।

यदि अयोगकेवली के प्रथमसमय में प्रासूव माना जावेगा तो उनके उक्त वर्गणाओं का प्रभाव नहीं रहेगा।
''वर्गणालम्बननिमित्तो योग आस्रव इध्यते।'' राजवार्तिक ६।२।

अर्थात् - वर्गसाओं के निमित्त से होनेवाले योग को आमूव स्वीकार किया गया है।

अयोगकेवली के वर्गणाओं का निमित्त नहीं है अतः वहाँ पर योग भी नहीं और आसूव भी नहीं है।

जेसि ण संति जोगा सुहा सुहा पुष्ण-पाव संजणया । ते होंति अजोइजिणा अणोवमाणंत-बल-कलिया ॥ धवल पु॰ १ पृ० २८० ।

अर्थात्—जिन जीवों के पुण्य और पापकर्म के आसूव करने वाले शुभ और अशुभ योग नहीं पाये जाते, वे अनुषम और अनन्तवलसहित ग्रयोगीजिन कहलाते हैं।

सयोगकेवली के अन्तसमय के योग से अनन्तरसमय में झासूब नहीं होता । इससे यह बात सिद्ध हो जाती है कि जिससमय में योग है, उसीसमय में झासूब है । 'स आसूब:' सूत्र से यह बात जानी जाती है, क्योंकि इस सूत्र में योग को छासूब बतलाया है ।

जिससमय में कषायरूप परिणाम होते हैं, उसीसमय कर्मबन्ध होता है। कर्मबन्ध का लक्षण निम्न-प्रकार है—

"सक्षायत्वाञ्जीवः कर्मणी घोग्यान् पृद्गलानादत्ते स बंधः ॥ ८।२ ॥" मोक्षशास्त्र

अर्थ-कषायसहित होने से जीव कर्म के योग्य पुद्गलों को ग्रहण करता है वह बंध है।

यदि कषायरूप परिणाम के अनन्तर समय में बंध माना जावेगा तो दसवें गुणस्थान के अन्तसमय के कथाय-रूप परिणाम से अनन्तरसमय में अकथायजीव के भी बंध का प्रसंग आ जावेगा। परन्तु बन्ध के लक्षणा में कथाय-सहित जीव के ही बंध होता है, ऐसा कहा गया है। यदि धकथायजीव के बंध स्वीकार कर लिया जावे तो कर्मबन्ध का कभी अभाव नहीं होगा।

इसके अतिरिक्त जो ग्यारहर्वे गुएएस्थान से गिरा है उसके प्रथमसमय में कवाय के होते हुए भी बंध के ध्रभाव का प्रसंग का जावेगा, क्योंकि प्रथमसमय की कथाय से अनन्तर दूसरे समय में बंध होगा। इसप्रकार भी कथायसहित जीव के बेंबाभाव हो जाने से उक्त बंध के लक्षण में बाधा ध्राती है।

इससे सिद्ध होता है कि जिस अविभागीसमय में कषाय होती है, उसी अविभागीसमय में कर्मेंबन्ध भी होता है।

दीपकरूप पर्याय जिस अविभागीसमय में प्रगट होती है उसी अविभागीसमय में पुद्गल की अंधकारपर्याय नष्ट होकर प्रकाशरूप पर्याय उस दीपकरूप पर्याय के प्रभाव से हो जाती है। जिस अविभागीसमय में अग्नि और जल के पात्र की संयोगरूप पर्याय प्रगट होती है, उसी अविभागीसमय में ग्राग्ति के प्रभाव से जल में उद्याता आ जाती है। दर्पण के सामने स्थित मयूर में जिस अविभागी समय में जो पर्याय होगी उसी अविभागी समय में दर्पण में स्थित मयूर प्रतिविम्ब में भी उसके अनुरूप परिणामन हो जाता है।

एक अविभागीसमय में एकेन्द्रियजीव मरकर चौदहराजू गमन करता है। चौदहराजू के असंख्यातप्रदेश हैं प्रत्येक प्रदेश को उसी एक अविभागीसमय में क्रमशः स्पर्श करता हुआ जाता है। प्रत्येक आकाश-प्रदेश के स्पर्श व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ १०५५

का भिन्न-भिन्नकाल होते हुए भी सबका काल मिलकर एकसमय है अर्थात् LEAST UNIT OF TIME है। केवलजानी प्रत्येक आकाशप्रदेश के स्पर्श का भिन्न-भिन्न काल प्रत्यक्ष देखते हैं और छद्मस्य आगमप्रमाण तथा अनु-मान से परोक्षरूप से जानता है। इसप्रकार एक अविभागीसमय में अनेकों कार्य होने में कोई बाधा नहीं आती है फिर भी एक समय से कोई भी जवन्यकाल नहीं है।

मरकर ऋजुगति में उत्पन्न होनेवाला जीव उसी एक अविभागीसमय में चौदहराजू गमनकर उत्पन्न हो आहारवर्गणाओं को ग्रहणकर उनसे भरीर, इन्द्रियादि पर्याप्ति प्रारम्भ कर लेता है ।

ग्यारहवें गुणस्थान से मरकर देवों में उत्पन्न होनेवाला मनुष्य प्रथमनमय में चारिश्रमोहनीयकर्म की प्रकृतियों का अपकर्षणकर उदय में ले धाता है। अपकर्षण होना और उदय होना तथा उदय के अनुरूप धारमपरिणाम होना (ग्यारहवें से चतुर्थगुणस्थान में आ जाना ) ये सब कार्य एक अविभागीसमय में होते हैं।

समय इस अपेक्षा से अविभागी है कि उससे जधन्य अन्य कोई काल नहीं है, किन्तु सर्वथा अविभागी नहीं है। यदि सर्वया अविभागी मान लिया जाये तो एकान्तवाद का प्रसंग ग्रा जावेगा।

> परसमयाणं वयणं मिच्छं खलु होदि सव्वहा वयणा । जदणाणं पुण वयणं सम्भं खु कहलि वयणादी ।। प्रवचनसार टीका

अर्थ - परसमयों ( मिध्यामितियों ) का वचन 'सर्वथा' कहा जाने से वास्तव में मिध्या है। और जैनों का वचन कथंचित् ( अपेक्षासिहत ) कहा जाने से वास्तव में सम्यक् है।

अनेक कार्यों की अपेक्षा से समय का ज्ञान द्वारा विभाजन भी किया जा सकता है अन्यथा एकसमय में चौदहराजू के असंख्यात आकाशप्रदेशों को क्रमण: स्पर्श करके गमन नहीं बन सकता है। जिसप्रकार परमाणु कथं-िव् निरवयव भौर कथंचित् सावयव हैं उसीप्रकार समय भी कथंचित् अविभागी और कथंचित् सविभागी है। यदि कोई एकान्तवादी परमाणु को सर्वथा निरवयव मानता है तो उसको आर्थग्रंथों पर अथवा जिनवासी पर श्रद्धा नहीं है।

"यज्जविद्यणाए अवलंबिज्जमारी सिया एगदेसेण समागाने। ण च परमार्पूणमदयवा णित्य, उवित्म-हेद्दिममिज्ज्ञमोवित्मोवित्मागाणमभावेपरमाणुस्स वि अभावप्तंगादी। ण च एवे भागा संकिष्ययस्क्वा; उड्डाधोम-श्किममागाणं उवित्मोवित्मभागाणं च कृष्णाए विणा उवलंभादी। ण च अवयवाणं सक्वत्थ विभागेण होदक्वमेवे ति णियमो, सयलवर्षूणमभावप्पतंगादो। ण च भिश्णपमाणगेज्ञाणं भिश्णविसाणं च एयत्तमित्य, विरोहादो। ण च अवयवेहि परमार्यू णारद्धो, अवयवसमूहस्तेष परमाश्चत्तदंसणादो। ण च अवयावाणं संजोगविणासेण होदक्वमेवे ति णियमो, अणादिसंजोगे तवभावादो। '' धवल पु० १४ पृ० १६-१७।

अर्थ — पर्यायाधिक तय का अवल म्बन करने पर कर्याचित् एकदेशेन समागम होता है। परमाणु के अवयव नहीं होते, यह कहना ठीक नहीं है. क्योंकि यदि उसके उपिरम, अवस्तन, मध्यम और उपिरमोपिरम भाग न हों तो परमाणु का ही अभाव प्रान्त होता है। ये भाग किल्पत होते हैं यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि परमाणु में ऊर्वभाग, प्रघोभाग और मध्यभाग तथा उपिरमोपिरम भाग कल्पना के बिना भी उपलब्ध होते हैं। तथा परमाणु के अवयव हैं इसलिये उनका सर्वत्र विभाग ही होना चाहिये, ऐसा कोई नियम नहीं है, क्योंकि इस तरह मानने पर तो सब वस्तुओं के अभाव का प्रसंग प्राप्त होता है। जिनका भिन्न-भिन्न प्रमाणों से प्रहण होता है और जो भिन्न-भिन्न दिशावाले हैं। वे एक हैं यह कहना भी ठोक नहीं है। क्योंकि ऐसा मानने पर विरोध ग्राता है। ग्रवयवों

से परमाणु नहीं बना है यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि अवयवों के समूहरूप ही परमाणु दिखाई देता है। तथा अवयव संयोग का विनाश होना चाहिये यह भी कोई नियम नहीं है, क्योंकि अनादिसंयोग के होने पर उसका विनाम नहीं होता।

जब परमाणु के अवयव हैं तो प्रदेश के भी भवयव होंगे, न्योंकि एक परमाणु जितने आकाश में रहता है उतने क्षेत्र को आकाशप्रदेश कहते हैं। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी है—

"आगासमञ्जूणिविद्वं आगासपदेससम्मया—भणिवं ।" प्रवचनसार गाथा १४० ।

अर्थ-एक परमाणु जितने माकाश अंश में रहता है, उतने बाकाश की बाकाशप्रदेश संज्ञा है।

जब परमाणु भीर आकाश-प्रदेश के अवयव हैं तो समय ( सबसे जबन्यकाल ) के भी अवयव होंगे, क्योंकि जितने काल में परमाणु एक भ्राकाशप्रदेश को मंदगति से उल्लंघन करता है वह काल 'समय' है।

> विविवदेशो तं देसं तस्सम समश्रो तदो परो पुथ्वो । जो अत्थो सो कालो समञ्जो उप्पण्णपद्धंसी ॥ १३९ ॥ प्रवस्ततसार

अर्थ — परमाणु एक आकाश के प्रदेश को ( मंदगति से ) उल्लंघन करता है, उसके बराबर जो काल है अर्थात् उस उल्लंघन करने में जो काल लगता है वह समय ( सर्व जघन्यकाल ) है।

इसप्रकार परमाण, प्रदेश और समय ये तीनों कर्षचित् सावयव हैं। इसलिये एक ही समय में योग, आस्रव व बंघ, तथा एक ही समय में कथायभाव का होना और उसके निमित्त से कार्माणवर्गणाओं में स्थिति अनुभागादि-रूप बंघ हो जाना अथवा एकद्रव्य की पर्याय का दूसरेद्रव्य की उसी समय में होनेवाली पर्याय पर प्रभाव पड़ जाना असंभव नहीं है। ऐसा भी नहीं है कि एकद्रव्य की पर्याय का दूसरे द्रव्य की पर्याय पर प्रभाव न पड़ता हो। औ कुन्दकुन्दस्यामी ने भी इसप्रकार के प्रभाव का कथन किया है।

### रागो पसत्यभूदो बत्युविसेसेण फलदि विवरीतं । णाणाभूमिगवाणिह बीकाणिव सस्तकालिम्ह ॥२४५॥ प्रवचनसार

अर्थं — जैसे जगत में वो का वो ही बीज होने पर भी नानाप्रकार की भूमियों के कारण निष्पत्तिकाल में नानाप्रकार के घान्य फलित होते हैं ( अर्थात् अच्छी भूमि में उसी बीज से अच्छा अन्न उत्पन्न होता है और खराब भूमि में वहीं बीज खराब प्रश्न देता है या फल ही नहीं देता ) उसीप्रकार प्रशस्तभूत राग बस्तुभेद से विपरीत फलता है।

"यतः परिणामस्यभावत्वेनात्मनः सप्ताचिः संगतं तोयमिवावश्यंभाविविकारस्थाल्लोकिकसंगात्संयतोऽध्यसंयत एवस्यास् ।" [ प्रवचनसार गाथा २७० दीका ]

अर्थात्—जैसे प्रग्नि की संगति से जल अपने शीतलस्वभाव को छोड़कर उष्ण हो जाता है, वयोंकि प्रग्नि उष्ण होती है, उसीप्रकार संयत भी लौकिकजनों की संगति से असंयत हो जाता है, क्योंकि लौकिकजन असंयत होते हैं।

भी कुःवकुःवाचार्यं ने बीज और भूमि का तथा जल और अग्नि का दण्टान्त देकर यह सिद्ध किया है कि झारमा पर भी परपदार्थों का प्रभाव पड़ता है। भो अनन्तवीर्यं आचार्य ने भी प्रमेयररनमाला में पुर्गल का चेतना पर प्रभाव पड़ता है यह सिद्ध किया है—

"अमूर्ताया अपि चेतनशक्ते में विरामवनकोष्ट्रवाविभिरावरणोपपत्तेः । इन्द्रियाणामचेतनानामाध्यनावृतप्रवय-त्वात् समृत्याविप्रतिबन्धायोगात् । नापि मनसस्तैरविरणम्, आत्मव्यतिरेकेणापरस्य मनसो निषेतस्यमामस्वात् ।" २।१२

अर्थात् अमूर्त भी चैतन्यशक्ति का मदिरा, मदनकोदव आदि मूर्तपदार्थों से आवरण होता हुन्ना देखा जाता है। यदि कहा जाय कि मदिरा आदि से इन्द्रियों का म्नावरण होता है, सो भी कहना ठीक नहीं है, व्योंकि इन्द्रियों अचेतन हैं, सो उनका आवरण भी अनावरण के तुस्य है। यदि इन्द्रियों का म्नावरण माना जाय तो मदिरा पान करने वाले पुरुष के स्मृति प्रत्यभिज्ञान आदि ज्ञानों का अर्थात् स्मरण आदि का ग्रभाव नहीं होना चाहिये। यदि कहा जाय कि मदिरा म्नावि से मन का आवरण होता है, सो भी कहना ठीक नहीं क्योंकि आदमा से अतिरिक्त भाव- मन का निषेष है। इसलिये अमूर्त चेतनशक्ति का आवरण नहीं होता, यह कहना ठीक नहीं है। [इसप्रकार मदिरा मादि का प्रभाव म्नात्मा पर पड़ता है]

---जं. ग. 16-1-67/VII/ प्रो. ल. च. जंन

# मन्द कथायरूप विशुद्ध परिणाम हो मिथ्यात्वी मुनि के ग्रंबेयक—ग्रायु का बन्ध कराते हैं। ये ही परिणाम सम्यक्तव में भी कथंचित् कारण हैं

शंका -- क्या क्षातं-रौद्र परिणामों में मिष्यादृष्टि द्रव्यालगीमुनि उपरिम ग्रैवेयक तक जाता है या धर्मध्यान से ?

समाधान — मिथ्यादिष्ट के धर्मध्यान नहीं होता है। सकषाय सम्यन्दिष्टिजीव के धर्मध्यान होता है। आतं और रौद्रध्यान या परिणाम भी उपरिमग्ने वेयक की देवायु के बन्ध का कारण नहीं हो। सकते। मिथ्यादिष्ट द्रव्य-लिंगोमुनि के जो मंदकषायरूप विद्युद्वपरिणाम होते हैं वे ही देवायु के बन्ध के कारण हैं। ये मंदकषायरूप विद्युद्ध-परिणाम सम्यन्दर्शन की उत्पत्ति में भी कारण हो सकते हैं, क्योंकि मनुष्य या तिर्यंच के संक्लेशपरिणामों में सम्य-न्दर्शन की उत्पत्ति नहीं होती। कहा भी है—

"यद्यपि तिर्यंग्मनुष्यो वा मन्दविशुद्धिस्तर्यापि तेजोलेश्याया जघन्यांशे वर्तमान एव प्रथमोपशमसम्यवस्य-प्रारम्भको भवति ।" सब्धिसार गा० १०१ टोका ।

अर्थ--यदि तिर्यंच या मनुष्य के मन्दिशबुद्धता हो तो भी प्रथमोपशमसम्यक्त्व की उत्पत्ति के लिये तेओ शेशया के जघन्यश्रंस तो होने ही चाहिये। अर्थात् कृष्ण, नील, कापोतलेश्या में तिर्यंच या मनुष्य के प्रथमोपशमसम्यक्त्य का प्रारम्भ नहीं हो सकता।

भी जयधवल में भी कहा है-

"तिरिक्ख-मञ्चरसेतु किक्हणील-काउलेस्साणं सम्मत्तृष्पिसकाले पडिसेहो कवो, विसोहिकाले असुहतिलेस्सान् परिणामस्स संभवाग्रुववत्तीवो ।"

अर्थ-तिर्यंच और मनुष्यों में कृष्ण्, नील, कापोतलेश्या का सम्यक्त्वज्ञत्पत्तिकाल में निषेध किया गया है, क्योंकि विशुद्धिकाल में तीन अशुभन्नेश्यारूप परिणाम संभव नहीं हैं।

इन आर्षवाक्यों से सिद्ध है कि मंदकषायरूप विशुद्ध परिशामों में ही सम्यग्दर्शन की उत्पत्ति सम्भव है। इसलिये सम्यक्टवउत्पत्ति में विशुद्धपरिणाम भी एक कारण है। अन्यायरूप प्रवृक्ति तथा अभस्य का सेवन करनेवाले मनुष्यों के सम्यग्दर्शन की उत्पत्ति संभव नहीं है। जिन जीवों को शरीर से इतना मोह है कि शरीर के स्वास्थ्य के लिये अशुद्ध धौषधि का सेवन करते हैं बाजार की बनी हुई दही भ्रादि वस्तु का सेवन करते हैं किसी प्रकार का त्याग नहीं है वे सम्यग्दिंग्द कैसे हो सकते हैं ? सम्यग्दिंग्द के अन्याय और म्रभक्ष्य दोनों का त्याग होता है।

--- जै. ग. 23-9-65/IX/ ब. पञ्चालाल

सम्यक्त्व प्रकृति का कार्य स्रादि मोहोदय होने पर भावमोह से ध्रपरिएात जीव के बन्धाभाव कैसे ?

र्शका—श्री प्रवचनसार गाथा ४५ जयसेनस्वामी की टीका 'द्रव्यमोहोवये सित शुद्धारमभाव-बलेन भाव-मोहेन न परिणमित तदा बन्धो न भवति ।' इसका जयधवल पु० ३ पृ० २४५ के कवन से विरोध मालूम होता है। स्पष्टीकरण करें।

समाधान — मिध्यात्वप्रकृति कर्म के द्रव्यका उदय दो प्रकार से होता है। अर्थात् प्रिध्यात्व प्रकृति का स्वमुख (निज यानी मिध्यात्व ) से उदय होता है या (परप्रकृतिरूप) परमुख से उदय होता है। यदि स्वमुख उदय है तो मिध्यात्वरूप फल देगा। यदि स्तिबुकसंक्रमण द्वारा परमुख अर्थात् सम्यग्मिध्यात्व या सम्यश्त्व प्रकृति-रूप उदय में भाता है तो उन प्रकृतिरूप फल देगा, किन्तु स्वरूप से या परस्प से फल दिये बिना कोई भी कर्म- प्रकर्मभाव को प्राप्त नहीं होता अर्थात् नहीं सड़ता। यह ग्रागम का मूल सिद्धांत है जिसको जयध्यक्त पु० ३ पृ० २४५ पर कहा गया है।

मिध्यात्वप्रकृति का मिध्यात्वरूप से उदय मिध्यादिष्टजीव के होता है, वयोंकि मिध्यात्वक्षमं की उदयव्युचिद्यत्ति मिध्यात्वगुण्स्यान में कही गई है ( गोम्मदसार कर्मकांड गाथा २६५ )। मिध्यादिष्टजीव के मुद्धात्मभावना
संभव नहीं है। चार अनन्तानुबन्धीकषाय और तीन दर्शनमोह इन सात प्रकृतियों के उपशम या क्षय होने पर अथवा
क्षयोपण्यम होने पर ( चार अनन्तानुबन्धीकषाय और मिध्यात्व व सम्यग्मिध्यात्व इन छहप्रकृतियों का पररूप से उदय
होने पर और दर्शनमोह की सम्यवत्वप्रकृति का स्वमुख उदय होने पर ) मुद्धात्मभावना होती है। कहा भी है—
'यदि वह व्यवहार मोक्षमार्भी भव्य मिध्यात्व आदि सात प्रकृतियों के उपशम क्षय या क्षयोपश्मम से मुद्धात्मा को
उपादेय मानकर वर्तन करता है तब उसे अथध्य मोक्ष होगा। यदि वह सात प्रकृतियों का उपशम, क्षय या क्षयोपशम नहीं कर सकता तो मुद्धात्मा ही उपादेय है इसक्ष्प भी वर्तन नहीं कर सकता तब उसे कदापि मोक्ष नहीं हो
सकता। इसका भी यही कारण है कि सात प्रकृतियों के उपशम क्षय या क्षयोपशम के अभाव होने पर अनन्तज्ञानादिस्वरूप आत्मा ही उपादेय है ऐसा वर्तन नहीं करता, क्योंकि यह अवश्य है कि जो कोई अनन्तज्ञानादिस्वरूप आत्मा ही उपादेय है ऐसा वर्तन नहीं करता, क्योंकि यह अवश्य है कि जो कोई अनन्तज्ञानादिक्वरूप आत्मा ही उपादेय है ऐसा वर्तन नहीं करता, क्योंकि यह अवश्य है कि जो कोई अनन्तज्ञानादिक्वरूप आत्मा ही उपादेय है ऐसा जानना योग्य है। इसलिये यह मिध्यादिट ही है।' समयसार गाथा २७७ पर
भी कायसेनावार्य की टीका।

प्रवचनसार गाथा ४५ की टीका में "इध्य-मोहोदये सित यदि शुद्धारम-भावना-स्लेन भावमोहेन न परिण-मित तदा बन्धों न भवित" का अभिप्राय यह है कि शुद्धारमभावना के बल से मिथ्यात्वप्रकृति व मिश्रप्रकृति का द्वथ्य यदि स्वमुख से उदय न आकर स्तिबुकसंक्रमण द्वारा परस्त्य से उदय में आवे अर्थात् सम्यक्तवप्रकृतिरूप उदय में आवे तो सम्यक्तवप्रकृतिरूप द्वव्यमोह के उदय में यह सामर्थ्य नहीं कि जीव उसके उदय के निमित्त से भावमोह प्रथित् मिश्यात्वरूप परिण्म जावे और न सम्यक्त्वप्रकृति के उदय से दर्णनमोह का बन्ध होता है, क्योंकि सम्यक्त्वप्रकृति ग्रीर सम्यग्निश्यात्वप्रकृति बंधयोग्य नहीं है, मात्र मिश्यात्वप्रकृति ही बन्ध योग्य है। जिसका बन्ध मिश्यात्वपुर्णस्थान में होता है। सम्यक्त्वप्रकृति के उदय से सम्यक्त्वप्रकृति ही बन्ध योग्य है। जिसका बन्ध मिश्यात्वपुर्णकान में होता है। सम्यक्त्वप्रकृति के उदय से सम्यक्त्वप्रकृति दर्शनमोह कम के तीन भेदों में से एक भेद है—कमं विशेष है; यह सम्यक्त्वप्रकृति है, स्योंकि सम्यक्त्वप्रकृति दर्शनमोह कम के तीन भेदों में से एक भेद विश्वपाम विकाररहित सदा धानन्दमयी एक लक्षण को रखनेवाले परमात्मतत्व धादि के श्रद्धानस्वरूप है तथा मोक्ष का बीज है। ऐसा कहना ठीक नहीं है। यद्यपि सम्यक्त्वप्रकृति दर्शनमोहकम का ही भेद है, तथापि जैसे विष का विष मर जाने पर अर्थात् फूका हुधा संख्या किसी के मरण का कारण नहीं हो सकता, तसे हो मंत्र के समान श्रद्धात्मभावनारूप परिणाम विशेष की श्रुद्धि से मिश्यात्वकम में मिश्याभाव करने की श्रक्ति को नष्ट कर देती है। तब उस कम समूह को, जिसमें मिश्यात्वभाव नष्ट हो गया है, सम्यक्त्वप्रकृति कहते हैं। यह सम्यक्त्वकमंप्रकृति विशेष, क्षयोपश्यम, विश्वद्धि, देशना, प्रायोग्य और करण लब्धियों से उत्पन्न प्रथमोपश्यम सम्यग्दर्शन के पश्चात् होने वाले वेदकसम्यग्दर्शन स्वभावरूप तत्त्वार्थश्रद्धानरूप, जीव के परिणाम को नहीं मार सकता है।" समयसार गाया ३२८ के पश्चात् सात्वर्यकृति में वी हुई याथा पर श्री अयसेमस्थान की टीका।

कवायपाहुइसुत्त पृ० ६३४ पर गाया १०२ में कहा है—"वेदकसम्यग्दृष्टि अर्थात् दर्शनमोह की सम्यक्त्व-प्रकृति के उदय को वेदन करनेवाला जीव दर्शनमोह का श्रवन्ध्रक है।" दर्शनमोह की सम्यक्त्वप्रकृतिरूप द्रव्यमोह के उदय होने पर भी जीव वेदकसम्यग्दिष्ट होता है; क्योंकि उसके भावमोह अर्थात् मिच्यात्व नहीं होता और दर्शन-मोह का बन्ध भी नहीं होता। इसप्रकार जयध्वल और प्रवचनसार के कथन में कोई मतभेद नहीं है।

— जे. ग. 28-3-63/1X/ ध्वारे**लालजी** 

# कर्मबन्ध कथंचित् श्रनादि, कथंचित् सादि/कर्मबन्ध श्रहेतुक नहीं

शंका—कमंबन्ध को यदि सावि माना जाय तो यह दोव आता है कि आत्मा कमंबन्ध से पूर्व शुद्ध थी और शुद्धात्मा के कमंबन्ध होता नहीं है, अभ्यथा सिद्ध भगवान के कमंबन्ध का प्रसंग आजायगा। इससे सिद्ध होता है कि जीव के साथ कमंबन्ध अनादि है और अनादि में हेतु अर्थात् कारण का प्रश्न नहीं होता है, वयों कि जो सहेतु होता है वह अनादि नहीं हो सकता जैसे घट आदि। जो अनादि होते हैं वे निहेंतु होते हैं जैसे मेर आदि। अतः कर्मबंध अनादि य अहेतुक हैं। यही भी पं० कैलाशचन्द्रजी ने इसका खण्डन क्यों किया है?

समाधान—यह सत्य है कि कर्मबंघ को सर्वया सादि मानने से शुद्धाश्मा अर्थात् सिद्ध भगवान के कर्मबंघ का प्रसंग आता है प्रयवा रागद्धेष आदि को अकारणपने का तथा जीवस्वभाव का प्रसंग आजायगा। शुद्ध-प्रात्मा के कर्मबंघ नहीं होता, क्योंकि सिद्धपर्याय सादि-अनन्त है। कहा भी है—

'सादिनित्वपर्वायाथिको यया सिद्धपर्वायो निश्यः ।' आलापपद्वति

'त एव क्षायिक-मावेन साद्यनिधनाः न च साविस्वात्सिनिधनत्वं क्षायिकभावस्याशस्यम् । स खलूपाधि-निवृत्तो प्रवर्तमानः सिद्धभाव इथ सद्भाव एव जीवस्य, सद्भावेन चार्यता एव जीवाः प्रतिज्ञायते ।

वंचास्तिकाय गाया ५३ टीका

यहाँ यह बतलाया गया है कि सिद्धपर्याय के समान क्षायिक भाव का भी कभी नाश नहीं होता है, क्योंकि उपाध की (कमैंबंध की) निवृत्ति होने पर क्षायिकभाव उत्पन्न होता है। यह सिद्ध हो जाने पर भी कि शुद्धात्मा के कर्मबंध नहीं होता है, कर्मबंध सर्वधा अनादि नहीं है, किन्तु संतान की अपेक्षा अनादि है। संतान की अपेक्षा अनादि है। कहा भी है—

'ययांकुरो बीजपूर्वकः स च सन्तानापेक्षया अनादि इति । सर्वार्थसिद्धि

यदि संतान की अपेक्षा भी जीव और कमें का बंध धनादि न माना जाय तो वर्तमानकाल में भी जीव ग्रीर कमें का बंध सिद्ध नहीं हो सकता। कहा भी है—

'जीवकम्माणं अणाविओ बंधो त्ति कयं णब्ववे ? बहुमाणकाले उथलक्ष्ममाणजीवकम्मबंधण्ण हाखुववत्तीवो ।' ( जयधवल पु० १ पृ० ५६ )

अर्थ--जीव और कर्मों का अनादिकालीन संबंध है, यह कैसे जाना जाता है ? यदि जीव का कर्मों के साथ प्रनादिकालीन संबंध स्वीकार न किया जाय तो वर्तमानकाल में जो जीव और कर्मों का सम्बन्ध उपलब्ध होता है वह बन नहीं सकता है । इस प्रन्यथानुपपत्ति से जीव धौर कर्मों का अनादिकाल से संबंध है, यह जाना जाता है ।

इसी बात को भी पुज्यपादाचार्य ने सर्वार्थितिह में इसप्रकार कहा है-

'अनादिसम्बन्धे सादिसम्बन्धे चेति । कार्यकारण-भावसन्तत्या अनादिसम्बन्धे, विशेषापेक्षया सादिसम्बन्धे च बोजवृक्षयत् ।'

अर्थात्—जीव और कर्मों का ग्रनादिसम्बन्ध भी है ग्रीर सादिसम्बन्ध भी है। कार्यकारणभाव की परम्परा की ग्रपेक्षा अनादिसम्बन्ध है और विशेष की अपेक्षा सादिसंबंध है। यथा बीज और दक्ष का।

बीज से दूस भीर वृक्ष से बीज अनादिकाल से चले आ रहे हैं, किन्तु बीज के बिना वृक्ष नहीं होता और दूस के बिना बीज नहीं होता। इस अपेक्षा से प्रत्येक बीज और वृक्ष सादि व सहेतुक हैं। इसीप्रकार जीव परिण्मान से द्रव्यकमं बंध और कर्मोदय से जीव-परिण्माम अनादिकाल से चले आ रहे हैं, किन्तु कोई भी जीव का विकारी परिण्माम कर्मोदय के बिना नहीं होता धौर कोई भी कर्मबंध जीव के परिणाम बिना नहीं होता। इसप्रकार प्रत्येक कर्मबंध व जीव का विकारीपरिणाम सहेतुक व सादि है, किन्तु संतान परंपरा की अपेक्षा अनादि है। यदि किसी भी कर्मबंध को अनादि और अहेतुक मान लिया जाय तो उसके अविनाश का प्रसंग धाजायगा, किन्तु किसी भी जीव के साथ कोई भी कर्म ७० कोड़ाकोड़ी सागर से पूर्व का बंधा हुया नहीं पाया जाता और कर्म स्वमुख या परमुखक्ष्प से फल देकर निजंरा को अर्थात् विनाश को प्राप्त हो जाता है, कहा भी है—

'कम्मं पि सहेउअं तिव्वणासण्यहा छववत्तीयो णव्यदे । ण च कम्मविणासो असिद्धो; बाल-जोव्यण-रायादि पञ्जायाणं विणासम्बद्धां तिव्वणासिद्धिवो । कम्मकट्टिमं किण्ण जायदे ? ण; अकट्टिमस्स विजासाणुवव-सीवो । तम्हा कम्मेण कट्टिमेण चेव होदव्यं । ( जयध्यस्य पु० १ पु० ४६-४७ )

अर्थ — यदि कर्मों को अहेतुक माना जायगा तो उनका विनाश बन नहीं सकता है, इस अन्ययानुपपत्ति के बल से कर्म भी सहेतुक हैं यह जाना जाता है। यदि कहा जाय कि कर्मों का विनाश किसी भी प्रमाण से सिद्ध नहीं है, सो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि कर्मों के कार्यभूत बाल, यौवन और राजादि पर्यायों का विनाश, कर्मों का विनाश हुए बिना बन नहीं सकता। इसलिए कर्मों का विनाश सिद्ध है। कर्म अकृत्रिम भी नहीं हैं, क्योंकि प्रकृत्रिम पदार्थ का विनाश नहीं बन सकता, इसलिए कर्मों को कृत्रिम ही होना चाहिए। आष्तरिक्शों में भी कहा है—

•यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [१०६१

बन्धस्य प्रसिद्धौ तद्धे तुरिष सिद्धः तस्याहेतुकत्वे नित्यत्वप्रसङ्गात् सतो हेतुरहितस्य नित्यत्वव्यवस्थितेः । ( पृ० ४ ) न चार्यमाववंधो द्रव्यवस्थनंतरेण भवति, मुक्तस्यापितत्प्रसङ्गाविति द्रव्यवंधः सिद्धः । सोपि मिण्यावर्शना-विरतिप्रमावकवाययोगहेतुक एव वंधत्वात् भाववंध वविति मिण्यावर्शनाविवंत्धहेतुः सिद्धः । ( पृ० ५ ) कारिका २ ।

अर्थ — कर्मबंध सिद्ध हो जाने पर उसके हेतु (कारण) भी सिद्ध हो जाते हैं, क्योंकि कर्मबन्ध को अहेतुक (निष्कारण) मानने पर कर्मबंध को नित्य मानना पड़ेगा, क्योंकि जो सत् है और कारणरहिंत है वह नित्य व्यव-स्थित किया गया है। भावबंध भी द्रव्यबंध के बिना नहीं होता। अन्यथा मुक्त खीबों के भी भावबंध का प्रसंग आयगा। द्रव्यबंध भी मिथ्यादर्शन अविरित्त, प्रमाद, कषाय और योग से उत्पन्न होता है, क्योंकि बंध है, जैसे भावबंध। इसप्रकार द्रव्यबंध के मिथ्यादर्शन ग्रादि कारण हैं, वह ग्रहेतुक नहीं है।

—ज. ग. 14-8-67/VI(/ ········

- १. मात्र योग बन्ध का कारण नहीं है
- २. कवाय सहित योग प्रथवा कवाय बन्ध का कारण है
- ३. मात्र योग वालों के भो स्थिति-श्रनुमाग बन्ध

शंका—क्या योग से बंध होता है या योग से मात्र आस्त्रव होता है और कवाय से बंध होता है ? मात्र आस्त्रव तो हो जावे और बंध न हो क्या ऐसा भी सम्भव है ?

समाधान—सर्व प्रथम योग के लक्षण पर विचार किया जाता है—प्रदेशपरिस्पन्दरूप आत्मा की प्रवृत्ति के निमित्त से कमों के प्रहेण करने में कारणभूत वीर्य की उत्पत्ति को योग कहते हैं। प्रात्मा के प्रदेशों के संकोच और विस्ताररूप होने को योग कहते हैं। अथवा जीव के प्राणियोग को योग कहते हैं ( ध. पु. १ पृ. १४० )। भावमन की उत्पत्ति के लिये जो प्रयत्न होता है उसे मनोयोग कहते हैं। वचन की उत्पत्ति के लिये जो प्रयत्न होता है उसे वचनयोग कहते हैं और काय की क्षिया की उत्पत्ति के लिये जो प्रयत्न होता है उसे काययोग कहते हैं ( ध. पु. १ पृ. २७९ )। मनोवर्गण से निष्पन्न हुए इच्यमन के अवलम्बन से जो जीव का संकोच-विकोच होता है वह मनोयोग है। भाषावर्गणा सम्बन्धी पुद्गलस्कन्धों के अवलम्बन से जो जीव प्रदेशों का संकोच-विकोच होता है वह काययोग है। जो चतुर्विध शारीरों के अवलम्बन से जीवप्रदेशों का संकोच-विकोच होता है वह काययोग है ( धवल पु. ७ पृ. ७६ )। कायवाक् (वचन) धीर मन के कमं को योग कहते हैं ( त. सू. अ. ६ सूत्र १ )।

यह योग आस्त्रव है (तस्वायं भूत्र अ. ६ सूत्र २)। जैसे जलागमन द्वार से जल आता है उसी तरह योग प्रणाली से आतमा में कमं आते हैं अतः इस योग को आस्त्रव कहते हैं (राज. वा. अ. ५ सू. २ वा. ४)। 'कम्मागमकारणं जोगो' धर्यात् कमं के आगमन के कारण को जोग कहते हैं (गो. जी. गा. २९६)। इन प्रमाणों से जाना जाता है कि योग से ग्रास्त्रव होता है।

यह आस्रव दो प्रकार के जीवों के होता है। एक कनायसहित जीवों के सौर दूसरे अक्षणायजीवों के। सक्षणाय जीवों के साम्परायिकआस्रव होता है और अक्षणाय जीवों के ईर्यापथआस्रव होता है (त. सू. अध्याय ६ सूत्र ४)। इसी सूत्र की टीका में भी अकलंकदेव लिखते हैं कि 'क्रोधादि परिएगम मात्मा के स्वरूप की हिसा करते हैं, मतः ये कषाय हैं। अथवा जैसे वट दक्ष आदि का चेप चिपकने में कारण होता है उसी तरह क्रोध आदि भी कमें बन्धन के कारण होने से कषाय हैं। मिथ्यारिट से लेकर दसवें गुणस्थान तक कषाय का चेप रहने से योग के द्वारा आये हुए कमें गीले चमड़े पर धूल की तरह चिपक जाते हैं, उनमें स्थित बंच हो जाता है, यह साम्परायिक- मासव है। उपनान्तकषाय, क्षीएकषाय और सयोगकेवली के योग किया से आये हुए कमं कषाय का चेप न होने से सूखी दीवाल पर पड़े हुए पत्थर की तरह मनन्तर समय में अकमं भाव को प्राप्त हो जाते हैं, बँधते नहीं हैं, पर ईर्यापथआसव हैं। सूत्र २ की बार्तिक ४ में भी कहा है 'जैसे गीला कपड़ा वायु के द्वारा लाई गई घूलि की चारों ग्रोर से चिपटा लेता है उसीतरह कषायक्ष्पी जल से गीला ग्रास्मा योग के द्वारा लाई गई कमंरज को सभी प्रदेशों से ग्रहण करता है। त. सू. अ. द सू. २ में कहा है—'जीव सकषाय होने से कमंयोग्य पुद्गलों को ग्रहण करता है, वही बंध है' इसी प्रकार को अमृतचन्द्राखायं ने भी तत्त्वायंसार बन्धतत्त्व वर्णन के श्लोक १३ में कहा है। श्री कुन्दकुन्दाखायं ने भी समयसार में कहा है कि रागीपुक्ष कमं से बँधता है। इन सब आगमप्रमाणों से सिद्ध है कि मात्र योग बंध का कारण नहीं है, किन्तु कषायसहित योग बंध का कारण है। अथवा कषाय से स्थित अनुभागबंध होता है, (गी. क.) मत: कषाय बन्ध का कारण है।

जैसा स्थिति, अनुभाग का बन्ध कषाय से होता है वैसा स्थिति, अनुभाग ईर्यापथआस्त्रव में नहीं होता, अतः स्थिति, अनुभागवन्य नहीं होता । तथापि एकसमय की स्थिति का निवर्तक ईर्यापथकमंबन्ध अनुभागसहित है हो, ऐसा ग्रहण करना चाहिए । इसी कारण से ईर्यापथकमं स्थिति और अनुभाग की अपेक्षा अल्प है ऐसा कहा है । ( ष्टबल पु. १३ पृ. ४९ )।

**—जं.** ग. 16-4-64/ / एस. के. चेन

### एक ही माव से बन्ध तथा मोक्ष

शंका--जो परिणाम वेवेन्त्र आदि पद के कारण हैं वे परिणाम संवर और निर्जरा के कारण कैसे हो सकते हैं, क्योंकि जिन परिणामों से बंध होता है उन परिणामों से संवर-निर्जरा नहीं हो सकती ?

समाधान जो परिएगाम देवेन्द्र बादि पद के कारण हैं, वे परिएगाम संवर ग्रीर निर्जरा के कारण नहीं हो सकते ऐसा एकांत नियम नहीं है। मिथ्यादृष्टि के जो परिणाम देवेन्द्र ग्रादि पद के कारण हैं वे परिणाम संवर भीर निर्जरा के कारण नहीं हो सकते, क्योंकि निरितिशयिमध्यादि के संवर और निर्जरा का अभाव है, किन्तु सम्यक्षिट का तप ग्रभ्युदयसुख और संवर-निर्जरा इन दोनों का कारण होता है, जैसे एक ही बिजली से नाना कार्य देखे जाते हैं। यदि यह कहा जावे कि इस कथन से कुछ बिद्धानों के मत का खण्डन होता है तो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है क्योंकि इस कथन का समर्थन ग्राप्वाक्यों से होता है। ग्राप्य वाक्य ही प्रामाणिक हैं, क्योंकि वे वीतरान निर्यन्य गुरु के वाक्य हैं।

भी पूज्यपाद स्वामी महान् जाचार्य हुए हैं जिन्होंने समाधिशतक और इब्टोपदेश नाम से आव्यात्मिक ग्रन्थ लिखे हैं। उन्हों आचार्यवर ने स. सि. ग्रंथ अ०९ सूत्र ३ की टीका में इसप्रकार लिखा है—

"ननु च तपोऽभ्युवयाङ्गमिष्टं देवेन्द्रादिस्थानप्राध्तिहेतुत्वाभ्युपगमात्, कथं निर्वरङ्गंस्यादिति ? नैवबोवः; एकस्यानेककार्यदर्शनादिग्नवत् । यथाऽग्निरेकोऽपि विक्लेदन-भस्माङ्गारादिप्रयोजन उपलभ्यते तथा तपऽभ्युदयकमंक्षय-हेतुरित्यत्र को विरोधः ।"

अर्थ — 'कोई शंका करता है कि तप को अभ्युदय का कारण मानना इध्ट है, क्योंकि वह देवेग्द्र आदि स्थान विशेष की प्राप्ति के हेतुरूप से स्वीकार किया गया है, इसलिये वह निजंशा का कारण कैसे हो सकता है? इसका समाचान करते हुए प्राचार्य महाराज लिखते हैं — यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि ग्राग्न के समान एक होते हुए भी इसके भ्रनेक कार्य देखे जाते हैं। जैसे भिग्न एक है तो भी उसके जिक्लेदन, भस्म और अंगार आदि अनेक कार्य उपलब्ध होते हैं, वैसे ही तप अभ्युदय ( सांसारिक वैभव ) और कर्मक्षय इन दोनों का कारण है ऐसा मानने में क्या विरोध है ग्रर्थात् कोई विरोध नहीं।

इसी बात को इब्टोपदेश ग्रंथ में भी कहा है-

यत्र भावः शिवं वत्ते, द्योः कियद्दूरवर्तिनो । यो न्यत्याशु मध्यूति, क्रोशार्धे कि स सीदति ॥ ४ ॥

अर्थ — जो भावमोक्ष दे सकता है उसके लिये स्वर्ग देना कितनी दूर है ? वह तो उसके निकट ही समभो। जैसे जो भार को दो कोस तक आसानी और शीझता के साथ ले जा सकता है तो क्या वह अपने भार को आधा कोस ले जाते हुए खिन्न होगा ? नहीं, भार को ले जाते हुए खिन्न न होगा। धड़ी शक्ति के रहते हुए अल्प कार्य का होना सहज अर्थात् सरल ही है।

इसी की टीका में निम्न इलोक दिया गया है--

''गुरूपदेशमासाद्य, ध्यायमानः समाहितैः। अनन्तराक्तिरात्मा सः भुक्ति मुक्ति च यच्छति ॥''

अर्थ — गुरु के उपदेश को प्राप्तकर सावधान हुए प्राश्मियों के द्वारा चिन्तवन किया गया यह अनन्त शक्ति-वाला आत्मा चितवन करने वाले को भुक्ति और मुक्ति प्रदान करता है।

श्री कुन्दकुन्द भगवान भी कहते हैं शुभोपयोग से देवेन्द्र आदि के सुख तथा निर्वाण की प्राप्ति होती है-

संपञ्जिब णिक्वाणं देवासुरमणुयरायितहवेहि । जीवस्स चरित्ताबो दंसणणाणव्यहाणाबो ॥ ६ ॥ प्रवचनसार

अर्थ — जीव को दर्शन-ज्ञान प्रधान चारित्र से देवेन्द्र असुरेन्द्र और नरेन्द्र के वैभवों के साथ निर्वाण प्राप्त होता है।

> एसा पसत्यभूदा समणाणं वा पुणो घरस्याणं । चरिया परेत्ति भणिदा ताएव परं सहिव सोक्खं ।।२५४॥ प्रवसनसार

अर्य — यह प्रशस्तचर्या ( शुभोपयोग ) श्रमरणों के गौण होती है और गृहस्थों के मुख्य होती है। ऐसा जिन आगम में कहा है। उसी से गृहस्थ परमसीख्य को प्राप्त होते हैं।

इसकी टीका में भी अमृतचन्द्र सूरि कहते हैं-

"गृहिणो तु समस्तविरतेरमावेन शुद्धात्मप्रकाशस्याभावात् कवायसङ्क्षावात् प्रवर्तमानोऽपि स्कटिकसंपर्केणान क्रेतेजस इवेंद्यसां रागसंयोगये शुद्धात्मनोऽनुभवनात्क्रमतः परमसौख्यकारणस्वाच्च मुख्यः ।

अर्थ — वह मुभोपयोग गृहस्थों के तो, सर्वविरित के अभाव से मुद्धात्म प्रकाशन का अभाव होने से कथाय के सद्भाव के कारण प्रवर्तमान होता हुया भी, मुख्य है, क्योंकि जैसे ईंचन को स्फटिक के सम्पर्क से सूर्य के तेज का अनुभव होता है, ग्रीर ऋमशः परमिर्विण्सीख्य का कारण होता है। इसप्रकार एक ही भाव से बन्ध और मोक्ष आर्षप्रन्थों में स्पष्टतया कहा गया है। इन प्रार्षप्रन्थों के अनुसार ही अपनी श्रद्धा बनानी चाहिये। बहु ही सम्यग्दर्शन है।

—जै. ग. 6-8-64/IX/ आर. ही.जैन

### बन्ध, सम्बन्ध, तादात्म्य संबंध एवं सयोग संबंध

शंका-वंध, संबंध, ताबात्म्यसंबंध और संयोगसंबंध इनके लक्षण क्या हैं ?

समाधान-दो द्रव्यों का परस्पर क्लेष होना बंघ का लक्षण है। कहा भी है-

"परस्पर श्लेषलक्षाणे बन्धे सतिहृष्णुकरकन्धो भवति।" सर्वार्धसिद्धि ५।३३

इससे पूर्वे अवस्थाओं का त्याग होकर उनसे भिन्न एक तीसरी अवस्था उत्पन्न होती है ग्रतः उनमें एक-रूपता आ जाती है। कहा भी है—

"ततः पूर्वावस्थाप्रक्यवनपूर्वकं तार्तीयकमवस्थान्तरं प्राहुर्मवतीत्येकस्वमुपपद्यते ।" स० सि० ५।३७ हाइड्रोजनहवा तथा प्रावसीजनहवा का बंध होकर जल बन जाता है। जीव-कर्म का बंध सम्बन्ध है।

जिनके प्रदेश तो भिन्न न हों, किन्तु संज्ञा, संख्या लक्षण से भिन्न हो वह तादास्म्य-संबंध है। जैसे अधिन मीर उष्णता का सम्बन्ध । गुण-गुर्णी का संबंध, पर्याय और पर्यायी का तादास्म्य सम्बन्ध है, क्योंकि इनके प्रदेश भिन्न नहीं हैं।

दो द्रव्यों का परस्पर इस प्रकार मिलना कि तीसरी अवस्था प्राप्त न हो उसकी संयोगसम्बन्ध कहते हैं। जैसे कपड़े में ताना और बाना का संयोगसम्बन्ध है।

— जॅ. म. 19-12-66/VIII/ रतनहाल

### समिकतो के बन्ध का कारण चारित्रमोह

र्शका—कलश नं० ११ पुण्य-पाप अधिकार समयसार में कहा है— "कमं के उदय की बरकोरी से कलाय बिना जो कर्मउदय होय है सो तो बन्ध को ही कारण है" सम्यक्तवप्रकृति का उदय बन्ध का कारण क्यों नहीं ?

समाधान—समयसार पुण्य-पाप अधिकार कला नं० ११ में जो कमं के उदय को बन्ध का कारण कहा वहां पर चारित्रमोह कमोंदिय से मिन्नाय है, क्योंकि सम्यग्दिक्ट के दसवें गुणस्थानतक चारित्रमोहकमं के उदय के कारण बन्ध होता रहता है। मिध्यात्वकमं और चारित्रमोहनीयकमं का उदय ही बन्ध का कारण है, शेष कमों का उदय बन्ध का कारण नहीं है। कहा भी है—"सभी औदयिकभाव बन्ध के कारण नहीं है। मिध्यात्व, असंयम, कषाय भीर योग ये चार भौदयिकभाव बन्ध के कारण हैं।" धवल पु० २ पु० ९। मात्र औदयिकभाव बन्ध का कारण नहीं, यदि वह मोहनीयकमं उदयसहित है तो बन्ध हाता है अन्यया बन्ध नहीं होता है। प्रवचनसार गाबा ४१। अयसेन आचार्य की टीका

—जै .ग. 28-3-63/IX/ प्यारेलाल

#### मायबन्ध का उपादान कारण

शंका---'भावबंध के विवक्षित समय से अनन्तरपूर्वक्षणवर्ती योग-कवायरूप आस्मा की पर्याय विशेष को भाव बंध का उपादान कारण कहा है।'' अनन्तरपूर्ववर्तीक्षण से क्या आशय है?

समाधान-जिन चेतनभावों से द्रव्यकर्म बैंधते हैं वह भावबंध है।

"बज्झदि कम्मं जेण दु चेदण मावेण भावबंधी सी।"

अर्थ-जिस चेतनभाव से कमें बेंघता है वह भावबन्ध है।

मिट्यात्व, अविरति, कषाय और योग इन चेतनभावों से कमें बँधता है।

मिच्यावर्शनाविरतिप्रमावकवाययोगा बन्धहेतवः ॥ । । । ।। भोक्षशास्त्र

सर्य-मिध्यादर्शन, अविरति, प्रमाद, कषाय ग्रीर योग ( ये चेतनभाव ) कर्मबंध के कारण हैं।

वह कर्मबंध प्रकृति, स्थिति, अनुसाग भीर प्रदेश बंध के भेद से चार प्रकार का है। उनमें से प्रकृतिबंध व प्रदेशबंध का योग कारण है और स्थिति व प्रमुभागबंध का कथाय कारण है। श्री द्रव्यसंग्रह में कहा भी है—

> पयिहिहिबि अणुमायप्पदेश भेवादु चढुविधो वंघो । जोगा प्रयक्ति पदेसा ठिविअणुमामा कसायदो होति ॥३३॥

अर्थ-प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश इन भेदों से द्रव्यबंघ चारप्रकार का है। योगक्कप चेतनभाव से प्रकृतिबंघ व प्रदेशबंध होता है और कवायरूप चेतनभाव से स्थिति, अनुभागबंध होता है।

इससे सिद्ध होता है कि भावबंघ में योग और कषायरूप भावों की मुख्यता है। प्रतिक्षण की योग-कषाय-रूप आत्मा की पर्याय भावबंघरूप है। इसीलिए दसवें गुणस्थानतक प्रत्येक समय जीव के कमेंबंघ होता रहता है।

विवक्षितक्षण से मिला हुआ पूर्वक्षण प्रयोत् Just Before क्षण को अनन्तरपूर्ववर्तीक्षण कहते हैं।

—जै. म. 4-7-66/IX/ म. ला. जैन

### मिध्यात्वादि पृथक्-पृथक् भी बन्ध के कारण हैं

शंका — पाँच निष्यात्व, बारह अविरति, पच्चीस कवाय पन्द्रहयोग इन का समुदाय ही बंध का कारण है अथवा ये पृथक्-पृथक् भी बंध के कारण हैं ?

सभाधात—पाँच मिध्यात्व, बारह ग्रविरित, पच्चीस कथाय और पन्द्रह योग ये पृथक्-पृथक् भी बंध के कारण हैं। चतुर्थेगुणस्थान में असंयतसम्यव्हिष्ट के निष्यात्वोदयाभाव हो जाने से बारह अविरित, पच्चीस कथाय और पन्द्रह योग इनसे बंध होता है। संयत के बारह अविरित का भी अभाव हो जाने से कथाय व योग से बंध होता है। इसहोता है। छुद्मस्थवीतराग व सयोगकेवली के कथाय का भी धभाव हो जाने से माश्र योग से बंध होता है। इसहोता है। इसहोता

—ਵੀ. ਸ. 26-2-70/IX/ ਦੀ *ਜ*ੀ.

### द्रव्य एवं भाव बंध के हेतु

शंका—आत्मा के अशुद्ध परिणाम ही द्रय्यकर्म के बंध के हेतु हैं, तब अशुद्धपरिणाम का कीन हेतु है ? यदि कहा जाय कि वह अशुद्धपरिणाम द्रश्यकर्म की संयुक्तता से होते हैं, क्योंकि यह उसके कर्म हैं, किन्तु जीव के अशुद्धपरिणाम तो प्रतिक्षण होते रहते हैं तो इनमें कीन-सा द्रय्यकर्म हेतु पढ़ता है ?

समाधान — जीव के औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक औदियक श्रीर पारिणामिक ये पाँचभाव हैं। त० सू० अ० २ सू० १ इनमें से औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिकभाव तो मोक्ष के कारण हैं; श्रीदियकभाव बंघ के कारण हैं; पारिणामिकभाव न बंध के कारण हैं और न मोक्ष के कारण हैं। कहा भी है—

### ओबह्या बंधयरा उवसम खयमिस्सया य मोक्खयरा। भावो बु पारिणामिओ करणोमयविज्ञओ होवि।। ध० पु० ७ पृ० ९

अर्थ-- औदियकभाव बंध करने वाले हैं। औपशमिक, क्षायिक और क्षायोपशमिकभाव मोक्ष के कारण हैं तथा पारिए। मिकभाव बंध और मोक्ष दोनों के कारण से रहित हैं।

"स्रोबद्दया बंधयरा ति वृत्ते ण सब्वेसिमोबद्दयाणं भावाणं गहणं गवि-जाविसादीणं वि स्रोबद्दयभावाणं बंधकारणत्तप्यसंगा । "" जस्स अण्यय विवरेगेहि णियमेण अस्सण्यय-विवरेगा उवलंगंति तं तस्स कज्जिम्बरं स कारणं इवि णायादो मिच्छत्तादीणि चेव वंधकारणाणि।" (ध. पु. ७ पृ. १० )

"भौदियकभाव बंध के कारण हैं, ऐसा कहने पर सभी औदियकभावों का ग्रहण नहीं समफता चाहिये, क्योंकि वैसा मानने पर गित, जाति आदि नामकर्मसम्बन्धी औदियिकभावों के भी बंध के कारण होने का प्रसंग धा जायगा। जिसके अन्वय और व्यतिरेक के साथ नियम से जिसके अन्वय और व्यतिरेक पाये जावें वह उसका कार्य और दूसरा कारण होता है। इस न्याय से मिध्यात्व आदि (मिध्यात्व, कषाय) ही बंध के कारण हैं।"

मिध्यादर्शनाविरतिप्रमावकषाययोगा बन्ध-हेतवः ॥९॥ सक्रषायत्वाञ्जीवः कर्मणो योग्यान्युद्गलानादत्ते स बन्धः ॥२॥ ( त० सू० अ० ६ )

मिध्यादर्शन, अविरति, प्रमाद, कथाय और योग ये बंध के कारण हैं। पूर्वकर्मोदय से जीव कथायसहित होता है पर्यात् ऐसा सकषायजीव कर्मों के योग्य नवीन पुद्गलों को ग्रहण करता है वह बंध है।

दसर्वेगुणस्थानतक कषाय का उदय निरंतर रहता है जिससे जीव निरंतर सकषाय होता रहता है और सकषाय होने के कारण उसके नवीनकर्मों का बंघ प्रतिक्षण होता रहता है।

--- जै. ग. 18-3-71/VII/ हो. ला. जैब

# सभी जीवों के ग्रनादिकालीन बन्ध है जो कथंचित् ग्रसमान है

शंका — जीव के कर्म का सम्बन्ध अनादिकाल से हैं वह सब जीवों के एक-सा ही होता है या कम-ज्यादा? अगर एक सा ही होता है तो अनादि से चारों गतियाँ न होकर एक ही गति सिद्ध होती है और अगर कम-ज्यादा होता है तो इसका क्या कारण?

समाधान— बनादिसम्बन्ध में यह प्रश्न ही नहीं होता कि सब जीवों के एक-से ही कर्मों का सम्बन्ध होता है या कम-ज्यादा। चारों गतियों के जीव ग्रथवा सिद्धजीव निगोद से ही निकले हैं फिर भी वे अनादि से हैं। अनादि से सिद्ध हैं और अनादि से ही चारों गतियों में जीव हैं। जीवों के वर्तमान में जो वंध पाया जाता है वह सादि है, सकारण है और नानाजीवों की प्रपेक्षा उसमें हीनाधिकता है।

—जै. सं. 19-3-5*)*/V/ भै. ला. जैन, कुवामन सिटी

### जीव व पुद्गल मिन्न-भिन्न द्रव्यों का ग्रनादिकालीन सम्बन्ध है, इसका उदाहरण

शंका — मोक्षमार्ग प्रकाशक के पृष्ठ ३३ पर शंका उठाई गई है कि जीवद्रव्य व पुद्गलद्रव्य जो न्यारे न्यारे द्रव्य और अनावि से तिनिका सम्बन्ध ऐसे कैसे संभवे ? इसके समाधान में तिल तैल, अल-दूध, सोना किट्टिका व मुख-कण का उदाहरण देकर समझाया गया है। पर वे उदाहरण तो पुद्गलद्रव्य के पुद्गलद्रव्य में हो है। शंका जीव व पुद्गल अलग-अलग द्रव्य की है। अतः पूरी तरह से समझ में नहीं बैठा। ऐसे हो जीव व पुद्गल अलग-अलग द्रव्यों का उदाहरण देकर समझावें।

समाधान — प्रत्यक्ष पदार्थों का उदाहरण दिया जाता है। तिलतंत्र, सोना किट्टिका आदि प्रत्यक्ष देखने में आते हैं, ग्रतः इनका उदाहरण दिया गया है। उदाहरण एकदेश होता है, सर्वांग नहीं होता है। जीव और पुद्गल का सम्बन्ध है यह प्रत्यक्ष धनुभव में आ रहा है। यह सम्बन्ध यदि सादि होता तो सिद्ध भगवान के भी हो जाना चाहिये था। किन्तु सिद्ध भगवान के पुद्गल का सम्बन्ध होता नहीं अतः जीव-पुद्गल का सम्बन्ध अनादि का है। इसका उदाहरण जीव-पुद्गल ही है। जैसे राम-रावण युद्ध का उदाहरण राम-रावण युद्ध ही है। सर्वांग अन्य उदाहरण नहीं हो सकता है।

--जै. सं. 19-3-59/V/ भैं. ला. जैन, कुषामनसिटी

# जीव का कर्मों के साथ समबाय संबंध है

शंका — धवल सिद्धान्त ग्रन्य पुस्तक १ पृष्ठ २३३ व २३४ पर लिखा है — 'जीव के साथ कमों का समदायसंबंध होता है।' सो कैसे है ?

समाधान—जीव और कर्मों का अनादि काल से बंधनबद्ध संबंध है। इस बंधनबद्ध संबंध के कारण जीव और पुद्गल दोनों अपने-अपने स्वभाव से च्युत हो रहे हैं। कर्मोदय के कारण जीव विभावरूप परिणमन करता है। जीव में रागद्धेष होने पर पुद्गल द्रव्य-कर्मरूप परिणम जाता है। इसप्रकार के बंधनबद्ध संबंध को संयोगसंबंध तो कहा नहीं जा सकता, क्यों कि पृथक् प्रसिद्ध पदार्थों के मेल को संयोग कहते हैं। अयुतसिद्ध पदार्थों का एकरूप से मिलने का नाम समवाय है ( ध० पु० १४ पृ० २४ )। अतः जीव ग्रीर कर्मी का समवायसंबंध है।

—जै. सं. 25-12-58/V/ क. दे. गथा

- (१) पुण्य बन्ध किससे होता है?
- (२) संक्लेश व विशुद्धिकालक्षण

शंका—"राग घातिकमें की पापप्रकृति है अतः उससे पुण्यबंध नहीं हो सकता, पुण्यबंध तो विशुद्धक्य परिणामों से होता है।" क्या ऐसा सिद्धान्त आगम अनुकूल है ? संक्लेश और विशुद्धि का क्या लक्षण है ? भव्य जीवों के उत्कर्ष का कारण विशुद्धि है या संक्लेश है ? समाधान—राग यद्यपि चारित्रमोहतीय घातियाकर्म का भेद है, और घातियाकर्म पापरूप है तथापि वह राग प्रशस्त और अप्रशस्त के भेद से दो प्रकार का है। इनमें से प्रशस्तराग, घातियाकर्मरूप पापप्रकृति होने पर भी पुण्यवंध का कारण है। भी कुन्दकुन्दाचार्य ने पंचास्तिकाय में कहा भी है—

> रागी जस्स पसत्यो अणुकंषा संसिबी य परिणामी। चित्तम्हि णत्थि कलुसं पुष्णं, जीवस्स आसवदि ॥१३५॥

— जिस जीव के प्रशस्तराग है, अनुकम्पायुक्त परिणाम हैं और चित्त में कलुवता ( संक्लेश ) का अभाव है उस जीव के पुण्य का ब्रास्तव होता है।

इस गाथा में श्री कुन्बकुन्वाचार्य ने पुण्यास्रव के तीन कारण बतलाये हैं (१) प्रशस्तराग (२) अनुकम्पा (३) अकलुषता। इनमें से स्रकलुषता का स्वरूप बतलाते हुए श्री अमृतचन्द्राचार्य पंचास्तिकाथ गाथा १३८ की टीका में निम्नप्रकार लिखते हैं।

"क्रोध-मानमायालोभानां तीक्रोदये चित्तस्य क्षोभः कालुध्यम । तेवामेव मंदोदये तस्य प्रसादोऽकालुख्यम् ।"

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि कोध, मान, माया, लोभ का तीव्रउदय कलुषता ( संक्लेश ) है और उन्हीं कोधादि कथायों का मंदोदय अकलुषता है। कथायों का मंदउदय अर्थात् ग्रकलुषता पुष्यास्रव व बंघ का कारण है। कहा भी है —

### "तच्चाकालुष्यं, पुण्यास्रवकारण भूतं।"

कषायों के मंदोदयरूप अकलुषता (विशुद्धि) भी पुण्यास्तव एवं बंध का कारण है। प्रवचनसार में भी श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा है—

> भवा उवओवव्या उवओवो, जाणवंसणं मिणवो। सोवि सुहो असुहो वा उवओयो, अध्यणो हववि ॥१५५॥ ( प्र० सा० )

टीका—ज्ञानदर्शनोपयोगधर्मानुरागरूपः शुभः विषयानुरागरूपो ह्रोवमोहरूपश्चाशुभः । अशुद्धः सोपरागः । स तु विशुद्धिसंक्लेशरूपरवेन ह्रौवध्योद्धपरागस्य द्विविधः शुभोऽशुभश्च ।

> उवओगो जिव हि सुहो पुर्का, जीवस्स संचर्यं जावि। असुहो वा तद्य पादं तेसिम भावे ण चयमत्यि।। १४६।। (प्र०सा०)

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि ज्ञान-दर्शनमयी उपयोग यदि धर्मानुरागरूप है तो शुभ है यदि विषयानु-राग है तो अशुभ है । अशुद्धोपयोग रागसहित होने के कारण विशुद्धि और संक्लेश से दो प्रकार का है । शुभोपयोग विशुद्धिरूप है ग्रीर अशुभोपयोग संक्लेशरूप है ।

प्रशस्तर। गरूप शुमोपयोग श्रर्थात् विशुद्धि में कारण (श्राक्षय) का विपरीतता से प्रशस्तराग के फल-स्वरूप पुण्य में भेद हो जाता है। इस बात को भी कुन्दकुन्दाचार्य तथा भी अमृतचन्द्राचार्य ने इस गाथा व टीका में कहा है---

> रागो पसत्यभूवो वस्युविसेसेण, फलवि विवरीदं। णाणाभूमिगवाणिह बोजाणिव, सस्सकालम्हि ॥२४४॥ ( प्र० सा० )

### खुदुमत्यविहिब्बत्युमु वदणि यमञ्झयणझाणदाणरदा । ण लहवि अपुणवभावं मावं, सावष्पगं लहवि ॥२५६॥ ( प्र० सा० )

टीका — शुभोषयोगस्य सर्वज्ञथ्यवस्थापितवस्तुषु प्रणिहितस्य पुश्योपचयपूर्वकोऽपुनर्भावोपलम्मः किलक्लं, तत्त्वृकारणवैपरीत्याद्विपर्यय एव । तत्र खद्मस्थथ्यवस्थापितवस्तुनि कारणवैपरीत्यं, तेषु व्रतनियमाध्ययवध्यानस्तिन्तस्त्रश्चित्रवस्त्रिनि कारणवैपरीत्यं, तेषु व्रतनियमाध्ययवध्यानस्तिन्तस्वप्रणिहितस्य शुभोषयोगस्यापुनर्माव शृत्य केवलपुण्यापसदप्राप्तिः फलबैपरीत्यं तत्सुदेवमनुजन्त्वम् ।। २५६ ।। प्रशस्त-रागविपाकात् सुभोषयुक्ताः ।। २५६ ।।

प्रशस्तराग के विपाक से होने वाला शुभोपयोग अथवा विशुद्धि वस्तुभेद से विपरीतरूप फलता है। यदि वह प्रशस्तरागरूप शुभोपयोग सर्वज्ञ वीतराग द्वारा कथित वस्तु में उपयुक्त है तो उसका फल पुष्पसंचय पूर्वक मोक्ष की प्राप्ति है। यदि वह प्रशस्तरागरूप शुभोपयोग छन्नस्य कथित वस्तु में उपयुक्त है घौर उसके अनुसार वत, नियम, बष्ययन, घ्यान, दान आदि की किया भी करता है तो उसका फल मोक्षणून्य मात्र निरित्तशयपुष्य की प्राप्ति है। जिससे सुदेव मनुष्यत्वपर्याय तो मिल जायगी, किन्तु मुक्ति नहीं होगी। इसप्रकार निमित्तकारण की विपरीतता से उपादान के फल (कार्य) में विपरीतता अवश्यमभावी है।

धवल अध्यात्मग्रंथ में संक्लेश व विशुद्धि परिणामों का लक्ष्मग्र इसप्रकार कहा है---

"को संकिलेसोणाम ? असावबंधजोग्गपरिणामो संकिलेसोणाम । का विसोही ? सावबंध जोगपरिणामो ।" घ० पु० ६ पू० १८०

असाता के बंध योग्य परिणामों को संक्लेश कहते हैं। साता के बंध योग्य परिणामों को विशुद्धि कहते हैं।

''साबबंधपाओग्गकसाउवपद्वाणाणि विसोही, असावबंधपाओग्गकसाउवयद्वाणाणि संकिलेसोत्ति ।'' घ० पु० ११ पृ० २०९

साताबेदनीय के बन्धयोग्य कवायोदय स्थानों को विशुद्धि कहते हैं और श्रसातावेदनीय के बंधयोग्य कथायोदय स्थानों को संक्लेश ग्रहण करना चाहिये।

''सादबंधया इवि उत्तो साद-चिरसुम-सुस्तर-सुभग-आवेज्ज-जसिकत्ति-उष्ट्यागोवाणमहुण्णं सुह्वयद्वीणं परियत-माणीणं गहणं कायच्यं, अण्योण्णाविणाभविबंधावो । असादबंधया इवि उत्तो असाद-अखिर-असुह-दुभग-बुस्तरअणावेज्ज-अजसिगित्ति-णीचागोवं बंधयाणं गहणं कायव्यं, बंधेण अण्णोण्णाविणाभावित्तदंसणादो ।'' ८० पु० ११ पृ० ३१२

सातावंघ योग्य कहने पर साता, स्थिर, शुभ, सुस्वर, सुभग, आदेय, यशकीर्ति और उच्चगोत्र इन आठ परिवर्तमान प्रकृतियों का ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि इनके बंध में परस्पर अविनाभाव सम्बन्ध है। श्रसाताबंध-योग्य कहने पर असाता, श्रस्थिर, ग्रशुभ, दुर्मंग, दुस्वर, ग्रनादेय, अयशकीर्ति और नीचगोत्र के बंध का ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि बंध की अपेक्षा उनका श्रविनामाव संबंध है।

सर्वज्ञ वीतराग कथित वस्तु में उपयुक्त प्रशस्तराग-शुभोपयोगरूप विशुद्धि भध्य जीवों के उत्कर्ष का कारण है। छत्तस्य कथित वस्तु में उपयुक्त प्रशस्तरागरूप विशुद्धि और संक्लेश जीवों के उत्कर्ष का कारण नहीं है।

—जॉ. ग. 27-5-76/VI/ राजमल वीन

# धबुद्धिपूर्वक बन्ध व उदय का स्वरूप, कारण तथा रोकने के उपाय

शंका—अबुद्धिपूर्वक बंध तथा उदय किसे कहते हैं। अबुद्धिपूर्वक बंध का कारण क्या है? जब इसका उदय होता है तो हमें इसकी अनुभूति या ज्ञान होता है या नहीं? आश्मा का इससे कितना सम्बन्ध है? इसे कैसे रोका जा सकता है जब कि बुद्धि का वहाँ उपयोग हो नहीं है?

समाधान — समयसार गाथा १७२ की टीका में कहा है कि जब तक ज्ञान सर्वोत्कृष्टभाव (केवलज्ञान भ्रवस्था) को प्राप्त नहीं होता तब तक वह ज्ञान जवन्यरूप होता है। मोह के उदय के बिना ज्ञान की जघन्यता हो नहीं सकती इससे अबुद्धिपूर्वक मोह के उदय का सद्भाव पाया जाता है। पं० जयबन्वजी ने इस टीका के भावार्थ में 'अबुद्धिपूर्वक' के दो अर्थ किये हैं—

"आप तो करना नहीं चाहता और परितिमत्त से जबरदस्ती से हो, उसको आप जानता है। तो भी उसको अबुद्धिपूर्वक कहना चाहिये। दूसरा वह कि अपने ज्ञानगोचर हो नहीं, प्रत्यक्षज्ञानी उसे जानते हैं तथा उसके अविनाभावी चिह्न कर अनुमान से जानिये हैं उसे अबुद्धिपूर्वक जानना।" पं० राजमलजी ने भी गाथा १७२ के कलम की टीका में इसप्रकार लिखा है—"प्रबुद्धिपूर्वक परिणाम कहती पंचेत्विय मन को व्यापार बिना ही मोहकमंं को उदय निमित्त पाय मोह, राग-द्वेषक्प प्रमुद्धिवभावपरिग्णामक्ज जीव असंख्यातप्रदेश परिग्णवे सो यह परिग्णम जीव की जान में नहीं और जीव का साराको (अनुभव) नहीं।" समयसार गाथा १७२ की नीचे टिप्पणी दी है जिसका अर्थ भी यही है।

अबुद्धिपूर्वक बंध का कारण राग-द्वेष अथवा कषायभाव है। जब धप्रमत्तदशा में चारित्रमोह के मंदजदय से अबुद्धिपूर्वक रागद्वेष होता है तो उसका ज्ञान व अनुभव नहीं होता। रागद्वेष आत्मा के चारित्रगुण की वैभा-विकापर्याय है अता आत्मा का इससे तादारम्य सम्बन्ध है, किन्तु त्रैकालिक तादारम्य सम्बन्ध नहीं है कथंचित् तादा- तम्य सम्बन्ध है।

अबुद्धिपूर्वेक रागद्वेष के मेटिवे को निरंतरपने शुद्धस्वरूप को अनुभवे, शुद्धस्वरूप को अनुभव करने से सहज ही मिट जाय है।

—जै. सं. 2-1-58/VI/ लालवन्द नाहटा, केकड़ी

# जघन्य रत्नत्रय कथंचित् बन्ध का काररा है

संका-'मोक्षमार्ग प्रकाशक' में देवों का कथन करते हुए लिखा है-

''बहुरि आयु बड़ी है। जयन्य दशहजारवर्ष, उत्कृष्ट इकतीससागर है। यातै अधिक आयु का धारी सोक्षमार्ग पाए बिना होता नाहीं।''

यहाँ पर प्रश्न यह है कि मोक्षमार्ग तो सम्यग्दर्शन-ज्ञान-घारित्र रत्नत्रयस्वरूप है, क्या रत्नत्रय भी वेदायु के बंध का कारण है ?

समाधान—देवायु पुण्यप्रकृति है। उसकी उत्कृष्टिस्थिति तैतीससागर का बंध करनेवाला मनुष्य रत्नत्रय का धारी होना चाहिये। कहा भी है—

''देवायुः उदकः द्विविवंध कस्स ? अण्णदरस्स पमस्तसंज्ञदस्स सागार जागारसुदोवजोगजुत्तस्स तप्याओगा-विसुद्धस्स उदकस्सियाए आयाधाए उदकः द्विविवं. वट्टः ।'' महाबंध पु० २ पृ० २५६ क्षयं—देवायु के उत्कृष्ट स्थितिबंध का स्वामी कौन है ? श्रुतोपयोग से उपयुक्त, तस्प्रायोग्य विशुद्ध-परिगाम वाला है और उत्कृष्ट आबाधा के साथ उत्कृष्ट स्थितिबंध कर रहा है, अन्यतर प्रमत्तसंयत साधु देवायु के उत्कृष्ट स्थिति अर्थात् तैंतीससागर स्थितिबंध का स्वामी है।

प्रमत्तसंयतसाधु मोक्षमार्गी है इसीलिये 'मोक्षमार्ग प्रकाशक' में लिखा है कि ३१ सागर से ग्रधिक आयु का घारी देव वही मनुष्य होगा जो मोक्षमार्गी है।

यदि कहा जावे कि रस्तत्रय से बंध नहीं होता है, सो भी बात नहीं है, क्योंकि जघन्यरत्नत्रय से देवायु बादि पुण्यप्रक्वतियों का बंध होना सम्भव है।

थी अमृतचन्द्राचार्य ने कहा भी है-

सरागसंयमश्चैव सम्यक्तवं देशसंयमः । इति देवायुषो ह्योते भवन्त्यास्त्रवहेतवः ॥४।४३॥ तत्त्वार्यसार सरागसंयम, सम्यक्तव और देशसंयम ये सब देवायु के आस्नव के कारण हैं । श्री कृत्वकृत्वाचार्यं भी कहते हैं—

> दंसणणाणचित्ताणि मोक्खमगोत्ति सेविद्यव्याणि। साधूहिं इदं भणिदं तेहिं दु बंधो व मोक्खो वा ॥ १६४ ॥ (पं० का०)

सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र मोक्षमार्ग है, इसलिये वे सेवने योग्य हैं ऐसा साधु पुरुषों ने कहा है। उन सम्यग्-दर्शन-ज्ञान-चारित्र से बंघ भी होता है और मोक्ष भी होता है।

> निर्जरा कर्मणां येन तेन वृत्तिस्तयो मतम् । चत्वार्येतानि मिश्राणि कषायैः स्वगंहेतवः ॥३०७॥ निष्कषायाणि नाकस्य मोक्षस्य च हितैविणाम् । चतुष्टयमिदं वर्षमे मुक्तेर्बुष्प्रायमञ्जिषः ॥३०९॥ महायुराण सर्ग ४७

अर्थ — जिससे कर्मों की निर्जरा हो ऐसी दुत्ति घारएा करना तप कहसाता है। ये चारों ही ( सम्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र-तप ) गुण यदि कषायसिंहत हों तो स्वर्ग के कारण हैं और कषायरिंहत हों तो आत्महित चाहनेवाले लोगों को स्वर्ग-मोक्ष दोनों के कारएा हैं। ये चारों ही मोक्षमार्ग हैं और प्राश्चियों को बड़ी कठिनाई से प्राप्त होते हैं।

ज". ग. 4-5-72/VII/ सुलतानसिंह

### महाव्रत बन्ध के कारए। नहीं हैं

शंका—सोनगढ़ के प्रचारक "सम्पक्त्यं च।" इस सूत्र का अर्थ तो इसप्रकार करते हैं कि सम्पक्त्य देवायु का कारण नहीं है, अधितु उसके साथ जो राग है वह देवायु का कारण है, किन्तु जहाँ महाव्रत व तप का प्रकरण आता है वहाँ पर वे प्रचारक यह अर्थ करते हैं कि महाव्रत व तप आस्त्रव के कारण हैं, संवर-निर्जरा के कारण नहीं हैं। वे यह नहीं कहते कि महाव्रत व तप आस्त्रव का कारण नहीं हैं, किन्तु महाव्रत आवि के साथ जो राग है वह आसव का कारण है। इसप्रकार अर्थ करके क्या सोनगढ़ के प्रचारक चारित्ररूप धर्म का अवर्णवाद नहीं करते हैं?

समाधान—विगम्बर महानाचार्य श्रोमदुमास्वामिविरचित त० सू० अ० ६ सू० २० 'सम्यवस्यं च'' में यह कहा गया है कि सम्यग्दर्शन देवायु के आस्रव का कारण है। इस सूत्रपर श्री पूज्यपाव, श्री अकलंकदेव, श्री विद्यान्त्वाबि महापुरुषों ने टीकार्ये रची हैं, किन्तु किसी भी आचार्य ने इस सूत्र का यह अर्थ नहीं किया कि सम्यग्दत्व देवायु के आस्रव का कारण नहीं, किन्तु राग देवायु के आस्रव का कारण है। श्री विद्यानम्ब आचार्य ने श्लोक-वार्तिक में इस सूत्र की टीका में लिखा है—

वृथक्सूत्रस्य निर्वेशाद्धे तुर्वेमानिकायुवः । सम्यक्त्वमिति विज्ञेयं संयमासंयमाविषत् । । ५ ॥

इस सूत्र का पृथक् निष्णपण करने से सम्यक्त्व वैमानिक देवों की आयु का हेतु है, यह समक्ष लेना चाहिये जैसे कि संयमासंयम व सरागसंयम वैमानिकदेवों की आयु का श्रास्त्रव कराते हैं।

समयसार के टीकाकार श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी तस्वार्यसार में कहा है---

सरागसंयमश्चीव सम्यक्त्वं वेशसंयमः । इति वेवायुषो ह्योते भवन्त्यास्त्रवहेतवः ।। ४३ ॥

् सरागसंयम, सम्यक्त्व और देशसंयम ये देवायु के झास्रव के हेतु हैं। यहाँ पर भी सम्यक्त्व को देवायु के सास्रव का कारण कहा है—

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने भी समयसार में कहा है-

वंसणणाणचिरत्तं जं परिणमवे अहण्णभावेण । णाणी तेण कु बज्झवि पुःगल कम्मेण विविहेण १।१७२॥

जब तक दर्शन-झान-चारित्र जधन्यभावरूप परिशामते हैं तबतक उन जघन्यभावरूप परिणत दर्शन-झान-चारित्र के कारण ज्ञानी जीव अनेक प्रकार के पुद्गलकर्मों से बँघता है।

इसप्रकार यथाख्यातचारित्र से पूर्वावस्था में भ्रथीत् दसर्वे गुग्रस्थानतक सम्यग्दर्शन-ज्ञान चारित्र से बंघ भी होता है और संवर-निजंरा भी होती है। यथाख्यातचारित्र हो जाने पर साम्पराधिकआसव व बंघ एक जाता है, मात्र सातावेदनीय का ईर्यापथआस्रव होता है भीर संवर-निजंरा विशेष होने लगती है।

यदि कहा जाय कि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र तो मात्र मोक्ष के कारण हैं उनसे बन्ध सम्भव नहीं है सो ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि भी कुन्दकुन्वावार्य ने पंचास्तिकाय में इसप्रकार कहा है—

> दंसणणाणचिरत्ताचि मोक्खमगाो ति सेविदक्वाणि । साञ्चहि इदं भणिवं तेहि दु बंधो व मोक्खो वा ॥१६४॥

सम्यग्दर्शन-ज्ञान चारित्र मोक्षमार्ग है इसलिये वे सेवन योग्य हैं, ऐसा साधुओं ने कहा है, परन्तु उन सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र से बन्ध भी होता है व मोक्ष भी होता है।

यदि यह कहा जाय सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र एक ही कारण से बन्ध और मोक्ष ऐसे दो कार्य सम्भव नहीं है सो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि एक ही दीपक अज्जल (कालिमा ) व प्रकाश दोनों का कारण देखा जाता है। श्री पूज्यवादाचार्य ने कहा भी है-

''एकस्यानेककायंदर्शनादिनवत् । यथाऽभिनरेकोऽपि विक्लेदनमस्माङ्गारादिप्रयोजन उपलभ्यते तथा तपो-ऽभ्युदयकर्मक्षयहेतुरित्यत्र को विरोधः ।'' ( सर्वार्थितिद्धि ९-३ )

अग्नि के समान एक ही कारण से अनेक कार्य देखे जाते हैं। जैसे अग्नि एक है तो भी उसके विक्लेदन भस्म और अगार आदि अनेक कार्य उपलब्ध होते हैं वैसे ही सम्पक्तप अभ्युद्ध ( सांसारिक सुख ) और कमंक्षय इन दोनों का हेतु है, ऐसा मानने में कोई विरोध नहीं है।

> निर्जरा कर्मणां येन तेन वृत्तिस्तयो मतम् । चरवार्येतानि मिश्राणि कषायैः स्वर्गहेतवः ॥३०७॥ निष्ठकषायाणि नाकस्य मोसस्य च हितैषिणाम् । चतुष्टयमितं वरमं मुक्तेवुंष्प्रापमिङ्गिमः ॥३०८॥ ( महापुराण पर्व ४७ )

जिससे कमी की निर्जरा हो ऐसी वृत्ति धारण करना तप कहलाता है। ये रत्नत्रय व तप चारों ही गुए यदि कषायसिहत हों तो स्वर्ग के कारण हैं और यदि कषायरिहत हों तो आत्महित इच्छुक पुरुषों को स्वर्ग-मोक्ष दोनों के कारण हैं।

जयध्वल जैसे महान्यन्थ के कर्ता श्री भगविज्ञनसेनाचार्य ने उपयुंक्त श्लोक में निष्कषाय, रतनत्रय व तप को भी स्वर्ग का कारण कहा है, क्योंकि उपवांत-मोहजीव मरकर स्वर्ग में उत्पन्न होता है। सकषाय रतनत्रय व तप स्वर्ग का कारण होने से देवायु के बन्ध का कारण है। इसीलिये श्री अमृतचन्द्राचार्य ने तत्त्वार्यसार में सराग-संयम की देवायु के बन्ध का कारण कहा है।

> यद्विशुद्धेः परंधाम यद्योगिजनभीवितम् । सदयुसं सर्वेदायद्यपर्युदासैकसक्षणम् ॥१॥

अर्थ — जो विशुद्धता का उत्कृष्ट धाम है तथा योगीश्वरों का जीवन है ग्रीर समस्त प्रकार की पापरूप प्रवृत्तियों से दूर रहना जिसका लक्षण है वह सम्यक्वारित्र है।

पञ्चमहावतमूलं समितित्रसरं नितान्तमनवद्यम्।
गुष्तिफलभारनम्रं सन्मतिना कीर्तितं वृत्तम् ॥ ३ ॥

श्री वहाँ मानस्वामी तीर्यंकर मगवान ने तेरहप्रकार का चारित्र कहा उस चारित्र के पंचमहाव्रत तो मूल है पंचसमिति प्रसर (फैलाव) है धौर तीन गुष्ति फल है।

पञ्चव्रतं समिरपंच गुष्तित्रयपावेत्रितम्। श्रीवोरवदनोग्दीणंधरणं चन्द्रतिर्मलम् ॥५॥

श्री बीर भगवान ने तेरहप्रकार का चारित्र कहा है — ५ महावत, ५ समिति और तीन गुप्ति।

हिंसायामनृते स्तेये मैथुने च परिग्रहे। विरुतिर्श्वत-मिटपुक्तं सर्वसत्त्वानुकस्पर्कः ॥६॥ ज्ञानाणंव सर्गे द समस्त जीवों पर दयालु तीथंकर भगवान ने हिंसा, क्रूठ, चोरी, कुशील ग्रीर परिग्रह इन पापों से विरित को महावत कहा है।

धी कुरदकुरवाचार्य ने भी चारित्रपाहुड में कहा है-

साहंति जंमहल्ला आयरियं जं महल्लपुट्वेहि। जंच महल्लाणि तदो महरूलया इत्तेह ताइं॥ ३०॥

अर्थ-महावतों का श्रद्धान महापुरुष करते हैं, पूर्ववर्ती महापुरुषों ने इनका आचरण किया है और स्वयं भी महानू हैं बतः महावत नाम सार्थक है।

इत उपयुंक्त आर्षवानयों से यह स्पष्ट हो जाता है कि महावत चारित्र है। समंतभदाचार्य ने भी कहा है---

> हिंसानृतचीर्येभ्यो भैगुनसेवापरिग्रहाभ्यां च। पापप्रणालिकाभ्यो विरतिः संज्ञस्य चारित्रम् ॥४६॥ ( २० ७० था० )

क्षयं—पाप की नालीस्वरूप हिंसा, क्रूठ, चोरी, कुशील तथा परिग्रह से विरत होना अर्थात् ये पंचवत सम्यक्तानी का चारित्र है।

द्वत चारित्र है। चारित्र संवर और निजंरा का कारण है भतः महाव्रत भी संवर-निजंरा के कारण हैं। इसके विपरीत कथन करना अर्थात् महाव्रत को संवर-निजंरा का कारण न मानना घमं और श्रुत का अवर्णवाद है।
---जें. ग. 25-6-70/VII/ का. ना. कोठारी

भावलिंग महाक्रतरूप भाव बन्ध के कारए। हैं या मोक्ष के ?

शंका—भावलियी महाव्रती छठे गुणस्थानक्य भाव बंध के कारण हैं या मोक्ष के ?

समाधान-जीव के शुभ, प्रशुभ तथा शुद्ध तीन प्रकार के परिणाम होते हैं। जीव के जिस समय जो परिणाम होते हैं उस समय वह जीव उन परिणामों से तन्मय होता है। कहा भी है-

> परिणमविजेण दन्वं, तक्कालं तम्मयन्ति पण्णतं । तम्हा धम्मपरिणवो, आवा धम्मो मुखेदभ्वो ॥८॥ जीवो परिणमवि जदा, सुहेण असुहेण वा सुहो असुहो । सुद्धेण तदा सुद्धो हवदि, हि परिणामसब्मावो ॥९॥ प्रवस्तनसार

अर्थ — जिससमय जिसभाव से द्रव्य परिणमन करता है उस समय द्रव्य उसी भावमय हो जाता है ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है। इस कारण घर्म से परिणत आत्मा धर्म जानना। जब यह जीव शुभ प्रथवा अशुभ परिणामों कर परिरामता है तब यह शुभ व अशुभ होता है। जब यह जीव शुद्धभावरूप परिरामता है तब शुद्ध होता है।

इस गाथा ९ की टीका में श्री जयसेनाचार्य ने इसप्रकार कहा है—''मिश्यात्व, सासादन, मिश्र इन सीन गुराह्यानों में जीव के तारतम्य से अशुभीपयोग होता है। उसके पश्चात् असंयतसम्यव्हिट, देशविरत, प्रमत्तसंयत इन तीन गुणस्थानों में तारतम्य से शुभीपयोग होता है। उसके पश्चात् अप्रमत्त से क्षीणकषायगुणस्थानतक तारतम्य से शुद्धोपयोग होता है। सयोगि व अयोगि इन वो मुणस्थानों में शुद्धोपयोग का फल है।"

उक्त ग्रागमप्रमाणों से यह सिद्ध हुन्ना कि भाविलियी महाव्रती प्रमक्तसंयत ( छुठे गुणस्थानवाले मुनि ) के शुभोपयोग होता है। वह शुभोपयोग इन तीन ( सम्यक्त्व, संयम व बुद्धि पूर्व क शुभराग) भावों से मिलकर बना है। यदि शुभोपयोग का भ्रयं केवल शुभराग ही लिया जावे तो छठागुणस्थान नहीं बनता, क्योंकि छठेगुणस्थान में सम्यक्त्व व संयम अवश्य होता है। यद्यपि छठेगुणस्थानवाले मुनि के शुभोपयोग है, शुद्धोपयोग नहीं है और वह उस काल में शुभोपयोग से तन्मय है, किन्तु उसके प्रतिसमय संवर, निर्जरा होती है, क्योंकि उसके शुभोपयोग का अंश सम्यक्तव व संयम मौजूद है। संवर व निर्जरा मोक्ष के कारण हैं।

छठेगुरास्थानवर्ती मुनि के शुभोपयोग का एक अंश शुभराग भी है, उसके काररा संयम की रक्षार्थ आहार, विहार, धर्मोपदेश, स्तुति, बंदना, पंचपरमेष्ठि गुणस्मररा आदि शुभ कार्यों में प्रवृत्ति भी होती है, किन्तु यह प्रवृत्ति विषय-कषायरूपी दुध्यनि-नाश का कारण संसारस्थिति को छेदने के लिये है। कहा भी है 'संसारस्थितिविच्छेद-कारणं, विषयकषायोत्पन्नदुध्यनिवनाशहेतुभूतं च परमेष्ठिसंबन्धिगुणस्मरणवानपूजादि कुर्युः।

(प. प्र. गा. ६१ टीका)

छठे गुणस्थानवाले के असम्पूर्ण रत्नत्रय है अतः उसके शुभराग भी है जिसके कारए। उसके पुण्यबंध होता है वह बंध भी मोक्ष का उपाय है, संसार का उपाय नहीं है। कहा भी है—

> ''सम्मादिहुोपुक्कं का होइ संसार कारकं कियमा। मोक्खरसहोइ हेउं जइ वि कियाकं का सो कुकइ ॥४०४॥ भावसंग्रह असमग्रं भावयतो रत्नत्रयमस्तिकमंबंधो यः। स विपक्षकृतोऽवश्यं मोकोपायो न बन्धनोपायः ॥२१९०॥ पुरुवार्यसिद्धग्रुपाय

अर्थ —सम्यय्दृष्टि के द्वारा किया हुआ पुण्य संसार का कारण कभी नहीं होता, यह नियम है। यदि सम्यय्द्षिट द्वारा किये हुए पुण्य में निदान न किया जावे तो वह पुण्य नियम से मोक्ष का ही कारण है।। ४०४।। भावसंप्रह । प्रसम्पूर्ण रत्नत्रय को भावनेवाले के जो कर्मबन्ध है वह विपक्ष (राग) इत है घौर मोक्ष का उपाय प्रवष्य है, बंघ का उपाय नहीं है।। २११।। पुरुषार्थ सिद्धच्याय।

छुठेगुणस्थान में निदान का अभाव है अत: छुठेगुणस्थान में गुभराग के कारण जो पुण्यबंध होता है वह मोक्ष का ही कारण है ऐसा उपर्युक्त ग्रागम में कहा है।

क. पा. पु. ९ पृ. ६ पर भी कहा है 'यदि शुभ और शुद्ध परिए। मों से कर्मीका क्षय न माना जाय तो फिर कर्मीका क्षय हो नहीं सकता।' (सुहसुद्ध परिणामेहि कम्मदख्या भावे तदख्याख्यवत्तीवो । )

छुठेगुणस्थानवाले के भावमोक्ष के कारण हैं, क्योंकि वहाँ पर रत्नत्रय मोक्षमागं है।

--- प्रें. सं. 9-1-58/VI/ रा. दा. कैंराना

- (१) व्रत बन्ध के कारण नहीं हैं
- (२) सम्यग्दर्शन म्रादि से कदापि बन्ध नहीं होता; उनके साथ रहने वाला राग ही बन्ध का कारण है

शंका-वृत तो बंध के कारण हैं। जैनशास्त्रों में वत की प्रहण करने का क्यों उपदेश दिया गया ?

समाधान — हिंसा, गसत्य, चोरी, अबहा और परिग्रह से निवृत्त होना वृत है। प्रतिज्ञा करके जो नियम लिया जाता है वह बत है। मनुष्य विचार करता है कि जो ये हिंसादिक परिणाम हैं वे पाप के कारण हैं। जो पाप-कार्य में प्रवृत्त होते हैं, उन्हें इसी भव में राजा दण्ड देते हैं भीर पापाचारी परलोक में दुःख उठाते हैं, इसप्रकार वह बुद्धि से समफ्तर हिंसादिक से विरत हो जाता है। स. सि. अ. ७ सू. १ की टीका।

पापों से निवृत्ति अथवा विरित्त तो बंध का कारण महीं हो सकतो। यदि पापों से निवृत्ति या विरित्त बंध का कारण माना जावे तो क्या पापों में प्रवृत्ति या रित संवर-निजंरा का कारण होगी? सब पापों से निवृत्त होना सामायिक संयम नामक एक बत है। वही वत छेदोपस्थापना संयम की ग्रपेक्षा पांच प्रकार का है। दस धर्मों में से संयम भी एक धर्म है। चारित्र के पांच भेदों में से प्रथम व द्वितीय भेद सामायिक चारित्र व छेदोपस्थापना चारित्र है। तत्त्वार्थसूत्र अध्याय ९ में धर्म व चारित्र को संवर का कारण कहा है तो फिर बत बंध या आस्रव के कारण की हो सकते हैं?

त. सू अ. द सूत्र १ में मिथ्यादर्शन, अविरित, प्रमाद, कषाय और योग को बंध का कारण कहा है। व्रत न तो मिथ्यादर्शनरूप हैं; न अविरितरूप हैं, न प्रमादरूप न कथायरूप हैं ग्रीर न योगरूप हैं, फिर व्रत बंध के कारण कैसे हो सकते हैं? बंध का कारण जो ग्रिवरित उसका प्रतिपक्षी व्रत है। जैसे बंध का कारण मिथ्यादर्शन का प्रतिपक्षी सम्यग्दर्शन बंध का कारण न होकर संवर व निर्जरा का कारण है उसीप्रकार बंध के कारणभूत अविरित का प्रतिपक्षी व्रत भी संवर और निर्जरा का कारण है।

त सू. अ. ६ पूत्र २१ में सम्यक्त्व अर्थात् सम्यक्ति को देवायु के आस्त्रव का कारण कहा है। उसका यह अर्थ है कि सम्यक्ति के सद्भाव में कवाय व योग के कारण जो आयुक्त का आस्त्रव होगा वह मात्र सौधमं आदि विशेष देवों की आयु का आस्त्रव होगा। सम्यक्ति तो स्वयं आस्त्रव या वंव का कारण नहीं है। कहा भी है—'जितने अश से सम्यक्ति है उतने अश से बंघ नहीं है जितने अश से राग है उतने अश से बंघ होता है।' पुरुवार्थासद्ध्युपाय श्लोक २१२। इसीप्रकार त. सू अ. ६ सूत्र १२ व २० में सराग संयम को साता वेदनीय व देवायु के बंध का कारण कहा है वहाँ पर भी संयम अर्थात् चारित्र को बंध का कारण कहने का अभिप्राय नहीं है, किन्तु संयम के होते हुए राग आदि के द्वारा जो वेदनीयकर्म व आयुक्तमं का आस्त्रव होगा उसमें सातावेदनीय व देवायु का आस्त्रववंघ होगा। पुरुवार्थासद्ध्युपाय श्लोक २१४ व २१४ में कहा भी है—'जितने अंग से चारित्र है उस अंग से बंध नहीं है तथा जितने अंग से राग है उतने अंश से बंध होता है। योग से प्रदेशवंघ तथा कथाय से स्थितिबंध होता है। सम्यक्ति, सम्यक्तान और सम्यक्तारित्र न योगह्य है न कथायह्य है अत: सम्यक्ति सम्यक्तान व सम्यक्तारित्र में बंध नहीं होता।'

तत्त्वार्थसूत्र अ० ७ में जो वत को पुण्यास्त्रव का कारण कहा है उसका यह अभिप्राय है कि व्रत के समय यदि अहिंसा, सत्यवचन पौर दी हुई वस्तु के ग्रहणरूप प्रकृत्ति होती है तो वह प्रकृत्ति बंध का कारण है। व्रत तो चौदहवें अयोगकेवली गुणस्थान में भी है, क्योंकि प्रमत्तसंयतगुणस्थान से आमे सब जीव संयत होते है किन्तु चौदहवें अयोगकेवली गुणस्थान में भास्तव व बंध नहीं है, क्योंकि वहां व्रत का सद्भाव होते हुए भी प्रवृत्ति का अभाव है। अतः पापों से निवृत्ति या विरति बंध का कारण नहीं है, किन्तु प्रवृत्ति आस्तव का कारण है।

१. 'संयमानुवादेन संयताः प्रमत्तादयोगकेवल्यग्ताः।' स० सि० १६८

ध्यक्तित्व और कृतित्व ]

स. स. अ. ७ सूत्र १ की टीका में यह शंका उठाई गई है कि व्रत आस्त्र का कारण नहीं है, क्यों कि संवर के कारणों में इसका अन्तर्भाव होता है। इसका उत्तर देते हुए श्री पूज्यपादाचार्य ने कहा है — 'यह कोई दोष नहीं, वहाँ निवृत्तिका संवर का कथन करेंगे और यहाँ प्रवृत्ति देखी जाती है। हिंसा, असत्य ग्रीर अदत्तादान आदि का त्याग करने पर अहिंसा, सत्यवचन ग्रीर दी हुई वस्तु का प्रहणआदिका किया देखी जाती है। दूसरे ये व्रत गुष्तिणादिका संवर के अङ्ग हैं। जिस साधु ने वर्तों की मर्यादा करली है वह सुखपूर्वक संवर करता है।' स्वामिकातिकेयानुप्रेका गाथा ९५ में भी कहा है — सम्यवत्व, देशव्रत, महाव्रत, कषायों का जीतना और योगों का अभाव ये सब संवर के नाम हैं । सम्यवदर्शन के होने पर मिथ्यात्व और ग्रनन्तानुबन्धी कथायोदय का ग्रभाव हो जाने से मिथ्यात्व के उदयसे बंधनेवाली १६ प्रकृति और अनन्तानुबन्धी के उदय से बंधनेवाली २५ प्रकृति इस प्रकार ४१ प्रकृतियों का संवर हो जाता है। देशव्रत के ग्रहण करने पर अप्रत्याख्यानावरण कथाय के उदय का अभाव हो जाने से, प्रयत्याख्यानावरण कथाय के उदय का अभाव हो जाने से प्रत्याख्यानावरण कथाय के उदय का अभाव हो जाने से प्रत्याख्यानावरण कथाय के उदय का अभाव हो जाने से प्रत्याख्यानावरण कथाय के उदय का अभाव हो जाने से प्रत्याख्यानावरण कथाय के उदय का अभाव हो जाने से प्रत्याख्यानावरण कथाय के उदय का अभाव हो जाने से प्रत्याख्यानावरण कथायोदय से बंधनेवाली चार प्रकृतियों का संवर हो जाता है। सर्वाद्यसिद्धि अध्याय ९ सूत्र १ की टीका। ग्रतः प्रणुत्रत व महाव्रत १० व ४ प्रकृति के संवर के कारण हैं।

समयसार गाया २६४ में भी वर्तों को बन्ध का कारण नहीं कहा है, किन्तु 'वर्तों में जो अध्यवसान किया जाता है उससे पुण्यबन्ध होता है ऐसा कहा है । गाया २६२ में भी कहा है निष्चयनय से जीव को मारो या मत मारो जीवों के कमंबंध अध्यवसाय कर ही होता है यह ही बंध का संक्षेप है।

नय के जानने वाले को धनेकान्त और स्याद्वाद के द्वारा अनेक कथनों का समन्वय कर लेना कोई किन नहीं है। कहा भी है—'तीर्थंकरों और आहारक कर्मों का भी जो बध सम्यक्त श्रीर चारित्र से आगम में कहा है वह भी नय वेत्ताओं को दोष के लिये नहीं है ( पू० सि० उ० श्लो० २१७ )। एकान्ती इस कथन में विपरीत घारणा कर लेते हैं।

---ज". ग. 25-1-64/VII/ कान्तिलाल

"मिध्यात्वादि के सद्माव में भी रागादि न करें तो बन्ध नहीं होता" इसका स्पव्टीकरण

शंका—पंचास्तिकाय गाथा १४९ में लिखा है कि मिश्यात्यादि कर्मों का सद्भाव रहते हुए भी यदि जीव रागादि न करे तो बन्ध नहीं होगा, यह कैसे संभव है ?

समधान — उपशमसम्यग्दिष्ट जीव उपशमश्रेणी चढ़कर अब उपशांतमीह ग्यारहवें गुणस्थान में पहुंचता है, तब उसके मिथ्यात्वकर्म, अपत्माख्यानावरणादिकर्म ( द्रव्यअसंयम ), क्रोधादिकषायकर्म, योग का सद्भाव तो है, किन्तु दर्शनमोहनीयकर्म व चारित्रमोहनीयकर्म का पूर्णांक्य से उपशम हो जाने के कारण राग-हेष उत्पन्न नहीं होता है, इसीलिये उसकी 'छद्मस्थवीतराग' संज्ञा है अतः उसके कर्मबंब प्रथित् स्थिति, अनुभागबंघ नहीं होता है, क्योंकि सकषाय प्रयीत् रागी-द्वेषी जीव ही कर्मों से बंधता है ।

१. 'सम्मत्तं देश वदं महत्वयं तह जओ कसावाणं । एदे संवरणामा जोगा भावो तहा चेव ॥ ६५ ॥

तहिव अस्वोज्जे सच्चे बंधे अपरिग्गहत्तणे वेव ।
 कीरङ अज्झयसाणं जंतेण दु बन्धर पुण्णं ॥ २६४ ॥

इस उपशांतमोहछद्मस्थवीतराग ग्यारहवेंगुणस्थान की प्रवस्था को ध्यान में रखकर श्री अमृतवन्द्राचार्य ने पंचास्तिकाय गाथा १४९ की टीका में इसप्रकार लिखा है।

"रागादिभावानाममावेद्रव्यिमध्यात्वासंयमकवाययोगसद्भावेऽपि जीवा न अध्यन्ते"। रागादि भावों का ग्रभाव होने से द्रव्यमिध्यात्व (मिध्यात्वकर्म), द्रव्य धर्मयम (अप्रत्याख्यानावरणादि कर्म), द्रव्यकवाय (कोधादिकर्म), द्रव्ययोग के सद्भाव (सत्व) में जीव बंधते नहीं हैं।

दसवें गुणस्थानतक चारित्रमोहनीयकमं का उदय रहता है, उस उदय के अनुरूप जीव के रागादिरूप परिगाम भी होते हैं और रागादि परिगामों के कारण जीव के बंध भी होता है। ऐसा संभव नहीं है कि द्रव्य-मिध्यात्व का तो उदय हो छौर जीव के मिध्यात्वरूप भाव न हो। मिध्यात्वरूमोंदय होने पर जीव के मिध्यात्वभाव अवश्य होंगे, क्योंकि अपने फल को उत्पन्न करने में समर्थ जो कमं की अवस्था है, वह उदय है। श्री अमृतचन्द्रा-चार्य ने गाथा ५३ की टोका में कहा भी है—

''बानि स्वफलसंपादनसमर्थकर्मावस्थालक्षणान्युद्यस्थानानि ।''

दसर्वेगुणस्थान में आत्मपरिणामों में विशुद्धता बहुत अधिक होती है और चारित्रमोहनीयकर्मोदय बहुत सूक्ष्म होता है तथापि उस सूक्ष्मलोभ कर्मोदय के अनुरूप उस शक्तिशाली सम्यग्दिष्टजीव को सूक्ष्यलोभरूप परिणामन करना ही पड़ता है, इसीलिये इस दसर्वेगुणस्थान का नाम सूक्ष्मसाम्पराय है।

"यवि जीवगतरागाद्यमावेषि ब्रव्यप्रत्ययोदयमात्रेण बंधो भवति तर्हि सर्वदेव बंध एव । कस्मात् ? संसारिणां सर्वदेव कर्मोदयस्य विद्यमानत्वादिति ।" ( श्री जयसेनाचार्यकृत टीका )

"यदि जीव के रागपरिणाम के अभाव में द्रव्यप्रस्थयोदय ( द्रव्ययोगोदय ) मात्र से बंध होने लगे तो सर्वेदा बंध होगा, क्योंकि संसारीजीव के सर्वेदा कर्मोदय रहता है।" इसके आधार पर यदि कोई यह कहे कि मात्र मिश्यात्वादि कर्मोदय से बंध नहीं होता तो उसका ऐसा कहना उचित नहीं, क्योंकि श्री अयसेनाचार्य ने स्वयं गाया १५७ की उत्थानिका में इसप्रकार लिखा है कि मिश्यात्वादि कर्मोदय होने पर जीव के सम्यक्त्वादि गुणों का धात हो जाता है अर्थात् मिश्यात्वादि प्रगट हो जाते हैं।

"अथ मोक्ष हेतुसूतानौ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रानां जीवगुणानां वस्त्रस्य मलेनेव मिण्यात्वाविकर्मणा प्रतिपक्ष-स्रुतेन प्रच्छादने दर्शयति ।"

ग्रत: 'द्रव्यप्रत्ययोदयमात्रोण' से द्रव्ययोग का ग्रहण करना चाहिये, मोहनीयकर्मोदय को नहीं ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि मोहनीयकर्मोदय होने पर रागादिक अवश्य होंगे और कर्मवन्ध भी अवश्य होगा। मोहनीयकर्म के ग्रातिरक्त अन्य कर्मोदय से बंध नहीं होता है। कहा भी है—

"ओदइया बंधयरा त्ति दुरो ण सब्वेसिमोब्हयाणं भावाणं गहणं, गदि-जाविआदीणं वि ओव्ह्रयभावाणं बंधकारणत्तव्यसंगा । जस्स अण्णयवदिरेगेहि णिग्रमेण जस्सण्णयवदिरेगा उवलंभंति तं तस्स कञ्जमियरं च कारणं इवि णायावी मिक्छत्तावीणि चैव बंधकारणाणि ।" घवल ७ पृ० १० ।

औदियिकभाव बन्ध के कारण हैं ऐसा कहने पर सभी औदियिकभावों का ग्रहण नहीं समझना चाहिये, क्योंकि वैसा मानने पर गति, जाति आदि नामकर्मसम्बन्धी श्रीदियिकभावों के भी वंध के कारण होने का प्रसंग आजायगा। 'जिसके अन्वय और व्यतिरेक के साथ नियम से जिसके अन्वय और व्यतिरेक पाये जावें वह उसका कार्य और दूसरा कारण होता है,' इस न्याय से मिण्यात्वादिक ही बंध के कारण हैं।

"सकबायत्वाञ्जीवः कर्मणी योग्यान्युद्गलानादत्ते स बन्धः।" त० सू० अ० ८ सू० २।

"कर्मणः इति हेतुनिर्देशः कर्मणो हेतुर्जीवः सकवायो भवति, नाकर्मस्य कवायलेपोऽस्ति ।"

कर्मोदय से जीव कषाय सहित होता है। कषाय सहित होने से जीव कर्म के योग्य पुद्गलों को ग्रहरण करता है वह बंघ है।

मोहनीयकर्मोदय होने से जीव के रागादिभाव होते हैं और रागादिभाव होने से जीव नवीनकर्मी को बौधता है। इसप्रकार मोहनीयकर्मोदय बंध का कारए। है अन्य कर्मोदय बंध के कारए। नहीं हैं, क्योंकि ग्यारहवें आदि गुएस्थानों में अन्य कर्मोदय होने पर भी मोहनीयकर्मोदय न होने से बंध नहीं होता है। दसवें गुएस्थान तक मोहनीयकर्मोदय है जिससे रागादिभाव उत्पन्न होते हैं और कर्मबन्ध भी होता है।

—जै. ग. ३०-३-७२/VII/ देहरा तिनारा

# शुभोषयोग से बन्ध के साथ-साथ संवर-निर्जरा भी होते हैं

शंका — 'शुभोषयोग मात्र-बंध का कारण है।' क्या यह निश्चय का कथन है ?

समाधान—निश्चयनय की दिल्ट में जीव के न बन्य है और न मोक्ष है। श्री कुन्दकुन्वाचार्य ने श्री समयसार ग्रंथ में कहा भी है—

> जीवे कम्मं बढं पृटुं चेवि ववहारणयभणिवं। सुद्धणयस्स दु जीवे अबद्धपृटुं हथइ कम्मं ॥ १४१॥

क्षर्यात् -- जीव में कर्म बद्ध है तथा स्पर्शता है ऐसा व्यवहारनय का वचन है जीव कर्मों से बद्ध नहीं ऐसा निश्चयमय का वचन है।

> मुक्तस्वेत् प्राक्भवेव्बन्धो नो बन्धो मोचनं कथम् । अबंधे मोचनं नैव मुञ्चेरथों निरयंकः ॥

यदि जीव मुक्त है तो पहले इस जीव को बंध अवश्य होना चाहिये, क्योंकि यदि बंध न हो तो मोक्ष कैसे हो सकता है ? इसलिये अबद्ध ( नहीं बंध हुए ) को मुक्ति नहीं हुआ करती। उसके तो मुंच् ( खूटने की वाचक ) धातु का प्रयोग ही व्यर्थ है। अर्थात् कोई जीव पहले बंधा हुआ हो फिर छूटे तब वह मुक्त कहलाता है, उसीप्रकार जो जीव पहले कर्मी से बंधा हो उसी की मोक्ष होती है।

"बंधण्य शुद्धनिश्चयेन नास्ति तथा अंधपूर्वको मोक्षोऽपि । यदि पुनः शुद्धनिश्चयेन बंधो भवति त**वासर्वदैव-**बंध एव मोक्षो नास्ति ।"

शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा से बंध है ही नहीं, इसप्रकार शुद्धनिश्चयनय से बंधपूर्वक मोक्ष भी नहीं है। यदि शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा बंध होवे तो सदा ही बंध, होता रहे, मोक्ष ही न हो।

अतः निश्चयनय की दिन्ट में 'शुभोषयोग बंध का कारण है' यह कथन संभव नहीं है।

शुभोपयोग से मात्र बंध ही होता हो ऐसा एकान्त नहीं है। शुभोपयोग से संवर व निजेरा भी होते हैं। धवल व जयधवल जैसे महानू ग्रंथों के कर्ता भी बीरसेनाचार्य ने कहा भी है—

"सुहसुद्ध परिणामेहि कम्मन्खयाभावे तन्त्वयास्ववस्ति । ( ज॰ घ० पु० १ पृ० ६ )

अर्थ — यदि शुभ परिणामों से और शुद्ध परिणामों से कर्मों का क्षय न माना जाय तो फिर कर्मों का क्षय हो ही नहीं सकता।

"अरहंतणमोक्कारो संपहियबंधादो असंखेक्जगुण कम्मक्खयकारओस्ति।"

अर्थ-अरहंत नमस्कार तत्कालीन बंध की अपेक्षा असंख्यातगुणी कर्मनिजेरा का कारण है।

अरहंत णमोक्कारं भावेण य जो करेदि पयडमबी। सो सम्बद्धमोक्खं पावइ अचिरेण कालेण।।

अर्थ — जो विवेकी जीव भावपूर्वेक अरंहत को नमस्कार करता है, वह अतिशीष्ट्र सब दुःखों से मुक्त हो जाता है अर्थात् मोक्षपद प्राप्त कर लेता है।

धर्मध्यान शुभोषयोग है। उस घर्मध्यान के द्वारा दर्शनमोहनीय श्रीर चारित्रमोहनीयकर्म का क्षय होता है इसीलिये धर्मध्यान मोक्ष का कारण है।

> भावं तिविह्नयारं सुहासुहं सुद्धमेव णायव्वं । असुहं च अट्टब्हं सुह धम्मं जिणवरिदेहि ॥७६॥ भावपाहुड्

अर्थ — शुभ, अशुभ और शुद्ध ये तीनप्रकार के भाव जानने चाहिये। झार्त-रीद्वध्यान झशुभ हैं और धर्म-ध्यान शुभ है, ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है।

"मोहणीयविणास्ते पुण धम्मज्झाणफलं, सुहुमसांपरायचरिमसमए तस्स विणासुवलंभादो ।"

छ० पु० १३ पृ० द१

अर्थ-मोहनीय का नाश करना धर्मेध्यान का फल है, क्योंकि सूक्ष्मसाम्परायगुणस्थान के अन्तिमसमय में उसका विनाश देखा जाता है।

"परे मोक्ष हेतु ॥९।२९॥" मोक्षशास्त्र

इस सूत्र में श्रीमदुमास्वामी आचार ने धर्मध्यान और शुक्लब्यान दोनों को मोक्ष का कारण बतलाया है। यदि शुभोपयोग से मात्र कर्मबंघ ही होता और संवर निर्जरा न होते तो धर्मध्यान, जो शुभोपयोग इन है, मोक्ष का कारण न होता। अतः शुभोपयोग से मात्र बंघ ही होता हो ऐसा एकान्त नहीं है, क्योंकि शुभोपयोग संवरनिर्जरा का भी कारण है।

—में. ग. 15-5-69/X/ सुमतपसाद

- (१) शुभोषयोग बन्ध व संवर-निर्जरा दोनों का हेतु है
- (२) शुद्धोपयोग से श्रास्त्रव भी होता है

शंका—शुभीपयोग से तो कर्मबन्ध होता है, उससे संवर, निर्जरा कैसे हो सकती है ? चतुर्च आदि गुण-स्थानों में जितने अंशों में शुमोपयोग है उससे ही उन गुणस्थानों में संवर, निर्जरा होती है, शुमोपयोग से तो मात्र बन्ध ही होता है, ऐसा क्यों न माना आदे ? समाधान - श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने शुद्धोपयोग का लक्षण इस प्रकार कहा है -

सुविविद्ययस्यमुत्तो संजमतयसंजुदो विगदरागो । समणो समसुहदुक्खो, भणिदो सुद्वोवओगो ति ।।१४॥ प्रवचनसार

जिस मुनि ने पदार्थों को, सूत्रों को भलीभौति जान लिया है, जो संयम-तप से युक्त है, वीतराग है और जिसको सुल दु:ख समान है, ऐसा मुनि शुद्धोपयोगरूप होता है।

इस गाया से इतना स्पष्ट हो जाता है कि मुनि के ही शुद्धोपयोग हो सकता है, श्रादक के शुद्धोपयोग नहीं हो सकता है और वह मुनि ( समस्तरागादियोग रहिस्वाद्वीतरागः ) बुद्धिपूर्वक समस्त रागादि दोषों से रहित होने के कारण, वीतरागी होना चाहिये।

"निर्विकरूपसमाधिकाले तु निश्चयेनेति तबेव च नामान्तरेण परमसाम्यमिति तबेव परमसाम्यं पर्यायनामा-न्तरेण शुद्धोपयोगलक्षणः स्नामध्यापरनामा सोक्षमार्गो ज्ञातस्य इति ।"

( प्रवचनसार गाथा २४२ जयसेना० पृ० ५८३ )

सम्यन्दर्शन-ज्ञान-चारित्र की एकाग्रता निश्चय से निर्विकल्पसमाधि में होती है उसीका नाम परम साम्य है भीर वह साम्य ही शुद्धोपयोग का लक्षण है। वह साम्य ही श्रामण्य है अथवा मोक्षमार्ग है। इस कथन से इतना और स्पष्ट हो जाता है कि 'शुद्धोपयोग' निर्विकल्पसमाधि में होता है और निर्विकल्पसमाधि मुनि के ही होती है।

"सर्वपरिस्यागः परमोपेक्षा संयमो बीतरागचारित्रं शुद्धोपयोग इति यावदेकार्यः ।" प्रवचनसार पृ. ५:५२।

सर्वपरित्याग (अंतरंग व बहिरंग समस्त परिग्रह का पूर्णरूपेण बुद्धिपूर्वक परित्याग), परमोपेक्षा-संयम, बीतराण चारित्र श्रीर मुद्धोपयोग ये एकार्थवाची हैं। अर्थात् ग्रपहृतसंयम या सरागचारित्र में मुद्धोपयोग हीं हो सकता है। जब सरागचारित्र वाले के मुद्धोपयोग नहीं हो सकता तब एकदेशसंयत व असंयत के मुद्धोपयोग कैसे हो सकता है? भ्रषात् नहीं हो सकता।

''अय प्रामृत शास्त्रे तान्येष गुणस्थानानि संक्षेपेण गुभागुभगुद्धोपयोगरूपेण कथितानि । कथिनित चेत् ? मिन्यास्व-सासावन मिश्रगुणस्थानत्रये तारतम्येना गुभोपयोगः, तवनन्तरमसंयतसम्यग्द्दिः वेशविरत-प्रमत्तसंयतगुण-स्थानत्रये तारतम्येन गुद्धोपयोगः तवनन्तरं स्थानत्रये तारतम्येन गुद्धोपयोगः तवनन्तरं सयोग्ययोगीजिनगुणस्थानद्वये गुद्धोपयोगकलिमिति भावार्थः ॥ १॥ प्रवचनसार

प्रामृतशास्त्र में उन शुभ, प्रशुभ व शुद्धोपयोग का संक्षेपरूप कथन १४ गुग्स्थानों की अपेक्षा किया गया है, जो इस प्रकार है—मिध्यात्व, सासादन और मिश्र इन तीनगुग्गस्थानों में तारतम्य में घटता हुआ प्रशुभोषयोग है। असंयतसम्यग्दिक, देशविरत तथा प्रमत्तसंयत इन तीन गुणस्थानों में तारतम्य से बढ़ता हुआ शुभोपयोग है। अप्रमत्त से लेकर क्षीग्रकथाय तक छह गुणस्थानों में तारतम्य से बढ़ता हुआ शुद्धोपयोग है। सयोगिजिन और अयोगिजिन इन दो गुणस्थानों में शुद्धोपयोग का फल है।

इस आर्षवाक्य से स्पष्ट है कि प्रथमीपशमसम्बक्त्वोत्पत्ति के समय चौथे गुणस्थान के प्रारम्भ में तथा प्रविवें व छठे गुणस्थानों में वरों के कारण प्रतिसमय को निर्जरा होती है यह शुमोपयोग का ही फल है, क्योंकि इन तीन गुणस्थानों में मुद्धोपयोग नहीं होता है, जैसा कि उपर्युक्त आर्षप्रमाणों में कहा गया है। चौथे, पांचर्ने, छठे इन तीनगुणस्थानों में सम्यवत्व तथा सम्यवत्व व व्रतों के साथ-साथ बुद्धिपूर्वंक राग भी है। बतः इस मिश्रमाव को भुभोपयोग कहा गया है, इससे बंध भी होता है और संवर, निर्जरा भी होती है। यदि कहा जाय कि एक हो कारण से दो भिन्न-भिन्न विपरीतकार्यं नहीं हो सकते हैं सो ऐसा ऐकान्त भी नहीं है, क्योंकि घी के दीपकरूप एक ही कारण से प्रकाश व भ्रंधकाररूप घुम्र एक ही समय में दो विपरीत कार्य उत्पन्न होते हुए दिखाई देते हैं। कहा भी है—

"तपसोऽम्युदय हेतुत्वाक्षिजराङ्गस्वामाव इति चेत् न एकस्यानेककार्यारम्मदर्शनात् ।" [रा० वा० ९।३।४]

यहाँ पर शंकाकार कहता है कि तप से तो पुण्यबंध होकर इन्द्र आदि के सांसारिक सुख मिलते हैं, जैसा कि परमात्मप्रकाश २।७२ में 'इंबल या वि तवेण' द्वारा कहा है; फिर तत्त्वार्य सूत्र ''तपसा निर्जरा च ।।९।३॥'' अर्थात् तप से संवर निर्जरा होती है ऐसा क्यों कहा गया है ? आचार्य कहते हैं कि ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्योंकि एक कारण से अनेक कार्य पाये जाते हैं अर्थात् तप से इन्द्रादि पद का कारण पुष्यबंध भी होता है और संवर-निर्जरा भी होती है।

धर्मध्यान शुभोपयोग है जैसा कि भी कुन्दकुन्दाचार्य ने भाषपाहुड़ में "सुह धम्मं जिणवरिदेहि" पद द्वारा कहा है। इस शुभोपयोगरूप धर्मध्यान से संदर-निजंरा भी होती है, इसीलिये सस्वार्थसूत्र अध्याय ९ में "दरे मोक्षहेतू ॥२९॥" सूत्र द्वारा शुभोपयोगरूप धर्मध्यान को मोक्ष का कारण कहा है। अर्थात् शुभोपयोगरूप धर्मध्यान से संदर व निजंरा होती है इसीलिए मोक्ष का कारण बतलाया गया है।

भी वीरसेनाचार्य भी जयधवल में कहते हैं-

"सुहसुद्धपरिणामेहि कम्मक्खयामावे तक्खयाणुववस्तीरो ।" [ पु० १ पृ० ६ ]

अर्थ---यदि शुभपरिगामों से और शुद्धपरिगामों से कर्म काक्षय न माना जाय तो किर कर्मी का क्षय हो नहीं सकता है।

प्रथमोपशमसम्यक्त्व से पूर्व पाँच लिब्बर्ग होती हैं। उनमें से पाँचवीं जो करणलिब है, उसमें प्रतिसमय असंख्यातगुणी-प्रसंख्यातगुणी कर्मों की निर्जरा होती है ग्रीर उसके पश्चात् चतुर्थ ग्रादि गुणस्थानों में कभी की निर्जरा होती है वह शुभोपयोग से ही होती है, क्यों कि शुद्धोपयोग तो सातिशयअप्रमत्तसंयत-सातर्वे गुणस्थान से होता है। यदि शुभोपयोग से निर्जरा न मानी जाय तो करणलिब में निर्जरा के अभाव में सम्यक्त्वोत्पत्ति के अभाव का प्रसंग ग्रा जायगा जिससे मोक्ष का भी ग्रभाव हो जायगा।

शुभोपयोग मिश्रित परिसाम होने के कारण विशिष्ट पुण्यबंध व संवर-निर्जरा इन दोनों का कारस होता है।

यदि कहा जाय कि शुभोषयोग में जितने श्रंशों में सम्यक्त्व व चारित्र है उतने अंशों में संवर, निर्जरा होती है भौर जितने अंशों में राग है उतने अशों में बंघ होता है, क्योंकि सम्यक्दर्शन व सम्यक्चारित्र मोक्ष के ही कारण हैं बंघ के कारण नहीं हैं, तथा राग-द्वेष बन्ध का ही कारण है, संवर-निर्जरा का कारण नहीं है। सो ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा एकान्तन्तियम नहीं है।

यद्मिष शुद्धनिष्वयनय से सम्यग्दर्शन-चारित्र संवर व निर्जरा के कारण हैं और राग बंध का कारण है तथापि तीर्थंकर भ्रादि कुछ ऐसी विशिष्ट कर्म-प्रकृतियाँ हैं जिनके बन्ध में सम्यक्त्व भ्रथवा सम्यक्त्व व चारित्र कारण होते हैं तथा विशिष्ट प्रशस्तराग भी मोक्ष का परम्परा कारण हो जाता है। द्वादशांगसूत्रों के एकदेश का ज्ञान गुरुपरम्परा से श्री धरसेनाचार्य को प्राप्त हुआ था। श्री धरसेनाचार्य से यह ज्ञान श्री पुरुपदंत व श्री भूतविल को प्राप्त हुआ था, जिन्होंने उन द्वादशांगसूत्रों को लिपिवद्ध कर दिया और मास्त्र का नाम षट्खंडागम रखा। इस षट्खण्डागम के छठे खण्ड महाबंध में मिध्यास्त्र, असंयम, कवाय और योग को कर्मप्रकृतियों के बन्ध का कारण कहा है, किन्दु आहारकद्विक भौर तीर्थंकर इन तीनप्रकृतियों के लिये, मिध्यास्त्र आदि को बन्ध का कारण कहा है। वे द्वादशांग के सूत्र इसप्रकार हैं—

"आहारहुगं संजमवश्चयं । तित्ययरं सम्मसवन्वयं ।" ( म. बं. पु. ४ पृ. १८६ )

द्वादशांग के इन सूत्रों से यह स्पष्ट हो जाता है कि सम्यग्दर्शन व संयम विशिष्ट-कर्म-प्रकृतियों के लिये बन्ध का भी कारण है, इसीलिये इन प्रकृतियों के बन्ध का कारण मिध्यास्वादि को नहीं कहा गया है। द्वादशांग के सूत्रों का धनुसरण करते हुए भी कुन्दकुन्दाचार्य ने भी कहा है—

> सामण्णपष्चया खलु चउरो भण्णंति बंधकत्तारो। मिच्छतः अविरमणं कसायजोगा य बोढ्डवा ॥१०९॥ (समयसार)

बन्ध के करनेवाले सामान्यरूप से चारप्रत्यय (कारण) कहे गये हैं। वे चार प्रत्यय मिध्यात्व, अविरति, कषाय और योग जानने चाहिए।

नहा बु जहण्णाको जाणगुणाको पुणोवि परिणमितः । अण्णनां जाणगुणो तेण बु सो बंधगो भणिको ॥ १७१॥ बंसणणाणचरिनां ज परिणमदे जहण्णभावेण । जाणो तेण बु बज्जावि पुगाल कम्मेण विविहेण ॥ १७२॥ (समयसार )

यद्यपि समयसार गाथा १०९ में मिध्यात्वादि को बन्ध का कारण कहा है, किन्तु सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान और सम्यक्षारित्र भी जब तक जघन्यभाव से परिणमते हैं अर्थात् भ्रपनी उत्कृष्टदशा को प्राप्त नहीं होते हैं तबतक उनसे भी बन्ध होता है।

> वंसणणाणचिरत्ताणि मोक्खमानो ति सेविवस्वाणि। साथूहि इवं मणिवं तेहि वृ बन्धो व मोक्खो वा।। १६४ ॥ पंचास्तिकाय

दर्शन, ज्ञान, चारित्र मोक्षमार्ग हैं इसलिए वे सेवनयोग्य हैं ऐसा साधुग्रों ने कहा है। उन दर्शन-ज्ञान-चारित्र से बन्ध भी होता है भीर मोक्ष भी होता है। इसप्रकार एककारण से दोकार्य बतलाये हैं। श्री समंतभद्रा-चार्य ने रत्नकरण्ड श्रावकाचार में निम्न प्रकार कहा है—

> देशयामि समीचीनं, धर्मं कर्मनिवर्हणम् । संसारदुःखतः सत्त्वान्, यो धरस्युसमे सुखे ॥ २ ॥

संस्कृत दीका-'उत्तमे सुखे स्वर्गापवर्गादि प्रश्नवे सुखे, स धर्म इत्युच्यते ।'

मैं समंतमद्राचार्य समीचीनधर्म को कहता हूँ। वह धर्म कर्मी का नाश करनेवाला है तथा प्राणियों को जन्म-मरणरूपी दुःखों से छुड़ाकर उत्तमसुख ग्रर्थात् स्वगंव मोक्ष सुख में रखने वाला है। यहाँ पर भी धर्म को पुण्यवन्य के द्वारा स्वर्गसुल को देनेवाला और कर्मों के नाश से मोक्षसुल को देनेवाला बतलाया गमा है।

> ओंकारं बिन्दुसंयुक्तं निरुषं व्यायन्ति योगिनः। कामवं मोक्षदं चैव ओंकाराय नमो नमः।।

बिन्दु संयुक्त ओंकार का योगिजन नित्यध्यान करते हैं। वह ओंकार पुण्यबन्ध के द्वारा सांसारिकसुख का तथा मोक्षसुख का देनेवाला है। इसलिये धोंकार के लिये नमस्कार हो।

> चत्वार्येतानि मिश्राणि कषायैः स्वगंहेतवः ॥३०७॥ निष्कषायाणि नाकस्य मोक्षस्य च हितंषिणाम् । चतुष्टयमिव वत्मं मुक्तेबुंष्वायमङ्किभिः॥ ३०८॥ महापुराण पर्व ४७

श्री पं॰ पन्नालालको कृत अयं—"चारों ही गुण (सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र-तप) यदि कषायसिंहत हों तो (पुण्यवंश्व होने से) स्वगं के कारण हैं और कषायरिंहत हों तो ध्रात्मिहित चाहनेवाले लोगों को स्वगं और मोक्ष दोनों के कारण हैं। ये चारों ही मोक्षमार्ग हैं और प्रारिएयों को बड़ी कठिनाई से प्राप्त होते हैं।" यहाँ पर कषाय-रिहृत सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र-तप ये चारों स्वगं के कारण हैं, यह बात ब्यान देने योग्य है।

तत्त्वार्थंसूत्र में यद्यपि सम्यादर्शनज्ञानवारित्राणि मोक्षमार्गः ॥१९॥ सूत्र द्वारा सम्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र को मोक्षमार्गं तथा "मिण्यादर्शनादिरतिप्रमादकवाययोगा बंधहेतवः ॥ ८१९ ॥" सूत्र द्वारा मिथ्यादर्शन, अविरति, प्रमाद, कवाय, योग को बंघका कारण कहा है तथापि प्रध्याय छाह में, जहाँपर आस्त्रव के विशेष कारणों का कथन है, वहाँ पर सूत्र २१ में सम्यवस्त्र तथा सूत्र २४ में दर्शनविशुद्धि आदि को भी बंच का कारण कहा है।

पुरुषायं सिद्धयुपायं के कर्ता श्री अमृतचन्द्राचार्यं ने भी तत्त्वायंसार में इसप्रकार कहा है—

सरागसंयमध्यंव सम्यक्तवं देशसंयमः । इति देवायुषो हघेते भवन्त्यास्रवहेतवः ॥४।४३॥ विशुद्धिदंशंनस्योध्यंस्तपस्त्यागौ च शक्तितः । नाम्नस्तीर्थंकरत्वस्य भयन्त्यास्रवहेतवः ॥ ४।४९-५२ ॥

सरागसंयम, सम्यग्दर्शन, देशसंयम मे देवायु के आस्त्रव के कारण हैं।। ४३।। सम्यग्दर्शन की उत्कृष्ट-विशुद्धता, शक्ति अनुसार तप व स्थाग इत्यादि सोलह तीर्थंकर नामकर्म प्रकृति के आस्त्रव के कारण हैं।।४६-५२।। यहाँ पर सम्यग्दर्शन के साथ या सम्यग्दर्शन की उत्कृष्ट विशुद्धता तथा तप व त्याग के साथ राग विशेषण नहीं लगाया है।

यदि कहा जाय कि तीर्थंकर व आहारकद्विक के बन्ध का कारण मात्रराग है, सम्यक्ष्य व चारित्र तीर्थंकर-प्रकृति व आहारकद्विक के बंध के कारण नहीं हैं, सी ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि नयशास्त्र तथा द्वादशांग-सूत्रों से विरोध आता है। तीर्थंकर का बन्ध सम्यग्दर्शन के सम्द्वाव में होता है और सम्यग्दर्शन के अभाव में तीर्थंकरप्रकृति का बन्ध नहीं होता है। तीर्थंकरप्रकृति के बन्ध का सम्यक्ष्य के साथ सन्वय-व्यतिरेक सुष्टित हो जाने से कार्य-कारणभाव सिद्ध हो जाता है। ''अन्वय-व्यतिरेक-समधिगम्यो हि सर्वत्र कार्यकारण-भावः । तौ च कार्यप्रति कारण-व्यापार-सव्ययेक्षा-वेवोपपद्येते कुलालस्येव कलशम्प्रति । यथा कुलालस्य कलशं प्रत्यन्वयव्यतिरेकत्वं वर्तते, यतः सति कुलाले कलशस्यो-त्पत्तिर्जायते, अन्यया न जायते । व्यापारस्यव्यपेक्षौ यथा ।'' ( प्र० रत्नमाला )

सर्वत्र कार्य-कारणभाव अन्वय-व्यतिरेक से जाना जाता है। सो ये दोनों ( ग्रन्वय और व्यतिरेक ) कार्य के प्रति कारण के व्यापार की अपेक्षा में ही घटित होते हैं। जैसे कि कुम्भकार का घट के प्रति अन्वय-व्यतिरेक पाया जाता है। कुम्भकार होने पर हो कलश की उत्पत्ति होती है और कुम्भकार के अभाव में कलश की उत्पत्ति नहीं होती है। ( प्रमेय रत्नमाला पृ० १८५)

"अन्वयव्यतिरेकसमधिगम्यो हि हेतफलभावः सर्वम् ।" ( मूलाराधना पृ० २३ )

जगत् में पदार्थ का सम्पूर्ण कार्य-कारएाभाव अन्वय-व्यतिरेक से जाना जाता है। इस अन्वय-व्यतिरेक की इिष्ट से ही श्री समृतचन्द्राचार्य को पुरुषार्थसिद्ध पूपाय श्लोक २१ में सम्यक्तव और चारित्र को तीर्थं कर व आहा-रक्शरीर के बन्ध के लिए उदासीन अर्थात् अप्रेरक कारएा स्वीकार करना पड़ा। जब भी अमृतचन्द्राचार्य स्वयं तत्त्वार्थसार में बंघ के प्रति सम्यक्तव की हेतुता (कारणता) स्वीकार कर चुके हैं फिर पुरुषार्थसिद्ध घुपाय में वे उसका विरोध कैसे कर सकते थे।

यद्यपि पुत्र की उत्पत्ति माता व पिता दो के संयोग से होती है, न मात्र माता से पुत्रोत्पत्ति होती है और न मात्र पिता से पुत्रोत्पत्ति होती है, किन्तु जब वह पुत्र अपने पितामह ( बाबा ) के यहाँ रहता है तो वह अपने पिता का पुत्र कहलाता है और जब वही पुत्र अपने नाना के यहाँ चला जाता है तो वह अपनी माता का कहलाता है। ( यथा स्त्री-पुरुषाभ्यां समुख्याः पुत्रोविवक्षावरीन देववत्तायाः पुत्रोयं केचन वदंति, देवदत्तस्य पुत्रोऽयिनिति केचन वदंति बोबो नास्ति ( समयसार पृ० १०१ ) इसीप्रकार सम्यक्त्व और राग दोनों के संयोग से तीर्थं करप्रकृति का बन्ध होता है और चारित्र व राग इन दोनों के संयोग से आहारकशारीर का बन्ध होता है। मात्र राग से या मात्र चारित्र व सम्यक्त्व से बन्ध नहीं होता है। इनप्रकृतियों के बन्ध कारणों में कहीं पर राग को गौण करके सम्यक्त्व व चारित्र को मुख्य करके कथन कर दिया जाता है और कहीं पर सम्यक्त्व व चारित्र को गौण करके राग को मुख्य करके कथन कर दिया जाता है। नयवेत्ताग्रों के लिये इन दोनों कथनों में कोई विरोध नहीं है। कहा भी है—

### सम्प्रवरवचारित्राभ्यां तीर्यंकराहारकर्मणो बन्धः । योऽप्युपविष्टः समये न नयविवां सोऽपि दोषाय ॥२९७॥ पुरुषायं सिद्धच्याय

द्वादशांग में अथवा तत्त्वार्यसारादि शास्त्रों में जो यह उपदेश दिया गया है कि तीर्थंकरप्रकृति व आहारक-शरीरप्रकृति का बन्ध सम्यवस्वचारित्र से होता है, वह उपदेश भी नयवेत्ताओं को दोष के लिये नहीं है।

तीर्थंकरप्रकृति का बन्ध सम्यक्त्व व राग दोनों से होता है श्रीर आहारकद्विक का बन्ध संयम व राग इत दो से होता है, न मात्र राग से या मात्र सम्यग्दर्शन व संयम से बन्ध नहीं होता है, क्योंकि दोनों से ही उत्यक्त होने वाले कार्य की उनमें से एक के द्वारा उत्पत्ति का विरोध है।

"वोहितो चेवुष्परजमाणकरणस्स तत्थेवकावो समुष्पत्ति विरोहादो ।" ( धवल पु० ८ पु० ८३ )

वीतराग निर्विकरण समाधि में बुद्धिपूर्वक राग का बभाव हो जाने से वहाँ पर जो बन्ध होता है वह कर्मोदयवश से उत्पन्न हुए प्रबुद्धिपूर्वकराग से होता है। बीतरागसम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र से बन्ध नहीं होता है। इसी दृष्टि से पुरुषार्थिसद्वर्थाय में श्लोक २११ से २२२ तक कथन किया गया है।

वर्शनमात्मविनिश्चितिरात्म परिज्ञानमिष्यते बोधः । स्थितिरात्मिन चारितं कुत एतेभ्यो भवति बन्धः ॥२१६॥ पुरुषार्थसिद्धप्रुपाय

अपनी आस्मा का विनिश्चय सम्यग्दर्शन, भातम-परिज्ञान सम्यग्ज्ञान और आस्मा में स्थिरतारूप सम्यक् चारित्र ऐसे बीतराग-निर्विकल्परूप शुद्धरत्तत्रय से बन्ध कैसे हो सकता है अर्थात् नहीं हो सकता है। यह शुद्धनय का कथन है।

सत्तमम् भावयतो रत्नत्रयमस्ति कर्मबन्धो यः ।
स विषक्षक्वतोऽवश्यं मोक्षापायो न बन्धनोपायः ॥२९९॥
येनांशेन सुदृष्टिस्तेनांशेनास्य बन्धनं नास्ति ।
येनांशेन तु रागस्तेनांशेनास्य बन्धनं भवति ॥२९२॥
येनांशेन कानं तेनांशेनास्य बन्धनं नास्ति ।
येनांशेन तु रागस्तेनांशेनास्य बन्धनं नवति ॥२९३॥
येनांशेन चिश्चं तेनांशेनास्य बन्धनं नास्ति ।
येनांशेन चिश्चं तेनांशेनास्य बन्धनं नास्ति ।

असम्पूर्ण रत्नत्रय की भावना करनेवाले के जो शुभकर्म का बन्ध है, वह बन्ध विपक्ष-कृत अर्थात् सम्पूर्ण रत्नत्रय से विपक्ष असमग्र रत्नत्रयकृत होने से अवश्य ही मोक्ष का उपाय है, बन्ध (संसार) का उपाय नहीं है, यह कथन अशुद्धनिश्चयनय की दिष्ट से है। विकलरत्नत्रय से जो पुण्यबन्ध होता है वह मोक्ष का कारण है, संसार का कारण नहीं है।

> सम्माविद्वी पुण्णं ण होइ संसार कारणं णियमा । मोक्खस्स होइ हेउं जइ वि णियाणं ण सो कुणई ॥४०४॥ ( भावसंग्रह )

जितने मंश से सम्यग्दशंन है उतने अंश से बन्ध नहीं, जितने मंश से ज्ञान है उतने मंश से अन्ध नहीं, जितने मंश से चारित्र है उतने मंश से बन्ध नहीं तथा जितने मंश से राग है उतने मंश से बंध होता है। यह कथन शुद्धनय की दिंदर से हैं।

जिस वीतरागनिविकल्पशुद्ध (पूर्ण) रत्नत्रय का कथन श्लोक २१६ में है उसी शुद्धशब्द से श्लोक २१२-२१४ में कथन है, प्रन्यथा 'तत्त्वार्धसार' के कथन से अर्थात् स्ववचन से विरोध आजायगा। वि० जैन आचार्यों के बचनों में परस्पर विरोध होता नहीं है।

पुरुषार्थितद्वच्याय गाया २२० के प्रयं पर विचार किया जाता है-

रत्नत्रयमिह हेर्तुनिर्वाणस्यैव भवति नान्यस्य । आस्त्रवति यत् पुण्यं शुभोषयोगोऽयमपराधः ॥२२०॥

शुद्धरत्नत्रय निर्वाण का ही कारण है अन्य का कारण नहीं है। जो पुण्य का ग्रास्त्रव होता है, यह शुभोप-योग धर्यात् असमग्ररत्नत्रय का अपराध है।

"एकवेशपरित्यागस्तया चापहृतसंयमः सरागचारित्रं शुभोषयोग इति याववेकार्थः। सर्वपरित्यागः परमो-पेक्षासंयमो वीतरागचारित्रं शुद्धोपयोग इति याववेकार्थः।" ( प्रवचनसार पृ० ५४२ ) म्यन्तिस्य और कृतिस्य } [ १०८७

एकदेश परित्याग, अपहृतसंयम, सरागचारित्र, शुक्षोपयोग ये एकार्थवाची शब्द हैं। सबं परित्याग परमो-पेक्षा संयम वीतराग चारित्र मुद्धोपयोग ये एकार्थवाची शब्द हैं।

वीतरागिर्निवकल्पसमाधिकाल में सर्व रागद्वेषपरित्यागरूप जो वीतरागरत्नत्रय है वह शुद्धोपयोग है भौर सिवकल्पावस्था में जो एकदेश रागद्वेष परित्यागरूप सरागरत्नत्रय है वह शुभोपयोग है।

शुद्धोपयोगरूप रत्नत्रय की उत्तम दशा है। और शुभोपयोगरूप-रत्नत्रय जवन्यरत्नत्रय है। समयसार गाथा १७२ में जबन्यरत्नत्रय से बंध का होना बतलाया है। जबन्यरत्नत्रय शुभोग्योगरूप है अतः बंध को शुभोप-योग का सपराध बतलाया है। यदि प्रशस्तराय को ही शुभोपयोग कहा जावे तो शुभोपयोग का लक्षण प्रपह्त-संयम या सरागचारित्र नहीं हो सकता था।

प्रथमोपश्रमसम्यवत्व के सम्मुख करण्लिक्ष में प्रथमोपश्रमसम्यवत्वो पत्तिकाल में तथा पंचम, षष्ठगुण-स्थान में जो प्रतिसमय असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा होती है वह भी शुभोपयोग का फल है। स्वस्थानअप्रत्तसंयत के शुभोपयोगरूप धर्मध्यान से निर्जरा होती रहती है। इस प्रकार शुभोपयोग से संवर-निर्जरा भी तथा बंध भी दोनों परस्पर विरुद्ध कार्य होने में कोई बाधा नहीं है। कहा भी है—

> एकस्मिन् समवायावस्थन्त विश्वद्धकार्ययोरिष हि । इह बहति धृतमिति यथा व्यवहारस्तादृशोऽषि रूढिमितः ॥२२५॥[प्. सि. उ.]

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि शुद्ध भी जलाने का कारण नहीं है उसीप्रकार पूर्णरत्नत्रय भी बंध का कारण नहीं है। प्रग्नि के संयोग से जब भी का स्पर्शगुण विकारी हो जाता है अर्थात् उच्छा हो जाता है तो उस भी से जलाने का व्यवहार (कार्य) देखा जाता है। उसीप्रकार मोहनीयकर्मोदय के संयोग से रत्नत्रय जब असम- प्रता को प्राप्त हो जाता है प्रर्थात् जघन्यभाव को प्राप्त हो जाता है तो वह जघन्यरत्नत्रय बंध का भी कारण हो जाता है।

श्री अमृतचन्द्राचार्य गृहस्थ के प्रशस्तराग को परम्परामोक्ष का कारण बतलाते हैं-

''स्फटिकसम्पर्केणाकंतेजस इवेंघसां रागसंयोगेन शुद्धात्मनोऽनुभवातृक्रमतः परमनिर्वाणसौक्ष्यकारणस्वाच्च मुख्यः ।'' प्रवचनसार पृ० ६०९ ।

जैसे ई घन को स्फटिक के संपर्क से सूर्य के तेज का अनुभव होता है और इसलिए वह ऋपशः जल उठता है, उसीप्रकार गृहस्थ को राग के संयोग से शुद्धात्मा का अनुभव होता है ग्रीर इसलिए वह राग कमशः परमनिर्वाण-सोह्य का कारण होता है। ऐसा ग्राचार्य ने प्रवचनसार में कहा है।

> विञ्चतमसो रागस्तपः भृतनिधन्धनः। संध्याराग इवार्कस्य जन्तोरभ्युवयाय सः॥१२३॥ आस्मानुशासन

अन्वकार को नष्ट कर देने वाले प्राणी के जो तप और शास्त्र विषयक श्रनुराग होता है वह सूर्य की प्रभातकालीन लालिमा के समान है उससे स्वर्गव मोक्ष होता है।

इसप्रकार यह एकान्त नहीं है कि राग से बंध ही होता है और रत्नत्रय से बंध नहीं होता है। आशा है विद्वत् मण्डल शांत चित्त से द्वादशांग के सूत्रों पर जो 'महाबंध' में लिपिबद्ध हैं, विचार करने की कृपा करेंगे।

इस सम्बन्ध में निम्नलिखित गाथाएँ ध्यान देने योग्य हैं क्योंकि इनमें शुद्धात्मध्यान से, शुद्धोपयोग से, सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र, कषायनिग्रह, इन्द्रियनिरोध, प्रवचनअध्यास, इनसे पुण्यवंध भी होता है और मोक्षसुख भी मिलता है, ऐसा बतलाया गया है।

> जिणवर भएण जोई झाएँ। झाएइ सुद्धमप्याणं। जेण लहइ णिट्याणं लहइ कि तेण सुर लोयं।।२०॥ जो जाइ जोयण सयं दियहे शोक्केण लेखि गुरुभारं। सो कि कोसद्ध पि हु ण सक्कए जाहु भुवणयले।।२१॥ मोक्षपाहुड़

इन दो गाथाओं द्वारा श्री कुन्वकुन्दाचार्य ने बतलाया है—जो योगी ध्यान में जिनेन्द्रदेव के मतानुसार शुद्धात्मा का ध्यान करता है, वह स्वर्गलोक को प्राप्त होता है, सो ठीक ही है कि जिस ध्यान से निर्वाण प्राप्त हो सकता है उसध्यान से क्या स्वर्गलोक प्राप्त नहीं हो सकता ? अर्थात् ध्रवश्य प्राप्त हो सकता है, क्योंकि जो मनुख्य बहुत भारी भार को एक दिन में सो योजन ने जाता है तो वह क्या ध्राधा कोग्र भी नहीं ले जा सकता ? अवश्य ही से जा सकता है।

संपडनिव णिष्याणं देवासुर मञ्जयरायविहर्वेहि ! जीवस्स चरित्तावो दंसणाणप्यहाणायो ॥ ६ ॥ प्रवचनसार

श्री कुन्दकुन्याचार्य कहते हैं — सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान की प्रधानतायुक्त चारित्र से जीवों को देवेन्द्र, चसुरेन्द्र चकवर्ती की विभूतियों के साथ निर्वाण भी प्राप्त होता है।

पुष्णस्सासवभूदा अणुक्तंपा सुद्धकी व उवजोओ । विवरीओ पावस्स हु आवसहेर्ड वियाणाहि ॥ ५२ ॥

क्षायपाहुड प्० १ पृ० १०५

अणुकंपा सुद्धृवजोगो वि य पुण्णस्स असवस्त्रवारं । तं विवरीवं आसववारं पावस्स कम्मस्स ॥१८३४॥ मूलाराधमा

संस्कृत टीका-"सुद्ध्वयोगो गुद्धश्व प्रयोगः परिणामः।"

यहाँ पर शुद्धोपयोग से पुण्यकर्मआस्रव बतलाया गया है।

सम्मत्तेण सुदेस य विरदीए कसायणिगाहगुरोहि। जो परिणदो स पुण्णो तम्बिवरीदेण पानं तु ॥४७॥ मूलाचार

संस्कृत दीका - "सम्यक्त्याविकाररोन यः कर्मबन्धः स पुण्यमित्युच्यते ।"

यहाँ पर श्री कुन्वकुन्वाचार्य ने बतलाया है—सम्यग्दर्शन, श्रुत, व्रत, कषायों का निग्रह, इन्द्रियनिरोध से जो कर्मबंघ होता है वह पुण्यकर्म है।

> तत्तो चेव सुहाई समलाई थेव मणुग्र खमराणं। उम्मूलियदुकम्मं फुड सिद्धसुहं वि पवमणादो ॥४९॥ घवल बु० १ पृ० ५९

अर्थ-प्रवचन के अभ्यास से देव, मनुष्य और विद्याधरों के सर्वसुख प्राप्त होते हैं तथा सिद्धसुख भी प्राप्त होता है।

---वै. म. 5 व 12-10-72/IX-X-VI-IX/हो ला. जैन

# शुभोपयोग ( शुभपरिसाति ) से बन्ध के साथ संवर व निर्जरा भी होती है

शंका - शुप भावकर्म निर्जरा में कारण नहीं होते ऐसा क्यों ?

समाधान - शुप्तभावों से कर्मनिजंरा भी होती है। यदि शुप्तभावों से कर्मनिजंरा न हो तो कभी मोक्ष नहीं हो सकता है। अनादिमिध्यादृष्टि जब प्रथमोपशमसम्बद्धत के प्रश्निमुख होता है तो उसके क्षयोपशम, विशुद्धि, देशना, प्रायोग्य, करण ये पाँच लिब्धियाँ होती हैं। अध:करण, अपूर्वकरण और अनिदृक्तिकरण के भेद से करण-लिब्ध तीनप्रकार की है। उनमें से अपूर्वकरण भीर प्रनिदृत्तिकरण इन दो करणलिब्ध में गुणश्रेणी निजंरा, स्थिति-लंडन भीर अनुभागलण्डन होता रहता है। कहा भी है--

> गुणसेढीगुणसंकम द्विदिरसखंडा अपुन्यकरणायो । गुणसंकमरोण समा मिस्साणं पूरणोत्ति हवे ॥५३॥ (लब्धिसार )

अपूर्वकरण के प्रथमसमय से लेकर जबतक सम्यक्त्वमोहनीय मिश्रमोहनीय का पूर्णकाल है तबतक गुण-श्रेणीनिर्जरा, गुणसंक्रमण, स्थितिखंडन, अनुभागखंडन ये चार आवश्यक होते हैं।

बतः यहाँ पर मिध्यादिक के गुण श्रेणी निर्जरा के कारए। शुभोपयोग अर्थात् शुभभाव ही हो सकते हैं, क्योंकि मिध्यादिक के शुद्धोपयोग अर्थात् शुद्धभाव नहीं हो सकता है। श्रीर अशुभभाव संवर व निर्जरा का कारण होता नहीं। यदि शुभभाव को निर्जरा का कारए न माना जाय तो अनादिमिध्यादिक के प्रथमोपशमसम्यक्त्व की उत्पत्ति नहीं होने से कर्मों का क्षय अर्थात् मोक्ष हो नहीं सकता। कहा भी है —

"पुह-पुद्ध परिणामेहि कम्मक्खयामावे तक्खयाख्यवत्तीवो ।" [ जयधवल पु० १ पू० ६ ]

यदि शुभपरिणामों से और शुद्धपरिणामों से कमी का क्षय न माना जाय तो फिर कमी का क्षय हो ही नहीं सकता।

वर्मध्यान शुभोपयोग है। श्री कुन्यकुन्दाकार्य ने भी कहा है-

भावं तिबिहपयारं सुहा हुई सुद्धमेत णायव्यं । असुहं च अट्टव्हं सुह धम्मं जिणवरिवेहि ॥ ७६ ॥

जिनवरदेव ने भाव तीनप्रकार कहा है---शुभ, अशुभ और शुद्ध । यहाँ अशुभभाव तो आर्त्तरौद्ध ये हयान हैं और शुभ है सो धर्मध्यान है ।

धर्मध्यानरूप शुभपरिणामों में ही मोहनीयकर्म का क्षय करने की सामध्य है। कहा भी है --

"मोहणीय विवासो पुण घम्मण्झाणफलं, सुहुमसांपरायचरिमसमय तस्स विवासुवलंभादो ।"

धवल पुरु १३ पृरु ५१

मोहनीय का विनाश करना धर्मध्यान का फल है, क्योंकि सूक्ष्मसाम्परायगुरास्थान के श्रंतिमसमय में उसका विनाश होता है।

इसीलिये श्रीमदुमास्थामी आचार्य ने ''परे मोक्षहेतू ॥२९॥'' सूत्र द्वारा धर्मध्यान को मोक्ष अर्थात् कर्मक्षय का कारण बतलाया है।

दि॰ जैन प्राचीन आधारों का इतना स्पष्ट कथन होने पर जो शुभभाव को मात्र बंध का ही कारण मानते हैं कर्मनिजंरा का कारण नहीं मानते, उनके मत में मोक्ष कभी प्राप्त हो ही नहीं सकता, क्यों कि शुद्धभाव तो मोह-नीयकर्म के अभाव में ही सम्भव है, क्यों कि मोहनीयकर्म के अभाव में ही वीतरागभाव होता है।

### सुविबिद्ययत्यमुत्तो संजमतय संजदो विगदरागो । समणो समसुहदुक्खो मणियो सुद्धोवकोगो त्ति ॥१४॥ प्रवस्तन०

जिन्होंने पदार्थों को भौर सूत्रों को भले प्रकार जान लिया है, जो संयम और तप युक्त हैं, जो विगतराग हैं और जिनके सुख-दु:ख समान हैं ऐसे श्रमण को शुद्धोपयोगी कहा है। अर्थात् जिनके राग की किशाका भी विद्यमान है वे शुद्धोपयोगी नहीं हैं, शुभोपयोगी हो सकते हैं।

जिस जीव के मिथ्यात्व भीर कषाय दोनों पाप विद्यमान हैं। उसके शुभ भाव अर्थात् आत्मकल्याणरूप भाव नहीं होते। सम्यग्दृष्टि के मिथ्यात्व पाप का अभाव हो गया है भत उसके शुभोपयोग होता है। जिसके मिथ्यात्व और कषाय दोनों पापों का अभाव हो गया है ऐसे बीतरागसम्यग्दृष्टि के शुद्धीपयोग होता है।

—जै. ग. 11-9-69/VII/ बसग्तकुनार

# कथंचित् ग्रवत सम्यग्द्धि ग्रबन्धक है

शंका-अवत सम्याद्दि के बन्ध नहीं होता है, ऐसा 'समयसार' ग्रंथ में कहा है सी कैसे ?

समाधान—आगम में अनेक दृष्टियों से कथन हैं। जहाँ पर सम्यादृष्टि को अवन्ध कहा है वहाँ पर यह समफना चाहिए कि सम्यादृष्टि के अनन्तसंसार का कारण ऐसा बन्ध नहीं होता, स्योंकि उसके मिध्यात्व व अनन्तानुबन्धीचतुष्क का बन्ध नहीं होता है। इन पाँच प्रकृतियों के अतिरिक्त उसके अन्य छत्तीसप्रकृतियों का भी बन्ध नहीं होता है, क्योंकि उनकी वन्धक्षृष्टिछत्ति पहले और दूसरे गुणस्थान में हो जाती है। सम्यव्दृष्टि के केवल ४१ प्रकृति का बन्ध नहीं होता है। शेष प्रकृतियों का बन्ध तो अपने—अपने गुणस्थान अनुसार प्रतिसमय दसवेंगुणस्थान के अन्ततक होता रहता है। सूक्ष्मसाम्परायगुणस्थान तक सम्यव्दृष्टि सर्वथा अवन्धक नहीं है। प्रश्नत सम्यव्दृष्टि को सर्वथा अवन्धक मानना प्रागमविरुद्ध है। अनन्तसंसार का कारण ऐसा बन्ध सम्यव्दृष्टि के नहीं होता है, इस ग्रुपेक्षा से कहीं-कहीं पर अवतसम्यव्दृष्टि को अवस्थक कहा है।

—जॅ. सं. 2-8-56/VI/ मो ला. उरसेवा

### 'द्रव्यमोह' व "भावमोह" से श्रमिप्राय

शंका—प्रवचनसार गाथा ४५ की ताश्ययंदृत्ति टीका में श्री जनसेनाचार्य ने लिखा है—''द्रव्यमोहोदयेवि सित यदि गुद्धारमभावनावलेन मावमोहेन न परिणमित तदावन्धो न भवति ।''

यहाँ पर 'द्रध्यमोह' से 'सम्यक्ष्य प्रकृति' और 'माचमोह' से 'मिश्यास्य' ग्रहण करना चाहिये या अन्य कुछ गूढ़ रहस्य है ? किसका बन्छ नहीं होता है ? समाधान—दर्शनमोहनीयकर्म की तीनप्रकृतियाँ हैं—(१) मिध्यात्वप्रकृति, (२) सम्यग्मध्यात्वप्रकृति, (३) सम्यक्तवप्रकृति, (३) सम्यक्तवप्रकृति । कहा भी है—

"तत्र दर्शनमोहनीयं त्रिभेदम्-सम्यक्तवं निश्यात्वं तदुभयिनित । तत्र यस्योदयात् सर्वेनप्रणीतनार्गपराङ्गमुखस्तस्वार्यश्रद्धानित्रत्तपुको हिताहितविचारासमयां निश्याद्दृष्टिर्भवति तिन्मध्यात्यम् । तदेव सम्यक्तवं गुभपरिणामनिरद्धस्वरसं यदौदासोन्येनावस्थितमात्मनः श्रद्धानं न निरुणद्धि, तद्वेदयमानः पुरुषः सम्यग्दृष्टिरित्यभिद्योयते । तदेवनिश्यात्वं प्रकालन विशेषात्कीणमवशक्ति कोद्रवदसानिशुद्धस्वरसं तदुभयमित्याख्यायते । सम्यङ् निश्यात्वनिति
यावत् । पत्योदयाद्वात्मनोऽर्धशुद्धमदकोद्ववीवनोपयोगापादितनिश्वपरिणामवदुश्रयात्मको भवति परिणामः ।"

सर्वार्धसिद्धि ८१९।

अयं —दर्शतमोह्नीय के तीनभेद हैं — सम्यक्तव, मिच्यात्व और सम्यग्निण्यात्व। जिसके उदय से यह जीव सर्वेज्ञप्रणीत मागं से विमुख, तत्त्वायों के श्रद्धान करने में निरुत्सुक, हिताहित का विचार करने में ग्रसमर्थ ऐसा मिध्यादिष्ट होता है, वह मिध्यात्व दर्शनमोहनीय है। वही मिध्यात्व जब शुभपरिणामों के कारण ग्रपने स्वरस विपाक को रोक देता है भौर उदासीनरूप से अवस्थित रहकर आत्मा के श्रद्धान को नहीं रोकता है तब वह सम्य-क्त्य दर्शनमोह के उदय का वेदन करनेवाला सम्यग्डिष्ट कहा जाता है। वही मिध्यात्व प्रक्षालन विशेष के कारण क्षीणाक्षीण मदशक्ति वाले कोदों के समान ग्रधंशुद्ध स्वरस वाला होने पर तदुक भय कहा जाता है। इसी का दूसरा नाम सम्यग्मिष्यात्व है। इसके उदय से अधंशुद्ध मदशक्ति वाले कोदों और श्रोदन के उपयोग से प्राप्त हुए मिश्र परिणाम के समान उभयात्मक परिणाम होता है।

प्रवचनसार गाया ४५ को टीका में जो 'इन्यमोह' पर आया है, सोनगढ़ वाले यद्यपि उसका अयं मिण्यात्व प्रकृति करते हैं, तथापि उनका ऐसा अर्थ करना ग्रागम अनुकूल नहीं है, क्योंकि मिण्यात्व के उदय में यह जीव सर्वज्ञ प्रणीत मार्ग से विमुख रहता है तथा तत्त्वार्थों के श्रद्धान करने में निरुत्सुक रहता है। श्रतः मिण्यात्व प्रकृति के उदय में शुद्धात्म भावना सम्भव ही नहीं है।

भ्रतः 'द्रव्यमोह' से सम्यक्त्व प्रकृति दर्शन मोहनीय कर्म ग्रहण करना चाहिये। मंत्र शक्ति के द्वारा निविध किया हुआ विध जैसे मारने वाला नहीं होता है, वैसे ही शुभ परिणामों के द्वारा जब मिण्यात्व का स्वरस विपाक रुक कर सम्यक्त्व प्रकृति रूप हो जाता है तो वह सम्यक्त्व का घातक नहीं होता है। अतः इस सम्यक्त्व प्रकृति दर्शन मोहनीय कर्मोदय का वेदन करने वाला जीव वेदक सम्यक्ष्टि होता है।

"कधमेवस्स कम्मस्स सम्मत्तवयएसो ? सम्मत्तसहचारादो ।" धवल पु० १३ पृ० ३४८ ।

अर्थ — इस दर्शनमोह कर्म की सम्यक्तव संज्ञा कैसे है ? सम्यक्दर्शन का सहचारी होने से इस दर्शनमोह द्रव्यकर्म की सम्यक्तव संज्ञा है ।

वेदक सम्यक्त्व के काल में मिध्यात्व व मिश्र प्रकृति का स्वमुख उदय नहीं होता है, किन्तु संक्रमण द्वारा सम्यक्त्व प्रकृति रूप परमुख उदय होता रहता है । इसलिये ब्रात्मा भावमोह ग्रर्थात् मिध्यास्व रूप नहीं परिणमन करती है ।

मिण्यात्व प्रकृति के उदय से होने वाले १६ प्रकृति-बंध तथा अनन्तानुबन्धी के उदय से होने वाला २६ प्रकृति-बंध प्रथीत् निम्न ४१ प्रकृतियों का बंध नहीं होता है।

मिण्यात्व, नपुंसकवेद, नरकायु, नरकगित, एकेन्द्रिय जाति, द्वीन्द्रियजाति, श्रीन्द्रिय जाति, चतुरिन्द्रिय जाति, हुण्डकसंस्थान, असंप्राप्तासृपाटिका संहनन, नरकगितप्रयोग्यानुपूर्वी आतप, स्थावर, सूक्ष्म, अपयोग्तक और साधारण शरीर, यह १६ प्रकृति कर्म हैं जो मिण्यात्वोदय से बंधते हैं।

निद्वा-निद्वा, प्रसला-प्रचला, स्त्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी क्रोध-मान-माया-सोभ, स्त्रीवेब, तियँचायु, तियँचगित, मध्य के चार संस्थान, मध्य के चार संहनन, तियँचगित प्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, दुर्मंग, बु:स्वर, सनावेय और नीच गोत्र इन २५ कर्म प्रकृतियों का बंध अनन्तानुबन्धी कवायोवय में होता है।

इस सम्यक्त प्रकृति रूप द्रव्य मोह के उदय से सम्यग्दर्शन में शिथिलता व अस्थिरता आ जाती है। कहा भी है—

"सम्मत्तस्स सिढिलभावुष्णाययं अधिरतकारणं च कम्मं सम्मत्तंणाम ।" सम्यक्त्व में शिथिलता का उत्पादक और उसकी प्रस्थिरता का कारणभूत कर्म सम्यक्त्व प्रकृति दर्शनमोह है ।

ऐसा सम्भव नहीं है कि किसी भी द्रव्यमोह का उदय हो और उसके अनुरूप आत्म-परिणाम न हो। निर्विकलप समाधि में स्थित साधु के भी दसनें गुणस्थान में सूक्ष्म लोभ कर्मोदय के अनुरूप सूक्ष्म साम्पराय रूप परिणाम होते हैं। ऐसा नहीं है कि वह उच्चकोटि का साधु सूक्ष्म लोभोदय में न जुड़े और सूक्ष्म कथाय रूप न परिणाम कर पूर्ण अकथाय हो जाय। चारित्र मोहोदय के अभाव में ही जीव ग्यारहवें आदि गुणस्थानों में अकथाय होता है।

---जॅ. ग. 18-1-73/V/ क. चुन्नीलाल देसाई

# ग्रयती सम्यवत्थी के बन्ध, संयर व निजंश किस-किस कथाय की होती है

शंका—अवतसम्यग्दृष्टि के किस कवाय का संवर होता है। किस जाति की कवाय की निअंशा होती है सीर किस जाति की कवाय का पुष्य तथा पाप का बंध होता है ?

समाधान—अव्रतसम्यव्हिटजीव के चार घनन्तानुबन्धी कोष, घनन्तानुबन्धी मान, अनंतानुबंधी माया, अनंतानुबन्धी लोभ, घोर नपुं सकवेद का संवर होता है। घवतसम्यव्हिट जब अनन्तानुबन्धी कथाय की विसंयोजना करता है तब उसके अनंतानुबंधी चौकड़ी की पूर्ण निजंरा होती है। अन्य अवस्था में अनन्तानुबन्धी कथाय की स्तिबुक संक्रमण द्वारा निजंरा करता है। घवतसम्यव्हिट के सातिशय पुण्यवंघ होता है 'शुभोग्योगस्य पुण्योगचयपूर्वंकोऽपुनर्भावोगलम्भः।' अर्थाप्—शुभोग्योग का फल पुण्यसंचयपूर्वंक मोक्ष की प्राप्ति है। अव्रतसम्यव्हिट के अनन्तानुबन्धीकषाय का उदयाभाव हो जाने से अनन्तसंसार का कारण ऐसा पापवंघ नहीं होता। तथा २५ पापप्रकृतियों का संवर ( बंचव्यु-च्छिति ) हो जाने के कारण भी तीव्रपाप का बंध नहीं होता। कहा भी है—

# सम्यग्दर्शनशृद्धाः नारकतिर्यङ् नपुंसकस्त्रीत्वानि । दुष्कुलविकृताभ्यायुर्वेरिद्रतां च ब्रजन्ति नाप्यव्रतिकाः ॥ ( र. क. था. )

अर्थ-जो जीव सम्यग्दर्शन करि शुद्ध है ते द्वतरहितहू नारकी पागा, तिर्यंचपागा, नपुंस कपागा स्त्रीपणा कूं नाहीं प्राप्त होय है। अर नीचकुल में जन्म ग्रार विकृत नाहीं होय तथा अल्प आयु का द्यारक अर दरिद्रीपना कूं नहीं प्राप्त होय है।

—जै. सं. ६-६-५७/ ... / जै. स्वा. म. कुचामनसिटी

# स्वरूपावलम्बन के काल में भी कर्म प्रवश्य निमित्त बनता है

शंका—'समयसारवैषय' की भूमिका में पं० जगन्मोहनलालजो शास्त्री ने लिखा है—'कर्मोदय का अय-लम्बन न कर अपने स्वक्रप का अवलम्बन करे तो कर्म निमित्त नहीं बन सकता है।" इस पर प्रश्न होता है—क्या मोहनीय का आलम्बन न हो तो बन्ध भी नहीं होना चाहिये? किन्तु प्रथम गुणस्थान से दशम गुणस्थान तक कोई ऐसा समय नहीं है, जिसमें कर्म बंध नहीं होता हो।

समाधान — श्री भगवदुमास्वामित्रणीत 'तत्त्वार्थसूत्र' एक ऐसा ग्रन्थ है, जिसमें प्राय: सर्व जैन सिद्धान्तों का सार भरा हुआ है। इसीलिये दि० जैन समाज में इसका बहुत प्रचार है, ऐसा कोई भी गुरुकुल, विद्यालय या पाठ-शाला नहीं जिसमें छात्रों को 'तत्त्वार्यसूत्र' का अध्ययन न कराया जाता हो। जिन्होंने स्वयं संस्कृत विद्यालय में सम्ययन किया हो और उसके पश्चात् ४०-५० वर्ष से विद्यालय में भ्रष्ट्ययन करा रहे हों, उनको 'तत्त्वार्थसूत्र' विशेषज्ञ होना चाहिये। उसी 'तत्त्वार्यसूत्र' के आधार पर इस विषय का विचार किया जाता है।

"विपाकोऽनुभवः ॥ २१ ॥ स ययानाम ॥ २२ ॥ ततश्च निर्कारा ॥ २३ ॥ अध्याय द ।

संस्कृत टीका—''विशिष्टो विविधो वा पाक उदयः विपाकः, यो विपाकः स अनुभव इत्युष्यते । स अनुभवः प्रकृतिफलं जीवस्य भवति । कथम् ? यथानाम प्रकृतिनामानुसारेण । तेन ज्ञानावरणस्यक्तं ज्ञानाभावो सिव-करूपस्यापि । एवं सर्वत्र सिवकस्पस्य कर्मणः कलं सिवकस्पं ज्ञातस्यम् । दर्शनावरणस्य कलं दर्शनशक्तिप्रच्छावनता । मोहनीयस्यकलं मोहोत्पादनम् । आयुषः कलं भवधारणसञ्जनम् । ततस्तरमाद्विपाकादनन्तरमात्मने योजानुग्रहवाना-नत्तरं दुःखनुष्ववानानतरं निर्करा भवति ।''

'बि' ग्रयित् विशेष ग्रीर विविध, 'पाक' अर्थात् कर्मों के उदय या फल देने को अनुभव कहते हैं। प्रकृति के नाम के अनुसार वह अनुभव अर्थात् प्रकृतिफल जीव के होता है। ज्ञानावरए। कर्म के फल से ज्ञान का ग्रभाव होता है। ग्राहमा की दर्शनशक्ति को प्रकृष्ठादन करना दर्शनावरण का फल है। आतमा में मोह को उत्पन्न करना मोहनीयकर्म का फल है। भव में रोके रखना आयुक्तमं का फल है। कर्म की विपाक (फल देने) के पश्चात् अर्थात् श्राहमा का भला-बुरा करके अथवा सुख-दु:ख देकर कर्म की निजंरा हो जाती है।

इसी बात को श्री अमृतचन्द्राचार्यने भी कहा है—

"स्वफलसंपादनसमर्थकर्मावस्थालक्षणान्युदयस्थानानि ।" समयसार ।

विषाकः प्रागुपात्तानां यः शुभाशुभक्तमंणाम् । असाधनुभवो ज्ञेयो यथानाम भवेच्च सः ॥ तत्त्वार्यसार

क्षपक श्रेणी में कर्मों का क्षय करनेवाले जीव के सर्वोत्कृष्ट स्वरूप का अवलम्बन होता है और दसवें गुण-स्थान में मोहनीयकर्म सूक्ष्म होता है, किन्तु सूक्ष्ममोहनीयकर्म भी उस स्वश्वरूप का अवलम्बन करनेवाली प्रात्मा को सूक्ष्मकषाय उत्पन्न कराता है। इसीलिये इस गुणस्थान का नाम सूक्ष्मसाम्पराय रखा गया है। श्री अमृतवन्द्रा- चार्य ने इस सूक्ष्मसाम्परायगुणस्थान का स्वरूप इस प्रकार कहा है—

सूक्ष्मत्वेन कवाषाणां शमनात्क्षपणात्त्रया। स्वार्यसार

श्री पं प्रशासासची कृत अयं — जो कथायों के उपशमन अथवा क्षपण करने के कारण उनकी सूक्ष्मता से सिहत है वह सूक्ष्मसाम्पराय नामक गुणस्थानवर्ती कहलाता है। इस गुणस्थान में रहनेवाला जीव सिर्फ संज्वलन-लोभ के सूक्ष्म उदय से युक्त होता है।

घुदको सुंभयवत्यं, होदि जहा सुहमरायसंजुत्तं । एवं सुहमकसाओ सुहमसरागोत्तिणादव्यो ।। ५८ ।। [गो० जी० ]

जिसप्रकार धुले हुए कसूमी वस्त्र में लाखिमा सूक्ष्म रह जाती है, उसी प्रकार जो जीव अत्यन्त सूक्ष्मराग-स्त्रोभ कषाय से युक्त है उसको सूक्ष्मसाम्परायनामक दशमगुरास्थानवर्ती कहते हैं।

'तोम्भटसारकर्मकाण्ड' में इस दसवें गुरास्थान में १७ प्रकृतियों का बंध बतलाया है, क्योंकि वहाँ पर सूक्ष्मसंज्वलनलोभ के उदय से सूक्ष्मराग होता है।

"पञ्चानां ज्ञानावरणानां यशः कोर्तेरस्वीयोत्रस्य पञ्चानामन्तरायाणां च मन्दकवायास्रवाणां सूक्ष्मसाध्य-रायो बन्धकः । तक्ष्मावादुसरत्रतेवां संवरः ।" ( सर्वार्थसिद्धि ९।१ )

भी पं॰ कुलचन्दको कृत अर्थ- मन्दकषाय के निमित्त से भ्रास्त्रव को प्राप्त होनेवाली पाँच ज्ञानावरण, चार दर्शनावरण, यश:कीर्ति, उच्चगोत्र और पाँच प्रस्तराय इन सोलहप्रकृतियों का सूक्ष्मसाम्परायजीव बंध करता है, अत: मन्दकषाय का अभाव होने से आगे इनका संवर होता है।

बारहर्वे क्षीरामोहगुणस्थान में 'कर्मोदय का अवलम्बन नहीं है, अपने स्वरूप का ग्रवलम्बन है' फिर भी केवलज्ञान के ग्रभाव के लिये ज्ञानावरणादिकमं निमित्त बने हुए हैं। श्री अरहंत भगवान की विहार आदि किया में नाम कर्म तथा शरीर स्थित रहने में भ्रथात् ऊर्झ्यमन स्वभाव का घात करने में भ्रायुकमं निमित्त कारण हैं। कुम्बकु-काचार्य ने कहा भी है—

"पुष्णफला अरहंता तेसि किरिया पुणो हि औदस्या।"

अरहंत भगवान की किया निश्चय से औदियकी हैं अर्थात् कर्मोदय से होती हैं।

आउस्स खयेण दुणो जिल्लासी होइ तेसपय**डीणं।** पच्छा पावड सिग्घं लोयग्गं समयमेत्तेण ॥ ५७६ ॥ नियमसार

आयुकर्म के क्षय से शेष प्रकृतियों का सम्पूर्ण नाश होता है, फिर वे शीघ समयमात्रमें लोकाव्रमें पहुँचते हैं।

"आयुष्यवेदनीयोदययोर्जीबोध्वंगमनसुखप्रतिबन्धकयोः सत्त्वात् ।" ( धयल ११४७ ) जीव के ऊर्ध्वंगमन-स्वभाव का प्रतिवन्धक ग्रायुक्तमं है ।

श्रवती सम्यवत्वी श्रात्मा को ग्रवन्थक मानना बन्ध तत्त्व विषयक भूल है

शंका—कानजीस्वामी के अभिनन्दन ग्रंथ पृ० १६२ पर भी रामजीमाई ने लिखा है कि "अविरतसम्बाहित्द के कवायों की प्रवृत्ति नहीं होने से अबन्ध है और द्रव्यलिंगी के कवाय होने से बन्धक है।" क्या यह कथन ठीक है ? यवि ठीक है तो मिश्रगुणस्थान में भी अनन्तानुबंधी व मिश्याख का भी अभाव है अतः यहाँ भी अबंध मानना पड़ेगा जो कि किसी को भी इष्ट नहीं है।

समाधान — ग्रविरतसम्यग्दिक के कथायों में प्रवृत्ति नहीं है, ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि 'ग्रविरत' शब्द ही कथायों में प्रवृत्ति का खोतक है। कहा भी है—

> णो इंदियेसु विरदो, णो जीवे थावरे तसे वापि। जो सद्दृदि जिखुत्तं सम्माइट्टी अविरदो सो ॥ २९ ॥ गो० जी०

अर्थ---जो इन्द्रियों के विषयों से तथा त्रस-स्थावरजीवों की हिंसा से विरक्त नहीं है, किन्तु जिनवाणी पर श्रद्धा करता है वह अविरतसम्यग्दिष्ट है।

चारित्तं गश्यि जदो अविरद अंतेसु ठारोसु ॥१२॥ गो० जी०

अर्थ-अविरतसम्यग्दिक अर्थात् चतुर्यगुणस्थानतक चारित्र (संयम ) नहीं होता है।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य, श्री अमृतचन्द्राचार्य तथा श्री जयसेनाचार्य 'प्रवचनसार' गाथा २३७ में कहते हैं कि असंयत प्रथति अविरत का श्रद्धान अर्थात् सम्यग्दर्शन व्यर्ष है, क्योंकि वह निर्वाण को प्राप्त नहीं कराता है।

''सट्हमाणो अत्थे असंजदा वा ण णिव्वादि ॥ २३७ ॥'' प्रवचनसार

संस्कृत टीका—''असंयतस्य च यथोदितात्मतत्त्वप्रतीतिकपश्चद्वानं यथोदितात्मतत्त्वानुभूतिकपं ज्ञानं वा कि कुर्यात्।''

यथा प्रदीपसहितपुरवः स्वकीयपीरुवबलेन भूपपतनाद्यदि न निवर्तते तवा तस्य श्रद्धानं प्रदीपो हिष्टर्वा कि करोति न किमिष । तथायं जीवः श्रद्धानज्ञानसहितोऽपि पौरवस्थानीयचारित्रबलेन रागादिविकल्परूपादसंयमाद्यादि न निवर्त्तते तदा तस्य श्रद्धानं ज्ञानं वा कि कुर्याञ्च किमपीति ।''

अर्थ — पदार्थों का श्रद्धान करनेवाला सम्यग्हिट भी यदि असंयत हो तो निर्वाण को प्राप्त नहीं होता है। आस्मतत्त्व प्रतीतिरूप श्रद्धान तथा यथोक्त आत्मतत्त्व की अनुभूतिरूप ज्ञान असंयत के क्या करेगा? अर्थात् असंयत के आत्मतत्त्व का श्रद्धान व ज्ञानरूप सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान निरयंक है। जंसे दीपक को रखनेवाला स्वांखा पुरुष अपने पुरुषार्थं के बल से कूपपतन से यदि नहीं बचता है तो उसका श्रद्धानरूप दीपक व दिव्हिण ज्ञान कुछ भी कार्य-कारी नहीं हुआ तैसे ही यह जीव सम्यक्श्रद्धान व ज्ञानसहित भी है, परन्तु पौरुष के स्थानभूत चारित्र के बल से रागद्धीषादि विकल्परूप असंयम (अविरति) भाव से यदि अपने को नहीं बचाता है तो सम्यग्दर्शन तथा सम्यग्ज्ञान वया हित कर सकते हैं कुछ भी नहीं कर सकते।

यहाँ पर यह स्पष्ट कर दिया है कि नित्र आत्मतत्त्व की श्रद्धारूप सम्यग्दर्शन व निजात्मानुभूतिरूप सम्यग्ज्ञान भी हो, किन्तु चारित्र न हो तो उस अविरतसम्यग्दिष्टजीव का सम्यग्दर्शन व ज्ञान निरयंक है। अविरत-सम्यग्दिष्ट यदि उपवास आदि तप भी करे तो वह भी उपकारी नहीं है क्योंकि तप के द्वारा जितनी कर्म निजंश होगी, श्रविरति के कारण उससे अधिक बन्ध हो जाता है। श्री कृत्वकृत्वाचार्य तथा श्री वसुनन्दि सिद्धान्त सक्तवर्ती ने कहा भी है—

सम्मादिद्विस्स वि अविरदस्स ण तवो महागुणो होवि । होदि हु हत्थिणहाणं चुंबच्छिद कम्मं त तस्स ।। १०।५२ ॥ मूलाचार

संस्कृत टीका —"अपगतास्कर्मणो बहुतरोवादानमसंयमनिमित्तस्येति प्रवर्शनाय हस्तिस्नानोवन्यासः । चुंव-चिछ्नदः कर्मेय एकत्र वेष्टयस्यन्यत्रोद्वेष्टयति, तपसा निर्चरयति कर्मासंयमसावेन बहुतरं गृह्धाति कठिनं च करोतीति।" अर्थ- अविरत ( व्रतरिहत ) सम्याद्धि का तप महोपकारक नहीं है, क्योंकि तप के द्वारा जितना कर्म आत्मा से छूटता है उससे बहुतर कर्म असंयम से बंध जाता है ऐसा अभिप्राय निवेदन के लिये हिस्तरनान का दिन्ता है। चुंदि छिद ( लकड़ी में छुद करने वाला वर्मा) का एक पार्श्व भाग रज्जु से मुक्त होता है तो दूसरा पार्श्वभाग रज्जु से इद वेष्टित होता है, वैसे ही तप से अविरतसम्यादिष्ट कर्म की निजंदा करता है, परन्तु धविरतभाव के कारण उस निजंदा से अधिक बहुतर कर्मों का प्रहण होता है तथा वह कर्मबंध अधिक इद भी होता है।

इसपकार श्री कृन्धकृन्वाचार्य और उनके टीकाकार श्री अमृतचन्द्रादि आचार्यों ने यह स्पष्टरूप से बत-लाया है कि अविरतसम्बद्धिट का श्रद्धान व ज्ञान लाभदायक नहीं है, क्योंकि निर्जरा से अधिक कर्मबंघ होता है। श्री गौतमगणधर ने भी द्वादशांग के 'महाकर्मप्रकृतिप्राभृत' में कहा है—

''जेते बंधमा णाम तेसिमिमो णिहेसो । गवियाणुवावेण णिरधगदीएऐऐरहया बंधा । तिरिक्खावंशा । देव बंधा । मणुसा बंधा वि अस्थि, अबंधा वि अस्य ।''

अर्थ — जो वे बंधक जीव हैं उनका यहाँ निर्देश किया जाता है। गतिमार्गेशा के श्रनुवाद से नरकगित में नारकीजीव बंधक हैं, तिर्यंच बंधक हैं, देव बंधक हैं, मनुष्य बंधक भी हैं, ग्रबंधक भी हैं।

यहाँ पर श्री गौतम गणधर ने यह बतलाया है कि अविरतसम्यग्दिष्ट चतुर्थंगुणस्थानतक के सर्व नारकी, सर्वदेव तथा संयतासंयत पंचम गुणस्थान तक के सर्व तिर्यंच बंधक ही हैं, कोई भी नारकी, देव या तिर्यंच प्रबंधक नहीं हैं। मनुष्यों में बंधक भी हैं, प्रबंधक भी हैं। श्री बीरसेनाचार्य बतलाते हैं कि कीन मनुष्य बंधक हैं और कीन अवन्धक हैं—

"मिच्छ्सासंजमकषायक्षीयाणं बन्धकारणाणं सम्बेसिमकोगिम्हि अभावा अजोगिणो अबंद्यया । मेसा सब्वे-मणुस्सा बंधया, मिच्छ्साविबन्धकारणमञ्जूतत्तावो ।"

अर्थ — कर्मबन्ध के कारणभूत मिथ्यात्व, असंयम, कषाय और योग हैं। अयोगकेवली चौदहवें गुणस्थान में इन सब बन्ध कारणों का अभाव होने से अयोगीजिन भवन्धक हैं, शेष सब मनुष्य बन्धक हैं, क्योंकि मिथ्यात्वादि बन्ध कारणों से संयुक्त पाये जाते हैं।

ग्यारहर्वे, बारहर्वे गुणस्थानों में छद्यस्थवीतरागी के और तैरहर्वे गुग्रास्थान में सयोगकेवली के यद्यपि मिथ्यात्व, अविरत और कषाय इन बन्ध-कारणों का अभाव हो गया है तथापि बन्ध के कारण योग का सद्भाव होने से वे भी बन्धक हैं। कहा भी है —

"जे कम्मबन्धया वे दुविहा—इरियाबहर्बधया सांपराइयबन्धया चेवि । तस्य जे इरियाबहर्बन्धया ते दुविहा—छदुमत्या केवलिणो चेवि । जे छदात्या ते दुविहा—उवसंतकसाया छीणकसाया चेवि । न सांपराइयबन्धया ते दुविहा—सहुमसांपराइया बादरसांपराइया चेवि ।"

अर्थ — जो कभी के बन्धक हैं, वे दो प्रकार के हैं — ईर्यापयबंधक और साम्परायिकबंधक । इनमें से जो ईर्यापथबन्धक हैं वे दो प्रकार के हैं — उपधान्तकषाय—ग्यारहवें गुरास्थानवाले भीर कीरणकषाय—बारहवें गुरास्थानवाले भीर कीरणकषाय—बारहवें गुरास्थानवाले भीर कीरणकषाय—बारहवें गुरास्थानवाले । जो साम्परायिकबन्धक हैं वे दो प्रकार के हैं — सूक्ष्मसाम्परायिक और बादरसाम्परायिक ।

मसंयतसम्यग्दृष्टि के मिनरित, कषाय और योग इन तीन बंध के कारणों का सद्भाव है फिर असंयत• सम्यग्दृष्टि अबन्धक नहीं हो सकता । यदि अविरतसम्यग्दृष्टि को असंघक माना जायेगा तो उपर्युक्त द्वादशांग के सूत्रों से विरोध था जायगा।

#### यस्य रागोऽग्रुमात्रेण विद्यतेऽन्यत्र वस्तुनि । ब्रात्मतस्य-परिज्ञानी बध्यते कलिलैरपि ॥ १४७ ॥ धोगसार प्राप्नत

अर्थ — जिसके पर-वस्तु में अणुमात्र अर्थात् अतिसूक्ष्म भी राग विद्यमान है, वह आत्मतत्त्व का ज्ञाता होने पर भी कर्मप्रकृतियों से बंधता है।

इस पद्य में श्री अभित्रगति आधार्य में यह बतलाया है कि जो योगी ( मुनि ) आत्मतत्त्व का परिज्ञाता तो है, परन्तु पर-वस्तु में बहुत सूक्ष्मराग भी रखता है तो वह अवश्य कर्मबन्धन से बंध को प्राप्त होता है, मात्र सम्य-स्दर्शन कर्मबंध रोकने में समर्थ नहीं है, उसके लिये रागद्वेष के प्रभावरूप सम्यक्चारित्र का होना भी जरूरी है।

चतुर्थंगुणस्थानयासे अविरतसम्यग्दिक के लेशमात्र भी चारित्र नहीं है और रागद्वेष की बहुलता है प्रतः वह कमों से अवश्य बंधता है। अविरतसम्यग्दिक के कमेंबंध नहीं होता है ऐसा कहना एक बड़ी भारी भूल है।

#### वंसणणाणचिरत्तं जं परिणमवे जहुन्णभावेण । णाणी तेण बु बज्झवि पुरुगलकस्मेण विवहेण ॥ १७२ ॥ समयसार

अर्थ — जब तक सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप रत्नत्रय जधन्यभाव से परिणमता है, तबतक ज्ञानी ( मुनि ) भी नानाप्रकार के पूर्गलकर्मी से बंधता है।

इस गाथा में बतलाया गया है कि यथाख्यातचारित्र से पूर्व सम्यग्दिष्टमुनि के सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र ज्ञचन्यभाव से परिणमते हैं मतः उस मुनि के पुद्गलकर्मों का साम्परायिक बंध होता रहता है। अविरतसम्यग्दिक के तो चारित्र भी नहीं है, उसके तो कर्मों का बंध होना म्रवश्यंभावी है। अविरतसम्यग्दिक म्रवंधक नहीं हो सकता है।

#### बंसणणाणचरित्ताणि मोनखमग्गो ति सेविवन्वाणि। साष्ट्रीह इबं मणिबं तेहि दु बंद्यो व मोनखो वा।। १६४।। पंचास्तिकाय

अर्थ--सम्यग्दर्शन-ज्ञात-चारित्र मोक्षमार्ग है इसलिये वे सेवने योग्य हैं। ऐसा साधुओं ने कहा है। परन्तु अन सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र से बंध भी होता है ग्रीर मोक्ष भी होता है।

इस गाथा में भी श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने बतलाया है कि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र यद्यपि मोक्समार्ग हैं तथापि जबतक वे जघन्यभाव से परिणमते हैं उन सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र से साम्परायिक कर्मवंश्व होता है। अदिरत-सम्यग्दर्शनज्ञान है भौर वह भी जघन्यभाव से परिणत है उसके तो साम्परायिक कर्मवंश्व अवश्य होता है।

जो श्री गौतमगणधर ने द्वादशांग के 'महाकमंत्रकृतिप्राभृत' में कहा है इसी को श्री कुन्दकुन्दादि आचार्यों ने कहा है। फिर भी यदि कोई ग्रविस्तसम्यग्दिष्ट के कर्मबंध स्वीकार नहीं करता तो यह उसकी भूल है।

—जे. ग. 31-5-70/VII/ रो. ला. मिचल

- (१) बन्ध होने पर स्वतंत्रता मध्ट होकर परतन्त्रता उत्पन्न हो जाती है
- (२) शरोर परमाणुरूप नहीं, स्कन्धरूप है

गंका—सोनगढ़ से प्रकाशित 'ज्ञानस्यभाव-क्रोबस्यभाव' पुस्तक के पृ० ७१ पर लिखा है — "शरीराविक का प्रत्येक परमाणु स्वतंत्रक्य से परिश्रमित हो रहा है, उसे कोई दूसरा बदल दे ऐसा लीनकाल में भी नहीं हो सकता।" किन्तु इसके विपरीत भी पं० टोडरमलजी ने लिखा है—"कबहूँ तौ जीव को इच्छा के अनुसार शरीर प्रवर्ते हैं। कबहूँ शरीर की अवस्था के अनुसार जीव प्रवर्ते हैं। कबहूँ जीव अन्यथा इच्छारूप प्रवर्ते हैं, पुद्गल अन्यथा अवस्थारूप प्रवर्ते हैं। इहाँ ऐसा जानना, जैसे वीयपुरुषनिक इकदंडी बेड़ी है। तहाँ एक पुरुष गमनावि किया चाहै अर दूसरा भी गमनावि करें तो गमनावि होय सकें, वोऊनिविष एक बैठि रहें तो गमनावि होय सकें नाहीं अर वोऊनिविष एक बैठि रहें तो गमनावि होय सकें नाहीं अर वोऊनिविष एक बैठि रहें तो गमनावि होय सकें नाहीं अर वोऊनिविष एक बैठि रहें तो गमनावि होय सकें नाहीं अर वोऊनिविष एक बेठि रहें तो गमनावि होय सकें पि सकें पि काया। तैसे आत्मा के अर शरीराविकरूप पुद्गल कें एक क्षेत्रावगाहरूप बंधान है तहीं आत्मा हलनचलनावि किया चाहै अर पङ्गलु तिस शक्ति करि रहित हुआ हलनचलन न करें वा पुद्गलविष शक्ति पाइए है आत्मा को इच्छा न होय तो हलनचलनावि न होय सकें। बहुरि इनि विष पुद्गल बलवान होय हालें चालें तो ताकी साथि विना इच्छा भी आत्मा आदि हालें चालें।" प्रश्न यह है कि शरीर क्या परमाणुरूप है या स्कन्धरूप है ? और शरीर का परिणमन किस रूप हो रहा है ?

समाधान — को उमास्वामी आचार्म ने "अणवः स्कन्धाश्च ॥४।२४॥" सूत्र द्वारा यह बतलाया है कि पुद्गलद्रव्य दो प्रकार का है अथवा पुद्गल की दो पर्यायें हैं एक धणुरूप क्षोर दूसरी स्कन्धरूप। इसी बात को को कुन्दकुन्वाचार्य ने नियमसार में कहा है —

"क्षणुखंधवियव्येष दु पोश्गलदर्व्यं हवेइ दुवियव्यं।"

परमाणु घौर स्कन्घ के भेद से पुद्गलद्रव्य दो प्रकार का है।

अष्णणिरावेशको को परिणामी सो सहावपन्जावो। खंधसरूबेण पुणो परिणामो सो विहावपन्जायो ॥२८॥ [ नियमसार ]

संस्कृत टीका — परमाणुपर्यायः युद्दगलस्य शुद्धपर्यायः । स्कन्धपर्यायः स्वजातीयबन्धलक्षणलक्षितत्वाद-शुद्धः इति ।

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि प्रत्यद्रव्य निरपेक्ष होने से परमाणुरूप पर्याय पुद्गल की स्वभावपर्याय अर्थात् गुद्धपर्याय है। स्वजातीयवंध के कारण स्कन्झरूप पर्याय पुद्गल की विभावपर्याय अर्थात् अग्रुद्धपर्याय है।

भी अमृतचन्द्राचार्य भी 'तत्त्वार्थसार' के तीसरे प्रधिकार में कहते हैं---

द्वचणुकाद्याः किसानन्ताः पुद्गलानामनेकधा । सन्त्यचिसमहास्कन्धपर्यन्ता बन्धपर्यायाः ॥ ७६ ॥

क्षयं — द्वचणुक को आदि करके प्रचित्तमहास्कन्धपर्यन्त पुद्गल को अनेकप्रकार की बंधपर्यायं हैं। शरीर-बंधरूप स्कन्धपर्याय हैं। जब पुद्गल की शरीररूप स्कन्धपर्याय होती है उससमय परमाणुरूप पर्याय का अभाव रहता है, क्योंकि पर्यायें कमवर्ती होने से एककाल में एक ही पर्याय विद्यमानरूप रहती है। एककाल में एकद्रव्य की एक से अधिक द्रव्यपर्याय विद्यमान नहीं रह सकती। अत: शरीररूप स्कन्धपर्याय में परमाणुरूप पर्याय की विद्यमानता और उसकी स्वतंत्रता का स्वप्न देखना उचित नहीं है।

शरीर पुद्गल की बंबरूप पर्यायें हैं। श्री उमास्वामि आचार्य ने तत्त्वार्यसूत्र अध्याय १ में ''बंधेऽधिकी पारिणामिकी च ।। ३७ ।।'' इस सूत्र द्वारा यह बतलाया है कि बंघ होने पर जो अधिक गुणवाला है वह पारिणामिक अर्थात् परिणमन कराने वाला होता है। ''यथा आर्क्षो गुडः अधिकमधुररसः स पारिणामिकः तदुपरि ये रण्यावय पतन्ति ते भावान्तरम् तेषामुवावानं क्लिम्नो गुडः करोति, अन्येषा रेण्यावीनां स्वगुणमुस्पायित परिणामयसीति पारिणामिकः, परिणामक एव पारिणामिकः।'' तत्त्वार्यवृत्ति पृ० २०६।

जैसे प्रधिक मधुररसवाला गीला गुड़ पारिए। मिक (परिणमन कराने वाला) होता है उस गीले गुड़ पर जो घूल आदि गिरती है वे घूल-कर्ण भावान्तर अर्थात् गुड़रूप परिएाम जाते हैं गीला गुड़ उन घूल-कण को ग्रहण करके अपने गुए रूप प्रथात् मधुररसरूप परिएामाता है इसलिये गीला गुड़ परिणामक प्रथात् पारिए। मिक है। जैसे वह ग्राधिक गुणवाला गुड़ पारिण। मिक परिएामन करानेवाला होता है उसी प्रकार अन्य भी अधिकगुण वाले अल्प गुणवाले को परिणमाते हैं।

भी अमृतचन्द्राचार्य ने भी 'तत्त्वार्थसार' में कहा है-

बन्देऽधिकगुणो यः स्यात्सोऽन्यस्यपारिणामिकः। रेणोरधिकमाधुर्यो दृष्टः विसन्न गुडो यथा।। ७४।। [तस्वार्यसार ]

बंध होने पर जो अधिक गुणवाला है वह हीन गुणवाले को अपने रूप परिणमा लेता है। जैसे अधिक मिठास से युक्त गीला गुड़ घूलि को अपनेरूप परिएामाता हुआ देखा जाता है।

मतः सोनगढ़ वालों की यह मान्यता कि 'शरीरादिक का प्रश्येक परमाणु स्वतंत्ररूप से परिएामित हो रहा है, उसे कोई दूसरा बदल दे ऐसा तीनकाल में भी नहीं हो सकता, उपयुक्त आगम से विरुद्ध है। बन्ध हो जाने पर स्वतन्त्रता नष्ट हो जाने से परतंत्र हो जाता है। शरीर भी पुद्गल की बंघरूप स्कन्ध पर्याय है।

ण". ग. 8-2-73/VII & VIII/ सलतानींसह

# दो श्रमूर्तिक द्रव्यों का बन्ध ( संबन्ध ) नहीं होता

शंका—दो अथवा दो से अधिक अमूर्तिक द्रश्यों के परस्पर सम्बन्ध होने पर क्या कोई तीसरी अमूर्तिक वस्तु उत्पन्न हो सकती है, जिस प्रकार कि मूर्तिक परमाणुओं के परस्पर बन्ध से विभिन्न मूर्तिक वस्तुओं का उद्भव होता है।

समाधान—दो अमूर्तिक द्रव्यों का परस्पर बन्ध नहीं होता ग्रतः तीसरी अमूर्तिक वस्तु के उत्पन्न होने का प्रश्न ही नहीं उठता । भी प्रयचनसार गाया ९३ की ठीका में कहा भी है — अनेकद्रव्यात्मकैवयप्रतिपत्तिबन्धनी द्रव्यपर्याः । स द्विविधः, समानजातीयोऽसमानजातीयश्च । सत्र समानजातीयो नाम यथा अनेकपुद्गलात्मको द्वर्णप्-कस्त्र्यणुकः इत्यादि असमानजातीयो नाम यथा जीवपुद्गलात्मको देवो मनुष्य दृश्यदि ।

अयं — अनेक द्रव्यात्मक एकता की प्रतिपत्तिका कारणभूत द्रव्यपर्याय है। वह दो प्रकार है—
(१) समानजातीय (२) असमानजातीय। समानजातीय वह है जैसे कि अनेक पुद्गलात्मक द्वि-अणुक, त्रिप्रणुक इत्यादि। मसमानजातीय वह है जैसे कि जीव पुद्गलात्मक देव, मनुष्य इत्यादि – नोटः — यहाँ पर दो या ध्रिषक अमूर्तिक द्रव्यात्मक एकता की प्रतिपत्ति को कारणभूत ऐसी कोई द्रव्यपर्याय नहीं कही है। पुद्गल की पुद्गल के सम्बन्ध से तथा जीवपुद्गल के सम्बन्ध से दो प्रकार की ही द्रव्यपर्याय कही गई है, तीसरे प्रकार की कोई द्रव्यक्ष पर्याय नहीं कही है। अतः दो अमूर्तिक द्रव्यों के सम्बन्ध से कोई द्रव्यपर्याय उत्पन्न नहीं होती।

—जै. सं. 6-9-56/VI/ बी. एल. पर्व श्रुजालपुर

# संवर तत्त्व

### संवर निजंरा के हेत्

शंका— संवर और निर्जंश करने के लिये क्या-क्या करना होगा ? उसके लिये क्या-क्या आवश्यक है ?

समाधान-संवर और संवरपूर्वक निर्जरा ये दोनों मोक्षमार्ग हैं, क्योंकि इंश्व के कारणों का अभाव तथा निर्जरा इन दोनों के द्वारा समस्तकर्मों का श्रत्यन्त क्षय हो जाना ही तो मोक्ष है। कहा भी है---

''बंधहेरवाभावनिजेराभ्यां क्रुस्तकर्मविप्रमोक्षो मोक्षः ॥२॥'' ( त० सू० अ० १० )

बंध के हेतु (कारण) के अभाव ही का नाम संवर है। जिन-जिन प्रकृतियों के बंध के हेतु का ग्राभाव हो जायगा उन-उन प्रकृतियों का संवर हो जायगा, जैसे मिध्यात्वोदय से सोलह प्रकृतियों का बंध होता है और ग्रान्तानुबंधी कषायचतुष्क के उदय में २५ प्रकृतियों का बंध होता है। सम्यग्दर्शन हो जाने पर मिध्यात्व और ग्रान्तानुबंधी कषायचतुष्क के उदय का अभाव हो जाने के कारण, उनके हेतु से बंधने वाली ४१ प्रकृतियों का बंध रक जाता है ग्रथीत् संवर हो जाता है। इसीप्रकार अन्य कषायोदय तथा योग इनके अभाव में भी संवर हो जाता है।

मिध्यादर्शन, अविरति, प्रमाद, कषाय श्रीर योग थे पाँच बंघ के कारण हैं जैसा तस्वार्धसूत्र अध्याय में कहा है—

#### "मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमावकवाययोगा बंधहेतवः ॥ १ ॥"

जब ये पाँच बंध के कारण हैं तो उनके प्रतिपक्षी 'सम्यग्दर्शन, विरति, अप्रमाद, अकषाय और अयोग' मोक्ष के कारण होने चाहिये अर्थात् संवर और निर्जरा के कारण हैं। श्री विद्यानन्द स्वामी ने स्लो. या. अ. स सुत्र १ को टीका में कहा है—

> तिद्वपर्ययतो मोक्षहेतवः पंचसूत्रिताः । सामर्थ्यावत्र नातोस्ति विरोधः सर्वथा गिराम् ॥ ३ ॥

अर्थ — मिध्यादर्शन, अविरति, प्रमाट, कषाय और योग इनसे उसटे सम्यग्दर्शन, विरति, भप्रमाद, अवकाय और प्रयोग ये पाँच मोक्ष के कारण कहे गये हैं। यहाँ पर यह अर्थ सामर्थ्य से निकलता है, इसमें कोई विरोध नहीं है। ऐसा दिव्याद्यनि में कहा गया है।

सम्यग्दर्शन हो जाने पर ४१ प्रकृतियों का संवर हो जाता है। देशव्रत हो जाने पर दस प्रकृतियों का, महाव्रत होने पर चार प्रकृतियों का, अप्रमत्त होने पर ६ प्रकृतियों का, ग्रकषाय होने पर ५६ प्रकृतियों का और अयोग होने पर एक प्रकृति का संवर हो जाता है। इसप्रकार सम्यग्दर्शनादि पाँच कारणों के द्वारा समस्त १२० बंघयोग्य प्रकृतियों का संवर हो जाता है।

अथवा सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र ये तीनों संवर और निर्जरा के कारण हैं। तस्वार्यसूत्र प्रथम अध्याय में कहा भी है—

#### 'सम्यव्यक्तिज्ञानच।रित्राणि मोक्षमार्गः ॥ १ ॥'

अर्थ - सम्यग्दर्शन, सम्यग्झान व सम्यक्चारित्र इन तीनों की एकता मोक्षमार्ग है, अर्थात् सम्यग्दर्शन सम्यग्दर्शन सम्यग्दर्शन सम्यग्दर्शन सम्यक्चारित्र के द्वारा संघर घीर निर्जरा होती है। सम्यग्दर्शन घीर चारित्र की प्राप्ति का उपाय निम्नप्रकार है--

जब तक यथार्थ जान, अद्धान की प्राप्तिरूप सम्यावर्शन की प्राप्ति न हुई हो तब तक तो जिनसे यथार्थ उपदेश मिलता है ऐसे जिन-वचनों का सुनना, धारण करना तथा जिनवचन के कहने वाले भी जिन-गुढ की भक्ति, जिनबिंद का दर्शन इत्यादि व्यवहार मार्ग में प्रवृत्त होना प्रयोजनवान है और जिसके अद्धान ज्ञान तो हुआ तथा साक्षात् प्राप्ति न हुई तब तक पूर्व कथित कार्य, परद्रव्य का आलम्बन छोड़नेक्व अणुव्रत महाव्रत का ग्रहण समिति, गुप्ति, पंचपरमेक्ठी का ध्यात्रक्य प्रवर्तन, उसीतरह प्रवर्तन वालों की संगति करना और विशेष जानने के लिये शास्त्रों का अभ्यास करना इत्यादि व्यवहारमार्ग में आप प्रवर्तना तथा अन्य को प्रवर्तना ऐसे व्यवहारमय का उपदेश अंगीकार करना प्रयोजनवान है। व्यवहारनय को कथंचित् असत्यार्थ कहा गया है। यदि सब असत्यार्थ जानकर छोड़ दें तो शुभीपयोगक्व व्यवहार छोड़े और शुद्धोपयोग की साक्षात् प्राप्ति हुई नहीं इसलिये उलटा अशुमीपयोग में आकर छाट हुआ यथा कथंचित् स्वेच्छारूप प्रवर्ते तब नरकाविगति तथा परम्परा निगीव को प्राप्त होकर संसार में हो भ्रमण करता है। इस कारण साक्षात् शुद्धनयका विषय जो शुद्ध आत्मा उसकी प्राप्ति जबतक न हो तबतक स्ववहारनय मी प्रयोजनवान है। ऐसा स्याहादमत में भी गुरु का उपदेश है।

( समयसार पृ० २७ रायचन्द्र ग्रन्थमाला )

इसी बात को भी अमृतचन्द्र आचार्य निम्न कलश के द्वारा कहते हैं —

उभयनयविरोध ध्वंसिनि स्यात्पदांके, जिनवचिस रमंते ये स्वयं वांतमोहा। सपवि समयसारं ते परं ज्योतिष्क्वं, रनवमनयपक्षाक्षुण्णमीक्षंत एव ॥ ४॥

पं० जयसन्द्रजी कृत अर्था— निश्चय-व्यवहाररूप जो दो नय उनके विषय के भेद से आपस में विरोध है। उस विरोध के दूर करनेवाला स्यास्पद कर चिह्नित जो जिन भगवान का चचन, उसमें जो पुरुष रमते हैं-प्रचुर प्रोतिसहित अश्यास करते हैं वे पुरुष बिना कारण अपने आप मिध्यास्य कर्म के उदय का चमनकर इस अतिशयरूप परमज्योति प्रकाशमान मुद्धआत्मा को शीझ हो अवलोकन करते हैं। कैसा है समयसाररूप मुद्धात्मा ? नवीन नहीं उत्पन्न हुआ है-पहिले कर्म से आच्छादित था वह प्रगट व्यक्तरूप हो गया है। फिर कैसा है-सर्वया एकान्तरूप कुनय की पक्षकर खंडित नहीं होता, निर्वाध है।

सम्यग्दर्शन की प्राप्ति के लिये निश्चय या व्यवहार के एकान्त पक्ष का त्यागकर अर्थात् किसी भी एक नय का सर्वथा एकान्तपक्ष ग्रहण नहीं करके स्याद्वादमयी जिनवचनरूप आर्षेग्रन्थों का अध्ययन करना चाहिए तथा जिन-गृष्ठ (निर्मन्थगुष्ठ ) व जिनदेव के दर्शन भीर भक्ति करनी चाहिये।

ध्यवा पंचमहात्रत, तीन गुप्ति, पाँच समिति, दस धमें, द्वादम अनुप्रेक्षा; बाईस परिषहों को जीतना, पाँच पापों के त्यागरूप चारित्र और अंतरंग व बहिरंग तप द्वारा संवर व निर्जेरा होती है। कहा भी है---

# वदसमिदीगुत्तीओ धम्माण्वेहा परिषहजओ य । चारित्तं बहुभेया णायम्वा भाव संवरिवसेसा ॥३५॥ ( वृ० द्व० सं० )

अर्थ — पाँच वृत, पाँच समिति, तीन गुप्ति, दस धर्म, बारह अनुप्रेक्षा बाईस परीषह-जय तथा अनेक प्रकार का चारित्र इस तरह ये सब भावसवर के विशेष भेद जानने । इनसे द्रव्यसंवर होता है ।

—जै. ग. 13-8-64/lX/ बसंतकुमार

# प्रतिमाथारी एवं ग्रायिकाओं के संवर में विशेषता

शंका—फरवरी १९६६ के 'सम्मित संवेश' में पूठ १२ पर यह प्रश्न है कि "जितना संवर पहली प्रतिमा वाले के होता है को कते ?" इसके उत्तर में श्री के होता है सो कते ?" इसके उत्तर में श्री पंठ कूलचन्वजी ने यह लिखा है कि "पांचर्य गुणस्थान में चारिश्रसम्बन्धी विशुद्धि में तारतम्य है, सबके एक समान विशुद्धि महीं होती। इसलिए उत्तरोत्तर संवर में भी विशेषता जान लेनी खाहिये !" खतुर्घ गुणस्थान में ४१ प्रकृतियों का संवर है और इसमें मनुष्यगित आदि वस प्रकृतियों के मिल जाने से पांचर्य गुणस्थान में ५१ प्रकृतियों का संवर होता है। अब प्रश्न यह है क्या प्रथम प्रतिमा में ४१ प्रकृतियों से कुछ कम प्रकृतियों का संवर रहता है और ग्यारहवों प्रतिमा में या आधिकाओं के ५१ से अधिक प्रकृतियों का संवर होता है?

समाधान—निध्यात्वकमं से १६ प्रकृतियों का आस्रव होता है, अनन्तानुबन्धी कवाय से २५ प्रकृतियों का आस्रव होता है बौर अप्रत्याख्यानावरण्यकषाय से १० प्रकृतियों का आस्रव होता है। दूसरे गुण्स्थान में मिथ्यात्व कर्मोदय का अभाव है, इसलिये मिथ्यात्वकमंसम्बन्धी १० प्रकृतियों का आस्रव न होने से दूसरे गुण्स्थान में १० प्रकृतियों का संवर है। तीसरे व चौथे गुण्स्थानों में मिथ्यात्व व अनन्तानुबन्धीकषाय इनका उदय नहीं है, अता इन दोनों गुण्स्थानों में मिथ्यात्व व अनन्तानुबन्धीसम्बन्धी ४१ प्रकृतियों का आस्रव नहीं होता है, अर्थाद्व तीसरे और चौथे गुण्स्थानों में ४१ प्रकृतियों का संवर है। पौचवें गुण्स्थान में अर्थात् प्रथम प्रतिमा से ग्यारहवीं प्रतिमा तक सभी प्रतिमाशों में अप्रत्याख्यानावरण्यकषाय का उदय भी नहीं रहता अतः इन सब प्रतिमाओं में अप्रत्याख्यानावरण्यकषाय का उदय भी नहीं रहता अतः इन सब प्रतिमाओं में अप्रत्याख्याचानवरण्यकषाय का उदय भी नहीं रहता अतः इन सब प्रतिमाओं में अप्रत्याख्याचानवरण्यकषाय का उदय भी नहीं रहता अतः इन सब प्रतिमाओं में अप्रत्याख्याचानवरण्यकषायसम्बन्धी १० प्रकृतियों का मास्रव भी नहीं होता। पंचमगुणस्थानवर्ती सभी प्रतिमा वालों के तथा आधिकाओं के ५१ प्रकृतियों का ही संवर होता है, हीनाचिक प्रकृतियों का संवर नहीं होता है। ध्रवल पु० द सूत्र ७ व द तथा १४, १६, १७, १६ में इन प्रकृतियों के नाम का निर्देश है।

यद्यपि पंचम गुणस्थान में प्रति प्रतिमा उत्तरोत्तर विशुद्धता बढ़ती जाती है, जिसके कारण स्थितिबन्ध और अनुभागबन्ध में अंतर पड़ता है तथापि संवरसंबंधी ५१ प्रकृतियों की संख्या में कोई विशेषता नहीं है।

—ज". ग. 4-4-66/IX/ र. ला. जैन

#### निविकल्प ध्यान के बिना भी संबर-निर्जरा

शंका--क्या निविकल्प ध्यान के बिना संवर तथा निजंरा नहीं होती ?

समाधान — शुभ परिणामों से भी कर्मों का संवर व निर्जरा होती है। कहा भी है —

'सुह-सुद्भपरिणामेहि कम्मक्खयाभावे तक्ख्याणुवबत्तीवो ।' जयधवल पु० १ प० ६

अर्थ — यदि शुभ और शुद्ध परिएममों से कर्मों का क्षय (निजरा) न माना जाय तो फिर कर्मों का क्षय हो नहीं सकता। 'अरहंतणमोक्कारो संपहिबंधावो असंखेजजगुणकश्मश्रखयकारओ त्ति तस्य वि पुणीणं पवृत्तिष्पसंगावो ।' स्वध्यक्त पु० १ पृ० ९

अर्थ-अरहंत-नमस्कार तत्काक्षीनवन्य की अपेक्षा असंध्यातगुणी कर्मनिजंरा का कारण है, इसलिये उसमें भी (अरहंत-भक्ति में भी ) मुनियों को प्रयुक्ति होती है।

इन आगमवावयों से सिद्ध है कि निर्विकल्पध्यान के बिना भी अरहंतभक्ति आदि के द्वारा भी कर्मों का संबर व निजंरा होती है।

-- जौ. म. 4-1-68/VII/ ज्ञा. कु. बहुजात्या

- (१) संवर का स्वरूप, हेतु, ग्रास्रव के हेतु
- (२) गुष्ति स्नादि से पुण्य व पाप दोनों का संवर

शंका—आख़य के निरोध को संवर कहते हैं। क्या बन्ध के निरोध की भी संवर कह सकते हैं? यदि हाँ तो दोनों में कीन अधिक ठीक है? संवर का कारण गुन्ति, समिति, धर्म, परीषहजय व चारित्र कहा है। सो क्या ये पुष्य आख़व के भी कारण हैं? यदि नहीं तो पुण्याख़व का कोन कारण है ? यदि हाँ तो संवर और पुष्य आख़व के एक ही कारण कैंसे होते हैं?

समाधान— बासव के निरोध को संवर कहते हैं। मोक्षशास्त्र अ० ६ सूत्र १। बन्ध के निरोध को बन्धबगुच्छित्ति कहते हैं। आस्रवपूर्वक बन्ध होता है। संवर हो जाने पर बन्ध-बगुच्छित्ति तो बिना कथन किये भी सिद्ध
हो जाती है। सात तत्त्वों में इसी कारण संवर तत्त्व कहा है। गुप्ति बादि संवर के कारण हैं! जिस कमोदय से
जिन-जिन प्रकृतियों का बन्ध होता है उस-उस प्रकृति के उदय के भ्रभाव में उससे बंधने वाली प्रकृतियों का संवर
हो जाता है। जंसे मिध्यात्वोदय से १६ प्रकृतियों का और भ्रमन्तानुबन्धीचतुष्क के उदय से २५ प्रकृतियों का बन्ध
होता था। इनके उदय के अभाव में १६ व २५ प्रकृतियों का संवर व बन्ध-बगुच्छित्ति हो जाती है। मिध्यात्व व
अनन्तानुबन्धीचतुष्क का भ्रभाव पुण्यप्रकृतियों के आस्रव के कारण नहीं है। जिस-जिस गुणस्थान में जो कथाय व
योग है वह आस्रव का कारण है और जितनी कथाय का अभाव है वह संवर व निर्जरा का कारण है। गुप्ति बादि
कथायों के भ्रभाव स्वरूप हैं, अतः वे संवर का कारण हैं, किन्तु उस समय जो कथाय व योग हैं वे पुण्यास्त्व के
कारण हैं। दसकें गुणस्थान तक पुण्य व पाप दोनों प्रकार की प्रकृतियों का आस्रव होता रहता है। ११ वें १२ वें
१३ वें इन तीन गुणस्थानों में केवल सातावेदनीयरूप पुण्यप्रकृतियों का आस्रव होता है; क्योंकि बहाँ पर कथायोदय
का अभाव है। गुप्ति बादि से मात्र पापप्रकृतियों का संवर होता हो सो भी बात नहीं, किन्तु देवायु व देवाति
आदि पुण्यप्रकृतियों का भी संवर सातवें, आठवेंगुणस्थान में होता है। पाँचवें गुणस्थान में मनुष्पायु व मनुष्यगित
आदि दुण्य प्रकृतियों का संवर होता है भीर चौथे गुणस्थान में तियँचायुरूप पुण्यप्रकृति का संवर हो जाता है।

—जै. ग. १-1-64/1X/ र. त्या. जैन

# सविकल्पावस्था में भी संवर तत्त्व सम्भव है

शंका-संवर तत्व वया सविकल्प अवस्था में भी संभव है ?

समधान—सिवकल्प अवस्था में भी संवरतत्त्व संभव है। मिट्यात्व कर्मोदय से जिनप्रकृतियों का आसव होता था, सासादनादि गुग्रस्थानों में मिट्यात्वोदय के प्रभाव में उनका संवर हो जाता है। इसीप्रकार अनन्तानु-बन्धी आदि कर्मोदय के कारण जिन कर्मप्रकृतियों का आस्रव होता है, उन-उन कर्मोदय के अभाव में उन-उन प्रकृतियों का संवर हो जाता है। "मिच्यादर्शनप्रधान्येन यरकर्म आस्रवित तक्षिरोद्याच्छेपे सासादनसम्यग्हब्द्यादौ तत्संवरो भवति । किं युनस्तत् ? मिच्यास्वनपुंसकवेद नरकायुर्नेरकगत्येकद्वित्रिचतुरिन्द्रियजातिहुच्ड संस्थानासन्प्राप्तासृपाटिकासंहनननरकः गतिप्रायोग्यानुपूर्व्यातपस्थावरसूक्ष्मापर्याप्तकासाधारणशरीरसंज्ञक बोडशप्रकृति लक्षणाम् ।" सर्वार्थसिद्धि ९।१ ।

अर्थ — मिध्यादर्शन की प्रधानता से जिन कमों का म्रास्नव होता है, उनका मिध्यादर्शन के ग्रमाव में सासादन आदि शेष गुणस्थानों में संवर होता है। मिध्यात्व, नपुंसकवेद, नरकायु, नरकगित, एकेन्द्रियजाति, द्वीन्द्रियजाति, त्रीन्द्रियजाति, विद्याले, असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन, नरकगितप्रायोग्यानुपूर्वी, आतप, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्तक और साधारए। शरीर इन सोलह कर्मप्रकृतियों का दूसरे आदि गुग्रस्थानों में संवर होता है।

निदानिदा बादि २५ प्रकृतियों का बास्रव अनन्तानुबन्धीकर्मोदय से होता है। तीसरे बादि गुरास्थानों में अनन्तानुबन्धी उदयाभाव में इन २५ कर्म प्रकृतियों का संवर हो जाता है वर्थात् सम्यग्मिध्याद्दिट तीसरे गुणस्थान में और असंयतसम्यग्दिट चौथे गुणस्थान में (१६ + २५) ४१ कर्मप्रकृतियों का संवर होता है।

दूसरे, तीसरे, चौथे गुणस्थानों में सिवकल्पअवस्था होते हुए भी संवरतत्त्व पाया जाता है।

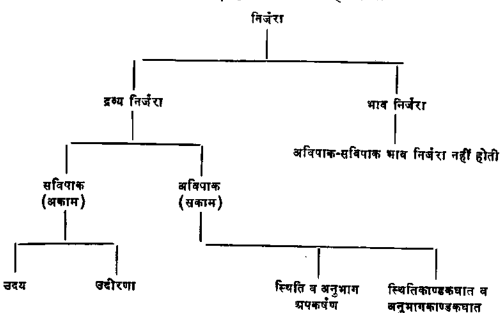
—र्ष. ग. 2-11-72/VII/ रोबनलाल

# निर्जरातत्त्व

#### निजंरा के मेदोपमेदों का विवेचन

शंका—द्रव्यनिर्जरा के कितने भेव होते हैं ? सविषाक-अविषाक किसके भेव हैं, द्रव्यनिर्जरा के वा भाव-निर्जरा के ? क्या भावनिर्जरा के सविषाक अविषाक मेव नहीं किये जा सकते हैं ? स्थितिकाण्डकधात तथा अनु-मागकाण्डक से संजात निर्जरण किसमें अन्तभूत किया जा सकता है ? धवल पु० १२।४६८ पर जो कथन है वह अतिशयविद्युद्धियुक्त मिध्यात्वियों को अपेक्षा है । यहाँ 'अतिशयविद्युद्धियुक्त' से क्या अभिप्राय ?

समाधान - निम्नलिखित विवरण से एतद्विषयक स्पष्टीकरण हो जायगा-



ध्रयस पु० १२ पृ० ४६८ पर जो निजंरा का कथन है वह सम्यग्डिन्ट तथा घतिषयिवशुद्धियुक्त, अर्थात् सम्यक्त्व के ग्रिभमुख मिथ्यादिष्ट की अपेक्षा कथन है। सम्यक्त्व के अभिमुख मिथ्यादिष्ट के प्रायोग्यलिख में ४६ प्रकृतियों का संवर हो जाता है। तथा अपूर्वकरण व अनिवृत्तिकरण (करणलिख) में भविपाकद्वयितर्जरा विशुद्धपरिणामों द्वारा होती है। अन्य मिथ्यादिष्टयों के उदय व उदीरणा द्वारा सविपाकनिर्जरा होती है।

--- पत 27-4-74/\*\*\*\*\*/ ज. ला. जैन भीण्डर

ग्रविपाक निर्जरा का स्वरूप, उत्पत्ति-गुणस्थान तथा द्रव्यनिर्जरा के मेदों के विवेचन शंका---अविपाक भाव निर्जरा किसे कहते हैं ? कौन से गुणस्थान से चालू होती है ?

सभाद्यान—आत्मा के जिन भावों अर्थात् परिणामों के द्वारा अनुदय प्राप्त कर्मों का गालन किया जाता है, उन परिणामों को म्रविपाकनिर्जरा कहते हैं। इन परिणामों में तप की मुख्यता है। सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र, द्वादश म्रतुप्रेक्षा, परीषहजय, उपसर्ग-जय, विषय-कषाय-जय म्रादि भावों के द्वारा म्रविपाकनिर्जरा होती है, स्वामि-कारिकेयानुमेक्षा गाठ १०६ से ११४।

यह निजंदा प्रथमोपशमसम्यक्त्य के अभिमुख जीव के अपूर्वकरण से प्रारम्भ होती है। कहा भी है-

''प्रयमोपशमसम्बक्त्वोत्पत्तौ करणत्रय परिणाम चरमसमये वर्तमानविशुद्धिविशिष्ट-मिथ्याह्ब्देः आयुर्वजित ज्ञानावरणादि सप्तकर्मणां यद्गुणश्रोणिनर्जराद्धस्यम् ।''

इस मिथ्याद्दक्टि के विशिष्ट विशुद्ध परिगाम अविपाकनिर्जरा के कारण हैं। इस अविपाक निर्जरा में कर्म निर्जीगों रस होकर भड़ते हैं।

शंका---सविपाकनिर्जरा और अविपाकनिर्जरा ये दो भेद द्रव्यनिर्जरा और भावनिर्जरा इन दोनों के हैं या किसी एक के ?

समाधान—सर्विपाकिनजरा और अविपाकिनजरा ऐसे दो भेद द्रव्यकर्म-निर्जरा के हैं। कहा भी है—
"निर्जरा वेदना विपाक इत्युक्तम्। सा द्वेधा अबुद्धिपूर्वा कुशलमूला चेति। तत्र नरकादिषु कर्मकलविपाकजा अबुद्धिपूर्वा, सा अकुशलानुबन्धी परिवहजये कृते कुशलमूला, सा शुभानुबन्धा निरनुबन्धा चेति।" स. राज. ९१७।७ ।

वेदना के विपाक को निर्जरा कहते हैं। निर्जरा दो प्रकार की है (१) अबुद्धिपूर्वा (२) कुमलसूला। नरकादि गतियों में कर्मफल विपाक से होनेवाली अबुद्धिपूर्वा निर्जरा होती है, जिससे धकुमल (अकल्याणकारी कर्मों) का बंध होता है। परीषहजय आदि से कुमलसूला (कल्याणकारी) निर्जरा होती है, जो मुभ का बंध कराती है या बंध बिलकुल ही नहीं कराती।

"पूर्वाजितकर्म परित्यागो निर्जरा । सा द्विप्रकारा वेदितब्या । कुतः ? विषाकजेतरा चेति । तत्र चतुर्गता-विक्रजातिविशेषावधूर्णित संसारमहाणेत्रे चिरं परिस्नमतः शुभागुभस्य कर्मण औदियकमावोदीरितस्य क्रमेण विषाक-कालप्राप्तस्य यस्य यथा सबसद्दे द्यतान्यतरिवकल्यबद्धस्य तस्य तेन प्रकारेण विद्यमानस्य यथानुभवोदयाविलस्रोतोऽनु-प्रविद्यस्यारक्ष्यफलस्य स्थितिक्षयादुदयागतपरिभुक्तस्य या निवृत्तिः सा विषाकजा निर्जरा । याकर्माप्राप्तविषाककाल-मौषक्रमिक क्रियाबिशेषसामर्थ्यावनुदीर्णं बलादुदीयं उदयाविल प्रवेश्य वेद्यते आस्रपनसाविषाकवत्सा अविषाकनिर्जरा । ( रा० वा० ६१२३ ) 'तपसा हि अभिनवकर्मसबन्धाभावः पूर्वोपचितकर्मक्षयश्च अविषाकनिर्जराप्रतिज्ञानात् ।"

रा० वा० ९।३।

पूर्वोपाजितकमं का भड़जाना निर्जरा है। वह निर्जरा दो प्रकार की है (१) विपाकजा (२) अविपाकजा। चतुर्गतिमहासागर में चिर परिभ्रमणणील प्राणी के मुभाशुभ कमों का औदियिकमावों से उदयाविल में यथाकाल प्रविद्ध होकर, जिसका जिसक्ष्य से बन्ध हुग्रा है उसका उसी रूप से स्वाभाविक कम से फल देकर स्थिति समाप्त करके, निवृत्त हो जाना विपाकजा निर्जरा है। जिन कमोंका उदयकाल नहीं ग्राया है, उन्हें भी तप विशेष आदि से बलात् उदयाविल में लाकर पका देना प्रविपाक निर्जरा है। जैसे कि कच्चे आम या पनसफल को प्रयोग से पका दिया जाता है। तप के द्वारा नूतन कमंबन्ध एककर पूर्वोपचित कमों का क्षय भी होता है, व्योंकि तप से अविपाक निर्जरा होती है।

इसप्रकार जो कर्म मपने उदयकाल में उदय में आकर फल देकर भड़ जाता है, वह विपाकचा निजंरा है।
यह विपाकजा निजंरा सब संसारीजीवों के अबुद्धिपूर्वक होती है और इससे अकल्याणकारी कर्मों का बन्ध होता है।
तप आदि के द्वारा जो कर्म उदयकाल से पूर्व उदय में लाकर निजंरा को प्राप्त करा दिये जाते हैं, वह अविपाकजा
निजंरा है। यह अविपाकनिजंरा बुद्धिपूर्वक होती है और कुशलमूला है, क्योंकि इस निजंरा से या तो शुभकमं का
बन्ध होता है या बन्ध नहीं होता। विपाकजा निजंरा अबुद्धिपूर्वक होती है मतः उसमें मात्मा के तप आदिक भाव
कारण नहीं होते हैं। अविपाकजा निजंरा में मात्मा के तप आदि भाव कारण पड़ते हैं, अतः भावनिजंरा मविपाकनिजंरा है। किन्तु इसके अतिरिक्त अन्य प्रकार से विपाक भीर अविपाकनिजंरा का कथन पाया जो इसप्रकार है—

प्रक्षयः पाकजातायां पश्वस्यंव प्रजायते । निर्जरायामपक्षयां पक्षयापक्षयस्य कर्मणः ॥२॥ योगसार प्राभृत

विषाकजा निर्जरा में पके हुए कर्मों की निर्जरा (क्षय) होती है। ग्रविपाकजा निर्जरा में पके हुए और बिना पके हुए कर्मों की निर्जरा होती है।

अविपाकितिजंरा में, पदवकमं और अपक्वकमं, इन दोनों प्रकार के कमी का रस (अनुभाग) निर्जीएं कर दिया जाता है अतः उसको भविपाकितिजंरा कहा है, किन्तु पक्वकमं की अपेक्षा वह प्रविपाकितिजंरा सविपाक भी है, क्योंकि कमें यथाकाल उदय में आ रहा है।

—ज. ग. 31-10-74/X/ ज. ला. जॅन भीण्डर

# गुणश्रेगीनिजंरा ग्रविपाक निजंरा है

शंका - गुण भेणी में जो द्रश्य निर्जरा होती है, क्या वह अविपाकनिर्जरा है ?

समाधान — गुराश्रेगी निर्जरा में अनुभाग क्षय होकर प्रदेश ( द्रव्य ) निर्जरा होती है अतः असंख्यातगुरा-श्रेणीनिर्जरा में अविपाकनिर्जरा संभव है। कहा भी है—

''विसोहीहि अणुभागवखएण प्रवेस णिजजरा।'' द्या पुरु १२ पूरु ७९ ।

विशुद्धियों के द्वारा श्रनुभागक्षय होता है श्रीर उससे प्रदेशनिजंरा होती है। इसके निम्नलिखित ११ स्थान हैं—

> सम्पुत्तन्पत्ती वि य सावयं विरवे अणंतकम्मंसे । वंसणमोहबखवर कसाय उवसामर् य उवसंते ॥७॥

#### खबए य खीणमोहे जिसे य जियमा भवे असंखेञ्जा।

(१) सम्यक्त्वात्पत्ति (२) श्रावक, (३) महाव्रती, (४) अनन्तानुबन्घीकषाय का विसंगोजक, (५) दर्शन-मोहक्षपक, (६) चारित्रमोह उपणामक, (७) उपणान्त कषाय, (८) क्षपक, (९) क्षीणमोह, (१) स्वस्थान जिन, (११) योगनिरोष में प्रवृत्त जिन, इन ग्यारह स्थानों में उत्तरोत्तर ग्रसंस्थातगुणीनिजंरा होती है। यह ग्रविपाक-निजंरा है।

—जॅ. ग. 19-9-74/X/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

#### प्रविपाक ग्रौर सविपाक निर्जरा का स्वरूप

शंका — अकाम और सकामनिर्जरा का क्या स्वरूप है ? सविपाक और अविपाकनिर्जरा में से किसभेद में शामिल हो सकती है ?

समाधान—काम का प्रयं इच्छा है और पूर्वकाल में बंधे हुए कमों का भड़ना निर्जरा है। अतः जो कमं बिना इच्छा के भड़ते हैं वह अकामनिर्जरा है। जो कमं इच्छापूर्वक तप आदि के द्वारा निर्जीएं किये जाते हैं वह सकाम निर्जरा है। सविपाकनिर्जरा को प्रकामनिर्जरा कहते हैं, व्योक्ति अविपाकनिर्जरा को सकामनिर्जरा कहते हैं, क्योंकि अविपाकनिर्जरा इच्छापूर्वक तप आदि के द्वारा की जाती है और सविपाक निर्जरा में कमं बिना इच्छा यथाकाल भड़ते जाते हैं। कहा भी है—

चिरबद्धकम्मणियहं स्रीय परेसा हु जं च परिगलइ। सा णिज्जरा पडता दुविहा सविषक्क अविषक्का ॥१५७॥ सयमेव कम्मगलणं इच्छारहियाण होइ सत्ताणं। सविषक्क णिज्जरा सा अविषक उवायखनणावो॥१५८॥ (नयसक)

चिरकाल से बेंबे हुए कमों का जीवप्रदेश से जो परिगलन है वह निर्जरा कही गई है। सविपाक ग्रौर ग्राविपाक के भेद से वह निर्जरा दो प्रकार की है।

जीवों के इच्छारहित जो कर्मों का स्वयमेव गलना है वह सविपाकिनजंरा है। जो उपाय द्वारा कर्मों की निजरा की जाती है वह अविपाकनिजरा है। उपाय इच्छा पूर्वक होता है।

फलटन से प्रकाशित कुन्दकुन्दस्यामी विरचित 'मूलाचार' में भी लिखा है-

पुष्वकम्मसउणं सु णिञ्जरा सा पुणो हवे दुविहा। पढमा विवागजावा विदिया अविवागजावा य ॥५८॥ कालेण उवाएण य पश्चंति ज्ञद्या वणप्कविकलाणि। तथ कालेन तवेण य पश्चंति कदाणि कम्माणि॥५९॥

पृष्ठ १४६ पर अर्थ इसप्रकार लिखा है—पूर्वकाल में बँधे हुए कमें का आत्मा से थोड़ा-थोड़ा जो निकल जाना उसको निजंरा कहते हैं। इस निजंरातत्त्व के दो भेद हैं। पहली विपाकनिजंरा तथा दूसरी अदिपाकनिजंरा। उदय होने पर जो कर्मानुभव जीव को आता है उसको सर्विपाकनिजंरा कहते हैं। अनुभव के बिना तपश्चरणादि कारणों के द्वारा कमें का विनाश होना यह अविपाकनिजंरा का लक्षण है।। ५८।।

द्रश्यनिजंरा के विपाकजा और प्रविपाकजा ऐसे दो भेद हैं। विपाकजा का अकामनिजंरा ऐसा भी नाम है। तथा अविपाकजानिजंरा को सकामनिजंरा भी कहते हैं। योग्यकाल में कम का उदय होकर उसकी निजंरा होती है उसको विपाकजा अकामनिजंरा कहते हैं तथा तपश्चरणादिक उपायों से अपववकमं को पक्वावस्था में लाकर उसका एक देश नब्द होना वह सकामनिजंरा है। इनको औपक्रिमकनिजंरा भी कहते हैं। पहिली को विपाकनिजंरा अनौपक्रिमकनिजंरा ऐसा भी कहा जाता है। इन दो निजंरायों का स्पष्टोकरण उदाहरण द्वारा किया जाता है—जंसे आन्नप्रकल, पनसफल वगेरह की पक्वता अर्थात् मधुररसादि परिणति योग्यकाल में होती है तथा पुरुष प्रयत्न से भी वह की जाती है। तथा ज्ञानावरणादिकमं योग्य समय पर उदयाविल में प्राकर फल देने लगता है। जिसकाल में जो कमंफल देने योग्य हैं उसीकाल में उसका उदय होकर फल प्राप्त होना यह विपाकनिजंरा है। भीर जो कमं तपोबल से तथा सम्यक्त, ज्ञान और चारित्र के बल से उदयाविल में लाकर उपभोगा जाता है वह प्रविपाकनिजंरा है। मुमुशु लोगों को शुभाशुभ परिणामों के अभाव से कमों का संवर होकर शुद्धोपयोग युक्त तप से अविपाकनिजंरा होती है। तथा इतर लोगों को योग्यकाल में कमं उदय में आकर प्रपना सुख-दु:खादि रस देकर निजींगां होता है वह सविपाक निजंरा है।

—जै. ग. 3-9-70/VI/ **इ. छोटेलाल** 

#### श्रवतीसम्यक्त्वी के श्रविपाकनिजंरा कब होती है, इसका विवेचन

शंका-सम्पर्दृष्टि के बिना तप के क्या अविपाकनिर्जरा संभव है ?

समाधान सम्यण्डिक के बिना तप के भी वत घारण करने से तथा धनन्तानुबन्धी की विसंयोजना व दर्शनमोह के क्षपणा के समय तीनकरण द्वारा अविपाकनिर्जरा संभव है। कहा भी है—

"सम्याद्दिश्चायक विरतान्तवियोजकवर्शनमोहक्षपकोपशमकोपशांतमोहक्षपकक्षीणमोहिजनाः क्रमशोऽसंख्येय-गुणनिर्जराः ॥ ४५ ॥'' ( तत्त्वार्यसूत्र अध्याय ९ )

> मिण्छादो सिह्ही असंख गुणकम्म-णिण्जरा होवि । तत्तो अणुवयधारी तत्तो य महत्वई णाणी ॥१०६॥ पदम-कसाय-चउण्हं विक्षोजओ तह य खबय सीलो य । वंसण-मोह-तियस्स य तत्तो उवसमग-चत्तारि ॥ १०७ ॥ खबगो य खीण-मोह सजोइ-णाहो तहा अजोईया । एवे जबरि जबरि असंख गुण-कम्म-णिज्जरया ॥१०८॥ (स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा)

मिध्यादिष्ट अनिद्वत्तिकरण के चरमसमय में जो निर्जरा होती है उससे प्रसंख्यातगुणी निर्जरा सम्यक्त्वो-स्वत्ति के समय होती है। उससे असंस्थातगुणी अणुबतधारी के, उससे असंख्यातगुणी महाब्रती के, उससे असंख्यात-गुणी अनन्तानुबन्धी का विसंयोजन करनेवाले के, उससे असंख्यातगुणी दर्शनमोहनीय की क्षपणा करनेवाले के कर्म-निर्जरा होती है।

"असंखेज्जगुणाए सेडीए कम्मणिज्जरणहेदू वदं णाम ।" (घवल पु॰ ८ पृ॰ ८३)

असंख्यातगुरिगतश्रेगी से कर्मनिर्जरा के कारण वत हैं।

इसप्रकार वृत के द्वारा निर्जरा होते हुए भी तप के द्वारा विशेष निर्जरा होती है, इसीलिये 'तपसा निर्जरा च ॥ ९।३ ॥' प्रथित तप से निर्जरा होती है, ऐसा सूत्र है।

—जै. ग. ३०-३-७२/VII/ देहरा तिजारा

### ग्रसंयत सम्यक्तवी को नित्यनिर्जरा नहीं होती

शंका — चौथे गुणस्थान में अविपाकिनर्जरा कुछ समय होती है और हरसमय सिवपाकिनर्जरा है यह किस तरह से है ? पांचवें गुणस्थान में प्रतिसमय होनेवाली गुणधेणी निर्जरा का सम्यग्वर्शन तो चौथे गुणस्थान में भी है फिर वहां (चौथे गुणस्थान में) प्रत्येकसमय गुणधेणी निर्जरा क्यों नहीं है ?

समाधान—मिध्यात्व अवस्था से जब जीव सम्यक्त्व प्रवस्था को प्राप्त होता है, तब सम्यक्त्रिंग प्राप्त करने के पश्चात् परिणामों की विशुद्धता के कारण एक अन्तर्मुं हूर्तंतक प्रसंख्यातगुणश्चेणी निजेरा होती रहती है। इसको विवासनिजेरा भी कह सकते हैं, क्यों कि प्रतिसमय असंख्यातगुणाद्रव्य, उपरितन निवेकों से प्रयक्षंण करके उदयावली में व उसके बाहिर के एक अन्तर्मुं हूर्त के निषेकों में दिया जाता है इस द्रव्य का अनुभाग भी कृश हो खाता है। सम्यक्त्रींत प्राप्त करने के एक अन्तर्मुं हूर्त पश्चात् यह असंख्यातगुणश्चेणीनिजेरा नहीं होती। इसीप्रकार पंचमगुणस्थान के प्रथम प्रन्तर्मुं हूर्त में प्रसंख्यातगुणीनिजेरा होती है। चतुर्यगुणस्थान में संयम का अभाव होने के कारण संयमसम्बन्धी गुणश्चेणीनिजेरा नहीं होती, किन्तु असंयम के कारण उसकी सब धार्मिक किया भी गजस्तान-वत् अथवा मथेनी की रज्जु के समान होती है। मूलाचार समयसार अधिकार गाथा ४९ व उसकी संस्कृत टीका में इस प्रकार कहा है—'अविरतसम्यन्दृष्टि के कर्माश निजींणं होने पर भी असंयम के द्वारा पुनः बहुतर कर्माश को प्रहण करता है। गजस्नान दृष्टान्त का यह अभिप्राय है कि जितनी कर्मनिजेरा हुई ग्रसंयम-भाव से उससे अधिक कर्मों का ग्रहण हो जाता है। पांचवें गुणस्थान में संयम का एकदेश प्रगट हो जाता है ग्रतः उसके प्रतिसमय गुणश्चेणीनिजेरा होती रहती है।

---ज". सं. 11-12-58/V/ रामदास कॅराना

# ग्रवतीसमिकती के निर्जरा ( गुराश्रेणिनिर्जरा ) का ग्रमाव

शंका — असंयतसम्यग्द्दिक के जो प्रतिसमय असंख्यातगुणी निर्जरा होती है वह चारित्र के बिना कीसे संभव है ?

समाधान — मिध्यादिष्टिजीव जब प्रथमोपशमसम्यग्दर्शन को ग्रहणकर असंयतसम्यग्दिष्ट होता है उसके प्रथम अन्तर्मु हूर्त में असंख्यातगुणी निजंरा होती है, किन्तु असंयत सम्यग्दिष्ट के सर्वकाल में असंख्यातगुणीनिजंरा नहीं होती है। जितना कमं फल देकर भड़ता है, असंयमभाव के कारण उससे अधिक कमंबंच हो जाता है। श्री कुन्द-कुन्दाचार्य ने मूलाचार में कहा भी है—

> सम्मादिद्विस्त वि अविरदस्स ण तवो महागुणो होदि । होदि हु हत्थिण्हाणं चुंदिण्झिकस्म तं तस्स ।।१०१४९।।

श्री वसुनन्दि आचार्यं कृत संस्कृत टीका—"अपगतास्कर्मणी बहुतरोपादानमसंयमनिमित्तस्येति प्रदर्शनाय हस्तिस्नानोपन्यासः । चुंदिच्छदः कर्मेव-एकत्र वेष्टयत्यन्यत्रोद्वेष्टयति तपसा निर्जरयति, कर्मासंयममावेन बहुतरं गृह्णाति कठिनं च करोतीति । अविरतसम्यादृष्टि का तप महोपकारक नहीं है, उसका तप गजस्नान तथा वर्मा (काष्ठ में छेर करने का यंत्र ) के समान है। जितना कमं तप के द्वारा आत्मा से छूट जाता है उससे बहुतर कमें असंयम के कारण जीव के बँच जाता है; ऐसा अभिप्राय बतलाने के लिये हस्तिस्तान का दृष्टान्त है। वर्मा का एक पाश्वंभाग रज्जु से दृष् वेष्टित होता है और दूसरा पाश्वंभाग मुक्त होता है वसे ही तप से असंयतसम्यग्द्षिट कमें की निर्जरा करता है परन्तु असंयमभाव उससे (निर्जरा से) अधिक बहुतरकमें ग्रहण किया जाता है तथा वह कमें अधिक दृष्ट भी होता है।

इस आर्ष वाक्य से यह स्पष्ट हो जाता है कि ग्रसंयतसम्यव्यष्टि के तप के द्वारा भी श्रसंक्यातगुणीनिर्जरा नहीं होती है, क्योंकि असंयमभाव के कारण उसके बहुतर और दृढ़कमें बंघ होता रहता है।

—चौ. ग. 8-1-70/VII/ रो. ला. जॅन

# ग्रसंयत के नित्य निजंरा नहीं होती

शंका -- क्या सर्वार्यसिद्धि, नवम अध्याय, सूत्र ४५ का यह अभिप्राय है कि चतुर्थ आदि गुणस्यानों में प्रतिसमय गुणश्रोणिनिर्जरा होती रहती है ?

समाधान — मोक्सशास्त्र अ० ६।४५ में असंख्यातगुराश्रीणिनिर्जरा के स्थानों का कथन है। वह धवल पु॰ १२।७८ गाया ७ व द के आधार पर लिखा गया है। वहाँ पर गाया द में "तिव्ववरीयो कालों" से स्पष्ट हो जाता है कि सूत्र ४५ में मात्र इन स्थानों को प्राप्त होने के समय में होनेवाली गुणश्रेणिनिर्जरा का कथन है।

चतुर्थंगु एस्थानमें प्रथमोपशमसम्यक्तव के समय, अनन्तानुबन्धीकषाय की विसंयोजना के समय अथवा दर्शनमोह की क्षपणा के समय असंख्यातगुणश्रे शिनिजंरा होती है; किन्तु वर्तों के अभाव में प्रतिसमय असंख्यातगुण-श्रोणिनिजंरा नहीं होती है। पांचवें आदि गुणस्थानों में वर्त का सद्माव होने के कारण प्रतिसमय गुणश्रोणिनिजंरा होती रहती है। कहा भी है---

असंखेजजगुणाए सेडीए कम्मणिक्जरणहेदू वर्व णाम । ( ६० ८।८३ )

अर्थ-तत कमी की प्रसंख्यातगुए। श्री एिनिजरा का कारण है।

—पतायली / ज. ला. जॅन, भीण्डर

#### संयत से श्रसंयत के श्रसंख्यातगुणी निर्जरा

शंका—तत्त्वार्यसूत्र, योग्मटसार आदि ग्रन्थों में ऋम से असंख्यातगुणीनिर्जरा के ग्यारहस्थान बतलाये हैं। उनमें तीसरा स्थान विरत अर्थात् मुनि का है और पाँचवाँ स्थान क्षायिकसम्यग्रहिष्ट का है। यहाँ पर अविरत क्षायिक सम्यग्रहिष्ट का ग्रहण नहीं हो सकता, क्योंकि विरत से अविरत के अधिक निर्जरा संभव नहीं है। अतः मुनि क्षायिकसम्यग्रहिष्ट ग्रहण करना चाहिये?

समाधान — विरत ( महावती ) तीसरा स्थान है उससे असंस्थातगुणी निर्जरा चौथे स्थान में अनग्तानु-बन्धी की विसंघोजना करनेवाले के है और उससे असंख्यातगुणी निर्जरा पांचवें स्थान में दर्शनमोहनीय की क्षपणा करनेवाले के है। त० सू० अ० ९ सूत्र । ४५ तथा गो० जीव० गा० ६६-६७ में चौथे स्थान और पांचवें स्थान में असंयत-सम्यग्दिष्ट संयतासंयत या संयत में से किसी भी अनन्तानुबन्धी की विसंयोजना करनेवाले अथवा दर्शनमोह-नीय की क्षपणा करने वाले पुरुष के विरत ( महावती ) से असंख्यातगुणी निर्जरा संभव है। कहा भी है— ''संस्थाणसंजवधक्कस्सगुणसेडिगुणागारादो असंजवसम्माविद्विसंजवसंजवसंजवेतु अणंताख्रद्वेधि विसंयोजए तस्स जहण्णगुणसेडिगुणगारो असंखज्जगुणो ।'' ध० ५० ५२ ५० ८२ ।

अर्थ—स्वस्थानसंयत के उत्कृष्ट गुणश्रेशि-गुशाकार की अपेक्षा असंयतसम्यग्दिष्ट, संयतासंयत और संयत जीवों में से विसंयोजना करनेवाले जीव का जघन्यगुणश्रेणीगुणकार असंख्यातगुशा है। इसीप्रकार दर्शनमोहनीयकर्में की क्षपशा करनेवाले के विषय में जानना चाहिये।

अनंतानुबंधी की विसंयोजना में अनन्तानुबन्धी प्रकृतियों का और दर्शनमोहनीयकर्म के द्रश्य का सत्त्व से क्षय होता है इसलिये चौथे व पौचवें स्थान में महावती की अपेक्षा असंख्यातगुणी निर्जरा कही है।

—जॅ. ग. २६-६-६७/IX/ रतनलाल

# सातिशयमिश्यात्वी की गुणश्रेणिनिजंरा से समकिती के ग्रसंख्यातगुणी निजंरा

शंका-- क्या अविरतसम्यन्द्रव्टिको सातिशयभिष्याद्रव्टिको अपेक्षा असंख्यातगुणीनिजंरा होती है ?

समाधान—सातिणय मिध्यादिष्ट की अपेक्षा अविरतसम्यग्दिष्ट अर्थात् प्रथमोपशमसम्यग्दृष्टि को प्रथम अन्तर्मु हूर्त में असंख्यातगुरा निर्जरा होती है। हरि॰ पु॰ सर्ग ६४ श्लोक ५२ व ५३ में कहा भी है—''सर्वप्रथम संज्ञी पंचिन्द्रिय पर्याप्तक भव्यजीव जब करणलिच से युक्त हो, अंतरंगशुद्धि को वृद्धिगत करता है तब उसके बहुत कर्मों की निर्जरा होती है। उसके बाद जब यह जीव प्रथमोपशमसम्यक्त्व की प्राप्ति के योग्य कारणों के मिलने पर सम्यग्दिष्ट होता है तब उसके पूर्वस्थान की अपेक्षा असंख्यातगुणीनिर्जरा होती है।'' अविरतसम्यग्दृष्टि के प्रथम अन्तर्मु हुतं के पश्चात् यह निर्जरा हक जाती है।

#### शंका - क्या सातिशय मिथ्याद्दव्दि के मिथ्याद्दव्दि की अपेक्षा असंख्यातगुणी निर्जरा होती है ?

समाधान — साधारण मिथ्याद्दाव्ह की अपेक्षा अपूर्वेकरण व अनिवृत्तिकरणवाले सातिशयमिथ्याद्दाव्ह के असंख्यातगुणीनिजंरा होती है। अपूर्वकरण के प्रथमसमय में वह गुणश्रेणी आयाम बनाता है। उस पुराश्रेणी आयाम के प्रथमसमय में वह जितना द्रव्य देता है उससे असंख्यातगुणा वह दितीयसमय में देता है इसप्रकार गुणश्रेणी आयाम के अन्तसमय तक देता है। यह गुणश्रेणी आयाम अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण के काल से कुछ अधिक होता है। इसप्रकार प्रतिसमय असंस्थातगुणा—असंख्यातगुणा द्रव्य अपकर्षणकर इस गलितावशेषगुणश्रेणीआयाम में देता है (ल० साठ गाया १३, ७३, ७४ तथा छ० पु० ६ पृ० २२४-२२७ )। जब गुणश्रेणी आयाम के निषेक उदय में आते हैं उसकाल में प्रतिसमय असंस्थातगुणी निजंरा सातिशयमिथ्यादिष्ट के होती है।

—-जं. ग. 4-4-63/IX/ झान्तिलाल

# म्रविपाकनिर्जरा का हेतु, संवरपूर्वकत्व तथा गुएस्थान सम्बन्धी विवेचन

शंका — अविपाकनिर्जरा का कारण तप हो है या और कुछ भी ? यह निर्जरा संवरपूर्वक ही होती है या संवर के बिना भी ? संवर होने पर होती ही है या नहीं भी ? कौन से गुणस्थान से आरम्म होती है ?

समध्यान—अविपाकनिर्जरा का मुख्य कारण तप है। इसीलिये त० सू० अ० ९ में 'तपसा निर्जरा स्ना।३॥' अर्थात् तप से भविपाकनिर्जरा होती है, ऐसा प्रथक् सूत्र लिखा है।

#### कालेण उवाएण य पश्चंति जधा वणश्कविकलाणि । तथकालेण तवेण य पश्चंति कवाणि कम्माणि ।। ५।४९ ।। मुलाबार

श्री कुन्दकुन्दाचार्यं ने इस गाथा में तप के द्वारा अविपाकनिजंरा बतलाई है। श्री वसुनन्दि सिद्धान्त-चक्रवर्ती आचार्यं ने इसकी टीका में ''सम्पन्दवज्ञानचारित्रतपोभिः कृतानि कर्माण पण्यन्ते विनश्यन्ति व्यस्तीभवन्ती-त्यथः। अर्थात् सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र-तप इनके द्वारा कर्मों की निजंरा होती है, ऐसा कहा है। अर्थात् तप के अतिरिक्त सम्यग्दर्शन-ज्ञान व चारित्र भी अविपाकनिजंरा के कारण हैं। यह बात तत्त्वाचंसूत्र के निम्नलिखित सूत्र से भी सिद्ध होती है।

''सम्याद्दिश्चावकविरतानन्त वियोजकवर्शनमोहक्षपकोपशमकोपशाम्तमोहक्षपकक्षीणमोहजिनाः ऋषशोऽसंख्ये-यगुणनिजेराः ।।४४॥''

इस सूत्र से यह भी ज्ञात होता है कि प्रथमोपशमसम्यक्ष्य से पूर्व करणलिश्व में अविपाकिनर्जरा होती है, उससे असंख्यातगुणी प्रथमोपशमसम्यक्ष्योत्पत्ति के समय होती है। ग्रनन्तानुबन्धीकषाय की विसंयोजना का समय तथा दर्शनमोह की क्षपणा के समय जो करणलिश्व होती है उससे भी अविपाकिनर्जरा होती है। चारित्र के बिना एक अन्तर्मुहृतं पश्चात् यह अविपाकिनर्जरा एक जाती है। कुछ अधिक तैतीससागर ग्रविरतसम्यख्ष्टि का काल है, किन्तु चारित्र के बिना अविपाकिनर्जरा नहीं होती है।

सा ९ण दुविहा ऐथा सकालपत्ता तवेण कयममाणा। चादुगदीणं पढमा वयजुत्ताणं हवे विविधा।। १०४।। स्वा० का० अ०

वह निर्जरा दो प्रकार की है-एक स्वकालप्राप्त निर्जरा और दूसरी तथ के द्वारा की जानेवाली अविपाक-निर्जरा। पहली विपाकनिर्जरा चारों गति के जीवों के होती है और दूसरी निर्जरा व्रतीजीवों के होती है। श्री पं॰ कंलाशचन्दजी इसके ब्रनुवाद में लिखते हैं---''दूसरे प्रकार की निर्जरा व्रतधारियों के ही होती है।''

"मिच्छादो सिंह्ट्वो असंखनुणकम्मणिज्जरा होदि।" ( स्वा० का० अ० )

टीका---''प्रयमोपसमसम्यक्त्वोत्पत्तौ करणत्रयपरिणामस्रमसमये वर्तमानविशुद्धविशिष्ट मिध्याहष्टेः आयु-वंजितज्ञानावरणादिसन्तकर्मणां यद्गुण श्रोणिनर्जराङ्गव्याः''

इससे सिद्ध होता है कि सातिशयमिष्याद्दिक के भी प्रथमोपशमसम्यव्श्व से पूर्व करणालिक्ष के द्वारा अविपाकनिर्जरा होती है।

> घडियाजलं व कम्मे अग्रुसमयमसंखगुणियसेढीए। णिज्जरमाले संते वि महत्वईणं कुदोपावं ॥६०॥ जयधवल पु० १

यहाँ पर यह बतलाया है कि महाव्रतियों के प्रतिसमय घटिका यंत्र के जल के समान असंख्यातगुणित श्रीणीक्ष्प से कमों की निर्जरा होती रहती है।

व्रत व तप के अतिरिक्त जिनेन्द्रभक्ति भी अविपाकनिर्जरा का कारण है। कहा भी है--

"अरहंतणमोकारो संयहिष बंधादो असंखेज्जगुणकम्मवस्रयकारओलि ।" अध्यवस्य पु॰ १ पु० ९

अर्थ---अरहंत नमस्कार तत्कालीन बन्ध की प्रपेक्षा असंख्यातगृणी कर्मनिर्जरा का कारण है।

यह निर्जरा मात्र भावपूर्वेक भक्ति के काल में ही होती है। वत-धारियों के प्रतिसमय अविशाकनिर्जरा होती है।

ग्रविपाकनिर्जरा संवरपूर्वक होती है, संवर के बिना नहीं होती है-

संवरेण विना साधोर्नास्ति पातक-निजंरा। नूतनाम्मः प्रवेशोऽस्ति सरसो रिस्कता कुतः॥ ६॥ योगसार

संवर के बिना अविपाकनिर्जरा नहीं बनती । जब नये जल का प्रवेश हो रहा है तब सरोवर की रिक्तता कैसे बन सकती है ? नहीं बन सकती ।

"मोक्षकारणं या संवरपूर्विका सैव पाह्या।" ( ब्रव्यसंप्रह गा० ३६ टीका )

मोक्ष के प्रकरण में जो संवरपूर्वक निर्जरा है उसी को ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि वहीं मोक्ष का कारण है।

एकदेशवत पंचमगुणस्थान में होते हैं, झतः पाँचकें गुणस्थान से प्रतिसमय होने वाली अविपाकनिजेरा प्रारम्भ हो जाती है। मात्र एक ग्रन्तमुँ हूर्त तक होने वाली अविपाकनिजेरा सातिसयमिष्यादिष्ट व ग्रसंयतसम्यग्दिष्ट के भी होती है।

—जं. ग. 10-12-70/VI/ र. ला. जंन

सविपाक द्रव्य निजंरा से समुत्पादित कवाय भाव सविपाक मावनिजंरा नहीं कहलाते

शंका—सविपाक द्रव्यनिर्जरा के समय जो कवाग्रभाव उत्पन्न होकर मध्ट ( निर्कार्ण ) होते हैं, क्या उन कवाग्रमादों के नब्द होने को सविपाक भावनिर्जरा नहीं कह सकते ?

समाधान — वृहद्वस्थ्यसंग्रह गाया ३६ में 'कम्म पुग्गलं जेण भावेण सबित' इन भव्दों द्वारा भाविनर्जरा का स्वरूप इसप्रकार बतलाया है कि — भारमा के जिनभावों से पुद्गल द्रव्यकर्म भड़ते हैं, आत्मा के वे परिणाम भाविनर्जरा हैं। द्वव्यकर्म के उदय में भाकर भड़ने से आत्मा में जो कषायादिक औदयिकभाव उत्पन्न होते हैं वे तो बन्ध के कारण हैं, क्योंकि 'ओवइया धन्धयरा' भ्रयत् श्रीदियकभाव बन्ध करनेवाले हैं ऐसा भाषवावय है। द्रव्यकर्मीदय से होने वाले आत्मा के औदयिकभाव द्रव्यकर्मनिर्जरा में कारण नहीं हैं, अतः औदयिकभावों को भाविनर्जरा की संज्ञा नहीं दी गई।

---जॅ. ग. २१-११-७४/VIII/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

"कोटि जनम तप तपें, ज्ञान बिनु कर्म भरे जें 🐰 "

शंका—'कोटिजनम तप तपें, ज्ञान बिन कर्म झरें जें।' इसमें 'ज्ञान बिन' का अर्थ निरुवाहित्र और 'तप' का अर्थ श्रास्तप कर दिया जाय तो क्या हानि है।

समाधान—शंकाकार के अनुसार शब्दों का प्रयं करने पर इसका अर्थ यह होगा—''बालतप के द्वारा मिध्यादिट जीव करोड़ जन्म में जितनी कर्म निर्जरा करता है उतनी कर्म निर्जरा सम्यग्दृष्टि त्रिगुप्ति अर्थात् निर्वि-करूपसमाधि के द्वारा एकक्षण में कर देता है।'' अर्थात् ''मिथ्यादृष्टि की बालतप के द्वारा एक जन्म की निर्जरा को करोड़ से गुणित करने पर जो कर्मनिर्जरा का प्रमाण प्राप्त होता है, वह निर्विकल्पसमाधि अर्थात् क्षपकश्रेणी की एकसमय की निर्जरा के बराबर है।''

इसप्रकार अर्थ करने पर सिद्धांत से बाधाएँ आती हैं। प्रथम तो यह है कि मिण्यादृष्टि के बालतप द्वारा आंशिक अविपाक कर्मनिर्जरा मानने पर, मिण्यादृष्टि का बालतप उपादेय हो जावेगा, क्योंकि सिद्धान्त में निर्जरा-तत्त्व उपादेय माना गया है।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने अब असंयतसम्यग्दिष्ट के तप को गुणकारी नहीं बतलाया है, तो मिथ्यादिष्ट जो नियम से असंयत होता है, उसका बालतप कैसे गुणकारी हो सकता है ? अर्थात् प्रविपाकनिजेरा का कारण नहीं हो सकता है ।

किसी भी दि॰ जैनाचार्य ने मिथ्यादृष्टि के बालतप द्वारा अविपाक कर्मनिर्जरा का कथन नहीं किया है। बालतप के द्वारा मिथ्यात्वप्रकृति का दह बंधन होता है और अनन्तकाल तक संसार में परिश्रमण करना पड़ता है।

इसप्रकार मिध्यादिष्ट के बालतप के द्वारा अविपाकितिष्ठरा का निषेष्ठ हो जाने पर प्रश्न यह होता है कि सम्यग्दिष्ट जिसको सम्यग्जान है उसको 'ज्ञान बिन' या प्रज्ञानी कैसे कहा जा सकता है ? सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान होते हुए भी जबतक कोधादि कषायों से निवृत्त नहीं होता है उससमय तक उसके पारमार्थिक सच्चे भेदिवज्ञान की सिद्धि नहीं होती है। इस अपेक्षा से श्री अमृतचन्द्राचार्य ने तथा श्री अधिसेनाचार्य ने उसको अज्ञानी भी कह दिया है। जैसे कोई स्वांखा मनुष्य प्रकाश के होते हुए भी कूप में गिरता है तो उसको श्रंषा कहा जाता है श्री अमृत-चन्द्रजी ने समयसार को टीका में कहा है—

"इत्येयं विशेषदर्शनेन यदैवायमात्मास्रवयोर्भेवं जानाति तदैव क्रोधादिस्य आस्रवेश्यो निवर्तते, तेश्योऽनिवर्तन् मानस्य पारमाथिकतङ्भेवज्ञानासिद्धः । ततः क्रोधाद्यास्रविनृत्यिवनामाविनो ज्ञानमात्रादेवाज्ञानजस्य पौद्गालिकस्य कर्मणो बंधिनरोधः सिद्ध्येत् कि च यदिवमात्मास्रवयोर्भेवज्ञानंतित्कम् ज्ञानं कि वाज्ञानं ? यद्यज्ञानं तदा तदभेवज्ञानास्र तस्य विशेषः । ज्ञानं चेत् किमास्रवेषु प्रवृत्तं कि वास्रवेश्यो निवृत्तं ? आस्रवेषु प्रवृत्तं चेत्तविष तङ्कोदज्ञानाद्भ तस्य विशेषः । यत्त्वात्मास्रवयोर्भेवज्ञानमिव नास्रवेश्यो निवृत्तं भवति तक्ज्ञानमेव न भवति ।"

इस तरह भात्मा और आसवों के तीन विशेषणोंकर भेद देखने से जिस समय भेद जान लिया उसी समय कोबादिक प्रास्नवों से निवृत्त हो जाता है। उनसे (कोधादि आसव भावों से) जबतक निवृत्त नहीं होता, तबतक उस आत्मा के पारमाधिक सच्चे भेदिवजान की सिद्धि नहीं होती। इसीलिये यह सिद्ध हुमा कि कोधादिक ग्रास्नवों की निवृत्ति में अविनाभावी जो ज्ञान उसी से अज्ञान कर हुआ जो पौद्गलिक कमों का बंध, उस बंध का निरोध होता है। यहाँ यह विशेष जानना—आत्मा और आस्रव का भेद है वह अज्ञान है कि ज्ञान ? यदि अज्ञान है तो आस्रव से ग्रभेद हुआ। यदि ज्ञान है तो आस्रवों में प्रवर्तता है कि उनसे निवृत्तिरूप है ? यदि प्राप्तवों में प्रवर्तता है तो वह ज्ञान आस्रवों से अभेदरूप प्रज्ञान ही है। तथा जो घात्मा और आस्रवों का भेद ज्ञान है, वह भी आस्रवों से निवृत्त न हुमा तो वह ज्ञान ही नहीं।

इसका तारेपर्य यह है कि भेदज्ञान हो जाने पर भी यदि की घ्र श्रावि भावों से निवृत्त नहीं हो जाता तो वह अज्ञानी है, क्योंकि सम्यक्तान और श्रद्धान होने पर भी वह को घादि में प्रवर्तता है। इसप्रकार की अपृतचन्द्रा-चार्य ने भी सम्यक्तानी को भ्रज्ञानी कहा है। पारमाधिक ज्ञानी वही है जो निविकल्पसमाधि में स्थित होकर को घादिक आस्रवभावों से निवृत्त होता है। (अज्ञमेर समयसार पृ० १९)

श्री जयसेनाचार्य ने भी 'अज्ञानिनां निविकल्पसमाधिम्त्रब्टानां' शब्दों द्वारा निविकल्पसमाधि से रहित को अज्ञानी कहा है इसीप्रकार समयसार गाथा १६१ की टीका में भी कहा है—"त्रिगुप्तसमाधिलक्षणाभेदज्ञानाद्वाह्या व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ १११४

ये ते व्रतनियमानु घारयंतः, शीलानि तपश्चरणं च कुर्वाणा अपि मोक्षं न लगते । कस्मादितिचेत् ? येन काररोन पूर्वोक्त भेदज्ञानाभावानु परमार्थवाह्यास्तेन काररोन ते भवंत्यज्ञानिनः ।''

जो त्रिगुष्तिरूप समाधि लक्षण जिसका ऐसे भेदिबज्ञान से रहित हैं वे त्रत व नियम को घारण करने पर भी तथा शील व तपश्चरण को करते हुए भी मोक्ष को प्राप्त नहीं होते क्योंकि उनके पूर्वोक्त (त्रिगुष्तिरूप समाधि लक्षणवाला) भेदिबज्ञान का अभाव है। उक्त भेदिबज्ञान के अभाव के कारण वे परमार्थ बाह्य हैं इसलिये वे मज्ञानी हैं।

यहाँ पर भी श्री जयसेनाचार्य ने त्रिगुष्तिरूप समाधि प्रथवा निर्विकल्पसमाधि से रहित को ग्रजानी कहा है उसके तप को साक्षात् मोक्ष का साधन नहीं बतलाया है।

इतना ही नहीं, उनके तप को बालतप और ब्रत को बालब्रत कहा है-

''परमात्मस्वभावे स्थिता वीतरागस्वसंवेदनज्ञानरता पुण्यास्त्रपोधनानिर्वाणं प्राप्नुवंति लभंते इत्पर्धः । परमात्मस्वरूपे अस्थितो रहितो यस्तपश्चरणं करोति व्रतादिकं च धारयति तत्सवं बालतपश्चरणं बालवतं ब्रुवंति कथयंति के ते ? सर्वज्ञाः कश्मात् ? इति चेत् पुण्यपापोदयज्ञनितसमस्तेन्द्रिय सुखदुःखाधिकारपरिहारपरिणताभेदरस्न-त्रयलक्षरोन विशिष्टभेदज्ञानेन रहितत्वाद् इति ।''

परमात्मस्वभाव में स्थित रहनेवाले अर्थात् वीतराग स्वसंवेदनज्ञान में लीन मुनि तपोधन ही निर्वाण को प्राप्त करते हैं। जो परमात्मस्वभाव में स्थित नहीं हैं। (बीतराग स्वसंवेदनज्ञान में लीन नहीं हैं) समस्त इन्द्रिय-जनित सुख-दुःख के अधिकार से रहित अभेदरत्नत्रय (निर्विकल्पसमाधि) लक्षणवाले विशिष्ट भेदविज्ञान से रहित होने के कारण, उनका तप करना व प्रत धारण करना वह सब बालतप व बालवत है, ऐसा सर्वज्ञ ने कहा है—

श्री जयसेनाचार्य की दिष्ट में जो वीतरागिनिविकल्पसमाधि से रहित है वह अज्ञानी (ज्ञान बिन ) है श्रीर उसका तय बालतप है। इसी दिष्ट से श्री जयसेनाचार्य ने प्रवचनसार में इसप्रकार कहा है——

"अथपरमायमज्ञानसत्त्वार्थभद्धानसंयतत्त्वानां भेदरत्तत्रयरूपाणां मेलापकेऽिय यदभेदरत्तत्रयात्मकं तिर्विकत्पः समाधिलक्षणमात्मज्ञानं निश्चयेन तदेव मुक्तिकारणिमित प्रतिपादयित । निर्विकत्प समाधिरूपिनश्चयरत्तत्रयात्मक- विशिष्टभेदज्ञानाभावादज्ञानी जीवो यरकमं क्षपयित भवशतसहस्रकोटिभिः, तत्कर्म तानी जीवस्त्रिगुप्तिगुप्तः सन् अपयत्युच्छ्वासमात्रेणेति । तदाया—बहिचिषये परमागमाभ्यासबलेन यत्सम्यक्परिज्ञानं तर्यवश्वद्धानं व्रताद्यनुष्ठानं चेति श्रयं, तत् त्रयाधारेणोत्पन्नं सिद्धजीवविषये सम्यक्षरिज्ञानं ।

धद्धानं तद्दगुणस्परणानुसूलमनुष्ठानंचेति त्रयं तत्त्रयाधारेणोत्पत्तं विशदाखंडैकज्ञानाकारे स्वशुद्धात्मिन परिच्छित्तिक्ष्पं सविकश्पन्नानंश्वशुद्धारमोपादेयभूतरुचिद्यिकत्परूपं सम्यग्दर्शनम् तत्नैवात्मिन रागादिविकत्पनिवृत्तिकपं सदिकत्पचारित्रमिति त्रयम् । तत् त्रयप्रसादेनोत्पत्रं यित्राविकत्पसमाधिरूपं निश्चयरत्नत्रयलक्षणं विशिष्टस्वसंवेदन-भ्रानं तदभावावनानी जीवो बहुभवकोटिभियंत्कमं क्षपयंति तत्कमंत्रानी जीवो पूर्वोक्तज्ञानगुणसद्भावात् त्रिगुष्तिगुप्तः सम्मुक्छवासमावेण लीलयंव क्षपयतीति ।"

आगे कहते हैं कि परमागम ज्ञान, तत्त्वार्थश्रद्धान तथा संयमीयना इन भेदरूप रत्नत्रय के मिलाप होने पर भी जो अभेदरत्नत्रयस्वरूप निर्विकल्पसमाधिमय आत्मज्ञान है वही निश्चय से मोक्ष का कारण है। निर्विकल्पसमाधि-रूप निश्चयरत्तत्रयात्मक विशिष्ट भेदज्ञान के अभाव के कारण जो जीव अज्ञानी है वह जितने कर्मों को एकलाख करोड़भव के द्वारा क्षय करता है, त्रिगुष्ति से गुष्त ज्ञानी नीव उतने कर्मों को उच्छ्वासमात्र में क्षय कर देता है। तद्यथा—परमागम के अध्यास के बल से बाह्य पदार्थों का जो सम्यग्ज्ञान होता है तथा उन्हीं का जो श्रद्धान होता है व्रत आदिरूप चारित्र पाला जाता है, इन तीनरूप में रत्तत्रय के आधार से सिद्ध परमात्मा के स्वरूप में सम्यग्ज्ञान-श्रद्धान और उनके गुणस्मरण अनुकूल चारित्र होता है। इन तीनों के आधार से, निमंत-प्रखंड-एक ज्ञानाकार निज्ञ भुद्धात्मा में जानने रूप सविकल्पज्ञान तथा शुद्धात्मा ही ग्रहण करने योग्य है 'ऐसी हिंच सो सविकल्परूप सम्यग्दर्शन और इसी आत्मस्वरूप में रागादि विकल्परहित ऐसा सविकल्पचारित्र उत्पन्न होता है। इस सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र के प्रसाद से निविकल्पसमाधिरूप निश्चयरत्नत्रय लक्षणवाला विशिष्ट स्वसंवेदनज्ञान उत्पन्न होता है। इस निविकल्पसमाधिरूप निश्चयरत्नत्रयात्मक विशिष्ट स्वसंवेदनज्ञान के श्रभाव के कारण अज्ञानीजीव करोड़ोंभव के द्वारा जिसकमं का क्षय करता है, पूर्वोक्त ज्ञानगुण के सद्भाव के कारण त्रिगुष्ति में गुष्त ज्ञानी जीव उसकमं को लीलामात्र से उच्छ्वासमात्र में क्षय कर देता है।"

ग्रसंयतसम्यग्हींट से असंख्यातगुणि। निर्जरा धणुन्नती श्रावक के होती है अर्थात् ग्रसंख्यातबार सम्यग्दर्शन को ग्रहण करने से असंयत के जितनी कर्मों की निर्जरा होती है, उतने कर्मों की निर्जरा सम्यग्दिट एकबार अणुन्नत बारण करने से कर देता है। इसीप्रकार असंख्यातबार अणुन्नत को घारण करने से सम्यग्दिट जितनी निर्जरा करता है उतनी कर्मनिर्जरा उस सम्यग्दिट के एकबार महावत घारण करने से हो जाती है। ग्रर्थात् श्रावक से असंख्यातगुणीनिर्जरा महावती के होती है। असंख्यातबार महावत घारण करने में जितनी कर्मनिर्जरा होती है उतनी कर्मनिर्जरा एक उच्छ्व। समात्र में निर्विकल्पसमाधि अर्थात् श्रेणी में हो जाती है। अर्थात् निर्विकल्पसमाधि से रहित महावती के असंख्यातगुणी निर्जरा निर्विकल्पसमाधि में होती है।

लगातार करोड़ोंभव तक मिध्याइष्टि के भी कुतप संभव नहीं है। कुतप के प्रभाव से देवायु का बध होता है। एक मनुष्यभव में कुतप के पश्चात् मरकर देव होगा और देवों में कुतप संभव नहीं है। देवगति से चयकर मनुष्य हो तो कुतप संभव हो सकता है यदि अन्यमित में चला गया तो वहाँ पर भी कुतप संभव नहीं है। मनुष्य के भी बचपन में कुतप सम्भव नहीं है। करोड़ोंभव तक मनुष्य मरकर मनुष्य ही होता रहे ऐसा होना भी कठिन है। अतः मिध्याइष्टि के भी लगातार करोड़ोंभव तक कुतप संभव नहीं है बीच-बीच में ब्युच्छेद होगा ही। एक जीव असंख्यातवार सम्यग्दर्शन घारण कर सकता है तथा असंख्यातवार बणुवत घारण कर सकता है। असंयत्सम्यग्द्रष्टि और श्रावक के निर्विकल्पसमाधि नहीं हो सकती है। अतः असंयतसम्यग्द्रष्टि या श्रावक के तप के साथ जितनी कर्मनिजंरा होती है उससे असंख्यातगुणी कर्मनिजंरा निर्विकल्पसमाधि में उच्छ्वासमात्र में हो जाती है। अथवा ग्रसंख्यातभवों में सम्यग्दर्शन को उत्पन्न करने से या असंख्यातभवों में भणुवत को घारण करके तप से जितनी कर्मी की निजंरा होती है उतनी निजंरा निर्विकल्पसमाधि में त्रिगुष्ति के द्वारा उच्छ्वासमात्र में हो जाती है। इससे सिद्धान्त में कोई बाधा नहीं आती है।

— जॅ. म. ३-५-७३/VII/ र. ला. जॅन

# दान से मिण्यात्वी के निजंरा नहीं होती

शंका--साधारण संज्ञी पंचेन्द्रियपर्याप्त मिथ्यास्वीजीव वर्षपृथक्त्व की आयु हो जाने पर यदि विशुद्ध परिणामों से दान देवे तो क्या उसके अविषाक द्रव्यनिर्जरा नहीं होगी ?

समाधान—आहमा के कम से कम ऐसे विशुद्ध परिणाम जो सम्यक्त को उत्पन्न कर देवें, उन विशुद्ध परिणामों के द्वारा जो द्रव्यकर्म निर्जीर्शारस होकर खिरते हैं, उन द्रव्यकर्मों के अड़ने को अविपाक द्रव्यनिर्जरा कहा

ध्यक्तिस्य और कृतित्व ]

[ १११७

गया है। साधारण मिण्यात्वीजीव के ऐसे विशुद्धपरिणाम, जो द्रव्यकर्मी को निर्जीर्णरस कर देवें, नहीं होते हैं अतः उसके प्रविपाकद्रव्यनिर्जरा संभव नहीं है। इसके लिये तत्त्वार्थ राजवानिक अध्याय १, सूत्र ४ वानिक १९ की टीका, देखनी चाहिये।

—जं. ग. 5-12-74/VIII/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

### ग्रविपाक निर्जरा पुण्य भाव नहीं है

शंका-अापने लिखा है कि आत्मा के जो परिणाम (अविधाकनिर्जरा के नाम से पुकारी जानेवाली) ब्रम्य-निर्जरा के कारण हैं उनको भावनिर्जरा कहते हैं। शंका —अविधाक निर्जरा तो पुण्यमाव से होती है, उसको भाव-निर्जरा कैसे कहा जा सकता है। पुण्यभाव से तो पुण्यबन्ध पड़ता है और भावनिर्जरा तो स्वभावभाव है। पुण्यभाव को स्वभावमाव कहना कहाँ तक सत्य है? आप ही सोचिये।

भावितर्जरा तो चारित्रगुण की अंश में शुद्ध अवस्था है और चारित्रगुण में श्रद्धा तथा ज्ञानगुण का अभाव है। तब श्रद्धा ( दर्शन ) तथा ज्ञान से निर्जरा मानना कहाँ तक योग्य है ? खुलासा करें।

समाधान — प्रविपाकिन जंरा पुण्यभाव नहीं है। प्रविपाकिन जंरा को शुभभाव लिखा हो ऐसा मेरे देखने में नहीं आया। प्रविपाकिन जंरा सम्यग्दर्शन, सम्यग्दान धौर सम्यक्चारित्र से होती है, यह तीनों घारमा के निजन्माव हैं। भाविन जंरा सम्यग्दर्शन और सम्यग्दान से भी गौगारूप से होती है। प्रसंयतसम्यग्दिक के अनन्तानुबंधी चौकड़ी की विसंयोजना के लिए जो तीन करगारूप परिणाम होते हैं उनके कारण निर्जरा होती है। अतः ये तीन करगारूप परिणाम निर्जरा के हेतु होने से भाविन जंरा कहलाते हैं। इसीप्रकार जब असंयतसम्यग्दिक के मिध्यात्व मिश्र और सम्यग्दव्यकृतियों की अपणा होती है उससमय भी तीन करणारूप परिणाम होते हैं जो निर्जरा के हेतु है। अतः उक्त तीन करणारूप परिणाम भी विर्जरा हैं। इसप्रकार ग्रसंयतसम्यग्दिक के भी सम्यग्दर्शन और सम्यग्दान से भाविन जंरा गौणारूप से होती है।

—जै. स. 7-6-56/VI/ क. दे. गवा

#### सम्यक्त्वी के भोग भी निर्जरा का कारण?

शंका - सम्यग्हिष्टि के भोगनिजंरा का कारण बतलाया है। यहां भोग से भोगोपभीग की सामग्री से अभित्राय है या कमं का उदय आना ? क्या उससमय लेशमात्र भी बन्ध नहीं होता ?

समाधान --वीतरागसम्यादिष्ट के भोग निर्जरा के कारण हैं ऐसा समयसार में कहा गया है-

उदमोर्गामिविधेहि ब्वाणमचेदणाण मिवराणं। जं कुणवि सम्मविद्वो तं, सब्वं णिज्ञरणिमिसं ॥१९३॥

अर्थ — सम्याद्धिट जीव जो इन्द्रियोंकरि चेतन श्रीर अचेतन द्रव्यों का उपभोग करता है वे सब ही निर्जरा के निमित्त हैं।

इसकी टीका में श्री १०८ अमृतचन्द्राचार्य सिखते हैं—"वीतरागस्योपभोगो निर्धारायायेव।" अर्थात्— वीतराग के उपभोग निर्जरा के लिये हैं। इसी गाया की टीका में भी जयसेनाचार्य लिखते हैं — "अत्राह शिष्यः रागद्वेषमोहामावे सित निर्कारा-कारणं मणितं सम्यग्हर्व्टेस्तु रागावयः संति, ततःकथं निर्काराकारणं भवतीति । अस्मिन्यूर्वपक्षे परिहारः । अत्र प्रंथे यस्तुतृत्या घीतरागसम्यग्हर्व्टेप्रंहणं ।" अर्थातृ — शिष्य पूछता है कि — राग-द्वेष-मोह का अभाव निर्जरा का कारण कहा गया है, किन्तु सम्यग्हर्व्टि के रागादि होते हैं उसके निर्जरा कैसे हो सकती है ? आचार्य उत्तर देते हैं कि इस समयसार प्रंथ में वास्तव में वीतरागसम्यग्हर्व्टि को ग्रहण करना चाहिये (इस समयसार प्रंथ में वीतरागसम्यग्हर्व्टि की अपेक्षा से कथन है )।

इससे सिद्ध है कि वीतरागसम्यव्दिष्ट के भोगसामग्री में राग नहीं है, अतः वीतरायता के कारण निर्जरा होती है, किन्तु सरागीजीव के भोगसामग्री में राग है झतः राग के कारण उसके बंध भी होता है।

—जॅ. ग. 14-10-65/X/ ब्र. पश्नालाल

# मोक्षतत्त्व

# नित्यनिगोद से निकलकर सीधे मनुष्य बनकर मोक्ष की प्राप्ति

शंका--ऐसा कथन कहाँ मिलेगा जिससे यह सिद्ध हो सके कि निश्यनिगोव से निकलकर जीव सीधा मनुष्य होकर केवलझान प्राप्त कर मोक्ष जा सकता है ?

समाधान—"अनादिकाले मिथ्यारवोदयोद्धेकान्नित्यनिगोदपर्यायमनुषूय भरतचन्निगः पुत्रा भूत्वा भद्रविदद्धं -नादयस्त्रयोविशस्यधिकनवशतसंख्याः पुरुदेवपादमूले अतुवधर्मसाराः समोरोपितरस्तत्रयाः अस्पकालेनैव सिद्धाः संप्राप्ता-नंतन्नानादिस्वमावाश्चशब्दान्निरस्त-द्रस्य-भाव-कर्मसंहतपश्च ।" ( मूलाराधना पृ० ६६ )

अर्थ — अनादिकाल से मिथ्यात्व का तीव उदय होने से अनादि काल पर्यंत जिन्होंने नित्य निगोद पर्याय का अनुभव लिया था ऐसे ६२३ जीव निगोद पर्याय छोड़कर भरत चक्रवर्ती के भद्र दिवर्धनादि नाम धारक पुत्र उत्पन्न हुए थे। उनको आदिनाथ भगवान् के समवसरण में द्वादणांग वाणी का सार सुनने से वैराग्य हो गया। ये राजपुत्र इसी भव में त्रसपर्याय को प्राप्त हुए थे। इन्होंने जिनदीक्षा नेकर रतनत्रयाराधना से अस्पकाल में ही मोक्ष लाभ लिया।

— ਯੋ. ग. 12-12-66/VII/ ਦ. ला. ਯੱਗ, ਸੇਟਨ

## सिद्धों की ग्रवगाहना के प्रमाण में दो मत

शंका—तिलोयपण्यत्ती भाग २ पृ० द७३ श्लोक ६ में सिद्धों की उत्कृष्ट अवगाहना ५२५ धनुष अधन्य ३॥ हाथ बतलाई है, किन्तु गाया ११ में उत्कृष्ट अवगाहना ३५० धनुष जघन्य हुँ हाय बतलाई है, ऐसा क्यों ?

मो० मा० प्र० अ० = पृ० ४१६

<sup>9.</sup> सम्यग्हिष्ट की महिमा दिखायने को जे तीयबंध के कारण भोगादिक प्रसिद्ध थे, तिन भोगादिक को होते संते भी श्रद्धानन्नियत के बल ते मन्दबन्ध होने लगा; ताकों तो गिन्या नाहीं अर तिसही बल ते निर्जर। विशेष होने लागी; तातें उपयार ते भोग को भी बन्ध का कारण न कह्या; निर्जर। का कारण कह्या विचार किए भोग निर्जर। के कारण होय, तो तिसकों छोड़ि सम्यग्हिष्ट मुनिपद का ग्रहण काहै को करें ?

च्यवितत्व भ्रोर कृतिस्व ] [ १११९

समाधान—इस विषय में दो मत हैं। कुछ आचार्य तो चरमशरीर की ग्रवगाहना से किचित् ऊन सिद्धों की ग्रवगाहना का कथन करते हैं। अन्य आचार्य चरमशरीर की ग्रवगाहना का दो तिहाई (ड्रे) सिद्धों की अवगाहना का कथन करते हैं। शरीर को उत्कृष्ट अवगाहना ५२५ धनुष है अत: सिद्धों की उत्कृष्ट अवगाहना ५२५ घनुष होता है, अत: दूसरे आचार्य ने सिद्धों की उत्कृष्ट ग्रवगाहना ३५० घनुष होता है, अत: दूसरे आचार्य ने सिद्धों की उत्कृष्ट ग्रवगाहना ३५० घनुष बतलाई। इसीकार जघन्य अवगाहना ३५० बनुष का है भाग है हाथ होता है। तिलोयपण्यत्ती में उक्त दोनों मतों का उल्लेख है। इससमय केवली श्रुतकेवली का ग्रभाव यहाँ पर है, अत: यह नहीं कहा जा सकता कि इन दोनों में कीनसा सत्य है।

— जै. ग. 25-7-66/1X/ ब्र. संस्थिदानस्द

# कुम्हारचक्र तथा मुक्तों की ऊर्ध्वगति में एकदेश साम्य है

शंका—सर्वार्थसिद्धि पृ० ४७० पृ० २० "इसीप्रकार संसार में स्थित आत्मा ने मोक्ष की प्राप्ति के लिये जो अनेक बार प्रणिधान किया है उसका अभाव होने पर भी उसके आवेशपूर्वक मुक्तजीव का गमन निश्चित होता है।" प्रश्न यह है कि मोक्ष के लिये जो प्रयत्न किया उसका आवेश क्या रहता है? कुम्हार का चक्र तो लगातार वहीं फिया करसा रहता है, किंतु इस दृष्टान्त में यह बात नहीं, तब इसका क्या तास्पर्य है?

समाधान — पूर्वप्रयोग के लिये कुम्हार चक्र का दृष्टान्त देकर यह बतलाया गया है कि चक्र के भ्रमण का कारण जो डंडा उसके न रहने पर भी अथवा हट जाने पर भी जिसप्रकार चक्र घूमता है उसीप्रकार मोक्ष के प्रणिधान का प्रभाव हो जाने पर भी जीव मोक्ष के लिये गमन करता है। यहाँ पर मात्र भ्रमण के कारण का अभाव हो जाने पर भ्रमण का होना, इतना दृष्टान्त और दाष्ट्रांत्त की समानता यहण करनी। यदि दृष्टान्त और दाष्ट्रांत सर्वंधा समान हो जाय तो दृष्टान्त ही दाष्ट्रांत्त हो जायगा। कहा भी है—

"न हि सर्वोद्दरदान्तधर्मो बार्व्हान्तिके मिबतुमहैति । अन्यया इष्टान्त एव न स्यादिति ।"

प्रमेयरत्नमाला २।२।

अर्थ--- इंड्डान्त का सर्व ही घमं तो दार्ब्डान्त विषे होय नाहीं, जो सर्व ही घमं मिले ती दृष्टान्त नहीं, दार्ब्डान्त ही होय है।

# सिद्ध भी कयंचित् सुखी कथंचित् सुखी नहीं, कथंचित् मुक्त कथंचित् अमुक्त

शंका — अनेकान्त तो खिचड़ीवाद है। क्या जीव भी कयंचित अजीव हो सकता है? क्या सिद्ध भगवान कयंचित् 'सुखी' और कथंचित् 'सुखी नहीं' हैं? क्या सिद्ध भगवान कथंचित् मुक्त कथंचित् अमुक्त हैं? यदि जीव सर्वथा जीव ही है, सिद्ध भगवान सर्वया सुखी ही हैं और मुक्त ही हैं तो फिर 'क्रमबद्ध पर्याय' को सर्वया भानने में एकान्त मिथ्यात्व क्यों कहते हो ? 'वस्तु ऐसी भी है और ऐसी नहीं भी है' इसप्रकार का खिचड़ोदाद जनमत में कहीं है।

समाधान — एक जीवद्रव्य में 'प्रमेयत्व' 'वस्तुत्व' 'अगुरुल घुःव' 'अमूतंख' 'जीवत्व' 'चेतनत्व' 'अस्तित्व' आदि अनेक धमं हैं। प्रत्येक धमं का लक्षण भिन्न है। अतः भिन्न भिन्न गुणों की अपेक्षा से एक ही द्रव्य को 'प्रारमा' 'प्राणों 'सत्त्व' 'भूत' 'जीव' वादि प्रमेक संज्ञाएं दी गई हैं। भिन्न धमों की इंडिट से ही सिद्ध भगवान की 'सहस्रनाम स्तोत्र' में एक हजार नामों द्वारा स्तुति की गई है। अतः 'जीवत्व' धमं की अपेक्षा से जो द्रव्य 'जीव' है वह ही द्रव्य अन्य धमों की अपेक्षा से प्रचेत अपेक्षा से प्रचेत स्वीकार किया जावेगा तो अन्य धमं भी 'जीवत्व' धमं रूप हो जाने से संकरदोव का प्रसंग ग्राजायगा ग्रथवा अन्य धमों के अभाव का प्रसंग ग्राजायगा। और 'अस्तित्व' आदि श्रन्य धमों के प्रभाव में द्रव्य के घभाव का प्रसंग ग्राजायगा। और 'अस्तित्व' आदि श्रन्य धमों के प्रभाव में द्रव्य के घभाव का प्रसंग ग्राजायगा। अतेर 'अस्तित्व' धर्मचित्र धर्मीव है अर्थात् जीव-अजीव स्वरूप है। श्री अकस्तंकदेव ने स्वक्रप-सम्बोधन में कहा भी है—

#### प्रमेयस्वाविभिधंमेंरचिवात्मा चिवात्मकः । ज्ञानवर्शनसस्तरमाण्चेतनाचेतनात्मकः ॥ ३ ॥

अर्थात् — प्रमेयत्वादिक वर्मी की भिषेक्षा से वह परमात्मा अवेतनरूप है भीर ज्ञानदर्शन की अपेक्षा से चेतनरूप भी है। दोनों अपेक्षाओं से चेतन-अचेतन स्वरूप है। इसीप्रकार आत्मद्रव्य जीव भी है और अजीव भी है।

सिद्धभगवान कथंचित् सुखी भी हैं और कथंचित् सुखी नहीं भी हैं। म्रतीन्द्रिय आत्मिक सुख की अपेक्षा सिद्ध भगवान सुखी हैं, किन्तु इन्द्रियजनित सुख से रहित होने के कारण वे ही सिद्ध भगवान सुखी नहीं भी हैं। कहा भी है---

### जस्सोबएण जीवो मुहं व दुक्खं व दुविहमशुप्रवर्द्ध । तस्सोदयक्खएण दु भुह दुक्ख विविक्तिको होई ।।

अर्थात् — जिसके उदय से जीव सुख और दु:ख इन दोनों का अनुभव करता है, उसके उदय का क्षय होने से वह सुख और दु:ख दोनों से रहित हो जाता है।

सिद्धभगवान मुक्त भी हैं और अमुक्त भी हैं। यदि सर्वथा मुक्त माना जायगा तो ज्ञान आदि से भी मुक्त हो जाने के कारण द्रव्य के अभाव का प्रसंग आजायगा और यदि सर्वथा अमुक्त माना जावे तो द्रव्यकर्म, भावकर्म, नोकर्म से भी मुक्त न होने के कारण 'सिद्धत्व' के अभाव का प्रसंग आ जायगा। अतः सिद्ध भगवान कथंचित् मुक्त कथंचित् अमुक्त हैं। कहा भी है—

### मुक्तापुक्तैकरूपो यः कर्मभिः संविदाविना। अक्षयं परमात्मानं ज्ञानमूर्ति नमामि तम् ॥ १ ॥ स्वरूप संबोधन

मंगलाचरण करते हुए आचार्य श्री अकलंकमट्ट कहते हैं कि जो अविनश्वर आनमूर्ति परमात्मा ज्ञाना-वरणादि द्रव्यकर्मों से, रागादिक भावकर्मों से व गरीर धादि नोकर्मों से मुक्त है और सम्यग्ज्ञान आदि स्वाभाविक-गुणों से प्रमुक्त है उस परमानंदमय परमात्मा को मैं नमस्कार करता हूँ।

इसीप्रकार किसी अपेक्षा नियति (कमबद्ध पर्याय) और किसी अपेक्षा से अनियति (अकमबद्ध पर्याय) है।

अनेकान्त खिचड़ीवाद नहीं है जैसा कि शास्त्रीजी ने कहा है। धनेकान्त वस्तुस्वरूप है। वस्तुस्वरूप को खिचड़ीवाद कहना शास्त्रीजी को कहाँ तक शोभा देता है। जिसप्र कार पीलिया रोग वाले को सफेद वस्तु भी पीली दिखाई देती है, उसीप्रकार एकान्तमिथ्यात्व से प्रसित प्राणी को अनेकान्तात्मक वस्तु भी एकान्त ही दिखाई देती है। ऐसे प्राणी के लिये स्यादाद से मुद्रित जिनवाणी परम औषिष है। यदि वह एकान्तवाद से दूषित श्रुतरूपी कुपय का सेवन करेगा तो संसाररूपी रोग बढ़ता ही जावेगा।

---ज़े. ग. 13-12-62/X/ डी. एल. ब्रास्ती

## मात्र ग्रात्मयोग्यता से ही मोक्ष मानना एकान्त मिण्यात्व है

शंका — क्या मात्र आत्मयोग्यता से ही मोक्ष की प्राध्ति हो जाती है या अनुकूल बाह्य निमित्तों की भी आवश्यकता है ?

समाधान—मात्र आत्मयोग्यता से ही मोक्ष की प्राप्ति हो जाती है, ऐसा एकान्तिनयम नहीं है। मोक्षप्राप्ति के लिये अनेक कारणों में से एक कारण आत्मयोग्यता भी है। कार्य की सिद्धि अनेक कारणों से होती है एक कारण से कार्य की सिद्धि नहीं होती। जितने भी भव्यजीव हैं उन सबमें मोक्षप्राप्ति की योग्यता है। कहा भी है—'जो जीव सिद्धत्व अर्थात् सर्वकर्म से रहित मुक्तिरूप भवस्था के पाने के योग्य हैं वे भव्यसिद्ध हैं।' इसी के विशेषार्थ में पं कृत्वचन्दजों ने १९३९ में लिखा है—'सिद्ध अवस्था की योग्यता रखते हुए मो तबनुकूल सामग्री के नहीं मिलने से सिद्ध पद की प्राप्ति नहीं होती है।' यदि मात्र आत्मयोग्यता से ही मोक्षप्राप्ति होती तो सब ही भव्य जीव मोक्ष में होते और संसार में भव्यों का अभाव हो जाने से अभव्यों के भ्रभाव का प्रसंग भा जायगा। इसप्रकार संसारी जीवों के अभाव से मुक्त जीवों के भ्रभाव का भी प्रसंग आ जायगा क्योंकि समस्त पदार्थ अपने प्रतिपक्षसहित उपलब्ध होते हैं इस नियम के अनुसार प्रतिपक्ष के अभाव में विवक्षित पदार्थ का भी अभाव हो जायगा ( ध० पु० १४ पु० २३४; ज० ध० पु० १ पु० ५२-५३ )।

मुक्तिप्राप्ति के लिये ग्रात्मयोग्यता के साथ-साथ मनुष्यपर्याय, द्रव्य पुरुषवेद, व अवृषभाराणसंहनन, उत्तम कुल आदि द्रव्य, क्षेत्र, काल और सम्यग्दर्शनादि भाव की भी प्रावश्यकता है। अब्दसहस्री कारिका बद में भी कहा है कि देव और पुरुषाय दोनों से मोक्ष की सिद्धि होय है। ग्रतः मात्र उपादान की योग्यता से कार्य की सिद्धि मानने वालों के एकान्त मिथ्यात्व का दूषण ग्राता है। जैनवर्स का मूल सिद्धान्त अनेकान्त है। उसको नहीं छोड़ना चाहिये। मात्र आत्म-योग्यता से मुक्ति मानने पर स्त्री ( महिला ) की मुक्ति का निषेध नहीं हो सकेगा, जिनके पूर्व संस्कार महिला-मुक्ति के हैं वे ही संस्कारवश मात्र आत्मयोग्यता से मुक्ति मानते हैं।

—वॉ. ग. 5-12-63/IX/ पंत्रालाल

#### म्लेच्छों के मोक्ष का ग्रभाव

शंका - म्लेच्छ उसी भव से मोक्ष जा सकता है या नहीं ?

समाधान—कर्मभूमिज म्लेच्छ दो प्रकार के हैं। पाँच म्लेच्छ खंडों में उत्पन्न होने वाले म्लेच्छ और झायं-खण्ड में उत्पन्न होनेवाले शक, यवन आदि म्लेच्छ। आर्थखण्ड के म्लेच्छ तो मुनिदीक्षा के भी योग्य नहीं हैं, क्योंकि झायंखण्ड के चार वर्णों में से उत्तम तीनवर्ण वाले दीक्षा के योग्य हैं [ प्रवचनसार ] म्लेच्छ खण्ड में उत्पन्न होने=

९. ''सामग्री जनिका, नेंके कारणें' ( रा. था. अ. ५ सू. १७ )

<sup>2. &#</sup>x27;'सिद्धतणस्य जोग्मा जे जीवा ते हवंति भवसिद्धा । [ ध. पु. १ पृ. १५१ तथा गो. जी. ५५७ ]

बाले म्लेच्छमनुष्य चक्रवर्ती के साथ आर्येखण्ड में आवें और म्लेच्छ राजाओं का चक्रवर्ती आदि के साथ विवाहादि संबंध पाइए है तिनके दीक्षा का ग्रहण संभवे है। लिल साल गाया १६५ की संस्कृत टीका ]

इत म्लेच्छ के भी ऐसे उत्कृष्टसंयम लिबस्थान नहीं होते जो उसी भव से मोक्ष हो सके। ऐसा लिख-सार गाथा १९५ की संस्कृत टीका से प्रतीत होता है। विद्वत्मंडल इस पर विशेष विचारने की कृपा करें।

—जॉ. ग. 5-12-66/VIII/ र. ला. जॅन

# गणधरों के तद्मव मोक्षगामी होने का नियम नहीं

शंका - क्या गणधर तद्भव मोक्षमामी ही होते हैं ?

समाधान-सभी गणधरों के तद्भव मोक्षगामी होने का नियम नहीं है।

--वै. ग. 23-5-63/ / **प्रो**. मनोहरसाल

# ६ मास = समय के ६०= वें भाग में एक जीव की मुक्ति का नियम नहीं

शंका—६ महिने द समय में ६०६ जीव निगोब से निकलते हैं और इतने समय में इतने हो जीव भोक्ष काते हैं, यह नियम है। यह ६ महीना द समय का काल कब से कब तक का है। अर्थात् कब से आरम्म होकर बलता है अर्थात् उत्सिषिणी-अवसिषणों आदि कोई काल आरम्म होने के साथ या और किसी प्रकार। यदि ऐसा न हो और कभी का ६ महीना द समय माना जाय तब तो ६ महीने द समय के पूरे काल में बराबररूप से विभक्त समयों में मोल होना व निगोब से निकलना होना चाहिये?

समाधान— छह महिने और बाठसमय की गणना बनादिकाल से चली मा रही है। छहमहिने माठसमय की ऐसी संख्या है कि जिससे एकवर्ष या करपकाल पूरा विभाजित नहीं होता। अतः छद्मस्य यह नहीं जान सकता कि छह महिने और माठसमय काल किस समय प्रारम्भ हुआ भौर किस समय समाप्त होगा। किन्तु मात्र छद्मस्य के न जानने से, आर्षभ्रंथ का कथन भूठ या अप्रमाण नहीं हो सकता। जिसप्रकार हम यह नहीं जानते कि अमुक निश्चित समय हमको दर्शनोपयोग होता है या इससमय हो रहा है तो क्या दर्शनोपयोग का सभाव है ? दर्शनोप-योग भ्रवश्य है, किन्तु हमारा ज्ञान इतना कम है कि हम उसको नहीं जान सकते।

श्री गौतम गणधर ने दिव्यध्विन के आधार पर द्वादशाङ्ग में नानाजीवों की अपेक्षा मौक्ष जाने का उत्कृष्ट धन्तर छह महिना कहा है और निरंतर मोक्ष जाने का उत्कृष्ट काल द समय कहा है अतः श्रहमहिने आठसमय का काल ६० द बराबर भागों में विभक्त नहीं है। कहा भी है—

चदुण्हं खबगाणं अजोियकेवलीणमतरं केविचरं कालादो होति, णाणाजीवं पहुच्च जहण्रीण एगसमयं ॥१६॥ उदकस्सेण खम्मासं ॥१७॥ छ० पु० ५ पृ० २०-२१।

अर्थ-चारों क्षपक ग्रौर अयोगिकेवली का अन्तर कितने काल होता है ? नानाजीवों की अपेक्षा जधन्य से एकसमय होता है और उरक्रध्ट अन्तरकाल छहमास होता है।

"अट्ठसमयाहिय-छ-मासक्शंतरे खबगसेढि पाओग्गा अट्टसमया हवंति ।" [ ध० पु० ३ पृ० ९२ ]

व्यक्तित्व छोर कृतित्व ]

[ ११२३

क्षरं—शाठसमय घषिक छह महिने के भीतर निरन्तर क्षपकश्चेगी के योग्य बाठसमय होते हैं। साघु-पुरुषों के लिये मार्षग्रंथ ही चक्षु हैं। उसी के घाद्वार पर कुछ कहा जा सकता है मात्र मन की कल्पनाओं पर आर्थ-वावयों का विरोध नहीं होना चाहिये।

---जॅ. ग. 27-12-65/VIII/ र. ला. जॅन

### ६ मास ८ समय में ६०८ या ४६२ जीव मोक्ष जाते हैं

शंका—६०८ जीवों के ६ महिने ८ समय में नियम से मोक्ष में जाने और इतने ही जीवों का निस्य निगोब से निकलने का कथन कहाँ पाया जाता है ? क्या यह संख्या निश्चित है या इसमें हीन अधिकता भी हो सकती है ?

समाधान — श्री ज॰ ध॰ पु॰ ४ पृ॰ १०० पर कहा है कि छहमहीना आठसमय में छहसीआठ जीव जाते हैं और उतने ही जीव नित्यनिगोद से निकलते हैं। क्योंकि ग्राय के अनुसार व्यय होता है।

''आयाश्वसारिवयसादी । अट्ठुत्तरछस्सदजीवेषु चदुगविणिगोदेहिती णिखाणं गवेषु णिण्वणिगोदेहिती चदुगविणिगोवेसु एत्तिया चेव जीवा बद्दसमधाहियछम्मासंतरेण पविस्संति सि परमगुरूववेसादो ।''

जि० छ० पु० ४ पृ● ९००

किन्तु भी यतिवृषमाचार्य के मतानुसार ५९२ जीव ६ महीना आठसमय में मोक्ष जाते हैं।

तीवसमयाण संखे पणसथवाणउविष्वसंगुणिवं । अउसमयाधिय खम्मासय मजिबं णिक्वदा सन्वे ॥४।२९६०॥ (ति० प०)

अर्थ — अतीतकाल के समयों की संख्या को पाँचसौ बानवें रूपों से गुणित करके उसमें आठ समय अधिक छहमासों के समयों का भाग देने पर लब्धराणि प्रमाण सब मुक्तजीवों की संख्या है।

यह तो निश्चित है कि छह महीने आठसमय में ६०८ या ५६२ जीव नित्यनिगोद से निकलकर व्यवहार-राशि में आवेंगे किन्तु, यह निश्चित नहीं है कि विवक्षित छह महीना आठ समय में अमुक-अमुक जीव नित्यनिगोद से निकलेंगे ग्रीर न इसप्रकार का कथन आर्षग्रन्थों में पाया जाता है।

—जं. म. 4-1-68/VII/ अरं. कु. बहुजारवा

### संहनन मोक्ष में साधक

शंका — यदि संहनन की कमीवाले को वैराग्य आ जाता है। तो उसको मीक्ष क्यों नहीं होता।

समाधान—सब प्राणी सुख की इच्छा करते हैं। वह सुख स्पष्टतया मोक्ष में है, वह मोक्ष सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्रस्वरूप रत्नत्रय के सिद्ध होने पर होता है। वह रत्नत्रय दिगम्बरसाधु के होता है। उक्त साधु की स्थिति शरीर के निमिक्त होती है। लोक में मोक्ष के कारणीभूत जिस रत्नत्रय की स्तुति की जाती है

मर्यो वाङ्कति सौस्यमेय तनुभृतन्मोश एव स्फुटम् ।
 हब्द्यादिवय एव सिध्यति स तिष्ठग्रं न्थ एव स्थितम् ।
 तद्यृत्तिर्वपुषोऽस्थ वृत्तिरम्नात्तद्दीयते श्रावकः;
 कालेयिलब्दतरेऽपि मोशपदयीप्रायस्ततोवर्तते ॥=॥ [पद्मनन्दिपंदिवमृति अ.७]

बहु मुनियों के द्वारा शरीर की शक्ति से धारण किया जाता है ! सम्यादर्शन संज्ञी प्रथात् मनवाले के ही होता है प्रसंज्ञी जीव के सम्यादर्शन नहीं होता । द्वारयमन के बिना भावमन होता नहीं (ध. पु. १ पृ. २६०)। इसप्रकार शारीरिक शक्ति तथा द्वथ्यमन भी मोक्ष प्राप्ति में सहकारीकारण है। अन्तमुंहूतें की स्थितिवाले ध्यान के लिये भी उत्तमसंहनन की आवश्यकता कही गई है। अतः जिसके संहनन की कमी है उसके वैराग्य तो हो सकता है, किन्तु शक्ति के अभाव में कारण शुद्धात्मस्वरूप में स्थित नहीं रह सकता, अतः उसको मोक्ष नहीं होता। कहा भी है— ''विशिष्ट संहननादि शक्त्यमायात्रिरंतरं तत्र स्थातुं न शबनोति।'' ''संहननादिशक्त्याभावान्छुद्धात्मस्वरूपं स्थातुम-शक्तिव्यद्धाद्धतंमानभवे पुण्यवंध एव, भवान्तरे तु परमात्मसावनास्थिरत्वे सति नियमेन मोक्षो भवति।।'' (पंचास्तिकाय गाया १७० और १७१ पर श्री जयसेनाचायं की टीका) अर्थात्—संहनमादि की शक्तिके अभाव के कारण शुद्ध आत्मस्वरूप में स्थित होने के लिये अशव्य होने से वर्तमानभव में पुण्यवन्ध करके भवान्तर में नियम से मोक्ष जाता है। यद्यपि संहनन पुद्गलविपाकी कर्मप्रकृति है तथापि सर्वोत्कृष्ट संहनन बिना मोक्ष नहीं जा सकता। अता संहननकी कभी मोक्ष के लिये बाषक कारण है।

—के. ग₊ ''''''/ ब्र. पन्नालाल

# छहों संस्थानों से मोक्ष

शंका- छहों संस्थानों में से कौनसे संस्थान से मोक्ष है ? बया वामनसंस्थान से भी मोक्ष है ?

समाधान — छहीं संस्थान का उदय तेरहवें गुरास्थान तक है क्यों कि संस्थाननामकमंपुद्गलिवपाकी है। तेरहवें गुरास्थान के अन्त में छहीं संस्थानों की उदयव्युच्छिति हो जाती है (गो. क. गाथा २७१ टीका)। चौदहवें गुरास्थान में किसी भी संस्थान का उदय नहीं रहता और मोक्ष चौदहवें गुरास्थान से होता है। तेरहवें गुरास्थान में जब छहीं संस्थानों में से किसी भी एक संस्थान का उदय संभव है तो वामनसंस्थान का उदय भी हो सकता है। किन्तु उससे शारीर में इतना सूक्ष्म वामनपना होता है कि शारीर विडह्प नहीं हो जाता। कर्म का प्रमुभव उदय है। (प्राकृत पंचसंग्रह पृ० ६७६)। कर्म फल देने के समय में 'उदय' संज्ञा को प्राप्त होता है (जयधवल पृ० पृ० २९१)।

--- जॉ. ग. 4-7-63/IX/ ब. सुखदेव

#### सिद्धों में उत्पाव, व्यय, ध्रौव्य

शंका—सिद्धों में भी उत्पाद, व्यय, घ्रुव कहा जाता है। व्यय किसप्रकार है ?

समाधान — सिद्धजीव द्रथ्य की मुद्ध अवस्था है। उस मुद्धअवस्था में जीवद्रव्य भी तो है हो। द्रथ्य का लक्षण 'सत्' कहा गया है और 'सत्' को उत्पाद, व्यय, श्रीध्यस्व हप कहा है (त. सू. अध्याय १ सूत्र २९, ३०)। सत: सिद्धअवस्था में भी जीव के अमुस्लघुमुख द्वारा प्रतिसमय परिशामन होता रहता है। जिसके कारण प्रतिसमय

१. मोसस्य कारणमभिष्टुतमत लोके तद्धार्यते मुनिभिष्टंगबलात्तदश्चात् । [पं. पंब. २/१२ पूर्वार्ध ]

<sup>2.</sup> एइंदिया बीइंदिया बीइंदिया वउटिंदिया असण्जिपंचिदिया एकिम वेय मिस्छाइट्ठिगुणट्ठाणे ॥३६॥ [ धयत १/२६१ ]

<sup>3.</sup> उत्तमसंहनमस्यंकाग्रविग्तानिरोधो ध्यानमाग्तम् हूर्तात् । [ त. सू. ६/२७ ]

ध्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ ११२५

पूर्व-पूर्व पर्याय का व्यय और नवीन-नवीनपर्याय का उत्पाद होता रहता है। यह परिणमन शुद्ध होने के कारण सदशपरिणमन होता है। आत्मा में प्रतिसमय जानने की किया होती रहती है। अथवा जैयपदार्थों में प्रतिक्षण उत्पाद, व्यय होता रहता है अतः केवलज्ञान में भी ज्ञेयों की अपेक्षा प्रतिसमय परिणमन (उत्पाद, व्यय ) होता रहता है (प्र. सा. गा. १९, को जयसेनाचार्य की टीका; ज. ध. पु ९ पृ. ५९ व ५५ वृहद्वव्यसंग्रह पृ. ४६ संस्कृत टीका) पूर्व-पूर्व पर्याय के व्यय की अपेक्षा सिद्धों में भी प्रतिसमय उत्पाद व व्यय सिद्ध हो जाता है।

---ज". ग. 13-6-63/1X/ ब्र. सुखदेव

### शुद्धात्मा में योगशक्ति का श्रमाव

शंका -योग आत्मा की शक्ति है और शक्ति का कभी अभाव होता नहीं है। अतः मुक्तजीवों में भी योग-शक्ति होमं।[चाहिये ?

समाधान — सिद्धों में योगशक्ति नहीं है, क्यों कि ग्रात्म-परिस्पन्दरूप किया का ग्रभाव है। सिद्धों में तो निष्कियत्वशक्ति है। श्री समयसार में भी कहा है — "सकलकर्मीपरमञ्जूतात्मप्रदेशनैष्पंद्यरूपानिष्कियत्वशक्तिः।" अर्थात् समस्तकर्मी के उपरम से प्रवृत्त ग्रात्मप्रदेशों की निष्पन्दता स्वरूप निष्कियत्वशक्ति है। इसका ग्रभिप्राय यह है कि कर्मों के कारण आत्मप्रदेशों में परिस्पंद होता था, कर्मों का अभाव हो जाने पर मुक्तआत्मा में स्वाभाविक-निष्कियत्वशक्ति प्रगट हो जाती है। सिद्धों में जब निष्कियत्वशक्ति है तो योगशक्ति अर्थाद् कियावतीशक्ति नहीं हो सकती। यहाँ पर भी परिस्पंद को किया कहा है।

गो० जीवकाण्ड में निम्नलिखित गाथा आई है; जिसके आधार पर मुक्तजीवों में योगशक्ति कही जाती है।

> पोग्गलिववाई देहोदयेण मणधयण—काय-जुत्तस्त । जीवस्स जा ह सत्ती कम्मागमकारणं जोगो॥

अर्थात्—पुद्गलविपाकी शरीरनामकर्मोदय से, मन, वचन, काययुक्त जीव की उसशक्ति को योग कहते हैं जो कर्मों के आगमन में कारए। है।

इस गाथा में "मन, बचन, काथ से युक्त जीव की शक्ति है" इस पदपर से स्पष्ट कर दिया कि यह शक्ति संसारी जीव की है, मुक्तजीव की नहीं है, क्यों कि मुक्तजीव मन, बचन, काययुक्त नहीं होते हैं। "पुर्गलविपाकी नामकर्म के उदय से" इस पद से यह स्पष्ट करा दिया कि संसारी जीव की यह शक्ति स्वाभाविक शक्ति नहीं है, किन्तु कर्मों दयकृत है। क्यों कि जहाँ तक शरीर नामकर्म का उदय रहता है वहाँ तक अर्थात् तेरहवें गुणस्थान तक कर्मों के आगमन में कारणाख्य शक्ति अर्थात् योग रहता है। चीदहवें गुणस्थान में शरीरनाम कर्मों दय का अभाव हो जाता है अतः इस शक्ति ख्यां योग का भी अभाव हो जाता है। इसी प्रकार मुक्त जीवों में भी कर्मों के आगमन में कारणाख्य शक्ति का अभाव है। थी कुण्वकुन्यादि आचार्यों ने मुक्त जीवों में योगशक्ति का सद्भाव नहीं बतः लाया है। आर्षप्रस्थ के आधार के बिना मुक्तजीवों में योगशक्ति कहना उचित प्रतीत नहीं होता। सिद्ध भगवान में चारित्र का अभाव और योग का सद्भाव मानना कहाँ तक ठीक है ? विद्वान इस पर गम्भीरता से विचार करें।

— में. ग. 28-2-66/IX/ र. ला, जैन

#### मोक्षमार्ग में ग्रवलम्बन

शंका---सम्यादर्शन, सम्याज्ञान और सम्यक्चारित्र की एकतारूप जो मोक्षमार्ग है वह किसके अवलम्बन से होता है ? क्या पारिणामिकमाव के अवलम्बन से होता है ?

समाधान—सात तत्त्वों के श्रद्धान व ज्ञान से सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान उत्पन्न होता है कहा भी है 'तत्त्वार्य श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥ २ ॥ 'जीवाजीवास्रवबन्ध-संवर-निर्जरा-मोक्षास्तत्त्वम् ॥ ४ ॥ ( मो. शा. प्रथम अध्याय ) इसीप्रकार समयसार में भी कहा है—

'मूयस्थेणाध्मिवा जीवाजीया य पुण्णपावं च । आसवसंवरणिण्जर बंघोमोक्खो य सम्मर्सा ॥ १३ ॥ '

नियमसार गाया ५ में भी कहा है-

'अत्तागमतक्वाणं सद्दहणादो हवेद सम्मत्तं।'

बृहद्रदयसंग्रह में भी कहा है-

जीवाबीसद्दृहणं सम्मत्तं रूबमप्पणो तं तु । दुरिफणिबेस-विमुक्कं णाणं सम्मं खु होदि सदि जम्हि ।।४९।।

इसप्रकार से जीवादि साल तत्त्वों के श्रद्धान को सम्यग्दर्शन कहा है और वह सम्यग्दर्शन निश्चय से आत्मा का ही परिणाम है अतः निश्चय से आत्मा ही सम्यग्दर्शन है और दुरिभिनिवेश (संशय, विपर्यय, अनध्यवसाय) से रहित सम्यग्जान है।

वृह्ह्द्रध्यसंग्रह गाथा ४५ व ६६ में चारित्र का लक्षण कहा है। निश्चयसम्यक्चारित्र का लक्षण इसप्रकार कहा है—'संसार के कारणों को नष्ट करने के लिये जानी जीव के जो बाह्य ग्रीर अन्तरंग किया का निरोध है वह निश्चयचारित्र है।' चारित्र में भी ध्यान की मुख्यता है क्योंकि कमों को विशेष निजंरा ध्यान से होती है। इस ध्यान में किसका अवलम्बन होता है ध्येय क्या होता है ? इस विषय में वृह्द्द्रध्यसंग्रह गाथा ५५ में कहा है जिस किसी पदार्थ का ध्यान करते हुए साधु जब निस्पृहतुत्ति ( समस्त इच्छारहित ) होते हुए एकाग्रचित्त होते हैं तब उनका वह ध्यान निश्चयध्यान होता है।' ध. पु. १३ पृ ७० पर ध्येय का कथन करते हुए कहा है कि 'जिनदेव, द्वारा छपदिष्ट नो पदार्थ, बारह अनुप्रेक्षा, श्रेणी आरोहण विधि, तेईस वर्गणायें, पांच परिवर्तन, प्रकृति, प्रदेश, ध्यात स्पर्विष्ट नो पदार्थ, बारह अनुप्रेक्षा, श्रेणी आरोहण विधि, तेईस वर्गणायें, पांच परिवर्तन, प्रकृति, प्रदेश, ध्यात के मुल्यान के ग्रालम्बन से भरा हुआ है, क्योंकि क्षपक मन से जिस-जिस वस्तु को देखता है वह वह वस्तु ध्यान का आलम्बन होती है।' आजाविचय, विपाकविचय और संस्थानविचय ये सब धर्मध्यान है। मात्र पारिणामिकभाव के आलम्बन से ध्यान होता है, ऐसा एकान्त नहीं है, किन्तु नीचली अर्थात् प्रारम्भिक अवस्था में आत्मा के मुद्ध स्वरूप अर्थात् परमात्मा के स्वरूप को ध्येय बनाना चाहिये, क्योंकि वहां पर अन्य ध्येयों रागादि की उत्पत्ति की सम्भावना है।

पारिणामिकभाव तो न बन्ध का कारण है और न मोक्ष का कारण है। क्योंकि पारिणामिकभाव अनादि-अनन्त होने से नित्य हैं। नित्य में अर्थ-किया बनती नहीं। स्पष्ट है कि प्रथंकिया क्रमशः या गुगवत् होती है और क्रम तथा यौगपद्य नित्य में बनते नहीं। पारिणामिकभाव न गुद्ध हैं, न ही प्रशुद्ध हैं, क्योंकि वह नित्य हैं। नित्य होने से न वह कारण है ग्रीर न कार्य है। कहा भी है— ओदइया बंधयरा उवसम खय-मिस्सया य मोक्खयरा । भावो दुपारिणामिओ करणोभय-विज्ञियो होदि ॥३॥

अर्थ-औदियकभाव बंध करनेवाले हैं; औपशमिक, क्षायिक और क्षायोपशमिकभाव मोक्षके कारण हैं, तथा पारिस्मामिकभाव बन्ध ग्रीर मोक्ष दोनों के कारण से रहित हैं (ध पु. ७ पू ९)

इस सबका सार यह है कि रागभाव बन्ध का कारए है और वीतरागता मोक्ष का कारण है। कहा भी है-

रत्तो बंधावि कम्मं मुंचिव जीवो विराग संपत्तो । एसो जिलोबदेसो तम्हा कम्मेसु मा रज्ज ॥१५०॥ (समयसार)

अर्थात्-रागी कर्मों को बांधता है, बीतरागी कर्मों से छूट जाता है, यह जिन भगवान का उपदेश है।

—जै. ग. 23-5-63/IX/ प्रो. मनोहरलाल जैन

### सिद्धों में किस कर्म के क्षय से कौनसे गुण का प्राइमीव होता है ?

शंका — किस कर्म के क्षय से कौनसा गुण सिद्धों में प्रगट होता है ? सिद्धों में अथपाहनस्य नामका गुण किस कर्म के क्षय से उत्पन्न होता है ? और उसका क्या कार्य है ?

समश्यान — श्री अमृतचन्द्राचार्य ने 'तत्त्वार्थसार' के मोक्षतत्त्व वर्णन के श्लोक ३७-४० में कर्मक्षय की अपेक्षा सिद्धों के गुर्णों का कथन किया है।

ज्ञानाथरणहानान्ते, केवलज्ञानशालिनः । दर्शनावरणच्छेदादुखत् केवलवर्शनाः ॥३७॥ वेदनीयसमुच्छेदादध्याबाधत्वमाश्रिताः । मोहनीयसमुच्छेदात्सम्यक्त्वमचलं श्रिताः ॥३६॥ ब्रायुः कर्मसमुच्छेदात्, परमं सौक्ष्म्यमाश्रिताः । नामकमंसमुच्छेदात्वगाहनशालिनः ॥३९॥ गोत्रकमंसमुच्छेदात्सदाऽगीरच लाघवाः । अन्तरायसमुच्छेदादनन्तवीर्यमाश्रिताः ॥४०॥

इन श्लोकों में यह बतलाया गया है— ज्ञानावरणकर्म के नाश से केवलज्ञान, दर्शनावरण के नाश से केवल श्रदर्शन, वेदनीयकर्म के नाश से प्रव्यावाध, मोहनीयकर्म के नाश से सम्यक्त्व, आयुक्म के नाश से सोक्ष्म, नामकर्म के नाश से अवगाहन, गोत्रकर्म के नाश से अगुरुल पुष्मीर अन्तरायकर्म के नाश से अनन्तवीय इसप्रकार आठकर्मों के नाश से सिद्धों में आठ गुण होते हैं। यह कथन परमात्मप्रकाश गाया ६१ की टीका में भी है। तथा धार्य, ७ १ पर भी है।

सिद्धों में अवगाहनगुण नामकमें के क्षय से होता है। इसका कार्य अनन्तानन्तसिद्धों को अवगाह देना है। उस क्षेत्र में स्थित एकेन्द्रियजीवों को तथा पुद्गल आदि पांचद्रध्यों को अवगाहन देना। किन्तु समस्त जीवों को समस्त पुद्गलों को, सम्पूर्ण घर्मद्रव्य को, सम्पूर्ण अधर्मद्रव्य को, समस्त कालद्रव्यों को, सम्पूर्ण आकाशद्रव्य को अवकाश देने में ससमर्थ होने के कारण सिद्धों का अवगाहनहेतुत्व सक्षण नहीं कहा गया है। आकाशद्रव्य सम्पूर्ण और समस्त द्रव्यों को अवगाहन देता है, इसलिये आकाशद्रव्य का अवगाहनहेतुत्व लक्षण कहा गया है। सिद्धों में इन आठगुणों के अतिरिक्त अन्य भी प्रनन्तगुण हैं। जैसे—अकषायत्व, वीतरागता, निर्माता आदि।

—जै. ग./...../...../.....

शंका-सिद्धों में सुख किस कर्म के अभाव से होता है ?

समाधान - इस सम्बन्ध में कोई एकान्त नियम नहीं है।

श्री पद्मनित आचार्य ने मोह के क्षय से सिद्ध भगवान में सुख स्वीकार किया है—'सौख्यं च मोहक्षयात्।' संस्कृत टीका—'सिद्धानां सौख्यं वर्तते । कस्मात् ? मोहक्षयात्।'

अर्थ-मोहनीय कर्म के क्षय से सुख प्रगट होता है। सिद्ध भगवान के मोह का क्षय हो जाने से सुख वर्तता है।

श्री भृतसागर आचार्य ने भी कहा है—-'निर्वाणसुखम् तत्सुखं मोहक्षयात्।' अर्थात्—निर्वाणसुख मोहक्षय से होता है।

सुख का लक्षण अनाकुलता है (अनाकुसत्वलक्षण सीख्यं) । रागद्वेष अर्थात् कषाय से आकुलता होती है। चारित्रमोह का क्षय हो जानेपर रागद्वेष कषाय का प्रभाव हो जाने से अनुकूलता स्वयमेव हो जाती है। इस अपेक्षा से चारित्रमोह के क्षय से सुख प्रगट होता है, ऐसा आर्षवाक्य है।

श्री अमृतचन्त्राचार्य ने 'स्यमावश्रतिघाताभावहेतुकं हि सौख्यं' अर्थात् सुख का कारण स्वभाव (ज्ञान-दर्शन) के घातक (ज्ञानावरण-दर्शनावरण) कमों का क्षय है, ऐसा सुख का लक्षण किया है। ग्रतः इनके तथा श्री कुन्बकुन्दाचार्य के मतानुसार चारों घातियाकमों के क्षय से सुख होता है, वयोंकि जहाँ पर स्वभाव का घात है वहाँ पर सुख नहीं हो सकता।

अव्याबाधगुण की अपेक्षा, वेदनीयकर्म के क्षय से सुख उत्पन्न होता है, क्योंकि वेदनीयकर्म सुख गुण का प्रतिबन्धक है।

'आयुष्यवेदनीयोधययोजींबोध्बंगमनप्रतिबन्धकयोः सत्त्वात् ।'

अर्थात् — ऊर्ध्वंगमनस्वभाव का प्रतिबन्धक आयुक्षमं का उदय ग्रीर सुखगुण का प्रतिबन्धक वेदनीयकर्म का उदय अरिहंतों के पाया जाता है।

जस्सोवएण जीवो सुहं व दुष्खं व दुविहमग्रुहवह । तस्सोवयवखएण दु जायदि अव्यत्वणंतसुहो ॥

अर्थ - जिस वेदनीयकर्म के उदय से जीव सुख और दुख इसप्रकार की दो ग्रवस्थाओं का अनुभव करता है, उसी वेदनीयकर्म के क्षय से आत्मस्य अनन्तसुख उत्पन्न होता है।

'सिद्धानाम् अक्षजम् इत्द्रियउत्पन्नम् सुखं दुःखं न । कस्मात् ! वेदनीयकर्मविरहात् नाशात् ।।' अर्थात्—सिद्ध भगवान के इन्द्रियजनित सुखदुःख नहीं है, क्योंकि वेदनीयकर्म का क्षय हो गया है ।

इसप्रकार भिन्न-निन्न अपेक्षाओं से सुखोत्पत्ति के विषय में अनेक कथन हैं जो वास्तविक हैं। जो मौह के क्षय से सुख नहीं मानता उसने 'स्याद्वाद' को नहीं समक्षा।

—ज. ग. 6-2-67/1X/....

### कथंचित् चारों गतियों से सिद्धि

शंका — तत्त्वार्थसूत्र दसमअध्याय में गति आदि को अपेक्षा आठ भेद कैसे सम्भव हैं, क्योंकि सिद्ध तो मात्र मनुष्ययति से होते हैं ?

समाधान—द्रव्याधिकतय की अपेक्षा न तो बंध है, न मोक्ष है, न मनुष्य आदि गति है। व्यवहारतय की अपेक्षा बंध, मोक्ष आदि सब अवस्थाएँ हैं। मनुष्यगित नामकर्म के उदय से जीव ग्रीर पुद्गल इन दोनों द्रव्यों की जो ग्रसमानजाति द्रव्यपर्याय उत्पन्न होती है, वह मनुष्यगित है। मनुष्यगित में ही तप होता है। मनुष्यगित में ही समस्त महावत होते हैं, मनुष्यगित में ही शुक्लध्यान होता है और मनुष्यगित से ही मोक्ष की प्राप्ति होती है (स्वामिकासिकेयानुप्रेक्षा, गाथा २९९)। भूतनय (भूतपूर्व प्रज्ञापननय) की शब्द से अनन्तर गित की अपेक्षा केवल मनुष्यगित से सिद्ध होता है, किन्तु एकान्तरगित की अपेक्षा चारों गितयों से सिद्ध होते हैं; क्योंकि, किसी भी गित से मनुष्य होकर सिद्ध हो सकता है। प्रत्युत्पन्नदिष्ट से सिद्धगित में सिद्ध होते हैं (राव्याव अव १० सुत्र ९ वासिक ४।

अनेकान्तदृष्टि से आगम में कोई बाधा नहीं आती, क्योंकि आगम में कथन अनेकान्तदृष्टि से है ।

— जै. ग. 10-10-63/IX/ गुलकाशीलाल

### साक्षात् ध्रौर परम्परा मोक्षमार्ग

शंका — संसार और मोक्ष का क्या कारण है ?

समाधान — राग-द्वेष संसार के कारण हैं और वीतरागता मोक्ष का कारण है, श्री कुन्दकुन्दाचायं ने भी कहा है —

### रत्तोबंधिक कम्मं मुंचिक जोवो विरागसंपत्तो । एसो जिणोववेसो तम्हा कम्मेसु मा १७ज ॥१५०॥ समयसार

अर्थ — रागी जीव तो कर्म को बौचता है तथा वैराग्य को प्राप्त हुआ जीव कर्म से छूट जाता है अर्थात् मोझ को प्राप्त हो जाता है। यह जिन भगवान का उपदेश है। इस कारए। कर्मों में प्रीति मत करो, रागी मत होग्रो।

श्री अमृतचन्द्राचार्य इसकी टीका में लिखते हैं--

"य खलु रक्तोऽवश्यमेव कर्म बध्नीयात् विरक्त एव मुख्येतेत्यमागमः।"

अर्थ — जो रागी है वह अवश्य कमों को बांघता ही है भीर विरक्त है वही कमों से छूटता है अर्थात् मोक्ष को प्राप्त होता है, ऐसा यह भ्रागम का वचन है।

> रत्तोबंधदि कम्मं मुच्चदि कम्मेहि रागरहिदःपा । एसी बंधसमासी जीवाणं जाण णिच्छ्यदो ॥१७६॥ प्रवचनसार

अर्थ — रागी भातमा कर्मों को बाँघता है और रागरहित आतमा कर्मों से मुक्त होता है। यह जीवों के बंध का संक्षेप कथन है, ऐसा निश्चय से जान।

### तम्हा णिष्युदिकामी रागं सवस्य कुणिंद मा किंचि। सो तेण बीदरागो भवियो भवतायरं तरिव ॥१७२॥ (पंचास्तिकाय)

अर्थ--इसलिये मोक्षाभिलाषी जीव सर्वत्र किचित् भी राग न करो । ऐसा करने से वह भव्य जीव दीत-रागी होकर भवसागर से तिरता है ।

इसकी टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—

"साक्षास्मोक्षमार्गपुरस्तरो हि वीतरागत्वम्।"

अर्थात्—साक्षात्मोक्षमार्गमें सचमुच वीतरागता ही प्रग्रसर है।

शंका—पंचास्तिकाय गाथा १७२ की टीका में श्री अमृतचन्त्र भाचार्य ने वीतरागता को साक्षात् मोक्षमार्ग कहा है तो क्या उसका प्रतिपक्षी परम्परा मोक्षमार्ग भी है। यदि परम्परा मोक्षमार्ग नहीं तो साक्षात् मोक्षमार्ग भी नहीं हो सकता, क्योंकि 'सर्व सप्रतिपक्ष है' ऐसा सिद्धान्त है। वह परम्परा मोक्षमार्ग क्या है?

समाधान-साक्षात् मोक्षमार्गं का प्रतिपक्षी परम्परा मोक्षमार्गं है। श्री अमृतचन्द्राचार्यं ने इस परम्पराः मोक्षमार्गं का कथन किया है। जो इसप्रकार है--

''अर्हदादिमक्तिरूप्परसमयप्रवृत्तेः साक्षान्मोक्षहेतुस्वाभावेऽपि परम्परया मोक्षहेतुस्वसद्मावद्योतनमेतत् ।''

सप्यस्यं तित्ययरं अभिगवबुद्धिस्स सुत्तरोइस्स । दूरतरं णिष्वाणं संजमतव संपओत्तस्स ॥ १७० ॥ (पंचास्सिकाय)

"यः खलु मोक्षार्थमुद्यतमनाः समुपाजिताचिन्त्यसंयमतपोभारोऽप्यसंभावित-परम-वैराग्य-भूमिकाधिरोहण-समर्थप्रभुशक्तिः विञ्जनलग्नतूलन्यासन्यायेन नवपदार्थः सहाहंदाविदिचिक्पी परन्समयप्रवृत्ति परित्यक्तुं नोत्सहते, स खलु न नाम साक्षान्मोक्षं सभते सुरलोकाविक्लेशप्राप्तिक्ष्पया परम्परया तमवाप्नोति ।"

अर्थ अहंतादि की भक्तिरूप पर-समय प्रवृक्ति में साक्षात् मोक्षमार्ग का अभाव होने पर भी परम्परा भोक्षमार्ग के सद्भाव का द्योतन करते हैं—

गाथार्थ — संयमतप संयुक्त होने पर भी, नव-पदार्थ तथा तीर्थंकर के प्रति जिसका झुकाव है और जिनसूत्रों में जिसको प्रीति है, वह जीव अभी निर्वाण से दूर है। अर्थात् वह परम्परा से निर्वाण को प्राप्त करेगा ।

टीकार्य — जो जीव वास्तव में मोक्ष के लिये उद्यमी है श्रीर अचिन्त्य संयम व तप का घारक है फिर भी परम बैराग्य को प्राप्त करने में मसमर्थ है इसलिये नवपदार्थ तथा अहंतादि की प्रीतिरूप पर-समय प्रवृत्ति को त्याम नहीं सकता, वह जीव वास्तव में साक्षात् मोक्ष को प्राप्त नहीं करता अर्थात् उसी भव से मोक्ष नहीं जाता, किन्तु देवलोक आदि की परम्परा द्वारा निर्वाण को प्राप्त कर लेता है।

भी जयसेनाचायं ने भी इस गाथा की उत्थानिका में कहा है--

''अथाहंबादि-मक्तिरूपपरसमयत्रवृत्तपुरुषस्य साक्षान्मोक्षहेतुत्वाभावेषि परम्परया मोक्षहेतुत्वं द्योतयतृ ।''
अर्थातृ — अर्हत् आदि भक्ति साक्षात् मोक्षमार्यं नहीं है, किन्तु परम्परा मोक्ष का कारण है ।

#### संपञ्जिति णिञ्जाणं देवासुर मस्स्यरायितहवेहि । जीवस्स चरित्तावो वंसणणाणप्यहाणादो ॥६॥ ( प्रवचनसार )

अर्थात् -- दर्शन और ज्ञान की मुख्यतासहित चारित्र से जीव को इन्द्र, असुरेन्द्र और चक्रवर्ती प्रादि की सम्पदासहित निर्वाण मिलता है।

श्रो जयसेनाचार्य भी इसकी टीका में लिखते हैं-

''सरागचारित्रात् पुनर्देवासुरमनुष्यराजिवसूतिजनको मुख्यवृत्याविशिष्ट पुण्यबन्धो भवति, परम्परा-निर्वाणंचेति ।''

अर्थ सरागचारित्र से मुख्यरूप से विशिष्टपुष्य बंध होता है जिससे देवेन्द्र, असुरेन्द्र और चक्रवर्ती की विभूति मिलती है तथा परम्परासे निर्वाण मिलता है।

"त्योधनाः शेषत्योधनानां वैयावृत्यं कुर्वाणा सन्तः कायेन किमपि निरवद्यवैयावृत्यं कुर्वन्ति । वस्त्रेन धर्मोप्येशं च शेषमीषधास्त्रयानादिकं गृहस्थानामाधीनं तेन कारियोन वैयावृत्यरूपो धर्मी गृहस्थानां मुख्यः तयोधनानां गौणः । द्वितीयं च कारणं निर्विकारिविष्ठचमास्कारभावना-प्रतिपक्षभूतेन विषयकथायनिमित्तोत्पन्नेनार्तरौद्रध्यानद्वयेन परिणतानां गृहस्थानामाध्माश्रितनिश्चयधर्मस्यायकाशो नास्ति वैयावृत्यावि धर्मेण बुध्यनिवञ्चना भवति तयोधन-संसर्येण निश्चयथ्यवहारमोक्षमार्गोपवेशलामो भवति । ततश्च परपरया निर्वाणं लभेत दृश्यभिप्रायः ।"

#### [ प्रवचनसार गाया २५४ टीका ]

अर्थ — शेष तपोधन की वैयावृत्ति करनेवाला मुनि काय से पापरहित वैयावृत्ति का कार्य करता है और वचन से धर्मीपदेश देता है। श्रीषिध और भोजन श्रादि गृहस्थों के आधीन है। इसलिये मुनियों के वैयावृत्ति गौरा है श्रीर गृहस्थों के मुख्य है। विषय-कषाय के निमित्त से उत्पन्न होनेवाले आतं-रौद्र खोटे ध्यान से बचने के लिए तथा मुनियों के संसर्ग से निश्चय व व्यवहार मोक्षमार्ग के उपदेश के लाभ के लिये भी गृहस्थ वैयावृत्ति करता है। इसलिये वैयावृत्ति से परस्परया निर्वाण की प्राप्ति होती है।

"सम्यक्तवपूर्वकः शुभीषयोगो भवति तता मुख्यवृत्या पुष्यवन्धो भवति परम्परया निर्वाणं च । नो पुष्यवन्ध-सात्रमेष ।" [ प्रवचनसार गाथा २५५ की टीका ]

अर्थ — सम्यक्त्वपूर्वक शुभोपयोग से मुख्यपने पुण्यबंघ होता है, किन्तु परम्परा से निर्वाण की प्राप्ति होती है, मात्र पुण्यबंघ नहीं होता ।

इन आर्ष वाक्यों से सिद्ध है कि पूर्व अवस्था में रत्नत्रय साक्षात् मोक्ष का कारण नहीं है, किन्तु परम्परा से मोक्ष का कारण है।

शंका — वीतरागता को मोक्ष का साक्षात् कारण बतलाया वीतरागता, रत्नत्रय और सम्यक्षारित्र में क्या अन्तर है या ये तीनों एक ही हैं ?

समाधान —वीतरागता, रत्नत्रय और सम्यक्चारित्र इन तीनों का एक ही अभिप्राय है। श्री कुन्दकुन्दाधार्य ने कहा भी है—

> चारित्तं खलु धम्मो धम्मो जो सो समोत्ति णिहिंहो । मोहन्कोह-विहीणो परिणामो अप्पणो ह समो ॥७॥ प्रवस्तसार

अर्थ- चारित्र वास्तव में धर्म है, ऐसा भी सर्वज्ञदेश ने कहा है। साम्य मोह-क्षोभरहित आत्मा का परिसाम है।

इसकी टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य ने साम्यरूप चारित्र का लक्षण इसप्रकार कहा है--

'साम्यं तु दर्शनचारित्रमीहनीयोदयापादितसमस्तमोहक्षोभाभावादायन्तनिविकारी जीवस्य परिणासः ।'

अर्थ--- दर्शनमोहनीय तथा चारित्रमोहनीय के उदय से उत्पन्न होने वाले समस्त मोह और क्षोभ के अभाव के कारण प्रत्यन्त निविकार ऐसा जीव का परिणाम साम्य अर्थात् वीतरागता है।

धी पंचास्तिकाय गाया १४४ की टीका में भी कहा है-

'रागाविपरिणस्यभावाविनित्तं तच्चरितं, तवेव मोक्षमार्गं इति । तत्र ग्रस्वभावाविस्थतास्तित्वरूपं पर-मावाविस्थतास्तित्वक्यावुस्तत्वेनाश्यन्तमनिन्वतं तवत्र साक्षान्मोक्षमार्गत्वेनाथधारणीयमिति ।'

अर्थात्—रागादिपरिगाम के अभाव के कारण जो ग्रानिदित है वह चारित्र है, वही मोक्षमार्ग है। स्वभाव में ग्रवस्थित ग्रस्तित्वरूप चारित्र, जो कि परभावों में ग्रवस्थित ग्रस्तित्व से भिन्न होने के कारण अस्यन्त ग्रानिदित है, वह साम्रात् मोक्षमार्गरूप से ग्रवधारना।

बीतरागचारित्र में ही बंघ के हेतु (राग-द्वेष) का भ्रभाव है भौर इससे ही कर्मों की निर्जरा होती है इसीलिये वीतरागचारित्र को साक्षात् मोक्ष मार्ग कहा गया है।

श्री उमास्वामि ने कहा भी है-

बन्धहेस्वभावनिजंराभ्यां कृत्स्नकमंत्रिप्रमोक्षो मोक्षः ॥१०।२॥

अर्च-बंब हेतुओं के श्रभाव भीर निजंरा से सब कर्मी का आत्यन्तिक क्षय होना ही मोक्ष है।

शंका - पूर्ण बीतरागता कौनसे गुणस्थान में हो जाती है ?

समाधान—मोहनीयकर्म रागद्वेष की उत्पत्ति में मुख्य कारण है। बारहवें श्रीणमोहगुणस्थान में मोहनीय-कर्म का क्षय हो जाने से रागद्वेष का अभाव हो जाने के कारण पूर्ण वीतरागता हो जाती है। इसीलिये प्रवक्तसार गाथा ७ की टीका में और पंचास्तिकाथ गाथा १५४ की टीका में श्री अमृतखन्द्राचार्य ने लिखा है कि 'मोहनीयकर्म से उत्पन्न होने वाले समस्त मोह क्षोभ (रागद्वेष) के अभाव के कारण जीव के अत्यन्त निविकार परिणाम होते हैं। और वह परिणाम ही चारित्र हैं तथा मोक्षमार्ग है।

शंका--जब क्षीणमोह गुणस्थान में पूर्ण वीतरागचारित्र हो जाता है तो उसी समय मोक्ष क्यों नहीं हो जातो ?

समाधान—यह सत्य है कि वीतरागता अथवा साम्यभाव की पूर्णता क्षीरामीह गुणस्थान में हो जाती है और यह वीतरागता ही साक्षात् मोक्ष का कारण है। जैसा कि श्री अमृतचन्द्राचार्य ने पंचास्तिकाय गाया १७२ में कहा है—

"साक्षान्मोक्षमार्गपुरस्सरो हि बीतरागत्बम्।"

अर्थात्-साक्षात् मोक्षमार्ग में सचमुच बीतरागता ही अग्रसर है।

ध्यवितस्य और कृतित्य ] [ ११३३

फिर भी उसको ग्रशरीर अवस्था उत्पन्न करने के लिये सहकारीकारणों की और बाधककारणों के अभाव की अपेक्षा रहती है। कहा भी है—

'क्षीणकवाचे वर्शन-चारित्रयोः क्षायिकस्वेपि मुक्तस्युस्पावने केवलापेक्षिस्वस्य सुप्रसिद्धस्यात् ।' श्लो० वा० पृ० ४८७ प्र० पु०

अर्थातृ — क्षीणकवाय नामक बारहर्वे गुणस्थान की आदि में सम्यक्त्व ग्रीर चारित्र क्षायिक हो जाने पर भी मुक्तिरूप कार्य की उत्पक्ति करने में केवलज्ञान की ग्रपेक्षा रहती है, यह भले प्रकार प्रसिद्ध है।

मनुष्यायु की शेष स्थिति मुक्तिरूप कार्य की उत्पत्ति में बाधककारण है। केवलज्ञान के हो जाने पर भी वीतरागचारित्र में मुक्तिरूप कार्य को उत्पन्न करने की शक्ति मनुष्यायु के शेष-स्थिति-काल द्वारा बाधित हो रही है जो आयु के अन्तिम समय में अथवा चौदहवें गुरास्थानवर्ती अयोगी जिनेन्द्र के श्रन्तिम समय में बाधक कारणों का अभाव हो जाने पर श्रपना कार्य अर्थात् मुक्ति को उत्पन्न कर देता है।

तेनायोगिजिनस्यान्त्यक्षणर्थातः प्रकीतितम् । रत्नश्रयमशेषाद्यविद्यातकरणं ध्रुवम् ॥ ४७ ॥ ( श्लो० बा० प्र० पु० पृ० ४८९ )

इसलिये अयोगीजिन के चौदहवें गुएएस्थान के अंतिम-समयवर्ती रत्नत्रय सम्पूर्ण कर्मों का विघात करने वाला कहा गया है।

केवलज्ञान आदि सहकारी कारणों से अथवा बाधककारणों के अभाव से बारहवेंगुणस्थान के आधिकचारित्र के ग्रविमागी प्रतिच्छेदों में अथवा आधिकचारित्र में कोई वृद्धि नहीं होती है, जैसा कि कहा भी है—

"क्षायिकभावानां हानिर्नापि वृद्धिरिति ।"

अर्थ-क्षायिकभावों के हानि भी नहीं होती और वृद्धि भी नहीं होती।

भावों में हानि-वृद्धि का कारण प्रतिपक्षी कमें है अत कमें का अप हो जाने पर क्षायिक भाव में हानि-वृद्धि नहीं होती। इस अपेक्षा से बारहवें गुएास्थान में वीतरागचारित्र की पूर्णता हो जाती है। फिर भी वह, सहकारी कारणों के समाव में प्रीर बावक कारणों के सद्भाव में अनन्तर समय में मुक्तिरूप कार्य उत्पन्न नहीं कर सकता, इसलिये साक्षात् कारण की अपेक्षा चौदहवें गुणस्थान के ग्रन्तिम समयवर्ती वीतरागचारित्र को समर्थ कारण अथवा साक्षात् कारण कहा गया है। उससे पूर्व का रस्तश्रय परम्पराकारण अथवा असमर्थं कारण है। इन दोनों कथनों में कोई विवाद नहीं है, व्योंकि मात्र विवक्षा भेद है। दोनों ही कथन अपनी अपनी विवक्षा से यथार्थ हैं।

शंका—जब सभी जीवों के बारहवेंगुणस्थान में पूर्णवीतरागचारित्र हो जाता है तो सभी जीवों को समान काल के पश्चातृ ही मोक्ष हो जाना चाहिये था, किन्तु कुछ तो अन्तमुंहूर्त पश्चातृ ही मुक्त हो जाते हैं और कुछ बाठ वर्ष कम एक कोटि पूर्व पश्चातृ मोक्ष को प्राप्त होते हैं और कुछ इन बीनों के मध्यकालों में मुक्त होते हैं। इस काल की भिक्षता से यह जात होता है कि तेरहवेंगुणस्थान में सभी जीवों के बोतराग—परिणाम समान नहीं होते। तेरहवेंगुणस्थान में बीतराग—परिणामों की विशिक्षता से यह सिद्ध होता है कि बारहवें —पुणस्थान में बीतराग-चारित्र पूर्ण नहीं होता।

समाधान—बारहवें आदि तीनों गुणस्थानों में सभी जीनों के वीतरागपरिसाम समान होते हैं, उनमें विभिन्नता नहीं है क्योंकि बीतरागता में विभिन्नता का कारण मोहनीयकर्म था, जिसका बारहवेंगुएस्थान के प्रथम-समय में अभाव हो जाता है। बारहवेंगुणस्थान में पूर्ण वीतरामक्षायिकचारित्र हो जाने पर भी मुक्तिकाल में जो विभिन्नता पाई जाती है उसमें वीतरागपरियामों की हीनाधिकता कारण नहीं है। किन्तु मुक्तिकाल की विभिन्नता का कारण मनुष्यायु का शेष स्थितिकाल है।

शंका - मोक्ष का साक्षात् कारण क्या है ?

समाधान — मोक्ष का साक्षात् कारण निश्चयनय से चौदहवें गुणस्थान के अन्तिमसमय का रत्नत्रय है, किन्तु क्यवहारनय से उससे पूर्व का रत्नत्रय भी मोक्ष का कारण है; स्याद्वादियों को इसमें कोई विवाद नहीं है। भी विद्यानन्द आधार्य ने कहा भी है—

रस्नवितयक्षेणायोगकेवलिनोतिमे⊸ करो विवर्तते हो तदबाध्यं निश्चिताश्रयात् ॥ ६४ ॥ ध्यवहारनयाधित्या स्वेतस्त्रागेव कारणम् । मोक्षस्येति विवादेन पर्याप्तम् सस्ववेदिसाम् ॥ ९५ ॥ ( श्लो. वा. ९।९ )

''क्रेयपदार्थाः प्रतिक्षणं मञ्जन्नयेण परिणमन्ति तथा ज्ञानमपि परिस्थित्यपेक्षया भञ्जन्नयेण परिणमति।'' [ प्रवधनसार पृ० २४ रायचन्त्र ग्रंथमाला ]

अर्थ — त्रेयपदार्थ प्रतिक्षण उत्पाद, ध्यय, ध्रीव्य तीनरूप से परिणमन करते हैं उसी के अनुसार अर्थात् क्रेयों के परिणमन को जानने की अपेक्षा से ज्ञान भी उत्पाद, व्यय, ध्रीव्य इन तीनरूप परिणमन करता है।

येन येनोत्पादश्ययध्योध्यक्षपेण प्रतिक्षणं ज्ञैयपदार्थाः परिणमन्ति तत्परिच्छित्याकारेणानिहितवृत्या सिद्धज्ञाम-मपि परिणमति । वृह्द्दस्यसंग्रह गाथा १४ टीका ।

अर्थ — ज्ञेयपदार्थ अपने जिस-जिस उत्पाद, व्यय, भ्रोब्यरूप से प्रतिसमय परिगामते हैं उन-उन के जानने-रूप आकार से निरिच्छुकवृत्ति से (बिना इच्छा के) सिद्धों का ज्ञान भी परिगामता है।

"वा च णाणविसेसबुवारेण उपअजमाणस्स केवलणाणंसस्स केवलणाणतं फिट्टुवि, पमेयवसेण परियक्तमाणः सिद्ध-जीवणाणंसाणं पि केवल-णाणत्ताभावष्पसंगादो ।" ज. ध. पु. ९ पृ. ५१ ।

अर्थात्—यदि केवलज्ञान के अंश मितज्ञानादि ज्ञान विशेषरूप से उत्पन्न होते हैं, इसलिये उनमें केवल-ज्ञानत्व नहीं माना जा सकता है तो प्रमेय के वश से सिद्धजीवों के भी ज्ञानांशों में परिवर्तन देखा जाता है, अतः उन ग्रंगों में भी केवलज्ञानत्व नहीं बनेगा।

पदार्थों के परिणमन के आधार से केवलज्ञान का परिणामन होता है इसीलिये केवलज्ञान की पदार्थों की सहायता की आवश्यकता है इसके अतिरिक्त इन्द्रियादि की सहायता की भावस्यकता नहीं है। इसी बात को श्री बीरसेनस्वामी ने कहा है—

"अस्त्मार्थव्यतिरिक्कतहायनिरपेक्षत्वाद्वा केवलमतहायम् ।" ज. घ पु. १ पृ. २३ ।

उपयुक्त सर्वज्ञवाणी के विषद्ध जो अन्यमतों की तरह केवलज्ञान के आधीन पदार्थों का परिशामन मानता है वह सम्यग्दिष्ट नहीं हो सकता, क्योंकि सर्वज्ञवाणी पर उसकी श्रद्धा नहीं है।

—ज. л. 15-4-65/29-4-65/VII/----

#### नव केवल लब्धि

हांका — श्री एं० दौसतरामजी कृत भाषा स्तुति में 'नव केवल लब्धि रमा धरंत ।' लिखा है। ये नौ केवल सब्धियां कोन-कोन सी हैं ?

समाधान—१. केवलज्ञान, २. केवलदर्शन, ३. क्षायिकसम्यवस्य ४. क्षायिकचारित्र, ६. अनस्तदान, ६. ग्रनस्तलाभ, ७. ग्रनस्तभोग, ६. अनस्तउपभोग, ९. अनस्तवीर्य; ये नौ केवल लब्धियाँ हैं। कहा भी है—

"ज्ञानवर्शनदानलामभोगोपभोगवीर्याण च ॥ २१४ ॥" मोक्षशास्त्र ।

अर्थ-क्षायिक भाव के नौ भेद हैं-क्षायिकज्ञान, क्षायिकदर्शन, क्षायिकदान, क्षायिकलाभ, क्षायिकभोग, क्षायिकउपभोग, क्षायिकवीर्य, क्षायिकसम्यक्त्व स्रोर क्षायिकचारित्र।

थी सर्वार्थितिद्धि टीका में श्रीपुज्यपादस्यामी ने भी कहा है-

'सूत्र में च' शब्द सम्यक्त्व और चारित्र के ग्रहण करने के लिये भाया है। ज्ञानावरणकमं के अत्यक्तक्षय से क्षायिककेवलक्षान होता है। इसीप्रकार दर्शनावरणकमं के अत्यक्तक्षय से क्षायिककेवलदर्शन होता है। दानान्त-रायकमं के अत्यक्तक्षय से ग्रनन्त प्राणियों के समुदाय का उपकार करनेवाला क्षायिकअभयदान होता है। समस्त लाभान्तरायकमं के क्षय से कवलाहार किया से रहित केवलियों के क्षायिकलाभ होता है जिससे उनके करीर को बलप्रदान करने में कारणभूत, दूसरे मनुष्यों को असाधारण परम शुभ और सूक्ष्म ऐसे ग्रनन्त परमाणु प्रतिसमय सम्बन्ध को प्राप्त होते हैं। समस्त भोगान्तरायकमं के क्षय से अतिशय वाले क्षायिकभ्रनन्तभोग का प्रादुर्भाव होता है, जिससे कुसुमबृष्टि आदि आश्वर्य विशेष होते हैं। समस्त उपभोगान्तराय के नष्ट हो जाने से अनन्त क्षायिक उपभोग होता है, जिससे सिहासन, चमर और तीनछत्र आदि विभूतियों होती हैं। वीर्यान्तरायकमं के प्रत्यन्तक्षय से क्षायिकभ्रनन्तवीयं प्रगट होता है। पूर्वोक्त सात प्रकृतियों (मिध्यात्व, सम्यग्न्यात्व, सम्यक्त्व अनन्तानुबन्धी-क्रोध-मान-माया-लोभ) के अत्यन्त विनाश से क्षायिकसम्यवत्व होता है। इसीप्रकार चारित्रमोहनीयकमं के प्रत्यन्त विनाश से क्षायिकसम्यवत्व होता है। इसीप्रकार चारित्रमोहनीयकमं के प्रत्यन्त विनाश से क्षायिकसम्यवत्व होता है। इसीप्रकार चारित्रमोहनीयकमं के प्रत्यन्त विनाश से क्षायिकसम्यवत्व होता है। इसीप्रकार चारित्रमोहनीयकमं के प्रत्यन्त विनाश से क्षायिकसम्यवत्व होता है। इसीप्रकार चारित्रमोहनीयकमं के प्रत्यन्त विनाश से क्षायिकसम्यवत्व होता है। इसीप्रकार चारित्रमोहनीयकमं के प्रत्यन्त विनाश से क्षायिकसम्यवत्व होता है। इसीप्रकार चारित्रमोहनीयकमं के प्रत्यन्त

#### सिद्धों के भी क्षायक लब्धियाँ

शंका — ये नव केवल लिक्स अरहंत मगवान की हैं, किन्तु सिद्ध भगवान में ये नव केवल लिक्स नहीं पाई जाती हैं। "औपशमिकाविभव्यत्वानां च !३। अन्यत्र केवलसम्यक्तज्ञानवर्शनसिद्धत्वेभ्यः ॥४॥" मो० शा० अ० ९० अर्थात् औपशमिकआदि मार्थों से मध्यत्व तक भावों का अमाव होने से मोक्ष होता है, पर केवल सम्यक्ष्य केवलज्ञान केवलवर्शन और सिद्धत्वभाव का अभाव नहीं होता । इन मुश्रों से भी स्पष्ट है नौ केवललिख में से सिद्धों में भाव तीनलिख रहती हैं। केवलज्ञान के साथ अनन्तवीयं भी लिया जा सकता है क्योंकि ज्ञान और बीयं का अविनाभावी सम्बन्ध है, किन्तु क्षायिक चारित्र वान-लान भोग-उपभोग तो किसी भी अपेक्षा नहीं ग्रहण हो सकते । सिद्धों में मात्र चार केवललिख होती हैं, इससे अधिक किसी भी आचार्य ने नहीं कही हैं, सिद्धों के ग्रुण निम्न प्रकार कहे हैं—

सम्यक्दर्शन ज्ञान, अगुरुलघु अयगाहना । सूक्ष्म चीरजवान, निरावाध गुण सिद्धके ।। तथा गोम्मटसार जीवकांड में भी सिद्धों के सिद्धगति, केवसज्ञान; केवसर्व्यान, सायिकसम्पक्षत्व और असा-हारक; ये पांच मार्गणा होतों हैं, शेव मार्गणा नहीं होती, ऐसा कहा है। इन सब प्रमाणों से सिद्ध होता है कि सिद्धों में सायिकचारित्र, कायिकदान, सायिकसाभ, सायिकभोग, सायिकउपभोग ये पांच सिद्धों होती; शेव चार सायिक लिख्यां होती हैं और अरहंत भगवान में नौ सायिक लिख्य होती हैं; अर्थात् सिद्धों से अरहंतों में अधिक सायिकलिख्य होने के कारण ही सिद्धों से पूर्व अरहंतों को नमस्कार किया है। क्या यह ठीक नहीं है?

समाधान -- शंकाकार ने परमार्थ नहीं समका है इसीलिये सिद्ध भगवान में चारित्र आदि पाँच क्षायिक-लिखयों का अभाव बतलाया है। घातिया कमों के क्षय से जो नौ क्षायिक कि विध्यों प्रगट हुई हैं वह धारमा का निजभाव हैं धर्यात् स्वभाव हैं, उनका सिद्ध भगवान में कैसे अभाव हो सकता है। जो कमें क्षय को प्राप्त हो गया है उसकी पुन: सत्ता संभव नहीं है, और बिना सत्ता के कमोंदय हो नहीं सकता और प्रतिपक्षी कमोंदय के बिना क्षायिक भाव का अभाव नहीं हो सकता।

"ण खबिद्याणं पुणरूपसी, णिम्बुआणं पि पुणी संसारिसप्पसंगादो ।" ( ज० घ० पु० ५ पृ० २०७ )

अर्थात्—क्षय को प्राप्त हुई प्रकृतियों की पुनः उत्पत्ति नहीं होती, यदि होने लगे तो मुक्त हुए जीवों का पुन: संसारी होने का प्रसंग उपस्थित होगा।

विना प्रतिपक्षी कर्मीदय के यदि सिद्ध भगवान में क्षायिकचारित्र आदि का अभाव माना जावे तो क्षायिक-सम्यक्तव-ज्ञान-दर्शन-वीर्य का भी अभाव क्यों न मान लिया जाय ? इस प्रकार सिद्ध भगवान् में सभी गुणों का सभाव मान लेने पर जीवत्व के प्रभाव का प्रसंग स्नाजायगा। सिद्धभगवान में क्षायिकचारित्रलब्धि के सभाव होने का कोई हेतु भी नहीं दिया है और बिना कारण के चारित्र सादि का सभाव होता नहीं है।

"परापेक्षाणे परिणामित्वमन्यया तदमावात् ॥ ६१६४ ॥" परीक्षामुख

अर्थात्—दूसरे सहकारी कारणों की अपेक्षा रखने पर परिणामीपना प्राप्त होता है ग्रन्यथा कार्य नहीं हो सकेगा।

इससे सिद्ध होता है कि सिद्ध भगवान् में चारित्र का अभाव नहीं है।

शंकाकार ने मोक्षशास्त्र अध्याय १० का सूत्र, 'अन्यत्र केवलसम्यवस्वकानदर्शनसिद्धस्वेभ्यः ॥ ४ ॥ उद्घृत किया है सो यह सूत्र देशामर्शक है । जिसप्रकार 'तालप्रलंब' एक वनस्पति के नाम से समस्त वनस्पतिकायिक का ग्रहण हो जाता है, उसीप्रकार केवल सम्यवस्व-ज्ञान-दर्शन के नामोल्लेख से शेष छह आयिककेवललिधयों का भी ग्रहण हो जाता है। श्री अकलंकदेव ने कहा भी है—

"अनन्तथीयविनिवृत्ति-प्रसङ्ग इति चेत्; न, अत्रैवान्तर्भावात् ॥ ३ ॥" रा० वा० ९०।४ ।

अर्थात्—केवल सम्यक्त्व, ज्ञान, दर्शन, सिद्धत्व के कहने से क्षाधिकअनन्तवीयं जादि की निवृत्ति का प्रसंग ग्राजायगा ? ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि इन क्षाधिकसम्यक्त्व-ज्ञान-दर्शन में शेष क्षाधिकलक्षियों का अन्तर्भाव हो जाता है, प्रयाद् ग्रहण हो जाता है।

सिद्ध भगवान के जो सम्यवत्व, ज्ञान, दर्शन, वीर्ये, ग्रमुक्तचु, अवगाहना, सूक्ष्म, निराबाध, आठ गुण कहे हैं। वे आठ कर्मों के अभाव की अपेक्षा कहे हैं। मोहनीयकर्म सम्यवत्व और चारित्र दो गुणों को घातता है। कर्मोदय सामान्य सिद्धत्वभाव को घातता है। "कर्मोवयसामान्यापेक्षोऽसिद्धः औविधिकः।" सर्वार्धसिद्धि २।६ ।

अर्थ-कर्मोदय सामान्य की अपेक्षा से प्रसिद्धत्वभाव होता है, इसलिये औदियक है।

मोक्षशास्त्र अध्याय १० सूत्र ४ में भी सिद्धभगवान के क्षायिकसिद्धत्त्र भाव का उल्लेख है, किन्तु उपयुंक्त आठ भावों में भी नहीं गिनाया है।

इन्ट खत्तीसी आदि में जो आठ गुणों का कथन है वह भी देशामर्शक है। इन ग्राठ के अतिरिक्त अन्य भी अनन्त गुणा सिद्ध भगवान में पाये जाते हैं, जैसे क्षायिकचारित्र सिद्धत्व, ऊर्ध्वंगमन, क्षायिकदान, क्षायिकलाभ, क्षायिकभोग, क्षायिकउपभोग आदि।

श्री बीरसेनाचार्य प्राचीन गाथाग्रों को उद्भृत करते हुए कहते हैं-

"एवरस कम्मस्स खएण सिद्धाणमेसो गुणो समुष्यणो सि जाणावणहुमेवाओ गाहाओ एत्य परूविश्जीत--

मिच्छत्त-कसायासंजमेहि जस्सोदएण परिणम्ह । जीवो तस्सेय ख्रयात्तव्विवरीवे गुरी सहद्व ॥७॥ विरियोवमोग-भोगे बारी लागे जबुदयको विग्छं । पंचविहसद्वि जुत्तो तककम्मख्या हवे सिद्धो ॥१९॥

अर्थ — इस कर्म के क्षय से सिद्धों के यह गुगा उत्पन्न हुमा है, इस बात का ज्ञान कराने के लिये ये गायार्थे यहाँ प्ररूपित की जाती हैं —

जिस मोहनीयकर्मोंदय से जीव मिथ्यात्व, कषाय और असंयमरूप से परिणमन करता है, उसी मोहनीयक्षय से इनके विपरीत गुर्गों को ग्रर्थात् सम्यक्त्व अकषाय और संयम को प्राप्त कर लेता है।। ७ ।।

जिस अन्तरायकर्म के उदय से जीव के बीर्य, उपभोग, भोग, दान और लग्भ में विष्त उत्पन्न होता है, उसी कर्म के क्षय संसिद्ध पंचविध लिख से संयुक्त होते हैं।। ११।।

इन आर्षवाक्यों से सिद्ध भगवान में क्षायिकचारित्र और क्षायिकदान, क्षायिकलाभ, क्षायिकउपभोग, क्षायिकभोग सिद्ध हो जाते हैं। इन प्रार्षगायाओं का अन्य प्रत्यों से विरोध भी नहीं है, क्योंकि क्षायिक सम्यक्ष्य में क्षायिकचारित्र का भीर क्षायिकवीय में क्षायिकदान, क्षायिकलाभ, क्षायिकभोग और क्षायिकउपभोग का अन्त-भवि हो जाता है।

गोम्मटसार जीवकांड में सिद्धभगवान के सिद्ध गति, केवलज्ञान, केवलदर्शन, क्षायिकसम्यक्तव भीर भना-हारक इन पाँच मार्गणाओं का तो उल्लेख किया है, किन्तु संयम आदि मार्गणा का निषेध किया है इसका कारण यह नहीं है कि सिद्धभगवान में क्षायिकचारित्र नहीं होता, किन्तु इसका कारण निम्नप्रकार है—

हादशाङ्क में गतिमार्गणा के नरकगति, तिर्यंचगति, मनुष्यगति, देवगति श्रीर सिद्धगति ऐसे पाँच भेद किये हैं। वह सूत्र निम्न प्रकार है—

'आदेसेण गवियाखुवादेण अस्थि णिरयगवी, तिरिक्खगवी, मखुसगवी, वेवगवी, सिद्धगबी, चेवि ॥ २४ ॥' [ व. खं. जीव. संस्त्र. ] अर्थ — आदेश धर्यात् मार्गेणाप्ररूपमा को अपेक्षा गत्यानुवाद से नरकगति, तिर्यंचगति, मनुष्यगति, देवगति और सिद्धगति है।

क्योंकि गतिमार्गणा का एक भेद सिद्धगति भी है अतः सिद्धभगवान में गतिमार्गणा का उल्लेख है।

णाणाणुवादेण अत्यि मदिअभ्णाणी सुब-अभ्णाणी विसंगणाणी, आभियणिबीह्यणाणी, सुदणाणी, ओहि-णाणी मणपञ्जवणाणी केवलणाणी चेवि ॥ १९५॥

अर्थ-ज्ञानमार्गणा के अनुवाद से मतिअज्ञानी, श्रुताज्ञानी, विभंगज्ञानी, ग्राभिनिबोधक ज्ञानी श्रुतज्ञानी, ग्रवधिज्ञानी, मनःपर्ययज्ञानी और केवलज्ञानी जीव होते हैं।

ज्ञानमार्गणा के आठ भेदों में से केवलज्ञान भी एक भेद है जो क्षाप्यिक ही होता है घीर सिद्धभगवान में केवलज्ञान होता है, इसलिये सिद्धभगवान में ज्ञानमार्गणा का कथन किया गया है।

दसणायुवादेण अस्य चक्खुदसणी अचक्खुदंसणी ओधिदंसणी केवलदंसणी चेदि ॥ १३१ ॥

अर्थ—दर्शनमार्गणा के अनुवाद से चक्षुदर्शन, अवशुदर्शन, अविषदर्शन और केवलदर्शन के धारण करने-वाले जीव होते हैं ।। १३१ ।।

यहाँ भी केवलदर्शन की अपेक्षा से सिद्धभगवान के दर्शनमार्गणा कही गई है।

सम्मत्ताणुवादेण अत्यो सम्माइट्ठी खद्मयसम्माइट्ठी वेदगसम्माइट्ठी खसम-सम्माइट्ठी सासणसम्माइट्ठी सम्मा-मिन्छाइट्टी मिन्छाइट्टी चेदि ॥ १४४ ॥

अर्थ-सम्यक्त्वमार्गणा के अनुवाद से सम्यन्हिंद्र, क्षायिकसम्यन्दृष्टि, वेदकसम्यन्दृष्टि, उपश्रमसम्बन्दृष्टि, सासादनसम्यन्दृष्टि, सम्यग्निच्यादृष्टि और मिण्यादृष्टिजीव होते हैं ।। १४४ ।।

सम्यक्त्वमार्गणा के क्षायिकसम्यक्त्व आदि छह भेदों में से क्षायिकसम्यक्त्व सिद्धभगवान के पाया जाता है इसिनये सम्यक्त्वमार्गणा का अस्तित्व कहा गया है।

#### आहाराणुवादेण अत्यि आहारा अणाहारा ।। १७५ ॥

अर्थ-आहारमार्गणा के अनुवाद से आहारक और अनाहारकजीव होते हैं ॥ १७५ ॥

सिद्धभगवान प्रनाहारक हैं, अतः उनमें आहारकमार्गणा का भी कथन संभव है।

उपयुंक्त पाँच मार्गणाओं में से प्रश्येक का एक भेद सिद्धभगवान में पाया जाता है अतः उनके प्रस्तिस्व का उन्लेख किया गया है किन्तु शेष ९ मार्गणाओं के अवान्तर भेदों में से कोई भी भेद सिद्धभगवान में नहीं पाया जाता है अतः शेष मार्गणाओं का निषेध किया गया है। जैसे संयममार्गणा के अनुवाद से १-सामायिक शुद्धि संयत, छेदोपस्थापनाशुद्धि संयत, परिहार शुद्धि संयत, सूक्ष्मसांपरायशुद्धि संयत, यथाख्यातिवहार शुद्धि संयत, ये पाँच प्रकार के संयत तथा संयतासंयत और असंयत जीव होते हैं। संयममार्गणा के उपयुंक्त सात भेदों में से क्षायिक संयम कोई भेद नहीं है और नवकेदल जिथ में क्षायिक चारित्र है, प्रतः सिद्धभगवान में संयममार्गणा का निषेध किया गया। जिसप्रकार सम्यक्त्व मार्गणा का अवान्तर भेदों में से

ध्यक्तित्व और कृतित्व } [ ११३९

क्षायिकसंयम कोई भेद नहीं है। यदि क्षायिकसंयम अवान्तर भेद होते हुए, सिद्धभगवान के संयममार्गणा का निषेष होता तो यह निष्कर्ष निकालना संभव था कि सिद्धभगवान में क्षायिकसंयम नहीं होता।

सिद्धभगवान व अरहन्त भगवान में नवकेवललब्बि की अपेक्षा कोई भेद नहीं है। वीरसेनाचार्य ने भी श्री सिद्धभगवान तथा श्री अरिहंतों में गुणकृत भेद की चर्चा करते हुए कहा है—

''अस्त्वेवमेव न्यायप्राप्तत्वात् । किन्तु सलेपनिर्लेपस्वाभ्यां देशभेदाच्च तयोभेंद इति सिद्धम् ।''

[धवल पु० १ पू० ४७ ]

अर्थ - यदि ऐसा है तो रहो, ग्रर्थात् अरिहंत और सिद्धों में गुणकृत भेद सिद्ध नहीं होता है तो मत होब्रो, क्योंकि वह न्याय संगत है। फिर भी सलेपत्व और निर्लेपत्व की अपेक्षा उन दोनों परमेष्ठियों में भेद है।

यदि दोनों परमेष्ठियों में गुणकृत भेद नहीं है, मात्र सलेपत्व और निर्लेपत्व की अपेक्षा भेद है तो सर्व-प्रकार के कर्मलेप से रहित श्री सिद्धपरमेष्ठी के विद्यमान रहते हुए अघातियाकर्मों के लेप से युक्त श्री अरिहंतों को बादि में नमस्कार क्यों किया जाता है ?

इस प्रश्न का उत्तर श्री बीरसेनाचार्य ने इस प्रकार दिया है-

'नैष दोषः गुणाधिक सिद्धेषु श्रद्धाधिक्यनिबन्धनत्वात् । असत्यर्हत्याप्तागमपदार्थावगमो न भवेवस्मावादी-नाम्, संजातक्ष्वैतत्त्रसावादित्युपकारापेक्षया वादावर्हत्रमस्कारः क्रियते ।' [ ध० पु० १ पू० ५३ ] ।

अर्थ — यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि सबसे अधिक गुणवाले सिद्धों में श्रद्धा की अधिकता के कारण श्री अरिहंतपरमेक्टी के निमित्त से ही अधिक गुणवाले सिद्धों में सबसे अधिक श्रद्धा छत्पन्न होती है। यदि श्री अरिहंतपरमेक्टी न होते तो हम लोगों को आप्त, आगम और पदार्थों का परिज्ञान नहीं हो सकता था, किन्तु श्री अरिहंतपरमेक्टी के प्रसाद से हमें इस बोध की प्राप्ति हुई है, इसलिये उपकार की अपेक्षा भी ग्रादि में बरिहंतों को नमस्कार किया जाता है।

न पक्षपातो दोषाय शुभपक्षवृत्तेः भ्रोयोहेतुस्वात् । अद्वैतप्रधाने गुणीभूतद्वैतेद्वैतनिबन्धनस्य पक्षपातस्यानु-पपत्तेश्व । साप्तश्रद्धाया आप्तागमपदार्थविषयश्रद्धाधिक्यनिबन्धनत्वस्थापनार्यं वार्हतामादौ नमस्कारः ।'

[धवल पु॰ १ पृ० ५४ ]

अर्थ — यदि कोई कहे कि इसप्रकार आदि में अरिहंतों को नमस्कार करना तो पक्षपात है ? इसपर ग्राचार्य उत्तर देते हैं कि ऐसा पक्षपात वोषोत्पादक नहीं है, किन्तु शुभपक्ष में रहने से वह कल्याण का ही कारण है तथा द्वीत को गीण करके अर्द्धीत की प्रधानता से किये गये नमस्कार में द्वीतमूलक पक्षपात बन भी तो नहीं सकता है। आप्त की श्रद्धा से ही ग्राप्त आगम ग्रीर पदार्थों के विषय में रद श्रद्धा स्त्यन्न होती है, इस बात को सिद्ध करने के लिये भी आदि में ग्रारहंतों को नमस्कार किया गया है।

--- वौ. ग. 24-6-65/VI-VII/ · ····--

#### निश्चयव्यवहार मोक्षमार्ग का स्वरूप

शका — निश्चय मौक्षमार्गं तेरहवें — चौदहवें गुणस्थान में होता है और व्यवहार मोक्षमार्ग चौथे से बारहवें के शुद्ध भाव को कहते हैं। क्या यह ठीक है ? समाधान—निश्चय व व्यवहार मोक्षमार्ग का स्वरूप श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्तिदेव ने वृहद्वरुषसंप्रह में इस-प्रकार कहा है—

> सम्मद्दंसणगाणं चरणं मोबखस्स कारणं जारो । थबहारा णिष्ठ्यवो, तस्तियमद्दशो णिको अल्पा ॥ ३९ ॥

अर्थ — सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र (इन तीनों के समुदाय ) को व्यवहारनय से मोक्ष का कारण जानो । सम्यग्दर्शन-सम्यग्ज्ञान-सम्यक्चारित्रमयी निज धात्मा को निश्चय से मोक्ष का कारण जानो ।३६॥

संस्कृत टीकार्य - श्री बीतराग सर्वज्ञदेव कथित छहद्रव्य, पाँचअस्तिकाय, साततत्त्व और नवपदार्थों का सम्यक्श्रद्धानज्ञान और व्रतादिख्य आचरण, इन विकल्पमयी व्यवहार मोक्षमार्ग है। निज निरंजन शुद्ध-बुद्ध आस्म-तत्त्व के सम्यक् श्रद्धान-ज्ञान तथा बाचरण में एकाग्र परिणतिक्ष्य निश्चय-मोक्षमार्ग है। अथवा स्वशुद्धारमभावना का साधक व बाह्य पदार्थ के श्राश्रित व्यवहारमोक्षमार्ग है। मात्र स्वानुभव से उत्पन्न व रागादिविकल्पों से रहित सुखानुभवन्छ्य निश्चयमोक्षमार्ग है। ग्रयवा धासुपाषाण से सुवर्ण प्राप्ति में अग्नि के समान जो साधक है, वह तो व्यवहारमोक्षमार्ग है तथा सुवर्ण समान निविकार निज-आस्मा के स्वरूप की प्राप्तिरूप साध्य वह निश्चयमोक्षमार्ग है। ३६॥ (टीका)

पुनः निश्चयमोक्षमार्ग का स्वरूप वृहद्दद्वयसंग्रह में इसप्रकार कहा है-

रयणत्तयं ण बहुइ अव्याणं, मुइत्त् अण्णवियह्मि । तम्हा तत्तियमइउ होवि हु मुक्खस्स कारणं आदा ॥४०॥

अर्थ — आत्मा को छोड़कर अन्यद्रव्य में रत्नत्रय नहीं रहता, इसकारण रत्नत्रयमयी वह आत्मा ही निश्चय से मोक्ष का कारण है ॥ ४० ॥

सस्कृत टोकार्ण — जो रत्नत्रय हैं वे शुद्धआत्मा के सिवाय ग्रन्य घट, पटादि बाह्यद्रव्यों में नहीं रहते, इस कारण अभेद से वह आत्मा ही सम्ययदर्शन है। वह ग्रात्मा ही सम्यग्ज्ञान है, वह आत्मा ही सम्यक्षारित्र है तथा बही निज आत्मतत्त्व है। इस प्रकार कहें हुए लक्षणवाले निजशुद्धात्मा की ही मुक्ति का कारण जानो।। ४०॥

इसप्रकार वृहद्द्वव्यसंग्रह की गाथा ३९ व ४० से स्पष्ट हो जाता है कि गुण-गुणी के भेदरूप सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र व्यवहारमोक्षमार्ग है और गुण-गुणी के अभेदरूप 'आत्मा' निश्चयमोक्षमार्ग है। संस्कृत टीकाकार ने अन्य दृष्टियों से भी क्यवहार व निश्चयमोक्षमार्ग का कथन किया है।

भी कुन्वकुन्दाचार्य ने भी पंचास्तिकाय में निश्चयव्यवहार मार्ग का कथन इस प्रकार किया है--

धम्मावी सद्द्वणं सम्मन्तं णाणमंगपुष्ट्यगदं। चेट्टा तयंहि चरिया वयहारो मोक्खमग्गो ति ॥ १६०॥ णिच्छयणयेण भणिवो तिहि तेहि समाहिबो हु जो अप्या। ण कुणवि किचिति अभ्यं ण मुयदि सो मोक्खमग्गो ति ॥१६१॥

अर्था-धर्मास्तिकायादि का श्रद्धान सो सम्यक्तव अङ्ग पूर्वसम्बन्धी ज्ञान और तप में चेष्टा सो चारित्र इसप्रकार व्यवहारमोक्षमार्ग है ॥१६०॥ जो ग्रात्मा वास्तव में इन तीनों (सम्यक्तव, ज्ञान, चारित्र) से समाहित व्यक्तिस्य भीर कृतिस्य ] [ ११४१

(तन्मयो ) है तथा अन्य कुछ भी करता नहीं है या छोड़ता नहीं है, वह आत्मा निश्चय से मोक्षमार्ग कहा गया है।। १६१।।

जिसको सम्यग्दर्शन होगा उसको पंचास्तिकाय, छहद्रक्य, साततत्त्व और नवपदार्थों का श्रद्धान मवश्य होगा। अतः पंचास्तिकाय आदि के श्रद्धान की अपेक्षा सम्यग्दर्शन का कथन करना व्यवहारसम्यग्दर्शन है, क्योंकि यह पराश्रित कथन है। किन्तु वह सम्यग्दर्शनरूप जो भाव है, उसका आत्मा से तादारम्य सम्बन्ध है। अतः आत्मा ही सम्यग्दर्शन है, ऐसा कथन निश्चयन्य से सम्यग्दर्शन है, क्योंकि यह स्वाश्रित है। इसीप्रकार सम्यग्द्धान और सम्यग्दर्शन हो। सम्यग्दर्शन ज्ञान-चारित्र व्यवहारमोक्षमार्ग है और तन्त्रयी प्रात्मा निश्चय-सम्यग्दर्शन है। निश्चय सौर व्यवहाररूप सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र लक्षग्रवाला मोक्षमार्ग आत्मा को मोक्षपद प्राप्त कराता है। कहा भी है—

सम्यक्ष्य च।रित्र बोध—लक्षणो मोक्षमार्ग इत्येषः । मुख्योपचारक्रयः प्रापयति परमपदं पुरुषम् ॥ २२२ ॥ ( पु० सि० उ० )

--- जॅ. ग. 14-11-63/VIII-IX/ सरनाराप जॅन

### निश्चय मोक्षमार्ग साध्य एवं व्यवहार मोक्षमार्ग साधन है

शंका--भेद-व्यवहार का आश्रय छुड़ाने के हेतु 'आत्मधर्म' पत्रिका में कहा गया है —''निश्चय को मुख्य कहना ठीक नहीं है, किन्तु मुख्य को निश्चय कहना ठीक है।'' क्या यह ठीक है ?

समाधान — साघ्य-साघन के भेद से मोक्षमार्ग निश्चय (मुख्य ) व्यवहार (उपचार ) दो प्रकार का है। श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने कहा भी है—

> निश्चयव्यवहाराभ्यां, मोक्षमार्गे द्विधा स्थितः । तत्राद्यः साध्यक्षपः स्थाह् द्वितीयस्तस्य साधनम् ॥२३॥ तत्त्वार्थसार उपसंहार

क्षर्य — निश्चय भीर व्यवहार की अपेक्षा मोक्षमार्ग दो प्रकार का है। उनमें पहला अर्थात् निश्चयमोक्ष-मार्ग साध्यरूप है और दूसरा अर्थात् व्यवहारमोक्षमार्ग उसका साधन है।

"न चंतद्विप्रतिषिद्धं निश्चयन्यवहःस्योः साध्यसाधनमावस्यात् सुवर्ण-सुवर्णपावाणवत् । अतः एवोभनयान् यसा पारमेश्वरी तीर्थप्रवर्तनेति ।" पंचास्तिकाय गाथा १५९ टीका ।

निश्चयमोक्षमार्ग और व्यवहारमोक्षमार्ग में परस्पर विरोध ग्राता हो ऐसा भी नहीं है, क्योंकि सुवर्ण और सुवर्णपाणाम् की भाँति निश्चय-व्यवहार को साध्य सावनपना है। जिनभगवान की तीर्थप्रवर्तना दोनो नयों के भाषीन है।

सम्यक्तव बोध चारित्रलक्षणो मोक्षभार्ग इत्येषः । मुख्योपचारकपः प्रापयति परं पदं पृद्धम् ॥ २२२ ॥ पृद्धार्थसिद्धिउपाय

इसप्रकार यह निश्चय और व्यवहाररूप सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र लक्षणवाला मोक्षमार्ग आत्मा को परमात्मपद प्राप्त कराता है।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने तथा उनके टीकाकार श्री अमृतचन्द्राचार्य ने निश्चयमोक्षमार्ग और व्यवहारमोक्ष-मार्ग के भेद से मोक्षमार्ग दो प्रकार का बतलाया है। निश्चयमोक्षमार्ग साध्यरूप है और व्यवहारमोक्षमार्ग साधनरूप है।

श्री अमृतचन्द्राचार्यं ने स्वयं निश्वयमोक्षमार्गको मुख्य मोक्षमार्गकहा है और व्यवहारमोक्षमार्गको उप-चार मोक्षमार्गकहा है।

---जे. ग. 6-1-72/VII/ ·······

- (१) सम्यादर्शन ग्रादि तीनों की युगपत्ता से ही मोक्ष सुख सम्भव है
- (२) प्रकरणवश कहीं सम्यग्दर्शन की, कहीं ज्ञान की श्रौर कहीं चारित्र की मुख्यता रहती है शंका—सम्यग्दर्शन, क्षान, चारित्र इन तीनों की एकता ही मोक्षमार्ग है ? इन तीनों में किसकी मुख्यता है ?

समाधान-सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र इन तीनों की एकता मोक्षमार्ग है। इन तीनों में से किसी एक के अभाव में मोक्ष की प्राप्ति नहीं हो सकती है। कहा भी है—

ण हि अभिमेण सिज्झदि सद्दहणं जिंद वि णित्य अत्थेसु । सद्दहमाणो अत्थे असंजवो वा ण णिव्यादि ॥ २३७ ॥ प्रवचनसार

भी अमृतचन्द्राचार्य कृत टीका--

"अद्धानशून्येन।गमजनितेन ज्ञानेन तवविनाम।विना श्रद्धानेन च संयमशून्येन न तावश्तिक्ष्यति।"

यहाँ पर श्री कुन्दकुन्वाचार्य ने तथा श्री अमृतचन्द्राचार्य ने यह स्पष्ट कर दिया है—आगमजनित ज्ञान यदि श्रद्धानशून्य है तो उस ज्ञान से सिद्धि नहीं होती है। आगम-ज्ञान और उसका अविनाभावी श्रद्धान इन दोनों से भी यदि संयम (चारित्र) श्रुत्य है तो मुक्ति नहीं होती है।

'अतः एतदायाति परमागमज्ञानतस्यार्शश्रद्धान संयतस्थाना मध्ये द्वयेनैकेन वा निर्वाणं नास्ति किन्तु व्ययेगीति।'

अर्थ-इससे यह बात सिंग्र हुई कि परमागमज्ञान तत्त्वार्थश्रद्धान तथा संयमपना इन तीनों में से मात्र एक से व केवल दो से निर्वाण हो नहीं सकता, किन्तु तीनों से ही मोक्ष होता है।

जहाँ पर ज्ञानरहित व्रतादिक की भत्संना की गई है वहीं पर चारित्ररहित ज्ञान-श्रद्धान की भी भत्संना की गई है।

हतं ज्ञानं किया हीनं हता चाजानिनां किया। धावन् किलान्धको बग्धः पश्यक्रपि च पङ्कालः ॥ त० रा० बा०

चारित्र के बिना सम्यक्षान किसी काम का नहीं है। जब सम्यक्षान किसी काम का नहीं है तब उसका सहचारी सम्यक्षित भी चारित्र के बिना किसी काम का नहीं है। जैसे वन में श्राग लग जाने पर स्वांखा लंगड़ा मनुष्य उस आग से बच जाने का मार्ग तो जानता है और यह श्रद्धा भी है कि इस मार्ग से जाने पर अग्नि की दाह से बच सकूंगा, परन्तु चलने छप किया ( आचरण ) नहीं कर सकता इसलिये अग्नि में जलकर नष्ट हो जाता है।

उसीप्रकार संसाररूप वन में रागद्धेषरूप आग लग रही है। ग्रसंयत सम्यग्दिक को रागद्धेषरूप श्राग से बचने के मार्ग का ज्ञान भी है, श्रद्धान भी है, किन्तु चारित्ररूप किया न करने से रागद्धेष की अग्नि में जलता रहता है और संसार में नानाप्रकार के कष्ट उठाता हुग्रा दुःखी रहता है।

वन में आग लग जाने पर अंथा पुरुष जहाँ-तहाँ दौड़ने रूप किया तो करता है, किन्तु यथार्थ मार्ग का जान न होने से आग से बच नहीं सकता, उसी प्रकार मिध्यादिष्ट वतादिरूप क्रिया तो करता है, किन्तु मोक्षमार्ग का यथार्थज्ञान व श्रद्धान न होने से राग-देषरूप आग से बच नहीं सकता और संसार में नानाप्रकार के दुःख सहता है।

इसप्रकार चारित्ररहित असंयतसम्यग्दिष्ट की और द्रव्यालिंगी मिध्यादिष्ट की एक सी दशा है।

संसार में राग-द्वेषरूप ज्वाला से बचने का उपाय मात्र एक सम्यक्चारित्र है। श्री समन्तभद्राचार्य ने रत्नकरण्ड श्रावकाचार में कहा भी है—

### "रागद्वेषनिवृत्ये चरणं प्रतिपद्यते साधुः।"

अर्थात्—साधु पुरुष राग द्वेष को दूर करने के लिये सम्यक् चारित्र को धारण करता है। चारित्र के बिना मात्र सम्यन्दर्शन व सम्यन्ज्ञान से राग-द्वेष दूर नहीं होते हैं। सम्यन्दर्शन व सम्यन्ज्ञान के बिना सम्यक्चारित्र नहीं हो सकता। अतः तीनों की युगपत्ता से ही मोक्षमुख की प्राप्ति होती है। फिर भी कहीं पर सम्यन्दर्शन की मुख्यता से कथन है और कहीं पर सम्यक्चारित्र की मुख्यता से कथन है और कहीं पर सम्यक्चारित्र की मुख्यता से कथन है।

--वा. ग. 18-2-71/VIII/ सुल्तानसिंह

# रत्नत्रय (तीनों मिलकर) ही मोक्ष के मार्ग हैं

शंका—"सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः" यह सूत्र है। ये तीनों भिन्न-भिन्नरूप से मोक्षमार्ग हैं या इन तीनों की एकता मोक्षमार्ग है ?

समाधान — 'सम्यग्दर्शन-ज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' इस सूत्र में 'मोक्षमार्गः' शब्द एक वचन है। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र इन तीनों की एकता मोक्षमार्ग है।

''मार्ग इति चैकवचननिर्देशः समस्तस्य मार्ग भावजापनार्यः । तेन व्यस्तस्य मार्गस्यनिवृत्तिः कृता भवति । अतः सम्यग्वर्शनं सम्यग्जानं सम्यक्षारित्रमित्येतत् त्रितयं समुवितं मोक्षस्य साक्षाम्मार्गे वैदितव्यः ।'' सर्वार्यसिद्धि ।

सूत्र में मार्गः इस प्रकार जो एकवचनरूप से निर्देश किया है वह सब मिलकर मोक्षमार्ग है, इस बात को जताने के लिये किया गया है। इससे प्रत्येक में मार्गपना है, इस बात का निराकरण हो जाता है। अतः सम्यग्दर्शन सम्यग्दान सौर सम्यक्चारित्र ये तीनों मिलकर मोक्ष का साक्षात् मार्ग हैं ऐसा जानना चाहिये।

प्रवचनसार में भी भी अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—

"आगमज्ञानतत्त्वार्यश्रद्धानसंयतत्वानां योगपद्यस्येव सोक्षमार्गत्वं नियम्येतः।"

क्षागमज्ञान (सम्यक्षान), तत्त्वार्यश्रद्धान और संयतत्व की युगपत्तावाले की ही मोक्षमार्गत्व होने का नियम सिद्ध होता है।

—जै. ग. 15-6-72/VII/ रो. ला. पित्तल

# मोक्षमार्ग हेतु ज्ञान [ भावश्रुतज्ञान ] ग्रत्यावश्यक है

शंका—कहा जाता है 'सम्यग्दर्शनज्ञानशारिश्राणि मोक्षमागंः' किन्तु श्रीमकेवली को अक्षरमात्र का जान नहीं था। यदि यह बात (सम्यग्जान) अनिवार्य होती तो भीमकेवली को केवलज्ञान क्यों हुआ ? अतः मोक्षमार्ग के लिये मात्र सम्यग्दर्शन कावश्यक है।

समाधान-प्रक्षर या शब्द का ज्ञान द्रव्यश्रुतज्ञान होता है। पदार्थ का ज्ञान भावश्रुतज्ञान होता है। जैसे तियंच को यह शब्द ज्ञान नहीं कि यह मेरी संतान है और यह मेरा मित्र है और यह मेरा शत्र है फिर भी संतान के प्रति संतानरूप प्रवृत्ति, मित्र के प्रति मित्ररूप प्रवृत्ति ग्रीर शतु के प्रति शतुरूप प्रवृत्ति होती है। इस प्रवृत्ति का मुल कारण भावश्वतज्ञान है। शब्द ज्ञान के बिना भी भावश्वतज्ञान होता है। ऐसा ही "मोक्षमागंत्रकाशक" ग्रन्थ में कहा है--- "जीव अजीवादिक का नामादिक जानी वा मित जानी, उनका स्वरूप यथार्थ पहिचान श्रद्धान किये सम्यक्त हो है। तातै तुच्छ ज्ञानी तिर्यंच ग्रादि सम्यग्दिष्ट हैं, सो जीवादि का नाम न भी जाने हैं तथापि उनका सामान्यपने स्वरूप पहिचान श्रद्धान करे हैं। तातैं उनको सम्यक्तव की प्राप्ति हो है। जैसे कोई तियँच अपना वा अौरनिका नामादि तो नाहीं जाने, परन्तु आप ही विधे आपी माने है, औरनिको पर माने है; तैसे तुच्छज्ञानी जीव अजीव का नाम न जाते, परन्तु ज्ञानादि स्वरूप आत्मा है, तिस विषें आपी माने है और भरीरादि को पर माने है। ऐसा श्रद्धान जाके हो है, सो ही जीव अबीव का श्रद्धान है। जैसे सोई तियंच सुखादिक का नामादिक न जाने हैं; तथापि सुख अवस्था को पहिचान ताके अधि आगामी दृःख का कारण को पहिचान ताको त्यागे है । बहुरि जो दुःख का कारण बनि रहचा है, ताके सभाव का उपाय करे है। तुच्छज्ञानी मोक्ष म्रादि का नाम न जाने, तथापि सर्वया सुखरूप मोक्ष ग्रवस्था को श्रद्धान करि ताके ग्रींय ग्रागामी बंधकारण रागादि को त्यागे है। बहरि जो संसार दू:ख का कारण है, ताकी गुद्ध भाव करि निर्जरा किया चाहे है।" इससे सिद्ध होता है कि शब्दज्ञान विना भावज्ञान से मोक्ष की प्राप्ति हो सकती है। ऐसा ही बृहद्बश्यसंग्रह गाया ५७ की टीका में कहा-"यदि शिवभूति मुनि पांचसमिति और तीनगृष्तियों का कथन करनेवाले द्रव्यश्रत को जानते थे तो उन्होंने 'मा तुसह मा इसह' इस एक पद को क्यों नहीं जाता । इसी कारण से जाना जाता है कि पाँच समिति और तीनगृष्तिरूप आठ प्रवचनमातृका प्रमाण ही उनके भावज्ञान या और द्रव्यश्रुत कुछ भी नहीं था।" प्रतः 'सम्यादर्शन-ज्ञानचारित्राणि मोक्समार्गः' इस सूत्र में ज्ञान शब्द से भाव श्रुतज्ञान ग्रहण करना चाहिये न कि द्रव्यश्रुत ( शब्दश्रुत ) ज्ञान । जीव, अजीव भादि सात तत्त्वों के ज्ञान के बिना अथवा स्वपर के भेदज्ञान बिना सम्यग्दर्शन की प्राप्ति नहीं हो सकती। कहा भी है-

> 'भेदविज्ञानतः सिद्धाः सिद्धाये किल केचन । अस्येवा भावतो बद्धा बद्धा ये किल केचन ॥' (स. सा. संवर अधि.)

अर्थ — जो कोई सिद्ध हुए हैं वे इस भेदविज्ञान से ही हुए हैं और जो कम से बँधे हैं वे इसी भेदविज्ञान के सभाव से बँधे हैं। यद्यपि सम्यग्दर्शन तत्त्वज्ञान पूर्व कहोय है, किन्तु ज्ञान को सम्यक् विशेषण सम्यग्दर्शन होने पर ही होय है, ज्ञान का सम्यक्त्व व मिध्यात्व विशेषण सम्यग्दर्शन व मिध्यादर्शन की सहचरता से होय है। अथवा जो जीवादि पदार्थों का यथार्थ श्रद्धान उस स्वभाव से ज्ञान का परिएमिना वह तो सम्यग्दर्शन है और उसी तरह जीवादि पदार्थों का ज्ञान उस स्वभाव कर ज्ञान का होना वह सम्यग्जान है तथा जो रागदि का त्यासना उस स्वभाव कर

ज्ञान का होना वह सम्यक्चारित्र है। इसप्रकार सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र ये तीनों ही ज्ञान के परिणमन में आ जाते हैं। इसकारण अभेद विवक्षा में ज्ञान ही परमार्थरूप मोक्ष का कारण सिद्ध हुआ। समयसार गाया १५५ को टोका।

—जे. सं. 26-2-59/V/ सु. कीर्तिसागर

### सावेक्ष पर्यायद्धित से मोक्षमार्ग सम्भव है

शंका -- वया पर्यायहाँदर से मोक्षमार्ग सम्भव है ?

समाधान — जो वस्तु जिसरूप से है उस वस्तु का उसीरूप से शद्धान करना सम्यग्दर्शन है। आलापपद्धति सूत्र ९४ में कहा है कि वस्तु सामान्य-विशेषात्मक है।

#### "सामान्यविशेषात्मकं वस्तु ॥ ९५ ॥

सामान्य-विशेषात्मक वस्तु में 'सामान्य' को द्रव्य कहते हैं भीर विशेष को पर्याय कहते हैं । श्री पूज्यवादा-धार्य ने कहा भी है---

"द्रव्यं सामान्यमुक्तर्गः अनुवृत्तिरित्ययंः । तद्विषयो द्रव्यायिकः । पर्यायो विशेषोऽपवादो व्यावृत्तिरित्ययंः । तद्विषयः पर्यायायिकः ।" सर्वार्थेसिद्धि १।३३ ।

द्रव्य का अर्थ सामान्य, उत्सर्ग और अनुदृत्ति है। इस सामान्य को विषय करनेवाला नय अथवा दिष्ट द्रव्याधिकनय अथवा द्रव्यद्दि है। पर्याय का अर्थ विशेष अपवाद और व्यावृत्ति है। इस विशेष को विषय करने-वाला पर्यायाधिकनय भ्रयवा पर्यायद्दि है।

थी अमृतचन्द्राचार्य ने भी इसीप्रकार कहा है--

अनुप्रवृत्तिः सामान्य द्रव्यं चैकार्यवाचकाः। नयस्तिद्वयो यः स्थाज्ज्ञेयो द्रव्यायिको हि सः ॥ ३६ ॥ व्यावृत्तिश्च विशेषश्च पर्यायश्चैकवाचकाः। पर्यायत्रिषयो यस्तु स पर्यायाथिक मतः॥ ४० ॥

( तत्त्वार्यसार प्रयमाधिकार )

अनुप्रवृत्ति, सामान्य और द्रव्य ये तीनों शब्द एकार्थवाची हैं। जो नय द्रव्य को विषय करता है वह द्रव्याधिकनय अर्थात् द्रव्यद्दिष्टि है। ध्यावृत्ति, विशेष और पर्याय ये तीनों शब्द एकार्थवाची हैं। जो नय पर्याय को विषय करता है वह पर्यायाधिकनय अर्थात् पर्यायदिष्ट है।

द्रध्यद्देश्टि में पर्यायें गौण होने से जीव न संसारी है श्रीर न मुक्त है, क्योंकि संसारी और मुक्त ये दोनों पर्यायें हैं। अतः द्रव्यद्देश्टि में मोक्ष ग्रीर मोक्ष-मार्ग, ये दोनों पर्याय संभव नहीं हैं। इसीप्रकार श्रद्धागुण की मिथ्या-दर्शन व सम्यय्दर्शन ये दोनों पर्यायें हैं। समयसार की तात्पर्यवृक्ति टीका में कहा भी है—

ंशुद्धव्यायिकनयेन शुभागुभवरिणमनाभावान्न भवत्यप्रमत्तः प्रमत्तश्च । प्रमत्तश्चेन मिथ्यादृष्ट्यादिप्रमत्तां-तानि षड्गुणस्थानानि, अप्रमत्तशब्देन पुनरप्रमत्ताद्ययोग्यांतान्यष्टगुणस्थानानि गृह्यांते ।''

स. सा. पृ० ७ अजमेर से प्रकाशित ।

मुद्धद्वाधिकनय से जीव में शुभ या अशुभरूप परिणमन करने को अभाव है, इसलिये जीव न तो प्रमत्त ही है और न अप्रमत्त हो है। मिथ्यादिष्टगुणस्थान से लेकर प्रमत्तविरत गुणस्थान तक छह गुणस्थानों में जीव की जो अवस्था है वह प्रमत्त अवस्था है। यप्रमत्तविरत गुणस्थान से लेकर अयोग केवली गुणस्थानतक प्राठ गुणस्थानों में जीव की जो पर्वायें हैं वे स्प्रमत्त अवस्था है। इसप्रकार द्वव्यद्विट में न बंधमागें है ग्रीर न मोक्षमागें है। यह पर्यायदिष्ट में ही संभव है, जैसा कहा भी है—

पाडुब्भविद य क्षण्णो परज्ञओ, परज्जओ वयदि अण्णो । बन्वस्स तं पि बर्ग्वं रोव पणहुं ण उप्पण्णं ॥ प्र. सा. गा० १०३

"प्रादुर्भवति च जायते अन्यः किष्वहर्शनान्तज्ञानमुखाविगुणास्पदभूतः शाश्वतिकः परमात्मावाप्तिरूपः स्वमावद्वस्यपर्यायः पर्यायो व्येति विनश्यति अन्यः पूर्वोक्तमोक्षपर्यायाद्भिन्नो निश्चयरत्नत्रयात्मकनिर्विकल्पसमाधिरूप-स्यैद मोक्षपर्यायस्योपादानकारणभूतः, तदिपिशुद्धद्वस्याथिकनयेन परमात्मद्वस्य नैव नष्टं न चोत्पन्नम् ।"

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि पर्यायहिष्ट से जीव की अनन्तज्ञान-सुख ग्रादि गुणवाली शाश्वितिक मुक्तावस्था एपर्याय) से भिन्न निश्चयरत्नत्रयात्मक निविकल्पसमाधिक्ष्य तथा मोक्षपर्याय की उपादान कारण ऐसी मोक्षमार्यपर्याय का स्थय (नाश ) होता है, किन्तु द्ववाधिकहिष्ट से जीवद्रव्य न उत्पन्न होता है और न नष्ट होता है।

श्रयत् द्रव्यद्दि में न मोक्ष है और न मोक्षमार्ग है तथा न सम्यग्द्दि है और न मिथ्याद्दि है, क्योंकि ये सब पर्यायें हैं।

"यद्यपि शुद्धात्मरुचिपरिच्छितिनिश्चलानुभूति लक्षणस्य संसारावसानोत्पन्न कारण समयसारपर्यायस्य विनाशो भवति, तथीव केवलज्ञानाविश्यक्तिरूपस्य कार्यसमयसारपर्यायस्योत्पादश्च, मयति तथाप्युमयपर्यायपरिणतात्म इव्यत्वेन ध्रीव्यत्वं पदार्थत्वादिति ।" ( प्र. सा. गा. १८ टीका )

शुद्धात्मा की रुचिरूप सम्यक्शद्धान, उसी का सम्यग्ज्ञान तथा उसी की अनुभूति में निश्चलतारूप चारित्र; इस रत्नत्रयमय लक्षण को रखनेवाले संसार के भंत में होनेवाले कारणसमयसाररूप मोक्षमार्गपर्याय का यद्यपि नाश होता है और उसीप्रकार केवलज्ञान भ्रादि की प्रगटतारूप कार्यसमयसाररूप मोक्षपर्याय का उत्पाद होता है तो भी दोनों ही पर्यायों में रहनेवाले भ्रात्मद्रव्य का धीव्यपना रहता है।

यहाँ पर भी यही बतलाया गया है कि पर्धायदृष्टि में ही मोक्षमार्गपर्याय का ध्यय और मोक्षपर्याय का उत्पाद संभव है। द्रव्यदृष्टि में, उत्पाद व व्यय न होने के कारण न मोक्ष है और न मोक्षमार्ग है।

> उप्पत्तीव विणासो दव्वस्स य णित्थ अत्थि सब्भावो । विगमुष्पादधुवत्तं करेंति तस्सेव पज्जायाः ॥१९॥ (पं० का० )

टीका — ''द्रव्यार्थार्पणायामनुत्पावमनुच्छेबं सत्स्वभावमेवद्रव्यं । तदेव पर्यायार्थार्पणायां सोस्पादं सोच्छेवं चावबोद्धभ्यम् ।''

द्रव्यद्दित से द्रव्य को उत्पादरहित, विनाशरहित सत्स्वभाव वाला जानना चाहिये, किश्तु पर्यायद्दित से उत्पादवाला, विनाशवाला जानना चाहिये।

ध्यवितस्य ग्रोर क्रतित्व ]

"ज्ञानावरणाविमावाःद्रव्यकर्मपर्यायाः सुष्ठु संश्लेषरूपेणानादिसंतानेन बद्धास्तिष्ठिन्त तावत्, यदा कालादि-लिध्धवशाद्भेदा-भेद रत्नत्रयात्मकं व्यवहारिनश्चयमोक्षमागैलभते तदा तेषां ज्ञानावरणादि भावानां द्रव्यमायकर्मरूप-पर्यायाणामभावं विनाशं कृत्वा पर्यायाधिकनयेनाभूतपूर्वसिद्धो भवति, द्रव्यायिकनयेन पूर्वमेव सिद्धरूप इति वार्तिकं।" ( पं. का. गा. २० की ता. वृ टोका)

इस संसारी जीव का सनादिप्रवाहरूप से ज्ञानावरणादि आठों कमों के साथ संश्लेषरूप बंघ चला आ रहा है। जब कोई भव्यजीव कालादि लब्धि के वश्च से भेदरत्न त्रयस्वरूप व्यवहार मोक्षमार्ग को और अभेदरत्न त्रयस्वरूप निश्चयमोक्षमार्ग को प्राप्त करता है तब वह भव्यजीव उन ज्ञानावरणादि कमों की द्रव्य और भावरूप अवस्थाओं का नाशकरके पर्यायदिष्ट से सिद्ध भगवान हो जाता है। वह सिद्ध पर्याय पूर्व में कभी प्राप्त नहीं हुई थी, उस सिद्ध-पर्याय को प्राप्त कर लेता है। द्रव्यदृष्टिट से तो पहिले से ही यह जीव स्वरूप से ही सिद्धरूप है। अर्थात् द्रव्यदृष्टिट में मोक्षमार्ग संभव नहीं है।

एकांत पर्यायदृष्टि से बौद्धमतस्वपंद्रवरा ग्राता है ग्रीर एकान्त द्रव्यद्दष्टि से सांस्थमतरूप दूवण ग्राता है, नयोंकि 'क्षणिकैकांतरूपं बौद्धमतं नित्यंकांतरूपं सांस्थमतं ।' ऐसा आर्षवचन है। 'जैनमते पुनः परस्परसापेक्ष-द्रव्यपर्यायश्वासास्ति दूवणं।' किन्तु जैनमत में परस्पर सापेक्ष द्रव्यद्दष्टिपर्याय दृष्टि मानने से कोई दूषरा नहीं आता।

''यद्यपि शुद्धनिश्चयेन शुद्धोजीवस्तथापिपर्यायायिकनयेन कर्यचित्परिणामित्वे सत्यनादिकर्मोदयवशाद्धामाद्यु-पाधिपरिणामं गृह्णाति स्फटिकवत् । यवि पुनरेकांतेनपरिणामी भवति तदोपाधि परिणामो न घटते ।''

अजमेर से प्रकाशित समयसार पृ० ३०१।

यद्यिष शुद्धनिश्चयनय से जीव शुद्ध है फिर भी पर्यायदिष्ट से कथंचित् परिणामीपना होनेपर अनादिकाल से बाराप्रवाहरूप से चले आये कर्मोदय के वश से यह जीव स्फटिक पायाग के समान ही रागादिरूप उपाधि परिग्णाम को ग्रहण करता है। यदि द्रव्यदिष्ट के एकान्त से यह जीव अपरिणामी ही हो तो इस जीव का रागादि उपाधिरूप परिणाम कभी घटित नहीं हो सकता है। जब एकान्तद्रव्यदिष्ट में इस जीव के रागादि परिणाम घटित नहीं हो सकता।

''वर्षायाधिकनयविभागैर्देतमनुष्याविरूपैविनश्यति जीवः। न नश्यति केश्चिद्दश्याधिकनय विभागैः। यस्मादेवं नित्यानित्यस्वभावं जीवरूपं।''

यह जीव पर्यायद्दि से देव, मनुष्य म्रादि पर्यायों के द्वारा विनाश को प्राप्त होता है। द्रव्यद्दि से जीव नाश को प्राप्त नहीं होता है। इसप्रकार जीव नित्य अनित्यस्वभाववाला है। द्रव्य दृष्टि से जीव नित्य अपरिशामी है और पर्याय दृष्टि से अनित्य परिशामी है। जो एकांत से जीव को नित्य अपरिशामी मानते हैं वे सांख्यमतवालों के समान मिथ्याद्दि हैं।

''स जीवो निष्याद्दृष्टिरनाहँतो ज्ञातव्यं । कथं निष्यादृष्टिः ? इति चेत् यदैकांतेन नित्यक्रुटस्थोवपरिणाभो टंकोत्कीर्णः सांख्यमतवत् ।''

जो एकांतद्रव्यद्दि से जीव को नित्य कूटस्थ अपरिणामी और टंकोत्कीर्णं मानता है तो वह सांख्यमतवालों के समान मिष्यादृष्टि है अहँतमत का मानने वाला नहीं है।

यद्यपि द्रव्यदृष्टि से सर्व जीव एक समान हैं उनमें कोई भेद नहीं है तथापि पर्यायहिंदि से जीव तीनप्रकार का है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य मोक्षप्राभृत में कहते हैं— तिपयारी सो अप्पा परमंतर बाहिरो दु देहीण । तत्य परो झाइण्जइ अंतो बाएण चयहि बहिरप्प ॥ ४ ॥ ( मोक्षप्राभृत ) बहिरन्तः परश्चेति त्रिघात्मा सर्वदेहिषु । उपेयासत्र परमं मध्योपायास् बहित्स्यजेत् ॥ ४ ॥ ( समाधितंत्र )

सर्वप्राणियों में बहिरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा इसप्रकार तीनप्रकार की आत्मा है। प्रात्मा के उन तीन भेटों (पर्यायों) में से बहिरात्मा को छोड़कर अन्तरात्मा के उपाय से परमात्मा ग्रवस्था का ध्यान करो। उस परमात्मारूप पर्याय के ध्यान से जीव को मोक्ष को प्राप्ति होती है।

> तं सम्बन्धवरिद्वं, इट्ठं अमरासुरप्यहासोहि। ये सद्दंति जीवा वैसि दुक्खाणि खोगंति॥ १९-१॥ प्रवचनसार

"एवं निर्देखिपरमात्मश्रद्धावात्मोक्षो भवतीति कथनरूपेण तृतीयस्थले गाया गता।"

स्वगंवासी देव तथा भवनित्रक के इन्द्रों से पूजनीय ग्रीर सर्व पदार्थों में श्रेष्ठ ऐसे परमास्मा का जो भव्य-जीव श्रद्धान करते हैं उनके सब दु.ख नाश को प्राप्त हो जाते हैं। इसतरह निर्दोष परमात्मा के श्रद्धान से मोक्ष होता है, ऐसा कहते हुए तीसरेस्थल में गाथा पूर्ण हुई।

परमात्म ग्रवस्था जीव की पर्याय है, उस परमात्मपर्याय के श्रद्धान व ध्यान को मोक्षमार्ग बतलाया गया है।

धी अमृतसन्द्राचार्यं का निम्न कलश भी स्ट्रास्य है---

परपरिणति हेतोमींहनाम्नोऽनुभावा— दिवरतमनुभाव्य व्याप्तिकत्मावितायाः। मम परमविशुद्धिः शुद्धचिन्मात्रमूर्ते— भवतु समयसार व्याख्ययैवानुभूतैः॥३॥

श्री अमृतचन्द्राचार्य कहते हैं — यद्यपि शुद्धद्रथ्यदिष्ट कर तो मैं शुद्ध हूं चैतन्यमात्र मूर्ति हूं। परन्तु मेरी परिगाति (पर्याय) मोहकर्म के उदय के कारण मैली रागादिरूप हो रही है। शुद्धातमा की कथनीरूप जो यह समयसारग्रन्थ है, उसकी टीका करने का फल यह चाहता हूँ कि मेरी परिगाति (पर्याय) रागादि से रहित होकर शुद्ध हो ग्रंथित मेरे शुद्धस्वरूप की प्राप्ति हो।

इस कलश में श्री अमृतचन्द्राचार्य की वर्तमान अशुद्धपर्याय पर दिन्द रही है, जिसकी शुद्धि के लिये टीका रची गई है। यही मोक्षमार्य है।

तत्त्वार्यसूत्र में श्रीमदुमास्वामी आचार्य ने सम्यग्दर्शन का लक्षण इसप्रकार किया है—
"तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यश्वर्शनम् ॥ २ ॥ जीवाजीवास्रववन्धसंवरनिर्जरामोक्षास्तत्त्वम् ॥ ४ ॥

जीव, अजीव, आस्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोक्ष इन सात तत्त्वों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है।

यहाँ पर 'पर्यायद्दिट सिष्याद्दिट' के सिद्धांत को माननेवाला कहता है कि 'जीव और अजीव इन दो द्रध्यों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है' इसप्रकार सूत्र की रचना होनी चाहिये थी, क्योंकि आस्रव, बंघ, संवर, निजंरा और मोक्ष ये तो पर्यायें हैं। इसपर श्री अकलंकदेव उत्तर देते हैं—

''अनेकान्तास्य । द्रव्यायिकपर्यायाथिकयोर्गु णप्रधानभावेन अर्पणानपंणभेदात् जीवाजीवयोरास्रवादीनां स्यावन्तर्भावः स्यावन्तर्भावः । पर्धायाणिकगुणभावे द्रव्याथिकप्रधान्यात् आस्रवादिप्रतिनियतपर्धायानिपंणात् अनावि पारिणामिकचैतन्याचैतन्यादि द्रव्यार्थापणाद् आस्रवादीनां स्यावजीवेऽजीवे वान्तर्भावः। तथा द्रव्याधिकगुणभावे पर्याया-धिकप्रधान्याद् आस्रवादिप्रतिनियतपर्यायाधिकार्पणाद् अनाविपारिणामिकचैतन्याचैतन्यादिद्रव्यार्थाऽनपंणाद् आस्रवान् वीनां जीवाजीवयोः स्यादनन्तर्भावः। तवपेक्षया स्यादुषदेशोऽर्थवान् ।'' [ त. रा. वा. ]

वस्तुत: जीव, अजीव और आसव आदि में परस्पर भेद भी है और मभेद भी है ऐसा अनेकांत है, अतः मनेकांतहिट से विचार करना चाहिये। पर्यायहिट गौए होने पर और द्रव्यहिट की प्रधानता रहने पर अनिदि पारिणामिक जीव भीर अजीवद्रव्य की मुख्यता होने से आसवादि पर्यायों की विवक्षा न होने पर उन आसव मादि पर्यायों का जीव और प्रजीव में अन्तर्भाव हो जाता है, अतः जीव और म्रजीव इन दो पदार्थों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है। किन्तु जिससमय उन प्रास्तवादि पर्यायों को पृथक्-पृथक् ग्रहण करनेवाली पर्यायाधिकहिट की मुख्यता होती है तथा द्रव्यद्दिट गौए। होती है तब आसवादि पर्यायों का जीव और अजीव में अन्तर्भाव नहीं होता। अतः पर्यायहिट से इन आसव आदि पर्याय का उपदेश सायंक है निरथंक नहीं है। अर्थात् आसव, बंध, संवर, निर्जरा, मोक्ष इन पर्यायों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है, यह उपदेश पर्यायहिट से यथार्थ है।

एकान्त मिण्या मतों का समूह ग्रनेकान्त नहीं है, क्योंकि उनके मतों में नयों में परस्पर सापेक्षता नहीं है। कहा भी है—

> ते सावेक्खा सुणया णिरवेक्खा ते वि दुण्णया होति। सयस ववहार-सिद्धि सु णयावी होवि णियमेण ॥२६६॥ [स्वा. का. अ.]

संस्कृत टीका-"सापेक्षाः स्वविषक्षापेक्षा सहिताः ।"

जो नय सापेक्ष हों अर्थात् अपने विपक्ष की अपेक्षा करते हैं वे सुनय होते हैं। यदि नय निरपेक्ष हों प्रथात् विपक्ष की अपेक्षा से रहित हों तो दुनैय होते हैं। द्रश्यद्देश्टियदि पर्यायद्देश्टि सापेक्ष है तो सुद्दित है यदि द्रव्यद्देश्टि पर्यायद्देश्टिसे निरपेक्ष है तो कूद्दित है।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी कहा है-

एते परस्परापेक्षाः सम्यक्तानस्य हेतवः । निरपेक्षाः पुनः सन्तरे सिष्याज्ञानस्य हेतवः ॥ ५९ ॥ [त. सा. प्र. अ. ]

ये नय यदि परस्पर सापेक्ष रहते हैं भ्रथित अपने विपक्ष की अपेक्षा रखते हैं तो सम्यग्जानके हेतु होते हैं और यदि निरपेक्ष रहते हैं अर्थात् अपने विपक्ष की अपेक्षा नहीं रखते हैं तो मिण्याज्ञान के हेतु होते हैं। यदि द्वन्य सिंह्य पर्यायद्वित सापेक्ष है और पर्यायद्वित द्वन्यद्वित सापेक्ष है तो सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान की कारण है। यदि द्वन्यद्वित पर्यायद्वित निरपेक्ष है और पर्यायद्वित द्वन्यद्वित निरपेक्ष है तो मिण्यादर्शन व मिण्याज्ञान के कारण हैं।

जिसप्रकार "न देवाः ।" इस सूत्र के आधार पर यदि कोई देवपर्याय का निष्य करने लगे तो वह विद्वान् नहीं कहा जा सकता, वयोंकि उसने पूर्वापर प्रकरण प्रमुसार सूत्र का अर्थ नहीं समभा । इसीप्रकार 'मैं मुखी-दुःखो, में रंक राव' छहढाला के इस वाक्य के आधार पर सम्पादक जैन सन्देश 'पर्यायदृष्टि मिण्यादृष्टि' ऐसा सिद्धान्त बना लेवें तो यह उसकी भूल है, वयोंकि उन्होंने पूर्वापर प्रकरण पर दृष्टि नहीं दी । प्रकरण इसप्रकार है— चेतन को है उपयोगकप विनमूरित चिनमूरित क्षतृप ।
पुद्गल नम धर्म अधर्म काल, इनतें न्यारी है जीव चाल ।।
ताकों न जान विपरीत मान, किर करें वेह में निज पिछान ।
में सुखी-दु:खी मैं रंक राव, मेरो धन गृह गोधन प्रभाव ।।
मेरे सुत तिथ मैं सबलदीन, बेरूप सुभग मूरख प्रवीन ।
तन उपजत अपनी उपज जान, तन नशत आपको नाशमान ।।

जो कोई जीव के लक्षण उपयोग को स्वीकार नहीं करता, किन्तु शरीर को ही आपा मानता है, शरीर की उत्पत्ति से अपनी उत्पत्ति और शरीर के नाश से अपना नाश मानता है। शरीर के सुख में अपने आपको सुखी और शरीर के दु:ख में अपने आपको दु:खी मानता है उसको यहाँ पर निध्यादिक कहा है। जिसको अपनी ज्ञाननिधि की खबर नहीं है, बाह्यनिधि के कारण अपने आपको रंक व राव मानता है, उसको यहां पर निध्यादिक कहा है।

छहढ़ाला में पर्यायदृष्टि को मिध्यादृष्टि नहीं कहा है बिस्क पर्यायदृष्टि का उपदेश दिया गया है और पर्यायदृष्टि से मुक्ति बतलाई है। वह कथन इसप्रकार है—

"यह मानुष परजाय, मुकुल मुनियो जिनवानी। इह विधि गये न मिलें, सुमणि ज्यों उदिध समानी।।" "बहिरातमता हेय जानि तिज, अन्तर आतम हुर्ज। परमातम को ध्याय निरंतर, जो नित आनन्द पूर्ज।

बज्जनाभि चक्रवर्ती पर्यायदृब्टि से निचार करते हैं-

"मैं चक्री पद पाय निरन्तर मोगे भोग वनेरे, तो भी तनिक भये नहीं पूर्ण, भोग मनोरथ मेरे।"

इस पर्यायदृष्टि को रखते हुए भी वज्रनाभिचक्रवर्ती मिध्यादृष्टि नहीं हुए।

'पर्यायदृष्टि मिध्यादृष्टि' यदि इस सिद्धांत को मान लिया जाय तो अनिस्य, अशरण, संसार, अशुचि झादि भावनाओं का श्रद्धान करनेवालों के मिध्यात्व का प्रसंग झा जायेगा, क्योंकि ये भावना पर्यायदृष्टि की अपेक्षा से संभव है। द्रव्यदृष्टि की अपेक्षा से अनिस्य सादि भावना संभव नहीं है, क्योंकि द्रव्यदृष्टि में नित्यता स्वीकार की गई है।

राजा राणा छत्रपति, हाथित के असवार।

मरना सबको एक दिन, अपनी अपनी बार।।

दल बल देई देवता, मात पिता परिवार।

मरती विरियां जीव को, कोई न राखनहार॥

दाम बिना निर्धन दुःखी, नृष्णावश धनवान।

कहूं न मुख संसार में, सब जग देख्यो छान॥

इसप्रकार पर्यायदृष्टि से श्रद्धा करनेवाला मिश्य।दिष्टि नहीं है, प्रिष्तु सम्यव्दृष्टि है।

सामायिक पाठ में भपने दोषों की पर्यायदृष्टि से निम्नप्रकार भालोचना करनेवाला मिध्यादृष्टि नहीं हो सकता यह तो सम्यादृष्टि है —

हा हा ! मैं दुठ अपराधी, त्रस जीवन राशि विराधी। यावर की जतन न कीनी, उर में करना नहीं लीनी।। एकः सदा शाश्वतिको ममारमा, विनिर्मलः साधिगम स्वभावः। बहिर्मवाः सन्त्यपरे समस्ता, न शाश्वताः कर्मभवाः स्वकीयाः।।

सामायिकपाठ के इस क्लोक में यह नहीं कहा गया कि द्रव्यदृष्टि सो सम्यादृष्टि और पर्यायदृष्टि सो मिथ्यादृष्टि। यहाँ पर यह बतलाया गया है कि मेरी आत्मा एक है और सदा शाक्वत है। यह द्रव्यदृष्टि से कथन है। मेरी आत्मा निर्मल और साधिगम है, यह स्वभावदृष्टि से कथन है। कर्मजनित श्रीपाधिकभाव मेरे स्वभाव नहीं हैं और नाशवान हैं यह विभावपर्यायदृष्टि से कथन है।

यहाँ पर द्रव्यदृष्टि से आत्मा सदा शाश्वत अर्थात् अनादि-धनन्त बतलाया गया है। ग्रात्मा ग्रनादिकाल से कमों से बंधी हुई है अतः शुद्ध नहीं है। अतः द्रव्याधिकनय का विषय शुद्ध या अशुद्धात्मा नहीं है, किन्तु शुद्ध व अशुद्ध विशेषणों रहित सामान्य आत्मा है। श्री देखतेन आचार्य ने आलाप पद्धति में कहा भी है—

''निजनिजप्रदेशसमूहेरखण्डवृत्या स्वभाव विभाव पर्यायान् द्रयति द्रोध्यति अदुद्रवदिति द्रव्यम् ।''

जो अपने-अपने प्रदेशसमूह के द्वारा अखण्डपने से ग्रपनी-अपनी स्वभाव-विभावपर्यायों को प्राप्त होता है, होवेगा ग्रीर हो चुका है, वह द्रव्य है ।

यदि द्रव्यदृष्टि का विषय शुद्धद्रश्य माना जाय तो वह विभावपर्यायों को प्राप्त नहीं हो सकता। ग्रतः द्रव्यदृष्टि का विषय, शुद्धाशुद्ध विशेषणों से रहित सामान्य श्रात्मा है।

श्री अमृतचन्द्र।चार्यं ने भी प्रवचनसार गाथा १० की टीका में 'ऊर्ध्वतासामान्यलक्षणे द्रव्ये' शब्दों द्वारा द्रव्य का लक्षण ऊर्ध्वतासामान्य बतलाया है।

'परापरविवतंग्यापि ब्रन्यमूध्वंता मृदिव स्थासाविषु ।' परीक्षामुख

पूर्व और उत्तर पर्यायों में रहनेवाले द्रव्य को ऊर्ध्वता सामान्य कहते हैं। जैसे स्थास, कोश, कुशूल, घट ग्रादि पर्यायों में मिट्टो रहती है।

यदि द्रव्यदृष्टि के विषयभूत आत्मद्रव्य के साथ शुद्ध विशेषण लगा दिया जाये तो वह श्रशुद्धपर्यायों में नहीं रह सकेगा, किन्तु संसारी अशुद्धपर्याय में आत्मद्रव्य रहता है। अतः शुद्धाशुद्ध विशेषणों से रहित सामान्य आत्मा द्रव्यदृष्टि का विषय है।

'सामान्धनयेन हारस्रग्दाममूत्रद्रस्य।पि ।' प्रवचनसार परिशिष्ट

सामान्यद्रष्टि अर्थात् द्रव्यद्रष्टि से आहमा सर्व पर्यायों में व्याप्त होकर रहता है जैसे मोती की माला का होरा माला के काले, पीले, शुक्ल वर्ण वाले सब दानों में व्याप्त होकर रहता है।

यह सामान्य मात्मा जब मुद्धपर्याय को व्याप्त करके रहता है तब मुद्धपर्याय से तन्मय होने के कारण मुद्धारमद्रव्य कहलाता है। जब म्रमुद्धपर्याय को ध्याप्त करके रहता है, तब म्रमुद्धपर्याय से तन्मय होने के कारण अमुद्ध आत्मद्रव्य कहलाता है। श्री कुत्वकुत्वाचार्य ने प्रवचनसार में कहा भी है—

परिणमित जेण दथ्वं तक्कालं तम्मयं ति पण्णतं । तम्हा धम्मपरिणदो आदा धम्मो मुरोयव्वो ॥द॥ जीवो परिणमित जवा मुहेण असुहेण वा मुहो असुहो । मुद्धेण तदा सुद्धो हवदि हि परिणामसभ्मावो ॥९॥

द्रश्य जिसकाल में जिसपर्याय से परिणमन करता है अर्थात् जिसपर्याय को व्याप्त करता है उसकाल में वह द्रश्य उसका रूप है ऐसा जिनेन्द्र द्वारा कहा गया है। इसलिये धमंपर्याय को प्राप्त आतमा को धमित्मा जानना चाहिए। जीव जब शुभपर्याय से परिणमन करता है प्रथात् शुभपर्याय को प्राप्त करता है, तब वह जीव स्वयं शुभ हो जाता है। वही जीव जब अशुभपर्याय से परिणमन करता है धर्यात् अशुभपर्याय को प्राप्त करता है तब वह जीव स्वयं श्रष्ठभ हो जाता है। जब वही जीव शुद्धभाव से परिणमन करता है धर्यात् श्रुद्धपर्याय को व्याप्त करके रहता है, तब वह जीव स्वयं श्रुद्ध हो जाता है, क्योंकि जीव परिणमन स्वभाववाला है। इन तीनों अबस्थाओं में रहनेवाला जो सामान्य आत्मद्रव्य है वह द्रव्यद्दिर का विषय है। "तातैं द्रव्यद्दिर करि एक दशा है, पर्यायद्दिर किर अनेक अवस्था हो है, ऐसा मानना योग्य है। सो श्रुद्ध-अशुद्धअवस्था पर्याय है। इस पर्याय प्रपेक्षा ( संसारी व सिद्ध में ) समानता मानिए सो यह मिथ्याद्दिर है। तातैं आपका द्रव्य पर्यायह्द खबलोकेगा। द्रव्यकरि सामान्य स्वह्द अवलोकना, पर्यायकरि विशेष अवधारना। ऐसे ही चितवन किए सम्यग्द्दिर हो है। जातें सांचा अवलोके बिना सम्यग्द्दिर कैसे नाम पावे" ( मो. मा. प्र.)

श्री गौतमगणधर प्रथमोपशमसम्यक्त्व को उत्पन्न करनेवाले जीवकी योग्यता का कथन इसप्रकार करते हैं—

उवसामेतो किन्ह उवसामेदि । चदुसु वि गबीसु उवसामेदि । चदुसु वि गदीसु उवसामेतो पंचिहिएसु उवसामेदि, णो एइंदिय विगलिदियेसु । पंचिदिएसु उवसामेतो सण्णीसु उवसामेदि, णो असण्णीसु । सण्णीसु उवसामेतो तहसोवदकतिएसु उवसामेदि, णो सम्मुण्छिमेसु । गहसोवद्यतिएसु उवसामेतो पण्जत्तएसु उवसामेदि णो अपण्जत्तएसु । पण्जत्तएसु उवसामेतो संबेण्जवस्साउमेसु वि उवसामेदि, असंबेण्जवस्साउमेसु वि ।। धवल पु. ६ पृ. २३८

अर्थ — दर्शनमोहनीयकर्म को उपशमाता हुआ यह जीव कहाँ उपशमाता है ? चारों हो गितयों में उपशमाता है। चारों ही गितयों में उपशमाता हुआ पंचेरिद्रयों में उपशमाता है, एकेन्द्रिय और विकलेन्द्रियों में नहीं उपशमाता है। पंचेन्द्रियों में उपशमाता हुआ संज्ञियों में उपशमाता है, असंज्ञियों में नहीं उपशमाता। संज्ञियों में उपशमाता हुआ गर्भोपकान्तिकों (गर्भजजीवों) में उपशमाता है, सम्मूच्छिमों में नहीं गर्भोपकान्तिकों में उपशमाता हुआ पर्याप्तकों में उपशमाता है, अपर्याप्तकों में नहीं, पर्याप्तकों में उपशमाता हुआ संख्यातवर्ष की आयुवाले जीवों में भी उपशमाता है। अर्थात् उपशम-सम्यवस्य उत्पन्न करता है।

गणधर ने सम्यवत्वोत्पत्ति का यह सब कथन पर्यायद्दि से किया है। 'पर्यायद्दि मिथ्यादि ट' यदि यह सिद्धान्त होता तो गणधर महाराज पर्यायदिष्टि से क्यों कथन करते ?

भी गुणधराचार्यं कथायपाहुड् में कहते हैं--

सञ्बणिरय मविष्मे दीव-समुद्दे गुह जोविस विमासी। अभिजोग्ग - अणिमजोगी उवसामी होइ बोद्धव्वी।। सागारे पट्टबगी णिट्टबगी मिन्सिमी य भजियव्वी। जोगे अण्णदरस्हिय जहण्णी तेउलेस्साए ।। [क. पा. ४३० व ४३२] ध्यक्तित्व और कृतित्व ] [ ११५३

सर्व नरकों में, सर्वप्रकार के भवनवासी देवों में, सर्वद्वीप और समुद्रों में, सर्व व्यन्तरदेवों में, समस्त ज्योतिष्कदेवों में, विमानवासीदेवों में प्रामियोग्य जाति के श्रीर ध्रनाभियोग्य जाति के देवों में दर्शनमोहनीय-कर्म का उपणम होता है। साकारोपयोग में वर्तमान जीव ही दर्शनमोहनीयकर्म के उपणमन का प्रस्थापक होता है, किन्तु निष्ठापक और मध्यम अवस्थावर्ती जीव भिजतक्य है। तीनों योगों में से किसी एक योग में वर्तमान और तेजोलेश्या के जवन्य श्रंश को प्राप्त जीव दर्शनमोह का उपणामक होता है। अर्थात् उपणमसम्यवस्व को उत्पन्न करता है। सम्यवस्वीत्पत्ति का यह सब कथन भी पर्यायदृष्टिट से किया गया है। इससे स्पष्ट है कि सापेक्ष पर्याय-इष्टि से सम्यवस्व उत्पन्न होता है।

द्रव्यद्धित सो सामान्यदृष्टि, न्योंकि "सामान्यं द्रन्यं चैकार्थवाचका: ।" तत्त्वार्थसार

''पर्यायहब्टि सो विशेषहब्टि, ध्योंकि विशेषश्च पर्यायश्चेकवाचकाः।" तत्त्वार्थसार

किन्तु सामान्य की अपेक्षा विशेष बलवान होता है। कहा भी है-

"सामान्यशास्त्रतो नूनं विशेषो बलवान् भवेत्।"

सामान्य शास्त्र तें विशेष बलवान् है, क्योंकि विशेष ही ते नीक निर्णय हो है। इसीलिये कुन्दकुन्दाचार्य ने पंचास्तिकाय के मोक्षमार्ग प्ररूपक दूसरे ब्रधिकार में जीवतत्त्व का पर्यायों की अपेक्षा विशेष कथन किया है। गाया १०६ में संसारी व मोक्षपर्याय की अपेक्षा से जीवतत्त्व का कथन है। गाया ११० से १२२ तक इन्द्रिय, गति, भव्य, अभव्य, कर्त्ता, मोक्ता आदि पर्यायों की अपेक्षा संसारीजीव का विशेष कथन है। जीवपदार्थ के कथन का उपसंहार करते हुए श्री कुन्दकुन्दाचार्य लिखते हैं—

एवमभिगम्म जीवं अण्णेहि वि पण्जएहि बहुगेहि । अभिगच्छद् अण्जीवं णाणं तरिवेहि लिगेहि ॥ १२३ ॥ (पंचास्तिकाय)

इसप्रकार अन्य भी बहुतसी पर्यायों द्वारा जीव को जानकर, ज्ञान से श्रन्य ऐसे जड़ लिंग द्वारा अजीव-पदार्थ को जानो।

यदि द्रव्यदृष्टि सम्यग्दृष्टि तथा पर्यायदृष्टि मिथ्यादृष्टि ऐसा सिद्धान्त होता तो श्री कुन्दकुन्दाचार्य मोक्ष-मार्गप्रक्रपक अधिकार में जीवपदार्थ का पर्यायों की अपेक्षा क्यों कथन करते तथा श्री अमृतचन्द्राचार्य 'बहुनिः पर्यायः कीवमधिगच्छेत् ।' अर्थात् बहुतपर्यायों द्वारा जीव को जानो ऐसी आज्ञा क्यों देते ?

यथार्थ दृष्टि से पदार्थ सामान्य-विशेषात्मक है। जिसकी मात्र सामान्य पर दृष्टि है, विशेष (पर्याय) पर दृष्टि नहीं है, वह सम्यग्दृष्टि नहीं हो सकता है।

२७ मई १६७१ के जैनसन्देश के सम्पादकीय लेख में जो प्रवचनसार का उल्लेख है ग्रब उसपर विचार किया जाता है।

उक्त सम्पादकीय लेख में प्रवचनसार गाया १८९ की टीका का कुछ भाग उद्घृत किया गया है, किन्तु इस टीका का द्रव्यदृष्टि या पर्यायदृष्टि से कोई सम्बन्ध नहीं है और न इस टीका का मिश्यादृष्टि या सम्यग्दृष्टि से कोई सम्बन्ध है, वह टीका इसप्रकार है— ''रागाविषरिणाम एवात्मनः कर्म, एवं पुण्यपापद्वैतम् । रागपरिणामस्यैवात्मा कर्त्ता तस्यैवोपादाता हाता चेत्येष गुद्धद्रव्यानिरूपणात्मको निश्चयनयः, यस्तु पुद्गलपरिणाम आत्मनः कर्म सः एव पुण्यपापद्वैतं पुद्गलपरिणाम-स्यात्मा कर्त्ता तस्योपादाता हाता चेति सोऽगुद्धद्रव्यनिरूपणात्मको व्यवहारनयः । उभावण्येतौस्तः, गुद्धाशुद्धत्वेनो-भयया द्रव्यस्य प्रतीयमानत्वात् । किन्त्वत्र निश्चयनयः साधकतमत्वादुपात्तः साध्यस्य गुद्धत्वेन द्रव्यस्य गुद्धत्वद्योतक-स्वाक्षिश्चयनयः एव साधकतमो न पुनरशुद्धत्वद्योतकोव्यवहारनयः ॥पृद्धत्वातमारः।

यहीं पर रागादि परिणामों को आत्मा के कर्म और आत्मा उन रागादि का कर्त्ता आदि है ऐसा कथन करनेवाले नय को शुद्धद्रय्य का निरूपण करनेवाला निश्चयनय कहा है। पौद्गलिक कर्म आत्मा के कर्म और आत्मा उन पौद्गलिक कर्मों का कर्त्ता आदि है ऐसा कथन करनेवाले नय की प्रशुद्धद्रव्य का निरूपण करनेवाला व्यवहारन्त्रय कहा है।

यहीं पर शुद्धद्वन्य व निश्चयनय तथा अशुद्धद्वन्य व व्यवहारनय ये शब्द किस श्रमित्राय से प्रयोग किये गये हैं, इसको समक्तने के लिये अध्यात्मनयों के स्वरूप का ज्ञान होना अस्यन्त श्रावश्यक है। अध्यात्मनयों का कथन इसप्रकार है—

''पुनरप्यध्यात्मभाषया नया उच्यन्ते । तावन्मूलनयो ह्रौ निश्चयो व्यवहारश्च । तत्र निश्चयनयोऽभेवविषयो, व्यवहारो भेदविषयः । तत्र निश्चयो द्विविधः शुद्धनिश्चयोऽशुद्धनिश्चयश्च । तत्र निरुपाधिकगुणगुण्यभेवविषयकः शुद्ध-निश्चयो यथा केवलज्ञानादयो जीव इति । सोपाधिकविषयोऽशुद्धनिश्चयो यथा मितज्ञानादयो जीव इति । व्यवहारो द्विविधः सद्भूतव्यवहारोऽसद्भूतव्यवहारश्चतन्नैकवस्तुविषयः सद्भूतव्यवहारः । भिन्नवस्तुविषयोऽसद्भूत व्यवहारः । '

कर्ष — फिर भी अध्यात्मभाषा से नयों का कथन करते हैं। नयों के दो मूल भेद हैं, एक निश्चयतय और दूसरा व्यवहारनय। निश्चयनय का विषय अभेद हैं और व्यवहारनय का विषय भेद हैं। निश्चयनय दो प्रकार का है १. शुद्धनिश्चयनय, २. श्रशुद्धनिश्चयनय। उनमें से जो नय कर्मजिनत रागादिविकार से रहित गुरा-गुराो को अभेदरूप से प्रहरा करता है वह शुद्धनिश्चयनय है। जैसे केवलज्ञानादिस्वरूप जीव है। जो नय कर्मजिनत रागादि विकारसहित गुण और गुणी को अभेदरूप से प्रहण करता है वह अशुद्ध निश्चयनय है। जैसे मितज्ञानादिस्वरूप जीव है व्यवहारनय दो प्रकार का है। १. सद्भूतव्यवहारनय, २ श्रसद्भूतव्यवहारनय। एक वस्तु को विषय करनेवाला सद्भूतव्यवहारनय है।

प्रवचनसार गाया १८९ की टीका में जो भारमा को रागादि परिणामों का कर्ता और रागादि परिणामों को कर्म कहा गया है, वह एक ही वस्तु में कर्ता कर्म के भेदरूप से कथन है बतः वह सद्भूत व्यवहार नय का कथन है। पौद्गलिक कर्म ग्राहमा के कर्म और आत्मा पौद्गलिक कर्मों का कर्त्ता है, यह कथन असद्भूत व्यवहार का है, वर्यों कि पुद्गल और आत्मा ये दो भिन्न वस्तु हैं। शुद्धनिश्चयनय का विषय तो रागादि विकारी भावों से रहित शुद्ध आत्मा है।

श्री कुन्दकुन्वाचार्यं ने तथा उनके टीकाकार श्री अमृतचन्द्र।चार्यं ने निश्चय श्रीर व्यवहार इन दो ही शब्दों का प्रयोग किया है। भेद प्रति-भेदों का निर्देश नहीं किया है। जहां पर शुद्धनिश्चयनय को निश्चय कहा गया है, वहां पर शुद्धनिश्चयनय को श्रेपेक्षा अशुद्धनिश्चयनय को व्यवहार कह दिया गया है। जहां पर असद्भूतव्यवहारनय को व्यवहार कहा गया है, वहां पर असद्भूतव्यवहार की अपेक्षा सद्भूतव्यवहारनय को निश्चय कहा गया है।

प्रवचनसार गाया १८९ की टीका में 'शुद्धइव्य' का प्रयोजन निरुपाधि-आत्मद्रव्य से नहीं है, क्योंकि निरुपाधि-आत्मद्रव्य रागादि विकारीपरिसामों का कर्त्ता नहीं हो सकता है, किन्तु 'एकद्रव्य' से प्रयोजन है, क्योंकि रागादि परिणाम का कर्त्ता व कर्म दोनों एकद्रव्य की पर्यायें हैं। 'निरुचयनय' का प्रयोजन सद्भूतव्यवहारनय है, क्योंकि एकद्रव्य में कर्त्ता कर्म का भेद सद्भूतव्यवहारनय का विषय है। 'व्यवहारनय' का प्रयोजन असद्भूतव्यवहारनय से है, क्योंकि सोपाधि आत्मा और पौद्गिलिककर्मों में अर्थात् दो भिन्न वस्तुओं में कर्त्ता-कर्म का सम्बन्ध बतनलाना असद्भूतव्यवहारनय का विषय है।

इसप्रकार प्रवचनसार गाथा १८९ की टीका का द्रव्यद्विट व पर्यायदृष्टि से कोई सम्बन्ध नहीं है अतः द्रव्यदृष्टि व पर्यायदृष्टि की चर्चा में प्रवचनसार गाया १८९ की टीका का उल्लेख करना ग्रप्रासंगिक है।

२७ मई १९७१ के जैनसंदेश के सम्पादकीय लेख में प्रवचनसार गाथा ९४ का उल्लेख है। इस गाया में 'जे पश्जियेसु णिरदा जीवा परसमयिग ति णिहिट्टा।' जो यह कहा गया है, वह एकान्त पर्यायदृष्टिवालों की अपेक्षा से कथन है। जैसा कि श्री अमृतचन्द्राचार्य की टीका के 'निर्गलैकान्तहष्टयो' शब्दों से स्पष्ट है। सापेक्ष पर्यायदृष्टिक वाला भी मिथ्यादृष्टि है, ऐसा नहीं कहा गया है।

यदि द्रव्यद्दि भी निर्पेक्ष पर्याय दिव्ह है तो वह भी निश्यादृष्टि है। श्री जयसेनाचार्य ने प्रवचनसार गाथा ९३ की टीका में कहा है—

"पञ्जयमूढा हि परसमया—परमादित्यंभूतद्रव्यगुणपर्यायपरिज्ञानमूढा अथवा नारकादिपर्यायरूपो न भवाम्यहमिति भेदिवज्ञानमूढ्राश्च परसमया मिण्यादृष्टयो भवन्तीति ।"

पश्कायमूढ़ा हि परसमया धर्यात् जो इसप्रकार द्रव्य, गुरा, पर्याय के यथार्थंज्ञान से मूढ़ है, ग्रथवा मैं नारकी आदि पर्यायक्रप सर्वार्थं नहीं हूं इसप्रकार भेदविज्ञान में मूढ़ है वह वास्तव में मिच्यादृष्टि है।

ग्रतः सापेक्ष द्रव्यदृष्टि सुदृष्टि, निरपेक्ष द्रव्यदृष्टि मिच्यादिष्टि । सापेक्ष पर्यायदृष्टि सुदृष्टि, निरपेक्ष पर्याय-दृष्टि मिध्यादिष्टि ।

प्रवचनसार गाथा १० में कहा भी है-

"णत्थ विणा परिणामं अत्यो अस्यं विरोह परिणामो ।"

इस लोक में पर्याय के बिना पदार्थ नहीं है भीर पदार्थ के बिना पर्याय नहीं है। प्रदेश की अपेक्षा पर्याय भीर पर्यायी अपृथक हैं।

अत: सापेक्ष पर्यायद्विट से मोक्षमार्ग संभव है।

—जै. ग. मई-जून 1973/ मुकुटलाल, बुलग्दन्नहर

भावस्त्री को मोक्ष सम्भव, द्रव्य स्त्री को नहीं

शंका-भावस्त्री को मोक्ष कहा गया है। यहाँ पर भावस्त्री से क्या प्रयोजन है?

समाधान — जिन मनुष्यों का शारीर तो द्रव्यपुरुष छप हो, किन्तु उनके स्त्रीवेद नोकषाय का उदय हो. ऐसी भावस्त्रियों को मोक्षगति सम्भद है। जिन मनुष्यों का शरीर भी द्रव्य स्त्रीरूप है। ऐसी स्त्रियों अर्थात् महिलाओं को मोक्ष नहीं होता है, क्योंकि उनके उत्तमसंहनन का अभाव है तथा वे वस्त्र का त्याग नहीं कर सकतीं और वस्त्र का ग्रहण भाव ग्रसंयम का ग्रविनाभावी है।

> अंतिमतिय संहष्णस्युदओ पुण कम्मभूमिमहिलाणं। आदिमतिगसंहडणं णत्थिति जिलेहि णिहिट्टं ॥ ३२ ॥ गो. क.

अर्थ — कर्मभूमियों की स्त्रियों के ग्रन्त के तीन अर्द्ध नाराचादि संहननों का ही उदय होता है। वज्रवृषभ-नाराचसंहनन आदि प्रथम तीनसंहनन कर्म-भूमिया स्त्रियों के नहीं होते हैं। ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है।

'न तासां भावसंयमोऽस्ति भावासंयमाविनाभावि वस्त्राद्युपादानान्यथानुषपत्ते ।' धवल पु. १ पृ. ३३३ ।

उन द्रथ्यस्त्रियों के भावसंयम नहीं है, क्योंकि भावसंयम के मानने पर, उनके भाव असंयम का अविना-भावी वस्त्रादिक का ग्रहण करना नहीं दन सकता है।

—वी. ग. 23-12-71/VII/ जी. म. जीन

#### निरन्तर मोक्ष जाने पर भी जीवराशि का कमी अभाव नहीं होगा

शंका—विदेहक्षेत्र से सदा आत्मा मुक्ति को जाने का क्रम सप्तत चालू है। अतः इस तरह मुक्ति जाने का क्रम चालू रहा तो एक दिन जगत् क्या जीव आत्मा से खाली नहीं हो जावेगा ?

समाधान—जीवों का प्रमाण अनन्तानन्त है। जिसमें से व्यय होने पर भी जिसका प्रन्त न हो उसकी म्ननन्तानन्त कहते हैं, अन्यया एक को भी अनन्त की संज्ञा हो जायेगी। षट्खण्डागम पुस्तक १, १९०० ३९२ पर कहा भी है—'यदि सव्यय और निराय राशि को भी अनन्त न माना जावे तो एक को भी अनन्त के मानने का प्रसंग आ जायेगा। व्यय होते हुए भी अनन्त का क्षय नहीं होता है, यह एकान्त नियम है।' षट्खण्डागम पुस्तक ४, १९०० ३३६ पर कहा है—'व्यय के होते रहने पर भी अनन्तकाल के द्वारा भी जो राशि समान्त नहीं होती है, उसे महाधियों ने 'अनन्त' इस नाम से विनिर्दिष्ट किया है।'

---जॅ. सं. 30-1-58/VI/ म. रा. घोड़के; परली बेजनाथ

#### संसारी जीवराशि का कमी श्रमाव नहीं होगा

शंका — लोक में जीव अनन्तानन्त हैं फिर भी वे अपने प्रमाण में जितने हैं उतने ही हैं। नूतन जीव उत्पन्न नहीं होता है। इनमें से ६० म जीव ६ माह म समय में निरंतर मोक्ष जा रहे हैं जिसके कारण इन जीवों की संख्या में न्यूनता अवश्य पड़ेगी। इस फ्रम से अनन्त कल्पकाल व्यतीत होनेपर संसार से जीवों का अभाव होना चाहिये।

समाधान — यद्यपि जीव दूतन उत्पन्न नहीं होते और मोक्ष जाने से संसारी जीवों के प्रमाण में न्यूनता भी आती है, किन्तु जीवों का प्रमाण अनन्तानन्त होने से संसार से जीवों का कभी भी श्रभाव नहीं होगा। श्राय बिना व्यय होने पर भी जो राशि समाप्त न हो उसको धनन्तानन्त कहते हैं यदि ऐसा न माना जावे तो 'एक' संख्या को भी अनन्तानन्त होने का प्रसंग आ जावेगा। धवल पुस्तक १ पृ० ३९२, पुस्तक ४ पृ० ३३ द।

---जॅ. सं. 27-11-58/V/ आ. क्. जैन, बड्गांव ( टीकमगढ़ )

# द्रव्यगुरा पर्याय-गुरा

#### द्रव्य व गुरा

शंका—द्रश्य की सिद्धि गुणों के समुदाय से होती है या कैसे, क्योंकि गुणों के समुदाय की द्रश्य कहते हैं और ऐसा भी कहते हैं कि द्रश्य के आध्यय गुण हैं पर एकगुण में दूसरागुण नहीं है तो क्या गुण द्रश्य के आधित है या गुणों का समुदाय सो द्रश्य है ?

समाधान—द्रव्य का लक्षण 'सत्' कहा है। त० सू० ५।२९। 'सत्' का लक्षण 'उत्पाद, व्यय, झीव्य' है सूत्र ३०। ग्रतः द्रव्य की सिद्धि 'सत्ता' से अथवा एक ही समय में होनेवाले उत्पाद-व्यय-झौव्य से होती है। द्रव्य तो अखण्ड है जिसमें प्रतिसमय उत्पाद-व्यय-झौव्य होता है। झौव्य अंश को गुण तथा उत्पाद, व्यय अंश को पर्याय कहते हैं। अतः द्रव्य को गुणपर्यायवाला कहा है। हरएक द्रव्य में प्रतन्त शक्तियाँ होती हैं, क्यों कि एक द्रव्य से नानाकार्य होते हुए देखे जाते हैं जैसे ग्रान्त के दाह, ताप, पाचन, प्रकाश ग्राद्य कार्य ग्रीर ये शक्तियाँ कभी नव्द नहीं होतीं। एक शक्ति दूसरी शक्ति का कार्य करती है। अतः एक शक्ति में दूसरी शक्ति का अभाव है अथवा एक शक्ति अन्य दूसरी शक्ति से रहित है। इन शक्तियों का नाम गुण है। अतः मोक्षशास्त्र अ० ५ सूत्र ४९ में गुण का लक्षण द्रव्याश्रयानिगुंणाः गुणाः कहा है। इन गुणों की और गुणों की सत्ता भिन्न-भिन्न नहीं है। जो द्रव्य के प्रदेश हैं वे ही प्रत्येक गुण के प्रदेश हैं, किन्तु संज्ञा, संख्या, लक्षण ग्रादि की अपेक्षा से द्रव्य और गुण में भेद है। द्रव्य ग्रवयवी ग्रीर गुण अवयव है। अवयव-ग्रवयवी से सर्वथा भिन्न नहीं होता है। इन अपेक्षाओं को रखकर यदि यह कहा जावे कि गुणों का समुदाय द्रव्य है तो कोई बाघा नहीं है, किन्तु इसका अभिप्राय यह नहीं है कि प्रत्येकगुण की सत्ता भिन्न-भिन्न थी और इनकी मिलाकर द्रव्य बना है जिस-प्रकार ईंटों के मिलने से मकान बनता है।

— जै. सं. 4-10-56/VI/ क, दे. गया

#### धर्मव गुण में धन्तर

शंका—धर्मं और गुण में क्या अन्तर है ?

समाधान—वस्तु में गुण भी होते हैं भीर धर्म भी। गुण स्वभावभूत हैं। इनकी प्रतीति पर-निरपेक्ष होती है। घर्मों की प्रतीति परसापेक्ष होती है। पर्यायानुसार घर्मों का आविभाव व तिरोभाव यथासंभव होता रहता है। जीव में ज्ञानदर्शन, पुख, वीर्य आदि असाधारणगुण व वस्तुत्व, सत्त्व, प्रमेयत्व आदि साधारणगुणों की सत्ता और प्रतीति परनिरपेक्ष व स्वाभाविक है। छोटा-बड़ा, पितृत्व, पुत्रत्व, गुरुत्व-शिष्यत्व आदि धर्म-सापेक्ष है। यद्यपि इन धर्मों का सद्भाव जीव में है पर ज्ञान आदि के समान स्वरसतः गुण नहीं है। इसप्रकार गुण और धर्म में अन्तर है। गुणों को भी 'धर्म' खब्द के द्वारा कहा जा सकता है इसप्रकार गुण तो धर्म हो सकते हैं, किन्तु सभी धर्म गुण नहीं हो सकते।

—जे. सं. 27-11-58/V/ कपूरीदेवी गया

### गुणी व गुण में ताबातम्यता तथा कथंजित् भेदा भेद

शंका — गुणी में गुण सर्वांग में व्यापकरूप से रहते हैं या एक देश में ? यदि गुणी में गुण सर्वांग में व्यापक हैं तो गुण में गुणी क्यापक मानना पड़ेगा, गुण और गुणी में भिन्नता किसप्रकार है ?

समाधान — गुण और गुणी का तादाश्म्यसम्बन्ध है। अतः गुणी में गुण सर्वांग व्यापक है। कहा भी है — 'आश्मा हि समगुणपर्यायं द्रव्यम् इति बचनात् शानेन सहहीनाधिकत्व-रहितत्वेन परिणतत्वासस्परिमाणः।' प्रवसनसार गा. २३ टीका।

द्रव्य गुण ग्रौर पर्याय के बराबर है हीनाधिक नहीं है इस आर्थवचन के ग्रनुसार आत्मा अपने ज्ञान गुण से हीन अधिकरूप न होकर परिणमित होता है, अतः ग्रात्मा ज्ञानप्रमाण है। यदि ज्ञान को आत्मा के बराबर न माना जाय तो हीन होने पर आत्मा के अचेतनपना आजायेगा। यदि अधिक माना जाय तो ज्ञान के अचेतनपना आजायगा। श्री कुरबकुरवाचार्य ने भी इसी बात को कहा है—

> णाणप्यमाणमादा ण हवदि जस्तेह तस्त सो आदा । हीणो वा अहिओ वा णाणादो हवदि धुवमेव ॥२४॥ हीणो जिंद सो आदा तण्णाणमवेदणं ण जाणादि । अहिओ वा णाणादो णालोण विणा कह जाणादि ॥२४॥ प्र० सा०

इस जगत में जिसके मत में आत्मा ज्ञानप्रमाण नहीं है, उसके मत में वह आत्मा ग्रवश्य ज्ञान से हीन हो ग्रथवा अधिक होना चाहिये। यदि वह ग्रात्मा ज्ञान से हीन हो तो वह ज्ञान अचेतन होने से नहीं जानेगा और यदि ज्ञान से ग्रधिक हो तो ज्ञान के बिना अचेतन हो जाने से आत्मा कैसे जानेगा ?

मुणी में अनन्त गुण हैं अतः गुणी किसी भी एक गुण के आश्रय होकर नहीं रहता है, किन्तु गुण-गुणी के आश्रय होकर रहता है।

द्वव्याश्रया निगुंगा गुणाः ॥ ५।४९ ॥ [ तत्त्वार्यसूत्र ]

जो निरन्तर द्रव्य में रहते हैं ग्रीर स्वयं अन्य गुणों से रहित हैं वे गुण् हैं।

"यद्यपि कथ ज्निद् स्पपदेशाविभेद-हेस्थपेक्षया द्रस्थावन्ते, तथापि तदस्यतिरेका सत्परिणामास्य ।"

[ स. सि. ५।४२ ]

यद्यपि संज्ञा, संख्या, लक्षण तथा प्रयोजन की प्रपेक्षा गुण-गुग्गी में कथं जिल् भेद है तथापि द्रव्य के परि-णाम की अपेक्षा गुग्ग-गुणी में भेद नहीं है।

"मुण गुणोकोः प्रविभक्त प्रदेशत्वाभावात्।" [ प्रवचनसार गा० १०६ टोका ]

गुण और गुणी में भिन्न प्रदेशत्व का अभाव है अर्थात् जो गुणी के प्रदेश हैं वे ही गुण के प्रदेश हैं।

"एवमपि तयोरन्यत्वमस्ति तल्लक्षण सञ्जावात्।" [ प्रवचनसार गा० १०६ ]

गुण-गुर्गी में प्रदेश भेद न होने पर भी गुण-गुर्गी में अन्यत्व है, क्योंकि प्रन्यत्व का लक्षण असःद्भाव धनमें पाया जाता है।

---जै. ग. 6-11-69/VII/ रो. ला. जॅन

## किसी भी गुण की एक समय में दो पर्याय नहीं होती

शंका — चेतनागुण की एकसमय में ज्ञान और दर्शनरूप दो पर्याधें होती हैं। इनमें से ज्ञान की प्रत्येकसमय में पाँच पर्यायें और दर्शन की चारपर्यायें होती हैं। अतः एक गुण की एकसमय में एकपर्याय होती है यह सिद्धान्त गलत है। (सोनगढ़ से प्रकाशित सैद्धान्तिक चर्चा)।

समाधान—आहमा में ज्ञान और दर्शन ऐसे दो भिन्न-भिन्न मुण हैं। इन दोनों गुणों का कार्य प्रकाश करना है। अतः सामान्य से इन दोनों गुणों की चेतना संज्ञा दे दो गई। ज्ञान और दर्शनचेतना की पर्यायें नहीं हैं किन्तु चेतना के भेद हैं। ज्ञान यद्यपि एक गुणा है किन्तु ज्ञानावरणकर्म के कारण उसके पाँच भेद हो जाते हैं। जैसे कमरे में प्रकाश एक ही है, किन्तु दीवार में चार खिड़ कियों के द्वारा आने के कारण वह प्रकाश चारप्रकार का हो जाता है। दीवार हट जाने पर पूर्ण प्रकाश है और वह प्रकाश एकप्रकार हुए जाता है। दीवार के कारण जितना प्रवकार था वह भी समाप्त हो जाता है। इसीप्रकार ज्ञानावरण कर्म के क्षय हो जाने पर केवलज्ञान एक- प्रकार हुए जाता है। चार खिड़ कियों में से जिस-जिस खिड़ की के कपाट बन्द हो जाते हैं उन-उन खिड़ कियों में से प्रकाश भ्राना बन्द हो जाता है भीर शेष खिड़ कियों के आगे पड़दा लगा होने के कारण भ्रत्य प्रकाश भ्राता है। यदि पड़दा गहरा होता है, तो प्रकाश अल्पतर हो जाता है।

इसीप्रकार मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अविधिज्ञान श्रीर मनः पर्ययज्ञान ये चार खिड़ कियाँ उस ज्ञानावरणरूप दीवार में हैं। इनके द्वारा छुद्मस्थावस्था में ज्ञान होता है। इन चार खिड़ कियों में से यदि अविधिज्ञान या मनः पर्ययक्ष ज्ञान या दोनों के सर्वधातिया स्पर्धकोदयरूप कपाट बन्द हैं तो इनके द्वारा ज्ञान नहीं होगा। मितज्ञान और श्रुत-ज्ञान के सर्वधा सर्वधातियास्पर्धकोदयरूप कपाट बन्द नहीं होते, किन्तु देशधातिस्पर्धकोदयरूप पर्दा पड़ा हुमा है। उस पड़दे की विभिन्नता के कारण मितज्ञान और श्रुतज्ञान में भी विभिन्नता हो जाती है। ज्ञान के मितज्ञान आदि चारों भेद कर्मकृत हैं, स्वाभाविक नहीं हैं। स्वाभाविक तो एक केवलज्ञान है।

#### थी कुरदकुरदाचार्यं ने कहा भी है-

जीवो उषओगमओ, उवओगो णाणवंसणो होई ।
णाखुवओगो दुविहो, सहावणाणं विभावणाणं ति ॥१०॥
केवलमिवियरिहयं, असहायं तं सहावणाणं ति ।
सण्णाणिवर वियप्पे विहावणाणं हवे दुविहं ॥१९॥
सण्णाणं चउ भेयं, मिवसुव औही तहेव मण पण्जं ।
सण्णाणं तिवियप्पं मिवआइ भेव दो चेव ॥१२॥
तह दंसणउवओगो, ससहावेदर-वियप्पदो दुविहो ।
केवलमिवियरिहयं तं सहाविमिवि भणिदं ॥१३॥
चवखु अचवखु ओही तिण्णिवि भणिदं विभाविदिछित्ति ॥१४॥ [ नियमसार ]

जीव उपयोगमय है। उपयोग ज्ञान और दर्शन के भेद से दोप्रकार का है। ज्ञानोपयोग दोप्रकार का है, एक स्वभावज्ञान, दूसरा विभावज्ञान अतीन्द्रिय असहाय जो केवलज्ञान है सो स्वभावज्ञान है। सम्यग्ज्ञान और मिथ्या ज्ञान के भेद से विभावज्ञान उपयोग दोप्रकार का है। मित, श्रुत, अविधि और मनःपर्यय के भेद से सम्यग्ज्ञानोपयोग चारप्रकार का है। कुमित, कुश्रुत, कुप्रविध के भेद से मिथ्या ज्ञानोपयोग तीनप्रकार का है। इसीप्रकार दर्शनोपयोग

भी दोप्रकार का है, एक स्वभाव दूसरा विभाव। अतीन्द्रिय और ग्रसहाय केवलदर्शनस्वभाव दर्शनोपयोग है। चक्षु, ग्रचक्षु और अवधि दर्शन के भेद से विभावदर्शनोपयोग तीनप्रकार का है।

इसप्रकार झानोपयोग और दर्शनोपयोग के कर्मकृत भेदों में से प्रत्येक भेद एक-एक वैभाविकगुए। हो जाता है। प्रत्येक भेद की एकसमय में एक ही पर्याय होती है, किसी भी भेद की एकसमय में दोपर्याय नहीं होती है। ज्ञानावरए। और दर्शनावरए। कमें का क्षय हो जाने से स्वाभाविकज्ञान और स्वाभाविकदर्शन एक-एकरूप हो जाता है। कमें कुत भेदों का अभाव हो जाता है। जैसे एक बड़े कमरे को दीवारों के द्वारा विभाजन करने पर प्रत्येक भाग एक भिन्न कमरा बन जाता है। एक ही समय में उनमें से किसी भाग में अंबकार हो सकता है और दूसरे भाग में प्रकाश हो सकता है। ग्रंथकार और प्रकाशरूप ये दो पर्याय क्या उस बड़े कमरे की हैं? ये परस्पर विरोधी दोनों पर्यायें उस बड़े कमरे की नहीं हैं, किन्तुं भिन्न-भिन्न भागों की हैं। इन दोनों पर्यायों को एक ही बड़े कमरे की कहना महान भूल है। अतः एकगुण को एकसमय में एक ही पर्याय होती है यह निर्विवाद सिद्धान्त है जो कुगुक्ति के द्वारा खंडित नहीं हो सकता है। दीवारों के क्षय हो जाने पर वह बड़ा कमरा एक क्ष्य हो जाता है, तब उस बड़े कमरे की एकसमय में एक ही पर्याय होती, दो पर्यायें नहीं हो सकतीं।

-- जौ. ग. 24-6-76/VI/ ज. ला. जॅन

#### शक्ति व व्यक्ति

शंका — जैनसंदेश में लिखा है — "द्रव्यशक्ति की व्यक्तता पर्यायशक्ति है।" इस लक्षण में क्या आपत्ति है ?

समाधान—शक्ति का कार्यकारीरूप परिणत हो जाना शक्ति की व्यक्तता है। अन्य परमाणुयों के साथ बंध को प्राप्त होने पर परमाणु में स्कन्थरूप परिणमन करने की शक्ति की व्यक्तता है। शक्ति को व्यक्ति की शक्ति कहना कहाँ तक उचित है, ग्राप् स्वयं विचार कर लेवें। भन्यजीव में मोक्ष जाने की शक्ति है। जब जीव मोक्ष को प्राप्त होता है तब उस द्रव्य-शक्ति की व्यक्ति होती है।

—ਯੱ• ग. 7-2-66/IX/ ਦ. ਲਾ. ਯੱਗ, ਸੇਟਲ

शंका--जैनसंदेश में अध्टसहस्री कारिका ४२ में से 'सर्वथा' शब्द पर टिप्पणी ''शक्तिरूपेण द्रव्यपर्यायरूपेण या ।'' उद्घृत करते हुए लिखा है--''इससे स्पब्ट है द्रव्यशक्ति की व्यक्ति का नाम ही पर्यायशक्ति है ।" यथा इस टिप्पणी का यह अभिप्राय है ?

<sup>9.</sup> दि0 २८-८-७४ को एक पत में श्री जवाहरलालजी को आपने लिखा था—जो स्पर्शन इन्द्रिय के द्वारा जाना जाय वह स्पर्शन गुण हैं। उस गुण के ४ भेद हैं। प्रश्वेक भेद की दो पर्याय होती हैं। चार प्रकार के स्पर्श गुण की ४ पर्याय एक समय में हो सकती हैं। ते चार पर्याय एक गुण की नहीं हैं। सापान्य से चेतना गुण एक हैं। किन्तु उसके दो भेद हैं, अतः प्रत्येक भेद की भिन्न-भिन्न पर्याय होगी। सामान्य से मूर्तिक गुण एक हैं? किन्तु उसके स्पर्श, रस, गन्ध य वर्ण; ये चार भेद होते हैं। अतः चारों की पृथक्-पृथक् पर्याय होगी। यया ये चारों एक मूर्तिक गुण की हैं या भिन्न-भिन्न दो भेदों की कल्पना की हैं? एक गुण के प्रत्येक भेद की एक समय में एक ही पर्याय होगी, अन्यथा पर्याय का लक्षण बाधित हो जायगा [क्रमवर्तिन: पर्याय:; न तु सहवर्तिन: ] स्थम तत्त्य तक पहुँच न होने के कारण इसप्रकार की अनेक भूले होती हैं। "रतनशन्द मुख्तार"

व्यक्तित्व और कृतित्व ] [११६१

समाधान—अध्दसहस्रो पृ. १८८ टिप्पण नं. ५ 'सर्वधा' शब्द के स्पष्टीकरण के लिए है जो इस प्रकार है—
'शक्तिश्वक्तिरूपेण वश्यपर्यायरूपेण वा।' 'यद्यस्त् सर्वथा कार्य' कारिका ४२ में 'सर्वथा' शब्द का अभिप्राय यह है कि जो कार्य शक्तिरूप से भी असत् है व्यक्तिरूप से भी असत् है, द्रव्यरूप से भी श्रसत् है पर्यायरूप से भी असत् है वह कार्य सर्वथा असत् होता है। कारिका ४२ में सर्वथा शब्द का यह अभिप्राय नहीं है कि द्रव्यशक्ति की व्यक्ति का नाम ही पर्यायशक्ति है, द्रयों कि यहाँ द्रव्यशक्ति व पर्यायशक्ति का प्रकरण ही नहीं है। द्रव्य शक्ति को व्यक्ति पर्यायशक्ति है, ऐसा नहीं कहा गया है और न यह सम्अव है। भव्यजीव में मोक्ष जाने की द्रव्यशक्ति है। जब वह मोक्ष पहुँच जाता है तो द्रव्यशक्ति व्यक्ति है तो क्या मोक्ष पहुँचने पर मोक्ष जाने की पर्यायशक्ति उत्पन्न हुई ? ऐसा कोई नहीं कह सकता है।

—जै. ग. 7-2-66/X/ र. ला. जैन, मेरठ

### स्कन्ध इन्द्रियगाह्य होता है परमाणु नहीं । शब्द स्कन्धजन्य है

शंका — जैनसंदेश में लिखा है— ''अतः परमाछ में शब्दरूप परिणत होने की शक्ति विद्यमान है, वही शब्द पर्यायरूप से व्यक्त होती है। इसी तरह परमाछ में इन्द्रिय प्राह्म होने की भी योग्यता है। तभी तो स्कन्धरूप होने पर वे इन्द्रिय प्राह्म होते हैं।'' इस कथन में क्या आपित्त है ?

समाधान — पुद्गल की परमाणु और स्कन्ध दो पर्यायें हैं। पुद्गल की परमाणुरूप पर्याय सूक्ष्म-सूक्ष्म है जो परमावधिज्ञान का विषय भी नहीं है, किन्तु सर्वविधिज्ञान का विषय है।

"परमाणु: सूक्ष्म-सूक्ष्मम्, यत्सर्वाविधिविषयं तत्सूक्ष्मसूक्ष्मिनित्यणं: ।" स्वाः कार्ति. पृ० १४०। इसलिये परमाणु इन्द्रिय प्राह्म नहीं हो सकता । बंध के द्वारा परमाणु इन्द्रिय का व्यय होकर स्थूलस्कन्धपर्याय का उत्पाद होने पर वह स्कन्धपर्याय इन्द्रियगोचर होती है, परमाणु इन्द्रियगोचर नहीं होता है । उस स्कन्ध में पृथक्-पृथक् परमाणु इन्द्रियगोचर होते हों, ऐसा भी नहीं है । परमाणु इप्याय में इन्द्रिय ग्राह्म होने की योग्यता नहीं है, किन्तु स्थूलस्कन्ध में इन्द्रियग्राह्म होने की योग्यता है श्रीर जो इन्द्रियों द्वारा ग्रहण होने पर व्यक्त होता है ।

परमाणु में बंध के द्वारा भाषावर्गणारूप परिणत होने की शक्ति है। भाषावर्गणारूप स्कन्ध में शब्दरूप परिणमन करने की योग्यता है, किन्तु परमाणु में शब्दरूप परिणत होने की शक्ति नहीं है, क्योंकि शब्द स्कन्धजन्य है। (पंचास्तिकाय गाया ७९)।

—ਚੈ. ਸ. 7-2-66/X/ ਟ. ਗਾ. ਯੱਗ, ਸੇਟਠ

#### परमाण् माषावर्गणारूप स्कन्ध का कारग

शंका — पंचास्तिकाय गाया ७८ की टीका में आचार्य श्री अमृतचन्द्रसूरि परमाणु में शब्द को अध्यक्तरूप से भी नहीं मानते हैं। किन्तु गाया ६९ की टीका में वे भी तथा आचार्य श्री जयसेन भी शक्ति रूप से शब्द का कारणभूत कहते हैं। इस सबका क्या तात्पर्य है ? इससे क्या यह सिद्ध नहीं होता कि परमाणु में शब्दक्य परिणमन करने की शक्ति है ?

समाधान — पंचास्तिकाय गाया ७६ में स्पष्टरूप से कहा है कि "सद्दी खंधप्पभवी, खंधो परमाणुसंग संवादो।" प्रयात् शब्द स्कंधजन्य है घोर स्कंघ पुद्गलपरमाणुओं के समूह का संघात है। भाषावर्गणारूप स्कन्ध जिनमें शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति है वे तो शब्द के ग्रंतरंग कारण हैं जो समस्तलोक में व्याप्त हैं और तालु, ओष्ठ, यंटा आदि स्कन्त्र शब्द के बिहरंग कारण हैं। इन दोनों कारणों के मिलने से शब्द प्रगट होता है। एक-प्रदेशी परमाणु शब्द का न तो संतरंग कारण है और न बिहरंग कारण है, किन्तु भाषावर्गणारूप स्कन्ध का कारण है, क्योंकि परमाणुसमूह का संघात ही तो भाषावर्गणारूप स्कन्ध है। स्वर्षत् परमाणु में भाषावर्गणारूप परिणमन करने की शक्ति है और भाषावर्गणा अब्द का अंतरंगकारण है। इस परम्परा से परमाणु को शब्द का कारण कहा गया है।

''वरमाणुः शब्दस्कन्ध, परिणति-शक्ति-स्वभावात् शब्दकारणम् ।''

परमाणुसमूह भाषावर्गणास्कन्धरूप परिणमन किये बिना प्रत्येक परमाणु पृथक्-पृथक् भाब्दरूप परिणामन करने में मशक्य है इसीलिये गाथा ७८ की टीका में कहा है कि एकप्रदेशी परमाणु को अनेकप्रदेशात्मक शब्द के साथ एकत्व होने में विरोध है।

परमाणु एक प्रदेशात्मक होने से जलधारण करने में ध्रशक्य है। किन्तु परमाणुसमूह का बंध होकर जब घटपर्यायरूप परिणमन हो जाता है तो घट में जल घारण करने की शक्ति उत्पन्न हो जाती है। घट में जल भर देने से घट की जलधारण शक्ति व्यक्त हो जाती है। घट में जल निकाल लेने पर जलधारण शक्ति तो रहती है, किन्तु शक्ति की व्यक्ति नहीं रहती है। घटपर्याय नष्ट हो जाने पर जलधारण शक्ति भी नष्ट हो जाती है। घटपर्याय उत्पन्न होने पर जलधारण शक्ति की व्यक्तता होती है। यदि किसी की यह मान्यता हो कि एकप्रदेशी परमाणु में जलघारण की शक्ति है जो कि घटपर्यायरूप उत्पन्न होने पर क्यक्ति हो तो उसने शक्ति और व्यक्ति का यथार्य स्वरूप ही नहीं समक्ता।

—ज. ग. 7-2-66/IX/ र. ला. जैन

#### ज्ञानदर्शनगुण, उनकी पर्याय व उपयोग

शंका — ज्ञान और दर्शन क्या चेतनागुण की पर्याय हैं या चेतनागुण के दो भेद हैं ? यदि ज्ञान और दर्शन को चेतना गुण के भेद मानकर दोनों को भिन्न गुण माना जावे तो छन्नस्थ अवस्था में ज्ञान और दर्शन दोनों युगपत् होने चाहिये थे, क्योंकि इनमें दोनों की कोई न कोई पर्याय प्रतिसमय रहनी चाहिये और यदि ज्ञान व दर्शन के चेतनागुण की पर्याय मानी जावे तो केवलीमगवान में ज्ञान व दर्शन युगपत् नहीं होने चाहिये, क्योंकि एकसमय में एक गुण को दो पर्याय नहीं हो सकतीं।

समाधान—ज्ञान ग्रीर दर्शन ये दोनों जीव के स्वतन्त्र भिन्न-भिन्न गुण हैं। जीव के ये दो गुरा ही ऐसे हैं जो चेतनारूप हैं जाने वितारूप हैं। ग्रीट-प्रकार के कमों में ज्ञानावरण और दर्शनावरण दो पृथक्-पृथक् कमों का निर्देश किया गया है। यदि ये दोनों पृथक् गुण न होते और एक चेतना गुण ही होता तो ज्ञानावरण और दर्शनावरण के स्थान पर एक चेतनावरण कर्म का निर्देश होता। ग्रीर दर्शन वीर दर्शन दो पृथक्-पृथक् गुण हैं।

इन दोनों गुणों का विषय भी भिन्न-भिन्न है। ज्ञान का विषय बाह्यपदार्थ है और दर्शन का विषय अंतरंगः पदार्थ है। ज्ञान साकार है और दर्शन निराकार है।

छद्मस्य अवस्या में भी ज्ञान की क्षायोपशमिकपर्याय ग्रीर दर्शन की क्षायोपशमिकपर्याय युगपत् पाई जाती है। मितज्ञान, श्रुतज्ञानादि रूप ज्ञान की क्षायोपशमिकपर्याय पाई जाती है। अचक्षुदर्शन-चक्षुदर्शनादिरूप दर्शनगुण **ध्याव**तस्य और कृतिस्य ] [ ११६३

की पर्याय छद्मस्य जीव के पाई जाती है। केवलीभगवान के ज्ञानगुण की क्षायिकपर्याय केवलज्ञानरूप श्रीर दर्शनगुण की क्षायिकपर्याय केवलदर्शनरूप एकसमय में एकसाथ पाई जाती है। केवलीभगवान के आवरणकर्म का सर्वया क्षय होगया है अत: उनके दर्शनीपयोग श्रीर ज्ञानोपयोग भी युगपत् होते हैं, किन्तु छद्मस्य के आवरण कर्म का उदय है अत: उस उदय के कारण दोनों उपयोग एकसाथ न होकर क्षमणः होते हैं। परन्तु क्षायोपश्मिकज्ञान और दर्शनलब्धिरूप से छद्मस्यावस्था में भी एक साथ होता है। विशेष के लिए छ. पु. १, ६, ७ व १३ देखना चाहिये।

—वॉ. ग. 20-6-63/IX/ प्रेमचन्द

#### ज्ञान गुण परप्रकाशक है

शंका—क्या ज्ञान स्व को नहीं जानता ? फिर इसे स्व-पर प्रकाशक कैसे कहा जाता है। स्पष्ट करें।

समाधान—शान साकार होता है। जैसे दर्गण में परपदार्थी का आकार तो पड़ता है, किन्तु स्व का आकार नहीं पड़ता। ज्ञान में स्व का आकार नहीं पड़ता, इसलिए वह स्व को नहीं जानता। दर्शन निराकार होता है। इसलिए वीरसेनाचार्य ने अन्तर्मुखचित्प्रकाश को दर्शन तथा बहिर्मुखचित्प्रकाश को ज्ञान कहा है। यदि ज्ञान स्व-पर प्रकाशक हो तो दर्शन के लिए कोई विषय नहीं रहता।

अन्यमत वालों ने दर्शन गुण नहीं माना है। अतः न्याय ग्रन्थों में भी दर्शन गुण का कथन नहीं किया गया। उन ग्रन्थों में ज्ञान को ही स्व-पर प्रकाशक कहा है। इसका विशेष कथन धवल पु० ७ में है।

— पत 19-2-80/ ज. ला. जॉन, भीण्डर

#### दर्शनगुष ही श्रात्मा को जानता है

शंका—ज्ञान स्वयं आत्मा को नहीं जानता, वर्शनगुण ही आत्मा को जानता है तो वर्शनगुण इसप्रकार से जानता है क्या कि यह नेरी आत्मा है, ये उसके गुण हैं, यह गुणी है, यह उसकी वर्तमानपर्याय है आदि-आवि । यानी दर्शनगुण का विषय 'स्व' है, सो तो ठीक है, परन्तु वह स्व को गुण-गुणी भेदरूप भी जान सकता है या नहीं । यदि हों तो, वर्शन का विषय 'विशेष' भी हुआ । तथा यदि गुण-गुणी का भेद करके वर्शन आत्मा को नहीं जाने तो फिर तो आत्मा के पूरे-पूरे ज्ञान का ही अभाव ठहरता है । क्योंकि आत्मा को ज्ञानगुण तो जानता है नहीं, ऐसा स्वीकार किया जारहा है । किञ्च केवली की 'आत्मा को, आत्मपर्यायों को व अनन्त आत्मगुणों' को उनका दर्शनगुण जान रहा है या ज्ञानगुण ? जैन न्यायशास्त्रों में ज्ञान को स्वपरप्रकाशक कहा गया है तो फिर इस तरह तो जैन न्यायशास्त्र गलत हो गए, क्योंकि वास्तव में तो आत्मा का ज्ञान परप्रकाशक (पर-ज्ञाता ) हो है तथा न्याय में कहा गया है स्व-पर प्रकाशक । यह उत्तर तो ठीक नहीं होगा कि अन्यमितयों को समझाने के लिए ऐसा किया गया है, क्योंकि अन्यमितयों को समझाने के लिए कहीं सिद्धान्त को गलत करके उनके सामने नहीं रखा जा सकता है ? ऐसा करने से तो हमारे आवक मी स्विनत हो जाएंगे।

समाधान — जैनागम में शंकाकार के कथनानुसार ही कथन है। जैनागम का मुख्य अभिश्राय शिष्य को प्रतिबोध कराने का है, क्योंकि अन्यमती आत्मा में वर्शनपुण है, ऐसा नहीं जानता। उसे समकाने के लिए चेतना- गुण को ज्ञानगुए के नाम से कहकर ज्ञान को स्व-पर प्रकाशक कहा गया है जैसे — ज्ञालकों या बाल-जनों को समक्साने के लिए 'जो चलता है, बोलता है वह जीव है' ऐसा लक्षण कहा जाता है। जब वह कुछ प्रतिबुद्ध हो जाता है

तो जीव का ग्रन्य लक्षण बताया जाता है। ऐसे ही क्षयोपशम, योग व लेश्या आदि के भिन्न-भिन्न लक्षण पाग्रे जाते हैं।

धवल पुस्तक १ में पृ० १४७ पर कहा है "ततः सामान्यविशेषात्मकं बाह्यार्थं ग्रहणं ज्ञानं, तवात्मकस्वरूप-ग्रहणं वर्शनिति सिद्धम्" अतः सामान्यविशेषात्मकं बाह्यपदार्थं को ग्रहण करनेवाला ज्ञान है और सामान्यविशेषा-त्मक धात्मस्वरूप को ग्रहण करनेवाला दर्शन है। किन्तु ज्ञान सिवकल्प है ग्रीर दर्शनितिविकल्प है अतः उसमें गुण-गुणी का भेद-विकल्प नहीं होता, जैसे केवलज्ञान द्रव्य-गुणों-पर्यायों को जानता तो है, किन्तु उसमें ऐसा विकल्प नहीं होता कि यह द्रव्य है, यह गुणा है, यह पर्याय है। केवलज्ञान बाह्यपदार्थों को जानता है और केवलदर्शन आत्मा को जानता है ऐसा स्पष्ट कथन जयधवल पु० १, पृष्ठ ३०१ से ३१६ में गाथा संख्या १४ से २० में बाया है। जयधवल पुस्तक एक के पृ० ३२४-३२६ पर तथा धवला पुस्तक ६ के पृष्ठ ३४ पर भी ऐसा कथन है।

जैन न्यायशास्त्रों में चेतना को ज्ञान कहकर ज्ञान को स्वपरप्रकाशक कहा गया है। जैसे जीव का लक्षण चेतना न कहकर ज्ञान कह देते हैं। चेतना का उसके मुख्य भेदज्ञान में उपचार किया गया है। चेतना ज्ञान-दर्शन-स्वप है अता चेतना स्व-पर प्रकाशक है। चेतना का उपचार ज्ञान में करने से ज्ञान भी स्व-पर प्रकाशक हो जाता है। निमित्त व प्रयोजन होने पर उपचार होता है। (आलाप पढ़ित )। यहाँ अन्यमती को प्रतिबोध कराना प्रयोजन है; अतः चेतना का उपचार शान में करने से सिद्धान्त से कोई बाधा नहीं आती।

---पब 1-3-80/ ज. ला. जैन, भीण्डर

#### दर्शनगुण का कार्य

शंका—दर्शन को स्थपाहक (आत्मपाहक) धवल पु० १,७ आदि में कहा है। तो क्या 'आत्मा का ज्ञान' दर्शनगुण की पर्याय है ? क्या केवलदर्शनपर्याय आत्मा के समस्त गुणों व पर्यायों को जानती है और केवल-ज्ञान आत्मा को नहीं जानता है ?

समाधान — 'आन्तरिक आत्मज्ञान' दर्शनगुण की पर्याय है, क्योंकि वह अन्तर्मुख चित्प्रकाश है, किन्तु 'प्रीक्षामुख' आदि न्यायशास्त्रों में दर्शनगुण का कथन न होने से आत्मज्ञान को भी ज्ञानगुण की पर्याय कहा है।

केवलदर्शन श्वातमा के सर्वगुण व सद्भावात्मक पर्यावों को जानता है। [ धवल पु० ११३८५ ] । —पत 21-4-80/ज. ला. जैन, भीण्डर

#### स्वकीय रागद्वेष दर्शन के विषय हैं

शंका-अपने स्वयं के रागद्वेषों का ज्ञान ( छत्त्रस्थ अवस्था में ) ज्ञान गुण को होता है या दर्शन गुण को रि

समाधान-अपने राग-द्वेष की जानकारी दर्शनगुण के द्वारा होगी, वर्षोंक ज्ञान साकार होने से पर-पदार्थों को जानता है।

—पत 6-5-80/ ज. ला. जेन, भीवहर

१. ''ज्ञान आत्मा को नहीं जानता, दर्जन जानता है ।'' इस विषय को स्वष्ट समझने के लिए धवल ११३८५, ध. ११९४८; वृहदुहुबुक्संग्रह गांधा ४४ की टीका, जबधवल ११३२६ आदि देखने चाहिए।

शंका—क्या ये कथन ठीक हैं ? (१) अपना ज्ञान स्वयं खुद ज्ञान को नहीं जानता (२) अपना ज्ञान स्वयं खुद अपनी आत्मा के सिवाय अन्य आत्माओं को जान सकता है

समाधान- धवलमतानुसार आपका कथन ठीक है।

— पत्न 22-6-80/ज. ला. जॉन, भीण्डर

## ब्रनुजीवी व प्रतिजीवी, ऐसे गुणों के भेद ग्राषं नहीं हैं

शंका—अनुजीवी गुण तथा प्रतिजीवी गुण; ऐसे गुणों के वो भेद पंचाध्यायी उत्तरार्ध ७४।३७९ में देखने में आते हैं। जैनसिद्धान्तप्रवेशिका में इसी का अनुसरण विदित होता है। श्लोकवार्तिक के हिन्दी-अनुवाद में भी प्रतिजीवीगृण व अनुजीवीगृण; ये शब्द देखने में आते हैं [श्लो० १।४।५३।१५६ ] परन्तु वह भी स्पष्ट है कि पञ्चाध्यायी का अथवा तवनुसर्ता का अनुसरण है। परन्तु किसी आवंग्रन्थ में ये नाम देखने को नहीं मिलते हैं। तब क्या आचार्यों के ग्रन्थों से अप्रमाणित ये भेद ग्राह्म हैं अथवा नहीं; स्पष्ट करें ?

समाधान - अनुजीवी व प्रतिजीवी; ये आर्षशब्द नहीं हैं, किसी के मनथड़न्त हैं। हमें सदा आर्षवावयों को प्रमाण करना चाहिये।

—पताचार २२-१०-७१/ जा. ला. जॉन; भीण्डर

- (१) नास्तित्वगुण का सद्भाव सिद्धों में कैसे ?
- (२) नास्तित्वस्वभाव ग्रनन्तिवध होता है।
- (३) नास्तित्व; यह स्वभाव भी है तथा कथंचित् गुरा भी।
- (४) किसी भी म्रार्ष ग्रन्थ में प्रतिजीवी-म्रनुजीवी; ऐसे गुर्गों के भेद नहीं मिलते

शंका—सिद्धों के प्रतिजीवी गुण में नास्तित्वगुण कहा। संसार का नाश कर दिया इस अभिप्राय से नास्तित्वगुण कहा या किसी अन्य अभिप्राय से ?

समाधान — आर्षग्रन्थों में किसी भी गुण की 'प्रतिजीवी' ऐसी संज्ञा नहीं है और न गुणों के भेदों में से कोई 'प्रतिजीवी' ऐसा भेद है। अतः 'प्रतिजीवीगुण' यह संज्ञा आर्षग्रन्थानुकूल नहीं है।

धार्षप्रत्थों में सामान्य-गुण व विशेष-गुण इसप्रकार गुण के दो भेद हैं। धास्तित्व, वस्तुत्व, द्रव्यास्व, प्रमेयत्व, अगुरुलघुत्व, प्रदेशत्व, चेतनत्व, धाचेतनत्व, मूर्तत्व अमूर्तत्व ये द्रव्यों के सामान्यगुण हैं। ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य, स्पर्म, रस, मंध, वर्ण, गतिहेतुत्व, स्थितिहेतुत्व अवगाहनहेतुत्व, वर्तनाहेतुत्व, चेतनत्व, ध्रचेतनत्व, मूर्तत्व, अमूर्तत्व ये द्रव्यों के विशेष गुण हैं। कहा भी है—

'अस्तित्वं वस्तुश्वं द्रव्याः वं प्रमेदत्वं अगुरुलघुत्वं प्रवेशाःबं चेतनत्वमचेतनत्वं मूर्तत्वममूर्तत्वं द्रव्याणां दश सामान्य गुणाः । ज्ञानदर्शनमुखवीर्याणि स्पर्शेरसगन्धवर्णाः गतिहेतुस्वं स्थितिहेतुत्वमवगाहनहेतुःवं वर्तनाहेतुःवं चेतन-स्वमचेतनस्वं मूर्तत्वममूर्तत्वं द्रश्याणां षोडश विशेषगुणाः ।' आलापपद्धति

इन गुर्गों में नास्तित्व का उल्लेख नहीं है, किन्तु सामान्य स्वभावों में नास्तित्व का उल्लेख है —

'स्वमावाः कथ्यन्ते । अस्तिस्वभावः नास्तिस्वभावः नित्यस्वमावः अनित्यस्यभावः एकस्वभावः अनेकस्वभावः भेवस्वभावः अभेवस्वभावः भध्यस्वभावः अभव्यस्वभावः परमस्वभावः ब्रध्याणामेकावश सामान्यस्वमावः । श्वेतन-स्वभावः अचेतनस्वभावः मूर्तस्वभावः अमूर्तस्वभावः एकप्रदेशस्वभावः अनेकप्रवेशस्वभावः विमावस्वभावः शुद्धस्वभावः अगुद्धस्वभावः उपचरितस्वभावः एते ब्रध्याणां दश विशेषस्थभावाः । जीव पुद्गालयोरेकविशतिः ।' आसापपद्धति

यहाँ पर चेतनस्वभाव, अचेतनस्वभाव, मूर्तस्वभाव, अमूर्तस्वभाव ये चारों स्वभाव भी जीव और पुद्गल दोनों में होते हैं ऐसा कहा गया है। अर्थात् जीव में अचेतनस्वभाव व मूर्तस्वभाव तो किसी अपेक्षा संभव है, किंतु अचेतनगुण और मूर्तगुण जीव में नहीं होते हैं। इसी प्रकार पुद्गल में किसी अपेक्षा चेतन व अमूर्त स्वभाव सम्भव है किन्तु चेतनगुण व मूर्तगुण सम्भव नहीं है।

बंध की अपेक्षा जीव में अज्ञान औदयिक भावरूप अचेतन स्वभाव है और स्थूल परिणमन रूप मूर्तस्वभाव है।

द्रथ्य में पर चतुष्ट्य की अपेक्षा से नास्ति स्वभाव है। पर चतुष्ट्य अनन्त हैं इसलिये नास्तिस्वभाव भी अनन्त प्रकार का हो जाता है। द्रथ्य में नास्ति स्वभाव पर की अपेक्षा से माना गया है अतः इसका गुणों में उन्लेख नहीं किया गया है। किन्तु नास्ति-स्वभाव द्रथ्य में सदा रहता है इस अपेक्षा से इसको गुण भी कह दिया जाता है। जैसे प्रयचनसार गाथा ९५ की टीका में कहा गया है—

"गुणाः विस्तारविशेषाः, ते द्विविधाः सामान्यविशेषात्मकत्वात् । तत्रास्तित्वं नास्तित्वमेकत्वमन्यत्वं द्वरयत्वं पर्यायत्वं सर्वगतत्वमसर्वगतत्वं सप्रदेशत्वमप्रदेशत्वं मूर्तत्वमपूर्तत्वं सिक्रयत्वमिक्रयत्वं चेतनत्वमचेतनत्वं कर्तृत्वमकतुं त्यं भोक्तृत्वमभोक्तृत्वमगुक्लघुत्वं चेत्यावयः सामान्यगुणाः । अवगाहहेतुत्वं गतिनिमित्तता स्थितिकारणत्वे वर्तनायतनत्वं क्रपाविमत्ता चेतनत्वमित्यादयो विशेषगुणाः ।"

यहाँ पर भी श्री अमृतचन्द्राचार्यने 'नास्तित्व' को सामान्यगुण तो कहा है, किन्तु प्रतिकोवी गुण नहीं कहा है।

नास्तिस्वभाव का लक्षण निम्नप्रकार कहा गया है---

"परस्वरूपेणामादान् नास्तिस्वमावः" ( आलाप पद्धति )

परस्वरूप से नहीं होना नास्तिस्वभाव है।

नास्तिस्वभाव सामान्यस्वभाव होने से सब द्रव्यों में पाया जाता है, क्योंकि कोई भी द्रव्य परद्रव्यस्वरूप नहीं परिणमता। सिद्ध भी द्रव्य हैं भीर वे भी परद्रव्यस्वरूप नहीं होते, अतः उनमें भी नास्ति स्वभाव है।

—जै. ग. 19-12-68/VIII/ मगनमाला

#### सुख गुण का स्रावारक कर्म मोहनीय स्रथवा वेदनीय है

होका— फरवरी १९६६ के सन्मतिसंदेश में श्री पं० कूलचन्त्रजी ने लिखा है कि ''कोई एक कर्म सुख गृण का प्रतिपक्षी स्वीकार नहीं किया गया है।'' इस पर प्रश्न है कि मुखगुण का घातक क्या कोई एक कर्म नहीं है ?

समाधान — सुख का लक्षण अनाकुलता है। श्री अमृतचन्द्राचार्यने प्रयचनसार गाथा १०० की टीका में 'अनाकुलत्वलक्षणं सौख्यं' शब्दों द्वारा सुख का लक्षण अनाकुलता बतलाया है। गाथा २६ व ५९ की टीका में भी ग्रनाकुलता को सुख का लक्षण कहा है। ष्यक्तिस्व और कृतिस्व ] [ ११६७

बाकुलता की उत्पादक इच्छा है और इच्छा चारित्रमोहनीय कर्मोदय से उत्पन्न होती है। अतः दिगम्बर जैनाचार्यों ने मोहनीयकर्म के क्षय से सुख की उत्पत्ति होनी बतलाई है—

> इग्बोधौ परमौ तवावृतिहतेः, सौख्यं च मोहक्षयात् । सौर्यं विघ्नविधाततोऽप्रतिहतं मूर्तिनं नामक्षतेः ॥ आयुर्नाशवशास्त्र जन्ममरणे गोत्रे न गोत्रं विना । सिद्धानां न च वेदनोयविरहा दुःखं सुखं चाक्षजम् ॥=।६॥ पद्म. पंच.

अर्थ — सिद्धों के दर्शनावरण के क्षय से उत्कृष्ट अर्थात् केवलदर्शन, ज्ञानावरण के क्षय से उत्कृष्ट अर्थात् केवलज्ञान, मोहनीयकर्म के क्षय से सुख, अन्तराय के विनाश से अनन्तवीर्य, नामकर्म के क्षय से मूर्तिका ग्रभाव होकर अमूर्तत्व, भ्रायुक्तमें के नष्ट हो जाने से जन्म-मरण का अभाव होकर अवगाहनत्व, गोत्र कर्म के क्षीण हो जाने पर उच्च एवं नीच का अभाव होकर अगुरुलधुत्व, तथा वेदनीय कर्म के नष्ट हो जाने से इंद्रियजन्य सुख दुःख का अभाव होकर अध्याबाध गुण प्रकट होता है।

श्री तत्त्वायं वृत्ति अध्याय ९ सूत्र ४४ की टीका में भी "तत्सुखं मोहक्षयात्।" शब्दों द्वारा यह बतलाया है कि निर्वाणसुख मोह के क्षय से उत्पन्न होता है।

इन आर्थवाक्यों से सिद्ध होता है कि मोहनीयकर्म के क्षय से आकुलता का अभाव होता है ग्रीर अनाकुलता लक्षणवाला सुख उत्पन्न होता है। इसलिये मोहनीयकर्म सुखगुण का प्रतिपक्षी है। ग्रनन्तज्ञान और अनन्तवीर्य प्रगट हो जाने पर अनाकुलतारूप सुख ग्रनन्तसुख संज्ञा को प्राप्त हो जाता है। और वेदनीयकर्म के क्षय हो जाने पर इस सुख की अव्यावाध संज्ञा हो जाती है। इसीलिये कुछ आचार्यों ने वेदनीयकर्म के क्षय से सुखगुण बतलाया है।

> जस्सोवएण जोवो सुहं च दुक्खं व दुविहमण्हवद् । तस्सोवयक्खएण द् जायदि अप्यश्यणंतसुहो ॥६॥ घ. पू. ७ पू. १४

अर्थ — जिस वेदनीयकर्म के उदय से जीव सुख श्रीर दुख इस दो प्रकार की श्रवस्था का अनुभव करता है, उसी कर्म के क्षय से आत्मस्थ अनन्तसुख उत्पन्न होता है।

इसप्रकार दि० जैन आचार्यों ने तो मोहनीयकर्म अथवा वेदनीयकर्म को आत्मस्य सुख का प्रतिपक्षी बतलाया है।

--- जै. ग. 11-4-66/IX/र. ला. जैन मेरठ

- १. बीर्य ग्रुण से योग में कारण कार्य सम्बन्ध है
- २. परमार्थतः योग ग्रीदयिक है भ्रीर उपचारतः क्षायोपशिमक

शंका-वीर्यं आत्मा का स्वतन्त्रगुण है तब उसका योग से क्या सम्बन्ध है ?

समाधान--क्षायोपणमिकवीर्य की इद्धि से योग में वृद्धि होती है, अतः क्षायोपशमिकवीर्य व योग में कारण-कार्य-सम्बन्ध है। कहा भी है--

"विरियंतराइयस्स सध्ययादिफद्याणमुदयाभावेण तेसि संतोवसमेण देसयादिफट्याणमुद्दएण समुद्दभवादो लढळावेतसम्बद्धास्त विरियं बहुदि तं विरियं पट्ट केण जीवपदेसाणं संकोचिवकोचो बहुदि तेण जोगो छओव-सिमओ ति बुत्तो । विरियंतराइयछओवसम् जिण्डबस्ब हु हाणीहितो जिद जीवपदेसपरिष्फंदस्स बहुहाणोओ होति तो खीणंतराइयम्मि सिद्धे जोगबहुत्तं पसज्जदे ? ण छओवसिमयबलादो खइयस्स बस्सस पुधत्तदंसणादो । ण च छओवसिमयबलादो हु हाणी हितो बहु-हाणीणं गच्छमाणो जीवपदेसपरिष्फंदो खइयस्तादो बहुहाणीणं गच्छिदि, अइत्पसंगादो । जिद जोगो बीरियंतराइय छओवसम्मजणिदो तो सजीगिम्ह जोगाभावो पसज्जदे ? ण. उवयारेणख-ओवसिमयं भावं पत्तस्स ओदइयस्स जोगस्स तस्याभावविरोहादो ।" (ध. पु. ७ पु. ७५-७६)

अर्थ — वीयान्तरायकर्म के सर्ववातीस्पर्धकों के उदयाभाव से व उन्हों स्पर्धकों के सत्त्वोपशम से तथा देशधातीस्पर्धकों के उदय से उत्पन्न होने के कारण क्षायोपशमिक कहलाने वाला वीय (बल) बढ़ता है तब उस वीय को पाकर ग्रर्थात् उस वीय के कारण चूं कि जीवप्रदेशों का संकोच-विकीच बढ़ता है, इसलिये योग क्षायोपशमिक कहा गया है। यहाँ पर यह शंका होती है— यदि वीर्यान्तराय के क्षयोपशम से उत्पन्न हुए बल की दृद्धि और हानि से प्रदेशों के परिस्पंद की वृद्धि और हानि होती है, तब तो जिसके अन्तरायकर्म कीण हो गया है ऐसे सिद्ध जीव में योग की बहुलता का प्रसंग आता है? ग्राचार्य कहते हैं— सिद्ध जीव में योग की बहुलता का प्रसंग नहीं आता है, क्योंकि क्षायोपशमिकवल से क्षायिकवल निरन्तर भिन्न देखा जाता है, क्षायोपशमिकवल की वृद्धि-हानि से वृद्धि-हानि को प्राप्त होनेवाला जीवप्रदेशों का परिस्पन्द क्षायिकवल से वृद्धि-हानि को प्राप्त नहीं होता; क्योंकि ऐसा मानने से तो मितप्रसंग दोष ग्रा जायगा। पुनः शंका—यदि योग वीर्यान्तरायकर्म के क्षयोपशम से उत्पन्न होता है तो सयोगिकेवली में योग के अभाव का प्रसंग आता है, आचार्य कहते हैं कि सयोगिकेवली में योग के अभाव का प्रसंग आता है, आचार्य कहते हैं कि सयोगिकेवली में योग के अभाव का प्रसंग आता है, आचार्य कहते हैं कि सयोगिकेवली में योग के अभाव का प्रसंग आता है, अभाव मानने में विरोध जाता है। अर्थादियक योग का सयोगिकेवली में अभाव मानने में विरोध जाता है।

षट्खण्डागम में वीयिन्तरायकमं के क्षयोपशम के कारण ही योग को क्षायोपशमिकभाव कहा गया है, क्योंकि वीर्यान्तरायकमं के क्षयोपशम से वीर्य में हानि-वृद्धि होती है श्रीर वीर्य की हानि-वृद्धि से योग में हानि-वृद्धि होती है, इसप्रकार योग और क्षायोपशमिकवीर्य में कार्य-कारणसम्बन्ध है।

—वी. ग. 16-7-70/VII/ हो. ला.

#### योग जीव से कथंचित ग्रनन्य है, कथंचित ग्रन्य

शंका--- २३ दिसम्बर १९६५ के जैनसन्देश में समयसार गाथा १६४ के आधार पर यह कहा गया कि योग को ब्रध्यप्रश्ययरूप और मात्रप्रश्ययरूप से अचेतन और चेतन कहा है। इसलिये योग जीवरूप होने से जीव की निजशक्ति है।

समाधान—समयसार गाया १६४ में 'मिथ्यात्व, ग्रविरति, कथाय ये चेतन श्रीर अचेतन के भेद से दो प्रकार के हैं और जीव के अनन्य परिणाम हैं' यह कहा गया है। परन्तु यहाँ पर यह विचारणीय है कि जिसप्रकार उपयोग जीव का निजयरिणाम होने से श्रनन्यपरिणाम है क्या उसी प्रकार ये प्रत्यय भी जीव के अनन्य परिणाम हैं। श्री कुन्वकुन्दस्वामी ने इसका विवेचन गाया १०९ से ११४ तक किया है जो इस प्रकार है—

प्रत्यय अर्थात् बंध के कारण जो ध्रास्नव वे सामान्य से चार बंध के कर्ता कहे हैं वे मिथ्यात्व अविरत कषाय और योग जानने और उनके फिर तेरह भेद प्रर्थात् तेरह गुणस्थान मिथ्याद्दिष्ट की स्रादि लेकर सयोगकेवली तक हैं। ये निश्चय ही अचेतन हैं, क्यों कि पुद्गलकर्म के उदय से हुए हैं। वे कर्म को करते हैं, उनका भोक्ता आत्मा नहीं होता। ये प्रत्ययगुरा (गुणस्थान) नाम वाले हैं, वयों कि ये कर्म को करते हैं, इसकारण जीव तो कर्म का कर्ता नहीं है। ये गुण (गुणस्थान) ही कर्मों को करते हैं। जैसे जीव से उपयोग अनन्य (एकरूप) है। उसीतरह यदि क्रोध भी जीव से अनन्य हो जाय प्रथात् एकरूप हो जाय तो इसतरह जीव धौर अजीव के एकपना प्राप्त हुआ। ऐसा होने से इस लोक में जो जीव है वही नियम से वैसा ही खजीव हुआ। ऐसे दोनों के एकरव होने में यह दोष प्राप्त हुआ। इसी तरह प्रत्यय, नोकर्म धौर कर्म इन दोनों में भी यही दोष जानना। अतः क्रोध अन्य है और उपयोगस्वरूप आत्मा अन्य है, जिस तरह क्रोब है उसीतरह प्रत्यय (मिथ्यात्व अविरति, कषाय व योग), कर्म और नोकर्म से भी ग्रात्मा से अन्य है।

यहाँ पर श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने योगप्रत्यय को भी अचेतन कहा है, क्योंकि पुद्गल कर्मोदय से हुआ है और यह भी कहा कि यदि उपयोग के समान योग प्रत्यय को भी जीव से अनन्य मान लिया जाय तो जीव और प्रजीव के एकपने का दूषरा आ जायगा। धतः योगप्रस्थय आत्मा से अन्य ही है।

योग पुद्गलकमोंदयकृत भीपाधिकभाव है और समयसार गाथा ५७ में जीव का और औपाधिकभावों या सम्बन्ध जल और दूध के समान बतलाया है भीर यह भी कहा है कि ये जीव के नहीं हैं क्योंकि जीव उपयोग गुणकर अधिक है।

जल और दूध के सम्बन्ध के समान जीव और योगप्रत्यय का सम्बन्ध है इस प्रदेशा से योग जीव से कथंचित् अनन्य है तथा चिदाभास है। किंतु योग का और जीव का त्रैकालिक तादात्म्य सम्बन्ध नहीं है। ऐसा भ्री कुन्दकुन्वाचार्य का कहना है।

—जे. ग. 14-2-66/IX/ र. ला. धौन

#### श्रवगाहनगुण

शंका — अवगाहनशक्ति आकास में है या और ब्रव्यों में भी है। अगर केवल आकाश में है तो किस प्रकार से शबद अम्य ब्रव्यों में भी है तो आकाश की स्थान देनेवाला क्यों बताया गया है? अथवा आकाश का लक्षण अवकाशदान क्यों कहा है?

समाधान-अन्नाश का लक्षण अवकाश देना है। कहा भी है— अवकासवाणकोरण जीवादीण विषाण आषासं— वृण्डित संव गाया १९ जो जीवादि द्रव्यों को अवकाश देने वाला है उसे जिनेन्द्रदेव द्वारा कहा हुआ आकाशद्रव्य जानो। अन्य द्रव्यों में द्रव्यों को अवकाश देने की शक्ति नहीं है। यदि कहा जावे कि 'धर्मद्रव्य' तथा 'अधर्म द्रव्य' में ध्रन्य समस्त द्रव्यों को अवकाश देने की शक्ति है किंतु 'अलोकाकाश्न' को अवकाश देने की शक्ति 'धर्मद्रव्य' में भी नहीं है। अतः सर्वद्रव्यों को अवकाशदान श्राकाश का असाधारणगुण है। अवध्यनसार गाया १३३ को टीका में भी अमृत्वन्द्रस्थाने ने इसप्रकार कहा है— विशेषगुणों हि युगपत्सवंद्रव्याणां साधारणावगाहहेनुस्थमाकाशस्य। तद्रेककालनेव सकलद्रव्यसाधारणावगाहसम्पादनमसर्वगतत्वादिव शेषद्रव्याणाम-सम्मवदाकाशमधिगमयति। युगपत् सर्वद्रव्यों के साधारण अवगाह का हेतुत्व ग्राकाश का विशेषगुण है। एक ही काल में समस्त द्रव्यों को साधारण अवगाह का सम्पादन (अवगाहहेतुत्वरूप लिंग) आकाश को बतलाता है, क्योंकि शेषद्रव्यों के सर्वगत न होने से ही उनके वह (ध्रवगाह गुण) सम्भव नहीं है।

— जॅ. सं. 14-3-57/ / **ला.** रा. दा. कैशना

शंका--सिद्धों में भी अवगाहन देने की शक्ति है, क्योंकि एक सिद्ध में असन्त सिद्ध हैं, ऐसा शास्त्रों में कथन पाषा जाता है।

समाद्यान—सिद्धों में भी प्रवगाहन-दान शक्ति है। जहाँ पर एक सिद्ध भगवान हैं, वहाँ पर अन्य छहद्रक्य भी हैं। किन्तु सिद्धों में अन्य समस्त द्रथ्यों को अवगाहनदान की शक्ति नहीं है अतः सिद्धों का प्रवगाहनदान ग्रसाधारणगुण नहीं है।

---जे. सं. 14-3-57/ / ला. रा. दा. कंशना

## सिद्धों व निगोदजीयों में भ्रवगाहना का हेतु

शंका— सिद्ध भगवान के आत्मप्रदेशों में क्षवगाहनगुण होने के कारण अनन्त सिद्ध समा जाते हैं. इसीतहह निगोदकीय के शरीर में अनन्त निगोदिया रहते हैं क्या उसमें भी अवगाहनगुण कारण हैं या दोनों में कौन से कारण हैं ? सिद्धभगवान के और निगोदिया के अवगाहनगुण में क्या अन्तर है ?

समाधान—नामकर्म के क्षय से स्वाभाविक अवसाहनगुण सिद्धों में होता है। संसारावस्था में शरीरनाम-कर्मोदय के कारण वह अवसाहनगुण आच्छादित रहता है।

साधारणानामकर्मोदय के कारण एक निगोदशरीर में अनन्तानन्त जीव रहते हैं। कहा भी है--

'बहूनामास्मनामुपभोगहेतुत्वेन साधारणं शरीरं यतो भवति तत् साधारणशरीरनाम ॥' स. सि. ८-११

अर्थात्—एक साधारणशरीर का बहुत जीव उपभोग करते हैं। जिस कर्म के निमित्त से यह साधारण शरीर होता है वह साधारणशरीरनामकर्म है।

'नि नियतां गां सूमि क्षेत्रं वदातीति अनन्तानन्तजीवानाम् इति निगोदाः साधारणजन्तवः ।'

---स्वा० का० गा० १५० की टीका

अर्थ--जो एक क्षेत्र में अनन्तानन्त जीवों को अवगाहन देते हैं उन्हें निगोदिया अथवा साधारणजीव कहते हैं।

इसप्रकार सिद्धों में स्वाभाविक अवगाहनगुण के काररण एकक्षेत्र में प्रनन्तानन्त सिद्ध रहते हैं और निगोद-शरीर में साधारणशरीर नामकर्मोदय के कारण एकक्षेत्र में अनंतानंत जीव रहते है।

—जॅ. ग. 8-2-68/IX/ घ. ला. सेठी

#### एक द्रव्य में अगुरुलच् गुण की संस्था

शंका— प्रत्येक द्रध्य में कितने अगुरुलघुगुण होते हैं ? क्या किसी द्रध्य में अनन्त अगुरुलघुगुण भी होते हैं ?

समाधान — प्रत्येक द्रव्य में एक ही भ्रगुहलघुगुण होता है। पंचास्तिकाय में जो अनन्त अगुहलघुगुण लिखे हैं वहाँ गुण से अभित्राय अविभागप्रतिच्छेद का है। तत्त्वार्यसूत्र में भी द्वचिष्ठकाविगुणानां तु [ त० सू० ४।३६ ] इस सूत्र में 'गुरा' अव्द ग्राया है वह भ्रविभागप्रतिच्छेद के लिये ही आया है।

— पताचार/17-2-80/ज. ला. जॅन, भीण्डर

- १. अगुरुलघुगुण का स्वरूप एवं उसकी प्राप्ति का उपाय
- २. संसारी जोवों में ब्रग्जुरुलघुगुरा विभाव परिणमन किये हुए है

शंका-अगुरलघुगुण क्या है और यह कैसे प्राप्त होता है ?

समाधान -- ओ देवसेनाचार्य ने अगुरुलघुगुण का लक्षण आलापपद्धति में निम्नप्रकार कहा है---

'सुक्षमा अवाग्गोचराः प्रतिक्षणं वर्तमाना आगमप्रमाणाद् अभ्युपगम्या अगुरुलघृगुणाः ।' आलापपद्धति

मगुरुलधुगुण सूक्ष्म है, वचन के मगोचर है, प्रतिक्षण परिणमनशील है आगमप्रमाण से जाना जाता है।

यह अगुरुलघृगुण सामान्यगुण है सब द्रव्यों में पाया जाता है श्रीर इस अगुरुलघृ के परिणमन के कारण शुद्धद्वव्यों में बड्डृद्धिरूप और षड्हानिरूप परिणमन पाया जाता है।

पुद्गलपरमाणु के अतिरिक्त प्रत्येक शुद्धद्रव्य में प्रतिसमय जो स्वभावअर्थपर्याय हो रही है वह अगुरुलघृगुण के कारण ही हो रही है, क्योंकि शुद्धद्रव्य के अन्य गुणों के श्रविभागप्रतिच्छेदों में हानि-वृद्धि नहीं होती है मात्र अगुरुलघृगुण के अविभागप्रतिच्छेदों में हानि-वृद्धि होती है और यही स्वभावअर्थपर्याय है।

'गुणविकाराः पर्यायास्ते द्वेषा अर्थव्यंजनपर्यायभेदात् । अर्थपर्यायास्ते द्वेषा स्वभावविभावपर्यायभेवात् । अगुरुलच्चिकाराः स्वभावार्थपर्यायास्ते द्वादशधा वड्दृद्धिरुपाः वड्द्धानिरूपाः ।' आलापपद्धति

गुणविकार को गुणपर्याय कहते हैं। अर्थपर्याय व व्यंजनपर्याय के भेद से वह दो प्रकार की है। स्वभाव-अर्थपर्याय और दिभावस्रयेपर्याय के भेद से अर्थपर्याय भी तो प्रकार की है। अगुरुल पुगुणविकार स्वभावअर्थपर्याय है जो बारह प्रकार की है, क्योंकि उस ग्रमुरुल धुगुण के अविभाग प्रतिच्छेदों में ( ग्रनन्तवँभाग, ग्रसंख्यातवँभाग, संख्यातवँभाग, संख्यातगुणी, असंख्यातगुणी और मनन्तगुणी) छह प्रकार को वृद्धि व छह प्रकार की हानि नियतकम से होती रहती है।

संसारावस्था में जीव के कर्मोदय के कारण इस ग्रगुरल जुगुण का अभाव रहता है क्योंकि कर्मोदय के कारण ज्ञानादि गुणों में हानि-वृद्धिरूप परिएगम होता है। धवलग्रंथ में कहा भी है—

'अनुक्लघुअत्तं णाम जीवस्स साहावियमित्य चे ण संसारावत्याए कम्मपरतंतिम्म तस्साभावा । ण च सहावविणासे जीवस्स विणासी, लक्खणविणासे लक्खविणास्स णाइयतादो । ण च णाण दंसणे मुच्चा जीवस्स अगुर-लहुअत्तं लक्खणं, तस्स आयासादीमु वि उवलंगा ।'

अगुरुल घु जीव का स्वाभाविक गुण नहीं है, वयों कि संसारावस्था में कर्म-परतंत्र जीव में स्वाभाविक-अगुरुल घुगुण का ग्रभाव है। यदि कहा जाय कि स्वभाव का विनाश मानने पर जीव का विनाश प्राप्त होता है सो ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्यों कि लक्षण का विनाश होने पर लक्ष्य का विनाश होता है ऐसा न्याय है, किन्तु ज्ञान-दर्शन को छोड़कर अन्य जीव का लक्षण नहीं है। अगुरुल घु भी जीव का लक्षण नहीं है, क्यों कि वह आकाश प्रादि अन्य द्रव्यों में भी पाया जाता है अतः अगुरुल घुगुण का प्रभाव हो जाने पर भी (विभाव रूप परिणामन हो जाने पर भी) जीव का अभाव नहीं होता है। कमी का नाश करने पर स्वाभाविक अगुरुल घुगुण प्राप्त होता है।

भी अंकलंकदेव ने भी राजवातिक में कहा है--

'मुक्तजीवानां कथमितिचेत् ? अनादिकमैनोकमैसंबन्धानां कमेवियक्नुसमगुरुलध्स्वम्, तदत्यन्तविनिवृत्तौ तु स्वभाविकमाविभैवति ।'

मुक्तजीवों के अगुरुलघृत्व कैसे सम्भव है ? संसारी जीवों के अनादिकाल से कर्म-नोकर्म का सम्बन्ध प्रवाह-रूप से चला आ रहा है, मुक्तजीवों के कर्म-नोकर्म उदयजितत प्रगुरुलघुत्व की अत्यन्तितवृत्ति हो जाने से स्वाभाविक-प्रगुरुलघुगुण का आविर्भाव हो जाता है।

इसी बात को भी भास्करनिष्द आचार्य ने भी कहा है---

'मुक्तारमानां तु कर्मकृतागुरलघुत्वाभावेऽपि स्वभाविकं तदाविर्मविति ।'

---जै. ग. 22-10-70/VIII/ पद्धचंड

शंका—सोतगढ़ से प्रकाशित 'लघुर्जनसिद्धान्तप्रवेशिका' में अगुरुलघुगुण का रवरूप इसप्रकार कहा है— 'जिस शक्ति के कारण से द्रव्य में द्रव्यपना कायम रहता है, अर्थात् एक द्रव्य दूसरे द्रव्यख्य नहीं होता है, एक गुण दूसरे गुण्क्य नहीं होता है और द्रव्य में रहने वाले अनन्तगुण बिखर कर अलग-अलग नहीं हो जाते हैं, उस शक्ति को अगुरुलघुत्वगुण कहते हैं।' इसका अभिप्राय क्या स्वरूप प्रतिष्ठत्व नहीं है जैसा कि समयसार की सत्तरहवीं शक्ति में कहा गया है ?

सम्प्रधान—अस्तापपद्धति सूत्र ९९ व श्लोक ५ में अग्रुदलघुगुण का स्वरूप इसप्रकार कहा गया है— 'अग्रुदलघोष्त्रिवोऽगुरुलघुत्वम् सूक्ष्मा अवाग्गोचराः प्रतिक्षणं वर्तमाना आगमप्रमाण्यावश्युपगम्या अग्रुदलघुगुणाः ॥९९॥

> सूक्ष्मं जिनोदितं तत्त्वं, हेतुभिनेव हन्यते । आज्ञासिद्धं तु तद्द्धाह्यं, नान्यथावादिनो जिनाः ॥५॥

जो सूक्ष्म है, वचनों के अगोचर है, प्रतिसमय परिणमनशील है तथा आगमप्रमाण से जाना जाता है, वह अगुरुलधुगुण है।

अगुरुलघुगुण चूं कि प्रतिसमय परिणमनणील है इसीलिए शुद्धदव्यों में षट्स्थानगतित वृद्धि-हानिस्प स्वभावपर्याय होती रहती हैं। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा भी है—

'स्वाभाववर्यायो नाम समस्त द्रव्याणाभारमीयारमीयारमिश्यागुरुलधुगुणद्वारेण प्रतिसमयसमुदीयामानवद्रस्थानपतित-वृद्धिहानिनानात्यानुमूतिः ।'

समस्त द्रव्यों में अपने-अपने अगुरुलघुगुणद्वारा प्रतिसमय प्रगट होने वाली षट्स्थानपतित हानि-वृद्धिरूप अनेकत्व की अनुभूति स्वभावपर्याय है।

धी अकलंकदेव ने भी कहा है—

'यस्योदयादयस्पिण्डयत् गुरुत्याद्याधः पतित न वाऽकंतूलवरुलघुत्याद्दर्वं गद्धति तद्गुरुलघुनाम । धर्मादी-नामजीवानां कथमगुरुलघुत्वमिति चेत् ? अनादिपारिणामिकागुरुलघुश्यगुणयोगात् मुक्तजीवानां कथमिति चेत् ? अनादिकर्मनोकर्मसम्बन्धानां कर्मोदयकृतमगुरुलघुत्वम्, तदत्यन्तविनिवृत्तो तु स्वाभाविकमाविभवति ।'

--- रा० बा० द।११।१२

व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ ११७३

जिसके उदय से इतना भारी नहीं हो जाता कि लोहिषण्ड की तरह नीचे पृथिवी में घूमता चला जाय और इतना हल्का नहीं होता कि धर्कतूल ( ग्रांखों की रुई) के समान इषर-उपर उड़ता फिरे। घर्म, अधर्म, ग्राकाश, काल में अनादि स्वाभाविक ग्रगुरुलघुगुगा के कारण अगुरुलघुपना है। ग्रनादिकाल से कर्म व नोकर्म से बन्धे हुए संसारी जीवों में कर्मोदयकृत अगुरुलघुपना है। कर्म-नोकर्म से अत्यन्त निवृत्त होने पर मुक्तजीवों में स्वाभाविक ग्रगुरुलघुगुण का ग्राविभाव हो जाता है।

समयसार में अगुरुलघुशक्ति का स्वरूप इसप्रकार कहा है-

'षद्स्थानपतितवृद्धिहानिपरिणतस्वरूपप्रतिष्ठत्वकारणविशिष्टगुणात्मिका अगुरुलघुत्वशक्तिः।'

स्वरूपप्रतिष्ठत्व में कारण्क्प षट्म्थानपिततबृद्धि-हानिवाली विशिष्टगुणस्वरूप अगुरुलघृतवशिक्त है। अर्थात् पदि षटस्थानपिततबृद्धि-हानि न हो तो शुद्धद्वयों में परिण्मन न होने से द्रव्य कूटस्थ हो जायगा। द्रव्य कूटस्थ होता नहीं, अतः षट्स्थानपिततबृद्धि-हानि द्रव्यके स्वरूप-प्रतिष्टत्व में कारण है। यहाँ पर यह नहीं कहा गया कि अगुरुलघु के कारण एक द्रव्य दूसरे द्रव्यरूप या एक गुण दूसरे गुणरूप नहीं होता, क्योंकि यह कार्य तो अस्तित्व गुण का है। लघुजैनसिद्धान्तप्रवेशिका में 'षट्स्थान पतितहानि-वृद्धि अगुरुलघुगुण का कार्य है' ऐसा कथन नहीं है। अतः लघुजैनसिद्धान्तप्रवेशिका में अगुरुलघुगुण का जो स्वरूप बतलाया गया है वह आवंगन्थ अगुकूल नहीं है।

-- जै. ग. ९-१०-७ ५/र. ला. जैन; एम. कॉस.

### सिद्धों में भ्रगुरुलघुगुण

शंका — 'सिद्धों में गोत्रकर्म के नाश से अगुरुलघुगुण प्रकट होता है,' यहाँ अगुरुलघुका क्या तात्पर्य है ? 'अन्यत्र केवलसम्यवत्वज्ञानदर्शनसिद्धत्वेश्यः' सूत्र में सिद्धों के अगुरुलघुगुण का कोई जिन्न नहीं है, सिद्धों में अगुरुलघुगुण क्यों माना जाय ?

समाधान — प्रत्येक द्रव्य में अगुरुलघु साधारण गुण होता है जिसके द्वारा षट्गुणी हाति-वृद्धिरूप परिणामन अर्थात् स्वभावअर्थपर्याय शुद्धद्रव्यों में प्रतिसमय होती रहती है। कहा भी है—

''अस्तित्वं, वस्तुत्वं, द्रव्यत्वं, प्रमेयत्वं, अगुरुलयुत्वं, प्रदेशत्वं, चेतनत्वमचेतनत्वं, मूर्तत्वममूर्तत्वं द्रव्याणां दग्ग सामान्यगुणाः प्रत्येकमण्टावद्दौ सर्वेषाम् । अगुरुलयुविकाराः स्वभावार्यपर्यायस्तेद्वादशया पड्वृद्धिरूपाः षड्ढानि-रूपाः । सूक्ष्मा अवाग्गोचराः प्रतिक्षणं वर्तमाना आगमप्रमाणादभ्युष्गम्या अगुरुलघुगुणाः । आलापपद्धति

"स्वभावपर्यायो नाम समस्तद्रव्याणामात्मीयात्मीयागुरुलघुगुणद्वारेण प्रतिसमयसमुरीयमान वद्स्थानपतित-वृद्धिहानिनानात्वानुभूतिः।" प्रवचनसार गाया ९३ होका

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि अगुरुलघु सामान्यगुण है जो सूक्ष्म है, वचन के अगोचर है, जिसमें प्रतिसमय वर्तना होती रहती है तथा आगमप्रमाण से जाना जाता है। समस्त द्रव्यों में अपने-अपने अगुरुलघुगुण के द्वारा प्रतिसमय षट्स्थानपतित वृद्धिहानिरूप स्वभावअर्थपर्याय होती रहती है।

संसार।वस्था में द्रव्यकर्मवन्ध के कारण जीव अधुद्ध हो रहा है अतः उसमें स्वभाविक अगुरुलघुगुण का तिरोभाव हो रहा है, क्योंकि उसका विभावरूप परिणमन हो रहा है। "अगुरुवलहुअतं णाम जीवस्त साहावियमित्य चे ण, संसारावत्थाए कम्मपरतंतिम्म तस्सामावा ।" धवल पु० ६ पृ० ५८

अगुरुल चुत्व जीव का स्वाभाविकगुण है ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि संसारावस्था में कमें-परतन्त्र जीव में उस स्वाभाविक अगुरुल चुगुरा का अभाव है।

"मुक्तजीवानां कथमिति चेत् ? अनादिकमैनोकमै सम्बन्धानां कर्मोदयकृतमगृरुलघुरवम्, तदस्यन्तविनिवृत्तौतु स्वाभाविकमाविमैवति ।" (रा. वा. ८।१९।५२)

धनादि कर्म-नोकर्मबद्ध जीवों के अर्थात् संसारीजीवों के कर्मोदयजनित अगुरुलघुपना है। उस कर्मोदय-कृत अगुरुलघु से प्रत्यन्त निद्वत्त हो जाने पर मुक्तजीवों के स्वामाविकअगुरुलघुगुण का घ्राविर्माव होता है।

''मुक्तजीवे षट्स्थानगतागुरुलघुकगुणवृद्धिहान्यपेक्षयाभङ्गत्रव्यमवबोद्धन्यमिति सूत्रतात्पर्यम् ।'' ( प्रवचनसार गा० १८ टीका )

मुक्तजीवों में अगुरुलघुगुण में षट्स्थानद्वद्धि-हानि की अपेक्षा उत्पाद, व्यय, श्रीव्य जानना चाहिये ऐसा सुत्र का तात्पर्य है।

सस्वार्धसूत्र अ० १० सूत्र ४ में सिद्धों के समस्त गुणों के नाम नहीं दिये गये हैं मात्र कुछ गुणों का नास देकर अन्यमुणों का संकेत किया गया है। श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने तस्वार्थसार में ''गोत्रकमंसमुक्छेदात्सदाऽगौरव-लाघवाः।'' इन मक्दों द्वारा सिद्धों में प्रगुरुल घुगुण का कथन किया है।

--जै. ग. 19-11-70/VII/ त्रां. कु. बड़जात्या

शंका—सिद्धों में अगुरुलघुगुण में हानि-त्रुद्धिकी अपेक्षा या अन्य किन्हीं गुणों की अपेक्षा भेव किया जा सकता है या नहीं ?

समाधान-स्वाभाविक अगुरुलधुगुण में नियतकम अनुसार धविभागप्रतिच्छेदों में हानि-वृद्धि होती रहती है। श्रतः सिद्धों में अगुरुलधुगुण में हानि-वृद्धि की श्रमेक्षा से कोई भेद नहीं है। सिद्धों में धन्य गुणकृत भेद भी नहीं है, क्योंकि सभी गुण सुद्ध स्वाभाविक धवस्था को प्राप्त हो गये हैं। क्षेत्र, काल व अवगाहना संबंधी भेद है। पूर्व-पर्याय की अपेक्षा सिद्धों में भेद किया जा सकता है जिसका कथन स. सि. अ १० सूत्र ६ की टीका में किया गया है। वह सूत्र निम्नप्रकार है—"क्षेत्रकालगतिलिङ्गतीर्थमारित्रप्रत्येकसुद्धबोधितज्ञानावगाहनान्तरसंख्याल्पबहुत्वतः साध्याः।"

—जं. ग. 1-4∙71/VII/ र. ला. जेन

श्रगुरुलघुगुण में एक ही समय में पूरी षट्स्थान पतित वृद्धि हानि नहीं हो सकती

संका — आतमा में एक अगुरुलघ्गुण भी है, जिसमें प्रतिसमय षट्स्थानपतितहानि वृद्धि होती है तथा यह स्वभाषयांय है, सिदों में भी होय है। इसके विषय में पं॰ वीयचन्द्रजी शाह ने विद्विलासनामक पुस्तक के पृ॰ द्र पर लिखा है — "षट्गुणी वृद्धि हानि एकसमय में सध है।" इसमें मुझे शंका है कि अशुद्ध जीव में स्वमाववर्षाय कैसे संभव है? एक ही समय में षट्स्थान—हानि और षट्स्थानवृद्धि अर्थात् छहप्रकार की हानियाँ और छहप्रकार की वृद्धियां एक ही अगुरुलघुगुण की बारह पर्यायें एक ही समय में कैसे संभव हैं?

- व्यक्तित्व भौर कृतित्व ]

[ **११७**%

समाधान — आत्मा में जो अगुरुलधुगुण है वह स्वाभाविकगुण है, किन्द्रू संसारावस्था में कर्मंपरतन्त्रजीव में उस स्वाभाविकअगुरुलघुगुण का अभाव है। जैसा कि धवल पु० ६ में कहा है—

"अगुरुवलहुअसं णाम जीवस्स साहावियमित्य चे ण, संसारावस्थाए कश्मपरतंतिम्म तस्साभावा ।" [ पृ० ः ५६ ] इसका भाव ऊपर कहा जा चुका है।

मुक्त (सिद्ध ) जीवों में इस स्वाभाविकअगुरुलघुगुराका आविर्माव होता है। जैसा कि कहा गया है -

''मुक्तजीवानां कथमिति चेत् ? अनादिकर्मनोकर्मसंबंधानांकर्मोवयकृतमगुरुलधुरवम्, तदस्यन्तविनिवृत्तौ तु - स्वाभाविकमाविर्मवति ।'' [ रा. वा. अ. म सूत्र ৭१ वार्तिक ৭২ टोका ]

अनादिकाल से कर्म व नोकर्म से बद्ध जीवों के (संसारी जीवों के) कर्मोदय के द्वारा किया हुआ अगुरु-लघुत्व होता है। कर्मोदय से अत्यन्त मुक्त हुए जीवों के (सिद्धों के) स्वाभाविक श्रगुरुलघुत्व आविभूत हो जाता है अर्थात् स्वाभाविक अगुरुलघुगुण के द्वारा अगुरुलघुत्व होने लगता है।

इस अगुरुलघुगुण में छहप्रकार की वृद्धि भीर छहप्रकार की हानि होती है, (१) अनन्तभाग-वृद्धि, (२) असंख्यातभाग-वृद्धि, (३) संख्यातभाग-वृद्धि, (४) संख्यातभाग-वृद्धि, (४) संख्यातभाग-वृद्धि, (५) असंख्यातभाग-वृद्धि, (६) अनन्तगृग्ग-वृद्धि। (७) अनन्तभाग-हानि, (१०) संख्यातगृण-हानि, (११) असंख्यात गृण-हानि, (१०) असंख्यात गृण-हानि, (१२) अनन्तगृग्ग-हानि। इन बारहप्रकार की वृद्धि-हानि में से एकसमय में अपने नियतक्रम से एक ही प्रकार की वृद्धि-हानि का होना सम्भव नहीं है। छहोंप्रकार की वृद्धि का नियतक्रम इसप्रकार है—-

'हिट्ठाट्ठाणपस्वणाए अणंतभागव्यहियं कंदय गंतूण असंखेजजमागव्यहियं हु।णं ॥ २१५ ॥ कि कंदयपमाणं ? अंगुलस्स असंखेजजित्यागे । असंखेजजभागव्यहियं कंदयं गंतूण संखेजजभागव्यहियं कंदयं गंतूण संखेजजगुणव्यहियं हु।णं ॥ २१६ ॥ संखेजजभागव्यहियं कंदयं गंतूण असंखेजजगुणव्यहियं हु।णं ॥ २१९ ॥ अणंतमागव्यहियं गंतूण असंखेजजगुणव्यहियं हु।णं ॥ २१९ ॥ अणंतमागव्यहियाणं कंद्यवर्गः कंदयं च गंतूण अणंतमुणव्यहियं हु।णं ॥ २१९ ॥ अणंतमागव्यहियाणं कंद्यवर्गः कंदयं च गंतूण संखेजजगुणव्यहियं हु।णं ॥ २२९ ॥ अणंतमागव्यहियाणं कंद्यवर्गः कंदयं च गंतूण असंखेजजभागव्यहियं हु।णं ॥ २२२ ॥ संखेजजगुणव्यहियं हु।णं ॥ २२२ ॥ संखेजजगुणव्यहियं हु।णं ॥ २२३ ॥ संखेजजगुणव्यहियं हु।णं ॥ २२२ ॥ संखेजजगुणव्यहियाणं कंदयवर्गाः कंदयं च गंतूण अणंतगुणव्यहियं हु।णं ॥ २२३ ॥ संखेजजगुणस्स हेट्ठदो अणंतभागव्यहियाणं कंदयवर्गाः कंदयं च ॥ २२४ ॥ असंखेजजगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गाः कंदयं च ॥ २२६ ॥ असंखेजजगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गाः कंदयं च ॥ २२६ ॥ असंखेजजगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गाः कंदयं च ॥ २२६ ॥ असंखेजजगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गाः कंदयं च ॥ २२० ॥ अणंतगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गावर्गो तिष्णिकंदयवणाः तिष्णिकंदयवर्गाः कंदयं च ॥ २२० ॥ अणंतगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गावर्गो तिष्णिकंदयवर्गाः वर्गं च ॥ २२० ॥ अणंतगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गां कंदयं च ॥ २२० ॥ अणंतगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गां कंदयं च ॥ २२० ॥ अणंतगुणस्स हेट्ठदो असंखेजजभागव्यहियाणं कंदयवर्गां कंदयं च ॥ २२० ॥

[ ध. पु. १२ पृ. १९३-२०२ ]

अधस्तनस्थान प्ररूपणा में अनन्तभागवृद्धि काण्डकप्रमाण जाकर ग्रसंख्यातभागवृद्धि का स्थान होता है ।। २१४ ।। अंगुल का असंख्यातकांभाग कांडक का प्रमाण है। कांडकप्रमाण असंख्यातभागवृद्धि जाकर संख्यातभाग वृद्धि का स्थान होता है।। २१६ ।। काण्डकप्रमाण संख्यातभागवृद्धि जाकर संख्यातगुणवृद्धि का स्थान होता है ।। २१७ ।। काण्डकप्रमाण संख्यातगुणवृद्धि जाकर असंख्यातगुणवृद्धि का स्थान होता है।। २१८ ।। काण्डकप्रमाण असंख्यातगुरावृद्धि जाकर अनन्तगुरावृद्धि का स्थान उत्पन्न होता है।। २१९। काण्डक का वर्ग घौर एक काण्डक प्रमाणवार अनन्तभागवृद्धियों के होने पर एकबार संख्यातभागवृद्धि होती है।। २२९।। काण्डक वर्ग और एक कांडकबार संख्यातभागवृद्धियों के होने पर एकबार असंख्यातगुरावृद्धि होती है।। २२१।। कांडकवर्ग घौर एक कांडकबार संख्यातभागवृद्धियों के होने पर एकबार असंख्यातगुरावृद्धि होती है।। २२२।। कांडकवर्ग घौर एक कांडकबार संख्यातगुरावृद्धियों के होने पर एकबार अनन्तगुरावृद्धि का स्थान होता है।। २२३।। संख्यातगुरावृद्धि के नीचे, कांडक का घन + दो कांडकवर्ग + एक कांडक इतनी बार अनन्तभागवृद्धि होती है।। २२४।। एक बार प्रसंख्यात गुरावृद्धिस्थान के नीचे, एक कांडक घन + दो कांडकवर्ग + एक कांडक, इतनी बार असंख्यातभागवृद्धि होती है।। २२४।। अनंतगुरावृद्धिस्थान के नीचे, एक कांडक घन + दो कांडकवर्ग + एक कांडक, इतनी बार संख्यातभागवृद्धि होती है।२२६। असंख्यातगुरावृद्धि के नीचे, एक कांडकवर्ग का वर्ग + एककांडक, इतनी बार अनन्तभागवृद्धि होती है।२२६। अनन्तभागवृद्धि होती है।२२७।। प्रनन्तगुरावृद्धि के नीचे, एक कांडकवर्ग का वर्ग + एक कांडकवर्ग का वर्ग + तीन कांडकवर्ग नित्र कांडकवर्ग का वर्ग + एक कांडकवर्ग का वर्ग + एक कांडकवर्ग का वर्ग म छह कांडकघन म चार कांडकवर्ग निर्ण कांडक, इतनी बार अनन्तभागवृद्धि होती है।। २२८।। इतन्तभागवृद्धि होती है।। २२८।। अनन्तभागवृद्धि के नीचे, कांडक की घातथ्य चार कांडकवर्ग का वर्ग म छह कांडकघन म चार कांडकवर्ग निर्ण कांडक, इतनी बार अनन्तभागवृद्धि होती है।। २२८।।

उपसंहार—एक षट्स्थानपतितवृद्धि में धनन्तगुणवृद्धि एक बार, असंख्यातगुणवृद्धिकांडक ( मंगुल का असंख्यातयाँभाग ) प्रमाणवार ( सूत्र २१९ ), संख्यातगुणवृद्धि कांडकवमं भीर एक कांडकप्रभाणवार होती है ( सूत्र २२३ ), संख्यातभागवृद्धि एक कांडकवन + दो कांडकवर्ग + एक कांडकप्रमाणवार होती है ( सूत्र २२६ ), असंख्या तभागवृद्धि एक कांडकवर्ग का वर्ग + तीन कांडकवन + तीन कांडकवर्ग + एक कांडकप्रमाणवार होती है (सूत्र २२६) मनश्तभागवृद्धि कांडकथात ५ + चार कांडक वर्ग का वर्ग + छह कांडकथन + चार कांडक वर्ग + एक कांडकप्रमाणवार होती है।

इसीप्रकार छह हानिस्थान के विषय में जान लेना चाहिये। ये सब हानि व वृद्धि प्रसंख्यात समयों में होती है। सिद्धान्त के विरुद्ध एकसमय में षट्स्थानवृद्धि व हानि का कथन उचित नहीं है। अनार्ष-प्रंथों में सिद्धान्त-न्त-विरुद्ध कथनों की संमावना रहती है। अतः आर्षश्रन्थों का स्वाध्याय करना उचित है। अनार्ष पुस्तकों की पढ़ने से सिद्धान्त विरुद्ध धारणा बन जाती है, जैसा कि प्रायः देखा जाता है।

— जै. ग. 12-2-76/VI/ ज. ला. जैन

## ब्रात्मा में वैमाविक शक्ति नहीं; स्वाभाविक शक्ति है

शंका---आत्मा में स्वाभाविकशक्ति है या वैभाविकशक्ति है या दोनों शक्तियां हैं ?

समाधान — आत्मा में वैभाविकशक्ति तो है नहीं, क्योंकि किसी भी दि॰ जैनाचार्य ने श्रात्मा में वैभाविक-शक्ति का कथन नहीं किया है। समयसार की आत्मख्याति संस्कृत टीका के अन्त में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने आत्मा की ४७ शक्तियों का कथन किया है, उसमें भी वैभाविकशक्ति का कथन नहीं किया गया, किन्तु निम्न स्वाभाविक शक्तियों का कथन पाया जाता है—

"सकलकर्मकृतज्ञातृत्वमात्रातिरिक्तपरिणामकरणोपरमात्मिका अकर्तृ त्वशक्तिः । सकलकर्मकृत, ज्ञातृत्वमात्रा-तिरिक्तपरिणामानुभवोपरमात्मिका अभोवतृत्वशक्तिः । सकलकर्मोपरमप्रवृत्तात्मप्रदेशनैष्पद्यरूपा निष्कियत्वशक्तिः ।" **व्यक्तिश्व और कृतित्व** ] [ ११७७

मकर्तृत्वशक्ति, ग्रभोक्तृत्वशक्ति, निष्क्रियत्वशक्ति ये स्वाभाविकशक्ति हैं, इनके विपरीत क्रियावती आदि वैभाविकशक्ति का कथन आर्थप्रस्थों में नहीं पाया जाता है। कर्मोदय के कारण इन शक्तियों का विपरीत परिणमन सम्भव है। जैसा कि श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—

"यतः परिणामस्वभावत्वेनात्मनः सप्ताचिः संगतं तोयमिवायश्यंभाविविकारत्यत्सौककसंगाःसंयतोऽप्यसंयत एव स्यात् भ

क्योंकि ग्रात्मा परिणामस्वभाववाला है इसलिये लौकिकसंग से विकार श्रवश्यम्भावी है अतः संयत भी असंयत हो जाता है। जैसे श्रव्यिक के संयोग से जल उष्ण हो जाता है।

## ग्रशुद्ध जीव में पर्यायरूप वैभाविक शक्ति होती है; ब्रव्यरूप नहीं

शंका — समयसार के अन्त में ४७ शक्तियों का कथन है। वे शुद्धजीव की ही शक्तियां हैं या संसारी की भी ? विशायकप परिणमन करने की शक्ति भी कोई विशेष होती है क्या ?

समाधान—४७ शक्तियाँ प्रत्येक जीव में हैं। उनमें से कुछ ऐसी शक्तियाँ हैं जो संसारीजीव के प्रगट नहीं हुईं। श्री अरहंत भगवान व सिद्धभगवान के प्रगट हो गई हैं जैसे सर्वंदर्शिस्व शक्ति, सर्वंज्ञत्वशक्ति। कुछ ऐसी शक्तियाँ हैं जो मात्र श्री सिद्धभगवान के व्यक्त हैं जैसे अमूर्तेत्वशक्ति।

विभावरूप परिएामन करने की शक्ति अर्थात् वैभाविकशक्ति पर्यायशक्ति है। जो समुद्ध जीव के होती है। जीव की अमुद्ध स्रवस्था का अभाव होने पर वैभाविकशक्ति का भी स्रभाव हो जाता है। कहा भी हैं—

"भन्यजीव की अशुद्धपरिणति को ग्रंशुद्धशक्ति कारण कहना हो तो उसे जीव के विभावपरिणाम की या प्रशुद्धजीव की शक्ति कहना होगा, क्योंकि उसके विभावों का अभाव होते ही उसकी प्रशुद्ध का भी ग्रभाव हो जाता है। दूसरी बात यह है कि जिसप्रकार शुद्धशक्ति की ग्रभिव्यक्ति हो जाने पर वह पारिणामिक नित्य होने से काल-द्रश्य के निमित्त से उसका शुद्ध परिणमन होता रहता है, उसीप्रकार अशुद्धि का ग्रभाव होने पर भी अशुद्धशक्ति जीव के साथ तादातम्यसम्बन्ध को प्राप्त हुई होने से जीव की शुद्धावस्था में भी जीवाश्रित रहती है। ऐसा माना तो जीव की शुद्ध ग्रवस्था में भी उस शक्ति का कालद्रव्य के निमित्त से अशुद्धपरिणमन होता ही रहेना, किन्तु शुद्ध-जीव के अशुद्धपरिणमन का सद्भाव न शास्त्र सम्मत है और न युक्ति सिद्ध है। इससे स्पष्ट हो जाता है कि अशुद्ध वने हुए भव्यजीव की अशुद्धशक्ति ग्रनादिसांत है, वह श्रशुद्धजीव के विभावपरिणाम की शक्ति है, शुद्धजीव की नहीं है। (फलटन नगरस्थ श्री बृषभनाथ दिगम्बर जैन ग्रन्थमाला से प्रकाशित समयसार पृ० १२५)

—ज". ग. 4-2-71/VII/ कस्त्रधन्द

## वैभाविकशक्ति तथा वैभाविक गुरा

शंका — वैभाविकशक्ति तथा वैभाविकगुण में क्या अन्तर है ? क्या ये दोनों पदार्थ में नित्यक्रप से रहते हैं ? क्या वैभाविकगुण निश्यक्ष्य से ब्रथ्य में रहता है और वैभाविकशक्ति अनित्यरूप से रहती है ? समाधान — आषंग्रन्थों में वंभाविकगुण या वंभाविकद्रव्यणित का कथन नहीं है, यदि अनार्षग्रन्थों में ऐसा कथन हो तो वह उससमय तक माननीय नहीं हो सकता जब तक कि उसका समर्थन किसी प्रापंवानय के द्वारा न हो जावे। सनापंग्रन्थ में यदि एक भी कथन सिद्धांतिवरुद्ध पाया जाता है तो उसके प्रन्य कथन को भी श्रद्धादिष्ट से नहीं देखा जा सकता, जब तक यह सिद्ध न हो जावे कि वह कथन प्राप्तांतुकूल है। वैभाविकगुण तो हो नहीं सकता है, नयों कि द्वन्य के शुद्धस्वभाव के अनुसार द्वन्य का परिणमन होने पर वैभाविकगुण निर्थंक हो जावगा। वैभाविकद्रव्यशक्ति भी नहीं हो सकती है किन्तु अशुद्धद्वव्य की पर्यायशक्ति हा सकती है। द्रव्य के शुद्ध हो जाने पर उस वैभाविकपर्यायशक्ति का अभाव हो जाता है।

भ्रात्मा में क्रियावतीशक्ति नहीं है, किन्तु निष्कियत्वशक्ति है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने समयसार के अन्त में ४७ शक्तियों का कथन किया है उसमें २३ वीं निष्क्रियत्वशक्ति है। निष्क्रियत्वशक्ति का स्वरूप इस-प्रकार है—

'सकलकर्मोपरमप्रवृत्तात्मप्रदेशनैव्पंद्यरूपा निवित्रयत्वशक्तिः ।'

समस्त कर्मों के उपश्रमसे प्रवृत्त आत्मप्रदेशों की निस्पन्दता स्वरूप निष्क्रियत्वशक्ति है। जब तक शरीरनामकर्मोदय रहता है उसके निमित्त इस निष्क्रियत्वशक्ति का क्रियारूप (प्रदेश परिस्पन्दरूप) विभावपरि-शमन होता है। कर्मों का क्षय हो जाने पर निष्क्रियत्वशक्ति का निक्पन्दता स्वाभाविकस्वरूप हो जाता है।

यदि श्री अमृतचन्द्राचार्य को वैभाविकद्रथ्य शक्ति की मान्यता इष्ट होती तो ४७ शक्तियों में वैभाविकशक्ति का भी भ्रवश्य कथन करते। इससे स्पष्ट है कि वैभाविकशक्ति की मान्यता श्री अमृतचन्द्राचार्य को इष्ट न थी।

अनन्त पुद्गलपरमाणुओं का परस्पर बंध से घटपर्याय उत्पन्न होने पर उसमें जलधारणरूप पर्यायशक्ति उत्पन्न होती है, किन्तु घट के नष्ट होने पर जलधारणरूप पर्यायशक्ति भी नव्ट हो जाती है। उसीप्रकार जीव और पुद्गल के परस्परबंध से विभावरूप परिणमनशक्ति है, मुक्त हो जाने पर विभावपरिणमनरूप वैभाविकपर्यायशक्ति का भी अभाव हो जायगा।

—वौ. म. 6-1-72/VII/·····

## सिद्धों में मोक्तृत्व का सद्माव कैसे ?

शंका — तः रा. वा. अध्याय २ सूत्र ७ वार्तिक १३ में 'भोवतृत्व' को जीव का साधारण पारिणामिकभाव कहा गया है। इस भाव का सद्भाव सिद्धों में कैसे सम्भव है ?

समाधान—सिद्धभगवान प्रतिसमय अव्याबाधसुख को मोगते हैं इसलिये सिद्धों में भोक्तृत्व पारिणामिक-भाव है। भव्यसिद्धिक पारिणामिकभाव का तो, साक्षात् सिद्ध हो जाने पर, अभाव हो जाता है, क्योंकि वे अब होने वाले सिद्ध नहीं हैं, किन्तु सिद्ध हो चुके हैं।

---परावार/जा. ला. जॅन; भीण्डर

#### साधाररा संसारी जीव के प्रस्तित्व वस्तुत्वादि गुण ब्रशुद्ध परिणमन करते हैं

शंका—मिष्याद्विष्ट अर्थात् साधारण संसारीजीव के निम्नगुण क्या शुद्धक्य परिणमन करते हैं—(१) अस्तित्य अर्थात् सत्ता गुण, (२) वस्तुत्व, (३) प्रवेशत्व, (४) अगुरुलधृत्व, (४) प्रमेथत्व, (६) अकार्य-कारणत्व, (७) नित्यत्व, (८) गुणत्व?

समाधान-गुण का लक्षण इसप्रकार है-

''द्रव्याश्रया निर्मु जा गुणाः'' मोक्षशास्त्र ५/४९ ।

जो द्रव्य के आश्रय हों श्रीर स्वयं निर्मुण हों वे गुण हैं। पर्यायाश्रित गुण नहीं होते, क्योंकि पर्याय कादा-चित्क होती है। तस्वार्थवृक्ति में कहा भी है—-

"ये नित्यं द्रव्यमाश्चित्य वर्तन्ते त एव गुणा भवन्ति न तु पर्यायाश्यगुणा भवन्ति, पर्यायाश्चिताः गुणाः कादाचित्भवा वर्तन्ते इति ।" इसका भाव ऊपर कहा गया है ।

(१) अस्तित्व भर्थात् सत्गुण का लक्षण इसप्रकार है — "उत्पादन्यस्योध्यपुक्तं सत् ।। ५।२९ ॥ संसारी चतुर्गति में भ्रमण के कारण विकारीपर्यायों का उत्पाद व न्यय हो रहा है । श्री कुन्दकुन्वाचार्य ने कहा भी है——

#### णरणार्यतिरियसुरा पञ्जाया ते विभाविमिबि भणिवा । कम्मोपाक्षि विविज्ञिय पञ्जाया ते सहाविमिबि भणिवा ।। १५ ॥ नियमसार

मनुष्य, नारक, तियँच, देव ये विभावपर्यायें हैं तथा कर्मरहित जो पर्याय है वह स्वभावपर्याय है यदि कहा जाय कि पर्याय अशुद्ध है किन्तु द्रव्य तो शुद्ध है सो भी कहना उचित नहीं है, क्योंकि द्रव्य ने ही तो अशुद्धपर्यायरूप परिणमन किया है, और उससमय वह द्रव्य उस अशुद्धपर्याय से तन्मय है।

#### परिणमित जेण दब्बं, तक्कालं तम्मयं स्ति पण्णतं । तम्हा धम्मपरिणदो, आदा धम्मो मुरोधको ॥ ८ ॥ प्रवचनसार

द्रश्य जिससमय में जिसपर्याय से परिणमन करता है, उससमय वह द्रव्य उसपर्यायरूप है ऐसा श्री जिनेन्द्र• देव ने कहा है। इसलिये धर्मपरिणत भ्रात्मा को धर्म जानना चाहिये। अतः संसारी जीव का सत्तागुण विभावरूप हो रहा है।

- (२) वस्तुत्वगुण का लक्षण इसप्रकार है—"वसन्ति द्रव्यगुणपर्याया अस्मिन्निति वस्तु।" स्वामिकातिकेयान नुप्रेक्षा गा. २४२ की टीका। जिसमें द्रव्यगुणपर्याय बसते हैं ( रहते हैं ) वह वस्तु है। संसारी जीव का द्रव्य, गुण बीर पर्याय तीनों विकारी ग्रथात् अशुद्ध हो रहे हैं अतः वस्तुत्वगुण भी अशुद्ध परिणमन कर रहा है।
- (३) प्रदेशस्वगुण संसारीजीव के प्रदेशों में निरन्तर संकोच-विकोच होता रहता है। कभी संसारीजीव अधिकक्षेत्र में व्याप्त होकर रहता है, कभी स्तोकक्षेत्र व्याप्त कर रहता है अतः प्रदेशत्वगुण ग्रशुद्ध हो रहा है, क्योंकि 'प्रदेशस्व' क्षेत्रस्व' ऐसा श्री देवसेनाचार्य ने आलापपद्धति में कहा है।
- (४) अगुरुलघुत्व अगुरुलघुत्वगुण का आविर्भाव सिद्धों में होता है, संसारावस्था में तो कर्मोदय के द्वारा अगुरुलघुत्व होता है। कहा भी है—''गुक्तजोबानां कथमिति चेतृ ? अनाविकर्मनोकर्मसंबन्धानां कर्मोदयकृतनगुरुलघ्-त्थम्, तदस्यन्तविनिवृत्तौ तु स्वाभाविकमाविर्मवति ।'' [ रा० वा० वा११।१२ ] अतः संसारीजीव के अगुरुलघुरव-गुण भी अगुद्ध हो रहा है।
- (१) प्रमेयत्व मिथ्यादृष्टिजीव को स्व का यथार्थ बोध नहीं होता है ग्रतः स्वज्ञान का विषय न होने से यद्यपि प्रमेयत्वगुण को अणुद्ध कहा जा सकता है तथापि स्वाभाविकज्ञान का विषय होने की अपेक्षा प्रणुद्ध नहीं भी कहा जा सकता है। मिथ्यावृष्टिजीव अणुद्ध होने के कारण अणुद्ध रूप ही प्रमेय होगा।

(६) अकार्य-कारणस्य धर्म है, गुण नहीं है। द्रव्यायिकनय की अपेक्षा प्रत्येकद्रव्य अकार्य व अकारण है, किन्तु पर्यायाधिकनय की अपेक्षा कार्य-कारण भी है। द्रव्य पूर्वपर्यायसहित कारण है और उत्तरपर्याय कार्य है। स्थामिकातिकेयानुप्रेक्षा में कहा भी है—

पुश्वपरिणामज्ञतं कारण, भावेण बट्टदे वन्तं। उत्तरपरिणामजुद तं चिय, कज्जं हवे णियमा ॥ २२२ ॥

(७) निस्यत्व भी धर्म है, गुण नहीं है। द्रव्यदेष्टि से द्रव्य नित्य है, किन्तु पर्यायाधिकनय से द्रव्य अनिश्य है। श्री कुम्दकुन्द आसार्य ने कहा भी है—

> उप्पत्ती व विणासी बब्बस्स. य णित्य अस्थि सब्भावो । विगमुप्पावधुवत्तं करेंति, तस्सेव पज्जाया ॥ ११ ॥ पंचास्तिकाय

टीका—"द्रव्यार्थार्यणायामनुत्पावसमुच्छेदं सत्स्वभावमेव द्रव्यं, तदेव वर्यायार्थापर्यणायां सोत्पार्व सोच्छेदं चावबोद्धव्यम् ।"

द्रव्य का उत्पाद या विनाश नहीं है सद्भाव (नित्य) है। उसी की पर्यायें उत्पाद, विनाश और ध्रुवता को करती रहती हैं। इसलिये द्रव्याधिकनय से द्रव्य उत्पादरहित, विनाशरहित, सत् (नित्य) स्वभाववाला जानना चाहिये। ग्रीर वही द्रश्य पर्यायाधिकनय से उत्पादवाला तथा विनाशवाला (अनित्य) जानना चाहिये।

(६) गुणस्व कोई गुण नहीं है। आलाप्पद्धति सूत्र ९ व १९ में सामान्य गुणों व विशेष गुणों का कथन है। उसमें 'गुणस्व' भी कोई गुण है, ऐसा कथन नहीं पाया जाता है। द्रव्य गुणवान है ऐसा कथन तो भार्ष-ग्रन्थों में पाया जाता है, किन्तु गुणस्व भी कोई स्वयं पृथक् गुण है। ऐसा आर्षग्रन्थों में देखने में नहीं आया है।

—जै. ग. 26-2-76/VIII/ छ। ला. जैन, भीण्डर

#### मिथ्यात्वी के समस्त गुण ग्रशुद्ध परिणमन ही करते हैं

शंका—सम्पादक सम्मितिसंदेश ने लिखा है कि "समस्त संसारियों के अनन्तवें भागप्रमाण गुण शुद्ध भी हैं, बाकी सब गुण अशुद्ध हैं।" क्या संसारी मिध्याइब्टि जीवों के गुण शुद्ध हो सकते हैं।

समाधान— संसारी मिध्यादृष्टि जीव के सभी भाव प्रशुद्ध होते हैं। श्री अमृतवन्द्राचार्य ने समयसार आत्मध्यात में कहा भी है—"सर्वएवाझानमया अज्ञानिनो भावाः।" प्रज्ञानी मिथ्यादिष्ट के सर्वभाव (द्रव्य, गुण, पर्याय) अज्ञानमय अर्थात् अशुद्ध होते हैं। यदि शंकाकार यह लिख देता कि मिथ्यादिष्ट के कौन कौन गुण शुद्ध होते हैं तो विशेष विचार हो सकता था। सन्मतिसंदेश भी मेरे पास नहीं है। मात्र शंका के आधार पर उत्तर दिया गया है।

— ज. ग. 22-4-76/VIII/ जे. एल. जॅन

- (१) संसारी जीवों के केवलज्ञान का श्रभाव है
- (२) मतिश्रुत केवलज्ञान के कथंचित् श्रंश हैं
- (३) वेदक सम्यक्त्व, राग भ्रादि पर्यायें हैं

शंका---दया संसारी जीवों के केवलज्ञान की अभी औदयिकपर्याय चल रही है ? वया मितश्रुतज्ञान केवलज्ञान के अंश हैं ? यदि हैं तो किस अपेका से ? क्या क्षयोपशमसम्यक्त्व व चारित्ररूप हैं, अथवा पर्यायरूप ? विस्तृत समझाइये।

समाधान — जैसे स्पर्श गुण एक है, किन्तु उसके द भेद हैं। उत्तमें से ४ भेद एक साथ रहते हैं। औदारिकशरीरवर्गणा, वैक्रियिकशरीरवर्गणा और आहारकशरीरवर्गणा तो आठस्पर्श वाली होती है; किन्तु तेजस, भाषा,
मन व कार्मणवर्गणा ४ स्पर्शवाली होती है। [ धवल पु० १४ पु० ११५—१५९ ] इसीप्रकार ज्ञान के ५ भेद हैं।
उनमें से ४ ज्ञानों की क्षायोपशिमकपर्याय तथा केवलज्ञान की बौदियिकपर्याय होती है। क्षायोपशिमक ज्ञान तभी
तक सम्भव है जब तक कि ज्ञानावरणकमं है, किन्तु इस कमं का क्षय हो जाने पर क्षायिक-केवलज्ञान की क्षायिकपर्याय प्रकट होती है तथा ज्ञान की क्षायोपशिमकपर्याय नष्ट हो जाती है। ज्ञान के ये पाँच भेद भेदिववक्षा से है।
अभेदिववक्षा में ज्ञान एक है। खुशस्यक्षवस्था में उसके कुछ अविभागप्रतिच्छेद प्रकट रहते हैं। और शेष प्रविभागप्रतिच्छेदों पर आवर्षण रहता है। निगोदिया लब्ध्यपर्याप्तक के सर्वज्ञान की ज्ञितने अविभागप्रतिच्छेद प्रकट
हैं वे पूर्णज्ञान के अविभागप्रतिच्छेदों के अंश हैं। वे ही बढ़ते—बढ़ते पूर्णज्ञान (केवलज्ञान) के अविभागप्रतिच्छेद
हो जायेंगे। जैसे द्वितीया का चन्द्रमा बढ़ते-बढ़ते पूर्णमा का चन्द्रमा हो जाता है उसी प्रकार यहाँ भी ज्ञातव्य है।
जैसे द्वितीया का चन्द्र पूर्णमा के चन्द्र का वंश है उसी प्रकार अविभागप्रतिच्छेदों की अपेक्षा सूक्ष्मलब्ध्यपर्यात्क का
पर्यायज्ञान भी केवलज्ञान का अश है। केवलज्ञान मंगलस्य है; इसलिये उसका ग्रंशपर्यावज्ञान भी मंगलस्य है।
क्षायोपशिकज्ञान व क्षायिकज्ञान की अपेक्षा पर्यायज्ञान केवलज्ञान का ग्रंश नहीं है।

गुण अनादि-अनन्त हैं, ऐसा भी एकान्त नियम नहीं है। स्वाभाविक अगुरुलधुगुण का संसारी जीव के सभाव पाया जाता है। जिसका कि आठों कर्मों का क्षय होने पर आविभवि होता है।

[ राजवातिक अ॰ द सूत्र ११ वा० १२ एवं धवल पु० ६।४६ ]

अविभागप्रतिच्छेदों की भ्रपेक्षा मतिज्ञान आदि पूर्ण ज्ञान के अंश हैं। इस भ्रपेक्षा से ये गुण हैं। क्षायोप-शमिकज्ञान की दृष्टि से ये विभावपर्यायें हैं। इसीप्रकार क्षायोपशमिकसम्यक्त्व व क्षायोपशमिकचारित्र भी विभाव-पर्यायें हैं, विभावगुण नहीं। जैसे कि राग-द्वेष गुण नहीं हैं, किन्तु चारित्रगुण की विभावपर्यायें हैं।

क्षायोपभिक्तज्ञान की अपेक्षा मितज्ञान म्नादि ज्ञानगुण की विभावपर्यायें हैं, क्योंकि इनमें देशघातिकर्मीदय की अपेक्षा है। इस दृष्टि से ये गुण नहीं हैं। मिविभागप्रतिच्छेद की अपेक्षा ये स्वभाव [ गुण ] हैं, क्योंकि पूर्णज्ञान के म्रंग हैं।

मार्पग्रन्थों में जितना भी कथन है वह सब किसी न किसी मिपेक्षा को लिए हुए है। कोई विवक्षित कथन किस मेपेक्षा से है, वह अपनी बुद्धि से समक्षने की बात है।

—पत 9-10-80/I-II/ ज. ला. जीन, भीण्डर

#### ज्ञेयत्व ग्रथवा प्रमेयत्व

शंका-- क्रोयाय और प्रमेयाय में शब्द भेव है या भाव ( अर्थ ) भेव भी है ?

समाधान — ज्ञान को ही प्रमाण कहा है। 'मितिश्रुताविधमनः पर्ययक्षेत्रलानि ज्ञानम्। तरप्रमाले ॥ १०॥' ( मोक्षशास्त्र अवध्याय १ )। अर्थ — मिति, श्रुत, अविधि, मनः पर्यय और केवल ये पाँच ज्ञान हैं। वे पाँचों ही प्रमाण हैं। ज्ञान है सो ही प्रमाण है ( परीक्षामुख अध्याय १ सूत्र १ )। ज्ञान का जो विषय उसको 'ज्ञेय' कहते हैं और प्रमाण का जो विषय उसको 'प्रमेय' कहते हैं। ज्ञान और प्रमाण में जब भेद नहीं तो उसके विषय में भी भेद कसे हो सकता है। यहाँ पर संशय विश्रम, विमोहरहित ज्ञान से प्रयोजन है। ( अतः ज्ञेयत्व व प्रमेयत्व में मात्र शब्द भेद है, अर्थ भेद नहीं )।

--- जै. सं. 22-1-59/V/ घा. ला. जैन, अलीगढ़ ( टौंक )

## पर्याय-सामान्य

### परमाणु में शब्दरूप परिणत होने की शक्ति नहीं

शंका—'जैनसंदेश' में खिखा है—'अतः ५रमाणु में द्रध्यरूप से शब्दरूप परिणत होने की शक्ति विद्यमान है। यही द्रध्यशक्ति है।' क्या यह कथन ठीक है ?

समाधान—एक प्रदेशी परमाणु में शब्द रूप परिणत होने की शक्ति विद्यमान नहीं है, किन्तु बनन्त परमा-णुप्रों के साथ बंध को प्राप्त होकर भाषावर्गणारूप स्कन्ध में परिणत हो जाने की शक्ति है। भाषावर्गणारूप स्कन्ध में शब्दरूप परिणमन करने की शक्ति है जो बहिरंग कारणों के मिलने पर व्यक्त होती है अर्थात् भाषावर्गणा शब्द-रूप परिणम जाती है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने भी लिखा है 'सहो खंधप्यभवो' प्रश्रात् शब्द स्कन्धजन्य है।

—जै. ग. ७-२-६६/IX/ र. ला. जैन, मेरठ

#### जीव की विभावशक्ति पर्यायरूप तथा ग्रनित्य है

शंका-स्या जीव में विभावशक्ति नित्य है, क्योंकि वह अनादि है ?

समाधान---जीव में जो विभावणिक है वह ग्रनित्य है क्योंकि पर्यायणिक है, द्रव्यशक्ति नहीं है। जबतक जीव कमं से बँघा हुआ है ग्रथीत् अशुद्ध अवस्था है तभी तक जीव में विभावरूप परिणमन करने की शक्ति है। द्रव्यकमं से मुक्त हो जाने पर जब जीव की शुद्धअवस्था हो जाती है तब जीव में विभावरूप परिणमन करने की शक्ति भी नहीं रहती है।

#### पुग्गलिवदाइदेहोदयेण मणवयणकायजुत्तस्स । जीवस्स जा हु सत्तो कम्मागमकारणं जोगो ॥२१६॥ (जीवकाण्ड)

अर्थात् पुद्गलियाकी गरीर-नामकर्म के उदय से मन, वचन, काय से युक्त जीव के कमी के ग्रहण करने की शक्ति योग है, अर्थात् कियावतीशक्ति है।

किन्तु शरीरनामकर्म के श्रभाव में और समस्तकर्म क्षय हो जाने से स्वाभाविक निष्क्रियत्व शक्ति व्यक्त हो जाती है। कहा भी है—

''सकलकर्मोपरमप्रवृत्तात्मारम प्रवेशनैष्पंद्यरूपा निष्क्रियत्वशक्तिः ।'' ( समग्रसार आश्मख्याति )

कमंबन्ध अनादि का है इसलिये वैभाविकशक्ति भी अनादि से है। किन्तु कर्मी का क्षय हो जाने पर वैभाविकशक्ति का भी अभाव हो जाता है।

--- जै. ग. 24-7-67/VII/ ज. प्र. म, कु.

#### विभाव नाम की कोई भिन्न द्रव्य-शक्ति नहीं है, यह पर्यायशक्ति है

शंका—गुणों में विभावरूप परिणमन होता है विभावशक्ति से । तो विभावनामकी शक्ति गुणों से भिन्न है या गुणों में ही विभावरूप परिणमन होने की शक्ति है ।

समाधान- जबतक द्रव्यशुद्ध है उसके गुण भी शुद्ध हैं और उस शुद्धद्रव्य का परिणमन तथा उसके गुणों का परिणमन भी शुद्ध होता है अर्थात् स्वभावपरिणमन होता है। बंधदशा में द्रव्य अशुद्ध हो जाता है, क्योंकि उसका दूसरे द्रव्य से मेल ग्रर्थात् बंब हो गया है। अशुद्धद्रव्य का विभावपरिणमन होता है और उसके गुणों का भी विभावपरिणमन होता है कहा भी है—

"शुद्धपरमाणौ वर्णावयः स्वभावगुणाः । द्वच्युकाविस्कन्धे वर्णावयो विमावगुणाः । शुद्ध परमाय्यरूपेणावन् स्थानं स्वभावद्वव्यपर्यायः वर्णाविभयो वर्णान्तराविपरिणमनं स्वभावगुणपर्यायः । द्वच्युकाविस्कन्धरूपेण परिणमनं विभावद्वश्यपर्यायः । तेत्वेव द्वच्युकाविस्कन्धेषु वर्णान्तराविपरिणमनं विभावगुणपर्यायाः ।'' पंचास्तिकाय गाथा ४ ।

अर्थात् — शुद्ध परमाणु में जो वर्णादिगुण हैं वे स्वभावगुण हैं। द्वि-प्रणुकादि स्कन्धों में जो वर्णादिगुण हैं वे विभावगुण हैं। शुद्धपरमाणुरूप स्वभावद्वध्यपर्याय है। और उसके गुणों में परिणमन स्वभाव गुणपर्याय है। द्विअणुक आदि स्कन्ध विभावद्वव्यपर्याय हैं और उन स्कन्धों के गुणों में परिणमन विभावगुणपर्याय है।

विभावनाम की कोई भिन्न द्रव्यशक्ति नहीं है। दूसरे द्रव्य के साथ बन्घ हो जाने पर द्रव्यग्रशुद्ध हो जाता है और उसमें विभावनामकी पर्यायशक्ति उत्पन्न हो जाती है। बंघ का अभाव-हो जाने पर वह विभावणक्ति भी समाप्त हो जाती है।

--जौ. ग. 12-6-67/IV/ मू, च शास्त्री

#### कथंचित् व्यंजन पर्याय अविनाशी है

शंका - व्यंजनपर्याय को यदि चिरकाल स्थित रहने वाली मान लो जावे तो द्रव्य में प्रतिसमय उत्पाद, व्यय, प्रौक्य कैसे संभव होगा ?

समाधान—द्रव्य में अर्थपर्याय और व्यंजनपर्याय दो प्रकार की पर्यायें होती हैं। उनमें से अर्थपर्याय समयवर्ती मर्थात् एकसमय की स्थितिवाली होती है। इस प्रश्रपर्याय की अपेक्षा द्रव्य में प्रतिसमय उत्पाद व व्यव होता रहता है। व्यंजनपर्याय चिरकाल तक रहनेवाली होती है। कोई-कोई व्यंजनपर्याय नामवान भी नहीं होती, प्रनादि-जनन्त कालतक रहती है। श्री जयसेनामार्य ने पंचास्तिकाय गाया १६ की टीका में कहा भी है—

"तत्रार्यपर्यायाः सूक्ष्माः क्षणक्षयिणस्तयायाःगोचराविषया भवस्ति । व्यंजनपर्यायाः पुनः स्यूलाश्चिरकाल-स्यायिनो वाग्गोचराश्क्षप्रस्यदृष्टिविषयाश्च भवस्ति । समयवितिनोऽर्यपर्याया मध्यते चिरकालस्यायिनो स्यंजनपर्याया भव्यते ।" अर्थात्— 'ग्रर्थेपर्यार्ये' सूक्ष्म होती हैं, क्षण-क्षण में नाशवान्, वचन के ग्रगोचर ग्रीर छ्यास्य की दिष्ट का विषय नहीं होतीं। 'द्यंजनपर्यार्थे' स्थूल होती हैं, चिरकाल तक रहनेवाली, वचनगोचर और छ्यास्य की दिष्ट का विषय होती हैं। एक-समयवाली पर्याय को अर्थपर्याय कहते हैं ग्रीर चिरकालतक रहनेवाली पर्याय को व्यंजन-पर्याय कहते हैं।

" ण च विधंजणपञ्जायस्स सव्वस्स विणासेण होदव्यमिवि णियमो अस्यि, एयंतवादप्पसंगादो ।"

धवल पु० ७ पृ० १७८ ।

अर्थात्— सभी व्यंजनपर्यायों का अवश्य नाश होना चाहिये, ऐसा कोई नियम नहीं है, वयोंकि ऐसा मानने से एकान्तवाद का प्रसंग आजायगा ।

---जॅ. ग. 17-1-66/VIII/ स. च. जैन

#### भ्रयंपर्याय का लक्षण

शंका-अर्थवर्याव का क्या लक्षण है ?

समाधान—'अर्थपर्यायाः सूक्ष्माः अणक्षयिणस्तथावाःगोचराविषया भवन्ति ।' पंचास्तिकाय गाथा १६ की जयसेनाचार्यं की टीका । अर्थपर्याय सूक्ष्म होती है, क्षण-क्षण में नाण को प्राप्त होने वाली है । वचन के बगोचर है छोर किसी इन्द्रिय का विषय नहीं है । अर्थात् एक समयवर्ती पर्याय की अर्थपर्याय कहते हैं ।

---जॅ. ग. 18-6-64/IX/ ब. लाभानग्द

- (१) उत्पाद-ध्यय-ध्रीव्य युक्त द्रव्य
- (२) पर्याय-पर्यायों के सेद एवं मेरु श्रादि पर्यायों की नित्यानित्यात्मकता का प्रदर्शन

शंका—मोक्षशास्त्र अध्याय १ सूत्र ३० में "उत्पाद ध्यय-ध्रीव्य-युक्त सत्" कहा है। द्रव्य जो है ध्रीव्य-रूप है, किन्तु पर्याय को अपेक्षा उत्पाद और व्यय होते हुए ही ध्रीव्य है। जो वस्तु की पर्याय उत्पन्न होती है उसका विनाश भी होता है, लेकिन जो अनादिनिधन तथा अनन्तान्त काल से ध्रीव्य है उसमें उत्पाद और ध्यय किस अपेक्षा से समझा जाय ? उत्पाद किस पर्याय का होता है और व्यय किस पर्याय का होता है ? जैसे कि सूर्य चन्द्रभा और विमानादिक, द्वीप, समुद्रादिक, अकृत्रिमचैत्यालय प्रतिमादिक अनादि से हैं और अनन्तकाल तक रहेंगे, तो इनमें कौनसी पर्याय की उत्पत्ति होती है और कौनसी पर्याय का व्यय होता है ?

समाधान—दिव्यव्वित में भगवान का उपदेश दो नयों के आधीन हुआ है (१) द्रव्याधिक नय (२) पर्यायाधिक नय । इसी बात को भी पंचास्तिकाय गाथा ४ की टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—

''द्वी हि नयी भगवता प्रणीतौद्रश्याथिकः पर्यायाधिकश्च । तत्र न खत्वेकनयायत्तादेशना किंतु तबुभयायत्ता ।''

क्षर्य---भगवान ने दो नय कहे हैं --- द्रव्याधिक और पर्यायाधिक । वहाँ (दिव्यध्वित में ) कथन एक नय के अधीन नहीं होता, किन्तु दोनों नयों के अधीन होता है।

उप्पन्जीत वियंती य भावा णियमेण पज्जवणयस्त । वव्वद्वियस्स सथ्वं सदा अणुष्पण्णमविणद्वे ॥ द्वा। धवल पु० १ पृ० १३

अर्थ---पर्यायाधिकनय की अपेक्षा पदार्थ नियम से उत्पन्न होते हैं और नाश को प्राप्त होते हैं, किन्तु इच्याधिकनय की अपेक्षा सर्वपदार्थ सदा प्रमुत्पन्न और प्रविनष्ट स्वभाववाले हैं।

जो प्रपती पर्यायों को प्राप्त हो वह द्रश्य है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने पंचास्तिकाय गाथा ९ में कहा भी है—

> ''वविषवि गच्छवि ताई ताई सन्भावपण्डवाई जं। विवयं तं भण्णते अणण्णभूवं तु सत्तावी ॥ ९॥

अर्थात् — जो उन-उन अपनी पर्यायों को द्रवित होता है प्राप्त होता है उसे द्रव्य कहते हैं ग्रीर वह सत्ता से अनन्यभूत है।

द्रव्य अपनी पर्यायों से अनन्य है, इसीलिये द्रव्य अपनी पर्यायों के प्रमाणस्वरूप है।

पक्तयविजुदं दश्वं दग्व विजुत्ता य पञ्जया णित्य । बोर्ण्हं अणण्णभूबं भाषं समणा परूबेंति ।। १२ ।। पंचास्तिकाय

अर्थ-पर्यायों से रहित द्रव्य और द्रव्य से रहित पर्यायें नहीं होतीं, दोनों का ग्रनन्तभाव है, ऐसा श्रमण ग्रथित् महाश्रमण सर्वज्ञदेव ने कहा है।

> एय-विवयम्मि जे अत्थवन्जया वयण-पन्नया याति । तीवाणागय-भूवा ताववियं तं हवद्द वस्त्रं॥

अर्थ — एकद्रव्य में अतीत, अनागत और वर्तमानरूप जितनी धर्थपर्यायें और व्यंजनपर्यायें हैं तत्प्रमाण वह द्रव्य होता है।

"अर्थस्यंजनपर्यायरूपेण द्विद्या पर्याया भवन्ति । तत्रार्यपर्यायाः सूक्ष्मा क्षणक्षयिणस्तथावागोचराविद्याः भवन्ति । व्यंजनपर्यायः पुनः स्यूलाश्चिरकालस्यायिनो वाग्गोचराश्च्यसस्य द्विविद्याश्च भवन्ति । एते विभावरूपा स्यंजनपर्याया जीवस्य वद्-स्यानगतकषायहानिवृद्धिविद्युद्धिसंक्लेशरूपशुभाशुभलेश्यास्थानेषु ज्ञातस्याः । पुद्गलस्य विभावार्थपर्याया द्वर्यणुकादिस्कन्येषु वर्णान्तराविपरिणमनरूपाः । विभावस्यंजनपर्यायाश्च पुद्गलस्य द्वर्यणुकादिस्कन्येष्वेव विरकालस्थायिनो ज्ञातस्याः । शुद्धार्थपर्याया अगुरुलपुक गुणवर्षदानिवृद्धिरूपेण पूर्वमेव सर्वद्वय्याणां कथिताः । """ एकसमयः व्यक्तिनोऽर्यपर्याया भण्यते चिरकालस्थायिनो भ्यंजनपर्याया भण्यते ।" पंचास्तिकाय गाथा १६ टीका ।

अर्थात् अर्थपर्याय और व्यंजनपर्याय के भेद से पर्यायें दो प्रकार की होती हैं। अर्थपर्याय सूक्ष्म है, क्षणक्षण में नाम को प्राप्त होनेवाली है तथा वचन के अगोचर है। व्यंजनपर्याय स्थूल है, चिरकाल तक रहनेवाली है, वचनगोचर है तथा खद्मस्य के इन्द्रिय का विषय है। जीव की विभावव्यंजनपर्यायें नर, नारक मादि हैं और सिद्ध- कप जीव की स्वभावव्यंजनपर्याय है। जीव की अशुद्ध अर्थपर्याय, विश्वद्धि और संक्लेशक्ष्य सुभ-मशुभलेश्यास्थानों में कषाय की षट्स्थानपतित हानि-वृद्धिक्प जानना चाहिये। द्वचणुकादि स्कन्धों में वर्णान्तर बादि परिणमनरूप पुद्मल की विभाव वर्षपर्याय है। पुद्गल की द्वधणुक बादि स्कन्धक्प चिरकालतक रहनेवाली पर्याय पुद्गल की

विभावव्यंजनपर्याय जाननी चाहिये। मगुरुलघुकगुण की षट्स्थानपतित हानि-वृद्धिरूप सर्वद्रव्यों की मुद्धअर्थपर्याय है। एकसमयतक रहनेवाली अर्थपर्याय है और चिरकाल तक रहनेवाली व्यंजनपर्यायें हैं।

सभी व्यंजनपर्यायों का नाश प्रवश्य होना चाहिये, ऐसा नियम नहीं है, क्योंकि ऐसा मानने पर एकान्तवाद ( एकान्तमिथ्यात्व ) का प्रसंग आ जायगा । कहा भी है—

"ण च वियंजणपज्जायस्स सञ्बस्स विणासेण होवन्विभिवि णियमो अत्थि, एयंतवावष्प संगादो ।" धवल पु० ७ पृ० १७८

इसलिये अनादि-अनन्त और सादि-अनन्त भी व्यंजनपर्यायें होती हैं, जैसे मेर बादि पुद्गल की अनादि-अनन्त व्यंजनपर्यायें हैं और 'सिद्ध' जीव की सादि-अनन्तपर्याय है अर्थात् कमों के क्षय से सिद्धपर्याय उत्पन्न होती है, अतः बहु सादि है। किन्तु सिद्धपर्याय का व्ययं (नाशं) नहीं होता इसलिये अनन्त है।

"अनादिनित्यवर्यायाधिको यथा पुरुगलपर्यायो नित्यो मेर्वादिः । सादिनित्यपर्यायाधिको यथा सिद्धपर्यायो नित्यः ।" ( भ्रालापपद्धति )

यद्यि क्यंजनपर्याय की अपेक्षा मेरु श्रादिरूप पुद्गल नित्य है तथापि अयं पर्याय की अपेक्षा उसमें प्रतिक्षण परिरामन हो रहा है। क्योंकि अयंपर्याय सूक्ष्म है और बचन-अमोचर है, अतः उसका कथन होना सम्भव नहीं है।

—ज. ग. 11-8-66/VII/ म. ला जैन

#### प्रर्थपर्याय तथा स्वञ्जनपर्याय का श्रागमोक्त स्वरूप

शंका—'औन सिद्धान्तप्रवेशिका' पृ० ३५ व ३६ पर अर्थपर्याय व व्यंजनपर्याय का स्वरूप बतलाया है कि प्रदेशवस्वगुण के विकार को व्यंजनपर्याय व अन्य समस्त गुणों के विकार को अर्थयर्याय कहते हैं। ऐसा हो कपन स्वामीकार्तिकेयानुष्रोक्षा पृ. ५७ पर विया है। क्या ये कथन ठीक हैं।

समाधान— स्वामीकार्तिकेयानुत्रे सा पृ० ५७ पर भी पं० कैलाशचन्दजी ने प्रदेशस्य गुण के विकार को व्यंजनपर्याय और अन्य शेष गुणों के विकार को अर्थपर्याय कहते हैं, जो यह लिखा है वह उनका निजीमत है। मूलगाथा या संस्कृत टीका में ऐसा कथन नहीं है। इसीव्रकार पृ० १५३ पर भी पं० कैलाशचन्दजी ने अपनी कल्पना से कथन किया है। स्वामीकार्तिकेयानुत्रे आ के संस्कृत टीकाकार श्री शुभवन्द्राचार्य ने तो प्रथंपर्याय का लक्षणा निम्तप्रकार बतलाया है—

''अर्थपर्यायः सूक्ष्मः प्रतिक्षणध्वंसी उत्पादव्ययलक्षणः । सूक्ष्मप्रतिक्षणध्वंसी पर्यायश्वार्थसंज्ञकः इतिवचनात् ।'' स्वा० का० अ० गा० २७४ टीका

सूक्ष्म, प्रतिक्षण नाम होनेवाली उत्पाद-व्यय लक्षणवाली अधंपयिय है। आचार्य श्री वसुनिय ने भी कहा है—-

सुहुमा अवायविस्या खणखद्दको अत्था वन्त्रया विट्ठा । वंत्रणवन्त्राया पुण चूला गिरगोयरा चिरविवस्या ॥२५॥ वसुमन्दि आवकाचार

भी शुभचन्द्राचार्यं ने भी ज्ञानार्णव में कहा है—

मूर्तो व्यंजनपर्यायो साम्नम्बोऽनश्वरः स्थिरः। मुक्ष्मः प्रतिक्षणध्येसी पर्यायश्यार्थसंज्ञिकः॥६।४५॥

ध्यं बनप्याय मृतिक है, बचन के गोचर है, ग्रनश्वर है, स्थिर है। अर्थंपर्याय सूक्ष्म है क्षणविष्वंसी है। भी जयसेनाचार्य ने भी कहा है—

"तश्रार्थवर्षायाः सूक्ष्माः क्षणक्षयिणस्तथाऽवागगोचराऽविषया मवन्ति । व्यंजनपर्यायाः पुनः स्थूलाश्चिरकाल-स्वाधिनो वाग्गोचराष्ट्रव्यस्यइव्टिविषयाभ्व भवन्ति । समयवितिनोऽर्थपर्याया भव्यते चिरकालस्थायिनो व्यंजनपर्याया भव्यते इति कासकृतो भेदः ।" ( पंचास्तिकाय गा० १६ की टीका )

अर्थंपर्याय सूक्ष्म है, प्रतिक्षण नाग होनेवाली है तथा बचन के अगोचर है। व्यंजनपर्याय स्थूल होती है; चिरकालतक रहनेवाली है, वचनगोचर व ग्रल्पशानी के दृष्टिगोचर भी होती है। अर्थंपर्याय और व्यंजनपर्याय में कालकृत भेद है, क्योंकि एकसमयवर्ती अर्थंपर्याय है और चिरकालस्थायी व्यंजनपर्याय है।

स्वामीकातिकेयानुत्रोक्षा पृष्ट ५७ व पृष्ट १५३ पर हिन्दी टीका में अर्थपर्याय व व्यंजनपर्याय का लक्षण जो भी पंच्योगसम्बन्धनी ने लिखा है वह सतका अपना मत है, जो आर्थबस्तानुकूल नहीं है।

—धै. ग. 2-3-72/VI/ कश्तूरचन्द जैन

#### ग्रर्थ पर्याय एवं व्यंजन पर्याय का स्वरूप एवं नेद

शंका—अर्थायाय और व्यंजनपर्याय का क्या-क्या लक्षण है ? शुद्धजीवद्रव्य में और अशुद्धजीवद्रव्य में कौनसी अर्थपर्याय है और कौनसी व्यंजनपर्याय है ?

समाधान -- पर्याय दो प्रकार की है १ अर्थपर्याय २ व्यंजनपर्याय।

"वर्षावास्ते द्वेद्या अर्थस्थंजनवर्षाय भेदात् ॥ १४ ॥" ( आलापपद्धति )

सुहुमा क्षवायविसया खणखडणो अस्थपक्तया <mark>दिहा ।</mark> वंजणपन्जाया पूण **चु**ला गिरमोयरा चिरविवस्या ॥ २५ ॥ वसूनन्दि शावकावार

पर्याय के दो भेद हैं (१) अर्थपर्याय (२) व्यंजनवर्याय । इनमें अर्थपर्याय सूक्ष्म है, प्रत्यक्षद्मान का विषय है, मन्दों से नहीं कही जा सकती और क्षरा-क्षण में नाम को प्राप्त होती रहती है, किन्तु व्यंजनपर्याय स्थूल है, मन्दगोचर है और चिरस्थायों है।

''तत्रार्थंपर्यायाः सुक्ष्माः क्षणक्षयिणस्तथाऽवारगोचरा विषया भवन्ति । व्यंजनपर्यायाः पुनः स्थूलाश्चिरकाल-स्थायिको वाग्गोचराश्ख्यस्यहृष्टिविषयाश्च भवन्ति । समयवितिनोऽर्थंपर्याया सभ्यंते चिरकालस्थायिको स्यंजनपर्यायाः सभ्यंते इति कालकृत भेवः ।' पंचास्तिकाय गा. १६ टीका अधंपर्याय सूक्ष्म है प्रतिक्षण नाश होने वाली है तथा वचन के प्रगोचर है भ्रोर व्यञ्जनपर्याय स्थूल होती है चिरकाल तक रहनेवाली, वचनगोचर व अस्पन्नानी के दृष्टिगोचर होती है। प्रयंपर्याय और व्यञ्जनपर्यायों में कालकृत भेद है, क्योंकि समयवर्ती अर्थपर्याय है भीर चिरकालस्थायी व्यञ्जनपर्याय है।

> मूर्तो व्यञ्जनपर्यायो वाग्गस्योऽमध्वरः स्थिरः । सूक्ष्मः प्रतिक्षणध्वंसी पर्यायश्चार्थसंज्ञिकः ॥६१४५॥ ज्ञानाणंत

अर्थ-व्यंजनपर्याय मूर्तिक है, वचनगोचर है, अविनश्वर है, स्थिर है, किंतु अर्थपर्याय सूक्ष्म है और क्षणविष्वंसी है।

'अर्थपर्यायास्ते द्वेधा स्वभावविभावपर्यायभेषात् ॥१६॥' आसापपद्धति अर्थपर्याय दो प्रकार की होती हैं १. स्वभावपर्याय २. विभावपर्याय ।

> वन्वगुणाण सहावा पज्जायं तह विहासदी ऐसं। जीवे जीवसहावा ते वि विहासा हु कम्मकदा ॥१९॥ (सम्बद्ध)

द्रव्यपर्याय व गुणपर्याय दोनों स्वभाव व विभाव के भेद से दो प्रकार की हैं। जीव में जीवत्व स्वभाव-पर्याय ग्रीर कर्मकृत विभावपर्याय है।

'कम्मोपाधिविविज्ञिय परजाया ते सहाविमिदिभणिवा ।' (ति. सा. गा. १५)

जो पर्यार्थे कर्मोपाधि से रहित हैं वे स्वभावपर्यायें हैं।

'क्षगुरुलघुविकाराः स्वभावार्थपर्यायाः ।'

शुद्धद्रव्य में जो प्रगुरुलशुगुण का परिणाम है वह स्वाभाविक अर्थपर्याय है।

संसारायस्था में इस स्वाभाविक प्रगुष्ठलषुगुण का अभाव है इसलिये संसारावस्था भें अगुष्ठलघुगुणक्कत स्वभावपर्याय नहीं होती है। कहा भी है—

'अगुरुवलहुअत्तं गाम जीवस्स साहाविष्यमस्यि चे ण संसारावत्याए कम्मप्रतंतिम्म तस्ताभावा ।'
---धवल पु. ६ पृ. ५०

अर्थ - अगुरुल घुत्व तो जीव का स्वाभाविक गुण है, वह नामकर्म की प्रकृति कैसे हो सकता है ? नहीं, क्योंकि संसारावस्था में कर्मपरतन्त्र जीवके उस स्वाभाविक अगुरुल घुगुण का प्रभाव है।

लेश्या में प्रतिसमय षट्स्थानगत हानिया वृद्धि होती रहती है, यह जीव की विभावश्रर्थंपर्याय है। कहा भी है—

'विभावार्थपर्यायः षड्विधाः मिश्यास्वकवायरागद्वेषपुष्पपापरूपाटस्वसायाः ॥१८॥' आलापपद्वति

अर्थ — विभावसर्थंपर्याय छह प्रकार की हैं रै. मिध्यात्व २. कपाय ३. राग ४. द्वेष ४. पुण्य ६. पापरूप छह अध्यवसाय हैं। प्रथित् संसारी जीव में मोहनीयकर्मीदय के कारण जो प्रतिसमय परिणमन होता है वह जीव की विभावसर्थंपर्याय है।

'अशुद्धार्थपर्याया जीवस्य वद्स्थानगतकवायहानिष्टृद्धि विशुद्धसंक्लेशरूपशुभाशुभलेश्यास्थानेषु जातस्थाः ।' — पंचास्तिकाय गाथा १६ टीका

अर्थ-कषायों की षट्स्थानगत हानि दृद्धि विमुद्ध या संक्लेशरूप मुभ-अशुभ लेश्याध्रों के स्थानों में जीव की विभावअर्थपर्यायें जाननी चाहिये।

द्रव्य और गुण इन दोनों की स्वभाव और विभाव दोनों प्रकार की पर्यायें होती हैं।

'ब्यञ्जन पर्यायास्ते हुं धा स्वभावविभावपर्यायभेदात् ।'

स्वभावव्यंजनपर्याय और विभावव्यञ्जनपर्याय के भेद से व्यञ्जनपर्याय दो प्रकार की है।

'विभावद्रस्यस्यञ्जनपर्यायाश्चसुविधा नरनारकादिपर्याया अथवा चतुरशीतिलक्षायोग्यः ॥१९॥'आलापपद्धति

नर, नारकादिरूप चार प्रकार की प्रथवा चौरासीलाख ग्रोनिरूप जीव की विभावद्रव्यव्यव्यवन्याय है।

'विमात्रगुणस्यञ्जनपर्यायामस्यादयः ॥२०॥' आलापपद्धति

अर्थ--मितज्ञानादिक जीव की विभावगुराव्यञ्जनपर्याय है।

'स्यभावद्रध्यध्यञ्जनवर्यायाश्चरमशरोरात् किञ्चिन्न्यूनसिद्धवर्ययाः ॥२१॥'आलावपद्धति

अर्थ - अन्तिमशरीर से कुछ कम जो सिद्धपर्याय है वह जीव की स्वभावद्रव्यव्यञ्जनपर्याय है।

'स्वमावगुणव्यञ्जनपर्याया अनन्तचतुब्दयरूपा जीवस्य ॥२२॥' आसापपद्वति

अर्थ —अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तसुख, अनन्तबीर्यं इस अनन्तचतुष्टयरूप जीव की स्वभावगुणव्यञ्जन पर्याय है।

--- जै. ग. 31-7-69/V/....

# शुद्ध द्रव्यों में स्वभावव्यंजनपर्याय विषयक ऊहापोह

शंका—शुद्धद्रव्यों में व्यञ्जनपर्याय होती है या नहीं ? आक्षापपद्धति में तो 'व्यञ्जनेन तु सम्बद्धो अन्यो हो जीवपुश्यलों' कहकर धर्मादिक के व्यंजनपर्याय का निषेध किया है। परन्तु जैनसिद्धांत प्रवेशिका में व्यंजनपर्याय की जो परिभाषा की है उसके अनुसार तो धर्मादिक के भी स्वभावव्यंजनपर्याय सिद्ध हो जाती है, क्योंकि धर्मादिक इध्यचनुष्टय का अपना नियत आकार अवश्य है। इसलिये सभी शुद्धद्रव्यों में भी स्वभावव्यंजनपर्याय सिद्ध हो जाती है ? 'अभव्य' गुणपर्याय है या द्रव्यपर्याय ? शुद्ध द्रव्यों में अर्थपर्याय का हेतु क्या है ?

समाधान—प्रवचनसार गाया ९३ की भी अमृतवन्द्राचार्य कृत टीका तथा पंचास्तिकाय गाया १६ की भी जयसेनाचार्य कृत टीका से स्पष्ट हो जाता है कि द्रव्यव्यंजनपर्याय विभावरूप ही होती है, वयोंकि समान जातीय ग्रोर असमानजातीय द्रव्यव्यंजनपर्याय विभावरूप है। इसीलिये चार शुद्धद्रव्यों में विभावद्रव्यपर्याय ग्रयांत्र द्रव्य-व्यंजनपर्याय का निषेत्र किया है। इस ४ शुद्ध द्रव्यों में स्वभावत्यंजनपर्याय होती है, ऐसा किसी भी ग्रन्थ में नहीं कहा गया है। परमात्मप्रकाश अ० २ गाया २८ की टीका में भी स्वभावव्यंजनपर्याय नहीं कही गई। अभव्य अनादि-ग्रनन्त व्यंजनपर्याय है, किस्तु यह विभावगुण पर्याय है। शुद्धद्रव्यों में अगुरुलघुगुण के कारण स्वभाव ग्रयं-पर्याय होती है।

--- पत 25-11-79/ ज. ला. ज<sup>म</sup>न, भीण्डर

### शान सम्बन्धी विभाव गुण ग्रर्थ पर्याय

शंका—अन्तर्भुहूर्त पर्यन्त किसी वस्तु का मितिज्ञान (मितिज्ञानोपयोग) होता है, यह विभावगुगव्यंजनपर्याय है; क्योंकि छ्वास्कों के अन्तर्भुहूर्त बिना मात्र एक समय में विवक्षित बस्तु से उपयोग नहीं हटता। इसी विभाव-गुगव्यंजनपर्याय के अन्मुहूर्त कालकप अवधि में जो प्रतिसमय (केवली गम्य) मितिज्ञान का सूक्ष्म परिणमन है वह विभावगुण अर्थपर्याय हो हुई; मेरे खयाल से सो यह ठीक है। क्रुपया समाधान करें।

समाधान—प्रतिसमय नवीन-नवीन देशधाती मतिश्वानायरणकमं का उदय होने की अपेक्षा अर्थवर्षाय ( गुणअर्थवर्षाय) घटित हो आती है।

— पत २५-११-७९/ज. ला. जैन, भीष्डर

### द्रव्यवर्थीय एवं गुणवर्याय के दो-दो भेद

शंका—आलायपद्धति की टीका के पृ० ५२ पर लिखा है—'ब्रम्यपर्यायं कोर गुणपर्यायं कोनों ही अर्थ एवं ध्यंजनपर्याय के भेव से बो-बो प्रकार की होती हैं। इन पर्यायों का कथन सूत्रकार स्वयं करेंगे।' इस कबन के अनुसार इच्यपर्याय के भी को भेव होते हैं—१. द्रध्यव्यंजनपर्याय २.द्रध्यव्यंपर्याय । परन्तु आलापपद्धति में द्रध्यव्यं-पर्याय का कथन नहीं है। द्रध्यव्यंचनपर्याय का कथन नहीं है। द्रध्यव्यंचनपर्याय का कथन नहीं है। द्रध्यव्यंचनपर्याय का कथन तो है, व्योंकि द्रध्यपर्याय ध्यंजनपर्यायक्य होती है। द्रध्यव्यंच पर्याय का कथन आलापपद्धति में कहां पर है?

समाधान-- आलापपद्कति गाया संख्या १ में भी देवसेनासार्य ने अर्थपर्याय का कथन किया है। गाया इसप्रकार से है---

अनाद्यमिधने द्रव्ये स्वपर्यायाः प्रतिक्षणम् । उत्यक्षक्रीन्त निमज्जनित जलकल्लोलवञ्जले ॥१॥

अनादि-अनग्त द्रव्य में अपनी-अपनी पर्थायें प्रतिक्षरण (प्रतिसमय) उत्पन्न होती रहती हैं और विनशती रहती हैं जैसे जल में लहरें उत्पन्न होती रहती हैं और विनशती रहती हैं। 'जलकहलोल' द्रव्यपर्याय है तथा 'द्रव्ये स्थपर्यायाः'द्रव्य में अपनी-अपनी पर्याय; इन वाक्यों से स्पष्ट हो जाता है कि गाथा १ में द्रव्यपर्याय का कथन है। 'प्रतिक्षणं उत्मक्तित निमक्त्रान्ति' अर्थात् वे पर्यायें प्रतिक्षरणं (प्रतिसमय) उत्पन्न होती हैं और विनशती रहती हैं, यह वाक्य अर्थपर्याय का द्योतक है क्योंकि एकसमयवर्ती पर्याय पर्यपर्याय होती है और चिरस्थायीपर्याय व्यंजनपर्याय होती है।

समयवितनोऽर्थावर्याया भव्यंते, चिरकालस्थायिनो व्यंजनवर्याया भव्यंते । पं० का० गाया १६ । किन्तु इतनी भूल हुई कि टीका में यह समित्राय स्पष्ट शहीं किया गया ।

ह्रव्य का लक्षण उत्पाद, व्यय, श्रीव्य है । अस्तापपद्वति सूत्र ६ श्रीर ७ इसप्रकार हैं---

सर्द्रव्यलक्षणम् ॥६॥ उत्पादव्यवद्गौध्ययुक्तं सत् ॥७॥

यदि प्रतिसमय द्रव्य का उत्पाद-व्यय न हो तो द्रव्य के अभाव का प्रसंग ग्रा जाएगा। द्रव्य का प्रतिसमय उत्पाद-व्यय होना ही ग्रयं द्रव्यपर्याय को सिद्ध करता है। सुदर्शनमेरु ग्रादि पुद्गलद्रव्य भी बनादि-अमन्त व्यञ्जन-द्रव्यपर्याय हैं, किन्तु प्रतिसमय उसमें से कुछ परमाणु निकलते रहते हैं ग्रीर नवीन परमाणु आते रहते हैं, यह अर्थद्रव्यपर्याय है।

---पढाचार/ज. ला. जॅन, भीग्डर

#### पर्याय तथा द्वव्य का लक्षण

ग्रंका—'जैनसिद्धान्तप्रवेशिका' में गुणों के समूह को दृष्य कहते हैं और गुणों के विकार को पर्याय कहते हैं; ऐसा लिखा है। यह लक्षण ठीक है क्या ?

समाधान—तत्त्वार्थ सूत्र में 'सब्द्रध्यलक्षणम् ॥२९॥ उत्पादव्ययझौव्ययुक्तं सत् ॥३०॥ गुणपर्ययवब्द्रध्यक् ॥३६॥ द्रव्य के 'सत्', 'उत्पाद, व्यय, झौव्य' 'गुण-पर्यायवाला' ये तीन लक्षण दिये हैं। श्री कुन्दकुम्दावार्यं ने पंचास्तिकाय गाथा १० में भी ये ही तीनों लक्षण दिये हैं। तथा

गुणो द्वव्यविधानं स्यात् पर्यायो द्वस्य विकिया । द्वस्यं ह्युत्तसिद्धं स्योत्समुदायस्तयोद्धंयोः ।।६/६॥ तत्त्वार्थसार

श्री अभृतचन्द्राचार्यं ने भी इस श्लोक में गुए। और पर्याय इन दोनों के समूह को द्रव्य कहा है। प्रयचनसार गाथा ९३ की टीका में श्री अभृतचन्द्राचार्यं ने द्रव्यपर्याय व गुए।पर्याय दो प्रकार की पर्यायें बतलाई हैं। गुणों के समूह को द्रव्य और गुणविकार को पर्याय कहने से द्रव्यपर्याय छूट जाती है।

गुणों के बिना द्रव्य नहीं हो सकता और द्रव्य के बिना गुए नहीं हो सकते हैं इस अपेक्षा से ग्रुण के समूह को द्रव्य कहा जा सकता है। गुण विकार को गुणपर्याय कहते हैं। सामान्य पर्याय का लक्षण 'कमवर्ती' है। 'कमवर्तिनः पर्यायाः' (आलापपद्वति )। 'व्यतिरेको विशेषश्च भेवः पर्यायवाचकाः।' अर्थात् व्यतिरेक, विशेष, भेद ये पर्याय के वाचक शब्द हैं—तस्वार्थासार। विद्वान् इस पर विशेष प्रकाश डालने की कृपा करेंगे।

--- जै. ग. 1-4-71/VII/ र. ला. जैन, मेरठ

### विभावरूप गुण नहीं होता, विभावरूप तो पर्याय होती है

शंका — गुण तो अमादि-अनन्त हैं फिर संसाराबस्था के विभावगुणों का मोक्ष अवस्था में नाश क्यों हो जाता है, क्योंकि मतिज्ञान।दि गुणों का मोक्ष में तो नाश माना है ही। तब तो फिर गुण अनादि-सान्त हुए ना? न कि अनादि अनन्त।

समाधान-विभावगुण नहीं होते । विभावपर्याय हैं।

—पत 6-5-80/ ज. ला. जैन, शीण्डर

#### क्रमाक्रमवर्ती पर्यायों से श्रभिप्राय

शंका--क्रमवर्तीपर्धाय और अक्रमवर्तीपर्याय से क्या अभिप्राय है ?

समाधात-'गुणपर्यववद्द्रश्यम् ।' अर्थात् द्रश्य गुणपर्यायवाला है ।

'सहमुखो गुणाः, ऋमवर्तिनः पर्यायाः' ॥९२॥ ( आलायपद्धति ) ग्रर्थात् द्रव्य के साथ रहनेवाला गुण है और ऋम से होनेवाली पर्याय है।

अकनवर्ती का धर्थ है कम से न हो अर्थात् सहवर्ती हो सतः ग्रक्तमवर्ती से गुण का ग्रहण होता है। परिणाम दो प्रकार के हैं— अनादि परिणाम और सादि परिणाम।

'परिणामो द्विधा भिद्यते । अनाविराविमाश्चिति । तश्रामावि धर्मादीनां गत्युपग्रहाविः । आविमाश्च बाह्य-प्रत्ययापावितोस्पावः ।' रा. वा. ५।४२।३ द्वव्य का परिणयन दो प्रकार का है। अनादिपरिणमन, दूसरा आदिपरिणमन । धर्मादि द्वव्यों का गति-खपग्रह ग्रादि जो गुण है वह अनादिपरिणमन है। बाह्य निमित्तों के कारण जो उत्पाद होता है ग्रर्थात् जो पर्याय उत्पन्न होती है भोर व्यय (नाश ) होती है वह आदिमान परिणमन है। इस कथन से भी यह कात होता है कि ग्रनादिपरिणमन अर्थात् ग्रक्षमवर्तीपर्याय गुण है। भीर कम-कम से उत्पन्न होने वाली ग्रर्थात् आदिमान् परिणमन कमवर्तीपर्याय है।

—जॅ. ग. 18-12-75/VIII/ ---····

# एक समय में एक गुरा की एक ही पर्याय होती है

शंका-एकसमय में एकगुण की एक ही पर्याय होती है । क्या यह अकाटच निरमवाद नियम है ।

समाधान — पर्याय कमवर्ती होती है और गुण सहवर्ती होते हैं। अतः एकद्रव्य में एकसमय में अनेकगुण युगपत् रहते हैं, किन्तु पर्याय एक ही होगी, क्योंकि पर्याय कमवर्ती है सहवर्ती नहीं है। अतः यह अकाटच निरपवाद नियम है कि एकगुण की एकसमय में एक ही पर्याय होगी। गुण की पर्याय का लक्षण इसप्रकार है—

'गुणविकाराः पर्यायाः ॥१४॥ ऋनवतिनः पर्यायाः ॥९२॥ (आलापपद्धति ) ऋमभाविनः पर्यायाः । (नयचऋ ) पर्येति समये समये उत्पादविनाशं च गश्छतीति पर्यायः । (स्वा. का. टीका )'

गुण का विकार पर्याय है। ऋम-ऋम से होनेवाली पर्याय है। अथवा को समय-समय में उत्पन्न हो और विनाश को प्राप्त हो वह पर्याय है।

—जं. ग. 29-1-76/VI/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

#### रागादि मान और विकल्प भाव में ग्रन्तर

शंका-रागादिभाव और विकल्पभाषों में क्या अन्तर है ?

समाधान--रागादि भाव विकल्परूप ही हैं। जैसे कहा भी है-

'अभ्यन्तरे सुख्यहं दुःख्यहमिति हर्षविधादकारणं विकल्प इति ।' ( वृ. द्व. सं. गा. ४१ टीका )

इतरंग में 'मैं सुखी हूँ, मैं दु:स्वी हूँ' इसप्रकार का हवें-विधाद विकल्प है।

'विषयानन्दरूपं स्वसंवेदनं रागसम्बित्तिविकत्पक्षेण सविकत्पम् ।'

विषयानन्दरूप जो स्वसंवेदन है वह राग के जानने रूप विकल्पस्वरूप होने से सविकल्प है।

बृहदृद्रश्यसंग्रह गाथा ४२ की टीका में 'सम्मण्णाणं साधारं' की व्याख्या इसप्रकार की है-

'सम्यग्ज्ञानं भवति । तच्च कथंमूतं ? घटोऽयं पटोऽयमित्यावि ग्रहणस्यापारकपेण साकारं सविकत्यं व्यथसायात्मकं निश्चयात्मकमित्यर्थाः ।'

यहाँ पर घट-पट आदि के निश्चयात्मक जाननेरूप को साकार ज्ञानोपयोग है उसको भी विकल्प कहा है। दर्भन को निर्विकल्प कहा है, उसकी अपेक्षा ज्ञान को सदिकल्प कहा गया है।

—ज. ग. 2-12-71/VIII/ रो. ला. मित्तल

### ग्रनुभूति ज्ञान को पर्याय है

शंका--अनुभूति किसको कहते हैं ?

समाधान - चेतना प्रथवा ज्ञान को प्रनुभूति कहते हैं। कहा भी है -

''चेतर्यते अनुमवन्ति उपलंभते विदंतीस्येकार्थाश्चेतनानुभूरयुपलव्धिवेदनानामेकार्यस्वात् ।'' पंचास्तिकाय गा० ३९ टीका

अर्थ — चेतता है, अनुभव करता है, उपलब्ध करता है भीर वेदता है ये एकार्थ हैं, क्यों के चेतना, अनुभूति; उपलब्धि और वेदना का एक अर्थ है।

"भ्रेयज्ञातृतत्त्वतथानुभूतिलक्षरीन ज्ञानपर्यायेण ।" प्रवचनसार गा० २४२ टीका ।

ज्ञेयतत्त्व मीर ज्ञातृतत्त्व की तथा प्रकार अनुभूति जिसका लक्षण है वह ज्ञानपर्याय है। इसप्रकार भी अमृतचन्द्राचार्म ने चेतना को अनुभूति कहा है।

> चैतन्यमनुभूतिः स्यात् सा क्रियारूपमेव च । क्रिया मनोवचःकायेष्यन्विता वर्तते झूबम् ॥ ६ ॥ आलापपद्धति

टिप्पण — "अनुमूतिजीवाजीवादि पदार्थानां चेतनमात्रम् ।"

यहाँ पर भी श्रीमद्देशतेन आचार्य ने चैतन्य की भनुभूति कहा है। यह धनुभूति ज्ञान की पर्याय है।
—-जै. ग. 23-7-70/VII/ टो. ला. मित्तल

एक पर्याय दूसरी बार नहीं उत्पन्न होती । प्रागभाव, प्रध्वंसामाव तथा श्रत्यंतामाव की परिमाण

शंका—क्या द्रव्य में अनादि से भूतकाल में जो पर्यायें अभी तक उत्पन्न नहीं हुई ऐसी नवीन-नयीन पर्यायों की प्रतिसमय उत्पत्ति होती है या ये पर्यायें दुवारा भी उत्पन्न हो सकती हैं ? यदि ऐसा है तो स्वामिकातिकेयानु-प्रैक्षा की गाया २४३ व २४४ से भारी विरोध पैदा होता है क्या ?

समाधात—प्रतिसमय नवीन-नवीन पर्यायें उत्पन्न होती हैं। जो पर्यायें उत्पन्न हो चुकी हैं उनका तो प्रध्वंस होकर अभाव हो चुका है, वे पर्यायें पुनः उत्पन्न नहीं हो सकती हैं किन्तु उनके सदम पर्यायें उत्पन्न हो सकती हैं। इन्य की एक पर्याय का दूसरी पर्याय में अन्यापोह अर्थात् इतरेतराभाव है, अन्यथा प्रतिनियत द्रव्य की सभी पर्यायें सर्वात्मक हो जायेंगी द्यर्थात् एकद्रव्य की विभिन्न पर्यायों में कोई भेद नहीं रहेगा। श्री समन्तभद्राचार्य ने देवागम स्तोत्र में इसप्रकार कहा है—

> कार्य-द्रश्यमनादि स्थारप्रायभावस्य निह्नवे । प्रध्वंतस्य च धर्मस्य प्रच्यवेऽनन्तातां त्रजेत् ॥ १० ॥ सर्वात्मकं तदेकं स्यावन्याऽपोहं-ध्यतिक्रमे । अस्यत्र समयाये न स्यपदिश्यते सर्वया ॥ १९ ॥

पर्याय के उत्पन्न होने के पूर्व में जो प्रभाव है वह प्रामभाव है। इस प्रामभाव को न मानने पर घट-पटादि पर्यायें प्रपने-प्रपने स्वरूप लाभ ( उत्पाद ) के पूर्व में भी सद्भावरूप से विद्यमान ही रहनी चाहिये। प्रागभाव को न मानने पर घटादि पर्यायों के अनादि हो जाने का प्रसंग का जाता है जो इब्ट नहीं है, क्योंकि प्रत्यक्ष से विरोध ग्राता है।

पर्याय का विनाश प्रध्वंसाभाव है। इस प्रध्वंसाभाव को स्वीकार न करने पर घटादि पर्यायों का उत्पाद होने के पण्चात् कभी विनाश ( व्यय ) न होने से उनके ग्रनन्तत्व का प्रसंग आता है। परन्तु ऐसा है नहीं क्योंकि घटादि पर्यायों का अपने-अपने उत्पाद के पूर्व में और विनाश ( व्यय ) के पश्चात् अवस्थान ( सन्द्राव ) देखा नहीं जाता है।

एकद्रव्य की एकपर्याय का उसकी दूसरी पर्याय में जो ग्रमाव है, वह इतरेतराभाव है। इस इतरेतराभाव को न मानने पर प्रतिनियत की सभी पर्यायें सर्वात्मक हो जाती हैं।

एकद्रव्य में दूसरे द्रव्यों के असाधारण गुणों का जो त्रैकालिक ग्रभाव है वह अस्यन्ताभाव है। जैसे पुर्यल-द्रव्य में चैतन्यगुण का अभाव है। इसको न मानने पर एकद्रव्य का दूसरे द्रव्य में तादारम्यसम्बन्ध हो जाने से चेतन-अचेतनद्रव्यों की कोई व्यवस्था नहीं रहेगी।

—जॅ. ग. 18-6-70/V/ का. ना. कोठारी

# शुद्ध गुरा की पर्याय एक-अनेक भी होती हैं तथा एक भी ?

शंका— गुण की शुद्ध पर्याय एक होती है या अनेक ? यदि अनेक होती हैं तो कौनसे गुण की शुद्धपर्याय अनेक होती हैं ?

समाधान — हरएक गुण की शुद्धपर्याय एक भी होती है और अनेक भी होती हैं। धनेकाम्त से दोनों कथन घटित हो जाते हैं।

—वौ. ग. / ········ / ·······

#### भव्यत्व व स्रभव्यत्व भ्रात्मा के गुण हैं या पर्याय ?

शंका—भन्यत्व व अभन्यत्व आत्मा के गुण हैं या पर्याय ? यदि गुण हैं तो उक्त पर्यायें शुद्ध या अशुद्ध; कौनसी हैं ? यदि पर्यायें हैं तो किस गुण की पर्यायें हैं तथा वे शुद्धपर्यायें हैं या अशुद्धपर्यायें ?

समाधान—'सिद्धपर्याय' जीव की स्वभावव्यञ्जनपर्याय है। श्री जयसेनासायं ने पंचास्तिकाय में गाथा १६ की टोका में कहा भी है—'स्वभावव्यंजनपर्यायो जीवस्य सिद्धरूपः।' संसारावस्था में जीव की 'ग्रसिद्धपर्याय' विभावव्यंजन पर्याय है। जीव की असिद्धपर्याय का काल दो प्रकार का है—ग्रनादि-अनन्त और अनादि-सान्त । जिन जीवों के असिद्धपर्याय का काल अनादि-सान्त है वे भव्य हैं और जिनके ग्रनादि-अनन्तकाल है वे अभव्य हैं। कहा भी है—अधाइकम्मच उक्कोदयजायमसिद्धत्तं णाम। तं दुविहं—अणादि अपज्ञवसिदं अणादिसपण्जवसिदं चेवि। तत्य जेसिमसिद्धत्तमणावि-अपज्जवसिदं ते अभव्या णाम। जेसिसवरं ते भव्यजीवा।

अर्थ — चार-ग्रघातिकमों के उदय से उत्पन्न हुग्रा असिद्धभाव है। वह दो प्रकार का है — ग्रनादि-अनन्त ग्रीर ग्रनादि-सान्त। इनमें से जिनके ग्रसिद्धभाव ग्रनादि-अनन्त है वे अभव्यजीव हैं और जिनके दूसरे प्रकार का है वे भव्यजीव हैं। [ धवला पु॰ १४ पत्र १३ ] असिद्धपर्याय जीव की व्यव्जनपर्याय है, ग्रत: उस व्यंजनपर्याय

१. धवल १५।२६-३० तथा जयधवल १।२५१ भी देखें। 🏎 सं०

ध्यक्तिस्व धौर कृतिस्व ]

का काल [ भव्य व अभव्य ] भी व्यंजनपर्याय है। कहा भी है—''अभिवयभावो णाम वियंजणपरजाओ, तेरोबस्स विणासेण होदव्वमण्णहा दव्यत्तप्यसंगावो ति ? होदु वियंजणपरजाओ, ए च वियंजणपरजायस्स सन्बरस विणासेण होदव्यमिवि णियमो अश्यि, एयंतवादप्यसंगावो। ण च ण विणस्सवि ति दव्यं होदि, उप्याय-द्विविश्मंगसंगयस्स व्यवभाववभुवयमावो।'' [ धवला ७।१७८ ]

शंका —अभव्यभाव जीव की एक व्यंजनपर्याय का नाम है, इसलिये उसका विनाश अवश्य होना चाहिए, नहीं तो अभव्यत्व के द्रश्य होने का प्रसंग आ जायगा ?

समाधान — अभव्यत्व जीव की व्यञ्जनपर्याय भले ही हो, पर सभी व्यञ्जनपर्याय का नाश ग्रवश्य होना चाहिए। ऐसा कोई नियम नहीं है, क्योंकि ऐसा मानने से एकान्तवाद का प्रसंग आ जायगा। ऐसा भी नहीं है कि जो वस्तु विनष्ट नहीं होती वह द्रव्य होनी ही चाहिए, क्योंकि जिसमें उत्पाद-व्यय और ध्रीक्य पाये जाते हैं उसे द्रव्यक्ष्य से स्वीकार किया गया है।

—जै. सं. २०-६-५७/ ---- / श्री दि० जैन स्वाध्याय मण्डल, कुवामन

- (१) भव्यमाव व ग्रभव्यभाव पर्यायें हैं।
- (२) सदा मोक्ष जाते रहने पर भी अक्षय अनन्त होने से भव्यों का अभाव नहीं होता।

शंका— निश्चयनय में जीवत्य, भव्यत्व, अभव्यत्व, पारिणामिकभाव किस रूप में हैं ? आत्सा-आत्मा को समान बताते हुए भी उनकी शक्ति में भव्यत्व अभव्यत्व की विभेद रेखा क्यों डाली गई है ? भव्यों के मोक्षयमन उपरांत क्या सभी अभव्य नहीं रह जावेंगे।

समाधान — निश्चयनय की प्रपेक्षा से 'शुद्ध चैतन्यरूप जो जीवत्व है' वह अविनश्वर होने के कारण शुद्ध पारिणामिकभाव कहा जाता है। निश्चय की अपेक्षा से भव्यत्व-अभव्यत्वभाव ही नहीं हैं, क्योंकि ये दोनों पर्याय के आश्रित होने से पर्यायाधिक ( व्यवहार ) नय की अपेक्षा पारिणामिकभाव कहे जाते हैं। ( वृ० व्रव्यसंग्रह गाथा १३ टोका )। द्रव्याधिक ( निश्चय ) नय की अपेक्षा भव्य व अभव्य दोनों जीवों में शक्ति समान है ( वृ० व्रव्य-संग्रह गाथा १४ की टीका ) किन्तु पर्यायाधिकनय की अपेक्षा भव्य में केवलज्ञानादि व्यक्त हो जावेंगे और केवलज्ञानादि जो अभव्य में शक्ति हो , व्यक्त नहीं होंगे। भव्यत्व व अभव्यत्वभाव गुण था शक्ति नहीं है, किन्तु व्यंजनपर्याय है। श्री वट्खंडागम पुस्तक ७ पृष्ठ १७= पर कहा है 'अभव्यत्वजीव की व्यंजनपर्याय भने ही हो, पर सभी व्यंजनपर्याय का अवश्य नाश होना चाहिये, ऐसा कोई नियम नहीं है, क्योंकि ऐसा मानने पर एकान्तवाद का प्रसंग म्रा जायगा। ऐसा भी नहीं है कि जो वस्तु विनष्ट नहीं होती वह द्रव्य ही होनी चाहिये, क्योंकि जिसमें उत्पाद भी व्यं विनय वाते हैं उसे द्रव्यरूप से स्वीकार किया गया है।'

जीव में भव्य व अभव्य का भेद द्रव्यद्धित से नहीं है और न शक्ति की अपेक्षा से भव्य-अभव्य का भेद हैं। पर्यायद्देश्य से जीवों के भव्य व अभव्य ऐसे दो भेद हैं। पर्याय अनेक होती हैं। पर्याय की अपेक्षा से अनेक भेद हैं। जैसे संसारी व मुक्त; श्रस व स्थावर; एकेन्द्रिय, दीन्द्रिय, तेन्द्रिय, चौइन्द्रिय, पंचेन्द्रिय; नारकी, तियँच, मनुष्य व देव; इत्यादि।

१. नोट - भव्यत्व व अषय्यत्व दोनो अभुद्धव्यंजनपर्याये है ।

भव्यजीवों का प्रमाण अनन्त है। और अनन्त वहीं कहलाता है जो संख्यात या असंख्यातप्रमाणराशि के ध्यय होने पर भी अनन्तकाल से भी समाप्त नहीं होता है। कहा भी है— व्यय के होते रहने पर भी अनन्तकाल के द्वारा भी जो राशि समाप्त नहीं होती, उसे महर्षियों ने 'अनन्त' इस नाम से विनिद्धित किया है। ( बद्खंडागम पुस्तक ४ पृष्ठ ३३८)। भव्यजीव अनन्त होते हैं। सान्तराशि को अनन्तपना नहीं बन सकता, क्योंकि सांत को अनन्त मानने में विरोध आता है। यदि सव्यय और निराय राशि को भी अनन्त न माना जावे तो एक को भी अनन्त मानने का प्रसंग आ जायगा। व्यय होते हुए भी अनन्त का क्षय नहीं होता है, यह एकान्तनियम है, ( बद्धंडागम पुस्तक १ पृष्ठ ३९२)। इस आगम प्रमाण से यह सिद्ध हो गया कि मोक्ष जाते हुए भी भव्यजीवों का अन्त नहीं होगा। अतः संसार में भव्य तथा अभव्यजीव सदा बने रहेंगे। इन दोनों में से किसी एक का कभी भी व्युच्छेद नहीं होगा।

—जे. सं. 2-1-58/V/ ला. च. नाहटा

# मन्यभाव व स्रमन्यभाव पर्यायें हैं, गुरा नहीं

शंका—२० जून १६५७ के जैनसंदेश में भव्य व अमन्यभाव को पर्याय बताया है, किन्तु सोनगढ़ से प्रकाशित मोक्षशम्स्त्र में पृ० २२७ पर भव्यत्व व अभन्यत्वमाव को अनुजीवी गुण कहा है। फिर उक्त जैनसंदेश में किये गये समाधान में अगम से विरोध क्यों आता है ?

समाधान—२० जून १९५७ के जैनसंदेश में किये गये उक्त समाधान में 'षट्खंडागमरूपी महान्यन्य द्वारा यह सिद्ध किया गया है कि भव्यत्व-अभव्यत्वभाव पर्याय हैं गुण नहीं हैं।' किसी आचार्यरचित ग्रन्थ में 'भव्यत्व व अभव्यत्वभाव को अनुजीवी गुण कहा हो' मेरे देखने में नहीं आया है। सोनगढ़ से प्रकाशित मोक्षशास्त्र टीका में भव्यत्व व अभव्यत्वभाव को अनुजीवीगुण कहा है, किन्तु वहाँ पर भी किसी दिगम्बर जैनाचार्य रचित ग्रन्थ का प्रमाण नहीं दिया है। सोनगढ़ की मोक्षशास्त्र टीका में ग्रनेक ऐसी बातें लिखी गई हैं जो दिगम्बर जैनाचार्यों के मत से विकद्ध हैं। अतः उक्त टीका को आगम कहना उचित नहीं है।

श्री समयसार की टीका में भी श्री जयसेनाचार्य ने भी भव्यत्व∹अभव्यत्वभाव की गुण नहीं माना है । वहाँ इसप्रकार कहा है—

'दशप्राणरूपं जीवत्वं भव्याभव्यत्वद्वयं तत्पर्यायायिक नयाश्रितत्वादशुद्धपारिणाभिकभावसंज्ञामिति ।'

अर्थ — दशप्राणरूपी जीवत्वभाव, भव्यत्वभाव व अभव्यत्व ये तीनों अशुद्धपारिणामिकभाव हैं, क्योंकि ये भाव पर्यावाधिकनय के अध्यित हैं। ( गाथा ३२० पर तात्पर्यदृत्तिः टोका पृष्ठ ४२३ रायचन्द्र प्रथमाला )।

अर्थ-कर्म से उत्पन्न दशप्रकार के प्राणों रूप जीवत्व, भव्यत्व तथा ग्रभव्यत्व ये तीनों विनाशशील होने के कारण पर्याय के आश्रित होने से पर्यायायिकनय की अपेक्षा अशुद्धपारिणामिकभाव कहे जाते हैं।

इन उपर्युक्त दो आष्ट्रयात्मिकप्रन्थों के आधार से भी यह सिद्ध होता है कि भव्यत्व व ग्रभन्यत्वभाव पर्याय हैं। यदि ये दोनों भाव गुण होते तो इनको विनाशशील न लिखते। अभव्यत्वभाव विनाशशील होते हुए भी उसका विनाश नहीं होता, क्योंकि प्रत्येक पर्याय का विनाश अवस्य होना चाहिये ऐसा एकान्त नहीं है ( घट्खंडायम पुस्तक ७ पृष्ठ ९७८)। भव्यत्वभाव का अभाव होता है ऐसा मोक्षशास्त्र अध्याय ९० सूत्र ३ में धोमदुमास्वामी आचार्य ने कहा है, तथा राजवातिक टीका में थी अकलंकदेव ने भी इसीप्रकार कहा है। अतः भव्यत्य-अमध्यत्वभाव गुण नहीं हैं।

यदि भव्यत्व व अभव्यत्वभाव को गुण माना जावे तो द्रव्य की संख्या छह न रहकर सात हो जावेगी अर्थात् द्रव्य को सातप्रकार का मानना पड़ेगा । जिसप्रकार घर्म और अधर्मद्रव्य में सब गुण तो एकसार अर्थात् बराबर हैं, किन्तु भात्र एक गुण में घन्तर है। एक में गतिहेतुत्वगुण है दूसरे में स्थितिहेतुत्व गुण है। एक गुण के भिन्न होने से भिन्न-भिन्न जाति के दो द्रव्य जैनागम में माने गये हैं। इसप्रकार भव्य और अभव्य में समस्त गुण एकसार प्रयत्त्व वराबर होते हुए भी एक में भव्यत्व गुण मानने से और दूसरे में उससे भिन्न अभव्यत्वगुण मानने से इनको भिन्न दो जाति के द्रव्य मानने पड़ेंगे, क्योंकि गुण विशेष से द्रव्यविशेष जानता चाहिये' ऐसा आगमवाक्य है (प्रवचनसार गाया १३४, तत्त्वप्रदीपिका वृत्ति )।

श्रीमान् सिद्धान्तमहोदिध तर्करत्न पंच माणिकचन्दजी न्यायाचार्यं ने 'भव्य' शब्द का निरुक्ति श्रयं इसप्रकार किया है— "भविया, सिद्धी जेसि" "भवितुं योग्यो भव्यः" इसप्रकार 'भू' धातु से 'यत्' प्रत्यय कर भविष्य योग्यता अनुसार बनाया गया शब्द ही भव्य को अन्तसहित कर रहा है, क्योंकि सिद्धि हो जाने पर भव्यता मरकर भूतता उपज चुकी है। ( जैनदर्शन सोलापुर, १० जनवरी १९४० पृष्ठ ४ ) यदि 'भव्यत्व' को शक्ति भी स्वीकार किया जावे तो यह पर्यायशक्ति या अनित्यशक्ति है। नित्य या द्रव्यस्वशक्ति नहीं है।

इसप्रकार २० जून १९५७ के जैन-संदेश में प्रकाशित समाधान में जो लिखा गया है वह आगमानुकूल है; यदि उसका सोनगढ़ मोक्षशास्त्र टीका से विरोध द्याता है तो आये, क्योंकि उक्त टीका आगम अनुकूल नहीं है।

—जॅ. सं. 31-7-58/7-8-58/V/ हुलाऋचन्द

### शुद्ध द्रव्यों में ग्रर्थपर्याय का भ्रस्तित्व

शंका — क्या शुद्ध इथ्यों में भी निरन्तर अर्थपर्यायरूप परिवर्तन होता रहता है ? विस्तार से स्पष्ट करें।

समाधान — गुद्धद्रव्यों में भी ग्रर्थपर्याय होती है, अन्यथा द्रव्य कूटस्थ हो जायगा ग्रीर उत्पाद-व्ययरहित हो जाने से द्रव्य के ग्रभाव का प्रसंग आयगा। शुद्धद्रव्यों में अगुरुलपुगुण के द्वारा प्रतिसमय नियतक्रम से षट्स्थान-पतित हानि-वृद्धिक्य परिणमन होता रहता है। यदि एकगुण में भी परिणमन होता है तो द्रव्य में परिणमन होना भ्रवश्यम्भावी है, क्योंकि द्रव्य और गुण का त्रैकालिक तादात्म्य-सम्बन्ध है। यही कथन आलापपद्धति, प्रवचनसार गाया ९३ तथा पंचास्तिकाय गाया ५ एवं १६ की जयसेनाचार्य कृत टीका में है।

—पत 16-11-79/ ज. ला. जॅन, भीण्डर

- (१) परिस्पन्द व क्रिया कशंचित् भिन्न हैं
- (२) सिद्धों व परमाणुत्रों में गति सम्भव है, पर परिस्पन्द नहीं

शंका—किया तथा परिस्पन्द में क्या अन्तर है ? गति तथा परिस्पन्द में क्या अन्तर है ? पुद्दालपश्माख्य में किसरूप किया होती है ? परिस्पन्दरूप या मात्र गतिरूप अथवा उभयस्वरूप ? सिद्धों की ऊर्व्वगति में परिस्पन्द होता है या नहीं ?

समाधान — किया तथा परिस्पन्द कथं चित् एक हैं, कथ चित् भिन्न हैं। इसीप्रकार गति व परिस्पन्द के विषय में जानना चाहिए। सुदर्शनमेरु तथा अकृत्रिम चैत्या चौर्या नयों में गति छप किया तो नहीं होती, परन्तु प्रदेश-परिस्पन्द होता है। पुद्गलपरमाणु में गति छप किया होती है, किन्तु प्रदेश-परिस्पन्द नहीं होता, क्योंकि वह एक-प्रदेशी है। पंचास्तिकाय में लिखा है — जीवानां सिक्यत्वस्य यहिरंगसाधनं कर्मदोक्षमींवस्यक्षाः पुद्गला इति

ते पुद्गालकरणाः । तदमायाश्चिष्कियश्वं तिद्धानाम् [ पं० का० ९ द टोका ] । समयसार में कहा है — सकलकर्मी-परमप्रवृत्तात्मप्रदेशमैद्यंखरूपा निष्कियश्वशक्तिः [ स० सार; आ० खया०, परिशिष्ट, शक्ति सं० २३ ] इससे जाना जाता है कि सिद्धों के प्रदेश-परिस्पन्द नहीं होता; परम्तु ऊर्ध्वंगमन तो प्रथमसम्यवतीं सिद्ध के है ही । धवला में भी कहा है — सिद्धों की ऊर्ध्वंगित में परिस्पन्द नहीं होता । ध. पु. ७ पृ. १७, १८, ७७ तथा पु० १० पृ० ४३७ । — पत 8-1-79/जा. ला. जीन; भीण्डर

# सम्यग्दर्शन व ज्ञान पर्याय चारित्र बिना भी उत्पन्न होती हैं

शंका—तत्त्वार्यसूत्र में "सम्यावशंनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः" सूत्र है। यहाँ जिस सम्याज्ञान का उल्लेख है, क्या वह सम्याज्ञान चारित्र के अभाव में संभव है ? क्या जैनाचार्यों को यह मान्य रहा है कि किसी चारित्रहीन ड्यक्ति को सम्यावशंन-ज्ञान प्राप्त हो जाता है ?

समधान — एक नहीं अनेक महानू विगम्बराचार्यों का मत रहा है कि चारित्रहीन प्रशीत् चारित्रहीत व्यक्ति को सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान प्राप्त हो जाता है। असंख्यात नारकी, तियँच और देव ऐसे हैं जिनको सम्यग्दर्शन-ज्ञान तो प्राप्त है, किन्तु चारित्र नहीं है अर्थात् चारित्रहीन हैं। सम्यग्द्रिट-ज्ञानी भोगभूमिया मनुष्य भी चारित्रहीन ग्रथित् चारित्ररहित हैं।

असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानवाले के सम्यग्ज्ञान तो है, क्योंकि सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान युगपत् होते हैं, किन्तु सम्यक्चारित्र नहीं होता है। सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान युगपत् होते हैं ग्रत: शसंयत-सम्यग्दृष्टि कहने से श्रसंयतसम्यग्ज्ञानी का भी ग्रहण हो जाता है। श्री अकलंकदेव ने राजवातिक में कहा भी है—

"युगवदात्मलाभे साहचर्यादुभयोरिव पूर्वत्वम्, यथा साहचर्यात् पर्वतनारदयोः, पर्वतप्रहिणेन नारदश्य ग्रहणं नारदग्रहणेन वा पर्वतस्य तथा सम्यग्दशंनस्य सम्यग्ज्ञानस्य वा अन्यतरस्यात्मलाभे चरित्रमुसरं भजनीयम् ।"

न्यायदिवाकर श्री पं० पन्नालालको कृत अर्थ — "सम्यादर्शन व सम्याद्धान इन दोनों का एक ही काल में आत्म-लाभ है। तातों सम्यादर्शन सम्याद्धान इन दोनों को पूर्वपना है। जंसे साहचयंतों प्रवंत ग्रीर नारद इन दोऊ-निका एक के ग्रहण से ग्रहणपना होय है। पर्वत के ग्रहण करि नारद का ग्रहण होय है, अर नारद का ग्रहण करि पर्वत का ग्रहण होय है साहचर्य हेतु तों एक के ग्रहण तों दोऊनिका ग्रहण होय है। तैसे ही सम्यादर्शन, सम्याद्धान इन दोऊनिका साहचर्य संबंधतों एक के ग्रहण किये तिन दोऊनिका ग्रहण होय है यातों सम्यादर्शन, सम्याद्धान इन दोऊनिका या इन दोऊनि में से एक का आत्म-लाभ कहने पर उत्तर जो चारिश्र सो भजनीय है।"

ग्यायतीर्थं भी पं० गजाधरलालजी तथा ग्यायालंकार भी पं० सक्खनलालजी द्वारा कृत अयं — "पर्वत भीर नारद दोनों एकसाथ रहते हैं इसलिये उनका साहचयंसम्बन्ध है। पर्वत के ग्रहण करने पर नारद का और नारद के ग्रहण करने पर पर्वत का भी ग्रहण हो जाता है। उसी प्रकार सम्यग्दर्शन ग्रौर सम्यग्ज्ञान दोनों एकसाथ उत्पन्न होते हैं, इसलिए उनका भी साहचयंसंबंध है। सम्यग्दर्शन ग्रौर सम्यग्ज्ञान इन दोनों में से किसी एक के होने पर सम्यक्चारित्र भजनीय है। इस रीति से 'पूर्वस्य' इस एकवचन निर्देश से सम्यग्दर्शन का भी ग्रहण हो सकता है और साहचर्यसम्बन्ध से सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान दोनों का भी।

कविवर भी पं० बौलतरामजी ने भी खहडाला में कहा है --

सम्यक्साथै ज्ञान होय यै भिन्न आराधो । लक्षण श्रद्धा जान दुहुमें भेद अवाधो ॥ सम्यक् कारण जान ज्ञान कारज है सोई । युगपद्द होतें हू प्रकास दीपकर्ते होड ॥ २।४ ॥

जिसको छहढाला का भी बोध है वह यह नहीं कह सकता कि भास्त्रों में ग्रसंयतसम्यादृष्टि का तो जल्लेख है असंयतसम्याज्ञानी का उल्लेख नहीं है। साहचर्य हेतु से असंयत-सम्याद्याटि कहने से ही असंयतसम्याज्ञानी का ग्रहण हो जाता है।

''सम्यक्जानी होइ बहुरि विद चारित लोजे ।'' इन शब्दों द्वारा श्री पं० वीलतरामजी ने छहुढाला में यह स्पष्ट कर दिया कि जब तक दृढ़ चारित्र नहीं लेता तबतक वह सम्यग्ज्ञानी ग्रसंयतसम्यग्ज्ञानी है ।

"सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्राणि मोक्षमार्गः ।" इस सूत्र द्वारा यह बतलाया गया है जो जीव सम्यग्दृष्टि व सम्यग्ज्ञानी तो है, किन्तु सम्यक्षारित्री नहीं है वह निर्वाण प्राप्त नहीं कर सकता । कहा भी है—

''असंगतस्य च यथोवितात्मतत्त्वप्रतीतिरूपश्रद्धानं यथोवितात्मतत्त्वानुभूतिरूपञ्चानं वा कि कुर्यात् । ततः संयमशून्यात् श्रद्धानात् ज्ञानाद्धा नास्ति सिद्धिः ।'' ( प्रवचनसार गाथा २३७ टीका )

यथोक्त आत्मतत्त्व की प्रतीतिरूप श्रद्धान या यथोक्त आत्मतत्त्व की प्रमुभूतिरूप ज्ञान असंयत की क्या करेगा ? इसलिये संयमशून्य आत्मश्रद्धान (सम्यग्दर्शन) व धात्मज्ञान (सम्यग्द्धान) से सिद्धि (मुक्ति) नहीं होती।

ण।णं चरित्तहीणं लिगग्गहणं च वंसणिवहणं। संज्ञमहीणो य तवो जड चरइ णिरस्थयं सम्बं।। ५ ।। शोलपाहुड

भी मुन्दकुरदाचार्य ने बतलाया है कि चारित्रहीन (चारित्ररहित) सम्याकान, सम्यादर्शन रहित (सम्याकानरहित) मुनिलिंग (इञ्यचारित्र) भीर संयम हीन (संयमरहित ) तप ये तीनों निर्यंक हैं, क्योंकि इन तीनों में से किसी को भी मोक्ष प्राप्त नहीं होगा।

इसी बात को भी अकलंकदेव ने कहा है-

हतं ज्ञानं कियाहीनं हता चाज्ञानिनां किया । धावन् किलान्धको बग्धः पश्यस्रयि च पङ्गुलः ॥

स्यायतीर्ध श्री पं० गजाघरलालजी तथा स्यायालंकार श्री पं० मक्खनलालजी कृत अर्थ—"चारित्र के बिना ज्ञान किसी लाम का नहीं, जब ज्ञान किसी काम का नहीं तब उसका सहचारी दर्शन (सम्यव्दर्शन) श्री किसी काम का नहीं। जिस तरह बन में आग लग जाने पर उसमें रहनैवाला लंगड़ा मनुष्य नगर की जानेवाले मार्ग की जानता है, 'इस मार्ग से जाने पर अग्नि से बच सकूंगा' इस बात का उसे श्रद्धान भी है, परन्तु चलने हुप किया नहीं कर सकता, इसलिये वहीं जलकर नष्ट हो जाता है। ज्ञान (श्रीर दर्शन) रहित किया भी निर्यंक है। जिसतरह बन में भ्राग लग्न जाने पर उसमें रहनेवाला अंघा जहीं-तहाँ दौड़ने हुप किया करता है, किन्तु उसको नगर में जानेवाले मार्ग का ज्ञान नहीं और न उसको यह श्रद्धान हो है कि श्रमुक मार्ग नगर में पहुँचाने वाला है, इसलिये वह वहीं जलकर नष्ट हो जाता है। इस रीति से सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र तीनों हो माक्षमागं है।"

यहाँ पर 'शान' शब्द से सम्यग्दर्शन व सम्यग्जान इन दोनों को ग्रहण किया गया है, क्योंकि इन दोनों में साहचर्य है।

इत आधंग्रन्थों से यह स्पष्ट हो जाता है कि चारित्रहीन अथवा ( चारित्ररहित ) के भी सम्यन्दर्शन व सम्यन्ज्ञान होता है अथवा चारित्र के प्रभाव में भी वह सम्यन्ज्ञान होता है जिसका तत्त्वार्धसूत्र में कथन है। इन प्राचंग्रन्थों की दि० जैनाचार्यों द्वारा रचना हुई है, अतः दि० जनाचार्यों को यह मान्य रहा है कि 'किसी चारित्रहीन ( चारित्ररहित ) व्यक्ति को भी सम्यन्दर्शन, सम्यन्ज्ञान प्राप्त हो जाता है। किन्तु वह सम्यन्ज्ञान पारमाधिक नहीं है। श्री अमृतचन्त्राचार्य ने कहा भी है—

''यदा एव अर्थ आश्मास्रवयोः भेदं जानाति तदा एव क्रोधादिष्यः आस्रवेष्यः निवर्तते तेष्यः अनिवर्तमान-ह्य पारमायिक सब्भेद विज्ञानासिद्धेः।''

ग्रसंयतसम्यकानी का सम्यकान होते हुए भी पारमाधिक ज्ञान नहीं है, इसीलिये श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने शीलपाहुड़ गाथा १ में तथा श्री अकलंकदेव ने 'हतं ज्ञानं कियाहीनं' इन शब्दों द्वारा उस सम्यकान को भी निर्धिक बतलाया है। श्री अमृतखन्त्राचार्य ने तो उस सम्यकान को ग्रजान ही कह दिया है, क्योंकि वह रागादि आसवों से निवृत्त नहीं है।

''यत् सु आत्मास्त्रवयोः भेदज्ञानं अपि न आस्त्रवेष्यः निवृतं भवति तत् ज्ञानं एव न भवति ।''

—ज. ग. 2-7-70/VII/ अलघरद, देहली

### उत्पाद व्यय निरपेक्ष नहीं होते

शंका-धो कानजी स्वामी अभिनन्दन ग्रन्थ पृ० १६६ पर शकाः समाधान के अन्तर्गत लिखा है कि प्रत्येक इस्स के उत्पाद, स्यय, झोस्य निरपेक्ष होते हैं, क्या यह ठीक है ?

समाधान-थी जिनसेनाचार्य ने उत्पाद और व्यय का लक्षण इसप्रकार बतलाया है--

''अभूत्वाभाव उत्पादी भूत्वा चाभवने व्ययः।''

अर्थात्—जो पर्याय पहले नहीं थी उसका उत्पन्न होना उत्पाद है। किसी पर्याय का उत्पन्न होकर नष्ट हो जाना 'ध्यय' है। ऐसा भी आदिनाथ भगवान ने दिव्यध्वनि में कहा है। ( आदिपुराण पर्व २४ क्लोक १९० )

यहाँ पर पर्याय की अपेक्षा उत्पाद व न्यय बतलाया है। यदि उत्पाद व न्यय को निरपेक्ष अर्थात् अहेतुक माना जायगा तो पर्याय के नित्यपने का प्रसंग आ जायगा, नयोंकि श्री विद्यानन्द आवार्य ने 'आप्तपरीक्षा' में कहा है—''सतो हेतुरहितस्य नित्यत्यव्यवस्थितेः।'' अर्थातृ—जिसका कोई कारण (हेतु ) नहीं होता और मौजूद है बहु नित्य व्यवस्थित किया गया है।

इसीलिये श्री स्वामीसमंतभद्र आचार्य ने आप्तमीमांसा कारिका २४ में कहा है-

"नैकं स्वस्मात् प्रजायते ।"

श्री पं॰ खयचन्दजी कृत टीका -- 'आप ही तैं आपकी उत्पत्ति हूँ नांही होय। तथा उपजना विनशना एक ही कै आप ही ते प्रत्य कारण विना होय नाहीं।' प्रमेघरतनाला अध्याय ४ सूत्र १ की टीका में भी कहा है---

"तत्रात्यानपेक्षत्वं तावदिसद्धम्, घडाद्यभावस्य मुद्गराविध्यापारात्वयव्यतिरेकानुविधायित्वात् । तत्कारण-स्वोपपक्षेः ।"

भी पं॰ जयचन्द्रजी कृत अयं — नाम ( व्यय ) विषे अन्य की अपेक्षात रहितपणा हेतु कह्या सो प्रसिद्ध है जातें घटादिक का अभाव (व्यय) के मुग्दर प्रादि के व्यापार का अन्वय व्यतिरेक का ग्रनुसारीपणातें तिसके भ्रभाव ( घट के व्यय ) के प्रति कारणपणा है। मुग्दर की दिये घट फूटे, न दे तो न फूटे है।

श्री स्वामिसमन्तमद्वाचार्य ने आप्तमीमांसा में कहा है ---

अहेतुकस्यामाशस्य हिसाहेतुर्न हिसकाः।"

श्री पं० अथसन्दानी कृतं अर्थ—क्षणक्षय एकान्तवादी नाश ( व्यय ) कूँ अहेतुक कहे हैं। जो वस्तु विनसे है सो स्वयमेव विना हेतु विनसे ( व्यय होय ) है। सो ऐसा कहते है तो जो हिंसा करने वाला हिंसक है सो हिंसा का हेतु न ठहरचा।

इसप्रकार यह बतलाया है कि यदि पर्याय का ध्यय अहेतुक भाना जायगा तो हिंसारूप पाप का प्रभाव हो जायगा।

भी पुत्रयपादाचार्य ने भी सर्वार्थसिद्धि अध्याय ५ सूत्र ३० की टीका में कहा है---

''उभयनिमित्तवशाद्भावान्तरावाप्तिवस्यावनमुत्यादः ।''

भन्तरंग और बहिरंग निमित्त के वश से जी नदीन अवस्था की उत्पत्ति वह उत्पाद है।

"तथा पूर्वभावविगमनं व्यय:।"

उसीप्रकार अर्थात् भ्रंतरंग और बहिरंग निमित्त के वश से पूर्व अवस्था के निकल जाने को अर्थात् नाश को व्यय कहते हैं।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि उत्पाद और व्यय बहिरंग निमित्तों की भी अपेक्षा रखता है। बहिरंग निमित्त दो प्रकार के हैं —सामान्य व विशेष । सभी उत्पाद और व्ययों में सामान्य बहिरंग निमित्त कालद्रव्य है और प्रत्येक उत्पाद व व्यय के लिये विशेष निमित्त भिन्न-भिन्न हैं। कहा भी है—

''धर्माबीनां द्रथ्य।णां स्वपर्यायनिवृत्ति प्रति स्वात्मनैव वर्तमानानां बाह्योपप्रहाद्विना तद्द्वृत्त्यभावास्तश्यवर्तनो-पलक्षितः काल इति कृत्वा वर्तनाः कालस्योपकारः । को णिजर्यः ? वर्तते द्रश्यपर्यायस्तस्य वर्तयिता कालः ।'' ( स. सि. ४:२२ )

अर्थ — यद्यपि घर्मादिकद्रव्य अपनी-अपनी नवीनपर्याय के उत्पन्न करने में स्वयं प्रवृत्त होते हैं तो भी वह उत्पत्ति बाह्य सहकारीकारण के बिना नहीं हो सकती इसीलिये उसे प्रवर्तानेवाला काल है, ऐसा मानकर वर्तना काल का उपकार कहा है। निजयं नया है ? द्रव्य की पर्याय बदलती है और उसे बदलनेवाला काल है। पंचास्तिकाय गाया २३ को टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य ने भी कहा है—

"इह हि जीवानां पुर्गलानां च सत्तास्यभावत्यावस्ति प्रतिक्षणमुरपावव्ययध्नौध्यैकवृत्तिकयः परिणाम । स खलु सहकारिकारणसञ्ज्ञावे इष्टः । यस्तु सहकारीकारणं स कालः । तस्परिणामान्ययानुपपत्तिगम्यमानत्वावनुक्तोऽपि निश्चयकालोऽस्तीति निश्चीयते ।"

इस जगत् में वास्तव में जीवों को ग्रीर पुद्गलों को सत्तास्वभाव के कारण प्रतिक्षण उत्पाद, व्यय ध्रीव्य की एक वृत्तिरूप परिणाम वर्तता है। वह उत्पाद, व्ययरूप परिणाम वास्तव में सहकारी कारण के सद्भाद में विखाई देता है। उस उत्पाद, व्ययरूप परिणाम में जो सहकारीकारण है वह काल है। जीव और पुद्गल के उत्पाद-व्ययरूप परिणाम की सहकारिकारण के बिना उत्पत्ति नहीं हो सकती इस अन्यथा अनुपपतिद्वारा 'काल' जाना जाता है।

परीक्षामुख में भी कहा है--

"समर्थस्य कररो सर्वदोत्पत्तिरनपेक्षत्वात् ॥ ६।६३ ॥

संस्कृत टीका-"निरपेक्षसमर्थतत्त्वस्य कार्यजनकत्वे सर्वदा कार्योत्वित्रसङ्गस्य दुनिवारस्वात् ।"

यदि घट आदि विशेष पर्यायरूप कार्य का उत्पाद व व्यय निरपेक्ष माना जायगा तो निरंतर घट की उत्पत्ति होनी चाहिये, क्योंकि घटरूप उत्पत्ति नहीं होती, भतः वह कुम्भकार बादि की अपेक्षा रखता है।

— ਯੂੱ. ग. 4-6-70/VII/ ਈ. ਗਾ. ਸਿਜ਼ਲ

- (१) एक द्रव्य की पर्याय द्रव्यान्तर की पर्याय की निमित्तकर्ता होती है।
- (२) पुण्य विष्ठा नहीं है

शंका— सोनगढ़ से प्रकाशित श्री समयसार में प्रारम्भिक मंगलाचरण इसप्रकार है—भग्यजीवमनः प्रतिबीधकारकं पुण्यप्रकाशकं पापप्रणाशकिमदं शास्त्रं श्री समयसारनामधेयं अस्य मूलग्रंथकर्तारः श्री सर्वप्रदेवास्तदुत्तरग्रंथकर्तारः श्रीमणधरवेवाः प्रतिमणधरवेवास्तेवां वचनानुसारमासाद्य आचार्यश्री कुन्दकुन्दाचार्यं वेविदर्श्वतं" इस पर
यह शंका उत्पन्न होती है श्री समयसार शास्त्र तो पौद्गिलिक है जड़ है वह भव्य जीवों को प्रतिबोध करनेवाला कैसे
हो सकता है ? पुण्य तो विद्धा है जिसको ज्ञानो पुष्ठव दूर से ही छोड़ देते हैं फिर पुण्य को प्रकाश करनेवाले श्री
समयसारशास्त्र की स्वाध्याय क्यों करनी चाहिये पुण्य प्रणाशक शास्त्र की स्वाध्याय करनी चाहिये ? पुद्गलमयी
शास्त्र के कर्त्ता श्री सर्थज्ञदेव तथा गणधरदेव तथा उसके रचनेवाले श्री कुन्दकुन्दाचार्य जो चेतन हैं; कैसे हो सकते
हें ? पुद्गलमयी शास्त्र का कर्त्ता तो पुद्गल होना चाहिये, न कि चेतनमयी जीवद्रव्य । प्रारम्भिक मंगलाचरण भें
जो इसप्रकार कहा गया है, वह क्या वास्तविक है या मात्र लोगों को बहकाने के लिये लिखा गया है ? यदि आवास्तविक है तो ऐसा क्यों कहा जाता है कि एकद्रव्य की पर्याय दूसरे द्रव्य की पर्याय की कर्त्ता नहीं है ? यदि अवास्तविक है तो जिस शास्त्र के प्रारम्भिक मंगलाचरण में ही अवास्तविकता है तो उस ग्रंथ में अवास्तविकता क्यों
नहीं होगो ?

समाधान — श्री समयसार शास्त्र यद्यपि पुद्गलमयी जड़ है तथापि ग्रक्षर, शब्द, पद ग्रीर वाक्यों का समूह है। अर्थ भ्रीर शब्द में वाच्य और वाक्ससम्बन्ध है। कहा भी है— "जिसप्रकार प्रमाण, प्रदीप, सूर्य, मिण, चन्द्रमा आदि घट-पट आदि प्रकाश्यभूत पदार्थों से भिन्न रहकर भी उन पदार्थों के प्रकाशक देखे जाते हैं, उसीप्रकार शब्द अर्थ से भिन्न होकर भी अर्थ का वाचक होता है। जयधवल पु० १ पु० २४१।" "बाह्य शब्दात्मक निमित्तों से कम से जो वर्गाज्ञान होता है भौर जो अकम से स्थित रहते हैं उनसे उत्पन्न होतेवाले पद और वाक्यों से प्रर्थ-विषयक ज्ञान की उत्पत्ति देखी जाती है—जयधवल पु० १ पु० २६ मा" "शब्द से पद की सिद्धि होती है पद की सिद्धि से उसके ग्रर्थ का निर्णय होता है, ग्रर्थनिर्णय से तत्त्वज्ञान की प्राप्ति होती है। और तत्त्वज्ञान से परमकल्याण होता है।"—शबल पु० १ पु० १ पद वाक्यों से पदार्थों का बोघ होता है ग्रतः निमित्त कर्त्ता की ग्रमेशा श्री समयसार शास्त्र 'मध्यजीवमनः प्रतिबोधकारकं' (भव्यजीवों को प्रतिबोध करनेवाला ) है। पदार्थ के बोध से तत्त्वज्ञान होता है ग्रीर उस तत्त्वज्ञान से परमकल्याए होता है ग्रतः समयसारशास्त्र पुण्यप्रकाशक है। व्यवहारनय से यह सब कथन वास्तविक है, क्योंकि दो भिन्न द्वयों का परस्पर सम्बन्ध उपचरितअसद्भूतव्यवहारनय का विषय है। यदि उपचरितअसद्भूतव्यवहारनय को सवंया अवास्तविक माना जाय या पंचाध्यायी ग्रन्थ को प्रामाणिक मानकर नगा-भास माना जावे तो समयसारशास्त्र 'भव्यजीवमनः प्रतिबोधकारकं व पुष्पप्रकाशकं' नहीं हो सकता।

'पुण्य' विषठा नहीं है। किसी भी आचार्य ने 'पुण्य' के लिये विषठा जैसे ग्रपिवत्र शब्द का प्रयोग नहीं किया, किन्तु जो आत्मा को पवित्र करता है या जिससे आत्मा पवित्र होती है' वह पुण्य है (स॰ सि॰ अ॰ ६ सूत्र ३) । ग्रात्मा को पवित्र करनेवाला पुण्य ज्ञानीजीवों के लिये त्याज्य कैसे हो सकता है ? आत्मा की पवित्रता को नष्ट करनेवाले सास्त्रों की स्वाध्याय ज्ञानीजन कैसे करेंगे ?

'दाक्य' स्वयं यह बतला रहा है कि मेरा 'वक्ता' अर्थात् कर्ता कोई अवश्य होना चाहिये। यदि पुद्गल को कर्ता माना जावे तो पुद्गल तो जड़ है वह प्रमाणभूत नहीं हो सकता, अत: समयसारशास्त्र को प्रमाणता प्राप्त नहीं होगी। किन्तु समयसारशास्त्र प्रामाणिक है, अत: उसका कर्ता भी प्रमाण अर्थात् ज्ञान होना चाहिये। कहा भी है - 'वचन ज्ञान का कार्य है।' ध० पु० १ पु० ३६६। ज्ञान जीव के आश्रय से रहता है अत: समयसारशास्त्र के मूलप्रंय कर्ता सर्वज्ञदेव, उत्तरग्रय कर्ता श्री गणधरदेव और रचिता श्री कुन्दकुन्दाचार्यदेव हैं न्योंकि वे समयसारशास्त्र के निमित्तकर्ता हैं। निमित्त कर्ता ग्रसिद्ध भी नहीं है, न्योंकि आगमप्रमाण से निमित्तकर्ता सिद्ध है। कहा भी है—'शास्त्र की प्रमाणता को दिखलाने के लिये कर्त्ता का प्ररूपण किया गया है, न्योंकि वक्ता की प्रमाणता से ही वचन में प्रमाणता आती है ऐसा न्याय है।' ( ध० पु० १ पु० ७२ )।

जैसे दर्गण में मयूर का प्रतिबिम्ब पड़ रहा है। वह प्रतिबिम्ब मयूर का है या दर्गण की स्वच्छता का विकार है। उपादान की दृष्टि से देखा जावे तो वह प्रतिबिम्ब दर्गण की स्वच्छता का विकार है; प्रान्यण पत्थर आदि में भी प्रतिबिम्ब हो जाना चाहिये था। किन्तु वह प्रतिबिम्ब मयूर के निमित्त से हुमा है, मयूर के अभाव में प्रतिबिम्ब नहीं हो सकता। जिसके होने पर जो होता है और जिसके बिना जो नियम से नहीं होता वह उसका कार्य और दूसरा कारण होता है ध० प० १२ पृ० २ द ८ २ १ अध्वत्यरोक्षा ४० ४ १ । प्रतिबिम्ब का परिणमन भी मयूर के परिणमन के अधीन है। अतः प्रतिबिम्ब का कर्त्ता मयूर है। जिसकी सहायता या कर्तृत्व से कोई वस्तु बने, वह निमित्ता-कारण है (संस्कृत-शब्दार्थ-कीस्तुभ)। शास्त्ररचनाइप परिणमन भी सर्वंबदेव तथा थी गणधर-देव तथा कुन्दकुन्दाचार्य के ज्ञान के प्रनुसार हुमा है ग्रतः वे ग्रन्थकर्त्ता हैं। यह वास्तविक है। कथन-मात्र नहीं है या अवास्तविक नहीं है। ग्रनेकान्त में यह सब सत्य है।

—जै. ग. 25-1-64/VII/ मू. ध. जैम

# क्रियावती शक्ति परमाणु में है, पर सिद्धों में नहीं

शंका—क्या पुर्वणल परमाख और सिद्धों में भी क्रियावतीशक्ति होती है ?

समाधान — किया का लक्षण परिस्पंदन है अथवा परिस्पंदन रूप पर्याय को किया कहते हैं। श्री अमृत-चन्द्राचार्य ने कहा है—

"वरिस्यन्वनलक्षणा क्रिया ।" प्र. सा. गा. १२६ टीका

"परिस्वन्वनरूपपर्यायः ऋषा।" पं. का. गाया ९८ टीका

प्रदेश—परिस्पन्दनरूप पर्याय श्रशुद्धजीवों ग्रोर पुद्गलों में ही होती है बतः क्रियावतीशक्ति अशुद्धजीवों और पुद्गलों में होने से यह पर्यायशक्ति है, इव्यशक्ति नहीं है। शुद्धजीव में निष्क्रियत्वशक्ति है। श्री अमृतचन्द्रा-चार्य ने कहा भी है—

"सकलकर्मीपरमप्रवृत्तात्मप्रदेशनैष्पंचरूपा निष्क्रियश्वशक्तिः।" ( स. सा. आत्मख्याति )

अर्थ-समस्त कर्मों के उपरम से प्रवृत्त आत्मप्रदेशों की निस्पन्दतास्वरूप निष्क्रियत्वशक्ति है ।

"जीवानौ सिक्रयत्वस्य बहिरंगसाधनं कर्मनोकर्मोपचयरूपाः पुद्गला इति ते पुद्गलकरणाः । तवमावान्निः-क्रियस्यं सिद्धानाम् । पुद्गलानां सिक्रयत्वस्य बहिरंगसाधनं परिणामनिर्वर्तकः काल इति ते कालकरणाः । न च कर्मावीनामिव कालस्याभावः । ततो न सिद्धानामिव निष्क्रियस्यं पुद्गलानामिति ।" ( पं. का. गाथा ९८ टीका )

अर्थ — जीवों के सिक्रयपने का बहिरंग साधन कर्म-नोकर्म का संचयरूप पुद्गल है, इसलिये जीव पुद्गल करणवाले हैं। उसके सभाव के कारण सिद्धों के निष्क्रयपना है। पुद्गलोंको सिक्रयपने का बिहरंग साधन परि-णाम निष्पादक काल है, इसलिये पुद्गल काल करण वाले हैं! कर्मावि की भाँति काल का अभाव नहीं होता, इसलिये सिद्धों की भाँति पुद्गलों को निष्क्रयपना नहीं होता।

पुद्गल परमाणु यद्यपि एकप्रदेशी है तथापि वह बन्ध को प्राप्त हो सकता है, इसलिये उसको अस्तिकाय कहा है। इसी अपेक्षा से वह सिक्रिय भी है।

अभव्यजीव की अशुद्धपरिणति को अशुद्धशक्तिकारणक कहना हो तो उसे जीव के विभाव परिणाम की या अशुद्धजीव की शक्ति कहना होगा, क्योंकि उसके विभावभावों का अभाव होते ही उसकी अशुद्ध का भी अभाव हो जाता है । इससे स्पष्ट हो जाता है कि अशुद्ध बने हुए भव्यजीव के अशुद्धशक्ति अनादि-सांत है। वह अशुद्धभव्य-जीव के विभावपरिणाम की सक्ति है, शुद्धजीव की नहीं है। ( पं० मोतीलाल जैन द्वारा सम्पादित समयसार)

इससे स्पष्ट हो जाता है कि कियावतीशक्ति अर्थात् योगशक्ति शुद्धजीवों में नहीं है, क्योंकि योग विभाव-पर्यायरूप शक्ति है।

—वॉ. म. ६-५-७१/VII/ सुल्तानसिह

धज्ञान पर्याय किस द्रव्य तथा गुरा को है ? जीव को विभिन्न अवस्थाओं में उसका ध्रस्तिस्व

शंका—अज्ञान क्या है ? कौन से द्रक्य तथा गुण की पर्याय है ? उसको गुणस्थानों पर घटाकर सतलाइये। व्यक्तिस्य भीर कृतिस्य ] [ १२०५

समाधान—मिथ्यात्वसिह्त क्षायोपशिमकज्ञान को भी ग्रज्ञान कहते हैं और ज्ञानावरणकर्म के उदय से ज्ञान के अभाव को भी ग्रज्ञान कहते हैं (मो. शा. अ. २, सू. ५ व ६)। 'अज्ञान' जीवद्रव्य द ज्ञानगुण की पर्याय है। पहले और दूसरे गुणस्थान में दोनों प्रकार का ग्रज्ञान है। चौथे से बारहवें गुणस्थानतक ज्ञानावरणकर्मीदय से होनेवाला अज्ञान है। चौथे गुणस्थान में मिथ्यात्वीदय का अभाव है अतः वहाँ से मिथ्याज्ञानरूपी अज्ञान का अभाव है। तेरहवें गुणस्थान में ज्ञानावरण का क्षय हो जाने से सर्वथा अज्ञान का ग्रभाव है।

---जै. सं. 6-3-58/VI/ गु. च. न्नाह, लञ्करवाले

- (१) विचार तथा अनुसव ज्ञानगुरा की पर्यायें हैं
- (२) पाँच भावों में जड़-चेतनरूप विभाजन

शंका — ता० २३- द-५६ के जैनसंदेश में आपने भाव को परिणाम (पर्याय) सिद्ध किया है। फिर विचार एवं अनुभव (Thoughts and feelings) क्या हैं ? विचारों एवं परिणामों में क्या अन्तर है ? वोनों के क्या कारण हैं ? रागद्वेषमाव एवं परिणाम में क्या अन्तर है ? भाव जड़ है या चेतन ? पांच प्रकार के भावों में कौन से जड़ हैं कौन से चेतन ?

समाधान—विचार एवं अनुभव (Thoughts and feelings) छ स स्थ अवस्था में ज्ञानगुण की पर्याय हैं। हरएक द्रव्य व गुण की पर्याय को परिणाम कहते हैं, किन्तु विचार ज्ञानगुण की पर्याय है। अन्तरंग में परिणाम मनशक्ति बाह्य में कालद्रव्य इसके कारण हैं। रागद्वेषभाव चारित्रगुण की वैभाविकपर्याय है जो कि चारित्रमोहनीय द्रव्यकमं के उदय होने पर अवश्य होती है। परिणाम व्यापक है और रागद्वेषभाव व्याप्य हैं। भाव जड़ भी हैं और चेतन भी हैं। अचेतनद्रव्य के सर्वेभाव जड़रूप हैं। चेतनद्रव्य के भाव चेतन भी हैं, किसी अपेक्षा से कुछ भाव अचेतन भी हैं। शंकाकार ने पाँचभावों के नाम नहीं लिखे कि उसका किन पांचभावों से प्रयोजन है। पारिणामिक जीवत्वभाव व क्षायिकभाव, क्षयोपश्चिक व भौपश्चिकभाव चेतना है। भव्यत्व, अभव्यत्व व औदयिकभाव चेतन भी हैं और जड़ भी हैं।

-- जै. सं. 2-1-58/VI/ ला. च. नाहटा

# निगोदपर्याय कर्मभार ( कर्मोदय ) से हुई है

शंका — आत्मधर्म वर्ष ९ अक २ पृष्ठ ३३ पर भी कानजीस्वामी इस प्रकार लिखते हैं — "सिद्ध वा निगोद हरेक आत्मा अपने स्वचतुष्टय से अस्तिरूप है और कर्म के चतुष्टय का वामें अभाव है। निगोद जीव की अध्यन्त होन पर्याय है सो उनकी अपना स्वकाल के कारण से ही है कर्मभार से नहीं है, ऐसा जो कोई न माने तो उनमें अस्ति-नास्ति धर्म ही सिद्ध नहीं होगा। अभी कानजी स्थामी का ऐसा कहना क्या आगमअनुकूल है ?

समाधान—श्रात्मा की स्वभाव श्रीर विभाव दो प्रकार की पर्याय होती हैं, उनमें से सिद्धक्ष्य स्वभावपर्याय है और तर, नारकादि विभावपर्याय है ( पंचास्तिकाय गाया १ व १६ तात्पर्यवृत्ति ) । परद्रव्य के संबंध से निवृत्त होने के कारण ही तर, नारकादि पर्याय अशुद्ध हैं । श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा भी है—'सुरनारकित्यंङ्मनुष्य-सक्षणाः परद्रव्यसंबंधिनवृत्तित्यावशुद्धाश्चेति' ( पंचास्तिकाय गाया १६ टीका ) जीव की देव, मनुष्य, तिर्यंच व नरकपर्याय गतिनामा नामकर्म तथा आयुक्मं के उदय से होती हैं; जैसा कि पंचास्तिकाय गाया ११६ की टीका में तथा प्रवचतसार गाया ११६ की टीका में तथा प्रवचतसार गाया ११६ की टीका में कहा है—'देवगितनाम्नो देवायुष्यचोदयाहेवाः मनुष्यगितनाम्नो सनुष्या-

युवश्चीवयानमनुष्याः। तिर्यंगितिनामनिस्तर्यगायुषश्चीवयात्तियं श्चः। नरकगितनामनो नरकायुषश्च उदयाद्वारकाः। असी सनुष्यावयः पर्याया नामकर्मनिवृत्ताः सन्ति तावत्। निगोद भी तिर्यंचपर्याय है जो विर्यंगिति नामकर्म व तिर्यंगायुक्तमं के उदय से होती है जैसा कि श्री पंचास्तिकाय व प्रवचनसारग्रंथ से स्पष्ट है। श्री कानजी स्वामी का यह कहना कि 'आत्मा की निगोदपर्याय कर्मभार से नहीं है' कैसे आगमानुकूल हो सकता है ? कर्मोदय से जीव की निगोदपर्याय मानने से अस्ति-नास्ति ग्रादि सप्तमंगी के सिद्धान्त में कोई बाधा नहीं आती। यदि कर्मोदय से जीव की निगोदपर्याय मानने से अस्ति-नास्ति ग्रीद सप्तमंगी के सिद्धान्त में बाधा आती होती तो आचार्यश्री प्रवचनसार व पंचास्तिकाय में ऐसा उपदेश क्यों देते ? श्री कानजीस्वामी की युक्ति भी आगम विरुद्ध है।

—जै. सं. 15-1-59/V/ सो. अ. ब्राह, कलोल ( गुजरात )

# पर्याय भ्रहेतुक नहीं होती

संका— श्री कानजीस्थामी ने आस्मधमं वर्ष म अंक ३ पृष्ठ ४२ पर इसप्रकार लिखा है—"प्रवाह का वर्तमान अंश है सो वह अपने अंश से ही है। समय समय का अंश अहेतुक है, सब पश्चार्य का त्रिकाल का वर्तमान हरेक अंश निरपेक्षसत् है। वर्तमानपरिणाम पूर्वपरिणाम का व्ययख्य है, इसलिये वर्तमानपरिणाम को पूर्वपरिणाम का व्ययख्य है, इसलिये वर्तमानपरिणाम को पूर्वपरिणाम की अपेक्षा ही रही नहीं तो किर परपवार्य के कारण से उसमें कुछ भी हो जाय, यह बात ही कहाँ रही।" क्या प्रत्येक समय की पर्याय का उत्पाद अहेतुक है ? दया उत्तरपर्याय पूर्वपर्याय की अपेक्षा रखती है अर्थात् पूर्वपर्याय-सहित द्वव्य उत्तरपर्याय को कारण है या नहीं?

समाधान — उत्पन्न होनेवाला वर्तमान हरेक अंश ( प्रयाय ) कार्य है। कारण के बिना कार्य की उत्पत्ति कहीं भी नहीं हो सकती, क्योंकि वैसा होनेपर अतिप्रसंग दोष भाता है ( ष. खं. ध. पु. १२ पू. ३६२ ) जो कार्य होता है वह कारण के बिना नहीं हो सकता ( आप्तपरोक्षा पृष्ट २४७ )। कारण के अभाव में कार्य ( पर्याय ) की अनुत्पत्ति है ( अष्टसहस्त्री पृष्ट १५९ )। उपजना व विनयना एक हो के आप ही ते अन्य कारण बिना होय नाहीं ( आप्तमीमांसा कारिका २४ पं० जयचन्दजी कृत भाषा टीका ) अतः इन आगमप्रमाणों से धिद्ध है कि हरेक समय के अंश का उत्पाद ( सत ) अहेतुक नहीं है।

पूर्वपर्याय की अपेक्षा से ही उत्तरपर्याय की उत्पत्ति होती है। जैसे पीयल में पूर्व ६३ पुट आजाने के पश्चात् ही ६४ वीं पुट आ सकती है। यदि पीयल में पूर्व ६३ पुट न दी जावे तो ६४ वीं पुटवाली चरपराहट की उत्पत्ति हो ही नहीं सकती। यदि ६४ वीं पुटवाली चरपराहट ६३ वीं पुट की अपेक्षा नहीं रखती तो पीयल में प्रथम पुट देने पर ही ६४ वीं पुट वाली चरपराहट क्यों उत्पन्न नहीं हो जाती। ग्रागम में भी कहा है —'पूर्वपरि-णामसहित द्वस्य है सो कारणरूप है बहुरि उत्तरपरिणाम युक्त द्वस्य है सो कार्यरूप नियमकरि है। स्वामिकार्तिकेया-मुक्ते गाथा २२२। वर्तमानपरिणाम केवल पूर्वपर्याय की ही ग्रयेक्षा नहीं रखता, किन्तु बाह्य सहकारीकारणों की भी अपेक्षा रखता है। कहा भी है—'बाह्य हकारीकारण और अंतरगउपादानकारण से कार्यकी सिद्धि होय है (अध्वसहस्रो पृष्ठ १४९)।

स्फटिकमणि स्वयं शुद्ध है वह स्वयं लाल, पीला आदिरूप परिणमने में असमर्थ है, किन्तु लाल, पीले आदि परद्रम्य का संयोग होने पर वह स्फटिकमणि लाल, पीलीरूप परिणमती है। यह प्रत्यक्ष देखने में आता है। श्री समयसार गाया २७६ में भी श्री १०६ कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा है—''जैसे स्फटिकमणि आप शुद्ध है वह ललाई आदि रंगस्वरूप आप तो नहीं परिणमती, परन्तु वह दूसरे लाल, काले आदि द्रव्यों से ललाई आदि रंगस्वरूप परि-

णमाई जाती है। ग्रतः परपदार्थ के कारण से भी परिणाम पर असर पड़ता है ग्रीर उसके अनुकूल परिसामन भी हो जाता है।

—जॅ. सं. 22-1-59/V/सो. अ. श्राष्ट कलोल, गुजरात

# ऋमबद्धपर्याय

( नियतिवाद )

#### क्रमबद्ध पर्याय

शंका — द्रव्य की प्रत्येक पर्याय कमबद्ध ही होती है या अक्रम भी रिक्तगुण की एकसमय में एक ही पर्याय होती है या अधिक भी रियदि नहीं होती तो एक स्पर्श गुण की एक समय में वो पर्याय होती हैं जैसे शीत, स्निग्ध था रूक्ष, उष्ण। और प्रत्यक्ष वेखते भी हैं जो आम १० दिन बाद पकता है वह आम पाल आदि में बबा देने से समय से पहले भी तैयार हो जाता है, इसलिए पर्याय ऋमपूर्वक हो होती है, यह समझ में नहीं आता।

समाधान — द्रव्य की प्रत्येक पर्याय कम से ही होती है, क्योंकि सहभावी को गुण और क्रमभावी को पर्याय कहा है, किन्तु प्रत्येक पर्याय का काल नियत है या अनियत, इस विषय में एकाग्त नहीं है। भी प्रवचनसार पंथ की श्रीमदमृतचन्द्रसूरिकृत तस्वप्रदीपिकावृत्ति के अन्त में परिशिष्टरूष्ट्य से ४७ नयों का कथन किया है। उन ४७ नयों में से ३० वें कालनय का कथन इसप्रकार किया है—कालनयेन निवास्विद्यसानुसारिपच्यमान सहकारफलदत्समयायत्तिद्धिः ॥ ३० ॥ अर्थ — आत्मद्रव्य कालनय से जिसकी सिद्धि समयपर खाधार रखती है, गर्मी के दिनों के प्रमुसार पक्षनेवाले प्राम्नफल की भाँति है। ३१ वें अकालनय का कथन इसप्रकार है—अकालनयेन कृत्रिमोक्मपाच्य-मान सहकारफलवत् समयानायत्तिद्धिः ॥ ३९ ॥ अर्थ — आरमद्रव्य प्रकालनय से जिसकी सिद्धि समय पर बाधार नहीं रखती, कृत्रिम गर्मी से पकाये गये धाम्रफल की भाँति है। वस्तुस्वरूप अनेकान्तात्मक है अतः एकान्त पक्ष का बाग्रह करना उचित नहीं है। गोम्मटसार कर्मकाण्ड में कहा है—

जल् जवा जेण जहा, जस्स य णियमेण होदि तत्तु तथा। तेण तहा तस्स हवे, इवि वादो णियदिवादो दूरा ८८२।।

अर्थ — जो जिस समय, जिससे, जैसे, जिसके नियम से होता है, वह उस समय, उससे, तैसे, उसके ही होता है। ऐसे नियम से सब वस्तुओं का मानना उसे नियतिवाद कहते हैं। (यह गाथा एकान्त मिध्यात्व के भेद कहते हुए कही है।) वस्तुस्वरूप नित्यातित्यात्मक होते हुए भी वैराग्य बढ़ाने के लिए अनित्यभावना कही है, नित्यभावना नहीं कही है। इसीप्रकार वस्तुस्वरूप नियत (कालनय), प्रनियत (अकालनय) होते हुए भी स्वामीकार्तिकेयानुभेक्षा में इसप्रकार कहा है—

जं जस्स जिम्मदेसे, जेण विहारोग तिम्मकालिम्म। णादं जिरोग णियवं, जम्मव अहब भरणं वा ॥ ३२१॥ तं तस्स तिम्म देसे, तेण विहारोग तिम्म कालिम्म। को सक्कद्व चालेबुं, दंबो वा अह जिणियो वा ॥ ३२२॥ सर्थ — जो जिस जीव के जिस देश विषें, जिस काल विषें, जिस विधान कर, जनम तथा मरणा सर्वेझदेव ने जाण्या है, सो तिस प्राणी के तिस ही देश में, तिस ही काल में, तिस ही विधान करि नियम तैं होय है, ताको इन्द्र तथा जिनेन्द्र कोई भी निवार नाहीं सके है। भाषा के किव ने भी कहा है—

## जो जो देखी दीतराग ने, सो सो होसी दीरा रे। अनहोनी कबहू नॉह होती, काहे होत स्रघीरा रे।।

जो स्पर्शन इन्द्रिय का विषय हो अथवा जो स्पर्श किया जाता है वह स्पर्श गुए है। ( वह्खण्डामम ११२६ ) शीत, उष्ण, स्निग्ध, रूक्ष, नर्म, कठोर, हलका, भारी स्पर्श के द्वारा जाने जाते हैं। अतः भिन्न-भिन्न होते हुए भी इनको एक स्पर्शनगुण में गर्भित किया है। एक स्पर्शनगुण होते हुए भी कार्य भिन्न-भिन्न हैं अतः प्रत्येक की भिन्न-भिन्न पर्याय है। जिसप्रकार चेतना एक गुण होते हुए भी जसके ज्ञान और दर्शन दो भिन्न-भिन्न कार्य दिखाई देते हैं। अतः ज्ञान और दर्शन की पर्याय भी पृथक्-पृथक् है। इसी कारण कहीं-कहीं पर तो ज्ञान और दर्शन की भी गुण मान लिया है। एकगुण की एकसमय में एक ही पर्याय होती है और स्पर्शन या चेतना गुण के द्वारा इसमें व्यभिचार भी नहीं प्राता, वयों कि उनके द्वारा एकसाथ अनेक कार्य होते हुए दिखाई देते हैं।

—जॅ. सं. 31-5-56/VI/ क. दे. गया

# क्या हमारी परिणति केवलज्ञान के आधीन है ?

शंका--जैसा केवलज्ञानी ने देखा है वैसा ही हम करेंगे। क्या हमारी परिवित केवलज्ञान के आधीन है ?

समाधान — केवलज्ञान का द्रव्य, गुण और पर्यायों के साथ ज्ञेयज्ञायकसम्बन्ध है अर्थात् द्रव्य, गुण व पर्याय ज्ञेय हैं और केवलज्ञान उनका ज्ञायक है। द्रव्य, गुण और पर्यायों के साथ केवलज्ञान का कार्यकारणसम्बन्ध नहीं है। अंतरंग व बाह्य कारणों से कार्य होता है। जैसे अंतरंग व बाह्य कारण होंगे वैसा ही कार्य होगा; अतः यह सिद्ध हुन्ना कि हमारी परिणति बाह्य और अंतरंग कारणों के प्राधीन है। हमको बाह्य अंतरंग कारण उत्तम मिलाने चाहिये जिससे हमारी परिणति उत्तम हो।

—जै. सं. 25-7-57/ / ब. ए. सरावर्गी; पटना

- (१) नियति विषयक कथन गोम्मटसार में या कार्तिकेयानुप्रेक्षा में परस्पर ग्रविरुद्ध है
- (२) जीव पुरुषार्थं द्वारा ग्रपने जन्म-मरण को दाल सकता है
- (३) कथंचित् नियति है, कथंचित् प्रनियति

शंका— तारीख २६-९-५७ के जैनसंदेश में नियतिवाद, सर्वज्ञ सम्बन्धी प्रश्नों का समाधान किया है उसमें नियतिवाद का निम्नस्वरूप बताया है—जो जिससमय, जिससे, जैसे, जिसके, नियम से होता है वह, उससमय, उससे, उसके वैसा होता है। ऐसा नियम से ही सब वस्तु को मानना उसे नियतिवाद कहते हैं। फिर लिखा है कि इसप्रकार की श्रद्धा करनेवाला गृहीतिमध्यादृष्टि है। अतः इसप्रकार नियति की श्रद्धा नहीं करनी खाहिये।

जिसे नियतियाद कहकर मिण्यादरांन बताया है उसे ही स्वामी कार्तिकेय ने सम्यग्दर्शन कहा है। 'जं जस्स अभिनदेसे जेण विहारोण जिम्म कालम्मि । णादं जिरोण णियदं जम्म वा अहव मरणं वा ॥ ३२१॥ तं तस्स व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ १२०६

तिम्मिबेसे तेण विहारोण तिम्मकालिम्म को सक्तइ चालेदुं इंदो अह जिंगिको वा ।। ३२२ ।। ऐसा निश्वय करनेवाले को ही सम्यग्द्रिट कहते हैं, संशय करने वाले को मिथ्याद्रिष्टि—'एवं जो णिरुष्ठयदी जाणदि बग्वाणि सब्व पश्चाए। सो सिद्दिद्वी सुद्धो जो संकदि सो हु कुद्दिद्वी ।। ३२३ ।।

उपयुक्त जैनसंदेश के उत्तर में इससे विरोध लक्षित होता है, क्योंकि नियतिवाद का लक्षण तो भी यंच-संग्रह और गोम्मटसार से बताया है और उसे षट्खंडागम में भिष्यास्व घोषित किया है। इसलिये विरोध यह आया है। उपयुक्त गाथा से जैसा नियतिवाद का स्वरूप बताया है बैसा ही स्वरूप सिद्ध होता है। फिर आचार्य ने इसकी श्रद्धा करनेवाले को सम्यादृष्टि और शंका करनेवाले को मिथ्यादृष्टि बताया है ? ऐसा क्यों ?

केवलीभगवान सब द्रश्यों की बैकालिक सबप्यायों को जानते हैं तो हम उसमें कुछ भी परिवर्तन कर सकते हैं या नहीं। अगर हां तो उनका ज्ञान सम्यक् नहीं होगा और नहीं तो फिर नियतिवाद ठहर जायमा या नहीं जो कि समाधान के शब्दों में गृहीतिसध्यास्य है। ऐसी स्थिति में सर्वज्ञता भी यथायं सिद्ध नहीं होती।

समाधान—गंकाकार को यह भ्रम हो गया कि 'नियतिवाद' का स्वरूप जो पंचसंग्रह व गोम्मटसार ग्रंथों में कहा गया है, किन्तु उनग्रन्थों में नियतिवाद को मिण्यात्व नहीं कहा है। जैनसंदेश २६-९-५७ में समाधान के प्रारंभ में लिखा है—'पंचसंग्रह ग्रंथ के प्रथम परिच्छेद को गाया ३०= से ३९७ तक मिण्यात्व का कथन है। ग्रहीतिमिण्यात्व के भेदों में से 'नियति' मिण्यात्व भी है जिसका स्वरूप गाथा ३९२ में इसप्रकार दिया है।' समाधान के इन भावों से स्पष्ट है कि 'पंचसंग्रह' ग्रंथ में भी नियतिवाद को मिण्यात्व कहा है। समाधान के इन भावों से 'इसीप्रकार गोम्मटसार कर्मकांड में कहा है।' यह सिद्ध है कि गोम्मटसार में भी नियति को मिण्यात्व कहा है। शंकाकार का यह कहना—'उत्तर में इससे विरोध लक्षित होता है, क्योंकि नियतिवाद का लक्षण तो भी पंचसंग्रह और गोम्मटसार से बताया है और उसे मिण्यात्व षह्णंडागम से घोषित किया है। इसलिये विरोध यह आया है।' कहाँ तक उचित है स्वयं गंकाकार विचार कर लें। यदि पंचसंग्रह व गोम्मटसार से उक्त प्रकरण देख लिया जाता तो संभवतः शंकाकार का बहुत कुछ समाधान हो जाता।

२६-६-५७ के जैनसंदेश में समाधानरूप से जो लिखा गया है वह श्री पंचसंग्रह, गोम्मटसार, कर्मकांड व वट्खंडागम के गब्द लिखे गये हैं। श्री अमितगति आचार्य ने तथा श्री नेमिचन्द्रसिद्धान्तचक्रवित ने 'नियति' को स्पष्ट शब्दों में निध्यात्व कहा है। उन्हीं ग्राचार्यों के शब्द समाधान में लिखे गये हैं।

मूल प्रश्न यह रह जाता है कि पंचसंग्रह गाथा ३९२ व गो० क० गा० ८८२ का और स्वामि कार्तिकेयानु । प्रेक्षा की गाथा ३२९-३२२-३२३ का परस्पर विशोध क्यों है ? इस प्रश्न का समाधान भी २६-९-५७ के जैनसंदेश में गौएक्ष्य से दिया हुआ है फिर भी संक्षेप से पुन: विचार किया जाता है।

जितने नयवाद हैं उतने ही परसमय ( मिथ्यात्व ) हैं, क्योंकि परसमयों ( मिथ्यात्व्यों ) का यचन सर्वया ( अपेक्षारहित ) कहा जाने से वास्तव में मिथ्या है और जैंनों का वचन कथंचित् ( अपेक्षासिहत ) कहा जाने से वास्तव में सम्यक् है ( प्रवचनसार परिशिष्ट, गो० क० गाथा ५९४-५९५ )। जिसप्रकार द्रव्य 'नित्या- नित्यात्मक' है। यदि प्रनित्यतिरपेक्ष द्रव्य को सर्वथा नित्य माना जावे तो मिथ्यादिष्ट है। यदि प्रनित्यसापेक्ष द्रव्य को नित्यता में संदेह या शंका की जावे तो मिथ्यादृष्टि है। इसीप्रकार अन्यनयसापेक्ष वस्तु को 'नियतिस्वरूप' माननेवाला सम्यव्यादिष्ट है और शंका ( संदेह ) करनेवाला मिथ्यादृष्टि है। अन्यनय निरपेक्ष वस्तु को 'नियतिस्वरूप' माननेवाला मिथ्यादृष्टि है।

जीवों का मरण आयुक्तमं के क्षय से होता है ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है। तू (अन्य कोई भी द्रध्य या जिनेन्द्र) पर जीवों के आयुक्तमं को तो हरता नहीं है तो तूने (या अन्य किसी ने) उनका मरण कैसे किया। गाया २४६ जीव आयुक्तमं के उदय से जीते हैं ऐसा सर्वजदेव कहते हैं। तू (या अन्य कोई भी) जीवों को आयुक्तमं तो नहीं दे सकता तो तूने (या अन्य किसी ने) उनका जीवन कैसे किया? गाया २४९। सभी जीव कर्म के उदय से सुखी दु:खी होते हैं तू (या अन्य कोई) कर्म देता नहीं तो तू (या अन्य कोई) उन्हें दु:खी-सुखी कैसे कर सकता है? ॥ गाया २४४॥ जो यह मानता है मैं (या अन्य कोई) पर जीवों को मार, बचा सकता है, दु:खी या सुखी कर सकता है वह अज्ञानी है। गाथा २४७-२४०, २४३, (समयसार) भव, क्षेत्र, काल और पुद्मालद्रव्य का ग्राश्रय लेकर कर्मउदय में आता है (क॰ पा॰ सु॰ १० ४६४)।

इन उपर्युक्त ग्रागमकथनों का यह अभिप्राय है कि—'जिनेन्द्रदेव ने ऐसा कहा है या देखा है कि जिस क्षेत्र (देश) जिस काल और जिस पुद्गल द्रव्य को आश्रय लेकर उदय में ग्राने वाले कर्म द्वारा जिस जीव के जो मरण, जीवन, सुख या दुःख होता है उस क्षेत्र काल और द्रव्य के ग्राश्रय से उदय में ग्रानेवाले कर्म के फल-स्वरूप जीवन-मरण सुख या दुख को अन्य कोई भी यहाँ तक इन्द्र या जिनेन्द्र भी निवार (टाल) नहीं सकते, क्योंकि, कोई एक किसी ग्रन्य को कर्म नहीं दे सकता। जो ऐसा श्रद्धान करता है वह सम्यन्द्रिट है और जो इसमें ग्रंका करता है अर्थात् यह मानता है कि मैं या इन्द्र अथवा जिनेन्द्र कर्म दे सकते हैं और सुखी दुःखी कर सकते हैं, जिला या मार सकते हैं वह मिथ्यादृष्टिट है।

श्री स्वामी कार्तिकेयानुप्रेक्षा गाथा ३१ प-३२३ में कुंदेवयूजन खंडन के लिये यह कहा है कि—कोई भी अन्य जीव को लक्ष्मी नहीं दे सकता और न उपकार कर सकता है, क्यों कि, शुभ ध्रशुभ (पुण्य-पाप) कर्म उपकार या अपकार करते हैं। यदि भक्ति या पूजा करने से व्यन्तरदेव लक्ष्मी देता है तो घर्म क्यों किया जावे।। ३१६.३२०।। इसके पश्चात् गाथा ३२९ व ३२२ में इस विषय को पुष्ट करने के लिये कहते हैं कि व्यन्तरदेव की तो बात ही क्या, इन्द्र या जिनेन्द्र भी जीव के सुख, दु:ख जीवन या मरण टालने में समर्थ नहीं हैं, गाथा ३२३ में यह कहा कि इसप्रकार की श्रद्धा करने वाला सम्यग्दृष्टि है और जो इसमें शंका करके यह मानता है कि व्यन्तरदेव मुभको लक्ष्मी या सुख आदि दे सकते हैं वह मिध्याद्ष्टि है। गाथा ३१८-३२३ में एक ही प्रकरण है जिसका 'नियति' से कुछ सम्बन्ध नहीं है। गाथा ३२१-३२२ में 'नियति' का कथन नहीं है, क्योंकि इन दो गाथाओं में यह निषेध नहीं किया गया कि जीव स्वयं भी अपने पुरुषार्थ द्वारा अपने जन्म-मरण सुख को नहीं निवार सकता; किन्तु अन्य कोई नहीं टाल सकता यह कहा गया है। अतः स्वामिकातिकेय गाथा ३२९-३२३ का पंचतंत्रह ध्रादि ग्रन्थों से विरोध नहीं है।

श्री राजवातिक में भी इसीप्रकार कहा है—'भव्य के नियमितकाल किर ही मोक्ष की प्राप्ति है ऐसा कहना भी अनवधारणरूप है जातें कमें की निजंरा को काल नियमरूप नहीं है यातें भव्यनि के समस्त कमें की मिजंरापूर्वक मोक्ष की प्राप्ति में काल का नियम नहीं संभन्ने हैं। कोई भव्य तो संख्यातकाल किर मोक्ष प्राप्त हो गये और कोई असंख्यातकाल किर भीर कोई प्रमन्तवाल किर सिद्ध होंयमें बहुरि ग्रन्य कोई भव्य हैं ते ग्रनन्तानतकाल किर के भी सिद्ध न होंयमें। ताते नियमितकाल ही किर भव्य के मोक्ष की उत्पत्ति है ऐसा कहना युक्त नहीं, ऐसा जानना। नियमितकाल ही किर मोक्ष है यह कहना युक्त नाहीं। निश्चय किर जो सर्वकार्य प्रतिकाल इंप्ट प्रत्यक्ष के विषयस्वरूप अथवा ग्रनुमान के विषयस्वरूप बाह्य—ग्राभ्यंतर कारण के नियम का विरोध आवे (श्री रा० बा० अ० १, सूत्र ३, १० ११४-११६ हस्तिखित पं० पन्नालाल न्यायदिवाकरकृत अनुवाद )

यदि यह भी मान लिया जावे कि भी स्वामिकातिकेयानुप्रेक्षा गांचा ३२१-३२२ में 'नियत' का कथन है तो वह अध्यमय सापेक्ष 'नियति' का कथन है। एकान्त या सर्वधानियति का कथन नहीं है। इसप्रकार भी स्वामिन कार्तिकेयानुप्रेक्षा के कथन में विरोध नहीं है।

केंबलज्ञानी, अनन्तज्ञानी, क्षायिकज्ञानी या सबंज ये सर्व पर्यायवाची नाम हैं। जो सबंद्रक्यों की सबं-पर्यायों को युगपत् एकसमय में जानते हैं और जिनके ज्ञान से बाहर कुछ शेष नहीं रहा वे सबंज हैं। सबंज का यह लक्षण प्राय: सभी दि॰ जैनग्रन्थों में पाया जाता है भीर सबंज की सिद्धि भी नाना हेतुओं द्वारा की गई है किर ऐसा कीन दि॰ जैन होगा जो सबंज के अस्तित्व को स्वीकार न करे।

इस सर्वज्ञता की आड़ में भ्रनेकों युक्तियों द्वारा दि० जैनागम के मूल सिद्धान्तों का खंडन किया जा रहा है तथा एकान्त का पोषण किया जा रहा है। जो इसप्रकार है—

पर्यायों की संतिति अपेक्षा प्रथवा द्रव्यदृष्टि से प्रत्येकद्रव्य प्रनादि अनन्त है, क्योंकि ग्रसत् का उत्पाद नहीं और सत् का ध्यय (नाश) नहीं होता (पंचास्तिकाय पाथा १९-१४)। किन्तु निम्न युक्ति के बल पर सर्वज्ञता की आड़ में द्रव्य को पर्याय संतित अपेक्षा भी मादि सांत सिद्ध किया जा रहा है, जो आग्रम विरुद्ध है। वह युक्ति इस प्रकार है—सर्वंज्ञ ने प्रत्येक द्रव्य की सर्वपर्यायों को जान लिया है और वे सब पर्याय क्रमबद्ध हैं। कोई भी पर्याय सर्वंज्ञ के ज्ञान से बाहर रही नहीं। अतः क्रमबद्धता में पड़ी हुई ग्रादि व बन्त की पर्याय को सर्वंज्ञ ने जान ली। इसलिये प्रत्येक द्रव्य सादि-सान्त ही है, अनादि-अनन्त किसी भी ग्रमेक्षा से नहीं है। यदि सर्वंज्ञ ने आदि व बन्त की पर्याय को नहीं जाना तो सर्वंज्ञता का अभाव होता है। द्रव्य को ग्रनादि-ग्रनन्त कहनेवाले सर्वंज्ञता का लोप करते हैं। ऐसा इस युक्ति के बल पर कहा जाता है, किन्तु उनकी यह युक्ति आग्रम विरुद्ध है।

सर्वज्ञ ने भी द्रव्य को अनादि-अनन्त कहा है भौर अनादि-धनन्तरूप से जाना है। यदि द्रव्य को सर्वथा सादि-सांत मान लिया जावे तो यह प्रश्न होता है कि विवक्षित द्रव्य का उत्पाद सत् पदार्थ से हुआ या असत् से। यदि असत् का उत्पाद होने लगे तो अध्यवस्था हो जावेगी। यदि अन्य सत् पदार्थ से विवक्षितद्रव्य का उत्पाद हुआ तो उस अन्य सत् पदार्थ का किसी ध्रम्य सत् पदार्थ से उत्पाद माना जावेगा। इसप्रकार अनवस्था दोष ग्रा जावेगा। इस युक्ति के बल से भी द्रव्य पर्याय-संतति-अपेक्षा अनादि-ध्रनन्त सिद्ध होता है। इसप्रकार द्रव्य को कथंचित् ध्रनादि अनन्त कहनेवाले सर्वज्ञता का लोग करनेवाले नहीं हैं।

दूसरी कुयुक्ति इसप्रकार है—'सर्वज्ञ ने समस्त आकाशद्भव्य को जान लिया है तो आकाशद्भव्य का अन्त भी जानना चाहिये। आकाशद्भव्य का अन्त जान लेने पर आकाशद्भव्य अनन्त न होकर सान्त हो जाता है। यदि आकाशद्भव्य का अन्त नहीं जाना तो सर्वज्ञता का अभाव हो जाता है।' इस युक्ति के बल पर यह कहा जाता है कि आकाशद्भव्य को अनन्त कहनेवाले सर्वज्ञता को स्वीकार नहीं करते, किन्तु उनकी यह युक्ति आगमानुकूल न होने से कुयुक्ति है। कहा भी है सूत्रविषद्ध युक्ति होती नहीं है, क्योंकि वह युक्त्याभासरूप होगी।

( व व खं पु ९ पू ३२ )

सर्वज्ञ ने आकाशद्रश्य को अनन्तरूप से जाना है और धागम में भी आकाशद्रश्य धनन्त कहा गया है। यदि श्राकाशद्रश्य को सान्त मान लिया जावे तो यह प्रश्न होता है, आकाश के पश्चात् ( बाहर ) क्या है? यदि कुछ है तो वह सातवी द्रश्य कीनसा है। इसप्रकार सातवें द्रश्य के पश्चात् वाहर आठवां और आठवें के पश्चात नीवां धादि कहना पड़ेगा। जिससे अनवस्था दोष आता है। अतः धाकाशद्रश्य अमन्त है यह सिद्ध हो जाता है। आकाशद्रश्य की अनन्त कहनेवाले सर्वज्ञता को अस्वीकार करनेवाले नहीं हैं।

इसीप्रकार सर्वज्ञता की आड़ में ऐसी युक्तियों द्वारा नियतिवाद की सिद्धि की जा रही है। उस नियति की क्षी क्षीमतगित काषायं ने पंचसंग्रह में ग्रहीतिमिध्यात्व कहा है। 'नियति' जिसकी पंचसंग्रह में ग्रहीतिमिध्यात्व कहा है । 'नियति' जिसकी पंचसंग्रह में ग्रहीतिमिध्यात्व कहा है उसका स्वरूप गाथा ३९२ में इसप्रकार दिया है—'जब जैसे जहाँ जिस हेतु से जिसके द्वारा जो होना है, तभी, तैसे ही, वहाँ ही उसी हेतु से उसी के द्वारा वह होता है। यह सर्व नियति के आधीन है। दूसरा कोई कुछ भी नहीं कर सकता।' नियति की सिद्धि के लिये जो युक्तियाँ दी गई हैं वे आगमविरुद्ध होने से युक्त्याभास हैं।

( य॰ खं॰ पु॰ ९ पु॰ ३२ )

सबंत्रभगवान ने पदार्थं को 'नियति-अनियतिस्वरूप' देखा है। श्री प्रवचनसार में भी नियतिनय ग्रीर अनियतिनय दोनों नयों का कथन है। यदि सर्वथा 'नियति' स्वीकार करली जावे तो पुरुषार्थं का अभाव हो जायगा और उपदेश निर्थंक हो जावेगा। पुरुषार्थं व उपदेश के निर्थंक हो जानेपर मोक्षमार्ग का ध्रभाव हो जायगा। दुराचार फैल जावेगा। दुराचारी का स्पष्ट यह उत्तर होगा कि इसमें मेरा क्या दोष, सर्वं के ज्ञान में ऐसा ही भलका था। मैं उसको अन्यथा कैसे कर सकता था? प्रायण्वित्त आदि का अभाव हो जावेगा। सर्वथा नियति स्वीकार करने पर धनेकों दोषों का प्रसंग आ जायगा और आगम से विरोध हो जायगा।

केवलज्ञान सम्यग्ज्ञान है, प्रमाण है। केवलज्ञान से जैसा वस्तु का स्वरूप है उसीप्रकार से जाना, अन्यया नहीं जाना। विवक्षितपर्याय अथवा प्रत्येकपर्याय की अपेक्षा द्रव्य अनित्य प्रथीत् सादि-सान्त है, किन्तु पर्याय-संतित-अपेक्षा अथवा द्रव्यदृष्टिअपेक्षा द्रव्य प्रनादि—अनन्त प्रथित् नित्य है। इसीप्रकार केवली ने जाना है।

आकाशद्रव्य अखंड क्षेत्र की अपेक्षा मनन्त है, किन्तु प्रत्येक प्रदेश की घपेक्षा सान्त है। केवलज्ञानी ने भी भाकाशद्रव्य को इसीप्रकार जाना है।

नियतिनय, कालनय, स्वभावनय, देवनय की अपेक्षा से 'नियति' है; किन्तु अनियतिनय, अकालनय, अस्वभावनय और पुरुषार्थनय की अपेक्षा 'अनियति' है। ऐसा ही वस्तुस्वरूप केवलज्ञानी अर्थात् सर्वज्ञ ने देखा है।

—जै. सं.  $6/13-2-58/{
m VI}/$  वंशीधर श्रास्त्री, कलकत्ता

#### केवली का भाविज्ञत्व विषयक प्रपञ्च

शंका— केवली के पास कोई मनुष्य जाकर यह पूछे कि— भेरी यह बंब मुष्टि कितनी देर में खुलेगी तो केवली क्या निश्चित उत्तर बेंगे ? जबिक मुष्टि का खोलना और बन्द करना उस मनुष्य की इश्छा पर निर्मर है। स्याद्वादी केवली क्या भविष्य का अपेक्षाकृत उत्तर नहीं देते ? अगर भविष्य को निश्चित मान लिया जाता है तो फिर मनुष्य का पुरुवार्य क्या अर्थ रखता है ? किसी अदृष्ट निश्चितशक्ति के अनुसार ही मनुष्य को प्रवर्तना पड़ता है या मनष्य कुछ स्वतंत्र मो है ? शराब के पीने से नशा चढ़ता है या शराब को पीना ही या और नशे को चढ़ना ही या इसलिये नशा चढ़ता है ? अगर केवली के भविष्यज्ञान को अपेक्षाकृत निश्चित मान लिया जाय तो क्या बाधा है ? जैसे किसी की कायु ६० वर्ष की निश्चित होने पर भी अकालमृत्यु पहिले भी संभव हो सकती है। उत्तरपुराण पर्व ७६ में बताया है कि— गौतम गणधर ने भ्रेणिक के पूछने पर कहा 'अगर तुम इन मुनि को अन्तमुं हूर्त के पहले जाकर संबोधित कर दोगे तो मुक्त हो जायेंगे, नहीं तो नरक जा सकते हैं। इससे भविष्यज्ञान के विषय में हमें किम निष्का की सूचना मिलती है ? क्या केवली के मिक्यज्ञान में प्रतिसमय की पर्याय निश्चित है ? अगर है तो किर उपदेश संयमावि व्यवहार क्यों ? और मनुष्य को व्यर्थ पुरुवार्य करने की भी जकरत क्या ? ऐसी हालत में अनाचार की प्रवृत्त क्यों संभव नहीं ? जान में पर्यायों का झलकना दूसरी बात है पर बिना विकल्प के दूसरों अनाचार की प्रवृत्त क्यों संभव नहीं ? जान में पर्यायों का झलकना दूसरी बात है पर बिना विकल्प के दूसरों

को सक्ष्य करके उन्हें बताना किस तरह संभव है ? तिसोयपण्णसी अधिकार ४ गाया ६०६ और ९२६ में बताया है कि 'समवसरण स्थित वापिकाओं के जल में और भगवान के प्रमामण्डल में अवलोकन करने पर मनुष्यों को अपने सातभवों का वर्शन हो जाता है।' अगर ऐसी बात है तो फिर भव जानने के लिये ओता प्रश्न ही क्यों करते हैं और भगवान भी उत्तर क्यों देते हैं ? समवसरण वापिकाओं में और प्रभामंडल में जो भव दिखाई देते हैं वे किसक्ष्य में दिखते हैं उनकी क्या सब मूत-भविष्य की पर्याय दिखती हैं ? वे कम से दिखती हैं या एक साथ ? आदि। एतक विषयक सब बातों का पूर्ण स्पष्टीकरण करें।

समाद्यान कि बली मगवान के मोहनीय कर्म का अभाव हो जाने से इच्छा का भी ग्रभाव है अतः प्रश्न के पश्चात् उत्तर देने की इच्छा न होने से केवली भगवान उत्तर नहीं देते। फिर भी प्रथमानुयोग में जो यह कथन माता है कि 'केवली मगवान ने उत्तर दिया' उसका यह अभिप्राय है कि—भगवान की दिव्यध्विन के वी जाक्षर, अतिभाय के कारण प्रश्नकर्ता के कानों में प्रवेश करते समय प्रश्न के उत्तरस्वरूप परिणम जाते हैं अथवा दिश्यध्विन के निमित्त से प्रश्नकर्ता के जान का क्षयोपणम ऐसा हो जाता है कि उसको अपने प्रश्न का उत्तर स्वयं समक्ष में या जाता है। अतः मुश्यसंबंधी केवली भगवान कोई उत्तर नहीं देंगे। केवली स्याद्वादी अवश्य हैं, किन्तु भविष्य का प्रपेक्षाकृत या किसी प्रकार भी उत्तर देना संभव नहीं है। भविष्य को सर्वंथा निश्चत या नियत मान लिया जावे तो मनुष्य का पुरुषार्थ तिरथंक हो जावेगा। मनुष्य स्वतंत्र भी है। कर्म के तीद खदय में परतंत्र है, किन्तु मंदखदय में पुरुषार्थ द्वारा भविष्य में उदय में ग्राने वाले कर्म का संक्रमण, स्थितधात, ग्रनुभागधात कर सकता है। शाराव को पीने से नशा चढ़ता है, न कि शराब को पीना हो था ग्रीर नशा चढ़ना ही था। 'केवली का भविष्यसंबंधी ज्ञान प्रयेक्षाकृत है' ऐसा कथन ग्रागम में नहीं पाया जाता। बाह्यकारणों के मिलने पर ग्रीर ग्रायुकर्म की उदीरणा होने पर कर्मभूमिज मनुष्यों व तिर्यंचों की धकालमृत्यु हो सकती है। उत्तरपुराण पर्व ७६ के प्रकरण का केवली से कोई सम्बन्ध नहीं है। किन्तु पर्व ७२ श्लोक १८० में कहा है—'वारह वर्ष के बाद मदिरा का निमित्त पाकर यह द्वारावतीपुरी द्वीपायन के द्वारा निर्मूल नष्ट हो जायेगी।' यह ही कथन हरिवंशपुराण इकसठवां सर्ग श्लोक २२-२३ में है। केवली को भविष्य कर ज्ञान नियति-ग्रितयित्थ पर से है।

श्री गौतमगणधर ने सर्वावधि व विपुलमित मन:पर्ययज्ञान के द्वारा श्री श्वेतवाहनमुनि के विषय में यह तो बतला दिया कि—बाह्मकारणों के मिलने से इनके अन्त:करण में तीव अनुभागवाले को बहुषाय के स्पर्धकों का उदय हो रहा है। संक्लेशक्प परिणामों से उनके तीन अशुभ लेश्यामों की वृद्धि हो रही है। जो मन्त्री आदि प्रतिकृत हो गये हैं उनमें हिसादि सर्वप्रकार के निग्रहों का जितवन करते हुए वे संरक्षणानन्द नामक रौड़क्यान में प्रविष्ठ हो रहे हैं। किन्तु भविष्य के विषय में यह कहा—यदि श्रव आगे अन्तर्मुंहतं तक उनकी ऐसी ही स्थित रही तो वे नरकआयु का बंध करने के योग्य हो जावेंगे। (उत्तरपुराण पर्व ७६ श्लोक २१-२३) इस कथन से यह विदित होता है कि भविष्य की पर्योग सर्वेंथा नियत नहीं है अन्यथा श्री गौतमगणधर भविष्य के लिये 'यदि' शब्द का प्रयोग न करते। जिसप्रकार श्री गौतमस्थामी ने भूत व वर्तमान के लिये निश्चितहरूप से उत्तर दिया था उसीप्रकार भविष्य के लिये जिसप्रकार भविष्य के लिये जिसप्रकार श्री गौतमस्थामी ने भूत व वर्तमान के लिये निश्चितहरूप से उत्तर दिया था उसीप्रकार भविष्य के लिये निश्चितहरूप से उत्तर विषय आ उसीप्रकार के द्वारा अनेक भवों का तथा भविष्यसम्बन्धी शौदियक, क्षायोगशमिक व श्रीपशमिकभावों का जान था।

केवलों को जब सब पर्यायों का ज्ञान है अतः भविष्य की प्रत्येक समय की पर्याय का भी ज्ञान है। किन्तु भविष्य की पर्याय नियत भी हैं सनियत भी हैं, स्रतः जिसक्ष्य से भविष्य की पर्याय हैं उसीक्ष्य से उन पर्यायों का केवली को ज्ञान है। पर्याय सर्वेद्या नियत नहीं है स्रतः उपदेश व संयमादि का व्यवहार है। यदि पर्यायों को सर्वेद्या नियत मान निया जाने तो उपदेश, संयमादि व पुरुषार्थं की निरर्थंकता व धनाचार की प्रवृत्ति संभव है। धगवान की बाग्गी बिना इच्छा के निकलती है धतः उसमें किसी व्यक्ति विशेष का लक्ष्य नहीं होता।

ति॰ प॰ अ॰ ४ गाथा ६०६ व ९२६ में जो सातभवों के दिखने का कथन है, उसका ग्रिभिश्राय यह है—
ब्रिप्काजल व भामंडल में सातभव लिखे नहीं रहते, किन्तु भगवान की निकटना के कारण वापिकाजल व भामण्डल
में इतना अतिशय हो जाता है कि उनके अवलोकन से भपने सात भवों के ज्ञान का क्षयोपशम हो जाता है। स्थूलरूप से सातभवों के ज्ञान का क्षयोपशम हो जाने पर भी जिसका उस क्षयोपशम की तरफ उपयोग नहीं जाता या
जो सूक्ष्मरूप से जानना चाहता है वह प्रश्न कर लेता है और दिव्यध्वित के सुनने से उसका स्वयमेव समाधान हो
जाता है। भगवान के मोहनीयकर्म का अभाव हो जाने से वे इच्छापूर्यक किसी के प्रश्न का उत्तर नहीं देते।

—वं. सं. 27-2-58/VI/ र. ला. कटारिया, केकड़ी

## सृब्टिकी ग्रादि तथा ग्रनन्त राशि के ग्रन्त को ग्रसस्य के कारण केवली नहीं जानते

शंका—सृष्टि अनादि है और इसका कभी अन्त नहीं होगा। मनुष्य ज्ञान की अपेक्षा से अनादि है या सर्वज्ञ-ज्ञान की अपेक्षा से भी अनादि है ? सृष्टि को आदि को सर्वज्ञ जानते हैं अथवा नहीं जानते। अनन्त का अंत सर्वज्ञ ज्ञान लेते हैं या नहीं ? सर्वज्ञ के ज्ञान की अपेक्षा 'अनन्त' सान्त है या अनन्त ही है ?

समाधान—'सृष्टि' बनादि है' इसमें शंकाकार को विवाद नहीं है, क्योंकि सृष्टि को आदि मानने में अनेक प्रश्न उठते हैं, जैसे—क्यों बनी ? किसने बनाई ? किससे बनाई ? कहाँ बनाई ? कब बनाई ? इत्यादि ! इन प्रश्नों का उत्तर देने से फिर प्रथन होते हैं —जिसने बनाई उसको किसने बनाया ? जिस पदार्थ से बनी वह पदार्थ किससे बना ? इन प्रश्नों के उत्तर पर पुनः ये ही प्रथन हो जायेंगे इसप्रकार ग्रनवस्था दोष माजायगा । अता 'सृष्टिट संतित अपेक्षा ग्रनादि है' यह निविवाद सिद्ध है ।

केवलज्ञान सम्यश्ज्ञान है घोर प्रमाण है। सम्यश्ज्ञान उसको कहते हैं—जो ज्ञान पदार्थ को जैसा का तैसा जानता हो, न न्यून जानता हो, न अधिक जानता हो और संशय विपरीत धनध्यवसाय से रहित हो (र० क० धा० इलो० ४२) अतः केवलज्ञान भी पदार्थ को संशय, विभ्रम, विभोह से रहित जैसे का तैसा जानता है। सृष्टि भी एक पदार्थ है जिसको केवलज्ञान संशय, विपरीत घोर अनध्यवसाय से रहित जानता है। सृष्टि अनादि है। यदि केवलज्ञानी सृष्टि को आदि रूप से जान ले तो उसका ज्ञान विपरीत ज्ञान हो जायगा घोर केवलज्ञान में सम्यश्चान के लक्षण का अभाव होने से मिध्याज्ञान हो जावेगा। मिध्याज्ञान होने से अप्रमाणिक हो जायगा।

बहुत से यह मानते हैं कि 'केवलज्ञानी सृष्टि की ग्रादि को जानता है। यदि केवलज्ञानी सृष्टि की ग्रादि को न जाने तो 'सर्वज्ञता' का अभाव हो जायगा। 'सृष्टि अनादि है' ऐसा छ्यस्थों की ग्रिपेक्षा से कहा गया है, सर्वज्ञ की अपेक्षा से तो सृष्टि सादि है।'' किन्तु उसका ऐसा कहना सर्वज्ञता को नहीं स्थापित करता अपितु खंडित करता है, वयों कि सृष्टि को सादि मानने से घनवस्थादोष आजावेगा ग्रीर सर्वज्ञ का ज्ञान विपरीत ज्ञान हो जाने से सम्याज्ञान नहीं रहेगा। छद्यस्थ व सर्वज्ञ दीनों की ग्रपेक्षा से सृष्टि अनादि है। सृष्टि का अनादियना संतित की अपेक्षा से है। संतित की अपेक्षा सृष्टि का ग्रादि ही नहीं है, तो सर्वज्ञ सृष्टि की ग्रादि को कैसे जान सकते हैं?

अीपचारिक अनन्त का अन्त तो सर्वज्ञ जानते हैं, क्योंकि वह राशि सान्त है। छद्मस्थ के ज्ञान का विषय न होने से और मात्र केवलज्ञान का ही विषय होने से उस सान्त राशि को भी उपचार से प्रनन्त कहा गया है; ध्यक्तिस्व और कृतिस्व ]

क्यों कि वह अनन्तमधी केवलज्ञान का विषय है। जो राशि व्यय होते रहने पर भी समाप्त नहीं होती वह राशि वास्तिक अनन्त है। ऐसी अनन्तराधि का अन्त है ही नहीं। जिस राधि का अन्त है हो नहीं उस राधि के अन्त को सर्वज्ञ कैसे जान सकते हैं। कुछ सज्जन ऐसा कहते हैं कि 'सर्वज्ञ वास्तिविक ( अक्षय ) अनन्तराधि के अन्त को भी जानते हैं, अन्यथा सर्वज्ञता का अभाव हो जायगा। 'किन्तु उनका ऐसा कहना, सर्वज्ञता के अभाव को सिद्ध करता है। जिस राधि का अन्त नहीं है, उस राधि के अन्त को केवलज्ञान जानता है' इस कथन से 'केवलज्ञान' मिथ्याज्ञान हो जायगा। अक्षय अनन्त राधि सर्वज्ञ और छद्मस्य दोनों की अपेक्षा से 'अनन्त' है; 'सान्त' नहीं है। सर्वज्ञता के अभाव के भय से वस्तुस्वरूप का अन्यथा कथन करना उचित नहीं है। इस अन्यया कथन में नियतिवाद का कथन भी गिमत है।

---जे. सं. 6-11-58/V/ सिरेमल जैन

- (१) कथंचित् पर्याय क्रमबद्ध कही जा सकती है
- (२) क्रमबद्धवर्याय सर्वेथा पूर्वनिश्चयानुसार नहीं होती

#### शं हा-विभाव या भावबन्ध वया यह ऋमबद्धपर्याय है ?

समाधान — विभाव या भावबन्ध (भावकर्म) पर्याय हैं। पर्याय कम से होती हैं, एकगुण की एकसमय में एक से अधिक पर्याय नहीं है अतः पूर्व पर्याय का नाश (व्यय ) भीर उत्तरपर्याय का उत्पाद प्रतिसमय होता रहता है। पर्याय कमवर्ति हैं। अतः पर्याय (विभाव ) इस अपेक्षा से कमयद्ध कही जा सकती है।

#### शंका — ऋमबद्धपर्याय क्या पूर्व निश्चयानुसार होती है ?

समाधान-धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, स्नाकाशद्रव्य, कालद्रव्य, सिद्धजीव में अगुरुलघुगुण व कालद्रव्य के निमित्त से जो प्रतिसमय शुद्ध परिणमन होता है यह नियत है । अपने नियत ऋमानुसार होता रहता है, किन्तु यह नियम विभावपर्याय में सर्वथा लागू नहीं होता है, क्योंकि विभाव पर्याय में कालद्रव्य के अतिरिक्त अनेक बाह्यकारण होते हैं। उन सब बाह्यकारणों व अंतरंग कारण के मिलने पर ही कार्य की उत्पत्ति होती है, ग्रन्यथा नहीं। ( आप्त-परीक्षा कारिका ६ की टीका ) कार्य का ऋम, अऋम, कारण के ऋम, अऋम अनुसार है — 'कारण ऋमाऋमानुबि-धाविस्वाकार्य क्रमाक्रमस्य । कार्य का होना, न होना विलम्ब से होना व जल्दी होना सब कारण के व्यापार पर निभंर है—'तद् व्यापाराश्रितं हि तद्भावभावित्वम् ।' परोक्षामुख ३।५६ । अतः विभाव पर्याय सर्वेथा पूर्वं निश्च-यानुसार होती है ऐसी बात नहीं है। यदि कमबद्धपर्याय को सर्वथा पूर्व निश्चयानुसार मान ली जावे तो तत्त्वोपदेश वत, संयम, तप, औषधि सेवन, सर्प-सिंह धादि से बचना सब व्यर्थ हो जायगा । अकालमृत्यू भी सिद्ध नहीं हो सकेंगी ! जिससे बागम से विरोध आ जायगा । श्री राजवातिक में इसप्रकार कहा है—'जैसे आम्र के पकने का नियमरूप काल है। तार्ते पहिले भी उपाय करि किया का आरंभ होते सेते, आभ्रफलादि के पकना देखिये है। तैसे ही प्रायू बंध के अनुसार नियमित मरणकाल ते पहिले उदीरणा के बल से आयुकर्म का घटना होय है। जैसे वैद्यकशास्त्र के जानने में चतुर वैद्य, चिकित्सा में अतिनिपूण, वायू आदि रोग का काल आए बिना ही पहिले वसन विरेचन आदि प्रयोग करि नहीं उदीरणा को प्राप्त भये क्लेब्मादिक का निराकरण करे है। बहुरि अकालमरण के धमाव के अर्थ रसायन के सेवन का उपदेश दे है प्रयोग करे है । ऐसा न होय तो वैद्यकशास्त्र के ब्यर्थपना ठहरे । सो वैद्यकशास्त्र मिट्या है नाहीं। यातें वैद्यक्शास्त्र की सामर्थ तें स्रकालमृत्यु है ऐसा सिद्ध होय है। वैद्यकशास्त्र का प्रयोग अकालमरण न होने के अर्थभी प्रयोग करे हैं। '(पं० पत्नालाल न्यायदिवाकर कृत अनुवाद)। यदि मृत्यू का समय पूर्व निश्चित था तो

प्रकालमृत्यु शौषध आदि के द्वारा कैसे टल सकती थी ? पर्याय का होना अथवा न होना बाह्य-प्राभ्यंतरकारणों पर निमंद है। उन कारणों में 'काल' भी एक कारण है। इस विषय में पं० टोडरमलजी ने इसप्रकार लिखा है— 'तिन कारण विषे काललब्धि वा होनहार तो किछु वस्तु नाहीं। जिस काल विषे कार्य बने, सोई काललब्धि और जो कार्य भया सोई होनहार।' ( मोक्समागंत्रकाशक अध्याय ९)। भी राजवातिक जी अध्याय ९ सूत्र ३ की टोका में कहा है— 'निश्चय करि जो सर्वकार्य प्रतिकाल इष्ट होय तो, प्रत्यक्ष के विषय स्वरूप प्रथवा अनुमान के विषय स्वरूप बाह्य-खाभ्यंतरकारण के नियम का विरोध आवे है। भाषाधं—कार्यमात्र का भाग्मलाभ है सो बाह्य तथा प्राम्यंतरकारण के निकट होते होय। ताते मोक्ष कार्य प्रतिकाल ही को कारण कहना यह नियम नाहीं संभवे है।' इन ग्रायमप्रमाणों से यह सिद्ध है कमबद्धपर्याय सर्वया पूर्वनिष्वयानुसार नहीं होती।

यदि कमबद्धपर्याय को सर्थाया पूर्व निश्चयानुसार मान लिया जावे तो नियतिबाद का प्रसंग आ जावेगा सीर नियतिबाद गृहीतिमिथ्यात्व है। नियतिबाद का स्वरूप इसप्रकार है—'जब जैसे जहाँ जिस हेतु से जिसके द्वारा जो होना है, तभी तसे ही तहाँ ही उसी हेतु से उसी के द्वारा वह होता है। दूसरा कोई कुछ भी नहीं कर सकता।' जो ऐसा मानते हैं कि कमबद्धपर्याय पूर्व निश्चयानुसार होती है उनकी यह मान्यता मिथ्या है (पंचसंग्रह गाथा ३१२) और इस मान्यता का लोग करते हैं क्योंकि सर्वज्ञ ने काल य अकाल दोनों नयों का उपदेश दिया है।

शंका - ऋमबद्धपर्याय क्या विभावभाव मानी गयी है ?

समाधान—पर्याय कम से होती हैं। पर्याय स्वभाव व विभाव दोनों प्रकार की होती हैं। कमश्रद्धपर्याय ग्रथित् कम से होनेवाली पर्यायें न केवल स्वभाव ही हैं और न केवल विभाव ही हैं ग्रतः कमश्रद्धपर्याय को मात्र विभाव मानना उचित नहीं है।

शंका—शास्त्रों में यह बतलाया है कि 'कममाविनो पर्यायाः, सहभाविनो गुणाः' यानी पर्याय कमभावी है। बया यह ठीक है और किस आधार पर होती हैं ?

समाधान-एक गुण या एक द्रव्य की पर्यायें कम से होती हैं यह कथन ठीक और आगमानुकूल है। प्रत्येक पर्याय अपने अनुकूल श्रतरंग व बहिरंग समर्थंकारणों के मिलने पर होती है, कारणों के अभाव में नहीं होती। यदि अनुकूल समर्थंकारणा मिलेंगे तो पर्याय होंगी यदि कारण नहीं मिलेंगे तो पर्याय नहीं होगी। 'कारण के अभाव में कार्य ( पर्याय ) की उत्पत्ति नहीं होती' ( ष० खं० पु० १२ पुट्ठ ३८२; अध्डसहस्री पुट्ठ १५९ )।

—जै. सं. २०-११-५८/V/ छोटालाल घेलाशाई गांधी; अंकले**३वर** 

## किसी भी शास्त्र से कम-नियत पर्याय की सिद्धि नहीं होती

शंका—श्री समयसार गाथा ३००—३९९ की टीका में इसप्रकार लिखा है—'जीवो हो तावःक्रमनियमिताः स्मपरिणामंकःपद्यमानो' जीव एव नाजीवः, एवम्जीवोऽपि क्रमनियमितःस्मपरिणामंकःपद्यमानोऽजीव एव न जीवः।' यहां पर 'क्रमनियमितः' से क्या क्रमबद्धपर्याय अर्थात् प्रस्येक पर्याय का काल नियत है' ऐसा अर्थ निकलता है। श्री कात्रजीस्थामी इसके आधार पर 'क्रमबद्धपर्याय' अर्थात् नियति का उपदेश देते हैं। इसीप्रकार श्री प्र० सा० अ० २, साथा ७ की टीका में आये हुए 'स्वावसरे स्वरूप पूर्वक्रपाम्यामुःपन्नोक्ष्मस्वास्तवंत्र परस्परानुस्युति' इन शब्दों से त्रमा गाथा २९ में आये हुए 'क्रमानुपाती स्वकाले प्रादुर्भावः' शब्दों से क्रमबद्धपर्याय का अभिप्राय निकालते हैं। उक्त शब्दों से 'क्रमबद्धपर्याय' की पुष्टि होती है क्या ?

व्यक्तिस्व और कृतित्व ] [ १२१७

समाधान—भी समयसार गाथा ३०६-३११ की टीका में 'क्रमनियमित' शब्द का ग्रथं कमवर्ती है, क्रमबद्ध नहीं है। पर्याय कमवर्ती होती हैं युगपत नहीं होती बतः टीकाकार ने 'क्रमनियमित' शब्द दिया है। ग्रथवा 'निय-मित' शब्द 'क्रम' का विशेषण नहीं है किन्तु 'ग्रात्मपरिणाम' का विशेषण है जंसा कि पं० जयचन्दजी के अर्थ से विदित होता है। पं० जयचन्दजी ने इस पंक्ति का अर्थ इस प्रकार किया है—'जीव है सो तो प्रथम ही और नियत निश्चत अपने परिणाम तिनिकरि उपजता संता जीव ही है, ग्रजीव नहीं है।' ( 'नियमित' शब्द देने का प्रयोजन यह है कि जीव के परिणाम जीवरूप ही हैं प्रजीवरूप नहीं हैं। ) पं० जयचन्दजी ने भावार्थ में भी कहा है—'सर्व-द्रव्यनि के परिणाम न्यारे न्यारे हैं' पं० जयचन्दजी के शब्द ज्यों के त्यों कलकत्ता से प्रकाशित समयसारप्रामृत में दिये हुए हैं। अतः भी समयसार आत्मख्याति गावा ३०६-३९९ से 'क्रमबद्धपर्याय अर्थात् एकान्तनियति' का सिद्धांत सिद्ध नहीं होता।

भी प्रवस्तनसार गाया ७ व २१ अध्याय २ की टीका से भी 'अभवद्ध पर्याय' की पुष्टि नहीं होती है। गाया २९ में 'असत् उत्पाद' का कथन है। जिस काल में जो पर्याय उत्पन्न हुई है उससे पूर्वकाल में वह पर्याय आविद्यमान थी ग्रतः असत् का उत्पाद है। जिसकाल में जो पर्याय अपने ग्रनुकूल अंतरंग व बहिरंग कारणों से उत्पन्न होती है वह काल उस पर्याय का स्वकाल कहलाता है। यहाँ पर पर्याय के स्वकाल से यह अभिप्राय नहीं है कि प्रत्येक पर्याय का काल निश्चित है। गाथा ७ में यह बतलाया गया है-- "उत्पाद-व्यय-ध्रीव्यात्मक होने पर भी द्रस्य सत्रूप है। स्वभाव में निश्य अवस्थित होने से द्रव्य सत् है। झौड्य-उत्पाद विनाश की एकतारूप परिणाम द्रस्य का स्वभाव है। प्रवाहकम में प्रवर्तमान द्रव्य के सूक्ष्म-श्रंश परिणाम है वे परिणाम परस्पर व्यतिरेक ( भिन्न-भिन्न भेद लिए हुए ) हैं, अन्यथा प्रवाहक्रम नहीं हो सकता था। परिणामों की परस्पर व्यतिरेकता सिद्ध करने के लिए इन पंक्तियों में यह कहा गया है कि प्रत्येक परिणाम का भ्रयना-अपना काल भिन्न है अतः प्रत्येक परिणाम अपने-भापने काल पर उत्पन्न होता है उससमय पूर्व परिग्णाम नाश हो जाते हैं। यदि उससमय पूर्वपरिणाम नाश न हो तो परिणामों में व्यतिरेकता नहीं हो सकती। यहाँ पर 'स्वावसदे' का अर्थ ('नियतकाल' नहीं है। ग्रंतरंग और बहिरंग निमित्तों से जिस अवसर या काल में जो पर्याय प्रगट हो गई वह ही उसपर्याय का काल है। पं॰ टोडर-मलजी ने भी मोक्षमार्यप्रकाशक में ऐसा ही कहा है—'काललब्बि वा होनहार तो किंछु वस्तु नाहीं। जिस काल विषे कार्य बनैं सोई काललब्धि ग्रीर जो कार्य भया सोई होनहार ।' श्री प्रवचनसार के परिशिष्ट में श्री अमृतचन्द्रा-चायंदेव ने कहा है 'आत्मद्रव्य प्रकालनय से जिसकी सिद्धि समय पर आधार नहीं रखती ऐसा है, कृत्रिम गर्मी से पकाये गये ग्राम्त्रफल की भांति।

श्री आचार्य अकलंकदेव ने भी श्री राजवातिक में इसीप्रकार कहा है— भव्य के नियमित काल किर ही मोक्ष की प्राप्ति है ऐसा कहना भी अनवधारणरूप है, जातें कमें की निजंरा को काल नियमरूप नहीं है, भव्यिन के समस्त कमें की निजंरा पूर्वक मोक्ष की प्राप्ति में काल का नियम नहीं संभवे हैं। काई भव्य तो संख्यात काल किर मोक्ष प्राप्त हो गये, कोई ध्रसंख्यातकाल किर श्रीर कोई अनन्तकाल किर सिद्ध हो गये। बहुरि ग्रन्य कोई भव्य हैं ते अनन्तकाल किर के भी सिद्ध न होंयो। ताते नियमितकाल ही किर भव्य के मोक्ष की उत्पत्ति है, ऐसा कहना युक्त नाहीं, ऐसा जानना। नियमितकाल ही किर मोक्ष है, यह कहना युक्त नहीं। निश्चय किर जो सर्वकाय प्रतिकाल इंडर होय तो प्रत्यक्ष के विषय स्वरूप अथवा अनुमान के विषय स्वरूप बाह्य ग्राम्यतर कारण के नियम का विरोध आवे (श्री राजवातिक अध्याय १, सूत्र ३ स्वर्गीय पं० प्रतालाल त्यायविवाकर कृत अनुवाय हस्तिखित पृ० १९४-९१६)।" श्री राजवातिक अध्याय २ सूत्र ५३ की टीका में भी प्रश्नोत्तररूप इसप्रकार कहा है— "प्रश्न—आयु बंघ में जितनी स्थित पड़ी है, ताका अंतिम समय आये बिना मरण की अनुपल्डिय है, जातें काल

आये बिना कार्य होय नाहीं, तातीं आयु के अपवर्त्तन कहना नाहीं संभवे है ? उत्तर—ऐसा कहना ठीक नाहीं है, जातीं आप्राफ्त आदि की ज्यों अप्राप्तकाल वस्तु का उदीरणा किर परिणमन देखिए हैं। जैसे आम का फल पाल में दिये भी प्र पके है, तैसे कारण के वसतें, जितनी स्थित को लिये आयु बांध्या था, ताकी उदीरणा किर अपवर्तन होय पहले ही मरण हो जाय। चिकित्सा में अतिनिपुण वैद्य अकालमरण के अभाव के अर्थ रसायन के सेवन का उपदेश करे है, प्रयोग करे है, ऐसा न होय तो वैद्यक्षणास्त्र के व्यर्थपणा ठहरे हैं किन्तु बौद्यशास्त्र मिथ्या है नाहीं । अकालमृत्यु को दूर करने अर्थ चिकित्सा देखिये है। " इन प्रागमप्रमाणों से स्पष्ट है कि प्रत्येक पर्याय का कोई नियतसमय हो ऐसा नहीं है, किन्तु बाह्य और अंतरंगकारणों के अनुसार कार्य की उत्पत्ति होती है। भी समयसार य प्रवचनसार या उनके दीकाकार ने यह नहीं कहा कि प्रत्येक द्वश्य की प्रत्येकपर्याय का काल नियत है, व्योंकि वे वीतराग गुरु थे भ्रतः प्रागम विरुद्ध कैसे उपदेश दे सकते थे।

-जं. सं.  $15\text{-}1\text{-}59/\mathrm{V}/$  सोमचंद अमधालाल ब्राह कलोल ( गुजरात )

# उपर्यु क्त शंका के सम्बन्ध में पं० मुझालालजी रांधेलीय, न्यायतीर्थ, सागर द्वारा मेजा गया समाधान इसप्रकार है—सं०

समयसार गाथा ३०० आत्मख्याति टोका में ऐसा उद्धरण है। उसके प्रयं एवं रहस्य में कुछ विवाद सा है। श्री कानजीस्वामी श्रीर पण्डितवर्ग भिन्न-भिन्न श्रयं लगाते हैं। यद्यपि क्षायोपशमिकज्ञान में यह असम्भव नहीं है परन्तु सत्य वही है जो आगम धौर युक्ति से पुष्ट होकर अनुभव में उतर जावी। उसमें पक्षपात की गुंजायश नहीं रहती, न रहना चाहिये। बुद्धि का कोई ठेका नहीं है। ग्रादि ग्रादि !

मेरी समभ में पूर्वोक्त वाक्यों का ( शब्दों का ) अर्थ इस तरह खाता है कि जीवद्रक्य वा अजीवद्रक्य सभी का परिणमन ( परिणाम या पर्याय ) दो तरह का होता है ( १ ) क्रमिक ( २ ) नियमित । अर्थात् १ कमबद्ध (क्रमवर्ती) २ नियमबद्ध ( नियमवर्ती ) । सो क्रमबद्ध या क्रमिक उसे कहते हैं जो कम से हो याने भूत-वर्तमान-भविष्यत् ( उत्पन्न-उत्पद्धमान-उत्पत्स्यमान ) के रूप में हो । जैसाकि होता रहता है—शाश्वितक है । और नियमबद्ध या नियमित उसे कहते हैं जो उसीद्रक्य का उसी में हो ( नियत या निश्चित परिणामरूप ) जैसे जीवद्रक्य का जीव में, प्रजीवद्रक्य का अजीवद्रक्य में होता रहता है । बन्य का प्रन्य में नहीं । सो ऐसा उभयरूप परिणाम जीवद्रक्य में एवं प्रजीवद्रक्य में सदैव होना पाया जाता है । और निश्चय में स्वतः सिद्ध है । व्यवहार में परतः ( निमित्त से ) सिद्ध कहते हैं । बस, यही क्रमबद्ध या क्रमिक तथा नियमित या नियमबद्ध पर्याय का प्रथं है । न कि उसका अर्थ नियतवाद ( नियतकाल ) या एकान्तवाद है, जैसाकि बहुधा बिना विचारे सभझे, लोग यद्वातद्वा अर्थ कर देते हैं । मूल में शब्दभेद भी है—नियमितशब्द है, नियतशब्द नहीं है । यह तत्त्वविचार बड़ा गहन है, इसमें कठिनाई से प्रवेश होता है । सो जब यथार्थ में भीतर प्रवेश होता है तभी उसको स्याद्वादरूप मिलता है तथा एकांतवाद हट जाता है ।

नोट—इसी प्रकार समाधान प्रवचनसार की गाथा नं० ७, अध्याय २ तथा राजवातिक के उद्धरणों का भी समभाग उपयुक्त होगा। इसके सिवाय नियतकाल मानने पर सबसे बड़ी हानि श्री कानजीस्वामी को ही होगी। इसिलिये कि वे स्वयं निमित्तकारणों को अकिचित्कर मानते हैं। उपादानकारण को ही मुख्य सर्वस्व कहते हैं। तब नियतकाल मानने पर कालद्रश्य भी निमित्तकारणरूप मुख्य सिद्ध हो जावेगा। एवं वह किचित्कर ठहर जाएगा। इस्यादि दोषोत्पत्ति होगी।

१. पूर्वपर्याय का स्वय व उत्तरपर्याय का उत्पाद होकालिक क्रमरूप ।

#### क्रमबद्धपर्याय प्रथवा नियतिवाद एकान्त मिथ्यात्व है

शंका---- श्री कान जीस्वामी ने वर्ष द संक ३ के आत्मधर्म पृष्ठ ४९-५० पर इसप्रकार कहा है—'अहो ! देखों तो सही ! ऋमबद्धपर्याय के निर्णय में कितनी गंभीरता है ! द्रव्य की पर्याय परसे फिर जाती है यह बात तो है नहीं, परन्तु द्रव्य स्वयं अपनी पर्याय को ऋमबद्ध के नियम विक्द्ध फेरना चाहे तो भी वह फिर सकती नहीं।' श्री कान जीस्वामी का उक्त कथन क्या समीचीन है ?

समाधान—श्री कानजीस्वामी का उपयुंक्त कथन सम्यक् नहीं है, किन्तु 'नियतिवाद' एकान्तिमध्यास्य का पोषक है। श्री पंचसंग्रह में एकान्तिमध्यास्य के कथन के प्रकरण में नियतिवाद एकान्तिमध्यास्य का स्वरूप इसप्रकार कहा है— "जब जंसा जहाँ जिस हेतु से जिसके द्वारा जो होना है; तभी तैसे ही वहाँ ही उसी हेतु से उसी के द्वारा वह होता है। यह सब नियति के अधीन है। दूसरा कोई कुछ भी नहीं कर सकता ।। ३१२।।" श्री कानजी-स्वामी के कमबद्धपर्याय के सिद्धान्त में और नियतिवाद के सिद्धान्त में कोई अन्तर नहीं है मात्र शब्दभेद है। इसप्रकार के मिध्यास्य के प्रचार से जीव पुरुषार्थहीन हो रहे हैं और उनका अकल्याण हो रहा है। एक सज्जन ने जो श्री कानजीस्वामी के भक्त हैं थौर कमबद्धपर्याय पर अटल श्रद्धा रखते हैं, श्री जिनमदिर में श्राना छोड़ दिया। जब धन्य सज्जनों ने मंदिर में आने के लिए उनसे प्रेरणा की तो उत्तर यह मिला कि कमबद्धपर्याय के अनुसार सब कार्य होते हैं, मैं उसमें हेरफेर कैसे कर सकता हूँ।

--- जै. सं. 22-1-59/V/ सो. अ. ब्राह, कलोल, गुजरात

- (१) मोटर अपनी योग्यता से नहीं रुकती, किन्तु पेट्रोल के अभाव से रुकती है
- (२) "सर्वज्ञ ने सबको जाना" इसका खुलासा

शंका—'वस्तुविज्ञानसार' में भी कानजीस्वामी ने लिखा है कि मीटर पेट्रील समाप्त होने के कारण नहीं इकती है, अपितु मोटर एकने की योग्यता उससमय होने से मोटर एकती है। भगवानसर्वन के ज्ञान में भविष्य जैसा प्रतिविभिन्नत होता है, बैसा ही भविष्य में होगा भी। उसमें परिवर्तन नहीं होगा। हमलोग भी मानते हैं कि सगवान के ज्ञान में जो प्रतिमासित हुआ है उससे भिन्न नहीं होगा। फिर कानजीस्वामी का विरोध क्यों?

समाधान—संसार में प्रत्येक कार्य प्रवने अन्तरङ्ग और बहिरङ्ग कारणों के मिलने पर होता है। बिना कारण के कीई भी कार्य नहीं होता। यदि कारण के बिना कार्य होने लगे तो अतिप्रसङ्गदीय आ जायेगा। (व. ख. पु. १२, पृ० ३६२, आप्तपरीक्षा पृ० २४७, आप्तमीमांसाकारिका २१, अब्दसहस्री पृ० १४९)। यदि उपादानकारण ही कार्य में सहकारीकारण भी हो जावे तो लोक में जीव और पुद्गलमात्र दो ही द्रव्य रह जार्गेगे; क्योंकि, धर्मादिद्रव्यों का जो गति आदि में सहकारीकारण है, क्या प्रयोजन रह जावेगा (पं० का० गा० २४ पर श्री जयसेनआचार्यकृत दीका)? यदि उपादानकारण ही स्वयं प्रपना सहकारीकारण भी हो जावे तो दूसरा दोष यह आवेगा कि तित्य ही कार्य होता रहेगा, नयोंकि, उपादान ग्रीर सहकारीकारणों के होने पर कार्य प्रवश्य होता है। अतः मोटर के चलने या एकने में अन्य कोई सहकारीकारण नहीं है तो मोटर नित्य चलना चाहिए या रुका रहना चाहिए। कारण के सद्भाव में कार्य का होना कारण के ज्यापार के आधीन है (प्रमेयकमलमातंग्ड अ० ३, मूत्र ४९) जब मोटर चलती है तव मोटर में पेट्रोल ग्रवश्य होता है और पेट्रोल के अभाव में मोटर नहीं चलती। इस-प्रकार पेट्रोल का मोटर के चलने के साथ अन्वय-व्यतिरेक है। अन्वय और व्यतिरेक के द्वारा ही कार्यकारणभाव सुप्रतीत होता है (आप्तयरोक्षा पृ० ४०-४९)। यदि यह मान लिया जावे कि पेट्रोल के अभाव के कारण बिना ही मोटर ककी

तो मोटर का रुकना अकारण हो गया। जिसका कोई कारण (हेतु) नहीं होता ग्रीर मोजूद है वह निस्य होती है। सन् और कारणरहित को नित्य कहते हैं (आक्तपरीक्षा पृष्ठ ४) मोटर का रुकना पर्याय है अतः वह निस्य नहीं है। इसलिये मोटर के रुकने में पेट्रोल का अभाव है।

योग्यता—मोटर एकने की योग्यता एकने से पूर्व में थी या मोटर एकने के पश्चाल् भाई? यदि मोटर में एकने की योग्यता पूर्व में ही थी तो उस समय मोटर वयों चलती रही? यदि मोटर एकने के पश्चाल् योग्यता आई तो उस योग्यता ने क्या किया, क्योंकि मोटर तो पूर्व में ही एक चुकी थी। यदि मोटर एकने की योग्यता और मोटर का एकना ये दोनों पर्याय एक साथ उत्पन्न हुई तो एकद्रव्य की दो पर्याय एकसमय में नहीं होती। पर्याय कमवर्ती होती हैं। मोटर में एकने की योग्यता नित्य होती है या अनित्य। यदि नित्य है तो मोटर नित्य ही दिनी चाहिए। यदि अनित्य है तो उस योग्यता का उत्पाद किस कारण से हुआ। यदि बिना कारण उत्पाद होने लगे तो 'गथे के सींग' के भी उत्पाद का प्रसंग आ जायेगा। प्रथवा गेहूं के बोने पर जो उगने का प्रसंग आ जायेगा। अतः उत्पाद निःकारण नहीं होता। कहा भी है— 'अभयनिमित्तवशाद्भावान्तरावादितदस्पादनमुखादः।' (स० स० अ० ४, सू० ३० की टीका)। अर्थ — उभयनिमित्त (वाह्य-अभ्यन्तर ग्रथवा उपादान-निमित्त) वश्य से भावान्तर (नवीनभाव) की उत्पत्ति को उत्पाद कहते हैं। जिसका उत्पाद है उसका व्यय भी होता है। व्यय भी निःकारण नहीं होता (आप्तमीमांसाकारिका २४, पं० जयचन्वजीकृत भाषा टीका पृ० ३४)। अतः मोटर में एकने की योग्यता उत्पन्न हुई। वह भी बिना कारण नहीं हुई, किन्तु उसमें भी पेट्रोल का ग्रभव कारण नहीं एकती है। 'यह जिखना आगम व ग्रुक्ति से विरुद्ध है एवं उपहास के योग्य है।

सर्वज्ञ-सर्व प्रथम तो यह बात है कि सर्वेज का ज्ञान पदायं के परिणमन में कारण नहीं है, किन्तु पदायें का परिणमन सर्वज्ञ के ज्ञान को कारण है (ज॰ घ० पु० १) पदार्थ का परिणमन सर्वज्ञ-ज्ञान के आधीन नहीं है, किन्तु प्रत्येकपदार्थ अपने-प्रपने अंतरंग व बहिरंग निमित्तों के आधीन परिणमता है। अतः 'सर्वज्ञज्ञान के कारण मोटर की या मोटर में ककने की योग्यता आई' ऐसा कहना कार्य कारणभाव की नासमभी है।

सर्वद्रध्य को और उनकी सर्वपर्यायों को सर्वाद्र व्यवहार अथवा उपचारनय से जानता है, ऐसा आगम-वावय है और इसमें किसी को विवाद भी नहीं है। यदि यह माना जावे कि सर्वाद्र स्वीद क्षीर सर्वपर्यायों को नहीं जानता तो सर्वाद्र का अभाव हो जायेगा, किन्तु 'सर्वाद्र है' ऐसा हेतु द्वारा आगम में सिद्ध किया जा चुका है और सर्वाद्र के अभाव का खण्डन किया गया है। केवलज्ञान, सम्यग्ज्ञान है सतः सर्वाद्र पदार्थ को हीन अधिक नहीं जानते किन्तु जिसक्ष पदार्थ है उसक्य ही जानते हैं। सर्व पदार्थ को जानने का यह अर्थ नहीं है कि सर्वाद्र ने समस्त आकाशद्रथ्य को जान लिया अर्थात् अलोकाकाश का अन्त जान लिया। क्योंकि अलोकाकाश अनन्त है उसको सांतरूप से सर्वाद्र केते जान सकते हैं। इसप्रकार सर्वाप्यायों को जानने का भी यह अर्थ नहीं कि सर्वाद्र प्रत्येकद्रथ्य की सम्पूर्ण पर्याय को जान ले, क्योंकि, इथ्य अनादि-अनंत है सम्पूर्णप्याय जानने से द्रव्य सादि-सान्त हो जाता है। अतः सर्वाद्र अनादि-अनंत पदार्थ को सादि सान्तरूप कैसे जान सकते हैं। ऐसा भी नहीं है कि आकाश ख्रयस्थज्ञान की अपेक्षा अनंत है और सर्वाद्रज्ञान की अपेक्षा सान्त हो अथवा प्रत्येक द्रव्य की पर्यायें ख्रयस्थज्ञान की अपेक्षा अनादि-अनन्त हों, किन्तु सर्वाद्रज्ञान की अपेक्षा सादिसान्त हों। द्रव्य नित्य-प्रतित्य है सर्वाद्र भी नित्य-अनित्यक्ष्य से जानते हैं, मात्र नित्यक्ष्य या मात्र अनित्यरूप ही नहीं जानते। इसीप्रकार काल व स्थानन्य की अपेक्षा पर्यायें नियत व अनियत हैं। सर्वाद्र भी नियत-अनियतरूप से जानते हैं। सर्वाद्रज्ञान में पर्याय नियत हों ऐसा नहीं है। एकान्तिनियति ( अर्थात् जिससमय जो होता है उससमय वह अवश्य होगा उसमें कोई कुछ भी परिवर्तन नहीं कर ध्यक्तित्व घोर कृतिस्व ] [ १२२१

सकता ) के सिद्धांत को जिनमागम में मिथ्यात्व कहा है (पञ्च० श्लो० ३१२, प्रथमअध्याय पृ० १९०; गो० क० गाथा प्रदर् ) अतः ऐसी मान्यता कि 'सर्वाद्वयों को भविष्य की सर्वापर्याय नियत हैं उसमें परिवर्तन नहीं हो सकता' मनुष्य को पुरुषार्थहीन कर देती है। प्रत्येकमनुष्य अपने पुरुषार्थ द्वारा कमी को नाशकर मोक्ष प्राप्त कर सकता है। मोक्ष जाने का कोई काल नियत नहीं है। (रा. वा. अ. १, सूत्र ३ की टोका )

---जै. से. 5-3-59/VI/ रामकैलान, पटना

- (१) पर्यायें कथंचित् नियत व कयंचित् ग्रनियत हैं
- (२) परमाणु कथंचित् निरवयव तथा कथंचित् सावयव
- (३) "समय" कथंचित् निरवयव कथंजित् सावयव

शंका — जब केवलज्ञानी ने प्रत्येकद्रव्य की भविष्य व भूत की सब पर्यायों को जान लिया है तो केवलज्ञानी ने जिस समय जिसपर्याय को देखा है उससमय उसद्रव्य की वह पर्याय ही होगी। फिर सर्वेषा क्रमबद्ध पर्याय मानने में क्या हानि है ?

समाधान—'कमबद्ध' पर्याय का शब्द किसी भी दि० जैन आगम में नहीं है। प्राय: सभी महान् ग्राचायों ने यह कथन किया है कि केवलज्ञानी प्रत्येकद्रव्य की समस्तपर्यायों को जानते हैं, किन्तु फिर भी किसी आचार्य ने कमबद्धपर्याय का कथन क्यों नहीं किया ? प्रायम में 'नियति' का कथन अवश्य पाया जाता है जिसे केवलज्ञानी ने अपनी दिव्यव्विन में एकान्तमिध्यात्व कहा है। इस दिव्यव्विन के अनुसार गणधर महाराज ने द्वादशांग की रचना की है, जिसके बारहवें दृष्टिवाद अंग के 'सूत्र' नामक श्रविकार के तीसरे श्रविकार में 'नियति' प्रमत्त का खंडन है।

इस 'नियति' का स्वरूप इस प्रकार बतलाया है—''जब जैसे जहाँ जिस हेतु से जिसके द्वारा जो होना है तभी तैसे ही, वहाँ ही, दसी हेतु से उसीके द्वारा वह होता है। यह सर्व नियति के ग्रधीन है दूसरा कोई कुछ भी नहीं कर सकता। (संस्कृत पंचसंग्रह अ० १ श्लोक ३१२; गो० क० गा० ५६२; प्राकृत पंचसंग्रह पृ० १४७।)

यदि केवलज्ञानी ने प्रत्येकद्रव्य की पर्यायों को सर्वथा 'नियतरूप' से देखा होता तो वे 'नियति' को एकान्त मिथ्यास्व क्यों कहते। इससे सिद्ध है कि केवलज्ञानी ने पर्यायों को कथंचित् नियतिरूप और कथंचित् ग्रनियतिरूप देखा है।

यदि कहा जाय कि स्वामिकातिकेयानुप्रेक्षा गाथा ३२९-३२२ में 'नियति' का उपदेश दिया गया है। सो यह भी ठीक नहीं है। वहाँ पर सम्यग्दृष्टि को व्यंतर श्रादि कुदेवों के पूजने के निषेध के लिये यह बतलाया गया है कि "कोई भी व्यंतर आदिक किसी जीव का उपकार या अपकार नहीं कर सकता, गुभ या अग्रुभकमें ही जीव का उपकार या अपकार करते हैं। व्यंतर आदि यदि जीव को लक्ष्मी आदि दे सकते हैं तो फिर धर्माचरण के द्वारा ग्रुभ कमें से क्या लाभ ? ( गाया ३९६-३२० )। य्यंतर आदि खुददेव ही नहीं किन्तु बड़े-बड़े इन्द्र या स्वयं जिनेन्द्र भी उस सुख-दु ख को टालने में ग्रसमर्थं हैं ( गाया ३२९-३२२ )। ' क्योंकि कोई भी अन्यजीव के कमों में

अहासी-अहियारेसु घउण्डमहियाराणमित्थ णिह्नेसो । पदमो अबंधयाणं विदियो तेरासियाण बोद्धवो ।
 तिदयो य णियइ-पव्यक्षे हवड घउत्थो ससम्विम ।

परिवर्तन करने में असमर्थ है। किन्तु वह जीव स्वयं तो अपने कर्मों में भुभ या अशुभ परिणामों के द्वारा उत्कर्षण अपकर्षण अपकर्षण अपवा संक्रमणरूप परिवर्तन कर सकता है। अतः गाथा ३२९-३२२ में एक भी शब्द ऐसा नहीं लिखा गया कि जैसा जिनेन्द्र ने देखा है वैसा अवश्य होगा। नयों कि स्वामिकार्तिकेयाचार्य जानते थे कि ऐसा लिख देने से उस एकान्तियति का प्रसंग आजायगा, जिस को द्वादशांग के दृष्टिवाद ग्रंग में एकांतिमध्यात्व कहा है। सम्य-ग्दर्शन परिणामों के द्वारा यह जीव अनन्तानन्त संसारपर्यायों को काटकर प्रथात् मिटाकर; अर्थपुद्गलपरिवर्तनमात्र कर देता है ( घ० पु० ७ पु० १९, १४, प० का० गा० २० पर श्री जयसेनाचार्यकृत टीका। १)

किसी भी दि० जैनागम में एकान्तमिच्यात्व का समर्थन नहीं मिलेगा। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने पंचास्तिकाय का मंगलाचरण करते हुए दूसरे श्लोक में कहा है कि जैनसिद्धान्तपद्धति का प्राण 'स्यात्कार' है तथा समयसार गाथा ५ की टोका में भी जिनागम 'स्यात्' पद से मुद्रित कहा है। फिर ऐसे जिनागम में सर्वथानियति ( कमबद्ध-पर्याय ) का समर्थन कैसे हो सकता है।

यद्यपि परमाणु निरवयव है, क्योंकि वह भेदा नहीं जा सकता और न उससे छोटा कोई अन्य पुर्गलद्रव्य है फिर भी केवलज्ञान में प्रत्यक्षरूप से और श्रुतज्ञान में परोक्षरूप से वह परमाणु सावयवरूप से प्रतिमासित होता है, क्योंकि यदि परमाणु के उपरिम, अधस्तन भाग न हों तो परमाणु का ही प्रभाव हो जायगा। विवक्षित परमाणु को पूर्व की ओर एक अन्य-परमाणु ने स्पर्श किया, पिवचम की ओर दूसरे अन्य परमाणु ने स्पर्श किया, उत्तर की ओर अन्य पाँचवें परमाणु ने स्पर्श किया, दक्षिण की ओर चौथे प्रन्य परमाणु ने स्पर्श किया, ऊपर की ओर अन्य पाँचवें परमाणु ने स्पर्श किया, नीचे की ओर अन्य छठे परमाणु ने स्पर्श किया। इसप्रकार एक ही विवक्षित परमाणु के छह विभिन्न मागों को छह भिन्न-भिन्न अन्य परमाणुओं ने स्पर्श किया। इसप्रकार एक ही विवक्षित परमाणु के छह विभिन्न मागों को छह भिन्न-भिन्न अन्य परमाणुओं ने स्पर्श किया है। ये भाग किल्पतरूप भी नहीं हैं, क्योंकि परमाणु में ये भाग उपलब्ध होते हैं। केवलज्ञान तथा श्रुतज्ञान में इन अवयवों के प्रतिभासमान होने पर भी क्या परमाणु सर्वथा सावयव होगया। यदि परमाणु को सर्वथा सावयव माना जायगा तो परमाणु को निरवयव कहिनेवाले जिनागम से विरोध आवेगा। अतः परमाणु कथंचित् निरवयव और कथंचित् सावयव है और ऐसा ही केवलज्ञानी ने देखा है, क्योंकि वस्तु अनेवानतात्मक है। (अ० पु० १४ पु० ४६-५७)।

यद्यपि 'समय' व्यवहारकाल का सबसे छोटा ग्रंग होने से ग्रविभागी है तथापि जब पुद्गलपरमाणु तीवन गिति से उस एकसमय में चौदहराजू गमन करता है तब उस पुद्गलपरमाणु के चौदहराजू के असंख्यातप्रदेशों में से प्रत्येक प्रदेश को स्पर्ग करने का भिन्न-भिन्नकाल धर्यात् 'समय' के अंग, केवलज्ञान में प्रत्यक्षरूप से और श्रुतज्ञान में परोक्षरूप से प्रतिभासमान होता है। केवलज्ञान में 'समय' के विभागी प्रतिभासमान हो जाने से क्या उक्त 'समय' सर्वेथा विभागी होगया। यदि 'समय' को सर्वेथा विभागी माना जावेगा तो अन्यवस्था हो जायगी तथा अविभागी कहनेवाले आगम से विरोध आवेगा। ग्रतः 'समय' कथंचित् अविभागी, कथंचित् सविभागी है, ऐसा मानना सम्यक् अनेकान्त है।

इसीप्रकार पर्यायों को भी कथंचित् नियतिरूप कथंचित् धनियतिरूप मानना सम्यक् अनेकान्त है भीर सर्वज्ञ ने भी इसीप्रकार देखा व जाना है।

रा० था० अ० १ सू० ३ की टीका में यह प्रश्त उठाया गया कि 'भव्यजीव ध्रपने समय के अनुसार ही मोक्ष जायगा। यदि समय (नियतकाल) से पूर्व मोक्षप्राप्ति की संभावना हो तभी अधिगमसम्यक्त्य की सार्यकता

<sup>🤋;</sup> यथा वेणुरण्डो विवित-चित्रपक्षालने कृते शुद्धो भवति तथा अयं खीवोवि \*\*\*\*\*\*!

ष्यक्तिस्य और कृतिस्य ]

हैं। इसका उत्तर देते हुए महानाचार्य अकलंकदेव लिखते हैं— 'भव्यों की कर्मनिजंरा का कोई समय निश्चित नहीं हैं और न मोक्ष का हो। अतः मध्य के मोक्ष के कालनियम की बात उचित नहीं है। यदि सबका काल ही कारण मान लिया जाय तो बाह्य ग्रीर आभ्यंतर कारण-सामग्री का ही लीप हो जायगा।' श्री अकलंकदेव यह भी जानते ये कि 'केवलज्ञानी तीनकाल की पर्यायों को जानते हैं;' जैसा कि उन्होंने रा॰ वा॰ अ० एक सूत्र २९ की टीका में कहा है, फिर भी उन्होंने यह स्पष्ट ग्रब्शों में कहा कि 'भण्यजीव के मोक्षप्राप्ति का कोई समय निश्चित नहीं है।' ग्रागमवाक्य इतने स्पष्ट होने पर भी जो एकान्त कमबद्धपर्याय का डंका बजा रहे हैं वे क्चिए करें कि उनकी दिगम्बर जैनागम पर श्रद्धा है या नहीं।

—जं. म. 29-11-62/VIII/ डी. एल. ऋस्त्री

# सर्वथा ''क्रमबद्धपर्याय'', यह मिथ्या एकान्त है

शंका—'वस्तु अनेकान्ताश्मक ही है' यह भी तो एकान्त हुआ। भले ही आप अपने को अनेकान्तवादी कहते हों, वास्तव में तो आप भी एकान्तवादी हैं, किर एकान्त को सर्वथा मिथ्या क्यों कहते हो ? सम्यगेकान्त का कथन भी तो भी समन्तभद्राचार्य ने किया है। जिसप्रकार 'सर्वथा अनेकान्त है,' इस एकान्त को सम्यगेकान्त कहते हो, उसीप्रकार सर्वथा कमबद्ध पर्याय को सम्यगेकान्त क्यों नहीं मान लेते ?

समाधान — प्रनेकान्त को सर्वथा एकान्तरूप कहना उर्चित नहीं है, क्योंकि अनेकान्त भी प्रमाण और नय से सिद्ध होता हुआ अनेकान्तरूप है, प्रमाण की अपेक्षा वह अनेकान्तरूप है और अपितनय की भ्रवेक्षा एकान्तरूप भी है। वृहत्स्वयमभूक्तोत्र श्लोक १०३।

वस्तु प्रमाण की अपेक्षा नित्य-अनित्यरूप अनेकान्तात्मक है किन्तु वही वस्तु द्रव्याधिकनय की मुख्यता से नित्य ही है और पर्यायाधिकनय की मुख्यता से अनित्य ही है। प्रमाण सकलादेश और नय विकलादेश है। प्रता नित्य-ग्रनित्य उभयरूप प्रमाण का विषय है किन्तु केवल नित्य अथवा केवल अनित्य, यह नय का विषय है।

प्रमाण की अपेक्षा वस्तु नित्य-अनिश्यात्मक है यह तो अनेकान्त है, क्यों कि इसमें परस्पर दो विरोधी धर्मों का ग्रहण है। द्रव्याधिकनय की अपेक्षा वस्तु 'नित्य' ही है यह सम्योकान्त है, क्यों कि द्रव्याधिकनय का विषय मात्र 'नित्य' है ग्रत। द्रव्याधिकनय 'अनिश्यता' को ग्रहण करने में असमर्थ है। यदि द्रव्याधिक नय का विषय भी नित्य-अनित्य हो जाय तो प्रमाण व नय में कोई अन्तर नहीं रहेगा ग्रथवा पर्यायाधिकनय का कोई विषय न रहने से पर्यायाधिकनय के अभाव का प्रसंग आवेगा। पर्यायाधिकनय का अभाव है नहीं, क्यों कि सर्वज्ञ ने दो नय कहे हैं— द्रव्याधिक और पर्यायाधिक ( पंचास्तिकाय गाथा ४ समय व्याख्या टोका )। यदि द्रव्याधिकनय की अपेक्षा विना 'द्रव्य नित्य ही है' ऐसा कहा जायगा तो वह मिथ्या एकान्त हो जायगा। इसीप्रकार विना किसी ग्रंपेक्षा के 'पर्यायों कमबद्ध' अर्थातृ नियत हैं ऐसा कहना भी मिथ्या एकान्त है सम्योकान्त नहीं है।

यदि यह कहा जाय कि केवलज्ञान की अपेक्षा से पर्यायें कमबद्ध अर्थात् नियस हैं, सो यह भी ठीक नहीं है, क्योंकि केवलज्ञान प्रमाण है और प्रमाण सकलादेश है, उसकी अपेक्षा तो पर्यायें नियस-प्रनियस उभयात्मक होंगी, मात्र नियस ( कमबद्ध ) नहीं हो सकतीं। केवल नियस विकलादेश होने से नय का विषय है। पर्यायों को केवल नियस कहने के लिए किसी नय की शरण लेना होगा और यदि वह नय अपने प्रसिपक्षनय से निरपेक्ष है तो वह

१. सकलादेश: प्रमाणाधीन:, विकलादेशी नवाधीन:। ( स.सि. अ. ९ )

नय भी मिथ्या होगा। अतः सम्यगेकान्त के लिये भी अपितनय की अपेक्षा से नियत ( कमबद्ध पर्याय ) और अन-पितनय की अपेक्षा से अनियत ( अकमबद्ध पर्याय ) स्वीकार करना होगा।

अनियत ( ग्रकमबद्धपर्याय ) निरपेक्ष नियत ( कमबद्धपर्याय ) मिथ्या एकान्त है। ग्रतः मिथ्या एकान्त का दुराग्रह छोड़कर जैन वर्म के मूल सिद्धान्त अनेकान्त अथवा प्रतिपक्ष सापेक्ष सम्यगेकान्त की श्रद्धा ग्रहण करने से सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हो सकती है।

शंका-- 'कमबद्धपर्याय' पर्याय नाशवान है, ऐसा एकान्त है तो फिर पर्याय नियत (कमबद्ध) है ऐसा भी एकान्त क्यों नहीं मान लेते ?

समाधान—'पर्याय नाशवान है' ऐसा सर्वथा नहीं है अर्थात् ऐसा एकान्त नहीं है कि 'पर्याय नाशवान है।' कुछ पर्यायें 'अनादि अनन्त' हैं, जैसे अकृत्रिम चैत्यालय सुदर्शनमेरु आदि पुद्गल की पर्यायें, अभव्यत्व जीव की पर्याय । कुछ पर्यायें सादि-अनन्त भी हैं, जैसे सिद्धपर्याय आदि । कुछ पर्यायें सादि-सान्त हैं; उनमें से कुछ पर्यायें एक समयवर्ती हैं और कुछ पर्यायें संख्यात, असंख्यात या अनन्त समयवाली हैं। और वीरसेनाचायं ने भी कहा है "अभव्यत्व जीव की व्यंजनपर्याय भले ही हो, पर सभी व्यंजनपर्याय का अवश्य विनाश होना चाहिये, ऐसा कोई नियम नहीं है। क्योंकि ऐसा मानने से एकान्तवाद का प्रसंग आ जायगा।" ( ध० पु० ७, पू० १७० )

पर्याय का विनाश अवश्य होना चाहिये, जब ऐसा भी एकान्त नहीं है; फिर पर्यायों का ऋम नियत (ऋमबद्ध) होना चाहिये ऐसा एकान्त कैसे स्वीकार किया जा सकता है। जैन आगम में प्रदेशा बिना एकान्त की तो मिथ्याएकान्त कहा है। अनेकान्त जैनागम का प्राण है।

— ज<sup>न</sup>. ग. 20-12-62/ / ही. एस. हास्त्री

#### क्रमबद्ध पर्याय मानने पर ग्राने वाले दोष:--

- (१) व्यसन त्याग के उपदेश की ग्रनावश्कता
- (२) द्रव्यानुयोग व चरणानुयोग की व्यर्थता
- (३) श्रकालनय व श्रनियति तय का श्रभाव
- (४) भ्रन्याय योवण का प्रसंग
- (५) ग्रालोचन प्रतिक्रमण ग्रादि का श्रभाव

मंका—केवलज्ञानी ने जिसपदार्थं को जिससमय, जिसस्यान पर जिसकेद्वारा सेवन होना देखा है वह पदार्थ उसी समय उसीस्यान पर उसीके द्वारा अवश्य भौगा जायगा । उसको कोई भी निवारण करने में समयं नहीं है अर्थात् दाने-दाने पर मोहर है। तब मद्य, मांस, मधु आदि के त्याग से क्या लाम ? केवली ने हुमारे द्वारा जिसम्बद्ध-मांस-मधु आदि का सेवन जिस समय जिस स्थान पर होना देखा है, उस मद्य मांस आदि का हमारे द्वारा उसी समय उसी स्थान पर सेवन अवश्य होगा। उस सेवन को हम त्याग के द्वारा निवारण नहीं कर सकते। हमारी सब परिणति केवलज्ञान के द्वारा नियत हो चुकी है फिर बाह्यवश्तु का तथा अन्तरंग रागद्वेश का त्याग करना हमारे वहा में कैसे हैं ?

समाधान — शंकाकार ने त्याग न करने के लिये जो हेतु दिया है यद्यपि वह स्थूलदृष्टि से उचित प्रतीत होता है। किन्तु सूक्ष्मदृष्टि से विचार करने पर उसमें कोई सार नहीं है। शंकाकार का सिद्धान्त स्वीकार कर लिया जावे तो चरणानुयोग का उपदेश निर्यंक हो जायगा। चरणानुयोग का ही नहीं, किन्तु द्रव्यानुयोग का उपदेश भी श्रिकिचित्कर हो जायगा, क्योंकि जिस जीव को जिससमय जिस स्थानपर सम्यग्दर्शन होना है, उस जीव को उसीसमय उसी स्थान पर सम्यग्दर्शन ग्रावश्य होगा उससे पूर्व या उसके पश्चात् नहीं हो सकता।

पदार्थ अनेकान्तस्वरूप है। पर्यायों भें भी सर्वथा एकान्त घटित नहीं होता। यदि कहा जावे कि सब ही पर्याय नाणवान हैं तो ऐसा भी एकान्त नहीं है क्योंकि पुद्गल की मेर पर्याय अनादि-अनन्त है। सिद्ध पर्याय सादि-अनन्त है हत्यादि। कहा भी है— "अनादिनित्य पर्यायाधिको यथा पुद्गलपर्यायो नित्थोमेर्वादिः। सादिनित्यपर्यायाधिको यथा सिद्धपर्यायोनित्थः। '(अालापपद्धति)। इसीप्रकार कालनय की अपेक्षा कार्य की सिद्धि समयपर निर्घारित है, जैसे आम्रफल गर्मी के दिनों के भनुसार पकता है, किन्तु अकालनय से कार्य की सिद्धि समयपर प्राचार नहीं रखती है, जंसे कृत्रिम गर्मी से भ्राम्रफल पक जाता है (प्रवचनसार)। समयसरण के प्रभाव से अथवा किसी विशेषमुनि के आगमन से भी छहों ऋतु के फल-फल एकसाथ आ जाते हैं तथा जाति बेर विरोधी जीव भी परस्पर वैर-भाव छोड़कर एक स्थान पर प्रेम भाद से बैठ जाते हैं।

जिसप्रकार 'कालनय' 'अकालनय' हैं उसीप्रकार 'नियतिनय' और 'अनियतिनय' भी हैं। जैसे धारिन के साथ उष्णता नियत है, किन्तु जल के साथ उष्णता अनियत है। जब कभी जल को अरिन का संयोग मिलेगा तब जल उष्ण हो जावेगा; यदि अरिन भ्रादि का संयोग प्राप्त नहीं होगा तो जल उष्ण नहीं होगा, ( प्रवचनसार )।

इसप्रकार आगमप्रमाण से जाना जाता है कि कोई पर्याय काल के अनुसार होती है कोई पर्याय अकाल में भी होजाती है। कोई पर्याय नियत है भीर कोई पर्याय मिनयत है। यदि ऐसा न माना जावे तो 'अनादि मिन्यादृष्टि जीव तीनों करण करके प्रथमोपशमसम्यक्त्व प्राप्त होने के प्रथमसमय में ग्रनन्तसंसार को छिन्नकर अर्धपुद्गलपरिवर्तनमात्र संसार का काल कर लेता है।' आगम से इस कथन को कैसे संगति बैठ सकती है? आ पंचास्तिकाय गाथा २० की टीका में भी जयसेनाचार्य ने भी कहा है—'जिसप्रकार नानाप्रकार के चित्रों से चित्रित वेणु दण्ड (बांस) को घोने से बांस शुद्ध हो जाता है उसीप्रकार नाना सांसारिकपर्यायों से चित्रित जीव भी जन सांसारिक पर्यायों को सम्यग्दर्शनादि के द्वारा नष्ट करके शुद्ध (सिद्ध) हो जाता है।' आ कुल्बकुल्दाचार्य ने भी भावपाहुढ गाथा दर में कहा है—'जिणधम्मो माविभवमहणं।' अर्थात् जिनधर्म भाविभव मंथन कहिए ग्रागामी संसार का नाग करने वाला है। श्री मूलाचार अ० २ गाथा ७७ में भी कहा है—'एक्क पंडदमरणं छिववि जावीसयाणि बहुगाण।' प्रयात् जाते एकहू पंडतमरण है सो बहुत जन्म के सैकड़ेनि कू छेदे है।

इन आगमत्रमाणों से भी सिद्ध है कि जीव सम्यग्दर्शन मादि के द्वारा आगामी संसार का नाश कर अकाल में ही सिद्ध होजाता है। यदि यह कहा जावे कि मोक्ष तो अपने नियतकाल पर ही हुआ क्योंकि उस जीव के आगामीसंसार नहीं था सो ऐसा कहना उपयुंक्त आगम से विरुद्ध है। इसी बात को आचार्य अकलंकदेव ने श्री राजवातिक प्र॰ अ० सूत्र ३ को टीका में कहा है—'भव्यों की कर्मनिजंरा का कोई समय निश्चित नहीं है। अत! भव्य के मोक्ष के कालनियम की बात उचित नहीं है जो व्यक्ति मात्र ज्ञान से या चारित्र से या दो से या तीन कारणों से मोक्ष मानते हैं उनके यहाँ कालानुसार मोक्ष होगा, यह प्रश्न ही नहीं होता। यदि सबका काल ही

१. 'एक्केण अणादिय-भिस्छादिद्विणा तिष्णि करणाणि कादूण उवसमसम्मत्तं पहिवण्णपढमसम्ए अणंतो संसारो छिण्णो अञ्जयोग्गलपश्चिद्धमेत्तोकदो ।' ( धवल पु. ४ पू. ११, १४, १४, १४, १६ )

<sup>2. &#</sup>x27;थथा वेणुदण्डो विधित-चित्त-प्रशालने कृते शुद्धो भवति तथायं जीवोपि ।'(पंचारितकाय गा २० टीका)

कारण मान लिया जावे तो बाह्य और प्राम्यन्तरकारण-सामग्री का ही लोप हो जायगा।' श्री राजवातिक के इस कथन से यह स्पष्ट हो जाता है कि 'कारण-कार्य' की दिष्ट में नियतिवाद का कोई स्थान नहीं है और 'नियतिवाद' की दृष्टि में 'कारणों' का कोई स्थान नहीं है। जैसे द्रव्यायिकनय की दृष्टि में 'झिनित्यता' का कोई स्थान नहीं है और पर्यायायिकनय की दृष्टि में 'मित्यता' का कोई स्थान नहीं है और पर्यायायिकनय की दृष्टि में 'नित्यता' का कोई स्थान नहीं है।

आगम में जिसप्रकार कहीं पर ब्रव्याधिकनय की मुख्यता से कथन है कहीं पर पर्याधाधिकनय की मुख्यता से कथन है उसीप्रकार आगम में कहीं पर 'नियतिवाद' की अपेक्षा से कथन है और कहीं पर कारण कार्य की अपेक्षा कथन है, किन्तु एकान्तपक्ष की हट कहीं पर नहीं है, क्योंकि दिगम्बर जैनागम में सर्वथा एकान्तपक्ष को एकान्तमिष्यास्व कहा है। अतः 'दाने दाने पर मोहर' ऐसा सर्वथा एकान्त सिद्धान्त दिगम्बर जैनागम में कहीं पर भी नहीं कहा गया है। दिगम्बर जैनागम में तो सर्वज्ञ ने पदार्थ को अनेकान्तात्मक कहा है, और स्यादाद के द्वारा वस्तुस्वरूप का प्रतिपादन किया है, इस आगम के विरुद्ध सर्वज्ञज्ञान के आधार पर सर्वथा एकान्त नियतिवाद की दिवह सम्यक् नहीं है।

जिसने मद्य, मांस, मधु आदि को आत्मा के घातक भले प्रकार समक्षकर आत्महित के लिये इनका त्याम किया है सनको इन परिणामों द्वारा आगामी मद्य आदि सेवन की पर्याय नष्ट हो जाती है, जिसप्रकार सम्यग्दर्शन- रूप परिणामों के द्वारा अनन्तसंसार का नाथ हो जाता है। इस सम्बन्ध में खिदरसार भील की कथा प्रथमानुयोग से जानी जा सकती है। जिसके मद्य, मांस, मधु आदि का त्याय है वे निमंत बुद्धि वाले पुरुष जिनधमं के उपदेश के पात्र होते हैं (पुरु सिरु उर स्लोठ ७४)। अर्थातृ बिना मद्य, मांस, मधु आदि के त्यांग किये सम्यग्दर्शन भी मनुध्य को नहीं हो सकता।

सर्वज्ञ का फलितार्थं 'एकान्त नियतिवाद' को कहने से शिथिलाचार का पौषण होता है, जिससे धर्म की हानि होती है। सर्वज्ञ का फलितार्थं सनेकान्त है और सनेकान्त सर्वज्ञ ने उपदेश दिया है। शंकाकार ने जो एकान्त नियतिवाद ( कमवद्वपर्याय ) के आधार पर मद्य, मांस, मधु के त्याग का निषेश किया था। सनेकान्त हिन्द द्वारा उसका खण्डन हो जाता है।

--- जॉ. ग. 19-12-63/IX/ प्रोमवस्ट

शंका— भारत पर आक्रमण के कारण संसार चीन को बुरा कहता है। हम जैन भी चीन की निन्दा करते हैं तो हमको क्या सर्वज्ञ की श्रद्धा है? सर्वज्ञ के ज्ञान के अनुसार चीन का आक्रमण हुआ था सर्वज्ञज्ञान के विरुद्ध चीन का आक्रमण हुआ है यदि सर्वज्ञज्ञान के अनुसार चीन का आक्रमण हुआ तो इसमें चीन का क्या दोख ? क्योंकि वह तो सर्वज्ञज्ञान के अनुसार परिणमन करने के लिये बाध्य था, अन्यथा परिणमन नहीं कर सकता था। इसमें चीन का क्या दोख ? जिसप्रकार अन्यमतवाले यह मानते हैं कि ईश्वर को इच्छा के विरुद्ध पत्ता नहीं हिल सकता, उसीप्रकार हम यह मानते हैं कि सर्वज्ञज्ञान के विरुद्ध भी पत्ता नहीं हिल सकता। इन दोनों सिद्धान्तों का अभिप्राय एक है, मात्र बुछ शब्दों का अन्तर है।

समाधान-पूर्व शंका नं १ श्रीर इस शंका नं २ २ का आधार एकान्त नियतिवाद ( कमबद्धपर्याय ) है। एकान्त नियतिवाद के बलपर इस शंका में अन्याय का पोषण है। जैनधमें का मूलसिद्धान्त अनेकान्त है जिसमें नियतिवाद और ग्रनियतिवाद दोनों की स्वीकारता है। अनियतिनिरपेक्ष 'नियति' श्रीर नियतिनिरपेक्ष 'भ्रनियति' दोनों ही सर्वया एकान्त होने से मिथ्या हैं। कहा भी है—ये सभी नय यदि परस्पर निरपेक्ष होकर वस्तु का निश्चय करते हैं तो मिथ्यादृष्टि हैं, क्योंकि एक दूसरे की अपेक्षा के बिना ये नय जिसप्रकार की वस्तु का निश्चय करते हैं, वस्तु वैसी नहीं है ( जा ध प पु १ पु २४५। )

**ध्य**क्तिस्य और कृतित्व ] [ १२२७

सर्वेशदेव ने सर्वेथा नियतिवाद को एकान्तमिष्यात्व कहा है। कहा भी है—'जिसका, जहाँ, जब, जिस-भकार, जिससे, जिसके द्वारा, जो होना होता है, तब, तहाँ, तिसका, तिसप्रकार, तिससे, तिसके द्वारा, वह होना नियत है; अन्य कुछ नहीं कर सकता'। यह सर्वथा नियतिवाद एकान्तमिष्यात्व है (अमितगित पंचसंग्रह ११३९२; गो० सा० क० कां० गाया ददर, प्राकृतपंचसंग्रह १० ४४७)।

यदि चीन न्यायमार्ग को न छोड़ता तो भारत पर चीन का आक्रमण नहीं हो सकता या। सर्वेज्ञज्ञान की आधीनता के कारण नहीं, किन्तु बुद्धि-पूर्वक चीन ने न्यायमार्ग छोड़ा है अतः वह निन्दा का पात्र हुआ। चीन न्यायमार्ग को प्रहण करने तथा छोड़ने में स्वतन्त्र था, नियति (कमबद्धपर्याय) की कोई पराधीनता नहीं थी। 'नियति' का सिद्धान्त किसी अपेक्षा से है, सर्वया नहीं है। यदि नियति का सिद्धान्त अनियतिनिरपेक्ष होता तो शंकाकार की शंका उचित थी।

शंकाकार स्वयं विचार करें कि उक्त शंका कागज पर इसलिये लिखी गई कि उस कागज कसम तथा हाथ धादि का उसप्रकार का परिणमन उससमय ऐसा होना नियत या, या शंकाकार ने ध्रपनी स्वतन्त्र इच्छा-पूर्वक उक्त शंकाओं को ध्रपने पुरुषार्थे द्वारा लिख कर भेजा है।

शंका—श्री केवलीभगवान समस्त द्रध्यों की सर्वपर्यायों को जानते हैं, ऐसा आगम में कहा है। समस्त-पर्यायों के कम को भी जानते हैं कि अमुक्वपर्याय से पूर्व य पश्चात् अमुक्वपर्याय हुई थी और अमुक्वपर्याय होगी तभी सो वे भूत व भविष्यपर्यायों को बतला देते हैं। ऐसा होने से केवलीमगवान प्रत्येक पुद्गलह्रव्य की अनन्तानन्तकाल पूर्व अर्थात् प्रथमपर्याय को और अनन्तानन्त काल पश्चात् होनेवाली अर्थात् अन्तिमपर्याय को भी जानते होंगे; तो क्या किसी भी केवलीभगवान ने आज किसी भी द्रव्य की प्रथम और अंतिमपर्याय का कथन किया है? समस्त-पर्यायों के कम के जाता श्रीकेवलीभगवान से किसी पुद्गलद्रव्य की प्रथमपर्याय व अन्तिमपर्याय का प्रश्न करे तो क्या व बतला सकते हैं ? इसीप्रकार प्रथम होनेवाले सिद्धजीव का क्या नाम या किस गति, क्षेत्र से तथा काल में सिद्ध हुए थे और अन्तिम सिद्ध कौन जीव होगा; क्या केवलीमगवान यह बतला सकते हैं ?

समाधान—केवलीभगवान प्रत्येकद्रव्य को जानते हैं। द्रव्य में अतीत, ग्रनागत और वर्तमानरूप जितनी प्रायंपयिं और व्यंजनपर्यायें होती हैं, वह द्रव्य तत्प्रमाण है (गो० सा० जी० का० गाथा ५६२) अतः केवली प्रत्येकद्रव्य की समस्तपर्यायों को जानते हैं यदि केवली समस्त पर्यायों के समूह को न जानें तो वे द्रव्य को नहीं जान सकते। केवलज्ञान में ऐसा विकल्प सम्भव नहीं है कि श्रमुक्तपर्याय के पूर्व भौर पश्चात् कौन-कौन पर्याय होंगी, या हुई थी, इसप्रकार का विकल्प खद्मस्य-ज्ञान में सम्भव है। इसलिए केवलज्ञान में यह भी विकल्प सम्भव नहीं है कि प्रयमपर्याय क्या थी और श्रन्तिमपर्याय क्या होगी। केवलज्ञानी प्रश्न सुनकर उत्तर देते हों, ऐसा भी सम्भव नहीं है क्योंकि केवलज्ञानी के इन्द्रियज्ञान का श्रभाव होने के कारण 'सुनकर' ऐसा कहना हो उचित नहीं है; दूसरे 'इच्छा का अभाव होने के कारण 'उत्तर देते हैं' यह बात नहीं सिद्ध होती। इसीप्रकार समस्त सिद्धों को जानते हुये भी केवलज्ञान में यह विकल्प नहीं होता कि प्रथम सिद्ध कौन हुआ और अन्तिमसिद्ध जीव कौन होगा?

आगम में ऐसा कथन है कि 'केवलीभगवान प्रथमपर्याय या अन्तिमपर्याय को भ्रयवा प्रथमसिद्ध भीर अन्तिमसिद्ध को जानते हैं,' मेरे देखने में नहीं आया । 'केवलशानी समस्त पर्यायों और समस्त सिद्धों को जानते हैं,' ऐसा कथन आगम में भवश्य पाया जाता है। केवलीभगवान किसरूप से और किसप्रकार जानते हैं ये तो हम नहीं आनते, भ्रतः केवलीभगवान ने जिस आगम का अर्थरूप से व्याख्यान किया है, जिसको गणधरदेव ने घारण किया है, जो गुरुपरम्परा से चला धारहा है, जिसका पहिले का वाच्य-वाचक भाव धभी तक नष्ट नहीं हुमा है और जो दोषा-वरण से रहित तथा निष्प्रतिपक्ष सत्य स्वभाववाले पुरुष के द्वारा व्याख्यान होने से श्रद्धा के योग्य है ऐसे आगम की माज भी उपलब्धि होती है। प्रमाणता को प्राप्त आचार्यों के द्वारा इसके अयं का व्याख्यान किया गया है, इसलिये उपलब्ध ग्रागम प्रमाण है। ( धवल १ पृ० १६६-१९७ ) अतः हमको आगम पर श्रद्धान कर ग्रपना कल्याण करना चाहिये। साधु पुरुषों की चक्षु आगम है ( प्रवचनसार गाथा २३४ ) ग्रीर वह ग्रागम 'स्यात्' शब्दरूपी ग्रमृत से गिमत होना चाहिये।

'द्रव्य नित्य भी है, प्रनित्य भी है, सादि भी है, अनादि भी है, प्रनन्त भी है, सान्त भी है, नियत भी है, प्रनियत भी है, काल भी है, अकाल भी है। इत्यादि अनेकान्तकप से श्रागम में कहा है। मात्र एकान्त 'नियति' या 'काल' आदि का किसी भी दि॰ जैनागम में उपदेश नहीं पाया जाता। ग्रत हमको आगम वाक्यों पर श्रद्धान करना चाहिये।

शंका — किसी मनुष्य ने व्रत ग्रहण किये। उनमें असिचार सगने पर वह विचार करता है कि 'केवल-जानी ने मेरी ऐसी पर्याय देखी थी कतः अध्यया हो नहीं सकसी थी।' यह विचार कर असिचार या अभाचार के विचय में आसोचना या प्रसिक्षमण नहीं करता। इसीप्रकार दूसरों के विचय में विचारकर वह दूसरों का स्थिति-करण भी नहीं करता। यदि कोई उस मनुष्य से आसोचना, प्रतिक्रमण या स्थितिकरण की बात भी करता है सो वह मनुष्य उत्तर देता है कि 'तुम सर्वज्ञ को नहीं मानसे, अतः ऐसी बातें करते हो।' क्या उस मनुष्य का आसो-चन-प्रतिक्रमण तथा स्थितिकरण न करना उचित है ?

समाधान — जो सर्वेज्ञज्ञान के धाधार पर ग्रनियति-निर्देश सर्वेथा-एकान्त-नियतिवाद। (क्रमबद्धपर्याय) को मानते हैं वे ही उपरोक्त विचार कर आलोचन-प्रतिक्रमण तथा स्थितिकरण धादि नहीं करते, किन्तु अनेकान्त-वादी सम्यग्दिष्ट तो उस समय अनियतिनय के अनुसार उन कारणों की खोज करता है जिनकारणों से स्वयं को या पर को अतिचार आदि लगे हैं। आलोचन-प्रतिक्रमण तथा प्रत्याख्यान के द्वारा तथा उपदेशादि के द्वारा निज और पर का स्थितिकरण करता है। 'स्थितिकरण' सम्यग्दर्शन का प्रक्ष है। अनियति सापेक्ष नियतिनय के द्वारा कथन सम्यगेकान्त है। अनियति निर्देश नियतिनय मिथ्याएकान्त है। जो अनेकान्त को मानता है वह केवलज्ञान को माननेवाला है, क्योंकि केवली ने अनेकान्त के उपदेश के द्वारा एकान्त का खण्डन किया है।

—वॉ. ग. 26-12-63/IX/ प्र`मध≠द

## कार्तिकेयानुप्रक्षाकी ३२१-२२-२३ वीं गाथाझों का खुलासा

शंका—स्वामीकार्तिकेयानुप्रेक्षा गाथा ३२१ व ३२२ को मिलाकर श्री पं॰ जयचन्दजी ने इकट्ठा अर्थ किया है और गाथा ३२३ में लिखा है कि जो यह नहीं मानता कि जैसा जिनेन्द्रदेव ने देखा है वंसा ही होगा, ऐसा नियत है वह मिण्याइण्टि है। फिर आजकल गाथा ३२१-३२३ को मिलाकर अर्थ क्यों नहीं किया जाता है? क्या ३२३ नाथा का ३२९ व ३२२ से सम्बन्ध नहीं है? क्या गाथा ३२९ व ३२२ में सर्वज्ञ का सक्षण महीं है? यदि गाथा ३२९ व ३२२ का सम्बन्ध गाथा ३२३ से नहीं है तो किन गाथाओं से सम्बन्ध है?

समाधान — श्री पं० जयचन्दजी छाधड़ा ने स्वानिकातिकेयानुप्रेक्षा गाथा ३२१, ३२२ व ३२३ का इकट्ठा अर्थ नहीं किया है। गाथा २२१ व ३२२ को मिलाकर ग्रथं किया है श्रीर ३२३ का पृथक् ग्रथं किया है। गाथा ध्यक्तित्व और इतित्व ] [ १२२६

३२१ व ३२२ में, व्यंतर आदि देवों की पूजा न करने के संस्कारों को दढ़ करने के लिये सम्यग्दृष्टि क्या विचार करता है, सम्यग्दृष्टि के उन विचारों का कथन है। गाथा ३२३ में यह कहा है कि जो जिनागम प्रथित् सर्वज्ञ के आगम अनुसार प्रव्यानिकी सर्वेष्यीयों को जाने है, श्रद्धान करे है वह सम्यग्दिष्ट है। इसप्रकार गाथा ३२१ व ३२२ का सम्बन्ध गाथा ३२३ से नहीं है।

गाथा ३२१ व ३२२ में सर्वज्ञ का लक्षण नहीं है। श्री पं० जयचन्वजी की टीका प्रमाणस्वरूप तो उद्धृत की गई, किन्तु उस पर विचार नहीं किया गया। यदि उस पर विचार कर लिया जाता तो एकाम्तनियतिवाद की दृष्टि समाप्त हो जाती। श्री पं० जयचन्दजी ने गाथा ३२१ व ३२२ के शीपंक में लिखा है, 'श्रागे सम्यग्दृष्टि के विचार होय सो कहे हैं।' इस शीपंक के होते हुए यह कहना कि 'गाथा ३२१ व ३२२ में सर्वज्ञ का स्वरूप कहा गया है', टीक नहीं है। गाथा ३२१ व ३२२ का सम्बन्ध गाथा ३२० से है क्योंकि गाथा ३२० में भी सम्यग्दृष्टि के विचारों का कथन है।

#### भत्तीए पुडनमाणो वितरदेवो विदेवि व्यविलयद्वी। तो कि धम्मं कीरवि एवं चितेइ सहिट्टी॥३२०॥

श्री पं० जयचन्दजी कृत अयं — सम्यग्दिष्ट ऐसे विचार है जो 'व्यंतरदेव ही भक्ति करि पूज्या हुमा लक्ष्मी दे है तो घमं काहे कूं कीजिये।'

गाथा ३२०, ३२१ व ३२२ में सम्यग्दिष्ट के विचारों का कथन एक दृष्टि से है किन्तु सर्वथा ऐसा नहीं है, क्योंकि जैनधमं का मूल सिद्धानत 'अनेकान्त तथा सर्वसप्रतिपक्ष' है। श्री अकलंक देव तथा विद्यानन्दस्थामी ने देवों के प्रभाव का लक्षण इसप्रकार किया है—'कृद्ध होकर किसी को धानिष्ट प्राप्त करा देना शाप स्वरूप प्रभाव है श्रीर किसी के ऊपर प्रसन्न होते हुए इष्ट प्राप्त करा देना बनुग्रह नामक प्रभाव है।

'शापानुग्रहलक्षणः प्रभावः । शापोऽनिष्टापादनम्, अनुग्रहं इष्टप्रतिपादनम् ।'

इन सर्वज्ञवावयों पर सम्यादृष्टि की दृढ़ श्रद्धा है, किन्तु व्यंतर देव की पूजा-निषेध के लिये वह उपयुंक्त सर्वज्ञ दाक्य को गौगा करके यह विचारता है कि व्यंतर आदि लक्ष्मी नहीं दे सकते, किंतु धर्म करने से लक्ष्मी की प्राप्ति होती है। श्री कुम्दकुम्दाचार्य ने भी प्रवचनसार गाथा ६ में कहा है कि सम्पर्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूपी घर्म से निर्वाण भी मिलता है तथा देवेन्द्र, ग्रसुरेन्द्र ग्रीर चक्रदर्शी आदि की सम्पदा प्राप्त होती है। याथा इसप्रकार है—

> संपरजित णिव्वाणं देवासुर मसुयरायविहवेहि। जीवस्स चरित्तावो दसण णाणप्यहाणावो।। ६।।

सम्यक्ष्टि यह भी जानता है कि सर्वज्ञदेव ने द्वादणांग के द्रष्टिवादनामक बारहवें अंग में यह कहा है—
'जिसका, जहाँ, जब, जिसप्रकार, जिससे, जिसके द्वारा जो होना है तब, तहाँ, तिसका, तिसप्रकार, उससे, उसके
द्वारा वह होना नियत है, अन्य कुछ नहीं कर सकता ऐसी मान्यता एकांतिमिण्यात्व है।' इस सर्वज्ञवाक्य पर सम्यन्द्रिट की पूर्ण श्रद्धा है. किन्तु व्यंतरदेव की पूजा के निषेष को दृढ़ करने के लिए इस सर्वज्ञवाक्य को गौण करके
वह सम्यग्द्रिट नियतनय के अनुसार विचार करता है कि जो जिस जीव के, जिस देशविष, जिस काल विष, जिस
विधानकरि, जन्म तथा भरण सर्वज्ञदेव ने जाण्या है जो ऐसे ही नियमकरि होयगा, सो ही तिस प्राणी के, तिस ही
देश में, तिस ही काल में तिस हो विधान करि नियमते होय है ताकूं इन्द्र तथा जिनेन्द्र तीर्थंकरदेव कोई भी निवारि
नहीं सके है।

कोई जीव गाथा ३२१ व ३२२ को पढ़कर नियितवादी एकांतिमध्यादृष्टि न बन जावे ऐसा विचारकर श्री स्वामी कार्तिकेय ने गाया ३२३ व ३२४ में कहा कि 'जो सर्वंज्ञ के आगमानुसार द्रव्य को सर्वं पर्यायनिको जागी है, श्रद्धान करे है अथवा जो जिन वचन में श्रद्धा करे है जो जिनेन्द्रदेव ने कहा है वह सर्वं ही है, भले प्रकार इष्ट करे हैं' वह सम्यग्द्ष्टि है। सर्वंज्ञ के आगम में पर्यायों को शुद्ध-श्रमुद्ध, स्वभाव-अस्वभाव काल-अकाल, नियत-अनियत श्रयं-व्यंजन इत्यादि सप्रतिपक्ष कहा है। सम्यग्द्ष्टि की सप्रतिपक्षपर्यायों पर सर्वज्ञआगम अनुसार श्रद्धा है किन्तु प्रयोजनवश कहीं पर किसी को गीण और किसी को मुख्य कर लेता है। जैसे अनित्य, श्रश्ररण झादि भावनाओं के समय द्रव्याधिक नय को गीण करके पर्यायाधिक नय की मुख्यता से, 'वस्तु को नाशवान, ध्रपने आप को शरण रहित' आदि विचार करता है। सम्यग्द्रिट को किसी एकान्त का पक्ष नहीं होता, उसको स्याद्वादमयी सर्वज्ञवाणी अथवा झागम पर पूर्ण श्रद्धा होती है। इसलिये सम्यग्द्रिट मानता है कि पर्याये नियत भी हैं और अनियत भी हैं।

—प्तं. ग. 6-3-66/IX/

—प्तं. ग. 6-3-66/IX/

—प्तं. ग. 6-3-66/IX/

- (१) परस्पर विरुद्ध नययुगल के ग्रहण से श्रनेकान्त होता है
- (२) श्रकालनय से कार्यसिद्धि समयाधीन नहीं है
- (३) गणधर देव ने भी ग्रनियत पर्याय का कथन किया था

शंका — क्या "काल, स्वभाव, नियति, पूर्वकृत ( अइष्ट ) और पुरुष" इन पाँचों के मानने से अनेकान्त होता है । या काल अकाल, स्वभाव-अस्वभाव, नियति-अनियति, देव-पुरुवार्थ के मानने से अनेकांत होता है ।

समाधान-परस्पर विरुद्ध दो धर्मों को मानने से अनेकांत होता है। जो धर्म परस्पर विरुद्ध नहीं है ऐसे धर्मकथर्मों के मानने से अनेकांत नहीं होता है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने पंचास्तिकाय में 'सब्द सपश्चिवस्का' सिद्धांत का उपदेश दिया है अर्थात् 'सर्वप्रतिपक्षसहित है', ऐसा उपदेश श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने दिया है जिसका अनुसरण श्री समृतचन्द्राचार्य तथा श्री बीरसेनादि आचार्यों ने किया है।

भी प्रवचनसार में कालनय झकालनय, स्वभावनय-मस्वभाव नय, नियतिनय-मनियतिनय, देवनय-पुरुषाधं नय, ईश्वरनय-म्रानियतिनय, देवनय-पुरुषाधं नय, ईश्वरनय-म्रानियतिनय, देवनय-पुरुषाधं नय, ईश्वरनय-म्रानियतिनय, देवनय-पुरुषाधं नय, ईश्वरनय-म्रानियतिनय इसप्रकार परस्पर विरुद्धनयों का कथन है। यदि इन परस्पर विरुद्धनय मुगलों में से किसी एक नय को तो माना जावे और उसकी प्रतिपक्षी दूसरी नय को स्वीकार न किया जाय तो एकांतिमध्यात्व का प्रसंग आ जात है। जैसे कांटा तो स्वभावनय से तीक्षण है, किन्तु मालिपन तो स्वभावनय से तीक्षण नहीं, उसमें तीक्षणता उत्पन्न की जाती है। अतः आलिपन भ्रस्वभावनय से तीक्षण है। यदि ग्रस्वभावनय को स्वीकार न किया जाय तो आलिपन में तीक्षणता का अभाव मानना पड़ेगा। इसी प्रकार कोई कार्य अपने व्यवस्थित समयपर उत्पन्न होता है भीर किसी कार्य का काल व्यवस्थित नहीं होता है, किन्तु कारणों के द्वारा उत्पन्न किया जाता है। विशेष बाह्य कारणों से निरपेक्ष होने वाली मृत्यु का मृत्युकाल व्यवस्थित (निश्चत ) है। किन्तु शस्त्रप्रहारादि कारणों से होनेवाली अपमृत्यु का मृत्युकाल शस्त्रप्रहार आदि के द्वारा उत्पन्न होता है। (शलो० वा० २।५३)

इसलिये प्रवचनसार में कहा है कि कालनय से कार्य की सिद्धि समय के ग्राधीन होती है, ग्रीर अकालनय से कार्य की सिद्धि समय के ग्राधीन नहीं है।

अतः 'काल, स्वभाव, नियति, पूर्वकृत ( अदृष्ट ) और पुरुषार्थं' इन पाँचों की परस्पर सापेक्षता से अनेकांत नहीं होता, एकांतमिष्यास्व ही रहता है । किन्तु काल अकाल की सापेक्षता से, स्वभाव-अस्वभाव की सापेक्षता से, नियति अनियति की सापेक्षता से, देव और पुरुषार्थ की सापेक्षता से अनेकांत होता है । शंका -- १७ जून १९६५ के जैनसंदेश पृ० ९८ पर---

'कालो सहाव णियई उब्बक्स पुरिस कारगी गंता। मिक्छलं ते चेबा समासको होति सम्मलं।।

गाथा उद्दृष्ट्त की गई है जिससे यह सिद्ध किया गया है कि जो काल, स्वभाव, नियति पूर्वकृत (अहब्द) और पुरुषार्थ इन पांचों से कार्य की सिद्धि मानता है वह सम्यग्दृष्टि है और जो इन पांचों में से किसी एक से कार्य की सिद्धि मानता है वह मिथ्यादृष्टि है, क्या यह ठीक है ?

समाधान—यह ठीक नहीं है। इस गाया का अभिन्नाय यह है कि जो धकाल से निर्पेक्षकाल को, अस्व-भाव से निर्पेक्ष स्वभाव को, अनियति से निर्पेक्ष नियति को, पुरुषार्थ से निर्पेक्ष देवको, देवसे निर्पेक्ष पुरुषार्थ से कार्य की सिद्धि ( उत्पत्ति ) मानता है वह एकान्त मिथ्यादिष्ट है और जो काल-प्रकाल, स्वभाव-अस्वभाव, नियति-अनियति, देव-पुरुषार्थको परस्पर सापेक्ष मानता है वह सम्ययुष्टि है।

शंका — आर्ष ग्रंथों में मिविष्य में होनेवाले २४ तीर्थंकरों का, पंचमकाल के अन्त में होनेवाले मुनि आर्थिका आवक-आविका आदि का कथन पाया जाता है। क्या यह कथन अस्य है ? यदि सस्य है तो नियतिवाव सिद्ध हो जाता है। अनियति का कोई स्थान नहीं रहता ?

समाधान — जो सर्वथा अनियति मानता है ऐसे एकान्त-प्रानियतिवादी मिन्यादृष्टि के लिये तो उपयुंक्त प्रापित्त प्रापित प्रापित है, किन्तु स्थाद्वादी के लिये कोई आपित्त नहीं है क्योंकि वह तो नियतिवाद और अनियतिवाद दोनों को मानता है। भावी २४ तीर्थंकरों की तथा पंचमकाल के अन्त में होनेवाले मुनि आदि को पर्याय नियत हैं उनका आर्थप्रत्यों में कथन पाया जाता है, किन्तु जो पर्याय मनियत है अनका आर्थप्रत्यों में कथन होना असंभव है। इस हुडावर्खिणी काल के पश्चात् जो हुंडावर्खिणी आयेगा उसमें प्रथमतीर्थंकर किसका जीव होगा यह कथन आर्थ- ग्रन्थों में क्यों नहीं मिलता। श्रव्यादि।

जो पर्याय अनियत होती है उन्हीं के साथ 'यदि' शादि शब्दों का प्रयोग होता है। जैसे कोई पूछे कि क्या तुम कल दिल्ली जाओंगे?' यदि दिल्ली जाने की पर्याय नियत है तो यह उत्तर होगा कि 'मैं कल दिल्ली जाऊँगा'। यदि दिल्ली जाने की पर्याय अनियत है तो यह उत्तर होगा कि 'यदि दिल्ली से सूचना न आई तो दिल्ली जाऊँगा'। यदि दिल्ली जाने की पर्याय अनियत है तो यह उत्तर होगा कि 'यदि दिल्ली से सूचना न आई तो दिल्ली जाऊँगा।' चार ज्ञान के धारी भी गौतमगणधर ने समवशरण में राजा श्रेणिक को निम्नप्रकार उत्तर दिया था, जिससे सिद्ध है कि पर्याय अनियत भी होती है।

अतः परं मुहूर्तं चेदेव मेव स्थिति भजेत् । आयुषो नारकस्यापि प्रायोग्योऽयं भविष्यति ।।

अर्थ---यदि अब आगे अंतर्मुं हूर्तं तक उनकी ऐसी ही स्थिति रही तो वे नरकायु का बंध करने योग्य हो जावेंगे।

जो मात्र एकांतनियतिवाद को मानने वाले हैं उनके प्रभित्रायानुसार श्री गणधरवेश का उपग्रुंक्त उतर ठीक नहीं बैठेगा।

कोई पर्याय नियतनय से होती है जैसे अग्नि की उष्णपर्याय और कोई पर्याय-अनियति नय से होती है जैसे जल की उष्णपर्याय, क्योंकि यदि कारण मिलेंगे तो जल उष्ण हो जावेगा अन्यथा नहीं। शंका---जैनसन्देश में लिखा है कि भी सर्वार्थसिद्धि अध्याय ९ सूत्र ७ की टीका में धर्म का लक्षण नियति कहा है। फिर अनियतिनय क्यों माना जावे ?

समाधान—सर्वार्थसिद्धि अध्याय ९ सूत्र ७ में धर्म को 'नियति लक्षणः' कहा है वहाँ पर 'नियति' का अर्थ 'संयत' है प्रश्नीत् घर्म का लक्षण 'संयम' है। 'निष्परिग्रहतालम्बनः' अर्थात् परिग्रहरहितपना उसका आलम्बन है इससे भी स्पष्ट हो जाता है कि 'नियति' से संयत' ग्रहण करना चाहिये। इसका 'निष्टिचत' ग्रभिप्राय लेना उचित नहीं है—प्रकरण विषद्ध है।

शंका — यदि कोई मात्र 'नियति' माने और अन्य कारणों को न माने तो मिण्याहिष्ट है, किन्तु नियित के साथ अन्य कारणों को भी माने वह सम्याहिष्ट है। जैसे कोई यह माने कि अग्नि के संयोग से अमुकजल की अमुक-समय में उद्यापयिय का होना नियत है वह सम्याहिष्ट है क्योंकि उसने अग्नि के संयोग को कारण स्वीकार किया है।

समाधान—ऐसा कहना भी ठीक नहीं है ? विवक्षितसमय में विवक्षितजल के साथ भिन का संयोग होना नियत है या बनियत ? प्रथमपक्ष मानने पर तो कारण का मिलना भी नियत के आधीन ही रहा। इसलिये सब नियति के आधीन हैं ऐसा एकान्तनियतिवादिमध्यात्व भा गया, दूसरा पक्ष मानने पर, जब भिन का संयोग होना अनियत है तो विवक्षितजल की विवक्षितसमय में उष्णपर्याय कैसे नियत हो सकती है ?

एक प्रश्न यह भी उत्पन्न होता है कि विवक्षितजल के साथ विवक्षितसमय में विवक्षितम्भिन का ही संयोग होगा या अविवक्षितअग्नि का ? यदि विवक्षितअग्नि का संयोग माना जावे तो कारण भी नियत होने से सब कुछ नियति के आधीन हो जाता है और एकान्तिनयितवाद का प्रसंग आ जाता है। यदि यह माना जाय कि किसी भी अग्नि का संयोग हो सकता है तो जल से अग्नि की संयोगरूप पर्याय अनियत हो गई। इससे अनियतपर्याय सिद्ध हो जाती है।

शंका—एक सज्जन मनुष्य शांत बैठा हुआ है। एक गुंडे ने आकर उस सज्जन के लाठी मारदी। वह गुंडा विचार करता है कि इससमय मेरे हाथ के द्वारा इस लाठी की ऐसी पर्याय होना नियत भी तथा इस सज्जन के भी इस लाठी के द्वारा चोट लगना नियत था। मैं तो क्या इन्द्र या जिनेन्द्र भी इसको अन्यथा करने में समर्थ नहीं थे, इसलिये मेरा क्या दोव ? क्या उसका ऐसा विचार करना उखित है ? क्या यह उस गुंडे की इच्छा पर निर्मर था कि वह उस सज्जन के लाठी मारे अथवा न मारे या क्रमबद्धपर्याय के सिद्धान्तानुसार वह गुंडा लाठी मारने के लिये मजबूर था ?

समाधान — गुंडे का ऐसा विचार करना कि "लाठो, हाथ और पिटनेवाले सज्जन की इससमय अपने-अपने कारणों के द्वारा इस-इसप्रकार की पर्याय होना नियत थी जिसको वह स्वयं, इन्द्र या जिनेन्द्र भी टाल नहीं सकते थे," उचित नहीं है; क्योंकि यह उस गुंडे की इच्छा पर निर्मर था कि वह उस निरपराधी सज्जन को लाठी मारे अथवा न मारे। वह गुंडा कमबद्धपिय (नियतिवाद) अनुसार लाठी मारने के लिये बाध्य भी नहीं था ऐसा मानने से सर्वझता का भी खंडन नहीं होता, क्योंकि सर्वझ ने हिंसा आदि पाँच पापों के त्याग का क्वयं उपदेश दिया है और जिनको सर्वझवाणी पर श्रद्धा है वे एकदेश या सर्वदेश हिंसा आदि पापों का त्याग भी करते हैं। यदि किसी कारणवंश स्वयं त्याग करने में असमर्थ हैं, तो जिन्होंने हिंसा आदि पापों का त्याग किया है उनकी अनुमोदना

व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ १२३३

करते हैं, निन्दा नहीं करते । जिनको सर्वज्ञवाणी पर श्रद्धा नहीं है भीर एकान्तिनियतिवाद मिण्यात्व की श्रद्धा है वे हिंसा आदि के त्यागरूप वर्तों को हैय बतलाते हैं सर्वथा बंध के कारण बतलाते हैं।

जिस सञ्जन के चोट लगी है उसको द्वेष दूर करने के लिए यही विचार करना चाहिये कि ऐसा ही होना नियत था इसमें अन्य किसी का कोई दोष नहीं है।

-- जे. म. 13-3-67/VII/ .....

- (१) एक का दूसरे पर प्रभाव पड़ता है
- (२) नियतिवाद श्रायम में निषिद्ध है

शंका — श्री वादी मसिहसूरि ने क्षत्र जूड़ामणि में कहा है कि रसायन के प्रयोग से लोहा भी सोना बन जाता है, किन्तु सोनगढ़ सिद्धांत कहता है कि एक का दूसरे पर प्रभाव या असर नहीं पड़ता है। इन दोनों में कौन सिद्धांत ठीक है ?

समाधान—श्री वादीभिसिंह सूरि को जो ज्ञान गुक्परम्परा से प्राप्त हुमा था वही क्षत्रचूड़ामिण में लिखा गया है भ्रातः उनके वाक्य कैसे अन्यथा हो सकते हैं ? सोनगढ़ वाले भ्रविरत हैं। जिनके हिंसा, भूठ, चोरी, कुशील भ्रीर परिग्रह पापों का एकदेश भी त्याग नहीं है भ्रतः उनका सिर्छात कैसे सत्य हो सकता है ? श्री कुल्बकुल्दाधार्य ने प्रवचनसार में निम्नप्रकार कहा है—

रागो पसत्यभूदो वत्युविसेसेण फलदि विवरीवं । णाणाभूमिगवरणिह बीजाणिव सत्सकालिन्ह ॥ २५५ ॥

संस्कृत टोका—यथैकेवामपि श्रोजानां भूमिवैपरीत्यान्निव्यक्तिवेपरीत्याः तथैकस्यापि प्रशस्तरागलक्षणस्य शुभोषयोगस्य पात्रवेपरीत्यात्फलवैपरीत्यं कारणविशेवात् कार्यविशेवस्यावस्यं भावित्वात् ।

यथा जघन्यमध्यमोत्कृष्टमूमिवशेन तान्येव बीजानि मिन्नभिन्नफलं प्रयच्छन्ति तथा स एव बीजस्थानीय शुभोवयोगो भूमिस्थानीय पात्रभूत वस्तुबिशेषणं मिन्न-भिन्न फलं बदाति । तेन कि सिद्धम् । यदा पूर्वसूत्रकथितन्यायेन सम्यव्त्वपूर्वकः शुभोवयोगो भवति तथा मुख्यवृत्या ५०यवन्धो भवति परम्परा निर्वाणं च । नो चेत्रुण्य बन्ध-मात्रमेव ।"

इस गाया व संस्कृत टीका में बतलाया गया है कि 'एक ही बीज होने पर भी यदि उसकी जवन्यभूमि में बीया जायगा तो जधन्यभूमि के निमित्त के वश से उस बीज का फल निःकृष्ट होगा यदि उस बीज को मध्यम भूमि में बीया जाय तो मध्यमभूमि के निमित्त के वश से उसी बीज का फल मध्यम होगा। यदि उसी बीज को उस्कृष्ट भूमि में बीया जाय तो उत्कृष्टभूमि के निमित्त के वश से उसी बीज का फल उत्तम होगा, वयों कि निमित्तकारण की विशेषता से कार्य में विशेषता अवश्यंभावी है। इसीप्रकार निमित्तभूत पात्रों की विशेषताओं से शुभोपयोग के फल में विभिन्नता हो जाती है। शुभोपयोग मात्र पुण्यबन्ध का कारण नहीं है, किन्तु परम्परा मोक्ष का कारण भी है।

श्री कुम्बकुम्बाखार्य, श्री अमृतचन्द्राचार्य तथा श्री जयसेनाचार्य के उपर्युक्त वाक्यों से यह स्पष्ट हो जाता है कि एक का दूसरे पर प्रभाव या ग्रसर पड़ता है और जिससे कार्य में भी अन्तर पड़ना ग्रवश्यंभावी है। इसी सम्बन्ध में प्रवचनसार की दूसरी गाथा निम्न प्रकार है-

तम्हा समं गुणावी समणी समणं गुरोहि वा अहियं। अधिवसदु तम्हि णिक्चं इच्छवि जवि बुक्खपरिमोक्खं ॥ २७० ॥

संस्कृत टोका— यतः परिणामस्वभावत्वेनात्मनः सप्तःचिः संगतं तोयमिवाधश्यंभाविविकारत्वात्नोकिक-संगारसंयतोऽत्यसंयत एव स्यात् । ततो दुःखमोक्षायिना गुणैः समोऽधिको वा भ्रमणः श्रमणेन नित्यमेवाधिवसनीयः तथास्य शीतापवरककोणनिहितशीततोयवत् समगुणसंगाद्गगुणरका शीततरतुहिनशर्करासंपृक्तशीततोयवत् गुणाधिक-संगात् गुणवृद्धिः ।। २७० ॥

इसप्रकार श्रो कुन्ककुन्धाचार्य तथा श्री अमृतचन्द्राचार्य ने बतलाया है—"जीव परिणामस्वभाववाला है इसलिये लौकिकजनों की संगति से विकार का होना अवश्यंभावी है अर्थात् संगत मनुष्य भी असंयत हो जाता है। जैसे अपिन के संयोग से जल में विकार होना प्रवश्यंभावी है अर्थात् ध्रपने श्रोतलस्पर्श को छोड़कर उच्छा हो जाता है। इसलिये सांसारिक दुःखों से मुक्ति चाहनेवाले श्रमण ( मुित ) को (१) समानगुणवाले श्रमणों के साथ ध्रथवा (२) अधिकगुणवाले श्रमण के साथ सदा ही निवास करना चाहिये। (१) जैसे श्रोतलघर के कोने में रखे हुए श्रीतलजल के श्रीतलगुण की रक्षा होती है, उसीप्रकार समान गुणवाले मुनियों की संगति से उसश्रमण के गुणों की रक्षा होती है (२) जैसे अधिक श्रोतल हिम (बरफ) के संपर्क से श्रीतलजल के श्रीतलगुण में वृद्धि होती है, उसी- प्रकार अधिक गुणवाले मुनियों की संगति के असणके गुणों में वृद्धि होती है, उसी-

इस गाथा व टीका में श्री कुन्दकुन्दाचार्य तथा श्री अमृतचन्द्राचार्य मे तीन सिद्धान्त बतलाये हैं (१) एक का दूसरे पर प्रभाव पड़ता है, (२) द्रव्य का परिशामन स्वभाव होने पर भी वह परिणमन किसप्रकार का हो वह निमित्ताचीन है अर्थात् निमित्त के कारण परिणमन में विशेषता का होना अवश्यभावी है । (३) कमबद्धपर्याय अर्थात् एकांतिनयतिवाद का निषेष, क्योंकि मुनि की इच्छा पर निर्मर है कि बह लौकिक जग की संगतिकर अपने संयमगुण का नाश कर देवे अथवा समान-गुणवालों की संगति करके संयमगुण की रक्षा कर लेवे, या श्रीवकगुण-वालों की संगति कर अपने संयम गुण में वृद्धि कर लेवे।

इन गाथाओं से भी सिद्ध होता है कि परिणाम स्वभाववाला लोहा भी रसायन के प्रयोग अर्थात् संगति से सुवर्ण बन जाता है।

--- जे. ग. 14-5-70/IX/ रोत्रनलाल भित्तल

### क्रमबद्ध-नियत पर्याय की मान्यता ग्रागम-विरुद्ध है

शंका — जिस्ती तीनों काल की पर्यायें हैं जतना ही ब्रव्य है। वे पर्यायें कम से होती हैं अर्थात् एक के बाद दूसरी हुआ करती है। पर्यायें क्योंकि काल कमसे होती हैं, इसलिये वे नियत हैं अतः उनको कमबद्ध मानने में क्या हाति हैं?

सभाधान — पर्याय का लक्षण कमवर्ती है। 'कमवितनः पर्यायाः' आलापपद्धति। मखण्ड प्रदेशसमूहवाला द्रव्य पर्यायों को प्राप्त हुमा था, प्राप्त हो रहा है और प्राप्त होगा। कहा भी है—''निक्रनिज प्रदेशसमूहैरखण्डवृत्यान् स्वमाविकावपर्यायान् द्रवित बोध्यति अबुद्रविति ब्रष्यम्।'' आलापपद्धति अर्थात् जो स्रपने-अपने प्रदेशसमूह के द्वारा ग्रखंडकप से स्वभाव-विभाव पर्यायों को प्राप्त होता है, प्राप्त होगा और प्राप्त हुमा था वह द्रव्य है। इसीन

**ध्यक्तित्व**] [ १२३४

लिये द्रव्य को अपनी त्रिकालवर्ती पर्यायों के समूह के बराबर कहा गया है। किन्तु इतने मात्र से यह सिद्ध नहीं हो जाता कि पर्यायों नियत हैं या कमबद्ध हैं। इससे तो यह सिद्ध होता है कि पूर्व-पूर्व पर्यायों का व्यय होता रहता है भीर उत्तर-उत्तर पर्यायें उत्पन्न होती हैं। अमुकसमय में अमुकपर्याय ही उत्पन्न होगी, ऐसा कोई एकान्त नियम नहीं है, जो ऐसा नियम मानता है वह मिध्याद्दि है। कहा भी है—

यदा यथा यत्र यतोऽस्ति येन यत्, तदा तथा तत्र ततोऽस्ति तेन तत्। स्फुटं नियत्येह नियंत्र्यमाणं, परो न शस्तः किनपीह कर्तुंम् ॥ ३१२ ॥ (पंचसंग्रह)

जिसका, जहाँ, जब, जिसप्रकार, जिससे, जिसके द्वारा, जो होना है, तब, तहाँ, तिसका, तिसप्रकार, उससे, उसके द्वारा वह होना नियत है, अन्य कुछ हेर फेर नहीं कर सकता। ऐसा जो भानता है वह एकान्त-मिन्यादिक्ट है।

उत्तर पर्याय की उत्पत्ति अंतरंग और बहिरंग कारणों के ग्राधीन है। द्रव्य में नानाप्रकाररूप परिणमन करने की शक्ति होने पर भी, जिसके ग्रनुकूल द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव मिल जायगा उस पर्यायरूप परिणमन होगा। उसको रोकने में कोई भी समर्थ नहीं है। कहा भी है—

> कालाइ लढि जुला णाणा ससीहि संजुवा अत्था। परिणममाणा हि सर्यं ण सक्तवे को वि बारेदुं॥ २९९ ॥ स्वामिकारिकेयानुप्रेक्षा

यहाँ यह बतलाया गया है कि द्रव्य में नानापर्यायरूप परिएामन करने की शक्ति है। जिसके अनुकूल द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव मिल जायेंगे उस पर्यायरूप उसद्रव्य का परिणमन हो जायगा। श्रंतरंग और बहिरंग दोनों कारणों के मिल जाने पर उस पर्याय के उत्पाद को कोई नहीं रोक सकता है।

कुछ की ऐसी मान्यता है कि "जिसप्रकार सिनेमा के फिल्म की रील पर नानाचित्र कमणः बने रहते हैं भीर सिनेमा के पर्दे पर उन चित्रों का नियतकम से आविर्भाव व तिरोभाव होता रहता है और फिल्म उतनी ही है जितनी कि रील पर चित्रों की संख्या है। इसीप्रकार द्रव्य भी उतना ही है जितनी कि उसकी त्रैकालिकपर्यायें हैं जो कि द्रव्य के अन्दर विद्यमान हैं और अपने नियतकम से उन पर्यायों का स्नाविर्भाव व तिरोभाव होता रहता है।" किन्तु उनकी यह मान्यता जैनसिद्धान्त के अनुकूल नहीं है। जैनसिद्धान्तमें पर्यायों का आदिर्भाव व तिरोभाव स्वीकार नहीं किया गया है, किन्तु असत्-पर्याय का उत्पाद धीर सत्पर्याय का व्यय (नाश) माना गया है।

जित बन्ने परजाया ति विज्जमाणा तिरोहिदा संति। ता उप्पत्ती विहला पर्छिपिहिदे वैवदत्ते स्व ॥ २४३ ॥ सन्वाण पज्जयाणं अधिरुजमाणाण होदि उप्पत्ती। कालाई-लद्बीए अणाइणिहणस्मि दश्वस्मि ॥ २४४ ॥

(स्वामिकातिकेवानुप्रक्षा)

अर्थ — जिसप्रकार देवदत्त विद्यमान है, किन्तु पर्दे के पीछे छिपा हुआ है, पर्दा हटने पर प्रगट हो जाता है। उसी प्रकार इन्य में सर्वे पर्यायें विद्यमान हैं किन्तु तिरोहित ( छिपी ) हैं। यदि ऐसा माना जाय तो 'पर्यायों का उत्पाद होता है' ऐसा कहना न्यर्थ हो जायगा। अनादि-निचन प्रन्य में कालादि (प्रन्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव) के मिलने पर अविद्यमान ( असत् ) पर्यायों की उत्पत्ति होती है। जैन सिद्धान्त के अनुसार असत्पर्धाय का उत्पाद होता है जो पर्धायें असत्रक्ष हैं अनका नियतक्रम या उनमें क्रमबद्धपना संभव नहीं है। इसीलिये जैन दर्शन में 'नियतिबाद' को एकान्त मिथ्यात्व कहा गया है।

अधीरता को दूर करने के लिये या कुदेव मादि की पूजा के निषेध के लिये कहीं-कहीं पर होनहार को मुख्य करके उसका उपदेश दिया जाता है, किन्तु इतने मात्र से 'नियतिबाद' का एकान्तिनियम सिद्ध नहीं हो जाता है।

—जॅ. ग. 28-1-71/VII/ हो. ला. जॅन

- (१) ज्ञेयकास्वरूप
- (२) ज्ञेयत्व द्रव्य में ही होता है
- (३) द्रव्य की कथंचित् त्रैकालिक पर्यायों से ग्रभिन्नता
- (४) द्रव्य की प्रतिसमय कथंचित् पूर्णता
- (५) त्रेकालिक पर्यायों का द्रव्य में व्यक्तित: ग्रसद्भाव

#### गंका-जिय किसे कहते हैं ?

समाधान—जिसके आश्रय जेंयत्व ( प्रमेयत्व ) गुण रहता है वह क्रेय है। जिस शक्ति के निमित्त से द्रव्य किसी भी ज्ञान (प्रमाण ) का विषय भवश्य होता है वह जेयत्व ( प्रमेयत्व ) गुण है। कहा भी है—

"प्रमेयस्य मादः प्रमेयत्थम्, प्रमारीन स्वपररूप परिच्छेर्द्यः प्रमेयम् ।" ( आलापपद्धति )

जो स्व और परस्थरूप प्रमाण (ज्ञान) के द्वारा जानने के योग्य हो वह प्रमेय (ज्ञेय) है। उस प्रमेय (ज्ञेय) का भाव प्रमेयत्व (ज्ञेयत्व) है।

"प्रमाणगोषराः कीवादिपदार्थाः प्रमेगानि ।" ( प्र० र० मा० पृ० ४ )

यदि ज्ञेयत्व ( प्रमेयत्व ) गुण द्रव्य में न हो तो द्रव्य ज्ञान का विषय नहीं हो सकता।

शंका — गुण और पर्यायें भी तो ज्ञान के द्वारा जानी जाती हैं, अतः उनमें भी क्षेयस्य गुण होना चाहिये ? मात्र द्वस्य में ज्ञेयस्य गुण क्यों कहा गया ?

समाधान—दस सामान्य गुणों में पाँचवाँ प्रमेयत्व भी सामान्यगुण है। उन सामान्यगुणों के नाम निम्नप्रकार हैं—

ाअस्तित्वं, वस्तुत्वं, द्रव्यस्वं, प्रमेयस्वं, अगुरुलघुश्वं, प्रदेशस्वं, चेतनत्वमचेतनस्वं, मूर्शत्वममूर्तस्वं, द्रव्याणां दश सामान्यगुणाः । ( कालापपद्धति )

गुण द्रव्य के आश्रय रहता है, अन्य गुण व पर्याय के आश्रय से नहीं रहता है, क्योंकि गुण का लक्षण इसप्रकार है—

''द्रध्याध्यया निर्मुं णा गुणाः ॥ ४९ ॥'' (त० सूत्र अ० ५ )

जो निरंतर द्रव्य में रहते हैं घीर गुणरहिस हैं, वे गुण हैं।

यदि अन्यगुणों में प्रमेयत्व ( ज्ञेयत्व ) गुण माना जावे तो गुण के उपयुक्त लक्षण में बाघा आती है, क्योंकि गुण का आश्रय द्वव्य है, एकगुण दूसरेगुण का आश्रय नहीं है। दूसरे गुण में अन्यगुण रहने से 'निगुंणा गुणाः' व्ययं होता है। मतः प्रमेयत्व ( ज्ञेयत्व ) गुण के अतिरिक्त अन्य गुणों में प्रमेयत्व ( ज्ञेयत्व ) गुण नहीं रहता है।

यदि पर्याय के भ्राध्यय ज्ञेयस्व ( प्रमेयस्व ) गुण को माना जायगा तो पर्याय प्रतिसमय उत्पन्न होती है भीर विनशती है ( पर्येति समये समये उत्पादं विनाशं च गच्छतीति पर्यायः ) अतः गुण के भी प्रतिसमय उत्पन्न होने और विनष्ट होने का प्रसंग का जायगा, किन्तु 'सहभुषो गुणाः' गुण तो सदा द्रव्य के साथ रहते हैं अर्थात् गुण अन्वयी हैं।

"अन्वयिनो गुणा व्यतिरेक्षिणः पर्यायाः ।" ( सर्वार्थसिद्धि ५।३८ )

प्रदेशत्व की अपेक्षा गुण और पर्याय द्रव्य से श्रीभन्न है अतः द्रव्य के श्रेय होनेपर उससे अभिन्न गुण और पर्याय भी ज्ञान का विषय बन जाती हैं।

भी कुन्दकुन्दाचार्य ने भी पंचास्तिकाय में कहा है-

पज्जयिन वृदं बब्बं बब्बिन जुता य पज्जया णित्य । दोश्हं अवण्णभूदं भावं समणा पर्कावित ॥ १२ ॥ बब्बेण विषा गुणा गुरोहि, बब्बं विणा ण संभवित । अब्बिदिस्तो भावो, बब्बगुणाणं हवित तम्हा ॥ १३ ॥

पर्याय से रहित द्रव्य भीर द्रव्य से रहित पर्यायें नहीं होतीं। द्रव्य भीर पर्याय का श्रनन्यभाव है अर्थात् दोनों में भिन्नता नहीं है।

द्रव्य बिना ग्रुण नहीं होते भीर गुणों के बिना द्रव्य नहीं होता। इसलिये द्रव्य और गुणों का अध्यतिरिक्त (भ्रमिक्र ) भाव है।

पं० दरवारीलाल कोठियाजी ने भी लिखा है— "यथार्थ में गुण-कर्मादि द्रव्य के विभिन्न धर्म अथवा परिणमन मात्र हैं, वे स्वतन्त्र पदार्थ नहीं हैं। वे द्रव्य के साथ ही उपलब्ध होते हैं, द्रव्य को छोड़कर नहीं भीर इसलिये वे द्रव्य के आश्रित हैं और द्रव्य के परतन्त्र हैं। पदार्थ तो दोस और अपना स्वतन्त्र अस्तिश्व रखनेवाला होता है। यदि गुणकर्मादि (पर्यायादि) द्रव्य से भिन्न पदार्थ हों तो 'ग्रस्य द्रव्यस्य ग्रयं गुण:' इस द्रव्य का यह गुण है, इस्यादि व्यपदेश नहीं हो सकता, वयोंकि उनका कोई नियामक नहीं है।"

शंका--- क्या द्रैकालिकपर्यायों से द्रव्य की अभिन्नता है या मात्र एक पर्याय से ?

समाधान — द्रव्य का स्वभाव परिणमनशील है। त्रैकालिकपर्यायों में परिणमन करने के कारण त्रैकालिक-पर्यायों से प्रभिन्नता को प्राप्त होता है। क्योंकि द्रव्य से रहित पर्याय और पर्याय से रहित द्रव्य नहीं होता।

शंका - द्रव्य क्या एक समय में तीन काल की समस्त पर्यायों से अभिन्नता की प्राप्त होता है ?

समाधान—द्रव्य जिससमय में जिसप्यायरूप परिणमन करता है जससमय असपर्याय से तन्मयता को प्राप्त होने के कारण मात्र उसपर्याय से अभिन्नता को प्राप्त होता है। श्री कुन्दकुन्दाश्वायं ने प्रवचनसार में कहा भी है—

परिणमिव जेण बर्ख तक्कालं, सम्मय त्ति पण्णतं । तम्हा घ्रम्मपरिणदो आदा, घ्रम्मो मुरोयव्यो ॥ ८ ॥ जीवोपरिणमिब जदा सुहेण, असुहेण वा सुहो असुहो । सुद्धेण तवा सुद्धो हवदि हि, परिणामसब्भावो ॥ ९ ॥

इत दो गाथाओं में यह बतलाया गया है कि द्रश्य जिससमय में जिसपर्यायरूप परिणामन करता है उस-समय उसपर्यायरूप ही है ऐसा जिनेन्द्र द्वारा कहा गया है। जब धातमा धर्मपर्यायरूप परिणामन करता है, उससमय धर्मरूप पर्याय से तन्मय होने के कारण धातमा को धर्मरूप जानना चाहिये। जीव जब शुभपर्यायरूप परिणामन करता है तब शुभरूप पर्याय से तन्मय होने के कारण जीव शुभरूप होता है। जीव जब अशुभपर्यायरूप परिणामन करता है तब अशुभपर्याय से तन्मय होने के कारण जीव अशुभरूप है जीव जब शुद्ध पर्यायरूप परिणामन करता है तब शुद्धरूप पर्याय से तन्मय होने के कारण जीव शुद्ध होता है, क्योंकि जीव परिणामनस्वभावी है।

श्री कुन्वकुन्दाचार्य की उपगुंक्त गाथाओं से यह स्पष्ट है कि द्रव्य मात्र वर्तमानपर्याय से तन्मय होता है; श्रेषपर्यायों से उससमय तन्मय नहीं होता है, क्योंकि वर्तमानपर्याय के श्रतिरिक्त उससमय शेषपर्यायों का प्रध्वंसा-भाव व प्रागभाव है अर्थात् अभाव है। इसीलिये श्री बीरसेनाचार्य ने वर्तमानपर्याय को ही अर्थ ( ज्ञेय ) कहा है। श्री वीरसेनाचार्य के वाक्य निम्नप्रकार हैं—

"वर्तमानपर्यायाणामेविकिमित्यर्थेत्विमध्यत इति चेतू, न, अर्थते परिश्विद्यते इति न्यायतस्तत्रार्थस्वोपलम्भातृ तदनागतातीतपर्यायेष्विष समानिमिति चेतु, न, तद्वग्रहणस्य वर्तमानार्थेग्रहणपूर्वकत्वातृ ।''

[ज० घ• पु० ९ पृ० २२ ]

जो जाना जाता है उसे अर्थ ( ज्ञेय ) कहते हैं इस ब्युश्वित्त के अनुसार वर्तमानवर्याय में ही अर्थवना (ज्ञेयस्व ) पाया जाता है। यदि यह कहा जाय कि ब्युत्वित्त के अनुसार जिसप्रकार वर्तमानवर्याय में अर्थवना (ज्ञेयस्व ) पाया जाता है उसीप्रकार अनागत और अतीतवर्यायों में भी अर्थवना (ज्ञेयस्व ) संभव है। आचार्य कहते हैं कि ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि अनागत और अतीतवर्यायों का ग्रहण वर्तमान अर्थ के ग्रहणपूर्वक होता है। अर्थात् अतीत और अनागत पर्यायें भूत शक्ति और भविष्यत् शक्ति रूप से वर्तमान अर्थ (ज्ञेय ) में ही विद्यमान रहती हैं। अतः उनका ग्रहण वर्तमान अर्थ (ज्ञेय ) के ग्रहणपूर्वक ही हो सकता है, इसलिये भूत और भविष्यत् पर्यायों को अर्थ (ज्ञेय ) यह संक्षा नहीं दी जा सकती है।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि वर्तमान पर्याय ज्ञेय है किन्तु उसमें भन्य पर्यार्थे भूत भक्ति भीर भविष्यत् शक्ति रूप से विद्यमान हैं अतः वे पर्यायें भूत भीर भविष्यत् शक्ति रूप से जानी जाती हैं।

शंका-प्रत्येक समय में डब्य पूर्ण है या अपूर्ण ?

समाधान -- प्रत्येक समयमें द्रव्य पूर्ण भी है और अपूर्ण भी है।

जिससमय में जो द्रव्य जिसपर्यायरूप परिएामन कर रहा है उससमय वह द्रव्य उस पर्याय से तम्मय है उसपर्याय से हीनाधिक नहीं है ( प्रवचनसार गा० = )। यदि द्रव्य को पर्याय से प्रधिक माना जाये तो पर्याय से रहित होने के कारण उस प्रधिक के द्रव्यत्व का अभाव हो जायगा, क्यों कि पर्याय के बिना द्रव्य नहीं रह सकता ( पंचास्तिकाय गा० १२)। यदि द्रव्य को पर्याय से हीन माना जाय प्रधात पर्याय को द्रव्य से अधिक तो उस अधिकपर्याय का भी, प्राश्रयभूत द्रव्य के अभाव होने से, अभाव हो जायगा ( पंचास्तिकाय गाथा १२ )। प्रत्येक समय में द्रव्य अपनी पर्याय से तन्मय होने के कारण पूर्ण है। जैसे १० प्राम सुवर्ण कुण्डलपर्याय में उस कुण्डल पर्याय से तन्मय होने के कारण पूर्ण है और वही १० ग्राम सुवर्ण कड़े रूप पर्याय में उस कड़े रूप पर्याय से तन्मय होने के कारण पूर्ण है और वही १० ग्राम सुवर्ण कड़े रूप पर्याय में उस कड़े रूप पर्याय से तन्मय होने के कारण पूर्ण है और वही १० ग्राम सुवर्ण कड़े रूप पर्याय में उस कड़े रूप पर्याय से तन्मय होने के कारण १० ग्राम पूर्ण है, हीनाधिक नहीं है।

यदि द्रव्य को प्रत्येक समय धपनी उससमय की पर्याय से सर्वधा तन्मय मानकर सर्वधा पूर्ण मान लिया जाय तो उस पर्याय का अभाव होने पर द्रव्य के भी ग्रभाव का प्रसंग ग्रायगा, किन्तु द्रव्य का ग्रभाव होता नहीं है, क्योंकि उसपर्याय का व्यय होने पर द्रथ्य ग्रन्य नवीनपर्यायरूप परिणम जायगा और उस नवीनपर्याय से तम्मय हो जायगा।

इसलिये द्रव्य का लक्षण निम्नप्रकार कहा गया है-

"द्ववति द्रोष्यति अदुद्ग्वत् स्वगुण पर्यायात् इति द्वस्यम् ।" (स्वा० का० अ० गा० २४० टीका ) जो म्रपने गुण श्रीर पर्यायों को प्राप्त होता है वह द्वस्य है।

> एयदिवयम्मि जे अत्यपज्जया वयणपज्जया वावि। तीदःगागवभूदा ताबद्वयं तं हबद वन्यं १। ९०८ ।। ( स॰ घ० पु० ९ पृ० २४३ )

एक द्रव्य में भ्रतीत, भ्रनागत और वर्तमानरूप जितनी अर्थपर्याय और व्यंजनपर्याय होती हैं, तत् भ्रमाण वह द्रव्य होता है।

प्रत्येकसमय में मात्र बर्तमानपर्याय सद्भावरूप विद्यमान रहती हैं और शेषपर्यायें असद्भावरूप अविद्यमान रहती हैं बतः प्रत्येक समय में द्रव्य कर्याचित् अपूर्ण है।

शंका - कुछ जैन भाई द्रव्य में त्रेकालिक पर्यायों की साङ्गावरूप विद्यमानता मानते हैं और इसप्रकार प्रत्येक समय में द्रक्य को सर्वया पूर्ण मानते हैं। क्या यह मान्यता ठोक नहीं है ?

समाधान — द्रथ्य में तैकालिक पर्यायों की सङ्घावरूप विद्यमानता जो भी मानते हैं वे जैनसिद्धान्त के माननेवाले नहीं हैं, किन्तु सांख्यमत के मानने वाले हैं। जैन सिद्धान्त मे तो पूर्व पर्याय का व्यय और उत्तर पर्याय का उत्पाद बतलाया गया है।

जिंद दब्वे पञ्जाया वि विज्जमाणा तिरोहिदा सिति । ता उप्पत्ति विहला पिंदिपिहिंदे वेवदत्ते व्वा१२४३॥ (स्वा० का० अ०)

टीका—अष सांख्यादयः एवं वदन्ति । द्रव्ये जीवादिपदार्थे सर्वे पर्यायाः तिरोहिताः आख्छादिताः विद्यमानाः सन्ति । सभ्वाण परजयाणं क्षविज्जमाणाण होवि उप्पत्ती । कालाई·लद्धीए अणाइ णिहणस्मि बव्यस्मि ।। २४४ ।। (स्वा० का० अ० )

टोका-अविद्यमानामाम् असतां द्रव्ये पर्यायाणामुत्पत्ति स्वात् ।

सांख्यमतवाले ऐसा मानते हैं कि जीवादि द्रव्य में त्रिकालवर्ती सब पर्यायें सत् रूप विद्यमान रहती हैं, किन्तु ढकी हुई रहती हैं. जैसे सत्रूप विद्यमान देवदत्त कपड़े के पीछे ढका हुम्रा रहता है। इस पर म्राचार्य कहते हैं कि सांख्यमत में पर्याय की उत्पत्ति कहना निष्फल है अर्थात् सांख्य मतानुसार पर्याय का उत्पाद घटित नहीं होता है। मतः ग्रनादिनिमन द्रव्य में योग्य द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव का लाभ होने पर अविद्यमान असत्पर्यायों की उत्पत्ति होती है मर्थात् उत्पाद होता है।

सांख्यमत वाले त्रैकालिक पर्यायों को विद्यमान सत्ख्य भानते हैं, किन्तु उनमें से एकपर्याय प्रकट रहती है ग्रीर शेष पर्यायों तिरोहित रहती हैं। किन्तु जैनसिद्धान्त वर्तमान पर्याय के अतिरिक्त शेष पर्यायों का अभाव (प्रध्वंसाभाव-प्रागमाव) मानता है। पूर्व पर्याय का व्यय (नाश) और ग्रविद्यमान-प्रसत् नवीन-पर्याय का उत्पाद मानता है। यह दोनों सिद्धान्तों में ग्रन्तर है। प्रतः त्रैकालिकपर्यायों को विद्यमान-सत् मानकर द्रव्य को सर्वेषा पूर्ण मानना ठीक नहीं है।

— ज<sup>™</sup>. ग. 18-11-71/VII/ अजितकुमार

"क्रमबद्धपर्याय" कोई वस्तु नहीं, पुरुषार्थं से कल्यारा (मोक्ष ) सम्भव है

शंका — यह दुर्लभ मनुष्यपर्याप व जिनवाणी श्रदण इत्यादिक निमित्त पाकर भी यह प्राणी अपना कल्याण वर्यों नहीं करता है ? क्या इसमें कर्मोदय कारण है या पुरुवार्य की कमी है या अभी कल्याण की ऋमबद्धपर्याय नहीं आई ?

समाधान-- 'कमबद्ध पर्याय' तो कोई वस्तु नहीं है और न आषंग्रन्थों में कमबद्धपर्याय का उल्लेख है, यह तो मात्र मनघडन्त है।

संजी-पंचे दिव्रय-पर्याक्षमनुष्य, इन्द्रियों की पूर्णता, ज्ञानावरणकर्म का क्षयोपणम जिनवाणी श्रवण इत्यादिक सामग्री जिसको प्राप्त हो उसके कर्म का तीव उदय तो संभव नहीं है। जिस संलग्नता से धनोपार्जन के लिए निरंतर पुरुषार्थ किया जाता है, यदि उसी तत्यरता के साथ आत्म-कल्याण के लिए पुरुषार्थ करे तो कल्याण हो सकता है। हम स्वयं तो आस्म-कल्याण के लिए यथार्थ पुरुषार्थ नहीं करते किन्तु काललब्धि, होनहार, ऋमबद्धपर्याय इत्यादि के भरोसे छोड़ देते हैं। बहुतों की तो ऐसी श्रद्धा बन गई है कि केवली ने हमारा आत्मकल्याण जब होना देखा है उससमय स्वयमेव हो जायगा। उसके पूर्व या पश्चात् करने में न हम स्वयं समर्थ हैं भीर न अन्य कोई समर्थ है। उपदेशक धर्मीपदेश देकर स्वयं अपना समय बरवाद करते हैं ग्रीर दूसरों का बरबाद करते हैं।

जिन मनुष्यों को यथार्थ तत्त्वोपदेश उपलब्ध है और उस उपदेश को धारण करने की योग्यता ( ज्ञाना-वरणकर्म का क्षयोपश्रम ) भी है, उन मनुष्यों का कर्मशत्रु सोया हुआ है ( कर्म का मंदोदय है ) यदि वे जिनवाणी रूपी शस्त्र का प्रयोग करें प्रयात् जिनवाणी के अनुसार श्रद्धान व ग्राचरण करें तो वे कर्मशत्रु पर विजय प्राप्त कर सकते हैं। तीववेग में नदी से पार होना यद्यपि दुःसाध्य है, किन्तु मन्दवेग में पार होना सरल है। यदि मंदवेग में च्यवितत्व और कृतित्व ]

**१**२४१

भी कोई पुरुषार्थ न करे तो इसमें उस भनुष्य का ही दोष है। वर्तमान में हमारे कर्मोदय मंद है। यदि हम जिनवाणों के उपदेशानुसार श्रद्धान व ग्राचरण करें तो संसार समुद्र से पार हो सकते हैं। यदि ऋमबद्धपर्याय के भरोसे पड़े रहेंगे तो हमारा कल्याण होने वाला नहीं है। पुरुषार्थ की हीनता मुख्य कारण है और कर्मोदय गौण है। कहा भी है—

''यया शत्रोः क्षीणावस्यां हृष्ट्वा कोऽपि धीमान् पर्यालोचयस्ययं मम हनने प्रस्तावस्ततः पौरूषं कृत्वा शत्नुं हन्ति तथा कर्मणामप्येकरूपावस्या नास्ति, हीयमानस्थित्यनुभागत्वेनं कृत्वा यदा लघुत्वं क्षीणत्वं भवंति तदा धीमान् भध्य निर्मल भावनाविशेषखङ्गोन पौरुषं कृत्वा कर्मशत्नुं हन्तीति ।'' वृहद् द्रव्यलंग्रह गा० ३७ टीका

-- जॉ. ग. 29-6-72/IX/ हो. ला. जॉन

## 'सर्वथा क्रमबद्धवर्थाय', यह एकान्त मिथ्यात्व है

गंका—सोनगढ़ से प्रकाशित ज्ञानस्वभाव व ज्ञेयस्वभाव पुस्तक के पृ० ७ पर लिखा है—गोम्मटसार में नियतिवाद को मिथ्याश्व कहा है। जैसा होना होगा बैसा होगा, ऐसा कहकर स्वच्छन्द होकर मिथ्याश्व का पोषण करें, उसे नियतिवाद कहा है। यदि ज्ञान स्वभाव का निर्णय करके क्रमबद्धपर्याय को समझें तो इस पुरुषायं से मिथ्याश्व और स्वच्छन्दता छूट जावे।

#### क्या यह लिखना ठीक है ?

समाधान—जिनवाणीरूप द्वादशांग के बारहवें दिष्टवाद ग्रंग के सूत्रनामक अर्थाधिकार में ३६३ मतों का पूर्वपक्षरूप से वर्णन है। इस सूत्र नामक अर्थाध्वधिकार के अट्ठासी अधिकारों में से तीसरे अधिकार में 'नियतिवाद' एकांत सिय्यात्वका पूर्वपक्ष से कथन है। कहा भी है—

अट्ठासी अहियारेसु खउण्हमहि याराणमत्य णिहेसो। पढमो अबंधयाणं विदियो तेरा सियाण बोद्धस्या॥ ७६॥ तदियो य णियइ-पक्स्से हवदि चउत्थो ससमयम्मि॥

सूत्रनामक प्रथाधिकार के अट्टासी अधिकारों में से चार अधिकारों का नाम निर्देश मिलता है। उनमें पहला अधिकार अवन्धकों का, दूसरा त्रेराशिकवादियों का, तीसरा नियतिवाद का इसप्रकार ये तीन परमतों के अधिकार समझने चाहिये। चौथा अधिकार स्वसमय का प्ररूपक है।

जिस नियतिबाद एकान्तिमध्यात्व का कथन पूर्वपक्षरूप से तीसरे अधिकार में है, उसका स्वरूप गोम्मटसार आदि प्रन्थों में निम्नप्रकार कहा है—

जत्तु जदा जेण जहा जस्स य णियमेण होदि तत्तु तदा। तेण तहा सस्स हवे इदि वादो णियदिवादो दु॥

जो, जिससमय, जिससे, जैसे, जिसके नियम से होता है, वह, उससमय, उससे, तैसे, उसके होता ही है। ऐसा नियम से सबके मानना, वह नियतिवाद एकान्तमिध्यास्व है। सोनगढ़ सिद्धान्त में इस नियतिवाद एकान्त मिध्यात्व को ही क्रमबद्धपर्याय के नाम से कहा गया है। यदि सोनगढ़वाले नियतिवाद अर्थात् क्रमबद्ध-पर्याय का प्रतिपक्षी ग्रानियतवाद अर्थात् क्रमग्रबद्धपर्याय को भी स्वीकार कर लेते तो एकान्त मिध्यात्व का दूषण न आता, किन्तु सोनगढ़वाले तो सर्वथा नियतिवाद अर्थात् क्रमबद्धपर्याय को ही मानते हैं अतः उनकी क्रमबद्धपर्याय की मान्यता एकान्त मिध्यात्व है, क्योंकि मिध्यामितयों का वचन 'सर्वथा' कहा जाने से वास्तव में सम्यक् है। कहा भी है—

परसमयाणं वयणं मिच्छं खलु होवि सन्वहा वयणा। जद्दणाणं पुण वयणं सम्मं खुकहंचि वयणावो ॥ प्रवचनसार

इसका अर्थ ऊपर लिखा जा चुका है।

श्री कुन्दकुन्दाचायं ने 'सव्यवयत्था सत्पिडवरका' अर्थात् सर्व पदार्थं सप्रतिपक्ष उपलब्ध होते हैं।' ऐसे सिद्धान्त का उपदेश दिया है जैसा मुक्तपर्याय का प्रतिपक्ष संसारपर्याय है। अभव्यपर्याय का प्रतिपक्ष भव्यपर्याय है। संसारपर्याय के अभाव में मुक्तपर्याय के अभाव का प्रसंग आता है। भव्यों के अभाव में मुक्तपर्याय के अभाव का प्रसंग आता है। भव्यों के अभाव में सभव्यों के अभाव का प्रसंग आता है।

"जेहि अवीदकाले कवाचि वि ससपरिणामी ण पत्तो ते तारिसा अणंता जीवा णियमा अस्य, अष्णहा संसारे मध्य जीवाणमभावावत्तीवो । ण चाभावो, तदभावे अभव्यजीवाणिप अभावावत्तीवो । ण च तं पि, संसारी-णमभावावत्तीवो । ण चेदं पि, सवमावे असंसारीणं पि अमावय्यसंगावो । संसारीणममावे संते कयं असंसारीणमभावो । व्यव्यव्यक्ते व्यव्यक्ते व्यव्यक्ते व्यव्यक्ते व्यव्यक्ते व्यव्यक्ति । व्यव्यक्ते व्यव्यक्ति ।

अर्थ — जिन्होंने अतीतकाल में कदाचित् भी त्रसपर्याय प्राप्त नहीं की है वैसे अनन्त जीव नियम से हैं, अन्यया संसार में भव्य जीवों का अभाव प्राप्त होता है, भव्यजीवों का अभाव है नहीं, क्योंकि उनका अभाव होने पर अभव्यजीवों का भी अभाव प्राप्त होता है। अभव्यजीवों का भी अभाव नहीं है, क्योंकि उनका अभाव होने पर संसारीजीवों का भी अभाव नहीं है, क्योंकि संसारीजीवों का प्रभाव होने पर मुक्तजीवों के अभाव का प्रसंग आता है। संसारी जीवों का अभाव होने पर मुक्तजीव भी नहीं हो सकते, क्योंकि सब सप्रतिपक्ष पदार्थों की उपलब्धि अन्यथा बन नहीं सकती।

सादिपर्याय की प्रतिपक्षी अनादिपर्याय है। सान्तपर्याय की प्रतिपक्षी ग्रनंतपर्याय है। सूक्ष्मपर्याय की प्रतिपक्षी बादरपर्याय है। प्रतिपक्षीपर्याय के भागाव में विवक्षितपर्याय के भी ग्रभाव का प्रसंग अता है। धवल आगम में कहा भी है—

"जिद सुद्वमणामकम्मं ण होज्ज, तो सुद्वमजीवाणममावो होज्ज । ण च एवं, सत्पाद्विषखाभावे बादरणं वि अभावत्पसंगादो ।"

यदि सूक्ष्मनामक में नहीं तो सूक्ष्मपर्यायवाले जीवों का अभाव हो जायगा, किंतु ऐसा है नहीं, क्योंकि बादरपर्याय की प्रतिपक्षी सूक्ष्मपर्याय के अभाव में बादरपर्याय वाले जीवों के अभाव का भी प्रसंग प्राता है।

यदि कमग्रवद्वपर्याय को स्वीकार न किया जायगा तो उसके अभाव में, उसके प्रतिपक्षरूप कमबद्धपर्याय का भी श्रभाव हो जायगा और पर्याय का श्रभाव हो जाने पर द्रव्य का भी श्रभाव हो जायगा। द्रव्य के श्रभाव हो जाने पर सर्वेशून्यवाद का प्रसंय आ जायगा, किंतु ऐसा है नहीं, क्यों कि प्रत्यक्ष से विरोध श्राता है।

सोनगढ़ का जो सर्वथा कमबद्धपर्याय का सिद्धांत है वह एकांतिमिध्यात्व है, क्योंकि सोनगढ़वाले कम-अबद्धपर्याय को स्वीकार नहीं करते हैं।

> दुर्निवारनयानीकविरोधव्यंस नौषधिः । स्यास्कार जीविता जीयाज्जैनी सिद्धान्तपद्धतिः ।।

'स्यात्कार' जिसका जीवन है जो नयसमूह के दुनिवार विरोध का नाश करनेवाली ओषधि है ऐसी जैनी (जिनभगवान की) सिद्धान्तपद्धति जयवन्त हो।

शंका-सोनगढ़ से प्रकाशित 'ज्ञान स्वभाव-ज्ञेय स्वभाव' पुस्तक के पृष्ठ २८० पर लिखा है-

''जिसप्रकार जीने की सीढियाँ कमवार होती हैं, उसीप्रकार आस्मा असंख्यप्रदेशों में फैला हुआ एक है। उसके क्षेत्र का प्रत्येक अंश सो प्रदेश है। संपूर्ण द्रव्य का अस्तित्व प्रवाहरूप से एक है। उस प्रवाह के प्रत्येकसमय का अंश सो परिणाम है। उस परिणामों का प्रवाहक्रम जीने की सीढ़ियों की तरह कमवद्ध है। उसका कम अभे पीछे नहीं होगा।''

पृ० २९२ पर लिखा है-"द्रव्य स्वयं अपनी पर्याय को उलटा-सीधा करना चाहे तो नहीं हो सकता ।"

पृ० २९४ पर लिखा है — ''पूर्वपरिणाम का अभावरूप वर्तमानपरिणाम है, इसलिये पूर्व के संस्कार वर्तमान में नहीं काते और न पूर्व का विकार वर्तमान में आता है।''

प्रश्न यह है कि प्रत्येक द्रव्य की पर्यायों का कोई नियतक्रम है जो सुनिश्चित है ?

समाधान — पर्याय दो प्रकार की हैं। एक स्वपर-सापेक्ष ग्रौर दूसरी निरपेक्ष ।

"पञ्जाओ दुवियप्पो सपरावेक्खो य णिरवेक्खो ॥ १४ ॥" [ नियमसार ] जो पर्याय परिनरपेक्ष है वह स्वभाव पर्याय है। कहा भी है—

"अष्ण णिरावेदखो जो परिणामो सो सहाधपङ्काखो ।। २८ ॥" [ नियमसार ] वह स्वभावपर्याय अगुरु-लघुगुण में षट्स्थानपतित हानिवृद्धि के कारण होती है । कहा भी है—

> अगुरुलहुगा अणंता, समयं समयं समुब्भवा जे वि । दक्ष्याणं ते भणिया, सहावगुणपञ्जया जाण ॥ २२ ॥ [ नयचक ]

अनन्त ग्रविभागप्रतिच्छेदवाले अगुरुलच्युण में प्रतिसमय हानि या वृद्धिरूप पर्याय उत्पन्न होती रहती है। वे द्रव्य की स्वभावगुणपर्याय कही गई हैं।

"स्वमावगुणपर्याया अगुरुलघुकगुणवट्हानिवृद्धिरूपाः सर्वद्रव्य साधारणाः । [ पं० का० गा० १६ टीका ] अगुरुलघुगुण में षट्हानि षट्दुद्धिरूप सर्वद्रव्यों में साम्रारण स्वभावगुणपर्याय है।

इस अगुरुलघुगुण में षट्हानिद्धि का सुनिश्चित नियतक्रम है। जैसे प्रंगुल के असंख्यातवेंभागबार अनन्तवें-भागवृद्धि होने पर एकबार असंख्यातवें भाग वृद्धि होतो है। पुना अगुल के असंख्यातवेंभागबार अनन्तवेंभागवृद्धि होने पर एकबार असंख्यातवेंभागवृद्धि होती है। इसप्रकार पुनः पुनः धसंख्यातवेंभागवृद्धि होते हुए जब अगुल के असंख्यातवेंभागबार असंख्यातवेंभागवृद्धियाँ हो जातो हैं तब एकबार संख्यातवें भाग वृद्धि होती है। इथ्यादि। अगुरुलघुगुण में हानि-वृद्धि का सुनिश्चित नियतक्रम होने के कारण स्वभावपयियों का भी सुनिश्चित नियत क्रम है, किन्तु संसार अवस्था में कर्मपरतंत्र-जीवों में उस स्वाभाविक अगुरुलघुगुण का अभाव होने के कारण कर्मों-दयकृत अगुरुलघुरव है। अतः संसारी जीवों में स्वाभाविक अगुरुलघुगुण के अभाव के कारण पर्यायों का भी सुनिश्चित नियतक्रम नहीं रहा। कहा भी है—

"संसाराबस्थाए कस्मपरतंतस्मि तस्साभावा।" [ धवल पु॰ ६ पृ० ५८ ]

"अनःदिकमैनोकमैसम्बन्धानांकमोवयकृतागुरुलघुत्थम्, तथत्यन्तविनिवृत्तौ तु स्वमाविकमाविर्मविति ।'' [ राजवातिक अ० ६ सूत्र १९ वातिक १२ ]

जीने की सीढ़ियों का जो दृष्टान्त दिया गया है वह भी विषम है, क्योंकि जीने की सीढ़ियाँ सद्भावरूप हैं विद्यमान हैं, किन्तु द्रव्य में आगामी पर्यायों का अभाव है, वे अविद्यमान हैं। यदि सागामी पर्यायों का प्रागभाव (प्राक्+स्रभाव) न माना जाय तो उनका उत्पाद सिद्ध नहीं हो सकता है। क्योंकि सद्भाव का उत्पाद नहीं होता है। कहा भी है—

> जदि दन्वे पन्जाया वि विस्त्रमाणा तिरोहिदा संति । ता उप्पत्ती विहला पढिणिहिदे देवदेसे ध्व ॥ २४३ ॥ सब्बाण पज्ञयाणं अविज्जमाणाण होदि उल्पत्ती । कालाई-लद्वीए अणाइ-णिहणस्मि दथ्यस्मि ॥ २४४ ॥ [स्वा. का. झ.]

संस्कृत टीका—"मनाविनिधने अविनश्वरे पदार्थे कालाविलस्त्या प्रत्यक्षेत्रकालमाथलाभेन उत्पक्तिमंदित उत्पादः स्यात् । किभूतानाम् अविद्यमानानाम् असतो द्रव्ये पर्यायाणामुत्यक्तिः स्थात् ।"

यदि द्रव्य में पर्यायें विद्यमान होते हुए भी ढकी हुई हैं तो उनकी उत्पत्ति निष्फल है। जैसे वस्त्र से ढके हुए देवदत्त का वस्त्र के हट जाने पर देवदत्त का आविर्भाव तो होता है, किन्तु उत्पत्ति ( उत्पाद ) नहीं होती है, क्योंकि देवदत्त तो विद्यमान था ही। भतः अनादिनिधन द्रव्य में बाह्य द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव आदि के मिलने पर द्रव्य में अविद्यमान असद्पर्यायों की उत्पत्ति धर्यात् उत्पाद होता है।

जीने की सीढ़ियाँ विद्यमान सद्रूप हैं ग्रतः उनमें कमबद्धता संभव है, किन्तु जो पर्यायें अविद्यमान-असद्-रूप हैं ग्रीर जिनकी उत्पत्ति बाह्य द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावों के लाभ पर निर्मर है उनमें कमबद्धता संभव नहीं हो सकती है।

यदि कहा जाय कि ज्ञान में सर्व धागाभी पर्थायें विद्यमान हैं सी ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि जो पर्याये स्वयं द्रव्य में विद्यमान सत्रूप नहीं हैं वे ज्ञान में भी विद्यमान सत्रूप नहीं हो सकती हैं, क्योंकि ज्ञान भूतायं का प्रकाश करनेवाला होता है।

"मूतार्थंप्रकाशकं ज्ञानम् । अथवा सद्भावविनिश्चियोपसम्भकं ज्ञानम् ।" [धवल पु. १ पृ. १४२ व १४३]

भूतार्थं अर्थात् सत्रूप अर्थं का प्रकाश करनेवाला ज्ञान होता है। अथवा सद्भाव के विनिश्चय करनेवासे धर्मं को ज्ञान कहते हैं।

> अन्यूनमनतिरिक्तं यथातथ्यं विना च विपरीतात् । निसन्देहं वेद यदाहुस्तज्ज्ञानमायमिनः ॥ ४२॥ [र.क. आ.]

व्यक्तित्व और कृतित्व ]

जो ज्ञान न्यूनतारहित, अधिकतारहित, विपरीततारहित और सन्देहरहित जैसा का तैसा जानता है, शास्त्र के ज्ञाता पुरुष उसको सम्यग्जान कहते हैं। अतः जो पर्यायें द्रव्य में अविद्यमान-प्रसत्रूप हैं दे सम्यग्जान में विद्य-मान-सत्रूप नहीं हो सकती हैं।

जो भावी पर्यायें द्रव्य में भविद्यमान असत् रूप हैं उनमें क्रमबद्धता नहीं हो सकती अर्थात् उनका नियत-क्रम नहीं हो सकता है। इसीलिये दृष्टिवाद भ्रंग में नियतिवाद को एकान्तमिध्यात्व कहा है। जब तक अनियति को भी स्वीकार नहीं किया जायगा उस समय तक नियतिवाद अथवा पर्यायों की क्रमबद्धता में एकान्त मिध्यात्व का दोष दूर नहीं हो सकता है।

—वै. ग. 26-1-73/VIII & IX/ सुलतानसिंह

## "क्रमबद्ध व नियत पर्याय" का सिद्धान्त ग्रागम विरुद्ध है

रांका—भी जयधवल टीका के आधार पर आपने यह लिखा और उसमें कि—'सर्वंत अतीत-अनागतपर्यायों को पविद्यमान होने से उन्हें वर्तमानपर्याययुक्त द्रव्य के आधार से जानते हैं, क्योंकि मूत-भविष्यत्पर्यायों को अर्यपना नहीं है। इससे यह बात सिद्ध की गई है कि सर्वंत्रशान में भूत-भविष्यत्पर्यायें चूंकि अभावात्मक होने से तक्ष्य ही अर्थात् अभावात्मकरूप से ही जात होती हैं।

अगर वर्तमान अर्थ के प्रहणपूर्वक पूत-भविष्यत्पर्धायों का ज्ञान होता है तो यह ज्ञान तो ऐसा ही हुआ जैसे अवप्रह के प्रहणपूर्वक ईहाविकज्ञान होते हैं तब यह केवलज्ञान प्रत्यक्ष कंसे माना जायगा ?

श्री अयघवला में शक्तिरूप से माना है तो शक्तिरूप में तो उसका आकार नहीं होता है वे शक्तिरूप पर्यायें वर्तमान में व्यक्तरूप से नहीं झलक सकती हैं।

किन्तु भी प्रवस्तार जो भी महाबीरजी से टीका सहित प्रकाशित हुआ है उसकी गाया कि० ३७ से लेकर केबलजान में प्राप्त हुये केयों का क्यन इसप्रकार है कि—केबलजान में अतीत—अनागत—पदार्थ वर्तमान की तरह प्रत्यक्षक्ष्य से प्रतिभासित होते हैं, जैसे वित्रपट में चित्र प्रतिभासित होते हैं। सो चित्रपट में चित्रों का आकार होता है तभी वे प्रतिभासित होते हैं इसीप्रकार केबलजान में भी भूत-भावीपर्यार्थे का आकार दर्समान की मांति झलकता है, किन्तु श्रीष्ठयद्यवल के अनुसार भूत-भावीपर्यार्थे का आकार ही जब बना नहीं फिर वे कैसे झलकते हैं और भ्री प्रवचनसार के अनुसार अविद्यमानपदार्थ विद्यमान की तरह झलकते हैं इसका क्या मतलब है ?

विद्यमान की तरह झलकना तो यही हो सकता है जैसे विद्यमानपदार्थ का आकार बना हुआ है और वह केवलज्ञान में झलकता है। यदि ऐसा माना जावे तो भूत-मावीपर्यायें जो अनाकाररूप से हैं वे साकाररूप से कैसे ज्ञात होंगी ?

कृषया इसका ठीकप्रकार से स्पष्टीकरण करने का कष्ट करें ताकि शंका समाधान होकर हृदय स्वप्रस्त्र हो जाय।

समाधान—क ० छ ॰ पु० ९ पु० २२ व २३ पर, श्री पं० कैलाशचम्बजी व श्री पं० फूलवन्दजी बनारस ने अनुवाद करते हुए, इस प्रकार लिखा है—

प्रश्न-यदि विनष्ट और अनुत्पन्नरूप से ग्रसत्पदार्थ में केवलज्ञान की प्रवृत्ति होती है तो खरविषाण में भी उसकी प्रवृत्ति होतो ? उत्तर--नहीं, क्योंकि खरविषाल का जिसप्रकार वर्तमान में सत्त्व नहीं पाया जाता है, उसीप्रकार उसका भूतशक्ति और भविष्यत्यक्तिरूप से भी सत्त्व नहीं पाया जाता है। अर्थात जैसे वर्तमानपदार्थ में उसकी अतीतपर्यायों, जो कि पहले हो चुकी हैं, भूतशक्तिरूप विद्यमान हैं और अनागतपर्यायों, जो कि धागे होने-बाली हैं, भविष्यत्यक्तिरूप से विद्यमान हैं, उसतरह खरविषाण—गधे के सींग यदि पहले कभी हो चुका होता तो भूतशक्तिरूप से उसकी सत्ता किसी पदार्थ में विद्यमान होती, अथवा वह आगे होनेवाला होता तो भविष्यत्यक्तिरूप से उसकी सत्ता किसी पदार्थ में विद्यमान रहती, किन्तु खरविषाण न तो कभी हुआ है और न कभी होगा। अतः उसमें केवलज्ञान की प्रवृत्ति नहीं होती है। प्रश्न—जबिक अर्थ में भूतपर्यायों और भविष्यत्पर्यायों भी शक्ति रूपसे विद्यमान रहती हैं तो केवलवर्तमानपर्यायों को हो अर्थ क्यों कहा जाता है? उत्तर—नहीं, क्योंकि 'जो जाना जाता है उसे अर्थ कहते हैं' इस व्युत्पत्ति के अनुसार वर्तमानपर्यायों में ही अर्थपना पाया जाता है। प्रश्न—यह व्युत्पत्यर्थ प्रनागत और अतीतपर्यायों में भी समान है। अर्थात् जिसप्रकार उपर कही गई व्युत्पत्ति के अनुसार वर्तमानपर्यायों में भी अर्थपना पाया जाता है। उत्तर—नहीं, क्योंकि अनुसार वर्तमानपर्यायों में भी अर्थपना पाया जाता है उत्तर—नहीं, क्योंकि अनुसार वर्तमानपर्यायों में भी अर्थपना पाया जाता है उत्तर—नहीं, क्योंकि अनुसात और अतीतपर्यायों का प्रहण वर्तमान अर्थ के प्रहण्यूनंक होता है।

प्रथात् अतीत और अनागत-पर्यायें भूतमाक्ति और भविष्यत्-मक्तिरूपसे वर्तमान अर्थ में ही विद्यमान रहती है। अतः उनका ग्रहण वर्तमानअर्थ के ग्रहण-पूर्वेक ही हो सकता है, इसलिये उन्हें अर्थ यह संज्ञा नहीं दी जा सकती है। भ्रथना केवलज्ञान आत्मा और अर्थ से मतिरिक्त किसी इन्द्रियादिक सहायक की अपेक्षासे रहित है, इसलिये भी वह केवल अर्थात् भासहाय है। इसप्रकार केवल अर्थात् असहाय जो ज्ञान है उसे केवलज्ञान समक्षना चाहिये।"

"तद्यहणस्य वर्तमानार्थप्रहण पूर्वकरवात् ।'' अर्थात् अनागत और घतीतपर्यायों का ग्रहणः वर्तमान अर्थं के ग्रहणपूर्वक होता है। इस वाक्य में पूर्वका अर्थं निमित्त या कारण है, क्योंकि वर्तमानपर्याय बिना भूत शक्तिरूप भूतपर्यायों का ग्रीर भाविशक्तिरूप भविष्यत्पर्यायों का ग्रहण नहीं हो सकता है। कहा भी है—

"पूर्वं निमित्तं कारणमित्यनर्थान्तरम्।" [ स० सि० ९।२० ]

''मिबपुर्स्य सुदं, मिबणारोण विणा सुदणासुरपसीए सञ्चलनावो ।" [ ज० छ० पु० १ पृ० २४ ]

इनका भाव ऊपर कहा जा चुका है। भूत भीर भविष्यत्पर्यायें अविद्यमान हैं, ऐसा श्री स्वामिकार्तिकेय ने भी कहा है—

> जिंद दब्वे परजाया वि विरुज्ञमाणा तिरोहिदा संति । ता उप्पत्ती विष्ठला पश्चिपिहिदे देवदत्ते व्व ।। २४३ ।।

संस्कृत टोका — अय सांख्यादयः एवं यदन्ति । द्रव्ये कीवादिपदार्थे सर्वे पर्यायाः तिरोहिताः आक्छादिताः विद्यमानाः सन्ति, त एव कायन्ते उत्पद्यन्ते, सर्वं सर्वंत्र विद्यते, इति तन्मतं समुत्पाद्य दूवयित । द्रव्ये जीवपुद्गलादि-वस्तुनि पर्याया नरनारकादिबुद्ध्यादयः स्कन्धादयः परिणामा विद्यमानाः सद्दूक्ष्याः अस्तिक्ष्याः तिरोहिताः अन्तर्स्तीना अप्रादुश्चंताः सन्ति विद्यन्ते यदि चेत् तिह पर्यायाणामुत्यक्तिः उत्पादः निष्यक्तिः विकला निष्कृतः भवति । पटिषिहिते देवदत्ते इत्य, यथा वस्त्राक्ष्यादिते देवदत्ते तस्य देवदत्तस्य वस्त्रे उत्पक्तिनं घटते यथा तथा सर्वे नरनारक-बुद्ध्यादयः पदार्थाः प्रकृतौ लीनाः तिह अंगुल्यपे हस्तिशत्यूथं कथं न जायते इति दूषणसद्भाषात् अविद्यमानाः पर्यायाः जायन्ते ॥ २४३ ॥

सन्वाण पञ्जयाणं अविज्जमाणाण होवि उप्पत्ती। कालाई लद्धीए अणाइ-णिहणस्मि दक्ष्यस्मि ॥ २४४॥

संस्कृत टीका सर्वेषां पर्यायाणां नरनारकाविषुद्गलावीनां इत्ये जीवादिवस्तुनि । किभूते ? अमादिनिधने अविनःवरे पदार्यं कालादिलव्या इत्यक्षेत्रकालभवभावलाभेन उत्पत्तिमंवति उत्पादः स्यात् । किभूतानाम् ? अविद्य-मानानाम् असतां इत्ये पर्यायाणामुःपत्तिः स्यात् । यथा विद्यमाने मृद्दृह्य्ये घटोत्पस्युचितकाले कुम्भकारादौ सत्येव घटादयः पर्याया जायन्ते तथा ॥ २४४ ॥

स्वामिकातिकेयानुप्रेक्षा में उपयुंत्त दो गाथाओं तथा उन पर संस्कृत टीका के द्वारा यह वतलाया गया है कि जैसे वस्त्र से ढका हुआ देवदत्त अथवा पर्दे के पीछे बैठा हुआ देवदत्त वस्त्र या पर्दे के हटते ही प्रकट हो जाता है यदि उसीप्रकार द्रव्य में पर्याय विद्यमान होते हुए भी ढकी हुई हैं तो उत्पाद अर्थात् पर्याय की उत्पत्ति निष्कल है, क्योंकि पर्दे के पीछे जिसप्रकार देवदत्त पहिले से ही विद्यमान था, इसीतरह सांख्यमतानुसार यदि इव्य में पर्याय पहले से ही विद्यमान है भौर पीछे प्रकट हो जाती है तो उसकी उत्पत्ति कहना उचित नहीं है। उत्पत्ति तो अविद्यमान की ही होती है। बतः अविनश्वर अनादिनधन द्रव्य में द्रव्य-क्षेत्र-काल-भव और भाव के मिलने पर द्रव्य में अविद्यमान अर्थात् असत्पर्याय की उत्पत्ति होती है। उचित काल तथा कुम्हार ग्रादि के द्वारा ही विद्यमान मिट्टी में असत्व्रप घट आदि पर्याय की उत्पत्ति होती है। मिट्टी के पिंड घट, शिकीरा, गिलास आदि पर्याय शिक्तए से हैं अर्थात् मिट्टी के पिंड में घट शिकीरा गिलासआदिष्ठप परिणमन करने की नानाशक्तियाँ विद्यमान हैं। वतंमानपर्याय सहित द्रव्य और उसमें पड़ी हुई नानाशक्तियाँ ही सम्यग्जान का विषय हो सकती हैं। ग्रविद्यमान को विद्यमान क्योंत् असत्कृप पर्याय का विद्यमान या सत्क्ष्पसे ग्रहण नहीं हो सकता है। जो ज्ञान अविद्यमान को विद्यमान को विद्यमान करसे, असत् को सत्क्ष्पसे जानता है वह सम्यग्जान नहीं हो सकता है। जो ज्ञान अविद्यमान को विद्यमानक्षसे, असत् को सत्क्ष्पसे जानता है वह सम्यग्जान नहीं हो सकता है, व्योंकि जैसा पदार्थ या वैसा नहीं जाना, अन्यथा जाना है।

#### "सहभुवी गुणाः ऋमवतिनः पर्यायाः ।" [ आलापपद्धति ]

सदा साथ में रहनेवाले गुण हैं और ऋम-ऋम से होनेवाली पर्यायें हैं। पर्याय के इस लक्षण से भी स्पष्ट है कि द्रव्य में भूत और भाविपर्यायें विद्यमानरूप से या सद्भावरूप से नहीं रहती हैं। भूतपर्यायों का प्रध्वंसाभाव है और भाविपर्यायों का प्रागभाव है। इसप्रकार द्रव्य में भूत श्रीर भावि दोनों पर्यायों का अभाव है। इस वस्तु-स्थिति को ध्यान में रखते हुए प्रवचनतार की गाथाश्रों का श्रर्थ करना चाहिये।

> तक्कालिगेव सब्वे सदसन्धूदा हि पज्जया तासि। बहुते ते णारो विसेसवी दश्वजादीणं।। ३७॥ [प्रवचनसार]

उन समस्त द्रव्यों की सद्भूत और असद्भूत सर्वपर्यायों, वर्तमानपर्याय के समान, विशेषरूप से ज्ञान में वर्तती हैं।

इस गाया में भी कुन्दकुन्दाचायं ने दो प्रकार की पर्यायों का उल्लेख किया है। (१) सद्भूत अर्थात् वर्तमानपर्याय, (२) असद्भूतपर्यायें प्रयात् भूत व भाविषयायें। ये दोनों प्रकार की पर्यायें, वर्तमानपर्याय के समान, ज्ञान में वर्तती हैं। अर्थात् असद्भूतपर्यायों के लिये वर्तमानपर्याय की उपमा दी है। उपमा और उपमेय में एकदेश सदशता होती है, सर्वथा सदृशता नहीं होती। यदि सर्वथा सदृशता हो जाय तो उपमा और उपमेय ऐसे दो भेद नहीं हो सकते हैं।

जिसप्रकार वर्तमानपर्याय को, इन्द्रिय आदि की सहायता के जिना, केवलज्ञान जानता है, उसीप्रकार इन्द्रिय आदि की सहायता के जिना असद् भूतपर्यायों को भी जानता है। इतनी सरणता की अपेक्षा 'तवकालिगेव' वर्तमानपर्याय 'इव' शब्द का प्रयोग किया है। किन्तु इसका यह अर्थ नहीं है कि वेचलज्ञान (सम्यग्ज्ञान) किस-प्रकार वर्तमानपर्याय को सद्भूतरूपसे जानता है, उसी प्रकार असद्भूत (भूत-भावि) पर्यायों को भी सद्भूतरूपसे जानता है। यदि ऐसा अर्थ किया जायगा तो वह ज्ञान सम्यग्ज्ञान नहीं रहेगा, क्यों कि जैसा पदार्थ है उसकी वैसा ही जाने वह ज्ञान सम्यग्ज्ञान होता है। कहा भी है—

अन्यूनमनतिरिक्तं, यायातथ्यं विना च विष्रीतात्। निःसंवेहं वेव यदाहुस्सङ्ज्ञानमागमिनः ॥ ४२ ॥ [र० क∙ था० ]

जो न्यूनतारहित श्रधिकतारहित विपरीततारहित और सन्देहरहित जैसा का तैसा जानता है वह सम्यग्ज्ञान है, ऐसा शास्त्रों के ज्ञाता पुरुष कहते हैं।

प्रवचनसार गाथा ३७ को टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य ने भी पर्यायों के छह विशेषण दिये हैं (१) जितने तीनकाल के समय हैं उतनी ही प्रत्येक द्रव्य की पर्यायों हैं, (२) वे पर्यायों कम से उत्पन्न होती हैं, (३) वे पर्यायों सद्भूत-असद्भूत के भेद से दो प्रकार की हैं, (४) वे दोनोंप्रकार की पर्यायों अत्यन्त मिश्रित हैं (५) किन्तु विशेष (भिन्न-भिन्न) लक्षण को धारण किये हुये हैं, (६) वर्तमानपर्याय इव (के समान) एक समय में ही ज्ञानमन्दिर में स्थित को प्राप्त होती है अर्थात् जानी जाती हैं।

प्रथम विशेषण है—"जितने तीनकाल के समय हैं, उतनी ही प्रत्येक द्रव्य की पर्यायें हैं।" तीनकाल प्रथित् भूत-वर्तमान—भावि—काल के समय हैं प्रश्येक द्रव्य की उतनी पर्यायें हैं। भूतकाल के समय बनादि-सान्त हैं अतः भूतकाल की पर्यायें भी अनादि—सान्त हैं। केवलज्ञान भी भूतकाल की पर्यायों को प्रनादि—सान्त रूप से जानता है, क्योंकि केवली ने भूतकाल के प्रनादित्व का उपदेश दिया है। भूतकाल की पर्यायों को प्रवाहरूप से अनादिरूप जानना ही सर्व भूतपर्यायों को जानना है। भूतकाल को या भूतपर्यायों को सादिरूप जानना तो प्रभ्यथा जानना है। वर्तमानकाल सादि-सान्त है अतः वर्तमानपर्याय भी सादि-सान्त है। भाविकाल सादि अनन्त है प्रतः भाविपर्यायों भी सादि-अनन्त हैं। केवलज्ञान भी भाविपर्यायों को सादि—अनन्तरूप से जानता है। यदि सान्तरूप जाने तो प्रन्यथा जानना हो जावे।

दूसरा विशेषण है—''वे पर्यायें कमसे उत्पन्न होती हैं' सर्थात् जिसप्रकार समस्तगुण एकद्रव्य में एकसाथ रहते हैं उसीप्रकार समस्तपर्यायें या एकसे अधिक द्रव्यपर्यायें एकसाथ एक द्रव्य में नहीं रहती हैं। उन पर्यायों में से पूर्व-पूर्व पर्याय व्यय (नब्द) होतो रहती है और उत्तर-उत्तर पर्याय उत्पन्न होती रहती है। एक द्रव्य में एक समय में एक ही द्रव्यपर्याय रहती है। केवलज्ञान भी पर्यायों को इसीप्रकार जानता है।

तीसरा विशेषण हैं—"वे पर्यायें सद्भूत व असद्भूत के भेद से दो प्रकार की हैं। अर्थात वर्तमानपर्याय सद्भूत है और भूत व भाविपर्यायें असद्भूत हैं।

चौथा विशेषण है—''सद्भूत पर्याय और असद्भूतपर्यायें अत्यन्त मिश्रित हैं।'' वर्तमानपर्याय, जो सद्भूत हैं, उस वर्तमानपर्याय में ही असद्भूत-भूतपर्यायें भूतशक्तिरूपसे पड़ी हुई हैं और असद्भूतभाविपर्यायें भी भविष्यत्-शक्तिरूपसे उस वर्तमानपर्याय में पड़ी हुई हैं। एक ही सद्भूत वर्तमानपर्याय में असद्भूतपर्यायें शक्तिरूप से होने के कारण सद्भूतपर्याय और असद्भूतपर्यायों को अत्यन्त मिश्रित कहा है। पौचर्या विशेषण है— "वे सद्भूत और असद्भूतपर्यायें विशेष लक्षण को अर्थात् भिन्न-भिन्न लक्षण को भारण किये हुए हैं।" अर्थात् वर्तमानपर्याय सद्भूत होने से व्यक्तलक्षण को घारण किये हुए हैं। भूत व भाविपर्यायें असद्भूत होने से शक्तिलक्षण को घारण किये हुए हैं।

खठा विशेषण है--"वर्तमान पर्यायवत् एकसमय में ही ज्ञानमन्दिर में स्थिति को प्राप्त होती है।" जिस-प्रकार इन्द्रियादि की सहायता दिना सद्भूत वर्तमानपर्याय ज्ञानमन्दिर में स्थिति को प्राप्त होती हैं, उसीप्रकार इन्द्रियादि की सहायतादिना भूत और भाविकसद्भूतपर्यायें भी, जो कि वर्तमानपर्याय में भूतशक्तिरूप ग्रीर भविष्यत् शक्तिरूप से पड़ी हुई हैं, वर्तमानपर्याय के साथ-साथ ज्ञानमन्दिर में स्थिति को प्राप्त होती हैं। 'इव' शब्द से यह मी स्पष्ट हो जाता है कि सद्भूतपर्याय असद्भूत नहीं होजाती या ग्रसद्भूतपर्यायें सद्भूत नहीं हो जाती हैं। जो पर्याय जिसरूप है वह उसीरूप रहती है और वे पर्यायें अपने-अपने स्वरूप से ही ज्ञानमन्दिर में स्थिति को प्राप्त होती हैं अन्यस्वरूप से नहीं।

सद्भूत और असद्भूतपर्यायों का ज्ञानमन्दिर में स्थिति को प्राप्त होना अयुक्त नहीं है, उसके लिये श्री अमृतचन्द्राचार्य ने तीन दृष्टान्त दिये हैं (१) खद्मस्य का ज्ञान, (२) चित्रपट (३) आलेस्याकार।

(१) खदास्थ ग्रपने स्मृतिक्रप परोक्षज्ञान के द्वारा असद्भूत भूतपर्यायों के ग्राकारों का चितवन कर सकता है अपवा अनुमान परोक्षज्ञान के द्वारा भूत तथा भाविषयीयों के ग्राकार चितवन कर सकता है। क्या केवलज्ञान भी इसीप्रकार चितवन द्वारा भूत और भावि ग्रसद्भूतपर्यायों को जानता है? केवलज्ञान निर्विकल्प ग्रीर सकलप्रत्यक्ष है। छदास्थ का मित-श्रुतज्ञान सविकल्प और परोक्ष है। कहा भी है—

"सविकल्पं मानस तथ्यतुर्विधम्, मतिश्रुताविधमनःपर्ययक्ष्यम् । निर्विकल्पं मनोरहितं केवलज्ञानमिति प्रमाणस्य व्युत्पत्तिः।" [ अलापपद्धति ]

मति, श्रुत, अविष्ठ, मनः।पर्यंय में चारों ज्ञान सविकल्प हैं और केवल-ज्ञान निर्विकल्प है।

जिसप्रकार केवलज्ञानियों के सुख को समक्षाने के लिये यह कहा जाता है कि समस्त छद्मस्यजीयों के तीन काल के सुख को एकश्रित कर लिया खाय, वह सुख जितना हो उससे भी अनन्तगुणा सुख एकक्षण में केवलज्ञानी को है। छद्मस्य का सुख इन्द्रियजनित है धौर केवलज्ञानियों का सुख अन्तीन्द्रिय है। दोनों सुखों की जाति भिन्न है। इनिद्रयजनित वास्तव में सुख नहीं सुखाभास है। इसीप्रकार छद्मस्य का ज्ञान क्षायोपश्मिक है सविकल्प है, किन्तु केवलज्ञान क्षायिक है भौर निविकल्प है। दोनों की जाति भिन्न है। क्षायिक-निविकल्पकेवलज्ञान भूत धौर भावि असद्भूतपर्यायों को जानता है, इसको समक्षत्र के लिये सविकल्प क्षायोपश्मिकज्ञान का इष्टान्त दिया है। दोनों के जानने में महान् अन्तर है।

दूसरा रुटान्त चित्रपट का दिया गया है। चित्रपट मूर्तीक है, जड़ है उसपर चित्र बन सकता है। नया अमूर्तिक चैतन्यमयो ज्ञान पर भी चित्र अर्थात् ज्ञेय का आकार बनता है ? मूलाराधना में निम्नप्रकार कहा है—

"विषयाकारपरिणतिरात्मनो यवि स्याद्व प्रसमन्द्यस्पर्शाद्यासम्बन्धास्यक्तास्यास्याः च-'बरसमक्ष्वमगंद्यं अध्यसः चेदणाः गुणमसद् । इत्यनेन विरोधः । विरुद्धश्च नीलपीताविपरिणामो नैकत्र युज्यते । एकवा आकारद्वय संवेदनप्रसंगश्च । बाह्यस्यैकनीलाविविज्ञानगतमपरं ।"

यदि ज्ञान विषय ( ज्ञेष ) के आकार से परिणमेगा तो वह स्पर्धा, रस, गंध, वर्णात्मक होगा, ऐसी अवस्था हो जाने पर, समयसार में जो यह कहा गया है कि 'आत्मा भरस है, अरूप है, अगंध है, अस्पर्ध है, अस्पर्ध है, अस्पर्ध है, श्रगब्द है, चेतनागुणयुक्त है' उससे विरोध हो जायगा । तथा एकपदार्थ में विरुद्ध ऐसे नील व पीत परिस्ताम नहीं रह सकते हैं। एकसमय में दो ग्राकारों के अनुभव का प्रसंग आवेगा श्रथात् एक बाह्यपदार्थ (क्षेय ) का आकार और दूसरा ज्ञानाकार ऐसे दो आकारों के संवेदन का प्रसंग आवेगा।

चित्रपट पर जो चित्र है वह चित्रपट की बर्तमानपर्याय है उसकी देखकर परोक्षरूपसदशप्रस्यभिज्ञान के द्वारा उस जैसे प्राकारवाली अन्यपर्याय का ज्ञान हो जाता है। केवलज्ञान सदृशप्रस्यभिज्ञान हुन नहीं है। प्रस्यभिज्ञान इन्द्रियजनित क्षायोपश्मिकज्ञान है और केवलज्ञान प्रतीन्द्रिय क्षायिकज्ञान है। दोनों ज्ञानों में महान अन्तर है। केवलज्ञान असद्मूतरूप भूत ग्रीर भाविपर्यायों को जानता है, मात्र इतना समभाने के लिये चित्रपट का दृष्टान्त दिया गया है।

तीसरा दृष्टान्त मालेख्याकार का है। वर्तमानकप मालेख्याकार वर्तमान है, किन्तु नष्ट ग्रीर भनुस्पम्न भालेख्याकार तो वर्तमान नहीं है। वर्तमान आलेख्याकार को देखकर सदृशता के कारण उस धाकारवाली अन्य पर्यायों के मात्र आकार का प्रत्यभिक्षान हो सकता है। प्रत्यभिज्ञान केवलज्ञानक्ष्य नहीं है। वर्तमानपर्याय को देखकर भूतशक्तिरूप से भूतपर्याय का और भविष्यत्शक्तिरूप से भाविषयिय का ज्ञान हो सकता है, क्योंकि वर्तमान-पर्याय में उसप्रकार की शक्तियाँ पड़ी हुई है।

प्रयचनसार गाथा ३८ इसप्रकार है---

जे सोव हि संजादा जे खलू णट्टा भवीय पञ्जाया । ते होंति समस्भूदा पञ्जाया णाण पश्चक्खाः ॥ ३८॥।

अर्थ-- को पर्यायें वास्तव में उत्पन्न नहीं हुई हैं तथा जो पर्यायें वास्तव में उत्पन्न होकर नव्ट हो गई हैं वे असद्भूतपर्यायें हैं। वे पर्याये ज्ञान में प्रत्यक्ष होती हैं अर्थात् ज्ञान उनको प्रत्यक्षरूप से जानता है।

प्रत्यक्ष जानता है प्रयत् इन्द्रियम।दि की सहायता के बिना जानता है।

संस्कृत टीका में जो 'सद्भूता एव भवन्ति' वाक्य है उसका अर्थ होता है कि वे व्यक्तरूप से असद्भूतपर्यायें शिक्तरूप से सद्भूत ही हैं। यदि शक्तिरूप से भी सद्भूत न हों तो प्रमुकूल सामग्री मिलने पर भी उनकी अ्यक्तता नहीं हो सकती है जैसे रेत में घटपर्यायरूप परिएमन करने की शक्ति नहीं है, कुम्भकार आदि अनुकूल सामग्री मिल जाने पर भी रेत में घटपर्याय व्यक्त नहीं हो सकती है। यदि मृतिकापिण्ड में भाविष्ठटपर्याय का व्यक्तरूप से सद्भाव मान लिया जाय तो कुम्भकार को घटानुकूल व्यापार करने की कोई घावश्यकता न रहेगी। तथा एक ही समय में पिण्डरूप ग्रीर घटरूप दो द्रव्यपर्यायों के सद्भाव का प्रसंग आ जायगा और 'क्रमवर्तिनः पर्यायाः' इस आर्थ वाक्य से विरोध आ जायगा।

प्रवचनसार गाथा ३९ इस प्रकार है-

जिंद पश्चक्खमजायं पश्जायं पल इयं घ णाणस्स । ण हविंद वा तं णाणं दिव्दं सि हि के पर्कविति ॥ ३९ ॥

अर्थ-- जो अनुत्पन्नपर्यार्थे अर्थात् भाविपर्याय तथा नष्टपर्यार्थे तथा भूतपर्यायें केवलज्ञान के प्रत्यक्ष न हों अर्थात् केवलज्ञान उन पर्यायों को प्रत्यक्षरूप से न जाने तो वह ज्ञान दिव्य है ऐसा कीन कहेगा ? जो ज्ञान इन्द्रियों की सहायता से जानता है वह दिव्यज्ञान नहीं हो सकता। केवलज्ञान दिव्यज्ञान है इसीलिये यह कहा गया है कि वह केवलज्ञान प्रत्यक्ष जानता है अर्थात् इन्द्रिय आदि की सहायता के बिना जानता है।

यदि भूत घीर भावि को भी सद्भावरूप माना जाय तो निम्न दोष घाते हैं-

कार्य-द्रश्यमनादि स्थाःत्रागभावस्य निह्नदे । प्रध्वंसस्य च धर्मस्य प्रध्यवेऽनग्ततो त्रजेतु ॥ १० ॥ [ देवागम ]

सर्थ - प्रागमाव का आलाप होने पर कार्यक्षप द्रव्य के अनादि हो जाने का प्रसंग आता है तथा प्रक्वंसक्प धर्म का (प्रध्वंसाभाव का ) अभाव होने पर वह धनन्तता (ध्रविनश्वरता ) को प्राप्त हो जायगा।

विशेषार्थ — कार्य के उत्पन्न होने के पूर्व में जो उसकार्य की अविद्यमानता है, उसे प्रागभाव (प्राक् + सभाव ) कहा जाता है। इस अभाव को न मानने पर घटपटादि कार्य (पर्यार्थे) ग्रपने स्वरूपलाभ (उत्पत्ति) के पूर्व में भी विद्यमान (सद्भाव) ही रहना चाहिये। इसप्रकार प्रागभाव (प्राक् + सभाव) के अभाव में घटादि कार्यों (पर्यायों) के अनादि हो जाने का अनिष्ट प्रसंग आता है। कार्यं (पर्याय) के विनाश का नाम प्रध्वंसाभाव (प्रध्वंस + प्रभाव) है। इस अभाव को स्वीकार न करने पर चूं कि घटादि कार्यों (पर्यायों) का उत्पन्न होने के पश्चात् कभी विनाश तो होगा हो नहीं, ग्रतएव उन (पर्धायों) के ग्रनन्त (अन्तरहित) हो जाने का प्रसंग आता है, परन्तु ऐसा सम्भव नहीं है, क्योंकि घटादि पर्याय-विशेषों का ग्रपनी उत्पत्ति के पूर्व में भीर विनाश के पश्चात् उन-उन आकार विशेषों में अवस्थान देखा नहीं जाता। [ध० पु० १५ पृ० २९]

इस क्लोक से यह स्पष्ट हो जाता है कि द्रव्य में भूतपर्यायों (ग्रीर भविष्यत्पर्यायों का सद्भाव नहीं होता। तब केवली ग्रसद्भूत को जान भी कैसे सकते?)

— जे. ग. 1/8-3-73/ चन्द्रनमल गांधी

"क्रमबद्ध-नियतपर्याय" सिद्धान्त ग्रागम से प्रतिकृल है। द्रव्य की भाविपर्याय नियत (निश्चित ) नहीं होती।

शंका-श्लोकवार्तिक पु० ४ १० ७४ पर तथा सर्वार्थिसिद्धि आदि ग्रंथों में केवली को त्रिकालश माना गया है सो किसप्रकार ?

समाधान — मात्र केवलज्ञान ही नहीं, किन्तु प्रत्येकज्ञान त्रैकालज्ञ है, क्योंकि ज्ञान का लक्षण निम्नप्रकार कहा गया है —

> जाणद्व तिकाल सहिए, वध्य-गुरो-पञ्जए य बहु-भेए। पश्चक्खं च परोक्खं अरोज, जारो सि ज वेति। ९१॥ [घ. पु. १ पृ. १४४]

जिसके द्वारा जीव त्रिकालविषयक समस्त द्वव्य, उनके गुण ग्रीर उनकी अनेकप्रकार की पर्यायों को प्रत्यक्ष ( इन्द्रियादि की सहायता के जिना ) और परोक्ष ( इन्द्रियादि की सहायता से ) जाने वह ज्ञान है।

१. कोड्कस्थोऽयं पाठः समाधातुः अन्यलेखस्य भावानुसारेण संलग्नीकृतः । सं०

मिथ्यादर्शन भीर सम्यग्दर्शन की सहचरता के कारण ज्ञानके भी मिथ्याज्ञान भीर सम्यग्ज्ञान ऐसे दो भेद हो गये हैं। सम्यग्ज्ञान का लक्षण बतलाते हुए श्री सभंतभद्राचार्य ने कहा है——

> अन्यूनमनतिरिक्तं याथातस्यं, विना च विषरीतात्। निःसन्वेहं वेद यदाऽुस्तक्ज्ञानमागमिनः ॥ ४२ ॥ [र. क. आ. ]

जो न्यूनतारहित, श्रविकतारहित, विपरीततारहित श्रीर संदेहरहित तथा जैसा का वैसा जानता है वह सम्यक्तान है।

सर्वज्ञदेव केवलीभगवान ने द्रव्य का लक्षण सत्, उत्पाद-व्यय-ध्रीव्य तथा गुण, पर्यायवाला कहा है।

बन्वं सल्लक्खणय, उत्पावन्यय धुवससंजुता । गुणपञ्जयासयं वा, जं तं भण्णंति सञ्चण्ह् ॥ १०॥ [पंचास्तिकाय ]

सर्वज्ञदेव ने द्रव्य को सत् लक्षणवाला, उत्पाद व्यय झौव्य से संयुक्त अथवा जो गुण-पर्यायों को आश्रय आधारस्वरूप कहा है। इसीप्रकार मोक्षशास्त्र में भी कहा गया है—

संस्कृत टीका—''पूर्वभावविनाशः समुच्छेदः''

"सद्द्रव्यलक्षणम् ॥ २६ ॥ उत्पादस्ययक्षीव्ययुक्तं सत् ॥ ३० ॥ गुणपर्ययबद्दृद्रव्यम् ॥ ३८ ॥" [ मोक्षशास्त्र ]

एवं भावनभावं भावामावं अभावभावं च । गुणपञ्जयेहि सहिदो, संसरणमाणी कृणदि जीवो ॥ २०॥

भी अमृतचन्द्राचार्यकृत टीका---

सतो देवादिवर्यायस्योष्छेदमारभभाणस्य भावामावकर्तृंश्वयुवदादितं । तस्यैव चासतः पुनर्मनुष्यादिवर्याय-स्योत्पादमारभमाणस्या भावमाव कर्तृत्वमभिहितं ।"

> एवं सबी विणासी असबी, जीवस्स होइ उत्पादी। इवि जिजवरेहि भणिदं, अण्णोब्णविरुद्धमधिरुद्धं।। ५४॥ [ पंचास्तिकाय ]

इसप्रकार केवलीभगवान जिनेन्द्रदेव ने यह कहा कि पर्यायाधिकनय से सत्पर्याय का विनाश होता है धीर असत्पर्याय का उत्पाद होता है, द्रव्याधिकनय से द्रव्य का न उत्पाद है और न भ्यय है क्योंकि द्रव्याधिकनय की अपेक्षा द्रव्य नित्य है सीर पर्यायधिक की अपेक्षा अनित्य है। अतः द्रव्य नित्यानित्यात्मक है।

मुख की ऐसी मान्यता है कि असत्पर्याय का उत्पाद नहीं होता और न सत्पर्याय का व्यय होता है ऐसी मान्यतावाले जैनक्म अर्थात् अहँत के मतसे बाह्य है, क्योंकि, यदि पर्याय का अपने उत्पाद से पूर्व उस पर्यायक्षप से सद्भाव था तो वह घट व शब्दादि पर्याय अनादि ठहरती है, सो है नहीं। यदि विवक्षितपर्याय का उस पर्यायक्षप से विनाश न माना जाय तो घट व शब्द आदि पर्याय के अविनाशिताका प्रसंग बाता है सो है नहीं, क्योंकि घट व शब्द आदि पर्याय के अविनाशिताका प्रसंग बाता है सो है नहीं, क्योंकि घट व शब्द आदि पर्याय का घटक्षप से तथा शब्दक्ष्य से विनाश पाया जाता है। कहा भी है—

कार्य-द्रव्यमनादि, स्यात्प्रागभावस्य निह्नवे । प्रध्वसंस्य च धर्मस्य, प्रस्यवेऽनन्ततां द्वजेतु ॥ [ अष्टसहस्रो पृ० ९७ ]

इसका भाव ऊपर कहा जा चुका है।

यदि सांख्यमतावलम्बी की तरह द्रव्य में अतीत अनागतवर्तमान सबपर्यायों का सद्भाव मान लिया जाय तो व्यय व उत्पाद कहना निर्श्वक हो जायगा। उत्पाद-व्यय के अभाव में द्रव्य के अभाव का प्रसंग प्रा जायगा, क्योंकि लक्षण के अभाव में लक्ष्य का सद्भाव नहीं हो सकता। घतः प्रविद्यमानपर्याय का उत्पाद होता है, विद्यमान पर्याय तो पहले से ही विद्यमान थी उसका उत्पाद संभव नहीं है, भी स्वामिकातिकेय आचार्य ने कहा भी है—

> जित देखे परजाया वि, विज्जमाणा तिरोहिदा संति । ता उत्पत्ती विहला पश्चिपिहिदे, देवदशे व्या २४३॥ सब्दाण परज्ञमाणं, स्रविज्जमाणाण होति उत्पत्ती। कालाई सञ्चोए अणाइणिहणस्मि देखस्मि॥ २४४॥ [स्वा. का. अ. ]

इन धार्षवावयों से यह सिद्ध हो जाता है कि अतीत व ध्रनागतपर्यायें अनादिनिधन द्रव्यमें वर्तमानपर्याय के समान विद्यमान, सद्रूप या अस्तित्वरूप से नहीं है। किन्तु वर्तमानपर्यायसहित अनादिनिधन द्रव्य में शक्तिरूप से पड़ी हुई हैं। शक्ति की व्यक्ति निमित्तानुसार होती है। श्रो कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी है—

रागो पसत्यभूवो, वत्युविसेसेण फलवि विवरीषं। णाणाभूमिगवाणिह, बीजाणिव सस्सकालिम्ह ॥ २५५॥ [प्रवश्वनसार]

श्रीजयसेनाचार्य कृत टीका--- "नामाभूमिगतानीह बीजानि इव सस्यकाले धाःयनिष्यस्कित्व इव जधःय-सह्यमोत्कृत्यभूमिवशेन ताभ्येव बीजानि भिन्नभिन्नफलं प्रयच्छन्ति ।"

श्रीक्षमृतचःद्रावार्यकृत संस्कृत टीका— वर्षकथामपि बीजानां भूमिर्छंदरीस्याश्चिष्पत्तिवैपरीत्यं तथैकस्यापि प्रशस्तरागलक्षणस्य गुभोपयोगस्य पात्रवैपरीत्यारफलवैपरीत्यं, कारणविशेषाःकार्यविशेषस्यावश्यंत्रावित्यात् ।

एक ही बीज होने पर भी नान।भूमियों के कारण उसके फल में विभिन्नता था जाती है। उत्तमभूमि में उस बीज से उत्तमफल उत्पन्न होगा, मध्यमभूमि में उसी बीज से मध्यमफल उत्पन्न होगा, जघन्यभूमि में उसी बीज से मध्यमफल उत्पन्न होगा, जघन्यभूमि में उसी बीज से जघन्यफलरूप पर्याय उत्पन्न होगी। बंजर-खराव भूमि में वही बीज खराब हो जायगा, उससे कोई फल उत्पन्न नहीं होगा, क्योंकि निमित्तकारण की विशेषता से पर्यायरूप कार्य में विशेषता होना अवश्यंभावी है।

इस इच्टान्त से यह स्पष्ट हो जाता है कि एक ही बीज प्रथवा पदार्थ में नाना-नाना ग्रामामी पर्यायरूप परिणमन करने की शक्ति है। वह बीज या पदार्थ किस पर्यायरूप परिणमन करेगा यह निश्चित नहीं है क्योंकि यह भूमि आदि निमित्तकारणों पर निर्मर है। इसी बात की दूसरे इच्टान्त द्वारा प्रवश्चनसार की टीका में सिद्ध किया गमा है—

''ययानिसंयोगाञ्जलस्य शीतलगुणविनाशोभवित तथा व्यावहारिक जनसंसर्गत् संयतस्य संयमगुणविनाशो सवतीति ज्ञात्या तयोधनः कर्त्ता समगुणं गुणाधिकं वा तयोधनमाश्रयति तदास्य तयोधनस्य यथा शीतसभाजनसहित-शीतसजलस्य शीतसगुणरक्षा भवति तथा समगुणसंसर्गात् गुणरक्षा भवति । यथा च तस्यैथ जलस्य कपूरशकरावि शीतसद्भयिनक्षेषे कृते सति शीतलगुणवृद्धिर्भविति तथा निश्चयःयवहाररत्नत्रयगुणाधिकसंसर्गाद्दगुणवृद्धिर्भवतीति सुत्रार्थः।''

जिसप्रकार अग्नि के निमित्त से जल का शीतलगुण नष्ट हो जाता है, उसीप्रकार लीकिकजन के संसर्ग से संयमी का संयमगुण नष्ट हो जाता है। यदि उसी जल को शीतल भाजन में मकान के शीतल कौने में रख दिया जाय तो उस जलका शीतलगुण ज्यों का त्यों बना रहता है। यदि उसी जल को मकान के कौने में कपूर ग्रादि शीतल पदार्थ निक्षिष्त करके रख दिया जाये तो जल के शीतलगुण में वृद्धि हो जायगी।

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि एक ही जल में उध्यारूप, ज्यों का त्यों शीतलरूप तथा अधिक शीतल-रूप परिणमन करने की शक्ति है। यह निश्चित नहीं कि इन तीनपर्यायों में से कौनसी पर्यायरूप जल का श्रागामी परिणमन होगा। जिसप्रकार के पदार्थ का संसर्ग हो जायगा वैसा ही जल का श्रागामी परिणमन हो जायगा।

इन दोनों दृष्टान्तों से स्पष्ट हो जाता है कि बीज व जलादि पदार्थों की झागामी पर्याय निश्चित नहीं है, जैसा कारण मिलेगा वैसी पर्याय उत्पन्न हो जायगी, ऐसा जिनेन्द्र भगवान का उपदेश है जिसको श्री कुन्दकुन्दाकार्य ने प्रवचनसार गाया २४५ व २७० में लिपिबद्ध किया है। इतना ही नहीं, यदि आगामी शक्तिरूप पर्याय के अनुकूल बाह्यसामग्री न मिले तो वह शक्तिरूप पर्याय उत्पन्न नहीं होगी।

धी अकलंकदेव ने कहा भी है — ''स्वपर-प्रस्थयो उत्पादिवामो येवां ते स्वपरप्रस्थयोस्पादिवामाः । के पुनस्ते ? पर्यायाः । प्रभ्यक्षेत्रकालभावलक्षणो बाह्यः प्रस्थयः परः प्रस्थयः तस्मिन् सस्यित स्वयमतस्यित्वामोऽथौं न पर्यायान्तरम् आस्कन्दित इति । तस्सगर्यः स्वश्च प्रत्ययः । ताबुभौ संसूय भावानाम् उत्पादिवामयोहेंतु भवतः नान्यतरापाये कुशूलस्यमावा — पच्यमानोदकस्यघोटकमाववत्।''

स्व और पर कारणों से होनेवाली उत्पाद और व्ययख्प पर्यायें हैं। द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावख्प बाह्य-प्रत्यय हैं अर्थात् परकारण हैं। तथा उसक्प परिणमन करने की धपनी शक्ति स्वकारण है। बाह्य कारणों के रहने पर भी यदि उस पर्यायख्प परिणमन करने की शक्ति न हो तो वह पर्याय उत्पन्न नहीं होगी। यदि उस पर्यायख्प परिणमन करने की अपने में शक्ति हो, किन्तु उस पर्याय के अनुकूल बाह्यद्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव न हो तो वह पर्याय उत्पन्न नहीं होगी। स्व और पर दोनों कारणों के मिलने पर ही पर्याय उत्पन्न होती है, किसी एक कारण के अभाव में पर्याय उत्पन्न नहीं होती। जैसे पक्षने की शक्ति रखनेवाला उड़द यदि बोरे में पड़ा हुमा है तो शक्ति होते हुए भी पक्षनेख्य पर्याय उत्पन्न नहीं होगी, क्योंकि बटलोई मादि बाह्य (पर) कारणों का अभाव है। न पक्षने-वाले उड़द को यदि बटलोई में उबलते हुए पानी में भी डाल दिया जाय तो भी पक्ष्मेल्य पर्याय उत्पन्न नहीं होगी, हयोंकि स्वशक्ति का अभाव है इससे स्पष्ट है कि शक्तिख्प पर्याय का उत्पाद होना निश्चित नहीं है।

जब केवली भगवान ने यह उपदेश दिया है कि द्रव्य में आगामी पर्याय असत्-अविद्यमान, प्रागभाव और अनिश्चित रूप से है, तब यह कहना कि केवली भगवान आगामी पर्याय को सत्, विद्यमान, सद्भाव व निश्चित रूप से जानते हैं; क्या केवली भवर्गावाद नहीं है ? केवली भगवान जिसरूप से पदार्थ, पर्याय, गुण को जानते हैं, क्या उसस्प से उपदेश नहीं देते भर्यात् क्या केवली अन्ययावादी हैं ?

केवलीभगवान तीनोंकाल की पर्यायों को जानते हैं, किन्तु जो पर्याय जिसरूप से है, उसरूप से जानते हैं और उसीरूप से उसका उपदेश दिया है। जो पर्याय सद्रूप विश्वमान है उनको उसरूप से जानते हैं और उसीरूप से उपदेश दिया है। जो पर्याय असद्रूप हैं अविद्यमान हैं, प्रागभाव, प्रव्वंसाभावरूप हैं उनको असत्, अविद्यमान भीर प्रागभाव-प्रध्वंसाभावरूप से जानते हैं, धन्यथा नहीं जानते क्योंकि वे सम्यग्ज्ञानी हैं, और न मन्यया उपदेश दिया है, क्योंकि वे कीतराम-सर्वज्ञ हैं।

सर्वे आचार्यों ने केवलज्ञानी को त्रिकालज्ञ कहा है, किन्तु किसी भी आचार्य ने उनको अन्यया ज्ञाता या अन्ययावादी नहीं कहा है।

असत्, भ्रविद्यमान, प्रागभाव, प्रध्वंसाभावरूप पर्यायों की उसीका से जानने में सर्वज्ञता की हानि भी नहीं होती है। जैसे कि असंख्यात को असंख्यातरूप और अनन्त की भ्रनन्तरूप जानने में सर्वज्ञता की हानि नहीं होती, क्योंकि सर्वज्ञ अन्यथा जाता नहीं हैं। वे तो यथार्थ ज्ञाता हैं।

यथाअनन्तमनन्तात्मनोपलभमानस्य न सर्वज्ञत्वं होयते तथा असंख्येयमसंख्येयात्मनाऽवबुध्यमानस्य नास्ति सर्वज्ञत्वहानिः । न हि अन्ययाऽवस्थितमर्थमन्यथा वेत्ति सर्वज्ञो यथार्थज्ञत्वात् ।" [ राजवातिक ] इसका भाव ऊपर म्रा चुका है ।

**—ज.** म. 6-3-75/ / श्रास्त्रसभा

## मनः पर्यय ज्ञानी भूत भविष्य की कैसे जानता है ?

शंका—क्या मनःपर्ययज्ञानी जो कि हमारे द--९ भव जानता है तथा उन आठ भवों में एक भव यिं लोकान्तस्य निगोद का है तो क्या उस मव को मनः पर्यथज्ञानी नहीं जानता ? यदि नहीं तो जयन्य से द-९ भव वियुक्तमित मनःपर्ययज्ञानी जानता है, यह बात गलत ठहरती है। तथा 'हां' कहा जाता है तो "विवार्यमाण पदार्थ मनःपर्यय की प्रभा से अवश्टब्ध क्षेत्र के भीतर ही तो जाना जायगा" ( धवला १३।३४४ ) यह उपवेश गलत ठहरता है। कृपया स्पष्ट करें।

समाधात—मनःपर्ययक्षानी ७-८ भव जानता है इसके द्वारा काल का ज्ञान कराया गया है। इतने काल के अन्दर वर्तन करने वाले इच्यों को जानता है। जिनका प्रागभाव या प्रध्वंसाभग्व है उस प्रभावात्मक भवों को मनःपर्ययक्षानी केसे जान सकता है? वर्तमान पर्याय का ही द्वच्य के साथ तादात्म्यसम्बन्ध है न कि भूत या भावी पर्यायों का। वर्तमानपर्याय में जो भूतपर्यायों या भावीपर्यायों शक्तिरूप से विद्यमान हैं वे पर्यायों शक्तिरूप से जानी जा सकती हैं। श्रुतज्ञान सिवकरप है प्रतः वह नैगमनय से निमित्तज्ञानादि द्वारा असत् पर्यायों को भी जान लेता है; जैसे-एक बीज है, यदि उसे उत्तमभूमि में बो दिया जाए तो जद्यन्यफल लगेगा। अतः उस बीज की पर्याय निमित्ताचीन होने के कारण अनिश्चित है उसको मनःपर्ययज्ञानी किस रूप से जानेगा? गाथा का शब्दार्थ भिन्नप्रकार का होता है और परमार्थ भिन्न प्रकार का होता है। ध्वस्त पुस्तक ७ में बक्षुदर्शन के प्रकरण में यह स्पष्ट किया है।

—पत 1-3-80/ / ज. ला. ज<sup>\*</sup>न, भीण्डर

% ''नियंतिवाद का कालकूट ईश्वरवाद से भी भयंकर है। ईश्वरवाद में इतना अवकाश है कि यदि ईश्वर की भक्ति की जाय तो ईश्वर के विधान में हेरफेर हो जाता है। ईश्वर भी हमारे सत्कर्म और दुष्कर्मों के अनुसार ही फल का विधान करता है। पर नियंतिवाद अभेग्र है, आश्वयं यह है कि इसे अनम्त पुरुषार्थ का नाम दिया जाता है। यह कालकूट कुन्दकुन्द, अध्यास्म, सर्वंज्ञ, सम्यम्दर्शन और धर्म की शक्कर में लपेट कर दिया जाता है। ईश्वरवादी साँप के जहर का एक उपाय (ईश्वर) तो है पर इस नियंतिवाद कालकूट का, इस भीषण दृष्टिविष का कोई उपाय नहीं, क्योंकि हर एक द्रव्य की हर समय की पर्याय नियंत है।''

—तत्त्वार्यवृक्ति भूमिका पृ० ४८ से ५०; प्रो॰ महेन्द्रकुमार जैन न्यायाचार्य

#### \* \* \*

% "जिस समय जो पर्यायें आने वाली हैं, उनमें फेर-बदल नहीं हो सकता।" इसे मैं उनकी (कानजी स्वामी की ) भ्रमबुद्धि का परिगाम मानता हूँ।"

---'पर्यायें कमबद्ध भी होती हैं और अकमबद्ध भी' पृ० १६; पं० बंशीघर शास्त्री, व्याकरणाचार्य

#### \* \* \*

"क्रमबद्ध पर्याय का प्रचार करना, मिण्यात्व का प्रचार करना है, इसमें सन्देह नहीं।"
 क्रमबद्ध पर्याय समीक्षा पृ० १६१; पं० मोतीचन्द कोठारी, व्याकरणावार्यं

# जैन न्याय

## श्रनेकान्त ग्रौर स्याद्वाद

#### भ्रनेकान्त का स्वरूप एवं नियतिवाद

शंका—अनेकान्त में 'अनेक' का अर्थ 'बहुत' और 'अन्त' का अर्थ धर्म है। जो वस्तु में अनेकधर्म स्वीकार करता है वह सम्यक्अनेकांत इिष्टवाला है और जो अपनी इच्छानुसार एक या दो धर्मों को स्वीकार करता है अर्थात् वस्तु में बहुतधर्मों को स्वीकार नहीं करता, वह एकान्तिमध्यादृष्टि है। ऐसा ही गोम्मटसार कर्मकांड में एकान्तिमध्याद्व के ३६३ भेदों को दिखाते हुए कहा है जो (१) स्वभाववाद (२) आत्मवाद (३) ईश्वरवाद (४) कालवाद (६) संयोगवाद (६) पुरुषार्थवाद (७) नियतिवाद (८) देववाद; इन आठवादों में से अपनी रुचि के अनुसार एक या दो वादों को तो स्वीकार करे और अन्य का निषेध करे तो वह एकान्तिमध्यादृष्टि है। यदि ऐसा न माना जावे तो जैनागम के सभी तत्त्वों को सिध्यात्व का प्रसंग आ जायगा, क्योंकि 'गोम्मटसार' में उक्तस्थल पर मान्न 'नियति' को नहीं, किन्तु 'स्वभाव' 'पुरुषार्थ' सप्तमंग' 'नवपदार्थ' 'साततत्त्व' सभी को मिध्यात्व कहा है। देखो बर्ज जिनेन्द्रकुमार का लेख १९-७-६२ का जैनसन्देश। 'अनेकान्त' में कोई भी ऐसा शब्द नहीं जिसका अर्थ 'विरोधी' हो सके। फिर दो विरोधी धर्मों को अनेकान्त कैसे कहते हो ? 'सत्य' तो एक ही होता है; दो हो नहीं सकते। ऐसा भी है और ऐसा भी; इसप्रकार वस्तु-स्वरूप है ही नहीं। जैसे वस्तु 'नित्य' भी है 'अनित्य' भी है, ऐसा वस्तुस्वरूप नहीं है। वह तो संशयवादी है। किन्तु वस्तु नित्य है, अनित्य नहीं है, ऐसा वस्तुस्वरूप है ही अनेकान्त है।

समाधान — यहाँ पर 'श्रनेकान्त' पद का शब्दार्थ नहीं ग्रहण करना चाहिये, किन्तु ग्रागम में जो ग्रर्थ प्राचीन महान्याचार्यों ने किया है वह ग्रर्थ ग्रहण करना चाहिये। श्री समयसार के परिशिष्ट में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है 'स्थाद्वाद समस्त वस्तुग्रों के स्वरूप को सिद्ध करनेवाला ग्रहँत सर्वज्ञ का एक ग्रस्खलित शासन है। वह, सर्ववस्तु ग्रनेकान्तात्मक है, इसप्रकार उपदेश करता है, क्योंकि समस्त वस्तु ग्रनेकान्त स्वभाववाली हैं। ग्रनेकान्त का ऐसा स्वरूप है, जो वस्तु तत् है वही ग्रतन् है, जो एक है वही ग्रनेक है, जो सत् है वही ग्रमत् है, जो नित्य है वही ग्रनित्य है। इसप्रकार एक वस्तु में परस्पर विषद्ध दो शक्तियों का प्रकाशित होना ग्रनेकान्त है।'

प्रमाणदृष्टि से द्रव्य अनेकांतात्मक जात्यन्तर को प्राप्त एकरूप है ज. ध. पु. १ पृ. १४ )। द्रव्य न सर्वथा नित्य है और न सर्वथा प्रनित्य है, किन्तु जात्यन्तररूप नित्यानित्यात्मक है। सर्वथा नित्यवाद के पक्ष में जीव का सुख ग्रीर दु:ख से सम्बन्ध नहीं बन सकता। तथा सर्वथा ग्रनित्यवाद के पक्ष में भी सुख ग्रीर दु:ख की कल्पना नहीं बन सकती। तथा सर्वथा ग्रनित्यवाद के पक्ष में भी सुख ग्रीर दु:ख की कल्पना नहीं बन सकती। स्वंकि वस्तु को सर्वथा नित्य ग्रथवा सर्वथा ग्रनित्य मानने पर बन्ध ग्रादि के कारएएरूप योग ग्रीर

१. सुहदुवख-संपनोओ संगवर्ष ण णिखवादपवखन्मि । एवंतुरछेदिमि वि सुहदुवखविवण्यणभवुतं ॥ ( ज. ध. पु. १ पृ. १४६ तथा स. त. १।१८ )

कषाय नहीं बन सकते हैं तथा योग ग्रौर कषाय के न मानने पर वस्तु सर्वथा नित्य ग्रथवा सर्वथा श्रनित्य नहीं बन सकती है। इसलिये केवल ग्रपने-श्रपने पक्ष से प्रतिबद्ध ये सभी नय मिथ्यादृष्टि हैं। परन्तु यदि ये सभी नय परस्पर सापेक्ष हों तो समीचीनपने को प्राप्त होते हैं ।

शास्त्रीजी ने जो, 'वस्तु नित्य है, श्रनित्य नहीं है' ऐसा अनेकान्त बनाया वह तो 'नित्य' एकान्त है। शास्त्रीजी ने तो 'ग्रनित्य' का निषेध किया है। 'श्रनित्य' की स्वीकारता किये बिना अनेकान्त का स्वरूप नहीं बन सकता। जिस प्रकार 'ग्रस्ति' वस्तु का धर्म है उसी प्रकार 'नित्य' भी वस्तु का धर्म है। 'ग्रस्ति' का प्रतिपक्षी 'नास्ति' धर्म भी श्रस्ति के साथ वस्तु में पाया जाता है। उसी प्रकार 'नित्य' के प्रतिपक्षी 'ग्रनित्य' धर्म का वस्तु में होना ग्रवश्यं भावी है। 'वस्तु नित्यानित्यात्मक है अथवा द्रव्याधिकनय से वस्तु नित्य है ग्रौर पर्यायाधिकनय से वस्तु ग्रनित्य है', यह ग्रनेकान्त है। यदि भिन्न-भिन्ननयों की ग्रपेक्षा के बिना वस्तु को नित्य भी ग्रौर ग्रनित्य भी कहा जाता तो सम्यगनेकान्त न रहकर संशय की कोटि में भ्राजाता। भिन्न-भिन्ननयों की ग्रपेक्षा वस्तु ऐसी भी है ग्रौर ऐसी भी है; कहने में कोई बाधा नहीं। जैसे एक ही देवदत्त-नामक पुरुष ग्रपने पुत्र यज्ञदत्त की ग्रपेक्षा पिता है ग्रौर ग्रपने पिता रामदत्त की ग्रपेक्षा पुत्र है। ग्रतः यज्ञदत्तनामक पुरुष पिता भी है ग्रौर पुत्र भी है, ऐसा कहने में कोई बाधा नहीं है। जो ज्ञानी है वे तो यथार्थ समक्ष जाते हैं, किन्तु जो ग्रजानी है उनको तो 'ग्रनेकान्त' संशय रूप दिखलाई देता है।

गोम्मटसारकर्मकाण्ड में गाथा ५७६ से गाथा ५५९ तक इन १४ गाथाग्रों में गृहीतिमिध्यात्व के ३६३ भेदों का कथन है। उन मिध्यादृष्टियों की जीव ग्रादि नवपदार्थों अथवा जीवादि साततस्वों में से प्रत्येक के विषय में किस-किसप्रकार एकान्त मान्यता है तथा ग्रस्ति-नास्ति ग्रादि सातभंग में से प्रत्येक के विषय में किसप्रकार की ग्रज्ञानता है तथा देव-राजा ग्रादि के सम्बन्ध में किसप्रकार वैनियक-मिध्यात्व है; इन सबका कथन है। गाथा ५९० एकान्तपौरुषवाद, गाथा ५९१ में एकान्तदैववाद, गाथा ५९२ में एकान्तसंयोगवाद ग्रौर गाथा ६९३ में एकान्तलोकवाद का कथन है।

यदि शास्त्रीजी ने या मेरे परम मित्र श्री श्र. जिनेन्द्रकुमार पानीपत ने ध्यानपूर्वक गोम्मटसार कर्मकाण्ड के उक्त प्रकरण को पढ़कर समभने का प्रयत्न किया होता तो वे कभी यह लिखने का साहस न करते कि गोम्मटमार में 'नवपदार्थ', 'सप्ततत्त्व', 'सप्तभंग' को मिथ्यात्व कहा है। श्री १०८ नेमिचन्द्रसिद्धान्तचक्रवर्ती महान् श्राचार्य के सम्बन्ध में हम जैसे तुच्छ प्रारिएयों को इसप्रकार के शब्दों का प्रयोग शोभा नहीं देता।

गोस्मटसारकर्मकाण्ड गाथा ८७७ में जीवादि नवपदार्थों में प्रत्येक पदार्थ के ग्रस्तित्व के सम्बन्ध में 'काल-वाद', 'ईश्वरवाद', 'ग्रात्मवाद', 'नियतिवाद' 'स्वभाववाद' इन पाँचों वादों में से प्रत्येक वादवाले 'स्वतः' 'परतः' 'नित्यपने' 'ग्रानित्यपने' से एकान्त मिथ्याकल्पना करते हैं। इसका कथन है। क्या इस गाथा में नवपदार्थों को मिथ्या कहा है या नवपदार्थों के ग्रस्तित्व के सम्बन्ध में भिन्न-भिन्न १८० एकान्त मान्यताग्रों को मिथ्या कहा है।

इन पाँचवादों में से एकबाद 'नियतिवाद' भी है जिसका स्वरूप गाथा ८८२ में कहा है। इस 'नियति-बाद' (जिसको वर्तमान में 'ऋमबद्ध पर्याय' से कहा जाता है) को भी एकान्तमिथ्यात्व कहा है। एकान्तमिथ्यात्व कहने का ग्रभिप्राय यह है कि वह 'नियतिवाद' अपने प्रतिपक्षी विरोधी 'ग्रनियतिवाद' की ग्रपेक्षा नहीं रखता।

१. तन्हा भिर्त्तादिही सध्ये वि णया सपयखपिडबद्धा । अण्णोण्णितिसया ३० सहितसम्मत्तस्थायं ॥ ( ज. ध. पु. १ पू. १४६ )

ध्यक्तित्व ग्रौर कृतित्व ] [ १२५९

'म्रनियति' निरपेक्ष सर्वथा 'नियति' एकान्तिमध्यात्व है, किन्तु सर्वथानियति न मानकर यदि 'स्यात्∽नियति' 'स्यात्⊸ अनियति' माना जावे तो 'नियति' ग्रपने विरोधी 'म्रनियति' की सापेक्षता के कारण 'सम्यक्नियति' है ।

यदि 'नियति' के विरोधी धर्म 'श्रनियति' को तो स्वीकार न करें, किन्तु नियति के साथ 'कालनय' 'ईश्वरनय' 'स्वभावनय' ग्रादि ग्रनेक नयों को स्वीकार करें तो भी मिथ्याएकान्त का दूषण दूर नहीं होगा, क्योंकि एक ही पदार्थ में दो विरुद्धधर्मी को स्वीकार करना ग्रनेकान्त है। इसीप्रकार 'श्रनियति' भी यदि 'नियति' से निरपेक्ष है तो वह भी मिथ्याएकान्त है। इसीप्रकार 'कालनय' 'ग्रकालन्य' 'ईश्वरनय' 'ग्रनीश्वरनय' 'स्वभावनय' 'ग्रस्वभावनय' 'पुरुषार्थनय' 'दैवनय' ग्रादि परस्पर विरुद्ध दो नयों को सापेक्षता की दृष्टि में सम्यक् कहे हैं ग्रीर निरपेक्षता की दृष्टि में मिथ्याएकांत कहा है। उपर्युक्त परस्परविरुद्ध दो नयों का कथन प्रवचनसार परिशिष्ट में है; वहाँ से जान लेना। जैनसिद्धान्त का मूल तत्त्व सम्प्रगनेकान्त है, उसको 'नियतिनिरपेक्ष ग्रनियति इत्यादि' से तो बाधा ग्राती है, किन्तु 'नियतिसापेक्ष ग्रनियति' से बाधा नहीं होती, ग्रिपितु पृष्टि होती है।

— पौ. म. 6-12-6 /V/ ही. एत. हास्त्री

- (१) भनेकान्त का स्वरूप व सप्त भंगी
- (२) सम्यगेकान्त व मिथ्येकान्त का स्वरूप
- (३) दो ग्रौर दो चार होते हैं; सर्वथा ऐसा कहना भूल है

शंका — बस्तु को अर्थात् इव्य को 'नित्य और अनित्य' ऐसा कहा जाता है, किन्तु इन दोनों में एक ही सत्य होगा, और अन्य केवल आरोप मात्र होगा, जो असत्य होगा। इन दोनों में 'नित्य' सत्य है, क्योंकि द्वव्या- पिक अर्थात् निश्चयनय का विषय है। 'अनित्य' कहना असत्य है, क्योंकि पर्यायाधिक अर्थात् व्यवहारनय का विषय है। समयसार में भी निश्चयनय को भूतार्थ और व्यवहारनय को अभूतार्थ कहा है। जैसे दो और दो ४ ही होते हैं, '४' या अन्य संख्याख्य नहीं होते, क्योंकि किसी भी प्रश्न का ठीक-ठीक उत्तर एक ही होता है, दो नहीं होते; इसीप्रकार वस्तुस्वरूप क्या है इसका ठीक-ठीक उत्तर एक यही होगा कि 'वस्तु नित्य ही है, अनित्य नहीं है'। 'नित्य भी है', 'अनित्य भी है' ऐसे दो उत्तर ठीक-ठीक नहीं हो सकते, यह तो संदेहात्मक उत्तर है। यदि यह कहा जावे कि इस उत्तर से ( वस्तु नित्य ही है, अनित्य नहीं है) एकांतमिध्यात्व का पोषण होता है और अनेकान्त का खंडन होता है, सो भी बात नहीं है, क्योंकि 'नित्य हैं इससे 'अस्ति' धर्म को स्वीकार किया गया है, 'अनित्य नहीं' इससे 'नास्ति' धर्म को स्वीकार करने से अस्तिनास्तिरूप अनेकान्त को स्वीकार किया गया अथवा 'वस्तुस्वरूप नित्य ही है' यह सम्यगेकान्त है। यदि सम्यगेकान्त को स्वीकार न किया जावेगा तो 'वस्तुस्वरूप अनेकान्तात्मक ही है ऐसा एकान्त आ जावगा।

समाधान—शंकाकार ने इस शंका में मात्र प्रपनी एक मान्यता रक्खी है जिसको युक्ति व दृष्टान्त के बल पर सिद्ध करने का प्रयत्न भी किया है किन्तु 'ग्रनेकान्त' तथा 'सम्यगेकान्त' का यथार्थस्वरूप न समभने के कारण ग्रापकी ऐसी एक भ्रमात्मक मान्यता होगई है।

श्री समयसार ग्रन्थ के स्याद्वादाधिकार में कहा है—"स्याद्वाद सब वस्तु के साधनेवाला एक निर्वाध ग्रर्हत्सर्वज्ञ का शासन है, वह स्याद्वाद सब वस्तुओं को अनेकांतात्मक कहता है, क्योंकि सभी पदार्थों का अनेकधर्म-रूप स्वभाव है। वस्तु को ज्ञानमात्रपने अनेकांत का ऐसा स्वरूप है कि 'जो वस्तु सत्स्वरूप है, वही वस्तु श्रसत्स्व- रूप है, जो वस्तु नित्यस्वरूप है वही वस्तु ग्रनित्यस्वरूप है', इसप्रकार एकवस्तु में वस्तुपने का निष्पादन करनेवाली परस्पर दो विरुद्ध शक्ति का प्रकाशन 'ग्रनेकान्त' है ।''

श्री समयसार ग्रन्थ में दी हुई अनेकान्त की व्याख्या अनुसार 'जो वस्तु नित्यस्वरूप हैं बहो वस्तु अनित्य-स्वरूप हैं अर्थात् वस्तु नित्य भी है अनित्य भी है।' ऐसा कहना होगा। 'वस्तु नित्य ही है, अनित्य नहीं' इसमें तो मात्र 'नित्य' धर्म को तो स्वीकार किया गया है और उसके विरोधीधर्म 'अनित्य' का निषेध करने से एकान्त-मिथ्यात्व का दोष आ जाता है।

'वस्तु नित्य है' इस वाक्य में वस्तु के 'नित्य' धर्म का कथन किया गया है, 'ग्रस्ति' धर्म का कथन नहीं किया गया। ग्रनेकान्त के लिये 'नित्य' धर्म के विरोधी 'ग्रनित्य' धर्म को स्वीकार करना ही होगा। वस्तु स्याद्-नित्य है, स्याद्वित्य है, स्याद्वित्यानित्य है, स्याद्वित्यानित्य है, स्याद्वित्यानित्य है, स्याद्वित्यानित्य है, स्याद्वित्यानित्य है, स्याद्वित्यानित्य है, इसप्रकार 'नित्य' धर्म की ग्रपेक्षा स्याद्वाद सप्तभंगी बन जाती है।

'वस्तु ग्रस्ति हैं' इस वाक्य में 'ग्रस्ति' धर्म की विवक्षा है। 'ग्रस्ति' का विरोधी 'नास्ति' है। ग्रनेकान्त के लिये 'वस्तु ग्रस्ति भी है नास्ति भी हैं', ऐसा स्वीकार करना होगा। ग्रस्तिधर्म की ग्रपेक्षा से भी सप्तभंगी बन जाती है। प्रत्येकवस्तु में ग्रनन्तधर्म हैं ग्रौर प्रत्येकधर्म ग्रपने विरोधीधर्म को लिये हुए वस्तु में रहता है। ऐसा ग्रनेकान्तात्मक वस्तु स्वभाव है जो जैनधर्म का मूल सिद्धांत है।

वस्तुस्वरूप सर्वथा ग्रनेकान्तात्मक हो ऐसा भी नहीं है वयों कि 'ग्रनेकांत' भी 'ग्रनेकांतरूप है। प्रमाण की ग्रपेक्षा ग्रनेकान्तरूप है ग्रीर ग्रपितनय की ग्रपेक्षा एकांतरूप है। (ज. ध. पु. १ पृ. २०७) श्री जयसेनाचायं ने प्रवचनसार की टीका के अन्त में भी कहा है—'परस्पर सापेक्षानेकनयेः प्रमीयमाणं व्यवह्रियमाणं क्रमेण मेचकस्व-भाव विवक्षितंकधर्मव्यापकत्वादेकस्वभावं भवति। तदेव जीवद्रव्यं प्रमाणेन प्रभीयमाणं मेचकस्वभावानामनेकधर्माणां ग्रुपपद्व्यापकचित्र पटवदनेकस्वभावं भवति। अर्थात्—परस्पर सापेक्षनयों की ग्रपेक्षा क्रम से विवक्षित एक—एक धर्म को धारण करने से एकस्वभाववाला है ग्रीर प्रमाण से ग्रुपपदनेकधर्म धारण करने से ग्रनेक स्वभाववाला है। इसप्रकार 'ग्रनेकान्त' में एकान्त का दोष नहीं ग्राता।

यदि विविक्षितनय अपने जिरोधीनय की अपेक्षा रखता है, भले ही वह विरोधीनय गौण हो, तो वह सुनय है। यदि वह नय परस्पर सापेक्ष नहीं है तो वह कुनय है। सुनय का विषय सम्यगेकान्त है, क्योंकि वह अपने विरुद्धधर्म की अपेक्षा रखता है। बिना अपेक्षा के सर्वथा एकान्त कहना सम्यगेकान्त न होकर मिथ्याएकान्त है। कहा भी है—'सम्यगेकांतो हेनुविशेषसामर्थ्यपेक्षः प्रमाणप्ररूपितार्थंकदेशादेशः। एकात्मावधारऐन अन्याशेषनिराक्तरण-प्रवणप्रणिधिमिथ्यंकान्तः।' (रा. वा. अ. १ सू. ६ वा. ६)

#### शंका-क्या व्यवहारनय असत्यार्थ है ?

समाधान - द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक दोनों ही नय ग्रपने-ग्रपने विषयभूत एकधर्म की मुख्यता से वस्तु का बोध ग्रयांत् ज्ञान कराते हैं। कहा भी है— 'प्रमाणनयेरिधगमः।' (त. सू. प्र. अ. सू. ६) 'जिसप्रकार प्रमाण से वस्तु का बोध होता है उसीप्रकार नथवाक्यों से भी वस्तु का बोध होता है।' (ज. ध. पृ. १ पृ. २०९)। सभी नय ग्रपने-श्रपने विषय का कथन करने में समीचीन हैं ग्रीर दूसरे नयों का निराकरण करने में मूढ़ हैं ग्रतः ग्रनेकान्त के ज्ञाता पुरुष 'यह नय सच्चा ग्रीर यह नय सूठा है' इसप्रकार का विभाग नहीं करते।

( ज. ध. पु. १ पृ. २५७ )

वस्तु का लक्षण 'सत्' है ग्रीर 'सत्' उत्पाद-व्यय-धीव्यात्मक होता है (त. सू. अ. ५ सूत २९-३०)। इसमें से धीव्य का (जो द्रव्यायिकनय का विषय है) वस्तु के साथ त्रैकालिक तादात्म्यसंबंध है, क्योंकि यह वस्तु की सर्वग्रवस्थाग्रों में तादात्म्यरूप से व्याप्त होकर रहता है। पर्यायाधिकनय का विषय, उत्पादव्ययात्मक पर्यायका वस्तु के साथ कथं वित् तादात्म्यसंबंध है, क्योंकि वह वस्तु की मात्र एक अवस्था में तादात्म्यरूप से व्याप्त होकर रहती है सर्वग्रवस्था में व्याप्त होकर नहीं रहती। द्रव्याधिक अथवा निश्चयनय का विषयभूत 'धीव्य' अर्थात् 'सामान्य' का वस्तु के साथ त्रैकालिक तादात्म्यसम्बन्ध होने से वह त्रैकालिक सत्यार्थ है ग्रथित् त्रैकालिक रहनेवाला है। पर्यायाधिक अथवा व्यवहारनय का विषयभूत 'पर्याय' ग्रथित् 'विशेष' का वस्तु के साथ कथं चित् तादात्म सम्बन्ध होने से ग्रसत्यार्थ, (कथं वित् सत्यार्थ है) अर्थात् हमेशा रहने वाला नहीं है। यहाँ पर 'ग्रसत्यार्थ' में 'ग्र' का निष्धात्मक प्रथ नहीं ग्रहण करना चाहिये किन्तु 'ईषत्' ग्रथं में ग्रहण करना चाहिये (रा. बा. अ. = सू. ९ वा. ३)। इस दिव्य से समयसार गाथा ११ में व्यवहारनय को ग्रभूतार्थ और निश्चयनय को भूतार्थ कहा है। स. सा. गाथा ६१ की टीका तथा प्र. सा. गाथा द के स्वाध्याय से समक्त में ग्राजाता है। ग्रतः इस विषय को समक्त के लिये उक्त गाथाओं का ग्रध्ययन ग्रवश्य करना चाहिये।

वस्तु का स्वरूप क्या है ? 'ग्रनेकान्त' इसका यह एक सत्य उत्तर है। ग्रन्वयधर्म और व्यतिरेकधर्म के तादात्म्यरूप होने से 'ग्रनेकान्त' जात्यन्तररूप है (ज. ध. पु० १ पृ० २४६)। जीव ग्रनेकान्तात्मक है, जात्यान्तर-भाव को प्राप्त है (ज० ध० पु० १ पृ० ४४)।

शंकाकार ने 'दो और दो चार' का द्रष्टान्त देकर एकान्त को सिद्ध करने का प्रयस्न किया है, किन्तु यह द्रष्टान्त भी एकान्त को सिद्ध करने में ग्रसमर्थ है। दो ग्रीर दो जोड़ने की ग्रपेक्षा ग्रयवा गुणा की ग्रपेक्षा चार होते हैं, किन्तु सर्वथा 'दो ग्रीर दो' 'चार' नहीं होते, क्योंकि घटाने की ग्रपेक्षा 'दो' ग्रीर 'दो' शून्य होता है ग्रथवा 'दो' ग्रीर 'दो' परस्पर मिलने की ग्रपेक्षा (२२) बाईस हो जाते हैं, भाग की ग्रपेक्षा 'दो' ग्रीर 'दो' एक हो जाता है। अतः 'दो' ग्रीर 'दो' को सर्वथा चार कहना बड़ी भारी भूल है।

'वस्तु नित्य है' यह सत्य है, 'वस्तु स्नित्य है' यह असत्य है, इसप्रकार की कल्पनामात्र एकान्तिमध्या-दिव्यों के हृदय में उत्पन्न हुआ करती है। अनेकान्तवादी अर्थात् सम्यग्दिव्य तो वस्तु को तित्यानित्यात्मक आत्य-स्तरस्वरूप मानता है। अनेकान्त जैनधर्म का मूल सिद्धान्त है। अतः नियति ( कमबद्धपर्याय ) अनियति आदि किसी एक विषय में भी एकान्त का आग्रह नहीं करना चाहिए।

—जं. ग. 27-12-62/IX/ हीरालाल

### तकं से ऋसिद्ध बात भी प्रमाण हो सकती है

शंका - जो बात तर्क से सिद्ध न हो उसे क्यों माना जावे ?

समाधान — जो बात प्रमाण सिद्ध है उसको मानना चाहिये। वह प्रमाण प्रत्यक्ष और परोक्ष दो प्रकार का है। परोक्षप्रमाण भी स्मृति, प्रत्यभिज्ञान, तर्क, अनुमान और आगम के भेद से पाँच प्रकार का है । जिसप्रकार तर्क व अनुमान प्रमाण है उसीप्रकार प्रत्यक्ष, स्मृति, प्रत्यभिज्ञान और क्रागम भी प्रमाण हैं। जैसे कोई भोग से

१. "तर्हुं हा ॥ १ ॥ प्रत्यक्षेतरभेदात् ॥ २ ॥" ( पर्शक्षामुख अध्याय २ ) ।

२. प्रत्यक्षादिनिमित्तं स्मृतिप्रत्यभित्रानतकानुमानागमभेरम् । [ ३।२ प० पु० ]

प्राप्त हुए अपने पूर्व आनन्द का स्मरण कर रहा हो, ऐसे स्मृतिज्ञान को क्या तर्क द्वारा सिद्ध किया जा सकता है? 'श्रम्नि उष्ण है' यह प्रत्यक्षप्रमाण से जाना जाता है। क्या ग्रम्नि का उष्णपना किसी तर्क से सिद्ध हो सकता है? तर्क से सिद्ध न होने पर भी प्रत्यक्ष व स्मृतिप्रमाण के द्वारा सिद्ध है, ग्रतः स्वीकार करना चाहिये। उसीप्रकार परमाणु ग्रादि सूक्ष्मपदार्थ तथा राम, रावण श्रादि कालान्तरितपदार्थ, मेरु-स्वर्ग-नरक ग्रादि क्षेत्रान्तरितपदार्थ भी तर्क के विषय नहीं हैं। वे ग्रागमप्रमासा से मानने योग्य हैं। ग्रागम तर्क का विषय नहीं है।

( ध॰ पु॰ १ पृ॰ २०६ व १७१; पु॰ १४ पृ॰ १४१ )

सर्वज्ञ के वचन को आगम कहते हैं । जिस आगम का अरहंत ने अर्थरूप से व्याख्यान किया है, जिसको भगाधर ने धारण किया है, जो ज्ञान-विज्ञान गुरु-परम्परा से चला आ रहा है, जिसका पहले का वाच्यवाचक भाव आभी तक नष्ट नहीं हुआ है और जो दोषावरण से रहित तथा निप्रतिपक्ष सत्य स्वभाववाले पुरुषों के द्वारा व्या- ख्यान होने से अद्धा के योग्य है ऐसे आगम की आज भी उपलब्धि होती हैं। (ध.पु. १९६)

मात्र तर्क से सिद्ध वस्तु ही मानने योग्य नहीं है, किन्तु प्रत्यक्ष आगमप्रमाण के द्वारा जानी गई वस्तु भी मानने योग्य है। यदि ऐसा न माना जावेगा तो मात्र तर्क-प्रमाण ही रह जावेगा और इसके प्रतिरिक्त धन्य प्रमाणों का प्रभाव हो जायगा। और जो वस्तु तर्क का विषय नहीं उसके भी ध्रभाव का प्रसंग आजायगा, किन्तु उनका स्रभाव है ही नहीं, क्योंकि प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों से उनका सद्भाव सिद्ध है।

— जं. ग. 10-10-63/IX/ गु**लवारी**सास

### सम्यवस्थाभाव तुच्छाभावरूप नहीं है

शंका — अनादिकाल से सम्यक्पर्याय का अभाव है। उस अभाव का अभाव होने पर सम्यक्त्व की उत्पत्ति होती है। अभाव तो अवस्तु है फिर अभाव का अभाव कैसे सम्भव है ?

समाधान—ग्रभाव तुच्छाभावरूप नहीं है, किन्तु भावान्तर से सद्भावरूप है।

''भावान्तरस्वभावत्वादभावस्य भावन्तरस्वभावो हि ववचित्तु व्यपेक्षया घटाभावस्य कपासस्वभाववत्'' —प्र. र. मा. पृ. ३७

श्रभाव भी भावान्तरस्वभाववाला होता है, तुच्छाभावरूप नहीं। घट का ग्रभाव कपाल के सद्भावरूप है। इसीप्रकार सम्यक्त्व का ग्रभाव मिथ्यात्व के सद्भावरूप है। ग्रतः मिथ्यात्व के ग्रभाव से सम्यक्त्व की उत्पत्ति होती है।

—जं. ग. 7-1-71/VII/ रो. ला. मित्तल

#### द्रव्यत्व, सत्त्व तथा जीवस्य में परस्पर मिन्नस्याऽमिन्नस्य

शंका-द्रव्यत्व, सत्ता और जीवत्व ये तीनों अभिन्न हैं या इनमें कोई भेद है ?

समाधान द्रव्यत्व, सत्ता और जीवत्व ये तीनों जीवद्रव्य के पारिएशभिकभाव हैं। इस तीनों में संज्ञा, लक्षण, प्रयोजन की अपेक्षा परस्पर भेद है, किन्तु प्रदेशभेद नहीं है, क्योंकि ये तीनों जीवद्रव्य के आश्रय हैं।

१. 'सर्वजनन तावदागमः ।' ( समयसार गाथा ४४ आत्महवाति टीका ) ।

- (१) द्रव्यत्व, सत्ता, जीवत्व ये तीनों शब्द भिन्न-भिन्न हैं ग्रतः संज्ञा की ग्रपेक्षा इन तीनों में भेद है।
- (२) 'द्रव्यत्व' का लक्ष्मण इसप्रकार है—'द्रव्यस्य भावो द्रव्यत्वम्, निजनिजप्रदेशसमूहैरखण्डवृत्या स्वभाव-विभावपर्यायान् द्रवितिद्रोध्यति अदुद्र्वदिति द्रव्यम् ।' आलापपद्धति सूत्र ९६

अर्थ — जो श्रपने-ग्रपने प्रदेशसमूह के ढ़ारा ग्रखण्डपने से भ्रपने स्वभाव-विभावपर्यायों को प्राप्त होता है, होवेगा, हो चुका है, वह द्रव्य है। उसद्रव्य का जो भाव है वह द्रव्यत्व है। यहां पर वस्तु के सामान्यअंग को द्रव्यत्व कहते हैं, क्योंकि वह सामान्य ही विशेषों (पर्यायों) को प्राप्त होता है।

#### 'स्वमाक्लाभावच्युतत्वादस्ति स्वभावः ॥१०६॥' आलापपद्धति

अर्थ जिसद्रव्य का जो स्वभाव है उस स्वभाव से कभी भी च्युत नहीं होना, वह ग्रस्ति स्वभाव (सत्तास्वभाव) है।

'जीवत्वं चैतन्यमित्यर्थः ।' सः सि. २१७ । जीवत्व का स्रर्थ चैतन्य है ।

इसप्रकार इन तीनों के लक्षण भिन्न-भिन्न हैं। द्रव्यत्व से प्रयोजन वस्तुके सामान्य अंश से है। सत्ता से प्रयोजन वस्तु के श्रस्तित्व का है। जीवत्व से प्रयोजन चैतन्यभाव का है। ग्रतः इन तीनों का प्रयोजन भिन्न-भिन्न है। तथापि इन तीनों में प्रदेशभेद नहीं है। कहा भी है—

### गुणपज्जयदो दव्वं स्थ्वादो ण गुणपञ्जया भिष्णा । जह्या तह्या भणियं स्थ्वं गुणपञ्जयमणव्णं ॥४२॥ [नयचऋ]

अर्थ — गुरा व पर्याय से द्रव्य और द्रव्य से गुरा व पर्याय भिन्न नहीं है स्रथीत् प्रदेशभेद नहीं है। इसलिये गुरा व पर्याय से द्रव्य को स्रनन्य कहा है, स्रथीत् गुरा स्रीर गुरा में स्रभेदस्वभाव कहा है।

---जॅ. ग. । । • 5-72/VII/......

### "श्रतत्ता" वस्तु का धर्म कैसे है ?

शंका-पररूप से जो वस्तु की असत्ता मानी गई है वह स्व का धर्म कैसे हो सकता है ? समाधान-प्रत्येक वस्तु अनेकान्तात्मक है । कहा भी है--

''स्याद्वादो हि समस्त वस्तुतत्त्वसाधकमेकमस्खलितं शासनमहंत्सर्वज्ञस्य । स तु सर्वमनेकांतात्मकमित्यतु-शास्ति, सर्वस्थापि वस्तुनोऽनेकांतस्वभावत्वात् ।'' स. सा. आत्मख्याति स्याद्वादाधिकार

अर्थ —स्याद्वाद समस्त वस्तुश्रों के स्वरूप को सिद्ध करनेवाला, ग्रहंत्सर्वज्ञ का एक ग्रस्खिलतशासन है। वह स्याद्वाद उपदेश करता है कि सर्व ग्रनेकान्तात्मक है, क्योंकि समस्त वस्तु ग्रनेकान्त स्वभाववाली हैं।

ग्रनेकान्त का लक्ष्मण निम्नप्रकार है-

"एकवस्तुवस्तुत्वनिष्पादक परस्परविरुद्धशक्तिद्वयप्रकाशनमनेकान्तः ।

अर्थ--एक वस्तु में वस्तुत्व को उपजानेवाली परस्परविरुद्ध दो शक्तियों का प्रकाशित होना भ्रनेकांत है।

जैसे 'यदेवंकंतदेवानेकं यदेव सत्तदेवासत्।' अर्थात् जो वस्तु एक है वही वस्तु अनेक है। जो वस्तु सत्-रूप है वही वस्तु असत्रूप है। यदि द्रव्य की अपेक्षा वह वस्तु एक है तो गुणपर्याय की अपेक्षा वही वस्तु अनेक हैं। स्वचतुष्टय की अपेक्षा जो वस्तु सत्रूप है, वही वस्तु परचतुष्टय की अपेक्षा असत् है। यदि परचतुष्टय की अपेक्षा वस्तु सत्रूप हो जावे तो संकरदोष आजायगा। पढरूप परचतुष्टय की अपेक्षा भी घट सत्रूप हो जावे तो घट और पट दोनों एक हो जायेंगे। दोनों में कोई भेद नहीं रहेगा। पट की अपेक्षा घट असत् है।

''वस्तु एक है, अनेक नहीं है" ऐसा म्रनेकान्त का स्वरूप नहीं है।

— जै. म. 26·2-70/iX/ हो. ला. मि.

### प्रत्यक्ष पदार्थों का ज्ञान भी प्रत्यक्ष है

शंका—आप्तपरीक्षा कारिका मम के अर्थ में पृ. २०६ पर तथा कारिका ९६ के अर्थ में पृ. २१४ पर 'निश्चित' शब्द आया है। वहाँ पर निश्चित का क्या अर्थ है ?

समाधान- पृ. २०६ पर 'सुनिश्चित प्रत्यक्षपदार्थ' शब्द है। ग्रथित् प्रत्यक्षपदार्थों का निश्चितरूप से प्रत्यक्षज्ञान है। पृ. २९४ पर प्रमेयपना हेतु का ग्रन्वय ग्रच्छी तरह निश्चित है। 'इन दोनों स्थलों पर निश्चित' से ग्रभिप्राय 'निःसंदेह' का है।

- जै. ग. 6-1-72<sub>/</sub>VII/

### 'ही' शब्द एकान्त का स्रोतक है अथवा अनेकान्त का ?

शंका-'ही' शब्द एकान्त का छोतक है अथवा अनेकान्त का ?

समाधान—'एव' भ्रयात् 'ही' क्ष<sup>द</sup>द एकान्त का द्योतक है ग्रौर 'स्यात्' 'कथाङ्चत्' शब्द ग्रनेकान्त के द्योतक हैं। क्योंकि इनमें ग्रन्यधर्मों की सापेक्षता रहती है। **पं.का. गाया १४ की टीका में श्री जयसेनाचार्य** ने कहा भी है—

"स्यादिस्त द्रव्यमिति पठनेन प्रमाणसप्तभंगी शायते । कथमिति चेत् ? स्यादस्तीति सकलवस्तु प्राहकत्वा-त्प्रमाणवाष्यं स्यादग्त्येव द्रव्यमिति वस्त्वेकदेशग्राहकत्वाप्रयवाष्यं । तथाचोक्तं — सकलादेशः प्रमाणाधीनो विकला-देशो नयाधीन इति अस्ति द्रव्यमिति दुःप्रमाण-वाष्यं । अस्त्येव द्रव्यमिति दुर्नयवाष्यं । एवं प्रमाणादिवाष्यचतुष्टय-व्याख्यानं बोद्धव्यं ।"

'स्यात् द्रव्य है' इत्यादि, ऐसा पढ़ने से प्रमाण सप्तभंगी जानी जाती है, क्योंकि 'स्यादस्ति' यह वचन सकल वस्तु को ग्रहण करनेवाला है, इसलिये प्रमाण वाक्य है। 'स्यादस्ति एव द्रव्यम्' अर्थात् 'द्रव्य स्यात् ग्रस्ति-रूप ही है' ऐसा वचन वस्तु के एकदेश को ग्रर्थात् उसके मात्र 'ग्रस्तित्व-स्वभाव' को ग्रहण करनेवाला है, यह नय वाक्य है। कहा भी हैं सकलादेश प्रमाणाधीन है और विकलादेश नयाधीन है। 'अस्ति द्रव्यं' यह दुःप्रमाण वाक्य है व 'अस्ति एव द्रव्यं' यह दुर्नय वाक्य है, क्योंकि अन्यधर्मी की सापेक्षता का द्योतक ऐसे 'स्यात्' शब्द के प्रयोग का अभाव है यहाँ प्रमाण, दुःप्रमाण, नय, दुर्नय के चार वाक्यों का व्याख्यान है।

अनेकान्तोऽप्यनेकान्तः प्रमाणनयसाधनः। अनेकान्तः प्रमाणात्ते तदेकान्तोऽपितान्नयात् ॥ (वृहत्स्य. श्लोक १०३) व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ १२६५

हे जिन ! आपके मत में प्रमाण और नय से सिद्ध होता हुआ अनेकान्त भी अनेकान्तरूप है, क्योंकि प्रमाण की अपेक्षा वह ग्रनेकान्तरूप है ग्रौर अपितनय की ग्रपेक्षा एकान्तरूप है।

सम्यगनेकान्त, सम्यगेकान्त, सिथ्या-अनेकान्त, मिथ्या-एकान्त के भेद से वचन चार प्रकार के होते हैं। जो वचन अन्यधर्मों व अन्यनयों से निरपेक्ष होते हैं वे मिथ्या हैं ग्रौर जो सापेक्ष होते हैं वे सम्यक् हैं। श्री समन्त-भद्राचार्य ने कहा भी है—

### "निरपेक्षा नया मिथ्यासापेक्षा वास्तु तेऽर्थकृत्।"

जो नय निरपेक्ष (प्रतिपक्षी धर्म के सर्वथा निराकरणारूप) होते हैं वे ही मिथ्यानय (दुनंय) होते हैं। सापेक्षनय (जो कि प्रतिपक्षीधर्म की उपेक्षा अथवा उसे गौरा किये होते हैं) मिथ्या न होकर सम्यक्नय होते हैं, उनके विषय प्रर्थ-कियाकारी होते हैं, इसलिये उनके समूह के वस्तुपना सुधटित है।

### मिच्छादिट्टी सब्बे नि णया सपक्खपडिबद्धा । अण्णोण्णणिस्सिया उण सहंति सम्मत्तसङ्भावं ।।

केवल अपने-श्रपने पक्षसे प्रतिबद्ध ये सभी नय मिथ्यादिष्ट हैं; परन्तु यदि ये सभी नय परस्पर सापेक्ष हों तो समीचीन पने को प्राप्त होते हैं अर्थात् सम्यग्दिष्ट होते हैं।

'जैसे पिता ही है' यह बचन मिथ्या है, क्योंकि यह बचन निरपेक्ष होने से इसमें अन्य धर्मों का निराकरण् है। यदि यह कहा जावे कि 'पुत्र की ग्रपेक्षा पिता ही है' यह बचन सम्यक् है, क्योंकि यह कथन पुत्र की सापेक्षता लिए हुए है। इसलिए वही मनुष्य अपने पिता की ग्रपेक्षा पुत्र भी है यह बात अनिपत अर्थात् गौए है।

'पिता भी है' यह वचन सम्यगनेकान्त है, क्योंकि 'भी' शब्द से पिता के ग्रतिरिक्त अन्य समस्त धर्मी का ग्रहण हो जाता है। 'पुत्र की अपेक्षा पिता भी है' यह मिथ्याग्रनेकान्त है, क्योंकि पुत्र की अपेक्षा 'पिता' धर्म के अतिरिक्त ग्रन्यधर्म संभव नहीं है और 'भी' शब्द अन्यधर्मी का द्योतक है।

इसप्रकार प्रमारा, दुःप्रमारा, नय, दुर्नय वाक्यों को जानकर सम्यगनेकान्त श्रीर सम्यक्नय वाक्यों का प्रयोग होना चाहिये ।
——जे. ग. 26-10-72/VII टो. ला. मि.

#### स्याद्वाद व श्रनेकान्त में श्रन्तर

#### शंका — स्याद्वाद और अनेकान्त में क्या अन्तर है ? नय की अपेक्षा दोनों रखते हैं ?

समाधान—'भ्रानेकान्त' का अर्थ है 'भ्रानेक' बहुत अनन्त । 'ग्रान्त' का अर्थ 'धर्म' है । जिसमें बहुत से विरोधी धर्म हों उसको 'भ्रानेकान्त' कहते हैं । 'स्याद्वाद'—'स्यान' का अर्थ 'कथंचित्' 'किसी अपेक्षा से' । 'वाद्' का अर्थ 'कहना' । 'स्याद्वाद' का अर्थ हो गया कथंचित् अथवा किसी अपेक्षा से कहना । यद्यपि नय की अपेक्षा से स्याद्वाद और भनेकान्त दोनों हैं, किन्तु 'भ्रानेकान्त' चस्तुस्वभाव को द्योतन करता है और 'स्याद्वाद' इन अनेक धर्मों में से किसी एकधर्म के कहने के ढंग को बतलाता है । 'स्यात्' शब्द यह निश्चितरूप से बताता है कि वस्तु केवल इस धर्मवाली ही नहीं है उसमें इसके अतिरिक्त अन्य भी धर्म हैं । इसप्रकार स्याद्वाद और अनेकान्त में अंतर है । अनन्तधर्मात्मक वस्तु का निर्दु ब्टरूप से कथन करनेवाली भाषा स्याद्वादरूप होती है ।

—जॅ. स. 20-11-58/V/ कपूरीदेवी, गया

- १. कथंचित श्राग्न पानी को गर्म करती है, कयंचित् नहीं।
- २. कथंचित् कुन्दकुन्द समयसार के कर्ता हैं, कथंचित् नहीं।
- ३. कथंचित् एक द्रव्य की किया दूसरा द्रव्य करता है।

शंका - अग्नि पानी को गर्म नहीं करती, क्योंकि एक द्रव्य दूसरे द्रव्य की किया को नहीं करता?

समाधान— ग्राग्नि पानी को गर्म नहीं करती ऐसा एकान्त नहीं है, क्यों कि एकग्राम पानी को एकडिग्री सेन्टीग्रेड गर्म करने के लिये एक कलरी तापमान की ग्रावश्यकता होती है। यह एक कलरी तापमान जल में तो है नहीं। इसके लिये इसको तो ग्राग्नि ग्रादि उष्णपदार्थों की ग्रावश्यकता होगी। ग्राग्नि ग्रादि उष्णपदार्थों के बिना जल स्वयं गर्म नहीं हो सकता। श्रतः ग्राग्नि पानी को गर्म करती है इसमें कोई बाधा भी नहीं है। यह व्यवहारनय का विषय है, क्यों कि 'उष्ण्' जल की पर्याय है ग्रीर पर्याय व्यवहारनय का विषय है।

श्री जिनेन्द्र भगवान दिव्यध्वित के कत्ता हैं और श्री कुन्दकुन्दाचार्थ समयसार ग्रादि ग्रन्थ के कर्ता हैं ग्रान्थ इनमें प्रमासाता का ग्रभाव हो जायगा । इस पर भी यदि किसी को शंका हो तो मदिरापान करके देख लेवे कि मदिरा उसको उन्मत्त करती है या नहीं । इसप्रकार एक द्रव्य की किया को दूसरा द्रव्य करता है, किन्तु उपादानरूप से एकद्रव्य दूसरे द्रव्य की किया को नहीं करता, क्योंकि एकद्रव्य दूसरे द्रव्यरूप नहीं हो जाता।

—जै. ग. 12-12-66/VII/ ज. प्र. म. कु.

### कथंचित् ग्रसत् का उत्पाद व सत् का विनाश

शंका — असत् का कभी उत्पाद नहीं होता और सत् का कभी विनाश नहीं होता। यह सिद्धांत किस अपेक्षा से हैं ?

समाधान — ग्रसत्द्रव्य का कभी उत्पाद नहीं होता ग्रौर सत्द्रव्य का कभी विनाश नहीं होता है, क्यों कि द्रव्य श्रनादिअनन्त है किन्तु पर्यायें उत्पन्न भी होती हैं और नष्ट भी होती हैं, अतः पर्याय की अपेक्षा असत् का उत्पाद ग्रौर सत् का विनाश भी होता है। द्रव्य ग्रौर पर्याय की सापेक्षता से इन दोनों कथनों में कोई विरोध नहीं है? श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी है।

#### एवं सदो विणासो असदो जीवस्स होइ उप्पादो । इदि जिजवरेहि भणिदं अण्णोण्णविरुद्धमविरुद्धं ॥

इसप्रकार पर्यायद्दित्व से जीव के सत् का विनाश और असत् का उत्पाद होता है ऐसा जिनेन्द्रभगवान ने कहा है। यद्यपि यह कथन द्रव्यद्दित्व ( सत् का नाश नहीं; असत् का उत्पाद नहीं ) के विरुद्ध है, तथापि सापेक्षता में यह कथन विरुद्ध भी नहीं है।

इसप्रकार असत् का उत्पाद नहीं होता और सह् का नाश नहीं होता, ऐसा एकान्त नहीं है। अपनी-अपनी अपेक्षा से दोनों कथन मत्य हैं। 'सांख्य' यह मानते हैं कि असत् का उत्पाद नहीं होता और सत् का नाश नहीं होता है, इसलिये वे द्रव्य को कूटस्थ नित्य मानते हैं, किन्तु अनेकान्तवादी जैन तो द्रव्य नित्यानित्यात्मक मानते हैं।

--- जॉ. ग. 14-2-66/IX/ इ. ला. जॅन

- १. एक द्रव्य का धर्म कथंचित् दूसरे द्रव्य में हो जाता है।
- २ संसारी जीव कथंचित् रूपी अथवा मूर्तिक या पुद्गल है।

शंका — जीव और पुद्गल के निमित्त-नैमित्तिकसम्बन्ध के विषय में कुछ को ऐसा भ्रम क्यों होता है कि जीव के गुण व धर्म पुद्गल में चले जाते हैं और पुद्गल के गुण-धर्म जीव में चले जाते हैं ?

समाधान भ्रम का कारण मिध्योपदेश की प्राप्ति तथा मिथ्या मान्यता है। ऐसा भी एकान्त नहीं है कि जीव के धर्म पुद्गल में न जाते हों ग्रौर पुद्गल के धर्म जीव में न जाते हों। जब हम प्रातः जिनमन्दिर में जाते हैं तो वहाँ पर हमको जिनबिम्ब में वीतरागता के दर्शन होते हैं। यदि जिनबिम्ब में वीतरागता के हमको दर्शन न होते तो आर्षग्रन्थों में जिनबिम्ब स्थापना का उपदेश न दिया जाता। वीतरागता ग्रात्मा का धर्म है जिसका दर्शन पुद्गलमयी जिनबिम्ब में होता है।

'मूर्त' पुद्गल द्रव्य का गुरा है, क्योंकि 'रूपिणः पुद्गलाः ॥४।४॥' ऐसा सूत्र वाक्य है । किन्तु जीव अनादिकाल से कर्मबन्धन से बंधा हुन्ना है इसलिये वह मूर्तभाव को प्राप्त हो जाता है ।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने तत्त्वार्थसार में कहा भी है---

तया च मूर्तिमानात्मा, सुराभिभवदर्शनात्। नह्यमूर्तस्य नभसो, मदिरा मदकारिणी॥१९॥ बंध-अधिकार

आत्मा मूर्तिक है, क्योंकि उस पर मदिरा का प्रभाव देखा जाता है, ग्रमूर्तिक श्राकाश में मदिरा मद को उत्पन्न नहीं करती है।

श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती आचार्य ने भी गी. सा. जी. गा. ५६३ में कहा है---

'संसारत्या रूवा कम्मविमुक्का अरूवगमा।'

संसारीजीव रूपी ( मूर्तिक ) हैं, और कर्मरहित सिद्धजीव अपूर्तिक हैं।

'रूपिष्ववधेः' इस सूत्र द्वारा यह बतलाया गया है कि अवधिज्ञान का विषय मूर्तपदार्थ है। संसारीजीव भी कर्मबंध के वश से पुद्गलभाव को प्राप्त हो जाने से अर्थात् मूर्त हो जाने से अवधिज्ञान का विषय बन जाता है। कहा भी है—

''कम्मसंबंधवसेण पोग्गलभावमुवगय जीवदव्याणं च पच्चक्खेण परिच्छित्त कुणइ ओहिणाणं ।''

ज. ध. पू. १ पू. ४३

अर्थ कर्मसम्बन्ध के वश से पुद्गलभाव को प्राप्त हुए जीवों को जो प्रत्यक्षरूप से जानता है वह जीव है।

'अणंताणंतविस्सासुवचयसहिदकम्मपोग्गलक्खंधो सिया जीवो, जीवादो पुधभावेण तदणुवलंभादो ।' धः पु. १२ पु. २९६

अर्थ अर्थ अनन्तानन्त विस्नसोपचयसहित कर्मपुद्गलस्कन्ध कथंचित् जीव है, क्योंकि वह जीव से पृथक् नहीं पाया जाता है।

'सरीरागारेण हिन्कम्मणोकम्मक्खंधाणि णोजीवा, णिज्वेयणत्तावो । तत्य हिन्जीवा वि णोजीवा, तेसि तत्तो भेदाभावादो ।' ध. पु. १२ पृ. २९७ अर्थ — शरीराकार से स्थित कर्म व नोकर्मस्वरूप स्कन्धों को अजीव कहा जाता है, क्योंकि वे चैतन्यभाव से रहित हैं। उनमें स्थित जीव भी ग्रजीव है, क्योंकि उसका उनसे भेद नहीं है।

इसप्रकार कर्मपुद्गलस्कन्धों को कथंचित् जीव और जीवको कथंचित् अजीव बतलाया है।

श्री देवसेनाचार्य ने आलापपद्धति में भी कहा है कि जीव श्रीर पुद्गल दोनों के चेतन-श्रचेतन, मूर्त-श्रमूर्त इन चारों स्वभावों सहित २१ स्वभाव होते हैं।

#### 'जीवपुद्गलयोरेकविशति ॥ २९ ॥

जीव में स्नौर पुर्गल में इक्कीस-इक्कीस स्वभाव होते हैं।

इसप्रकार एकद्रव्य का धर्म कथंचित् दूसरे द्रव्य में भी हो जाता है।

—जॅ. ग. 2-12-71/VIII/ हो. सा. मि.

### संसारी जीव कथंचित मूर्त है, कथंचित् ध्रमूर्त

शंका — मई १९६४ के सन्मतिसन्देश पृ. सं. ६२ पर लिखा है — 'व्यवहारनय से संसारी जीव को मूर्स' बतलाया है, किन्तु उसको न समझकर यह मानना कि यथार्थ में जीव मूर्त है, स्वरूपविपर्यास है।' क्या संसारीजीव मूर्त नहीं है ? यदि संसारी जीव यथार्थ में मूर्त नहीं है तो पूर्वकालीन आचार्यों ने अयथार्थ कथन क्यों किया ?

समाधान - भगवान् की दिष्यध्वनि में दो नयों के अधीन कथन हुआ है--'द्वौ हि नयौ भगवता प्रणीतौ द्वट्याधिकः पर्यायाधिकश्च । तत्र न खलु एकनयायत्ता देशना, किंच तदुभयायत्ता ।' [पं. का. गा. ४ टीका ]

अर्थ — भगवान् ने दो नय कहे हैं। द्रव्याधिक (निश्चय ) श्रीर पर्यायाधिक (व्यवहार )। वहाँ कथन एकनय के अधीन नहीं है, किन्तु दोनों नयों के अधीन होता है।

संसारिणो मुक्ताश्च [त. सू. २-१०], सूत्र द्वारा जीवों के संसारी और मुक्त; ये दो भेद पर्याय की ग्रपेक्षा कहे हैं। यह भी व्यवहारनय का विषय है, निश्चयनय का विषय नहीं है।

### ववहारेण दु एदे जीवस्स हवंति वण्णमादीया । गुणहाणंता भावा ण दु केई णिच्छ्रयणयस्स । [ स. सा. गा. ५६ ]

अर्थ — ये जो वर्णादि गुरास्थानपर्यन्त २९ भाव कहे गये हैं, वे व्यवहार नय से तो जीव के होते हैं, परन्तु निश्चयनय से इनमें से कोई भी जीव के नहीं हैं।

### जीवे कम्मं बद्धं पुट्टं चेदि ववहारणय भणिदं। (स. सा. १४१)

अर्थ — जीव में कर्म बद्ध तथा स्पृष्ट ( स्पिशत ) हैं, ऐसा व्यवहारनय का वचन है, अर्थात् व्यवहारनय से जीव संसारी है, परन्तु निश्चयनय से जीव संसारी नहीं है ।

जीव की बद्ध अवस्था अथवा संसारी अवस्था वास्तव में सर्वथा अथथार्थ नहीं है। यदि संसारी अवस्था सर्वथा ग्रयथार्थ हो तो मोक्ष ग्रौर मोक्षमार्ग के ग्रभाव का प्रसंग ग्राजायगा। इसलिए व्यवहारनय का विषय कर्म-बद्ध अवस्था अथवा संसारी अवस्था सर्वथा ग्रयथार्थ नहीं है। "आत्मनोऽनादिबद्धस्य बद्धस्पृष्टत्वपर्यायेणानुभूयमानतायां बद्धस्पृष्टत्वं भूतार्थमप्येकान्ततः पुद्गलास्पृष्यमा-त्मस्वभावमुपेत्यानुभूयमानतायामभूतार्थम् ।" [ स. सा. गा. १४ आ. ख्या. ]

अर्थ — ग्रात्मा के अनादि पुद्गल कर्म से बद्धस्पृष्टपने की अवस्थारूप से ग्रानुभव किये जाने पर बद्ध स्पृष्टपना भूतार्थ है, सत्यार्थ है – यथार्थ है। पुद्गल के स्पर्शन योग्य नहीं ऐसे आत्मस्वभाव को लेकर श्रानुभव किये जाने पर बद्धस्पृष्टपना असत्यार्थ (ग्रायथार्थ) है।

जीव के मूर्तत्व ग्रौर ग्रमूर्तत्व के विषय में भी इसीप्रकार जानना चाहिए। श्रात्मा के ग्रनादि पुद्गलकर्म से बद्धस्पृष्टपने की ग्रवस्था से श्रनुभव किये जाने पर मूर्तपना भूतार्थ है, सत्यार्थ है—यथार्थ है। श्रात्मस्वभाव को लेकर ग्रनुभव किये जाने पर मूर्तपना ग्रसत्यार्थ है—ग्रयथार्थ है। इसलिए ग्रात्मा के मूर्तत्व के विषय में ग्रनेकान्त है। कहा भी है—

.......कर्मबन्धापेक्षया हि ते भावाः । न चामूर्तेः कर्मणां बन्धो युज्यते इति ? तन्न, अनेकान्तात् । नायमे-कान्तः अमूर्तिरेवारमेति । कर्मबन्धपर्यायापेक्षया तदावेशात् स्यान्मूर्तः । यद्येवं कर्मबन्धावेशादस्यंकत्वे सत्यविवेक प्राप्नोति ? नेष दोषः, बन्धं प्रत्येकत्वे सत्यपि लक्षणभेदादस्य नानात्वमवसीयते । उक्तं च —

### बंधं पिंड एयत्तं लक्खणदो हवइ तस्स णाणता । तम्हा अमुत्तिभावोऽशोयंतो होई जीवस्स ॥ स. सि. २।७ ।

अर्थ - प्रश्न स्रीपक्षमिकादि पाँच भाव नहीं बन सकते, क्योंकि स्नात्मा स्रमूर्त है। ये स्रीपक्षमिकादिभाव कर्मबन्ध की स्रपेक्षा होते हैं, परन्तु स्रमूर्तस्रात्मा के कर्मों का बन्ध नहीं बनता है ?

उत्तर—ग्रात्मा के विषय में ग्रनेकान्त है। यह कोई एकान्त नहीं कि ग्रात्मा ग्रमूर्त ही है। कर्मबन्धरूप पर्याय की ग्रपेक्षा उससे युक्त होने के कारण कथंचित् मूर्त है ग्रीर गुद्धस्वरूप की ग्रपेक्षा कथंचित् ग्रमूर्त है।

प्रश्न यदि ऐसा है तो कर्मबन्ध के स्रावेश से भ्रात्मा का ऐक्य हो जाने पर भ्रात्मा का उससे भेद नहीं रहता।

उत्तर—यह कोई दोष नहीं । यद्यपि बन्ध की ऋषेक्षा ऋभेद है, तो भी लक्षण के भेद से कर्म ऋौर झात्मा का भेद जाना जाता है ।

गायार्थ अरत्मा बंध की ग्रपेक्षा एक है तथापि लक्षण की अपेक्षा वह भिन्न है। इसलिए जीव का अर्मूर्तिकभाव ग्रनेकान्तरूप है। वह एक अपेक्षा से है ग्रीर एक अपेक्षा से नहीं है।

### ''कम्मसंबंधवसेण पोग्गलभावमुवगय जीवाजीवदव्वाणं च पच्चक्खेण परिच्छित्ति कुणइ ओहिणाणं । [ जन्धाः पु. ९ पृ. ४३ ]

अर्थ — कम के सम्बन्ध से पुद्गलभाव को प्राप्त हुए जीवों को जो प्रत्यक्षरूप से जानता है उसे श्रवधिज्ञान कहते हैं।

''कधं मुत्ताणं कम्माणममुत्तेण जीवेण सह संबंधो ? ण, अणादिबंधणबद्धस्स जीवस्स संसारावत्थाए अमुत्त-त्ताभावादो ।'' [ धवल १४।३२ ]

प्रश्न मूर्त कर्मों का अमूर्तजीव के साथ सम्बन्ध कैसे हो सकता है ?

उत्तर नहीं, क्योंकि म्रनादिकालीन बन्धन से बद्ध रहने के कारण जीव के संसारावस्था में म्रमूर्तत्व का म्रभाव है।

''द्वयोर्म् तंयोः संघटने विरोधाभावाच्च ।'' [ ध्रः पु. १ पृ. २३४ ]

अर्थ-दो मूर्त पदार्थ ( जीव ग्रौर पुद्गल ) के सम्बन्ध होने में कोई विरोध भी नहीं ग्राता है।

यदि संसारी जीव का मूर्तपना सर्वथा श्रयथार्थ माना जाय तो मिदरा श्रादि के सेवन करने पर ज्ञान में मूर्च्छा नहीं होनी चाहिए थी, किन्तु ज्ञान में मूर्च्छा देखी जाती है। इससे सिद्ध होता है कि संसारी श्रात्मा मूर्तिक है। [ तत्त्वार्यसार ]

''अमुत्तो जीवो कद्यं मणपण्जवणालेण मुत्तद्वपरिच्छेदियोहिणाणादो हेद्विमेण परिच्छिण्जदे ? ण, मुत्तद्व-क्रम्मेहि अणादिबंधबद्धस्स अमुत्तत्ताणुववत्तीदो ।''

शंका नयों कि जीव अमूर्त है, अतः वह मूर्त अर्थ को जाननेवाले अवधिज्ञान से नीचे के मनःपर्ययज्ञान के द्वारा कैसे जाना जा सकता है ?

समाधान नहीं, क्योंकि संसारीजीव आठ मूर्तकर्मों के द्वारा ब्रनादिकालीन बन्धन से बद्ध है, इसलिये वह श्रमूर्त नहीं हो सकता। कहा भी है—

### जीवाजीवं दब्वं रूवारूवि ति होदि पत्तेयं। संसारत्या रूवा कम्मविमुक्का अरूवगया।। [गी.जी. ५६३]

अर्थ- द्रव्य सामान्य के दो भेद हैं। एक जीवद्रव्य, दूसरा अजीवद्रव्य। इनमें से प्रत्येक दो-दो प्रकार का है-रूपी तथा ग्ररूपी। वहाँ संसारी जीव रूपी हैं ग्रीर कर्म से मुक्त सिद्धजीव ग्ररूपी हैं।

इसी कथन को देवलेनाचार्य ने इसप्रकार किया है-

मूर्तस्यं कान्तेनात्मनो न मोक्षस्यावाप्तिः स्यात् । सर्वथाऽमूर्तस्यापि तथारमनः संसारविलोपः स्यात् ।

अर्थ एकान्त से प्रात्मा को मूर्तिक मानने पर मोक्ष का ग्रभाव हो जायगा। (इसीप्रकार) न्नात्मा को सर्वया अमूर्त मानने पर भ्रात्मा के संसार का लोप हो जायगा।

अतः मूर्त-म्रमूर्त के इस म्रनेकान्त में किसी एक को भ्रयथार्थ कहना एकान्तिमध्यास्व है।

- ज. ग. 8-7-65/IX/-----

### म्रात्मा कथंचित् मूर्तिक है -

शंका—मोक्षमार्गप्रकाशक दूसरा अधिकार पृ० ३५ पर इसप्रकार लिखा है—"जो मूर्तीक-मूर्तीक का तो बन्धान होना बने, अमूर्तीक मूर्तीक का बन्धान कैसे बने ? ताका समाधान—जैसे इन्द्रियगम्य नहीं ऐसे सूक्ष्म पुद्ग्गल और व्यक्त इन्द्रियगम्य हैं ऐसे स्थूल पुद्गल, तिसका बन्धान होना मानिये हैं। तैसे इन्द्रियगम्य होने योग्य नाहीं ऐसा अमूर्तीक आत्मा और इन्द्रियगम्य होने योग्य मूर्तीक कर्म्म इनका बन्ध मानना।" इसपर यह शंका है कि इन्द्रियगम्य होने योग्य मूर्तीक और अमूर्तिक का बन्ध कैसे सिद्ध होवे ? वया मूर्तिककर्म इन्द्रियगम्य हैं ?

समाधान पुद्राल के ६ भेद हैं 'स्थूलस्थूल, स्थूल, स्थूलसूक्ष्म, सूक्ष्मस्थूल, सूक्ष्म, सूक्ष्मसूक्ष्म। इन छह भेदों में से सूक्ष्मभेदरूप कार्माणवर्गणायें हैं। वे कार्माणवर्गणाएँ ही जीव के साथ कर्मरूप से बँधती हैं। कर्म किसी भी इन्द्रिय के द्वारा गम्य नहीं है। जैसा कि गो. सा. जो. गा. ६०२ व ६०३ से सिद्ध है। पंचास्तिकाय गाया ७६ की दीका में तो श्री अमृतचन्द्र स्वामी ने स्पष्ट कहा है कि 'कर्मवर्गणा सुक्ष्म है जो इन्द्रियगम्य नाहीं है ।

म्रात्मा स्रमूर्तिक है, क्योंकि श्रात्मा में मूर्तत्व के हेतुभूत स्पर्श, रस, गंध, वर्ण नहीं पाये जाते । यह कथन निश्चयनय की अपेक्षा से है, क्योंकि निश्चयनय की दृष्टि में झात्मा अबन्ध है । मोक्षमार्ग में उक्त कथन निश्चयनय की अपेक्षा से तो है नहीं, क्योंकि उक्त कथन में झात्मा और पुद्गलमयी द्रव्य कमों के बन्ध को स्वीकार करके यह कहा गया है कि मूर्तिक अमूर्तिक का बन्ध होता है। श्री बीरसेनस्वामी ने मूर्त और अमूर्त के बन्ध का निषेध किया है, जैसा कि ध. पु. ६ पृ. ५२ पर कहा — 'शरीररहित होने से अमूर्त आत्मा के कमों का होना भी सम्भव नहीं है क्योंकि मूर्तपुद्गल और अमूर्त आत्मा के सम्बन्ध होने का अभाव है।'

'कर्म मूर्त हैं और जीव ग्रमूर्त **है**, इन दोनों का सम्बन्ध कैसे हो सकता है ?' यह प्रश्न ग्राचार्यों के सामने भी रहा है। श्री वीरसेनस्थामी ने तो इस प्रश्न का यह उत्तर दिया है कि ''जीव ग्रनादिकाल से कर्मबन्धन से बंधा हुमा है इसलिये कथंबित् मूर्तपने को प्राप्त हुए जीव के साथ मूर्तकर्मी का सम्बन्ध बन जाता है।" ( ज. ध. पु. १ पू. २८८ )। अनादिकालीन बन्धन से बद्ध रहने के कारण जीव के संसारावस्था में अमूर्तत्व का अभाव है। ( ध. पु. १५ पू. ३२ ) । मूर्त आठ कर्मजनित अनादिशरीर से संबद्ध जीव संसारावस्था में सदाकाल इससे अपृथक रहता है। अतएव उसके सम्बन्ध से मूर्तभाव को प्राप्त हुए जीव का शरीर के साथ सम्बन्ध होने में कोई विरोध नहीं है ( ध. पु. १६ पृ. ५१२ ) ।" श्री जयसेनाचार्य ने भी इसीप्रकार कहा है—'यद्यपि यह स्राक्ष्मा निश्चधनय से अमुर्त है तथापि अनादि कर्मबन्ध के वश से व्यवहारनय से मूर्त होता हुआ द्वव्यबन्ध के निमित्तभूत रागादि-विकल्परूप भावबंधोपयोग को करता है। इससे मूर्त द्रव्यकर्मों के साथ संग्लेषसंबंध होता है ( प्र. सा. गा. १७४ की टीका ) निश्चयनय से जीव यद्यपि अमूर्त है तथापि व्यवहारनय से मूर्तपने को प्राप्त जीव के बंध सम्भव है (पं. का. गाया १३४ की टीका)।" श्री कुन्दकुन्दाखार्य ने इस सम्बन्ध में इसप्रकार कहा है। "मूर्त, मूर्त को स्पर्श करता है, मूर्त, सूर्त के साथ बन्ध को प्राप्त होता है, मूर्तत्वरहित जीव मूर्तकर्मी को अवगाह देता है और मृर्तकर्म जीव को अवगाह देते हैं ( पं. का. गाथा ५३४ ) जैसे रूपादिरहित जीव रूपीद्रव्यों को तथा गुणों को देखता जानता है उसीप्रकार उसके साथ बंध जानो ( प्र. सा. गाथा १७४ )।" जीव और कर्नों का ग्रनादिसंबंध स्वीकार किया है, यदि सादि सम्बन्ध स्वीकार किया होता तो यह दोष ग्रा सकता था कि ग्रमूर्त जीव के साथ मर्तकर्मका बंध कैसे हो सकता है ? (ज. ध. पु. १ पृ. ५९)।

'कर्म बंध स्रवस्था में जीव मूर्तिक है' इस सम्बन्ध में एक प्राचीन गाथा है जिसको सर्वार्थसिद्धि, पंचास्ति-काय, द्रव्यसंग्रह स्रादि ग्रन्थों की टीका में उद्धृत किया गया है। वह गाथा इसप्रकार है—

> ''बंधं पडि एयर्ना लक्खणदो, हवइ तस्स णाणतां । तम्हा अमुत्ति भावीऽशे यंतो होइ जीवस्स ॥''

- १. सुक्ष्मत्वेऽपि हि करणानुपलक्षाः कर्मवर्गणादवः सुक्ष्माः ।
- 2. बृहद् द्रव्यसंग्रह गाथा ७ ।
- 3. समयसार गाथा १४१ ।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी पं. का. गा. २७ व ९७ की टीका में तथा समयसार में शक्तियों के कथन में बीसवीं शक्ति में संसारावस्था में ब्रात्मा को कथंचित् मूर्तिक स्वीकार किया है।

स्रतः उपर्युक्त स्रागम प्रमाशों से यह सिद्ध है कि स्नारमा कर्मसम्बन्ध के कारण कथंवित् मूर्तिक है स्रतः मूर्तिक द्वारमा का मूर्तिक कर्म से बन्ध होना सम्भव है।

—जं. ग. 6-6-63/Page/IX/ प्रकानवन्द्र

### (१) अनेकान्त का स्वरूप एवं उदाहरण िकर्याचित् ग्रात्मा चेतन है, कर्याचित अचेतन ]

(२) "नियति" एकान्त मिथ्यात्व है

शंका—अनेकान्त किसे कहते हैं ? आगमानुसार अनेकान्त का लक्षण क्या है ? अस्ति-नास्ति ये दो भंग अनेकान्त के करते हैं तब उनका क्या अर्थ होता है ?

आत्मधर्म मार्च १९६४ के अङ्क में ऐसा दिया है कि स्व-स्वरूप की अस्ति और विश्व स्वभाव की नास्ति ऐसा अनेकान्तस्वरूप पदार्थ होता है। यह कथन आगम सम्मत है या नहीं ? 'मोक्षमार्गप्रकाशक' के अनुसार भी कुछ ऐसा ही समता है कि 'ऐसे भी है, ऐसे भी है' ऐसा अनेकान्त का स्वरूप नहीं है, क्योंकि यह तो छम है। 'ऐसे ही है, अन्य नहीं है' अनेकान्त का ऐसा स्वरूप कई जन मानते हैं। स्व-स्वरूप से अस्ति पररूप से नास्ति ऐसा मानने पर भी प्रतिपक्षपना प्रगट नहीं होता। तब अस्ति-नास्ति में प्रतिपक्षपना कैसे सिद्ध होता है ?

समाधान—'ग्रनेकान्त' दो शब्दों से भिलकर बना है, ग्रनेक + ग्रन्त। 'ग्रनेक' का ग्रर्थ 'एक से ग्रधिक' है। 'ग्रन्त' का ग्रर्थ 'धर्म' है। 'ग्रनेकान्त' का ग्रर्थ 'ग्रनेक धर्मात्मक' है। यहाँ ग्रनेक धर्म से परस्पर प्रतिपक्षी दो धर्म लिये गये हैं। जैसे 'ग्रस्तित्व' का प्रतिपक्षी 'नास्तित्व', नित्यत्व का प्रतिपक्षी ग्रनित्यत्व, ग्रनेक का प्रतिपक्षी एक, भेद का प्रतिपक्षी ग्रभेद, काल का प्रतिपक्षी ग्रकाल, नियति ( कमबद्धपर्याय ) का प्रतिपक्षी ग्रनियति (ग्रक्मबद्धपर्याय ) का प्रतिपक्षी ग्रनियति (ग्रक्मबद्धपर्याय ), तत् का प्रतिपक्षी ग्रत्त इत्यादि । ये सब धर्म ग्रपेक्षा भेद से प्रत्येकवस्तु में ग्रवश्य पाये जाते हैं। इसलिये प्रत्येक वस्तु को ग्रनेकान्त कहा जाता है। प्रत्येकवस्तु में ग्रनेकधर्म तो प्रायः सभी मतवाले मानते हैं, किन्तु उसको ग्रनेकान्त नहीं कहते। परस्पर दो विरोधी धर्मों का एक वस्तु में पाया जाना ग्रनेकान्त है। श्री अमृतचन्द्र ने भी समयसार की टीका में कहा है—

#### ''एकवस्तुवस्तुःवनिष्पादकपरस्परविरुद्धशक्तिद्वयप्रकाशनमनेकांतः ।''

अर्थ -एकवस्तु में वस्तुत्व की उपजानेवाली परस्पर-विरुद्ध दी शक्तियों का प्रकाशित होना ग्रने-कान्त है।

प्रत्येकवस्तु सामान्य-विशेषात्मक है। सामान्य ग्रौर विशेष दोनों परस्पर विरोधीधर्म हैं। ग्रतः वस्तु को जाननेवाले के क्रमणः सामान्य ग्रौर विशेष को जाननेवाली दो ग्राँखें ( तय ) हैं द्रव्याधिक ग्रौर पर्यायाधिक।

इनमें से पर्यायाधिकचक्षु को सर्वथा बन्द करके जब मात्र द्रव्याधिकचक्षु के द्वारा देखा जाता है तो मात्र एक ग्रात्मा ही दृष्टिगोचर होता है । नारक, तिर्यंच, मनुष्य, देवादिपर्याय ( विशेष ) दृष्टिगोचर नहीं होते ग्रर्थात् द्रव्याधिकनय की अपेक्षा उस जीवद्रव्य में नारक, तिर्यंच, मनुष्य, देवपर्यायें नहीं हैं, किन्तु पर्यायाधिकनय की दृष्टि से उस जीव द्रव्य में नरक, तिर्यंच, मनुष्य ग्रीर देवादिपर्यायों का श्रस्तित्व पाया जाता है। ग्रथांत् पर्यायाधिक नय की ग्रपेक्षा नरकादिपर्यायों की ग्रस्ति है, द्रव्याधिकनय की ग्रपेक्षा नरकादिपर्यायों की नास्ति है।

प्र. सा. गाथा ११४

पंचास्तिकाय में भी कहा है-

### सत्ता सञ्चपयत्था सविस्सरूपा अणंतपञ्जाया। भंगुप्पादधुवत्ता सप्पडिवक्खा हवदि एक्का॥ ६॥

अर्थ सत्ता उत्पाद-व्यय-ध्रोव्यात्मक है, एक है, सर्वपदार्थस्थित है, सविश्वरूप है, ग्रनन्तपर्यायमय है और सप्रतिपक्ष है।

टीका—"द्विविधा हि सत्तामहासत्तावान्तरसत्ता च । तत्र सर्वपदार्थसार्थव्यापिनी साइश्यास्तित्व सूचिका महासत्ता । अन्या तु प्रतिनियतवस्तुर्वातनी स्वरूपास्तित्वसूचिकाऽवान्तरसत्ता । तत्र महासत्ताऽवान्तरसत्तारूपेणाऽसत्ता- ऽवान्तरसत्ता च महासत्तारूपेणाऽसत्तेत्यसत्ता सत्ताया ।"

अर्थ सत्ता दो प्रकार है महासत्ता और अवान्तरसत्ता। उनमें सर्वपदार्थसमूह में व्याप्त होनेवाली स्वरूपअस्तित्व को सूचित करनेवाली महासत्ता (सामान्यसत्ता) है। दूसरी प्रतिनियत वस्तु में रहनेवाली स्वरूपग्रस्तित्व को सूचित करनेवाली अवान्तरसत्ता (विशेषसत्ता) है। वहाँ महासत्ता अवान्तरसत्तारूप से (ग्रवान्तरसत्ता
की अपेक्षा) असत्ता है। अवान्तरसत्ता महासत्तारूप से (महासत्ता की अपेक्षा) असत्ता है। इसलिये सत्ता
( अस्ति ) का प्रतिपक्षी असत्ता ( नास्ति ) है।

इस सम्बन्ध में अन्य भी उदाहरण दिये जा सकते हैं —जब वस्त्र में तन्तु अनपेक्षित रहते हैं तब केवल एकवस्त्ररूप अस्तित्व प्रतीत होता है और जब वस्त्र की अपेक्षा न रहकर तन्तुओं की प्रधानता हो जाती है तब वस्त्र की प्रतीति न होकर केवल तन्तुओं की ही प्रतीति होती है अर्थात् तन्तुओं की अपेक्षा वस्त्र की नास्ति है।

श्री अकलंकदेव 'स्वरूपसम्बोधन' में इसप्रकार कहते हैं---

प्रमेयत्वादिभिधंमेंर चिदात्मा चिदात्मकः। ज्ञानदर्शनतस्तरमाच चेतनाचेतनात्मकः॥३॥

अर्था—प्रमेयत्वादि धर्मों की अपेक्षा अचेतनरूप है और ज्ञानदर्शन की अपेक्षा चेतनरूप भी है। स्रतः आत्मा चेतन-अचेतनरूप है।

#### ज्ञानादिभन्नं न च भिन्नो, भिन्नाभिन्नः कथञ्चन ॥ ४॥

अर्था जात्मा जात से भिन्न है, अर्थात् संज्ञा, संख्या, लक्षरा, प्रयोजन की अपेक्षा ज्ञान से आत्मा भिन्न है। आत्मा ज्ञान से भिन्न नहीं है, अर्थात् आत्मा और ज्ञान के प्रदेश भिन्न नहीं हैं, इसलिये ज्ञान से आत्मा अभिन्न है। इसप्रकार ज्ञान से आत्मा कर्थचित् अभिन्न है।

> स्वदेहप्रमित्तरचार्यं, ज्ञानमालोऽपि नैवसः। ततः सर्वगतरचार्यं, विश्वन्यापी न सर्वेषा ॥ ५ ॥

अर्थः वह ग्रात्मा ग्रपने शरीर के बरावर नहीं भी है, ग्रथित् समुद्र्यातग्रवस्था में मूलशरीर से बाहर भी ग्रात्मा के प्रदेश निकल जाने से मूलशरीर के बरावर नहीं रहता। वह ग्रात्मा ज्ञानमात्र है ग्रीर ज्ञानमात्र नहीं भी है। ग्रथित् ज्ञानगुण को मुख्य करके ग्रन्यगुणों को गीण करके यदि विचारा जाय तो ग्रात्मा ज्ञानमात्र विटमें ग्राता है ग्रीर यदि ग्रन्थगुणों को मुख्य किया जाय तो ज्ञानमात्र दृष्टि में नहीं भी श्राता। लोकपूरण केवलीसमुद्र- यात की श्रपेक्षा ग्रात्मा विश्वव्यापी है ग्रन्थ ग्रवस्था में विश्वव्यापी नहीं है। ग्रथवा केवलज्ञान के द्वारा सम्पूर्ण लोकालोक को जानने की श्रपेक्षा ग्रात्मा सर्वगत है, क्योंकि सम्पूर्णपदार्थ ग्रात्मा से गत ग्रथित् ज्ञात है। सम्पूर्ण पदार्थों को जानते हुए भी ग्रात्मप्रदेश विश्व में व्याप्त नहीं हुए इसलिये विश्वव्यापी नहीं भी हैं।

श्री अकलंकदेव ने आत्मा को चेतन भी कहा है और अचेतन भी कहा है। यह नहीं कहा कि आत्मा चेतन है, अचेतन नहीं है, क्योंकि चेतन के प्रतिपक्षीधर्म अचेतन को स्वीकार नहीं करने से एकान्त का पक्ष आ जायगा, जो मिध्यात्व है।

इसीप्रकार जीव स्वदेहप्रमाण भी है और स्वदेहप्रमाण नहीं भी, ज्ञान से जीव भिक्ष भी और ज्ञान से जीव अभिन्न भी है। परस्परिवरोधी दोधर्मों में से किसी एकधर्म को तो स्वीकार करे और उनके प्रतिपक्षी दूसरे धर्म को ग्रस्वीकार करे तो एकान्तिमध्यात्व का दोष ग्राजायगा। ग्रनेक विद्वान ग्रनेकान्त के इस यथार्थस्वरूप को न सम-भिने से यह कह देते हैं कि 'ऐसे भी है ऐसे भी है' यह ग्रनेकान्त भ्रमरूप है। किंतु उनका ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि एक ही वस्तु को भिन्न-भिन्नदिध्यों के द्वारा देखने से वह ग्रनेकप्रकार दिष्टगोचर होती है।

एक ही मनुष्य अपने पिता की दृष्टि से 'पुत्र' है, किन्तु वही मनुष्य अपने पुत्र की अपेक्षा से 'पिता' है अर्थात् एक ही मनुष्य में 'पुत्र और पितारूप' दोनों धर्म हैं। ये दोनों धर्म भिन्न-भिन्न अपेक्षाओं से हैं, एक अपेक्षा से नहीं हैं।

बौद्धमत को श्रीर सांख्यमत को चलानेवाले साधारणव्यक्ति नहीं थे, क्योंिक साधारण व्यक्ति एक नवीनमत नहीं चला सकता इन्होंने भी अनेकान्त ( ऐसे भी है और ऐसे भी है ) को भ्रम बतलाया क्योंिक वे यह समभ्र
नहीं पाये कि यह भिन्न अपेक्षाओं से कथन किया गया है और वे दोनों अपेक्षाएँ सत्य हैं। जैसे संसारी जीव
पर्यायाधिकनय ( व्यवहारनय ) से रागी-द्वेषी है, किन्तु स्वभावनय ( निश्चयनय ) से रागी-द्वेषी नहीं है। ये
दोनों ही बात अपनी-अपनी अपेक्षा से सत्य हैं। इनमें से किसी एक को मत्य मानना दूसरी को असत्य मानना
एक भ्रम है। इसीप्रकार व्यवहारनय से द्रव्य अनित्य है और निश्चयनय से द्रव्य नित्य है। पर्यायों का उत्पाद तथा
नाश प्रत्यक्ष दिव्योचर होता है पर्यायों से भिन्न द्रव्य दिव्योचर होता नहीं अतः बौद्धमतवालों ने द्रव्य को सर्वथा
अनित्य मान लिया। पर्याय व्यवहारनय का विषय है, और द्रव्य निश्चयनय का विषय है। अतः बौद्धों ने व्यवहारनय को सत्यार्थ और निश्चयनय को असत्यार्थ मान लिया। सांख्य ने व्यवहारनय को असत्यार्थ मान और
निश्चयनय को सत्यार्थ मान द्रव्य को नित्य भी है अनित्य भी है ऐसा स्वीकार कर लेते तो यथार्थ वस्तुस्वरूप समभ
में आजाता।

वर्तमान में एक नवीनमत चला है जो एकान्तिनयित का प्रचार कर रहा है। 'पर्यायें सर्वथा नियत हैं अनियत नहीं हैं' यह अनेकान्त है। इसप्रकार अनेकान्त का विपरीतस्वरूप बतलाकर दिगम्बर जैन समाज को कुमार्ग अर्थात् एकान्तिमिथ्यात्व में ले जा रहा है। इस नवीनमत में ''पर्यायें नियत भी हैं अनियत भी हैं।'' इस यथार्थ अनेकान्त को भ्रम बतलाया जाता है। सर्वजवाणी के अनुमार श्री गौतमगणधर ने ढ़ादशांग की रचना की

थी। उस द्वादशांग के दक्षिवादनामक बारहवें अंग में इस 'नियति' को एकान्तिमध्यात्व कहा है। जिनको सर्वज्ञ-वारगी पर श्रद्धा नहीं है अर्थात् सर्वज्ञ पर श्रद्धा नहीं है वे इस मत को मानने लगे हैं।

---जे. ग. 12-11-64/IX-X/ र. ला. जैन, मेरठ

### कयंचित् कर्मों ने जीव को रोका है

शंका—क्या कमों ने जीव को नहीं रोका, किन्तु जीव अपने विपरीत पुरुवार्थ से रुका ?

समाधान—विपरीत पुरुषार्थ में कारण क्या केवल जीव ही है या जीव के ग्रितिस्त ग्रन्य कोई भी कारण है ? यदि केवल जीव ही कारण होता तो सिद्धों में भी विपरीतपुरुषार्थ होना चाहिये था, क्योंकि कारण के होनेपर कार्य की उत्पत्ति अवश्य होती है। यदि कारण के होने पर भी कार्य की उत्पत्ति न हो तो कार्य की सर्वथा अनुत्पत्ति का प्रसंग ग्रा जायेगा, किन्तु सिद्धों में विपरीतपुरुषार्थ नहीं पाया जाता। ग्रतः सिद्ध हुग्रा कि मात्र जीव ही विपरीतपुरुषार्थ का कारण नहीं है, किन्तु जीव के ग्रितिस्त ग्रन्य द्रव्य भी विपरीतपुरुषार्थ में कारण है, जिसका ग्रभाव होने पर सिद्धों में विपरीतपुरुषार्थ नहीं होता। कहा भी है—'यदि एकान्त से ऐसा माना जाय कि जीव स्वयं कोधादिरूप परिग्णमन कर जाता है तो यह दोष होगा कि उदय में प्राप्त द्रव्य कोध के निभिन्त के बिना भी यह जीव भावकोधादिरूप (विपरीत पुरुषार्थ रूप) परिग्णमन कर जावे, क्योंकि वस्तु की शक्तियाँ दूसरे की ग्रपेक्षा नहीं रखतीं। ऐसा होने पर मुक्तात्मा सिद्धजीव भी द्रव्यकर्म के उदय न होने पर भी कोधादिरूप (विकारीपरिग्णतिरूप) प्राप्त हो जावेंग। यह बात मानी नहीं जा सकती, ग्रागम से विरुद्ध ही है।' (स. सा. गा. १२१—१२५ भी जयसेनाचार्य की टीका)। यह कथन उपचार से नहीं है, किन्तु वास्तविक कथन है, वयोंकि वस्तुस्वरूप ही ऐसा है।

जीव में विपरीतपुरुषार्थ का कारण भी कमोंदय है। कमोंदय के ( मोहनीयकमोंदय ) होने पर ही विपरीत पुरुषार्थ पाया जाता है और मोहनीयकमोंदय के अभाव में विपरीतपुरुषार्थ नहीं पाया जाता। कहा भी है—जेजबिजा जं शियमेण जोवलक्ष्मदे सं तस्स कज्जिमयरं 'च कारणिमिदि।' अर्थात्—जिसके विना जो नियम से नहीं पाया जाता है वह उसका कार्य व दूसरा कारण होता है, ( ख. ख. पु. १२ पू. २८६ ) 'यहस्मिन् सत्येव- मवित नासित ततस्य कारणिमिति न्यायात्।' अर्थात्—जो जिसके होने पर ही होता है और जिसके न होने पर नहीं होता वह उसका कारण होता है। ऐसा न्याय है। ( ख. ख. पु. १२ पू. २६९ )। अतः विपरीतपुरुषार्थ का कारण कमोंदय है।

जिन जीवों के मोहनीयकर्म का अभाव हो जाने के कारण विपरीतपुरुषार्था का भी ग्रभाव हो ऐसे श्री अरहंत भगवान भी द वर्ष कम एककोटीपूर्व तक रके रहते हैं इससे ज्ञात होता है कि रुकने में कारण केवल विपर्रितपुरुषार्थ नहीं है, किन्तु कर्मोदय भी कारण है ग्रन्थया तेरहवेंगुणस्थान के प्रथमसमय में ही मोक्ष हो जानी चाहिये थी। न्यायशास्त्र द्वारा कार्यकारणभाव को भलीभाँति समफ्तकर उपयुक्त कथन ठीक-ठीक समफ में ग्रा सकता है।

--- वे. सं. 19-12-57/V/ रतनकुमार जैन

### द्यातमा ग्रीर इन्द्रियों में कथंचित् एकत्व कथंचित् ग्रनेकत्व

शंका---आत्मा और इन्द्रियों में एकत्व है या अन्यत्व ?

समाधान—इन्द्रियाँ दो प्रकार की हैं—(१) भावेन्द्रिय, (२) द्रव्येन्द्रिय। (स. सि. २/१७-१८) उनमें से लब्धि व उपयोगरूप भावेन्द्रिय तो ग्रात्मा के ज्ञानगुरा की पर्याय हैं, अतः ग्रात्मा का ग्रीर भावेन्द्रिय का प्रदेश-भेद नहीं है, किन्तु संज्ञा, संख्या, ग्रादि की भ्रपेक्षा भेद भी है।

निर्वृत्ति और उपकरणरूप द्रव्येन्द्रिय है। उनमें से अन्तरंगनिर्वृत्ति तो ग्रात्मप्रदेशों की विशेष रचना है जो आत्मप्रदेशरूप होने से ग्रात्मा से ग्रभिन्न है, किन्तु पर्याय और पर्यायी सर्वथा अभिन्न नहीं हैं कथंचित् भिन्न भी हैं, क्योंकि पर्याय नाशवान है ग्रीर पर्यायीरूप द्रव्य द्रव्यायिकनय से ग्राविनाशी है।

बहिरंगितर्वृत्ति और उपकरणरूप द्रव्येन्द्रिय शरीररूप पुद्गलद्रव्य की पर्यायें हैं इस अपेक्षा से आत्मा से भिन्न हैं, किन्तु शरीर और आत्मा का परस्पर बंध न होकर एक असमानजाति द्रव्यपर्याय बनी है इस अपेक्षा से अभिन्न हैं।

#### "बंध पडि एयतं लक्खणदो हवइ तस्त णाणतां।"

अर्थ — शरीर ग्रीर ग्रात्मा बंध की अपेक्षा एक हैं, किन्तु लक्ष्मा की अपेक्षा वे भिन्न हैं इसप्रकार ग्रात्मा और इन्द्रियों में एकत्व या अन्यत्व के विषय में एकान्त नहीं है ग्रनेकान्त है। क्यांचित् भिन्न है, कर्यांचित् ग्रिभिन्न है।

---जे. य. 9-4-70/VI/ **टो. ला. नित्तल** 

### भावाऽमाय ग्रभाव के कथंचित् मेद व ग्रभेद

शंका—तत्त्वार्य राजवातिक पृ० ११४४ पर लिखा है—'जो पदार्य नहीं है उसका अभाव है। यह अभाव एकस्वरूप है, क्योंकि अभावस्वरूप से अभाव का भेद नहीं, अभावस्वरूप से वह एक ही है। उस अभाव से भिन्न-भाव है और वह अनेकस्वरूप है।' यहाँ प्रश्न है कि वह अभावरूप पदार्थ क्या है तथा उसका क्या स्वरूप है? यदि कहा जाय कि स्वमें परका अभाव है, किन्दु वह अभाव भी अनेकस्वरूप है, किर एकस्वरूप क्यों कहा?

समाधान वस्तु भावाभावात्मक है। यदि ग्रभाव न माना जाय तो वस्तु के वस्तुग्रन्तर ग्रथित् अन्य-वस्तुह्रप होने का प्रसंग ग्रा जायगा, जिससे संकरादि दोषों की सम्भावना हो जायगी। श्रतः प्रत्येकवस्तु में उससे भिन्न सर्ववस्तुग्रों का ग्रभाव है। वस्तु में वह अभाव एकह्रप है। स्व की ग्रपेक्षा से उस ग्रभाव के भेद नहीं किये जा सकते हैं, ग्रतः स्व की ग्रपेक्षा से वह अभाव एकह्रप कहा गया है। किन्तु पर की ग्रपेक्षा से वह ग्रभाव ग्रनेकह्रप है जैसे घट-पटाभाव, पुस्तकाभाव ग्रादि ग्रनेकह्रप हैं। जैनधर्म में तुच्छाभाव स्वीकार नहीं किया गया है। जैसे जीव का ग्रभाव ग्रजीव नहीं है, किन्तु पुद्गलादि अजीवद्रव्य हैं जिनमें जीवत्वगुरण का ग्रभाव है। ग्रतः पुद्गल भावात्मक द्रव्यों को ग्रजीव कहा गया है।

— मैं. म. 8-1-70/VII/ रो. ला वित्तल

### धर्मातमा कथंचित् दुनिया में प्रधिक समय नहीं रहते हैं; कथंचित् रहते भी हैं

शंका—हमारा ख्याल तो यह था कि जो धर्मात्मा जीव हैं वे दुनिया में ज्यावा दिन नहीं रहते, न सुख भोगते हैं और न दुःख भोगते हैं। मगर ईसरी जाने पर यह मालूम हुआ कि धर्मात्मा आदमी ज्यादा दिन तक जिन्दा रहता है। यह कहाँ तक ठीक है? व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ १२७७

समाधान—आपका ख्याल ठीक है कि धर्मात्माजीव दुनिया (संसार ) में अधिककालतक भ्रमण नहीं करता उसकी संसारस्थिति अल्प रह जाती है। एकबार सम्यक्त्व हो जाने पर वह जीव अर्धपुद्गलपरावर्तन से अधिक संसार में भ्रमण नहीं करता। किसी अपेक्षा यह बात भी सत्य है कि धर्मात्मा (सम्यव्दिष्ट) जीव न (सांसारिक) सुख दु:ख भोगता है। पं० दौलतरामजी ने कहा भी है—'वाहिर नारक कृत दुख भोगे, अंतर सुखरस गटागटी। रमत अनेक सुरनिसंग पै तिस, परनितर्त नित हटाहटी। चिन्मूरत दृग्धारी की मोहि, रीत लगत है अटापटी।।'

किन्तु ईसरी में जो यह बात कही गई 'धर्मातमा ( सम्यन्द्दिट ) मनुष्य ज्यादा दिन तक जिन्दा रहता है। अर्थात् अधिक आयुवाला होता है' सो भी सत्य है। मनुष्य आयु शुभ आयु है अथवा पुण्यप्रकृति है। यह नियंम है कि अतिसंक्लेशपरिगामों से शुभायु की कर्मस्थिति अल्प पड़ती है और विशुद्ध परिगामों से अधिक पड़ती है। सम्यन्दिष्टि के अतिसंक्लेशक्प परिगाम नहीं होते अतः सम्यन्दिष्टि के मनुष्य आयु की अल्पस्थिति नहीं बँधती है। अर्था रत्नकरंड आवकाचार श्लोक ३५ में कहा भी है—'जो जीव सम्यन्दर्शन करि शुद्ध हैं वे अतरहित हूं नारकी-पणा, तियंचपणा, नपुंसकपणा, स्त्रीपणा को नाहीं प्राप्त होय हैं। अर नीच कुल में जन्म, विकृतअंग तथा अल्प-आयु का धारक और दरिन्नी नहीं होय है।" इस अपेक्षा से यह कहा गया है कि धर्मात्मा आदमी ज्यादा दिन तक जिन्दा रहता है।

—जै. सं. 9-10-58/VI/इत्तरसेन जॅन, मुरादाबाद

### म्रात्मा में "नास्तित्व" धर्म स्व को भ्रवेक्षा भी एवं पर की भ्रवेक्षा भी

शंका -- आत्मा में जो 'नास्तित्व' धर्म है वह स्व का अभाव सूचित करता है या पर का?

समाधान ग्रात्मा में जो 'नास्तित्व' धर्म है वह पर की अपेक्षा से भी है और स्वकी अपेक्षा से भी है। 'आत्मा' स्वचतुष्टय ( द्रव्य, क्षेत्र, काल भाव ) की अपेक्षा से अस्ति है और परचतुष्टय ग्रथांत् परद्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव की अपेक्षा से नास्ति है। 'आत्मा' शब्द का व्युत्पत्ति अर्थ इसप्रकार है— 'अत्' धातु निरंतर गमन करनेरूप अर्थ में है। सब गमनार्थक धातुएँ ज्ञानार्थक होती हैं। ग्रतः यहाँ पर 'गमन' शब्द से ज्ञान कहा जाता है। इसकारणा जो ज्ञानगुण में सर्वप्रकार वर्तता है वह आत्मा है। ग्रात्मा में ज्ञान के ग्रांतिरिक्त अनन्तगुण हैं। ग्रन्यगुणों की अपेक्षा 'ग्रात्मा' संज्ञा संभव नहीं है। अतः 'ग्रात्मा' ज्ञानगुण की अपेक्षा से है अन्यगुणों की ग्रपेक्षा से ग्रात्मा नहीं है। इसप्रकार आत्मा में स्वगुणों की ग्रपेक्षा से 'नास्तित्व' है।

—जं. सं. 22-1-59/V/ धासीलाल जॅम; अन्नीगढ़ (टॉक)

### संसारी जीव कथंचित् शुद्ध है तथा कथंचित् प्रशुद्ध

शंका संसारीजीव को क्या किसी भी नय से शुद्ध कहा जा सकता है ?

समाधान आलापपद्धति में द्रव्यार्थिकनय के दस भेद कहे गये हैं। उनमें से पहला भेद कर्मोपाधिनिरपेक-शुद्धद्रव्यार्थिकनय है। इस कर्मोपाधिनिरपेक्षशुद्धद्रव्यार्थिकनय की अपेक्षा संसारीजीव को सिद्धसमान शुद्ध कहा जा सकता है। क्योंकि इसनय की दृष्टि में कर्मोपाधि की विवक्षा न होने से गौगा है। कहा भी है—

"द्रव्यायिकस्य दश भेदाः । ४६ ॥ कर्मोपाधिनिरपेक्षाः शुद्धद्रव्यायिकः यथा संतारीजीवः सिद्धसङ्श-शुद्धात्मा ॥ ४७ ॥"

### कम्माणं मण्झगयं जीवं, जो गहइ सिद्धसंकासं । भण्णइ सो सुद्धणओ खलु, कम्मोबाहिणिरवेक्खो ॥१८॥ [ नयचक ]

कर्मोपाधिनिरपेक्षणुद्धद्रव्यार्थिकनय की अपेक्षा जीवद्रव्य शुद्ध है जैसे संसारीजीव सिद्धसमान शुद्धश्रात्मा है। कर्मों के बीच में पड़े हुए जीव को सिद्धसमान शुद्ध ग्रहण करने वाला कर्मोपाधिनिरपेक्षणुद्धनय है।

श्रृहदृदृद्धयसंग्रह गाथा १३ में भी ''सब्बे सुद्धा हु सुद्धणया'' इन शब्दों द्वारा यह कहा गया है, श्रुद्धनय ( श्रुद्धद्रव्याधिकनय ) की श्रपेक्षा सब जीव शुद्ध हैं।

यद्यपि शुद्धद्रव्याधिकनय की दृष्टि से कर्मोपाधि को गौण करके संसारीजीवों को भले ही सिद्धसमान शुद्ध कह दिया जावे तथापि जबतक संसारीजीव कर्मों से बँधा हुन्ना है तबतक तो कर्मोपाधिसापेक्षत्रशुद्धद्रव्याधिकनय की श्रपेक्षा संसारीजीव प्रशुद्ध है, क्यों कि उसके ग्रनन्तदर्शन, ग्रनन्तज्ञान, ग्रनन्तस्युख, ग्रनन्तवीर्य हुप शुद्धस्वभाव का प्रभाव है तथा श्रचक्षु ग्रादि तीन दर्शन, मित ग्रादि चार ज्ञान, क्षायोपश्मिक बीर्य, इन्द्रियसुख ( सुखाभास ) का सद्भाव है।

यदि संसारीजीव को सिद्धसमान सर्वथा शुद्ध मान लिया जाय तो 'संसारिणो मुक्ताश्च' यह सूत्र तथा संसारिताश्च मुक्ताश्च जीवास्तु द्विविधाः स्मृताः' श्री अमृतचन्त्राचार्यं के ये वाक्य व्यर्थ हो जायेंगे।

"संसारो विद्यते येषां ते संसारिणः। मुक्ताः संसारिक्षदृक्षा इत्यर्थः।" जिनके पंचप्रकार परिवर्तनरूप संसार विद्यमान है वे जीव संसारी हैं ग्रीर जो संसार से निवृत्त हो गये हैं ग्रथीत् ग्रष्टकर्मी का क्षयकरके सिद्ध हो गये हैं वे मुक्त जीव हैं। इसप्रकार संसारीजीव ग्रीर मुक्तजीव में महान् श्रन्तर है।

संसारीजीव भी पंचमहावत, पंचसमिति श्रीर तीनगुष्ति इस तेरहप्रकार के चारित्र द्वारा कर्मों का क्षय करके सिद्धसमान शुद्ध हो सकता है। वर्तमान में तो संसारीजीव शुद्ध नहीं है। यदि संसारीजीव को वर्तमान में भी शुद्ध मान लिया जाय तो मोक्षमार्ग का उपदेश निरर्थक हो जायगा।

द्रव्य जिससमय जिसपर्यायरूप परिणमन करता है उससभय वह द्रव्य उसपर्थाय से तन्मय हो जाता है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी हैं —

> परिणमिव जेण वय्वं, तक्कालं तस्मयं ति पण्णतं । तम्हा धम्मपरिणवो आदा, धम्मो मुखेयव्वो ॥ द ॥ जीवो परिणमिव जवा सुहेण, असुहेण वा सुहो असुहो । सुद्धेण तदा सुद्धो हववि, हि परिणामसम्भावो ॥ ९ ॥

द्रध्य जिसपयिष्क्ष परिणमन करता है उसीसमय वह द्रव्य उसपर्याय के साथ तन्भय हो जाता है। इस-तिये धर्मपर्यायरूप परिशामन करता हुम्रा म्चात्मा धर्मरूप हो जाता है। परिणमन स्वभावधारी यह जीव जब भुभ-भाव से प्रथवा म्रशुभभाव से परिणमन करता है तब शुभ या श्रभुभ हो जाता है श्रौर जब शुद्धभाव से परिणमन करता है तब निण्चय से शुद्ध होता है। इसीप्रकार यह परिणमन स्वभावधारीजीव जब संसार पर्यायरूप परिएामन करता है तब यह जीव संसारी होता है, किन्तु जब यह जीव चारित्र के द्वारा अष्टकर्मों का क्षयकर शुद्ध सिद्धपर्यायरूप परिएामन करता है तब यह जीव शुद्ध हो जाता है। एक जीव की एक ही समय में संसारी और सिद्ध ऐसी दो पर्यायें नहीं हो सकती हैं। संसाररूप पूर्वपर्याय का ज्यय ( नाश ) होने पर अपूर्व नवीन सिद्ध शुद्धपर्याय का उत्पाद होता है। जबतक संसार- रूप पर्याय विद्यमान है तबतक सिद्धपर्याय का उत्पाद नहीं हो सकता।

— जे. ग. 22-5-75/VIII/ **त्रान्तिलाल** 

### प्रत्येक द्रव्य कथंचित् स्वतंत्र है, कथंचित् परतन्त्र

शंका—प्रत्येक द्रव्य कथंचित् परतंत्र व कथंचित् स्वतंत्र है । क्या यह कथन सत्य है ?

समाधान—प्रत्येक द्रव्य द्रव्यद्दि से स्वतंत्र है, पर्यायद्दव्य से परतंत्र है, यह वात सिद्धों में भी ला**त्** होती है।

— पन 28-6-80/ / **ख. ला. जैन,** भीण्डर

### स्याद्वाद ग्रधूरा सत्य नहीं है

शंका—श्री हेमचन्द्राचार्य ने स्याद्वाद को अधूरासत्य बतलाया है। अथवा यों कहा जाय कि स्याद्वाद अधूरोसत्य पर ले जाकर छोड़ देता है। सो यदि वास्तव में स्याद्वाद अधूरासत्य है तो पूर्णसत्य कौनसा है? बताने की कृपा करें।

समाधान—किसी भी दि० जैनाचार्य ने स्याद्वाद को श्रश्रूरामस्य नहीं बतलाया है। सभी ने पूर्णमत्य बतलाया है।

वस्तुस्वरूप का अर्थात् उसके गुणों ग्रीर पर्यायों का प्रमाण के द्वारा एकसाथ ज्ञान तो हो सकता है, किन्तु उसका एकसाथ विवेचन नहीं हो सकता है, क्योंकि वचनों की प्रवृत्ति कम से होती है।

'ऋमप्रवर्तिनी भारती' ( स्थामिकार्तिकेय संस्कृत टीका पृ० २२२ ) इसीलिये केवली की दिव्यध्विन में क्रम से ही ग्राचारांग ग्रादि का उपदेश होता है।

अक्रमञ्जानात्कथं क्रमवतावचनानामुत्पत्तिरिति चेन्न घटविषयाक्रमज्ञानसमवेतकुम्भकाराद्घटस्य क्रमेणोत्प-स्युपलम्भात् ।'' ( ध. पु. १ पृ. ३६८ )

केवली के अक्रमज्ञान से कमिकवचनों की उत्पत्ति कैसे हो सकती है ? ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्योंकि घटविषयक अक्रमज्ञान से युक्त कुम्भकार द्वारा कम से घट की उत्पत्ति देखी जाती है। इसलिये अक्रमवर्ती ज्ञान से कमिकवचनों की उत्पत्ति मान लेने में कोई विरोध नहीं स्नाता है।

यद्यपि वस्तु में ग्रनेकधर्म हैं, किन्तु बचनों के द्वारा एकसमय में एक ही धर्म का कथन हो सकता है। जिसधर्म का कथन हो रहा है उसके ग्रतिरिक्त ग्रन्यधर्म भी वस्तु में हैं इस बात को बतलाने के लिये 'स्यात्' शब्द का प्रयोग किया जाता है।

'स्यात्' शब्द के प्रयोग के बिना विविधितधर्म को छोड़कर शेष धर्मों के अभाव का प्रसंग श्राजायमा। उनका ग्रभाव मानने पर द्रव्यके लक्षण का ग्रभाव हो जाने पर द्रव्यके अभाव का प्रसंग श्राता है। इसलिये द्रव्य में अनुक्त समस्त धर्मों के घटित करने के लिये 'स्यात्' शब्द का प्रयोग करना चाहिये। (ज. ध. पु. ९ पृ. ३०७)।

''स्याद्वाद सब वस्तुश्चों को साधनेवाला एक निर्वाध ग्रहंतसर्वज्ञ का शासन है, वह स्याद्वाद सब वस्तुग्चों को ग्रनेकांतात्मक कहता है, क्योंकि सभी पदार्थों का ग्रनेकधर्मरूप स्वभाव है।'' ( समयसार )।

इसप्रकार स्याद्वाद ग्रथूरा सत्य नहीं है, किन्तु सर्वांग सत्य है।

— वौ. ग. 29-8-68/VI/ रोहनलाल

# उपादान निमित्त

### निमित्त का लक्षण; निमित्त उपावान की ग्रसमर्थता का नाशक होता है

शंका--निमित्त का क्या लक्षण है ?

समाधान-फलटन से प्रकाशित समयसार पृ. १२ पर निमित्त का लक्षरा निम्नप्रकार दिया गया है-

"उपादानस्य परिणमनिक्रयया सहैव तत्परिणमनानुकूलं परिणमनं यस्य भवति तस्यैव निमित्तस्वं, निमेदति सहकरोतीति निमित्तमिति निमित्तशब्दस्य व्युत्पत्तेः, भवितृभवनव्यापारानुकूलव्यापारविद्यमित्तमित्येवंविधलक्षणस्वा-श्निमित्तस्य, एवंविधस्य निमित्तं लक्षणस्यामृचन्द्राचार्येः स्वोपक्षटीकायां समिथतस्वाच्य ।"

उपादान के परिणमन की किया के साथ उपादान के परिणमन के अनुकूल जिसका परिणमन होता है उसी को निमित्तपना प्राप्त है। निमेदित अर्थात् जो उपादान के साथ में साहाय्य करता है वह निमित्त है। इस प्रकार निमित्त शब्द की व्युत्पत्ति है। होने वाले का (उपादानका) होनेरूप (परिणमनरूप) व्यापार के अनुकूल जिसका व्यापार होता है वह निमित्त है। इसप्रकार के निमित्त का लक्षण श्री अमृतचन्द्राचार्य ने स्वोपन्न टीका में कहा है।

#### "तदसामर्थ्यमखण्डयदिकञ्चितकरं कि सहकारीकारणं स्थात् ।" अध्यसहस्री

जो उपादान की असमर्थता को खण्डित नहीं करता वह सहकारी कारण (साथमें करनेवाला निमित्त-कारण) कैसा ? अर्थात् सहकारी कारण (निमित्तकारण) उपादानकी असमर्थताको खंडित करता है अथवा जो उपादान की असमर्थता को खंडित करे वह सहकारीकारण अर्थात् निमित्तकारण है।

--जं. ग. 1-4-71/VII/ र. ता. जॅन

### निमित्त बिना उपादान में परिवर्तन सम्भव नहीं

शंका -- क्या निमित्त के बिना उपादान में परिवर्तन हो सकता है ?

समाधान कोई भी परिणमन निमित्त के बिना नहीं हो सकता है। सब ही परिणमनों में कालद्रव्य साधारणनिमित्त है। अशुद्धपर्यायों में कालद्रव्य के अतिरिक्त अन्य भी निभित्त कारण होते हैं। श्री अमृतबन्द्राचार्य ने तत्वार्यसार द्वितीयाधिकार में कहा भी है—

आत्मना वर्तमानानां द्रव्याणां निजपर्ययः । वर्तनाकरणात्कालो भजते हेतुकर्तृताम् ॥ ४२ ॥ न चास्य हेतुकर्तृत्वं निःक्रियस्य विरुध्यते । यतो निमित्तमात्रेऽपि हेतुकर्तृत्वमिष्यते ॥ ४३ ॥

श्रपनी-श्रपनी पर्यायों के द्वारा परिणमन करनेवाले द्रव्यों के कालद्रव्य हेतुकर्तृता को प्राप्त होता है, क्योंकि वह कालद्रव्य वर्तना कराने वाला है। यद्यपि कालद्रव्य निष्क्रिय है, तथापि इस कालद्रव्य की हेतुकर्तृता विरुद्ध नहीं है, क्योंकि निमित्तमात्र में भी हेतुकर्तृता मानी जाती है।

प्रश्न यह होता है कि कालद्रव्य के परिणमन में कौन निमित्त है ? ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्योंकि काल-द्रव्य स्वयं के परिणमन में और दूसरे द्रव्यों के परिणमन में निमित्त है ।

### न चैदमनवस्था स्यात्कालस्थान्याव्यवेक्षणात् । स्वकृतौ तत्स्वभावत्वातस्वयं कृतोः प्रसिद्धितः ॥५।२२।१२॥ श्लोकवार्तिक

यदि कोई यों कहे कि धर्मादिक की वर्तना कराने में काल द्रव्य साधारएहितु है तो कालद्रव्य की वर्तना में भी वर्त्ता किसी अन्यद्रव्य की आवश्यकता पड़ेगी और उस अन्यद्रव्य की वर्तना कराने में भी द्रव्यान्तरों की आकांक्षा बढ़ जाने से अनवस्थादोष होगा। श्री विद्यानन्द आचार्य कहते हैं कि हमारे यहाँ इसप्रकार अनवस्थादोष नहीं ग्राता है, क्योंकि कालद्रव्य को अन्यद्रव्य की व्यपेक्षा नहीं है। अपनी वर्तना करने में उस काल का वही स्वभाव है, क्योंकि दूसरों की वर्तना कराने के समान कालद्रव्य की स्वयं निज में वर्तना करने की प्रसिद्धि हो रही है, जैसे आकाश दूसरों को अवगाह देता हुआ स्वयं को भी अवगाह देता है, ज्ञान अन्य पदार्थों को जानता हुआ भी स्वयं को जान लेता है। (श्लोकवार्तिक पु. ६ पृ. १६०)

यदि यह कहा जाय कि जिसप्रकार कालद्रव्य निज परिरामन में स्वयं निमित्त है उसीप्रकार ग्रन्य द्रव्य भी अपने परिरामन में अपने ग्राप निमित्त क्यों न हो जावें ? ऐसा कहना ठीक नहीं है। जिसप्रकार घट स्व-पर-प्रकाशक नहीं है, किन्तु ज्ञान स्व-परप्रकाशक है उसीप्रकार ग्रन्यद्रव्य स्व-पर परिरामन में निमित्त नहीं है, किन्तु कालद्रव्य स्व-परपरिरामन में निमित्त है। कहा भी है—

### तथैव सर्वभावानां स्वयं वृत्तिनं युज्यते । इष्टेष्टबाधनात्सर्वावीनामिति विचितितम् ॥ ४।२२/१३ ॥ (श्लोकवातिक)

यहाँ किसी का यह कटाक्ष करना युक्त नहीं है कि जिसप्रकार काल स्वयं ग्रपनी वर्तना का प्रयोजकहेतु है, उसीप्रकार सम्पूर्ण पदार्थों की स्वयमेव वर्तना हो जायगी, कारण कि घट-पटादि मम्पूर्ण पदार्थों को स्वयं वर्तना का प्रयोजकहेतुपना मानने पर प्रत्यक्ष, ग्रनुमानादि प्रमाणों करके बाधा ग्राती है। प्रदीप का स्वपरोद्योतन स्वभाव है, घट का नहीं।

विभावपरिएामन में कालद्रव्य के ग्रतिरिक्त ग्रन्यद्रव्य भी कारए पड़ते हैं। कार्य की उत्पत्ति एक कारण से नहीं होती है, किन्तु ग्रनेककारणों से होती है।

'कार्यस्यानेकोपकरणसाध्यस्वात् तस्तिद्धेः ॥३१॥ इह लोके कार्यमनेकोपकरणसाध्यं इष्टम्, यथा मृत्यिण्डो घटकार्यपरिणामप्राप्तिप्रतिगृहीताभ्यन्तरसामध्यः बाह्यकुलालदण्डचकसूत्रोदककालाकाशाद्यनेकोपकरणापेक्षःघट पर्या- येणाऽऽविभंवति, नैक एव मृत्पिण्डः कुलालादि बाह्यसाधन सिन्नधानेन विना घटात्मनाविर्भवितुं समर्थः । रा. वा. ४।१७।३१

इस लोक में कार्य अनेककारणों से सिद्ध होता हुशा देखा जाता है। जैसे मृत्पिण्ड में घटरूप परिणमन करने की अंतरंग शक्ति है तथापि घटोल्पत्ति के लिये बाह्य कुलाल, दण्ड, चक्र, चीवर, जल, ग्राकाश, काल श्रादि ग्रानेक कारणों की ग्रपेक्षा रखता है। कुलालादि बाह्यसाधनों के दिना अकेला मृतिपिण्ड घटोत्पत्ति करने में समर्थ नहीं है।

इसप्रकार कोई भी परिणमन क्यों न हो, उसको बाह्यनिमित्त की अपेक्षा रहती है।
——जे. म. 14-12-72/VII/ कमलादेवी

#### निमित्त एवं उसके भेद तथा उदाहरण

शंका—'इध्टोपदेश' में निमित्त को धर्मास्तिकायवत् कहा है। इसका अर्थ यह हुआ कि जैसे जीवब्रव्य चले तो धर्मद्रक्य निमित्त है, नहीं चले तो नहीं। तब इसप्रकार की स्थिति अन्य निमित्तों की है या नहीं?

समाधान—'इष्टोपदेश' में सब निमित्तों को धर्मास्तिकायवत् नहीं कहा है। निमित्त दो प्रकार के हैं—
(१) प्रोरक (२) अप्रेरक (जैनसिद्धांतदर्गरा) जो अप्रोरकनिमित्त हैं, उनको ही इष्टोपदेश में धर्मास्तिकायवत् कहा है, क्योंकि, धर्मास्तिकाय अप्रेरकनिमित्त हैं ( सर्वार्थसिद्ध अध्याय १ सूत्र १ )। प्रोरकनिमित्त को अप्रोरकनिमित्त धर्मास्तिकायवत् कैसे कहा जा सकता है ? धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकायादि अप्रोरकनिमित्त हीं । अप्रेरकनिमित्त की सहकारिता बिना भी कार्य नहीं होता । प्रोरकनिमित्त के कुछ उदाहरण इसप्रकार हैं—'भाववचन की सामध्यें से युक्त आत्मा के द्वारा प्रोरित होकर पुद्गल वचनरूप से परिण्णमन करते हैं' ( सर्वार्थसिद्ध अ. १ सू. १९, राज-वात्तिक अ. १ सू. १९)। अवेतन जड़शरीर का विषय चेष्टा है, तिस चेष्टा का प्रोरक कोई निमित्त आत्मा है (गोम्मटसार बड़ी टीका पृ. १०६२, १०६४)। चाक के एक दंड की प्रोरणा से कुम्हार का सारा चक घूमने लगता है ( वृहद्वव्यसंग्रह गाथा २२ टीका ) 'पवन ध्वणा को प्रोरक कारणा है' ( पंचास्तिकाय गाथा दद टीका ) 'प्रयस्कात पत्थर ( मकनातीस ) लोहे की सूई को प्रोरित करता है' ( समयसार गाथा १६७ ताल्पयंवृत्ति ) 'कर्मों के द्वारा प्रोरित होकर' ( समयसार पृ. ३२२ क. शीतलप्रसावजी कृत अनुवाव )।

प्रेरकिनिमित्त की स्थिति अप्रेरकिनिमित्त समान नहीं है। जिससमय जिसप्रकार के कर्म का उदय होगा उससमय उस उदय के अनुसार जीव के परिएगम अवश्य होंगे। जिससमय मिथ्यात्वप्रकृति का उदय होगा उससमय जीव के मिथ्यात्वभाव अवश्य होंगे, जीव की इच्छा पर निर्भर नहीं है कि वह मिथ्यात्वभाव करे या न करे। कहा भी हैं जो जीव को परतंत्र करते हैं अथवा जीव जिनके द्वारा परतंत्र किया जाता है उन्हें कर्म कहते हैं ( आप्त-परीक्षा कारिका १९४-९९५ टोका )। धर्मास्तिकाय ग्रादि अप्रेरकिनिमित्त जीव को परतंत्र नहीं करते। इससे सिद्ध हुआ कि इच्यकर्मीदय आदि प्रेरकिनिमित्त धर्मास्तिकायवन् नहीं है।

— जै. सं. 18-9-58/V/ बंशीधर

### निमित्त व नैमित्तिक का स्वरूप, दोनों पर्याय हैं

शंका — निमित्त शब्द का क्या तात्पर्य है ? किसी विविक्षितकार्य में जो द्रव्य कार्यरूप परिणमन करता है, वह द्रव्य नैमिश्तिक कहा जाता है या कार्य को ही नैमिश्तिक कहा जाता है ? जैसे मिट्टी घटरूप परिणमन करती

है। तो मिट्टी नैमित्तिक है या घटपर्याय नैमित्तिक है ?

समाधान--फलटन से प्रकाशित समयसार पृ० १२ पर निमित्त का ब्युत्पत्ति अर्थ इसप्रकार दिया है-

''उपादानस्य परिणमनिकयया सहैव तत्परिणमनानुकूलं परिणमनं कस्य भवति तस्यैव निमित्तात्वं, निमेदित सह करोतीति निमित्तमिति निमित्ताशब्दस्य व्युत्पत्तोः, भवितृभवनव्यापारानुकूल व्यापारविश्वमित्तमिति ।''

निमित्त शब्द की निरुक्ति 'निमेदित सह करोतीित निमित्तं'' ऐसी है। इस निरुक्ति में 'करोति' इस मिङ्क्त या तिङ्क्तपद से परिण्मनिक्रिया का बोध होता है, क्यों कि परिण्मन के बिना 'करोति' इस पद की बाच्य- भूत किया नहीं हो सकती। इस परिण्मनिक्रिया का आश्रय निमित्तसंज्ञक पदार्थ होता है। इम क्रिया का आश्रय होने से वह निमित्तसंज्ञक पदार्थ कर्तृ संज्ञा को प्राप्त होता है। यह उसकी संज्ञा अनुप्तिरित्त प्रर्थात् यथार्थ है। उपादान की परिणितिक्रिया के निमित्तको परिण्मित अनुकूल होने से निमित्त को दी जानेवाली कर्तृ संज्ञा उपचरित अर्थात् व्यवहारनय को दिष्ट से दी गई है, क्यों कि निमित्त की परिण्मितिक्रियाकी उत्पत्ति की दिष्ट से आश्रय निमित्तभूत पदार्थ से भिन्न जो उपादानभूत पदार्थ होता है वह नहीं होता। निरुक्ति में प्रयुक्त किया गया 'सह' यह शब्द 'योगपच' इस अर्थ का चोतक अथवा बाचक है। इस शब्द से दो पदार्थों का या उनकी परिण्मितयों का अस्तित्व घ्वनित होता है, क्योंकि दो पदार्थों के या परिण्मितयों के बिना योगपच इस शब्द का या साहवर्य इस शब्द का भाव व्यक्त नहीं होता। इससे जब दो पदार्थों की परिण्मितियाँ समकालभाविनी होनेपर जिसकी परिण्मित उपादानभूत अन्यपदार्थों की परिण्मितिक्रया में सहायक होती है तब उस पदार्थ को निमित्त यह संज्ञा प्राप्त होती है, यह बात स्पष्ट हो जाती है। उपादान की कार्यरूप परिण्मित में सहायक होनेवाली अन्यद्रव्य की परिण्मित को सहायकपरिण्मित कहने का कारण यह है कि वह उपादान की विशिष्ट कार्यरूपसे परिण्मित होने की अक्ति को अपनी शक्ति के द्वारा उसोजित प्रवोधित करता है। समयसार फलटन पृ. २६।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि उत्पन्न होनेवाली पर्याय तो नैमित्तिक है। उस पर्याय को उत्पत्ति में अन्य द्रव्य की जो पर्याय सहकारीकारण होती है वह पर्याय निमित्त होती है। मिट्टीद्रव्य की घटरूप पर्याय तो नैमिन् त्तिकपर्याय है तथा कुम्भकार जीवद्रव्य की घटोत्पत्ति के अनुकूल योग—उपयोगरूप पर्याय निमित्त है। मिट्टीरूप पुद्गलद्रव्य नैमित्तिक नहीं है और कुम्भकार जीवद्रव्य निमित्त नहीं है, क्योंकि द्रव्य तो द्रव्यदृष्टि से अनादि-अनिधन होने के कारण अकार्य-अकारण होता है, क्योंकि द्रव्याधिकनय की अपेक्षा द्रव्य का न उत्पाद है और न व्यय है। पर्यायदृष्टि से उत्पाद व व्यय होता है अतः उपादान की पर्याय नैमित्तिक है और अन्यद्रव्य की सहकारीपर्याय निमित्त है। यदि द्रव्य को ही नैमित्तिक और निमित्त मान लिया जाय तो निमित्त-नैमित्तिकभाव का कभी विनाश नहीं होने का प्रसंग आ जायगा। श्री कुल्क्फुल्हाचार्य ने कहा भी है—

जीवो ण करेदि घडं रोव पडं रोव सेसगे वस्ते । जोगुवओगा उप्पादगा य तेसि हवदि कत्ता ॥ १०० ॥ समयसार

टीका-आत्मनो विकल्पव्यापाररूपौ विनश्वरौ योगोपयोगावेव तत्रोत्पादकौ भवतः ।

ण कुरोचि वि उप्पणो जहाा कन्जं ण तेण सो आहा।
उप्पादेदि ण किंचिवि, कारणमिव तेण ण सो होइ ॥ ३१० ॥ स. सा.
उप्पत्ती व विणासो दब्वस्स य णित्थ अत्थि सन्भावो।
विगमुष्पादधुवसं करेंति तस्सेव पञ्जाया॥ ११ ॥ पं० काय०

जीवद्रव्य, (जो स्रनादि-स्रनन्त है) घट को नहीं करता श्रीर न पट को करता है तथा श्रन्य द्रव्यों को भी नहीं करता है। जीवद्रव्य की जो उपयोग-योगरूप विभाशीकपर्याय है, वह घटादि (पुद्गलद्रव्य की पर्यायों) की उत्पादक स्रथाद् उत्पन्न करने में निमित्त है।

म्रात्मद्रव्य किसी से भी उत्पन्न नहीं हुआ है ( स्ननादि है ) इसलिये किसी का किया हुआ कार्य नहीं है । वह म्रात्मद्रव्य किसी म्रन्यद्रव्य को उत्पन्न नहीं करता ( म्रविनाशी है ), इसलिये वह आत्मद्रव्य किसी म्रन्य-द्रव्य का कारएा भी नहीं है ।

द्रव्य का उत्पाद व विनाश नहीं है सद्भाव ( नित्य ) है । उसद्रव्य की पर्यायें विनाश-उत्पाद करती हैं । इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि निमित्त-नैमित्तिकसम्बन्ध दो द्रव्यों की पर्यायों में है ।

— जै. ग. 24-8-72/VII/ र. ला. जैन; मेरठ

## निमित्त के हट जाने पर नैमित्तिक क्रिया का ग्रनियमत: होना शंका—क्या निमित्त के हट जाने पर भी नैमित्तिकवस्तु में क्रिया होती रहती है ?

समाधान— निभित्त के हट जाने पर नैमित्ति कित्रया रहती भी है और नहीं भी रहती, एकान्त नियम नहीं है। डंडे के हट जाने पर भी चाक में किया होती रहती है अर्थात् वह घूमता रहता है। घोड़े के हट जाने पर गाड़ी का चलना हक जाता है।

—जॅ. ग. 23-9-71/VII/ टो. ला. मित्तल

### मुमुक्षु जीव को दृष्टि निमित्त व उपादान दोनों को सुधारने की होती है

शंका—मुमुक्षुजीव को उपादान को सुधारने की ओर दृष्टि रखनी चाहिये या निमित्ता को सुधारने की ओर ? अपने को न सुधारकर निमित्ता ही सुधारने से काम चल जायगा ? क्योंकि निमित्ता ही के आधीन है।

समाधान—मुमुक्षुजीव को उपादान और निमित्त दोनों को सुधारने की ओर दिष्ट रखनी चाहिये। उत्तम उपज के लिये बीज व पृथ्वी आदि दोनों ही उत्तम होने चाहिये अन्यथा पैदावार उत्तम नहीं हो सकती। एक ही बीज होने पर भूमि की विपरीतता से निष्पत्ति की विपरीतता होती है। कारण के भेद से कार्य में भेद अवश्यमभावी है (प्र. सा. गा. २५५) जबतक जीव निमित्तभूतद्रव्य का (परद्रव्य का) प्रतिक्रमण तथा प्रत्याख्यान नहीं करता तबतक नैमित्तिक भूतभावों का (रागादिभावों का) प्रतिक्रमण तथा प्रत्याख्यान नहीं करता (समयसार गाथा २६३-२६५ टीका)। ज. ध. पुस्तक १ पृष्ठ १०४ पर भी कहा है—'साधुजन, जो त्याग करने के लिये शक्य होता है, उसके त्याग करने का प्रयत्न करते हैं और जो त्याग करने के लिये अशक्य होता है उसमें निर्मम होकर रहते हैं, इसलिये त्याग करने के लिये शक्य भी हिंसायत्न के परिहार करने पर अहिंसा कैसे हो सकती है? अर्थात् नहीं हो सकती है। यदि निभित्त को सुधारने की आवश्यकता न होती तो सुसंगति व अभक्ष्य आदि के त्याग का उपदेश क्यों दिया जाता? उपादान को न सुधारकर केवल निमित्त को सुधारने से काम नहीं चलेगा। उपादान को सुधारने के लिये ही तो निमित्त को सुधारा जाता है। यदि उपादान के मुधारने की और लक्ष्य नहीं तो केवलनिमित्त को सुधारने से क्या लाभ ? अर्थात् कृत्व लाभ नहीं।

-- जै. सं. 25-9-58/V/ बंब्रीधर

### उपादानकारण एवं कार्य ( पूर्वोत्तरपर्यायें )

शंका च्या उपादानकारण एवं कार्य में समयभेद होना आवश्यक नहीं ?

समाधान-पूर्वपरिस्णामसहित द्रव्य कारगारूप है भ्रीर उत्तर परिग्णामसहित द्रव्य कार्यरूप है।

'पुष्व परिणामजुत्तं कारणभावेण बहुदे दव्वं । उत्तर परिणामजुदं तं चियं कष्जं हवेणियमा ॥ २२२ ॥ ( स्वा. का. )

टीका—''द्रव्यं जीवादि वस्तु पूर्वपरिणामयुक्तं पूर्व पर्यायाविष्टं कारणभावेन उपादानकारणत्वेन वर्तते । तदेव द्रव्यं जीवादिवस्तु उत्तरपरिणामयुक्तम् उत्तरपर्यायाविष्टं । तदेव द्रव्यं पूर्वपर्यायाविष्टं कारणभूतं मणिमंद्रादिना अप्रतिबद्धसामर्थ्यं कारणान्तरावैक्लयेन उत्तरक्षरो कार्यं निष्पादयत्येव ।''

टीकार्थ — पूर्वपरिगामसहित जीवादिवस्तु उपादानकारण है श्रीर वही जीवादि वस्तु उत्तरपर्यायसहित कार्यरूप होता है। कारगभूत पूर्वपर्यायसहित वही द्रव्य, जिसकी सामर्थ्य मिंग्स-मंत्रादि के द्वारा रोकी नहीं गई है, श्रान्य कारगों की सहकारिता से उत्तरक्षण में कार्य को उत्पन्न करता है।

पूर्वपरिग्णाम ग्रीर उत्तरपरिणाम की दृष्टि से उपादानकारमा और कार्य में समय भेद है।

—जॅ. ग. ४-७-६६/IX/ प्रो. मनोहरताल

शंका—उपादान कमजोर होता है उसमें कर्म का निमित्त है या नहीं ? अथवा यह आत्मा के पुरुषार्थ की नवलाई है। आत्मा में नवलाई या सवलाई क्यों होतो है, कुछ आभ्यन्तर निमित्त है या नहीं ?

समाधान—'उपादान का कमजोर होना' उपादान की स्वाभाविक प्रवस्था है या वैभाविक प्रवस्था है। 'कमजोरी' ग्रार्थात् 'वीर्यगुण की ग्रपूर्णता' स्वाभाविक ग्रावस्था तो हो नहीं सकती, वयों कि स्वाभाविक ग्रावस्था में गुणा ग्रपूर्ण नहीं होता, पूर्ण होता है। दो भिन्न द्रव्यों के बन्ध होने पर विभाव ( ग्रणुखदशा ) होता है। केवल एक द्रव्य में विभाव नहीं होता जैसे — धर्म, ग्राधमं, ग्राकाश, कालाणु, सिद्धजीव, पुद्गलपरमाणु में विभाव नहीं है। पुद्गल परमाणु का दूसरे परमाणु के साथ बन्ध हो जाने पर विभाव हो जाता है। संसारीजीवमें भी श्रनादिकाल से कर्मबन्ध होने के कारण विभाव है। ( पं० का. गाथा ५ व १६ पर श्री जयसेनावार्य कृत टीका)

ग्रात्मा की कमजोरी में द्रव्यकर्मोदय अवश्य निमित्त है। यदि द्रव्य कर्मोदय को निमित्त न माना जावे तो 'कमजोरी' जीव का स्वभाव हो जायगी श्रीर सिद्धों में भी कमजोरी माननी पड़ेगी। कमजोरी कार्य है श्रीर कोई भी कार्य अन्तरंग व बाह्यकारणों के बिमा नहीं होता, ऐसा जैनागम का कथन है। जो इस श्रागम के विकद्ध बाह्यकारण को कार्य की उत्पत्ति में अकिनित्कर (Good for Nothing) कहते हैं, वे जैनमत से बाह्य हैं।

#### शंका-पेड़ से टूटा हुआ आम पड़ा-पड़ा बड़ा क्यों नहीं होता ?

समाधान—उस ग्राम में यद्यपि बढ़ने की ग्रन्तरंग शक्ति विद्यमान है तथापि वृक्ष से पृथक् हो जाने के बाद उन वाह्य कारणों का ग्रमाव हो गया जो उस ग्राम के बढ़ने में निमित्त थे। ग्रतः टूटा ग्राम बड़ा नहीं होता। कार्य की सिद्धि बाह्यसहकारीकारण ग्रीर ग्रन्तरंगउपादानकारण से होती है। (अष्टसहस्री पृ. १४९ कारिका २१) जो कार्य दो कारणों से उत्पन्न होता है वह एक कारण से कभी उत्पन्न नहीं हो सकता। कहा भी है—

**—जी. ग. 28-12-61** 

#### कारणद्वयं साध्यं न, कार्यमेकेन जायते । दुन्द्वोत्पाद्यमपत्यं किमेकेनोत्पद्यते ॥ आराधनासार गाथा १३ ।

स्त्री और पुरुष दोनों से उत्पन्न होनेवाली सन्तान केवल स्त्री व केवल पुरुष से उत्पन्न नहीं होती। ग्रन्तरंग ग्रीर बहिरंग निभिक्तों से उत्पन्न होनेवाला कार्य केवल अन्तरंगनिमिक्त से या केवल बहिरंगनिमिक्त से उत्पन्न नहीं हो सकता। बहिरंगनिभिक्त के ग्रभाव में वृक्ष से टूटा हुआ ग्राम वृद्धि को प्राप्त नहीं होता।

**- पी. ग. 28-12-61** 

- (१) निमित्त के म्रर्थ, प्रकार एवं परिमाधा
- (२) प्रेरक निमित्त कार्य का कर्ता होता है। अप्रेरक निमित्त कार्य में सहायक होता है

शंका — अंग्रेजी में निमित्त कारण के लिये क्या NOMINATIVE—CAUSE शब्द का प्रयोग हो सकता है ? उपादानकारण को अन्तरंगहेतु या अंतरंगकारण और निमित्तकारण को बहिरंगहेतु या बहिरंगकारण कहना क्या ठीक है ?

समाधान-प्रत्येक कार्य ग्रथीत पर्याय की उत्पत्ति मात्र एक कारण से नहीं होती है, किन्तु समस्त श्रनुकुलसामग्री से श्रौर बांधककारणों के ग्रभावसे होती है। कहा भी है---

"सामग्री जनिका कार्यस्य नैकं कारणम्।" आप्त-परीक्षा

अर्थात्—सामग्री कार्यं की उत्पादक है, एक कारण नहीं। (एक कारण से कार्य की उत्पत्ति नहीं होती, किन्तु समस्त कारणों से कार्य की उत्पत्ति होती है)।

"कारणसामग्गीदो उपज्जमाणस्स कज्जस्स वियलकारणादो समुत्पत्तिविरोहा ।" ध. पु. ६ पृ. १४९ ।

अर्थात् —कार्य कारणसामग्री से उत्पन्न होता है, उसकी विकलकारण से उत्पत्ति का विरोध है।

"कार्यस्य अनेककारणस्वसिद्धिः।" राजवातिक

अर्थातु---ग्रनेककारणों से कार्योत्पत्ति होती है, यह बात सिद्ध है।

इन म्रार्षप्रन्थों से यह तो स्पष्ट हो जाता है कि मात्र उपादानकारण से कार्य की उत्पत्ति नहीं होती। उस उपादानकारण के साथ प्रन्यसहकारीकारण भी कार्योत्पत्ति में कारण होते हैं। उन सहकारी कारणों को ही 'निमित्ताकारण' यह संज्ञा है।

यह सहकारीकारण (निभित्तकारण ) उपादान कारण के साथ कार्य को करता है। श्री विद्यानन्द आचार्य ने श्लोकवार्तिक में कहा भी है—

"न चैककारणनिष्पाद्ये कार्ये कस्वरूपे कारणान्तरे प्रवर्तमानं सफलम् । सहकारित्वात्सफलमिति चेत्, किं युनिरवं सहकारिकारणमनुषकारकमपेक्षणीयम् ? तदुषादानस्योपकारकं तदिति चेन्न, तत्कारणत्वानुषंगात्, साक्षात्कार्ये व्याप्रियमाचनुषावोनेन सह तत्कारणशीलं हि सहकारि न पुनः कारणमुषकुर्वाणम् ।"

व्यक्तिरव ग्रीर कृतित्व ] [ १२८७

इसका अभिप्राय यह है कि "कार्य एक कारए। से निष्पन्त नहीं होता, क्योंकि प्रवर्तमान अन्य कारए। को सफलपना है। जब सहकारीकारए। हैं तो क्या वे कार्य के प्रति उपकार न करते हुए ही कार्य को अपेक्षित हो रहे हैं। यदि यह कहा जाये कि वे उपादानकारए। के सहायक हैं, यह ठीक नहीं है, क्योंकि वह उपादानकारण बन जायगा, कार्य का सहकारी न बन सकेगा। जो उपादानकारए। की परम्परा न लेकर सीधा ही कार्य में उपादानकारए। के साथ उस कार्य को करने का स्वभाव होने से वह सहकारी कारए। है।

कार्य करने में अकेला उपादान ग्रसमर्थ है। निमित्ताकारएा श्रर्थात् सहकारीकारएा के साथ ही उपादान कार्य करने में समर्थ होता है। इसप्रकार सहकारीकारएा की कार्य में सहायता होने से उपादान की समर्थता खण्डित हो जाती है। इसी बात को श्री विद्यानन्वस्थामी अष्टसहस्री में निम्नप्रकार करते हैं—

"तदसामर्थ्य मखण्डदिकञ्चित्करं कि सहकारिकारणं स्यात् ?"

अर्थात् — जो उपादान की ग्रसमर्थता को खण्डित करने में ग्रकिचित्कर है, क्या वह सहकारी कारण हो सकता है ? 'ग्रपितु न स्यादेव' वह सहकारी कारण नहीं हो सकता ।

इससे सिद्ध है कि निमित्ताकारण कार्योत्पत्ति में सहायक होता है। कोष में भी निमित्ता कारण का मर्थ-'वह कारण जिसकी सहायता था कर्तृ त्व से कोई वस्तु बने' इसप्रकार किया है। अतः निमित्त कारण को HELPER, APPARENT CAUSE, DEPENDENCE ON A SPECIAL CAUSE, INSTRUME-NTAL OR EFFICIENT CAUSE कह सकते हैं।

निमित्तकारमा दो प्रकार का है, एक प्रेरक दूसरा अप्रेरक अर्थात् उदासीन।

जैसे ग्रात्मा के लिये द्रव्यकर्म प्रोरकिनिमित्तकारण है ग्रीर पवन ध्वजा के लिए प्रोरकिनिमित्तकारण है।

अस्पा पंगुह अणुहरइ अप्पु ण जाइ ण एइ। भुवणत्त्रयहं वि मज्झि जिय विहि आणइ विहि सोइ।।१।६६॥ (परमात्मप्रकाश)

अर्थात् — आत्मा पंगुके समान है, श्राप न कहीं जाता है न आता है। तीनों लोक में इस जीव को कर्म ही ले जाता है कर्म ही ले आता है।

"प्रभञ्जनो वैजयंतीनां गतिपरिणामस्य हेतुकर्त्ताऽवलोक्यते ।" पं. का.

अर्थात् पवन अपने अंचल स्वभाव से ध्वजाओं की हलन चलन हम किया का कर्ता देखने में आता है। इन आर्थवावयों से सिद्ध होता है कि प्रोरकनिमित्तकारण कार्य का कर्ता होता है अतः प्रोरकनिमित्ता-कारण Nominative-Cause है, किन्तु अप्रोरकनिमित्तकारण उपादान के साथ कार्योत्पत्ति में सहायक होता है। जैसे मछलियों को जल तथा पक्षियों को पवन आदि चलने में सहकारी होते हैं, किन्तु जल मछलियों और पवन पक्षियों को चलाता नहीं है। जल के बिना मछलियाँ और पवन के बिना पक्षी गमन नहीं कर सकते, अतः गमन इप कार्य में इनकी सहायता की आवश्यकता होती है। कहा भी है—

"उद्यं जह मच्छाणं गमणाणुःगहयरं हवदि लोए।" पं. का.

अर्थातु--जैसे इस लोकमें जल मछिलयों के गमन के उपकार को सहाय होता है।

टीका---''यथा हि जलं स्वयमगच्छन्मत्स्यानप्रेरयत्तत्तेषां स्वयं गच्छतां गतेः सहकारिकारणं भवति ।''

अर्थात् जैसे जल न तो स्वयं चलता है और न मछिलियों को चलने की प्रेरिशा करता है ( चलाता है ), किन्तु जब स्वयं मछिलियाँ चलती हैं तो जल सहकारीकारए। होता है।

"पतित्विप्रमृतिद्रव्यं गतिस्थितिपरिणामप्राप्ति प्रत्यिममुखं नान्तरेण बाह्यानेककारणसिर्शिध गति स्थिति चावाप्तुम्.....।'' ( राजवातिक )

अर्थात् — पक्षी ग्रादि गति या स्थिति के सम्मुख होते हुए भी बाह्य ग्रनेककारएगें ( निमित्त कारएगें ) कें बिना चल ग्रीर ठहर नहीं सकते ।

इसप्रकार जो अप्रेरकिनिमित्तकारण हैं वह Nominative Cause नहीं हो सकता। वह तो Dependence on a Special cause या Helper cause होता है।

निमित्तकारण को प्रायः बाह्यकारण कहा जाता है जैसा कि उपर्युक्त राजवातिक की पंक्ति से स्पष्ट है। श्लोकवातिक में भी निमित्तकारण को बाह्यकारण ग्रीर उपादान को ग्रन्तरंगकारण कहा है जैसे—

''बहिरन्तरुपाधिः यथासंख्यं सहकार्यु पादानकारणैरनवस्थितं रहितं कार्यं यथार्थंकृत्र ।''

अर्थात् वाह्यउपाधि सहकारीकारण ग्रीर अंतरंगउपाधि उपादानकारण के विना कार्य नहीं किया जा सकता ।

सम्यक्त्वोत्पत्ति में दर्शनमोहनीयकर्म के उपशम आदि निमित्तकारण को अंतरंगकारण और जिनसूत्र तथा उनके ज्ञातापुरुष आदि निमित्तकारणों को बहिरंगकारण कहा है—

# सम्मत्तस्स णिमिसां जिणसुत्तं तस्स जाणया पुरिसा। अंतरहेऊ भणिवा वंसचमोहस्स खयपहुदी ॥५३॥ [नियमसार]

अर्थात् - जिनसूत्र और उनके ज्ञातापुरुष सम्यग्दर्शन के बाह्यनिमित्त कारण हैं। दर्शनमोहनीय द्रव्यकर्म के क्षय आदि अंतरंगनिमित्त कारण हैं।

"साधनं द्विविद्यं अभ्यन्तरंबाह्यं च । अभ्यन्तरं दर्शनमोहस्योपशमः क्षयः क्षयोपशमोवा बाह्यं नारकाणां प्राक्चतुर्थ्याः सम्यग्दर्शनस्य साधनं केषाञ्चिष्णातिस्मरणं केषाञ्चिद्धमं श्रवणं केषाञ्चिद्वद्वेदनाश्रिभवः ।'' (स० सि०)

अर्थ सम्यग्दर्शन के साधन दो प्रकार हैं। १. अभ्यंतर २. बाह्य। दर्शन मोहनीय का उपशम, क्षय या क्षयोपशम अभ्यन्तरसाधन है। नारिकयों में चौथे नरक से पहले किन्हीं के जातिस्मरण, किन्हीं के धर्मश्रवण और किन्हीं के बेदनाभिभव बाह्यसाधन हैं। ( यहाँ पर अंतर्रम और बिहरंग दो प्रकार का निमित्तकारण का कथन है उपादानकारण आत्मपरिएगाम इनसे अतिरिक्त है।)

---जॅ. ग. 17-1-66/XII/ पो. लक्ष्मीच इ जैन

# कारग-कार्य व्यवस्था

- (१) कथंचित् कुम्मकार घट का कारण है
- (२) 'कारण' की परिभाषा

शंका - 'कुम्भकार घट का कारण है' क्या ऐसा मानना कारणविपर्यास है ?

समाधान सर्वप्रथम यह जानना जरूरी है कि 'काररा।' किसे कहते हैं ? प्रमेष रत्नमाला में लिखा है 'जिसके सद्भाव में जिसकार्य की उत्पत्ति हो और जिसके ग्रभाव में कार्य की उत्पत्ति न हो वह पदार्थ उस कार्य का कारण होता है।'

"यद्भावाभावाभ्यां यस्योत्पत्यमुत्पत्ती तत् तत्कारणमिति ।" [ १।१३ ]

श्री वीरसेनस्वामी ने जो ध. पु. १२ में कहा है-

"यद्यस्मिन् सरयेव भवति नासति तसस्य कारणिमति न्यायात् ।" घ. १२ पृ. २८९ ।

अर्थ — जो जिसके होने पर ही होता है ग्रौर जिसके होने पर नहीं होता है वह उसका कारण होता है, ऐसा न्याय है।

आप्त-परीक्षा में भी कहा है--

"यत यवन्वयव्यतिरेकानुपलम्मस्तत्र न तन्त्रिमिक्तकत्वं दृष्टम् ।"

''तश्कारणकत्वस्यतवन्वयव्यतिरेकोषलम्भेन व्याप्तस्यात् कुलालकारणकस्य घटावेः कुलालान्वयव्यतिरेको-पलम्भत्रसिद्धेः । पृ. ४०--४९ ।

अर्थात् -- जिसका जिसके साथ अन्वय-व्यितरेक का अभाव है वह उसजन्य नहीं होता ऐसा देखा जाता है। जैसे जुलाहादि का घटआदि के साथ अन्वय-व्यितरेक नहीं है। इसलिये घटआदि जुलाहादि-निमित्तकारणजन्य नहीं है अर्थात् जुलाहादि घटादि के निमित्तकारण नहीं है और यह निश्चित् है कि जो जिसका कारण होता है उसका उसके साथ अन्वय-व्यितरेक अवश्य पाया जाता है। जैसे कुम्हार से उत्पन्न होने वाले घटादि में कुम्हार का अन्वयव्यितरेक स्पष्टतः प्रसिद्ध है।

श्री राजवातिक में भी कहा है---

"यथा मृत्यिण्डो घटकायंपरिणामप्राप्ति प्रति गृहीताभ्यन्तरसामर्थ्यः बाह्यकुलालदण्डचकसूत्रोदककालाका-शाद्यनेकोपकरणापेक्षः घटपर्यायेणाऽऽविभंवति, नंक एव मृत्यिण्डः कुलालादिबाह्यंसाधनसन्निधानेन विना घटारमना-विभंवितुं समर्थः।" [ ४।९९।३१ ]

अर्थात् - मृतिपण्ड में घटरूप परिरागमने की सामर्थ्य होते हुए भी घटपर्याय के लिये बाह्य कुम्हार, दण्ड, चक्र, चीवरादि की ग्रापेक्षा रखता है। कुलालादि बाह्यसाधन के बिना एक मृतिपड ही घटरूप परिणमने में समर्थ नहीं है।

थी वीरसेनाचार्य ने ध. पु. १३ पृ. ३४९ पर भी कहा है-

"एवं दुसेजोगादिणा अणुभाता परूवणा कायस्वा जहा मट्टिआ-पिड-दंड-चक्क-चीवर-जल-कुं भारदीणं घडु-व्यायणाणुभागो ।"

अर्थात् — जिसप्रकार प्रत्येक द्रव्य की शक्ति का कथन किया गया है, उसीप्रकार द्वि श्रादि संयोगीद्रव्यों की शक्ति का कथन करना चाहिये। जैसे मृत्तिका पिण्ड, दण्ड, चक्र, चीवर, जल, कुम्हारादि की संयोगीशक्ति से घट की उत्पत्ति होती है।

इन श्रार्षवाक्यों से सिद्ध है कि जिसप्रकार मृतिकापिण्ड उपादानकारण के बिना घट की उत्पत्ति नहीं हो सकती उसीप्रकार कुम्हारादि निमित्तकारणों के बिना भी घटकी उत्पत्ति नहीं हो सकती है।

मात्र मृतिकापिड को घट की उत्पत्ति का कारण मानना और कुम्हारादि को किसी भी अपेक्षा कारण न मानना कारणविषयीस है। वयों कि जब तक कार्योत्पादक हेतु का परिज्ञान नहीं हो जाता तबतक कार्य का परि-ज्ञान यथार्थता को प्राप्त नहीं होता, ऐसा आर्थ वाक्य है—

"ण च कारले अणवगए कज्जावगमो सम्मर्स पडिवज्जदे।" [ ध. पु. १९ पृ. २०५ ]

— जे. ग. 8-7-65/IX/·····

### उपादान कारण कार्य से कथंचित् भिन्न होता है, कथंचित् भ्रनुरूप ( भ्रमिन्न ) यानी सर्वथा कारण के समान ही काय नहीं होता

शंका—जो गुण कारण में होते हैं वे ही कार्य में आते हैं अर्थात् कारण के अनुसार ही कार्य की निष्यत्ति देखी जाती है। जिसप्रकार ज्ञानावरणकर्म के विशेष क्षयोपशम को लब्धि और उससे जायमान परिणामों को उपयोग। यदि लब्धि को कारण और उपयोग को कार्य माना जाय तो दोनों के गुण एक होने से उपयोग को लब्धिक्ष्य ही माना जायगा।

समाधान—कारण के सदश ही सर्वथा कार्य हो ऐसा एकान्त नियम नहीं है। पूर्वपर्यायसहित द्रव्य उत्तर-पर्याय का कारण होता है।

> पुरुवपरिणाम-जुत्तं कारण भावेण वट्टदे दध्यं । उत्तरपरिणामजुदं तं च कज्जं हवे णियमा ।। २२२ ।। स्वामिकार्तिकेय

अर्थ - पूर्वपरिग्णामसहित द्रव्य कारगरूप है और उत्तरपर्यायसहित द्रव्य नियम से कार्य रूप है।

"यथामृद्द्रव्य मृत्पिण्डः उपादानकारणभूतः घट लक्षणं कार्यं जनयति ।"

जौरो मिट्टी की पूर्विषण्डपर्याय उपादानकारए होती है और वह उत्तररूप घटपर्याय को उत्पन्न करती है, किन्तु मिट्टीपिण्ड ग्रीर घट सर्वथा समान नहीं है, एकदेश भिन्न है। मिट्टीपिण्ड जलधारए नहीं कर सकता, किन्तु घट अलधारए कर सकता है। कहा भी है—

व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ]

"कश्चिदाह-केवलज्ञानं सकलिनरावरणं शुद्धं तस्य कारिएनापि सकलिनरावरिएन शुद्धं न भाव्यम्, उपा-दानकारण सहशं कार्यं भवतिति वचनात् । तत्नोत्तरं दीयते पुत्तमुक्तः भवता परं किन्तूपादानकारणमपि षोडश-वणिकासुवर्णंकार्यस्याधस्तन वणिकोपादानकारणवत्, मृत्मयकलशकार्यस्य मृत्पिण्डस्थासकोशकुशूलोपादान कारणव-दिति च कार्यादेकदेशेन भिन्नं भवति । तिह पूर्वोक्त सुवर्णंमृतिकादृष्टान्तद्वयवत्कार्यकारणभावो न घटते । ततः कि सिद्धं ? एकदेशेन निरा वरणत्वेन क्षायोपशमिकज्ञानलक्षणमेकदेशव्यक्तिरूपं विवक्षितंकदेश शुद्धनयेन संवरशब्दवाच्यं शुद्धोपयोगस्यरूपं मुक्तिकारणं भवति ।" वृ. इ. सं. गा. ३४ टीका ।

कोई शंका करता है—केवलज्ञान समस्त ग्रावरण से रहित शुद्ध है, इसलिये केवलज्ञान का कारण भी समस्त श्रावरणरहित शुद्ध होना चाहिए, क्यों कि 'उपादानकारण के समान कार्य होता है' ऐसा ग्रागमवचन है ? इस शंका का उत्तर—देते हैं—ग्रापने ठीक कहा, किन्तु सोलहवानी के सुवर्णरूप कार्य का श्रधस्तन विश्वासयें उपादानकारण होती हैं तथा मिट्टीरूप घटकार्य का मृतिकापिण्ड, स्थास, कोश, कुशूल ग्रादि उपादानकारण होता है। इन दोनों इब्दान्तों से यह स्पब्द हो जाता है कि उपादानकारण भी कार्य से एकदेश भिन्न होता है। (सोलह-वानी सोने के प्रति जैसे पूर्व की सब पन्द्र हर्विणकार्य उपादान कारण हैं ग्रीर घट के प्रति मिट्टी-पिण्ड स्थास, कोश, कुशूल आदि उपादान कारण हैं। सो ये कारण सोलहवानी के सुवर्ण और घटरूप कार्य से एकदेश भिन्न हैं, बिलकुल सोलहवानी के सुवर्णरूप और घटरूप नहीं हैं। इसीप्रकार सब उपादानकारण कार्य से एकदेश भिन्न होते हैं। यदि उपादानकारण का कार्य के साथ एकान्त से सर्वथा ग्रभेद या भेद हो तो कार्य—कारण-भाव सिद्ध नहीं होता है, जैसा कि उपर्युक्त सुवर्ण और मिट्टी के स्वदानकों द्वारा स्पब्द है। इससे यह सिद्ध हुग्रा कि क्षायोपशिमकन्तान का उपादानकारण होता है।

इससे शंकाकार को स्पष्ट हो जायगा कि लब्धि और उपयोग में कारण-कार्य भाव होने पर भी कथंचित् भेद है अतः उपयोग लब्धिरूप नहीं हो सकता। लब्धि और उपयोग दोनों क्षायोपक्षमिकज्ञान की पर्यायें हैं इस अपेक्षा अभेद है, किन्तु दोनों पर्यायें भिन्न-भिन्न हैं इस अपेक्षा भेद है।

श्री पुज्यपादस्वामी ने भी कहा है---

"यदि मतिपूर्वं श्रुतं तर्विप मत्यात्मकं प्राप्नोति कारणसदृशं हि लोके कार्यदृष्टम् इति नैतर्देकान्तिम् । दण्डादिकारणोऽयं घटो न दण्डाद्यात्मकः ।" सर्वार्थं सिद्धि

यदि श्रुतज्ञान मतिपूर्वक होता है तो वह श्रुतज्ञान भी मत्यात्मक ही प्राप्त होता है, क्योंकि लोक में कारण के समान ही कार्य देखा जाता है ? यह कोई एकान्तिनयम नहीं है कि कार्य के समान कारण होता है। यद्यपि घट की उत्पत्ति दण्डादिक से होती है तो भी घट दण्डादिस्वरूप नहीं होता।

—जॅ. ग. 23-1-69/VII/ **रो.** ला. पित्तल

### निमित्त व उपादान दोनों कारणों से कार्य होता है

शंका — जब रथ एक चक्र से चल सकता है जैसे सूर्य रथ केवल एक सूर्य रूपी चक्र (चक्का, पहिया) पर चलता है तो कार्य भी केवल एक कारण से हो जावे अंतरंग और बहिरंग दो कारणों की मानने की क्या आवश्यकता?

समाधान—एक चक्र से रथ नहीं चलता, कहा भी है—'नहो कचक्रेण रथः प्रयाति ।' (राजवार्तिक )। सूर्य रथ नहीं है। सूर्य विमान भी चक्र नहीं है। सूर्य तो ब्रर्ध गोलक के सदश है। सूर्य बिम्ब के उपरिम तल का विस्तार एक योजन के इकसठ भाग में से अड़तालीम भाग प्रमाशा है और बाहत्य उससे आधा है। प्रत्येक सूर्य के सोलह हजार प्रमाण आभियोग्य देव होते हैं जो नित्य ही विकिया करके सूर्य नगर तल को ले जाते हैं (तिलोय-पण्णती अधिकार ७ गाथा ६६, ६८, ८०)। इसप्रकार सूर्य का दृष्टान्त विषम है।

अनुकूल समस्त सामग्री के होने पर और बाधक कारगों के अभाव में कार्य होता है। मात्र एक कारगा से कार्य नहीं होता। कहा भी है—'सामग्री जिनका, नैक कारणं।' ( राजवार्तिक अ० ५ सूत्र १७ वार्तिक ३१ व ३३ )। अर्थात् कार्य की अनेक कारगों से सिद्धि होती है। श्री स्वामी समन्तभद्र आचार्य ने भी बृहद्स्वयंभू स्तोल में कहा है—

#### यद्वस्तु बाह्यं गुणदोषसूर्तेनिमित्तमभ्यन्तरमूलहेतोः। अध्यात्मवृत्तस्य तदंगभूतमभ्यन्तरं केवलमप्यलं ते ॥ ५९ ॥

अर्थात् अर्थात् मं विद्यमान मूलकारण के गुण ग्रौर दोष को प्रकट करने में जो बाह्यवस्तु कारण होती है वह उस मूलकारण के अंगभूत ग्रथात् सहकारीकारण है। केवल श्रभ्यन्तरकारण ग्रपने गुरादोष की उत्पत्ति में समर्थ नहीं है। भले ही ग्रध्यात्मवृत्त पुरुष के लिये बाह्यनिमित्त गौण हो जाँय पर उनका श्रभाव नहीं हो सकता।

श्राय स्थल पर भी कहा है---'यथा कार्य बहिरन्तरपाधिभिः' अर्थात्--कार्य बाह्य-ग्रभ्यन्तर दोनों कारणों से होता है। श्री सर्वार्थसिद्ध अध्याय र सूत्र क की टीका में भी कहा है---'जो ग्रन्तरंग और बहिरंग दोनोंग्रकार के निमित्तों से होता है और चैतन्य का ग्रन्वयी है वह परिणाम उपयोग कहलाता है।' इसीप्रकार अध्याय ५ सूत ३० की टीका में भी कहा है---'ग्रन्तरंग ग्रीर बहिरंगिनिमित्त के वशसे प्रतिसमय जो नवीन ग्रवस्था प्राप्त होती है वह उत्पाद है। ग्रतः मात्र एक कारण से कार्य की सिद्धि नहीं होती है।

— जे. ग. 21-5-64/JX/ सुरेशवन्द

#### मोक्ष रूपी कार्य में कर्मोदय व पुरुषार्थ की कारणता

शका—मोक्ष का पुरुवार्थ पहिले कर्मों के उदय से होता रहता है या इस जीव को वैसे कारण बनाने पड़ते हैं?

समाधान—मोक्ष भी पर्याय है। प्रत्येक पर्याय के लिये अंतरंग ग्रौर बहिरंग ग्रनेक कारणों की ग्रावश्यकता हुग्ना करती है। ग्रतः मोक्षप्राप्ति के लिये भी अनेककारणों की ग्रावश्यकता होती है। यदापि यह जीवात्मा शुद्ध-निश्चयनय से एक शुद्ध-बुद्ध ज्ञानानन्दमयी है तथापि व्यवहारनय से अनादिकर्मबन्धवणात् निगोदादि पर्यायों में भ्रमण कर रहा है जहाँ पर मनरहित होने के कारण इतना भी ज्ञान का क्षयोपणम महीं होता कि वह अपने हित-ग्रहित के उपदेश को ग्रहण कर सके। इसप्रकार भ्रमण करते हुए कभी ऐसा योग मिलता है कि ग्रायुवन्धकाल के समय चारित्रमोह के मन्दोदय के कारण इसके मनुष्यग्रायु का बन्ध हो जावे। यहाँ तक पुरुषार्थ की मुख्यता नहीं है, कमीं की मुख्यता है। नंजी-पंचेन्द्रिय-पर्याप्त हो जाने पर यदि यह जीवात्मा ग्रनेकान्तमयी वस्तु के यथार्थस्वरूप को समभने का प्रयत्न करे ग्रौर उमममय ज्ञानावरणादि कर्मों का प्रतिसमय ग्रनन्तगुणा-श्रनन्तगुणाहीन ग्रनुभागो-दय हो तथा परिणामों में प्रतिसमय ग्रनन्तगुणी विशुद्धता हो तो इसको मोक्षमार्ग की प्रथम सीढ़ी सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हो सकती है। इस सम्यग्दर्शन की प्राप्ति के लिये तत्त्वों के यथार्थस्वरूप के उपदेश की भी आवश्यकता होती है। अतः जहाँ पर यथार्थ उपदेश प्राप्त हो सके ऐसे निमित्तों को मिलाना इसका कर्त्तव्य है। मात्र उपदेश से

सम्यग्दर्शन नहीं हो जाता है उस उपदेश के साथ-साथ कषाय का मंदोदय तथा तत्त्वविचार करने की शक्तिरूप शानावरए। का क्षयोपशम भी होना चाहिये। इस जीवात्मा का तत्त्वपरीक्षा तथा तत्त्वअवधारए। पुरुषार्थ भी होना चाहिये। अतः मोक्षप्राप्ति के लिये अमुकूल बाह्य भीर अंतरंगकारए। की भ्रपेक्षा रहती है। कहा भी है—'यद्यपि सिद्धभित में उपादानकारण भव्यजीव होता है तथापि तीर्थंकरप्रकृति उत्तमसंहननादि विशिष्टपुण्यक्ष्य धर्म सहकारीकारए। होते हैं। (पंचास्तिकाय गाथा ५५ की टीका) '।' 'निश्चय व व्यवहार कप मोक्षकारए। के होने पर ही मोक्षकार्य होता है। (पंचास्तिकाय गाथा ५०६ टीका) '।' 'निश्चय व व्यवहार कप मोक्षकारए। के होने पर ही मोक्षकार्य होता है। (पंचास्तिकाय गाथा ५०६ टीका) '।' 'निश्चय व व्यवहार कप मोक्षकार एग्य का उदय भीर चारित्र का विशेष आचरए। पौष्पते होय है (अष्टसहस्री कारिका ६६ पृ. २४७) '।' 'सहकारीकारण रूप मनुष्यगति के उदय से रहित अकेली विशुद्धि उन प्रकृतियों के बन्धव्युच्छेद करने में समर्थ नहीं है, क्योंकि कारण-सामग्री से उस्पन्न होनेवाले कार्य की विकलकारए। से उत्पत्ति का विरोध है (ध. पृ. ६ पृ. १४१) इसप्रकार पूर्वकर्मोदय श्रीर इस जीवका बुद्धिपूर्वक समीचीनपुरुषार्थ दोनों ही मोक्षकार्य के लिये उपयोगी है।

— ज. म. २१-३-६३/IX/ जिनेश्वरदास

### म्रात्मा ( कथंचित् ) निष्कारण नहीं है, उसका उत्पादक कारण है

शंका— संसार में जितने भी पदार्थ हैं वे सब कारणवान् हैं अर्थात् सब पदार्थों में कार्थ-कारण-भाव है। कार्य की निष्पत्ति कारणों द्वारा ही होती है। आत्मा भी एक पदार्थ है परन्तु उसकी उत्पत्ति में कोई कारण नहीं होने से वह निष्कारण है। इसलिये जबकि कारण के अभाव में कार्य की उत्पत्ति नहीं होती। रा. वा. अ. २।

समाधान शंकाकार ने जो राजवातिक से उद्धृत किया है वह बौद्धों का पूर्वपक्ष है। जिसमें आत्मा को निष्कारण कहकर आत्मा का अभाव बतलाया गया है। श्री अकलंकदेव बौद्धों के इस मतका खण्डन करते हुए लिखते हैं—

''नरक, देवादि पर्यायों आत्मद्रव्य से भिन्न नहीं, ग्रात्मद्रव्यस्वरूप ही हैं। नारकपर्यायादि के उत्पादक मिथ्यादर्शन, ग्रविरत ग्रादि कारण शास्त्रों में वर्णित हैं। इसरीति से जब ग्रात्मा का उत्पादककारण सिद्ध है तब अकारणस्वरूप हेतु ग्रात्मारूप पक्ष में न रहने के कारण स्वरूपसिद्ध है। [रा. बा. अ. २ पृ. ६०३ ]

—जं. ग. 23-1-69/VII/ रो ला. मिसल

### कार्य सिद्धि में देव व पुरुषायं दोनों कारण हैं

शंका प्रत्येक द्रव्य की पर्याय अपनी-अपनी योग्यता से प्रकट होती है। द्रव्यका उससमय उसपर्यायरूप परिणमन होना यह ही द्रव्य का पुरुषार्थ है। पर्याय अर्थात् कार्य की सिद्धि अपनी योग्यता के अनुसार ही होती है। ऐसा मानने में क्या हानि है?

वचि सिद्धगतेरुवादानकारणं पव्यानां भवित तथा निदानरहितपरिणामोपार्जिततीर्थंकरप्रकृत्युत्तमसंह-ननादिविभिष्टपुण्यरूपधर्नोपि सहकारिकारण भवित ।

२. निज्यवध्यवहारमोक्षकारणे सित मोक्षकार्यं संभवतीति ।

मोक्षस्यापिपरमपुण्यातिशयवारिबियेश्रेषात्मक पौरुषाभ्यामेयसंभवात् ।

समाधान-'योग्यता' के पर्यायवाची नाम 'पूर्वकर्म' 'दैव' 'ग्रदष्ट' हैं 🔭

'पुरुषार्थ' -- इसभव में जो पुरुष चेष्टा करि उद्यम करे सो पौरुष है सो यह दृष्ट है (आप्तमीमांसा पृ. ४०)। अन्यत्र भी 'पुरुषार्थ' को इसप्रकार कहा है --

### आलसङ्दो णिरुच्छाहो फलं किंचि ण भुंजदे। थणक्खीरादिपाणं वा पडरुसेण विणा ण हि।।

अर्थ--जो स्रालस्यकर सहित हो तथा उद्यम करने में उत्साहरहित हो वह कुछ भी फल नहीं भोग सकता। जैसे बिना पुरुषार्थ के स्तनों का दूध पीना कभी नहीं बन सकता। इसप्रकार 'पुरुषार्थ' का प्रयोजन चेष्टा करना, उद्यम करना है। 'द्रव्यका पर्यायरूप परिणामन करना' पुरुषार्थ है, यह एक नई सूफ है जो स्नागमानुकूल नहीं है।

योग्यता अथवा दैव यह तो अहुन्द ग्रौर पुरुषार्थ हुन्द इन दोनों दृष्ट-ग्रदृष्ट से कार्य की सिद्धि ग्रथवा पर्याय प्रगट होती है। केवल योग्यता ग्रथवा केथल पुरुषार्थ से जीवकी पर्याय प्रकट नहीं होती। (अन्दसहस्री)।

वेवागम की कारिका ९१ में श्री स्वामी समन्तमद्राचार्य ने दैव व पुरुषार्थ का समन्वय करते हुए कहा भी है—'जो पुरुष की बुद्धिपूर्वक न होय तिस अपेक्षा विषे तो इष्टानिष्ट कार्य हैं सो अपने देव ही तें भया कहिये तहाँ पौरुषप्रधान नहीं, देव का ही प्रधानपना है। बहुरि जो कार्य पुरुष की बुद्धिपूर्वक होय तिस अपेक्षा विषे पौरुषतें भया इष्टानिष्ट कार्य कहिये। तहाँ देव को गौण भाव है पौरुष ही प्रधान है।

जबिक कार्य की सिद्धि देव व पुरुषार्थ इन दोनों से अथवा निमित्त-उपादान, इन दोनों से होती है तो वह कार्य ग्रयीत् पर्याय एक से नहीं हो सकता है। कहा भी है—

### कारणद्वयसाध्यं कार्यमेकेन जायते । द्वन्द्वोत्पाद्यमपत्यं किमेकेनोत्पद्यते क्वचित् ॥

अर्थात् — जिसप्रकार स्त्री —पुरुष दोनों से होनेवाली संतान केवल स्त्री या केवल पुरुष से उत्पन्न नहीं हो सकती उसी प्रकार जो कार्य दो कारणों से उत्पन्न होता है वह कार्य ग्रर्थात् पर्याय एक कारण से कभी उत्पन्न नहीं हो सकती। संतानीस्पत्ति में जिसप्रकार नाना के यहाँ स्त्री की मुख्यता और पुरुष की गौणता होती है तथा बाबा के यहाँ पुरुष की मुख्यता स्त्री की गौणता होती है उसीप्रकार निमित्त व उपादानकारणों की भी मुख्यता व गौणता जाननी चाहिये। किसी भी एकान्त का कदाग्रह नहीं होना चाहिये।

— जै. ग. 13-12-62/X/ डी. एल. ब्रारबी

- (१) एक कार्य अनेक कारण साध्य होता है
- (२) अनुकूल बाह्य सामग्री की प्राप्ति में सातोदय, लामान्तराय का क्षयोपशम आदि अनेक काररण चाहिये

शंका — 'लाभान्तरायकर्म के क्षमोपशम से सामग्री मिलती है' ऐसा आगम में कथन है । दूसरा कथन यह भी है कि साता के उदय से सामग्री मिलती है । साता का उदय पर है लाभान्तराय का क्षयोपशम आत्मा का स्वभाव है तथा आत्मशक्ति का विकास है । अतः क्षयोपशम से सामग्री मिलती है, यह समझ में नहीं आता ?

९ योग्यता ( अध्यतः ), पूर्वकर्मदेवमहष्टमिति घटकस्त्रयत्पर्यायनामानि । ( अध्टसहसूर्व पू. २५६ )

समाधान—एक कार्य होने में ग्रनेक कारणों की ग्रावण्यकता होती है। अनुकूल बाह्यसामग्री के मिलने में लाभान्तरायकर्म का क्षयोपण्यम, साता का उदय ग्रीर पुरुषार्थादि सब कारण होने चाहिये। सातावेदनीय के उदय से दुःख उपण्यमने के कारणभूत सुद्रव्यों का सम्पादन होता है (ध. पु. ६ पृ. ३६, पु. १३ पृ. ३५७, पु. १५ पृ. ६) ग्राभिलपित अर्थ की प्राप्ति होना लाभ है (ध. पु. १३ पृष्ठ ३६९)। ग्राभिलपित ग्रर्थ की प्राप्ति होना लाभ है (ध. पु. १३ पृष्ठ ३६९)। ग्राभिलपित ग्रर्थ की प्राप्ति में विद्य करने-वाला लाभान्तराय कर्म है। लाभान्तरायकर्म के क्षयोपण्यम से किवित् विद्य का ग्राप्त होने से किवित् ग्रर्थ की प्राप्ति हो जाती है। संसार में ग्रनेक निमित्त—नैमित्तिकसम्बन्ध बने हुए हैं। मदिरापान से ज्ञान का विपरीत-परिएमन हो जाता है। मंत्र से विष दूर हो जाता है। इसीप्रकार जीव का पुद्रगल कर्मों से निमित्त—नैमित्तिकसंबंध है। पं० बनारसीदासजी ने कहा भी है—'शक्ति मरोड़े जीवकी उदय महा बलवान ।' आप्तपरीक्षा में कर्म का लक्षण इसप्रकार कहा है —''जो जीव को परतन्त्र करते हैं ग्रथवा जीव जिनके द्वारा परतंत्र किया जाता है उन्हें कर्म कहते हैं।''

--- जं. स. 25-12-58/V/ कपूरीरेवी, गया

### पूर्वकृत कर्म तथा वर्तमान पुरुषार्थ; वोनों से कार्यसिद्धि सम्भव है

शंका—माग्य का विधाता कौन है ? क्या भाग्य के भरोसे बैठे रहना चाहिये ? क्या पुरुषार्थ के द्वारा भाग्य टाला भी जा सकता है ?

समाधान भाग्य का विधाता स्वयं जीव है। मात्र भाग्य के भरोसे नहीं कैठे रहना चाहिए, क्योंकि पुरुषार्थ के द्वारा पूर्वोपाजितकर्मों का संक्रमण व खण्डन हो सकता है। श्री समन्तमद्राचार्य ने आप्तमीमांसा में कहा है—

### वैवादेवार्थसिद्धिश्चेद्दैवं पौरुषतः कथं। वैवतचेदनिर्मोक्षः पौरुषं निष्फलं भवेत ॥ ८८ ॥

जो दैव ( भाग्य ) ही तैं एकान्तकरि सर्व प्रयोजनभूत कार्य सिद्धि है ऐसे मानिए तो तहाँ कहिये है, जो पुण्य-पापकर्म सो पुरुष के शुभ-अशुभ स्नाचरएास्वरूप व्यापार तें उपजे हैं। यदि यह कहा जाय कि सन्य देव जो पूर्व था तिसतें उपजे हैं पौरुष ते नहीं उपजे ताको किहए ऐसे तो मोक्ष होने का सभाव ठहरे है। यदि पूर्व-पूर्व दैवते उत्तरोत्तर देव उपजा करे तो मोक्ष कंसे होय; पौरुष करना निष्फल ठहरेगा। तातें देव एकान्त श्रीष्ठ नाहीं इसी कथन करि कोई ऐसा एकान्त करे जो धर्म का अभ्युदय ते मोक्ष होय है ताका भी निषेध जानना। तातें ऐसा है योग्यता सथवा पूर्वकर्म सो तो दैव ( भाग्य ) है। यह तो सदष्ट है। इस भवमें जो पुरुष चेष्टा करे उचम करे सो पौरुष है यह दुष्ट है। तिन दोऊ ते कार्य की सिद्धि होय है। मोक्ष भी होय है सो परमपुष्य का उदय सौर चारित्र का विशेष स्नाचरणरूप पौरुषतें होय है। तातें देव ( भाग्य ) का एकान्त श्रीष्ठ नाहीं है।

——जॅ. ग. 8-1-70/VII/ टो. ला. मित्रल

### मात्र उपादान से कार्यसिद्धि नहीं होती

शंका क्या कार्य उपादान से ही होता है ? निमित्त कारण मानना क्या मिथ्यात्व है ?

समाधान—कार्य के साथ जिसका धन्वय-व्यतिरेक हो वह कारए। होता है। श्रनुकूल कारणों से और प्रतिबंधकारए। के अभाव में कार्य की सिद्धि होती है। कहा भी है—

"अन्वयव्यतिरेकसमधिगम्यो हि हेतुफलभावः सर्व एव तार्वतेरण हेतुता प्रतिज्ञामात्रत एव कस्यचित्सा वस्तु-चितायामनुपयोगिनीति । प्रतिबंधकसद्भावानुमानमागमेऽभिमतं तावदसति न घटते ।" मूलाराधना पृ. २३ ।

जगत् में पदार्थ का सम्पूर्ण कार्यकारणभाव अन्वय-व्यतिरेक से जाना जाता है। ग्रन्वय-व्यतिरेक के विना कोई पदार्थ किसी का कारण मानना केवल प्रतिज्ञामात्र ही है। ऐसी प्रतिज्ञा बस्तु के विचारसमय में कुछ भी उपयोगी नहीं है।

प्रतिबंधककारण से कार्य की उत्पत्ति नहीं होती है। जैसे सहकारी (निमित्त ) कारण नहीं होने से कार्य की सिद्धि नहीं होती, वैसे प्रतिबंधक का सद्भाव होने से भी कार्य होता नहीं। सहकारिकारण होते हुए प्रतिबंधककारणों के स्रभाव में कार्य होता है, स्रन्यथा नहीं।

श्री अफलंकदेव ने राजवातिक में भी कहा है-

''इह लोके कार्यमनेकोपकरणसाध्यं इष्टम्, यया मृत्पिण्डो घटकार्यपरिणामप्राप्ति प्रति गृहीताभ्यन्तर-सामर्थ्यः बाह्यकुलालदण्डचकसूत्रोदककालाकाशाद्यनेकोपकरणापेक्षः घटपर्यापेणाऽऽविर्भवति, नैक एव मृत्पिण्डः कुला-लादिबाह्यसाधनसन्निधानेन विना घटात्मनाविर्भवितुं समर्थः । कार्यस्य अनेककारणत्वसिद्धिः ।''

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि कार्य की सिद्धि अनेक कारणों से होती है। जैसे घटकार्य की प्राप्ति में मृत्पिण्ड तो अंतरंगकारण है और बाह्य में कुंभकार आदि बाह्यसाधनों के बिना मात्र अकेला मृत्पिण्ड घटरूप परिणमन करने में समर्थ नहीं है। कार्य की अनेक कारणों से सिद्धि होती है; मात्र उपादान से कार्य की सिद्धि नहीं होती है।

### घातिया कर्म एवं केवलज्ञान में कौन कारण व कौन कार्य है?

शंका — जैसे प्रकाश होते ही अन्धकार दूर हो जाता है वैसे ही केवलज्ञान उत्पन्न होने से तीन धातिया-कर्मी का क्षय हो जाता है, ऐसा क्यों नहीं कहते ?

समाधान─प्रकाश से ग्रन्धकार दूर हो जाता है, उसीप्रकार केवलज्ञानरूप प्रकाश से ग्रज्ञानरूप ग्रन्धकार दूर हो जाता है। जिसप्रकार दीपक प्रकाश का कारए। है, उसीप्रकार चार घातियाकर्मों का क्षय केवलज्ञानरूप प्रकाश की उत्पत्ति में कारण है। कहा भी है—

''मोहक्षयाज्ज्ञानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच्च केवलम् ।। १०।१ ॥ तत्क्षयो हेतुः केवलोत्परोरिति हेतुलक्षणो विभक्तिनिर्देशः कृतः ।'' ( सर्वार्थसिद्धि ॥ १०।१ ॥ )

अर्थ- मोह का क्षय होने से तथा ज्ञानावरएा, दर्शनावरएा और भ्रन्तरायकर्म का क्षय होने से केवलज्ञान प्रकट होता है। इन घातियाकर्मों का क्षय केवलज्ञानोत्पत्ति का हेतु (कारण) है ऐसा जानकर 'हेतुरूप' विभक्ति का निर्देश किया है।

जिसप्रकार श्रकाश दीपक को कारण नहीं है उसीप्रकार केवसज्ञानोत्पत्ति भी घातियाकर्मी के क्षय को कारण नहीं है।

—जै. ग. 30-11-72/VII/ र. **ता जैन**; मेरठ

- (१) उभयविष कारण विना कार्य नहीं होता
- (२) स्वभाव निष्कारण होता है

शंका जीव और कर्म का संबंध सादि मानने से पहले तो शुद्धात्मा में बंध हो नहीं सकता, क्योंकि बिना कारण के कार्य होता ही नहीं। थोड़ी देर के लिये यह भी मान लिया जाय कि बिना रागद्धे परूप कारण के शुद्धात्मा में बंध करता है तो फिर बिना कारण से होनेवाला वह बंध किसतरह छूट सकता है? यदि रागद्धे परूप कारणों से बंध माना जाय तब तो उन कारणों के हटाने पर बंधरूप कार्य भी हट जाता है, परन्तु बिना कारण से होनेवाला बंध दूर हो सकता है या नहीं ऐसी अवस्था में इसका कोई नियम नहीं है। इसलिए मोक्ष होने का भी कोई निश्चय नहीं है। इसतरह यदि बिना कारण के कार्य होता ही नहीं तो सुप्रभातस्तोत्र के अन्तिम श्लोक के अन्तिम चरण में "निष्कारणं च करुणाकरतां वधानः। स श्रीजिनो जनयतान्मम सुप्रभातम्।" ऐसा क्यों कहा है? इसीतरह तीर्षंकरभगवान के समवसरण का बिहार होना और एक जगह ठहरना आदि भी निष्कारण होता रहता है, ऐसा बतलाते हैं। यह कैसे संभव है? क्योंकि कारणसामग्री के अभाव में कार्य की प्राप्ति कभी नहीं हो सकती है, यह आपका सिद्धान्त है।

समाधान—कोई भी कार्य मन्तरंग भीर बहिरंग इन दोनों कारणों के विना उत्पन्न नहीं होता है। सर्वार्यसिद्धि में उत्पाद का लक्ष्या निम्नप्रकार कहा है—

''उभय-निमित्तवशाद् भावान्तरावाप्तिरुत्पादनमुत्पादः ॥ ५-३० ॥''

अर्था उभय (अंतरंग ग्रोर बहिरंग) निमित्त के वश से जो नवीनग्रवस्था की प्राप्ति होती है वह उत्पाद है।

'करुगा' जीव का स्वभाव है। स्वभाव कारण के बिना होता है। कहा भी है--

"करुणाए कारणं कम्मं करुरे त्ति कि ण युत्तं ? ण करुणाए जीवसहावस्स कम्मजणियत्तिविरोहायो । अकरुणाए कारणं कम्मं वत्तस्वं ? ण एस दोसो, संजमघादिकम्माणं फलभावेण तिस्से अब्भुवगमादो ।"

[ ध. पु. १३ पू. ३६१-३६२ ]

अर्थ — करुए। का कारए।भूत कर्म करुणाकर्म है, ऐसा क्यों नहीं कहा ? ऐसा नहीं कहा, क्योंकि करुए। जीव का स्वभाव है, अतएव उसे कर्मजनित मानने में विरोध श्राता है। इसपर प्रश्न होता है कि अकरुए। का कारए। कहना चाहिए ? यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि श्रकरुए। को संयमघाती कर्मों के फलरूप से स्वीकार किया गया है। श्रर्थात् अकरुए। का कारए। चारित्रमोहनीयकर्मोदय है।

—जै. ग. 22-3-73/V/ मुनि श्री आदिसागरजी महाराज, होडयास

- (१) ध्रनेक कार्यकारित्व
- (२) रत्नत्रय से बन्ध व मोक्ष दोनों सम्भव

शंका—'अनेककार्यकारित्व' को स्पष्ट कीजिये ।

समाधान एक पदार्थ सहकारीकारणों के वैविध्य से श्रनेककार्यों का सम्पादन करता है, श्रतः वह श्रनेक कार्य-कारित्व कहा जाता है। जैसे एक ही दीपक एक ही समय में श्रन्धकार का नाश करता है, श्रकाश फैलाता है, बत्ती का मुख जलाता है, तैल भोषए। करता है, धूम्ररूप कालिमा को उन्पन्न करता है, इसप्रकार एक ही दीपक से एकसमय में धनेककार्य हो रहे हैं। प्रकाश तथा धूम्ररूप कालिमा यद्यपि ये दोनों परस्परविरुद्ध कार्य हैं तथापि एक ही समय में एक दीपक से हो रहे हैं।

# ''समस्तविरुद्धाविरुद्धकार्यहेतुतया शस्वदेव विश्वमनुगृह्धंतो ।'' समयसार गा. ३ की टीका ।

सर्वपदार्थं विरुद्धकार्य तथा अविरुद्धकार्य दोनों की हेतुता से सदा विश्व का उपकार करते हैं। इस सिद्धान्त के अनुसार आत्मा के एक ही भाव से कर्मनिर्जरा होने और शुभ (पुण्य) बन्ध होने में कोई दोध नहीं है।

"ननु च तपोऽभ्युवयाङ्गमिष्टं देवेन्द्राविस्थानप्राप्तिहेनुत्याभ्युपगमात्, तत् कथं निर्जराङ्गः स्यादिति ? नैष दोषः, एकस्यानैककार्यदर्शनादग्निवत् ।'' सर्वार्थसिद्धि ९।३ ।

# "परिषहजये कृते कुशलमूला सा शुभानुबन्धा निरनुबन्धा चेति ।" सर्वार्थसिद्धि ९।७ ।

त. सू. अ. ९ सूल ३ में जो यह कहा गया है कि तप से निर्जरा होती है, उसपर यह शंका की गई कि तप निर्जरा का कारण कैसे हो सकता है, क्योंकि तप से पुण्य होता है जिससे देवेन्द्रादि विशेषपदों की प्राप्त होती है। आवार्य उत्तर देते हैं कि यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि एक से अनेक कार्य होते हुए देखे जाते हैं। जैसे एक प्रान्त से अनेककार्य देखे जाते हैं, उसीप्रकार एक तप से भी देवेन्द्रादि पद की प्राप्ति व निर्जरा मानने में कोई विरोध नहीं है। सूल ७ की टीका में पूज्यपादाचार्य तथा श्री अकलंकदेव लिखते हैं कि परीषह जीतने पर जो निर्जरा होती है। वह कुशलमूला निर्जरा है। वह कुशलमूला निर्जरा होती है। प्राप्त १० वें गुरास्थान तक शुभानुबन्धा निर्जरा होती है और ग्यारहवें आदि गुरास्थानों में निरनुबन्धा निर्जरा होती है।

यद्यपि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र मोक्षमार्ग हैं ( दंसणणाणचरित्ताणि मोक्खनगां जिला विति ।" समयसार गाथा ४१० ) तथापि जवतक ये सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र जघन्यभाव से परिणमते हैं तब तक इनसे पुण्यबंध भी होता है ।

# दंसणणाणचरित्तं जं परिणमदे जहण्णभावेण । णाणी त्रेण दु बज्झदि पुग्गलकम्मेण विविहेण ।। १७२ ॥ समयसार

जो सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र ग्रर्थात् रत्नत्रय जघन्यभाव से परिणमन करता है, उस रत्नत्रय से ज्ञानी ग्रनेकप्रकार के पुदुगलकर्मों से बँधता है ।

# दंसणणाणचरित्ताणि मोक्खमग्गो त्ति सेविदग्वाणि । साधुहि इदं भणिदं तेहि दु बंधो व मोक्खो वा ॥१६४॥ पंचास्तिकाय

सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र मोक्षमार्ग है इसलिये सेवने योग्य है, ऐसा साधुग्रों ने कहा है। उन सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र से बंध भी होता है ग्रीर मोक्ष भी होता है।

यदि कोई यह भ्राशंका करे कि सम्यग्दर्शन-ज्ञात-चारित्र तो संवर-निर्जरा व मोक्ष के ही कारण हैं, बंध के कारण तो राग-ढेष ही हैं तो सर्वथा ऐसा एकान्त भी ठीक नहीं है। यदि सर्वथा ऐसा मान लिया जाय तो व्यक्तित्व और कृतित्व ]

१२९९

तीर्थंकरादि प्रकृतियों के बंध के प्रभाव का प्रसंग आ जायगा, क्योंकि मात्र स्थूल या सूक्ष्म राग-द्वेषरूप प्रशुभभाव से मोक्ष की सहकारीकारराभूत उपादेयरूप तीर्थंकरप्रकृति का बंध नहीं हो सकता है।

#### रागो दोसो मोहो हस्सादी-णोकसायपरिणामो । कुलो वा सहमो वा असहमणो क्ति य जिणा वेति ।।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा है कि रागरूप परिणाम, द्वेषरूप परिणाम, मोहरूप परिणाम तथा हास्यादि-रूप परिणाम तीव्र हों या मंद हों ये सब अणुभभाव हैं ऐसा श्री जिनेन्द्र के द्वारा कहा गया है।

"तीर्यंकरनामकर्म मोक्षहेतुश्चतुर्विधोऽपि बन्ध उपादेयः।" ( भावपाहुड गाथा १९३ टीका )

मोक्ष का हेतु होने से तीर्थंकर नामकर्म के चारों प्रकार का बंध उपादेय है।

षट्खंडागम जिसमें द्वादशांग के मूलसूत्रों का संकलन है उसमें 'तिस्थयरं सम्मत्तपच्चयं' सूत्र द्वारा तीर्थंकर-प्रकृति के बंध का कारण सम्यग्दर्शन को बतलाया है। द्वादशांग के इस सूत्र के अनुसार ही श्रीमदुमास्थामी आचार्य ने मो. शा. अ. ६ सू. २४ में तथा श्री अमृतचन्द्वाचार्य ने तत्त्वार्थसार चतुर्थाधिकार श्लोक ४९ में दर्शनिवशुद्धि श्रार्थात् सम्यग्दर्शन को तीर्थंकरप्रकृति के आस्रव का मुख्य कारण कहा है।

तीर्थंकरप्रकृति का बंध सम्यग्दर्शन के सद्भाव में ही होता है श्रीर सम्यग्दर्शन के श्रभाव में तीर्थंकरप्रकृति का बंध नहीं होता है। इसलिये सम्यग्दर्शन को तीर्थंकरप्रकृति के बंध का कारण द्वादशांग में कहा गया है।

'यद्यस्य भावा भावानुविधानतो मवति तत्तस्येति वदन्ति तद्विद इति न्यायात् ।'' ध. पु. १४ पृ. १३

जो जिसके सद्भाव और ग्रसद्भाव का ग्रविनाभावी होता है, वह उसका है, ऐसा कार्य-कारणभाव के श्वाता कहते हैं, ऐसा न्याय है।

''अन्वयव्यतिरेकसमधिगम्यो हि हेतुफलभावः सर्व एव ।'' मूलाराधना पृ. २३

जगत् में पदार्थ का संपूर्ण कार्य-कारणभाव अन्वयव्यतिरेक से जाना जाता है।

"अन्वय-व्यतिरेकसमधिगम्यो हि सर्वत्र कार्यकारणभावः।" प्रमेयरत्नमाला ३।५९

सर्वत्र कार्यकारएाभाव ग्रन्वय-व्यतिरेक से जाना जाता है।

यद्यपि इसप्रकार तीर्थंकरप्रकृति के बंध का कारण सम्यग्दर्शन सिद्ध हो जाता है, तथापि मात्र सम्यग्दर्शन ही तीर्थंकरप्रकृति के बंध का कारण नहीं है, उसके साथ उसप्रकार का राग भी होना चाहिये, ग्रन्थथा आठवें आदि गुग्गस्थानों में तीर्थंकर प्रकृति की बंध-व्युच्छित्ति हो जाने के पश्चात् भी सम्यग्दर्शन के सद्भाव में तीर्थंकर प्रकृति का बंध होता रहना चाहिये था।

तीर्थंकरप्रकृति के बंध का कारण न मात्र राग है और न मात्र सम्यग्दर्शन है, किन्तु सम्यग्दर्शन व राग दोनों हैं। जैसे पुत्रोत्पत्ति में माता ग्रीर पिता दोनों कारण हैं।

"यथा स्त्रीपुरवाम्यां समुत्पन्नः पुत्रो विवक्षावशेन देवदत्तायाः पुत्रोयं केचन वदंति, देवदत्तस्य पुत्रोयमिति केचन वदंति इति दोषो नास्ति । तथा जीवपुद्गलसंयोगेनोत्पन्नाः मिथ्यात्वरागादिभावप्रत्यया अगुद्धनिश्चयेनागुद्धो-पादानरूपेण चेतना जीवसंबद्धाः गुद्धनिश्चयेन गुद्धौपादानरूपेणाचेतनाः पौद्गलिकाः । परमार्थतः पुनरेकांतेन न जीवरूपाः न च पुर्वगलरूपाः सुधाहरिद्रयोः संयोगपरिकामवत् ।'' ये केचन वदंत्येकातेन रागावयो जीवसंबंधिनः पुर्वगलसंबंधिनो वा तदुभयमपि वचनं मिथ्या । कस्मादिति चेत् पूर्वोक्त स्त्रीपुरुषद्वष्टातेन संयोगोद्भवत्वात् । समयसार गाया ११८ तात्पर्यवृक्षि टीका

पुत्रोत्पत्ति स्त्री व पुरुष दोनों के संयोग से होती है। विवक्षावण माता की अपेक्षा कोई पुत्र को देवदत्ता का कहते हैं और अन्य कोई पिता की अपेक्षा पुत्र को देवदत्त का कहते हैं। इसमें कोई दोष नहीं है, विवक्षाभेद से दोनों ही ठीक हैं वैसे ही जीव और पुद्गल इन दोनों के संयोग से उत्पन्न होनेवाले मिध्यात्व-रागादिरूप भावप्रत्यय अणुढिनिण्चयनय से चेतन हैं, क्योंकि जीव से सम्बद्ध हैं, किन्तु णुढिनिण्चयनय से अचेतन हैं, क्योंकि पौद्गलिक-कर्मोदय से हुए हैं; किन्तु वस्तुस्थिति में ये एकान्त से न तो जीवरूप ही हैं, और न पुद्गल ही हैं। चूना और हल्दी के संयोग से उत्पन्न हुई कुंकुम के समान ये रागादि भी जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न होनेवाले हैं। जो एकांत से रागादिक को जीव संबंधी या पुद्गलसंबंधी कहते हैं उन दोनों का कहना ठीक नहीं है, क्योंकि ये जीव और पुद्गल के संयोग से उत्पन्न हुए हैं जैसा कि स्त्री-पुरुष के संयोग से पुत्रोत्पत्तिका दृष्टान्त दिया जा चुका है।

इसीप्रकार सम्यक्त्व और राग के संयोग से तीर्थंकरप्रकृति का बंध होता है। शुद्धितश्चयनय से तीर्थंकर-प्रकृति का बंध राग से होता है और अशुद्धिनश्चयनय से सम्यक्त्व के कारण तीर्थंकरप्रकृति का बन्ध होता है। प्रमाण से तीर्थंकरप्रकृति के बन्ध का कारण सम्यक्त्व और राग के संयोग से उत्पन्न हुआ आत्मपरिणाम है। जो एकान्त से तीर्थंकरबन्ध का कारण मात्र सम्यक्त्व को मानते हैं या मात्र राग को कारण मानते हैं उन दोनों का वचन ठीक नहीं है, क्योंकि तीर्थंकरप्रकृति के बन्ध का कारण तो सम्यक्त्व और राग का संयोगीभाव है। जैसे हत्दी व चूने का संयोगी कुंकुमवर्ण है।

श्री अमृतचन्द्राचार्यं कृत पुरुषायंसिद्ध्युपाय श्लोक २१२-२१४ के आधार पर यदि कोई ऐसा एकान्त-पक्ष लेता है कि सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान व सम्यक्चारित्र किसी भी श्रवस्था में तथा किसी भी श्रपेक्षा से बन्ध के कारण नहीं हैं, क्योंकि जितने अंशों में सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान तथा सम्यक्चारित्र हैं उतने अंश में बन्ध नहीं है, किन्तु जितने अंशों में राग है उतने अंशों में बन्ध है, तो उसका यह एकान्तपक्ष ठीक नहीं है, क्योंकि उक्त श्लोकों में शुद्धनिश्चयनय के श्राश्रय से कथन किया गया है। श्री अमृतचन्द्राधार्य ने स्वयं तत्त्वार्थसार के निम्न श्लोक में सम्यक्त को देवायु के श्राक्षव का कारण कहा है।

> सरागसंयमश्चैव सम्यक्त्वं देशसंयमः । इति देवायुषो ह्योते भवन्त्यास्रवहेतवः ॥ ४/४३ ॥

सरागसंयम, सम्यक्त्व और देशसंयम ये सब देवायु के ग्रास्त्रव के कारण हैं । ( नोट—यहाँ पर सम्यक्त्व के साथ सराग विशेषण नहीं है । )

पुरुषार्थसिद्ध्युपाय में श्रशुद्धनिश्चयनय की श्रपेक्षा से कथन करते हुए लिखते हैं---

असमग्रं भावयतो रत्नव्रयमस्ति कर्मबन्धो यः । स विपक्षकृतोऽवश्यं मोक्षोपायो न बन्धनोपायः ॥ २१९ ॥ श्रसम्पूर्ण रत्नत्रयभाव न करनेवाले पुरुष के जो पुण्यकर्मबंध होता है वह बंध विपक्षकृत है अर्थात् सम्पूर्ण-रत्नत्रय का विपक्ष जो असम्पूर्णरत्नत्रय तत्कृत है। वह पुण्यबंध ग्रवश्य ही मोक्ष का उपाय अर्थात् संसार का कारण नहीं है।

समयसार १७१ की टीका में भी ''स तु यथाख्यातचारित्रावस्थाया अधस्तादवस्यंभाविरागसव्भावात् बंध-हेतुरेव स्थात् ।'' द्वारा यह कहा गया है कि यथाख्यातचारित्रावस्था से पूर्व राग का अवश्य सद्भाव होने से जघन्य ज्ञानगुरा बंध का कारण है ।

पुरुषार्थंसिद्ध्युपाय श्लोक २११ में भ्राशुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा कथन है ग्रीर श्लोक २१२ से २१६ तक शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा कथन है। फिर भी कोई शुद्धनिश्चयनय का एकॉतपक्ष न ग्रहए। करले उसके लिये निम्न-लिखित दो श्लोक दिये हैं—

सम्यक्त्वचारित्राम्यां तीर्थंकराहारकम्मंणो बंग्धः। पाउप्युपदिष्टः समये न नयविदां सोऽपि दोषाय ॥ २१७ ॥ सित सम्यक्त्वचरित्रे तीर्थंकराहारबन्धकौ भवतः। योगकषायौ नासति तत्युनरस्मिननुदासीनम् ॥ २१८ ॥

समय श्रथित् द्वादशांग में जो सम्यक्त के द्वारा तीर्थंकरप्रकृति का बंध श्रौर चारित्र के द्वारा आहारक-शरीर नामकर्म का बंध कहा गया है वह भी नयवेत्ताग्रों को दोष के लिये नहीं है, क्यों कि एक नय के द्वारा बह कथन भी ठीक है। सम्यक्त के होने पर योग श्रीर कषाय तीर्थंकरप्रकृति के बंधक होते हैं और चारित्र के होने पर योग श्रीर कषाय आहारक के बंधक होते हैं। सम्यक्त व चारित्र के अभाव में तीर्थंकर व श्राहारक का बंध नहीं होता है।

इसप्रकार तीर्थंकर ग्रीर त्राहारकप्रकृति के बंध के साथ सम्यक्त्व ग्रीर चारित्र का अन्वय-व्यतिरेक सिद्ध हो जाने से, सम्यक्त्व ग्रीर चारित्र के बंध का कारणपना सिद्ध हो जाता है।

"यद्यस्य भावाभाषानुविधानतो भवति तत्तस्येति वदन्ति तद्विद इति न्यायात् ।" (ध. पु. १४ पृ. १३ )

"अन्वयव्यतिरेकसमधिगम्यो हि हेतुफलभावः सर्व एव ।" ( मूलाराधना पृ. २३ )

"अन्वय-व्यतिरेकसमधिगम्यो हि सर्वन्न कार्यकारणभावः।" ( प्रमेयरत्नमाला ३।५९ )

इन न्यायशास्त्रों के अनुसार यद्यपि सम्यक्त्व और चारित्र के बंध का कारणपना सिद्ध हो जाता है तथापि बे उदासीन कारण हैं।

पुरुषार्थसिद्ध्युपाय क्लोक २२० के पूर्वार्ध में शुद्धनिक्चयनय की भ्रपेक्षा से कथन है और उत्तरार्ध में भ्रशुद्धनिक्चयनय की अपेक्षा कथन है। क्लोक इसप्रकार है—

रत्नव्रयमिह हेर्तुनिर्वाणस्यैव भवति नान्यस्य । आस्रवति यत्तु पुण्यं शुभोषयोगोऽयमपराधः ॥ २२० ॥

इस श्लोक में शुद्धरत्तत्रय निर्वाण का ही कारण है अन्य का कारण नहीं है। जो पुष्य का श्रास्नव होता है वह शुभोषयोग अर्थात् असमग्ररत्तत्रय का अपराध है। भुभोपयोग चतुर्थगुणस्थान से प्रारम्भ होता है उससे पूर्व ब्रम्भभोपयोग होता है।

(प्रवचनसार गा०९ दीका)

किन्तु शुभराग प्रथमादि गुरास्थानों में भी संभव है। इस बात को दृष्टि में रखते हुए क्लोक २२० में अपुभराग नहीं कहा है किन्तु शुभोषयोग कहा है—

> एकस्मिन् समवायादत्यन्तविरुद्धकार्ययोरिष हि। इह दहति घृतमिति यथा व्यवहारस्ताइशोपि रूढिमितः ॥२२१॥

दद्यपि शुद्ध घी जलाने में असमर्थ है, किन्तु जब ग्रम्नि के समवाय संसर्ग से घी का स्पर्शगुरा ऊष्णा हो जाता है तो उस घी से जलने का व्यवहार (कार्य) देखा जाता है। इसप्रकार संसर्ग के कारण एक ही घी में विरुद्ध कार्य होना सम्भव है। उसीप्रकार यद्यपि पूर्णरत्नत्रय कर्मबन्ध कराने में ग्रसमर्थ है तथापि राग के संसर्ग से वह रत्नत्रय ग्रसमग्रता को प्राप्त हो जाने के कारण कर्मबन्ध का कार्य करने में समर्थ हो जाता है।

श्री कुन्दकुन्द तथा श्री पूज्यपाद आचार्य कहते हैं-

जो जाइ जोयणसयं वियहेरोक्केण लेवि गुरुभारं।
सो कि कोसद्धं पि हुण सक्कए जाहु भुवणयले।।२१।। ( मोक्षपाहुड )
यत्र भावः शिवं दत्ते हौः कियद्यूरवितनी।
यो नयस्यासु गब्यूति कोशाद्धें कि स सीदित।। (इष्टोपदेश)

जो मनुष्य किसी भार को स्वेच्छा से दो कोस ले जाता है तो वह क्या उस भार को श्राधा कोस भी नहीं ले जा सकता ? अवश्य ले जा सकता है। उसी तरह जिस रत्नत्रय में मोक्ष प्राप्त कराने की सामर्थ्य है तो क्या उस रत्नत्रय से देवायु पुण्यप्रकृति का बन्ध होकर स्वर्गसुख का मिलना सहज है।

ग्रन्य ग्राचायों ने भी धर्म से स्वर्ग व मोक्ष दोनों की प्राप्ति कही है। जैसे—

देशयामि समीचीनं धर्मं कर्मनिवर्हणम् । संसारदुःखतः सत्त्वान् यो घरत्युत्तमे सुखे ॥ २ ॥ ( र. क. श्रा. )

संस्कृत टीका — "प्राणिन उद्धृत्य स्थापयित स्वर्गापवर्गाविप्रभवे सुखे स धर्म इत्युच्यते ।" श्री समन्तभद्रा-चार्य तथा श्री प्रभाचन्द्राचार्य ने धर्म का फल बतलाते हुए कहा है कि जो प्राणियों का उद्घार करके स्वर्गसुख तथा मोक्षसुख में रख दे वह धर्म है ।

> जीवस्स णिच्छयाबो घम्मो दहलक्खणो हवे सुथणो। सो रोइ देवलोए सो विय दुक्खक्खयं कुणइ॥७८॥ [स्वामि कार्तिकेय]

श्री पं क केलाशचन्वजी कृत अर्थ — यथार्थ में जीव का श्रात्मीयजन उत्तमक्षमादिरूप दशलक्षराधर्म ही है। वह दशलक्षराधर्म सौधर्मादि स्वर्ग में ले जाता है श्रीर वही चारों गतियों के दुखों का नाश करता है।

गाथा ३९३ की टीका में श्री शुभचन्द्राचार्य ने लिखा है—"सौक्येन शर्मणा स्वर्गमुक्त्याविजेन सार्रः श्रेष्टिः।" श्री पं क कैलाश वन्दजी ने लिखा है—इन दसधर्मी का सार सुख ही है, क्यों कि इनका पालन करने से स्वर्ग भीर मोक्ष का सुख प्राप्त होता है।

गाया ३९५ की टीका—"ततश्च समग्रज्ञानावीनां पात्री भवति । अतः स्वर्गापवर्गकलप्राप्तिः ।" श्री पं कंलासचन्वजी लिखते हैं —"सम्यक्षान का पात्र होने से उसे स्वर्ग श्रीर मोक्ष की प्राप्ति होती है ।।

पूर्यादिसु णिरवेक्खो जिणसत्थं जो पढेइ भत्तीए। कम्ममलसोहणहुं सुयलाहो सुहयरो तस्स ॥ ४६२॥

संस्कृत टीका--''श्रुतलामः सुखकरः स्वर्गमुक्त्यादिशर्मतिष्पादकः ।''

श्री पं० कैलाशचन्दजी कृत अर्थ — ''ग्रादर, सत्कार, प्रशंसा ग्रीर धनप्राप्ति की बांछा न करके ज्ञाना-वरगादि कर्मरूपी मल को दूर करने के लिये जो जैनशास्त्रों को पढ़ता पढ़ाता है, उसे स्वर्ग ग्रीर मोक्ष का सुख प्राप्त होता है।

स्वामिकातिकेयानुत्रेक्षा गाथा ७६ की टीका में पुण्य का लक्षरण इसप्रकार कहा गया है—

"पुष्यं शुक्षकर्म सम्यक्त्वं दतदानादिलक्षणं संचिनोति संग्रहीकरोति।" यहाँ पर सम्यक्त्व को पुष्य अथवा शुक्रकर्म कहा गया है ।

श्री पं क सामाचन्दजी पृ. २३ पर लिखते हैं—''इन सम्यवत्व, ब्रत, निन्दा गहीं आदि भावों से पुण्यकर्म का बंध होता है।''

श्री बीरनित्द सिद्धान्तचकवर्ती आचार्य आचारसार में 'धर्म स्वर्गमीक्षशर्मप्रदमिप' शब्दों द्वारा लिखते हैं कि धर्म स्वर्ग व मोक्षसुख का देनेवाला है। श्री सीमदेव आचार्य यशस्तिलकचम्पू में 'धर्मः परापरफलः परापरफल- प्रायःधर्मः' इन शब्दों द्वारा लिखते हैं कि धर्म पर-श्रपर अर्थात् स्वर्ग मोक्ष का देनेवाला है। श्री सकलकीर्तिआचार्य प्रश्नोसरक्षावकाचार में 'दर्शनम् स्वर्गसोपानं; दर्शनं स्वर्गमोक्षेकमूलं' शब्दों द्वारा सम्यक्त्व को स्वर्ग की सोपान अथवा स्वर्ग-मोक्ष का कारण बतलाया है।

इसप्रकार श्री कुन्दकुन्द, अमृतचन्द्रादि प्रायः सभी श्राचार्यों ने सम्यवस्वादि से पुष्य बंध स्पष्ट भन्दों में स्वीकार किया है। प्रश्न यह हो सकता है कि जो पुष्यबंध का कारण है वह मोक्ष का कैसे कारण हो सकता है ?

## बदन्ति फलमस्येष धर्मस्य श्रीजिनेश्वराः। नित्याभ्युदयस्वर्गीदिसुखं साक्षाद्धि मुक्तिजम् ॥ ३।१०४॥ प्रश्नोत्तर श्रावकाचार

अर्थ जिनेन्द्र ने धर्म का फल सदा ऐश्वर्य-विभूतियों का प्राप्त होना, स्वर्गेसुख प्राप्त होना छौर साक्षात् मोक्षसुख प्राप्त होना बतलाया है।

स्थूलदृष्टि से यह बात ठीक है कि जो भाव बन्ध के कारण हैं, उस भाव से संवर निर्जरा व मोक्ष नहीं हो सकता है, किन्तु सम्यग्दृष्टि के जघन्यरत्नत्रय श्रथात् ग्रसमग्ररत्नत्रय से जो पुण्यबन्ध होता है वह पुण्यबन्ध भी मोक्ष का कारण है संसार का कारण नहीं है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने "स विपक्षकृतोऽवश्यं भोक्षोपायों न बन्धनोपायः।" इन शब्दों द्वारा वतलाया है कि ग्रसमग्ररत्नत्रय से होनेवाला बन्ध मोक्ष का कारण है, संसार का कारण नहीं है। इसी बात को श्री देवसेमा- चार्य ने निम्न दो गाथाग्रों द्वारा स्पष्ट किया है।

सम्मादिट्ठी पुर्णणं ण होइ संसारकारणं णियमा। मोक्खस्स होइ हेउं जइ वि णियाणं ण सो कुणई ॥ ४०४ ॥ तम्हा सम्मादिट्ठी पुण्णं मोक्खस्स कारणं हवई । इय णाऊण गिहत्यो पुण्णं चायरउ जत्तेण ॥ ४२४ ॥ (भावसंग्रह)

इन दो गाथाभ्रों द्वारा यह बतलाया गया है कि सम्यग्देष्टि का पुण्य नियम से संसार का कारण नहीं है मोक्ष कारण है। ऐसा जानकर गृहस्थ को पुण्य का उपार्जन करते रहना चाहिये।

"भेदज्ञानी स्वकीयगुणस्थानानुसारेण परम्परया मुक्तिकारणभूतेन तीर्थंकरनामकर्मप्रकृत्यादिपुर्वगसक्त्येण विविधपुष्पकर्मणा वध्यते ।" ( स. सा. गा. १८० टीका पृ. १४५ )

भेदज्ञानी अपने गुरगस्थान के अनुसार तीर्थंकरब्रादि पुण्यकर्म को बांधता रहता है, वह पुण्यकर्म परस्परा से मुक्ति का कारण है।

यथा रागादिवीयरहितः शुद्धात्मानुभूतिसहितो निश्चयधर्मो यद्यपि सिद्धगतेरुपादानकारणं भव्यानां भवति तथापि निदानरहितपरिणामोपाजिततीर्थंकरप्रकृत्युत्तमसंहननादिविशिष्टपुण्यकर्मापि सहकारीकारणं भवति । ( पंचास्तिकाय गाया ८५ टीका )

यद्यपि राग-द्वेषरहितं निश्चयधर्म सिद्धगति के लिये उपादानकारण है तथापि तीर्थंकरप्रकृति उत्तमसंहन-नादि विशिष्ट पुण्यकर्म भी सिद्धगति के लिये सहकारीकारए। हैं।

आप्तमीमांसा श्लोक चय्र की टीका में श्री अकलंकदेव तथा श्री विद्यानन्द आचार्य ''मोक्स्यापि परम-पुरुषातिशयचारित्रविशेषास्मकपौरुषाभ्यामेव संमवात् ।'' इन शब्दों द्वारा परमपुण्य तथा अतिशयचारित्ररूप विशेष पुरुषार्थ इन दोनों के द्वारा मोक्ष की प्राप्ति बतलाते हैं ।

इसप्रकार इन आर्धवचनों द्वारा यह स्पष्ट हो जाता है कि सम्यक्त्व ग्रादि के द्वारा बदलमेवाला तीर्थंकरादि पुष्यकर्म मोक्ष का कारण है बन्ध अर्थात् संसार का कारण नहीं है।

> सम्यक्त्वबोधचारित्रलक्षणो मोक्षमार्ग इत्येष: । मुख्योपचाररूपः प्रापयति परपदं पुरुषम् ॥२२२॥ (पुरुषार्थं सिद्ध्युपाय )

इसप्रकार मुख्य (पूर्ण समग्र ) स्रोर उपचार (जघन्य स्रसमग्र ) सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रलक्षस्गवाला मोक्षमार्गं स्रात्मा को परमात्मपद प्राप्त कराता है।

> एकेनाकर्षन्ती श्लथयन्ती वस्तुतत्त्वभितरेण । अन्तेन जयति जैनी नीतिर्मन्थाननेत्रमिव गोपी ॥२२४॥ ( पुरुवार्य सिव्घ्युपाय )

इसप्रकार ग्रभुद्धनिश्चयनय से सम्यक्त्वादि रत्नत्रय से बंध सिद्ध हो जाने पर श्रीर शुद्ध निश्चयनय से बंध नहीं होने से किसी का एकांतपक्ष नहीं ग्रहण करना चाहिये। गोपी की मथानी का दृष्टान्त देते हुए श्री अमृतचन्द्रा-चार्य ने कहा है कि यदि एकांतपक्ष ग्रहण किया जायगा तो मोक्ष प्राप्त नहीं होगा। इसप्रकार रत्नत्रय से बंध व मोक्ष दोनों कार्य होते हैं।

—जं. ग. 15 व 29-4-71/ 5-6/7-5/······

# नय, निक्षेप

# व्यवहारनय का श्रथं

शंका-ध्यवहारनय का क्या अर्थ है ?

समाधान व्यवहार का ग्रर्थ है विकल्प, भेद तथा पर्याय । कहा भी है-

"वबहारी य वियम्पो भेदो तह पज्जओ ति एयट्टो ।" गो. जी. ५७२

"ब्यवहारेण विकल्पेन भेदेन पर्यापेण देशितः कथित इति व्यवहारदेशितो व्यवहारनयः ।" समयसार पृ. १४ अफमेर से प्रकाशित ।

व्यवहार, विकल्प, भेद, पर्याय ये एक अर्थ के वाचक शब्द हैं। व्यवहारनय का विषय विकल्प, भेद तथा पर्याय है। जो भेद से, विकल्प से या पर्याय से कथन करे वह व्यवहारनय है।

- पॅ. ग. 4-3-71/V/ सुलतानसिंह

#### निश्चय ग्रीर व्यवहारनय का स्वरूप

शंका—निश्चयनय और व्यवहारनय का वास्तविक स्वरूप क्या है ? क्या बोनों नयों का ग्रहण करना उपादेय है ? यदि है तो क्यों और नहीं है तो क्यों ?

समाधान - नय के द्वारा पदार्थ का ज्ञान होता है। जैसे कहा भी है--

"प्रमाणनवैर्धिगमः" ॥ १।६ ॥ त. सु. ।

अर्थ-प्रमास ग्रीर नयों से पदार्थों का ज्ञान होता है।

"प्रमाणादिव नयवाक्याह्रस्त्ववगममवलोक्य 'प्रमाणनयैरधिगमः ।' इति प्रतिपादितत्वात् ।"

ज. ध. पु. १ पृ. २०९ ।

अर्थ — जिसप्रकार प्रमास से वस्तु का बोध होता है उसीप्रकार नय वाक्य से भी वस्तु का ज्ञान होता है, यह देखकर तस्वार्यसूत्र में प्रमाणनर्यरिधिगमः, इसप्रकार प्रतिपादन किया है।

"किमर्यं नय उच्यते ? स एव प्रयात्स्योपलिक्धिनिमित्तत्वाद्भावानां श्रेयोऽपवेशः ।"

अस्यार्थः - श्रेयसो मोक्षस्य अपदेशः कारणम्; भावानां यथारम्योपलब्धिनिमित्तभावात्।"

ज. ध. पु. १ पृ. २११ ।

अर्थः नय का कथन किसलिये किया जाता है ? यह नय पदार्थों का जैसा स्वरूप है उसरूप से उनके ग्रहण करने में कारए। है, इसलिये नय का कथन किया जाता है। शब्दार्थ यह है कि नय श्रीयस् ग्रथित् मोक्ष के उपदेश का कारए। है, क्योंकि वह पदार्थों के यथार्थरूप से ग्रहण करने में निमित्त है।

"स एव नयो द्विविधः-ब्रध्यार्थिकः पर्यायार्थिकश्चेति ।"

अर्थ---वह नय दो प्रकार का है-द्रव्याधिकनय ग्रीर पर्यायाधिकनय।

श्री अमृतचन्द्राचार्यं ने भी पंचास्तिकाय गाथा ४ की टीका में कहा है-

''द्वौ हि नयौ भगवता प्रणीतौ द्रथ्यार्थिकः पर्यायार्थिकश्च । तत्र न खल्वेकनयायत्ता देशना, किन्तु तदुभयायत्ता ।''

अर्थ - भगवान ने दो ही नय कहे हैं - द्रव्यार्थिक ग्रीर पर्यायार्थिक । दिव्यध्वनि में कथन एकनय के ग्राधीन नहीं होता है, किन्तु दो नयों के ग्राधीन होता है।

''द्रव्यमेवप्रयोजनमस्येति द्रव्यार्थिकः । पर्याय एवार्थः प्रयोजनमस्येति पर्यायाथिकः ।'' (आलापपद्धति)

जिस नय का प्रयोजन (विषय) द्रव्य ही है वह द्रव्यार्थिकनय है। जिस नय का प्रयोजन पर्याय ही है, वह पर्याथाश्विकनय है।

> णिच्छ्ययवहारणया मूलमभेया णयाण सम्बाणं । णिच्छ्य साहणहेओ दब्दपण्जस्थिया मूणह ॥ आलाफ्पद्धति ।

अर्था नयों में मूलभूत निश्चय और व्यवहार ये दो नय माने हैं। उनमें से निश्चय नय द्रव्याश्रित और व्यवहारनय पर्यायाश्रित है ऐसा समभना चाहिये।

इस प्रकार द्रव्याधिकनय का ही नामान्तर निश्चयनय है और पर्यायाधिकनय का ही नामान्तर व्यवहारनय है। इन दोनों ही नयों के द्वारा वस्तु का यथार्थज्ञान होता है। व्यवहारनय ग्रमत्य ( क्रूठ ) भी नहीं है, क्योंकि इसका श्री गौतम गणधर ने कथन किया है। ज. ध. पु. ९ पृ. ६ पर कहा भी है—

"ववहारणयं पउच्च पुण गोदमसामिणा चतुवीसण्हमणियोगद्दाराणमादीए मंगलं कदं। ण च ववहारणओ चप्पलओ; तत्तो सिस्साण पउत्तिदंसणादो। जो बहुजीवाणुग्गहकारी ववहारणओ सो चेव समस्सिद्दियो ति मलेणा-वहारिय गोदमथेरेण मंगलं तथ्य कयं।"

अर्थ गौतमगराधर ने व्यवहारनय का आश्रय लेकर क्वृति ग्रादि चौबीस ग्रनुयोग द्वारों के आदि में 'ग्रमो जिणाणं इत्यादिरूप से मंगल किया है। यदि कहा जाय व्यवहारनय ग्रमत्य है, सो भी ठीक नहीं है, क्योंकि उसमें शिष्यों की प्रवृत्ति देखी जाती है। ग्रतः जो व्यवहारनय बहुत जीवों का ग्रनुग्रह करने वाला है उसी का आश्रय करना चाहिये, ऐसा मन में निश्चय करके गौतमस्थिवर (गराधर) ने चौबीस ग्रनुयोगद्वारों के ग्रादि में मंगल किया है।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी समयसार गाथा ४६ की टीका में कहा है—

"तमंतरेण तु शरीराज्जीवस्य परमार्थतो भेददर्शनात् ब्रसस्थावराणां भस्मन इव निःशंकमुपमर्वनेन हिसा-ऽभावाद्भवत्येय बंधस्याभावः । तथा रक्तोद्विष्टोविमूढो जीवो बद्ध्यमानो मोचनीय इति तमन्तरेण तु रागद्वेष मोहे-भ्यो जीवस्य परमार्थतो भेद दर्शनेन मोक्षोपाय परिग्रहणाभावात् मवस्येव मोक्षस्याभावः।"

यदि व्यवहारनय को न कहा जावे अर्थात् यदि व्यवहारनय का उपदेश न दिया जाय और परमार्थनय ( निश्चयनय ) जो जीव को शरीर से भिन्न कहता है, यह एकांत किया जाय तो निःशंकपने से त्रस-स्थावर जीवों का घात करना सिद्ध हो जायगा। जैसे भस्म के मर्दन करने में हिंसा का अभाव है, उसी तरह त्रस-स्थावर जीवों के मारते में भी हिंसा सिद्ध नहीं होगी, अपितु हिंसा का अभाव ठहरेगा तब जीवों के घात होने से बन्ध का भी अभाव ठहरेगा। परमार्थ ( निश्चय ) नय से रागद्धेषमोह से जीव को भिन्न दिखाया है, अतः रागी-द्वेषी, मोही-जीव कम से बँधता है, उसकी छुड़ाना है ऐसा मोक्षमार्ग का उपदेश व्यर्थ हो जायगा। तब मोक्ष का भी अभाव ठहरेगा। निश्चयनय से न बन्ध है और न मोक्ष है इससे जिनेन्द्र द्वारा दिया गया मोक्षमार्ग का उपदेश व्यर्थ हो जाता है।

पंचास्तिकाय में भी कहा है-

"ध्यवहारनयेन भिन्नसाध्य साधनभावमदलम्ब्यानादिभेदवासितबुद्धयः सुलेनैवावतरन्ति तीर्थं प्राथमिकाः।"

अर्थ — ध्रनादिकाल से भेदवासित बुद्धि होने के कारण प्राथमिकजीव व्यवहारनय से भिन्न साध्य-साधन-भावका ग्रवलम्बन लेकर सुख से ( सुगमरूप से ) तीर्थ ( मोक्षमार्ग ) अवतरण करते हैं।

---जॅ. ग. 11-12-69/VI/ र. ला. जैन

- (१) निश्चय व्यवहार का स्वरूप-विवेचन
- (२) द्रव्यों के सामान्य तथा विशेष स्वभाव

शंका—आत्मा का निश्चय तो आत्मा में है, किन्तु आत्मा का व्यवहार पर में है ? या आत्मा का निश्चय-व्यवहार आत्मा में है और पुद्गल का निश्चय-व्यवहार पुद्गल में है, जैसे आत्मा में ज्ञान तो निश्चय और ज्ञानना उसका व्यवहार है, तथा पुद्गल में वर्ण सो निश्चय और पीत-पद्मपना सो व्यवहार अर्थात् द्रव्य सो निश्चय और परिणमन सो व्यवहार, क्या ऐसा निश्चयव्यवहार का स्वरूप है ?

समाधान 'निश्चय या व्यवहार' द्रव्य, गुण् या पर्याय नहीं है। अतः यह प्रश्न ही नहीं उठता कि ग्रात्मा का निश्चय तो ग्रात्मा में है ग्रीर ग्रात्मा का व्यवहार पर में है, ग्रथवा पुर्गल का निश्चय-व्यवहार पुर्गल में है।

निश्चय ग्रीर व्यवहार ये दो नय हैं। इसलिये सर्व प्रथमनय का लक्षण कहा जाता है-

उच्चारियमत्थपदं णिक्षेत्रं वा कयं तु दट्ठूण। अत्यं णयंति तच्चंतमिदि तदो ते णया भणिया॥ ध. पु. १ पृ. १०

अर्थ — उच्चारण किये गये अर्थापद और उसमें किये गये निक्षेप को देखकर अर्थात् समभकर पदार्थ को ठीक निर्णय तक पहुँचा देता है, इसलिये वे नय कहलाते हैं।

मोक्षशास्त्र में भी "प्रमाणनयंरिधगमः" द्वारा यह कहा गया है कि नय से वस्तु का बोध होता है।

"तेषामर्थानामस्तित्वनास्तित्वनित्यानित्याद्यानन्तात्मनां जीवादोनां ये विशेषाः पर्यायाः, तेषां प्रकर्षेण रूपकः प्ररूपकः निरुद्धदोषानुषङ्गाद्वारेलेत्यर्थः स नयः।" [ ज. ध. पु. १ पृ. २१० ]

अर्थ — ग्रस्तित्व, नास्तित्व, नित्यत्व, ग्रनित्यत्व ग्रादि ग्रनन्तधर्मात्मक जीवादिपदार्थी का जो विशेष ग्रथात् पर्याय है उनका प्रकर्ष से ( दोष के सम्बन्ध से रहित होकर ) जो प्ररूपण करता है वह नय है।

"प्रमाणप्रकाशितार्थविशेषप्ररूपको नयः।"

अर्थात् जो प्रमारण के द्वारा प्रकाशित किये गये प्रश्नं के किसी एक धर्म का कथन करता है वह नय है। किसी एकधर्म की मुख्यता से जो वस्तु का ज्ञान होता है वह नय है।

# लोयाणं ववहारं धम्म विवक्खाइ जो पसाहेदि । सुय-णाणस्स वियप्पो सो वि णओ लिंग-सभूवो ॥ २६३ ॥ [का. अ. ]

अर्थ- जो वस्तु के एकधर्म की विवक्षा से लोकव्यवहार को साधता है वह नय है। नय श्रुतज्ञान का भेद है तथा लिंग से उत्पन्न होता है।

प्रध्यात्म में उस नय के दो भेद कहे हैं निश्चय ग्रीर व्यवहार। निश्चयनय भी शुद्धनिश्चयनय और ग्रागुद्धनिश्चयनय के भेद से दो प्रकार का है। व्यवहारनय भी सद्भुत ग्रीर यसद्भुत के भेद से दो प्रकार का है।

आलापपद्धति में भी देवसेनाचार्य ने इसप्रकार कहा है-

''तावन्मूलनयौ द्वौ निश्चयो व्यवहारश्च । तत्र निश्चयनयोऽभेदविषयो । व्यवहारो भेदविषयः । तत्र निश्चयो द्विविधः शुद्धनिश्चयोऽशुद्धनिश्चयश्च । व्यवहारो द्विविधः सद्भूतव्यवहारोऽसद्भूतव्यवहारश्च । तत्रैकवस्तु-विषयः सद्भूतव्यवहारः, भिन्न वस्तुविषयोऽसद्भूतव्यवहारः ।''

अर्थ — मूलनय दो हैं निश्चय ग्रीर व्यवहार । निश्चयनय ग्रभेद ग्रीर व्यवहारनय भेद को विषय करनेवाला है । निश्चयनय के दो भेद हैं ग्रुद्धनिश्चयनय और ग्रम्शुद्धनिश्चयनय । व्यवहारनय दो प्रकार का है सद्दभूतव्यवहार और ग्रसद्भूतव्यवहार । एक ही वस्तु को भेदरूप ग्रहण करे तो सद्दभूतव्यवहारनय है तथा भिन्न-भिन्न वस्तुग्रों को सम्बन्धरूप ग्रहण करे सो ग्रसद्भूतव्यवहारनय है ।

''असद्भूतव्यवहारो विविधः उपचरितानुपचरितभेदात् । तत्नसंश्लेषरहितवस्तुसंबंधिवषय उपचरितासद्भूत-ब्यवहारो यथा देवदत्तस्य धनमिति । संश्लेषसहितवस्तुसम्बन्धविषयोऽनुपचरितासद्भूतव्यवहारो यथा जीवस्य शरीरमिति ।''

अर्थ — ग्रसद्भूतव्यवहारनय दो प्रकार का है उपचरित ग्रनुपचरितभेदसे। एकक्षेत्रावगाहसम्बन्धरिहत वस्तुग्रों को सम्बन्धरूप से ग्रहण करे सो उपचरित-ग्रसद्भूत व्यवहारनय है। जैसे देवदत्त का धन इत्यादि। एक- क्षेत्रावगाह पदार्थों को सम्बन्धरूप ग्रहण करे सो भ्रनुपचरित-ग्रसद्भूत-व्यवहारनय है। जैसे जीव का शरीर इत्यादि।

शंकाकार का यह लिखना आहमा में ज्ञान तो निश्चय तथा पुर्गल में वर्ण सो निश्चय। यह उचित नहीं है, क्योंकि ये वाक्य गुण-गुणी में भेद के द्योतक हैं। 'भेद' व्यवहारनय का विषय है जैसा कि उपर्युक्त आगम में कहा गया है अथवा समयसार में भी कहा गया है।

#### ववहारेणुवदिस्सइ णाणिस्स चरित्तदंसणं णाणं। णवि णाणं ण चरित्तं ण बंसणं जाणगो सुद्धो ॥ ७ ॥

अर्थ — जीव के चारित्र, दर्शन, ज्ञान व्यवहार से कहे हैं। ज्ञान भी नहीं है, चारित्र नहीं, दर्शन नहीं। ज्ञायक है इसलिये शुद्ध है।

जानना तथा पीत-पद्मपना ये ज्ञानगुण ग्रीर वर्णगुण की पर्याय हैं। ये भी व्यवहारनय का विषय है। इसप्रकार 'जीव में ज्ञान और जानना तथा पुद्गल में वर्ण ग्रीर पीत-पद्मपना यह सब व्यवहारनय का विषय है, निश्चयनय का विषय नहीं है।

जिनबिम्ब के दर्शन, पूजन म्रादि करते समय भक्त के उपयोग में वह जिनबिम्ब पुद्गल है या जिनेन्द्र भगवान है। उस जिनबिम्ब में भक्त को वीतरागता का दर्शन हो रहा है या खेतादिवर्ण का दर्शन हो रहा है?

यदि जिनिबम्ब में वीतरागता का दर्शन न होता तो जिनिबम्बदर्शन सम्यग्दर्शनोत्पत्ति का कारण नहीं हो सकता था, किन्तु ऐसा है नहीं, क्योंकि श्री पूज्यपाद तथा श्री वीरसेनाचार्य ने जिनिबम्बदर्शन को सम्यग्दर्शनो-त्पत्ति का कारण बतलाया है।

स. सि. में अ. ९ सूत्र ७ की टीका में सम्यग्दर्शन के साधन का कथन करते हुए 'तिरश्चां केषाञ्चित् जातिस्मरणं, केषाञ्चिद्धमंश्रवणं, केषाञ्चिज्जिनिबम्बदर्शनम् ।' इन वाक्यों द्वारा यह कहा है कि तिर्यंचों में किन्हीं के जातिस्मरणं, किन्हीं के धर्मश्रवण श्रीर किन्हीं के जिनिबम्बदर्शन से सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है।

श्री गौतमगणधर ने भी द्वादशांग में निम्न सूत्र कथन किया है-

"तिरिक्खा मिच्छाइट्टी कदिहि कारलेहि पढमसम्मत्तं उप्पादेति ? ॥ २१ ॥

तीहि कारलेहि पढमसम्मत्तमुष्पादेति केइं जाइस्सरा, केइं सोऊण, केइं जिणविबदट्ठूण ॥ २३ ॥ [ ष. ख. पु. ६ पृ. ४२७ ]

अर्थ — तिर्यंच मिथ्यादिष्ट जीव कितने कारणों से प्रथमसम्यक्त्व को उत्पन्न करते हैं ? तिर्यंच तीनकारणों से प्रथमसम्यक्त्व को उत्पन्न करते हैं, कितने ही जातिस्मरण से, कितने ही धर्मोपदेश सुनकर और कितने ही जिन-बिम्ब के दर्शन करके।

इस द्वादशांग के सूत्र पर श्री वीरसेनाचार्य ने निम्नप्रकार टीका रची है-

"कथं जिर्णीबबदंसणं पढमसम्मसुष्पत्तीए कारणं ? जिर्णीबबदंसरोण णिधत्तिणकाचिदस्स वि मिच्छत्तादि-कम्मकलावस्स खयदंसणादो ।"

अर्थ — जिनिबिम्बदर्शन प्रथमसम्यक्त्व की उत्पत्ति का कारण किसप्रकार होता है ? जिनिबिम्बदर्शन से निधित्त और निकाचितरूप भी मिथ्यात्वादि कर्मकलापका क्षय देखा जाता है, जिससे जिनिबिम्बका दर्शन प्रथम-सम्यक्त्व की उत्पत्ति का कारण होता है।

'वीतरागता' जीव का गुण है और वीतरागता का दर्शन अचेतन जिनबिम्ब में होता है।

श्री देवसेनाचार्य ने आलापपद्धति में द्रव्य के २१ स्वभाव कहे हैं "स्वभावाः कथ्यन्ते । अस्तिस्वभावः, नास्तिस्वभावः, नित्यस्वभावः, नित्यस्वभावः, एक स्वभावः, अनेकस्वभावः, भेदस्वभावः, अभेदस्वभावः, भर्यस्वभावः, अभेवस्वभावः, परमस्वभावः द्रव्याणामेकादशसामान्यस्वभावः, चेतनस्वभावः अचेतनस्वभावः, भूतंस्वभावः, अमूर्तं स्वभावः, एकप्रदेशस्वभावः, अनेकप्रदेशस्वभावः, विभावस्वभावः, शुद्धस्वभावः, अगुद्धस्वभावः, उपचरितस्वभावः, एते द्रव्याणां दश विशेषस्वभावः । जीवपुद्गलयोरेकविश्वतिः ।"

अर्थ स्वभाव का कथन किया जाता है। ग्रस्तिस्वभाव, नास्तिस्वभाव, नित्यस्वभाव, अनित्यस्वभाव, एकस्वभाव, ग्रनेकस्वभाव, भेदस्वभाव, ग्रभेदस्वभाव, ग्रभेदस्वभाव, प्रभव्यस्वभाव, प्रभव्यस्वभाव, प्रभव्यस्वभाव, द्रव्यों के ये ग्यारह सामान्यस्वभाव हैं। चेतनस्वभाव, ग्रचेतनस्वभाव, मूर्तस्वभाव, ग्रमूर्तस्वभाव, एक प्रदेशस्वभाव, ग्रनेक प्रदेशस्वभाव विभाव स्वभाव, शुद्ध स्वभाव, ग्रशुद्ध स्वभाव, उपचरित स्वभाव ये द्रव्यों के दश विशेषस्वभाव हैं। जीव ग्रीर पुद्गल में ये २१ स्वभाव होते हैं।

यहाँ पर जीव में भी अचेतन व मूर्तस्वभाव कहा गया है जब कि अचेतनत्व और मूर्तस्व पुद्गल के गुण हैं। पद्गल में चेतनस्वभाव और अमूर्तस्वभाव कहा गया है। जबकि चेतनत्व और अमूर्तस्व जीव के गुण हैं।

श्री प्रवचनसार गाथा ९३ की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी कहा है-

"तत्रानेकद्रव्यात्मकंक्यप्रतिपत्तिनिबन्धनो द्रव्यपर्यायः । स द्विविधः, सामान्यजातीयोऽसमानजातीयश्च । तत्र समानजातीयो नाम यथा अनेकपुद्गलात्मकोद्वयणुकस्त्रयणुक इत्यादिः, असमानजातीयो नाम जीवपुद्गलात्मको देवो मनुष्य इत्यादिः ।"

आर्थ — भ्रानेकद्रव्य मिलकर जो एक पर्याय होती है सो द्रव्यपर्याय है। यह द्रव्यपर्याय दो प्रकार है, एक समानजातीय, दूसरा श्रसमानजातीय। समान जातीय जैसे श्रनेक पुद्गलरूप द्रचणुक, त्रिश्रणुक श्रादि। श्रसमान-जातीय जैसे जीव और पुद्गल मिलकर देव, मनुष्य श्रादि पर्याय।

इससे सिद्ध होता है कि जीन ग्रीर पुद्गल की मिलकर एकपर्याय होती है जो ग्रसमानजाति द्रव्यपर्याय है।

नय विवक्षा से आर्षग्रन्थों के उपर्युक्त वाक्यों का कथन सिद्ध हो जाता है। ग्रनेकान्तदृष्टि में यह सब सुघटित हो जाता है और एकान्तदृष्टि से इन सब आर्षवाक्यों में विरोध दिखाई देता है।

— जॅ. म. 15-11-65/9-10/ **ज्ञानचन्द** 

# किसी नय को परमार्थभूत तथा किसी को ग्रवरमार्थभूत कहना ठीक नहीं

शंका — तत्त्वमीमांसा में श्री पं० कूलचन्दजी ने महासत्ता को विषय करने वाले परसंग्रहनय को परमार्थभूत कहा और अपरसंग्रहनय को अपरमार्थभूत कहा है। इसकी समीक्षा में यह कहा गया है —

'परसंग्रहनय के उवाहरण में महासत्ता को स्वीकार कर अपरसंग्रहनय को अपरमार्थभूत ठहराना सर्वथा आगमविषद है, क्योंकि जिस महासत्ता में अवान्तरसत्ता विद्यमान नहीं है, वह महासत्ता भी कैसी।' इस पर शंका यह है कि-अवान्तर सत्ता कौनसी है ?

समाधान — विश्व में जितने भी पदार्थ हैं वे सब सप्रतिपक्ष हैं। इसीलिये श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने पंचास्तिकाय गाथा प में 'सब्दपयरथा सप्पडिवक्खा' कहा है। इस सिद्धान्त के श्रनुसार महासत्ता की प्रतिपक्ष श्रवान्तरसत्ता है। महासत्ता की प्रपेक्षा अवान्तर सत्ता प्रसत् है और अवान्तर सत्ता की प्रपेक्षा महासत्ता ग्रसत् है। इसप्रकार सत्ता की प्रतिपक्ष श्रसत्ता भी है।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने इस गाया द की टीका में कहा भी है--

''द्विविधा हि सत्ता महासत्तावान्तरसत्ता च । तत्र सर्वेपवार्थसार्थव्यापिनी सादृश्यास्तित्वसूचिका महासत्ताः प्रोक्तैव । अन्या तु प्रतिनियतवस्तुर्वितनी स्वरूपास्तित्वसूचिकाऽवान्तरसत्ता । तत्र महासत्ताऽवान्तरसत्ताः क्षेणऽसत्ता-ऽवान्तरसत्ता च महासत्तारूपेणासत्ते त्यसत्तासत्तायाः ।

अर्थ सत्ता दो प्रकार की है महासत्ता ग्रीर ग्रवान्तर सत्ता। उनमें सर्वपदार्थ समूह में ब्याप्त होने वाली, सादश्यास्तित्व को सूचित करनेवाली महासत्ता ग्रथवा सामान्यसत्ता ग्रथवा सादश्यसत्ता है। दूसरी प्रत्येक पदार्थ में अथवा वस्तु में निश्चितरूप से रहनेवाली, स्वरूप ग्रस्तित्व को सूचित करनेवाली अवान्तरसत्ता ग्रथवा विशेषसत्ता है। वहाँ महासत्ता ग्रवान्तरसत्ता रूप से ग्रसत्ता है । इसलिये सत्ता का प्रतिपक्ष ग्रसत्ता है।

श्री जयसेनाचार्यं ने भी कहा है—'शुद्धसंग्रहनयविवक्षायामेका महासत्ता अशुद्धसंग्रहनयविवक्षायां व्यवहार-नयविवक्षायां वा सर्वपदार्थसविश्वरूपाद्यवान्तरसत्ता ।....अथवैका महासत्ता शुद्धसंग्रहनयेन, सर्वपदार्थाद्यवान्तरसत्ता व्यवहारनयेनेति नयद्वयव्याख्यानं कर्तव्यं ।''

अर्थ गुद्धसंग्रहनय की अपेक्षा एक महासत्ता है, श्रगुद्धसंग्रहनय की ग्रर्थात् व्यवहारनय की ग्रपेक्षा से सर्व-पदार्थों में ग्रपने-ग्रपनेक्ष्प से रहनेवाली ग्रर्थात् नानाक्ष्प वाली ग्रवान्तर सत्ता है। ग्रथवा महासत्ता गुद्धसंग्रहनय का विषय है तथा सर्वपदार्थों में पृथक्-पृथक्क्ष्प से रहनेवाली ग्रवान्तरसत्ता व्यवहारनय का विषय है। ऐसे दोनों नयों से व्याख्यान करना योग्य है।

शुद्धसंग्रहनय को परसंग्रह नय श्रीर अशुद्धसंग्रहनय को अपरसंग्रहनय भी कहते हैं। ये दोनों नय यदि परस्पर सापेक्ष हैं तो सम्यक् हैं यदि निरपेक्ष हैं तो भिथ्या हैं।

श्री समन्तभद्राचार्य ने श्री विमलजिन का स्तवन करते हुए स्वयम्भूस्तीत्र में कहा भी है-

य एव नित्य-क्षणिकादयो नया, भियोऽनपेक्षाः स्वपर-प्रणाशिनः। त एव तस्त्वं विमलस्य ते भुनेः परस्परेक्षाः स्वपरोपकारिणः॥६०॥

नित्य, क्षणिकादि नय परस्पर में निरपेक्ष होने से स्वपर दोनों का नाश करनेवाले हैं इसलिये दुर्नय श्रथीत् मिथ्या हैं। वे ही नय परस्पर सापेक्ष होने से ( एक दूसरे की श्रपेक्षा रखने से ) श्रपना श्रीर पर का भला करने वाले हैं, इसलिये सम्यग्नय हैं।

"निरपेक्षाः नयाः मिथ्यासापेक्षा बस्तुतेऽर्थकृत् ।" ( स्वा० का० अनु० गा० २६२ की टीका ) निरपेक्षनय मिथ्या और मापेक्षनय बस्तुसाधक हैं ।

> तम्हा मिच्छाबिट्टी सस्वे वि णया सपक्खपडिबद्धा । अण्णोर्क्णाणिस्सिया उण लहंति सम्मत्त सब्भावं ।। १०२ ॥

> > ज. ध. पु. १ पृ. २४९ ।

केशल ग्रपने-श्रपने पक्ष से प्रतिबद्ध ये सभी नय मिथ्या हैं, परन्तु यदि ये सभी नय परस्पर सापेक्ष हों तो समीचीनपने को प्राप्त होते हैं (तब सम्यक् हैं )।

णिययवयणिज्जसच्चा सम्बणया परिवयालले मोहा। ते उण ण दिट्टसमओ विभयई सच्चे व अलिए वा ॥ ज. ध. पु. १ पृ. ३४७

ये सभी नय भ्रपने-ग्रपने विषय के कथन करने में समीचीन हैं श्रौर दूसरे नयों के निराकरण में मूढ़ हैं। ग्रनेकान्तरूप समय के ज्ञाता पुरुष 'यह नय सच्चा है श्रौर यह भूठा है'; इसप्रकार का विभाग नहीं करते हैं।

श्रतः किसी नय को परमार्थभूत श्रौर किसी नय को अपरमार्थभूत कहना आर्षग्रन्थ विरुद्ध है। —-जे. ग. ৪-৪-68/VI/ **टोशनसाल** 

# सभो सापेक्ष नय सम्यक् हैं

शंका—व्यवहारनय भूतार्थ है या अभूतार्थ है ? यदि भूतार्थ है तो क्यों ? यदि अभूतार्थ है तो क्यों ? भूतार्थ और अभूतार्थ से क्या अभिप्राय है ?

समाधान शंका से ऐसा प्रतीत होता है कि शंकाकार का ग्रिभिप्राय ग्रध्यात्म व्यवहारनय से है। ग्रतः ग्रध्यात्मदृष्टि से इस शंका का समाधान होगा। सर्व प्रथम नयके लक्षाण पर विचार किया जाता है।

प्रमाण के द्वारा ग्रहण किये गये पदार्थ के एकदेश में वस्तु के निश्चय करने को नय कहते हैं । ग्रनन्त-पर्यायात्मक वस्तु की किसी एकपर्याय का ज्ञान करते समय निर्दोष युक्ति की ग्रंपेक्षा से जो दोषरिहत प्रयोग किया जाता है वह नय है। जो प्रमाण के द्वारा प्रकाशित किये गये ग्रंथ के विशेष का कथन करता है वह नय है। यह नय, पदार्थों का जैसा स्वरूप है उसरूप से उनके ग्रहण करने में निभित्त होने से मोक्ष का कारण है । जिसप्रकार प्रमाण से वस्तु का बोध होता है उसिप्रकार नय वाक्य से भी वस्तु का ज्ञान होता है, यह देखकर तर्वार्थसूत्र में 'प्रमाणनयरिधिगमः' इसप्रकार प्रतिपादन किया है (ज. ध. पु. 9 पृ. २०९) पद के उच्चारण करने पर ग्रीर उसमें किये गये निक्षेप को देखकर (समभकर) यहाँ पर इस पद का क्या ग्रंथ है इसप्रकार ठीक रीति से अर्थ तक पहुँचा देते हैं अर्थात ठीक-ठीक ग्रंथ का ज्ञान कराते हैं, इसलिये वे नय हैं। (ध. पु. 9 पृ. 9०)

जितने वचनमार्ग हैं उतने ही नयवाद हैं और जितने नयवाद हैं उतने ही परसमय हैं। परसमयों का वचन सर्वथा कहा जाने से मिथ्या है और जीनों का वचन कथंचित् कहा जाने से सम्यक् है। (प्रवचनसार परिशिष्ट )

१. ''प्रमाणपरिगृहीतार्थेंकदेशेवस्टबध्यवसाबो नवः !'' ( ध पु. १ पृ. ६३; ज. व. पु. १ पृ. ६१ व १६८ )।

२ ''अनन्तपर्याय।यनकस्य वस्तुनोऽन्यतमपर्षायाधिममे कर्तव्ये जात्ययुक्त्यपेक्षो निश्चग्रप्रयोगो नवः । ( ज. घ. पु. १ पू. १२० )

 <sup>&</sup>quot;प्रमाणप्रकातितार्थवित्रेषप्ररूपको नवः।" ( ज. ध. पू. १ पू. २१० ) ।

४. "स एव वाधातम्बोपलव्धिनिमित्तत्वाद्त्राचानां श्रे बोपदेत्रः ।" ( ज. ध. पू. १ पू. १५१ )

ये सभी नय यदि परस्पर निरपेक्ष होकर वस्तु का निश्चय कराते हैं तो मिध्यादृष्टि हैं, क्योंकि एक दूसरे की अपेक्षा के बिना ये नय जिसप्रकार की वस्तु का निश्चय कराते हैं वस्तु वैसी नहीं है । द्रव्याधिक और पर्यायाधिकनय का, ग्रयात् निश्चयनय ग्रीर व्यवहारनय का जो जुदा-जुदा विषय है वह द्रव्य का लक्षण नहीं है, इसलिये ग्रलग-ग्रलग दोनों मूलनय मिध्यादृष्टि हैं। सर्वथा द्रव्याधिक (निश्चय) नय या सर्वथा पर्यायाधिक (व्यवहार) नय के मानने पर संसार, मुख, दुख, बंध, मोक्ष कुछ भी नहीं बन सकता है । केवल अपने-ग्रपने पक्ष से प्रतिबद्ध ये सभी नय मिध्यादृष्टि हैं। परन्तु यदि ये सभी नय सापेक्ष हों तो समीचीन हैं। इं घटादि पदार्थ केवल ग्रन्वयरूप नहीं हैं, क्योंकि उनमें भेद भी पाया जाता है तथा केवल भेदरूप भी नहीं हैं क्योंकि उनमें ग्रन्वय भी पाया जाता है । द्रव्याधिक (निश्चय) नय नियम से अपने विरोधीनथों के विषय स्पर्श से रहित नहीं है ग्रीर उमीप्रकार पर्याया-धिकनय (व्यवहारनय) भी नियम से ग्रपने विरोधीनय के विषयस्पर्श से रहित नहीं है। किन्तु विवक्षा से इन दोनों में भेद पाया जाता है।

द्रव्यार्थिक (निश्चय) ग्रौर पर्यायार्थिक (व्यवहार) नय एकान्त से निथ्यादृष्टि ही हैं ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि जो नय परपक्ष का निराकरण नहीं करते हुए ही ग्रुपने पक्ष के ग्रस्तित्व का निश्चय करने में व्यापार करते हैं उनमें कथंचित् समीचीनता पाई जाती है। ये सभी नय अपने-ग्रुपने विषयके कथन करने में समीचीन हैं और दूसरे नयों के निराकरण करने में मूढ़ हैं। ग्रनेकान्तरूप समय के ज्ञाता पुरुष 'यह नय सच्चा है ग्रौर यह नय कूठा है', इसप्रकार का विभाग नहीं करते हैं । सुनयों की प्रवृत्ति सापेक्ष होती है इसलिये उनमें कुछ भी कठिनाई नहीं है । जो नय प्रतिपक्षनय के निराकरण में प्रवृत्ति करता है वह नय समीचीन नहीं होता है। '

नय का लक्षण तथा सापेक्षनय समीचीन श्रीर निरपेक्षनय ग्रसमीचीन, इसप्रकार तथ का सामान्य कथन हो जाने के पश्चात् व्यवहारनय के विषयों पर विचार होता है। समयसार आत्मख्याति में व्यवहारनय के तीन विषय कहे गये हैं, १ द्रव्य में गुराकृत भेद (गाथा ७) २ द्रव्य में पर्यायकृत भेद (गाथा ४६ व ५६), ३ परा- श्रित कथन (गाथा २७२ की टीका)। व्यवहारनय के इन तीन विषयों की अपेक्षा से श्रात्म (जीव) द्रव्य का विचार करने पर ये तीनों विषय ग्रात्मद्रव्य में पाये जाते हैं।

१ आत्मा में दर्शन, ज्ञान और चारित्र ये तीन गुरा पाये जाते हैं। यदि द्रव्य में गुणकृतभेद स्वीकार न किया जावे तो, प्रथम क्षायिकसम्यग्दर्शन ( चौथे से सातवें गुरास्थान तक ), उसके पश्चात् क्षायिकचारित्र ( बार-हवें गुणस्थान में ) ग्रौर उसके पश्चात् क्षायिकज्ञान ( तेरहवें गुरास्थान में ) होता है, ऐसा तीनों गुराों के क्षायिक होने में कालकृत भेद सम्भव नहीं हो सकता। आज तक किमी भी जीवके, दर्शन, चारित्र, ज्ञान ये तीनों गुरा युग-पत् क्षायिक नहीं हुए भौर न भविष्य में होंगे, क्रमणः क्षायिक होते हैं, हुए थे और होंगे। दर्शन, ज्ञान ग्रौर चारित्र का लक्षरा तथा कार्य भी भिन्न-भिन्न है। इससे यह सिद्ध हो जाता है कि ग्रात्म-द्रव्य में ये तीन पृथक्-पृथक् गुरा हैं। अतः व्यवहारनय का विषय 'गुणकृत भेद' ग्रात्मद्रव्य में किसी ग्रोधेक्षा से पाया जाता है। प्रवचन-सार गाथा ९३ में भी कहा है कि द्रव्यगुरात्मक हैं। अभेद की दिष्ट में गुराकृत भेद दिखाई नहीं देता है।

१. ज. झ. पु. १ पु. २४५ ।

२. ज. झ. पु. १ पृ. २४= !

३. ज. ध. पु. १ पृ. २४€-५०।

४. ज. व. पु. १ पृ. २५५ ।

५. ज. ध. पु. १ पृ. २५६ ।

ह. ज. ध. पु. १ पृ. २५७।

७. ज. ध. पु. १ पृ. २००।

<sup>्</sup>ट, **ज. ध पु**. ३ पृ. २£२ ।

- २. यद्यपि स्वभाव की अपेक्षा से सभी आत्माएँ समान हैं तथापि किन्हीं जीवों के वह स्वभाव व्यक्त हो गया है और किन्हीं जीवों के वह स्वभाव व्यक्त नहीं हुआ है। सभी जीवों के वह स्वभाव व्यक्त है, यदि ऐसा मान लिया जावे तो धर्मोपदेश व धर्माचरण की कोई आवश्यकता न रहेगी तथा सभी केवलज्ञानी व सुखी होने चाहिये, किन्तु वर्तमान में हम सब न तो केवलज्ञानी हैं और न सुखी हैं। प्रतिसमय अपने ही अन्तरंग में होने वाले सूक्ष्म-परिणमन हमको ज्ञात नहीं होते तथा नानाप्रकार की आकुलताओं के कारण हम निरन्तर दु:खी रहते हैं। इससे सिद्ध हो जाता है कि वह स्वभाव हममें अभिव्यक्त नहीं हुआ है स्वभाव की व्यक्तता और अव्यक्तता ये दो अवस्थाएँ आत्मद्रव्य की हैं। अतः व्यवहारनय का विषय 'पर्यायक्रत भेद' आत्मद्रव्य में किसी अपेक्षा पाया जाता है। अवजनसार गाया १० वीं में स्वयं श्री कुन्दकुन्वाचार्य ने कहा कि पर्याय के बिना पदार्थ नहीं और पदार्थ के बिना पर्याय नहीं है। पदार्थ द्वय, गुण और पर्याय में रहनेवाला और अस्तित्व से बना हुआ है। इसीप्रकार श्री उमानस्वामी श्राचार्य ने भी मो. शा. अ. ५ सूत्र ३६ में कहा है कि 'द्रव्य गुण पर्याय वाला है।' अतः इन आगम प्रमाणों से भी द्रव्य में गुणअपेक्षित व पर्यायापेक्षत भेद सिद्ध हो जाते हैं।
- ३. व्यवहारनय के तीसरे विषय 'पराश्चित' पर विचार करने से वह भी जीवग्चात्मा में पाया जाता है। ज्ञानावरणादि चार घातियाकमों का नाश हो जाने पर ग्रात्मा में केवलज्ञान प्रगट होता है। वह केवलज्ञान समस्त जोकालोक को ग्रौर तीनों कालों के समस्त पदार्थों को एक साथ जानता है क्योंकि वाधक कारणों का ग्रभाव हो गया है। अर्थात् केवलज्ञान हो जाने पर सर्वज्ञ हो जाता है। सम्पूर्ण परपदार्थों को जानने वाला सर्वज्ञ होने से सर्वज्ञता भी व्यवहारनय का विषय है। श्री १०८ कुन्दकुन्द भगवान ने समयसार माथा ३५६ और ३६१ में कहा है कि ज्ञायक निश्चनय से पर का ज्ञायक नहीं है, किन्तु व्यवहारनय से परद्रव्य को जानता है। नियमसार गाथा १५९ में श्री १०८ कुन्दकुन्द भगवान ने कहा कि 'व्यवहारनय से केवली भगवान सब जानते ग्रौर देखते हैं, निश्चय से केवलज्ञानी आत्मा को जानता ग्रौर देखता है। इसप्रकार व्यवहारनय के तीनों विषय ग्रात्मा में विद्यमान है।

व्यवहारनय के द्वारा जीव द्रव्य के गुरा और पर्यायों का ज्ञान हो जाने से जीव ग्रात्मा का ही ज्ञान हो जाता है क्योंकि गुरा ग्रीर पर्यायों के समूह का नाम तो द्रव्य है ग्रेथवा द्रव्य अपनी अतीत, ग्रनागत ग्रीर वर्तमान पर्याय का प्रमाण है । जिसको जीव ग्रात्मा का बोध हो गया उसको स्व का निश्चय हो गया ग्रीर 'स्व का निश्चय' सम्यव्दर्शन है। जीव अजीव ग्रादि तत्त्वों का तथा स्व का बोध कराने में व्यवहारनय काररा है, ग्रतः व्यवहारनय जीव के लिये प्रयोजनवान है। इसी बात को श्री पद्यनन्दि आचार्य ने पद्मनन्दि पञ्चीवशतिका श्लोक ६०६ में इस प्रकार कहा है—

व्यवहारो भूतार्थो भूतार्थो देशितस्तु शुद्ध नयः । शुद्धनयमाश्रिता ये प्राप्नुवन्ति यतयः पदं परमम् ॥

संस्कृत टोका—व्यवहारः भूतार्थः भूतानां प्राणिनाम् अर्थः भूतार्थः व्यवहारः देशितः कथितः । शुद्धनयः सत्यार्थः कथितः । ये यतयः मुनयः शुद्धनयम् आश्रिताः ते मुनयः परमं पदं प्राप्नुवन्ति ।

५. ''गुजवर्यययद् इध्य'' ॥ ३८ ॥ मोक्षत्रास्त्र अध्याद्य ॥ ५ ॥

 <sup>&#</sup>x27;एष-दिवयिष्म जे अत्थ-पञ्चया वयण-पञ्जया चावि । तीदाणागय-भूदा ताथिदयं तं हयङ दरवं।।''
 ( गोम्मटसार खीचकांड गाथा ५०२ )

अर्थात्—'व्यवहारनय प्राणियों के प्रयोजन का कथन करता है ग्रीर शुद्धनय सस्यार्थ का कथन करता है जो मुनि शुद्धनय का ग्राश्रय करते हैं वे मुनि परम पद को प्राप्त करते हैं।' यह ही समयसार गाया १९ में कहा गया है । वयों कि गाया १२ के 'व्यवहारवेसिवा पुण जेबु अपरमेट्टिवाभावे' इन शब्दों द्वारा यह कहा गया है कि 'जो ग्रमुक्कुष्ट ग्रवस्था में ठहरे हुए हैं वे व्यवहार द्वारा उपदेश करने योग्य हैं।'

जयध्रवल पुस्तक १ ष्टु. द पर भी कहा है ''गौतमस्वामी ने व्यवहारनय का ग्राश्रय लेकर चौबीस ग्रनुयोग द्वारों के ग्रादि में 'णमोजिणाणं' इत्यादि रूप से मंगल किया है। यदि कहा जाय कि व्यवहारनय अमत्य है सो भी ठीक नहीं है। जो व्यवहारनय बहुत जीवों का ग्रनुग्रह करने वाला है, उसी का आश्रय करना चाहिये, ऐसा मन में निश्चय करके गौतम स्थविर ने चौबीस ग्रनुयोग द्वारों के ग्रादि में मंगल किया है। व्यवहारनय का ग्राश्रय करना चाहिये ऐसा मन में निश्चय करके श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने समयसार श्रादि प्रत्येक ग्रन्थ के प्रारम्भ में तथा श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने टीका के तथा पुरुषार्थ सिद्धधुपाय ग्रादि ग्रन्थों के प्रारम्भ में 'मंगल' किया है। जिन ग्राचार्यों ने स्वयं व्यवहारनय का ग्राश्रय लेकर मंगल किया है, वे ग्राचार्य व्यवहारनय ग्रसत्य है, ऐसा कैसे कह सकते हैं?

यदि कहा जाय कि श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने पुरुषार्थसिद्धच पाय के श्लोक १ में व्यवहारनय को भूठा कहा है, सो ऐसा कहना भी उचित नहीं है। श्लोक १ के शब्द इसप्रकार हैं—'निश्चयिमह भूतार्थं व्यवहार वर्णय-रत्य-भूतार्थम्।' अर्थात्—इस संसार में निश्चयनय को भूतार्थं और व्यवहारनय को अभूतार्थं कहते हैं।' भूत शब्द के अनेक अर्थ हैं, जैसे— वे मूलद्रव्य जिनकी सहायता से सारी सृष्टि की रचना हुई है, द्रव्य, महाभूत, सृष्टि का कोई जड़ या चेतन, अचर या चर पदार्थ या प्राणी, जीव, सत्य, बीता हुआ समय, एकप्रकार पिशाच या देव, मृतश्चरीर, शव, मृतप्राणी की आत्मा, प्रेत, जिन, शंतान। (नागरी प्रचारिणी सभा काशी से प्रकाशित कोष)। यदि यहाँ पर 'भूतार्थ का अर्थ 'सत्यार्थ' किया जाय और अभूतार्थ का अर्थ असत्यार्थ किया जाय तो यह अर्थ होता है कि निश्चयनय सत्यार्थ (सच्ची) और व्यवहारनय असत्यार्थ (भूठी) कही जाती है किन्तु श्री अमृत-चन्द्राचार्य का लक्ष्य 'व्यवहारनय को इंठ' कहने का नहीं रहा है क्योंकि श्लोक ६ में वे कहते हैं—'अबुधस्य बोधनार्य मुनोश्वरा देश्यन्त्यभूतार्थम्'। अर्थात्—'आचार्य प्रज्ञानी जीवों को समभाने के लिये अभूतार्थ को कहते हैं । और इंठ के द्वारा अज्ञानी नहीं समभाया जा सकता है। अतः यहाँ पर 'भूत' का अर्थ 'द्रव्य' होना चाहिये, क्योंकि समयसार गाथा ५६ की टीका में स्वयं श्री अमृतचन्द्राचार्य ने निश्चयनय को द्रव्याध्रित कहा है और व्यवहारनय को पर्यायाध्रित कहा है। 'अभूत' का अर्थ 'अद्रव्य' अर्थात् पर्याय हो जाता है।

पु. सि. श्लो. द में श्री अमृतचन्दाचार्य ने कहा है कि—'व्यवहार और निश्चय को तत्त्व ( यथार्थ ) रूप से जानकर जो मध्यस्थ हो जाता है वही शिष्य उपदेश के समस्त फल को प्राप्त करता है। यदि निश्चयनय सच्चा और व्यवहार नय भूठा होता तो श्री अमृतचन्द्राचार्य श्लो. द में यह कहते कि जो निश्चयनय को सच्चा और व्यवहारनय को भूठा जानकर, व्यवहारनय को छोड़ देता है और निश्चयनय को प्रहेश करता है वही शिष्य उपदेश के समस्त फल को प्राप्त करता है, किन्तु श्लोक द में ऐसा नहीं कहा गया है इससे स्पष्ट है कि निश्चयनय सच्चा और व्यवहारनय भूठा; ऐसा श्रमिप्राय आचार्य महाराज का नहीं था, किन्तु उनका अभिप्राय निश्चय भूतार्थ ( द्रव्यार्थिक ) और व्यवहारनय श्रमूतार्थ ( पर्यार्थिक ) है, ऐसा रहा है । समयसार में भी यह ही कहा गया है—

१. ववहारोभूयत्थो भूतवत्योदेसिदो दु सुद्धणओ । भूबत्यमस्सिदो खलु सम्माइही हवई जीवो ॥ ( समयसार गाथा १९ )

जीवे कम्मं बद्धं पुट्टं चेदि ववहारणय भणिदं।
सुद्धणयस्स दु जीवे अबद्ध पुट्टं हवई कम्मं ॥ १४१ ॥
कम्मं बद्धमबद्धं जीवे एवं तु जाण णयपक्खं।
पक्खातिक्कंतो पुण भण्णिदं जो सो समयसारो ॥ १४२ ॥
दोण्हवि णयाण भणियं जाणइ णविर तु समयपिडबद्धो।
ण दु णय पक्खं गिण्हिद किंचिवि णयपक्खं परिहीणो ॥१४३॥
सम्मद्दंसणणाणं एसो लहिदित्ति णविर ववदेसं।
सम्बणयपक्खरहिदो भणिदो जो सो समयसारो॥ १४४॥

अर्थ जीव में कमं बँधा हुन्रा है श्रीर स्पणित है, ऐसा व्यवहारनय का कथन है ग्रीर जीव में कमं अबद्ध और ग्रस्पित है, ऐसा गुद्धनय का कथन है।। १४१।। जीव में कमंबद्ध है ग्रथवा अबद्ध है इसप्रकार तो नयपक्ष जानो; किन्तु जो पक्षातिकान्त है वह समयसार कहलाता है।। १४२।। नयपक्ष से रहित जीव समय से प्रतिबद्ध होता हुआ दोनों नयों के कथन को मात्र जानता ही है, परन्तु नयपक्ष को किचित् मात्र भी ग्रहण नहीं करता।। १४३।। जो सर्व नयपक्षों से रहित कहा गया है वह समयसार है। यह समयसार ही सम्यग्दर्शन सम्यग्नान इस संज्ञा को प्राप्त होता है।। १४४।। गाथा १४९ से यह स्पष्ट है कि व्यवहारनय पर्याय का कथन करता है, क्योंकि पर्याय की ग्रपेक्षा यह जीव संसारी है और कमों से बँधा हुआ है, किन्तु निश्चयनय द्रव्य भ्रथीत् सामान्य का कथन करता है, क्योंकि समयसार दोनों नयों से ग्रतिकान्त है। ग्रथित् द्रव्यार्थिक (निश्चय) नय ग्रीर पर्यायार्थिक (व्यवहार) नय का जो जुदा-जुदा विषय है वह द्रव्य का लक्षरा (स्वरूप) नहीं है (ज. ध. पु. १ पृ. २४६)।

व्यवहारनय को, सर्वथा भूठ मानने पर मो. शा. अ. सूत्र ६ 'प्रमाणनयैरधिगमः' से विरोध आता है, क्यों कि भूठ के द्वारा वस्तु का बोध नहीं हो सकता । देव के स्वरूप को नहीं जाननेवाले को यदि देव का झूठा स्वरूप इसप्रकार कहा जावे कि जिसके सप्तधातुमय शरीर है और उसशरीर में नानाप्रकार के घाव (जहम) हैं जिनमें से दुर्गंध आती है, एक पैर, दो सींग, दुम है, नाक नहीं होती वह देव है, तो वह क्या देव का यथार्थ-स्वरूप समक्त जावेगा? यदि व्यवहारनय भी इसप्रकार भूठ कथन करने वाला होता तो उसके द्वारा प्रज्ञानी समक्ताए नहीं जा सकते थे, किन्तु व्यवहारनय के द्वारा प्रज्ञानी समकाए जाते हैं। अतः व्यवहारनय झूठा नहीं है। व्यवहारनय को असत्य कहना ठीक नहीं है । व्यवहारनय बहुत जीवों का उपकार करने वाला है, ग्रतः उसका आश्रय करना चाहिये । इतना ही नहीं, श्री पश्चनन्दिआचार्य ने तो व्यवहार को पूज्य कहा है।

मुख्योपचार विवृति, व्यवहारोपायतो यतः सन्तः। ज्ञात्वाश्रयन्ति गुद्धतत्त्वमिति स्यवहृतिः पूज्या ॥ ६०८ ॥

अर्थ - क्यों कि सज्जन मनुष्य व्यवहारनय के आश्रय से मुख्य और उपचार कथन को जानकर शुद्धतत्त्व का श्राश्रय लेते हैं स्रतएव व्यवहार पूज्य है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी पुरुषार्थसिद्धचुपाय में कहा है कि यह

 <sup>&#</sup>x27;अबुधस्य बोधनार्थं मुनीववरा देशयन्त्य भूतार्थम् ।' ( पुरुषार्थसिद्धशुपाय माथा ६ )

२. तह ववहारेण विणा परमत्थुयएसणमसककाः 😑 ।। ( समयसार गाथा 🗲 )

<sup>3.</sup> जबधवल पु0 🕈 पृ. ७ ।

व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३१७

निश्चय-व्यवहाररूप सम्यग्दर्शन, चारित्र, ज्ञानलक्षरावाला मोक्षमार्ग ग्रात्मा को परमपद प्राप्त कराता है । श्रथीत् व्यवहार सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र भी मोक्ष के लिये कारण हैं ।

समयसार गाथा ४६ की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है ''निश्चयनय से शरीर श्रीर जीव की भिन्न-भिन्न बताया जाने पर त्रस-स्थावर जीवों को नि:शंकतया मसलदेने कुचलदेने (घात करने) में हिंसा का स्रभाव ठहरेगा, जैसे भस्म को मसलदेने से हिंसा का श्रभाव ठहरेता है, और हिसा के अभाव में बंध का स्रभाव हो जायगा। दूसरे निश्चयनय के द्वारा जीव को राग-द्वेष, मोह से मिन्न बताया जाने पर रागी-द्वेषी-मोही जीव कर्मसे बँधता है, उसे छुड़ाता है। इसप्रकार मोक्ष के उपाय के ग्रहण का श्रभाव हो जायगा श्रीर इससे मोक्ष का ही ग्रभाव हो जायगा। इसप्रकार यदि व्यवहारनय न माना जाने तो बंध-मोक्ष का ही श्रभाव ठहरता है।''

इत श्रागमप्रमाणों से यह सिद्ध हो जाता है कि व्यवहारनय सूठा नहीं है, यह भी अपने विषय के द्वारा वस्तु का यथार्थज्ञान कराता है। यदि कोई भी नय श्रपने विषय के द्वारा वस्तु का यथार्थ ज्ञान नहीं कराता तो वह नय नहीं है, किन्तु नयाभास है। यदि कोई नय पर निरपेक्ष है तो वह मिध्या है। कहा भी है—ये सभी नय यदि परस्पर निरपेक्ष होकर वस्तु का निश्चय कराते हैं तो मिध्यादिष्ट हैं, क्योंकि एक दूसरे की अपेक्षा के बिना ये नय जिसप्रकार वस्तु का निश्चय कराते हैं, वस्तु वंसी नहीं है । इसीलिये पंचास्तिकाय के अन्त में श्री अमृत-चन्द्राचार्य ने केवलनिश्चयावलम्बी जीव ग्रीर केवल व्यवहारावलम्बी जीव दोनों को मिध्यादिष्ट कहा है, किन्तु निश्चयावलम्बी को दुर्गति का पात्र ग्रीर व्यवहारावलम्बी को सुगति का पात्र कहा है।

सभी नय सम्यक् हैं यदि वे सापेक्ष हैं श्रीर सभी नय मिथ्या हैं यदि वे निरपेक्ष हैं। 'श्रमुक नय सत्य है दूसरा नय मिथ्या है', ऐसा कहना आगमानुकूल नहीं है।

नयों की प्रधानता से बचन बोला जाय वह व्यवहार सत्य है, यह सत्य का सातवाँ भेद है। नय का लक्षण इसप्रकार है—प्रमाण के द्वारा ग्रहण की गई वस्तु के एक अंग के ग्रहण करनेवाले ज्ञान को नय कहते हैं। श्रयवा श्रुतज्ञान के विकल्पों को नय कहते हैं। श्रयवा ज्ञाता के ग्रभिप्राय को नय कहते हैं। श्रयवा जो नाना-स्वभावों से हटाकरके किसी एक स्वभाव में वस्तु को प्राप्त कराता है, उसको नय कहते हैं।

द्रव्यों के दश विशेष स्वभाव हैं—चेतनस्वभाव, ग्रचेतनस्वभाव, मूर्तस्वभाव, अमूर्तस्वभाव, एकप्रदेशस्वभाव अनेकप्रदेशस्वभाव, विभावस्वभाव, ग्रुद्धस्वभाव, ग्रुग्धस्वभाव, उपचरितस्वभाव। ( आलापपद्धति )। इनमें से 'उपचरित स्वभाव' असद्भूतव्यवहारनय की ग्रपेक्षा से हैं। उपचरित स्वभाव' असद्भूतव्यवहारनय की ग्रपेक्षा से हैं। उपचार पृथक्न्य नहीं है, इसिलये उसकी पृथक् स्वतन्त्रनय नहीं कहा है। मुख्य के ग्रभाव (गौएा) होने पर ग्रौर प्रयोजन व निमित्त होने पर उपचार की प्रवृत्ति होती है। वह भी ग्रविनाभावसम्बन्ध, संयोगसम्बन्ध, परिणाम-परिग्णामीसम्बन्ध, श्रद्धा-श्रद्धेयसम्बन्ध, जान-जेय-

९. जबधवल पु. ९ पु. २४५ ।

२. 'प्रमाणेन वस्तुसगृहीतार्थेकांह्रो नयः, श्रुतिवकल्पो वा, त्रातुरभिप्रायो या श्रयः, नामास्यभावेष्यो स्वादर्थं एकस्मिन्स्यभावे वस्तुं नयति प्रापयतीति या नयः।' ( आसापपद्धति )

 <sup>&#</sup>x27;असद्भूतःचवङ्गारेणोपचिरतस्वभावः ।' ( आलभ्यपद्भृति )

सम्बन्ध चारित्र-चर्या सम्बन्ध, इत्यादि तथा सत्यार्थरूप, ग्रसत्यार्थरूप, सत्यासत्यार्थरूप होता है। इसप्रकार उप-चरित भ्रसद्भृतव्यवहारनय का विषय समभना चाहिये।

परिग्णाम-परिणामीसम्बन्ध की दृष्टि में 'मिट्टी का घड़ा' श्रौर संयोगसम्बन्ध की दृष्टि में 'घी का घड़ा' दोनों ही नय के वचन हैं। अतः 'मिट्टी का घड़ा' श्रौर 'घी का घड़ा' दोनों व्यवहार सत्य हैं।

उपचरित या अनुपचरित के एकान्त पक्ष में इसप्रकार दोष आता है—''उपचरितएकांतपक्ष में भी निय-मित पक्ष होने से आत्मा के आत्मज्ञता सम्भव नहीं और अनुपचरितएकांतपक्ष में भी आत्मा के परज्ञता (सर्वज्ञता) आदि का विरोध हो जायगारे।''

एक कमरे में मिट्टी के चार घड़े रखे हुए थे उसमें से एक में तैल, दूसरे में घी, तीसरे में पानी और चौथे में चावल थे। यदि ग्राप किसी से यह कहें कि 'मिट्टी का घड़ा' ले ग्राग्रो, तो वह नहीं समभ सकेगा कि इन चारों घड़ों में से कौनसा घड़ा लेजाया जावे। परन्तु 'घी का घड़ा' कहने पर वह तुरन्त घी से भरे हुए घड़े को ले ग्रायेगा। 'घी का घड़ा' कहना सत्यार्थ है; तभी तो वह 'घी का घड़ा' कहने पर घड़ा ले ग्राया।

जैसे 'बन्ध्या के लड़के को लाग्नो' ऐसा बचन कहने पर वह किसी लड़के को नहीं ला सकता क्योंकि 'बन्ध्या का लड़का' कहना भ्रसत्यार्थ है। इसप्रकार यदि 'घी का का घड़ा' श्रसत्यार्थ होता तो वह घड़ा नहीं ला सकताथा।

प्रत्येकवस्तु में अनेकधर्म होते हैं, क्योंकि वस्तु अनेकांतात्मक है। प्रत्येक नय से वस्तु के किसी न किसी धर्म की मुख्यता से वस्तु का ज्ञान होता है। कहा भी है—द्रव्यों का जिसप्रकार स्वरूप है, लोक में भी वह द्रव्यों का स्वरूप उसीप्रकार से स्थित है तथा ज्ञान से उसीप्रकार जाना जाता है तथा नय से भी नियम करके उसीप्रकार जाना जाता है ( आलापपद्धति गाथा ११)। निश्चयनय से द्रव्य नित्य है और व्यवहारनय से द्रव्य श्रनित्य है। क्या इन दोनों नयों के व्याख्यानों को सत्यार्थ न जानें? वस्तु नित्य भी है और अनित्य भी है; क्या यह भ्रमरूप है। वस्तु नित्य भी है और ग्रनित्य भी है यह निश्चय और व्यवहारनय का यथार्थ ग्रहण है।

जीव के गुए चेतना तथा उपयोग है और जीव की पर्यायें देव, मनुष्य, नारक, तियंचरूप अनेक हैं ( पंचास्तिकाय गाथा १६ )। 'पर्यायरहित द्रव्य और द्रव्यरहित पर्यायें नहीं होती। द्रव्य और पर्याय इन दोनों का अनन्यभाव है ( पंचास्तिकाय गाथा १२ )। द्रव्यविना गुए नहीं होते और गुणों बिना द्रव्य नहीं होता, इसलिये द्रव्य और गुणों का अव्यतिरिक्त भाव ( अभिन्नपना ) है ( पंचास्तिकाय गाथा १३ )। भी कुन्दकुन्दाचायं ने द्रव्य और पर्याय इन दोनों में परस्पर अनन्यभाव बतलाया और मनुष्य, देव, तिर्यंच, नारकआदि जीव की पर्यायं बतलाई, अतः मनुष्य जीव है, तिर्यंच जीव है, क्या यह सत्यार्थ नहीं है ? क्या मनुष्य, तिर्यंच प्रजीव हैं ? 'मनुष्य,

 <sup>&#</sup>x27;उपवारः पृथम् नयो नास्तीति न पृथम् कृतः । मुख्याभावे सित प्रवोणने निमित्ते घोपवारः प्रवर्तते । सोवि सम्बन्धोऽविनाभावः संक्लेषः सम्बन्धः, परिणामपरिणामिसम्बन्धः, श्रद्धाश्रद्धेयसम्बन्धः ज्ञानज्ञेयसम्बन्धः, चारितवर्षासम्बन्धश्येत्यादि सत्यार्थः असत्यार्थः सत्यासत्यार्थश्चेत्युपचरितासद्भूतस्ययद्वार्थन्यस्थार्थः ।

<sup>2. &#</sup>x27;उपवरितेकाग्ठपक्षेऽपि नास्मन्नता सम्भवति निमित्तपक्षत्यात् । तथाऽत्मनोऽनुपवरितपक्षेऽपि परन्नतारीनां विरोधः स्यात् ।' ( आलापपद्धति )

व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३१९

तिर्यंच जीव हैं' यदि ऐसा न माना जावेगा तो मनुष्य, तिर्यंच म्रादिके मर्दन से हिंसा का स्रभाव हो जायगा स्रोर हिंसा के अभाव में बंध का स्रभाव होजायगा। बंध के स्रभाव में मोक्ष का भी स्रभाव हो जायगा ( समयसार गाया ४६ टीका )। यदि मनुष्य, तिर्यंचादि पर्यायें जीव की न मानी जावे तो जीवद्रव्य के स्रभाव का प्रसंग स्राजायगा क्योंकि जितनी त्रिकालसम्बन्धी अर्थपर्याय या व्यंजनपर्याय हैं उतना ही द्रव्य है। (गो. सा. जी. गा. ४६२)

प्रत्येक द्रव्य भेदाभेदात्मक है। मात्र अभेदात्मक नहीं है। 'सर्वथा अभेदपक्ष मानने पर सब द्रव्यों के एकत्व का प्रसंग स्रावेगा और एकत्व के होने से अर्थिकियाकारी पने का स्रभाव हो जायगा तथा उसके अभाव में द्रव्य का भी स्रभाव होजायगा (आलापपद्धित )' स्रतः जीव देखने-जाननेत्राला है स्रथीत् उपयोगमयी है यह भी सत्यार्थ है; क्योंकि 'उपयोग' जीव का लक्षस्पात्मक गुर्ए है। व्यवहारनय का विषय द्रव्य के भेदस्वभाव, स्रनेकस्वभाव, उपचारस्वभाव इत्यादिक हैं। यदि व्यवहारनय को स्रसत्यार्थ माना जाये तो उसके विषयभूत द्रव्य के भेद स्वभाव, स्रनेकस्वभाव, उपचरितस्वभाव स्रादि को भी स्रसत्यार्थ मानना पड़ेगा। वस्तुस्वभाव असत्यार्थ नहीं होता। स्रतः व्यवहारनय भी स्रसत्यार्थ नहीं है।

यद्यपि 'घी का घड़ा' व 'मिट्टी का घड़ा' दोनों व्यवहारनय के विषय हैं तथापि ग्रपनी विवक्षा से दोनों सत्य हैं।

—जॅ. ग. 1,15-8-63/IX/ **प्र**`मधन्द

# व्यवहारनय भी मूतार्थ है

शका—समयसार ११ में जो व्यवहार को अभूतार्थ कहा है और गाया १२ में व्यवहार को भूतार्थ कहा है सो गाया ११ का व्यवहार मिथ्याइब्टिका और गाया १२ का व्यवहार सम्यग्द्दव्टिका है। श्री अमृतचन्द्र और जयसेन दोनों आचार्यों की टीका से ऐसा समझ में आता है; क्या यह ठीक है?

समाधात—शंकाकार ने जो निष्कर्ष निकाला है, वह ठीक है। समयसार गाया १९ की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने इसप्रकार लिखा है—'प्रबलकर्मसंज्वलनितरोहितसहर्षकज्ञायकभावस्यात्मनोऽनुमवितारः पुरुषा आत्मकर्मणोविवेकमकुर्वेतो व्यवहारिवमोहितहृदयाः प्रद्योतमानभाववैश्वरूप्यं तमनुभवंति।'

अर्थ — 'प्रबलकर्मों के मिलने से जिसका एक ज्ञायकस्वभाव तिरोभूत होगया है, ऐसी म्रात्मा का म्रनुभव करनेवाले पुरुष आत्मा और कर्म का विवेक न करनेवाले व्यवहार में विमोहित हृदयवाले तो उस म्रात्मा को जिसमें भावों की विश्वरूपता प्रगट है ऐसा म्रनुभव करते हैं।' 'म्रात्मा और कर्म का विवेक न करने वाले, व्यवहार में विमोहित हृदयवाले तो म्रात्मा को जिसमें भावों की विश्वरूपता ( श्रनेकरूपता ) प्रगट है ऐसा मानते हैं।' टीका के इन शब्दों से प्रगट है कि यहाँ पर मिथ्याव्यवहारनय म्रथात् विश्वयनय निरपेक्ष मात्र व्यवहारनय को माननेवाले का कथन है और इसीलिये ऐसे व्यवहारनय को अभुतार्थ कहा है।

श्री जयसेनाचार्य ने भी टीका में इसप्रकार लिखा है—स्वसंवेदनरूपभेव भावनाशून्यजनो मिथ्यात्वरागादि-विभावपरिणामसहितमात्मानमनुमवित । यहाँ पर भी 'स्वसंवेदनरूप भेदभावनाशून्यजनः' इन गब्दों से स्पष्ट है कि यहाँ पर भी मिथ्यादिष्टपुरुष की व्यवहारनय को ग्रथवा निश्चयनय निरपेक्ष व्यवहारनय को ग्रभूतार्थ कहा है। समयसार गाथा १२ की टोका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने यह कहा है—'ये तु प्रथमद्वितीयपाद्यनेकपाकपर-म्परापच्यमानकार्त्त स्वरस्थानीयमपरमंभावमनुभवंति तेषां पर्यंतपाकोत्तीर्णजात्यकार्त्तास्वरस्थानीयपरममावानुभवनशून्य-त्वादशुद्धद्रव्यादेशितयोपर्दाशतप्रतिविशिष्टंकभावानेकभावो व्यवहारनयो विचित्रवर्णमालिकास्यानीयत्वात्परिज्ञाय-मानस्तदात्वे प्रयोजनवान् ।'

अर्थ — 'जो पुरुष प्रथम, द्वितीयादि स्रनेक पाकों की परम्परा से पच्यमान स्रशुद्धस्वर्ण के समान जो अनुत्कृष्टमध्यमभाव का स्रनुभव करते हैं उन्हें श्रन्तिमताव से उतरे हुए शुद्धस्वर्ण के समान उत्कृष्टभाव का श्रनुभव नहीं
होता, इसलिये स्रशुद्धद्वय को कहने वाला होने से जिसने भिन्त-भिन्न एक-एक भावस्वरूप अनेकभाव दिखाये हैं
ऐसा व्यवहारनय विचित्र अनेक वर्णमाला के समान होने से, जानने में द्याता हुसा उस काल का प्रयोजनवान है।'
यहाँ पर यह बतलाया गया है कि जो संसारावस्था ( अशुद्ध-स्रवस्था ) में स्थित है वह सिद्ध-स्रवस्था (शुद्धस्रवस्था)
का स्रनुभव ( स्वाद ) नहीं कर सकता, किन्तु जो निश्चयाभासी संसार स्रवस्था में भी अपने ग्रापको शुद्ध मान
लेता है उसके लिये जीव की नानापर्यायों को बतलानेवाला व्यवहारनय प्रयोजनवान है। स्रतः यहाँ पर समयसार
गाथा १२ में निश्चयसापेक्ष व्यवहारनय स्रर्थात् सम्यग्व्यवहारनय का कथन है।

श्री जयसेनाचार्य ने समयसार गाथा १२ की टीका में इसप्रकार कहा है—'अपरमे अशुद्धे असंयतसम्यय-इष्टयपेक्षया भावकापेक्षया वा सरागसम्ययहष्टिलक्षले शुभोपयोगे प्रमत्ताप्रमत्तसंयतापेक्षया च भेदरत्नव्रयलक्षले वा ठिंदा स्थिताः।'

अर्थ-- 'अपरमे अर्थात् अशुद्धे अर्थात् असंयतसम्यग्दिष्ट श्रावक-सरागसम्यग्दिष्ट लक्षरावाले शुभोपयोगी प्रमक्त, अप्रमक्तगुणस्थानवाले अथवा भेदरत्नत्रय वाले ।' इससे भी स्पष्ट है कि यहाँ पर सम्यग्व्यवहारनय का कथन है। और उसको प्रयोजनवान कहा है।

श्री पद्मनित्वपञ्चित्रिशतिका में कहा है---

व्यवहारोभूतार्थो भूतार्थोदेशितस्तु शुद्धनयः। शुद्धनयमाश्रिता ये प्राप्नुवन्ति यतयः पदं परमम् ॥६०६॥

— जै. ग. 5-3-64/IX/ स. कु. सेठी

# व्यवहारनय या उसका विवय भूठ नहीं है

शंका स्वास्त्रों में व्यवहारनय को अभूतार्थ कहा गया है इसका अभिप्राय क्या है ? क्या व्यवहारनय का विषय अभूतार्थ है इसलिए इसको अभूतार्थ कहा गया है ? अभूतार्थ का अर्थ क्या भूठ है ? गधे के सींग के समान क्या व्यवहारनय का विषय है ?

समाधान व्यवहारनय का विषय पर्याय है जो श्रेकालिक सत् अर्थात् भूत नहीं है इसलिये व्यवहारनय को अभूतार्थ कहा गया है।

''बबहारो य वियम्पो भेदो तह पज्जओ सि एयट्टो ।'' ( गो० जी० ५७२ )

"व्यवहारेण विकल्पेन भेदेन पर्यायेन ।" ( स. सा. गाथा १२ टीका )

व्यवहार, विकल्प, भेद तथा पर्याय इन शब्दों का एक ही ग्रर्थ है।

णिच्छयववहारणया मूलमभेयाणयाण सच्वाणं । णिच्छयसाहणहेओ बव्वपज्जत्थिया मुण्हु ॥ ४ ॥ ( आलापपद्धति )

टिप्पणी---निश्चयनया द्रव्यस्थिताः व्यवहारनयाः पर्यायस्थिताः ।

''व्यवहारनयाः किल पर्यायाश्चितत्वात्'''''ं निश्चयनयः तु द्रव्याश्चितत्वात्'''।'' ( स. सा. गा० ५६ टीका )

व्यवहारनय का विषय पर्याय है और निश्चयनय का निषय द्रव्य है। जिस नय का विषय पर्याय है वह व्यवहारनय है, क्यों कि पर्याय व व्यवहार एकार्थवाची हैं। पर्याय सर्वदा सन् नहीं है, किन्तु कादाचित्क सन् है सतः पर्याय अभूतार्थ है। परन्तु खर-विषाणवन् सर्वथा अवस्तु नहीं है। अतः व्यवहारनय या उसका विषय झुठ नहीं है। व्यवहारनय का विषय पर्याय कादाचित्क होने से द्रव्य का स्वभावभूत भाव नहीं हो सकता है, अतः व्यव-हारनय को अभूतार्थ कहा गया है। यदि व्यवहारनय के या उसके विषय को भूठ माना जाय तो निम्न आर्षप्रन्थों से विरोध आ जायगा।

गौतमस्वामी ने व्यवहारनय का श्राश्रय लेकर कृति ग्रादि चौबीस अनुयोगद्वारों के आदि में 'णमो जिलाणं' इत्यादिरूप से मंगल किया है। यदि कहा जाय व्यवहारनय असत्य ( क्रूठ ) है, सो भी ठीक नहीं है, क्योंकि उससे व्यवहार का श्रनुसरला करनेवाले शिष्यों की प्रवृत्ति देखी जाती है। अतः जो व्यवहारनय बहुत जीवों का अनुग्रह करनेवाला है उसी का श्राक्षय करना चाहिये ऐसा मन में निश्चय करके गौतमस्थविर ने चौबीसअनुयोगद्वारों के श्रादि में मंगल किया है। ( ज. ध. पु. ९ पृ. ८ )

"तमंतरेण तु शरीराज्जीवस्य परमार्थतो भेददर्शनात् स्नसस्थावराणां भस्मन इव निःशंकमुपसर्वनेन हिसा-ऽभावाद्भवत्येव बंधस्याभावः । तथा रक्तोद्विष्टोविमूढो जीवो बद्धयमानो मोचनीय इति तमंतरेण तु रागद्वेषमोहेभ्यो जीवस्य परमार्थतो भेददर्शनेन मोक्षोपायपरिग्रहणाभावात् भवत्येव मोक्षस्याभावः ।" (स. सा. गाथा ४६ टीका )

यहाँ पर श्री अमृतचन्द्राचार्य ने बतलाया है कि व्यवहारनय के बिना हिंसा का ग्रभाव हो जायगा ग्रीर हिंसा का ग्रभाव होने से बंध का भी श्रभाव हो जायगा, क्योंकि निश्चयनय जीव को शरीर से भिन्न कहता है ग्रीर उसका एकांत करने से त्रस-स्थावर जीवों का घात निःशंकपने से करना सिद्ध हो जायगा। जैसे भस्म के मर्दन करने में हिंसा का ग्रभाव है उसीतरह से निश्चयनय से त्रस-स्थावरजीवों के मारने में भी हिंसा नहीं सिद्ध होगी ग्रीर हिंसा के ग्रभाव में बंध का भी ग्रभाव ठहरेगा।

व्यवहारनय के बिना रागी-द्वेषी-मोहीजीव कर्म से बंधता है और उसकी छुड़ाता है स्रथित् मोक्ष के उपाय का उपदेश व्यर्थ हो जायगा और इससे मोक्ष का भी अभाव हो जायगा, क्योंकि निश्चयनय राग-द्वेष-मोह से जीव को भिन्न दिखाता है स्रतः निश्चयनय से न मोक्ष है स्रीर न मोक्षमार्ग है। व्यवहारनय से ही बंध, मोक्ष स्रीर मोक्षमार्ग है।

यदि व्यवहारनय या उसके विषय को ग्रसत् माना जायगा तो उपर्युक्त दोनों दूषण आ जायेंगे श्रर्थात् मोक्ष ग्रीर मोक्षमार्गं का ग्रभाव हो जायगा । व्यवहारनय से मोक्ष ग्रीर मोक्षमार्ग दोनों सिद्ध होते हैं ग्रतः व्यवहारनय प्रयोजनवान है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने पंचास्तिकाय की टीका में कहा भी है कि व्यवहारनय के द्वारा प्राथमिक सुख से मोक्षमार्ग के पारणामी होते हैं।

''व्यवहारनयेन भिन्नसाध्यसाधनभावानवलम्ब्यानाविभेववासितबुद्धयः सुलेनावतरन्ति तीर्थं प्राथमिकाः ।'' ( पं. का. गा. १७२ टीका )

चूं कि व्यवहारनय के द्वारा प्राथमिक सुख से मोक्षमार्ग के पारगामी होते हैं, इसीलिये श्री पद्मनिव-आचार्य ने 'व्यवहारो भूतार्थः' तथा संस्कृत टीकाकार ने 'व्यवहारो भूतार्थः, भूतानां प्राणिनाम् अर्थः भूतार्थः।' इन शब्दों द्वारा व्यवहारनय को भी भूतार्थ कहा है। (प० पं० १९।९)

यदि व्यवहारनय और उसके विषय को झूठ या असत् माना जायगा तो उपयुंक्त दोषों (बंध का अभाव तथा मोक्ष व मोक्षमार्ग का अभाव ) के ग्रतिरिक्त सर्वज्ञता का भी अभाव हो जायगा, क्योंकि भी कुन्दकुन्दाचार्य ने 'जाणिव पस्सवि सब्बं ववहारणएण केवली भगवं।' इन शब्दों द्वारा यह बतलाया है कि केवलीभगवान सर्व को व्यवहारनय से (उपचरित ग्रसद्भूतव्यवहारनय से ) देखते जानते हैं।

नयशास्त्र से अनिभन्न बहुत से असाझूत का अर्थ असत् अर्थात् श्रूठ करते हैं। उनका ऐसा अर्थ करना ठीक नहीं है। जिनकी एक सत्ता नहीं है अर्थात् तादात्म्य सम्बन्ध नहीं है उनको असद्भूत कहते हैं। गुए। और गुणी की एक सत्ता है, क्योंकि उनका तादात्म्यसम्बन्ध है अतः गुण-गुणी का सम्बन्ध सद्भूतव्यवहारनय का विषय है। किन्तु ज्ञान और ज्ञेय का तादात्म्यसम्बन्ध न होने से एक सत्ता भी नहीं है, अतः ज्ञान और ज्ञेय का सम्बन्ध असद्भूत व्यवहारनय का विषय है।

इसीप्रकार वे उपचरित का अर्थ कहने मात्र को करते हैं सो भी ठीक नहीं है। 'उपचरित ग्रसद्भूत-व्यवहारनय' में उपचरित शब्द संश्लेषसम्बन्ध के निषेध का द्योतक है। जिसप्रकार शरीर और ग्रात्मा का संश्लेष-सम्बन्ध है उसप्रकार का संश्लेषसम्बन्ध ज्ञान और ज्ञेय में नहीं है ग्रतः यह उपचरित-ग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय है। ज्ञान और ज्ञेय का सम्बन्ध कहने मात्र का नहीं है, किन्तु यथार्थ है। यदि ज्ञान और ज्ञेय का सम्बन्ध यथार्थ न हो तो दोनों के अभाव का प्रसंग ग्राजायगा। ज्ञान ग्रीर ज्ञेय का ग्रभाव है नहीं, श्रतः ज्ञान ग्रीर ज्ञेय का सम्बन्ध यथार्थ है।

इसप्रकार भार्ष ग्रन्थों के प्रमाणों से यह सिद्ध हो गया कि व्यवहारनय तथा उसका विषय झूठ, ग्रसत् या ग्रयथार्थ नहीं है किन्तु यथार्थ है भीर इस व्यवहारनय से ही मोक्ष भीर मोक्षमार्ग की सुव्यवस्था होती है भीर बहुत जीवों का उपकारी है, श्रतः यह व्यवहारनय प्रयोजनवान है श्री गौतमगणधर ने भी इस व्यवहारनय का भाश्रय लिया है।

-जं. ग. 3-12-70/X/ हो. ला. मित्तल

# व्यवहार सर्वेषा श्रभूतार्थ नहीं श्रौर निश्चय सर्वेषा भूतार्थ नहीं

शंका—यदि व्यवहारनय का कथन वास्तिविक है तो मोक्षमार्गप्रकाशक के सातवें अधिकार में पं० टोडर-मलजी ने ऐसा क्यों कहा— 'निश्चयनय द्वारा जो निरूपण किया हो उसे तो सत्यार्थ मानकर उसका श्रद्धान अंगी-कार करना चाहिये और व्यवहारनय द्वारा जो निरूपण किया हो उसे असत्यार्थ मानकर उसका श्रद्धान छोड़ना चाहिये। व्यवहारनय स्वद्रव्य-परद्रव्य को तथा उसके भावों को तथा कारणकार्यादिक को किसी के किसी में मिला- कर निरूपण करता है। इसिलये ऐसे ही श्रद्धान से मिथ्यात्व है, इसिलये उसका त्याग करना चाहिये। सोनगढ़-साहित्य में इस कथन पर बहुत जोर विया गया है और कहा गया है कि जैनशास्त्रों के अर्थ करने की यह पद्धित है और सच्ची श्रद्धा करने की रीति है। अतः इसका खुलासा किसप्रकार है?

समाधान- यदि उपर्युक्त सिद्धांत को सर्वत्र लगाया जावे जो 'सर्वज्ञता तथा संसार व मोक्ष' का सर्वथा श्रभाव हो जायगा। 'सर्वज्ञता' व्यवहारनय से है, नयों कि 'स्व' श्रथांत् 'जायक' और 'पर' श्रथांत् 'ज्ञेय' के सम्बन्ध को बतलाया है, जैसे 'घी का घड़ा' श्राधार-श्राधेयसम्बन्ध को बतलाता है। इसीप्रकार 'संसार' भी व्यवहारनय से है, न्यों कि कर्मजित रागादिभावों को जीव के कहकर 'जीव' को संसारी कहा है (स. सा. गा. ४६) श्रीर संसार के श्रभाव में मोक्ष का भी श्रभाव हो जायगा। मोक्ष के श्रभाव में मोक्षमार्ग श्रीर मोक्षमार्ग के उपदेश का भी श्रभाव हो जायगा। श्रतः 'व्यवहारनय द्वारा जो निरूपण किया हो उसे असत्यार्थ मानकर इसको छोड़ना चाहिये' इस सिद्धांत द्वारा 'सर्वत्र, संसार व मोक्ष' को श्रसत्यार्थ मान उसका श्रद्धान छोड़ना पड़ेगा। जिस जीव को मोक्ष का श्रद्धान नहीं है वह मिथ्यादिष्ट है (स. सा. गा. २७४) जिसप्रकार निश्चयनय द्वारा निरूपण किया हुग्ना, 'निश्चयनय' की श्रपेक्षा से सत्यार्थ है, उसीप्रकार व्यवहारनय के द्वारा निरूपण किया हुग्ना 'व्यवहारनय' की श्रपेक्षा से सत्यार्थ है, उसीप्रकार व्यवहारनय के द्वारा निरूपण किया हुग्ना 'व्यवहारनय' की श्रपेक्षा से सत्यार्थ है। यदि व्यवहारनय के निरूपण' को श्रसत्यार्थ श्रद्धान कर छोड़ा जावे तो 'त्रस-स्थावरजीवों को मसल देने में भी' हिसा का श्रभाव होगा (स. सा. सा. धा. ४६ आत्मक्थांति टीका)।

'व्यवहारनय ग्रसत्य है' ऐसा कहना ठीक नहीं है, वयों कि उससे व्यवहारनय का ग्रनुसर्सा करनेवाले शिष्यों की प्रवृत्ति देखी जाती है। ग्रतः जो व्यवहारनय बहुतजीवों का ग्रनुग्रह करनेवाला है उसी का ग्राश्रय करना चाहिये। (क. पा. ज. ध. पु. १, पू. द)। सभी नय ग्रपने-ग्रपने विषय के कथन करने में समीचीन हैं ग्रीर दूसरे नयों के निराकरण करने में मूढ़ हैं। ग्रनेकान्तरूप समय के जाता 'यह नय सच्चा है ग्रीर यह नय भूठा है' इसप्रकार का विभाग नहीं करते हैं। व्यवहारनय का विषय व्यवहारनय की दृष्टि से भूतार्थ है, किन्तु निश्चयनय की दृष्टि से अभूतार्थ है; जैसे पदार्थ को नानापर्यायों से ग्रनुभव करने पर ग्रन्यत्व भूतार्थ है तथापि द्रव्यस्वभाव से ग्रनुभव करने पर ग्रन्यत्व ग्रभूतार्थ है (स. सा. गा. १४, आत्मख्याति टीका)। निश्चय या व्यवहार इन दोनों नयों में से किसी एकनय की दृष्टि से पदार्थ को देखने पर ग्रन्यनय का विषय दृष्टिगोचर नहीं होता है ग्रथांत् उस नय की दृष्टि से पदार्थ को देखने पर ग्रन्यनय का विषय दृष्टिगोचर नहीं होता है ग्रथांत् उस नय की दृष्टि से पदार्थ को दृष्टि से पदार्थ को देखना एकदेश ग्रवलोकन है और दोनों नयों की दृष्टि से पदार्थ को देखना सर्वावलोकन है। सर्वावलोकन ( ग्रनेकान्तदृष्टि ) से पदार्थ में दोनों विरोधीभाव ग्रथांत् दोनों नयों का विषय ( अन्यत्व ग्रीर श्रनन्यत्व ) विरोध को प्राप्त नहीं होते ( प्र. सा. गा. ११४ की टीका )। अतः व्यवहारनय सर्वथा अभूतार्थ नहीं है और निश्चयनय सर्वथा भूतार्थ नहीं है।

कोई-कोई व्यवहारनय और निश्चयनय के निरूपण में विशेषता न जानकर दोनों निरूपण को एक ही अपेक्षा से मानते हैं, उनको समक्राने के लिये मोक्षमार्गप्रकाशक अध्याय सात में व्यवहारनय द्वारा निरूपण असत्यार्थ है ऐसा कहा है। जैसे निश्चयनय से 'मिट्टी का घड़ा' कहा जाता है; और व्यवहारनय से 'घी का घड़ा' कहा जाता है। 'मिट्टी का घड़ा' कहने का अभिप्राय यह है कि 'घड़ा मिट्टी का बना हुआ है, मिट्टीमय है और मिट्टी से अभिन्न है।' 'घी का घड़ा' कहने का अभिप्राय यह है 'घड़े में घी रखा है, अर्थात् घड़े और घी के आधारआध्यसम्बन्ध को बतलाया है' यदि कोई 'घी का घड़ा' और 'मिट्टी का घड़ा' इन दोनों वाक्यों में 'का' शब्द का समान प्रयोग देखकर और वक्ता के अभिप्राय को न समक्षकर यह मान लेते कि 'घी का घड़ा' कहने का भी यह अभिप्राय है कि 'घड़ा घी का बना हुआ है, घीमय है, घी से अभिन्न है' उसको समक्षाने के लिये मोक्षमार्थ प्रकाशक में यह कहा

कि व्यवहारनय से जो 'घो का घड़ा' कहा है वह ग्रसस्यार्थ है क्योंकि घो का बना हुन्ना घड़ा नहीं है, किन्तु निश्चयनय का निरूपण 'मिट्टी का घड़ा' सत्यार्थ है, क्योंकि मिट्टी का बना हुन्ना घड़ा है। मोक्षमार्ग प्रकाशक का उक्त उपदेश उस जीव के लिये नहीं है जो व्यवहारनय के निरूपण 'घो का घड़ा' का ग्रभिप्राय यह जानता है कि घड़े के ग्रन्दर घी रखा हुन्ना है अर्थात् ग्राधार-ग्राधेयसम्बन्ध की ग्रपेक्षा से 'घो का घड़ा' कहा जाता है। यदि मोक्षमार्गप्रकाशक के उक्त कथनानुसार 'घो न्नीर घड़े के ग्राधार-ग्राधेयसम्बन्ध' को भी ग्रसस्यार्थ मान लेवे तो प्रत्यक्ष से विरोध ग्रा जावेगा। ग्रतः मोक्षमार्गप्रकाशक का उक्त उपदेश सर्वत्र सर्वजीवों के लिये नहीं दिया गया है, और न सर्वत्र 'मोक्षमार्गप्रकाशक' के उक्त सिद्धांत का प्रयोग करना उचित है। 'रागादिभावों का ग्रोर जीव का व्याप्यव्यापक व कर्त्ताकर्मसम्बन्ध व्यवहारनय से है ग्रीर निश्चयनय से रागादि ग्रीर पुद्गलकर्म का व्याप्यव्यापक व कर्त्ताकर्मसम्बन्ध व्यवहारनय से है ग्रीर निश्चयनय से रागादि का कर्त्ता जीव है ग्रीर व्यवहारनय से रागादि का कर्त्ता जीव है। यदि व्यवहारनय को सर्वथा ग्रसत्यार्थ माना जावे तो रागादि का कर्त्ता न जीव है ग्रीर न पुद्गल है। ग्रतः व्यवहारनय को सर्वथा ग्रसत्यार्थ माना जावे तो रागादि का कर्त्ता न जीव है ग्रीर न पुद्गल है। ग्रतः व्यवहारनय को सर्वथा ग्रसत्यार्थ मानने में बहुत दोष ग्राते हैं।

— जॅ. सं. 28-8-58/V/ मोखकवर्षा

# शुद्ध निश्चयनय भो सर्वथा मूताथं नहीं है

शंका जब निश्चय की द्विष्ट से व्यवहार को अभूतार्थ (असत्यार्थ) कहा जाता है तो व्यवहार की प्रधानता से निश्चयनय को भी अभूतार्थ (असत्यार्थ) कहना चाहिये, क्योंकि स. सा. गा. ५३-५४-५५ में बताया है कि उदयस्थान, बंधस्थान, गुणस्थानादि सब पुद्गल के हैं जीव के नहीं हैं। यदि सर्वथा ऐसा ही मान लिया जावे तो मोक्षपुरुषार्थ को तथा संवर और निर्जरा की कोई आवश्यकता नहीं रहेगी। सिद्ध और संसारी आत्मा सर्वथा समान हो जावेंगी, परन्तु धवला आदि किसी प्रन्थ में व्यवहारनय की मुख्यता से संसारीजीवों को पर्यायदृष्टि से कथंचित् मूर्तिक माना गया है। इसीकारण व्यवहार की मुख्यता से निश्चयनय क्या अभूतार्थ है?

समाधान समयसार गाथा १९ में 'शुद्धनय' को 'भूतार्थ' 'व्यवहारनय' को 'श्रभूतार्थ' कहा है, उसका स्रिभियाय यह है 'जो शुद्धजीव में न हो वह स्रभूतार्थ है' सौर उसका वर्णन करनेवाला व्यवहारनय है। जैसे रागादि शुद्धजीव में नहीं है अतः 'रागादि जीव के हैं' यह व्यवहारनय का कथन है। 'जो शुद्धजीव में हो वह भूतार्थ है' उसका वर्णन करने वाला शुद्धनिश्चयनय है। शुद्धजीव में रागादि उदयस्थान, बंधस्थान व गुरणस्थान नहीं हैं, वयों कि शुद्धजीव गुणस्थान स्नादि से स्रतीत हैं अतः शुद्ध (निश्चय) नय की दिष्ट में ये गुणस्थानादि जीव के नहीं हैं। शुद्धनय का विषय शुद्धजीव है अशुद्धजीव नहीं है। व्यवहारनय का विषय कर्मोपाधिसहित जीव है अतः व्यवहारनय से जीव के गुरास्थानादि हैं।

समयसार गाथा १९ पर श्री जयसेनाचार्यकृत संस्कृत टीका में निश्चयनय को भी भूतार्थ श्रीर अभूतार्थ दो प्रकार का श्रीर व्यवहारतय को भी भूतार्थ श्रीर श्रभूतार्थ दो प्रकार का बतलाया है। शुद्धनिश्चयनय भूतार्थ है श्रीर अशुद्धनिश्चयनय श्रभूतार्थ है, क्योंकि श्रशुद्धनिश्चयनय का विषय श्रशुद्धजीव है। शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा श्रशुद्धनिश्चयनय को भी व्यवहार कह दिया गया है। श्रनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय भूतार्थ है, क्योंकि इसका विषय श्रशुद्धजीव है। उपचरितसद्भूत व्यवहारनय श्रभूतार्थ है, क्योंकि इसका विषय श्रशुद्ध जीव है।

समयसार गाथा ५ में यह प्रतिज्ञा की गई है कि 'एकत्वविभक्तग्रात्मा' का स्वरूप दिखाया जावेगा। 'एकत्वविभक्तआत्मस्वरूप' में गुणस्थान श्रादि नहीं हैं ग्रतः समयसार गाया ५०-५५ में इन गुणस्थानादि २९ भावों

व्यक्तित्व श्रीर कृतित्व ]

को पुद्रगल के कहा गया है, किन्तु ये भाव सर्वथा पुद्रगल के हों ऐसा नहीं है। व्यवहारनय से ये भाव जीव के हैं जैसा कि गाया १६ समयसार में कहा गया है। व्यवहारनय को यदि स्वीकार न किया जाय ग्रीर परमार्थनय का ही एकान्त किया जाय तो त्रस-स्थावरजीवों का घात निःशंकपने से करना सिद्ध हो सकता है। जैसे भस्म के मर्दन करने में हिंसा का अभाव है उसीतरह त्रस-स्थावरजीवों के मारने में भी हिंसा सिद्ध नहीं होगी, किंतु हिंसा का ग्रभाव ठहरेगा, तब उनके घात होने से बंध का भी अभाव ठहरेगा। उसी तरह रागी, द्वेषी, मोहीजीव कर्म से बंधता है उसको छुड़ाना है वह भी परमार्थ से राग, द्वेष, मोह से जीव भिन्न दिखाने पर तो मोक्ष के उपाय का उपदेश व्यव्हारनय कहा गया है (स. सा. गा. ४६ की टीका)। ग्रतः व्यवहारनय सर्वथा ग्रभूतार्थ नहीं है। व्यवहारनय को भी समयसार गाथा १२ में प्रयोजनवान कहा है। ग्रुद्धनिश्वयनय की दिष्ट में जीव संसारी नहीं है, किन्तु वास्तव में जीव संसारी भी है जो प्रत्यक्षग्रनुभव में ग्राता है। ग्रतः शुद्धनिश्चयनय भी सर्वथा भूतार्थ नहीं है। यदि कथन में निश्चय-व्यवहार की सापेक्षता रहती है तो सब कथन सम्यक् है। यदि निश्चयनिरपेक्ष व्यवहार है या व्यवहारनिरपेक्षनिश्चय है तो सब कथन मिथ्या है।

—-जै. स. 1-1-59/V/ सिटेमल खैन, सिरोज

- १. किसो भो नय-उपदेश को सर्वथा (सत्य) नहीं समक्त लेना चाहिये
- २. निश्चय के ही कथन को ग्रहरा करने वाला मिश्याद्दि है
- ३. मगवान् गौतम स्वामी ने भी व्यवहार का ग्राक्षय लिया था
- ४. व्यवहार सर्वथा भूठ या हेय ( छोड़ने योग्य ) नहीं है

शंका--मो० मा० प्र० पृ० ३६६ 'ध्यवहार अभूतार्थ है सत्यस्वरूप को न निरूपे है किसी अपेक्षा उपचार किर अन्यया निरूपे है । बहुरि शुद्धनय जो निश्चय है सो भूतार्थ है । जैसा वस्तु का स्वरूप है तैसा निरूपे है ।' प्रश्न--यह कथन क्या सर्वथा ठीक है ? क्या निश्चय या और कोई नय वस्तु के सत्य अर्थात् यथार्थ वास्तविकस्वरूप का निरूपण कर सकता है ? यदि हाँ तो नय का विषय ब्रच्यांश (एकधर्म) होता है सम्पूर्ण ब्रह्म (धर्म) नहीं । फिर उस अनेकान्तात्मक (अनेकधर्मात्मक) ब्रब्ध का नय द्वारा कैसे निरूपण हो सकता है ? प्रमाण वाक्य और नयवाक्य में क्या अन्तर है ?

शंका—मो० मा० प्र० पृ० ३६६ 'बहुरि निश्चय-व्यवहार दोऊनि को उपादेय माने हैं सो भी भ्रम है।' यह कहां तक ठीक है ? फिर क्या निश्चय उपादेय व व्यवहार हेय समझना चाहिये ? हेय-उपादेय का विकल्प क्या निश्चय है या व्यवहार है ?

शंका मो० मा० प्र० पृ० ३६९ 'तातें व्यवहारनय का श्रद्धान छोड़ि निश्चयनय का श्रद्धान करना योग्य है।' यह कथन कहां तक ठीक है?

शंका—मो० मा० प्र० पृ० ३६९ 'ताका समाधान-जिनमार्ग विषै कहीं तो निश्चय की मुख्यता लिये व्याख्यान है ताकों तो सत्यार्थ ऐसे ही है ऐसा जानना । बहुरि कहीं व्यवहारनय की मुख्यता लिये व्याख्यान है ताकों ऐसा नहीं है निमित्त की अपेक्षा उपचार किया है इसप्रकार जानने का नाम ही बोऊ नयिन का ग्रहण है । बहुरि बोऊ नयिन के व्याख्यान को समान सत्यार्थ जानि जो ऐसे भी हैं ऐसे भी हैं ऐसे भ्रमरूप प्रवर्तनकरि तो बोऊ नयिन का ग्रहण करना कहा है नाहीं। यह कथन भी क्या ठीक है ? यदि है तो फिर अनेकान्त 'ऐसे भी है, ऐसे भी है' न होकर 'ऐसे ही है, अन्य नहीं'; इसक्ष्प होना चाहिये?

समाधान — मो० मा० प्र० में ही लिखा है — इसलिये जो उपदेश हो उसको सर्वथा न समझ लेना चाहिए। उपदेश के ग्रर्थ को जानकर वहाँ इतना विचार करना चाहिए कि यह उपदेश किसप्रकार है किस प्रयोजन को लेकर है ग्रीर किस जीव को कार्यकारी है।'

पृ० २८८ पर कहा है—'जैसे वैद्य रोग मेटचा चाहे हैं। जो शीत का आधिक्य देखें, तो उष्ण औषधि बतावें और म्राताप का म्राधिक्य देखें तो शीतल श्रौषधि बतावें। तैसे श्री गुरु रागादिक छुड़ाया चाहे हैं। जो रागादिक पर का मानि स्वच्छन्द होय निरुद्यमी हो ताको उपादानकारण की मुख्यता करि रागादिक ग्रातमा का है ऐसा श्रद्धान कराया। बहुरि जो रागादिक ग्रापका स्वभाव मानि तिनिका नाश का उद्यम नाहीं करे हैं, ताको निमित्तकारण की मुख्यता करि रागादिक परभाव हैं ऐसा श्रद्धान कराया है।'

मो० मा० प्र० के उपयुँक्त दोनों वाक्यों से यह स्पष्ट हो जाता है कि माना जीवों को नानाप्रकार का मिथ्यात्व रोग लग रहा है। क्यों कि मिथ्यात्व रोग नानाप्रकार का है, अतः उसका उपचार भी नाना उपदेशरूपी श्रीषिधयों द्वारा बतलाया गया है। इसलिये किसी भी उपदेश को सर्वथा न समभ लेना चाहिये। अपने मिथ्यात्वरूपी रोग के कारण को पहिचान कर, उन नाना उपदेशरूपी श्रीषिधयों में से उस कारण को दूर करनेवाली श्रोषि का सेवन करेगा तो रोग उपशांत हो जायगा। यदि विपरीत औषधि का सेवन करेगा तो मिथ्यात्वरूपी रोग पुष्ट हो जाएगा। समयसार गाया ५० से ५६ तक में निश्चयनय की अपेक्षा रागादि को पुद्गलमय कहे और गाया ५६ में व्यवहारनय की अपेक्षा जीव के कहे है। यदि कोई निश्चयनय के कथन को सत्यार्थ मान और व्यवहारनय के कथन को असत्यार्थ मान अपने-श्रापको रागादि से सर्वथा भिन्न अनुभवे है। तिसको व्यवहारनय की उपदेश रूपी श्रीषधि का सेवन करना चाहिये, अर्थात् व्यवहारनय के उपदेश को सत्यार्थ मान अर्थात् को श्रात्मा के भाव मानकर उनको दूर करने का उपाय करना चाहिये। अन्यथा उसका मिथ्यात्वरूपी रोग दूर नहीं होगा। किन्तु निश्चयनय के उपदेशरूपी औषधि सेवन करने से उसका मिथ्यात्वरूपी रोग पुष्ट होता जायगा। इसी बात को मो० मा० प्र० पृ० २९९ पर कहा है।

'यहाँ कोऊ कहें हमको तो बंध मुक्ति का विकल्प करना नाहीं जाने शास्त्र विश्वं ऐसा कहा। है — 'जो बंधउ मुक्कउ मुण्ड, सो बंधड णिमंतु।' याका अर्थ — जो जीव बंध्या, मुक्त भया माने है, सो नि संदेह बंधे है। ताको किंदेये हैं — जो जीव केवल पर्यायदृष्टि होय बंध मुक्तग्रवस्था को ही माने हैं, द्रव्यस्वभाव का ग्रहण नाहीं करे हैं, तिनको ऐसा उपदेश दिया है, जो द्रव्यस्वभाव को न जानता जीव बंध्या मुक्त भया मानें, सो बंधे है। बहुरि जो सर्वथा ही बंध मुक्ति न होय, तो सो जीव बंधे हैं, ऐसा काहे को कहै। श्रीर बंध के नाश का मुक्त होने का उद्यम काहै को किरिये हैं। काहे को ग्रात्मानुभव किरिए है। तातें द्रव्यदृष्टि किरि एकदशा है। पर्यायदृष्टि किर ग्रनेक ग्रवस्था हो हैं, ऐसा मानना योग्य है, ऐसे ही अनेकप्रकार किर कैवल निश्चय का अभिप्रायतें विरुद्ध श्रद्धानादि करें है। जिनवानी विधे तो नाना श्रमेका, कहीं कैसा कहीं कैसा कहीं कैसा निरूपए किया है। यह ग्रपने श्रभिप्रायतें निश्चयनय को मुख्यता किर जो कथन किया होय, ताहि कीं ग्रहिकरि मिध्यादृष्टि को धारे है।'

पृ० २९२ पर कहा है—'यहु चितवन जो द्रव्यदृष्टि किर करो हो, तो द्रव्य तो शुद्ध-अशुद्ध सर्वपर्यायिनका समुदाय है। तुम शुद्ध ही अनुभव काहे को करो हो। अर पर्यायदृष्टि किर करो हो तो तुम्हारे तो वत्तमान अशुद्ध-पर्याय है। तुम आपको शुद्ध केंसे मानो हो? बहुरि जो शक्ति अपेक्षा शुद्ध मानो हो तो मैं ऐसा होने योग्य हूँ, ऐसा मानो। ऐसे काहे को मानो हो। तार्त आपको शुद्धरूप जितवन करना भ्रम है। काहे तै— तुम आपको सिद्ध समान मान्या तो यह संसार-अवस्था कौन के है। अर तुम्हारे केवलज्ञानादिक हैं तो ये मितज्ञानादिक कीन के हैं। अर

द्वव्यकर्म नोकर्म रहित हो तो ज्ञानादिक की व्यक्तता क्यों नहीं ? परमानन्दमय हो तौ स्रव कर्तव्य कर्हा रह्या ? जन्म-मरण दुख ही नांही तो दुखी कैसे होते हो ? तातै अन्य अवस्थाविषे अन्य अवस्था मानना भ्रम है।

पृ० २९३ पर कहा है—'ग्रापकी द्रव्यपर्यायरूप भ्रवलोकना । द्रव्यकरि सामान्य स्वरूप श्रवलोकना पर्याय-करि विशेषरूप श्रवधारना । ऐसे ही चितवन किये सम्यग्दष्टि होय है ।'

इन उपर्युक्त कथनों में यह कहा गया है 'निश्चय की मुख्यता करि जो कथन किया होय ताहि की ग्रहण किर मिथ्यादिष्ट होय है।' यदि निश्चयन्य भूतार्थ है ग्रौर वस्तु का जैसा स्वरूप है तैसा निरूप है (पृ० ३६६), तो निश्चयन्य के कथन को ग्रहण करनेवाला मिथ्यादिष्ट क्यों ? 'शुद्धरूप चितवन करना भ्रम है' (पृ० २९२) ऐसा क्यों ?

ब्यवहारनय किर जीव की मुक्त अवस्था है। निश्चयनय किर तो जीव न प्रमत्त है और न अप्रमत्त है, किन्तु एक अवस्थारूप है। व्यवहारनय का कथन जो मुक्त अवस्था को उपादेय न माने अर्थात् यदि व्यवहारनय को उपादेय न माने तो 'वन्ध के नाश का मुक्त होने का उद्यम काहे को किरये है काहै को आत्मानुभव किरये है।' पृ० २९९ के इस कथन से स्पष्ट है कि व्यवहारनय के कथन को भी उपादेय माना गया है। पृ० २९८ पर भी कहा है—बहुरि जो तू कहैगा, कई सम्यग्दिष्ट भी तपश्चरण नाहीं करे हैं। ताका उत्तर—यह कारण विशेष ते तप न होय सके है। परन्तु श्रद्धानविषे तो तप को भला जाने है। ताके साधन का उद्यम राखे है।' यहाँ पर भी ब्यवहारनय के कथन जो तप, सम्यग्दिष्ट उसको श्रद्धानि विषे भला जाने है। (अर्थात् उपादेयरूप श्रद्धान करे है।) और तप के साधन का उद्यम राखे है (अर्थात् सम्यग्दिष्ट अनशनादि तप का उपादेयरूप से श्रद्धान करे है और उस तप को उपादेय मान उसके साधन का प्रयस्त करे है) यहाँ पर भी व्यवहारनय के कथन अनशनादि तप को उपादेय रूप से श्रद्धान करने को और यहण करने को कहा है।

मृ० २९३ पर 'द्रव्यकरि सामान्य स्वरूप श्रवलोकना, पर्यायकरि विशेष ग्रवधारना। ऐसे ही चितवन किये सम्यन्दिक्ट होय है। 'वस्तु सामान्यरूप भी है ग्रीर विशेषरूप भी है। 'सामान्य' निश्चयनय का विषय है, 'विशेष' व्यवहारनय का विषय है। सामान्य-विशेष दोनों रूप ग्रवीत् 'ऐसे भी है, ऐसे भी है' इसरूप चितवन करनेवाला सम्यन्दिक्ट है। यह इस कथन का तात्पर्य है। यदि कोई निश्चयनय के कथस 'सामान्य' को सत्यार्थ माने ग्रीर व्यवहारनय के विषय विशेष (परिणमन) को ग्रसत्यार्थ मानेगा तो उसके मत में वस्तु नित्य कूटस्य हो जाने से ग्रव्यक्तियाकारी नहीं रहेगी, जिससे वस्तु के अभाव का प्रसंग ग्राजायगा ग्रीर मांख्यमत की तरह एकान्त-मिध्यादिक्ट हो जायगा! इसीलिये निश्चयनय के कथन 'सामान्य' ग्रीर व्यवहारनय का कथन 'विशेष'; दोनों की श्रद्धा करनेवाले को सम्यन्दिक्ट कहा है।

पृ० २९६ पर भी कहा है—'केवल आत्मज्ञान ही तैं तो मोक्षमार्ग होइ नाहीं। सप्त तत्त्वनिका श्रद्धान ज्ञान भए व रागादिक दूर किये मोक्षमार्ग होगा। सो सप्ततत्त्वनिका विशेष जानने की जीव-अजीव के विशेष व कमं के श्रास्त्रव-बन्धादिक का विशेष अवश्य जानना योग्य है, जाते सम्यन्दर्शन-ज्ञान की प्राप्ति होय। बहुरि तहाँ पीछे रागादि दूर करने, सो जे रागादिक बंधावने के कारण तिनकौ छोड़ि जे रागादिक घटावने के कारण होय तहाँ उपयोगकौ सगावना' यहाँ पर निश्चयनय का कथनरूप जो आत्मज्ञान उसके तो मोक्षमार्गपने का निषेध किया। और व्यवहारनय का कथन 'सात तत्त्व का श्रद्धान ज्ञान व रागादि श्रीपाधिक भावों का दूर करना' इसको मोक्षमार्ग कहा है।

इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि मो० मा० प्र० में स्वयं दो प्रकार का कथन पाया जाता है। ग्रतः पृ० ३६६ व ३६९ के उपदेश को सर्वथा न समक्ष लेना चाहिये। मो० मा० प्र० में स्वयं कहा है—'इसलिये जो उपदेश हो उसको सर्वथा न समक्ष लेना चाहिये। उपदेश के ग्रर्थ को जानकर वहाँ इतना विचार करना चाहिये कि यह उपदेश किसप्रकार है, किस प्रयोजन को लेकर है ग्रीर किस जीव को कार्यकारी है।'

जो पृ० ३६६ व ३६९ के कथन को सर्वथा मान बैठे हैं क्या वे मोक्षमार्गप्रकाशक की स्वाध्याय करनेवाले कहे जा सकते हैं ?

यहाँ तक निश्चयनय व व्यवहारनय के सम्बन्ध में मोक्षमार्गप्रकाशक के अनुसार कथन हुआ। अब आर्ष-ग्रन्थ के अनुसार कथन किया जाता है।

यदि यह कहा जाय कि निश्चयनय की दिष्ट में व्यवहारनय का विषय प्रभूतार्थ है, तो इससे यह सिद्ध नहीं होता कि व्यवहारनय का विषय सर्वेथा अभूतार्थ है। दूसरे जिसप्रकार निश्चयनय की दिष्ट में व्यवहारनय का विषय अभूतार्थ है उसीप्रकार व्यवहारनय की दिष्ट में निश्चयनय का विषय अभूतार्थ है। इन दोनों कथनों के समर्थन में आर्षवाक्य इसप्रकार हैं—

'ननु सौगतोपि ब्रूते व्यवहारेण सर्वज्ञः, तस्य किमिति ब्रूषणं बीयते मबद्भिरिति ? तन्न परिहारमाह— सौगतादिमते यथा निश्चयापेक्षया व्यवहारो मुषा, तथा व्यवहाररूपेणापि व्यवहारो न सत्य इति । जैनमते पुनर्व्य-बहारनयो यद्यपि निश्चयापेक्षया मुषा तथापि व्यवहाररूपेण सत्य इति । यदि पुनर्लोकव्यवहाररूपेणापि सत्यो न भवति तर्हि सर्वोपि लोकव्यवहारो मिथ्या भवति, तथा सत्यतिप्रसंगः । एवमाश्मा व्यवहारेण परद्रव्यं जानाति पश्चति निश्चयेन पुनः स्वद्रव्यमेवेति'। (समयसार गाथा ३६० टीका)

धर्ष इसप्रकार है—

प्रश्न जैसे कुन्वकुन्दभगवान ने गाथा ३६१ में 'परद्रव्य को व्यवहारनय से जानता है।' उसीप्रकार बौद्ध भी व्यवहारनय से सर्वज्ञ कहते हैं। फिर आप बौद्धों का नयों खण्डन करते हैं।

उत्तर—जैसे निश्चयनय की अपेक्षा बौद्ध व्यवहारनय को भूठ मानते हैं उसीप्रकार व्यवहाररूप से भी व्यवहार को सत्य नहीं मानते, किन्तु जैनमत में यद्यपि निश्चयनय की अपेक्षा व्यवहारनय भूठा है तथापि व्यवहार-रूप से सत्य है। यदि व्यवहारनय लोक व्यवहाररूप से भी सत्य न हो तो समस्तलोक व्यवहार मिथ्या हो जायगा और ऐसा होने से अतिप्रसंगदीष आजायगा। यह आतमा व्यवहारनय से परद्रव्य को जानता देखता है और निश्चयनय से स्वद्रव्य को जानता देखता है।

श्री समयसार गाथा १४ की टीका में भी कहा है—'आत्मनोऽनादिबद्धस्य श्रद्धस्पृष्टत्वपर्यायेनानुभूय-भावतायां बद्धस्पृष्टत्वं भूतार्थमप्येकांततः पुद्गलास्पृष्यमात्मस्वभावमुपेत्यानुभूयमानतायामभूतार्थं....।'

अर्थ —अनादिकाल से बंधे हुए ग्रात्मा का पर्याय से (व्यवहारनय से) ग्रानुभव करने पर बद्धस्पृष्टता भूतार्थ है, तथापि पुद्गल से किचित्मात्र भी स्पर्शित न होने योग्य ग्रात्मस्वभाव के समीप जाकर अनुभव करने पर (निश्चयनय से) बद्धस्पृष्टता ग्रभूतार्थ है।

जिनको उपर्युक्त आर्ष पर श्रद्धा नहीं है भीर यह मानते हैं कि जैसा व्यवहारनय का कथन है वैसा नहीं है, उनके मत में सर्वज्ञता सिद्ध नहीं होती भीर न जिनवाणी सिद्ध होती है तथा द्वादशांग की रचना, ज्ञास्त्ररचना भी सिद्ध नहीं होती, क्योंकि यह सब व्यवहारनय का विषय मत्य नहीं है अर्थात् अवस्तु है। जिसप्रकार निश्चयनय की अपेक्षा व्यवहारनय का विषय सत्य नहीं है अर्थात् अवस्तु है, उसीप्रकार व्यवहारनय की ग्रपेक्षा निश्चय का विषय भी ग्रवस्तु है। कहा भी है—-

## वन्वद्वियवत्तव्वं अवत्यु णियमेण परजन्नवण्यस्सं । तह परजनवत्थु अवत्युमेव दन्वद्वियणयस्स ॥१०॥ [सं० त०]

अर्थ — जिसप्रकार पर्यायदृष्टिवाले के स्रर्थात् व्यवहारनयावलम्बी के निश्चयनय प्रर्थात् द्रव्यार्थिकनय का कथन नियम से अवस्तु है उसीप्रकार द्रव्यार्थिकदृष्टिवाले के निश्चयनयावलम्बी के पर्यायाधिक प्रर्थात् व्यवहारनय का विषयभूत पदार्थ प्रवस्तु है।

कहीं-कहीं पर स्रागम में यह कहा गया है कि निश्चयनय भूतार्थ का कथन करता है भौर व्यवहारनय अभूतार्थ का कथन करता है। जैसे समयसार गाथा ११ में कहा है—-

'ववहारोऽभूयत्थो भूयत्थो देसिदो दु सुद्धणओ ।'

अर्थात्—व्यवहारनय अभूतार्थ है भ्रौर निश्चयनय भूतार्थ है।

भी अमृतचन्द्राचार्य ने भी पुरुषार्यसिद्धिउपाय श्लोक ५ में कहा है—-

निश्चयमिह भूतार्थं व्यवहारं वर्णयन्त्यभूतार्थम् ।

अर्थात्-निश्चयनय भूतार्थ है श्रीर व्यवहारनय ग्रभूतार्थ है।

यहाँ पर भूतार्थं श्रीर ग्रभुतार्थ अब्दों का धर्थ विचारा जाता है।

भूतार्थ शब्द 'भूत' ग्रीर 'ग्रथं' इन दो शब्दों से मिलकर बना है। 'भूत' शब्द का ग्रथं 'द्रव्य' भी है (हिन्दी शब्दसागर पृ० ७६०) ग्रीर existing (विद्यमान) भी है (Sanskrit-English dictionary P 409)।

'अर्थ' शब्द का अर्थ 'प्रयोजन, ग्रभिप्राय' भी है ग्रौर 'पदार्थ' भी है। इसीप्रकार 'भूतार्थ' शब्द का अर्थ 'द्रव्य प्रयोजनवाला' अथवा 'विद्यमान पदार्थ' इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि निश्चयनय का प्रयोजन (विषय) द्रव्य हैं इसलिये निश्चयनय भूतार्थ हैं। ग्रथवा निश्चयनय का विषय 'सदा विद्यमान पदार्थ' है अर्थात् वस्तु का भ्राव अंश है इसलिये निश्चयनय भूतार्थ है।

अभृतार्थी शब्द में 'ग्रं' के ग्रर्थी इसप्रकार हैं---

प्रतिषेधयति समस्तं प्रसक्तमर्थं तु जगित नोशब्दः । स पुनस्तदवयदे वा तस्मादर्थान्तरे व स्यात् ॥ (ध. पृ. ५ पृ. ४४ )

अर्थ — जगत् में 'न' यह शब्द प्रसक्त समस्त ग्रर्थ का तो प्रतिषेध करता है। किन्तु व प्रसक्त ग्रर्थ के अवयव प्रथात् एकदेश में अथवा उससे भिन्न अर्थ में रहता है।

स्रतः 'स्रभूत' का अर्थ 'द्रव्य से भिन्न अर्थ स्रथीत् पर्याय'। स्रथवा 'ईषत् विद्यमान पदार्थ स्रथीत् पर्याय'। वस्तु के द्रव्य अंश ( ध्रुव अंश ) के समान पर्याय सदा विद्यमान नहीं रहती, किन्तु किचित् काल तक विद्यमान रहती है।

व्यवहारनय का विषय या प्रयोजन पर्याय है ग्रतः व्यवहारनय ग्रभ्तार्थ है।

यहाँ पर भूतार्थ का अर्थ भूठ नहीं है। यदि अभूतार्थ का अर्थ भूठ भान लिया जावे तो व्यवहारनय झुठ हो जायगी। भूठ के द्वारा प्रज्ञानी जीवों को यथार्थ नहीं समकाया जा सकता और न भूठ के द्वारा परमार्थ का उपदेश दिया जा सकता है। झुठ किसी को भी अयोजनवान नहीं हो सकता और न पूज्य हो सकता है, किन्तु आर्थप्रन्थों में कहा है कि व्यवहार के द्वारा प्रज्ञानी जीव संबोधे जाते हैं, परमार्थ का उपदेश दिया जाता है तथा व्यवहारनय प्रयोजनवान है और पूज्य है।

'अबुधस्य बोधनार्थं मुनीश्वरा देशयन्त्य भूतार्थम् ।' ( पु० सि० उ० श्लोक ६ ) ।

आचार्य महाराज ब्रजानी जीवों को संबोधने के लिये व्यवहारनय का उपदेश देते हैं।

'तह ववहारेण विणापरमत्युवएसणमसक्कं ॥=॥ ( समयसार )

अर्थात्—व्यवहार के बिना परमार्था का उपदेश देना ग्रशक्य है। ( इसका यह ग्रर्थ कभी नहीं हो सकता कि 'भूठ के बिना परमार्थ का उपदेश देना ग्रशक्य है।')

ववहारदेसिदा पुण जे दु अपरमेट्विदा भाषे ।।१२।। ( समयसार )।

अर्थात् — जो अनुत्कृष्ट ग्रवस्था में स्थित हैं उनको व्यवहारनय का उपदेश प्रयोजनवान है।

जद्द जिणमयं पवज्जद्द तो मा ववहार णिन्छए मुयह । एक्केण विणा छित्रजद्द तित्थं अण्णेण उण तच्चं ।।

अर्थात् —यदि तुम जिनमत की प्रवर्तना करना चाहते हो तो व्यवहार ग्रीर निश्चय दोनों को छोड़ो। क्योंकि व्यवहार के बिना मोक्षमार्ग (तीर्थ) का नाश हो जायगा ग्रीर निश्चय के बिना तत्त्व (तीर्थफल) का नाश हो जायगा। 'तीर्थतीर्थफलयोरित्थमेव व्यवस्थितत्वात्।' तीर्थ और तीर्थफल की ऐसी व्यवस्था होती है। (समयसार गाथा १२ टीका)। इसलिये शुद्धनय का विषय जो गुद्धात्मा, उसकी प्राप्ति जब तक न हो तब तक व्यवहारनय प्रयोजनवान है।

पद्मनिन्द पञ्चिविशति का श्लोक ६०८ में 'व्यवहृतिः पूज्या।' इन शब्दों द्वारा 'व्यवहारनय पूज्य है', ऐसा कहा है।

इन प्रार्षवाक्यों के विरुद्ध 'व्यवहारनय' को भूठ, हेय, छोड़ने योग्य कैसे कहा जा सकता है। निश्चय और व्यवहार की अपेक्षा वस्तु को स्याद् नित्य, स्यादिनित्य माननेवाले का ज्ञान भ्रमात्मक कैसे हो सकता है।

श्रनेकान्त श्रीर स्याद्वाद के द्वारा ही इस जीव का कल्यागा हो सकता है।

—-जं. ग. 31-12-64; 14-1-64/Pages 9-12, 9-10, र. ला. जॅन, मेरठ

# नयों की हेयोपादेयता; व्यवहार को हेय मानने में दोष

शंका-वया निश्चयनय उपादेय और व्यवहारनय हेय है ?

समाधान -- ग्रध्यात्म में द्रव्याथिकनय को निश्चयनय और पर्यायाथिकनय को व्यवहारनय कहते हैं।

'व्यवहारनयः किल पर्यायाश्रितत्वात्....निश्चयनयस्तु द्रव्याश्रित्वात्' ( समयसार टीका )

अर्थात् -- व्यवहारनय पर्याधाश्रित है। निश्चयनय द्रव्याश्रित है।

भगवान ने दोनों (द्रव्याधिक, पर्यायाधिक) नयों का कथन किया है। भगवान का उपदेश भी दोनों नयों के ब्राधीन है, एक नय ब्राधीन नहीं है। इसी बातकों श्री अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है—

#### 'द्री हि नयौ भगवता प्रणीतौ द्रव्याधिकपर्यायाधिकश्च तत्र न खल्वेकनयायत्तादेशना किंतु तबुभवायत्ताः।'

अर्थात् द्रव्याधिक भ्रीर पर्यायाधिक दोनों ही नय भगवान ने कहे हैं। भगवान का उपदेश एक नय के अधीन नहीं है, किन्तु दोनों नयों के भ्राधीन है।

यदि निश्चय (द्रव्याथिक) नय को उपादेय ग्रौर व्यवहार (पर्यायाधिक) नय को हेय मान लिया जाये तो निम्न दोषों का प्रसंग ग्रा जाएगा----

१. 'मोक्ष का ग्रभाव हो जाएगा।' निश्चयनय का विषय द्रव्य श्रथीत् सामान्य है पर्यायें नहीं हैं। बन्ध-मोक्ष, संसारी ग्रीर सिद्ध पर्यायें हैं जो निश्चयनय का विषय नहीं, किंतु बन्धमोक्ष के विकल्प से रहित सामान्य-आत्मा ग्रथीत् श्रबन्ध ग्रात्मा है। श्री कुन्दकुन्द भगवान तथा श्री अमृतचन्द्राचार्य ने समयसार में कहा भी है—

> णिब होदि अप्पमत्तो ण, पमत्तो जाणओ दु जो भावो । एवं भणंति सुद्धं णाओ जो, सो उ सो चेव ॥६॥

अर्थ — जो ज्ञायकभाव ( आत्मा ) है वह ग्रप्रमत्त ( मुक्त ) भी नहीं ग्रीर प्रमत्त ( संसारी ) भी नहीं है। इसप्रकार इसे गुद्ध कहते हैं ग्रीर जो ज्ञाता ( ग्रात्मा ) है, वह तो वही है।

जीवे कम्मं बढं पुट्टं चेदि वबहारणयभणिवं। सुद्धणयस्स ६ जीवे अबद्धपुट्टं हवइ कम्मं।।१४१॥

अर्थ — जीव में अर्थात् जीव के प्रदेशों के साथ कर्म बँधा हुआ है और स्पर्शित है ऐसा व्यवहारनय का कथन है और जीव में कर्म श्रवद्ध और अस्पर्शित हैं ऐसा निश्चयनय का कथन है।

#### 'एकस्य बद्धो न तथा परस्य' [कलश ७०]

अर्थात् — जीव कर्म से बन्धा है ऐसा व्यवहारनय का पक्ष है ग्रीर नहीं बँधा हुन्ना है ऐसा निश्चयनय का पक्ष है।

> जो पस्सिव अप्पाणं, अबद्धपुट्टं अणण्णयं णियदं । अविसेसमसंजुतं तं सुद्धणयं वियाणाहि ॥१४॥

अर्थ — जो नय आत्मा को बंधरहित, पर के स्पर्भ से रहित, अन्यत्वरहित, अचल, विशेषरहित, अन्य के संयोग से रहित ऐसे पाँच भावरूप से देखता है वह निश्चयनय है।

इन ग्रार्षवाक्यों से स्पष्ट हो जाता है कि निश्चयनय की दिल्ट में ग्रातमा ग्रबद्ध है। जो अबद्ध है उसके मोक्ष का प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होता, क्योंकि बंध से छूटने का नाम मोक्ष है, ग्रयीत् मोक्ष तो बन्धपूर्वक है। कहा भी है—

#### मुक्तश्चेत् प्राक्भवेद्दन्धो नो बंधो मोचनं कथम् । अबन्धे मोचनं नैव मुञ्चेरथों निर्यंकः ॥

अर्थ - यदि जीव मुक्त है तो पहले इस जीव के बन्ध अवश्य होना चाहिए, क्योंकि यदि बन्ध न हो तो मोक्ष ( छूटना ) कैसे हो सकता है। इसलिये धवन्ध ( न बन्धे हुए ) की मुक्ति नहीं हुआ करती।

कोई मनुष्य पहले बँधा हुआ हो, फिर छूटे, तब वह मुक्त कहलाता है। ऐसे ही जो जीव पहले कर्मों से बँधा हो उसीको मोक्ष होती है।

निश्चयनय की अपेक्षा बन्ध है ही नहीं। इसलिये निश्चयनय से बन्धपूर्वक मोक्ष भी नहीं है। 'बंधश्च निश्चयनयेन नास्ति, तथा बंधपूर्वको मोक्षोऽपि।'

इसप्रकार निश्चयनय को उपादेय ऋौर व्यवहारनय को हेय मानने से संसार श्रौर मोक्ष के अभाव का प्रसंग आजायगा। इसके ग्रतिरिक्त 'मोक्षमार्ग के ग्रभाव' का दूसरा दूषएा श्रा जायगा।

#### २. 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' [ मोक्षशास्त्र ]

प्रथात् सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान श्रीर सम्यक्चारित्र ये तीनों मोक्षमार्ग हैं। परन्तु निश्चयनय का विषय श्रभेद है अतः निश्चयनय की दृष्टि में न दर्शन है, न ज्ञान है और न चारित्र है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी है—

#### वसहारेणुवदिस्सइ णाणिस्स चरित्तदंसणं णाणं । णवि णाणं ण चरित्तं ण दंसणं जाणगो सुद्धो ॥७॥ [समयसार]

अर्थात्—ग्रात्मा के चारित्र, दर्शन, ज्ञान ये तीनों भाव ध्यवहारनय से हैं। निण्चयनय से ज्ञान भी नहीं है, दर्शन भी नहीं है, चारित्र भी नहीं है, ग्रात्मा तो ज्ञायकणुद्ध है।

निश्चयनय की दिष्टि में जब ज्ञान-दर्शन-चारित्र ही नहीं हैं तो सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र मोक्षमार्ग है यह सुत्र व्यर्थ हो जाता है। इस सम्बन्ध में प्राचीन गाथा भी है—

#### जद्द जिणमयं पवक्जद तो मा ववहार णिच्छए मुयह । एक्केण विणा छिक्जद तित्यं अण्लेण पुण तच्चं ।।

अर्थात् — जो तुम जिनमत को प्रवर्ताना चाहते हो तो व्यवहार श्रौर निश्चय इन दोनों नयों को मत छोड़ो, क्योंकि एक व्यवहारत्य के बिना तो तीर्थ श्रर्थात् मोक्षमार्ग और दूसरे निश्चयनय के बिना तत्त्व श्रर्थात् वस्तुस्वभाव का नाश हो जायगा।

इन म्रार्थवाक्यों से यह स्पष्ट हो जाता है कि रत्नत्रयात्मक मोक्षमार्ग व्यवहारनय के म्राश्चित है। निश्चयनय के म्राश्चित मोक्षमार्ग नहीं है। निश्चयनय का विषय जब बन्ध और मोक्ष ही नहीं है तो मोक्षमार्ग कैसे हो सकता है? ग्रर्थात् नहीं हो सकता है। इसप्रकार व्यवहारनय के हैय मान लेने से मोक्षमार्ग के ग्रभाव का प्रसंग म्राता है। तोसरा दूषणा 'सर्वज्ञता' के अभाव का आता है जो निम्न प्रकार है—

#### जाणदि पस्सदि सब्दे ववहारणएण केवली भगवं। केवलणाणी जाणदि पस्सदिणियमेण अप्पाणं ॥१५९॥ [नियमसार]

व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ]

अर्थ — व्यवहारनय से श्री केवली भगवान सर्वज्ञेयों को देखते श्रीर जानते हैं, किन्तु निश्चयनय से केवल - ज्ञानी मात्र श्रात्मा अर्थात् ग्रपने भ्राप को देखते जानते हैं।

सुणु ववहारणयस्स य वत्तव्वं से समासेण ११३६०।। जह परदथ्वं सेडिदि हु सेडिया अप्पणो सहावेण । तह परदथ्वं जाणड णाया वि सयेण भावेण ।।३६१।। [समयसार]

अर्थ — व्यवहारनय के वचन संक्षेप से कहे जाते हैं उनको सुनो । जैसे खड़िया अपने स्वभाव से भीतग्रादि पर द्रव्य को सफेद करती है उसीप्रकार ग्रात्मा भी परद्रव्य को अपने स्वभाव से जानता है ।

श्री जयसेनाचार्य भी टीका में लिखते है-

'ययंव च श्वेतमृत्तिका कुड्यं श्वेतं करोतीति ध्यवह्रियते तथैव च ज्ञानं ज्ञेयं वस्तु जानात्येवं ध्यवहारोऽ-स्तीति । किंच यदि व्यवहारेण परव्रव्यं जानाति तर्हि निश्चयेन सर्वज्ञो न भवति । सौगतोऽपि ब्रूते ध्यवहारेण सर्वज्ञः तस्य किमिति दूषणं दौयते भवद्भिरिति ? तत्र परिहारमाहसौगतादिमते यथा निश्चयापेक्षया व्यवहारो मृषा, तथा व्यवहाररूपेण ध्यवहारो न सत्य इति, जैनमते पुनर्व्यवहारनयो यद्यपि निश्चयापेक्षया मृषा तथापि ध्यवहाररूपेण सत्य इति । एवमात्मा व्यवहारेण परव्रव्यं जानाति पश्यति निश्चयेन पुनः स्वव्यमेवेति ।'

अर्थ — जिसप्रकार खेतमृतिका खड़िया भीत ग्रादि को खेत करती है ऐसा व्यवहार होता है उसीप्रकार ज्ञान-ज्ञेय वस्तुओं को जानता है ऐसा व्यवहार होता है।

प्रशन यदि व्यवहारनय से परद्रव्य को जानता है तो निश्चयनय से सर्वज्ञ का अभाव है। बौद्ध भी ब्यवहारनय से सर्वज्ञ कहते हैं। तो फिर ग्राप उनको क्यों दूषण देते हैं?

उत्तर बीद्ध जिसप्रकार निश्चयनय की अपेक्षा व्यवहार को मुखा ( झूठ ) मानते हैं उसीप्रकार वे व्यवहारनय को व्यवहारहिष्ट से भी सत्य नहीं मानते, किन्तु जैनमत में यद्यपि निश्चयनय की अपेक्षा व्यवहार मृखा है तथापि व्यवहारनय की अपेक्षा सत्य है। इसप्रकार व्यवहारनय से आरमा परद्रव्य को जानता-देखता है निश्चयनय से अपने को हो जानता है।

ग्रतः व्यवहारनय को हेय मानने से सर्वज्ञता का लोप हो जाता है, मोक्ष श्रीर मोक्षमार्ग के श्रभाव का प्रसंग आ जाता है।

— जॅ. ग. 2-1-67/VII-VIII/ लक्ष्मीच द जैन

### मोक्षमार्ग में व्यवहारनय क्या सर्वथा हेय है ?

शंका - मोक्षमार्ग में व्यवहारनय क्या सर्वथा हेय है ?

समाधान—श्री अहंत भगवान की दिव्यध्विन के द्वारा मीक्षमार्ग का उपदेश दिया गया है। वह उपदेश द्वव्याधिक (निश्चय) नय और पर्यायाधिक (व्यवहार) नय के अधीन दिया गया है किसी एक नय के अधीन नहीं दिया गया है। श्री अमृतचन्त्राचार्य पंचास्तिकाय गाथा ४ की टीका में लिखते हैं — 'भगवान ने दो नय कहे

 <sup>&#</sup>x27;ह्रौ हि नयौ भगवता प्रणीठौद्रभ्यार्थिकः पर्यायार्थिकत्व । तब न खत्येकनयायतादेशना, किंतु
 तदुभवायता ।'

हैं---द्रव्याधिक ग्रीर पर्यायाधिक । वहाँ (दिन्यध्विन में ) कथन एक नय के अधीन नहीं होता, किन्तु दोनों नयों के ग्रधीन होता है। अरी पंचास्तिकाय में आ कुन्वकुन्दभगवान ने भी मोक्षमार्ग का उपदेश दोनों नयों के ग्रधीन दिया है---

सम्मत्तणाणजुर्तं चारित्तं रागदोसपरिहीणं।
मोक्खस्स हवदि मग्गो मञ्चाणं लद्धबुद्धीणं।।१०६॥
सम्मत्तं सद्दृष्णं भावाणं तैसिमधिगमो णाणं।
चारित्तं समभावो विसयेसु विरूद्धमग्गाणं।।१०७॥
धम्मादी सद्दृष्णं सम्मत्तं णाणमंगपुष्वगदं।
चेद्वा तवंहि चरिया ववहारो मोक्खमग्गो ति ।।१०दा।

अर्थ — सम्यक्त्व और ज्ञान से संयुक्त ऐसा चारित्र जो कि रागद्वेष से रहित हो वह लब्धबुद्धि भव्यजीवों को मोक्ष का मार्ग होता है। नवपदार्थों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है, उनका अवबोध सम्यग्ज्ञान है, मार्ग में विरूद्धवालों का विषयों में जो समभाव है वह चारित्र है। धर्मादि अस्तिकाय का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है, अङ्ग पूर्व सम्बन्धी ज्ञान सो सम्यग्ज्ञान है और तप में चेष्टा सो चारित्र है।

इसप्रकार **श्री कुन्दकुन्दाचार्य** ने उक्त तीन गाथाओं में व्यवहार मोक्षमार्य का उपदेश दिया है । वे ही कुन्दकुन्दाचार्य निश्चयमोक्षमार्ग का उपदेश इसप्रकार देते हैं—

> णिच्छ्यणयेण भणिदो तिहि, तेहि समाहिदो हु जो अप्पा । ण कुणदि किचिदि अण्यं ण, मुयदि सो मोक्खमग्गो ति ॥१६१॥

अर्थ — जो श्रात्मा सम्यग्दर्शनज्ञान-चारित्र इन तीनों द्वारा वास्तव में समाहित होता हुआ अन्य कुछ भी करता नहीं या छोड़ता नहीं है वह निश्चय से मोक्षमार्ग कहा गया है।

पंचास्तिकाय पृ० २३० पर श्री अमृतचन्द्राचार्य कहते हैं — 'इसप्रकार वास्तव में शुद्धद्रव्य के ग्राश्चित, श्रीभन्न साध्य-साधनभाववाले निश्चयनय के श्राश्चय से मोक्षमार्ग का प्ररूपण किया गया। श्रीर जो पहले दर्शाया गया था वह स्वपरहेतुक पर्याय के ग्राश्चित, भिन्न साध्य-साधनभाववाले व्यवहारनय के ग्राश्चय से प्ररूपित किया गया था। इसमें परस्पर विरोध ग्राता है ऐसा भी नहीं है, क्यों कि सुवर्ण और सुवर्णणवाण की भौति निश्चय-स्थवहार का साध्य-साधनपना है। इसीलिये जिन भगवान का मार्ग, उपदेश या शासन निश्चय व व्यवहार, दोनों नयों के आधीन है।

गाथा १६० की टीका में भी श्री अमृतचन्द्राचार्य कहते हैं— 'व्यवहार मोक्षमागं निश्चय मोक्षमागं के साधनपने को प्राप्त होता है। जैसे सुवर्णपाषाण अग्नि के द्वारा शुद्ध होता है उसी प्रकार व्यवहार मोक्षमागं के द्वारा आत्मा शुद्ध होती है। जिसप्रकार सुवर्ण की शुद्धता स्वयं सुवर्ण की है अन्य द्वव्य में से नहीं आई उसीप्रकार निश्चयनय से वह शुद्धता आत्मा की है अन्य द्वव्य में से नहीं आती।'

१ 'एवं हि बुद्धदरयाश्रितमभिन्नसाध्यसाधनभावं निश्वयनबमाश्रित्य मोक्षमार्गप्ररूपणम् । यत् पूर्वमृहिष्टं तरस्वपरप्रत्ययपर्वायाश्रितं भिन्नसाध्यसाधनभावं ध्ययहारमयमाश्रित्य प्ररूपितम् । न चॅतिहुपतिषिद्धं निश्वयध्ययहारयोः साध्यसाधनभावत्यायस्य ज्ञायसायन् । अतर्योभयनबायता परमेश्यरी तीर्थप्रवर्तनेति ।' [ रावधश्य ग्रंथमाला पंचास्तिकाय पृ. २३० ]

गाषा १६१ की टीका के अन्त में भी अमृतखन्द्राचार्य लिखते हैं कि निश्चय मोक्षमार्ग और स्ववहार मोक्षमार्ग का साध्य-साधनपना अत्यन्त घटित होता है।

इसीलिये श्री कुन्दकुत्व भगवान ने व्यवहारनय को प्रयोजनवान कहा है-

सुद्धोसुद्धादेसो णादव्योपरमभाववरिसीहि । वयहारदेसिदा पुण जे दु अपरमेट्टिदा भावे ॥१२॥ [ स. सा. ]

अर्थ — जो परमभाव को प्राप्त हो गये अर्थात् पूर्णज्ञान-चारित्रवान होगये उनको तो शुद्ध का उपदेश करने वाला शुद्धनय जानने योग्य है और जो जीव अपरमभाव प्रथीत् श्रद्धान-ज्ञान-चारित्र के पूर्णभाव को नहीं पहुँच सके साधकग्रवस्था में हो ठहरे हुए हैं, वे व्यवहार द्वारा उपदेश करने योग्य हैं।

इसकी टीका में सुवर्ण का रुष्टान्त देकर यह कहा गया है कि जिनको शुद्धसुवर्ण समान शुद्धारमा की प्राप्ति हो गई है उनको उत्कृष्ट ग्रसाधारए।भावों का श्रनुभव होने से शुद्धनय (निश्चयनय) ही प्रयोजनवान है; किन्तु जो पुरुष प्रथम द्वितीयादि ग्रनेक पाकों की परम्परा से पच्यमान अशुद्ध सुवर्ण के समान ग्रनुत्कृष्ट-मध्यम भावों में स्थित हैं, उनको अनुत्कृष्टभावों का ग्रनुभव होने से व्यवहारनय प्रयोजनवान है, क्योंकि तीर्थ के फल की ऐसी ही व्यवस्था है। टीका में इसीके प्रमाए,स्वरूप यह गाथा भी उद्धृत की गई है—

जद्ग जिणमयं पवज्जह, तो मा ववहारणिच्छए मुयह । एकेण विणा छिज्जह, तित्यंअभ्लेण पुण तच्चं ॥

अर्थ — हे भव्य जीवो ! जो तुम जिन मतको प्रवर्ताना चाहते हो तो व्यवहार और निश्चय इन दोनों नयों को मत छोड़ो, क्योंकि व्यवहारनय के छोड़ने से तो तीर्थ (मोक्ष-मार्ग) का नाश हो जायगा और निश्चयनय के छोड़ने से तत्त्व (मोक्ष) का नाश हो जायगा।

सम्यग्दशंन की प्राप्ति के लिये जिनवचनों को सुनना, धारण करना, गुरुभक्ति, जिनबिम्ब-दर्शन ग्रादि ध्यवहारमार्ग में प्रवृत्त होना प्रयोजनवान है। जिनको सम्यग्दर्शन तो हो गया, किन्तु साक्षात् शुद्धात्मा की प्राप्ति नहीं हुई, उनको ग्रण्यत-महाव्रत का ग्रहण, समिति-गुप्ति पालन पंचपरमेष्ठी का ध्यान, शास्त्र-ग्रभ्यास ग्रादि व्यवहारमार्ग प्रयोजनवान है।

मोक्षमार्ग में प्राथमिक जीवों के लिये व्यवहारनय ही प्रयोजनवान है, इस बातको श्री १०८ अमृतचन्द्राचार्य वंचास्तिकाय गाथा १७२ की टीका में इसप्रकार कहते हैं—

'ब्यबहारनयेन भिन्नसाध्यसाधनभावमवलम्ब्यानादिभेदवासितबुद्धयः सुवेनैवावतरन्ति तीर्थं प्राथमिकाः ।'

अर्थ -- प्रनादिकाल से भेदवासित बुद्धि होने के कारण प्राथमिक जीव व्यवहारनय से भिन्नसाध्य-साधनभाव का अवसम्बन लेकर सुख से तीर्थ ( मोक्षमार्ग ) का प्रारम्भ करते हैं।

व्यवहारनय से बहुत से जीवों का उपकार होता है ग्रतः व्यवहारनय का श्रनुसरण करना चाहिये। स्वग्रं गौतम गणधर ने व्यवहारनय का भ्राश्रय लिया है। श्री वीरसेनस्वामी ने भी ज. ध. पु. १ में इसप्रकार कहा है —

'जो बहुजीबाणुग्गहकारी वधहारणओ सो चेव समस्सिद्वा सि मरोणावहारिय गोवमथेरेण मंगलं तस्य कयं।'

अर्थ — जो व्यवहारनम बहुत जीवों का अनुग्रह करनेवाला है उसीका आश्रय करना चाहिये, ऐसा मन में निश्चय करके गौतम स्थविर ने चौबीस अनुयोगद्वारों के आदि में मंगल किया है।

जब इन आगम प्रमाणों से यह सिद्ध हो जाता है कि व्यवहारनय भी मोक्षमार्ग में प्रयोजनवान है तो व्यवहारनय सर्वथा हेय कैसे हो सकता है ?

#### शंका--क्या व्यवहारनय सर्वया असत्य ( मूठ ) है ?

समाधान प्रत्येक नय अपने विषय में सत्य होता है, क्योंकि नय द्वारा किसी एक धर्म की मुख्यता से वस्तु का कथन होता है, किन्तु विवक्षितनय का विषय अपने प्रतिपक्षीनय की दृष्टि से प्रसत् है। जैसे व्यवहारनय की दृष्टि से 'जीव कमों से बँधा हुआ है' यह सत्य है, किन्तु निश्चय की दृष्टि से श्रवद्ध है प्रथित् कमों से बँधा हुआ नहीं है। इसी वातको श्री अमृतचन्द्राचार्य समयसार की टीका में कहते हैं—'आत्मनोऽनादि बद्धस्य बद्धस्पृष्टत्व-प्ययिणानुभूयमानतायां बद्धस्पृष्टत्वं भूतार्थमप्येकांततः पुद्गलास्पृष्टयमात्मस्वभावमुष्टेत्यानुभूयमानतायां मूतार्थं।'

अर्थ--ग्रनादिकाल से बँधे हुए ग्रात्मा का पुद्गलकर्मों से बँधने-स्पशित होनेरूप ग्रवस्था का ग्रनुभव करने पर ( व्यवहारनय से ) बद्धस्पृष्टता भूतार्थ है सत्यार्थ है, तथापि ग्रात्मा पुद्गल से किंचित्मात्र भी स्पशित होने योग्य नहीं है ऐसे ग्रात्मस्वभाव को अनुभव करने पर ( निश्चयनय से ) बद्ध-स्पृष्टता अभूतार्थ है, ग्रसत्यार्थ है।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि व्यवहारनय का विषय सत्यार्थ है, किन्तु मात्र निश्चयनय की दिंद से असत्यार्थ कहा गया है। जहां कहीं पर व्यवहारनय को अभूतार्थ या असत्यार्थ कहा गया है वहां पर मात्र निश्चयनय की दिंद से असत्यार्थ कहा गया है। व्यवहारनय सर्वथा असत्यार्थ नहीं है। यदि व्यवहारनय सर्वथा असत्यार्थ होता तो उसका उपदेश क्यों दिया जाता अथवा गौतम गणधर उसका आश्रय क्यों लेते? किन्तु सर्वज्ञदेव ने व्यवहारनय का उपदेश दिया तथा श्री गौतम गणधर ने उसका आश्रय लेकर मंगल किया है इससे यह सिद्ध होता है कि व्यवहारनय भूतार्थ-सत्यार्थ है। श्री बीरसेनाचार्य ने जयधवल में कहा भी है—

ववहारणयं पबुच्च पुण गोदमसामिणा चदुवीसण्हमणियोगद्दाराणमादीए मंगलं कदं ण च ववहारणओ चत्पसओ; तत्तो ववहाराणुसारिसिस्साण पउत्तिदंसणावो । जन्धः पु. ९ पृ. ८

अर्थ —यदि कहा जाय कि व्यवहारनय ग्रसत्य है, सो भी ठीक नहीं है, क्योंकि उससे व्यवहार का ग्रनुसरण करनेवाले शिष्यों की प्रवृत्ति देखी जाती है। श्री गौतम स्वामी ने व्यवहारनय का आश्रय लेकर चौबीस ग्रनुयोगद्वारों की आदि में मंगल किया है।

जैनधर्म के मूलसिद्धान्त 'ग्रनेकान्त' को समक्षते वाले विद्वान कभी किसी नय को सर्वथा ग्रसत्यार्थ या हेय नहीं कहते हैं। ग्रपितु ग्रपने-ग्रपने विषय की ग्रपेक्षा उनको सत्यार्थ मानते हैं। जैसा कि जि॰ ध॰ पु॰ ९ पृ॰ २४७ पर कहा गया है—

णियसवयणिज्ज सच्चा, सब्वणया परिवयालि मोहा। ते उण ण बिटठसमओ बिमयइ सच्चे व अलिए वा ॥ [सन्मित सर्क १ । २८]

ये सभी तय अपने-अपने विषय के कथन करने में समीचीन हैं और दूसरे नयों के निराकरण करने में मूढ़ हैं। अनेकान्तरूप समय के ज्ञाता पुरुष 'यह नय सच्चा है और यह नय भूठा है', इसप्रकार का विभाग नहीं करते हैं।

व्यक्तित्व और कृतित्व ]

जिसप्रकार निश्चयनय की दिष्ट से व्यवहारनय के विषय असत्य हैं उसी प्रकार व्यवहारनय की दृष्टि से निश्चयनय का विषय भी असत्य है। निश्चयनय भी सर्वथा सत्य नहीं है।

> दब्बिट्ठियवत्तर्वं अवत्यु णियमेण पञ्जवणयस्स । तह पञ्जववत्यु अवत्युमेच दन्धिट्वयनयस्स ॥

अर्थ - पर्यायाथिक (व्यवहार) नय की अपेक्षा द्रव्याधिक (निश्चय) नय का विषय अवस्तु (अप्रस्थार्थ) है और द्रव्याधिक (निश्चय) नय की अपेक्षा पर्यायाधिक (व्यवहार) नय का विषय अवस्तु (अप्रस्थार्थ है)।

क्यवहारनय को सर्वथा असत्यार्थ तथा हेय मानने का दुष्परिणाम—

जो इन श्रार्षवाक्यों की श्रद्धा नहीं करते और व्यवहारनय को सर्वथा श्रभूतार्थ व हेय मानकर व्यवहारनय को छोड़ देते हैं श्रीर निश्चयनय को सर्वथा सत्यार्थ व उपादेय मानकर उसका पक्ष ग्रहण करते हैं, उनको मोक्ष की प्राप्ति नहीं होती, किन्तु नरक और निगोद जैसी कुगतियों में भ्रमण करना पड़ता है।

श्री अमृतचन्द्राचार्यं कहते हैं "--- 'यदि व्यवहार का उपदेश न दिया जावे और मात्र निश्चयनय का एकान्त किया जाय तो वस-स्थावर जीवों का घात निःशंकपने से करना सिद्ध हो जायगा, क्यों कि निश्चयनय जीव को शरीर से भिन्न कहता है। जैसे भस्म के मर्दन करने में हिंसा का अभाव है उसीतरह उनके मारने में भी हिंसा नहीं सिद्ध होगी, किंतु हिंसा का अभाव ठहरेगा। तब उनके घात होने से बंध का भी ग्रभाव ठहरेगा। रागी-द्वेषी, मोही जीव कम से बंधता है और उस कम बंध से छूटना मोक्ष कहा गया है, किन्तु निश्चयनय की अपेक्षा, राय-द्वेष, मोह से जीव भिन्न होने के कारण, बंध और मोक्ष का अभाव है। बंध और मोक्ष के अभाव में मोक्ष के उपाय का उपदेश व्यवहारनय को उपादेय कहा है। स. सा. गाथा ४६ टीका।

श्री पंडितवर जयचन्दजी छाबड़ा समयसार की गाथा १२ की टीका का अनुवाद करते हुए लिखते हैं— 'यदि व्यवहारनय को सब (सर्वथा) असत्यार्थ जानकर छोड़दें तो शुभोपयोगरूप व्यवहार छोड़ें और शुद्धोपयोग की साक्षात् प्राप्ति हुई नहीं इसलिये उलटा अशुभोपयोग में ही आकर भ्रष्ट हुआ यथाकथंचित् स्वेच्छारूप प्रवर्ते तब नरकाविगति तथा परम्परा निगोद को प्राप्त होकर संसार में ही श्रमण करता है।'

स० सा० पू० १७, रायचन्द्र प्रन्थमाला

श्री अमृतचन्द्राचार्य श्री पंचास्तिकाय गाथा १७२ की टीका में कहते हैं—'जो जीव केवल निश्चयनय के ही अवलम्बी हैं, वे व्यवहाररूप स्वसमयमयी किया-कर्मकाण्ड को ग्राडम्बर जान बतादिक में विरागी ( उदासीन ) हो रहे हैं ग्रीर ग्रद्ध उन्मीलित लोचन से ऊर्ध्वमुखी होकर स्वच्छंदवृत्ति को धारण करते हैं। कोई-कोई ग्रपनी बुद्धि से ऐसा मानते हैं कि हम स्वरूप को अनुभवते हैं ऐसी समक्ष से सुखरूप प्रवर्ते हैं। भिन्त साध्य-साधनरूप व्यवहार को तो मानते नहीं, निश्चयनयरूप ग्राभिन्न साध्य-साधन को ग्रपने में मानते हुए यो ही बहक रहे हैं, वस्तु को पाते नहीं, न निश्चयपद को प्राप्त होते हैं, न व्यवहारपद को ग्रहण करते हैं; किन्तु बीच में ही प्रमादीरूप मदिरा के प्रभाव से चित्त में मतवाले हुए मूछित से हो रहे हैं। जैसे कोई बहुत घी, खाण्ड, दुग्ध इत्यादि गरिष्ठवस्तु

१. तमंतरेण तु ब्ररीशाण्जीवस्य परमार्थतो भेदरर्शनात् वसस्थावराणां भस्मन इय निःश्रंकमुक्पर्दनेन हिसक्षमायान्ववस्येय बंधस्यामायः । तथा स्वतोद्दिष्टविमूढो जीवो बद्ध्यमामो मोचनीय इति तमंतरेण तु रागद्वेष-मोहेन्यो जीवस्य परमार्थतो भेददर्शनेन मोबोपायपरिग्रहणामावात् भवत्येय मोसस्याभायः ।'

के पान-भोजन से सुथिर हो ऐसे घालसी हो रहे हैं, प्रथवा अपने उत्कृष्टदेह के बल से जड़ हो रहे हैं ग्रथवा भयानक मनकी भ्रष्टता से मोहित-विक्षिप्त हो गये हैं या चैतन्यभाव से रहित वनस्पित से हो रहे हैं। तथा मुनि अवस्था में करने योग्य कर्मचेतना ( षडावण्यक ) पुण्यबंध के भय से, ग्रवलम्बन नहीं करते श्रीर परम निःकर्मदशारूप ज्ञान-चेतना ( वीतरागनिविकल्पसमाधि श्रवस्था ) को अंगीकार करी नाहीं, इसकारएा ग्रतिशय चंचलभावों के धारी हैं श्रीर प्रगट-अप्रगटरूप प्रमाद के श्राधीन हो रहे हैं। 'वे निश्चयावलम्बी महा अशुद्धोपयोग से कर्मफलचेतना से प्रधान होते हुए वनस्पति के समान जड़ हैं और केवल पाप ही के बांधने वाले हैं'।'

पंचास्तिकाय पृ० २५०-२५**९ रायचन्द्र ग्रन्यमाला** 

#### मोक्षमार्ग दो नय आधीन है दो नयरूप है-

स्रनेकान्तात्मक होने से जिसप्रकार वस्तु की सिद्धि निश्चय-व्यवहारनय के श्रविरोध द्वारा होती है उसी प्रकार मोक्षरूपी इष्ट सिद्धि भी निश्चय-व्यवहार के स्रविरोध द्वारा होती है।

श्री यंचास्तिकायशास्त्र का तात्पर्य लिखते हुए श्री अमृतचन्द्राचार्य कहते हैं—'इस यथार्थ पारमेशवरशास्त्र का परमार्थ से वीतरागपना ही तात्पर्य है। सो इस वीतरागपने का व्यवहार-निश्चय के अविरोध द्वारा ही श्रनुसरण किया जाय तो इष्टसिद्धि होती है, श्रन्यथा नहीं रे।' पंचास्तिकाय गाया १९२ टीका

रायचन्द्र ग्रन्थमाला से प्रकाशित समयसार पृ० २७ पर भी लिखा है—साक्षात् शुद्धनय ( निश्चयनय ) का विषय जो शुद्ध ग्रात्मा उसकी प्राप्ति जब तक न हो तब तक व्यवहार प्रयोजनवान है। ऐसा स्याद्वादमत में श्री गुरु का उपदेश है। इसी विषय का निम्न कलश है—

उभयनयिवरोधध्वंसिनि स्यापदांके, जिनवचित रमन्ते ये स्वयं वांतमोहाः । सपदि समयसारं ते परं ज्योतिरुच्चं, रनवमनयपक्षाक्षुण्णमोक्षन्त एव ॥४॥

अर्था—निश्चय-व्यवहार हप जो दो नय उनके विषय के भेद से आपस में विरोध है। उस विरोध को दूर करनेवाला स्थाल्य कर चिह्नित जो जिनमगवान का वचन उसमें जो पुरुष रमते हैं—प्रचुर प्रीतिसहित अभ्यास करते हैं वे पुरुष ही मिथ्यात्वकर्म के उदय का वमनकर इस अतिशय रूप परमज्योति प्रकाशमान शुद्ध आत्मा का शोध ही अवलोकन करते हैं। यह समयसार रूप शुद्धात्मा नवीन नहीं उत्पन्न हुआ है—पहले कर्म से प्राच्छा दित था वह प्रगट व्यक्त रूप हो गया। सर्वथा एकान्त रूप कुनय को पक्ष कर खंडित नहीं होता—निर्वाध है।

मोक्षमार्ग निश्चय व व्यवहार से दो स्वरूप है। तस्वानुशासन में भी कहा है-

१. 'येऽत केवल निश्वयावलियनः सकलक्रियाकर्मकाण्डाहम्बरिययतबुद्धगोऽर्धमीतितिवलोक्नपृटाः किमित स्वबुद्धवायलोक्यायलोक्य यथासुखागास्तेः ते खल्ववधीरितिभन्नसाध्यसाधनभाव अभिन्नसाध्यसाधनाभावमल-भमाना अन्तराल एव प्रमादकादम्बरीमदभरालसचैतसो भत्ता इय, मूर्छिता इय सुषुत्ता इव, प्रभूतघृतसितोपलपाय-सासादित साहित्या इव, समुल्बणबलसञ्जनितजाहचा इय, दारुणमनोभू न्नविहितमोहा इय मुद्दितविन्निष्टचैतन्या वनस्पतय इय, मौनीन्दी कर्मचेतनां पुण्यबंधभयेनानयलम्बपाना अनासादितपरमनंष्कर्म्यरूपज्ञानचेतनाविन्नान्तयो स्वकृताव्यवत्यप्रमादत्वद्वा परमागतकर्मफल चेतनाव्यानप्रयूतयो वनस्पतय इय केवल पापमेव बहनान्ति ।'

२. 'परमार्थतो यीतरागत्यमेव तात्पर्यमिति । तदिदं वीतरागत्यं व्यवहार निष्टवयायिधेनेवानुगन्धमानं भवति समीहितसिद्धये न पुनरन्यथाः !

मोक्षहेतुः पुनद्वेधा निश्चय-व्यवहारतः । तत्नाद्यः साध्यरूपः स्याद्दितीयस्तस्य साधनः ॥२८॥

अर्थ — मोक्षमार्ग निश्चय और व्यवहार से वो प्रकार का है। पहला साध्यरूप और दूसरा साधनरूप है। निश्चय और व्यवहार दोनों प्रकाररूप मोक्षमार्ग से रहित मोक्ष की सिद्धि नहीं है। इसी वातको श्री जयसेनाचार्य पंचास्तिकाय गाया १०६ की टीका में कहते हैं — 'निश्चयव्यवहारमोक्षकारले सित मोक्षकार्य संभवति, तत्कारणामावे मोक्षकार्य न संभवति।'

अर्थात्—निश्चय श्रीर व्यवहार मोक्षमार्ग के होने पर ही मोक्षकार्य होना सम्भव है श्रीर निश्चयव्यवहार मोक्षमार्ग के अभाव में मोक्षकार्य संभव नहीं है।

इसी बातको श्री अमृतचन्द्राचार्य भी कहते हैं-

सम्यक्त्यचारित्रबोध-लक्षणो मोक्षमार्गं इत्येषः । मुख्योपचाररूपः प्रापयतिपरमपदं पुरुषम् ॥२२२॥ पु० सि० उ०

अर्थ - निश्चय-व्यवहाररूप सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र वाला मोक्षमार्ग ग्रात्मा को परमपद प्राप्त कराता है।

'निश्चयध्यवहाराभ्यां साध्यसाधकरूपेण परस्परंसापेकाभ्यामेव भवति मुक्ति सिद्धये न च पुनर्निरपेकाभ्या-मिति वर्तिकं ।' पंचास्तिकाय गाथा १७२, श्री जयसेनाचार्य कृत टीका

अर्थ परस्पर सापेक्ष साध्यसाधकरूप निश्चय-व्यवहार के द्वारा मोक्ष की सिद्धि होती है, निरपेक्ष निश्चय-व्यवहार के द्वारा मोक्ष की सिद्धि नहीं होती, यह वार्तिक है।

जिसप्रकार मनुष्य के शरीर में श्रॉपरेशन होने पर जख्म (घाव) को धोना तथा पट्टी बाँधना आवश्यक है उसीप्रकार सेफ्टिक के निराकरण के लिये दबाई लेना भी उतना ही आवश्यक है। इन अंतरंग और बहिरंग दोनों प्रकार की दबाई में से यदि किसी भी एकप्रकार की दबाई का प्रयोग न किया जावे तो जख्म को आराम नहीं होगा, क्योंकि ये दोनों प्रकार की दबाई एक दूसरे की अपेक्षा रखती हैं। मोक्षमार्ग में भी निश्चय और व्यवहार दोनों रत्नत्रय की आवश्यकता है। निश्चय और व्यवहार इन दोनों रत्नत्रय में से किसी भी एक रत्नत्रय के अभाव में मोक्ष की सिद्धि नहीं हो सकती। यह बात उपर्युक्त आर्थवाक्यों में कही गई है। इसी बातको पंडितवर दौलतरामजी छहढ़ाला में इन शब्दों द्वारा कहते हैं—

मुख्योपचार दु भेद याँ, बड़भागि रत्नत्रय घरें। अरु धरेंगे ते शिव सहैं, तिन सुजस जल जगमल हरें।।

अर्थात् — जो भाग्यशाली पुरुष निश्चय और व्यवहार इन दो प्रकार के रतनत्रय को धारण करते हैं या धारण करेंगे उनको मोक्ष की प्राप्ति होती है। उनका सुयशरूपी जल संसाररूपी मल को हरता है।

इसप्रकार व्यवहार रत्नत्रय भी मोक्षमार्ग में प्रयोजनवान तथा उपयोगी है। जो मनुष्य व्यवहार को सर्वथा हेय जान ग्रहण नहीं करते हैं, वे नरक-निगोद ग्रादि दुर्गति में भ्रमण करते हैं।

—जै. म. 19, 26-3-64/IX, IX/थे. प्र. पा.

### व्यवहारनिश्चय नय की उपयोगिता

शंका — शुद्ध निः चयनय किस अवस्था में प्रयोजनवान है और व्यवहारनय किस अवस्था में प्रयोजनवान है ?

समाधान-इस सम्बन्ध में श्री समयसारजी में गाया सं० १२ इसप्रकार है-

मुद्धो सुद्धादेसो णायव्यो परमभाववरिसीहि । ववहारदेसिवा पुण जे बु अपरमेट्टिवा भावे ।।

अर्थ — जो ( ग्रन्तिम पाक से उतरे हुए शुद्ध स्वर्ण के समान ) उत्कृष्ट भाव का ग्रनुभव करने वाले हैं उनको तो शुद्धनय — जो शुद्ध का उपदेश करनेवाला है, जानने योग्य है। जो पुरुष ( प्रथम, द्वितीय ग्रादि ग्रनेक पाकों की परम्परा से पच्यमान अशुद्धस्वर्ण के समान ) ग्रनुत्कृष्टभाव में स्थित हैं, वे व्यवहार का उपदेश करने योग्य हैं।

जिनके तीन मकार ( मद्य, मांस, मधु ) पाँच उदम्बरफल इन ग्राठ का त्याग नहीं है श्रर्थात् जो मधु ग्रादि का तथा सुखे हुए पाँच उदम्बर फलों का ग्रीविध ग्रादि में प्रयोग करते हैं वे जिनधर्म के उपदेश देने दाले तो क्या, उपदेश सुनने के भी पात्र नहीं हैं। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने पुरुवार्थ सिद्ध्युपाय में इसप्रकार कहा है—

### अध्टावनिष्टबुस्तरदुरितायतनान्यमूनि परिवर्ण्य । जिन्नधर्मवेशनाया भवन्ति पात्राणि शुद्धविषः ॥७४॥

अर्थ — ग्रनिष्ट, दुस्तर और पापों के स्थान इन ग्राठों का त्याग करके निर्मल बुद्धिवाले पुरुष जिनधर्म के उपदेश के पात्र होते हैं।

-- जॅ. सं. 22-11-56/VI/ दे. च.

- १. भेद निश्चय का विषय नहीं है
- २. कोई भी नय ग्रथवा नय का विषय ग्रसमीचीन नहीं होता

शंका—'शुद्धनिश्चयनय की इिंट में भेद नहीं है।' क्या इसका यह अभिप्राय है कि पदार्थ में ही भेद महीं है ? आगम में जो भेद का कथन है क्या वह अवास्तिधिक, सूठ, काल्पनिक है ? यदि वस्तु सर्वथा अभेद अखंड-रूप है तो क्या ऐसी वस्तु सत्रूप हो सकती है ?

समाधान 'शुद्धनिष्चयनय की दृष्टि में भेद नहीं है' इसका यह श्राभित्राय है कि 'भेद' शुद्ध निश्चयनय का विषय नहीं है, किन्तु इसका यह श्रभित्राय नहीं है कि वस्तु में भेद ही नहीं है, क्यों कि प्रत्येक वस्तु श्रनेकान्तात्मक है।

अनेकान्त में अनेक का अर्थ एक से अधिक और 'अन्त' का अर्थ 'धर्म' है, अतः प्रत्येक वस्तु में अनेक अर्थात् एक से अधिक धर्म होते हैं। अथवा एक ही वस्तु में परस्पर विरोधी दो धर्मों को अनेकान्त कहते हैं। अभि अमृतचन्द्राचार्य ने समयसार टीका के स्याद्वादाधिकार में कहा भी है—

'एकवस्तुवस्तुत्वनिष्पादकपरस्परिवद्धशक्तिद्वयप्रकाशनमनेकांतः ।'

अर्थ-एक वस्तु में वस्तुत्व की उपजानेवाली परस्पर विरुद्ध दो शक्तियों का प्रकाशित होना श्रनेकांत है।

व्यक्तित्व भीर कृतित्व ]

अर्थात्—यदि एकवस्तु में परस्पर विरुद्ध दो धर्मों को न माना जावे तो वस्तु का ही लोप हो जायगा। जैनेतर समाज एकवस्तु में दो विरुद्धधर्मों को स्वीकार नहीं करती, क्योंकि परस्पर विरुद्ध दो धर्मों को स्वीकार करने से वस्तु नित्य भी है प्रनित्य भी है (ऐसा भी है, ऐसा भी है) ऐसा ग्रमात्मक ज्ञान होने से प्रमाण ज्ञान न रहकर संशय ज्ञान हो जायगा। भ्रनेकान्त का यथार्थ समभे बिना जैनेतर और कुछ जैन विद्वानों को भी अनेकान्त के विषय में ऐसा भ्रमारमक ज्ञान हो गया है, इसलिये वे अनेकान्त का स्वरूप 'नित्य है अनित्य नहीं है; नियति (पर्यायों का क्रमनियत) है, भ्रनियत नहीं है; काल है (सर्वकार्य अपने नियतकाल पर होते हैं), श्रकाल नहीं हैं कहकर एक ही धर्म को सिद्ध करते हैं, क्योंकि 'नित्य है' इसमें 'नित्य' धर्म को स्वीकार किया गया है, 'ग्रनित्य नहीं हैं' इसमें 'श्रनित्य' धर्म को स्वीकार नहीं किया, किन्तु उसका निषेध कर नित्यधर्म के ही भ्रस्तित्व का कथन किया गया है। भ्रनेकान्त का ऐसा स्वरूप मानने वाले 'भ्रनेकान्त' के मानने वाले नहीं हैं, किन्तु एकान्त मिध्यात्व को मानने वाले हैं।

वस्तु अनेकान्तात्मक है, इसका अर्थ यह है कि वस्तु भेदाभेदात्मक, नित्यानित्यात्मक, नियति-अनियति-आत्मक इत्यादिरूप है। परस्पर विरुद्ध दो धर्मों में से एकधर्म द्रव्याधिक (निश्चय) नय का विषय है और दूसरा पर्यायाधिक (व्यवहार) नय का विषय है, क्योंकि नय का लक्षण 'विकलादेश' है ग्रर्थात् नय एकधर्म को अहण करती है।

भेद-अभेद इन परस्पर विरोधी दो धर्मों में से यद्यपि 'भेद' निश्चयनय का विषय नहीं है, तथापि इसका यह ग्रर्थ नहीं कि 'भेद' सर्वथा नहीं है, भूठ है, काल्पनिक है, अवास्तविक है इत्यादि । भेद के ग्रभाव में ग्रभेद के श्रभाव का प्रसंग आ जायगा, क्योंकि 'सर्व सप्रतिपक्ष' है । ऐसा जैनधर्म का मूल सिद्धान्त है ।

कहा भी है---

'सब्बस्स सप्पडिवक्खस्सुवलंभादो ।' [ ज. ध. पु. १ पृ. ५३ ]

अर्थ -समस्त ( पदार्थ ) अपने प्रतिपक्ष सहित ही उपलब्ध होते हैं।

'पडिवक्खाभावे अप्पिवस्स वि अभावप्यसंगा !' [ध. पू. ६ पू. ६३ ]

अर्थ-प्रतिपक्षी के अभाव में विवक्षित के अभाव का प्रसंग प्राप्त होता है।

'सब्बस्स सप्पडिवश्कस्स उवलंभव्यहाणुववत्तीदो ।' [ध. पु. १४ पू. २३४]

अर्थ - सब सप्रतिपक्ष पदार्थों की उपलब्धि अन्यया बन नहीं सकती । इन सब भ्रार्थवाक्यों से सिद्ध हो जाता है कि यदि 'अभेद' है तो उसका प्रतिपक्षी भेद श्रवश्य है।

'भेद' व्यवहारनय का विषय है, क्योंकि व्यवहार, विकल्प, भेद तथा पर्याय इन शब्दों का एक ही ग्रर्थ है। गो. सा. जी. गाथा ५०२ में कहा भी है—

'बवहारो य विषयपो भेदो तह पण्जओ त एषड्डो ।'

वस्तु में परस्पर विरोधी दो धर्म हैं। उनमें से एकधर्म निश्चयनय का विषय है ग्रीर दूसरा धर्म व्यवहार-नय का विषय है। दोनों धर्म सत्यार्थ हैं, इसलिये दोनों नयों का विषय भी सत्यार्थ है। जब दोनों नयों का विषय भी सस्यार्थ है तो दोनों नय भी सत्यार्थ हैं। दोनों नयों के व्याख्यान को समान सत्यार्थ मानने को जो भ्रम बतलाते हैं वे स्वयं भ्रम में पड़े हुए हैं, क्योंकि उन्होंने नय के यथार्थस्वरूप को नहीं समभा है भ्रथवा वे एकांत मिथ्यादृष्टि हैं। कहा भी है---

णिययवयणिज्जसच्चा सव्वणया परिवयालरो मोहा । ते उण ण बिट्टसमओ विभयइ सच्चे व अलिए वा ॥ ज. ध. पु. १ पृ. २५७

अर्थ — ये सभी नय ग्रपने विषय के कथन करने में समीचीन हैं ग्रीर दूसरे नयों के निराकरण में मूढ़ हैं। अनेकांतरूप समय के ज्ञाता पुरुष 'यह नय सच्चा है और यह नय भूठा है' इसप्रकार का विभाग नहीं करते।

श्री अमृतचन्द्रआचार्य ने भी समयसार गाथा १४ की टीका में कहा है--

'आत्मनोनादिबद्धस्य बद्धस्यृष्टत्वपर्यायेणानुभूयमानतायां बद्धस्पृष्टत्वं भूतार्थामप्येकांततः पुद्गलस्पृश्यमात्म-स्वभावमुपेत्यानुभूयमानतायामभूतार्था......।'

अर्थ -- ग्रनादिकाल से बंध को प्राप्त हुए ग्रात्मा का, पुद्गल से स्पशितरूप पर्याय की ग्रपेक्षा (व्यवहारनय की दृष्टि से ) अनुभव करने पर बद्धस्पृष्टता भूतार्थ है, तथापि पुद्गल से किचित्मात्र भी स्पशित न होने योग्य ग्रात्मस्वभाव की अपेक्षा (निश्चयनय से ) श्रनुभव करने पर बद्ध-स्पृष्टता श्रभूतार्थ है।

यहाँ पर अभूतार्थ का अर्थ सर्वथा भूठ है ऐसा नहीं है, किन्तु निश्चयनय का विषय नहीं है। यह अर्थ ग्रहण करना चाहिये।

'भेद' वस्तु का धर्म है जो वास्तविक है झूठ नहीं है स्रीर व्यवहारनय का विषय है।

— जे. ग. 8-10-64/IX/ जयप्रकात

# सापेक्षनय मोक्ष का कारण है निश्चय निरपेक्ष व्यवहार व्यवहाराभास है, ग्ररहंत का स्वरूप जानकर उनकी पूजा करना व्यवहारामास नहीं है

शंका—क्यवहार और निश्चयनय का परस्पर स्वरूप क्या विपरीत है या एक दूसरे का पूरक है? कई लोगों की ऐसी मान्यता है कि यदि इष्टि में निश्चयनय का लक्ष्य नहीं है तो वह 'व्यवहार' व्यवहारामास है। हमारे बहुत से पूर्वज निश्चयनय को नहीं जानते तो क्या उनकी पूजनादि सब कियायें व्यवहाराभासकोटि की हैं? आप उक्तमत से कहाँ तक सहमत हैं ? विस्तारपूर्वक समझाइये।

समाधान नय का लक्षण इसप्रकार है— 'उच्चारण किये गये अर्थपद और उसमें किये गये निक्षेप को देखकर (समभकर) पदार्थ को ठीक निर्णयतक पहुँचा देते हैं, इसलिये वे 'नय' कहलाते हैं।।३।। अनेक गुण और अनेकपर्यायोंसहित, अथवा उनके द्वारा एक परिएाम से दूसरे परिणाम में, एकक्षेत्र से दूसरे क्षेत्र में और एककाल से दूसरे काल में अविनाशी स्वभावरूप से रहनेवाले द्रव्य को ले जाता है अर्थात् द्रव्य का ज्ञान करा देता है उसे नय कहते हैं।।४।।' ष० खं० पु० पु० प०-पप।

नयका कथन इसलिये किया जाता है कि—'यह तय पदार्थों का जैसा स्वरूप है उसरूप से उनके ग्रहण करने में निमित्त होने से मोक्ष का कारण है।।दशा तय श्रीयस् ग्रर्थात् मोक्ष का ग्रपदेश ग्रर्थात् कारण है, क्योंकि वह पदार्थों के यथार्थरूप से ग्रहण करने में निमित्त है।' (ज. ध. पु. १ पृ. २११) मो. शा. अ. १ सूत्र ६ में भी व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३४३

कहा है— 'प्रमाणनवैरिधिगमः ।' अर्थात् 'प्रमाण ग्रीर नय से वस्तु का ज्ञान होता है ।' प्रमाण ग्रीर नय से उत्पन्न वाक्य भी उपचार से प्रमाण और नय है, उन दोनों से उत्पन्न उभयबोध विधि-प्रतिषेधात्मक वस्तु को विषय करने के कारण प्रमाणता को धारण करते हुए भी कार्य में कारण का उपचार करने से प्रमाण व नय है, इसप्रकार सूत्र में ग्रह्ण किये गये हैं। नयवाक्य से उत्पन्नबोध प्रमाण ही है, नय नहीं है, इस बात के ज्ञापनार्थ 'उन दोनों से वस्तु का ज्ञान होता है' ऐसा कहा जाता है। (ष० ख० पु० ९ पृ० १६४)।

उक्त आगमप्रमाणों से यह स्पष्ट है कि नय के द्वारा वस्तु का यथार्थ ज्ञान होता है इमलिए 'नय' मोक्ष का कारण है। यहाँ पर यह नहीं कहा गया कि निश्चयनय तो मोक्ष का कारण है और व्यवहारनय मोक्ष का कारण नहीं है। निश्चय या व्यवहार कोई भी नय हो यदि अन्यनय सापेक्ष है तो सुनय है, मोक्ष का कारण है यदि अन्यनय निर्णेक्ष है तो मिथ्यात्व व संसार का कारण है।

व्यवहारनय और निश्चयनय का स्वरूप अनेक प्रकार से कथन किया गया है उन सबका यहाँ पर लिखना . असम्भव है किर भी कुछ लक्षण इसप्रकार हैं—

बंधक और मोचक अन्य परमाणु के साथ संयुक्त होनेवाले और उससे वियुक्त होनेवाले परमाणु की भाँति आत्मद्रव्य 'व्यवहारनय' से बंध और मोक्ष में द्वेत का अनुसरण करनेवाला है। अकेले वध्यमान और मुच्यमान ऐसे बंधमोक्षोचित स्निग्धत्व-रूक्षत्वगुरारूप परिणत परमाणु की भाँति आत्मद्रव्य निश्चयनय से बंध और मोक्ष में अद्वेत का अनुसरए। करनेवाला है। ( प्र. सा. परिशिष्टनय नं० ४४ व ४५ )।

यहाँ पर यह कथन किया गया है कि म्रात्मा द्रव्यकर्मों से बंधता और मुक्त होता है यह तो व्यवहारनय का विषय है। इस कथन में यह गौएा है कि म्रात्मा अपने रागाविभावों से द्रव्यकर्म से बंधता और वीतरागभाव के कारण द्रव्यकर्म से मुक्त होता है, व्योंकि रागावि व वीतरागभावों के बिना म्रात्मा कर्मों से बद्ध व मुक्त नहीं हो सकता जैसा कि समयसार गाथा १४० में कहा है—'रत्तोबंधवि कम्मं मुंचवि जीवो विरागसंपत्तो।'

निश्चयनय के इस कथन में 'कि आत्मा अपने रागादिभावों से बंधता है ग्रौर वीतरागभादों से मुक्त होता है' यह बात गौगा है कि भ्रात्मा अपने भावों के कारण कमों से बंधता व मुक्त होता है, क्योंकि दूसरे द्रव्य के संयोग के बिना अकेला द्रव्यबंध को प्राप्त नहीं हो सकता है। 'मोक्ष' बंधपूर्वक होता है। जब अकेले द्रव्य में बंध ही नहीं तो मोक्ष का कथन ही नहीं हो सकता है। इसप्रकार निश्चयनय व व्यवहारनय के द्वारा एक ही पदार्थ का कथन है। व्यवहारनय में 'द्रव्यबंध' मुख्य है 'भावबंध' गौगा है। निश्चयनय के कथन में 'भावबंध' मुख्य है 'द्रव्यबंध' गौगा है। कहा भी है—'अपितानपितासिद्धे: ।।३२।।' (मो. शा. अ. ५) मुख्य व गौण से वस्तु की सिद्धि होती है।

सामान्य ( द्वव्य ) विशेष ( पर्याय ) रूप वस्तु है । विशेषों ( पर्यायों ) में अनुवृत्त (ग्रन्वय) रूप से स्थित रहनेवाला 'सामान्य' ( द्वव्य ) है । कहा भी है—'परापरविवर्तव्यापि द्वव्यमूर्द्ध ता मृदिव स्थासादिषु ।।४।।'

अर्थात् — पूर्वकालभावी ग्रौर उत्तरकालभावी विशेष-पर्याय तिनविषै व्यापने वाला जो द्रव्य सो ऊद्ध्वंता सामान्य है। जैसे स्थास, कोश, कुसूल आदि मृतिका की श्रवस्थाविषै मृतिका व्यापी है। उस सामान्य (द्रव्य) का कम से होनेवाला परिणमन सो विशेष (पर्याय) है। कहा भी है— 'एकस्मिन् द्रव्ये कमभाविनः परिणामाः पर्याया आत्मिन हर्षविषादाविवत् ॥६॥ (परीक्षा मुख अध्याय ४)

श्रर्थात् एकद्रव्य विधै कमभावी परिणाम हैं ते पर्याय हैं जैसे ग्रात्मा विधै हर्ष-विषाद श्रनुकमतें होय हैं ते पर्याय हैं। इस कथन से यह स्पष्ट है कि सामान्य के बिना 'विशेष' ग्रीर विशेष के बिना 'सामान्य' नहीं होता। एकका कथन करने पर दूसरे का कथन हो ही जाता है।

पर्याय (विशेष) का कथन करने वाला 'व्यवहारनय' है और द्रव्य (सामान्य) का कथन करनेवाला 'निश्चयनय' है। कहा भी है--- 'व्यवहारनयः किल पर्यायाधितत्वात्। निश्चयनयस्तु द्रव्याधितत्वात्।'
(स. सा. गावा ५६ आत्मख्याति टीका)

'पर्याय' का मुख्यरूप से कथन करने पर 'द्रव्य' का गौणरूप से कथन हो जाता है श्रीर 'द्रव्य' का मृख्यरूप से कथन करने पर 'पर्याय' का गौणरूप से कथन हो जाता है श्रतः व्यवहारनय से भी वस्तु का ज्ञान होता है और निश्चयनय से भी वस्तु का ज्ञान होता है क्योंक दोनों नय सापेक्ष हैं।

निश्चयनय व व्यवहारनय इन दोनों नयों से वस्तु का ज्ञान होता है तो समयसार में 'निश्चयनय' को भूतार्थ और 'व्यवहारनय' को अभूतार्थ वयों कहा गया ? 'भूतार्थ' का अर्थ है जो 'एक' में हो और 'अभूतार्थ' का अर्थ जो 'एक' में न हो किन्तु अपने होने में दूसरे ( ग्रन्य ) की भी अपेक्षा रखता हो । निश्चयनय का विषय 'सामान्य' है । 'सामान्य' ग्रनादि-श्रनन्त होने से अकार्य-ग्रकारण है और उत्पाद-व्ययरहित है । अतः निश्चयनय का विषय 'सामान्य' मात्र एक द्रव्य में होने से और ग्रन्य की अपेक्षा न रखने से भूतार्थ हैं । किन्तु व्यवहारनय का विषय 'पर्याय' है । 'पर्याय' की उत्पत्ति प्रतिसमय होती है । वह उत्पत्ति अंतरंग ( स्व ) ग्रीर वहिरंग ( पर ) के निमित्तवश्च होती है । कहा भी हैं—'उभयनिमित्तवशाद् भावान्तरावाष्तिरूपादनमुत्पादः । मृत्यिण्डस्य घटपर्यायवत् ।' ( स. सि. अ. ४ सू. ३० । )

ग्रर्थात् अन्तरंग और बहिरंग निमित्त के बशसे प्रतिसमय जो नवीनग्रवस्था की प्राप्ति होती है उसे उत्पाद कहते हैं । जैसे मिट्टी के पिंड की घटपर्याय । इसप्रकार व्यवहारनय के विषय 'पर्याय' की उत्पत्ति मात्र एक 'स्व' से न होकर स्व ग्रौर पर इन दो के निमित्त से होने के कारण 'अभूतार्थ' है ।

निश्चयनयनिरपेक्ष 'व्यवहार' व्यवहाराभास है, किन्तु निश्चयनयसापेक्ष व्यवहारनय सुनय है। श्ररहंत-भगवान की पूजन होती है। श्ररहंत का स्वरूप बिना जाने श्ररहंतपूजन होती नहीं है। जो श्ररहंत को द्रव्यपने, गुणपने श्रीर पर्यायपने से जानता है वह अपनी श्रात्मा को जानता है श्रीर उसका मोह नाश को श्रवश्य प्राप्त होता है। (श्र. सा. गा. ८०)। जो श्ररहंत का स्वरूप जानकर पूजन करता है उसकी कियायें व्यवहाराभास कैसे हो सकती हैं? समयसार तो सर्वनयपक्ष से रहित है। कहा भी हैं—'सञ्वणयपक्खरहिदो भणिदो जो सो समयसारो' श्रीर इस समयसार को सम्यव्यक्षन कहते हैं। (समयसार गाथा १४४)।

—जं. स. 13-3-58/VI/ गुलाबवन्द नाह, **ल**ङकर

- १. 'प्रथम निश्चय, फिर व्यवहार'; यह मान्यता जिनवाणी के बिरुद्ध है
- २. कार्य को नहीं उत्पन्न करने पर भी कारगापने का ग्रस्तित्व

शंका — व्यवहार पूर्वक निश्चय अथवा निश्चय पूर्वक व्यवहार ? क्या प्रथम व्यवहार होता है ? फिर निश्चय होता है या प्रथम निश्चय फिर व्यवहार होता है ?

समाधान प्रथम व्यवहार फिर निश्चय होता है, क्योंकि व्यवहार कारण श्रीर निश्चय कार्य है। अनादिकाल से भिथ्यात्व के कारण परिश्रमण करते हुए इस जीव को सर्वप्रथम प्रथमोपशम सम्यक्त्व होता है। व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३४५

क्षयोपशम या क्षायिकसम्यक्त्व नहीं होता। कारए। यह है कि क्षायिकसम्यक्त्व तो क्षयोपशमसम्यक्त्व के पश्चात् होता है श्रीर क्षयोपशमसम्यक्त्व उसी जीव के होता है, जिसके सम्यक्त्व प्राप्ति के द्वारा मिथ्यात्व के तीम टुकड़े (सम्यक्त्व, मिश्च प्रकृति श्रीर मिथ्यात्वप्रकृतिरूप) हो गये हों, प्रथमोपशमसम्यक्त्व से पूर्व पाँच लब्धियाँ होती हैं। उनमें तीसरी 'देशनालब्धि' है। देशनालब्धि का अर्थ है तत्त्वोपदेश की प्राप्ति। ये पाँच लब्धियाँ मिथ्यात्वगुण्-स्थान में होती हैं, अनिवृत्तिकरण के श्रनन्तर समय में मिथ्यात्वकर्म के उदयाभाव से श्रीर मिथ्यात्व व चार अनन्तानुबन्धीकषाय के उपशम से प्रथमोपशमसम्यक्त्व की प्राप्ति होती है। देशनालब्धि की प्राप्ति व्यवहार है, क्योंकि कारण है श्रीर प्रथमोपशमसम्यक्त्व की प्राप्ति निश्चय है। देशनालब्धि से पूर्व ग्रनादिमिध्यादिष्ट को यह भी ज्ञान नहीं होता कि जीव (श्रात्मा) भी कोई पदार्थ है। आत्मा का नाम तक सुने बिना उसको जानने की रुचि कैसे हो सकती है। श्रात्मासम्बन्धी उपदेश बिना 'श्रात्मा कोई वस्तु है' ऐसा ज्ञान नहीं हो सकता। श्रतः प्रथम देशनालब्धि (व्यवहार) पश्चात् उपश्रमसम्यक्त्व (निश्चय) होता है। देखो—ष. ख. प्र. ६, प्र. २०४।

प्रतिशंका—यह तो सिद्धान्त ग्रन्थों की अपेक्षा से कहा है, परन्तु आध्यात्मिकग्रन्थों में तो ऐसा नहीं है।

समाधान—ग्राध्यात्मिकग्रन्थों में भी यही कहा गया है कि प्रथम व्यवहार पश्चात् निश्चय होता है। श्री समयसार गाया ३६ की टीका में श्री अमृतचन्द्रसूरि ने इसप्रकार लिखा है—'यो हि नामानादिमोहोन्मत्ततया-त्यन्तमप्रतिबुद्धः सन् निविष्णेन गुरुणानवरतं प्रतिबोध्यमानः कथंचनापि प्रतिबुध्य निजकरतलविन्यस्तविस्मृतचामी-करावसोकनन्यायेन परमेश्वरमात्मानं ज्ञात्वा श्रद्धायानुचर्यं च सम्यगेकात्मारामो भूतः स खल्बहमात्मात्मप्रत्यक्षं प्रत्यक्षं चिन्मात्रं क्योतिः'.......।

अर्थ--जो ग्रनादि-मोहरूप अज्ञान से उन्मत्तता के कारण अत्यन्त ग्रप्रतिबुद्ध था ग्रीर विरक्तगृह से निरंतर समक्ताये जाने पर जो किसीप्रकार से समक्तकर जैसे कोई मुद्री में रखे हुए सोने को भूल गया हो श्रौर सोने को देखे, इस न्याय से ग्रात्मा को जानकर उसका श्रद्धान ग्रीर ग्राचरण करके जो सम्यक्ष्रकार से एक ग्रात्माराम हम्रा वह 'मैं' ऐसा भ्रतुभव करता हूँ कि 'मैं भ्रतुभव-प्रत्यक्ष चेतनमात्र ज्योति हूँ'। यहाँ पर प्रथम गुरुउपदेश आदि भ्रथति व्यवहार पश्चात् ग्रात्मश्रद्धान ग्रथति निश्चय कहा है। इसीप्रकार गाथा नं० ३५ की टीका में कहा है जैसे कोई पूरुष धोबी के घर से भ्रमवण दूसरे का वस्त्र लाकर उसे ग्रपना समभ ग्रोड़कर सोते हुए स्वयं ग्रजानी हो रहा है, किन्तु जब दूसरा व्यक्ति कहता है—'मंशु प्रतिबुध्य स्वापर्यपरिवर्तितमेतद्वस्त्रं मामकमित्यसकृद्वाक्यं शृण्यक्त-खिलैश्चिह्नै: मृष्ट्रं परीक्ष्य निश्चितमेतत्परकीयमिति ज्ञात्या जानी सन्मु चित तच्चिचियरमचिरात्' तु शीघ्र जाग्, सावधान हो, यह मेरा वस्त्र बदले में ग्रा गया है, यह मेरा है सो मुझे दे दे। तब बारम्बार कहे गये इस वाक्य को सुनता हुआ वह सर्वचिह्नों से भली-भाँति परीक्षा करके अवश्य ही यह वस्त्र दूसरे का ही है, ऐसा जानकर ज्ञानी होता हुन्ना उस वस्त्र को शोध्न ही त्याग देता है। इसीप्रकार न्नात्मा भी भ्रमवश परद्रव्य के भावों को ग्रह्मा करके उन्हें अपना जानकर भ्रपने में ही एक रूपकर सो रहा है ग्रौर स्वयं भ्रज्ञानी हो रहा है। जब श्रीपुर कहते हैं— 'मंसु प्रतिबुध्यस्वैक: खल्वयमात्मेत्यसकृच्छ्रीतं वाक्यं भ्रुष्यस्रखिलैश्चिह्नं: सुष्ठु परीक्ष्य निश्चितमेते परमादा इति **कात्वाकानी सन् म् चित सर्वापरभावानिवरात्'** तू शीघ्र जाग, सावधान हो, यह तेरा आत्मा वास्तव में एक ही है। तब बारम्बार कहे गये इस ग्रागम के वाक्य को सुनता हुआ वह ज्ञानी समस्त चिह्नों से भली-भाँति परीक्षा करके म्रवश्य ही ये परभाव हैं, यह जानकर ज्ञानी होता हुम्रा सर्व परभावों को तत्काल छोड़ देता है। यहाँ पर भी प्रथम गुरु का उपदेश आदि अर्थात् व्यवहार, पश्चात् ज्ञानी हुआ अर्थात् निश्चय हुआ। श्री समयसार की गाया नं० १२ में तो इस विषय को स्पष्ट ही कर दिया है---

#### मुद्धो सुद्धादेसो, णायव्यो परमभावदरिसीहि । ववहारदेसिदा पुण, जे दु अपरमेट्टिदा भावे ॥१२॥

अर्थ — जो शुद्धनय तक पहुँचकर श्रद्धावान हुए तथा पूर्णज्ञान चारित्रवान हो गये उन्हें तो शुद्धातमा का उपदेश करनेवाला शुद्धनय जानने योग्य है। और जो जीव अपरमभाव स्रथात् श्रद्धा तथा चारित्र के पूर्णभाव को नहीं पहुँच सके हैं, साधक अध्स्था में ही स्थित हैं वे व्यवहार द्वारा उपदेश करने योग्य हैं। व्यवहार को तीर्थ श्रीर निश्चय को तीर्थफल कहा है 'तीर्थतीर्थफलयोरित्थमेव व्यवस्थितत्वात्'। [समयसार गाथा नं० १२ पर आत्मख्याति दीका] उक्त हिन्दीस्रनुवाद में इसका भावार्थ कोष्ठक में इसप्रकार दिया है 'जिससे तिरा जाय वह तीर्य है ऐसा व्यवहारधर्म है ग्रीर पार होना व्यवहार धर्म का फल है।' जो मनुष्य पार हो गया उसको तिरने की क्या आवश्यकता है। ग्रतः निश्चय के पश्चात् व्यवहार होता है, ऐसा कहना निर्थक है।

प्रतिशंका — जिस मनुष्य को शुद्ध आत्मस्वरूप का ही निश्चय नहीं हुआ वह उसकी प्राप्ति का उपाय कैसे करेगा। जिसप्रकार बम्बई का निश्चय हो जाने पर ही बम्बई जाने का प्रयत्न होता है। अतः प्रथम निश्चय पश्चात् व्यवहार होता है।

समाधान — यह दृष्टान्त विषम है। इस दृष्टान्तद्वारा निश्चयसम्यक्त्व के पश्चात् व्यवहारचारित्र सिद्ध किया गया है, परन्तु इस दृष्टान्त से यह सिद्ध नहीं होता कि निश्चयसम्यक्त्व के पश्चात् व्यवहारसम्यक्त्व या निश्चयचारित्र के पश्चात् व्यवहारचारित्र होता है। जिस हेतु द्वारा वम्बई का निश्चय किया गया वह हेतु ही तो व्यवहार है। इसीप्रकार जो तत्त्वोपदेशादि स्नात्मस्वरूप के निश्चय में कारण है वह व्यवहार है, क्योंकि, पंडत्वर दौलतरामजी ने छहुदाला की तीसरीढाल में व्यवहार को 'हेतु नियत को होई' ऐसा कहा है। इसीप्रकार आराधना-सार गाथा १२ में कहा है कि व्यवहार-आराधना निश्चय-स्नाराधना का कारण है। स्नतः प्रथम तत्त्वोपदेशादि की प्राप्ति (ध्यवहार) पश्चात् स्नात्मस्वरूप का निश्चय होता है।

प्रतिशंका निश्चय हो जाने पर ही पर में कारणपने का उपचार किया जाता है। जब तक निश्चय की प्राप्ति न हो जावे तब तक किसी में कारणपने का आरोप करना कैसे सम्भव है? अतः प्रथम निश्चय पश्चात् व्यवहार होता है।

समाधान—जिस पदार्थ में 'कारएपने' का उपचार किया जाता है, उस पदार्थ में कारणपने की शिक्त पहले से ही थी या कार्य होने के पण्चात् आई है ? यदि कारएपने की शिक्त पहले से ही थी तो कार्य पण्चात् कारणपने का आरोप किया जाता है, यह कहना नहीं बनता । यदि कार्य के पण्चात् कारएणिक उत्पन्न हुई तो बह कारणिक कार्य की उत्पत्ति में अकिचित्कर रही; क्योंकि कार्य तो पहले ही हो चुका था। यदि यह कहा जावे कि कारएपने की कोई शिक्त नहीं है, कारएपने की केवल कल्पना करली जाती है। तो उस पर यह प्रश्न उठता है कि प्रतिविशिष्ट पदार्थ में ही कारणपने की कल्पना क्यों की जाती है। घट की उत्पत्ति में कुम्भकार को ही क्यों कारए कहा जाता है? उसके छोटे-छोटे बालकों को जो घट की उत्पत्ति के समय वहाँ खेल रहे थे, घट की उत्पत्ति में कारण क्यों नहीं कहा जाता । अतः यह सिद्ध हो जाता कि कारएपना काल्पनिक नहीं है। जिसमें कारणपने की शिक्त होती है उसी को कारण कहा जाता है। धर्मद्रव्य का लक्षण गतिहेतुत्व, अधर्मद्रव्य का लक्षण स्थितिहेतुत्व ग्रीर आकाशद्रव्य का अवगाहनहेतुत्व कहा है—

गमणणिमित्तं धम्ममधम्मं ठिदि जीवपुग्गलाणं च । अवगहणं आयासं, जीवादी सव्वद्ववाणं ॥३०॥ नियमसार व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ]

यदि जिससमय जीव द्वीर पुद्गल गमन करते हैं, केवल उसी समय धर्मद्रव्य में गतिहेतुत्व का उपचार किया जाता है, तो धर्मद्रव्य का लक्षरण 'गितहेतुत्व' नहीं कहा जा सकता है, क्योंकि त्रैकालिक ग्रसाधाररणगुण को लक्षरण कहते हैं। अन्यथा श्रतिव्याप्ति-अव्याप्तिदोष आ जायगा। इसीप्रकार जीवादि को अवगाहन देने के समय ही आकाश में श्रवगाहनहेतुत्व कहा जाय तो अलोकाकाश के अभाव का प्रसंग आ जायगा, क्योंकि अलोकाकाश तो जीवादि को अवगाहन नहीं देता और अवगाहन न देने के कारण अलोकाकाश में अवगाहनहेतुत्व भी नहीं कहा जा सकेगा और अवगाहनहेतुत्व लक्षण के अभाव में अलोकाकाश लक्ष्य के अभाव का भी प्रसंग आ जायगा। अतः विशिष्टपदार्थ का हेतुत्व विद्यमान है। कार्य होने पर ही कारण का उपचार होता है, ऐसी बात नहीं है। अतः प्रथम निश्चय किर व्यवहार; यह सिद्ध नहीं होता है।

प्रतिशंका — जहाँ कारण होते हुए भी कार्य नहीं होता वहाँ कारणपने ने क्या किया ? जैसे किसी की तत्त्वोपदेश सुनने पर भी सम्यक्त्व की प्राप्ति नहीं होती है।

समाधान—कार्यं को उत्पन्न न करने पर भी कारणत्वशक्ति का श्रभाव सिद्ध नहीं होता है। श्री वीरसेन स्वामी ने इस विषय को बहुत स्पष्ट किया है—

'मंगलं काऊण पारद्धकज्जाणं कींह पि विष्युवलंमादो तमकाउण पारद्धकज्जाणं पि कत्य वि विष्यामाव-दंसणादो जिणिवणमोक्कारो ण विष्यविणासओत्ति ? ण एस दोसो क्याक्यभेसयाणं वाहीणमविणासविणासवंसके-णावगयवियहिचारस्स वि मारिचादि-गुणस्स भेसयत्तुवलंभादो । ओसहाणमोसहत्तं ण विणस्सदि, असज्झवाहिवदिरित्त-सज्झवाहिविसए चेव तेसि वावारञ्भवगमादोत्ति चे जिद एवं तो जिणिदणमोक्कारो वि विष्यविणासओ, असज्झविष्य-फलकम्ममुज्झिद्रण सज्झविविष्यफलकम्मविणासे वावारदंसणादो । ण च ओसहेण समाणो जिणिदणमोक्कारो, णाण-झाणसहायस्स संतस्स णिव्विष्यिग्यस्स अविज्झिधणाण व असज्झविष्यफलकम्माणमभावादो ।'

शंका मंगल करके भी प्रारम्भ किये गये कार्यों में कहीं पर बिघ्न पाये जाने से, और उसे न करके भी प्रारम्भ किये गये कार्यों के कहीं पर विघनों का अभाव देखे जाने से जिनेन्द्र नमस्कार विघ्नविनाशक नहीं है ?

समाधान—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, जिन व्याधियों की भ्रौषिध की गई है उनका अविनाश श्रौर जिनकी भ्रौषिध नहीं की गई है उनका विनाश देखे जाने से व्यक्षिचार ज्ञात होने पर भी मरीच श्रर्थात् कालीमिर्च श्रादि श्रौषिध-द्रव्यों में श्रौषिधत्वगुण पाया जाता है। यदि कहा जाय कि औषिधयों का श्रौषिधत्व [ उनके सर्वत्र श्रम्क न होने पर भी] इसकारण नष्ट नहीं होता, क्योंकि, ग्रसाध्यव्याधियों को छोड़करके केवल साध्यव्याधियों के विषय में ही उनका व्यापार माना गया है, तो जिनेन्द्र-नमस्कार भी उसीप्रकार विष्नविनाशक माना जा सकता है, क्योंकि, उसका भी व्यापार श्रसाध्यविष्नों के कारणभूत कर्मों के विनाश में देखा जाता है। दूसरी बात यह है कि सर्वथा श्रौषिध के समान जिनेन्द्रनमस्कार नहीं है, क्योंकि जिस-प्रकार निविच्न अग्न के होते हुए न जल सकने वाले ईन्धनों का श्रभाव रहता है उसीप्रकार उक्त नमस्कार के ज्ञान व ध्यान की सहायता युक्त होने पर श्रसाध्यविष्नोत्पादक कर्मों का भी श्रभाव होता है। ष. खं. षु. ९ १, १

एक कार्य के लिये अनेक कारण होते हैं जैसे रोटी बनाने में आटा, जल, अग्नि आदि अनेक कारण होते हैं। यदि उनमें से किसी एक कारण श्रर्थात् श्राटा, जल या श्रग्नि का श्रभाव हो तो कार्य अर्थात् रोटी नहीं बन सकती। इसीप्रकार सम्यक्त्वोत्पत्ति में तत्त्वोपदेश के श्रतिरिक्त ज्ञानावरणकर्म का विशेष क्षयोपशम, मिथ्यात्व का मंदोदय परिणामों में विशुद्धता, तथा तत्त्वाभ्यासरूप पुरुषार्थ की भी श्रावश्यकता होती है। इन कारणों में से किसी भी एक कारण के अभाव में मात्र तत्त्वोपदेश सुनने से सम्यक्त्व की उत्पत्ति नहीं हो सकती।

**१३४७** 

प्रतिशंका — एक कारण से भिन्न-भिन्न कार्यों की उत्पत्ति कैसे हो सकती है ? वेश्या के मृतकशरीर के वेखने से साधु, कामीपुरुष व कुत्ते के भिन्न-भिन्न भाव पाये जाते हैं। कार्य के हो जाने पर ही कारण का केवल आरोप किया जाता है। अतः कार्य अर्थात् निश्चय प्रथम होता है और कारण का उपचार अर्थात् व्यवहार, निश्चय के पश्चात् होता है।

समाधान—एकद्रव्य में अनन्त गुरा पाये जाते हैं। अतः भिन्न-भिन्न गुणों की अपेक्षा एक काररा से अनेककारों की उत्पत्ति में कोई विरोध नहीं है। जैसे एकश्रान्ति के निमित्त से भात का पकना, कपड़े का जलना और प्रकाश ग्रादि अनेक कार्य होते हुए पाये जाते हैं। अथवा अन्यद्रव्य के संयोग से एक ही कारण से अनेककार्य होने में कोई विरोध नहीं है। एक ही औषधि को यदि उद्याजन के साथ सेवन किया जावे तो उसका परिस्ताम अन्य प्रकार का होगा, यदि उसी औषधि को शीतलजल के साथ सेवन किया जावे तो उसका परिस्ताम अन्यप्रकार का होगा। वेश्या के मृतकशरीर के दृष्टान्त में साधु को असमान जाति मनुष्यपर्याय काररा पड़ी कि यह अभूत्य मनुष्य भव वृथा विषय भोगों में खो दिया। कामी पुष्प को वेश्या का रूप काररा पड़ा जिससे उसके विषय सेवन की इच्छा हुई और कुत्ते को रस गुरा कारण पड़ा जिससे उसके मांस-भक्षरा के भाव हुए। अथवा साधु, कामी पुष्प और कुत्ते के भिन्न-भिन्न प्रकार की क्षाय थी जिनके संयोग से एक ही कारण से अनेक कार्यों की उत्पत्ति हुई। अी वीरसेन स्वामी ने भी कहा है—'कर्ध पुण एसो जिणवणमोवकारो एक्को चेव संतो अणेयकज्जकारओ? ण, अणेयविहणाणचरण सहेज्जस्स अणेयकज्जुप्पायणेविरोहाभावादो।'

अर्थ तो फिर यह जिनेन्द्र नमस्कार एक ही होकर अनेककार्यों का करनेवाला कैसे होगा ? नहीं, क्योंकि अनेक प्रकार के ज्ञान व चारित्र की सहायता युक्त होते हुए उसके अनेककार्यों के उत्पादन में कोई विरोध नहीं है (च.खं. पु. ९ पृ. ४)। अतः कार्य (निश्चय) के पश्चात् कारण (व्यवहार) कहना किसी भी आगम या युक्ति से सिद्ध नहीं होता। यदि कहीं पर किसी आगम में 'प्रथम निश्चय फिर व्यवहार', ऐसा कहा हो तो शंकाकार उस आगम को अमाणस्वरूप में उपस्थित करे, जिससे उस पर विचार हो सके।

— जॉ. ग. 14, 21-2-63/IX/ हरीचन्द

## व्यवहारपूर्वक निश्चय होता है

शंका—लोग मोक्ष के असली स्वरूप को नहीं समझते अतः वास्तविकस्वरूप का ज्ञान कराने के लिये निश्चयपूर्वक ही व्यवहार के द्वारा शुद्धस्वरूप का ज्ञान कराने वास्ते उन्होंने (श्री कानजीस्वामी ने) ग्रन्थों की रचना की। फिर भी पण्डित उनसे बिना कारण द्वेषबुद्धि कर मनोज्ञवक्ता की निन्दा कर कर्म का खोटा बन्ध कर रहे हैं।

समाधान—शंकाकार के कहने का ग्राशय यह है कि निश्चयपूर्वक ही व्यवहार होता है। जैसा कि श्री कानजीस्वामी ने चंत्र २४८० के विशेषाङ्क आत्मधर्म पृ० ४२३ पर इसप्रकार लिखा है—'पहले व्यवहार ग्रीर फिर निश्चय ऐसा माननेवालों के अभिप्राय में ग्रीर अनादिकालीन मिथ्यादृष्टि के श्रभिप्राय में कोई ग्रन्तर नहीं है, दोनों व्यवहारमूढ़ हैं।' फिर पण्डित लोग श्री कानजीस्वामी के इस मतका खण्डन क्यों करते हैं?

<sup>9.</sup> नोट—निमित्त-हिन्दि से देखने पर इसे ऐसा भी कहा जा सकता है कि एक वेश्या के मृतश्ररीशरूप निमित्त में कितनी श्रवित है कि उसने तीन जनों में तीन भिन्न-१ पश्चिमा करा दिये। —सम्पादक

व्यक्तित्व भीर कृतित्व

इस सम्बन्ध में सर्वप्रथम यह कहना है कि श्री कानजीस्वामी के इस मतका खण्डन सोनगढ़ से प्रकाशित मोक्षशास्त्र पृष्ठ १३७ के इन गब्दों द्वारा हो रहा है। वे शब्द इसप्रकार हैं—'व्यवहार सम्यग्दर्शन निश्चय सम्यग्दर्शन का कारए। नहीं हो सकता किन्तु उसका व्यय ( ग्राभाव ) होकर निश्चय सम्यग्दर्शन का उत्पाद सुपात्र जीवों को अपने पुरुषार्थ से होता है।' सोनगढ़ मोक्षशास्त्र के उक्त वाक्यों से स्पष्ट है कि प्रथम व्यवहार सम्यग्दर्शन होता है जबिक उक्त ग्रात्म धर्म में निश्चय को पूर्व में कहा है ग्रीर व्यवहार को उसके ( निश्चयके ) पश्चात् कहा है।

स्वयं श्रीकानजीस्वामी ने आत्मधर्म नं० १३४, पृष्ठ ३९, कालम २ में इसप्रकार कहा है—'निश्चयरत्नश्रय वह मोक्षमार्ग है ग्रीर व्यवहाररत्नश्रय उससे विपरीत अर्थात् बन्धमार्ग है।' यहाँ पर व्यवहाररत्नश्रय को बन्धमार्ग अर्थात् संसार-कारण कहा है श्रीर निश्चयरत्नश्रय को मोक्षमार्ग कहा है। संसारपूर्वक मोक्ष होता है ऐसा सिद्धांत है, व्योंकि जीव अनादिकाल से निगोद में पड़ा हुआ था। जब संसार पहले है श्रीर फिर मोक्ष है तो संसार कारण ग्रथित् व्यवहाररत्नश्रय भी पहले होगा श्रीर मोक्षमार्ग अर्थात् निश्चयरत्नश्रय उसके बाद में होगा। यदि निश्चयरत्नश्रय को पहले और निश्चय के पश्चात् व्यवहार को माना जावे तो मोक्षपूर्वक संसार होने का प्रसंग ग्रा जावेगा अर्थात् मुक्त जीव भी कर्मबन्ध से सहित होकर संसार में भ्रमण करने लगेंगे। इसप्रकार श्री कानजीस्वामी का उक्तमत स्ववचनबाधित है।

इस विषय में महान् आचार्यों का कहना है कि व्यवहार साधन है और निश्चय साध्य है। साधन से ही साध्य की सिद्धि होती है, क्यों कि साधन के होने पर ही साध्य की प्राप्ति होती है अतः साधन व साध्य का अविनाभावी सम्बन्ध है। साधन पूर्व में होता है अर्थात् व्यवहारनय पूर्व में होता है। आगमप्रमाण इसप्रकार है— तीर्यंतीर्थकलयोरित्यमेव व्यवस्थितत्वात्। उक्तं च—

जइ जिणमयं पवज्जह ता मा ववहारणिच्छए मुग्रह । एकेण विणा खिज्जइ तित्थं अष्ऐण उण तच्चं ॥ स. सा. १२ आत्मख्याति टीका ॥

अर्थ — तीर्थ और तीर्थंके फलकी ऐसी ही व्यवस्था है। (जिससे तिरा जाए वह तीर्थ है, ऐसा व्यवहार धर्म है और पार होना व्यवहार धर्म का फल है।) अन्यत्र भी कहा है — श्राचार्य कहते हैं कि हे भव्यजीवों! यदि दुम जिनसत का प्रवर्तन करना चाहते हो तो व्यवहार और निश्चय दोनों को मत छोड़ो, क्योंकि व्यवहार के बिना तीर्थ का नाश हो जायगा और निश्चय के बिना तस्य का नाश हो जायगा।

[ नोट─यह किसी पण्डित की निजी बात नहीं है, किन्तु समयसार की बात है। अब निश्चय को पहले कहने वाले विचार करें कि तीर्थफल पहले होता है या तीर्थ। ]

श्री परमात्मप्रकाश अध्याय २ गाथा १२ की टीका में कहा है— भेदरत्नव्रयात्मको व्यवहारमोक्षमार्गो साधको भवति, अभेद रत्नव्रयात्मकः पुर्नानश्चयमोक्षमार्गः साध्यो भवति, एवं निश्चयव्यवहार मोक्षमार्गयोः साध्य- साधकभावो ज्ञातव्यः सुवर्णसुवर्णपाषाणवत् इति ।

अर्थ — भेदरत्नत्रयात्मक व्यवहारमोक्षमार्गसाधक होता है ग्रौर अभेदरत्नत्रयात्मक निश्चयमोक्षमार्गसाध्य होता है। इसप्रकार निश्चय व व्यवहारमोक्षमार्ग के साध्य-साधकभाव जानना चाहिये जिसप्रकार सुवर्णपायाग्य साधक है ग्रौर सुवर्ण साध्य है।

श्री परमात्मप्रकाश अ०२ गाथा १४ ( अथवा गाथा १४० ) की टीका में इसप्रकार कहा है— साधको ध्यवहारमोक्षमार्गः, साध्यो निश्चयमोक्षमार्गः। अल्लाह शिष्यः। निश्चयमोक्षमार्गे निर्विकल्पः तत्काले सविकल्प-मोक्षमार्गो नास्ति कथं साधको भवतीति ? अल्ल परिहारमाह— भूतनैगमनयेन परम्परया भवतीति ।

अर्थ - व्यवहारमोक्षमार्ग साधक है और निश्चयमोक्षमार्ग साध्य है। यहां पर शिष्य प्रश्न करता है कि निश्चयमोक्षमार्ग निविकल्प है उस समय (काल) सविकल्पमोक्षमार्ग नहीं होता किर सविकल्प (व्यवहार) मोक्ष-मार्ग कैसे साधक हो सकता है? आचार्य महाराज उत्तर देते हैं — भूतनैगमनय की अपेक्षा से (व्यवहाररत्न-त्रयात्मकमोक्षमार्ग निश्चयरत्नत्रयात्मकमोक्षमार्ग का) परम्परया साधक है।

[ नोट—यहां पर भी व्यवहारमोक्षमार्ग को निश्चयमोक्षमार्ग का साधक कहा है। इसके श्राधार पर इससे विरुद्ध कथन करना उचित नहीं है जैसा सोनगढ़ मोक्षशास्त्र पृ० १२३ पर किया है।]

इसी गाथा की भाषा टीका में इसप्रकार लिखा है—'जो अनादिकाल का यह जीव विषय कथायों से मिलन हो रहा है, सो व्यवहार साधन के बिना उज्ज्वल नहीं हो सकता, जब मिध्यात्व ग्रव्यत कथायादिक की श्रीग्राता से देव-गुरु-धर्म की श्रद्धा करे, तत्त्वों का जानपना होवे, ग्रशुभिकया मिट जावे, तब वह अध्यात्म का अधिकारी हो सकता है। जैसे मिलन कपड़ा धोने से रंगने योग्य होता है, बिना धोये रंग नहीं लगता इसिलये परम्परया मोक्ष का कारण व्यवहाररत्नत्रय कहा है।

[ नोट—यदि व्यवहार रत्नत्रय का भ्रभाव निश्चयरत्नत्रय का साधक है तो व्यवहार रत्नत्रय का भ्रभाव तो निगोदिया जीव के भी है, क्या वहाँ भी निश्चयरत्नत्रय हो जाएगा। फिर मोक्षशास्त्र ( सोनगढ़ से प्रकाशित ) के पत्र १३७ पर 'व्यवहार रत्नत्रय निश्चय का साधन नहीं है, किन्तु व्यवहार का भ्रभाव निश्चय का साधन है' ऐसा लिखना कहाँ तक उचित है। साधन किसे कहते हैं, यह कथन भ्रागे किया जावेगा। ]

मोक्षमार्ग साधन है और मोक्ष साध्य है। मोक्षमार्ग तीर्थं है और मोक्ष तीर्थफल है। मोक्षअवस्था में मोक्षमार्ग का सद्भाव नहीं अपितु अभाव है। यदि इससे यह निष्कर्ष निकाला जावे कि मोक्ष का साधन मोक्षमार्ग का अभाव है, मोक्षमार्ग साधन नहीं है तो मिध्यात्व को भी मोक्ष के साधनपने का प्रसंग आ जायेगा। अतः मोक्षमार्ग का अभाव मोक्ष का साधन नहीं है, किन्तु मोक्षमार्ग मोक्ष का साधन है। इसीप्रकार व्यवहाररत्नत्रय निश्चय-रत्नत्रय का साधन है। भी अमृतचन्द्रसूरिजी ने भी समयसार-आत्मख्याति टीका के अन्त में 'उपाय-उपेय' भाव का कथन करते हुए इसप्रकार लिखा है—'अमादिकाल से मिध्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र हारा स्वरूप से च्युत होने के कारण संसार में भ्रमण करते हुए, सुनिश्चलतया ग्रहण किये गये व्यवहार सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्र के पाक प्रकर्ष की परम्परा से कमशः स्वरूप में आरोहण कराये जाते आत्मा के अन्तर्भन्न जो निश्चयसम्यग्दर्शनज्ञानचारित्ररूप भेद है तद्भवता के द्वारा स्वयं साधकरूप से परिशामित होता हुआ तथा परमप्रकर्ष की पराकाष्ठा को प्राप्त रत्नत्रय प्रवित्त जो सकल कर्म के क्षय उससे प्रज्वलित हुए जो अस्खलित विमल स्वभावभावत्व द्वारा स्वयं सिद्धरूप से परिशामता ऐसा एक ही ज्ञान मात्र उपाय-उपयभाव को सिद्ध करता है। अर्थात् व्यवहाररत्नत्रय की वृद्धि की परम्परा से जब स्वरूप अनुभव होता है तब निश्चयरत्नत्रय होता है। निश्चयरन्नत्रय वृद्धि को प्राप्त होता हुआ पूर्ण होने पर मोक्ष होता है।

श्री पंचास्तिकाय की तत्त्वप्रदीपिका वृत्ति में १४९ गाया की टीका के पश्चात् इसप्रकार लिखा है— निश्चयव्यवहारयोः साध्यसाधनभावत्वात् सुवर्णसुवर्णपाषाणवत् अर्थात् निश्चय और व्यवहार के साध्य-साधनभाव है जैसे सुवर्ण ग्रीर सुवर्णपाषामा के साध्य-साधनभाव होता है, (व्यवहार साधन है ग्रीर निश्चय साध्य है।) व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३५१

श्री वृहद्द्रव्यसंग्रह गाथा १४१ की टीका में इसप्रकार लिखा है—अत्र व्यवहारसम्यक्त्वमध्ये निश्चयसम्यक्त्वं किमर्थं व्याख्यातमितिचेद ? व्यवहारसम्यक्त्वेन निश्चयसम्यक्त्व साध्यते इति साध्यसाधनभावज्ञापनार्थमिति ।

अर्थ - प्रश्न : यहाँ इस व्यवहारसम्यक्त्व के व्याख्यान में निश्चयसम्यक्त्व का वर्णन क्यों किया ? उत्तर - व्यवहारसम्यक्त्व से निश्चयसम्यक्त्व साधा जाता है। इस साध्यसाधनभाव को बतलाने के लिये व्यवहार-सम्यक्त्व के व्याख्यान में निश्चयसम्यक्त्व का वर्णन किया है।

श्री वृहद्दश्यसंग्रह गाथा १३ की टीका में भी इसप्रकार लिखा है—अर्हत्सर्वज्ञप्रणीत निश्चयध्यवहारनय साध्यसाधकभावेन मन्यते इत्यविरतसम्यग्हध्टेर्रुकक्षणम् ।

अर्थ — स्रविरतसम्यक्त्वी यह मानता है कि ग्रर्हत् सर्वज्ञ के कहे हुए निश्चयनय साध्य हैं, ब्यवहारनय साधक है।

साधन का अर्थ इसप्रकार है— क्रियोत्पादक हेतुभेदे। क्रियायाः परिनिष्पत्तिर्यद् व्यापारादनन्तरम्, विवक्ष्यते यदा यत्रकरण तत्त्वासमृतम् । श्रर्थात् क्रिया की उत्पत्ति में जो हेतु (कारण) होता है वह 'साधन' श्रयवा जिस व्यापार के श्रनन्तर (पश्चात् ) क्रिया की निष्पत्ति होती है वह व्यापार साधन कहलाता है। अथवा जिस भाव प्रवर्ते बिना जो श्रगला भाव न प्रवर्ते वह भावसाधन कहलाता है।

उपर्युक्त श्रागमप्रमार्गो से यह सिद्ध होता है कि व्यवहार साधन है जो पहले होता है ग्रौर निश्चय साध्य है जो व्यवहार के होने पर होता है । ग्रर्थात् व्यवहार के ग्रनन्तर होता है । ग्रतः सोनगढ़ के निम्न मतों का स्वतः खण्डन हो जाता है—

- (१) पहले व्यवहार फिर निश्चय ऐसा मानने वाला मिध्याद्दिट है। ( आत्मधर्म विशेषांक, वर्ष ९ )
- (२) निश्चयरत्नत्रय मोक्षमार्ग है ग्रौर व्यवहाररत्नत्रय उससे विपरीत अर्थात् बन्धमार्ग है। ( आत्मधर्म नं० १३४ प्रस्ठ ३९ )
- (३) व्यवहार करते-करते उसके ग्राश्रय से निश्चयरत्नत्रय हो जाएगा, ऐसा जो मानता है, उसकी श्रद्धा विपरीत है। ( आत्मधर्म नं० १३४ पृ० ३९ )
  - (४) व्यवहारसम्यग्दर्शन निश्चयसम्यग्दर्शन का कारम् नहीं है ( सोनगढ़ मोक्षशास्त्र पृ० १३७ )

[पण्डित लोग किसी द्वेषबुद्धि से श्री कानजीस्वामी के मत का खण्डन नहीं करते। वे तो प्रामाणिक प्राचीन श्राचार्य रचित दि० जैनशास्त्र के श्रनुकूल व्याख्यान करते हैं। यदि ग्रागम श्रनुकूल व्याख्यान से दिगम्बर जैन श्रागमविरुद्ध मान्यताओं का खण्डन होता हो तो इसमें पण्डितों का क्या दोष। इसमें तो श्रागमविरुद्ध कथन करने वालों का दोष है।]

— जै. सं. 14-11-57/.....

### व्यवहाररत्नत्रय पहले होता है, तत्पश्चात् निश्चयरत्नश्रय

शंका — व्यवहार सम्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र निश्चय सम्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र का कारण है या नहीं ? व्यवहाररस्त्रत्रय पहले होता है या निश्चयरस्त्रत्य पहले होता है ?

समाधान — सुवर्ण ग्रीर सुवर्णपाषाण में जिसप्रकार साध्य-साधनभाव है, उसीप्रकार निश्चयरत्नत्रय ग्रीर व्यवहाररत्नत्रय में साध्य-साधनपना है । श्री अमृतचम्द्राचार्य ने पंचास्तिकाय में कहा भी है—

'न चैतद्विप्रतिषिद्धं निश्चयव्यवहारयोः साध्यसाधनभावत्वात् सुवर्ण-सुवर्णपाषाणवत् । अतएवोभयनयायत्ताः पारमेश्वरी तीर्थप्रवर्तनेति ॥ ( गा. १५९ टीका )

तिश्चयमोक्षमार्गं साधनभावेन पूर्वोद्दिष्टभ्यवहारमार्गं निर्देशोऽयम् ॥ (गाथा १६० की उत्थानिका) अतो निश्चयय्यवहारमोक्षमार्गयोः साध्यसाधनभावो नितरामुपपन्न इति । ( गा. १६१ टीका ) ।

अर्थ — निश्चयरत्नत्रय स्रोर व्यवहाररत्नत्रय में परस्पर विरोध आता है, ऐसा भी नहीं है, क्यों कि सुवर्ण स्रोर सुवर्णपाषामा की भांति निश्चय स्रोर व्यवहार का साध्य-साधनपना है, इसी लिये पारमेश्वरी अर्थात् जिन-भगवान की तीर्थप्रवर्तना दोनों नयों के स्राधीन है। (गा. १५९ टीका)

निश्चयमोक्षमार्ग के साधनरूप से पूर्वोद्दिष्ट व्यवहारमोक्षमार्ग स्रर्थात् व्यवहाररत्नत्रय का यह निर्देश है। (गा. १६० की उत्थानिका)

निश्चयमोक्षमार्ग ग्रथीत् निश्चयसम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र और व्यवहारमोक्षमार्ग ग्रथीत् व्यवहार सम्यग्-दर्शन-ज्ञान-चारित्र का साध्य-साधनपना ग्रत्यन्त घटित होता है।

जिसप्रकार सुवर्णपाषाण साधन है भीर सुवर्ण साध्य है उसीप्रकार व्यवहारसम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र भ्रथात् व्यवहाररत्नत्रय साधन है भीर निश्चय सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र अर्थात् निश्चयरत्नत्रय साध्य है। जिसप्रकार सुवर्णपाषामा पहले होता है, पश्चात् उसके द्वारा सुवर्ण प्राप्त किया जाता है, इसीप्रकार व्यवहार पहले होता है, पश्चात् उसके द्वारा निश्चय प्राप्त किया जाता है।

— **बी.** ग. 4-3-71/V/ सुलतानसिंह

## निश्चय व व्यवहार में साध्यसाधक साव मानने से ही मुक्ति की सिद्धि होती है

शंका—'व्यवहाररत्नव्रय करते-करते निःश्वयरत्नव्रय हो जायेगा' ऐसा जो मानता है क्या वह मिथ्याइटिट है ?

समाधान व्यवहाररत्नत्रय पूर्वक ही निश्चयरत्नत्रय की प्राप्ति होती है। व्यवहाररत्नत्रय के बिना निश्चयरत्नत्रय की प्राप्ति नहीं हो सकती अतः व्यवहाररत्नत्रय निश्चयरत्नत्रय का कारण है। 'व्यवहाररत्नत्रय का ग्रभाव होने पर निश्चयरत्नत्रय की उत्पत्ति होती है अतः व्यवहाररत्नत्रय निश्चयरत्नत्रय का कारण नहीं है किन्तु व्यवहाररत्नत्रय का प्रभाव निश्चयरत्नत्रय के लिये कारण है।' ऐसी मान्यता भी ठीक नहीं है, क्योंकि मिध्याद्यव्टि के व्यवहाररत्नत्रय का ग्रभाव होने पर निश्चयरत्नत्रय का प्रसंग आ जावेगा, किन्तु मिध्याद्यव्टि के निश्चयरत्नत्रय होता ही नहीं। यथार्थश्रद्धान, ज्ञान व चारित्रक्ष सामान्यरत्नत्रय उभय (व्यवहार व निश्चय) रत्नत्रय में समानक्ष्य से पाया जाता है अतः 'व्यवहाररत्नत्रय का सर्वथा ग्रभाव निश्चय का कारण है' ऐसा कहना उचित नहीं है। यद्यपि कारणसमयसार के विनाश होने पर कार्यसमयसार का उत्पाद होता है, किन्तु उन दोनों का ग्राधारभूत परमात्मद्भव्य ध्रीव्यक्ष्य से रहता है। (वृ० द्रव्यसंग्रह गाथा २२ टीका)

'ब्यवहाररत्नत्रय कारण है श्रौर निश्चयरत्नत्रय उस (ब्यवहाररत्नत्रय) का कार्य है।' इस विषय में श्रागम प्रमाण इसप्रकार है—

- (१) संवर ग्रीर निर्जरा का कारण, विशुद्ध-ज्ञान दर्शन स्वभाव निज आत्मा है, उसके स्वरूप का सम्यक्श्रद्धान, ज्ञान तथा ग्राचरणकृष निश्चयरत्नत्रय है। ( पृ॰ द्रश्यसंग्रह दूसरे अधिकार के प्रारम्भ में छहद्रव्यों की चूलिकारूप विस्तार व्याख्यान )
- (२) व्यवहारसम्यक्त्व से निश्चयसम्यक्त्व साधा जाता है। इसप्रकार निश्चय व व्यवहार में साध्य-साधकभाव है। ( वृ० द्रव्यसंग्रह गाया ४१ टीका )
  - (३) निष्चयचारित्र को साधनेवाला व्यवहारचारित्र का व्याख्यान (वृ. द्वव्यसंग्रह गाथा ४५ की टीका)।
  - (४) व्यवहारचारित्र से साध्य जो निश्चयचारित्र है उसका निरूपण करते हैं।

( तृ० द्रव्यसंग्रह गाथा ४६ की उत्यानिका )

- (४) निश्चयरत्नत्रयस्वरूप निश्चय मोक्षकारण निश्चयमोक्षमार्ग ग्रीर इसीतरह व्यवहाररत्नत्रयरूप व्यवहारमोक्षहेतु व्यवहारमोक्षमार्ग, इन दोनों के पहले साध्य-साधकभाव से (निश्चयमोक्षमार्ग साध्य है, व्यवहार-मोक्षमार्ग साधक है) पहले कहा है। ( वृ० व्रव्यसंग्रह गाथा ४७ की टीका)
- (६) निश्चय व व्यवहार का स्वर्ण श्रीर स्वर्णपाषाण के समान साध्य-साधनभाव है। (पंचास्तिकाय गाया ৭০६ की उत्थानिका)।
- (७) निजशुद्धातमा की रुचि, ज्ञान श्रीर निश्चल अनुभवरूप निश्चयमोक्षमार्ग है। इसका साधक व्यवहार-मोक्षमार्ग है जो किसी श्रपेक्षा अनुभव में श्रानेवाले श्रज्ञान की वासना के विलय होने से भेदरत्नश्रय स्वरूप है। इस व्यवहार मोक्षमार्ग का साधन करता हुआ गुरास्थानों के चढ़ने के कम से जब यह आत्मा श्रपने शुद्ध आत्मक-द्रव्य की भाषना से उत्पन्न नित्य आनन्द सुखामृतरस के स्वाद से मृष्टितरूप परमकला के अनुभव करने के द्वारा अपने ही शुद्ध आत्मा के श्राश्चित निश्चयनय से भिन्नसाध्य भिन्नसाधकभाव के अभाव से यह श्रात्मा ही मोक्षमार्ग-रूप हो जाता है। (पंचास्तिकाय गाया १६१ श्री जयसेन टीका अथवा गाया १७२ पर श्री अमृतवन्द्र स्वामी की टीका)।
- (६) ब्रनादिकाल से मिथ्यादर्शन ज्ञानचारित्र द्वारा स्वरूपच्युत होने के कारण संसार में भ्रमण करते हुए, मुनिश्चलता ग्रहण किये गये व्यवहार-सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र के पाक के प्रकर्ष की परम्परा से कमशः स्वरूप में ब्रारोहण कराये जाते ब्रात्मा को ब्रन्तर्मग्न जो निश्चयसम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्ररूप भेद है तद्रूपता के द्वारा स्वयं साधकरूप से परिणमित होता है, तथा परमप्रकर्ष की पराकाश को प्राप्त रत्नत्रय की ब्रतिश्चता से प्रवित्त जो सकलकर्म के क्षय उससे प्रज्वलित हुए जो ब्रतविलत विमल स्वभावभावत्व द्वारा स्वयं सिद्धरूप से परिणमता ऐसा एक ही ज्ञानमात्र उपाय-उपयभाव को सिद्ध करता है। (समयसार, उपाय-उपयभाव)।
- (९) समयसार गाया १२ तथा पंचास्तिकाय गाथा १६० इन दोनों की टीका में श्री जयसेनाचार्य ने 'भ्रप्रमत्तगुणस्थान तक व्यवहाररत्नत्रय होता है' ऐसा कहा है। इससे भी सिद्ध होता है व्यवहाररत्नत्रय साधक भीर निश्चयरत्नत्रय साध्य है

आचार्य कहते हैं कि 'निश्चय व व्यवहार को साध्यसाधकरूप से मानने से ही मुक्ति की सिद्धि तथा सम्यव्दर्शन की प्राप्ति होती है' जो ऐसा नहीं मानता उसको मुक्ति की सिद्धि नहीं होती।

- (प्र) 'वीतरागता' निश्चय तथा व्यवहारनथ के साध्य-साधकरूप से परस्पर एक दूसरे की प्रपेक्षा से ही होती है। विना ग्रपेक्षा के एकान्त से मुक्ति की सिद्धि नहीं हो सकती। जो निश्चय-व्यवहार को परस्पर साध्य-साधक समभक्तर व्यवहार करते हैं वे ही मुक्ति के पात्र होते हैं। (पंचास्तिकाय गाया १७२ श्री जयसेन स्वामी की टीका)।
- (व) सर्वज्ञदेव प्रगाति निश्चय-व्यवहारनय को साध्य-साधकभाव से मानता है, परन्तु भूमि की रेखा के समान क्रोध मादि अप्रत्याख्यान कथाय के उदय से ब्रात्मिनन्दासहित होकर इंद्रियसुख का ब्रनुभव करता है वह 'म्रविरतसम्यग्दष्टि' चौथे गुगास्थानवर्ती है। ( वृहद्दृष्टयसंग्रह गाथा १३ की टोका )।

यदि यहाँ पर तर्क की जावे कि व्यवहाररत्नत्रय तो स्वपर-प्रत्यय ग्राश्रित, भिन्न साध्य-साधनभावी भेदमयी ग्रीर रागसहित है, किन्तु निश्चयरत्नत्रय तो निज्ञशुद्धात्माश्रित, अभिन्न साध्य-साधनभावी, अभेदमयी है ग्रीर रागरहित है श्रतः 'व्यवहाररत्नत्रय' निश्चयरत्नत्रय का कारण नहीं हो सकती। कारण के समान कार्य होता है ऐसा न्याय है।

इसका समाधान यह है कि—कारण के समान कार्य होता है, किन्तु कारण-कार्य सर्वथा समान नहीं होते, एकदेश समान होते हैं। यदि कारएा-कार्य सर्वथा समान हो जावें तो कारण-कार्य में भेद का अभाव हो जाने से दोनों एक हो जावेंगे। इसप्रकार कारएा-कार्य का ही अभाव हो जावेगा। अतः कारण-कार्य कथंचित् समान कथंचित् असमान होते हैं ऐसा अनेकान्त है एकान्त नहीं है।

जैसे मृतिका (मिट्टी का) पिंड तथा मिट्टी के घड़े में मिट्टी की अपेक्षा से समानता है किन्तु पिंड व घट पर्याय की अपेक्षा से असमानता है। यदि इस अपेक्षा से भी असमानता न हो तो मिट्टी के पिंड से ही जलधारण किया होने लगेगी।

जैसे १५ वानी का स्वर्ण १६ वानी के स्वर्ण के लिये कारण है। स्वर्ण की अपेक्षा से १५ वानी स्वर्ण व १६ वानी ( शुद्ध ) स्वर्ण में समानता है, किन्तु शुद्धता और ऋशुद्धता की अपेक्षा दोनों में ऋसमानता है। यदि इस ऋपेक्षा से भी दोनों समान हों तो स्वर्ण को सोलहवां ताप देने की आवश्यकता नहीं थी।

इसीप्रकार व्यवहाररत्नत्रय व निश्चयरत्नत्रय में कथंचित् ग्रसमानता है, किन्तु रत्नत्रय की अपेक्षा समानता है । व्यवहाररत्नत्रय के पाक की प्रकर्षता ही तो निश्चयरत्नत्रय है । ( इस विषय के सम्बन्ध में वृ० द्वव्यसंग्रह गाया ३४ की टीका देखनी चाहिये )।

उपर्युक्त आगम प्रमाणों से यह सिद्ध हो गया कि निश्चयरत्नत्रय (कार्य) साध्य है और व्यवहाररत्नत्रय साधक (कारण) है। ऐसा श्रद्धान करने से ही सम्यग्दर्शन तथा मुक्ति की प्राप्ति होगी। अन्यप्रकार श्रद्धान करने से सम्यग्दर्शन तथा मुक्ति की प्रिद्धि नहीं हो सकती।

-- जॅ. सं. 26-I 2-57/ पदनकुमार जॅन

### यावत खदास्य जीवों के प्रशुद्धनिश्चयनय होता है

शका — मिथ्याइष्टि गुणस्थान से क्षीणकवाय गुणस्थान तक अशुद्धनिश्चयनय अथवा व्यवहारनय होता है यह कथन किसप्रकार ठीक है ? समाधान — जीव का स्वभाव चेतना है। चेतना के दो भेद हैं ज्ञान ग्रीर दर्शन। बारहवें गुणस्थान तक ज्ञानावरण ग्रीर दर्शनावरणकर्म का उदय रहता है जिसके कारण जीव के स्वभाव का घात रहता है। स्वभावधात की ग्रपेक्षा से ही जीव बारहवें गुणस्थानतक परसमय कहा गया है, इसीलिये ग्रणुद्धनिश्चयनय ग्रथवा व्यवहारनय होता है ऐसा कथन किया गया है।

बहिरंतरप्पभेयं परसमयं भण्णये जिणिदेहि। परमप्पो सगसमयं तक्षेयं जाण गुणठारो ॥१४४॥ मिस्सोत्ति बाहिरप्पा तरतमया सुरिय अंतरप्पजहण्णा। संतोत्ति मज्जिमंतर खीणुतम परम जिणसिद्धा ॥१४०॥ ( रथणसार )

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने इन दो गाथाओं में यह बतलाया है प्रथम तीनगुणस्थानीतक जीव तरतमता से बहिरातमा है। चौथे गुग्गस्थान में जधन्य अन्तरातमा है। उपणांतमोह गुणस्थानतक मध्यम-अन्तरातमा है, क्षीणकषाय गुग्गस्थान में उत्कृष्ट अन्तरातमा है। श्री अरहंत व सिद्ध भगवान परमात्मा हैं। जिनेन्द्र भगवान ने बहिरात्मा और अन्तरात्मा को परसमय कहा है, परमात्मा को स्वसमय कहा है। इसप्रकार वारहदेंगुणस्थान तक जीव परसमय है, ऐसा व्याख्यान स्पष्टक्ष्प से पाया जाता है।

मुद्धो सुद्धादेसो णायव्यो परमभाव दिरसीहि । वयहारदेसिदा पुण जे बु अपरमे द्विदा भावे ॥१२॥ ( समयसार )

जो पूर्ण ज्ञान-चारित्रवान हो गये हैं उनको तो एक शुद्धनिश्चयनय प्रयोजनवान है श्रौर जो अपरमभाव ग्रर्थात् श्रद्धा, ज्ञान, चारित्र के पूर्ण भाव को नहीं पहुँच सके ग्रर्थात् परमात्मपद को नहीं पहुँच सके उनके लिये व्यवहारनय ही प्रयोजनवान है।

बारहवेंगुएतस्थान तक ज्ञान पूर्ण नहीं होता है इसीलिए परमात्म पद को प्राप्त नहीं हुए हैं, क्योंकि छद्मस्थ हैं। छद्मस्य ग्रवस्था में ग्रनेकभेद होने के कारण व्यवहारनय प्रयोजनवान है।

— ਯੋ. ग. 15-6-72/VII/ **ਟੀ. ला.** ਸਿ**ਰ**ਕ

### सम्यादर्शनादि मोक्षमार्ग हैं; इस बाक्य का ग्राहक व्यवहारनय है

शंका—'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' यह सूत्र व्यवहारनय की अपेक्षा है या निश्चयनय की अपेक्षा है ?

समाधान-यह सूत्र व्यवहारनय की भ्रपेक्षा से है। कहा भी है-

वयहारेणुवदिस्सइ गाणिस्स चरित्त दंसणं पाणं । गवि गाणं ण चरित्तं ण वंसणं जाणगो सुद्धो ॥७॥ (समयसार)

ज्ञानी (जीव) के चारित्र, दर्शन, ज्ञान ये तीनभाव व्यवहारनय से कहे जाते हैं। निश्चयनय कर ज्ञान भी नहीं है चारित्र भी नहीं है दर्शन भी नहीं है, एक ज्ञायक है, इसलिए मुद्ध कहा गया है।

'पुनरप्यध्यात्मभाष्ययः नया उच्यन्ते । तावन्मूलनयौ द्वौ निश्चयो व्यवहारश्च । तत्र निश्चयनयोऽभेदिवषयो व्यवहारोभेदविषयः ।' ( आलापपद्धति )

ग्रध्यात्मभाषा की अपेक्षा नय का कथन करने पर निश्चयनय और व्यवहारनय इसप्रकार दो मूलनय हैं। निश्चयनय अभेद विषय को ग्रहण करता है और व्यवहारनय भेद विषय को ग्रहण करता है।

सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र ऐसा भेद करना व्यवहारनय का विषय है, निश्चयनय की दृष्टि में दर्शन-ज्ञान-चारित्र ऐसा भेद नहीं है, किन्तु उसका विषय एक श्रखण्ड श्रात्मा है।

---ज़ै. म. 13-5-71/V∏/ र. **सा.** जैम

# व्यवहार-निरपेक्ष निश्चय मिथ्या है तथा निश्चय निरपेक्ष व्यवहार मिथ्या है

शंका—'निरपेक्षा नया मिथ्याः सापेक्षा वस्तु तेऽर्थकृत्॥' इसका क्या अर्थ है और निश्चयनय व व्यवहारनय पर कैसे घटित होता है ?

समाधान — यह वानय देवागम कारिका १० व का उत्तरार्ध है। श्री पं० जयचन्दजी ने इसका अर्थ इसप्रकार किया है — 'जे परस्पर अपेक्षारहित नय हैं ते तो मिथ्या हैं। बहुरि जे परस्पर अपेक्षासित नय हैं, ते बस्तु स्वरूप हैं। ते अर्थ-किया को करें ऐसा वस्तुकूं साध हैं। निरपेक्षपणा है सो तो प्रतिपक्षीधर्म का सर्वथा निराकरण स्वरूप है। बहुरि प्रतिपक्षी धर्म तै उपेक्षा कहिए उदासीनता सो आपेक्षपणा है। प्रतिपक्षी धर्म तै उपेक्षा सो सुनय बहुरि प्रतिपक्षी धर्म का सर्वथा त्याग सो दुर्नय है ऐसे सर्व का उपसंहार संक्षेप समेटना जानना।

व्यवहारनय से निरपेक्ष निश्चयनय मिथ्या है इसीप्रकार निश्चयनय से निरपेक्ष व्यवहारनय भी मिथ्या है। व्यवहारनयसापेक्ष निश्चयनय सुनय है। निश्चयनयसापेक्ष व्यवहारनय सुनय है। निश्चयनय यदि व्यवहारनय का निराकरण करे तो दुर्नय है। यदि गौण करे तो सुनय है। इसीप्रकार व्यवहारनय यदि निश्चयनय का निराकरण करे तो दुर्नय है, यदि गौण करे तो सुनय है। कहा भी है—

'अपितानपितसिद्धेः ॥३२॥' तत्त्वार्यसूत्र

मुख्यता और गौगता की अपेक्षा एक वस्तुमें परस्पर दो विरोधी-धर्मों की सिद्धि होती है।

—जै. म. 13-8-70/IX/.....

### व्यवहारनय भी कथंचित सत्यार्थ है

शंका—'दिगम्बर जैन ग्रन्थों में जो व्यवहारनय का कथन है, वह बास्तविक नहीं है किन्तु अभूतार्थ है।' क्या इसप्रकार की चाबी ( Master Key ) के द्वारा दिगम्बर जैन आगमग्रन्थों का अर्थ खोलने से मोक्षमार्ग की प्राप्ति होती है ?

समाधान निश्चयनय द्रव्याश्रित होने से स्वाभाविक भाव का अवलम्बन लेकर प्रवर्तमान होता है और व्यवहारनय पर्यायश्रित होने से श्रीपाधिकभाव का अवलम्बन लेकर प्रवर्तमान होता है। (समयसार गाथा ५६ आत्मक्याति ढोका) 'निश्चयनय करके यह जीव न कर्ता है, न भोक्ता है तथा क्रोधादि भावों से भिन्न है' तब दूसरे पक्ष में व्यवहारनय की अपेक्षा इस जीच के कर्त्तापन, भोक्तापना तथा क्रोधादिक से अभिन्नपना है, क्योंकि निश्चय श्रीर व्यवहारनय एक दूसरे की अपेक्षा रखने वाले हैं। परन्तु जो कोई निश्चयव्यवहार के परस्पर अपेक्षारूप नय-विभागों को नहीं मानते; उनके मत में जँसे निश्चयनय से जीव कर्त्ता नहीं है और कोधादि से भिन्न है तैसे व्यवहार से भी अकर्त्ता व कोधादि से भिन्न है। ऐसा मानने पर जैसे सिद्धों के कर्भवन्य नहीं होता वैसे अन्य जीवों के

व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३५७

कोधादि परिशामन न होने से कर्मबन्ध नहीं होगा। जब जीवों के कर्मबन्ध नहीं तब संसार का अभाव हो जायगा। संसार का अभाव होने पर इसी जीव के सदा मुक्तपना प्राप्त हो जाएगा। यह बात प्रत्यक्ष से विरोधरूप है। इससे निश्चयएकान्त मानना मिथ्या है।' (समयसार गाथा १९३-९९४ तात्पर्यवृत्ति टीका)

मोक्षमार्गप्रकाशक-अध्याय सात में भी इसप्रकार कहा है—'द्रव्यदिष्ट करि एक दशा है। पर्यायदिष्ट कर अनेक ग्रवस्था हो है। ऐसा मानना योग्य है। ऐसे ही ग्रनेक प्रकार किर केवल निश्चयनय का ग्राभिप्रायतें विरुद्ध श्रद्धानादिक करे हैं। जिनवाणी विषे नाना नय अपेक्षा कहीं कैसा, कहीं कैसा निरूपण किया है। यह अपने अभिप्रायतें निश्चयनय की मुख्यता करि जो कथन किया होय, ताही को ग्रह करि मिथ्यादृष्टि को धारे है। द्रव्यकरि सामान्य-स्वरूप अवलोकना, पर्याय करि विशेष श्रवधारना। ऐसे ही चितवन किये सम्यग्दिष्ट हो है। जातें सांचा ग्रवलोके बिना सम्यग्दिष्ट कैसे नाम पावे।

समयसार गाथा ६ भावार्थ में भी इसप्रकार कहा है—'जीव में जो प्रमत्त-ग्रप्रमत्त के भेद हैं वे परद्रव्य के संयोगजनितपर्याय हैं। यह अगुद्धता द्रव्यद्धि में गौगा है, व्यवहार है, अभूतार्थ है, असत्यार्थ है, उपचार है। द्रव्यद्धि गुद्ध है, निश्चय है, भूतार्थ है, परमार्थ है, सत्यार्थ है। इसलिये ग्रात्मा ज्ञायक है, उसमें भेद नहीं है इसलिए वह प्रमत्त-ग्रप्रमत्त नहीं है। यहाँ यह भी जानना चाहिये कि जिनमत का कथन स्याद्वादरूप है, इसलिए अगुद्धनय को सर्वथा असत्यार्थ न माना जावे, क्योंकि स्याद्वाद प्रमाण से ग्रुद्धता और अगुद्धता दोनों वस्तु के धर्म है और वस्तुधमं वस्तु का सत्त्व है; अन्तर मात्र इतना ही है कि अगुद्धता परद्रव्य के संयोग से होती है।

समयसार गाया ४६ की आत्मख्याति टीका में व्यवहारनय के कथन को वास्तविक स्वीकार किये बिना क्या दोष ग्रा जायेंगे, उनको बताते हैं— 'व्यवहारनय के बिना, परमार्थ से गरीर को भिन्न बताया जाने पर, जैसे भरम को मसल देने से हिसा का ग्रभाव है, उसी प्रकार त्रस-स्थावर जीवों को निःशंकतया मसल देने (धात करने) में भी हिसा का ग्रभाव ठहरेगा ग्रीर इस कारण बन्ध का ही अभाव सिद्ध होगा। दूसरे परमार्थ के द्वारा जीव राग-द्वेष-मोह से भिन्न बताया जाने पर भी रागी-द्वेषी, मोही जीव कर्म से बँधता है, उसे छुड़ाना है—ऐसे मोक्ष के उपाय के ग्रहण का श्रभाव हो जाएगा ग्रीर इससे मोक्ष का ही अभाव होगा।' इस कथन के श्रनुसार व्यवहारनय को वास्तविक स्वीकार किये बिना बन्ध (संसार) व मोक्ष दोनों के अभाव का प्रसंग ग्राजाएगा जो प्रत्यक्ष विरुद्ध है।

किसी ने प्रश्न किया कि इस जीव से प्राण भिन्न हैं कि ग्रभिन्न, यदि अभिन्न कहें तो जैसे जीव का नाण नहीं है वैसे प्राणों का भी विनाण नहीं होगा तो फिर हिंसा क्या होगी? यदि जीव से प्राणों को भिन्न मानें तो फिर जीव के प्राणों का घात करने पर जीव का क्या बिगाड़? कुछ नहीं; इससे इस तरह भी हिंसा न हुई। इसका आचार्य समाधान करते हैं कि कायादि प्राणों के साथ किसी ग्रपेक्षा भेद हैं ग्रौर कर्य चित् अभेद है। किस कारण से हैं कि जैसे गरम लोहे के पिण्ड में से उस वर्तमानकाल में ग्राग्न भलग नहीं की जा सकती इसीतरह शरीर में जब भ्रात्मा तिष्ठा है तब उस वर्तमानकाल में उसे भ्रन्य नहीं कर सकते। इसकारण व्यवहारनय से प्राणों के साथ जीव का ग्रभेद है। निश्चय से भेद है, क्योंकि मरण के समय काय, प्राण आदि जीव के साथ नहीं जाते। यदि एकान्त से जीव ग्रौर प्राणों का सर्वथा भेद माना जाय तो जैसे दूसरों के शरीर को छेदते-भेदते हुए भी भपने को दुःख नहीं होता तैसे अपनी काय को भी छिदते हुए दुःख नहीं होना चाहिये सो बात नहीं है, क्योंकि प्रत्यक्ष से विरोधक्ष है। किर प्रश्नकर्ता कहता है कि व्यवहार से ही तो हिंसा हुई निश्चय से नहीं हुई। इस पर भाषामं कहते हैं कि यह बात तुमने सत्य कही। जैसे व्यवहार से हिंसा है वैसे पाप भी व्यवहार से है तथा नरक ग्रादि के दुःख भी व्यवहार से है, यह बात हमको सम्भत है। यदि नरकआदि के दुःखों से तुमको प्रीति है तो हिंसा

करो, यदि भय है तो हिंसा को छोड़ों ( समयसार गाथा ३४४ तात्पर्यवृत्ति टीका ) इस कथन से यह सिद्ध हुम्रा कि जो व्यवहारनय को वास्तविक नहीं मानते उनको नरक के दुःखों से भय नहीं, किन्तु प्रीति है इसलिये वे हिंसादिपापों का त्याग नहीं करते।

नियमसार गाया १४९ में कहा है कि केवलीभगवान सर्वपदार्थों को जानते-देखते हैं यह कथन व्यवहारनय से है, परन्तु नियम करके भ्रथीत् निश्चयकरके केवलज्ञानी अपने आत्मस्वरूप को ही जानते-देखते हैं—

> जाणिव पस्सवि सस्वं, ववहारणएण केवलीभगवं । केवलणाणी जाणिब, पस्सवि शियमेण अप्पाणं ॥ नि. सा. १५९ ॥

यदि शंकाकार कथित चाबी ( Master Key ) के द्वारा इस गाथा का अर्थ खोला जावे तो व्यवहारनय का यह कथन 'कि केवली भगवान सर्वपदार्थों को देखते जानते हैं' असरयार्थ है, अवास्तविक है जिससे सर्वज्ञता का अभाव हो जाता है। सौगत-बौद्ध भी व्यवहारनय से सर्वज्ञ को स्वीकार करते हैं और व्यवहारनय को असरयार्थ मानते हैं, फिर सौगत और जैनधर्म में कोई अन्तर नहीं रहेगा। इस विषय में समयसार गाथा ३६५ की टीका में भी जयसेनाधार्य ने इसप्रकार कहा है—'यहाँ पर शिष्य ने कहा कि सौगत भी कहता है कि व्यवहार से सर्वज्ञ है, उसको दूषणा क्यों दिया जाता है? इसका समाधान आचार्य करते हैं कि बौद्ध।दिकों के मत में जैसे निश्चय की अपेक्षा व्यवहार मिथ्या है वैसे व्यवहाररूप से भी व्यवहार सत्य नहीं है परन्तु, जैनमत में व्यवहारनय यद्यपि निश्चयनय की अपेक्षा से मिथ्या है तो भी व्यवहाररूप से सत्य है। यदि लोकव्यवहार व्यवहाररूप से भी सत्य न होय तो सर्व ही लोकव्यवहार मिथ्या हो जावे, ऐसा होने पर अतिप्रसंग हो जाय अर्थात् प्रसंग से बाहर हो जाय इससे यह कहना ठीक है कि यह आत्मा व्यवहारनय से परद्रव्य को देखता जानता है, परन्तु निश्चय से तो अपने ही आत्मद्रव्य को देखता-जानता है।'

जब व्यवहारनय को सर्वथा असत्यार्थ कहने वाला यह विचारकर कि 'प्राण प्राण हैं। अन्न अन्न है। प्रन्न प्रारा नहीं, प्रारा प्रन्न नहीं। अन्न को प्रारा कहना सर्वथा असत्यार्थ है।' श्रन्न त्याग देता है और अपने प्रारा का नाश करने लगता है अर्थात् मरण को प्राप्त होने लगता है तब अनेकान्तवादी कार्यकारसा की यथार्थता के द्वारा व्यवहारनय को सत्यार्थ दिखाकर उसके प्राणों की रक्षा करता है ग्रर्थात् नाश नहीं होने देता।

जब व्यवहारनय को असत्यार्थ कहनेवाला यह विचारकर कि 'घी का घड़ा कहना उपचार है, सर्वथा श्रमत्यार्थ है। घी तो घी है और घड़ा घड़ा है। घी घड़ा नहीं है और घड़ा घी नहीं है। घड़े के नाम से घी का नाम नहीं और घी के नाम से घड़े का नाम नहीं है।' घी से भरे हुए मिट्टी के घड़े को ग्रीष्मकाल की दोपहर की धूप में रेत पर रखकर और घड़े को फोड़कर घी को रेत में निलाने को तैयार होता है तब अनेकान्तवादी आधार- आधिय की यथार्थता के द्वारा व्यवहारनय को सत्यार्थ दिखाकर घी की रक्षा करता है।

जब व्यवहारनय को असत्यार्थ कहनेवाला यह कहकर 'अर्हन्त की दिव्यध्विन कहना असत्यार्थ है, दिव्य-ध्विन तो शब्दमयी पुद्गल जड़ है और अर्हन्त चेतनभयी आत्मा है। एक द्रव्य दूसरे द्रव्य का कर्त्ता नहीं होता अतः दिव्यध्विन का कर्त्ता पुद्गल है और अर्हन्त नहीं है, दिव्यध्विन (जिनवाणी) की प्रमाणता का नाश ( अभाव ) करता है तब अनेकान्तवादी निमित्त-नैमित्तिक की यथार्थता के द्वारा व्यवहारनय को सत्यार्थ दिखाकर जिनवाणी की प्रमाणता की रक्षा करता है।

समयसार कलण ७० से ७९ तक व्यवहार व निश्चयनय के विषय 'बद्ध-श्रवद्ध, मूढ़-श्रमूढ़, रागी-श्ररागी, द्वेषी-अद्धेषी, कर्ता-श्रकर्ता, भोक्ता-श्रभोक्ता, जीव-श्रजीव, सूक्ष्म-स्थुल, कारण-श्रकाररा, कार्य-श्रकार्य, भाव-श्रभाव, एक-श्रनेक, सान्त-श्रनन्त, नित्य-श्रनित्य, वाच्य-श्रवाच्य, नाना-श्रनाना, चेत्य-श्रचेत्य, दश्य-श्रदश्य, भाव-श्रभाव' बताकर दोनों नयों का पक्षपात बताया है श्रौर दोनों नयों के पक्षपात छोड़ने का उपदेश दिया है।

व्यवहारनय के कथन को भ्रवास्तविक मानने से न तो बन्ध (संसार) सिद्ध होता है न मोक्ष सिद्ध होता है, न हिंसा सिद्ध होती है, सर्वञ्चता का अभाव होता है, जिनवाणी की प्रमाणता का स्रभाव होता है। इसप्रकार भ्रनेक दूषण म्राते हैं।

भ्यवहारनय के कथन को स्रवास्तिविक माननेरूप चाबी ( Master Key ) के द्वारा यदि दिगम्बरजैनागम का अर्थ खोला जावेगा तो मोक्षमार्ग की प्राप्ति न होकर नरक-निगोदमार्ग की प्राप्ति स्रवश्य हो जावेगी।

व्यवहार व निश्चय दोनों अपने-अपने विषय का यथार्थ प्रतिपादन करते हैं। दोनों की सापेक्षता से ही वस्तुस्वरूप की सिद्धि होती है। जैसे निश्चयनय की अपेक्षा से वस्तु नित्य है, व्यवहारनय से वस्तु प्रनित्य है, विशेष है। वस्तुस्वरूप न केवल नित्य ही है और न केवल प्रनित्य है, न केवल सामान्य ही है और न केवल विशेष ही है। किन्तु कथि चित्र है, कथि चित्र है। सामान्य विशेष है। सामान्य विशेषात्मक है।

श्री प्रवचनसार के परिशिष्ट में श्री अमृतचन्द्राचार्यदेव ने कहा है—'जितने वचनपन्थ हैं, उतने वास्तव में नियवाद हैं ग्रीर जितने नयवाद हैं, उतने ही परसमय हैं। परसमयों ( मिथ्यामितियों ) का वचन सर्वथा ( श्रथित् ग्रपिक्षारिति ) कहा जाने से वास्तव में मिथ्या है श्रीर जैनों का वचन कथि चत् ग्रपिक्षासहित कहा जाने से वास्तव में सम्यक् है।'

दिगम्बर जैनागम में जो व्यवहारनय से कथन है वह ग्रवास्तविक नहीं है, किन्तु व्यवहारनय की ग्रपेक्षा से वह कथन वास्तविक है। इसप्रकार दि० जैनागम का अर्थ करने से मोक्षमार्ग की सिद्धि होगी।

—जे. सं. 12-12-57/VI/ब. प्र. स. पटना

### उपचरित स्वभाव का ग्राहक व्यवहार नय भी समीचीन है

शंका—क्या व्यवहार-उपचार का वर्णन करने वाला निश्याइिट है ?

समाधान आलापपद्धति स्वभावश्रधिकार में द्रव्य के स्वभाव का कथन श्री देवसेनाचार्य ने निम्नप्रकार किया है---

 <sup>(</sup>अ) व्यवहार अपने अर्थ में उतना ही सत्य है, जितना कि निश्वय । श्रीयुत् पं. क्लचण्द्रजी सि. सारबी [ कामी ] [ वर्णी अचिनंदन प्र'थ पृ. ३५४-५५ ]

<sup>(</sup>ब) 'श्रीमद् राजवन्द्र' में लिखा हैं—नयभित्रवय एकांत थी, आमां मधी कहेल। एकांते व्यवहार महि, बस्ने साथ रहेल ॥१३२॥ आत्मसिद्धि पृ. ६२१

अर्थ — भास्तों में एकांत से निज्यवनय को नहीं कहा, अथवा एकांत से स्ववहार नय को भी नहीं कहा । दोनों ही जहाँ-जड़ों जिस जिस तरह घटते हैं, उस तरह साथ रहते हैं ।

'स्वमावा कथ्यन्ते-अस्तिस्वभावः, नास्तिस्वभावः, नित्यस्वभावः, अनित्यस्वभावः, एकस्वमावः, अनेक-स्वभावः भेदस्वभावः, अभेवस्वभावः, मध्यस्वभावः, अभध्यस्वभावः, परमस्वभावः, एते द्वस्याणामेकादश सामान्य-स्वभावः, चेतनस्वभावः, अचेतनस्वभावः, मूर्तस्वभावः, अमूर्तस्वभावः, एकप्रदेशस्वभावः, अनेकप्रदेशस्वभावः विभाव-स्वभावः, गुद्धस्वभावः, अभुद्धस्वभावः, अपुद्धस्वभावः, उपचित्तस्वभावः एते द्वस्याणां दश विशेषस्वभावः ॥२८॥ जीव पुद्गस-योरेकविशातः ॥२९॥

अर्थ-स्वभाव का कथन किया जाता है--ग्रिस्तस्वभाव, नास्तिस्वभाव, नित्यस्वभाव, ग्रानित्यस्वभाव, एकस्वभाव, श्रनेकस्वभाव, भेदस्वभाव, ग्रभेदस्वभाव, भव्यस्वभाव, भव्यस्वभाव, प्रभव्यस्वभाव, परमस्वभाव ये द्वव्यों के ११ सामान्य स्वभाव हैं। चेतनस्वभाव, ग्रचेतनस्वभाव, मूर्तस्वभाव, ग्रमूर्तस्वभाव, एकप्रदेशस्वभाव, ग्रनेकप्रदेशस्वभाव, विभावस्वभाव, शुद्धस्वभाव, ग्रमुर्तस्वभाव, ये द्वव्यों के दस विशेषस्वभाव हैं। जीव और पुद्गल में उपर्युक्त २१-२१ (११ सामान्य और १० विशेष स्वभाव पाये जाते हैं।

इन सूत्रों से यह स्पष्ट हो जाता है कि 'उपचार' भी द्रव्य का स्वभाव है। द्रव्य के स्वभाव का कथन करनेवाला नय मिथ्या नहीं हो सकता है।

श्री देवसेनाचार्यं उपचरितस्वभाव की ब्युत्पत्ति तथा भेद कहते हैं---

'स्वभावस्याप्यन्यत्रोचारादुपचिरितस्वभावः ॥१२३॥ स द्वोधा कर्मज-स्वाभाविकभेदात् । यथा जीवस्य मूर्तस्दमचेतनत्वे । यथा सिद्धात्मनां परझता परदर्शकत्वं च ॥१२४॥

अर्थ —स्वभाव का भी अन्यत्र उपचार करना उपचरितस्वभाव है ॥१२३॥ वह उपचरितस्वभाव कर्मज और स्वाभाविक के भेद से दो प्रकार का है । जैसे जीव के पूर्तत्व और ग्रचेतनत्व कर्मजलपचरितस्वभाव हैं । तथा जैसे — सिद्ध आत्माओं के पर का जानपना तथा पर का दर्शकत्व स्वाभाविक उपचरितस्वभाव है ॥१२४॥

यहाँ पर यह बतलाया गया है कि परपदार्थों को जानना व देखना उपचरित स्वभाव है। समस्त परपदार्थों को जाने विना सर्वज्ञ हो नहीं सकता, श्रतः सर्वज्ञता उपचरितस्वभाव है।

इसीप्रकार अर्थात् उपचित्तस्वभाव के कारण संसारीजीव मूर्तिक है, कहा भी है-

'संसारत्या रूवा कम्मविमुक्का अरूवगया ॥' गो. जी. गा. ५६३

कर्म-बंध के कारण संसारीजीव मुर्तिक है। कर्मबंध से मुक्त सिद्धजीव अमूर्तिक है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी कहा है—-

## तथा च मूर्तिमानात्मा सुराभिर्मवदर्शनात् । नह्यमूर्त्तं स्य नभसो मदिरा मदंकारिणी ॥१९॥ [तत्त्वार्थंसार, बंध अधिकार]

ग्रात्मा (जीव) मूर्तिक होने के कारण मदिरा से पागल हो जाती हैं, किन्तु श्रमूर्तिक श्राकाश में मदकारिशी नहीं होती है।

यदि उपचरित स्वभाव और अनुपचरितस्वभाव इन दोनों में से किसी एक का एकांत पक्ष लिया जावे प्रयात् प्रतिपक्षी को स्वीकार न किया जाय तो ऐसा एकान्तपक्ष ग्रहण करने से क्या दोष ग्राता है इसका कथन श्री देवसेनाचार्य करते हैं--- 'उपचरितैकान्तपक्षेऽपि नात्मज्ञता सम्भवति नियमितपक्षत्वात् ॥१४८॥

### तथात्मनोऽनुपचरितपक्षेऽपि परज्ञतादीनां विरोधः स्यात् ॥१४९॥' [आलापपद्धति]

उपचरितस्वभाव के एकान्तपक्ष में म्रात्मज्ञता सम्भव नहीं है क्योंकि उपचरितस्वभाव का परज्ञान नियत-पक्ष है। म्रात्मज्ञता तो म्रनुपचरितस्वभाव है, किन्तु उपचरितएकान्तपक्ष में म्रनुपचरित का निषेध है। उसीप्रकार म्रनुपचरित एकान्तपक्ष में आत्मा के परज्ञता स्रथीत् सर्वज्ञता का अभाव हो जायगा। सर्वज्ञता का स्रभाव इष्ट नहीं है अतः उपचरित स्वभाव को स्वीकार करना होगा भीर म्रनुपचरित एकान्तपक्ष का निषेध करना होगा।

उपचरितस्वभाव किस नय का विषय है इसके लिये श्री देवसेनाःचार्य निम्नसूत्र कहते हैं —

### 'असब्भूतव्यवहारेण उपचरितस्यभावः ॥१७६॥' [आलापपद्धति]

उपचरितस्वभाव असर्भूतब्यवहारनय का विषय है । जो नय द्रव्यगतस्वभाव को विषय करता है वह नय मिथ्या नहीं हो सकता है । सम्यक्नय से तो वस्तु का यथार्थज्ञान होता है । कहा भी है—

### द्रव्याणां तु यथारूपं तल्लोकेऽपि व्यवस्थितम् । तथा ज्ञानेन संज्ञाते नयोऽपि हि तथाविधः ॥१९॥ [आलापपद्धति]

द्रथ्यों का जिसप्रकार का स्वरूप है, वह लोक में व्यवस्थित है। ज्ञान से द्रव्यों का स्वरूप उसीप्रकार जाना जाता है, नय भी उसीप्रकार जानता है।

सदभूतव्यवहारनय, ग्रसद्भूतव्यवहारनय, शुद्धनिश्चयनय, ग्रशुद्धनिश्वयनय, कोई भी नय हो यदि वह सापेक्ष है तो सम्यक् है, यदि निरपेक्ष है तो मिथ्या है।

### दुर्नयैकान्तमारूढा भावा न स्वाधिकाहिताः । स्वाधिकास्तदिवपर्यस्ता निःकलंकास्तवा यतः ।। [नयचक्र पृ० ६३]

दुर्नय एकांत को लिये हुए भाव सम्यगर्थवाले नहीं होते श्रर्थात् मिथ्यार्थवाले होते हैं। जो नय एकान्त से रहित भाववाले हैं ग्रथीत् सापेक्ष हैं वे समीचीन (सम्यक्) श्रर्थ को बतलाने वाले हैं।

व्यवहार-निरपेक्ष निश्चयनय सम्यगर्थनाला नहीं है द्यर्थात् मिध्यार्थनाला है। निश्चय-सापेक्ष व्यवहारनय सम्यगर्थनाला है मिथ्याम्रर्थनाला नहीं है।

-- जं. ग. 26-4-73/VII/.....

# ग्रनेकान्तरूपी चाबी के द्वारा जंन शास्त्रों का ग्रथं खोलना चाहिए

### शंका - क्या व्यवहारनय के कथन द्वारा वस्तु स्वरूप का निर्णय नहीं करना चाहिए ?

समाधान सर्वप्रथम 'नय' के स्वरूप व फल पर विचार किया जाता है। नय का स्वरूप इसप्रकार है— 'उच्चारण किये गये अर्थपद् और उसमें किये गये निक्षेप को देखकर प्रर्थात् समक्रकर पदार्थ को ठीक निर्णय तक पहुँचा देते हैं इसलिए वे नय कहलाते हैं।' घ. खं. पु. १ पृ. १०

नय का फल-'यह नय, पदार्थों का जैसा स्वरूप है उसरूप से उनके ग्रहरा करने में निमित्त होने से मोक्ष का कारण है। इसलिए नय का कथन किया जाता है।' ज. ध. पु. १ पृ. २९१। 'प्रमाणनयैरधिगम: ॥६॥' मो. शा. मू. ६ अ. १ म्रथीत् सम्यग्दर्शनम् दि रत्नत्रय भीर जीवादितत्त्वों का ज्ञान प्रमाण भीर नय से होता है। इस सूत्र की व्याख्या करते हुए ष. खं. पु. ९ पू. १६४ पर लिखा है—'नयवाक्यों' से उत्पन्न बोध प्रमाण ही है, तय नहीं है, इस बात के ज्ञापनार्थ 'उन दोनों प्रमाण-नय से वस्तु का ज्ञान होता है' ऐसा कहा जाता है।' श्री ज. ध. पु. १ पू. २०९ पर भी कहा है 'जिसप्रकार प्रमाण से वस्तु का बोध होता है उसीप्रकार नयवाक्य से भी वस्तु का ज्ञान होता है, यह देखकर तत्त्वार्थ सुत्र में 'प्रमाणनयैरिधगमः' इसप्रकार प्रतिपादन किया है।'

उक्त ग्रागमप्रमाणों का सारांश यह है कि 'प्रत्यक्ष-परोक्षग्रादि प्रमाणों में से प्रत्येक प्रमाण के द्वारा तथा निश्चय, व्यवहार ग्रादि नयों में से प्रत्येक सुनय के द्वारा वस्तु का यथार्थज्ञान होकर ग्रज्ञान की निवृत्ति होती है।' इन आगमप्रमाणों में यह नहीं कहा गया कि' प्रत्यक्षप्रमाण के द्वारा या निश्चयनय के द्वारा ही वस्तु का बोध ( ग्रिधिगम-ज्ञान ) होगा, परोक्षग्रादि प्रमाणों के द्वारा या व्यवहारग्रादि नयों के द्वारा वस्तु का ग्रिधिगम (निर्णय) नहीं होगा। ग्रतः प्रत्येक प्रमाण के द्वारा ग्रथवा प्रत्येकनय के द्वारा वस्तु का निर्णय हो सकता है।

वस्तु नित्यानित्यात्मक है। जिसप्रकार निश्चयनय नित्यक्षंश के कथन के द्वारा नित्यात्मक वस्तु का निर्णय कराता है उसीप्रकार व्यवहारनय अनित्य-अंश के कथन के द्वारा नित्यानित्यात्मक वस्तु का निर्णय कराता है। यदि व्यवहारनय द्वारा कथित अनित्य-अंश के द्वारा वस्तु का यथार्थनिर्णय न होता तो 'ग्रनित्यभावना' द्वारा संवर नहीं हो सकता था। मो. शा. अ. ९ सू. १, २ व ७ के द्वारा ग्रनित्यभावना से संवर कहा है। वस्तुस्वरूप का श्रनिर्णय तो मिथ्यात्व है उसके द्वारा संवर ग्रसम्भव है।

जो मात्र एक ( निश्चयनय ) नय के पक्षपाती हैं उनके लिये **समयसार कलश ७०-**৯९ के द्वारा उपदेश दिया गया है इसमें क**लश नं० ৯३** इसप्रकार है—

### एकस्य नित्यो न तथा परस्य चितिद्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तस्ववेदी च्युतपक्षपात स्तस्यास्तिनित्यं खलु चिच्चिवेव ।।८३।।

अर्थ — जीव नित्य है ऐसा एक नय का पक्ष है ग्रौर जीव नित्य नहीं है ऐसा दूसरे नय का पक्ष है, इस-प्रकार चित्सवरूप जीव के सम्बन्ध में दो नयों के दो पक्षपात हैं। जो तत्त्ववेत्ता पक्षपातरहित है उसे निरंतर चित्सवरूप जीव चित्सवरूप ही है।

ग्रतः किसी एक नय के पक्षपात् को छोड़कर 'स्यात्' ( कथंचित् ) पद के द्वारा निश्चय व व्यवहारनय के विरोध को दूर कर अनागम का अर्थ खोलना चाहिये।

### र्दुनिवारनथानीक विरोध-ध्वंसनौषधिः । स्यात्कारजीविता जीयाज्जैनोसिद्धांतपद्धतिः '।२।। (पंचास्तिकाय तत्त्व प्रदीपिका)

अर्थ — जिनेन्द्र से श्राई हुई सिद्धांतपद्धति जयवन्त हो । कैसी है सिद्धांतपद्धति ? जो नयसमूह के दुनिवार विरोध को दूर करने के लिये औषधि है श्रीर 'स्यान्' पद जिसका प्रासा है ।

श्रतः ग्रनेकान्तरूपी चाबी (Master Key) के द्वारा जैन शास्त्रों का श्रर्थ खोलना चाहिये, मात्र निश्चयनयरूपी चाबी के द्वारा जैनशास्त्रों का श्रर्थ खोलने से श्रथवा वस्तु निर्णय करने से एकान्तिमिथ्यात्व की उत्पत्ति होगी जिससे श्रमन्तसंसार में भ्रमण करना पड़ेगा। व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३६३

अतः 'स्यात्' पद सापेक्ष व्यवहारनय से भी वस्तु का निर्णय हो सकता है। किन्तु व्यवहारनय का एकांत-पक्ष भी अहण नहीं करना चाहिये।

— जै. सं. 19-12**-**57/V-VI/ रतनकुमार **जैन** 

- १. दुनिया के मिथ्या एकान्त मिलकर श्रनेकान्त को जन्म नहीं देते
- २. निरपेक्ष नयों का समूह सम्यगनेकान्त नहीं है

शंका — जैनसन्देश १-१-७० के सम्पादकीय में पं० दरबारीलासजी कोठिया का मत है कि दुनिया के मिथ्याएकान्त मिलकर अमेकान्त को जन्म देते हैं। इसपर आचार्यों का मत क्या है ?

समाधान—इस सम्बन्ध में श्री समन्तभद्राचार्य विरचित आप्तमीमांसा का निम्नलिखित क्लोक प्रस्तुत किया जाता है, जिससे यह विषय स्पष्ट हो जायगा—

> मिथ्यासमूहो मिथ्या चेन्न मिथ्यैकान्ततास्ति नः । निरपेक्षा नया मिथ्या सापेक्षा वस्तु तेऽर्थकृत् ॥१०८॥

श्री पं० जयसन्दर्जी छाबड़ा कृत अर्थ — इहां अन्यवादी तर्क करें जो तुमने वस्तु का स्वरूप नय और उपनय का एकान्त का समूहकूं द्रव्यकरि कहा, सो नयन का एकान्तकूं तौ तुम मिध्या कहते आवो हो, सो मिध्या नयनका समूह भी मिध्या ही होय ? ताकू आचार्य कहे हैं — जो मिध्या नयनका समूह है सो तौ मिध्या ही है। बहुरि हमारे जैनीनि के नयन के समूह हैं सो मिध्या नाहों। जाते ऐसा कहा है — जे परस्पर अपेक्षा रहित नय हैं, ते वस्तुस्वरूप हैं, ते अर्थ-किया कूं करें ऐसा वस्तुकूं साधै हैं। निरपेक्षपणा है, यो तो प्रतिपक्षीधर्म का सर्वथा निराकरण स्वरूप है। बहुरि प्रतिपक्षीधर्म तैं उपेक्षा कहिये उदासीनता सो सापेक्षपणा है। उपेक्षा न होय अर प्रतिपक्षी धर्मकूं मुख्य करें तो प्रमाण-नय में विशेष न ठहरे है। प्रमाण-नय ग्रीर दुन्य का ऐसा ही लक्षण वणें है। दोउ धर्म का समान ग्रहण सो तो प्रमाण, बहुरि प्रतिपक्षी धर्म ते उपेक्षा सो सुनय, बहुरि प्रतिपक्षी धर्म ते स्वरूप होग एसी स्वरूप से जानना ॥१०६॥

श्री पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारकृत व्याख्या—यहाँ प्रनेकान्त के प्रतिपक्षी द्वारा यह प्रापित्त की गई है कि जब एकान्तों को मिथ्या बतलाया जाता है तब नयों भीर उपनयों रूप एकान्तों का समूह जो प्रनेकान्त ग्रीर तदात्मक वस्तुतत्त्व है वह भी मिथ्या ठहरता है, क्यों कि निथ्याभ्रों का समूह मिथ्या ही होता है। इस पर ग्रन्थकार महोदय कहते हैं कि यह ग्रापित ठीक नहीं है, क्यों कि हमारे यहां कोई वस्तु मिथ्या एकान्त के रूप में नहीं है। जब वस्तु का एकधर्म दूसरे धर्म की अपेक्षा नहीं रखता, उसका तिरस्कार कर देता है—तो वह मिथ्या कहा जाता है श्रीर जब वह उसकी भ्रपेक्षा रखता है, उसका तिरस्कार नहीं करता, तो वह सम्यक् माना जाता है। वास्तव में वस्तु निरपेक्ष एकान्त नहीं है, जिसे सर्वथा एकान्तवादी मानते हैं, किन्तु सापेक्षएकान्त है और सापेक्षएकान्तों के समूह का नाम ही अनेकान्त है, तब उसे और तदात्मकवस्तु को मिथ्या कैसे कहा जा सकता है? नहीं कहा जा सकता।

श्री पं वरवारीसासजी कोठिया इससे पूर्ण सहमत होंगे कि मिथ्यानयों का समूह सम्यगनेकान्त नहीं है, किन्तु सुनयों का समूह ही सम्यगनेकान्त है, क्योंकि कोठियाजी स्वयं श्री जुगलिकशोरजी कृत व्याख्या के प्रकाशक है।

भी पूज्यपादाचार्य ने भी कहा है--

'त एते गुणप्रधानतया परस्परतंत्रताः सम्यग्दर्शनहेतवः पुरुषार्थेकियासाधनसामर्थ्यात्तन्त्वादय इव यथोपायं विनिवेश्यमानाः पटादिसंज्ञाः स्वतन्त्राश्चासमर्थाः।'

अर्थ — ये सब नय गौण-मुख्यरूप से एक दूसरे की अपेक्षा करके ही सम्यग्दर्शन के हेतु हैं। जिसप्रकार पुरुष की अर्थ किया और साधनों की सामर्थ्यवश यथायोग्य निवेशित किये गये तन्तु आदि पटादिक संज्ञा को प्राप्त होते हैं और स्वतन्त्र रहने पर (पटरूप) कार्यकारी नहीं होते हैं, उसीप्रकार ये नय समक्तने चाहिए।

तन्तु स्रौर पट के दशंत द्वारा श्री पूज्यपादाचार्य ने यह स्पष्ट कर दिया कि जिसप्रकार निरपेक्ष तन्तुस्रों का समूह पटरूप कार्य को करने में असमर्थ है। उसीप्रकार निरपेक्षनयों का समूह ग्रथीत मिथ्यानयों का समूह भी अनेकान्तरूप वस्तुस्वरूप को सिद्ध करने में असमर्थ होने से सम्यग्दर्शन को उत्पन्न नहीं कर सकता है। तन्तुओं का समूह परस्पर एक दूसरे का सापेक्ष ही कर ही पटरूप कार्य को करने में समर्थ होता है। उसीप्रकार सापेक्षनयों का समूह ही अनेकान्तरूप वस्तुस्वरूप को सिद्ध करने में समर्थ होने से सम्यग्दर्शन का हेतु है।

एकान्तवादियों के निरपेक्ष (मिथ्या) नयों का समूह सम्यगनेकान्त नहीं होता है, किन्तु सापेक्ष (सम्यक्) नयों का समूह ही सम्यगनेकान्त होता है।

— चौ. म. 19-3-70/IX-X/......

# यदि द्रव्यवृद्धि में मरण नहीं तो 'जीझो छीर जीने दो' का उपदेश क्यों ?

शंका—द्रथ्यदृष्टि से एक व्यक्ति न तो दूसरे को मार सकता है और न बचा सकता है, तब 'जीओ और जीने दो' का उपदेश क्यों दिया गया ?

समाधान-पदार्थ सामान्य-विशेषात्मक है। श्री माणिक्यनन्वि आचार्य ने कहा भी है---

#### 'सामान्यविशेषात्मा तदर्थी विषय: ॥१॥'

सूत्र में 'सामान्य-विशेषात्मा' ऐसा विशेषण पदार्थ के लिए दिया गया है, जिसका अभिप्राय यह है कि पदार्थ न केवल सामान्यरूप है, न केवल विशेषरूप है, और न स्वतन्त्र उदयरूप है, अपितु उभयात्मक है।

### 'अनुवृतव्यावृतप्रत्ययगोचरत्वात्पूर्वोत्तराकार परिहारवान्तिस्थितिलक्षणपरिणामेनार्थकियोपपत्तेश्च'।।२॥

वस्तु सामान्य-विशेष धर्मवाली है, क्योंकि वह अनुवृत्तप्रत्यय ग्रौर व्यावृत्तप्रत्यय की विषय है, तथा पूर्वाकार का परिहार उत्तराकार की प्राप्ति ग्रौर स्थितिलक्षण परिणाम के साथ उसमें ग्रर्थकिया पाई जाती है।

सामान्यदृष्टि की मुख्यता में वस्तु अनुवृत्तप्रत्यय की विषय होती है तथा स्थिति लक्षणवाली होती है, उसमें सदा एकरूपता रहती हैं; व्यावृत्तप्रत्यय पूर्वाकार का परिहार, उत्तर ग्राकार की प्राप्ति तथा अनेकरूपता गौए। रहती हैं। इस सामान्यदृष्टि को द्रव्यदृष्टि भी कहते हैं ग्रीर विशेषदृष्टि को पर्यायदृष्टि कहते हैं। चूंकि वस्तु सामान्य विशेषात्मक है इसीलिये भगवान ने द्रव्यार्थिक ग्रीर पर्यायार्थिक ऐसे दो नय कहे हैं। वस्तु का कथन दोनों नयों के आधीन होता है, किसी एक नय के ग्राधीन नहीं होता है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने पंचास्तिकाय में कहा भी है—

'द्वौ हि नयौ भगवता प्रणीतौ द्रव्याधिकः पर्यायाधिकश्च । तत्र न खल्वेकनथायत्ता देशना किन्तु तदुभयायत्ता ।' अर्थ —भगवान ने दो नय कहे हैं — द्रव्याधिक ग्रौर पर्यायाधिक । दिध्यध्विन में उपदेश एकनय के ग्राधीन नहीं होता, किन्तु दोनों नयों के ग्राधीन होता है ।

'ब्रव्यमर्थः प्रयोजनमस्येत्यसौद्रव्यार्थिकः । द्रव्यम् सामान्यमुत्सर्गः अनुवृत्तिरित्यर्थः । तद्विषयो द्रय्यार्थिकाः ।' [स. सि. १/६ व ३३ ]

द्रव्य जिसका प्रयोजन है वह द्रव्याधिकनय है। द्रव्य का श्रर्थ सामान्य, उत्सर्ग श्रौर अनुवृत्ति है, इनको विषय कराने वाला द्रव्याधिकनय है।

'पर्याय एवार्थः प्रयोजनमस्येति पर्यायाधिकः । पर्यायो विशेषोऽपवादो व्यावृत्तिरित्पर्थः । तद्विषयः पर्यायाधिकः [स. सि. १/६ व ३३]

पर्याय जिस नय का प्रयोजन है, वह पर्यायाधिकनय है। पर्याय का स्रर्थ विशेष, स्रपवाद ग्रीर ब्यावृत्त है। इसको विषय करने वाला पर्यायाधिकनय है।

इन उपर्युक्त भार्षप्रमाणों से यह सिद्ध है कि द्रव्यदृष्टि ग्रथीत् द्रव्याधिकनय का विषय सामान्य है, पर्याय नहीं है, क्योंकि पर्याय पर्यायाधिकनय का विषय हैं। ग्रतः द्रव्यदृष्टि में न बंध है, न मोक्ष है, न मोक्षमार्ग है, न मनुष्य है, न तिर्यंच है, न देव है, न नारकी है, न जन्म है, न मरण है, न जीव है, न प्राशी है, क्योंकि ये सब विशेष हैं, पर्याय हैं, व्यावृत्तिरूप हैं।

जब जीवन, मरण द्रव्यदृष्टि का विषय नहीं है तब द्रव्यदृष्टि में जीख़ो और जीने दो यह प्रश्न हो उत्पन्न नहीं होता है। जैसे रसनाइंद्रिय का विषय खट्टा, मीठा ख्रादि रस की पर्यायें हैं, किन्तु काला, नीला आदि वर्णगुण की पर्यायें रसनाइन्द्रिय का विषय नहीं हैं, चक्षुइंद्रिय का विषय हैं। नेत्रइंद्रिय से रहित रसनाइन्द्रिय से यह प्रश्न करना कि अमुक पदार्थ किस वर्ण का है, एक मूर्खता है।

पर्यायदृष्टिनिरपेक्ष मात्र द्रव्यदृष्टि मिथ्यादृष्टि है । प्रवचनसार में कहा भी है-

'नारकाविषयां यरूपो न भवाम्यहमिति परसमया मिथ्याह्ब्टयो भवन्तीति ।'

'मैं सर्वधा नारक आदि पर्याय रूप नहीं हूँ' ऐसा मानने वाले परसमय मिध्याद्दष्टि हैं, क्यों कि पर्याय के बिना द्रव्य का अस्तित्व सिद्ध नहीं हो सकता है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी है—

### णित्य विणा परिणामं अत्थो अत्थं विरोह परिणामो । दन्वगुणपज्जयस्थो अत्थो अत्थित्तणिव्यत्तो ॥१०॥ [प्रथचनसार]

लोक में परिस्ताम (पर्याय) के बिना पदार्थ नहीं है और पदार्थ के बिना पर्याय नहीं है। द्रव्य, गुण व पर्याय में रहनेवाला पदार्थ उत्पाद, व्यय, ध्रौब्यस्वरूप ग्रस्तितत्त्व से बना हुग्रा है।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी कहा है—'न खलु परिणाममन्तरेण वस्तु सत्तामालंबते वस्तुनो द्रव्यादिभिः परिणामात् पृथगुपलम्भामावान्नःपरिणामस्य खरभुङ्गकल्पत्वात्।' निश्चय से पर्याय के बिना वस्तु ग्रस्तित्व को धारण नहीं करती। पर्याय से भिन्न वस्तु की उपलब्धि नहीं होती, क्योंकि पर्यायरहित वस्तु ग्रधे के सींग के समान है।

श्री देवसेनाचार्य ने भी कहा है—'निविशेषं हि सामान्यं भवेत् खरविषाणवत् ।' विशेषरहित सामान्य निश्चय से गधे के सींग के समान है। इसीलिये श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा है कि द्रव्य और पर्याय इन दोनों का अनन्यपना है।

> पञ्जयिनुदं दव्वे दव्वविजुत्ता य पञ्जया णित्थ । दोष्हं अजण्णभूदं भावें समजा परूर्वित्ति ॥ पंचास्तिकाय गाथा १२

पर्याय (विशेष) से रहित द्रव्य (सामान्य) और द्रव्य (सामान्य) से रहित पर्याय (विशेष) नहीं होती, क्यों कि दोनों का ग्रनन्यपना है।

— जॅ. ग. 12-12-74/VI/ गं. म. सोनी

### म्रशुद्धतर नय का म्रभिप्राय

शंका--धवल पुस्तक १ पर सम्यवत्व के तीन लक्षण दिये हैं, उनमें अशुद्धनय से क्या तात्पर्य है ?

समाधान-ध. पु. १ पृ. १४१ पर (१) शुद्धनय के ब्राश्रय से सम्यक्त्व का लक्षण प्रशम, संवेग, धनुकम्पा धीर आस्तिक्य की प्रकटता है; (२) तत्त्वार्थ अर्थात् आप्त, श्रागम श्रीर पदार्थ के श्रद्धान को सम्यक्षन कहते हैं, यह लक्ष्मग अशुद्धनय की श्रपेक्षा से है; (३) ब्रशुद्धतरनय की श्रपेक्षा तत्त्वरुचि को सम्यक्त्व कहते हैं।

प्रशम, संवेग, अनुकम्पा और श्रास्तिक्य ये जीव के परिणाम हैं। सम्यग्दर्शन भी जीव के श्रद्धागुण की पर्याय है। प्रशम, संवेग, अनुकम्पा, आस्तिक्यलक्षण और सम्यग्दर्शनलक्षण एकद्रव्य के आश्रय होने से सद्भूतव्यवहार-नय का विषय है, क्योंकि 'तर्त्रकवस्तुविषयः सद्भूतव्यवहारः' ऐसा सूत्रवाक्य है। ध. पु. १ पृ. १४१ पर असद्भूत-व्यवहारनय की अपेक्षा से सद्भूतव्यवहारनय को शुद्धनय कहा गया है। निश्चयनय की अपेक्षा लक्ष्य-लक्ष्या ऐसा ही सम्भव नहीं है, क्योंकि 'निश्चयनयोऽभेद विषयः' ऐसा सूत्र है। यहाँ पर शुद्धनय से प्रयोजन निश्चयनय से नहीं हो सकता है।

आप्त, ग्रागम, पदार्थ का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है, यह लक्षण ग्रसद्भूतव्यवहारनय की ग्रपेक्षा से है, क्योंकि ग्राप्त, ग्रागम, पदार्थ श्रद्धेय ग्रौर जीव की पर्याय श्रद्धान, ये दोनों भिन्नवस्तु हैं। 'भिन्नवस्तुविषयोऽसद्भूतव्यवहारः' ऐसा आर्षवाक्य है। सद्भूतव्यवहारनय की दृष्टि से ग्रसद्भूतव्यवहारनय को ग्रगुद्ध कहा गया है।

यद्यपि तत्त्वरुचि लक्षण भी असद्भूतव्यवहारनय की प्रपेक्षा से है, किन्तु श्रद्धा ग्रौर रुचि ग्रब्दों के अर्थ-भेद के कारएा 'तत्त्वरुचि' लक्षए। को श्रशुद्धतरनय कहा गया है। श्रद्धान का ग्रर्थ है विपरीता-भिनिवेश से रहित होना। इच्छा प्रकट करना रुचि है। कहा भी है---

'सद्हदि य श्रद्धाति च तत्र विपरीताभिनिवेशरहिंसी भवति । रोवेदि य रोचते च मोक्षकारणतया तत्रैव रुचिकरोति ।'

रुचि की अपेक्षा श्रद्धा शब्द सम्यग्दर्शन के अतिनिकट है, अतः तत्त्वश्रद्धानलक्षण की अपेक्षा तत्त्वरुचिलक्षण को अशुद्धतरमय से कहा गया है।

नयशास्त्र के ज्ञान विना ग्रागम का यथार्थवोध नहीं हो सकता है।

—जं. ग. 10-12-70/VI/ र. ला. जैन

### 'सफेद पत्थर', यह सद्भूत व्यवहार का उदाहररा है

शंका—सफेद पत्थर में वर्णगुण की सफेद पर्याय को 'वृहद्-द्रध्य-स्वभाव-प्रकाशक नयचक्र' में सद्धूत-व्यवहार का विषय कैसे कहा ? स्पष्ट करें ?

समाधान अशुद्धद्रव्यों में गुएए-गुएए। या पर्याय-पर्यायी को भेदरूप से ग्रहएए करना उपचरितसद्दभूतव्यवहारनय का विषय है। शुद्धद्रव्यों में गुण-गुएए। या पर्याय-पर्यायी को भेदरूप से ग्रहण करना ग्रनुपचरितसद्भूतव्यवहारनय का विषय है। वन्धरूप से प्राप्त एकक्षेत्रावगाही दो द्रव्यों के सम्बन्ध को ग्रहएए करना ग्रनुपचरितग्रसद्भूतव्यवहारनय का विषय है। पृथग्भूत दो द्रव्यों के सम्बन्ध को ग्रहण करना उपचरितग्रसद्भूतव्यवहारनय
का विषय है। सफेद पत्थर में पत्थर के वर्णगुएए की सफेद पर्याय से प्रयोजन होने के कारएए यह सद्भूतव्यवहारनय
का विषय है। वर्णगुण की सफेद पर्याय ग्रीर पत्थर के प्रदेश भिन्न-भिन्न नहीं हैं। यदि भिन्न प्रदेश होते तो
ग्रसद्भूतव्यवहार का विषय होता।

—पत्न 16-11-79/ज. ला. जेन, भीण्डर

### संश्लेष सम्बन्ध किस नय का विषय है ?

शंका— आलापपद्धति सूत्र २१३ में संश्लेषसम्बन्ध को उपचरित-असद्भूत-ध्यवहारनय का विषय कहा गया है, किन्तु सूत्र २२८ में संश्लेषसम्बन्ध को अनुपचरितअसद्भूतव्यवहारनय का विषय कहा गया है, सो कैसे ?

समाधान आलापपद्धति में नयों का कथन सिद्धांत की अपेक्षा और अध्यात्म की अपेक्षा दो प्रकार से किया गया है। सूत्र २९३ में सिद्धांत की अपेक्षा से कथन है। सिद्धान्त में अनुपचरितअसद्भूतव्यवहारनय नहीं है।

सून २२६ में अध्यातम की अपेक्षा से कथन है। अध्यातम में असदभूतव्यवहारनय के उपचरित और अनुपचरित ऐसे दो भेद हैं। इसप्रकार विवक्षाभेद से दोनों सूत्रों के कथन में अन्तर हो गया है। दोनों ही अपनी-अपनी अपेक्षा से यथार्थ हैं।

—जै. ग. 22-4-76/VIII/ जे. एल., जेन

### भागमनय व मध्यात्मनय की तरह प्रमाण के दो भेद नहीं हैं

शंका जैसे अध्यात्मभाषा से नय कहे जाते हैं तथा आगम भाषा (आगम-पद्धति ) से भी; वैसे ही क्या प्रमाण के भी दो भेद किये जा सकते हैं या नहीं ? शंका का अभित्राय यह है कि आगमप्रमाण तथा अध्यात्मप्रमाण; ऐसे दो भेद भी किये जा सकते हैं या नहीं ? कृपया स्पष्ट करें कि धवल कौनसा ग्रन्थ है ?

समाधान आगमप्रमाण तथा श्रध्यात्मप्रमाण ऐसे प्रमाण के दो भेद मेरे देखने में नहीं आये। धवल भी श्रध्यात्मग्रन्थ है, ऐसा धवल, पुस्तक संख्या १३ में कहा है।

— पत्न 28-12-78/ज. ला. जैन, भीण्डर

#### नय-निक्षेप में ग्रन्तर

शंका - निक्षेप और नय में क्या अन्तर है ?

समाधान नामादिक के द्वारा वस्तु में भेद करने के उपाय को न्यास या निक्षेप कहते हैं और ज्ञाता के ग्राभिप्राय को नय कहते हैं ( धवल पु. १ पृ. १७ )। अर्थात् निक्षेप विषय है ग्रीर नय विषयी है, इसप्रकार इन दोनों में भेद है।

—ज<sup>™</sup>. ग. 28-11-63/IX/ र. ला. जॅन, मेर**ठ** 

### नाम निक्षेप की परिभाषा [ नतद्वय ]

शंका -- नाम निक्षेप की सही परिभाषा क्या समझें ?

समाधान—नाम-निक्षेप की परिभाषा के विषय में म्राचार्यों में मतभेद है। श्री घीरसेनाचार्य ने नामनिक्षेप की परिभाषा इसप्रकार की है—'अन्य निमित्तों की अपेक्षारहित किसी की 'मंगल' ऐसी संज्ञा करने को नाममंगल कहते हैं। नामनिक्षेप में संज्ञा के चार निमित्त होते हैं, जाति, द्रव्य, गुए ग्रीर किया (पृ० १७)। वाच्यार्थ की ग्रपेक्षारहित 'मंगल' यह शब्द नाम मंगल है (पृ० १९)। (धवल पु० १) श्री पूज्यपादाचार्य ने नामनिक्षेप की परिभाषा इसप्रकार की है—'संज्ञा के अनुसार गुणरहित वस्तु में व्यवहार के लिये अपनी इच्छा से की गई संज्ञा को नाम कहते हैं।' (स. स. अ. १ सूत्र प्र)। इन दोनों ग्राचार्यों को गृह परम्परा से भिन्त-भिन्न उपदेश प्राप्त हुए थे ग्रतः उन उपदेशों के श्रनुसार नाम-निक्षेप की भिन्त-भिन्न परिभाषा हो गई। केवली व श्रुतकेवली का वर्तमान में ग्रभाव होने के कारए। यह नहीं कहा जा सकता कि कौनसा उपदेश यथार्थ है। (ध. पु. १. पृ. २२२)।

शंका-यदि किसी मनुष्य का नाम 'शेरसिंह' रखा जावे तो क्या यह नामनिक्षेप नहीं है ? यदि नहीं, तो क्या है ?

समाधात—श्री पूज्यपादाचार्य के मतानुसार मनुष्य का नाम 'शेरसिंह' यह नाम निक्षेप है, क्योंकि व्यवहार के लिए अपनी इच्छा से की गई संज्ञा है । श्री वीरसेनाचार्य के मतानुसार यदि उस मनुष्य में 'सिंह' जैसी किया पाई जाती है तो उस मनुष्य की 'शेरसिंह' संज्ञा, क्रिया निमित्तक होने से, नामनिक्षेप हो सकती है । यदि उस मनुष्य में सिंह जैसे गुए। या किया नहीं हैं तो वह नामनिक्षेप की परिभाषा में नहीं श्राता, मात्र लोक व्यवहार है ।

----- जै. ग. 18-6-64/IX/र. ला. जॅन, मेरठ

### स्थापनानिक्षेप किस नय का विषय है ?

शंका — स्थापनानिक्षेप कौनसे नय का विषय है ? और उस नय का स्वरूप क्या है ?

समाधान—स्थापनानिक्षेप नंगमसंग्रह श्रीर व्यवहार इन तीनों नयों का विषय है, क्यों कि इन तीनों द्रव्याधिकनयों के छहों निक्षेप विषय हैं। इस बात को स्वीकार करने में कोई विरोध नहीं ग्राता। कहा भी है— 'वस्वद्वियाणं तिन्णमेवींस णयाणं विसए छण्णं णिक्सेवणमित्यत्तं पिड विरोहाभावादो।' व. खं. पु. १४ पृ. १२ ॥ इन तीनों नयों का लक्षण स. सि. अ. १, मृ. ३३ की टीका मनुसार इसप्रकार है—'अनिभिनिवृं सार्थसंकल्पनाग्राही नेगमः। स्वजात्यविरोधेनं कत्यमुपानीय पर्यायानाकान्तभेदानविशेषेण समस्तग्रहणात्संग्रहः। संग्रहनयाक्षिप्तानामर्थानां विधिष्रवंकमवहरणं व्यवहारः।'

अर्थ -- ग्रिनिष्पन्नग्रर्थ में संकल्पमात्र को ग्रहरा करनेवाला नय नेगम है। भेदसहित सब पर्यायों को अपनी जाति के ग्रिनिरोध द्वारा एक मानकर सामान्य से सबको ग्रहरा करनेवाला नय संग्रहनय है। संग्रहनय के द्वारा ग्रहण किये गये पदार्थों का विधिपूर्वक ग्रवहररा ग्रयात् भेद करना व्यवहारनय है।

— र्ज. सं. ६-६-५७/..../ जॅन स्याध्याय मण्डल, कुषामन

#### स्थापना निक्षेप

शंका -चेतन की चेतन में स्थापना होती है या नहीं ? नाटक में जो पार्ट करते हैं वह कौनसा निक्षेप है?

समाधान — चेतन तो गुण है। चेतनगुण की चेतनगुण में स्थापना से क्या प्रयोजन सिद्ध होता है? अर्थात् कुछ भी नहीं। नाटक में जो राजा का भेष धारण किया जाता है वह एक अवस्था की स्थापना है। इसका स्थापना निक्षेप में ही अन्तर्भाव होता है।

-- जॅ. ग. 16-5-63/IX/ प्रो. मनोहरलाल जॅम

#### भ्रन्य प्रतिमा के सामने भ्रन्य भगवान की स्थापना किस निक्षेप से ?

शंका — साक्षात् प्रतिमा को भगवान भाना जाता है सो स्थापना निक्षेपसे और पार्श्वनाथ की प्रतिमा के सामने शांतिनाथ की स्थापना, आह्वानन किया जाता है सो कौन से निक्षेप से, आज ये भगवान मोक्ष गये या जन्मे सो कौन से निक्षेप से ?

समाधान — पार्श्वनाथ की प्रतिमा के सामने शांतिनाथभगवान का आह्वानन आदि किया जाता है सो भी स्थापनानिक्षेप हैं। पंडितवर सदासुखदासजी ने श्री रत्नकरण्ड श्रावकाचार की टीका में लिखा है 'एक तीर्थंकर में एक का भी संकल्प श्रीर चौबीस का भी संकल्प संभव है। ग्रर प्रतिमा के चिह्न हैं सो प्रतिमा के चरणचौकी में नामादिक व्यवहार के अथि हैं श्रर एक अरहन्त परमात्मा स्वरूपकरि एक रूप है ग्रर नामादिक करि श्रनेक स्वरूप है। सत्यार्थ ज्ञानस्वभाव तथा रत्नत्रयरूपकरि वीतरागभावकरि पंचपरमेशीरूप एक ही प्रतिमा जाननी।' विशेष के लिये पं वससुखदासजी की टीका सहित रत्नकरण्ड श्रावकाचार पृष्ठ ३१६-३२९ 'सस्ती ग्रन्थमाला' देखना चाहिए।

'ग्राज ये भगवान मोक्ष गये या जन्मे' ऐसा कथन नैगमनय की ग्रपेक्षा से है ग्रथवा स्थापनानिक्षेप की अपेक्षा से है, क्योंकि भूतकाल की स्थापना वर्तमानकाल में की जाती है।

--जे. सं. 15-8-57/.../श्रीमतीं कपूरीदेवी

### माबी नो प्रागमद्रव्य निक्षेप विषयक स्वरूप-स्पव्हीकरण

शंका—धवल पु० ९ पृ० ७ पर भावी नोआगमद्रव्यनिक्षेप का लक्षण इसप्रकार किया गया है—'भविष्य-काल में जिनपर्याय से परिणमन करनेवाला भावीद्रध्यजिन है।' इसके साथ-साथ भविष्यकाल में जिनप्राभृत को जाननेवाले जीव के नोआगमभावीजिनत्व का निषेध इसलिये किया है कि आगम संस्कार पर्याय का आधार होने से अतीत-अनागत व वर्तमान आगमद्रव्य के नो आगमद्रव्यत्व का विरोध है, किन्तु ध पु. ३ पृ. १४ पर लिखा है— 'जो जीव भविष्यकाल में अनन्तविषयक शास्त्र को जानेगा उसे भावी नोआगमद्रव्यानन्त कहते हैं।' एक ही आचार्य के बचनों में भावी नोआगम-द्रव्य-निक्षेप के लक्षण में परस्पर विरोध क्यों है ?

समाधान—परस्पर विरोध नहीं है, विवक्षा भेद से दोनों लक्षणों में भेद हो गया है। धवल पु० ९ पृ० ७ पर 'जिन' की अपेक्षा से भावी नो आगमद्रव्य निक्षेप का लक्षण किया गया है। 'जिन' जीव द्रव्य की पर्याय विशेष है। अतः जीव जिनपर्याय से परिणमन कर सकता है, किन्तु संख्या न द्रव्य है, न गुण है, न पर्याय है। जिनों की संख्या हीनअधिक हो सकती है, इसीलिए जघन्य, उत्कृष्ट व मध्यम तीनअकार की संख्या का कथन किया गया है। संख्या परसापेक्ष धर्म है। अनन्त भी संख्या है। अतः अनन्तसंख्या जीवद्रव्य नहीं है, न जीवद्रव्य की पर्याय है और

न गुर्ग है। संख्या श्रुतज्ञान का विषय होने से अपनन्तभावीनोग्रागमद्रव्यनिक्षेप का लक्ष्मण श्रुतज्ञान की ग्रपेक्षा से किया गया है। 'जिन' जीवद्रव्य की पर्याय है ग्रतः जिनभावी नो ग्रागमद्रव्यनिक्षेप का लक्षमण श्रुतज्ञान की ग्रपेक्षा से न करके जीव की पर्याय की ग्रपेक्षा से किया गया है।

— जे ग. 6-5-76/VIII/ ज. सा. जैम, भीण्डर

# ग्रर्थ एवं परिभाषा

#### श्रागम में 'श्रन्तर' शब्द का श्रर्थ

शंका — प्रकारान्तर, भवान्तर, अर्थान्तर, समयान्तर, आत्मान्तर, पदार्थान्तर इसप्रकार के अनेक शब्द आगम में पाये जाते हैं। यहां पर 'अन्तर' शब्द किस अर्थ का सूचक है ?

समाधान—यहाँ पर 'ग्रन्तर' शब्द का ग्रिभिप्राय 'भिन्न, दूसरा या श्रन्य' से हैं। जैसे 'प्रकारान्तर' श्रर्थात् विवक्षित प्रकार से भिन्न श्रन्यप्रकार से । 'भवान्तर' विवक्षित भवके श्रितिरक्त श्रन्यभव या दूसराभव । 'अर्थान्तर' विवक्षितअर्थ के अतिरिक्त अन्य अर्थ । 'समयान्तर' विवक्षितसमय से दूसरा समय । इसप्रकार श्रन्यत्र भी जान लेना चाहिए ।

— जै. ग. 16-7-70/2ो ला. मि.

#### 'ग्रक्षर' से ग्रभिप्राय

शंका स्वभाविया के अक्षर के अनन्तवें भाग ज्ञान होना बतलाया है। यह अक्षर कौनसा है? क्या प्राचीन अक्षर या कोई दूसरा अक्षर या अक्षर का अर्थ केवलज्ञान भी हो सकता है?

समाधान-ध० पु० १३ पृ० २६२ पर इस सम्बन्ध में निम्नप्रकार कथन है-

'सूक्सिनगोद लब्ध्यपर्याप्तक के जो जघन्यज्ञान होता है उसका नाम 'लब्ध्यक्षर' है। इसका प्रमाण केवलज्ञान का ग्रान्तवांभाग है। यह ज्ञान निरावरण है, क्योंकि अक्षर के ग्रान्तवेंभाग नित्य उद्घाटित रहता है, ऐसा ग्रागमवचन है, ग्रथवा इसके ग्रावृत्त होने पर जीव के श्रभाव का प्रसंग ग्राता है।'

इसप्रकार श्री वीरसेनाचार्य ने 'श्रक्षर' शब्द से केवलज्ञान को ग्रहण किया है, क्योंकि केवलज्ञान में वृद्धि ग्रीर हानि नहीं होती, इसलिए केवलज्ञान को अक्षर कहा है। —-जो. ग. 8-2-68/IX/ ध ला. सेठी

# भ्रणु-परमाणुः प्रमेय-प्रमाण में भ्रन्तर

शंका—प्रमेय और प्रमाण में क्या अन्तर है ? ऐसे ही अणु और परमाणु में क्या अन्तर है ?

समाधान—प्रमाण का जो विषय है वह प्रमेथ है। पदार्थ प्रमेय है। पदार्थ का यथार्थ ज्ञान प्रमाण है। प्रमेय ग्रीर प्रमाण में विषय ग्रीर विषयी का अन्तर है। ग्रण ग्रीर परमाण दोनों शब्दों का एक ग्रथ है। जिसका भाग न हो सके ऐसे अविभागी पुद्गल को अणुया परमाणु कहते हैं। कालद्रव्य भी अप्रदेशी अथवा एकप्रदेशी है उसकी अवगाहना भी पुद्गलपरमाणु के बराबर है, श्रतः कालद्रव्य को भी कालाणु कहते हैं।

— प्रो. ग. 6-13-5-65/XIV/ मगनमाला

#### 'ग्रनिर्वेतिता' का ग्रथं

शंका—सर्वार्यसिद्धि १।२३ में 'कस्मावनिर्वतिता' शब्द आया है। इसमें अनिर्वतिता का क्या अर्थ है?

समाधान — संस्कृत-शब्दार्थ-कौस्तुभ में निवृंत्ति का अर्थ निष्पत्ति, समाप्ति दिया है। यहाँ पर अचिन्तित-अर्थ व अर्थ चिन्तितआर्थ ग्रहण करना चाहिए, क्यों कि परपदार्थ के चिन्तनकार्य की समाप्ति नहीं हुई है, अथवा निष्पत्ति नहीं हुई है। विपुलमितमन:पर्यय ज्ञान का विषय चिन्तित पदार्थ तो है ही, किन्तु जिन पदार्थों का अभी चिन्तन नहीं हुआ, ऐसे अचिन्तित अर्थ को और जो पदार्थ अभी अर्द्ध चिन्तित हैं अर्थात् जिन पदार्थों के चिन्तन की अभी तक निष्पत्ति या समाप्ति नहीं हुई, उनको भी विपुलमितमन:पर्ययज्ञानी जानता है।

— प्रवाधार ७७-७४/ज. सा. जैन, भीण्डर

# 'प्रनुभूति'

शंका पुरुषार्थसिद्धच पाय भव्य प्रबोधिनी टीका में अनुभूति लब्धिरूप भी और उपयोगरूप भी दी है। क्या अनुभूति संस्थिरूप भी मानी जाएगी?

सम्धान-प्रनुभूति के अनेक अर्थ हैं-

- (१) अनुभूति का अर्थ प्रतीति (श्रद्धा ) है। कहा भी है—'संवित्त्युपलब्धि प्रतीत्यानुभूति रूपं।' —पंचास्तिकाय पृ. २९-३० रायचन्त्र ग्रन्थमासा
- (२) ग्रनुभूति का ग्रथं चेतना व वेदना भी है। कहा भी है—'चेतनानुभूत्युपलब्धि वेदना नामेकार्थत्वात्।' — पं० का० ५० ৬९
- (३) ग्रपने ग्रापका जानना, ग्रनुभवन (ग्रनुभूति) है। कहा भी है—'स्वस्थानुभवनमर्थवत्।' परीक्षामुख। अर्थ-अर्थका ग्रनुभव ग्रापके है जैसे ग्रन्थग्रर्थ का अनुभवन है तैसे ही ग्रापका है। ग्रथित् ग्रनुभव (ग्रनुभूति) का ग्रथंज्ञान है।
  - (४) अनुभवन ( अनुभूति ) का ग्रर्थ दर्शनीपयोग भी है, कहा भी है-
- (अ) 'आसोकनवृत्तिर्वादर्शनम् । अस्य गर्मनिका, आलोकत इत्यालोकनमात्मा, वर्तनं वृत्तिः आसोकनस्य वृत्तिरालोकनवृत्तिः स्वसंवेदनं, तदृशंनमिति ।' धः १ पृ० १४६-१४९ ।

अर्थ-ग्रालोकन ग्रथीत् ग्रात्मा के व्यापार को दर्शन कहते हैं। जो भ्रवलोकन करता है, उसे भ्रालोकन या आत्मा कहते हैं। वर्तन ग्रथीत् व्यापार को वृत्ति कहते हैं। आलोकन की वृत्ति को स्वसंवेदना कहते हैं और वही दर्शन है।

- (आ) 'यद्यस्य ज्ञानस्योत्पादकं स्वरूपसंवेदनं तस्य तद्दर्शनव्यपदेशात् ।' ध- ৭ पृ० ३८१
- अर्थ -- जिस ज्ञान को उत्पन्न करनेवाला स्वरूपसंवेदन ( ग्रनुभूति ) है वही दर्शन कहा जाता है।
- (इ) 'ततः स्वरूपसंवेदनं दर्शनमित्यङ्गीकर्तथ्यम् ।' ध. १ पृ. ३८३

अर्थ--इसलिये स्वरूपसंवेदन दर्शन है, ऐसा स्वीकार कर लेना चाहिए।

जहाँ पर अनुभूति को लब्धिउपयोग रूप कहा हो वहाँ पर अनुभूति का अर्था 'ज्ञान' जानना चाहिए। क्योंकि प्रतीति अर्थात् श्रद्धा लब्धिउपयोग रूप नहीं होती।

—खै. म. 14-10-65/X/ब. पन्नालाल

### भ्रवस्थान काल व प्रवेशान्तर काल की सोदाहरण परिभाषाएँ

शंका — ध॰ पु॰ ७ पृ॰ ४६९ के 'जिस मार्गणा व जिस गुणस्थान का अवस्थान काल से प्रवेशान्तर काल दीर्घ होता है।' इस बाक्य का क्या अभिप्राय है ?

समाधान लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्य मार्गणा में एकजीव का स्रवस्थानकाल क्षुद्रभव है भीर प्रवेशान्तरकाल पत्योपम का स्रसंख्यातवाँभाग है जो स्रवस्थानकाल से स्रधिक है। यदि कोई भी जीव लब्ध्यपर्याप्तकमनुष्यों में उत्पन्न न हो ( प्रवेश न करे ) तो उत्कृष्ट से पत्योपम के असंख्यातवेँभागकालतक उत्पन्न न हो स्रतः प्रवेशांतरकाल पत्योपम का स्रसंख्यातवाँभाग बतलाया है। ध. यु. ७ पृ. ४६१ सूत्र १०।

इसीप्रकार वैकियिकिमिश्रकाययोगी का एक जीव का श्रवस्थान काल श्रन्तर्मु हूर्त है और प्रवेशांतर काल उत्कृष्ट रूप से १२ मुहूर्त है- धवल पु. ७ पृ. ४८५ सूच २६। इसीप्रकार श्राहारककाययोगी श्राहारकिमश्रकाययोगी के थिषय में पृ० ४८ सूच २९ से जान लेना चाहिये।

दूसरे गुर्एस्थान में एक जीव का स्रवस्थानकाल छहस्रावली है श्रीर तीसरेगुणस्थान में श्रवस्थानकाल अन्तर्भु हुत्ते है, किंतु प्रवेशांतरकाल दोनों का पत्य का स्रसंख्यातवाँ भाग है। ध. पु. ७ पृ. ४९३ सूत्र ६२।

इसीप्रकार बारहवेंगुणस्थान व चौदहवेंगुणस्थान में एक जीवका श्रवस्थानकाल श्रन्तर्मुहूर्त है श्रौर प्रवेशांतरकाल छहमाह है। ध. पु. ५ पु. २९ सूत्र १७।

िविवक्षितमार्गगा या गुणस्थान में एकजीव का उत्कृष्टकाल श्रवस्थानकाल है श्रौर नानाजीवों की श्र**पेक्षा** उत्कृष्ट अन्तरकाल 'प्रवेशांतरकाल' है ।
——स्त. ग. 20-4-72/IX/यश्रपास

### ग्रवहारकाल एवं प्रतिभाग

शंका - अवहारकाल, प्रतिभाग का क्या अर्थ है ?

समाधान — 'प्रवहारकाल' जिससे भाग दिया जाय । जिस संख्या से गुणा या भाग दिया जाय उस संख्या का जो भाग होता है उसको प्रतिभाग कहते हैं । जैसे — ध. पु. ३ पृ. २९८ पर लिखा है — 'आवली के असंख्यातवें -भाग का संख्यातवों भाग गुरा।कार है ।' यहां पर 'संख्यातवांभाग' प्रतिभाग है ।

—जै. ग. ७-12-67/VII/र. ला. जैन

### 'इयति पर्यायान्' का ग्रर्थ

शंका—स० सि० अ० १ सूत्र १७ की टीका के नवीनसंस्करण में लिखा है 'पर्यायों से प्राप्त होता है', किन्तु पूर्वसंस्करण में 'पर्यायों को प्राप्त होता है' ऐसा लिखा है। इन दोनों में कौनसा अर्थ ठीक है ?

समाधान सर्वार्थसिद्धि में मूलपाठ इसप्रकार है-

'इयति पर्यायांस्तैर्वाऽर्यते इत्ययी द्रव्यम् ।'

ब्यक्तिस्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३७३

इसका अर्थ 'जो पर्यायों को प्राप्त करता है' ऐसा होता है, क्योंकि 'पर्यायान्' द्वितीया का बहुवचन है। 'ऋ' धातु से 'इयति' बना है जो लट्लकार में प्रथमपुरुष का एकवचन है। 'ऋ' धातु का अर्थ 'प्राप्त करना' है। अतः 'इयित पर्यायान्' का अर्थ 'पर्यायों को प्राप्त करता है' ऐसा होता है।

—ज'. म. 25-3-76/VII/ र. ला. जैन

# 'जिणुह्दिट्ट'' का श्रर्थ

शंका—हाल के किसी एक लेख में रयणसार गाथा १२५ के 'जिणुहिट्ठं' का अर्थ 'जिनेन्द्र के द्वारा देखा गया है' ऐसा किया गया है। क्या यह अर्थ ठीक है ?

समाधान—'विट्ठं' शब्द का अर्थं 'दर्शन' व 'कथन' दोनों होते हैं किन्तु 'जिणुह्ट्ठं' में 'उह्ट्ठं' शब्द का अर्थं 'कथितम्' होता है। 'जिनेन्द्र भगवान ने किसप्रकार देखा है यह तो छबस्थ के द्वारा जाना या कहा नहीं जा सकता है उसको तो केवलज्ञानी ही जानते हैं। जैसे केवली ने काल के सबसे छोटे अंश 'समय' को निरंश देखा है या एकसमय में १४ राजू गमन की अपेक्षा सांश देखा है अथवा परमाणु को सावयव देखा है या निरवयव देखा है। 'नय' श्रुतज्ञान का भेद है। [स्वामी कार्तिकेयानुप्रेक्षा गाथा २६३। ] जिनेन्द्र ने वस्तु को भिन्न-भिन्नतयों के द्वारा देखा है या प्रमाण व नय दोनों के द्वारा देखा है। छबस्थ अपने ज्ञान के द्वारा जिनेन्द्र के ज्ञान को नहीं देख सकता। इसीलिये किसी भी आचार्य ने यह नहीं कहा कि 'मैं वह कहूंगा जो जिनेन्द्र ने देखा है'; किन्तु आचार्यों ने तो यह लिखा है कि 'मैं वह कहूंगा जो जिनेन्द्र भगवान ने कहा है ।' श्री कुन्दकुन्दा- चार्य स्वयं समयसार की प्रथम गाथा में कहते हैं—'योच्छामि समयपाहुडमिणमो सुयकेवलोभणियं।' अर्थात् 'अहो! केवली श्रुतकेवली के द्वारा कथित वह समयसारप्राभृत कहूँगा।'

'एकद्रव्य दूसरेद्रव्य का कर्त्ता नहीं है।' जिनका ऐसा एकान्त सिद्धान्त है उनको तो यह इष्ट है कि केवली या श्रुतकेवली ने शब्दरूप कुछ भी नहीं कहा। क्योंकि केवली या श्रुतकेवली ने शब्दरूप होने से परद्रव्यरूप पुद्गल-मयी शब्दों के कर्त्ता नहीं हो सकते। इसलिये जिनेन्द्र ने ऐसा कहा है इसको प्रमाण न मानकर 'जिनेन्द्र ने ऐसा देखा है' इसीको प्रमाण मानते हैं और इस ग्राधार पर जिनेन्द्र कथित 'ग्रनेकान्त', 'स्याद्वाद' तथा 'सब सप्रतिपक्ष है' इन सिद्धान्तों का खण्डनकर 'एकान्त नियतिवादरूप मिथ्यात्व' का 'कमबद्धपर्याय' के नाम से प्रचार कर रहे हैं।

प्र० सा० गाथा २३ में भी 'उद्दिट्ठं' शब्द का प्रयोग हुआ है और श्री जयसेनाचार्य ने 'उद्दिट्ठं' शब्द का अर्थ 'कथित' किया है। श्रतः रयणसार गाथा १२५ में उद्दिट्ठं का अर्थ 'देखना' न होकर कथित होना चाहिए, छप्तस्य तो वहीं जान सकता है और उसी की श्रद्धा कर सकता है जो श्री जिनेन्द्र ने कहा है। श्री जिनेन्द्र ने जितना देखा है उस सबको श्री गणधर भी नहीं जान सकते हैं।

व्याप्य-व्यापकरूप से एकद्रव्य की पर्याय दूसरेद्रव्य की पर्याय की कर्त्ता नहीं हो सकती, किन्तु निमित्त-नैमित्तिकरूप कें तो एकद्रव्य की पर्याय दूसरेद्रव्य की पर्याय की कर्त्ता होती है। यदि ऐसा न माना जावे तो दिव्यध्वनि या द्वादशाङ्ग या समयसारादि ग्रन्थों को भ्रप्रमाशाता का प्रसङ्ग ग्रा जायगा। जैसे व्याप्य-व्यापक सम्बन्ध से उपादानकर्त्ता होता है वैसे ही निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध से निमित्तकर्त्ता भी होता है। निमित्तकर्त्ता

१. ऐसा ही अर्थ, अर्थात् जिणुहिद्ठ = जिनकथितम्; हाँ देवेन्डकुमारजी झारती; नीमव ने भी रयणसार के अनुवाद में गाथा १०६ एष्ठ १५१ में किया है। — सम्पादक

की मुख्यता से समयसार गाथा ४०-४४ में रागादिक को निश्चय से पुद्गलद्रव्य की पर्याय कहा है। इसीप्रकार समयसार गाथा २७८ व २७९ में स्फटिकमणि का दृष्टान्त देकर यह कहा गया है कि जीव स्वयं रागादिरूप नहीं परिणमता, किन्तु अन्य (पुद्गल कर्मी) के द्वारा रागी किया जाता है।

श्रार्षग्रन्थों में कहीं पर उपादानकर्त्ता की मुख्यता से कथन है, कहीं पर निमित्तकर्त्ता की मुख्यता से कथन है। इनमें से किसी एक का एकान्ताग्रह करना मिथ्यात्व है।

—जें. ग. 13-12-65/VIII/ **र. ला. जैन** 

#### 'उपकार'

शंका—'शरीर वाङ्मनः प्राणापानाः पुद्गलानां' इस सूत्रानुसार शरीर, वचन, मन आदि पुद्गलों का उपकार है, किन्तु यह ही तो संसार-दुःख की जड़ है किर इन्हें उपकार किस अपेक्षा कहा ?

समाधान—अध्याय पाँच में 'उपकार' से प्रयोजन निमित्त या सहकारीकारण से है। उपकार का ग्रर्थ यहाँ इष्टकारक नहीं ग्रहरण करना।
— जै. ग. 31-10-63 /IX/ ट. ला. जैन, मेरक

#### उपक्रमण काल की परिभाषा

#### शंका - उपक्रमणकाल किसे कहते हैं ?

समाधान— निरन्तर उत्पन्न होने के काल को श्रथवा निरन्तर प्रवेश होने के काल को श्रथवा निरन्तर आयके काल को उपक्रमणकाल कहते हैं। जैसे देवगित में जीवों के निरन्तर उत्पन्न होने के काल को उपक्रमणकाल कहते हैं। श्रव्य गुरास्थान से श्राकर तीसरेगुणस्थान में जीवों के निरन्तर प्रवेशकाल को उपक्रमणकाल कहते हैं।

—जॅ. ग. 20-4-72 /IX/ दक्षपाल

#### 'कांजी' का मर्ष

शंका—रत्नकरण्ड आवकाचार स्लोक १४० की टीका में 'कांजी' शस्त आया है। इसका क्या अर्थ है ? समाधान—खटास से युक्त पेय को 'कांजी' कहते हैं, जैसे इमली ग्रादि का पानी या तक ग्रादि।

—जै. म. 27-7-72 /IX/ र. क्षा. जैन

#### काल क्षय

शंका— छ० पु० प्र पृ० १७ हिन्दी पंक्ति १२ पर और पृ० ४४ हिन्दी पंक्ति १० पर 'कालक्षय' शब्द आया है। इसका क्या अभिप्राय है ?

समाधान जो सप्रतिपक्ष बंधप्रकृतियाँ हैं, उनका बंध ग्रपने नियतकालतक होता है। नियतकाल के समाध्त होने पर विवक्षितप्रकृति का बंध रक जाता है ग्रीर प्रतिपक्षप्रकृतियों का बंध प्रारम्भ हो जाता है। जैसे असातावेदनीयकर्मप्रकृति की प्रतिपक्ष सातावेदनीय कर्मप्रकृति है। साता व ग्रसातावेदनीय कर्मप्रकृतियों में से प्रत्येक का जघन्यबंधकाल एकसमय है श्रीर उत्कृष्टबंधकाल अन्तर्मुहूर्त है ( महाबंध पु० १ पृ० ४७ )। सातवेंगुणस्थान से मात्र साता का ही बंध होता है। छठेगुणस्थानतक ग्रसातावेदनीयकर्म का बंधकाल क्षय ( समाध्त ) हो जाने पर

सातावेदनीय का बंध प्रारम्भ हो जावेगा। सातावेदनीयकर्म का बंधकाल क्षय हो जाने पर असाता का बंध होने लगेगा। छठेगुरास्थानतक साता या प्रसाता कर्मप्रकृति का एक अन्तर्मुहर्तकाल से अधिक कालतक बंध नहीं हो सकता है।

--- जो. ग. 20-4-72 /IX/ यहपाल

### 'कुशील' का ग्रभिप्राय

शंका — तत्त्वार्थसूत्र में निर्प्रन्थमुनि के पुलाक आदि पाँच भेद बतलाये हैं। उनमें से एक भेद कुशील भी है। यहां पर 'शील' शब्द का क्या अर्थ है?

समाधान शील का अर्थ घात्मा का वीतरागस्वभाव है ( अष्टपाहुड पृ० ६०६ )। दसवें गुग्स्थान तक सूक्ष्मराग रहता है वहाँ तक निर्धं त्थमुनि की कुशील संज्ञा है। दसवेंगुणस्थान के आगे चारित्रमोहनीय कमींदय के प्रभाव के कारग जीव पूर्ण वीतराग हो जाता है अर्थात् अन्तरंग व बहिरंग दोनों प्रकार के परिग्रह से रहित हो जाता है, स्रतः उसकी निर्धं न्थ ( वीतरागछ सस्थ ) संज्ञा हो जाती है।

—जॉ. ग. 16-7-70/ शे ला पि.

#### क्षपरता व विसंयोजना में ग्रन्तर

शंका—विसंयोजना और क्षपणा क्या पर्यायकाची शब्द हैं ? यदि हैं तो किस ग्रन्थ में कहाँ पर लिखा है ?

समाधान—विसंयोजना और क्षपणा पर्यायवाची शब्द नहीं हैं। जिस कर्म की क्षपणा हो जाती है उसकी पुन: सत्ता या बंध नहीं हो सकता, किन्तु जिसकी विसंयोजना होती है उसकी पुन: सत्ता य बंध सम्भव है। विसंयोजना मात्र प्रनन्तानुबंधीकषाय की होती है प्रन्यप्रकृतियों की विसंयोजना नहीं होती। ज. ध. पु. पु. २९९ पर कहा भी है—'ग्रनन्तानुबंधी चतुष्क के स्कन्धों को परप्रकृतिरूप से परिणमा देने को विसंयोजना कहते हैं। विसंयोजना का इसप्रकार लक्षण करने पर निजकर्मों की परप्रकृति के उदयरूप से क्षपणा होती है, उनके साथ व्यभिचार ग्रा जायगा सो भी बात नहीं है, क्योंकि अनन्तानुबंधी को छोड़कर पररूप से परिसात हुए श्रन्य कर्मों की पुन: उत्पत्ति नहीं पाई जाती। ग्रतः विसंयोजना का लक्षण श्रन्यकर्मों की क्षपणा में घटित न होने से ग्रतिच्याप्ति दोष नहीं श्राता।

— जै सं 25-12-58/V/ **य. राज्यन**स

- १. क्षय, विसंयोजना एवं उदयामायी का स्वरूप
- २. 'क्षय' को प्राप्त कर्म का पुनः ग्रास्त्रव नहीं होता।

शंका—कर्मों का क्षय या प्रकृतियों का क्षय कहा जाता है। उसका यही तात्पर्य है कि उन कर्म या प्रकृतियों का उदय, बंध व सत्त्व से अभाव होता है? या उदय के अभाव अर्थात् अनुदय को क्षय कहा जाता है? यह उदय के अभाव को क्षय कहते हैं तब उदयामाद्यी क्षय का क्या अर्थ है? क्षय का लक्षण सा सि. पृ. १४९ पर २।९ की टीका में दिया है—'क्षय आत्यन्तिकी निवृत्तिः', अर्थात् कर्मों का आत्मा से सर्वया दूर हो जाना क्षय है। क्षय हो जाने पर क्या किसी कर्म का दुवारा अस्त्रव हो सकता है।

समाधान-जिनकर्मों का क्षय होता है उन कमींका अर्थात् कर्म प्रकृतियों का कम से कम एक झावली पूर्व बंध-व्युच्छित्ति अर्थात् संवर हो जाता है, क्योंकि कर्मबंध के पश्चात् एकग्रावली कालतक उस कर्म का उत्कर्षण, ग्रपकर्षण, संक्रमण, उदीरणा, उपशम या क्षय ग्रादि कुछ नहीं हो सकता ग्रतः इस भावलीकाल को बंधावली या श्रचलावली कहा गया है।

सत्ता, व्युच्छित्ति का नाम 'क्षय' है। जिसकर्म की सत्ता ( सत्तव ) नहीं है उसकर्म का उदय भी नहीं हो सकता। स्रतः कर्मप्रकृति का क्षय हो जाने पर उसप्रकृति का उदय क्षय हो ही जाता है। किन्हीं कर्मप्रकृतियों की उदय-व्युच्छित्ति क्षौर सत्तव-व्युच्छित्ति एकसाथ होती है स्रौर किन्हीं कर्मप्रकृतियों की उदयव्युच्छित्ति पूर्व में हो जाती है स्रौर उसके पश्चात् सत्त्वव्युच्छित्ति होती है।

कर्मप्रकृतियों का आत्मा से सर्वथा दूर हो जाना 'क्षय' है। इसका श्रिभप्राय यह है कि जिन कर्मप्रकृतियों का सत्त्व नष्ट हो जाने पर पुनः उत्पत्ति नहीं होती उस सत्त्व के नाश का नाम 'क्षय' है। अनन्तानुबन्धीकषाय का सत्त्व नष्ट हो जाने पर पुनः उत्पत्ति पाई जाती है। इसीलिये अनन्तानुबन्धीकषाय के सत्त्व नाम का नाम 'क्षय' न देकर 'विसंयोजना' कहा है। कहा भी है—

'का विसंयोजणा ? अणंताणुबंधिचउक्कव्खंधाणं परसक्वेण परिणमणं विसंयोजणा; ण पदोदयकम्मक्ख-वणाए वियहिचारो, तेसि परसक्वेण परिणदाणं पुणकप्पत्तीए अभावादो ।' ज. ध. पु. २ पू. २१९

अर्थ-विसंयोजन किसे कहते हैं ? धनन्तानुबन्धीचतुष्क के स्कन्धों के परप्रकृतिरूप से परिएामा देने को विसंयोजना कहते हैं। विसंयोजना का इसप्रकार लक्षण करने पर जिन कमों की परप्रकृति के उदयरूप से क्षपएा होती है उनके साथ व्यभिचार ग्राजायगा सो भी बात नहीं है, क्योंकि ग्रनन्तानुबन्धी को छोड़कर पररूप से परिणत हुए ग्रन्य कमों की पुनः उत्पत्ति नहीं पाई जाती।

'खिवदाणमणंताणुबंधीणं व पुणरुप्पत्ती एदासि' पयडीणमणुभागस्स कि॰ण जायदे ? ण, अणंताग्रुबंधीणं व संजलणादीणं विसंजयोणाभादेण पुणरुप्पत्तीए विरोहादो । ण खिवदाणं पुणरुप्पत्ती, णिब्द्रुआणं पि पुणो संसारित्त-प्पतंगादो । ण च एवं णिरासवाणं संसारुप्पत्तिविरोहादो ।' (ज. ध. पु. ५ पृ. २०७ )

अर्थ — जैसे अनन्तानुबन्धी की क्षपणा हो जाने पर उसकी पुनः उत्पत्ति हो जाती है वैसे ही अन्यप्रकृतियों के अनुभाग की पुनः उत्पत्ति क्यों नहीं होती ? अन्यप्रकृतियों की क्षपणा के पश्चात् पुनः उत्पत्ति नहीं होती । क्योंकि अनन्तानुबन्धीकषायों की तरह संज्वलन आदि की विसंयोजना का अभाव होकर उनकी पुनः उत्पत्ति होने में विरोध है । यदि यह कहा जावे कि नष्ट होने पर भी उनकी पुनः उत्पत्ति हो जाय तो क्या हानि है ? किन्तु ऐसा कहना योग्य नहीं है, क्योंकि क्षय को प्राप्त हुई प्रकृतियों की पुनः उत्पत्ति नहीं होती, यदि होने लगे तो मुक्त हुए जीवों का पुनः संसारी होने का प्रसंग उपस्थित होगा, किन्तु मुक्त जीव पुनः संसारी नहीं होते, क्योंकि जिनके कमीं का आस्रव नहीं होता उनके संसार की उत्पत्ति मानने में विरोध आता है । अर्थात् जिन कमीं का क्षय हो चुका है उनका पुनः आस्रव नहीं होता ।

जब सर्वघातीस्पर्धकों का अनुभाग अनन्तगुणा क्षीसहोकर देशघातीरूप से उदय में आता है और सर्वधाती-रूप उदय का अभाज है। इसप्रकार उन सर्वघाती स्पर्धकों की उदयभावी क्षय संज्ञा है। कहा भी है—

'सञ्चचादि फद्याणि अणंतगुणहीणाणि होदूण देसघादिफद्यत्तरोण परिणमिय उदयभावं गच्छंति, तेसिमणंत-गुणहीणसं खओ जाम ।' [धवल पु. ७ पृ. ९२] अर्थ सर्वघातिस्पर्धक ग्रनन्तगुणे हीन होकर ग्रीर देशघातिस्पर्धकों में परिएात होकर उदय में ग्राते हैं। उन सर्वघाती स्पर्धकों का ग्रनन्तगुए।हीनस्व ही क्षय कहलाता है। (यही उदयाभावी क्षयका स्वरूप है)।

—जं. ग. 27-12-65/VIII/₹. सा. जॅम

### 'चतुयंम' का प्रभिन्नाय

शंका—-तत्त्वार्थराजवार्तिक अ० १ सूद्र ७ वा० १४ में 'चतुर्यम' शब्द आया है । इसका क्या अभिप्राय है ?

समाधान—सामायिकसंयम और छेदोपस्थापनासंयम आदि के भेद से चारित्र पाँच प्रकार का है किन्तु सामायिकसंयम और छेदोपस्थापनासंयम—ये दोनों संयम एक हैं क्योंकि इनमें अनुष्ठानकृत भेद नहीं है। उसी संयम का द्रव्यार्थिकनय की अपेक्षा से सामायिकसंयम नाम है और पर्यायाधिकनय की अपेक्षा से छेदोपस्थापनासंयम नाम है। धवल पु० १ सूत्र १२३ की टीका में कहा भी है—'सकलव्रतानामेकत्वमापाद्य एकयमोऽपादानाद् द्रव्याधिकनयः सामायिकशुद्धिसंयमः। तदैवैकं वर्त पञ्चधा बहुधा वा विपाद्य धारणात् पर्यायाधिकनयः छेदोपस्थापनशुद्धिसंयमः। निशितबुद्धि जनानुग्रहार्थं द्रव्याधिकनयदेशना, मन्दिधयामनुग्रहार्थं पर्यायाधिकनयदेशना। ततो नानयोः संयमयोरनुष्ठानकृतो विशेषोऽस्तीति। द्वितय देशनानुगृहीत एक एव संयम इति चैन्नैव दोषः इष्टत्वात्।'

सम्पूर्णवर्तों को सामान्य की अपेक्षा एक मानकर एकयम को ग्रह्ण करनेवाला होने से सामायिक शुद्धिसंयम क्रव्यायिक नयरूप है। उसी एक वर्त को पाँच अथवा अनेक प्रकार के भेद करके धारण करनेवाला होने से छेदोप स्थापना शुद्धिसंयम पर्यायायिक नयरूप है। यहाँ पर तीक्ष्णबुद्धि मनुष्यों के अनुग्रह के लिए द्रव्यायिक नय का उपदेश दिया गया है। मन्दबुद्धि प्राणियों का अनुग्रह करने के लिये पर्यायाधिक नय का उपदेश दिया गया है। इसलिए इन दोनों संयमों में अनुष्ठानकृत कोई विशेषता नहीं है। उपदेश की अपेक्षा सामायिक व छेदोपस्थापना के भेद से संयम दो प्रकार का है; वास्तव में तो वह एक ही है।

इसप्रकार सामायिकसंयम, परिहारविशुद्धिसंयम, सूक्ष्मसाम्परायशुद्धिसंयम, यथाख्यातशुद्धिसंयम, यम चार प्रकार का हो जाता है। प्रथवा

सामायिकसंयम प्रमत्त आदि गुणस्थानों में भिन्न-भिन्न होता है ग्रतः इन चारों गुणस्थानों की ग्रपेक्षा यम चारप्रकार का है।

—पराधार/व. ला. जैन, बीण्डर

### जन्मसंत्रति तथा कर्मनिबर्हण का ग्रथं

शंका - जन्मसंतित व कर्मनिबर्हणं में क्या अन्तर है ?

समाधान -- 'जन्मसंतित' का अर्थ है जन्म का प्रवाह श्रर्थात् संसार । 'कर्मनिवर्हणा' का श्रर्थ है पौद्गलिक कर्मी का नाश । कहा भी है---

'कर्मनिवर्हणं -- संसारदु:खसम्पादककर्मणां निवर्हणो विनाशकः।'

संसार के दु:खों को देने वाले जो कर्म उनका नाश करने वाला 'कर्मनिवर्हण' है। यथीत् कर्म जन्मसंतित के कारण हैं। उन कर्मों का विनाशक कर्मनिवर्हण है।

— दौ. ग. 23-7-70/VII/रो. ला. मितल

#### जीव ग्रीर श्रन्तरात्मा में श्रन्तर

शंका-जीव और अन्तरात्मा में वया अन्तर है ?

समाधान—'इन्द्रिय, बल, आयु श्रीर स्वासोच्छ्वास इन चारप्राशों से श्रधवा चैतन्यरूप प्राशा से जो जीता है, जीता था ग्रीर जीवेगा' उसको जीव कहते हैं— इस्थसंग्रह गाथा ३ चित्त के रागद्वेषादिक दोषों के ग्रीर ग्रात्मा के विषय में जिसकी श्रान्ति दूर हो गई है वह ग्रन्तरात्मा है— समाधितंत्र श्लोक १ । इसप्रकार जीव व अन्तरात्मा के लक्षणों से दोनों का ग्रन्तर जाना जाता है। 'जीव' शब्द में बहिरात्मा (पहिले से तीसरे गुणस्थान तक के जीव) ग्रान्तरात्मा (चौथे से बारहवेंगुग्रस्थान तक के जीव) व परमात्मा (तेरहवें-चौदहवें गुग्रस्थानवाले जीव व सिद्धजीव) तीनोंग्रकार के जीव गिमत हो जाते हैं किन्तु 'ग्रन्तरात्मा' शब्द से बहिरात्मा ग्रीर परमात्मा जीवों से रिहत, केवल सम्यग्दिष्टजीव (चौथे से बारहवें तक ) ही ग्रहण होते हैं। इसप्रकार 'जीव' व 'ग्रन्तरात्मा' में अन्तर जानना चाहिये।

— र्क. सं 4-9-58/V/ भागवन्द जैन, बनाटस

#### ज्ञान सामान्य का ग्रयं

शंका—'ज्ञानसामान्य को देखते हुए केदलज्ञान के मित आदि अवयव मानने में कोई विरोध नहीं आता; ज्ञान विशेष की अपेक्षा से ये अवयव नहीं हैं।' यह धवल १३ पृ० २१४ का वाक्य है? यहाँ ज्ञान सामान्य का क्या मतलब है?

क्षमाधान—धवल पु० १३ पृ० २१४ पर ज्ञान सामान्य से अभिप्राय ज्ञान के अविभाग प्रतिच्छेद से है।

— पत 28-6-80/ज *ला.* जैन, भीण्डर

# 'त्रिशृद्धा भिक्षा' एवं उद्दिष्ट ग्राहार का ग्रर्थ

शंका—उपासकाध्ययन श्लोक द९० में क्षुल्लक के लिये विशुद्धा भिक्षा बतलाई है। यहाँ पर 'विशुद्धा' से क्या अभिप्राय है ?

समाधान कृत, कारित, अनुमोदना से रहित भिक्षा, त्रिणुढ़ा भिक्षा है। यह तो दसवी प्रतिमा में हो जाती है। ग्यारहवीं प्रतिमा ( शुल्लक ) के तो उदिष्टाहार का त्याग है, वह तो भिक्षु है।

### जो णव कोडि विसुद्धं, मिक्खायरेण भुंजदे भोज्जं। जायण-रहियं जोरगं, उद्दिष्टाहार-विरवो सो ॥३९०॥ [स्वामि कार्तिकेय अनुप्रेक्षा]

जो श्रावक भिक्षाचरण के द्वारा बिना याचना किये, नवकोटि से शुद्ध योग्यश्राहार को ग्रहण करता है वह उदिष्टग्राहार का त्यागी है। श्रपने उद्देश्य से बनाये हुए ग्राहार को ग्रहण न करना उदिष्टआहार का त्याग है।

--- जै. ग. 5-9-74/VI/ब. फूलबाद

### 'नारकानिस्याशुभतरलेश्या'.... में नित्य का अर्थ

शंका-- 'नारकानित्याशुभतरलेश्यापरिणामवेहवेदनाविकियाः', इस सूत्र में 'नित्य' शब्द का क्या अर्घ है ? 'नित्य' का अर्थ क्रूटस्य होता है तो क्या नारकियों की लेश्या व वेदना आदि में हीन अधिकता नहीं होती ? व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३७९

समाधान — इस सूत्र में 'नित्य' शब्द 'म्राभीक्ष्ण्य' अर्थ में प्रयोग हुन्ना है। इस सूत्र में नित्य शब्द का अर्थ कूटस्थ या अविचल नहीं ग्रहण करना चाहिये। कहा भी है —

'आभीक्ष्यवचनाझित्य प्रहसितवत् । यथा नित्यप्रहसितो देवदत्त इत्युच्यते योऽभीक्ष्णं प्रहसित, न च तस्य प्रहसनानिवृत्तिः, कारले सित भावात् । तथा अशुभकर्मोदयनिमित्तवशात् लेक्ष्यादयोऽनारतं प्रादुर्भवन्तीति आभीक्ष्य वचनो नित्यशब्दः प्रयुक्तः ।' रा. वा. ३-३-४

अर्थात्—'ग्राभीक्ष्ण्य' ग्रथं में नित्य शब्द का प्रयोग हुआ है जैसे नित्य हँसनेवाला ( सदा हँसने वाला ) पुरुष । हास्य के कारणों के उपस्थित रहने पर बार-बार हँसने के कारण देवदत्त जिसप्रकार नित्य प्रहसित ग्रथित् सदा हँसनेवाला कहा जाता है, किन्तु इसका यह ग्रथं नहीं कि देवदत्त का हँसना कभी बंद न होता हो या हँसने में हीन अधिकता न होती हो । कारण की उपस्थिति में सदा हँसने के कारण नित्य हँसनेवाला कहा जाता है, किन्तु कारणों के ग्रभाव में उसका हँसना बन्द हो जाता है । उसी प्रकार जब तक ग्रशुभ-लेश्या ग्रादि के कारण प्रशुभ कर्मोदय श्रादि विद्यमान रहते हैं तब तक सदा ग्रशुभ लेश्या ग्रादि उत्पन्न होते रहते हैं, किन्तु कारणों के ग्रभाव हो जाने पर उनकी भी निवृत्ति हो जाती है तथा उनकी निवृत्ति होने पर नरक निवास छोड़ देना पड़ता है । इसलिये इस सूत्र में नित्य शब्द ग्राभीक्ष्य ग्रथं का द्योतक है ।

—जॉ. ग. 7-11-68/XIV/शो. ला. जॅन

### प्रकृतिबन्ध का लक्ष्मण

शंका-प्रकृतिबंध का लक्षण क्या है।

समाधान प्रकृति का अर्थ स्वभाव है। कहा भी है-

'प्रकृतिः स्वभावः निम्बस्य का प्रकृति ? तिक्तता । गुडस्य का प्रकृतिः ? मधुरता । तथा ज्ञानावरणस्य का प्रकृतिः ? अर्थानवगमः । दर्शनावरणस्य का प्रकृतिः । अर्थानालोकनम् । वेद्यस्य सदसल्लक्षणस्य सुखदुःख-संवेदनम् । दर्शनमोहस्य तस्वार्थाश्रद्धानम् । चारित्रमोहस्यासंयमः । आयुषो भवधारणम् । नाम्नो नारकादिनाम-करणम् । गोत्रस्योच्चैिनचैःस्थानसंशब्दनम् । अन्तरायस्य दानाविविष्नकरणम् । तदेवंलक्षणं कार्यं प्रक्रियते प्रभवत्यस्या इति प्रकृतिः ।' सर्वार्थसिद्धि ६।३

अर्थ — 'प्रकृति' का अर्थ स्वभाव है। जिसप्रकार नीम की क्या प्रकृति है ? कडुवापन। गुड़की क्या प्रकृति है ? मीठापन। उसीप्रकार ज्ञानावरणकर्म की क्या प्रकृति है ? प्रथं का ज्ञान न होना। दर्शनावरणकर्म की क्या प्रकृति है ? प्रथं का ज्ञान न होना। दर्शनावरणकर्म की क्या प्रकृति है। प्रकृति है । प्रश्चिका श्रव्धान न होने देना दर्शनमोह की प्रकृति है। असंयमभाव चारित्रमोह की प्रकृति है। भवधारण श्रायुक्तर्म की प्रकृति है। नारकादि नामकरण नामकर्म की प्रकृति है। उच्च ग्रीर नीच स्थान का संशब्दन गोत्रकर्म की प्रकृति है। नारकादि नामकरण नामकर्म की प्रकृति है। इसप्रकार का कार्य किया जाता है श्रथित् जिससे होता है वह प्रकृति है।

जिससमय तक बंध नहीं होता है उससमय तक उन कार्मेशावर्गशास्त्रों में उपर्युक्त कार्य करने का स्वभाव उत्पन्न नहीं होता है। कार्मणवर्गशाओं में उपर्युक्त कार्य करने का स्वभाव उत्पन्न हो जाना प्रकृतिबंध है।

---जै. ग. 14-1-71/VII/ रो. ला. मित्तल

#### पाप ग्रौर कवाय में ग्रन्तर

शंका---पाप और कवाय में क्या अन्तर है ?

समाद्यान—'पाति रक्षति आत्मानं शुभाविति पापम् ।' जो स्नात्मा को शुभ से बचाता है वह 'पाप' ( सर्वार्थसिद्धि ) ।

> 'सुहदुक्खसुबहुसस्सं कम्मक्खेत्तं कसेदि जीवस्स । संसारदूरमेरं तेण कसायो ति णं बेंति ॥२८२॥ ( गो० जी० )

अर्थ- सुख दु: ख ग्रादि भ्रनेक प्रकार के धान्य को उत्पन्न करनेवाले तथा जिसकी संसाररूप मर्यादा अत्यन्त दूर है ऐसे कर्मरूपी क्षेत्र को जो कर्षण करती है उन्हें कवाय कहते हैं।

इसप्रकार पाप और कषाय के लक्षण भेद से दोनों का अन्तर सहज ज्ञात हो जाता है। कथाय पाप है किन्तु 'पाप' मात्र कथाय नहीं है। कथाय के अतिरिक्त मिश्यादर्शन आदि भी पाप हैं।

—- जॉ. सं. 28-8-58/V/ भाग**चंद जैन, बनारस** 

### पुण्य-पाप के भेद व परिभाषाएँ

शंका—पापानुबन्धी पुष्य, पापानुबन्धी पाप, पुष्यानुबन्धी पुष्य व पाप किसे कहते हैं ?

समाधान पुण्य के उदय में म्रशुभ भावों द्वारा पाप का बन्ध करना पापानुबन्धीपुण्य है। पाप के उदय में अशुभ भावों के द्वारा पाप का बन्ध करना पापानुबन्धीपाप है। पुण्य के उदय में शुभभावों द्वारा पुण्यबन्ध करना पुण्यानुबन्धी पुण्य है। पाप के उदय में शुभ भावों द्वारा पुण्यबन्ध करना पुण्यानुबन्धी पाप है। पुण्य तथा पाप के उदय में समताभाव द्वारा बन्ध का स्रभाव करते हुए निर्जरा करनी कार्यकारी है।

— जाँ. सं. 17-5-56/VI/ म्. च. मुक्यकरमगर

# पृथक्तव = ६४, ४७, २३, १४ ग्रांदि भी होते हैं

शंका — तिर्यंचगित में पंचेन्द्रिय तिर्यंचपर्याप्तकों के सम्यक्ष्त्व प्रकृति व सम्यग्निष्यास्वप्रकृति के सस्य का उत्कृष्टकाल पूर्वकोटि पृथवस्य से अधिक तीनपत्य ही क्यों कहा है? ४७ पूर्वकोटि अधिक सीनपत्य क्यों नहीं कहा? जब कि पंचेन्द्रियतिर्यंचपर्याप्तकों में एक जीव का उत्कृष्ट अवस्थान इतना पाया जाता है।

समाधान—'पूर्वकोटि प्रथनत्व' से यहाँ ४७ पूर्वकोटि ग्रहण करना चाहिये। 'पृथक्त्व' शब्द 'विपुल' अर्थात् 'बहुत' का वाची है श्रतः 'पृथक्त्व' शब्द से यथासभव ९४, ४७, २३, १४ श्रादि संख्या ग्रहण की जा सकती हैं। 'पृथक्त्व' शब्द से ४७ संख्या ग्रहण कर लेने पर शंकाकार का प्रश्न समाप्त हो जाता है।

( ष० खं० पु० ७, पृ० १२२-१२३ सूत्र १४ व टीका, क० पा० पु० २ पृ० २६२ )

— गॅ. सं. 24-7-58/V/ जि. कु. जीन, पानीपट

### प्रतिगणधर देव

शंका -- प्रतिगणधरदेव कौन हैं ? क्या आरातीय आचार्य ही प्रतिगणधरदेव हैं ?

व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] **१३** द १

समाधान-- 'प्रति' शब्द के अनेक अर्थ हैं। यहां प्रति शब्द का प्रयोग 'समान' अर्थ में हुआ है। जी मुख्य गणधर के समान हो वह प्रति गराधरदेव अर्थात् मुख्य गणधर के अतिरिक्त जो अन्य गणधर है वे प्रतिगणधरदेव कहलाते हैं। उनके वचनों के अनुसार आरातीय आचार्यों ने ग्रन्थों की रचना की है।

— पताधार/ज. ला. जैन, भीवहर

### प्रतीति (श्रद्धा) के पर्यायवाची शब्द

शंका-मिथ्याइष्टिजीव भी समाधि लगाता है तथा दूसरे भी । तब क्या ध्यानायस्था में उस मिथ्याइष्टि को आत्मा का भान है ? चौथे गुणस्थान में क्या आत्मानुमव होता है ?

समाधान-चौथे गूलस्थान में ब्रात्मा की प्रतीति, रुचि श्रयवा श्रद्धा होती है । प्रतीति के ही पर्यायवाची नाम 'संवित्ति, उपलब्धि, प्रतीति, अनुभूति, स्वसंवेदन' है ( पंचास्तिकाय पृ० २९-३० रायचन्द्र ग्रन्थमाला )। परीक्षामुख में भी कहा है-- 'स्वस्यानुभवनमर्थवत्' अर्थातु-- जैसे अर्थ का निश्चयज्ञान होय है वैसे ही स्व का अनुभवन ( निश्चयज्ञान ) होता है। निश्चयज्ञान (श्रद्धान) की अनुभवन कहते हैं।

--- जॉ. ग. 31-10-63/IX/ क्. आदिसागर

#### पातनिका

शंका-वृह्यद्वरुषसंग्रह में पृ० ३ पर 'समुदाय पातनिका' शब्द आया है। पातनिका शब्द का क्या अर्थ है?

समाधान — 'पातन' शब्द से पातिनका बना है। 'पातन' का ग्रर्थ डालना है। ग्रागे कहा जानेवाला श्लोक, गाथा, सत्र किस विषय में डाला जावे उसकी सूचना देने वाला 'पातिनका' शब्द है। अतः यहां पर 'पातिनका' का अर्थ भूमिका है। इसे अंग्रेजी में Head Note कहते हैं।

—-वॉ. ग. 13-5-76,VI/ र. ला. वॉन

#### 'प्रदेश' का लक्षण

- शंका-(१) खंधं सयल समत्थं, तस्स य अद्धं भणंति देसी सि । अद्भार्त च पदेसी, अविभागी होदि परमाष्ट्र ॥ (ति.प., गो.सा.जी., पं.का., भा.सं., असू. आ.)
  - (२) जाववियं आयासं, अविभागी प्रग्नलाग्ध बहुद्धं । तं खु पदेस जारो, सब्बाखुट्टाण दाणरिहं ।। (द्र० सं०)

उपर्युक्त दोनों गायाओं में विणत प्रदेश के लक्षण में आकाश-पाताल का अन्तर है, एक के अनुसार स्कन्ध का चौथाई 'प्रदेश' होता है और वूसरी के अनुसार पुद्गल के अविभागी टुकड़े द्वारा रोका हुआ क्षेत्र 'प्रदेश' होता है. दोनों में इतना फर्क क्यों ? पहली में अविभागी परमाख और प्रदेश को एक न बताकर अलग-अलग बताया है जबकि दूसरी में परमाश्र और प्रदेश की एक (अविनाभावी) बताया है, ऐसा क्यों ?

समाधान-उपर्युक्त पहली गाथा में जो 'पदेसी' शब्द भाषा है उसका अर्थ स्कन्ध का चौथाई भाग है और दसरी गाया में जो 'पदेस' शब्द श्राया है जसका अर्थ है पूद्गल परमाणु के द्वारा रोका हथा आकाश का क्षेत्र। एक शब्द के अनेक अर्थ होते हैं; इसमें कोई बाधा नहीं है। जिसप्रकार 'दर्शन' शब्द का अर्थ 'देखना' भी है, 'श्रद्धान' भी है भीर 'मत' भी है। शब्द संख्यात हैं भीर पदार्थ अनन्त हैं ग्रतः एक शब्द के अनेक अर्थ होते हैं।

—जें. सं. 21-6-56/VI/र. ला. जें. केकडी

#### 'प्रस्तार' का ग्रर्थ

शंका--- सर्वार्थं सिद्धि अ०४ सूत्र २० में प्रस्तार शब्द आया है। इस शब्द का क्या अभिप्राय है रि

#### भक्ति ग्रौर श्रद्धा में ग्रन्तर

शंका--भक्ति और श्रद्धा में क्या अन्तर है ? शास्त्रोक्त विधि से स्पष्ट की जिये।

समाधान— 'गुणों में अनुराग' भक्ति है। 'प्रतीति, रुचि' श्रद्धा है। सम्यव्हिष्ट श्रावक के तत्त्वश्रद्धान हर समय रहता है, किन्तु भक्ति हरसमय नहीं होती।

— जॅ. सं. 4-9-58/V/ भागध**र जॅन, बनारस** 

## भावपरमाणुका प्रर्थ

शंका-सर्वार्थसिद्धि पृ० ४५६ पंक्ति १६ में 'भावपरमाखु' का क्या अर्थ है ?

समाधान--भावपरमाणु का अर्थ 'पर्याय की सूक्ष्मता' है। कहा भी है-

भावपरमाणुं पर्यायस्य सूक्ष्मत्वं' [तत्त्वार्थतृत्ति पृ० ३१२ ]

---जॅ. ग. 10-6-65/IX/ ट. ला. जॅन, मेरठ

#### मरणावली का ग्रर्थ

शंका—पंचसंग्रह पेज ५३ पर सिखा है कि—'मिश्रगुणस्थान को छोड़कर आगे से लेकर प्रमस्तसंयत तक के जीवों के मरणावली के शेष रहने पर आयुकर्म की उदीरणा नहीं होती ।' यहां मरणावली का क्या मतलब है ?

समाधान उदयावली से उपरितन निषेकों के द्रव्य का उदयावली में दिया जाना उदीरणा है। जिसकर्म की स्थिति एक ग्रावली मात्र रह गई है उसकी उदीरणा संभव नहीं है। आयु की जब एक ग्रावली मात्र शेष स्थिति रह जाती है ग्रथीत् मरण होने से एक ग्रावली पूर्व (मरणावली) श्रायुक्तमं की उदीरणा रुक जाती है, यानी उस ग्रान्तिम ग्रावली या मरणावली में श्रायु की उदीरणा नहीं होती। श्रायु की जब ग्रन्तिम ग्रावली शेष रह जाती है उस ग्रान्तिमआवली को मरणावली कहते हैं।

— जै. ग. 20-8-64/IX/ घ. ला. सेठी

#### 'यवमध्यसिद्ध' का ग्रर्थ

शंका—त० रा० वा० (ज्ञानपीठ) के पृ० ६४८ पर अवगाहनानुयोग में जो 'यवमध्यसिद्धाः संख्येयगुणाः' ऐसा लिखा है इसका स्पष्टार्थ क्या है ?

समाधान—त० रा० वा० अध्याय ९० सूत्र ९ वातिक १४ की टीका में सिद्धों की उत्कृष्ट ग्रवगाहना ५२५ धनुष ग्रीर जघन्य ग्रवगाहना ३६ हाथ बतलाई है। 'तस्रोत्कृष्टं पञ्चधनुः शतानि पञ्चविशत्युत्तराणि । जघन्यम् अर्द्धचतुर्थारत्नयः देशोनाः ।

५२५ धनुष के २१०० हाथ होते हैं, क्योंकि ४ हाथ का एक धनुष होता है। २१०० हाथ में से ३ई हाथ कम करने पर २०९६ हाथ होते हैं जिनका मध्य १०४० है हाथ होते हैं अथवा २६२ धनुष से कुछ अधिक होता है। १०४८ है को अवगाहना वाले सिद्ध यवमध्य सिद्ध हैं।

— जॅ. म 27-3-69/1X/ शु. ब्रीतसकागर

#### योग-संक्रान्ति

शंका—सर्वार्थसिद्धि पृ० ४५५ पंक्ति २७ पर योगसंकान्ति का लक्षण बतलाते हुए कहा है— 'काययोग को छोड़कर दूसरे योग को स्वीकार करता है ।' इससे क्या यह भी फलित होता है कि मन, वचन, काय तीनों का पलटन हो सकता है ? अर्थात् मन हो फिर बचन हो फिर काय हो फिर मन या बचन हो, आदि आदि ?

समाधान—संकान्ति का अर्थ पलटन है। मन, वचन, काय इन तीनों योगों में से कोई एकयोग छूटकर अन्य कोई ऐसा योग हो जावे वह भी पलटकर अन्य योग हो जावे। इसप्रकार पलटन को योगसंकान्ति कहते हैं। शंकाकार ने योग-संकान्ति का अर्थ ठीक समक्षा है।

--- जॅ. ग. 3-6-65/XV/ र. ला जॅन, मे रु

### मोह भौर राग में अन्तर

शंका—'मोह' और 'राग' इन शब्दों को कैसे समझा जा सकता है ? इन दोनों में क्या अन्तर है ? समाधान—सम्यादर्शन व चारित्र का चात करे वह मोहनीयकर्म है कहा भी है—

'मोहयति मुह्यतेऽनेनेति वा मोहनीयम् ।' स० सि० ८।४

जो मोहित करता है वह मोहनीयकर्म है भ्रथवा जिसके द्वारा जीव मोहित हो वह मोहनीयकर्म है।

'अं तं मोहणीयं कम्मं सं दुविहं, दंसणमोहणीयं चारित्रमोहणीयं चेव ॥२०॥' ध. पु. ६ पृ. ६०

वह मोहनीयकर्म दोप्रकार का है-दर्शनमोहनीय श्रौर चारित्रमोहनीय।

राग तथा द्वेष ये दोनों चारित्रमोहनीयरूप हैं, क्यों कि क्रोध व मान द्वेषरूप हैं माया व लोभ रागरूप हैं।

'इसप्रकार यद्यपि मोह शब्द से राग-द्वेष का भी ग्रहण हो जाता है तथापि समयसार क्रादि ग्रन्थों में जहाँ पर मोह राग-द्वेष शब्द का प्रयोग हुआ है वहाँ पर मोहणब्द से दर्शन-मोह श्रीर रागादि शब्द से चारित्रमोह इसप्रकार ग्रहण करना चाहिये।

'मोहशब्देन वर्शनमोहो रागाविशब्देन चारित्रमोह इति सर्वत्र ज्ञातव्यं ।'

इसलिये समयसार गाया ३६ की टीका में कहा है-

'एवमेव मोह परपरिवर्त्त नेन रागद्वेष-क्रोध-मान-माया-लोभ-कर्मनोकर्म-मनोवचनकाय-श्रोत्रचक्षु र्व्ञाणरसन-स्पर्शनसुत्राणि षोडश व्याख्येयानि ।' इसप्रकार शाथा ३६ में जो मोहपद है उसे पलटकर राग, द्वेष, कोध, मान, माया, लोभ, कर्म, नोकर्म, मन, वचन, काय, श्रोत्र, चक्षु, झारा, रसना, स्पर्शन ये सोलह जुदे-जुदे सोलह गाथा सूत्रों कर ब्याख्यान करने।

इत १६ में मिथ्यात्व नहीं लिया गया है, क्यों कि मोह शब्द से मिथ्यात्व का ग्रहण हो जाता है। रागादि को पृथक् लिखा है। इससे ज्ञात होता है कि मोह शब्द से रागादि का ग्रहण नहीं होता है।

—ज. ग. 20-8-70/VII/ इ. हा. जेन मेर**ठ** 

### राजू का ग्रयं

शंका-एक राजू में कितने योजन होते हैं ? अर्द्ध रज्जू में कितने योजन बनेंगे ?

समाधान एक राजू में ऋसंख्यात योजन होते हैं। ऋद्ध राजू में भी ऋसंख्यात योजन होते हैं।

--- पत 28-1-79/ज. *खा. जे* न, भी**ण्ड**र

#### 'लब्धि' के विभिन्न ग्रर्थ

शंका- लिब्ध का क्या मतलब है ?

समाधान—लाभ को लब्धि कहते हैं (रा. वा. अ. २ सूत्र १६) विशेष तप से जो ऋदि प्राप्त होती है वह लब्धि है (रा. वा. अ. २ सूत्र ४७) दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य ये पाँच लब्धियां हैं (रा. वा. अ. २ सूत्र ४७) दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य ये पाँच लब्धियां हैं (रा. वा. अ. २ सूत्र १६)। क्षयोपशम विशेष को लब्धि कहते हैं (रा. वा. अ. २ सूत्र १६)। क्षयोपशम, विशुद्धि, देशना, प्रायोग्य व करण ये पाँच लब्धियां हैं। (लब्धिसार) इसप्रकार ग्रनेक ग्रन्य स्थलों पर 'लब्धि' भव्द का भिन्न-भिन्न ग्रभिप्रायों को लेकर प्रयोग किया गया है। जहाँ जैसा श्रभिप्राय हो वहाँ वैसा जान लेना चाहिये।

— ज . ग. 2-4-64/IX/ मगनमा**ल**।

#### लोक की परिभाषा

शंका — पुण्य—पाप के सुख-दुःखरूप फल जिसके द्वारा देले जायें उसका नाम लोक है अथवा जो पदायों को देले-जाने उसका नाम लोक है। इन दोनों प्रकार के अर्थों से तो आत्मा के ही लोकपना सिद्ध होता है। इस पर शंका होती है कि आगम में जो छह द्रव्यों के समूह को लोक कहा है वह किसप्रकार है?

सभाधान—लोक का व्युत्पत्ति-ग्रर्थ इसप्रकार भी है—

'लोक्यन्ते दृश्यन्ते जीवादिपदार्था यत्र स लोकः तस्माद्वहिर्भू तमनन्तशुद्धाकाशमलोकः'

- पंचास्तिकाय गाया ३ टीका

जहाँ जीवादि पदार्थ (छह द्रव्य ) दिखलाई पड़ें वह लोक है, इसके बाहर ग्रनन्त गुद्धग्राकाण है सो ग्रालोक है।

**भी कुन्दकुन्दाचार्य** ने लोक का लक्ष्मगा इसप्रकार कहा है---

योग्गलजीवणिबद्धो धम्माधम्मत्थिकायकालड्ढो। वट्टवि आगासे जो लोगो सो सध्वकाले हु॥१२८॥ (प्रवचनसार) दीका--'स्वलक्षणं हि लोकस्य षड्द्रव्यसमयायात्मकत्वं, अलोकस्य पुनः केवलाकाशात्मकत्वम् ।'

गाधार्य — आकाश में जो भाग पुद्राल और जीव से संयुक्त है तथा धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय एवं काल से समृद्ध है वह क्षेत्र सर्वकाल में लोक है।

टीकार्य — लोक का स्वलक्षण षड्द्रव्य-समवायात्मकत्व है ग्रथित् छहद्रव्यों का समुदायरूप है ग्रीर ग्रलोक केवल ग्राकाशात्मक है।

> धम्माधम्मा कालो पुग्गलजीवा य सन्ति जाबदिये । आयासे सो लोगो तत्तो परवो अलोगुत्ति ॥२०॥ (बृहव् द्रव्यसंग्रह )

टीका-'लोक्यन्ते इत्यन्ते जीवादिपदार्था यत्र स लोक इति ।'

गायार्थ — धर्म, अधर्म, काल, पुद्रगल श्रीर जीव ये पांची द्रव्य जितने आकाश में हैं वह 'लोकाकाश' है श्रीर उस लोकाकाश के बाहर 'श्रलोकाकाश' है।

टीकार्थ- जहां जीवादि पदार्थ लोक्यन्ते अर्थात् देखने में भ्राते हैं वह लोक है।

प्रयवा 'लोक' का रूढ़िबल से अर्थ करने पर छहद्रव्यों के समुदाय को लोक कहा है ऐसा अर्थ हो जाता है। कहा भी हैं—

'षड्द्रव्यसभूहो लोकः इत्यार्षस्य विरोध इति, तन्न कि कारगम् ? स्टढो कियाया व्युत्पत्तिमात्रनिमित्त-स्वात्।' ( रा० वा० ५।१२ )

—जॅ. ग. 2-11-72/VII/रो हा. वितल

#### लोकपाल का ग्रर्थ परमेष्ठी

शंका सन्मतिसंदेश नवम्बर १९६६ में 'घडिब पंच लोगपाल' यह बाक्य उद्धृत किया गया है। इसमें 'पंच लोगपाल' का क्या अर्थ है ? क्या क्षेत्रपाल अर्थ करना ठीक है ?

समाधान—यह वाक्य ध० पु० १३ पृ० २०२ का है। पंक्ति ४ में यह लिखा है—

'सिलासु पृथ्वभूवासु उनकव्छिण्णासु वा कदअरहंतादिपंचलोगपालपडिमाओ सेलकम्माणि णाम जिणहरादीणं चंदसालादिसु अभेदेण घडिदपडिमाओ गिहकम्माणि णाम । कुड्डेसु अभेदेण घडिदपंचलोगपालपडिमाओ भित्ति-कम्माणिणाम ।'

यहाँ पर 'पंचलोगपाल' का प्रयोजन पंचपरमेखी से है।

—जॅ. ग. 5-10-67 /VII/ र. ला. जैन, मेरठ

#### 'विडम्बना' का ग्रर्थ

शंका—समयसार गाथा ९१ जं कुणइ भावमादाः की आत्मख्याति टीका में 'विडम्ब्यंते योषितो' शब्द आया है यहां विडम्बना से क्या अर्थ लेना चाहिए ?

उत्तर-विडम्बना का श्रर्थ विकारी चेष्टा है।

—पवाचार ४-७-८०/ज. ला. जैन, भीण्डर्

#### विसंयोजना का ग्रथं

शंका--सम्यग्दृष्टि के अनन्तानुबंधी चतुष्क की विसंयोजना होती है। विसंयोजना का क्या अर्थ है ?

समाधान-जि० ४० में भी वीरसेनाचार्य ने विसंयोजना का लक्षण निम्नप्रकार कहा है-

'का विसंजोयणा ? अणंताणुबन्धि चउषकक्खखंधाणं परसक्त्वेण परिणमणं विसंजोयणा । ण परोदयकम्म-क्खबणाए वियहिचारो, तेसि, परसक्त्वेण परिणदाणं पुणरुप्पत्तीए अभावादो ।' (ज. ध. पु. २ पृ. २१९)

अर्थ — विसंयोजना किसे कहते हैं ? श्रनन्तानुबन्धीचतुष्क के स्कन्धों के परप्रकृतिरूप से परिणमा देने को विसंयोजना कहते हैं ?

विसंयोजना का इसप्रकार लक्षण करने पर जिनकर्मों की परप्रकृति के उदयरूप से क्षपणा होती है उनके साथ क्यभिचार ( ग्रतिव्याप्ति ) आजायगा सो भी बात नहीं है, क्योंकि ग्रनन्तानुबन्धी को छोड़कर पररूप से परिशात हुए ग्रन्य कर्मों की पुन: उत्पत्ति नहीं पाई जाती है। ग्रतः विसंयोजना का लक्षण ग्रन्य कर्मों की क्षपणा में घटित न होने से ग्रतिव्याप्ति दोष नहीं ग्राता है।

— जै. ग. ९-४-७०/VI/२) ला. भित्तल

#### संकर दोष

शंका -- सङ्करदोष क्या है ?

समाधान—श्री पं० हीरालालजी द्वारा संपादित प्रमेयरत्नमाला पृ० २७७ पर सङ्करदीष का लक्षरा निम्न प्रकार लिखा है—

'सर्वेषां युगपत् प्राप्तिः सङ्करः। परस्परात्यन्ताभावसमानाधिकरणयोर्धर्मयोरेकव्रसमावेशः सङ्करः।'

सबके एकसाथ प्राप्त होने के प्रसंग का नाम संकर है । जैसे घरीर को ध्रात्मा मानने पर उसमें एकसाथ ज्ञायक-स्वभावता व जड़स्वभावता दोनों का प्रसंग प्राप्त होता है, यह संकरदोष है ।

—जॅ. ग. 19-12-68/VIII/ मगनपाला जॅन

#### वतादि शब्दों की ब्युत्वित्त

शंका- वृत, संयम और चारित्र में क्या अन्तर है ? क्या ये पर्यायवाची शक्क हैं ?

समाधान—हिंसादिक पापों से विरत होना 'व्रत' कहलाता है; प्रतिज्ञा करके जो नियम लिया जाता है वह व्रत है। यह करने योग्य है और यह नहीं करने योग्य है, इस प्रकार नियम करना व्रत है। (स. सि. ७।१)।

'सम्' उपसर्ग सम्यक् अर्थ का वाची है इसिलये सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानपूर्वक 'यताः' अर्थात् जो बहिरंग और अन्तरंग आस्त्रवों से विरत हैं, उन्हें 'संयत' कहते हैं। (व० खं० १।३६९) प्राणीन्द्रियेच्यगुभप्रवृत्तेविरितः संयमः—प्राणी और इन्द्रियों के विषय में अशुभप्रवृत्ति के त्याग को संयम कहते हैं। (स. सि. ६।१२)। जो आचरण करता है, जिसके द्वारा आचरण किया जाए या आचरण करना मात्र 'चारित्र' है। (स० सि० १।१)। स्वरूपे चरणं चारित्रं स्वसमयप्रवृत्तिरित्यणंः अपने स्वरूप में आचरण चारित्र है, वही आत्मप्रवृत्ति है। प्रवचनसार गाया ७। इसप्रकार व्रत, संयम व चारित्र का व्युत्पत्तिपरक अर्थ है। स्थूलहिंद से ये तीनों भवद पर्यायवाची हैं।

--- हो. सं. 10-5-56/VI/ क. दे. ग्रहा

#### 'संक्लेश' से ग्रभिप्राय

शंका सातवें गुणस्थानवाला जब छठे गुणस्थान के सन्मुख होता है तो उसके संक्लेशपरिणामों की अधिकता से आहारकद्वय प्रकृति का उत्कृष्टस्थितिबंध होता है। यहाँ पर संक्लेशपरिणाम का क्या अभिप्राय है?

समाधान—तीन सुभन्नायु के ग्रांतिरिक्त श्रन्यप्रकृतियों का उत्कृष्टिस्थितिबंध तत्प्रायोग्य संक्लेशपरिस्मामों से होता है। श्राहारकद्वय प्रकृतियों का बंध सातवें-आठवें गुणस्थान में होता है। श्राहारकद्वय प्रकृतियों के बंध करने बाले जीव के उत्कृष्टिस्थितिबंध के प्रायोग्य संक्लेश परिस्माम अप्रमत्तसंयत नामक सातवें गुर्गस्थान से गिरते समय ही सम्भव हैं। कहा भी है—

'आहार० आहार० अंगी० उक्क० द्विदि० कस्त०? अण्णदरस्स अप्यमत्तसंजदस्स सागार० जाग० तथ्याओग्गसंकिलिट्ट० पमत्ताभिमुहस्स ।' [महाबंध पु० २ पृ० २५७]

अर्थ — ग्राहारकशरीर और ग्राहारकशरीरअङ्गोपाङ्ग के उत्कृष्टस्थितिबंध का स्वामी कीन है ? जो साकार, जारत है तत्प्रायोग्य संक्लेशपरिकामवाला है भ्रीर प्रमत्तसंयतगुरास्थान के श्रिभमुख है, ऐसा अन्यत्र ग्राप्रमत्तसंयतजीव उक्त दो प्रकृतियों के उत्कृष्टस्थितिबंध का स्वामी है।

यहाँ पर संक्लेशसे अभिप्राय विशुद्धि की हीनता से हैं।

—जॅ. म. 10-7-67/VII/ र. ला जेन

#### समवाय सम्बन्ध का स्वरूप

शंका - समवायसम्बन्ध किसे कहते हैं ?

समाधान-ध. पु. १४ पु. २४ पर श्री वीरसेनाचार्य ने समवाय का स्वरूप निम्नप्रकार बतलाया है-

'को समवाओं ? एगलेण अजुवसिद्धाणं मेलणं।'

स्रयुतसिद्ध पदार्थी का एक रूप से मिलने का नाम समवाय है।

'कर्मस्करधेः सह सर्वजीवावयवेषु स्नमत्सु तत्समवेतशरीरस्थापि तद्वव्श्वमो भवेदिति चेन्न, तव्श्वमणावस्थायां तत्समवायाभावात् । शरीरेण समवायाभावे मरणमढौकत इति चेन्न, आयुषः क्षयस्य मरणहेतुत्वात् । युनः कथं संघटत इति चेन्नानाभेदोपसंहृतजीवप्रदेशानां पुनः संघटनोपलम्भात् ।' ( ध. पु. १ पृ. २३४ )

यहाँ पर जीवप्रदेशों का ग्रीर पीद्गलिकशरीर का समवायसम्बन्ध वतलाया है।

'शरीरनामकर्मोवयात् पुद्गलिवपाकिन आहारवर्गणागतपुद्गलस्कन्धाः समवेतानन्तपरमाणुनिध्यादिता आत्मावष्टब्धक्षेत्रस्थाः कर्मस्कन्ध सम्बन्धतो मूर्तिभूतमात्मानं समवेतत्वेन समाश्रयन्ति ।' (ध. पु. १ पृ. २५४)

यहाँ पर भ्राहारवर्षणा सम्बन्धी पुद्गलस्कन्ध का श्रीर श्रात्मा का समवायसम्बन्ध बतलाया है, किन्तु श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने गुण-गुणी के तादात्म्यसम्बन्ध को समवायसम्बन्ध कहा है।

समवत्ती समवाओ अपुधब्भूदो, य अजुदिसद्धो य । तम्हा दथ्यगुणाणं अजुदा, सिद्धित्ति णिहिट्ठा ॥५०॥ (पंचास्तिकाय)

टीका—द्रव्यगुणानामेकास्तिश्यितिषृ त्तिःवावनाविरितिधना सहवर्त्तिह समर्वातत्वम् । स एव समवायो जैनानाम्, तदेव संज्ञाविष्यो भेदेऽपि वस्तुत्वेनामेवावपृथाभूतत्वम्, तदेव युतसिद्धि निर्वधनस्यास्तित्वान्तरस्याभावाद-युतसिद्धत्वम् । ततो द्रव्यगुणानां समर्वातत्वलक्षणसमवायभाजाभयुतसिद्धिरेव, न पृथाभूतत्विमिति ।।

समवर्तिपना वह समवाय है, वही अपृथक्पना है और अयुतिसद्धपना है। इसिलये द्रव्य और गुणों की अयुतिसिद्ध कही गई है। द्रव्य और गुण एक अस्तित्व से रिचत हैं, इसिलए उनकी जो अनादि-अनन्त सहबुत्ति है वही वास्तव में समवर्तिपना है, वही जैनों के मत में समवाय है, संज्ञा आदि भेद होने पर भी वस्तुरूप से अभेद होने से वही अपृथक्पना है, युत्तिद्धि के कारणभूत अस्तित्वांतर का अभाव होने से वही अयुतिसिद्धिपना है। इसिलये समवितित्वस्वरूप समयवाले द्रव्य और गुणों को अयुतिसिद्ध ही है, पृथक्पना नहीं है। इसप्रकार औ शिरसेनाचार्य ने अनादिनिधन दी द्रव्यों के बंध-सम्बन्ध को समवायसम्बन्ध कहा है और भी कुन्दकुन्दाचार्य ने द्रव्य और गुण के तादात्म्यसम्बन्ध को समवायसम्बन्ध कहा है।

— जो ग. 4-12-75/......

# 'सम्यग्दर्शन' का व्युत्पत्तिलम्य स्रयं

शंका--'सम्यादर्शन' में 'सम्यक्' शब्द का क्या अर्थ है और 'वर्शन' शब्द का क्या अर्थ है ?

समाधान—'सम्यक्' शब्द का अर्थ प्रशंसा (समीचीन ) है। सम्यगित्यब्युत्पन्नः शब्दो ब्युत्पन्नो वा। अञ्चतेः क्दौ समञ्चतीति सम्यग् । अस्यार्थः प्रशंसा (स. सि. १।१)

अर्थ — 'सम्यक्' शब्द अव्युत्पन्न अर्थात् रीढ़िक और व्युत्पन्न अर्थात् व्याकरण्सिद्ध है। जब यह व्याकरण् से सिद्ध किया जाता है तब सम् उपसर्ग पूर्वक अञ्चधातु से क्षिय् प्रत्यय करने पर 'सम्यक्' शब्द बनता है। संस्कृत में इसकी व्युत्पत्ति 'समञ्चिति इति सम्यक्' इसप्रकार होती है। प्रकृत में इसका अर्थ प्रशंसा है।

'दर्शन' शब्द का अर्थ श्रद्धान है। सर्वार्थसिद्धि ग्रन्थ में कहा भी है---

'हशेरालोकार्थस्वात् श्रद्धानार्थगतिर्नोपपद्यते ? धातूनामनेकार्थत्वाददोषः । प्रसिद्धार्थस्यागः कुत इति चेन्मोक्षमार्गप्रकरणात् ।'

'दिशा' धातु से बने हुए दर्शन शब्द का यद्यपि प्रसिद्ध श्रर्थ आलोक (देखना) है तथापि मोक्षमार्ग का प्रकरण होने से 'दिशा' धातु का श्रर्थ 'श्रद्धान' करने में कोई दोष नहीं है।

'भावानां यथात्म्यप्रतिपत्तिविषयश्रद्धानसंग्रहार्थं दर्शनस्य सम्यग्विशेषणम् ।'

अर्थ - पदार्थों के यथार्थ ज्ञानमूलक श्रद्धान का संग्रह करने के लिये दर्शन के पहले सम्यक् विशेषण दिया है। पदार्थों का यथार्थ ज्ञान होने पर जो पदार्थों का श्रद्धान होता है वह सम्यक्दर्शन है।

— वौ. ग. 25-2-71/IX/ सुनतानसिंह जैन

# सम्यादर्शन एवं सम्यक्तव में कथंचित् अन्तर

शंका- चारित्रपाहुड़ गाथा १८ में 'सम्मद्दंसण परसदि' अर्थात् सम्यग्दर्शन को देखनेवाला बतलाया है, सो कैसे ? वहाँ सम्यग्दर्शन और सम्यक्त्व का अलग-अलग अभिश्राय लिया गया है जबकि ये दोनों पर्यायवाची हैं ?

समाधान-चारित्रपाहुड़ की गाथा १८ निम्नप्रकार है-

सम्मद्दंसण परश्चित जाणित णालेण दब्वपण्जाया । सम्मेण य प्रदृहिति य परिहरित चरिक्तजे दोसे ॥१८॥

इस गाथा में सम्यग्दिक के दर्शनोपयोग ग्रर्थात् सामान्यावलोकन को सम्यग्दर्शन कहा है इसीलिये उसका कार्य पस्सिद बतलाया है। 'सम्मेण य सहहिद' ग्रर्थात् भिथ्यात्व के ग्रभाव में होनेवाला सम्यक्तवगुगा उसका कार्य अद्धान बतलाया है। इस गाथा में सम्यग्दर्शन ग्रीर सम्यक्तव पर्यायवाची नहीं है।

— में. म. 26-10-67/VII/ र. ला. जैन

### 'सर्वगत चेत्र' का ग्रभिप्राय

शंका स. सि. अ. ७ सूत्र २१ पृ. २७२ (सम्पा. प. फू. च. सि. शा. ) में लिखा है कि 'जैसे राजकुल में चैत्र को उपचार से सर्वगत कहा जाता है'; इसका क्या अभिश्राय है ?

समाधान- स. सि. अ. ७ सूत्र २९ पृ० २७२ में 'चैत्र' से ग्रभिप्राय बौद्धसाधु का है। उनके लिये राज-महल में कोई रोक टोक नहीं। तथापि संडास आदि ऐसे स्थान हैं जहां बौद्धसाधु नहीं जाते तथापि उपचार से उनको सर्वगत कहा गया है।

— पताचार अगन्त, 77/ज. सा. जैन, भीण्डर

#### सल्लेखना/समाधिमरण

शंका - सल्लेखना तथा समाधिमरण में केवल पर्याय भेद ही है या अर्थ भेद भी है।

समाधान सत् श्रीर लेखना इन दो शब्दों से सल्लेखना शब्द बना है। श्रथीत् काय श्रीर कथाय को भले प्रकार कृष करना । समाधि का श्रथं त्याग है अर्थात् काय से ममत्वभाव व कथाय का त्याग करना समाधि है। समाधि का श्रथीं कठिन समय में धैर्य धारण करना भी है, श्रथीत् भरण समय में धैर्य धारण करके आर्तरीद्ररूप परिगाम न होने देना। इसप्रकार सल्लेखना श्रीर समाधिमरण का प्रायः एक ही भाव है।

—ঢা. ম. 20-3-67/VII/ **অ**সমান্ত

१. विशेष के लिए इलोक वार्तिक भाग ६ पू. ६१०, प्रथम अनुस्छेद पढ़ना चाहिए। —सम्पादक

# सहवर्ती पर्याय अर्थात् गुच

शंका—गुण को सहवर्ती पर्याय कहा है सो कैसे ?

समाधान पर्याय का ऋर्ण गुण भी है, धर्म भी है। (संस्कृत-हिन्दी कोश पृ. ५९५)। यहाँ पर पर्याय का सर्था 'धर्म' लेना। सहवर्ती पर्याय ( धर्म ) को गुगा कहते हैं। इसमें कोई बाधा नहीं स्राती।

—जॅ. ग. 26-10-67/VII/ र. ला. जॅन

# सूच्यंगुल ग्रर्थात् पौरा इन्च

शंका—'सूच्यंगुल' का इन्च या सेन्टीमीटर में क्या प्रमाण है ?

समाधान-२४ सूच्यंगुल का एक हाथ अर्थात् आधा गज या १८ इंच होते हैं।

इहि अगुलेहिवादो बेवादेहि, विहत्थिणामाय । दोष्णि विहत्थी हत्थी, देहत्थेहि हवे रिक्कू ॥११४॥ (ति. प. प्र. अ.)

छह अंगुलों का पाद, दो पादों का वितस्ति (बालिस्त ) दो वितस्ति का हाथ इस माप के द्वारा एक सूच्यंगुल पौन-इन्च के बराबर होती है। पौन-इन्च १क्दें सेंटीमीटर के बराबर होता है। इसप्रकार सूच्यंगुल का प्रचलित माप में ज्ञान हो जाता है।

—जं श. 22-4-76/ ज ला. जॅन, भीण्डर

### स्यादाकृतम् का ग्रर्थ

शंका - स्यादाकूतम् का क्या अर्थ है ?

समाधान — 'स्यात्' का सर्थं 'स्राकृतम्' किया है। 'स्यात्' का सर्थं कथंचित् स्रर्थात् वक्ता के अभिप्राय की स्रपेक्षा 'आकृतम्' का सर्थं भी वक्ता का स्रभिप्राय है। वक्ता के स्रभिप्राय को नय भी कहते हैं अथवा श्रपेक्षा भी कहते हैं। इसप्रकार स्यात् शब्द का जो प्रयोजन है वही स्नाकृतम शब्द का प्रयोजन है।

—पवादार / प्त ला जैन, भीज्डर

# विविध

नमस्कार स्वरूप महामंत्र मनाद्यनन्त है परन्तु प्रकृत णमोकारमंत्र के कर्ता पुष्पदन्ताश्चार्य हैं

शंका— छ. पु. सं. ३ की प्रस्तावना से प्रतीत होता है कि णमोकारमंत्र का दर्तमानरूप अनादि नहीं है। क्या यह ठीक है ? क्या इस मंत्र के रचयिता श्री पुष्पदन्त आचार्य थे ?

समाधान-पंच नमस्कार मंत्र अनादि है। कहा भी है-

एसो पंचणमोकारो सव्यपायप्णासणो । मंगलेसु च सव्येसु पढमं होदि मंगलं ॥७।१३॥ [मूलाराधना] व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १३९१

अर्थ — यह पंचनमस्कारमंत्र सर्वपापों का नाश करनेवाला है और सब मंगलों में प्रथममंगल है। 'सब मंगलों में प्रथममंगल है' इससे ज्ञात होता है कि पंचनमस्कार मंत्र अनादि है। मंत्र व अनिबद्ध मंगल क्लोकरूप नहीं होते। जैसे 'णमो जिणाणं' अनिबद्ध मंगल है, किन्तु क्लोकरूप नहीं है। षट्खंडागम के जीवस्थान का मंगल-रूप जो गामोकार है वह क्लोकरूप है। इसलिये श्री वीरसेनाचार्य ने ध० पु० ९ पृष्ठ ४९ पर लिखा है—

'तन्त्र मंगलं दुविहं णिबद्धमणिबद्धमिदि । तत्थ णिबद्धं णाम, जो मुत्तस्तादीए मुत्तकत्तारेण णिबद्ध-देवदा-णमोक्कारो तं णिबद्धमंगलं । जो मुत्तस्तादीए मुत्तकत्तारेण फयदेवदा-णमोक्कारो तमणिबद्धमंगलं । इदं पुण जीवद्वाणं णिबद्ध-मंगलं । यतो 'इमेसि चोइसण्हं जीवसमासाणं' इदि एदस्स मुत्तस्सादीए णिबद्ध 'णमो अरिहंताणं' इच्चादि देवदाणमोक्कारं-दंसणादो ।'

अर्थ — यह मंगल दो प्रकार का है, निबद्ध-मंगल धीर अनिबद्ध-मंगल। जो ग्रन्थ के भ्रादि में ग्रन्थकार के द्वारा इष्ट-देवता नमस्कार निबद्ध कर दिया जाता है भ्रथित् क्लोकादिरूप से रचा जाता है, उसे निबद्ध-मंगल कहते हैं। और जो ग्रन्थकार के द्वारा देवता को नमस्कार किया जाता है (किन्तु क्लोकादि के द्वारा संग्रह नहीं किया जाता है ) उसे भ्रनिबद्ध-मंगल कहते हैं। उसमें से यह पंचनमस्कार मंत्र 'जीवस्थान' नामका प्रथमखंद्वागम निबद्ध-मंगल है, क्योंकि 'इमेसि चोद्दसण्हं जीव समासाणं' इत्यादि जीवस्थान के प्रथमसूत्र के पहले 'जमो अरिहंताणं' इत्यादि खीवस्थान से देवता-नमस्कार निबद्धरूप से देवता-नमस्कार निबद्धरूप से देवतो में ग्राता है। ध० पु० ९ पृ० १०३ पर भी कहा है—

'णिबद्धाणिबद्धभेएण दुविहं संगलं । तत्थेवं कि णिबद्धमाहो अणिबद्धमिदि ? ण ताव णिबद्धमंगलिवं, महाकम्मपपिदिणादुष्टस कविषादि चउवीसअणियोगावयवस्स आदीए गोदमसामिणा परुविदस्स भूदबिलिमडारएण वेयणाखंडस्स आदीए मंगलट्टं तत्ती आरोदूण ठिवदस्स णिबद्धत्तिवरोहादो । ण च वेयणाखंडं महाकम्मपपिष्ठिपाहुडं, अवयवस्स अवयित्त-विरोहादो । ण च भूदबली गोदमो, वियलसुदधारयस्स धरसेणाइरियसीसस्स भूदबिलस्स सयलसुदधारयबहुमाणंतेवासिगोदमत्तविरोहादो । ण च ग्लेणो पथारो णिबद्धमंगलत्तस्स हेदुभूदोअत्थ । तम्हा अणिबद्ध-मंगलिवं।'

अर्थ — निबद्ध और श्रनिबद्ध के भेद से मंगल दो प्रकार है। उनमें से 'णमो जिणाणं' यह मंगल निबद्ध है अथवा अनिबद्ध ? यह 'णमो जिणाणं' निबद्धमंगल तो हो नहीं सकता, वयों कि, कृति श्रादि चौबीसम्भुयोगद्वारों- रूप स्रवयवों वाले महा कर्मप्रकृतिप्राभृत के आदि में श्री गौतमस्वामी ने इसकी प्ररूपणा की है और श्री भूतबिल भट्टारक ने वेदनाखंड के आदि में मंगल के निमित्त इसे वहाँ से लाकर स्थापित किया है, ग्रतः इसे निबद्ध मानने में विरोध है। और वेदनाखंड महाकर्म प्रकृतिप्राभृत है नहीं, वयों कि श्रवयव के श्रवयवी होने का विरोध है। श्रीर न श्री भूतबिल श्री गौतम ही हैं, क्यों कि विकलश्रुतधारक श्रीर श्री धरसेनाचार्य के शिष्य श्री भूतबिल को सकलश्रुत-धारक श्रीर श्री वर्धमानस्वामी के शिष्य श्री गौतम होने का विरोध है। इसके श्रतिरिक्त निबद्धमंगलत्य का हेतुभूत श्रीर कोई प्रकार है नहीं। अतः 'णमो जिलाणं' यह श्रीनबद्धमंगल है।

यद्यपि पंचनमस्कार मंत्र ग्रनादि है तथापि उसी की श्लोकरूप रचना श्री पुष्पदंत आचार्यकृत है, ऐसा प्रतीत होता है। क्योंकि श्री वीरसेनाचार्य ने इस पंचनमस्कारमंत्र के श्लोक को जीवस्थान का निबद्धमंगल कहा है।

यह प्रश्न बहुत गंभीर है, पूर्व में इस पर चर्चा भी हो चुकी है। श्राशा है विदृश्मंडल इस विषयपर गंभीरता से विचारकर निष्पक्षदृष्टि से शांतिपूर्वक प्रकाश डालने की कृपा करेगा। इस समाधान में श्री वीरसेनाचार्य का श्राशय प्रकट किया गया है।

— जै. ग. 4-7-66/IX/र. ला जैन एम. कॉम

# ग्ररिहंत या ग्ररहंत; दोनों ठीक हैं

संका—'णमी अरिहंताणं' पद के विषय में 'भूवलय' ग्रन्थ में बताया गया है कि—संगल की आदि में शत्रुवाची (अरि ) अमंगल शब्दों का प्रयोग ठीक नहीं अतः 'अरहंताणं' पाठ ज्यादा उचित है। प्राचीन ग्रन्थों में भी 'अरहंताण' पाठ ही पाया जाता है, किन्तु धवला में 'अरिहंताण' पाठ दिया गया है ऐसी हालत में 'भूवलय' की युक्ति कहाँ तक ठीक है ?

समाधान—'भूवलय' ग्रन्थ मेरे पास नहीं है ग्रीर न वह मेरे देखने में ग्राया है। 'अरिहंत' व 'ग्ररहंत' के अर्थ में ग्रन्तर नहीं है। स्वयं धवलटीका में 'ग्ररिहंत' के तीन ग्रर्थ किये गये हैं। 'ग्ररि' ( मोहनीयकर्म ) ग्रथवा 'रज' ( ज्ञानावरण, दर्शनावरण व मोहनीयकर्मों ) ग्रथवा 'रहस्य' ( अंतरायकर्म ) के नाग से तथा (सातिशयपूजा के योग्य होने से ) 'ग्रहंन्' होने से 'अरिहंत' हैं ( ष० खं० पु० १ पृ० ४२-४४ )।

मूलाचार में भी 'ग्रहँत' पद का इसीप्रकार निरुक्ति द्वारा अर्थ किया है---

'अरिहंति णमोकारं अरिहा पूजा सुक्तमा लोए। रजहंता अरिहंति स अरहंतो तेण उच्चंदे॥४॥

अर्थ — ग्रहिंतपरमेछी नमस्कार के योग्य होने से उनको ग्रहिंत् कहते हैं। वे पूजा के योग्य हैं ग्रतः म्रहिंत् हैं। 'रजस्' का (ज्ञानावरए। श्रौर दर्शनावरण का ) उन्होंने नाश किया है ग्रतः वे ग्रहिंत हैं। 'ग्रिरे' (मोह का ग्रौर ग्रन्तराय का ) हन्ता-नाश करनेवाले होने से वे अर्हत हैं। ऐसे कारएों से वे ऐसी ग्रवस्था को — ग्रहिंतपदवी को प्राप्त हुए हैं ग्रतः वे अर्हत-सर्वज हैं, सर्वलोकों के — त्रैलोक्य के नाथ हैं ऐसे उनका स्वरूप कहा जाता है।

'ग्ररिहंत' व 'ग्ररहंत' दोनों शब्दों के ग्रर्थ में अन्तर न होने से दोनों में से किसी एक शब्द के लिखने में कोई बाधा प्रतीत नहीं होती।

—जॉ. सं. 6-3-58/VI/र. ला. कटारिया, केकडी

### णमोकार मंत्र का उच्चारण काल ३ उच्छ्वास

शंका - णमोकार मंत्र का उच्चारण क्या तीन श्वास जितने काल में करना चाहिये ?

समाधान—णमोकारमंत्र यद्यपि गाथारूप है तथापि इसका उच्चारण तीनउच्छ्वासकाल में होना चाहिए। णमोकारमंत्र की गाथा निम्नप्रकार है-—

> णमो अरिहंताणं णमोसिद्धाणं णमोआइरियाणं। णमो उवज्झायाणं णमो लीए सम्बसाहूणं ।।१॥ ध. पु. १ पृ. ८

अर्थ — लोक में सर्वग्ररिहतों को नमस्कार हो, लोक में सर्वसिद्धों को नमस्कार हो, लोक में सर्वग्राचार्यों को नमस्कार हो, लोक में सर्वजपाध्यायों को नमस्कार हो, लोक में सर्वजपाध्यायों को नमस्कार हो, लोक में सर्वजपाध्यायों को नमस्कार हो, लोक में सर्वसाधुम्रों को नमस्कार हो।

'सर्व नमस्कारेष्वव्रतन सर्वलोक शब्दावन्तदीपकस्यादध्याहर्तध्यौ सकलक्षेत्रगतव्रिकालगोचराहंदाविदेवता प्रणमनार्थम् ।' धः पुः १ पृ० ५२ पंचपरमेष्ठियों को नमस्कार करने में, इस जमोकारमंत्र में जो 'सर्व' ग्रौर 'लोक' पद हैं वे ग्रन्तदीपक हैं, श्रतः सम्पूर्णक्षेत्र में रहनेवाले त्रिकालवर्ती ग्रिरिहंत आदि देवताग्रों को नमस्कार करने के लिये उन्हें प्रत्येक नमस्कारात्मकपद के साथ जोड़ लेना चाहिए।

### 'छत्तीसगाहुच्चारण कालेण (३६) अट्ठसदुसासकालेण वा कालसुद्धी समप्पदि ॥१०८॥

—ध० पु० ९ पृ० २५४

'छत्तीस (३६) गाथात्रों के उच्चारण काल से श्रथवा एक सौ आठ (१०८) उच्छ्वासकाल से कालशुद्धि समाप्त होती है।

यहाँ पर सामोकारमंत्र की साथा के ३६ बार उच्चारणकाल को १०८ उच्छ्वासकाल के बराबर कहा है। अतः समोकार मंत्र की साथा का एक बार उच्चारणकाल तीन उच्छ्वास के बराबर होता है।

—जॅ. म. 25-11-71/VIII/ २. ला. जैन

### पंच परमेडठी में पांचों देवस्व को प्राप्त होते हुए भी सभी चरमशरीरी नहीं हैं

शका—नमस्कारमंत्र पाँचों परमेष्ठियों को नमस्काररूप महामंत्र कहा है। इसमें पाँचों ही चरमशरीरी होते हैं या श्री अहँत व सिद्धभगवान के अतिरिक्त अन्य तीन चरमशरीरी नहीं होते ? खुलासा लिखने की कृपा करें। जो चरमशरीरी नहीं, उसको नमस्कार क्यों की जावे ?

समाधान—नमस्कारमंत्र में चरमशरीरी या अचरमशरीरी की अपेक्षा से नमस्कार नहीं किया गया है। वीतरागता व विज्ञानता अथवा सम्यक्रस्तत्रयगुरा की अपेक्षा नमस्कार किया गया है। श्री धवल प्रत्य प्रथम पुस्तक में इसका विशेष विवेचन है। उसका कुछ भाग यहाँ पर दिया जाता है—'पांच परमेष्ठियों को नमस्कार करने में, इस णमोकार मंत्र में जो 'सर्व' और 'लोक' पद हैं वे अन्तदीपक है। अतः सम्पूर्ण क्षेत्र में रहनेवाले त्रिकालवर्ती अरिहंत आदि देवताओं को नमस्कार करने के लिए उन्हें प्रत्येक नमस्कारात्मकपद के साथ जोड़ लेना चाहिए।

शंका — जिन्होंने आत्मस्थरूप को प्राप्त कर लिया है ऐसे अरिहंत और सिद्धपरमेष्ठी को नमस्कार करना योग्य है, किन्तु आचार्यादिक तीनपरमेष्ठियों ने आत्मस्थरूप को प्राप्त नहीं किया, इसलिये उनमें देवपना नहीं आ सकता है। अत्राप्य उन्हें नमस्कार करना योग्य नहीं ? इसका उत्तर इसप्रकार दिया गया है—

समाधान ऐसा नहीं है, क्योंकि, अपने भेदों से अनन्तभेदरूप रत्नत्रय ही देव है, अतएव रत्नत्रय से युक्त जीव भी देव है, अन्यया सम्पूर्ण जीवों को देवपना प्राप्त होने की आपत्ति आ जायगी। इसलिए यह सिद्ध हुआ कि आचार्यादिक भी रत्नत्रय के यथायोग्य धारक होने से देव हैं, क्योंकि अरिहतादिक से आचार्यादिक में रत्नत्रय के सद्भाव की अपेक्षा कोई अन्तर नहीं है।

ग्राचार्यादिक परमेष्ठियों में स्थित तीन रत्नों का सिद्धपरमेष्ठी में स्थित रत्नों से भेद भी नहीं है । यदि दोनों के रत्नत्रय में सर्वया भेद मान लिया जावे, तो ग्राचार्यादिक में स्थित रत्नों के अभाव का प्रसंग आवेगा ।

मानार्यादिक ग्रीर सिद्धपरमेश्री के सम्यग्दर्शनादि रहनों में कारण-कार्य के भेद से भेद नहीं माना जा सकता है, क्योंकि ग्राचार्यादिक में स्थित रत्नों के ग्रवयवों के रहने पर ही तिरोहित दूसरे रत्नावयवों का अपने ग्रावरणकर्मों के ग्रभाव हो जाने के कारण ग्राविर्भाव पाया जाता है। ग्राचार्यादिक ग्रीर सिद्धों के रत्नों में परोक्ष ग्रीर प्रत्यक्ष जन्य भेद भी नहीं माना जा सकता है, क्योंकि, वस्तु के ज्ञानसामन्य की ग्रपेक्षा दोनों एक हैं। केवल एक ज्ञान के ग्रवस्था भेद से भेद नहीं माना जा सकता। यदि ज्ञान में उपाधिकृत श्रवस्थाभेद से भेद माना जावे, तो निर्मल ग्रीर मिलनदशा को प्राप्त दर्पण में भी भेद मानना पड़ेगा। ग्राचार्यादिक ग्रीर सिद्धों के रत्नों में अवयव ग्रीर ग्रवयवीजन्य भी भेद नहीं है, क्योंकि, ग्रवयव ग्रवयवी से सर्वथा ग्रलग नहीं रहते हैं।

शंका-सम्पूर्णरत्नव्रय को ही देव माना जा सकता है, रत्नों के एकदेश को देव नहीं माना जा सकता?

समाधान एसा कहना भी उचित नहीं है, क्योंकि, "रत्नों के एक देश में देवपने का स्रभाव मान लेने पर रत्नों की समग्रता में देवपना नहीं बन सकता है।" ध. पु. १ पृ. ४२-४३।

— खं. ग. 2-4-64/IX/ मगनमाल!

# केवलज्ञान होने पर मुनि के कमण्डलु पिच्छिका का क्या होता है ?

शंका—आजतक अनन्त केवली हुए। केवलज्ञान के बाद उनके पिच्छी-कमण्डलु कहाँ जाते हैं क्योंकि समबसरण में केवली के पास कमण्डलु-पिच्छी नजर नहीं आते हैं ?

समाधान अपक श्रेणी प्रारम्भ हो जाने के पश्चात ही कमण्डलु-पिच्छिका की आवश्यकता नहीं रहती। केवलज्ञान होने के पश्चात् क्या होता है, यह कथन श्रागम में देखने में नहीं श्राया।

--- ज. ला. जॉन, भीण्डर/पव-8-7-80

### म्राप्त के ममाय-प्राप्त १८ दोषों के नाम

शंका ─ १ दौष कौन से हैं ? इस विषय में कुछ भिन्न मत भी पाये जाते हैं क्या ? क्योंकि कहीं रित-अरित भी दोष में बताया गया है और कहीं नहीं।

समाधान - श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने ग्राप्तसम्बन्धी १८ दोनों का कथन इसप्रकार किया है।

छुहतण्ह भीकरोसो रागोमोहोचिताजराक्जामिच्चू। स्येदं सेदं मदो रइ विम्हियणिद्दा जायुध्येगो ॥६॥ नियमसार

क्षुद्या, तृषा, भय, रोष, राग, मोह, चिन्ता, जरा, रोग, मृत्यु, स्वेद, क्षेद्र, मद, रित, विस्मय, निद्रा, जन्म, उद्वेग; ये १८ दोष श्राप्त में नहीं होते हैं।

श्री समन्तभद्राचार्यं ने १८ दोष निम्न प्रकार कहे हैं—

क्षुत्विपासाजरातङ्क जन्मान्तकभयस्मयाः । न रागद्वेषमोहाश्च यस्याप्तः स प्रकीर्त्यते ॥६॥ र. क. श्रा.

जिसके भूख, प्यास, जरा, रोग, जन्म, भरगा, भय, भद, राग, द्वेष, मोह श्रीर च शब्द से चिन्ता, रित, अरित, खेद, स्वेद, निद्रा, विस्मय ये १८ दोष नहीं हैं वह श्राप्त है।

संस्कृत टीका--'च शन्दान्चिन्तारतिनिद्राविस्मयविषदस्वेदखेदा गृह्यन्ते ।'

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने 'रोष' कहा है उसके स्थान पर श्री समन्तभद्राचार्य ने 'ढ़ेष' कहा है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने 'उढ़ेग' कहा है, उसके स्थान पर श्री समन्तभद्राचार्य ने 'अरित' कहा है। मात्र नाम भेद है, अभिप्राय एक है। रोष का अर्थ कोध है। कोध ढ़ेषरूप है। इष्टिवियोग में विकलभाव ( घवराहट ) उद्देग है। अनिष्ट का संयोग अरित है। इनमें भी विशेष अन्तर नहीं है।

'बब्ब-केल-काल-काबेसु जेसिमुदएण जीवस्स अरई समुप्पन्जइ तेसिमरदि लि सन्णा ।' ध. पु. ६ पृ. ४७

द्रव्य, क्षेत्र, काल ग्रीर भाव में जीव के ग्ररुचि उत्पन्न होना ग्ररित है।

---ज. ग. 27-7-72/IX/ र. ला. जॅन, एम. कॉम.

- (१) सामान्य केवलियों के दो कल्याणक होते हैं
- (२) विदेह में प्रधार्य खण्डों में एक तीर्थंकर नियम से सदा रहते हैं

शंका—विदेहक्षेत्र में जो बीस भगवान हमेशा उसी नाम के रहते हैं तो एक भगवान के मुक्त होने के बाद उसी नाम के दूसरे भगवान के जन्म में किसना अन्तरास पड़ता है, क्योंकि कम से कम गर्भ के नौ माह का अन्त-रास तो अवस्य पड़ना चाहिये ? उनके कितने कल्याणक होते हैं ? सामान्यकेथिसयों के कितने कल्याणक होते हैं ?

समाधान—विदेहक्षेत्र में १६० ब्रार्यखण्ड हैं श्रीर २० शाश्वत तीर्थंकर हैं। ब्रतः ब्राठ आर्यखण्डों में एक तीर्थंकर होता है। ब्राठ श्रार्यखण्डों में से किसी एक श्रार्यखण्ड में केवलज्ञानसहित एक तीर्थंकर विद्यमान हैं तो श्रन्य श्रेष सात श्रार्यखण्डों में से किसी एक श्रार्यखण्ड में तीर्थंकर का गर्भ जन्म तथा तपकल्याणक हो जाता है। विद्यमान तीर्थंकर के मोक्ष होने पर तुरन्त दूसरे तीर्थंकर की केवलज्ञानोत्पत्ति हो जाती है। इसप्रकार ब्राठ श्रार्यखण्डों में से किसी एक श्रार्यखण्ड में तीर्थंकर अवश्य विद्यमान रहता है। इनके पाँचों ही कल्याणक होते हैं। सामान्यकेवितयों के केवलज्ञान श्रीर निर्वाण ये दो कल्याणक होते हैं। तीर्थंकरकेवली या सामान्यकेवली के ब्रनन्तचतुष्टय में कुछ श्रन्तर नहीं होता।

--ज". ग. 6-5-65/XIV/ भगनमाला

### सामान्य केवलियों के दो कल्याएक होते हैं

शंका — सामान्यकेवलियों के कल्याणक होते हैं या नहीं ?

समाधान- सामान्यकेवितयों के गर्भ व जन्म व तपकल्याणक तो नहीं होते, किन्तु प्रथमानुयोग ग्रन्थों में केवलज्ञान व मोक्ष के समय देवों का जाना बताया है। उनकी गंधकुटी भी होती है। जिससे बात होता है कि सामान्यकेवित्यों के केवलज्ञान व मोक्षकल्याणक होते हैं, किन्तु ये कल्याएक तीर्थंकरों के कल्याएक के समान नहीं होते, क्योंकि उनके तीर्थंकरप्रकृति का उदय नहीं होता है।

-- प्रे. संo. 30-1-58/VI/ राषदास केराना

## क्या तीर्थं कर की बाणी से किसी को लाभ नहीं होता?

शंका — क्या तीर्यंकर की वाणी से किसी को लाभ नहीं होता?

समाधान कार्य-कारण सिद्धान्त की भूल के कारण सोनगढ़ के नेता 'तीर्थंकर की बाणी से किसी को लाभ नहीं होता', ऐसा मानते हैं। उनकी यह मान्यता ग्राषंग्रस्थ विरुद्ध है। इसीलिये मई १९६५ में प्रास्त्रिपरिषद् के अधिवेशन में २१ बातों को लेकर सोनगढ़नाहित्य के विरोध में प्रस्ताव पास हुग्रा था।

जिनवाणी से भव्यजीयों को लाभ होता है। इस सम्बन्ध में यहाँ पर कुछ आर्षप्रमाण दिये जाते हैं।

पंचास्तिकाय प्रथम गाथा में श्री कुन्दकुन्वाचार्य ने 'तिहुअणहिदमधुरविसदवक्काणं' इन शब्दों द्वारा यह बतलाया है कि जिनेन्द्रदेव की वाणी तीन लोक का हित करनेवाली है तथा मधुर एवं विशद है।

इसकी टीका में भी अमृतचन्द्राचार्य लिखते हैं-

'व्रिभुवनसूर्ध्वधोमध्यलोकवर्तीसमस्तएव जीवलोकस्तस्मै निर्ध्याबाधविशुद्धात्मतस्योपलम्भोपायाभिधायि-स्वाद्धितकरम् ।

अर्थ--जिनेन्द्रवाणी अर्थात् दिव्यध्विन लोकवर्ती समस्त जीवसमूह को निर्वाध विशुद्ध ग्रात्मतस्य की उपाय कहने वाली है, इसलिये हितकर है।

इसी गाथा की टीका में श्री जयसेनाचार्य ने निम्नलिखित गाथा उद्धृत की है-

अभिमतफलसिद्धे रम्युपायः सुबोधः। स च भवति शुशास्त्रात्तस्य चोस्पत्तिराप्तात्।।

अर्थात्—इष्ट फल ( मोक्ष ) की सिद्धि का उपाय सम्यन्ज्ञान है। वह सम्यन्ज्ञान यथार्थ ग्रागम से होता है। उस ग्रागम की उत्पत्ति ग्राप्त (जिनवागी) से होती है।

जिनवाणी से भ्रज्ञान का नाश होकर सम्यग्ज्ञान की उत्पत्ति होती है तथा श्रसंख्यातगुराश्रेगीहिए कर्मों की निर्जरा होती है।

> जिय-मोहिंद्यण जलणो अण्णाणतमंघयार-दिणयरओ । कम्म-मल-कलुस-पुसओ जिणवयणिमवोवही सुहयो ॥४०॥ [ध. १ पृ. ५९ ]

अर्थ--जिनागम जीवके मोहरूपी ईंधन को भस्म करने के लिये ग्रम्नि के समान है, ग्रजानरूपी गाढ़ भ्रन्धकार को नष्ट करने के लिये सूर्य के समान है, कर्ममल (द्रव्यकर्म)और कर्मकलुष (भावकर्म) को भाजन करनेवाला समुद्र के समान है ग्रौर परम सुभग है।

श्री कुन्वकुन्दाचार्य पंचास्तिकाय की दूसरी गाथा में जिनवासी से निर्वाण बतलाते हैं।

सभजमुहुरगदमद्दं चदुरगदिविवारणं स णिब्दाणं ।'

अर्थात् — जिनवासी पदार्थों का कथन करनेवाली है, चारगित का निवारण करनेवाली है श्रीर निर्वाण को देने वाली है।

श्री नरेन्द्रसेनाचार्य सिद्धांतसार में कहते हैं---

अज्ञानान्धतमस्तोमविद्घ्वस्ताशेषवर्शनाः । भव्याः पश्यन्ति सूक्ष्मार्थान्गुदभानुवर्षोऽशुभिः ॥१-२७॥ मिष्यादर्शनविज्ञानसन्निपातनिपीडभात् । गुरुवाक्यप्रयोगेण सर्वे मुञ्चन्ति मानवाः ॥१।२=॥

अर्थ -- ग्रज्ञानरूप अंधकार समूह से वस्तुओं को ग्रवलोकन करने की जिनकी शक्ति नष्ट हो गई है ऐसे भक्तजीवों को गुरुवचन ही सूक्ष्मपदार्थ को दिखाते हैं।

गुरुपदेश के प्रयोग से सब मनुष्य मिथ्यादशैंन, मिथ्याज्ञानरूपी ज्वर की पीड़ा से मुक्त होते हैं। श्रथात् जिनवाणी से मिथ्यात्व का नाश होकर श्रज्ञानीजीव ज्ञानी बन जाता है।

इन माचार्यवाक्यों के विरुद्ध सोनगढ़वाले यह कहते हैं कि जिनवाणी से किसी को लाभ नहीं होता।

विधाय मातः प्रयमं त्वदाश्रयं श्रयन्ति तन्मोक्षपदं महर्षयः । प्रदीपमाश्रित्य गृहे तमस्तते यदीप्सितं वस्तु लक्षते मानवः ॥१५।१२॥

आर्थ — हे जिनवाणी माता! महामुनि जब पहिले तेरा धवलम्बन लेते हैं तब कहीं मोक्ष को पाते हैं। ठीक भी है कि मनुष्य मन्धकार से स्थान घर में दीपक का भवलम्बन लेकर ही इच्छित यस्तु प्राप्त करता है।

> अगोचरे वासरकृश्चिशाकृतोर्जनस्य यञ्चेतसि वर्तते तमः । विभिन्नते वागधिवेवते त्वया त्वमुत्तमञ्ज्योतिरिति प्रणीयसे ॥१५।२०॥

अर्थ है जिनवागी ! मनुष्यों के चित्त में जो अज्ञान स्थित है उसे न तो सूर्य नष्ट कर सकता है और न चन्द्रमा ही । परन्तु है देवी ! उसको तू नष्ट करती है, इसलिये जिनवाणी को उत्तमज्योति कहा जाता है ।

सोनगढ़वालों का मूल आधार इष्टोपदेश श्लोक ३५ है, जिसमें 'नाको विकारवमायाति प्रयात् मूर्ख ज्ञानी नहीं हो सकता' ऐसा कहा है। यहाँ पर 'अज्ञः' अर्थात् मूर्ख से अभिप्राय प्रभव्यजीव से है। संस्कृत टीका में कहा भी है—'अज्ञस्तस्वज्ञानोत्पत्ययोग्योऽभव्यादिः।' ग्रथत् 'ग्रज्ञः' से प्रभिप्राय प्रभव्य का है, जो तत्वज्ञानोत्पत्ति के श्रयोग्य है।

यदि इष्टोपदेश श्लोक ३५ का यह भ्रयं कर दिया जाय कि कोई भी अज्ञानी जानी नहीं हो सकता तो मोक्षमार्ग का ही अभाव हो जायगा, क्योंकि प्रत्येक जीव अनादि से मिथ्यादृष्टि है। जितने भी सिद्ध हुए वे भी भनादि से अज्ञानी थे भौर उपदेशादि के द्वारा उनको सम्यग्दर्शन का लाभ हुआ प्रथात् ज्ञानी बने हैं।

यदि उपदेश को सम्यग्दर्शन में हेतु न माना जाय तो अधिगमज सम्यग्दर्शन के अभाव का प्रसंग ग्रा जायगा। मोक्सशस्त्र अध्याय १ सूत्र ३ 'तिक्सरगिद्धिगमाद्धा' में यह बतलाया है कि वह सम्यग्दर्शन निसर्ग भीर परोपदेश से होता है। इसकी टीका में श्री पूज्यपादआचार्य ने लिखा है कि निसर्गज ग्रीर अधिगमज दोनों सम्यग्दर्शन में दर्शनमोहनीयकर्म का उपशम, क्षय, क्षयोपशमरूप ग्रन्तरंगकारण समान है, किन्तु जो बाह्यउपदेश के बिना होता है वह नैसर्गिक है और जो परोपदेशपूर्वक जीवादिपदार्थों के ज्ञान के निमित्त से होता है वह अधिगमज सम्यग्दर्शन है। यही इन दोनों में भेद है।

### 'यत्वरोपवेशपूर्वकंजीवाद्याधिगमनिमित्तं तदुत्तरम् । इत्यनयोरयंभेदः ।'

ग्रपने इन वचनों का विरोध श्री पूज्यपाद ग्राचार्य इष्टोपदेश गाथा ३५ में नहीं कर सकते थे, इसलिये उन्होंने गाथा ३५ में ग्रन्य पदार्थों को कार्य की उत्पत्ति में निमित्तकारण स्वीकार किया है।

उपदेश से भव्य जीवों को लाभ होता है ऐसा स्पष्ट कथन श्री पूज्यपाद आचार्य ने स. सि. अ. १ सूत्र २१ की टीका में किया है, जो निम्नप्रकार है—

"आबार्य उभयलोक-फल-प्रदोपदेशदर्शनेन तदुपदेशविहितिकयानुष्ठापनेन च शिष्याणामनुग्रहे वर्तते ।"

अर्थ- ग्राचार्य दोनों लोक में सुखदायी उपदेश द्वारा तथा उस उपदेश के श्रनुसार किया में लगाकर शिष्यों का उपकार करता है।

'जिनवाणी से किसी को लाभ नहीं होता।' इस धारणा से सोनगढ़वालों का दूसरा आधार योगसार गाथा ५३ है। किन्तु मूलगाथा उद्धृत नहीं की गई है। इस गाथा में "सत्यपढंतह ते वि जड अप्पा जे ण मुणति।'' इन शब्दों द्वारा यह बतलाया है कि अभव्यप्राणी शास्त्र को तो पढ़ लेते हैं, किन्तु आत्मा को नहीं जानते, क्योंकि वे अभव्य हैं। इसी बात को भी कुन्दकुन्दाचार्य ने समयसार में कहा है—

### मोक्खं असह्हतो अभवियससी दु जो अधीएउज। पाठो ण करेदि गुणं असह्हतस्स णाणं तु॥२९४॥

अर्थ - ग्रभव्यजीव को मोक्ष की श्रद्धा नहीं होती वह श्रभव्य शास्त्र को पढ़ता है, परन्तु ज्ञान की श्रद्धा न होने से उसको शास्त्र पठन का फल नहीं होता !

जो ग्रभव्यजीन होते हैं उनको अभव्यसम्बन्धी गाथायें इष्ट होती हैं। किन्तु भी योगीन्त्रदेव तथा भी कुन्दकुन्द आधार्य भव्य थे इसलिये उन्होंने उपदेश से लाभ होना स्वीकार किया है।

### संसारहं भय-भीयहं मोक्खहं लालसयाहं। अप्पा-सबोहण-कयइ कथ बोहा एक्कमणाहं।।३॥ योगसार ]

अर्थ — जो संसार से भयभीत हैं श्रीर मोक्ष के लिये जिनकी लालसा है श्रथित् भव्यजीवों को संबोधन के लिये एकाग्र चित्त से मैंने इन दोहों की रचना की है।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य भी मोक्षमार्ग में ग्रागम की प्रधानता बतलाते हैं।

### णिच्छित्ति आगमदो आगम चेट्ठा तदो जेट्ठा ॥३॥३२॥

अर्थात् सर्वज्ञ वीतराग प्रणीत ग्रागम से पदार्थी का यथार्थ ज्ञान होता है, इसकारण ग्रागमाध्यास की प्रवृत्ति प्रधान है।

### आगमहीणो समणो खेबप्याणं परं वियाणावि ॥३॥३६॥

अर्थात् -- भ्रागमाभ्यास से रहित मुनि भी स्व और पर को नहीं जानता।

"आगमचक्कु साहु" ॥३॥३४॥

अर्थात् - मुनि के मोक्षमार्ग की सिद्धि के लिये ऋगगमरूपी नेत्र होते हैं। मुनि मोक्षमार्ग की सिद्धि आगम के द्वारा करते हैं।

यदि उपदेश से भव्यजीवों का भला न होता तो श्री कुन्दकुन्दादि आचार्य ग्रन्थों की रचना क्यों करते श्रीर उपदेश क्यों देते ?

> शब्दारपद्मसिद्धिः पदसिद्धेरर्थनिर्णयो भवति । अथिसत्त्वज्ञानं तत्त्व झानास्परं भ्रोयः ॥२॥ (धवल पु० १ )

अर्थ — शब्द से पद की सिद्धि होती है पद की सिद्धि से उसके अर्थ का निर्णय होता है। प्रर्थ—निर्णय से तत्त्वज्ञान की प्राप्ति होती है और तत्त्वज्ञान से परम-कल्यास होता है।

ज. घ. पु. १ पृ. ६ पर श्री वीरसेनाचार्य ने कहा कि परमागम के उपयोग से कर्मों का नाश होता है।

''सं च परमागमुवजोगादो चेव णस्सदि । ण चेदमसिद्धः; सुह-सुद्धपरिणामे हि कम्मक्खयाभावे तक्ख-थाणुवक्सीदो ।''

अर्थ — यदि कोई कहे कि परमागम के प्रभ्यास से कर्मों का नाण होता है यह बात असिद्ध है सो भी ठीक नहीं है, क्यों कि यदि मुभ या मुद्ध परिशामों से कर्मों का क्षय न माना जाय तो फिर कर्मों का क्षय हो ही नहीं सकता।

इत आर्षवाक्यों से सिद्ध है कि जिनवाणी से भव्यजीवों का भला होता है, इनका खंडन ग्रनार्षवाक्यों से नहीं हो सकता।

**─ जॅ. ग.** 12-6-66/IX/......

#### क्या उपदेश देना जड़ की क्रिया है ?

शंका—मोक्षमार्गत्रकाशक की किरणें ( सोनगढ़ से प्रकाशित ) के पृ. १७८ पर लिखा है—"उपदेश देना भूनि का लक्षण नहीं है, उपदेश तो जड़ की किया है आत्मा उसे कर नहीं संकता ।" क्या यह मत ठीक है ?

समाधान—सीनगढ़ का यह गत ''उपदेश तो जड़ की किया है, ग्रात्मा उसे कर नहीं सकता'' आर्षग्रन्थ विषद्ध है। मूल उपदेश के कर्ता श्री तीर्थंकर अरिहंत मगवान हैं, क्योंकि उनके उपदेश के ग्राधार से श्री गणधर देव द्वादशांग की रचना करते हैं। तीर्थंकर भगवान का उपदेश गुरुपरम्परा से श्री कुन्दकुन्दादि आचार्यों को प्राप्त हुग्रा था, जिसके ग्राधार पर उन्होंने समयसार, पंचास्तिकाय, प्रवचनसार, धवल, जयधवल आदि ग्रन्थों की रचना की। आज जो हमको ज्ञान प्राप्त है वह इन ग्रार्थ ग्रन्थों के स्वाध्याय से ही उत्पन्न हुआ है।

जिनवाणीरूप उपदेश को यदि मात्र जड़ की किया मान लिया जाय श्रीर श्री तीर्थं कर भगवान को उसका कत्ती न माना जावे तो मेघगर्जना के समान जिनवाणी के भी प्रामाणिकता के श्रभाव का प्रसंग श्रा जायगा। जिनवाणी की प्रामाणिकता के अभाव में द्वादशाङ्ग तथा समयसार श्रादि श्रन्य सब आर्षग्रन्थ भी प्रामाणिक नहीं रहेंगे। श्री पुत्रयपाद आपार्य ने कहा भी है—

वयो वक्तारः सर्वज्ञस्तीर्यंकर इतरो वा श्रुतकेवली आरातीयश्चेति । तव सर्वज्ञेन परम्मविणापरमाचिन्त्य केवलज्ञानविभूतिविशेषेण अर्थत आगम उद्दिष्टः । तस्य प्रत्यक्षदिशित्वात्प्रक्षीणदोषत्वाच्च प्रामाण्यम् । तस्य साक्षाच्छिष्यंर्बु द्ध्यतिशर्याद्वयुक्तं गंणधरैः श्रुतकेवित्तिभरनुस्मृतग्रन्थरचनमङ्गपूर्वं लक्षणम् । तत्प्रमाणम् तत्प्रमाण्यात् आरातीर्यः पुनराच।र्यः कालदोषात्संक्षिप्तायुर्मतिवलशिष्यानुग्रहार्यं दशवैकालिकाचुपनिबद्धम् । तत्प्रमाणमर्यतस्तदे-वेदिमिति क्षीरार्णवज्ञलं घटगृहीतिमिव ।'' स. सि. १।२०

अर्थ — बक्ता तीन प्रकार के हैं — सर्वज्ञ तीर्थंकर या सामान्य केवली तथा श्रुतकेवली ग्रीर श्रारातीय। इनमें से परमऋषि सर्वज्ञ उत्कृष्ट ग्रीर ग्रचित्यकेवलज्ञानरूप विभूतिविशेष से युक्त हैं, इस कारण उन्होंने ग्रथंक्ष्प से ग्रागम का उपदेश दिया हैं। ये सर्वज्ञ प्रत्यक्षदर्शी ग्रीर दोष मुक्त हैं, इसिलये प्रमाण हैं। इनके साक्षात् शिष्य ग्रीर बुद्धि की ग्रतिशयरूप ऋदि से युक्त गराधर—श्रुतकेवलियों ने ग्रथंक्प ग्रागम का स्मरण कर अंग भीर पूर्व-ग्रन्थों की रचना की। सर्वज्ञदेव की प्रमाणता के कारण ये भी प्रमाण हैं। आरातीय ग्राचार्यों ने कालदोष से जिनकी ग्रायु, मित ग्रीर बल घट गया है ऐसे शिष्यों का उपकार करने के लिए दशवंकालिक ग्रादि ग्रन्थ रचे। जिसप्रकार कीरसागर का जल घट में भर लिया जाता है। उसीप्रकार ये ग्रन्थ भी अर्थंक्प से वे ही हैं, इसिलये प्रमाण हैं।

पंचास्तिकाय को प्रथम गाथा में जिनेन्द्रभगवान को नमस्कार करते हुए श्रीकुन्दकुन्दाचार्य लिखते हैं—
"तिहुअणहिदमधुरविसद वक्काणं।" अर्थात् जिनेन्द्रभगवान की वाएगि तीनलोक को हितकर मधुर एवं विशद
है। इसकी टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य लिखते हैं "समस्तवस्तुयाथात्म्योपदेशित्वात् प्रेक्षावत्प्रतीक्ष्यत्यमाख्यातम्।"
प्रथात्— जिनदेव समस्त वस्तु के यथार्थ स्वरूप के उपदेशक होने से विचारवंत बुद्धिमान पुरुषों के बहुमान के योग्य हैं।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने समयसार की प्रथम गाथा में ''वोच्छामि समयपाहुड, मिणमो सुष्केवली भणियं।'' इन शब्दों द्वारा यह कहा है कि 'केवलीश्रुतकेवली के द्वारा उपदिष्ठ यह समयसार प्राभृत कहुँगा।''

समयसार गाथा ५ की टीका में श्री ग्रमृतचन्द्राचार्य ने बतलाया कि श्री कुरदकुन्दाचार्य के डीभव का जन्म, सर्वज्ञदेव गणधर स्रादि तथा पूर्वाचार्य के उपदेश से हुआ था।

ध. पु. १ पृ० ३६८ पर श्री वीरसेनाचार्य ने "तस्यज्ञानकार्यस्वात्" इन शब्दों द्वारा यह बतलाया है कि दिव्यध्वनि (जिन-उपदेश) ज्ञान का कार्य है।

इन सब महानाचार्यों ने उपदेश को जड़ की जिया नहीं बतलाया है, किन्तु सर्वज्ञदेव को उपदेशदाता बतलाया है ग्रथवा केवलज्ञान का कार्य बतलाया है।

. शास्त्रिपरिषद् के प्रस्ताव का उत्तर देते हुए जनवरी १९६६ के हिन्दी आत्मधमं पृ० ५६५ उत्तर पृ० २९ पर सोनगढ़ के नेताओं ने लिखा है—''श्री कुन्दकुन्दाचार्यदेव सर्वज्ञभगवान की साक्षी देकर कहते हैं।'' यहाँ सोनगढ़ वालों ने उपदेश देना श्री कुन्दकुन्दाचार्य की किया स्वीकार की है। फिर उनका यह लिखना ''उपदेश तो जड़ की किया है। ग्रात्मा उसे कर नहीं सकता।'' स्व वचन-बाधित है।

सोनगढ़वालों ने उत्तर में शास्त्राधार नं० १ में मात्र समयसार गाया नं० ६६, ६७, ३२१, ३२२, ३२३ का उल्लेख किया है, किन्तु मूल गाथा या उनका ग्रथं उनकी टीका उद्धृत नहीं की है। गाथा ६७ में तो मिथ्यात्व, ग्रज्ञान ग्रादि जीव, ग्रजीव के भेद से दो प्रकार के बतलाये हैं जिसका इस प्रकरण से कोई सम्बन्ध नहीं है। ग्रीर गाथा ३२१ से ३२३ में यह बतलाया है कि नर-नारकादि जीव की पर्यायों का ग्राहमा कर्त्ता नहीं है, किन्तु प्रवन्तसार गाथा १९७-११६ में 'णरणारितिश्यसूरा जीवा खलु णाम कम्मणिक्वता।' जीव की नर, नारक, तियंच, देवपर्यायों का कर्त्ता नामकर्म छप पुर्गल को बतलाया है। इसप्रकार श्री कुन्दकुन्दाधायं ने जीवद्रव्य की नर, नारकादि पर्यायों का कर्त्ता आह्मा को न मानकर पौद्गलिक नामकर्मको स्वीकार किया है ग्रीर समयसार व पंचास्तिकाय की प्रथम गाथाग्रों में ग्ररहंतभगवान को पौद्गलिक वचनों (उपदेश) का कर्त्ता बतलाया है। समयसार गाथा ६६ में जो द्विकियावादी को मिथ्यादिष्ट कहा है वहाँ पर उपादान की ग्रपेक्षा से कथन है। इस गाथा में उपदेश' के विषय में कुछ वर्णन नहीं है। ग्रतः यह गाथा भी प्रकरण से बाहर है।

सभी भ्राचार्यों ने श्री अरहंतभगवान को श्री गणधरदेव तथा ग्रन्य म्राचार्यों को उपदेशदाता बतलाया है, किसी भी आचार्य ने उपदेश को मात्र जड़ की क्रिया नहीं बतलाया। आर्षवाक्यों का खण्डन मनार्षवाक्यों द्वारा नहीं हो सकता है।

मोक्षमार्ग प्रकाशक का प्रमाण सोनगढ़वालों ने दिया है, किन्तु मोक्षमार्गप्रकाशक में तो 'उपदेश को अपहर्तत भगवान की किया' बतलाया है जो निम्नप्रकार है—

मोक्षमार्ग प्रकाशक पृ० २ पर 'ग्ररहंत' का स्वरूप बतलाते हुए लिखा है—बहुरि जिनके वचनितीं लोकविषै धर्मतीर्थ प्रवर्ते है, ताकरि जीविन का कल्यासा हो है।

मोक्समार्गप्रकाशक पृ० ५ पर आचार्य का स्वरूप बतलाते हुए लिखा है-- 'धर्मोपदेश देते हैं।'

मोक्षमार्गंत्रकाशक पृ० १४ पर लिखा है—'तीर्थंकर केवलीनिका, जाकरि स्रन्य जीवनिक पदिनका स्रथंनिका झान होय ऐसा, दिव्यध्वनिकरि उपदेश हो है।' 'सो केवलज्ञानी विराजमान होइ जीवनिको दिव्यध्वनिकरि उपदेश देता भया।'

सोक्षमार्ग-प्रकाशक पृ० १८ पर लिखा है—'प्रथम मूल उपदेशदाता तो तीर्थंकर केवली भये सो तो सर्वथा मोह के नाश्वते सर्व कवायनि करि रहित हैं।'

मोक्षमार्गंबकासक पृ० ९९ पर लिखा है—'मूल ग्रन्थ कर्ता तो गराधर हैं ते श्राप चार ज्ञान के धारक हैं ग्रर साक्षात् केवली का दिव्यध्विन उपदेश सुने हैं ताका ग्रतिशयकरि सत्यार्थ ही भासे हैं ऋर ताही के अनुसार ग्रन्थ बनाव हैं।'

सोनगढ़वालों ने स्वयं ग्रपने उत्तर पृ० २९ तथा आत्मधर्म पृ० ५६५ पर 'श्री कुन्दकुन्दाचार्य सर्वज भगवान की साक्षी देकर कहते हैं कि एक द्रव्य दूसरे द्रव्य की किया का कर्ता हो सकता है, ऐसा माननेवाले द्विकियावादी मिध्यादिष्ट हैं।' यह लिखकर स्वीकार कर लिया कि श्री कुन्दकुन्दाचार्य तो जीवद्रव्य हैं श्रीर उन्होंने पुद्गलरूप वचनों को कहा अर्थात् उपदेश श्री कुन्दकुन्दभगवान की किया थी, जड़ की किया नहीं थी।

इसप्रकार सोनगढ़वालों के उत्तर से सोनगढ़ की मान्यता का खंडन होता है। आज तो दिगम्बरेतर समाज के ग्रन्थों के ग्राधार पर जैनधर्म का उपहास होता है, कल को सोनगढ़ के साहित्य पर से जैनधर्म का उपहास होगा, क्योंकि सोनगढ़साहित्य में कार्य-कारणभाव के विषय में महान् भूल है। उस भूल के कारण ही सोनगढ़ के नेता उपदेश को जड़ की किया कहते हैं। जैनेतर समाज में क्या यह उपहास का कारण नहीं बनेगा?

—б. л. 6-6-66/IX/.....

#### मोक्ष का कारए कौनसा रस्तत्रय?

शंका─साक्षात् मोक्ष का कारण क्या तेरहवें गुणस्थान का रत्नव्रय है या चौदहवें गुणस्थान का रत्नव्रय है अथवा १४वें गुणस्थान के अन्तिमसमय का रत्नव्रय साक्षात् मोक्ष का कारण है ?

समाधान — इस सम्बन्धी कोई एकांत नहीं है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य और उनके टीकाकार श्री अमृतचन्द्रा-चार्य ने वीतरागता को साक्षात् मोक्ष का कारण कहा है, उनका कहना है कि रागी कर्म से बंधता है और विरागी (वीतरागी) कर्म से छूटता है। 'रत्तो बंधदि कम्मं मुञ्चित जीवो विरागसंपत्तो।'

'यः खलु रक्तोऽवश्यमेव कर्म बध्नीयात विरक्त एव मुख्येतेत्ययमागमः।'

अर्थात्—रागी कर्म बांधता है और वीतरागी कर्मों से मुक्त होता है, यह घागम है।

श्री उमास्वामी ने मोक्षशास्त्र में भी कहा है कि 'बन्ध के कारणों के ग्रभाव होने ग्रौर निर्जरा से सबकरीं का ग्रास्यंतिकक्षय होना ही मोक्ष है तथा कषाय के ग्रभाव में मात्र ईर्यापथग्रास्त्रव होता है, जो कि १२वें १३वें गुणस्थान में होता है। मोक्षशास्त्र में १२वें गुणस्थानवाले को वीतराग छद्मस्थ कहा है।

श्री पूज्यपादस्वामी तथा श्री अकलंकदेव ने १४वें गुणस्थान में साक्षात् मोक्ष का कारण माना है, क्योंकि १४वें गुणस्थान में स्राप्तव का भी निरोध हो जाता है। कहा भी है 'समुच्छिशक्यानिर्वात' ध्यान में सर्वप्रकार के कर्मबन्ध के कारणरूप ध्रास्तव का भी निरोध हो जाने से तथा बाकी के बच्चे सब कर्मों को नाश करने की शक्ति के उत्पन्न हो जाने से स्रयोगकेवली के संसार के सर्वप्रकार के दु:खजाल के सम्बन्ध का उच्छेद करनेवाला सम्पूर्ण यथाख्यात चारित्र-ज्ञानदर्शनरूप साक्षात् मोक्ष का कारण उत्पन्न होता है।

श्री विद्यानन्दआचार्य ने निश्चयनय से ग्रयोगकेवली के प्रन्तिमसमय के रत्नत्रय को मोक्ष का कारण माना है, किन्तु व्यवहारनय से उससे पूर्व का ग्रयांत् १३वें आदि गुरास्थान के रत्नत्रय को भी मोक्ष का काररा माना है ग्रीर साथ में यह भी सूचना दी है कि तत्त्ववेदियों को इसमें कोई विवाद नहीं है।

रत्नित्रयरूपेणायोग केवलिनोंऽतिमे । क्षरो विवर्तते ह्योतवबाध्यं निश्चितालयात् ॥ ध्यवहारनयाश्चित्या स्वेतत्प्रागेव कारणम् । मोक्षस्येति विवादेन पर्याप्तं तत्त्ववेदिनाम् ॥

इसप्रकार भिन्न-भिन्न दृष्टिकोर्गों से भिन्न-भिन्न कथन है। स्याद्वादियों को इसमें कोई विवाद नहीं है, किन्तु जो एकांतमिध्यादृष्टि हैं वे दुराग्रह के कारण अपने एकांतपक्ष को पुष्ट करते जाते हैं, स्याद्वाद को वे पढ़ना या मुनना भी नहीं चाहते। इस एकांत पक्ष के दुराग्रह के कारण संसार में नाना मिध्यामतों की उत्पत्ति हुई है, हो रही है स्रीर होवेगी।

— जौ. ग. 20-2-67 /VI/......

# क्या द्वार्षप्रन्थ कुशास्त्र हैं ?

शंका-- क्या दि० जैन आर्षप्रन्थ कुशास्त्र हैं ?

समाधान छहढ़ाला की दूसरी ढाल के तेरहवें पद्म में कुशास्त्र के लक्षण का कथन है। यथा-

एकान्तवाद दूषित समस्त, विषयादिक पौषक अप्रशस्त । कपिलादि रचित श्रुत को अभ्यास सो है कुबोध बहु देन ब्रास ।।

इस पद्य में कपिलादि द्वारा रचित शास्त्रों को कुशास्त्र बतलाया गया है, क्योंकि उनमें एकान्त प्रयात् निरपेक्षदृष्टि से एकान्त का कथन है तथा उनमें पाँचइन्द्रियों के विषयों के पोषण का उपदेश है।

इस छहटाला की टीका सोनगढ़ से प्रकाशित हुई है। जिसमें उपर्युक्त पद्य की व्याख्या करते हुए निम्न-प्रकार लिखा है—

'दया, दान, महाब्रतादि के ग्रुभभाव जो कि पुण्यास्रव हैं उससे तथा मुनि को ब्राहार देने के ग्रुभभाव से संसारपरित ( ब्रल्पमर्यादित ) होना बतलाये, तथा उपदेश देने के श्रुभभाव से धर्म होता है आदि जिनमें विपरीत कथन हों वे शास्त्र एकान्त ग्रीर श्रप्रशस्त होने के कारण कुशास्त्र हैं, क्योंकि उनमें प्रयोजनभूत साततस्वों की यथार्थता नहीं है।'

दि॰ जैन म्रार्षप्रन्थों में दया दान महाव्रत को धर्म तथा संसार के अभाव का भ्रयीत् मोक्ष का कारण कहा गया है भीर सोनगढ़ की व्याख्या के अनुसार वे भी कुशास्त्र हैं इसलिए श्री महावीरजी में पंचकत्याणक-प्रतिष्ठा के शुभ श्रवसर पर मई १९६४ में शास्त्रिपरिषद् के अधिवेशन में सोनगढ़ की उपर्युक्त व्याख्या के विरोध में प्रस्ताव पास हुआ था।

सोनगढ़ से प्रकाशित जनवरी १९६६ के हिन्दी आत्मधर्म में इस प्रस्ताव का उत्तर देते हुए पृ० ५५१ पर लिखा है—'श्वेताम्बरशास्त्रों में व्रत, दान, दयादि के शुभभावों से संसार परित होना लिखा है, दिगम्बरशास्त्र तो दयादि के शुभभावों से पुण्य होना मानते हैं, संसार का ग्रभाव होना नहीं मानते ब्रतः उपरोक्त दृष्टि से कथम श्राया है।'

दया, दान, व्रत को धर्म तथा इनसे संसार का अभाव व मोक्ष की प्राप्ति प्रायः सभी दिगम्बर जैन आई-ग्रन्थों में बतलाई गई है। उनमें से कुछ का उल्लेख यहाँ पर भी किया जाता है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य मूलाचार पर्याप्तिअधिकार में कहते हैं—

> दइदूण सव्वजीवे दमिदूण य इंदियाणि तह पंच। अट्टबिहकस्मरहिया णिब्वाणमञ्जलरं जाथ ॥२३८॥

अर्थ — सर्व जीवों पर दया तथा स्पर्शनादि पाँच इंद्रियों के दमन द्वारा ब्राठकर्मों से रहित होकर सबसे उत्कृष्ट मोक्ष की प्राप्ति होती है।

> आद्या सद्वतसंचयस्य जननी सौस्थस्य सत्संपर्वा । मुरुं, धर्मतरोरनश्वरपदारोहैकनिःश्वेणिका ।। पद्मनन्दि. पंच. १।८

अर्थ — यहाँ धर्मात्मा सज्जनों को सबसे पहिले प्राणियों के विषय में नित्य ही दया करनी चाहिये, क्योंकि वह दया समीचीन वतसमूह सुख एवं उत्कृष्ट सम्पदाश्रों की मुख्य जननी है, तथा दयाधर्मरूपी वृक्ष की जड़ है और मोक्षमहल पर चढ़ने के लिये श्रपूर्व नसैनी है।

वयामूलस्तु यो धर्मो महाकल्याणकारणम् । बन्ध-धर्मेषु सोऽन्येषु विश्वते नैव जातुचित् ।।२३।। जिनेन्द्रविहिते सोऽयं मार्गे परमबुर्लमे । सदा सन्निहिता येन त्रैलोक्याग्रमवाष्यते ।।२४।। पद्मपुराण पर्व=४

अर्थ — जो धर्म दयामूलक है वहीं महाकल्याण (मोक्ष) का कारण है। संसार के ग्रन्य अधमधर्मों में वह दयामूलक धर्म नहीं पाया जाता। वह दया मूलक धर्म, जिनेन्द्रभगवान के द्वारा प्रणीत परम दुर्लभ मार्ग में सदा विद्यमान रहता है श्रीर दयाधर्म के द्वारा मोक्ष प्राप्त होता है।

> पूर्याफलेण तिलीए सुरपुरजो हवे**इ सुद्धमणो ।** दाणफलेण तिलोए सारसहं भुंजदे णियदं ॥१४॥ रयगसार

भर्य — पूजा के फल से देवताओं के इन्द्र द्वारा पूजित त्रिलोक का श्रधीश श्रयात् श्ररहंत होता है श्रीर दान के फल से त्रिलोक में सारभूत उत्तममुख अर्थात् मोक्षमुख को भोगता है।

दिण्णद सुपत्तदाणं विसेसदो होड भोग-सग्गमही । णिब्दाणसुहं कमसो णिद्दिटुं जिणवरिदेहि ॥१६॥

अर्थ — सुपात्र को दान प्रदान करने से भोगभूमि तथा स्वर्ग के सुखको प्राप्त होकर ब्रमुक्रम से मोक्षसुख पाता है जिनेन्द्र ने ऐसा दान का फल कहा है।

> पात्रभूताश्चरानाच्च शक्त्याढ्यास्तर्पयन्ति ते । ते भोगभूमिमासाद्य प्राप्नुवन्ति पर पदम् ॥१०६॥ बानतो सातप्राप्तिश्च स्वर्गमोक्षैककारणम् ॥१०८॥ पद्मपूराण पर्व १२३

अर्थ — जो शक्तिसम्पन्न मनुष्य, पात्रों के लिये श्रन्न देकर सन्तुष्ट करते हैं वे भोगभूमि पाकर परम पद मोक्षपद को प्राप्त होते हैं। दान से सुखकी प्राप्ति होती है और दान स्वर्ग तथा मोक्ष का प्रधानकारण है।

> अखुद्यमोऽप्रधर्मश्च श्रेयसः महाविस्तार-सङ्गतः। परो निर्गन्यशूराणां कीर्तितोऽत्यन्तदुःसहः ॥८५।१८॥ पद्मपुराण

अर्थात् — ऋणुवत और महावत ये दोनों मोक्ष के मार्ग हैं। ऋणुवत परम्परा से मोक्ष का कारण है झीर महावत साक्षात् मोक्ष का कारण है।

'मञ्पानामञ्जभित्रं तैरनणुभिः सोध्योऽत्र मोक्षः परं' । पद्मनन्दि ७।२६

अर्थात् -- भन्यजीवों को अणुवत अथवा महाव्रतों के द्वारा केवल मोक्ष ही सिद्ध करने योग्य है।

तिद्वपर्ययतो मोक्षहेतवः पंच सूजिताः। सामर्थ्यादन नातोस्ति विरोधः सर्वथा गिराम् ॥ । । । । । इलोकवार्तिक इस श्लोक में श्री महानाचार्य विद्यानन्दजी ने यह बतलाया कि बंध के कारण मिथ्यादर्शन, अविरिति, प्रमाद, कवाय ग्रीर योग सूत्र में बतलाये गये हैं। इस सूत्र की सामध्यं से यह भी सिद्ध होता है कि इनके उलटे सम्यग्दर्शन, वृत, ग्राप्रमत्त, ग्राक्षवाय ग्रीर ग्रायोग ये पाँच मोक्ष के कारण हैं। इसप्रकार इस श्लोक में वृत को मोक्ष का कारण बतलाया गया है।

इनके अतिरिक्त ग्रनेक दिगम्बर जैन ग्रार्षग्रन्थ हैं जिनमें श्री कुन्सकुन्वाबि दिगम्बर जैन ग्राचार्यों ने दया, दान, महाव्रतरूप भावों को मोक्ष का कारण बतलाया है। सोनगढ़सिद्धान्त श्रनुसार ये सब कुशास्त्र हैं।

श्रनार्षग्रन्थों के भ्राधार पर श्रार्षग्रन्थों का खण्डन नहीं हो सकता है। सोनगढ़ के नेताओं ने श्रपने कथन के समर्थन में एक भी श्रार्षग्रन्थ का प्रमाण नहीं दिया है।

जिस साहित्य में दिगम्बर जैनाचार्यों के कथन का विरोध हो वह दिगम्बरजैनसाहित्य नहीं हो सकता है।

सोनगढ़ के नेताओं से निवेदन कि यदि वे स्व-पर का कल्याण चाहते हैं तो उनको अपने साहित्यमें परिवर्तन करना होगा । ग्रार्थग्रन्थ विरुद्ध बातों को निकालना होगा ।

शास्त्रिपरिषद् के प्रस्ताव का सुन्दर उत्तर भूल को स्वीकार करना था, न कि उस भूल की पुनरुक्ति करना।
—णॉ. ग. 2-5-66/VII/......

#### ग्रहिसा और सोनगढ़ सिद्धान्त

शंका — दि॰ जैनधर्म में 'अहिंसा परमो धर्मः' एक मूल सिद्धांत माना आता है, किन्तु यह अनिधर्म का निज का सिद्धांत नहीं है, क्योंकि जैनियों के भगवान महावीर ने अहिंसा या जीवदया का उपदेश नहीं दिया है, ऐसा जैन साहित्य से स्पष्ट है। जैन साहित्य के दे वाक्य निस्न प्रकार हैं—

'भगवान ने पर-जीवों की दया पालने को कहा है या जीहसा बतलाई है अथवा कर्मों का वर्णन किया है— इसप्रकार मानना न तो भगवान को पहिचानने का वास्तविक लक्षण है और न भगवान के द्वारा कहे गये शास्त्रों को ही पहिचानने का। यह बात मिथ्या है कि भगवान ने दूसरे जीवों की दया स्थापित की है।' [सोनगढ़-मोक्षशास्त्र]

इससे ज्ञात होता है कि जैनधर्म में अहिसा व जीववया का सिद्धांत वैदिकधर्म से लिया गया है, क्योंकि उसमें कहा है—

> हया धर्मको मूलहै, पाप मूल अभिमान। तुलसी हयान छोड़िये, जब लगघट में प्राण।।

नोट--यह एक अजैन का प्रश्न है जिस पर गम्भीर विचार होना चाहिये।

शंकाकार का बहुत ग्राभार है कि दि० जैनद्यर्म के नाम पर प्रकाशित होने वाले ऐसे साहित्य को यह दि० जैनों की दृष्टि में लाया है।

समाधान मोक्षशास्त्र, मूल जो संस्कृत में है वह तो श्री उमास्वामी विरचित है जिसमें श्रिहिसा श्रीर जीवदया का उपदेश है। इस पर जो भाषा टीका सोनगढ़ से प्रकाशित हुई है, जिसके वाक्य शंकाकार ने उद्धृत किये हैं, यह दि० जैन सिद्धान्तानुकूल नहीं है। क्योंकि श्री कुरवकुरवादि शाचार्यों ने भगवान के उपदेश श्रनुसार श्रिहिसा व जीवदया को धर्म बतलाया है।

धम्मो दयाविसुद्धो, पव्यक्का सम्बसंगपरिचता । देवो वयगयमोहो उदयकरो मध्यजीवाणं ॥२४॥ बोधपाहुङ्

अर्थ--दयाकरि विशुद्ध तो धर्म है, प्रव्रज्या सर्वपरिग्रहते रहित है, जिसका मोह नष्ट हो गया वह देव है। ये भव्यजीवों के मनोरथ पूर्ण करनेवाले अर्थात् मुक्ति देनेवाले हैं।

> छुज्जीव छुडायदणं णिष्चं मणवयणकायजीएहि । कुरु दय परिहर मुणिवर भावि अपुष्वं महासत्तं ॥१३१॥ भावपाहुद्

इस गाथा में भी श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने छहकाय (पांच स्थावर श्रीर एक त्रस ) श्रर्थात् सब जीवों पर मन, वचन, काय से दक्षा करने का श्रादेश दिया है।

> जीवदया दम सच्चं अचोरियं बंभचेर-संतोसे । सम्मद्दं सण णाले तथो य सीलस्स परिवारो १६९९॥ शीलपाहुड्

अर्थ — जीवदया, इंद्रियों का दमन, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य संतोष, सम्यग्दर्शन, सम्यग्झान श्रीर तप ये सर्वेशील (जीवस्वभाव) के परिवार हैं।

आद्या सद्वतसंचयस्य जननी सौख्यस्य सरसंपदां, मूलं धर्मतरोरनश्वर-पदारोहैक निःश्रेणिका। कार्या सद्भिरहाङ्गिषु प्रथमतो नित्यं दया धार्मिकैः धिङ्नामाप्यदयस्य तस्य च परं सर्वत्र शुन्या दिशः ॥१-८॥ प. नं. पं. वि.

अर्थ — यहां धर्मात्मा सज्जनों को सबसे पहिले प्राणियों के विषय में नित्य ही दया करनी चाहिये, क्योंकि वह दया समीचीन वतसमूह सुख एवं उत्कृष्ट सम्पदायों की मुख्य जननी प्रर्थात् उत्पादक है। दया धर्मरूपी वृक्ष को जड़ है, तथा प्रविनश्वरपद अर्थात् मोक्षमहल पर चढ़ने के लिये नसैनी का काम करती है। निर्दय पुरुष का नाम केना भी निन्दाजनक है, उसके लिये सर्वत्र दिशायें शून्य जैसी हैं।

जन्तुकृपादितमनसः समितिषु साधोः प्रवर्तमानस्य । प्रारोन्द्रिय-परिहारं संयममाहुमहामुनयः ॥१।९६॥ पद्म० पं०

अर्थ — जिसका मन जीव-अनुकम्पा से भीग रहा है तथा जो ईर्या, भाषा आदि (देखकर चलना, देखकर वस्तु को रखना उठाना जिससे जीवों को बाधा न हो तथा हित-मित-वचन दोलना, कठोरवचन नहीं कहना) पांचसिमितियों में प्रवर्तमान है ऐसे साधु के द्वारा षट्काय (सर्व) जीवों की रक्षा और अपनी इन्द्रियों का दमन किया जाता है उसे गए।धरदेवादि महामुनि संयम कहते हैं।

येथां जिनोपदेशेन कारुण्यामृतपूरिते । चित्ते जीवदया नास्ति तेषां धर्मः कुतो भवेत् ॥६।३७॥ मूलं धर्मतरोराद्या व्रतानां धाम संपदाम् । गुणानां निधिरित्यङ्गिदया कार्या विवेकिणिः ॥६।३८॥ सर्वे जीवदयाधारा गुणास्तिष्ठन्ति मानुषे । सूत्रधाराः प्रसूनानां हाराणां च सरा इव ॥३९॥ पद्म० पं० अर्थ — जिनभगवान के दयालुतारूप ग्रमृत से परिपूर्ण उपदेश से जिन श्रावकों के हृदय में प्राणिदया प्रगट नहीं होती है उनके धर्म कहाँ से हो सकता है। श्रशीत् नहीं हो सकता ? इसका श्रभिप्राय यह है कि जिनगृहस्थों का हृदय जिनागम का श्रम्यास करने के कारण दया से श्रोत-प्रोत हो चुका है वे ही गृहस्थ वास्तव में धर्मात्मा हैं। जिनका चित्त दया से श्राई नहीं हुआ है वे कभी भी धर्मात्मा नहीं हो सकते, कारण कि धर्म का मूल तो दया है।। ६।३७।।

प्राणिदया धर्मरूपी वृक्ष की जड़ है, व्रतों में मुख्य है, सम्पत्तियों का स्थान है और गुर्गों का भण्डार है। इसलिये विवेकी जीवों को प्राणिदया अवश्य करनी चाहिये ॥६।३८॥

मनुष्यों में सब ही गुण जीव दया के आश्रय से इसप्रकार रहते हैं जिसप्रकार पुष्पों की लड़ियाँ सूत के आश्रय से रहती हैं। अर्थात् सम्यग्दर्शन आदि गुर्गों के प्रभिलाषी श्रावक की प्राणियों के विषय में दयालु अवश्य होना चाहिए।

> णिज्जिय-दोसं देवं सञ्च-जिवाणं दयावरं धम्मं । विज्ञिय-गंथं च गुरुं जो मण्णदि सो हु सिंह्ट्री ॥३१७॥ स्वा. का. अ.

अर्थ — जो दोषरहित को देव धौर सब जीवों पर दया को उत्कृष्टधर्म तथा परिग्रहरहित को गुरु मानता है वही सम्यग्दिष्ट है भ्रथीत् जो जीवदया को धर्म नहीं मानता वह सम्यग्दिष्ट नहीं है।

हिंसा पावं सि मदो बया-पहाणो जदो धम्मो ।।४०६।। स्वा. का.

अर्थ-हिंसा पाप है भीर धर्म दयाप्रधान है।

दया भावो विय धम्मो हिंसाभावो ण भण्णदे धम्मो । इदि संदेहाभावो णिस्संका णिम्मला होदी ॥४१५॥ स्वा. का.

अर्थ — दयाभाव धर्म है हिसाभाव धर्म नहीं है जिसको इसमें सन्देह नहीं है उसीका निर्मल निःशंकित सम्यग्दर्शन होता है।

धम्मो वत्युसहावो खमादिभावो य दसविहो धम्मो । रयणस्यं च धम्मो जीवाणं रक्खणं धम्मो ॥४७८॥ स्वा. का.

अर्थ - वस्तु का स्वभाव धर्म है, क्षमादि दसभाव धर्म हैं, रत्नत्रयधर्म है, ग्रीर जीवों की रक्षा धर्म है।

मोहमयगारवेहि य मुक्का जे करुणभाव संबुक्ता। ते सब्ब दुरियखंमं हणंति चारित्तखगोण ॥१५९॥ मावपाहुङ्

अर्थ- जो मुनि मोह, मद, गौरव इनिकरि रहित है और करुणा भावकरि सहित है चारित्ररूपी खड्गकरि पापरूपी स्तंभ है ताहि हणे है।

> सो धम्मो जत्थ दया सोवि तदो विसयणिग्गहो जत्थ । दस अहुदोस रहिओ सो देवो णस्थि संदेहो ॥ नियमसार गाथा ६ की टीका

अर्थ-वह धर्म है जहाँ दया है, इसमें संदेह नहीं है ।

यत्स्याप्रमादयोगेन प्राणिषु प्राणहायनम् । सा हिंसा रक्षणं तेषामहिंसां तु सतां मता ॥३९८॥ एका जीवदयैकस्र परस्र सकलाः क्रियाः । परं फलं तु सर्वत्र कृषेश्चिन्तामरोरिव ॥३६९॥ उपासकाध्ययन

अर्थ प्रमाद के योग से प्राणियों के प्राणों का घात करना हिसा है श्रीर उनकी रक्षा करना श्रहिसा है।।३१८।।

अर्थ — म्रकेली जीव दया एक म्रोर है भीर बाकी की सब कियाएँ दूसरी म्रोर हैं। म्रथिष् मन्य सब कियामों से जीवदया श्रेष्ठ है। मन्य सब कियामों का फल खेती की तरह है भीर जीवदया का फल चिंतामणि के समान है।।३६१।।

'धमें शर्मकरं दयागुणमयं' ॥७॥ आत्मानुशासन

मर्थातु—दयामयी धर्म सुख करने वाला है।

दयादमत्यागसमाधिसंततेः पथि प्रयाहि प्रगुणं प्रयत्नवान् । नयत्यवस्यं वचसामगोश्वरं, विकल्पदूरं परमं किमप्यसौ ॥१०७॥ आत्मामु०

अर्थ — हे भव्य ! तू प्रयत्न करके सरलभाव से दया, इंद्रियदमन, दान ग्रीर ध्यान की परम्परा के मार्ग में प्रवृत्त हो । वह मार्ग निश्चय से किसी ऐसे मोक्ष को प्राप्त कराता है जो वचनातीत है और समस्त विकल्पों से रहित है।

धर्मोनाम कृपामूलं सा तु जीवानुकम्पना । अशरक्यशरक्यत्वमतो धार्मिक-लक्षणम् ॥५१३५॥ क्षत्रबुड्गमणि

अर्थ-धर्म का मूल दया है ग्रीर वह दया जीवों की ग्रनुकम्पारूप है। ग्ररक्षितप्राणियों की रक्षा करना ही धर्मात्मा का लक्षरा है।

> सम्मतस्स पहाणो अणुकंवा विष्णओ गुणो जम्हा । पारद्धिरमणसीलो सम्मत्तिराहओ तम्हा ॥९४॥ वसु० आवकाचार

अर्थ- सम्यय्दर्शन का प्रधानगुरा मनुकम्पा अर्थात् दया है, म्रतः शिकार खेलनेवाला मनुष्य सम्यय्दर्शन का विराधक होता है।

पवित्रीक्षियते येन येनैवोध्द्रियते जगत् । नमस्तस्मे दयाद्रीय धर्मकल्पोद्रिपायवै ॥१॥ (ज्ञानार्णद/धर्मभावना)

अर्थ - जिसधर्म से जगत् पवित्र किया जाता है, तथा उद्घार किया जाता है और जो धर्म दयारूपी रससे आर्दित (गीला) श्रीर हरा है उस धर्मरूपी कल्पवृक्ष के लिये मेरा नमस्कार है।

तस्रास्ति जीवलोके जिनेन्द्रदेवेन्द्रचक्रकल्याणम् । यत्प्राप्नुवन्ति मनुजा न जीवरक्षानुरागेण ।।५७॥ ज्ञानाणंव सर्ग =

अर्थ---इस जगत में जीवरक्षा के अनुराग से मनुष्य कल्याणरूप पद की प्राप्त होता है। जिनेन्द्र, देवेन्द्र, चक्रवर्ती आदि ऐसा कोई भी कल्याग्।पद नहीं है जो दयावान नहीं पाते।

सूनृतं करणाकान्तमविरुद्धमनाकुलम् । अग्राम्यं गौरवाश्लिष्टं वचः शास्त्रे प्रशस्यते ॥९।४।। (ज्ञानार्णव)

अर्च-जो वचन सत्य हों, करुणा से व्याप्त हों वे ही वचन प्रशंसनीय हैं।

ध्याने ह्युपरते धीमान् मनःकुर्यात्समाहितम् । निर्वेदपदमापन्नं मग्नं वा करणाम्बुधौ ॥१९॥ ज्ञानार्णव सर्ग ३१

अर्थ —ध्यान को पूर्ण होने पर धीमान् पुरुष मन को सावधानरूप वैराग्यपद को प्राप्त करें समया करुणारूपी समुद्र में मग्न करें।

> गुत्ती जोग-निरोही समिदी यं पमाद-वज्जणं चेव । धम्मो दयापहाणो सुतत्तचिंता अणुप्पेहा ॥९७॥ स्वामि का. संवरानुत्रेक्षा

अर्थात-दयाप्रधानधर्म संवर का कारण है।

श्री वीरसेनाचार्य धवल अध्यात्मग्रन्य में करुणा को जीवस्वभाव कहते हैं।

"करणाए कारणं कम्मं करले ति कि ण युत्तं ? ण, करणाए जीवसहायस्य कम्मजणिवत्तविरोहादो । अकरणाए कारणं कम्मं बत्तव्यं ? ण एस दोसो, संजमघादिकम्माणं कल भावेण तिस्से अस्भुवगमादो ।"

( ध. पु. १३ पृ. ३६१-३६२ )

अर्थ — करुणा का कारए।भूत कर्म करुए। कर्म है, यह क्यों नहीं कहा ? नहीं, क्योंकि करुए। जीव-स्वभाव है, उस करुणा को कर्मजनित मानने में विरोध ग्राता है। तो फिर ग्रकरुए। का कारए। कर्म कहना चाहिये ?

यह कोई दोव नहीं, क्योंकि भक्तरुए। संयमधाती ( चारित्रमीहनीय ) कर्म का फल है।

धवल के उपर्युक्त कथन से तथा परानिक्षंचिंशति श्लोक १।९६ से स्पष्ट है कि जीवदया संयम है और संयम ग्रात्मस्वभाव तथा संवर-निर्जराह्मप है। मनुष्यपर्याय की सफलता संयम से है।

दशलक्षण पूजन में भी जीवदया को संयम कहा है-

काय छहों प्रतिपाल, पंचेन्द्रिय मन वश करो। संजम रत्न संभाल, विषय चोर बहु फिरत हैं॥

तत्त्वचर्चा में जब आर्षग्रन्थों के प्रमास दिये गये तो सोनगढ़ वालों ने इसका निम्नप्रकार उत्तर दिया है जो विशेष विचारसीय है।

"शास्त्रों के उपर्युक्त प्रमाण उपस्थित कर यह सिद्ध करने की चेष्टा की गई है कि जीवदया को धर्म मानना मिथ्यास्व नहीं है। इसमें सन्देह नहीं कि उनमें कुछ ऐसे भी प्रमाण हैं जिनमें संवर के कारणों में दया का अन्तर्भाव हुआ है। ऐसे ही यहाँ जो अनेक प्रमाण संग्रह किये गये हैं उनके विविध प्रयोजन बतलाकर उनके द्वारा पर्यायांतर में दया को पुण्य और धर्म उभयरूप सिद्ध किया है। ये सब प्रमाण तो लगभग बीस ही हैं। यदि पूरे जिनागम में से ऐसे प्रमाणों का संग्रह किया जाय तो एक स्वतन्त्र विशालग्रन्थ हो जाय। पर इन प्रमाणों के आधार से क्या पुण्यभावरूप दया को इतने मात्र से मोक्ष का कारण माना जा सकता है।"

इसप्रकार सोनगढ़ वाले आर्षभ्रन्थों के प्रमाणों की भ्रवहेलना करके जिन-सिद्धांत विरुद्ध नये सिद्धान्त का प्रचार कर रहे हैं। आचार्यरचित ग्रन्थों की टीका में उन सिद्धांतों को लिख दिया है जो दि० जैनसिद्धांत के भ्रमुकूल नहीं हैं और यह साहित्य दि० जैन धर्म पर एकप्रकार का कलंक है। इसी साहित्य के कारण अर्जनों को जैनधर्म के विषय में नाना शंकार्यें उत्पन्न होने लगी हैं। उपर्युक्त शंका इसका एक उदाहरण है।

जैनधर्म में दया का सर्वत्र उपदेश है श्रीर दया को मोक्ष का कारण माना गया है। दया पुण्यभाव भी है, क्योंकि यह श्रात्मा को पवित्र करती है।

"पुनात्यात्मानं पूथतेऽनेनेति वा पुष्यम्" ( स. सिद्धि ६।३ )

अर्थ-जो ग्रात्मा को पवित्र करता है या जिससे भ्रात्मा पवित्र होता है वह पुण्य है।

'दयाधर्म है', इसलिये कहा गया है कि दया जीव को संसार दुःखों से निकालकर मोक्षसुख में धरती हैं। श्री समन्तमद्राचार्य ने धर्म का लक्षण इसप्रकार कहा है—

#### "संसारदुःखतः सत्त्वान् यो धरत्युत्तमे मुखे ।"

अर्थात् -- जो जीवों को संसार के दुःखों से निकालकर उत्तमसुख में पहुँचाता है वह धर्म है।

जिन भाइयों ने सोनगढ़साहित्य को पढ़कर 'दयाधर्म है', ऐसा मानना छोड़ दिया हो उनसे प्रार्थना है कि वे उपर्युक्त स्रार्थवाक्यों के श्रनुकूल श्रपनी यथार्थ श्रद्धा बनाने की कृपा करें।

जिसप्रकार मोक्षशास्त्र अध्याय ६ में सम्यक्त्य को बंध का कारण कहा गया है उसीप्रकार यदि करुणा को भी बंध का कारण कह दिया गया हो तो उसका यह प्रभिप्राय है कि करुणा तो जीव स्वभाव होने से बंध का कारण नहीं है, किन्तु निचलीक्षवस्था में उसके साथ जो रागांश हैं वह पुण्यबंध का कारण है।

करुणा स्रथित् जीवरक्षा संयम है और संयम बंध का कारए नहीं है वह संवर-निर्जरा का कारएा है। दिगम्बरेतर-समाज में जीवदया को धर्म नहीं माना गया, उसीके संस्कारवश सोनगढ़-मोक्षशास्त्र में उपर्युक्त वाक्य लिखे गये हैं जिससे एक श्रजैन को यह लिखना पड़ा कि जिनभगवान ने दया का उपदेश नहीं दिया। इसप्रकार के साहित्य के लिये ही महासभा ने बहिष्कार का निर्णय लिया है।

-- जो. ग. 21-1-65/VIII/ वी. पी. अर्था

#### वानर / वनमानुष

शंका- वानर, वनमानुष आदि तिर्यञ्च हैं या मनुष्य ? इनके नाम से और आकार आदि से तो इनमें मनुष्यत्व सिद्ध होता हैं। सप्रमाण बताइये।

समाधान — म० पु० ८/२३०-२३३ में वानर को तिर्यञ्च कहा है। वानर ग्रौर मनुष्य के आकार में भी ग्रन्तर है। वानर को किसी भी प्रकार से मनुष्य कहना उचित नहीं है। वनमानुष मनुष्य होते हैं, किन्तु वन में रहने के कारण नागरिक मनुष्यों जैसे नहीं होते हैं। उनकी बोलचाल, रहनसहन के ढंग ग्रादि में विशेष अन्तर होता है जैसे किसी मनुष्य के बच्चे को भेड़िया उठाकर ले जावे ग्रौर उसको पाल ले तो उस बच्चे की बोलचाल, रहन-सहन ग्रादि सब भेड़िया जैसी होती है।

—मैं. सं. 28-6-56/VI/र. ला. **जैन, केक**ड़ी

## एक कुत्ते के शरीर में दो कुसों के जीव नहीं रह सकते

शंका—एक कुत्ते की गरदन काटकर दूसरे कुत्ते की गरदन पर जोड़ दी गई। वह कुत्ता दोनों मुंह से खाता पीता भोंकता है, ऐसा रूसी समाचार है। एक वृक्ष की डाली काटकर दूसरे वृक्ष पर लगा दी जाती है फल भी आते हैं। गर्दन कटे कुत्ते की आत्मा क्या दूसरे कुत्ते में प्रवेश कर गई। या दोनों कुत्तों की आत्मायें एक शरीर में जुड़ गई? यदि सम्पूर्ण कुत्ते की आत्मा गर्दन में ही रह गई तो किस कर्म के उदय से क्या हुआ ?

समाधान जिस कुत्ते की गर्दन काटी गई, उस कुत्ते की आत्मा तो मृत्यु को प्राप्त हो गई और कर्मोदय अनुसार अन्य पर्याय में उत्पन्न हो गई। जिस कुत्ते के यह गर्दन जोड़ी गई उस कुत्ते के यात्मप्रदेश इस गर्दन में प्रवेश कर गए। दोनों मुंह में एक ही कुत्ते की आत्मा है। संसारी जीव के प्रदेशों में संकोच-विस्तार करने की शक्ति है अतः उस कुत्ते की आत्मा के प्रदेशों का दूसरी गर्दन में प्रवेश करने में कोई बाधा नहीं है। जिस वृक्ष की हाली काटी गई है उस वृक्ष के आत्मप्रदेश उस हाली में से निकलकर और संकुचित होकर उस वृक्ष में ही समा गये। जिस वृक्ष पर वह डाली लगाई गई है उस वृक्ष के आत्मप्रदेश विस्तार करके उस डाली में प्रवेश कर गए अथवा एक वृक्ष में नाना एकेन्द्रिय जीव भी रह सकते हैं, किन्तु एक कुत्ते के शरीर में दो कुत्तों के जीव नहीं रह सकते।

— जै. स. 1-1-59/V/ सिरेमल जैन, सिरोज

- १. कानजी स्वामी के जन्म के समय इन्द्र का श्रासन कम्पायमान नहीं हुआ, न ही जन्मोत्सव हुआ
- २. पंचमकाल में सम्यग्दृष्टि जन्म नहीं लेता

शंका—गुजराती आत्मधर्म ज्येष्ठ। वी. नि. सं. २४७४ में यह लिखा है कि जिससमय गुरुदेव भी कानजीत्वामी का जन्म हुआ उससमय स्वर्गलोक में इन्द्र का आसन कम्मायमान हुआ और देशों ने जन्मोत्सव मनाया। इसप्रकार का ब्रामा भी सोनगढ़ में खेला गया। क्या वर्तमान में जम्बूद्दीप, भरतक्षेत्र, आर्यखंड में ऐसा कोई विशिष्टपुरुष जन्म ले सकता है कि जिसका जन्मोत्सव देव स्वर्गलोक में मनावें ? क्या पंचमकाल में सम्यरहृष्टिट जीव जन्म ले सकता है ?

समाधान—वर्तमानकाल हुँडा ग्रवसर्पणी का पंचम दुःखमाकाल है। भरतक्षेत्र में इसकाल में सम्यग्दिष्ट या विशेष पुण्यशालीजीवों का जन्म नहीं होय है। मिथ्यादिष्ठजीवों का ही जन्म होय ह। अतः ऐसे जीवों के जन्म के समय स्वर्ग में देवों ने जन्मीत्सव मनाया हो या इंद्र का ग्रासन कम्पायमान हुआ हो असम्भव व ग्रागमिवरुद्ध है। श्री रत्नकरण्ड श्रावकाचार की टीका में पंडितवर सदासुखदासजी ने लिखा भी है—'इस दुःखमकाल में जे मनुष्य उपजे हैं' ते पूर्वजन्म में मिथ्यादिष्ट, व्रत-संयमरिहत होय ते भरत क्षेत्र में पंचमकाल के मनुष्य होय हैं ग्रर कोऊ मिथ्याद्यमीं कुतप, कुदान, मन्दकषाय प्रभाव सूं ग्रावें सो राज्य ऐश्वर्य धनभोग सम्पदा नीरोगता पाय ग्रत्पग्रायु इत्यादिक भोग पाप-उपार्जन करनेवाले ग्रन्याय-अभक्ष्य मिथ्यामार्ग में प्रवर्तनकिर संसारपिरश्रमण करें हैं।' सम्यग्दर्शन के विषय में श्री समन्तभद्रस्वामि ने इसप्रकार कहा है—'जो ब्रती नहीं है ग्रीर सम्यक्षश्चन करके शुद्ध हैं वे नरकगित को, तिर्यचगित को, नपुंसकपने को, स्त्रीपने को, दुष्कुल को, रोग को, अल्पायु को और दरिद्रता को नहीं प्राप्त होते हैं। सम्यग्दर्शन से सहित प्राणी मरकर मनुष्यों में तिलक के समान श्रोष्ट (राजा) होते हैं।' अतः श्री कानजीस्वामी का जन्म मिथ्यात्वसहित मिथ्यात्वकुल में हुग्रा, श्रतः उनके जन्म के समय इन्द्र का आसन कम्पायमान होना या स्वर्ग में जन्मोत्सव होना ग्रसम्भव है।

—जै. सं. 6-11-58/V/सरदारमल जैन, सिरॉज

#### विभिन्न अनुयोगों की अपेक्षा परिग्रह की व्याख्या

संका—भरत महाराज के पास में तीन खण्ड की सामग्री तथा ख्रियानवे हजार स्त्रियां होते संते उनकी वैरागी कौनसा अनुयोग कहता है ? और एक भिखारी के पास में परिग्रह नहीं है तो भी उनको महादिरग्रहधारी कौनसा अनुयोग कहता है ?

क्षेत्र, वास्तु, हिरण्य और सुवर्ण आदि दस प्रकार का परिग्रह कौनसे अनुयोग की अपेक्षा से किया गया है और मूर्च्छा परिग्रह कौन से अनुयोग की अपेक्षा से किया है ?

समाधान—भरतजी महाराज चक्रवर्ती थे छतः वे तीनखण्ड के नहीं, किन्तु भरतक्षेत्र के छहों खण्डों के राजा थे। भरतजी महाराज सम्यग्दिष्ट थे, वे बाह्य परिग्रह में लीन नहीं थे। इस ग्रवेक्षा से प्रथमानुयोग में उनको वैरागी (वीतरागी) कहा है। मो० मा० प्र० अ० द में इसप्रकार कहा है— "बहुरि कहीं जो शब्द का अर्थ होता होई सो तो न ग्रहण करना। ग्रर तहाँ जो प्रयोजनभूत ग्रथं होय सो ग्रहण करना जैसे कहीं किसी का अभाव कह्या होय ग्रर तहाँ किचित् सद्भाव पाइए, तौ तहाँ सर्वथा ग्रभाव ग्रहण न करना। किचित् सद्भाव कों न गिण ग्रभाव कह्या है, ऐसा अर्थ जानना। सम्यक्टिष्ट के रागादिक का ग्रभाव कह्या तहाँ ऐसा ग्रथं जानना।" भिखारी के पास परिग्रह न होते हुए भी परिग्रह की इच्छा अधिक है ग्रतः उसको प्रथमानुयोग, चरणानुयोग ग्रादि ग्रन्थों में परिग्रही कहा है।

क्षेत्र, वास्तु ग्रादि को ग्रीर मूर्च्छा को परिग्रह, चरणानुयोग कहता है। सर्वार्धसिद्ध अ० ७ सू० १७ में कहा है मूर्छा परिग्रह: ।।१७।१ का मूर्छा ? बाह्यानां गोमहिषमणिमुक्ताफलादीनां चेतनाचेतनानामान्यन्तराणां च रागावीनामुपाधिनां संरक्षणार्जनसंस्काराविसक्षणाध्यावृत्तिमूं छां। अर्थ — मूर्छा परिग्रह है ।।१७॥ मूर्छा नया है? गाय, भैंस, मिण ग्रीर मोती ग्रादि चेतन-म्रचेतन बाह्यउपाधि का तथा रागादिक्ष्य ग्राम्यन्तर उपाधि का संरक्षणा, ग्राजन और संस्कार ग्रादि व्यापार ही मूर्छा है। क्षेत्र, वास्तु आदि बाह्यपदार्थ मूर्छा के ग्राष्ट्रयमूत हैं ग्रतः इनको भी परिग्रह कहा है ग्रीर इनका निषेध किया है। कहा भी है—तिह किमर्थो बाह्यबस्तुप्रतिषध:। अध्यवसान प्रतिषधार्थः। अध्यवसानस्य हि बाह्यबस्तु आध्ययभूतं। नि हि बाह्यबस्त्वनाधिस्य अध्यवसानमात्मनं सभते। अर्थ बाह्यबस्तु का निषेध किसा जाता है? ग्राध्यवसान के निषेध के लिये बाह्यबस्तु का निषेध किया जाता है। ग्राध्यवसान को बाह्यबस्तु ग्राध्ययभूत है, बाह्यबस्तु का ग्राध्यवसान ग्राप्ते स्वरूप को प्राप्त नहीं होता )।

— जै. सं. 23-5-57 /..../जैन. स्वा. मण्डल, कुचामन

### धर्म से वास्तविक शान्ति तथा भोग-सामग्री दोनों मिलते हैं

शंका-धर्म से क्या वास्तविक शांति ही मिलती है, भोग सामग्री क्या नहीं मिलती ?

समाधान—धर्म से वास्तिविक शांति तो मिलती हो है, किन्तु भोग सामग्री भी मिलती है। जिन भावों से मोक्षमुख मिलता है उन भावों से स्वर्गमुख मिलना तो कोई कठिन बात नहीं है। जिसमें दो कोस ले चलने की शक्ति है वह ग्राधा कोस तो सुखपूर्वक ले चल सकता है। कहा भी है—

'यत्र भावः शिवं बत्ते चौः कियव्दूरवितनी । यो न्यस्यामु गध्यूति कोसार्धे कि सीदित ? ॥४॥' (इष्टोपदेश ) इसीप्रकार तत्त्वानुशासन में भी कहा है-

'ध्यातोऽहंस्सिद्धरूपेण चरमाङ्गस्य मुक्तये। तद्वचानोपात्तपुष्यस्य स एवान्यस्य भुक्तये॥१९४॥'

अर्थात्—अरहन्त श्रीर सिद्ध के रूप में ध्याया गया यह ग्रात्मा, चरमशरीर धारण करनेवाले को मुक्ति देने में समर्थ होता है श्रीर जो चरमशरीरी नहीं है, किन्तु उसध्यान से जिसने पुण्य पैदा किया है उसे भुक्ति (भोगों को ) देनेवाला होता है। इसीप्रकार मूलाचार अधिकार ५ गाथा ३६ में कहा है।

—हॉ. सं 4-12-58/V/ रामदास कराना

### ग्रागम व प्रत्यक्ष प्रमारा से पुनर्जन्म सिद्ध है

शंका—पुनर्जन्म है यह ठीक कैसे मानें ? कोई प्रमाण हो तो बताओ।

समाधान---किसी भी असत्द्रव्य का उत्पाद व सत्द्रव्य का व्यय नहीं होता, किन्तु द्रव्यसत् रहते हुए भी अपनी श्रवस्था में परिणमन करता रहता है। श्री पंचास्तिकाय में कहा भी है---

उप्पत्तीय विणासी द्व्यस य णित्य अत्य सरभावो । विगमुप्पावधुवत्तं करेंति तस्सेव पञ्जाया ॥११॥ भावस्स णित्य णासो णित्य अभावस्स चेव उप्पादो । गुणपञ्जयेसु भावा उप्पादवए पकुम्बंति ॥१५॥ मणुसत्तरोण णट्ठो देही हवेदि इवरो वा । उभयस जीवभावो ण णस्सदि ग जायदे अण्णो ॥१७॥

अर्थ — द्रव्य का उपजना अथवा दिनाश नहीं है सत्तामात्र स्वरूप है। तिसही द्रव्य के परिस्ताम उत्पाद, व्यय, घ्रीव्य को करते हैं। सत्रूप पदार्थ का नाश नहीं है ग्रीर ग्रवस्तु का उपजना नहीं है। जो पदार्थ है वह गुणपर्यायों में ही उत्पाद ग्रीर व्यय को करते हैं। मनुष्यपर्याय का विनाश होकर जीव देवपर्यायरूप परिणमता (उत्पन्न होता या जन्मता) है। दोनों पर्यायों में जीव ही है। अन्य कुछ न नाश है ग्रीर न जन्म है।

वर्तमान विज्ञान ने भी यही स्वीकार किया है कि सत् का व्यय नहीं और असत् का उत्पाद नहीं है। समाचारपत्रों में ऐसे अनेक समाचार प्रकाशित होते हैं कि अमुक बालक ने अपने पहले भव की बातें बतलाई जो सत्य हुई। १९४९ के समाचार पत्रों में परमानन्द के विषय में प्रकाशित हुआ था जिसकी सहारनपुर व मुरादाबाद में सोडा फैक्ट्री थी, मरकर बरेली में एक प्रोफेसर के पुत्र उत्पन्न हुआ। वह मुरादाबाद व सहारनपुर आया और अपने मकान, भाई, स्त्री, पुत्र, मित्र, मिस्त्री आदि को पहचान लिया। यह सब प्रत्यक्ष देखा गया है।

अत: ग्रागम प्रमाण व प्रत्यक्ष प्रमाण से पुनर्जन्म सिद्ध है।

---जै. सं. 30-1-58/VI/मभोहर राजश्राम घोड़के, परलीबंजनाथ

## देशभूषए। व कुलभूषण की मूर्ति बन सकती है ? वह पूजनीय है

शंका—तीर्यंकरों के सिवा क्या किसी मोक्षगामी की मूर्ति नहीं बनाई जा सकती ? यदि नहीं तो सिद्धक्षेत्र कृ यलगिरि क्षेत्र पर श्री १००८ देशभूषण और कुलभूषण की मूर्ति कैसे बनाई गई ?

समाधान—श्री अरहंत भगवान की प्रतिमा स्थापित हो सकती है और होती है। श्री देशभूषण य कुलभूषण भी श्ररहंत हुए हैं ग्रतः उनकी भी प्रतिमा हो सकती है। श्री सिद्धभगवान की प्रतिमा भी होती है। श्री देशभूषण व कुलभूषण इससमय सिद्धअवस्था को प्राप्त हैं ग्रतः उनकी प्रतिमा बन सकती है और वह पूजनीक है।

—जै. स. ३०-1-58/VI/मनोहर राजाराम घोड़के परली बैकनाथ (बीड़)

#### मूर्ति-निर्माण

शंका ─ धातु की ५ इन्च पद्मासन मूर्ति गृहस्थ के चैत्यालय में प्रतिष्ठा कराके विराजमान की जाती है या नहीं ? क्योंकि आजकल इंचों के प्रमाण से ही मूर्तियाँ बनाई जाती हैं।

समाधान—प्रतिमा अंगुल के प्रमाण से बननी चाहिए। गृह चैत्यालय में १, ३, ४, ७, ९ व ११ अंगुल की प्रतिमा विराजमान हो सकती है। एक अंगुल ३/४ इंच का होता है, भ्रतः प्रतिमा ७ अंगुल अर्थात् ५३ इंच की होनी चाहिए, पाँच इंच की नहीं।

— जै. सं. 24-5-56/VI/ अ. नाः ऋषभदेव

### ईश्वर / मूर्तिपूजा

शंका-ईश्वर निराकार है तो फिर उन्हें आकार देकर अर्थात् उनकी मूर्ति बनाकर क्यों पूजा जाता है ?

समाधान—श्राकार का प्रयं मूर्तिक है। स्पर्श, रस, गन्ध प्रौर वर्णसहित को मूर्तिक कहते हैं। ईश्वर श्रयांत् सिद्ध भगवान के कमीं का सम्बन्ध नहीं रहा है ग्रतः वे सर्वप्रकार से ग्रमूर्तिक हो गये हैं। ग्रमूर्तिक हो जाने के कारण सिद्धभगवान को ग्रमूर्तिक कहा है। श्रथवा सिद्धभगवान श्रनत हैं श्रीर उनका आकार भिन्न-भिन्न है। कोई एक प्रतिनियत श्राकार नहीं है। इसप्रकार ईश्वर का कोई एक नियत आकार नहीं कहा जा सकता। इस अपेक्षा से भी ईश्वर को अनिदिष्ट संस्थान ग्रथांत् निराकार कहा है, किन्तु हर एक तीर्थ क्कर भगवान का आकार है, क्योंकि बिना ग्राकार के किसी भी द्रव्य की सत्ता नहीं होती है। उन तीर्थ क्कर भगवान की मूर्ति में स्थापना करके मूर्ति की पूजा की जाती है। जिनेन्द्र भगवान की मूर्ति की यथार्थपूजा से परिशामों में विशुद्धता ग्राती है, परिशाम निर्मल होते हैं। उन ग्रात्म परिशामों के निमित्त से कमीं की निर्जरा होती है।

— जॅ. सं. 2-8-56/VI/नि. कु. झ्मरीतलॅया

#### प्रतिमा पर चिह्न-निर्णय का ग्राधार

शंका-भगवान की प्रतिमा पर चिह्न किस आधार पर बनाये गये?

समाधान अभिधान चिन्तामणि (हेमकोश) में इन चिह्नों को तीर्थं करों की ध्वजाम्रों के चिह्न बताये हैं तथा भाष्य में यह और विशेष बताया है कि ये चिह्न तीर्थं करों के दक्षिण अंग में होते हैं। (पृ० ९७, काण्ड ९, क्लोक ४७-४८)। पूजासार समुन्यय ग्रन्थ में भी इन चिह्नों को ध्वजा के चिह्न ही प्रतिपादन किया है। जो मूर्तियाँ बिना चिह्नों की होती हैं, वे तीर्थंकरों से भिन्त सामान्य केवलियों की होती है। अनेकान्त वर्ष १, किरण २ में पं० जुगलिक भोरजी मुख्तार ने भी लिखा है कि ''यह मानना ज्यादा श्रच्छा होगा कि ये चिह्न तीर्थंकरों की ध्वजाशों के चिह्न हैं श्रीर शायद इसी से मूर्ति के किसी अग पर न दिए जाकर ग्रासन पर दिये जाते हैं।'' चर्चा समाधान में पं० भूधरदासजी ने लिखा है कि ''तीर्थं द्भार के दाहिने पाँच में जो चिह्न जन्म सो होई सोई प्रतिमा के ग्रासन विषे जानना''

जम्मणकाले जस्स दु दाहिण पायम्मि होई जो चिह्नां। तं लक्खण पाउत्तं, आगमसुत्तेमु जिणदेहं।।

—वं. सं. 21-11-57/ प. ला., अध्याला

## महापुरास, हरिवंशपुरास ग्रादि प्रामाणिक हैं

शंका—महायुराण, पद्मपुराण, हरिवंशपुराण आवि ग्रन्थ प्रामाणिक हैं या नहीं । बहुत से व्यक्ति इनको प्रामाणिक नहीं मानते । क्या यह ठीक है ?

समाधान—महापुरागा, पद्मपुराण, हरिवंशपुरागा प्राचीन प्रामाणिक वीतराग ग्राचार्यों द्वारा विरचित हैं, ग्रतः प्रामाणिक हैं। श्रन्य ग्रन्थ भी जो प्राचीन प्रामाणिक वीतराग ग्राचार्य द्वारा रचे गये हैं वे सब प्रामाणिक हैं। ग्रागमविरुद्ध युक्ति होती नहीं है, क्योंकि वह युक्त्याभासरूप होगी। (ण च सुस्तविरुद्धाचुत्ती होदि तिस्से जुत्तिया-मासत्तादो । षट्खण्डागम पु०९ पृ०३२)। जो व्यक्ति इन ग्रन्थों को प्रामाणिक नहीं मानते वे स्वयं विचार करें कि उनकी यह मान्यता कहाँ तक ठीक है?

—जै. सं. 9-1-58/VI/ ला. च. नाहटा, केकड़ी

#### ब्रागम/प्रामाशिक ग्रौर श्रप्रामाणिक

शंका-आगम की प्रामाणिकता, अप्रामाणिकता का निर्णय कैसे होता है ?

समाधान प्रमाण के प्रनेक भेदों में से भागम भी प्रमाण का एक भेद है। (परीक्षामुख अ. ३ सू. २) मोक्षमार्ग में आगम की सर्वोत्कृष्ट आवश्यकता है। क्यों कि मुक्ति का कारणीभूत जो तत्त्वज्ञान है वह आगमज्ञान से प्राप्त होता है। कहा भी है—सब प्राणी शी घ्र ही यथार्थ सुखको प्राप्त करने की इच्छा करते हैं। सुख की प्राप्त समस्त कर्मों का क्षय हो जाने पर होती है, कर्मों का क्षय ब्रतों से होता है। वे सम्यक् व्रत सम्यक्षान के अधीन हैं। सम्यक्षान आगम से प्राप्त होता है। (आत्मानुशासन श्लोक ९)

श्रमण रत्नत्रय की एकाग्रता को प्राप्त होते हैं। किन्तु वह एकाग्रता स्व-पर पदार्थ के निश्चयवान के होती है। पदार्थों का निश्चय आगम द्वारा होता है। इसिलये आगम ग्रभ्यास मुख्य है। (प्र. सा. गा. २३२) आगम हीन श्रमण निज पर को नहीं जानता। पदार्थों को नहीं जानता हुआ भिक्षु कमों का किस प्रकार क्षय कर सकता है। (प्र. सा. गाया २३३) इसीलिए साधुओं को ग्रागम चक्षु वाले कहा है। क्योंकि केवलज्ञान की सिद्धि के लिए भगवन्त श्रमण श्रागम-चक्षु होते हैं। (प्र. सा. गाया २३४)

#### आगम का लक्षणः

जो केवलज्ञानपूर्वक उत्पन्न हुआ है, प्रायः ग्रतीन्द्रिय पदार्थों को विषय करने वाला है, ग्राचिन्त्य स्वभावी है ग्रीर युक्ति के विषय से परे है, उसका नाम ग्रागम है ( धवल पु० ६ पृ० १५१ )

#### कौनसा आगम प्रमाण है:

जिस ग्रागम का दोष ग्रीर प्रावरण से रहित ग्ररहंत परमेशी ने ग्रर्थरूप से व्याख्यान किया है, जिसको निमंल बुद्धिरूप प्रतिशय से युक्त ग्रीर निर्दोष गराघरदेव ने घारण किया है, जो ज्ञान-विज्ञान-सम्पन्न गुरुपरम्परा से चला ग्रा रहा है; जिसका पहले का बाच्यवाचक भाव ग्रभी तक नष्ट नहीं हुग्रा है ग्रीर जो दोषावरण से रहित तथा निष्प्रतिपक्ष सत्य स्वभाववाल पुरुष के द्वारा व्याख्यात होने से श्रद्धा के योग्य है; ऐसे आगम की ग्राज भी उपलब्धि होती है। कालसम्बन्धी ज्ञान-विज्ञान से सहित होने के कारण प्रमाणाता को प्राप्त प्राचार्यों द्वारा इसके ग्रथं का व्याख्यान किया गया है। इसलिये भ्राष्ट्रीनिक ग्रागम भी प्रमाण है। (ध्रवस पु० १ पृ० १९६-९७) गणधरदेव ने जिनकी ग्रन्थरचना की, ऐसे अंग ग्राचार्य परम्परा से नित्य चले ग्रा रहे हैं। परन्तु काल के प्रभाव से उत्तरोत्तर क्षीणा होते हुए ग्रा रहे हैं। श्रतएव जिन ग्राचार्यों ने ग्रागे श्रेष्ठ बुद्धि वाले पुरुषों का ग्रभाव देखा, जो स्वयं ग्रत्यन्त पापभीरु थे, ग्रीर जिन्होंने गुरु परम्परा से श्रुतार्थ ग्रहण किया है या तीर्थ-विच्छेद के भय से उस समय भवशिष्ट रहे हुए अंग सम्बन्धी ग्रथं को पोथियों में लिपिबद्ध किया है, ग्रतएव उनमें असूत्रपना नहीं ग्रा सकता है। अतः ग्रागम की प्रमाणाता के लिए यह श्रत्यन्त ग्रावश्यक है कि उसका कर्त्ता ग्राच्य हो ग्रीर उसको गुरु-परम्परा से श्रुतार्थ प्राप्त हुग्ना हो। यदि इन दोनों में से एक की भी कमी है तो वह ग्रन्थ ग्रागम या प्रमाणता की कोटि को प्राप्त नहीं हो सकता।

#### अप्रामाणिक प्रन्थः

जो ग्रन्थ ग्राचार्यों द्वारा नहीं रचे गए हैं ग्रथवा उन श्राचार्यों द्वारा रचे गये हैं, जिनको गुरु परम्परा से श्रुतार्थ प्राप्त नहीं हुआ है, श्रथवा श्रार्ष-परम्परा के विच्छेद हो जाने के पश्चात् रचे गए हैं, वे ग्रन्थ प्रमाणता को कैसे प्राप्त हो सकते हैं ? वीतरागता ग्रीर विज्ञानता से पुरुष में प्रमाणता ग्राती है। इसीलिए उन ग्राचार्यों को प्रामाणिक माना है जिन्होंने गुरु परम्परा से श्रुतार्थ ग्रहण किया है।

श्रीमान् पं० राजमलजी, श्रीमान् पं० टोडरमलजी, श्रीमान् पं० ग्राशाधरजी ग्रादि सम्भव है श्रपने समय के उच्चकोटि के विद्वान् हों, किन्तु न तो वे ग्राचार्य थे श्रीर न आर्ष परम्परा से उन्होंने श्रुतार्थ ग्रहण किया था। इसलिए वे प्रमाण पुरुष नहीं थे। ग्रतएव उनके द्वारा रचे गए स्वतन्त्र ग्रन्थ प्रमाण कोटि को प्राप्त नहीं हो सकते हैं। यदि स्वार्थवश या पक्षपातवश उनके ग्रंथों को प्रमाण मान लिया जावेगा, तो ग्राजकल मुनियों, श्रुल्लकों, बह्मचारी तथा पण्डितों द्वारा रचे गए ग्रंथों को क्यों न प्रमाणता प्राप्त होगी, इतना ही नहीं शंखनादी, श्री स्वामी दयानंद ग्रादि द्वारा रचित ग्रन्थों को भी प्रमाणता का प्रसंग ग्रा जावेगा, क्योंकि उन्होंने भी जैन ग्रागम को पढ़ा था। कहा भी है—वक्ता की ग्रमाणता से वचन में प्रमाणता ग्राती है। इस न्याय के अनुसार ग्रप्तमाणभूत पुरुष के द्वारा व्याख्यात किया गया ग्रागम अप्रमाणता को कैसे नहीं प्राप्त होगा। ग्रयात् अवस्य प्राप्त होगा ( धवला पु० १ पु० १९६ )। आर्षपरम्परा के विच्छेद को या ग्रप्रमाण वचन रचना को ग्राष्त्रना प्राप्त नहीं हो सकता।

पंचाध्यायादि ग्रंथ स्राचार्यों द्वारा नहीं रचे गए स्रौर न उनके कर्तास्रों को गुरुपरम्परा से उपदेश प्राप्त हुक्षा था, इसी कारण यह ग्रन्थ प्रामाणिक नहीं है। दूसरे इन ग्रन्थों में एक स्थल पर ही नहीं, किन्तु स्रनेक स्थलों पर ग्रागम स्रनुसार कथन नहीं पाया जाता। स्रपितु धवल स्रादि व नयचक भ्रादि श्रागम ग्रन्थों के विरुद्ध कथन व्यक्तित्व ग्रोर कृतित्व ] [ १४१७

पाया जाता है। यदि उनका उल्लेख किया जावे तो एक पुस्तक बन जावेगी। अतः जिनमें अनेक स्थलों पर श्रामम अनुसार कथन नहीं हैं, वे ग्रन्थ प्रामाणिक कैसे हो सकते हैं? प्रमाशाता श्रामम की है। ग्राशा है कि विद्वत्परिषद् इन ग्रंथों का सूक्ष्म दृष्टि से अध्ययन कर ग्रीर श्राचार्य-रचित ग्रागम से मिलान करने के पश्चात् इनके सम्बन्ध में निष्पक्ष ग्रीर निःस्वार्थ भाव से ग्रपने विचार प्रकट करने की कृपा करेगी।

#### श्राचार्यरचित ग्रन्थ प्रामाशिक हैं

शंका — जिसप्रकार आजकल अनेक भुनि व आचार्य शियिलाचारी हैं, क्या यह नहीं हो सकता कि द००-१००० वर्ष पूर्व भी कोई आचार्य द्रव्यांलगी रहे हों, ऐसे आचार्य द्वारा रिचत ग्रन्थ आगम की कोटि में कैसे ? क्यों न केवल तीर्थंकर और श्रुतकेवली की रचना ही प्रामाणिक मानी जाय ?

समाधान—तीर्थंकर की दिव्यध्विन प्रामाणिक है क्योंकि वह केवलज्ञान का कार्य है। 'तस्य ज्ञानकार्यत्वात्' ध्यस १ पृ० ३६ ६। इस दिव्यध्विन के आधार से श्री गणधरदेव ने द्वादणाङ्ग की रचना की। इस द्वादणाङ्ग का उपदेश गुरुपरम्परा से ग्राचार्यों को प्राप्त हुआ और उस उपदेश के अनुसार प्रथों की रचना हुई। श्री समयसार गाया १ की टीका में भी श्री अमृतचन्द्राचार्य ने 'निर्मल विज्ञानघनांतरिनमन्तपरापरप्रसादीकृतशुद्धात्मतत्त्वानुशासन जन्मा' इन शब्दों द्वारा यह बतलाया है कि सर्वज्ञदेव ग्रीर गणधरदेव से लेकर अपने गुरु पर्यंत जो उपदेश तथा पूर्व ग्राचार्यों के प्रनुसार जो उपदेश है, उससे मेरे ज्ञानका जन्म हुग्रा है उस ज्ञान से ग्रंथ की रचना श्री कुन्दकुन्द्राचार्य ने की है। पूर्व ग्राचार्यों के परम्परा से प्राप्त उपदेश ग्रमुसार ग्रंथों की रचना को है ग्रतः वे प्रामास्तिक हैं।

#### श्री बीरसेनाचार्य ने भी कहा है।

'नाष्यार्षसन्तर्तिविच्छेदो विगतदोषावरणार्हेब्व्याख्यातार्थस्यार्षस्य चतुरमलबुद्ध्यतिशयोपेतिनिर्दोषगणभृदयः धारितस्य ज्ञानविज्ञानसम्पन्नगुरुपर्वक्रमेणायातस्याविनष्टप्राक्तनवाच्यवाचकभावस्य विगतदोषावरणनिष्प्रतिपक्षसत्य-स्वभावपुरुषव्याख्यातत्वेन, श्रद्धाप्यमानस्योपलंभात् । अप्रमाणमिदानीन्तन आगमः आरातीय पुरुषव्याख्यातार्थस्यविति चेन्न, ऐवयुगीनज्ञानविज्ञानसम्पन्नतया प्राप्तप्रमाष्येराचार्येर्घाख्यातार्थत्वात् । कर्य छद्मस्थानां सत्यवादित्वमिति चेन्न, ययाभुतव्याख्यातृणां तद्विरोधात् । धवस १ पृ० १९६-१९७

अर्थ — आर्थपरम्परा का निच्छेद भी नहीं है, क्योंकि, जिसका दोष और आवरण से रहित अरहंत परमेशी ने अर्थरूप से व्याख्यान किया है, जिसको चार निर्मल बुद्धिक्प अतिशय से युक्त और निर्दोष गराधरदेव ने धारण किया है, जो ज्ञान-विज्ञान सम्पन्न गुरुपरम्परा से चला आ रहा है, जिसका पहले का वाच्य-वाचक अभी तक नष्ट नहीं हुआ है और जो दोषावरण से रहित तथा निष्प्रतिपक्ष सस्यस्वभाववाले पुरुष के द्वारा व्याख्यात होने से श्रद्धा के योग्य है ऐसे आगम की आज भी उपलब्धि होती है। यदि कहा जाय कि आधुनिक आगम अप्रमाण है, क्योंकि अर्वाचीन पुरुषों ने इसके अर्थ का व्याख्यान किया है। यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि इस कालसम्बन्धी ज्ञान-विज्ञान से सहित होने के कारण प्रमाणता को प्राप्त आचार्यों के द्वारा इसके अर्थ का व्याख्यान किया गया है, इसलिये आधुनिक आगम भी प्रमाण है। यदि यह शंका की जाय कि छद्मस्थों के सत्यवादीपना कैसे माना जा सकता है ? तो यह शंका भी ठीक नहीं है, क्योंकि श्रृत के अनुसार व्याख्यान करनेवाले आचार्यों के प्रमाणता मानने में कोई विरोध नहीं है।

मानार्यों के सत्यमहावृत होता है मृतः उनके असत्यभाषम् का अभाव होता है, इसलिये श्रसत्यभाषम् का श्रभाव भी आगम की श्रमामृता का ज्ञापक है—'तद्भावो वि आगमस्स पमाणं जाणावेदि।' धवल पु. ९ पृ. १०९।

जिनके इतनी भी कषाय कम नहीं हुई कि असत्यभाषण का सर्वथा त्यागकर महाव्रत गृहण कर सर्वे ऐसे गृहस्थों के वचन कैसे प्रमाणकोटि को प्राप्त हो सकते हैं ? कहा भी है—

#### 'ण च राग-दोस मोहोवहओ जहुत्तत्थपरूवओ, तत्थ सच्चवयणणियमाभावादो ।'

स्रथीत्-राग-देष व मोह से युक्त जीव यथीक्त स्रथीं का प्ररूपक नहीं हो सकता, क्योंकि उसमें सत्यवचन के नियम का अभाव है। ( धवल पु० ९ पृ० १२७ )।

#### रागादिदोषाकुलमानसेर्ये चन्यः क्रियंते विषयेषु लोलैः। कार्याः प्रमाणं न विचक्षणैस्ते जिध्सुभिधंर्मभगहंणीयम् ॥३१॥

अर्थं — रागादि दोषनिकरि व्याकुल ग्रौर विषयनिविषै चंचल जो पुरुष (गृहस्थ ) तिनकरि जे ग्रन्थ कहिये हैं ते ग्रन्थ ग्रनिद्य धर्म कूंग्रहण करने के बांछक प्रवीण पुरुषनिकरि प्रमाण करना योग्य नाहीं।

--अमितगति भावकाचार १।३९

द्रव्यआगम राग-द्रेष, भय से रहित ग्राचार्यपरंपरा से ग्राया हुआ है, इसलिये उसे भ्रप्नमास मानने में विरोध ग्राता है (ज. ध. ९ टू. ६३)। वक्ता की प्रमासता से वचन की प्रमासता होती है। ऐसा न्याय होने से ग्राचार्यों के व्याख्यान और उनके द्वारा उपसंहार किया गया ग्रन्थ प्रमास है, अन्यथा श्रतिप्रसंग दोष आजायगा। (जिंक धंव पुरु ९ पूरु ६५)।
— जै. ग. ६-12-65/VIII/ र. ला. खॅन, मेरठ

#### पंचाध्यायी के प्रणेता पं० राजमलकी हैं

#### शंका-पंचाध्यायी कौन से आचार्यकृत है ?

समाधान—पंचाध्यायी किसी ग्राचार्य की कृति नहीं है, किन्तु इसके कर्त्ता किव राजमल्लजी हैं। इसमें सन्देह का कोई स्थान नहीं है।

श्री पं० राजमस्लजीकृत लाटीसंहिता का पंचाध्यायी से निकट का सम्बन्ध है। सम्यक्त्व के प्रकराण के संकड़ों क्लोक लाटीसंहिता श्रीर पंचाध्यायी दोनों में एकसे हैं। कुछ दूसरे क्लोक भी मिलते-जुलते हैं। यह सादक्ष्य पंचाध्यायी के दूसरे प्रध्याय के ३७२ वें क्लोक और लाटीसंहिता के तीसरे सर्ग के २७ वें क्लोक से चालू होकर पंचाध्यायी के ३९९ वें क्लोक पर श्रीर लाटीसंहिता के ५४ वें क्लोक पर समाप्त होता है। इसके पक्चान् पंचाध्यायी के ४१० वें क्लोक से श्रीर लाटीसंहिता के ५१ वें क्लोक से यह सादक्ष्य चालू होकर पंचाध्यायी के ४३४ वें क्लोक पर श्रीर लाटीसंहिता के ७९ वें क्लोक पर पूरा होता है। पंचाध्यायी के क्लोक ४३५-४३६ तथा लाटीसंहिता के क्लोक ५० व ६१ ये दो क्लोक एकसे हैं। पंचाध्यायी के ४३९ वें क्लोकसे और लाटीसंहिता के ६२ वें क्लोकसे पुन: सादक्ष्य चालू होकर पंचाध्यायी के ४७७ वें क्लोक से ४९६ वें क्लोक पर श्रीर लाटीसंहिता के ११९ वें क्लोक पर समाप्त होता है। श्रागे पंचाध्यायी के ४७७ वें क्लोक पर श्रीर लाटीसंहिता के २४२ वें क्लोक पर समाप्त होता है। पंचाध्यायी के ७२० वें क्लोक पर श्रीर लाटीसंहिता के २४२ वें क्लोक पर समाप्त होता है। पंचाध्यायी के ७२० वें क्लोक पर श्रीर लाटीसंहिता के २४२ वें क्लोक पर समाप्त होता है। पंचाध्यायी में ७४३ वें क्लोक से और लाटीसंहिता के २४२ वें क्लोक से श्रीर लाटीसंहिता में २७६ वें क्लोक से श्रीर लाटी-संहिता में २७६ वें क्लोक से यह सादक्ष्य चालू होकर पंचाध्यायी में ७७२ वें क्लोक से श्रीर लाटी-संहिता में २०६ वें क्लोक से यह सादक्ष्य चालू होकर पंचाध्यायी में ७७२ वें क्लोक से श्रीर लाटी-संहिता में २०६ वें क्लोक से यह सादक्ष्य चालू होकर पंचाध्यायी में ६१७ वें क्लोक पर श्रीर लाटीसंहिता में ३२२ वें क्लोक पर समाप्त होता है।

व्यक्तित्व भौर कृतित्व ] [ १४१९

विशेष के लिये 'वीर' नामक पत्र के वर्ष ३ अंक ११-१२ में श्री जुगलकिशोरजी मुक्तार का लेख देखना चाहिए। इस लेख के प्रकाशित हो जाने के पश्चात् पंचाध्यायी के कर्त्ता विषयक भ्रम दूर हो गया है ग्रीर यह निविवाद मान लिया गया है कि पंचाध्यायी के कर्ता श्री पं० राजमलजी ही हैं।

— जॅ. ग. 13-7-72/VII/ ता. च. म. कु.

## उपसर्ग ग्रावि के समय देवों द्वारा रक्षा का हेतु

शंका—िकसी को दुःख सुख हो रहा है, क्या देव उसको अवधिज्ञान द्वारा जान जाते हैं ? तक्ष जो रक्षार्थ आते हैं तो क्या पहले जन्म के सम्बन्ध से आते हैं या कोई और कारण है ?

समाधान—दूसरे जीवों को जो सुख-दु:ख हो रहा है, देव उसको अवधिज्ञान द्वारा जान सकते हैं। पूर्वभव के सम्बन्ध से भी देव उस जीव की रक्षार्य आ सकता है। और ग्रन्य कारणों से भी ग्रा सकता है। कोई एकान्त नियम नहीं है। जैसे देव का करुणाभाव, उस जीव का पुण्य उदय श्रादि ग्रनेक कारण हो सकते हैं।

— ज़ॅ. म. 17-7-67/VI/ ज. प्र. म. कु.

#### तीर्थंकर व सामान्य केवली की प्रतिमा में ध्रन्तर

शंका — चौबीस तीर्थं करों की प्रतिमा में और केवली की प्रतिमा में कुछ अन्तर है या नहीं ?

समाधान—चौबीस तीर्थंकरों की प्रतिमाओं पर उनके चिह्न होते हैं, किन्तु सामान्यकेवली की प्रतिमा पर कोई चिह्न नहीं होता है। तीर्थंकरकेवली व सामान्यकेवली दोनों अर्हन्त होते हु अतः दोनों की अर्हन्त प्रतिमा का ग्राकार होता है।

— जै. सं. 17-1-57/VI/ ब. बा. इनाशीबाग

## धवला के द्रव्यप्रमाणानुगम में निर्दिष्ट संख्या उत्कृष्टतः हैं

शंका—धवला पु० ३ द्रव्यप्रमाणानुगम में जो संख्याएँ दी गई हैं वे नियत हैं या उत्कृष्ट हैं या तद्व्यतिरिक्त ?

समाधान — धवल पु० ३ में जो संख्याएँ दी गई हैं वे उत्कृष्टतः हैं। श्रभिश्राय यह है कि उससे अधिक नहीं हो सकते, किचिंदून हो सकते हैं।

—पदाबार / ज. ला. जैन, भीण्डर

## 'भक्तामर स्तोत्र' के १७वें १८वें श्लोक में 'राहु' शब्द उचित है

शंका— कक्तामर स्तील के १७वें व १८वें श्लोक में श्री जिनेन्द्रदेव की उपमा कमशः सूर्य और जन्द्रमा से दी गई है किन्तु जिनेन्द्र को राहु के ग्रहण से रहित बतलाया गया है। दोनों संस्कृत श्लोकों में 'राहु' शब्द का ही प्रयोग किया गया है जो इस प्रकार है— १७वें श्लोक में 'न राहुगम्यः।' तथा १८वें श्लोक में 'गम्यं न राहुवदनस्य।' किन्तु चन्द्रमा और दूर्य के ग्रहण के हेतु कमशः राहु और केतु हैं। 'केतु' के स्थान पर 'राहु' का प्रयोग क्यों किया गया ?

समाधान संस्कृत-हिन्दी कोश में राहु को सूर्य व चन्द्रमा दोनों को ग्रस्त करने वाला लिखा है। हरिबंशपुराण पर्व ६ में भी सूर्य व चन्द्रमा दोनों के नीचे राहु का विमान बतलाया है।

> अरिष्ठमणिमूर्तीनि समान्यञ्जनपुञ्जकैः । भान्ति राहु विमानानि चन्द्राकीधः स्थितानि तु ॥१०॥

उपर्युक्त दृष्टि से ही मक्तामर स्तीत के १७वें १ द्ववें दोनों श्लोकों में 'राहु' शब्द का प्रयोग किया गया है।
— जै. ग. 3-9-70/VI/अनिलकुमार गुप्ता

- १ ग्रपने योग्य सर्व गुणस्थानों के क्षायिक सम्यक्तव, क्षायिकचारित्र व केवलज्ञान में समानता
- २. रत्नत्रय की पूर्णता ही मोक्ष की साक्षात् हेतु है

शंका—'अयोगिकेवसिनः सम्पूर्णयथाख्यातचारित्रज्ञानवर्शनं सर्वसंसार-दुःखजालपरिष्वङ्गोच्छेदजननं साक्षा-न्मोक्षकारणमुपजायते ।' ऐसा श्री पूज्यपादस्वामी व श्री अकलंकदेव का वाक्य है । इसमें 'सम्पूर्ण' विशेषण मात्र 'यथाख्यातचारित्र' के सिये है या 'यथाख्यातचारित्र-ज्ञान-दर्शन' इन तीनों के लिये है ?

समाधान—इस वाक्य में मोक्ष के कारण श्रयात् मोक्षमार्ग का प्रकरण है। सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्र इन तीनों की एकता मोक्षमार्ग है क्योंकि 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः,' ऐसा सूत्र है। इसलिए 'सम्पूर्ण' चारित्र-ज्ञान-दर्शन इन तीनों का श्रयात् रत्नव्य का विशेषण है, मात्र चारित्र का विशेषण नहीं है।

श्री भास्करनिव्याचार्य ने भी इस सूत्र की ब्याख्या में 'सम्पूर्ण' को दर्शन-ज्ञान-चारित्र तीनों के विशेषण रूप से लिखा है।

'ततः समुच्छिन्नसर्वात्मप्रदेश परिस्पन्दो निवृत्ताऽशेषयोगः समुच्छिन्नक्रियानिवृत्तिध्यानस्वभाषो भवति । ततः सम्पूर्णक्षायिकदर्शनज्ञानचारित्रः कृतकृत्यो विराजते ।'

इसिलये 'सम्पूर्ण' सम्यग्दर्शन झान-चारित्र तीनों का विशेषरा है, क्योंकि ये तीनों ही मोक्ष के काररा ( मोक्षमार्ग ) हैं। 'सम्पूर्ण' क्रो मात्र यथाख्यातचारित्र का विशेषरा कहना भूल है।

शंका—समुच्छित्र कियानिवृत्ति शुक्लध्यान १४ वें गुणस्थान में होता है। द जुलाई १९६४ के जैनसंदेश में भी चौदहवें गुणस्थान में रत्नद्वय की पूर्णता बतलाई है। क्या चौदहवें गुणस्थान से पूर्व का सम्यग्दर्शन-सम्यग्नान और सम्यग्वारित्र अपूर्ण है ? क्या तेरहवें गुणस्थान के क्षायिकसम्यग्दर्शन, केवलझान और श्रायिकचारित्र में कोई कमी रह जाती है ? क्या तेरहवें गुणस्थान के रत्नद्रय के अविभागप्रतिच्छेद की संख्या से चौदहवें गुणस्थान के रत्नद्रय के अविभागप्रतिच्छेद की संख्या से चौदहवें गुणस्थान के रत्नद्रय के अविभागप्रतिच्छेदों की संख्या अधिक है ?

समाधान—एक ही बीज यदि जघन्य, मध्यम या उत्कृष्ट भूमि में बो दिया जाय तो उस बीज के फल में विभिन्नता हो जाती है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य स्नादि महान् ग्रन्थकारों ने भी इसी बात को कहा है।

#### 'जाजाभूमिगदाणिह सीजाजिव।'

#### संस्कृत टीका—'यया जघन्यमध्यमोत्कृष्टभूमिवशेन तान्येव बीजानि भिन्नभिन्नफलं प्रयच्छन्ति ।'

यद्यपि मिथ्यात्वम्रादि सन्तप्रकृतियों के क्षय होने पर क्षायिकसम्यग्दर्शन पूर्ण हो जाता है फिर भी वह अवगाढ व परमावगाढ संज्ञा को प्राप्त नहीं होता। पूर्णश्चुतज्ञान होने पर उसी क्षायिकसम्यग्दर्शन की अवगाढ संज्ञा हो जाती है भ्रीर केवलज्ञान होने पर परमावगाढ संज्ञा हो जाती है।

#### हिष्टः साङ्गाङ्गवाह्यप्रवचनमवगाह्योत्थिता यावगाढा । कैवत्यालोकितार्थे रुचिरिह परमावादिगाढैतिरुढा ॥

अर्थात्—अंग श्रीर अंगबाह्यसिंहत जैनशास्त्र ताको अवगाहि करि जो निपजी दृष्टि सो श्रवगाढरिष्ट है। यह प्रवगाढ सम्यक्त जानना। बहुरि केवलज्ञान करि जो श्रवलोक्या पदार्थ विषै श्रद्धान सो इहां परमावगाढ़दृष्टि प्रसिद्ध है। यह परमावगाढ़ सम्यक्त जानना।

क्या क्षायिक व प्रवगादसम्यग्दर्शन ग्रपूर्ण है और परमावगाद सम्यग्दर्शन पूर्ण है? क्या क्षायिकसम्यग्दर्शन, ग्रवगाद सम्यग्दर्शन ग्रीर परमावगाद सम्यग्दर्शन के अविभाग प्रतिच्छेदों में तरतमता है? सम्यग्दर्शन में तरतमता उत्पन्न करनेवाले दर्शनमोहनीयकर्म के क्षय हो जाने पर क्षायिकसम्यग्दर्शन के अविभागप्रतिच्छेदों में तरतमता का अभाव हो जाता है।

इसीप्रकार चारिश्रमोहनीयकर्म का क्षय हो जाने पर क्षायिकचारित्र के अविभागप्रतिच्छेदों की तरतमता का ग्रभाव हो जाता है। जिसप्रकार क्षायिकसम्यग्दर्शन, ज्ञान की अपेक्षा, ग्रथगाढ च परमावगाढ संज्ञा को प्राप्त होते हैं, क्षायिकचारित्र भी ग्रयोगी की अपेक्षा परमयथाख्यातचारित्र संज्ञा को प्राप्त हो जाता है। क्षायिकचारित्र ग्रीर परमयथाख्यातचारित्र के ग्रविभागप्रतिच्छेदों में हीनाधिकता नहीं है।

तेरहर्वेगुगास्थान के क्षायिकज्ञान (केवलज्ञान ) ग्रौर चौदहर्वेगुणस्थान के केवलज्ञान के अविभागप्रतिच्छेदों में भी कोई ग्रन्तर नहीं है।

इसप्रकार तेरहवें और चौदहवेंगुएएस्थान के रत्नत्रय में कोई अन्तर नहीं है। जिसप्रकार वही का वही बीज किन्तु भूमि की विभिन्नता के वश से फल में विभिन्नता हो जाती है, उसीप्रकार वही का वही क्षायिक-रत्नत्रयरूपी बीज संयोगकेवली और अयोगकेवलीरूप भूमि की विभिन्नता से फल की निष्पत्ति में विभिन्नता हो जाती है। उस फल की विभिन्नता के कारए। ही उस क्षायिकरत्नत्रय की 'पूर्ण' आदि विभिन्न संज्ञा है।

जो विद्वान ग्रपेक्षाम्रों को न समभकर चौदहवेंगुणस्थान के रत्नत्रय को पूर्ण मानकर क्षायिकरत्नत्रय में तरतमता मानते हैं उनको, 'क्षायिकभाषानां न हानिर्नापि वृद्धिरिति ।' अर्थात् 'क्षायिकभावों की हानि नहीं होती ग्रोर वृद्धि भी नहीं होती', इन श्रार्षवाक्यों का भी श्रद्धान करना चाहिये ।

यद्य पि क्षायिकरत्नत्रय क्षायिकरूप से सम्पूर्ण है तथापि वह मुक्ति को उत्पादन करने के लिये ब्रायुकर्म की शेष स्थिति (काल) की ब्रियेक्षा रखता है।

कार्य को उत्पत्ति की अपेक्षा से चौदहवेंगुग्रस्थान के रत्नत्रय को सम्पूर्ण कहने में स्याद्वादियों को कोई बाधा नहीं है। श्री अकलंकदेव ने कहा भी है— 'द्रश्यादिखाद्यानिमित्तसन्निधाने सत्याभ्यन्तरसम्यग्दर्शनादिमोक्षमार्गप्रकर्षादाप्तौ कृत्स्नकर्मसंक्षयात् मोक्षो दिवक्षितस्ततो न दोषः ।'

क्षायिकरत्तत्रय होनेपर श्रात्मा चातियाकर्मों से श्रत्यन्त निवृत्त हो जाता है श्रीर ग्रात्मा में श्रात्यन्तिक-विशुद्धि ग्रा जाती है इसलिये क्षायिक की अपेक्षा क्षायिकरत्तत्रय श्रपूर्ण नहीं हो सकता । श्री अकलंकदेव ने भी कहा है । 'आत्मनोऽपि कर्मणोऽत्यन्तविनिवृत्तौ विशुद्धिरात्यन्तिकी क्षय इत्युच्यते ।' श्री विद्यानन्दस्वामी ने भी कहा है—'सयोगकेविलरत्नव्रयमयोगिकेविलचरमसमयपर्यन्तिकेमेव ।' तेरहवेंगुर्णस्थान का रत्नत्रय ग्रीर चौदहवें-गुणस्थान के ग्रन्तिमसमयतक का रत्नत्रय एक ही हैं ।

—जै. म. 30-1-67/IX/.....

#### सिद्धों के १४ गुरा

शंका — अनन्तवत कथा में सिद्धों के १४ गुणों का वर्णन आया है। वे १४ गुण कौन से हैं ? इस कथा में १४ अविध्यानी मुनियों का भी वर्णन है। उन १४ अविध्यानी मुनियों के नाम क्था हैं ?

समाधान—सिद्धों के अनन्तगुण हैं उनमें से कोई से १४ गुणों के नाम उच्चारण किये जा सकते हैं। सम्यक्त्व ज्ञान, दर्शन, वीर्य, सूक्ष्म, अवगाहन, अगुरुलघु, अन्याबाध, गितरिहतता, इन्द्रियरिहतता, शरीररिहतता, योगरिहतता, वेदरिहतता, कषायरिहतता १४ गुणों का अथवा अन्य १४ गुणों का वर्णन हो सकता है। ( वृहद्- द्रव्यसंग्रह, गाथा १४, टीका )। अवधिज्ञानीमुनि भी अनन्त हो चुके हैं। गत चतुर्थकाल में भी असंख्यात अवधि- ज्ञानीमुनि हुए हैं। इनमें से किन्हीं १४ का नाम लिया जा सकता ह।

—जै. सं. 8-1-59/V/ टीकमचंद जैन, पर्धेवर

### निर्वाण के समय भगवान् नीचे ( पृथ्वी पर ) झा जाते हैं

शंका केवलशान होने पर केवली भगवान भूभाग से ५ हजार धनुष ऊँचे उठ जाते हैं। योग निरोध होने पर समवसरण गंधकुटी आदि विघट जाते हैं, तो क्या वे अधर ही रहते हैं अथवा निर्वाण के समय नीचे पृथ्वी पर आ जाते हैं अर्थात् मुक्ति किस स्थान से होती है ?

समाधान — निर्वास के समय केवली भगवान नीचे श्रा जाते हैं श्रन्यथा 'स्थलगत' सिद्धों का कथन नहीं बन सकेगा। स्थलगत, जलगत व श्राकाशगत सिद्ध होते हैं।

—जॉ. सं. 4-12-58/V/....

#### कर्मभूमि की ग्रादि में धान्यादि की स्वयं उत्पत्ति

शंका अमृतादि की सात-सात दिन वर्षा होने के बाद भूमि में लता, गुल्म आदि स्वयं उत्पन्न हो जाते हैं तो बीजरह शब्द की कोई जरूरत नहीं रही। जैसे बीज से वृक्ष और वृक्ष से बीज ऐसा अनादिकाल से चला आता है।

समाधान लता, गुल्म ग्रादि सम्मूच्छंन हैं। ग्रतः इनकी उत्पत्ति बीज से ही हो, ऐसा एकांतिनयम नहीं है। बाह्यद्रध्यों के संयोग से यदि इनके योग्य योनिस्थान बन जावे तो इनकी उत्पत्ति में कोई बाधा नहीं है। द्वीन्द्रियग्रादि जीवों की भी इसप्रकार उत्पत्ति देखी जाती है। कर्मभूमि की ग्रादि में भी धान्य ग्रादि की स्वयं उत्पत्ति देखी जाती है।

—म्बं. सं. 5-2-59/V/ मा. सु. रावका, ब्यायर

### कब कौनसा परिवर्तन प्रारम्म होता है, यह नहीं कहा जा सकता

शंका---- यह अज्ञानीजीव अनादि से इस पंचपरिवर्तनरूप संसार में भ्रमण कर रहा है। इनमें कब किस-परिवर्तन का प्रारम्भ और अन्त होता है इसका भी उल्लेख किसी ग्रन्थ में है क्या ?

समाधान—पंच परिवर्तन में से किसी भी परिवर्तन का काल नियत नहीं है, किन्तु इतना नियत है कि वह काल ग्रनन्त है ग्रीर हीनाधिकता के कारण वह अनन्तकाल भी ग्रनेक प्रकार का है। ग्रतः यह नहीं कहा जा सकता कि किस जीव का परिवर्तन काल कब प्रारम्भ होगा और कब समाप्त होगा ?

—चौ. म. 31-7-69/V/......

#### मस्तिष्क एवं मन में अन्तर

शंका - मस्तिष्क मनका ही एक अंग समझना चाहिए या स्वतन्त्र अंग है ?

समाधान---मस्तिष्क ग्रौर मन इन दोनों के स्थान भिन्त-भिन्न हैं। श्रतः मस्तिष्क स्वतन्त्र अंग है।

'हृदय में ग्राठ पांखुरीवाले कमल समान बन रहा द्रव्यमन भी मनोवर्गणा नामक पुद्रगलों से निर्मित है।' ( इलोकबार्तिक खंड ६ पृ० १४९ ) किन्तु मस्तिष्क ललाट में होता है।

मस्तिष्क का कार्य हिताहित का विचार तथा स्मृति श्रादि है। मन का कार्य शिक्षा व श्रालाप को श्रहण करना है।

सिबखा-किरियुवेदसालावग्गाही मणोवलंबेण । जो जीबो सो सण्णी तब्बिवरीदो असण्णी दु ॥६६९॥ ( गो० जी० )

जो जीव मन के द्वारा शिक्षा उपदेश आलाप को ग्रहए। करता है वह संज्ञी श्रयात् मनसहित जीव है। जो शिक्षा उपदेश श्रालाप को ग्रहण नहीं कर सकता मनरहित ग्रथीत् असंजीजीव है।

'संज्ञित: समनस्का: ।'इस मूत्र द्वारा यह बतलाया है कि जिन जीवों के मन है वे संज्ञी हैं।

—जे. म. 10-12-70/VI/**र. ह**ा. जैंन

## शास्त्रों का मूल से [संस्कृत या प्राकृत से ] स्वाध्याय ही उत्तम है

शंका — शास्त्रों की रचना अधिकतर प्राकृत व संस्कृत भाषा में हुई है। पंडितों द्वारा जिनका हिन्दी अनुवाद हुआ है। क्या हिन्दी अनुवाद मात्र पढ़ने से शास्त्र का यथार्थ व पूर्ण ज्ञान हो सकता है ?

समाधान— ग्रार्षप्रन्थों का यथार्थ व पूर्ण ज्ञान करने के लिये संस्कृत व प्राकृत का बोध होना ग्रावश्यक है। विद्वानों ने प्रन्थों का हिन्दी ग्रनुवाद करके बहुत उपकार किया, क्योंकि जिनको संस्कृत व प्राकृत का ज्ञान नहीं है, वे भी हिन्दी ग्रनुवाद से प्रन्थों की स्वाध्याय कर सकते हैं। फिर भी ग्रनुवाद तो ग्रनुवाद ही है। किसी ने कहा भी है— 'Translation is after all translation. It looses its half charm.'

--जें. ग. 2-12-71/VIII/शे. हा. नित्रल

## दूसरों के परिणामों को कभी मलिन नहीं करना चाहिए

शंका स्वर्गों के देख राम, लक्ष्मण के प्रेम की परीक्षा करने के लिये मध्य लोक में आये। लक्ष्मण को कहा 'राम मर गया।' इतने में लक्ष्मण ने प्राण त्याग कर दिया। देवों को पापबंध हुआ या नहीं ?

समाधान गुभ, श्रगुभ ग्रीर गुद्ध इन तीनप्रकार का जीवपरिस्ताम होता है। उपर्युक्त परिस्ताम ग्रुद्ध ग्रीर ग्रुभ, इन दो प्रकार का तो नहीं हो सकता, क्योंकि, ग्रुभ परिस्ताम तो मंदकषाय के सद्भाव में होता है ग्रीर ग्रुद्ध परिणाम कषाय के अभाव में होता है। ग्रतः पारिशेषन्याय से देवों के उक्त परिस्ताम श्रगुभ ही हो सकते हैं ग्रीर श्रगुभोषयोग में पापबंध होता है। 'श्रुभः पुण्यस्याग्रुभः पापस्य' श्रुभ से पुण्य बंध होता है श्रीर श्रगुभ से पाप बंध होता है। (ग्री. शा अ. ६ सूत्र ३) । श्रतः हमको कौत्हल या परीक्षारूप से भी ऐसे वचन उच्चारण नहीं करने चाहिये जिससे दूसरों के परिणाम को कष्ट होते।

—जॅ. सं. 18-10-56/VI/ जैनवीरदल; क्रिवाइ

### किसी की कृति में किसी ग्रन्य को परिवर्तन करने का कोई ग्रधिकार नहीं है

शंका —श्री पं० मुझालाल रांधेलिया सागर ने छहदाला में निम्न परिवर्तन किया है। क्या उनका ऐसा करना ठीक है ? भूल पाठ (१) जो सत्यारथरूप सुनिश्चय कारण सो व्यवहारो (२) हेतु नियत को होई। परिवर्तित पाठ (१) जो सत्यारथरूप सु निश्चय कारण से व्यवहारो। (२) हेतु नियत के होई।

समाधान—रांधे लियाजी हो या अन्य कोई सज्जन हो, किसी को भी दूसरे की कृति में एक अक्षर का भी हेर-फेर करने का अधिकार नहीं है। छहढ़ाला श्री पं० दौलतरामजी कृत है जिसमें प्राय: आचार्य कृत संस्कृत श्लोकों का पद्यरूप में अनुवाद हैं। अत: छहढ़ाला के अक्षरों में हेर-फेर करना महान् अनुचित व अन्याय है। यदि छहढ़ाला की कथनी से कोई विद्यान सहमत नहीं है तो भी उसको छहढ़ाला में परिवर्तन करने का अधिकार नहीं है।

—जॉ. म. 13-8-70/1X/....

- १. प्रवचनसार के प्रनुवाद विषयक किसो स्थल पर ग्राक्षेप का परिहार
- २. 'भ्रथं भ्रागम से भ्रबाधित होने चाहिए''

शंका-- महानीरजी से प्रकाशित प्रवचनसार के सम्बन्ध में जनसन्देश में यह लिखा जा रहा है कि कुछ स्थलों पर शब्द के अनुसार अनुवाद नहीं किया गया है। आपने ऐसा क्यों किया ?

समाधान — श्री महाबीरजी से जो प्रवचनसार प्रकाशित हुया है उसका अनुवाद स्वर्गीय पं० अजितकुमारजी ने किया था। मैंने तो मात्र विषय सूची, विशेष-शब्द-सूची, शुद्धिपत्र तैयार किया है। तथा प्रकाशन के लिये भिन्न संस्थाओं से प्रकाशित प्रवचनसार व ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजी का भाषानुवाद यह सामग्री श्री पं० अजितकुमारजी के पास भेज दी थी जिससे उनके मूल पाठ को शुद्ध करने तथा भाषानुवाद में कठिनाई न हो। मूलपाठ भेदों की सूची भी साथ में प्रकाशन से पूर्व भेज दी गई थी। श्री ब्र० लाडमलजी ने ग्रन्थ के ग्रारम्भ में इस बातका स्पष्ट उत्लेख भी कर दिया है—

**व्यक्तित्व ग्रीर कृ**तित्व ] [ १४२५

'श्री बद्रीप्रसादजी सरावगी पटना ने द्रव्य सहायता दी है तथा श्री रतनचन्दजी मुख्तार सहारनपुर ने विषय-सूचि, विशेष-शब्द-सूची ग्रादि बनाई है। श्री पं० सरनारामजी ने हिन्दी ग्रनुवाद में ग्रनेक सुकाव दिये हैं ग्रीर स्वर्गीय पं० अजितकुमारजी ने इसके सम्पादन का कार्य ग्रपने हाथ में लिया था। अतः मैं इन सबका ग्रामारी हूँ।'

जैनसन्देश में प्रवचनसार सम्बन्धी जो लेख प्रकाशित हुए हैं वे मात्र ईर्ब्या भाव को लेकर लिखे गये हैं, इसीलिये उन लेखों के प्रतिवाद की कोई ग्रावश्यकता नहीं समभी गई। यदि ईर्व्याभाव से न लिखे जाते तो जहाँ कहीं अशुद्धि थी तो उसके स्थान पर शुद्ध पाठ क्या होना चाहिए, ऐसा भी उल्लेख उन लेखों में होना चाहिए था। धवल, जयधवल, महाबंध, सर्वाधिसिद्धि ग्रादि ग्रन्थों में जहाँ-जहाँ पर अनुवाद आदि में ग्रशुद्धपाठ मिला उसके स्थान पर शुद्धपाठ क्या होना चाहिए उसका सुभाव भी दिया जाता जिससे स्वाध्याय प्रेमी व सम्पादक उस पर विचार कर सकते।

कहीं कहीं पर माना कि शब्दों का अनुवाद कर देने से सिद्धांत से विरोध आ जाता है, इसलिए इसप्रकार अनुवाद लिखा जाता है जिससे सिद्धांत से विरोध न आये। जैसे तत्त्वार्थसूत्र दूसरे अध्याय में सूत्र ५१ है 'न देवा: 1' इसका शब्दानुवाद होता है 'देव नहीं होते हैं।' किन्तु ऐसा अर्थ करने से सिद्धांत से विरोध आता है अतः शब्दानुवाद न करके इसका अर्थ किया जाता है। 'देवों में नपु सक वेद नहीं होता है।' यह अर्थ सिद्धांत के अविरुद्ध है।

इतना ही नहीं, कहीं-कहीं पर शब्द का अन्यथा भी अर्थ करना पड़ता है, क्योंकि शब्दकोष के अनुसार अर्थ करने पर सिद्धांत से विरोध आता है। श्री कुन्दकुन्याचार्य की बारस अध्योक्खा में निम्न गाथा आई है---

#### सब्बे वि पोग्गला खलु एगे भुत्तु ज्झिया हु जीवेण । असइं अर्थतख्तो पोग्गलपरियद्वससारे ॥

श्री पं उग्रसंन जैन एम । ए० एल । एल । द्वारा इस गाथा का अर्थ निम्नप्रकार किया गया है-

'पुद्गलपरावर्तनरूप संसार में इस एक जीव ने सम्पूर्ण पुद्गलवर्गणाओं को निश्चय से बार बार (श्रनंत-बार) ग्रहण कर श्रीर भोगकर छोड़ा है।

श्री पं क्रूलचन्दजी ने इस गाथा का अर्थ इसप्रकार किया है—'इस जीव ने सभी पुद्गलों को कम से भोगकर छोड़ दिया और इसप्रकार यह जीव श्रनस्तबार पुद्गलपरिवर्तनरूप संसार में घूमता रहता है।'

श्चन्य विद्वानों द्वारा भी इसका अर्थ यह किया गया है—'इस पुदुगलपरिवर्तनरूप संसार में समस्त पुदुगल इस जीव ने एक एक करके पुनः पुनः अनन्तवार भोग कर छोड़े हैं।'

प्रायः सभी विद्वानों ने 'सब्ब' शब्द का प्रथं कोष के अनुसार 'समस्त' 'सम्पूर्ण' 'सभी' आदि किया है जो सिद्धांत सम्मत नहीं है, क्यों कि आज तक समस्त जीवों द्वारा भी सम्पूर्ण पुद्गल द्रव्य नहीं भोगा गया है । समस्त जीवों द्वारा भूतकाल में जो पुद्गलद्रव्य भोगा गया है उसका प्रमाण समस्त जीवराशि गुणित भूतकाल के समय गुणित एकसमयप्रबद्ध अर्थात् अनन्त से भाजित समस्त जीवराशि का वर्ग । इसको गणित में इसप्रकार लिख सकते हैं—समस्त जीवर ने अनन्त । सम्पूर्ण पुद्गल द्रव्य का प्रमाण है—समस्तजीवराशि गुणित समस्तजीवराशि गुणित अनन्त अर्थात् अनन्त से गुणित समस्तजीवराशि का वर्ग अथवा अनन्त × (समस्त जीवरे ) इससे ज्ञात होता है कि समस्त जीवों द्वारा भी भूतकाल में आज तक पुद्गलद्रव्य का मात्र अनन्तवाभाग भोगा गया है । अतः उपर्युक्त गाथा में पुद्गलद्रव्य के एकदेश के लिए 'सव्व' शब्द का प्रयोग हुआ है । [धवल ४।३२६]

भी गुणधराचार्य विरचित कवायपाहुड में निम्न गाथा ग्रायी है-

सम्मत्तपढमलंभस्सऽणंतरं पच्छदो य मिच्छतः । लंभस्स अपढमस्सदु भजियव्यो पच्छदो होवि ॥१०५॥

शब्दकोष के अनुसार विद्वानों ने इस गाथा का अर्थ निम्नप्रकार किया है-

'सम्यक्त्व की प्रथमबार प्राप्ति के ग्रनन्तर पश्चात् मिथ्यात्व का उदय होता है। किन्तु ग्रप्रथमबार सम्यक्त्व की प्राप्ति के पश्चात् वह भजितव्य है।'

यद्यपि शब्दकोष अनुसार यह अर्थ ठीक है, किन्तु सिद्धांत से यह अर्थ बाधित होता है; क्योंकि अनादि मिथ्यादृष्टि भी प्रथमबार सम्यक्त्व को प्राप्तकर मिथ्यात्व को न भी प्राप्त हो, किन्तु क्षयोपशमसम्यक्त्व को प्राप्त होकर द्वितीयोपशम को प्राप्त कर लेवे।

उपयुक्त गाथा में 'पढम' का अर्थ 'प्रथमोपशम' और 'अपढम' का अर्थ 'क्षयोपशम' तथा 'अर्णतरं पच्छदो' का अर्थ 'अनंतर पूर्व' करना होगा जो किसी भी शब्द-कोष में नहीं मिलेगा। इन शब्दों का ऐसा अर्थ करने से गाथा का अर्थ इस प्रकार हो जाता है— 'प्रथमोपशमसम्यवत्व की प्राध्ति से अनंतर पूर्व मिथ्यात्व नियम से होता है, किंतु क्षयोपशमसम्यवत्व की प्राध्ति से पूर्व मिथ्यात्व भजितव्य है अर्थात् मिथ्यात्व हो भी और न भी हो।

'सामण्ण' म्रथित् सामान्य शब्द का अर्थ कोष में 'समान या साधारण' दिया है। किसी भी कोष में 'सामान्य' का ग्रर्थ 'म्रात्मपदार्थ' नहीं दिया गया है किन्तु **'जं सामण्णस्गहणं'** में 'सामान्य' शब्द का प्रयोग 'म्रात्म-पदार्थ' के लिये किया गया है।

इन उदाहरएों से यह स्पष्ट हो जाता है कि शब्दों का ग्रर्थ इसप्रकार होना चाहिए जिससे सिद्धान्त खण्डित न होता हो, ग्रपितु सिद्धान्त के ग्रनुकूल हो।

सम्यादर्शन का अन्तरंग साधन दर्शनमोहतीयरूप द्रव्यकर्म का उपश्रम, क्षय या क्षयोपश्रम है। दर्शनमोहतीयद्रव्यकर्म तीन प्रकार का है—सम्यवत्वप्रकृति, मिथ्यात्वप्रकृति ग्रौर सम्यिग्यक्वित । दर्शनमोहतीय द्रव्यकर्म की इन तीनों प्रकृतियों के उपश्रम होने पर ग्रात्मा में उपश्रम-सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है, ग्रौर इन तीनों प्रकृतियों के क्षय होने पर ग्रात्मा में क्षायिकसम्यग्दर्शन प्रगट होता है, तथा इनके क्षयोपश्रम अर्थात् मिथ्यात्व प्रकृतिरूप द्रव्यमोह इनके स्वमुख अनुद्य होने पर ग्रौर सम्यवत्वप्रकृतिरूप द्रव्यमोह इनके स्वमुख अनुद्य होने पर ग्रौर सम्यवत्वप्रकृतिरूप द्रव्यमोह के उदय होने पर ग्रात्मा में क्षयोपश्रमसम्यग्दर्शन की उत्पत्ति होती है। यदि मिथ्यात्वप्रकृतिरूप द्रव्यमोह या सम्यिग्ययात्वप्रकृतिरूप द्रव्यमोह का स्वमुख उदय हो तो ग्रात्मा में सम्यग्दर्शनगुरा प्रकट नहीं हो सकता। यह दिगम्बर जैनधर्म का मूल सिद्धान्त है।

श्री जयसेनाचार्य ने प्रवचनसारादि ग्रन्थों की टीका में मोह, राग-द्वेष इन तीन शब्दों का प्रयोग किया है। इनमें से मोहशब्द का प्रयोग मिध्यात्वभाव के लिये ग्रीर राग-द्वेष शब्द का प्रयोग कषाय व नोकषायरूप भावों के लिये हुन्ना है।

प्रवचनसार गाथा ४५ की टीका के 'द्रव्यमोहोदयेऽपि सति यदि शुद्धात्मभावनाझलेन भावमोहेन न परिरागमति ।' इन शब्दों के अर्थ पर विचार करना है । द्रव्यमोह तीनप्रकार का है मिध्यात्व, सम्यक्त्व, सम्यग्निध्यात्व। 'द्रव्यमोहोदय' का अर्थ 'मिध्यात्व-प्रकृतिरूप द्रव्यमोह' तो किया नहीं जा सकता, क्यों कि इसके उदय में जीव मिध्यादिष्ट होता है तथा सर्वज्ञप्रणीत मार्ग से विमुख, तत्त्वाओं के श्रद्धान करने में निरुत्सुक, हिताहित के विचार करने में असमर्थ होता है। ग्रयवा आप्त सागम और पदार्थों में श्रश्रद्धा को उत्पन्न करनेवाला कर्म मिध्यात्वकर्म कहलाता है। श्रतः मिध्यात्वश्रक्तिरूप द्रव्यमोह का तो उदय हो और जीव भावमोह श्रर्थात् मिध्यात्वभावरूप न परिशामे ऐसा मानने से सिद्धांत से विरोध आता है।

'ब्रव्य-मोहोदय' का अर्थ 'सम्यग्मिथ्यात्व प्रकृतिरूप द्रव्य मोह' भी नहीं किया जा सकता, इसके उदय में जीव के सम्यक्त्व भीर मिथ्यात्व इन दोनों के संयोगरूप भाव होते हैं। कहा भी है—

#### 'सम्मत्त-मिच्छत्तभावाणं संजोगसमुब्गदभावस्त उप्पापयं कम्मं समलमिच्छत्तंणाम ।'

अतः सम्यग्निथ्यात्व प्रकृतिरूप द्रव्यमोह के उदय होने पर जीव भावमोह (मिथ्यात्वभाव) रूप न परिणमे ऐसा मानने पर भी सिद्धांत से विरोध भ्राता है, क्योंकि सम्यग्निथ्यात्व के उदय में सम्यक्त के साथ मिथ्यात्वभाव भी होते हैं।

अतः पारिशेषन्याय से 'द्रव्यमोहोदये' का भ्रर्थ 'सम्यक्तव प्रकृतिरूप द्रव्यमोह' होता है। जिसके उदय होने पर मिथ्यात्व सम्यग्निध्यात्वरूप द्रव्यमोह स्वमुख से स्वरसङ्घ उदय में नहीं म्राते हैं इसलिए म्रात्मा भावमोह अर्थात् मिथ्यात्वरूप नहीं परिग्तमता है। यह सम्यक्तवप्रकृतिरूप द्रव्यकर्म सम्यक्तव का सहकारी है इसीलिए इसका नाम सम्यक्तवप्रकृति कर्म रखा गया है।

बंध की अपेक्षा से दर्शनमोहनीयकमं मिथ्यात्वरूप एक ही प्रकार का है, किन्तु सम्यक्त्व परिगाम के द्वारा अथवा करणलब्ध के द्वारा उस मिथ्यात्वरूप द्रव्यक्तमं के तीन टुकड़े हो जाते हैं। उनमें सम्यक्त्वप्रकृति द्रव्यमोह तत्त्वार्थश्रद्धानरूप वेदकसम्यक्त्वरूप आत्मपरिगामों को नष्ट करने में समर्थ नहीं है, जंसे मन्त्रों द्वारा निर्विष किया हुआ विष मारनेवाला नहीं होता है। कहा भी है—'सम्यक्त्व प्रकृतिस्तु कर्मविगेषोभवति तथापि यथा निर्विषिकृतं विषं मरणं न करोति तथा शुद्धात्माभिमुखपरिणामेन मंद्रस्थानीयविशुद्धविशेषमात्रेण विनाशितिमध्यात्वशक्तिः यत् क्षायोपशमिकादिलब्धिपंचकजनितप्रयमीपशमिकसम्यक्त्वानंतरोत्पन्नवेदकसम्यक्त्वस्य प्रकृति तेनकारिकोपचारेण सम्यक्त्वहेतुत्वात्कर्मविशेषोऽपि सम्यक्त्वं भ्रष्यते।' अजमेर का समयसार पृ. ३०१

यदि 'द्रव्यमोहोदय' का ग्रर्थ 'चारित्रमोहनीय द्रव्यकर्म के उदय करके यह कहा जाय कि चारित्रमोहनीय कर्मोदय होते हुए भी जीव भावमोह श्रर्थात् रागद्धे षरूप न परिणमे तो भी सिद्धांत से विरोध ग्राता है, क्योंकि चारित्रमोहनीयकर्म का उदय दसवेंगुणस्थानतक रहता है ग्रीर दसवेंगुणस्थान में भी जीव के सूक्ष्मसांपराय ग्रथात् सूक्ष्मलोभ या भावरागरूप परिणाम अबुद्धिपूर्वक होते हैं।

यदि कोई भी सज्जन प्रवचनसार गाथा ४५ टीका के उक्त वाक्यों का ग्रन्यप्रकार से ऐसा ग्रर्थ करे जिससे सिद्धांत बाधित नहीं हो तो उस ग्रर्थ का सहर्ष स्वागत किया जायगा ग्रीर यथासम्भव इस ग्रर्थ में मुधार भी कर दिया जायगा।

प्रवचनसार में प्रेस की अनेक अशुद्धियाँ रह गई हैं जिनका शुद्धि-पत्र बनाकर श्री पं० अजितकुमारजी अनुवादक व.सम्पादक महोदय के पास भेजा भी गया था, किन्तु पंडितजी का अचानक स्वर्गवास हो जाने के कारण

वह नहीं मिला इसलिए इस ग्रन्थ के साथ प्रकाशित नहीं हो सका । यदि कोई सज्जन गुद्धिपत्र बनाकर श्री **द०** लाड़मलजी के पास भेजने का कष्ट करें तो वह गुद्धिपत्र प्रकाशित हो सकता है ।

—जं. म. 15-3-73 /VI/ र. ला. जंन, मेरठ

### शान्तिनाथपूजा के प्रथम छन्द का ग्रर्थ

शंका-श्री पं० वृत्दावनकृत भगवान शांतिनायपूजा के इस प्रथमछंद का क्या अर्थ है-

या भय कानन में चतुरानन, पाप पनामन घेरि हमेरी। आतम जानन मानन ठानन, वानन होन वई सठ मेरी।। तामद भानन आप ही हो यह, छानन आन न आनन देरी। आन गही शरनागत को, अब श्रीपतिजी पत राखहु मेरी।

समाधान—इस छन्द का भाव इसप्रकार हो सकता है—इस संसाररूप बन में चारों श्रोर पापरूपी सिंह ने मुझे घेर रखा है। इस शठ (पापी) ने ग्रात्मा का जानना, मानना श्रोर श्राचरण (ज्ञान, दर्शन, चारित्र) नहीं होने दिया। उस शठ के मद को चूर करने में आपही समर्थ हो श्रन्थ कोई समर्थ नहीं है। ऊहापोह कर मैंने यह निश्चय कर लिया है। ग्रतः आपके सन्मुख पुकार कर रहा हूँ ग्रीर श्रब श्रापकी शरण ग्रहण करली है। हे श्रीपतिजी ग्राप मेरी टेव (बात) को राखो।

—जॉ. ग. 17-11-77/VIII/ वं. नंदमलाल

#### 'चड कर्म की त्रेसठ प्रकृति नाशि' का प्रथं

शंका—चार चातिया कर्मों की ४७ प्रकृतियाँ होती हैं। किन्तु पूजन में 'चउकर्म की त्रेसठ प्रकृति नाश' क्यों कहा है ?

समाधान—कर्म की कुल १४ प्रकृतियाँ फलदान की अपेक्षा निम्नलिखित चारप्रकारों में विभक्त की गई हैं। १. जीव विपाकी, २. पुद्गल विपाकी, ३. भवविपाकी, ४. क्षेत्र विपाकी।

जीविषपाकी ७८ प्रकृतियाँ — ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, ५ अंतरायकर्म, २८ मोहनीयकर्म, नामकर्म की २७ तीर्थंकर प्रकृति, उच्छ्वास, बादर, सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त, सुस्वर, बुःस्वर, आदेय, अनादेय, यशःकीर्ति, श्रयशःकीर्ति, त्रस, स्थावर, प्रशस्तविहायोगिति, अप्रशस्त विहायोगिति, सुभग, दुर्भग, गित ४, जाति ५, २ गोत्रकर्म, २ वेदनीय कर्म।

पुर्गलिवपाकी ६२ प्रकृतियाँ— ५ शरीर, ३ अंगोपांग, १ निर्माण, ५ बन्धन, ५ संघात, ६ संस्थान, ६ संहनन, ५ वर्ण, ५ रस, ८ स्पर्श, २ गंध, १ प्रगुरुलघु, १ उपघात, १ परघात, १ ग्रातप, १ उद्योत, १ प्रत्येक, १ साधारण, १ स्थिर, १ अस्थिर, १ शुभ, १ प्रशुभ।

भवविषाकी ४ प्रकृतियां -- नरकायु, तिर्यंचायु, मनुष्यायु, देवायु ।

क्षेत्रविपाकी ४ प्रकृतियां -- नरकगत्यानुपूर्वी, तिर्यंचगत्यानुपूर्वी, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, देवगत्यानुपूर्वी।

विपाक की अपेक्षा इन चारप्रकार के कमों में से, जीव विपाकी ४४ प्रकृतियाँ (४ ज्ञानावरण, ९ दर्शना-वरण, ४ अंतराय, २५ मोहनीयकर्म, २ गित, ४ जाित, १ स्थावर, १ सूक्ष्म ), पुद्गलविपाकी ३ प्रकृतियाँ (१ उद्योत, १ आतप, १ साधारण ), भवविपाकी की ३ प्रकृतियाँ (नरकायु, तियँचायु, मनुष्यायु) और अवविपाकी २ प्रकृतियाँ (नरकायस्यानुपूर्वी, तियँचगत्यानुपूर्वी) इन (५५ +३ +३ +२) ६३ प्रकृतियों के नाश होने पर तेरहवँगुणस्थान में अरहंतावस्था प्रगट होती है। जीव विपाकी, पुद्गलविपाकी, भवविपाकी, क्षेत्रविपाकी इन चार-कर्मों की ये ६३ प्रकृतियाँ हैं अतः पूजन में 'चडकर्म की त्रेसठ प्रकृति नाश।' यह पाठ ठीक प्रतीत होता है। विद्वान् इस पर विशेष विचारने की कृपा करें।

—ही. ग. 17-6-71/IX/श्रे ला. पित्तल

#### ध० पु० १ पृ० २०८ पर उद्धृत सूत्र

शंका—ध० पु० १ पृ० २०८ पर 'पंचिदिय-तिरिक्खअपण्णस-मिच्छाइट्टी दव्वपमाखेण केवडिया, असंबेष्णा इदि ।' सूत्र कहाँ से उद्धृत किया गया ?

समाधान यह सूत्र धवल पु० ३ पृ० २३९ पर सूत्र ३७ है, किन्तु वहाँ 'मिच्छाइट्टी' शब्द नहीं है। स्रोर वहाँ अन्य गुराह्यानों की संख्या को बताने वाले सूत्र भी नहीं हैं, इससे सिद्ध होता है कि यह सूत्र मिथ्यादिष्ट के सम्बन्ध मे ह, क्यों के प्रत्येक गतिमार्गरां में मिथ्यात्वगुगस्थान अवश्य होता है।

-- जै. ग. 19-10-67/VIII/ र. का. वैन; मेरठ

## ग्रब्टमी व चतुर्दशी का महत्त्व

शंका—अध्दर्भा और चतुर्दशी का महत्त्व क्या है और क्यों है ? शास्त्रोक्तिविधि से स्पष्ट कीजिये। यदि पक्ष में उक्त दोनों दिवसों को छोड़कर कोई भी दो दिन धर्मीत्सव के लिये निश्चित कर लिये जावें तो आगम में क्या बाधा आती है ? स्पष्ट कीजिये।

समाधान—मोक्षमार्ग में चारित्र का बहुत महत्त्व है। कहा भी है 'चारित्तं खलु धम्मो' अर्थात् चारित्र ही धर्म है। चारित्र की सर्व जधन्यअवस्था श्रावक के निरितिचार अष्टमूलगुरा हैं और सर्वोत्कृष्ट श्रवस्था चौदहर्वे गुणस्थान में परमयथाख्यातचारित्र है। श्रतः अष्टमूलगुरा की सूचक अष्टमी और चौदहर्वे गुरास्थान की सूचक चौदस पर्व दिवस हमेशा से मनाये जा रहे हैं। श्राव्य दिवस की अपेक्षा पर्व के दिन चारित्र में विशेष प्रवृत्ति होती है। अष्टमी, चतुर्देशी को पर्व मानने में अन्य भी काररा हो सकते हैं। हमेशा से अष्टमी, चतुर्देशी पर्व माने जा रहे हैं इनको छोड़कर अन्य दिन को पर्व मानना स्वेच्छाचारी बनना है। जिससे पूर्वाचार्यों की आज्ञा की अवहेलना अथवा आचार्यों की अविनय का दोष आता है। फिर जो भी पर्व दिवस माना जावेगा उसमें भी 'क्यों' का प्रश्न खड़ा रहेगा। अतः श्रव्टमी चतुर्देशी को परम्परा श्रमुसार पर्व दिवस मानना उचित है।

--जै. सं. 4-9-58/V/ भागचंद जैन, बमारस

अग्वत भी एक लेका-समाधान में आया था कि अष्ट कमों का नाल करने का सन्देल अष्टमी द्वारा तथा चतुर्दल गुणस्थानों से पार होने का संदेल चतुर्दली द्वारा ( यथासंख्या ) प्राप्त होता हैं; अतः अष्टमी तथा चतुर्दली का महस्य हैं ।

### दशलक्षरापर्व भाद्रपद, माघ व चेत्र मास में ही क्यों मनाये जाते हैं ?

शंका—श्री अध्दाह्मिकापर्व कम से चार-चार मास बाद होता है, परन्तु दसलक्षण पर्व भावों मास के बाद माध्यास में आता है, जो कि पाँच मास बाद आता है। इसके बाद चैनमास में आता है, जो केवल दो मास बाद ही आ जाता है। इसका क्या कारण है?

समाधान अवसर्पणी के दुःखमा-दुःखमा छठाकाल के अन्त विषे ४९ दिन तक पवन अत्यन्तशीत, क्षार-रस, विष, कठोर अग्नि, धूर्ल, धुर्वां की वर्षा होई है—जिससे अवशेष रहे मनुष्यादिक ते भी नष्ट हो हैं। बहुरि विष और अग्नि की वर्षानि करि दगध भई पृथ्वी सो एक योजन मात्र नीची ताई काल के वशते चूर्ण होई है। तत्पश्चात् उत्सर्पिणी का अतिदुषमा नामा प्रथमकाल की आदि में ४९ दिन तक कमतें जल, दुग्ध, घी, अभृत आदि रसनि की वर्षा होई है। जिससे पृथ्वी उष्णता को छोड़ शीतल सुगन्ध हो जाय है और विजयार्ध की गुफा से जीव तो निकल पृथ्वी पर आजावें हैं। विलोकसार गाया ६६६-६७०

जिस दिन ये जीव गुफा से पृथ्वी पर आये वह दिन भाइपद शुक्ला पंचमी था, क्यों कि युग प्रथवा उत्सपिर्णी की आदि श्रावणकृष्णा प्रतिपदा को होती है। श्रावण के तीस दिन और भाइपद शुक्ला चौथ तक १९ दिन;
इसप्रकार भाइपद शुक्ला चौथ तक जल, दूध, घी श्रादि की वर्षा समाप्त हो जाती है। इस उपलक्ष में भाइपद
शुक्ला पंचमी से दसलक्षण प्रारम्भ होता है। दसों धर्मद्वारा व रत्नत्रय के द्वारा परिशामों में इतनी विशुद्धता श्रा
जाती है कि ग्रसोजकृष्णा प्रतिपदा को वह जीव श्रम्य सब जीवों से द्वेषभाव त्यागकर क्षमा धारण करता है।
श्रम्य जीवों से भी ग्रीर विशेषकर उन जीवों से, जिनसे किसी कारण कुछ मनमुटाव हो गया हो, बैरभाव त्याग
ग्रपने प्रति क्षमाभाव धारण करने की प्रार्थना करता है, जिससे क्षायभावों के संस्कार श्रागे न चलने पावों। इसप्रकार इस पर्श में क्षमावाणी का बहुत महत्व है, जो प्रायः दशलक्षशापर्श के पश्चात् हर स्थान में मनाई जाती है।

प्रत्येक कषाय चारप्रकार की होती हैं—१ अनन्तानुबन्धी, २ अप्रत्याख्यान, ३ प्रत्याख्यान, ४ संज्वलन । इनमें से प्रनन्तानुबन्धीकषाय सम्यक्त्व भ्रौर चारित्र की घातनेवाली है, अप्रत्याख्यानावरणीकषाय देशसंयम को, प्रत्याख्यानावरणीकषाय सकलसंयम को और संज्वलनकषाय यथाख्यातचारित्र का घात करती है। ( षद्खंडागम पुस्तक ६, पृष्ठ ४२ से ४४ तक व जीवकाण्ड गोम्मटसार गाया २०२)

यदि किसी भी कषाय के संस्कार ६ मास से ग्रधिक रहते हैं तो वह कषाय सम्यक्त्व का धात करनेवाली ग्रनन्तानुबन्धी कषाय होती है। (गोम्मटसार कर्मकाण्ड गाया ४६)

किसी भी कथाय के संस्कार ६ मास से ऋधिक न होने पार्वो, किन्तु ६ माह से पूर्व ही वे संस्कार दसलक्षण व क्षमावर्गा पर्व द्वारा नष्ट हो जावों। ग्रतः भादोंमास से ४ माह पूर्व चैत्र मास में ग्रीर भादोंमास से ४ माह पश्चात् माघमास में दसलक्षण व क्षमावर्गा पर्व मनाये जाते हैं।

दसलक्षम् पर्वा भादों, माघ व चैत्रमाह में चिरकाल से मनाये जा रहे हैं। स्रतः इसमें 'क्यों' का प्रश्न ही नहीं होता। जिननगरों में माघ व चैत्रमास में दसलक्षण पर्वा न मनाया जाता हो वहाँ के भाइयों को माघ व चैत्र में भी दसलक्षणपर्वा मनाना चाहिए।

— जै. सं. 19-6-58/V/हरीचंद जैन, एटा

### मावों से पुण्य-पाप / निचली दशा में व्यवहारनय का उपवेश करने योग्य है

शंका—एक भूखे जीव को दुःखी देखकर खाने के लिये रोटी दे थी जावे। उस भूखे ने वह रोटी न खाकर उस रोटी से जानवरों को मारने का कार्य किया तो वह हिंसारूपी पाप किसको लगेगा ?

समाधान भूसे को रोटो देनेवाल ने तो रोटो देकर त्याग किया। त्याग ग्रात्मा का स्वभाव है। दसधर्म में त्याग भी एक धर्म है। त्यागधर्म पापबन्ध का कारण नहीं हो सकता है। जिस भूसे ने रोटो स्वयं न खाकर उस रोटो द्वारा जीवधात का कार्य किया, उस भूसे को पाप लगेगा। यद्यपि निश्चयनय से जीव न मरता है श्रीर न दूसरों के द्वारा मारा जा सकता है, किन्तु व्यवहारनय से जीव मरता भी है श्रीर दूसरों के द्वारा मारा भी जाता है। यदि व्यवहारनय को सर्वया श्रात्यार्थ माना जावे तो जैसे भस्म को मसल देने में हिसा का ग्रभाव है उसीप्रकार वस-स्थावर जीवों को निःशंकतया मसल देने में भी हिसा का ग्रभाव ठहरेगा श्रीर इस कारण बन्ध का ही ग्रभाव सिद्ध होगा। बन्ध के ग्रभाव में मोक्ष का भी श्रभाव हो जावेगा। (स० सा० गा० ४६ की आत्मख्याति टीका)। निचलीग्रवस्था ग्रथीत् ग्रपरमभाव में स्थित जीवों के लिए व्यवहारनय का उपदेश करने योग्य है (स.सा.गा. १२)।

-- वा. म. 24-1-63/VII/ मी. ला.

#### सम्यय्दशंन का लक्षण

शंका सम्यग्दर्शन का लक्षण भिन्न-भिन्न कहा गया है जैसे--

- (क) सच्चे देव-शास्त्र-गुरु का श्रद्धान
- (ख) सत्त्वों का श्रद्धान
- (ग) भेदविज्ञान
- (घ) स्वानुभव

इन चारों में से सन्यग्दर्शन का यथार्थ लक्षण क्या है ?

समाधान—भेद-विज्ञान और स्वामुभव ये दोनों तो ज्ञान की पर्याय हैं अतः ये दोनों सम्यग्दर्शन के लक्षण नहीं हो सकते । कहा भी है—

'ज्ञेयज्ञातृतत्त्वतया प्रतीतिलक्षरोन सम्यग्दर्शनपर्यायेण ज्ञेय ज्ञातृत्त्व तथानुभूति-लक्षरोन ज्ञानपर्यायेण।' ( प्रवचनसार गाथा २४२ की टीका )

ज्ञेयतत्त्व ग्रीर ज्ञातृतस्य की यथार्थ प्रतीति जिसका लक्ष्या है वह सम्यग्दर्शन पर्याय है, ज्ञेयतत्त्व और ज्ञातृतत्त्व की यथार्थ ग्रनुभृति जिसका लक्ष्या है वह ज्ञानपर्याय है।

इसप्रकार श्री अमृतचन्द्राचार्य ने अनुभूति अर्थात् अमुभव को ज्ञानकी पर्याय कहा है और प्रतीति को दर्शन की पर्याय कहा है।

भेदविज्ञान में तो 'विज्ञान' शब्द स्वयं ज्ञान का छोतक है।

'तत्त्वार्यश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् । अस्य गमनिकोध्यते, आप्तागमपदार्यस्तत्त्वार्यस्तेषु, श्रद्धानजमनुरक्तता सम्यग्दर्शनमिति लक्ष्यनिर्देशः ।' ( छ० पु० १ पृ० १४१ )

तत्त्वार्थ श्रद्धान को सम्यग्दर्शन कहते हैं, इसका अर्थ यह है कि आप्त, आगम, पदार्थ को तत्त्वार्थ कहते हैं। यहाँ पर सम्यग्दर्शन लक्ष्य है।

इसप्रकार तत्त्वार्थ श्रद्धान कही या सच्चेदेव, गुरु, शास्त्र का श्रद्धान कही दोनी एक ही हैं। शब्द भेद है, अभिप्राय भेद नहीं है।

—प्वै. ग. 10-4-69/V/इन्दॉरी**लाल** 

### इव्य में मूतभाविषयीय विद्यमान नहीं हैं

शंका- असत् पर्याय उत्पन्न नहीं हो सकती, क्योंकि असत् का उत्पाद नहीं हो सकता। इसिलये प्रत्येक द्रव्य में उसकी सर्व पर्यायें विद्यमान रहती हैं और जनमें से एक एक कम से प्रगट होती हैं और शेष पर्यायें तिरोहित रहती हैं। जैसे सिनेमा की सर्व तसवीरें रील पर विद्यमान रहती हैं, किन्तु उनमें से कमानुसार एक एक तसवीर प्रगट होती रहती है और शेष तसवीरें तिरोहित रहती हैं। जिसप्रकार समस्त तसवीरों के समूह का नाम एक सिनेमा है उसीप्रकार सर्व पर्यायों के समूह का नाम द्रव्य है।

समाधान— असत्द्रध्य का उत्पाद नहीं हो सकता। जितने भी जीवों की संख्या हमेशा से है, उतनी ही संख्या आज भी है। उसप्रमाण में एक जीवद्रव्य की वृद्धि न आज तक हुई और न होगी। क्यों कि ग्रसत् द्रव्य का उत्पाद नहीं होता। प्रत्येक द्रव्य की एक समय में वर्तमान पर्याय विद्यमान रहती हैं शेष पर्यायों का उस समय प्रध्वंसाभाव या प्रागभाव है ग्रर्थात् अभाव है।

द्रव्य का लक्ष्मण सत् है और 'सत्' उत्पाद, व्यय, श्रीव्ययुक्त है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा भी है-

'दब्दं सल्लक्खणं उप्पादव्यय-धुवत्तसंजुत्तं।' पंचास्तिकाय, गाथा १० यदि सर्वपर्यायों को सर्वया सत् माना जाय तो उत्पाद श्रीर ब्यय घटित नहीं होंगे। उत्पाद-ब्यय के न होने पर सत् भी सिद्ध नहीं हो सकेगा। सत् के श्रभाव में द्रव्य के श्रभाव का प्रसंग श्रा जायगा। श्री वीरसेनाचार्य ने कहा भी है —

'सञ्चहा संतस्स संभविवरोहादो, सन्वहा संते, कज्जकारणभावाणुववसीदो । कि चिवप्यिहिसेहादो ण संतस्स उप्यक्ती । जदि अत्थि, कधं तस्सुप्पत्ती ? अह उप्पज्जद्द; कधं तस्स अत्थिक्तिमिति ।' [धवल पु. १५ पृ. १८]

अर्थ सर्वथा सत् की उत्पत्ति का विरोध है। सर्वथा सत् होने पर कार्य-कारणभाव ही घटित नहीं होता। इसके ग्रतिरिक्त असंगत होने से सत् की उत्पत्ति सम्भव नहीं है, क्योंकि यदि पर्याय कारण-व्यापार के पूर्व में भी विद्यमान है तो फिर उसकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है? और यदि वह पर्याय कारण-व्यापार से उत्पन्न होती है तो फिर उसका पूर्व में विद्यमान रहना कैसे संगत कहा जावेगा?

इस म्रार्षवाक्य से सिद्ध है कि एक वर्तमानपर्याय विद्यमान है भावीपर्याय वर्तमान में विद्यमान नहीं है, किन्तु द्रव्य में उनरूप परिणमन करने की शक्ति है। जैसा कारण मिलेगा वैसी पर्याय उत्पन्न हो जावेगी । कहा भी है—

#### 'तदच्यापाद्मश्रितं हि तद्भावभावित्वम् ॥३।५९॥'

अर्थ - उस कारण के सद्भाव में उस पर्याय का होना कारण के व्यापार के ब्राधीन है।

— जं. म. २६-१**२-**६६/VII/देवकुमार

#### अन्योन्यामाव सब द्रव्यों में होता है

संका—श्री पं० गोपालवासजी वरैया ने वो पुद्गलों की दो पर्यायों में अन्योग्याभाव बताया है, पुद्गल के अलावा अन्य जीवादि द्रव्यों में अन्योग्याभाव होता ही नहीं है ऐसा लिखा है। जबकि कवायपाहुड़-जयधवस प्रथम-माग पृ० २५० व २५१ पर यह अन्योग्याभाव प्रत्येक द्रव्य में बतलाया है और न मानने पर सर्वात्मकता का दोष बतलाया है। कृपया स्पष्ट करें दोनों में क्या ठीक है?

समाधान जयधवल पु० १ पृ० २४१ पर 'अभावेकान्तपक्षेऽपि भावापह्नववादिनाम्।' का अर्थ श्री पं० फूलक्ष्यको तथा श्री पं० फंलाशचन्दको ने इसप्रकार किया है—'एकद्रव्य की एकपर्याय का उसकी दूसरीपर्याय में जो अभाव है उसे अन्यापोह या इतरेतराभाव कहते हैं। इस इतरेतराभाव के अपलाप करने पर प्रतिनियतद्रव्य की सभी पर्याय सर्वात्मक हो जाती है।' विशेषार्थ में भी लिखा है—'आशय यह है कि इतरेतराभाव को नहीं मानने पर एक द्रव्य की विभिन्न पर्यायों में कोई भेद नहीं रहता— सब पर्याय सबरूप हो जाती है।' अवल पु. १४ पृ. ३० पर इसी कारिका के विशेषार्थ में श्री पं० बालचंदजी ने लिखा है—'अतएव एकद्रव्य की विभिन्न पर्यायों में परस्पर भेद को प्रकट करनेवाले अन्योन्याभाव को स्वीकार करना ही चाहिये।' श्री अध्टसहस्रो में भी कहा है—'स्वभावा-न्तरात्स्यभावव्यावृत्तिरन्यापोहः। यथा वर्तमाने घट स्वभाववत्पटस्वमावस्य व्यावृत्तिः।' इससे सिद्ध होता है कि अन्योन्याभाव सब द्रव्यों में होता है।

---जं. ग. 7-8-67/VII/र. ता.

#### मन्दिरस्थ प्रतिमापंचपरमेष्ठी की होती है

शंका—जिनमन्दिर में जो प्रतिमाजी विराजमान है यह प्रतिमाजी जैनसिद्धांत के अनुसार किस अवस्था की समझनी चाहिये ?

समाधान—जिनमन्दिर में जो प्रतिमा हैं वे मुख्यरूप से श्रारिहंत व सिद्ध श्रवस्था की हैं, किन्तु गौणरूप से पाँचों परमेश्वियों की हैं, क्योंकि पाँचों परमेश्वे पूजनीक हैं। नमस्कारमंत्र में पाँचों परमेश्वियों को नमस्कार किया गया है। यदि यह कहा जावे कि श्राचार्यादिक तीन परमेश्वियों ने श्रात्मस्वरूप को प्राप्त नहीं किया है, इसलिये उनमें देवपना नहीं श्रा सकता है, श्रतएव उनको नमस्कार करना योग्य नहीं है ?

इसका उत्तर श्री वीरसेन आचार्य ने निम्न प्रकार दिया है---

'वेबोहि नाम त्रीणि रत्नानि स्वभेदतोऽनन्त-भेदिभिन्नानि, तिद्वशिष्टो जीवोऽपि देवः, अन्यथाशेषजीवानामिष देवत्वापत्ते : ततः आचार्यादयोऽपि देवा रत्नत्रयास्तित्वं प्रत्यविशेषात् ।'

अर्थ — ग्रपने-ग्रपने भेदों से ग्रनन्तभेदरूप रत्नत्रय ही देव हैं, ग्रतएव रत्नत्रय से युक्त जीव भी देव हैं, यदि रत्नत्रय की ग्रपेक्षा देवपना न माना जावे तो सम्पूर्ण जीवों को देवपना प्राप्त होने की श्रापित ग्रा जाएगी। इसिलये यह सिद्ध हुग्रा कि आचार्यादिक भी देव हैं, क्योंकि ग्रिरहतादिक से ग्राचार्यादिक में रत्नत्रय के सद्भाव की ग्रपेक्षा कोई ग्रन्तर नहीं है। ग्रथीत् जिसप्रकार ग्रिरहत ग्रीर सिद्धों के रत्नत्रय पाया जाता है, उसी प्रकार आचार्यादिक के भी रत्नत्रय का सद्भाव पाया जाता है। इसिलये ग्रांशिक रत्नत्रय की ग्रपेक्षा इनमें देवपना बन जाता है।

—जें. म. 1-11-65/VII/ मुलाबचंद टेल्ववंद

### द्रव्य पूजा-विधान आगमोक्त है

शंका-- क्या शास्त्रों में द्रव्यपूजा का कथन नहीं है ?

समाधान—द्रव्यपूजा का सविस्तार कथन आर्षग्रंथों में पाया जाता है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने भी द्रव्यपूजा का कथन किया है।

> उसहादि जिणवराणं जामणिरुत्ति गुणायुकित्ति च । काऊण अस्त्रियुष्ण य तिसुद्धि पणमो यवो रोओ ।।१-२६।। मूलाचार

श्री वसुनन्दि सिद्धान्तचक्रवर्ती ग्राचार्यकृत संस्कृतटीका---

'अञ्चिद्रण य अर्चयित्वा च गन्धपुरुषयूपाविभिः प्रासुक्षेरानीतैर्दिष्यरूपैश्च विध्यैनिराकृतमलपटलसुगन्धैश्चतु-विश्वतितीर्थंकरपदयुगलानामर्चनं कृत्वा ।'

अर्थात् - लाये हुए प्रापुक गंध पुष्प ध्वादिकों से जिनेश्वरों के चरणों को पूजना चाहिए।

अब्भुद्वाणं अंजिल आसणदाणं च अतिहिपूजा य । लोगाणुवित्ति विणओ देवदपूयासविहवेण ॥७-९३॥

· आचार्य वसुनन्दि कृत टीका—'स्वविभवेन स्वविशानुसारेणदेवपूजा ।'

अर्थात्- अपने वित्त के अनुसार देव पूजा करना।

इसके पश्चात् श्री सोमवेद श्रादि ब्राचार्यो ने द्रव्यपूजा का विशव विवेचन किया ।

—जॅ. म. 26-10-67/VII/ पूर्णचंद्र एडयोकेट

#### शूद्रमुक्ति / स्त्रीमुक्ति

शंका-आगम में मनुष्य के सम्पूर्ण कुल और योनियों में चौदहों गुणस्थानों की योग्यता प्रतिपादित की है तो क्या शूद्रमुक्ति और स्वीमुक्ति सम्मव है ? स्पष्ट करें।

समाधान — शूद्र व स्त्रियों की कुलसंख्या तथा योनि पृथक् नहीं है। जो मनुष्यों के कुल व योनि हैं वह शूद्रों व स्त्रियों की भी हैं। अतः सम्पूर्ण मनुष्य कुलों व योनियों के मोक्ष कहने से शूद्र अर्थात् नीच गोत्री व स्त्री ग्रथीत् महिला (द्रव्यस्त्री) को मुक्ति सिद्ध नहीं होती। नीच गोत्र वाले के पाँचवाँ गुणस्थान तक हो सकता है, क्योंकि उससे ऊपर के छठे ग्रादि गुणस्थानों में नीचगोत्र का उदय नहीं है। द्रव्यस्त्री (महिला) के भी सबस्त्र होने के कारण पंचम गुणस्थान से ग्रधिक नहीं हो सकता।

—गौ. सं. 28-6-56/VI/र ला. जौन, केकड़ी

## चरगानुयोग / अनगार चरित्र / निश्चल चित्त बनाने का उपाय

शंका-चित्त की निश्चल अवस्था कैसे प्राप्त हो ?

समाधान—निश्चल रहना तो चित्त का स्वभाव है। उस निश्चलता का घातक जो कर्म है उस कर्म का क्षय करने से चित्त की निश्चल अवस्था स्वथमेव हो जावेगी। प्रवचनसार गाथा ७ की टीका में कहा भी है---

#### 'निर्विकारनिश्चलिचतृतिरूपचारित्रस्य विनाशकश्चारित्रमोहिषधानः क्षोम इत्युच्यते ।'

निर्विकार निश्चल चित्तवृत्तिरूप चारित्र का विनाशक चारित्रमोह के नाम से कहा जानेवाला क्षोभ है। यह क्षोभ चारित्रमोहनीयकर्म से उत्पन्न होता है। चारित्रमोहनीयकर्म के ग्रभाव में निश्चल चित्तवृत्ति के विनाशक क्षोभ का भी ग्रभाव हो जायगा।

# 'वर्शनचारित्रमोहनीयोदयापादितसमस्तमोहक्षोभाभावादत्यन्तनिर्विकारो जीवस्य परिणामः।'

--- प्रवचनसार गाथा ७ टीका

दर्शनमोहनीयकर्मोदय से मोह उत्पन्न होता है ग्रीर चारित्रमोहनीयकर्मोदय से क्षोभ उत्पन्न होता है। दर्शनमोहनीयकर्म ग्रीर चारित्रमोहनीयकर्मोदय के ग्रभाव में मोह ग्रीर क्षोभ (चंचल चित्तवृत्ति ) का ग्रभाव हो जाता है। इनके ग्रभाव में जीव का ग्रत्यन्त निर्विकार (निश्चल ) परिस्ताम होता है।

---जॅ. ग. 2-11-72/VII/रो. ला. जॅन

## ग्रशोकवृक्ष जीव के शोक को दूर करता है

#### शंका - अशोकवृक्ष में दूसरे जीवों के शोक को दूर करने की विशेषता होती है क्या ?

समाधान—श्रशोकवृक्ष में दूसरे जीवों के शोक को दूर करने की शक्ति होती है, इसी कारण उसको श्रशोकवृक्ष की संज्ञा दी गई है।

### रेजेऽशोकतरुरसौ रुग्धन्मार्यं ध्योमचरमहेशानाम् । तन्वन्योजनविस्तृताः शाखा धुन्वन शोकमथमदो ध्वानाम् ॥ २३/३९ ॥ (महापुराण)

अर्थ — ग्राकाश में चलने वाले देव श्रीर विद्याधरों के स्वामियों का मार्ग रोकता हुआ अपनी एक योजन विस्तारवाली शाखाओं को फैलाता हुआ और शोकरूपी अन्धकार को नष्ट करता हुआ वह अशोकवृक्ष बहुत ही भ्राधिक शोभायमान हो रहा था।

#### सर्वेतुं कुसुमेनान्यसर्वशोकापहारिताम् । अज्ञोकेनाभिपूज्यत्वं सुमनोवृष्टि पूजवा ॥५७/१६४॥ (हरिवंशपुराण)

अर्थ — सब ऋतुम्रों के फूलों से युक्त मशोकवृक्ष के द्वारा म्रन्य समस्त जीवों के शोक दूर करने की सामर्थ्य को, पुष्पवृष्टिरूप यूजा के द्वारा पूज्यता को प्रकट कर रहे थे।

---जै. ग. 23-7-70/VII/ स्तनसास जैन

### सत्य प्रर्थ सदया धनात नहीं हो सकता

संका-सत्य अज्ञात है, उस सत्य को उन विचारों से कैसे जाना जा सकता है जो विचार ज्ञात हैं ?

समाधान कोई भी सत् रूप ग्रर्थ (विद्यमान अर्थ, सःद्भावात्मक अर्थ) ऐसा नहीं है जो कि किसी न किसी ज्ञान का विषय न हो, क्यों कि ग्रर्थ उसको हो कहते हैं जो जाना जाय। कहा भी है—

'वर्तमानपर्यायाणामेविकिमित्यपंत्विमिष्यत इति चेत्? न 'अर्यते परिच्छिद्यते' इति न्यायतस्तवार्यत्यो-पलम्मात् ।' जयध्यक पु० १ पु० २२-२३ अर्थ — केवल वर्तमानपर्याय को ही श्रर्थ क्यों कहा जाता है ? ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्योंकि जो जाना जाता है उसको ग्रर्थ कहते हैं, इस व्युत्पत्ति के अनुसार वर्तमानपर्यायों में ही श्रर्थपना पाया जाता है।

जितने भी सत्रूप अर्थ हैं उनका कोई न कोई ज्ञाता अवश्य है अन्यथा उसकी अर्थ संज्ञा नहीं बन सकती, क्योंकि जो जाना जाता है वह अर्थ है। इसलिये यह कहना कि 'सत्यार्थ' अज्ञात है उचित नहीं है।

यदि सत्यार्थ किसी व्यक्ति विशेष को श्रज्ञात है तो ज्ञाता पुरुषों के उपदेश द्वारा उस श्रज्ञात को भी वह सत्यार्थ ज्ञात हो सकता है। इसलिये सत्यार्थ सर्वथा श्रज्ञात नहीं हो सकता।

— जॅ. ग. 7-11-68/XIV-XV/ श्रोन्ननताल

## निध्याद्विट मनुष्य-तियँच के भ्रविषज्ञान की संज्ञा विभंगाविध या कुग्रविध है

शंका-देशावधिकान क्या सम्यग्द्रव्टि मनुष्य-तियंचों के ही होता है या मिथ्याद्वव्टि के भी हो सकता है?

समाधान — देशावधिज्ञान मनुष्य, तिर्यंच, देव व नारकी चारों गतियों में मिण्यादिष्ट संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्त के हो सकता है, किन्तु उसकी संज्ञा देशाविध न होकर विभंगाविध या कु-ग्रविध होती है। कहा भी हैं—

'विभागणाणं सण्णि मिण्छाइद्वीणं वा सासणसम्माइद्वीणं वा ॥१९७॥ पज्जलाणं अत्थि, अपज्जलाणं णस्थि ॥९९८॥' ( धवल पु. ९ ५६२ )

अर्थ — विभंगाविधज्ञान संज्ञीमिध्यादिष्टिजीचों के तथा सासादनसम्यग्दिष्टिजीवों के होता है, किन्तु वह पर्याप्तकों के ही होता है अपर्याप्तकों के नहीं होता है।

—में. ग. 26-11-70/VII/ गश्मीरमल सोनी

## प्राजकल शुद्धोपयोग नहीं है

शंका — कलिकाल में बीतरागचारित्र की असम्मवता किस अनुयोग की अपेक्षा से है। बिना शुद्धोपयोग के भी सम्यादर्शन हो सकता है या नहीं ? यदि होता है तो किस प्रकार —

समाधान — प्राजकल पंचमकाल में भरतक्षेत्र में शुक्लध्यान का निषेध है, किन्तु धर्मध्यान का निषेध नहीं है। धर्मध्यान शूभभाव है। श्री कुन्दकुन्द मगवान ने कहा है—

> भरहे बुस्समकाले धम्मज्झाणं हवेइ साहुस्स । तं अप्यसहावित्वे ज हु मण्णइ सोवि अण्णाणी ॥७६॥ मो. पा.

अर्थ — इस भरतक्षेत्र विषे दुःषमकाल जो पंचमकाल ता विषे साधु-मुनि के धर्मध्यान होय है, सो यह धर्मध्यान ग्रात्मस्वभाव के विषे स्थित हैं। तिस मुनि के होय है। यह न माने सो अज्ञानी है जाकू धर्मध्यान के स्वरूप का ज्ञान नाहीं है।

अन्नेदानीं निषेधन्ति शुक्लध्यानं जिनोत्तमाः । धम्यंध्यानं पुनः प्राहु श्रेणिश्यां प्रान्विवर्तिनाम् ॥६३॥ तस्वानुशासन

अर्थ-यहाँ भरतक्षेत्र में इस पंचमकाल में जिनेन्द्रदेव शुक्लध्यान का निषेध करते हैं परन्तु दोनों श्रेणियों से पूर्ववर्ती होने वाले धर्मध्यान का निषेध नहीं है। भावं तिविहषयारं सुहासुहं सुद्धमेव गायध्वं । असुहं च अट्टरह्ं सुहधम्मं जिणवीरदेहि ॥७६॥ भावपाहुङ्

अर्थ — शुभ, प्रशुभ व शुद्ध ऐसे तीनप्रकार के भाव जानने चाहिए । आर्त भीर रौद्रध्यान श्रशुभ है श्रौर धर्मध्यान शुभभाव है । ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है ।

'सर्वपरित्यागः परमोपेक्षासंयमो वीतरागचारित्रं शुद्धोपयोग इति यावदेकार्थः' प्रवचनसार पृ० ३१५

अर्थ- सर्वपरित्याग, परमोपेक्षा संयम, बीतरागचारित्र ग्रीर शुद्धोपयोग में एकार्थवाची हैं। ग्राजकल परमोपेक्षा संयम नहीं है, इसलिए शुद्धोपयोग भी नहीं है।

शुद्धोपयोग के बिना सम्यग्दर्शन होता है, वयों कि मिथ्यात्वगुणस्थान में शुद्धोपयोग नहीं हो सकता है। यदि शुद्धोपयोग पूर्वक ही सम्यग्दर्शन की उत्पत्ति मानी जावेगी तो मिथ्यात्वगुणस्थान में भी शुद्धोपयोग का प्रसंग श्रा जावेगा, जिससे आगम से विरोध ग्रा जायगा।

—जै. म. 24-10-66/VI/ पं. श्रांतिकुपार

## वैयावृत्ति एवं साधु-समाधि भावना

शंका — वैयावृत्य एवं साधु-समाधि में स्या अन्तर है।

समाधान—तीर्थंकरप्रकृति के बंध के लिये सोलह भावनाओं का कथन सोक्षशास्त्र अध्याय ६ सूत्र २४ में है तथा धवल पुस्तक द सूत्र ४९ पृ. ७९ पर है। इन सोलह भावनाओं में साधु-समाधि और वैयावृत्यकरण ये दो भावनाएँ भी हैं।

सर्वार्थिसिद्धि टीका में साधु-समाधि का ग्रंथी इसप्रकार कहा है — 'जैसे भण्डार में आग लग जाने पर बहुत उपकारी होने से ग्रांग को शांत किया जाता है उसीप्रकार ग्रांने प्रकार के व्रत ग्रीर शीलों से समृद्ध मुनि के तप करते हुए किसी कारण से विघ्न उत्पन्न होने पर संधारण करना शान्त करना साधु-समाधि है।' धवल पुस्तक द्र में इस भावना का नाम 'साधु-समाधि संधारणता' दिया है। इसका स्वरूप पृ० दद पर इसप्रकार कहा गया है— 'दर्शन, ज्ञान व चारित्र में सम्यक् श्रवस्थान का नाम समाधि है। सम्यक् प्रकार से धारण या साधन का नाम संधारण है। समाधि का सधारण समाधि-संधारण है ग्रीर उसके भाव का नाम समाधि संधारणता है। किसी भी कारण से गिरती हुई समाधि को देखकर सम्यादिष्ट प्रवचनवत्सल प्रवचनप्रभावक विनयसम्पन्न शीलव्रतातिचारवर्जित-ग्रीर ग्ररहंतादिकों में भक्तिमान होकर चूंकि उसे धारण करता है इसलिए वह समाधि संधारण है।'

वैयावृत्य का लक्षण सर्वार्थसिद्धि में इसप्रकार है—'गुणी पुरुष के दुःख में आ पड़ते पर निर्दोष उस दुख का दूर करना वैयावृत्य है।' धवल पुस्तक में इस भावना का नाम 'साधुओं की वैयावृत्ययोग युक्तता' दिया है और पृ० मम पर इसका स्वरूप इस प्रकार कहा गया है—'व्यावृत्य प्रथात्—रोगादि से व्याकुल साधु के विषय में जो किया जाता है उसका नाम वैयावृत्य है। जिस सम्यक्त्व, ज्ञान, अरहंतभक्ति, बहुश्रुतभक्ति, एवं प्रवचनवत्सल-त्वादि से जीव वैयावृत्य में लगता है वह वैयावृत्ययोग अर्थात् दर्शनविश्चद्धतादि गुण हैं। उनसे संयुक्त होने का नाम वैयावृत्ययोगयुक्तता है।'

इसप्रकार धवलाकार के मत से गिरती हुई समाधि को देखकर स्वयं उसको धारण करता है' वह साधु समाधि है। 'रोगादि से व्याकुल साधु का दुख दूर करना' वैयावृत्य है। ग्रतः स्व और पर का भेद है।

—जॅ. म. 16-5-63/IX/ प्रो. म. सा. जॅन

#### संयोजना सत्य का स्वरूप

#### शंका--'संयोजना सस्य' का क्या स्वरूप है ?

समाधान—१४ पूर्वों में से छठा सत्यप्रवादपूर्व है उसमें दसप्रकार के सत्य का कथन है। उस दसप्रकार के सत्य में से छठा सत्य संयोजनासत्य है। इस संयोजना सत्य का स्वरूप धवलसिद्धांतप्रकार में निम्न प्रकार दिया है—

'ञ्चपन्तूर्णवासानुलेपनप्रघर्षादिषु पद्मकरहंससर्वतोभद्रकौञ्चव्युहादिषु इतरेतरद्रव्याणां ययाविमागसभिवेशा-विभीवकं यद्वचस्तस्यंग्रेजनासस्यम् ।'

अर्थ — धूप के सुगन्धी-चूर्ण के अनुलेपन और प्रघर्षण के समय, श्रथवा पद्म, मकर, हंस, सर्वतोभद्र और क्रींचआदिरूप ब्यूह रचना के समय सचेतन अथवा अचेतन द्रव्य के विभागानुसार विधिपूर्वक रचना विशेष के प्रकाशक जो वचन वह संयोजनासत्य है।

हरिषंशपुराण में संयोजनासत्य का स्वरूप निम्नप्रकार कहा है---

चेतनाचेतनद्रश्यसन्निवेशा विभागकृत् । वचः संयोजना-सत्यं कौञ्चब्यूहादिगोचरम् ॥१०/१०३॥

श्री पं० पन्नासास साहित्याचार्य क्रुत अर्थ---

'जो चेतन-अचेतन द्रव्यों के विभाग को करनेवाला न हो उसे संयोजनासत्य कहते हैं। जैसे क्रीञ्चव्यूह आदि। भावार्थ—क्रीञ्चव्यूह, चक्रव्यूह आदि सेनाओं की रचना के प्रकार हैं और सेनाएँ चेतनाचेतन पदार्थों के समूह से बनती हैं, पर जहाँ अचेतन पदार्थों की विवक्षा न कर केवल क्रीञ्चाकार रची हुई सेना को क्रीञ्चव्यूह और चेतन पदार्थों की विवक्षा न कर केवल चक्र के आकार रची हुई सेना को चक्रव्यूह कह देते हैं; वहां संयोजना सत्य होता है।'

इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि यहाँ पर 'चेतन-अचेतन द्रव्यों के विभाग को करनेवाला न हो' इसका भ्रभिप्राय है—'चेतन अचेतन द्रव्यों की विवक्षा करनेवाला न हो।' चेतन-अचेतन द्रव्यों का संकर करने वाला हो' ऐसा श्रभिप्राय न ग्रहण करना चाहिए।

— जै. सं. 16-7-70/ रो. *सा.* जैन

#### शुद्धोपयोग के गुरास्थान

शंका — चौथे गुणस्थानवाले को जब शुद्धोपयोग होता है तो उसके उससमय किसी प्रकार का विचार होता है या नहीं ? यदि होता है तो क्या आत्मा को छोड़कर परब्रब्य का द्रव्यइष्टि से विचार करते हुए भी उसके शुद्धोपयोग हो सकता है या नहीं ? जितनी देर यह आत्मा का या परब्रव्य का ब्रव्यइष्टि से विचार करता है उसनी देर क्या नियम से शुद्धोपयोग होता ही है ?

समाधान — चौथे गुरास्थान में शुद्धोपयोग नहीं होता है। यथार्थ शुद्धोपयोग तो श्रकवाय अवस्था में होता है जो ग्यारहवें आदि गुरास्थानों में होता है। उपभाम व क्षपकश्री सी में भी शुद्धोपयोग की मुख्यता है। उपचार से अप्रमत्त-सातवें गुरास्थान में भी शुद्धोपयोग कह दिया जाता है, क्योंकि वहाँ पर भी कवाय (संज्वलन) की व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १४३९

मन्दता है। गो० मा० प्र० अ० ७ में कहा है— 'ताका ग्रभाव माने ज्ञान का ग्रभाव होय तब जड़पना भया सो आत्मा के होता नहीं। तातें विचार तो रहे है, बहुरि जो किहुए, एक सामान्य (द्रव्यदृष्टि) का ही विचार रहता है, विशेष (पर्याय) का नाहीं तो सामान्य का विचार तो बहुत काल रहता नाहीं वा विशेष की ग्रपेक्षा सामान्य का स्वरूप भासता नाहीं। बहुरि किहए—ग्रापही का विचार रहता है, पर का नाहीं, तो पर विषे पर बुद्धि भये विना ग्राप विषे निजबुद्धि कैसे प्रावे!' इसी प्रिधिकार में यह भी कहा है— 'चौथा गुएस्थान विषे कोई ग्रपना स्वरूप चिन्तवन करे है ताके भी ग्रास्त्रव वन्ध प्रधिक है, वा गुएएश्रेणी निर्जरा नाहीं है। पंचम षष्टम गुएस्थान विषे ग्राह्म विवे ग्राह्म करे है। तातें स्वद्रव्य-परद्रव्य के जितवनतें निर्जरावन्ध नाहीं। रागादि घटे निर्जरा है, रागादिक भये बंध है।'

—में. सं. 19-7-56/VI/....

#### चाण्डाल को देव कहना नैगमनय एवं द्रव्य निक्षेप का विषय

शंका श्री रत्नकरण्ड श्रावकाचार में सम्यव्दर्शनसहित चाण्डाल का देह भी पूजनीय है ऐसा लिखा है, इस पर आप पूर्णरूप से प्रकाश डालें।

समाधान यह शंका पर्यायदिष्ट से की गई है, क्योंकि चाण्डाल, देह, सम्यग्दर्शन, शास्त्र, पूजनीय ये सब पर्यायें हैं। शंकाकार ने १५ मई के पत्र में लिखा था कि द्रव्यद्धिट ही मोक्षमार्ग है।

श्री र. क. श्रा. के जिस श्लोक से शंकाकार का श्रभिप्राय है, वह श्लोक इसप्रकार है।

## सम्यग्वर्शनसम्पञ्चमपि मातञ्जन्देहजम् । वेवा देवं विदुर्भस्मगूढांगारम्तरोजसम् ॥२८॥

'मातङ्ग-देहजम्' का अभिप्राय चाण्डाल शरीर नहीं है. किन्तु चाण्डाल पुत्र से है, क्योंकि शरीर जो जड़ है वह सम्यग्दर्शन से सम्पन्न नहीं हो सकता है। 'सम्यग्दर्शन सिंहत चाण्डाल का देह भी पूजनीय है' ऐसा श्री रत्नकरण्ड आवकाचार में नहीं कहा गया है। ग्रतः श्री मुकुटलाल की शंका में कोई सार नहीं है। फिर भी इस श्लोक नं० २८ के अभिप्राय पर ब्रावंग्रन्थानुसार विचार किया जाता है—

अर्थ इस प्रकार है—अन्तरंग में स्रोजवाले भस्म से ढ़के हुए अंगारे के समान, सम्यग्दर्शन से सम्पन्न चाण्डाल पुत्र को भी देव ( गराधरदेव ) ने देव कहा है।

'चाण्डाल पुत्र को देव कहा है' इसमें जो 'देव' शब्द है उसके ध्रर्थ पर तथा नयविभाग पर विचार होना चाहिए।

पंचनमस्कारमंत्र में ग्ररहंत, सिद्ध, ग्राचार्य, उपाध्याय, ग्रीर साधु को नमस्कार किया गया है, किन्तु अधिरतसम्यग्दिष्ट या देशविरतसम्यग्दिष्ट को नमस्कार नहीं किया गया है। यदि ग्रविरतसम्यग्दिष्ट या देशविरतसम्यग्दिष्ट को नमस्कार नहीं किया गया है। यदि ग्रविरतसम्यग्दिष्ट या देशविरतसम्यग्दिष्ट पंचपरमेष्ठियों के समान देव होते तो उनको भी नमस्कार किया जाता, किन्तु उनको नमस्कार नहीं किया गया अतः वे देव नहीं हैं, क्योंकि वे सम्यगदर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप रत्तत्रय से युक्त नहीं हैं। श्री वीरसेनाचार्य ने कहा भी है—

'देशो हि नाम त्रीणि रस्नानि स्वभेदसोऽनन्तभेदभिन्नानि, तद्विशिष्टो जीवोऽपि देवः अन्ययाशेषजीवानामपि देवस्वापत्तेः ।' क्षर्य — ग्रपने-ग्रपने भेदों से ग्रनन्तभेदरूप रत्नत्रय ही देव है, ग्रतएव रत्नत्रय से (सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र से ) युक्त जीव देव है। यदि रत्नत्रय की ग्रपेक्षा देवपना न माना जावे तो सम्पूर्ण भव्यजीवों को देवपना प्राप्त होने की ग्रापित आ जायगी।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य भी प्रथचनसार में कहते हैं-

'सदृहमाणी अत्थे असंजवा वा ण णिव्वादि ।'

पदार्थों का यथार्थ श्रद्धान करनेवाला श्रर्थात् सम्यग्दिष्ट यदि श्रसंयत हो तो निर्वाण को प्राप्त नहीं होता है।

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी कहा है —

'असंयतस्य च यथोविसात्मतत्त्वप्रतीतिरूपं श्रद्धानं यथोवितात्मतत्त्वानुभूतिरूपं ज्ञानं वा कि कुर्यात् ? ततः संयमशून्यात् श्रद्धानात् ज्ञानाद्वा नास्ति सिद्धिः । अतः आगमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वानामयौगपद्यस्य मोक्ष-मार्गत्वं विघटेतेष ।'

ग्रसंयत को, यथोक्त ग्रात्मतत्त्व की प्रतीतिरूप श्रद्धान यथोक्त ग्रात्मतत्त्व की भ्रनुभूतिरूप ज्ञान क्या करेगा ? ग्रर्थात् कुछ नहीं करेगा ग्रथवा कुछ कार्यकारी नहीं है। इसलिये संयमशून्य (चारित्ररहित) श्रद्धान-ज्ञानसे सिद्धि नहीं होती। ग्रागमज्ञान, तत्त्वार्यश्रद्धान, संयतत्व के अयुगपत्त्व के मोक्षमार्गत्व घटित नहीं होता। श्रर्थात् सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र की युगपत्ता ही मोक्षमार्ग है, मात्र सम्यग्दर्शन-ज्ञान मोक्षमार्ग नहीं है। जहां मोक्षमार्ग नहीं है वहां देवत्व भी नहीं है।

चाण्डालपुत्र के चारित्र नहीं हो सकता, क्योंकि ऊंच वर्णवाला ही मुनिदीक्षा के योग्य है। श्री कृत्दकुत्दाचार्य ने कहा भी है—

> वण्लेसु तीसु एक्को कल्लाणंगो तवोसहो वयसा । सुमुहो कुंझारहिदो लिंगग्गहले हवदि जोग्गो ॥

'ब्राह्मण, क्षत्रिय, बैश्य तीनवर्णों में से कोई एक वर्णधारी हो, जिसका शरीर रोग रहित हो, तपस्या को सहन करनेवाला हो, सुन्दर मुखवाला हो तथा लोकापवाद से रहित हो वह पुरुष जिनवीक्षा ग्रहण करने के योग्य होता है।'

यदि कहा जाय **कि चाण्डाल के द्रव्यचारित्र** न हो, भावचारित्र तो हो सकता है, क्योंकि द्रव्यचारित्र श्ररीराश्चित है और भावचारित्र जीवाश्चित हैं। सो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने सूस्रप्रामृत में कहा भी है—

> णिच्चेलपाणिपत्तं उवइट्टं परमजिणवरिदेहि । एक्को वि मोक्खमग्गो सेसा य अमग्गया सब्वे ॥१०॥

'तीर्थंकर परमदेव ने नग्नमुद्रा के धारी निर्धात्यमुनि को ही पाणिपात्र में श्राहार लेने का उपदेश दिया है। यह एक निर्धात्यमुद्रा ही मोक्षमार्ग है, इसके अतिरिक्त शेष सब ग्रमार्ग हैं मोक्षमार्ग नहीं है।'

> ण वि सिज्झइ क्रथधरो जिणसासरो जइ वि होइ तित्थयरो । णग्गो विमोक्खमग्गो सेसा उम्भग्गया सब्वे ॥ २३ ॥

'जिनशासन में कहा है कि वस्त्रधारी पुरुष सिद्धि को प्राप्त नहीं होता, भले ही वह तीर्थंकर भी क्यों न हो ? नग्न वेष ही मोक्षमार्ग है, शेष सब उन्मार्ग ( मिथ्यामार्ग ) हैं।'

#### पंचमहब्वयजुत्तो तिहिंगुत्तिहि जो स संजवो होई । णिग्गंथमोक्खमग्गो सो होदि हु वंदणिज्जो य ॥२०॥

'जो पांचमहावत और तीनगुष्तियों से सहित है वही संयत श्रयांत् संयमी-मुनि होता है। निर्म्रन्थ ही मोक्षमार्ग है। निर्म्रन्थ साधु ही वन्दना ग्रथांत् नमस्कार के योग्य है।' इससे स्पष्ट हो जाता है कि जो निर्म्रन्यसाधु नहीं हैं वे वन्दने योग्य नहीं हैं। चाण्डाल पुत्र निर्म्रन्थसाधु नहीं हो सकता, इसलिये वह वन्दने योग्य नहीं है।

#### एक्कं जिजस्त रूवं वीयं बिदियं उक्किट्टसाथयाणं तु । अवरद्वियाण तद्वयं चउस्य पूज लिगदंसणं जस्य ॥१८॥ (दर्शनपाहुङ्)

'एक जिनमुद्रा अर्थात् नग्नरूप, दूसरा उत्कृष्ट श्रावकों का अर्थात् क्ष्त्लिक या ऐलक श्रीर तीसरा श्रायि-काग्रों का, इसप्रकार जिनशासन में तीन लिङ्ग कहे गये हैं। चौथा लिंग जिनशासन में नहीं है।' चाण्डालपुत्र के ये तीनों लिंग नहीं हैं ग्रतः वह इच्छाकार के योग्य भी नहीं है।

### 'न तासां भावसंयमोऽस्तिभावासंयमाविनाभाविवस्त्राखुपादानान्यथानुपपत्तेः।'

'उनके ( वस्त्रधारियों के) भावसंयम नहीं है, क्योंकि भावसंयम के मानने पर उनके भाव-श्रसंयम का अविनाभावी वस्त्रादिक का ग्रहण करना नहीं बन सकता है।'

द्रव्यासिनं समास्थाय भावासिनो भवेद्यतिः । विना तेन न वन्द्यः स्यान्नानावतद्यरोऽपि सन् ॥ द्रव्यासिनम्ब नेथं भावासिनस्य कारणं । (अष्टपाहुड पृ० २०७ )

'मुनि द्रव्यालिंग धारणकर भाविलिंगी होता है। नानावतीं का धारक होने पर भी द्रव्यालिंग के बिना वन्दनीय नहीं है, नमस्कार के योग्य नहीं है। इस द्रव्यालिंग को भाविलिंग का कारण जानना चाहिए।' चाण्डाल पृत्र द्रव्यालिंग को धारण नहीं कर सकता, ग्रतः वह वन्दनीय नहीं है।

'देव' शब्द का दूसरा ग्रर्थ इसप्रकार है—

#### 'अणिमाद्यब्दगुणावष्टम्भवलेन दीव्यन्ति कीड्न्तीति देवाः ।' ( ध. पु. १ पृ. २०३ )

जो भ्रणिमादि भाठऋद्धियों की प्राप्ति के बल से कीड़ा करते हैं उन्हें देव कहते हैं। चाण्डालपुत्र के भ्रिणिमादि भ्राठऋद्धियों की प्राप्ति नहीं है अतः चाण्डालपुत्र देव नहीं है। चाण्डालपुत्र के देवगति नाम कर्म का उदय नहीं है, इसलिए भी वह देव नहीं है।

प्रश्न यह होता है कि सम्यग्दर्शनयुक्त चाण्डालपुत्र को श्री समंतभद्राचार्य ने रत्नकरण्ड श्रावकाचार में देव क्यों कहा है? जैनागम में नाम, स्थापना, द्रव्य, भाव ये चार निक्षेपों तथा नैगम ब्रादि सातनयों के द्वारा कथन किया गया है।

चाण्डालपुत्र यद्यपि वर्तमानपर्याय में देव नहीं है तथापि सम्यग्दर्शनसहित होने के कारण अगली पर्याय में देव होगा, क्यों कि सम्यग्दर्शन देवायु के बन्ध का कारण है, ऐसा 'सम्यक्श्वं च' सूत्र द्वारा कहा गया है। अतः द्वव्यनिक्षेप से सम्यग्दिष्टिचाण्डालपुत्र को देव कहने में कोई आपित्त नहीं है। कहा भी है—

#### 'अणागय पन्जाय विसेसं पडुच्च गहियाहिमुहियं दथ्वं अतदभावं वा ।'

न्नागे होनेवाली पर्याय को ग्रहरण करने के सन्मुख हुए द्रव्य को, उस श्रागामीपर्याय की अपेक्षा द्रव्यनिक्षेप कहते हैं ग्रथवा वर्तमानपर्याय की विवक्षा से रहित द्रव्य को ही द्रव्यनिक्षेप कहते हैं।

सम्यवत्वसहित चाण्डालपुत्र नैगमनय से देव है । जैसे किसी मनुष्य को पापीलोगों का समागम करते हुए देखकर, नैगमनय से कहा जाता है कि यह पुरुष नारकी है; वैसे ही सम्यग्दिष्टिचाण्डालपुत्र को सन्समागम करते हुए देखकर नैगमनय से कहा जाता है कि यह पुरुष देव है । कहा भी है—

#### कं पि णरं दट्ठूण य पावजणसमागमं करेमाणं । शेगमणएण भण्णइ शेरइओ एस पुरिसो लि ।।

श्री समंतभद्राचार्य ने द्रव्यनिक्षेप तथा नैगमनय की श्रपेक्षा सम्यग्द्रिटचाण्डालपुत्र की देव कहा है। अथवा शक्ति की श्रपेक्षा देव कहा है। कहा भी है—

'बहिरात्मावस्थायामन्तरात्मपरमात्मद्वयं शक्तिरूपेण भाविनैगमनयेन व्यक्तिरूपेण च विज्ञेयम् । अन्तरात्मा-वस्थायां तु बहिरात्मा भूतपूर्वनयेन घृतघटवत्, परमात्मस्वरूपं तु शक्तिरूपेण भाविनैगमनयेन व्यक्तिरूपेण च । परमात्मावस्थायां पुनरत्तरात्मबहिरात्मद्वयं भूतपूर्वनयेनेति ।' ( द्वव्यसंग्रह पृ. ४७ )

बहिरात्मा ( मिथ्यादिष्ट ) की दशा में भ्रन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनों शक्तिरूप से रहते हैं और भावीनैगमनय से व्यक्तिरूप से भी रहते हैं ऐसा समभता चाहिए। ग्रन्तरात्मा की ग्रवस्था में बहिरात्मा घृत-घट के समान भूतपूर्वनय से रहता है श्रीर परमात्मा का स्वरूप शक्तिरूप से रहता है तथा भावीनैगमनय की श्रपेक्षा व्यक्ति-रूप से भी जानना चाहिये। परमात्मअवस्था में भ्रन्तरात्मा तथा बहिरात्मा भूतपूर्वनय की अपेक्षा जानने चाहिये।

सम्यग्दिष्टिचाण्डालपुत्र अन्तरात्मा है, अतः उसमें परमात्मापन अर्थात् देवत्वशक्तिरूप से है।

भावनिक्षेप तथा एवंभूतनय की अपेक्षा सम्यग्दिष्टचांडालपुत्र में देवत्व नहीं है। कहा भी है—

#### 'वर्तमानपर्यायोपलक्षितं इध्यं भावः ।' [ध. पु. १ पृ. २९]

वर्तमानपर्याय से युक्त द्रव्य को भावनिक्षेप कहते हैं। सम्यग्दृष्टिचांडालपुत्र के वर्तमान में मनुष्यपर्याय है, देवपर्याय नहीं है, ग्रतः वह देव नहीं है।

जैसे मनुष्य जब नरकगित में पहुंचकर नरक के दुःख अनुभव करने लगता है तभी वह नारकी है ऐसा एवंभूतनय कहता है, वैसे ही सम्यग्दष्टिचांडालपुत्र जब देवगित में पहुंचकर देव के मुख का अनुभव करने लगता है तभी वह देव है ऐसा एवंभूतनय कहता है । कहा भी है—

> णिरयगद्वं संपत्तो जङ्गया अष्णह्वङ्ग णारयं दुक्खं। तङ्ग्या सो णेरङ्ओ एवंसूदो णओ भणदि।।

चाण्डाल यदि मात्र सम्यग्दर्शनसहित होने के कारण पूजनीय हो जाता है तो जिन्होंने तीर्थंकर श्रादि के उपसर्ग को दूर किया तथा समवशरण में साक्षात् तीर्थंकरभगवान के दर्शन करते हैं श्रीर दिव्यध्वित सुनते हैं ऐसे उच्चगोत्री व्यंतरदेव व देवांगनाएँ, भवनवासी देव व देवांगनाएँ, सूर्य चन्द्रमा श्रादि देव व देवांगनाएँ सम्यग्दर्शन के कारण भी पूजनीय हो जायेंगे।

श्री महाबीरस्थामी के जीव को शेर की पर्याय में तथा श्री पाश्वेनाथ के जीव को हाथी की पर्याय में सम्यग्दर्शन हो गया था, किन्तु किसी भी मनुष्य या देव ने शेर व हाथी की ग्राष्ट्रक्य से पूजा नहीं की ग्रीर न नमस्कार किया।

राजा श्री शिक का जीव क्षायिकसम्यग्दिष्ट तीर्थंकरप्रकृति का निरन्तर बन्ध करनेवाला प्रथम नरक में है, किन्तु कोई भी देव उस नारकी की पूजा या नमस्कार करने नहीं गया। स्वर्ग से श्री खलदेव का जीव श्रीकृष्ण के जीव को मिलने के लिये अधोलोक में गया था। यद्यपि श्रीकृष्ण का जीव सम्यग्दिष्ट है और निरन्तर तीर्थंकरप्रकृति का बन्ध कर रहा है तथापि श्री खलदेव के जीव ने न तो अष्टद्रव्य से पूजा की और न नमस्कार किया।

ये कुछ दृष्टान्त बालजनों को समकाने के लिए दिए गये हैं। कोई भी मनुष्य या तियंच मात्र सम्यग्दर्शन के कारण देव नहीं हो जाता है, मरकर देवगति व देवायु के उदय होने से देवपर्याय में उत्पन्न होने पर देव होगा। नैगमनय से उस मनुष्य या तियंच को देव कह सकते हैं, जैसे रसोई के लिए जल लानेवाला कहता है कि रसोई बना रहा हूं, मात्र जल लाने से रसोई नहीं बन जाती।

वर्तमान में जो भोजन है वह नैगमनेंग्रे से विष्टा है श्रीर खेत में पड़ा हुवा विष्टारूपी खाद नैगमनय से श्रव है। यदि मात्र नैगमनय को ध्यान में रखा जावे तो भोजन करना संभव नहीं है। भोजन तो भावनिक्षेप तथा एवंभूतनय की दृष्टि से ही संभव है।

ग्रतः नय ग्रीर निक्षेप को ध्यान में रखकर ग्रार्षग्रन्थों का ग्रर्थ समभता चाहिए।

—जै. ग. 29-7-7 I/VII/ पुकुटलाल, बुलन्दबहर

- १. सत्यासत्य वचन एवं उनके मेद-प्रभेद
- २. दस सत्यों में व्यवहारनय के विषय निहित हैं, ग्रतः व्यवहार सत्य है

शंका--सत्य-असत्य का क्या लक्षण है ? जैन आगमानुसार वास्तविक वचन ही क्या सत्य वचन है ?

समाधान मोक्षशास्त्र अध्याय ७ सूत्र १४ में असत्यवचन का लक्षण निम्नप्रकार कहा है-

'असदभिधानमनुतम्।'

अर्थ--अप्रशस्त वचन कहना स्रसत्य है।

श्री सर्वार्थांसिद्धि दीका में कहा है— 'जिससे प्राशियों को पीड़ा होती है उसे ग्रप्रशस्त कहते हैं, भले ही वह विद्यमान पदार्थ को विषय करता हो । जिससे हिंसा हो वह वचन ग्रस्त्य है, ऐसा निश्चय करना चाहिये।'

श्री तत्त्वायंद्वित्त टीका में लिखा है— 'प्रमाद के योग से अप्रशस्त वचन कहना असत्य है। प्राणियों को पीड़ाकारक वचन ग्रसस्य है। हिंसाकारक वचन ग्रसस्य है। कर्णकर्कश, हृदयनिष्ठुर, मनमें पीड़ा करनेवाला, विप्रलापयुक्त, विरोधयुक्त, प्राणियों के वध-बंधन आदि को करनेवाले, वैर उत्पन्न करनेवाले, कलह ग्रादि करनेवाले, त्रास करनेवाले, गुरु ग्रादि की अवज्ञा करनेवाले ग्रादि वचन भी ग्रसस्य हैं। 'यह कर्तव्य है, यह हेय है, त्याज्य है।' प्रमत्त्योग के ग्रभाव में यथार्थ स्वरूप के कहने से इसप्रकार के श्रप्रशस्त वचन भी सत्य हैं।

श्री अमृतचन्द्र आधार्य ने पुरुषार्थसिद्धि उपाय श्लोक ९१ से १०० तक ग्रसत्य वचन का कथन किया है, जो इस प्रकार है—

> यदिवं प्रमादयोगादसदिभधानं विधीयते किमपि। तवन्तमपि विज्ञेयं तद्भेवाः सन्ति चत्वारः॥९१॥

अर्थ — जो कुछ भी प्रमत्तयोग से यह असत् वचन कहा जाता है उसे भ्रनृत ( भ्रसत्य ) जानना चाहिये। उसके चार भेद हैं।

> स्वक्षेत्रकालभावैः सर्वापि हि यस्मिन्निषिद्घ्यते वस्तु । तत्त्रयममसत्यं स्यान्नास्ति यया देवदत्तोऽत्र ॥९२॥

अर्थ ─िजसवचन में श्रपने क्षेत्र, काल, भाव करके विद्यमान वस्तु निषेधी जाती है, वह प्रथम स्नसत्य होता है, जैसे यहां देवदत्त नहीं है।

> असदिपि हि वस्तुरूपं यत्र, परक्षेत्रकालभावैस्तः। उद्भाव्यते द्वितीयं, तदनृतमस्मिन्यथास्ति घटः ॥९३॥

अर्थ - निश्चय करि जिस वचन में पर क्षेत्र, काल, भावों करके अविद्यमान वस्तु का प्रस्तित्व प्रगट किया जाता है वह दूसरा ग्रसत्य है। जैसे यहां पर घट है।

बस्तु सदिप स्वरूपात्पररूपेणाभिधीयते यस्मिन् । अनृतमिदं च तृतीयं विज्ञेयं गौरिति यथाश्चः ॥९४॥

अर्थ — अपने स्वरूप से सत् वस्तु भी पररूप से कही जाती है, यह तीसरा श्रसत्यवचन जानना चाहिए। जैसे गाय को घोड़ा कहना इसप्रकार।

> र्गाहतमबद्धसंयुतमप्रियमपि भवति वचनरूपं यत् । सामान्येन त्रेधा मतमिदमनृतं तुरीयं तु ॥९५॥

अर्थ — यह चौथा ग्रसत्य सामान्यपने से गहित, सावद्य (पाप सहित ) और ग्रप्तियवचनरूप से तीन प्रकार का माना गया है।

> पेशुन्यहासगर्भं कर्कशमसमञ्जलसं प्रलिपतं च । अन्यदिष यदुत्सूत्रं तत्सर्वं महितं मदितम् ॥९६॥

अर्थ -- चुगली, हास्ययुक्त, कठोर, मिथ्यात्व, प्रलाप (गण्य-शण्प) स्रीर शास्त्रविरुद्धवचन ये सब गर्हित (निद्य) वचन कहे गये हैं। छेदन-भेदन-मारणकर्षणवाणिज्य-चौर्यवचनादि । तत्सावद्यं यस्मात्त्राणिवद्याद्याः प्रवर्तन्ते ॥९७॥

अर्थ — जो छेदन, भेदन, भारएा, कर्षण (खेती) व्यापार चीरी आदि के वचन वे सब सावद्य वचन हैं, क्योंकि प्राणिहिंसा की प्रवृत्ति करते हैं।

अरतिकरं भीतिकरं खेवकरं वैरशोककलहकरम् । यदपरमपि तापकरं परस्य, तत्सर्वमित्रयं ज्ञेयम ॥९८॥

अर्थ — जो क्चन दूसरों को ग्रारित का करने वाला हो, भय करने वाला हो, खेद करने वाला हो, वैर-शोक-कलह का करने वाला हो तथा ग्रीर भी स्राताप का करने वाला होवे वह सब ग्रप्रिय वचन जानना।

> हेतौ प्रमत्तयोगे निर्विष्टे सकलवितयवज्ञनानाम् । हेयानुष्ठानावेरनुवदनं भवति नासत्यम् ॥१००॥

अर्थ समस्त ही ग्रसत्य वचनों का कारणा प्रमत्तयोग कहा गया है, किन्तु हेय व कर्तव्य ग्रादि के वचन ग्रसत्य नहीं हैं।

इसप्रकार असत्यवचन का कथन है। सत्यवचन दस प्रकार का है-

जणवदसम्मदिठवणा, णामे रूवे पडुच्चववहारे । संमावले य भावे, उवमाए दसविहं सच्चं ॥२२२॥ भत्तं देवी चदंप्पह पडिमा त हय होदि जिणदत्तो । सेवो दिग्धो रज्झदि कूरोत्ति य जंहवे वयणं ॥२२३॥ सक्को जंबूदीणं पल्लट्टदि पाववज्जवयणं च । पल्लोबमं च कमसो जणवदसच्चादिदिट्टांता ॥२२४॥ गो० जी०

अर्थ — जनपदसत्य, सम्मतिसत्य, स्थापनासत्य, नामसत्य, रूपसत्य, प्रतीत्यसत्य, व्यवहापसत्य, संभावता-सत्य, भावसत्य, उपमासत्य इसप्रकार सत्य के दसभेद हैं। उक्त दसप्रकार के सत्यवचन के ये दस इष्टान्त हैं। भक्त, देवी, चन्द्रप्रभप्रतिमा, जिनदत्त, खेत, दीर्घ, भात पकाया जाता है, शक (इंद्र) जम्बूद्वीप को पलट सकता है, 'यह प्रासुक है' ऐसा वचन, और पत्योपम।

भावार्थ — तत् तत् देशवासी मनुष्यों के व्यवहार में जो शब्द रूढ़ हो रहा है उसको जनपदसस्य कहते हैं। जैसे भक्त, भादु, वटक ग्रादि भिन्न-भिन्न शब्दों से एक हो चीज को कहा जाता है। २. बहुत मनुष्यों की सम्मित से जो सर्व-साधारण में रूढ़ हो उसको सम्मितिसस्य कहते हैं। जैसे पट्टराणी के ग्रातिरिक्त किसी साधारण स्त्री को भी देवी कह देना। ३. किसी वस्तु में उससे भिन्न वस्तु के समारोप करने वाले वचन को स्थापनासस्य कहते हैं। जैसे श्री चन्द्रप्रभ भगवान की प्रतिमा को चन्द्रप्रभ कहना। ३ दूसरी कोई ग्रिपेक्षा न रखकर केवल व्यवहार के लिये जो किसी का संज्ञाकर्म करना इसको नामसस्य कहते हैं। जैसे जिनदत्त । यद्यपि उसको जिनेन्द्र ने नहीं दिया तथापि व्यवहार के लिये उसे जिनदत्त कहते हैं। ५. पुद्गल के रूपादिक ग्रनेक गुणों में से रूप की प्रधानता से जो बचन कहा जाय उसको रूपसत्य कहते हैं। जैसे किसी मनुष्य को श्वेत कहना। यद्यपि उसके ग्रीर में ग्रन्य वर्ण भी पाये जाते हैं। ग्रथवा उसके ग्रीर में रसादिक के रहने पर भी उपर से रूपगुण की ग्रपेक्षा उसको श्रवेत

कहना । ६. किसी विवक्षित पदार्थ की अपेक्षा से दूसरे पदार्थ के स्वरूप का कथन करना इसको अतीरयसत्य कहते हैं। जैसे किसी छोटे या पतले पदार्थ की अपेक्षा से दूसरे पदार्थ को दीर्घ (बड़ा लम्बा स्थूल) कहना । ७ नैगमादि नयों की प्रधानता से जो वचन बोला जाय उसको व्यवहारसत्य कहते हैं। जैसे नैगमनय की प्रधानता से—भात पकता है। ६. असंभवता का परिहार करते हुए वस्तु के किसी धर्म का निरूपण करने में प्रवृत्त वचन को संमावनासत्य कहते हैं। जैसे शक (इंड्र) जम्बूढीप को उलट सकता है। ९. आगमोक्त विधि-निषेध के अनुसार अतीन्द्रिय पदार्थों में संकल्पित परिणामों को भाव कहते हैं, उसके आश्रित जो वचन हों उसको भावसत्य कहते हैं। जैसे शुष्क, पक्व, तप्त और नमक, मिर्च, खटाई आदि से अच्छी तरह मिलाया हुआ द्रव्य प्रासुक होता है। यहां पर यद्यपि सूक्ष्म जीवों को इंद्रियों से देख नहीं सकते तथापि आगम-प्रमाण से उसकी प्रासुकता का वर्णन किया जाता है। १०. प्रसिद्ध सदश पदार्य को उपमा कहते हैं। इसके आश्रिय से जो वचन बोला जाय उसको उपमासत्य कहते हैं। जैसे पत्य। यहां पर रोमखण्डों का आधारभूत खड्डा 'पत्य' होता है। इसलिये उसको पत्य कहते हैं। इस संख्या को उपमासत्य कहते हैं। ये दस प्रकार के सत्य के दशन्त हैं। अन्य भी इसी तरह जानना चाहिए।

व्यवहारनय के विषय भी इन दसप्रकार के सत्य में आजाते हैं। व्यवहारनय को असत्य कहना उचित नहीं है।
— जै. ग. 24-12-64/VIII-XI/ र. ला. चैन, मेरठ

## सापेक्ष पर्याय दृष्टि से मोक्षमागं सम्भव है

शंका--क्या पर्यायद्वष्टि से मोक्षमार्ग सम्भव है ?

समाधान जो वस्तु जिसरूप से है उस वस्तु का उसीरूप से श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन है। आलापपद्धति सुद्ध ९५ में कहा है कि वस्तु सामान्य विशेषात्मक है।

#### 'सामान्यविशेषात्मक वस्तु ॥९५॥'

सामान्य-विशेषात्मक वस्तु में से 'सामान्य' को द्रव्य कहते हैं और 'विशेष' को पर्याय कहते हैं। श्री पूज्यपादाचार्य ने कहा भी है—

'द्रध्यं सामान्यमुत्सर्गः अनुवृत्तिरित्यर्थः । तदिषयो द्रध्यार्थिकः । पर्यायो विशेषोऽपवादो व्यावृत्तिरित्यर्थः । तदिषयः पर्यायाथिकः ।' सर्वार्थेतिद्धि १।३३

द्रव्य का अर्थ सामान्य, उत्सर्ग ग्रीर श्रनुवृत्ति है। इस सामान्य को विषय करनेवाला नय ग्रथना दृष्टि द्रव्याधिकनय अथवा द्रव्यदृष्टि है। पर्याय का ग्रर्थ विशेष ग्रपवाद श्रीर व्यावृत्ति है। इस विशेष को विषय करने वाला पर्यायाधिकनय श्रथवा पर्यायदृष्टि है।

भी अमृतचन्द्राचार्य ने भी इसी प्रकार कहा है-

अनुप्रवृत्तिः सामान्यं द्रव्यं चैकार्थवाचकाः। नयस्तद्विषयो यः स्याज्ज्ञेयो द्रव्यार्थिको हि सः ॥३९॥ व्यावृत्तिश्च विशेषश्च पर्यायश्चैकवाचकाः। पर्यायविषयो यस्तु स पर्यायार्थिक मतः॥४०॥ तत्त्वार्थसार प्रथमाधिकार व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १४४७

अनुप्रवृत्ति, सामान्य ग्रौर द्रव्य में तीनों शब्द एकार्थवाची हैं। जो नय द्रव्य को विषय करता है वह द्रव्यायिकनय ग्रर्थात् द्रव्यदृष्टि है। व्यावृत्ति, विशेष ग्रौर पर्याय ये तीनों शब्द एकार्थवाची हैं। जो नय पर्याय को विषय करता है वह पर्यायाधिकनय अर्थात् पर्यायदृष्टि है।

द्रव्यदृष्टि में पर्यायें गौरा होने से जीव न संसारी है और न मुक्त है, क्योंकि संसारी और मुक्त ये दोनों पर्यायें हैं। ग्रत: द्रव्यदृष्टि में मोक्ष और मोक्षमार्ग ये दोनों पर्याय होना सम्भव नहीं है। इसीप्रकार श्रद्धागुरा की मिश्यादर्शन व सम्यग्दर्शन ये दोनों पर्यायें हैं। समयसार की तात्पर्यवृक्ति टीका में कहा भी है—

'शुद्धद्रव्यार्थिकनयेन शुभाशुभपरिणमनाभावात्र भवत्यप्रमत्तः प्रमत्तश्च । प्रमत्तशब्देन निथ्यादृष्ट्यादि प्रमत्तांतानि षड्गुणस्थानानि, अप्रमत्तशब्देन पुनरप्रमत्ताद्ययोग्यांतान्यष्ट गुणस्थानानि गृह्य ते ।'

--समयसार पृ० ७ अजमेर से प्रकाशित

शुद्धद्रव्याधिकनय से जीव में शुभ या अशुभक्ष परिणमन करने का अभाव है, इसलिये जीव न तो प्रमत्त ही है श्रीर न अप्रमत्त ही है। मिथ्यादिष्टिगुणस्थान से लेकर प्रमत्तविरतगुणस्थान तक इन छह गुरास्थानों में जीव की जो अवस्था है वह प्रमत्त अवस्था है। अप्रमत्तविरत गुरास्थान से लेकर अयोगकेवली गुरास्थानतक इन आठ गुरास्थानों में जीव की जो पर्याय है वे अप्रमत्तावस्था हैं। इसप्रकार द्रव्यदृष्टि में न बंधमार्ग है और न मोक्षमार्ग है। यह पर्यायदृष्टि में ही सम्भव है, जैसा कहा भी ह—

पाष्ट्रस्थविद य अण्णो पज्जाओ पज्जओ वयदि अण्णो । दक्वस्स तं पि दक्कां सेव पणट्टं ण उप्पण्णं (प्र.सा. २।१९)

'प्रादुर्भवति च जायते अन्यः कश्चिवर्शनन्तज्ञानसुखादिगुणास्पदभूतः शाश्वतिकः परमात्मावाप्तिरूषः स्वभावद्वस्यपर्यायः । पर्यायो क्येति विनश्यति अन्यः पूर्वोक्तमोक्षपर्यायाद्भिन्नो निश्चयरत्नव्रयात्मकनिविकल्पसमाधि-रूपस्यैव मोक्षपर्यायस्योपादानकारणभूतः तदिष शुद्धद्वस्याधिकनयेन परमात्मद्रस्यं नैव नष्टं न चोत्पन्नम् ।'

यहां पर यह बतलाया गया है कि पर्यायदिष्ट से जीव की धनन्तज्ञान-मुख ब्रादि गुरावालो जाक्वितिक मुक्तग्रवस्थारूप स्वभावद्रव्यपर्याय उत्पन्न होती है ग्रीर उस मुक्तग्रवस्था ( पर्याय ) से भिन्न निक्चयरत्नत्रयात्मक निविकल्प समाधिरूप तथा मोक्षपर्याय की उपादानकाररा ऐसी मोक्षमार्गपर्याय का व्यय ( नाज ) होता है, किन्तु द्रव्याथिकदृष्टि से जीव द्रव्य न उत्पन्न होता श्रीर न नष्ट होता है। अर्थात् द्रव्यदृष्टि में न मोक्ष है श्रीर न मोक्षमार्ग है तथा न सम्यग्दिष्ट है ग्रीर न मिक्यादृष्टि है क्योंकि ये सब पर्यायें हैं।

यद्यपि शुद्धात्मक्ष्विपरिज्ञिष्ठितिनिश्चलानुभूतिलक्षणस्य संसारावसानोत्पन्नकारणसमयसारपर्यायस्य विनाशो भवति तथैव केवलज्ञानाविष्यक्तिरूपस्य कार्यसमयसारपर्यायस्योत्पादश्च भवति, तथाप्युभय पर्यायपरिणतात्मद्रध्यत्वेन झौध्यत्वं पदार्थत्वादिति । प्रवचनसार गा० १८ टीका

शुद्धातमा की रुचिरूप सम्यक् श्रद्धान, उसी का सम्यक्तान तथा उसी की अनुभूति में निण्चलतारूप चारित्र इस रत्नत्रयमय लक्षण को रखनेवाले संसार के अन्त में होनेवाले कारणसमयसाररूप मोक्षमार्ग पर्याय का बद्धाप नाश होता है और उसीप्रकार केवलज्ञान आदि की प्रगटतारूप कार्यसमयसाररूप मोक्षपर्याय का उत्पाद होता है तो भी दोनों ही पर्यायों में रहने वाले आत्मद्रव्य का धौक्यपना रहता है।

यहां पर भी यही बतलाया गया कि पर्यायदिष्ट में ही मोक्षमार्गपर्याय का व्यय श्रीर मोक्षपर्याय का उत्पाद सम्भव है। द्वव्यदिष्ट में उत्पाद व व्यय न होने के कारण न मोक्ष है ग्रीर न मोक्षमार्ग है। उप्पत्तीव विणासी दब्बस्स य णहिथ अस्थि सब्भावी । विगमुप्पादधुवत्तं करेंति तस्सेव पज्जायाः ॥११॥ पं० का०

टीका — द्रव्यार्थार्पणायामनुत्पादमनुष्केदं सत्स्वभावमेव द्रध्यम् । तदेव पर्यायार्थार्पणायां सोत्पादं सोच्छेदं चाववोद्धव्यम् ।'

द्रव्यद्दित से द्रव्य को उत्पादरहित, विनागरहित सत्स्वभाववाला जानना चाहिए, किन्तु पर्यायद्दित से उत्पादवाला, विनागवाला जानना चाहिए।

'त्रानावरणाविभावद्रव्यकर्मपर्यायाः सुष्ठु संश्लेषरूपेणानादिसंतानेन बद्धास्तिष्ठन्ति तादत्, यदा कालादि-लब्धिवशाद्भे दाभेदरत्नव्यात्मकव्यवहारनिश्चयमोक्षमार्गं लभते तदा तेषां ज्ञानावरणादि भावानां द्रव्य-भादकर्मरूप-पर्यायाणामभागं विनाशं कृत्वा पर्यायाधिकनयेनाभूतपूर्वसिद्धो भवति, द्रव्याधिकनयेन पूर्वमेव सिद्धरूप इति वातिकम्।'पं कार गार २०

इस संसारीजीव का अनादिप्रवाहरूप से ज्ञानावरणादि ग्राठों कर्मों के साथ संश्लेषरूप बंध चला शा रहा है। जब कोई भव्यजीव कालादिलब्धि के वश से भेदरत्नत्रयस्वरूप व्यवहारमोक्षमार्ग को और ग्रभेदरत्तत्रयस्वरूप निश्चयमोक्षमार्ग को प्राप्त करता है तब वह भव्यजीव उन ज्ञानावरणादिकर्मों की द्रव्य ग्रीर भावरूप श्रवस्थाओं का नाश करके पर्यायदिष्ट से सिद्धभगवान हो जाता है। वह सिद्धपर्याय पूर्व में कभी प्राप्त नहीं हुई थी, उस सिद्धपर्याय को प्राप्त कर लेता है। द्रव्यदिष्ट से तो पहिले से ही यह जीव स्वरूप से ही सिद्धरूप है ग्रथांत् द्रव्यदिष्ट में मोक्ष मार्ग सम्भव नहीं है।

एकान्तपर्यायद्दित से बौद्धमतरूप दूषणा आता है श्रीर एकान्त द्रव्यद्दित से सांख्यमतरूप दूषणा आता है क्यों कि 'क्षणिकैकान्तरूपं बौद्धमतं नित्यंकान्तरूपं सांख्यमतं ।' ऐसा ग्रार्थवचन है। 'जैनमते पुनः परस्परसापेक्षद्रव्य-पर्यायत्वान्नास्ति दूषणं ।' किन्तु जैनमत में परस्पर सापेक्ष द्रव्यद्दित पर्यायद्दित मानने से कोई दूषण नहीं ग्राता । 'यद्यपि शुद्धनिश्चयेन शुद्धोजीवस्तयापि पर्यायाधिकनयेन कयंचित्परिणामित्वे सत्यनादिकमंदियवशाद्रागाद्युपाधि-परिणामं गृह्धाति स्फटिकवत् । यदि पुनरेकातेनापरिणामी भवति तद्दोपाधि परिणामो न घटते ।'

---अजमेर से प्रकाशित समयसार पृ० ३०१।

यद्यपि शुद्धनिश्चधनय से जीव शुद्ध है फिर भी पर्यायदिष्ट से कथंचित् परिणामीपना होने पर अनादिकाल से धारा प्रवाहरूप से चले आये कर्मोदय के वश से यह जीव स्फटिक पाषाण के समान ही रागादिरूप उपिध परिणाम को ग्रहण करता है। यदि द्रव्यदृष्टि के एकान्त से यह जीव अपरिणामी ही हो तो इस जीव के रागादि उपिधरूप परिणाम कभी घटित नहीं हो सकता है। जब एकान्त द्रव्यदृष्टि में इस जीव के रागादिपरिणाम घटित नहीं हो सकता ।

'पर्यायाधिकनयविभागेदेवमनुष्यादिरूपैर्विनस्यति जीवः । न नश्यति कैश्चिद्द्रव्याधिकनयविभागैः। यस्मादेशं नित्यानित्यस्वभाशं जीवरूपं।'

यह जीव पर्यायद्दि से देव, मनुष्यादि पर्यायों के द्वारा विनाश को प्राप्त होता है। द्रव्यद्दि से जीव नाश को प्राप्त नहीं होता है। इसप्रकार जीव नित्य, अनित्य स्वभाववाला है। द्रव्यद्दि से जीव नित्य अपरिणामी है और पर्यायद्दि से अनित्य परिणामी है। जो एकान्त से जीव को नित्य अपरिणामी मानते हैं वे सांख्यमतवालों के समान मिथ्याद्दि हैं। 'स जीवो मिध्याद्विष्टरनार्हतो ज्ञातव्यम् । कथं मिध्याद्विष्टः ? इति चेत् यदैकांतेन नित्यकूटस्थोऽपरिणामी टंकोरकीर्णः सांख्यमतवत् ।'

जो एकांत द्रव्यद्दित से जीव को नित्य कूटस्थ अपरिणामी श्रीर टंकोत्कीर्ण मानता है तो वह सांख्यमत-वालों के समान मिध्याद्दित है, ग्रर्हतमत का माननेवाला नहीं है।

यद्यपि द्रव्यद्दित्ट से सर्व जीव एक समान हैं उनमें कोई भेद नहीं है तथापि पर्यायद्दित्ट से जीव तीन प्रकार के हैं। श्री कुन्दशुम्दाचार्य मोक्सप्रामृत में कहते हैं—

> तिषयारो सो अप्पा परमंतर वाहिरो दु वेहीण । तत्थ परो झाइउजइ अंतोबाएण चयहि वहिरप्पा ॥४॥ मोक्षप्राभृत बहिरन्तः परम्चेति निघातमा सर्ववेहिषु । उपेयात्तन्न परमं मध्योपायात्तु बहिरत्यजेत् ॥४॥ समाधि तन्त्न

सर्व प्राणियों में बहिरात्मा भ्रन्तरात्मा श्रीर परमात्मा इस तरह तीनप्रकार का भ्रात्मा है। श्रात्मा के उन तीन भेदों (पर्यायों ) में से बहिरात्मा को छोड़कर श्रन्तरात्मा के उपाय से परमात्मा भ्रवस्था का ध्यान करो। उस परमात्मारूप पर्याय के ध्यान से जीव को मोक्ष की प्राप्ति होती है।

> तं सध्यत्थव्ररिट्टं, इट्टं अमरासुरप्पहारोहि । ये सद्दहित जीवा, तेसि दुक्खाणि खीयंति ॥१९-१॥ प्रवचनसार

'एवं निर्दोष परमात्मश्रद्धानान्मोक्षो भवतीति कथनरूपेण तृतीयस्यले गाया गता ।'

स्वर्गवासी देव तथा भवनित्रक के इन्द्रों से पूजनीय और सर्व पदार्थों में श्रीष्ठ ऐसे परमात्मा का जो भव्य जीव श्रद्धान करते हैं उनके सब दुःख नाश को प्राप्त हो जाते हैं। इसतरह निर्दोष परमात्मा के श्रद्धान से मोक्ष होती है, ऐसा कहते हुए तीसरे स्थल में गांथा पूर्ण हुई।

परमात्माम्रवस्था जीव की पर्याय है, उस परमात्मपर्याय के श्रद्धान व ध्यान को मोक्षमार्ग बतलाया ग्या है।

भी अमृतचन्द्राचार्य का निम्न कलश भी दृष्टव्य है-

परपरिणतिहेतोर्मोहनाम्नोऽनुभावा । विवरतमनुभाष्यव्याप्तकहमाधितायाः ॥ मम परमविशुद्धिः शुद्ध चिन्मावसूर्ते-भंवत् समयसारव्याख्यवैवानुसूर्तेः ॥ ३ ॥

की अमृतचन्द्राचार्य कहते हैं—यद्यपि भुद्धद्रव्यरिध्ट कर तो मैं भुद्ध हूँ चैतन्यमात्र मूर्ति हूँ, परन्तु मेरी परिणित (पर्याय) मोहकर्म के उदय के कारण मैली रागादिरूप हो रही है। शुद्धात्मा की कथनीरूप जो यह समयसार प्रन्य है, उसकी टीका करने का फल यह चाहता हूँ कि मेरी परिणित (पर्याय) रागादि से रहित होकर भुद्ध हो प्रथात् मेरे भुद्ध स्वरूप की प्राप्ति हो।

इस कलश में श्रो अमृतचन्द्राचार्य की वर्तमान ग्रमुद्धपर्याय पर दिल्ट रही है, जिसकी गुद्धि के लिये टीका रची गई है। यही मोक्षमार्ग है।

शंका-व्या पर्यायहिष्ट मिश्याहिष्ट है ?

समाधान-तत्त्वार्थमूत्र में श्रीमद्रमास्वामी आचार्य ने सम्यग्दर्शन का लक्षण निम्नप्रकार कहा है-

'तत्थार्षश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ।।२॥ जीवाजीवास्तवबन्धसंवरितर्जरामोक्षास्तत्त्वम् ।।४॥' जीव, ध्रजीव, ग्रास्तव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोक्ष इन सात तत्त्वों का श्रद्धान सभ्यग्दर्शन है ।

यहाँ पर 'पर्यायद्दिट मिथ्यादिष्ट' के सिद्धांत को माननेवाला कहता है कि 'जीव श्रीर ग्रजीव इन दो द्रव्यों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है' इसप्रकार सूत्र की रचना होनी चाहिये थी, क्यों कि ग्रास्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा श्रीर मोक्ष ये तो पर्यायें हैं। इसपर श्री अकलंकदेव निम्न उत्तर देते हैं—-

'अनेकान्ताच्य । द्रव्याधिकपर्यायाधिकयोर्गु णप्रधानभावेत अर्पणानपंणभेवात् जीवाजीवयोरास्रवादीनां स्यादन्तर्भावः स्यादनन्तर्भावः । पर्यापाधिकगुणभावे द्रव्याधिकप्राधान्यात् आस्रवादिप्रतिनियतपर्यायाधीनपंणात् अनादिपारिणामिकचैतन्याचैतन्यादि द्रव्याधीपणाद् आस्रवादीनां स्थाज्जीवेऽजीवे वान्तर्भावः । तथा द्रव्याधिकगुण-भावे पर्यायाधिकप्राधान्याद् आस्रवादिप्रतिनियतपर्यायार्थपणाद् अनादिपारिणामिकचैतन्याचैतन्याविद्रव्यार्थाऽनपंणाद् आस्रवादीनां जीवाजीवयोः स्यादन्तर्भावः । तदपेक्षया स्यादुपदेशोऽर्थवान् ।' त० रा० वा०

वस्तुतः जीव, अजीव और ग्रास्तव ग्रादि में परस्पर भेद भी है भीर ग्रभेद भी है ऐसा ग्रनेकान्त है, ग्रतः ग्रनेकान्तद्दित्त से विचार करना चाहिये। पर्यायद्दित्त गौरण होने पर ग्रीर द्रव्याधिकद्दित्त की प्रधानता रहने पर ग्रामादि पारिस्मामिक जीव ग्रीर प्रजीवद्रव्य की मुख्यता होने से ग्रास्तवादि पर्यायों की विवक्षा न होने पर उन ग्रास्तवादि पर्यायों का जीव और भ्रजीव में ग्रन्तर्भाव हो जाता है, ग्रतः जीव भीर ग्रजीव इन दो पदार्थों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है। किन्तु जिससमय उन ग्रास्तवादि पर्यायों को पृथक्-पृथक् ग्रहण करनेवाली पर्यायाधिकद्दित्त की मुख्यता होती है तथा द्रव्यद्दित्त गौण होती है तब ग्रास्तव ग्रादि पर्यायों का जीव और ग्रजीव में ग्रन्तर्भाव नहीं होता। ग्रतः पर्यायद्दित्त से इन ग्रास्तव आदि पर्याय का उपदेश सार्थक है निरर्थक नहीं है। ग्रर्थात् आसव, बंध, संबर, निर्जरा, मोक्ष इन पर्यायों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है, यह उपदेश पर्यायद्दित्त से यथार्थ है।

एकान्त मिथ्यामतों का समूह अनेकान्त नहीं है, क्योंकि उनके मतों में नयों में परस्पर सापेक्षता नहीं है। कहा भी है—

> ते सावेश्खा सुणया णिरवेश्खा ते वि दुण्णया होति । समल-ववहार-सिद्धी सुणयावो होदि णियमेण ॥२६६॥ स्वा. का. अ.

संस्कृत टीका---'सापेक्षाः स्वविपक्षापेक्षासहिताः ।

ये नय सापेक्ष हों प्रथात् अपने विषक्ष की अपेक्षा करते हैं तो सुनय होते हैं। यदि नय निरपेक्ष हों अर्थात् विषक्ष की अपेक्षा से रहित हों तो दुर्नय होते हैं। द्रव्यद्दष्टि यदि पर्यायद्दित से सापेक्ष है तो सुद्देष्टि है। यदि द्रव्यद्विष्ट पर्यायद्दित से निरपेक्ष है तो कुदृष्टि है। भी अमृतचन्द्राचार्य ने भी कहा है —

एते परस्परापेक्षाः सम्यक्तानस्य हेतवः । निरपेक्षाः पुनः सन्तो मिथ्याज्ञानस्य हेतवः ॥५१॥ त. सा. प्रथमाधिकार

ये नय यदि परस्पर सापेक्ष रहते हैं अर्थात् अपने विपक्ष की अपेक्षा रखते हैं तो सम्यक्तान के हेतु होते हैं भीर यदि निरपेक्ष रहते हैं अर्थात् अपने विपक्ष की अपेक्षा नहीं रखते हैं तो मिथ्याज्ञान के हेतु होते हैं। यदि द्रव्य-इब्टि पर्यायद्ब्टि सापेक्ष है और पर्यायद्ब्टि द्रव्यद्ब्टि सापेक्ष है तो सम्यक्त्रीन व सम्यक्तान की कारण है। यदि द्रव्यद्ब्टि पर्यायद्ब्टि निरपेक्ष है और पर्यायद्ब्टि द्रव्यद्ब्टि निरपेक्ष है तो मिथ्यादर्शन व मिथ्याज्ञान के कारण हैं।

जिसप्रकार 'न देवा:' इस सूत्र के आधार पर यदि कोई देव पर्याय का निषेध करने लगे तो वह विद्वान् नहीं कहा जा सकता, क्योंकि उसने पूर्वापर प्रकरण प्रमुसार सूत्र का प्रधं नहीं समका। इसी प्रकार 'में सुखी दुखी मैं रंक राव' छहड़ाला के इस वाक्य के आधार पर जैनसन्देश के सम्पादक ने 'पर्यायदृष्टि मिध्यादृष्टि' ऐसा सिद्धांत बतलाने का प्रयत्न किया है सो यह उसकी भूल है, क्योंकि उन्होंने पूर्वापर प्रकरण पर दृष्टि नहीं दी।

प्रकरण इसप्रकार है-

चेतन को है उपयोग रूप, विनमूरित चिनमूरित श्रनूप।
पुद्रगल नभ धर्म अधर्म काल, इनते न्यारी है जीव चाल।।
ताकों न जान विपरीत मान, करि करें देह में निज पिछान।
मैं सुखी दु:खी मैं रंक राव, मेरी धन गृह गोधन प्रभाव।।
मेरे सुत तिय मैं सबल दीन, बेरूप सुभग मूरख प्रवीन।
तन उपजत श्रपनी उपज जान, तन नशत आपको नाश मान।।

जो कोई जीव के लक्षण उपयोग को स्वीकार नहीं करता, किन्तु शरीर को ही आपा मानता है, शरीर की उत्पत्ति से अपनी उत्पत्ति और शरीर के नाश से अपना नाश मानता है। शरीर के सुख में अपने आप को सुखी और शरीर के दु:ख में अपने आपको दु:खी मानता है, उसकी यहाँ पर मिथ्यादिष्ट कहा है, जिसको अपने शान निधि की खबर नहीं है, बाह्य निधि के कारण, अपने आपको रंक व राव मानता है उसको यहाँ पर मिथ्यादिष्ट कहा है।

छहत्वाला में पर्यायदिष्ट को मिध्यादिष्ट नहीं कहा है बल्कि पर्यायदिष्ट का उपदेश दिया गया है भीर पर्यायदिष्ट से मुक्ति बतलाई गई है। वह कथन इसप्रकार है—

> 'यह मानुष परजाय सुकुल सुनिवो जिनवानी। इह विधि गये न मिलें सुमिश ज्यों उदिध समानी।।' 'बहिरातमता हेय जानि तिज, अन्तर आतम हूजै। परमातम को ध्याय निरंतर जो नित श्रानन्द पूजै।।'

बज्जनाभि बज्जवर्ती पर्यायद्या से विचार करते हैं--

'मैं चकी पद पाय निरन्तर भोगे भोग घनेरे। तो भी तनिक भये नहीं पूरण भोग मनोरथ मेरे॥' इस पर्यायरिष्ट को रखते हुए भी वज्रनाभिचक्रवर्ती मिथ्यादिष्ट नहीं हुए।

'पर्यायदिष्ट मिध्यादिष्ट' यदि इस सिद्धांत को मान लिया जाय तो श्रनित्य, श्रशरण, संसार, श्रशुचि श्रादि भावनाओं का श्रद्धान करनेवालों के मिध्यात्व का प्रसंग आ जायगा, क्योंकि से भावना पर्यायदिष्ट की श्रपेक्षा से सम्भव है, द्रव्यदिष्ट की श्रपेक्षा से अनित्य श्रादि भावना सम्भव नहीं है, क्योंकि द्रव्यदिष्ट में नित्यता स्वीकार की गई है।

राजा रागा छत्रपति, हाथिन के असवार।
मरना सबको एक दिन, अपनी अपनी बार।।
दल बल देई देवता, मात पिता परिवार।
मरती विरियाँ जीव को, कोई न राखन हार।।
दाम बिना निर्धन दुखी, तृष्णावश धनवान।
कहूं न सुख संसार में, सब जग देख्यो छान।।

इसप्रकार पर्यायहिंदर से श्रद्धा करनेवाला मिथ्यादिंदर नहीं है अपितु सम्यग्हिंदर है।

सामायिकपाठ में श्रपने दोषों की पर्यायदिष्ट से निम्नप्रकार श्रालोचना करनेवाला मिथ्यादिष्ट नहीं हो सकता, वह तो सम्यग्दिष्ट है।

> हा हा ! मैं दुठ अपराधी, त्रस जीवन राशि विराधी। धावर की जतन न कीनी, उर में कक्ला नहीं लीनी।।

२७ मई १९७१ के जैनसन्देश के सम्पादकीय लेख में निम्न श्लीक उद्धृत किया गया है।

एकः सद्या शास्त्रवितको ममारमा, विनिर्मलः साधिगम स्वभावः । बहिर्भवाः सन्त्यपरे समस्ता, न शास्त्रताः कर्मभवाः स्वकीयाः ॥

सामायिकपाठ के इस क्लोक में यह नहीं कहा गया कि द्रव्यदिष्ट सो सम्यग्दिष्ट और पर्यायदिष्ट सो मिध्यादिष्ट । यहाँ पर यह बतलाया गया है कि मेरी आत्मा एक है और सदा शाक्ष्वत है । यह द्रव्यदिष्ट से कथन है । मेरी आत्मा निर्मल और साधिगम है, यह स्वभावदिष्ट से कथन है । कर्मजनित श्रीपाधिक भाव मेरे स्वभाव नहीं हैं और नाशवान हैं यह विभावपर्यायदिष्ट से कथन है ।

यहाँ पर द्रव्यद्धि से आत्मा को सदा शाश्यत अर्थात् स्ननादि स्नन्त बतलाया गया है। स्नात्मा-प्रनादि-काल से कमों से बँधी हुई है स्नतः शुद्ध नहीं है। स्नतः द्रव्यार्थिकनय का विषय शुद्ध या स्रशुद्धात्मा नहीं है, किन्तु शुद्ध व स्रशुद्ध विशेषणों रहित सामान्य स्नातमा है। श्रीदेवसेन आचार्य ने आलापपद्धति में कहा भी है---

'निजनिजप्रदेशसमूहैरखण्डवृत्या स्वभावविभाषपर्यायान् इवित डोष्यति अदुद्व्यविति द्रव्यम् ।' जो अपने-ग्रपने प्रदेश समूह के द्वारा ग्रखण्डपने से श्रपनी-ग्रपनी स्वभाव-विभावपर्यायों को प्राप्त होता है, होवेगा श्रीर हो चुका है वह द्रव्य है।

यदि द्रव्यद्दि का विषय भुद्धद्रव्य माना जाय तो वह विभावपर्यायों को प्राप्त नहीं हो सकता। ग्रतः द्रव्यद्दि का विषय, भुद्धाभुद्ध विशेषणों से रहित सामान्य श्रात्मा है।

व्यक्तित्व और कृतित्व ] [ १४५३

श्री अमृतचन्द्राचार्य ने भी प्रवचनसार गाथा १० की टीका में 'ऊध्यंता सामान्यलक्षणे द्रध्ये' शब्दों द्वारा द्रव्य का लक्षण अर्ध्वतासामान्य बतलाया है।

#### 'परापरिवर्तव्यापिद्रव्यमूध्वंता मृविव स्थासाविषु ।' परीक्षामुख

पूर्व और उत्तर पर्यायों में रहनेवाले द्रष्य को ऊर्ध्वतासामान्य कहते हैं। जैसे स्थास, कोश, कुशूल घटादि पर्यायों में मिट्टी रहती है।

यदि द्रव्यद्दिके विषयभूत आत्मद्रव्य के साथ शुद्ध विशेषण लगा दिया जाये तो वह द्रशुद्धपर्यायों में नहीं रह सकेगा, किन्तु संसारी अशुद्धपर्याय में आत्मद्रव्य रहता है। अतः शुद्धाशुद्ध विशेषणों से रहित सामान्य ग्रात्मा द्रव्यद्दिका विषय है।

#### 'सामान्यनयेन हारस्रग्हामसूत्रवद्व्यापि ।' ॥१६॥ प्रवचनसार परिशिष्ट

सामान्यदृष्टि श्रथांत् द्रव्यदृष्टि से आहमा सर्वपर्यायों में व्याप्त होकर रहता है जैसे मोती की माला का डोरा माला के काले, पीले, शुक्ल वर्णवाले सब दानों में व्याप्त होकर रहता है।

यह सामान्य ग्रात्मा जब ग्रुद्ध पर्याय को व्याप्त करके रहता है तब श्रुद्ध पर्याय से तन्मय होने के कारण श्रुद्धात्मद्रव्य कहलाता है। जब ग्रश्रुद्धपर्याय को व्याप्त करके रहता है तब ग्रश्रुद्धपर्याय से तन्मय होने के कारण ग्रश्रुद्धआत्मद्रव्य कहलाता है। श्री कुन्वकुन्दाचार्य ने प्रवचनसार में कहा भी है—

> परिणयदि जेण दश्यं तक्कालं तम्मयं ति पण्णतं । तम्हा धम्मपरिणवो आवा धम्मो मुरोयव्यो ॥६॥ जीवो परिणयदि जवा सुहेण असुहेण वा सुहो असुहो । सुद्धोण तवा सुद्धो हवदि हि परिणामसब्भावो ॥९॥

द्रव्य जिसकाल में जिसपर्याय से परिएामन करता है प्रर्थात् जिसपर्याय को व्याप्त करता है उसकाल में वह द्रव्य उसक्प है ऐसा जिनेन्द्र द्वारा कहा गया है। इसलिय धर्मपर्याय को प्राप्त ग्रास्मा को धर्मात्मा जानना चाहिये। जीव जब शुभपर्याय से परिणमन करता है ग्रथांत् शुभपर्याय को प्राप्त करता है तब वह जीव स्वयं शुभ हो जाता है। वही जीव जब प्रशुभपर्याय से परिएामन करता है ग्रथांत् ग्रशुभपर्याय को प्राप्त करता है तब वह जीव स्वयं श्रशुभ हो जाता है। जब वही जीव शुद्धभाव से परिणमन करता है ग्रथांत् शुद्धपर्याय को व्याप्त करके रहता है तब वह जीव स्वयं शुद्ध हो जाता है, क्योंकि जीव परिणमन स्वभावत्राला है। इन तीनों अवस्थाग्रों में रहनेवाला जो सामान्य ग्रात्मद्रव्य है वह द्रव्यद्दिर का विषय है। तातें द्रव्यद्दिर किर एक दशा है, पर्यायद्दिर किर अनेक ग्रवस्था हो है, ऐसा मानना योग्य है। सो शुद्ध, अशुद्ध अवस्था पर्याय है। इस पर्याय ग्रपेक्षा ( संसारी व सिद्ध में ) समानता मानिये सो यह मिथ्याद्दिर है। तातें ग्रापकीं द्रव्यपर्यायक्ष्य ग्रवलोकना। द्रव्यकरि सामान्य स्वक्ष्य अवलोकना, पर्याय करि विशेष ग्रवधारता। ऐसे ही चितवन किये सम्यग्दिर हो है। जातें सांचा ग्रवलोके बिना सम्यग्द्दिर किसे नाम पाने।

भी गौतनगणधर प्रथमोपशमसम्यक्त्व को उत्पन्न करनेवाले जीव की योग्यता का कथन निम्नप्रकार करते हैं —

उवसामेंतो किन्ह उवसामेदि ? चबुसु वि गदीसु उवसामेदि । चबुसु वि गदीसु उवसामेतो पंचिदिएसु उवसामेदि, णो एइंदिय विगलिदियेसु । पंचिदिएसु उवसामेतो संग्णीसु उवसामेदि, णो असण्णीसु । सण्णीसु उवसामेदि, णो असण्णीसु । सण्णीसु उवसामेति गढभोवक्कंतिएसु उवसामेदि, णो सम्मृच्छिमेसु । गढभोवक्कंतिएसु उवसामेति पञ्जलएसु उवसामेदि णो अपज्जलएसु । पञ्जलएसु उवसामेती संवेज्जवस्साउगेसु वि उवसामेदि, असंवेज्जवस्साउगेसु वि । धवल पु० ६ पृ० २३८

अर्थ---दर्शनमोहनीयकर्म को उपशमाता हुन्ना यह जीव कहाँ उपशमाता है ? चारों ही गित्यों में उपशमाता है। चारों ही गित्यों में उपशमाता हुन्ना पंचेन्द्रियों में उपशमाता है, एकेन्द्रिय भीर विकलेन्द्रियों में नहीं उपशमाता है। पंचेन्द्रियों में उपशमाता हुन्ना संज्ञियों में उपशमाता है, ग्रसंजियों में नहीं उपशमाता। संज्ञियों में उपशमाता हुन्ना गर्भोपक्रान्तिकों में (गर्मजजीवों में) उपशमाता है, सम्मूच्छिमों में नहीं। गर्भोपक्रान्तिकों में उपशमाता हुन्ना पर्याप्तकों में उपशमाता हुन्ना संख्यातवर्ष की ग्रायुवाले जीवों में भी उपशमाता है। ग्रथीत् उपशमसम्यक्त्व उत्पन्न करता है।

गराधर ने सम्यक्त्वोत्पत्ति का यह सब कथन पर्यायदृष्टि से किया है। 'पर्यायदृष्टि मिथ्यादृष्टि' यदि सिद्धांत होता तो गणधर महाराज पर्यायदृष्टि से क्यों कथन करते ?

श्री गुणधराचार्य कवायपाहुड़ में कहते हैं-

सन्वणिरय भवित्तेसु दीवसमूहे गुह जोदिस विमाले । अभिजोगा-अणिभजोगो उवसामो होइ बोद्धव्यो ॥ सागारे पट्टवगो णिट्टवगो मिक्सिमो य भिजयव्यो । जोगे अण्णवरम्हि य जहण्णयो तेउलेस्साए ॥ (क.पा. ४३० व ४३२)

सर्व नरकों में, सर्वप्रकार के भवनवासी देवों में, सर्वद्वीप श्रीर समुद्रों में, सर्वव्यन्तरदेवों में, समस्त ज्योतिष्कदेवों में, विमानवासीदेवों में, ग्राभयोग्यजाति के तथा अनिश्योग्यजाति के देवों में दर्शनमोहनीयकर्म का उपणम होता है। साकारोपयोग में वर्तमानजीव ही दर्शनमोहनीयकर्म के उपणमन का प्रस्थापक होता है, किन्तु निष्ठापक श्रीर मध्यमग्रवस्थावर्ती जीव भजितव्य है। तीनों योगों में से किसी एकयोग में वर्तमान श्रीर तेजोलेश्या के जघन्य अंग को प्राप्त जीव दर्शनमोह का उपणामक होता है। ग्रर्थात् उपणमसम्यक्त्व को उत्पन्न करता है। सम्यक्त्वोत्पत्ति का यह सब कथन भी पर्यायदृष्टि से किया गया है। इससे स्पष्ट है कि सापेक्ष पर्यायदृष्टि से सम्यक्त्व उत्पन्न होता है।

द्रव्यद्दित सो सामान्यद्दि, क्योंकि 'सामान्यं द्रव्यं चैकार्थवाचका: ।' तत्त्वार्थसार

किन्तु सामान्य की अपेक्षा विशेष बलवान होता है। कहा भी है-

'सामान्यशास्त्रतो नुनं विशेषो बलवान् भवेत्।'

सामान्य शास्त्र तैं विशेष बलवान है, क्योंकि विशेष ही तैं नीकै निर्णय हो है। इसीलिए श्री कुन्बकुन्या-सार्य ने पंचास्तिकाय के मोक्षमार्गप्ररूपक दूसरे अधिकार में जीवतत्त्व का पर्यायों की अपेक्षा विशेष कथन किया है। गाया १०९ में संसारी व मोक्षपर्याय की अपेक्षा से जीवतत्त्व का कथन है। गाया ११० से १२२ तक इन्द्रिय, गति, भव्य, अभव्य कर्ता, भोक्ता आदि पर्यायों की अपेक्षा संसारीजीव का विशेष कथन है। जीवपदार्थ के कथन का उपसंहार करते हुए श्री कुन्बकुन्याचार्य लिखते हैं—

#### एवमभिगम्म जीवं अष्पोहि वि पण्डाएहि बहुगेहि । अभिगच्छदु अञ्जीवं णाणंतरिवेहि लिगेहि ॥१२३॥ पंचास्तिकाय

इसप्रकार अन्य भी बहुत सी पर्यायों द्वारा जीव को जानकर, ज्ञान से अन्य ऐसे जड़ लिंग द्वारा भ्रजीय-पदार्थ को जानो ।

यदि द्रव्यद्देव्यद्दित सम्यग्द्दव्यि पर्यायद्देव्य ऐसा सिद्धांत होता तो श्री कुन्दकुन्दाचार्य मोक्ष-मार्गप्रकृपक प्रधिकार में जीवपदार्थ का पर्यायों की अपेक्षा क्यों कथन करते ? श्री अमृतचन्द्राचार्य 'बहुभिः पर्यायः जीवमधिगच्छेत्।' ग्रर्थात् बहुपर्यायों द्वारा जीव को जानो ऐसी ग्राज्ञा क्यों देते ?

यथार्थदृष्टि सो सम्यग्दृष्टि । पदार्थ सामान्य-विशेषात्मक है । जिसकी मात्र सामान्य पर दृष्टि है विशेष (पर्याय) पर दृष्टि नहीं है, वह सम्यग्दृष्टि नहीं हो सकता है ।

२७ मई १९७१ के 'जैनसन्देश' के सम्पादकीय लेख में जो प्रवचनसार का उल्लेख है श्रव उस पर विचार किया जाता है।

उक्त सम्पादकीय लेख में प्रवचनसार गाथा १८९ की टीका का कुछ भाग उद्धृत किया गया है, किन्तु इस टीका का द्रध्यदृष्टि या पर्यायदृष्टि से कोई सम्बन्ध नहीं है और न इस टीका का मिध्यादृष्टि या सम्ययदृष्टि से कोई सम्बन्ध है। वह टीका इसप्रकार है—

'रागादिपरिणाम एवात्मनः कर्म, स एव पुष्पपापद्वैतम् । रागपरिणामस्यैवात्मा कर्त्ता तस्यैवोपादाता हाता चेत्येव शुद्धक्यानिरूपणात्मको निश्वयनयः यस्तु पुद्गल परिणाम आत्मनः कर्म स एव पुण्यपापद्वैतं पुद्गलपरिणाम-स्यात्मा कर्त्ता तस्योपादाता हाता चेति सोऽशुद्धव्य्यनिरूपणात्मको व्यवहारमयः । उभावप्येतौ स्तः, शुद्धाशुद्धत्वेनोभ-यणा द्रव्यस्य प्रतीयमानत्वात् । किन्त्वव निश्चयनयः साधकतमत्वादुपात्तः, साध्यस्य हि शुद्धत्वेन द्रव्यक्य शुद्धत्व-द्योतकत्वाचिरचयनय एव साधकतमो न पुनरशुद्धत्वद्योतको व्यवहारनयः ।।१८९॥' प्रवचनसार

यहाँ पर रागादि परिएगामों को घात्मा के कर्म और घात्मा उन रागादि का कर्ता आदि है ऐसा कथन करनेवाले नय को शुद्धद्रव्य का निरूपण करनेवाला निश्चयनय कहा है। पौद्गलिककर्म घात्मा के कर्म और ग्रात्मा उन पौद्गलिककर्मों का कर्ता ग्रादि है ऐसा कथन करनेवाले नय को अशुद्धद्रव्य का निरूपण करनेवाला व्यवहारनय कहा है।

यहाँ पर 'शुद्धद्रव्य व निश्चयनय तथा अशुद्धद्रव्य व व्यवहारनय' ये शब्द किस अभिप्राय से प्रयोग किए गए हैं, इसको समभते के लिए ग्रध्यात्मनयों के स्वरूप का ज्ञान होना श्रत्यन्त ग्रावश्यक है। श्रध्यात्मनयों का कथन इसप्रकार है—

'वृत्तरप्यध्यात्मभाषया तथा उच्यन्ते ॥ तावन्मूलनयौ द्वौ निश्चयो व्यवहारश्च ॥ तत्र निश्चयनयोऽभेदविषयो, ध्यवहारो भेदविषयः ॥ तत्र निश्चयो द्विविधः शुद्धनिश्चयोऽशुद्धनिश्चयश्च ॥ तत्र निश्चयोधकगुणगुण्यभेदविषयकः शुद्धनिश्चयो यथा केदलज्ञानादयो जीव इति ॥ सोपाधिक विषयोऽशुद्धनिश्चयो यथा मतिज्ञानादयो जीव इति ॥ ध्यवहारो द्विविधः सद्भूतव्यवहारोऽसद्भूतव्यवहारश्च ॥ तत्रैकवस्तुविषयः सद्भूतव्यवहारः ॥ भिन्न वस्तुविषयोऽनस्त्रभूतव्यवहारः ॥

अर्थ — फिर भी अध्यातमभाषा से नयों का कथन करते हैं। नयों के दो मूल भेद हैं, एक निश्चयनय भौर दूसरा व्यवहारनय। निश्चयनय का विषय अभेद है भौर व्यवहारनय का विषय भेद है। निश्चयनय दो प्रकार का है। १. शुद्धनिश्चयनय, २. अशुद्धनिश्चयनय। उनमें से जो नय कर्मजनित रागादि विकार से रहित गुरा-गुणी को अभेदरूप से ग्रहण करता है वह शुद्धनिश्चयनय है। जैसे केवलज्ञानादि स्वरूप जीव है। जो नय कर्मजनित रागादि-विकारसहित गुरा और गुराि को अभेदरूप से ग्रहण करता है वह प्रशुद्धनिश्चयनय है। जैसे मितज्ञानादि स्वरूप जीव। व्यवहारनय दो प्रकार का है, १. सद्भूतव्यवहारनय, २. असद्भूतव्यवहारनय। एक-एक वस्तु को विषय करनेवाला सद्भूतव्यवहारनय है।

प्रवचनसार गाथा १८९ की टीका में जी धात्मा की रागादि परिणामों का कर्ता ग्रीर रागादि परिणामों को कर्म कहा गया है, वह एक ही यस्तु में कर्ता-कर्म के भेदरूप से कथन है ग्रतः वह सद्भूतव्यवहारनय का कथन है। पौद्गलिककर्म ग्रात्मा के कर्म ग्रीर ग्रात्मा पौद्गलिककर्मों का कर्त्ता है, यह कथन असद्भूतव्यवहारनय का है, क्योंकि पुद्गल ग्रीर ग्रात्मा ये दो भिन्न वस्तु हैं। शुद्धनिश्चयनय का विषय तो रागादिविकारीभावों से रहित शुद्धग्रात्मा है।

श्री कुन्वकुन्वाचार्य ने तथा उनके टीकाकार श्री अमृतचन्द्राचार्य ने निश्चय और व्यवहार इन दो ही शब्दों का प्रयोग किया है। भेद-प्रतिभेदों का निर्देश नहीं किया है। जहाँ पर शुद्धनिश्चयनय को निश्चय कहा गया है, वहाँ पर शुद्धनिश्चयनय की अपेक्षा अशुद्धनिश्चयनय को व्यवहार कह दिया गया है। जहाँ पर श्रसद्भूतव्यवहार-नय को व्यवहार कहा गया है, वहाँ पर श्रसद्भूतव्यवहार-नय को व्यवहार कहा गया है, वहाँ पर श्रसद्भूतव्यवहार की अपेक्षा सद्भूतव्यवहार को व्यवहार कहा गया है।

प्रवचनसार गाथा १६९ की टीका में 'शुद्धद्रव्य' का प्रयोजन निरुपाधि ग्रात्मद्रव्य से नहीं है, क्योंकि निरुपाधि ग्रात्मद्रव्य रागादिविकारीपरिणामों का कर्त्ता नहीं हो सकता है, किन्तु 'एकद्रव्य' से प्रयोजन है, क्योंकि रागादिपरिणाम का कर्त्ता व कर्म दोनों एकद्रव्य की पर्यायें हैं। 'निश्चयनय' का प्रयोजन सद्भूतव्यवहारनय है, क्योंकि एक द्रव्य में कर्त्ता कर्म का भेद सद्भूतव्यवहारनय का विषय है। 'व्यवहारनय' का प्रयोजन ग्रसद्भूतव्यवहारनय से है, क्योंकि सोपाधि ग्रात्मा ग्रीर पौद्गलिककर्मों में ग्रर्थात् दो भिन्न वस्तुम्रों में कर्त्ता-कर्म का सम्बन्ध बतलाना ग्रसद्भूतव्यवहार का विषय है। ग्रशुद्धद्रव्य का प्रयोजन ग्रात्मा ग्रीर पुद्गल के परस्पर सम्बन्ध से है।

इसप्रकार प्रवचनसार गाया १८९ की टीका का द्रव्यद्दित्व पर्यायद्दित्त से कोई सम्बन्ध नहीं है अतः द्रव्यद्दित्व पर्यायद्दित की चर्चा में प्रवचनसार गाया १८९ की टीका का उल्लेख करना अप्रासंगिक है।

२७ मई १६७१ के जैनसन्देश के सम्पादकीय लेख में प्रवचनसार गाथा ९४ का उल्लेख है। इस गाथा में 'जे पज्जयेसु णिरवा जीवा परसमिया सि णिहिंदुा।' [ गा० ९४ पूर्वाधं ] जो यह कहा गया है, वह एकान्त पर्यायदिष्टवालों की अपेक्षा से कथन है। जैसा कि श्री अमृतचन्द्राचार्य की टीका के 'निर्गालकान्तदृष्टयो' शब्दों से स्पष्ट है। सापेक्ष पर्यायदिष्ट वाला भी मिथ्यादिष्ट है, ऐसा नहीं कहा गया है।

यदि द्रव्यदेष्टि भी पर्यायदेष्टि निरपेक्ष है तो वह भी मिध्यादिष्टि है। श्री जयसेनाश्चार्य ने प्रवचनसार गाया ९३ की टीका में कहा है---

'परजपमूढा हि परसमया—यस्मादित्यंभूत द्वव्य-गुण-पर्याय परिज्ञानसूढा अथवा नारकादिपर्यायक्यो म भवाम्यहमिति भेदविज्ञानमूढाश्च परसमया मिण्याद्वष्टयो भवन्तीति ।' 'पज्जयमूढा हि परसमया' स्रथित् जो इसप्रकार द्रव्य, गुण, पर्याय के यथार्थज्ञान से मूढ़ है स्रथवा मैं नारकी स्रादि पर्यायरूप सर्वथा नहीं हूँ। इसप्रकार भेदनिज्ञान में मूढ़ है, वह वास्तव में मिथ्यादिष्ट है।

स्रतः सापेक्ष द्रव्यदृष्टि सुदृष्टि, निरपेक्ष द्रव्यदृष्टि मिथ्यादृष्टि । सापेक्ष पर्यायदृष्टि सुदृष्टि, निरपेक्ष पर्यायदृष्टि । मिथ्यादृष्टि ।

प्रवचनसार गाथा १० में कहा भी है-

'णत्य विणा परिणामं अत्यो अत्यं विखेह परिणामो ।'

इसलोक में पर्याय के बिना पदार्थ नहीं है और पदार्थ के बिना पर्याय नहीं है। प्रदेश की ग्रपेक्षा पदार्थ ग्रीर पर्याय अपृथक् हैं।

ग्रतः सापेक्ष पर्यायद्दित्य से मोक्षमार्ग सम्भव है ।

—जै. म. 8-15-22/7-71/ मुकुटलाल बुलग्दनहर

# पुण्य का विवेचन

#### (१) पुष्य की व्याख्या

श्री पूज्यपाद महान् ग्राचार्य हुए हैं जिन्होंने 'समाधिशतक', 'इब्टोपदेश' जैसे ग्रन्थों की रचना की है जिनमें एकत्व अविभक्त ग्रात्मा का कथन है। इन्हीं श्री पूज्यपाद आचार्य ने 'सर्वार्थसिद्धि' ग्रन्थ में पुण्य की व्याख्या इसप्रकार की है—

'पुनात्यात्मानं पूयतेऽनेनेति वा पूज्यम्, तत्सहृ द्यादि ।' [स. सि. ६।३ ]

अर्थ — जो श्रात्मा को पदित्र करता है या जिससे श्रात्मा पवित्र होता है, वह पुण्य है। जैसे साता वेदनीय आदि।

'पुण्य' ग्रीर 'मंगल' एकार्थवाची हैं। इसलिये जो मंगल के पर्यायवाची शब्द हैं वेही पुण्य केभी पर्यायवाची शब्द हैं।

श्री बीरसेन स्वामी महान् ग्राचार्य हुए हैं जिल्होंने 'धवल' व 'जयधवल' अध्यातम ग्रन्थों की रचना की है। जिनको समभने वाले विरले ही पुरुष हैं। उन वीरसेन आचार्य ने धवल पु० १ पृ० ३९-३२ पर निम्नप्रकार से लिखा है—

'मंगलस्यैकार्थ उच्यते, मंगलं पुण्यं पूर्त पवित्रं प्रशस्त शिवं शुभ कल्याणं भद्रं सौख्यमित्येवमादीनि मंगल-पर्याययचनानि । एकार्यप्ररूपणं किमिति चेत्, यतो मंगलार्थोऽनेकशक्वाभिधेयस्ततोऽनेकेषु शास्त्रेषु नेकाश्रिधानैः मंगलार्थः प्रयुक्तिश्चरन्तनाचार्यः । सोऽयामोहेन शिष्यः सुखेनायगम्यत इत्येकार्थं उच्यते । 'यद्येकशब्देन न जानाति ततोऽन्येनापि शब्देन झापितित्यः' इति घचनाद्वा ।' मंगलस्य निक्तिक्च्यते, मलं गालयित विनाशयित घातयित इहित हिन्त विशोधयित विध्यंसयतीति मंगलम् । तन्मलं द्विविघं व्रव्यभावमलभेदात् । व्रथ्यमलं द्विविधं, बाह्यम-स्यतरं च । तव्र स्वेद-रजोमलादि बाह्यम् । घन-कठिन-जीव-प्रदेशनिबद्ध-प्रकृति-स्थिति-अनुभाग-प्रदेश विमक्त-ज्ञाना-वरणाद्यव्यविध-कर्माभ्यन्तर व्रथ्यमलम् । अज्ञानादर्शनाविपरिणामो भावमलम् ।' अर्थात् - मञ्जल, पुण्य, पूत, पवित्र, शिव, शुभ, कल्याण भद्र और सौध्य इत्यादि मञ्जल के पर्यायवाची नाम हैं।

शंका-मञ्जल के एकार्थवाचक अनेक शब्दों का प्रतिपादन किसलिये किया जाता है?

उत्तर---ग्रनेक पर्यायवाची नामों के द्वारा मङ्गलरूप ग्रर्थ का प्रतिपादन किया जाता है, इसलिये प्राचीन ग्राचार्यों ने ग्रनेक शास्त्रों में भिन्न-भिन्न शब्दों के द्वारा मङ्गल रूप ग्रर्थ का प्रयोग किया है।

जो मल का गालन करे, विनाश करे, दहन करे, घात करे, शोधन करे, विध्वंस करे, उसे मंगल कहते हैं। यह मल दो प्रकार का है। द्रव्यमल, भावमल। ज्ञानावरण ग्रादि ग्राठ प्रकार के कर्म द्रव्यमल हैं। ग्रज्ञान ग्रीर अदर्शन ग्रादि (राग, द्वेष, मोह ग्रादि) परिशामों को भावमल कहते हैं।

श्री यतिवृष्यम आचार्य ने भी तिलोयपण्णित्त ( ९-८, ९, १४ ) में पुण्य ग्रपरनाम मञ्जल के पर्यायवाची नाम बतलाकर यह कहा है कि पुण्य, द्रव्य ग्रीर भाव दोनों प्रकार के मलों को गलाकर ग्रात्मा को पवित्र करता है। गाया इस प्रकार है—

पुरणं पूरपिवत्ता पसत्यसिवभद्देमकल्लाणा।
सुहसोक्खादी सन्वे णिद्दिद्वा मंगलस्स पञ्जाया।। ।।।
गालयदि विणासयदे घादेवि वहेवि हंति सोधयदे।
विद्धंसेवि मलाई जम्हा तम्हा य मंगलं भणिवं।। ९।।
अहवा बहुभेयगयं णाणाधरणादिदन्वभावमलभेदा।
साई गालेइ पुढं जदो तदो मंगलं भणिवं।। १४।।

अर्थ — पुण्य, पूत, पिवत्र, प्रशस्त, शिव, भद्र, क्षेम, कल्यागा शुभ भीर सौख्य इत्यादिक सब मंगल के ही समानार्थक शब्द कहे गये हैं। (पुण्य भीर मंगल इन दोनों शब्दों के अर्थ में कोई अन्तर नहीं है। जो मंगल का अर्थ है, वही पुण्य का अर्थ है।)।।=।। क्योंकि यह मलों को गलाता है, विनष्ट करता है, घातता है, दहन करता है, हनता है, शुद्ध (पिवत्र)) करता है और विध्वंस करता है, इसलिये इसे मंगल अर्थात् पुण्य कहते हैं।।९।। अनेक भेद — युक्त ज्ञानावरणादि कर्म रूप द्रव्य मलों और अज्ञान श्रदर्शन आदि भावमलों को यह गलाता है इसलिये यह मंगल अथवा पुण्य कहा गया है।

इन म्रार्ष वाक्यों से स्पष्ट हो जाता है कि 'मंगल' श्रौर 'पुण्य' ये दोनों एकार्थवाची हैं। जो आत्मा के द्वट्यकर्म और भावकर्म रूपी मल का नाश करके आत्मा को पवित्र करता है, उसे 'पुण्य' कहा गया है। आर्ष ग्रन्थों में 'पुण्य' की परिभाषा इस प्रकार दी गई है।

पुण्य की उपर्युक्त परिभाषा ध्यान में रहने से पुण्य-सम्बन्धी चर्चा ठीक-ठीक सरलता से समभ में भ्रा सकती है। ग्रधांत् जो भ्रात्मा को पवित्र करे ऐसा पुण्य क्या सर्वथा त्याज्य ग्रथवा हेय है या आत्मा के पवित्र हो जाने पर यह पुण्य स्वयं छूट जाता है। 'मैं हिंसा, भूठ, चोरी, कुशील, परिभ्रह भ्रादि पापों का त्याग करता हूँ।' इसप्रकार प्रतिज्ञा-पूर्वक पाप का त्याग किया जाता है क्या इसी प्रकार प्रतिज्ञा-पूर्वक पुण्य का भी त्याग किया जाता है क्या इस प्रकार की प्रतिज्ञा करने का किसी भाषे भन्य में उपदेश है ? पाठकों के लिये यह सब विचारणीय है।

शंका---पंचास्तिकाय गाया १३२ में तो शुभ परिणाम को पुण्य और अशुभ परिणाम को पाप कहा है और इन दोनों को बन्ध का कारण कहा है। इस प्रकार शुभ परिणाम पुण्य का लक्षण है?

समाधान—जीव का शुभ परिणाम पुण्य है, क्यों कि पुण्य का पर्यायवाची शुभ है, ऐसा श्री यतिवृषमाधार्य व श्री वीरसेन आधार्य ने तिलोयपण्णित व धवल में कहा है। जीव के शुभपरिणाम का लक्षण गाथा १३२ पंचास्तिकाय में नहीं दिया गया है। शुभ भाव का लक्षण श्री कुन्दकुन्द आधार्य ने गाथा ६४ व ६५ में इस प्रकार कहा है—

ब्रुव्वत्यकायछ्प्पणतच्चपयत्थेमु सत्तणवएमु । बंधणमुक्के तक्कारणरूवे वारसञ्जवेक्के ॥६४॥ रयणत्त्रयस्स रूवे अञ्जाकम्मो दयाइसद्धम्मे । इच्चेवमाइगो जो वटुइ सो होइ मुहभावो ॥६४॥

अर्थ — छह द्रव्य, पंचास्तिकाय, सात तत्व, नव पदार्थ, बंध, मोक्ष, बंध के कारण, बारह भावना, रत्नत्रय, ग्रार्थ कर्म, दया ग्रादि धर्म, इत्यादिक भावों में जो वर्तन करता है, वह शुभ भाव है।

शुभ भाव से दसवें गुरास्थान तक यद्यपि कर्म-बन्ध होता है तथापि उस बन्ध से कर्म-निर्जरा अति-अधिक होती है। इसलिये शुभ भावरूप जीव पुण्य ब्रात्मा की पवित्रता का काररण है।

## (२) जीव पुण्य

उपरि उक्त पुण्य दो प्रकार का है। एक जीव पुण्य, व दूसरा ग्रजीव पुण्य। जो जीव पुण्य-भाव ग्रथींत् ग्रुभ-भाव से युक्त हो वह जीव-पुण्य है। जो पुद्दगल पुण्य भाव से युक्त हो वह श्रजीव-पुण्य है। पुण्य का पर्यायवाची ग्रुभ भी है। इसलिये पुण्यभाव को ग्रुभ भाव भी कह सकते हैं।

जीव तीन प्रकार के हैं—(१) बहिरात्मा, (२) अन्तरात्मा, (३) परमात्मा । मिध्यादिष्ट बहिरात्मा है । छद्मस्थ सम्यग्दृष्टि प्रन्तरात्मा है । अरहन्त और सिद्ध परमात्मा हैं । इनमें से बहिरात्मा पाप-जीव हैं । अन्तरात्मा पुण्य-जीव हैं । परमात्मा पुण्य पाप से रहित हैं ।

'जीविदरे कम्मचये पुष्णं पावोत्ति होदि पुण्णं सु ।' [गो० जी० गा० ६४३]

श्री पं टोडरमलजी ने इसकी भाषा टीका में लिखा है -

'जीव पदार्था—सम्बन्धी प्रतिपादन विषे सामान्यपर्ने गुणस्थान विषे सिथ्यादृष्टि भौर सासादन एती पाप जीव हैं। बहुरि मिश्र है (तीसरे मिश्र गुणस्थान-वर्ती जीव) ते पुण्य-पापरूप मिश्र जीव हैं। जातें युगपत् सम्यक्तव ग्रार मिथ्यात्वरूप परिणए हैं। बहुरि ग्रसंयत तो सम्यक्तव करि संयुक्त हैं, देशसंयत सम्यक्तव ग्रार देशव्रत करि संयुक्त हैं, ग्रार प्रमत्तादिक सम्यक्तव ग्रार सकल व्रत करि संयुक्त हैं, तातें ये पुण्य जीव हैं।'

स्वामिकार्तिकेयानुत्रेक्षा गाथा १९० की संस्कृत टीका में लिखा है-

'अपिशब्दाद्वा पुष्यपापरहितो जीवो भवति । कोऽसो ? अर्हन् सिद्धपरमेष्ठी जीवः ।'

इस गाया की भाषा टीका में श्रीमान् पण्डित कैसाशबन्द्रकी ने लिखा है-

'ग्रिप शब्द से यह जीव जब ग्रहंन्त ग्रथवा सिद्ध परमेष्ठी हो जाता है तो यह पुण्य भीर पाप दोनों से रिह्त हो जाता है। जीव पदार्थ का वर्णन करते हुए सामान्य से गुणस्थानों में से मिध्यादिष्ट भीर सासादन गुण-स्थानवर्ती जीव तो पापी हैं। सिश्चगुणस्थान वाले जीव पुण्य-पापरूप हैं; क्यों कि उनके एक साथ सम्यक्त्व और मिश्यात्व रूप मिले हुए परिणाम होते हैं तथा ग्रसंयत सम्यक्त्व सिर्म्यक्त्व सहित होने से, देशसंयत सम्यक्त्व भीर वृत से सिहत होने से ग्रीर प्रमत्त संयत ग्रादि गुणस्थान-वर्ती जीव सम्यक्त्व ग्रीर महाव्रत से सिहत होने से पुण्यात्मा जीव हैं।

जीवाजीयौ पुरा प्रोक्तौ, सम्यक्त्वव्रतज्ञानवान् । जीवः पुण्यं तु पापं, स्यान्मिथ्यास्वादिकलंकवान् ॥ आचारसार ३१२७

अर्थ - सम्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र को धारण करने वाला भ्रन्तराहमा पुष्यरूप है और जो मिध्यात्व भ्रादि से कर्लकित हैं वे पापरूप हैं।

यदि यह शंका की जाय कि अन्तरात्मा पुण्य-पाप दोनों ही प्रकार के कर्मों का बन्ध करता है फिर भी उपर्युक्त श्रार्ष ग्रंथों में उसको पुण्य जीव क्यों कहा गया है ? तो यह शंका ठींक नहीं है, क्योंकि अन्तरात्मा के कर्म-बन्ध होने पर भी संवर-पूर्वक कर्म-निर्जरा अधिक होती है। इसलिए अन्तरात्मा के द्वारा जीव पवित्र होकर परमात्मा बन जाता है। अतः उपर्युक्त आर्ष ग्रन्थों में अन्तरात्मा को पुण्य कहा जाना उचित है। क्योंकि पुण्य वह है जिसके द्वारा आत्मा पवित्र होती है।

श्री पूज्यपाद आचार्य ने 'समाधितन्त्र' में कहा भी है-

बहिरन्तः परश्चेपि विधात्मा सर्वदेहिषु। उपेयात्तव्र परमं मध्योपायाव् बहिस्स्यजेत्।।४॥

संस्कृत टीका—'उपेयादिति । तत्र तेषु त्रिधात्मसु मध्ये उपेयात् स्थीकुर्यात् परमं परमात्मानं । कस्मात् ? मध्योपायात् मध्योऽन्तरात्मा स एवोपायस्तस्मात् तथा बहिः बहिरात्मानं मध्योपायादेव त्यजेत् ।।४।।

अर्थात्—सर्व संसारी जीव तीन प्रकार के हैं, बहिरात्मा, ग्रन्तरात्मा, परमात्मा । आत्मा की इन तीन प्रकार की ग्रवस्थाओं में अंतरात्मा के द्वारा परमात्माग्रवस्था को प्राप्त करना चाहिये श्रीर बहिरात्म-अवस्था को छोड़ना चाहिये।

श्री पुज्यपाद आचार्य ने 'समाधितंत्र' में 'श्रन्तरात्मा' द्वारा परमात्म-ग्रवस्था को प्राप्त करना चाहिए।' इन शब्दों द्वारा यह वतलाया है कि 'अन्तरात्मा द्वारा ग्रात्मा पित्र होती है। ग्रीर 'सर्वार्थसिद्धि' में 'पुण्य' के द्वारा ग्रात्मा पित्र होती है। यह कहा है। इन दोनों कथनों से यह स्पष्ट हो जाता है कि अन्तरात्मा पुण्य है। उपर्युक्त क्लोक में बहिरात्मा ग्राय्य को तो त्याज्य बतलाया है। इसका कारण यह है कि पुण्य के द्वारा आत्मा पित्र होती है अर्थात् परमात्म-पद प्राप्त होता है, उसको त्याज्य कैसे कहा जा सकता है। यदि कोई व्यक्ति पुण्य को हेय जान ग्रहण न करे तो उसकी आत्मा पित्र नहीं हो सकती ग्रार्थत् वह परमात्म-पद प्राप्त नहीं कर सकता।

श्री पं० दौलतरामजी ने भी उपर्युक्त श्लोक के अनुसार बहिरात्मा को हेय बतलाया है श्रीर अन्तरात्मा को उपादेय बतलाया है—

बहिरातमता हेय जानि तजि, अन्तर आतम हुर्ज । परमातम को ध्याय निरन्तर, जो नित आनन्द पूर्ज ।। छहढ़ाला ३।६ अन्तरात्मा अथवा पुण्य को उपादेय बताने का कारण यह है कि इसके द्वारा आत्मा पवित्र होती है और परमात्म-पद प्राप्त होता है। किन्तु परमात्म-पद प्राप्त हो जाने पर अन्तरात्मा अर्थात् पुण्य का स्वयमेव अभाव हो जाता है, वसोंकि परमात्मा पुण्य-पाप ( श्रःतरात्मा, बहिरात्मा ) से रहित है।

ऐसा एक भी जीव नहीं जिसने पुण्य ग्रंथीत् अन्तरात्मा के बिना परमात्म-पद प्राप्त किया हो, वयों कि कारण के बिना कार्य की सिद्धि नहीं होती। आर्थ प्रत्यों में बहिरात्मा को पाप जीव कहा गया है। निरित्तशय बहिरात्मा यद्यपि पाप जीव है तथापि भ्रम से उसको पुण्य जीव मानकर पुष्य का सर्वथा निषेध करना उचित नहीं है।

पुण्यभाव प्रथत् शुभभाव मोक्ष का भी कारण है।

श्री वीरसेन आचार्य तथा श्री यतिवृषमाचार्य ने मंगल के पर्यायवाची नामों का उल्लेख करते हुए पुण्य स्नीर शुभ को पर्यायवाची कहा है। श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने शुभ भाव का लक्ष्मा 'रयणसार' में इसप्रकार कहा है—

दग्वत्थिकायछ्प्पणतच्चपयत्थेसु सत्तणवएसु । बंधणमीक्ले तक्कारणरूवे वारसखुवेक्से ।।६४॥ रयणत्त्रयस्तरूवे अञ्जाकम्मे दयाइसद्धम्मे । इच्चेवमाइगी जो वट्टइ सो होइ सुहभावो ।।६४॥

अर्थ - छह द्रव्य, पंचास्तिकाय, सात तत्त्व, नव पदार्थ, बंध, मोक्ष, बंध के कारण, मोक्ष के कारण, बारहभावना, रत्नत्रय, आर्थ ( शुभ, श्रोष्ठ ) कर्म, दया श्रादि धर्म, इत्यादिक भावों में जो वर्तन करता है वह शुभ भाव होता है।

भी प्रवचनसार गाथा २३० की टीका में शुभभाव के कुछ पर्यायवाची नाम दिये हैं जो इस प्रकार हैं— अपहृतसंयमः सरागचारित्रं शुभोपयोग इति यावदेकार्थः ।

अर्थ--- अपहृत-संयम, सरागचारित्र श्रौर शुभोपयोग ये एकार्यवाची शब्द हैं।

उपयुंक्त लक्षराों से यह स्पब्ट हो जाता है कि शुभ भाव सम्यग्दृष्टि के संभव हैं, मिथ्यादृष्टि के शुभ भाव संभव नहीं हैं।

पुण्य भाव से प्रयात् सुभभाव से जहाँ पुण्य कर्म का बंध होता है वहाँ संवर और निजंरा भी होती है। यही कारण है कि अन्तरात्मा अर्थात् जीव पुण्य को परमात्मा का कारण अतलाया गया है जिसका उल्लेख सप्रमाण पीछे किया जा चुका है। भी वीरसेन आचार्य ने स्पष्ट शब्दों में शुभ भाव से संवर और निजंरा का उल्लेख किया है।

'सुह्-सुद्ध-परिणामेहि कम्मक्खयाभावे तक्ख्याग्रुववत्तीदो ।' ( जयधवल पु० १ पु० ६ )

अर्थ---यदि शुभ व शुद्ध परिणामों से कर्मों काक्षय न माना जाय तो फिर कर्मों काक्षय हो ही नहीं सकता है।

श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने भी इसी बात को 'प्रवचनसार' में कहा है---

एसा पसस्थभूदा समामाणं वा पुणो घरत्याण । चरिया परेल्स भणिदा ता एव परं सहित सोक्खं ॥४४॥ अर्थ — यह प्रशस्तभूत चर्या ऋर्थात् पुण्य, शुभ भाव मृतियों के होते हैं ग्रीर गृहस्थों के तो मुख्य रूप से होते हैं ग्रीर उसी से परम सौक्य को अर्थात् मोक्ष को प्राप्त होते हैं, ऐसा जिनेन्द्र भगवान ने कहा है।

श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने भी इस गाथा की टीका में यही कहा है-

'गृहिणां तु समस्तविरतेरभावेन मुद्धात्म-प्रकाशनस्याभावात्कवाय-सद्भावात्प्रधर्तमानोऽपि स्फटिक-सम्पर्के-नार्कतेजस इवैधसां रागसंयोगेन मुद्धात्मनोनुभवात्कमतः परमनिर्वाणसौक्ष्यकारणस्वाच्च मुख्यः ।'

अर्थात् श्रुभोपयोग गृहस्थ के तो, सर्विविरित के स्रभाव से शुद्धात्मप्रकाशन का स्रभाव होने से, कथाय के सदभाव के कारण प्रवर्तमान होता हुआ भी श्रुभभाव मुख्य है। वयों कि गृहस्थ को राग के संयोग से शुद्धात्मा का स्रनुभव होता है, जिस प्रकार ईन्धन को स्फटिक के सम्पर्क से सूर्य के तेज का श्रनुभव होता है। इसलिये वह शुभोपयोग क्रमशः परम-निर्वाण के सौध्य का कारण होता है।

श्री अभृतचन्द्र आचार्य पुनः 'प्रवचनसार' गाया २४६ की टोका में शुभोपयोग प्रथित् पुण्य-भाव को मोक्ष का कारण बतलाते हैं।

'शुभोपयोगस्य सर्वज्ञथ्यवस्थापितवस्तुषु प्रणिहितस्य पुष्पोपचयपूर्वकोऽयुनर्भावोपलम्मः ।'

अर्थ - सर्वज्ञ-कथित वस्तुओं में उपर्युक्त शुभोपयोग का फल पुण्य-संचय-पूर्वक मोक्ष की प्राप्ति है।

'समयसार' गाथा १४५ की टीका में भी श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने इसी प्रकार कहा है---

'शुभाशुभी मोक्षबन्धमार्गो' तु प्रत्येकं केवलजीवपुद्गलमयत्वादनेकौ तदनेकत्वे सत्यपि केवलपुद्गलमयबन्ध-मार्गाक्षितत्वेनाश्रयाभेदादेकं कर्म ।'

यहाँ पर जीव के मुभ भाव को मोक्षमार्ग कहा गया है।

जिणवरचरणंबुरुहं णमंति जे परममत्तिरायेण । ते जम्मवेलिमूलं खणंति वरभावसत्थेण ॥१४३॥ ( भावपाहुङ )

इस गाया में श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने कहा है कि जो भव्य जीव उत्तम भक्ति श्रीर श्रनुराग से जिनेन्द्र भगवान के चरग्रकमलों को नमस्कार करते हैं, वे उस भक्ति-मयी उत्तम ग्रुभभावरूप हथियार के द्वारा संसाररूपी बेल को जड़ से खोद देते हैं अर्थात् संसार का जड़ मूल से नाश कर देते हैं।

> तं देवाधिदेवदेवं जदिवरवसहं गुरुं तिलोयस्स । पणमंति जे मण्रस्सा ते सोक्खं अक्खयं जंति ॥६॥ ( श्रीकुन्दकुन्द कृत प्रवचनसार पृ० ९० )

अर्थात्—जो मनुष्य देवाधिदेव, यतिवरवृषभ, तीन लोक के गुरु श्री जिनेन्द्र भगवाम की ग्राराधना करता है वह आराधनारूप ग्रुभ-भाव से ग्रक्षय ग्रनन्त सुख ग्रर्थात् मोक्ष सुख को प्राप्त करता है।

> अरहंतणमोकारं भावेण य जो करेदि पयदमधी। सो सव्यदुक्खमोक्खं पावदि अचिरेण कालेण ॥७-५॥ [मू. चार.]

इस गाथा में श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने बतलाया है कि जो भक्त भावपूर्वक प्ररहंत को नमस्कार करता है वह शीध्र ही नमस्कार रूप शुभ भाव से सम्पूर्ण दुखों से मुक्त होता है ग्रथित् मोक्ष को प्राप्त करता है।

> भत्तीए जिणवराणं खीयदि जं पुरुवसंचियं कम्मं, आयरियपसाएण य विज्जा मंता य सिज्झंति ॥७-८१॥ [मू. चा.]

श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने इस गाथा के पूर्वार्ध में बतलाया है कि जिनेश्वर की भक्ति रूप शुभ भाव से संचित कर्म का नाश होता है।

जम्हा विसेवि कम्मं अट्टविहं चाउरंगमोक्खो य । तम्हा वर्दति विदुसो विणक्षोति विलीणसंसारा ॥७-९०॥ [मू. चा.]

इस गाथा में श्री कुन्दकुन्द आचार्य कहते हैं— 'विनय रूप शुभ भाव से आठ प्रकार के कमीं का नाश होकर चतुर्गति संसार से आत्मा मुक्त होता है।

> विषाएण विष्पहीणस्स हवदि सिक्खा णिरत्यिया सम्बा। विषयो सिक्खाए फलं विषयफलं सम्बक्तलाण ॥७-१०५॥

**श्रो कुन्दकुन्द आचार्य ने** इस गाथा में बतलाया है कि विनय रूप शुभभाव का फल सर्व कल्यास श्रर्थात् मोक्ष है।

> विणजो मोक्खद्दारी विणयादी संजमी तवी णाणं। विणएणाराहिज्जवि आइरिओ सम्बसंघी य ॥७-१०६॥ [मू. चा.]

श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने विनय रूप शुभभाव को मोक्ष का द्वार बतलाया है।

तम्हा सव्वपयत्तो विषयतं मा कदाइ छंडेज्जो । अप्यसुदोवि य पुरिसो खवेवि कम्माणि विणएण ॥७-१८॥

श्री कुन्दकुन्द आचार्य कहते हैं — कभी विनय का त्याग नहीं करो, पूर्ण प्रयत्न से विनय का पालन करो, क्योंकि ग्रत्प ज्ञानी भी विनय रूप ग्रुभ भाव से कर्मों का क्षय करता है।

इसप्रकार श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने तथा श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने 'प्रवचनसार', 'अध्यपाहुड' व 'मूलाचार' श्रादि ग्रंथों में शुभोपयोग से तथा भक्तिरूप शुभोपयोग से व विनयरूप शुभोपयोग से मोक्ष की प्राप्ति बतलाई है। जिससे परमात्म-पद प्राप्त होता हो ऐसा शुभोपयोग रूप पुण्य सर्वधा हेय नहीं हो सकता, वह कथंचित् उपादेय भी है, इसीलिये श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने इसको पालन करने का उपदेश दिया है।

भावं तिविहपयारं सुहासुहं सुद्धमेव णायव्वं । असुहं च अटुरुद्दं सुह धम्मं जिणवरिदेहि ॥७६॥ [भाव पाहुड]

भाव तीन प्रकार का जानना चाहिये, शुभ, अशुभ श्रीर शुद्ध । श्रार्तध्यान, रौद्रध्यान अशुभ भाव हैं, धर्मध्यान शुभ भाव है, ऐसा जिनेन्द्रदेव ने कहा है । जिस धर्मध्यान को श्री उमास्वामी आचार्य ने तत्वार्धसूत्र में 'परे मोक्षहेतू' सूत्र द्वारा, मोक्ष का कारण कहा है, उस धर्मध्यान को श्री कुन्वकुन्द आचार्य ने उपर्युक्त गाथा में शुभोपयोग कहा है। अर्थात् शुभोपयोग मोक्ष का कारण है ऐसा श्री कुन्वकुन्द आचार्य का कहना है।

भाष पाहुड गाथा ७६ में जिस धर्मध्यान को शुभोपयोग कहा है उसी धर्मध्यान से मोहनीय कर्म का क्षय होता है। श्री बीरसेन ओचार्य ने कहा भी है—

'मोहनीयविणासो पुण धम्मज्ञाणफलं, सुहुमसांपरायचरिमसमए तस्स विणासुबलंभादो ।'

[धवल पु० १३ पृ० ८१ ]

अर्थ--- मोहतीय कर्म का विनाश करना धर्मध्यान ( शुभ भाव, पुण्य भाव ) का फल है, क्योंकि सूक्ष्म-साम्पराय दसर्वे गुणस्थान के अन्तिम समय में मोहतीय कर्म का विनाश देखा जाता है।

श्री वीरसेन आचार्य ने जिनपूजा श्रादि शुभ भावों से कर्म—निर्जरा का कथन किया है श्रीर कर्मों की निर्जरा मोक्ष का कारण है।

'जिणपूजा-वंदण-णामंसरोहि य बहुकम्मपदेसणिष्जरुवलंभादो ।' ( धवल पु. १० पृ. २८९ )

अर्थ - जिनपूजा, वंदना और नमस्कार ग्रादि शुभभावों से भी बहुत कर्मप्रदेशों की निर्जरा पाई जाती है।

निर्जरा मोक्ष का साधन है। इसलिये जिनपूजा म्रादि शुभ भाव मोक्ष के कारएा हैं। ऐसा श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने भी 'रयणसार' में कहा है---

पूर्याफलेण तिलोए सुरपुज्यो हवेइ सुद्धमणो । दाणफलेण तिलोए सारसुहं भुंजदे णियदं ॥१४॥

अर्थात्—यदि कोई शुद्ध मन अर्थात् इंद्रिय सुख की अभिलाषा से रहित जिनवूजा करता है तो उस पूजा रूप शुभभाव का फल तीन लोक में देवों से पूजित अरहंत पद है और दान रूप शुभ भाव का फल तीनलोक का सार-सुख अर्थात् मोक्ष का सुख मिलता है।

श्री समन्तभद्र आचार्य ने भी स्तुतिविद्या में, जिनभक्ति रूप शुभ भाव से संसार का नाश होता है ऐसा कहा है—

> जन्मारस्यशिखी स्तवः स्मृतिरपि क्लेशाम्बुधेनौ पदे । शक्तानां परमौ निघी प्रतिकृतिः सर्वार्थसिद्धिः परा ॥११५॥

अर्थ -- जिनेन्द्र भगवान का स्तवन रूप शुभभाव संसार रूपी अटवी को नष्ट करने के लिये अग्नि के समान है।

ग्रर्थात् जिस प्रकार ग्राग्न ग्राटवी को नष्ट करती है उसी प्रकार जिनेन्द्र का स्तवन रूप शुभ भाव भी संसार के भ्रामण को नष्ट कर देता है ग्रीर मोक्ष को प्राप्त करा देता है। जिनेन्द्र का स्मरण दुखरूप समुद्र से पार होने के लिये नौका के समान है।

प्रथित् जिनेन्द्र के स्मरण मात्र से यह जीव संसार के दुखों से छूट जाता है। जिनेन्द्र के चरणकमल भक्त-पुरुषों के लिये उत्कृष्ट खजाने के समान हैं। जिनेन्द्र की श्रीष्ठ प्रतिमा सब कार्यों की सिद्धि करनेवाली है।

> गत्वैकस्तुतमेव वासमधुना, तं ये च्युतं स्वगते । यक्तत्येति सुशर्मपूर्णमधिकां शान्ति ब्रजित्वाध्वना ।। यव्भक्त्या शमिताकृशाधयमरज तिष्ठेण्जनः स्वालये । ये सबभोग कवायतिथ यजते, ते मे जिना सुश्चिये ॥९१६॥

इस श्लोक में श्री समन्तभद्र आचार्य ने यह बतलाया है कि जिनेन्द्र को नमस्कार करने मात्र से पूर्ण-ग्रनंत सुख प्राप्त हो जाता है ग्रीर भक्ति से यह जीव श्रधिक शांति को पाकर रत्नत्रय रूप मार्ग के द्वारा स्वालय श्रथीत् मोक्ष में जाकर निवास करता है।

इन दोनों क्लोकों में श्री समन्तभद्र आधार्य ने भक्ति रूप गुभोपयोग का फल मोक्षप्राप्ति बतलाया है।

भिन्नात्मानभुपास्यात्मा परो मवत ताहशः । वर्तिर्वीपं यथोपास्य भिन्ना भवति तादृशी ॥९७॥ [समाधितंत्र]

श्री पूज्यपाद आचार्य ने इस क्लोक में कहा है— अपने से भिन्न अरहंत परमात्मा की उपासना-ग्राराधना करके उन्हीं के समान परमात्मा हो जाता है। जैसे दीपक से भिन्न ग्रस्तित्व रखने वाली बत्ती भी दीपक की ग्राराधना करके (उसका सामीप्य प्राप्त करके) दीपक-स्वरूप हो जाती है।

सिद्धज्योतिरतीव निर्मलतरज्ञानैकमूर्ति-स्फुरब्-वर्तिर्वोगमिकोपसेक्य लक्षते योगी स्थिरं तत्पर्म् ॥६।१२॥ [पद्य-नन्दि पंचर्विशति]

अर्थ — जिस प्रकार बत्ती दीपक की उपासना करके उसके पद को प्राप्त कर लेती है, अर्थात् दीपकस्वरूप परिसाम जाती है, उसी प्रकार अत्यन्त निर्मल ज्ञान-स्वरूप सिद्ध-ज्योति की आराधना करके योगी भी स्वयं सिद्ध-पद को प्राप्त कर लेता है।

पवित्रं यक्षिरातंक सिद्धानां पदमध्ययम् । दुष्प्राप्यं विदुषामर्थ्यं प्राप्यते तिज्जनाचेकः ॥१२।३९॥[अमितगति श्रावकाचार]

अर्थात्—जिनदेव के पूजक पुरुष सिद्ध पद को प्राप्त होते हैं।

एकाऽपि समर्थेयं जिनभक्तिर्दुर्गितं निवारियतुम् । पुण्यानि च पूरियतुं दातुं मुक्तिश्रियं कृतिजनम् ॥१४५॥ [उपासकाध्ययन]

श्री पं • कैलाशचन्दजी इसी 'उपासकाध्ययन' ग्रन्थ में इसका ग्रर्थ लिखते हैं-

'ग्रकेली एक जिनभक्ति ही ज्ञानी के दुर्गिति का निवारण करने में, पुण्य का संचय करने में ग्रौर मुक्ति रूपी लक्ष्मी को देने में समर्थ है।

> एकाऽपि शक्ता जिनवेवभक्तिर्या बुर्गतेर्वारमितुं हि जीवान् । स्रासीद्वितस्सौख्यपरं परार्थपुष्यं नवं पूरयितुं समर्था ॥२२।३८॥ (वरांगचरित)

इस श्लोक में भी यह कहा गया है कि जिनदेव की भिक्त से उत्कृष्ट मुख अर्थात् मोक्षसुख प्राप्त होता है।

सर्वागमावगमतः खलु तत्त्वबोधो, मोक्षाय वृत्तमिप संप्रति बुर्घटं नः । जाडचात्तथा कुतनुतस्त्विय भक्तिरेव देवास्ति सैव भवतु कमतस्तदर्थम् ॥२९।६॥ ( प. पं. )

अर्थ—हे देव ! मुक्ति का कारए।भूत जो तत्त्वज्ञान है वह ज्ञान निश्चयतः समस्त भ्रागम के जान लेने पर प्राप्त होता है। सो जड़बुद्धि होने से वह हमारे लिए दुर्लभ है। इसी प्रकार उस मोक्षका कारणभूत जो चरित्र है वह भी शरीर की दुर्बलता से इस समय हमें नहीं प्राप्त हो सकता है। इस कारए। ग्राप में जो मेरी भक्ति रूप शुभ परिए।। म है, वही कमशः मुक्तको मुक्ति का कारण है।

चारित्रं यदभाणि केवलदृशा देव त्वया मुक्तये, पुंसा तत्खलु भावृशेन विषमे काले कलौ दुर्धरम् । भक्तिया समभूदिह त्विय हढा पुण्यैः पुरोपाजितैः, संसाराणवतारऐ जिन ततः सैवास्तु पोतो मम ॥९।३०॥ ( प० पं० )

अर्थ है जिनदेव ! आपने जो मुक्ति के लिए चारित्र बतलाया है, उसे निश्चय से मुफ्त जैसा पुरुष इस विषम पंचम काल में धारण नहीं कर सकता है। इसलिए पूर्वोपाजित महान् पुण्य से जो मेरी आपमें रह भक्ति हुई है, वही मुझे इस संसार रूपी समुद्र से पार होने के लिए जहाज के समान है। जिस प्रकार जहाज से समुद्र पार किया जाता है, उसी प्रकार यह जीव जिनेन्द्र-भक्ति रूप शुभ भाव से संसार से पार होकर मोक्ष पहुँच जाता है।

संवेगजणिवकरणा णिस्सल्ला मंदरोब्य णिक्कंपा। जस्स वढा जिणभत्ती तस्य भवं णित्थ संसारे ॥७४४॥ (मूलाराधना)

अर्थं — संसारभय से उत्पन्न हुई, मिथ्यात्व-माया-निदान से रहित, मेरु पर्वतके समान निश्चल ऐसी जिन-भक्ति जिसके अंतःकरण में है उस पुरुष को संसार में भव धारण नहीं करने पड़ते ग्रथांत् उसका संसार नष्ट होकर उसे मुक्ति-लाभ होता है।

> तह सिद्धचेदिए पवयसे य आइरियसब्बसायून् । भत्ती होदि समस्या संसारुच्छेदसे तिब्दा ॥७४७॥ विज्जा वि भत्तिवंतस्स सिद्धिमुक्यादि होदि सफला य । किह पुण विब्दुदिबीजं सिज्झहिदि अभत्तिमंतस्स ॥७४८॥

अर्थ — सिद्ध परमेष्ठी, उनकी प्रतिमा, श्रागम, श्राचार्य, सर्वसाधु, इनमें की हुई तीव्र भिन्त संसार का नाश करने में समर्थ होती है, जो भिन्तमान है उसको इष्ट पदार्थ अर्थात् मोक्ष मिलता है श्रीर जो सिद्धादि की भिन्त नहीं करता उसको मृदित बीज अर्थात् रहनत्रय प्राप्त नहीं होता।

'चेदियभत्ता य चैत्यानि जिनसिद्धप्रतिबिंबानि कृतिमाकृतिमाणि तेषु भक्ताः। यथा शत्रूणां मित्राणां वा प्रतिकृतिवर्शनाव् होवो रागश्च जायते। यदि नाम उपकारोऽनुपकारो वा न कृतस्तया प्रतिकृत्या तत्कृतापकारस्योप-कारस्य वा अनुस्मर्गे निमित्तताऽस्ति तद्विजिनसिद्धगुणाः अनन्तज्ञानदर्शन-सम्यक्त्व-वीतरागत्वावयस्तत यद्यपि न संति, तथापि तद्गुणानुस्मरणं संपादयन्ति, सादृश्यात्तच्च गुणानुस्मरण अनुरागात्मकं ज्ञानवर्शने सिद्धापयिति। ते च संवरनिर्जरे महत्यौ संपादयतः। तस्माच्चैत्यभक्तिमृपयोगिनीं कुरुत।' ( मूलाराधना गाया ३०० टीका )

अर्थ—हे मुनिगरा ! भाप अरहन्त और सिद्ध की अकृतिम और कृतिम प्रतिमाओं की भिक्त करो । जैसे शत्रुभों की अथवा मित्रों की फोटो दीख पड़ने पर हेष और प्रेम उत्पन्न होता है, यद्यपि उस फोटो ने उपकार अथवा अनुपकार कुछ भी नहीं किया है तथापि वह शत्रुकृत—अपकार और मित्रकृत—उपकार का स्मरण होने में कारण है । वैसे ही जिनेश्वर और सिद्धों के अनन्त ज्ञान, अनन्तदर्शन, सम्यग्दर्शन, वीतरागतादिक गुण यद्यपि अरहंत प्रतिमा में और सिद्ध प्रतिमा में नहीं हैं तथापि उन गुणों का स्मरण होने में वे प्रतिमा कारण होती हैं, क्योंकि अरहंत और सिद्धों का उन प्रतिमाओं में सादश्य है । यह गुणस्मरण अनुरागस्वरूप होने से ज्ञान और श्रद्धान को उत्पन्न करता है और इससे नवीन कर्मों का अपरिमित संवर और पूर्व—वैधे हुए कर्मों की महानिजरा होती हैं । इसलिये शुद्धात्म-स्वरूप की प्राप्ति होने में सहायक ऐसी चैत्यभक्ति हमेशा करो ।

#### कर्म भक्तघा जिनेन्द्राणां, क्षयं भरत गच्छति । क्षोणकर्मा पर्व याति यस्मिन्ननुपर्म सुखम् ॥३२।१८३॥ पद्मपुराज

अर्थ हे भरत ! जिनेन्द्रदेव की भक्तिरूप शुभभाव से कर्म क्षय को प्राप्त हो जाते हैं श्रीर जिसके कर्म क्षीण हो जाते हैं, वह अनुपनं ( अतं व्यि ) सुख से सम्पन्न परम-पद अर्थान् मोक्ष प्राप्त करता है।

'जिनस्थिति भव्यजनभक्तचनुसारेण गीर्बाणनिर्वाणयद-प्रसामीनि गरुडमुद्रमा यथा गरलापहरणं तथा चैत्य-लोकनमात्रेणैव दुरितापहरणं भवत्यतरचैत्यस्यापि वन्दना कार्या' ॥ ( चारित्रसार पृ० १४० )

वर्ष — जिनबिंब भव्य लोगों की भक्ति के अनुसार स्वर्ग और मोक्ष पद देते हैं। जिस प्रकार गरुड़मुद्रा से विष दूर हो जाता है, उसी प्रकार जिनबिंब के दर्शन मात्र से पापों का नाण हो जाता है। इसलिये जिनबिंब की वन्दना करनी चाहिये और जिनबिंब के आश्रय होने से चैंद्यालय की भी वन्दना करनी चाहिये।

## प्रशस्ताध्यवसायेन संचितं कर्मं नाश्यते । काच्छं काच्छांतकेनेव दीप्यमानेन निश्चितम् ॥६।५॥ अमितगति श्रावकाचार

अर्थ जैसे जाज्वल्यमान आग से काठ का नाण होता है वैसे ही मुभ परिशाम श्रयीत पुण्य रूप जीव परिणाम से संचित कर्म नाण को प्राप्त होता है।

'आप्त-मीमांसा' कारिका ९५ की टीका में 'श्रब्टशती' श्रीर 'श्रब्टसहस्ती' के आधार पर इस प्रकार लिखा है 'विशुद्ध तो मंद कथाय रूप परिस्ताम कूं कहिये हैं। बहुरि संक्लेश तीय कथाय रूप परिकाम कूं कहिए है। तहाँ विशुद्धि का कारण, विशुद्धि का कार्य, विशुद्धि का स्वभाव ये तौ विशुद्धि के अंग हैं, बहुरि श्रासं-रौद्ध ध्यान का सभाव सो विशुद्धि का कारण है। बहुरि सम्यग्दर्शनादिक विशुद्धि के कार्य्य हैं। बहुरि धर्म, शुक्त ध्यान के परिणाम हैं, ते विशुद्धि के स्वभाव हैं। तिस विशुद्धि के होते ही श्राहमा श्राप विषे तिष्ठे है।'

इन तीस म्रावंप्रन्थों के प्रमाशों से यह सिद्ध है कि शुभोपयोग, शुभ भाव, विशुद्ध भाव या पुण्यभाव इनसे मौक्ष की प्राप्ति होती है। इनसे ग्रधिक प्रमाश भी दिये जा सकते थे किन्तु कलेवर बढ़ जाने के भय से नहीं दिये गये। जिनको म्रावंप्रन्थों पर श्रद्धा है जनके लिए उपर्युक्त तीस प्रमाण भी पर्याप्त हैं।

## (३) अजीव पुण्य (पौद्गलिक पुण्यकर्म) मोक्षमार्ग में सहकारीकारण है

पूष्य की परिभाषा-

'पुनात्यात्मानं पूयतेऽनेनेति वा पुण्यम्, तत्सद्वीद्यावि ।'

अर्थ-—जो झात्मा को पवित्र करता है या जिससे स्नात्मा पवित्र होता है, वह पुण्य है, जैसे साता-वेदनीय स्नादि ।

'तत्त्वार्थमुत्र' के छठे ग्रध्याय के सूत्र तीन में पाप व पुण्यकर्म के ग्रास्त्रव का कथन है। इस सूत्र की 'सर्वार्थसिद्धि' टीका में श्री पूज्यपाद महानाचार्य ने सातावेदनीय आदि पुज्य कर्मों के द्वारा ग्रात्मा पवित्र होता है, ऐसा उपर्युक्त वाक्य में स्पष्ट रूपसे कथन किया है। इस पर शंका स्वाभाविक है कि पुद्गल कर्म तो बंध-रूप है। वह आत्मा की पवित्रता का कैसे कारण हो सकता है? किन्तु यह शंका ठीक नहीं है। क्योंकि पुज्योदय के बिना मोक्षमार्ग के योग्य (उत्तम संहनन, उच्चगोत्र ग्रादि) सामग्री नहीं मिल सकती। इसिलये आर्षग्रन्थों में पुज्यकर्म को मोक्षप्राप्ति में सहकारो कारण बतलाया है।

'मोक्षस्यापि परमपुष्यातिशय-चारित्रविशेषात्मकपौरुषाभ्यामेव संभवात् ।' (अष्टसहस्री पृ० २५७)

अर्थ-परम पुण्य के म्रतिशय से तथा चारित्र रूप पुरुषार्थ से (इन दोनों से) मोक्ष की प्राप्ति होती है।
यहां पर श्री विद्यानन्द महान् तार्किक ग्राचार्य ने यह बतलाया है कि मोक्ष मात्र रत्नत्रय से ही नहीं
प्राप्त होता किन्तु रत्नत्रय रूपी पुरुषार्थ को परम पुण्यकर्मोदय की सहकारिता की भी ग्रावण्यकता है। इस प्रकार
पुण्यकर्म भी मोक्ष-प्राप्ति में ग्रत्यन्त उपयोगी है। यही बात श्री कुन्दकुन्द आचार्य कृत 'पंचास्तिकाय' गाया = प्र
की टीका में भी कही गयी है --

'यथा रागादि-दोष-रहितः शुद्धात्मानुभूति-सहितो निश्चय-धर्मो यद्यपि सिद्धगतेरुपादानकारणं भव्यानां भवित तथापि निवान-रहित-परिणामोपाजित-तीर्यंकर-प्रकृत्युत्तमसंहननादि-विशिष्टपुष्यरूपकर्मापि सहकारी कारणं भवित, तथा यद्यपि जीवपुद्गलानां गतिपरिणतेः स्वकीयोपादानकारणमस्ति तथापि धर्मास्तिकायोऽपि सहकारी कारणं भवित ।'

अर्थ — जिस प्रकार रागादि दोष-रहित शुद्धात्मानुभूति रूप निश्चयधर्म भव्यों को सिद्धगति के लिये यद्यपि उपादान कारण है तथापि निदान-रहित परिणामों से उपाजित तीर्थं कर प्रकृति, उत्तम संहनन आदि त्रिशिष्ट पुण्यकर्म भी सिद्धगित के लिये सहकारी कारण हैं, (यदि विशिष्ट पुण्यकर्म की सहकारिता न हो तो भव्य जीव सिद्धगित को प्राप्त नहीं हो सकते ) उसी प्रकार गतिपरिणत जीव पुद्गल, अपनी-अपनी गति के लिये, यद्यपि स्वयं उपादान कारण हैं तथापि उस गति में धर्मद्रव्य सहकारी कारण होता है अर्थात् धर्मद्रव्य के बिना जीव और पुद्गलों की गति नहीं हो सकती, जैसे ऊर्ध्वगमन-स्वभावी सिद्ध जीव भी लोक के अन्त तक ही गमन करते हैं, क्यों कि उसके आगे धर्मद्रव्य का सभाव है।

उत्तम संहतन म्रादि विशिष्ट पुण्यकर्मोदय के बिना म्राज तक कोई भी जीव मोक्ष नहीं गया और न जा सकता है। इसलिये मोक्ष के लिये पुण्यकर्म सहकारी कारण है।

'मूलाचार प्रदीप' पृ० २०० पर भी कहा है—

'पुष्य-प्रकृतयस्तीर्थपदादि-सुख-खानयः ।'

अर्थात् - ये पुण्यकर्मप्रकृतियाँ तीर्थंकर स्रादि पदों के मुख देने वाली हैं।

पुष्यात् सुरासुरनरोरगभोगसाराः श्रोरायुरप्रमितरूपसमृद्धयो गीः। साम्राज्यमैन्द्रमपुनर्भवभावनिष्ठ-मार्हन्त्यमन्त्यरहिताखिलसौख्यमग्र्य ॥११६-२७२॥ [महापुराण]

अर्थ सुर, असुर, मनुष्य और नाग इनके इन्द्र आदि के उत्तम-उत्तम भोग, लक्ष्मी, दीर्घ श्रायु, अनुपम रूप, समृद्धि, उत्तम दाणी, चक्रवर्ती का साम्राज्य, इन्द्रपद, जिसको पाकर पुन: संसार में जन्म नहीं लेना पड़े-ऐसा अरहंत पद और अनन्त समस्त सुख देनेवाला श्रेष्ठ निर्वाग्णपद इन सबको प्राप्ति पुण्यकर्म से ही होती है।

पुष्पाच्चक्रधरिश्यं विजयिनीमैन्द्रों च दिव्यश्चियं, पुष्पात्तीर्थंकरिश्यं च परमां नैःश्रेयसीञ्चाश्तुते । पुष्पादित्यसुभृच्छ्रियां चतसृणामाविभेवेद् भाजनं, तस्मात्युष्यमुपाजंयन्तु सुधियः पुष्पाष्टिजनेन्द्रागमास् ॥३०।१२९॥ (म० प्०)

अर्थ — पुण्यकर्म से सबको विजय करनेवाली चक्रवर्ती की लक्ष्मी प्राप्त होती है, इंद्र की विध्य-लक्ष्मी भी पुण्यकर्म से मिलती है, पुण्यकर्म से ही तीर्थं कर की लक्ष्मी प्राप्त होती है श्रीर परम कल्याण रूप मोक्ष-लक्ष्मी भी पुण्यकर्म से ही मिलती है। इस प्रकार यह जीव पुण्यकर्म से ही चारों प्रकार की लक्ष्मी का पात्र होता है। इसिलये हे सुधी! तुम भी जिनेन्द्र भगवान के पवित्र ग्रागम के ग्रमुसार पुण्य का उपार्जन करो।

श्री कुरवकुन्द आचार्य ने भी 'प्रवचनसार' गाया ४५ में 'पुण्यफला अरहता' शब्दों द्वारा यह कहा है कि अरहंत पद पुण्य कर्म का फल है।

नैकाक्षैविकलाक्षपंचकरणासंज्ञवजेर्जातु या, लब्धा बोधिरगण्यपृष्यवशतः संपूर्णपर्याप्तिभिः । भव्यैः संज्ञिभिराप्तलब्धिविधिभिः कैश्चित्कवाचित्कवचित्, प्राप्या सा रमतां सदीयहृदये स्वर्गापवर्गप्रदा ॥१०।४३॥ (आचारसार)

अर्थात् — रत्नत्रय की प्राप्ति को बोधि कहते हैं। यह बोधि अर्थात् रत्नत्रय की प्राप्ति एकेन्द्रिय, विकल-त्रय और असंज्ञी पंचेन्द्रिय जीवों को कभी प्राप्त नहीं होती है। पर्याप्त संज्ञी पञ्चेन्द्रिय भव्य जीव को लब्धि की विधि प्राप्त हो जाने पर भी यह बोधि किसी को कभी किसी क्षेत्र में महान् पुण्य कर्म के वश से प्राप्त होती है। स्वर्ग व मोक्ष को देनेवाली वह बोधि (रत्नत्रय) प्राप्त होने पर मेरे हृदय में सदा विराजमान रहे।

'उक्तरेकादशोपासकैर्वक्ष्यमाण-दशधर्माधारेश्च मनुष्यगतौ केवलज्ञानोपलक्षितजीबद्रव्यसहकारिकारणसंबंध-प्रारंभस्थानानंतानुपमप्रभावस्थाचिन्त्यविशेषविभूतिकारणस्य त्रैलोक्यविजयकरस्य तीर्थंकरनामगोत्रकर्मणः कारणानि क्षोडशभावना भावियतव्या इति ।' ( चारित्रसार पृ० ५० )

अर्थ — इस संसार में तीर्थंकर नामकर्म श्रीर गोत्रकर्म मनुष्यगित में उत्पन्न हुए जीवों को केवलज्ञान से उपलक्षित करने में सहकारी कारण है। तीर्थंकर वर्म के उदय का प्रभाव ग्रनन्त ग्रीर उपमा रहित है। वह स्वयं जिसका चितवन भी नहीं किया जा सकता, ऐसी विशेष विभूति का कारण है ग्रीर तीनों लोकोंका विजय करने वाला है। इसलिये जिन ग्यारह प्रकार के श्रावकों का वर्णन किया गया है उनको ग्रागे कहे जाने वाले उत्तम क्षमा, श्रावि दश धर्मों को घारण कर उस तीर्थंकर नामकर्म की कारण-भूत सोलह भावनाग्रों का चितवन करना चाहिये।

उपर्युक्त प्रमाणों के अतिरिक्त इस सम्बन्ध में अन्य अनेक आर्ष ग्रंथों के प्रमाण हैं जिनको विद्वन्मण्डल भने प्रकार जानता है। उन सबमें यह विषय विशद रूप से स्पष्ट किया गया है कि पुण्यकर्म की सहकारिता के बिना कोई भी जीव मोक्ष नहीं जा सकता। नीच गोत्र रूप पाप कर्मोदय में संयम धारण नहीं हो सकता है। उच्च गोत्रवाले के ही संयम होता है और संयम के बिना मोक्ष नहीं होता।

## (४) क्या पुण्य भी पाप के समान सर्वथा हेय है ?

समयसार, प्रवचनसार, पंचास्तिकाय, परमात्म-प्रकाश, अष्टपाहुड ग्रादि ग्रन्थों के आधार पर यद्यपि यह कहा जा सकता है कि पुण्य व पाप समान हैं, हेय हैं, त्याज्य हैं, तथापि यह विचारणीय है कि जीवपुण्य व जीवपाप तथा ग्रजीवपुण्य व अजीवपाप क्या सर्वथा समान हैं, या किसी ग्रपेक्षा से उनमें विशेषता भी है ग्रथवा पुण्य सर्वथा हेय ही है या किसी अपेक्षा से उपादेय भी है ?

प्रयम चार प्रकरणों के पढ़ने से यह स्पष्ट हो जाता है कि जीव-पृण्य श्रीर श्रजीव-पुण्य मोक्षमागं में उपयोगी होने के कारण उपादेय भी हैं फिर भी इस प्रकरण में इस पर विशेष विचार किया जाता है, क्यों कि वर्तमान में यह प्रश्न बंदुत ही महत्त्वपूर्ण है।

बहिरात्मा [ जीव पाप ] श्रीर श्रन्तरात्मा ( जीवपुण्य ) दोनों संसारी हैं, क्योंकि---

'आत्मोपचितकर्मवशादात्मनो भवान्तरावाप्तिः संसारः ।।रा. वा. २।१०।१॥'

भ्रपने किये हुए कर्मों से स्वयं पर्यायान्तर को प्राप्त होना संसार है। इसलिये संसारी जीव की श्रपेक्षा से बहिरात्मा [जीवपाप] ग्रौर अन्तरात्मा [जीवपुण्य] दोनों समान हैं भ्रथवा बहिरात्मा [जीव पाप] ग्रौर श्रन्तरात्मा [जीव-पुण्य] दोनों पर-समय हैं, इसलिये भी समान हैं।

श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने कहा भी है-

बहिरंतरप्पभेयं परसमयं भक्षाये जिणिबेहि । परमप्पा सगसमयं तक्षेयं जाण गुणठाले ॥१४८॥ (रयणसार)

अर्थात् - बहिरात्मा श्रीर श्रन्तरात्मा परसमय है और परमात्मा स्वसमय है, ऐसा जिनेन्द्र भगवात् ने कहा है।

इसलिये अन्तरात्मा ( जीवपुण्य ) को हेय कहा गया है।

श्री 'परमात्मप्रकाश' गाथा १४ की टीका में कहा भी है-

'वीतरागर्निवकल्पसहजानन्वेकशुद्धाश्मानुभूतिलक्षणपरमसमाधिस्थितः सन् पण्डितोऽन्तरास्मा विवेकी स एव भवति । इति अन्तरात्मा हेय-रूपो, योऽसौ परमात्मा भणितः स एव साक्षावृपादेय इति भावार्थः ॥१४॥

अर्थात् वीतराग निर्विकल्प सहजानन्द एक शुद्ध ग्रात्मा की ग्रनुभूति है लक्षरा जिसका, ऐसी निर्विकल्प समाधि में जो मुनि स्थित है, वही पण्डित है, अन्तरात्मा है ग्रथवा विवेकी है। इस प्रकार श्रन्तरात्मा हेय है ग्रीर परमात्मा साक्षात् उपादेय है। इस प्रकार निर्विकल्प समाधि में स्थित ग्रन्तरात्मा (पुण्यजीव) को हेय बतलाया गया है। यदि कोई इस उपदेश को एकान्त से ग्रहण करले ग्रीर पुण्यजीव ग्रथित् श्रन्तरात्मा को हेय जान त्याग करदे तो उसका परिणाम यह होगा कि वह स्वयं तो बहिरात्मा ग्रथित् मिध्यादृष्टि अथवा पापात्मा हो जायगा ग्रीर पुण्य को हेय बतलाकर दूसरों को भी मिध्यादृष्टि बना देगा।

स्याद्वादी इस उपदेश को मनेकान्त दृष्टि से ग्रहण करके श्रन्तरात्मा ग्रर्थात् पुण्यजीव को परमात्मा की ग्रपेक्षा हेय मानते हुए भी बहिरात्मा ग्रर्थात् मिथ्यात्व ग्रथवा पाप की ग्रपेक्षा परमोपादेय मानता है। उसको प्राप्त करने अथवा उसमें स्थित रहने का निरन्तर वह प्रयत्न करता है। क्योंकि ग्रन्तरात्मा (पुण्य) परमात्मा होने का साधन है।

जितना मिध्यात्व श्रीर सम्यक्त्व में श्रन्तर है उतना ही पाप श्रीर पुण्य में श्रन्तर है। पुण्य श्रीर पाप के लक्षण में भेद है इसलिये भी पुण्य और पाप में श्रन्तर है। जो आत्मा को पवित्र करता है या जिससे श्रात्मा पवित्र होती है वह पुण्य है। जो श्रात्मा को श्रुभ से बचाता है वह पाप है। (सर्वार्थसिद्ध ६।३)

शंका — सम्यक्द्दृष्टि नारकी पापी है और मिथ्यावृष्टि देव पुष्यात्मा है। अतः सम्यव्दृष्टि को पुष्यजीव और मिथ्यादृष्टि को पाप-जीव कहना उचित नहीं है।

समाधान — सम्यग्दष्टि नरक के दुख भोगता हुआ भी पुण्यात्मा है, क्योंकि उसको वस्तुस्वरूप का यथार्थ ज्ञान है और मिथ्याद्दव्टि स्वर्ग के सुख भोगता हुआ भी पापात्मा है, क्योंकि उसको वस्तुस्वरूप का यथार्थ श्रद्धान नहीं है।

इसी बात को 'परमात्मप्रकाश' गाया २।५८ की टीका में कहा है-

'सम्यक्त्वरहिता जीवाः पुच्यसहिता अपि पापजीवा भग्यन्ते । सम्यक्त्वसहिताः पुनः पूर्वभवान्तरोपाजित पापफलं भुञ्जाना अपि पुच्यजीवा भग्यन्ते ।'

प्रजीवपुण्य ग्रीर ग्रजीवपाप दोनों पुद्रगल द्रव्यमय हैं ग्रीर जीव के परिणामों से इनका बंध होता है, इसिलये ग्रजीव-पुण्य ग्रीर ग्रजीव-पाप दोनों समान हैं। किन्तु अजीव पुण्य मोक्षमार्ग में सहकारी कारण है, क्यों कि उच्चगोत्र के उदय के दिना सकलचारित्र धारण नहीं हो सकता ग्रीर वज्रवृषभनाराच संहनन के दिना मोक्ष नहीं प्राप्त हो सकता, जबकि अजीवपाप मोक्षमार्ग में बाधक है, क्यों कि नीचगोत्र के उदय में सकलचारित्र नहीं हो सकता ग्रीर हीन-सहननवाला कर्मों का क्षय नहीं कर सकता। मोक्षमार्ग में सहकारिता ग्रीर बाधकता के कारण पूज्य ग्रीर 'पाप' कर्मप्रकृतियों में ग्रन्तर है। यही कारण है कि सम्यग्दिष्ट देव भी यह बांछा करता है कि कब उत्तम संहननवाला सनुष्य बन् ग्रीर सकलचारित्र धारण कर मोक्ष प्राप्त करूँ।

मञ्जवगईए वि तओ, मञ्जवगईए महत्व्वदं सयलं। मञ्जवगईए भागं, मञ्जवगईए वि णिव्वाणं ॥२९०॥ (स्वा० का०)

इस प्रकार सम्यग्दिष्ट भी मोक्ष के साधनरूप मनुष्यगित ग्रादि अजीवपुष्य की इच्छा करता है। वह इच्छा सांसारिक सुख की बांछा न होने से निदान नहीं है, किन्तु मोक्ष की कारण है। कहा भी है— अशुभान्छुभमायातः शुद्धः स्यादयमागमात् । रवेरप्राप्तसंध्यस्य तमसो न समुद्गमः॥१२२॥

ननु भानाराधनापरिणतस्य तपः श्रुत-विषयरागेन रागित्वात्कयं मुक्तत्वं स्थात् इत्याशंक्याह—

विध्ततमतो रागस्तपः श्रुतनिबन्धनः । सध्याराग इथार्कस्य जन्तोरम्युवयाय सः ॥१२३॥ ( आत्मानुशासन )

श्लोकार्य - यह भव्य आगम ज्ञान के प्रभाव से ग्रमुभ से ग्रुभ को प्राप्त होता हुग्रा समस्त कर्म-मल से रहित होकर शुद्ध हो जाता है। जैसे सूर्य जब तक प्रभात काल की लालिमा को नहीं प्राप्त होता है तब तक वह ग्रन्थकार को नष्ट नहीं करता।

यहाँ प्रथन होता है कि ज्ञान-आराधना-परिगात जीव के तप श्रीर श्रुत सम्बन्धी राग होने से, उसको मुक्ति की हो सकती है, क्योंकि वह रागी है ? इस शंका का आचार्य उत्तर देते हैं—

श्लोकार्य — मिथ्याज्ञान रूपी ग्रन्धकार को नष्ट कर देनेवाले प्राणी के ग्रर्थात् सम्यग्दिष्ट के जो तप श्रीर शास्त्र-विषयक श्रनुराग होता है, वह राग उस सम्यग्दिष्ट के स्वर्ग व मोक्ष के लिये होत्ता है ग्रर्थात् स्वर्गमोक्ष का कारण है। जिस प्रकार सूर्य की प्रभातकालीन लालिमा उस सूर्य की ग्रिभिवृद्धि का कारण होती है।।१२३।।

भी वीरसेन आचार्य ने भी 'जयधवल' ग्रन्य में यही बात कही है-

'लोहो सिया पेन्जं, तिरयण-साहणविसयलोहादो सग्गापवग्गाणमुप्पत्ति-दंसणादो अवसेसवत्यु-विसयलोहो णो पेक्जं, तत्तो पावुप्पत्तिवंसणादो ॥ ( ज० घ० १ पृ० ३६९ )

श्री पं कंताशचन्त्रजी तथा श्री पं कूलचन्त्रजी कृत अर्थ — लोभ कथं चित् पेज्ज (राग) है, क्यों कि रत्नत्रय के साधक-विषयक लोभ से स्वर्ग ग्रीर मोक्ष की प्राप्ति देखी जाती है तथा शेष पदार्थ-विषयक लोभ पेज्ज नहीं है, क्यों कि उससे पाप की उत्पत्ति देखी जाती है।

इन म्रार्ष प्रमार्गो से सिद्ध है कि सम्यरहाँक्ट भी मोक्ष के साधनभूत पृण्य की इच्छा करता है।

श्री फुन्दकुन्द आचार्य स्वयं पुण्य-पाप का ग्रन्तर बतलाते हुए कहते हैं---

वरं वयतवेहि सग्गो मा दुक्खं होउ णिरई इयरेहि । छायातवट्टियाणं पडिवार्लताण गुडभेयं ॥ २५ ॥ (मोक्ष-पाहुड् )

आर्थ — बत और तप रूप शुभ भावों से [पृष्य भावों से ] स्वर्ग प्राप्त होना उत्तम है तथा धवत ग्रौर म्नतप [ध्रशुभ भाव, पाप भाव ] से नरक में दुख प्राप्त होना ठीक नहीं है। जैसे छाया और धूप में बैठने वालों में महान् ग्रन्तर है, वैसे ही वत [धुभ] और अवत [ग्रमुभ] पालने वालों में महान् श्रन्तर है।

यद्यपि जीवन्त्र भाव की अपेक्षा से संसारी और मुक्त जीव समान हैं तथापि कर्म-बंध और अबन्ध की अपेक्षा से संसारी जीव और मुक्त जीव में महान् अन्तर है। उसी प्रकार यद्यपि परसमय की अपेक्षा विहरात्मा अर्थात् मिथ्यादिष्ट अथवा पापी जीव और अन्तरात्मा अर्थात् सम्यग्टिष्ट अथवा पुण्यात्मा समान हैं तथापि मिथ्या- त्वभाव-अयथार्थश्रद्धान और सम्यक्त्व-भाव यथार्थ-श्रद्धान की अपेक्षा विहरात्मा और अन्तरात्मा में महान् अंतर है।

इसी प्रकार शुभ ग्रीर श्रमुभ कर्म पीद्मिलिक होने की ग्रिपेक्षा यद्यपि समान हैं तथापि मोक्षमार्ग में साधकता और बाधकता की ग्रिपेक्षा तथा मुख और दुःख की ग्रिपेक्षा इन (पुण्य कर्म ग्रीर पाप कर्म ) में महान् ग्रन्तर है भ्रतः अन्तरात्मा, पुण्यजीय और पुण्यकर्म कथंचित् उपादेय हैं, सर्वया हेय नहीं हैं।

यदि यह कहा जाय कि व्यवहारनय से पुण्य कथंचित् उपादेय हो सकता है किन्तु निश्चयनय से तो पुण्य सर्वथा हेय ही है। सो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि निश्चय नय में हेय-उपादेय का विकल्प नहीं होता।

भी कुन्दकुन्द आचार्य ने 'वारस अध्यवेक्खा' गाया ८६ में 'हेयमुवादेय णिच्छये णित्य' इन शब्दों द्वारा बतलाया है कि निश्चयनय से न कोई हेय है श्रीर न कोई उपादेय है।

इस प्रकार अनेकान्त का ग्राश्रय लेकर पुष्य भीर पाप का यथार्थ स्वरूप समक्ष्मा चाहिए। यदि कोई एकान्त की हठ ग्रहण करेगा तो उसको संसार में भ्रमण करना पड़ेगा।

# (४) एक ही परिणाम से दो विभिन्न कार्य

यहाँ प्रश्न होता है कि शुभोषयोग (पुण्य भाव) से बंध होता है आर जो बंध का कारण है वह मोक्ष का कारए नहीं हो सकता है, क्यों कि बंध ग्रीर मोक्ष दोनों का एक कारण नहीं हो सकता है ?

इस प्रश्न में दो बार्ते विचारणीय हैं (१) जो मोक्ष का कारण है क्या उससे बंध नहीं हो सकता? (२) शुभोषयोग ग्रर्थात् पुण्य-भाव वाले जीव के अथवा पुण्य-जीव के जो बंध होता है वह किस प्रकार का होता है? इनमें से प्रथम वार्ता पर विचार किया जाता है—

श्री कुन्वकुन्द, श्री पूज्यपाद ग्रादि श्राचार्यों ने स्पष्ट रूप से कहा है कि एक ही कारण से मोक्ष भी हो सकता है और पुण्यबंध होकर सांसारिक मुख भी मिल सकते हैं।

> जिणवरमयेण जोई झाले जाएह सुद्धमप्याणं। जेण सहइ णिब्बाणं ण सहइ कि तेण सुरलीयं।।२०।। जो जाइ जोयणसयं वियहेरोक्केण लेइ गुरुभारं। सो कि कोसद्धं पि हु ण सक्कए जाहु भुवणयले।।२१॥ ( मोक्स पाहुड )

श्री कुन्दकुन्द आचार्य कहते हैं कि जिन भगवान के मत से योगी शुद्ध आत्मा का ध्यान करता है जिससे वह मोक्ष पाता है; उसी आत्मध्यान से क्या स्वर्गलोक प्राप्त नहीं करता ? अर्थात् अवश्य प्राप्त कर सकता है ॥२०॥ जैसे जो पुरुष भारी बोक लेकर एक दिन में सौ योजन जाता है; वही पुरुष क्या भूमि पर आधा कोस भी नहीं चल सकता अर्थात् सरलता से चल सकता है ॥२१॥ ( यहां पर यह बतलाया गया है कि जिस आत्मध्यान से मोक्ष की प्राप्ति होती है उसी आत्मध्यान से पुज्यबंध होकर उसके फलस्वरूप स्वर्ग में देव होता है।)

यत्र भावः शिवं वत्ते, श्रौः कियव्दूरवर्तिनी । यो नयस्याशु गव्यूर्ति, कोशार्धे कि स सीदति ? ॥४॥ ( इष्टोपवेश )

अर्च — जो परिशाम भव्य प्राणियों को मोक्ष प्रदान करते हैं, मोक्ष देने में समर्थ हैं, ऐसे ग्रात्मपरिणामों के लिये स्वर्ग कितनी दूर है ? कुछ दूर नहीं है, वह तो उसके निकट ही समक्को ध्रथित् स्वर्ग तो स्वात्मध्यान से पैदा किये हुए पुण्य का एक फल मात्र है। जैसे जो भार ढोनेवाला ग्रंपने भार को दो कोस तक ग्रासानी भीर शीझता के साथ ले जा सकता है, तो क्या वह ग्रंपने भार को ग्राधा कोस ले जाते हुए खिन्न होगा ? नहीं होगा। सहीं पर भी यहीं कहा गया है—ग्रात्मा के जो परिस्थाम मोक्ष के कारण हैं उन्हीं ग्रात्मपरिस्थामों से पुष्यबंध होकर स्वर्गलोक मिलता है।

गुरूपदेशमासाद्य ध्यायमानः समाहितैः । अनन्तराक्तिरात्मायं भुक्ति मुक्ति च यच्छति ॥ ( त. अ. गा. १९६ )

अर्थ - गुरु का उपदेश मिलने पर एकाग्र-ध्यानियों के द्वारा यह धनन्त शक्ति-युक्त झहन् आत्मा का ध्यान किया जाता है जो मुक्ति तथा भुक्ति (पुण्य के फल रूप भोगों ) को प्रदान करता है।

ओंकारं बिन्दु-संयुक्तं नित्यं ध्यायन्ति योगिनः। कामदं मोक्षदं चैव ओंकाराय नमो नमः॥

अर्थात् — मुनिजन बिन्दुसहित श्रोंकार का निश्य ध्यान करते हैं। वह ग्रोंकार पुष्य के फलस्वरूप भोगों तथा मोक्ष को देने वाला है। इसलिये श्रोंकार को नमस्कार हो।

श्री बीरसेन आचार्य भी कहते हैं कि रत्नत्रय स्वर्ग का भी मार्ग है ग्रीर मोक्ष का भी मार्ग है— 'स्वर्गापवर्गमार्गत्वाद्वत्तव्रयं प्रवरः । स उद्यते निरूप्यते अनेनेति प्रवरवादः ।।' ( গ্ৰত ৭३।२८७ )

अर्थ — स्वर्ग का मार्ग श्रीर मोक्ष का मार्ग होने से रत्नत्रय का नाम प्रवर है। उसका वाद श्रर्थात् कथन इसके द्वारा किया जाता है, इसलिये इस श्रागम का नाम प्रवरवाद है। (यहाँ पर भी यही कहा गया है कि रत्नत्रय मोक्ष का भी कारए है श्रीर पृण्यबंध का भी कारए है, जिससे स्वर्ग मिलता है।)

एक ही आत्मपरिस्पाम से मोक्ष श्रीर पुण्यवन्ध कैसे हो सकता है ? इसका विशद विवेचन श्री पूज्यपाद आचार्य ने सर्वार्थ सिद्धि में इस प्रकार किया है—

'नतु च तपोऽभ्युदयाङ्गमिष्टं देवेन्द्रादिस्थानप्राप्तिहेतुत्वाभ्युपगमात्, तत् कयं निर्जराङ्गं स्थादिति ? नैव दोवः, एकस्यानेककार्यदर्शनादिग्नवत् । यथाऽग्निरेकोऽपि विक्लेदनमस्माङ्गारादिप्रयोजन उपलभ्यते तथा तपोऽभ्युदय-कर्मक्षयहेतुरित्यत्र को विरोधः।'

अर्थ — तप को अभ्युदय का कारण मानना इष्ट है, क्योंकि वह देवेन्द्र आदि स्थान-विशेष की आष्ति के हेतु रूप से स्वीकार किया गया है अर्थात् तप को पुण्यबंध का कारण माना गया है। इसलिये वह निर्जरा का कारण कैसे हो सकता है? यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि अग्नि के समान तप एक होते हुए भी इसके अनेक कार्य देखे जाते हैं। जैसे अग्नि एक है तथापि उसके विक्लेदन, भस्म और अंगार आदि अनेक कार्य उपलब्ध होते हैं वैसे ही तप अभ्युदय और कर्मक्षय [मोक्ष] इन दोनों का कारण है। ऐसा मानने में क्या विरोध है?

यहाँ पर झिंग्न का दृष्टान्त देकर यह स्पष्ट कर दिया गया है कि जैसे एक झिंग्न से अनेक कार्य देखे जाते हैं उसी प्रकार एक ही तप से पुण्यबंध ग्रीर कर्मनिर्जरा दोनों कार्य देखे जाते हैं।

इसी बात को श्री बीरसेन आचार्य भी कहते हैं-

'अरहंतणमोकारो संपहित्र बंधादो असंकेज्जगुणकम्मक्ख्यकारओ ति तत्र्य वि मुणीणं पश्चतित्पसंगादो । उक्तं च—

> अरहंतणमोक्कारं भावेण थ जो करेदि पयडमदी। सो सञ्ज्ञबुक्खमोक्खं पावइ अचिरेण कालेण।। (जयधवल पु. १ पू. ९ )

यद्यपि अरहंत नमस्कार से कुछ बंध भी होता है तथापि उस बंध की अपेक्षा कर्म-निर्जरा असंख्यातगुणी है, इसीलिये अरहंत-नमस्कार करनेवाला अति शीघ्र मोक्ष को आप्त हो जाता है। इस प्रकार एक ही परिएगम के बन्ध और निर्जरा दोनों कार्य होते हैं तथा मोक्ष भी होता है।

भी कुन्दकुन्द आचार्य ने 'दर्शनपाहुड़' में कहा है-

सेयासेयधिदण्ड् उद्धवदुस्सील सीलवंतो वि । सीलफलेणब्युदयं तत्तो पुण सहइ णिव्याणं ॥१६॥

अर्थ-श्रीय और अश्रीय को जाननेवाला मिथ्यात्व को नष्ट करके सम्यग्दिष्ट हो जाता है। सम्यग्दर्शन के फलस्वरूप अभ्युदयसुख पाकर फिर मोक्षसुख पाता है।

यद्यपि सम्यक्त्व मोक्षमहल की प्रथम सीढ़ी है तथापि वह भी बन्ध का कारएा है। श्री उमास्वामि आचार्य 'तत्त्वार्यसूत्र' अध्याय ६ में लिखते हैं---

"सम्यक्तवं च ॥ २१ ॥"

अर्थात् सम्यंग्दर्शन देवायु के बन्ध का कारण है।

इस 'तत्त्वार्यसूत्र' पर श्री पुज्यपाद आचार्य विरचित सर्वार्थसिद्धि टीका है। उसमें लिखा है।

'किम् ? देवस्यायुष आस्रव इत्यनुवर्तते,'

अर्थ इस प्रकार है----

शंका - सम्यवत्व क्या है ?

समाधान-देवाय का भासव है। इस पद की पूर्व सूत्र से अनुवृत्ति होती है।

यही बात भी अकलंकदेव ने 'राजवार्तिक' टीका में कही है।

भी भूतसागर आचार्य 'तस्थायं यृत्ति' में कहते हैं-

'सम्यक्तवं तत्त्व-अद्भानलक्षणं देवायुराह्मवकारणं भवति ।'

अर्थ - तत्त्वार्थश्रद्धान लक्षण रूप सम्यग्दर्शन देवायु के श्रास्त्रव का कारण है।

इसी सूत्र की टीका में भी विद्यानन्द आचार्य 'श्लोकवातिक' में लिखते हैं-

सम्यग्द्वष्टेरनंतानुबंधि-कोधाद्यभावतः । जीवेष्वजीवताश्रद्धापायान्मिश्यात्वहानितः ॥६॥ हिंसायास्तरस्वभावाया निवृत्तेः गुद्धिवृत्तितः । प्रकृष्टस्यायुषो वैवस्यास्त्रवो न विष्थ्यते ॥७॥

अर्थ — ग्रनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभ कषायों का ग्रभाव हो जाने से, जीव में ग्रजीव की श्रद्धा का नाश हो जाने से, मिध्यात्व चले जाने से, हिंसा ग्रीर उसके स्वभाव का त्याग कर देने से और शुद्ध प्रवृत्ति से सम्यग्दिष्टि के उत्कृष्ट देवायु का बन्ध होने में कोई बाधा नहीं है।

श्री पूज्यपाद ग्रादि सभी महानाचार्यों ने 'सम्यवस्व से ही उत्कुष्ट देवायुका बन्ध होता है', ऐसा कहा है। इनमें से किसी भी ग्राचार्य ने यह नहीं कहा कि मात्र राग से उत्कृष्ट देवायुका बन्ध होता है। यदि मात्र राग से उत्कृष्ट देवायुका बन्ध होने लगे तो 'सम्यवस्वं च' यह सूत्र निरर्थक हो जायेगा।

श्री अमृतचन्द्र आचार्य (समयसार, प्रवचनसार, पंचास्तिकाय के टीकाकार ) ने भी 'तत्त्वार्थसार' में सम्यक्त्व ग्रादि से देवायु के ग्रास्त्रव का कथन किया है।

सरागसंयतश्चेष, सम्यक्त्वं देशसंयमः । इति देवायुषो ह्योते भवन्त्यास्रवहेतवः ॥३४॥

अर्थ - सरागसंयम, सम्यक्त्व ग्रीर देशसंयम ये देवायु के ग्राह्मव (बन्ध ) के कारण हैं।

इन्हीं सम्यग्दर्शन, देशसंयम श्रीर संयम को निर्जरा का कारए बतलाया गया है। श्री अमृतचन्द्र सूरि ने कहा भी है—

> सम्यग्दर्शेनसम्पन्नः संयतासंयतस्ततः। संयतस्तु ततोऽनन्तानुबन्धि-प्रवियोजकः ॥५५॥ हुग्मोहक्षपकस्तस्मात्तथोपशमकस्ततः। उपशान्तकवायोऽतस्ततस्तु क्षपको मतः॥५६॥ ततः श्लीणकवायस्तु घातिमुक्तस्ततो जिनः। दशैते कमतः सन्त्यसंङ्ख्येयगुणनिर्जराः॥५७॥

यहाँ पर ग्रसंख्यातगुराि निर्जरा के दस स्थान बतलाये गये हैं। इनमें से ग्रसंख्यातगुराि निर्जरा के प्रथम तीन स्थान सम्यवत्व, देश संयम ग्रीर संयत के हैं।

इस प्रकार सम्यग्दर्शन द्यादि निर्जाश के कारण भी हैं ग्रीर बंध के कारण भी हैं।

भी कुन्दकुन्द आचार्य ने 'रयणसार' में और 'दर्शन-पाहुड' में कहा है कि सम्यग्दर्शन से सुगति प्राप्त होती है—

सम्मत्तगुणाइ सुग्गइ मिच्छादो होइ दुग्गई णियमा । इदि जाण किमिह वहुणा जंते रुचेइ तं कुणहो ॥६६॥

अर्थात् — सम्यवस्य गुण से इन्द्र, चक्रवर्ती स्नादि सुगति नियम से मिलती है स्नीर मिध्यास्य से नरकादि दुर्गति मिलती है। ऐसा जानकर जो तुमको रुचे सो करो।

सम्यग्दर्शन से निर्जरा भी होती है ग्रीर वह सुगति के बन्ध का कारण भी है।

श्री समस्तभद्राचार्य ने सम्यादर्शन का फल वर्णन करते हुए 'रत्नकरण्डशावकाचार' में कहा है कि सम्यादर्शन के प्रभाव से जीव नरक, तिर्यंच गति को, नपुंसक श्रीर स्त्री पर्याय को तथा निद्यकुल को, श्रङ्कों की विकलता को, श्रस्पायु तथा दरिद्रता को प्राप्त नहीं होता किन्तु देवेन्द्र, चक्रवर्ती तथा तीर्थंकर पद को प्राप्त होता है।

नव-निधि-सप्तद्वय-रत्नाधीशाः सर्वभूमिपतयश्चकम् । वर्तयितुं प्रभवन्ति स्पष्टदृशः क्षत्रमौलिशेखरचरणाः ॥३८॥ अमराऽसुरनरपतिभिर्यमधरपतिभिश्च नूतपादाऽम्भोजाः । इष्ट्या सुनिश्चिताऽर्था वृषचकधरा भवन्ति लोक-शरण्याः ॥३९॥

अर्थ — जो निर्मल सम्यग्दर्शन के धारक हैं वे नवनिधियों तथा चौदह रत्नों के स्वामी ग्रौर षट्खंड के अधिपति होते हैं, चक्ररत्न को प्रवित्त करने में समर्थ होते हैं श्रीर उनके चरणों में राजाश्रों के मुकुट-शेखर भूकते हैं श्रथित् मुकुटबद्ध राजा उन्हें सदा प्रएाम किया करते हैं। वे धर्मचक्र के धारक तीर्थंकर होते हैं जिनकी देवेन्द्र, श्रसुरेन्द्र, नरेन्द्र तथा गणधर स्तुति करते हैं श्रीर जो लौकिक जनों के लिये शरणभूत होते हैं।

श्री समन्तभद्र आचार्य के उपर्युक्त कथन से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि सम्यग्दर्शन से वह पुण्य-बंध होता है जिसके फलस्वरूप चक्रवर्ती, देवेन्द्र, तोर्थंकर ग्रादि पद प्राप्त होते हैं, क्यों कि मिथ्यादिट जीव इस प्रकार का पुण्यकर्मबंध नहीं कर सकता जिसका फल चक्रवर्ती, तीर्थंकर आदि पद हो।

'धवल' पु० द तथा 'तस्वार्यसूत्र' ग्रादि सभी ग्रार्ष ग्रन्थों में दर्शनविशुद्धि आदि सोलह भावनाश्रों को तीर्थंकरप्रकृति के बंध का कारण बतलाया है। श्री भास्करनन्दि आधार्य ने दर्शनविशुद्धि की व्याख्या करते हुए लिखा है—

'दर्शनं तत्त्वार्थ-श्रद्धानलक्षणं प्रागुक्तम् । तस्य विशुद्धिः सर्वातिचारविनिर्मु किरुच्यते । दर्शनस्य विशुद्धि-र्दर्शनविशुद्धिः ।'

अर्थ —दर्शन का लक्ष्या तत्त्वार्थश्रद्धान है। जो सम्यग्दर्शन सर्व श्रतिचारों से रहित है वह विशुद्ध सम्यग्दर्शन होता है। सम्यग्दर्शन की विशुद्धि दर्शनविशुद्धि है।

यह दर्शनिवशुद्धि यद्यपि मोक्ष का कारण है, वयोंकि इसके बिना सम्यक्षान व सम्यक्षारित्र नहीं होता तथापि तीर्यंकरप्रकृति के बंध का मुख्य कारण है। 'सुखबोध-तत्त्वार्थवृत्ति' में कहा भी है—

'दर्सनिवशुद्धिसहितानि तीर्थंकरत्वस्य नाम्नस्त्रिजगदाधिपत्यकलस्यास्रव-कारणानि भवन्ति । तत एव दर्शन-विशुद्धिः प्रथममुपात्ता प्राधान्यख्यापनार्थं तदभावे तदनुपपत्तेः ।'

अर्थ — ये सोलह भावनाएँ पृथक्-पृथक् भी दर्शनिवशुद्धि से सहित, तीन जगत् के श्रधिपितिरूप फलवाली तीर्थंकरप्रकृति के श्रास्त्रव का कारण होती हैं। दर्शनिवशुद्धि तीर्थंकर प्रकृति के बन्ध का प्रधान कारण है। क्योंकि दर्शनिवशुद्धि के श्रभाव में तीर्थंकरप्रकृति का बन्ध नहीं होता। इसलिये सीलह कारण भावनाओं में दर्शन विशुद्धि को प्रथम कहा गया है।

### (६) रत्नत्रय से बन्ध

रांका सम्यग्दर्शन, सम्यग्कान और सम्यक्षारित्र ये तो संवर, निर्जरा व मोक्षके कारण हैं और राग-द्वेष आस्रव तथा बन्ध के कारण हैं। सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र राग-द्वेष रूप नहीं हैं, अतः ये बन्ध के कारण नहीं हो सकते।

भी अमृतचन्द्र आचार्य ने कहा भी है---

योगाः प्रदेशबन्धः, स्थितिबन्धो भवति तु कषायात् । दर्शनबोधचरित्रं, न योगरूपं कषायरूपं च ॥२१४॥ ( पू० सि० उ० )

अर्थात् — योग से प्रदेश-बन्ध तथा कषाय से स्थिति-बन्ध होता है, सम्यग्दर्शन-ज्ञान चारित्र न योगरूप हैं और न कषाय रूप हैं इसलिये ये बन्ध के कारण नहीं हैं।

समाधान— इन्हीं अमृतचन्द्र आचार्य ने 'तत्त्वार्थसार' के आस्रव अधिकार क्लोक नं० ४३ में सम्यग्दर्शन व संयम से देवायु का बन्ध और क्लोक संख्या ४९ से ५२ में सम्यग्दर्शन, ज्ञान तथा तप आदि से तीर्थंकरप्रकृति के बन्ध का कथन किया है। वे क्लोक इस प्रकार हैं—

सरागसंयमश्चेव सम्पन्तवं वेशसंयमः।
इति वेवायुषो ह्येते भवन्त्यास्रवहेतवः॥४३॥
विशुद्धिवंशंनस्योच्चंस्तपस्त्यायौ च शक्तितः।
मार्गप्रभावना चेव संपत्तिविनयस्य च ॥४९॥
शीलवतानतीचारो, नित्यं संवेगशीलता।
ज्ञानोपयुक्तताभीक्ष्णं, समाधिश्च तपस्विनः॥४०॥
वैयावृत्त्यमनिहीणिः वड्विधाऽवश्यकस्य च ।
भक्तिः प्रवचनाचार्य-जिनप्रवचनेषु च ॥४९॥
वात्सल्यं च प्रवचने षोडशंते यथोविताः।
नाम्नस्तीर्थंकरत्वस्य भवन्त्यास्रवहेतवः॥४२॥

एक ही स्राचार्य 'पुरुषार्थसिद्धच पाय' में तो यह कथन करें कि सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्र से बन्ध नहीं होता है भीर 'तत्त्वार्थसार' में यह कथन करें कि सम्यग्दर्शनज्ञान चारित्र से तीर्थंकरप्रकृति श्रादि का बन्ध होता है। एक ही श्राचार्य द्वारा इसप्रकार परस्परविरुद्ध कथन होने में क्या कारण है यह बात विशेष विचारणीय है।

इसके लिये सर्व प्रथम 'कारण' की व्याख्या जानना श्रत्यन्त झावश्यक है।

जिसका कार्य के साथ श्रन्वय व व्यतिरेक हो, वह कारण होता है। कहा भी है---

'यद्भावाभावाभ्यां यस्योत्पत्त्यनुस्पत्ती तत् तत्कारणमिति लोकेऽपि सुप्रसिद्धत्वात् ।'

( प्रमेय-रत्नमाला १।१३ )

अर्थ — जिसके सद्भाव में जिस कार्य की उत्पत्ति हो श्रीर जिसके श्रभाव में कार्य की उत्पत्ति न हो, वह पदार्थ उस कार्य का कारए। होता है, यह बात लोक में भी सुप्रसिद्ध है।

'यद्यस्मिन् सत्येव भवति चासति न भवति तत्तस्य कारणमिति न्यायात् ।' ( धवल पु. १२।२८९ )

अर्थ - जो जिसके होने पर ही होता है ग्रोर जिसके न होने पर नहीं होता है, वह उसका कारण होता है।

'यद्यस्य भावाभावानुविधानतो भवति तत्तस्येति वदन्ति तद्विद इति न्यायात् ।' (धवल पु. १४ पृ. १३ )

अर्थ जो जिसके सद्भाय ग्रीर असद्भाव का श्रविनाभावी होता है वह उसका है। यह कार्यकारण भाव के जाता कहते हैं, ऐसा न्याय है।

कार्य-कारण भाव की इस व्याख्या से सिद्ध होता है कि तीर्थंकर ऋदि प्रकृतियों का बंध सम्यग्दर्शन आदि के सद्भाव में होता है और सम्यग्दर्शन आदि के स्रभाव में सिध्यादिष्ट के तीर्थंकर ऋदि प्रकृतियों का बन्ध नहीं होता है इसीलिये श्री अमृतधन्द्र स्नादि प्राचार्यों ने तीर्थंकर ख्रादि प्रकृतियों के बन्ध का कारण सम्यग्दर्शन द्रादि को बतलाया है।

तीर्थंकर भ्रादि प्रकृतियों का कारण मात्र सम्यग्दर्शन नहीं है किन्तु राग का सद्भाव भी कारण है, क्योंकि राग के सद्भाव में ही तीर्थंकर प्रकृति भ्रादि का बन्ध होता है, राग के ग्रभाव में वीतराग सम्यग्दिष्ट के तीर्थंक्टर प्रकृति का बन्ध नहीं होता।

यदि कहा जाय कि एक कार्य का एक ही कारण होता है, सो भी ठीक नहीं है, क्योंकि कार्य मात्र एक कारण से उत्पन्न नहीं होता किन्तु धनेक कारणों रूप अखिल धनुकूल सामग्री से ग्रीर प्रतिकूल कारणों के अभाव में उत्पन्न होता है। कहा भी है—

'सामग्री जनिका कार्यस्य नैकं कारणम्।' ( आप्त-परीक्षा कारिका ९ )

अर्थात् सामग्री (जितने कार्य के जनक होते हैं उन सबको सामग्री कहा जाता है) कार्य की उत्पादक है, एक ही कारण कार्य का उत्पादक नहीं है।

'कारण-सामागीदो उप्पञ्जभाणस्य कञ्जस्य वियलकारणादो समुप्पत्तिविरोहा ।'

अर्थ-- कारणसामग्री से उत्पन्न होनेवाले कार्य की विकल कारएों से उत्पत्ति का विरोध है।

'कार्यस्थानेकोपकरणसाध्यत्वात् ।' ( रा. वा. ४।१७।३१ )

अर्थ-कार्य की उत्पत्ति भ्रमेक कारणों से होती है। अनेक कारणों से कार्य सिद्ध होता है।

इस प्रकार तीर्थंकर प्रकृति आदि के बन्ध में राग भी कारण है और सम्यग्दर्शन आदि भी कारण है। जैसे मछली की गति में जल भी कारण है और धर्म-द्रव्य भी कारण है, रागादि की उत्पत्ति में अशुद्ध जीव भी कारण है और कर्मोदय भी कारण है।

अनेक कारणों में से कहीं पर किसी एक कारण की मुख्यता से कथन होता है और कहीं पर अन्य कारण की मुख्यता से कथन होता है, किन्तु इस मुख्यता का यह अभिप्राय है कि अन्य कारण गौण हैं अथवा उनकी विवक्षा नहीं है, उन अन्य कारणों का अभाव इष्ट नहीं होता है। 'अपितानिपतिसद्धे: ॥४।३२॥' (त. सू.)

जैसे माता-पिता दोनों के संयोग से पुत्र की उत्पत्ति होती है। किन्तु विवक्षा-वश कोई उस पुत्र को पिता का कहता है और कोई उसको माता का कहता है। श्री 'समयसार' की टीका में कहा भी है।

'एते मिथ्यात्वादिभावप्रत्ययाः शुद्धनिश्चयेनाचेतनाः खलु स्फुटं । कस्मात् ? पुद्गलकर्मोदय-संभवा यस्मा-दिति । यदा स्त्रीपुरुषाभ्यां समृत्पन्नः पुत्रो विवक्षावशेन देवदसायाः पुत्रोऽयं केचन वदन्ति, देवदसस्य पुत्रोऽयमिति केचन वदन्ति, इति दोषो नास्ति । तथा जीवपुद्गलसंयोगेनोत्पन्नाः मिथ्यात्वरागःदिभावप्रत्यया अशुद्धनिश्चयेना-शुद्धोपादानरूपेण चेतना जीवसंबद्धाः शुद्धनिश्चयेन शुद्धोपादानरूपेणाचेतनाः पौद्गलिकाः । परमार्थतः पुनरेकांतेन न जीवरूपाः न च पुद्गलरूपाः शुद्धाहरिद्धयोः संयोगपरिणामवत्, ये केचन वदन्त्येकांतेन रागादयो जीवसम्बन्धिनः पुद्गलसम्बन्धिनो वा तदुभयमपि वचनं मिथ्या । कस्मादिति चेत् पूर्वोक्तस्त्रीपुरुषद्वष्टान्तेन संयोगोद्भवत्वात् ॥'

(समयसार गा. १११ की टीका)

यहाँ पर पुत्र का दृशन्त देकर यह बतलाया है कि 'जिस प्रकार से स्त्री तथा पुरुष दोनों के संयोग से उत्पन्न हुए एक ही पुत्र को विवक्षा के वश से कोई तो उस पुत्र को देवदत्ता-माता का कहता है और कोई देवदत्त पिता का कह देता है। इसमें कोई दोष नहीं है। उसी प्रकार जीव ग्रीर पुद्गल के संयोग से उत्पन्न हुए मिध्यात्व-रागादि भाव अशुद्ध निश्चय नय से चेतन रूप हैं, जीव के हैं, ग्रीर शुद्ध निश्चय नय से अचेतन हैं, पौद्गलिक हैं। एकान्त से न जीवरूप हैं ग्रीर न पुद्गल रूप हैं, जैसे चूना ग्रीर हत्वी के संयोग से रक्त वर्ण उत्पन्न हो जाता है। जो इन मिध्यात्व-रागादि को जीवरूप ही हैं या पुद्गल ही हैं, ऐसा एकान्त से कहते हैं, उनके वचन मिध्या ( क्रूं हें) हैं, क्यों कि स्त्री-पुरुष के दृशन्त के समान इन रागादि की उत्पत्ति जीव ग्रीर पुद्गल दोनों के संयोग से हई है।

इसी प्रकार सम्यक्त्व भ्रादि भौर रागादि के संयोग से तीर्थंकर श्रादि कर्मों का बन्ध होता है। विवक्षा-वंश कहीं पर सम्यक्त्व भ्रादि से तीर्थंकर श्रादि कर्मों का बन्ध कहा गया है और कहीं पर रागादि से तीर्थंकर भ्रादि का बन्ध कहा गया है, नय-जाताओं के लिए इसमें कोई दोष नहीं है। एकान्त से तीर्थंकर भ्रादि कर्मों का बन्ध न मात्र सम्यक्त्व भ्रादि से होता है और न भात्र रागादि से होता है।

भी अमृतचन्द्र आचार्य ने स्वयं 'पुरुषार्थसिद्ध'युपाय' में कहा भी है --

सम्यक्तवचरित्राभ्यां तीर्यंकराहारकर्मणो बन्धः। योऽप्युपदिष्टः समये न नयविदां लोऽपि दोषाय ॥२१७॥

अर्थ — सम्यक्तव श्रीर चारित्र से तीर्थंकर श्रीर श्राहार शरीर का बन्ध होता है, ऐसा जो श्रागम में उपदेश दिया गया है, वह नय के जानने वालों को दोष के लिए नहीं है श्रर्थात् नय के जाननेवालों को उसमें कोई शंका उत्पन्न नहीं होती है।

सित सम्यक्त्वचित्रं तीर्थंकराहारबन्धकौ मस्तः । योगकवायौ तस्मास्तरपुनरस्मिन्नुदासीनम् ॥ १२८॥

अर्थ — सम्यक्त्य ग्रीर चारित्र के होने पर ही योग ग्रीर कषाय तीर्थंकर व ग्राहारक का बन्ध करते हैं, किन्तु सम्यक्त्य व चारित्र न होने पर योग ग्रीर कषाय तीर्थंकर व ग्राहार का बन्ध नहीं कर सकते। इसलिए सम्यक्त्व व चारित्र इसमें उदासीन हैं प्रेरक नहीं हैं।

व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १४८१

जीव और पुद्गल धर्मद्रव्य के सद्भाव में ही गमन करते हैं, उसके अभाव में वे गमन नहीं कर सकते इसलिये गितहेतुस्व लक्षण वाला धर्मद्रव्य जीव और पुद्गल की गित में उदासीन कारण है, प्रोरक कारण नहीं है। उसी प्रकार सम्यक्तव व चारित्र के सद्भाव में ही योग और कषाय तीर्थं कर प्रकृति ग्रादि का बन्ध कर सकते हैं और सम्यक्तव व चारित्र के ग्रभाव में योग व कषाय उसका बन्ध नहीं कर सकते, इसीलिये धर्मद्रव्य के समान सम्यक्तव व चारित्र को उदासीन कारण कहा है, प्रोरक कारण नहीं कहा है।

इस प्रकार श्री अमृतचन्त्र आचार्य के 'तत्त्वार्यसार' व 'पुरुषार्थसिद्धच्युपाय' इन दोनों ग्रन्थों के कथनों में कोई विरोध नहीं है। जिनको नय-विवक्षा का ज्ञान नहीं है ग्रथना जिनकी एकान्तदिष्ट है, उनको ही श्री अमृतचन्त्र आचार्य के दोनों कथनों में विरोध प्रतिभासित होता है।

शंकाकार ने जो 'पुरुषार्थसिद्धणुपाय' का श्लोक २१५ अपनी शंका में उद्धृत किया है उससे भी 'तत्त्वार्थसार' के इस कथन में कि दर्शन व चारित्र से तीर्थंकर भ्रादि का बन्ध होता है, कोई बाधा नहीं आती, क्यों कि श्लोक २९६ में गुद्ध निश्चय नय की अपेक्षा कथन है। 'सब्धे मुद्धाहु मुद्धणया' अर्थात् शुद्ध निश्चय नयसे सब जीव गुद्ध हैं अथवा 'मुद्धणया मुद्धभावाणं' शुद्ध नय से जीव गुद्ध भावों का कर्ता है अर्थात् बन्ध का कर्ता नहीं है।

श्री फुन्दकुन्द आचार्य ने भी कहा है कि रत्नत्रय से बंध भी होता है श्रीर मोक्ष भी होता है-

वंसणणाणसरित्ताणि मोक्खमन्गो त्ति सेविदन्वाणि । साध्रींह इदं मणिदं तेहिं बुबंधो व मोक्खो वा ।।१६४॥ ( पंचास्तिकाय )

अर्च-दर्शन-ज्ञात-चारित्र मोक्षमार्गं हैं, इसलिये वे सेवने योग्य हैं ऐसा साधुस्रों ने कहा है परन्तु उनसे बंध भी होता है श्रीर मोक्ष भी होता है।

इसकी टीका में अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है-

'यह दर्शन-ज्ञान-चारित्र यदि ग्रन्प भी पर-समय प्रवृत्ति के साथ मिलित हों ( यदि दर्शन-ज्ञान-चारित्र पर-समय ग्रव्यात् ये तीनों ग्रन्तरात्मा के आश्रय हों ) तो, ग्रान्ति के साथ मिलित घृतकी भौति, कथंचित् विरुद्ध कार्य के कारणभी हैं। जब वे दर्शन-ज्ञान-चारित्र समस्त परसमय ( ग्रन्तरात्मा ) की प्रवृत्ति से निवृत्त होकर स्वसमय ( परमात्मा ) की प्रवृत्ति के साथ संग्रुक्त होते हैं तब, अग्नि के मिलाप से निवृत्त घी के समान, विरुद्ध कार्य-कारण भाव का ग्रभाव होने से, साक्षात् मोक्ष का कारण होते हैं।

इस प्रकार ग्रन्तरात्मा के ग्राश्रित जो सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र हैं, वे बंध के भी कारण हैं ग्रौर संवर-निर्जरा के भी कारण हैं तथा परम्परया मोक्ष के भी कारण हैं।

शंकाकार का यह कहना कि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारिश्र मोक्ष के ही कारण हैं, बंध के कारण नहीं हैं, ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा एकान्त नहीं है।

# (७) शुभ परिणामों से अतिशय पुष्यबंध

गंका — गुभ परिणामों से पृष्यबन्ध होता है। पृष्य से भोगोपभीग की सामग्री मिलती है। भोगोपभीग में आसक्त होकर जीव संसार में भ्रमण करता है, अतः पृष्य हेय है ? समाधान-- मिथ्यादिष्ट के तो ग्रशुभ परिणाम होता है। कहा भी है--

'मिथ्यात्वसासादनमिश्रगुणस्थानव्रये तारतम्येनाशुभोपयोगः ।' ( प्रवचनसार गा० ९ टीका )

अर्थ — मिट्यात्व गुरास्थान, सासादन गुणस्थान और सम्यग्मिट्यात्व गुरास्थान इन तीनों गुरास्थानों में तरतमता से अशुभोषयोग है।

इससे सिद्ध है कि शुभोपयोग सम्यग्दिष्ट के होता है। सम्यग्दिष्ट के शुभोपयोग से जो प्रतिशय पुण्यबंध होता है वह मोक्ष का कारण है, संसार का कारण नहीं है। कहा भी है—

सम्मादिद्विपुण्णं ण होइ संसारकारणं णियमा । मोक्खस्स होइ हेउं जद्द वि णियाणं ण सो कुणई ॥४०४॥ अकयणियाणसम्मो पुण्णं काऊण णाणचरणहो । उप्पज्जइ दिवलोए सुहपरिणामो सुलेसो वि ॥४०५॥ ( भावसंग्रह )

जर्थ — सम्यग्दिष्टि के द्वारा किया हुन्ना पुण्य संसार का कारण कभी नहीं होता, यह नियम है। यदि निदान न किया जाय तो वह पुण्य नियम से मोक्ष का ही कारण होता है। जिस सम्यग्दिष्टि के मुभ परिणाम हैं भीर गुभ लेश्याएँ हैं तथा जो सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र को धारण करनेवाला है, ऐसा सम्यग्दिष्ट यदि निदान नहीं करता है तो वह मरकर स्वर्गलोक में ही जाता है।

> कि बाणं मे विष्णो केरिसपत्ताण काय सु भत्तीए। जेणाहं कयपूरणो उप्परणो देवलीयस्मि ॥४१७॥ इय चिततोपसरइ ओहीणाणं तु भवसहावेण । जाणइ सो आइवभव विहियं धम्मप्पहावं च ॥४१८॥ पुणरिव तमेव धम्म मणसा सद्दहइ सम्मदिद्वी सो। बंदेइ जिणवराणं णंदीसर पहुइ सव्वाइं।।४१९॥ इय बहुकालं सग्गे भोगं भुंजंतु विविहरमणीयं। भइऊण आउसखए उप्पन्नइ मन्चलीयम्मि ॥४२०॥ उत्तमकुले महंतो वहुजणणमणीय संपयाउरे। होऊण अहियरूयो बलजोब्यण रिद्धिसंप् ण्णो ॥४२५॥ तस्य वि विविहे भोए णरखेत्तभवे अणोवमे परमे। भुंजिजत्ता णिविण्णो संजमयं चेव गिण्हेई ।।४२२।। सद्धं जद्द चरमतण् चिरकयप् ग्रोण सिज्झए णियमा । पाविय केवलणाणं जहखाइयं संजमं सुद्धं ॥४२३॥ तम्हा सम्मादिद्वीपुण्णं मोक्खस्स कारणं हवई। इय णाऊण गिहत्यो पुण्णं चायरङ जत्तेण ॥४२४॥

अर्थ —देव विचारता है कि मैंने पूर्व भव में किस पात्रको श्रीर कैसी भक्ति के साथ दान दिया था, जिसके पुण्य-उपार्जन से देवलोक में उत्पन्न हुग्रा हूँ। इस प्रकार चिन्तवन करके वह देव भवप्रत्यय श्रवधिज्ञान से पूर्व भव

व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १४८३

को ग्रीर की गई धर्म प्रभावना को जान लेता है। वह सम्यग्दिष्ट देव पुन: ग्रपने मनमें उसी धर्म का श्रद्धान करता है। इस प्रकार वह स्वंग में बहुत काल तक ग्रनेक प्रकार के सुन्दर भोगों को भोगता है ग्रीर आयु पूर्ण होने पर च्युत होकर इस मनुष्य लोक में उत्पन्न होता है। वहु-जन-माननीय, महत्वशाली, धनवान कुल में उत्पन्न होता है ग्रीर बहुत सुन्दर शरीर तथा बल, ऋदि, यौवन आदि से परिपूर्ण होता है। मनुष्यलोक में भी सर्वोत्कृष्ट ग्रनुपम तथा नाना प्रकार के भोगों का भोग करके विरक्त हो संयम धारण कर लेता है। यदि चिरकाल के संचित किये हुए पुण्य-कर्मोदय से चरमशरीरी हुग्रा तो ग्रुद्ध यथाख्यात चारित्र को धारण करके केवलज्ञान को प्राप्त कर नियम से सिद्ध होता है। इस कथन से यह सिद्ध होता है कि सम्यग्दिष्ट का पुण्य मोक्ष का कारण होता है, यह जानकर गृहस्थ को यत्नपूर्वक पुष्य उपार्जन करते रहना चाहिए ॥४३४॥

'निश्चयसम्यवस्वस्याभावे थवा तु सरागसम्यवस्वेन परिणमति तदा शुद्धात्मानसुपादेशं कृत्या परम्परया निर्वाणकारणस्य तीर्थंकरप्रकृत्यादि-पृष्यपदार्थस्यापि कर्ता मवति ।' ( समयसार पृ० १८६ )

अर्थ — निश्चयसम्यग्दर्शन के ग्रभाव में जब सराग सम्यक्त्व को धारण करता है तब शुद्धात्मा को उपादेय करके परंपरया मोक्ष के कारणभूत तीर्थंकर आदि पुण्यकर्मों को बाँधता है।

अनुप्रेक्षा इमाः सद्भिः, सर्वेदा हृदये घृताः । कुर्वेते तत्त्ररं पृष्यं हेतुर्यत्त्वर्गमोक्षयोः ॥६।५८॥ ( प. पं. वि. )

अर्थ - सज्जनों के द्वारा सदा हृदय में धारण की गई ये बारह भावनाएँ उस उत्कृष्ट पुण्य का उपार्जन करती हैं जो स्वर्ग और मोक्ष का कारण होता है।

विट्ठे तुमस्मि जिणवर चम्ममएणच्छिणा वि तं पुण्णं। जं जणइ पुरो केवलवंसणणाणाइं णयणाइं।।१४।१६॥ ( प. पं. वि. )

अर्थ हे जिनेन्द्र ! चर्ममय नेत्र से भी श्रापका दर्शन होने पर वह पुण्य प्राप्त होता है, जो भविष्य में केवल दर्शन श्रीर केवलज्ञान को उत्पन्न करता है।

'पुण्ण-कम्म-बंधत्थीणं देसव्ययागं मंगलकरणं जुत्तं, ण मुणीणं कम्मक्खयकंक्खुवाणमिदि ण व त्तुं जुत्तं, पुण्णबंध-हेउलं पडि विसेसाभाषादो, मंगलस्सेव सरागसंजमस्स वि परिच्चागप्पसगादो । ण च एवं, तेण संजम-परिच्चागप्पसंग-भावेण णिव्युइ-गमणाभाषप्पसंगादो ॥' ( जयधवल पु० ५, पू० ८ )

अर्थ — यदि कहा जाय कि पुण्यकर्म बाँधने के इच्छुक देशव्रतियों को मंगल करना युक्त है, किन्तु कर्मों के क्षय के इच्छुक मुनियों को मंगल करना युक्त नहीं है? सो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्यों कि पुण्यबंध के कारणों के प्रति देशवृती और मुनि में कोई विशेषता नहीं है। अर्थात् पुण्य के बन्ध के कारणभूत कार्यों को जैसे देशवृती करता है वैसे ही मुनि भी करता है। यदि ऐसा न माना जाय तो जिस प्रकार मुनियों को मंगल के परित्याग के लिये कहा जा रहा है, उसी प्रकार उनके सरागसंयम के भी परित्याग का प्रसंग प्राप्त होता है, क्यों कि देशवृत के समान सरागसंयम भी पुण्यबन्ध का कारणा है। यदि कहा जाय कि मुनियों के सरागसंयम के परित्याग का प्रसंग प्राप्त होता है तो होने दो? सो भी बात नहीं है, क्यों कि मुनियों के सरागसंयम के परित्याग का प्रसंग प्राप्त होने से उनके मुक्तिगमन के प्रभाव का भी प्रसंग प्राप्त होता है।

यहाँ पर श्री वीरसेन आधार्य ने यह स्पष्ट कर दिया है कि सरागसंयम के बिना विशिष्ट पुण्यबन्ध नहीं हो सकता है। ग्रीर विशिष्ट पुण्योदय के ग्रभाव में मोक्ष भी नहीं हो सकती है। इसीलिये यह कहा गया है कि 'सरागसंयम के परित्याग का प्रसंग प्राप्त होने से मुक्तिगमन के ग्रभाव का भी प्रसंग प्राप्त होता है।'

इसी बातको श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने 'पुरुवार्थसिव्ध्युपाय' में कहा है —

असमग्रं भावयतो रत्नव्रयमस्ति कर्मबन्धो यः। सम्बद्धकृतोऽवश्यं मोक्षोपायो न बन्धनोपायः॥२११॥

अर्थ सम्पूर्ण रत्नत्रय के भावने वाले (धारण करने वाले ) के जो कर्मबन्ध होता है, वह कर्मबन्ध विपक्ष (असम्पूर्णता जधन्यता) कृत है। वह कर्म-बन्धन श्रवण्य ही मोक्ष का उपाय है, बन्ध का उपाय नहीं है।

असमग्र पत्नत्रयवालों के तीर्थं कर आदि कर्मप्रकृतियों का बन्ध होता है। वे तीर्थं कर श्रादि कर्मे-प्रकृतियाँ मोक्ष का उपाय है, बन्ध का उपाय नहीं है, जैसा कि 'पंचास्तिकाय गाथा' द्र भी टीका में कहा भी है—-

'रागादिदोष-रहितः शुद्धात्मानुभूति-सहितो निश्चयधर्मो यद्यपि सिद्धगतेरुपादानकारणं भव्यानां भवति तथापि निदानरहित-परिणामोपाजित-तीर्थकरप्रकृत्युत्तमसहननादिविशिष्ट-पुष्यरूप-धर्मोपि सहफारिकारणं भवति ।'

अर्थ — यद्यपि भव्य को रागादि दोष रहित शुद्धात्मानुभूति सहित निश्चय धर्म सिद्ध गति के लिये उपादान कारण है तथापि निदानरहित, परिणामों से उपाजित, तीर्थंकर कर्म प्रकृति, उत्तम संहनन ग्रादि विशिष्ट पुण्य रूप धर्म भी सिद्ध गति के लिए सहकारी कारण होता है।

इस म्रागम प्रमाणसे भी सिद्ध है कि ग्रसमग्र रत्नत्रयवालों के जो विशिष्ट पुण्य कर्म, बन्ध होता है – वह मोक्ष का उपाय (कारण) है, बन्ध का उपाय (कारण) नहीं है। इसका विशेष कथन प्रकरण संख्या में है।

### (८) 'समयसार' प्रन्थकी ध्रेपेक्षा पुण्य-पाप विचार

शंका—१. श्री 'समयतार' के पुष्य-पाप अधिकार में तथा गाथा १३ की टीका में पुष्य-पाप दोनों की समान कहा है, फिर पुष्य-पाप में भेद क्यों दिखाया जा रहा है ?

समाधान— १. आचार्य प्रत्येक ग्रन्थ के प्रारम्भ में यह बतला देते हैं कि इस ग्रन्थ में किसका कथन किया जायना । यदि उसे दृष्टि में रखकर ग्रन्थ का ग्रध्ययन किया जाय तो ग्रन्थ का यथार्थ ग्रन्थ समभने में कठिनाई नहीं होती । जैसे 'षट्खंडागम' के प्रारम्भ में यह स्पष्ट कर दिया है कि इस ग्रन्थ में भाव-मार्ग्सा की अपेक्षा कथन है । यदि इसे भूलकर 'षट्खंडागम' के कथन को द्रव्य मार्गणाओं में लगाने लगें तो वह 'षट्खंडागम' का यथार्थ ग्रम्थं नहीं समभ सकता ।

इसी प्रकार 'समयसार' की गाथा ४ में भी कुन्दकुन्द आचार्य ने यह प्रतिज्ञा की है कि इस ग्रन्थ में एकत्विविभक्त ग्रात्मा का कथन होगा, क्यों कि काम-भोग ग्रीर बन्ध का कथन सुलभ है किन्तु एकत्विविभक्त ग्रात्मा की कथा सुलभ नहीं है। एकत्विविभक्त ग्रात्मा के कथन के साथ बन्ध का कथन करना उचित नहीं है ('समयसार' गाथा ३ व ४)। यदि गाथा ३-४-५ को ध्यान में रखकर 'समयसार' का ग्रध्ययन किया जाय तो 'समयसार' का यथार्थ भाव समभ में आ सकता है, अन्यथा नहीं।

'समग्रसार' गाया ६ में कहा है कि 'जीव न प्रमत्त है ग्रीर न ग्रप्रमत्त है ग्रथांत् न संसारी भीर न मुक्त है।' यह कथन एकत्वविभक्त ग्रात्मा की ग्रथेक्षा तो सत्य है, भूतार्थ है, किन्तु सर्वथा सत्य नहीं है, क्योंकि संसारी जीव प्रत्यक्ष देखने में आ रहे हैं। श्री उमास्वामी आचार्य ने भी 'तत्वार्थसूत्र' के दूसरे भ्रध्याय में 'संसारिणो मुक्तारच।' सूत्र द्वारा जीव संसारी श्रीर मुक्त ऐसे दो प्रकार के बतलाये हैं तथा 'रयवसार' में श्री कुन्वकुन्द आचार्य ने जीव को बहिरात्मा, ग्रन्तरात्मा ग्रीर परमात्मा तीन प्रकार का बतलाया है। यदि 'समग्रसार' गाथा ६ के कथन को एकत्वविभक्त ग्रात्मा की श्रपेक्षा न लगाकर सर्वथा सत्य मान लिया जाय तो मोक्षमार्ग का उपदेश व्यर्थ हो जायगा।

'समयसार' गाथा ७ में कहा है कि 'जीव के न ज्ञान है, न दर्शन है, न चारित्र है। व्यवहारनय से ज्ञान-दर्शन-चारित्र कहे गये हैं।' गाथा ९९ में व्यवहारनय को अभूतार्थ कहा है, यह कथन एकत्वविभक्त-ग्रात्मा की अपेक्षा सत्यार्थ है। यदि इस कथन को सर्वथा सत्यार्थ मान लिया जाय तो श्री उमास्वामी आचार्य का 'सम्यग्दर्शन-ज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' यह सूत्र व्यर्थ हो जायगा।

'समयसार' गाया ९३ की टीका में जहाँ पर पुष्य-पाप को जीव के विकार कहा है, वहाँ पर मोक्ष को भी जीव का विकार कहा है। वह वाक्य इस प्रकार है—

'केवलजीवविकाराश्च पुष्यपापास्रवसंवरितर्जराबंधमोक्षलक्षणाः ।'

अर्थ — पुण्य-पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा, बन्ध ग्रीर मोक्ष जिसका लक्षण है ऐसा केवल ( अकेले ) जीव का विकार है।

यदि कोई इस वाक्य से यह फिलितार्थ करे कि पुण्य-पाप सर्वदा समान हैं तो उसको यह भी स्वीकार करना होगा कि श्रास्तव-बंध-संवर-निर्जरा-मोक्ष ये सब भी सर्वथा समान हैं। किन्तु जिस प्रकार जीव विकार की अपेक्षा आसव-बन्ध-संवर-निर्जरा-मोक्ष ये सब समान हैं, उसी प्रकार जीवविकार की ग्रपेक्षा पुण्य-पाप भी समान हैं। जिस प्रकार आसव-बन्ध-संवर-निर्जरा-मोक्ष में अन्तर है, सर्वथा समान नहीं हैं, उसी प्रकार पुण्य-पाप में भी अन्तर है, सर्वथा समान नहीं हैं।

'समयसार' पुण्य-पाप अधिकार में इष्टान्त दिया है कि एक ही माता के उदर से दो पुत्र उत्पन्न हुए। उनमें से एक ब्राह्मण के यहाँ पला और दूसरा शूद्र के यहाँ पला। जो ब्राह्मण के यहाँ पला वह तो मद्य आदि का त्याग कर देता है अर्थात् आदक के अब्द मूलगुरण पालन कर धर्म-मार्ग पर लग जाता है और जो शूद्र के यहाँ पला था वह नित्य मदिरा आदि का सेवन करता है अर्थात् जैनधर्म से विमुख रहता है तथा धर्मोपदेश का पात्र भी नहीं होता। एक ही माता के उदर से उत्पन्न होने के कारण समान होते हुए भी, दोनों में बहुत अन्तर है, क्योंकि एक धर्ममार्गी है और एक धर्म से विमुख है। इस प्रकार पुण्य और पाप दोनों का उपादान कारण एक होने पर भी उनमें बहुत अन्तर है, क्योंकि पुण्योदय [ उत्तम संहनन, उच्चगोत्र, तीर्थंकर प्रकृति आदि ] मोक्षमार्ग में सहकारी है और पापोदय [ हीन संहनन, नीच गोत्र आदि ] मोक्षमार्ग में बाधक है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने 'समयसार' गावा १४५ की टीका में कहा भी है—

#### "शुभाशुभी मोक्षबंधमागी"

अर्थात् -- गुभ (पुण्य) मोक्षमार्ग है और अशुभ (पाप) बन्धमार्ग है।

इस प्रकार 'समयसार' ग्रन्थ में पुण्य व पाप को किन्हीं ग्रपेक्षाग्रों से समान बतलाते हुए भी उनमें मोक्ष-मार्ग व ससारमार्ग की ग्रपेक्षा ग्रन्तर बतलाया है।

# (६) पंचास्तिकाय' ग्रन्थ की श्रपेक्षा पुण्य-पाप विचार

श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने 'पञ्चास्तिकाय' गाया १३२ में शुभ से पुष्य ग्रास्त्रव का कथन करके गाया १३४ में शुभ के तीन भेद किये हैं --(१) प्रशस्त राग, (२) अनुकम्पा, (३) ग्राकलुषता । इन तीनों का स्वरूप गाया १३६, १३७ व १३६ में कहा गया है । वे गाथाएँ इस प्रकार हैं --

रागो जस्स पसत्थो अग्रुकंपासंसिदो य परिणामो। चित्तम्हिणित्य कलुसं पुण्णं जीवस्स आसर्वदि ॥१३५॥ अरहंत-सिद्ध-साहुसु मक्ती धम्मिम्म जा य खलु चेट्ठा। अग्रुगमणं पि गुरूणं पसत्थरागो क्ति बुच्चंति ॥१३६॥ तिसिदं बुभुक्खिदं वा दुहिदं वद्ठूण जो दु दुहिदमणो। पडिवज्जिदि तं किवया तस्सेसा होदि अग्रुकपा॥१३७॥ कोधो व जवा माणो माया लोभो व चित्तमासेज्ज। जीवस्स कुणदि खोहं कलुसो क्ति य तं बुधा वेति॥१३॥॥

अर्थ — जिस जीव के प्रशस्त राग, श्रमुकम्पायुक्त परिणाम श्रीर श्रकलुषता है उस जीव के पुण्य का आस्त्रव होता है।।१३४।। श्रहेंतसिद्ध-साधु की भित्त, सरागचारित्र रूप प्रवृत्ति, गुरुश्रों के श्रमुकूल चलना यह प्रशस्तराग है, ऐसा श्राचार्य कहते हैं।।१३६।। जो कोई प्यासे-भूखे तथा दुखी को देखकर दुखी होता हुशा दयाभाव से उसका दुख दूर करता है उसके यह अमुकम्पा होती है।।१३७।। जिस समय कोध, मान, माया, लोभ चित्तमें उत्पन्त हो करके द्यात्मा के भीतर धाकुलता पैदा कर देते हैं, वह श्राकुलता कलुषता है, इस कलुषता का श्रभाव अकलुषता है।।१३६।।

भी कुन्दकुन्द आचार्य ने 'पञ्चास्तिकाय' की उपर्यु क्त गाथाओं में पुण्य ब्राह्मव के तीन कारण बतलाये हैं— (१) प्रशस्तराग, (२) ब्रनुकम्पा, (३) ब्रक्तलुषता। तीनों ही सम्यग्दर्शन के गुरण हैं। 'प्रशस्त राग' संवेग और भिक्त का नामान्तर है। 'श्रकलुषता' उपशम या प्रशम का पर्यायवाची है। सम्यग्दर्शन के बाठ गुरा इसप्रकार हैं—

> संवेगी णिब्वेओ णिंदा गरहा उमसमो भत्ती। वच्छल्लं असुकम्पा अट्ट गुणा हुंति सम्मत्ते ॥४९॥ (वसु. श्राव.)

अर्थ सम्यग्दर्शन के होने पर संवेग, निर्वेग, निन्दा, गर्हा, उपशम, भक्ति, वात्सल्य ग्रीर श्रनुकम्पा ये ग्राठ गुरा उत्पन्न होते हैं ॥४९॥

इनका लक्षण इस प्रकार है---

धर्मे धर्मकले च परमा प्रीतिः संवेगः । सम्यग्दर्शनज्ञानश्वारिश्रेषु तद्वस्यु च भक्तिः । रागादीनामनुद्वेकः प्रशमः । अविषु दयालुताऽनुकम्पा ।

अर्थात्—धर्म ग्रीर धर्म के फल में उत्कृष्ट प्रीति ग्रथित् ग्रनुराग संवेग गुए। है। सम्यग्दर्शनज्ञान-चारित्रमें और इनके धारण करने वालों में भिवत का होना सो भिवत गुए। है। रागादि ग्रथित् कोध-मान-माया-लोभ कवाय का अनुद्रे क अर्थात् कलुषता का न होना वह प्रश्म अथवा उपशम गुण है। जीवों को दुखी देखकर उन-उन के दुःख दूर करने के लिये जो दयारूप परिग्णाम है, वह अनुकम्पा गुग्ग है।

सम्यग्दर्शन के जो संवेग-भक्ति, प्रशम-उपशम तथा भ्रमुकम्पा गुणों के जो लक्ष्मा ऊपर कहे गये हैं, श्री कुन्दकुम्दआचार्य ने वे ही लक्ष्मा पुण्य सास्रव के कारणभूत प्रशस्त राग, श्रमुकम्पा श्रीर श्रकलुषता के 'पंचास्तिकाय' गाया १३६, १३७, १३८ में कहे हैं। इससे ज्ञात होता है कि पुण्य-आस्रव के कारणभूत प्रशस्तराग, श्रमुकम्पा भीर श्रकलुषता ये सम्यग्दर्शन के गुणा होने से मोक्ष-मार्ग में सहकारी कारण हैं।

अर्थात् — पुण्य मोक्ष-मार्ग में सहकारी कारण है। यही बात 'समयतार' में 'शुभाशुभी मोक्षबंधमार्गी' इन शब्दों द्वारा कही गई है।

### (१०) प्रश्वचनसार की ग्रपेक्षा पुण्य-पाप विचार

'पञ्चास्तिकाय' गाथा १३२ में श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने 'सुहपरिणामी पुष्णां' इन शब्दों द्वारा जीव के शुभ परिशामों को पुष्य कहा है। उस शुभोपयोग का लक्षण 'प्रवचनसार' में इस प्रकार कहा है—

अरहंताबिसु मत्ती वच्छलदा पवयणाभिजुत्ते सु । विक्जदि जवि सामण्ले सा सुहजुत्ता भवे चरिया ॥२४६॥

अर्थ - अरहंत ग्रादि के प्रति भक्ति तथा प्रवचनरत जीवों के प्रति वास्सल्य यह शुभोषयोगी श्रमण का लक्षण है।

ग्रव भी कुन्दकुन्द आचार्य कहते हैं कि शुभोपयोगी श्रमण जीवों को संसार से तार देते हैं।

असुभोवयोगरहिदा सुद्धृवजुत्ता सुहोवजुत्ता वा । णित्थारयंति लोगं तेसु पसत्यं लहदि भत्तो ।।२६०।। ( प्रवचनसार )

अर्थ अशुभोपयोग से रहित, शुद्धोपयोगी अथवा शुभोपयोगी श्रमण लोगों को [संसार से] तार देते हैं। इसी बात को 'प्रवचनसार' (रायचन्द्रप्रत्यमाला), पृष्ठ ९० पर निम्नलिखित गाया में कहा है---

तं देवदेवदेवं जदिवरवसहं गुरुं तिलोयस्स । पणमंति जे मणुस्सा ते सोक्खं अक्खयं जंति ॥

अर्थ — जो मनुष्य श्ररहन्तदेव को नमस्कार करता है वह मनुष्य श्रक्षय सुख अर्थात् मोक्षसुख को प्राप्त करता है। श्ररहन्त देव इन्द्रों द्वारा आराध्य हैं, यतिवरवृषभ हैं, और तीन लोक के गुरु हैं। धर्थात् श्रुभोपयोग मोक्ष के लिये कारण है।

शंका—'प्रवचनसार' गाथा ७७ में तो यह कहा है कि 'पुच्य-पाप में भेद नहीं है, जो ऐसा नहीं मानता वह मोह से आच्छादित होता हुआ भयानक अपार संसार में भ्रमण करता है।' फिर पुच्य मोक्ष के लिये किस प्रकार कारण हो सकता है ? गाथा ७७ इस प्रकार है—

ण हि मण्णिद जो एवं णस्यि विसेसो सि पुण्णपावाणं । हिंडिंद घोरमपारं संसारं मोहसंखण्णो ॥ ७७॥ समाधान—प्रवचनसार गाया ७७ में कथन गुद्ध निश्चय नय की प्रपेक्षा से है। गुद्ध निश्चयनय का विषय पुण्य-पाप से रहित परमात्म जीव द्रव्य है। किन्तु प्रशुद्ध निश्चय नय की अपेक्षा भेद है। इस गाया की टीका में कहा भी है—

'द्रव्यपुष्यपापयोध्यंत्रहारेण भेदः, भावपुष्यपापयोस्तत्फलभूतसुखदुःखयोश्याशुद्धनिश्चयेन भेदः । शुद्धनिश्चयेन तु शुद्धात्मनो भिन्नत्वाद्भेदो नास्ति ।'

अर्थ — व्यवहारनय से द्रव्य पुण्य-पाप में भेद है। अशुद्ध निश्चयनय से भाव पुण्य-पाप में भेद है श्रीर उनके फल सुख-दुःख में भी भेद है। पुण्य और पाप दोनों ही शुद्ध-ग्राहमा से भिन्न हैं इसलिये शुद्ध-निश्चय नय से पुण्य और पाप इन दोनों में भेद नहीं है।

इस कथन से टीकाकार ने स्पष्ट कर दिया है कि पुण्य और पाप में भेद भी है और श्रभेद भी है, सर्वथा समान नहीं हैं। यद्यपि पुण्य शुद्धात्मा का स्वरूप नहीं है, तथापि शुद्धात्म-प्राप्ति में सहकारी अवश्य है। नयों कि जिसके द्वारा आत्मा पवित्र होती है वह पुण्य है।

# (११) 'अष्टपाहुड' को अपेक्षा पुण्य-पाय विचार

शंका—'मायप्रामृत' गाथा द १ व द २ में अतलाया गया है कि जिससे सांसारिक मुख की प्राप्ति होती है, वह पुष्य है और जिससे कर्मक्षय होकर मोक्ष मिलता है, वह धर्म है। इससे यह स्पष्ट है कि पुष्य या शुभोपयोग मोक्ष का कारण नहीं है। (वेखो जैन संवेश २४-११-६६)

समाधान-'भाषप्रामृत' गाथा ८१ इस प्रकार है-

पूर्यादिसु वयसहियं पुण्णं हि जिलेहि सासले भणियं। मोहक्खोहिवहीणो परिणामो अप्पणो धम्मो ॥८९॥

इस गाथा में ग्रात्मा के मोह व क्षोभ से रहित परिणामों को धर्म की संज्ञा दी है। 'प्रवचनसार' गाथा ७वीं में भी यही कहा है कि चरित्र वास्तव में धर्म है, जो दर्शनमोहनीय कर्म श्रीर चारित्र मोहनीय कर्म के उदय से होने वाले मोह ग्रीर क्षोभ से रहित ग्रात्मा का ग्रत्यन्त निर्विकार परिणाम है। ग्रात्मा के यह मोह-क्षोभ से रहित ग्रत्यन्त निर्विकार परिणाम की णामोह नामक बारहवें गुणस्थान में होता है, क्योंकि समस्त मोहनीय कर्म का क्षय (नाश) बारहवें गुणस्थान में होता है ग्रथित बारहवें गुणस्थान से ग्रायक चारित्रक्ष धर्म होता है। बारहवें गुणस्थान से ग्रायस्त गुणस्थानों में रत्नत्रय है उसको 'भावपाहुड' की गाथा न में पुण्य की संज्ञा दी है। क्योंकि सूक्ष्मसाम्पराय दसवें गुणस्थान तक रत्नत्रय से पुण्यबन्ध होता है। यद्यपि दसवें गुणस्थान तक रत्नत्रय से पुण्य बंध होता है तथापि वह रत्नत्रय इस जीव को संसार के दुःखों से निकालकर उत्तम सुख में धरता है, इस ग्रपेक्षा से वह भी धर्म है। इसीलिए श्री पद्मनिद आचार्य ने धर्म की व्याख्या इस प्रकार की है—

धर्मो जीवदया गृहस्थयमिनोभेंदाद्द्विद्या च त्रयं । रत्नानि परम तथा दशविद्योत्कृष्टक्षमादिस्ततः ।। मोहोद्भृतविकल्पजालरहिता वागङ्गसंगोज्जिता । गुद्धानन्दमयात्मनः परिणतिर्धमा्डियया गीयते ॥१।७॥ (पद्मनन्दि पंचविशति) व्यक्तित्व प्रीर कृतित्व ] [ १४८९

अर्थ प्राणियों पर दया भाव रखना, यह धर्म का स्वरूप है। वह धर्म गृहस्थ (श्रावक) ग्रीर मुनि के भेद से दो प्रकार का है। वही धर्म सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान एवं सम्यक्चारित्र रूप उत्कृष्ट रत्नत्रय के भेद से तीन प्रकार का है। वही धर्म उत्तम क्षमादि के भेद से दस प्रकार का है। मोहनीय कर्म के निमित्त से उत्पन्न होने वाले मानसिक विकल्पसमूह ( मोह-क्षोभ ) से रहित तथा वचन एवं शरीर के संसर्ग से भी रहित जो शुद्ध ग्रानन्द रूप ग्रातमा की परिएति होती है, वह धर्म नाम से कही जाती है।

'सायपाहुड़' गाया ६१ में भी फुन्सकुन्स आसार्य ने दसवें गुणस्यान तक के रत्नत्रय रूपी धर्म को पुण्य की संज्ञा दी है, क्यों कि इससे सातिशय पुण्य का बन्ध होता है श्रीर वह तीर्थं कर प्रकृति आदिरूप पुण्य-बन्ध मोक्ष के लिये सहकारी होता है। गाया ६१ की टीका में श्री भूतसागर आचार्य ने कहा है—

'सर्वज्ञयीतराग-यूजालक्षणं तीर्वकरनामगोत-वंधकारणं विशिष्टं निनिदान-पुण्यं पारम्पर्येण मोक्ष-कारणं गृहस्थानां श्रीमद्भिर्भाणितं ।'

अर्थ-आचार्यों ने गृहस्थियों के ऐसा विशिष्ट पृष्य बतलाया है जो तीर्थंकर नामकर्म के बन्ध का कारण है ग्रीर परम्परा से मोक्ष का कारण है। उस विशिष्ट पृष्य का लक्षण सर्वंज्ञ वीतराग की पूजा है।

इस प्रकार 'भावपाहुड़' गाया ८१ से यह सिद्ध होता है कि पुण्य मोक्ष का कारण है। 'भावपाहुड' की गाया ८२ इस प्रकार है---

सहहित य पसेति य रोचेति य तह युको वि फासेति । युक्यं मोयणिमिसंण ह सो कम्मक्खयणिमिसं।। ८२।।

इसकी संस्कृत टीका यों है---

'श्रद्धाति च सत्र विपरीताभिनिवेशरहितो भवति । प्रत्येति च मोक्षहेतुभूतत्वेन ययावत्तत्प्रतिपद्यते । रोचते च मोक्षकारणतया तत्रैव दाँच करोति । मोक्षियत्वात्तत्साधनतया स्पृशति अवगाहयति । एतत्पूजादिलक्षणं पुण्यं सोक्षायितया क्रियमाणं साक्षाद् भोगकारणं स्वर्गस्त्रीणामालिगनादिकारणं सृतीयादिभवे मोक्षकारणं निर्मं न्यालिगेन । न भवति स्कृटं निरचयेन साक्षात्त्वभवे गृहस्थालिगेन कर्मक्षयनिमित्तं न्तद्भवे केवलज्ञानपूर्वक्रमोक्षनिमित्तं पुण्यं न भवतीति ज्ञातव्यं ।'

अर्थात् — गृहस्य श्रद्धान करता है, रुचि करता है, प्रतीति करता है, स्पर्श करता है, कि पुण्य मोक्ष का हेतु है, कारण है, साधन है। मोक्षार्थी द्वारा किया गया पूजा श्रादि रूप पुण्य साक्षात् स्वर्गीदि के भोगका कारण है। तीसरे भव में निर्भन्य लिंग द्वारा मोक्ष का कारण है। यह निश्चित है कि गृहस्य के उसी भवसे वह पुण्य कर्मक्षयका निमित्त नहीं होता है। धर्यात् उसी गृहस्य भवसे केवलज्ञानपूर्वक मोक्ष नहीं होता है, ऐसा जानना चाहिये। मोक्ष का साक्षात् कारण मुनिलिंग-निर्भन्य लिंग है, गृहस्यलिंग साक्षात् कारण नहीं है।

इस गाधा में तो यह बतलाया है कि गृहस्य का जिनपूजादिरूप पुण्य परम्परासे मोक्ष का कारण है, क्योंकि गृहस्य लिंग से मोक्ष नहीं हो सकता, इसलिये वह पुण्य साक्षात् मोक्षका कारण नहीं है। इसी 'शावपाहुड़' की गाधा १४१ में श्री कुन्वकुम्ब आचार्य ने कहा है कि जिनेन्द्र की भक्ति रूपी पुण्य से संसार के मूल का नाश होता है। वह गाथा इस प्रकार है—

### जिणवरचरणंबुरुहं णमंति जे परमभत्तिराएण । ते अम्मवेलिमूलं खणंति वरमावसत्थेण ॥१४९॥

अर्थ — जो भव्य पुरुष उत्तम भक्ति और अनुराग से जिनभगवान के चरणकमलों को नमस्कार करते हैं, वे उत्तम भावरूप हथियार से संसार रूप बेल को जड़ से उखाड़ देते हैं।

> पूयफलेण तिलोए सुरपुन्नो हवेइ सुद्धमणो । बाणफलेण तिलोए सारसुहं भुंजवे णियबं ॥१४॥ (रयणसार)

अर्थ — जो शुद्ध मन से पूजा करता है तथा दान देता है वह जिनपूजा रूपी पुण्य के फल से तीनलोक से तथा देवों से पूजा जाता है अर्थात् अरहंत देव होता है श्रीर दानरूप पुण्य से तीन लोक का सार सुख अर्थात् मोक्ष-सुख भोगता है।

ऐसा श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने इस गाथा में कहा है।

श्री कुन्यकुन्व आचार्य का इतना स्पष्ट कथन होते हुए भी 'मावपाहुक़' गाथा दर की संस्कृत टीका के अनुसार अर्थ न करके जिनपूजा, दान ग्रादि पुण्य ( धर्म ) कार्यों से श्रावकों को विमुख करना उचित नहीं है ।

# (१२) 'परमात्मप्रकाश' की ग्रपेक्षा पुण्य-पाप विचार

शंका—'परमात्मप्रकाश' दूसरा अधिकार गाया ४३-४४, ४७-४८ और ६० में यह बतलाया गया है कि जो पुष्प-पाप को समान न जानकर पुष्प से मोक्ष मानता है वह मिथ्योइष्टि है। क्या यह कथन ठीक नहीं है ?

समाधान—'परमात्मप्रकाश' दूसरे ग्रधिकार में गाया ५३ से गाया ६३ तक निण्चयनय की श्रपेक्षा पुण्य-पाप का कथन है और गाया ६४-६६ में व्यवहार ग्रौर निण्चय प्रतिक्रमण का कथन है, कहा भी है-—

'अयानन्तरं निश्चयनयेन पुष्यपापे द्वे समाने इस्याद्युपलक्षणत्वेन चतुर्वशसूत्रपर्यन्तं व्याख्यानं क्रियते ।'

अर्थ - ग्रागे निक्चयनय की ग्रपेक्षा से पुण्य-पाप दोनों समान है, इत्यादि कथन करते हैं।

बंधहं मोवखहं हेउ णिउ जो णवि जाणइ कोइ। सो पर मोहि करइ जिय पुण्यु वि पाउ वि दोइ ॥२।५३॥

इस गाथा में मात्र यह बतलाया गया है कि मिथ्यादिष्ट जीव बंध व मोक्ष के कारणों को न जानता हुआ, पुण्य-पाप से रहित मोक्ष को न प्राप्त करके पुण्य-पाप का बन्ध करता रहता है।

> जो पवि मण्णइ जीउ समु पुण्छ वि पाउ वि दोइ। सो चिरु दुश्खु सहंतु जिय मोहि हिंडइ लोइ।।२।४५।।

अर्थ---जो जीव निश्चयनय से पृथ्य श्रीर पाप दोनों को समान नहीं मानता वह जीव मोह से मोहित हुग्रा बहुत काल तक दुःख सहता हुआ संसार में भटकता है। 'पुण्य श्रीर पाप दोनों समान है' यह कथन वीतराग निविकल्प समाधि में स्थित मुनि की त्रपेक्षा से है। इसका विचार श्री बहादेव सुरि ने टीका में इस प्रकार किया है—

'अल्लाह प्रभाकरभट्टः—र्ताह ये केचन पुष्पपापद्वयं समानं कृत्वा तिष्ठित्त तेवां किमिति दूषणं दीयते भवद्-भिरिति । भगवानाह-यदि शुद्धात्मानुभूतिलक्षणं त्रिगुप्तिगुप्तवीतराग-निर्विकल्पसमाधि लब्ध्वा तिष्ठिन्ति तदा संमतमेव । यदि पुनस्तथाविधामवस्यामसभाना अपि सन्ता गृहस्यावस्यायां दानपूजादिकं त्यजन्ति तपोधनावस्थायां वदावश्यकादिकं च त्यक्त्योमयभ्रष्टा सन्तः तिष्ठन्ति तदा दूषणमेवेति तात्पर्यम् ।।४४॥

अर्थ — 'पुष्प ग्रीर पाप समान हैं' यह कथन सुनकर प्रभाकर भट्ट बोला — यदि ऐसा ही है, तो जो कितने लोग पुष्प-पाप को समान मानते हैं, उनको तुम दोष क्यों देते हो ? तब श्री योगीन्द्र देव ने कहा यदि गुष्ति से गुष्त शुद्धारमानुभूति-स्वरूप बीतराग निविकल्पसमाधि में ठहरकर पुष्य पाप को समान जानते हैं तो योग्य है। परन्तु जो इस निविकल्पसमाधि को न पाकर भी पुष्प-पाप को समान जानकर गृहस्थ-अवस्था में दान-पूजा ग्रादि शुभ कियाशों को छोड़ देते हैं ग्रीर मुनिपद में छह ग्रावध्यक कर्मों को छोड़ देते हैं, वे दोनों बातों से भ्रष्ट हैं। वे निन्दा योग्य हैं। उनको दोष ही है, ऐसा जानना।

गाचा ५७ में बतलाते हैं कि निदान बन्ध से उपार्जित पुण्य जीव की राज्यादि विभूति देकर नरकादि दुःख उत्पन्न कराते हैं, इसलिये ऐसे पुण्य श्रच्छे नहीं हैं।

मं पुन्णु पुन्नई भल्लाई णाणिय ताई मनंति । जीवहं रज्जई देवि लहु दुन्खई जाई जनंति ॥२।५७॥

संस्कृत टीका—निदानबन्धोपाजितवृष्येन भवान्तरे राज्याविविभूतौ सब्धायां तु भोगान् त्यक्तुं न शक्नोति तेन पृथ्येन नरकाविदुःखं सभते । रावणाविवत् । तेन काररोन पृष्यानि हैयानीति । ये पुर्नीनदानरहितपुष्यसहिताः पृष्ठधास्ते भवान्तरे राज्याविभोगे सब्धेऽपि भोगांस्त्यक्त्वा जिनदीक्षां गृहीत्वा चोध्वंगतिगामिनो भवन्ति बसदेवादि-विदिति भावार्थः ।' कथ्वंगा बसदेवाः स्पुर्निनिदाना भवान्तरे' इत्यादि वचनात् ॥५७॥

अर्थ — निदान बन्ध से उपार्जन किये गये पुण्य जीव को दूसरे भवमें राज्यसम्पदा देते हैं। उस राज्यिवभूति को पाकर अज्ञानी जीव विषय-भोगों को छोड़ नहीं सकता, उससे नरकादि के दुःख पाता है, रावरण ग्रादि की तरह; इसिलये ग्रज्ञानियों का पुण्य हेय है। जो निदानरहित ग्रीर पुण्यरहित पुरुष हैं वे दूसरे भव में राज्यादि भोगों को पाते हैं तो भी भोगों को छोड़ कर जिन-दीक्षा धारण करके उध्व-गति को जाते हैं, बलदेव ग्रादि की तरह। निदान बन्ध नहीं करते हुए महामुनि महान् तप करके भवान्तर में स्वर्गलोक जाते हैं, वहाँ से चलकर बल-भद्र होते हैं। वे देवों से भी ग्रधिक मुख भोग कर राज्यका त्याग करके मुनिवत धारण करके या तो मोक्ष जाते हैं या बड़ी ऋदिके देव होकर फिर मनुष्य होकर मोक्ष जाते हैं। इस प्रकार शानियों का पुष्य हेय नहीं है।

गाया ५ में कहा है कि निर्मल सम्यक्तवधारी जीव को मरण भी सुखकारी है और सम्यक्तव के बिना पुष्य ग्रच्छा नहीं है।

> कर जियदंसजअहिमुहउ मरस् वि जीव सहेसि। मा जियदंसजविष्मुहउ पृष्यु वि जीव करेसि।।२-५::।।

संस्कृत टीका—सम्यक्तवरहिता जीवाः पुण्यसहिता अपि पायजीवा भथ्यन्ते । सम्यक्त्वसहिताः पुनः पूर्वभवान्तरोपाजितपापकलं भुञ्जाना अपि पुण्यजीवा मण्यन्ते येन काररोता, तेन सम्यक्त्वसहितानां मरणमपि भद्रम् । सम्यक्त्व-रहितानां च पुण्यमपि भद्रं न भवति । कस्मात् ? तेन निवानबद्धपुण्येन भवान्तरे भोगान् लब्ध्वा पश्चाप्त-रकादिकं गच्छन्तीति भावार्थः ॥५८॥

अर्थ — सम्यक्त्वरहित मिध्यादृष्टि जीव पुण्य-सहित हैं तो भी पापी जीव हैं। जो सम्यक्त्वसिह्त हैं किन्तु पूर्व भव में उपाजित पाप-कर्म को भीग रहे हैं, वे पुण्य जीव हैं। इसलिए जो सम्यक्त्वसिहत हैं उनका मरना भी प्रच्छा है। क्योंकि मरकर उद्धर्व गति में जावेंगे। सम्यक्त्व-रहित का पुण्य भी ग्रच्छा नहीं है। क्योंकि वे निदान-बन्ध सिह्त पुण्य से भवान्तर में भोगों को भोगकर नरकादि में जाते हैं।

गाथा ६० में मिथ्यादृष्टियों के पुष्य का निषेध करते हैं---

पुष्रेण होइ विह्वो विह्वेण मओ मएण मङ्मोहो । मङ्मोहेण य पायं ता पुष्णं अम्ह मा होउ ॥६०॥

संस्कृत टीका—इवं पूर्वोक्तं पुष्यं भेदाभेद-रत्नव्रयाराधनारिहतेन इष्टश्रुतानुभूतभोगकांक्षारूपनिवानबन्ध-परिणामसिहतेन जीवेन यदुपाजितं पूर्वभवे तवेव महसहं कारं जनयित बुद्धिविनाशं च करोति । न च पुनः सम्यक्तवा-विगुणसिहतं भरत-सगरपाण्डवादिपुण्यः बन्धवत् । यदि पुनः सर्वेषां मदं जनयित तिह ते कथं पुण्यभाजनाः सन्तो मदाहंकारादि-विकल्पम् त्यक्तवा मोक्षं गता इति भावार्थः ॥६०॥

अर्थ — भेदाभेद रत्तत्रय की झाराधना से रहित मिथ्याद्द जीव ने देखे-सुने-अनुभव किये गये भोगों की वांछा इन्न निदानबन्ध के परिणामों से पूर्व भव में जो पुण्य उपाजित किया था, उसके वह पुण्य मद-श्रहंकार उत्पन्न करता है और बुद्धि का विनाश करता है। जो सम्यक्त्व झादि गुणसहित भरत, सगर, राम पांडव झादि हुए हैं उनको पुण्य अभिमान उत्पन्न नहीं कर सका, यदि पुण्य सबको मद उत्पन्न करता होता तो पुण्य के भाजन पुरुष अर्थात् पुण्यवान् पुरुष मद अहंकार को छोड़ कर मोक्ष कैसे जाते। अर्थात् पुण्य सबको मद-अहंकार उत्पन्न नहीं करता वयोंकि बहुत से पुण्यवान् जीव मद-अहंकार को त्याग कर मोक्ष जाते हैं।

इत सब गायाग्रों का ग्रामिप्राय इस प्रकार है कि किसी अज्ञानी के हाथ में अत्रुघातक अस्त्र ग्रा गया किन्तु वह उसका ठीक प्रयोग करना नहीं जानता; इसलिए अत्रुका घात न कर अपना घात कर लेता है। यदि वहीं अस्त्र ज्ञानीके हाथ में ग्रा जाय तो वह उसका उचित प्रयोग कर शत्रु का घात कर सुख से रहता है। इसी प्रकार यदि कर्मक्षय करनेवाला ऐसा उच्चगीत, उत्तम संहनन श्रादि पुण्यरूपी शस्त्र ग्रज्ञानी के पास होता है तो वह ग्रज्ञानी कर्मशत्रु का नाश न कर अपनी आत्मा के गुणों का घात कर लेता है। यदि वही पुण्यरूपी शस्त्र ज्ञानी के पास हो तो वह कर्मों का नाश कर मोक्षसुख को भोगता है।

गाया ६२ की टीका में कहा है—'देवशास्त्रमुनीनां साक्षात् पुण्यबन्ध-हेतुभूतानां परंपरया मुक्तिकारण-भूतानां वा' अर्थात् देव, शास्त्र, गुरु ये साक्षात् पुण्य-बन्ध के कारण हैं और परम्परा से मोक्ष के कारण हैं।

शंका—'योगसार' गाथा ३२ में कहा है कि 'जो पुण्य और पाप को छोड़कर आत्मा को जानता है वह मोक्ष को प्राप्त करता है।' इससे स्पष्ट है कि पाप के समान पुष्य भी त्याज्य है। इसी बात को गाया ७१ में भी कहा है कि पुष्प को पाप कहने वाले जानी विरले हैं। गाथा ७२ में कहा है कि जो शुभ और अशुभ दोनों का त्याग कर देते हैं निश्चय से वे ही जानी होते हैं। समाधान—पाप बहिरात्मा, पुण्य अन्तरात्मा इन दोनों का त्याग करके अरहंत परमात्मा बनता है। वहीं अर्थात् अरहंत परमात्मा ही प्रत्यक्ष रूप से साक्षात् आत्मा को जानता है। यह गाया ३२ का अभिप्राय है। बहिरात्मा को परसमय सब कहने हैं किन्तु पुण्य अर्थात् अन्तरात्मा को परसमय कहने वाले विरले हैं, यह गाया ७९ का अभिप्राय है। जो शुभ और अशुभ भावों को त्यागकर क्षीणमोह हो जाते हैं वे ही निश्चय से जानी अर्थात् केवलज्ञानी होते हैं। यह गाया ७२ का अभिप्राय है।

क्या कोई भी व्यक्ति अशुभ भावों ( ग्रातंरोद्रध्यान ) का त्याग कर शुभभाव ( धर्मध्यान ) के द्वारा मोहनीय कर्म का नाश किये बिना श्ररहंत परमात्मा बन सकता है ? धर्मध्यान शुभ भाव है ऐसा श्री कुरवकुन्द आचार्य ने 'मावपाहुड़' गाथा ७६ में कहा है और इस शुभ भाव रूप धर्मध्यान को श्री उमास्वामी ने 'परे मोक्षहेतू' सूत्र द्वारा मोक्ष का कारण बतलाया है । श्री वीरसेन आचार्य ने 'धवस' पु० ५३ पु० ८९ पर इस शुभभाव रूप धर्मध्यान से मोहनीय कर्म का क्षय होना कहा है । प्रकरण संख्या ३ में इसका विशेष विवेचन है ।

कार्य-समयसार का उत्पादन होने पर कारग्-समयसार का व्यय होता है ग्रर्थात् शृद्धभावरूप ग्ररहंत पर ( कार्यसमयसार ) के उत्पाद होने पर शुभ रूप ग्रन्तरात्मा ( कारग्-समयसार ) का व्यय हो जाता है।

यदि पुण्य और पाप सर्वथा समान होते तो श्री उमास्वामी आचार्य ने 'तस्वार्यसूत्र' अध्याय ७ के निम्त-लिखित सूत्रों में जिस प्रकार पाप को दु:ख रूप तथा जीव का नाग करने वाला कहा है, उसी प्रकार पुण्य को भी दु:ख रूप श्रीर नाश करने वाला कहते, इससे सिद्ध है कि पुण्य श्रीर पाप में महान् ग्रन्तर भी है।

# 'हिसादिष्विहामुद्रापायावद्यदर्शनम् ॥९॥ दुःखमेव वा ॥१०॥ [तत्त्वार्थसूत्र अ० ७]

अर्थ — हिंसादिक पाँच पापों से इस लोक और परलोक में अपाय (स्वर्ग और मोक्ष की प्रयोजक कियाओं का विनाश करनेवाली प्रवृत्ति ) और अवद्य (गर्हा, निन्दा) देखी जाती है, अथवा हिंसा आदि पाँच पाप दुःख रूप ही हैं, ऐसी भावना करनी चाहिए।

इससे यह भी सिद्ध होता है कि पुष्प स्वर्ग और मोक्ष की प्रयोजक कियाओं का विनाश करने वाला नहीं है, अपितु साधन है।

यही बात श्री कुन्दकुन्द आधार्य ने 'प्रयचनसार' में कही है---

असुभोक्योगरहिदा सुद्धुक्जुत्ता सुहोवज्जुत्ता वा । णित्यारयति जोगं तेसु पतत्थं लहिद भत्तो ॥२६०॥

अर्थ-जो मुनि श्रमुभोपयोग (पाप) रहित वर्तते हुए शुद्धोपयुक्त (पुण्य-पाप से रहित) श्रथवा शुभोपयुक्त (पुण्यरहित ) होते हैं, वे भव्यों को संसार से पार कर देते हैं श्रीर उनके प्रति भक्तिमान जीव प्रशस्त (पुण्य) को प्राप्त करता है।

# (१३) संक्लेश व विशुद्ध परिणाम

मिथ्यादृष्टि जीवों के कभी कषाय का उदय तीत्र होता है और कभी मंद । कषाय के तीत्र उदय में संक्लेश परिणाम होते हैं जिनसे ग्रसातादि ग्रप्रशस्त ग्रधाति कमों का बन्ध होता है । कषाय के मंद उदय में ग्रसंक्लेश श्रयात् विरुद्ध परिणाम होते हैं जिनसे साता ग्रादि प्रशस्त ग्रघातिया कर्मों का बन्ध होता है । कहा भी है—

'क्रोधमानमायात्रोभानां तीत्रोदये चिसस्य क्षोमः कालुष्यम् । तेषामेव मंदोदये तस्य प्रसादोऽकालुष्यम् । तत् कदाचित् विशिष्ट-कषाय-क्षयोपशमे सस्यज्ञानिनो भवति ।' पञ्चास्तिकाय गा० १८० टीका

अर्थ - क्रोध, मान, माया ग्रौर लोभ के तीव उदय से चित्त का क्षोभ सो कलुषता है। उन्हीं कोध ग्रादि के मंदोदय से चित्त की प्रसन्नता सो ग्रकलुषता (विशुद्धि) है। यह ग्रकलुषता कदाचित् कषाय का विशिष्ट क्षयोपशम होने पर श्रज्ञानी के होती है।

यह कथन तो श्री अमृतचः द्वाचार्य की टीका नुसार किया गया है। मन श्री अयसेन आचार्य की टीका के मनुसार कथन किया जाता है—

'तस्य कालुध्यस्य विपरीतमकालुब्यं भण्यते । तच्चाकालुष्यं पुष्यालवकारणभूतं कक्षाचिवनंतानुर्वधिकवाय-भंडोदये सत्यज्ञानिनो भवति ।' ( पञ्चास्तिकाय गा. १८० श्री जयसेन को टीका )

अर्च कालुष्यता की प्रतिपक्षी प्रकालुष्यता है। वह स्रकालुष्यता पुण्य (सातावेदनीय स्नादि) कर्म का कारण है। कदाचित् अनन्तानुबन्धी कषाय के मन्दोदय में यह स्रकालुष्यता स्नज्ञानी के भी होती है।

इससे यह भी सिद्ध होता है कि कालुष्यता ग्रसाता ग्रादि पाप कर्म के आस्रव का कारण है। इसी बात को श्री वीरसेन आचार्य कहते हैं—

'को संकिलेसो णाम ? असादबंधजोग्गपरिणामो संकिलेसो णाम । का विसोही ? सादबंधजोग्गपरिणामो ।' [ धवल पु० ६, पृ० १८० ]

अर्थ — संक्लेश नाम किसका है ? ग्रसाता के बन्धयोग्य परिणाम को संक्लेश कहते हैं। विशुद्धि नाम किसका है ? साता के बन्धयोग्य परिणामों को विशुद्धि कहते हैं।

'परियत्तमाणियाणं साद-थिर-सुम-सुमग-सुस्सर-आवेज्जादीणं सुभाषाडीणं बंधकारणभूवकसायद्वाणाणि विसोहिट्ठाणाणि, असाद-अथिर-असुह-दुमग-दुस्सर अणावेज्जादीणं परियत्तमाणियाणमसुहपयडीण बंधकारणकसाय- उदयद्वाणाणि संकिलेसद्वाणाणि ति एसो तेसि भेदो ।' ( धवल पु. ११, ए. २०८ )

अर्थ साता, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर और आदेय आदिक परिवर्तमान शुभ प्रकृतियों के बन्ध के कारणभूत कषायस्थानों को विशुद्धि स्थान कहते हैं। असाता, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, दुःस्वर और अनादेय आदि के परिवर्तमान अशुभ प्रकृतियों के बन्ध के कारणभूत कषाय के उदयस्थानों को संक्लेशस्थान कहते हैं। यह संक्लेश और विशुद्धि में अन्तर है।

यद्यपि संक्लेश श्रीर विशुद्ध परिस्तामों को श्रशुभ श्रीर शुभ कहा जा सकता है तथापि ऐसा कथन प्रायः नहीं पाया जाता है। मिथ्यादिष्ट के संक्लेश तथा विशुद्ध परिस्तामों को श्रशुभ श्रीर सम्यग्दिष्ट के संक्लेश व विशुद्ध परिस्तामों को श्रुभ कहा जाता है। बहुधा ऐसा कथन पाया जाता है। ( देखो प्रवचनसार गाया ९ की श्री जयसेन आवार्ष कृत टीका )

मिध्याद्दि जीव को भी विशुद्ध परिगाम हितकारी हैं क्योंकि विशुद्ध परिणामों के कारण मिध्याद्दिट दुर्गति के दु:खों से बच जाता है और उसे यथार्थ देव गुरु शास्त्र की रुचि होती है जिससे सम्यक्त्व की प्राप्ति हो जाती है।

# चदुगिबिमच्छो सण्णी पुण्णो गब्भजविसुद्धसागारो । पढमुक्समं स गिण्हवि पञ्चमवरलिद्धचरिमम्हि ॥२॥ (लब्धिसार)

भर्ष — चारों गतिवाला मिथ्यादिष्ट, संज्ञी, पर्याप्त, मनुष्य या तिर्यञ्च गर्भज, कोधादि मंद कषायरूप विशुद्ध परिगाम का धारक ज्ञानोपयोगी जीव पंचम लिब्ध के अन्तिम समय में प्रथमोपशम सम्यग्दर्शन को प्राप्त होता है।

इस प्रकार भव्य मिथ्यादिष्ट के लिये भी विशुद्धपरिणाम उपादेय हैं, क्योंकि विशुद्ध परिणामों के बिना सम्यग्दर्शन उत्पन्न नहीं हो सकता ग्रीर संक्लेश परिणाम हेय हैं, क्योंकि संक्लेश परिणाम सम्यग्दर्शन की उत्पत्ति में बाधक हैं।

यद्यपि अभव्य जीव के सम्यन्दर्शन की उत्पत्ति नहीं हो सकती है तथापि उसके लिये भी मंद कथाय रूप विशुद्ध परिशास उपादेय हैं, क्योंकि उनसे देव गति आदि के सुख प्राप्त होते हैं। संक्लेश परिणाम हेय हैं, क्योंकि उनसे नरक गति आदि के दु:ख प्राप्त होते हैं।

जीव के परिणाम तीन प्रकार के होते हैं—विशुद्ध, शुद्ध। तीव्र कथाय रूप परिणाम संक्लेश परिणाम हैं, मंद कथाय रूप परिणाम विशुद्ध परिणाम हैं और कथाय-रहित परिणाम शुद्ध परिणाम हैं। वीत्रराग-विज्ञान-रूप जीव-स्वभाव के घातक ज्ञानावरणादि अप्रशस्त कमों का तीव्रबन्ध संक्लेश परिणामों से होता है; विशुद्धपरिणामों से मंद बन्ध होता है। यदि विशुद्ध परिणाम प्रवल होते हैं तो पूर्व में जो तीव्र बन्ध हुआ था उसके भी स्थित, अनुभाग कटकर मन्द हो जाते हैं तथा अनेक कमों का बन्ध रुक जाता है। कथायरहित शुद्ध परिणामों से मात्र निर्जरा होती है, बन्ध नहीं होता। श्री अरहंतादि का स्तवनादि रूप परिणाम मन्द कथाय रूप विशुद्ध भाव हैं। ये विशुद्ध परिणाम समस्त कथाय भाव मिटाने के साधन हैं, अतः ये विशुद्ध परिणाम के कारण हैं। सो ऐसे विशुद्ध परिणामों के द्वारा जीवस्वभावधातक-घातिकमों का हीनपना होने से सहज ही वीतराग-विज्ञान स्वरूप प्रगट होता है।

उपर्युक्त कथन का साराम यह है कि जब तक साधक वीतराम निर्धिकल्प समाधि में स्थित नहीं होता तब तक विशुद्धपरिणाम-शुभभाव उपादेय हैं। वीतराम निर्धिकल्प समाधि में स्थित होने पर बुद्धिपूर्वक शुभ भाव स्वयमेव छूट जाते हैं। संक्लेश परिगाम हेय हैं। वर्तमान पंचमकाल भरतक्षेत्र में वीतराम निर्धिकल्प समाधि नहीं हो सकती है। मात्र धर्मध्यान भादि शुभ भाव हो सकते हैं। इसलिये वर्तमान अवस्था में हमारे लिये शुभ भाव, विशुद्ध परिणाम ही उपादेय हैं।

पुष्पात् सुरासुरनरौरगभोगसाराः, श्रीरापुरप्रमितरूपसमृद्धयो गीः । साम्त्राज्यमैन्द्रमपुनर्भवभावनिष्ठ-मार्हन्त्यमन्त्यरहिताखिलसौड्यमग्रचम् ॥२७२॥ महापुराण सर्ग १६ ॥

अर्थ - सुर, प्रसुर, मनुष्य और नागेन्द्र ग्रादि के उत्तम उत्तम भोग, लक्ष्मी, दीर्घ श्रायु, अनुपम रूप, समृद्धि, उत्तमवाणी, चक्रवर्ती का साम्राज्य, इंद्रपद, जिसे पाकर फिर संसार में जन्म नहीं लेना पड़ता ऐसा ग्ररहंत पद श्रीर श्रन्तरहित समस्त सुख देने वाला श्रोष्ठ निर्वाणपद इन सबकी प्राप्ति पुण्य से होती है।

#### पुष्यार्जने कुरुत, यत्नमतो बुधेग्द्राः ॥२७०॥

अर्थ-इसलिये हे पण्डित जनो ! पुण्य उपार्जन करने में प्रयत्न करो ।

भी वीरसेन आचार्य के शिष्य भी जिनसेन आचार्य ने तो 'महापुराण' में पुण्य-उपार्जन का उपदेश दिया है। माज जब कि पाप-प्रवृत्ति की बहुलता है, विद्वानों की सन्तान भी धमं से विमुख है और नवयुक्त विषय-कषायों में लिप्त हैं; तब इस उपदेश से 'कि पुष्य विष्ठा है, त्याज्य है, अज्ञानी इस पुण्यरूपी विष्ठा को नाटता है' जीवों का महित ही होगा। जैसा पात्र होता है, वैसा ही उपदेश दिया जाता है। भील को मांसत्याग का, नाण्डाल को हिसात्याग का उपदेश दिया गया, शुद्ध निश्चयनय का उपदेश नहीं दिया गया। आज अभक्ष्य के भक्षण करने वाले तथा सप्त व्यसन के सेवन करनेवाले को मात्र शुद्ध निश्चयनय का उपदेश दिया जाता है, जिससे वह पाप को पाप नहीं समक्ता। जिनको प्रपना हित करना है उनको उपयुंक्त माचार्य-वाक्यों पर श्रद्धा करके पुण्योपार्जन करना चाहिए किन्तु उस पुण्य से मोक्ष की साधन-भूत सामग्री की इच्छा रखनी चाहिये। इंद्रिय-सुखों के लिये उस पुण्य का उपार्जन नहीं करना चाहिए, वह तो उस पुण्य से स्वयमेव ही मिलेगा। वृक्ष के नीचे बैठने वाले को छाया स्वयमेव मिलती है, उसकी याचना करना वृथा है। निदानसहित पुण्य मोक्षमार्ग में कार्यकारी नहीं, बाधक ही है।

# (१४) सम्यग्दृष्टि को भी पुण्य इष्ट है।

सम्यग्दृष्टि भी रत्नत्रय की प्राप्ति के लिये बुद्धिपूर्वक पुण्योपार्जन करता है। इसको इष्टांत सहित सिद्ध किया जाता है। इष्टांत इस प्रकार है—-

मनुष्य मुनिदीक्षा के समय सर्व-उपिष्ठ के त्याग की प्रतिज्ञा करता है, किन्तु संयम के साधन-भूत शरीर रूपी उपिष्ठ का वह त्याग नहीं कर सकता इसलिए संयम के साधनभूत शरीर की स्थित के लिये मुनि को ब्राहार ब्रादि ग्रहण करने का निषेध नहीं है तथापि शरीर ब्रीर विषय क्यायको पुष्ट करने के लिये ब्राहार ब्रादि ग्रहण करने का निषेध है। इस सम्बन्ध में श्रार्ष वाक्य इस प्रकार है—

'मोक्षमुखाभिलाविणां निश्चयेन देहादिसर्वसगपरित्याग एदोचितः ।' प्रवचनसार गा० २२४ टीका

अर्थात् -- मोक्ष के इच्छुक मुनियों को शरीर स्नादि सर्व परिग्रह का त्याग करना उचित है।

'यो हि नामाप्रतिषिद्धोऽस्मिन्नुपिधरपवादः स खलु निखिलोऽपि श्रामध्यपर्यायसहकारिकारणस्वेनोपकारक-स्वादुपकरणमूत एव न पुनरन्यः । तस्य तु विशेषाः सर्वाहार्यवीजतसहजरूपापेक्षितयथाजातरूपत्वेन बहिरंगीलगभूताः कायपुरुगलाः । ( प्रवचनसार गाथा २२४ टीका )

अर्थात्— जो मिनिषिद्ध (जिनका निषेध नहीं है ऐसी ) उपिध (परिग्रह) है, वह भ्रपवाद है, वास्तव में वह सभी उपिध मुनिप्रवस्था की सहकारीकारण-भूत उपकार करने वाली होने से उपकरण रूप है, वह उपिध पौद्यालिक भरीर है, क्योंकि वह भरीर यथाजातरूप बहिरंग लिंग का कारण है।

## एतद्रत्नत्रयोपात्रं नागरयंगं विनाऽशनम् । पुष्यत्तत्ते न सिद्धपर्यं स्वायंश्चं शो हि मूखंता ॥४।९६॥ (आधारसार)

अर्थ — यह शरीर रत्नत्रय धारण करने का पात्र है और वह बिना भोजन के ठहर नहीं सकता भ्रतएव रत्नत्रय को सिद्ध करने के लिये इस शरीर का पालन करना भी श्रावश्यक है। क्योंकि श्रपने स्वार्थ से भ्रष्ट होना भी तो मूर्खता है। श्रयात् इस शरीर के द्वारा संयम व तपश्चरण कर मोक्ष प्राप्त करना श्रावश्यक है, इसलिये इस शरीर की रक्षा करना भी आवश्यक है। व्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] [ १४९७

'मोक्सस्य कारणमभिष्टुतमत्र लोके तद्धार्यते मुनिभिरङ्गबलात्तदन्नात् ।' ( प० न० पं० २१० )

अर्थात्—लोकमें मोक्षके कारणभूत जिस रत्नत्रय की स्तुति की जाती है वह मुनियों के द्वारा शरीर की शक्ति से धारण किया जाता है। वह शरीर की शक्ति भोजन से प्राप्त होती है।

इस सब का तात्पर्य यह है कि मुनि बुद्धिपूर्वक जो आहार के लिये चर्या करते हैं, वह चर्या यदि संयम और तप की बृद्धि की दृष्टि से ( शरीर को आहार देने के लिये ) की जाती है तो अल्प लेप ( अल्पकर्म ) बन्ध होते हुए भी निषद्ध नहीं है; और यदि वह चर्या शरीर को तथा इन्द्रियों को पोषने के लिए की जाती है तो वह निषद्ध है। संयम और तप के लिए शरीर-पालन करने का निषध नहीं है, किन्तु विषयभोगों के लिए शरीर-पालन करने का निषध है। शरीर पालन का सर्वथा निषध नहीं है। यदि कोई एकान्तमिध्यादिष्ट अल्प लेप के भय से अथवा शरीर को कारागृह जानकर शरीर का पालन छोड़ दे तो वह संयम से भ्रष्ट होकर संसार में भ्रमण करेगा। कहा भी है—

'देशकालज्ञस्यापि बालवृद्धश्रान्तग्लानत्वानुरोधेनाहार-विहारयोरात्पलेपभयेनाप्रवर्तमानस्यातिककंशाचरणी-भूयाकमेण शरीरं पातयित्वा सुरस्रोकं प्राप्योद्धान्तसमस्तसयमामृतभारस्य तपसोऽनवकाशतयाशक्यप्रतिकारो महान् लेपो भवति, तक्क श्रेयानपवादिनरपेक्ष उत्सर्गः । [प्रवचनसार २३९ टीका]

देश व काल का जानने वाला मुनि भी यदि अल्प कर्मबन्ध के भय से आहार-विहार न करे तो कर्कश आचरण के द्वारा श्रकालमरण करके देवगित में उत्पन्न होगा, जिससे उसका समय असमय में छूट जायगा। देवगित में संयम व तप के श्रभाव में महानू कर्मबन्ध होगा जिसका प्रतिकार होना श्रशक्य है।

जिस प्रकार शरीर का पालन तप, संयम के लिये भी हो सकता है और विषय-भोगों के लिये भी हो सकता है। उसी प्रकार पुण्योपार्जन व संचय, तप व संयम के लिए भी हो सकता है और सांसारिक सुख व विषय-भोगों के लिए भी हो सकता है।

सम्यग्दिष्ट मुनि जिस प्रकार संयम व तप के लिए शरीर का पालन करता है, मंयम व तप के लिए पुण्य का उपार्जन व संयय करता है, क्योंकि उस पुण्योदय से रत्नत्रय की प्राप्ति होती है। सिद्धान्त चक्रवर्ती श्री वीरनंदि आचार्य ने कहा भी है—

नैकाशै विकलाक्षयं चकरणासंज्ञव्रजेकीतु या, लब्धा वोधिरगण्यपुष्पवशतः संपूर्णपर्याप्तिभः । भव्यै: संज्ञिषिराप्तलिक्धविधिभिः कैश्चित्कदाचित्वत्वित् प्राप्या ता रमतां मदीयहृदये स्वर्गापवर्गप्रदा ॥१०।४३॥ (आचारसार)

रत्नत्रय की प्राप्ति को बोधि कहते हैं। यह बोधि प्रर्थात् रत्नत्रय की प्राप्ति एकेन्द्रिय, विकलत्रय व असंज्ञी पंचेन्द्रिय जीवों के नहीं होती है। जिन जीवों के महापुण्य का उदय होता है, पर्याप्तियाँ पूर्ण हो जाती हैं, जो संज्ञी पंचेन्द्रिय होते हैं, भव्य होते हैं, जिन्हें लब्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं, ऐसे कितने ही जीवों को, किसी काल श्रीर किसी क्षेत्र में उस रत्नत्रय की प्राप्ति होती है। वह रत्नत्रय स्वर्ण व मोक्ष को देनेवाला है। अर्थात् महान् पुण्य के बिना रत्नत्रय की प्राप्ति नहीं होती है। चूँ कि महान् पुण्य से रत्नत्रय की प्राप्ति होती है, इसलिए सम्यग्दिष्ट विचार करता है कि यह पुण्य मेरे किस प्रकार हो सकता है। श्री जिनसेन आचार्य ने कहा भी है—

> उपायिवचर्यं तातां पुण्यनामात्मसात्किया । उपायः स कथं मे स्यादिति सङ्कल्पसन्तितः ॥५३।४१॥ (हरिवंश पुराण)

अर्थ — पुण्यरूप योग-प्रवृत्तियों को भ्रपने श्रधीन करना उपाय है। वह उपाय अर्थात् पुण्यरूप योग-प्रवृत्तियाँ मेरे किस प्रकार हो सकती हैं, इस प्रकार के संकल्पों की जो सन्तति है, वह उपाय-विचय दूसरा धर्म ध्यान है।

जिस प्रकार मनुष्य-शरीर के बिना संयम व तप नहीं हो सकता उसी प्रकार महान् (सातिशय) पुण्योदय के बिना संयम व तप नहीं हो सकता। सम्यग्दिष्ट मुनि जिस प्रकार रत्नत्रय के लिए शरीर का पालन करता है, उसी प्रकार रत्नत्रय के लिए पुण्य-उपार्जन करता है।

ग्रार्ष ग्रन्थों में विषय-भोगों के लिए शरीर-पालन का निषेध है उसी प्रकार विषय-भोगों की इच्छा से पुण्य-उपार्जन का निषेध है किन्तु रत्नत्रय के लिए शरीर-पालन व पुण्यउपार्जन का निषेध नहीं है अपितु उपर्युक्त ग्रार्ष-ग्रन्थों में उसका विधान है। ग्रत्य-लेप के भय से यदि पुण्योपार्जन नहीं किया जायगा तो पुण्याभाव में रत्नत्रय की प्राप्ति न होने से संसार में भ्रमण करना पड़ेगा।

मनुष्यजातौ भगवत्प्रणीत-धर्माभिलाषो मनसश्च शांतिः । निर्वाण-भक्तिश्च दया च दानं प्रकृष्टपुष्यस्य भवन्ति पुंसः ॥८१४६॥ (वरांगचरित)

मनुष्य पर्याय में जन्म धारण करके जिनेन्द्र भगवान के द्वारा निरूपित धर्म की ग्रभिलाक्षा, मनकी शांति, निर्वाण की इच्छा, दान तथा दया के परिणाम महान् पुण्यशाली पुरुष के होते हैं।

चूँकि पुण्योदय से जैन-धर्म में प्रवृत्ति होती है इसीलिए आचार्योंने पुण्योपार्जन की प्रेरणा की है।

परिणाममेव कारणमाहुः खलु पुण्यपापयोः प्राज्ञाः । तस्मात् पापापचयः पुण्योपचयश्च सुविधेयः ।।२६॥ ( आत्मानुशासन )

श्री जिनेन्द्रदेव ने कहा है—जीव के परिस्ताम ही पुण्य श्रीर पाप के कारस हैं। इसलिए पाप का नाश करते हुए भलेप्रकार पुण्य का संचय करना चाहिए।

सम्यग्हिट को जिनवाणी पर अटूट श्रद्धा होती है, ग्रतः वह उपर्युक्त उपदेशानुसार पुण्य-संचय करता है। सम्यग्हिट पुण्य को सर्वदा हेय नहीं समभता।

# (१५) पुण्य-पाप सम्बन्धी विशेष प्रश्नोत्तर

शंका - पुण्य किसे कहते हैं ?

समाधान — 'पुनात्यात्मानं पूर्यतेऽनेनेति वा पुण्यम्।' अर्थात् जो श्रात्मा को पवित्र करता है या जिससे आत्मा पवित्र होता है, वह 'पुण्य' है।

शंका — 'वृष्य' 'धर्म' है या 'अधर्म' ?

ब्यक्तित्व ग्रीर कृतित्व ] { १४९९

समाधान—पुण्य धर्म है। 'स्याद्धर्ममस्त्रियां पुण्यं श्रेयसी सुकृतं वृषः ।' अर्थात् 'धर्मं' 'पुण्य' 'श्रेयस्', 'सुकृत' श्रीर 'वृष' ये पाँचों एकार्यवाची शब्द हैं। श्री कुन्दकुन्द भगवान ने भी 'पुण्य' को 'धर्म' कहा है। (प्र.सा. गाथा ११) लोक व्यवहार में भी 'पुण्य' को 'धर्म' सब ही कहते हैं। 'पुण्य करो' 'धर्म करो', ऐसा कहा जाता है। 'पुण्य' को 'श्रधर्म' कहीं पर नहीं कहा गया श्रीर न ऐसा कहना उचित है।

### शंका-पाप किसे कहते हैं ?

समाधान—'पाति रक्षति आत्मानं शुभाविति पापम् ।' ग्रथित् जो श्रात्मा को हित से वंचित रखता है वह 'पाप' है।

शंका-पाप क्या धर्म है या अधर्म ?

समाधान — पुण्य से विपरीत होने के कारण 'पाप' अधर्म है, धर्म नहीं है।

शंका- वास्तविक पुष्य और पाप क्या है ?

समाधान—सम्यक्त्व अर्थात् सम्यव्दर्शन वास्तविक पुण्य है घोर मिथ्यात्व ग्रथीत् मिथ्यादर्शन वास्तविक पाप है।

> न सम्यक्त्वं समंकिञ्चित्, त्रैकाल्ये व्रिजगत्यपि । श्रेयोऽश्रेयश्चिमथ्यात्व-समं नान्यत्तनूशृताम् ॥

अर्थात्—तीनलोक तीनकाल में सम्यक्तव के समान कोई पुण्य (श्रोय) नहीं है। और मिध्यात्व के समान कोई पाप नहीं है।

# शंका---मिध्यात्व पाप क्यों है ?

समाधान—जिससमय मनुष्य मिदरापान करके नशे में भरपूर हो जाता है उस समय मनुष्य को अपने हिताहित का विवेक न रहने से मनुष्य अपने हितसे बंचित रहता है। उससमय वह अपने आपको भी भूल जाता है। अर्थात् 'मैं कौन हूँ' इस बात का भी उसको ज्ञान नहीं रहता। उसीप्रकार मिथ्यात्वकर्मोदय से जब यह आतमा मोहित हो जाती है तब इसको अपने हिताहित का विवेक नहीं रहता और अपने आपको भूल जाने से उसको यह भी ज्ञान नहीं रहता कि 'मैं कौन हूँ।' जो आपे को भुला दे ऐसा जो मिथ्यात्य अर्थात् मोह उससे अधिक कोई पाप नहीं है। अतः मोह ही वास्तविक पाप है।

#### शंका-सम्यक्त्व पृष्य क्यों है ?

समाधान जब नशा कुछ कम होता है तब वह ग्रौषधि श्रादि को ग्रहण करता है जिससे मदिश का प्रभाव दूर होने पर वह मनुष्य होश में आता है। होश में ग्राने पर ग्रपने व पराये की पहिचान होती है ग्रीर हिताहित का ज्ञान होता है। होश श्राने पर ही वह अहित से बचकर हित में प्रवृत्ति कर सकता है। इसी प्रकार जब मोह का मंद उदय होता है तब यह ग्रात्मा तत्त्वोपदेश रूपी औषधि को ग्रहण करता है जिससे मोहोदय दूर होता है ग्रथांत् ग्रभाव होता और मोहरूपी नशा दूर होता है। तब सम्यवत्त्व हो जाने से उस ग्रात्मा को स्व ग्रीर पर की पहिचान होती है भीर हिताहित का विवेक जागृत होता है, जिससे रागादि और उनके कारणों से बचकर वीतरागता की ग्रोर बढ़ सकता है। अतः सम्यक्त्व वास्तविक पुण्य है जिससे स्व और पर का यथार्थ निश्चय ग्रथांत्र श्रव्यान होता है।

शंका पित सम्यक्त्य पुण्य है तो त. सू. अ. ६ सू. २४ में 'सातावेदनीय', 'शुभआयु' 'शुभनाम' और 'शुभगोव' को पुण्य क्यों कहा ?

समाधान — ग्रात्मा की पिवत्रता का नाम 'पुण्य' है। 'वीतरागता' ग्रात्मा की पिवत्रता है जो मोहनीयकर्म के क्षय, उपलम या क्षयोपलम से होती हैं। शुभन्नायु, शुभनाम ग्रीर शुभगोत्र भी मोहनीयकर्म के क्षय, उपलम व क्षयोपलम में सहकारी कारण हैं, क्योंकि, मनुष्यायु, मनुष्यगति ग्रादि व उच्चगोत्र के उदय के बिना जीव संयम धारण नहीं कर सकता श्रीर जो संयमी होता है उसके शुभन्नायु, शुभनाम व शुभगोत्र का उदय भवत्रय होता है। श्रत: शुभायु ग्रादिक श्रात्मा की पिवत्रता में निमित्तकारण होने से 'पुण्य' कहे गये हैं।

शंका-इस विषय में क्या कोई आगम प्रमाण भी है ?

समाधान--हाँ, ग्रागमप्रमारा है। जो इसप्रकार है--

'द्रव्याथिकनयापेक्षयामङ्गलपर्यायपरिणतजीवस्य पर्यायाधिकनयापेक्षया केवलज्ञानादिपर्यायाणां च मङ्गल-स्वाभ्युपगमात् । केन मङ्गलम् ? औदयिकादिभावैः ।'

अर्थात् — द्रव्यार्थिकनय की अपेक्षा मंगलपर्याय से परिकात जीव को भ्रोर पर्यायाधिकनय की अपेक्षा केवल-ज्ञानादि पर्यायों को मंगल माना है। किसकारण मंगल उत्पन्न होता है? श्रोदियिक स्नादि भावों से मंगल होता है। यहाँ पर औदियक भाव से प्रयोजन शुभग्रायु स्नादि पुण्य-प्रकृतियों के उदय से होनेवाले श्रोदियक भावों से है।

— जै. म. २८ फरवरी १९६३, पू. ७

#### शंका-'साता वेदनीय' को पुण्य क्यों कहा है ?

समाधान—सयोगकेवली के ईर्यापथआसव के द्वारा अधिक सुख का उत्पादक 'ग्रत्यधिक साता' का एक-समय स्थितिवाला उदयस्वरूप बंध होता है। वह साता ऐसे सुख को उत्पन्न करती है जो सुख देव ग्रीर मनुष्य से ग्राधिक है ग्रीर सबप्रकार की बाधाश्रों से दूर है। ग्रतः सातावेदनीय पुण्य है।

शंका-इसमें प्रमाण क्या है ?

समाधान - षट्खंडागम पुस्तक १३ पत्र ४१ इसमें प्रमाण है।

शंका-सक्तवायी जीवों के 'सातावेदनीय' को पुण्य क्यों कहा है।

समाधान—जीव का स्वभाव सुख है। उस सुख स्वभाववाले जीवको दुःख उत्पन्न करनेवाला कर्म असातावेदनीय है। अर्थात्—असातावेदनीयकर्म जीव के सुखस्वभाव का घातकर दुःख उत्पन्न करने से पापप्रकृति है। दुःख के प्रतिकार करने में कारणभूत सामग्री को मिलानेवाला और दुःख के उत्पादक कर्म ( असातावेदनीय ) की शक्ति का विनाश करने वाला सातावेदनीय कर्म है। जीव के सुख स्वभाव का घात करने वाले कर्म ( श्रसातावेदनीय ) की शक्ति का नाश करने वाला ( साता वेदनीय ) पुण्य के अतिरिक्त क्या हो सकता है ? श्रथवा जो सुख का वेदन कराती है वह साता वेदनीय है, ग्रतः साता वेदनीय भी पुण्य है।

शंका-इसमें प्रमाण क्या है।

समाधान — षट्खंडागम पुस्तक १३ पत्र ३५७ व पुस्तक ६ पत्र ३५-३६ इसके प्रमारा हैं।

शंका — समयसार 'पुण्यं 'पाप' अधिकार में पुण्यं' को कुशील सुवर्ण की बेड़ी आदि कहा है। फिर 'पुण्यं' को धर्म कैसे कहते हो ?

समाधान—यह सत्य है कि समयसार में 'पुण्य' को कुशील आदि नामों से पुकारा है, किंतु यह विचार करो कि कौनसे पुण्य को और क्यों कुशील कहा है?

प्रति शंका - सब ही पुष्य को कुशील कहा, क्योंकि, वह संसार का कारण है।

समाधान पुण्य संसार का कारए। नहीं है। यदि पुण्य संसार का कारण होता तो अकषायी जीवों के एक समय की स्थिति वाला पुण्य क्यों बंधता भौर क्षपक श्रेणी वाले सूक्ष्म साम्पराय गुणस्थान के ग्रन्तिम समय में सबसे ग्रधिक श्रनुभाग वाला पुण्य क्यों बंधता। शुद्धोपयोग से, जैसे पाप के ग्रनुभाग का घात होता है, वैसे ही पुण्य के ग्रनुभाग का घात होना चाहिये था, किन्तु पुण्य के ग्रनुभाग का घात होता नहीं है। ग्रत: पुण्य संसार का कारए। नहीं है।

शंका-संसार का क्या कारण है ?

समाधान-संसार का काररा मिथ्यात्व है, जो महान् पाप है।

शंका — फिर पुष्प को कुशील व बेड़ी क्यों कहा है ?

समाधान—जो पुण्य मिथ्यात्व की संगति कर लेता है अर्थात् मिथ्यादष्टि के पुण्य की कुशील व बेड़ी कहा है। जिसप्रकार भद्र पुरुष भी चोरों की संगति के कारण चोर माना जाता है।

शंका—समयसार में तो सामान्य पुष्प को कुशील कहा है।

समाधान—समयसार, पुण्य-पाप ऋधिकार गाया १४२-१४४ व १४६ से स्पब्ट है कि वहाँ पर मिथ्या-इंग्टि के पुण्य से प्रयोजन है। पुष्य उदय से मिलनेवाली सामग्री का भीग सम्यग्दिष्ट के निजंरा का कारण है (समयसार गाया १९३) फिर सम्यग्दिष्ट का पुष्य कैसे कुशील व बेड़ी हो सकता है।

शंका - क्या मिथ्यादृष्टि का पुण्य सर्वया संसार का ही कारण है ?

समाधान — मिध्याद्दिक्ट का पुण्य सर्वथा संसार का ही कारण है, किसी अपेक्षा मोक्षमार्ग में लगने में सहायक भी है। जैसे "पुष्य अदय ते सुगित विषे जाय है, वहां धर्म के निमित्त पाईए हैं। देवगित में अपेज । नन्दीश्यरद्वीप में अकृतिम जिनबिश्व की पूजा का अवसर पाय है, जिनके अवलोकन से सम्यक्त्व होय जाय है। साक्षात् केवली की विव्यव्यति सुने हैं। पाप तें छूट पुष्य विषे लागे है। कषाय मंद होय है कषाय की मंदता से कमं शक्तिहीन हो जाय तो मोक्षमार्ग को भी प्राप्त होय जाय। किन्तु ऐसा नियम नहीं है।" ऐसा पं० टोडर-मलजी का अभिप्राय है।

शंका - यदि सम्यादृष्टि का 'पुष्य' 'धर्म' है तो वह पुष्य की बांछा क्यों नहीं करता ?

समाधान — पुश्य की बात तो दूर रही, सम्यग्दिष्ट मोक्ष की भी इच्छा नहीं करता, क्योंकि 'इच्छा' 'परिग्रह' है अज्ञानमयभाव है। सम्यग्दिष्ट के तो ज्ञानभाव है। इसलिये ग्रज्ञानमय भाव इच्छा का सम्यग्दिष्ट के ग्रभाव है। (समयसार पाणा २९०)

नोट---'पृण्य-पाप' पर यह भी एक दिल्ट है, किन्तु एकान्तपक्ष ग्रहण करना उचित नहीं।' जिस ग्रन्थ में जिस अपेक्षा से कथन हो उस ग्रन्थ में उस ग्रपेक्षा से 'पृण्य-पाप' का ग्रर्थ करना; सर्वथा एक ही पक्ष को पकड़कर ग्रर्थ करना उचित नहीं है।

— जै. ग. ७ मार्च १€६३ पृ. ७

# (१६) क्या पुण्य विष्ठा है ?

शंका—क्या पुष्प विष्ठा है ? समयसार प्रवचन पुस्तक १ पृ० १२५ पर पुष्प के सम्बन्ध में निम्न-प्रकार कहा है —

'मनुष्य अनाज खाता है, उसकी विष्ठा भूंड नामक प्राणी खाता है। ज्ञानी ने युष्य को-जगत की श्रुसको विष्ठा समझकर स्थाग दिया है, उधर अज्ञानी जन युष्य को उसंग से अध्छा मानकर आदर करता है। इसप्रकार क्रानियों के द्वारा छोड़ी गई युष्यरूप विष्ठा जगत के अज्ञानी जीव खाते हैं।' क्या यह सही है?

समाधान — यदि वास्तव में पुष्य विष्ठा होता तो आचार्य सम्यग्दिष्ठिजीव को पुष्य न कहते। श्री स्वामि-कार्तिकेय आचार्य ने पापजीव श्रीर पुष्यजीव का लक्षण निम्नप्रकार कहा है—

> जीवो वि हदे पावं अइ-तिब्वकसाय-परिणदो-णिच्चं। जीवो वि हदइ पुष्णं उदसममावेण संजुसो ॥१९०॥

क्षर्य- जब यह जीव श्रतितीन कषायरूप परिणमन करता है तब यह जीव पापरूप होता है ग्रीर जब उपज्ञमभावरूप परिणमन करता है तब पुण्यरूप होता है।

> जीबिदरे कम्मचये पुष्णं पावोत्ति होदि पुण्णं तु । सुहृपयडीणं दस्यं, पाव असुहाण दस्यं तु ॥६४३॥ गो. जी.

इस गाथा में श्री नेसिचन्द्रसिद्धान्तचक्रवर्ती ने वतलाया है कि मिथ्यादृष्टि ग्रीर सासादनगुरास्थानवाले जीव पाप हैं, मिश्रगुणस्थानवाले जीव पृथ्य और पाप के मिश्ररूप हैं। तथा ग्रसंगत से लेकर सभी संसारी जीव पृथ्यरूप हैं।

इस गाथा में क्षपकश्चेणीवाले जीवों को भी पुष्य कहा है तो क्या वे विष्ठा हैं। ग्रर्थात् क्षपकश्चेग्रीवाले जीव पुष्यरूप होते हुए भी विष्ठा नहीं हैं।

. श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने प्रवचनसार गाथा ४५ में 'पुण्णफला अरहंता' ग्रथित् पुण्य का फल अरहंतपद है। तो क्या विष्ठा का फल ग्ररहंतपद है। ग्रथित् ग्ररहंतपद विष्ठा का फल नहीं है।

> असुहस्स कारशेहि य कम्मच्छक्केहि णिष्घ वट्टंतो । पुण्णस्स कारणाई बंधस्स भयेण णिष्छंतो ॥३९७॥ ण मुणइ इय जो पुरसो जिणकहियपयत्यणवसरूवं तु । अप्पाणं सुयणमण्झे हासस्स य ठाणयं कुणई ॥३९८॥ भावसंग्रह

अर्थात्—-गृहस्थ अधुभकर्मों के माने के कारण ऐसे म्रस्ति, मिसि, क्रुधि, वाणिज्य आदि छहों कर्मों में लगा रहता है तथापि कर्मबन्ध के भय से पुण्य के कारणों को करने की इच्छा नहीं करता, तो वह पुरुष भगवान जिनेन्द्र-देव के कहे हुए नौ पदार्थों के स्वरूप को भी नहीं भानता तथा वह पुरुष म्रपने को सज्जन पुरुषों के मध्य में हँसी का स्थान बनाता है।

> सम्माविट्टी पुण्णं ण होइ संसार कारणं णियमा । मोक्खस्स होइ हेउं जइ वि णियाणं ण सो कुणई ॥४०४॥ भावसंग्रह

अर्थ- सम्यग्दिक के द्वारा किया हुआ पुण्य संसार को कारण कभी नहीं होता ऐसा नियम है। यदि सम्यग्दिक्ष्य के द्वारा किये हुए पुष्य में निदान न किया जाय तो पुण्य नियम से मोक्ष का कारण होता है।

अकड्यणियणसम्मो पुष्णं काऊण णाणचरणहो । उप्पत्रजड विवलीए सुहपरिष्णामो सुलेसो वि ॥४०४॥ भावसंग्रह

अर्थ — जिस सम्यग्हिष्ट के शुभपरिणाम हैं, शुभलेश्या हैं तथा जो सम्यग्ज्ञान ग्रौर चारित्र को धारण करता है ऐसा सम्यग्हिष्टपृष्ठव यदि निदान नहीं करता तो वह पृष्ठव मरकर स्वर्ग लोक में उत्पन्न होता है।

स्वर्गलोक में देवों का उत्तम, दिन्य, सुन्दर शरीर मिलता है। वहाँ पर उत्तम भोगोपभोग की सामग्री मिलती है। तब वह देव ग्रपने ग्रवधिज्ञान के द्वारा जान लेता है कि यह सब सम्यग्दर्शन सम्यक्चारित्र का फल है [४०६-४९६]।

> पुणरिव तमेव धन्मं मणसा सद्दहः सम्मदिट्टी सो । बंदेइ जिज्बराणं णंदिसर पहुइ सब्वाइं ॥४१९॥

अर्थ- तदनन्तर वह सम्यग्दिक्टिव फिर भी अपने मन में उसी धर्म का श्रद्धान करता है। पंचमेरु नंदीश्वर-द्वीप आदि के अकृत्रिमचैरयालयों की वंदना करता है और विदेहक्षेत्र में साक्षात् जिनेन्द्रदेव की वंदना करता है।

> इय बहुकालं सम्मे भोगं भुंजंतु विविहरमणीयं। चइऊण आउसखए उप्पञ्जह मच्चलोयम्मि ॥४२०॥

अर्थ - इसप्रकार बहुत कालतक स्वर्ग के अनेकप्रकार के सुन्दर भोगों का अनुभव करता है, तदनन्तर आयु पूर्ण होने पर वहाँ से च्युत होकर इस मनुष्यलोक में उत्पन्न होता है।

मनुष्यलोक में भी वह बहुत महत्वशाली उत्तमकुल में उत्पन्न होता है तथा नानाप्रकार के ग्रनुपमभोगों का ग्रनुभव करता है ग्रीर संसार, शरीर, भोगों से विरक्त होकर संयम धारण करता है। [४२१-४२२]

> लद्धं जद्द चरमत्यु चिरकय पुष्पोण सिज्याए णियमा । पाविय केवलणाणं जहखाद्दयसंजमं सुद्धं ॥ ४२३ ॥ तम्हा सम्मादिष्टि पुष्पं मोक्खस्स कारणं हवई । इस णाऊण गिहत्थो पुष्णं चायरउ अलेण ॥ ४२४ ॥ मावसंग्रह

अर्थ — यदि वह जीव अपने चिरकाल के संचित किये हुए पुण्यकर्म के उदय से चरमशरीरी हुआ तो वह जीव यथाख्यातनामा शुद्धचारित्र को धारणा कर तथा केवलज्ञान को पाकर नियम से सिद्ध अवस्था प्राप्त कर लेता है। उपर लिखे इस कथन से यह सिद्ध होता है कि सम्यादृष्टि का पुष्प मोक्ष का कारण होता है। यही समझकर गृहस्थ को यश्नपूर्वक पुष्प का उपाजन करते रहना चाहिये।

इसप्रकार भ्राचार्यों ने सम्यग्दिष्ट को पुष्य अपार्जन का उपदेश दिया है, क्योंकि-पुण्य मौक्ष का कारण है।

जो अभव्य हैं उनको भी पुण्य उपार्जन करना चाहिये, क्यों कि उनको नरकमित के दुःख नहीं होंगे। जैसे आतए में खड़ा हुआ मनुष्य दुःख पावे है वैसे ही हिंसा आदि पाप करनेवाला जीव नरक के दुःख पाता है। जैसे छाया में खड़ा हुआ मनुष्य सुख पाता है वैसे ही पुष्य करनेवाला जीव स्वर्गादि के सुख पाता है। इसलिये भी पाप से पुष्य श्रेष्ठ ही है। मोक्षपाहुड़ गाथा २५।

इसप्रकार पुण्य भव्य के लिये मोक्ष का कारए। है ग्रौर ग्रभव्य के लिये संसारसुख का कारए। है। किसी भी ग्राचार्य ने पुण्य को विष्ठा नहीं कहा है।

प्रस्ताव के उत्तर में जो श्वाद्यार दिये गये हैं उनमें कोई भी ख्राद्यार ऐसा नहीं है जिसमें पुण्य को विष्ठा कहा गया हो।

शुभभाव मात्र प्रास्नव है ऐसा भी किसी ग्राचार्य ने नहीं कहा है। भावपाहुड़ गाया ७६ में धर्मध्यान को शुभभाव कहा है। श्री उमास्वामी आचार्य ने मो. शा. अ. ९ सूत्र २९ में धर्मध्यान को मोक्ष का कारण कहा है।

श्री वीरसेनाचार्य ने ध. पु. १३ पृ. ८१ पर 'मोहणीयविणासी पुण धम्मण्यापफलं' शब्दों द्वारा 'मोह-नीय' का विनाश करना धर्मध्यान का फल है। ज. ध. पु. १ पृ. ६ पर शुभगाद से संवर, निर्जरा कही है। इन आर्थग्रन्थों के विपरीत सोनगढ़वाले शुभभाव को मात्र स्रास्नद मानते हैं।

उत्तर के ब्राधार नं० ३ में समयसार गा. १ श्री जयसेनाचार्य की टीका, अध्यात्मतरंगिणी चतुर्विशति-स्तव के ब्राधार पर द्रव्यकर्म, नोकर्म, भावकर्म को मल सिद्ध किया गया है यहाँ पर मल का अर्थ विश्वा नहीं है। दूसरे पुण्यभाव न द्रव्यकर्म है, न नोकर्म है और न भावकर्म है। चारित्रमोहनीयकर्म के उदय से होनेवालो भावों की भावकर्म संज्ञा है चारित्रमोहनीय के उदय से होने वाले भाव सब पापरूप हैं; क्योंकि वे मिध्यात्व, कथायरूप होते हैं। घातियाकर्म भी सब पापरूप हैं।

समयसार गाया ७२ में आस्रव से भ्रभिप्राय कोधादि कवायों से है, जैसा कि श्री अमृतचन्द्राचार्य की टीका के "कोधादिक्य आस्त्रवेक्यो" इन शब्दों से स्पष्ट है। कोधादिकवाय तो पापरूप हैं उन्हीं को गाया ७२ में श्रशुचि कहा है। पुण्य को अशुचि नहीं कहा है। पुण्यास्रव तो तेरहर्वेगुग्गस्थान में भी श्री अरहंत भगवान के होता है।

समयसार गाया ३०६ की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने "प्रतिक्रमणादिः स सर्वापराधिववरोषाकर्षण-समर्थस्वेनामृतकुं भोऽपि।" अर्थात् "प्रतिक्रमणादि सब अपराधरूपपने से विषदोष के क्रम की मेटने में समर्थ होने व्यक्तित्व ग्रीर कृतिस्व ]

[ १५०५

से अमृतकुम्भ भी हैं दन शब्दों द्वारा प्रतिक्रमण को अमृतकुम्भ भी कहा है, किन्तु निर्विकल्पसमाधि में (श्रेणी में) प्रतिक्रमणादि के विकल्प को विषकुम्भ कहा है। किन्तु श्रेणी में शुभ भाव तो रहते हैं, क्योंकि श्रो वीरसेनादि आचार्यों ने धर्मध्यान दसर्वेगुणस्थानतक बतलाया है। दसर्वेगुणस्थानतक वीतराग व रागरूप मिश्रितभाव रहते हैं धीर इस मिश्रितभाव का नाम शुभोपयोग है। यहाँ पर प्रकरणवश संक्षेप में यह बतलाया गया है कि शुभभाव संवर, निर्जरा तथा मोक्ष का भी कारण है।

**श्री कुन्दकुन्दाचार्य** ने 'पुण्यका फल ग्ररहंतपद है' ऐसा **प्रवचनसार गाथा ४५** में कहा है । किन्तु सोनगढ़ के नेता उस पुण्य को विष्ठा बतलाते हैं । विष्ठा महान् ग्रपदित्र मल है ।

---जॅ. ग. e मई १६६६ पू. ४

- (१७) (१) क्या पुण्यपाप भाव अकेले नहीं होते ?
  - (२) हिंसा करते समय कसाई के पुण्यबन्ध कहना अनुचित है।

शंका-व्या पुष्य-पाप भाव अकेले नहीं होते ?

समाधान—श्री कानजी स्वामी की पुण्य-पाप-भाव के विषय में विचित्र मान्यता है। 'मोक्षमार्गप्रकाशक की किरण' तीसरा श्रध्याय पृ. १२२ प्रकरण ७२ का णीर्षक इसप्रकार है—"पुण्य-पाप अकेले नहीं होते, धर्म श्रकेला होता है।" इसको सिद्ध करने के लिये यह लिखा गया है—"यदि मन्दकषायरूप पुण्य सर्वथा न हो ( एकान्त पाप ही हो ) तो चंतन्य नहीं कर सकता। श्रीर वर्तमान में चंतन्य का जितना विकास है वह बंध का कारण नहीं होता। हिंसा करते समय भी कसाई को श्रल्प-श्रल्प पुण्यवन्ध होता है। हिंसाभाव पुण्यवन्ध का कारण नहीं है, किन्तु उसी समय चंतन्य का श्रस्तित्व है—ज्ञान का अंश उस समय भी रहता है, इससे सर्वथा पाप में युक्तता नहीं होती।"

सोनगढ़वालों के इस विवेचन से यह सिद्ध होता है कि सोनगढ़ की मान्यता के अनुसार हिंसा करते समय भी कसाई सर्वथा पाप से युक्त नहीं होता, किन्तु मन्दकषायरूप पुण्य भी होता। यदि मन्दकषायरूप पुण्य सर्वथा न हो (एकान्त से पाप ही हो) तो चैतन्य नहीं रह सकता। इमीलिये यह कहा गया है कि हिंसा करते समय भी कसाई को अल्प-अल्प पुण्यबन्ध होता है।

सोनगढ़ के नेताओं की उपर्युक्त मान्यता आर्थग्रन्थ विरुद्ध है, क्यों कि हिंसा करते समय कसाई के मंद-कषायरूप पुण्य नहीं हो सकता है। यदि कसाई के मंदकषाय हो तो वह हिंसा नहीं कर सकता।

> यज्जन्तु वधसंजात-कर्मपाकाच्छरीरिभिः । श्वभ्राद्री सह्यते दुःखं तद्वक्तुं केन पार्यते ॥द॥१२॥ ज्ञानाणंव

अर्थ -- अर्रीरधारी अर्थात् जीवों के चात करने से पापकर्म उपार्जन होता है, उस पापकर्म से जीव नरक में जाता है और वहाँ पर जो दु:ख भोगने पड़ते हैं वे वचन अगोचर हैं।

नरकथायुका बन्ध तीव्रकषाय के उदय में होता है, मदकषाय के उदय में नरकायुका बंध नहीं होता, उससमय देव, मनुष्यायुका बन्ध होता है।

### आउस्स बंध समए सिलो व्य सिलो व्य वेशु मूले य । किमिरायकसायाणं उदयम्मि बंधेदि णिरयाऊ ॥२॥२९३॥ [ति. प. ]

अर्थात् — पत्थर की रेखा के समान कोध, पत्थर के समान मान, बाँस की जड़ के समान माया और कृमिरंग के समान लोभ ग्रर्थात् श्रतितीत्र कवायोदय होने पर नरकायु का बंध होता है।

इन दोनों गायाओं से यह सिद्ध हो जाता है कि 'कसाई के हिंसा करते समय तीवकषाय होती है जिससे उसके नरकायु का बंध होता है। मंदकषायरूप पृष्य नहीं होता, क्यों कि मंदकषायरूप पृष्यभाव के समय नरकआयु का बंध नहीं होता श्रीर न जीवधातरूप हिंसा होती है।

यद्यपि हिंसा के समय कसाई के शरीर अगुरुल घु, निर्माण आदि धुव बंधनेवाले (निरंतर बंधनेवाली) नामकर्म की कुछ पुण्यप्रकृतियों का भी बंध होता है; जैसा कि गोम्मटसार आदि प्रंथों में कहा गया है, किन्तु यह पुण्यप्रकृतियों का बन्ध मंदकषाय के कारण नहीं होता है। धुवबन्धप्रकृतियों के कारण उनका बन्ध होता है। तीवक्षणय होने के कारण उन पुण्यप्रकृतियों का उत्कृष्टस्थितिबन्ध होता है और अनुभागबन्ध श्रुल्प होता है।

### सम्बद्धिरोणमुक्कस्सओ हु उक्कस्ससंकिलेसेण । विवरीदेण जहण्यो आउगतियवज्जियाणं तु ॥१३४॥ गो. क.

अर्थ — तिर्यंच मनुष्य ग्रीर देव इन तीन ग्रायुओं के सिदाय ग्रन्य सब ११७ प्रकृतियों का उत्कृष्टस्थिति-बन्ध उत्कृष्टसंक्लेश (कषायसहित ) परिसामों से होता है ग्रीर जघन्यबन्ध विपरीत परिसामों से (उत्कृष्ट-विगुद्ध धर्थात् मंदकषाय से ) होता है।

सोनगढ़ के नेता हिंसा के समय भी मंदकषायरूप शुभभाव मानते हैं इसीलिये उन्होंने शास्त्रिपरिषद् के प्रस्ताव का उत्तर देते हुए जनवरी १९६६ के हिन्दी ब्रात्मधर्म के पृ. ५६२ पर प्रश्नोत्तररूप में लिखा है कि हिंसा के समय अल्प-ग्रल्प स्थिति—ग्रनुभागसहित पुष्य ग्रधातिकर्म बैंधते हैं। उनकी ऐसी मान्यता गाथा १३४ गोम्मट-सारकर्मकाण्ड के विरुद्ध है।

जनवरी ६६ के हिन्दी झात्मधर्म पृ. ५६१ उत्तर पृ. २५ पर जो यह लिखा है ''यदि कथायरूप पुण्य सर्वथा न हो ( एकांत पाप ही हो ) तो चंतन्य नहीं रह सकता।' यह भी गलत है, नयोंकि चंतन्य जीव का लक्षण है, पारिणामिकभाव है उसका कभी भी ग्रभाव नहीं हो सकता। तीवकथायरूप पाप होने पर भी चंतन्यगुण का नाश नहीं होता है। ज्ञान स्रोर दर्शन में हानि-वृद्धि ज्ञानावरण और दर्शनावरण कर्मोदय से होती है। जिसने कथाय का नाश कर दिया है ऐसे जीव के मित और श्रुत दो ज्ञान संभव हैं और कुष्णलेश्यावाले नारकी के मित श्रुत, अविधि ये तीन ज्ञान होते हैं।

किसी भी दिगम्बर जैनाचार्य ने यह नहीं लिखा है कि "हिंसा करते समय कसाई के मंदकषायरूप पृष्य भी होता है, अथवा श्रकेला पृष्य या अकेला पाप ( मंदकषाय या तीव्रकषाय ) किसी जीव को नहीं हो सकता, पृष्य, पाप दोनों हो होते हैं, यदि मात्र पृष्य ही हो जाय तो संसार ही नहीं हो सकता। श्रीर मात्र पाप ही हो जाय तो चैतन्य का ही सर्वथा लोप हो जाय श्रयीत् आत्मा का ही विनाश हो जाय।" इसके लिये जो आधार दिथे गये हैं उनमें भी यह नहीं कहा गया कि श्रकेला पृष्यभाव या श्रकेला पापभाव नहीं हो सकता, किन्तु इसके व्यक्तित्व भीर कृतित्व ]

[ १५०७

विपरीत ही कहा गया है। इसलिये सोनगढ़ वालों की यह मान्यता, कि हिंसा करते समय कसाई के झल्प पुण्य होता है, ठीक नहीं है।

—जें. ग. २३ मई १€६६ पृ. ७

- (१८) १. पुण्य व पाप में कथंचित् समानता, कथंचित् असमानता
  - २. पुण्य की कथंचित् उपादेयता
  - ३. पुण्य मोक्ष का सहकारी कारए है
  - ४. निरितशय पुण्य भी कथंचित् कदाचित् उत्थान का हेतु है

शंका-समयसार गाया १४५ की टीका में श्री अमृतचन्द्राचार्य ने पुण्य और पाप में हेतु आदि की अपेक्षा कोई भेद नहीं बतलाया है किन्तु 'पुष्य का विवेचन' नामक पुस्तक में पुष्य और पाप में भेद बतलाया गया है सो कैसे ?

समाधान समयसार ग्रन्थ में आत्मा की शुद्धश्रवस्था की अपेक्षा कथन है।

'शुद्धावस्था समयस्यात्मनः प्रामृतं समयप्राभृतं' समयसार पृ. ५

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने भी कहा है कि इस समयसारग्रन्थ में एकत्वविभक्त ग्रात्मा का कथन करू गा।

'तं एयत्तवहत्तं दाएहं अप्पणी सविहवेण ।'

अर्थ---मैं फुरवकुन्दाचार्य ग्रात्मा के निजविभव के द्वारा एकत्वविभक्तआत्मा को दिखलाता हूँ।

जो ग्रात्मा एक ग्रभेदरत्मत्रय रूप से परिणत होकर तिश्वता है तथा मिध्यात्व, रागादि से रहित है और परमात्मस्वरूप है वह एकत्विभक्त धात्मा है ग्रथित् परमात्मस्वरूप का कथन इस समयसार प्रन्थ में किया गया है। 'एकस्विभक्त अभेदरत्नव्रयेकपरिणतं मिध्यात्वरागाविरहितं परमात्मस्वरूपित्यर्थः।' समयसार पृ. १३

गुद्धारमा या परमातमा पुण्य-पाप दोनोंप्रकार के कर्मों से रहित है, श्रतः समयसार में गुद्धातमा अथवा परमात्मा की श्रपेक्षा पुण्य-पाप को समान कहा गया है; किन्तु श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने ही तत्त्वार्थसार में पुण्य श्रीर पाप में हेतु श्रादि की श्रपेक्षा भेद बतलाया है—

> हेतूकार्म विशेषाभ्यां विशेषः पुण्यपापयोः । हेतू शुभाशुभी भावौ कार्ये चैव सुखासुले ॥

हेतु भ्रौर कार्य की विशेषता से पृण्य भ्रौर पाप कर्म में श्रन्तर है। पृण्य का हेतु शुभभाव है भ्रौर पाप का हेतु म्रशुभभाव है। पृण्य का कार्य सुख है भ्रौर पाप का कार्य दुःख है।

इसप्रकार विवक्षा भेद से एक ही झाचार्य ने पुण्य-पाप की समान भी कहा है और श्रसमान भी कहा है। जो जीव शुक्लध्यान अर्थात् क्षपकश्चे शी पर श्रारूढ़ नहीं हो सकते उनके लिए तो पुण्य और पाप श्रसमान है। 'अव्राह प्रभाकरमट्टः तींह ये केचन पुष्यपापद्वयं समानं कृत्वा तिष्ठिन्ति तेवां किमिति दूवणं दीयते भवद्-भिरिति । भगवानाह-यदि युद्धारमानुभूतिलक्षणं विगुप्तिगुप्तवीतरागिनिविकल्पसमाधि लब्ध्वा तिष्ठिन्ति तदा सम्मत-भेव । यदि पुनस्तथाविधामवस्थामलभमाना अपि सन्तो गृहस्थयस्थायां दानपूजादिकं त्यजन्ति तपोधनावस्थायां वडावस्थकादिकं च त्यक्त्वोभयभ्रष्टा सन्तः तिष्ठन्ति तदा दूषणमेवेति तात्पर्यम् ॥२।५५। परमात्मप्रकाश

अर्थ---'पुण्य-पाप समान है' यह कथन सुनकर प्रभाकरभट्ट बोला-यदि ऐसा ही है तो जो लोग पुण्य-पाप को समान मानते हैं उनको दोष क्यों देते हो ? तब श्री योगीन्द्रदेव ने कहा यदि गुष्ति से गुष्त शुद्धात्मानुभूति-स्वरूप निविकल्पसमाधि में ठहरकर जो पुण्य-पाप को समान जानते हैं तो योग्य है, किन्तु इससे विपरीत जो निविकल्पसमाधि को न पाकर भी पुण्य-पाप को समान जानकर गृहस्थभ्रवस्था में दान-पूजादि शुभकार्यों को और तपोधन श्रवस्था में छहआवश्यक कर्मों को छोड़ देते हैं, वे दोनों बातों से भ्रष्ट हैं, अर्थात् निविकल्पसमाधि को भी प्राप्त नहीं कर सके ग्रीर पुण्य को पाप के समान जानकर छोड़ दिया वे निन्दा के योग्य हैं। ऐसा जानना चाहिये।

वर्तमान पंचमकाल में निविकल्पसमाधि प्रयित् शुक्लध्यान अथवा श्रे सीग्रारोह्स तो ग्रसम्भव है, क्योंकि हीनसंहनन है तथा प्रास्ता दुष्ट चित्तवाले हैं। वर्तमान में मनुष्य धर्मकायों से विमुख होते जा रहे हैं, पाप-प्रवृत्ति दिन-प्रतिदिन बढ़ती जा रही है। जिनका नाम सुनने मात्र से भोजन में श्रन्तराय हो जाती थी, श्राज उन्हीं मद्य, मांस श्रादि का सेवन उच्च कुलों में होने लगा है। सात व्यसन का सेवन दिन प्रतिदिन बढ़ता जा रहा है। परिणामों में से द्याभाव उठता जा रहा है। जैन लोग शिकार खेलने लगे हैं। कुछ श्रद्ध्यात्म-एकान्ती ऐसे भी जैन विद्वान हैं जो प्रतिदिन देवदर्शन नहीं करते, रात के भोजन का त्याग नहीं है, श्रभक्ष्य-भक्षण का विचार नहीं, होटल में चाय श्रादि लेते हैं। जब जैनसमाज इस तेजी से पतन की श्रीर जा रहा है तब कुछ विद्वानाभास पुण्य और पाप को समान कहकर श्रीर उसका प्रचार करके जैनसमाज का श्रीर श्रपना दोनों का श्रहित कर रहे हैं।

शंका पुष्य और पाप दोनों के अभाव में मोक्ष होता है। अतः पुष्य सर्वया उपादेय की हो सकता है ? समाधान जीव की सिद्ध पर्याय ही नित्य है।

#### 'सादिनित्यपर्यायाधिको यथा सिद्धजीवपर्यायो नित्यः।' १

पर्यायायिकनय का दूसरा भेद सादि-नित्यपर्यायाधिक है जैसे जीव की सिद्धपर्याय नित्य है। इसी सूत्र से यह भी सिद्ध हो जाता है कि जीव की सिद्धपर्याय के भ्रतिरिक्त अन्य पर्यायें अनित्य हैं नाशवान हैं, ग्रतः जीव की सिद्धपर्याय ही उपादेय है और अन्य पर्यायें नाशवान होने के कारशा हेय हैं। इसीलिए श्री कुन्दकुन्दाचायें ने समयसार के आदि में सर्वसिद्धों को नमस्कार किया है।

# 'बंदित्तु सञ्बसिद्धे घुवममलमणीवमं गई पत्ते।'

यहाँ सिद्धों को ध्रुव स्रर्थात् स्रविनम्बर कहा है। दे भ्रौर 'स्रमलं' विशेषण के द्वारा यह बतलाया गया है कि सिद्धभगवान भावकर्म, द्रव्यकर्म भ्रौर नोकर्ममल से रहित होने के कारण भ्रमल हैं। <sup>3</sup>

१. आलापपद्धति ।

२. 'ध्रुषामविनञ्बरां ।'

<sup>3. &#</sup>x27;भावकर्मद्रव्यकर्मनोकर्मभलरहितस्वेन निर्मला....।'

जिस प्रकार सिद्धों में पुण्य का अभाव है उसी प्रकार उनमें ध्यानका तथा भव्यत्व भावका भी ग्रभाव है। 'बंधहेत्वभावितर्जराभ्यां कृत्स्नकर्मवित्रमोक्षो मोक्षः ॥२॥ औपशिमकादिभव्यत्वानां च ॥३॥'

पुष्य नाशवान है, इस अपेक्षा से यदि पुष्य को हेय कहा जाता है तो औपश्रमिकसम्यक्त्व आदि तथा कारणसमयसार को भी हेय कहना पड़ेगा क्योंकि ये भी विनय्वर हैं। यदि मोक्ष के कारण की अपेक्षा से अपेष्मिक सम्यक्त्व आदि भावों को तथा कारण समयसार को उपादेय माना जाता है तो पुष्य को भी मोक्ष मार्ग में सहकारी कारण की अपेक्षा से उपादेय मानना पड़ेगा।

मोक्षमार्ग में पाप बाधक है, ग्रतः वह उपादेय नहीं हो सकता है। पाप के समान पुष्य को भी सर्वथा श्रमुपादेय मानना उचित नहीं है। जिसप्रकार कारणसमयसार किसी अपेक्षा से उपादेय ग्रीर किसी अपेक्षा से हेय है, उसीप्रकार सातिश्रयपुष्य भी मोक्षमार्ग में सहकारीकारण की अपेक्षा से उपादेय है। मोक्ष प्राप्त हो जाने पर कारणसमयसार का श्रभाव हो जाता है उसीप्रकार मोक्ष प्राप्त होने पर पुष्य का भी अभाव हो जाता है। अतः नाशवान की अपेक्षा से जिसप्रकार कारणसमयसार हेय है उसीप्रकार पुष्य भी हेय है।

श्रभी पञ्चमकाल में पृण्य-पाप दोनों से रहित मोक्ष श्रवस्था तो प्राप्त हो नहीं सकती, क्योंकि शुक्ल-ध्यान का अभाव है।

अन्नेदानी निषेधन्ति शुक्तध्यानं जिनोत्तमाः । धर्मध्यानं पुनः प्राहुः श्रेणीभ्यां प्राग्विवतिनाम् ॥

इससमय पञ्चमकाल में जिनेन्द्रदेव शुक्ल ध्यान का निषेध करते हैं किंतु श्रेणी से पूर्व में होने वाले धर्मध्यान का श्रस्तित्व बतलाया है। 3

धर्मध्यान शुभोषयोग है श्रीर पुष्यरूप है। इसप्रकार जिनेन्द्रदेव ने पञ्चमकाल में पुष्य-पाप से रहिताबस्था का निषेध करके पुष्य का श्रस्तित्व बतलाया है।

अशुभकर्म दुःख उत्पन्न करता है और शुभकर्म सुख उत्पन्न करता है। जो इस झशुभ (पाप) को नाश करने के भाव से तप करते हैं संयम धारण करते हैं ऐसे योगी भी दुर्लभ हैं। जो पुण्य और पाप दोनों ही प्रकार के कमों का नाशकर मोक्ष को प्राप्त होते हैं ऐसे योगियों की तो बात ही क्या करनी ? अर्थात् वे वर्तमानकाल व क्षेत्र में असम्भव हैं। किन्तु ग्रशुभ में (पाप में) प्रवृत्ति करने वाले सुलभ हैं।

प्राचीन दिगम्बर जैनाचार्यों का इतना स्पष्ट कयन होने पर भी जो सातिशयपुण्य को सर्वथा ब्रनुपादेय बतलाकर जनता को धर्म से विमुख कर रहे हैं उनकी क्या गति होगी, इसको वे ही जानेंं?

निरित्शयपुण्य मुख्यता से संसार का कारण होने से यद्यपि हेय है तथापि दुर्गित से बचाता है, शुभगित में उत्पन्न कराता है जहाँ पर जैनधर्म के समागम का अवसर मिलता रहता है जिससे सम्यक्त्वोत्पत्ति सम्भव है, अतः इस श्रपेक्षा कथंचित् उपादेय भी है।

शंका—पुण्य सोने की बेड़ी है और पाप लोहे की बेड़ी है, किन्तु पुण्य और पाप दोनों ही बेड़ी होने से संसार के ही कारण हैं। फिर पुण्य मोक्ष का कारण कैसे हो सकता है?

१ मोक्षजास्य अध्याय १०।

२. तत्त्वानुश्रासन गा० ॥ 🖘 ॥

<sup>3.</sup> सह बम्मं निणवरिदेहि ॥ ( भावपाहुड् गा० ७६ ) ।

<sup>.</sup>४. अभितगति सामाधिक-पाठ इलोक ।। €0 ।।

समाधान—श्री अमृतचन्द्राचार्य ने तस्वार्यसार प्रन्थ में कहा है कि पुण्य ग्रीर पाप दोनों ही संसार के कारण हैं, किन्तु उन्हीं श्री अमृतचन्द्र आचार्य ने प्रवचनसार गाथा ४५ की टीका में यह कहा है कि ग्ररहंत पद पुण्य रूप कल्प वृक्ष का फल है। यहापि एक ही आचार्य के इन दोनों कथनों में परस्पर विरोध दिखलाई देता है तथापि विवक्षा भेद से इन दोनों कथनों में भेद हो सकता है, क्योंकि वीतराग ग्राचार्य के कथनों में परस्पर विरोध नहीं होता है।

पुष्य दो प्रकार का है—एक सातिशयपुष्य और दूसरा निरित्शयपुष्य । इनमें से सातिशयपुष्य तो मोक्ष का कारण और निरित्शयपुष्य मुख्यता से संसार का कारण है। श्री अमृतचन्द्राचार्य ने तत्त्वार्यसार में पुष्य को संसार का कारण कहा है, वह निरित्शयपुष्य की ग्रपेक्षा कथन है। और प्रवचनसार में पुष्य का फल श्ररहंतपद बतलाया है वह सातिशयपुष्य की अपेक्षा कथन है। इसप्रकार निरित्शयपुष्य श्रीर सातिशयपुष्य की विवक्षा भेद होने से उनके फल के कथन में भेद हो गया है। जो निरित्शयपुष्य श्रीर सातिशयपुष्य की विवक्षा को नहीं जानते वे ही पुष्य को सर्वथा संसार का कारण कहते हैं।

सातिशयपुष्य मोक्ष का कारए। है इस सम्बन्ध में निम्निः खित ग्रार्षग्रन्थों के कुछ प्रमाण उपस्थित किये जाते हैं—

"पुनात्यात्मानं पूयतेऽनेनेति वा पुण्यम्, तत्सद्ग्रेद्यादि ।" सर्वार्थसिढि

अर्थ — जो आत्मा को पवित्र करता है या जिससे ग्रात्मा पित्र होता है वह पुण्य है, जैसे सातावेदनीयादि ग्राय्य पुण्यकर्मप्रकृतियाँ ग्रात्मा की पवित्रता में कारण हैं।

"पुष्यप्रकृत्यस्तीर्थपदादिसुखखानयः।" मूलाचार प्रदीप

अर्थ — पुष्यकर्मप्रकृतियां तीर्थंकर ग्रादि पदों के सुख को देनेवाली हैं। श्री विद्यानन्द आवार्य ने भी अध्यसहस्त्री में कहा है—

''मोक्सस्यापि परमपुण्यातिशय चारित्रविशेषात्मकपौरुषाभ्यामेव संभवात्।" [कारिका ६६ की टीका]

अर्थ-परमपुष्य के प्रतिशय से तथा चारित्ररूप पुरुषार्थ से इन दोनों से मोक्ष की प्राप्ति होती है।

यहाँ पर महान् तार्किकाचार्य भी विद्यानन्द ने यह बतलाया है कि मोक्ष मात्र रत्नत्रय से ही नहीं प्राप्त होता है, किन्तु रत्नत्रयरूपी पुरुषार्थ को परम पुष्यकर्मोदय की सहकारता की भी स्नावश्यकता है। इसप्रकार पुष्यकर्म भी मोक्ष प्राप्ति में अत्यन्त उपयोगी है।

इसी बात को पंचास्तिकाय गाथा दर की टीका में भी कहा गया है-

"रागादिदोषरहितः शुद्धात्मानुभूतिसहितो निश्चयधर्मो यद्यपि सिद्धगतेरुपादानकारणं भव्यानां भवति तथापि निदानरहितपरिणामोपाजित तीर्थंकरप्रकृत्युत्तमसंहननादिविशिष्टपुष्परूपकर्मापि सहकारीकारणं भवति ।"

अर्थ — रागादिदोयरहित गुद्धात्मानुभूति रूप निश्चयधर्म भव्यों को सिद्धगति के लिये यद्यपि उपादान कारण है तथापि निदानरहित परिणामों द्वारा उपाजित तीर्थंकरशकृति उतमसंहनन आदि विशिष्ट पुण्य सिद्धगति के लिये सहकारी कारण है।

१. "संसारकारणत्यस्य ह्योरप्यवित्रेषतः । न नाम निश्वयेनास्ति वित्रेषः पुण्यपापयोः ॥१०४॥

२. "अर्हन्तः खलु सकलसम्बक्परिपक्षयपुण्यकल्पपादपकला एव भवन्ति ।" ( प्रवतनसार )

<sup>3. &#</sup>x27;'वुण्ण वुन्यायरिया दुविह अयखति सत्तउत्तीर । मिस्छ पउत्तेण कयं विवरीय सम्मनुतेण ॥३६६॥' ( भा**नां**ग्रह )

उत्तमसंहनन, उच्चगोत्र आदि विशिष्ट पुण्यकर्मोदय के बिना आज तक कोई भी जीव मोक्ष नहीं गया और न जा सकता है।

श्रतः मोक्ष के लिये पुण्यकर्म की सहकारिता की परम श्रातक्यकता है।

जयधवल जैसे महान् प्रन्थ के कर्ता श्री जिनसेनाचार्य ने महापुराण में यह कहा है कि अरहंतपद श्रीर निर्वाणपद की प्राप्ति पुष्यकर्म से होती है।

> पुष्पात् सुरासुरनरोरगभोगसाराः श्रीरायुरप्रमितरूपसमृद्धयो धीः। साम्त्राज्यमैन्द्रमपुनर्भवभावनिष्ठम्, आर्हन्त्यमन्त्यरहिताखिलसौक्ष्यमग्रथम् ॥१६/२७२॥ [ महापुराण ]

पुष्पाच्यक्रधरिषयं विजयिनीमैन्द्रीं च विद्याश्रियं, पुष्पात्तीर्षकरिषयं च परमां नै:श्रेयसीञ्चाश्नुते । पुष्पादित्यसुभृच्छियां चतसृणामाविभवेदं भाजनं । तस्मात्पुष्पमुपाजयन्तु सुधियः पुष्पाज्जिनेन्द्रागमात् ॥३०/१२९॥ महाप्राण

इन दोनों श्लोकों में यह बतलाया गया है कि पुण्यकर्म से चक्रवर्ती, इन्द्र आदि की लक्ष्मी तो मिलती ही है, किन्तु अरहंतपद तीर्थंकर की लक्ष्मी तथा निर्वाणापद अर्थात् मोक्षसुख भी पुण्य से मिलता है।

सम्मादिट्ठी पुर्णं ण होइ संसारकारणं णियमा।
मोक्खस्स होई हेउं जइ वि णियाणं ण सो कुणई ॥ ४०४॥
लद्धं जइ चरम तद्ध चिरकथ पुण्णेण सिज्झए णियमा।
पाविय केवलणाणं जहखाइय संजमं सुद्धं॥ ४२३॥
तम्हा सम्मादिट्ठी पुर्णं मोक्खस्स कारणं हवई।
इय णाऊण गिहत्थो पुष्णं, चायरउ जत्तेण॥ ४२४॥ भावसंग्रह

अर्थ — सम्यग्दिक्ट के द्वारा किया हुन्ना पुण्य नियम से संसार का कारए। नहीं होता है। यदि निदान न किया जाय तो वह पुण्य मोक्ष का ही कारण होता है। चिरकाल के संजित किये हुए पुण्य से यदि जीव चरम-शरीरी हुआ तो यथाख्यात-गुद्ध-संयम व केवलज्ञान को पाकर नियम से सिद्ध अवस्था को प्राप्त करता है, क्योंकि सम्यग्दिक्ट का पुण्य मोक्ष का कारण होता है, अतः गृहस्थ को यत्नपूर्वक पुण्य का उपार्जन करते रहना चाहिए।

> असुहस्स कारलेहि य कम्मछक्केहि णिच्च बट्टेतो । पु॰णस्स कारणाइं बंधस्स भएण लेच्छंतो ॥ ३९७ ॥ ण मुणइ इय जो पुरिसो जिण कहिय-पयत्थ-णवसक्त्वं तु ॥ अप्पाणं सुयणमण्डमें हासस्स य ठाणयं कुणई ॥ ३९८ ॥ भावसंग्रह

अर्थ — यह गृहस्थ अशुभकर्म के कारणभूत असि, मिस आदि षट्कर्मों को नित्य करता है। यदि कर्मबन्ध के भय से पुण्य के कारणों की इच्छा नहीं करता तो वह पुष्य भगवान जिनेन्द्रदेव के कहे हुए नौ पदार्थों के स्व-क्य की श्रद्धा नहीं करता तथा वह पुष्य अपने को सज्जन पुष्य के मध्य में हुँसी का स्थान बनाता है।

यदि यह कहा जाय कि कर्मबन्धन के इच्छुक देशव्रतियों को मंगल (पुण्य) करना युक्त है, किन्तु कर्मी के क्षय के इच्छुक मुनियों को मंगल करना युक्त नहीं है। सो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है क्योंकि पुण्यबन्ध के कारणों के प्रति उन दोनों में कोई विशेषता नहीं है। यदि ऐसा न माना जाय तो जिसप्रकार मुनियों को मंगल

( पुण्य ) के परित्याग के लिए यहाँ कहा जा रहा है उसीप्रकार उनके सरागसंयम के भी परित्याग का प्रसंग प्राप्त होता है, क्यों कि देशव्रत के समान सरागसंयम भी पुण्यबन्ध का कारएा है। यदि कहा जाय कि मुनियों के सराग-संयम के परित्याग का प्रसंग प्राप्त होता है तो होश्रो, सो भी बात नहीं है, क्यों कि मुनियों के सरागसंयम के परित्याग का प्रसंग प्राप्त होने से उनके मुक्ति गमन के श्रभाव का भी प्रसंग प्राप्त होता है।

इसप्रकार इन आर्षप्रन्थों से यह सिद्ध हो जाता है कि सम्यग्दिष्ट के द्वारा किया हुआ सातिशयपुण्य मोक्ष का ही कारण है संसार का कारण नहीं है, किन्तु जो श्रहप लेप के भय से सरागसंयम को धारण नहीं करते उनको जिनागम की श्रद्धा नहीं है वे मिथ्यादिष्ट हैं और उनको मोक्ष प्राप्त नहीं होता।

मंदक्षाय के द्वारा किया गया मिच्यादिष्ट का निरित्तशयपुण्य देवगित का साक्षात् कारण होते हुए भी मुख्यतया संसारपरिश्रमण का कारण है। आषंग्रन्थों में निरित्तशयपुण्य की ही सोने की बेड़ी, संसार का कारण तथा हैय बतलाया गया है, किन्तु कभी-कभी यह निरित्तशयपुण्य भी सम्यक्त्वोत्पत्ति का कारण बन जाता है।

निरित्तिशयपुण्य के कारण नी चदेवों में उत्पन्न होकर जब सौधर्म-इंद्रआदि की महाऋदियों को देखकर यह ज्ञान उत्पन्न होता है कि ये ऋदियाँ सम्यग्दर्शन से संयुक्त संयम के फल से प्राप्त हुई हैं, किन्तु मैं सम्यन्दव से रहित द्रव्यसंयम के फल से बाहनादिक नीचदेवों में उत्पन्न हुआ हूँ तब प्रथम सम्यग्दर्शन का ग्रह्ण देविधिदर्शन निमित्तक होता है।

श्री कुरदकुरद आचार्य ने भी कहा है--

## वर वयतवेहि सग्गो मा दुक्खं होउ णिरइ इयरेहि । छाव्यातवद्वियाणं पडिवालंताण गुरुमेयं ॥ २५ ॥ (मोक्षपाहुड़)

जैसे छाया का कारण तो वृक्षादिक हैं, तिनिकरि छाया कोई बैठे सो सुख पावे। बहुरि आताप का कारण सूर्यग्रादिक हैं तिनिके निमित्त से भ्राताप होय ता विषे बैठे सो दु:ख पावे। इनमें वड़ा भेद है। तैसे जो वत तपादिक द्रव्यसंयम को भ्राचरे सो पुण्यकरि स्वर्ग का सुख पावे। द्रव्यसंयम को न ग्राचरे, विषय-कषायादि को सेवें सो पापकरि नरक के दु:ख पावे; ऐसे इनमें बड़ा भेद है। निरितशयपुण्य का फल स्वर्ग में देव होने से भगवान के समदसरण ग्रादिक में जाने का तथा नंदी श्वर द्वीप में पूजन का अवसर मिलता है, जिससे सम्यदर्शन उत्पन्न होकर ग्रान्तसंसार का छेदकर ग्रावंपुद्गलपरावर्तन मात्र संसार की स्थिति कर देता है। इसप्रकार निरित्रशयपुण्य भी कभी-कभी परम्परामोक्ष का कारण वन जाता है, किन्तु सातिशयपुण्य तो संसार का कारण नहीं है मोक्ष का कारण है। ऐसा भी कुन्दकुन्दाचार्य, भी अमृतचन्द्राचार्य, भी अफलकदेव, भी विद्यानन्दआचार्य, भी वीरसेन, भी जिनसेन, भी देवसेनादि आचार्यों ने स्पष्टरूप से कथन किया है।

जो ग्रस्याद्वादी जैनाभासी विद्वान हैं, उनकी दृष्टि में उपयुंक्त महानाचारों का कथन मिथ्या है, वे तो समस्त पृथ्य को संसार का ही कारण मानते हैं। यहाँ तक कि तेरहवेंगुएसथान में ग्ररहंतों के भी जो पृथ्यासव होता है उसको भी वे ग्रस्याद्वादी संसार का कारण मानते हैं। उनको यह विचार नहीं है कि तत्त्वार्थसार में जो पृथ्यासव को संसार का कारण कहा है वह कौन से पृथ्यासव को संसार का कारए कहा है। उनको यह ज्ञान नहीं है कि ममुख्यपर्याय, उत्तमकुल, दीर्घायु, इन्द्रियों को पूर्णता, जिन्नाणों का श्रवणतत्त्वरुचि, मुनिदीक्षा ग्रादि उत्तरोत्तर महान् दुर्लभ परमपृथ्य से मिलते हैं। ग्राज पञ्चमकाल में पापप्रवृत्तिवासे जीव तो बहुत हैं, किन्तु पृथ्यप्रवृत्तिवासे जीव विरसे ही हैं।

—-जं. म. ६ फरवरी 1969, पृ. ९-११

# सन्दर्भग्रन्थ सूची

**अनगारधर्मामृ**त ग्रमितगति श्रावकाचार **अर्थ**प्रकाशिका श्रव्ट पाहड़ ग्रष्टशती श्रष्ट सहस्री श्राचार सार भारमानुशासन म्रादिपुराए **ग्राप्**तपरीक्षा ग्राप्तमीमांसा भ्रालापपद्धति । इण्डियन फिलोसोफी इष्टोपदेश उत्तरपुराण उपासकाध्ययन एकीभाव स्तोत्र कर्मप्रकृतिग्रन्थ (प्रवे०) कल्पसूत्र (श्वे०) कसायपाहुडसुत्त कातिकेयानुत्रेक्षा कियाकोश (दीलतराम) क्षत्रचुड़ामिंग क्षपणामार गणितसार संग्रह गुगभद्रश्रावकाचार गोम्मटसार जीवकाण्ड

गोम्मटसार कर्मकाण्ड

चर्चाशतक चारित्रसार छहढाला (दौलतराम) जबूदीवपण्णासिसंग्रहो जयधवला टीका जिनसहस्रनामस्तोत्र जीवन्धरचम्पू ज्ञानार्णव तत्त्वानुशासन तस्वार्थवृत्ति (श्रुतसाग्र ) तत्त्वार्थवृत्तिपदम् (प्रभाचन्द्र) तत्त्वार्थसार तत्त्वार्थसूत्र तत्त्वार्थभाष्य तिलोयपण्णत्ती त्रिलोकसार द्रश्यसंग्रह धवलाटीका ध्यानगतक नन्दि ग्राम्नाय पट्टावली नयचक न्याय बिन्दू -न्यायविनिष्ठचय नियमसार पंचसंग्रह (प्राकृत) पंचसंग्रह (संस्कृत) पंचाहयायी । पंचास्तिकाय

पद्मनिद्यं चर्चि प्रतिका

पद्मपुराए।

यरमात्मप्रकाश

परीक्षा**मु**ख

पाण्डवपुराण

पार्ख पुराण

युरुषार्थं मिद्धच दाव

प्रद्युम्तचरित्र

प्रमेयकमलमात**ं**ण्ड

प्रमेय रत्नमाला

प्रवचनसार

प्रश्नोत्तर श्रावकाचार

भक्तामरस्तोत्र

भरतेश व भव

भावसंग्रह (वामदेव)

भावसंग्रह (देवसेन)

महापु राण

महाबन्ध

महाबीरपुराग्

मूलाचार

मूलाचार प्रदीप

मूलाराधना/भगवती स्नाराधना

मोक्षमार्गप्रकाशक

मो**क्षशा**स्त्र

यशस्तिलकचम्पू

युक्त्यनुशास**न** 

योगसारप्राभृत (योगेन्दुदेव)

रत्नकरण्ड श्रावकाचार

रत्नमाला

रयणसार

राजवातिक

लघीयस्त्रयटीका

लब्धिसार

लाटीसंहिता

लोकविभाग

वरांगचरित्र

वसुनन्दिश्रावकाचार

वृहद् जैन शब्दार्णव

बृहद् द्रव्यसंग्रह

बृहद् नयचक

बृहद् विश्वचरिताणीव

बृहद् स्वयम्भूस्तोत्र

व्रतविधान संग्रह

शान्तिनाथ पुराण

**ग्लोकवातिक** 

षट्खण्डागम

पड्प्राभृतसंग्रह

सप्तभंगीतरंगिणी

समयसार

समयसारकलश

समयसार: आत्म**रू**गाति

समयसार : तात्पर्यवृत्ति

समाधिशतक

समीचीन धर्मशास्त्र

सर्वार्ष सिद्धि

सागारधरमृत

सारसमुच्चय

सिद्धान्तसारतंग्रह

सुखबोधाख्यवृत्ति (भास्करनन्दि )

**मुदर्शनचरित** 

सुभाषित रत्नसन्दोह

सुभाषितावली

स्याद्वादमञ्जरो

स्तुतिविद्या

स्बरूपसम्बोधन

हरिवं भपुराण

### परि**शिष्ट**–२

## शंकाकार-सूची

भ्रजितकुमार : १२४०

थ. कु./ग्रनिलकुमार गुप्ता, सोलिंड स्टेट फिजिक्स लेवोरेटरी, तिमारपुर दिल्ली : २४३, ३०२-३०६, ५३०,

: ६o=, १४२0

ग्र. ना. ऋषभदेव : १४१४

अमृतलाल शास्त्री : ४९८, ६३३, ६४८, ८४३, ८४९

श्रा. कु. जैन बङ्गाँव टीकमगढ़ : ११५६

श्रीतमाराम : ९८२

श्रादिराज ग्रण्णा, गौडर : ६५६, ८१०

(क्षु.) आ. सा./भादिसागर श्रुत्लक : १६२, २१८, ४०७, ५३५, १३८१

आदिसागर मृतिराज, क्षेडवाल : २४४, ३४७, ३८८, १२९७

आर. सी. बारां: ६९८

म्रार. डी. जैन : १०६४

इतरसेन जैन, मुरादाबाद : १२७७

इन्द्रसेन जैन, म्रादाबाद : १२४, ३४१, ४४६, ५७७, ९७४

इ. ला. छाबड़ा, लग्रहर : ६४०, ६७९, ६६४, ७०२, ७७३

इन्दौरीलास : ७६७, १४३२,

उ. च. देवराज, दोउल : ७०३, ७०४

एन. जे. पाटील : ६६१

एस. के. जैन : २९४, २९४, १०६२

एल. एम. जैन : यम १, ९०७

स्रोमप्रकाश : ६४६, ९८९

(র০) कें. ला./केंबरलाल ब्रह्मचारी : দ४, १०४, १०७, १४८, २४६, २८३, ४०१, ४८६, ७१८, ७४२, ७४४,

: দ3ৎ

क. च. मा. च./कपूरचन्द मानचन्द : ५१, ५२६, ६९०, ९२४

क. दे. गया/कमलादेवी : १०८, १४८, २०९, २७४, २७६, २९०, २९३, ३४६, ३४८, ३६०, ३६६, ३७१,

: ३९०, ४०४, ७१२, ५४९, १०४**९, १११**७, ११४७, १२६२, १३६७,

कपू. दे. गया/कपूरीदेवी : १९९, २३०, २६३, २७०, ४०३, ४२७, ४४६, ४४४, ५२४, ५४६, ६४४, ६५६,

: ६४९, ६८९, ६९०, ७२१, ७२४, ७४८, ७९२, ८०६, ८०७, ९१३, १०६७, ११४७, १२०८,

: १२६४, १२९४, १३६९

#### [१५१६]

कस्तूरचन्द जैन : ५७, ५९, १०४, १७४, १९१, २६६, २९४, ३२३, ३७४, ४२१, ४२१, ४४०, ६४६, ६९७, १४६७, ११७७, ११६७,

का. ना. कोठारी कान्तिलाल नानालाल कोठारी : १०२, १९२, २१९, २६०, ३६३, ४४८, ९४४, १०१४, १०१४, १०१४, १०१४,

क्रान्तिलाल : १०७७

का. ला. ग्र. देवली: ६६२

की. सा. ( क्षु. ) कीतिसागर : १४१, ७००, ७८३, ११४५

(ब्र.) कृ. ला./कुन्दनलाल ब्रह्मचारी : ५२, ९३, ४९९, ४९६, ६०२,

के. ला. जी. रा. शाह/केदारलाल जीवराज शाह : ११३, २१०, ५३६

कै. च. जैन, मुजयकरनगर : ६४६, ६६१, ६६३

कैलाशचन्द्र जैन, राजा टॉयज दिल्ली: ७९४, ८०८, ८५७

कोमलचन्द्र जैन, किशनगढ़ : ६३९, ७०१

ग. म. सोनी गम्भीरमल सोनी, फुलेरा : ६९, ६३९, ६४२, ७१३, ७४८, ९०४, १३६६, १४३६,

गुलाबचन्द रेशमचन्द : १४३३

गुलाबचन्द शाह लश्कर वाले : ९९७, १२०५, १३४४

गु. ला./गुलजारीलाल रफीगंज ः १८९, **१६०**, १९३, ७५७, **११**२९, १२६२

गुणरत्नविजय ( श्वेताम्बर जैन मुनि ) : ४७३

गो. ला. बा. ला./गोविन्दलाल बाबुलाल : ५१

घ. म. कॅ. च./घमण्डीमल कैलाशचन्द, मुजपकरनगर : ९५, ६१२

घा. रा./घासीराम ः ११५

चा. ला. जैन ग्रलीगढ़ टॉॅंक : ६९७, **११**०२, **१**२७७

चन्दनमल गांधी : १२५१

(ब्र.) चन्द्रमसाल : १७०, २१७, २३०, २५०, ३२२

चम्पतगय जेन, चकरौता : ७८

चांदमल : १७९, १८०

(ब्र.) चन्नीलाल देसाई : ९७०, १०९२

चे. प्र. पा./चेतनप्रकाश पाटनी, जोधपुर : १३३९

(इ.) छोटेलाल : ११०५

छोटालाल घेलाभाई गांधी, अंकलेश्वर : १२१६

ज्ञशन्नाथ : १३८९

#### [ १५१७ ]

ज. कु. जैन/जयकुमार जैन १०३, १४१. ५८५, ५८९

ज. प्र. म. कु./जयस्तीप्रसाद महेन्द्रकुमार : ७९, ८७, ८८, ९४, ९६, १०६, ११८, १३४, १८८, २३७, ३३०,

: ३९९, ४२४, ४२९, ४९३, ६४१, ७४३, ७२४, १०४३, ११८३,

: १२६६, १४१६,

जयचन्द्रप्रसाद : ९१४

जयप्रकाश : १६०, ३८२, ९९२, ९९६, १३४२

जि. कु. जैन । जिनेन्द्रकुमार जैन, पानीपत । ब० जिनेन्द्र । क्षु० जिनेन्द्रवर्गी । मुनि समाधिसागर । जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश चार भाग के रचनाकार : १०६, २६४, २६७, २८६, २८९, २९२, ३४२, ३४४, ४००, ४२८, ४९३, ९४९, १३८०,

१३७८, १३८१, १३८२, १३८४, १३८६, १३८९, १३९०, १३९४, १४१९,

जितेन्द्रकुमार जैन : ७५२

जि. प्र./जिनेन्द्रप्रकाश : १९४, २१२, २१७, २२५, २४०, ५३९

जिनेश्वरदास : ४१४, ९३२, १२९३,

जुगमन्दरदास दूण्डला : ५२१, ५५७, ७७३

जे. एल. जैन । ३११, ११८०, १३६७

जीन स्वाध्याय मण्डल, क्चामन ७०६, ९८७, १००२, १०४१, १०९२, ११९४, १३६८, १४१२

जैन चैत्यालय, रोहतक २५६, ४३७, ७१९, ९२९

जै. म. जैन/जैनीमल ३६१, ५९४, ११५६

जैन बीरदल, शिवाड ६०७, १४२४

#### [१५१८]

ज्योतिप्रसाद सुरसिनेवाले ५३३, ६५६

**जा.** च. दिल्ली/ज्ञानचस्द जैन, दिल्ली १२६, ४६२, ९४४, १२००

टीकमचन्द जैन, पचेवर ( सम्प्रति दिल्ली ) ६०६, ६१७, १४२२

डी. एल. भास्त्री १६६, ११२१, १२२३-२४, १२४९, १२९४

ताराचन्द २४९, ७३२

ताराचन्द महेन्द्रकुमार ९०४, १४१९

दिगम्बर जैन समाज, एत्मादपुर : १००, ११८, ३२४, ५०४, १००४

दिगम्बर जैन समाज, रेवाड़ी : ४१२

दिगम्बर जैन पंचान, मुहारी : ४२४, ७४१

दिगम्बर जैन पंचायत, फुलेरा २४०

दीवचन्द जैन, देहरादून : ४०७

दे. च. : ४५ ज, ६ ज ५, १३४०

देवक्मार : १४३२

देहरा तिजारा : १०२६, १०७९, ११०९

धर्मरक्षक मण्डल, फुलेरा ८४, ७८९, ७९२

ध. ला. सेटी खुरई/धन्नालाल सेठी : १०=, १०९, १३४, १४९, १४२, १७७, २१३, २३६, २७०, २९२, ३२१,

३२२, ३७४, ३७७, ४३०, ४९३, ४९७, ४९८, ४१४, ५२०, ५३४, ५५०, ५९६, ७०४, ७५१,

७८३, ११७०, १३७०, १३८२,

धर्मविजयघोष : २३९

(पंo) नन्दनलाल : १४२=

नामकचन्द : १००४, १००४, १०१७

नारेजी गास्त्री: ५९५

निर्मलकमार क्षुमरीतलैया : १४१४

नेमीचन्द जैन कोटा : १८९

नै. म. जैन : ४०४

पदाचनद्र जैन : ६३६, १०४८, ११७२

पवनकुमार जैन : १३५४

(ब्र.) पन्नालाल : ६३, ९०, ९४, ११७, १४७, १७६, २०९, २१०, २२६, २६३, २६४, ३४७, ४१४, ४३०,

४१६, ४१९, ४४४, ४८१, ६९१, ७२०, ७२३, ७२४, ७२८, ७३२, ७३३, ७४०, ७६०, ७८८,

८७८, ९२४, १०५८, १११८, ११२१, १३७२,

#### [ १५१६ ]

पन्नालाल प्रम्बालावाले : ६९६, १४१४

(ब्र.) प. जैन, इन्दौर : २९५

पूर्णचन्द्र एडवोकेट : १४३४

प्र. च./प्रकाणचन्त्र २७१, ४९९, ४४१, ६४२, ६४३, ६४४, ७१४, ७१९, ८१०, १२७२

प्रोमचन्द : १४२, ३०७, ४५५, ४६०, ७००, ८७३, ९९५, ११६३, १२२६, १२२८, १३१९

वा. वा. व./व्यारेलाल बङ्जात्या, अजमेर १२४, २६९, २९८, ५१२, ६१०, ६१६, ७४२, १०४९, १०६४

(ब.) फुलचन्द : ६४७, ७१८, ७८९, १३७८

फुलचन्द बामोरा : ५१०, ५११

वंशीधर एम. ए. शास्त्री : १७१, १७४, ६४७, ७९१, ७९२, १२१२, १२५२, १२५४

बलवन्तराय : ७१६, ९२१

(ब्र.) बसन्तीबाई, हजारीवाग : ११६, १९१, १९५, ४०६, ४९१, ५५७, ७४९, १४१९

बसन्तक्मार : ४०५, ६८८, १०९०, ११०२

ब. प्र. स./बद्रीप्रसाद सरावगी, पटना : ९४, १४९, १६९, २००, २१६, २३७, ३१९, ३४१, ३४०, ४२९, ४४०, ४४१, ४७०, ५०३, ५०९, ५१०, ५१८, ५९८, ५९८, ५९८, ६१८, ६४८, ७२१, ७४८, ७७३, ९५९, ९६०, १२०८, १३५९

बी. एल. पद्म, शुजालपुर : ४५७, ४२६, ९५७, ९८८, ९९४, १०२६, १०५१, १०९९

भैंबरलाल जैन, कुचामन सिटी : ह्र६, ४२६, ४४०, ४६३, १०६७

भँवरलाल सेठी : ४२७

भगवानदास : ३४८, ६३८

भागचन्द्र जैन बनारस : ४०२, ६८४, ७१४, १३७८, १३८०, १३८२, १४२९

भूषणलाल : ३९३

मं. ला. द्रोणिंगिरि : ६२०

(श्रीमती) मजनमाला: १३४, १७२, १७३, १७४, २३७, २४९, २७०, ३२७, ३४८, ३४७, ३७७, ४२४, ४३८, ४४४, ४८१, ४८४, ६१०, ६११, ६४३, ६९२, ६९६, ७१४, १०३२, ११६६, १३७०, १३८४, १३८४, १३८४, १३९४

मदनलाल : १४७, ३१०, ८७४

म. रा. घोडको/मनोहर राजाराम घोडको, परली बैजनाथ : ११५६, १४१३, १४१४

म. ला./मनोहरलाल बी. ए. : ११४, ४३२, ४२८, ४४८, ७६२

म. ला, फू. च./मगनलाल फूलचन्द : १४१, ४०८, ४८९

#### [ १५२० ]

म. ला. जैन/प्रोफेसर मनोहरलाल जैन : १६४, १८७, २१६, २३४, २४६, ४१२, ४१४, ४३१, ४६४, ४१७, ५५३, ६११, ७३२, ७८६, १०२४, १०४२, १०६४, ११२२, ११२७, ११८६, १२८४, १३६९, १४३७

मा. सु. रांवका /मांगीलाल सुखदेव रांवका ब्यावर : २०८, ३६४, ४००, ४१५, १४२२

मुकूटलाल, बुलन्दशहर : ११५५, १४४३, १४५७

मुमुक्षु : १४५, १४६, १४८, १४८, ५७४

मूलचन्द जैन : १२०३

मू. च. छ. ला./मूलचन्द छगनलाल : २३७, ३४७, ४३३, ४७३, ४८०, ४८१, ६१९

(लाला) मूलचन्द्र, मुजयफरनगर : २०६, २३४, ७८८, १३८०

मूलचन्द शास्त्री : १००६, ११५३

मोतीलाल संगही, सीकर : ३७१, ७९७ मोहनलाल : ६४६, ६६३, ७७४, १४३१ मोहनलाल उरसेवा : १३७, ६४२, १०९०

मो. ला. सेठी/मोहनलाल सेठी : १४४, १९०, ७१७, ७७८, ७८४, ७९४

य. पा./यशपाल : २६४, ३०७, ४०४, ४३७, १३७२, १३७४, १३७४

रतनकुमार जैन : ६७४, ९१९, १२७४, १३६३

र. च. महाजन, शिरडशाहपुर : ३६७

#### [ १५२१ ]

र. ला. क./रतनलाल कटारिया, केकड़ी : ११४, १३६, १९१, २३३, ३३०, ३४४, ३७२, ३९४, ४४०, ४७९, ४८०, ४९२, ७०७, ७१८, ७४४, ८०४, ६०६, ६०७, १२१४, १३८१, १३९२, १४१०, १४३४

(ब.) राजमल/ब्रह्मचारी राजमल ( वर्त्तमान पट्टाधीश झाचार्य झजितसागरजी महाराज ) : १५१, ४००, ५०१, ६१२, ६१३, १३७५

रा. के. जैन/रामकैलाश जैन, पटना सिटी : २२२, १२२१

रा. दा. कराना/रामदास कैराना : १०७, १२१, १३६, १९७, २३९, २८४, ४४४, ४४८, ४८८, ४९२, ४२४, ४३७, ४३७, ४४६, ६७४, ७२७, ७६४, ९४४, १०१७, १००४, ११०९, ११६९, ११७०, १३९४, १४१३

राजिकशोर : ६०७, ९२४, ९४१, १०१०

राजमल जैन छाबड़ा, कुचामन सिटी : ६९३, ७२७, ८९०, ८९४, १०६६

रामपतमल : ६५३

लक्ष्मीचन्द्र, धरमपुरी धार : २२१, ५४१, ६०१, ६१०

(प्रो.) लक्ष्मीचन्द्र जैन, जवलपुर : ३०१, ४०९, १०४७, ११८४, १२८८, १३३३

(ब्र.) लाभानन्द : ४३१, ७०८, ९८३, ११८४

लालचन्द नाहटा, केकड़ी : ९६२, १०७०, ११९६, १२०४, १४१४

विमलकुमार जैन : ७५७

वी. पी. शर्मा: १४१०

मा. कु. ब./शान्तिकुमार बङ्जात्या : ५०, ५९, १२३, १४६, २२१, २२६, ४५८, ४९२, ४०३, ४९७, ६४१, ७२०, ७७६, ६०१, ११०३, ११२३, ११७४, १४३७

#### [ १४२२ ]

शा. ला./गान्तिलाल जैन : १४३, १४४, १४४, १४६, १४७, २२८, २९४, ३१३, ३१४, ३१८, ३२७, ४०१, ४३६, ४६९, ४००, ४०१, ६६३, ६६७, ७८८, ८०२, ८०२, ८०३५, ६०३९, १०३९, १०३९, १०३९,

शास्त्र सभा ग्रीनपार्क, देहली : १०००

शास्त्रसभा, जैनपुरी : ९२, ४४९

शास्त्रसभा नजफगढ : ७५८

शास्त्रसभा रेवाड़ी : ९७, २३८, ४९०, ४९१, ४९९, ७६८

शिखरचन्द जैन महम्दाबाद : १०१, १३८, ७८४

(लाला) शिवप्रसाद : ६२१, ६३४, ७१२

(क्षु.) शी. सा./शीतलसागर : १८४, १८७, २०६, २२०, ४०६, ४७६, ४९७, ४४१, ५८३, ६६८, १३८३

(मृति) श्रुतसागर मोरेनावाले : ११५, ३२६, ३४२, ३९६, ४२३

(ब.) स. म. सिन्चदानन्द/पं • सरदारमल जैन सिन्चदानन्द : २१२, ३२६, ३३१, ३४०, ३६२, ४४९, ४६१, ६१४, ७१४, ७१७, ७६७, ७७४, ६४९, ६४२, ६४६, ६६४, ६६४, ९६६, १११९, १४११

स. रा. जैन/पं सरगाराम जैन : २८२, ३२६, ९८४, १०४४, ११४१

सिरेमल जैन, सिरोंज : ६१८, १२१४, १३२४, १४११

(ब.) सुखदेव : ३६२, ७३२, ७३९, ९३६, ११२४, ११२४

सुन्दरलाल जैन, हीरापुर, सागर : ९६

सुभाषचन्दः ९१४

सु. प्र. जैन/सुमतप्रसाद जैन : ५७, ११२, १६९, १७६, १८०, १९४, १९८, ४१७, ४२८, ४४८, ४४०, ४९०, ६००, १०८०

स्रेशचन्द्र : ४४६, ५४८, ७९४, १२९२

सु. च. बगड़ा : ५५७

सु. च. जैन/ सुमेरचन्द्र जैन, राजामण्डो, आगरा : २०९

सुरेन्द्रकुमार ग्रनिलकुमार: ६५०

सृल्तानसिंह जैन : ३६४, ३९४, ४२४, ४न४, ६२न, ६४**६, ६९१, ७०४, ८७**१, ९०८, ९२४, ९२८, ९३**१,** ९३७, ९४४, १०१९, १०७१, **१०९९, ११४३, १२०४, १२४५, १३०४, १३४**२, **१३८९** 

सो. ग्र. शाह कलोल गुजरात : १२०६-७, १२१८-१९

सो. च./सोमचन्द भाई: ५२

सो. च. का. डबका/सौभाग्यचन्द कालिदास डबका : २९१, ३४०, ३९९, ४०२, ६१५, ७९४

### [१४२३]

स. कु. रोकले/सत्येन्द्रकुमार रोकले : २६८

स. कु. सेठी/सत्यन्धरकुमार सेठी, उज्जैन : ३२०, ३९९, ४४७, ६०७, १०४६, १३२०

हंसकुमार, ग्रोवरसियर : ६६०, ८६७

हरीचन्द जैन, एटा : १३४८, १४३०

(ब्र.) हीरालाल । ७४४, ७७४, ७९९, ८०२, १२६१

(अ.) ही. खु. दोसी/ब. हीरालाल खुशालचन्द दोसी, फलटरा : ३६१

हुकमचन्द : ६५८

हुलागचन्द : १०३५, ११९७

हेमचन्द्र : ८०, ९७, २१४, २१५, २१६, ५५२, ५८७, ५९५



# **ग्र**र्थसहयोगी

| २१०००) श्री निरञ्जनलाल रतनलाल बैनाड़ा, ग्रागरा    |
|---------------------------------------------------|
| १५०∙०) , रतनलाल जैन, पंकज टैक्स., मेरठ            |
| ४५००) ,, नेमीचन्द चांदबाड़, फालरापाटन             |
| ३२५०) ,, मदनलाल चांदवाड़, रामगंजमण्डी             |
| ३१०१) , निर्मलकुमारसेठी,लखनऊ                      |
| ३१००) ्र, हीरालाल पाटनी, सुजानगढ़                 |
| ३१००) ,, इन्दरचन्द पाटनी, सुजानगढ़                |
| ३१००) ,, विजयकुमार जैन अग्रवाल कटक                |
| ३०००) ,, गुलाबचन्द उमरावमल गोधा मदनगंज            |
| ३०० ) , श्रीपति जैन केसरगंज, श्रजमेर              |
| ३०००) ,, सीताराम कन्हैयालाल पाटनी, कलकत्ता        |
| ३०००) ,, श्रीनिवास जैन, मद्रास                    |
| ३०००) ,, जोरावरमल बाकलीवाल, मेड़तासिटी            |
| ३०००) ,, कैलाशचन्द काला, सांभर                    |
| ३०००) ,, प्रेमचन्द जैन कागजी, दरियागंज, दिल्ली    |
| ३०००) ,, संतोषलाल मेहता, महाजीर स्टोन कं.उदयपुर   |
| ३०००) श्रीमती रत्नादेवी ध. प. श्री राधेश्याम      |
| जेजानी, नागपुर                                    |
| ३०००) श्रीमती सन्तोषदेवी ध. प. सुमतकुषार          |
| जेजानी, नागपुर                                    |
| २५००) श्री दीपचन्द पहाड़िया, जोधपुर               |
| २१२१) श्रीमती तारादेवी ध. प. श्री पारसमल पाटनी    |
| मेड़तासिटी                                        |
| २१००) त्र० केशरबाई [णमोकार पैतीसी व्रतोद्यापन पर] |
| २०००) श्री बद्रीप्रसाद सरावगी, पटना सिटी          |
| १७००) व. वसन्तीदेवी अडल ( श्रायिका दीक्षा पर )    |

१५०१) श्री शंकरलाल केशरलाल जैन, निवाई

१५०१) , प्रकाशचन्द दोसी, जोधपुर

| १५०१) श्री प्रियदर्शी क्षेमंकर पाटनी, जोधपुर      |
|---------------------------------------------------|
| १५००) श्रीमती भगतूबाई ध. प. जोरावरमल              |
| बाकलीवाल, मेड़तासिटो                              |
| १४००) (स्व.) श्रीमती पानाबाई ध. प. सम्पतलाल       |
| जैन, कटक                                          |
| १५००) श्री चौथमल जैन ग्रग्नवाल, लाडमूं            |
| १५००) श्रीश्रीनाथ """""                           |
| १५००) श्री हजारीमल रतनपाल कारवां, उदयपुर          |
| १५००)                                             |
| १५००) श्री चम्पालाल गुलाबचन्द गांधी               |
| १५००) ,, बालेशकुमार जैन, मौजपुर, दिल्ली           |
| १५००) ,, शीतलप्रताद जैन सर्राफ, मेरठ              |
| १५००) 🔐 दुलीचन्द पाटनी, निम्वाहेड़ा               |
| १५००) ,, रतनलाल बङ्जात्या, मदनगंज                 |
| १५००) , श्रीमती सुगनीदेवी (धर्मपत्नी स्व० राम-    |
| पालजी भ्रजमेरा) मदनगंज                            |
| १५००) ,, पांचुलाल बैंद, मदनगंज                    |
| ११११) श्री भंवरलाल महाबीरप्रसाद श्रीपाल धुमवित,   |
| भीण्डर                                            |
| ११०१) श्री दिगम्बर जैन समाज, भुमरीतलैया           |
| ११०१) ,, मानमल महावीरप्रसाद जांभरी, भुमरीतलैया    |
| ११००) ,, कंबरीलाल तेजकरण बोहरा, भ्रानन्दपृरकाळू   |
| ११००) ,, इन्दरचन्द सुमेरमल पाण्डचा, णिलांग        |
| (मेघालय)                                          |
| १०२०) ्रश्री लाला इन्द्रसेन जैन जगाधरी वाले, मेरठ |
| १००१) ,, सुभाषचन्द्र जैन, इंजीनियर, टिहरी गढ़वाल  |
| १०००) ,, सृकुमालचन्द जैन सर्राफ, सहारनपुर         |
| १०००) ब्रु शान्तिबाई, हैदराबाद                    |
| ·                                                 |

## [ १४२४ ]

| <b>१०००)</b> श्रीमती ग्रश्निकला ध. प. जुगलत्रावू नागपुर 🥏 |
|-----------------------------------------------------------|
| ५०१) श्री भागचन्द पाटनी, भुमरीतलैया                       |
| ५०१) श्रीमती जमनादेवी ध. प. भंवरीलाल पाण्डचा              |
| ५००) (स्व.) श्रीयुत मोतीलाल मिण्डा, उदयपुर                |
| ५००) गुप्तदान                                             |
| ५००) ब्र. विमला जैन [भक्तामर ब्रतोद्यापन पर ]             |
| २४१) श्री ग्रनिलकुमार गुप्ता, दिल्ली                      |
| २२५) गुप्तदान, द्वारा धनिलकुमार गुप्ता                    |
| २०१) श्री लादूलाल धर्मचन्द खाबड़ा, मुमरीसर्लया            |
| २००) ,, हरखचन्द जैन रांची                                 |
| १५१) श्री मानमल पाण्डचा, भुमरीतर्लया                      |
| १५१) श्रीमती रतनबाई भुमरीतलैया                            |
| १०१, श्री प्रभुदयाल शान्तिलाल छाबड़ा,भुमरीतलैया           |
| १०१) श्री जीतमल शान्तिलाल छावड़ा, भुमरीतलैया              |
| १०१) श्री राजमल प्रदीपकुमार गंगवाल ,,                     |
| १०१) ,, महावीरप्रसाद राजेशकुभार छावङा ,,                  |
| १०१) ,. चुन्नीलाल छावड़ा ,,                               |
| १०१) , सुरेशकुमार लुहाड़ियां ,,                           |
| १०१) ,, नेमीचन्द रमेशकुमार पाटनी ,,                       |
| <b>१०१)</b> ,, रूपचन्द सुनीलकुमार पाण्डधा ,,              |
| १०१) . रतनलाल सरेशकमार पहाडिया                            |

| १०१) , स्रजितकृमार गंगवाल                    | *1        |
|----------------------------------------------|-----------|
| १०१) ,, लेमचन्द लुहाड़िया                    | 11        |
| <b>१०</b> १) , मूलचन्द सुश्रीलक् <b>मा</b> र | 11        |
| १०१) श्री फतेहचंद विजयकुमार चूड़ीवाले        | 1)        |
| १०१) ,, हरखचन्द छावड़ा                       | *1        |
| १०१) ,, जयकुमार गंगवाल                       | <b>71</b> |
| १०१) ,, हरखचन्द पाटौदी                       | 17        |
| १०१),, महावीरप्रसाद पाटनी                    | ,,        |
| १०१) ,, मुलाबचन्द ठोत्या                     | ,         |
| १०१) ,, रतनलाल राकेशकुमार छाबड़ा             | 11        |
| १०१) , जगत्नाथ सुरेशकृमार पाण्डचा            | ,,        |
| <b>१</b> ० ≀),, मोहनलाल धन्यकुमार पाण्डचा    | "         |
| १०१) ,, शान्तिलाल बड्जात्या, स्रजमेर         |           |
| \$00) ·····                                  |           |
| ७१) , चिरंजीलाल, कमलकुमार काला               | "         |
| ५१) ,, हकीम बंगालीदास मौजीराम जैन            | ट्रस्ट    |
| फिरोजाबाद                                    |           |
| ५१) ,, चिमनलाल ग्रजमेरा, भृमरीतर्छया         | i         |
| ४१) ,, खेमचंद लुहाड़िया की माताजी भु         | मरीतलैया  |
| ५१) ,, ग्रमृतलाल स्वरूपचन्द पाण्डघा          | n         |
| ५१) निर्मलकमार जांभरी                        |           |



"प्रस्तुत ग्रन्थ में नारों धनुयोगों का सार संकलित है। सामान्य श्रादक बात जाने दें, ग्रनेक ऐसी शंकाश्रों का समाश्रान इस ग्रन्थ में है जिन्हें विद्वान् भी नहीं जानते। यह ग्रन्थ एक श्राचार्यकरूप विद्वान् द्वारा प्रशीत ग्रन्थ की भाँति स्वाध्याय योग्य है।"

— डॉ. कन्छेवीलाल जैन, रायपुर (म.प्र.)

"स्व. पं. मुख्तारसा. के पूर्व प्रकाशित शंका-समाधानों को अनुयोगों में विभाजित एवं सुसम्पादित करके एक खुशबूदार, शोभादर्शक अनमोल गुलक्स्ता बनाया गया है। " उनके अभिनन्दन/स्मरण/कृतज्ञताज्ञापन के निमित्त तैयार किया गया यह प्रन्थ 'शंका-समाधान गएक यन्त्र' के रूप में प्रत्येक स्वाध्यायी की चौकी पर 'तत्त्वचर्चा' सुलभ कराता रहेगा, ऐसा विश्वास है।"

— ब्र. पं. सुमतिवाई शहा — ब्र. विद्युल्लता शहा

"प्रस्तुत ग्रन्थ जिज्ञासुग्रों की शंकाग्रों के समाधान हेतु एक उपयोगी वृहत् कोज्ञ बन गया है। "यह जिनवाणी माँ के सपूतों के लिए प्रकाशस्तम्म का कार्य करेगा।""

—डॉ. कमलेशकुमार जैन, वाराणसी

प्राप्ति-स्थान :

पं. जवाहरलाल जैन सिद्धान्तशास्त्री गिरिवर पोल, साटडिया बाजार मीण्डर-३१३ ६०३ (राजस्थान)

## पं. रतनचन्द जैन मुख्तार : व्यक्तित्व और कृतित्व

#### 

- "उनके स्मृतिग्रन्थ के बहाने जिस प्रकार उनके विस्तृत कृतिस्य का यह प्रसाद पुञ्ज सम्पादकों ने जिज्ञासुओं में वितरित करने के लिए तैयार किया है, यह सचमुच बहुत उपयोगी बन गया है। "मैं समभता हूँ कि किसी ग्रध्येता विद्वान् को ग्रादरपूर्वक स्मरण करने का इससे ग्रच्छा कोई ग्रीर माध्यम नहीं हो सकता है।"
   इ. पं. जगन्मोहनलाल शास्त्री, कटनी (म.प्र.)
- ''इसमें जो ज्ञानराशि भरी हुई है, विद्वज्जन उसका निश्चय ही समादर करेंगे। युगल सम्पादकों का श्रम गज्ब का एवं ग्रकल्प्य है। इनकी यह ग्रपूर्व देन विद्वानों ग्रीर स्वाध्यायी बन्धुग्रों को ग्रपूर्व लाभ पहुँचावेगी।''

   पं. बंशीधर व्याकरणाचार्य, पं. दरवारीलाल कोठिया न्यायाचार्य
- "…यह विविध शंकाओं का समाधान करने वाला 'आकर प्रन्य' है।"

—पद्मश्री पं. (डॉ.) पन्नालाल साहित्याचार्यं, जबलपुर

 '''''जो व्यक्ति इस ग्रन्थ का मनोयोगपूर्वक कम-से-कम तीन बार स्वाध्याय कर ले, वह जैनागम के चारों ग्रनुयोगों का ग्रच्छा ज्ञान प्राप्त कर सकता है। ''''ग्राज इस महान् ग्रन्थ को पढ़कर में अपने को धन्य समक्त रहा हूँ। मेरी इच्छा बार-बार इस कृति को पढ़ने की होती है।''

- प्रो. उदयचन्द्र जैन सर्वदर्शनाचार्य, बाराणसी

- "स्व. श्री मुस्तार सा. द्वारा प्रस्तुत समाधानों का यह संग्रह वास्तव में एक सन्दर्भ-ग्रन्थ है जिसमें धवला.
   जैन विद्या के श्रध्येताश्रों के लिए यह संग्रह पठनीय व मननीय है।"