# श्रीमत्समन्तभद्रस्वामिविरचितो **रत्नकरण्ड कश्चावका चार** श्रीप्रभाचन्द्राचार्यनिर्मितटीकयोपेतः । \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ श्रीयुक्त पण्डित जुगलकिशोर–मुख्तारलिखित— प्रस्तावनेतिहासादिसमलङ्क्रतः ।

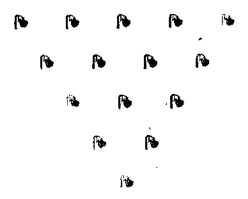
प्रकाशिका----माणिकचन्द्र दि० जैनग्रन्थमालासमितिः ।

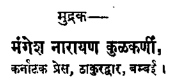
प्रयमाइतिः ] श्रीवीरनिर्वाण संवत् २४५१ [मू० रुप्यकद्वयम् ।

## विक्रमाब्दः १९८२।

प्रकाशक----

नाथूराम प्रेमी, मंत्री, माणिकचन्द्र दि०-जैन-ग्रन्थमाला, हीराबाग, पो० गिरगांत-वम्बई।





# निवेदन । •<del>></del>≫€€€•

सटीक रत्नकरण्डको छपकर तैयार हुए एक वर्षसे भी अधिक हो गया; परन्तु इसकी प्रस्तावना और स्वामी समन्तभद्रके इतिहासके लिखनेमें आशासे अधिक समय लग गया और इस कारण यह अब तक प्रकाशित होनेसे रुका रहा । सुझे आशा है कि प्रन्थमालाके छभचिन्तक और पाठक जब इसकी विस्तृत प्रस्तावना और स्वामी समन्तभद्रके इतिहासको पढ़ेंगे: तब इस विलम्बजनित दोषको भूल आवेंगे, साथ ही उन्हें इसे पढ़कर बहुत अधिक प्रसन्नता भी होगी।

सुहृदुर बाबू जुगलकिशोरजीने प्रस्तावना और इतिहासके लिखनेमें जो परिश्रम किया है, उसकी प्रशंसा नहीं की जा सकती । इतिहासज्ञ बहुश्रुत विद्वान् ही इनके मूल्यको समझेंगे । आधुनिक कालमें जैनसाहित्यके सम्बन्धमें जितने आलोचना और अन्वेषणात्मक लेख लिखे गये हैं, मेरी समझमें उन सबमें इन दोनों निबन्धोंको ( प्रस्तावना और इतिहासको ) अप्रस्थान मिलना चाहिए। प्रन्थमालाके संचालक इन निवन्धोंके लिए बाबू साइबके बहुत ही अधिक कृतज्ञ हैं। साथ ही उन्हें इन बहुमूल्य निबन्धोंको इस प्रन्थके साथ प्रकाशित कर सकनेका अभिमान है।

सटीक रत्नकरण्डका सम्पादन नीचे लिखी तीन हस्तलिखित प्रतियोंके आधा-रसे किया गया हैः----

ख---बारामतीके पण्डित वासुदेव नेमिनाथ उपाध्यायकी खुदकी लिखी हई त्रति ।

ग----श्रीमान् सेठ हीराचन्द नेमिचन्दजी शोलापुरद्वारा प्राप्त प्रति ।

हस्तलिखित प्रतियोंके स्वामियोंको अनेकानेक धन्यवाद ।

एक विद्वान् शास्त्रीके द्वारा इस प्रन्थकी प्रेसकापी तैयार कराई गई और एक न्यायतीर्थ पण्डितके द्वारा प्रूफसंशोधन कराया गया; फिर भी दुःखकी बात हैं कि प्रन्थ बहुत ही अग्रुद्ध छपा—पण्डित महाशयोंने अपने उत्तरदायित्त्वका जरा भी खयाल नहीं रक्खा। मैं नहीं जानता था कि जिनवाणी-प्रकाशनके

इस पवित्र कार्यमें, यथेष्ट पारिश्रमिक पाते हुए भी, विद्वानोंद्वारा इतना प्रमाद किया जा सकता है।

मैं जैनेन्द्रप्रेस कोल्हापुरके मालिक सहृदय पण्डित कल्ठाप्पा भरमाप्पा निट-वेका बहुत ही कृतझ हूँ जिन्होंने इन अछुद्धियोंकी ओर मेरा ध्यान आकर्षित किया और साथ ही बहुत बड़े परिश्रमके साथ एक छुद्धिपत्र बनाकर भी भेज दिया जिसका आवश्यक अंश प्रन्थके अन्तमें दे दिया गया है। साधारण अछुद्धियोंकों बिस्तारमयसे छोड देना पदा।

मैं दो ढाई महीनेसे बीमार हूँ। बीमारीकी अवस्थामें ही यह निवेदन लिखा गया है। प्रस्तावना आदिका प्रूफसंशोधन भी इसी अवस्थामें हुआ है। अतएव बहुतसी श्रुटियाँ रह गई होंगी। उनके लिए पाठकोंसे क्षमाप्रार्था हूँ।

—मंत्री।

# प्रस्तावना । ≫≫∗≪

# ग्रन्थ-परिचय ।

जिस प्रंथरत्नकी यह प्रस्तावना आज पाठकोंके सामने प्रस्तुत की जाती है वह जैनसमाजका सुप्रसिद्ध प्रंथ ' रत्नकरंडक ' नामका उपासकाध्ययन है, जिसे साधारण बोलवालमें अथवा आम तौर पर ' रत्नकरंडश्रावकाचार ' भी कहते हैं। जैनियोंका शायद ऐसा कोई भी शास्त्र मंडार न होगा जिसमें इस प्रंथकी एक आध प्रति न पाई जाती हो; और इससे प्रंथकी प्रसिद्धि, उपयो-गिता तथा बहुमान्यतादि-विषयक कितनी ही बातोंका अच्छा अनुभव हो सकता है।

यथपि यह मंथ कई बार मूल रूपसे तथा हिन्दी, मराठी और अंग्रेजी आदि-के अनुवादों सहित प्रकाशित हो चुका है, परन्तु यह पहला ही अवसर है जब यह मंथ अपनी एक संस्कृतटीका और मंथ तथा मंथकर्तादिके विशेष परिच-यके साथ प्रकाशित हो रहा है। और इस दृष्टिसे मंथका यह संस्करण अवदय ही विशेष उपयोगी सिद्ध होगा, इसमें संदेह नहीं है।

मूल प्रथ स्वामीसमंतभदाचार्यका बनाया हुआ है, जिनका विशेष परिचय अयवा इतिहास अलग लिखा गया है, और वह इस प्रस्तावनाके साथ ही प्रकाबित हो रहा है। इस प्रथमें आवकोंको लक्ष्य करके उस समीचीन धर्मका उपदेश दिया गया है जो कर्मोंका नाशक है और संसारी जीवोंको संसारके दुःखोंसे निकालकर उत्तम सुखोंमें धारण करनेवाला-अथवा स्थापित करनेवाला है। वह धर्म सम्यग्दर्शन, सम्यग्जान और सम्यक्चारित्रस्वरूप है और इसी कमसे आराधनीय है। दर्शनादिककी जो स्थिति इसके प्रतिकूल है-अर्थात, सम्यक्-रूप न होकर सिष्या रूपको लिये हुए है-वही अधर्म है और वही संसार-परि-अमणका कारण है, ऐसा आचार्य महोदयने प्रतिपादन किया है। २

इस प्रथमें धर्मके उक्त ( सम्यग्दर्शनादि ) तीनों अंगोंका—रत्नत्रयका—ही यर्तिचित् विस्तारके साथ वर्णन है और उसे सात परिच्छेदोंमें विभाजित किया है । प्रत्येक परिच्छेदमें जो कुछ वर्णन है उसका संक्षिप्त सार इस प्रकार है—

प्रथम परिच्छेदमें सत्यार्थ, आप्त आगम और तपोस्त ( गुरु ) के त्रिमूढता-रहित तथा अष्टमदहीन और अष्टअंगसहित श्रद्धानको ' सम्यदर्शन ' बतलाया है; आप्त-आगम-तपस्वीके लक्षण, लोक-देव-पाखंडिमृढताओंका स्वरूप, ज्ञानादि अष्टमदोंके नाम और निःशंकितादि अष्ट अंगोंके महत्त्वपूर्ण लक्षण दिये हैं । साथ ही, यह दिखलाया है कि रागके विना आप्त भगवानके हितोपदेश कैसे बन सकता है, अंगहीन सम्यग्दर्शन जन्मसंततिको नाश करनेके लिये कैसे समर्थ नहीं होता और दूसरे धर्मात्माओंका अनादर करनेसे धर्मका ही अनादर क्योंकर होता है । इसके सिवाय सम्यग्दर्शनकी महिमाका विस्तारके साथ वर्णन दिया है और उसमें निम्नलिखित विशेषताओंका भा उल्लेख किया है---

( १ ) सम्यग्दर्शनयुक्त चांडालको भी ' देष ' समझना चाहिये ।

(२) शुद्ध सम्यग्दष्टि जीव भय, आधा, स्नेह तथा लोभसे कुदेवों, कुशालों और कुलिंगियों ( कुगुरुओं ) को प्रणाम तथा विनय नहीं करते ।

( ३ ) ज्ञान और चारित्रकी अपेक्षा सम्यग्दर्शन मुख्यतया उपासनीय है, वह मोक्षमार्गमें खेवटियाके सदश है और उसके विना ज्ञान तथा चारित्रकी उत्पत्ति, स्थिति, वृद्धि, और फलोदय उसी तरह नहीं हो पाते जिस तरह बीजके अभा-वर्मे बुक्षकी उत्पत्ति आदि ।

(४) निर्मोही ( सम्यग्दष्टि ) ग्रहस्थ मोक्षमार्गी है परंतु मोही ( मिथ्या-दृष्टि ) मुनि मोक्षमार्गी नहीं; और इस लिये मोही मुनिसे निर्मोही ग्रहस्य श्रेष्ठ है ।

9 इस मुद्रित टीकामें प्रंथके पाँच परिच्छेद किये गये हैं जिसका कोई विशेष कारण समझमें नहीं आया। माऌम नहीं, टीकाकार श्रीप्रमाचंदने ही ऐसा किया है अथवा यह लेखकादिकोंकी ही कृति है। हमारी रायमें सात परिच्छेद विषय-विभागकी दृष्टिसे, अच्छे माऌम होते हैं और वे ही मूल प्रतियोंमें पाये भी जाते हैं। यदि सात परिच्छेद न हों तो फिर चार होने चाहिये। गुणव्रत परि-च्छेदको पूर्व परिच्छेदमें शामिल कर देना और शिक्षाव्रत परिच्छेदको शामिल ज करना क्या अर्थ रखता है यह कुछ समझमें नहीं आता। (५) सम्यग्दर्शनसे शुद्ध हुए जीव, अवती होने पर भी, नारक, तिर्यंच, नपुंसक और स्रीपर्यायको धारण नहीं करते, न दुष्कुलोंमें जन्म लेते हैं, न विक्वतांग तथा अल्पायु होते हैं और न दरिद्रीपनेको ही पाते हैं।

द्वितीय परिच्छेद्में सम्यग्हानका रुक्षण देकर उसके विषयभूत प्रथमानुयोग, करणानुयोग, चरणानुयोग और द्रव्यानुयोगका सामान्य स्वरूप दिया है।

तीसरे परिच्छेद्में सम्यक्चारित्रके धारण करनेकी पात्रता और आवश्य-कताका वर्णन करते हुए उसे हिंसा, असत्य, चोरी, मैथुनसेवा और परिप्रहरूप पापप्रणालिकाओंसे विरतिरूप बतलाया है। साथ ही, चारित्रके 'सकल ' और ' विकल ' ऐसे दो मेद करके और यह जतलाकर कि सकल चारित्र सर्वसंगविरत मुनियोंके होता है और विकलचारित्र परिप्रइसहित ग्रहस्थोंके, ग्रहस्थोंके योग्य विकलचारित्रके बारह मेद किये हैं; जिनमें पाँच अणुवत, तीन गुणवत और चार शिक्षावत शामिल हैं। इसके बाद हिंसा, असत्य, चोरी, कामसेवा और परिप्रहरूपी पाँच पापोंके स्थूलरूपसे त्यागको ' अणुवत ' बतलाया है और अहिंसादि पाँचों अणुवतोंका स्वरूप उनके पाँच पाँच अतीचारों सहित दिया है। साथ ही, यह प्रतिपादन किया है कि मद्य, मांस और मधुके त्यागसहित ये पर्वअणुवत ग्रहस्थोंके 'अष्ट मूलगुण ' कहलाते हैं।

चौधे परिच्छेद्में दिग्वत, अनर्थदण्डवत और भोगोपभोगपरिमाण नामसे तीन गुणवर्तोका उनके पाँच पाँच अतिचारोंसहित कथन है; पापोपदेश, हिंसादान, अपध्यान, दुःश्चति और प्रमादच्यों ऐसे अनर्थदंडके पाँच मेदोंका वर्णन है और भोगोपभोगकी व्याख्याके साथ उसमें कुछ विशेष त्यागका विधान, व्रतका उक्षण और यमनियमका स्वरूप भी दिया है।

पाँचवें परिच्छेदमें देशावकाशिक, सामायिक, प्रोषधोपवास और वैय्यावृत्य नामके चार शिक्षावतोंका, उनके पाँच पाँच अतीचारोंसहित, वर्णन है। सामायिक और प्रोषधोपवासके कथनमें कुछ विशेष कर्तव्योंका भी उल्लेख किया है और सामायिकके समय ग्रहस्थको 'चेल्लोपसष्ट मुनि' की उपमा दी है। वैय्यावृत्यमें संयामियोंको दान देने और देवाधिदेवकी पूजा करनेका भी विधान किया है और उस दानके आहार, औषध, उपकरण, आवास ऐसे चार भेद किये हैं।

छठे परिच्छेद्में, अनुष्टानावस्थाके निर्देश्वसहित, सल्लेखना ( समाधिमरण )-का स्वरूप और उसकी आवश्यकताका प्रतिपादन करते हुए, संक्षेपमें समाधि मरणकी विधिका उल्लेख किया है और सल्लेखनाके पाँच अतीचार भी दिये हैं । अन्तमें सद्धर्मके फलका कीर्तन करते हुए, निःश्रेयस युखके स्वरूपका कुछ दिग्द--शेन भी कराया गया है।

सातचे परिच्छेद्में आवकके उन ग्यारह पदोंका स्वरूप दिया गया हैं जिन्हें 'प्रतिमा ' भी कहते हैं और जिनमें उत्तरोत्तर प्रतिमाओंके गुण पूर्वपूर्वकी प्रति-माओंके संपूर्ण गुणोंको लिये हुए होते हैं और इस तरह पर कमशः विद्यद होकर तिष्ठते हैं। इन प्रतिमाओंमें छठी प्रतिमा 'रात्रिभोजनत्याग ' बतलाई गई है।

इस तरह पर, इस प्रंथमें, आवकोंके अनुष्ठानयोग्य धर्मका जो वर्णन दिया है वह बड़ा ही हृदयग्राही, समीचीन, सुखमूलक और प्रामाणिक है। और इस-लिये प्रत्येक गृहस्थको, चाहे वह स्त्री हो या पुरुष, अवस्थ ही इस प्रंथका भले प्रकार अध्ययन और मनन करना चाहिये। इसके अनुकूल आचरण निःसन्देह कल्याणका कर्ता है और आत्माको बहुत कुछ उन्नत तथा स्वाधीन बनानेमें समर्थ है। ग्रंथकी भाषा भी बड़ी ही मधुर, प्रौढ और अर्थगौरवको लिये हुए है। सचमुच ही यह प्रंथ धर्मरत्नोंका एक छोटासा पिटारा है और इस लिये इसका ' रत्नकरंडक ' नाम बहुत ही सार्थक जान पडता है।

यदापि, प्रंथकार महोदयने स्वयं ही इस प्रंथको एक छोटासा पिटारा (करंडक) बतलाया है तो भी श्रावकाचार विषयका दूसरा कोई भी प्रंथ अभी तक ऐसा नहीं मिला जो इससे अधिक बढ़ा और साथ ही अधिक प्राचीन हो \*। प्रकृत विषयका अल्ग और स्वतंत्र प्रंथ तो शायद इससे पहलेका

\* श्रीकुन्दकुन्दाचार्यके ' चारित्रपाहुड ' में श्रावकोंके संयमाचरणको प्रतिपा-दन करनेवाली कुल पाँच गाथाएँ हैं जिनमें ११ प्रतिमाओं तथा १२ व्रतोंके नाम मात्र दिये हैं - उनका स्वरूपादिक कुछ नहीं दिया और न व्रतोंके अतीचान रोंका ही उल्लेख किया है । उमास्वाति महाराजके तत्त्वार्थसूत्रमें व्रतोंके अतीचार जरूर दिये हैं परंतु दिग्वतादिकके रुक्षणोंका तथा अनर्थदंडके भेदादिकका उसमें अभाव है और अहिंसाव्रतादिकके जक्षणोंका तथा अनर्थदंडके भेदादिकका उसमें अभाव है और अहिंसाव्रतादिकके जक्षणोंका तथा अनर्थदंडके भेदादिकका उसमें अभाव है और अहिंसाव्रतादिकके जो लक्षण दिये हैं वे खास श्रावकोंको लक्ष्य करके नहीं लिखे गये । सल्लेखनाका स्वरूप और विधि विधानादिक भी उसमें नहीं हैं । ११ प्रतिमाओंके कथन तथा और भी कितनी ही बातोंके उल्लेखसे वह रहित है, और इस तरह पर उसमें भी श्रावकाचारका बहुत ही संक्षिप्त वर्णन है । कोई भी उपलब्ध नहीं है। पुरुषार्थसिद्ध्युपाय, चारित्रसार, सोमदेव उपासका-ध्ययन, अमितगति उपासकाचार, वसुनन्दिश्रावकाचार, सागारधर्मामृत, और लाटीसंहिता आदिक जो प्रसिद्ध प्रंथ हैं वे सब इसके बादके ही बने हुए हैं। और इस लिये, उपलब्ध जैनसाहित्यमें, यदि इस प्रंथको 'प्रथम श्रावकाचार'का नाम दिया जाय तो शायद कुछ भी अनुचित न होगा। छोटा होनेपर भी इसमें श्रावकोंके लिये जिन सल्रक्षणान्वित धर्मरत्नोंका संग्रह किया गया है वे अवरथ ही बहुमूल्य हैं। और इस लिये यह प्रंथ आकारमें छोटा होनेपर भी मूल्यमें बदा है, ऐसा कहनेमें हमें जरा भी संकोच नहीं होता। प्रमाचंद्रजीने इसे अखिल सागारमार्ग ( यहस्थधर्म) को प्रकाधित करनेवाला निर्मल सूर्थ लिखा है और श्रीवादिराजसूरिने 'अक्षय्यसुखावह' विश्लेषणके साथ इसका स्मरण किया है।

# ग्रन्थपर सन्देह ।

कुछ लोगोंका खयाल है कि यह प्रथ उन स्वामी समन्तभद्राचार्यका बनाय हुआ नहीं है जो कि जैन समाजमें एक बहुत बढ़े प्रसिद्ध विद्वान हो गये है और जिन्होंने ' देवागम ' ( आप्तमीमांसा ) जैसे अद्वितीय और अपूर्व तर्क-पूर्ण तात्त्विक प्रंथोंकी रचना की है; बल्कि ' समंतभद्द ' नामके अथवा समन्त-भद्रके नामसे किसी दूसरे ही विद्वानका बनाया हुआ है, और इस लिये अधिक प्राचीन भी नहीं है । परंतु उनके इस खयाल अथवा संदेहका क्या कारण है और किस आधार पर बह स्थित है, इसका कोई स्पष्टोल्छेख अभीतक उनकी ओर किस आधार पर बह स्थित है, इसका कोई स्पष्टोल्छेख अभीतक उनकी ओरसे किसी पत्रादिकमें प्रकट नहीं हुआ, जिससे उसका यथोचित उत्तर दिया जा सकता । फिर भी इस व्यर्थके संदेहको दूर करने, उसकी संभावनाको मिटा देने और भविष्यमें उसकी संततिको आगे न चलने देनेके लिये यहाँ पर कुछ प्रमाणोंका उल्लेख कर देना उचित जान पढ़ता है और नीचे उसीका यत्किंचित् प्रयत्न किया जाता है----

(१) ऐतिहासिक पर्यालोचन करनेसे इतना जरूर माऌम होता है कि ' समन्तभद्र ' नामके दो चार विद्वान और भी हुए हैं; परंतु उनमें ऐसा एक भी नहीं था जो 'स्वामी' पदसे विभूषित अथवा इस विश्लेषणसे विशेषित हो; बस्कि एक तो लघुसमंतभद्रके नामसे अभिहित हैं, जिन्होंने अष्टसहस्री पर 'विषम-पदतात्पर्यटीका' नामकी एक वृत्ति (टिप्पणी) लिखी है। ये विद्वान् स्वयं भी अपनेको 'लघुसमंतभद्र' प्रकट करते हैं।

દ્

यथा---

देवं स्वामिनममलं विद्यानंदं प्रणम्य निजभक्त्या । विवृणोम्यष्टसहस्रीविषमपदं लघुसमंतभद्रोऽहम् ॥

इसरे ' चिक्र समन्तभद ' कहलाते हैं । आराके जैनसिद्धान्तभवनकी सूचीमें ' चिकसमंतमद्रस्तोत्र ' नामसे जिस पुस्तकका उल्लेख है वह इन्हींकी बनाई हुई कही जाती है और उसको निकलवाकर देखनेसे माखम हआ कि वह वही स्तति है जो ' जैनसिद्धान्तभास्कर' की ४ थी किरणमें 'एक ऐतिहासिक स्वति' के नामसे प्रकाशित हुई है और जिसके अन्तिम पद्यमें उसके रचयिताका नाम 'माघनंदिवती' दिया है । इससे चिक्कसमंतभद्र उक्त मावनंदीका ही नामान्तर जान पड़ता है । कर्णाटक देशके एक कनडी विद्वानसे भी हमें ऐसा ही माल्रम हुआ है। वर्णी नेसिसागरजी भी अपने एक पत्रमें सूचित करते हैं कि " इन माधनदीके लिये ' चिक्क समन्तभद्र ' या ' लघु समन्तभद्र ' यह नाम इधर ( दक्षिणमें ) रूढ है। 'चिक ' शब्द का अर्थ भी लघु या छोटेका है।" आश्वर्य नहीं, जो उक्त लघु समंतभद्र और यह चिकसमंतभद्र दोनों एक ही व्यक्ति हों. और माधनंदि-व्रती भी कहलाते हों। माधनंदि-व्रती नामके एक विद्वान 'अमरकीर्ति' आचार्यके बिध्य हए हैं, और उक्त ऐतिहासिक स्त्रतिके आदि-अन्तके दोनों पद्योंमें ' अमर ' शब्द का खास तौरसे प्रयोग पाया जाता है । इससे ऐसा माछम होता है कि संभवतः ये ही माधनंदि-व्रती अमरकीर्तिआचार्यके शिष्य थे और उन्होंने ' अमर ' शब्दकें प्रयोग द्वारा, उक्त स्तुतिमें, अपने गुरुका नाम स्मरण भी किया है। यदि यह ठीक हो तो इन माधनंदि-व्रती अथवा चिक्क समन्तभद्रको विक्रमकी चौदढवीं शताब्दीका विद्वान समझना चाहिये: क्योंकि माधनंदि-व्रतीके शिष्य और अमरकीर्तिके प्रशिष्य भोगराजने शक संवत १२७७ (वि० सं० १४०२) में शांतिनाथ जिनेश्वरकी एक मूर्तिको---जो आजकरु रायदुर्ग ताल्छके के दफ्तरमें मौजूद है---प्रतिष्ठित कराया था. जैसा कि उक्त मूर्तिके लेख परसे प्रकट है। \*

तीसरे× गेरुसोप्पेके समन्तभद्र थे, जिनका उल्लेख ताल्छका कोप्प जि० कडूर—

\* देखो ' सातथ इंडियन जैनिज्म ' भाग दूसरा, पृष्ठ ५७ ।

× दक्षिण भारतका यह एक खास स्थान है जिसे क्षेमपुर भी कहते हैं और जिसका विशेष वर्णन सागर ताल्छके ५५ वें बिला छेखमें पाया जाता है। प्रसिद्ध के एडेहल्लि जैनवसतिसे मिले हुए चार ताम्रशासनोंमें पाया जाता है \* । इन ताम्रशासनोंमें आपको ' गेरुसोप्पे-समन्तभद्र-देव ' लिखा है । पहला ताम्रशा-सन आपके ही समयका-शक सं० १३५५ का-लिखा हुआ है और शेष आपके प्रशिष्य, अथवा आपके खिष्य गुणभद्रके बिष्य, वीरसेनके समयादिकसे सम्बन्ध रखते हैं ।

चौथे ' अभिनव समन्तभद ' के नामसे नामांकित थे । इन अभिनव समन्त-भद मुनिके उपदेशसे योजन-श्रेष्ठिके बनवाये हुए नेमीश्वर चैत्यालयके सामने कांसीका एक मानस्तंभ स्थापित हुआ था, जिसका उल्लेख बिमोगा जिलान्तर्गत सागर ताल्लुकेके बिलालेख नं० ५५ में मिलता है × । यह शिलालेख तुलु, कोंकण आदि देशोंके राजा देवरायके समयका है और इस लिये मि० लेविस राइस साहबने इसे ई० सन् १५६० के करीबका बतलाया है । इससे अभिनव समंत-भद्द किस समयके बिद्वान थे यह सहजहीमें माल्यम हो जाता है ।

पाँचवें एक समन्तभद भट्टारक थे, जिन्हें, जैनसिद्धान्तभास्करद्वारा प्रकाशित सेनगणकी पट्टावलीमें, अभिनव सोमसेन भट्टारकके पट्टशिष्य जिनसेन भट्टा-रकके पट पर प्रतिष्ठित होनेवाले लिखा है । साथ ही यह भी सूचित किया है कि ये अभिनव सोमसेन गुणभद भट्टारकके पट्टशिष्य थे । गुणभद्र भट्टारकके पट्टशिष्य सोमसेन मट्टारकका बनाया हुआ धर्मरसिक नामका एक त्रैवर्णिकाचार (त्रिवर्णाचार) प्रंथ सर्वत्र प्रसिद्ध है-वह मुदित भी हो चुका है-और इस लिये ये समन्तभद्र भट्टारक उन्हीं सोमसेन भट्टारकके प्रपट्टशिष्य थे जिन्होंने उक्त त्रिवर्णाचारकी रचना की है, ऐसा कहनेमें कुछ भी संकोच नहीं होता। सोमसेनका यह त्रिवर्णाचार विक्रम संवत् १६६७ में बनकर समाप्त हुआ है । अतः इन समतभद्र भट्टारकको विक्रमकी सत्तरहवीं शताब्दीके अन्तिम भागका विद्वान् समझना चाहिये ।

' गेठसोप्पे-प्रपात ' ( Water fall ) भी इसी स्थानके नामसे नामांकित है देखो E. C., VIII. की भूमिका । पहले २१ नंबरके ताम्रशासनमें 'गेठसोप्पेय' ऐसा पाठ दिया है ।

\* देखो, सन १९०१ में मुद्रित हुई, ' एपिप्रेफिया कर्णांटिका ( Epigraphia Carnatica ) की जिल्द छठीमें, कोप्प ताल्छुकेके लेख नंक २१,२२,२३,२४।

× देखो, ' एपिग्रेफिया कर्णाटिका, ' जिल्द आठवीं ।

छठे ' गृहस्थ समंसभद ' ये जिनका समय बिकमकी प्रायः १७ वीं शताब्दी पाया जाता है। वे उन गृहस्थाचार्य नेमिचंद्रके भतीजे थे जिन्होंने 'प्रतिष्ठा-तिलक'नामके एक प्रंथकी रचना की है और जिसे 'नेमिचंद्रसंहिता' अथवा 'नेमिचंद्र-प्रतिष्ठापाठ' भी कहते हैं और जिसका परिचय अप्रेਲ सन् १९९६ के जैनहितै-षीमें दिया जा चुका है। इस प्रंथमें समंतभद्रको साहित्यरसका प्रेमी सूचित किया है और यह बतलाया है कि वे भी उन लोगोंमें शामिल थे जिन्होंने उक्त प्रथके रचनेकी नेमिचंद्रसे प्रार्थना की थी। संभव है कि 'पूजाविधि' नामका प्रथ जो ' दिगम्बरजैनग्रंथकर्ता और उनके प्रंथ ' नामकी सूचीमें दर्ज है वह इन्हींका बनाया हुआ हो।

(२) रत्नकरंडकके प्रणेता आचार्य समंतभद्रके नामके साथ 'लघु,' 'चिक,' 'गेहसोप्पे,' 'अभिनव ' या ' भट्टारक ' इाब्द लगा हुआ नहीं है और न प्रथमें उनका दूसरा नाम कहीं 'माघनदी' ही सूचित किया गया है; बल्कि प्रंथकी संपूर्ण संधियोंमें—टीकामें भी—उनके नामके साथ 'स्वामी' शब्द लगा हुआ है और मह वह पद है जिससे ' देवागम'के कर्ता महोदय खास तौरसे विभूषित थे और जो उनकी महती प्रतिष्ठा तथा असाधारण महत्ताका योतक है । बड़े बड़े आचार्यों तथा विद्वानोंने उन्हें प्रायः इसी (स्वामी) विशेषणके साथ स्मरण किया है और यह विशेषण भगवान समंतभद्रके साथ इतना रूढ जान पड़ता है कि उनके नामका प्रायः एक अंग हो गया है। इसीसे कितने ही बड़े बड़े विद्वानों तथा आचार्यों ने, अनेक स्थानोंपर, नाम न देकर, केवल 'स्वामी' पदके प्रयोग-द्वारा ही उनका नामोल्लेख किया है \* और इससे यह वात सहजहीमें समझमें आ सकती है कि 'स्वामी' रूपसे आचार्य महोदयकी कितनी आधिक प्रसिद्धि थी।

\* देखो-बादिराजकृत पार्श्वनाथचरितका 'स्वामिनश्चरितं तस्य ' इत्यादि पद्य नं० ९७; पं० आशाधरकृत सागारधर्मामृत और अनगारधर्मामृतकी टीका-ओंके 'स्वाम्युक्ताष्टमूलुगुणपक्षे, इतिस्वामिमतेन दर्शानिको भवेत् , स्वामि-मतेनस्विमे (अतिचाराः ), अत्राह स्वामी यथा, तथा च स्वामिसूक्तानि 'इत्यादि पद; न्यायदीपिकाका ' ' तदुक्तं स्वामिभिरेव ' इस वाक्यके साथ देवागमकी दो कारिकाओंका अवतरण और श्रीविद्यानंदाचार्यकृत अष्टसद्दसी आदि प्रंथोंके कितने ही पद्य तथा बाक्य । ऐसी हालतमें यह अंथ लघुसमंतभद्रादिका बनाया हुआ न होकर उन्हीं समन्तभद्र स्वामीका बनाया हुआ प्रतीत होता है जो 'देवागम ' नामक आप्तमी-मांसाप्रंथके कर्ता थे।

(३) ' राजावलिकथे ' नामक कनडी प्रथमें भी, स्वामी समंतभदकी कथा देते हुए, उन्हें ' रत्नकरंडक' आदि ग्रन्थोंका कर्ता लिखा है । यथा----

" आ मावितीर्थकरन् अप्प समन्तभद्रस्वामिगलु पुनईंक्षिंगोण्डु तपस्सा-मर्थ्यादिं चतुरङ्गलचारणात्वमं पडेदु रत्नकरण्डकादि्जिनागमपुराणमं पेल्लि स्याद्वादवादिगल् आगि समाधिष् ओडेदरु । "

(४) विक्रमकी १३ वीं शताब्दीके विद्वान पं० आशाधरजीने अनगार धर्मा-मृत और सागारधर्मामृतकी स्वोपज्ञटीका (भव्यकुमुदचंद्रिका) में, स्वामि-समंतभद्रके पूरे अथवा संक्षिप्त (स्वामी) नामके साथ, रत्नकरंडकके कितने ही पद्योंका-अर्थात्, उन पद्योंका जो इस प्रथके प्रथम परिच्छेदमें नं० ५, २२, २३, २४, ३० पर, तृतीय परिच्छेदमें नं० १६, २०, ४४ पर और पाँचवें परिच्छेदमें \* नं० ७, १६, २० पर दर्ज है-जल्लेख किया है। और कुछ पद्योंको-जो प्रथम परिच्छेदमें नं० १४, २९,३२,४१ पर पाये जाते हैं--बिना नामके भी उद्धृत किया है। इन सब पद्योंका उल्लेख उन्होंने प्रमाण-रूपसे-अपने विषयके पुष्ट करनेके अर्थ-अथवा स्वामिसमंतभद्रका मतविशेष प्रदर्शित करनेके लिये ही किया है। अनगारधर्मामृतके १६ वें पद्यकी टीकामें आप्तका निर्णय करते हुए, आपने ' आप्तो नोतसम्नवोषेण ' इत्यादि पद्य नं० ५ को क्षागमका वचन लिखा है और उस आगमका कर्ता स्वामिसमंतभद्रको बतलाया है।

यथा-----

वेद्यते निश्चीयते । कोसौ १ स आसोत्तमः ।...कस्मात् १ आगमात्---" आसेनोत्सबदोषेण सर्वज्ञेनागमेशिना । भवितथ्यं नियोगेन नान्यथा ह्याप्तता

\* प्रभाचंद्राचार्यने, अपनी टीकामें इस प्रंथको पाँच परिच्छेदोंमें ही विभा-जित किया है; परंतु सनातनप्रंथमालादिकमें प्रकाशित मूल प्रंथमें सात परि-च्छेद पाये जाते हैं, और उसकी दृष्टिसे ७ वें नंबरका पद्य छठे परिच्छेदका, और शेष दोनों पद्य सातवें परिच्छेदके (नं० २, ६ वाले) हैं। भवेत् ॥ '' इत्यादिकात् । किंविशिष्टत् ? शिष्टानुशिष्टात् । शिष्टा आसोपदे इस्तपादितशिक्षाविशेषाः स्वामिसमन्तभद्रादयः तैरनुशिष्टाद्रुरुपर्वकमेणो-पदिष्टात् ।

इस उल्लेखसे यह बात भी स्पष्ट है कि विद्वद्वर आशाधरजीने रत्नकरंडक नामके उपासकाध्ययनको ' आगमप्रंथ' प्रतिपादन किया है ।

एक स्थान पर आपने मूहताओंका निर्णय करते हुए, ' कथमन्यथेदं स्वामिसूक्तमुपपद्येत ' इस वाक्यके साथ रत्नकरंडकका 'भयाशास्नेहलोभाख ' इत्यादि पद्य नं० ३० उद्धुत किया है और उसके बाद यह नतीजा निकाला है कि इस स्वामिसूक्तके अनुसार ही ठक्कुर (अमृतचंद्राचार्य) ने भी ' छोके शालाभासे ' इत्यादि पद्यकी ( जो कि पुरुषार्थसिद्ध्युपायका २६ वें नंबरका पद्य है ) घोषणा की है ।

यथा---'' एतद्नुसारेणैव ठक्कुरोऽपीड्मपाठीत्---लोके शास्त्राभासे समयाभासे च देवताभासे । निख्यमपि तत्त्वरुचिना कर्तब्यममूढद्दष्टित्वम् ॥ ''

इस उल्लेखसे यह पाया जाता है कि पुरुषार्थसिद्धयुपाय जैसे माननीय प्रंथमें भी रत्नकरंडकका आधार लिया गया है और इस लिये यह प्रंथ उससे भी अधिक प्राचीन तथा माननीय है।

( ५ ) श्रीपद्मश्रभमलधारिदेवने, नियमसारकी टीकामें, ' तथा चोक्तं श्रीस-मंतभद्रस्वामिभिः' 'उक्तं चोपासकाध्ययने' इन वाक्योंके साथ, रत्नकरंडकके 'अन्यूनमनतिरिक्तं' और ' आछोच्यसचेमेनः ' नामके दो पर उद्धृत किये हैं, जो कमशः यहाँ द्वितीय परिच्छेदमें नं० १ और पाँचवें परिच्छेदमें नं० ४ पर दर्ज हैं । पद्मप्रममलधारिदेवका अस्तित्व समय विक्रमको ९२ वीं शताब्दीके लगभग पाया जाता है । इससे यह ग्रंथ आजसे आठसौ वर्ष पहले भी स्वामि-समंतभद्रका बनाया हुआ माना जाता था, यह बात स्पष्ट है ।

(६) विक्रमकी ११ वीं शताब्दी (पूर्वार्ध) के विद्वान् श्रीचामुंडरायने 'चरित्रसार'में रत्नकरंडकका 'सम्यग्दर्शनशुद्धाः' इत्यादि पद्य नं० ३५ उद्धुत किया है। इतना ही नहीं बल्कि कितने ही स्थानोंपर इस प्रंथके छक्षणादिकोंको उत्तम समझकर उन्हें शब्दानुसरणसहित अपने प्रन्थका एक अंग भी बनाया है, जिसके दो नमूने इस प्रकार हैं--- सम्यग्दर्शनशुद्धः संसारशरीरभोगनिर्विण्णः ।

पंचगुरुचरणशरणो दर्शनिकस्तस्वपथगृहाः॥

दर्शनिकः संसारशरीरभोगनिर्विण्णः पंचगुरुचरणभक्तः सम्यग्दर्शन-गुद्धश्च भवति १०

-----चारित्रसार ।

उपसर्गे दुर्भिक्षे जरसि रुजायां च निःप्रतीकारे ।

धर्मांय तनुविमोचनमाहुः सल्लेखनामार्याः ॥

उपसर्गे दुर्भिक्षे जरसि नि:प्रतीकाररुजायां । धर्मार्थं तनुस्यजनं सष्ठेखना । ---चारित्रसार ।

यह ' चारित्रसार ' प्रन्थ उन पाँच सात खास माननीय\* प्रन्थोंमेंसे है जिनके आधारपर पं० आधाधरजीने सागरधर्मामृतकी रचना की है, और इसलिये उसमें रत्नकरंडकके इस प्रकारके शब्दानुसरणसे रत्नकरंडककी महत्ता, प्राचीनता और मान्यता और भी अधिकताके साथ ख्यापित होती है। और भी कितने ही प्राचीन प्रंथोंमें अनेक प्रकारसे इस प्रंथका अनुसरण पाया जाता है, जिनके उल्लेखको विस्तारभयसे हम यहाँ छोड़नेके लिये मजबूर हैं।

( ७ ) श्रीवादिराजसूरि नामके सुप्रसिद्ध विद्वान् आचार्यने अपना 'पार्श्वनाथ-चरित' शक संवत् ९४७ में बनाकर समाप्त किया है। इस प्रथमें साफ तौरसे 'देवागम' और 'रत्नकरंडक' दोनोंके कर्ता स्वामी समंतभद्रको ही सूचित किया है। यथा—

> ' स्वामिनश्चरितं तस्य कस्य नो विस्मयावर्द् । देवागमेन सर्वज्ञो येनाधापि प्रदइयते ॥ स्यागी स एव योगीन्द्रो येनाक्षरयसुखावद्दः । अर्थिने भम्यसार्थाय दिष्टो रानकरण्डकः ॥

अर्थात्—-उन स्वामी ( समंतभद्र ) का चरित्र किसके लिये विस्मयकारक नहीं है जिन्होंने 'देवागम' के द्वारा आज तक सर्वक्षको प्रदार्शत कर रक्खा है।

\* वे अन्य इस प्रकार हैं--- १ रत्नकरंडक, २ सोमदेवकृत यशस्तिलकान्तर्गत उपासकाध्ययन, ३ चारित्रसार, ४ वसुनंदिश्रावकाचार, ५ श्रीजिनसेमकृत आदि-पुराण, ६ तत्त्वार्थसूत्र आदि । वे ही योगीन्द्र ( समंतभद्र ) त्यागी (दानी) हुए हैं जिन्होंने अर्थी भव्यसमूहको अक्षयसुखकारक ' रत्नकरंडक ' ( धर्मरत्नोंका पिटारा ) दान किया है ।

इन सब प्रमाणोंकी मौजूदगीमें इस प्रकारके संदेहको कोई अवसर नहीं रहता कि, यह प्रथ 'देवागम'के कर्ता स्वामी समंतभद्रको छोड़कर दूसरे किसी समंत-भद्रका बनाया हुआ है, अथवा आधुनिक है। खुद प्रंथका साहित्य भी इस संदे-हमें कोई सहायता नहीं देता। वह, विषयकी सरलताआदिकी दृष्टिसे, प्रायः इतना प्रौढ, गंभीर, उच और क्रमबद्ध है कि उसे स्वामी समंतभद्रका साहित्य स्वीकार करनेमें जरा भी हिचकिचाट नहीं होती। प्रंथभरमें ऐसा कोई कथन भी नहीं है जो आचार्थ महोदयके दूसरे किसी प्रंथके विरुद्ध पढ़ता हो, अथवा जो जैनसिद्धान्तोंके ही प्रतिकूल हो और जिसको प्रचलित करनेके लिये किसीको भगवान समंतभद्रका सहारा लेना पड़ा हो। ऐसी हालतमें और उपयुक्त प्रमा-णोंकी रोधनीमें इस बातकी तो कल्पना भी नहीं हो सर्कती कि इतने छुदूरभूत कालमें-हजार वर्षसे भी पहले-किसीने विनावजह ही स्वामी समंतभद्रके नामसे इस प्रंथकी रचना की हो, और तबसे अवतक, प्रंथके इतना अधिक नित्यके परि-वयमें आते-और अच्छे अच्छे अनुभवी विद्वानों तथा आचार्योंके हार्योमेंसे गुजरनेपर भी, किसीने उसको लक्षित न किया हो। इस लिये प्रंथके कर्ताविष-यका यह संपूर्ण संदेह निर्मूल जान पढ़ता है।

जहाँतक इम समझते हैं और हमें माद्यम भी हुआ है, लोगोंके इस संदेहका सिर्फ एक ही कारण है और वह यह है कि, प्रंथमें उस ' तर्कपद्धति' का दर्शन नहीं होता जो समंतभद्रके दूसरे तर्कप्रधान प्रंथोंमें पाई जाती है और जिनमें अनेक विवादप्रस्त विषयोंका विवेचन किया गया है—संशयाछ लोग समन्तभ-द्रद्वारा निर्मित होनेके कारण इस प्रंथको भी उसी रँगमें रंगा हुआ देखना चाहते थे जिसमें वे देवागमादिकको देख रहे हैं। परंतु यह उनकी भारी भूल तथा गहरा अम है। माद्यम होता है उन्होंने आवकाचारविषयक जैनसाहि-तथा गहरा अम है। माद्यम होता है उन्होंने आवकाचारविषयक जैनसाहि-त्या समाजकी तात्कालिक स्थिति पर ही कुछ विचार किया है। यदि ऐसा होता तो उन्हें माद्यम हो जाता कि उस वक्त-स्वामी समन्तभद्रके समयमें— और उससे भी पहले आवक लोग प्रायः साधुमुखापक्षी हुआ करते थे—उन्हें स्वतंत्र रूपसे प्रंथोंको अध्ययन करके अपने मार्गका निश्चय करनेकी जरूरत नहीं होती थी; बल्कि साधु तथा मुनिजन ही उस वक्त, धर्म विषयमें, उनके

एक मात्र पथप्रदर्शक होते थे। देशमें उस समय मुनिजनोंकी खासी बहुलत थी और उनका प्रायः हरवक्तका सत्समागम बना रहता था। इससे गृहस्थ लोग धर्मश्रवणके लिये उन्हींके पास जाया करते थे और धर्मकी व्याख्याको सुनकर उन्हींसे अपने लिये कभी कोई वत. किसी खास वत अथवा वतसमूहकी याचना किया करते थे। साधुजन भी श्रावकोंको उनके यथेष्ठ कर्तव्य कर्मका उपदेश देते थे. उनके याचित वतको यदि उचित समझते थे तो उसकी गुरुमंत्रपूर्वक उन्हें दीक्षा देते थे और यदि उनकी शक्ति तथा स्थिति-योग्य उसे नहीं पाते थे तो उसका निषेध कर देते थे; साथ ही जिस वतादिकका उनके लिये निर्देश करते थे उसके विधिविधानको भी उनकी योग्यताके अनुकूल ही नियंत्रित कर देते थे। इस तरहपर गुरुजनोंके द्वारा धर्मोपदेशको सुनकर धर्मानुष्ठानकी जो कुछ शिक्षा श्रावकोंको मिलती उसमें ' चूँचरा ' ( किं, कथमित्यादि ) करना उन्हें नहीं आता था, अथवा यों कहिये कि उनकी श्रद्धा और भक्ति उन्हें उस ओर ( संशयमार्गकी तरफ ) जाने ही न देती थी। श्रावकोंमें सर्वत्र आज्ञाप्रधानताका साम्राज्य स्थापित था और अपनी इस प्रवृत्ति तथा परिणतिके कारण ही वे लोग आवक\* तथा आदX कहछाते थे। उस वक्त तक श्रावकधर्ममें, अथवा स्वाचार-विषयपर श्रावकोंमें तर्कका प्रायः प्रवेश ही नहीं हुआ था और न नाना आचायोंका परस्पर इतना मतभेद ही हो पाया था जिसको व्याख्या करने अथवा जिसका सामंजस्य स्थापित

\* 'राणोति गुर्वादिभ्यो धर्ममिति श्रावकः' ( सा॰ घ॰ टी॰ ) जो गुरु आदिकके मुखसे धर्म अवण करता है उसे आवक ( सुननेवाला ) कहते हैं। संपत्तदसणाई पडादियह जइजणा सुलेई रा।

सामायारिं परमं जो खलु तं सावर्गं बिन्ति ॥ — श्रावकप्रइप्ति । जो सम्यग्दर्शनादियुक्त गृहस्थ प्रतिदिन मुनिबनोंके पास जाकर परम सामा-चारीको (साधु तथा गृहस्थोंके आचारविशेषको) श्रवण करता है ज़से 'श्रावक' कहते हैं ।

× श्रद्धासमन्वित अथवा श्रद्धा-गुण-युक्तको ' श्राद्ध ' कहते हैं, ऐसा हेमचंद तथा श्रीधरसेनादि आचार्योंने प्रतिपादन किया है । मुनिजनोंके आचार-विचारमें श्रद्धा रखनेके कारण ही उनके उपासक ' श्राद्ध ' कहलाते थे । करने आदिके लिये किसीको तर्क-पद्धतिका आश्रय लेनेकी जरूरत पहती । उस चक्त तर्कका प्रयोग प्रायः स्वप्रसतके सिद्धान्तों तथा आप्तादि विवादप्रस्तविषयोंपर ही होता था। वे ही तर्ककी कसौटीपर चढे हए थे. उन्हींकी परीक्षा तथा निर्णयादिके लिये उसका सारा प्रयास था। और इसलिये उस वक्तके जो तर्क-प्रधान प्रथ पाये जाते हैं वे प्रायः उन्हीं विषयोंको लिये हुए हैं। जहाँ विवाद नहीं होता वहाँ तर्कका काम भी नहीं होता। इसीसे छंद, अलंकार, काव्य, कोश, व्याकरण, वैद्यक, ज्योतिषादि दूसरे कितने ही विषयोंके प्रंथ तर्कपद्धतिछे प्रायः शून्य पाये जाते हैं। खुद स्वामी समंतभद्रका 'जिनशतक' नामक प्रंथ भी इसी कोटिमें स्थित है-स्वामीद्वारा निर्मित होनेपर भी उसमें 'देवागम' जैसी तर्क-प्रधानता नहीं पाई जाती-वह एक कठिन, शब्दालंकारप्रधान प्रंथ है और आचार्य महोदयके अपूर्व काव्यकौशल, अद्भुत व्याकरणपांडित्य और अद्भि-तीय शब्दाधिपत्यको सुचित करता है। 'रत्नकरंडक'भ्री उन्हीं तर्कप्रधानता-रहित प्रंथोंमेंसे एक प्रंथ है और इसलिये उसकी यह तर्कहीनता संदेहका कोई कारण नहीं हो सकती। ऐसा कोई नियम भी नहीं है जिससे एक प्रंथकार अपने संपर्ण प्रंथोंमें एक ही पद्धतिको जारी रखनेके लिये बाध्य हो सके। नाना विषयोंके प्रंथ नाना प्रकारके शिष्योंको लक्ष्य करके लिखे जाते हैं और उनमें विषय तथा शिष्यरुचिकी विभिन्नताके कारण लेखनपद्धतिमें भी अक्सर विभि-न्नता हुआ करतो है । यह दूसरी बात है कि उनके साहित्यमें प्रौढता. प्रतिपा-दनकुशलता और शब्दविन्यासादि कितनी ही बातोंकी परस्पर समानता पाई जाती हो और इस समानतासे 'रत्नकरंडक' भी खाली नहीं है।

यहाँ पर ग्रन्थकर्तृत्व सम्बधमें इतना और भी प्रकट कर देना उचित माछम होता है कि मिस्टर बी० लेविस राइस साहबने, अपनी 'इन्स्किएशन्स ऐद अवणबेल्गोल ' नामक पुस्तककी भूमिकामें रत्नकरंडकके सल्लेखनाधिकारसम्बन्धी ' उपसर्गे दुर्भिक्षे.....' इत्यादि सात पद्योंको उद्घृत करते हुए, लिखा है कि यह 'रत्नकरंडक ' ' आयितवर्म्मा'का बनाया हुआ एक ग्रन्थ है । यथा---

The vow in performance of which they thus starved themselves to death is called Sallekhana and the following is the description of it in the **Ratnakarandaka**, a work by Âyit-Varmma. परंतु आयितवम्मो कौन थे, कब हुए हैं और कहाँसे अथवा किस जगहकी अन्यप्रतिपरसे उन्हें इस नामकी उपलब्धि हुई इत्यादि बातोंका भूमिकामें कोई उल्लेख नहीं है। हाँ आगे चलकर स्वामी समन्तमद्रको भी ' रत्नकरंडक'का कर्ता लिखा है और यह बतलाया है कि उन्होंने पुनर्दाक्षा लेनेके पश्चात् इस प्रन्थकी रचना की है—

Samantabhadra, having again taken diksha, composed the Ratna Karandaka & other Jinagam, Purans & became a professor of Syadvada.

यद्यपि, ' आयितवम्मां ' यह नाम बहुत ही, अश्रुतपूर्व जान पड़ता है और जहाँ तक हमने जैनसाहित्यका अवगाहन किया है हमें किसी भी दूसरी जगहसे इस नामकी उपलब्धि नहीं हुई । तो भी इतना संभव है कि ' शांतिवर्मा'की तरह 'आयितवर्मा' भी समन्तभद्रके ग्रहस्थजीवनका एक नामान्तर हो अथवा शांतिवर्म्मांकी जगह गलतीसे ही यह लिख गया हो । यदि ऐसा कुछ नहीं है तो उपर्शुक्त प्रमाण-समुधयके आधार पर हमें इसे कहनेमें जरा भी संकोच नहीं हो सकता कि राइस साहबका इस प्रथको आयितवर्म्मांका बतलाना बिलकुल गल्त और अममूलक है-जन्हें अवझ्य ही इस उल्लेखके करनेमें कोई गलतफह-मी अथवा विप्रतिपत्ति हुई है । अन्यथा यह प्रथ स्वामी समन्तभद्रका ही बनाया हुआ है और उन्हींके नामसे प्रसिद्ध है ।

यह सब लिखे जानेके बाद, हालमें हमें उक्त पुस्तकके नये संस्करणको देख-नेका अवसर मिला, जो सन् १९२३ में प्रकाशित हुआ है, और उस परसे हमें यह प्रकट करते हुए प्रसन्नता होती है कि इस संस्करणमें राइस साहबकी उक्त गलतीका सुधार कर दिया गया है और साफ तौर पर ' रत्नकरंडक आव् सम-तमद्र ' ( Ratna Karandaka of Samantabhadra) शब्दोंके द्वारा ' रत्नकरंडक'को समन्तमद्रका ही प्रंथ स्वीकार किया है 1

# प्रन्थके पद्योंकी जाँच।

समाजमें कुछ ऐसे भी विद्वान हैं जो इस प्रथको स्वामी समन्तभद्रका बनाया हुआ तो ज़रूर स्वीकार करते हैं, परंतु उन्हें इस प्रथके कुछ पयों पर संदेह है। उनके विचारसे प्रथमें कुछ ऐसे पय भी पाये जाते हैं जो मूळ प्रथ-का अंग न होकर किसी दूसरे प्रथ अथवा प्रथोंके पदा हैं और वादको किसी तरह पर प्रंथमें शामिल हो गये हैं। ऐसे पर्योको वे लोग ' क्षेपक ' अथवा प्रक्षिप्त ' कहते हैं और इस लिये प्रन्थपर संदेहका यह एक दूसरा प्रकार है जिसका यहाँ पर विचार होनेकी जरूरत है----

ग्रंथपर इस प्रकारके संदेहको सबसे पहले पं० पन्नालालजी नाकलीवालने, सन् १८९८ ईसवीमें, लिपिनद किया। इस सालमें आपने रत्नकरंडआवकाचारको अन्वय, और अन्वयानुगत हिन्दी अनुवादसहित तयार करके उसे ' दिगम्बर जैनपुस्तकालय---वर्धा ' द्वारा प्रकाजित कराया है। ग्रंथके इस संस्करणमें २१ इकीस पर्योको 'क्षेपक' प्रकट किया गया अथवा उनपर ' क्षेपक ' होनेका संदेह किया गया है जिनकी क्रमिकसूची, कुछ आद्याक्षरोंको लिये हुए, निम्न प्रकार है----

तावदंजन; ततोजिनेंद्र; यदि पाप; श्वापि देवो; भयाशारनेह; मातंगो; धनश्री; मद्यमांस; प्रत्याख्यान; यदनिष्टं; व्यापार; श्रीषेण; देवाधिदेव; अईचरण; निःश्रेयस; जन्मजरा; विद्यादर्शन; काल्ठेकल्प; निःश्रेयसमधिपन्ना; पूजार्था; युखयतु ।

इन पर्योमेंसे कुछके 'क्षेपक' होनेके हेतुओंका भी फुट नोटों द्वारा उल्लेख किया गया है जो यथाकम इस प्रकार हैं----

'तावदंजन ' और 'ततोजिनेंद' ये दोनों पद्य समन्तभद्रकृत नहीं हैं; परंतु दूसरे किसी आचार्य अथवा प्रंथके ये पद्य हैं ऐसा कुछ बतलाया नहीं । तीसरे 'यदि पाप ' पद्यका प्रंथके विषयसे संबंध नहीं मिलता । 'श्वापि देवो' 'भयाशा' और 'यदनिष्टं' नामके पद्योंका सम्बंध, अन्वय तथा अर्थ ठीक नहीं बैठता । 'श्रीषेण,' 'देवाधिदेव' और 'अर्हचरण' ये पद्य प्रंथके स्थलसे सम्बंध नहीं रखते । पद्रहवें ' निःश्रेयस 'से बीसवें ' पूजार्था' तकके ६ पद्योंका अन्वयार्थ तथा विष-यसम्बंध ठीक ठीक प्रतिभास नहीं होता और १९ वां 'व्यापार' नामका पद्य 'अनभिज्ञ क्षेपक' है---अर्थात यह पद्य मूर्खता अथवा नासमझीसे प्रंथमें प्रविष्ट किया गया है । क्यों कि प्रथम तो इसका अन्वय ही ठीक नहीं बैठता; दूसरे अगले स्लोकमें अन्यान्य प्रंथोंकी तरह, प्रतिदिन सामायिकका उपदेश है और इस श्लोकमें केवल उपवास अथवा एकासनेके दिन ही सामायिक करनेका उप-देश है, इससे पूर्वापर विरोध आता है । इस पद्यके सम्बंधमें जोरके साथ यह वाक्य भी कहा गया है कि '' श्रीमरसमंतभद्रस्वामीके ऐसे बचन कदापि नहीं हो सकते, '' और इस पद्यका अन्वय तथा अर्थ भो नहीं दिया गया । अन्तिम पद्यको भी शायद ऐसा ही भारों क्षेपक समझा है और इसीसे उसका भी अन्व-यार्थ नहीं किया गया। शेष पद्योंके सम्बंधमें सिर्फ इतना ही प्रकट किया है कि वे ' क्षेपक ' मालूम होते अथवा बोध होते हैं। उनके क्षेपकत्वका कोई हेतु नहीं दिया। हाँ, भूमिकामें इतना जरूर सूचित किया है कि '' शेषके श्लोकोंका हेतु बिस्तृत होनेके कारण प्रकाधित नहीं किया गया सो पत्रद्वारा या साक्षात् होनेपर प्रगट हो सकता है।''

इस तरहपर बाकलीवालजीके तात्कालिक संदेहका यह रूप है। उनकी इस कृतिसे कुछ लोगोंके संदेहको पुष्टि मिली और कितने ही हृदयोंमें नवीन संदेहका संचार भी हुआ।

यद्यपि, इस प्रंथके सम्बंधमें अभीतक कोई प्राचीन उल्लेख अथवा पुष्ट प्रमाण ऐसा देखनेमें नहीं आया जिससे यह निश्चित हो सके कि स्वामी समंतभदने इसे इतने श्लोकपरिमाण निर्माण किया था, न ग्रंथकी सभी प्रतियोंमें एक ही श्लोकसंख्या पाई जाती है—बल्कि कुछ प्रतियाँ ऐसी भी उपलब्ध होती हैं जिनमें श्लोकसंख्या डेढसांसे भी बढ़ी हुई है—और इसमें तो कोई संदेह ही नहीं कि टीका-टिप्पणवाली प्रतियोंपरसे किसी मूल प्रंथकी नकल उतारते समय, ठेखकोंकी असावधानी अथवा नासमझीके कारण, कभी कभी उन प्रतियोंमें 'उक्तं च' रूपसे दिये हुए अथवा समर्थनादिके लिये टिप्पणी किये हुए—हाशि-येपर ( Margin ) नोट किये हुए—दूसरे ग्रंथोंके पद्य भी मूल प्रंथमें शामिल हो जाते हैं; और इसीसे कितने ही ग्रंथोंमें 'क्षेपक ' पाये जाते हैं \* । इसके सिवाय प्रकृत ग्रंथमें 'कुछ पद्य ऐसी अवस्थामें भी अवश्य हैं कि यदि उन्हें ग्रंथसे प्रथक्त कर दिया जाय तो उससे शेष पद्योंके कम तथा विषयसम्बंधमें परस्पर कोई बाधा नहीं आती और न कुछ अन्तर ही पडता है । ‡ ऐसी हाल-

\* इस विषयके एक उदाहरणके लिये देखो 'पूज्यपाद--उपासकाचारकी जाँच' बाला इमारा लेख, जो जनहितैषी माग १५ के अंक १२ वें में प्रकाशित हुआ है। हालमें ' दशभक्ति ' नामका एक प्रंथ शोलापुरसे, संस्कृतटीका और मराठी अनुवादसहित, प्रकाशित हुआ है। उससे माऌम होता है कि दशभक्तियोंके मूलपाठोंमें भी कितने ही क्षेपक शामिल हो रहे हैं। यह सब नासमझ और असावधान लेखओं की कृपाका ही फल है !

‡ जैसे कि कथाओंका उल्लेख करनेवाले ' तावदंजन चौरोङ्गे ' आदि पद्य ।

s

त्तमें प्रथके कुछ पद्योंपर संदेहका होना अस्वाभाविक नहीं है। परंतु ये सब बातें किसी प्रन्थप्रतिमें 'क्षेपक ' होनेका कोई प्रमाण नहीं हो सकतीं।

और इसलिये इतने परसे ही, बिना किसी गहरी खोज और जाँवके सहसा यह नहीं कहा जा सकता कि इस प्रथकी वर्तमान ( १५० पयों वाली ) प्रतिमें भी कोई झेपक जरूर शामिल है । प्रथके किसी भी पयको ' झेपक ' बतलानेसे पहले इस बातकी जाँचकी वड़ी जरूरत है कि, उक्त पदाकी अनुपस्थितिसे प्रथके प्रतिपाद्य विषयसम्बन्धादिकमें किसी प्रकारकी बाधा न आते हुए भी, नीचे लिखे कारणोंमेंसे कोई कारण उपलब्ध है या कि नहीं----

१ दूसरे अमुक विद्वान्, आचार्य अथवा अंधका वह पदा है और अंधमें 'उक्तं च' आदिरूपसे नहीं पाया जाता।

२ ग्रंथकर्ताके दूसरे ग्रंथ या उसी भ्रंथके अमुक पद्य अथवा वाक्यके वह विरुद्ध पड़ता है।

३ ग्रंथके विषय, संदर्भ, कथनकम अयवा प्रकरणके साथ वह असम्बद्ध है।

४ प्रथकी दूसरी अमुक प्राचीन, शुद्ध और असंदिग्ध प्रतिमें वह नहीं पाया जाता।

५ प्रन्थके साहित्यसे उसके साहित्यका कोई मेल नाहीं खाता, प्रन्थकी कथनशैली उसके अस्तित्वको नहीं चाहती अथवा प्रन्थकर्ताद्वारा ऐसे कथन-की संभावनाही नहीं है।

जब तक इन कारणोंमेंसे कोई भी कारण उपखब्ध न हो और जब तक यह न बतलाया जाय कि उस पद्यकी अनुपस्थितिसे प्रंथके प्रतिपाद्य विषयसम्बन्धा-दिकमें कोई प्रकारकी बाधा नहीं आती तब तक किसी पद्यको क्षेपक कहनेका साहस करना दु:साहस मात्र होगा।

पं० पन्नालालजी बाकलीवालने जिन पर्योको क्षेपक बतलाया है अथवा जिन-पर क्षेपक होनेका संदेह किया है उनमेंसे किसी भी पर्यंके संम्बंधमें उन्होंने यह प्रकट नहीं किया कि वह दूपरे अमुक आचार्य, विद्वान् अथवा प्रंथका पद्य है, या उसका कथन स्वामी समंतभद्रप्रणीत उसी या दूसरे अन्थके अमुक पद्य अथवा वाक्यके विरुद्ध है; न यही सूचित किया कि रत्नकरंडककी दूसरी अमुक प्राचीन, शुद्ध तथा असंदिग्ध प्रतिमें वह नहीं पाया जाता, या उसका साहित्य मंथके दूसरे साहित्यसे मेल नहीं खाता, और न एक पद्यको छोड़कर दूसरे किसी पयके सम्बंधमें इस प्रकारका कोई विवेचन ही उपस्थित किया कि, वैसा कथन स्वामी समंतभद्रका क्यों कर नहीं हो सकता। और इस लिये आपका संपूर्ण हेतुप्रयोग उपयुंक्त कारणकलापके प्रायः तीसरे नम्बरमें ही आ जाता है। दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि बाकलीवालजीने उन पद्योंको मूल प्रंथके साथ असम्बद्ध समझा है। उनकी समझमें कुछ पद्योंका अन्वयार्थ ठीक न वैठने या विषयसम्बंध ठीक प्रतिभासित न होने आदिका भी यही प्रयोजन है। अन्यथा, 'चतुरावर्तत्रितय ' नामके पद्यको भी वे ' क्षेपक ' क्षतलाते जि-सका अन्वयार्थ उन्हें ठीक नहीं भासा।

परंतु वास्तवमें वे सभी पद्य वैसे नहीं हैं जैसा कि बाकलीवालजीने उन्हें समझा है । विचार करनेपर उनके अन्वयार्थ तथा विषयसम्बंधमें कोई खास खराबी माद्यम नहीं होती और इसका निर्णय प्रंथकी संस्कृतटीका परसे भी सहजहीमें हो सकता है । उदाहरणके तौर पर हम यहाँ उसी एक पद्यको लेते हैं जिसे बाकलीवालजीने 'अनभिइक्षेपक' लिखा है और जिसके विषयमें आपका विचार संदेहकी कोटिसे निकलकर निश्चयकी हदको पहुँचा हुआ माल्स्म होता है । साथ ही जिसके सम्बंधमें आपने यहां तक कहनेका भी साहस किया है कि "स्वामी समंतभद्रके ऐसे वचन कदापि नहीं हो सकते ।" वह पद्य इस जकार है---

## ब्यापारवैमनस्याद्विनिवृत्त्यामन्तराश्मविनिवृत्त्वा । सामयिकं बन्नीयादुपवासे चैकभुक्ते वा ॥

इस पद्यमें, प्रधानतासे और तद्वतानुयायी सर्व साधारणकी दृष्टिसे, उप-वास तथा एकमुक्तके दिन सामायिक करनेका विधान किया गया है-यह नहीं कहा गया है कि केवल उपवास तथा एकमुक्तके दिन ही सामायिक करना चाहिये । फिर भी इससे कभी कोई यह न समझ ले कि दूसरे दिन अथवा नित्य सामायिक करनेका निषेघ है अतः आचार्य महोदयने अगले पद्यमें इस बातको स्पष्ट कर दिया है और लिख दिया है कि निस्य भी (प्रतिदिवसमपि) निरालसी होकर सामायिक करना चाहिये । वह अगला पद्य इस प्रकार है----

सामायिकं प्रतिदिवसं यथावद्य्यनलसेन चेतव्यं ।

वृतपंचकपरिपूरणकारणमवधानयुक्तेन ॥

इस पद्यमें ' प्रतिदिवसं ' के साथ ' अपि ' शब्द खास तौरसे ध्यान देने -योग्य है और वह इस पद्यसे पहले ' प्रतिदिवससामायिक ' से . भिन्न किसी दूसरे विधानको माँगता है। यदि पहला पद्म प्रथसे निकाल दिया जाय तो यह 'अपि ' शब्द बहुत कुछ खटकने लगता है। अतः उक्त पद्म क्षेपक नहीं है और न अगले पद्यके साथ उसका कोई विरोध जान पड़ता है। उसे ' अन-भिइक्षेपक ' बतलाना अपनी ही अनभिइता प्रकट करना है। माल्म होता है कि बाकलीवालजीका ध्यान इस ' अपि ' शब्द पर नहीं गया और इसीसे उन्होंने इसका अनुवाद भी नहीं दिया। साथ ही, उस अनभिइक्षेपकका अर्थ भी उन्हें ठीक प्रतिभासित नहीं हुआ। यही वजह है कि उन्होंने उसमें व्यर्थ ही 'केवल ' और ' ही ' शब्दोंकी कल्पना की और उन्हें क्षेपकत्वके हेतु स्वरूप यह भी लिखना: पदा कि इस पद्यका अन्वय ही ठीक नहीं बैठता । अन्यथा इस पद्यका अन्वय कुछ भी कठिन नहीं है-' सामयिकं बधीयात 'को पद्यके अन्तमें कर देनेसे सहज ही अन्वय हो जाता है। दूसरे पद्योंके अन्वयार्थ तथा विषयसम्बंधकी भी प्रायः ऐसी ही हालत है। उन्हें भी आपने उस वक्त ठीक तौरसे समझा मान्द्रम नहीं होता और इस लिये उनका वह सब उल्लेख प्रायः भूलसे भरा हुआ जान पदता है। डाल्फ्रें, हमारे दर्यापत करने पर. बालकीवालजीने, अपने ९८ जून

सन् १९२३ के पत्रमें, इस भूलको स्वीकार भी किया है, जिसे हम उन्होंके शब्दोंमें नीचे प्रकट करते हैं---

" रत्नकरंडके प्रथम संस्करणमें जिन पद्योंको मैंने क्षेपक ठहराया था उसमें कोई प्रमाण नहीं उस वक्तकी अपनी तुच्छ बुद्धिसे ही ऐसा अनुमान हो गया था। संस्कृतटीकामें सबकी युक्तियुक्त टीका देखनेसे मेरा मन अब नहीं है कि वे क्षेपक हैं। वह प्रथम ही प्रथम मेरा काम था संस्कृत टीका देखनेमें आई नहीं थी इसीलिये विचारार्थ प्रश्नात्मक (?) नोट कर दिये गये थे। सो मेरी भूल थी।"

यद्यपि यह बाकलीवालजीकी उस वक्तकी भूल यो परंतु इसने कितने ही लोगोंको भूलके चक्करमें डाला है, जिसका एक उदाहरण पं० नाना रामचंद्रजी नाग हैं। आपने बाकलीवालजीकी उक्त कृति परसे उन्हीं २१ पद्योंपर झेपक होनेका संदेह किया हो सो नहीं, बल्कि उनमेंसे पंद्रह्व + पद्योंको बिलकुल ही

+ उक्त २१ पद्योंमेंसे निम्नलिखित छद्द पद्योंको छोड़कर जो शेष रहते हैं. उनको---

मद्यमांस, यदनिष्टं, निःश्रेयस, जन्मजरा, विद्यादर्शन, काले कल्प।

રશ

प्रंथसे बाहरकी चीज समझ लिया। साथ ही तेरह\*पर्योको और नी उन्हीं जैसे मानकर उन्हें उसी कोटिमें शामिल कर दिया और इस तरहपर इक्कीसकी जगह अहाईस पर्योको ' क्षेपक ' करार देकर उन्हें ' उपासकाध्ययन ' की उस प्रथमा-खतिसे विलकुल ही निकाल ढाला—छापा तक भी नहीं—जिसको उन्होंने शक सं० १८२६ ( बि० सं० १९६१ ) में मराठी अनुवादसहित प्रकाशित किया था। इसके बाद नाग साहबने अपनी बुद्धिको और भी उसी मार्गमें दौडाया और तब आपको अन्धकारमें ही—विना किसी आधार प्रमाणके—यह सूझ पडा कि इस प्रंथमें और भी कुछ क्षेपक हैं जिन्हें प्रंथसे बाहर निकाल देना चाहिये। साथ ही, यह.भी माल्यम पडा कि निकाले हुए पद्योंमेंसे कुछका फिरसे प्रंथमें प्रवेश कराना चाहिये। और इस लिये पिछले साल, शक सं० १८४४ ( बि० सं० १९७९ ) में जब आपने इस प्रंथकी द्वितीयाष्टत्ति प्रकाशित कराई तब आपने अपनी उस सूझ बूझको कार्यमें परिणत कर डाला—अर्थात्, प्रथमाष्टत्तिवाले २८ पद्योंमेंसे २३ + और २६ † नये इस प्रकार ४९ × पर्योको उन्छ

\* उन तेरह पद्योंकी सूची इस प्रकार है----

ओजस्तेजो, अष्टगुण, नवनिधि, अमराखर, शिवमजर, रागद्वेष, मकराकर, पंचानां ( ७२ ), गृहद्वारि, संवत्सर, सामायिकं, गृहकर्मणा, उधैगेंत्रिं ।

+ पांच पद्य जिन्हें प्रथमावृत्तिमें, ग्रंम्थसे बाहरकी चीज समझकर, निकाल दिया गया था और द्वितीयावृत्तिमें जिनको पुनः प्रविष्ट किया गया है ने इस प्रकार हैं---

मकराकर, ग्रहहारि, संवत्सर, सामयिकं, देवाधिदेव ।

† इन २६ पद्योंमें छह तो वे बाकलीवालजीवाले पदा हैं जिन्हें आपने .प्रथमाधृतिके अवसर पर क्षेपक नहीं समझा था और जिनके नाम पहले दिये जानुके हैं। रोष २० पद्योंकी सूची इस प्रकार है—

देशयामि, क्षुत्पिपात्सा, परमेष्ठी, अनात्मार्थं, सम्यग्दर्शन ( २८ ), दर्शनं, ग्रहस्थो, न सम्यक्त्व, मोहतिमिरा, हिंसानृत, सकल, अल्पफल, सामयिके, शीतोष्ण, अश्वरण, चतुराहार, नवपुण्यैः, झितिगत, आवकपदानि, येन स्वयं ।

× अक्टूबर सन १९२९ के ' जैनबोधक ' में सेठ रावजी सखाराम दोशीने इन पर्योकी संख्या ५८ ( अट्टावन ) दी है और निकाले हुए पद्योंके जो क्रमिक नम्बर, समुचे प्रन्यकी दृष्टिसे, दिये हैं उनसे वह संख्या ५९ हो जाती है।

आवृत्तिमें स्थान नहीं दिया। उन्हें क्षेपक अथवा प्रन्थसे बाहरकी चीजन समझकर एकदम निर्वासित कर दिया है-और आपने ऐसा करनेका कोई भी युक्तियुक्त कारण नहीं दिया। हाँ, टाइटिल और प्रस्तावना द्वारा इतना जरूर सूचित किया है कि, प्रन्थकी यह द्वितीयाश्वति पं० पन्नालाल बाक-लीवालकृत 'जैनधर्मामृतसार' भाग २ रा नामक पुस्तकर्का उस प्रथमा-ब्रुत्तिके अनुकूल है जो नागपुरमें जुन सन १८९९ ईसवीको छपी थी। साथ ही, यह भी बतलाया है कि उस पुस्तकमेंसे सिर्फ उन्हीं श्लोकोंको यहाँ छोड़ा गया है जो दूसरे आचार्यके थे, बाकी भगवत्समंतभद्रके १०० श्लोक इस आइत्तिमें ज्योंके त्यों ग्रहण किये गये हैं । परंतु उस पुस्तकका नाम न तो 🖞 उपासका-ध्ययन 'है और न 'रत्नकरंड.' न नाग साहबकी इस द्वितीयावृत्तिकी तरह उसके सात भाग हैं और न उसमें समंतभइके १०० श्लोक ही पाये जाते हैं: **ब**ल्कि वह एक संग्रहपुस्तक है जिसमें प्रधानतः रत्नकरंडश्रावकाचार और पुरुषार्थसिद्धयुपाय नामक प्रथोंसे आवकाचार विषयका कुछ कथन प्रश्नीत्तर रूपसे संग्रह किया गया है और उसे 'प्रश्नोत्तर आवकाचार ' ऐसा नाम भी दिया है। उसमें यथावश्यकता ' रत्नकरंडश्रावकाचार ' से कुल ८६ श्लोक उद्धृत किये गये हैं। अतः नाग साहबकी यह द्वितीयावृत्ति उसीके अनुकूल है अथवा उसीके आधार पर प्रकाशित की गई है, ऐसा नहीं कहा जा सकता। माछम होता है कि उन्होंने इस प्रकारकी बातोंद्वारा \* पबलिकके सामने असिल बात पर कुछ

साथ ही, २१, २६, ३२, ४१, ६३, ६७, ६९, ७०, ७६, ७७, ७८, ७९, ८०, ८३, ८७, ८८, ८९, ९१, ९३, ९४, ९५, ९९, १०१, ११२, और १४८ नम्बरवाळे २५ पयोंको भी निकाले हुए सूचित किया है, जिन्हें वास्तवर्मे निकाला नहीं गया ! ! और निकाले हुए २, २८, ३१, ३३, ३४, ३६, ३९, ४०, ४७, ४८, ६६, ८५, ८६, १०४, और १४९ नम्बरवाले १५ पयोंका उस सूचीमें उल्लेख ही नहीं किया ! इस प्रकारके गलत और आमक उल्लेख, निःसन्देह बडे ही खेदजनक और अनर्थमूलक होते हैं । बम्बई प्रान्तिक सभाने भी शायद इसीपर विश्वास करके अपने २१ दें अधिवेशनके तृतीय प्रस्तावमें ५८ संख्याका गलत उल्लेख किया है । ( देखो जनवरी सन् १९२२ का 'जैनबोधक ' पत्र । )

\* एक दो बातें और भी ऐसी ही हैं जिन्हें लेख बढ़:जानेके भयादिसे यहाँ छोड़ा गया है। पदी डालना चाहा है। और वह असल बात यह है कि, आपकी समझरों यह प्रन्थ एक 'शतक ' ग्रन्थ माल्रम होता है और इसलिये आप इसमें १०० श्लोक मूलके और वाकी सब क्षेपक समझते हैं। इसी बातको आपने अपने चैत्र श्रुक्त ४ शक संवत् १८४४ के पत्रमें हम पर इस प्रकार प्रकट भी किया था— '....यह शतक है, और ५० \* श्लोक क्षेपक हैं, १०० श्लोक लक्षणके हें,"

परंतु यह सब आपकी केवछ कल्पना ही कल्पना है । आपके पास इसके सम-र्थनमें कोई भी प्रमाण माछम नहीं होता, जिसका यहाँ पर ऊहापोह किया जाता । हाँ एक बार प्रथमावृत्तिके अवसर पर, उसकी प्रस्तावनामें, आपने प्रन्थसे निकाले हुए २८ पद्योंके सम्बंधमें यह प्रकट किया था कि, वे पद्य प्रथकी कर्णाटक वगैरह प्रतिमें 'उक्तंच ' रूपसे दिये हुए हैं, अतः समंतभद्राचार्यके न होकर दूसरे आचार्यके होनेसे, हमने उन्हें इस पुस्तकमें प्रहण नहीं किया । प्रस्तावनाके वे शब्द इस प्रकार हैं----

" ह्या पुस्तकाच्या व्रती कर्नाटकांत वगैरे आहेत खांत कॉहीं 'उक्तंच, म्हणून श्लोक घातलेले आहेत ते श्लोक समंतमद्र आचार्यांचे रचलेले नस्*न* दुसऱ्या आचार्यांचे असल्यामुळें ते आम्हीं ह्या पुस्तकांत घेतले नाहींत।"

परंतु कर्णाटक वगैरहकी वह दूसरी प्रति कौनसी है जिसमें उन २८ पद्योंको 'उक्तं च 'रूपसे दिया है, इस बातका कोई पता आप, कुछ विद्वानोंके दर्याफत करने पर भी, नहीं बतला सके । और इस लिये आपका उक्त उल्लेख मिथ्या पाया गया । इस प्रकारके मिथ्या उल्लेखोंको करके व्यर्थकी गड़बड़ पैदा करनेमें आपका क्या उद्देश्य अथवा हेतु था, इसे आप ही समझ सकते हैं । परंतु कुछ भी हो, इसमें संदेह नहीं और न इसे कहनेमें हमें जरा भी संकोच हो सकता है कि, आपकी यह सब कार्रवाई बिलकुल ही अविचारित हुई है और बहुत ही आपक्तिके योग्य है । कुछ पद्योंका कम भी आपने बदला है और वह भी आपक्तिके योग्य है । एक माननीय प्रथमेंसे, विना किसी प्रबल प्रमाणकी

\* यथपि उक्त द्वितीयाइतिमें ५० की जगह ४९ क्लोक ही निकाले गये हैं और १०१ छापे गये हैं परंतु प्रस्तावनामें १०० क्लोकोंके छापनेकी ही सूचना की गई है। इससे संभव है कि अन्तका 'पापमराति' वाला पद्य गलतीसे कम्पोज होकर छप गया हो और, सब पर्योपर एक क्रमसे नम्बर न होनेके कारण, उसका कुछ खयाल न रहा हो।

अपलब्धिके और विनाइस बातका अच्छी तरहसे निर्णय हुए कि उसमें कोई सेपक शामिल हैं या नहीं, अपनी ही कोरी कल्पनाके आधारपर अयवा स्वरु-चिमात्रसे कुछ पद्योंको ( चाहे उनमें कोई क्षेपक भी भछे ही हों ) इस तरहपर निकाल डालना एक बहुत ही बड़े दुःसाहस तथा भारी धृष्टताका कार्य है। और इस लिये नागसाहबकी यह सब अनुचित कार्रवाई कदापि अभिनंदनके योग्य नहीं हो सकती । आपने उन पद्योंको निकालते समय यह भी नहीं सोचा कि उनमेंसे कितने ही पद्य ऐसे हैं जो आजसे कई शताब्दियों पहलेके बने हए अंथोंमें स्वामी समंतभद्रके नामसे उल्लेखित पाये जाते हैं, कितने ही 'श्रावकपदानि देवैः' जैसे पद्योंके निकाल डालनेसे दसरे पद्योंका महत्त्व तथा विषय कम हुआ जाता है: अथवा रत्नरंडकपर संस्कृत तथा कनडी आदिकी कितनी ही टीकाएं ऐसी मिलती हैं जिनमें वे सब पद्य मूलरूपसे दिये हुए हैं, और इस लिये मुझे अधिक सावधानीसे काम लेना चाहिये। सचमुच ही नागसाहबने ऐसा करते हए बडी भारी भूलसे काम लिया है। परंतु यह अच्छा हुआ कि अन्तमें आपको भी अपनी भूल मालूम पड़ गई और आपने अपनी इस नासमझीपर खेद प्रकट करते हुए, यह प्रण किया है कि, मैं भविष्यमें ऐसी कमती स्लोकवाली कोई प्रति डस ग्रंथकी प्रकाशित नहीं कहँगा \* ।

यह सब कुछ होते हुए भी, प्रंथके कितने ही पद्योंपर अभी तक आपका संदेह बना हुआ है। एक पत्रमें तो आप हमें यहाँतक सूचित करते हैं कि----'क्षेपककी शंका बहुत लोगोंको है परंतु उसका पक्का आधार नहीं मिलता।"

इस वाक्यसे यह बिलकुल स्पष्ट हो जाता है कि नाग साहबने जिन पर्चोको ' क्षेपक ' करार दिया है उन्हें क्षेपक करार देनेके लिये आपके अथवा आपके मित्रोंके पास कोई पका आधार ( प्रमाण ) नहीं है और इसलिये आपका यह सब कोरा संदेह ही संदेह है। अस्तु; प्रंथकी संस्कृतटीकाके साथ इस प्रस्ता-वनाको पढ़ जानेपर आशा है आपका और आपके मित्रोंका वह संदेह बहुत इछ दूर हो जायगा। इसी लिये जाँचका यह सब प्रयत्न किया जा रहा है।

रत्नकरेड श्रावकाचारकी एक आवृत्ति दक्षिण महाराष्ट्र जैनसभाके जनरल सैकेटरी ( † प्रोफेसर अण्णा साहब बाबाजी लट्ठे )ने भी मराठी अनुवादादिसहित

\* देखो 'जैनबोधक ' वर्ष ३२ का छठा अंक ।

ां यह नाम हमें पं० नाना रामचन्द्रजी नागके पत्रसे माछम हुआ है। साथ ही

अकाबित कराई है। प्रकाशक हैं 'भाऊ बाबाजी लहे, कुरुदवाड।' इस आवृत्तिमें यद्यपि, मूल श्लोक वही १५० दिये हैं जो पाठकोंके सामने उपस्थित इस सटीक प्रतिमें पाये जाते हैं परंतु प्रस्तावनामें इतना जरूर सूचित किया है कि इन श्लोकोंमें कुछ 'असम्बद 'श्लोक भी हैं। साथ ही, यह भी बतलाया है कि, कनडी लिपिकी एक प्रतिमें, जो उन्हें रा० देवाप्पा उपाध्यायसे प्राप्त हुई थी, ५० श्लोक अधिक हैं जिनमेंसे उन श्लोकोंको छोड़कर जो स्पष्ट रूपसे ' क्षेपक ' माऌम होते ये शेष ७ पद्योंको परिशिष्टके तौरपर दिया गया है। इस सूचनासे दो बातें पाई जाती हैं—एक तो यह कि, कनडी लिपिमें इस प्रज्यकी ऐसी भी प्रति है जिसमें २०० श्लोक पाये जाते हैं; दूसरी यह कि, लट्ठे साहबको भी इन डेदसौ श्लोकोंमेंसे कुछ पर क्षेपक होनेका संदेह है जिन्हें वे असम्बद कहते हैं | यद्यपि आपने ऐसे पद्योंकी कोई सूची नहीं दी और न क्षेपकसम्बंधी कोई विशेष विचार ही उपस्थित किया—बल्कि उस प्रकारके विचारको वहाँ पर 'अप्र-स्तुत' कह कर छोड़ दिया है—रतो भी उदाइरणके लिये आपने २७ वें पयकी ओर संकेत किया है और उसे असम्बद बतलाया है। वह पद्य इस प्रकार है—

## यदि पापनिरोधोन्यसंपदा किं प्रयोजनं ।

#### अध पापासवोस्त्यन्यसंपदा किं प्रयोजनं ॥

यह पद्य स्थूलहाइसे भले ही कुछ असम्बंद्धसा माखम होता हो परंतु जब इसके गंभीर अर्थपर गहराईके साथ विचार किया जाता है और पूर्वापर पद्योंके अर्थके साथ उसकी रुंखला मिलाई जाती है तो यह असम्बद्ध नहीं रहता। इसके पहले २५ वें पद्यमें मदका अष्टमेदात्मक स्वरूप बतला कर २६ वें पद्यमें उस मदके करनेका दोष दिखलाया गया है और यह जतलाया गया है कि किसी कुल जाति या ऐश्वर्यादिके मदमें आकर धर्मात्माओंको सम्यग्दर्शनादिक युक्त व्यक्तियोंका तिरस्कार नहीं करना चाहिये। इसके बाद विवादस्थ पद्यमेंसे इस बातकी विक्षा की गई है कि जो लोग कुलैश्वर्यादि सम्पत्तिसे युक्त हैं वे अपनी तत्तद्विषयक मदपरिणतिको दूर करनेके लिये कैसे और किस प्रकारके यह भी झात हुआ है कि इस आवृत्तिका अनुवादादि कार्य भी प्रोफेसर साहबका ही किया हुआ है।

× यथा—"मूल पुस्तकांत म्हणून दिलेल्या १५० श्लोकांत देखील कांहीं असं-बद्ध दिसतात. उदाहरणार्थ २७ वा श्लोक पहा. परंतु हा विचार या ठिकाणी अप्रस्तुत आहे."

विचारों द्वारा समर्थ हो सकते हैं। धर्मात्मा वही होता है जिसके पापका निरोध है---अर्थात्. पापासन नहीं होता। विपरीत इसके, जो पापा-स्रवसे युक्त है उसे पापी अथवा अधर्मात्मा समझना चाहिये। इस पद्यमें यह बत-लाया गया है कि जिसके पास पापके निरोधरूप धर्मसंपत्ति अथवा पुण्यविभूति मौजूद है उसके लिये क़लैश्वर्यादिकी सम्पत्ति कोई चीज नहीं-अप्रयोजनीय है-उसके अंतरंगमें उससे भी अधिक तथा विधिष्ठतर संपत्तिका सद्भाव है जो कालांतरमें प्रकट होगी और इस लिये वह तिरस्कारका पात्र नहीं । इसी तरह जिसकी आत्मामें पापासव बना हुआ है उसके कुलैश्वर्यादि सम्पत्ति किसी कामकी नहीं । वह उस पापासवके कारण शीघ्र नष्ट हो जायगी और उसके दुर्गति गम-नादिकको रोक नहीं सकेगी। ऐसी संपत्तिको पाकर मद करना मुर्खता है। जो लोग इस संपूर्ण तत्त्वको समझते हैं वे कुलैश्वर्यादिविहित धर्मारमाओंका कदापि तिरस्कार नहीं करते । अगले दो पद्योंमें भी इसी भावको पुष्ट किया गया है--यह समझाया गया है कि, एक मनुष्य जो सम्यग्दर्शनरूपी धर्मसम्पत्तिसे युक्त हे वह चाण्डालका पुत्र होने पर भी-कुलादि सम्पत्तिसे अत्यंत गिरा हुआ होने पर भी-तिरस्कारका पात्र नहीं होता । उसे गणधरादिक देवोंने ' देव ' कहा है-आराध्य बतलाया है । उसकी दशा उस अंगारके सटश होती है जो बाह्यमें भस्मसे आच्छादित होने पर भी अन्तरंगमें तेज तथा प्रकाशको लिये हुए है और इसलिये कदापि उपे-क्षणीय नहीं होता । मनुष्य तो मनुष्य, एक कुत्ता भी धर्मके प्रतापसे-सम्य-ग्दर्शनादिके माहारम्यसे-देव बन जाता है और पापके प्रभावसे-मिथ्याखादिके कारण--एक देव भी क़त्तेका जन्म प्रहण करता है। ऐसी हालतमें दूसरी ऐसी कौनसी सम्पत्ति है जो मनुष्योंको अथवा संसारी जीवोंको धर्मके प्रसादसे प्राप्त न हो सकती हो ? कोई भी नहीं । और इसलिये कुलेश्वर्यादिविहीन धर्मात्मा लोग कदापि तिरस्कारके योग्य नहीं होते । यहाँ २९ वें पद्यमें ' अन्या सम्पत ' और २७ वें पद्यमें ' अन्य सम्पदा ' पद खास तौरसे ध्यान देने योग्य हैं । इनमें ' अन्या ' और ' अन्य ' विशेषणोंका प्रयोग उस कुलैश्वर्यादि सम्पत्तिको लक्ष्य करके किया गया है जिसे पाकर मुढ लोग मद करते हैं और जिनके उस मदका उल्लेख २५, २६ नंबरके पद्योंमें किया गया है और इससे इन सब पद्योंका भल्ले प्रकार एक सम्बंध स्थापित होता है। अतः उक्त २७ वाँ पद्य असम्बद नहीं है ।

कुछ विद्वानोंका खयाल है कि सम्यग्दर्शनकी महिमावाले पर्योमें कितने ही पदा क्षेपक हैं। उनकी रायमें या तो वे सभी पद्य क्षेपक हैं जो छंद परिवर्तनको लिये हुए---३४ वें पद्यके बाद परिच्छेदके अन्त तक---पाये जाते हैं और नहीं तो वे पद्य क्षेपक जरूर होने चाहिये जिनमें उन्हें पुनरुक्तियाँ माल्रम देती हैं। इसमें संदेह नहीं कि प्रन्थमें ३४ वें पद्यके बाद अनुष्ट्रपकी जगह आर्या छंद बदला है। परंतु छंदका परिवर्तन किसी पद्यको क्षेपक करार देनेके लिये कोई गारंटी नहीं होता । बहघा ग्रन्थोंमें इस प्रकारका परिवर्तन पाया जाता है− खुद स्वामी समंतभद्रके 'जिनशतक' और 'वृहत्स्वयंभू स्तोत्र' ही इसके खासे उदाहरण हैं जिनमें किसी किसी तीर्थंकरको स्तति भित्र छंदमें ही नहीं किन्तु एकसे अधिक छंदोंमें भी की गई है। इसके सिवाय यहाँ पर जो छंद बदला है वह दो एक अपवादोंको छोड़कर बरावर प्रम्थके अंत तक चला गया है---प्रन्थके बाकी सभी परिच्छेदोंकी रचना प्रायः उसी छंदमें हुई है----और इस लिये छदाधार पर उठी हुई इस शंकामें कुछ भी बल माल्रम नहीं होता । हाँ पुनरुक्तियोंकी बात जरूर विचारणीय है यद्यपि केवल पुनरुक्ति भी किसी पद्यको क्षेपक नहीं बनाती तो भी इसे कहनेमें हमें जरा भी संकोच नहीं होता कि स्वामी समन्तमद्रके प्रबन्धोंमें व्यर्थकी पुनरुक्तियाँ नहीं हो सकती । इसी बातकी जाँचके लिये हमने इन पश्चोंको कई बार बहुत गौरके साथ पढ़ा है परन्त हमें उनमें जरा भी पुनरुक्तिका दर्शन नहीं हुआ । प्रत्येक पद्य नये नये भाव और नये नये शब्दविन्यासको लिये हुए हैं । प्रत्येकमें विशेषता पाई जाती है-हर एकका प्रतिपायविषय सम्यग्दर्शनका माहात्म्य अथवा फल होते हुए भी अलग अलग है----और सभी पद्य एक टक-सालके --- एक ही विद्वान द्वारा रचे हुए---माल्रम होते हैं । उनमेंसे किसी एकको अथवा किसीको भी क्षेपक कहनेका साहस नहीं होता । माऌम नहीं उन लोगोंने कहाँसे इनमें पुनरुक्तियोंका अनुभव किया है। शायद उन्होंने यह समझा हो और वे इसी बातको कहें भी कि 'जब ३५ वें पद्यमें यह बतलाया जा चुका है कि शुद्ध सम्यद्दष्टि जीव नारक, तिर्थंच, नपुंसक और स्त्री पर्यायोंमें जन्म नहीं छेता, न दुष्कुलोंमें जाता है और न विकलांग, अल्पायु तथा दरिदी ही होता है तो इससे यह नतीजा सहजही निकल जाता है कि वह मनुष्य और देवपर्यायोंमें जन्म लेता है, पुरुष होता है, अच्छे कुलोंमें जाता है; साथ ही धना-दिककी अच्छी अवस्थाको भी पाता है । और इस लिये मनुष्य तथा देव पर्या-

**۶۶** برو بروس بر و

इस सम्बंधमें हम सिर्फ इतना ही कहना उचित समझते हैं कि अव्वल तो 'जरूरत नहीं रहती' या 'जरूरत नहीं थी' और 'पुनरुक्ति' ये दोनों एक चीज नहीं हैं, दोनोंमें बहुत बड़ा अन्तर है और इस लिये जरूरत न होनेको पुन-रुक्ति समझ छेना और उसके आधारपर पद्योंको क्षेपक मान छेना भूलसे खाली नहीं है। दूसरे, ३५ वें पद्यसे मनुष्य और देव पर्यायसम्बंधी जो नतीजा निकलता है वह बहुत कुछ सामान्य है और उससे उन विशेष अवस्थाओंका लाजिमी तौरपर बोध नहीं होता जिनका उल्लेख अगळे पद्योंमें किया गया है---एक जीव देव पर्यायको प्राप्त होता हुआ भी भवनत्रिकमें ( भवनवासी-व्यंतर-ज्योतिषियोंमें ) जन्म ले सकता है और स्वर्गमें साधारण देव हो सकता है। उसके लिये यह लाजिमी नहीं होता कि वह स्वर्गमें देवोंका इन्द्र भी हो । इसी त्तरह मनुष्य पर्यायको प्राप्त होता हुआ कोई जीव मनुष्योंकी दुष्कुल और दरिद्र-तादि दोषोंसे रहित कितनी ही जवन्य तथा मध्यम श्रेणियोंमें जन्म छे सकता है । उसके लिये मनुष्यपर्यायमें जाना ही इस बातका कोई नियामक नहीं है कि वह महाकुरु और महा धनादिककी उन संपूर्ण विभूतियोंसे युक्त होता हुआ 'मानवतिलक' भी हो जिनका उल्लेख ३६ वें पद्यमें किया गया है। और यह तो स्पष्ट ही है कि एक मनुष्य महाकुछादिसम्पन्न मानवतिलक होता हुआ भी. नारायण, बलभद्रादि पदोंसे विभूषित होता हुआ भी, चक्रवर्ती अथवा तीर्थंकर नहीं होता । अतः सम्यग्दर्शनके माहात्म्य तथा कुरुको अच्छी तरहसे प्रख्यापित करनेके लिये उन विशेष अवस्थाओंको दिखलानेकी खास जरूरत थी जिनका उल्लेख बादके चार पद्योंमें किया गया है और इस लिये ने पद्य क्षेपक नहीं हैं। हाँ, अन्तका ४१ वाँ पद्य, यदि वह सचमुच ही ' संग्रहवृत्त ' है–जैसा कि टीका-कारने भी प्रकट\* किया है-कुछ खटकता जरूर है । परंतु इमारी रायमें वह

\* यथा-" यत्प्राक् प्रत्येकं श्लोकैः सम्यग्दर्शनस्य फलमुक्तं तद्दर्शनाधिकारस्य समाप्तौ संप्रदृष्ट्तेनोपसंहत्य प्रतिपादयत्राह----'' कोरा संप्रदृष्टत नहीं है। उसमें प्रंथकार महोदयने एक दूसरा ही भाव रक्खा है जो पहले पयोंसे उपलब्ध नहीं होता। पहले पय अपनी अपनी बातका खंडशः उल्लेख करते हैं। वे इस बातको नहीं बतलाते कि एक ही जोव, सम्यग्दर्शनके महात्म्यसे, उन सभी अवस्थाओंको भी कमशः प्राप्त कर सकता है-अर्थात, देवेन्द्र, चकवार्ति और तीर्थकर पदोंको पाता हुआ मोक्षमें जा सकता है। इसी खास बातको बतलानेके लिये इस पद्यका अवतार हुआ माल्रम होता है। और इस लिये यह भी ' क्षेपक ' नहीं है।

सल्लेखना अथवा सदधर्मका फल प्रदार्शति करनेवाले जो ' निः श्रेयस ' आदि छह पद्य हैं उनका भी हाल प्रायः ऐसा ही है 1 वे भी सब एक ही टाइएके पद्य हैं और पुनरुक्तियोंसे रहित पाये जाते हैं । वहाँ पहले पद्यमें जिन 'निःश्रेयस' और 'अभ्युदय' नामके फलोंका उल्लेख है अगले पद्योंमें उन्हीं दोनोंके स्वरूपादिका स्पष्टीकरण किया गया है । अर्थात दूसरेमें निःश्रेयसका और छठेमें अभ्युदयका स्वरूप दिया है और रोष पद्योंमें निःश्रेयसको प्राप्त होने वाले पुरुषोंकी दशाका जल्लेख किया है इस लिये उनमें भी कोई क्षेपक नही और न उनमें परस्पर कोई असम्बद्धता ही पाई जाती है ।

इसी तरह पर ' क्षुत्पिपासा ' ' परमेष्ठि परंज्योति ' और ' अनात्मार्थ विनारागै: ' नामके तीनों पद्योंमें भो कोई क्षेपक माद्धम नहीं होता । वे आप्तके स्वरूपको विशद करनेके लिये यथावरयकता और यथास्थान दिये गये हैं । पहले पद्यमें क्षुधा तृषादि दोषोंके अभावकी प्रधानतासे आप्तका स्वरूप बतलाया है और उसके बतलानेकी जरूरत थी; क्योंकि दिगम्बर और इवेताम्बर दोनों सम्प्रदायोंके अष्टादशदोषसम्बंधी कथनमें परस्पर बहुत बहा अन्तर \*पाया जाता है । इवेताम्बर माई आप्तके क्षुधा-तृषादिकका होना भी मानते हैं जो दिगम्बरोंको इष्ट नहीं है---और ये सब अन्तर उनके प्रायः सिद्धान्तभेदोंपर अवलम्बित हैं । इस पश्चके द्वारा पूर्वपद्यमें आए हुए 'उत्सन्न-

\* इवेताम्बर सम्प्रदाय द्वारा माने हुए अठारह दोषोंके नाम इस प्रकार हैं १ वीर्थान्तराय, २ भोगान्तराय, ३ उपभोगान्तराय, ४ दानान्तराय, ५ लामा-न्तराय, ६ निद्रा, ७ भय, ८ अज्ञान, ९ जुगुप्सा, १० हास्य, ११ रति, १२ अरति, १३ राग, १४ द्वेष, १५ अविरति, १६ काम, १७ शोक, १८ मिथ्यात्व। ( देखो विवेकविलास और जैनतत्त्वादर्श। )

Jain Education International

दोषेण' पदका बहुत कुछ स्पष्टीकरण हो जाता है। दूसरे पयमें आप्तके कुछ खास खास नामोंका उल्लेख किया गया है—यह बतलाया गया है कि आप्तको परमेष्ठी, परंज्योति, विराग, (वीतराग) विमल, कृती, सर्वज्ञ, सार्व तथा शास्ता आदि भी कहते हैं—और नामकी यह परिपाटी दूसरे प्राचीन ग्रंथोंमें भी पाई जाती है जिसका एक उदाहरण श्रीपूज्यपादस्वामीका समाधितंत्र प्रथ है, उसमें भी परमात्माकी नामावलीका एक 'निर्मलः केवलः' इत्यादि पद्य दिया है। अस्तु। तीसरे पद्यमें आप्तस्वरूपसे उत्पन्न होनेवाले इस प्रश्नको हल किया गया है कि जब शास्ता वीतराग है तो वह किस तरहपर और किस उद्देशसे हितोपदेश देता है और क्या उसमें उनकी कोई निजी गर्ज है ? इस तरहपर ये तीनों ही पद्य प्रकरणके अनुकुल हैं और ग्रंथके आवर्यक अंग जान पहते हैं।

कुछ लोगोंकी दृष्टिमें, भोगोपभोगपरिमाण नामक गुणवतके कथनमें आया

हुआ, 'त्रसहतिपरिहरणार्थ 'नामका पद्य भी खटकता है। उनका कहना हैं कि ' इस पदामें मदा, मांस और मधुके त्यागका जो विधान किया गया है । वह विधान उससे पहले अष्टमूल गुणोंके प्रतिपादक ' मयमांसमधुत्यागैः ' नामके श्लोकमें आ चुका है। जब मूल गुणोंमें ही उनका त्याग आचुका तब उत्तर गुणोंमें, बिना किसी विशेषताका उल्लेख किये, उसको फिरसे दुइरानेकी क्या जरूरत थी ? इस लिये यह पद्य पुनरुक्त दोषसे युक्त होनेके साथ साथ अनावश्यक भी जान पड़ता है। यदि मांसादिकके त्यागका हेतु बतलानेके लिये इस पद्यके देनेकी जरूरत ही थी तो इसे उक्त 'मद्यमांसमधुत्यागैः ' नामक पद्यके साथ ही----उससे ठीक पहले या पीछे देना चाहिये था। वही स्थान इसके लिये उपयुक्त था और तब इसमें पुनरुक्त आदि दोषोंकी कल्पना भी नहीं हो सकती थी।' जपरके इस कथनसे यह तो स्पष्ट है कि यह पद्य मद्यादिकके त्याग विषयक हेतओंका उल्लेख करनेकी वजहरी कथनकी कुछ विशेषताको लिये हुए जहर है और इसलिये इसे पुनरुक्त या अनावश्यक नहीं कह सकते । अब देखना सिर्फ इतना ही है कि इस पद्यको अष्ट मूलगुणवाले पद्यके साथ न देकर यहाँ क्यों दिया गया है । इमारी रायमें इसे यहाँ पर देनेका मुख्य हेतु यह माल्फ्स होता है कि प्रंथमें, इससे पहले, जो भोगोपभोगपरिमाण व्रतका तथा ' भोग ' का स्वरूप दिया गया है उससे यह प्रश्न सहज ही उत्पन्न होता है कि क्या मधादिक भोग पदार्थोंका भी इस वतवालेको परिमाण करना चाहिथे ? उत्तरमें आचार्य महोदयने इस पद्यके द्वारा, यही

सूचित किया है कि ' नहीं, इन चीर्जोका उसके परिमाण नहीं होता, ये तो उसके लिये बिलकुल वर्जनीय हैं । साथ ही, यह भी बतला दिया है कि क्यों वर्जनीय अथवा त्याज्य हैं । यदि यह पध यहाँ न दिया जाकर अष्टमूलगुण-बाले पद्यके साथ ही दिया जाता तो यहाँ पर इससे मिलते जुलते आशयके किसी दूसरे पद्यको देना पड़ता और इस तरह पर प्रथमें एक बातकी पुनरुक्ति अथवा एक पद्यकी व्यर्थकी वृद्धि होती । यहाँ इस पद्यके देनेसे दोनों काम निकल जाते है--पूर्वोदिष्ट मद्यादिके त्यागका हेतु भी मान्द्रम हो जाता है और यह भी स्पष्ट हो जाता है कि इस वतवालेके मद्यादिकका परिमाण नहीं होता, बल्कि उनका सर्वथा त्याग होता है । ऐसी हालतमें यह पद्य संदेहकी दृष्टिसे देखे जानेके योग्य मान्द्रम नहीं होता ।

कुछ लोग उक्त अष्टमूलगुणवाले पद्यको ही झेपक समझते हैं परंतु इसके समर्थ-नमें उनके पास कोई हेत या प्रमाण नहीं है। शायद उनका यह खयाल हो कि इस पदमें पंचाणुत्रतोंको जो मूल गुणोंमें शामिल किया है वह दूसरे प्रन्थोंके विरुद्ध है जिसमें अणुव्रतोंकी जगह पंच उदुम्बर फलोंके त्यागका विधान पाया जाता है और इतने परसे ही वे लोग इस पर्यको संदेहकी दृष्टिसे देखने लगे हों। यदि ऐसा है तो यह उनकी निरी मूल है। देशकालकी परिस्थितिके अनुसार आचायोंका मतमेद परस्पर होता आया है × । उसकी वजहसे कोई पद्य क्षेपक करार नहीं दिया जा सकता। भगवजिनसेन आदि और भी कई आचार्योंने अणवर्तोंको मुल गुणोंमें शामिल किया है। पं० आशाधरजीने अपने सागारधर्मामृत और उसकी टीकामें समंतभदादिके इस मतमेदका उल्लेख भी किया है । वास्तवमें सकलवती मुनियोंके मूलगुणोंमें जिस प्रकार पंच महाव्रतोंका होना जरूरी है उसी प्रकार देशवती आवकोंके मूलगुणोंमें पंचाणुवर्तोंका होना भी जरूरी माछम होता है । देशवती श्रावकोंको लक्ष्य करके ही आचार्य महोदयने इन मूल गुणोंकी सृष्टि की है। पंच उदुम्बरवाले मूलगुण प्रायः बालकोंको— कि शिवकोटि आचार्यके निम्न वाक्यसे भी प्रकट है---

× इसके लिये देखो ' जैनाचार्योंका शासनमेद,' नामके हमारे ढेख, जो जैन-इत्तैषोके १४ वें भागमें प्रकाशित हुए हैं ।

For Personal & Private Use Only

#### मद्यमांसमधुरयागसंयुक्ताणुवतानि तुः । अष्टौ मूलगुणः पंचोदुम्बरैश्वार्मकेर्ष्वापे ॥

ऐसी हालतमें यह पदा भी संदेहकी दृष्टिसे देखे जानेके योग्य नहीं। यह अणुव्रतोंके बाद अपने उचित स्थान पर दिया गया है। इसके न रहनेसे, अथवा यों कहिये कि आवकाचारविषयक प्रन्थमें आवकोंके मूल गुणोंका उल्लेख न होनेसे, प्रंथमें एक प्रकारकी भारी जुटि रह जाती जिसकी स्वामी समन्तभद्र जैसे अनुभवी प्रन्थकारोंसे कमी आशा नहीं की जा सकती थो। इस लिये यह पदा भी क्षेपक नहीं हो सकता।

## संदिग्ध पद्य ।

प्रंथमें प्रोषधोषवास नामके शिक्षावतका कथन करनेवाले दो पद्य इस प्रका-रसे पाये जाते हैं---

> ( १ ) पर्वण्यष्टम्यांच ज्ञातम्यः श्रोधधोपवासस्तु । चतुरम्यवहायाणां प्रस्याख्यानं सदेच्छाभिः ॥

( २ ) चतुराहारविसर्जनमुपवासः प्रोषधः सक्रद्धक्तिः

स प्रोषधोपवासी यदुपोध्यारंभमाचराति ॥

इनमें पहुळे पर्दा े प्रोषघोपवास वतका कथन प्रारंभ होता है और उसमें यह बतलाया गया है कि 'पर्वणी ( चतुर्दशी ) तथा अष्टमीके दिनोंमें सदेच्छा अथवा सदिच्छासे, जो चार प्रकारके आहारका त्थाग किया जाता है उसे प्रोषधोपवास समझना चाहिये'। यह प्रोषधोपवास नतका लक्षण हुआ। टीकामें भी निम्न वाक्यके द्वारा इसे लक्षण ही सूचित किया है—-

' अथेदानीं प्रोषधोपवासलक्षणं शिक्षावतं व्याचक्षाणाः प्राह'----

इस पद्यके बाद दो पद्यमें उपवास-दिनके बिरोष कर्तव्योंका निर्देश करके वतातीचारोंसे पहछे, वह दूसरा पद्य दिया है जो ऊपर नंबर २ पर उद्धृत है। इस पद्यमें भी प्रोषघोपवासका रुक्षण बतलाया गया हैं। और उसमें वही चार प्रकारके आहार त्यागकी पुनरावृत्ति की गई है। माऌम नहीं, यहाँपर यह पद्य किस उद्देशसे रक्खा गया है। कथनकमको देखते हुए, इस पद्यकी स्थिति कुछ संदिग्ध जरूर माऌम होती है। टीकाकार भी उसकी इस स्थितिको स्पष्ट नहीं कर सके। उन्होंने इस पद्यको देते हुए सिर्फ इतना ही लिखा है कि---

#### ' अधुना प्रोषधोपवासस्तछक्षणं कुर्वन्नाह । '

अर्थात-अब प्रोषधोपवासका लक्षण करते हुए कहते हैं । परंतु प्रोषधोप-वासका लक्षण तो दो ही पद्य पहले किया और कहा जा चुका है, अब फिरसे उसका लक्षण करने तथा कहनेकी क्या जरूरत पैदा हुई, इसका कुछ भी स्पष्टीकरण अथवा समाधान टीकामें नहीं है। अस्तु: यदि यह कहा जाय कि इस पद्यमें 'प्रोषध ' और 'उपवास'का अलग अलग स्वरूप दिया है----चार प्रकारके आहारत्यागको उपवास और एक बार भोजन करनेको 'प्रोषध ' ठह-एकबार भोजन करके-जो अगले दिन उपनास किया जाता है-चार प्रकारके आहारका त्याग किया जाता है----उसे प्रोषधोपवास कहते हैं, तो इसके सम्बंधमें सिर्फ इतना ही निवेदन है कि प्रथम तो पद्यके पूर्वाधमें मले ही उपवास और प्रो-षधका अलग अलग स्वरूप दिया हो परंतु उसके उत्तरार्धसे यह ध्वनि नहीं निक-लती कि उसमें प्रोषधपूर्वक उपवासका नाम प्रोषधोपवास बतलाया गया है। उसके शब्दोंसे सिर्फ इतना ही अर्थ निकलता है कि उपोषण ( उपवास ) पूर्वक जो आरंभाचरण किया जाता है उसे प्रोषधोपवास कहते हैं---बाकी धारणक और पारणकके दिनोंमें एकभुक्तिकी जो कल्पना टीकाकारने की है वह सब उसकी अतिरिक्त कल्पना माल्द्रम होती है। इस रुक्षणसे साधारण उपवास भी प्रोषधोप-वास हो जाते हैं: और ऐसी हालतमें इस पद्यकी स्थिति और भी ज्यादा गढ-बड़में पड़ जाती है। दूंसरे, यदि यह मान भी लिया जाय कि, प्रोषधपूर्वक उपवासका नाम ही प्रोपधोपवास है और वही इस पश्चके द्वारा अभिहित है तो वह स्वामी समतभद्रके उस पूर्वकथनके विरुद्ध पड़ता है जिसके द्वारा पर्वदिनोंमें उपवासका नाम प्रोषधोपवास सचित किया गया है और इस तरह पर प्रोष-धोपवासकी 'प्रोषधे पर्वदिने उपवास प्रोषधोपवासः' यह निरुक्ति की गई है। प्रोषध शब्द ' पर्वपर्यायवाची ' है और प्रोषधोपवासका अर्थ ' प्रोषधे उपवासः" है, यह बात श्रीपूज्यपाद, अकलंकदेव, विद्यानन्द, सोमदेव, आदि सभी प्रसिद्ध बिद्रानोंके प्रंथोंसे पाई जाती है जिसके दो एक उदाहरण नीचे दिये जाते हैं---

<sup>₹</sup> 

"प्रोषधशब्दः पर्वपर्यायवाची, प्रोषधे उपवासः प्रोषधोपवासः ।" इत्यादि ---तत्त्वार्थराजवार्तिक ।

"प्रोषधे पर्वण्युपवासः प्रोषघोपवासः ।" ---श्लोकवार्तिक । " पर्वाणि प्रोषधान्याहुर्मासे चस्वारि सानि च " इत्यादि----यशस्तिलक ।

" प्रोषधः पर्वपर्यायवाची । पर्वणि चतुर्विधाहारनिवृत्तिः प्रोषधोपवासः" ।

—चारित्रसार ।

"इह प्रोषधशब्दः रूढवा पर्वसु वर्तते । पर्वंणि चाष्टम्यादितिथयः पूरणात्प-

## पर्वदिनेषु चतुर्ध्वपि मासे मासे स्वराफ़िमानिगुद्ध । द्रोषधनियमविधायी प्रणधिपरः शेषधानशनः ॥

इससे 'चतुराहारविसर्जन ' नामका उक्त पद्य स्वामी समंतमद्रके उत्तर कथनके भी बिरुद्ध है, यह स्पष्ट हो जाता है। ऐसी हालतमें—-प्रंथके पूर्वोत्तर कथनोंसे भी बिरुद्ध पड़नेके कारण---इस पद्यको स्वामी समंतभद्रका स्वीकार करनेमें बहुत अधिक संकोच होता है। आश्वर्य नहीं जो यह पद्य इस टीकासे पहले ही, किसी तरहपर, प्रंथमें प्रक्षिप्त हो गया हो और टीकाकारको उसका खयाल भी न हो सका हो।

अब इम उन पद्योंपर विचार करते हैं जो अधिकांश लोगोंकी शंकाका विषय बने हुए हैं। वे पद्य दर्षातों नाले पद्य हैं और उनकी संख्या प्रथमें छह पाई जाती है। इनमेंसे 'तावदंजन 'और 'ततो जिनेंद्रभक्त ' नामके पहले दो पद्योंमें सम्यग्दर्शनके निःशंकितादि अष्ट अंगोंमें प्रसिद्ध होनेवाले आठ व्यक्तियोंके नाम दिये हैं। ' मातंगो धनदेवश्च ' नामके तीसरे पद्यमें पांच व्यक्तियोंके नाम देकर यह सूचित किया है कि इन्होंने उक्तम पूजातिशयको प्राप्त किया है। परंतु किस विषयमें १ इसका उक्तर पूर्व पद्यसे सम्बंध मिलाकर यह दिया जा सकता है कि अहिंसादि पंचाणुवरोंके पालनके विषयमें। इसके बाद ही ' धनश्री' नामक पद्यमें पाँच नाम और देकर लिखा है कि उन्हें भी कमशः उसी प्रकार उपाख्यानका विषय बनाना चाहिये । परंतु इनके उपाख्यानका क्या विषय होना चाहिये अथवा ये किस विषयके दृष्टांत हैं, यह कुछ सूचित नहीं किया और न पूर्व पद्योंसे ही इसका कोई अच्छा निष्कर्ष निकलता है । पहले पद्यके साथ सम्बंध मिलानेसे तो यह नतीआ निकलता है कि ये पांचों दृष्टांत भी आहिंसादिक त्रतोंके हैं और इस लिये इनके भी पूजाति-झयको दिखलाना चाहिये । हाँ टीकाकारने यह जरूर सूचित किया है कि ये कमशः हिंसादिकसे युक्त व्यक्तियोंके दृष्टांत हैं । ' श्रीषेण ' नामके पाँचवें पद्यमें चार नाम देकर यह सूचित किया है कि ये चतुर्भेदात्मक वैयावृत्यके दृष्टांत हैं । और ' शईचरणसपर्या' नामक छठे पद्यमें लिखा है कि राजगृहनें एक प्रमोदमत्त ( विझिष्ट धर्मानुरागसे मस्त ) मेंडकने एक फूलके द्वारा अंईतके चरणोंकी पजाके साहात्म्यको नहात्माओंपर प्रकंट किया था ।

ें इन पद्योंपर जो आपत्तियाँ की जाती हैं अथवा की जा सकती हैं उनका सार इस प्रकार है—

(१) ग्रंथके संदर्भ और उसकी कथनशैलीपरसे यह स्पष्ट है कि प्रंथमें आवक धर्मका प्रतिपादन औपदेशिक ढंगसे नहीं किन्तु विधिवाक्योंके तौरपर अथवा आदेशरूपसे किया गया है। ऐसी हालतमें किसी दर्ष्टात या उपाख्यानका उल्लेख करने अथवा ऐसे पयोंके देनेकी कोई जरूरत नहीं होती और इस लिये प्रंथमें ये पद्य निरे अनावश्यक तथा बेमेल माऌम होते हैं। इनकी अनुपस्थितिसे ग्रंथके प्रतिपाद्य विषयसम्बंधादिकमें किसी प्रकारकी बाधा भी नहीं आती।

प्रयंभ प्रतिपाध विषयतम्बयापनम निर्णा प्रयार्थन साम नेत रहा स्वाप् (२) शास्त्रोमें एक ही विषयके अनेक दृष्टांत अथवा उपाख्यान पाये जाते हैं; जैसे अहिंसावतमें 'मृग्सेन' धीवरका, असत्यभाषणमें राजा 'वसु'का, अब्रह्मसेवनमें 'कडार पिंग'का और परिष्टद्द विषयमें 'पिण्याक गध'का उदाहरण सुप्रसिद्ध है। भगवती आराधना और यशस्तिलकादि प्रयोंमें इन्हींका उल्लेख किया गया है। एक ही व्यक्तिकी कथासे कई कई विषयोंके उदाहरण भी निकलते हैं-जैसे वारिषेणको कथासे स्थितीकरण अंग तथा अचीर्यत्रतका और अनंत-मतीकी कथासे ब्रह्मचर्थत्रत तथा निःकांक्षित अंगका। इसी तरहपर कुछ ऐसी भी कथाएँ उपरूब्ध हैं जिनके दर्ष्टातोंका प्रयोग विभिनरूपसे पाया जाता है। इसी प्रयमें सत्यघोषकी जिस कथाको असत्य भाषणका दृष्टान्त बनाया गया है 'भगवती आराधना ' और 'यशस्तिलक'में उसीको चोरीके सम्बंधमें प्रयुक्त किया गया है। इसी तरह विष्णुकुमारकी कथाको कहीं कहीं 'वात्सल्य' अंगमें न देकर 'प्रभाव-नांग'में दिया गया है 1 । कथासाहित्यकी ऐसी हाछत होते हुए और एक नामके अनेक व्यक्ति होते हुए भी स्वामी समंतभद्र जैसे सतर्क विद्वानोंसे, जो अपने प्रस्येक शब्दको बहुत कुछ जाँच तोलकर लिखते हैं, यह आशा नहीं की जा सकती कि वे उन दष्टांतोंके यथेष्ट मार्मिक अंशका उल्लेख किये विना ही उन्हें केवल उनके नामोंसे ही उद्धत करनेमें संतोष मानते, और जो दष्टांत सर्वमान्य नहीं उसे भी प्रयुक्त करते, अथवा विना प्रयोजन ही किसी खास दष्टांतको दूसरोंपर महत्त्व देते ।

(३) यदि प्रंथकार महोदयको, अपने प्रंथमें, द्यांतोंका उल्लेख करना ही इछ होता तो वे प्रत्येक व्यक्तिके कार्यकी गुरुता और उसके फलके महत्त्वको कुछ जँचे तुले शब्दोंमें जरूर दिखलाते । साथ ही, उन दूसरे विषयोंके उदाहर-णोंका भी, उसी प्रकारसे, उल्लेख करते जो प्रंथमें अनुदाहत स्थितिमें पाये जाते हैं—अर्थात्, जब अहिंसादिक व्रतोंके साथ उनके प्रतिपक्षी हिंसादिक पापोंके मी उदाहरण दिये गये हैं तो सम्यग्दर्शनके निःशंकितादि अष्ट अंगोंके साथ उनके प्रतिपक्षी शंकादिक दोपोंके भी उदाहरण देने चाहिचें थे । इसी प्रकार तीन मूदताओंको धरनेवाले न धरनेवाले, मद्य-मांस-मधु आदिका सेवन करने-वाले न करनेवाले, तीन गुणव्रत और चार शिक्षाव्रतोंके पालनमें तत्पर-अ-तत्पर, ' उच्चैगॉत्रं प्रणतेः' नामक पद्यमें जिन फलोंका उल्लेख है उनको पानेवाले, सल्लेखनाकी शरणमें जानेवाले और न जानेवाले इन सभी व्यक्तियोंका अलग अलग दर्षात रूपसे उल्लेख करना चाहिये था । परंतु यह सब कुछ भी नहीं किया गया और न उक्त छहों पर्योंकी उपस्थितिमें इस न करनेकी कोई माकूल्य (समुचित) वजह ही माल्रम होती है । ऐसी हालतमें उक्त पर्योकी स्थिति और मी ज्यादा संदेहास्पद हो जाती है ।

(४) 'धनश्री' नामका पद्य जिस स्थितिमें पाया जाता है इससे उसके उपाख्यानोंका विषय अच्छी तरहसे प्रतिभासित नहीं होता। स्वामी समंतभद्रकी रचनामें इस प्रकारका अधूरापन नहीं हो सकता।

(५) ब्रह्मचर्याणुव्रतके उदाहरणमें 'नीली 'नामकी एक स्त्रीका जो दर्षात दिया गया है वह प्रथके संदर्भसे—उसकी रचनासे-मिलता हुआ माॡम नहीं

† देखो, ' अरुंगल छेप्पु ' नामक तामिल भाषाका प्रथ, जो अंग्रजी जैन-गजटमें, अनुवादसहित, मुद्रित हुआ है । होता। स्वामो समंतभदद्वारा यदि उस पद्यकी रचना हुई होती तो वे, अपने ग्रंथकी पूर्व रचनाके अनुसार, वहाँपर किसी पुरुष व्यक्तिका ही उदाहरण देते ----स्त्रीका नहीं; क्योंकि उन्होंने ब्रह्मचर्याणुव्रतका जो स्वरूप 'न तु परदारान् गच्छति ' नामके पद्यमें ' परदारनिष्टति ' और ' स्वदारसंतोष ' नामोंके साथ दिया है वह पुरुषोंको प्रधान करके ही लिखा गया है। दष्टान्त भी उसके अनुरूप ही होना चाहिये था।

( ६ ) परिग्रह परिमाणवतमें ' जय ' का दर्षात दिया गया है । टीकार्मे ' जय 'को कुछवंशी राजा 'सोमप्रभ'का पुत्र और मुलोचनाका पति सूचित किया है । परन्तु इस राजा 'जय ' ( जयकुमार ) की जो कथा मगवज्जिन-सेनके ' आदिपुराण'में पाई जाती है उससे वह परिप्रहपरिमाण व्रतका धारक न होकर 'परदारनिव्दत्ति' नामके शीलव्रतका—वद्मचर्याणुव्रतका धारक माल्दम होता है और उसी व्रतकी परीक्षामें उत्तीर्ण होनेपर उसे देवता द्वारा पूजातिशयकी प्राप्ति हुई थी । टीकाकार महाशय भी इस सत्यको छिपा नहीं सके और न प्रयत्न करने पर भी इस कथाको पूरी तौरसे परिप्रहपरिमाणनामके अणुव्रतकी बना सके हैं। उन्होंने शायद मूलके अनुरोधसे यह लिख तो दिया कि 'जय' परिमितपरिव्रही था और स्वर्गमें इन्द्रने भी उसके इस परिप्रहपरिमाणवतकी प्रशंसा की थी परंतु कथामें वे अन्ततक उसका निर्वाह पूरी तौरसे नहीं कर सके । उन्होंने एक देवताको स्वीके रूपमें भेजकर जो परीक्षा कराई है उससे वह जयके झील-वतकी ही परीक्षा हो गई है । आदिपुराणमें, इस प्रसंगपर साफ तौरसे जयके शीलमाहात्म्यका ही उल्ले किया है, जिसके कुछ पद्य इस प्रकार हैं—

> अमर्रन्द्र सभामर्थ्य झीलमाहारम्यर्झसर्न । जयस्य तस्पियायाश्च प्रकुर्वति कदाचन ॥ २६० ॥ श्रुत्वा तदादिमे कल्पे रविप्रभविमानजः । श्रीशो रविप्रभाख्येन तच्छीलान्वेषणं प्रति ॥ २६१ ॥ प्रेषिता कांचना नाम देवी प्राप्य जयं सुघी: ।

स्वानुरागं जये व्यक्तमकरोद्विकृत्तेक्षणा । तहुष्टचेष्टितं दृष्ट्वा मा मंस्था पापमीदर्श ॥ २६७ ॥ सोदर्या खं ममादायि मया मुनिवराहतं । परांगनांगसंसर्गसुखं मे विषभक्षणं ॥ २६८ ॥

श्रीजिनसेनाचार्यप्रणीत हरिवंशपुराणमें भी, निम्नलिखित दो पद्यों द्वाराः ' जय'के भीलमहात्म्यको ही सूचित किया है----

> " शक्रप्रशंसनादेस्य रतिमभसुरेण सः । परीक्ष्य स्वस्त्रिया मेरावन्यदा पूजितो जयः ॥ १३० ॥ सर्वासामेव शुद्धीनां शीलशुद्धिः प्रशस्यते ।

> शीलगुद्धिविंगुद्धानां किंकरास्तिदशा नृष्णम् ॥ ३१ ॥

-----सर्ग १२ वाँ।

इस तरह पर जयका उक्त दृष्टांतरूपसे उल्लेख उसके प्रसिद्ध आख्यानके विरुद्ध पाया जाता है और इससे भी पदानी स्थिति संदिग्ध हो जाती है।

परेख पाया जाता द जार रते मा परेका रियात सारंग्य हा जाता हू। (७) इन पर्योमें दिये हुए दर्ष्टांतोंको टीकामें जिस प्रकारसे उदाहत किया है, यदि सचमुच ही उनका वही रूप है और वही उनसे अभिप्रेत है तो उससे इन दर्ष्टातोंमें ऐसा कोई विशेष महत्त्व भी माछ्म नहीं होता, जिसके लिये स्वामी समंतभद्र जैसे महान आचायोंको उनके नामोल्लेखका प्रयत्न करनेकी जरूरत पडती। वे प्रकृत विषयको पुष्ट बनाने अथवा उसका प्रमाव हृदयपर स्थापित करनेके लिये पर्याप्त नहीं हैं। कितने ही दर्ष्टांत तो इनसे भी अधिक महत्त्वके, हिंसाअहिंसादिके विषयमें, प्रतिदिन देखने तथा सुननेमें आते हैं।

इन्हीं सब कारणोंसे उक्त छहों पर्चोको स्वामी समंतभद्रके पद्य स्वीकार कर-नेसे इनकार किया जाता है और कहा जाता है कि ने ' क्षेपक ' हैं।

इमारी रायमें, इन आपत्तियोंमेंसे सबसे पिछली आपत्ति तो ऐसी है जिसमें कुछ भी वल माल्यम नहीं होता; क्योंकि उसकी कल्पनाका आधार एक मात्र टीका है। यह बिलकुल ठीक है; और इसमें कोई संदेह नहीं कि टीकाकारने इन

रष्टान्तोंकी जो कथाएँ दी हैं वे बहुत ही साधारण तथा श्रीहीन हैं, और कहीं कहीं पर तो अप्राकृतिक भी जान पड़ती हैं। उनमें भावोंका चित्रण बिलकुरु नहीं, और इस लिये वे प्रायः निष्प्राण मालूम होती हैं। टीकाकारने, उन्हें देते हुए, इस बातका कुछ भी ध्यान रक्खा मालूम नहीं होता कि जिस वत. अवत अथवा गुण-दोषादिके विषयमें ये दुष्टान्त दिये गये हैं उनका वह स्वरूप उस कथाके पात्रमें परिस्फुट (अच्छी तरहसे व्यक्त ) कर दिया गया या नहीं जो इस ग्रंथ अथवा दूसरे प्रधान ग्रंथोंमें पाया जाता है, और उसके फलप्रदर्शनमें भी किसी असाधारण विशेषताका उल्लेख किया गया अथवा नहीं । अनंतमतीकी कथामें एक जगह भी ' निःकांक्षित ' अंगके स्वरूपको और उसके विषयमें अनं-तमतीकी भावनाको व्यक्त नहीं किया गया: प्रत्युत इसके अनंतमतीके ब्रह्मचर्य वतके माहास्म्यका ही यत्र तत्र कीर्तन किया गया है: ' प्रभावना ' अंगकी लम्बी कथामें 'प्रभावना' के स्वरूपको प्रदर्शित करना तो दूर रहा, यह भी नहीं बतलाया गया कि वज्रकमारने कैसे रथ चलवाया--क्या अतिशय दिखलाया और उसके द्वारा क्योंकर और क्या प्रभावना जैनशासनकी हुई; धनदेवकी कथामें इस वातको बतलानेकी शायद जरूरत ही नहीं समझी गई कि धनदेवकी सस्यताको राजाने कैसे प्रमाणित किया. और बिना उसको सचित किये वैसे ही राजासे उसके हरूमें फैसला दिला दिया गया ! असत्यभाषणका दोष दिखला-नेके लिये जो सत्यघोषकी कथा दी गई है उसमें उसे चोरीका ही अपराधी ठह-राया है, जिससे यह दष्टांत, असत्यभाषणका न रहकर दूसरे प्रंथोंकी तरह चोरीका ही बन गया है। और इस तरहपर इन सभी कथाओं में इतनी अधिक अटियाँ पाई जाती हैं कि उनपर एक खासा विस्तृत निबंध लिखा जा सकता है। परंत टीकाकार महाशय यदि इन दर्छातोंको अच्छी तरहसे खिला नहीं सके. उनके मार्मिक अंशोंका उल्लेख नहीं कर सके और न त्रुटियोंको दूर करके उनकी कथा. ओंको प्रभावशालिनी ही बना सके हैं, तो यह सब उनका अपना दोष है। उसकी वजहते मूल ग्रंथपर कोई आपत्ति नहीं की जा सकती । और न मुख आख्यान वैसे कुछ निःसार अथवा महत्त्वरान्य ही हो सकते जैसा कि टीकामें उन्हें बता दिया गया है। इसीसे हमारा यह कहना है कि इस ७ वीं आपत्तिमें कुछ भी बल नहीं है।

छठी आपत्तिके सम्बंधमें यह कहा जा सकता है कि पद्यमें जिस 'जय ' का उल्लेख है वह सुलोचनाके पतिसे भिन्न कोई दूसरा ही व्यक्ति होगा अथवा दूसरे

किसी प्राचीन पुराणमें जयको, परदारनिवृत्ति वतकी जगह अथवा उसके अति-रिक्त. परिप्रहपरिमाणवतका वृती लिखा होगान परंतु पहली अवस्थामें इतना जरूर मानना होगा कि वह व्यक्ति टीकाकारके समयमें भी इतना अप्रसिद्ध था कि टीकाकारको उसका बोध नहीं हो सका और इस लिये उसने सुलोचनाके पति 'जय ' को ही जैसे तैसे उदाहत किया है । दूसरी हालतमें, उदाहत कथा परसे. टीकाकारका उस दसरे पुराणप्रंथसे परिचित होना संदिग्ध जरूर मालम होता है । चौथी आपत्तिके सम्बंधमें यह कल्पना की जा सकती है कि ' धनश्री ' नामका पद्य कुछ अग्रद्ध हो गया है। उसका 'चथा कमं' पाठ जरा खटकता भी है। यदि ऐसे पर्योंमें इस आशयके किसी पाठके देनेकी जरूरत होती तो चह 'मातंगो ' तथा ' श्रीषेण ' नामके पद्योंमें भी जरूर दिया जाता: क्योंकि उनमें भी पूर्वकथित विषयोंके कमानुसार इष्टांतोंका उल्लेख किया गया है । परंतु ऐसा नहीं है: इस लिये यह पाठ यहाँपर अनावश्यक मोलम होता है । इस पाठकी जगह यदि उसीकी जोड्का दूसरा ' Sन्यथासमं' पाठ बना दिया जाय तो झगड़ा बहुत कुछ मिट जाता है और तब इस पद्यका यह स्पष्ट आशय हो जाता है कि, पहले पदामें मातंगादिकके जो दष्टांत दिये गये हैं उनके साथ ही ( समं ) इन ' धनश्री ' आदिके दृष्टांतोंको भी विपरीत रूपसे ( अन्यथा ) उदाहत करना चाहिये-अर्थात, वे अहिंसादिवर्तीके दर्हात हैं तो इन्हें हिंसादिक पापोंके रष्टान्त समझना चाहिये और वहाँ पूजातिशयको दिखाना है तो यहाँ तिरस्कार और दुःखके अतिशयको दिखलाना होगा। इस प्रकारके पाठभेदका हो जाना कोई कठिन बात भी नहीं है । मंडारोंमें प्रंथोंकी हालतको देखते हुए, वह बहुत कुछ साधारण जान पड़ती है। परंतु तब इस पाठभेदके सम्बंधमें यह मानना होगा कि वह टोकासे पहले हो चुका है और टीकाकारको दूसरे ग्रुद्ध पाठकी उपलब्धि नहीं हुई। यही वजह है कि उसने 'यथाकर्म ' पाठ ही रक्खा है और पद्यके विषयको स्पष्ट करनेके लिये उसे टीकामें ' हिंसादिविरत्यभावे ' पद की वैसे ही ऊपरसे कल्पना करनी पड़ी है।

शेष आपत्तियोंके सम्बंधमें, बहुत कुछ विचार करने पर भी, इम अभीतक ऐसा कोई समाधानकारक उत्तर निश्चित नहीं कर सके हैं जिससे इन पर्योंको i

<sup>†</sup> यवपि छठे पद्यका रंगढंग दूसरे पद्योंसे कुछ भिन्न है और उसे प्रंथका अंग माननेको जी भी कुछ चाहता है परंतु पहली आपत्ति उसमें खास तौरसे बाधा डालती है और यह स्वीकार करने नहीं देती कि वह भी प्रंथका कोई अंग है।

मंथका एक अंग स्वीकार करनेमें सहायता मिल सके । इन आपत्तियोंमें बहुत कुछ तथ्य पाया जाता है; और इस लिये इनका पूरी तौरसे समा-धान हुए बिना उक्त छहों पद्योंको प्रंथका अंग नहीं कहा जा सकता—उन्हें स्वामी समंतभद्रकी रचना स्वीकार करनेमें बहुत बड़ा संकोच होता है। आश्चर्य नहीं जो ये पद्य भी टीकासे पहले ही प्रंथमें प्रक्षिप्त हो गये हों और साधारण दृष्टिसे देखने अथवा परीक्षादष्टिसे न देखनेके कारण वे टीकाकारको लक्षित न हो सके हों। यह भी संभव है कि इन्हें किसी दूसरे संस्कृत टीकाकारने रचा हो, और कथाओंसे पहले उनकी सूचनाके लिये, अपनी टीकामें दिया हो और बादको उस टीका परसे मूलप्रंथकी नकल उतारते समय असावधान लेखकोंको क्रयासे वे मूलका ही अंग बना दिये गये हों। परंतु कुछ भी हो, इसमें संदेह नहीं कि ये पद्य संदिग्ध जरूर हैं और इन्हें सहसा मूल प्रंथका अंग अथवा स्वामी समंतभदकी रचना नहीं कहा जा सकता।

यहाँ लककी इस संपूर्ण जाँचमें जिन पद्योंकी चर्चा की गई है, हम समझते हैं, उनसे भिन्न प्रंथमें दूसरे ऐसे कोई भी पद्य माऌम नहीं होते जो खास तौरसे संदिग्ध स्थितिमें पाये जाते हों अथवा जिनपर किसीने अपना युक्ति-पुरस्सर संदेह प्रकट किया हो और इसलिये जिनकी जाँचकी इस समय जरूरत हो । अस्तु ।

यह तो हुई प्रंथकी उन प्रतियोंके पद्योंकी जाँच जो इस सटीक प्रतिकी तरह डेढ़ सौ श्लोक संख्याको लिये हुए है, अब दूसरी उन प्रतियोंको भी लीजिये जिनमें प्रंथकी श्लोकसंख्या कुछ न्यूनाधिकरूपसे पाई जाती है।

# अधिक पद्योंवाली प्रतियाँ ।

प्रंथकी हस्तलिखित प्रतियोंमें, यथपि, ऐसी कोई भी उल्लेख-योग्य प्रति अभी तक हमारे देखनेमें नहीं आई जिसमें स्लोकोंकी संख्या डेढ़सौसे कम हो; परंतु आराके ' जैनसिद्धान्तभवन'में ग्रंथकी ऐसी कितनी ही पुरानी प्रतियाँ ताइपत्रोंपर जरूर मौजूद हैं जिनमें स्लोक-संख्या, परस्पर कमती बढ़ती होते हुए भी, डेढ़-सौसे अधिक पाई जाती है। इन प्रतियोंमेंसे दो मूल प्रतियोंको जाँचने और साथ ही दो कनदी टीकावाली प्रतियोंपरसे उन्हें मिलानेका हमें अवसर मिला है, और उस जाँचसे कितनी ही ऐसी बातें माद्यम हुई हैं जिन्हें प्रथके पद्योंकी जाँचके इस अवसर पर प्रकट कर देना जरूरी मान्द्रम होता है-विना उनके प्रकट किये यह आँच अधूरी ही रहेगी। अतः पाठकोंकी अनुभवष्टदिके लिये यहाँ उस आँचका कुछ सार दिया जाता है---

(१) भवनकी मुद्रित सूचीमें रत्नकरंडधावकाचारकी जिस प्रतिका नंबर ६३६ दिया है वह मूल प्रति है और उसमें प्रंथके पद्योंकी संख्या १९० दी है-अर्थात, प्रंथकी इस सटीक प्रतिसे अथवा डेढ़सौ छोकोंबाली अन्यान्य सुद्रित अमुद्रित प्रतियोंसे उसमें ४० पद्य अधिक पाये जाते हैं। वे चालीस पद्य, अपने अपने स्थानकी सुचनाके साथ, इस प्रकार हैं---

'नाक्वहीनमलं 'नामके २१ वें पद्यके बाद----

स्यांध्यों महणस्नानं संऋग्तौ द्वविणग्ययः । संध्यासेवाग्निसंस्कारो ( सरकारो ) देहगेहार्चनाविधिः ॥२१॥ः गोप्रष्ठान्तनमस्कारः तन्मूत्रस्य निषेवर्ण । राग्नवाहनभूवृक्षदास्त्रीलादिसेवनं ॥ २३ ॥

' न सम्यक्त्वसमं ' नामके ३४ वें पद्यके बाद----

हुर्गतावायुषो बंधास्सम्यक्त्वं यस्य जायते । गतिच्छेदो न तस्यास्ति तथाप्यहण्तरास्थितिः ॥ ३४ ॥

' अष्टगुण ' नामके ३७ में पदके बाद----

उक्तं च---आणिमा महिमा लाधिमागारेमान्तर्धानकामरूपित्वं। प्राप्ति प्राकाम्यवाशित्वेशिरवाप्रतिहृतरवमिति बैक्रियिकाः ॥४१॥

' नवनिधि ' नामके ३८ वें पराके बाद---

उक्तं च त्रयं—रक्षितयक्षसहस्रकालमहाकाल्याण्डुमाणवशंख— ैससर्पपदार्पिंगलनानाररनाश्च नवनिधयः ॥४३॥ ऋतुयोभ्यवस्तुभाजनधान्यायुधतूर्यहर्म्यवस्राणि । आभरणररननिकरान् क्रमेण निषधः प्रयच्छंति ॥४४॥ चक्रं छन्नमसिर्दण्डो मणिश्चमं च काकिणी । गृहसनेगपती तक्षपुरोधाश्वमजस्त्रियः ॥४५॥ ' प्राणातिपात ' नामके ५२ वें पद्यके वाद—

> स्वयमेवारमनारमानं हिनस्त्यारमा कषायवान् । पूर्वं प्राण्यंतराणां तु पश्चारस्याद्वा न वा वधः ॥ ६० ॥

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

**' अतिवाडना ' नाम**के ६२ चें पर्यके बाद— वधादसत्याचौर्याच कामादग्रंथान्निवर्तनं । पंचकाणुज्ञतं राज्यभुक्तिः षष्ठमणुवतम् ॥ ७१ ॥ अद्वोस्खेऽवसाने च यो द्वे द्वे घाटके स्यजन् । निशाभोजनदोषज्ञोऽश्वात्यसौ पुण्यभाजनम् ॥ ७२ ॥ मौनं मोजनवेलायां ज्ञानस्य विनयो भवेत् । रक्षणं चाभिमानस्येखाद्देशांति मुनीश्वराः ॥ ७२ ॥ हदनं सूत्रणं स्नानं पूजनं परमोष्ठिनां । भोजनं सुरतं स्तोन्नं कुर्यान्मौनसमन्वितः ॥ ७४ ॥ मांसरकाई चमांस्थिप्यदर्शनतस्यजेत् । स्तांगिवीक्षणादशं प्रधाख्यानाक्सेवनात् ॥ ७५ ॥ मातंगश्वपचादीनां दर्शने तद्वचः श्रुतौ । भोजनं परिहर्तव्यं मलम्त्रादिदर्शने ॥ ७६ ॥ 'मरामांस' नामके ६६ वें पदाके बाद---मांसाशिषु दया नास्ति न सर्थ्य मधपायिषु । धर्मभावो न जीवेषु मधूदुम्बरसेविषु ॥ ८१ ॥ 'अल्पफल ' नामके ८५ वें पद्यके बाद----स्थूलाः सुक्ष्मास्तथा जीवाः सन्युदुम्बरमध्यगाः । तकिमित्तं जिनोद्दिष्टं पंचौदुम्बरवर्जनं ॥ १०१ ॥ रससंप्रक्तफलं यो दशति जसतसुरसैश्वसंमिश्रम् । तस्य च मांसनिवृत्तिर्विफला खलु भवति पुरुषस्य ॥ १०२ । बिस्वालाबुकले त्रिभुवनविजयी शिलीदुकं (१) न सेवेत। आपंचदशतिथिभ्यः पयोऽपि वस्सोन्नवात्समारभ्य ॥ १०२ ॥ गालितं गुद्धमप्यम्बु संमूर्छति मुहर्तकः । · अहोरात्रं तदुष्णं स्पारकांजिकं दूरवह्निकं 🏽 १०४ हतिप्रायेषु पान्नेषु तोयं स्नेहं तु नाश्रयेत् । नवनीतं न भर्तन्यंमूर्ध्वं तु प्रहरार्धतः ॥ १०५ ॥

🌱 बतुराहारविसर्जन ' नामके १०९ वें पद्यके बाद----स प्रोषधोपवासस्तूत्तममध्यमजवन्यताम्निविधः । चतुराहारविसर्जनजलसहिता चाम्लमेदः स्यात् ॥ १३० ॥ " नवपुण्यैः नामके पद्य नं० ११३ के बाद----खंडनी पेषणी चुन्ही उदकुंभी प्रमार्जिनी । पंचसूना गृहस्थस्य तेन मोक्षं न गच्छाते ॥ १३५ ॥ स्थापनमुच्चैः स्थानं पादोदकमर्चन प्रणामश्च । वाक्रायहृदयशुद्धय एषणशुद्धित्र नवविधं पुण्यं ॥ १३६ ॥ श्रद्धाशकिर्मकिर्विज्ञानमलुब्धता दया क्षान्तिः । यस्यैते सप्तगुणास्तं दातारं प्रशंसन्ति ॥ १३७ ॥ ' आहारौषध ' नामके पद्य नं० ११७ के बाद— उक्तं च त्रयम्—मैषज्यदानतो जीवो बलवानू रोगवर्जितः । सल्लक्षणः सुवज्रांगः तप्त्वा मोक्षं वजेदसाँ ॥ १४२ ॥ ' श्रावकपदानि ' नामके पद्य नं० १३६ के बाद----दर्शनिकत्रीतकावपि सामायिकः प्रोषधोपवासश्च ( सी च ) ॥ सचित्तरात्रिभक्तव्रतानिरतौ ब्रह्मचारी च ॥ १६२ ॥ आरंभाद्विनिवृत्तः परिमहादनुमतेः ततो दिष्टात् । इस्येकादशांगेलया जिनोदिताः आवकाः क्रमशः ॥ १६३ ॥ · सम्यग्दर्शनशुद्धः ' नामके पद्य नं० १३० के बाद----मूढत्रयं मदाश्चाष्टौ तथानायतनानि घट्ट । अष्टौ शंकादयश्चेति दग्दोषाः पंचार्वेशतिः ॥ १६५ ॥ ब्रुतं च मांसं च सुरा च वेझ्या पापद्धिंचौर्या परदारसेवाः । एतानि सप्तव्यसनानि लोके पापाधिके पुंसि कराः भवांति॥ १६६1 अश्वःधोदुम्बरप्लक्षन्यप्रोधादिफलान्यपि । रयजेन्मधुविद्युद्धासौ दर्शनिक इति स्मृतः ॥ १६७ ॥ \* मूलफल ' नामके पदान० १४१ के बाद— येन सचित्तं स्यक्तं दुर्जयजिह्ना विनिर्जिता तेन । जीवद्या तेन कृता जिनवचनं पालितं तेन ॥ १७२ ॥

84

' अर्झ पानं ' नामके पद्य नं० १४२ के बाद----यो निशि भार्कि मुंचति तेनानशनं कृतं च षण्मासं। संवस्परस्य मध्ये निर्दिष्टं मुनिवरेणेति ॥ १७४ ॥ 'मलबीजं' नामके पद्य नं० १४३ के बाद----यो न च याति विकारं युवतिजनकटाक्षबाणविद्वोपि । सरवेन ( व ) शूरशूरो रणशूरो नो भवेच्छरः ॥ १७६ ॥ ' बाह्येषु दशसु ' नामके पद्य नं० १४५ के बाद----क्षेत्रं वास्त धनं धान्यं द्विपदं च चतुष्पदं । यानं शख्यासनं कुप्यं भांडं चेति बहिर्देश ॥ १७९ ॥ मिथ्यात्ववेदहास्यादिषट्कषायचतुष्टयं । रागद्वेषाश्च संगा स्युरंतरंगचतुर्देशः ॥ १८० ॥ बाह्यग्रंथविहीना दरिद्रमनुजाः स्वपापतः सन्ति । पुनरभ्यंतरसंगत्यागी लोकेऽतिटुलभो जीवः ॥ १८१ ॥. ' गृहतो मुनिवन ' नामके पद्य नं० १४७ के बाद----एकादशके स्थाने चोस्कृष्टश्रावको भवेद्द्विविधः । वस्त्रेकघरः प्रथमः कौषीनपरित्रहोऽन्यस्तु ॥ १८४ ॥ कौषीनोऽसौ रात्रिप्रतिमायोगं करोति नियमेन । लोचं पिंछं धरवा अंक्ते ह्युपाविश्य पाणिपुटे ।। १८५ ॥ वीरचर्या च सूर्यप्रतिमा त्रैकल्योगनियमश्च। सिद्धान्तरहस्यादिस्वध्ययनं नास्तिदेशाविरतानां ॥ १८६ ॥ आधारतु षड्जधन्याः स्युर्भध्यमास्तदनु त्रयं । शेषौ द्वानुत्तमानुक्तौ जैनेषु जिनशासने ॥ १८७ ॥

(२) भवनकी दूसरी मूलप्रतिमें, जिसका नंबर ६३१ है, इन उपर्युक्त चालीस पर्धोमेंसे ४३,४४,४५,६० और ८१ नंबरवाले पाँच पद्य तो बिलकुल नहीं हैं; शेष पैतीस पर्योमें भी २२,२३,३७,१३५,१३६,१३७,१६२,१६३, १६५,१६६,१६७,१८४,१८५,१८६,१८७ नंबरवाले पंद्रह पर्योको मूलग्रंथका अंग नहीं बनाया गया----उन्हें टिप्पणीके तौरपर इधर उधर हाशियेपर दिया है और उनमेंसे ' संडनी देषणी ' आदि तीन पर्योके साथ ' उक्त च ' तथा ' एका-- दशके' आदि चार पद्योंके साथ 'उक्तं च चतुष्ठयं' ये शब्द भी लगे हुए हैं। ४१,९७४ और ९७६ नंबरवाछे तीन पद्योंको प्रंथका अंग बनाकर पछिसे कोष्टक-के भीतर हुकर दिया है और उसके द्वारा यह सूचित किंया गया है. के ये पद्य मलग्रंथके पद्य नहीं हैं----भूलसे मध्यमें लिखे गये हैं---जन्हें टिप्प-गीके तौरपर हाशियेपर लिखना चाहिये था। इस तरहपर अठारह पयोंको ग्रंथका अंग नहीं बनाया गया है । बाकीके सतरह पर्वोमेंसे, जिन्हें प्रंथका अंग बनाया गया है, ७१ से ७६,१०१ से १०५ और १७२ नंबरवाले बारह पर्योंको ' उक्त च' 'उक्त च पंचकं' इत्यादि रूपसे दिया है और उसके द्वारा प्रथम मूलप्रतिके आश्चयसे भिन्न यह सुचित किया गया है कि ये स्वामी समंतभद्रसे भी पह-डेके-दूसरे आचार्योंके-पदा हैं और उन्हें समन्तभद्रने अपने मूल्यंथमें उद्-बत किया है। हाँ, पहली प्रतिमें 'भैषज्यदानतो ' नामके जिस पद्य नं० १४२ को 'उक्त च त्रयं' शब्दोंके साथ दिया है वह पर्य यहाँ उक्त शब्दोंके संसर्गसे रहित पाया जाता है और इस लिये पहली प्रतिमें उक्त शब्दोंके द्वारा जो यह सुचित होता था कि अगले 'श्रीषेण' तथा 'देवाधिदेव' नामके वे पद्य भी ' उक्तं च ' समझने चाहिये जो डेढसौ श्लोकवाली प्रतियोंमें पाये जाते हैं वह बात इस प्रतिसे निकल जाती है। एक विशेषता और भी इस प्रतिमें देखी जाती है और वह यह है कि 'अतिवादना' नामके ६२ वें पश्चके बाद जिन छह श्लोकोंका उल्लेख पहली प्रतिमें पाया जाता है उनका वह उल्लेख इस प्रतिमें उक्त स्थानपर नहीं हैं। वहाँ पर उन पद्योंमेंसे सिर्फ ' अहोमुखे ' नामके ७२ वें पद्यका ही उल्लेख है--और उसे भी देकर फिर कोष्टकमें कर दिया है। उन छहों पद्योंको इस प्रतिमें 'मद्यमांस ' नामके ६६ वें पद्यके बाद ' उक्तं च ' रूपसे दिया है और उनके बाद ' पंचाणुवत ' नामके ६३ वें मूल पद्यको फिरसे उद्धुत किया है ।

(३) भवनकी तोसरी ६४९ नम्बरवाली प्रति कनड़ीटीकासहित है। इसमें पहली मूल प्रतिवाले वे सब चालीस पद्य, जो ऊपर उद्धृत किये गये हैं, अपने अपने पूर्वसूचित स्थानपर और उसी कमको लिये हुए, टीकाके अंगरूपसे पाये जाते हैं। सिर्फ ' द्यूतं च मांसं ' नामके पद्य नं० १६६ की जगह टीकार्मे उसी आशयका यह पद्य दिया हुआ है—

> चूतं मांसं सुरा वैक्षा पापार्द्धं परदारता । स्तोयेन सह सम्रेति ध्यसनानि विदृर्येत् ॥

इसके सिवाय इतनी विशेषता और भी है कि पहली मूल प्रतिमें सिर्फ पाँच पर्योके साथ ही 'उक्तं च, ' 'उक्तं च त्रयं ' शब्दोंका संयोग था। इस प्रतिमें उन पर्योके अतिरिक्त दूसरे और भी २१ पर्योके साथ वैसे शब्दोंका संयोग पाया जाता है-अर्थात, नं० १०१ से १०५ तकके पांच पर्योको ' उक्तं च पंचक, ' १३५\* से १३७ नंबरवाले तीन पर्योको ' उक्तं च, ' १६५ से १६७ नंबरवाले तीन पर्योको ' उक्तं च त्रयं ' १७२, १७४, १७६ नंबरवाले पर्योको जुदा जुदा ' उक्तं च, ' १७९ से १८१ नंबरवाले तीन पर्योको ' उक्तं च त्रयं' और १८४ से १८७ नंबरवाले चार पर्योको ' उक्तं च चतुष्टयं ' शब्दोंके साथ उद्धृत किया है। साथ ही, इस टीका तथा दूसरी टीकामें भी ' मैषज्यदानतो ' नामके पर्यके साथ ' श्रीषेण ' और ' देवाधिदेव ' नामके पर्योको भी 'उक्तं च त्रयं' रूपसे एक साथ उद्धृत किया है। भाऊ बाबाजी लडे द्वारा प्रकाक्षित रत्नकरण्ड-आवकाचारकी प्रस्तावनादिसे ऐसा माऌम होता है कि कनडी लिपिकी २०० श्लोकों बाली प्रतिमें ' मैषज्यदानतो ' नामक पद्यके बाद यह पद्य भी दिया हआ है----

### शास्त्रदानफलेनास्मा कलासु सकलास्वपि । परिज्ञाता भवेरपश्चारकेवलज्ञानभाजनं ॥ १

संभव है कि श्रीषण ' नामक पद्यको साथ छेकर ये तीनों पद्य ही 'उक्तं च त्रयं' शब्दोंके वाच्य हों, और 'शास्त्रदान' नामका यह पद्य कनड़ी टीकाकी ;इन प्रतियोंमें छूट गया हो।

(४) भवनकी चौथी ६२९ नंबरवाली प्रति भी कनडीटीकासहित है। इसकी हालत प्रायः तीसरी प्रति जैसी है, विशेषता सिर्फ इतनी ही यहाँ उल्लेख योग्य है कि इसमें १७४ नंबरवाले पद्यके साथ 'उक्तं न ' शब्द नहीं दिये और १७२ नंबरवाले पद्यके साथ 'उक्तं न ' की जगह 'उक्तं न त्रयं' शब्दोंका प्रयोग किया है परंतु उनके बाद लोक वही एक दिया है। इसके सिवाय इस टीकामें ६० नंबरवाले पद्यके 'उक्तं न ' ७१ से ७६ नंबरवाले छह पद्योंको ' उक्तं न षट्वं और १६२, १६३ नंबरवाले दो पद्योंको ' उक्तं न द्वयं ' लिखा है। और इन ९ पद्योंका यह उल्लेख तीसरी प्रतिसे इस प्रतिमें अधिक है।

\*१३५ और १३६ नंबरवाले पद्य रत्नकरंडकी इस संस्कृतटीकामें भी 'तदुक्तं' आदिरूपसे उद्धुत किये गये हैं।

( ५ ) चारों प्रतियोंके इस परिचयसे \* साफ जाहिर है कि उक्त दोनों मुळ प्रतियों में परस्पर कितनी विभिन्नता है। एक प्रतिमें जो श्लोक टिप्पणादिके तौर पर दिये हए हैं, दूसरीमें वे ही श्लोक मूल रूपसे पाये जाते हैं। इसी तरह दोनों टीकाओंमें जिन पद्योंको 'उक्तं च' आदिरूपसे दूसरे प्रंथोंसे उद्धृत करके टीकाका एक अंग बनाया गया था उन्हें उक्त मूल प्रतियों अथवा उनसे पहली प्रतियोंके लेखकोंने मुलका ही अंग बना डाला है। यदापि, इस परिचयपरसे, किसीको यह बतलानेकी ऐसी कुछ जरूरत नहीं रहती कि पहली मल प्रतिमें जो ४० पद्य बढ़ हुए हैं और दूसरी मूलप्रतिमें जिन १७ पद्योंको मुलका अंग बनाया गया है वे सब मूल प्रंथके पद्य नहीं हैं; बल्कि टीका-टिप्प-णियोंके ही अंग हैं---विज्ञ पाठक प्रथमें उनकी स्थिति, पूर्वापर पदोंके साथ उनके सम्बंध, टीकाटिप्पणियोंमें उनकी उपलब्धि, प्रंथके साहित्यसंदर्भ, प्रंथकी प्रतिपादन शैली, समंतभद्रके मूल प्रंथोंकी प्रकृति ! और दूसरे अंथोंके पद्यादि विषयक अपने अनुभवपरसे सहजहीमें इस नतीजेको पहुँच सकते हैं कि वे सब बसरे प्रंथोंके पदा हैं और इन प्रतियों तथा इन्हीं जैसी दूसरी प्रतियोंमें किसी तरहपर प्रक्षिप्त हो गये हैं-फिर भी साधारण पाठकोंके संतोषके लिये, यहाँपर कल पश्चोंके सम्बंधमें, नमूनेके तौरपर, यह प्रकट कर देना अनुचित न होगा कि वे कौनसे प्रंथोंके पदा हैं और इस प्रंथमें उनकी क्या स्थिति है। अतः नीचे उसीका यतिंकचित् प्रदर्शन किया जाता है---

क-' सूर्याप्यों ग्रहणस्नानं,' 'गोप्टछान्तनमस्कारः' नामके ये दो पद्य, यशस्ति-लक ग्रंथके छठे आश्वासके पद्य हैं और उसके चतुर्थकल्पमें पाये जाते हैं। दूसरी मूल प्रतिमें, यद्यपि, इन्हें टिप्पणोके तौर पर नीचे दिया है तो भी पहली मूल प्रतिमें ' आपगासागरस्नानं ' नामके पद्यसे पहले देकर यह सूचित किया है कि ये लोकमूढताके बोतक पद्य हैं आर, इस तरह पर, ग्रंथकर्ताने लोकमूढताके तीन पद्य दिये हैं। परंतु ऐसा नहीं है। ग्रंथकार महोदयने शेष दो मूढ़ताओंकी

\* यह परिचय उस नोट परसे दिया गया है जो जैनसिद्धान्तभवन आरा-का निरीक्षण करते हुए इमने पं० शांतिराजजीकी सहायतासे तय्यार किया था। ‡ दोनों मूल प्रतियोंमें कुछ पद्योंको जो ' उक्तें च ' रूपसे प्रंथका अंग बनाया गया है वह स्वासी समंतभद्रके मूल प्रेंथोंकी प्रकृतिके विरुद्ध जान पड़ता है। तरद ' लोकमूढता'का भी वर्णन एक ही पद्यमें किया है। १३ वीं शताब्दीके विद्वान् पं॰ आशाधरजीने भी ' अपने ' अनगारधर्मामृत'की टीकामें स्वामि-समंतभदके नामसे---- ' स्वामिसूक्तानि ' पदके साथ---मूढत्रयके द्योतक उन्हीं तीन पर्योको उद्धृत किया है जो इस सटीक प्रंथमें पाये जाते हैं। इसके सिवाय उक्त दोनों पद्य खालिस ' लोकमूढता'के द्योतक हैं भी नहीं। और न उन्दें वैसा सूचित किया गया है। यशस्तिलकमें उनके मध्यवर्ती यह पद्य और दिया है---

#### नदीनदससुदेषु मज्जनं धर्मचेतसां । तरुस्तूपात्रभक्तानां चन्दनं सृगुसंश्रय: ।

और इस तरहपर तीनों पर्योमें मूढताओंके कथनका कुछ समुचय किया गया है, प्रयक् २ स्वरूप किसीका नहीं दिया गया—जैसा कि उनके बादके निम्न पद्यसे प्रकट है—

#### समयान्तरपाषण्डवेदलोकसमाश्रयम् । एवमादि विमूढानां ज्ञेयं मूढमनेकघा ।

इस सब कथनसे यह बिलकुल स्पष्ट हो जाता है कि उक्त दोनों पद्य मूलग्रं-यके नहीं बल्कि यशस्तिलकके हैं।

इसी तरहपर, 'मांसासिषु' और 'श्रद्धाशक्ति' नामके पद्य नं० ८१,१३७ भी यशस्तिलकके ही जान पड़ते हैं। ने कमशः उसके ७ वें, ८ वें आश्वासमें जरासे पाठभेदके \* साथ पाये जाते हैं। मूल्प्रंथके संदर्भके साथ इनका भी मेळ

\* पहले पधर्मे 'धर्मभावो न जीवेषु' की जगह 'आतृशस्य न मर्त्येषु' यह पाठ दिया है। और दूसरे पधर्मे 'शक्तिः' की जगह 'तुष्टिः,' 'दयाक्षान्ति'की जगह 'क्षमाशक्तिः ' और 'यस्मैते' की जगह ' यत्रैते ' ये पाठ दिये हैं जो बहुत साधारण हैं। नहीं। पहले पद्यमें 'उदुम्बरसेवा'का उल्लेख, खास तौरसे खटकता है—-ये पद्य भी टीका टिप्पणीके लिये ही उद्धत किये हुए जान पडते हैं। पहला पद्य दूसरी प्रतिमें है भी नहीं और दूसरा उसकी टिप्पणीमें ही पाया जाता है। इससे मी ये मूल पद्य माऌम नहीं होते।

ग- 'अह्वोमुखेवसाने ' नामका ७२ नंबरवाला पद्य हेमचंद्राचार्यके ' योग-शास्त्र'का पद्य है और उसके तीसरे प्रकाशमें नंबर ६३ पर पाया जाता है। यहाँ मूलप्रथकी पद्धति और उसके प्रतिपाद्य विषयके साथ उसका कोई सम्बंध नहीं।

घ—'वधादसत्यात् ' नामका ७१ वाँ पद्य चामुंडरायके 'चारित्रसार ' ग्रन्थका पद्य है और वहींसे लिया हुआ जान पड़ता है। इसमें जिन पंचाणु-ज्रतोंका उल्लेख है उनका वह उल्लेख इससे पहले, मूल प्रन्थके ५२ वें पद्यमें आ चुका है। स्वामी समंतभद्रकी प्रतिपादनशैली इस प्रकार व्यर्थकी पुनरुक्ति-योंको लिये हुए नहीं होती, इसके सिवाय ५१ वें पद्यमें अणुव्रतोंकी संख्या पाँच दी है और यहाँ इस पद्यमें ' राज्यभुक्ति ' को भी छठा अणुव्रतों वतलाया है, इससे यह पद्य प्रंथके साथ बिलकुरु असम्बद्ध माल्यम होता है।

इसी तरह पर 'दर्शनिकव्रतकावपि, ' ' आरंभाद्विनिधृत्तः ' और 'आद्यास्तु षट् जघन्याः' नामके तीनों पद्य भी चारित्रसार प्रंथसे लिये हुए मालूम होते हैं और उसमें यथास्थान पाये जाते हैं। दूसरी मूल प्रतिमें भी इन्हें टिप्पणोके तौर पर ही उदध्त किया है और टीकामें तो 'उक्त च ' रूपसे दिया ही है। मूल प्रंथके संदर्भके साथ ये अनावत्त्यक प्रतीत होते हैं।

ट--- 'मौनं भोजनवेलायां', 'मांसरक्ताई चर्मास्थि', 'स्थूलाः सूक्ष्मास्तथा जीवाः', नामके ७३, ७५ और १०१ नम्बरवाले ये तीनों पद्य पूज्यपादकृत उस उपा-सकाचारके पद्य हैं, जिसको जाँचका लेख हमने जैतहितैषी भाग १५ के १२ वें अंक्ष्में प्रकाशित कराया था। उसमें ये पद्य कमशः नं० २९, २८ तथा १९ पर दर्ज हैं। यहाँ ग्रंथके साहित्य, संदर्भादिसे इनका कोई मेल नहीं और ये खासे असम्बद्ध माल्दम होते हैं।

ऐसी ही हालत दूसरे पर्योकी है और वे कदापि मूल प्रंथके अंग नहीं हो सकते । उन्हें भी उक्त पर्योकी तरह, किसी समय किसी व्यक्तिने, अपनी याद-दाइत आदिके लिये, टीका टिप्पणीके तौर पर डद्धत किया है और बादको, उन टीका टिप्पणवाली प्रतियों परसे मूल प्रंथकी नकल उतारते समय, लेख-

कोंकी असावधानी और नासमझीसे वे मूल प्रंथका ही एक बेढंगा अथवा बेडौल अंग बना दिये गये हैं। सच है ' मुर्दा बदस्त जिन्दा ख्वाह गाड़ो या कि फ़ूँको ।' शास्त्र हमारे कुछ कह नहीं सकते, उन्हें कोई तोड़ो या मरोड़ो. उनकी कलेवरष्टदि करो अथवा उन्हें तनुक्षीण बनाओ, यह सब लेखकोंके हाथका खेल और उन्हींकी कर्तुत हैं !! इन बुद्धू अथवा नासमझ लेखकोंकी वदौलत प्रंथोंको कितनी मिटी खराब हुई है उसका अनुमान तक भी नहीं हो सकता। प्रंथोंकी इस खराबीसे कितनी ही गलतफहमियाँ फैल चुकी हैं और यथार्थ वस्तुस्थितिको माछम करनेमें बड़ी ही दिकतें आ रही हैं । श्रुतसागरसूरिको भी शायद प्रथको कोई ऐसी ही प्रति उपलब्ध हुई है और उन्होंने उस पर \* एकादशके ' आदि उन चार पद्योंको स्वामी समंतभद्र द्वारा ही निर्मित समझ लिया है जो 'गृहतो सुनिवनसित्वा'नामके १४७ वें पद्यके बाद उक्त पहली मूल प्रतिमें पाये जाते हैं। यही वजह है कि उन्होंने ' षट्श्रामृत ' की टीकार्में\* उनका महाकवि समंतभद्रके नामके साथ उल्लेख किया है और उनके आदिमें लिखा है 'उक्तं च समन्तभद्रेण महाकविना '। अन्यथा, वे समन्तभद्रके किसी भी ग्रंथमें नहीं पाये जाते और न अपने साहित्य परसे ही वे इस बात-को सूचित करते हैं कि उनके रचयिता स्वामी समंतभद्र जैसे कोई प्रौढ विद्वान् और महाकवि आचार्य हैं। अवश्य ही वे दूसरे किसी प्रंय अथवा प्रंथोंके पद्य हैं और इसीसे दूसरी मूर्ल प्रतिके टिप्पणमें और दोनों कनडी टीकाओंमें उन्हें ' उक्तं च चत्रष्टयं ' शब्दोंके साथ उद्धृत किया है। एक पद्य तो उन-मेंसे चारित्रसार प्रथका ऊपर बतलाया भी जा चुका है।

यहाँ पर यह प्रगट करना शायद कुछ अप्रासंगिक न होगा कि जो लोग अपनेको जिनवाणी माताके भक्त समझते हैं अथवा उसकी भक्तिका दम भरते हैं उनके लिये यह बढ़ा ही रूजाका विषय है जो उनके शास्त्रमडारोंमें उन्होंके धर्म-प्रंथोंकी ऐसी खराव हालत पाई जाती है। माता उनके सामने छटती रहे, उस पर अत्यावार होता रहे, उसके अंग विकृत अथवा छित्र भिन्न किये जाते रहे, कोई उसका सतीत्व भी हरण करता रहे और वे उसकी कुछ भी पर्वाह न करते हुए मौनावरुम्बी रहें। क्या इसीका नाम मातृभक्ति है ! इसका नाम कदापि मातृभक्ति नहीं हो सकता। अत्रोका ऐसा आचरण उनके लिये महान् कलंक है और

<sup>\*</sup> देखो, सूत्रप्राप्टत की गाथा नंबर २१ की टीका।

उन्हें धिकारका पात्र बनाता है । उन्हें माताकी सची खबरदारी और उसकी सची रक्षाका प्रबंध करना चाहिये---ऐसा विशाल आयोजन करना चाहिये जिससे जिनवाणीका प्रत्येक अंग---प्रत्येक धर्मप्रंथ अपनी अविकल स्थितिमें----अपने उस असली स्वरूपमें जिसमें किसी आचार्य महोदयने उसे जन्म दिया है---उपलब्ध हो सके । ऐसा होने पर ही वे अपना मुख उज्ज्वल कर सकेंगे और अपनेको जिनवाणी माताका भक्त कहला सकेंगे । अस्तु ।

### जाँचका सारांश ।

इस लम्बी चौड़ी जाँचका सारांश सिर्फ इतना ही है कि-

9-प्रंथकी दो प्रकारकी प्रतियाँ पाई जाती हैं-एक तो वे जो इस सटीक प्रतिकी तरह डेढ़सौ स्ठोकसंख्याको लिये हुए हैं और दूसरी वे जिन्हें ऊपर 'अधिक पर्यो-वाली प्रतियाँ ' सूचित किया है। तीसरी प्रकारकी ऐसी कोई उल्लेखयोग्य प्रति अभी तक उपलब्ध नहीं हुई जिसमें पर्योकी संख्या डेढ़सौसे कम हो। परंतु ऐसी प्रतियोंके उपलब्ध होनेकी संभावना बहुत अछ है। उनकी तलाशका अभी-तक कोई यथेष्ट प्रयत्न भी नहीं हुआ जिसके होनेकी जरूरत है।

२--प्रंधकी डेढ़सौ क्लोकोंवाली इस प्रतिके जिन पद्योंको क्षेपक बतलाया जाता है अथवा जिन पर क्षेपक होनेका संदेह किया जाता है उनमेंसे 'चतुराहार-विसर्जन ' और रष्टान्तोंवाले पद्योंको छोड़कर शेष पद्योंका क्षेपक होना युक्ति-युक्त माऌम नहीं होता और इसलिये उनके विषयका संदेह प्रायः निर्मूल जान पड़ता है।

३-प्रथमें 'चतुराहारविसर्जन ' नामका पद्य और रष्टांतोंवाले छहों पदा, ऐसे सात पद्य बहुत ही संदिग्ध स्थितिमें पाये जाते हैं । उन्हें प्रथका अंग मानने और स्वामी समंतभद्रके पद्य स्वोकारनेमें कोई युक्तियुक्त कारण मालम नहीं देता । वे खुशीसे उस कसौटी (कारणकलाप) के दूसरे तीसरे और पाँचवें भागोंमें आ जाते हैं जो क्षेपकोंकी जाँवके लिये इस प्रकरणके शुरूमें दो गई है । परंतु इन पद्योंके क्षेपक होनेकी हालतमें यह जरूर मानना पड़ेगा कि उन्हें प्रथमें प्रक्षिप्त हुए बहुत समय वीत चुका है-वे इस टीकासे पहले ही प्रथमें प्रविष्ठ हो चुके हैं-और इसलिये प्रन्यको ऐसी प्राचीन तथा असंदिग्ध प्रतियोंको खोज निकालनेकी खास अरूरत है जो इस टीकासे पहलेकी---विक्रमकी 93 वीं शताब्दोसे पहलेकी---लिखी हुई हों अथवा जो खास तौर पर प्रकृत 43

ंबिषय पर अच्छा प्रकाश डालनेके लिये समर्थ हो सकें। साथ ही, इस बातकी भी तलाश होनी चाहिये कि १३ वीं शताब्दीसे पहलेके बने हुए कौन कौनसे प्रंथोंमें किस रूपसे ये पद्य पाये जाते हैं और इस संस्कृत टीकासे पहलेकी बनी हुई कोई दूसरी टीका भी इस प्रंथ पर उपलब्ध होती है या नहीं। ऐसा होने पर ये पद्य तथा दूसरे पद्य भी और ज्यादा रोशनीमें आजायँगे और मामला बहुत कुछ स्पष्ट हो जायगा।

४---अधिक पद्योंवाली प्रतियोंमें जो पद्य अधिक पाये जाते हैं वे सब क्षेपक हैं। उन पर क्षेपकत्वके प्रायः सभी कारण चारितार्थ होते हैं और प्रथमें उनकी स्थिति बहुत ही आपत्तिके योग्य पाई जाती है। वे बहुत साफ तौर पर दूसरे अंथोंसे टीका टिप्पणीके तौर पर उद्धृत किये हुए और बादको लेखकोंकी कृपासे प्रथका अंग बना दिये गये माल्यम होते हैं। ऐसे पद्योंको प्रथका अंग मानना उसे बेढंगा और बेडौल बना देना है। इस प्रकारकी प्रतियाँ पद्योंकी एक संख्याको लिये हुए नहों हैं और यह बात उनके क्षेपकत्वको और भी ज्यादा पुष्ट करतो है।

आशा है, इस जाँवके लिये जो इतना परिश्रम किया गया है और प्रस्ता-वनाका इतना स्थान रोका गया है वह व्यर्थ न जायगा। विज्ञ पाठक इसके द्वारा अनेक स्थितियों, परिस्थितियों और घटनाओंका अनुभव कर जरूर अच्छा लाम उठाएँगे, और यथार्थ बस्तुस्थितिको समझनेमें बहुत कुछ कृतकार्य होंगे। साथ ही, जिनवाणी माताके भक्तोंसे भी यह आशा की जाती है कि वे, धर्म-प्रयोंकी ओर अपनी इस हानिकर लापरवाहीको और अधिक दिनों तक जारी न रखकर शीघ ही माताकी सची रक्षा, सची खबरगीरी और उसके सचे उद्धा-रका कोई ठोस प्रयत्न करेंगे जिससे प्रत्येक धर्मग्रथ अपनी अविकल स्थितिमें सर्व साधारणको उपलब्ध हो सके।

# टीका और टीकाकार प्रभाचंद्र।

इस प्रथपर, ' ररनकरण्डक-विषमपदव्याख्यान ' नामके एक संस्कृतटिप्पण-को छोड्कर जो आराके जैनसिद्धान्तभवनमें मौजूद है और जिसपरसे उस-केकर्त्ताका कोई नामादिक माऌम नहीं होता, संस्कृतकी \* सिर्फ यही एक टीका

\* कनड़ी भाषामें मौ इस प्रंथपर कुछ टीकाएँ उपलब्ध हैं परंतु उनके रच-विक्ताओं आदिका कुछ हाल माल्म नहीं हो सका। तामिल भाषाका ' अरुंगल- अभीतक उपलब्ध हुई है जो इस अंथके साथ प्रकाशित हो रही है । इसी टीकाकी बाबत, पिछले प्रष्ठोंमें, हम बराबर कुछ न कुछ उल्लेख करते आये हैं और उसपरसे टीकाका कितना ही परिचय मिल जाता है । हमारी इच्छा थी कि इस टीकापर एक विस्तृत आलोचना लिख दी जाती परंतु समयके अभाव और लेखके अधिक बढ़ जानेके कारण वह कार्यमें परिणत नहीं हो सकी । यहाँ पर टीकाके संबंधमें, सिर्फ इतना ही निवेदन कर देना उचित माखम होता है कि यह टीका प्राय: साधारण है—प्रंथके मर्मको अच्छी तरहसे उद्धाटन करनेके लिये पर्याप्त नहीं है और न इसमें गृहस्थधर्मके तत्त्वोंका कोई अच्छा विवेचन ही पाया जाता है—सामान्य रूपसे प्रंथके प्राय: शब्दानुवादको ही लिये हुए है । कहीं कहीं तो जरूरी पदोंके शब्दानुवादको भी छोड़ दिया है; जैसे 'भयाशास्तेह' नामके पदाकी टीकामें ' कुदेवागमर्लिंगिनां ' पदका कोई अनुवाद अथवा स्पष्टीकरण नहीं दिया गया जिसके देनेकी खास जरूरत'थी, और कितने ही पदोंमें आए हुए 'आदि ' शब्दकी कोई व्याख्या नहीं की गई जिससे यह माखम होता कि वहाँ उससे क्या कुछ अभिप्रेत है । इसके सिवाय, टीकामें ये तीन खास विशेषताएँ पाई जाती हें—

प्रथम तो यह कि, इसमें मूल प्रंथको सातकी जगह पाँच परिच्छेदोंमें विभा-जित किया है---अर्थात, 'गुणव्रत' और 'प्रतिमा' वाले अधिकारोंको अलग अलग परिच्छेदोंमें न रखकर उन्हें कमशः ' अणुव्रत ' और ' सल्लेखना ' नामके परिच्छेदोंमें शामिल कर दिया है। माल्रुम नहीं, यह लेखकोंकी कृपाका फल है अथवा टीकाकारका ही ऐसा विधान है। जहाँतक हम समझते हैं, विषय-विभा-गकी दृष्टिसे, प्रंथके सात परिच्छेद ही ठीक माल्रुम होते हैं और वे ही प्रंथकी मूल प्रतियोंमें पाये जाते हैं \* । यदि सात परिच्छेद नहीं रखने ये तो फिर चार

छेप्पु ' ( रत्नकरण्डक ) प्रंथ इस प्रंथको सामने रखकर ही बनाया गया माखम होता है और कुछ अपवादोंको छोडकर इसीका ही प्रायः भावानुवाद अथवा सारांश जान पड़ता है। ( देखो, अँप्रेजी जैनगजटमें प्रकाशित उसका अंग्रेजी अनुवाद ।) परंतु दह कब बना और किसने बनाया, इसका कोई पता नहीं चलता और न उसे तामिल भाषाकी टीका ही कह सकते हैं । हिन्दीमें पं० सदासुखजीका भाष्य ( स्वतंत्र व्याख्यान ) प्रसिद्ध ही है ।

\* देखो ' सनातनजैनप्रंथमाला ' के प्रथम गुच्छकमें प्रकाशित रत्नकरण्ड-श्रावकाचार, जिसे निर्णयसागरप्रेस बम्बईने सन् १९०५ में प्रकाशित किस् होने चाहियें थे। गुणव्रतोंके अधिकारको तो, ' एवं पंचभकारमणुव्रतं प्रति-पाचेदानीं त्रिःभ्रकारं गुणव्रतं प्रतिपादयक्वाद्द ' इस वाक्यके साथ, अणु-व्रत-परिच्छेदमें शामिल कर देना परंतु चिक्षावर्तोंके कथनको शामिल न करना क्या अर्थ रखता है, यह कुछ समझमें नहीं आता। इसीसे टीकाकी यह विशे-षता हमें आपत्तिके योग्य जान पडती है।

दूसरी विश्वेषता यह कि, इसमें दृष्टान्तोंवाले छहों पर्योको उदाहत किया है-अर्थात्, उनको तेईस कथाएं दी हैं । ये कथाएँ कितनी साधारण, श्रीहीन, निष्प्राण, तथा आपत्तिके योग्य हैं और उनमें क्या कुछ त्रुटियाँ पाई जाती हैं, इस विषयकी कुछ सूचनाएँ पिछले पृष्ठोंमें, 'संदिग्धपद्य' शीर्षक्रके नीचे, सातवीं आपत्तिका विचार करते हुए, दी जा चुकी हैं । वास्तवमें इन कथा-ओंकी त्रुटियोंको प्रदर्शित करनेके लिये एक अच्छा खासा निबंध लिखा जा सकता है, जिसकी यहाँ पर उपेक्षा की जाती है ।

तीसरी विशेषता यह है कि, इस टीकामें आवकके ग्यारह पदोंको-प्रतिमाओं, श्रेणियों अथवा गुणस्थानोंको-सल्लेखनानुष्ठाता (समाधिमरण करनेवारे) आव-कके ग्यारह मेद वतलाया है—अर्थात्, यह प्रतिपादन किया है कि जो आवक समाधिमरण करते हैं-सल्लेखनाव्रतका अनुष्ठान करते हैं-उन्हींके ये ग्यारह मेद हैं। यथा---

" साम्प्रतं योऽसौ सहेखनानुष्ठाता श्रावकस्तस्य कतिप्रतिमा भवन्तीत्या-शंक्याह----

श्रावकपदानि देवैरेकादश देशितानि येषु खलु ।

स्वगुणाः पूर्वगुणैःसह सन्तिष्ठन्ते कमविवृद्धाः ॥ "

इस अवतरणमें ' आवकपदानि ' नामका उत्तर अंश तो मूल प्रंथका पद्य है और उससे पहला अंश टीकाकारका बह वाक्य है जिसे उसने उक्त पद्यको देते हुए उसके विषयादिकी सूचना रूपसे दिया है । इस वाक्यमें लिखा है कि 'अब सल्लेखनाका अनुष्ठाता जो आवक है उसके कितनी प्रतिमाएँ होती हैं, इस बातकी आशंका करके आचार्य कहते हैं । ' परंतु आचार्य महोदयके उक्त पद्यमें न तो वैसी कोई आशंका उठाई गई है और न यही प्रतिपादन किया गया है कि ये ११ था । जैनप्रंथरत्नाकर कार्यालय बम्बई आदि द्वारा प्रकाशित और भी बहुत संस्करणोंमें तथा पुराना हस्तलिखित प्रतियोंमें वे ही सात परिच्छेद पाये जाते है जिनका उल्लेख प्रस्तावनाके ग्रुरूमें ' प्रंथपरिचय' के नीचे किया गया है ।

प्रतिमाएँ सङ्खेलनानुष्ठाता आवकके होती हैं: बल्कि ' श्रावकपदानि ' पदके प्रयोग द्वारा उसमें सामान्य रूपसे सभी श्रावकोंका ग्रहण किया है-अर्थात यह बत-स्राया है कि श्रावकलोग ११ श्रेणियोंमें विभाजित हैं। इसके सिवाय, अगले पर्योमें, श्रावकोंके उन ११ पर्योका जो अलग अलग स्वरूप दिया है उसमें सल्ले-खनाके लक्षणकी कोई व्याप्ति अथवा अनुद्रति भी नहीं पाई जाती-सल्लेख-नाका अनुष्ठान न करता हुआ भी एक आवक अनेक प्रतिमाओंका पालन कर सकता है और उन परोंसे विभूषित हो सकता है। इस लिये टीकाकारका उक्त लिखना मुल प्रथके आशयके प्रायः विरुद्ध जान पडता है। दूसरे प्रधान प्रथोंसे भी उसका कोई समर्थन नहीं होता—प्रतिमाओंका कथन करनेवाले दूसरे किसी भी आचार्य अथवा विद्वानके प्रंथोंमें ऐसा विधान नहीं मिलता जिससे यह माल्रम होता हो कि ये प्रतिमाएँ सल्लेखनानुष्ठाता श्रावकके ग्यारह भेद हैं । प्रत्युत इसके ऐसा प्रकार देखनेमें आता है कि इन सभी श्रावकोंको मरणके निकट आनेपर सल्लेखनाके सेवनकी प्रेरणा की गई है. जिसका एक उदाहरण 'चारित्रसार ' ग्रंथका यह वाक्य है-"उक्तेरुपासकैमर्रिणान्तिकी सल्लेखना प्रीखा सेच्या।' और यह है भी ठीक. सल्लेखनाका सेवन मरणके संनिकट होनेपर ही किया जाता है और बाकीके धर्मो----वतानियमादिकों----का अनुष्ठान तो प्रायः जीवनभर हुआ करता है। इस लिये थे ११ प्रतिमाएँ केवल सल्लेखनानुष्ठाता श्रावकके भेद नहीं हैं बल्कि श्रावकाचार\*-विधिके विभेद हैं, श्रावकधर्मका अनुष्ठान करनेवालोंकी स्वास श्रेणियाँ हैं----और इनमें प्रायः सभी श्रावकोंका समावेश हो जाता है। हमारी रायमें टीकाकारको ' सल्लेखनानुप्राता ' के स्थानपर ' सद्धर्मानुष्ठाता ' पद देना चाहिये था। ऐसा होनेपर मुलग्रंथके साथ भी टीकाको संगति ठीक बैठ जाती; क्यों कि मूलमें इससे पहले उस सद्धर्म---अथवा समीचीन धर्मके फलका कीर्तन किया गया है जिसके कथनकी आचार्य महादेयने ग्रंथके शुरूमें प्रतिज्ञ की थी और पूर्व पद्यमें 'फलति सद्धर्मः ' ये शब्द भी स्पष्ट रूपसे दिये हुए हैं---उसी सद्धर्म-के अनुष्ठाताको अगले पद्योंदारा ११ श्रेणियोंमें विभाजित किया है। परंत जान पडता है टीकाकारको शायद ऐसा करना इष्ट नहीं था और शायद यही वजह हो

\* श्रीअसितगति आचार्यके निम्नवाक्यसे भी ऐसा ही पाया जाता है एकादशोका विदितार्थतत्वैरुपासकाचाराविधेर्विभेदाः । पवित्रमारोद्धमनस्यऌभ्यं सोपानमार्गा इव सिद्धिसौधम् ॥ —उपासकाचार । जो उसने सल्लेखना और प्रतिमाओंके दोनों अधिकारोंको एक ही परिच्छेदमें शामिल किया है। परंतु कुछ भी हो, यह तीसरी विशेषता भी आपत्तिके योग्य जरूर है। अस्तु।

यह टीका ' प्रमावंद' आचार्यकी बनाई हुई है। परंतु टीकामें न तो प्रमा-मंद्रकी कोई प्रशस्ति है, न टीकाके बननेका समय दिया है और न टीकाकारने कहीं पर अपने गुरुका ही नामोल्लेख किया है। ऐसी हालतमें यह टीका कौनसे प्रमाचंद्राचार्यकी बनाई हुई है और कब बनी है, इस प्रश्नका उत्पन्न होना स्वाभाविक है; और वह अवस्य ही यहाँ पर विचार किये जानेके योग्य है; क्योंकि जैन समाजमें ' प्रभाचंद्र ' नामके बीसियों \* आचार्य हो गये हैं, जिनमें-से इछका-जिनका हम अभी तक अनुसंधान कर सके हैं-सामान्य परिचय अथवा पता मात्र इस प्रकार है---

() वे प्रभाचंद जिनका उल्लेख श्रवणबेल्गोलके प्रथम शि० लेखमें पाया जाता है, और जिनकी बाबत यह कहा जाता है कि वे भद्रवाहु श्रुत-केवलीके दीक्षित शिष्य सम्राद 'चन्द्रगुप्त 'ये।

(२) वे प्रभावंद्र जिनका श्रीपूज्यपादकृत जैनेन्द्र व्याकरणके 'रात्रे: इति प्रभावंद्रस्य ' इस सूत्रमें उल्लेख मिलता है ।

(३) वे प्रमाचंद्र जिनका उल्लेख, जैनसिद्धान्तमास्करकी ४ थी किर-णमें प्रकाशित ' शुभवंद्राचार्थकी गुर्वावली ' और ' नंदिसंघकी पद्यावलीके आचार्योंकी नामावलीमें, ' लोकचंद'के बाद और ' नेसिचंद ' से पहले पाया जाता है। साथ ही पद्यावलीमें जिनके पट पर प्रतिष्ठित होनेका समय भी बि॰ संवत् ४५३ दिया है † । यदि यह समय ठीक हो तो दूसरे नंबर वाले प्रमाचंद्र और ये दोनों एक व्यक्ति भी हो सकते हैं।

सन् १९२९-२२ में इस टीकाके कर्ठृत्व-विषय पर कुछ विद्रानोंने चर्चा चर्छाई थी, और ' प्रभावंद कितने हैं ' इत्यादि शीर्षकोंको लिये हुए कितने ही चेख डस समय जैनमित्र, जैनसिद्धान्त, जैनबोधक और जैनहितेच्छु पत्रोंमें प्रकाशित हुए थे। उन लेखोंमें प्रभावंद्र नामके विद्वानोंकी जो संख्या प्रकाशित हुई थी वह शायद पाँचसे अधिक नहीं थी।

। जैनहितैषी भाग छठा, अंक ७-८ में प्रकाशित 'गुर्नावली' और 'पट्टावली'में भी यह सन उल्लेख मिलता है। (४) वे प्रभावद जो परछरुनिवासी ' विनयनन्दी' आचार्यके जिभ्य थे और जिन्हें चाछक्य राजा ' कीर्तिवर्मा ' प्रथमने एक दान दिया था\*। ये आचार्य विक्रमको छठी और सातवीं शताब्दीके विद्वान थे, क्यों कि उक्त कीर्ति-वर्मीका अस्तित्व समय शक सं० ४८९ पाया जाता है।

(५) ' प्रमेयकमलमार्तण्ड ' और ' न्यायकुमुदचंदीदय'के कर्ता वे प्रसिद्ध प्रभाचंद्र, जो 'परीक्षामुख'के रचयिता माणिक्यनन्दी आचार्यके किय थे और आदिपुराणके कर्ता श्रीजिनसेनाचार्यने जिनकी स्तुति की है। ये आचार्य विकमकी प्रायः ८ वीं ९ वीं शताब्दीके विद्वान् थे। जैनेन्द्र व्याकरण-का ' शब्दाम्भोजमास्कर ' नामका महान्यास ‡ भी संभवतः आपका ही बनाया हुआ है और शायद ' शाकटायनन्यास 'के कर्ता भी आप ही हों; क्यों कि शिमोगा जिलेसे मिले हुए नगर ताल्लुकेके ४६ वें नंबरके शिलालेखमें एक पद्य इस प्रकार पाया जाता है—

## सुखि....न्यायकुमुदचन्द्रोदयकृते नमः । शाकटायनकृःसूत्रन्यासकत्रें वतीन्दवे ॥

( ६ ) वे प्रभाचंद्र जो ' पुष्पनंदी' के शिष्य और ' तोरणाचार्य' के प्रशिष्य थे और जिनके लिये शक संवत् ७१९ वि० सं० ८५४ में एक वसतिका बनाई गई थी, जिसका उल्लेख राष्ट्रकूट राजा तृतीय गोविंदके एक ताम्रपत्रमें मिलता है। शक सं० ७२४ के दूसरे ताम्रपत्रमें भी आपका उल्लेख है + ।

( ७ ) वे प्रभावद्र जो ' वृषभनन्दि ' अपर नाम ' चतुर्भुखदेव'के बिष्य और वक्रगच्छके आचार्य ' गोपनन्दि'के × सहाध्यायी ( गुरुभाई ) थे; और

\* देखो ' साउथ इंडियन जैनिज्म ' भाग दूसरा, ए० ८८।

ू इस न्यासकी एक प्रति बम्बईके सरस्वतीभवनमें मौजूद है परंतु करीब १२००० श्लोक परिमाण होने पर भी वह अपूर्ण है-अन्तके दो अच्यायोंका न्यास उसमें नहीं हैं- पूरा न्यास ३०००० श्लोकपरिमाण बतलाया आता है, ऐसा पं० नाथुरामजी प्रोमी सुचित करते हैं।

+ देखो, माणिकचंद्रप्रथमालामें प्रकाशित 'षट्प्राप्टतादिसंप्रह' की भूमिका। × गोपनन्दिको होयसल राजा एरेयंगने शक सं० १०१५ में जीर्णोदार आदि कार्योंके लिये दो गाँव दान किये थे। देखो, एपिप्रेफिया कर्णाटिका, जिल्द भवींमें चन्नरायपट्टण ताल्छकेका शि० लेख नं० १४८। जिनकी प्रशंसामें श्रवणबेल्गोलके शिलालेख नं० ५५ ( ६९ ) में ये वाक्य दिये हुए हैं----

> श्रीधाराधिषभोजराजमुकुटप्रोताइमरहिमच्छटा-च्छायाकुङ्कुमपङ्कलिमचरणाम्भोजातलहमीधवः । न्यायाब्जाकरमण्डने दिनमणिइशब्दाब्जरोधो मणिः ॥ स्थेयाःर्पण्डितपुण्डरीकतरणिश्श्रीमान्ध्रमाचन्द्रमाः ॥ श्रीचतुर्मुखदेवानां शिष्यो रूष्यः प्रवादिभिः । पण्डितश्श्रीप्रसाचन्द्रो रून्द्रवादिगजाङ्कराः ॥

इन परिचय वाक्योंसे माऌम होता है कि ये प्रभाचंद्र न्याय तथा व्याकर-णके बहुत बड़े पंडित ये और इनके चरणकमल धाराधिपति भोजराजके द्वारा पूजित थे और इसलिये इन्हें राजा भोजके समकालीन अथवा विक्रमकी ११ वों शताब्दीके उत्तरार्ध और १२ वीं शताब्दीके पूर्वार्धका विद्वान् समझना चाहिये।

( ८ ) वे प्रभाचंद्र जो अविद्धकर्ण 'पद्मनदि' सैद्धान्तिकके शिष्य 'कुल-भूषण'के सधर्मा-और इसलिये उक्त पद्मनदिके प्रसिद्ध नाम 'कौमारदेव'के शिष्य-ये और जिन्हें अवणबेल्गोलके ४० वें शिलालेखर्मे 'प्राधित तर्कप्रंथकार, आदि विशेषणोंके साथ स्मरण किया है। यथा---

> शब्दाम्भोरुहभास्करः प्रधिततर्कमथकारः प्रभा-चंदाख्यो मुनिराजपंडितवरः श्रीकुण्डकुन्दान्वयः ॥

ये आचार्य विकमकी प्रायः ११ वीं शताब्दीके विद्वान थे ।

(९) वे प्रभावंद जिन्हें ' प्रमेयकमलमार्तंड'की मुद्रित प्रतिके अन्तमें दिये हुए निम्न पद्यमें ' पद्मनन्दि सद्धान्त'के शिष्य तथा ' रत्ननन्दि'के पदमें रत लिखा है, और उसके वादकी गद्यपंक्तियोंमें जिन्हें धारानिवासी तथा भोजदेव राजाके समकालीन विद्वान् सुचित किया है----

" श्रीपद्मनन्दिसैद्धान्तशिष्योऽनेकगुणालयः ।

प्रभाचंद्रश्चिरंजीयाद्रश्नमन्दिपदे रतः ॥

श्रीभोजदेवराज्ये श्रीमद्धारानिवासिनाः परापरपरमेष्ठिपदप्रणामार्जितामलपु--ण्यनिराकृतनिखिलमलकलंकेन श्रीमध्यमार्चद्रपंडितेन निखिलप्रमाणप्रमेयस्वरूपो--धोतपरीक्षामुखपदामेदं विवृतमिति । " ये प्रभावंद ' प्रमेयकमलमातंड'के टीका-टिप्पणकार जान वढ़ते हैं, इसीसे उक्त पद्य तथा गग्र पंक्तियां प्रंथकी सभी प्रतियोंमें नहीं पाई जातीं \* 1 सुद्रित प्रतिमें, प्रथम परिच्छेदके अन्तमंगलके बाद जो सात पंक्तियाँ मूल रूपसे छप गई हैं वे साफ तौर पर उक्त मंगलपद्यकी टीका ही हैं और प्रंथकी टीका-टिप्पणीका ही एक अंग होनेको सूचित करती हैं । इसके सिवाय सुद्रित प्रतिमें जो फुटनोट लगे हुए हैं वे सब भी प्रायः उसी टीका-टिप्पणीपरसे लिये गये हैं 1

यदि इन प्रमाचंदके गुरु ' पद्मनंदिसैद्धान्त ' और ८ वें नंबरवाले प्रभा-चंद्रके गुरु ' अवेद्धकर्ण पद्मनंदिसैद्धान्तिक ' दोनों एक ही व्यक्ति हों तो ये दोनों प्रभाचंद्र भी एक ही व्यक्ति हो सकते हैं; और यदि ये प्रभाचंद्र ' चतु-मुखदेव ' के भी शिष्य हों तो ७ वें नंबरवाले प्रभाचंद्र भी इनके साथ एक ही व्यक्ति हो सकते हैं।

( १० ) वे प्रभावंद जो मेधवंदत्रैवियदेवके प्रधान शिष्य तथा विष्णु-वर्धन राजाकी पट्टराणी 'शांतलदेवो'के गुरु थे, और शक सं० १०६८ ( वि० सं० १२०३ ) में जिनके स्वर्गारोहणका उल्लेख श्रवणबेल्गोलके ज्ञिललेख नं० ५० में पाया जाता है। इस स्थानके और भी कितने ही ज्ञिललेखोंमें आपका उल्लेख मिलता है। आपके गुरु मेधवंद्रका देवलीक शक सं० १०३० में हुआ था, ऐसा ४८ वें ज्ञिललेखसे पाया जाता है।

(११) वे प्रभावंद्र जिन्हें श्रवणबेल्गोलके शक सं० १११८ के लिखे हुए, बिलालेख नं० १३० में महामंडलाचार्य 'नयकीर्ति'का शिष्य लिखा है। नयकीर्तिका देहान्त शक सं० १०९९ (वि० सं० १२३४) में हो चुका था, ऐसा उक्क

\* पूना के ' भाण्डारकर इन्स्टिटयूट ' में इस प्रंथकी जो दो प्रतियाँ देव-नागरी लिपिमें मौजूद हैं उनमेंसे किसीमें भी उक्त गद्य पंक्तियाँ नहीं हैं और ८३६ नंबरकी प्रतिमें, जो विकम सं॰ १४८९ की लिखी हुई पुरानी प्रतिपरसे नकल की गई है, उक्त पद्य भी नहीं है, ऐसा पं० नाथूरामजी प्रेमी स्वयं उन प्रतियोंको देखकर सुचित करते हैं।

‡ प्रंथके संपादक पं० वंशीधरजी शास्त्रीने, इस बातको स्वीकार करते हुए सुहुदूर पं० नाधूरामजी पर प्रकट किया है कि जिस प्रतिपरसे यह प्रंथ छपा है बह बिस्तृत टिप्पणसहित है; और टिप्पणी जो छापी गई है वह वही है उनकी रनिजकी नहीं है। स्थानके बिलालेख नं० ४२ में पाया जाता है, और इस लिये ये प्रभाचंद्र विकमकी १३ वीं शताब्दोके प्रायः पूर्वार्द्धके विद्वान् थे।

( १२ ) वे प्रभाचंद्र, जिन्होंने जयसिंहके राज्यमें 'पुष्पदन्त 'के प्राक्तत ' उत्तरपुराण ' पर एक टिप्पण लिखा है और जो धारानगरीके निवासी थे र इस टिप्पणकी प्रशस्ति \* इस प्रकार है----

> "निश्चं तत्र तव प्रसम्नमनसा यरपुण्यमस्यद्धतं यातन्तेन समस्तवस्तुविषयं चेतश्चमस्काश्कः । व्याख्यात्तं हि तदा पुराणममलं स्वस्पष्टमिष्टाक्षरैः भूयाचेतसि घीमतामतित्तरां चंद्रार्कतारावधिः ॥ १ ॥ सस्वाधारमहापुराणगमनचोती जनानंदनः सर्वप्राणिमनःप्रभेदपटुताप्रस्पष्टवाक्यैः करैः । मब्याब्जप्रतिबोधकः समुदितो भूभृत्प्रमाचंद्रतः जीयाटिपणकः प्रचंडतरणिः सर्वाधममयुतिः ॥ २ ॥

श्रीजयसिंहदेवराज्ये श्रीमद्धारानिवासिना परापरपरमेष्ठिप्रणामोपार्जिताः -मलपुण्यनिराकृताखिलमलकलंकेन श्रीप्रभाचंद्रपंडितेन महापुराणटिप्पणके -वातम्यधिकसहस्रत्रयपरिमाणं कृतमिति । ''

जान पड़ता है यह जयसिंह राजा, जिसके राज्यकालमें उक्त टिप्पण लिखा गया है, 'देवपालदेव ' का उत्तराधिकारी था और इसे 'जैतुगिदेव' भी कहते थे। बि० सं० १२९२ और १२९६ के मध्यवर्ती किसी समयमें इसने अपने पिताका राज्यासन ग्रहण किया था और इसका राज्यकाल बि० सं० १३१२ या १३१३ तक पाया जाता है। प्रसिद्ध विद्वान् पं० आशाधरजीने इसी राजाके राज्यकालमें 'सागारधर्माम्टत ' और 'अनगारधर्माम्टत ' की टीकाएँ लिखी हैं।

परंतु ऊपरकी प्रशस्तिमें प्रमाचंद्रने ' थारानिवासी ' के अतिरिक्त अपने लिये जिन दो विशेषणोंका प्रयोग किया है वे वही हैं जो नंबर ९ में उद्धृत की हुई प्रमेथकमलमार्तंडकी टिप्पणवाली अन्तिम गद्यपंक्तियोंमें पाये जाते हैं और इससे दोनों टिप्पणकार एक ही व्यक्ति थे ऐसा कहा जा सकता है। यदि यह

\* यह प्रशस्ति पं० पन्नालासजी बाकलीवालने जयपुर पाटोदी मंदिरके भंडारकी २२३ नंबरकी प्रति परसे उतारी थी, ऐसा हमें उनके एक पत्र परसे माल्रम हुआ, जो ४ जून १९२३ का लिखा हुआ है। · ठीक हो तब या तो यह कहना होगा कि प्रमेयकमलमार्तंडका टिप्पण राजा भोज ( प्रथम ) के समयमें और महापुराणका टिप्पण मोजके उत्तराधिकारी जयसिंह ( प्रथम ) के समयमें लिखा गया है, अथवा यह कहना होगा कि महा-पुराणका टिप्पण जयसिंह ( द्वितीय ) के समयमें और प्रमेयकमलमार्तंडका ेटिप्पण भोज (द्वितीय) के समयमें — वि० सं० १३४० के करीब--- लिखा गया है। इसके सिवाय यह भी कहा जा संकता है कि दोनों प्रभावंद धारा-ंनिवासी होते हुए भी एक दूसरेसे भिन्न थे और उनमेंसे एकने दूसरेका अनुकरण करके ही अपने लिये उन विशेषणोंका प्रयोग किया है जो अर्थकी दृष्टिसे प्रायः साधारण हैं और कोई विशेष ऐतिहासिक महत्त्व नहीं रखते । उत्तर-'पुराण-टिप्पणकारके अन्तिम पद्योंमें जो ऊपर उद्धत भी किये गये हैं. प्रमेयकमलमार्तंडके अन्तिम पद्योंका \* कितना ही अनुकरण पाया जाता है, और इस समानता परसे यह कहा नहीं जा सकता कि अमेयकमलमार्तंड ग्रंथके कर्ता प्रभावद ही उत्तरपुराणके टिप्पणकार हैं, क्योंकि इन प्रभावद्वके समयमें उक्त उत्तरपुराणका जन्म भी नहीं हुआ था-वह शक सं० ८८७ ( वि० सं० १०२२) कोधन संवत्सरका बना हुआ पाया जाता है और उसमें 'वीरसेन' 'जिनसेन' का, उनके 'धवल जयधवल' नामक टीकाप्रंथों तकके साथ, उल्लेख मिलता है। इतिहासमें भोजके उत्तराधिकारी जयसिंहके राज्यकी स्थिति भी बहुत कुछ संदिग्ध पाई जाती है। इन सब बातों परसे हमें तो यही प्रतीत होता है कि प्रमेयकमलमार्तंडके टिप्पणकार चाहे भोज प्रथमके समकालीन हों अथवा भोज द्वितीयके परंतु उत्तरपुराणके उक्त टिप्पणकार जयसिंह

रांभीरं निखिलार्थगोचरमलं शिष्यप्रबोधप्रदं यद्यक्तं पदमद्वितीयमखिलं माणिक्यनान्दिप्रभोः । तज्ञाख्यातमदो यथावगमतो किंचिन्मया लेशतः स्थेयाच्छुद्धधियां मनोरतिगृहे चन्द्रार्कतारावधि ॥ १ ॥ मोहध्वान्तविनाशनो निखिलतो विज्ञानझुद्धिप्रदो भेयानन्तनभोविसर्पणपदुर्वस्तूक्तिभाभासुरः । शिष्याब्जप्रतिबोधनः समुदितो योऽदे परीक्षामुखा-जीयास्सोऽत्रनिबन्ध एष सुचिरं मार्तण्डतुक्योऽमलः ॥ १ ॥ द्वितीयके समकालीन ही होने चाहियें । इस विषयका और विशेष निर्णय दोनों टिप्पर्णोके अच्छे अध्ययन पर अवलम्बित है ।

(१३) वे प्रभावंद जो प्राकृत ' भावसंग्रह ' (भावत्रिभंग) के कर्ता 'श्रुतमुनि ' के शाह्रगुठ ( विद्यागुठ ) थे और उक्त भावसंग्रहकी प्रशस्तिमें \* जिन्हें ' सारत्रयनिपुण ' आदि विशेषणोंके साथ स्मरण किया है । ' सारत्रय-निपुण ' विशेषणसे ऐसा माऌम होता है कि आप समयसार, प्रवचनसार और 'पंचास्तिकाय ग्रंथोंके अच्छे जानकार थे, और इसलिये इन ग्रंथोंपर प्रभावंद्रके नामसे जिन टोकाओंका उल्लेख 'दि॰ जैन ग्रंथकर्ता और उनके ग्रंथ ×' नामकी सूचीमें, पाया जाता है वे शायद इन्हीं प्रभावंदकी बनाई हुई हों । ये प्रभा-वंद विक्रमकी १३ वीं और १४ वीं शताब्दीके विद्वान थे; क्योंकि अमयचंद्र सैद्धान्तकके शिष्य बालवंद मुनिने, जो कि उक्त श्रुतमुनिके अणुक्तगुरु होनेसे आपके प्रायः समकालीन ये, शक सं॰ ११९५ (वि॰ सं॰ १३३०) में ' द्रव्य-संग्रह ' सूत्रपर एक टीका लिखी है, जिसका उल्लेख ' कर्णाटक-कविचरित ' अयवा ' कर्णाटक जैनकवि ' में मिल्ला है । उक्त ग्रंथसूचीमें वि॰ सं॰ १३१६ का जो उल्लेख किया है वह भी आपके समयके अनुकुल पडता है ।

( १४ ) वे प्रभाचंद्र जिनकी बाबत ' विद्वज्ञनबोधक ' में ऐसा उल्लेख मिलता है कि वे संवत् १३०५ में अष्ट होकर दिल्लीमें रक्ताम्बर हो गये थे— बादशाहकी आज्ञासे उन्होंने रक्त वस्त्र धारण कर लिये थे—और शाही मदद पाकर जिन्होंने उस समय अनेक प्रकारके मिथ्यात्व तथा कुमार्गका प्रचार किया था। इनका समय भी विकमकी १३ वीं १४ वीं शताब्दी समझना चाहिये। इनके गुरुका नाम मान्द्रम न होनेसे यह नहीं कहा जा सकता कि वे इससे पहले अथवा पोछेके उल्लखित किसी प्रभावंदसे मिन्न थे या अभिन्न।

एक रक्ताम्बर प्रभावंद भगवती आराधनाके टीकाकार भी हो गये हैं जिनका उन्नेख उक्त प्रंथसूचीमें मिलता है। माल्रम नहीं वे ये ही ये अथवा इनसे भिन्न।

( १५ ) वे प्रभाचंद्र जिन्हें, जैनसिद्धान्तभास्करकी ४ थी किरणमें प्रका-

× देखो जैनहितैषी भाग ६ ठा, अंक ५-६ और ९-१०।

<sup>\*</sup> यह प्रशस्ति माणिकचंदग्रंथमालामें प्रकाशित ' भावसंग्रहादि ' ग्रंथकी' -भूमिकामें प्रकाशित हुई है।

श्वित, शुभचंदकी गुर्वावली \* तथा मूल ( नंदी ) संघकी दूसरी पद्दावली में रस्त-कीर्तिके पद्दशिष्य, शुभकीर्तिके प्रपट्दशिष्य, और पद्मनन्दिके पट्टगुरु लिखा है, और साथ ही निम्न पद्यके द्वारा यह भी सूचित किया ह कि पूज्यपादके शाल्लों-की व्याख्या करनेसे आपकी कीर्ति लोकर्मे विख्यात हुई थी---

ये प्रभावंद्र जिन ' शुभकीर्ति ' ( रत्नकीर्तिके पट्टगुरु † ) के पट्टशिष्य थे वे ' वनवासी ' आम्रायके थे, ऐसा उक्त शुर्वावलीसे माछम होता है । श्रवण-

\* जैनहितैषी, छठे भागके अंक ७००८ में जो ' गुर्वावली ' छपी है उसमें भी यह सब दिया हुआ है।

ां गुर्वावलीमें पहले एक स्थान पर छुमकीर्तिको 'धर्मचंद्र' का पट्टगुरु और रत्नकीर्तिका ' प्रपट्टगुरु ' भी सूचित किया है; परंतु वह कुछ ठीक प्रतीत नहीं होता; क्योंकि उक्त धर्मचंद्रकी बाबत यह भी लिखा है कि वे ' इमोर ' भूपाल द्वारा पूजित थे, और हमीर ( हम्मीर ) का राज्यकाल वि० स० १३३८ या १३४२ से प्रारंभ होकर १३५८ तक पाया जाता है। ( देखो, भारतके प्राचीन राजवंश, प्रथमभाग।) ऐसी हालतमें प्रभावंद्रका समय विकमकी १५ वीं शताब्दी हो जाता है, जो पटावलीके समयके बिरुद्ध पड़ता है और उक्त शिला-ळेखके भी अनुकूल माछम नहीं होता। क्योंकि शिलालेखमें शुभकीर्तिके प्रश्चिष्य रूपसे जिन ' अमरकीर्ति ' आचार्यका उल्लेख है प्रभाचंद्र उनके प्रायः समकालीन विद्रान होने चाहियें और शिलालेखमें अमरकीर्तिकी भी दो तीन पीढ़ियोंका उल्लेख है । एक 'अमरकीर्ति' आचार्यने वि० सं० १२४७ में ' षटकर्मों पदेश ' नामक प्राकृत प्रंथकी रचना की है। यदि ये वही अमर-कीर्ति हों जो ग्रमकीर्तिके प्रशिष्य थे तो इससे इन प्रमाचंद्रका समय और भी स्पष्ट हो जाता है। पद्यावलियों तथा गुर्वावलियोंमें, आचायोंके नामोंका संग्रह करते हुए, नाम-साम्यके कारण कहीं कहीं पर कुछ गडवड़ जरूर हुई है, और वह अच्छे अनुसंधानके द्वारा ही संलक्षित हो सकती है। परंतु इसके लिये गहरे अध्ययनके साथ साथ साधनसामग्रीकी मुलमताकी बडी जहरत है जिसकी ओर समाजका कुछ भी ध्यान नहीं है।

बेल्गोलके शिलालेख नं० १११ (२७४) से भी, जो शक सं० १२९५ का लिखा हुआ है, इसका समर्थन होता है। और साथ ही, यह मो पाया जाता है कि ग्रुमकीर्तिके एक शिष्य 'धर्मभूषण ' भी थे, जिनकी शिष्यपरम्पराका इस शिलालेखमें उल्लेख है। अस्तु; ये प्रमाचंद्र भी विकमकी १३ वीं और १४ वीं शताब्दीके विद्वान् थे। उक्त ४ थी किरणमें प्रकाशित नन्दिसंघकी पट्टाव-लीके \* आचार्योंकी नामावलीमें इनके पटारोहणका जो समय वि० सं० १३१० दिया है संभव है कि वह ठीक ही हो अथवा इनका पट्टारोहण उससे भी कुछ पहले हुआ हो। ये आचार्य दीर्घजीवी—प्रायः सौं वर्षकी आयुके धारक—हुए जान पडते हैं।

( १६ ) वे प्रभाचंद ( प्रभेन्दु ) मुनि जो अष्टांगयोगसम्पन्न थे और जिन्होंने ' चरित्रसार'की छह हजार श्लोकपरिमाण एक वृत्ति लिखकर ( लेखयित्वा ) मलधारि ललितकीर्तिके शिष्य कल्याणकीर्तिको समापित की थी और जिसका उल्लेख जैनसिद्धान्त भवन आरामें उक्त चारित्रसारकी कनडी टीकाके अन्तिम भागपर पाया जाता है । कल्याणकीर्ति वि० सं० १४८८ में मौजूद थे। उन्होंने, पांच्य नगरके गोम्मटस्वामिचैत्यालयमें रहते हुए, शक सं० १३५३ में ' यशो-धरचरित्र'की रचना की है-इससे ये प्रभाचन्द्र विकमकी प्रायः १५ वीं शताब्दीके उत्तरार्थके बिद्वान् थे ।

( १६ ) वे प्रभावंद जो ' नयसेन ' आचार्यकी संततिमें होनेवाले ' हेम-कीर्ति' महारकके शिष्य 'धर्मचंद्र'के पहशिष्य थे, और जिन्होंने, सकीट नगर (एटा जिला) में, लम्बकंचुक (लमेचू?) आम्रायके 'सकरू' साधु (साह) के पुत्र पं० सोनि-ककी प्रार्थनापर तत्त्वार्थसूत्रकी ' तत्वार्थरत्नप्रभाकर' नामकी टीका लिखी है । इस टीकाकी रचनाका समय कारंजाकी प्रतिमें वि० सं० १४८९ दिया हुआ है, ऐसा बाबू हीरालालजी एम० ए० सूचित करते हैं । इससे इन प्रभाचंद्रका समय भी विकमकी १५ वीं शताब्दो जान पड़ता है

( १८ ) वे प्रमाचंद जो ग्रुमचंद्र भ० के पट अथवा पद्मनंदिके प्रपट पर प्रतिष्ठित होनेवाले जिनचंद्र भ० के पट्टशिष्य थे, जिनका पटाभिषेक सम्मेद-शिखर पर हुआ था, जो धर्मचंद्र, धर्मकीर्ति अथवा चंद्रकीर्तिके पटगुरु थे और जिन्हें देवागमालंकृति, प्रमेथकमलमार्तंड तथा जैनेंद्रादिक लक्षणशास्त्रोंका झाता

\* जैनहितैषी भाग छठा, अंक ७-८ में प्रकाशित ' पटावली' में भी यही समय दिया है। लिखा है \* । ये प्रभावंद विकमकी १६ वीं शताब्दीके विद्वान् थे; क्यों कि उक्त जिनचंदके एक शिष्य पं० मेधावीने वि० सं० १५४१ में 'धर्मसंग्रह-आवका-चार'को बनाकर समाप्त किया है ।

( १९ ) वे प्रभाचंद जिन्हें ' ज्ञानसूर्थोदय ' नाटकके कर्ता 'वादिचन्द्र' सूरिने अपना पट्टगुरु और ज्ञानभूषणका पट्टक्षिष्य लिखा है । उक्त नाटक सं० १६४८ में बनकर समाप्त हुआ है । इससे ये प्रभाचंद्र विकमकी प्रायः १६ वीं शताब्दीके उत्तरार्ध और १७ वीं शताब्दीके पूर्वार्धके विद्वान् जान पढ़ते हैं ।

( २० ) वे सब प्रभावंद्र जो श्वेताम्बर सम्प्रदायके आचार्य हुए हैं, और जिनके पृथक् पृथक् नामोल्लेखादिकी यहाँ कोई जरूरत माऌम नहीं होती।

इन ' प्रभावंद ' नामके विद्वानोंमेंसे प्रथम चार विद्वानोंकी बनाई हुई यह टीका नहीं हैं; क्योंकि इस टीकामें ' प्रमेयकमलमांर्तड ' और ' न्यायकुमुद-चंद्रोदय ' प्रंथोंका उल्लेख पाया जाता है ‡ और ये चारों ही प्रभावंद इन दोनों प्रंथोंकी रचनासे पहले हो गये हैं । पहले नम्बरके प्रभावंद तो मूल प्रथंकी रच-नासे भी पहलेके विद्वान् हैं । १६ वें नम्बरसे १९ वें नम्बरतकके विद्वानोंकी भी बनाई हुई यह टीका नहीं है; क्योंकि ये चारों ही प्रमावंद्र, जो विक्रमकी १५ वॉ १६ वीं और १७ वीं शताब्दियोंके विद्वान् हैं, पं० आशाधरजोसे बहुत पीछे हुए हैं और पं० आशाधरजीकी अनगारधर्मामतटीकामें, जो बि० स० १३०० में बनकर समाप्त हुई है, इस टीकाका निम्नप्रकारसे उल्लेख मिलता है-यथाहुस्तत्र भगवन्त: श्रीमस्प्रभेन्दुदेवपादा स्तकरण्डकटीकायां ' चतु-रावर्तत्रितय ' इत्यादिसूत्रे 'द्विनिषर्ख' इत्यस्य व्याख्याने '' देववन्दनां कुवर्ता-हि प्रारंभे समाप्ते चोपविस्य प्रणामः कर्तन्यः '' इति ।

🛶 अ० ८, पद्य नं० ९३ की टीकाका अन्तिम भाग ।

क देखो, जैनसिद्धान्तभास्करकी ४ थी किरणमें प्रकाशित 'मूल (नन्दी) संघकी दूसरी पटावली ' तथा 'पाण्डवपुराणकी दानप्रशस्ति;' और पिटर्सन साहबकी ४ थी रिपोर्टमें प्रकाशित 'त्रिषष्ठिलक्षणमद्दापुराणसंप्रद ' (नं० १३९९) तथा 'ऋषभनाथचरित्र' (नं० १४०४) को दानप्रशस्तियाँ, जो कमशः वि० सं० १६३९ और १७१० की लिखी हुई है।

📬 देखो छठे पद्यकी टीकाका निम्नवाक्य----

\* तदलमतिप्रसंगेन प्रमेयकमलमार्तण्डे न्यायकुमुदचंद्रे च प्रपंचतः प्ररूपणात्।

और भी कई बातें ऐसी हैं जिनसे यह टीका किसी खेताम्बर आचार्यक्रत प्रतीत नहीं होती । अब देखना चाहिये कि शेष-५ से १५ नम्बर तकके-विद्वानोंमेंसे यह टीका कौनसे प्रभाचन्द्राचार्यकी बनाई हुई है अथवा बनाई हुई हो सकती है।----कुछ विद्वानोंका खयाल है कि यह टीका उन्हीं प्रभावदावार्य ( न० ५ ) की बनाई हुई है जो प्रमेयकमलमार्तंड तथा न्यायकुमुदचंद्रोदयके कर्ता हैं, और अपने इस विचारके समर्थनमें वे प्रायः टीकाका निम्न वाक्य पेश करते हैं----"तदलमतिप्रसंगेन प्रमेयकमलमार्तण्डे न्यायकुमुदचन्द्रे प्रपंचतः प्ररूपणात् ।" उनका कहना है कि इस वाक्यके द्वारा टीकाकारने, केवलिकवलाहार-विषयक अकृत प्रकरणको संकोचते हुए, उसके विस्तृत कथनको अपने ही बनाये हुए ' प्रमेयकमलमार्तंड ' तथा ' न्यायकुमुदचंद्रोदय' नामके ग्रंथोंमें देखनेकी प्रेरणा की है। परन्तु इस वाक्यमें ऐसा कोई भी नियामक शब्द नहीं है जिससे यह निर्धारित किया जा सके कि टीकाकारने इसमें अपने ही बनाये हए यंथोंका उल्लेख किया है। वाक्यका स्पष्ट आशय सिर्फ इतना ही है कि 'प्रमेयकमलमार्तंड और न्यायकुसुदचन्द्र ( चन्द्रोदय ) में प्रकृत विषयका विस्तारके साथ प्ररूपण होनेसे यहाँ उसका और अधिक कथन देनेकी जरूरत नहीं है,---जो दिया गया है उसी पर संतोध किया जाता है '---- उसमें ऐसा कहीं भो कुछ बतलाया नहीं गया कि वह प्ररूपणा मेरे ही द्वारा हुई है अथवा में ही उन प्रन्थोंका कती हूँ। हाँ, यह ठीक है कि इस प्रकारके वाक्योंद्वारा एक प्रन्थकार अपने किसी दूसरे ग्रन्थका भी उल्लेख अपने ग्रन्थमें कर सकता है परंतु वैसे हा वाक्योंके द्वारा दूसरे विद्वानोंके प्रन्थोंका भी उल्लेख किया जाता है और अक्सर डोता आया है. जिसके दो एक नमने नीचे दिये जाते ैं---For Personal & Private Use Only

इसके सिवाय रत्नकरण्डककी इस टीकाकी एक प्रति विकमसंवत १४१५ ( माघ सुदि ७ रवि दिन ) की लिखी हुई कारंजाके शास्त्रभंडार ( बलात्कारगण-मंदिर ) में मौजूद है, ऐसा उस सूचीपरसे माखम होता है जो हालमें बा. हीरालालजी एम० ए० ने संडारके प्रन्थोंको स्वयं देखकर उतारी थी और हमारे पास देखनेके लिये मेजी थी। इससे यह टीका वि० सं० १४१५ के बाद होनेवाळे किसी भी प्रमाचंद्रकी बनाई हुई नहीं है, इतनी बात और भो स्पष्ट हो जाती है। २० वें नम्बरमें उल्लेखित किसी क्षेताम्बर प्रभाचन्द्रकी बनाई हई भी यह टीका नहीं हैं: क्यों कि केवलीके कवलाहार-विषयक इवेताम्बरोंकी मान्यताका इसमें ( छठे पराकी टीकामें ) खास तौरसे खंडन किया गया है ।

813

' तथासमीमांसायां ज्यासतः समर्थितत्वात् ।'

' यथा चाभावैकान्तादिपक्षा न्यक्षेण प्रतिक्षिप्ता देवागमासमीमांसार्या तथेष्ट प्रतिपत्तच्या इत्यलमिह विस्तरेण ।' ----युक्तयनुशासनटीका ।

' इत्यादिरूपेण इल्णादिषड्लेश्यालक्षणं गोमटशास्त्रादौ विस्तरेण भणित-मास्ते तदग्र नोच्यते ।' -----पंचास्तिकायटीका जयसेनीया ।

ऐसी हालतमें, विना किसी प्रबल प्रमाणकी उपलब्धिके, उक्त वाक्य मात्रसे यह नतीजा नहीं निकाला जा सकता कि यह टीका और उक्त दोनों प्रंथ एक ही व्यक्तिके बनाये द्रुए हैं।

इस टीकामें एक स्थानपर----' वरोपलिप्सया ' पद्यके नीचे ये वाक्य पाये. जाते हैं-----

"नन्वेवं आवकादीनां शासनदेवतापूजाविधानादिकं सम्यग्दर्शनम्लानताहेतुः प्राप्नोतीति चेत् एवमेव यदि वरोपलिप्सया कुर्यात् । यदा तु शासनसक्तदेवता-खेन तासां तथ्करोति तदा न म्लानताहेतुः । तत् कुर्वतश्च दर्शनपक्षपाताद्वर-मयाचितमपि ताः प्रयच्छन्त्येव । तदकरणे चेष्टदेवताविशेषात् फलप्राप्तिनिर्वि-झतो झटिति न सिद्धयति । न हि चक्रवर्तिपरिवारापूजने सेवकानां चक्रवर्तिनः सकाशात् तथा फल्प्यासिर्दद्या ।"

टीकाके इस अंशको लेकर दूसरे कुछ विद्वानोंका खयाल है कि यह टीका उन प्रभाचंद्राचार्यको बनाई हुई नहीं हो सकती जो प्रमेयकमलमार्तण्डादिक प्रंथों-के प्रणेता हैं। उनकी रायमें, इन वाक्योंद्वारा जो यह प्रतिपादन किया गया है कि ' रागद्वेषसे मलिन शासन देवताओंका पूजनविधानादिक उस हालतमें सम्य-रदर्शनकी मलिन शासन देवताओंका पूजनविधानादिक उस हालतमें सम्य-रदर्शनकी मलिनताका-उसमें दोष उत्पन्न करनेका-हेतु नहीं होता जब कि वह विना किसी वरकी इच्छाके केवल उन्हें शासनभक्त देवता समझकर किया जाता है; ' और साथ ही, यह बतलाया गया है कि ' वे शासनदेवता, दर्शनमें पक्ष-पात रखने-जैनधर्मके पक्षपाती होने-के कारण उन पूजनादिक करनेवाले श्रावकोंको विना माँगे भी वर देते ही हैं, और यदि उनका पूजनादिक नहीं किया जाता किन्तु इष्टदेवताविशेष ( अर्हन्तादिक ) का ही पूजनादिक किया जाता है तो उस पूजनादिकसे इष्टदेवताविशेषके द्वारा शीघ्र ही निर्विघ्न रूएसे किसी फलकी सिद्धि उसी प्रकार नहीं हो पाती जिस प्रकार कि चक्रवर्तीके परिवारका पूजन न करने पर चक्रवर्तीके पाससे सेवकोंको कलकी प्राप्ति नहीं होती, ' वह सब कथन मूल प्रंथ तथा समीचीन आगमके विरुद्ध है और युक्ति-युक्त नहीं है।

अमेयकमलमांर्तडादिकके रचयिता जैसे प्रौढ विदानोंसे वे ऐसे कथनकी अथवा इस प्रकारके निर्वल युक्तिप्रयोगकी आशा नहीं रखते और इसी लिये उनका उप-युक्त खयाल है। इसमें संदेह नहीं कि टीकाका यह कथन बहुत कुछ आपत्तिके योग्य है और उसमें शासनदेवताओंका पूजन करनेपर फल-प्राप्तिकी जो बात कही गई है वह जैनसिद्धान्तोंकी तात्त्विक दृष्टिसे निरी गिरी हुई है और बिलकुल ही बचों को बहकाने जैसी बात है। क्योंकि, चकवार्ति जिस प्रकार रागद्वेषसे मलिन होता हैं, परिभित्त परिवार रखता है, अपने परिवारके आदरसत्कारको देखकर प्रसन्न होता है. परिवारके लोगोंकी बात सुनता है---उनकी सिफारिश मानता है---- और इच्छापूर्वक किसीका निग्रह-अनुग्रह करता है उसी प्रकारकी मिधति अईन्तादिक इष्ट देवताओंकी नहीं है। उनमें चकवर्तिवाली बातें घटित नहीं होतीं- वे रागद्वेषसे रहित हैं. किसीकी पूजा या अवज्ञापर उनके आत्मामें प्रसन्नता या अप्रसन्नताका भाव जाप्रत नहीं होता. शासन देवता उनके साधमें कटम्बके तौर पर सम्बद्ध नहीं हैं, वे शासन देवताओंकी कोई सिफारिश नहीं सनते और न स्वय ही इच्छापूर्वक किसीका निप्रह अथवा अनुप्रह किया करते हैं----उनके द्वारा फलप्राप्तिका रहस्य\* ही दूसरा है। इनके सिवाय शासन-देवता अन्नती होचेके कारण, धार्मिक दृष्टिसे, त्रतियों (श्रावकों) द्वारा पूजे जानेकी क्षमता भी नहीं रखते; धर्मका पक्ष होनेसे उन्हें स्वयं ही श्रावकोंकी---धर्ममें अपनेसे ऊँचे पदपर प्रतिष्ठित व्यक्तियोंकी-पूजा करनी चाहिये. न कि श्रावकोंसे अपनी पूजा करानी चाहिये । रही लौकिक वरप्राप्तिकी दृष्टिसे पूजा. उसे टीकाकार भी दूषित ठहराते ही हैं: फिर किस दृष्टिसे उनका पूजन किया जाय. यह कुछ समझमें नहीं आता। यदि साधमॉपनेकी दृष्टिसे अथवा जनधर्मका पक्ष रखनेकी वजहसे ही उन्हें पूजा जाय तो सभी जैनी पूज्य ठहरते हैं; शासन देवताओंकी पूजामें तब कोई विशेषता नहीं रहती । और यह बात तो बनती डी नहीं कि कोई शासनदेवता कर्मसिद्धान्तको उलट देने या कर्मसिद्धान्तके अनु-

\* इस फलप्राप्तिके रहस्यका कुछ अनुभव प्राप्त करनेके लिये लेखकके लिखे हुए 'उपासनातत्त्व 'को देखना चाहिये, जो जैन-प्रथ-रत्नाकर कार्यालय बम्बई द्वारा प्रकाशित हो चुका है। कूल किसी व्यक्तिको उसके कर्मका फल न होने देनेका सामर्थ्य रखता हो, अथवा र्यो कहिये कि परम भक्तिमावसे की हुई अईन्तदेवकी पूजाके अवझ्यंमावी फलको, वह अपनी पूजा न होनेके कारण रोक सकता हो। इस लिये शासनदेवताओं की पूजाके समर्थनमें उक्त युक्तिप्रयोग निर्बल तथा असमीचीन जरूर है और उसे समाजमें उस समय प्रचलित शासनदेवताओंकी पूजाका मूल प्रथके साथ सामंजस्य स्थापित करनेका प्रयत्न मात्र समझना चाहिये। परंतु किसीकी अद्भाका विषय ही यदि निर्वल हो तो उसे उसके समर्थनार्थ निर्वल युक्तियोंका. प्रयोग करना ही पड़ेगा, और इस लिये केवल इन वाक्योंपरसे ही यह नहीं कहा जा सकता कि यह टीका प्रमेयकमलमार्तडादिके कत्ती प्रभाचंद्राचायकी बनाई हुई नहीं है, अथवा नहीं हो सकती । उसके लिये उक्त आचार्य महोदयके माने हुए प्रंथों ( प्रमेयकमलमांतेडादिक ) परसे यह दिखलानेकी जरूरत है कि उनके विचार इस शासनदेवताओंकी पूजाके विरुद्ध थे अथवा प्रथके साहित्यकी जाँच. आदि दूसरे मार्गोंसे ही यह सिद्ध किया जाना चाहिये कि यह टीका उन आवार्यकी बनाई हई नहीं हो सकती । अभीतक ऐसी कोई बात सामने नहीं आई जिससे शासन देवताओंकी पूजाके विषयमें इन आचार्यकी श्रद्धा तथा विचारोंका कुछ हाल मालम हो सके और इस लिये दूसरे मार्गेंसे ही अब इस बातके जाँचने-की जरूरत है कि यह टीका उनकी बनाई हुई हो सकती है या कि नहीं।

प्रमेयकमलमातेंड और न्याथकुमुदचंद भी, दोनों टीकाम्रंथ हैं—एक श्री-माणिक्यनन्दी आचार्यके 'परीक्षामुख ' सूत्रकी हत्ति है तो दूसरा भटाकलंक-देवके ' लघीयस्तय ' ग्रंथकी व्याख्या । इन टीकाओंका ' रत्नकरण्डक'की इस टीकाके साथ जब मीलान किया जाता है तो दोनोंमें परस्पर बहुत बड़ी अख-मानता पाई जाती है । एककी प्रतिपादनशैली—कथन करनेका ढंग—और साहित्य दूसरेसे एकदम भिन्न है, दोनोंके आदि अन्तके पद्योंमें भी परस्पर कोई साहत्य दूसरेसे एकदम भिन्न है, दोनोंके आदि अन्तके पद्योंमें भी परस्पर कोई साहत्य नहीं देखा जाता, रत्नकरण्डकटीकाके प्रत्येक परिच्छेदके अन्तमें प्रति-पादित विषयकी सूचनादि रूपसे कोई पद्य भी नहीं हैं, प्रमेयकमलमार्तडादिकमें साहित्यकी प्रौढता और अर्थगभीरतादिकी जो बात पाई जाती है वह इस टीकार्मे नहीं है, और यह बात तो बहुत ही स्पष्ट है कि यह टीका विवेचनोंसे प्रायः शून्य है, जब कि प्रमेय कमलमार्तण्डादिक टीकाएँ प्रायः प्रत्येक विषयके विवेच-नोंको लिये हुए हैं और इस टीकाकी तरह शब्दानुवादका अनुसरण करनेवाली अथवा उसीपर अपना प्रधान लक्ष रखनेवाली नहीं हैं । दोनोंकी इस सब विभि-

त्रताका अच्छा अनुभव इन टीकाओंके तुलनात्मक अध्ययनसे सहजहीमें हो सकता है और इस लिये यहाँपर इस विषयको अधिक तूल ( विस्तार ) देनेकी जरूरत नहीं है। जिन विद्वानोंने तुलनात्मक दृष्टिसे इन टीकाओंका अध्ययन किया है वे स्वयं इस वातको स्वीकार करते हैं कि दोनोंमें परस्पर बहुत बड़ी असमानता है। पंडित वंशीधरजी शास्त्रीने भी, प्रमेयकमलमार्तण्डका सम्पादन करते हुए, उसके ' उपोद्घात'में लिखा है कि इस टीकाकी रचनातरंगभंगी प्रमेथकमलमार्तंडकी रचनातरंगभंगीसे ' विसदशी ' है\*--- उसके साथ समानता अयवा मेल नहीं रखती। ऐसी ह/लतमें विज्ञ पाठक स्वयं ही समझ सकते हैं कि जब इन टीकाओंमें परस्पर इतनी अधिक असमानता पाई जाती है तो ये तीनों टीकाएँ एक ही व्यक्तिकी बनाई हुई कैसे हो सकती हैं: और साथ ही, इस बातका भी अनुभव कर सकते हैं कि यदि यह टीका उन्हीं प्रमेयकमलमार्तण्डा-दिके रचयिता जैसे प्रौढ विद्वानावार्यकी बनाई हुई होती तो इसमें, प्रमेयकमल-मार्तंडादिक जैसी कोई खास खुबी अवस्य पाई जाती---कमसे कम यह श्रावक-धर्मके अच्छे विवेचनको जरूर लिये हुए होती जिससे वह इस समय प्रायः शूच्य प्रतीत होती है । और साथ ही, इसमें प्रायः वे अधिकांश त्रुटियाँ भी न होतीं जिनका पहले कुछ दिग्दर्शन कराया जा चका है ।

जहाँ तक इमने इस टीकाके साहित्यकी जाँच की है उस परसे हमें यह टीका इन प्रमेयकमलमार्तडादिके कर्ता प्रभाचंद्राचार्यकी बनाई हुई माऌम नहीं होती; इसकी रचना प्रमेयकमलमार्तडादिकी रचनासे बहुत पीछे—कई शताब्दियोंके बाद—हुई जान पड़ती है।नीचे इसी बातको कुछ विशेष प्रमाणों-द्वारा स्पष्ट किया जाता है—

९. इसी टीकामें एक स्थानपर----- 'नवपुण्यैः प्रतिपत्तिः' इत्यादि पद्यके नीचे, ' सप्तगुणसमाहितेन' पदकी व्याख्याके अवसरपर, एक पद्य निम्न प्रकारसे उद्धृत पाया जाता है----

\* यथा----' रत्नकरण्डकाभिधस्य श्रीसामन्तभद्रीयश्रावकाचारस्य ब्रहत्स्वयं-भूस्तोत्रस्य, समाधिशतकस्य चोपरि विवरणानि श्रीप्रभाचन्द्रेणैव विनिर्मितानि सन्ति किन्तु तेषां प्रणेता स एवापरो वा प्रभाचन्द्रस्तदनन्तररुव्धजन्मेति न पार्थतेऽवधारयितुमलं तथापि प्रमेयकमलमार्तण्डापेक्षया तद्वृत्तीनां रचनातरङ्ग-भङ्गो विसद्दशीति वक्तुमुरसहे ।' " श्रद्धा तुष्टिर्भक्तिर्विज्ञानमलुब्धता क्षमाशौक्तिः । यस्यैते सप्तगुणास्तं दातारं प्रशंसन्ति ॥ " " इस्रेतैः सप्तभिगुंगैः समाहितेन तु दात्रा दानं दातव्यं ।"

यह पथ, जिसमें दातारके सप्तगुणोंका उल्लेख है, और जिसके अनन्तर ही उक्त टीकावाक्यद्वारा यह प्रतिपादन किया गया है कि 'इन सप्त गुणोंसे युक्त दातारके द्वारा दान दिया जाना चाहिये, ' यशस्तिलक प्रंथके ४३ वें 'कल्प ' का पद्य है। यशस्तिलक प्रंथ, जिसे 'यशोधरमद्दाराजचरित ' भी कहते हैं सोमदेवसूरिका बनाया हुआ है और शक सं० ८८१ (वि० सं० १०१६) में बनकर समाप्त हुआ है। इससे यह टीका ' यशस्तिलक ' से बादकी अथवा यों कहिये कि प्रमेयकमलमार्तंडसे प्रायः अदाईसौ वर्षसे भी पीछकी बनी हुई है, ऐसा कहनेमें कोई संकोच नहीं होता।

 र. 'दुःश्रुति ' अनर्थदण्डका स्वरूप प्रतिपादन करनेवाले 'आरंमसंग ' नामक पद्यकी टीकाका एक अंश इस प्रकार है—

"आरंभश्च कृष्यादिः संगश्च परिष्रहः तयोः प्रतिपादनं वार्त्तां नीतौ विधीयते 'कृषिः पश्चेपाल्यं वॉणिज्यं च वार्ता' इत्यभिघानात् ।

इसमें 'वातीं'का जो उक्षण प्रथाम्तरसे उद्धृत किया है और जिसके उद्धरणकी बातको ' इत्याभिधानात् ' पदके द्वारा सूचित भी किया है वह ' नीतिवाक्या-मृत ' प्रथके ' वार्तासमुद्देश ' का प्रथम सूत्र है । ' नीतौ विधीयते ' इस वाक्यसे भी नीतिग्रंथको सूचित करनेकी ध्वनि निकलती है । यह ' नीतिवा-क्यामृत ' उन्हीं सोमदेवाचार्यका बनाया हुआ है जो यशस्तिलकके कर्ता है और इसकी रचना यशस्तिलक प्रथसे भी पीछे हुई है; क्योंकि इसकी प्रशस्तिमें 'यशोधरमहाराजचरित ' के रचे जानेका उल्लेख है । इससे यह टीका 'नीति-वाक्यामृत ' से भी वादकी बनी हुई है ।

१ इसके स्थानपर 'सत्यं' पाठ गलतीसे मुद्रित हो गया माऌम होता है; अन्यथा इन गुणोंनें सत्यगुणका समावेश नहीं है।

- २ 'यत्रैते' ऐसा भी पाठान्तर देखा जाता है।
- ३ ' पशुपालनं ' यह पाठान्तर है और यही ठीक माऌम होता है ।
- ४ ' वणिज्या ' यह पाठान्तर है और यह भी ठीक जान पड़ता है।

३. ' नवपुण्यैः प्रतिपत्तिः ' इत्यादि दानस्वरूपप्रतिपादक पद्यकी टीकार्मे, ' दानं दातड्वं कैः कृत्वा नःपुण्यैः ' इन शब्दोंके साथ ( अनन्तर ) नीचे लिखी गाथा उद्धृत की गई है, और उसके बाद ही 'एत्तैर्मवामेः पुण्यैः पुण्यो-पार्जनहेतुःभेः ' ये शब्द दिये हैं, और इस तरहपर ' नवपुण्यैः ' पदकी व्याख्या की गई है---

#### पडिगहमुच्चहाणं पादोदयमचणं च पणमं च । मणवयणकायसुद्धी एसणसुद्धी य णवविद्दं पुण्णं ॥

यह गाथा वसुनन्दि आचार्यके उस 'उपासकाध्ययन 'शास्त्रकी है जिसे 'वसुनन्दि-श्रावकाचार' भी कहते हैं और उसमें नं० २२४ पर पाई जाती है। जान पड़ता है टीकाकारने इसमें मूलके अनुरूप ही 'नवपुण्यं ' संज्ञाका प्रयोग देखकर इसे यहाँ पर उद्धत किया है; अन्यथा, वह यशस्तिलकके ' अद्धा तुष्टिः ' इत्यादि पद्यको उद्धृत करते हुए उसके साथके दूसरे ' प्रीतप्रहो-चालन'\* पद्यको भी उद्धत कर सकता था। परंतु उसमें इन ९ वालोंको 'नवो-पचार ' संज्ञा दी है जिसका यहाँ ' नवपुण्यैः ' पदकी व्याख्यामें मेल नहीं था। इसके सिवाय और भी कुछ विशेषता थी। इस लिये टीकाकारने जानबूझकर उसे छोड़ा और उसके स्थान पर इस गाथाको देना पसंद किया है। अस्त: अब देखना चाहिये कि जिन वसुनन्दि सैद्धान्तिकके प्रंथकी यह गाथा है वे कब हुए हैं । वसुनन्दिने मुलाचार प्रंथकी अपनी ' आचारवृत्ति ' टीकाके आठवें परिच्छे-दमें, कायोत्सर्गके चार भेदोंका वर्णन करते हुए, ' स्यागो देहममस्वस्य तनूस्ट-तिरुदाहता ..... इत्यादि पाँच श्लोक ' उक्त च' रूपसे दिये हैं और उनके अन्तमें लिखा है कि 'उपासकाचारे उक्तमास्ते ' अर्थात्, यह कथन 'उपासका-चार ' का है। यह उपासकाचार प्रथ जिसके आठवें परिच्छेदमें उक्त पाँचों श्होक उसी कमको लिये नं० ५७ से ६१ तक पाये जाते हैं, श्रीअमितगति आचार्यका बनाया हुआ है, जो विकमकी ११ वीं शताब्दीके विद्वान् ये और जिन्होंने वि० सं० १०७० में अपने ' धर्मपरीक्षा ' प्रंथको बनाकर समाप्त किया है। ' उपासकाचार' भी उसी वक्तके करीबका बना हुआ प्रंथ है। इससे वसु-

#### \* यह पूरा पद्य इस प्रकार है----

#### प्रतिमहोचासनपादपूजाप्रणामवाकायमनःप्रसादाः । विद्याविञ्चद्विश्र नवोपचाराः कार्या मुनीनां गृहसांश्रितेन ॥

नन्दि आचार्य प्रायः वि० सं० १०७० के बाद हुए हैं, इस कहनेमें कुछ भी दिकत नहीं होती। परंतु कितने समय बाद हुए हैं, यह बात अभी नहीं कही जा सकती । हैं, इतना जरूर कहा जा सकता है कि वे पं० आधाधरजीसे पहले हुए हैं; क्योंकि पं० आधाधरजीने अपने 'सागरधर्मामृत' की स्वोपज्ञ टीकामें, जो वि० सं० १२९६ में बन कर समाप्त हुई है, वसुनन्दि आवकाचारकी 'पंचुंबरसहियांई' नामकी गाथाका उल्लेख करते हुए लिखा है--

' इति वसुनन्दिसैद्धान्तिमतेन दर्शनप्रतिमायां प्रतिपन्नस्तस्येदं । तन्मतेनैव व्रतप्रतिमां विश्वतो ब्रह्माणुव्रतं स्यात्तवथा---- प्रव्वेसु इस्थिसेवा......।'

इसके सिवाय, 'अनगारधर्मामृत 'की टीकामें, जो वि० सं० १३०० में बनकर समाप्त हुई है, वसुनन्दिकी आचारदत्तिका भी आशाधरजीने निम्न प्रकारसे उल्लेख किया है—

' एतच भगवद्वसुनन्दिसैद्धान्तदेवपादैराचारटीकायां ' दुओ णदं जहाजादं ' इत्यादिसुत्रे व्याल्यातं दृष्टव्यं ।'

ऐसी हालतमें वसुनन्दि आचार्य वि० सं० १०७० और १२९६ के मध्यवर्ती किसी समयके-विकमकी प्रायः १२ वीं या १३ वीं शताब्दीके-विद्वान होने चाहिये। आपने अपने आवकाचारमें जो गुरुपरम्परा दी है उससे माल्स होता है कि आप 'नेसिचंद्र 'के शिष्य और 'नयनन्दी 'के प्रशिष्य थे, और नयनदी 'श्रीनंदी'के शिष्य थे। श्रीनंदीको दिये हुए कुछ दानोंका उल्लेख गुडिगेरिके दूटे हुए एक कनडी शिलालेख\* में पाया जाता है, जो शक संवत् ९९८ का लिखा हुआ है, और इससे माल्स होता है कि 'श्रीनंदी' वि० सं० १९३३ में भी मौजूद थे। ऐसी हालतमें आपके प्रशिष्य (नेसिचंद) के शिष्य ' वसुनन्दी'का समय विकमकी १२ वीं शताब्दीका प्रायः आन्तिम भाग और संभवतः १३ वीं शताब्दीका प्रारंभिक भाग भी अनु-मान किया जाता है और इस लिये यह टीका जिसमें वसुनन्दीके वाक्यका उल्लेख पाया जाता है विकमकी १३ वीं शताब्दीकी—प्रमेयकमलमार्तंडसे प्रायः चारसौं वर्ष पीछेकी—बनी हुई जान पड़ती है और कदापि प्रमेय-कमलमांत्रंडादिके कर्ता प्रभाचंदाचार्थकी बनाई हुई नहीं हो सकती।

\* देखो, इंडियन ऐंटिकेरी, जिल्द १८, प्रष्ठ ३८, Ind. Ant., XVIII, P. 38 ४. 'धर्मामूत सतृष्णः ' इत्यादि पद्यकी टीकामें, 'ज्ञानध्यानपरः' पदकी व्याख्या करते हुए, नीचे लिखे दो पद्य उद्धुत किये गये हें---

> अध्रुवाशरणे चैव भव एकस्वमेव च । अन्यरवमग्रुचिस्वं च तथैवाखवसंवरौ ॥ १ ॥ निर्जरा च तथा लोको बोधिदुर्लमधर्मता । द्वादशैता अनुप्रेक्षा भाषिता जिनपुंगवैः ॥ २ ॥

ये दोनों पद्य 'पद्मनन्दि-उपासकाचार' के पद्य हैं, जो 'पद्मनन्दिपंचविंशति' में संग्रहीत भी पाया जाता है । इस उपासकाचारके कर्ता श्रीपद्मनन्दि आचार्य पं० आशाधरजीसे पहले हो गये हैं । अउन्हें विकमकी १२ वीं शताब्दीके उत्तरार्धका विद्वान् समझना चाहिये । वे उन शुभचन्द्राचार्यके शिष्य थे जिनका देहावसान शक सं० १०४५ (वि० सं० १९८०) में हुआ है + । इनका बनाया हुआ 'एकत्वसप्तति' नामका भी एक ग्रंथ है जो 'पद्मनंदिपंचविंशतिका'में 'एकत्वाशीति' के नामसे संग्रहीत है × । 'नियमसार'की पद्मप्रभ-मलघारिवेव-विरचित टीकामें इस ग्रंथके कितने ही पद्य, ' तथाचोक्तमेकत्वसप्रतौ ' इस वाक्यके साथ, उद्धृत है और वे सब उक्त 'एकत्वाशीति' में ज्योंके त्यों पाये जाते हैं । 'एकत्वाशीति'के निम्न पद्यमें भी इस ग्रंथका नाम 'एकत्वसप्रति' ही दिया है—

> एकश्वसप्ततिरियं सुरसिन्धुरुद्यः श्रीपद्मनन्दिहिमसूघरतः प्रसूता । यो गाहते शिवपदाम्बुनिधिं प्रविष्टा----मेतां लभेत स नरः परमां विद्युद्धिम् ॥ ७७ ॥

जान पड़ता है ' एकत्वसप्तति'की प्रथक प्रतियोंमें कोई विशेष प्रशस्ति भी लगी हुई है जिसमें ' निम्ब ' सामन्तको ' सामन्तचूडामणि ' के तौर पर उल्लेखित किया है । इसीसे, ' इंस्किप्शन्स एट् श्रवणबेल्गोल ' ( एपिप्रेफिया कर्णाटिका, जिल्द दूसरी ) के द्वितीय संस्करण ( सन् १९२३ ) की प्रस्तावना-

\* प० आशाधरजीने अपने अनगारधर्माम्हतकी टीकाके ९ वें अध्यायमें, 'अत एव श्रोपदानन्दिपादेरपि सचेछतादूषणं दिङ्मात्रमिदमधिजगे ' इस वाक्यके साथ आपके 'म्लाने झालनतः' इत्यादि पद्यको उद्धृत किया है जो पदानन्दिपंचर्विशतिके अन्तर्गत 'यत्याचारधर्म' नामके प्रकरणमें पाया जाता है। + देहावसानके इस समयके लिये देखो श्रवणबेल्गोलका शिलालेख मं० ४३ (१९७)।

× देखो, गांधी बहालचंद कस्तूरचंद धाराशिवकी ओरसे शक सं० १८२० में: प्रकाशित 'पद्मनंदिपंचर्विशति' । में, प्राक्तन-विमर्थ-विचक्षण राव बहादुर मिस्टर आर. नरसिंहाचार एम. ए. लिखते हैं कि---

He (Nimba Sâmanta) is praised as the crest jewel of Sâmantas in the Ekatvasaptati of Padmnandi a deciple of Subhachandra who died in 1123.

अर्थात्---जिन शुभवन्द्रका ईसवी सन् ११२३ ( शक सं० १०४५ वि० सं० १९८० ) में देहान्त हुआ है उनके शिष्य पद्मनन्दिकी बनाई हुई 'निम्ब' सामन्तकी ' सामन्त-चूडामणि ' के तौर पर प्रशंसा की गई है।

इससे पद्मनंदिका उक्त उपासकाचार वि० सं० ११८० के करीबका बना हुआ माछम होता है। उसके वाक्योंका उह्नेख करनेसे भी यह टीका विक्रम की १३ वीं शताब्दीकी बनी हुई सिद्ध होती है। विक्रमकी १३ वीं शताब्दीसे पहलेके बने हुए किसी प्रथमें इसका उह्नेख मिलता भी नहीं।

इन सब प्रमाणोंसे यह बात बिलकुल स्पष्ट हो जाती है और इसमें कोई संदेह नहीं रहता कि यह टीका प्रमेयकमलमार्तडादिके रचयिता प्रमाचटाचा-र्यकी बनाई हुई नहीं है और न हो सकतो है। इसमें केवलीके कवलाहार विष-यका कुछ कथन जरूर प्रमेयकमलमार्तंड और न्यायकुमुदचंद्रके आधारपर उनके कुछ वाक्योंको लेकर किया गया है और इसीसे विशेष कथनके लिये उन प्रंथोंको देखनेकी प्रेरणा की गई है। परन्तु उनके उल्लेखसे टीकाकारका यह आशय कदापि नहीं है कि व ग्रंथ उसीके बनाये हुए हैं।

जब कि यह टीका विक्रमकी १३ वीं शताब्दीकी --- संभवतः इस शताब्दीके मध्यकालकी ---- बनी हुई पाई जाती है तब यह सहजहीमें कहा जा सकता है कि यह टीका उन दूसरे प्रभावंद्र नामके आचार्योंको भी बनाई हुई नहीं है जिनका उल्लेख ऊपर ६ से १० नम्बर तक किया गया है और जो १३ वीं शताब्दीसे पहलेके विद्वान् हैं। अब देखना चाहिये कि शेष ११ से १५ नम्बर तकके विद्वानोंमें यह कौनसे प्रभावंद्राचार्यकी बनाई हुई प्रतीत होती है। १४ वें नम्बरके रक्ताम्बर प्रभावंद्रकी बनाई हुई तो यह प्रतीत नहीं होती; क्योंकि इसमें आचारअष्ठताको पुष्ट करनेवाली कोई खास बात नहीं देखी जाती। ११ वीं प्रतिमावाले उत्कृष्ट श्रावकके कथनमें, 'चेलखण्डधरः' क्ष पदकी व्याख्या करते हुए, यह तक भी नहीं लिखा कि वह वस्त्र 'रक्त ' होना बाहिये, और जिसका

\* इस पदकी व्याख्यामें ' कोपीनमात्रवस्त्रखण्डधारकः आर्यलिंगधारीस्पर्थः' इतना ही लिखा है।

वहाँ सहजहीमें विधान किया जा सकता था; जैसा कि पं॰ मेधावीने, अपने धर्मसंग्रहश्रावकाचार ' में ' रक्तकौपीनसंग्राही ' पदके द्वारा उसका विधान कर दिया है। यदि यह कहा जाय कि वे प्रभाचंद्र तो सं० १३०५ में ही झुछ होकर रकाम्बर हए थे. उससे पहले तो वे अष्ठ नहीं थे. और यह टीका संव १३०० से भी पहलेकी बनी हुई है, इस लिये अष्ट होनेसे पहलेकी यह उनकी छति हो सकती है. सो ऐसे होनेकी संभावना अवस्य है; परंतु एक तो इन प्रभा-चंदने गुरु अथवा पटगुरुका नाम माऌम न होनेसे इनकी पृथक् सत्ताका कुछ बोध नहीं होता-' विद्वजनबोधक ' में दिल्लीके उस बादशाहका नाम तक भी नहीं दिया जिसकी आज्ञासे इन्होंने रक्तवस्त्र धारण किये थे अथवा जिसकी इन्हें खास सहायता प्राप्त थी। हो सकता है कि उक्त १३०५ संवत किसी किंवदन्तीके आधा-रपर ही लिखा गया हो और वह ठीक न हो । दूसरे, भ्रष्ट होनेके बाद भी वे अपनी पूर्व कृतिमें, अपने तात्कालिक विचारोंके अनुसार, कितना ही उलट फेर कर सकते थे और वह इस टीकाकी अधिकांश प्रतियोंमें पाया जाता । परंतु ऐसा नहीं है, इस लिये यह टीका उन अष्ट हुए रक्ताम्बर प्रभाचंद्रकी बनाई हुई माऌम नहीं होती । बाकीके चार प्रभावंहोंमेंसे ११ वें और १३ नम्बरके प्रभावंद्र तो दक्षिण भारतके-कर्णाटक देशके-विद्वान् जान पड़ते हैं और वे दोनों एक भी हो सकते हैं: क्योंकि १३ वें नम्बरबाले प्रभाचंद्रके गुरुका नाम माऌम नहीं हो सका-संभव है कि वे 'नयकीर्ति'के शिष्य ही हों। रहे १२ वें और १५ वें नम्बरवाळे प्रभाचंद्र, वें उत्तर भारतके विद्वान् थे और वे भी दोनों एक व्यक्ति हो सकते हैं; क्योंकि १२ वें नम्बरवाले धारानिवासी प्रभाचंद्रके गुरुका भी नाम माऌम नहीं हो सका-संभव है कि वे अजमेरके \* पटाधीश 'रत्नकीतिं' के पट्टकिष्य ही हों, और यह भी संभव है कि धारामें वे किसी दूसरे आचार्यके शिष्य अथवा पट्टशिष्य रहे हों, वहाँ अधिक प्रसिद्धि प्राप्त की हो और बादको अजमेरकी गद्दीके भी किसी तरह पर अधी-श्वर बन गये हों। और इसीसे आप अपना पूर्वप्रसिद्धि-मय परिचय देनेके, लिये उस वक्तसे अपने नामके साथ ' धारानिवासी ' विशेषण लिखने लगे हों ।

\* रत्नकीर्ति अजमेरके पदार्थाश थे, इसके लिये देखो इण्डियन ऐंटिकेरी में प्रकाशित नन्दिसंघकी पदावलीके आचायोंकी वह नामावली जो जैनसिद्धान्त-भास्करकी ४ थी किरणमें प्रकाशित हुई है।

इस पिछली बातकी संभावना अधिक पाई जाती है। धारामें बराबर उस समय विद्वान आचार्योंका सद्भाव रहा है। पं० आशाधरजीने धारामें रहते हुए, धर-सेनाचार्यके शिष्य महावीराचार्यसे जैनेन्द्रव्याकरणादि प्रंथोंको पदा था। आधर्य नहीं जो ये महावीराचार्य ही इन धारानिवासी प्रभाचंद्रके यह हों अथवा वह गुरुख उनके किसी शिष्यको प्राप्त हो । अस्तु । हमारी रायमें यह टीका १५ वें नम्बरके उन प्रभाचदाचार्यकी बनाई हुई माछम होती है जिन्हें ' गुर्वावली'में पूज्यपादीय शास्त्रकी व्याख्या करनेवाले लिखा है । श्रीपूज्यपाद आचार्यके ' समाधितंत्र ' ग्रंथपर, जिसे ' समाधिधातक ' भी कहते हैं, प्रमाचंद्रा-चार्यकी एक टीका मिलती है और वह मराठी अनुचाद सहित सन् १९१२ में प्रकाशित भी हो चुकी हैं। उस टोकाके साथ जब इस टीकाका मीलन किया जाता है तब दोनोंमें बहुत बड़ा सादरय पाया जाता है । दोनोंकी प्रतिपादनक्षैली. कथन करनेका ढंग और साहित्यकी दशा एक जैसी माऌम होती है। वह भी इस टीकाकी तरह प्रायः शब्दानुवादको ही लिये हुए है। दोनोंके आदि अन्तमें एक एक ही पद्य है और उनकी लेखनपद्धति भी अपने अपने प्रतिपाद्य विषयकी दृष्टिसे समान पाई जाती है। नीचे इस सादश्यका अनुभव करनेके लिये कुछ उदाहरण नमनेके तौर पर दिये जाते हैं---

( १ ) दोनों टीकाओंके आदि मंगलाचरणके पद्य इस प्रकार हैं---

सिद्धं जिनेन्द्रमलमप्रतिमप्रबोधं निर्वाणमार्गममलं विद्यधेन्द्रवंधम् ।

संसारसागरसमुत्तरणप्रपोतं वक्ष्ये समाधिशतकं प्रणिपस्य वीरं ॥ १ ॥ —समाधिशतकटीका ।

समन्तभद्वं निखिलात्मबोधनं जिनं प्रणम्याखिलकर्मशोधनम् ।

निबन्धनं रश्नकरण्डकं परं करोमि भच्यप्रतिबोधनाकरम् ॥ १ ॥ —रत्नकरण्डकटीका ।

ये दोनों पद्य इष्ट देवको नमस्कारपूर्वक टीका करनेकी प्रतिज्ञाको लिये हुए हैं, दोनोंमें प्रकारान्तरसे ग्रंथकर्ता \* और मूल ग्रंथको भी स्तुतिका विषय बनाया गया है और उनके अप्रातिमप्रवोधं-निखिलारमबोधनं तथा निर्वाणमार्ग-

\* पहले पद्यमें 'जिनेन्द्र' पदके द्वारा प्रंथकर्ताका नामोल्लेख किया गया है; क्योंकि पूज्यपादका 'जिनेन्द्र ' अथवा 'जिनेन्द्रबुद्धि ' भी नामान्तर है । और ' विच्चधेन्द्रवंधं ' पद पूज्यपादनामका भी द्योतक है । ७९

अखिलकर्मशोधनं, इत्यादि कुछ विशेषण भी, अर्थकी दृष्टिसे परस्पर मिलते जुलते हैं।

श्रीसमन्तभद्रस्वामी रत्नानां रक्षणोपायभूतरत्नकरण्डकश्रख्यं सम्यग्दर्शनादि-रत्नानां पालनोपायभूतं रत्नकरण्डकाख्यं शाखं वर्तुंकामो निर्विधतः शाखपरि-समाप्र्यादिकं फलमभिल्लपश्चिष्टदेवताविशेषं नमस्कुर्वेष्ठाह ।

**—रत्नकरण्डकटीका** ।

इन दोनों प्रस्तावनावाक्योंमें कितनी अधिक समानता है उसे बतलानेकी भी जरूरत नहीं है। वह स्वतः स्पष्ट है।

( ३ ) समाधिशतकको टीकामें उसके प्रथम पर्श्वका सारांश इस प्रकार दिया है---अत्र पूर्वाद्वेंन मोक्षोपाय: उत्तराद्वेन च मोक्षस्वरूपम्रपदर्शितम् ।

और रत्नकरण्डककी टीकामें प्रथम पद्यका सारांश इस प्रकार दिया हुआ है----

अत्र पूर्वाईंन भगवतः सर्वज्ञतोपायः उत्तराईंन च सर्वज्ञतोक्ता ।

इससे स्पष्ट है कि दोनों टीकाओंके कथनका ढंग और शब्दविन्यास एक जैसा है।

(४) दोनों टीकाओं में 'परमेष्ठी ' पदकी जो व्याख्या की गई है वह एक इती है। यथा---

परमे इन्द्रादिवंद्ये पदे तिष्ठतीति परमेष्ठी स्थानशीलः ।

—समाधिशतकटीका ।

परमे इन्द्रादीनां वंधे पदे तिष्ठतीति परमेष्ठी । ---रत्नकरण्डकटीका ।

( ५ ) दोनों टीकाओंके अन्तिम पद्य इस प्रकार हैं —

येनात्मा बहिरन्तरुत्तमभिदा त्रेधा विवृत्योदितो

मोक्षोऽनन्तचतुष्टयामलवपुः सद्ध्यानतः कीर्तितः।

जीयात्सोऽत्र जिनः समस्तविषयः श्रीपादपूज्योऽमलो

भग्यानन्दकरः समाधिशतकः श्रीमस्प्रभेन्दुः प्रभुः ॥

येनाज्ञानतमो विनाइय निखिलं भव्यास्मचेतोगतं सम्यग्ज्ञानमहांशुभिः अकटितः सागारमार्गोऽखिलः । स श्रीरस्नकरण्डकामलगविः संसरसरिच्छोषको जीयादेष समन्तभद्रमुनिपः श्रीमस्प्रभेन्दुर्जिनः ॥

----रत्नकरण्डकटीका ।

इन दोनों पर्योमें, अपने अपने प्रंथके प्रतिपाय विषयका सारांश देते हुए, जिस युक्तिसे जिनदेव, प्रंथकार ( श्रीपादपूज्य, समन्तभद्रमुनि ), प्रंथ ( समा-घिशतक, रत्नकरण्डक ) और टीकाकार ( प्रभेन्दु=प्रभाचंद ) को आझीर्वाद दिया गया है वह दोनोंमें बिलकुल एक ही है, दोनोंकी प्रतिपादनशैली अथवा लेखन-पद्धतिमें जरा भी भेद नहीं है, छंद भी दोनोंकी प्रतिपादनशैली अथवा लेखन-पद्धतिमें जरा भी भेद नहीं है, छंद भी दोनोंकी प्रतिपादनशैली अथवा लेखन-पद्धतिमें जरा भी भेद नहीं है, छंद भी दोनोंका एक ही है और दोनोंमें येन, जिन:, श्रीमान्, अभेन्दु:, स:, जीयात, पदोंकी जो एकता और कीर्तित: प्रकाटित: आदि पदोंके प्रयोगकी जो समानता पाई जाती है वह मूल पर्योपरसे प्रकट ही है, उसे और स्पष्ट करके बतलानेकी कोई जरूरत नहीं है।

सादरथविषयक इस सब कथन परसे पाठक सहजहीमें अनुमान कर सकते हैं कि ये दोनों टीकाएँ एक ही विद्वानकी बनाई हुई हैं और वे विद्वान वही प्रतीत होते हैं जिन्हें, उक्त गुर्वावलीमें 'पूज्यपादीयशास्त्रव्याख्याविख्यातकीर्तिः विशेषणके साथ स्मरण किया है—अर्थात, रत्नकीर्तिके पट्टशिष्य प्रभाचंद्र । इन प्रभाचंद्रके पट्टारोहणका जो समय (वि॰ सं॰ १३१०) पट्टावलीमें दिया है यदि बह ठीक हो तो, ऐसी हालतमें, यह कहना होगा कि यह टीका उन्होंने इस पट्टारोहणसे पहले घारामें किसी दूसरे आचार्यके पद पर रहते हुए बनाई है, और इसकी रचना या तो वि॰ सं॰ १२९२ के बाद और १३०० से पहले, जयसिंह द्वितीयके राज्यमें, हुई दे और या उससे भी कुछ पहले जयसिंहके पिता देवपालदेवके राज्यमें हुई जान पडती है, जिसके राज्यका \* पता वि॰ सं॰ १२७५ से १२९२ तक चलता है । पं॰ आशाधरजीने अपने सागार-धर्माम्टतकी टीका वि॰ सं० १२९६ में बनाकर समाप्त की है, उसमें इस टीका-का कहीं पर भी कोई जल्लेख नहीं है परंतु वि॰ सं० १३०० में बनी हुई आपकी अनगारधर्माम्टतकी टीकाके पिछले भागमें इसका उल्लेख जरूर पाया जाता है।। इस परसे यह कहा जा सकता है कि सं॰ १२९६ से पहले या तो यह टीका

<sup>\*</sup> देखो, ' भारतके प्राचीन राजवंश, ' प्रथम भाग, पृ० १६०,१६१ ।

बनी ही नहीं और या वह पं० आधाधरजीको देखनेको नहीं मिली । अन्यथा, वे इसका उल्लेख अपने सागारधर्मामृतकी टीकामें जरूर करते—कमसे कम इस टीकाकी शासनदेवताओंकी पूजावाली युक्तिको तो अवश्य ही स्थान देते, जिसका ऊपर उल्लेख किया जा चुका है,-परन्तु उक्त पूजाके समर्थनमें उसे स्थान देना तो दूर रहा, उन्होंने उलटा पहली प्रतिमावाले आवकके लिये भी शासन देवताओंकी पूजाका निषेध किया है और साफ लिख दिया है कि वह आपदा-ओंसे आकुलित (बेचैन) होने पर भी कभी उनकी पूजा नहीं करता, किन्तु पंचपरमेष्ठिके चरणोंमें ही एक मात्र दृष्टि रखता है, यथा---

''परमेष्ठिपदैकधी: परमेष्ठिपदेषु अर्हदादिपंचगुरुचरणेषु एका धीरन्तर्दष्टिर्यस्य । आपदाकुलितोपि दर्शनिकस्तनिवृत्यर्थं शालनदेवतादीन् कदाचिदपि न भजते।''

इसके सम्बंधमें इम सिर्फ इतना ही कहना चाहते हैं कि शासन देवताओंकी पूजावाली युक्तिका उल्लेख न करना इस बातका कोई नियामक अथवा लाजिमी नतीजा नहीं है कि यह टोका आधाधरजीको उस वक्त देखनेको नहीं मिली थी; क्योंकि बादमें देखनेको मिल जाने पर भी उन्होंने अनगारधर्मामृतकी टीकामें उस युक्तिका कोई उल्लेख नहीं किया; बल्कि नीचे लिखे पद्यकी व्याख्या करते हुए शासन देवताओंको कुदेवोंमें परिगणित करके उन्हें श्रावकोंके द्वार अवन्दनीय ( वन्दना किये जानेके अयोग्य ) ठहराया है----

श्रावकेनापि पितरौ गुरू राजाप्यसंयताः ।

कुलिंगिनः कुंदेवाश्च न वंदाः सोपि संयतैः ॥

टीका---.....कुलिंगिनस्तापसादयः पार्श्वस्थादयश्च । कुदेवा इद्रादयः शासनदेवतादयश्च । .....

ऐसी हालतमें यही खयाल होता है कि आशाधरजीने उक्त युक्तिको बिल-कुल ही निःसार तथा पोच और अपने मंतव्यके विरुद्ध समझा है और इसी लिये अपनी किसी भी टीकामें उसे उद्धृत नहीं किया। परंतु फिर भी सागार-धर्मामृतकी टीकामें इस टीकाका कुछ भी उल्लेख न होना-कमसे कम मतान्तरको प्रदर्शित करनेके तौर पर ही यह भी न दिखलाया जाना कि प्रभाचन्द्रने, दूसरे आचायोंके मतसे एक दम भिन्न, इस टीकामें, १९ प्रतिमाओंको सल्लेखनानु-छाता आवकके १९ मेद बतलाया है-कुछ संदेह जरूर पैदा करता है। और इस लिये आश्वर्य नहीं जो यह टीका बि॰ सं॰ १२९६ से पहले बन ही न पाई हो । अथवा बन जाने और देखनेको मिल जाने पर यह मी हो सकता है कि ৻२

धाराके इलाकेमें रहते हुए धाराके भटारकोंसे उपकृत और प्रभावित होनेके कारण उनकी इस तात्कालिक कृतिको किसी गलत बातको लेकर उसका प्रत्यक्ष रूगसे विरोध करना आशाधरजीने अपने शिष्टाचार तथा नीतिके विरुद्ध समझा हो। परंतु कुछ भी सही, १२९६ से पहले ही या पोछे दोनों ही हालतोंनें यह टीका पं० आशाधरजीके समयकी बनो हुई प्रतीत होती है।

हाँ यदि 'समाधिशतक ' की उक्त टीका रत्नकीर्तिके पट्टशिष्य या धारा-निवासी प्रभावंद्रकी बनाई हुई न हो, अथवा रत्नकीर्तिके पट्टशिष्य प्रभावंद्रके सम्बंधमें गुर्वावली और पटावलीका यह उल्लेख ही गलत हो कि उन्होंने पूज्य-पादोय शास्त्रकी व्याख्या करके प्रसिद्धि प्राप्त की थी, तो फिर यह टीका ' नय-कीर्ति'के शिष्य ११ वें नम्बरके प्रसावंद्र, अथवा ' श्रुतमुनि'के विद्यागुरु १३ वें नम्बरके प्रभावंद की बनाई हुई होनी चाहिये । दोनोंका समय भी प्रायःएक ही है । अस्तु, यह टीका इन चारों प्रभावंद्रमेंसे चाहे जिसकी बनाई हुई हो परन्तु जैसा कि ऊपर सिद्ध किया जा चुका है, इसमें तो कोई संदेह ही नहीं कि यह विकमको १३ वीं शताब्दीसे पहलेकी बनी हुई नहीं है ।

यहाँपर इतना और भी प्रकट कर देना उचित माछम होता है कि डाक्टर भाण्डारकर तथा पिटर्सन साहबकी बाबत यह कहा जाता है कि उन्होंने इस टीकाको वि० सं० १३१६ में होनेवाले प्रभाचंद्रकी बनाई हुई लिखा है। थयपि, इन विद्वानोंकी वे रिपोर्टें इमारे सामने नहीं हैं और न यही मालम हो सका कि इन्होंने उक्त प्रमावंदको कौनसे आचार्यका शिष्य लिखा है जिससे विशेष विचारको अवसर मिलता; फिर भी इतना तो स्पष्ट है कि उनके इस लिखनेका यह आशय कदापि नहीं हो सकता कि उन्होंने इस टीकाको वि॰ सं॰ १३१६ की बनी हुई छिखा है अथवा इसके द्वारा यह सचित किया है कि वि॰ सं॰ १३१६ से पहलके वर्षोंनें इन प्रभाचंद्रका अस्तिव था ही नहीं। हो सकता है कि इन प्रभावंद्रके बनाये हुए किसी प्रथको प्रशस्तिमें उसके रचे जानेका स्पष्ट समय सं० १३१६ दिया हो और उसीपरसे उन्हें १३१६ में होनेवाळे प्रभाचंद, ऐसा नाम दिया गया हो। १५ वें नम्बरके प्रभाचंद्र, जिनकी बाबत इस टीकाके कता होनेका विशेष अनुमान किया गया है, वि० सं• १३१६ में मौजूद थे ही। १२ वें और १३ वें नम्बरके प्रभाचंद्रकी भी उस समय भौजूद होनेकी संभावना पाई जाती है। ऐसी हालतमें यहाँ जो कछ गिर्णय किया गया है उसमें उनके उस लिखनेसे कोई भेद नहीं पड़ता । अस्तु ।

#### आभार और निवेदन ।

अब इस प्रस्तावनाको यहीं पर समाप्त करते हुए, हम उन सभी विद्वानोंका हृदयसे आभार मानते हैं जिनके प्रथों, छेखों अथवा पत्रोंसे इमें इस ' प्रस्ता-वना ' तथा ' स्वामीसमन्तभद्र ' नामक ऐतिहासिक निबन्ध ( इतिहास ) के लिखनेमें कुछ भी सहायता मिली है। साथ ही, यह भी प्रकट कर देना उचित समझते हैं कि इस प्रस्तावनादिके लिखे जानेका खास श्रेय प्रथमालाके खुयोग्य मंत्री छह्रद्वर पं॰ नाथुरामजी प्रेमीको ही प्राप्त है जिनकी सातिशय प्रेरणा-से हम इस कार्यमें प्रवृत्त हुए और उसीके फलस्वरूप यह प्रस्तावना तथा इति-हास लेकर पाठकोंके सामने उपस्थित हो सके हैं। प्रस्तावनाको प्रारंभ किये हुए वर्ष भरसे भी ऊपर हो चुका, इस बीचमें बीमारी, और तज्जन्य निर्वल-ताके अतिरिक्त साधनसामग्रीकी विरलता तथा ऐतिहासिक प्रश्नोंकी जटिलता आदिके कारण कई बार इसे उठाकर रखना पड़ा और साधन सामग्रीको जुटाने आदिके कार्यमें लगना पड़ा । बीस बाईस दिनतक देहली ठहरकर एपिप्रेफिया कर्णाटिका ( Epigraphia Carnatika ) की भी बहुतसी जिल्दें देखी गई, और अनेक विद्वानोंसे खास तौर पर पत्रव्यवहार भी किया गया। प्रस्तावनाको हाथमें लेते हुए यह नहीं समझा गया था कि यह सब कार्य इतना अधिक परिश्रम और समय लेगा अथवा इसे इतना विशाल रूप देना पड़ेगा। उस समय साधारण तौर पर यही खयाल कर लिया गया था कि दो तीन महीनेमें ही हम इसे पूरा कर सकेंगे । और शायद इसी आशा पर प्रेमीजीने प्रंथके छप जानेका उस समय नोटिस भी निकाल दिया था, जिसकी वजहसे उनके पास ग्रंथकी कितनी ही मांगें आई और लोगोंने उसके मेजनेके लिये उनपर बार बार तकाजा किया। परंतु यह सब कुछ होते हुए भी प्रेमीजी इधरके आशासीत और अनिवाय विलम्बके कारण हताश नहीं हुए और न लोगोंके बार बार लिखने तथा तकाजा करनेसे तंग आकर, उन्होंने विना प्रस्तावनादिके ही इस प्रंथको प्रकाशित कर देना उचित समझा; बल्कि उस-के फार्मोंको अब्तक वैसे ही छपा हुआ रक्खा रहने दिया और इमें वे . चरोबर प्रेमभरे शब्दोंमें प्रस्तावनादिको यथासंभव शीघ्र पूरा करनेकी प्रेरणा करते रहे; नतीजा जिसका यह हुआ कि आज वे अपनी उस प्रेरणामें सफल हो सके हैं। यदि प्रेमीजी इतने अधिक धेंधेसे काम न छेते तो आज यह प्रस्ता-

वना और इतिहास अपने वर्तमान रूपमें पाठकोंके सामने उपस्थित हो सकते. इसमें संदेह ही हैं। और इसी लिये हम इनके लिखे जानेका खास श्रेय प्रेमीजीको ही देते हैं । आपकी प्रेरणाको पाकर हम स्वामी समन्तमद जैसे महान् पुरु-षोंका पवित्र इतिहास लिखने और उनके प्रथादिकोंके विषयमें अपने कुछ दिचा-रोंको प्रकट करनेमें समर्थ हो सके हैं, यही हमारे लिये आनंदका खास विषय है और इसके वास्ते हम प्रेमीजीके विशेष रूपसे आभारी हैं। इस अवसर पर देहलीके सुप्रसिद्ध अनुभवी राजवैद्य पं० शीतलप्रसादजीका धन्यवाद किये बिना भी हम नहीं रह सकते. जिन्होंने बडे प्रेमके साथ हमें अपने पास रखकर निःस्वार्थ भावसे हमारी चिकित्सा की और जिनकी सचिकित्साके प्रतापसे हम अपनी खोई हुई शक्तिको पुनः प्राप्त करनेमें बहत कुछ समर्थ -हो सके हैं, और उसीका प्रथम फल यह कार्य है। इसमें संदेह नहीं कि हमारी वजहरे प्रंथके शीघ्र प्रकाशित न हो सकनेके कारण कुछ, विद्वानोंको प्रतीक्षा-जन्य कप्ट जरूर उठाना पड़ा है. जिसका हमें स्वयं खेद है और इसलिये हम उनसे उसके लिये क्षमा चाहते हैं। इसके सिवाय अनुसंधान-प्रिय विद्वानोंसे हमारा यह भी निवेदन है कि इस प्रस्तावनादिके लिखनेमें यदि हमसे कही कुछ भूल हुई हो तो उसे ने प्रमाणसहित हमें लिख भेजनेका कष्ट जरूर उठाएँ । इत्यलम् ।

सरसादा, जि० सहारनपुर ता० १७–२–१९२५

जुगछकिशोर, मुख्तार।

## श्रीमत्समन्तभद्रस्वामिने नमः ।

# खामी समन्तभद्र।

**प्राक्तथन** ।

जिनसमाजके प्रतिभाशाली आचार्यों, समर्थ विद्वानों और सुपूञ्य महात्माओं में भगवान्समन्तभद्र स्वामीका आसन बहुत ऊँचा है। ऐसा शायद कोई ही अभागा जैनी होगा जिसने आपका पवित्र नाम न सुना हो; परंतु समाजका अधिकांश माग ऐसा जरूर है जो आपके निर्मल गुणों और पवित्र जीवनवृत्तान्तोंसे बहुत ही कम परिचित है— बल्कि यों कहिये कि, अपरिचित, है अपने एक महान् नेता और ऐसे नेताके विषयमें जिसे 'जिनशासनका प्रणेता ' तक लिखा है समाजका इतना भारी अज्ञान बहुत ही खटकता है। हमारी बहुत दिनोंसे इस बातकी बराबर इच्छा रही है कि आचार्यमहोदयका एक सचा इतिहास—उनके जीवनका पूरा वृत्तान्त—लिखकर लोगोंका यह अज्ञान भाव दूर किया जाय। परंतु बहुत कुछ प्रयत्न करने पर भी हम अभी तक अपनी उस इच्छाको पूरा करनेके लिये समर्थ नहीं हो सके।

९ देखो श्रवणबेल्गोलका घिलालेख नं० १०८ ( नया नं० २५८ )।

इसका प्रधान कारण यथेष्ट साधनसामग्रीकी अप्राप्ति है । समाज अपने प्रमादसे, यद्यपि, अपनी बहुतसी ऐतिहासिक सामग्रीको खो चुका है फिर भी जो अवशिष्ट है वह भी कुछ कम नहीं है। परंतु वह इतनी अस्तव्यस्त तथा इधर उधर बिखरी हुई है और उसको माऌम करने तथा प्राप्त करनेमें इतनी अधिक विन्नबाधाएँ उपस्थित होती हैं कि उसका होना न होना बराबर हो रहा है। वह न तो अधिकारियों-के स्वयं उपयोगमें आती है, न दूसरोंको उपयोगके लिये दी जाती है और इसलिये उसकी दिनपर दिन तृतीया गति ( नष्टि ) होती रहती है, यह बड़े ही दु:खका विषय है!

साधनसामग्रीकी इस विरलताके कारण ऐतिहासिक तत्त्वोंके अनुसं-धान और उनकी जॉचमें कभी कभी वड़ी ही दिकतें पेश आती हैं और कठिनाइयाँ मार्ग रोककर खड़ी हो जाती हैं। एक नामके कई कई और विद्वान् हो गये हैं; एक विद्वान् आचार्यके जन्म, दीक्षा, गुणप्रत्यय और देशप्रत्ययादिके मेदले कैई कई नाम अथवा उपनाम भी हुए हैं;

१ जैसे, 'पद्मनन्दि ' और 'प्रभाचन्द्र ' आदि नामोंके धारक बहुत से आचार्थ हुए हैं। 'समन्तमद्र ' नामके धारक भो कितने ही विद्वान् हो गये हैं, जिनमें कोई ' लघु ' या ' चिक्क,' कोई 'अभिनव', कोई ' गेरुसोप्पे, ' कोई ' भट्टारक ' और कोई ' ग्रहस्थ ' समन्तमद्र कहलाते ये। इन सबके समया-दिका कुछ परिचय लेखककी लिखी हुई रत्नकरण्डकश्रावकाचारकी प्रस्तावनामें, ' प्रंथपर संदेह ' शीर्षकके नीचे, दिया गया है । स्वामी समन्तभद्र इन सब-से भिन्न थे और वे बहुत पहले हो गये हैं।

२ जैसे, 'पद्मनन्दि ' यह कुन्दकुन्दाचार्यका पहला दीक्षानाम और बादको 'कोण्डकुन्दाचार्य ' यह उनका देशप्रत्यय नाम हुआ है; क्योंकि वे 'कोण्ड-कुन्दपुर ' के निवासी थे । गुर्वाळियोंमें आपके एलाचार्य, वक्तप्रीव और ग्रुप्रपिच्छाचार्य नाम भी दिये हैं, जो गुणादि प्रत्ययको लिये हुए समझने चाहिये और इन नामोंके दूसरे आचार्य भी हुए हैं ।

और दूसरे विद्वानोंने उसका यथारुचि—चाहे जिस नामसे—अपने प्रंथोंमें उल्लेख किया है; एक नामके कई कई पर्यायनाम भो होते हैं और उन पर्यायनामों अथवा आंशिक पर्यायनामोंसे भी विद्वानें। तथा आचार्योंका उल्लेख मिलता है: कितने ही विभिन्न भाषाओंके अनुवादोंमें, कभी कभी मूलग्रंथ और ग्रंथकारके नामोंका भी अनुवाद कर दिया जाता है अथवा वे नाम अनुवादित रूपसे ही उन भाषाओं-के प्रंथोंमें उल्लेखित हैं; एक व्यक्तिके जो दूसरे नाम, उपनाम, पर्यायनाम अथवा अनुवादित नाम हो वे ही दूसरे व्यक्तियोंके मूळ नाम भी हो सकते हैं और अक्सर होते रहे हैं; समसामयिक व्यक्तियोंके नामोंका भी प्रायः ऐसा ही हाल है; कोई कोई विद्वान कई कई आचा-र्योंके भी शिष्य हुए हैं और उन्होंने अपनेको चाहे जहाँ चाहे जिस आचा-र्यका शिष्य सूचित किया है; एक संघ अधवा गच्छके किसी अच्छे क्षाचार्यको दूसरे संघ अथवा गच्छने भी अपनाया है और उसे अपने ही संघ तथा गच्छका आचार्य सूचित किया है; इसी तरहपर कोई कोई आचार्य अनेक मठोंके अधिपति अथवा अनेक स्थानोंकी गदियोंके स्वामी भी हुए हैं और इससे उनके कई कई पट्टशिष्य हो गये हैं. जिनमेंसे प्रत्येकने उन्हें अपना ही पट्टगुरु सूचित किया है । इस प्रका-रकी हालतोंमें किसीके असली नाम और असली कामका पता चलाना कितनी टेढ़ी खीर है, और एक ऐतिहासिक विद्वानके छिये यथार्थ वस्तस्थितिका निर्णय करने अथवा किसी खास घटना या उल्लेखको किसी खास न्यक्तिके साथ संयोजित करनेमें कितनी अधिक उल्झनों

१ जैसे नागचन्द्रका कहीं ' नागचन्द्र ' और कहीं ' भुजगधुधाकर ' इस पर्याय नामसे उल्लेख पाया जाता है। और प्रभाचन्द्रका प्रमेन्दु यह आंशिक पर्यायनाम है जिसका बहुत कुछ व्यवहार देखनेमें आता है। तथा कठिनाइयोंका सामना करना पड़ता है, इसका अच्छा अनुभव वे ही विद्वान् कर सकते हैं जिन्हें ऐतिहासिक क्षेत्रमें कुछ अर्सेतक काम करनेका अवसर मिला हो । अस्तु । यथेष्ट साधनसामग्रीके विना ही, इन सब अथवा इसी प्रकारकी और भी बहुतसी दिकतों, उल्झनों और कठिनाइयोंमेंसे गुजरते हुए, हमने आजतक स्वामी समन्तभद-के विषयमें जो कुछ अनुसंधान किया है—जो कुछ उनकी कृतियों, दूसरे विद्वानोंके प्रथोंमें उनके विषयके उऌोखवाक्यों और शिला-लेखों आदि परसे हम माऌम कर सके हैं—अथवा जिसका हमें अनुभव हुआ है उस सब इतिवृत्तको अब संकलित करके, और अधिक साधन-सामग्रीके मिल्नेकी प्रतीक्षामें न रहकर, प्रकाशित कर देना ही उचित माऌम होता है, और इस लिये नीचे उसीका प्रयत्न किया जाता है:——

## पितृकुल और गुरुकुल ।

स्वामी समन्तभद के बाल्यकालका अथवा उनके गृहस्थ जीवनका प्रायः कुछ भी पता नहीं चलता, और न यह माळ्म होता है कि उनके मातापिताका क्या नाम था। हाँ, आपके 'आतमीमांसा' प्रंथकी एक प्राचीन प्रति ताड़पत्रों पर लिखी हुई श्रवणबेल्गोलके दौर्बलि जिनदास शास्त्रीके भंडारमें पाई जाती है। उत्तके अन्तमें लिखौ है—

" इति फणिमंडलालंकारस्योरगपुराधिपस्रनोः श्रीस्वामि-समन्तभद्रम्रनेः कृतौ आप्तमीमांसायाम् ।"

इससे माखूम होता है कि समन्तभद्र क्षत्रियवंशमें उत्पन्न हुए थे और एक राजपुत्र थे । आपके पिता फणिमंडलान्तर्गत 'उरगपुर'के

१ देखो जैनहितैषी भाग ११, अंक ७-८, प्रष्ठ ४८० । आराके जैनसिद्धान्त-भवनमें भी, ताइपत्रोंपर, प्रायः ऐसे ही लेखवाली प्रति मौजूद है ।

राजा थे, और इस लिये उरगपुरको आपकी जन्मभूमि अथवा बाल्य-लीलाभूमि समझना चाहिये । ' राजावलीकथे ' में आपका जन्म ' उत्वलिका ' ग्राममें होना लिखा है जो प्रायः उरगपुरके ही अंतर्गत होगा । यह उरगपुर ' उरैयूर ' का ही संस्कृत अथवा श्रुतिमधुर नाम जान पड़ता है जो चोल राजाओंकी सबसे प्राचीन ऐतिहासिक राज-धानी थी । पुरानी त्रिचिनापोली भी इसीको कहते हैं । यह नगर कावेरीके तटपर बसा हुआ था, बन्दरगाह था और किसी समय बड़ा ही समुद्धिशाली जनपद था ।

समंतभद्रका बनाया हुआ 'स्तुतिविद्या ' अथवा ' जिनस्तुति-रातं ' नामका एक अलंकारप्रधान प्रंथ है, जिसे ' जिनशतक ' अथवा 'जिनशतकालंकार ' भी कहते हैं । इस प्रंथका 'गत्वेकस्तुत-मेव' नामका जो अन्तिम पद्य है वह कवि और काव्यके नामको लिये हुए एक चित्रबद्ध काव्य है । इस काव्यकी छह आरे और नव बलयवाली चित्ररचनापरसे ये दो पद निकैलते हैं—

#### ' शांतिवर्मकृतं,' ' जिनस्तुतिशतं' ।

इनसे स्पष्ट है कि यह प्रंथ 'शान्तिवर्मा ' का बनाया हुआ है और इस लिये 'शान्तिवर्मा ' समंतभद्रका ही नामान्तर है। परंतु यह नाम उनके मुनिजीवनका नहीं हो सकता; क्योंकि मुनियोंके 'वर्मान्त' नाम नहीं होते। जान पड़ता है यह आचार्य महोदयके मातापितादिद्वारा

9महाकवि कालिदासने अपने ' रघुवंश ' में भी 'उरगपुर ' नामसे इस नगरका उल्लेख किया है ।

२ यह नाम प्रथके आदिस मंगळाचरणमें दिये हुए ' स्तुतिविद्यां प्रसाधये ' इस प्रतिज्ञावाक्यसे पाया जाता है।

३ देखो मद्दाकवि नरसिंहक्रत ' जिनशतक-टीका ' ।

रक्खा हुआ उनका जन्मका झुम नाम था। इस नामसे भी आपके क्षत्रियवंशोद्भव होनेका पता चलता है। यह नाम राजधरानोंका है। कदम्ब, गंग और पल्ठव आदि वशोंमें कितने ही राजा वर्मान्त नामको लिये हुए हो गये हैं। कदम्बोंमें 'शांतिवर्मा' नामका भी एक राजा हुआ है।

यहाँ पर किसीको यह आशंका करनेकी जरूरत नहीं कि 'जिन-स्तुतिशतं ' नामका प्रंथ समंतभद्रका बनाया हुआ न होकर शांति-वर्मा नामके किसी दूसरे ही विद्वान्का बनाया हुआ होगा; क्योंकि यह ग्रंथ निर्विवाद रूएसे स्वामी समंतभद्रका बनाया हुआ माना जाता है । ग्रंथकी प्रतियोंमें कर्तृत्वरूपसे समंतभद्रका नाम लगा हुआ है, टांकाकार महाकवि नरसिंहने भी उसे ' तार्किकचुडामणि-श्रीमत्समंतभद्राचार्यविरचित' सूचित कि और दूसरे आचार्यों तथा विद्वानोंने भी उसके वाक्योंका, समंतभद्रके नामसे, अपने ग्रंथोंमें उल्लेख किया है । उदाहरणके लिये ' अलंकारचिन्ता-मणि ' को लीजिये, जिसमें अजितसेनाचार्यने निम्नप्रतिज्ञावाक्यके साथ इस ग्रंथके कितने ही पद्योंको प्रमाणरूपसे उद्धृत किया है—

#### श्रीमत्समंतभद्रार्थजिनसेनादिभाषितम् । लक्ष्यमात्रं लिखामि स्वनामसुचितलक्षणम् ॥

इसके सिवाय पं० जिनदास पार्श्वनाथजी फडकुलेने 'स्वयंभूस्तोत्र' का जो संस्करण संस्कृतटीका और मराठी अनुवाद सहित प्रकाशित कराया है उसमें समंतभद्रका परिचय देते हुए उन्होंने यह सूचित किया है कि कर्णाटकदेशस्थित 'अष्टसहस्री।' की एक प्रतिमें आचार्यके नामका इस प्रकारसे उल्लेख किया है—'' इति फणि-मंडलालंकारस्योरगपुराधिपसूनुना शांतिवर्मनामा श्रीसमं- तभद्रेण।" यदि पंडितजीकी यह सूचना सत्य × हो तो इससे यह विषय और भी स्पष्ट हो जाता है कि शांतिवर्मी समन्तभद्रका ही नाम था। वास्तवमें ऐसे ही महत्त्वपूर्ण काव्यग्रंथोंके द्वारा समन्तभद्रकी काव्यकीर्ति जगतमें विस्तारको प्राप्त हुई है। इस ग्रंथमें आपने जो अपूर्व शब्दचातुर्यको लिये हुए निर्भल भक्तिगंगा बहाई है उसके उपयुक्त पात्र भी आप ही हैं। आपसे भिन्न ' शांतिवर्मा ' नामका

× पं० जिनदासकी इस सूचनाको देखकर हमने पत्रद्वारा उनसे यह माछम करना चाहा कि कर्णाटक देशसे मिली हुई अष्टसहस्रीकी बह कौनसी प्रति है और कहाँके मंडारमें पाई जाती है जिसमें उक्त उल्लेख मिलता है। क्योंकि दौर्बलि जिनदास शास्त्रीके भंडारसे मिली हुई 'आप्तमीमांसा 'के उल्लेखसे यह उल्लेख कुछ भिन्न है । उत्तरमें आपने यही सूचित किया कि यह उल्लेख पं० वंशी-धरजीकी लिखी हुई अष्टसहस्रीकी प्रस्तावना परसे लिया गया है. इस लिये इस विषयका प्रश्न उन्हींसे करना चाहिये । अष्टसहस्रीकी प्रस्तावना ( परिचय ) को देखने पर माखम हुआ कि उसमें 'इति 'से ' समन्तमद्रेण ' तकका उक्त उल्लेख ज्योंका त्यों पाया जाता है, उसके शुरूमें 'कर्णाटदेशती छच्धपुस्तके ' और अन्तमें 'इत्याद्युल्लेखो दश्यते ' ये शब्द लगे हुए हैं । इसपर गत ता० ११ जुलाईको एक रजिष्टई पत्र पं० वंशीधरजीको शोलापुर मेजा गया और उनसे अपने उक्त उल्लेखका खुलासा करनेके लिये प्रार्थना की गई। साथ ही यह भी लिखा गया कि 'यदि आपने स्वयं उस कर्णाट देशसे मिली हई पुस्तकको न देखा हो तो जिस आधार पर आपने उक्त उल्लेख किया है उसे ही कृपया सुचित कीजिये'। ३ री अगस्त सन् १९२४ को दूसरा रिमाइण्डर पत्र भी दिया गया परंतु पंडितजीने दोनोंमेंसे किसीका भी कोई उत्तर देने की कृपा नहीं की । और भी कहींसे इस उल्लेखका समर्थन नहीं मिला। ऐसी हालतमें यह उल्लेख कुछ संदिग्ध माखूम होता है । आश्चर्य नहीं जो जैनहितैषीमें प्रकाशित उक्त 'आप्तमोमांसा 'के उल्लेखकी गलत स्मृति परसे ही यह उल्लेख कर दिया गया हो: क्योंकि उक्त प्रस्तावनामें ऐसे और भी कुछ गलत उल्लेख पाये जाते हैं--जैसे 'कांच्यां नग्नाटकोऽइं' नामक पद्यको मल्लिपेणप्रशस्तिका बतलाना, जिसका वह पद्य नहीं है ।

कोई दूसरा प्रसिद्ध विद्वान् हुआ भी नहीं । इस लिये उक्त शंका निर्मूल जान पड़ती है। हाँ, यह कहा जा सकता है कि समंतभद्रने अपने मुनिजीवनसे पहले इस ग्रंथकी रचना की होगी । परंतु प्रंथके साहित्य परसे इसका कुछ भी समर्थन नहीं होता। आचार्य महोदयने, इस ग्रन्थमें, अपनी जिस परिणति और जिस भाव-मयी मूर्तिको प्रदर्शित किया है उससे आपकी यह क्वति मुनिभवस्था-की ही माखूम होती है । गृहस्थाश्रममें रहते हुए और राज-काज करते हुए इस प्रकारकी महापांडित्यपूर्ण और महदुचभावसपन्न मौठिक रचनाएँ नहीं बन सकतीं । इस विषयका निर्णय करनेके लिये, संपूर्ण ग्रंथको गौरके साथ पढ़ते हुए, पद्य नं० १९,७९ और ११४ \* को खास तौरसे ध्यानमें लाना चाहिये। १९ वें पद्यसे ही यह माखम हो जाता है कि स्वामी संसारसे भय-भीत होने पर शरीरको लेकर ( अन्य समस्त परिप्रह छोड़कर ) वीतराग भगवान्की शरणमें प्राप्त हो चुके थे, और आपका आचार उस समय 🖉 प्रंथरचनाके समय ) पवित्र, श्रेष्ठ, तथा गणधरादि अनुष्ठित आचार जैसा उत्क्रष्ट अथवा निर्दोष था। वह पद्य इस प्रकार है—

#### पूतस्वनवमाचारं तन्वायातं भयाद्रुचा । स्वया वामेश पाया मा नतमेकाच्यशंभव ॥

इस पद्यमें समन्तभद्रने जिस प्रकार 'पूतस्वनवमाचारं'+और 'भयात् × तन्वायातं' ये अपने (मा='मां' पदके) दो खास विशेषण पद दिये

\* यह पद्य आगे ' भावी तीर्थंकरत्व ' शीर्षंकके नीचे उद्धृत किया गया है । + ' पूतः पवित्रः सु सुष्टु अनवमः गणधराधनुष्ठितः आचारः पापक्रिया-निवृत्तिर्येस्यासौ पूतस्वनवमाचारः अतस्तं पूतस्वनवमाचारम् '-इति टीका । × भवात् संसारभीतेः । तन्वा शरीरेण ( सह ) आयातं आगतं । पितृकुल और गुरुकुल ।

हैं उसी प्रकार ७९ वें 🕆 पद्यमें उन्होंने ' ध्वंसमानसमानस्तत्रासमा-नसं ' विशेषणके द्वारा अपनेको उल्लेखित किया है । इस विशेषणसे ं माळूम होता है कि समन्तभद्रके मनसे यद्यपि त्रास उद्देग-बिलकुल नष्ट ( अस्त ) नहीं हुआ था-सत्तामें कुछ मौजूद जरूर था-फिर भी वह ध्वंसमानके समान हो गया था, और इस लिये उनके चित्तको, उद्दे अथवा संत्रस्त करनेके लिये समर्थ नहीं था । चित्तकी जित ऐसी स्थिति बहुत ऊँचे दर्जे पर जाकर होती है और इस लिये यह विशेषण भी समन्तभद्रके मुनिर्जावनकी उत्कृष्ट स्थितिको सचित करता है और यह बतलाता है कि इस ग्रंथकी रचना उनके मुनिजी-वनमें ही हुई है । टीकाकार नरसिंहभट्टने भी. प्रथम पद्यकी प्रस्तावनामें 'श्रीसमन्तभद्राचार्यविरचित' लिखनेके अतिरिक्त, ८४ वें पद्यमें आए हुए ' इस्ट्रंं ' विशेषणका अर्थ ' वृद्धं ' करके, और ११५ वें पदाके 'वन्दीभूतवतः ' पदका अर्थ ' मंगलपाठकी भूतवतोपि नवाचा-र्श्वरूपेण भवतोपि मम ' ऐसा देकर, यही सुचित किया है कि यह प्रंथ समन्तभद्रके मुनिजीवनका बना हुआ है । अस्तु ।

स्वामी समन्तभद्रने गृहस्थाश्रममें प्रवेश किया और विवाह कराया या कि नहीं, इस बातके जाननेका प्रायः कोई साधन नहीं है। हाँ, यदि यह सिद्ध किया जा सके कि कदम्बवंशी राजा शान्तिवर्मी और शान्तिवर्मी समंतभद्र दोनों एक ही व्यक्ति थे तो यह सहजहीमें बतलाया जा सकता है कि आपने गृहस्थाश्रमको धारण किया था और विवाह भी कराया था। साथ ही, यह भी कहा जा सकता है कि आपके पुत्रका नाम

् 1 यह पूरा पद्य इस प्रकार है-

स्वसमान समावन्द्या भासमान स माऽनघ । ध्वसमानसमानस्तत्रासमानसमानतम् ॥

मुगेशवर्मा, पौत्रका रविवर्मा, प्रपौत्रका हरिवर्मा और पिताका नाम काकु-त्स्यवर्मा था; क्योंकि काकुत्स्थवर्मा, मृगेशवर्मा और हरिवर्माके जो दान-पत्र जैनियों अथवा जैन संस्थाओंको दिये हुए हलसी और वैजयन्ती-के मुकामोंपर पाये जाते हैं उनसे इस वंशपरम्पराका पता चलता है\* 🖡 इसमें संदेह नहीं कि प्राचीन कदम्बवंशी राजा प्रायः सब जैनी हुए हैं और दक्षिण ( बनवास ) देशके राजा हुए हैं; परंतु इतने परसे ही, नामसाम्यके कारण, यह नहीं कहा जा सकता कि शांतिवर्मी कदम्ब और शांतिवर्मा समंतभद्र दोनों एक व्यक्ति थे। दोनोंको एक व्यक्ति सिद्ध करनेक लिये कुछ विशेष साधनों तथा प्रमाणोंकी जरूरत है जिनका इस समय अभाव है । हमारी रायमें, 'यदि समंतभद्रने विवाह कराया भी हो तो वे बहुत समय तक गृहस्थाश्रममें नहीं रहे हैं, उन्होंने जल्दी ही, थोड़ी अवस्थामें, मुनि दीक्षा धारण की है और तभी वे उस असाधारण योग्यता और महत्ताको प्राप्त कर सके हैं जो उनकी कृतियों तथा दूसरे विद्वानोंकी कृतियोंमें उनके विषयके उऌेखवाक्योंसे पाई जाती है और जिसका दिग्दर्शन आगे चल कर कराया जायगा। ऐसा माऌम होता है कि समन्तभद्रने बाल्यावस्थासे ही अपने आपको जैन-धर्म और जिनेन्द्र देवकी सेवाके लिये अर्पण कर दिया था, उनके प्रति आपको नैसर्गिक प्रेम था और आपका रोम रोम उन्होंके ध्यान और उन्हींकी वार्तीको लिये हुए था। ऐसी हालतमें यह आशा नहीं की जा सकती कि आपने घर छोड़नेमें विलम्ब किया होगा।

भारतमें ऐसा भी एक दस्तूर रहा है कि, पिताकी मृत्युपर राज्या-सन सबसे बड़े बेटेको मिलता था, छोटे बेटे तब कुटुम्बको छोड़ देते

<sup>\*</sup> देखो ' स्टडीज इन साउथ इंडियन जैनिज्म ' नामकी पुस्तक, भाग दूसरा,. पृष्ठ ८७ ।

पितृकुल और गुरुकुल।

थे और धार्मिकजीवन व्यतीत करते थे; उन्हें अधिक समयतक अपनी देशीय रियासतमें रहनेकी भी इजाजत नहीं होती थी \* । और यह एक चर्या थी जिसे भारतकी, खासकर बुद्धकालीन मारत-की, धार्मिक संस्थाने छोटे पुत्रोंके लिये प्रस्तुत किया था । इस चर्यामें पड़ कर योग्य आचार्य कर्मा कभी अपने राजवन्धुसे भी अधिक प्रसिद्धि प्राप्त करते थे । संभव है कि समंतभद्दको भी ऐसी ही किसी परिस्थितिमेंसे गुजरना पड़ा हो; उनका कोई बड़ा भाई राज्याधि-कारी हो, उसे ही पिताकी मृत्यु पर राज्यासन मिल्ला हो, और इस लिये समंतभद्रने न तो राज्य किया हो और न विवाह ही कराया हो; बल्कि अपनी स्थितिको समझ कर उन्होंने अपने जीवनको शुरूसे ही धार्मिक साँचेमें ढाल लिया हो; और पिताकी मृत्यु पर अथवा उससे पहले ही अक्सर पाकर आप दीक्षित हो गये हों; और शायद यही वजह हो कि आपका फिर उरगपुर जाना और वहाँ रहना प्राय: नहीं पाया जाता । परंतु कुछ भी हो, इसमें संदेह नहीं कि, आपकी धार्मिक परिणतिमें क्रत्रिमताकी जरा भी गंध नहीं थी । आप स्वभावसे

\* इस दस्तूरका पता एक प्राचीन चीनी लेखकके लेखसे मिलता है ( Matwan-lin,cited in Ind. Ant. IX, 22. देखो, विन्सेण्ट स्मिथकी अर्ली हिस्ट्री ऑफ इंडिया ' पृ० १८५, जिसका एक अंश इस प्रकार है----

An ancient Chinese writer assures us that 'according to the laws of India, when a king dies, he is succeeded by his eldest son (Kumărarăjă); the other sons leave the family and enter a religious life, and they are no longer allowed to reside in their native kingdom.' ही धर्मात्मा थे और आपने अपने अन्तःकरणकी आवाजसे प्रेरित होकर ही जिनदीक्षा \* धारण की थी।

दीक्षासे पहले आपकी शिक्षा या तो औरयूरमें ही हुई है और या वह कांची अथवा मदुरामें हुई जान पड़ती है। ये तीनों ही स्थान उस वक्त दक्षिण भारतमें विद्याके खास केन्द्र थे और इन सबोंमें जैनियोंके अच्छे अच्छे मठ भी मौजूद थे जो उस समय बड़े बड़े विद्यालयों तथा शिक्षालयोंका काम देते थे।

आपका दीक्षास्थान प्रायः कांची या उसके आसपासका कोई ग्राम जान पड़ता है और कांची \* ही---जिसे 'कांजीवरम्' भी कहते हैं---आपके धार्मिक उद्योगोंकी केन्द्र रही माछ्म होती है। आप वहींके दिगम्बर साधु थे। 'कांच्यां नयाटकोऽहं × ' आपके इस वाक्यसे भी यही ध्वनित होता है। कांचीमें आप कितनी ही बार गये हैं, ऐसा उल्लेख + ' राजावर्लीकथे ' में भी मिलता है।

\* सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानपूर्वक जिनानुष्ठित सम्यक् चारित्रके ग्रहणको ' जिनदीक्षा ' कहते हैं । समन्तभद्रने जिनेन्द्रदेवके चारित्र गुणको अपनी जाँच-द्वारा न्यायविहित और अद्भुत उदयसहित पाया था, और इसी लिये वे सुप्रसन्न-चित्तसे उसे धारण करके जिनेन्द्रदेवकी सची सेवा और भक्तिमें लीन हुए थे । नोचेके एक पद्यसे भी उनके इसी भावकी ध्वनि निष्ठलती है----

> अत एव ते बुधनुतस्य चरितगुणमद्भुतोद्यम् । न्यायविद्वितमवधार्थं जिने खयि सुप्रसन्नमनसः स्थिता वयम् ॥१३०॥

> > -----युक्त्यनुशासन ।

\* द्रविड देशकी राजधानी जो अर्सेतक पल्छवराजाओंके अधिकारमें रही है। - यंद्र मद्राससे दक्षिण--पश्चिमकी ओर ४२ मीलके फासलेपर, वेगवती नदी · पर स्थित है।

× यह पूरा पद्य आगे दिया जायगा।

+ स्टडीज इन साउथ इंडियन जैनिज्म, प्र॰ ३०।

पितृकुल और गुरुकुल।

पितृकुछकी तरह उनके गुरुकुछका भी प्रायः कहीं कोई स्पष्ट उछेख नहीं मिछता और न यह माछम होता है कि आपके दीक्षागुरु-का क्या नाम था। स्वयं उनके प्रंथोंमें उनकी कोई प्रशास्तियाँ उपरुव्ध नहीं होतीं और न द्सरे विद्वानोंने ही उनके गुरुकुछके सम्बंधमें कोई खास प्रकाश डाला है। हाँ, इतना जरूर माछम होता है कि आप 'मूलसंघ ' के प्रधान आचार्योंमें थे। विक्रमकी १४ वीं शताब्दीके विद्वान् कवि 'हस्तिमछ ' और 'अव्यप्पार्य' ने 'श्रीमूलसंघव्योग्नेन्दु: ' विशेषणके द्वारा आपको मूलसंघरूपी आकाशका चंद्रमा लिखा है \*। इसके सिवाय श्रवणबेल्गोलके कुछ शिलालेखोंसे इतना पता और चलता है कि आप श्रीमद्द-वाहु श्रुतकेवली, उनके शिष्य चंद्रगुप्त, चंद्रगुप्त मुनिके वंशज पद्यनंदि अपर नाम श्रीकोंडकुंदमुनिराज, उनके वंशज उमास्वाति अपर नाम गृध्रपिच्छाचार्य, और गृधपिच्छके शिष्य बलाकपिच्छ- इस प्रकार महान् आचार्योंकी वंशपरम्परामें, हुए हैं। यथा---

श्रीभद्रस्सर्वतो यो हि भद्रबाहुरितिश्चतः ।

श्रुतकेवलिनाथेषु चरमः परमो मुनिः ॥ चंद्रप्रकाशोज्ज्वलसान्द्रकीर्तिः श्रीचन्द्रगुप्तोऽजनि तस्य शिष्यः श यस्य प्रभावाद्वनदेवताभिराराधितः स्वस्य गणो मुनीनां ॥ तस्यान्वये भूविदिते वभूव यः पद्मनन्दिप्रथमाभिधानः । श्रीकोण्डकुन्दादिम्रुनीश्वराख्यस्सरसंयमादुद्गतचारणर्द्धिः ॥ अभूदुमास्वातिम्रुनीश्वरोऽसावाचार्यशब्दोत्तरग्रधपिच्छः । तदन्वये तत्सदृशोऽस्ति नान्यस्तात्कालिकाशेषपदार्थवेदी ॥ श्रीगृध्वपिच्छम्रुनिपस्य बलाकपिच्छः, शिष्योऽजनिष्ट भ्रुवनत्रयवर्तिकीर्तिः ।

\* देखो, ' विकान्तकौरव ' और ' जिनेन्द्रकल्याणाभ्युदय ' नामके ग्रन्थ P

चारित्रचञ्चुरखिलावनिपालमौलि—, मालाशिलीमुखविराजितपादपद्मः ॥ एवं महाचार्यपरंपरायां स्यात्कारमुद्रांकिततत्त्वदीपः । भद्रस्समन्ताद्गुणतो गणीशस्समन्तभद्रोऽजनि वादिसिंहः ॥ बिललेख न॰ ४० (६४)।

इस शिलालेखमें जिस प्रकार चंद्रगुप्तको भद्रबाहुका और बलाक-पेच्छको उमास्वातिका शिष्य सूचित किया है उसी प्रकार समंतभद, अथत्रा कुन्दकुन्द और उमास्वति आचार्योंके विषयमें यह सूचित नहीं किया कि वे किसके शिष्य थे । दूसरे \* शिलालेखोंका भी प्राय: ऐसा ही हाल है। और इससे यह माख्म होता है कि या तो लेखकोंको इन आचार्योंके गुरुओं के नाम माऌम ही न थे और या वे गुरु अपने उक्त शिष्योंकी कीर्तिकौमुदीके सामने, उस वक्त इतने अप्रसिद्ध हो गये थे कि उनके नामोंके उल्लेखकी ओर लेखकोंकी प्रवृत्ति ही नहीं हो सकी अथवा उन्होंने उसकी कुछ जरूरत ही नहीं समझी। संभव है कि उन गरुदेवोंके द्वारा उनकी विशेष उदासीन परिणातिके कारण साहित्यसेवाका काम बहुत कम हो और यही बात बादको समय बीतने पर उनकी अप्रसिद्धिका कारण बन गई हो । परंतु कुछ भी हो इसमें संदेह नहीं कि इस शिलालेखमें, और इसी प्रकारके दूसरे शिलालेखोंमें भी, जिस ढंगसे कुछ चुने हुए आचार्योंके बाद समंतभद्रका नाम दिया है उससे यह बिङकुल स्पष्ट है कि स्वामी

\* देखो 'इन्स्किप्शन्स ऐट् श्रधणबेल्गोल' नामकी पुस्तक जिसे मिस्टर बी. लेविस राइसने सन् १८८९ में मुदित कराया था, अथवा उसका संशोधितसं-स्करण १९२३ का छपा हुआ । शिलालेखोंके जो नये नंबर कोष्टक आदिमें दिये हैं वे इसी शोधित संस्करणके नम्बर हैं। समंतभद बहुत ही खास आचार्योंमेंसे थे। उनकी कीर्ति उनके गुरुकुल अथवा गण गच्छसे ऊपर है; पितृकुलको मी वह उल्लंब गई है। और इस लिये, साधनाभावके कारण, यदि हमें उनके गुरु-कुलादिका पूरा पता नहीं चलता \* तो न सही; हमें यहाँ पर उसकी चिन्ताको छोड़ कर अब आचार्यमहोदयके गुणोंकी ओर ही विशेष ध्यान देना चाहिये—यह माऌम करना चाहिये कि वे कैसे कैसे गुणों-से विशिष्ट थे और उनके द्वारा धर्म, देश तथा समाजकी क्या कुछ सेवा हुई है।

\* श्रवणबेल्गोलके दूसरे शिलालेखोंमें, और दूसरे स्थानोंके शिखालेखोंमें भी, क्रन्दकुन्दको नन्दिगण तथा देशीय गणका आचार्य लिखा है। कुंदकुंदकी वंशपरम्परामें होनेसे समंतभद्र नन्दिगण अथवा देशीयगणके आचार्य ठहरते हैं। परंत जैनसिद्धान्त भास्करमें प्रकाशित सेनगणकी पट्टावलीमें आपको सेन-गणका आचार्य सुचित किया है। यद्यपि यह पट्टावली पूरी तौर पर पटावलीके खंगसे नहीं लिखी गई और न इसमें सभी आचार्योंका पट्टकमसे उल्लेख है। फिर भो इतना तो स्पष्ट ही है कि उसमें समन्तभद्रको सेनगणके आचार्यों में परिग-णित किया है। इन दोनोंके विरुद्ध १०८ नंबरका शिलालेख यह बतलाता है कि नंदि और सेनादि मेदोंको लिये हुए यह चार प्रकारका संघमेद भटाकलक-देवके स्वर्गारोइणके बाद उत्पन्न हुआँ है और इससे समंतभद्र न तो नन्दि-गणके रहते हैं और न सेनगणके: क्योंकि वे अकलकदेवसे बहुत पहले हो चुके हैं। अकलंकदेवसे पहलेके साहित्यमें इन चार प्रकारके गणोंका कोई उल्लेख भी देखनेमें नहीं आता । इन्द्रनन्दिके 'नीतिसार' और १०५ नंबरके बिलालेखमें इन चारों संघोंका प्रवर्तक ' अईद्वलि ' आचार्यको लिखा है: परंत यह सब साहित्य अकलंकदेवसे बहुत ही पीछेका है। इसके सिवाय, तिल्म-कुडलु-नरसीपुर ताल्लुकेके शिलालेख नं० १०५ में ( E. C. III ) समंत-भद्रको द्रामिल संघके अन्तर्गत नन्दि संघकी अहंगल शाखा (अन्वय) का विद्वान सुचित किया है। ऐसी हालतमें समंतभद्रके गणगच्छादिका विषय कितनी गड़बड़में है इसे पाठक स्वयं समझ सकते हैं।

गुणादिपरिचय ।

उत्तपरके शिलालेखमें 'गुणतो गणीशः' विशेषणके द्वारा समन्तभद्रको गुणोंकी अपेक्षा गणियोंका-संघाधिपति आचा-यौंका— ईश्वर ( स्वामी ) सूचित किया है। साथ ही, यह भी बतलाया है कि. 'आप समन्तात् भद्र' थे---बाहर भीतर सब ओरसे भद्ररूप \* थे→ अधवा यों कहिये कि आप भद्रपरिणामी थे, भद्रवाक् थे, भद्राकृति थे, भद्रदर्शन थे, भद्रार्थ थे, भद्रावलोकी थे, भद्रव्यवहारी थे, और इस लिये जो लोग आपके पास आते थे वे भी भद्रतामें परिणत हो जाते थे। शायद इन्हीं गुणोंकी वजहसे दीक्षासमय ही, आपका नाम ' समन्तभद्र ' रक्खा गया हो, अथवा आप बादको इस नामसे प्रसिद्ध हुए हों और यह आपका गुणप्रत्यय नाम हो । इसमें संदेह नहीं कि, समंतभद्र एक बहुत ही बड़े योगी, त्यागी, तपस्वी और तत्त्वज्ञानी हो गये हैं । आपकी भद्रमूर्ति, तेजःपूर्ण दृष्टि और सारगर्भित उक्ति अच्छे अच्छे मदोन्मत्तोंको नतमस्तक बनानेमें समर्थ थी। आप सदैव ध्यानाध्ययनमें मग्न और दूसरेंकि अज्ञान भावको दूर करके उन्हें सन्मार्गकी ओर लगाने तथा आत्मेलिके पथ पर अप्रसर करनेके लिये सावधान रहते थे । जैनधर्म और जैन सिद्धान्तोंके मर्मज्ञ होनेके सिवाय आप तर्क, व्याकरण, छंद, अलंकार और काव्य-कोषादि प्रंथोंमें पूरी तौरसे निष्णात थे। आपकी अलौकिक प्रतिभाने तात्कालिक ज्ञान और विज्ञानके प्रायः सभी विषयों पर अपना अधिकार जमा लिया था। यद्यपि, आप संस्कृत, प्राकृत, कनडी और तामिल आदि कई भाषाओंके पारंगत विद्वान् थे, फिर भी संस्कृत भाषा पर

\* ' भद्र ' शब्द कल्याण, मंगल, शुभ, श्रेष्ठ, साधु, मनोज्ञ, क्षेम, प्रसन्न और सामुकम्प आदि अथोंमें व्यवहृत होता है। आपका विशेष अनुराग तथा प्रेम था और उसमें आपने जो असाधा-रण योग्यता प्राप्त की थी वह विद्वानोंसे छिपी नहीं है। अकेली ' स्तुति-विद्या ' ही आपके अद्वितीय शब्दाधिपत्यको अथवा शब्दोंपर आपके एकाधिपत्यको सूचित करती है। आपकी जितनी कृतियाँ अब तक उपलब्ध हुई हैं वे सब संस्कृतमें ही हैं। परंतु इससे किसीको यह न समझ लेना चाहिए कि दूसरी भाषाओंमें आपने ग्रंथ-रचना न की होगी, की जरूर है; क्योंकि कनड़ी भाषाके प्राचीन कवियोंमें सभीने, अपने कनड़ी काव्योंमें उत्कृष्ट कविके रूपमें आपकी भूरि भूरि प्रशंसा की है \* । और तामिल देशमें तो आप उत्पन्न ही हुए थे, इससे तामिल भाषा आपकी मातृभाषा थी। उसमें ग्रंथ-रचनाका होना स्वाभाविक ही है । फिर भी संस्कृत भाषाके साहित्यपर आपकी अटल छाप थी। दक्षिण भारतमें उच्च कोटिके संस्कृत ज्ञानको प्रोत्तेजन, प्रोत्साहन और प्रसारण देनेवालोंमें आपका नाम खास तौरसे लिया जाता है। आपके समयसे संस्कृत साहित्यके इतिहासमें एक खासयुगका प्रारंभ होता है ×; और इसीसे संस्कृत साहित्यके इतिहासमें आपका नाम अमर है। सचमुच ही आपकी विद्यांके आलोकसे एक बार सारा भारतवर्ष आलोकित हो चुका है । देशमें जिस समय बौद्धादिकोंका

\* मिस्टर एस॰ एस॰ रामस्वामी आव्यंगर, एम॰ ए॰ भो अपनी 'स्टडीज इन साउथ इंडियन जैनिज्म' नामकी पुस्तकमें, बम्बई गजेटियर, जिल्द पहली, भाग दुसरा, प्रष्ठ ४०६ के आधारपर लिखते हैं कि ' दक्षिण भारतमें समतभद्रका उदय, न सिर्फ दिगम्बर सम्प्रदायके इतिहासमें ही बल्कि, संस्कृत साहित्यके इतिहासमें भी एक खास युगको अंकित करता है।' यथा—

Samanthhadra's appearence in South India marks an epoch not only in the annals of Digambar Tradition, but also in the history of Sanskrit literature.

× देखो ' हिस्टरो आफ कनडीज लिटरेचर ' तथा ' कर्णाटककविचरित ।'

<sup>2</sup> 

प्रबल आतंक छाया हुआ था और लोग उनके नैरास्पवाद, शून्यवाद क्षणिकवादादि सिद्धान्तोंसे संत्रस्त थे— घवरा रहे थे— अधवा उन एकान्त गर्तोंमें पड़कर अपना आत्मपतन करनेके लिये विवश हो रहे थे उस समय दक्षिण भारतमें उदय होकर आपने जो लोकसेवा की है वहा बड़े ही महत्त्वकी तथा चिरस्मरणीय है। और इस लिये शुभचंद्राचार्यने जो आपको 'भारतभूषण' लिखा है वह बहुत ही युक्तियुक्त जान पड़ता है। स्वामी समंतभद्र, यद्यपि, बहुत से उत्तमोत्तम गुणोंके स्वामी थे, पिर भी कवित्व समय्हन व्यक्ति क्या कार्य साम

फिर भी कविल, गमकल, वादित्व और वाग्मिल नामके चार गुण आपमें असाधारण कोटिकी योग्यता वाले थे-ये चारों ही शक्तियाँ आपमें खास तौरसे विकाशको प्राप्त हुई थीं----और इनके कारण आपका निर्मल यश दूर दूर तक चारों ओर फैल गया था। उस वक्त जितने वाँदी, बाग्मो, कॅंवि और गमेंक थे उन सब पर आपके यशकी

१ समन्तभद्रो भद्रार्थो भातु भारतभूषणः ।---पांडवपुराण।

२ ' वादी विजयवाग्वृत्तिः'----जिसकी वचनप्रवृत्ति विजयकी ओर हो उसे ' वादी ' कहते हैं ।

३ ' वाग्मी तु जनरंजनः'—जो अपनी वाक्पटुता तथा शब्दबातुरीसे दूस-रोंको रंजायमान करने अथवा अपना प्रेमी बना लेनेमें निपुण हो उसे ' वाग्मी ' कहते हैं।

४ ' कविनूतनसंदर्भः— जो नये नये संदर्भ- नई नई मौलिक रचनाएँ तयार करनेमें समर्थ हो वह कवि है, अथवा प्रतिभा ही जिसका उज्जीवन है, जो नाना-वर्णनाओंमें निपुण है, क्रती है, नाना अभ्यासोंमें कुशलबुद्धि है और व्युत्पत्तिमान (:लौकिक व्यवहारोंमें कुशल) है उसे भी कवि कहते हैं; यथा---

मतिभोजीवनो नानावर्णना निपुणः कृती ।

नानाभ्यासकुशामीयमति ब्युत्पत्तिमान्कविः ।

----अलंकारचिन्तामणि ।

५ 'गमकः इतिभेदकः'---जो दूसरे विद्वानोंकी इतियोंके मर्मको समझने-बाला उनकी तहतक पहुँचनेवाला हो और दूसरोंको उनका मर्म तथा रहस्य छाया पड़ी हुई थी--आपका यश चूडामाणेके तुल्प सर्वोपरि था--और वह आदको भी बड़े बड़े विद्वानों तथा महान् आचार्योंके द्वारा शिरोधार्य किया गया है। जैसा कि, आजसे ग्यारह सौ वर्ष पहलेके विद्वान्, भगव**ज्जिनसेना**चार्यके निम्न वाक्यसे प्रकट है----

### कवीनां गमकानां च वादीनां वाग्मिनामपि । यशःसामन्तभद्रीयं मूर्ग्नि चूडामणीयते ।। ४४ ।।

---आदिपुराण ।

भगवान् समंतभदके इन वादित्व और कवित्वादि गुणेंकी लोकमें कितनी धाक थी, विद्रानोंके हृदय पर इनका कितना सिका जमा हुआ था और वे वास्तवमें कितने अधिक महत्त्वको लिये हुए थे, इन सब बातोंका कुछ अनुभव करानेके लिये नीचे कुछ प्रमाणवाक्योंका उल्लेख किया जाता है—-

(१) यशोधरचरितके कर्ता और विक्रमकी ११ वीं शताब्दीके विद्वान् महाकावे वादि्राजसूरि, समंतभद्रको ' उत्कृष्टकाव्य माणिक्यों-का रोहण (पर्वत-)' सूचित करते हैं और साथ ही यह भावना करते हैं कि वे हमें सूक्तिरूपी रत्नोंके समूहको प्रदान करनेवाले हों----

#### श्रीमत्समंतभद्राद्याः काव्यमाणिक्यरोहणाः । सन्तु नः संततोत्कृष्टाः सुक्तिरत्नोत्करप्रदाः ॥

(२) ' ज्ञानार्णव ' प्रंथके रचयिता योगी श्रीग्नुभचंद्राचार्य, समंतभद्रको 'कवीन्द्रभास्वान् ' विशेषणके साथ स्मरण करते हुए, छिखते हैं कि जहाँ आप जैसे कवीन्द्र सूर्योंकी निर्मेल सूक्तिरूपी

समझानेमें प्रवीण हो उसे 'गमक' कहते हैं। निश्वयात्मक प्रत्ययजनक और संशय-छेदी भी उसीके नामान्तर हैं। किरणें स्फ़रायमान हो रही हैं वहाँ वे लोग खद्योत या जुगनूकी तरह हैंसीको ही प्राप्त होते हैं जो थोड़ेसे ज्ञानको पाकर उद्धत हैं—कविता करने लगते हैं-—और इस तरहपर उन्होंने समंतभद्रके मुकाबलेमें अपनी कविताकी बहुत ही लघुता प्रकट की है—

> समन्तभद्रादिकवीन्द्रभास्वतां स्फुरन्ति यत्रामलस्क्तिरक्मयः । व्रजन्ति खद्योतवदेव हास्यतां, न तत्र किं ज्ञानलवोद्धता जनाः ॥ १४ ॥

(३) अलंकारचिन्तामणिमें, अजितसेनाचार्यने समंतभदको नम-स्कार करते हुए, उन्हें 'कविकुंजर ' 'मुनिवंदा ' और 'जनानन्द ' ( लोगोंको आनंदित करनेवाले ) लिखा है और साथ ही यह प्रकट किया है कि मैं उन्हें अपनी 'वचनश्री ' के लिये—वचनोंकी शोभा बढ़ाने अथवा उनमें शक्ति उत्पन्न करनेके लिये—नमस्कार करता हूँ—

## श्रीमत्समन्तभद्रादिकविक्वंजरसंचयम् । मुनिवंद्यं जनानन्दं नमामि वचनश्रियै ॥ ३ ॥

(४) वरांगचरित्रमें, परवादि-दन्ति-पंचानन श्रीवर्धमानसूरि समंतभद्रको ' महाकवीश्वर ' और ' सुतर्कशास्त्रामृतसारसागर ' प्रकट करते हुए, यह सूचित करते हैं कि समंतभद्र कुवादियों ( प्रतिवादियों ) की विद्यापर जयलाभ करके यशस्वी हुए थे। साथ ही, यह भावना करते हैं कि वे महाकवीश्वर मुझ कविताकांक्षीपर प्रसन्न होवें—अर्थात्, उनकी विद्या मेरे अन्तःकरणमें स्फुरायमान होकर मुझे सफल्ट मनोरथ करें— समन्तभद्रादिमहाकवीश्वराः कुवादिविद्याजयलब्धकीर्तयः । सुतर्केशास्त्राम्टतसारसागरा मयि प्रसीदन्तु कवित्वकांक्षिणि ॥७॥

(५) मगवजिनसेनाचार्यने, आदिपुराणमें, समंतभद्रको नम-स्कार करते हुए, उन्हें 'महान् कविवेधा ' कवियोंको उत्पन्न करनेवाला महान् विधाता अर्थात् , महाकवि-ब्रह्मा लिखा है और यह प्रकट किया है कि उनके वचनरूपी वज्रपातसे कुमतरूपी पर्वत खंड खंड हो गये थे।----

#### नमः समन्तभद्राय महते कविवेधसे ।

यद्वचोवज्रपातेन निर्भिन्नाः कुमताद्रयः ॥

(६) ब्रह्म अजितने, अपने 'हनुमचरित्र'में, समन्तभद्रका जय-घोष करते हुए, उन्हें ' भव्यरूपी कुमुदोंको प्रफुछित करनेवाला चंद्रमा ' लिखा है और साथ ही यह प्रकट किया है कि वे 'दुर्वा-दियोंकी वादरूपी खाज (खुजली) को मिटानेके लिये अद्वितीय महौ-षधि ' थे—-उन्होंने कुवादियोंकी बढ़ती हुई वादाभिलाषाको ही नष्ट कर दिया धा—-

#### जीयात्समन्तभद्रोऽसौ भव्यकैरवचंद्रमाः ।

दुर्वादिवादकंडूनां शमनेकमहौषघिः ॥ १९ ॥

(७) श्रवणबेलोालके शिलालेख नं० १०५ (२५४) में, जो शक संवत् १३२० का लिखा हुआ है, समंतभद्रको 'वार्दाभवज्रांकुश-सूक्तिजाल' विशेषणके साथ स्मरण किया है—अर्थात्, यह सूचित किया है कि समंतभद्रकी सुन्दर उक्तियोंका समूह वादीरूपी हस्तियोंको वशमें करनेके लिये वज्रांकुशका काम देता है। साथ ही, यह भी प्रकट किया है कि समन्तभद्रके प्रमावसे यह संपूर्ण पृथ्वी दुर्वादकोंकी वार्तासे भी बिहान हो गई—उनकी कोई बात भी नहीं करता—

## समन्तभद्रस्स चिराय जीया— द्वादीभवज्रांकुशसूक्तिजालः । यस्य प्रभावात्सकलावनीयं बंध्यास दुर्वादुकवार्त्तयापि ॥

इस पद्यके बाद, इसी शिलालेखमें, नीचे लिखा पद्य भी दिया हुआ है और उसमें समन्तभद्रके वचनोंको 'स्फुटरत्नदीप ' की उपमा दी है और यह बतलाया' है कि वह दैदीप्यपान रत्नदीपक उस त्रैलोक्यरूपी संपूर्ण महलको निश्चित रूपसे प्रकाशित करता है जो स्यात्कारमुद्राको लिये हुए समस्तपदार्थोंसे पूर्ण है और जिसके अन्तराल दुर्वादकोंकी उक्तिरूपी अन्धकारसे आच्छादित हैं----

# स्यात्कारमुद्रितसमस्तपदार्थपूर्णं त्रैत्लोक्यहर्म्यमखिलं स खढ व्यनक्ति । दुर्वादुकोक्तितमसा पिहितान्तरालं सामन्तभद्रवचनस्फुटरत्नदीपः ।।

४० वे शिलालेखमें भी, जिसके पद्य ऊपर उद्भूत किये गये हैं, समन्तभद्रको 'स्यात्कारमुद्रांकिततख्वदीप ' और 'वादिसिंह ' लिखा है। इसी तरह पर इवेताम्बरसम्प्रदायके प्रधान आचार्य श्रीहरिभद्र-सूरिने, अपनी 'अनेकान्तजयपताका ' में समंतभद्रका 'वादिमुख्य' विशेषण दिया है और उसकी स्वोपज्ञ टीकामें लिखा है—" आह च वादिम्रुख्य: समंतभद्र: !"

(८) गद्यचिन्तामणिमें, महाकवि वादीभसिंह समंतभद्र मुनी-श्वरको ' सरस्वतीकी खच्छंदविहारभूमि ' लिखते हैं, जिससे यह सूचित होता है कि समंतभद्रके हृदय-मंदिरमें सरस्वती देवी विनाः किसी रोक टोकके पूरी आजादीके साथ विचरती थी और इस लिये समंतभद्र असाधारण विद्याके धनी थे और उनमें कवित्व वाग्मित्वादि शक्तियाँ उच्च कोटिके विकाशको प्राप्त हुई थीं यह स्वतः ही स्पष्ट हो जाता है। साथ ही यह भी प्रकट करते हैं कि उनके वचनरू ने वज्रके निपातसे प्रतिपक्षी सिद्धान्तरूपी पर्वतोंकी चोटियाँ खंड खंड हो गई थीं—अर्थात् समन्तभद्रके आगे, बड़े बड़े प्रतिपक्षी सिद्धान्तोंका प्रायः कुछ भी गौरव नहीं रहा था और न उनके प्रतिपादक प्रतिवादीजन ऊँचा मुँह करके ही सामने खड़े हो सकते थे—

#### सरस्वतिस्वैरविहारभूमयः समन्तभद्रप्रमुखा मुनीश्वराः । जयन्ति वाग्वज्रनिपातपाटितप्रतीपराद्धान्तमहीश्रकोटयः ॥

(९) श्रवणबेल्गोलके शिलालेख नं० १०८ में, जो शक सं० १३५५ का लिखा हुआ है और जिसका नया नंबर २५८ है, मंगराजकवि सूचित करते हैं कि समतभद्र बलाकपिच्छके बाद 'जिनशासनके प्रणेता ' हुए हैं, वे ' भट्रमूार्ति ' ये और उनके वचनरूपी वज्रके कठोर पातसे प्रतिवादीरूपी पर्वत चूर चूर हो गये थे----कोई प्रतिवादी उनके सामने नहीं ठहरता था----

#### समन्तभद्रोऽजनि भद्रमूर्तिस्ततः प्रणेता जिनशासनस्य । यदीयवाग्वज्रकठोरपातश्चर्णीचकार प्रतिवादिशैलान् ॥

( १० ) समंतभद्रके सामने प्रतिवादियोंकी—कुवादियोंकी क्या हालत होती थी , और वे कैसे नम्र अथवा विषण्ण और किंकर्तन्यवि-मूढ बन जाते थे, इसका कुछ आभास अलंकार-चिन्तामणिमें उद्धृत किये हुए निम्न दो पयोंसे मिलता है—

# क्रुवादिनः स्वकान्तानां निकटे पख्षोक्तयः । समन्तभद्रयत्यप्रे पाहि पाहीति सूक्तयः ॥ ४–३१५

# श्रीमत्समन्तभद्राख्ये महावादिनि चागते ।

कुवादिनोऽलिखन्भूमिमंगुष्ठैरानताननाः ॥ ५-१५६ पहले पद्यसे यह सूचित होता है कि कुवादीजन अपनी स्त्रियोंक निकट तो कठोर भाषण किया करते थे—उन्हें अपनी गर्वेकियाँ सुनाते थे—परंतु जब समंतभद्र यतिके सामने आते थे तो मधुर भाषी बन जाते थे और उन्हें 'पाहि पाहि '—रक्षा करो, रक्षा करो, अथवा आप ही हमारे रक्षक हैं; ऐसे सुन्दर मृदुवचन ही कहते बनता था। और दूसरा पद्य यह बतलाता है कि जब महावादी समंतभद्र (सभास्थान आदिमें) आते थे तो कुवादि जन नीचा मुख करके अँगूठोंसे पृथ्वी कुरेदने लगते थे—अर्थात् उन लोगों पर—प्रतिवादि-यों पर समंतभद्रका इतना प्रभाव पड़ता था कि वे उन्हें देखते ही विषण्ण वदन हो जाते और किं कर्त्वन्यविम्द्र बन जाते थे।

(११) अजितसेनाचार्यके 'अलंकार-चिन्तामणि ' प्रंथमें और कवि **हस्तिमल्ल**के 'विकान्तकौरव' नाटककी प्रशस्तिमें एक पद्य निम्न प्रकारसे पाया जाता है—

# अवैदुतटमटति झटिति स्फुटपदुवाचाटधूर्जटेर्जिंहा ।

वादिनि समन्तभद्रे स्थितवति सति का कथान्येषाम् ॥ इसमें यह बतलाया है कि वादी समन्तमदकी उपस्थितिमें, चतुराईके साथ स्पष्ट, शीघ्र और बहुत बोलनेवाले धूर्जटिकी जिह्वा ही जब शीघ्र

अपने बिलमें धुस जाती है-उसे कुछ बोल नहीं आता- तो फिर

9 ' जिनेन्द्रकल्याणाभ्युदय 'ग्रंथकी प्रशस्तिमें भी, जो शक सं० १२४१ में बनकर समाप्त हुआ है, यह पद्य पाया जाता है, सिर्फ 'धूर्जटीर्जिह्वा' के स्थानमें 'धूर्जटेरपि जिह्वा ' यह पाठान्तर कुछ प्रतियोंमें देखा जाता है। दूसरे विद्वानोंकी तो कथा ही क्या है ! उनका अस्तित्व तो समंतभद्रके सामने कुछ भी महत्त्व नहीं रखता ।

इस पद्यसे भी समंतभद्रके सामने प्रतिवादियोंकी क्या हालत होती थी उसका कुछ बोध होता है ।

कितने ही विद्वानोंने इस पद्यमें 'धूर्जटि'को 'महादेव' अथवा ' शिव'का पर्याय नाम समझा है और इस लिये अपने अनुवादोंमें उन्होंने ' घूर्जटि'की जगह महादेव तथा शिव नामोंका ही प्रयोग किया है। परंतु ऐसा नहीं है। भल्ने ही यह नाम, यहाँपर, किसी व्यक्ति विशेषका पर्याय नाम हो, परंतु वह महादेव नामके रुद्र अथवा शिव नामके देवताका पर्याय नाम नहीं है । महादेव न तो समंतभद्रके सम-सामयिक व्यक्ति थे और न समंतभद्रका उनके साथ कमी कोई साक्षा-त्कार या बाद ही हुआ । ऐसी हालतमें यहाँ ' घूर्जटि'से महादेवका अर्थ निकालना भूलसे खाली नहीं है । वास्तवमें इस पद्यकी रचना केवल समन्तभद्रका महत्त्व ख्यापित करनेके लिये नहीं हुई बल्कि उसमें समंतभद्रको वादविषयको एक खास घटनाका उल्लेख किया गया है और उससे दो ऐतिहासिक तत्त्वोंका पता चलता है—एक तो यह कि समंतभदके समयमें 'धूर्जटि' नामका कोई बहुत बड़ा विद्वान् हुआ है, जो चतुराईके साथ स्पष्ट शीघ्र और बहुत बोल्टनेमें प्रसिद्ध था; उसका यह विशेषण भी उसके तात्कालिक व्यक्तिविशेष होनेको और अधिकताके साथ सूचित करता है; दूसरे यह कि, समंतभद्रका उसके साथ वाद हुआ, जिसमें वह शीघ ही निरुत्तर हो गया और उसे फिर कुछ बोल नहीं आया ।

पद्यका यह आशय उसके उस प्राचीन रूपसे और भी ज्यादा स्पष्ट हो जाता है जो, शक सं० १०५० में उल्कीर्ण हुए, मल्जि़्षेण- प्रशस्ति नामके ५८ वें (६७ वें ) शिलालेखमें पाया जाता है और वह रूप इस प्रकार है—

अवदुंतटमटति झटिति स्फुटपडुवाचाटधूर्जटेरपि जिहा। बादिनि समन्तभद्रे स्थितवति तव सदसि भूप कास्थान्येषां ॥

इस पद्यमें ' धूर्जटि 'के बाद 'आपि' शब्द ज्यादा है और चौथे चरणमें 'सति का कथान्येषां'की जगह ' तव सदसि भूप का-स्थान्येषां' ये शब्द दिये हुए हैं । साथ ही इसका छंद भी दूसरा है । पहला पद्य ' आर्या ' और यह ' आर्यागीति' नामके छंदमें है, जिसके समचरणोंमें बीस बीस मात्राएँ होती हैं । अस्तु; इस पद्यमें पहले पद्यसे जो शब्दभेद है उस परसे यह माळूम होता है कि यह पद्य समंतभद्रकी ओरसे अथवा, उनकी मौजूदगीमें, उनके किसी शिष्यकी तरफसे, किसी राजसभामें, राजाको सम्बोधन करके कहा गया है । वह राजसभा चाहे वही हो जिसमें ' घूर्जटि ' को पराजित किया गया है और या वह कोई दूसरी ही राजसभा हो । पहली हालतमें यह पद्य घूर्जटिके निरुत्तर होनेके बाद सभास्थित दूसरे विद्वा-नोंको छक्ष्य करके कहा गया है और उसमें राजासे यह पूछा गया है कि धूर्जीटे जैसे विद्वानकी ऐसी हालत होनेपर अब आपकी सभाके दुसरे विद्वानोंकी क्या आस्था है १ क्या उनमेंसे कोई बाद करनेकी हिम्मत रखता है ! दूसरी हालतमें, यह पद्य समंतभद्रके वादारंभ सम-यका वचन माखूम होता है और उसमें धूर्जटिकी स्पष्ट तथा गुरुतर पराजयका उल्लेख करके दूसरे विद्वानोंको यह चेतावनी दी गई है कि

१ दावणगेरे ताल्छकके शिलालेख नं० ९० में भी, जो चाछक्य विक्रमके ५३ वें वर्ष, कीलक संवत्सर ( ई० सन् ११२८ ) का लिखा हुआ है, यह पद्य इसी प्रकार दिया है । देखो एपिप्रेफिया कर्णाटिका, जिल्द ११ वीं । गुणादिपरिचय ।

वे बहुत सोच समझकर वादमें प्रवृत्त हो । शिलालेखमें इस पद्यको समन्तभद्रके वादारंभ-समारंभ समयकी उक्तियोंमें ही शामिल किया है \* । परंतु यह पद्य चाहे जिस राजसभामें कहा गया हो, इसमें संदेह नहीं कि इसमें जिस घटनाका उल्लेख किया गया है वह बहुत ही महत्त्वकी जान पड़ती है। ऐसा माऌम होता है कि घूर्जटि! उस वक्त एक बहुत ही बढाचढ़ा प्रसिद्ध प्रतिवादी था, जनतामें उसकी बड़ी धाक थी और वह समंतभद्रके सामने बुरी तरहसे पराजिन हुआ था। ऐसे महावादीको लीलामात्रमें परास्त कर देनेसे समन्तभद्रका सिक्का दूसरे विद्वानों पर और मी जंयादा अंकित हो गया और तबसे यह एक कहावतसी प्रसिद्ध हो गई कि ' घूर्जटि जैसे विद्वान् ही जब समंतभद्रके सामने वादमें नहीं ठहर सकते तब दूसरे विद्वानोंकी क्या सामर्थ्य है जो उनसे वाद करें।'

समन्तभद्रकी वादशक्ति कितनी अप्रतिहत थी और दूसरे विद्वार्नोपर समन्तभद्रकी वादशक्ति कितनी अप्रतिहत थी और दूसरे विद्वार्नोपर उसका कितना अधिक सिका तथा प्रभाव था, यह बात ऊपरके अव-तरणोंसे बहुत कुछ स्पष्ट हो जाती है, फिर भी हम यहाँ पर इतना और बतला देना चाहते हैं कि समन्तभद्रका वाद-क्षेत्र संकुचित नहीं था। उन्होंने उसी देशमें अपने वादकी विजयदुंदुभि नहीं बजाई जिसमें वे उत्पन्न हुए थे, बल्कि उनकी वादप्रीति, लोगोंके अज्ञान भावको दूर करके उन्हें सन्मार्गकी ओर लगानेकी शुभ भावना और जैन सिद्वा-

\* जैसा कि उनं उक्तियोंके पहुले दिये हुए निम्न वाक्यसे प्रकट है—

" यस्यैवंविधा विद्यावादारंभसंरंभविजुंभिताभिष्यक्तयः सूक्तयः ।"

† आफरेडके ' केटेलॉग ' में धूर्जटिको एक 'कवि' Poet लिखा है और इवि अच्छे बिद्वानको कहते हैं, जैसा कि इससे पहले फुटनोटमें दिये हुए उसके रुक्षणोंसे माखम होगा।

ज्तोंके महत्त्वको विद्वानोंके हृदयपटलपर अंकित कर देनेकी सुरुचि इतनी बढी हुई थी कि उन्होंने सारे भारतवर्षको अपने वादका लीलास्थल बनाया था। वे कभी इस बातकी प्रतीक्षा नहीं करते थे कि कोई दूसरा उन्हें वादके लिये निमंत्रण दे और न उनकी मनःपरिणति उन्हें इस चातमें संतोष करनेकी ही इजाजत देती थी कि जो लोग अज्ञान भावसे ेमिथ्यालक्षपी गर्तें। ( खड्डों ) में गिरकर अपना आत्मपतन कर रहे हैं उन्हें वैसा करने दिया जाय । और इस लिये, उन्हें जहाँ कहीं किसी महावादी अथवा किसी बडी वादशालाका पता लगता था वे वहीं पहुँच जाते थे और अपने वादका डंका \* बजाकर विद्वानों-को स्वतः वादके लिये आह्वान करते थे। डंकेको सुनकर वादीजन, यथानियम, जनताके साथ वादस्थानपर एकत्र हो जाते थे और तब समंतभद्र उनके सामने अपने सिद्धान्तोंका बड़ी ही खूबीके साथ ंविवेचन करते थे और साथ ही इस बातकी घोषणा कर देते थे कि उन सिद्धान्तोंमेंसे जिस किसी सिद्धान्तपर भी किसीको आपत्ति हो वह वादको छिथे सामने आजाय । कहते हैं कि समन्तभद्रके स्याद्वाद न्यायकी तलामें तले हुए तत्त्वभाषणको सुनकर लोग मुग्ध हो जाते थे 

\* उन दिनों समन्तभद्रके समयमें-फाहियान (ई० स० ४००) और ह्वेनर्स्संग (ई० स० ६३०) के कथनानुसार, यह दस्तूर था कि नगरमें किसी सार्वजनिक स्थानपर एक डंका (मेरी या नक्कारा) रक्खा जाता था और जो कोई विद्वान किसी मतका प्रचार करना चाहता था अथवा वादमें, अपने याण्डित्य और नैपुण्यको सिद्ध करनेकी इच्छा रखता था वह, वादघोषणाके सौरपर, उस डंकेको वजाता था।

---हिस्टरी आफ कनडीज़ लिटरेचर ।

#### गुणादिपरिचय ।

कोई मनुष्य अहंकारके वश होकर अथवा नासमझाके कारण कुछ विरोध खड़ा करता था तो उसे शोध ही निरुत्तर हो जाना पड़ता था। इस तरह पर, समंतभद्र भारतके पूर्व, पश्चिम, दक्षिण, उत्तर, प्रायः सभी देशोंमें, एक अप्रतिद्वंद्वी सिंहकी तरह क्रीडा करते हुए, निर्भय-ताके साथ वादके लिये घूमे हैं। एक बार आप घूमते हुए 'कर-हाटक' नगरमें भी पहुँचे थे, जिसे कुछ विद्वानोंने सतारा जिलेका आधुनिक 'कैन्हाड या कराड़' और कुछने दक्षिणमहाराष्ट्रदेशका 'कोल्हा-पुर' नगर बतलाया है, और जो उस समय बहुतसे भटों (वीर योद्वाओं) से युक्त था, विद्याका उत्कट स्थान था और साथ ही अल्प विस्तारवाला अथवा जनाकीर्ण था । उस वक्त आपने वहाँके राजा पर अपने वादप्रयोजनको प्रकट करते हुए, उन्हें अपना तदिषयक जो परिचय, एक पद्यमें, दिया था वह श्रवणवेल्गोलके उक्त ५४ वें शिलालेखमें निम्न प्रकारसे संग्रहीत है—-

> पूँर्वं पाटलिपुत्रमध्यनगरे भेरी मया ताडिता पथान्मालवसिन्धुठकविषये कांचीपुरे वैदिशे । प्राप्तोऽहं करहाटकं बहुभटं विद्योत्कटं संकटं वादार्थी विचराम्यहं नरपते शार्दलविक्रीडितं ।।

9 देखो, मिस्टर एडवर्ड पी० राइस बी० ए० रचित 'हिस्टरी आफ कनडीज स्टिटरेचर ' पृ० २३ ।

२ देखो, मिस्टर बी॰ लेबिस राइसकी 'इस्किप्शन्स ऐट् अवणबेल्गोल ' नामकी पुस्तक, प्रू॰ ४२; परंतु इस पुस्तकके द्वितीय संशोधित संस्करणमें, जिसे आर॰ नरसिंहाचारने तैय्यार किया है, शुद्धिपत्रद्वारा 'कोल्हापुर 'के स्थानमें 'कन्हाड 'बनानेकी सूचना की गई है।

३ यह पद्य ब्रह्म नेमिदत्तके ' आराधनाकथाकोष ' में भी पाया जाता है परंतु यह प्रंथ घिलालेखसे कई सौ वर्ष पीछेका बना हुआ है। इस पद्यमें दिये हुए आत्म-परिचयसे यह माळ्म होता है कि 'कर-हाटक ' पहुँचनेसे पहले समन्तभदने जिन देशों तथा नगरोंमें वादके लिये विहार किया था उनमें पाटलीपुत्र (पटना) नगर, मालव, (मालवा) सिन्धु तथा ठैक (पंजाब) देश, कांचीपुर (कांजीवरम्), और वैदिशें (मिलसा) ये प्रधान देश तथा जनपद थे जहाँ उन्होंने वादकी मेरी बजाई थी और जहाँ पर किसीने भी उनका विरोध नहीं

१ कनिंधम साहबने अपनी Ancient Geography (प्राचीन भूगोल) नामकी पुस्तक में 'ठक ' देशका पंजाब देशके साथ समीकरण किया है (S. I. J. 30); मिस्टर लेविस राइस साहबने भी अपनी अवणवेलोल-के शिलालेखोंकी पुस्तकमें उसे पंजाब देश लिखा है '। और ' हिंस्टरी आफ कनडीज लिटरेचर ' के लेखक मिस्टर ऐडवर्ड पी॰ राईस साहबने उसे In the Punjab लिखकर पंजावका एक देश बतलाया है। परंतु हमारे कितने ही जैन बिद्वानोंने 'ठक ' का ' ढक ' पाठ बनाकर उसे बंगाल अदेशका ' ढाका ' सूचित किया है, जो ठीक नहीं है। पंजाबमें, 'अटक' एक प्रदेश है। संभव है उसीकी वजहसे प्राचीन कालमें सारा पंजाब 'ठक ' कहलाता हो, अथवा उस खास प्रदेशका ही नाम ठक हो जो सिंधुके पास है। पद्यमें भी ' सिंधु ' के बाद एक ही समस्त पदमें ठक्को दिया है इससे वह पंजाव देश या उसका अटकवाळा प्रदेश ही माल्टम होता है—वंगाल या ढाका नहीं। पंजाब-के उस प्रदेशमें 'ठट्ठा' आदि और भी कितने ही नाम इसी किसम के पाये जाते हैं। प्राक्तनविमर्षविचक्षण राव बहादुर आर॰ नरसिंहाचार एम॰ ए॰ ने भी ठक्को पंजाव देश ही लिखा है।

२ विदिशाके प्रदेशको वैदिश कहते हैं जो दशाणें देशकी राजधानी थी और जिसका वर्तमान नाम भिलसा है। राइस साहबने 'कांचीपुरे वैदिश ' का अर्थ to the out of the way Kanchi किया था जो गलत था और जिसका सुधार अवणबेल्गोल शिलालेखोंके संशोधित संस्करणमें कर दिया गया है। इसी तरह पर आव्यंगर महाशयने जो उसका अर्थ in the far off city of Kanchi किया है वह भी ठीक नहीं है। गुणादिपरिचयः

किया था। साथ ही, यह भी माळुम होता है कि सबसे पहले जिस प्रधान नगरके मध्यमें आपने वादकी भेरी बजाई थी वह 'पाटलीपुत्र ' नामका शहर था, जिसे आजकल 'पटना ' कहते हैं और जो सम्राट् चंद्रगुप्त ( मौर्य ) की राजधानी रह चुका है।

'राजावलीकथे' नामकी कनडी ऐतिहासिक पुस्तकमें भी समंत-भद्रका यह सब आत्मपरिचय दिया हुआ है—विशेषता सिर्फ इतनी ही है कि उसमें करहाटकसे पहले 'कर्णाट' नामके देशका भी उल्लेख है, ऐसा मिस्टर लेविस राइस साहब अपनी 'इन्स्क्रिएशन्स ऐट् श्रवण-बेल्गोल ' नामक पुस्तककी प्रस्तावनामें सूचित करते हैं । परंतु इससे यह माऌम न हो सका कि राजावली कथेका वह सब परिचय केवल कनडीमें ही दिया हुआ है या उसके लिये उक्त संस्कृत पद्यका भी, प्रमाण रूपसे उल्लेख किया गया है । यदि वह परिचय केवल कनड़ीमें ही है तब तो दूसरी बात है, और यदि उसके साथमें संस्कृत पद्य भी लगा हुआ है, जिसकी बहुत कुछ संभावना है, तो उसमें करहाटकसे पहले 'कर्णाट'का समावेश नहीं बन सकता; वैसा किये जाने पर छंदो-भंग हो जाता है और गलती साफ तौरसे माऌम होने लगती है । हाँ, यह हो सकता है कि पद्यका तीसरा चरण ही उसमें 'कर्णीटे करहाटके बहुभटे विद्योत्कटे संकटे ' इस प्रकारसे दिया हुआ हो। यदि ऐसा है तो यह

9 इमारी इस कल्पनाके बाद, बावू छोटेलालजी जैन, एम० आर० ए० एस० कल कत्ताने, 'कर्णाटक शब्दानुशासन'की लेविस राइस लिखित भूसिकाके आधार पर, एक अधूरासा नोट लिखकर हमारे पास मेजा है। उसमें समन्तभद्रके परिचयक डेढ पद्य दिया है, और उसे ' राजावलिकथे'का बतलाया है, जिसमेंसे एक पद्य को. ' कोच्यां नमाटकोह' वाला है और वाकीका आधा पद्य इस प्रकार है----

कर्णांटे करहाटके बहुमटे विद्योत्कटे संकटे वादार्थं विअहार संप्रतिदिनं शार्दूखविकीडितम् । कहा जा सकता है कि वह उक्त पद्यका दूसरा रूप है जो करहाटकके बाद किसी दूसरी राजसभामें कहा गया होगा। परंतु वह दूसरी राज-सभा कौनसी थी अथवा करहाटकके बाद समंतभद्रने और कहाँ कहाँ पर अपनी वादभेरी बजाई है, इन सब बातोंके जाननेका इस समय साधन नहीं है। हाँ, राजावल्लीकये आदिसे इतना जरूर माख्म होता है कि समंतभद्र कौशाम्बी, मणुवकहल्छी, लाम्बुश (१), पुण्ड्रोड्, दैश-पुर और वाराणसी ( बनारस ) में भी कुछ कुछ समय तक रहे हैं। परंतु करहाटक पहुँचनेसे पहले रहे हैं या पीछे, यह कुछ ठीक माख्म नहीं हो सका।

बनारसमें आपने वहाँके राजाको सम्बोधन करके यह वाक्य भी कहा था कि—

' राजेंन् यस्यास्ति शक्तिः स वदतु पुरतो जैननिग्रेन्थवादी । ' अर्थात---हे राजन् मैं जैननिर्ग्रन्थवादी हूँ, जिस किसीकी भी शक्ति मुझसे वाद करनेकी हो वह सन्मुख आकर वाद करे।

और इससे आपकी वहाँपर भी स्पष्ट रूपसे वादघोषणा पाई जाती है। परन्तु बनारसमें आपकी वादघोषणा ही होकर नहीं रह गई, बल्कि वाद भी हुआ जान पड़ता है जिसका उल्लेख तिरुमकूडछ-

९ अलाहाबादके निकट यमुना तट पर स्थित नगर; यहाँ एक समय बौद्ध. धर्मका बड़ा प्रचार रहा है। यह वरसदेशकी राजधानी थी।

२ उत्तर बंगालका पुण्डू मगर ।

३ कुछ विद्वानोंने ' दशपुर'को आधुनिक ' मंदसौर ' ( मालवा ) और कुछने ' धौलपुर ' लिखा है; परंतु पम्परामायण ( ७-३५ ) में उसे 'उज्जयिनी' के पासका नगर बतलाया है और इस्रलिये वह ' मन्दसौर ' ही मालूम होता है। ४ यह ' कांच्यां नमाटकोहं ' पद्यका चौथा चरण है। नरसीपुर ताल्छकेके शिलालेख नं० १०५ के निम्नपद्यसे, जो शक सं० ११०५ का लिखा हुआ है, पाया जाता है----

## समन्तभद्रस्संस्तुत्यः कस्य न स्यान्मुनीश्वरः । वाराणसीश्वरस्याग्रे निर्जिता येन विद्रिपः ॥

इस पद्यमें लिखा है कि ' वे समन्तभद्र मुनीश्वर जिन्होंने वाराणसी ( बनारस ) के राजाके सामने रात्रुओंको—मिथ्यैकान्तवादियोंको— परास्त किया है किसके स्तुतिपात्र नहीं हैं ? अर्थात्, सभीके द्वारा स्तुति किये जानेके योग्य हैं।

समन्तभद्रने अपनी एक ही यात्रामें इन सब देशों तथा नगरोंमें परिश्रमण किया है अथवा उन्हें उसके लिये अनेक यात्राएँ करनी पड़ी हैं, इस बातका यद्यपि, कहीं कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलता फिर भी अनुभवसे और आपके जीवनकी कुछ घटनाओंसे यह जरूर माद्यम होता है कि आपको अपनी उद्देशसिद्धिके लिये एकसे अधिक बार यात्राके लिये उठना पड़ा है— 'ठक ' से कांची पहुँच जाना और फिर वापिस वैदिश तथा करहाटकको आना भी इसी बातको सूचित करता है । बनारस आप कांचीसे चलकर ही, दशपुर होते हुए, पहुँचे थे । समन्तभद्रके सम्बंधमें यह भी एक उल्लेख मिलता है कि वे 'पद-द्विक' थे—चारण ऋद्विसे युक्त थे—अर्थात् उन्हें तपके प्रभावसे चलनेकी

१ 'तत्त्वार्थ-राजवातिक'में महाकलकदेवने चारणर्द्धियुक्तोंका जो कुछ स्वरूप दिया है वह इस प्रकार है— 'कियाविषया ऋद्धिद्विंविधा चारणस्वमा-काशगामिखं चेति । तत्र चारणा अनेकविधाः जल्जंधातंतुपुष्पपत्रश्रेण्यन्नि– शिखाद्यालंबनगमनाः । जलमुपादाय वाध्यादिष्वप्कायान् जी ानविराधयंतः भूमाविव पादोद्धारनिक्षेपकुशला जलचारणाः । भुव उपयाकाशे चतुरगुल-प्रमाणे जंबोरक्षेपानिक्षेपशीघ्रकरणपटवो बहुयोजनशतासु गमनप्रवणा जंध-धारणाः । एवमितरे च वेदितव्याः ।' —अध्याय ३, सूत्र ३६ ।

Ę

ऐसी शक्ति प्राप्त हो गई थी जिससे वे, दूसरे जीवोंको बाधा न पहुँ-न्वाते हुए, शीघ्रताके साथ सैकड़ों कोस चल्ने जाते थे। उस उल्लेखके कुछ वाक्य इस प्रकार हैं—

....समंतभद्रार्थो जीयात्प्राप्तपदर्द्धिकः । ----जिनेन्द्रकल्याणाभ्युदय । ....समंतभद्रस्वामिगलु पुनर्दीक्षेगोण्डु तपस्सामर्थ्यदि चतुरङ्गुल्लचारणत्वमं पढेदु...... । ---राजावलीकथे ।

ऐसी हालतमें समन्तभद्रके लिये सुदूरदेशोंकी लम्बी यात्राएँ करना भी कुछ कठिन नहीं था । जान पड़ता है इसीसे वे भारतके प्राय: सभी प्रान्तोंमें आसानीके साथ घूम सके हैं ।

समंतभद्रके इस देशाटनके सम्बन्धमें मिस्टर एम. एस. रामखामी आव्यंगर, अपनी 'स्टडीज इन साउथ इंडियन जैनिज्म' नामकी पु-स्तकमें लिखते हैं----

"...It is evident that he (Samantbhadra) was a great Jain missionary who tried to spread far and wide Jain doctrines and morals and that he met with no opposition from other sects wherever he went."

अर्थात्—यह स्पष्ट है कि समन्तभद्र एक बहुत बड़े जैनधर्मप्रचा-रक थे, जिन्होने जैनसिद्धान्तों और जैन आचारोंको दूर दूर तक विस्ता-रके साथ फैलानेका उद्योग किया है, और यह कि जहाँ कहीं वे गये हैं उन्हें दूसरे सम्प्रदायोंकी तरफसे किसी भी विरोधका सामना करना नहीं पड़ा।

'हिस्टरी आफ् कनडीज लिटरेचर' के लेखक-कनड़ी साहित्यका इतिहास लिखनेवाले-मिस्टर एडवर्ड पी० राइस साहब समंतभद्रको एक तेज:पूर्ण प्रभावशाली वादी लिखते हैं और यह प्रकट करते हैं कि वे सारे भारतवर्षमें जैनधर्मका प्रचार करनेवाले एक महान् प्रचारक थे। साथ ही, यह भी सूचित करते हैं कि उन्होंने वादमेरी बजानेके उस दस्तूरसे प्रूरा लाभ उठाया है, जिसका उछेख पीछे एक फुटनोटमें किया गया है, और वे बड़ी शक्तिके साथ जैनधर्मके 'स्याद्वाद-सिद्धान्त' को पुष्ट करनेमें समर्थ हुए हैं \* ।

यहाँ तकके इस सब कथनसे स्वामी समंतभद्रके असाधारण गुणों, उनके प्रभाव और धर्मप्रचारके लिये उनके देशाटनका कितना ही हाल तो माछ्म हो गया, परंतु अभी तक यह माछ्म नहीं हो सका कि समंतभदके पास वह कौनसा मोहन-मंत्र था जिसकी वजहसे वे

\* He (Samantbhadra) was a brilliant disputant, and a great preacher of the Jain religion throughout India.....It was the custom in those days, alluded to by Fâ Hian (400) and Hiven Tsang (630) for a drum to be fixed in a public place in the city, and any learned man, wishing to propagate a doctrine or prove his erudition and skill in debate, would strike it by way of challenge of disputation,...Samantbhadra made full use of this custom, and powerfully maintained the Jain doctrine of Syâdvâda. हमेशा इस बातके लिये खुशकिस्मत × रहे हैं कि विद्वान् लोग उनकी वादघोषणाओं और उनके ताखिक भाषणोंको चुपकेसे सुन लेते थे और उन्हें उनका प्रायः कोई विरोध करते नहीं बनता था।—वादका तो नाम ही ऐसा है जिससे ख्वाहमख्वाह विरोधकी आग भड़कती है; लोग अपनी मानरक्षाके लिये, अपने पक्षको निर्बल समझते हुए भी, उसका समर्थन करनेके लिये खड़े हो जाते हैं और दूसरेकी युक्ति-युक्त बातको भी मान नहीं देते; फिर भी समंतभद्रके साथमें ऐसा प्राय: कुछ भी न होता था, यह क्यों ?—अवस्य ही इसमें कोई खास रहस्य है जिसके प्रकट होनेकी जखरत है और जिसको जाननेक लिये पाठक भी उत्सुक होंगे।

जहाँ तक हमने इस विषयकी जाँच की है—-इस मामले पर गहरा विचार किया है और हमें समंतभद्रके साहित्यादिपरसे उसका अनुभव हुआ है उसके आधारपर हमें इस बातके कहनेमें जरा भी संकोच नहीं होता कि, समंतभद्रकी इस सफलताका सारा रहस्य उनके अन्तःकर-णकी शुद्धता, चरित्रकी निर्मलता और उनकी बाणीके महत्त्वमें सनिहित है; अधवा यों कहिये कि यह सब अंतःकरण तथा चारित्रकी शुद्धिको लिये हुए, उनके वचनोंका ही माहात्म्य है जो वे दूसरों पर अपना इस प्रकार सिका जमा सके हैं । समंतभद्रकी जो कुछ भी वचनप्रवृत्ति होती थी वह सब प्रायः दूसरोंकी हितकामनाको ही लिये हुए होती थी । उसमें उनके लोकिक स्वार्थकी अथवा अपने अहंकारको पुष्ट करने और दूसरोंको नीचा दिखानेरूप कुस्तित

<sup>×</sup> मिस्टर आय्यंगरने भी आपको 'ever fortunate' 'सदा भाग्यशाली' लिखा है। S. in S. I. Jainism, 29.

भावनाकी गंध तक भी नहीं रहती थी। वे स्वयं सन्मार्ग पर आरूढ थे और यह चाहते थे कि दूसरे लोग भी सन्मार्गको पहचानें और उस पर चलना आरंभ करें । साथ ही, उन्हें दूसरोंको कुमार्गमें फँसा हुआ देख-कर बड़ा ही खेद\* तथा कष्ट होता था और इस लिये उनका वाकप्रयान सदा उनकी इच्छाके अनुकूल ही रहता था और वे उसके द्वारा ऐसे लोगोंके उद्धारका अपनी शक्तिपर उद्योग किया करते थे। ऐसा माल्रम होता है कि स्वात्महितसाधनके बाद दूसरोंका हितसाधन करना ही उनके लिये एक प्रधान कार्य था और वे बईंग ही योग्यताके साथ उसका संपादन करते थे । उनकी वाक्परिणति सदा क्रोधसे शून्य रहती थी, वे कभी किसीको अपराब्द नहीं कहते थे, न दूसरोंके अपराब्दोंसे उनकी शांति भंग होती थी; उनकी आँखोंमें कभी सुखी नहीं आती थी; हमेशा हैँसमुख तथा प्रसंत्रवदन रहते थे; बुरी भावनासे प्रेरित होकर दूसरोंके व्यक्तित्व पर कटाक्ष करना उन्हें नहीं आता था और मधुरमाषण तो उनकी प्रकृतिमें ही दाखिल था । यही वजह थी कि कठोर भाषण करनेवाले भी उनके सामने आकर मृदुभाषी बन जाते थे, अपशब्दमदान्धोंको भी उनके आगे बोल तक नहीं आता था और उनके 'वज्रपात'

 आपके इस खेदादिको प्रकट करनेवाळे तीन पद्य, नमूनेके तौर पर, इस प्रकार हैं—

मद्यांगवद्भूतसमागमेक्तः शत्त्यन्तरब्यक्तिरदैवसृष्टिः । इत्यास्मशिभोदरपुष्टितुष्टेनिंन्हींभयेहां ! मृदवः प्रलब्धाः ॥ ३७ ॥ इष्टेऽविशिष्टे जननााददेतौ विशिष्टता का प्रतिसखमेषां । स्वमावतः किं न परस्य सिद्धिरतावकानामपि हा ! प्रपातः ॥ ३६ ॥ स्वच्छन्दवृत्तेर्जगतः स्वभावादुत्त्वैरनाचारपथेष्वदोषं । निर्धुष्य दीक्षासमम्राक्तिमानास्त्वद्दष्टिवाद्या बत ! विञ्चमन्ति ॥ ३७ ॥ -----थुक्त्यजुशासन । तथा 'वज्रांकुश 'की उपमाको लिये हुए वचन भी लोगोंको आप्रिय माऌम नहीं होते थे।

समंतभद्रके वचनोंमें एक खास विशेषता यह भी होती थी कि वे स्पाद्वाद न्यायकी तुलामें तुले हुए होते थे और इस लिये उनपर पक्ष-पातका भूत कभी सवार होने नहीं पाता था। समतभद्र स्वयं परीक्षा-प्रधानी थे, वे कदाग्रहको बिलकुल पसंद नहीं करते थे, उन्होंने भगवान् महाबीर तककी परीक्षा की है और तभी उन्हें 'आप ' रूपसे स्वीकार किया है। वे दूसरोंको भी परीक्षाप्रधानी होनेका उपदेश देते 🗄 थे—उनकी सदैव यही शिक्षा रहती थी कि किसी भी तत्त्व सिद्धान्तको, बिना परीक्षा किये, केवल दसरोंके अथवा कहनेपर ही न मान लेना चाहिये बल्कि समर्थ युक्तियोंद्वारा उसकी अच्छी तरहसे जाँच करनी चाहिये---- उसके गुणदोषोंका पता लगाना चाहिये—और तब उसे स्वीकांर अथवा अस्वीकार करना चाहिये । ऐसी हालतमें वे अपने किसी भी सिद्धान्तको जबरदस्ती दस-रोंके गले उतारने अथवा उनके सिर मँढनेका कभी यत्न नहीं करते . थे। वे विद्वानोंको, निष्पक्ष दृष्टिसे, स्व-पर सिद्धान्तों पर खुला विचार करनेका पूरा अवसर देते थे। उनकी सदैव यह घोषणा रहती थी कि किसी भी वस्तको एक ही पहछसे ---- एक ही ओरसे मत देखो. उसे सब भोरसे और सब पहछओंसे देखना चाहिये, तभी उसका यथार्थ ज्ञान हो सकेगा । प्रत्येक वस्तुमें अनेक धर्म अथवा अंग होते हैं----इसीसे वस्तु अनेकान्तात्मक है----उसके किसी एक धर्म या अंग-को लेकर सर्वथा उसी रूपसे वस्तुका प्रतिपादन करना एकान्त है; और यह एकान्तवाद मिथ्या है, कदाग्रह है, तत्त्वज्ञानका विरोधी है, अधर्म है और अन्याय है। स्याद्वादन्याय इसी एकान्तवादका निषेध

करता है; सर्वथा सत्-असत्-एक-अनेक-नित्य-अनित्यादि संपूर्ण एकान्तोंसे विपक्षीभूत अनेकान्ततत्त्व ही उसका विषये है । वह सप्तभंगे तथा नयौंविव-क्षाको लिये रहता है और हेयादेयका विशेषक है; उसका 'स्यात्' शब्द ही वाक्योंमें अनेकान्तताका द्यातक तथा गम्यका विशेषण है और वह ' कथंचित् ' आदि शब्दोंके द्वारा भी अभिहित होता है । यथा----

वाक्येष्वनेकान्तद्योती गम्यं प्रति विशेषणं । स्यात्रिपातोऽर्थयोगित्वात्तव केवलिनामपि ॥ १०३ ॥ स्याद्वादः सर्वथैकान्तत्यागात्कि वृत्तचिद्विधिः । सप्तभंगनयापेक्षो हेयादेयविशेषकः ॥ १०४ ॥ —देवाण्म ।

अपनी घोषणाके अनुसार, समंतभद्र प्रत्येक विषयके गुणदोषोंको स्यादाद न्यायकी कसौटी पर कसकर विद्वानोंके सामने रखते थे; वे उन्हें बत-ल्राते थे कि एक ही वस्तुतत्त्वमें अमुक अमुक एकान्त पक्षोंके माननेसे

९ 'सर्वथासदसदेकानेकनिस्यानित्यादिसकळैकान्तप्रस्यनोकानेकान्ततस्वविषयः स्याद्वादः '।—देवागमऋत्तिः ।

२ स्यादस्ति, स्यात्रास्ति, स्यादस्तिनास्ति, स्यादवक्तव्य, स्यादस्त्यवक्तव्य, स्यात्रास्त्यवक्तव्य और स्यादस्तिनास्त्यवक्तव्य, ये सात मंग हैं जिनका विशेष स्वरूप तथा रहस्य भगवान् समंतभद्रके 'आप्तमीमांसा ' नामक ' देवागम' अंधर्मे दिया हुआ है।

३ दन्यार्थिक-पर्यायार्थिकके विभागको छिये हुए; नैयम, संग्रह, व्यवहार, ऋजसूत्र, शब्द, समभिरूढ और एवंभूत ऐसे सात नय हैं। इनर्मेंसे पहली तीन ' द्रव्यार्थिक ' और शेष ' पर्यायार्थिक ' कही जाती हैं। इसी तरह पहली चार ' अर्थनय ' और शेष तीन 'शब्दनय' कही जाती हैं। द्रव्यार्थिकको शुद्ध, निश्चय तथा भूतार्थ और पर्यायार्थिकको अशुद्ध व्यवहार तथा अभूतार्थ नय भी कहते हैं। इन नयोंका विस्तृत स्वरूप 'नयचक्र' तथा ' खोकवार्तिकादि ' प्रंथोंसे जानना चाहिये। क्या क्या अनिवार्य दोष आते हैं और वे दोष स्याद्वादन्यायको स्त्रीकार करनेपर अथवा अनेकान्तवादके प्रभावसे किस प्रकार दूर हो जाते हैं और किस तरहपर वस्तुतत्त्वका सामंजस्य बैठ जाता है \* । उनके समझानेमें दूसरोंके प्रति तिरस्कारका कोई भाव नहीं होता था; वे एक मार्ग भूले हुएको मार्ग दिखानेकी तरह, प्रेमके साथ उन्हें उनकी त्रुटियोंका बोध कराते थे, और इससे उनके भाषणादिकका दूसरोंपर अच्छा ही प्रभाव पड़ता था—उनके पास उसके विरोधका कुछ भी कारण नहीं रहता था । यही वजह थी और यही सब मोहन मंत्र था, जिससे समंतभद्रको दूसरे संप्रदायोंकी ओरसे किसी खास विरोधका सामना प्राय: नहीं करना पड़ा और उन्हें अपने उद्देश्यमें अच्छी सफ-छताकी प्राप्ति हुई ।

यहाँपर हम इतना और भी प्रकट कर देना उचित समझते हैं कि समंतभद्र स्याद्वादविद्याके अद्वितीय अधिपति थे; वे दूसरोंको स्याद्वाद

अद्वैतेकान्तपक्षेऽपि दृष्टो भेदो विरुष्यते । कारकाणां क्रियायाश्च नैकं स्वस्मात्प्रजायते ॥ २४ ॥ कर्मद्वैतं फलद्वैतं लोकद्वैतं च नो भवेत् । विद्याविद्याद्वयं न स्याह्वन्धमोक्षद्वयं तथा ॥ २५ ॥ हेतोरद्वेत्तसिद्धिश्वेद्द्वैतं स्याद्धेतुसाध्ययोः । हेतुना चेद्विना सिद्धिद्वैतं वाङ्मान्नतो न किं ॥ २६ ॥ अद्वैतं न विना द्वैतादहेतुरिव हेतुना । संज्ञिनः प्रतिषेधो न प्रतिषेध्यादते कचित् ॥ २७ ॥

<sup>\*</sup> इस विषयका अच्छा अनुभव प्राप्त करनेके लिये समंतभदका 'आप्तमी-मांसा ' नामक प्रंथ देखना चाहिये, जिसे ' देवागम ' भी कहते हैं । यहाँपर अद्वैत एकांतपक्षमें दोषोद्भावन करनेवाले आपके कुछ पद्य, नमूनेके तौरपर, नीचे दिये जाते हें—

मार्गपर चलनेका उपदेश ही न देते थे बल्कि उन्होंने स्वयं अपने जीव-नको स्याद्वादके रंगमें पूरी तौरसे रंग लिया था और वे उस मार्गके सचे तथा पूरे अनुयायी थे \* । उनकी प्रत्येक बात अथवा क्रियासे अनेकान्तकी ही ध्वनि निकल्ती थी और उनके चारों ओर अनेकान्तका ही साम्राज्य रहता था। उन्होंने स्याद्वादका जो विस्तृत वितान या शामि-याना ताना था उसकी व्वत्रव्यायाके नीचे सभी लोग अपने अज्ञान तापको मिठाते हुए, सुखसे विश्राम कर सकते थे । वास्तवमें समन्तभ-दके दारा स्याद्वाद विद्याका बहुत ही ज्यादा विकास हुआ है । उन्होंने स्याद्वादन्यायको जो विशद और व्यवस्थित रूप दिया है वह उनसे पहलेके किसी भी ग्रंथमें नहीं पाया जाता। इस विषयमें, आपका 'आप्तमोमांसा' नामका ग्रंथ, जिसे 'देवागम' स्तोत्र भी कहते हैं, एक खास तथा अपूर्व ग्रंथ है । जैनसाहित्यमें उसकी जोड़का दूसरा कोई भी ग्रंथ उपलब्ध नहीं होता । ऐसा माखूम होता है कि समंतभद्रसे पहले जैनधर्मकी स्याद्वाद-विद्या बहुत कुछ छप्त हो चुकी थी, जनता उससे प्रायः अनभिज्ञ थी और इससे उसका जनता पर कोई प्रभाव नहीं था। समंतभद्रने अपनी असाधारण प्रतिभासे उस विद्याको पुनरुजीवित किया और उसके प्रभावको सर्वत्र व्याप्त किया है । इसीसे विद्वान लोग

\* भद्दाकलंकदेवने भी समंतभदको स्याद्वाद मार्गके परिपालन करनेवाले लिखा है। साथ ही 'भव्यैकलोकनयन ' (भव्यजीवोंके लिये अद्वितीय नेत्र ) यह उनका अथवा स्याद्वादमार्गका विशेषण दिया है—

श्रीवर्द्भगनमकलकमर्निधवंधपादारविन्दयुगालं प्राणिपत्य सूर्धा । भव्यैकलोकनयनं परिपालयन्तं स्याद्वादत्वर्ध्मं परिणौमि समन्तभद्रम् ॥ —अष्टशती । श्रीषिद्यानंदाचार्यने भी, युक्त्यतुशासनकी टीकाके अन्तमें 'स्याद्वादमार्ग्युत्रौं:'

शावदानिदाचायन भा, युत्त्त्यविशासनका टाकाक अन्तम 'स्याद्वादमामानुगः' विशेषणके द्वारा आपको स्याद्वाद मार्गका अनुगामी लिखा है । आपको 'स्यौद्वादविद्याप्रगुरु,' 'स्याद्वादविद्याधिपति' 'स्यौद्वादशरीर ' और ' स्यौद्वादमार्गाप्रणी ' जैसे विशेषणोंके साथ स्मरण करते आए हैं । परन्तु इसे भी रहने दीजिये, आठवीं शताब्दीके तार्किक विद्वान्, भद्टाकलंक-देव जैसे महौंन् आचार्य लिखते हैं कि ' आचार्य समन्तभद्रने संपूर्ण-यदार्थतत्त्वोंको अपना विषय करनेवाल्ठे स्याद्वादरूपी पुण्योदधि-तीर्थको, इस कलिकाल्टमें, भव्य जीवोंके आन्तरिक मलको दूर करनेके लिये प्रामावित किया है—अर्थात, उसके प्रभावको सर्वत्र व्याप्त किया है । यथा—

# तीर्थं सर्वपदार्थतत्त्वविषयस्याद्वादषुण्योदधे− भेव्यानामकलंकभावक्ठतये प्राभावि काले कलौ । येनाचार्यसमन्तभद्रयतिना तस्मै नमः संततं

कृत्वा वित्रियते स्तवो भगवतां देवागमस्तत्कृतिः ॥ यह पद्य भट्टाकलंकर्का ' अष्टशती ' नामक वृत्तिके मंगलाचरणका द्वितीय पद्य है, जिसे भट्टाकलंकने, समन्तभदाचार्यके ' देवागम ' नामक भगवत्स्तोत्रकी वृत्ति ( भाष्य ) लिखनेका प्रारंभ करते हुए, उनकी स्तुति और वृत्ति लिखनेकी प्रतिज्ञा रूपसे दिया है । इसमें समें-तभद्र और उनके बाख्ययका जो संक्षिप्त परिचय दिया गया है वह बड़े ही महत्त्वका है । समंतभद्रने स्याद्यादतीर्थको कलिकाल्में प्रभावित

१ लघुसमंतभद्रकृत ' अष्टसहस्रीविषमपदतात्पर्यटीका '।

२ वसुनंबाचार्यकृत देवागमवृत्ति । ३ श्रीविद्यानंदाचार्यकृत अष्टसहस्री ।

४ नगर ताल्छका ( जि॰ शिमोगा ) के ४६ वें शिलालेखमें, समन्तमहके ' देवागम ' स्तोत्रका भाष्य लिखनेवाले अकलंक-देवको ' महर्द्धिक' लिखा है। यथा----

#### जीयास्समन्तभद्रस्य देवागमनसंज्ञिनः । स्तोग्रस्य भाष्यं कृतवानकरुंको महर्द्धिकः ॥

किया, इस परिचयके 'कलिकालमें ' (काले कलौ ) राब्द खास तौरसे ध्यान देने योग्य हैं और उनसे दो अर्थोंकी ध्वनि निकलती है— एक तो यह कि, कलिकालमें स्याद्वादतीर्थको प्रभावित करना बहुत कठिन कार्य था, समंतभदने उसे पूरा करके निःसन्देह एक ऐसा. कठिन कार्य किया है जो दूसरोंसे प्रायः नहीं हो सकता था अथवा नहीं हो सका था; और दूसरा यह कि, कलिकालमें पा वह होकर छप्तप्राय हो चुकी थी और या वह कभी उतनी और उतने महत्त्वकी नहीं हुई थी जितनी और जितने महत्त्वकी समंतभ-द्रके द्वारा उनके समयमें, हो सकी हैं । पहले अर्थमें किसीको प्रायः कुछ भी विवाद नहीं हो सकता—-कलिकालमें जब कलुषाशयकी वृद्धि हो जाती है तब उसके कारण अच्छे कार्मोका प्रचलित होना कठिन हो ही जाता है---स्वयं समतभदाचार्यने. यह सुचित करते हुए कि महावीर भगवानके अनेकान्तात्मक शासनमें एकाधिपतित्वरूपी लक्ष्मी-का स्वामी होनेकी शक्ति है, कलिकालको भी उस शक्तिके अपवादका ---- एकौधिपत्य प्राप्त न कर सकनेका----एक कारण माना है। यद्यपि, कलिकाल उसमें एक सौधारण बाह्य कारण है, असाधारण कारणमें **उन्होंने श्रोताओं**का कल्लाषेत आराय ( दर्शनमोहाकान्त चित्त ) और प्रवक्ता ( आचार्य ) का वचनानय ( वचनका अप्रशस्त निरंपक्ष नयके .

--\_\_ ' एकाधिपतिरवं सवैंरवरुषाश्रयणीयत्वम् '--इति विद्यानंदः ।

सभी जिसका अवरय आश्रय ग्रहण करें, ऐसे एक स्वामीपनेको एकाधिपतित्व या एकाधिपत्य कहते हैं।

२ अपवादहेतुर्बोद्धः साधारणः कलिरेव कालः,---इति विद्यानदः ।

३ जो नय परस्पर अपेक्षारहित हैं वे मिथ्या हैं और जो अपेक्षासहित हैं वे सम्यक् अथवा वस्तुतख कहलाती हैं । इसीसे स्वामी समन्तभद्रने कहा है---' निरपेक्षा नया मिथ्या सापेक्षा वस्तु तेऽर्थक्रद् ' ---देवागम । साथ व्यवहार) ही स्वीकार किया है, फिर भी यह स्पष्ट है कि कलिका-लमें उस शासनप्रचारके कार्यमें कुछ बाधा डालनेवाल-----उसकी सिद्धिको कठिन और जटिल बना देनेवाला----जरूर है । यथा----

कालः कलिर्वा कलुपाशयो वा श्रोतुः प्रवक्तुर्वचनानयो वा । त्वच्छासनैकाधिपतित्वलक्ष्मीप्रसुत्वशक्तेरपवादहेतुः ॥ ५ ॥ ----युक्त्यतुशासन् ।

स्वाभी समंतभद्र एक महान् वक्ता थे, वे वचनानयके दोषसे बिल-कुछ रहित थे, उनके बचन---जैसा कि पहछे जाहिर किया गया है---स्याद्वादन्यायकी तुलामें तुले हुए होते थे: विकार हेतुओंके समुपस्थित होने पर भी उनका चित्त कभी विक्वत नहीं होता था—-उन्हें क्षोम या कोध नहीं आता था----और इस लिये उनके वचन कभी मार्गका उल्लंघन नहीं करते थे। उन्होंने अपनी आत्मिक शुद्धि, अपने चारित्र-बल और अपने स्तुख वचनोंके प्रभावसे श्रोताओंके कलुषित आशय पर भी बहुत कुछ विजय प्राप्त कर लिया था— उसे कितने ही अंशोंमें बदल दिया था । यही वजह है कि आप स्यादादशासनको प्रतिष्ठित करनेमें बहुत कुछ सफल हो सके और कालिकाल उसमें कोई विशेष बाधा नहीं डाल सका। वसुनन्दि सैद्धान्तिकने तो, आपके मतकी----शासनको----वंदना और स्तुति करते हुए, यहाँ तक लिखा है कि उस शासनने कालदोषको ही नष्ट का दिया था----अर्थात् समंतभद्र मुनिके शासनकालमें यह मालूम नहीं होता था कि आज कल कलिकाल बीत रहा है । यथा—

# लक्ष्मीमृत्परमं निरुक्तिनिरतं निर्वाणसौख्यप्रदं कुज्ञानातपवारणाय विधतं छत्रं यथा भासुरं ।

#### सज्ज्ञानैर्नययुक्तिमौक्तिकफलैः संशोभमानं परं वन्दे तद्धतकालदोषममलं सामन्तभद्रं मतम् ॥२॥ —देवागमहत्ति ।

इस पद्यमें समन्तभद्रके 'मत'को, लक्ष्मीभृत्, परम, निर्वाणसौख्य-प्रद, हतकालदोष और अमल आदि विशेषणोंके साथ स्मरण करते हुए, जो देदीप्यमान छत्रकी उपमा दी गई है वह बड़ी ही हृदय-प्राहिणी है, और उससे माल्ट्रम होता है कि समंतभद्रका शासनछत्र सम्यग्ज्ञानों, सुनयों तथा सुयुक्तियों रूपी मुक्ताफलोंसे संशोभित है और वह उसे धारण करनेवालेके कुज्ञानरूपी आतापको मिटा देनेवाला है। इस सब कथनसे स्पष्ट है कि समंतभद्रका स्याद्वादशासन बड़ा ही प्रभाव-शाली था। उसके तेजके सामने अवश्य ही कलिकालका तेज मंद पड़ गया था, और इसलिये कलिकालमें स्याद्वाद तीर्थको प्रभावित करना, यह समंतभद्रका ही एक खास काम था।

दूसरे अर्थके सम्बन्धमें सिर्फ इतना ही मान लेना ज्यादा अच्छा माल्रम होता है कि समंतमद्रसे पहले स्यादादतीर्थको महिमा छुप्तप्राय हो गई थी, समंतभद्रने उसे पुनः संजीबित किया है, और उसमें असाधारण बल तथा शक्तिका संचार किया है। अवणबेल्गोलके निम्न शिलावाक्यसे भी ऐसा ही ध्वनित होता है, जिसमें यह सूचित किया गया है कि मुनिसंघके नायक आचार्य संमतभद्रके द्वारा सर्वहितकारी जैनमार्ग (स्यादादमार्ग) इस कलिकालमें सब ओरसे भद्ररूप हुआ है----अर्थात् उसका प्रभाव सर्वत्र ज्याप्त होनेसे वह सबका हिनकरनेवाला और सबका प्रेमपात्र बना है----

'' आचार्यस्य समंतभद्रगणभृद्येनेहकाले कलौं जैनं वर्त्म समन्तभद्रमभवद्भद्रं समन्ताद्मुहुः ''।। ---५४ वाँ बिललेखा इसके सिवाय चन्नरायपट्टण ताल्छुकेके कनड़ी शिलौलेख नं० १४९ में, जो शक सं० १०४७ का लिखा हुआ है, समन्तभद्रकी बाबत यह उल्लेख मिलता है कि वे 'श्रुतकेवलि-संतानको उन्नत करनेवाले और समस्त विद्याओंके निधि थे।' यथा----

श्रुतकेवलिगलु पलवरुमु

अतीतर् आद् इम्बलिके तत्सन्तानी--- ।

न्नतिर्थं समन्तभद्र—

व्रतिपर् चलेन्दरु समस्तविद्यानिधिगल् ॥

और बेद्धर ताल्छुकेके शिल्ँलिख नं० १७ में भी, जो रामानुजा-चार्य-मंदिरके अहातेके अन्दर सौम्य नायकी-मंदिरकी छतके एक पत्थर पर उत्कीर्ण है और जिसमें उसके उत्तीर्ण होनेका समय शक सं० १०५९ दिया है, ऐसा उल्लेख पाया जाता है कि श्रुतकेवलियों तथा और भी कुछ आचार्योंके बाद समन्तभद्रस्वामी श्रीवर्द्धमानस्वामीके तीर्थकी----जैनमार्गकी----सहस्रगुणी वृद्धि करते हुए उदयको प्राप्त हुए | यथा----

श्रीवर्द्धमानस्वामिगछ तीत्थंदोछ केवलिगछ ऋदिप्राप्तरुं श्रुतिकेवलिगछं पलरुं सिद्धसाध्यर् आगे तैत्......र्थ्यमं सह-स्रगुणं माडि समन्तभद्र-स्वामिगछ सन्दर......

इन दोनों डल्लेखोंसे भी यही पाया जाता है कि स्वामी समन्तभद इस कलिकालमें जैनमार्गकी—स्याद्वादशासनकी—असाधारण उन्नति

९, २ देखो ' एपिप्रेफिया कर्णाटिका ' जिल्द पाँचवीं ( E. C., V. )

३ इस अंशका लेविस राइसक्वत अंग्रेजी अनुवाद इस प्रकार है-Increasing that doctrine a thousand fold Samantabhadra swami arose. करनेवाले हुए हैं। नगर ताल्लुकेके ३५ वें शिलांलेखमें, भद्रबाहुके बाद कलिकालके प्रवेशको सूचित करते हुए, आपको 'कलिकालगण-घर' और 'शास्त्रकत्ती' लिखा है। अस्तु।

समंतभद्रने जिस स्पाद्वादशासनको कलिकालमें प्रभावित किया है उसे भट्टाकलंकदेवने, अपने उक्त पद्यमें, ' पुण्योदधि ' की उपमा दी है। साथ ही, उसे ' तीर्थ ' लिखा है और यह प्रकट किया है कि वह भव्यजीवोंके आन्तरिक मलको दूर करनेवाला है और इसी उद्देश्यसे प्रभावित किया गया है। भट्टाकलंकका यह सब लेख समंतभद्रके उस वचनतीर्थको लक्ष्य करके ही लिखा गया है जिसका भाष्य लिखनेके लिये आप उस वक्त दत्तावधान थे और जिसके प्रभावसे ' पात्रकेसेरी ' जैसे प्रखर तार्किक विद्वान् भी जैनधर्मको धारण करनेमें समर्थ हो सके हैं।

भट्टाकलंकके इस सब कथनसे समंतभद्रके वचनोंका अद्वितीय माहात्म्य प्रकट होता है | वे प्रौढत्व, उदारता और अर्थगौरवको लिये हुए होनेके अतिरिक्त कुछ दूसरी ही महिमासे सम्पन्न थे | इसीसे बड़े बड़े आचार्यों तथा विद्वानोंने आपके वचनोंकी महिमाका खुला गान किया है । नीचे उसीके कुछ नमूने और दिये जाते हैं, जिनसे पाठकोंको समंतभद्रके वचनमाहात्म्यको समझने और अनेक गुणोंका विशेष अनुभव प्राप्त करनेमें और भी ज्यादह सहायता मिल सकेगी । साथ ही, यह भी माछ्म हो सकेगा कि समं-

१ यह झिलालेख शक सं० ९९९ का लिखा हुआ है ( E. C., VIII.) इसका अंश समयनिर्णयके अवसर पर उद्धृत किया जायगा।

२ यह विद्यानम्द स्वामीका नामान्तर है। आप पहले अजैन थे, 'देवागम' को सुनकर आपकी श्रदा बदल गई और आपने जैनदीक्षा धारण की। तभद्रकी वचनप्रवृत्ति, परिणति और स्यादादविद्याको पुनरुजीवित करने आदिके विषयमें ऊपर जो कुछ कहा गया है अथवा अनुमान किया गया है वह सब प्राय: ठीक ही है।

नित्याद्येकान्त् गर्तप्रपतनविवशान्त्राणिनोऽनर्थसार्था---

दु<sub>द्ध</sub>र्तुं नेतुम्रुंचैः पदममलमलं मंगलानामलंघ्यं । स्याद्वादन्यायवर्त्तम प्रथयदवितथार्थं वचःस्वामिनोदः,

प्रेक्षावत्वात्प्रवृत्तं जयतु विघटिताशेषमिथ्याप्रवादं ॥ —अष्टसहस्री।

इस पद्यमें, विक्रमकी प्रायः ९ वीं शताब्दीके दिग्गज तार्किक विद्वान्, श्रीविद्यानंद आचार्य, स्वामी समंतभद्रके वचनसमूहका जय-घोष करते हुए, लिखते हैं कि खामीजीके वचन नित्यौदि एकान्त गर्तोंमें पड़े हुए प्राणियोंको अनर्थसमूहसे निकालकर उस उच पदको प्राप्त करानेके लिये समर्थ हैं जो उत्क्रप्ट मंगलात्मक तथा निर्दोष है, स्याद्वादन्यायके मार्गको प्रथित करनेवाले हैं, सत्यार्थ हैं, परीक्षापूर्वक प्रवृत्त हुए हैं अथवा प्रेक्षावान्-समीक्ष्यकारी-आचार्य महोदयके द्वारा

9 वस्तु सर्वथा नित्य ही है, कूटस्थवत एक रूपतासे रहती है-इस प्रकारकी मान्यताको 'नित्यैकान्त' कहते हैं और उसे सर्वथा क्षणिक मानना-क्षणक्षणमें उसका निरन्वयविनाश स्वीकार करना-'क्षणिकैकान्त' वाद कहलाता है। 'देवा-गम ' में इन दोनों एकान्तवादोंकी स्थिति और उससे होनेवाले अनथोंको बहुत कुछ स्पष्ट करके बतलाया गया है।

र यह स्वामी समन्तभद्रका विशेषण है । युक्स्यनुशासनकी टीकाके निम्न पद्यमें भी श्रीविद्यानंदाचार्यने आपको 'परीक्षेक्षण' ( परीक्षादृष्टि )विशेषणके साथ स्मरण किया है और इस तरह पर आपकी परीक्षाप्रधानताको सूचित किया है---

> श्रीमद्वीरजिनेश्वरामलगुणस्तोत्रं परीक्षेक्षणैः साक्षास्त्वामिसमन्तभद्रगुरुभिस्तत्त्वं समीक्ष्याखिलं । श्रोक्तं युक्त्यनुशासनं विजयिभिः स्याद्वादमार्गानुगै— विद्यानन्दबुधेरलंकृतमिदं श्रीसस्यवाक्याधिपैः ॥

उनकी प्रवृत्ति हुई है, और उन्होंने संपूर्ण मिथ्या प्रवादको विधटित-तितर वितर-कर दिया है।

इस पद्यमें वे ही विद्यानंद आचार्य यह सूचित करते हैं कि समन्त-भदकी वाणी उन उज्ज्वल गुणोंके समूहसे उत्पन्न हुई सत्कीर्तिरूपी सम्पत्तिसे युक्त है जो बड़े बड़े बुद्धिमानों द्वारा प्रपूज्य \* है; वह अपने तेजसे सूर्यक्षा किरणको जीतनेवाली सत्तमंगी विधिके द्वारा प्रदीप्त है, निर्मल प्रकाशको लिये हुए है और भाव-अभाव आदिके एकान्त पक्ष-रूपी इदयांधकारको दूर करनेवाली है। साथ ही, अपने पाठकोंको यह आशीर्वाद देते हैं कि वह वाणी तुम्हारी विद्या (केवल्ज्ञान) और आनन्द (अनंतसुख) के उदयके लिये निरंतर कारणीभूत होवे और उसके प्रसादसे तुम्हारे संपूर्ण क्लेश नाशको प्राप्त हो जायें। यहाँ 'विद्यानन्दोदयाय ' पदसे एक दूसरा अर्थ भी निकल्ता है और उससे यह सूचित होता है कि समंतभदकी वाणी विद्यानंदाचार्यके उदयका कारण हुई है + और इसलिये उसके द्वारा उन्होंने अपने और उदयर्का भी भावना की है।

\* अथवा समन्तभद्रकी भारती बड़े बड़े बुद्धिमानों ( प्रज्ञाधीशों ) के द्वारा प्रपूजित है और उज्ज्वल गुणोंके समूहसे उत्पन्न हुई सत्कीर्तिरूपी सम्पत्तिसे युक्त है ।

+ नागराज कविने, समन्तभद्रकी भारतीका स्तवन करते हुए जो 'पात्रके-

अद्वैताद्याग्रहोग्रग्रहगहनविपन्निग्रहेऽलंघ्यवीर्थाः स्यात्कारामोघमंत्रप्रणयनविधयः शुद्धसध्यानधीराः । घन्यानामादघाना धतिमघिवसतां मंडलं जैनमर्ग्यं वाचः सामन्तभद्रचो विदघतु विविधां सिद्धिग्रद्भृतमुद्राः॥ अपेक्षेकान्तादिप्रबलगरलोद्रेकदलिनी प्रवृद्धानेकान्तामृतरसनिषेकानवरतम् । प्रवृत्ता वागेषा सकलविकलादेशवशतः समन्तान्नद्रं वो दिशतु म्रुनिपस्यामलमतेः ॥

अष्टसहस्रीके इन पद्योंमें भी श्रीविद्यानंद जैसे महान् आचार्योन, जिन्होंने अष्टसहस्रीके अतिरिक्त आतपरीक्षा, प्रमाणपरीक्षा, सत्यशासन-परीक्षा, ल्लोकवार्तिक, श्रीपुरपार्श्वनाथस्तोत्र और जिनैकगुणसंस्तुति आदि कितने ही महत्त्वपूर्ण प्रंथोंकी रचना की है, निर्मलमति श्री-समंतभद्र मुनिराजकी वाणीका अनेक प्रकारमे गुणगान किया है और उसे अलंध्यवीर्य, स्यात्काररूपी अमोधमंत्रका प्रणयन करनेवाली, शुद्ध सद्धयानैधीरा, उडूतमुद्रा, (ऊँचे आनंदको देनेवाली) एकान्तरूपी प्रबल गरल विषके उद्देकको दलनेवाली और निरन्तर अनेकान्तरूपी अमृत रसके सिंचनसे प्रष्टद्व तथा प्रमाण नयोंके अधीन प्रवृत्त हुई लिखा है । साथ ही वह वाणी नाना प्रकारकी सिद्धिका विधान करे और सब

सरिप्रभावसिद्धिकारिणीं स्तुने,' यह वाक्य कहा है उससे भी इसका समर्थन होता है; क्योंकि पात्रकेसरी विद्यानन्दका नामान्तर है। समन्तभद्रके देवागम स्तोत्रसे पात्रकेसरीकी जीवनधारा ही पलट गई थी और वे बडे प्रभावकाली विद्वान् हुए हैं।

१ 'ध्यानं परीक्षा तेन धीराः स्थिराः' इति टिप्पणकारः ।

· ' जजनां मर्ट सन्ति ददातीति ( उद्भूतमुदाः )' इति टिप्पणकारः ।

ओरसे मंगल तथा कल्पाणको प्रदान करनेवाली होवे, इस प्रकारके आशीर्वाद भी दिये हैं।

# कार्यादेर्भेद एव स्फुटमिहनियतः सर्वथाकारणादे-रित्याद्येकान्तवादोद्धततरमतयः शांततामाश्रयन्ति । प्रायो यस्योपदेशादविघटितनयान्मानमूलादलंघ्यात् स्वामी जीयात्स शश्वत्प्रथिततरयतीशोऽकलंकोरुकीर्तिः॥

अष्टसहस्तीके इस पद्यमें लिखा है कि 'वे स्वामी ( समंतभद ) सदा जयवंत रहें जो बहुत प्रसिद्ध मुनिराज हैं, जिनकी कीर्ति निर्दोष तथा विशाल है और जिनके नयप्रमाणमूलक अलंध्य उपदेशसे वे महा-उद्धतमति एकान्तवादी भी प्राय: शान्तताको प्राप्त हो जाते हैं जो कार-णसे कार्यादिकका सर्वथा भेद ही नियत मानते हैं अथवा यह स्वीकार करते हैं कि वे कारण कार्यादिक सर्वथा अभिन्न ही हैं—एक ही हैं |

> येनाशेषकुनीतिवृत्तिसरितः प्रेक्षावतां शोषिताः यद्वाचोऽप्यकलंकनीतिरुचिरास्तच्चार्थसार्थद्युतः । स श्रीस्वामिसमन्तभद्रयतिभृॠ्याद्विभ्वर्भानुमान् विद्यानंद्वनप्रदोऽनवधियां स्याद्वादमार्गाग्रणीः ।।

अष्ठसहस्रीके इस औन्तिम मंगल पद्यमें श्रीविद्यानंद आचार्यने, संक्षेपमें, समंतभद्रविषयक अपने जो उद्गार प्रकट किये हैं

) अष्टसहस्रीके प्रारंभमें जो मंगल पद्य दिया है उसमें समंतभद्रको 'श्री-वर्द्धमान,' 'उद्भूतबोधमहिमान्' और 'अनियवाक्' विशेषणोंके साथ अभिवंदन किया है। यथा—

श्रीवर्द्धमानमभिवंद्यसमंतभद्रमुद्भृतबोधमहिमानमर्भिद्यवाचम् । शास्त्रावताररचितरतुतिगोचराप्तमीमांसितं कृतिरलंक्रियते मयास्य ॥ वे बड़े ही महत्त्वके हैं । आप लिखते हैं कि ' जिन्होंने परीक्षावानोंके लिये संपूर्ण कुनीति-वृत्तिरूपी नदियोंको सुखा दिया है और जिनके क्वन निर्दोष नीति ( स्याद्वादन्याय ) को लिये हुए होनेकी वजहसे मनोहर हैं तथा तत्त्वार्थसमूहके द्योतक हैं वे यतियोंके नायक, स्याद्वादमार्गके अप्रणी, विभु और भानुमान् ( सूर्य ) श्रीसमन्तभद्र स्वामी कलुषाशयरहित प्राणियोंको विद्या और आनंदघनके प्रदान करने-वाले होवें । ' इससे स्वामी समंतभद्र और उनके वचनोंका बहुत ही अच्छा महत्त्व ख्यापित होता है ।

गुणान्विता निर्मलवत्तमौक्तिका नरोत्तमैः कंठविभूषणीकृता । न हारयष्टिः परमेव दुर्लभा समन्तभद्रादिभवा च भारती ॥६॥ —वन्द्रप्रभवरित ।

इस पद्यमें महाकवि श्रीवीरनंदी आचार्य, समंतभद्रकी भारती (वाणी) को उस हारयष्टि (मोतियोंकी माला) के समकक्ष रखते हुए जो गुणों (सूतके धागों) से गूँथी हुई है, निर्मल गोल मोतियोंसे युक्त है और उत्तम पुरुषोंके कंठका विभूषण बनी हुई है, यह सूचित करते हैं कि समंतभद्रकी वाणी अनेक सद्गुणोंको लिये हुए है, निर्मल वृत्तैरूपी मुक्ताफलोंसे युक्त है और बड़े बड़े आचार्यों तथा विद्वानोंने उसे अपने कंठका भूषण बनाया है। साथ ही, यह भी वतलाते हैं कि उस हारयष्टिको प्राप्त कर लेना उतना कठिन नहीं है जितना कठिन कि समंतभद्रकी भारतीको पा लेना—उसे समझकर हृदयंगम कर लेना—है। और इससे यह स्पष्ट ध्वनि निकलती है कि समंतभद्रके बचनोंका लाभ बड़े ही भाग्य तथा परिश्रमसे होता है।

१ वृत्तान्त, चरित, आचार, विधान अथवा छंद ।

श्रीनरेन्द्रसेनाचार्थ भी, अपने ' सिद्धान्तसारसंग्रह ' में ऐसा ही भाव प्रकट करते हैं। आप समंतभद्रके वचनको ' अनघ ' (निष्पाप) सूचित करते हुए उसे मनुष्यत्वर्का प्राप्तिकी तरह दुर्ऌभ बतलाते हैं। यथा----

# श्रीमत्समंतभद्रस्य देवस्यापि वचोऽनघं । प्राणिनां दुर्रुभं यद्वन्मानुषत्वं तथा पुनः ॥ ११ ॥

राक संवत् ७०५ में 'हरिवंशपुराण ' को बनाकर समाप्त करनेवाले श्रीजिनसेनाचार्यने समंतभद्रके वचनोंको किस कोटिमें रक्खा है और उन्हें किस महापुरुषके वचनोंकी उपमा दी है, यह सब उनके निम्न वाक्यसे प्रकट है—

# जीवसिद्धिविधायीह कृतयुक्त्यनुसासनं । वचः समन्तभद्रस्य वीरस्येव विज्वंभते ॥ ३० ॥

इस पद्यमें जीवसिद्धिका विधान करनेवाले और युक्तियोंद्वारा अथवा युक्तियोंका अनुशासन करनेवाले समंतभद्रके वचनोंकी बाबत यह कहा गया है कि वे वीर भगवानके वचनोंकी तरह प्रकाशमान हैं, अर्थात् अन्तिम तीर्थकर श्रीमहावीर भगवानके वचनोंके समकक्ष हैं और प्रमा-बादिकमें भी उन्हींके तुल्य हैं। जिनसेनाचार्यका यह कथन समंत-भद्रके 'जीवासिद्धि ' और 'युक्त्यनुशासन ' नामक दो प्रंथोंके उल्लेखको लिये हुए है, और इससे उन प्रंथों (प्रवचनों) का महत्त्व स्वतः स्पष्ट हो जाता है।

#### प्रमाणनयनिर्णांतवस्तुतत्त्वमबाधितं । जीयात्समंतभद्रस्य स्तोत्रं युत्तयनुशासनं ।। ----युत्तयनुशासन्टीका ।

इस पद्यमें भी विद्यानंदाचार्य, समंतभद्रके 'युक्त्यनुशासन' स्तोत्रका जयघोष करते हुए, उसे ' अबाधित ' विशेषण देते हैं और साथ ही यह सूचित करते हैं कि उसमें प्रमाण-नयके द्वारा वस्तुतत्त्वका निर्णय किया गया है।

> स्वौमिनश्वरितं तस्य कस्य नो विस्मयावहं । देवागमेन सर्वज्ञो येनाद्यापि प्रदर्श्यते ॥ त्यागी स एव योगीन्द्रो येनाक्षय्यसुखावहः । अधिंने भव्यसार्थाय दिष्टो रत्नकरंडकः ॥

इन पद्योंमें, 'पार्श्वनाथचरित'को शक सं० ९४७ में बनाकर समाप्त करनेवाले श्रीवादिराजसूरि, समतभद्रके 'देवागम' और 'रत्नकरंडक' नामके दो प्रवचनों (ग्रंथों) का उल्लेख करते हुए, लिखते हैं कि 'उन स्वामी (समंतभद्र) का चरित्र किसके लिये विस्मयावह (आश्वर्यजनक) नहीं है जिन्होंने

९ माणिकचंद्रग्रंथमालामें प्रकाशित 'पार्श्वनाथचरित ' में इन दोनों पद्योंके मध्यमें नीचे लिखा एक पद्य और भी दिया है; परंतु हमारी रायमें वह पद्य इन दोनों पद्योंके बादका माल्लम होता है—---उसका ' देवः ' पद ' देवनन्दी ' ( पूज्यपाद ) का वाचक है । ग्रंथमें देवनन्दिके सम्बन्धका कोई दूसरा पद्य वहाँ है भी नहीं, जिसके होनेकी; अम्यथा, बहुत संभावना थी । यदि यह तीसरा पद्य सचमुच ही ग्रंथकी प्राचीन प्रतियोंमें इन दोनों पद्योंके मध्यमें ही पाया जाता है और मध्यका ही पद्य है तो यह कहना पड़ेगा कि वादिराजने समंतभद्रको अपना हित बाहनेवालोंके द्वारा वंदनीय और अचिन्त्य महिमावाला देव प्रतिपादन किया है । साथ ही, यह लिखकर कि उनके द्वारा शब्द मले प्रकार सिद्ध होते हैं, उनके किसी व्याकरण ग्रंथका उल्लेख किया है—--

अचिन्त्यमहिमा देवः सोऽभिवंद्यो हितैषिणा। शब्दाश्च येन सिद्धपन्ति साधुर्खं प्रतिलंभिताः ॥ 'देवागम' के द्वारा आज भा सर्वज्ञको प्रदर्शित कर रक्खा है। निश्चयसे वे ही योगीन्द्र (समंतभद्र) त्यागी (दाता) हुए हैं जिन्होंने भव्यसमूहरूपी याचकको अक्षय सुखका कारण रत्नोंका पिटारा (रत्न-करंडक) दान किया है '।

# समन्तमद्रो मद्रार्थों भातु भारतभूषणः : देवागमेन येनात्र व्यक्ती देवागमः कृतः ॥

----पाण्डवपुराण ।

इस पद्यमें श्रीशुभचन्द्राचार्य छिखते-हैं कि '' जिन्होंने ' देवागम ' नामक अपने प्रवचनके द्वारा देवागमको—जिनेन्द्रदेवके आगमको— इस छोकमें व्यक्त कर दिया है वे ' भारतभूषण ' और ' एक मात्र भदप्रयोजनके धारक ' श्री समतभद्र छोकमें प्रकाशमान होवें, अर्थात् अपनी विद्या और गुणोंके द्वारा छोगोंके हृदयांधकारको दूर करनेमें समर्थ होवें ।''

समन्तभद्रको भारतीका एक स्तोत्र, हालमें, हमें दक्षिण देशसे प्राप्त हुआ है। यह स्तोत्र कवि नागराजका बनाया हुआ और अभीतक प्रायः अप्रकाशित ही जान पड़ता है। यहाँपर हम उसे भी अपने पाठकोंकी अनुभववृद्धिके लिये दे देना उचित समझते हैं। वह स्तोत्र इस प्रकार है—

९ इसकी प्राप्तिके लिये हम उन पं० शांतिराजजीके आभारी हैं जो कुछ अर्सेतक 'जैनसिद्धान्तभवन आरा'के अध्यक्ष रह चुके हैं।

२ 'नागराज' नामके एक कवि शक संवत् १२५३ में हो गये हैं, ऐसा 'कर्णा-टककविचरित' से माऌम होता है । बहुत संभव है कि यह स्तोत्र उन्हींका बनाया हुआ हो; वे 'उभयकविताविस्रास' उपाधिसे भी युक्त थे। उन्होंने उक्त सं॰ में अपना 'पुण्यस्रवचम्पू' बना कर समाप्त किया है।

संस्मरीमि तोष्टवीमि नंनमीमि भारतीं, तंतनीमि पंपटीमि बंभणीमि तेमितां । देवराजनागराजमर्त्यराजपूजितां श्रीसमन्तभद्रवादभासुरात्मगोचरां ॥ १ ॥ मात-मान-मेयसिद्धिवस्तुगोचरां स्तुवे, सप्तभंगसप्तनीतिगम्यतत्त्वगोचरां । मोक्षमार्ग-तद्विपक्षभूरिधर्मगोचरा-माप्ततत्त्वगोचरां समन्तभद्रभारतीं ॥ २ ॥ सरिसक्तिवंदिताम्रुपेयतत्त्वभाषिणीं, चारुकीर्तिभासुरामुपायतत्त्वसाधनीं । पूर्वेपक्षखंडन**प्रचण्डवाग्विलासिनीं** संस्तुवे जगद्धितां समन्तभद्रभारतीं ॥ ३ ॥ पात्रकेसरिप्रभावसिद्धिकारिणीं स्तुवे, भाष्यकारपोषितामलंकृतां मुनीश्वेरः । ग्रंध्रपिच्छभाषितप्रकुष्टमंगलार्थिकां सिद्धि-सौख्यसाधनीं समन्तभद्रभारतीं ॥ ४ ॥ इन्द्रभूतिभाषितप्रमेयजालगोचरां. वर्द्धमानदेवबोधबुद्धचिद्विलासिनीं । यौगसौगतादिगर्वपर्वताशनिं स्तुवे क्षीरवार्धिसन्निमां समन्तभद्रभारतीं ॥ ५ ॥ मान-नीति-वाक्यसिद्धवस्तधर्मगोचरां मानितप्रभावसिद्धसिद्धिसिद्धसाधनीं ।

પદ્

Jain Education International

धोरभूरिदुःखवार्धितारणाक्षमामिमां चारुचेतसा स्तुवे समन्तभद्रभारतीम् ॥ ६ ॥ सान्तनाद्यनाद्यनन्तमध्ययुक्तमध्यमां श्रून्यभावसर्ववेदि तत्त्वसिद्धिसाधनीं । हेत्वहेतुवादसिद्धवाक्यजालभासुरां मोक्षसिद्धये स्तुवे समन्तभद्रभारतीम् ॥ ७ ॥ व्यापकद्वयाप्तमार्गतत्त्वयुग्मगोचरां पापहारि-वाग्विलासिभूषणांशुकां स्तुवे । श्रीकरीं च धीकरीं च सर्वसौख्यदायिनीं नागराजपूजितां समन्तभद्रभारतीम् ॥ ८ ॥

इस ' समन्तभद्रभारतीस्तोत्र ' में, स्तुतिके साथ, समन्तभद्रके वादों, भाषणों और प्रंथोंके विषयका यत्किचित् दिग्दर्शन कराया गया है । साथ ही, यह सूचित किया गया है कि समन्तभद्रकी भारती आचार्योंकी सूक्तियोंद्वारा वंदित, मनोहर कीर्तिसे देदीप्यमान और क्षीरोदधिकी समान उज्ज्वल तथा गंभीर है; पापोंको हरना, मिथ्यादर्शन मिथ्याज्ञान, मिथ्या चारित्रको दूर करना ही उस वाग्देवीका एक आभूषण और वाग्विलास ही उसका एक वस्त्र है; वह घोर दु:खसागरसे पार करनेके लिये समर्थ है, सर्व सुखोंको देनेवाली है और जगतके लिये हित्तरूप है ।

यह हम पहले ही प्रकट कर चुके हैं कि समंतमद्रकी जो कुछ वचनप्रवृत्ति होती थी वह सब प्रायः दूसरोंके हितके लिये ही होती थो; यहाँ भी इस स्तोत्रसे वही बात पाई जाती है, और ऊपर दिये हुए दूसरे कितने ही आचार्योंके वाक्योंसे भी उसका पोषण तथा स्पष्टीकरण होता है । अस्तु, इस विषयका यदि और भी अच्छा अनुभव प्राप्त करना हो तो उसके लिये स्वयं समंतभद्रके प्रंथोंको देखना चाहिये । उनके विचारपूर्वक अध्ययनसे वह अनुभव स्वतः हो जायगा। समन्तभद्रके प्रंथोंका उद्देश्य ही पार्पोंको दूर करके-कुदृष्टि, कुबुद्धि, कुनीति और कुवृत्तिको हटाकर-जगतका हित साधन करना है । समंतभद्रने अपने इस उद्देश्यको कितने ही प्रंथोंमें व्यक्त भी किया है, जिसके दो उदाहरण नीचे दिये जाते हैं----

#### इतीयमाप्तमीमांसा विहिता हितमिच्छ्तां । सम्यग्मिथ्योपदेशार्थविशेषप्रतिषत्तये ॥ ११४ ॥

यह 'आतमीमांसा ' ग्रंथका पद्य है । इसमें, ग्रंथनिर्माणका उद्देश्य प्रकट करते हुए, बतलाया गया है कि यह 'आतमीमांसा ' उन लोगोंको सम्यक् और मिथ्या उपदेशके अर्थविशेषका ज्ञान करानेके लिये निर्दिष्ट की गई है जो अपना हित चाहते हैं । ग्रंथकी कुछ प्रति-योंमें 'हितमिच्छतां ' की जगह 'हितमिच्छता ' पाठ भी पाया जाता है । यदि यह पाठ ठीक हो तो वह ग्रंथरचयिता समंतभद्रका विशेषण है और उससे यह अर्थ निकल्ता है कि यह आतमीमांसा हित चाहनेवाले समंतभद्रके द्वारा निर्मित हुई है; बाकी निर्माणका उद्देश्य ज्योंका त्यों कायम ही रहता है---दोनों ही हाल्रतोंमें यह स्पष्ट है कि यह ग्रंथ दूसरोंका हित सम्पादन करने---उन्हें हेयादेयका विशेष बोध करानेके लिये ही लिखा गया है ।

> न रागान्नः स्तोत्रं भवति भवपाशच्छिदि ग्रुनौ न चान्येषु द्वेषादपगुणकथाभ्यासखलता । किग्रु न्यायान्यायप्रकृतगुणदोषज्ञमनसां । हितान्वेषोपायस्तव गुणकथासंगगदितः ॥

यह ' युक्त्यनुशासन ' नामक स्तोन्नका, अन्तिम पद्यसे पहला, पद्य ह । इसमें आचार्य महोदयने बड़े ही महत्त्वका भाव प्रदर्शित किया है । आप श्रीवर्द्धमान ( महावीर ) भगवान्को सम्बोधन करके उनके प्रति अपनी इस स्तोत्र रचनाका जो भाव प्रकट करते हैं उसका स्पैष्टा-शय इस प्रकार है----

' हे भगवन् , हमारा यह स्तोत्र आपके प्रति रागभावसे नहीं है; न हो सकता है, क्योंकि इधर तो हम परीक्षाप्रधानी हैं और उधर आपने भवपाशको छेद दिया है----संसारसे अपना सम्बन्ध ही अलग कर लिया है----ऐसी हालतमें आपके व्यक्तिलको प्रति हमारा रागभाव इस स्तोत्रकी उत्पत्तिका कोई कारण नहीं हो सकता । दूसरोंके प्रति દ્વેષમાવસે મી इस स्तोत्रका कोई सम्बंध नहीं है; क्योंकि एकान्त-वादियोंके साथ उनके व्यक्तित्त्वके प्रति--हमारा कोई द्वेष नहीं हैं। हम तो दुर्गुणोंकी कथाके अभ्यासको भी खल्ता समझते हैं और उस प्रकारका अभ्यास न होनेंसे वह 'खलता' हममें नहीं है, और इस लिये दूसरोंके प्रति कोई द्वेषभाव भी इस स्तोत्रकी उत्पत्तिका कारण नहीं हो सकता । तब फिर इसका हेत अथवा उद्देश ? उद्देश यही है कि जो लोग न्याय-अन्यायको पहचानना चाहते हैं और प्रकृत पदार्थके गुण-दोषोंको जाननेकी जिनकी इच्छा है उनके लिये यह स्तोत्र 'हितान्वेषणके उपायस्वरूप' आपकी गुणकथाके साथ, कहा गया है। इसके सिवाय, जिस भवपाशको आपने छेद दिया है उसे छेदना-अपने और दूसरोंके संसारबन्धनोंको तोड़ना-हमें भी

९ इस स्पष्टाशयके लिखनेमें श्रीविद्यानंदाचार्यकी टीकासे कितनी ही सहान यता ली गई है। इष्ट है और इस लिये वह प्रयोजन भी इस स्तोत्रकी उपपत्तिका एक हेतु है।'

इससे स्पष्ट है कि समंतभद्रके प्रथोंका प्रणयन-----उनके वचनोंका अवतार----किसी तुच्छ रागद्वेषके वशवर्ती होकर नहीं हुआ है। वह आचार्य महोदयकी उदारता तथा प्रेक्षार्प्वकारिताको लिये हुए है और उसमें उनकी श्रद्धा तथा गुणज्ञता दोनों ही बातें पाई जाती हैं। साथ ही, यह भी प्रकट है कि समंतभद्रके प्रंथोंका उद्देश्य महान् है, लोक-हितको लिये हुए है, और उनका प्रायः कोई भी विशेष कथन गुण-दोषोंकी अच्छी जाँचके बिना निर्दिष्ट हुआ नहीं जान पड़ता।

यहाँ तकके इस सब कथनसे ऐसा माखूम होता है कि समंतभद्र अपने इन सब गुणोंके कारण ही लोकमें अत्यंत महनीय तथा पूजनीय थे और उन्होंने देश-देशान्तरोंमें अपनी अनम्यसाधारण कीर्तिको प्रति-ष्ठित किया था। निःसन्देह, वे सद्वोधरूप थे, श्रेष्ठगुणोंके आवास थे, निर्दोष थे और उनकी यश:कान्तिसे तीनों लोक अथवा भारतके उत्तर, दक्षिण और मध्य थे तीनों विभाग कान्तिमान थे;---उनका यशस्तेज सर्वत्र फैला हुआ था; जैसा कि कवि नरसिंह भट्टके निम्न वाक्यसे पाया जाता है----

#### 

अपने इन सब पूज्य गुर्णोकी वजहसे ही समंतभद लोकमें 'स्वामी' 'पदसे खास तौर पर विभूषित थे। लोग उन्हें ' स्वामी' 'स्वामीजी ' 'कह कर ही पुकारते थे, और बड़े बड़े आचार्यों तथा विद्वानोंने भी उन्हें प्रायः इसी विशेषणके साथ स्मरण किया है । यद्यपि और भी कितने ही आचार्य ' स्वामी ' कहलाते थे परंतु उनके साथ यह विशेषण उतना रूढ नहीं है जितना कि समंतभद्रके साथ रूढ जान पड़ता है— समंतभद्रके नामका तो यह प्रायः एक अंग ही हो गया है । इसीसे कितने ही महान् आचार्थों तथा विद्वानोंने, अनेक स्थानों पर नाम न देकर, केवल ' स्वामी ' पदके प्रयोग द्वारा ही आपका नामोळ्ठेख किया है \* और इससे यह बात सहजहीमें समझमें आ सकती है कि आचार्य महोदयकी ' स्वामी ' रूपसे कितनी अधिक प्रसिद्धि थी । निःसंदेह, यह पद आपको महती प्रतिष्ठा और असाधा-रण महत्ताका द्योतक है । आप सचमुच ही विद्वानोंके स्वामी थे, त्यागियोंके स्वामी थे, तपस्वियोंके स्वामी थे, ऋषिमुनियोंके स्वामी थे, सद्वणियोंके स्वामी थे, सत्कृतियोंके स्वामी थे और लोकहितैषियोंके स्वामी थे ।

\* देखो—वादिराजसूरिकृत पार्श्वनाथचरितका 'स्वामिनश्चरितं ' नामका पद्य जो ऊपर उद्धृत किया गया है; पं० आशाधरकृत सागारधर्मामृत और अनगार-धर्मामृतकी टीकाओंके 'स्वाम्युक्ताष्टमूल्रगुणपक्षे, इति स्वामिमतेन दर्शनिको भवेत्, स्वामिमतेन खिमे (अतिचाराः), अन्नाह स्वामी यथा, तथा च स्वामि-सूक्तानि' इत्यादि पद; न्यायदीपिकाका 'तदुक्तं स्वामिभिरेव ' इस वाक्यके साथ 'देवागम 'की दो कारिकाओंका अवतरण; और श्रीविद्यानंदाचार्यकृत अष्टसहस्री आदि प्रंथोंके कितने ही पद्य तथा वाक्य जिनमेंसे 'नित्याखेकान्त ' आदि कुछ पद्य ऊपर उद्धत किये जा चुके हैं।

# भावी तीर्थकरत्व ।

मंतभद्रके छोकहितकी मात्रा इतनी बढ़ी हुई थी कि उन्हें रात दिन उसीके संपादनकी एक धुन रहती थी; उनका मन, उनका बचन और उनका शरीर सब उसी ओर लगा हुआ था; वे विश्वभरको अपना कुटुम्ब समझते थे—उनके हृदयमें 'विश्वप्रेम ' जागृत था—और एक कुटुम्बीके उद्धारकी तरह वे विश्वभरका उद्धार करनेमें सदा साव-धान रहते थे। वस्तुतत्त्वकी सम्यक् अनुभूतिके साथ, अपनी इस योग-परिणतिके द्वारा ही उन्होंने उस महत्, निःसीम तथा सर्वातिशायि पुण्यको संचित किया माऌम होता है जिसके कारण वे इसी भारतवर्षमें ' तीर्थकर ' होनेवाले हैं—धर्मतीर्थको चलानेके लिये अवतार लेन-वाले हैं। आपके 'भावी तीर्थकर ' होनेका उल्लेख कितने ही ग्रंथोंमें 'पाया जाता है, जिनके कुछ अवतरण नीचे दिये जाते हैं—

## श्रीमूलसंघव्योमेन्दुर्भोरते भावितीर्थकृत् ।

देशे समंतभद्राख्यो मुनिर्जीयात्पदार्द्धिकः ॥ ---विकान्तकौरव प्र॰ ।

श्रीमूलसंघच्योझेन्दुर्भारते भावितीर्थछद्-

देशे समन्तभद्रार्थो जीयात्प्राप्तपदर्द्धिकः ।। ----जिनेंद्रकल्याणाभ्युदय ।

उक्तं च समन्तभद्रेणोत्सपिंणीकाले आगामिनिभविष्यत्तीर्थ-कर परमदेवेन--- 'कालेकल्पशतेऽपिच ' ( इत्यादि ' रत्नकरंडक'का धूरा पद्य दिया है । )

----श्रुतसागरकृत षद्प्रामृतटीका ।

१ सर्वातिशायि तरपुण्यं त्रैलोक्याधिपतिस्वकृत् । 👘 ----श्चोकवार्तिक ।

क्वत्वा श्रीमज्जिनेन्द्राणां शासनस्य प्रभावनां। स्वर्मोक्षदायिनीं धीरो भावितीर्थकरो गुणी ॥ —नेमिदत्तकृत आराधनाकथाकोश।

आ भावि तीर्थकरन् अप्प समंतभद्रस्वामिगलु...... —राजावळिकथे ।

अँड हरी णव पडिहरि चकि चउकं च एय बलमदो। सेणिय समंतभदो तित्थयरा हुंति णियमेण \* ॥

श्रीवर्द्धमान महावीर स्वामीके निर्वाणके बाद सैकड़ों ही अच्छे अच्छे महात्मा आचार्य तथा मुनिराज यहाँ हो गये हैं परंतु उनमेंसे दूसरे किसी भी आचार्य तथा मुनिराजके विषयमें यह उछेख नहीं मिळता कि वे आगेको इस देशमें ' तीर्थकर ' होंगे । भारतमें ' भावी तीर्थकर ' होनेका यह सौभाग्य, शलाका पुरुषों तथा श्रेणिक राजाके साथ, एक समंतभदको ही प्राप्त है और इससे समंतभदके इतिहासका—उनके चरि-त्रका—गौरव और भी वढ़ जाता है । साथ ही, यह भी माळ्म हो जाता है कि आप १ दर्शनविद्युद्धि, २ विनयसम्पन्नता, ३ शील्व्रतेष्वनति-

9 इस गाथामें लिखा हूँ कि—आठ नारायण, नौ प्रतिनारायण, चार चक्रवर्ती, एक बलभद्र, श्रेणिक और समन्तभद्र ये ( २४ पुरुष आगेको ) नियमसे तीर्थकर होंगे।

\* यह गाथा कौनसे मूल प्रंथकी है, इसका अभीतक हमें कोई ठीक पता नहीं चला। पं॰ जिनदास पार्श्वनाथजी फडकुलेने इसे स्वयंभूस्तोत्रके उस हालके संस्करणमें उद्धृत किया है जिसे उन्होंने संस्कृतटीका तथा मराठीअनुवादस-दित प्रकाशित कराया है। हमारे दर्शाफत करने पर पंडितजीने सूचित किया है कि यह गाथा 'चर्चासमाधान ' नामक प्रंथमें पाई जाती है। प्रंथके इस नाम परसे ऐसा माछम होता है कि वहाँ भी यह गाथा उद्धुत ही होगी और किसी दूसरे ही पुरातन प्रंथकी जान पड़ती है।

चार, ४ अभीक्ष्णज्ञानोपयोग, ५ संवेग, ६ शाक्तितस्त्याग, ७ शक्ति-तस्तप, ८ साधुसमाधि, ९ वैयावृत्यकरण, १० अर्हद्वक्ति, ११ आचार्य-भक्ति, १२ बहुश्रुतभक्ति, १३ प्रवचनभक्ति, १४ आवश्यकापरिहाणि, १५ मार्गप्रभावना और १६ प्रवचनवत्सलतव, इन सोलह गुणोंसे प्रायः युक्त ये-इनकी उच्च तथा गहरी भावनाओंसे आपका आत्मा भावितः था~क्योंकि, दर्शनविशुद्धिको लिये हुए, ये ही गुण समस्त अथवा व्यस्त रूपसे आगममें तीर्थकरप्रकृति नामा 'नामकर्म'की महा पुण्यप्रकृतिके आस्त्रवके कारण कहे गये हैं \* । इन गुणोंका स्वरूप तत्त्वार्थसूत्रकी बहुतसी टीकाओं तथा दूसरे भी कितने ही प्रंथोंमें विशद रूपसे दिया हुआ है, इस लिये उनकी यहाँपर कोई व्याख्या करनेकी जरूरत नहीं है। हाँ, इतना जरूर बतलाना होगा कि दर्शनविशुद्धिके साथ साथ, समंतभद्रकी 'अर्हद्रक्ति' बहुत बढ़ी चढ़ी थी, वह बड़े ही उच्च कोटिके विकासको लिये हुए थी । उसमें अंधश्रद्धा अथवा अंधविश्वा-सको स्थान नहीं था, गुणज्ञता, गुणप्रीति और हृदयकी सरलता ही उसका एक आधार था, और इस लिये वह एकदम शुद्ध तथा **निर्दोष** थी। अपनी इस ग्रुद्ध भक्तिके प्रतापसे ही समंतभद्र इतने अधिक प्रतापी, तेजस्वी तथा पुण्याधिकारी हुए माछूम होते हैं । उन्होंने स्वयं भी इस बातका अनुभव किया था, और इसीसे वे अपने 'जिनस्तुति-शलक' के अन्तमें छिखते हैं----

\* देखो, तत्त्वार्थाधिगम सूत्रके छठे अध्यायका २४ वाँ सूत्र, और उसके 'स्टोकवातिंक' भाष्यका निम्र पय----

> द्यित्र द्विद्यादयो नाम्नस्तीर्थकत्त्वस्य हेतवः । समस्ता ग्यस्तरूपा वा दग्विशुद्धया समन्विताः ॥

सुश्रद्धा मम ते मते स्मृतिरपि त्वय्यर्चनं चापि ते हस्तावंजलये कथाश्रुतिरतः कर्णोऽक्षि संप्रक्षते । सुस्तुत्यां व्यसनं शिरोनतिपरं सेवेदशी येन ते तेजस्वी सुजनोऽहमेव सुक्रती तेनैव तेजःपते ॥ ११४ ॥ अर्थात्—हे भगवन्, आपके मतमें अथवा आपके ही विषयमें मेरी सुश्रद्धा है—अन्धश्रद्धा नहीं—,मेरी स्मृति भी आपको ही अपना विषय बनाये हुए है, मैं पूजन भी आपका ही करता हूँ, मेरे हाथ आपको ही प्रणामांजलि करनेके निमित्त हैं, मेरे कान आपकी ही गुणकथाको सुननेमें लीन रहते हैं, मेरी आँखें आपकी ही गुणकथाको सुननेमें लीन रहते हैं, मेरी आँखें आपकी ही गुणकथाको सुननेमें लीन रहते हैं, मेरी आँखें आपकी ही राणाम है और मेरा मस्तक भी आपको ही प्रणाम करनेमें तत्पर रहता है; इस प्रकारकी चूंकि मेरी सेवा है—मैं निरन्तर ही आपका इस तरह पर सेवन किया करता हूँ सुजन हूँ और सुक्रती पते ! ( केवलज्ञानस्वामिन् ) मैं तेजस्वी हूँ, सुजन हूँ और सुक्रती

( पुण्यवान ) हूँ ।

समंतभद्रके इन सच्चे हार्दिक उद्रारोंसे यह स्पष्ट चित्र खिंच जाता है कि वे कैस और कितने 'अर्हद्रक्त' थे और उन्होंने कहाँ तक अपनेको अर्हत्सेवाके लिये अर्पण कर दिया था। अर्हद्रुणोंमें इतनी

9 समंतभद्रके इस उल्लेखसे ऐसा पाया जाता है कि यह 'जिनशतक' प्रंथ उस समय बना है जब कि समन्तभद्र कितनी ही सुन्दर सुन्दर स्तुतियों-स्तुति-प्रंथों-का निर्माण कर चुके थे और स्तुतिरचना उनका एक व्यसन बन चुका था। आश्चर्य नहीं जो देवागम, बुत्तयनुशासन और स्वयंभू नामके स्तोत्र इस प्रंथसे पहले ही बन चुके हों और ऐसी सुन्दर स्तुतियोंके कारण ही समन्तभद्र अपने स्तुतिव्यसनको 'सुस्तुतिव्यसन' लिखनेके लिये समर्थ हो सके हों।

अधिक प्रीति होनेसे ही वे अर्हन्त होनेके योग्य और अर्हन्तोंमें भी तीर्थकर होनेके योग्य पुण्य संचय कर सके हैं, इसमें जरा भी संदेह नहीं है। अईद्रुणोंकी प्रतिपादक सुन्दर सुन्दर स्तुतियाँ रचनेकी और उनकी बड़ी रुचि थी, उन्होंने इसीको अपना व्यसन लिखा है और यह बिलकुल ठीक है । समंतभद्रके जितने भी प्रंथ पाये जाते हैं उनमेंसे कुछको छोड़कर रोष सब प्रंथ स्तोत्रोंके ही रूपको छिये हुए हैं और उनसे समंतभदकी अद्वितीय अर्हद्वक्ति प्रकट होती है। ' जिनस्तुतिशतक ' के सिवाय, देवागम, युक्त्यनुशासन और स्वयंभू स्तोत्र, ये आपके खास स्तुतिग्रन्थ हैं । इन ग्रंथोंमें जिस स्तोत्रप्रणालीसे तत्त्वज्ञान भरा गया है और कठिनसे कठिन तात्त्विक विवेचनोंको योग्य स्थान दिया गया है वह समंतभद्रसे पहलेके प्रंथोंमें प्राय: नहीं पाई जाती अथवा बहुत ही कम उपलब्ध होती है। समंतभद्रने, अपने स्तुतिग्रंथोंके द्वारा, स्तुतिविद्याका खास तौरसे उद्धार तथा संस्कार किया है और इसी छिये वे **'स्तुतिकार**' कहलाते थे। उन्हें **'आद्य** स्ततिकार ' होनेका भी गौरव प्राप्त था । श्वेताम्बर सम्प्रदायके प्रधान आंचार्य श्रीहेमचंद्रने भी अपने 'सिद्धहैमशब्दानुशासन' व्याकरणके द्वितीय सूत्रकी व्याख्यामें '' **स्तुतिकारोऽप्याह**ं'' इस वा<del>ग्</del>यके द्वारा आपको 'स्तुतिकार ' लिखा है और साथ ही आपके 'स्वयंभूस्तोत्र ' का निम्न पद्य उद्भृत किया है—

## नयास्तव स्यात्पदलांञ्छना इमे रसोपविद्धा इव लोहधातवः । भवन्त्यभिप्रेतफलां यतस्ततो भवन्तमार्था प्रणता हित्तेषिणः ॥

१-२ सनातनजैनग्रंथमालामें प्रकाशित ' स्वयंभूस्तोत्र ' में और स्वयं-भूस्तोत्रकी प्रभावंदाचार्थविरचित चंस्कृतटीकामें ' लांछना इमे ' की जगह 'सत्यलाञ्छिताः' और ' फलः' की जगह ' गुणाः' पाठ पाया जाता है।

समंतभद्र इस स्तुतिरचनाके इतने प्रेमी क्यों थे और उन्होंने क्यों इस मार्गको अधिक पसंद किया, इसका साधारण कारण यद्यपि, उनका भक्ति-उद्रेक अथवा भक्तिविशेष हो सकता है, परंतु, यहाँपर हम उन्हींके शब्दोंमें इस विषयको कुछ और भी स्पष्ट कर देना उचित समझते हैं और साथ ही यह प्रकट कर देना चाहते हैं कि समंतभद्रका इन स्तुति-स्तोत्रोंके विषयमें क्या भाव था और वे उन्हें किस महत्त्वकी दृष्टिसे देखते थे। आर्प अपने 'स्वयंभूस्तोत्र' में लिखते हैं----

> स्तुतिः स्तोतुः साधोः क्रुशलपरिणामाय स तदा, भवेन्मा वा स्तुत्यः फलमपि ततस्तस्य च सतः । किमेवं स्वाधीन्याज्जगति सुलभे श्रायसपथे स्तुयान्नत्वा विद्वान्सततमभिषूज्यं नमिजिनम् ॥११६॥

१ इसपर मुनि जिनविजयजी अपने ' साहित्यसंशोधक ' के प्रथम अंकमें लिखते हैं—'' इस उल्लेखसे स्पष्ट जाना जाता है कि ये (ूसमंतभद्र ) प्रासेद्द स्तुतिकार माने जाते थे, इतना ही नहीं परन्तु आद्य—सबसे पहले होनेवाले— स्तुतिकारका मानप्राप्त थे। ''

# 'वन्दीर्भूतवतोऽपिनोन्नतिहतिर्नन्तुश्च येषां मुदा \* ।'

१ ' जन्मारण्याशिखी स्तवः' ऐसा ' जिनस्तुतिशत्तक ' में लिखा है ।

२ थेषां नन्तुः ( स्तोतुः ) मुदा ( हर्षेण ) वन्दीभूतवतो ऽपि ( मंगल्लपा-ठकी भूतवतो ऽपि नग्नाचार्थरूपेण भवतोपि मम ) नोझतिहतिः ( न उन्नतेः माहात्म्यस्य हतिः हननं ) ।----इति तट्टीकायां नरसिंहः ।

\* यह पूरा पद्य इस प्रकार है-----

६८

इसी प्रंथमें एक स्लोक निम्न प्रकारसे भी पाया जाता है—

रुचं त्रिभर्ति ना धीरं नाथातिस्पष्टवेदनः ।

वचस्ते भजनात्सारं यथायः स्पर्शवेदिनः ॥ ६० ॥ इसमें, थोड़े ही शब्दों द्वारा, अर्हद्वक्तिका अच्छा माहात्म्य प्रदर्शित किया है—यह बतलाया है कि ' हे नाथ, जिस प्रकार लोहा स्पर्श-मणि ( पारस पाषाण ) का सेवन ( स्पर्शन ) करनेसे सोना बन जाता है और उसमें तेज आ जाता है उसी प्रकार यह मनुष्य आपकी सेवा करनेसे अति स्पष्ट ( विशद ) ज्ञानी होता हुआ तेजको धारण करता है और उसका बचन भी सारभूत तथा गंभीर हो जाता है।'

माऌम होता है समंतभद्र अपनी इस प्रकारकी श्रद्धाके कारण ही अईद्रक्तिमें सदा लीन रहते थे और यह उनकी इस भक्तिका ही परि-णाम था जो वे इतने अधिक ज्ञानी तथा तेजस्वी हो गये हैं और उनके वचन अद्वितीय तथा अपूर्व माहात्म्यको लिये हुए थे।

समंतभद्रका भक्तिमार्ग उनके स्तुतिप्रंथोंके गहरे अब्ययनसे बहुत कुछ स्पष्ट हो जाता है। वास्तवमें समन्तभद्र ज्ञानयोग, कर्मयोग और भक्ति-योग तीनोंकी एक मूर्ति बने हुए थे—इनमेंसे किसी एक ही योगके वे एकान्त पक्षपाती नहीं थे—निरी एकान्तता तो उनके पास भी नहीं

जन्मारण्याशिखी स्तवः स्मृतिरपि छेशाम्बुधेनौंः पदे भक्तानां परमौ निधी प्रातिकृतिः सर्वार्थसिद्धिः परा। वन्दीभूतवतोपि नोन्नतिहत्तिर्मन्तुश्च वेषां मुदा दातारो जयिनो भवन्तु वरदा देवेश्वरास्ते सदा ॥ ११५ ॥ १ जो एकान्तता नयोंके निरपेक्ष व्यवहारको लिये हुए होती है उसे 'निरी' अथवा. 'मिथ्या' एकान्तता कहते हैं । समन्तभद्र इस मिथ्यैकान्ततासे रहित ये; इसीसे 'देवागम'में एक आपत्तिका निरसन करते हुए, उन्होंने लिखा है-"न मि-थ्यैकान्ततास्ति नः ।" फटकतों थी। वे सर्वथा एकान्तवादके सख्त बिरोधी थे और उसे बस्तुतत्त्व नहीं मानते थे। उन्होंने जिन खास कारणोंसे अईतदेवको अपनी स्तुतिके योग्य समझा और उन्हें अपनी स्तुतिका विषय बनाया है उनमें, उनके द्वारा, एकान्त दृष्टिके प्रतिषेधकी सिद्धि भी एक कारण है। अर्हन्त देवने अपने न्यायवाणोंसे एकान्त दृष्टिका निषेध किया है अथवा उसके प्रतिषेधको सिद्ध किया है और मोहरूपी रात्रुको नष्ट करके वे कैवल्य विभूतिके सम्राट् बने हैं, इसी लिये समन्तभद्र उन्हें लक्ष्य करके कहते हैं कि आप मेरी स्तुतिके योग्य हैं----पात्र हैं। यथा----

### एकान्तदृष्टिप्रतिषेधसिद्धिन्गीयेषुभिर्मोहरिषुं निरस्य । असि स्म कैवल्यविभूतिसम्राट्, ततस्त्वमईन्नसि मे स्तवाईः ५५ ---स्वयंभूस्तोत्र ।

इससे समंतभद्रकी साफ तौरपर परीक्षाप्रधानता पाई जाती है और साथ ही यह माछूम होता है कि १ एकान्तदृष्टिका प्रतिषेध करना और २ मोहरात्रुका नाश करके कैवल्य विभूतिका सम्राट् होना ये दो उनके जीवनके खास उद्देश्य थे । समंतभद्र अपने इन उद्देश्योंको पूरा करनेमें बहुत कुछ सफल हुए हैं । यद्यपि, वे अपने इस जन्ममें कैवल्य विभू-तिके सम्राट् नहीं हो सके परंतु उन्होंने वैसा होनेके लिये प्राय: संपूर्ण योग्यताओंका संपादन कर लिया है यह कुछ कम सफलता नहीं है— और इसी लिये वे आगामीको उस विभूतिके सम्राट् होंगे—तीर्थकर होंगे—जैसा कि ऊपर जाहिर किया जा चुका है । केवल्ज्ज्ञान न होने पर भी, समंतभद्र उस स्याद्वादविद्याकी अनुपम विभूतिसे विभूषित थे जिसे केवल्ज्ज्ञानको तरह सर्व तत्त्वोंकी प्रकाशित करनेवाली लिखा है और जिसमें तथा केवल्ज्ज्ञानमें साक्षात्—असाक्षात्का ही भेद माना गया है \* । इस लिये प्रयोजनीय पदार्थोंके सम्बंधमें आपका ज्ञान बहुत बढ़ा चढ़ा था, इसमें जरा भी संदेह नहीं है, और इसका अनुभव ऊपरके कितने ही अवतरणों तथा समंतभद्रके प्रंथोंसे बहुत कुछ हो जाता है । यही वजह है कि श्रीजिनसेनाचार्यने आपके बचनोंको केक्ली भगवान महाबीरके बचनोंके तुल्प प्रकाशमान लिखा है और दूसरे भी कितने ही प्रधान प्रधान आचार्यों तथा विद्वानोंने आपकी विद्या और बाणीकी प्रशं-सामें खुला गान किया ह + ।

यहाँ तकके इस संपूर्ण परिचयसे यह बिठकुठ स्पष्ट हो जाता है और इसमें जरा भी संदेह नहीं रहता कि समन्तभद एक बहुत ही बड़े महात्मा थे, समर्थ विद्वान् थे, प्रभावशाठी आचार्य थे, महा मुनिराज थे, स्याद्वाद विद्याके नायक थे, एकांत पक्षके निर्मूलक थे, अबाधितशक्ति थे, 'सातिशय योगी' थे, सातिशय वादी थे, साति-शय वाग्मी थे, श्रेष्ठकवि थे, उत्तम गमक थे, सद्रुणोंकी मूर्ति थे, प्रशांत थे, गंभीर थे, भद्रप्रयोजन और सदुदेश्यके धारक थे, हितमितभाषी थे, लोकहितैषी थे, व्रिश्वप्रेमी थे, परहितनिरत थे, मुनिजनोंसे वंद्य थे, बड़े बड़े आचार्यों तथा विद्वानोंसे स्तुत्य थे और जैन शासनके अनुपम द्योतक थे, प्रभावक थे और प्रसारक थे।

\* यथा—स्याद्वादकेवल्डज्ञाने सर्वंतत्त्वप्रकाशने । भेद: साक्षादसाक्षाच ह्यवस्वन्यतमं भवेत् ॥ १०५ ॥

----आप्तमीमांसा ।

+ इवेताम्बर साधु मुनिश्री जिनविजयजी कुछ थोडेसे प्रशंसा वाक्योंके आधार पर ही लिखते हैं — "इतना गौरव शायद ही अन्य किसी आचार्यका किया गया हो।" — जैन सा० सं० १। ऐसे सातिशय पूज्य महामान्य और सदा स्मरण रखने योग्य भगे-वान् समंतभद्र स्वामीके विषयमें श्रीशिवकोटि आचार्यने, अपनी ' रत्न-माला' में जो यह भावना की है कि 'वे निष्पाप स्वामी समंतभद्र मेरे हृदयमें रात दिन तिष्ठो जो जिनराजके ऊँचे उठते हुए शासन समुद्रको बढ़ानेके लिये चंद्रमा हैं ' वह बहुत ही युक्तियुक्त है और हमें बड़ी प्यारी माद्यम देती है । नि:सन्देह स्वामी समंतभद्र इसी योग्य हैं कि उन्हें निरंतर अपने हृदयमंदिरमें विराजमान किया जाय; और इस लिये हम, शिवकोटि आचार्यकी इस भावनाका हृदयसे आभेनंदन और अनु-मोदन करते हुए, उसे यहाँपर उद्धत करते हैं—

### स्वामी समन्तभद्रो मेऽहर्निशं मानसेऽनघः । तिष्ठताजिनराजोद्यच्छासनाम्बुधिचंद्रमाः ॥ ४ ॥

९ श्रीविद्यानदाचार्यने भी अष्टसहरूभिं कई बार इस विशेषणके साथ आपका उल्लेख किया है।

# मुनि-जीवन और आपत्काल ।

-3325:0: 39 Cor-

स्वामी समन्तभद्रके वाधारहित और शांत मुनिजीवनमें एक बार कठिन विपत्तिकी भी एक बड़ी भारी लहर आई है, जिसे हम आपका ' आपत्काल ' कहते हैं। वह विपत्ति क्या थी और समन्तभद्रने उसे कैसे पार किया, यह सब एक बड़ा ही हृदय-द्रावक विषय है। नीचे उसीका, उनके मुनि-जीवनसहित, कुछ परिचय और विचार पाठकोंके सामने उपस्थित किया जाता है—

समन्तभद, अपनी मुनिचर्याके अनुसार, अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिप्रह नामके पंचमहाव्रतोंका यथेष्ट रीतिसे पालन करते थे; ईर्या-भाषा-एषणादि पंचसामीतियोंके परिपालनद्वारा उन्हें निरंतर पुष्ट बनाते थे, पाँचों इंदियोंकें निप्रहमें सदा तलर, मनोगुति आदि तीनों गुप्ति-योंके पालनमें धीर और सामायिकादि बडावश्यक क्रियाओंके अनुष्ठानमें सदा सावधान रहते थे । वे पूर्ण अहिंसावतका पालन करते हुए, कषाय-भावको लेकर किसी भी जीवको अपने मन, वचन या कायसे पीड़ा पहुँ-चाना नहीं चाहते थे। इस बातका सदा यत्न रखते थे कि किसी प्राणीको उनके प्रमादवश बाधा न पहुँच जाय, इसी छिये वे दिनमें मार्ग शोधकर चलते थे, चलते समय दृष्टिको इधर उधर नहीं भ्रमाते थे, रात्रिको गमना-गमन नहीं करते थे, और इतने साधनसंपन्न थे।कि सोते समय एकासनसे . बदल जाय और उसके द्वारा किसी जीव-जंतुको बाधा पहुँच जाय; वे पीछी पुस्तकादिक किसी भी वस्तुको देख भाल कर उठाते घरते थे और मलमूत्रादिक भी प्रासुक सूमि तथा बाधारहित एकान्त स्थानमें

क्षेपण करते थे। इसके सिवाय, उन पर यदि कोई प्रहार करता तो वे उसे नहीं रोकते थे, उसके प्रति दुर्भाव भी नहीं रखते थे; जंगलमें यदि हिंस जंतु भी उन्हें सताते अथवा ढंस मराकादिक उनके शरीरका रक्त पीते थे तो वे बलपूर्वक उनका निवारण नहीं करते थे, और न ध्याना-वस्थामें अपने शरीर पर होनेवाले चींटी आदि जंतुओंके स्वच्छंद विहा-रको ही रोकते थे। वे इन सब अथवा इसी प्रकारके और भी कितने ही, उपसर्गों तथा परीवहोंको साम्यभावसे सहन करते थे और अपने ही कर्मविपाकका चिन्तवन कर सदा धैर्य धारण करते थे — दूसरोंको उसमें जरा भी दोष नहीं देते थे।

समन्तभद सत्यके बड़े प्रेमी थे; वे सदा यथांर्थ भाषण करते थे, इतना ही नहीं बल्कि, प्रमत्तयोगसे प्रेरित होकर कमी दूसरोंको पीड़ा पहुँचानेवाला सावद्य वचन भी मुँहसे नहीं निकालते थे; और कितनी ही बार मौन धारण करना भी श्रेष्ठ समझते थे। ख्रियोंके प्रति आपका अनादर भाव न होते हुए भी आप कभी उन्हें रागभावसे नहीं देखते थे; बल्कि माता, बहिन और सुताकी तरहसे ही पहचानते थे; साथ हीं, मैथुन कर्मसे, घुणात्मक दृष्टिके साथ, आपकी पूर्ण विरक्ति रहती थी, और आप उसमें द्रव्य तथा भाव दोनों प्रकारकी हिंसाका सद्भाव मानते थे। इसके सिवाय, प्राणियोंकी औहेंसाको आप 'परमत्रहा' समझते थे

9 आपकी इस घृणात्मक दृष्टिका भाव ' ब्रह्मचारी ' के निम्न रुक्षणसे भी पाया जाता है, जिसे आपने ' रत्नकरंडक ' में दिया है— मलबीजं मलयोर्नि गलन्मलं पूर्तिगंधि बीभर्स्स । परयक्षंगमनंगाद्विरमति यो ब्रह्मचारी सः ॥ १४३ ॥ २ आहंसा भूतानां जगति विदित्तं ब्रह्म परमं, न सा तत्रारंभोस्स्यणरपि च यत्राश्रमविधौ । और जिस आश्रमविधिमें अणुमात्र भी आरंभ न होता हो उसीके द्वारा उस अहिंसाकी पूर्ण सिद्धि मानते थे। उसी पूर्ण अहिंसा और उसी परम ब्रह्मकी सिद्धिके लिए आपने अंतरंग और बहिरंग दोनों प्रकारके परिग्रहोंका त्याग किया था और नैंग्रेंध्य आश्रममें प्रविष्ट होकर अपना प्राक्वतिक दिगम्बर वेष धारण किया था। इसीलिये आप अपने पास कोई कौड़ी पैसा नहीं रखते थे, बल्कि कौड़ी पैसेसे सम्बंध रखना भी अपने मुनिपदके विरुद्ध समझते थे। आपके पास शौचोपकरण (कमं-डलु), संयमोपकरण (पीछी) और ज्ञानोपकरण (पुस्तकादिक)के रूपमें जो कुछ थोड़ीसी उपधि थी उससे भी आपका ममत्व नहीं था----भल्ले ही उसे कोई उठा ले जाय आपको इसकी जरा भी चिन्ता नहीं थी। आप सदा भूमिपर शयन करते थे और अपने शरीरको कभी संस्कारित अधवा मंडित नहीं करते थे; यदि पसीना आकर उस पर मैल जम जाता था तो उसे स्वयं अपने हाथसे धोकर दूसरोंको अपना उजलारूप दिखलानेकी भी कभी कोई चेष्टा नहीं करते थे; बल्कि उस मलजनित परीषहको साम्यभावसे जीतकर कर्मफलको धोनेका यत्न कर-ते थे, और इसी प्रकार नग्न रहते तथा दूमरी सरदी गरमी आदिकी परोषहोंको भी खुशीखुशीसे सहन करते थे; इसीसे आपने अपने एक परिचयमें, गौरवके साथ अपने आपको 'नग्नाटक' और ' मलमलि-नतनु ' भी प्रकट किया है।

समंतभद्र दिनमें सिर्फ एक बार भोजन करते थे, रात्रिको कभी भोजन नहीं करते थे, और भोजन भी आगमोदित विधिके अनुसार

ततस्तसिद्ध्यर्थं परमकरुणो मंथसुभयं, भवानेवात्याक्षीस च विकृतवेषोपधिरतः ॥ ११९ ॥ —स्वयंभूस्तोत्र। १ ' कांच्यां नग्नाटकोहं मलमलिनतनुः' इत्यादि पद्यमें । र युद्ध, प्रासुक तथा निर्दोष ही छैते थे। वे अपने उस भोजनके छिये किसीका निमंत्रण स्वीकार नहीं करते थे, किसीको किसी रूपमें भी अपना भोजन करने करानेके लिये प्रेरित नहीं करते थे, और यदि उन्हें यह माछम हो जाता था कि किसीने उनके उद्देश्यसे कोई भोजन तथ्यार किया है अथवा किसी दूसरे अतिथि ( मेहमान ) के लिये तय्यार किया हुआ मोजन उन्हें दिया जाता है तो वे उस मोजनको नहीं छेते थे। उन्हें उसके लेनेमें सावद्यकर्मके भागी होनेका दोष माऌ्म पड़ता था और सावद्यकर्मसे वे सटा अपने आएको मन-वचन-काय तथा कृत-कारित अनुमोदनाद्वारा दूर रखना चाहते थे। वे उसी हुद्ध भोजनको अपने लिये कल्पित और शास्त्रानुमोदित समझते थे जिसे दातारने स्वयं अपने अथवा अपने कुटुम्बके लिये तय्यार किया हो, जो देनेके स्थान पर उनके आनेसे पहले ही मौजूद हो और जिसमेंसे दातार कुछ अंश उन्हें भक्तिपूर्वक भेट करके शेषमें स्वयं संतुष्ट रहना चाहता हो-----उसे अपने भोजनके लिये फिर दोबारा आरंभ करनेकी कोई जरूरत न हो । आप भ्रामरी वृत्तिसे, दातारको कुछ भी बाधा न पहुँचाते हुए, भोजन लिया करते थे। भोजनके समय यदि आगमकथित दोषोंमेंसे उन्हें कोई भी दोष मालूम पड़ जाता था अथवा कोई अन्तराय सामने उप-स्थित हो जाता था तो वे ख़ुशीसे उसी दम भोजनको छोड़ देते थे और इस अलाभके कारण चित्त पर जरा भी मैल नहीं लाते थे। इसके सिवाय आपका भोजन परिमित और सकारण होता था। आगममें मुनियोंके लिये ३२ ग्रास तक मोजनकी आज्ञा है परंतु आप उससे अक्सर दो चार दस ग्रास कम ही भोजन लेते थे, और जब यह देखते थे कि विना भोजन किये भी चल सकता है-नित्यनियमोंके पालन तथा धार्मिक अनुष्ठानोंके सम्पादनमें कोई विशेष बाधा नहीं आती तो

कई कई दिनके लिए आहारका त्याग करके उपवास भी धारण कर लेते थे; अपनी शक्तिको जाँचने और उसे बढ़ानेके लिये भी आप अक्सर उपवास किया करते थे, ऊनोंदर रखते थे, अनेक रसोंका त्याग कर देते थे और कभी कभी ऐसे कठिन तथा गुप्त नियम भी छे छेते थे जिनकी स्वाभाविक पूर्ति पर ही आपका भोजन अवलम्बित रहता था। वास्तवमें, समंतभद्र मोजनको इस जीवनयात्राका एक साधन मात्र<sup>.</sup> समझते थे। उसे अपने ज्ञान, व्यान और संयमादिकी वृद्धि सिद्धि तथा स्थितिका सहायक मात्र मानते थे----और इसी दृष्टिसे उसको प्रहण करते थे । किसी शारिरिक बलको बढ़ाना, शरीरको पुष्ट बनाना अथवा तेजोवृद्धि करना उन्हें उसके द्वारा इष्ट नहीं था; वे स्वादके लिये भी मोजन नहीं करते थे, यही वजह है कि आप मोजनके ग्रासको प्राय: बिना चबाये ही--विना उसका रसाखादन किये ही--निगल आते थे। आप समझते थे कि जो मोजन केवल देहस्थितिको कायम रखनेके उद्देशसे किया जाय उसके लिये रसास्वादनकी जरूरत ही नहीं है, उसे तो उदरस्थ कर लेने मात्रकी जरूरत है। साथ ही, उनका यह विश्वांस था कि रसास्वादन करनेसे इंद्रियविषय पुष्ट होता है, इंद्रियविषयोंके सेवनसे कभी सच्ची शांति नहीं मिलती, उलटी तृष्णा बढ़ जाती है, तृष्णाकी वृद्धि निरंतर ताप उत्पन्न करती है और उस ताप अथवा दाहके कारण यह जीव संसारमें अनेक प्रकारकी दुःखपरम्परासे पीडित होता है; \* इस लिये वे क्षणिक सुखके लिये कभी इंद्रियविषयोंको पुष्ट नहीं करते थे—क्षणिक सुखोंकी

\* शतह्वदोन्मेष चलं हि सौख्यं, तृष्णामयाप्यायनमात्रदेतुः । तृष्णाभिवृद्धिश्च तपस्यज्ञस्रं तापस्तदायासयतीस्यवादीः ॥ १३ ॥ ----स्वयंभूस्तीत्र ।

अमिलाषा करना ही वे परीक्षावानोंके लिये एक कलंक और अधर्मकी बात समझते थे। आपकी यह खास धारणा थी कि, आत्यन्तिक स्वास्थ्य ---अविनाशी स्वात्मस्थिति अथवा कर्मविमुक्त अनंतन्नानादि अवस्थाकी प्राप्ति ही पुरुषोंका-इस जीवात्माका-स्वार्थ है-स्वप्रयोजन है. क्षणभंगूर भोग-क्षणस्थायी विषयसुखानुभवन-उनका स्वार्थ नहीं है; क्योंकि तृषानुषंगसे--भोगोंकी उत्तरोत्तर आकांक्षा बढ़नेसे--शारीरिक और मान-सिक--दु:खोंकी कभी शांति नहीं होती। वे समझते थे कि, यह शरीर ' अजंगम ' है--बुद्धिपूर्वक परिस्पंदच्यापाररहित है--और एक यंत्रकी तरह चैतन्य पुरुषके द्वारा स्वव्यापारमें प्रवृत्त किया जाता है; साथ ही 'मलवीज ' है--मलसे उत्पन्न हुआ है; मलयोनि है---मलकी उत्पत्तिका स्थान है---, '--गलन्मल ' है---मल ही इससे झरता है-, ' पूलि ' है-दुर्गीधियुक्त है-, 'बीभरस ' है-घृणात्मक है-, 'क्षथि' है-नाशवानू है-और ' तापक ' है-आत्माके दुःखोंका कारण है-; इस लिये वे इस शरीरसे स्नेह रखने तथा अनुराग बढ़ानेको अच्छा नहीं समझते थे, उसे व्यर्थ मानते थे, और इस प्रकारकी मान्यता तथा परिणतिको ही आत्महित स्वीकार करते थे \* । अपनी ऐसी ही विचार-

- \* स्वास्थ्यं यदास्यन्तिकमेष पुंसां, स्वार्थों न भोगः परिभंगुरात्मा। तषोनुषंगाम्न च तापशान्तिरितीदमाख्यद्मगवान्सुपार्श्वः ॥ ३१ ॥ अजंगमं जंगमनेययंत्रं यथा तथा जीवधतं शरीरं । बीभस्सु पूति क्षयि तापकं च स्तेहो चुथात्रेति हितं स्वमाख्यः ॥ ३२ ॥ ----स्वयंभुस्तोत्र । गलवीजं सल्योजिं सल्यार्थ प्रविप्रन्थवीयसं ॥ उपरांगम

परिणतिके कारण समंतभद्र शरीरसे बड़े ही निस्पृह और निर्ममत्व रहते थे—–उन्हें भोगोंसे जरा भी रुचि अथवा प्रीति नहीं थी—–; वे इस शरीरसे अपना कुछ पारमार्थिक काम निकालनेके लिये ही उसे थोड़ासा शुद्ध भोजन देते थे और इस बातकी कोई पर्वाह नहीं करते थे कि वह भोजन रूखा-चिकना, ठंडा-गरम, हल्का-भारी, कडुआ कषायला आदि केसा है।

इस छघु भोजनके बदलेमें समंन्तभद अपने शरीरसे यथाशकि खूब काम लेते थे, घंटों तक कार्योक्सर्गमें स्थित हो जाते थे, आतापनादि योग घारण करते थे, और आध्यात्मिक तपकी वृद्धिके लिये अपनी शक्तिको न छुपाकर, दूसरे भी कितने ही अनशनादि उग्र उम्र बाह्य तपश्चरणोंका अनुष्ठान किया करते थे। इसके सिवाय नित्य ही आपका बहुतसा समय सामायिक, स्तुतिपाठ, प्रतिक्रमण, स्वाघ्याय, समाधि, मावना, धर्मोपदेश, ग्रंथरचना और परहितप्रतिपादनादि कितने ही धर्म-कार्योंमें खर्च होता था। आप अपने समयको जरा भी धर्मसाधनारहित व्यर्थ नहीं जाने देते थे।

इस तरहपर, बईं ही प्रेमके साथ मुनिधर्मका पालन करते हुए, स्वामी समन्तभद जब ' मणुवैकहल्ली ' प्राममें धर्मध्यानसहित आनं-दपूर्वक अपना मुनिजीवन व्यतीत कर रहे थे और अनेक दुर्द्रर तपश्च-रणोंके द्वारा आत्मोन्नतिके पथमें अप्रेसर हो रहे थे तब एकाएक पूर्व-संचित असातावेदनीय कर्मके तीव्र उदयसे आपके शरीरमें ' **भस्मक** '

९ बाह्यं तपः परमदुश्चरमाचरस्वमाध्यास्मिकस्य तपसः परिच्द्रणाथम् ॥८३॥ ----स्वयंभूस्तोत्र ।

ें २ ग्रामका यह नाम 'राजावलीकथे ' में दिया है । यह ' कांची ' के आसपासका कोई गाँव जान पहता है ।

#### स्वामी समन्तभद्र |

नामका एक महारोग उत्पन्न हो गया \* । इस रोगकी उत्पत्तिसे यहें स्पष्ट है कि समंतभद्रके शरीरमें उस समय कफ क्षीण हो गियां था और वायु तथा पित्त दोनों बढ़ गये थे; क्योंकि कफके क्षीण होने पर जब पित्त, वायुके साथ बढ़कर कुपित हो जाता है तब वह अपनी गरमी और तेजीसे जठराग्निको अत्यंत प्रदीप्त, बलाढ्य और तीक्ष्ण कर देता ह और वह अग्नि अपनी तीक्ष्णतासे विरूक्ष शरीरमें पड़े हुए मोजनका तिरस्कार करती हुई, उसे क्षणमात्रमें भरम कर देती है। जठराग्निकी इस अत्यंत तीक्ष्णावस्थाको ही ' मस्मक ' रोग कहते है। यह रोग उपेक्षा किये जाने पर-----अर्थात्, गुरु, सिग्ध, शांतल, मधुर और स्ठेष्मल अन्नपानका यथेष्ट परिमाणमें अथवा तृतिपर्यंत सेवन न करने पर-----शरीरके रक्तमांसादि धातुओंको भी भस्म कर देता है, महादौर्बल्य उत्पन्न कर देता है, तृषा, स्वेद, दाह तथा मूच्छीदिक अनेक उपद्रव खड़े कर देता है और अन्तमें रोगीको मृख्युमुखमें ही स्थापित करके छोड़ता है + । इस रोगके आक्रमण पर समन्तभद्रने ग्रुरूज़ुरूमें

\* ब्रह्मनेमिदत्त भी अपने ' आराधनाकथाकोष ' में ऐसा ही सूचित करते हैं। यथा----

> दुर्द्धरानेकचारित्ररानराकरो महान् । यावदास्ते सुखं धीरस्तावत्तारकायकेऽभवत् ॥ असद्वेद्यमहाकर्मोदयादुर्दुःखदायकः । तीव्रकष्टप्रदः कष्टं मस्मकव्याधिसंज्ञकः ॥

--समन्तभद्रकथा, पद्य नं० ४, ५।

+ कट्वादिरूक्षाञ्चभुजां नराणां क्षीणे कफे मारुतपित्तवृद्धौ । अतिमबृद्धः पवनान्त्रितोऽग्निर्भुक्तं क्षणाद्रस्मकरोति यस्मात् । तस्मादसौ भस्मकसंज्ञकोऽभूदुपेक्षितोऽयं पचते च धातून् । —इति भावप्रकाशः । उसकी कुछ पर्वाह नहीं की । वे स्वेच्छापूर्वक घारण किये हुए उपवासों तथा अनशनादिक तपोंके अवसर पर जिस प्रकार क्षुधापरीषहको सहा करते थे उसी प्रकार उन्होंने इस अवसर पर भी पूर्व अभ्यासके बल पर, उसे सह लिया--परंतु इस क्षुधा और उस क्षुधामें बड़ा अन्तर या; वे इस बढ़ती हुई क्षुधाके कारण, कुछ ही दिन बाद, असह्य वेद-नाका अनुभव करने लगे; पहले भोजनसे घंटोंके बाद नियत समय पर भूखका कुछ उदय होता था और उस समय उपयोगके दूसरी ओर लगे रहने आदिके कारण यदि भोजन नहीं किया जाता था तो वह भूख मर जाती थी और फिर घंटों तक उसका पता नहीं रहता था; परंतु अब मोजनको किये हुए देर नहीं होती थी कि क्षुधा फिरसे आ धमकती थी और भोजनके न मिलने पर जठराग्नि अपने आसपासके रक्त मांसको ही खींच खींचकर भरम करना प्रारंभ कर देती थी । समन्तभद्रको इससे बड़ी वेदना होती थी, क्षुधाक्ती समान दूसरी शरीरवेदना है भी नहीं; कहा भी गया है----

> " नरे क्षीणकफे पित्तं कुपितं मारुतानुगम् । स्वोध्मणा पावकस्थाने बलमग्नेः प्रयच्छति ॥ तथा लब्धवलो देहे विरूक्षे सानिलोऽनलः । पश्भिय पचस्यम्नं तेक्षण्यादाशु मुहुर्मुहुः ॥ पक्रान्नं सततं धातून् शोणितादीन्पचस्यपि । ततो दौर्बक्यमातंकान् मृर्युं चोपनयेष्ठरं ॥ भुक्तेऽन्ने लभते शातिं जीर्णमात्रे प्रताम्यति । तृट्स्वेददाहमूर्च्छां स्युर्ज्याधयोऽस्यग्निसंभवाः ॥ " " तमेरयाग्ने गुरुारनिग्धशीतमधुरविज्वलैः । अक्षयान्नेनेयेच्छान्ति दीक्षमग्निमिवाम्बुभिः ॥ "

Ę

#### ' क्षुधासमा नास्ति शरीरवेदना । '

इस तीव्र क्षधावेदनाके अवसर पर किसीसे भोजनकी याचना करना, दोबारा भोजन करना अथवा रोगोपशांतिके लिये किसीको अपने बास्ते 👘 अच्छे स्निग्ध, मधुर, शीतल गरिष्ठ और कफकारी भोजनोंके तथ्यार करनेकी प्रेरणा करना, यह सब उनके मुनिधर्मके विरुद्ध था । इस लिये समंतभद्र, वस्तुस्थितिका विचार करते हुए, उस समय अनेक उत्तमोत्तम भावनाओंका चिन्तवन करते थे और अपने आत्माको सम्बो-धन करके कहते थे '' हे आत्मन् , तूने अनादि काल्से इस संसारमें परिभ्रमण करते हुए अनेक बार नरक पद्य आदि गतियोंमें दु:सह क्षुधा-वेदनाको सहा है; उसके आगे तो यह तेरी क्षुघा र्कुछ मी नहीं है I तुझे इतनी भी तीव्र क्षुधा रह चुकी है जो तीन लोकका अन्न खाजाने पर भी उपशम न हो परंतु एक कण खानेको नहीं मिला। ये सब कष्ट तने पराधीन होकर सहे हैं और इसलिये उनसे कोई लाभ नहीं हो सका, अब तू स्वाधीन होकर इस वेदनाको सहन कर। यह सब तेरे ही पूर्व कर्मका दुर्विपाक है। साम्यमावसे वेदनाको सह लेने पर कर्मकी निर्जरा हो जायगी, नवीन कर्म नहीं बँधेगा और न आगेको फिर कभी ऐसे दु:खोंकी उठानेका अवसर ही प्राप्त होगा।" इस तरह पर समंतभद अपने साम्यभावको दृढ़ रखते थे और कषायादि दुर्भावोंको उत्पन्न होनेका अवसर नहीं देते थे। इसके सिवाय वे इस शरीरको कुछ अधिक मोजन प्राप्त कराने तथा शारीरिक शक्तिको विशेष क्षीण न होने देनेके लिये जो कुछ कर सकते थे वह इतना ही था कि जिन अनज्ञनादिक बाह्य तथा घोर तपश्चरणोंको वे कर रहे थे और जिनका अनुष्ठान उनकी नित्यकी इच्छा तथा शक्ति पर निर्भर था----मूलगुणोंकी तरह लाजमी नहीं था—उन्हें वे ढीला अथवा स्थगित कर दें। उन्होंने

वैसा ही किया भी----वे अब उपवास नहीं रखते थे, अनशन, जनोदर, वृत्तिपीरसंख्यान, रसपरित्याग और कायक्केश नामके बाह्य तपोंके अनु-छानको उन्होंने, कुछ कालके लिये, एकदम स्थगित कर दिया था, मोजनके भी वे अब पूरे ३२ प्रास छेते थे; इसके सिवाय रोगी मुानेके लिये जो कुछ भी रिआयर्ते मिल सकती थीं वे भी प्रायः सभी उन्होंने प्राप्त कर ली थीं। परंतु यह सब कुछ होते हुए भी, आपकी क्षुधाको जरा भी शांति नहीं मिली, वह दिनपर दिन बढ़ती और तीव्रसे तीव्रतर होती जाती थी, जठरानलकी ज्वालाओं तथा पितकी तीक्ष्ण ऊष्मासे शरी-रका रसरक्तादि दग्ध हुआ जाता था, ज्वालाएँ शरीरके अंगोंपर दूर दूर तक धावा कर रही थीं, और नित्यका स्वल्प भोजन उनके लिये जरा भी पर्याप्त नहीं होता था----वह एक जाज्वल्यमान अग्निपर थोड़ेसे जलके छींटे-का ही काम देता था। इसके सिवाय यदि किसी दिन भोजनका अन्तराय हो दिन और भी ज्यादा उग्र तथा निर्दय रूप धारण कर लेती थी। इस तरहपर समंतभद्र जिस महावेदनाका अनुभव कर रहे थे उसका पाठक अनुमान भी नहीं कर सकते । ऐसी हालतमें अच्छे अच्छे धीरवीरोंका मैर्य छुट जाता है, श्रद्धान म्रष्ट हो जाता है और ज्ञानगुण डगमगा जाता है। परंतु समंतभद्र महामना थे, महात्मा थे, आत्म-देहान्तर-ज्ञानी थे, संपत्ति-विपत्तिमें समचित्त थे, निर्मल सम्यग्दर्शनके धारक थे और उनका ज्ञान अद्धुं:खभावित नहीं था जो दुःखोंके आने पर क्षीण

> अदुःखभावितं ज्ञानं क्षीयते दुःखसाक्वेधौ । तस्माध्यथाबलं दुःखैरास्मानं भावयेन्मुनिः ॥

-समाधितंत्र )

हो जाय, उन्होंने यथाशक्ति उप्र उप्र तपश्चरणोंके द्वारा कष्ट सहन कर अच्छा अम्यास किया था, वे आनंदपूर्वक कप्टोंको सहन किया करते थे-उन्हें सहते हुए खेद नहीं मानते थे\* और इसलिये, इस संकटके अवसरपर वे जरा भी विचलित तथा धेर्यच्युत नहीं हो सके।

समन्तभद्रने जब यह देखा कि रोग शान्त नहीं होता, शरी-रकी दुर्बछता बढ़ती जारही है, और उस दुर्बछताके कारण नित्यकी आवश्यक कियाओंमें भी कुछ बाधा पड़ने छगी है; साथ ही, प्यास आदिकके भी कुछ उपद्रव शुरू हो गये हैं, तब आपको बड़ी ही चिन्ता पैदा हुई। आप सोचने छगे--'' इस मुनिअवस्थामें, जहाँ आग-मोदित विधिके अनुसार उद्गम-उत्पादनादि छयाछीस दोषों, चौदह मछ-दोषों और बत्तीस अन्तरायोंको टाछकर, प्रासुक तथा परिमित मोजन छिया जाता है वहाँ, इस भयंकर रोगकी शांतिके छिये उपयुक्त और पर्याप्त मोजनकी कोई व्यवस्था नहीं बन सकती ! मुनि पदको कायम रखते हुए, यह रोग प्रायः असाध्य अथवा निःप्रतीकार जान पड़ता है; इस छिये या तो मुझे अपने मुनिपदको छोड़ देना चाहिये

> भारमदेहान्तरज्ञानजनिताहादनिर्वृतः । तपसा दुष्कृतं घोरं मुंजानोपि न विद्यते ॥

—समाधितंत्र ।

† जो लोग आगमसे इन उद्गमादि दोषों तथा अन्तरायोंका स्वरूप जानते हैं और जिन्हें पिण्डशुद्धिका अच्छा ज्ञान है उन्हें यह बतलानेकी जरूरत नहीं है कि सचे जैन साधुओंको भोजनके लिये वैसे ही कितनी कठिनाइयोंका सामना करना पडता है। इन कठिनाइयोंका कारण दातारोंकी कोई कमी नहीं है; बल्कि भोजनविधि और निर्दोष मोजनकी जटिलता ही उसका प्रायः एक कारण है— फिर 'भस्मक' जैसे रोगकी शांतिके लिये उपयुक्त और पर्याप्त मोजनकी तो बात ही दूर है।

और या 'सल्डेखना' व्रत धारण करके इस झरीरको धर्मार्थ त्याग-नेके लिये तयार हो जाना चाहिये; परंतु मुनिपद कैसे छोड़ा जा सकता है ! जिस मुनिधर्मके लिये मैं अपना सर्वस्व अर्पण कर चुका हूँ, जिस मुनिधर्मको मैं बड़े प्रेमके साथ अब तक पालता आ रहा हूँ और जो मुनिधर्म मेरे ध्येयका एक मात्र आधार बना हुआ है उसे क्या मैं छोड़ दूँ ? क्या क्षुशकी वेदनासे घबड़ाकर अथवा उससे बचनेके लिये छोड़ दूँ ? क्या इंद्रियविषयजनित स्वल्प सुखके लिये उसे बलि दे र्दूँ ? यह नहीं हो सकता। क्या क्षुघादि दुःखोंके इस प्रतिकारसे अथवा इंद्रियविषयजनित स्वल्प सुखके अनुभवनसे इस देहकी स्थिति सदा एकसी और सुखरूप बनी रहेगी ! क्या फिर इस देहमें क्षुधादि दुःखोंका उदय नहीं होगा ? क्या मृत्यु नहीं आएगी ? यदि ऐसा कुछ नहीं है तो फिर इन क्षुधादि दुःखोंके प्रतिकार आदिमें गुण ही क्या है ! उनसे इस देह अथवा देहीका उपकार ही क्या बन सकता है ! \* मैं दु:खोंसे बचनेके लिये कदापि मुनिधर्मको नहीं छोडूँगा; भले ही यह देह नष्ट हो जाय, मुझे उसकी चिन्ता नहीं है: मेरा आत्मा अमर है, उसे कोई नाश नहीं कर सकता; मैंने दुःखोंका स्वागत करनेके लिये मुनिधर्म धारण किया था, न कि उनसे घबराने और बचनेके लिए; मेरी परीक्षाका यही समय है, मैं मुनिधर्मको नहीं

\* क्षुधादि दुःखोंके प्रतिकारादिविषयक आपका यह भाव 'स्वयंभूस्तोत्र 'के गिम्न पद्यसे भी प्रकट होता है—

> ' क्षुदादिदुःखमातिकारतः स्थिति-नं चेन्द्रियार्थप्रभवाक्पसौख्यतः । ततो गुणो नास्ति च देहदेहिनो--रितीदमिर्थं भगवान् ब्यजिझ्पत् ' ॥१८॥

छोहूँगा।'' इतनेमें ही अंतःकरणके भीतरसे एक दूसरी आवाज आई-"समंतभद्र ! तू अनेक प्रकारसे जैनशासनका उद्धार करने और उसे प्रचार देनेमें समर्थ है, तेरी बदौलत बहुतसे जीवोंका अज्ञानभाव तथा मिथ्याल नष्ट होगा और वे सन्मार्गमें लगेंगे; यह शासनोद्धार और लोकहितका काम क्या कुछ कम धर्म है ? यदि इस शासने।द्वार और लोकहितकी दृष्टिसे ही तू कुछ समयके लिये मुनिपदको छोड़ दे और अपने भोजनकी योग्य व्यवस्था द्वारा रोगको शान्त करके फिरसे मुनिपद धारण कर लेवे तो इसमें कौनसी हानि है ? तेरे ज्ञान, श्रद्धान, और चारित्रके भावको तो इससे जरा भी क्षति नहीं पहुँच सकती, वह तो हर दम तेरे साथ ही रहेगा; तू द्रव्यलिंगकी अपेक्षा अथवा बाह्यमें भले ही मुनि न रहे; પરંતુ માર્વોક્રી અપેક્ષા તો તેરી **અવસ્યા મુનિ जैसी ह**ા हોगी, फिर इसमें अधिक सोचने विचारनेकी बात ही क्या है ? इसे आपद्धर्मके तौर पर ही स्वीकार कर; तेरी परिणति तो हमेशा लोकहितकी तरफ रही है, अब उसे गौण क्यों किये देता है ? दूसरोंके हितके लिये ही यदि तू अपने स्वार्थकी थोड़ीसी बलि देकर-अल्प कालके लिये मुनि-पदको छोड़कर-बहुतोंका भला कर सके तो इससे तेरे चरित्र पर जरा भी कलंक नहीं आ सकता, वह तो उलटा और भी ज्यादा देदीष्य-मान होगा: अत: तू कुछ दिनोंके लिये इस मुनिपदका मोह छोड़कर और मानापमानकी जरा भी पर्वाह न करते हुए अपने रोगको शांत करनेका यत्न कर, वह निःप्रतीकार नहीं है; इस रोगसे मुक्त होने पर, स्वस्थावस्थामें, तू और भी अधिक उत्तम रीतिसे मुनिधर्मका पाछन कर सकेगा; अब विलम्ब करनेकी जरूरत नहीं है, विलम्बसे हानि होगी।" इस तरह पर समंतभद्रके हृदयमें कितनी ही देरतक विचारोंका

दुत्यान और पतन होता रहा । अन्तको आफ्ने यही स्थिर किया क्रि

मुनि-जीवन और आपत्काल ।

'' क्षुदादिदुःखोंसे घबराकर उनके प्रतिकारके लिये अपने न्याय्य निय-मोंको तोड़ना उचित नहीं है; लोकका हित वास्तवमें लोकके आश्रित है और मेरा हित मेरे आश्रित है; यह ठीक है कि लोककी जितनी सेवा मैं करना चाहता था उसे मैं नहीं **कर** सका; परंतु उस सेवाका भाव मेरे आत्मामें मौजूद हैं और मैं उसे अगठे जन्ममें पूरा करूँगा; इस समय लोकहितकी आशा पर आत्महितको बिगाड़ना मुनासिव नहीं है; इस लिये मुझे अब 'सल्ठेखना ' का व्रत जरूर ले लेना चाहिये और मृत्युकी प्रतीक्षामें बैठकर शांतिके साथ इस देहका धर्मार्थ त्याग कर देना चाहिये।'' इस निश्वयको लेकर समंतभद्र सऌेखना वतको आज्ञा प्राप्त करनेके लिये अपने बयोवृद्ध, तपोवृद्ध, और अनेक सहुणालंकत पूज्य गुरुदेवके पास पहुँचे और उनसे अपने रोगका सारा हाल निवेदन किया । साथ ही, उनपर यह प्रकट करते हुए कि मेरा रोग निःप्रतीकार जान पड़ता है और रोगकी निःप्रतीकारावस्थामें 'सछे-खना ' का शरण लेना ही श्रेष्ट कहा गया है, \* यह विनम्र प्रार्थना की कि 'अत्र आप ऋपाकर मुझे सछेखना धारण करनेकी आज्ञा प्रदान करें और यह आशीर्वाट देवें कि मैं साहसपूर्वक और सहर्ष उसका निर्वाह करनेमें समर्थ हो सक्तूँ ।' समंतभद्रकी इस विज्ञापना और प्रार्थनाको सुनकर गुरुनी कुछ देरके छिये मौन रहे, उन्होंने समं-तभद्रके मुखमंडल (चेहरे) पर एक गंभीर दृष्टि डाली और फिर अपने

योगबलसे मालूम किया कि समंतभद्र अल्पायु नहीं है, उसके द्वारा भर्म तथा शासनके उद्धारका महान् कार्य होनेको है इस दृष्टिसे वह सहरेखनाका पात्र नहीं; यदि उसे सहरेखनाकी इजाजत दी गई तो वह अकालहीमें कालके गालमें चला जायगा और उससे श्रोवीरभगवानके शासन कार्यको बहुत बड़ी हानि पहुँचेगी; साथ ही, लोकका भी बड़ा अहित होगा | यह सब सोचकर गुरुजीने, समंतभद्रकी प्रार्थनाको अस्वीकार करते हुए, उन्हें बड़े ही प्रेमके साथ समझाकर कहा ''वत्स, अभी तुम्हारी सल्लेखनाका समय नहीं आया, तुम्हारे द्वारा शासनकार्यके उद्धारकी मुझे बड़ी आशा है, निश्चय ही तुम धर्मका उद्धार और प्रचार करोगे. ऐसा मेरा अन्त:करण कहता है; छीकको भी इस समय तुम्हारी बड़ी जरूरत है, इस लिये मेरी यह खास इच्छा है और यही मेरी आज्ञा है कि तुम जहाँपर और जिस वेषमें रहकर रोगोपशमनके योग्य तप्तिपर्यंत भोजन प्राप्त कर सको वहीं पर ख़ुशीसे चले जाओ और उसी वेषको धारण कर छो, रोगके उपशांत होने पर फिरसे जैनमुनि-दीक्षा धारण कर छेना और अपने सब कामोंको सँमाल लेना। मुझे तुम्हारी श्रद्धा और गुणज्ञतापर पूरा विश्वास है, इसी लिये मुझे यह कहनेमें जरा भी संकोच नहीं होता कि तुम चाहे जहाँ जा सकते हो और चाहे जिस वेषको धारण कर सकते हो; मैं खुशीसे तुम्हें ऐसा करनेकी इजाजत देता हूँ ।"

गुरुनीके इन मधुर तथा सारगर्भित वचनोंको सुनकर और अपने अन्त:करणकी उस आवाजको स्मरण करके समंतभद्रका यह निश्चय हो गया कि इसीमें जरूर कुछ हित है, इस लिये आपने अपने सल्ठेखनाके विचारको छोड़ दिया और गुरुजीकी आज्ञाको शिरोधारण कर आप उनके पाससे चल दिये ।

अब समन्तभद्रको यह चिन्ता हुई कि दिगम्बर मुनिवेषको यदि छोड़ा जाय तो फिर कौनसा बेघ धारण किया जाय, और वह वेष जैन हो या अजैन । अपने मुनिवेषको छोड़नेका खयाल आते ही उन्हें फिर दु:ख होने लगा और वे सोचने लगे-'' जिस दूसरे वेषको मैं आज तक विक्रेत और अप्राकृतिक वेष समझता आरहा हूँ उसे मैं कैसे धारण कहूँ ! क्या उसीको अब मुझे धारण करना होगा ? क्या गुरुजीकी ऐसी ही आज्ञा है ?-हाँ, ऐसी ही आज्ञा है | उन्होंने स्पष्ट कहा है ' यही मेरी आज्ञा है,'-' चाहे जिस वेषको धारण कर छो, रोगके उपशांत होने पर फिरसे जैनमुनिदीक्षा धारण कर ऌेना ' तब तो इसे अलंध्य शक्ति भवितव्यता कहना चाहिये। यह ठीक है कि मैं वेष ( लिंग ) को ही सब कुछ नहीं समझता—उसीको मुक्तिका एक मात्र कारण नहीं जानता--वह देहाश्रित है और देह ही इस आत्माका संसार है; इस लिये मुझ मुमुक्षुका-संसार बंधनोंसे छुटनेके इच्छुकका-किसी वेषमें एकान्त आग्रह नहीं हो सकता\*; फिर भी मैं वेषके विकृत और अविकृत ऐसे दो भेद जरूर मानता हूँ, और अपने लिये अविकृत वेषमें रहना ही अधिक अच्छा समझता है । इसीसे, यद्यपि,

१---...ततस्तस्सिद्ध्यर्थं परमकरणो ग्रन्थमुभयं। भवानेवास्याक्षीन्न च विकृतवेषोपधिरतः॥—स्वयभू०। \* श्रीपृज्यपादके समाधितंत्रमें भी वेषविषयमें ऐसा ही भाव प्रतिपादित किया गया है; यथा---

लिंग देहाश्रित दृष्ट देह एवासनो भवः । न सुच्यन्ते भवात्तस्मात्ते ये लिंगकृताय्रहाः ॥ ८७ ॥ अर्थात्—लिंग ( जटाधारण नमत्वादि ) देहाश्रित है और देह ही आत्माका संसार है, इस लिये जो लोग लिंग ( वेष ) का ही एकान्त आयह रखते हैं– इसीको मुक्तिका कारण समझते हैं–वे संसारबंधनसे नहीं छूटते ।

#### स्वामी समन्तभद्र ।

उस दूसरे वेषमें मेरी कोई रुचि नहीं हो सकती, मेरे लिये वह एक प्रकारका उपसर्ग ही होगा और मेरी अवस्था उस समय अधिकतर चेलोपसृष्ट मुनि जैसी ही होगी परंतु फिर भी उस उपसर्गका कर्ता तो मैं खुद ही हूँगा न ? मुझे ही स्वयं उस वेषको धारण करना पड़ेगा ! यही मेरे लिये कुछ कष्टकर प्रतीत होता है । अच्छा, अन्य वेष न धारण करूँ तो फिर उपाय भी अब क्या है ? मुनिवेषको कायम रखता हुआ यदि भोजनादिके विषयमें स्वेच्छाचारसे प्रवत्ति करूँ, तो उससे अपना मुनिवेष लजित और कलंकित होता है, और यह मुझसे नहीं हो सकता; मैं ख़ुशीसे प्राण दे सकता हूँ परंतु ऐसा कोई काम नहीं कर सकता जिससे मेरे कारण मुनिवेष अथवा मुनिपदको छज्जित और कलंकित होना पड़े । मुझसे यह नहीं बन सकता कि जैनमुनिके रूपमें मैं उस पदके विरुद्ध कोई हीनाचरण करूँ; और इस लिये मुझे अब लाचारीसे अपने मुनिपदको छोड़ना ही होगा। मुनिपदको छोड़कर मैं ' क्षुलुक ' हो सकता था, परंतु वह **ळिंग भी उपयुक्त मोजनकी प्राप्तिके योग्य**ं नहीं है—-उस पदधारीके **ळिये भी उ**द्दिष्ट भोजनके त्याग आदिका कितना ही ऐसा विधान है, जिससे उस पदकी मर्यादाको पालन करते हुए रोगोपशांतिके लिये यथेष्ट मोजन नहीं मिल सकता, और मर्यादाका उऌंवन मुझसे नहीं कुछ गृहस्थ बन जाना अथवा यों ही किसीके आश्रयमें जाकर रहना भी मुझे इष्ट नहीं है । इसके सिवाय मेरी चिरकालकी प्रवृत्ति मुझे इस बातकी इजाजत नहीं देती कि—में अपने भोजनके लिये किसी व्यक्ति-विशेषको कष्ट दूँ; मै अपने भोजनके छिये ऐसे ही किसी निर्दोष मार्गका अवलम्बन लेना चाहता हूँ जिसमें खास मेरे लिये किसीको भी मोज- मुनि-जीवन और आपत्काछ |

नका कोई प्रबंध न करना पड़े और भोजन भी पर्यात रूपमें उपलब्ध होता रहे।''

यही सब सोचकर अथवा इसी प्रकारके बहुतसे ऊहापोहके बाद आएने अपने दिगम्बर मुनिवेषका आदरके साथ त्याग किया और साथ ही, उदासीन भावसे, अपने शरीरको पवित्र भरमसे आच्छादित करना भारंभ कर दिया। उस समयका दृश्य बड़ा ही करुणाजनक था। देहसे भस्मको मलते हुए आपकी आँखें कुछ आई हो। आई थीं। जो आँखें भस्मक व्याधिकी तीव्र वेदनासे भी कभी आई नहीं हुई थीं उनका इस समय कुछ आई हो जाना साधारण बात न थी। संघर्क मुनिजनोंकाः हृदय भी आपको देखकर भर आया था और वे सभी भावीकी अलंध्य शक्ति तथा कर्मके दुर्विपाकका ही चिन्तवन कर रहे थे। समंतभद्र जब अपने देहपर भस्मका लेप कर चुके तो उनके बहिरंगमें भस्म और अंतरङ्गमें सम्यग्दर्शनादि निर्मल गुर्णोके दिव्य प्रकाशको देखकर ऐसा माळुम होता था कि एक महाकान्तिमान रत्न कर्दमसे लिप्त हो रहा है और वह कर्दम उस रत्नमें प्रविष्ट न हो सकनेसे उसका कुछ भी विगाड़ नहीं सकता\* अथवा ऐसा जान पड़ता था कि समंतभद्रने अपनी भस्मकाग्निको भस्म करने—उसे झांत बनाने—ने लिये यह 'भरम' का दिव्य प्रयोग किया है । अस्त । संघको अभिवादन करके अब समंतभद्र एक वीर योद्राकी तरह, कार्यसिद्धिके लिये, 'मणुवकहछी'से चल दिये।

'राजावलिकथे' के अनुसार, समंतभद्र मणुवकहल्ठीसे चलकर 'कांची ' पहुँचे और वहाँ ' शिवकोटि ' राजाके पास, संभवत: उसके

- \* अन्तःस्फुरितसम्यक्त्वे बहिन्यांप्तकुलिंगकः । शोभितोऽसौ महाकान्तिः कर्दमाक्तो मण्पिर्यथा ॥

'' भीमलिंग ' नामक शिवाल्यमें ही, जाकर उन्होंने उसे आशीर्वाद दिया; राजा उनकी भद्राकृति आदिको देखकर विस्मित हुआ और उसने ं उन्हें 'शिव' समझकर प्रणाम किया; धर्मऋत्योंका हाल पूछे जाने पर राजाने अपनी शिवभक्ति, शिवाचार, मंदिरनिर्माण और भीमलिंगके मंदिरमें प्रतिदिन बारह खंडुंग परिमाण तंडुलान्न विनियोग करनेका हाल उनसे निवेदन किया; इस पर समंतभद्रने, यह कह कर कि 'मैं तुम्हारे इस नैवचको शिर्वार्पण करूँगा,' उस भोजनके साथ मंदिरमें अपना आसन प्रहण किया, और किवाड़ बंद करके सबको चले जानेकी आज्ञा की । सब लोगोंके चले जाने पर समन्तभद्रने शिवार्ध जठराग्निमें उस भोजनकी आहुतियाँ देनी आरंभ की और आहुतियाँ देते देते उस भोजनमेंसे जब एक कण भी अवशिष्ट नहीं रहा तब आपने पूर्ण तृति लाभ करके, दरवाजा खोल दिया। संपूर्ण भोजनकी समातिको देखकर राजाको बड़ा ही आश्चर्य हुआ। अगले दिन उसने और भी अधिक भक्तिके साथ उत्तम भोजन भेट किया परंतु पहले दिन प्रचरपरिमाणमें तृतिपर्यंत भोजन कर लेनेके कारण जठराग्निके कुछ उप-शांत होनेसे, उस दिन एक चौथाई भोजन बच गया, और तींसरे दिन आधा भोजन शेष रह गया । समंतभद्रने साधारणतया इस शेषालको

१ 'खंडुग ' कितने सेरका होता है, इस विषयमें वर्णा नेमिसागरजीने, पंज शांतिराजजी शास्त्री मैसूरके पत्राधार पर हमें यह सूचित किया है कि बेंगलोर प्रान्तमें २०० सेरका, मैसूर प्रान्तमें १८० सेरका, हेगडदेवनकोटमें ८० सेरका और जिमोगा डिस्ट्रिक्टमें ६० सेरका खंडुग प्रचलित है, और सेरका परिमाण सर्वत्र ८० तोलेका है। माऌम नहीं उस समय खास कांचीमें कितने सेरका खंडुग प्रचलित था। संभवतः वह ४० सेरसे तो कम न रद्दा होगा। २ ' जिवार्यण ' में कितना ही गढ अर्थ संनिहित है।

देवप्रसाद बतलाया, परंतु राजाको उससे संतोष नहीं हुआ। चौथे दिन जब और भी अधिक परिमाणमें भोजन बच गया तब राजाका संदेह बढ गया और उसने पाँचवें दिन मंदिरको, उस अवसर पर, अपनी सेनासे घिरवाकर दरवाजेको खोल डालनेकी आज्ञा दी । दरवा-जेको खोलनेके लिये बहुतसा कलकल शब्द होने पर समंतभद्रने उप--सर्गका अनुभव किया और उपसर्गकी निवृत्तिपर्यंत समस्त आहार-पानका त्याग करके तथा शरीरसे बिलकुल ही ममत्व छोड्कर, आपने बडी ही भक्तिके साथ एकाप्रचित्तसे श्रीवृषभादि चतुर्वशति तीर्थकरोकी स्तुति करना आरंभ किया । स्तुति करते हुए समंतभद्रने जब आठवें तीर्थकर श्रीचंद्रप्रभ स्वामीकी भलेप्रकार स्तुति करके भौमलिंगकी ओर दृष्टि की. तो उन्हें उस स्थानपर किसी दिव्य शक्तिके प्रता-पसे, चंद्रलांछनयुक्त अर्हत भगवानका एक जाज्वल्यमान सुवर्णमय विशाल बिम्ब, विभूतिसहित, प्रकट होता हुआ दिखलाई दिया। यह देखकर समंतभद्रने दरवाजा खोल दिया और आप शेष तीर्थकरोंकी स्तुति करनेमें तुळीन हो गये। दरवाजा खुलते ही इस माहास्यको देख-कर शिवकोटि राजा बहुत ही आश्चर्यचकित हुआ और अपने छोटे माई ' शिवायन ' सहित, योगिराज श्रीसमंतभद्रको उदंड नमस्कार करता हुआ उनके चरणोंमें गिर पड़ा । समंतभदने, श्रीवर्द्धमान महावीरपर्यंत स्तुति कर चुकनेपर, हाथ उठाकर दोनोंको आशीर्वाद दिया । इसके बाद धर्मका विस्तृत स्वरूप सुनकर राजा संसार-देह-भोगोंसे विरक्त हो गया और उसने अपने पुत्र 'श्रीकंठ' को राज्य देवर 'शिवायन' सहित उन मुनिमहाराजके समीप जिनदीक्षा धारण की। और भी किलने

www.jainelibrary.org

१ इसी स्तुतिको ' स्वयंभूस्तोत्र ' कहते हैं।

ही छोगोंकी श्रद्धा इस माहात्म्यसे पछट गई और वे अणुव्रतादिकके 'धारक हो गये \* ।

इस तरहपर समंतभद्र थोड़े ही दिनोंमें अपने ' भस्मक ' रोगको भस्म करनेमें समर्थ हुए, उनका आपत्काल समाप्त हुआ, और देहके प्रक्वतिस्य हो जानेपर उन्होंने फिरसे जैनमुनिदीक्षा धारण कर ली।

श्रवणबेस्गोलके एक शिलैलिसमें भी, जो आजसे करीब आठ सौ वर्ष पहलेका लिखा हुआ है, समन्तभदके 'भस्मक' रोगकी शांति, एक दिव्यशक्तिके द्वारा उन्हें उदात्त पदकी प्राप्ति और योगसामर्थ्य अथवा वचन-बलसे उनके द्वारा 'चंदप्रभ ' (बिम्ब) की आकृष्टि आदि कितनी ही बातोंका उल्लेख पाया जाता है । यथा—

> वंद्यो भस्मकभस्मसात्क्रतिपदुः पद्मावतीदेवता-दत्तोदात्तपद-स्वमंत्रवचनव्याहूतचंद्रप्रभः । आचार्यस्स समन्तभद्रगणभृद्येनेह काले कलौ जैनं वर्त्म समन्तभद्रमभवद्भद्रं समन्तान्ध्रहुः ॥

इस पद्यमें यह बतलाया गया है कि, जो अपने 'भस्मक' रोगको भस्मसात् करनेमें चतुर हैं, 'पद्मावती ' नामकी दिव्य शक्तिके द्वारा जिन्हें उदात्त पदकी प्राप्ति हुई, जिन्होंने अपने मंत्रवचनोंसे (बिम्ब-रूपमें) ' चंद्रप्रभ ' को बुला लिया और जिनके द्वारा यह कल्याणकारी

\* देखो ' राजावलिकथे ' का बह मूल पाठ, जिसे मिस्टर लेविस राइस साहबने अपनी Inscriptions at Sravanabelgola नामक पुस्तककी प्रस्तावनाके प्रष्ठ ६२ पर उद्धृत किया है। इस पाठका अनुवाद हमें वर्णी नेसि-सागरकी कृपासे प्राप्त हुआ, जिसके लिये हम उनके आभारी हैं।

۹ इस शिलालेखका पुराना नंबर ५४ तथा नया नं० ६७ है; इसे ' मझिषेण--प्रशस्ति ' भी कहते हैं, और यह शक संवत् १०५० का लिखा हुआ है। जैन मार्ग ( धर्म ) इस कलिकालमें सब ओरसे भदरूप हुआ, वे गण-नायक आचार्य समंतभद्र पुनः पुनः बंदना किये जानेके योग्य हैं।

इस परिचय में, यद्यपि, 'शिवकोटि ' राजाका कोई नाम नहीं है; परंतु जिन घटनाओंका इसमें उल्लेख है वे 'राजावलिकधे ' आदिके अनुसार शिवकोटि राजाके 'शिवालय ' से ही सम्वन्ध रखती हैं । 'सेनगणकी पट्टावली ' से भी इस त्रिषयका समर्थन होता है । उसमें भी 'भीमलिंग 'शिवालयमें शिवकोटि राजाके समंतभददारा चमत्कृत और दीक्षित होनेका उल्लेख मिलता है । साथ ही उसे 'नवतिलिंग ' देशका 'महाराज ' स्चित किया है, जिसकी राजधानी उस समय संभवत: 'कांची ' ही होगी । यथा—

"( स्वस्ति ) नवतिलिङ्गदेशाभिरामद्राक्षाभिरामभीमलिङ्गस्वै-यंन्वादिस्तोरकोत्कीरण( ? )ख्द्रसान्द्रचन्द्रिकाविश्वदयशःश्रीचन्द्र-जिनेन्द्रसद्र्शनप्रमुत्पन्नकौतूहलकलितशिवकोटिमहाराजतपोरा-ज्यस्थापकाचार्यश्रीमत्समन्तभद्रस्वामिनाम् \* "

इसके तिवाय, ' विकान्तकौरव ' नाटक और श्रवणबेलगोलके झिलालेख नं० १०५ ( नया नं० २५४ ) से यह भी पता चलता है क्वि ' शिवकोटि ' समंजमद्रके प्रधान शिष्य थे । यथा—

🕐 🧃 'स्वयं'से ' कीरण ' तकका पाठ कुछ अशुद्ध जान पड़ता है ।

\* ' जैनसिद्धान्तभास्कर ' किरण १ ली, पू० ३८ ।

२ यह पद्य 'जिनेन्द्रकल्याणाभ्युदय 'की प्रशस्तिमें भी पाया जाता है।

## तस्यैव शिष्यक्शिवकोटिस्रिस्तपोलतालम्बनदेहयष्टिः । संसारवाराकरपोतमेतत्तत्वार्थसूत्रं तदलंचकार ॥ —४० शिलालेख ।

' विक्रान्तकौरव ' के उक्त पद्यमें 'शिवकोटि' के साथ 'शिवायन' नामके एक दूसरे ।शब्यका मी उल्लेख है, जिसे 'राजावलिकधे' में 'शिवकोटि' राजाका अनुज ( छोटाभाई ) ङिखा है और साथ ही यह प्रकट किया है कि उसने भी शिवकोटिके साथ समंतभद्रसे जिनदीक्षा ली थी; \* परंतु शिलालेखवाले पद्यमें वह उल्लेख नहीं है और उसका कारण पद्यके अर्थपरसे यह जान पड़ता है कि यह पद्य तत्त्वार्थसूत्रकी उस टीकाकी प्रशस्तिका पद्य है जिसे शिवकोटि आचार्यने रचा था. इसी लिये इसमें तत्त्वार्थसूत्रके पहले ' एतत् ' शब्दका प्रयोग किया गया है और यह सूचित किया गया है कि 'इस' तत्त्वार्थसूत्रको उस शिवकोटि सूरिने अलंकृत किया है जिसका देह तपरूपी छताके आलंबनके लिये यष्टि बना हुआ है। जान पड़ता है यह पर्च उक्त र्टाका परसे ही शिलालेखमें उद्रत किया गया है, और इस दृष्टिसे यह पद्य बहुत प्राचीन है और इस बातका निर्णय करनेके लिये पर्याप्त माळुम होता है कि 'शिवकोटि ' आचार्य स्वामी समन्तभद्रके शिष्य थे + । आश्चर्य नहीं जो ये 'शिवकोटि' कोई राजा ही हुए हों ।

\* यथा—शिवकोटिमहाराजं भव्यनप्पुदरिं निजानुजं वेरस...संसारशरीर-भोगनिर्वेगादि श्रीकंठनेम्बसुतंगे राज्यमनित्तु शिवायनं गूडिय आ मुनिपराछिये जिनदीक्षेयनान्तु शिवकोठ्याचार्यरागि.... ।

भ इससे पहले दो पद्य भी उसी टीकाके जान पढ़ते हैं; और वे ऊपरसे 'गुणादिपरिचय'में उद्धुत किये जाचुके हैं।

+ नगरताल्खुकेके ३५ वें शिलालेखमें भी ' शिवकोटि ' आवार्यको समन्तभ द्रका शिष्य लिखा है ( E. C. VIII. )। देवागमकी वसुनन्दिवृत्तिमें मंगलाचरणका प्रथम पद्य निम्न प्रकारसे पाया जाता है—--

## सार्वश्रीकुलभूषणं क्षतरिपुं सर्वार्थसंसाधनं सच्चीतेरकलंकभावविधतेः संस्कारकं सत्पथम् । निष्णातं नयसागरे यतिपतिं ज्ञानांग्रुसद्धास्करं भेत्तारं वसुपालभावतमसो वन्दामहे बुद्धये ॥

यह पद्म झौर्थक है, और इस प्रकारके झार्थक त्र्यर्थक पद्म बहुधा प्रंथोंमें पाये जाते हैं। इसमें बुद्धिग्रद्धिके छिये जिस 'यतिपति' को नमस्कार किया गया है उससे एक अर्थमें 'श्रीवर्द्धमानस्वामी' और दूसरेमें 'समंतभद्रस्वामी' का अभिप्राय जान पड़ता है। यतिपतिके जितने विशेषण हैं वे भी दोनोंपर ठीक घटित हो जाते हैं। 'अकलंक भावकी व्यवस्था करनेवाली सन्तीति (स्याद्वादनीति) के सत्पथको संस्कारित करनेवाले ' ऐसा जो विशेषण है वह समन्तभद्रके लिये भट्टाकलंकदेव और श्रीविद्यानंद जैसे आचार्यों द्वारा प्रयुक्त विशेष-णोंसे मिलता जुलता है। इस पद्यके अनन्तर ही दूसरे पद्यमें, जो ऊपर उद्धृत मी किया जाचुका है, समंतभद्रके मतको नमस्कार किया है। मतको नमस्कार करनेसे पहले खास समन्तभद्रको नमस्कार किया जाना ज्यादा संभवनीय तथा उचित माऌम होता है। इसके सिवाय इस दृत्तिके अन्तमें जो मंगल पद्म दिया है वह भी झार्थक है और उसमें साफ तौरसे परमार्थविकल्गी 'सानंतभद्रदेव' को नमस्कार

9 त्र्यर्थक भी हो सकता है, और तब यतिपतिसे तीसरे अर्थमें वसुनन्दीके गुरु नेमिचंद्रका भी आशय लिया जा सकता है, जो वसुनन्दिश्रावकाचारकी प्रशस्तिके अनुसार नयनन्दीके बिध्य और श्रीनन्दीके प्रबिध्य थे।

৩

किया है और दूसरे अर्थमें वही समंतमद्रदेव 'परमात्मा'का विशेषण किया गया है। यथा----

## समन्तभद्रदेवाय परमार्थविकल्पिने । समन्तभद्रदेवाय नमोस्तु परमात्मने ।।

इन सब बातोंसे यह बात और भी दढ़ हो जाती है कि उक्त 'यतिपति' से समन्तभद खास तौर पर अभिप्रेत हैं। अस्तु; उक्त यतिपतिके विशे-षणोंमें 'मेत्तारं वसुपालमावतमसः' भी एक विशेषण है, जिसका अर्थ होता है 'वसुपालक भावांवकारको दूर करनेवाले'। 'वसुपाल' शब्द सामान्य तौरसे 'राजा'का वाचक है और इस लिये, उक्त विशेषणसे यह माछम होता है कि सैमंतमदस्वामीने भी किसी राजाके मावांवकारको दूर किया है। बहुत संभव है कि वह राजा 'शिवकोटि ' ही हो, और वही समंतभद्रका प्रधान शिष्य हुआ हो। इसके सिवाय, ' वसु ' शब्दका अर्थ 'शिव ' और ' पाल ' का अर्थ ' राजा ' भी होता है और इस तरहपर ' वसुपाल ' से शिवकोटि राजाका अर्थ निकाला जा सकता है; परंतु यह कल्पना बहुत ही क्रिष्ट जान पड़ती है और इस लिये हम इसपर अधिक जोर देना नहीं चाहते।

त्रैस नेमिदत्तके 'आराधना-कथाकोश 'में भी 'शिवकोटि ' राजाका उछरेख है—---उसीके शिवालयमें शिवनैवद्यसे 'मस्मक ' व्याधिकी शांति और चंद्रप्रम जिनेंद्रकी स्तुति पढ़ते समय जिनबिम्बकी प्रादुर्भूतिका उछरेख है—साथ ही, यह भी उछरेख है कि शिवकोटि

१ श्रीवर्द्धमानस्वामीने राजा श्रेणिकके मावांचकारको दूर किया था ।

र बद्धा नेमिदत्त महारक मल्लिभूषणके शिष्य और विकमकी १६ वीं शताब्दीके विद्वान् थे। आपने वि० सं० १५८५ में श्रीपालचरित्र बनाकर समाप्त किया इ.। आराधना कथाकोश भी उसी वक्तके करीबका बना हुआ है। महाराजने जिनदीक्षा धारण की थी। परंतु शिवकोटिको, 'कांची' अथवा 'नवतैलंग' देशका राजा न लिखकर 'वाराणक्षी' (काशी– बनारस) का राजा प्रकट किया है, यह भेद है \*।

अब देखना चाहिये, इतिहाससे ' शिवकोटि ' कहाँका राजा सिद्ध होता है । जहाँ तक हमने भारतके प्राचीन इतिहासका, जो अब तक संकलित हुआ है, परिशीलन किया है वह इस विषयमें मौन माळूम होता है—शिवकोटि नामके राजाकी उससे कोई उपलब्धि नहीं होती—बनारसके तत्कालीन राजाओंका तो उससे प्रायः कुछ भी पता नहीं चलता । इतिहासकालके प्रारंभमें ही—ईसवी सन्से करीब ६०० वर्ष पहले—बनारस, या काशी, की छोटी रियासत ' कोशल ' राज्यमें मिला ली गई थी, और प्रकट रूपसे अपनी स्वाधी-नताको खो चुकी थी । इसके बाद, ईसासे पहलेकी चौथी शताब्दीमें, अजातशत्रुके द्वारा वह 'कोशल' राज्य भी 'मगध' राज्यमें शामिल कर ालिया गया था, और उस वक्तसे उसका एक स्वतंत्र राज्यसताके तौर पर कोई उल्लेख नहीं मिलता + । संभवतः यही वजह है जो इस छोटीसी परतंत्र रियासतके राजाओं अथवा रईसोंका कोई विशेष हाल उपलब्ध नहीं होता । रही कांचीके राजाओंकी बात, इतिहासमें सबसे

\* यथा—वाराणसीं ततः श्राप्तः कुलघोषैः समन्विताम् । योगिर्लिगं तथा तत्र गृहीस्वा पर्यटन्दुरे ॥ १९ ॥ स योगी लीलया तत्र शिवकोटिमहीसुजा । कारितं शिवदेवोस्पासादं संविलोक्य च ॥ २० ॥

+ V. A. Smith's Early History of India, III Edition, p. 30-35. विन्सेंट ए॰ स्मिथ साहबको अर्खी हिस्टरी ऑफ इंडिया, न्तृतीयसंस्करण, प्र॰ ३०-३५। पहले वहाँके राजा ' विष्णुगोप ' ( विष्णुगोप वर्मा ) का नाम मिलता है, जो धर्मसे वैष्णव था और जिसे ईसवी सन् ३५० के करीब 'समुद्रगुप्त ' ने युद्धमें परास्त किया था। इसके बाद ईसवी सन् ४३७ में 'सिंहवैर्भन् ' ( बौद्ध ) का, ५७५ में सिंहविष्णुका, ६०० से ६२५ तक महेन्द्रवर्भन्का, ६२५ से ६४५ तक नर्रासहवर्मन्का, ६५५ में परमेश्वरवर्मन्का, इसके बाद नरसिंहवर्मन द्वितीय ( राजसिंह ) का और ७४० में नन्दिवर्मन्का नामोल्टेख मिलता है<sup>3</sup>। ये सब राजा पछुव वंशके थे और इनमें 'सिंह-विष्णु ' से लेकर विछले सभी राजाओंका राज्यक्रम ठीक पाया जाता है<sup>3</sup>। परंतु सिंहविष्णुसे पहलेके राजाओंकी क्रमशः नामावली और उनका राज्यकाल नहीं मिलता, जिसकी इस अवसर पर-शिव-कोटिका निश्चय करनेके लिये-खास जरूरत थी। इसके सिवाय विंसेंट सिमय साहबने, अपनी ' अल्डी हिस्टरी आफ इंडिया ' ( पृ० २७५-२७६ ) में यह भी सूचित किया है कि ईसवी सन् २२० या २३०

१ शक सं० ३८० ( ई० स० ४५८ ) में भी ' सिंहवर्मन् ' कांचीका राजा था और यह उसके राज्यका २२ वाँ वर्ष था, ऐसा 'लोकनिभाग' नामक दिगम्बर - जैनमंथसे माऌम होता है।

२ कांचीका एक पल्लवराजा 'शिवस्कंद वर्मा' भी था, जिसकी ओरसे 'मायि-दावोछु' का दानपत्र लिखा गया है, ऐसा मद्रासके प्रो० ए० चक्रवर्ती 'पंचास्ति-काय' की अपनी अंग्रेजी प्रस्तावनामें सूचित करते हैं। आपकी सूचनाओंके अनुसार यह राजा ईसाकी १ ली शताब्दीके करीब (विष्णुगोपसे भी पहले) हुआ जान पडता है।

३ देखो, विंसेंट ए० स्मिध साहबका ' भारतका प्राचीन इतिहास' ( Early History of India ), तृतीय संस्करण, पू० ४७१ से ४७६ । और ३२० का मध्यवर्ती प्रायः एक शताब्दीका भारतका इतिहास बिलकुल ही अंधकाराच्छन है-उसका कुछ भी पता नहीं चलता । इससे स्पष्ट है कि भारतका जो प्राचीन इतिहास संकलित हुआ है वह बहुत कुछ अधूरा है। उसमें शिवकोटि जैसे प्राचीन राजाका यदि नाम नहीं मिलता तो यह कुछ भी आश्चर्यको बात नहीं है। यद्यपि ज्यादा पुराना इतिहास मिलता भी नहीं, परंतु जो मिलता है और भिल सकता है उसको संकलित करनेका भी अभीतक पूरा आयोजन नहीं हुआ। जैनियोंके ही वहुतसे संस्कृत, प्राकृत, कनड़ी, तामिल और तेलगु आदि प्रंथोंमें इतिहासकी प्रचुर सामग्री भरी पड़ी है जिनकी ओर अभी तक प्रायः कुछ भी लक्ष्य नहीं गया । इसके सित्राय एक एक राजाके कई कई नाम भी हुए हैं और उनका प्रयोग भी इच्छानुसार विभिन्न रूपसे होता रहा है, इससे यह भी संभव है कि वर्तमान इतिहासमें 'शिव-कोटि ' का किसी दूसरे ही नामसे उल्लेख हो \* और वहाँपर यथेष्ठ परिचयके न रहनेसे दोनोंका समीकरण न हो सकता हो, और वह समीकरण विशेष अनुसंधानकी अपेक्षा रखता हो। परंतु कुछ भी हो, इतिहासकी ऐसी हालत होते हुए, बिना किसी गहरे अनुसंधानके यह नहीं कहा जा सकता कि 'शिवकोटि ' नामका कोई राजा हुआ ही नहीं, और न शिवकोटिके व्यक्तित्वसे ही इनकार किया जासकता है ।

\* शिवकोटिसे मिलते जुलते शिवस्कंदवर्मा ( पक्षव ), शिवमृगेशवर्मा ( कदम्ब ), शिवकुमार ( कुन्दकुन्दका शिष्य ), शिवस्कंदवर्मा हारितीपुत्र ( कदम्ब ), शिवस्कद शातकार्ण ( आन्ध्र ), शिवमार (गंग ), शिवश्री (आन्ध्र), और शिवदेव ( लिच्छिवि ), इत्यादि नामोंके धारक भी राजा हो गये हैं। संभव है कि शिवकोटिका कोई ऐसा ही नाम रहा हो, अथवा इनमेंसे ही कोई शिवकोटि हो । ' राजावलिकये ' में शिवकोटिका जिस ढंगसे उल्लेख पाया जाता है और पट्टावली तथा शिलालेखों आदि द्वारा उसका जैसा कुछ समर्थन होता है उस परसे हमारी यही राय होती है कि ' शिवकोटि ' नामका अथवा उस व्यक्तित्वका कोई राजा जरूर हुआ है, और उसके अस्ति-त्वकी संभावना अधिकतर कांचीकी ओर ही पाई जाती है; ब्रह्मनेमि-दत्तने जो उसे वाराणसी ( काशी-बनारस ) का राजा लिखा है वह कुछ ठीक प्रतीत नहीं होता । ब्रह्म नेमिदत्तकी कथामें और भी कई बातें ऐसी हैं जो ठीक नहीं जॅंचतीं । इस कथामें लिखा है कि---

"कांचीमें उस कक्त भस्मक व्याधिको नारा करनेके लिये समर्थ (सि-ग्धादि) मोजनोंकी सम्प्राप्तिका अभाव था, इस लिये समन्तभद्र कांची-को छोड़कर उत्तरकी ओर चले दिये। चलते चलते वे 'पुण्ड्रेन्द्र नगर' में पहुँचे, वहाँ बौद्धोंकी महती दानशालाको देखकर उन्होंने बौद्ध भिक्षुकका रूप धारण किया, परंतु जब वहाँ भी महाव्याधिकी शांतिके योग्य आहारका अभाव देखा तो आप वहाँसे निकल गये और क्षुधासे पीडित अनेक नगरोंमें घूमते हुए 'दशपुर ' नामके नगरमें पहुँचे। इस नगरमें भागवतों (वैष्णवों) का उन्नत मठ देखकर ओर यह देख-कर कि यहाँपर भागवत लिङ्गधारि साधुओंको भक्तजनोंद्वारा प्रचुर परि-माणमें सदा विशिष्टाहार भेट किया जाता है, आपने बौद्ध वेषका परि-त्याग किया और भागवत वेष धारण कर लिया, परंतु यहाँका विशि-ष्टाहार भी आपकी भस्मक व्याधिको शांत करनेमें समर्थ न हो सका

9 ' पुण्डू ' नाम उत्तर बंगालका है जिसे 'पौण्डूवर्धन' भी कहते हैं। 'पुण्ड्रेन्द्र नगर'से उत्तर बंगालके इन्द्रपुर, चन्द्रपुर अथवा चन्द्रनगर आदि किसी खास शहरका अभिप्राय जान पडता है। छपेहुए 'आराधनाकथाकोश'में ऐसा ही पाठ दिया है। संभव है कि वह कुछ अशुद्ध हो।

202

और इस लिये आप यहाँसे भी चल दिये। इसके बाद नानादिग्देशादिकों-में घूमते हुए आप अन्तको 'वाराणसी ' नगरी पहुँचे और वहाँ आपने योगिलिङ्ग धारण करके शिवकोटि राजाके शिवालयमें प्रवेश किया। इस शिवालयमें शिवजीके भोगके लिये तय्यार किये हुए अठारह प्रकारके सुन्दर श्रेष्ठ भोजनोंके समूहको देख कर आपने सोचा कि यहाँ मेरी दुर्च्याधि जरूर शांत हो जायगी । इसके बाद जब पूज हो चुकी और वह दिव्य आहार—ढेरका ढेर नैवेद्य—वाहर निक्षेपित किया गया तब आपने एक युक्तिके द्वारा लोगों तथा राजाको आश्चर्यमें डालकर शिव-को भोजन करानेका काम अपने हाथमें लिया। इस पर राजाने घी, दूव, दही और मिठाई ( इक्षुरस ) आदिसे मिश्रित नाना प्रकारका दिव्य भोजन प्रचर परिमाणमें (पूर्णे: कुंभशतैर्युक्तं=भरे हुए सौ घड़े जितना) तय्यार कराया और उसे शिवभोजनके लिये योगिराजके सपुर्द किया। समंतभद्रने वह भोजन स्वयं खाकर जब मंदिरके कपाट खोले और खाली बरतनोंको वाहर उठा ले जानके लिये कहा, तब राजादिक-को वड़ा आश्चर्य हुआ। यही समझा गया कि योगिराजने अपने योगवलले साक्षात् शिवको अवतारित करके यह भोजन उन्हें ही कराया है। इससे राजाकी भक्ति बढ़ी और वह नित्य ही उत्तमोत्तम नवेद्यका समूह तैयार करा कर भेजने लगा। इस तरह, प्रचुर परिमाणमें उत्कृष्ट आहारका सेवन करते हुए, जब पूरे छह महीने बीत गये तब आपकी ब्याधि एकदम शांत हो गई और आहारकी मात्रा प्राकृतिक हो जानेके कारण वह सबका सब नैवेच प्रायः ज्योंका त्यों बचने लगा। इसके वाद राजाको जब यह खबर लगी कि योगी स्वयं ही वह मोजन करता रहा है और 'शिव 'को प्रणाम तक मी नहीं करता तब उसने कुपित होकर योगीसे प्रणाम न करनेका कारण

### स्वामी समन्तमद्र ।

प्रूछा। उत्तरमें योगिराजने यह कह दिया कि ' तुम्हारा यह रागी देषी देव मेरे नमस्कारको सहन नहीं कर सकता। मेरे नमस्कारको सहन करनेके लिये वे जिनसूर्य ही समर्थ हैं जो अठारह दोषोंसे रहित हैं और केवल-ज्ञानरूपी सत्तेजसे लोकालोकके प्रकाशक हैं । यदि मैंने नमस्कार किया तो तुम्हारा यह देव ( शिवर्ङिंग ) विदीर्ण हो जायगा—खंड खंड हो जायगा----इसीसे मैं नमस्कार नहीं करता हूँ '। इस पर राजाका कौतुक बढ़ गया और उसने नमस्कारके लिये आग्रह करते हुए, कहा—' वदि यह देव खंड खंड हो जायगा तो हो जाने दीजिये, मुझे तुम्हारे नमस्का-रके सामर्थ्यको जरूर देखना है। समंतभद्रने इसे स्वीकार किया और अगले दिन अपने सामर्थ्यको दिखलानेका बादा कियाँ। राजाने ' एव-मस्तु ' कह कर उन्हें मंदिरमें रक्खा और बाहरसे चौकी पहरेका पूरा इन्तजाम कर दिया | दो पहर रात बीतने पर समंतभद्रको अपने वचन-निर्वाहकी चिन्ता हुई, उससे अम्बिकारेवीका आसन डोल गया। वह दौड़ी हुई आई, आकर उसने समंतभद्रको आश्वासन दिया और यह कह कर चली गई कि तुम "स्वयंभुग भूतहितेन भूतले " इस पदसे प्रारंभ करके चतुर्विंशति तीर्थकरोंकी उन्नत स्तुति रचो, उसके प्रभावसे सब काम शीघ्र हो जायगा और यह कुलिंग टूट जायगा। समंतभद्रको इस दिब्यदर्शनसे प्रसन्नता हुई और वे निर्दिष्ट स्तुतिको रचकर सुखसे स्थित हो गये। संबेरे (प्रभातसमय) राजा आया और उसने वहीं नमस्कारद्वारा सामर्थ्य दिखलानेकी बात कही । इस पर समन्तभदने अपनी उस महारनुतिको पढ़ना प्रारंभ किया । जिम-वक्त ' चंद्रप्रभ ' भगवानकी स्तुति करते हुए ' तमस्तमोरेरिव रहिमभिन्नं ' यह बाक्य पढ़ा गया उसी वक्त वह 'शिवलिंग' खण्ड खण्ड हो गया और उस स्थानसे 'चंद्रप्रभ' भगवानकी चतुर्मुखी प्रतिमा महान्

जयकोलाहलके साथ प्रकट हुई । यह देखकर राजादिकको बड़ा आश्चर्य हुआ और राजाने उसी समय समन्तभद्रसे पूछा---हे योगीन्द्र, आप महा सामर्थ्यवान् अव्यक्तलिंगी कौन हैं ? इसके उत्तरमें समन्तभद्रने नींचे लिखे दो काव्य कहे----

कांच्यां नयाटकोऽहं मलमलिनतनुर्लाम्बुरो पाण्डपिंडः पुण्ड्रोण्ड्रे (१) शाक्यभिक्षुर्दशपुरनगरे मृष्टभोजी परिवाट् । वाराणस्यामभूवं शशिधैरधवलुः पाण्डुरांगस्तपस्वी, राजन् यस्यास्ति शक्तिः सं वदतु पुरतो जैननिर्प्रथवादी ॥ पूर्वं पाटलिपुत्रमध्यनगरे भेरी मया ताडिता, पश्चान्मालवसिन्धुठकविषये कांचीपुरे वैदिशे । प्राप्तोऽहं करहाटकं बहुभटं विद्योत्कटं संकटं, वादार्थी विचाराम्यहं नरपते शार्दूलविक्तीडितम् ॥

इसके बाद समन्तभद्रने कुलिंगिवेष छोड़कर जैननिग्रेंथ लिंग धारण किया और संपूर्ण एकान्तवादियोंको वादमें जीतकर जैनशासनकी प्रभा-वना की । यह सब देखकर राजाको जैनधर्ममें श्रद्धा हो गई, वैराग्य हो आया और राज्य छोड़कर उसने जिनदीक्षा धारण कर ली\* । "

१ संभव है कि यह 'पुण्ड्रोड्रे' पाठ हो, जिससे 'पुण्ड्र'---उत्तर बंगाल-और 'उड़ू' उड़ीसा---दोनोंका अभिप्राय जान पड़ता है ।

२ कहींपर 'शशधरधवलः' भी पाठ है जिसका, अर्थ चंद्रमाके समान उज्वल होता है।

, ३ 'प्रवदतु' भी पाठ कहीं कहीं पर पाया जाता है ।

\* बद्ध नेमिदत्तके कथनातुसार उसका कथाकोश भटारक प्रमाचन्द्रके उस कथा-कोशके आधारपर बना हुआ है जो गद्यात्मक है और जिसको देखनेका हमें अभी तक कोई अवसर नहीं मिल सका । हालमें मुहद्रर पं० नाथूरामजी प्रेमीने हमारी नेमिदत्तके इस कथनमें सबसे पहले यह बात कुछ जीको नहीं लगती कि ' कांची ' जैसी राजधानीमें अथवा और भी बड़े बड़े नगरों, शहरों तथा दूसरी राजधानियोंमें भस्मक व्याधिको शांत करने योग्य मोजनका उस समय अभाव रहा हो और इस लिये समंतभद्रको सुदूर दक्षिणसे सुदूर उत्तर तक हजारों मीलकी यात्रा करनी पड़ी हो। उस समय दक्षिणमें ही बहुतसी ऐसी दानशालाएँ थी जिनमें साधुओंको भरपेट भोजन मिलता था, और अगणित ऐसे शिवालय थे जिनमें इसी प्रकारसे शिवको भोग लगाया जाता था और इस लिये जो घटना काशी ( बनारस ) में घटी वह वहाँ भी घट सकती थी। ऐसी हालतमें, इन सब संस्थाओंसे यथेष्ट लाभ न उठाकर, सुदूर उत्तरमें काशीतक मोजनके लिये अमण करना कुछ समझमें नहीं आता। कथामें भी यथेष्ट मोजनके न मिलनेका कोई बिशिष्ट कारण नहीं बतलाया गया---सामान्यरूपसे

प्रेरणासे, दोनों कथाकोशों में दी हुई समन्तभद्रकी कथाका परस्पर मिलान किया है और उसे प्रायः समान पाया है। आप लिखते हैं—''दोनों में कोई विशेष फर्क नहीं है। नेमिदत्तकी कथा प्रभाचन्द्रकी गद्यकथाका प्रायः पूर्ण पद्यानुवाद है। पादपूर्ति आदिके लिये उसमें कहीं कहीं थोड़े बहुत शब्द-विशेषण अव्यय आदि-अवश्य बढ़ा दिये गये हैं। नेमिदत्तद्वारा लिखित कथाके ११ वें श्लोकमें 'पुण्ड्रेन्द्र नगरे' लिखा है, परन्तु गद्यकथामें 'पुण्ड्रनगरे' और 'वन्दक-लोकानां स्थाने' की जगह 'वन्दकानां बृहद्विहारे' पाठ दिया है। १२ वें पद्यके 'वौद्धलिंगकं'की जगह 'वंद-कलिंगं' पाया जाता है। शायद 'वंदक' वौद्धका पर्यायशब्द हो। 'कांच्यां नमा-टकोऽहं' आदि पद्योंका पाठ ज्योंका त्यों है। उसमें 'पुण्ड्रोन्द्रे' की जगह 'पुण्ढ्रोण्ढ्रे' 'ढकविषये' की जगह 'ठक्कविषये' और 'वैदिशे' की जगह 'वेदुषे' इस तरह नाम-मात्रका अन्तर दीख पढ़ता है।' ऐसी हालतमें, नेमिदत्तकी कथाके इस सारांशको प्रभाचंद्रकी कथाका भी सारांश समझना चाहिये और इस पर होनेवाळे विवेचनादिको उस पर भी यथासंभव लगा लेना चाहिये।

' भस्मकव्याधिविनाञाहारहानितः' ऐसा सूचित किया गया है जो पर्यात नहीं है। दूसरे, यह बात भी कुछ असंगतसी माछम होती है कि ऐसे गुरु, स्निग्ध, मधुर और श्लेष्मल गरिष्ठ पदार्थोंका इतने अधिक (पूर्ण शतकुंभ जितने ) परिमाणमें नित्य सेवन करनेपर भी भस्मकाग्निको शांत होनेमें छह महीने लग गये हों । जहाँ तक हम समझते हैं और हमने कुछ अनुभर्वा वैद्योंसे भी इस विषयमें परामर्श किया है, यह रोग मोजनकी इतनी अच्छी अनुकूल परिस्थितिमें अधिक दिनों तक नहीं ठहर सकता, और न रोगकी ऐसी हालतमें पैदलका इतना लम्बा सफर ही बन सकता है। इस लिये, 'राजावलिकथे' में जो पाँच दिनकी बात लिखी है वह कुछ असंगत प्रतीत नहीं होती । तीसरे, समंतभद्रके मुखसे उनके परिचयके जो दो काव्य कहलाये गये हैं वे बिलकुल ही अप्रासंगिक जान पड़ते हैं । प्रथम तो राजाकी ओरसे उस अवसरपर वैसे प्रश्नका होना ही कुछ बेढंगा माछम देता है—वह अवसर तो राजाका उनके चरणोंमें पड जाने और क्षमा प्रार्थना करनेका था----दूसरे समंतभद्र, नमस्कारके लिये आप्रह किये जानेपर, अपना इतना परिचय दे भी चुके थे कि वे 'शिवोपासक' नहीं हैं बल्कि 'जिनो-पासक' हैं, फिर भी यदि विरोध परिचयके छिये वैसे प्रश्नका किया जाना उचित ही मान लिया जाय तो उसके उत्तरमें समन्तभद्रकी ओरसे उनके पितृकुल और गुरुकुलका परिचय दिये जानेकी, अथवा अधिकसे अधिक उनकी भरमकव्याधिकी उत्पत्ति । और उसकी शांतिके लिये उनके उस प्रकार भ्रमणकी कथाको भी बतला देने की जरूरत थी; परंतु उक्त दोनों पद्योंमें यह सब कुछ भी नहीं है---- पितृकुल अथवा गुरुकुलका कोई परिचय है और न भस्मकव्याधिकी उत्पत्ति आदिका ही उनमें कोई जिकर है---दोनोंमें

### स्वामी समन्तभद्र ।

स्पष्ट रूपसे वादकी घोषणा है; बल्कि दूसरे पद्यमें तो, उन स्थानोंका 🕠 नाम देते हुए जहाँ पहले वादकी भेरी बजाई थी, अपने इस अमणका उदेश्य भी 'बाद' ही बतलाया गया है । पाठक सोचें, क्या समंतभ-द्रके इस अमणका उद्देश्य 'वाट' था ? क्या एक प्रतिष्ठित व्यक्तिद्वारा विनीत भावसे परिचयका प्रश्न पूछे जाने पर दूसरे व्यक्तिका उसके उत्तरमें लडऩे झगडऩेके लिये तय्यार होना अथवा वादकी घोषणा करना शिष्टता और सभ्यताका व्यवहार कहला सकता है ? और क्या समं-तमद जैसे महान् पुरुषोंके द्वारा ऐसे उत्तरकी कल्पना की जा सकती है ? कभी नहीं । पहले पद्यके चतुर्थ चरणमें यदि वादकी घोषणा न होती तो वह पद्य इस अवसरपर उत्तरका एक अंग बनाया जा सकता था: क्यों कि उसमें अनेक स्थानोंपर समंतभद्रके अनेक वेष धारण करनेकी बातका उल्लेख है \* । परंतु दूसरा पद्य तो यहाँ पर कोरा अप्रासंगिक ही है--वह पद्य तो ' करहाटक ' नगरके राजाकी सभामें कहा हुआ पद्य है, जैसा कि पहले ' गुणादि-परिचय'में बतलाया जा चुका है। उसमें साफ लिखा भी है कि मैं अब उस करहाटक ( नगर ) को प्राप्त हुआ हूँ जो बहु-भटोंसे युक्त है, विद्याका उत्कटस्थान है और जनाकीर्ण है। ऐसी हालतमें पाठक स्वयं समझ सकते हैं कि बनारसके राजाके प्रश्नके उत्तरमें समंतभद्रसे यह कहलाना कि अब मैं इस करहाटक नगरमें

\* यह बतलाया गया है कि "कांचीमें मैं नग्नाटक ( दिगम्बर साधु ) हुआ, वहाँ मेरा शरीर मलसे मलिन था; लाम्बुशमें पाण्डुपिण्ड रूपका धारक (भरम रमाए शैवसाधु ) हुआ; पुण्ड्रोड्रमें बौद्ध भिक्षुक हुआ; दशपुर नगरमें मृष्टभोजी परित्राजक हुआ, और वाराणसीमें शिवसमान उज्ज्वल पाण्डुर अंगका धारी मैं तपस्वी ( शैवसाधु ) हुआ हूँ; हे राजन् मैं जैन निर्प्रथवादी हूँ, जिस किसीकी शक्ति मुझसे वाद करनेकी हो वह सामने आकर वाद करे। " आया हूँ कितनी बे सिरपैरकी बात है, कितनी भारी भूल है और उससे कथामें कितनी क्वत्रिमता आ जाती है। जान पड़ता है ब्रह्म नेमि-दत्त इन दोनों पुरातन पर्चोंको किसी तरह कथामें संगृहीत कर देना चाहते थे और उस संग्रहकी धुनमें उन्हें इन पद्योंके अर्थसम्बंधका कुछ भी खयाल नहीं रहा । यही वजह है कि वे कथामें उनको यथेष्ट स्थान पर देने अथवा उन्हें ठीक तौर पर संकलित करनेमें कृतकार्य नहीं हो सके। उनका इस प्रसंग पर, 'स्फुटं काव्यद्वयं चेति योगीन्द्रः समुवाच सः' यह लिखकर, उक्त पद्योंका उद्भुत करना कथाके गौरव और उसकी अञ्चत्रिमताको बहुत कुछ कम कर देता है । इन पद्योंमें वादकी घोषणा होनेसे ही ऐसा माख्म देता है कि ब्रह्मनेमिदत्तने, राजामें जैनधर्मकी श्रद्धा उत्पन्न करानेसे पहले, समंतभद्रका एकान्तवादियोंसे वाद कराया हैं; अन्यथा इतने बड़े चमत्कारके अवसर पर उसकी कोई आवश्यकता नहीं थी। कांचीके बाद समंतभद्रका वह भ्रमण भी पहले पद्यको लक्ष्यमें रखकर ही कराया गया माछम होता है । यद्यपि उसमें भी कुछ त्रुटियाँ हैं----वहाँ, पद्यानुसार कांचीके वाद, लांबुशमें समंतभद्रके 'पाण्डुपिण्ड ' रूपसे ( शरीरमें भरम रमाए हुए ) रहनेका कोई उल्ठेख ही नहीं है, और न दशपुरमें रहते हुए उनके मुष्टभोजी होनेकी प्रतिज्ञाका ही कोई उछेख है-परंतु इन्हें रहने दीजिये: सबसे बड़ी बात यह है कि उस पद्यमें ऐसा कोई भी उल्लेख नहीं है जिससे यह माखम होता हो कि समंतभद्र उस समय भस्मक व्यांधिसे युक्त थे अथवा भोजनकी

9 कुछ जैनविद्रानोंने इस पद्यका अर्थ देते हुए, ' मलमलिनतनुर्लाम्युको पा-ण्डुपिण्ड: ' पदोंका कुछ भी अर्थ न देकर उसके स्थानमें 'शरीरमें रोग होनेसे' ऐसा एक खंडवाक्य दिया है जो ठीक नहीं है । इस पद्यमें एक स्थानपर 'पाण्ड-

यथेष्ट प्राप्तिके लिये ही उन्होंने वे वेष धारण किये थे । बहुत संभव है ग्रेके कांचीमें ' मस्मक ' व्याधिकी झांतिके बाद समंतभद्रने कुछ अर्सेतक और भी पुनर्जिनदीक्षा धारण करना उचित न समझा हो. बल्कि लगे हार्थो शासनप्रचारके उद्देशसे, दूसरे धर्मोंके आन्तरिक भेदको अच्छी तरहसे मालूम करनेके लिये उस तरह पर भ्रमण करना जरूरी अनुभव किया हो और उसी अमणका उक्त पद्यमें उऌेख हो, अथवा यह भी हो सकता है कि उक्त पद्यमें समंतभद्रके निर्प्रेथमुनिजीवनसे पहलेकी कुछ घटनाओंका उत्छेख हो जिनका इतिहास नहीं मिळता और इस लिये जिनपर कोई विशेष राय कायम नहीं की जा सकती । पद्यमें किसी अभिक अमणका अथवा घटनाओंके क्रमिक होनेका उल्लेख भी नहीं है; कहाँ कांची और कहाँ उत्तर बंगालका पुण्ड नगर ! पुंड्से वाराणसी निकट, वहाँ न जाकर उजैनके पास 'दशपुर' जाना और फिर वापिस वाराणसी आना ये बातें ऋमिक स्रमणको सूचित नहीं करतीं । हमारी रायमें पहली बात ही ज्यादा संभवनीय माळूम होती है । अस्तु, इन सब बातोंको ध्यानमें रखते हुए, ब्रह्म नेमिदत्तकी कथाके उस अंशपर सहसा विश्वास नहीं किया जा सकता जो कांचीसे बनारस तक भोजनके लिये अमण करने और बनारसमें भस्मक व्याविकी शांति आदिसे सम्बंध रखता है, खास-कर ऐसी हालतमें जब कि 'राजावलिकथे' साफ तौरपर कांचीमें ही

पिण्डः ' और दूसरेपर 'पाण्डुरांगः' पद आए हैं जो दोनों एक ही अर्थके वाचक हैं और उनसे यह स्पष्ट है कि समन्तभद्रने जो वेष वाराणसीमें धारण किया है वही लाम्बुशमें भी धारण किया था। इर्षका विषय है कि उन लेखकोंमेंसे प्रधान लेखकने हमारे लिखनेपर अपनी उस मूलको स्वीकार किया है और उसे अपनी उस समयकी मूल माना है। भस्मक ब्याधिकी शांति आदिका विधान करती है और सेनगणकी पट्टा-बलीसे भी उसका बहुत कुछ समर्थन होता है ।

जहाँ तक हमने इन दोनों कथाओंकी जाँच की है हमें 'राजावलिकथे' में दी हुई समंतभद्रकी कथामें बहुत कुछ स्वाभाविकता माऌम होती है— मणुवकहालि ग्राममें तपश्चरण करते हुए भरमक व्याधिका उत्पन होना. उसकी निःप्रतीकारावस्थाको देखकर समंतभद्रका गुरुसे सहरेखना वतर्का प्रार्थना करना, गुरुका प्रार्थनाको अस्वीकार करते हुए मुनिवेष छोड़ने और रोगोपशांतिके पश्चात् पुनर्जिनदीक्षा धारण करनेकी प्रेरणा करना, 'भीमलिंग' नामक शिवाल्यका और उसमें प्रतिदिन १२ खंडुंग परिमाण तंडलानके विनियोगका उहुरेख, शिवकोटि राजाको आर्शार्वाद देकर उसके धर्मक्रत्योंका पूछना, क्रमशः भोजनका अधिक अधिक बचना, उपसर्ग-का अनुभव होते ही उसकी निवृत्तिपर्यंत समस्त आहार पानादिकका त्याग करके समंतभद्रका पहलेसे ही जिनस्तुतिमें लीन होना, चंद्रप्र-भकी स्तुतिके बाद शेष तीर्थकरोंकी स्तुति भी करते रहना, महावीर भगवान्-की स्तुतिकी समाक्षिपर चरणोंमें पड़े हुए राजा और उसके छोटे भाई-को आशीर्वाद देकर उन्हें सद्धर्मका विस्तृत स्वरूप बतलाना, राजाके પુત્ર 'શ્રીક્તંઠ'का નામોજીેલ, રાजાकે માર્ફ ' શિવાયન'कા મી રાजાकે साथ दीक्षा लेना, और समंतभद्रकी ओरसे भीमलिंग नामक महादेवके विषयमें एक शब्द भी अविनय या अपमानका न कहा जाना, **ये सब बातें, जो नेमिदत्तकी कथामें नहीं हैं,** इस कथाकी स्वाभाविकताको बहुत कुछ बढ़ा देती हैं — प्रत्युत इसके, नेमिदत्तकी कथासे क्रत्रिमताकी बहुत कुछ गंध आती है, जिसका कितना ही परि-चय ऊपर दिया जा चुका है। उसके सिवाय, राजाका नमस्कारके लिये आग्रह, समन्तभद्रका उत्तर, और अगले दिन नमस्कार करनेका वादा,

इत्यादि बातें भी उसकी कुछ ऐसी ही हैं जो जीको नहीं लगतीं और आपत्तिके योग्य जान पड़ती हैं । नेमिदत्तकी इस कथापरसे ही कुछ विद्वानोंका यह खयाल हो गया था कि इसमें जिनबिम्बके प्रकट होनेकी जो बात कही गई है वह भी शायद क्वत्रिम ही है और वह 'प्रभावक-चरित'में दी हुई 'सिद्धसेन दिवाकर'की कथासे, कुछ परिवर्तनके साथ पर पार्श्वनाथका बिम्ब प्रकट होनेकी बात लिखी है। परंतु उनका वह खयाल गलत था और उसका निरसन श्रवणकेल्गोलके उस मलिषेण-प्रशस्ति नामक शिलालेखसे भले प्रकार हो जाता है, जिसका ' वंद्यो भूसाक' नामका प्रकृत पद्म जपर उद्धत किया जा चुका है और जे। उक्त प्रभावकचरितसे १५९ वर्ष पहल्ैका लिखा हुआ है---प्रभावक-चरितका निर्माणकाल वि० सं० १३३४ है और शिलालेख शक संबत् १०५० (वि० सं० ११८५) का लिखा हुआ है। इससे स्पष्ट है कि चंद्रप्रभ बिम्बके प्रकट होनेकी बात उक्त कथा परसे नहीं ली गई बल्कि वह समंतभद्रकी कथासे खास तौरपर सम्बंध रखती है। दूसरे एक प्रकारकी घटनाका दो स्थानोंपर होना कोई अरवामाविक भी नहीं है। हाँ, यह हो सकता है कि नमस्कारके लिये आग्रह आदिकी बात उक्त कथा परसे ले ली गई हो। क्योंकि राजावलिकथे आदिसे उसका कोई समर्थन नहीं

१ यदि प्रभावन्द्रभटारकता गय कथाकोश, जिसके आधारपर नेमिदत्तने अपने कथाकोशकी रचना की है, 'प्रभावकवरित'से पहलेका बना हुआ है तो यह भी हो सकता है कि उसपरसे ही प्रभावकवरितमें यह बात ले ली गई हो । परंतु साहित्यकी एकतादि कुछ विशेष प्रमाणोंके बिना दोनोहीके सम्बन्धमें यह कोई लाजिमी बात नहीं है कि एकने ६सरेकी नकल ही की हो; क्योंकि एक प्रकारके विचारोंका दो प्रंथकर्त्ताओंके हृदयमें उदय होना भी कोई असंभव नहीं है । होता, और न समन्तभद्रके सम्बंधमें वह कुछ युक्तियुक्त ही प्रतीत होती है। इन्हीं सब कारणोंसे हमारा यह कहना है कि ब्रह्म नेमिदत्तने 'शिव-कोटि' को जो वाराणसीका राजा लिखा है वह कुछ ठीक प्रतीत नहीं होता; उसके अस्तित्वकी संभावना अधिकतर कांचीकी ओर ही पाई जाती है, जो समंतभद्रके निवासादिका प्रधान प्रदेश रहा है। अस्तु।

शिवकोटिने समन्तभद्रका शिष्य होनेपर क्या क्या कार्य किये और कौन कौनसे प्रंथोंकी रचना की, यह सब एक जुदा ही विषय है जो खास शिवकोटि आचार्यके चरित्र अथवा इतिहाससे सम्बंध रखता है, और इस छिथे हम यहाँपर उसकी कोई विरोष चर्चा करना उचित नहीं समझते।

'शिवकोटि' और 'शिवायन' के सिवाय समंतमद्रके और भी बहुतसे शिष्य रहे होंगे, इसमें संदेह नहीं है परंतु उनके नामादिकका अभी तक कोई पता नहीं चला, और इस लिये अभी हमें इन दो प्रधान शिष्योंके नामोंपर ही संतोष करना होगा।

समंतभद्रके शरीरमें 'भरमक' व्याधिकी उत्पत्ति किस समय अथवा उनकी किस अवस्थामें हुई, यह जाननेका, यद्यपि, कोई यथेष्ट साधन नहीं है, फिर भी इतना जरूर कहा जा सकता है कि वह समय, जब कि उनके गुरु भी मौजूद थे, उनकी युवावस्थाहीका था। उनका बहुनसा उत्कर्ष, उनके द्वारा छोकहितका बहुत कुछ साधन, स्याद्वाद-तीर्थके प्रभावका विस्तार और जैनशासनका अद्वितीय प्रचार, यह सब उसके बाद ही हुआ जान पड़ता है। 'राजावळिकथे'में तपके प्रभावसे उन्हें 'चारण ऋद्वि'को प्राप्ति होना, और उनके द्वारा, 'रत्तकरंडक' आदि प्रंथोंका रचा जाना भी पुनर्दीक्षाके बाद ही छिखा है। साथ ही, इसी अवसर पर उनका खास तौरपरं ' स्याद्वाद-वादी'-स्याद्वाद-

### विद्याके आचार्य--होना भी सूचित किया है \*। इसीसे एडवर्ड राइस साहब भी लिखते हैं---

It is told of him that in early life he (Samantabhadra) performed severe penance, and on account of a depressing disease was about to make the vow of Sallekhana, or starvation; but was dissuaded by his guru, who foresaw that he would be a great pillar of the Jain faith.

अर्थात्—समन्तभद्रकी बाबत यह कहा गया है कि उन्होंने अपने जीवन (मुनिजीवन) की प्रथमावस्थामें घोर तपश्चरण किया था, और एक अवर्षांडक या अपकर्षक रोगके कारण वे सऌेखनावत घारण करने-हीको थे कि उनके गुरुने, यह देखकर कि वे जैनधर्मके एक बहुत बड़े स्तंभ होनेवाले हैं, उन्हें वैसा करनेसे रोक दिया।

यहाँ तकके इस सब कथनसे, हम समझते हैं, पाठकोंको समन्त-भद्रके विषयका बहुत कुछ परिचय मिल जायगा और वे इस बातको समझनेमें अच्छी तरहसे समर्थ हो सकेंगे कि स्वामी समन्तभद किस टाइपके बिद्वान् थे, कैसी उत्तम परिणतिको लिये हुए थे, कितने बड़े योगी अथग महात्मा थे, और उनके द्वारा देश, धर्म तथा समा-जकी कितनी सेग हुई है। साथ ही, उन्हें अपने कर्तव्यका भी जरूर कुछ बोध होगा, अपनी त्रुटियाँ माद्यम पड़ेंगी; वे अपनी असफलता-ओंके रहस्यको समझेंगे, स्पाद्वादमार्गको पहचाननेकी ओर लगेंगे और स्वामी समन्तभद्रके आदर्शको सामने रखकर अपने जीगन, अपने सदु-देश्यों तथा प्रयत्नोंको सफल बनानेका यत्न करेंगे। और इस तरह पर स्वामीके इस पवित्र जीवनचरित्रसे जरूर कुछ लाभ उठाएँगे।

\* ' आभावि तीर्थंकरन् अण्य समन्तभद्रस्वामिगछ पुनईंक्षिगोण्डु तपस्सा-मर्थ्यदिं चतुरंगुल-चारणस्वमं पडेदु रत्नकरण्डकादिजिनागमपुराणमं पेलि स्याद्वाद वादिगल् आगि समाधिय् ओडेद्द ॥ '

# समय-निर्णय ।

\*>\*><

स्वामी समंतभदने अपने अस्तित्वसे किस समय इस भारत-भूमिको भूषित और पवित्र किया, यह एक प्रश्न है जो अभी-तक विद्वानोंद्वारा विचारणीय चला जाता है। यहाँ पर इसी प्रश्नका कुछ विशेष विचार और निर्धार किया जाता है।

### मतान्तरविचार ।

सबसे पहले हम, इस विषयमें, दूसरे विद्वानोंके मतोंका उल्लेख करते हैं और देखते हैं कि उन्होंने अपने अपने मतको पुष्ट करनेके लिये किन किन युक्तियोंका प्रयोग किया है----

१---- मिस्टर छेविस राइस साहबने, अपनी 'इंस्किप्शंस ऐट प्रवण-बेल्गोछ ' नामक पुस्तककी प्रस्तावनामें, यह अनुमान किया है कि समंतभद्र ईसाकी पहली या दूसरी शताब्दीमें हुए हैं । साथ ही, यह सूचित किया है कि जैनियोंके परम्परागत कथन (Jain tradition) के अनुसार समन्तभद्रका अस्तित्वसमय शक संवत् ६० (ई० सन् १३८)\* के ल्याभग पाया जाता है, और उसके लिये उस ' पट्टावली ' को देखनेकी प्रेरणा की है जो, इस्तालिखित संस्कृत प्रंथोंके अनुसंधानविष-यक, डाक्टर भांडारकरकी सन् १८८३-८४ की रिपोर्टमें, पृष्ठ ३२० पर प्रकाशित हुई है । दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिए कि जैनियोंमें जो यह कहावत प्रचलित है कि समंतभद्र विकमकी दूसरी शताब्दीमें हुए हैं उसे राइस साहबने प्राय: ठीक माना है, और उसीकी पुष्टिमें उन्होंने अपने अनुमानको जन्म दिया है। आपके इस अनुमानका आधार, श्रवण-

<sup>\* &#</sup>x27; कर्णाटकशब्दानुशासन ' की भूमिकामें भी आपने यही समय दिया है।

बेल्गोल्के ' मलिुषेणप्रशस्ति ' नामक शिलालेख ( नं० ५8=६७ ) में, समन्तभद्रका ' सिंहनंदि ' से पहले स्मरण किया जाना है । आपको रायमें यह पूर्व स्मरण इस बातके लिये अत्यंत स्वाभाविक अनुमान है कि समंतभद सिंहनंदिसे अधिक अथवा अल्प समय पहले हुए हैं । य सिंहनंदि मुनि गंगराज्य ( गंगवाड़ि ) की स्थापनामें विशेषरूपसे कारणीभूत अथवा सहायक थे, गंगवंशके प्रथम राजा कोंगुणिवर्माके गुरु थे, और इस लिये कोंगुदेशराजाक्कल् ( तामिल जानिकल् ) आदिसे कोंगुणिवर्माका जो समय ईसाकी दुसरी शताब्दीका अन्तिम भाग ( A. D. 188 ) पाया जाता है वही सिंहनंदिका अस्तित्व-समय है । सिंहनंदिसे पहले स्मरण किये जानेके कारण समं-तभद्र सिंहनंदिसे पहले हुए हैं, और इसी लिये उनका अस्तित्वकाल ईसाकी पहली या दूसरी शताब्दि अनुमान किया गया है। यही सब राइस साहबके अनुमानका सारांश है । \*

9 राइस साहबको बादमें कोंगुणिवर्माका एक शिलालेख मिला है, जो शक संवत् २५ (A. D. 103) का लिखा हुआ है और जिसे उन्होंने, सन् १८९४ में, नंजनगूड ताल्छके (मैसूर) के शिलालेखोंमें नं० ११० पर प्रका-द्वित कराया है (E. C. III)। उससे कोंगुणिवर्माका स्पष्ट समय ईसाकी दूसरी शताब्दीका प्रारंभिक अथवा पूर्वभाग पाया जाता है; और इस लिये सन् १८८९ में श्रवणबेल्गोलके शिलालेखोंकी उक्त पुस्तकको प्रकाशित कराते हुए जो दूसरे आधारोंपर आपने यह दूसरी शताब्दिका अन्तिम भाग समय माना था उसे ठीक न समझना चाहिये।

\* इस सम्बधमें सड्स साहबके कुछ वाक्य इस प्रकार हैं----

Supposing him (समन्तभद्र) to have preceded at a greater or less distance the guru (सिंहनन्दि) next mentioned, and that is the most natural inference, he

११६

समय-निर्णय ।

हमारी रायमें, राइस साहबका यह अनुमान निरापद अथवा युक्ति-यक्त प्रतीत नहीं होता । हो सकता है कि समन्तभद्र सिंहनन्दिसे पहले ही हुए हों, और ईसाकी पहली शताब्दिके विद्वान हों, परंतु जिस आधार पर राइस साहबने इस अनुमानकी सृष्टि की है वह सुरढ नहीं है; उसके लिये सबसे पहले, यह सिद्ध होनेकी बड़ी जरूरत है कि उक्त शिलालेखमें जितने भी गुरुओंका उछुंख है वह सब काल्फ्रमको लिये हुए है, अथवा उसमें सिंहनन्दिका समंतभद्रके बाद या उनके वंशमें होना लिखा है। परंत ऐसा सिद्ध नहीं होता—न तो शिलालेख ही उस प्रकृतिका जान पडता है और न उसमें 'ततः' या 'तदन्वये' आदि शब्दोंके द्वारा सिंहन-न्दिका बादमें होना सुचित किया है-उसमें कितने ही गुरुओंका स्मरण ऋम-रहित आगे पीछे भी पाया जाता है । उदाहरणके लिये ' पात्रकेसरी ' विद्यानंदको लीजिये, जिन्होंने **अकलंकदेवकी '**अष्टशती ' को अपनी 'अष्टसहस्री' द्वारा पुष्ट किया है और जो विक्रमकी प्राय: ९ वीं शताब्दिके विद्वान् हैं । इसका स्मरण अकलंकदेवसे पहले ही नहीं, बल्कि श्रीव-र्द्वदेव' से भी पहले किया गया है। ब्रीवर्द्धदेवकी स्तुति 'दंडी' नामक कविने भी की है, जो ईसाकी छठी शताब्दीका विद्वान् है और उसकी

might, in connection with the remarks made below, be placed in the 1st or 2nd century A. D..... There is accordingly no reason why Sinha nandi should not be placed at the end of the 2nd century A. D. 9 पात्रकेसरी और विद्यानंद दोनों एक ही व्यक्ति थे इसके लिये देखो 'सम्य-त्तवप्रकाश' ग्रंथ, तथा वादिचन्द्रसूरिका 'क्षानसूर्योदय' नाटक अथवा 'जैनहितैषी' भाग ९, अंक ९, ष्ट० ४३९-४४०। सम्यत्त्वप्रकाशके निम्न वाक्यसे ही दोनोंका एक व्यक्ति होना पाया जाता है-"'तथा स्त्रोकवार्तिके विद्यानन्द्यपरमामपान्न-केसरिस्वामिना थदुक्तं तथ लिख्यते- ।"

स्तुतिका वह पद्य उक्त शिललेखमें दिया हुआ है। इससे स्पष्ट है कि श्रीवर्द्धदेव बहुत पुराने आचार्य हुए हैं और वे पात्रकेसरीसे कई सौ वर्ष पहले हो गये हैं। फिर भी पात्रकेसरीका स्मरण उनसे भी पहले किया जाना इस बातको स्पष्ट सूचित करता है कि उक्त शिललेखर्मे कालकमसे गुरुओंके स्मरणका कोई नियम नहीं रक्खां गया है, और इसलिये शिलालेखमें समन्तभद्रका नाम सिंहनन्दिसे पहले लिये जानेकें कारण यह नहीं कहा जा सकता कि समंतभद्र सिंहनन्दिसे पहले ही हुए हैं। रही 'पट्टावल्ली'की बात सो यद्यपि वह हमारे सामने नहीं है फिर भी इतना जरूर कह सकते हैं कि आम तौरपर पट्टावलियाँ प्रायः प्रचलित प्रवादों अथगा दंतकथाओं आदिके आधारपर पीछेसे लिखी गई हैं, उनमें प्रमाणवाक्यों तथा युक्तियोंका अभाव है, और इसलिये केवल उन्होंंके आधार पर ऐसे जटिल प्रश्नोंका निर्णय नहीं किया जा सकता --वे अधिक प्राचीन गुरुओंके कम और समयके विषयमें प्राय: अपर्याप्त हैं। २--- ' कर्णाटक-कवि-चरिते ' नामक कनडी प्रंथके रचयिता ( मेसर्स आर० एण्ड एस० जी० नरसिंहाचार्य ) का अनुमान है कि समं-तभद्र शक संवत ६० (ई० सन् १३८) के ऌगभग हो गये हैं, ऐसा पंडित नाथूरामजीने, अपनी ' कर्णाटक-जैन-कवि ' नामक पुस्त-कों सूचित किया है, जो प्रायः उक्त कनड़ी ग्रंथके आधारपर लिखी गई है । परंतु किस आधारपर उनका ऐसा अनुमान है, इसका कोई डल्लेख नहीं किया। जान पड़ता है उक्त पट्टावर्जीकें आधारपर अथवा लेविस राइसके कथनानुसार ही उन्होंने समंतभद्रका वह समय हेलिख दिया है, उसके लिये स्वयं कोई विशेष अनुसंधान नहीं किया । यही वजह है जो बादको मिस्गर एडवर्ड पी० राइस साहबने, अपने कनडी-साहित्यके इतिहास ( History of Kanarese literature ) में,

समय-निर्णय ।

जिसे उन्होंने उक्त लेविस राइस साहबके प्रंथों और 'कर्णाटककवि-चरिते' के आधारपर लिखा है, समंतभद्रके अस्तित्वकालविषयमें सिर्फ इतना ही सूचित किया है कि जैनियोंकी रिवायत (लोककथा) के अनु-सार वे दूसरी शताब्दीके विद्वानोंमेंसे हैं \* ।

\* Samanta-bhadra is by Jain tradition placed in the second century.

**9** This Samantabhadra was the first of a series of celebrated Digambara writers who acquired considerable predominance, in the early Rashtrakut period.

होता है। यह काल, इतिहासमें, राष्टकूट राजा 'दन्तिदुर्ग' से प्रारंभ होता है और यहींसे राष्ट्रकूटोंके विशेष उदयका उछेख मिलता है। इससे पहले इन्द्र ( द्वितीय ), कर्क ( प्रथम ), और गोविन्द ( प्रथम ) नामके त्तीन राजा और भी हो गये हैं, जिनके राज्यकालादिकका कोई विशेष पता नहीं चलता । माछम होता है उनका राज्य एक ही कमसे नहीं रहा और न वे कोई विशेष प्रभावशाली राजा ही हुए हैं। डाक्टर आर० जी॰ माण्डारकरने, अपनी ' अैर्ली हिस्टरी ऑफ डेकन ' में, उस वक्त तकके मिले हुए दानपत्रोंके आधार पर उक्त गोविन्द (प्रथम) को इस वंशका सबसे प्राचीन राजा बतलाया है \* । साथ ही, यह प्रकट किया है कि 'आइहोले' के रविकीर्तिवाले शिलालेख (शक सं० ५५६) में जिस गोविन्द राजाके विषयमें यह उल्लेख है कि उसने चालुक्यटप पुलकेशी (दितीय) पर आक्रमण किया था वह प्रायः यही गोविन्द प्रथम जान पड़ता है । ऐसी हालतमें-जब कि इस वंशके प्राचीन इति-हासका कोई ठीक पता नहीं है-यह कहना कि समंतभदने प्राचीन राष्ट्रकूटोंके राज्यकाल्लमें प्राधान्य प्राप्त किया था अथवा वे उस समय लब्धप्रतिष्ठ हुए थे, युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता। यदि आय्यंगर महाशयके इस कथनका अभिप्राय यह मान लिया जाय कि समंतभद्र दन्तिदुर्गराजाके राज्य-कालमें हुए हैं अथवा यह खीकार किया जाय कि वे गोविन्द प्रथमके समकालीन थे और इसलिये उनका अस्तित्वसमय, भांडारकर महोदयकी सूचनानुसार, वही शक संवत्

१ द्वितीय संस्करण, ष्रष्ठ ६२, 'गवर्नमेंट सेंट्ल प्रेस,' वम्बईद्वारा सन् १८९५ सन १८९५ का छपा हुआ।

\* The earliest prince of the dynasty mentioned in the grants hitherto discovered is Govinda I.

समय-निर्णय ।

५५६ ( ई० सन् ६३४ ) है जो रविकीर्तिके उक्त शिलालेखका समय है, तो यह बात आपके उस कथनके विरुद्ध पड़ती है जिसमें आपने, पुस्तकके पृष्ठ ३०-३१ पर, यह सूचित करते हुए कि समंतभद-के बाद बहुतसे जैन मुनियोंने अन्यधर्मावलम्बियोंको स्वधर्मानुयायी बनानेके कार्य (the work of proselytism) को अपने हाथमें लिया है, उन मुनियोंमें, प्रधान उदाहरणके तौर पर, सबसे पहले गंगवाड़ि (गंगराज्य) के संस्थापक 'सिंहनंदि' मुनिका और उसके बाद 'पूज्यपाद,' 'अकलंकदेव'के नामोंका उल्लेख किया है। क्योंकि सिंहनंदिमुनिका अस्तित्वसमय जैसा कि पहले जाहिर किया जा चुका है, कोंगुणिवर्माके साथ साथ ईसाकी दूसरी दाताब्दीका प्रारंभिक अथवा पूर्व\*भाग माना जाता है और पूज्यपाद भी गोबिन्द प्रथमके उक्त समयसे प्रायः एक शताब्दी पहले हुए हैं। इसलिये या तो यही कहना चाहिये कि समंतमद सिंहनंदिसे पहले ( ईसाकी पहली या दूसरी शताब्दीमें ) हुए हैं और या यही प्रतिपादन करना चाहिये कि वे प्राचीन राष्ट्रकूटोंके समकालीन ( ईसाकी प्राय: सातवीं शताब्दीके पूर्वार्ध अथवा आठवीं शताब्दीके उत्तरार्धवर्ती ) थे । दोनों बातें एकत्र नहीं बन सकतीं । जहाँ तक हम समझते हैं आय्यंगर महाश-यने भी छेविस राइस साहबके अनुसार, समंतभद्रका अस्तित्वसमय सिंहनं---दिसे पहल ही माना है और प्राचीन राष्ट्रकूटोंके समकालानवाला उनका उल्लेख किसी गल्ती अथवा भूल पर अवलम्बित है। यही वजह है जो उन्होंने वहाँ पर शक संवत ६० वाले जैनियोंके साम्प्रदायिक कथनको भी बिना किसी प्रतिवादके स्थान दिया है। यदि ऐसा नहीं है, बल्कि-

<sup>\*</sup> देखो पिछला वह 'फ़ुट नोट' जिसमें कोंगुणिवर्माका समय शक सं० २५ ादिया है।

सिंहनंदि और पूज्यपादसे पहले समंतभद्रको स्थापित करनेवाली बात ही उनकी गलत है, और उन्होंने वास्तवमें समंतभद्रको ईसवी सन् ७५० या उसके वादका विद्वान् माना है तो हमें इस कहनेमें जरा भी संकोच नहीं हो सकता कि आपकी यह मान्यता बिलकुल ही निराधार है, जिसका कहींसे भी कोई समर्थन नहीं हो सकता ।

४---मध्यकालीन भारतीय न्यायके इतिहास ( हिस्टरी ऑफ दि मिडियावल स्कूल ऑफ इंडियन लॉजिक') में, डाक्टर सतीशचंद्र विद्या-भूषण, एम० ए० ने अपना यह अनुमान प्रकट किया है कि समंत-भद्र ईसवी सन् ६०० के करीब हुए हैं \* । परंतु आपके इस अनुमानका क्या आधार है अथवा किन युक्तियोंके बल पर आप ऐस अनुमान करनेके लिये बाध्य हुए हैं, यह कुछ भी सूचित नहीं किया ! हाँ, इससे पहले, इतना जरूर सूचित किया है कि समंतभदका उल्लेख हिन्दु-तत्त्ववेत्ता ' कुमारिल ' ने भी किया है और उसके लिये डाक्टर भांडारकरकी संस्कृतग्रंथविषयक उस रिपोर्टके प्रष्ठ ११८ को देख-नेकी प्रेरणा की है जिसका उल्लेख हम नं० १ में कर चुके हैं । साथ ही यह प्रकट किया है कि ' कुमारिल ' बौद्ध तार्किक विद्वान् धर्म-कोर्तिका समकालीन था और उसका जीवनकाल आमतौर पर ईसाकौ ७ वीं शताब्दी माना गया है । शायद इतने परसे ही-कुमारिलके प्रंथमें समंतभद्रका उल्लेख मिल जानेसे ही-आपने समंतभद्रको कुमा-रिलसे कुछ ही पहलेका विद्वान् मान लिया है । यदि ऐसा है तो

\* Samantabhadra is supposed to have flourished about 600 A. D.

१ सूचित करनेकी खास जरूरत थी; क्योंकि दूसरे विद्वान् समंतभदका अस्तित्व समय ईसाकी पहली या दूसरी शताब्दी मान रहे थे। आपका यह मान लेना जरा भी युक्तिसंगत प्रतीत नहीं होता । समंत-भद्र कुमारिलसे अधिक समय पहले न होकर अल्पसमय पहले ही हुए हैं, इस बातकी उक्त उल्लेख मात्रमें क्या गारंटी है ! इस बातको सिद्ध करनेके लिये तो विशेष प्रमाणोंकी आवश्यकता थी, जिनका उक्त पुस्त-कमें अभाव पाया जाता है ।

धर्मकीर्तिके प्रकरणमें, विद्याभूषणजीने धर्मकोर्तिका स्पष्ट समय ( संभवत: धर्मकीर्तिके आचार्य पद पर प्रतिष्ठित रहनेका समय ) ई० सन् ६२५ से ६५० के लगभग बतलाया है और इस समयकी पुष्टिमें तीन वातोंका उल्लेख किया है--एक तो यह कि धर्मकीर्तिका गुरु धर्मपाल ई० सन् ६३५ में जीवित था, इसी सन् तक उसके अस्ति-त्वका पता चलता है, इससे धर्मकीर्ति भी उस समयके करीब मौजूद होना चाहिये; दूसरे यह कि धर्मकीर्ति तिब्बतके राजा 'स्रोण्-त्सन्गम्पो ' का समकालीन था, जिसका अस्तित्व समय ई० सन् ६२७ से ६९८ तक पाया जाता है, और इस समयके साथ धर्मकीर्तिका समय अनुकूल पड़ता है; तीसरे यह कि 'इन्सिंग् ' नामक चीनी यात्रीने ई० सन् ६७१ से ६९५ के मध्यवर्ती समयमें भारतकी यात्रा की है; वह ( अपने यात्रा-वृत्तान्तमें ) बड़ी खुबीके साथ इस बातको प्रकट करता है कि किस तरह पर ' दिग्नाग'के बाद ''धर्मकीर्तिने तर्कशास्त्रमें और अधिक उन्नति की हैं।" इसके सिवाय धर्मकीर्तिकी बौद्ध दीक्षाके बाद, विद्याभू-षणजीने यह भी प्रकट किया है कि धर्मकीर्तिने तीर्धदर्शन ( Tirtha

9 इसी सन् ६३५ में; चीनी यात्री ह्वेनरसेंग जब नालंदाके विश्वविद्याल-बर्मे पहुँचा तो बहाँ उक्त धर्मपालकी जगह, प्रधान पदपर, उनका एक क्विध्य इलिमद प्रतिष्ठित हो चुका था; ऐसा विद्याभूषणजीकी उक्त पुस्तकसे पाया जाता है।

System) के गुप्ततत्त्वका परिचय प्राप्त करनेकी इच्छासे एक गुलामके वेषमें दक्षिणकी यात्रा की, वहाँ यह माछ्म करके कि कुमारिल बाह्मण इस विषयका अद्वितीय विद्वान् है, अपने आपको उसकी सेवामें रक्खा और अपनी सेवासे उसे प्रसन्न करके उससे उक्त दर्शनके गुप्त सिद्धा-न्तोंको माऌम किया। इस सब कथनसे यह स्पष्ट ध्वनि निकलती है कि धर्मकीर्ति ६३५से पहले ही कुमारिलकी सेवामें पहुँच गये थे, और उस समय कुमारिल वृद्ध नहीं तो प्राय: ४० वर्षकी अवस्थाके अवस्य होंगे। ऐसी हालतमें कुमारिलका समय पोछेकी ओर ई० सन् ६००के करीब पहुँच जाता है, और यही समय, ऊपर, समन्तभद्रका बतलाया गया है। दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि विद्याभूषणजीने,वास्तवमें, समंतभद और कुमारिलको प्रायः समकालीन ठहराया है। परंतु कुमारिलने, अपने ' स्ठोकवार्तिक 'में, अकलंकदेवके ' अष्टराती ' प्रंथ पर, उसके ' आज्ञाप्रधाना हि.... ' इत्यादि वाक्योंको लेकर, कुछ कटाक्ष किये हैं, ऐसा प्रोफेसर के० बी० पाठक 'दिगम्बरजैनसाहित्यमें कुमारिलका स्थान' नामक अपने निबंधमें, सूचित करते हैं और साथ ही यह प्रकट करते हैं कि कुमारिल अकलंकसे कुछ वाद तक जीवित रहा है, इसीसे जो आक्षेप अष्टशतीके वाक्योंपर कुमारिलने किये उनके निराकरणका अवसर स्वयं अकलंकको नहीं मिल सका, वह काम बादमें अकलंक-के शिष्यों (विद्यानंद और प्रभाचंद्र) को करना पड़ा। उक्त ' अष्ट-शती ' प्रंथ समंतभद्रके ' देवागम ' स्तोत्रका भाष्य है, यह पहले जाहिर किय<sup>ा</sup> जा चुका है । इससे पाठक स्वयं समझ सकते हैं कि समंतभद्रके एक ग्रंथके ऊपर कैई शताब्दां पीछेके बने हुए भाष्य पर, भाष्यकारकी

१ 'अष्टशती ' भाष्य कई शताब्दी पीछेका बना हुआ है, यह बात आगे चलकर स्वयं माऌम हो जायगी।

समय-निर्णय ।

प्रायः वृद्धावस्थामें, जब कुमारिल कटाक्ष करता है तब वह समंतभदसे कितने पीछेका विद्वान् है और उसे समंतभद्रके प्रायः समकालीन ठहराना कहाँ तक युक्तिसंगत हो सकता है । जान पड़ता है विद्याभूषणजीको कुमारिलके उक्त ' स्लोकवार्तिक ' को देखनेका अवसर ही नहीं मिला ! यही वजह है जो वे अकलंकदेवको कुमारिलसे भी पीछेका--ईसवी सन् ७५० के करीबका--विद्वान् लिख गये हैं ! यदि उन्होंने उक्त प्रंय देखा होता तो वे अकलंकदेवका समय ७५० की जगह ६४० के करीब लिखते, और तब आपका वह कथन ' अकलंकचरित ' के निम्न पद्यके प्रायः अनुकूल जान पड़ता, जिसमें लिखा है कि ' विक्रम संवर्त् ७०० ( ई० सन् ६४३ ) में अकलंक यतिका बौद्धोंके साथ, महान् वाद हआ है----

## विक्रॅमार्क-शकाब्दीय-शतसप्त-प्रमाजुषि । कालेऽकलंक-यतिनो बौद्धैर्वादो महानभूत् ॥

और भी कितने ही जैन विद्वानोंके विषयमें विद्याभूषणजीके समय-निरूपणका प्राय: ऐसा ही हाल है—-वह किसी विशेष अनुसंघानकों

१ कुछ विद्वानोंने अकलकदेवके 'राजन्साइसतुग' इत्यादि पद्यमें आए हुए 'साइसतुंग ' राजाका राष्ट्रकूट राजा कृष्णराज प्रथम ( छुमतुंग ) के साथ समी-करण करके, अकलकदेवको उसके समकालीन-ईसाकी आठवीं शताब्दीके प्रायः उत्तरार्धका-विद्वान् माना है; परंतु कुमारिल यदि डा॰ सतीशचंद्रके कथनानुसार घर्मकीर्तिका समकालीन था तो अकलंकदेवके अस्तित्वका समय यह वि॰ सं॰ ७•० ही ठीक जान पड़ता है, और तब यह कहना होगा कि ' साहसतुंग ' का कृष्णराजके साथ जो समीकरण किया गया है वह ठीक नहीं है । रेविस राइसने ऐसा समीकरण न करके अपनेको साहसतुंगके पहचाननेमें असमर्थ बतलाया है । २ यह पद्य, ' इन्स्किप्शन्स ऐट अवणबेल्गोल ' ( एपिप्रेफिया कर्णाटका जिल्द दूसरी ) के द्वितीयसंस्करण, (सन् १९२३) की प्रस्तावनामें, मि॰ आर॰ नरसिंहाचार्यके द्वारा उक्त आश्वयके साथ उद्धृत किया गया है ।

लिये हुए माखूम नहीं होता-जिसका एक उदाहरण न्यायदीपिकाके क्तर्ता 'धर्मभूषण ' का समय है । आपने धर्मभूषणका समय ई० सन् १६०० के करीब दिया है परंतु उनकी न्यायदीपिका ्राक संवत् १३०७ में लिखी गई है, ऐसा प्रो० के० बी० पाठकने, 'साउध इंडियन इंस्त्रिप्शन्स जिल्द १ली, पृष्ठ १५६' के आधार पर अपने उक्त निबंधमें सूचित किया है । ऐसी हालतमें आपको धर्मभूष-णका समय ई० सन् १३८५, या '१४०० के करीब' देना चाहिये था; परंतु ऐसा न करके आपने धर्मभूषणको उनके असली समयसे एकदम २०० वर्ष पीछेका विद्वान् करार दिया है और यह लिख दिया है कि करीब ३०० वर्ष (५३२ के स्थानमें) हुए जब उन्होंने न्यायदीपिका लिखी थी ! इससे स्पष्ट है कि विद्याभूषणजीने जैन विद्रा-नोंका ठीक समय माखूम करनेके लिये कोई विशेष प्रयास नहीं किया और इस लिये इस विषयमें उनका वह कथन, जो विरोष युक्तियोंको साथमें लिये हुए नहीं है, कुछ अधिक विश्वासके योग्य माऌम नहीं होता--कितने ही स्थानों पर तो वह बहुत ही अमोत्पादक जान पड़ता है । समंतभद्रका अस्तित्व-विषयक कथन आपका कितना भ्रमपूर्ण है इस बातका और भी अच्छा अनुभव पाठकोंको आगे चल कर हो जायगा।

### सिद्धसेन और न्यायावतार ।

५—-कुछ विद्वानोंका ख़याल है कि स्वामी समंतभद सिद्धसेन दिवा-करसे पहले हुए हैं। सिद्धसेन यदि विक्रमादित्य राजाकी सभाके नव-रत्नोंमेंसे थे और इस लिये विक्रमकी प्रथम शताब्दीके विद्वान् समझे जाते हैं तो समंतभद्र उससे भी पहलेके—ईसाकी पहली शताब्दीसे भी पहलेके—विद्वान् होने चाहियें; क्यों कि समन्तभद्रके 'रत्नकरण्डक' का निम्न पद्य सिद्धसेनके 'न्यायावतार ' में उद्धृत पाया जाता है----

# आप्तोपज्ञमनुऌंघ्यमदृष्टेष्टविरोधकम् । तत्त्वोपदेशकृत्सांव शास्त्रं कापथघट्टनम् ै ॥ ९ ॥

इसमें संदेह नहीं कि यह पद्य समंतभद्रके 'रत्नकरंडक' नामक डपासकाध्ययन ( श्रावकाचार ) का पद्य है, उसमें यथास्थान-यथा-ऋम-मूलरूपसे पाया जाता है और उसका एक बहुत ही आवश्यक अंग है । यदि इस पद्यको उक्त ग्रंथसे निकाल दिया जाय तो उसके कथनका सिलसिला ही बिगड़ जाय । क्यों कि प्रंथमें, जिन आप्त, तपोमृत्के अष्ट अंगसहित और त्रिमूढतादिरहित श्रद्धानको आगम् सम्यग्दर्शन बतलाया गया है उनका कमशः स्वरूप निर्देश करते हुए इस पद्यसे पहले आतका और इसके बाद तपोभृतका स्वरूप दिया है; यह पद्य यहाँ दोनोंके मध्यमें अपने स्थानपर स्थित है, और अपने विषयका एक ही पद्य है । प्रत्युत इसके, न्यायावतारमें इस पद्यकी स्थिति बहुत ही संदिग्ध जान पड़ती है। यह उसका कोई आवश्यक अंग माऌम नहीं होता, और न इसको निकाल देनेसे वहाँ ग्रंथके सिछसिलेमें अथवा उसके प्रतिपाद्य विषयमें ही कोई बाधा आती है । **प्रंथ**में परोक्ष प्रमाणके 'अनुमान' और 'शाब्द' ऐसे दो भेदोंका कथन करते हुए, स्वार्थानुमानका प्रतिपादन और समर्थन करनेके बाद, इस पद्यसे ठीक पहले ' शाब्द ' प्रमाणके लक्षणका यह पद्य दिया इआ है-—

## र्द्धेष्टाव्याहताद्वाक्यात् परमार्थाभिधायिनः । तत्त्वग्राहितयोत्पन्नं मानं शाब्दं प्रकीर्तितम् ॥ ८ ॥

9 यह पद्य दोनों ही प्रथोंमें नंबर ९ पर दिया हुआ है, और ऐसा होना आकस्मिक घटनाका परिणाम है।

२ टीकामें इस पश्चसे पहले यह प्रस्तावना वाक्य दिया हुआ है---

इस पद्यकी उपस्थितिमें इसके बादका उपर्युक्त पद्य, जिसमें शास्त्र ( आगम ) का लक्षण दिया हुआ है, कई कारणोंसे व्यर्थ पड़ता है। प्रथम तो, उसमें शास्त्रका लक्षण आगमप्रमाणरूपने नहीं दिया-यह नहीं बतलाया कि ऐसे शास्त्रसे उत्पन्न हुआ ज्ञौन आगम प्रमाण अथवा शाब्दप्रमाण कहळाता है-बल्कि सामान्यतया आगम पदार्थके रूपमें निर्दिष्ट हुआ है, जिसे 'रत्नकरण्डक ' में सम्यग्दरानका विषय बतलाया गया है | दूसरे, शाब्दप्रमाणसे शास्त्रप्रमाण कोई भिन्नवस्त मो नहीं है, जिसकी शाब्द प्रमाणके बाद पृथक् रूपसे उल्लेख करनेकी जरूरत होती, बल्कि उसीमें अंतर्भूत है । टीकाकारने भी. शाब्दके 'लौकिक' और 'शास्त्रज' ऐसे दो मेदोंको कल्पना करके, यह सूचित किया है कि इन दोनोंका ही लक्षण इस आठवें पद्यमें आगया है: \* इससे ९ वें पद्यमें शाब्दके 'शास्त्रज' भेदका उल्लेख नहीं, यह और भी स्पष्ट हो जाता है । तीसरे, प्रंथ भरमें इससे पहले, 'शास्त्र' या 'आगम' शब्दका कहां प्रयोग नहीं हुआ जिसके स्वरूपका प्रतिपादक ही यह ९ वाँ पद्य समझ लिया जाता, और न 'शास्त्रज' नामके भेदका ही मूल ग्रंथमें कोई निर्देश है जिसके एक अवयव (शास्त्र) का लक्षण प्रतिपादक यह पद्य हो सकता; चौथे यदि यह कहा जाय

" तदेवं स्वार्थानुमानलक्षणं प्रतिपाद्य तद्वतां आन्तताविधातेपतिं च निरा-कृत्य अधुना प्रतिपादितपदार्थानुमानलक्षण एवास्पवक्तध्यत्वात् तावच्छाब्दल-क्षणमाह "।

१ स्वपराभासी निर्बाध ज्ञानको ही ' न्यायावतार ' के प्रथम पद्यमें प्रमाणका लक्षण बतलाया है, इस लिये प्रमाणके प्रत्येक भेदमें उसकी ब्याप्ति होना व्यहिये।

\* 'शाब्दं च द्विधाःभवति-छौ।केकं शास्त्रजं चेति। तत्रेद् द्वयोराप साधारणं प्रतिपादितम् ।



कि ८ वें पद्यमें ' शाब्द ' प्रमाणको जिस वाक्यसे उत्पन्न हुआ बत-लाया गया है उसीका 'शास्त्र 'नामसे अगले पद्यमें स्वरूप दिया गया है तो यह बात भी नहीं बनती; क्यों फि ८ वें पद्यमें ही 'टप्टे-ष्टाव्याहत' आदि विशेषणोंके द्वारा वाक्यका स्वरूप दे दिया गया है और वह स्वरूप अगले पद्यमें दिये हुए शास्त्रके स्वरूपते प्रायः मिल-ता जुलता है----उसके **' दृष्टेष्टाव्याहत** 'का 'अदृष्टेष्टविरोधक 'के साथ साम्य है और उसमें 'अनुहुईष्य ' तथा 'आप्तोपज्ञ ' विशेषणोंका भी समावेश हो सकता है, 'परमाथोभिधायि' विशेषण 'कापथ-घट्टन ' और 'सार्ब ' विशेषणोंके भावका द्योतक है, और शाब्दप्रमा-णको 'तत्त्वग्राहितयोत्पन्न' प्रतिपादन करनेसे यह स्पष्ट ध्वनित है कि वह वाक्य 'तत्त्वापदेशकृत्' माना गया है----इस तरह पर दोनों पद्योंमें परस्पर बहुत कुछ साम्य पाया जाता है । ऐसी हालतमें ग्रंथ-कारके लिये एक ही बातकी व्यर्थ पुनराक्ति करनेकी कोई वजह नहीं हो सकती, खासकर ऐसे प्रंथमें जो सूत्ररूपते जॅंचे तुल्ने शब्दोंमें लिखा जाता हो । पाँचवें, प्रंथकारने स्वयं अगले पद्यमें वाक्यको उपचारसे 'परार्थानुमान' बतलाया है; यथा—

# स्वनिश्वयवदन्येषां निश्वयोत्पादनं बुधैः । परार्थं मानमाख्यातं वाक्यं तदुपचारतः ॥ १० ॥

इन सब बातों अथवा कारणोंके समुचयसे यह स्पष्ट है कि 'न्याया-वतार' में 'आसोपज्ञ' नामक पद्यकी स्थिति बहुत ही संदिग्ध है, वह मूल प्रंथकारका पद्य माळ्रम नहीं होता, उसे मूल प्रंथकारविरचित प्रंथका आवश्यक अंग माननेसे पूर्वेत्तर पद्योंके मध्यमें उसकी स्थिति ज्यर्थ पड़ जाती है, ग्रंथकी प्रतिपादनशैली भी उसे स्वीकार नहीं करती,

और इस लिये वह अवश्य ही एक उद्भुत पद्य जान पड़ता है। टीकाकारने उसे देनेसे पहले, शब्दके ' लौकिक ' और ' शास्त्रज' ऐसे दो भेदोंकी कल्पना करके, प्रस्तावनारूपसे जो यह लिखा है कि ' जिस प्रकारके ं शास्त्रसे उत्पन हुआ शास्त्रज प्रमाण प्रमाणताको प्राप्त होता है उसे अब प्रंथकार दिखलते हैं '\* वह प्रंथके अन्य पद्योंके साथ इस पद्यका सामंजस्य स्थापित करनेके लिये टीकाकारका प्रयत्न मात्र है। अन्यथा, मूल प्रंथकारकी न तो वैसी भेदकल्पना ही माऌम होती है. न उस प्रकारकी कल्पनाके आधारपर प्रंथमें कथनकी कोई पद्धति ही पाई जाती है और न ८ वें पद्यमें वाक्यका स्वरूप जतला देने पर, उन्हें शास्त्रका अलग स्वरूप देनेकी कोई जरूरत ही थी । वे यदि ऐसा करते तो . अन्य प्रंथोंकी तरह अपने प्रंथमें उस आप्तका छक्षण भी अवस्य देते जिससे शास्त्र अथवा वाक्य विशेषकी उत्पात्ति होती है और जिसके भेद तथा प्रमाणतापर उस शास्त्र या बाक्यका भेद अथवा प्रामाण्य प्रायः अवलम्बित रहता है; परंतु ग्रंथभरमें आतका लक्षण तो क्या, उसके सामान्यस्वरूपका प्रतिपादक मंगलाचरण तक भी नहीं है। इससे स्पष्ट है कि ग्रंथकारने इस प्रकारकी कल्पनाओं और विशेष कथनोंस

9 ' लौकिक ' के साथ शास्त्रज नामका भेद कुछ अच्छा तथा संगत भी माल्यम नहीं होता, वह ' लोकोत्तर' होना चाहिए था। 'प्रमाणनयतत्त्वालोकालं कार' नामक श्वेताम्बर प्रन्थमें जिस आप्तके वचनको आगम बतलाया गया है उसके लौकिक और लोकोत्तर ऐसे दो भेद किये हैं ( स च द्वेधा लौकिको लोकोत्तरश्च ) और इस लिये आप्तवाक्य तथा आप्तवाक्यसे उत्पन्न होनेवाले शाब्द प्रमाण या आगम प्रमाणके भी वे ही दो भेद लौकिक और लोकोत्तर होने चाहिये थे। यहाँ शास्त्रज ऐसा नामभेद केवल अगले पद्यकी ग्रंथके साथ संगति विठलानेके लिये ही टीकाकारद्वारा कलिपत हुआ जान पडता है।

\* 'यादश' शास्त्रात्तजातं प्रमाणतामनुभवति तद्दर्शयति ।'

अपने ग्रंथको प्रायः अलग रक्खा है, उन्होंने सामान्यरूपसे प्रमाणनय-की उस प्रसिद्ध व्यवस्थाका ही इस प्रंथमें कीर्तन किया है जिसे सब लोग व्यवहारमें लाते हैं x, और इस लिये भी यह पद्य प्रंथमें उद्भत ही जान पड़ता है। यदि सचमुच ही ग्रंथकारने, प्रंथके आठवें पद्यमें दिये हुए वाक्यके स्वरूपका समर्थन करनेके लिये इस पद्यको ' उक्तं च ' रूपसे उद्धृत किया हो तो इस कहनेमें कोई संकोच नहीं हो सकता कि सिद्धसेन अवश्य ही समंतभद्रके बाद हुए हैं । परंतु, जहाँ तक हम समझते हैं, सिद्धसेन दिवाकर जिस टाइपके विद्वान् थे और जिस ढंग ( पद्धति ) से उन्होंने अपने ग्रंथको प्रारंभ और समाप्त किया है उस परसे सिद्धसेन द्वारा इस पद्यके उद्धृत किये जानेकी बहुत ही कम संभावना पाई जाती है-इस बातका खयाल भी नहीं होता कि सिद्धसेन जैसे विद्वानने अपने ऐसे छोटेसे सूत्रप्रंथमें, एक दूसरे विद्वानके वाक्यको 'उक्तं च' रूपसे उद्भत करना उचित समझा हो । हमारी रायमें यह पद्य या तो प्रंथकी किसी दूसरी पुरानी टीकामें, 'वाक्य'की व्याख्या करते हुए, उद्धृत किया गया है और या किसी विद्वानने ८ वें अधवा १० वें पद्यमें आए हुए 'वाक्य' शब्दपर टिप्पणी देते हुए वहाँ उद्धृत किया है, और उसी टीका या टिप्पणवाली प्रतिपरसे मूल प्रंथकी नकल उतारते हुए, लेखकोंकी असावधानी अथवा नासमझीसे, यह प्रंथमें प्रक्षिप्त हो गया है और प्रंथका एक अंग बन गया है । किसी पद्यका इस तरह पर प्रक्षिप्त होना कोई असाधारण बात नहीं है---- बहुआ प्रंथोंमें इस प्रकारसे प्रक्षिप्त हुए पर्योके कितने ही उदाहरण पाये जाते हैं । इस

लिये, 'न्यायावतार ' में इस पद्यकी स्थिति आदिको देखते हुए हमारी यही राय होती है कि यह पद्य वहाँपर क्षेपक है, और ग्रंथकी वर्तमान टौकासे, जिसे कुछ विद्वान् चंद्रप्रभसूरि ( वि० सं० ११५९ ) की और कुछ सिद्धींपें ( सं० ९६२ ) की बनाई हुई कहते हैं, पहले ही प्रंथमें प्रक्षिप्त हो चुका है । अस्तु । इस पद्यके 'क्षेपक ' करार दिये जानेपर ग्रंथके पद्योंकी संख्या ३१ रह जाती है । इसपर कुछ लोग यह आपत्ति कर सकते हैं कि सिद्धसेनकी बाबत कहा जाता है कि उन्होंने ' द्वात्रिंशत्द्वात्रिंशिका ' नामसे ३२ स्तुतियाँ लिखी हैं, जिनमेंसे प्रत्येक-की स्रोकसंख्या ३२ है, न्यायावतार भी उन्हींमेंसे एक स्तुति है \*--द्वात्रिंशिका है---- उसकी पद्यसंख्या भी ३२ ही होनी चाहिये और इस लिये उक्त पद्यको क्षेपक माननेसे प्रंथके परिमाणमें बाधा आती है। परंतु इस प्रकारकी आपत्तिके लिये वास्तवमें कोई स्थान नहीं । प्रथम तो 'न्यायावतार ' कोई स्तुतिग्रंथ ही नहीं है. उसमें मंगलाचरण तक भी नहीं और न परमात्माको सम्बोधन करके ही कोई कथन किया गया है; दूसरे, इस बातका कोई प्राचीन (टीकासे पहलेका) उल्लेख नहीं मिलता जिससे यह पाया जाता हो कि न्यायावतार 'द्वात्रिंशिका' है अथवा उसके स्ठोकोंकी नियतसंख्या ३२ है; और तीसरे, सिद्धसेनकी जो २० अथेवा २१

\* ''ए शिवाय पण 'द्वात्रिंशत्द्वात्रिंशिका' ए स्तुतिसंग्रह प्रथ रच्यो छे, तेमांनो न्यायावतार एक स्तुतिरूप अंथ छे।'' ऐसा न्यायावतार सटीककी प्रस्तावनामें रुहमाई भोगीलालजी, सेकेटरी 'हेमचदाचार्यसमा' पट्टनने प्रतिपादन किया है।

१ सिद्धसेन दिवाकरकी आम तौरपर २० द्वात्रिंशिकाएँ एकत्र मिलती हैं, सिर्फ एक प्रतिमें २१ वीं द्वात्रिंशिका भी साथ मिली है, ऐसा प्रकाशकोंने सूचित किया है; और वह २१ वीं द्वात्रिंशिका अपने साहित्य परसे संदिग्ध जान पड़ती है; इसी लिये यहाँपर 'अथवा' शब्दका प्रयोग किया गया है। 'द्रात्रिंशिकाएँ' मिलती हैं उन सबमें ३२ पद्योंका कोई नियम नहीं देखा जाता—आठवा द्वात्रिंशिकामें २६, ग्यारहवींमें २८, पंदहवींमें ३१, उन्नीसवींमें भी ३१, दसवींमें ३४ और इक्कीसवींमें ३३ पद्य पाये जाते हैं \*। ऐसी हालतमें 'न्यायावतार'के लिये ३२ पद्योंका कोई आप्रह नहीं किया जा सकता, और न यही कहा जा सकता है कि ३१ पद्योंसे उसके परिमाणमें कोई बाधा आती है।

अब देखना चाहिये कि सिद्धसेन दिवाकर कब हुए हैं और समं-तभद्र उनसे पहले हुए या कि नहीं । कहा जाता है कि सिद्धसेन दिवाकर उज्जयिनीके राजा विक्रमादित्यकी सभाक्षे नवरत्नोंमेंसे एक रत्न थे, और उन नवरत्नोंके नामोंके लिये 'ज्योतिर्विदाभरण' प्रंथका निम्न पद्य पेश किया जाता है—

धन्वंतरिः क्षपणकोऽमरसिंद्दशंकुर्वेतालभद्दघटखर्परकालिदासाः । ख्यातो वाराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वै वररुचिर्नव-विक्रमस्य ॥

इस पद्यमें, यद्यपि, 'सिद्धसेन' नामका कोई उल्लेख नहीं है परन्तु 'क्षपणक' नामके जिस विद्वानका उल्लेख है उसीको 'सिद्धसेन दिवा-कर' बतलाया जाता है। डाक्टर सतीशचन्द्र विद्याभूषण तो, इस विषयमें अपनी मान्यताका उल्लेख करते हुए, यहाँ तक लिखते हैं कि ' जिस क्षपणक ( जैनसाधु ) को हिन्दुलोग विक्रमादित्यकी सभाको भूषित करनेवाले नवरत्नोंमेंसे एक रहन समझते हैं वह सिद्धसेनके सिवाय

 देखो ' श्रीसिद्धसेनदिवाकरकृत प्रथमाला ' जिसे ' जैनधर्मप्रसारक सभा ' मावनगरने बि० सं० १९६५ में छपाकर प्रकाशित किया । दूसरा कोई बिद्वान् नहीं था' \* । साथ ही, प्रकट करते हैं कि बौद्ध प्रंथोंमें भी जैनसाधुओंको 'क्षपणक' नामसे नामांकित किया है, प्रमा-णके लिये 'अवदानकल्पलता' के दो पद्य + भी उद्भृत किये हैं, और इस तरह पर यह सूचित किया है कि उक्त 'क्षपणक' नामका बिद्वान् बौद्ध-भिक्षु नहीं था । इसमें संदेह नहीं कि 'क्षपणक' जैन-साधुको कहते हैं । यदि वास्तवमें सिद्धसेन विक्रमादित्यकी सभाके ये ही क्षपणक विद्वान् थे और इस लिये वराहमिहिरके समकालीन थे तो उनका समय ईसाकी प्राय: लठी शताब्दी जान पड़ता है। क्यों कि बराहमिहिरका आस्तित्व समय ई० सन् ५०५ से ५८७ तक पाया जाता है—उसने अपनी ज्योतिषगणनाके लिये शक सं० ४२७ (ई० सन् ५०५) को अब्दपिण्डके तौरपर पसंद किया था ×

\* I am inclined to believe that Sidhasen was no other than Kshapnaka (a jain sage) who is traditionally known to the Hindus to have been one of the nine gems that adorned the court of Vikramaditya, (H. M. S. Indian Lojic p. 15.)

+ वे पद्य इस प्रकार हैं—

भगवद्भाषितं तत्तु सुभद्वेण निवेदितम् । श्रुत्वा क्षपणकः क्षिप्रमभूद्द्वेषविषाकुरुः ॥ ९ ॥ तस्य सर्वज्ञतां वेत्ति सुभद्वो यदि मद्रिरा । तदेष क्षपणश्रद्धां त्यक्ष्यति श्रमणादरात् ॥

-अ०, ज्योतिष्कावदान ।

× देखो डा॰ सतीशचद्रकी न्यायावतारकी प्रस्तावना और 'हिस्टरी आफ इंडि-यन छाजिक,' जिनमें आपने वराहमिहिरकी ' पंचसिद्धान्तिका ' का यह पद्य भी वर्ष्युत किया है----

और ई० सन् ५८७ में उसका देहान्त हो चुका था। इसी छिये डाक्टर सतीशचंदने, अपनी 'मध्यकाळीन न्याय' के इतिहासकी पुस्तकमें, सिद्धसे-नको ई० सन् ५३३ के करीबका और न्यायावतारकी प्रस्तावनामें, सन् ५५० के करीबका विद्वान् माना है, और उज्जयिनीके विक्रमादित्यके विषयमें, उन विद्वानोंकी रायको स्वीकार किया है जिन्होंने विक्रमादित्य \* का समीकरण माछवाके उस राजा यशोधर्मदेवके साथ किया है जिसने, अल्बेरूनीके कथनानुसार, ई० सन् ५३३ में कोरूर (Korur) स्थान पर हूणोंको परास्त किया था। ऐसी हाछतमें, यह स्पष्ट है कि सिद्धसेन दिवाकर विक्रमकी पहली शताब्दीके विद्वान् नहीं थे, बल्कि उसकी छठी शताब्दी अथवा ईसाकी पाँचवीं और छठी शताब्दीके विद्वान् थे। इस विषयमें, मुनि जिनविज्यजी जैनसाहित्यसंशोधक--दितीय अंकके पृष्ट ८२ पर, छिखते हैं---

" सिद्धसेन ईसाकी ६ ठी शताब्दीसे बहुत पहले हो गये हैं। क्योंकि विक्रमकी पांचवीं शताब्दीमें हो जानेवाले आचार्य मछत्रादीने सिद्धसेनके सम्मतितर्क्षे ऊपर टीका लिखी थी। हमारे विचारसे सिद्ध-सेन विक्रमकी प्रथम शताब्दिमें हुए हैं।''

### सप्ताक्षिवेदसंख्यं शककालममास्य चैत्रगुक्तादौ । अर्ड्डास्तमिते भानौर्यवमपुरे सौम्यदिवसाद्ये ॥ ८ ॥

९ देखो विग्सेण्ट सिमथकी 'अली हिस्टरी आफ इंडिया' तृ० सं०, ए० ३०५. \* 'विकमादित्य' नामके-इस उपाधिके धारक-कितने ही राजा हो गये हैं । गुप्तवंशके चंद्रगुप्त द्वितीय और स्कन्दगुप्त खास तौर पर ' विकमादित्य ' प्रसिद्ध थे। इनके और इबके मध्यवर्ता कुमारगुप्तके राज्यकालमें ही-ईसाकी पाँचवीं शताब्दीमें- ' कालिदास ' नामके उन सुप्रसिद्ध विद्वानका होना, पिछली तह-कीकातसे, पाया जाता है जिन्हें विकमादित्यकी सभाके नवरत्नोंमें परिगणित किया गया है ( वि० ए० सिमयकी अर्जी हिस्टरी ऑफ इंडिया, तृ० संस्करण, यह ठीक है कि श्वेताम्बर सम्प्रदायमें आचार्य मछुवादीको बीर-संवत् ८८४ का विद्वान् लिखा है+और उसीको लेकर मुनिजीने उन्हें विक्रमको पाँचर्यों शताब्दीका विद्वान् प्रतिपादन किया है। परन्तु आचार्य मछुवादीने बौद्धाचार्य 'धर्मोत्तर'की 'न्यायविन्दु-टीका' पर 'धर्मोत्तर-टिप्प-णक ' नामका एक टिप्पण लिखा है, और आचार्य धर्मोतर ईसाकी ९ वीं शताब्दी ( ई० सन् ८३७-८४७ के करीब ) के विद्वान् थे, इस लिये मछुबादीका वीरसंवत् ८८४ में होना असंभव है; ऐसा डाक्टर सतीशचंद्र अपने मध्यकालीन न्यायके इतिहासमें, सूचित करते हैं। साथ ही, यह प्रकट करते हैं कि यह संवत् ८८४, वीर संवत् न होकर, या तो विक्रम संवत् है और या शकसंवत् । विंक्रम संवत् ( ई० सन् ८२७ ) की हाल्तमें मल्लवादी धर्मोत्तरके समकालीन थे और शक संवत् ( ई० स० ९६२ ) की हाल्तमें वे धर्मोत्तरसे एक

१० ३०४) और मुनि जिनविजयजीने जिनको 'सिद्धसेनके समकालीन और सह-वासी महाकवि' बतलाया है ( जैनहितैथी, नवम्बर सन् १९१९ )।

+---'' श्रीवीरवत्सरादयक्षताष्टके चतुरक्षीतिसंयुक्ते ।

जिम्ये स मल्लवादी बौद्धांस्तद्यन्तरांश्चापि ॥ "

थह पद्य 'न्यायावतार-वृत्ति'की प्रस्तावनामें 'प्रभावकचरित'के नामसे उद्-धृत किया है।

१ मूल प्रथ 'न्यायबिन्दु' आचार्थ 'धर्मकीर्ति' का लिखा हुआ ह जो ईसाकी सातवीं शताब्दीके विद्वान् थे। देखो सतीशचन्द्रकी हिस्टरी आफ इंडियन लाजिक।

२ इस 'धर्मोत्तर-टिप्पणक' की एक प्रति ताड्पत्रोंपर अन्हिलवाड पाटनमें सुरक्षित है और सं० १३३१ की लिखी हुई बतलाई जाती है। उसके अन्तमें लिखा है-----''इति धर्मोत्तरटिप्पनके श्रीमहवाद्याचार्थक्वते तृतीयः परिच्छेदः समाप्तः मङ्गलं महाश्रीः ॥'' (History of M. S. of Indian Logic P. 34)

शताब्दी पीछेके बिद्वान् समझे जाने चाहिये \* । इससे, मल्टवादीके समयके आधार पर मुनिजीने जो यह प्रतिपादन किया है कि सिद्रसेन विक्रमकी पाँचवीं शताब्दीसे पहले हुए हैं सो ठीक प्रतीत नहीं होता । और मी कोई दूसरा प्रबल प्रमाण अभी तक ऐसा उपलब्ध नहीं हुआ जिससे सिद्रसेनका समय ईसावी पाँचवीं छठी शताब्दीसे पहले स्थिर किया जा सके, और छठी अधवा पाँचेवीं शताब्दीका समय मानने पर हमें यह कहनेमें जरा भी संकोच नहीं हो सकता कि समंतभद सिद्ध-सेन दिवाकरसे बहुत पहले हुए हैं, जैसा कि पाठकोंको आगे चलकर माऌम होगा ।

यहाँ पर इतना और भी प्रकट कर देना उचित माऌम होता है कि सिद्धसेनको विद्याभूषणजीने स्वेताम्बर संप्रदायका विद्वान् लिखा है। हमारी रायमें आपका यह लिखना केवल एक सम्प्रदायकी मान्यताका उल्ठेख मात्र है, और दूसरे सम्प्रदायकी मान्यतासे अनभिज्ञताको सूचित करता है; इससे अधिक उसे कोई महत्त्व नहीं दिया जा सकता। अन्यथा, जब दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों सम्प्रदायोंमें सिद्ध-

\* देखो उक्त इतिहास ( History of the Mediaeval School of Indian Logic ) के प्रष्ठ ३५, १३१।

१ वराहमिहिरके एक अंथमें जब शक सं० ४२७ (ई० सन् ५०५) का उल्लेख है तो वे उसकी रचनासे प्रायः २०-२५ वर्ष पहले और भी जीवित रहे होंगे, यह स्वाभाविक है, और इस लिये उनका अस्तित्व समय ईसाकी पाँचवीं शता-ब्दीका चतुर्थ चरण भी जान पड़ता है। इसके सिवाय यह भी संभव है कि वराह-मिहिरकी युवावस्थाका जो प्रारंभ काल हो वह क्षपणककी वृद्धावस्थाका समय हो, इसी लिये यहाँपर पाँचवीं शताब्दीको भी सिद्धसेनके अस्तित्वके लिये घ्रहण कर किया गया है। सेनकी मान्यता है, दिगम्बरोंकी पद्यावली—गुरुपरम्पराओंमें भी सिद्ध-सेनका नाम है, कितने ही दिगम्बर आचीर्योद्वारा सिद्धसेन खास तौर पर स्तुति किये गये हैं और अपने प्रन्थोंके साहित्य परसे भी वे खसू-सियतके साथ कोई श्वेताम्बर माऌम नहीं होते तब, वैसा लिखनेके लिये आप कुछ युक्तियोंका प्रयोग जरूर करते अथवा, इस विषयमें, दोनों ही सम्प्रदायोंकी मान्यताका उल्लेख करते; परंतु इन दोनों ही बातोंका वहाँ एकदम अभाव है, और इसी लिये हमारी उपर्युक्त राय है। रहा 'क्षपणक ' शब्द, वह सामान्यरूपसे जैनसाधुका बोधक होने पर भी खास तौर पर श्वेताम्बर साधुका कोई चोतक नहीं है; प्रत्युत इसके वह बहुत प्राचीन कालसे दिगम्बर साधुओंके लिये व्यव-द्वत होता आया है, हिन्दुओं तथा बौद्धोंके प्राचीन ग्रंथोंमें निर्ग्रथ-दिग-म्बर साधुओंके लिये उसका प्रयोग पाया जाता है और खुद श्वेताम्बर ग्रंथोंमें भी वह दिगम्बरोंके लिये प्रयुक्त हुआ है, जिसका एक उदा-हरण नीचे दिया जाता है—

भ 'सेनगण 'की पटावलीमें 'सिद्धसेन ' का निम्न प्रकारसे उल्लेख पाया जाता हैं—

( स्वस्ति ) श्रीमदुजाविनीमहीकालसंस्थापनमहाकालालिंगमहीधरवाःच-ञ्चदण्डविष्टयाविष्कृतश्रीपाश्वतीर्थंश्वरप्रातिद्वन्द्वश्रीसिद्धसेनभद्दारकाणां ।

---जैन सि॰ भा०, प्रथम किरण।

२ हरिवंशपुराणके कर्ता श्रीजिनसेनाचार्थने, अपनी गुरुपरम्पराका उल्लेखः करते हए उसमें, 'सिद्धसेन'का नाम भी दिया है। यथा----

'सुसिद्धसेनोऽभयभीमसेनकौ गुरू परौ तौ जिन-शांतिषेणकौ ।' ----हरिवंशपुराण i

३ दिगम्बराचायौंद्वारा को हुई स्तुतियोंके कुछ पद्य इस प्रकार हैं---

सोमाणराजकुलजोऽपिसमुद्रसूरि---र्भच्छं शशास किल दप्रवणप्रमाण ( ? )। जित्वा तदा क्षपणकान्स्ववशं वितेने नागेंद्रदे ( ? ) भ्रुजगनाथनमस्य तीर्थे ( ? )॥ यह पद्य तपगच्छकी पट्टावलिमें, जो जैन श्वेताम्बर कान्फरेन्स हेरॅल्ड, जिल्द ११, अंक ७-१० में मुद्रित हुई है, समुद्रसूरिके

वर्णनमें दिया है । इसमें जिन क्षपणकोंको जीतनेकी बात लिखी है

जगत्मसिद्धबोधस्य वृषभस्येव निस्तुषाः । बोधयान्ति सतां बुद्धिं सिद्धसेनस्य सूक्तयः ॥ —हरिवंशपुराणे, श्रीजिनसेनः ।

सिद्धान्तोद्धपश्रीधवंसिद्धसेनं तर्कांब्जार्कं भद्वपूर्वाकलंकं । शब्दाब्धीन्दुं पूज्यपादं च वंदे तद्विद्याढ्यं वीरनर्निदं व्रतीन्द्रम् ॥) नियमसारटीकायां, पद्मप्रभः ।

सदावदातमहिमा सदाध्यानपरायणः । सिद्धसेनमुनिर्जीयात् भष्टारकपदेश्वरः ॥

----रत्नमालायां, शिवकोटिः ।

(ये 'बिवकोटि' समन्तभदस्वामीके ज्ञिष्य 'ज्ञिवकोटि' आचार्यसे भिन्न । )-मतुक्तिकद्पलतिकां ।सिंचन्तः करुणामृतैः ।

कवयः सिद्ससेनाचा वर्खयन्तु हृदि स्थिताः ॥

-यशोधरचरित्रे, कल्याणकीर्ति

उन्हें गुजराती परिचयमें 'दिगम्बर जती' प्रकट किया है। 'क्षपगकान् ' 'पदसे अभिप्राय यहाँ दिगम्बर यतियोंका ही है, यह वात मुनिसुन्दर सूरिकी 'गुर्वावली ' के निम्न पद्यसे और भी स्पष्ट हो जाती है, जिसमें इसी पद्यका अर्थ अथवा भाव दिया हुआ है और 'क्षपणकान् ' की जगह साफ तौरसे ' दिग्वसनान् ' पदका प्रयोग किया गया है—

# खोमाणभूभृत्कुलजस्ततोऽभूत् सम्रद्रसूरिः स्ववशं गुरुर्थः ।

चकार नागहदपार्श्वतीर्थ

विद्याम्बुधिर्दिंग्वसनान्विजित्य ॥ ३९ ॥

इसी तरह पर 'प्रवचनपरीक्षा' आदि और भी श्वेताम्बर ग्रंथोंमें 'दिगम्बरोंको 'क्षपणक' लिखा है । अब एक उदाहरण दिगम्बर ग्रंथोंका भी लीजिये—-

### तरुणंउ बूढउ रुयडउ सुरउ पंडिउ दिन्तु ।

खवणउ वंदउ सेवडउ मूढउ मण्णइ सब्बु ॥ ८३ ॥

यह योगीन्द्रदेवकृत ' परमात्मप्रकाश ' का पद्य है। इसमें निश्चय नयकी दृष्टिसे यह बतलाया गया है कि ' वह मूढात्मा है जो ( तरुण वृद्धादि अवस्थाओंके स्वरूपसे भिन्न होने पर भी विभाव परिणामोंके आश्चित होकर) यह मानता है, कि मैं तरुण हूँ, बूढा हूँ, रूपवान् हूँ, श्रार हूँ, पंडित हूँ, दिव्य हूँ, क्षपणक (दिगम्बर) हूँ, वंदक (बौद्ध) हूँ, अथवा श्वेतपट ( श्वेताम्बर ) हूँ। यहाँ क्षपणक, वंदक और श्वेतपट, तीनोंका एक साथ उल्लेख होनेसे यह भिल्कुल स्पष्ट हो जाता है कि 'क्षपणक ' शब्द दिगम्बरोंके लिये खास तौरसे व्यवहृत होता है।

> १ तरुणः वृद्धः रूपस्वी शूरः पंडितः दिव्यः । क्षपणकः वंदकः श्वेतपटः मृढः मन्यते सर्वम् ॥

इसके सिवाय श्वेताम्बराचार्य हेमचंद्र और दिगम्बराचार्य श्रीधरसेनने अपने अपने कोशप्रंथोंमें 'नग्न' शब्दका एक अर्थ 'क्षपणक' दिया है— ' नग्नो विवाससि मागधे च क्षपणके '। (हेमचंद्र: ) ' नग्नसिषु विवस्ते स्यात्पुंसि क्षपणवन्दिनोः । ' (श्रीधरसेन: ) और इससे यह स्पष्ट ध्वनि निकल्ती है कि 'क्षपणक ' शब्द जब किसी साधुके लिये प्रयुक्त किया जाता है तो उसका अभिप्राय ' नग्न ' अथवा दिगम्बर साधु होता है ।

' क्षपणक ' शब्दकी ऐसी हालत होते हुए, विक्रमादित्यकी समाके 'क्षपणक ' रत्नको स्वेताम्बर बतलाना बहुत कुछ आपत्तिके योग्य जान पड़ता है, और संदेहसे खाली नहीं है।

वास्तवर्मे सिद्धसेन दिगम्बर थे या इवेताम्बर, यह एक जुदा ही विषय है और उसे हम एक स्वतंत्र लेखके द्वारा स्पष्ट कर देना चाहते हैं; अवसर मिलने पर उसके लिये जरूर यत्न किया जायगा।

#### पूज्यपाद-समय |

दूसरे विद्वानोंकी युक्तियोंकी आलोचनाके बाद, अब हम देखते हैं कि स्वामी समन्तभद कब हुए हैं । समन्तभद्र जैनेंद्रव्याकरण और सर्वार्थासिद्धि आदि ग्रंथोंके कर्ता 'देवनन्दि ' अपरनाम 'पूञ्यपाद ' आचार्यसे पहले हुए हैं, यह बात निर्विवाद है । अवणबेलोलके शिलालेखमें भी समन्तभद्रको पूज्यपादसे पहलेका विद्वान् लिखा है। ४० वें शिलालेखमें समन्तभद्रके परिचेय-पद्यके बाद 'तत: ' शब्द लिख-

१ टोकांशः— ' खवणउ वंदड सेवडउ' क्षपणको दिगम्बरोऽहं वंदको बौद्धोह श्वेतपटादिलिंगधारकोहमिति मुढात्मा सर्वं मन्यत इति ।..... ।--- ज्रह्मदेवः ।

२ समन्तभदके परिचयका यह पद्य और १०८ वें शिलालेखका पद्य भी,\_ दोनों, 'गुणादिपरिचय 'में उद्धृत किये जा चुके हैं। कर ' यो देवनन्दिप्रथमाभिधानः ' इत्यादि पर्चोके दारा प्रूज्यपादका परिचय दिया है, और १०८ वें शिलालेखमें समन्तभद्रके बाद प्रूज्यपा-दके परिचयका जो प्रथम पद्य दिया है उसीमें ' ततः ' शब्दका प्रयोग किया है, और इस तरहपर प्रूज्यपादको समन्तभद्रके बादका विद्वान् सूचित किया है । इसके सिवाय, स्वयं प्रूज्यपादने, अपने ' जैनेन्द्र ' व्याकरणके निम्न सूत्रमें समन्तभद्रका उल्लेख किया है—

' चतुष्टयं समन्तभद्रस्य ।' ५-४-१४० ॥

इन सब उछोखों से यह बात और भी स्पष्ट हो जाती है कि समन्त-मद पूज्यपादसे पहले हुए हैं। पूज्यपादने 'पाणिनीय' व्याकरण पर ' शब्दावतार ' नामका न्यास लिखा था और आप गंगराजा 'दुर्वि-नीत' के शिक्षागुरु ( Preceptor ) थे; ऐसा ' हेब्बूर ' के ताम्रलेख, ' एपिप्रेफिया कर्णाटिका ' की कुछ जिल्दों, ' कर्णाटककविचरिते ' और ' हिस्टरी ऑफ कनडीज लिटरेचर'से पाया जाता है । साथ ही यह भी माछम होता है कि 'दुर्विनीत ' राजाका राज्यकाल ई० सन् ' ४८२ से ५२२ तक रहा है । इसलिये पूज्यपाद ईसवी सन् ४८२

१ पूज्यपादके परिचयके तीन पद्योंमें प्रथम पद्य इस प्रकार है--

श्रीपूज्यपादोद्धतधर्मसाज्यस्ततो सुराधीश्वरपूज्यपादः ।

यदीय-वैदुष्थगुणानिदानीं वदन्ति शास्त्राणि तदुद्धृतानि ॥ २ पूज्यपाद द्वारा 'शब्दावतार' नामक न्यासके रचे जानेका हाल 'नगर' ताल्छ-केके ४६ वें बिलालेख ( E. C. VIII, ) के निम्न वाक्यसे भी पाया जाता है—

> न्यासं जैनेन्दर्स्त्रं सकछन्नधनुतं पाणिनीयस्य भूयो— न्यासं शब्दावतारं मनुजतातिहितं वैद्यशासं च कृत्वा । यस्तत्त्वार्थस्य टीकां व्यरचयदिह तां भाष्यसौ पूज्यपाद— स्वाभी भूपालवंद्यः स्वपरहितवचः पूर्णदग्बोधवृत्तः ॥

से भी कुछ पहलेके विद्वान् थे, यह स्पष्ट है। डॉक्टर ब्रूल्हरने जो आपको ईसाकी पाँचवीं शताब्दीका विद्वान् लिखा है वह ठीक ही है । पुज्यपादके एक शिष्य 'वज्रनन्दी'ने वि० सं० ५२६ (ई० स० ४७०) में 'द्राविड' संघकी स्थापना की थीं, जिसका उऌेख देवसेनके ' दुईानसार ' ग्रंथमें मिलता है \* और इससे यह माऌम होता है कि पूज्यपाद 'दुर्विनीत ' राजाके पिता ' अविनैति के राज्यकाल्लमें भी मौजूद थे, जो ई० सन् ४३० से प्रारंभ होकर ४८२ तक पाया जाता है। साथ ही, यह भी माछम पड़ता है कि दाबिड़ संघकी स्थापना जब पूज्यपादके एक शिष्यके द्वारा हुई है तब उसकी स्थापनाके समय पूज्यपादकी अवस्था अधिक नहीं तो ४० वर्ष-के करीब जरूर होगी और उन्होंने अपने प्रंथोंकी रचनाका कार्य ई० सन् ४५० के करीब प्रारंभ किया होगा। ऐसी हालतमें, समन्तभद प्राय: ई० सन् ४५० से पहले हुए हैं, यह कहनेमें कुछ मी संकोच नहीं होता। परंतु कितने पहले हुए हैं, यह बात अभी विचारणीय है। इस प्रश्नका समुचित और यथार्थ एक उत्तर देनेमें बड़ी ही कठिना-इयाँ उपस्थित होती हैं । यथेछ साधनसामग्रीकी कमी यहाँपर बहुत ही खलती है। और इसलिये, यद्यपि, इस विषयका कोई निश्चयात्मक एक

9 Ind. Ant., XIV, 355.
२ यह प्रंथ वि० सं० ९९० का बना हुआ है ।
\*—सिरिपुज्जपादसीसो दाविडसंघरस कारगो ढुट्टो ।
णामेण वज्जणंदी पाहुडचेदी महा सत्तो ॥ २४ ॥
पंचसए छब्वीसे विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ।
दक्तिजमहुराजादो दाविडसंघो महामोहो ॥ २८ ॥
३ अविनीत राजाका एक ताम्रलेख शक सं० ३८८ ( ई० सन् ४६६ ) का
लिखा हुआ पाया जाता है जिसे मर्करा क्षेट्र नं० १ कहते हैं ।

उत्तर अभी नहीं दिया जा सकता, फिर भी विचार करते हुए इस सम्बधमें जो जो घटनाएँ सामने उपस्थित हुई हैं और उनसे जिस जिस समयका, जिस प्रकारसे अथवा जो कुछ बोध होता है उस सबको पाठकोंके सामने रख देना ही उचित माछम देता है, जिससे पाठकजन वस्तुस्थितिको समझकर विदेश अनुसंधानद्वारा ठीक समयको माछम करनेमें समर्थ हो सकें, अथवा लेखकको ही विरोष निर्णयके लिये कोई खास सूचना दे सकें ।

### उमाखाति-समय ।

(क) अवणबेलगेलके शिलालेखपरसे समन्तमद्रका परिचय देते हुए, यह बात पहले जाहिर की जा चुर्की है कि समन्तमद 'उमास्वाति' आचार्य और उनके शिष्य 'बलाकपिच्छ' के बाद हुए हैं | यदि उमास्वातिका या उनके शिष्यका निश्चित समय माऌम होता तो उस परसे समन्तमद्रका आसन समय आसानीसे बतलाया जा सकता था, अथवा इतना तो सहजहीमें कहा जा सक्कता था कि समन्तमद उस समयके बाद और ई० सन् ४५० के पहले--दोनोंके मध्यवर्ती किसी समयमें--हुए हैं | परन्तु उमास्वातिका समय अभीतक पूरी तौरसे निश्चित नहीं हो सका---उसकी भी हालत प्रायः समन्त-भद्रके समय जैसी ही है और इस लिये उमास्वातिके संदिग्ध समयके आधार पर समन्तमद्रके यथार्थ समयकी बाब्रत कोई जैंची तली बात नहीं कही जा सकती |

(ख) नन्दिसंधर्का पट्टावलीमें, उमास्वातिके आचार्य पद पर प्रतिष्ठित होनेका समय वि० सं० १०१ दिया है । साथ ही, यह भी लिखा है कि वे ४० वर्ष ८ महीने आचार्य पद पर रहे, उनकी आयु ८४ वर्षकी थी और सं० १४२ में उनके पट्टपर लोहाचार्य

द्वितीय प्रतिष्ठित हुए । श्रवणबेल्गोलके कितने ही शिलालेखोंमें उमास्वातिके प्रधान शिष्य रूपसे 'बलाकपिच्छ'का ही नाम दिया है, बलाकपिच्छकी शिष्यपरम्पराका भी उल्लेख किया है और यहाँपर उसकी जगह लोहा-चार्यका नाम पाया जाता है। इसकी बाबत, यद्यपि, यहें कहा जा सकता है कि बलौकपिच्छ लाहाचार्यका ही नामान्तर होगा,----जैसे उमा-स्वातिका नामान्तर 'गुधपिच्छ'--अथवा लोहाचार्य उमास्वातिके कोई दूसरे ही शिष्य हेंगे परंतु फिर मी इस पट्टावलीपर सहसा विश्वास नहीं किया जा सकता। इसमें प्राचीन आचार्योका समय और क्रम बहुत कुछ गड़बड़में पाया जाता है । उदाहरणके छिये पूज्यपाद (देव-नन्दी) के समयको ही लीजिये, पट्टावलीमें वह वि० सं० २५८ से ३०८ तक दिया है। दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि पट्टावलीमें **पू**ञ्यपादके आचार्य पद पर प्रतिष्ठित होनेका<sub>र</sub>समय ई० सन् २०० के करीब बतलाया है; परन्तु इतिहाससे जैसा कि ऊपर जाहिर किया गया है, वह ४५० के करीब पाया जाता है, और इस छिये दोनोंमें करीब अढ़ाईसौ ( २५० ) वर्षका भारी अन्तर है । इतिहासमें प्रूज्यपादके हिष्य वज्रनन्दिका उन्नेख मिलता है और यह भी उन्नेख मिलता है कि उन्होंने बि० सं० ५२६ में ' दाविड ' संघकी स्थापना की, परन्तु पद्टावळीमें पूज्यपादके बाद दो आचार्यों ( जयनन्दी और गुणनन्दी ) का उछ्छेख करके चौथे (१३) नम्बर पर वज्रनन्दीका नाम दिया है और साथ

१ देखो. शिहालेख नं० ४०, ४२, ४३, ४७, ५०, १०५ और १०८ ।

२ यह असली नाम माद्रम भी नहीं होता; जान पड़ता है बलाक (बक, सारस) की पीछी रखनेके कारण इनका यह नाम प्रसिद्ध हुआ है। इनके गुरु राधकी पीछी रखते थे। इससे मयूरकी पीछीका उस समय कोई खास आगह माद्रम नहीं पड़ता। 888

ही उनको समय भी वि० सं० ३९४ से ३८६ तक बतलाया है। जम-भेदके साथ साथ इन दोनों समयोंमें भी परस्पर बहुत बड़ा अन्तर जान पड़ता है । इतिहाससे वसुनन्दीका समय विक्रमकी १२ वीं शताब्दी माऌम होता है परन्तु पद्टावलीमें ६ ठी शताब्दी ( ५२५-५३१ ) दिया है। इस तरह जाँच करनेसे बहुतसे आचार्योंका समयादिक इस पट्टावलीमें गलत पाया जाता है, जिसे विस्तारके साथ दिखलाकर यहाँ इस निब-न्धको तल देनेकी जल्हात नहीं है । ऐसी हालतमें पाठक स्वयं समझ सकते हैं कि यह पट्टावली कितनी संदिग्धावस्थामें है और केवल इसीके आधार पर किसीके समयादिकका निर्णय कैसे किया जा सकता है । प्रोफेसर हैर्नल, डाक्टर पिटेर्सन और डा० सैंतीशर्चंद्रने इस पटाव-लीके आधार पर ही उमाखातिको ईसाकी पहली शताब्दीका विद्वान् लिखा है और उससे यह माऌम होता है कि उन्होंने इस पद्यावलीकी कोई विशेष जाँच नहीं की--वैसे ही उसके रंग-ढंगपरसे उसे ठीक मान लिया है । अस्तु; यदि पद्दावलीमें दिया हुआ उमास्वातिका समय ठीक हो तो समन्तभद्रका अस्तित्व-समय उससे प्राय: ४० वर्षके फासले पर अनुमान किया जा सकता है-यह ४० वर्षका अन्तर एकके समयारंभसे दूसरेके समयारंभ तक अथवा एककी समय-समाप्तिसे दूसरेकी समय-समाप्ति तक भी हो सकता है---और तब डा० भाण्डार-

- 9. Ind. ant., XX, P. 341, 351.
  - R. Peterson's fourth report on Sanskrit manuscripts P. XVI.
- a. History of the Medíaeval school of Indian Logic,
   P. 8, 9.

करकी रिपोर्टमें समन्तभद्रका समय जो शक सं० ६० ( वि० सं० १९५) के करीब बतलाया गया है अथवा आम तौर पर विक्रमको

दूसरी शताब्दी माना जाता है उसे भी ठीक कहा जा सकता है । (ग) ' विद्वज्जनबोधक ' में निम्न स्ठोकको उमास्वाति ( उमास्वामो ) के समयवर्णनका प्रसिद्ध स्रोक लिखा है और उसके द्वारा यह सूचित किया है कि उमास्वाति आचार्य वीरनिर्वाणसे ७७० वर्ष बाद हुए हैं अर्थवा ७७० वर्ष तक उनके समयकी मर्यादा है—-

> वैर्षे सप्तशते चैव सप्तत्या च विस्मृतौ । उमास्वामिम्रनिर्जातः क्रुन्दकुन्दस्तथैव च ॥

यदि इस समय जो बीरनिर्वाणसंवत् (२४५१) प्रचलित है उसे ठीक मान लिया जाय तो इस स्रोकके आधार पर उमास्वातिका समय वि० सं० ३०० या ३०० तक होता है और वह पटावलीके समयसे डेढ़सौ वर्षसे भी अधिक पोछे पड़ता है। इस समयको ठीक मान छेने पर समन्तभद्र वि० सं० ३४० (ई० सन् २८३) या ३४० तकके करीबके विद्वान् ठहरते हैं।

वीरनिर्वाण, विक्रम और शक संवत् । परन्तु वीरनिर्वाण संवत्का अभोतक कोई ठीक निश्चय नहीं हुआ। इस संवत्से विक्रम संवत्का जो ४७० वर्ष (४६९ वर्ष ५ महीने ) बाद प्रचलित होना माना जाता है उसकी बाबत कुछ विद्वानोंका कहना है कि वह ठीक नहीं है; क्योंकि वीरनिर्वाणसे

१ हस्तछिखित संस्कृत प्रंथोंके अनुसंधान-विषयक सन् १८८३-८४ की रिपोर्ट ।

🕐 २ इस पिछले अर्थकी संभावना अधिक प्रतीत होती है। कुन्दकुन्दका बादमें उल्लेख मी उसे पुष्ट करता है।

३ माळूम नहीं यह पद्य विद्वज्जनबोधकमें कहाँसे उद्धृत किया गया है और कौनसे प्रंथका है।

४७० वर्ष बाद विक्रम राजाका जन्म हुआ है—नाकि उसका सम्वत् प्रचलित हुआ, और इसके लिये वे नन्दिसंघकी दूसैरी प्राकृत पट्टाव-लीका निम्न वाक्य पेश करते हैं—-

## सँत्तरि चदुसदजुत्तो तिणकाला विकमो हवइ जम्मो । अठवरस बाललीला सोडसवासेहि भम्मिए देसे ॥१८॥

उनके विचारसे विक्रमकी १८ वर्षकी अवस्था हो जाने पर, वीर-निर्वाणसे १८८ वर्ष ५ महीने वाद, विक्रम संवत् प्रारम्भ हुआ है, और यह विक्रमके राज्यकालका सम्वत् है। श्रीयुत वाबू काशीप्रसादजी जायसवाल, बार-ऐट-ला, पटना, तथा मास्टर बिहारीलालजी बुलन्द-शहरी इसी मतको पुष्ट करते हैं और डाठ हर्मन जैकोबीका मी अब ऐसा ही मत माल्र्म होता है \* 1 नन्दिसंघकी पट्टावलीमें भी

१ यह पटावली जैनसिद्धान्तभास्करकी ४ थी किरणमें भी मुद्रित हुई है। २ यह गाथा 'विक्रम-प्रबन्ध' में भी पाई जाती है, ( जै० सि० भा०, किरण ४ थी, प्र० ७५।)

**≢यह बात डा॰ हर्मन जॅकोबीके एक पत्रके निम्न अंशसे माऌम होती है जो** उन्होंने 'भगवान महावीर' नामक पुस्तककी पहुँच देते हुए, हाल्सें लिखा है और जिसके इस अंशको बा॰ ढामताप्रसादजीने 'वीर' के दिसम्बर सन् १९२४ के अंकमें सुदित किया है—

In the 32nd chapter you show that according to Digambara tradition, the Nirvâna of Mahavira took place 470 before Vikrama. Now I found in Gurvavali from Jaipur that Vikrama's birth occurred 470 years after Mahavira's Nirvana सत्तरि चदुसदजुत्तो तिणकाला विकमो इनइ जम्मो. But the Vikrama era does not date from the जन्म of Vikrama, but from the राज्य of Vikrama, or from the 18 th year after his birth. By this reckoning the Nirvana should be placed 18 years earlier or 545 B. C.

आचार्थोंके पट्टातेहणके जो सम्बत् दिये हैं उनकी गणना विक्रमके राज्या-भिषेक समयसे ही की गई है;\* अन्यथा, उक्त पट्टावर्छोमें भद्रबाहु द्वितीयके आचार्य पर प्रतिष्ठित होनेका जा समय बि० सं० ४ दिया है वह नंदिसंघकी दूसरी प्राकृतपट्टावलीके विरुद्ध पड़ता है; क्योंकि उस पटावलीमें भद्रबाहु (द्वितीय) का वीरनिर्वाणसे ४९२ वर्ष बाद होने-का उल्लेख किया है और यह समय विक्रमके जन्मसे २२ वर्ष वाद बैठता है । पट्टावलीमें सं० २२ न देकर ४ का दिया जाना इस बातको साप, बतलाता है कि वह विक्रमके राज्यकालका संवत् है और उसके जन्मसे १८ वर्षके बाद प्रारंभ हुआ है । अस्तु; यदि प्रचलित विक्रम संवतको विक्रमके जन्मका संवत न मानकर राज्यका संवत् मानना ही ठीक हो और साथ ही यह भी माना जाय कि विक्रमका जन्म बीरनिर्वाणसे ४७० वर्ष बाद हुआ है तो आजकल जो वीर-निर्वाण सं० २४५१ बीत रहा है उसे २४७० मानना पड़ेगा; उमास्वातिका समय तब, उक्त पद्यके आधार पर, वि० सं० २८१ या २८१ तक ठहरेगा, और तदनुसार समन्तभद्रका समय भी १८ वर्ष और पहले ( ई० सन् २६५ या २६५ तकके करीब ) हो जायगा |

विक्रमसंवत्के सम्बंधमें एक मत और भी है और वह प्रचलित संवत्को विक्रमकी मृत्युका संवत् प्रतिपादन करता है। इस मतके प्रधान पोषक हमारे मित्र पं० नाथूरामजी प्रेमी हैं। आपने, 'दर्शनसार' को विषेज्रनामें, अपने इस मतका बहुत स्पष्ट शब्दोंमें उल्लेख किया है और साथ ही कुछ प्रमाणवाक्योंके द्वारा उसे पुष्ट करनेका मी यत्न

\* देखो 'जैनसिद्धान्तभारकर ' किरण ४ थी, प्रष्ठ ७८ ।

किया है \* । दर्शनसारकी कई गौथाओंमें, कुछ संघोंके उत्पत्ति-समयका निर्देश करते हुए, ' विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ' शब्दोंका प्रयोग किया गया है । इसपरसे प्रेमीजीको यह खयाल पैदा हुआ कि इस प्रंथमें जो कालगणना की है वह क्या खास तौरपर विक्रमकी मृत्युसे की गई है अथवा प्रचलित विक्रम संवत्का ही उसमें उल्लेख है और वह विक्रमकी मृत्युका संवत् है । खोज करनेपर आपको अमितगति आचार्यका निम्नवाक्य उपलब्ध हुआ और उसपरसे प्रच-लित विक्रम संवत्को मृत्यु संवत् माननेके लिये आपको एक आधार मिल गया—–

# समारूढे पूतत्रिदशवसतिं चिक्रमनृपे सहस्रे वर्षाणां प्रभवति हि पंचाशदधिके । समाप्तं पंचम्यामवति धरिणीं म्रंजनृपतौ सिते पक्षे पौषे बुधहितमिदं शास्त्रमनधम् ॥

यह 'सुभाषितरत्नसंदोह'का पद्य है। इसमें स्पष्ट रूपसे लिखा है कि विक्रम राजाके स्वर्गारोहणके बाद जब १०५० वाँ वर्ष ( सम्वत् ) वीत रहा था और राजा मुंज पृथ्वीका पालन कर रहा था उस समय पौष शुक्क पंचमीके दिन यह शास्त्र समाप्त किया गया है। अमितग-

\* यथा—" बहुतोंका खयाल है कि वर्तमानमें जो विकमसंवत् प्रचलित है वह विकमके जन्मसे या राज्याभिषेकसे छुरू हुआ है; परम्तु इमारी समझमें यह मृत्युका ही संवत् है । इसके लिये एक प्रमाण लीजिये ।"

१ देखो गाथा नं० ११, २८ और ३८ जिनके प्रथम चरण कमझः 'छत्ती-से चरिससए ' ' पंचसए छग्वीसे, ' ' सत्तसए तेवण्थे ' हैं और द्वितीय चरण सबका बही ' विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स' दिया है । और इन गाथाओंमें कमशः इवेताम्बर, द्राविड तथा काष्ठासंघोंकी उत्पत्तिका समय निर्देश किया है । तिने अपने दुसरे ग्रंथ 'धर्मपरीक्षा'की समाप्तिका समय इस प्रकार दिया है----

संवत्सराणां विगते सहस्रे ससप्ततौ विक्रमपार्थिवस्य ।

इदं निषिध्यान्यमतं समाप्तं जैनेन्द्रधर्मामितयुक्तिशास्तं ॥

इस पद्यमें, यद्यपि, विक्रमसंवत् १०७० में ग्रंथकी समाप्तिका उल्हेख है और उसे स्वर्गारोहण अथवा मृत्युका संवत् ऐसा कुछ नाम नहीं दिया; फिर भी इस पद्यको पहले पद्यकी रोशनीमें पढ़नेसे इस विषयमें कोई संदेह नहीं रहता कि अमितगति आचार्यने प्रचलित विकम संवत्का ही अपने प्रंथोंमें प्रयोग किया है और वे उसे विक्रमकी मृत्यु-का संवत् मानते थे—-संवत्के साथमें विक्रमकी मृत्युका उऌरेख किया जाना अथवा न किया जाना एक ही बात थी, उससे कोई भेद नहीं पड़ता था । पहले पद्यमें मुंजके राज्यकालका उल्लेख इस विषयका और भी खास तौरसे समर्थक है; क्योंकि इतिहाससे प्रचलित वि० सं० १०५० में मुंजका राज्यासीन होना पाया जाता है। और इस लिये यह नहीं कहा जा सकता कि अमितगतिने प्रचलित विक्रम संवत्से भिन्न किसी दूसरे ही विक्रम संवतका उऌरेख अपने उक्त पद्योंमें किया है। ऐसा कहने पर मृत्यु सं० १०५० के समय जन्मसं० ११३० अधवा राज्यसं० १११२ का प्रचलित होना ठहरता है और उस वक्त तक मुंजके जीवित रहनेका इतिहासमें कोई प्रमाण नहीं मिलता। मुंजके उत्तराधिकारी राजा भोजका भी वि० सं० १११२ से पूर्व ही देहावसान होना पाया जाता है।

यद्यपि, बिक्रमकी मृत्युके बाद प्रजाके द्वारा उसका मृत्युसंवत् प्रच-लित किये जानेकी बात जीको कुछ कम लगती है, और यह हो सकता है कि अमितगति आदिको उसे मृत्युसंवत् समझनेमें कुछ गढती हुई हो, फिर भी ऊपरके उल्लेखोंसे इतना तो स्पष्ट है कि प्रेमी-जीका यह मत नया नहीं है—आजसे हजार वर्ष पहले मी उस मत-के माननेवाले मौज्द थे और उनमें देवसेन तथा अमितगति जेस आचार्य भी शामिल थे \* । यदि यही मत ठीक हो और वीरनिर्वाण-से ४७० वर्ष बाद विक्रमका शरीरतः जन्म होना भी ठीक हो तो यह मानना पड़ेगा कि विक्रम सवंत् वीरनिर्वाणसे प्रायः ५५० (४७०+ ८०) वर्ष बाद प्रारंभ हुआ है आर वीर निवार्णको हुए आज प्रायः २५३१ (५५०+१९८१) वर्ष बीत गये हैं; क्योंकि विक्रमकी आयु ८० वर्षके करीब बतलाई जाती है। ऐसी हालतमें उमास्वातिका समय उक्त पद्य परसे वि० सं० २२० या २२० तक निकल्ता हे, और तब समन्तभद्र भी विक्रमकी तीसरी शताब्दीके या ईसाकी दूसरी और तीसरी शताब्दीके विद्वान् ठहरते हैं।

इस तरह विकम संवत्के जन्म, राज्य और मृत्यु ऐसे तीन विकल्प होनेसे वीरनिर्वाणसंवत्के भी तीन विकल्प हो जाते हैं, और उसक आधार पर निर्णय होनेवाले आचार्योंके समयमें भी अन्तर पड़ जाता है।

जॉर्छ चारपेंटियर नामके एक विद्वानने, जून, जुलाई और अगस्त सन् १९१४ के इंडियन 'एण्टिकेरी' के अंकोंमें, एक विस्तृत लेखके

\* देवसेन आचार्यने अपने ' भावसंग्रह ' में भी विक्रमके मृत्युसंवतका उल्लेख किया है और पं० वामदेवके भावसंग्रहमें भी उसका उल्लेख निम्न प्रकारसे पाया जाता है—

सषद्वत्रिंशे शतेऽब्दानां सृते विक्रमराजनि ।

सौराष्ट्रे बल्जभीपुर्यामभूत्तरूथ्यते मया ॥ १८८ ॥

१ यह लेख और इसके खंडनवाला लेख दोनों अभी तक हमें देखनेको नहीं मिल सके।

द्वारा यह प्रतिपादन किया है कि महावीरका निर्वाण विक्रमसंवत्से ४७० वर्ष पहले नहीं किन्तु ४१० वर्ष पहले हुआ है और इसलिये प्रचलित वीरनिर्वाणसंवत्मेंसे ६० वर्ष कम करने चाहियें। आपकी रायमें महावीरनिर्वाणसे ४७० वर्षवाद विक्रम नामके किसी राजाका अस्तित्व ही इतिहासमें नहीं मिलता। आपको युक्तियोंका यद्यपि मिस्टर के० पी० जायसवालने खंडन किया है, ऐसा जैनसाहित्यसंशोधक, प्रथमखंडके ४ थे अंकसे माऌम होता है, फिर भी यह विषय अभी तक विवादप्रस्त चला जाता है।

वीरनिर्वाणका विषय आजकल ही कुछ विवादग्रस्त हुआ हो सो नहीं, बल्कि आजसे प्राय: १५०० वर्ष पहले भी, अथवा उससे भी कुछ वर्ष पूर्व, वह विवाद-ग्रस्त था, ऐसा जान पड़ता है। यही वजह है जो 'तिलोयपण्णत्ति' (त्रिलोकप्रज्ञाति) नामक प्राक्वत ग्रंथमें इस विष-यके चार विभिन्न मतोंका उल्लेख किया गया है\*। यथा---

वीरजिणं सिद्धिगदे चउसद-इगसहिवासपरिमाणो । कालंमि अदिकंते उप्पण्णो एत्थ सगराओ ॥ ८६ ॥ अह वा वीरे सिद्धे सहस्सणवकंमि सगसयब्भहिये । पणसीदिंमि यतीदे पणमासे सगणिओ जादो ॥ ८७ ॥ चोद्दस सहस्स सगसय ते-णउदी वासकालविच्छेदे । वीरेसरसिद्धीदो उप्पण्णो सगणिओ अह वा ॥ ८८ ॥ णिव्वाणे वीरजिणे छव्वाससदेसु पंचवरिसेसु । पणमासेसु गदेसुं संजादो सगणिओ अहवा ॥ ८९ ॥ अर्थात्—वीर जिनेन्द्रकी सिद्धिपदप्रातिके बाद जब ४६१ वर्ष बीत गये तब यहाँ पर शक नामक राजा उत्पन्न हुआ । अथवा वीर

<sup>\*</sup> देखो जैनहितैषी, भाग १३, अंक १२, प्रष्ठ ५३३।

भगवानके सिद्ध होनेके बाद ९७८५ वर्ष ५ महीने बीतने पर शक राजा हुआ। अथवा वीरेश्वरकी मुक्तिसे १४७९३ वर्षके अन्तरसे शक राजा उत्पन्न हुआ। अथवा वीरजिनेन्द्रकी निर्वाण-प्राप्तिको जब ६०५ वर्ष ५ महीने हो गये तब शक राजा हुआ।

इस कथनसे स्पष्ट है कि उस वक्त वीरनिर्वाणका होना एक मत तो राक राजासे ४६१ वर्ष पहले, दूसरा ९७८५ वर्ष ५ महीने पहले, तीसरा १४७९३ वर्ष पहले और चौथा ६०५ वर्ष ५ महीने पहले मानता था । इन चारों मतोमें पहला मत नया है-जन मतोंसे भिन्न है जिनका इससे पहले उल्लेख किया गया है-और वही त्रिलोकप्रज्ञप्तिके कत्तीको इष्ट जान पड़ता है । यदि यही मत ठीक हो तो कहना चाहिये कि विकम राजा वीरनिर्वाणसे ३२६(४६१--१३५) वर्ष बाद हुआ है, न कि ४७० वर्ष बाद, और इस समय वीरनिर्वाणसंवत् २३०७ बीत रहा है । साथ ही, यह भी कहना चाहिये कि उमास्त्रातिका समय उक्त पयके आधारपर वि० सं० ४४४ ( ७७०-२२६ ) या ४४४ तक होता है और समन्तभद्रका समय भी तब विक्रमकी ५ वीं शताब्दीका प्रायः अन्तिम भाग ठहरता है; अथवा यों कहिये कि वह पूज्यपादके सम-यके इतना निकट पहुँच जाता है कि यूज्यपादको अपने प्रारंभिक मुनि-जीवनमें समन्तभद्रके सत्समागमसे लाभ उठानेकी बहुत कुछ संभावना रहती है ।

दूसरा और तीसरा दोनों मत एकदम नये ही नहीं, बल्कि इतने अद्भुत और विलक्षण माल्रम होते हैं कि आजकल उनकी कल्पना भी नहीं की जा सकती । माल्रम नहीं ये दोनों मत किस आधारपर अव-लम्बित हैं और उनका क्या रहस्य है। इनके रहस्यको शायद कोई महान् शास्त्री ही जैनप्रंथोंके बहुत गहरे अध्ययनके बाद उद्दाटन कर सके।

उस रहस्यके उद्घाटित होनेपर जैनशास्त्रोंकी बहुतसी लम्बी चौड़ी कालगणनापर अच्छा प्रकाश पड़ सकता है, इसमें जरा भी संदेह नहीं है। रहा चौथा मत, वह वही है जो आजकल प्रचलित है और जिसके अनुसार इस समय वीरनिर्वाण संवत् २४५१ माना जाता है। त्रिलो-कसारकी निम्न गाथामें भी इसी मतका उल्लेख है—-

पैणछस्सयवस्सं पणमासजुदं गमिय वीरणिव्वुइदो । सगराजो तो कक्की चदुनवतियमहियसगमासं ॥ ८५० ॥ इस मतके विषयमें यद्यपि, यह बात अभी निश्वयपूर्वक नहीं कही जा सकती कि इसके अनुसार वीरनिर्वाणसे ६०५ वर्ष ५ महीने बाद शक राजाका देह-जन्म माना गया है या राज्यजन्म अथवा उसके राज्यकालकी समाप्ति ही उससे अभिप्रेत हैं; फिर भी इतना जरूर कहा जा सकता है कि यदि शक राजाका राज्यकाल बीरनिर्वाणसे ६०५ वर्ष बाद प्रारंभ हुआ है तो राजा विक्रमका राज्यकाल भी वीरनिर्वाणसे ४७० वर्ष बाद प्रारंभ हुआ तोंमें १३५ वर्षका अन्तर प्रसिद्ध है, जो ४८८ वर्ष बाद विक्रमरा-ज्यका प्रारंभ होना मानने पर नहीं बन सकता। और इस लिये प्राकृत पट्टावली आदिमें जो वीरनिर्वाणसे ४७० वर्ष वाद विक्रमका जन्म होना लिखा है वह उसका राजारूपसे जन्म होना हो सकता है--देहरूपसे नहीं । देहरूपसे जन्म होना तभी समझा जा सकता है जब कि शक संवत्का प्रारंभ भी शक राजाके जन्मसे माना गया हो।

१ इस गाथामें वीरनिर्वाणसे ६०५ वर्ष ५ महीने बाद शक राजाका और शकसे ३९४ वर्ष ७ महीने बाद कल्किका होना बतलाया गया है।

एक बात और भी यहाँ प्रकट कर देने योग्य है. और वह यह कि त्रिलोकसारकी उक्त गाथामें 'सगराजो'के बाद 'तो' शब्दका प्रयोग किया गया है जो 'ततः' (तत्पश्चात्) का वाचक है-माधवचंद्र त्रैविरादेवविरचित संस्कृतटीकामें भी उसका अर्थ **'तत:'** ही किया गया है—और उससे यह स्पष्ट घ्वनि निकलती है कि शक राजाकी सत्ता न रहने पर अथवा उसकी मृत्युसे ३९४ वर्ष ७ महीने बाद कल्कि राजा हुआ; और चूंकि त्रिलोकप्रज्ञति आदि . प्रंथोंसे कल्किकी मृत्युका वीरनिर्वाणसे एक हजार वर्ष बाद होना पाया जाता है 🐮 इस लिये उक्त ३९४ वर्ष ७ महीनेमें कल्किका राज्यकाल भी शामिल है, जो त्रिलोकप्रज्ञतिके अनुसार ४२ वर्ष परिमाण कहा जाता है । दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि इस गाथामें शक और कल्किका जो समय दिया है वह अलग अलग उनके राज्यकालकी समाप्तिका सूचक है। और इस लिये यह नहीं कहा जा सकता है कि शक राजाका राज्यकाल वीर निर्वाणसे ६०५ वर्ष ५ महीने बाद प्रारंभ हुआ और उसकी समाप्तिके वाद ३९४ वर्ष ७ महीने बीतनेपर कल्किका राज्यारंभ हुआ । ऐसा कहने पर कल्किका अस्तित्वसमय वीरनिर्वाणसे एक हजार वर्षके भीतर न रहकर ११०० वर्षके करीब हो जाता है और उससे एक हजारकी नियत संख्यामें बाधा आती है। अस्तु। वीरनिर्वाणसे ६०५ वर्ष ५ महीने पर शक राजाके राज्यकालकी समाप्ति मान लेनेपर यह स्वतः मानना पड़ता है कि विक्रम राजाका राज्यकाल भी वीरनिर्वाणसे ४७० वर्ष-के अनन्तर ही समाप्त हो गया था, और इस डिये वीरनिर्वाणसे ४७०

\* देखो जैनहितैषी भाग १३, अंक १२ में ' लोकविभाग और त्रिलोक-अइसि ' नामका लेख ।

वर्ष बाद विक्रम राजाका जन्म होनेकी जो बात कही जाती है वह ठीक नहीं बैठती, अथवा यह कहना पड़ता है कि दोनोंके समयोंमें जो १३५ वर्षका अन्तर माना जाता है वही ठीक नहीं है। ऐसी हाल्ल-तमें, विक्रमसंवत्को विक्रमका मृत्यु-संवत् न मानकर यदि यह माना-जाय कि वह विक्रमकी १८ या २० वर्षकी अवस्थामें उसके राज्या-भिषेक समयसे प्रारंभ हुआ है तो, ४७०० मेंसे विक्रमके राज्यकाल ( ६६–६२ वर्षों ) को घटाकर यह कहना होगा कि वह वीरनिर्वाणसे प्रायः ४०८ अथवा जार्ल चार्पेटियरके कथनानुसार, ४१० वर्ष बाद प्रारंभ हुआ है। साथ ही, यह भी कहना होगा कि इस समय वीरनिर्वाण संवत् २३८९ या २३९१ बीत रहा है; और इस लिये उमास्वातिका समय, उक्त पद्यके आधार पर, वि० सं० ३६० या ३६२ होना चाहिये अथवा इनमेंसे किसी संवत्को ही उनके समयकी अन्तिम मर्यादा कहना चाहिये, और तदनुसार समन्तभदका समय भी वि० सं० ४०० या ४०० तकके करीब बतळाना चाहिये।

इस सब कथनसे पाठक स्वयं समझ सकते हैं कि वोरनिर्वाण संव-त्का विषय और विक्रम तथा शक संवतोंके साथ उसका सम्बंध कितनी अधिक गड़बड़ तथा अनिश्चितावस्थामें पाया जाता है, और इसलिये, उसके आधारपर-ज्उसकी गुत्थीको सुलझाये बिना उसकी किसी एक बातको लेकर-किसीके समयका निर्णय कर बैठना कहाँ तक युक्तियुक्त और निरापद हो सकता है। इसमें संदेह नहीं कि वीर-निर्वाण-काल जैसे विषयका अभी तक अनिश्चित रहना जैनियोंके लिये एक बड़े ही कलक तथा लजाकी बात है, और इसलिये जितना शोध बन सके विद्वानोंको उसे पूरी तौर पर निश्चित कर डालना चाहिये। परंतु यह सब काम अधिक परिश्चम और समय-साध्य होनेके साथ. साथ प्रचुर अथना यथेष्ट साधनसामग्रीके सामने मौजूद होनेकी खास अपेक्षा रखता है, जिसका इस समय अभाव है, और इसी लिये इस प्रबंधमें हम उसका कोई ठीक निर्णय नहीं कर सके। अवसरादिक मिलने पर उसके लिये जुदा ही प्रयत्न किया जायगा।

#### कुन्द्कुन्द्-समय ।

(घ) ऊपर--'ग' भागमें---उमास्तातिका समय-सूचक जो पद्य 'विद्व-जनबोधक'से उद्धृत किया गया है उसमें कुन्दकुन्दाचार्यको भी उसी समयका विद्वान् बतलाया है जिसका उमास्त्राति मुनिको, और इस तरह पर दोनोंको समकाल्लीन विद्वान् सूचित किया है । परंतु इस पद्यके अनुसार दोनोंको समकाल्लीन मान लेने पर भी इनमें वृद्धत्वका मान कुन्दकुन्दाचार्यको प्राप्त था, इसमें संदेह नहीं है । नान्दिसंघकी पट्टावलीमें तो कुन्दकुन्दके अनन्तर ही उमास्वातिका आचार्य-पदपर प्रतिष्ठित होना लिखा है और उससे ऐसा माऌम पड़ता है मानो उमास्वाति कुन्दकुन्दके शिष्य ही थे । परन्तु प्रवणवेल्गोलके शिलालेखमें उमास्वातिका कुन्दकुन्दके शिष्य ही थे । परन्तु प्रवणवेल्गोलके शिलालेखमें उमास्वातिका कुन्दकुन्दके शिष्य ही थे । परन्तु प्रवणवेल्गोलके शिलालेखमें उमास्वातिका कुन्दकुन्दके शिष्य ही थे । परन्तु प्रवणवेल्गोलके शिलालेखमें उमास्वातिका कुन्दकुन्दके शिष्य ही थे । परन्तु प्रवणवेल्गोलके शिलालेखमें उमास्वातिका कुन्दकुन्दके शिष्य ही थे । परन्तु प्रवणवेल्गोलके शिलालेखमें उमास्वातिका कुन्दकुन्दके शिष्य ही थे । परन्तु प्रवणवेल्गोलके शिलालेखमें उमास्वातिका कुन्दकुन्दके शिष्य ही थे । परन्तु प्रवणवेल्गोलके शिलालेखमें उमास्वातिका कुन्दकुन्दके होक्या, वल्ति 'तदन्वये ' और 'तदी-यचंग्ने ' शब्दोंके द्वारा कुंदकुदका ' वंशज ' प्रकट किया है \* । फिर भी यह वंशजत्व कुछ दूरवर्ती माल्रुम नहीं होता । हो सकता है

\* श्रवणवेलगोलके बिलालेखों—नं० ४०, ४२, ४३, ४७ और ५० में 'तदन्वये ' पदको लिये हुए यह खोक पाया जाता है— अभूदुमास्वातिमुनीखरोऽसावाचार्यशब्दोत्तरगृद्धपिच्छः । तदन्वये तरसहकोऽस्ति नान्यस्तास्कालिकाक्षेषपदार्थवेदी ॥ और १०८ दें क्षिलालेखका पश्च निम्न प्रकार है— अभूदुमास्वातिमुनिः पवित्रे यंशे तदीये सकलार्थवेदी । सूत्रीकृतं येन जिनप्रणीतं शास्नार्थजातं मुनिपुंगवेन ॥

कि उमारवाति कुन्दकुन्दके शिष्य न होकर प्रशिष्य रहे हों और इसीसे ' तदन्वये ' आदि पदोंके प्रयोगकी जरूरत पड़ी हो। इस तरह भी दोनों कितने ही अंशोंमें समकालीन हो सकते हैं और उमास्वातिके सम-यकी समाप्तिको प्रकारान्तरसे कुन्दकुन्दके समयकी समाप्ति भी कहा जा सकता है । शायद यही वजह हो जो उक्त पद्यमें उमास्वातिका समय बतलाकर पीछेसे ' कुन्दकुन्दस्तधैव च ' शब्दोंके द्वारा यह सूचित किया गया है कि कुन्दकुन्दका भी यही समय है, अर्थात् कुन्दकुन्द भी इसी समयके भीतर हो गये हैं। अस्तु, उक्त पट्टावलीमें उमास्वातिकी आयु ८४ वर्ष दी है और साथ ही यह सूचित किया है कि वे ४० वर्ष ८ महीने आचार्यपद पर प्रतिष्ठित रहे। यदि यह उल्लेख ठीक हो तो कहना चाहिये कि उमास्वाति प्रायः ४३ वर्ष कुन्दकुन्दके सम-कालीन रहे हैं। ऐसी हालतमें यदि कुन्दकुन्दका ही निश्चित समय माछम हो जाय तो उसपरसे भी समन्तभद्रके आसन्न समयका बहुत कुछ यथार्थ बोघ हो सकता है । परन्तु कुन्दकुन्दका समय भी अभी तक पूरी तौरसे निश्चित नहीं हो पाया। नन्दिसंघकी पट्टावलीमें जो आपका समय थि० सं० ९४ से १०१ तक दिया है उस पर तो. ्पट्टावलीकी हालतको देखते हुए सहसा विश्वास नहीं होता. और उक्त पद्यमें जो समय दिया है वह उन सब विकल्पों अथवा संदेहोंका पात्र बना हुआ है जो जपर 'ग' भागमें उपस्थित किये गये हैं; और इसलिये इन दोनों आधारों परसे प्रकृत विषयके निर्णयार्थ यहाँ किसी विशेषताकी उपलब्धि नहीं होती----समन्तभद्रकें समयसम्बन्धमें जो कल्पनाएँ जपर की गई हैं वे हैं। ज्योंकी त्यों कायम रहती हैं। अब देखना चाहिये दूसरे किसी मार्गसे भी कुन्दकुन्दका कोई ठीक समय उपलब्ध होता डे या कि नहीं।

इन्द्रनंदि आचार्यके 'श्रुतावतार'से माऌम होता है कि भगवान् महावीरकी निर्वाण-प्राप्तिके बाद ६२ वर्षके भीतर तीन केवली, उसके बाद १०० वर्षके भीतर पाँच श्रुतकेवळी, फिर १८३ वर्षके भीतर ग्यारह मुनि दशपूर्व-के पाठी, तदनंतर २२० वर्षके भीतर पाँच एकादशांगधारी और तत्प-श्वात् ११८ वर्षमें चार आचारांगके धारी मुनि हुए । इस तरह वीर-निर्वाणसे ६८३ वर्ष पर्यंत अंगज्ञान रहा । इसके बाद चार आरातीय मुनि अंग और पूर्वोंके एकदेशज्ञानी हुए, उनके बाद 'अईद्वाले,' अर्हद्वलिके अनन्तर ' माघनन्दि ' और माघनन्दिके पश्चात् ' धरसेन ' नामके आचार्य हुए, जो ' कर्मप्राभृत'के ज्ञाता थे। इन मुनिराजने अपनी आयु अल्प जानकर और यह खयाल करके कि हमारे पीछे कर्मप्राभृत श्रुतका ज्ञान व्युच्छेद न होने पात्रे, वेणाक तटके मुनिसंघसे दो तीक्ष्णबुद्धि मुनियोंको बुल्ठवाया, जो बादमें 'पुष्पदन्त' और ' भूतबलि ' नामसे प्रसिद्ध हुए और उन्हें वह समस्त श्रुत अच्छी तर-हसे व्याख्या करके पढ़ा दिया। तत्पश्चात् पुष्पदन्त और भूतबलिने कर्मप्राभृतको संक्षिप्त करके षट्खण्डागमका रूप दिया और उसे द्रव्य-पुस्तकारूढ किया–अर्थात्, लिपिबद्ध करा दिया । उधर गुणधर आचार्यने ' कषायप्राभृत ' अपरनाम 'दोषप्राभृत'के गाथासूत्रोंकी रचना करके उन्हें ' नागहास्ते ' और ' आर्यमंक्षु ' नामक मुनियोंको पढ़ाया, डनसे ' यतिवृषभ'ने पढ़कर उन गाथाओंपर चूर्णिसूत्र रचे और यति-वृषभसे ' उच्चारणाचार्य ' ने अध्ययन करके चूर्णिसूत्रोंपर वृत्तिसूत्र लिखे । इस प्रकार गुणधर, यतिवृषम और उचारणाचार्यके द्वारा कषाय-प्राभुतकी रचना होकर वह भी द्रव्यपुस्तकारूढ हो गया। जब कर्मप्रामृत और कषायप्रामृत दोनों सिद्धान्त द्रव्यमावरूपसे पुस्तका-रूढ हो गये तब कोण्डकुन्दपुरमें पद्मनन्दि (कुंदकुंद ) नामके

आचार्य गुरुपरिपाटीसे दोनों सिद्धान्तोंके झाता हुए और उन्होंने ' षट्खण्डागम 'के प्रथम तीन खण्डोंपर बारह हजार श्ठोकपरिमाण एक टीका लिखी ।

इस कथनसे स्पष्ट है कि कुन्दकुन्दाचार्य वीरनिर्वाण सं० ६८३ से पहले नहीं हुए, किन्तु पीछे हुए हैं । परन्तु कितने पीछे, यह अस्पष्ट है। यदि अन्तिम आचारांगधारी ' छोहाचार्य ' के बाद होने-बाले विनयधर आदि चार आरातीय मुनियोंका एकत्र समय २० वर्षका और अईद्वलि, माघनंदि, धरसेन, पुष्पदंत, भूतबलि तथा कुन्दकुन्दके गुरुका स्थूल समय १०-१० वर्षका हो मान लिया जाय, जिसका मान लेना कुछ अधिक नहीं है, तो यह सहजहीमें कहा जा सकता है कि कुन्दकुन्द उक्त समयसे ८० वर्ष अथवा वीरनिर्वाणसे ७६३ (६८३+२०+६०) वर्ष बाद हुए हैं और यह समय उस समय (७७०) को करीब ही पहुँच जाता है जो त्रिद्रज्जनबोधकसे उद्धत किये हुए उक्त पद्यमें दिया है, और इस लिये इसके द्वारा उसका बहुत कुछ समर्थन होता है । श्रुतावतारमें, वीरनिर्वाणसे अन्तिम आचारांगधारी लोहाचार्यपर्यंत, ६८३ वर्षके भीतर केवाले-श्रुतकेवलियों आदिके होनेका जो कथन जिस क्रम और जिस समयनिर्देशके साथ किया है वह त्रिल्लेकप्रज्ञति, जिनसेनक्वत हरिवंशपुराण और भगवज्जिनसेन-प्रणीत आदिपुराण जैसे प्राचीन ग्रंथोंमें भी पाया जाता है। हाँ, त्रिलोकप्रज्ञतिमें इतना विशेष जरूर है कि आचारांगधारियोंकी ११८ वर्षकी संख्यामें अंग और पूर्वोंके एकदेशधारियोंका भी समय शामिल किया है \*; इससे विनयधर आदि चार आरातीय मुनियोंका जो

<sup>\*</sup> पढमों सुमदगामो जसमदो तह य होदि जसवाङ्घ । तुरियो य छोहणामो एदे आयार अंगधरा ॥ ८० ॥

#### स्वामी समंतभद्र ।

पृथक् समय २० वर्षका मान लिया गया था उसे गणनासे निकाल दिया जा सकता है और तब कुन्दकुन्दका वीरनिर्वाणसे ७४३ ्वर्ष बाद होना कहा जा सकता है। इससे भी उक्त पद्यके समयसमर्थनमें कोई बाधा न आती; क्योंकि उस पद्यमें प्रधानतासे उमास्वातिका समय दिया है—उमास्वातिके समकालीन होनेपर भी, वृद्धवके कारण, कुन्दकु-न्दका अस्तित्व २७ वर्ष पहले और भी माना जा सकता है और उसका मान लिया जाना बहुत कुछ स्वाभाविक है | सेनगणकी पट्टा-वर्लीमें भी ६८३ वर्षकी गणन! ' श्रुतावतार ' के सदृश ही की गई है । परंतु नन्दिसंधकी प्राक्तत पट्टावलीमें वह गणन्। कुछ विसदशरू-पसे पाई जाती है। उसमें दशपूर्वधारियों तकका समय तो वही दिया है जिसका ऊपर उल्लेख किया है । उसके बाद एकादशांगधारी पाँच मुनियोंका समय, २२० वर्ष न देकर, १२३ वर्ष दिया है और रोष ९७ वर्षोंमें सुभद्र, यशोभद्र, भद्रबाहु और लोहाचार्य नामके उन चार मुनियोंका होना लिखा है और उन्हें दश नव तथा अष्टे अंगका पाठी बतलाया है, जिन्हें 'श्रुतावतार' आदि प्रंथोंमें एकादशां-

> सेसेक्षरसंगाणि चो इसपुब्वाणमेकदेसघरा । एकसयं अद्वारसवासजुदं ताण परिमाणं ॥ ८१ ॥ तेसु अदीदेसु तदा आचारघरा ण होंति भरहंमि । गोदममुणिपहदीणं वासाणं छरसदाणि तेसी दो ॥ ८२ ॥

9 जैनहितेंघी, भाग ६ ठा, अंक ७-८ में पं० नाथूरामजीने आठके बाद सात संख्याका भी उल्लेख किया है और लिखा है कि, "जिस प्रंथके आधार पर हमने यह पटावली प्रकाशित की है, उसमें इन्हें कमशः दश, नौ, आठ और सात अंगका पाठी बतलाया है"। ऐसा होना जीको भी लगता है, परंतु हमारे सामने जो पटावली है उसमें 'दसंग नव अंग अट्टघरा' और 'दसनवअट्ठंग-घरा' पाठ हैं। संभव है कि पहला पाठ कुछ अग्रुद्ध छप गया हो और वह 'दसंग णवअट्ठसत्तघरा' हो।

गधारियोंकी २२० वर्षकी संख्यांके बाद ११८ वर्षके भीतर होनेवाले प्रतिपादन किया है और साथ ही 'आचारांग' नामक प्रथम अंगके ज्ञाता लिखा है। इन चारों मुनियोंके अनन्तर अईद्वाले, माघनन्दि, धरसेन, पुष्पदन्त और भूतबलि नामके पाँच आचार्योंको 'एकांगधारी' लिखा है और उनका समय ११८ वर्ष दिया हैं \*। इस तरह पर वोरनिर्वाणसे भूतबलिपर्यंत ६८३ वर्षकी गणना की गई है । यह गणना श्रुतावतार, त्रिलोकप्रज्ञति, हरिवंशपुराण, आदिपुराण और सेनगणकी पट्टावलीसे कितनी भिन्न है और इसके द्वारा पुष्पदंत भूतबलि तक आचार्योंकी समयगणनामें कितना अन्तर पड़ जाता है इसे पाठक स्वयं समझ सकते हैं। परन्तु यदि इसीको ठीक मान लिया जाय और यह स्वीकार किया जाय कि भूतबलिका अस्तित्व वीरनिर्वाण संवत् ६८३ तक रहा है तो भूतबल्लिके बाद कुंदकुंदकी प्रादुर्भूतिके लिये कमसे कम २०–३० वर्षकी कल्पना और भी करनी होगी; क्योंकि कुन्दकुन्दको दोनों सिद्धान्तोंका ज्ञान गुरू-परिपाटी द्वारा प्राप्त हुंआ था ं और पुष्पदंत, भूतत्रछि या उच्चारणा-

\* यथा—पंचसये पणसहे अन्तिमजिणसमयज्ञादेसु । उपपण्णा पंचजणा इयंगधारी मुणेयब्वा ॥ १५ ॥ अहिवहिल्लमाधर्णदिय धरसेणं पुण्फयंतभूतवली । अडवीसे इगवीसं उगणीसं तीस वीस वास पुणो ॥ १६ ॥ इगसयअठारवासे इयंगधारी य मुणिवरा जादा । छसयतिरासियवासे जिब्वाणा अंगदिति कहियजिणे ॥ १७ ॥ पूर्व द्विविधो दृब्यभावपुस्तकगतः समागच्छन् । गुरुपरिपाठ्या ज्ञातः सिद्धान्तः कुण्डकुन्दपुरे ॥ १६० ॥ श्रीपद्मनन्दिमुन्निना सोऽपि द्वादशसहस्रपरिमाणः । मन्यपरिकर्मकर्ता षट्खण्डाग्रत्रिखण्डस्य ॥ १६१ ॥

चार्यमेंसे किसीको आपका गुरु नहीं लिखा है; इस लिये इन आचार्योंके बाद कमसे कम एक आचार्यका आपके गुरुरूपसे होना जरूरी माछूम पड़ता है, जिसके लिये उक्त समय अधिक नहीं है। इस तरह पर कुन्दकुन्दके समयका प्रारंभ वीरनिर्वाणसे ७०३ या ७१३ के करीब हो जाता है । परन्तु इस अधिक समयकी कल्पनाको भी यदि छोड़ दिया जाय और यही मान लिया जाय कि वीरनिर्वाणसे ६८३ वर्षके अनन्तर ही कुन्दकुन्दाचार्य हुए हैं तो यह कहना होगा कि वे विक्रम संवत् २१३ ( ६८३-४७० ) के बाद हुए हैं उससे पहले नहीं । यही पं० नाथूरामजी प्रेमी \* आदि अधिकांश जैन विद्वानोंका मत है। इसमें हम इतना और भी जोड़ देना चाहते हैं कि वीर निर्वाणसे ४७० वर्ष बाद विक्रमका देहजन्म मानते हुए, उसका विक्रमसंवत् यदि राज्यसंवत् है तो उससे १९५ ( ६८३-४८८ ) वर्प बाद और यदि मृत्युसंवत् है तो उससे १३३ ( ६८३-५५० ) वर्ष बाद कुंदकुंदाचार्य हुए हैं। साथ ही, इतना और भी कि, यादे शक राजा-का अस्तित्वसमय वीरनिर्वाणसे ४६१ वर्ष पर्यंत रहा है, उसीकी मृत्युका वर्त्तमान शक संबत् (१८४६) प्रचलित हैं और विक्रम तथा शक संवतोंमें १३५ वर्षका वास्तविक अन्तर है तो कुन्दकुन्दाचार्य वि० सं० से ३५७ ( ६८३--३६१+१३५ ) वर्ष बाद हुए हैं।

ऊपर उमास्वातिके समयसे समन्तभद्रके समयकी कल्पना प्राय: ४० वर्ष बाद की गई है, कुन्दकुन्दके समयसे वह ६० वर्ष बाद की जा सकती है और कुछ अनुचित प्रतीत नहीं होती । ऐसी हालतमें सम-न्तभद्रको कमशः वि० सं० २७३, २५५, १९३ या ४१७ के करीबके विद्वान् कह सकते हैं । और यदि शक संवत् शक राजाकी

### \* देखो जैनहितैथी भाग १० वाँ, अंक ६-७, पृ० २७९।

मृत्युका संवत् न होकर उसके राज्य अथवा जन्मका संवत् हो तो पिछले ४१७ संवतमेंसे शकराज्यकाल अथवा उसकी आयुके वर्ष भी कम किये जा सकते हैं।

#### राजा शिवकुमार ।

'पंचास्तिकाय' सूत्रकी जयसेनाचार्यक्वत टीकामें लिखा है कि श्रीकु-ण्डकुन्दाचार्यने इस शास्त्रको अपने शिष्य शिवकुमार महाराजके प्रति-बोधनार्थ रचा है, और वही राजा इस शास्त्रको उत्पत्तिका निमित्त है । यथा—

''....श्रीमत्कुण्डकुन्दाचार्थदेवैः......ाशवकुमारमहाराजा-दिसंक्षेपरुचिशिष्यप्रतिवोधनार्थं विरचिते पंचास्तिकायप्राभृत-शास्त्रे.......''

''अथ प्राश्रतग्रंथे शिवकुमारमहाराजो निमित्तं अन्यत्र द्रव्य-संग्रहादौ सोमश्रेष्ठचादि ज्ञातव्यम् । इति संक्षेपेण निमित्तं कथितं । ''

प्रंथकी कनड़ी टीकामें भी, जो 'बालचंद्र' मुनिकी बनाई हुई है, इसी प्रकारका उल्लेख बतलाया जाता है। प्रोफेसर के० बी० पाठकने इन शिवकुमार महाराजका समीकरण कदम्बवंशके राजा ' शिवमृगेशवर्मा 'के साथ किया है—उन्हींको उक्त शिवकुमार बत-लाया है—और शिवमृगेशका समय, चालुक्य चक्रवर्ती ' कीर्तिवर्मा ' महाराजके द्वारा वादामी स्थानपर शक सं० ५०० में प्राचीन कदम्ब-वंशके ध्वस्त किये जानेसे ५० वर्ष पहलेका निश्चित करके, यह प्रतिपादन किया है कि कुन्दकुन्दाचार्य शक सं० ४५० ( वि० सं० ५८५ या ई० सन् ५२८ ) के विद्वान् सिद्ध होते हैं। पाठक महाशयके इस मतको पं० गजाधरलालजी न्यायशास्त्रीन, ' समयसारप्राभृत ' की प्रस्तावनामें, अपना यह मत पुष्ट करनेके लिये उद्धृत किया है कि कुन्दकुन्दका उत्पत्तिसमय वि० सं० २१३ से पहले बनता ही नहीं; और साथ ही यह प्रतिपादन किया है कि उसे स्वीकार कर लेनेमें कोई भी हानि नहीं है \* । परंतु हमें तो उसके स्वीकारनेमें हानि ही हानि नजर पड़ती है- लाभ कुछ भी नहीं- और वह जरा भी युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता । इस मतको मान लेनेसे समन्तभद्र तो समन्तभद्र पूज्यपाद भी कुन्दकुन्दसे पहलेके विद्वान् ठहरते हैं; और तब कुन्दकुन्दके वंशमें उमास्वाति हुए, उमास्वातिने तत्त्वार्थसूत्रकी रचना की, उस तत्त्वार्थसूत्र पर पूज्यपादने 'सर्वार्थसिद्धि' नामकी टीका लिखी, इत्यादि कथनोंका कुछ भी अर्थ अथवा मूल्य नहीं रहता, और पचासों शिलालेखों तथा प्रंथादिकोंमें पूज्यपाद तथा उनसे पहले होनेवाले कितने ही विद्वा-नोंके विषयमें जो यह सुनिश्चित उल्लेख मिल्नता है कि वे कुंदकुंदके वंशमें अथवा उनके बाद हुए हैं मिथ्या और न्यर्थ ठहरता है<sup>†</sup>,

\* ' २ १३ तमवैक्रमसंवरसरारपूर्वं तु साधथितुमेव नार्हति भगवत्झुन्द-कुन्दोत्पत्तिसमयः ।'.....

' सतो युक्तयानयापि भगवश्कुन्दकुन्दसमयः तस्य शिवमृगेशवर्मसमान-कालीनत्वात् ४५० तम शकसंवरसर एव सिद्ध्यति स्वीकारे चास्मिन् क्षतिरपि नास्ति कापीति ।'

ां उदाहरणके लिये देखो मर्कराका ताम्रपत्र जो शक संवत् ३८८ का लिखा हुआ है और जिसमें कुन्दकुन्दाचार्यके वंशमें होनेवाले आचार्योका उल्लेख निम्न प्रकारसे पाया जाता है—

'......श्रीमान् कोंगाण-महाधिराज अविनीतनामधेयदत्तस्य देसिगगणं कोण्डकुन्दान्वय-गुणचंद्रभटार-शिष्यस्य अभयणंदिभटार तस्य शिष्यस्य शील-भद्रभटार-शिष्यस्य जनाणंदिभटार-शिष्यस्य गुणणंदिभटार-शिष्पस्य वन्द्-णन्दिभटारगों अष्ट अज्ञीति-त्रयो-शतस्य सम्वत्सरस्य माघमासं......"

यह सब क्या कुछ कम हानि है ? समझमें नहीं आता कि न्यायशास्त्री-जीने विना पूर्वापर सम्बन्धोंका विचार किये ऐसा क्यों लिख दिया । अस्तु; हमारी रायमें, प्रथम तो जयसेनादिका यह लिखना ही कि 'कुन्द-कुन्दने शिवकुमार महाराजके सम्बोधनार्थ अथवा उनके निमित्त इस पंचास्ति-कायकी रचना की ' बहुत कुछ आधुनिक \* मत जान पड़ता है, मूल प्रंथमें उसका कोई उल्लेख नहीं और न श्रीअमृतचंद्राचार्यक्रत प्राचीन टीकापरसे ही उसका कोई समर्थन होता है । स्वयं कुन्दकुन्दाचार्यने प्रंथके अन्तमें यह सूचित किया है कि उन्होंने इस ' पंचास्तिकायसं-प्रह ' सूत्रको प्रवचनभक्तिसे प्रेरित होकर मॉर्गकी प्रभावनार्थ रचा है । यथा—

\* १३ वीं १४ वीं शताब्दीके करीबका; क्योंकि बालचंद्रमुनि विकमकी १३ वीं शताब्दीके विद्वान् थे। उनके गुह नयकीर्तिका शक सं० १०९९ (वि० सं० १२३४) में देहान्त हुआ है। और जयसेनाचार्थ विकमकी प्रायः १४ वीं शताब्दीके विद्वान् माल्रम होते हैं। उन्होंने प्रवचनसारटीकाकी प्रशस्तिमें जिन 'कुमुदेन्दु ' को नमस्कार किया है वे उक्त बालचंद्र मुनिके समकालीन विद्वान् थे। आपकी प्राप्तत्रयकी टीकाओंमें गोम्मटसार, चारित्रसार, द्रव्यसंप्रद् आदि ११ वीं १२ वीं शताब्दियोंके बने हुए प्रथोंके कितने ही उल्लेख पाये जाते हैं। ऐसी हालतमें पंचास्तिकायटीकाके अन्तमें ' पंचास्तिकायः समाप्तः' के बाद जो ' विकम संवत् १३६९ वर्षेराश्विन शुद्धि १ मौम दिने' ऐसा समय दिया हआ है वद्द आर्थ्य नहीं जो टीकाकी समाप्तिका ही समय हो।

9 प्रो० ए० चकवर्ता, ' पंचास्तिकाय' की प्रस्तावनामें लिखते हैं कि प्राप्टत-त्रयके सभी टीकाकारोंने इस बातका उल्लेख किया है कि इन तीनों प्रंथोंको कुन्दकुन्दाचार्यने अपने जिष्य जिवकुमारके हितार्थ रचा है; परंतु अमृतचंद्राचार्य-की किसी भो टीकामें ऐसा कोई उल्लेख हमारे देखने में नहीं आया । नहीं माऌम प्रो० साहबने किस आधार पर ऐसा कथन किया है।

२ 'मार्गो हि परमवैराग्यकरणप्रवणा पारमेश्वरी परमाज्ञा ।' (अमृतचन्द्र)।

### मग्गप्पमावणहं पवयणभक्तिष्पचोदिदेण मया भणियं पवयणसारं पंचत्थियसंगहं सुत्तं ॥ १७३ ॥

इससे स्पष्ट है कि कुन्दकुन्दने अपना यह ग्रंथ किसी व्यक्तिविशेष-के उद्देश्यसे अथवा उसकी प्रेरणाको पाकर नहीं छिखा, बल्कि इसका खास उद्देश्य ' मार्गप्रभावना ' और निमित्तकारण 'प्रवचनभक्ति' है। यदि कुन्दकुन्दने शिवकुमार महाराजके सम्बोधनार्थ अथवा उनकी खास प्रेरणासे इस ग्रंथको लिखा होता तो वे इस पद्यमें या अन्यत्र कहीं उसका कुछ उल्लेख जरूर करते, जैसे कि मद्दप्रभाकरके निमित्त 'पर-मात्मप्रकाश 'की रचना करते हुए योगीन्द्रदेवने जगह जगह पर ग्रंथमें उसका उल्लेख किया है। परंतु यहाँ मूल प्रंथमें ऐसा कुछ भी नहीं, न प्राचीन टीकामें ही उसका उल्लेख मिलता है और न कुन्दकुन्दके किसी दूसरे प्रंथसे ही शिवकुमारका कोई पता चलता है । इस लिये यह ंथ शिव≁ कुमार महाराजके संबोधनार्थ रचा गया ऐसा माननेके लिये मन सह ा तय्यार नहीं होता । संभव है कि एक विद्वानने किसी किम्वदंतीके आधार पर उसका उल्लेख किया हो और फिर दूसरेने भी उसकी नकल कर दी हो । इसके सिवाय, जयसेनाचार्यने ' प्रवचनसार ' की टीकामें प्रथम प्रस्तावनावाक्यके द्वारा, 'शिवकुमार' का जो निम्न प्रकारसे उल्लेख किया है उससे शिवकुमार महाराजकी स्थिति और भी संदिग्ध हो जाती है----

अर्थं कश्चिदासन्नभव्यः शिवकुमारनामा स्वसंवित्तिसमुत्पन्न-परमानन्दैकलक्षणसुखामृतविपरीतचतुर्गतिसंसारदुःखभयभीतः समुत्पन्नपरमभेदविज्ञानप्रकाशातिशयः समस्तदुर्नयैकान्तनिराक्ठ-

१ देखो, रायचंद्रजैनशास्त्रमालामें प्रकाशित ' प्रवचनसार ' का वि० सं० १९६९ का संस्करण । तदुराग्रहः परित्यक्तसमस्तशत्रुमित्रादिपक्षपातेनात्यन्तमध्यस्थो भूत्वा धर्मार्थकामेभ्यः सारभूतामत्यन्तात्महितामविनश्वरां पंच-परमेष्ठिप्रसादोत्पन्नां म्रुक्तिश्रियमुपादेयत्वेन स्वीक्रुर्वाणः श्रीवर्द्ध-मानस्वामितीर्थकरपरमदेवप्रमुखान् भगवतःपंचपरमेष्ठिनो द्रव्य-भावनमस्काराभ्यां प्रणम्य परमचारित्रमाश्रयामीति प्रतिज्ञां करोति---

इस प्रस्तावनाके बाद मूल प्रंथकी मंगलादिविषयक पाँच गाथाएँ एक साथ दी हैं जिनमेंसे पिछली दो गाथाएँ इस प्रकार हैं----

किचा अरहंताणं सिद्धाणं तह णमो गणहराणं। अज्झावयवग्गाणं साहूणं चेव सब्वेसिं ॥ ४ ॥ तेसिं विसुद्धदंसणणाणपहाणासमं समासेज्ज।

उवसंपयामि सम्मं जत्तो णिव्वाणसंपत्ती ॥ ५ ॥

इन गाथाओं में श्रीकुन्दकुन्दाचार्यने बतलाया है कि 'मैं अर्हसि-द्वाचार्योपाध्यायसर्वसाधुओं (पंचपरमेष्ठियों) को नमस्कार करके और उनके विद्युद्ध दर्शनज्ञानरूपी प्रधान आश्रमको प्राप्त होकर (सम्य-ग्दर्शन, सम्यग्ज्ञानसे सम्पन्न होकर) उस साम्यभाव (परम-वीतराग-चारित्र) का आश्रय लेता हूँ-अथवा उसे सम्पादन करता हूँ-जिससे निर्वाणकी प्राप्ति होती है।' और इस प्रकारकी प्रतिज्ञाद्वारा उन्होंने अपने प्रंथके प्रतिपाद्य विषयको सूचित किया है। अब इसके साथ टीकाकारकी उक्त प्रस्तावनाको देखिये, उसमें यही प्रतिज्ञा शिवकुनारसे कराई गई है, और इस तरह पर शिवकुमारको मूल्प्रंथका कर्ता अथवा प्रकारान्तरसे कुन्दकुन्दका ही नामान्तर सूचित किया है। साथ ही रिवकुमारके जो विरोषण दिये हैं वे एक राजाके विशेषण नहीं हो सकते-वे उन महामुनिराजके विशेषण हैं जो सरागचारित्रसे भी उपरत

होकर वीतरागचरित्रकी ओर प्रवृत्त होते हैं । ऐसी हालतमें पाठक स्वयं समझ सकते हैं कि शिवकुमार महाराजकी स्थिति कितनी संदिग्ध है। दूसरे, शिवकुमारका ' शिवमृगेशवर्मा' के साथ जो समीकरण कियां गया है उसका कोई युक्तियुक्त कारण भी माखूम नहीं होता । उससे अच्छा समीकरण तो प्रोफेसर ए० चक्रवर्ती नायनार, एम० ए०, एठ० टी०, का जान पड़ता है जो कांचीके प्राचीन पल्छवराजा 'शिवस्कन्दव-र्मा ' के साथ किया गया है \*; क्योंकि ' स्कन्द ' कुमारका पर्याय नाम है और एक दानपत्रमें उसे ' युवामहाराज ' भी लिखा है जो ' कुमार-महाराज ' का वाचक है; इस लिये अर्थकी दृष्टिसे शिवकुमार और शिवस्कन्द दोनों एक जान पड़ते हैं । इसके सिर्वाय शिवस्कन्दका ' मयिदावोलु ' बाला दानपत्र, अन्तिम मंगल, पद्यको छोड़ कर, प्राकृत भाषामें लिखा हुआ है और उससे शिवस्कन्दकी दरबारी भाषाका प्राकृत होना पाया जाता है जो इस प्रंथकी रचना आदिके साथ शिव-स्कन्दका सम्बन्ध स्थापित करनेके लिये ज्यादा अनुकुल जान पडती है। साथ ही. शिवस्कन्दका समय भी शिवमगेशसे कई शताब्दियों पहलेका अनुमान किया गया है। इसलिये पाठक महाशयका उक्त समीकरण

\* देखो ' पंचास्तिकाथ ' के अंग्रेजी संस्करणकी प्रो० ए० चकवर्ती द्वारा लिखित ' ऐतिहासिक प्रस्तावना ' ( Historical Introduction ), सन् १९२०।

ां चकवर्ती महाशयने, कुन्दकुन्दका अस्तिखसमय ईसासे कई वर्ष पहलेसे प्रारंभ करके, उन्हें ईसाकी पहली शताब्दीके पूर्वीर्धका विद्वान् माना है, और इस लिये उनके विचारसे शिवस्कंदका समय ईसाकी पहली शताब्दी होना चाहिये; परन्तु एक जगह पर उन्होंने ये शब्द भी दिये हैं----

It is quite possible therefore that this Sivaskanda of Conjeepuram or one of the predecessor of the किसी तरह भी ठीक माछम नहीं होता। जान पड़ता है उन्होंने इस समीकरणको लेकर ही दो ताम्रैपत्रोंमें उल्ठेखित हुए तोरणाचार्यको, कुन्दकुन्दान्वयी होनेके कारण, केवल डेढ़सौ वर्ष पीछेका ही विद्वान् कल्पित किया है; अन्यधा, वैसी कल्पनाके लिये दूसरा कोई भी आधार नहीं था। हम कितने ही विद्वानोंके ऐसे उल्ठेख देखते हैं जिनमें उन्हें कुन्दकुन्दान्वयी स्चित किया है और वे कुन्दकुन्दसे हजार वर्षसे भी पीछेक विद्वान् हुए हैं। उदाहरणके लिये ग्रुभचंद्राचार्यकी पट्टाव-लीको लीजिये, जिसमें सकलकीर्ति भट्टारकके गुरु 'पद्मनन्दि'को कुन्द-कुन्दाचार्यके बाद **'तद्व्यधरणधुरीण'** लिखा है और जो ईसाकी प्राय: १५ वीं शताब्दीके विद्वान् थे। इसलिये उक्त ताम्रपत्रोंके आधार-पर तोरणाचार्यको शक सं० ६०० का और कुन्दकुन्दको उनसे १५० वर्ष पहले–शक सं० ४५०–का विद्वान् मान लेना युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता और वह उक्त समीकरणकी मिथ्या कल्पना पर ही अवलम्धित जान पड़ता है। ४५० से पहलेका तो शक सं० ३८८८ का लिखा हुआ

Same name was the contemporary and deciple of Sri. Kundakunda.

इन शब्दोंसे यह ध्वनि निकलती है कि इस बिवस्कदका ईसाकी पहली शताब्दीके पूर्वाधमें होना चकवर्ती महाशयको शायद कुछ संदिग्ध जान पड़ा है, वे उसका कुछ बादमें होना भी संभव समझते हैं, और इस लिये उन्होंने इस झिवस्कदसे पहले उसी नामके एक और पूर्वजकी कल्पनाको भी कुन्दकुन्दकी समकालीनता और शिष्यताके लिये स्थान दिया है।

१ ये ताम्रपत्र राष्ट्रकूट वंशके राजा तृतीय गोविन्दके समयके हैं और तोरणाचार्यके प्रशिष्य प्रभाचन्द्रसे सम्बंध रखते हैं। इनमें एक शक सं० ७१९ और दूसरा ७९४ का है। देखो, समयप्राप्ततकी प्रस्तावना और षद्रप्राप्तादि-संग्रहकी भूमिका। २ देखो जैनसिद्धान्तभास्करकी ४ थी किरण, ष्टष्ठ ४३। मर्कराका ताम्रपत्र है, जिसमें कुन्दकुन्दका नाम है, गुणचंद्राचार्यको कुन्द-कुन्दके वंशमें होनेवाले प्रकट किया है और फिर ताम्रपत्रके समय तक उनकी पाँच पीढ़ियोंका उल्लेख किया है।

## एलाचार्य ।

प्रो० ए० चक्रवर्तीने, पंचास्तिकायकी अपनी ' ऐतिहासिक प्रस्ता-चना ' में, प्रो० हर्नऌद्वारा संपादित नन्दिसंघकी पद्मवलियोंके आधार पर, कुन्दकुन्दको विक्रमकी पहली शताब्दीका विद्वान् माना है----यह सूचित किया है कि वे वि० सं० ४९ में (ईसासे ८ वर्ष पहले) आचार्य पद पर प्रतिष्ठित हुए, ४४ वर्षकी अवस्थामें उन्हें आचार्य पद मिला, ५१ वर्ष १० महीने तक वे उस पदपर प्रतिष्ठित रहे और उनकी कुल आयु ९५ वर्ष १० महीने १५ दिनकी बतलाई है। साथ ही, यह अकट करते हुए कि कुन्दकुन्दका एक नाम ' एलाचार्य ' भी था और तामिल भाषाके ' कुरल ' काव्यकी बाबत कहा जाता है कि उसे ' एलाचार्य ' ने रचकर अपने शिष्य धिरुबल्खवरको दिया था जिसकी क्रतिरूपसे वह प्रसिद्ध है और जिसने उसको मदुरासंघ (मदुराके कविसम्मेलन ) के सामने पेश कियाथा, यह सिद्ध करनेका यत्न किया है कि उक्त एलाचार्य और कुन्दकुन्द दोनों एक ही व्यक्ति थे और इस-लिये ' कुरल ' का समय भी ईसाकी पहली शताब्दी ठहरता है \* । परंतु ' कुरल ' का समय ईसाकी पहली शताब्दी ठहरो या कुछ और, और वह एछाचार्यका बनाया हुआ हो या न हो, हमें इस चर्चामें जानेकी जरूरत नहीं है; क्योंकि उसके आधारपर कुन्दकुन्दका

<sup>\*</sup> This identification of E'lâchârya the author of Kural with Elâchârya or Kund Kund would place the Tamil work in the 1st century of the Christian era.

समय निर्णय नहीं किया गया है। हमें यहाँपर सिर्फ इतना ही **देखना** है कि चक्रवर्ती महारायने कुन्दकुन्दके जिस समयका प्रतिपादन किया है वह कहाँ तक युक्तियुक्त प्रतीत होता है । रही यह बात कि ' एलाचार्य ' कुन्दकुन्दका नामान्तर था या कि नहीं, इस विषयमें हम सिर्फ इतना ही कहना चाहते हैं कि जहाँ तक हमने जैन-साहित्यका अवगाहन किया है, हमें नन्दिसंघकी पद्टावली अथवा गुर्वा-वलीको छोड़कर, दूसरे किसी भी ग्रंथ अथवा शिलालेख परसे यह माऌम नहीं होता कि ' एलाचार्थ ' कुन्दकुन्दका नामान्तर था । अनेक शिलालेखों आदि परसे उनका दूसरा नाम ' पद्मनन्दि ' ही उपलब्ध होता है और वही उनका दीक्षासमयका नाम अथवा प्रथम नाम था \*; ' कौण्डकुन्दाचार्य ' नामसे वे बादमें प्रसिद्ध हुए हैं जिसका श्रुतिमधु-ररूप 'कुन्दकुन्दाचार्य' बन गया है और यह उनका देशप्रत्यय नाम था क्योंकि वे कोण्डकुन्दपुरके रहनेवाळे थे और इस लिये कोण्डकुन्दाचार्थ का अर्थ ' कोण्डकुन्दपुरके आचार्य ' होता है । उस समय इस प्रकारके नामोंकी परिपाटी थी. अनेक नगर-प्रामोंमें मुनिसंघ स्थापित थे----मुनियोंकी टोलियाँ रहती थीं----और उनमें जो बहुत बड़े आचार्थ होते थे वे कभी कभी उस नगरादिकके नामसे ही प्रसिद्ध होते थे। श्रवण-

- \* जैसा कि श्रवणबेल्गोलके शिलालेखोंके निम्न वाक्योंसे पाया जाता है तस्यान्वये भूविदिते बभूव यः पद्मनन्दि-प्रथमाभिधानः । श्रीकोण्डकुन्दादिमुनीश्वराख्यः सरसंयमाहुद्गतचारणार्डिः ॥ (---दि० छे० नं० ४०। श्रीपदानन्दीस्यनवद्यनामा ह्याचार्यशब्दोत्तरकोण्डकुन्दः । द्वितीयमासीदभिधानमुधघारित्रसंजातसुचारणर्द्धिः ॥
  - ---- नं० ४२,४३,४७,५० ।

बेल्गोलके शिलालेखों आदिमें ऐसे बहुतसे नामोंका उल्लेख पाया जाता है । पट्टावर्लामें 'मृधविच्छ' और 'वकप्रीव' ये दो नाम जो और दिये हैं उनकी भी कहींसे उपलब्धि नहीं होती। उन नामोंके दूसरे ही विद्वान् हुए हैं---गृध्रपिच्छ उमास्वातिका दूसरा नाम था, जिसका उल्लेख कितने ही शिललिखों तथा प्रथॉमें पाया जाता है, और 'वक्रप्रीव ' नामके भिन्न आचार्यका उल्लेख भी श्रवणबेल्गोलके ५४ वें शिलालेख आदिमें मिलता है । इसी तरहपर ' एलाँचार्य' नामके भी दूसरे ही विद्वान् हुए हैं, जिनसे भगवजिनसेनके गुरु श्रीवीरसेनाचार्यने सिद्धान्त-शास्त्रोंको पढकर उन पर 'धवला ' और 'जयधवला ' नामकी टीकाएँ लिखी थीं, जिन्हें धवल और जयबर्वल सिद्धान्त मी कहते हैं। ' धवर्छो' टीकाको वीरसेनने शक सं० ७३८ में बनाकर समाप्त ं किया था; इससे ' एलाचार्य ' विजमकी ९ वीं राताब्दीके विद्वान् ये । चक्रवर्तीमहाशयके कथनानुसार, डाक्तर जी० यू० पोपने ' कुरल 'का समय ईसाकी ८ वीं शताब्दीसे कुछ पीछेका बतलाया है और वह समय इन एलाचार्यके समयके अनुकूल पड़ता है। आश्चर्य नहीं, यदि ' कुरल ' का यही समय हो तो उसकी रचनामें इन एलाचार्यने कोई

९ ''काले गते कियस्यपि ततः पुनश्चित्रकूटपुरवासी । श्रीमानेलाचार्यो बभूव सिद्धान्ततस्वज्ञः ॥ १७७ ॥ तस्य समीपे सकलं सिद्धान्तमधीस्य वीरसेनगुरु: ।'' इत्यादि -----इन्द्रनन्दिश्रतावतार ।

२ ' धवला ' टीकाकी प्रशस्तिमें, स्वयं वीरसेन आचार्यने एलावार्यका निम्नप्रकारसे उल्लेख किया है----

> " जस्स सेसाण्णमये सिद्धंतभिदि हि आहेलहुंदी- । महुं सो एलाइरिओ पसियउ वरवीरसेणस्स" ॥ १ ॥

खास सहायता प्रदान की हो । परन्तु उसे बिलकल ही स्वयं रचका दे देनेकी बात कुछ जीको नहीं लगती; क्योंकि थिरुवल्लुवर यदि इतने अयोग्य थे कि वे स्वयं वैसी कोई रचना नहीं कर सकते थे तो वे कवि-संघके सामने उसे अपने नामसे पेश करनेके योग्य भी नहीं हो सकते थे—-वे तब ' कुरल ' को एलाचार्यके नामसे ही उपस्थित करते, जिनके नामसे उपस्थित करनेमें कोई बाधा माळम नहीं होती—और यदि वे ख़ुद भी वैसी रचना करनेके छिये समर्थ थे तो यह नहीं हो सकता कि उन्होंने साराका सारा प्रंथ दूसरे विद्वानसे लिखा कर उसे अपने नामसे प्रकट किया हो अथवा उसमें अपनी कुछ भी कलम न लगाई हो । इस विषयमें हिन्दुओंका यह परम्पराकथन ज्यादा वजनदार माख्म होता है कि थिरुवल्छवरने ' एलालसिंह ' की सहायतासे स्वयं-ही इस प्रंथकी रचना की है; परंतु उनका ग्रंथकर्ताको शैवधर्मानुयायी बतलाना कुछ ठीक नहीं जैचता । बहुत संभव है कि हिन्दुओंका यह ' एलालसिंह ' एलाचार्य ही हो अथवा एलाचार्यके गृहस्य जीवनका ही यह कोई नाम हो । वस्तुस्थितिकी ऐसी हालत होते हुए, विना किसी प्रबल प्रमाणकी उपलब्धि अथवा योग्य समर्थनके प्रझवलीके प्रकृत कथनपर सहसा विश्वास नहीं किया जा सकता। और न एक मात्र उसीके आधारपर यह कहा जा सकता है कि एलाचार्य कुन्दकुन्दका नामान्तर था।

### पद्दावलिप्रतिपादित समय ।

अब समयत्रिचारको लीजिये । जिस पट्टावलीके आधारपर चक्रवर्ती महाशयने कुन्दकुन्दके उक्त समयका प्रतिपादन किया है वह वही पट्टावली है जिसे ऊपर ' ख ' भागमें बहुत कुछ संदिग्ध और अविश्वसनीय बतलाया जा चुका है । और इसलिये जबतक उसपर होनेवाले संदेहों तथा आक्षेपोंका अच्छी तरहसे निरसन न कर दिया जाय तब तक केवल उसीके आधार पर किसी आचार्यके समयको टढ़ताके साथ सत्य प्रतिपादन नहीं किया जासकता; फिर भी उसमें उल्लेखित अनेक सम-योंके सत्य होनेकी संभावना है, और इसल्यि हमें यह देखना चाहिये, कि कुन्दकुन्दके उक्त समयकी सत्यतामें प्रकारान्तरसे कोई बाधा आती है या कि नहीं—

यह बात मानी हुई है और इसमें कोई मतमेद भी नहीं पाया जाता कि वीरनिर्वाणसे ६८३ वर्षतक अंगज्ञान रहा, उसके बाद फिर कोई अंगज्ञानी-एक भी अंगका पाठी-नहीं हुआ, और कुन्दकुन्दाचार्य अंग-ज्ञानी नहीं थे । इन्द्रनन्दिश्रुतावतारके कथनानुसारं कुन्दकुन्द अन्तिम आचारांगधारी लोहाचार्यकी कई पीढ़ियोंके बाद हुए हैं जिन पीढ़ियोंके लिये ६०-८० वर्षके समयकी कल्पना कर लेना कुछ बेजा नहीं है। और प्राक्कत पट्टावलीके अनुसार, भूतव्रलिको अन्तिम एकांगधारी मान छेनेपर कुन्दकुन्दका समय ६८३ से २०--२० वर्ष बादका ही रह जाता है । परन्तु दोनों ही दृष्टियोंको संक्षिप्त करके यदि यही मान लिया जाय कि कुन्दकुन्द अन्तिम एकांगधारी ( लोहाचार्य या भूत-बाले ) के ठीक बाद हुए हैं तो यह मानना होगा कि वे वीरनिर्वा-णसे ६८३ वर्ष बाद हुए हैं। और ऐसी हालतमें, जैसा कि ऊपर जाहिर किया गया है, कुन्दकुन्द किसी तरह भी विक्रमकी पहली शताब्दीके विद्वान् सिद्ध नहीं होते । हाँ यदि यह मान छिया जावे कि कुन्दकुन्द, अंगधारी न होते हुए भी, एकांगधारियोंसे पहले हुए हैं तो उनका समय विक्रमकी पहली शताब्दी बन सकता है। महाशय चत्रवर्ती भी ऐसा ही मानकर चले माळूम होते हैं, जिसका खुलासा इस प्रकार है—

आपने एकादशांगधारियों तक ४६८ वर्षकी गणना की है। इस गणनामें एकादशांगधारियोंका एकत्र समय २२० की जगह १३३ वर्ष माना गया है और वह प्राक्तत पट्टावलीके अनुसार है । इसी पट्टा-वलीको लेकर आपने अन्तिम एकादशांगधारी कंसके बाद सुभद्र और यशोभद्रका समय क्रमशः ६ वर्ष और १८ वर्षका बतलाया है। इसके बाद, भद्रबाहु द्वितीयके २३ वर्ष समयका नन्दिसंघकी दूसरी पट्टावलीके साथ मेल देखकर कुन्दकुन्दके समयके लिये उस पट्टाव-लीका आश्रय लिया है; और पट्टावलीमें भद्रबाहुके आचार्य पद पर प्रतिष्ठित होनेका समय विक्रमराज्य सं० ४ दिया हुआ होनेसे यह प्रतिपादन किया है कि विक्रमका जन्म सुभद्रके उक्त समयारंभसे दूसरे वर्षमें हुआ है ----अथवा इस उल्लेखके द्वारा यह सूचित किया है कि विक्रम प्राय: १८ वर्षकी अवस्थामें राज्यासनपर अभिषिक्त हुआ था और उस वक्त यशोभद्रके समयका १५ वाँ वर्ष बीत रहा था । साथ ही, इस पिछली पट्टावलीके आधारपर कुन्दकुन्दसे पहले होनेवाले आचार्योंका जो समय आपने दिया है उससे माऌम होता है कि यशोभद्रके बाद भद्रवाहु द्वितीय, गुप्तिगुप्त, माधनन्दी प्रथम और जिनचंद्र, ये चारों आचार्य ४५ वर्ष ८ महीने ९ दिनके भीतर हुए हैं; और चूंकि भद्रबाहु द्वितीयका आचार्य पद पर प्रतिष्टित होना चैत्रसुदी १४ के दिन ठिखा है, इससे यह भी माख्म होता है कि वे वीरनिर्वाणसे ४९२ (४६८+६+१८) वर्ष ५ मैहीने १३ दिन बाद आचार्य पद पर प्रतिष्ठित हुए थे। इस तरह पर वीरनिर्वाणसे ५३८ वर्ष १ महीना २२ दिन ( ४९२ वर्ष ५ महीने

१ वीरनिवाण कार्तिक वदी १५ के दिन हुआ था, उसके बाद चैत्रमुदी ९४ से पहले ५ महीने १३ दिनका समय और बैठता है।

<sup>93</sup> 

१३ दिन+ ४५ वर्ष ८ महीने ९ दिन) बाद, पौषवदी ८ के दिन, आचार्य पद पर कुन्दकुन्दके प्रतिष्ठित होनेका विधान किया गया है; अथवा दूसरे शब्दोंमे यो कहना चाहिये कि प्राक्ठत पद्टावलीके अनुसार जब ७-८ अंगोंके पाठी लोहाचार्यका समय चल रहा था, या श्रुताव-तार और त्रिलोकप्रज्ञाति आदिके अनुसार एकादशांगधारियोंका ही-संभवतः कंसाचार्यका-समय बीत रहा था उस समय कुन्दकुन्दाचार्य-के अस्तित्वका प्रतिपादन किया गया है ।

यद्यपि, अंगज्ञानी न होने पर भी कुन्दकुन्दका अंगज्ञानियोंके समय-में होना कोई असंभव या अखाभाविक नहीं कहा जा सकता;----उस समय भी दूसरे ऐसे विद्वान् जरूर होते रहे हैं जो एक भी अंगके पाठी नहीं थे-----परन्तु ऐसा मान छेनेपर नीचे छिखी आपत्तियाँ खड़ी होती हैं जिनका अच्छी तरहसे निरसन अधवा समाधान हुए विना कुन्द-कुन्दका यह समय नहीं माना जा सकता, जो कि एक बहुत ही सरां-कित और आपत्तियोग्य पद्दावछीपर अवछम्बित है----

(१) दोनों पटावलियोंके आधारपर अईद्वलि कुन्दकुन्दके प्राय: समकालीन और शेष माघनन्दि (द्वितीय), धरसेन, पुष्पदन्त तथा भूत-बलि नामके चारों आचार्य कुन्दकुन्दसे एकदम पीछेके घिद्वान् पाये जाते हैं, और यह बात इन्द्रनन्दिश्रुतावतारके विरुद्ध पड़ती है।

(२) गुणधर, नागहस्ति, आर्यमंक्षु, यतिव्रषम और उच्चारणाचार्य भी कुन्दकुन्दसे कितने ही वर्ष बादके विद्वान् ठहरते हैं, और यह बात भी 'श्रुतावत र' के विरुद्ध पड़ती है।

१ लोहाचार्यका समय वीरनिर्वाणसे ५१५ वर्षके बाद प्रारंभ होता है और वह ५० वर्षका बतलाया गया है। इसलिये कुन्दकुन्दके आचार्य होनेके बाद २७ वर्ष तक और भी लोहाचार्यका समय रहा है। (३) किसी भी प्रंथ अथवा शिललेखादिमें ऐसा कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलता जिससे यह साफ तौरपर विदित होता हो कि उक्त माघनंदी, धरसेन, पुष्पदंत, भूतबलि, तथा गुणधर, नागहस्ति, आर्यमंक्षु, यतिवृषभ और उच्चारणाचार्य, ये सब अथवा इनमेंसे कोई भी-कुन्दकुन्दकी आचार्यसंततिमें अथवा उनके बाद हुए हैं। कुन्द-कुन्दके बाद होनेवाले आचार्योंकी जगह जगह अनेक नाममालाएँ मिलती हैं, उनमेंसे किसीमें भी इन आचार्योंका कोई नाम न होनेसे इन आचार्योंका कुन्दकुन्दके बाद होना जरूर खटकता है। हाँ एक स्थानपर-श्रवणबेल्गोलके १०५ (२५४) नम्बरके शिलालेखमें-ये वाक्य जरूर पाये जाते हैं----

यः पुष्पदन्तेन च भूतवस्याख्येनापि शिष्यद्वितयेन रेजे । फलप्रदानाय जगज्जनानां प्राप्तोङ्कुराभ्यामिवकल्पभूजः ॥ अईद्वलिस्संघचतुर्विधं स श्रीकोण्डकुन्दान्वयमूलसंघं । कालस्वभावादिह जायमान-द्वेषेतराल्पीकरणाय चक्रे ॥ सिताम्बरादौ विपरीतरूपेऽखिले विसंघे वितनोतु मेदं । तत्सेन-नन्दि-त्रिदिवेश-सिंहस्संघेषु यस्तं मनुते कुदक्षः ॥

इन वाक्योंमें यह बतलाया गया है कि ''पुष्पदन्त और भूतबाले दोनों अईद्वलिके शिष्य थे और उनसे अईद्वलि ऐसे राजते थे मानों जगजनोंको फल्ट देनेके लिये कल्पवृक्षने दो नये अंकुर ही धारण किये हैं । इन्हीं अईद्वलिने कालस्वभावसे उत्पन्न होनेवाले रागद्वेषोंको घटानेके लिये कुन्दकुन्दान्वयरूपी मूलसंघको चार भागोंमें विभाजित किया था और वे विभाग सेन, नन्दि, देव तथा सिंह नामके चारसंघ हैं ....इन चारों संघोंमें जो वास्तविक मेद मानता है वह कुद्दष्टि है।"

इस कथनमें मूलसंघका जो ' कुन्दकुन्दान्वय ' विशेषण दिया गया है और उसी कुन्दकुन्दान्वयविशेषित मूलसंधका अर्हद्वलिद्वारा चार संघोंमें विभाजित होना लिखा है उससे, यद्यपि, यह ध्वनि निकल्ती है कि कुन्दकुन्दान्वय अर्हद्वलिसे पहले प्रतिष्ठित हो चुका था और इस-लिये कुन्दकुन्द अईद्वलिसे पहले हुए हैं परंतु यह शिलालेख शक सं० १३२० का लिखा हुआ है जब कि कुन्दकुन्दान्वय बहुत प्रसिद्धिको प्राप्त था और मुनिजनादिक अपनेको कुन्दकुन्दान्वयी कहनेमें गर्व मानते थे। इसलिये यह भी हो सकता है कि वर्तमान कुन्दकुन्दान्वयको मूलसंघसे अभिन्न प्रकट करनेके लिये ही यह विशेषण लगाया गया हो और एति-हासिक दृष्टिसे उसका कोई सम्बंध न हो । अईद्वलि, जैसा कि ऊपर जाहिर किया जा चुका है पद्टावलियोंके अनुसार कुन्दकुन्दके समकालीन थे--वे कुन्दकुन्दसे प्रायः तीन वर्ष बाद तक ही और जीवित रहे हैं \* । ऐसी हालतमें उनके द्वारा कुन्दकुन्दान्वयके इस तरहपर विभाजित किये जानेकी संभावना कम पाई जाती है । इसके सिवाय, अर्हद्वलिद्वारा इस चतुर्विधसंधकी कल्पनाका विरोध अवणबेलगोलके निम्न शिलावा-क्योंसे होता है----

## ततः परं श्रास्त्रविदां म्रुनीनामग्रेसरोऽभूदकऌंकसूरिः । मिथ्यान्धकारस्थगिताखिलार्थाः प्रकाशिता यस्य वचोमयूखैः ॥

\* प्राक्टत पट्टावलीमें अईद्वलिंका समय वीरनिवाणसे ५६५ वर्षके बाद प्रारंभ करके ५९३ तक दिया है, और नन्दिसंघकी दूसरी पट्टावलीसे माछम होता है कि कुन्दकुन्द ५१ वर्ष १० महीने १० दिन तक आचाय पद पर प्रतिष्ठित रहे जिससे उनका जीवनकाल वीरनि० सं० ५९० तक पाया जाता है और इस तरह पर अईद्वलिका कुन्दकुन्दसे कुल तीन वर्ष वाद तक जीवित रहना ठहरता है। तस्मिन्गते स्वर्गभुवं महर्षौं दिवःपतीन्नर्तुमिव प्रकृष्टान् । तदन्वयोद्ध्तमुनीश्वराणां बभूवुरित्थं भ्रुवि संघमेदाः ॥ स योगिसंघश्वतुरः प्रभेदानासाद्य भूयानविरुद्धवत्तान् । बभावयं श्रीभगवान्जिनेन्द्रश्वतुर्धुखानीव मिथः समानि ॥ देव-नन्दि-सिंह-सेन-संघभेदवर्तिनां देवभेदतः प्रबोधभाजि देवयोगिनां । वृत्तितस्समस्ततोऽविरुद्धधर्मसेविनां मध्यतः प्रसिद्ध एष नन्दि-संघ इत्यभूत् ॥

--- शिलालेख नं० १०८ (२५८)।

इन वाक्यों द्वारा यह सूचित किया गया है कि अकलंकदेव ( राजवार्तिकादि प्रंथोंके कर्ता ) की दिवःप्राप्तिके बाद, उनके वंशके मुनियोंमें, यह चार प्रकारका संघमेद उत्पन्न हुआ जिसका कारण देश-भेद है और जो परस्पर अविरुद्ध रूपसे धर्मका सेवन करनेवाला है। अकलंकसे पहलेके साहित्यमें इन चार प्रकारके संघोंका कोई उल्लेख भी अभीतक देखनेमें नहीं आया जिससे इस कथनके सत्य होनेकी बहुत कुछ संभावना पाई जाती है।

( ४ ) ' षट्खण्डागम'के प्रथम तीन खंडोंपर कुन्दकुन्दने १**२** हजार स्ठोकपरिमाण एक टीका लिखी, यह उल्लेख भी मिथ्या ठहरता है ।

(५) उपछब्ध जैनसाहित्यमें कुन्दकुन्दके प्रंथ ही सबसे अधिक प्राचीन ठहरते हैं और यह उस सर्वसामान्य मान्यताके विरुद्ध पड़ता है जिसके अनुसार कर्म-प्राभृत और कषाय-प्राभृत नामके वे प्रंथ ही प्राचीन-तम माने जाते हैं जिन पर धवछादि टीकाएँ उपछब्ध हैं। ( ६ ) विद्वज्जनबोधकके उस पद्यमें कुन्दकुन्दका जो समय दिया है और जिसका ' श्रुतावतार ' आदि प्रंथोंसे समर्थन होना भी ऊपर बतलाया गया है उसे भी असत्य कहना होगा; क्योंकि इस समय और उस समयमें करीब २०० वर्षका अन्तर पाया जाता है।

(७) इसके सिवाय, पट्टावलीमें कुन्दकुन्दसे पहले ' गुप्तिगुप्त ' और ' जिनचन्द्र ' नामके जिन आचार्योंका उल्लेख है उनकी स्थितिको स्पष्ट करनेकी भी जरूरत होगी; क्योंकि श्रुतसागरसूरिने, बोधपाहुड़-की टीकामें **' सीसेणय भद्रबाहुस्स '** का अर्थ देते हुए, 'गुप्तिगुप्त' को दशपूर्वधारी ' विशाखाचार्य'का नामान्तर बतलांया है—

'' भद्रबाहुशिष्येण अर्हद्धलि-गुप्तिगुप्तापरनामद्वयेन विशा-खाचार्यनाम्ना दशपूर्वधारिणामेकादशानामाचार्याणा मध्ये प्रथ-मेन.....।''

और डाक्टर फ़ीटने उसका समीकरण चंद्रगुप्त (मौर्य) के साथ किया है \* । इन दोनों उल्लेखोंसे 'गुप्तिगुप्त' भदबाहु श्रुतकेवर्लके शिष्य ठहरते हैं परन्तु पट्टावलीमें उन्हें भद्रवाहु द्वितीयका शिष्य अथवा उत्त-राधिकारी सूचित किया है । और शिलालेखोंमें 'गुप्तिगुप्त' नामका कोई उल्लेख ही नहीं मिलता । इसी तरहपर 'जिनचन्द्र'की स्थिति भी संदिग्ध है । जिनचंद्र कुन्दकुन्दके गुरु थे, ऐसा किसी भी समर्थ प्रमाणसे सिद्ध नहीं होता; शिलालेखोंमें कुन्दकुन्दके गुरुरूद्भयसे जिनचंद्रका तो क्या, दूसरे भी किसी आचार्यका नाम नहीं मिलता । हाँ, कुछ शिलालेखोंमें इतना उल्लेख जरूर पाया जाता है कि कुन्दकुन्द मद्रबाहु श्रुतकेवलीके

<sup>\*</sup> देखो 'साउथ इंडियन जैनिज्म, ' ए० २१।

शिष्य 'चंद्रगुप्त'के वंशमें हुए हैं ×। इसके सिवाय, जयसेनाचार्यने, पंचास्तिकायकी टीकामें, जहाँ शिवकुमार महाराजके लिये मूल ग्रंथके रचे जानेका विधान किया है वहीं कुन्दकुन्दको 'कुमौरनन्दिसिद्धान्त-देव'का शिष्य भी लिखा है; इससे जिनचंद्रकी स्थितिको स्पष्ट करनेकी और भी ज्यादा जरूरत थी जिसको चक्रवर्ती महाशयने नहीं किया।

ऐसी हालतमें, चक्रवर्ती महाशयने कुन्दकुन्दका जो समय प्रतिपादन किया है वह निरापद, सुनिश्चित और सहसा प्राह्य माळ्म नहीं होता । और इसलिये, उसके आधार पर समंतभद्रका समय निश्चित नहीं किया जा सकता । यदि किसी तरह पर कुन्दकुन्दका यही ( विक्रमकी १ ली शताब्दी ) समय ठीक सिद्ध हो तो समन्तभद्रका समय इससे ५०-६० वर्ष पीछे माना जा सकता है।

### भद्रबाहु-शिष्य कुन्दकुन्द ।

यहाँ पर इतना और भी प्रकट कर देना उचित माञ्चम होता है कि ' बोधप्राभृत ' के अन्तमें एक गाथा निम्न प्रकारसे पाई जाती है—

× उदाहरणके लिये देखो श्रवणबेल्गोलके ४० वें बि० लेखका वह अंश जो ' पितृकुल और गुरुकुल' प्रकरणमें उद्धृत किया गया है, अथवा १०८ वें शि० लेखका निम्न अंश----

तदीय-शिष्योऽजनि चंद्रगुप्तः समग्र-शीलानत-देववृद्धः । विवेशयत्तीवतपःप्रभाव--प्रभूतकीतिंर्भुवनान्तराणि ॥ तदीयवंशाकरत: प्रसिद्धादभूददोषा यतिरत्नमाला । बभौ यदन्तर्मणिवान्मुनीन्द्रस्सक्जन्दकुन्दोदितचण्डदण्डः ॥

) ' अथ श्रीकुमारनन्दिसिद्धान्तदेवशिष्यैः ...श्रीमरकोण्डकुन्दाचार्यदेवैः ... विरचिते पंचास्तिकायशास्तृतज्ञास्त्रे...। '

इन कुमारनन्दिका भी कहींसे कोई समर्थन नहीं होता ।

सद्वियारो हूओ भासासुत्तेसु जं जिणे कहियं । सो तह कहियं णायं सीसेण य भद्दबाहुस्स ॥ ६१

्रस उल्लेखपरसे यह स्पष्ट ध्वनि निकल्ली है कि ' भद्रबाहुशिष्य ' का अभिप्राय यहाँ ग्रंथकर्तासे भिन्न किसी दूसरे व्यक्तिका नहीं है, और इसलिये कुन्दकुन्द भद्रबाहुके शिष्य जान पड़ते हैं। उन्होंने इस पद्यके द्वारा-यदि सचमुच ही यह इस ग्रंथका पद्य है तो-अपने कथनके आधारको स्पष्ट करते हुए उसकी विशेष प्रामाणिकताको उद्धोषित किया है। अन्यथा, कुन्दकुन्दसे भिन्न भद्रबाहुके शिष्यद्वारा जाने जाने और कथन किये जानेकी बातका यहाँ कुछ भी सम्बन्ध ठीक नहीं बैठता । टीकाकार श्रुतसागर भी उस सम्बंधको स्पष्ट नहीं कर सके: उन्होंने 'भद्रबाहू-शिष्य' के टिये जो 'विशाखाचार्य' की कल्प-ना की है वह भी कुछ युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होती। जान पड़ता है टीकाकारने भद्रबाहुको श्रुतकेवली समझकर वैसे ही उनके एक प्रधान शिष्यका उछेख कर दिया है और प्रकरणके साथ कथनके सम्बन्धादिकर्जा और कोई विशेष ध्यान नहीं दिया, इसीसे उसे पढ़ते हुए गाथाका कोई सम्बन्ध स्पष्ट नहीं होता । अब देखना चाहिये कि ये भदबाहु कौन हो सकते हैं जिनका कुन्दकुन्दने अपनेको शिष्य सूचित किया है । श्रुतकेवली तो ये प्रतीत नहीं होते; क्योंकि भद्रबः हुश्रुत-केवलीके शिष्य माने जानेसे कुन्दकुन्द विक्रमसे प्रायः ३०० वर्ष पह-

छेके विद्वान् ठहरते हैं और उस वक्त दशपूर्वधारियों जैसे महाविद्वान् मुनिराजोंकी उपस्थितिमें ' कुन्दुकुन्दान्वय'के प्रतिष्ठित होनेकी बात कुछ जीको नहीं लगती । इस लिये कुन्दकुन्द उन्हीं भद्रबाहु द्वितीयके शिष्य होने चाहिये जिन्हें प्राचीन प्रंथकारोंने 'आचारांग' नामक प्रथम अंगके धारियोंमें तृतीय विद्वान् सूचित किया है और पटावलीमें जिनके अन-न्तर गुप्तिगुप्त, माधनंदी और जिनचंद्रकी कल्पना की गई है। परन्तु पट्टावलीमें इनके आचार्यपद्पर प्रतिष्ठित होनेका जो समय वि० सं० ४ दिया है वह कुछ युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता-वह उस कालगणनाको लेकर कायम किया गया माल्रम होता है जिसके अनुसार एकादशांग-धारियोंका समय २२० वर्षकी जगह १२३ वर्ष माना गया है और जिसका किसी प्राचीन ग्रंथसे कोई समर्थन नहीं होता । उस समय पट्टोंकी ऐसी कोई व्यवस्था भी नहीं थी जैसी कि वह बादकी परिपाटी-को लक्ष्यमें लेकर लिखीं हुई पट्टावलियों अथवा गुर्वावलियोंसे पाई जाती है; और न ऐसा कोई नियम था जिससे एक आचार्यकी मृत्युपर उनके शिष्प्रको चाहे वह योग्य हो या न हो--विरासतमें आचार्य पद दिया जाता हो; बल्कि उस समयकी स्थितिका ऐसा ंबोध होता है कि जब कोई मुनि आचार्यपदके योग्य होता था तभी उसको आचार्यपद दिया जाता था और इस तरह पर एक आचार्यके समयमें उनके कई शिष्य भी आचार्य हो जाते थे और पृथक् रूपसे अनेक मुनिसंघोंका शासन करते थे; अथवा कोई कोई आचार्य अपने जीवनकालमें ही आचार्य पदको छोड़ देते थे और संघका शासन अपने किसी योग्य शिष्यके सपुर्द करके स्वयं उपाध्याय या साधु परमेष्ठिका पद धारण कर लेते थे। इस लिये बहुत प्राचीन आचायोंके सम्बंधमें पट्टावलियोंमें दिये हुए उनके आचार्यपद पर प्रतिष्ठित होनेके समय

और कम पर एकाएक विश्वास नहीं किया जा सकता । उपलब्ध जैन-साहित्यमें, प्रकृत विषयका उल्लेख करनेवाले प्राचीनसे प्राचीन ग्रंथोंपर-से एकादशांगधारियोंका समय वीरनिर्वाणसे ५६५ वर्ष पर्यंत पाया जाता है | इसके बाद ११८ वर्षमें चार एकांगधारी तथा कुछ अंग-पूर्वोंके एकदेशधारी भी हुए हैं और इन्होंमें तीसरे नम्बर पर भद्रवाह द्वितीयका नाम है । इन चारों आचार्योंका, प्राक्ठत पट्टावलीमें, जो पृथक् पृथक् समय क्रमशः ६,१८,२३, और ५० वर्ष दिया है उसकी एक्त्र संख्या ९७ वर्ष होती है । हो सकता है कि इन मुनियोंके कालपरिमा-णकी यह संख्या ठीक ही हो और बाकी २१(११८--९७) वर्ष तक प्रधानतः अंगपूर्वोंके एकदेशपाठियोंका समय रहा हो । इस हिसाबसे भद्रबाहु (द्वितीय) का समय वौरनिर्वाणसे ५८९ ( ५६५+६+१८ ) वर्षके बाद प्रारंग हुआ और ६१२ वें वर्ष तक रहा माऌम होता है । अब यदि यह मान लिया जावे—जिसके मान लेनेमें कोई खास बाधा माछम नहीं होती—कि भद्रबाहुकी समय-समाप्तिसे करीब पाँच वर्ष पहले--वी० नि० से ६०७ वर्षके बाद---ही कुन्दकुन्द उनके शिष्य हुए थे, और साथ ही, पट्टावलीमें जो यह उल्लेख मिलता है कि 'कुन्दकुन्द ' ११ वर्षकी अवस्था हो जाने पर मुनि हुए, ३३ वर्ष तक साधारण मुनि रहे और फिर ५१ वर्ष १० महीने १० दिन तक आचार्य पर प्रतिष्ठित रहे ' उसे भी प्राय: सत्य स्वीकार किया जावे, तो कुन्दकुन्दका समय वीरनिर्वाण ६०८ से ६९२ के करीबका हो जाता है। इस समयके भीतर-वीर नि० से ६६२ वर्ष तक-अन्तिम आचारांगधारी ' लोहाचार्य'का समय भी बीत जाता है, और उसके बाद २१ वर्ष तकका अंगपूर्वेकदेशधारियों-अथवा अंगपूर्वपदोशवेदियोंका समय भी निकल जाता है, जिसमें अई-

द्वलि. माघनंदि और धरसेन।दिकका समय भी शामिल किया जा सकता है; क्योंकि त्रिले।कप्रज्ञसिमें अंगपूर्वेकदेशधारियोंके कोई खास नाम नहीं दिये, प्राक्कत पट्टावलीमें इनके समयकी गणना एकांगधारियों-के समय ( ५६६ से ६८३ तक ) में ही की गई है— अथवायों कहिथे कि इन्हें ही एकांगधारी बतलाया है----, नन्दिसंघकी 'गुर्वाव-छी'में माघनन्दीको '**पूर्वपदांशवेदी**' छिखा है \* और 'श्रुतावतार' में अर्हद्वलि, माघनन्दी तथा धरसेन नामके आचार्योंको अंगपूर्वोंके एक-देशज्ञाता सूचित किया है × । इसके सिवाय, श्रवणबेल्गोलके शिला-लेख नं० १०५ से, जिसके पद्य ऊपर उद्धत किये। गये∶े हैं, •माऌम होता है कि पुष्पदन्त और भूतबलि अर्हद्वालेके शिष्य थे। इन्हीं पुष्प-दन्त और भूतबलिको धरसेनने अपनी मृत्यु निकट देखकर <mark>बु</mark>लाया था और कर्मप्राभृत शास्त्रका ज्ञान कराया था। इससे अर्हद्वलि, माधनन्दि, धरसेन, पुष्पदन्त और भूतबाली, ये सब प्रायः एक ही समयके विद्वान् माऌम होते हैं। यह दूसरी बात है कि इनमेंसे कोई कोई एक दूसरेसे कुछ वर्ष पीछे तक भी जीवित रहे हैं, और समकालीन विद्वानोंमें ऐसा प्राय: हुआ ही करता है । बाकी 'ततः' 'तदनन्तर' आदि शब्दोंके द्वारा जो इन्हें कहीं कहीं एक दूस-

 \* थथा—'श्रीमूलसंघेऽजनि नन्दिसंघस्तास्मिन्चलास्कारगणोतिरम्यः । तत्राभवस्पूर्वपदांशावेदी श्रीमाघनन्दी नरदेववंद्यः ॥
 × थथा—"सर्वांगपूर्वदेशैकदेशविर्पूर्वदेशमध्यगते । श्रीपुण्डूवर्धनपुरे मुनिरजनि ततोऽईद्दक्याख्यः" ॥ ८५ ॥ "तस्यानन्तरमनगारपुंगवो माघनन्दिनामाभूत् । सोप्यंगपूर्वदेशौं प्राकाश्य समाधिना दिवं यातः" ॥ १०२ ॥ "अप्रायणीयपूर्वस्थितपंचमवस्तुगतचतुर्थमहा----कर्मप्राम्धत्तक्ज्ञः सूरिर्धरसेननामाभूत् "॥ १०४ ॥ रेसे बादका बिद्वान् सूचित किया है उसका अभिप्राय एकके मरण और दूसरेके जन्मसे नहीं बल्कि इनकी आचार्यपदप्राप्ति, ज्ञानप्राप्ति आदिके समयसे या बड़ाई छोटाईके खयालसे समझना चाहिये अथवा उसे प्रंथकर्ताओंकी कमशः कथन करनेकी एक हौली भी कह सकते हैं। अस्तु, कुन्दकुन्दके इस समयके प्रतिष्ठित होनेपर उनके द्वारा 'षट्ख-ण्डागम' सिद्धान्तकी टीकाका लिखा जाना बन सकता है \* और पट्टा-वलीकी उक्त बातको छोड़कर, और भी कितनी ही बातोंपर अच्छा प्रकाश पड़ सकता है।

वीरनिर्वाणसे ४७० वर्ष बाद विक्रमका जन्म मानने और विक्रम संवत्को राज्यसंवत्—जन्मसे १८ वर्ष बाद प्रचलित हुआ—स्वीकार करनेपर कुन्दकुन्दका संपूर्ण मुनिजीवनकाल वि० सं० १२० से २०४ तक आ जाता है। और यदि प्रचलित विक्रम संवत् मृत्युसंवत् हो या जन्मसंवत् तो इस कालमें ६० वर्षकी कमी या १८ वर्षकी वृद्धि करके उसे कमशः ६० से १४४ अथवा १३८ से २२२ तक भी कहा जा सकता है। कुन्दकुन्दके इस लम्बे मुनिजीवनमें, जिसमें करीब ५२ वर्षका उनका आचार्य-काल शामिल है, कुन्दकुन्दकी दो तीन पीढ़ियोंका बीत जाना-उनके समयमें मौजूद होना—कोई अस्वामाविक नहीं है। आश्वर्य नहीं जो समन्तभद्रका मुनिजीवन उनकी वृद्धावस्थामें ही प्रारंम हुआ हो और इस तरह पर दोनोंके समयमें प्रायः ६० वर्षका अन्तर हो। ऐसी हालतमें समन्तभद्र क्रमशः विक्रमकी दूसरी तीसरी, दूसरी, या

\* यदि कुन्दकुन्दने वास्तवमें ' षदखण्डागम ' की कोई टीका न लिखी हो तो उनका दीक्षाकाल १०-१५ वर्ष और भी पहले माना जासकता है; और तब उनके पिछले समयको १०-१५ वर्ष कम करना होगा ।

तीसरी शताब्दीके विद्वान् ठहरते हैं और यह समय डाक्टर भांडारकरकी रिपोर्टमें उल्लेखित उस पट्टावर्लीके समयके प्रायः अनुकूल पड़ता है जिसमें समन्तभदको शक संवत् ६० (वि० सं० १९५) के करोबका विद्वान् बतलाया गया है और जिसे लेविस राइस आदि विद्वानोंने भी प्रमाण माना है।

यदि किसी तरह पर प्राक्ठत पट्टावर्छीको गणना ही दूसरे प्राचीन प्रंथोंको गणनाके मुकाबलेमें ठीक सिद्ध हो, और उसके अनुसार भद्र-बाहु दितीयका वि० सं० ४ में ही आचार्य पद पर प्रतिष्ठित होना करार दिया जावे; साथ ही, यह मान लिया जावे कि कुन्दकुन्दने वि० सं० १७ में उनसे दोक्षा ली थी, तो इससे कुन्दकुन्दका मुनिजविनकाल वि० सं० १७ सं० १०१ तक हो जाता है, और यह वही समय है जो नन्दिसंघकी दूसरी पट्टावलीमें दिया है और जिसपर चक्रवर्ती महाश-यके कथन-सम्बंधमें ऊपर विचार किया जा चुका है । इस समयको मान लेने पर समन्तभद्र तो विक्रमकी दूसरी शताब्दीके विद्वान् ठहरते ही हैं परन्तु उन सब आपत्तियोंके समाधानकी भी जरूरत रहती है जो ऊपर खड़ी की गई हैं, अथवा यह मानना पड़ता है कि कुन्दकु-न्दाचार्य अर्हद्वलि, माधनंदी, धरसेन, पुष्पदन्त, भूतबलि और गुणधर आदि आचार्योंसे पहले हुए हैं और उन्होंने पुष्पदन्त-भूतवलिके ' षट् खण्डागम ' पर कोई <sup>3</sup>टीका नहीं लिखी ।

## तुम्बुऌ्राचार्य और श्रीवर्द्धदेव ।

( ङ ) श्रुतावतारमें, समन्तभद्रसे पहले और पद्मनन्दि ( कुन्द-.कुन्द) मुनि तथा शामकुण्डाचार्यके बाद, सिद्धान्तग्रंथोंके टीकाकार-9 कुन्दकुन्दरचार्यकी बनाई हुई 'षदखण्डागम' सिद्धान्त प्रथपर कोई टीका उपलब्ध नहीं है।

.

रूपसे ' तुम्बुद्धराचार्य ' नामके एक विद्वानका उल्लेख किया है जो ' तुम्बुद्धर ' प्रामके रहनेवाले थे और इसीसे ' तुम्बुद्धराचार्य ' कहलाते थे । साथ ही, यह बतलाय है कि उन्होंने वह टीका कर्णाट भाषामें लिखी है, ८४ हजार श्लोकपरिमाण है और उसका नाम 'चूडामाणि' है \* । तुम्बुद्धराचार्यका असली नाम 'श्रीवर्द्धदेव' बतलाया जाता है—लेविस राइस, एडवर्ड राइस और एस० जी० नरसिंहाचार्यादि विद्वानोंने अपने अपने प्रंथोंमें × ऐसा ही प्रतिपादन किया है —परन्तु इस बतलानेका क्या आधार है, यह कुछ स्पष्ट नहीं होता । राजावलिकथेमें 'चूडामणिव्याख़्यान' नामसे इस टीकाका उल्लेख है, इसे तुम्बद्धराचार्यकी कृति लिखा है और ग्रंथसंख्या भी ८४ हजार दी है; कर्णाटक शब्दानुशासनमें 'चूडामणि' को कनर्डी भाषाका महान् ग्रंथ बतलाते हुए उसे तत्त्वार्थमहाशास्त्रका व्याख्यान सूचित किया है, ग्रंथसंख्या ९६ हजार दी है परंतु ग्रंथकर्ता-का कोई नाम नहीं दिया, और श्रवणबेल्गोलके ५४ वें शिलालेखमें श्री-

### \* यथा—अथ तुम्बुऌूरनामाचार्योऽभूत्तुम्बुऌूरसद्घामे । षष्ठेन विना खण्डेन सोऽपि सिद्धान्तयोरुभयो: ॥ १६५ ॥ चतुरधिकाञीतिसहस्रयन्थरचनया युक्ताम् । कर्णाटभाषयाऽक्रत महतीं चूडामापि ब्याख्याम् ॥ १६६ ॥

× देखो 'इंस्किपशंस ऐट अवणबेल्गोल' पृ० ४४, हिस्टरी आफ कनडीज लिटरेचर ' पृ० २४ और ' कर्णाटककविचरिते'के आधारपर पं० नाथूरामजी प्रेमी-लिखित 'कर्णाटकजैनकवि' पृ० ५।

१ देखो राजावलिकथेका निम्न अवतरण जिसे राइस साहबने अवणबे-ल्गोलके शिलालेखोंकी प्रस्तावनामें उद्धृत किया है—

'तुम्बुलूराचार्य्यर एम्भट—नाल्कु-सासिर-प्रन्थ-कर्तृगलागि कर्णाटकभाषेयि 'चूडामणि-व्याख्यानमं माडिदर् ।' चर्द्धदेवको 'चूडामणि' नामक सेन्य काव्यका कवि बतलाया है और उनकी प्रशंसामें दण्डी कविद्वारा कहा हुआ एक श्लोक भी उद्धृत किया है, यथा—

'' चूडामणिः कवीनां चूडामणि-नाम-सेव्यकाव्यकविः । श्रीवर्द्धदेव एव हि कृतपुण्यः कीर्तिमाहर्त्तु ॥''

य एवमुपश्ठोकितो दण्डिना----

## '' जंहोः कन्यां जटाप्रेण बभार परमेश्वरः । श्रीवर्द्धदेव संघत्से जिह्वाप्रेण सरस्वतीं ॥ ''

जान पड़ता है इतने परसे ही-प्रंथके 'चूडामणि' नामकी समान-ताको लेकर ही---- तुम्बुद्धराचार्य और श्रीवर्द्धदेवको एक व्यक्ति करार दिया गया है। परन्तु राजावलिकथे और कर्णाटकशब्दानुशासनमें 'चूडामणि'को जिस प्रकारसे एक व्याख्यान (टीकाग्रंथ) प्रकट किया 'चूडामणि'को जिस प्रकारसे एक व्याख्यान (टीकाग्रंथ) प्रकट किया है उस प्रकारका उल्लेख शिलालेखमें नहीं मिलता, शिलालेखमें स्पष्ट रूपसे उसे एक 'सेव्य-काव्य' लिखा है और वह काव्य कनडी भाषाका है ऐसा भी कुछ सूचित नहीं किया है। इसके सिवाय राजाव-लिकथे आदिमें उक्त व्याख्यानके साथ श्रीवर्द्धदेवके नामका कोई उल्लेख भी नहीं है। इस लिये दोनोंको एक ग्रंथ मान लेना और उसके आधा-रपर तुम्बुद्धराचार्यका श्रीवर्द्धदेवके साथ समीकरण करना संदेहसे खाली नहीं है। आश्वर्य नहीं जो 'चूडामणि' नामका कोई जुदा ही उत्तम संस्कृत काव्य हो और उसीको लेकर दण्डीने, जो स्वयं संस्कृत भाषाके महान् कवि थे, श्रीवर्द्धदेवकी प्रशंसामें उक्त स्ठोक कहा हो। परन्तु यदि यही

९ अर्थात्-हे श्रीवर्द्धदेव ! महादेवने तो जटाममें गंगाको धारण किया था और तुम सरस्वतीको जिह्नाममें धारण किये हुए हो। मान लिया जाय और यहां मानना ठीक हो कि दण्डीकविद्वारा स्तुत श्रीवद्वंदेव और तुम्बुख़राचार्य दोनों एक हो व्यक्ति थे तो हमें इस कहनेमें जरां भी संकोच नहीं होता कि श्रुतावतारमें समन्तभद्रको तुम्बुख़राचा-यैके बादका जो विद्वान् प्रकट किया गया है वह ठीक नहीं है; क्योंकि दण्डीके उक्त स्रोकसे श्रीवर्द्वदेव दण्डीके समकालीन विद्वान् माख्म होते हैं, और दण्डी ईसाकी छठी अथवा विक्रमकी सातवीं शताब्दीके विद्वान् थे \* । ऐसी हाल्तमें श्रीवर्द्धदेव किसी तरह पर भी समन्तम-दसे पहलेके विद्वान् नहीं हो सकते; बल्कि उनसे कई शताब्दी पीछेके विद्वान् माख्म होते हैं ।

## गंगराज्यके संस्थापक सिंहनर्न्दी ।

(च) शिमोगा जिलेके नगर ताल्लुकेमें हूमच स्थानसे मिला हुआ ३५ नम्बरका एक बहुत बड़ा कनड़ी शिलालेख है, जो शक सं० ९९९ का लिखा हुआ है और एपिग्रेफिया कर्णाटिकाको आठवीं जिल्ट्में प्रकाशित हुआ है। इस शिलालेखपरसे माऌ्यम होता है कि भदबाहु स्वामीके बाद यहाँ कलिकालका प्रवेश हुआ-उसका वर्तना आरंम हुआ-गणभेद उत्पन्न हुआ और फिर उनके वंशकममें समन्तमद स्वामी उदयको प्राप्त हुए, जा 'कलिकालगणधर' और 'शास्त्रकार' धे। समन्तमद्रकी शिष्य-संतानमें सबसे पहले ' शिवकोटि ' आचार्य हुए, उनके बाद ' वरदत्ताचार्य, ' फिर ' तत्त्वौर्धस्त्र ' के कर्त्ता

\* देखो छेविस राइसद्वारा संपादिन 'इंस्किपशंस ऐट श्रवणबेल्गेल' पृष्ठ ४४, १३५; और 'वेबसै हिस्टरी आफ़ इंडियन लिटरेचर,' पृ० २१३, २३२ । ९ मल्लिषेणप्रशस्तिमें आयैदेवको 'राद्धान्त कक्ती' लिखा है और यहाँ 'तत्त्वार्थसूत्रकर्ता।' इससे 'राद्धान्त ' और 'तत्त्वार्थसूत्र 'दोनों एक ही प्रंथके नाम माॡम होते हैं।

' आर्यदेव, ' आर्यदेवके पश्चात् गंगराज्यका निर्माण करनेवाले 'सिंहनन्दि' आचार्य और सिंहनन्दिके पश्चात् एकसंधि 'सुमति मट्टा-रक' हुए। इनके बाद 'कमल्लभद्र' पर्यंत और भी कितने ही आचा-योंके नामों तथा कहीं कहीं उनके कामोंका भी क्रमशः उल्लेख किया है। इस शिलालेखका कुछ अंश इस प्रकार है—

"....श्रीवर्द्धमानस्वामिगल तीर्त्थं प्रवर्तिसे गौतमर्गणधरर एने त्रिज्ञानिगल अप्प मुणिगल सलेय अवरिं चतुरंगुलकदि प्राप्तर एनिसिद कोण्डकुन्दाचार्य्यरिं केलव-कालं योगे भद्रवाहु-स्वामिगलिन्द् इत्त कलिकालवत्त्तेनीयें गणभेदं पुष्टिदुद् अवर अन्वयकमदिं कलिकालगणधरं शास्त्रकर्त्तुगल्जम् एनिसिद समन्त-भद्रस्वामिगल अवर शिष्यसंतानं शिवकोट्याचार्य्यर् अवर्रि वर-दत्ताचार्य्यर् अवरिं तत्वार्थसूत्रकर्त्तुगल एनिसिद् आर्य्यदेवर अवरिं गंगराज्यमं माडिद सिंहनन्द्याचार्य्यर् अवरिन्द् एकसंधि-सुमतिभट्टारकर अवर्रि । ....- "

इस लेख परसे यह स्पष्ट उल्लेख मिलता है कि जिन सिंहनन्दि आचा-र्यका गंगराज्यकी संस्थापनासे सम्बंध है वे समन्तभदरवामीके बाद हुए हैं। यद्यपि, इस शिलालेखमें कुछ आचार्योंके नाम आगे पीछे कममं-गको लिये हुए भी पाये जाते हैं—जिसका एक उदाहरण भदबाहु-स्वामीको कुन्दकुन्दसे कुछ काल बादका विद्वान् सूचित करना है—-और इसलिये आचार्योंके क्रमसम्बंधमें यह शिलालेख सर्वथा प्रमाण नहीं माना जा सकता; फिर भी इसमें सिंहनन्दिको समन्तभद्रके बादका

) सिंहनन्दिके इस विशेषण ' गंगराज्यम माडिद ' का अर्थ छेविस राइसने who made the Ganga Kingdom दिया है-अर्थात् यह बत-छाया है कि ' जिन्होंने गंगराज्य हा निर्माण किया, ' ( वे सिंहनन्दी आचार्य ) ।

<sup>93</sup> 

जो विद्वान् सूचित किया है उसका समर्थन इसी नगर ताल्छुकेके दूसरे शिलालेखोंसे भी होता है जिनके नम्बर ३६ और ३७ हैं । और जो कमशः ९९९,१०६९ शक संवतोंके लिखे हुए हैं । यथा— "…..श्रुतकेवलिगल् एनिसिद ( एनिप ३७) भद्रवाहुस्वामिगल् ( गलंग ३७) मोदलागि पलम्बर ( हलम्बर ३७) आचार्यर पोदिम्बलियं समन्तभद्रस्वामिगल् उद्पिसिदर अवर अन्वय-दोल ( अनन्तरं ३७) गंगराज्यमं माडिद सिंहनन्द्याचार्यर अवर्रि ....— । "

इसके सिवाय, दूसरा ऐसा कोई भी झिलालेख देखनेमें नहीं आता जिसमें, समन्तभद्र और सिंहनन्दि दोनोंका नाम देते हुए, सिंहनन्दिको समन्तभद्रसे पहलेका विद्वान् सूचित किया हो अथवा कमसे कम सम-न्तभद्रसे पहले सिंहनन्दिके नामका ही उल्लेख किया हो | ऐसी हाल्तमें समन्तभद्रके सिंहनन्दिके पूर्ववर्ती विद्वान् होनेकी संभावना अधिक पाई जाती है | यदि वस्तुस्थिति ऐसी ही हो तो इससे लेविस राइस साहवके उस अनुमानका समर्थन होता है जिसे उन्होंने केवल मल्लिपंणप्रशस्तिमें इन विद्वानोंके आगे पीछे नामोलिखको देखकर ही लगाया था और इस-लिये जो सदोप तथा अपर्याप्त था | इन बौदको मिले हुए शिलालेखोंमें 'अवरिं' 'अवर अन्वयदोल्ट्' और 'अवर अनन्तरं' शब्दोंके हारा

१ यह ३६ वें शिलालेखका अंश है, ३७ वेंमें भी यह अंश प्रायः इसी प्रकारसे दिया हुआ है, जहाँ कुछ भेद है उसे कोष्टकमें दिखलाकर उसपर नम्बर ३७ दे दिया गया है।

२ महिषेणप्रशस्ति श्रवणबेल्गोलका ५४ वाँ शिलालेख है जो सन् १८८९ में प्रकाशित हुआ था, और नगर ताल्छकेके उक्त शिलालेख सन् १९०४ में प्रकाशित हुए हें। वे सन् १८८९ में राइस साहबके सामने मौजूद नहीं थे।

इस बातकी स्पष्ट घोषणा की गई है कि सिंहनन्दि समन्तभद्रके बाद हुए हैं । अस्तु; ये सिंहनन्दि गंगवंशके प्रथम राजा 'कोंगुणिवर्मा'के समकालीन थे और यह बात पहले भी जाहिर की जा चुकी है । सिंह-नन्दिने गंगराज्यकी स्थापनामें क्या सहायता की थी, इसका कितना ही उल्लेख अनेक शिलालेखोंमें पाया जाता है, जिसे यहाँ पर उद्भत करनेकी कोई जरूरत माछम नहीं होती। यहाँ पर हम सिर्फ इतना ही प्रकट कर देना उचित समझते हैं कि कोंगुणिवर्माका समय ईसाकी दूसरी शताब्दी माना गया है। उनका एक शिलौलेख शक सं० २५ का 'नंजनगूढ ' ताल्छुकेसे उपलब्ध हुआ है, जिससे माळुम होता है कि कोंगुणिवर्मा वि० सं० १६० (ई० सन् १०३) में राज्यासन पर आरूढ थे। प्रायः यही समय सिंहनन्दिका होना चाहिये, और इस लिये कहना चाहिये कि समन्तभद्र वि० सं० १६० से पहले हुए हैं; परंतु कितने पहले, यह अप्रकट है। फिर भी पूर्ववर्ती मान ळेने पर कमसे कम ३० वर्ष पहले तो समन्तभद्रका होना मान ही लिया जा सकता है; क्योंकि ३५ वें शिलालेखमें सिंहनन्दिसे पहले आर्यदेव, वरदत्त और शिवकोटि नामके तीन आचार्योंका और भी उल्लेख पाया जाता है, जिनके लिये १०−१० वर्षका समय मान लेना कुछ अ-धिक नहीं है। इससे समन्तभद्र विक्रमकी प्रायः दूसरी शताब्दीके पूर्वार्धके बिद्वान् माखूम होते हैं । और यह समय उस समयके साथ मेळ खाता

१ इस शिलालेखका नंबर ११० और आद्यांश निम्न प्रकार है—

" स्वस्ति श्रीमस्कोंगुणिवर्म्मधर्म्ममद्दाधिराज प्रथम गंगस्य दत्तं शकवर्ष-गतेषु पंचविंशाति २५ नेय छुमक्षितु संवस्तरसु फाल्गुनशुद्ध पंचमी शनि रोहणि.....।

-एपि॰ कर्णे॰, जिल्द ३ री, सन् १८९४

है जो कुन्दकुन्दको भदबाहुका शिष्य मानकर तथा विक्रमसंवतको मृत्यु-संवत् स्वीकार करके ऊपर वतलाया गया है, अथवा भद्रबाहुको वि० सं० ४ में आचार्य पद पर प्रतिष्ठित होनेवाला मान लेने पर नन्दिसंघकी पट्टावलीमें दिये हुए कुन्दकुन्दके समयाधार पर जिसकी कल्पना की गई है। अस्तु।

समय-सम्बंधी इस सब कथन अथवा विवेचन परसे पाठक स्वयं समझ सकते हैं कि समन्तभद्रके समय-निर्णय-पथमें कितनी रुकावटें पैदा हो रही हैं----क्या क्या दिकतें आरही हैं----और कैसी कैसी कठिन अथवा जटिल समस्याएँ उपस्थित हैं, जिन सबको दूर अथवा हल-किये विना समन्तभद्रके यथार्थ समय सम्बन्धमें कोई जैंची तुली एक बात नहीं कही जा सकती । फिर भी इतना तो सुनिश्चित है कि सम-न्तभद्र विक्रमकी पौँचवीं शताब्दीसे पीछे अथवा ईसवी सन् ४५० के बाद नहीं हुए; और न वे विक्रमकी पहली शताब्दीसे पहलेके ही विद्वान् माछम होते हैं-पहलीसे ५ वीं तक पाँच शताब्दियोंके मध्यवर्ती किसी समयमें ही वे हुए हैं। स्थूल रूपसे विचार करने पर हमें समन्तभद्र विकमकी प्रायः दूसरी या दूसरी और तीसरी शताब्दीके विद्वान् माछम होते हैं । परन्तु निश्चयपूर्वक यह बात भी अभी नहीं कही जा सकती । इस समयका विशेष विचार अवसरादिक मिलने पर दूसरे संस्करणके समय किया जायगा । इसमें सन्देह नहीं कि कितने ही प्राचीन आचा-र्योंका समय इसी तरहकी अनिश्वितावस्था तथा गड़बड़में पड़ा हुआ है और उद्धार किये जानेके योग्य है । समन्तभद्रका समय सुनिश्चित होने-पर उन सभीके समयोंका बहुत कुछ उद्धार हो जायगा। साथ ही, वीर-निर्वाण, विक्रम और शक संवतोंकी समस्याएँ भी हल हो जायँगी; ऐसी दृढ आशा की जाती है।

समय-निर्णय-विषयक इस निबन्धको पढ़कर जो विद्वान् हमें निर्णयमें सहायक ऐसी कोई भी खास बात सुझाएँगे उनका हम हृदयसे आभार मार्नेगे।

# ग्रन्थ-परिचय ।

स्वामी समन्तभद्राचार्यने कुल कितने प्रंथोंकी रचना की, वे किस किस विषय अथवा नामके प्रंथ हैं, प्रत्येककी स्लोकसंख्या क्या है, और उन पर किन किन अचार्यों तथा विद्वानोंने टीका, टिप्पण अथवा भाष्य लिखे हैं; इन सब बातोंका पूरा विवरण देनेके लिये, यद्यपि, साधनाभावसे हम तज्यार नहीं हैं, किर भी आचार्य महोदयके बनाये हुए जो जो ग्रंथ इस समय उपलब्ध होते हैं, और जिनका पता चलता या उल्लेख मिलता है उन सबका कुछ परिचय, अथवा यथाव-इयकता उन पर कुछ विचार, नीचे प्रस्तुत किया जाता है----

### १ आप्तमीमांसा ।

समन्तभद्रके उपल्रब्ध ग्रंथोंमें यह सबसे प्रधान ग्रंथ है और ग्रंथका यह नाम उसके विषयका स्पष्ट चोतक है। इसे 'देवागम ' स्तोत्र भी कहते हैं। 'भक्तामर' आदि कितने ही स्तोत्रोंके नाम जिस प्रकार उनके कुछ आद्यक्षरों पर अवल्म्बित हैं उसी प्रकार 'देवागम् ' शब्दोंसे प्रारंभ होनेके कारण यह ग्रंथ भी 'देवागम ' कहा जाता है; अथवा अईन्त देवका आगम इसके द्वारा व्यक्त होता है--उसका तत्त्व साफ तौरपर समझमें आजाता है-और यह उसके रहस्यको लिये हुए है, इससे भी यह ग्रंथ 'देवागम ' कहलता है। इस ग्रंथके स्ठोकों अथवा कारिकाओंकी संख्या ११४ है। परंतु ' इतीयमाप्तमीमांसा ' नामके पद्य नं० ११४ के बाद 'वसुनन्दि ' आचार्यने, अपनी 'देवागमवृत्ति'में, नीचे लिखा पद्य भी दिया है----

## जयति जगति छेशावेशप्रयंचहिमांशुमान् विहतविषमैकान्तध्वान्तप्रमाणनयांशुमान् । यतिपतिरजो यस्याधृष्टान्मताम्बुनिधेरुवान् स्वमतमतयस्तीर्थ्या नाना परे सम्रुपासते ॥ ११५ ॥

यह पद्य यदि वृत्तिके अंतमें ऐसे ही दिया होता तो हम यह नतीजा निकाल सकते थे कि यह वसुनन्दि आचार्यका ही पद्य है और उन्होंने अपनी वृत्तिके अन्त-मंगलस्वरूप इसे दिया है । परंतु उन्होंने इसकी वृत्ति दी है और साथ ही इसके पूर्व निम्न प्रस्तावनावाक्य भी दिया है—

"कृतकृत्यो निर्व्यूढतत्त्वप्रतिज्ञ आचार्यः श्रीसमन्तभद्र-केसरी प्रमाण-नयतीक्ष्णनखरदंध्राविदारित-प्रवादिकुनयमदविह्व-लक्तुंभिक्तुंभस्थलपाटनपटुरिदमाह---- "

इससे दो बातें स्पष्ट हो जाती हैं, एक तो यह कि यह पद्य वसु-नन्दि आचार्यका नहीं है, दूसरे यह कि वसुनन्दिने इसे समन्तभद्रका ही, प्रंथके अन्त मंगळस्वरूप, पद्य समझा है और वैसा समझ कर ही इसे द्वति तथा प्रस्तावनासहित दिया है। परंतु यह पद्य, वास्तवमें, मूल प्रंथका अन्तिम पद्य है या नहीं यह बात अवस्य ही विचारणीय है और उसीका यहाँ पर विचार किया जाता है—

इस ग्रंथपर भट्टाकलंकदेवने एक भाष्य लिखा है जिसे 'अष्टशती' कहते हैं और श्रीविद्यानंदाचार्यने 'अष्टसहस्ती ' नामकी एक बड़ी टीका लिखी है जिसे 'आधमीमांसालंक्वति ' तथा 'देवागमालंक्वति ' भी कहते हैं । इन दोनों प्रधान तथा प्राचीन टीकाग्रंथोंमें इस पद्यको मूल प्रंथका कोई अंग स्वीकार नहीं किया गया और न इसकी कोई व्याख्या ही की गई है। 'अष्टराती'में तो यह पद्य दिया भी नहीं। हाँ, 'अष्टसहस्री'में टीकाकी समाप्तिके बाद, इसे निम्न वाक्यके साथ दिया है—-

'अत्र शास्त्रपरिसमाप्तौ केचिदिदं मंगलवचनमनुमन्यंते ।'

उक्त पद्यको देनेके बाद 'श्रीमदकलंकदेवाः पुनरिदं वदन्ति ' इस वाक्यके साथ ' अष्टशती'का अन्तिम मंगलपद्य उद्धृत किया है; और फिर निम्न वाक्यके साथ, श्रीविद्यानंदाचार्यने अपना अन्तिम मंगल-पद्य दिया है—--

### " इति परापरगुरुप्रवाहगुणगणसंस्तवस्य मंगलस्य प्रसिद्धेर्वयं तु स्वभक्तिवशादेवं निवेदयामः । "

अष्टसहस्रीके इन वाक्योंसे यह स्पष्ट ध्वनि निकलती है कि ' अष्ट-राती ' और ' अष्टसहस्री ' के अन्तिम मंगल वचनोंकी तरह यह पद्य भी किसी दूसरी पुरानी टीकाका मंगल वचन है, जिससे शायद विद्या-नंदाचार्य परिचित नहीं ये अथवा परिचित भी होंगे तो उन्हें उसके रचयिताका नाम ठीक माळ्म नहीं होगा। इसीलिये उन्होंने, अकलंक-देवके सदृश उनका नाम न देकर, ' केचित् ' शब्दके द्वारा ही उनका उद्धेख किया है । हमारी रायमें भी यही बात ठीक जॅचती है। प्रंथकी पद्धति भी उक्त पद्यको नहीं चाहती। माळ्म होता है वसुनन्दि आचा-यंको ' देवागम' की कोई ऐसी ही मूल प्रति उपलब्ध हुई है जो साक्षात् अथवा परम्परया उक्त टीका परसे उतारी गई होगी और जिसमें टीकाका उक्त मंगल पद्य भी गलतीसे उतार लिया गया होगा। लेखकोंकी नासमझीसे ऐसा बहुघा प्रंथप्रतियोंमें देखा जाता है। 'सनातनग्रंथमाला' में प्रका-शित ' बृहत्स्वयंभूस्तोत्र'के अन्तमें भी टीकाका 'यो निःशेषजिनोक्त' नामका पद्य मूलरूपसे दिया हुआ है और उसपर नंबर भी ऋमश: १४४ डाला है। परंतु वह मूलप्रंथका पद्य कदापि नहीं है।

'आतमीमांसा'की जिन चार टीकाओंका ऊपर उछेख किया गया है उनके सिवाय' '**देवागम-पद्यवार्तिकालंकार**' नामकी एक पाँचवीं टीका भी जान पड़ती है जिसका उछेख युक्तयनुशासन-टीकामें निम्न प्रकारसे पाया जाता है—--

### 'इति देवागमपद्यवार्तिकालंकारे निरूपितप्रायम्'।

इससे माद्यम होता है कि यह टीका प्रायः पद्यात्मक है । माद्यम नहीं इसके रचायिता कौन आचार्य हुए हैं । संभव है कि 'तत्त्वार्थश्लोक-वार्तिकालंकार'की तरह इस 'देवागमपद्यवार्तिकालंकार'के कर्ता भी श्री-विद्यानंद आचार्य ही हों और इस तरहपर उन्होंने इस ग्रंथकी एक गद्यात्मक (अष्टसहस्ती) और दूसरी यह पद्यात्मक ऐसी दो टीकाएँ लिखी हों परंतु यह बात अभी निश्चयपूर्वक नहीं कही जा सकर्ता । अस्तु; इन टीकाओंमें 'अष्टसहस्ती' पर 'अष्टसहस्ती-विषमपदतात्पर्यटीका ' नामकी एक टिप्पणी ल्घुसमंतभदाचा-येने लिखी है और दूसरी टिप्पणी श्वेताम्बरसम्प्रदायके महान् आचार्य तथा नैय्यायिक विद्वान् उपाध्याय श्रीयशोविजयजीकी लिखी हुई है। प्रत्येक टिप्पणी परिमाणमें अष्टसहस्ती जितनी ही है— अर्थात् दोनों आठ आठ हजार श्लोकोवाली हैं । परंतु यह सब कुछ होते हुए भी— ऐसी ऐसी विशालकाय तथा समर्थ टीकाटिप्पणियोंकी उपस्थितिमें भी— 'देवागम ' अर्भातक विद्वानोंके लिये दूरूह और दुर्बोधसा बना हुआ

#### १ देखो माणिकचंद-प्रंथमालामें प्रकाशित 'युत्तयनुशासन' प्रष्ठ ९४।

प्रन्थ-परिचय ।

है \*। इससे पाठक स्वयं समझ सकते हैं कि इस प्रंथके ११४ स्ठोक कितने अधिक महत्त्व, गांभीर्य तथा गूढार्थको लिये हुए हैं; और इस लिये, श्रीवीरनंदि आचार्यने ' निर्मलवृत्तमौक्तिका हारपष्टि ' की तरह और नरेंद्रसेनाचार्थने 'मनुष्यत्व ' के समान समंतभद्रकी भारतीको जो ' दुर्लभ ' बतलाया है उसमें जरा भी अत्युक्ति नहीं है। वास्तवमें इस ग्रंथकी प्रत्येक कारिकाका प्रत्येक पद ' सूत्र ' है और वह बहुत ही जाँच तौलकर रक्खा गया है—उसका एक भी अक्षर व्यर्थ नहीं है । यही वजह है कि समंतभद इस छोटेसे कूजेमें संपूर्ण मतमतान्तरोंके रहस्य-रूपी समुद्रको भर सके हैं और इस लिये उसको अधिगत करनेके लिये गहरे अध्ययन, गहरे मनन और विस्तीर्ण हृदयकी खास जरूरत है। हिन्दीमें भी इस प्रंथपर पंडित जयचंदरायजीकी बनाई हुई एक टीका मिलती है जो प्राय: साधारण है। सबसे पहले यही टीका हमें उपलब्ध हुई थी और इसी परसे हमने इस ग्रंथका कुछ प्राथमिक परिचय प्राप्त किया था । उस वक्त तक यह ग्रंथ प्रकाशित नहीं हुआ था, और इसलिये हमने बड़े प्रेमके साथ, उक्त टीकासहित, इस ग्रंथकी प्रतिन्हिपि स्वयं अपने हाथसे उतारी थी। वह प्रतिलिपि अभी तक हमारे पुस्तकालयमें सुरक्षित है। उस वक्तसे बराबर हम इस

मूल प्रंथको देखते आ रहे हैं और हमें यह बड़ा ही प्रिय माऌम होता है। इस प्रंथपर कनड़ी, तामिलादि भाषाओंमें भी कितने ही टीका-टिप्पण, त्रिवरण और भाष्य प्रंथ होंगे परंतु उनका कोई हाल हमें

\* इस विषयमें, रवेताम्बर साधु मुनिजिनविजयजी भी लिखते हैं---"यह देखनेमें ११४ श्लोकोंका एक छोटासा प्रन्थ माछम होता है, पर इसका गांभीये इतना है कि, इस पर सैकड़ों-हजारों श्लोकोंवाले बड़े बड़े गहन आध्य-विवरण आदि लिखे जाने पर भी विद्वानोंको यह दुर्गम्यसा दिखाई देता है।"----जैनहितेषी भाग १४, अंक ६। माछम नहीं है; इसी लिय यहाँपर उनका कुछ भी परिचय नहीं दिया जा सका।

#### २ युत्तयनुशासन ।

समन्तभद्रका यह प्रंथ भी बड़ा ही महत्त्वपूर्ण तथा अपूर्व है और इसका भी प्रत्येक पद बहुत ही अर्थगौरवको लिये हुए है। इसमें, स्तोन्नप्रणालीसे, कुल ६४ \* पद्यों द्वारा, स्वमत और परमतोंके गुणदोषोंका, सूत्ररूपसे, बड़ा ही मार्भिक वर्णन दिया है, और प्रत्येक विषयका निरूपण, बड़ी ही खूबीके साथ, प्रवल युक्तियोंद्वारा किया गया है। यह ग्रंथ जिज्ञासुओंके लिये हितान्न्वेषणके उपायस्वरूप है और इसी मुख्य उद्देश्यको लेकर लिखा गया है; जैसा कि ऊपर समंतभद्रके परिचयमें इसीके एक पद्यपरसे, जाहिर किया जा चुका है। श्रीजिनसेनाचार्यने इसे महावीर भगवानके वचनोंके तुल्य लिखा है। इस प्रंथपर अभीतक श्रीविद्यानंदाचार्यकी बनाई हुई एक ही सुन्दर संस्कुतटीका उपलब्ध हुई है और वह 'माणिकचंद-ग्रंथमाला'में प्रका-शित भी हो चुकी है। इस टीकाके निम्न प्रस्तावना-वाक्यसे माल्र्म होता है कि यह ग्रंथ 'आप्तमीमांसा'के बादका बना हुआ है—

"श्रीमत्समन्तभद्रस्वामिभिराप्तमीमांसायामन्ययोगव्यवच्छेदा-दव्यवस्थापितेन भगवता श्रीमताईतान्त्यतीर्थकरपरमदेवेन मां परीक्ष्य किं चिकीर्षवो भवंत इति ते पृष्टा इव प्राहुः---"

\* सन् १९०५ में प्रकाशित ' सनातनजैनग्रन्थमाला'के प्रथम गुच्छकमें इस प्रथके पर्धोकी संख्या ६५ दी है, परंतु यह भूल है। उसमें ४० वें नम्बर पर जो 'स्तोन्ने युत्त्यनुशासने' नामका पद्य दिया है वह टीकाकारका पद्य है, मूलप्रंथका नहीं। और मा० प्रंथमालामें प्रकाझित इस प्रंथके पद्यों पर गलत नम्बर पड़ जानेसे ६५ संख्या माऌम होती है।

२ं०२

## ३ ' स्वयंभू'स्तोत्र ।

इसे 'ब्रहत्स्वयंभूस्तोत्र' और 'समन्तभद्रस्तोत्र' भी कहते हैं। 'स्वयंभुवा' पदसे प्रारंभ होनेके कारण यह 'स्वयंभूस्तोत्र', समाजमें दूसरा छोटा 'स्वयंभूरतोत्र ' भी प्रचलित होनेसे यह 'बृहत्स्वयं भूस्तोत्र' और समन्तभद्रद्वारा विरचित होनेसे यह'समंत-भद्रस्तोत्र ' कहलाता है । इसके सिवाय, इसमें चतुर्विंशति स्वयंमुवोंकी---तीर्थकरों अथवा जिनदेवोंकी---स्तुति है इससे भी इस स्तोत्रका सार्थक नाम 'स्वयंभू-स्तोत्र' है। इस ग्रंथमें अर, नेमि और महावीरको छोड़कर द्येष २१ तीर्थकरोंकी स्तुति पाँच पाँच पद्योंमें की गई है और उक्त तीन तीर्धकरोंकी स्तुतिके पद्य झमशः २०,१० और ८ दिये हैं । इस तरहपर इस ग्रंथकी कुल पद्यसंख्या १४३ है । यह प्रंथ भी बड़ा ही महत्त्वशाली है, निर्मल सुक्तियोंको लिये हुए है, प्रसन्न तथा स्वल्प पदोंसे विभूषित है और चतुर्विंशति जिनदेवोंके धर्मको प्रतिपादन करना ही इसका एक विषय है। इसमें कहीं कहीं पर-किसी किसी तीर्थकरके सम्बन्धमें ---कुछ पौराणिक तथा ऐतिहासिक बातोंका भी उत्छेख किया गया है, जो बड़ा ही रोचक माछम होता है। उस उल्लेखको छोड्कर शेष संपूर्ण प्रंथ स्थान स्थान पर, तात्त्विक वर्णनों और धार्मिक शिक्षाओंसे परिपूर्ण है। यह प्रंथ अच्छी तरहसे समझकर नित्य पाठ किये जानेके योग्य है।

इस ग्रंथ पर कियाकलापके टीकाकार प्रभाचंद्र आचार्यकी बनाई हुई अभी तक एक ही संस्कृतटीका उपलब्ध हुई है। टीका

१ 'जैनसिद्धान्त भवन आरा'में इस प्रंथकी कितनी ही ऐसी प्रतियाँ कनड़ी अक्षरोंमें मौजूद हैं जिन पर प्रंथका नाम 'समंतभद्रस्तोत्र' लिखा है।

साधारणतया अच्छी है परंतु प्रंथके रहस्यको अच्छी तरह उद्घाटन करनेके लिये पर्यात नहीं है । इस ग्रंथपर अवश्य ही दूसरी कोई उत्तम टीका मी होगी, जिसे मंडारोंसे खोज निकालनेकी जरूरत है । यह स्तोत्र ' क्रियाकलाप ' ग्रंथमें मी संग्रह किया गया है, और क्रियाक-लापपर पं० आशाधरजीकी मी एक टीका कही जाती है, इससे इस प्रंथपर पं० आशाधरजीकी मी टीका होनी चाहिये ।

#### ४ जिनस्तुतिशतक।

यह ग्रंथ ' स्तुतिविद्या,' 'जिनस्तुतिशतं,' ' जिनशतक ' और ' जिनरातकालंकार ' नामोंसे भी प्रसिद्ध है । ' **स्तुतिविद्या** ' यह नाम प्रंथके 'स्तुतिविद्यां प्रसाधये ' इस आदिम प्रतिज्ञावाक्यसे निकलता है, 'जिनस्तुतिशतं' नाम प्रंथके अन्तिम कविकाव्यनामगर्भ-चकवत्तसे पाया जाता है, उसीका ' जिनस्ततिशतक' हो गया है। और 'जिनशतक' यह संक्षित नाम टीकाकारने अपनी टीकामें साचित किया है। अलंकारप्रधान होनेसे इसे ही 'जिनशतकालंकार' भी कहते हैं। यह ग्रंथ भक्तिरससे ल्वालब भरा हुआ है, रचनाकौशल तथा चित्रकाव्योंके उरकर्षको लिये हुए है, सर्व अलंकारोंसे भूषित है और इतना दुर्गम तथा कठिन है कि विना संस्कृतटीकाकी सहायता— के अच्छे अच्छे विद्वान् भी इसे सहसा नहीं लगा सकते । इस प्रंथका कितना ही परिचय पहले दिया जा चुका है । इसके पद्योंकी संख्या ११६ है और उन पर एक ही संस्कृतटीका उपलब्ध है जो नरसिंह भट्टकी बनाई हुई है । नरसिंह भट्टकी टीकासे पहले इस ग्रंथपर दूसरी कोई टीका नहीं थी, ऐसा टीकाकारके एक वाक्यसे पाया जाता है; और उसका यही अर्थ हो सकता है कि नरसिंहजीके समयमें अथवा उनके देशमें, इस ग्रंथकी कोई टीका उपलब्ध नहीं थी। उससे पहले

म्रन्थपरिचय ।

कोई टीका इस ग्रंथपर बनी ही नहीं, यह अर्थ समझमें नहीं आता और न युक्तिसंगत ही माखूम होता है | अस्तु, यह टीका अच्छी और उप-योगी बनी है |

समंतभद्रने, प्रंथके प्रथम पद्यमें, अपनी इस रचनाका उद्देश 'आगसां जये ' पदके द्वारा पापोंको जीतना सूचित किया है और टीका-कारने भी इस स्तुतिको ' घनकठिनघातिकर्मेंधनदहनसमर्था ' लिखा है। इससे पाठक इस प्रंथके आध्यात्मिक महत्त्वका कितना ही अनुभव प्राप्त कर सकते हैं।

### ५ 'रत्नकरंडक' उपासकाध्ययन ।

इसे 'रत्नकर्त्डश्रावकाचार' भी कहते हैं । उपलब्ध प्रंथोंमें, श्रावकाचार विषयका, यह सबसे प्रधान, प्राचीन, उत्तम और सुप्रसिद्ध प्रंथ है । श्रीवादिराजसूरिने इसे 'अक्षर्थ्यसुखावह ' और प्रभाचंद्रने ' अखिल सागारमार्गको प्रकाशित करनेवाला निर्मल सूर्य ' लिखा है । इसका विशेष परिचय और इसके पद्योंकी जाँच आदि-विषयक विस्तृत लेख इस प्रंथकी प्रस्तौबनामें दिया गया है ।

१ यह विशेषण 'पार्श्वनाथचरित'के जिस पद्यमें दिया है वह पहले 'गुणा-दिपरिचय'में उद्धृत किया जा जुका है।

२ देखो, रत्नकरण्डकटीकाका अन्तिम पद्य, जो इस प्रकार है— येनाज्ञानतमो विनाश्य निखिल्छं मच्यारमचेतोगतं सम्यग्ज्ञानमहांशुभिः प्रकार्टतः सागारमार्गोऽखिल्ञः । स श्रीरत्नकरण्डकामलरविः संसुरसरिच्छोषको जीयादेष समन्तमद्रसुनिपः श्रीमान्प्रभेन्दुर्जिनः ॥ ३ इस विस्तुत 'प्रस्तावना'में नीचे लिखे विषय है— यहाँपर हम सिर्फ इतना ही बतला देना चाहते हैं कि इस प्रंथपर अभी-तक केवल एक ही संस्कृतटीका उपलब्ध हुई है, जो प्रभाचंद्राचार्यकी बनाई हुई है और वह प्रायः साधारण है । हाँ, 'रत्नकरंडकविषम-पदव्याख्यान' नामका एक संस्कृत टिप्पण भी इस प्रंथपर मिल्ता है, जिसके कर्त्ताका नाम उस परसे मालूम नहीं हो सका । यह टिप्पण आराके जैनसिद्धान्तभवनमें मौजूद है । कनड़ी भाषामें भी इस प्रंथकी कुछ टीकाएँ उपलब्ध हैं परंतु उनके रचयिताओं आदिका भी कुछ पता नहीं चल सका । तामिल भाषाका 'अरुंगलछेप्पु' (रत्नकरंडक) ग्रंथ, जिसकी पद्य-संख्या १८० है, इस ग्रंथको सामने रखकर बनाया गया मालूम होता है और कुछ अपवादोंको छोड़कर ईसीका प्रायः भावानु-वाद अथवा सारांश जान पड़ता है \* । परंतु वह कब बना और किसने बनाया, इसका कोई पता नहीं चल्ता और न उसे तामिल माषाकी टीका ही कह सकते हैं ।

#### ६ जीवसिद्धि ।

इस प्रंथका पता श्रीजिनसेनाचार्यप्रणीत 'हरिवंशपुराण' के उस पद्यसे चलता है जो **'गुणादिपरिचय'**में उद्धृत किया जा चुका है । ग्रंथका विषय उसके नामसे ही प्रकट है और वह बड़ा ही उपयोगी विषय है । श्रीजिनसेनाचार्यने समंतभद्रके इस प्रवचनको

१ प्रम्थपरिचय, २ प्रन्थपर संदेह, ३ प्रंथके पद्योंकी जाँच, ४ संदिग्ध पद्य, ५ अधिक पद्योंवाली प्रतियाँ, ६ जाँचका सारांश, ७ टीका और टीकाकार प्रभा-चन्द्र ।

\* यह राय हमने इस प्रंथके उस अंग्रेजी अनुवादपरसे कायम की हैं जो गत वर्ष १९२३-२४ के अंग्रेजी जैनगजटके कई अंकोंमें the Casket of Gems नामसे प्रकाश्तित हुआ है। ग्रन्थ-परिचय ।

भी महावीर भगवानके बचनोंके तुल्य बतलाया है। इससे पाठक स्वयं समझ सकते हैं कि यह ग्रंथ कितने अधिक महत्त्वका होगा। दुर्भाग्यसे यह ग्रंथ अर्भातक उपलब्ध नहीं हुआ। माऌम नहीं किस भंडारमें बंद पड़ा हुआ अपना जीवन रोष कर रहा है अथवा रोष कर चुका है। इसके शीध्र अनुसंधानकी बड़ी जरूरत है।

#### ७ तत्त्वानुशासन ।

' दिगम्बरजैनप्रंथकर्ता और उनके प्रंथ ' नामकी सूचीमें दिये द्धए समन्तभद्रके प्रंथोंमें 'तत्त्वानुशासन' का भी एक नाम है। श्वेताम्बर कान्फरेंसद्वारा प्रकाशित ' जैनप्रंथावली ' में भी ' तत्त्वा-नुशासन 'को समन्तभद्रका बनाया हुआ लिखा है, और साथ ही यह भी प्रकट किया है कि उसका उल्लेख सुरतके उन सेठ भगवान-दास कल्याणदासजीकी प्राइवेट रिपोर्टमें है जो पिटर्सनसाहबकी नौकरीमें थे। और भी कुछ विद्वानोंने, समंतभद्रका परिचय देते द्धए, उनके ग्रंथोंमें 'तत्त्वानुशासन'का भी नाम दिया है। इस तरह पर इस ग्रंथके अस्तित्वका कुछ पता चलता है। परंतु यह ग्रंथ अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ। अनेक प्रसिद्ध मंडारोंकी सूचियाँ देखने-पर भी हमें यह माछूम नहीं हो सका कि यह प्रंथ किस जगह मौजूद है और न इसके विषयमें हम अभीतक किसी शास्त्रवाक्यादिपरसे थह ही पूरी तौरपर निश्चय कर सके हैं कि समंतभद्रने, वास्तवमें, इस नामका कोई ग्रंथ बनाया है, फिर भी यह खयाल जरूर होता है कि समंतभदका ऐसा कोई ग्रंथ होना चाहिये ! खोज करनेसे इतना पता जरूर चलता है कि **रामसेनके** उस 'तत्त्वानुशासन'से भिन्न, जो माणिकचंद्रप्रंथमालामें 'नागसेन'के नामसे मुद्रित हुआ है, कोई

9 ' नागसेन ' नाम गलतीसे दिया गया है । वास्तवमें वह अन्य नागसेनके विष्य ' रामसेन ' का बनावा हुआ है; और यह बात हमने एक लेखद्वारा सिद्ध की थी जो जुलाई सन् १९२० के जैनहितैषीमें प्रकाशित हुआ है। दूसरा 'तत्त्वानुशासन' ग्रंथ भी बना है, जिसका एक पद्य 'नियम-सारकी 'पद्मप्रम' मल्लधारिदेव-विरचित टीकामें, 'तथा चोत्तं तत्त्वानुशासने ' इस वाक्यके साथ, पाया जाता है और वह पद्य इस प्रकार है—-

" उत्सर्ज्य कायकर्माणि भावं च भवकारणं ।

स्वात्मावस्थानमव्यग्रं कायोत्सर्गः स उच्यते ॥ "

यह पद्य 'माणिकचंदग्रंथमाला'में प्रकाशित उक्त तत्त्वानुशासनमें नहीं है, और इस लिये यह किसी दूसरे हो 'तत्त्वानुशासन'का पद्य है, ऐसा कहनेमें कुछ भी संकोच नहीं होता। पद्य परसे ग्रंथ भी कुछ कम महत्त्वका माछम नहीं होता। बहुत संभव है कि जिस 'तत्त्वानुशासन'का उक्त पद्य है वह स्वामी समंतभद्रका ही बनाया हुआ हो।

इसके सिवाय, इवेताम्बरसम्प्रदायके प्रधान आचार्य श्रीहरिभद-सूरिने, अपने **'अनेकान्तजयपताका'**में 'वादिमुख्य समंतभद्र'के नामसे नीचे लिखे दो स्ठोक उद्धृत किये हैं, और ये स्ठोक शान्त्याचार्याविराचित **'प्रमाणकलिका '** तथा वादि देवसूरिविराचित **'स्याद्वाद्रत्नाकर'** में भी समंतभद्रके नामसे उद्धृत पाये जाते हैं\*-----

> बोधात्मा चेच्छब्दस्य न स्यादन्यत्र तच्छ्रतिः । यद्बोद्धारं परित्यज्य न बोधोऽन्यत्र गच्छति ॥ न च स्यात्प्रत्ययो लोके यः श्रोत्रा न प्रतीयते । शब्दाभेदेन सत्येवं सर्वः स्यात्परचित्तवत् ॥

\* देखो जैनहितैषी भाग १४, अंक ६ ( पृ० १६१ ) तथा ' जैनसाहित्य-संशोधक' अंक प्रथममें सुनि जिनविजयजीका लेख । प्रन्थ-परिचय ।

और 'समयसार'की जयसेनाचार्यक्वत ' तात्पर्यद्वत्ति ' में भी, समन्त-भद्रके नामसे कुछ श्लोकोंको उद्धृत करते हुए एक श्लोक निम्न प्रका-रसे दिया है-—

## धर्मिणोऽनन्तरूपत्वं धर्माणां न कथंचन । अनेकान्तोप्यनेकान्त इति जैनमतं ततः ॥

ये तीनों स्लोक समंतभद्रके उपलब्ध प्रंथों ( नं० १ से ५ तक ) में नहीं पाये जाते और इस लिये यह स्पष्ट है कि ये समन्तभद्रके किसी दूसरे ही ग्रंथ अथवा ग्रंथोंके पद्य हैं जो अभी तक अज्ञात अथवा अग्राप्त हैं । आश्चर्य नहीं जो ये भी इस ' तत्त्वानुशासन ' ग्रंथके ही पद्य हों । यदि ऐसा हो और यह ग्रंथ उपलब्ध हो जाय तो उसे जैनि-योंका महाभाग्य समझना चाहिये । ऐसी हालतमें इस ग्रंथकी भी शीघ्र तलाश होनेकी बड़ी जरूरत है ।

#### ८ प्राकृत व्याकरण |

' जैनग्रंथावली' से माऌम होता है कि समन्तभद्रका बनाया हुआ एक 'प्राक्ठतव्याकरण' भी है जिसकी श्लोकसंख्या १२०० है। उक्त ग्रंथावलीमें इस ग्रंथका उल्लेख 'रायल एशि-याटिक सोसाइटी' की रिपोर्टके आधार पर किया गया है और उक्त सोसाइटीमें ही उसका अस्तित्व बतलाया गया है। परंतु हमारे देखनेमें अभीतक यह ग्रंथ नहीं आया और न उक्त सोसाइटीकी वह रिपोर्ट ही देखनेको मिल सकी है; \* इस लिये इस विषयमें हम अधिक

\* रिपोर्ट आदिको देखकर आवश्यक सूचनाएँ देनेके लिये कई बार बाबू छोटे-छालजी जैन, सेम्बर रायल एत्रियाटिक सोसायटी, कलकत्ता, को लिखा गया और प्रार्थनाएँ की गईं परन्तु उन्होंने उनपर कोई ध्यान नहीं दिया, अथवा ऐसे कामोंके लिए परिश्रम करना उचित नहीं समझा ।

38

कुछ भी कहना नहीं चाहते। हाँ, इतना जरूर कह सकते हैं कि स्वामी समंतभद्रका बनाया हुआ यदि कोई व्याकरण प्रंथ उपलब्ध हो जाग तो वह जैनियोंके लिये एक बड़े ही गौरवर्की चीज होगी । श्रीध्रुज्यपाद आचार्यने अपने 'जैनेंद्र व्याकरण'में 'चतुष्टयं समंतभद्रस्य ' इस सूत्रके द्वारा समन्तभद्रके मतका उद्धेख भी किया है, इससे समंतभद्रके किसी व्याकरणका उपलब्ध होना कुछ भी अस्वाभाविक नहीं है ।

#### ९ प्रमाणपदार्थ ।

मूडबिद्रीके 'पडुवस्तिमंडार' की सूँचीसे माछम होता है कि बहाँपर ' प्रमाणपदार्थ ' नामका एक संस्कृत ग्रंथ समंतभदाचा-र्यका बनाया हुआ मौजूद है और उसकी स्ठोकसंख्या १००० है। साथ ही, उसके विषयमें यह भी लिखा है कि वह अधूरा है। माछम नहीं, ग्रंथकी यह स्रोकसंख्या उसकी किसी टीकाको साथ लेकर है या मूलका ही इतना परिमाण है। यदि अपूर्ण मूलका ही इतना परिमाण है तब तो यह कहना चाहिये कि समंतभद्रके उपलब्ध मूल-ग्रंथोंमें यह सबसे बड़ा ग्रंथ है, और न्यायविषयक होनेसे बड़ा ही महत्त्व रखता है। यह भी माछम नहीं कि यह ग्रंथ किस प्रकारका अधूरा है----इसके कुछ पत्र नष्ट हो गये हैं या ग्रंथकार इसे पूरा ही नहीं कर सके हैं। बिना देखे इन सब बातोंके विषयमें कुछ भी नहीं कहा जा सकता \*। हाँ, इतना जरूर हम कहना चाहते हैं कि यदि

१ यह सूची आराके 'जैनसिद्धान्त भवन'में मौजूद है।

\* इस प्रथंके विषयमें आवश्यक वातोंको माछम करनेके लिये मूडविद्रीके पं० लोकनाथजी शास्त्रीको दो पत्र दिये गये। एक पत्रके उत्तरमें उन्होंने ग्रंथको निकलवाकर देखने और उसके सम्बन्धमें यथेष्ट सूचनाएँ देनेका वादा भी किया था, परंतु नहीं माछम क्या वजह हुई जिससे वे हमें फिर कोई सूचना नहीं दे सके। यदि शास्त्रीजीसे इमारे प्रश्नोंका उत्तर मिल जाता तो हम पाठकोंको इस प्रथका अच्छा परिचय देनेके लिये समर्थ हो सकते थे। यह ग्रंथ, वास्तवमें, इन्हीं समंतभद्राचार्यका बनाया हुआ है तो इसका बहुत शीघ्र उद्धार करने और उसे प्रकाशमें लानेकी बड़ी ही आव-श्यकता है।

## १० कर्मप्राभृत टीका ।

प्राकृत भाषामें, श्रोपुष्पदन्त-भूतबल्याचार्यविरचित ' कर्मप्राभृत ' अथवा 'कर्मप्रकृतिप्राभृत ' नामका एक सिद्धान्त ग्रंथ है । यह ग्रंथ १ जीवस्थान, २ क्षुलुकवन्य, ३ वन्यस्वामित्व, १ भाववेदना, ५ वर्गणा और ६ महाबन्ध नामके छह खंडोंमें विभक्त है, और इस लिये इसे '**पट्रखण्डागम** ' भी कहते हैं । समन्तभद्रने इस ग्रंथके प्रथम पांच खंडोंकी यह टीका बड़ी ही सुन्दर तथा मृदु संस्कृत भाषामें लिखो है और इसकी संख्या अड़तालीस हजार श्लोकपरिमाण है; ऐसा श्रोइन्द्रनंद्याचार्यकृत 'श्रुतावतार ' ग्रंथके निम्नवाक्योंसे पाया जाता है । साथ ही, यह भी माछ्म होता है कि समन्तभद्र 'कषायप्राभृत' नामके द्वितीय सिद्धान्त ग्रंथकी भी व्याख्या लिखना चाहूते थे; परंतु द्रव्यादि–शुद्धिकरण--प्रयत्नोंके अभा-वसे, उनके एक सधर्मी साधुने ( गुरुभाईने ) उन्हें वैसा करनेसे रोक दिया था---

कालान्तरे ततः पुनरासन्ध्यां पलरि (१) तार्किकार्कोभूत् १६७ श्रीमान्समंतभद्रस्वामीत्यथ सोऽप्यधीत्य तं द्विविधं । सिद्धान्तमतः षट्खंडागमगतखंडपंचकस्य पुनः ॥ १६८ ॥ अष्टौ चत्वारिंशत्सद्दस्तसद्वंथरचनया युक्तां । विरचितवानतिसुन्दरसृदुसंस्कृतभाषया टीकाम् ॥ १६९ ॥ विलिखन् द्वितीयसिद्धान्तस्य व्याख्यां सधर्मणा स्वेन । द्रव्यादिशुद्धिकरणप्रयत्नविरहात्प्रतिनिषिद्धः ॥ १७० ॥

इस परिचयमें उस स्थानविशेष अथवा प्रामका नाम मा दिया हुआ है जहाँ तार्किकसूर्य खामी समंतभदने उदय होकर अपनी टीका-किरणोंसे कर्मप्राभृत सिद्धान्तके अर्थको विकसित किया है। परंतु पाठकी कुछ अञ्चुद्धिके कारण वह नाम स्पष्ट नहीं हो सका। ' आस-न्ध्यां पल्लार ' की जगह 'आसीद्यः पलरि' पाठ देकर पं० जिनदास पार्श्वनाथजी फडकुलेने उसका अर्थ ' आनंद नांवाच्या गांवांत '----आनंद नामके गाँवमें—दिया है | परंतु इस दूसरे पाठका यह अर्थ कैसे हो सकता है, यह बात कुछ समझमें नहीं आती । पूछने पर पंडितजी लिखते हैं '' श्रुतपंचमीक्रिया इस पुस्तकके मराठी अनु-वादमें समंतभदाचार्यका जन्म आनंदमें होना लिखा है, '' बस इतने परसे ही आपने ' पछारे ' का अर्थ ' आनंद गाँवमें ' कर दिया है, जो ठीक माळूम नहीं होता, और न आपका 'आसीदाः' पाठ ही हमें ठीक जॅचता है; क्योंकि 'अभूतु' क्रियापदके होनेसे 'आसीत्' क्रियापद व्यर्थ पड़ता है । हमारी रायमें, यदि कर्णाटक प्रान्तमें 'पऌी' शब्दके अर्थमें 'पूछर' या इसीसे मिलता जुलता कोई दूसरा शब्द व्यवहृत होता हो और सप्तमी विभक्तिमें उसका 'पूळरि' रूप बनता हो तो यह कहा जा सकता है कि 'आसन्ध्यां' की जगह 'आनंद्यां' पाठ होगा, और तब ऐसा आशय निकल सकेगा कि समंतभद्रने 'आनंदी पल्ली' में अथवा 'आनंदमठ' में ठहरकर इस टीकाकी रचना की है ।

## ११ गन्धहस्ति महाभाष्य ।

कहा जाता है कि स्वामी समन्तभद्रने उमास्वातिके 'तत्त्वार्थसूत्र' पर 'गंधेहस्ति ' नामका एक महाभाष्य भी लिखा है जिसकी स्लोक-

9' गंधहस्ति ' एक बड़ा ही महत्त्वसूचक विशेषण है----गंभेभ, गंधगज और गंधद्विप भी इसीके पर्याय नाम हैं। जिस दार्थीकी गंधको पाकर दूसरे हाथी प्रन्थ-परिचय ।

संख्या ८४ हजार है, और उक्त 'देवागम ' स्तोत्र ही जिसका मंगला-चरण है। इस प्रंथकी वर्षोंसे तलारा हो रही है। बम्बईके सुप्रसिद्ध-दानवीर सेठ माणिकचंद हीराचंदजी जे० पी० ने इसके दुईान मात्र करा देने-वालेके लिये पाँचसौ रुपये नकदका परितोषिक भी निकाला था, और हमने भी. ' देवागम ' पर मोहित होकर, उस समय यह संकल्प किया था कि यदि यह ग्रंथ उपलब्ध हो जाय तो हम इसके अध्ययन, मनन और प्रचारमें अपना शेष जीवन व्यतीत करेंगे----परन्त आज तक किसी भी भण्डारसे इस ग्रंथका कोई पता नहीं चला। एक बार अख-बारोंमें ऐसी खन्नर उड़ी थी कि यह ग्रंथ आस्ट्रिया देशके एक प्रसिद्ध नगर ( वियना ) की छायब्रेरीमें मौजूद है । और इस पर दो एक विद्रानोंको वहाँ भेजकर ग्रंथकी काथी मँगानेके लिये कुछ चंदे वगैरह-की योजना में। हुई थी, परंतु बादमें माख्म हुआ कि वह खबर गलत थी----- उसके मूलमें ही भूल हुई है-----और इस लिये दर्शनोत्कंठित जनताके हृदयमें उस समाचारसे जो कुछ मंगलमय आशा बँधी थी वह फिरसे निराशामें परिणत हो गई ।

हम जैनसाहित्य परसे भी इस ग्रंथके अस्तित्वकी बराबर खोज करते

नहीं ठहरते-माग जाते अथवा निर्मद और निस्तेज हो जाते हैं----उसे 'गंधहस्ती' कहते हैं । इसी गुणके कारण कुछ खास खास विद्वान् भी इस परसे विभूषित रहे हैं । समन्तभद्रके सामने प्रतिवादी नहीं ठहरते थे, यह बात पहले विस्तारके साथ 'गुणादिपरिचय' में बतलाई जा चुकी है; इससे 'गंधहस्ती' अवश्य ही सम-न्तभद्रका विरुद अथवा विशेषण रहा होगा और इसीसे उनके महामाध्यको गंध-हस्ति महाभाष्य कहते होंगे । अथवा गंधहस्ति--तुल्य होनेसे ही वह गंधहस्ति महाभाष्य कहलाता होगा और इससे यह समझना चाहिये कि वह सर्वोत्तम आष्थ है-दूसरे भाष्य उसके सामने फीके, श्रीहीन और निस्तेज जान पड़ते हैं । भा रहे हैं। अबतकके मिले हुए उल्लेखों दारा प्राचीन जैनसाहित्य परसे इस प्रंथका जो कुछ पता चलता है उसका सार इस प्रकार है---(१) कवि हैस्तिमल्ठके 'विकान्त कोरव' नाटककी प्रशस्तिमें एक पद्य निम्न प्रकारसे पाया जाता है----

## तत्त्वार्थस्तत्रव्याख्यानगंधहस्तिप्रवर्तकः ।

## स्वामी समन्तभद्रोऽभूदेवागमनिदेशकः ॥

यही पद्य 'जिनेन्द्र कल्याणाभ्युद्य' प्रंथकी प्रशास्तिमें भी दिया हुआ है, जिसे पं० अय्यपार्यने शक सं० १२४१ में बना कर समाप्त किया था; और उसकी किसी किसी प्रतिमें 'प्रवर्त्तक:' की जगह 'विधायक: ' और 'निदेशक: ' को जगह 'कवीश्वर: ' पाठ भी पाया जाता है; परंतु उससे कोई अर्थमेद नहीं होता अथवा यों कहिये कि पद्यके प्रतिपाद्य विषयमें कोई अर्थमेद नहीं होता अथवा यों कहिये कि पद्यके प्रतिपाद्य विषयमें कोई अन्तर नहीं पड़ता। इस पद्यमें यह बतलाया गया है कि ''स्वामी समन्तभद्र 'तत्त्वार्थसूत्र ' के 'गंधहस्ति' नामक व्याख्यान (भाष्य) के प्रवर्तक—अथवा विधायक— हुए हैं और साथ ही वे 'देवागम ' के निदेशक—अथवा कवीश्वर--भी थे।''

इस उल्लेखसे इतना तो स्पष्ट माऌम होता है कि समन्तभद्रने 'तत्त्वा-र्थसूत्र' पर 'गंधहास्ति' नामका कोई भाष्य अथवा महाभाष्य लिखा है परंतु यह माऌम नहीं होता कि 'देवागम' (आसमीमांसा) उस भाष्यका मंगलाचरण है। 'देवागम' यदि मंगलाचरण रूपसे उस भाष्यका ही एक अंश होता तो उसका पृथक् रूपसे नामोळेख करनेकी यहाँ कोई जरूरत नहीं थी; इस पद्यमें उसके पृथक् नामनिर्देशसे यह स्पष्ट ध्वनि

<sup>3</sup> कवि हस्तिमल विकामकी १४ वीं शताब्दीमें हुए हैं।

निकल्लती हैं कि वह समन्तमद्रका एक स्वतंत्र और प्रधान प्रंथ है। देवागम ( आशमीमांसा ) की अन्तिम कारिका भी इसी भावको पुष्ट करती हुई नजर आती है और वह निम्न प्रकार है—--

## ईंतीयमाप्तमीमांसा विहिता हितमिच्छतां । सम्यग्मिथ्योपदेशार्थविशेषप्रतिपत्तये ॥

वसुनन्दि आचार्यने, अपनी टीकामें इस कारिकाको 'शाँस्तार्थोपसं-हार कारिका' लिखा है, और इसकी टीकाके अन्तमें समंतमदका कुतैंकृत्यः निर्व्यूढतत्त्वप्रतिज्ञः' इत्यादि विशेषणोंके साथ उल्लेख किया है। विद्यानंदाचार्यने, अष्टसहलीमें, इस कारिकाके द्वारा प्रारब्धनि-वेहण—प्रारंग किये हुए कार्यकी परिसमाप्ति—आदिको सूचित करते हुए, ' देवागम ' को ' स्वोत्तॅंकपरिच्छेद शास्त्र ' बतलाया है—अर्थात्, यह प्रतिपादन किया है कि इस शास्त्रमें जो दश परिच्छेदोंका विभाग पाया जाता है वह स्वयं स्वामी समन्तभद्रका किया हुआ है। अकलंक-देवने भी, ऐसां ही प्रतिपादन किया है । और इस सब कथनसे

१ जो लोग अपना हित चाहते ह उन्हें लक्ष्य करके, यह 'आप्तमोमांसा' सम्यक्त और मिथ्या उपदेशके अर्थविशेषकी प्रतिपत्तिके लिये कही गई है।

२ शास्त्रके विषयका उपसंहार करनेवाली अथवा उसकी समाप्तिकी सूचक कारिका।

३ ये दोनों विशेषण समम्तभदके द्वारा प्रारंभ किये हुए अथकी परिसमा-सिको सुचित करते हैं।

४ "इति देवागमाख्ये स्वोक्तपरिच्छेदे शास्ते ( स्वेनोक्ताः परिच्छेदा दश यस्मिस्तत् स्वोक्तपरिच्छेदमिति प्राह्यं तत्र ) विहितेयमाप्तमीमांसा सर्वज्ञ-विशेष-परीक्षा......" —अष्टसहली ।

५ " इति स्वोक्तपरिच्छेद्विहित्तेयमाधमीमांसा सर्वचविशेषपरीक्षा ।" ----अष्टशती । ' देवागम'का एक स्वतंत्र शास्त्र होना पाया जाता है, जिसकी समाप्ति उक्त कारिकाके साथ हो जाती है; और यह प्रतीत नहीं होता कि वह किसी टीका अथवा भाष्यका आदिम मंगलाचरण है; क्योंकि किसी ग्रंथपर टीका अथवा भाष्य लिखते हुए नमस्कारादि रूपसे मंगलाचरण करनेकी जो पद्धति पाई जाती है वह इससे विभिन्न माऌम होती है और उसमें इस प्रकारसे परिच्छेदभेद नहीं देखा जाता । इसके सिवाय उक्त कारिकासे भी यह सूचित नहीं होता कि यहाँ तक मंगलाचरण किया गया है और न ग्रंथके तीनों टीकाकारों—अकलंक, विद्या-नंद तथा वसुनन्दी नामके आचायों—मेंसे हा किसीने अपनी टीकामें इसे 'गंधहस्ति महाभाष्यका मंगलाचरण' सूचित किया है, बल्कि गंध-हास्ति महाभाष्यका कहीं नाम तक भी नहीं दिया । और भी कितने ही उल्लेखोंसे देवागम ( आप्तमीमांसा ) एक स्वतंत्र ग्रंथके रूपमें उल्लेखित मिळता है \* । और इस लिये कवि हस्तिमछादिकके उक्त पद्य परसे

\* यथा-----\$-गो विन्द्मट्ट इत्यासीद्विद्वान्मिथ्यात्ववर्जितः । देवागमनस्त्रश्रस्य श्रुत्या सहर्शनान्वितः ॥ ----विकान्तकौरव प्र० । २--त्वामिनश्चरितं तस्य कस्य नो विस्मयावहम् । देवागमेन सर्वज्ञो येनाद्यापि प्रदर्श्यते ॥ ----वादिराजसूरि (पा० व०) १-जीयात् समन्तभद्रस्य देवागमनसंज्ञिनः । स्तोन्नस्य भाष्यं कृतवानकळको महर्द्धिकः ॥ अलं च कार यस्सार्वमाप्तमीमांसितं मतं । स्वामिविद्यादिनंदाय नमस्तस्मै महास्मने ॥ ----नगरताल्ळुकेका शि० लेख नं० ४६ (E. C, VIII.) ग्रन्थ-परिचय ।

देवागमकी स्वतंत्रतादि–विषयक जो नतीजा निकाला गया है उसका बहुत कुछ समर्थन होता है।

कवि हस्तिमछादिकके उक्त पद्यसे यह भी माछम नहीं होता कि जिस तत्त्वार्थसूत्र पर समन्तभद्रने गंधहस्ति नामका भाष्य लिखा है वह उमाखातिका 'तत्त्वार्थसूत्र ' अथवा 'तत्त्वार्थशास्त्र ' है या कोई दूसरा तत्त्वार्थसूत्र । हो सकता है कि वह उमास्वातिका ही तत्त्वार्थसूत्र हो, परन्तु यह भी हो सकता है कि वह उससे भिन्न कोई दूसरा ही तत्त्वा-र्थसूत्र अथवा तत्त्वार्थशास्त्र हो, जिसकी रचना किसी दूसरे विद्वानाचा-र्यके द्वारा हुई हो; क्योंकि तत्त्वार्थसूत्रोंके रचयिता अकेले उमास्वाति ही नहीं हुए है-दूसरे आचार्य भी हुए हैं--और न सूत्रका अर्थ केवल गद्य-मय संक्षित सूचनावाक्य या वाक्यसमूह ही है बल्कि वह 'शास्त्र ' का पर्याय नाम भी है और पद्यात्मक शास्त्र भी उससे अभिप्रेत होते हैं । यथा---

कायस्थपद्मनाभेन रचितः पूर्वसूत्रतः ।—यशोधरचरित्र । तथोदिष्टं मयात्रापि ज्ञात्वा श्रीजिनसूत्रतः ।—अदबाहुचरित्र । भणियं पवयणसारं पंचत्थियसंगहं सुत्तं ।—पंचास्तिकाय । देवागमनसूत्रस्य श्रुत्या सद्दर्शनान्वितः ।—वि० कौरव प्र० । एतच ......मूलाराधनाटीकायां सुरिथतसूत्रे विस्तरतः समर्थितं द्रष्टव्यं ।—अनगारधर्मामृतटीका ।

अतएव तत्त्वार्थसूत्रका अर्थ ' तत्त्वार्थविषयक शास्त्र ' होता है और इससि उमास्वातिका तत्त्वार्थसूत्र ' तत्त्वार्थशास्त्र ' और ' तत्त्वार्थाधिगम~ मोक्षशास्त्र ' कहलाता है । ' सिद्धान्तशास्त्र ' और ' राद्धान्तसूत्र ' भी

१ यह गाथाबद्ध 'भगवती आराधना' शास्त्रके एक अधिकारका नाम है।

तत्त्वार्थशास्त्र अथवा तत्त्वार्थसूत्रके नामान्तर हैं । इसीसे आर्यदेवको एक जगह 'तत्त्वार्थसूत्र' का और दूसरी जगह 'राद्धान्त' का कर्त्ता लिखा है \* और पुष्पदन्त, भूतबल्यादि आचार्यों द्वारा विरचित सिद्धान्त-शास्त्रोंको भी तत्त्वार्थशास्त्र या तत्त्वार्थमहाशास्त्र कहा जाता है । इन सिद्धान्त शास्त्रोंपर तुम्बुद्धराचार्यने कनडी भाषामें 'चूडामणि ' नामकी एक बड़ी टीका लिखी है जिसका परिमाण इन्द्रनन्दि—'श्रुताव-तार 'में ८४ इजार और 'कर्णाटकशब्दानुशासन ' में ९६ हजार स्रोकोंका बतलाया है । भेटाकलंकदेवने, अपने ' कर्णाटक शब्दानु-शासन ' में कनडी भाषाकी उपयोगिताको जतलाते हुए, इस टीका का निम्न प्रकारसे उल्लेख किया है—

"न चैष (कर्णाटक) भाषा शास्त्रानुपयोगिनी । तच्वार्थ-महाशास्त्रव्याख्यानस्य पण्णवतिसहस्रप्रमितग्रंथसंदर्भरूपस्य चू-डामण्यभिधानस्य महाशास्त्रस्यान्येषां च शब्दागम-युक्तागम-परमागम-विषयाणां तथा काव्य-नाटक-कलाशास्त्र-विषयाणां च बहूनां ग्रंथानामपि भाषाक्रतानाम्रुपलब्धमानत्वात् ।"

( २ ) "आचार्यवर्थों यतिरार्थ्यदेवो राद्धान्तकर्ता धियतां स मुर्झि ।"

श्र० बे० झिलालेख नं० ५४ (६७)।

9 ये 'अष्टशती ' आदि प्रंथोंके कर्तासे भिन्न दूसरे भट्टाकलंक हैं, जो विक-मकी १७ वीं शताब्दीमें हुए हैं। इन्होंने कर्णाटकशब्दानुशासनको ई० सन् १६०४ ( शक १५२६ ) में बनाकर समाप्त किया है।

२ देखो, राइस साहबकी 'इंस्किए्शंस ऐट अवणबेल्गोल ' नामकी पुस्तक, सन् १८८९ की छपी हुई । प्रन्थ-परिचय ।

इस उल्लेखसे स्पष्ट है कि ' चूडामणि ' जिन दोनों ( कर्मप्राभृत और कषायप्राभृत ) सिद्धान्त शास्त्रोंकी टीका कहलाती है, उन्हें यहाँ ' तत्त्वार्थमहाशास्त्र ' के नामसे उल्लेखित किया गया है । इससे ' सिद्धान्तशास्त्र ' और ' तत्त्वार्थशास्त्र ' दोनोंकी, एकार्थताका सम-र्थन होता है और साथ ही यह पाया जाता है कि कर्मप्राभृत तथा कषायप्राभृत ग्रंथ ' तत्त्वार्थशास्त्र ' कहलाते थे । तत्त्वार्थविषयक होनेसे उन्हें ' तत्त्वार्थशास्त्र ' या ' तत्त्वार्थसूत्र ' कहना कोई अनुचित भी प्रतीत नहीं होता ।

इन्हीं तत्त्वार्थशास्त्रोंमेंसे ' कर्मप्राभृत ' सिद्धान्तपर समन्तभद्रने भी एक विस्तृत संस्कृतटीका लिखी है जिसका परिचय पहले दिया जा चुका है और जिसकी संख्या ' इन्द्रनंदि-श्रुतावतार ' के अनुसार ४८ हजार और ' विबुधश्रीधर-विरचित श्रुतावतार ' के अनुसार ४८ हजार और ' विबुधश्रीधर-विरचित श्रुतावतार ' के मतसे ६८ हजार श्लोक परिमाण है । ऐसी हाल्तमें, आश्चर्य नहीं कि कवि हस्ति-मछादिकने अपने उक्त पद्यमें समन्तभद्रको तत्त्वार्थसूत्रके जिस ' गंध-हस्ति ' नामक व्याख्यानका कर्ता सूचित किया है वह यही टीका अथवा भाष्य हो । जब तक किसी प्रबल और समर्थ प्रमाणके द्वारा, बिना किसी संदेहके, यह माळ्म न हो जाय कि समन्तभद्रने उमा-स्वातिके तत्त्वार्थसूत्रपर ही ' गंधहस्ति ' नामक महाभाष्यकी रचना' की थी तब तक उनके उक्त सिद्धान्तभाष्यको भी गंधहस्तिमहा-भाष्य माना जा सकता है और उसमें यह पद्य कोई बाधक प्रतीत नहीं होता ।

्र (२) आराके जैनसिद्धान्त भवनमें ताड़पत्रों पर लिखा हुआ, कनड़ी भाषाका एक अर्थूण ग्रंथ है, जिसका तथा जिसके कत्तीका नाम माऌम नहीं हो सका, और जिसका विषय उमास्वातिके तत्त्वार्थाधिगम~ सूत्रके तीसरे अघ्यायसे सम्बंध रखता है। इस ग्रंथके प्रारंभमें नीचे लिखा वाक्य मंगलाचरणके तौर पर मौटे अक्षरोंमें दिया हुआ है---"तत्त्वार्थव्याख्यानषण्णवतिसहस्रगन्धहस्तिमहाभाष्यविधा-यत(क)देवागमकवीश्वरस्याद्वादविद्याधिपतिसमन्तभद्रान्वयपेतु-गोण्डेयलक्ष्मीसेनाचार्थर दिव्यश्रीपादपद्मंगलिगे नमोस्त ।"

इस वाक्यमें 'पेनुगोण्डे' के रहनेवाले **लेक्ष्मीसेना**चार्यके चरण कम-लोंको नमस्कार किया गया है और साथ ही यह बतलाया गया है कि वे उन समन्तभदाचार्यके वंशमें हुए हैं जिन्होंने तत्त्वार्थके व्याख्यान स्वरूप ९६ हजार ग्रंथपरिमाणको लिये हुए गंधहस्ति नामक महा-भाष्यकी रचना की है और जो ' देवागम'के कवीश्वर तथा स्याद्वाद-विद्याके अधीश्वर ( अधिपति ) थे।

यहाँ समन्तभद्रके जो तीन विशेषण दिये गये हैं उनमेंसे पहले दो विशेषण प्रायः वे ही हैं जो 'विक्रान्तकौरव' नाटक और 'जिनेन्द्रकल्या-णाभ्युदय' के उक्त पद्यमें--खासकर उसकी पाठान्तरित शकलमें----पाये जाते हैं । विशेषता सिर्फ इतनी है कि इसमें 'तत्त्वार्थसूत्रव्याख्यान' की जगह 'तत्त्वार्थव्याख्यान' और 'गंधहस्ति' की जगह 'गंधहस्तिमहाभाष्य' ऐसा स्पष्टोल्ठेख किया है । साथ ही, गंधहस्तिमहाभाष्यका परिमाण भी उद्द हजार दिया है, जो उसके प्रचलित परिमाण ( ८४ हजार ) से १२ हजार अधिक है ।

9 लक्ष्मीसेनाचार्यके एक शिष्य मल्लिपेणदेवकी निषद्याका उल्लेख श्रवण-बेल्गोलके १६८ वें शिलालेखर्मे पाया जाता है और वह शि० लेख ई० स० १४०० के करीवका बतलाया गया है। संभव है कि इन्हीं लक्ष्मीसेनके शिष्यकी निषद्याका वह लेख हो और इससे लक्ष्मीसेन १४ वीं शताब्दीके लगभगके विद्वान् हों। लक्ष्मीसेन नामके दो विद्वानोंका और भी पता चला है परंतु वे १६ चीं और १८ वीं शताब्दीके आचार्य हैं। ग्रन्थ-परिचय ।

इस उल्लेखरे भी 'देवागम' के एक स्वतंत्र तथा प्रधान ग्रंथ होनेका पता चलता है, और यह माछूम नहीं होता कि गन्धहस्तिमहाभाष्य जिस 'तत्त्वार्थ' ग्रंथका व्याख्यान है वह उमास्त्रातिका 'तत्त्वार्थसूत्र' है या कोई दूसरा तत्त्वार्थशास्त्र; और इसलिये, इस विषयमें जो कुछ कल्पना और विवेचना ऊपर की गई है उसे यथा-संभव यहाँ भी समझ लेना चाहिये । रही ग्रंथसंख्याकी बात, वह बेशक उसके प्रच-लित परिमाणसे भिन्न है और कर्मप्रामृतटीकाके उस परिमाणसे भो भिन्न है जिसका उल्लेख इन्द्रनन्दी तथा बिबुघ श्रीघरके 'श्रुतावतार' नामक प्रंथोंमें पाया जाता है। ऐसी हालतमें यह खोजनेकी जरूरत है कि कौनसी संख्या ठीक है | उपलब्ध जैनसाहित्यमें, किसी भी आचार्यके प्रंथ अथवा प्राचीन शिलालेख परसे प्रचलित સંख्याका कोई समर्थन नहीं होता-अर्थात् , ऐसा कोई उल्लेख नहीं मिलता जिससे गंधहस्ति महाभाष्यकी स्रोकसंख्या ८४ हजार पाई जाती हो;-----बल्कि ऐसा भी कोई उल्लेख देखनेमें नहीं आता जिससे यह माखूम होता हो कि समन्तभद्रने ८४ हजार श्लोक-संख्यावाला कोई ग्रंथ निर्माण किया है, जिसका संबंध गंधहस्ति महा-भाष्यके साथ मिला लिया जाता; और इसलिये महाभाष्यकी प्रचलित संख्याका मूल माख्म न होनेसे उस पर संदेह किया जा सकता है ! श्रतावतारमें 'चूडामणि' नामके कनडी भाष्यकी संख्या ८४ हजार दी है; परंतु कर्णाटक शब्दानुशासनमें भट्टाकलंकदेव उसकी संख्या ९६ हजार लिखते हैं और यह संख्या स्वयं प्रंथको देखकर लिखी हुई माऌम होती है; क्योंकि उन्होंने ग्रंथको 'उपल्लभ्यमान' बतलाया है। इससे श्रतावतारमें समंतभद्रके सिद्धान्तागम-भाष्यकी जो संख्या ४८ हजार दी है उस पर भी संदेहको अवसर मिल सकता है, खासकर

ऐसी हालतमें जब कि विबुध श्रीधरके 'श्रुतावतार'में उसकी संख्या ६८ हजार दी है। संभव है कि वह संख्या ८४ हज़ार हो—अंकोंके आगे पीछे लिखे जानेसे कहीं पर ४८ हजार लिखी गई हो और उसीके आधारपर ४८ हजारका गलत उल्लेख कर दिया गया हो----या ९६ हजार हो अथवा ६८ हजार वगैरह कुछ और ही हो; और यह भी संभव है कि उक्त वाक्यमें जो संख्या दी गई है वही ठीक न हो—वह किसी गलतीसे ८४ हजार या ४८ हजार आदिकी जगह लिखी गई हो । परन्तु इन सब बातोंके लिये विरोष अनुसंधान तथा खोजकी जरूरत है और तभी कोई निश्चित बात कही जा सकती है। हाँ, उक्त वाक्यमें दी हुई महाभाष्यकी संख्या और किसी एक श्रुतावतारमें दी हुई समन्तमद्रके सिद्धान्तागम भाष्यकी संख्या दोनों यदि सत्य साबित हों तो यह जरूर कहा जा स्कता है कि समन्तभद्रका गंधहस्तिमहाभाष्य उनके सिद्धान्तागम-भाष्य ( कर्मप्राभुत-टीका ) से भिन्न है, और वह उमास्वातिके तत्त्वा--र्थसूत्रका भाष्य हो सकता है |

( ३ ) उमास्वातिके 'तत्त्वार्थसूत्र' पर 'राजवार्तिक' और 'श्लोक-वार्तिक' नामके दो भाष्य उपल्रव्य हैं जो क्रमशः अकलंकदेव तथा

9 अंकोंका आगे पीछे लिखा जाना कोई अस्वाभाविक नहीं है, बह कमी कभी जल्दीमें हो जाया करता है। उदाहरणके लिये डा॰ सतीक्षचंद्रकी 'हिस्टरी आफ इंडियन लाजिक'को लीजिये, उसमें उमास्वातिकी आयुका उल्लेख करते हुए ८४ की जगह ४८ वर्ष, इसी अंकोंके आगे पीछेके कारण, लिखे गये हैं। अन्यथा, डाक्टर साहबने उमास्वातिका समय ईसवी सन् १ से ८५ तक दिया है। वे यदि इसे न देते तो वहाँ आयुके विषयमें और भी ज्यादा अम होना संभव था।

२२२

विद्यानंदाचार्यके बनाये हुए हैं। ये वार्तिकके ढंगसे लिखे गये हैं और 'वार्तिक' ही कहलते हैं। वार्तिकोंमें उक्त, अनुक्त और दुरुक्त----कहे हुए, विना कहे हुए और अन्यथा कहे हुए----तीनों प्रकारके अर्थोकी चिन्ता, विचारणा अथवा अभिव्यक्ति हुआ करती है। जैसा कि श्रीहेमचंद्राचार्य--प्रतिपादित ' वार्तिक'के निम्न लक्षणसे प्रकट है,----

## 'उक्तानुक्तदुरुक्तार्थचिन्ताकारि तु वांर्तिकम् ।'

इससे बाैर्तिक माष्योंका परिमाण पहले भाष्योंसे प्रायः कुछ बढ़ जाता है । जैसे सर्वार्थसिद्धिसे राजवार्तिकका और राजवर्तिकसे स्लोक-बार्तिकका परिमाण बढ़ा हुआ है । ऐसी हालतमें उक्त तत्त्वार्थसूत्र पर समंतभद्रका ८४ या ९६ हजार स्लोक संख्यावाला भाष्य यदि पह-लेसे मौजूद था तो अकलंकदेव और विद्यानंदके वार्तिक भाष्यका अलग अलग परिमाण उससे जरूर कुछ बढ़ जाना चाहिये था, परंतु बढ़ना तो दूर रहा वह उलटा उससे कई गुणा कम है । इससे यह नतीजा निकलता है किया तो समन्तभद्रने उमास्वातिके तत्त्वार्थसूत्र पर वैसा कोई भाष्य नहीं लिखा–उन्होंने सिद्धान्तग्रंथ पर जो भाष्य लिखा है वही ' गंधहस्ति महाभाष्य ' कहलाता होगा–और या लिखा है तो वह अकलंकदेव तथा विद्यानंदसे पहले ही नष्ट हो चुका था, उन्हें उपलब्ध नहीं हुआ ।

9 A rule which explains what is said or but imperfectly said and supplies omissions.

-V. S. Apte's dictionary.

२ वार्तिकभाष्योंसे भिन्न दूसरे प्रकारके भाष्यों अथवा टीकाओंका परिमाण भी बद जाता है, ऐसा अभिप्राय नहीं है। वह चाहे जितना कम भी हो सकता है। ( ४ ) शाकटायन व्याकरणके 'उपेझाते' सूत्रकी टीकामें टीका-कार श्रीअभेयचन्द्रसूरि लिखते हैं----

" तृतीयान्तादुपज्ञाते प्रथमतो ज्ञाते यथायोगं अणादयो भवन्ति ॥ अर्हता प्रथमतो ज्ञातं आर्हतं प्रवचनं । सामन्तभद्रं महाभाष्यमित्यादि ॥"

१ यह तीसरे अध्यायके प्रथम पादका १८२ वाँ सूत्र है और अभयचंद्रसूरिके मुद्रित ' प्रक्रियासंग्रह में इसका कसिक नं० ७४६ दिया है । देखो, कोल्हापुरके ' जैनेन्द्रमुद्रणालय'में छपा हुआ सन् १९०७ का संस्करण ।

२ ये अभयचंद्रसुरि वे ही अभयचंद्र सिद्धान्तचकवती माल्रम होते हैं जो केशववर्णीके एक तथा 'गोम्मटसार'की 'मन्दप्रबोधिका' टीकाके कर्ता थे: और ' लघीयस्रय'के टीकाकार भी ये ही जान पडते हैं। 'लघीयस्रय'की टीकामें टीकाकारने अपनेको मुनिचंद्रका शिष्य प्रकट किया है और मंगलाचरणमें मुनि-चंद्रको भी नमस्कार किया है; 'मंदप्रबोधिका 'टीकामें भी ' मुनि'को नमस्कार किया गया है और शाकटायन व्याकरणकी इस 'प्रक्रियासंग्रह ' टीकामें भी 'मुनीन्द्र'को नमस्कार पाया जाता है और वह 'सुनीन्दु' (=सुनिचंद्र) का पाठान्तर भी हो सकता है। साथ ही, इन तीनों टीकाओंके मंगलाचरणोंकी शैली भी एक पाई जाती है-प्रत्येकमें अपने गुरुके सिवाय, मूलप्रंथकर्ता तथा जिनेश्वर (जिनाधीश) को भी नमस्कार किया गया है और टीका करनेकी प्रतिज्ञाके साथ टीकाका नाम भी दिया है। इससे ये तीनों टीकाकार एक ही व्यक्ति माछम होते हैं और मुनिचंद्रके शिष्य जान पड़ते हैं । केशववर्णीने गोम्मटसारकी कनडी टीका शक सं० १२८१ ( वि० सं० १४१६ ) में बनाकर समाप्त की है, और मुनिचंद्र विकमकी १३ वीं १४ वीं शताब्दीके विद्वान् थे। उनके अस्तित्व समयका एक उल्लेख सौंदत्तिके झिलालेखमें शक सं० ११५१ (वि० सं० १२८६) का और दूसरा श्रवणबेलगोलके १३७ ( ३४७ ) नंबरके शिलालेखर्मे शक संक १२०० ( वि० सं० १३३५ ) का पाया जाता है । इस लिये ये अभयचंद्रसरि विकमकी प्रायः १४ वीं शताब्दीके विद्वान् माऌम होते हैं। वहुत संभव है कि वे अभयसुरि सैद्धान्तिक भी ये ही अभयचंद्र हों जो ' श्रुतमुनि'के शास्त्रगुरु थे

ग्रन्थ-परिचय ।

यहाँ ततीयान्तसे उपज्ञात अर्थमें अणादि प्रत्ययोंके होनेसे जो रूप होते हैं उनके दो उदाहरण दिये गये हैं----एक ' आईत-प्रवचन ' और दूसरा ' सामन्तभद्र---महाभाष्य '। साथ ही, 'उपज्ञात'का अर्थ ' प्रथम-तो ज्ञात '-विना उपदेशके प्रथम जाना हुआ--किया है । अमरकोशमें भी 'आद्य ज्ञान'को ' उपज्ञा ' लिखा है । इस अर्थकी दृष्टिसे अर्हन्तके द्वारा प्रथम जाने हुए प्रवचनको जिस प्रकार 'आईत प्रवचन ' कहते हैं उसी प्रकार ( समन्तभद्रेण प्रथमतो विनोपदेशेन-ज्ज्ञातं सामन्तभद्रं ) समन्तभद्रके द्वारा विना उपदेशके प्रथम जाने हुए महाभाष्यको ' साम-न्तभद्र महाभाष्य ' कहते हैं, ऐसा समझना चाहिये; और इससे यह ध्वनि निकल्ती है कि समन्तभद्रका महाभाष्य उनका स्वोपज्ञ भाष्य है--उन्हींके किसी प्रंथ पर रचा हुआ भाष्य है । अन्यथा, इसका उल्हेख 'टें: प्रोक्ते' सूत्रकी टीकामें किया जला, जहाँ 'प्रोक्त' तथा 'व्याख्यात' अर्थमें इन्हीं प्रत्ययोंसे बनेहुए रूपोंके उदाहरण दिये हैं और उनमें 'साम-न्तभदं' भी एक उदाहरण है परन्तु उसक साथमें ' महाभाष्यं ' पद और जिन्हें श्रतमुनिके ' भावसंग्रह'की प्रशस्तिमें शब्दागम, परमागम और तर्कागमके पूर्ण जानकार (विद्वान्)' लिखा है। उनका समय भी यही पाया जाता है; क्योंकि श्रुतमुनिके अणुवतगुरु और गुरुभाई बालचंद मुनिने शक सं० ११९५ (वि० सं० १३३०) में 'द्रव्यसंग्रह'सूत्र पर एक टीका लिखी है ( देखो ' कर्णाटककविचरिते ' ) । परन्तु श्रुतमुनिके दोक्षागुरु अभयचंद्र सैद्धा-न्तिक इन अभयचंदस्रिसे भिन्न जान पड़ते हैं; क्योंकि श्रवणवेल्गोलके शि० लेख नं० ४१ और १०५ में उन्हें माधनंदीका शिष्य लिखा है। लेकिन समय उनका भी विक्रमकी १३ वीं १४ वीं शताब्दी है। अभयचंद्र नामके दूसरे कुछ विद्वा-नोंका अस्तित्व विकमकी १६ वीं और १७ वीं शताब्दियोंमें पाया जाता है। परंत ने इस ' प्रकियासंप्रह'के कर्ता माखम नहीं होते।

१ यह उसी तीसरे अध्यायके प्रथम पादका १६९ वाँ सूत्र है; और प्रकि-यासंग्रहमें इसका क्रमिक नं० ७४३ दिया है। स्वामी समन्तभद्र ।

नहीं है । क्योंकि दूसरेके ग्रंथ पर रचे हुए माष्यका अथवा यों कहिये कि उस ग्रंथके अर्थका प्रथम ज्ञान भाष्यकारको नहीं होता बल्कि मूल ग्रंथकारको होता है । परन्तु यहाँ पर हमें इस चर्चामें अधिक जानेकी जरूरत नहीं है । हम इस उल्लेख परसे सिर्फ इतना ही वतलाना चाहते हैं कि इसमें समन्तभद्रके महाभाष्यका उल्लेख है और उसे 'गन्यहार्स्त' नाम न देकर 'सामन्तभद्र महाभाष्य'के नामसे ही उल्लेखित किया गया है । परन्तु इस उल्लेखसे यह माद्रम नहीं होता कि वह भाष्य कौनसे ग्रंथ-पर लिखा गया है । उमास्वातिके तत्त्वार्थसूत्रकी तरह वह कर्मप्रामृत सिद्धान्तपर या अपने ही किसी ग्रंथपर लिखा हुआ भाष्य भी हो सकता है । ऐसी हालतमें, महाभाष्यके निर्माणका कुछ पता चलनेके सिवाय, इस उल्लेखसे और किसी विशेषताकी उपल्विच नहीं होती ।

( ५ ) स्यौद्वादमंजरी नामके क्वेताम्बर प्रंथमें एक स्थानगर 'गंध-हस्ति' आदि प्रंथोंके हवालेसे अवयव और प्रदेशके मेदका निम्न प्रकार-से उल्लेख किया है—

''यद्यप्यवयक्ष्यदेश्रयोर्गन्धहस्त्यादिषु भेदोऽस्ति तथापि नात्र स्रक्ष्मेक्षिका चिन्त्या ।''

इस उल्लेखसे सिर्फ 'गंधहरित' नामके एक प्रंथका पता चलता है परन्तु यह माल्रम नहीं होता कि वह मूल प्रंथ है या टीका, दिगम्बर है या श्वेताम्बर और उसके कर्त्ताका क्या नाम है। हो सकता है कि, इसमें 'गंधहरित' से समन्तभद्रके गंधहरितमहाभाष्यका ही अभिप्राय हो, जैसा कि पं० जवाहरलाल शास्त्रीने ग्रंथकी भाषाटीकामें यूचित किया

१ यह हेमचन्द्राचार्य-लिरचित 'अन्ययोगव्यवच्छेद-द्वात्रिंचिका'की टीका है जिसे मङ्गिपेलसूरिने शक सं० १२१४ ( वि० सं० ) १३४९ में वनाकर समाप्त किया है। है; परन्तु वह श्वेताम्बरोंका कोई प्रंथ भी हो सकता है जिसकी इस प्रकारके उछेख--अवसरपर अधिक संभावना पाई जाती है। क्योंकि दोनों ही सम्प्रदायोंमें एक नामके अनेक प्रंथ होते रहे हैं,----और नामोंकी यह परस्पर समानता हिन्दुओं तथा बौद्धोंतकमें पाई जाती हैं। अत: इस नाममात्रके उछेखसे किसी विशेषताकी उपल्लेब नहीं होती।

( ६ ) ' न्यौयदीपिका ' में आचार्थ धर्मभूषणने अनेक स्थानों पर ' आतमामांसा ' के कई पर्योंको उद्धृत किया है, परंतु एक जगह सर्वज्ञको सिद्धि करते हुए, वे उसके ' सूक्ष्मान्तरितदूरार्थाः ' नामक पद्यको निम्न वाक्यके साथ उद्धृत करते हैं—

"तदुक्तं स्वामिभिर्मद्दाभाष्यस्यादावाप्तमीमांसाप्रस्तावे—" इस वाक्यसे इतना पता चलता है कि महाभाष्यकी आदिमें ' आप्तमीमांसा ' नामका भी एक प्रस्ताव है—प्रकरण है—और ऐसा होना कोई अस्वाभाविक नहीं है; एक ग्रंथकार, अपनी किसी क्रतिको उपयोगी समझकर अनेक ग्रंथोंमें भी उद्धृत कर सकता है । परंतु इससे यह माऌम नहीं होता कि वह महाभाष्य उमास्वातिके तत्त्वार्थ-सूत्रका ही माष्य है । वह कर्मप्राभृत नामके सिद्धान्तशास्त्रका भी भाष्य हो सकता है और उसमें भी 'आप्तमीमांसा ' नामके एक प्रकरणका होना कोई असंभव नहीं कहा जा सकता । इसके सिवाय ' आप्तमीमांसाप्रस्तावे ' पदमें आए हुए 'आप्तमीमांसा ' शब्दोंका वाच्य यदि समन्तभद्रका संपूर्ण ' आप्तमीमांसा ' नामका देशपरिच्छे-

१ यह प्रंथ शक सं० १३०७ ( वि० सं० १४४२ )में बनकर समाप्त हुआ है और इसके रचयिता धर्मभूषण 'अभिनव धर्मभूषण' कहलाते हैं ।

दात्मक ग्रंथ माना जाय तो उक्त पदसे यह भी माऌम नहीं होता कि वह आतमीमांसा प्रन्य उस भाष्यका मंगलाचरण है, बल्कि वह उसका एक प्रकरण जान पड़ता है । प्रस्तावनाप्रकरण होना और बात है और मंगलाचरण होना दूसरी बात । एक प्रकरण मंगलात्मक होते हुए भी टीकाकारोंके मंगलाचरणकी भाषामें मंगलाचरण नहीं कहलाता । टीका-कारोंका मंगलाचरण, अपने इष्टदेवादिककी स्तुतिको लिये हुए, या तो नमस्कारात्मक होता है या आर्शार्वादात्मक, और कभी कभी उसमें टीका करनेकी प्रतिज्ञा भी शामिल रहती है; अथवा इष्टकी स्तुति-ध्यानादिपूर्वक टीका करनेकी प्रतिज्ञाको ही छिये हुए होता है; परन्तु वह एक ग्रंथके रूपमें अनेक परिच्छेदोंमें बँटा हुआ नहीं देखा जाता । आतमीमांसामें ऐसा एक भी पद्य नहीं है जो नमस्कारात्मक या आशी-र्वोदात्मक हो अथवा इष्टकी स्तुतिघ्यानादिपूर्वेक टीका करनेकी प्रति-ज्ञाको लिये हुए हो; उसके अन्तिम पद्यसे भी यह माख्म नहीं होता कि वह किसी ग्रंथका मंगलाचरण है, और यह बात पहले जाहिर की जा चुकी है कि उसमें दशपरिच्छेदेंका जो विभाग है वह स्वयंसमस्तभदा-चायंका किया हुआ है। ऐसी हालतमें यह प्रतीत नहीं होता कि, आतमोमांसा गंधहस्तिमहाभाष्यका आदिम मंगलाचरण है—अर्थात् , वह भाष्य 'देवागमनभोयानचामरादिविभूतयः । मायाविष्वपि-दृश्यंते नातस्त्वमसि नो महान् ॥' इस पद्यसे ही आरंभ होता है और इससे पहले उसमें कोई दूसरा मंगल पद्य अथवा वाक्य नहीं है । हो सकता है कि समन्तभद्रने महाभाष्यकी आदिमें आतके गुणोंका कोई खास स्तवन किया हो और फिर उन गुणोंकी परीक्षा करने अथवा उनके विषयमें अपनी श्रद्धा और गुणज्ञताको संसूचित करने आदिके लिये 'आत्तमीमांसा' नामके प्रकरणकी रचना की हो अथवा पहलेसे रचे हुए अपने इस ग्रंथको वहाँ उद्धृत किया हो । और यह भी हो सकता है कि मूलग्रंथके मंगलाचरणको ही उन्होंने महामाज्यका मंगलाचरण स्वीकार किया हो; जैसे कि पूज्यपादकी बाबत कुछ विद्वानोंका कहना है कि उन्होंने तत्त्वार्थसूत्रके मंगलाचरणको ही अपनी 'सर्वार्थसिद्धि' टीकाका मंगलाचरण बनाया है और उससे भिन्न टीकामें किसी नये मंग-लाचरणका विधान नहीं किया \*। दोनों ही हालतोंमें 'आत्तमीमांसा' प्रकरणसे पहले दूसरे मंगलाचरणका आत्तस्तवनका जिन्होना ठहरता है, और इसीकी अधिक संभावना पाई जाती है ।

(७) आतमीमांसा (देवागम) की 'अष्टसहस्री' टीका पर लुधुँ समन्तभद्रने ' विषमपदताल्पर्यटीका ' नामकी एक टिप्पणी लिखी है, जिसकी प्रस्तावनाका प्रथम वाक्य इस प्रकार है:—-

मरंतु कितने ही विद्वान् इस मतसे विरोध भी रखते हैं जिसका हाल आगे
 जलकर माऌम होगा।

१ डा॰ सतीशचन्द्रने, अपनी 'हिस्टरी आफ इंडियन लॅजिक'में, लघुसमंत-मद्रको ई॰ सन् १००० (वि॰ सं॰ १०५७)के करीबका विद्वान् लिखा है। परंतु विना किसी हेतुके उनका यह लिखना ठीक प्रतीत नहीं होता; क्योंकि अष्टसहस्रीके अंतमें 'केचित् ' शब्दपर टिप्पणी देते हुए, लघुसमन्दमद उसमें बघुनन्दि आचार्य और उनकी देवागमइत्तिका उल्लेख करते हैं। यथा-''वसुनन्दिआचार्यां: केचिच्छरदेन प्राह्मा:, यतस्तैरेव स्वस्य वृत्त्यन्ते लिखितोयं सडोकः'' इत्यादि। और वसुनन्दि आचार्य विकमकी १२ वीं शताब्दीके अन्तमें हुए हैं, इसलिये लघुसमंतमद विकमकी १३ वीं शताब्दीसे पहले नहीं हुए, यह स्पष्ट है। रात्मकरंडक आवकाचारकी प्रस्तावनाके प्रष्ठ ५ पर 'चिक (लघु) समन्तमद्र'के विधयमें जो कुछ उल्लेख किया गया है उसे ध्यानमें रखते हुए वे विकमकी प्रायः १४ वीं शताब्दीके विद्वान् मार्द्यम होते हैं और यदि 'माघ-नन्दी' नामान्तरको लिये हुए तथा अमरकीर्तिके घिष्य न हों तो ज्यादेसे ज्यादा विकमकी ९३ वीं शताब्दीके विद्वान् हो सकते हैं। " इहं हि खलु पुरा स्वकीय-निरवद्य-विद्या-संयम-संपदा गणपर-प्रत्येकवुद्ध-श्रुतकेवलि-दशपूर्वाणां सूत्रकृन्महर्षाणां महि-मानमात्मसात्कुवद्भिभगवद्भिरुमास्वातिपादैराचार्यवर्येरास्त्रत्रितस्य तच्चार्थाधिगमस्य मोक्षशास्त्रस्य गंधहस्त्याख्यं महाभाष्यमुपनि-वर्भतः स्याद्वादविद्याग्रगुरवः श्रीस्वामिसमन्तभद्राचार्यास्तत्र किल मंगलपुरस्सर-स्तव-विषय-परमाप्त-गुणातिशय-परीक्षामुपक्षिप्त-वन्तो देवागमाभिधानस्य प्रवचनतीर्थस्य सृष्टिमापूरयांचकिरे। "

इस वाक्य द्वारा, आचार्योंके विशेषणोंको छोड़कर, यह खास तौर पर सूचित किया गया है कि स्वामी समन्तभद्रने उमास्वातिके 'तत्त्वा-र्थाधिगम—मोक्षशास्त्र' पर 'गंधहस्ति' नामका एक महाभाष्य लिखा है, और उसकी रचना करते हुए उन्होंने उसमें परम आतके गुणातिशयकी

परीक्षांके अवसरपर 'देवागम' नामके प्रवचनतीर्थकी सृष्टि की है। यद्यपि इस उल्लेखसे गंधहस्तिमहाभाष्यकी श्लोकसंख्याका कोई हाल माऌम नहीं होता और न यही पाया जाता है कि देवागम ( आप्तमी-मांसा ) उसका मंगलाचरण है, परंतु यह बात बिलकुल स्पष्ट माल्रम होती है कि समन्तभद्रका गंधहस्ति महाभाष्य उमास्वातिके 'तत्त्वार्थसूत्र' पर लिखा गया है और 'देवागम' मी उसका एक प्रकरण है। जहाँ तक हम समझते हैं यही इस विषयका पहला स्पष्टोल्लेख है जो अभीतक उपलब्ध हुआ है । परंतु यह उल्लेख किस

९ यह प्रस्तावनावाक्य मुनिजिनविजयजीने पूनाके 'भण्डारकर इन्स्टिटयू-ट'की उस प्रंथ प्रतिपरसे उद्धृत करके भेजा था जिसका नंबर ९२० है।

२ "मंगलपुरस्सरस्तवोहि शाखावतार-रचित-स्तुतिरुच्यते । मंगलं पुरस्सर-मस्योति मंगलपुरस्सरः शाखावतारकालस्तत्र रचितः स्तवो मंगलपुरस्सरस्तव इति व्याख्यानात् ।" ----अष्टसहसी । ्र प्रन्थ-परिचय ।

आधारपर अवलम्बित है ऐसा कुछ मादम नहीं होता । विक्रमकी ते-रहवीं शताब्दीसे पहलेके जैनसाहित्यमें तो गंधहस्तिमहाभाष्यका कोई नाम भी अभीतक हमारे देखनेमें नहीं आया और न जिस 'अष्टसहली' टीका पर यह टिप्पणी लिखी गई है उसमें ही इस विषयका कोई स्पष्ट विधान पाया जाता है । अष्टसहलीकी प्रस्तावनासे सिर्फ इतना माल्ट्म होता है कि किसी निःश्रेयस शास्त्रके आदिमें किये हुए आतके स्तवनको लेकर उसके आशयका समर्थन या स्पष्टीकरण करनेके लिये-यह आतमीमांसा लिखी गई है \* । वह निःश्रेयसशास्त्र कौनसा और उसका वह स्तवन क्या है, इस बातकी पर्यलिचिना करने पर अष्टसह-स्त्रीके अन्तिम मागसे इतना प्रता चलता है कि जिस शास्त्रके आरंभमें आतका स्तवन 'मोक्षमार्गप्रणेता, कर्मभूमुद्धेत्ता और विश्वतत्त्वानां ज्ञाता ' रूपसे किया गया है उसी शास्त्रसे 'निःश्रेयस शास्त्र ' का अ-भिप्राय है ‡ । इन विशेषणोंको लिये हुए आतके स्तवनका प्रसिद्ध स्ठोक निम्न प्रकार है—

# मोक्षमार्गस्य नेतारं मेत्तारं कर्मभूभृताम् ।

ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वन्दे तद्गुणलब्धये ॥ आप्तके इस स्तोत्रको लेकर, अष्टसहस्रीके कर्ता श्रीविद्यानंदाचार्यने इसपर ' आप्तपरीक्षा ' नामका एक प्रंथ लिखा है और स्वयं उसकी

\* "तदेवेदं निःश्रेयसशाखस्यादौ तक्षिबन्धनतया मंगलार्थतया च मुनिभिः संस्तुतेन निरतिशयगुणेन भगवतासेन श्रेयोमार्गमात्महितमिच्छतां सम्यग्मि-ध्योपदेशार्थविशेषप्रतिपत्त्वर्थमासमीमांसां विद्धानाः श्रद्धागुणज्ञताभ्यां प्रयुक्त-मनसः कस्माद् देवागमादिविभूतितोऽहं महाज्ञाभिष्ठुत इति स्फुटं एष्ठा इव स्वामिसमन्तभदाचार्याः प्राहुः----"

्रं '' शास्त्रारंभेभिष्दुसस्यासस्य मोक्षमार्गंप्रणेतृतया कर्मभूश्टझेत्तृतया विश्व-तत्त्वानां ज्ञातृतया च भगवदईःसर्वेज्ञस्यैवान्ययोगव्यवच्छेदेन व्यवस्थापनपर-परीक्षेयं विहिता ।" टीका भी की है | इस ग्रंथमें परीक्षाद्वारा अर्हन्तदेवको ही इन विरोष-णोंसे विशिष्ट और वंदनीय ठहराते हुए, १२० वें नंबरके पद्यमें, **'इति** 

संक्षेपतोन्वयः' यह वाक्य दिया है और इसकी टीकामें लिखा है----

" इति संक्षेपतः शास्तादौ परमेष्ठिगुणस्तोत्रस्य ग्रुनिपुंगवै-विधीयमानस्यान्वयः संप्रदायाव्यवच्छेदलक्षणः पदार्थघटनाल-क्षणो वा लक्षणीयः प्रपंचतस्तदन्वयस्याक्षेपसमाधानलक्षणस्य श्रीमत्स्वामीसमंतभद्रदेवागमाख्याप्तमीमांसायां प्रकाशनात्....।"

इस सब कथनसे इतना तो प्रायः स्पष्ट हो जाता है कि समन्तम-दका देवागम नामक आत्तमीमांसा ग्रंथ 'मोक्षमार्गस्य नेतारं ' नामके पद्यमें कहे हुए आतके खरूपको छेकर लिखा गया है; परंतु यह पद्य कौनसे निःश्रेयस (मोक्ष) शास्त्रका पद्य है और उसका कर्ता कौन है, यह बात अभी तक स्पष्ट नहीं हुई। विद्यानंदाचार्य, आत्तपरीक्षाको समाप्त करते हुए, इस विषयमें छिखते हैं—

श्रीमत्तत्त्वार्थशास्त्राद्धतसलिलनिधेरिद्धरत्नोद्धवस्य, प्रोत्थानारंभकाले सकलमलभिदे शास्त्रकारैः इतं यत् । स्तोत्रं तीर्थोपमानं प्रथितष्टथुपथं स्वामिमीमांसितं तत्, विद्यानंदैः स्वशक्त्या कथमपि कथितं सत्यवाक्यार्थसिद्धचे १२३

इस पद्यसे सिर्फ इतना पता चलता है कि उक्त तीर्थोपमान स्तोत्र, जिसकी स्वामी समंतभदने मीमांसा और विद्यानंदने परीक्षा की, तत्त्वार्थ-शास्त्ररूपी अद्भुत समुद्रके प्रोत्थानका—उसे ऊँचा उठाने या बढ़ानेका— आरंभ करते समय शास्त्रकारद्वारा रचा गया है । परन्तु वे शास्त्रकार महोदय कौन हैं, यह कुछ स्पष्ट माळूम नहीं होता । विद्यानन्दने आप्त-परीक्षाकी टीकामें शास्त्रकारको सूत्रकार सूचित किया है और उन्हीं ' मुनिपुंगव'का बनाया हुआ उक्त गुणस्तोत्र लिखा है परन्तु उनका प्रन्थ-परिचय ।

नाम नहीं दिया। हो सकता है कि आपका अभिप्राय 'सूत्रकार'से उमास्वाति ' महाराजका ही हो; क्योंकि कई स्थानोंपर आपने उमास्वातिके वचनोंको सूत्रकारके नामसे उद्धत किया हैं परंतु के**वछ** सुत्रकार या शास्त्रकार शब्दोंपरसे ही-जो दोनों एक ही अर्थके वाचक हैं—उमास्वातिका नाम नहीं निकलता; क्योंकि दूसरे भी कितने ही आचार्य सूत्रकार अधवा शास्त्रकार हो गए हैं; समन्तभद्र भी शास्त्र-कार थे, और उनके देवैागमादि प्रंथ सूत्रप्रंथ कहलाते हैं । इसके सिवाय, यह बात अभी विवादग्रस्त चल्ल रही है कि उक्त 'मोक्ष-मार्गस्य नेतारं' नामका स्तुतिपद्य उमास्वातिके तत्त्वार्थसूत्रका मंगळाचरण है । कितने ही विद्वान् इसे उमास्वातिके तत्त्वार्थसूत्रका मंगलाचरण मानते हैं; और बालचंद्र, योगदेव तथा श्रुतसागर नामके पिछले टीका-कारोंने भी अपनी अपनी टीकामें ऐसा ही प्रतिपादन किया है । परन्तु दूसरे कितने ही विद्वान् ऐसा नहीं मानते, वे इसे तत्त्वार्थसूत्रकी प्राचीन टीका ' सर्वार्थसिद्धि ' का मंगञाचरण स्वीकार करते हैं और यह प्रति-पादन करते हैं कि यदि यह पद्म तत्त्वार्धसूत्रका मंगलाचरण होता तो सर्वार्धसिदि टीकाके कर्ता श्रीपूज्यपादाचार्य इसकी जरूर व्याख्या करते, ं लेकिन उन्होंने इसकी कोई व्याख्या न**ंकरके इसे अपनी टीकाके मंग-**लाचरणके तौर पर दिया है और इस लिये यह पूज्यपादकृत ही माख्म होता है । सर्वार्थसिद्धिकी भूमिकामें, पं० कलाप्पा भरमाप्पा निटवे भी, अतसागरके कथनका विरोध करते हुए अपना ऐसा ही मत प्रकट करते हैं, और साथ ही, एक हेतु यह भी देते हैं कि तत्त्वार्थसूत्रकी रचना द्वैपायकके

९ "देवागमनसूत्रस्य श्रुत्या सद्दर्शनान्वितः "---विकान्तकौरव ।

9 श्रुतसागरी टीकाकी एक प्रतिमें ' द्वैयाक ' नाम दिया है, और बालचंद्र मुनिकी टीकामें ' सिद्धप्प' ऐसां नाम पाया जाता है। देखो, जनवरी सन् 9९२१ का जैनहितैषी, पृ० ८०, ८१। प्रश्नपर हुई है और प्रश्नका उत्तर देते हुए वीचमें मंगलाचरणका करना अप्रस्तुत जान पड़ता है; दूसरे वस्तुनिर्देशको भी मंगल माना गया है जिसका उत्तरद्वारा स्वत: विवान हो जाता है और इस लिये ऐसी परि-स्थितिमें पृथक् रूपसे मंगलाचरणका किया जाना कुल संगत माल्ट्रम नहीं होता। भूमिकाके वे वाक्य इस प्रकार हैं----

" सर्वार्थसिद्धिग्रंथारंभे ' मोक्षमार्गस्यनेतारमिति " श्लोको वर्तते स तु सूत्रकृता मगवदुमास्वातिनैव विरचित इति श्रुतसा-गराचार्यस्याभिमतमिति तत्प्रणीतश्रुतसागर्याख्यवृत्तितः स्पष्ट-मवगम्यते । तथापि श्रीमत्पूज्यपादाचार्येणाच्याख्यातत्वादिदं श्लोकनिर्माणं न मूत्रकृतः किंतु सर्वार्थसिद्धिकृत एवेति निर्वि-वादम् । तथा एतेषां सूत्राणां द्वैपायक प्रश्नोपर्युत्तरत्वेन विर-चनं तैरेवाङ्गीक्रियते तथा च उत्तरे वक्तव्ये मध्ये मंगलस्याप्र-स्तुतत्वाद्दस्तुनिर्देशस्यापि मंगलत्वेनाङ्गीकृतत्वाचोपरितनः सिद्धान्त एव दार्ढ्यमाप्नोतीत्युद्धं सुधीभिः ॥"

पं० वंशीधरजी, अष्टसहस्रीके स्वसंपादित संस्करणमें, प्रंथकर्ताओंका परिचय देते हुए, लिखते हैं कि समन्तभइने गंधहरितमहाभाष्यकी रचना करते हुए उसकी आदिमें इस पर्चके द्वारा आतका स्तवन किया है और फिर उसकी परीक्षाके लिये 'आतमीमांसा' प्रंधकी रचना की है। यथा----

"भगवता समन्तभद्रेण गन्धहस्तिमहाभाष्यनामानं तत्त्वा-थोंपरि टीकाग्रन्थं चतुरशीतिसहस्रानुप्टुभ्मात्रं विरचयत । तदादौ 'मोक्षमार्गस्य नेतारम्' इत्यादिनैकेन पद्येनाप्तः स्तुतः । तत्परीक्षणार्थं च ततोग्रे पंचदशाधिकञ्चतपर्धेराप्तमीमांसाग्रन्थोभ्य-धायि । "

२३४

कुछ विद्वानोंका कहना है कि ' राजवार्तिक ' टीकामें अकलंकदेवने इस पद्यको नहीं दिया—इसमें दिये हुए आतके विशेषणोंको चर्चा तक भी नहीं की—और न विद्यानंदने ही अपनी ' छोकवार्तिक ' टीकामें इसे उद्धृत किया है, ये ही सर्वार्धसिद्धिके बादकी दो प्राचीन टीकाएँ उपलब्ध हैं जिनमें यह पद्य नहीं पाया जाता, और इससे यह माद्यम होता है कि इन प्राचीन टीकाकारोंने इस पद्यको मूल्प्रंथ (तत्त्वा र्थसूत्र ) का अंग नहीं माना। अन्यथा, ऐसे महत्त्वशाली पद्यको छोड़कर खण्डरूपमें प्रंथके उपस्थित करनेकी कोई वजह नहीं थी जिस पर ' आतमीमांसा ' जैसे महान प्रंथोंकी रचना हुई हो ।

सनातनजैनग्रन्थमालाके प्रथम गुच्छकमें प्रकाशित तत्त्वार्थस्त्रमें भी, जो कि एक प्राचीन गुटके परसे प्रकाशित हुआ है, कोई मंगला-चरण नहीं है, और भी बम्बई-बनारस आदिमें प्रकाशित हुए मूल तत्त्वार्थस्त्रके कितने ही संस्करणोंमें वह नहीं पाया जाता, अधिकांश हस्तलिखित प्रतियोंमें भी वह नहीं देखा जाता और कुछ हस्तालिखित प्रतियोंमें वह पद्य ' त्रैकाल्यं द्रव्यधद्धं,' 'उज्जोवणमुज्जवर्ण ' इन दोनों अथवा इनमेंसे किसी एक पद्यके साथ उपलब्ध होता है और इससे यह माल्ट्रम नहीं होता कि वह मूल ग्रंथकारका पद्य है बल्कि दूसरे पद्योंकी तरह ग्रंथके शुरूमें मंगलाचरणके तौरपर संग्रह किया हुआ जान पड़ता है। साथ ही श्वेताम्बर सम्प्रदायमें जो मूल तत्त्वार्थसूत्र प्रचलित है उसमें भी यह अथवा दूसरा कोई मंगला-चरण नहीं पाया जाता।

ऐसी हालतमें लघुसमन्तभद्रके उक्त कथनका अष्टसहस्री प्रंथ भी कोई स्पष्ट आधार प्रतीत नहीं होता । और यदि यह मान भी लिया जाय कि विद्यानंदने सूत्रकार या शास्त्रकारसे 'उमाखाति'का आर

तत्त्वार्थशास्त्रसे उनके 'तत्त्वार्थाधिगममोक्षशास्त्र 'का उल्लेख किया है और इस लिये उक्त पद्यको तत्त्वार्थाधिगमसूत्रका मंगलाचरण माना है तो इससे अष्टसहम्री और आप्तपरीक्षाके उक्त कथनोंका सिर्फ इतना ही नतीजा निकलता है कि समन्तभद्रने उमास्वातिके उक्त पद्यको लेकर उसपर उसी तरहसे 'आप्तमीमांस।' प्रंथकी रचना को है जिस तरहसे कि विद्यानंदने उसपर 'आतपरीक्षा ' लिखी है----अथवा यों कहिये कि जिस प्रकार 'आवपरीक्षा'की सुष्टि स्लोकवार्तिक माष्यको लिखते हुए नहीं की गई और न वह श्लोकवार्तिकका कोई अंग है उसी प्रकारकी स्थिति गंधहस्ति महाभाष्यके सम्बंधमें 'आत-मोमांसा' की भी हो सकती है, उसमें अष्टसहस्री या आप्तपरीक्षाके उक्त वचनोंसे कोई बाधा नहीं आती; \* और न उनसे यह लाजिमी आता है कि समुचे तत्त्वार्थसूत्रपर महामाष्यकी रचना करते हुए 'आत-मीमांसा ' की सृष्टि की गई है और इस लिये वह उसीका एक अंग है | हाँ, यदि किसी तरह पर यह माना जा सके कि 'आप्तपरीक्षा' के उक्त १२३ वें पद्यमें 'शास्त्रकार'से समन्तभद्रका अभिप्राय है और इस लिये मंगलाचरणका वह स्तुति पद्य ( स्तोत्र ) उन्हींका रचा हुआ है तो ' तत्त्वार्थशास्त्र 'का अर्थ उमास्वातिका तत्त्वार्थसूत्र करते हुए भी उक्त पद्यके ' प्रोत्थान ' शब्द परसे महाभाष्यका आशय निकाला जा सकता है; क्योंकि तत्त्वार्धसूत्रका प्रोत्थान----उसे ऊँचा उठाना या बढ़ाना--महामाष्य जैसे ग्रंथोंके द्वारा ही होता है । और ' प्रोत्थान ' का आशय

\* ' समन्तभद-भारती-स्तोत्र'के निम्न वाक्यसे भी कोई बाघा नहीं आती, जिसमें सांकेतिक रूपसे समन्तभद्रकी भारती ( आप्तमीमांसा ) को ' गुध्रपिच्छा-चार्थके कहे हुए प्रकृष्ट मंगलके आध्ययको लिये हुए ' बतलाया है----'' गुध्रपिच्छ-भाषित-प्रकृष्ट-मंगछार्यिकाम् । " यदि प्रंथकी उस ' उत्थानिका ' से लिया जाय जो कभी कभी प्रंथकी रचनाका सम्बन्धादिक बतलानेके लिये शुरूमें लिखी जाती है, तो उससे भी उक्त आशयमें कोई बाधा नहीं आती; बल्कि 'भाष्यकार'को 'शास्त्रकार' कहा गया है यह और स्पष्ट हो जाता है; क्योंकि मूल तत्त्वार्थ-सूत्रमें वैसी कोई उत्थानिका नहीं है, वह या तो मंगलाचरणके बाद 'सर्वार्धसिद्धि' में पाई जाती है और या महाभाष्यमें होगी। सर्वार्थसिद्धि टीकाके कर्ता भी कथंचित् उस 'शास्त्रकार' शब्दके वाच्य हो सकते हैं। रही भाष्यकारको शास्त्रकार कहनेकी बात, सो इसमें कोई विरोध माऌम नहीं होता--तत्त्वार्थशास्त्रका अर्थ होनेसे जब उसके वार्तिक भाष्य या व्याख्यानको भी 'शास्त्र' कहा जाता \* है तब उन वार्तिक-भाष्यादिके रचयिता स्वयं 'शास्त्रकार' सिद्ध होते हैं, उसमें कोई आपत्ति नहीं की जा सकती।

और यदि उमास्वातिके तत्त्वार्थसूत्रद्वारा तत्त्वार्थशास्त्ररूपी समुद्रका प्रोत्थान होनेसे 'प्रोत्थान' शब्दका वाच्य वहाँ उक्त तत्त्वार्थसूत्र ही माना जाय तो फिर उससे पहले 'तत्त्वार्थशास्त्राद्धतसलिलनिधि' का वह वाच्य नहीं रहेगा, उसका वाच्य कोई प्रंथ विशेष न होकर सामान्य रूपसे तत्त्वार्थमहोदधि, द्वादशांगश्रुत या कोई अंग-पूर्व ठहरेगा, और तब अष्टसहस्री तथा आप्तपरीक्षाके कथनोंका वहीं नतीजा निकलेगा जो उपर निकाला गया है—गंधहास्ति महाभाष्यकी रचनाका लाजिमी न-तीजा उनसे नहीं निकल सकेगा।

\* जैसा कि ' श्लोकवार्तिक'में विद्यानंदाचार्यके निम्न वाक्योंसे भी प्रकट है---'' प्रसिद्धे च तरवार्थस्य शास्त्रश्वे तद्वातिंकस्य शास्त्रस्वं सिद्धमेव तदर्थस्वात् । ......तद्दनेन तद्याख्यानस्य शास्तर्स्वं निवेदितम् ॥ "

इसके सिबाय, आतमीमांसाके साहित्य अथवा संदर्भपरसे जिस प्रकार उक्त पद्यके अनुसरणकी या उसे अपना विचाराश्रय बनानेकी कोई खास ध्वनि नहीं निकलती उसी प्रकार 'वसुनन्दि-वृत्ति' की प्रस्तावना या उत्थानिकासे भी यह माखम नहीं होता कि आतमीमांसा उक्त मंगल पद्य ( मोक्षमार्गस्य नेतारमि सादि ) को लेकर लिखी गई है, वह इस विषयमें अष्टसहस्रीकी प्रस्तावनासे कुछ भिन पाई जाती है और उससे यह स्पष्ट माखम होता है कि समन्तभद्र स्वयं सर्वज्ञ भग-वानकी स्तुति करनेके लिये बैठे हैं—किसीकी स्तुतिका समर्थन या स्पष्टीकरण करनेके लिये नहीं----उन्होंने अपने मानसप्रत्यक्षद्वारा सर्वज्ञको साक्षात् करके उनसे यह निवेदन किया है कि 'हे भगवन्, माहास्म्यके आधिक्य-कथनको स्तवन कहते हैं और आपका माहात्म्य अतीन्द्रिय होनेसे मेरे प्रत्यक्षका विषय नहीं है, इस लिये मैं किस तर-हसे आपकी स्तुति कहूँ ?' उत्तरमें भगवान्की ओरसे यह कहे जाने-पर कि ' हे बरस, जिस प्रकार दूसरे विद्वान् देवोंके आगमन और आकाशमें गमनादिक हेतुसे मेरे माहाल्यको समझकर स्तुति करते हैं उस प्रकार तुम क्यों नहीं करते ?' समन्तभद्रने फिर कहा कि 'भग-वन्, इस हेतुप्रयोगसे आप मेरे प्रति महान् नहीं ठहरते---मैं देवोंके आगमन और आकाशमें गमनादिकके कारण आपको पूज्य नहीं 

9 अष्टसहसीकी प्रस्तावनाके जो शब्द पीछे फुटनोटमें उद्धृत किये गये हैं उनसे यह पाया जाता है कि निःश्रेयसशास्त्रकी आदिमें दिये हुए मंगल पश्चमें आप्तका स्तवन निरतिशय गुणोंके द्वारा किया गया है; इसपर मानो आप्त मग-वानने समन्तभद्रसे यह पूछा है कि मैं देवागमादिविभूतिके कारण महान हूँ, इस लिये इस प्रकारके गुणातिशयको दिखलाते हुए निःश्रेयस शास्त्रके कर्त्ता मुनिने मेरी स्तुति क्यों नहीं की ? उत्तरमें समन्तभद्रने आप्तमीमांसाका प्रथम पद्य कहा है। आतमीमांसाके प्रथम पद्य द्वारा उसके व्यभिचारको दिखलाया है; आगे भी इसी प्रकारके अनेक हेतुप्रयोगों तथा विकल्पोंको उठाकर आपने अपने प्रंथकी कमश: रचना की है और उसके द्वारा सभी आत्तोंकी परीक्षा कर डाली है। वसुनन्दि-वृत्तिकी प्रस्तावनाके वे वाक्य इस प्रकार हैं----

"......स्वभक्तिसंभारप्रेक्षापूर्वकारित्वरुक्षणप्रयोजनवद्गुण-स्तवं कर्त्तुकामः श्रीमत्समन्तभद्राचार्यः सर्वज्ञं प्रत्यक्षीकृत्यैव-माचष्टे-हे भटारक संस्तवो नाम माहात्म्यस्याधिक्यकथनं । त्वदीयं च माहात्म्यमतीन्दियं मम प्रत्यक्षागोचरं । अतः कथं मया स्तूयसे ॥ अत आह भगवान् ननु भो वत्स यथान्ये देवाग-मादिहेतोर्मम माहात्म्यमवचुध्य स्तवं कुर्वन्ति तथा त्वं किमति न कुरुषे ॥ अत आह अस्माद्धेतोर्न महान् भवान् मां प्रति । व्यभिचारित्वादस्य हेतोः । इति व्यभिचारं दर्श्वयति-"

इस तरह पर, लघुसमन्तभदके उक्त स्पष्ट कथनका प्राचीन साहि-त्यपरसे कोई समर्थन होता हुआ माद्यम नहीं होता। बहुत संभव है कि उन्होंने अष्टसहस्त्री और आप्तपरीक्षाके उक्त वचनोंपरसे ही परम्परा कथनके सहारेसे वह नर्ताजा निकाला हो, और यह भी संभव है कि किसी दूसरे प्रंथके स्पष्टोऌेखके आधारपर, जो अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ, वे गंधहस्ति महाभाष्यके विषयमें वैसा उऌेख करने अथवा नतीजा निकालनेके लिये समर्थ हुए हों। दोनों ही हालतोंमें प्राचीन साहित्य परसे उक्त कथनके समर्थन और यथेष्ट निर्णयके लिये विश्वोष अनुसं-धानकी जरूरत बाकी रहती है, इसके लिये विद्वानोंको प्रयत्न करना चाहिए।

ये ही सब उल्लेख हैं जो अभीतक इस प्रंथके विषयमें हमें उपलब्ध हुए हैं । और प्रत्येक उल्लेख परसे जो बात जितने अंशोंमें पाई जाती है उसपर यथाशक्ति ऊपर विचार किया जा चुका है। हमारी रायमें, इन सब उल्लेखोंपरसे इतना जरूर माऌम होता है कि 'गंधहस्ति-महा-भाष्य' नामका कोई ग्रंथ जरूर लिखा गया है, उसे 'सामन्तभद्र-महा-भाष्य' भी कहते थे और खालिस 'गंधहस्ति' नामसे भी उसका उल्ले-खित होना संभव है । परन्तु वह किस ग्रंथपर लिखा गया-कैर्मप्राभ-तके भाष्यसे भिन्न है या अभिन्न----यह अभी सुनिश्चितरूपसे नहीं कहा जा सकता । हाँ, उमास्वातिके 'तत्त्वार्थसूत्र'पर उसके लिखे जानेकी अधिक संभावना जरूर है परन्तु ऐसी हालतमें, वह अष्टशती और राज-वार्तिकके कत्ती अकलंकदेवसे पहले ही नष्ट हो गया जान पड़ता है। पिछले लेखकोंके प्रंथोंमें महाभाष्यके जो कुछ स्पष्ट या अस्पष्ट उल्लेख मिलते हैं वे स्वयं महाभाष्यको देखकर किथे हुए उल्लेख माऌम नहीं होते----बल्कि परंपरा कथनोंके आधारपर या उन दूसरे प्राचीन प्रंथोंके उल्लेखोंपरसे किये हुए जान पड़ते हैं जो अभी तक उपऌब्ध नहीं हुए । उनमें एक भी ऐसा उल्लेख नहीं है जिसमें. 'देवागम' जैसे प्रसिद्ध प्रन्थके पर्योको छोड़कर, महाभाष्यके नामके साथ उसके किसी वाक्यको उद्धृत किया हो । इसके सिवाय, 'देवागम' उक्त महाभाष्यका आदिम मंगळाचरण है यह बात इन उल्लेखोंसे नहीं पाई जाती। हाँ, वह उसका एक प्रकरण जरूर हो सकता है; परन्तु उसकी रचना 'गंधहस्ति'की रचनाके अवसरपर हुई

९ समन्तभद्रका 'कर्मन्नाभृत' सिद्धान्तपर लिखा हुआ भाष्य भी उपलब्ध नहीं है। यदि वह सामने होता तो गंधइस्ति महाभाष्यके विशेष निर्णयमें उससे बहुत कुछ सहायता मिल सकती थी। या वह पहले ही रचा जा चुका था और बादको महाभाष्यमें शामिल किया गया इसका अभी तक कोई निर्णय नहीं हो सका। फिर भी इतना तो स्पष्ट है और इस कहनेमें कोई आपत्ति माऌम नहीं होती कि 'देवागम ( आत्तमीमांसा )' एक बिलकुल ही स्वतंत्र प्रन्थके रू**पमें** इतना अधिक प्रसिद्ध रहा है कि महाभाष्यको समंतभद्रकी क्रति प्रकट करते हुए भी उसके साथमें कभी कभी देवागमका भी नाम एक पृथक् क्वतिके रूपमें देना जरूरी समझा गया है और इस तरह पर 'देवाग-म' की प्रधानता और स्वतंत्रताको उद्घोषित करनेके साथ साथ यह सूचित किया गया है कि देवागमके परिचयके लिये गंधहस्ति महाभा-ष्यका नामोळेख पर्याप्त नहीं है-—उसके नाम परसे ही देवागमका बोध नहीं होता । साथ ही, यह भी कहा जा सकता है कि यदि 'देवागम' गंध-हस्ति महाभाष्यका एक प्रकरण है तो ' युक्सनुशासन ' ग्रंथ भी उसके अनन्तरका एक प्रकरण होना चाहिये; क्योंकि युक्त्यनुशासन— टीकाके प्रथम प्रस्तावनावाक्यद्वारा श्रीविद्यानंद आचार्य ऐसा सूचित करते हैं कि आतमीमांसा-द्वारा आतकी परीक्षा हो जानेके अनन्तर यह प्रंथ रचा गया है, और प्रंथके प्रथंम पद्यमें आये हुए ' अर्थ ' शब्द

१ टीकाका प्रथम प्रस्तावनावाक्य इस प्रकार है---

" श्रीमस्समन्तभद्रस्वामिभिराष्त्रमीमांसायामन्ययोगव्यवच्छेदाद् ब्यवस्था-रितेन भगवता श्रीमताईतान्स्यतीर्थकरपरमदेवेन मां परीक्ष्य ार्के चिकीर्षवो भवन्तः इति ते प्रष्ठा इव प्राहुः--- 1"

२ युत्तयनुशासनका प्रथम पद्य इस प्रकार है---

" कीर्त्या महत्या सुवि वर्द्धमानं त्वां वर्द्धमानं स्तुतिगोचरत्वं ।

निनीषवः स्मो वयमद्य वीरं विशीर्श्वदोषाशयपाशवन्धं ॥"

३ अद्य अस्मिन्काले परीक्षावलानसमये ( --इति विद्यानंदः )

अर्थात्-इस समय-परीक्षाकी समाप्तिके अवसरपर-इम आपको-वीर-वर्द्धमानको-अपनी स्तुतिका विषय बनाना चाहते हैं-आपकी स्तुति करना चाहते हैं । परसे भी यह ध्वनि निकल्ती है कि उससे पहले किसी दूसरे प्रन्थ अथवा प्रकरणकी रचना हुई है। ऐसी हालतमें, उस प्रन्थराजको 'गंधहस्ति ' कहना कुछ भी अनुचित प्रतीत नहीं होता जिसके ' देवागम ' और ' युक्त्यनुशासन ' जैसे महामहिमासम्पन्न मौलिक प्रन्थरत्न भी प्रकरण हों। नहीं माऌम तब, उस महाभाष्यमें ऐसे कितने प्रंथरत्नोका समावेश होगा। उसका छप्त हो जाना नि:सन्देह जैन-समाजका बड़ा ही दुर्भाग्य है।

रही महाभाष्यके मंगलाचरणकी बात, इस विषयमें, यदापि, अभी कोई निश्चित राय नहीं दो जा सकती, फिर भी 'मोक्षमार्गस्य नेतारं' नामक पद्यके मंगलाचरण होनेकी संभावना जरूर पाई जाती है और साथ ही इस बातकी भी अधिक संभावना है कि वह समन्तमद्रप्रणीत है । परंतु यह भी हो सकता है—यद्यपि उसकी संभावना कम है— कि उक्त पद्य उमाखातिके तत्त्वार्थसूत्रका मंगलाचरण हो और समन्तभ-दने उसे ही महाभाष्यका आदिम मंगळाचरण स्वीकार किया हो | ऐसी हालतमें उन सब आक्षेपोंके योग्य समाधानकी जरूरत रहती है जो इस पद्यको तत्त्वार्थसूत्रका मंगुलाचरण मानने पर किये जाते हैं और जिनका दिग्दर्शन ऊपर कराया चुका है । हमारी रायमें, इन सब बातोंको लेकर और सबका अच्छा निर्णय प्राप्त करनेके लिये, महाभाष्यके सम्बंधर्मे प्राचीन जैनसाहित्यको टटोलनेकी अमी और जरूरत जान पड़ती है, और वह जरूरत और भी बढ जाती है जब हम यह देखते हैं कि जपर जितने भी उल्लेख मिले हैं वे सब विन्नमन्त्री प्राय: १३ वीं, १४ वीं और १५ वीं शताब्दियोंके उँल्लेख हैं, उनसे पहले

१ देखो उन उल्लेखोंके वे फ़ुटनोट जिनमें उनके कर्ताओंका समय दिया हुआ है। हजार वर्षके भीतरका एक भी उल्लेख नहीं है और यह समय इतना तुच्छ नहीं हो सकता जिसकी कुछ पर्वाह न की जाय; बल्कि महा-भाष्यके अस्तित्व, प्रचार और उद्घेखकी इस समयमें ही अधिक संमा-बना पाई जाती है और यही उनके लिये ज्यादा उपयुक्त जान पड़ता है । अतः पहले उल्लेखोंके साथ पिछले उल्लेखोंकी श्रंखला और संगति ठीक बिठलानेके लिये इस बातकी खास जरूरत है कि १२ वीं शता-र्ब्दासे ३ री शताब्दी तकके प्राचीन जैनसाहित्यको खूब टटोला जाय--उस समयका कोई भी ग्रंथ अथवा शिलालेख देखनेसे बाकी न रक्खा जाय;----ऐसा होनेपर इन पिछले उल्लेखोंकी शुंखला और संगति ठीक बैठ सकेगी और तब वे और भी ज्यादा वजनदार हो जायँगे । साथ ही. इस ढूँढ्-खोजसे समन्तभद्रके दूसरे भी कुछ ऐसे प्रंथों तथा जीवन-वृत्तान्तोंका पता चलनेकी आशा की जाती है जो इस इतिहासमें निबद्ध नहीं हो सके और जिनके मालम होनेपर समन्तभद्रके इतिहासका और भी ज्यादा उद्धार होना संभव है । आशा है पुरातत्त्वके प्रेमी और सम-न्तभद्रके इतिहासका उद्धार करनेकी इच्छा रखनेवाठे विद्वान जरूर इस ढूँढ्खोजके लिये अच्छा यत्न करेंगे और इस तरहपर शीघ्र ही कुछ विवादप्रस्त प्रश्नोंको हल करनेमें समर्थ हो सर्केंगे। जो विद्वान अपने इस विषयके परिश्रम तथा अनुभवसे हमें कोई नई बात सुझाएँगे अथवा इलिहासमें निबद्ध किसी बातपर युक्तिपूर्वक कोई खास प्रकाश डालनेका कष्ट उठाएँगे वे हमारे विशेष धन्यवादके पात्र होंगे और उनकी उस बातको अगले संस्करणमें योग्य स्थान दिये जानेका प्रयत्न किया इति भद्रम् । जायगा ।

सरसावा, जि॰ सहारनपुर वैशाख शुक्रा २, सं॰ १९८२ }

ज़ुगਲकिशोर, मुख्तार ।

# परिशिष्ट ।

ट्टूतिहासके ' समय-निर्णय ' नामक प्रकरणमें चर्चित कई विष-योंके सम्बंधमें हमें बादको कुछ नई बातें माऌम हुई हैं, जिन्हें पाठकोंकी अनुभववृद्धि और उनके तद्विषयक विचारोंमें सहायता पहुँ-चानेके लिये यहाँपर दे देना उचित और आवस्यक जान पड़ता है। इसी लिये, इस परिशिष्टकी योजना-द्वारा, नीचे उसका प्रयत्न किया जाता है:----

(१) विबुध श्रीधरके 'श्रुतावतार' \* से माऌम होता है कि कुन्दकुन्दाचार्यने 'षट्खण्डागम' के प्रथम तीन खण्डों पर कोई टीका नहीं लिखी; उनके नामसे इन्द्रनन्दीने, अपने 'श्रुतावतार'में, १२ हजार स्ठोकपरिमाणवाली जिस टीका अथवा 'परिकर्म ' नामक भाष्यका उल्लेख किया है ( इतिहास पृ० १६०, १६१, १६३ ऊ० नो० १८१) वह उनके शिष्य 'क्रुन्द्कीर्ति' की रचना है। यथा-----

''इति सुरिपरंपरया दिविधसिद्धान्तो वजन् मुनीन्द्रकुन्द-क्वन्दाचार्यसमीपे सिद्धान्तं ज्ञात्वा कुन्दकीर्तिनामा षट्खंडानां मध्ये प्रथमत्रिखंडानां द्वादशसहस्रप्रमितं परिकर्म नाम शास्त्रं करिष्यति।''

परन्तु इस उछ्छेखसे इतना जरूर पाया जाता है कि 'षट्रखंडागम' की रचना कुन्दकुन्दसे पहले हो गई थी। वे आचार्यपरम्परासे दोनों

\* यह 'श्रुतावतार' विबुध श्रीधरके 'पंचाधिकार' नामक शास्त्रका एक प्रब-रण ( चौथा परिच्छेद ) है और माणिकचंद्र-प्रंथमालाके २१ वें प्रन्थ 'सिद्धान्त-सारादिसंप्रह' में प्रकाक्षित हो चुका है। सिद्धान्तोंके—कर्मप्राभृत नामक षट्खंडागम और कषायप्राभृतके—ज्ञाता हुए थे और इसलिये उन सिद्धान्तोंकी रचनामें कारणीभूत ऐसे घरसेन, पुष्पदन्त, भूतबलि तथा गुणधरादि आचार्योंको उनसे पहलेके विद्वान् समझना चाहिये।

(२) विबुध श्रीधरने तुम्बुद्धराचार्यको षट्खण्डागमादि सिद्धान्त-प्रंथोंका टीकाकार नहीं माना । उन्होंने, अपने श्रुतावतारमें 'कुन्दकीर्ति' के बाद 'श्यामकुण्ड'को, श्यामकुण्डके बाद 'समन्तभद्र'को और समन्त-भद्रके बाद 'बप्पदेव'को टीकाकार प्रतिपादन किया है। यथा----

षष्ठखंडेन विना तेषां खंडानां सकलभाषाभिः पद्धतिनामग्रंथं द्वादशसहस्रत्रमितं श्यामकुण्डनामा भद्दारकः करिष्यति तथा च षष्ठखण्डस्य सप्तसहस्रत्रमितां पंजिकां च। द्विविध सिद्धान्तस्य त्रजतः सम्रुद्धरणे समन्तभद्रनामा ग्रुनीन्द्रो भविष्यति सोपि पुनः षट्खण्डपंचखण्डानां संस्कृतभाषयाष्टषष्ठिसहस्रत्रमितां टीकां करिष्यति द्वितीयसिद्धान्तटीकां शास्त्रे लिखापयन् सुधर्म्मनामा ग्रुनिर्वारयिष्यति द्रव्यादिशुद्धेरभावात् । इति द्विविधं सिद्धान्तं त्रजंतं शुभनन्दिभद्दारकपार्श्वे श्रुत्वा ज्ञात्वा च वप्पदेवनामा ग्रुनीन्द्रः प्राकृतभाषया अष्टसहस्त्रमितां टीकां करिष्यति " ।

इतिहासके पृष्ठ १९२ पर दूसरे विद्वानोंके कथनानुसार तुम्बुऌ्रा-चार्य और श्रीवर्द्धदेवको एक व्यक्ति मानकर जो यह प्रतिपादन किया

९ 'आदि' शब्दसे 'नागहस्ति' आदि जिन चार आचायोंका यहाँ अभिप्राय है उनमेंसे 'आर्थमंक्षु'का नाम इब 'श्रुतावतार'में नहीं दिया, तोसरे 'यतिवृषभ' का नाम 'यतिनायक' और चोथे उचारणाचार्यका नाम 'समुद्धरण' मुनि बतलाया है। गया था कि इन्द्रनन्दिका तब अपने 'श्रुतावतार'में 'समन्तभद्रको तुम्बु-द्धराचार्यके बादका विद्वान् बतलाना ठीक नहीं है' उसको इस उल्ले-खसे कितना ही पोषण मिलता है और इन्द्रनन्दिके उक्त उल्लेख ( इ० पृ० १९० ) की स्थिति बहुत कुछ संदिग्ध हो जाती है । परंतु तुम्बुद्धराचार्यको श्रीवर्द्धदेवसे पृथक् व्यक्ति मान लेनेपर, जिसके मान लेनेमें अभी तक कोई बाधा मान्द्रम नहीं होती, इन्द्रनन्दीका वह उल्लेख एक मतविशेषके तौरपर स्थिर रहता है; और इस लिये इस बातके खोज किये जानेकी खास जरूरत है कि वास्तवर्ने तुम्बुद्धराचार्य और श्रीवर्द्धदेव दोनों एक व्यक्ति थे या अलग अलग ।

विबुध श्रीधरने समन्तभद्रकी सिद्धान्तटीकाको इन्द्रनन्दीके कथन ( ४८ हजार ) से भिन्न, ६८ हजार स्लोकपरिमाण बतलाया है, यह उपरके उल्लेखसे—'अष्टपष्ठिसहस्तप्रमितां' पदसे—बिलकुल स्पष्ट ही है, इस विषयमें कुछ कहनेकी जरूरत नहीं।

(३) बिबुध श्रीधरके 'श्रुतावतार ' से एक खास बात यह भी माछ्म होती है कि भूतबछि नामा मुनि पहले ' नरवाइन ' नामके राजा और पुष्पदन्त मुनि उनकी वसुंधरा नगरीके 'सुबुद्धि ' नामक सेठ थे। मगधदेशके स्वामी अपने मित्रको मुनि हुआ देखकर नरवाहनने सेठ सुबुद्धिसहित जिन दीक्षा ली थी। ये ही दोनों धर-सेनाचार्यके पास शास्त्रकी व्याख्या सुननेके लिये गये थे, और उसे सुन लेनेके बादसे ही इनकी ' भूतबलि ' और ' पुष्पदन्त ' नामसे प्रसिद्धि हुई। भूतबलिने ' षट्खण्डागम ' की रचना की और पुष्पदन्त मुनि ' विंशति प्ररूपणा'के कर्ता हुए। यथा—

१ इस प्रसिद्धिसे पहले इन दोनों आचायोंके दीक्षासमयके क्या नाम थे, इस बातकी अभी तक कहींसे भी कोई उपलब्धि नहीं हुई। ' अत्र भरतक्षेत्रे वांमिदेशे वसुंघरा नगरी भविष्यति । तत्र नरवाहनो राजा, तस्य सुरूपा राज्ञी.....। निजमित्रं मग-धस्वामिनं सुनीन्द्रं दृष्ट्वा वैराग्यभावनाभावितो नरवाहनोपि श्रेष्ठिना सुबुद्धिनाम्ना सद्द जैनीं दीक्षां धरिष्यति ।......धर-सेनभद्दारकः कतिपयदिनैर्नरवाहनसुबुद्धिनाम्नोः पठना-कर्णनचिंतनक्रियां कुर्वतोराषाढश्वेतैकादशीदिने शास्तं परि-समाप्तिं यास्यति । एकस्य भूता रात्रौ बलिविधिं करिष्यंति, अन्यस्य दन्तचतुष्क सुन्दरं । भूतबलिप्रभावाद्भ्तबलिनामा नरवाहनो सुनिर्भविष्यति समदन्तचतुष्टयप्रभावात् सद्बुद्धिः पुष्पदन्त नामा सुनिर्भविष्यति ।......यथा षद्खण्डागम-रचनाकारको भूतबलिभद्दारकस्तथा पुष्पदन्तोपि विंशतिप्ररू-यणानां कर्ता । "

इस सब कथनपर कोई विशेष विचार न करके हम यहाँपर सिर्फ इतना ही बतलाना चाहते हैं कि, यद्यपि, भारतीय प्राचीन इतिहासके प्रधान ग्रंथों-- ' अली हिस्टरी ऑफ इंडिया ' आदिमें ' नरवाहन ' नाम-के राजाका कोई उल्लेख नहीं भिलता; परन्तु दिगम्बर सम्प्रदायके दो प्राचीन ग्रंथों-- ' त्रिलोकप्रज्ञति ' ( तिलोय--पण्णाति ) और 'हरिवंश-पुराण' ( जिनसेनकृत ) में उसका उल्लेख जरूर पाया जाता है । साथ ही भाषा हरिवंशपुराणकी श्रीनगेन्द्रनाथ वसु-लिखित प्रस्तावनासे यह भी माल्ट्रम होता है कि श्वेताम्बर संप्रदायके ' तित्धुगुलिय--पयण्ण' और ' तीर्थोद्धारप्रकीर्ण' नामक ग्रंथोंमें भी ' नरवाहन नामके राजाका

१ देखों 'गांधी हरिमाई देवकरण जैनअंथमाला,' में प्रकाधित भाषा हरिवंश-पुराणका सन् १९१६ का संस्करण। उल्लेख मिलता है और उसे 'नरसेन' भी लिखा है। दोनों सप्रदायके प्रंथोंमें नरवाहनका राज्यकाल ४० वर्षका बतलाया है परन्तु उसके आरंभ तथा समाप्तिके समयोंमें परस्पर कुछ मतभेद है। दिगम्बर प्रंथोंके अनुसार नरवाहनका राज्यकाळ वीरनिर्वाणसे ४४५ ( ६०+१५५+४०+३० +६०+१००) वर्षके बाद प्रारंभ होकर बीर नि० सं० ४८५ पर समाप्त होता है, और इवेताम्बर प्रंथोंके कथनसे (नगेन्द्रनाथ वसुके उल्लेखानुसार) वह वीरनिर्वाणसे ४१३ (६०+१५५+१०८+३०+ ६०) वर्षके बाद प्रारंभ और वीर नि० सं० ४५३ पर समाप्त होता हैं। इस तरह पर दोनोंमें ३२ वर्षका कुल अन्तर है। परन्तु इस अन्तरको रहने दीजिये और यह देखिये कि. यदि सचमुच ही इसी राजा नरवाहनने भूतबछि मुनि होकर 'षट्खण्डागम' नामक सिद्धान्त-प्रंथकी रचनाकी है और उसका यह समय (दोनोंमेंसे कोई एक) ठीक है तो हमें कहना होगा कि उक्त सिद्धान्त ग्रंथकी रचना उस कक्त हुई है जब कि एकादशांगश्रुतके-न्यारह अंगोंके---पाठी महामुनि मौजूद थे\* और जिनकी उपस्थितिमें 'कर्मप्रामृत'श्रुतके व्युच्छेरकी कोई आशंका नहीं थीं। ऐसी हालतमें, उक्त आशंकाको लेकर, ' षट्खण्डागम' श्रुतके अवतारकी जो कथा इन्द्रनन्दी आचार्यने अपने 'श्रुतावतार 'में लिखी है वह बहुत कुछ कल्पित ठहरती है। उनके कथनानुसार भूतबलि आचार्य वीरनिर्थाण सं० ६८३ से भी कितने ही वर्ष बाद हुए हैं और इन दोनों समयोंमें प्रायः २०० वर्षका भारी अन्तर है । अतः विबुध श्रीधरके उक्त कथ-नकी खास तौरपर जाँच होनेकी जरूरत है और विद्वानोंको इस नखा-

\* इन एकादशांगपाठी महामुनियोंका अस्तित्व, त्रिलोकप्रशसि आदि प्राचीन ग्रन्थोंके अनुसार, वीरनिर्वाणसे ५६५ वर्षपर्यंत रहा है। परिशिष्ट ।

हन राजाके अस्तित्वादि विषयक विशेष बातोंका पता चलाना चाहिये । विबुधश्रीधरके इस श्रुतावतारमें और भी कई बातें ऐसी हैं जो इन्द्र-नन्दीके श्रुतावतारसे भिन्न हैं ।

यहाँपर हम इतना और भी प्रकट कर देना उचित समझते हैं कि. 'त्रिलोकप्रज्ञति' पर लिखे हुए अपने लेखमें, श्रीयुत पं० नाथूरामजी प्रेमीने नरवाहनको **'नहधान'** राजा सूचित किया है । परंतु उनका यह सुचित करना किस आधारपर अवलम्बित है उसे जाननेका प्रयतन करनेपर भी हम अभी तक कुछ मालूम नहीं कर सके और न स्वयंही दोनोंकी एकताका हमें कोई यथेष्ट प्रमाण उपलब्ध हो सका है। अस्तु ( इसमें संदेह नहीं कि नहपान एक इतिहासप्रसिद्ध क्षत्रप राजा हो गया है और उसके बहुतसे सिके भी पाये जाते हैं । विन्सेंट स्मिथ साहबने, अपनी 'अँखीं हिस्टरी ऑफ इंडिया'में नहपानको करीब करीब ईसवी सन् ६० और ९० के मध्यवर्ती समयका राजा बतलाया है और पं० विश्वेश्वर-नाथजी, 'भारतके प्राचीन राजवंश' में उसे शककी प्रथम शताब्दीके पूर्वार्धका राजा प्रकट करते हैं । नहपानके जामाता उषवदात ( ऋष-भदत्त ) का भी एक लेख शक सं० ४२ का मिला है और उससे नहपानके समयपर अच्छा प्रकाश पडता है । हो सकता है कि नह-पान और नरवाहन दोनों एक ही व्यक्ति हों परन्तु ऐसा माने जानेपर त्रिलोकप्रज्ञति आदिमें नरवाहनका जो समय दिया है उसे या तो कुछ गलत कहना होगा और या यह स्वीकार करना पड़ेगा कि ' त्रिलोक-

- १ देखो जैनहितैषी, भाग १३, अंक १२, ष्ठष्ठ ५३४।
- र देखो तृतीय संस्करणका पृ० २०९।

प्रज्ञति ' में शकराजाका बीरनिर्वाणसे ४६१ वर्ष बाद होनेका जो प्रधान उल्लेख मिलता है वह प्रायः ठीक है और उसे संभवतः शक राजाके राज्यकालकी समाप्तिका समय समझना चाहिये । अस्तु; इन सत्र बातोंकी जाँच पड़ताल और यथार्थ निर्णयके लिये विशेष अनुसं-धानकी जरूरत है, जिसकी ओर विद्रानोंका प्रयत्न होना चाहिये ।

(४) डा० हर्मन जैकोबीने अपने हालके एक लेखमें, \* लिखा है कि ' सिद्धसेन दिवाकर ' ईसाकी ७ वीं शताब्दीके विद्वान् थे अथवा उनका यही समय होना चाहिंगे-क्योंकि वे बौद्धतरैववेत्ता 'धर्म-कीर्ति ' के न्यायशास्त्रसे परिचित थे:---

"...The first Svetambara author of Sanskrit works which have come down to us was Siddhasen Divakara who must be assigned to the 7th century A. D. since he was acquainted with the logics of the Buddhist philosopher Dharmakirti."

डाक्टरसाहबने, यद्यपि,अपने प्रऋत कथनका कोई स्पष्टीकरण नहीं किया परन्तु उनके इस हेतुप्रयोगसे इतना जरूर माद्धम हीता है कि उन्होंने सिद्धसेन दिवाकरके 'न्यायाक्तार ' ग्रंथकी खास तौरसे जाँच की है और धर्मकीर्तिके ग्रंथोंके साथ उसके साहित्यकी मीतरी जाँच परसे ही वे इस नतीजे को पहुँचे हैं । यदि सचमुच ही उनका यह नतीजा

\* यह लेख भा० दि० जैन परिषदके पाक्षिकपत्र 'वीर'के गत 'महावीर जयन्ती अंक ' (नं० ११-१२) में प्रकाश्वित हुआ है।

१ बौद्धाचार्य धर्मकीर्ति ईसाकी ७ वीं शताब्दीके विद्वान् थे, यह बात पहले ( प्ट० १२३ ) जाहिर की जा चुकी है। सही है × तो इस कहनेमें कोई आपत्ति नहीं हो सकती कि सिद्ध-सेन दिवाकरको, विक्रमादित्यकी समाके नव रत्नोंमेंसे 'क्षपणक ' नामके विद्वान् मानकर और वराहमिहिरके समकालीन ठहराकर, जो ईसाकी छठी और पाँचवीं शताब्दीके विद्वान् बतलाया गया है, अथवा

× धर्मकीर्तिके ' न्यायबिन्दु ' आदि प्रंथोंके सामने मौजूद न होनेसे हम इस विषयकी कोई जाँच नहीं कर सके। हो सकता है कि 'न्य।यावतार'में प्रत्यक्ष और अनुमान प्रमाणोंके जो लक्षण दिये गये हैं वे धर्मकीर्तिके लक्षणोंको भी लक्ष्य करके लिखे गये हों । ' प्रत्यक्षं कल्पनापोढमझान्तं ' यह ' प्रत्यक्ष ' का लक्षण धर्मकीर्तिका प्रसिद्ध है । न्यायावतारके चौथे पद्यमें प्रत्यक्षका लक्षण. अकलंकदेवकी तरह ' प्रत्यक्षं विद्यादं झानं ' न देकर, जो ' अपरोक्ष-तयार्थस्य ग्राहकं झानमीददां प्रत्यक्षं ' दिया है, और अगले पबमें, अनु-मानका लक्षण देते हुए, 'तदभ्रान्तं प्रमाणत्वात्समक्षवत् ' वाक्यके द्वाराः उसे ( प्रत्यक्षको ) 'अभ्रान्त ' विशेषणसे विशेषित भी सूचित किया है उससे ऐसी ध्वनि जरूर निकल्ती हैं अथवा इस बातकी संभावना पाई जाती है कि सिद्धसेनके सामने-उनके लक्ष्यमें-धर्मकीर्तिका उक्त लक्षण भी स्थित था और उन्होंने अपने लक्षणमें, ' ग्राहक' पदके प्रयोगद्वारा प्रत्यक्षको व्यवसायात्मक ज्ञान बतलाकर, धर्मकीर्तिके ' कल्पनापोढं ' विशेषणका निरसन अथवा वेधन किया है और, साथ ही, उनके 'अभ्रान्त ' विशेषणको प्रकारान्तरसे स्वीकार किया है । न्यायावतारके टीकाकार भी ' प्राहक ' पदके द्वारा बौद्धों (धर्मकीर्ति) के उक्त लक्षणका निरसन होना बतलाते हैं । यथा---

'' ग्राहकमिति च निर्णायकं दृष्टव्यं, निर्णयाभावेऽर्थयहणायोगात् । तेन यत् ताथागतै: प्रत्यपादि ' प्रत्यक्षं कल्पनापोढमञ्चान्तामिति ' तदपास्तं भवति, तस्य युक्तिरिक्तत्वात् । ''

इसी तरहपर ' त्रिरूपाल्लिंगतो लिंगिक्कानमनुमानं' यह धर्मकीर्तिके अनुमानका लक्षण है। इसमें ' त्रिरूपात् ' पदके द्वारा लिंगको त्रिरूपात्मक बतलाकर अनुमानके साधारण लक्षणको एक विशेषरूप दिया गया है। हो सकता है कि इस पर लक्ष्य रखते हुए ही सिद्धसेनने अनुमानके 'साध्याचिना-- विक्रमकी पहली शताब्दीके विद्वान् कहा जाता है वह सब ठीक नहीं है। साथ ही यह भी कहना होगा कि वराहमिहिर अथवा कालिदासके समकालीन 'क्षपणक' नामके थदि कोई विद्वान् हुए हैं तो वे इन सिद्ध-सेन दिवाकरसे भिन्न दूसरे ही विद्वान् हुए हैं। और इसमें तो तव, कोई संदेह ही नहीं हो सकता कि ईसाकी पाँचवीं शताब्दीके विद्वान् श्रीवूज्यपाद आचार्यने अपने 'जैनेन्द्र' व्याकरणके निम्न सूत्रमें, जिन 'सि-द्रसेन'का उल्लेख किया है वे अवश्य ही दूसरे सिद्धसेन थे—

#### वेत्तेः सिद्धसेनस्य ॥ ५-१-७ ॥

आश्चर्य नहीं जो ये दूसरे सिद्धसेन हों जिनका दिगम्बर प्रंथोंमें उच्छेख पाया जाता है और जिनका कुछ परिचय पृष्ठ १३८-१३९ पर दिया जा चुका है—दिगम्बर ग्रंथोंमें सिद्धसेनका 'सिद्धसेन दिवा-कर' नामसे उठ्ठेख भी नहीं मिलता;—ऐसीं हालतमें इस बातकी भी खोज लगानेकी खास जरूरत होगी कि सिद्धसेनके नामसे जितने ग्रंथ इस समय उपलब्व हैं उनमेंसे कौन प्रंथ किस सिद्धसेनका बनाया हुआ है । आशा है डाक्टर महोदय अपने हेतुको स्पष्ट करनेकी कृपा करेंगे और दूसरे विद्वान् भी इस जरूरी बिषयके अनुसन्धानकी ओर अपना घ्यान देंगे ।

भुनोसिंगात्साध्यनिश्चायकमनुमानं ' इस छक्षणका विधान किया हो और इसमें लिंगका ' साध्याविनाभावी ' ऐसा एक रूप देकर धर्मकीर्तिके त्रिरूपका कदर्थन करना ही उन्हें इष्ट रहा हो । कुछ भी हो, इस विषयमें अच्छी जाँचके .विना अभी इम निश्चितरूपसे कुछ कहना नहीं चाहते ।

१ रत्नकरण्डकं ग पुस्तके । २ भक्तधा ख पुस्तके ।

जिनं प्रणम्याखिलकर्मशोधनम् । निबन्धनं रत्नकरण्डैके परं करोमि भव्यप्रैतिबोधनाकरम् ॥ १ ॥

श्रीसमन्तभद्रस्वामी रत्नानां रक्षणोपायभूतरत्नकरण्डकप्रख्यं सम्य-

ग्देशीनादिरत्नानां पालनोपायभूतं २ःनकरण्डकाख्यं शास्त्रं कर्तुकामो

समन्तभद्रं निखिलात्मबोधनं

# रत्नकरण्डकश्रावकाचारः । श्रीप्रभाचन्द्राचार्यनिर्मितटीकालंकृतः ।

# श्रीसमन्तभद्रस्वामि-विरचितो

श्रीवीतरागाय नमः।



निर्विध्नतः शास्त्रपरिसमाप्त्यादिकं फल्मभिल्षत्रिष्टदेवताविशेषं नमस्कु-र्वन्नाह;—

# नमः श्रीवर्द्धमानाय निर्धृतकलिलात्मने ।

सालोकानां त्रिलोकानां यद्विद्या दर्पणायते ॥ १ ॥

'नमो' नमस्तारोऽस्तु । कस्मै १ 'श्रीवर्धमानाय' आन्तिमतीर्थङ्कराय तीर्थकरसमुदायाय वा । कथं १ अव---समन्तादृद्धं परमातिशयप्राप्तं मानं केवल्ल्जानं यस्यासौ वर्धमानः । 'अवाप्योरल्योपः' इत्यवशब्दाकारलोपः । श्रिया बहिरंगयाऽन्तरंगया च समवशरणानन्तचतुष्टयल्क्षणयोपलक्षितो वर्धमानः श्रीवर्धमान इति व्युत्पत्तेः, तस्मै कथंभूताय १ 'निर्धूतकल्टि-लात्मने' निर्धूतं स्फोटितं कल्लिलं ज्ञानावरणादिरूपं पापमात्मन आत्मनां वा भव्यजीवानां येनासौ निर्धूतकल्लिलासा तस्मै । यस्य विद्या केवल-ज्ञानलक्षणा किं करोति १ ' दर्पणायते ' दर्पण इवात्मानमाचरति । केषां १ ' त्रिल्लोकानां ' त्रिमुवनानां । कथंभूतानां १ ' सालोकानां ' अल्लोकाकाशसहितानां । अयमर्थः---यथा दर्पणो निजेन्द्रियागोचरस्य मुखादेः प्रकाशकस्तथा साल्लोकत्रिलोकानां तथाविधानां तद्विद्या प्रका-शिकति । अत्र च पूर्वार्द्वेन भगवतः सर्वज्ञतोपायः, उत्तरार्धेन च सर्वज्ञतोक्ता ॥ १ ॥

#### अथ तन्नमस्कारकरणानन्तरं किं कर्तुं ऌन्नो भवानित्याह;—

देशयामि समीचीनं धर्मं कर्मनिबईणम् ।

संसारदुःखतः सत्त्वान् यो धरत्युत्तमे सुखे ॥ २ ॥ ' देशयामि ' कथैयामि। कं १ 'धर्भे'। कथंभूतं १ 'समीचीनं' अबा-धितं तदनुष्टाठ्रृणामिह परलोके चोपकारकं। कथं तं तथा निश्वितवन्तो भवन्त इत्याह ' कर्मनिबर्हणं ' यतो धर्मः संसारदुःखसम्पादककर्मणां

१ उपायकर्म ग। २ प्रतिपादयामि ख।

निबईणो विनाशकस्ततो यथोक्तविशेषणविशिष्टः । अमुमेवार्थं व्युत्पत्ति-द्वारेणास्य समर्थयमानः संसारेत्याद्याह संसारे चतुर्गातिके दुःखानि शारी-रमानसादीनि तेभ्यः 'सत्वान्' प्राणिन उद्धृत्य 'यो धरति' स्थापयति । क १ 'उत्तमे सुखे ' स्वर्गापवर्गादिप्रभवे सुखे स धर्म इत्युच्यते ॥ २ ॥ अथैवंविधधर्मम्स्वरूपतां कानि प्रतिपचन्त इत्याद्दः-

## सद्दृष्टिज्ञानवृत्तानि धर्मे धर्मेञ्वरा विदुः । यदीयप्रत्यनीकानि भवन्ति भवपद्धतिः ॥ ३ ॥

दृष्टिश्च तत्त्वार्थश्रद्धानं, ज्ञानं च तत्त्वार्धप्रतिपत्तिः, वृत्तं चारित्रं पाप-क्रियानिवृत्तिरुक्षणं । सन्ति समीचीनानि च तानि दृष्टिज्ञानवृत्तानि च । 'धर्मे' उक्तस्वरूपं । 'विदुः'वदन्ति प्रतिपादयन्ते । के ते ? 'धर्मेश्वरा' रत्न-त्रयलक्षणधर्मस्य ईश्वरा अनुष्ठातृत्वेन प्रतिपादकत्वेन च स्वामिनो जिन-नाथाः । कुतस्तान्येव धर्मों न पुनर्मिध्यादर्शनादीन्यपीत्याह---यदीयेत्यादि । येषां सद्दृष्ट्यादीनां सम्बन्धीनि यदीयानि तानि च तानि प्रत्यनीकानि च प्रतिकूलानि मिध्यादर्शनादीनि 'भवन्ति' सम्पद्यन्ते । का ? 'भवपद्धतिः' संसारमार्गः । अयमर्थः----यतः सम्यग्दर्शनादिप्रतिपक्षभूतानि मिथ्यादर्श-नादीनि संसारमार्गभूतानि । अतः सम्यग्दर्शनादीनि स्वर्गापवर्गसुख-साधकत्वाद्धर्मरूपाणि सिद्धयन्तीति ॥ ३ ॥

तत्र सम्यग्दर्शनस्वरूपं व्याख्यातुमाह;-

## अद्धानं परमार्थानामाप्तागमतपोभृताम् । त्रिमूढापोढमष्टाङ्गं सम्यग्दर्शनमस्मयम् ॥ ४ ॥

सम्यग्दर्शनं भवति । कि १ 'श्रदानं' रुचिः । केषां १ 'आष्तागमत-पोभृतां' वक्ष्यमाणस्वरूपाणां । न चैवं षड्द्रव्यसप्ततत्त्वनवपदार्थानां श्रदा-नमसंगृहीतमित्याशंकनीयं औगमश्रद्धानादेव तच्छ्रद्धानसंप्रहप्रसिद्धेः ।

१ प्रमाणैः प्रसिद्धान्यतः कारणात् खा २ आप्तागमश्रद्धानादेव खा।

अबाधितार्थप्रतिपादकमाप्तवचनं ह्यागमः । तच्छ्रद्वाने तेषां श्रद्धानं सिद्ध-मेव । किं विशिष्टानां तेषां ? 'परमार्थानां' परमार्थभूतानां न पुनबौंद्धमस इव कल्पितानां। कथंभूतं श्रद्धानं ? 'अस्मयं' न विद्यते वक्ष्यमाणो ज्ञान-दर्पाद्यष्टप्रकारः स्मयो गर्वो यस्य तत् । पुनरपि किंविशिष्टं ? 'त्रिम् ढापोढं' त्रिभिर्मू हैर्वक्ष्यमाणलक्षणैरपोढं रहितं यत् । 'अष्टांगं' अष्टौ वक्ष्यमाणानि निःशंकित्वादीन्यंगानि स्वरूपाणि यस्य ॥ ४ ॥

तत्र सद्दर्शनविषयतयोक्तस्याप्तस्य स्वरूपं व्याचिख्यासुराहः-

### आप्तेनोत्संत्रदोषेण सर्वज्ञेनागमेशिना ।

भवितच्यं नियोगेन नान्यया ह्याप्तता भवेत् ॥ ५ ॥

'आतेन' भवितव्यं, 'नियोगेन' निश्चयेन नियमेन वा । किंविशिष्टेन ? 'उत्सन्नदोषेण' नष्टदोषेण । तथा 'सर्वज्ञेन' सर्वत्र विषयेऽशेषविशेषत: परिस्फुटपरिज्ञानवता नियोगेन भवितव्यं । तथा 'आगमेशिना' भव्यजनानां हेयोपादेयतत्त्वप्रतिपत्तिहेतुभूतागमप्रतिपादकेन नियमेन भवितव्यं । कुत एतदित्याह—'नान्यथा ह्याप्तता भवेत्' 'हि' यरमात् अन्यथा उक्तविपरी-तप्रकारेण, आप्तता न भवेत् ॥ ५ ॥

अथ के पुनस्ते दोषा ये तत्रोत्सन्ना इत्याद्यंक्याह;----

#### क्षुत्पिपासाजरातङ्कजन्मान्तकभयस्मयाः ।

न रागद्वेषमोहाश्व यस्याप्तः स प्रकीर्त्यते ॥ ६ ॥

क्षुच बुभुक्षा । पिपासा च तृषा । जरा च वृद्धत्वं । आतङ्कश्च ब्याधिः । जन्म च कर्मवशाचतुर्गतिषृत्पत्तिः । अन्तकश्च मृत्युः । भयं चेहपरऌोकात्राणागुत्तिमरणवेदनाऽऽकस्मिकलक्षणं । स्मयश्च जातिकुला-

१ न विद्यंते स्मया वक्ष्यमाणा यत्र इत्यादि पाठःखः-पुस्तके । २ कथंभूतं खा ३ ' च्छि ' पाठान्तरं । ४ नियोगेन, ख, ग । दिदर्पः । रागद्वेषमोहाः प्रसिद्धाः । चशब्दाचिन्तारतिनिदाविस्मयमॅदस्वे-दखेदा गृह्यन्ते । एतेऽष्टादशदोषा यस्य न सन्ति स आप्तः 'प्रकीर्त्यते' प्रतिपाद्यते। ननु चाप्तस्य भवेत् क्षुत्, क्षुदभावे आहंारादौ प्रदृत्त्यभावा-देहस्थितिर्नस्यात् । अस्ति चासौ, तस्मादाहारसिद्धिः । तथा हि । भगवतो देहस्थितिराहारपूर्विका, देहस्थितित्वादस्मदादिदेहस्थितिवत्। जैनेनोच्यैते→ अत्र किमाहारमात्रं साध्यते कवलाहारो वा ? प्रथमपक्षे सिद्धसाधनता आसयोगकेवलिन आहारिणो जीवा इत्यागमाभ्युपगमात् । द्वितीयपक्षे तु देवदेहस्थित्या व्यभिचारः । देवानां सर्वदा कवलाहारामावेऽप्यस्याः संभवात्। अय मानसाहारास्तेषां तत्रस्थितिस्तैहिं केवछिनां कर्मनोकर्माहा-रात् सास्तु । अथ मनुष्यदेहस्थितित्वादस्मदादिवत्सा तत्पूर्विका इष्यते तर्हि तद्वदेव तद्देहे सर्वदा निःस्वेदत्वाद्यभावःस्यात् । अस्मदादावनुपङ-ब्धस्यापि तदतिशयस्य तत्र संभवे भुक्त्यभावलक्षणोऽप्यतिशयःकि न स्यात् । किं च अस्मदादौ दृष्टस्य धर्मस्य भगवति सम्प्रसाधने तज्ज्ञान-स्येन्द्रियर्जेनितत्वप्रसंग: (स्यात् ) तथा हि-भगवतो ज्ञानमिन्द्रियजं ज्ञानत्वा**त्** अस्मदादिज्ञानवत् । अतो भगवतः केवल्ज्ञानलक्षणातीन्द्रियज्ञानासंभवात् सर्वज्ञत्वाय दत्तो जलाञ्चलिः । ज्ञानत्वाविशेषेऽपि तज्ज्ञानस्यातीन्द्रियत्वे देहस्थितित्त्वाविशेषेऽपि तदेहस्थितेरकवळाहारपूर्वकत्वं किं न स्यात् । वेदनीयसद्भावात्तस्य बुसुक्षोत्पत्तेर्भोजनादौ प्रवृत्तिरित्याक्तिरनुपपना

- १ अस्य स्थाने 'विषाद' इति पाठःख ग। २ जैनेनोच्यते ख-पुस्तके नास्ति।
- ३ णोकम्म कम्महारो कवलाहारो य लेप्पमाहारो । ओज मणो वि य कमसो आहारो छव्विहो पेओ ॥ णोकम्म तित्वयरे कम्म णारेय माणसो अमरे । कवलाहारो णरपसु ओजो पक्खीण.....॥ विग्गहगइमावण्णा केवलिणो सम्मुहरो अजोगी य । सिद्धा य अणाहारा सेसा आहारिणो जीवा ॥
  - ४ तर्हि इति ख ग पुस्तकयो नास्ति ।

मोहनीयकर्मसहायस्यैव वेदनीयस्य बुमुक्षोत्पादने सामर्थ्यात्। भोकुमिच्छा बुमुक्षा सा मोहनीयकर्मकार्यत्वात् कथं प्रक्षीणमोहे भगवति स्यात् ? अन्यथा रिरंसीया अपि तत्र प्रसंगात् कमनीयकामिन्यादिसेवाप्रसक्तेरीश्वरादेस्तस्या-विरोषाद्वीतरागता न स्यात्। विपक्षभावनावशाद्रागादीनां हान्यतिशयदर्श-नात् केवलिनि तत्परमप्रकर्षप्रसिद्धेर्वीतरागतासंभवे भोजनाभावपरमप्रक-र्षोऽपि तत्र किं न स्यात् तद्भावनातो भोजनादावपि हान्यतिशयदर्श-नाविशेषात् । तथा हि— एकस्मिन् दिने योऽनेकवारान् मुक्ते, कदात् विपक्षभावनावशात् स एव पुनेरेकवारं भुंक्ते । कश्चित् पुनरेकदिनाद्यन्त-रितभोजनः, अन्यः पुनः पक्षमाससंवत्सराधन्तरितभोजन इति । कि च--बुभुक्षापीडानिवृत्तिभोंजनरसास्वादनाङ्गवेत् तदास्वादनं चास्य रसने-न्द्रियात् केवल्ज्ञानाद्वा ? रसनेन्द्रियाचेत् मतिज्ञानप्रसंगात् केवल्ज्ञाना-भावः स्यात् । केवल्ज्ञानाचेत् किं भोजनेन ? दूरस्थस्यापि त्रैलोक्योदरव-र्तिनो रसस्य परिस्फुटं तेनानुभवसंभवात् । कधं चास्य केवलज्ञानसंभवो भुंजानस्य श्रेणीतः पतितत्वेन प्रमत्तगुणस्थानवर्तित्वात् । अप्रेमत्तो हि सांधराहारकथामात्रेणापि प्रमत्तो भवति नाईन्मुजानोऽपीति महचित्रं ( अस्त तावञ्ज्ञानसंभवः तथाय्यसौ केवऌज्ञानेन पिशिताचर्युद्धद्रव्याणि पश्यन् कथं सुंजीत अन्तरायप्रसंगात् । गृहस्था अप्यल्पसर्त्वास्तानि पश्यन्तोऽन्तरायं कुर्वन्ति किं पुनर्भगवाननन्तवीर्यस्तन्न कुर्यात्। तदकरणे चा तस्य तेभ्योऽपि हीनसैत्वप्रसंगात् । क्षुत्पीडासंभवे चास्य कथमनन्त-सौख्यं स्थात् यतोऽनन्तचतुष्टयस्वामितास्य । न हि सान्तरायस्यानन्तता युक्ता ज्ञानवत् । न च बुभुक्षा पीडैव न भवतीत्यभिधातव्यं "क्षुधासमा नास्ति शरीरवेदना " इत्यभिधानात्। तदल्मतिप्रसंगेन प्रमेयकमलमार्त-ण्डे न्यायकुमुदचन्द्रे प्रपञ्चतः प्ररूपणात् ॥ ६ ॥

अथोक्तदोषैविंवर्जितस्याप्तस्य वाचिकां नाममालां प्ररूपयन्नाह;-

१ अप्रमत्तोऽपिखः । २ सत्त्वानिखः गः । ३ हीनत्व खः ।

# परमेष्ठी परंज्योतिर्विरागो विमलः कृती । सर्वज्ञोऽनादिमध्यान्तः सार्वः शास्तोपलाल्यते ॥ ७ ॥

परमे इन्द्रादीनां वन्द्ये पदे तिष्ठतीति 'परमेष्ठी' । परं निरावरणं पर-मातिशयप्राप्तं ज्योतिर्ज्ञानं यस्यासौ । 'विरागो' विगतो रागो भावकर्म यस्य । 'विमल्ठो' विनष्टामलो द्रव्यरूपो मूलोत्तरकर्मप्रकृतिप्रपंचो यस्य । 'कृती' नि:शेषहेयोपादेयतत्त्वे विवेकसम्पन्नः । 'सर्वज्ञो' यथावन्निखिल्टार्थ-साक्षात्कारी । ' अनादिमध्यान्तः ' उक्तस्वरूपाप्तप्रवाहापेक्षया आदिम-ध्यान्तशून्यः । 'सार्वः' इहपरलोकोपकारकमार्गप्रदर्शकत्वेन सर्वेभ्यो हितः । ' शास्ता ' पूर्वापरविरोधादिदोषपीरहारेणाखिल्टार्थानां यथावत्त्व-रूपोपदेशकः । एतैः शब्दैरुक्तस्वरूपमभिधायेदानीं तद्विषयभूतागम-स्वरूपमभिधात्माहः-

# अनात्मार्थं विना रागैः शास्ता शास्ति सतो हितम् । ध्वनन शिल्पिकरस्पर्शान्ग्ररजः किमपेक्षते ॥ ८॥

'शास्ता' आप्तः । 'शास्ति' शिक्षयति । कान् ? 'सतः' आवपर्य-स्तादित्वेन समीचीनान भव्यान् । किं शास्ति ? 'हितं' स्वर्गादितत्साधनं च सम्यग्दर्शनादिकं । किमात्मनः किंचित् फल्मभिल्मन्त्रौ शास्ती-त्याह—'अनात्मार्थ' न बिद्यते आत्मनोऽर्थः प्रयोजनं यस्मिन् शास्त-कर्माणे परोपकारार्थमेवासौ तान् शास्ति । " परोपकाराय सतां हि चेष्टितं " इत्याभिधानात् । स तथा शास्तीत्येतत् कुतोवगतामित्याह— 'विना रागै:' यतो लाभपूजाख्यात्यभिलाप्रलक्षणपरै रागैर्विना शास्ति ततो नात्मार्थ शास्तीत्यवसीयते । अस्यैवार्थस्य समर्थनार्थमाह-ध्वनन्नि-त्यादि । शिल्पिकरस्पर्शाद्वादककराभिघातान्मुरजो मर्दलो ध्वनन् किमा-

6

Ł

त्मार्थं किंचिदपेक्षते नैवापेक्षते । अयमर्थः--यथा मुरजः परोपकारार्थमेव विचित्रान् शब्दान् करोति तथा सर्वज्ञः शास्त्रप्रणयनमिति ॥ ८ ॥ कीड्र्झा तच्च्छास्त्रं यत्तेन प्रणीतमित्याहः---

## आंग्रोपज्ञमनुर्खध्यमदृष्टेष्टविरोधकम् ।

## तत्त्वोपदेशकृत्सार्वं शास्तं कापथघट्टनम् ॥ ९ ॥

' आप्तोपञ्चं ' सर्वज्ञस्य प्रथमोक्तिः । अनुलंध्यं यस्मात्तदाप्तोपञ्चं तस्मादिन्द्रीदीनामनुलंध्यमादेयं । कस्मात् ? तदुपञ्चत्वेन तेषामनुलंध्यं यतः । 'अद्यष्टेष्टविरोधकं'— दृष्टं प्रत्यक्षं, इष्टमनुमानादि, न विद्यते दृष्टे-ष्टाभ्यां विरोधो यस्य । तथाविधमपि कुत्तस्तत्सिद्धमित्याह- ' तत्त्वोपदेश-कृत् ' यतस्तस्य सप्तविधस्य जीत्रदिवस्तुनो यथावत्स्थितस्वरूपस्य वा उपदेशकृत् यथावत्प्रतिदेशौंकं ततो दृष्टेष्टाविरोधकं । एवंविधमपि कस्माद-वगतं ? यतः 'सार्वं' सर्वेभ्यो हितं सार्धमुच्यते तत्कथं यथावत्तत्स्वरूप-प्ररूपणमन्तरेण घटेत । एतदप्यस्य कुतो निश्चितमित्याह- ' कापथघट्टनं' यतः कापथस्य कुत्सितमार्गस्य मिध्यादर्शनादेर्घट्टनं निराकौरकं ' सर्वज्ञ-प्रणीतं शास्त्रं तत्स्तत्सार्वमिति ॥ ९ ॥

अधेदानीं श्रद्धानगोचरस्य तपोभृतः स्वरूपं प्ररूपयन्नाहः---

# विषयाञ्चावज्ञातीतो निरारम्भोऽपरिब्रहः । ज्ञॉनध्यानतपोरत्नस्तपस्वी स प्रशस्यते ॥ १० ॥

ं विषयेषु स्त्रग्वानेतादिष्वाशा आकांक्षा तस्या वशमधीनता । तदतीतो विषयाकांक्षारहितः । ' निरारम्भः ' परित्यक्तक्रष्यादिव्यापारः । ' अप-रिप्रहो ' बाह्याभ्यन्तरपरिप्रहरहितः । ' ज्ञानध्यानतपोरत्नः ' ज्ञानध्यान-

१ सिद्धसेन-दिवाकरस्य न्यायावतारेपि नवम एवायं श्लोकः । २ तस्मादितर-वादिना खा । ३ प्रतिपादकं खा । ४ राकरणकारणं खा । ५ ' ज्ञानध्यानतपोरक्त ' इत्यपि प्रसिद्धः ।

तपांस्येव रत्नानि यस्य एतद्गुणविशिष्टो यः स तपस्त्री गुरुः 'प्रशस्यते' स्ठाघ्यते ॥ १० ॥

इदानीमुक्तलक्षणदेवागमगुरुविषयस्य सम्यग्दर्शनस्य निःशं-कितत्वगुणस्वरूपं प्ररूपयन्नाह;---

> इदमेवेदशमेव तत्त्वं नान्यन चान्यथा । 🧼 🏯 इत्यकम्पायसाम्भोवत्सन्मार्भेऽसंशया रुचिः ॥ ११ ॥

' रुचिः ' सम्यग्दर्शनं । ' असंशया ' निःशंकितत्वधर्मोपेता । किं विशिष्टा सती ? 'अकम्पा' निश्चला । किंवत् ? 'आयसाम्मोवत्' अयसि भवमायसं तच्च तदम्भश्च पानीयं तदिव तद्वत् खड्गादिगतपानीयवदि-त्यर्थः । क साकम्पेत्याह-' सन्मार्गे ' संसारसमुद्रोत्तरणार्थं सद्विर्भृग्यते अम्वेष्यत इति सन्मार्ग आप्तागमगुरुप्रवाहस्तस्मिन् । केनोल्ठेखेनेत्याह-' इदमेवेत्यादि ' इदमेवाप्तागमतपस्विल्क्षणं तत्त्वं । ' ईदशमेव ' उक्त-प्रकारेणैव लक्षणेन लक्षितं । 'नान्यत् ' एतस्माद्विन्नं न । 'न चान्यथा ' उक्ततल्लक्षणादन्यथा परपरिकल्पितलक्षणेन लक्षितं, 'न च' नैव तद्घटते इत्येवमुल्लेखेन ॥ ११ ॥

इदानीं निष्कांक्षितत्वगुणं सम्यग्दर्शने दर्शयन्नाहः-

कर्मपरवशे सान्ते दुःखैरन्तरितोदये ।

पापबीजे सुखेऽनास्था श्रद्धानाकाङक्षणा स्मृता ॥ १२ ॥ 'अनाकांक्षणा स्मृता ' निष्कांक्षितत्वं निश्चितं । कासौ ? 'श्रद्धा' । कथंभूता ? ' अनास्था ' न विद्यते आस्था शाझ्वतबुद्धिर्यस्यां । न आस्था अनास्था । तस्यां तया वा श्रद्धा अनास्थाश्रद्धा सा चाप्यनाकांक्षणेति स्मृता । क अनास्थाऽरुचिः ? ' सुखे ' वैषयिके । कथंभूते ? ' कर्मपर-वशे ' कर्मायत्ते । तथा ' सान्ते ' अन्तेन विनाशेन सह वर्तमाने । तथा ' दुःखैरन्तरितोदये ' दुःखैर्मानसशारीरैस्तरित उदयः प्रादुर्मावो यस्य । तथा ' पापबीजे ' पापोत्पत्तिकारणे ॥ १२ ॥

### सम्प्रति निर्विचिकित्सागुणं सम्यग्दर्शनस्य प्ररूपयन्नाहः---स्वभावतोऽशुचौ काये रत्नत्रयपवित्रिते । निर्जुगुप्सा गुणप्रीतिर्मता निर्विचिकित्सता ॥ १३ ॥

' निर्विचिकित्सता मता ' अभ्युपगता । कासौ ? ' निर्ज़ुगुप्सा ' विचिकित्स नावः । क ? काये । किंबिशिष्टे ? ' स्वभावतोऽरुजुचौ ' स्वरूपेणापवित्रिते । इत्यंभूतेऽपि काये ' रत्नत्रयपवित्रिते ' रत्नत्रयेण पवित्रिते पूज्यतां नीते । कुतत्त्वधाभूते निर्जुगुप्सा भवतीत्याह-' गुण-प्रीतिः ' यतो गुणेन रत्नत्रयाधारभूतमुक्तिसाधकल्क्षणेन प्रीतिर्मनुष्यश-रीरमेवेदं मोक्षसाधकं नान्यदेवादिशरीरमित्यनुरागः । ततस्तत्र निर्ज्जुग-प्सेति ॥ १३ ॥

## अधुना सद्दर्शनस्यामूढद्दष्टित्वगुणं प्रकाशयन्नाहः— कापथे पथि दुःखानां कापथस्थेऽप्यसम्मतिः । असंपृक्तिरनुत्कीर्तिरमूढा दृष्टिरुच्यते ॥ १४ ॥

अमूढा दृष्टिरमूढत्वगुणविशिष्टं सम्यग्दर्शनं । का ? ' असम्मति: ' न विद्यते मनसा सम्मति: श्रेयः साधनतया सम्मननं यत्र दृष्टौ । क ? 'कापथे' कुस्सितमार्गे मिथ्यादर्शनादौ । कथंभूते ? ' पथि ' मार्गे । केशं ? 'दुःखानां'। न केवलं तत्रैवासम्मतिरपि तु 'कापथस्थेऽपि' मिथ्यादर्शना-द्याधारेऽपि जीवे । तथा 'असंपृक्तिः' न विद्यते सम्पृक्तिः कायेन नख-च्छोटिकादिना प्रशंसा यत्र । 'अनुत्कीार्त्तैः' न विद्यते उत्कीर्तिरुत्कीर्तनं बाचा संस्तवनं यत्र । मनोवाक्कायैर्मिथ्यादर्शनादीनां तद्वतां चाप्रशंसा-करणममूढं सम्यग्दर्शनमित्यर्थः ॥ १४ ॥

# अथोपगूहनगुणं तस्य प्रतिपादयन्नाह;-खयं शुद्धस्य मार्गस्य बालाशक्तजनाश्रयाम् । वाच्यतां यत्प्रमार्जन्ति तद्वदन्त्युपगूहनम् ॥ १५ ॥

तदुपगूहनं चदन्ति यत्प्रमार्जन्ति निराकुर्वन्ति प्रच्छादयन्तीत्यर्थः । कां ? 'वाच्यतां' दोषं । कस्य ? 'मार्गस्य' रत्नत्रयलक्षणस्य । किंवि-शिष्टस्य ? 'स्वयं शुद्धस्य' स्वभावतो निर्मलस्य । कथंभूतां ? 'बालाशक्त-जनाश्रयां' बालो ऽज्ञः, अशक्तो व्रताद्यनुष्ठाने ऽसमर्थः स चासौ जनश्व स आश्रयो यस्याः । अयमर्थः—-हिताहितविवेकविकलं व्रताद्यनुष्ठाने ऽसमर्थ-जनमाश्रित्यागतस्य रत्नत्रये तद्वति वा दोषस्य यत् प्रच्छादनं तदुपगूह-नमिति ॥ १५॥

अथ स्थितीकरणगुणं सम्यग्दर्शनस्य दर्शयन्नाहः---

दर्शनाचरणाद्वापि चलतां धर्मवत्सलैः ।

प्रत्यवस्थापनं प्राज्ञैः स्थितीकरणमुच्यते ॥ १६ ॥

'स्थितीकरणं' अस्थितस्य दर्शनादेश्वछितस्य स्थितं करणं स्थितीकर-णमुच्यते । कैः ? प्राज्ञैस्तद्विचक्षणैः । किं तत् ? 'प्रत्यवस्थापनं' दर्शनादौ पूर्ववत् पुनरप्यवस्थापनं । केषां ? 'चलतां' । कस्मात् ? दर्शनाचरणाद्वापि । कैस्तेषां प्रत्यवस्थापनं ? 'धर्मवत्सलैः' धर्मवात्सल्ययुक्तैः ॥ १६ ॥

अथ वात्सल्यगुणस्वरूपं दर्शने प्रकटयम्नाहः---

# खयूथ्यान्प्रति सद्भावसनाथापेतकैतवा । प्रतिपत्तिर्यथायोग्यं वात्सल्यमभिलप्यते ॥ १७ ॥

' वात्सल्यं ' सधर्मिणि स्नेहः । ' अभिलप्यते ' प्रतिपाद्यते । कासौ ? ' प्रतिपत्तिः ' पूजाप्रशंसादिरूपा । कथं ? ' यथायोग्यं ' योग्यानतिक्रमेण अङ्गलिकरणाभिमुखगमनप्रशंसावचनोपकरणसम्प्रदाना-दिलक्षणा । कान् प्रति ? ' स्वयूच्यान् ' जैनान् प्रति । कथंभूता ? ' सद्भावसनाथा ' सद्भावेनावक्रतया सहिता चित्तपूर्थिकेत्यर्थः । अत एव 'अपेतकैतवा ' अपेतं विनष्टं कैतवं माया यस्याः ॥ १७ ॥ अथ प्रभावनागुणस्वरूपं दर्शनस्य निरूपयन्नाहः---अज्ञानतिमिरव्याप्तिमपाकृत्य यथायथम् ।

जिनशासनमाहात्म्यत्रकाशः स्थात्त्रभावना ॥ १८ ॥

'प्रभावना' स्यात् । कासौ ? 'जिनशासनमाहात्म्यप्रकाशः' । \* जिन-शासनस्य माहात्म्यप्रकाशस्तु \* तपोज्ञानाद्यतिशयप्रकटीकरणं । कथं ? ' यथायथं ' स्नपनदानप्रुजाविधानतपोमंत्रतंत्रादिविषये आत्मशक्त्यनति-क्रमेण । किं कृत्वा ? ' अपाकृत्य ' निराकृत्य । कां ? ' अज्ञानतिमिर-व्याप्ति '\* जिनमतात्परेषां यत्स्नपनदानादिविषयेऽज्ञानमेव तिमिरमन्धकारं तस्य व्याप्ति \* प्रसरम् ॥ १८ ॥

इदानीमुक्तनिःशंकितत्वाद्यष्टांगानां मध्ये कः केन गुणेन प्रधानतया प्रकटित इति प्रदर्शयन् श्लोकद्वयमाहः-

> तावदञ्जनचौरोऽङ्गे ततोऽनन्तमतिः स्मृता । उद्दायनस्तृतीयेऽपि तुरीये रेवती मता ॥ १९ ॥ ततो जिनेन्द्रभक्तोऽन्यो वारिषेणस्ततः परः । विष्णुश्च वज्रनामा च शेषयोर्लक्ष्यतां गताः ॥ २० ॥

तावच्छब्दः जमवाची, सम्यग्दर्शनस्य हि निःशंकितत्वादीन्यष्टांगान्यु-कानि तेषु मध्ये प्रथमे निःशंकितत्वेंऽगस्वरूपे तावऌक्ष्यतां दृष्टान्ततां गतो-ऽज्जनचोरः स्मृतो निश्चितः । द्वितीयेंऽगे निष्कांक्षितत्वे ततोऽज्जनचोरादन्या-नन्तमतिर्रुक्ष्यतां गता मता । तृतीयेंऽगे निर्धितत्वे ततोऽज्जनचोरादन्या-नन्तमतिर्रुक्ष्यतां गता मता । तृतीयेंऽगे निर्धितित्वे ततोऽज्जनचोरादन्या-नन्तमतिर्रुक्ष्यतां गता मता । तृतीयेंऽगे निर्धितित्वे ततोऽज्जनचोरादन्या-नन्तमतिर्रुक्ष्यतां गता मता । तृतीयेंऽगे निर्धितित्वे ततोऽज्जनचोरादन्या-नत्तमतिर्रुक्ष्यतां गता मता । तृतीयेंऽभे निर्धित्वि त्विकित्सत्वे उद्दायनो रुक्ष्यतां गतो मतः । तुरीये चतुर्थेऽङ्गे अमूढदृष्टित्वे रेवती रुक्ष्यतां गता मता । ततस्तेभ्यश्वतुर्थेभ्योऽन्यो जिनेन्द्रभक्तश्रेष्ठी उपगूहने रुक्ष्यतां गतो मतः । .ततो जिनेन्द्रभक्तात् परो वारिषेणः स्थितीकरणे रुक्ष्यतां गतो मतः ।

९ सम्पादनादिलक्षणा खा । २ पुष्पमध्यगतः पाठ क-पुस्तके नास्ति ।

विष्णुश्च विष्णुकुमारो वज्रनामा च वज्रकुमारः शेषयोर्वात्सख्यप्रभावनयो रुक्ष्यतां गतौ मतौ । गता इति बहुवचननिर्देशो दृष्टान्तभूतोक्तात्मब्यक्ति-बहुत्वापेक्षया ।

#### तत्र निःशंकितत्वंऽजनचोरो दृष्टान्ततां गतोऽस्य कथां ।

यथा *ध*न्वंतरिविश्वळोमौ सुक्रतकर्मवशादमितप्रभविद्युत्प्रभदेवौ संजातौः चान्योन्यस्य धर्मपरीक्षणार्थमत्रायातौ । ततो यमदाग्निस्ताभ्यां तपसश्चा-लितः । मैगधदेशे राजगृहनगरे जिनदत्तश्रेष्टी कृतोपवासः कृष्णचतुर्द--श्यां रात्रौ स्मज्ञाने कायोःसर्गेण स्थितो दृष्टः। ततोऽमितप्रभदेवेनोक्तं दूरे तिष्ठंतु मदीया मुनयोऽमुं गृहस्यं ध्यानाचाल्रयेति, ततो विद्युत्प्रभदेवे-नानेकघा कृतोपसर्गोपि न चलितो ध्यानात् । ततः प्रभाते मायामुपसं--इत्य प्रशस्य चाकाशगामिनी विद्या दत्ता । तस्मै कथितं च तवेयं सिद्धाऽ न्यस्य च पंचनमस्कारार्चनाराधनविधिना सेत्स्यतीति । सोमदत्तपुष्पवटु-केन चैकदा जिनदत्तश्रेष्ठी पृष्टः क भवान् प्रातरेवोत्याय वजतीति । तेनोक्तमक्वत्रिमचैत्याळयवंदनामक्ति कर्तुं व्रजामि । ममेत्थं विद्यालाभः संजात इति कथिते तेमोक्तं मम विद्यां देहि येन खया सह पुष्पादिकं गृहीत्वा वदनामक्ति करोमीति । ततः श्रेष्ठिना तस्योपदेशो दत्तः । तेन च कृष्णचतुर्दश्यां रमशाने वटवृक्षपूर्वशाखायामष्टोत्तरशतपादं दर्भशिक्यं-बन्धयित्वा तस्य तले तीक्ष्णसर्वशस्त्राण्यूर्ध्वमुखानि घृत्वा गंधपुष्पा-दिकं दत्त्वा शिक्यमध्ये प्रविश्य षष्ठोपत्रासेन पंचनमस्कारानुचार्य छुरिक-यैकेक पाद छिंदताऽधो जाज्वल्यमानप्रहरणसमूहमालेक्य भीतेन तेन संचितितं यदि श्रेष्ठिनो वचनमसत्यं भवति तदा मरणं भवतीति शंकि-

१कथेयमस्परसुद्धर्यश्रीवासुदेवपंडितैः स्वहस्तेनोल्लिसिते पुस्तके सुमहद्रपेण वर्तते । २ अङ्गदेशे इति ग ।

#### रत्नकरण्डकश्रावकाचारे--

तमना वारंवारं चटनोत्तरणं करोति । एतस्मिन् प्रस्तावे प्रजापाल्याज्ञः कनकराज्ञीहारं दृष्ट्रांजनसुंदर्या विल्लासिन्या रात्रावागतोंजनचोरो भणितः । यदि मे कनकराख्या हारं ददासि तदा भक्ती त्वं नान्यथेति । ततो गत्वा रात्रौ हारं चोरयित्वांऽजनचोर आगच्छन् हारोद्योतेन ज्ञातोंऽगरक्षैः कोट्ट-पाल्रैश्व धिर्यमाणो हारं त्यक्त्वा प्रणश्च गतः, वटतले वटुकं दृष्ट्रा तस्मा-नमंत्रं गृहीत्वा निःशंकितेन तेन विधिनैकवारेण सर्वशिक्यं छिन्नं रास्त्रोपिरे पतितः सिद्धया विद्यया भणितं ममादेशं देहीति । तेनोक्तं जिनदत्तश्रे-ष्ठिपार्श्वे मां नयेति । ततः सुदर्शनमेरुचैत्यालये जिनदत्तस्याप्रे नीत्वा स्थितैः । पूर्ववृत्तांतं कथयित्वा तेन भणितं यथेयं सिद्धा भवदुपदेशेन तथा परलोकसिद्धावन्युपदेहीति । ततश्चारणमुनिसान्निधौ तथो गृहीत्वा कैलाशे केवलम्रत्याद्य मोक्षं गतः ॥ १ ॥

#### निःकांक्षितत्त्वेऽनंतमतीदृष्टांतोऽस्याः कथा।

अंगदेशे चंपानगर्थ्या राजा वसुवर्धनो राज्ञी लक्ष्मीमती । श्रेष्ठी प्रिय-दत्तस्तद्भार्या अंगवती पुत्र्यनंतमती । नंदीश्वराष्टम्यां श्रेष्ठिना धर्मकीर्त्या-चार्यपादमूलेऽष्टदिनानि ब्रह्मचर्य गृहीतं । क्रीडयाऽनंतमती च प्राहिता । अन्यदा संप्रदानकालेऽनंतमत्योक्तं तात ! मम त्वया ब्रह्म चर्यं दापितमतः किं विवाहेन ? श्रेष्टिनोक्तं क्रीडया मया ते ब्रह्मचर्य दापितं । ननु तात ! धर्भे व्रते का क्रीडा । ननु पुत्रि ! नंदीश्वराष्टदिना-न्येव व्रतं तव न सर्वदा दत्तं । सोवाच ननु तथा भद्रारकैरविवक्षितत्वा-दिति । इह जन्मनि परिणयने मम निवृत्तिरस्तीत्युक्त्वा सकलकलाविज्ञा-नशिक्षां कुर्वती स्थिता यौवनमरे चैत्रे निजोद्याने आंदोल्यंती विजयार्घदक्षिणश्रेणिकिन्नरपुरविद्याधरराजेन कुंडलमंडितनाम्ना सुकेशी-निजमार्यया सह गगनतले गच्छता दृष्टा । किमनया विना जीवितेनेति

१ गृहीष्यमाणः इति पाठान्तरम् । २ धृत इत्यन्यत्र ।

संचित्य भार्यी गृहे ध्रुत्वा शीधमागत्य बिल्पंती तेन सा नीता। आकारो गच्छता भार्यी दृष्ट्वा भीतेन पर्णलघुविद्याः समर्प्य महाटन्यां मुक्ता । तत्र च तां रुदन्तीमालेक्य भीमनाम्ना भिल्लराजेन निजपल्लि-कायां नीत्वा प्रधानराज्ञीपदं तव ददामिमामिच्छेति भाणित्वा रात्रावनि-च्छतीं भोक्तुमारब्धा । व्रतमाहात्म्येन वनदेवतया तस्य ताडनाद्यपसर्गः कृतः । देवता काचिदियमिति भीतेन तेनावासितसार्थपृष्पकनाम्नः सार्थवाहस्य समर्पिता। सार्थवाहो लोमं दर्शयित्वा परिणेतुकामे न तया वाञ्चितः । तेन चानीयायोध्याया कामसेनाकुट्टिन्याः समर्पिता, कथमपि वेश्या न जाता। ततस्तया सिंहराजस्य राज्ञो दर्शिता तेन च रात्रौ हठात् सोवितुमारब्धा । नगरदेवतया तद्रतमाहात्म्येन त्तस्योपसर्गः इतः । तेन च भीतेन गृहात्रिःसारिता । रुदती सखेदं सा कमल्श्रीक्षांतिकया श्राविकेति मत्वाऽतिगौरवेण घृता । अथानंतमतीशो-कविस्मरणार्थं प्रियदत्तश्रेष्ठी बहुसहायो वंदनाभक्ति कुर्वत्रयोध्यायां गतो निजस्यालकजिनदत्तश्रेष्ठिनो गृहे संध्यासमये प्रविष्ठो रात्रौ पुत्रीहरणवाती कथितवान् । प्रभाते तस्मिन् वंदनाभाक्तें कर्तुं गते अतिगौरवितप्राघूर्ण-कनिमित्तं रसवतीं कर्तुं गृहे चतुष्कं दातुं कुशला कमल्श्रीक्षांतिका श्राविका जिनदत्तमार्यया आकारिता । सा च सर्वे कृत्वा वसतिका गता । वंदनाभाक्तें कृत्वा आगतेन प्रियदत्तश्रेष्टिना चतुष्कमालोक्यानंत-मतीं समुत्वा गह्वरितहृदयेन गद्गदितवचनेनाश्रपातं कुर्वता भणितं । यया गृहमंडनं कृतं तां मे दर्शयेति । ततः सा आनीता तयोश्व मेळापके जाते जिनदत्तश्रेष्ठिनां च महोत्सवः कृतः । अनंतमत्या चोक्तः तात ! इदानी मे तपो दापय दृष्टमेकस्मिन्नेव भवे संसारवैचित्र्यामेति । तत्तः कमल्श्रीक्षांतिकापार्श्वे तपो गृहीत्वा बहुना कालेन विधिना मृत्वा तदात्मा सहस्रारकल्पे देवो जातः ॥ २ ॥

निर्विचिकित्सिते उद्दायनो दृष्टांतोऽस्य कथा।

एकदा सौधर्मेन्द्रेण निजसभायां सम्यक्त्वगुणं व्यावर्णयता भरते वत्सदेशे रौरकपुरे उदायनमहाराजस्य निर्विचिकित्सितगुणः प्रशंसितस्तं परीक्षितुं बासवदेव उदुंबरकुष्ठकुथितं मुनिरूपं विकृत्य तस्यैव हस्तेन विधिना स्थित्वा सर्वमाहारं जलं च मायया भक्षयित्वातिदुर्गधं वहुवमनं कृतवान् । दुर्गधभयान्नष्टे परिजने प्रतीच्छतो राज्ञस्तदेव्याश्व प्रभावत्या उपीरे छार्दितं, हाहा ! विरुद्ध आहारो दत्तो मयेत्यात्मानं निंदयतस्तं च प्रक्षाल्यतो मायां परिहृत्य प्रकटीकृत्य पूर्ववृत्तान्तं कथयित्वा प्रशस्य च तं, स्वर्ग गतः । उद्दायनमहाराजो वर्धमानस्वामिपादम्ले तपोगृहीत्वा मुक्ति गतः । प्रभावती च तपसा ब्रह्मस्वर्गे देवो बृभूव ।

#### अमूढद्दष्टित्वेरेवती दद्यान्तोऽस्य कथा।

विजयार्धदक्षिणश्रेण्यां मेघकूटे नगरे राजा चन्द्रप्रभः । चन्द्र-शेखरपुत्राय राज्यं दत्वा परोपकारार्धं वन्दनाभक्त्यर्थं च कियतीर्थिंग दधानो दक्षिणमथूरायां गत्वा गुप्ताचार्यसमीपे क्षुऌको जातः । तेनैकदा वन्दनाभक्त्यर्थमुत्तरमथूरायां चलितेन गुप्ताचार्थः पृष्टः किं कस्य कर्ध्यते ? भगवतोक्तं सुव्रतमुनेर्वन्दना वरुणराजमहाराझीरेवत्या आशीर्वादश्च कथनीयः त्रिपृष्टेनापि तेन एतावदेवोक्तं । ततः क्षुऌके-नोक्तं । भव्यसेनाचार्यस्यैकादशांगधारिणोऽन्येषां नामापि भगवन् न गृह्णति तत्र किंचित्कारणं भविष्यतीति सम्प्रधार्य तत्र गत्वा सुव्रतमुनेर्भद्दारकीयां वन्दनां कथयित्वा तदीयं च विशिष्टं वात्सल्यं दृष्ट्व भव्यसेनवसतिकां गतः । तत्र गतस्य च भव्यसेनेन संभाषणमपि न कृतं कुण्डिकां गृहीत्वा, भव्यसेनेन सह बहिर्भूभिं गत्वा विकुर्वणया हरितकोमल्दतृणांकुरच्छन्नो मार्गोऽप्रे दार्शतः । तं दृष्ट्रा " आगमे किल्रैते

१ कच्छदेशे क, ग. २ 'कथते ख.।

जीवाः कथ्यन्ते " इति भणित्वा तत्रीर्हीच कृत्वा तृणोपरि गतः शौचसमये कुण्डिकायां जलं नास्ति तथा विक्वतिश्व कापि न दृश्यतेऽतोऽत्र स्वच्छ-सरोवरे प्रशस्तमृत्तिकया शौचं कृतवान्। ततस्तं मिथ्यादर्षि ज्ञात्वा भव्य-सेनस्याभब्यसेननाम क्रुतं । ततोऽन्यस्मिन् दिने पूर्वस्यां दिशि पद्मासनस्यं चतुर्मुखं यज्ञोपनीतागुपेतं देवासुरनग्यमानं ब्रह्मरूपं दर्शितं । तत्र राजा-दयो भव्यसेनादयश्च जना गताः । रेवती तु कोऽयं ब्रह्मनाम देवः इति भणित्वा लोकैः प्रेर्यमाणापि न गता । एवं दक्षिणस्यां दिशि गरुडारूढं चतुर्भुजं च गदाशंखादिधारकं वासुदेवरूपं। पश्चिमायां दिशि वृषभारूढं सार्धचन्द्रजटाजूटगौगेगणोपतं शंकररूपं । उत्तरस्यां दिशि समवशरण-मध्ये प्रातिहार्याष्ट्रकोपेतं सुरनरविद्याधरमुनिवृन्दवन्द्यमानं पर्यंकस्थितं तीर्धकरदेवरूपं दर्शितः । तत्र च सर्वलोका गताः । रेवती तु लोकैः प्रेर्यमाणापि न गता नवैव वासुदेवाः, एकादशैव रुद्राः, चतुर्विंशतिरेव तीर्थकरा जिनागमे कथिताः । ते चातीताः कोऽप्ययं मायावीत्यक्तवाः स्थिता । अन्ये दिने चर्यावेळायां व्याधिक्षीणरारीरक्षुलुकरूपेण रेवती-गृहप्रतोलीसमीपमार्गे मायामूच्छेया पतितः । रेवत्या तमाकर्ण्य भक्त्यो-त्थाप्य नीत्योपचारं कृत्वा पथ्यं कारयितुमारब्यः । तेन च सर्वमाहारं ्भुक्त्वा दुर्गन्धवमनं कृतं । तदपनीय हा ! विरूपकं मयाऽपथ्यं दत्त-मिति रेवत्या वचनमाकर्थ्य तेषां मायामुपसंहृत्य तां देवीं वन्दयित्वा गुरोराशीर्वादं पूर्त्रवृत्तान्तं कथयित्वा लोकमध्ये तु अम् इटदष्टित्वं तस्या उचैः प्रशस्य स्वस्थाने गतः । वरुणो राजा शिवकार्तिपुत्राय राज्यं दत्वा तपो गृहीत्वा माहेन्द्रस्वर्गे देवो जातः । रेवत्यपि तपः कृत्वा ब्रह्मस्वर्गे देवो बभूत ।

१ आगमे। रत्न०-२

#### उपगृहने जिनेन्द्रभक्तो दृष्टान्तोऽस्य कथा--

सुराष्ट्रदेशे पाटलिपुत्रनगरे राजा यशोधरो राज्ञी सुसीमा पुत्रः सुवीरः स-प्तव्यसनाभिभूतस्तथाभूततस्करपुरुषसेवितः। पूर्वदेशे गौडविषये ताम्रलि-त्तनगर्यी जिनेन्द्रभक्तश्रेष्टिनः सप्ततलप्रासादोपरि बहुरक्षकोपयुक्तपार्श्वना-धन्नतिमाछत्रत्रयोपरि विशिष्टतरानर्ध्यवैडूर्यमणि पारंपर्येणाकर्ण्य लोभात्तेन स्वीरेण निजपुरुषाः पृष्टाःतं मार्णि किं को Sप्यानेतुं शक्तो Sस्तीति। इन्द्रमुकु-टमणिमप्यहमानयामीति गलगर्जितं कृत्वा सूर्यनामा चौरः कपटेन क्षुलुको भूत्वा अतिकायक्वेशेन प्रामनगरक्षोमं कुर्बाणः क्रमेण तामलिप्तनगरी गतः। तमाकर्ण्य गत्वाऽलोक्य वन्दित्वा संभाष्य प्रशस्य क्षमितेन जिने-न्द्रभक्तश्रेष्टिना नीत्वा पार्श्वनाथदेवं दर्शयित्वा मायया अनिच्छन्नपि स तत्र मणिरक्षको घृतः । एकदा क्षुलुकं पृष्ट्वा श्रेष्ठी समुद्रयात्रायां चलि-तो नगराद्वहिर्निर्गत्य स्थितः । स चौरक्षुछको गृहजनमुपकरणनयनव्यश्रं ज्ञात्वा अर्वरात्रं तं मणि गृहीत्वा चलितः। मणितेजसा मार्गे कोइपाल्टेईष्टो धर्तमारब्धः । तेम्यः पलायितुमसमर्थः श्रेष्ठिन एव शरणं प्रविष्टो मां रक्ष रक्षेति चोक्तवान् कोद्टपाटानां कटकलमाकर्ण्य पर्यालोच्य तं चौरं झाला दर्शनोपहासप्रच्छादनार्थं भणितं श्रेष्टिना मद्वचनेन रत्नमनेनानीतिमिति विरूपकं भवद्भिः कृतं यदस्य महातपस्विनश्चौरोबोवणा कृता । ततस्ते तस्य प्रमाणं कुला गताः । स च श्रेष्टिना रात्री निर्घाटितः । एवमन्येनापि सम्यग्दष्टिना असमर्थाज्ञानपुरुषादागतदर्शनदोषस्य प्रच्छादनं कर्तव्यं ।

स्थितीकरणे वारिषेणो दष्टान्तोऽस्य कथा---

मगधदेशे राजगृहनगरे राजा श्रेणिको राज्ञी चेढिनी पुत्रो बारिषेणः उत्त-मश्रावकः चतुर्दश्यां रात्रौ कृतोपवासः श्मशाने कायोत्सर्गेण स्थितः । तस्मि-न्नेव दिने उद्यानिकायां गतया मगवसुन्दरीविलासिन्या श्रीकीार्तिश्रेष्ठिन्याः यरिहितो दिव्यो हारो दृष्टः । ततस्तं दृष्ट्या किमनेनाल्डङ्कारेण विना जीवितेनेति संचिन्त्य शय्यायां पतित्वा सा स्थिता । रात्रौ समागतेन तदासक्तेन विद्यु- चोरेणोक्तं प्रिये ! किमेवं स्थितासीति । तयोक्तं श्रीकीर्तिश्रेष्ठिन्या हारं यदि मे ददासि तदा जीवामि त्वं च मे भर्ता नान्यथेति श्रुत्वा तां समुदीर्थ अर्धरात्रे गत्वा निजकौशलेन तं हारं चोरयित्वा निर्मतः । तदुद्योतेन चौरोऽयमिति ज्ञात्वा गृहरक्षकै: कोट्टपालैश्व ध्रियमाणो पलायितुमसमर्थो वारिषेणकुमारस्याग्रे तं हारं घृत्वाऽदृत्त्यो भूत्वा स्थितः । कोद्वपाछैश्च तं तथाल्लोक्य श्रेणिकस्य कथितं देव ! वारिषेणश्वीर इति । तं श्रुत्वा तेनोक्तं मूर्खस्यास्य मस्तकं गृह्यतामिति। मातंगेन योऽसिः शिरोप्रहणार्थं वाहितः स कण्ठे तस्य पुष्पमाळा बभूव। तमतिशयमाकर्ण्य श्रेणिकेन गत्वा वारि-षेणः क्षमां कारितः। ऌब्धाभयप्रदानेन विद्युचौरेण राज्ञो निजवृत्तान्ते कथिते वारिषेणो गृहे नेतुमारब्धः । तेन चोक्तं मया पाणिपात्रे भोक्तव्यमिलि । ततोऽसौ सूतसेनमुनिसमीपे मुनिरभूत् । एकदा राजगृहसमीपे पलासकूटमामे चर्यायां स प्रविष्टः। तत्र श्रेणिकस्ययोऽग्निभूतिमंत्री । तत्पु-त्रेण पुष्पजलेन स्थापितं चर्यी कारयित्वा स सोमिऌां निजभार्यी पृष्ट्वा प्रभु पुत्रत्वाद्वालसखित्वाच स्तोकं मार्गानुत्रजन कर्तुं वारिषेणेन सह नि-र्गतः । आत्मनो व्याघुटनार्थं क्षीरद्वक्षादिकं दर्शयन् मुहुर्मुहुर्बन्दनां कुर्वन् हस्ते घृत्वा नीतो विशिष्टधर्भश्रवणं कृत्वा वैराग्यं नीत्वा तपो माहितोऽपि सोमिल्ठां न विस्मरति । तौ द्वावपि द्वादरावर्षाणि तीर्थ-यात्रां कृत्वा वर्धमानस्वामिसमवशरणं गतौ । तत्र वर्धमानस्वामिनः पृथि--ब्याश्च सम्बन्धिगीतं देवेर्गीयमानं पुष्पडौलेन श्रुतं । यथा

#### " मइछकुचेछी दुम्मनी नाँहे पविसिय एण । कह जीवेसइ घणियघर उज्झते हियएण ॥ '

एतदात्मनः सोमिऌायाश्च संयोज्य उत्कण्ठितश्चछितः। स वारिषेणेन ज्ञात्वा स्थिरीकरणार्धे निजनगरं नीतः। चेलिन्या तौ दृष्ट्वा वारिषेणः किं

१ लाडेन खा। २ नाहेए वसियएण खा।

चारित्राचलितः आगच्छतीति संचिन्त्य परीक्षणार्थं सरागवीतरागे द्वे आसने दत्ते । वीतरागासने वारिषेणेनोपविश्योक्तं मदीयमन्तःपुरमानीयतां ततश्चेलिन्या महादेव्या द्वात्रिंशद्धार्याः सालङ्कारा आनीता । ततः पुष्प-डालो वारिषेणेन भणितः स्त्रियो मदीयं युवराजपदं च त्वं गृहाण । तच्छुत्वा-पुष्पडालो अतीवलजितः परं वैराग्यं गतः । परमार्थेन तपः कर्तुं लग्न इति । वात्सल्ये विष्णुक्रमारो दृष्टान्तोऽस्य कथा—

अवन्तिदेशे उज्जयिन्यां श्रीवर्मी राजा तस्य बल्टिर्बुहस्पतिः प्रव्हादो नमुचिश्वेति चत्वारो मंत्रिणः तत्रैकदा समस्तश्रुताधारो दिव्यज्ञानी सप्तश-तमुनिसमन्वितोऽकम्पनाचार्य आगत्योद्यानके स्थित: सम+ स्तसंघश्च वारितः राजादिकेऽप्यायते केनापि जल्फनं न कर्तव्यमन्यथा समस्तसंघस्य नाशो भविष्यतीति । राज्ञा च धवलगृहास्थितेन प्रूजाहस्तं नगरीजनं गच्छन्तं दृष्ट्रा मंत्रिणः पृष्टाः कायं लोकोऽकाल्यात्रायां गच्छ-तीति । तैरुक्तं क्षपणका बहवो बहिरुद्याने आयातास्तत्रायं जनो याति वयमपि तान् दुष्टुं गच्छाम इति भणित्वा राजापि तत्र मंत्रिसमन्वितो गतः । प्रत्येके सर्वे वन्दिताः । न च केनापि आर्शार्वादो दत्तः । दिव्या-नुष्टानेनातिनिस्पृहास्तिष्ठन्तीति संचिन्त्य व्याघुटिते राज्ञि मंत्रिभिर्दुष्टाभिप्रा-यैरुपहासः कृतः बळीवर्दा एते न किंचिदपि जानन्ति मूर्खा दम्भमौनेन स्थिताः । एवं बुवाणौर्गच्छद्भिरग्रे चर्यो कृत्वा श्रुतसागरमुनिमागच्छन्तमा-<del>टोक्योक्तं</del> "अयं तरुणब्रटीवर्द: पूर्णकुक्षिरागच्छति । एतदाकर्ष्य तेन ते राजाग्रेऽनेकान्तवादेन जिताः । अकम्पनाचार्यस्य चागत्य वार्ता काथिता। तेनोक्तं सर्वसंघरत्वया मारितः । यदि वादस्थाने गत्वा रात्रौ त्वमेकाकी तिष्ठासे तदा संघस्य जीवितव्यं तव शुद्धिश्च भवति । ततोऽसौ तत्र गत्वा कायोत्सर्गेण स्थितः ! मंत्रिभिश्वातिलजितैः कुद्धै रात्रौ संघं मारयितुं गच्छद्भिस्तमेकं मुनिमालोक्य येन परिभवः कृतः स एव हंतव्यः इति

20

पर्यालोच्य तद्वधार्धे युगपच्चतुर्भिः खड्गा उद्गीर्णाः । कंपितनगरदेवतया तथैव ते कीलिताः । प्रभाते अ ( त ) थैव ते सर्वलोकैर्द्रष्टाः । रुष्टेन राज्ञा क्रमागता इति न मारिता गर्दभारोहणादिकं कारयित्वा निर्घाटिताः । अथ कुरुजांगरूदेशे हस्तिनागपुरे राजा महापद्मी राज्ञी लक्ष्मीमती पुत्रौ पद्मो विष्णुश्च । स एकदा पद्माय राज्यं दत्वा महापद्मो विष्णुना सह श्रुतसागरचंद्राचार्यस्य समीपे मुनि-र्जीतः । ते च बल्प्रिभृतय आगत्य पद्मराजस्य मंत्रिणो जाताः । कुम्भपुर-दुर्गे च सिंहबलो राजा दुर्गबलत् पद्ममण्डलस्योपद्रवं करोति । तद्ग्रहणचिन्तया पद्मं दुर्बल्मालोक्य बलिनोक्तं किं देव ! दौर्बल्ये कारण-मिति । कथितं च राज्ञा । तच्छूत्वा आदेशं याचयित्वा तत्र गत्वा बुद्धि-माहात्म्येन दुर्ग भंक्त्त्वा सिंहबलं गृहीत्वा व्याधुत्र्यागतः । तेन पद्म-स्यासौ समर्पितः । देव ! सोऽयं सिंहबल इति । तुष्टेन तेनोक्तं वाछितं वरं प्रार्थयेति । बलिनोक्तं यदा प्रार्थयिष्यामि तदा दीयतामिति । अथ कतिपयदिनेषु विहरन्तस्तेऽकम्पनाचार्यादयः सप्तशतयतयस्तत्रागताः। पुरक्षोभाइलिप्रभृतिस्तान् परिज्ञाय राजा एतद्भक्त इति पर्यालोच्य भयात्त-न्मारणार्थं पद्मः पूर्ववरं प्रार्थितः सम्तदिनान्यस्माकं राज्यं देहीति । ततोऽसौ सप्तदिनानि राज्यं दत्वाऽन्तःपुरे प्रविश्य स्थितः । बलिना च आतापनगिरौ कायोत्सर्गेण स्थितान् मुनीन् वृत्यावेष्ठय मण्ड५ कृत्वा यज्ञः कर्तुमारन्यः । उच्छिष्टसरावच्छागादिजीवकलेवरैर्धूमैश्व मुनीनां मा-रणार्थमुपसर्गः कृतः । मुनयश्च द्विविधसंन्यासेन स्थिताः । अथ मिथि-लानगर्यामर्धरात्रे बहिर्विनिर्गतश्रुतसागरचन्द्राचार्येण आकाशं श्रवणनक्षत्रं . कम्पमानमालोक्यावधिज्ञानेन ज्ञात्वा भाणितं महामुनीनां महानुपसगेों वर्तते तच्छूला पुष्पधरनाम्ना विद्याधरक्षुऌकेन पृष्टं भगवन् ! क केषां मुनीनां महानुपसर्गी वर्तते ? हस्तिनापुरे अकम्पनाचार्यादीनां सप्तशत-

२१

यतीनां । उपसर्गः कथं नस्यति १धरणिभूषणगिरौ विष्णुकुमारमुनिर्वि-कियर्द्विसम्पनस्तिष्ठति स नाशयति । एतदाकर्ण्य तत्समीवे गत्वा क्षुछ-केन विष्णुकुमारस्य सर्वासेन् इत्तान्ते कथिते मम किं विक्रिया ऋद्धिर-स्तौति संचिन्त्य तत्परीक्षार्थं हस्तः प्रसारितः । स गिरिं भित्त्वा दूरे गतः । ततस्तां निर्णीय तत्र गत्वा पद्मराजो भणितः । किं त्वया मुनीनामुप-सर्गः कारितः । भवत्कुले केनापीटशं न कृतं । तैनोक्तं किं करोमि मया पूर्वमस्य वरो दत्त इति । ततो विष्णुकुमारमुनिना वामनव्राझणं क्वत्वा दिव्यध्वनिना प्राध्ययनं क्वतं । बळिनोक्तं किं तुम्यं दीयते।तेनोक्तं भूमेः पादत्रयं देहि । प्रहिल्लाह्मण बहुतरमन्यत् प्रार्थयेति वारं वारं लोकैर्मण्यमानेऽपि तावदेव याचते । ततो हस्तोदकादिविधिना भूमि-पादत्रये दत्ते तेनैकपादो मेरौ दत्तो द्वितीयो मानुषोत्तरगिरौ तृतीयपा-देन देवविमानादीनां क्षोमं कृत्वा बल्टिपृष्ठे तं पादं दत्वा बल्टि वद्ध्वा मुनीनामुपसर्गो निवारितः। ततस्ते चत्वारोऽपि मंत्रिणः पद्मस्य भयादागत्य विष्णुकुमारमुनेरकम्पनाचर्यादीनां च पादेषु लग्नाः। ते मंत्रिण: श्रावकाश्च जाता इति ।

#### प्रभावनायां वज्रकुमारो दृष्टान्तोऽस्य कथा---

हस्तिनापुरे बल्टराजस्य पुरोहितो गरुडस्तत्पुत्रः सोमदत्तः तेन सकल्रज्ञा-स्त्राणि पठित्वा अहिच्छत्रपुरे निजमामसुभूतिपाइवें गत्वा भणितं । माम ! मां दुर्मुखराजस्य दर्शयेत् । न च गर्थितेन तेने दर्शितः । ततो प्रहिलो भूत्वा सभायां स्वयमेव तं दृष्ट्वा आशीर्वादं दत्वा सर्वशास्त्रकुशलत्वं प्रकाश्य मंत्रिपदं लब्धवान् । तं तथाभूतमालोक्य सुभूतिमामो यज्ञदत्तां पुत्रीं परिणेतुं दत्तवान् । एकदा तस्या ' गर्भिण्या वर्षाकाले आम्रफलभक्षणे

९ दर्शयते **ख, ग, २ न. ख, ग,** ३ गुर्विण्याः मूलपाठः ।

दोहलको जातः । ततः सोमदत्तेन तान्युद्यानवने अन्वेषयता यत्राम्रदृक्षे सुमित्राचार्यो योगं गृहीतवांस्तं नानाफल्लैः फलितं दृष्ट्वा तस्मात्ता-न्यादाय पुरुषहस्ते प्रेषितवान् । स्वयं च धर्म श्रुत्वा निर्विण्णस्तपो गृहीत्वाः आगममधीत्य परिणतो भूत्वा नाभिगिरौ आतपनेन स्थितः । यज्ञदत्ता च पुत्रं प्रसूता नीतं श्रत्वा बंधुसमीपं गता। तस्य शुद्धिं ज्ञात्वा बन्धुभिः सह नाभिगिरि गत्वा तमातपनस्थमालोक्यातिकोपात्तत्पादोपरि बालकं धृरवा दुर्वचनानि दत्वा गृहं गता । अत्र प्रस्तावे दिवाकरदेवनामा विद्या-**धरोऽमरावतीपुर्याः पुरन्दरनाम्ना ऌघुम्रात्रा राज्यान्निर्घाटितः ।** सकलत्रो मुनिं बन्दितुमायात: । तं बालं गृहीत्वा निजभार्यायाः समर्प्य वज्रकुमार इति नाम कृत्वा गतः । स च वज्रकुमारः कनकनेंगरे विमलवाह-ननिजमैथुनिकसमांपे सर्वविद्यापारगो युवा च ऋमेण जातः । अथ गरु-डवेगाङ्गवत्योः पुत्री पुवनवेगा हेमन्तपूर्वते प्रज्ञाप्ति विद्यां महाश्रमेण साधयन्ती पवनाकम्पितबदरीवज्रकंटकेन छोचने विद्धा । ततस्तत्पीडया चलचित्ताया विद्यां न सिद्धयति । ततो वज्रकुमारेण च तां तथा दृष्ट्वा विज्ञानेन कंटकमुद्रतः । ततः स्थिरचित्तायास्तस्या विद्या सिद्धा । उक्तं च तया भवत्प्रसादेन एषा विद्या सिद्धा त्वमेव मे भर्त्तेत्युक्त्वा परिणीता । वज्रकुमारेणोक्तं तात ! अहं कस्य पुत्र इति सत्यं कथय तस्मिन् कथिते मे मोजनादौ प्रवृत्तिरिति । ततस्तेन पूर्ववृत्तान्तः सर्वः सत्य एव कथितः । तमाकर्ण्य निजगुरुं द्रष्टुं बन्धुभिः सह मधुरायां क्षत्रियगुहायां गतः । तत्र च सोमदत्तगुरोदिंवाकरदेवेन वंदनां कृत्वा वृत्तान्तः कथितः । समस्तबन्धून् महता कप्टेन विसृज्य वज्रकुमारो मुनिर्जात: अत्रान्तर मथुरायामन्यां कथा----राजा पूतिगन्धो राज्ञी उँर्विछा । सा च सन्य-ग्दष्टिरतीव जिनधर्मप्रभावनायां रता । नन्दीश्वराष्टदिनानि प्रतिवर्षे जिने-न्द्ररथयात्रायां त्रीन् वारान् कारयति । तत्रैव नगर्या श्रेष्ठी सागरदत्तः

#### ९ तं ख, ग। २ गिसै, ख, ग। ३ ऊर्वी, ग।

श्रेष्ठिनी समुद्रदत्ता पुत्री दरिदा । मृते सागरदत्ते दरिद्रा एकदा परगृहे निक्षिप्तसिक्थानि भक्षयन्ती चर्या प्रविष्टेन मुनिद्रयेन दृष्ट्वा ततो छघुमु-निनोक्तं हा ! वराकी महता कष्टेन जीवतीति । तदाकर्ण्य ज्येष्ठमुनिनोक्तं अन्नैवास्य राज्ञः पट्टराज्ञी बल्लभा भविष्यतीति । भिक्षां भ्रमता ध-र्मश्रीवदंकेन तद्वचनमाकर्ण्य नान्यथा मुनिभाषितमिति संचिन्स्य स्व-विहारे तां नीत्वा मृष्टाहारै: पोषिता । एकदा यौवनभरे चैत्रमासे अन्दो-न्डयन्तीं तां राजा दृष्ट्रा अतीव विरद्दावस्थां गतः | ततो मंत्रिभिस्तां तदर्धे वंदको याचितः। तेनोक्तं यदि मदीयं धर्मे राजा गृह्याति तदा ददामीति। तत्सर्वे कृत्वा परिणीता । पट्टमहादेवी तस्य सातिवऌभा जाता । फाल्गु-ननन्दीश्वरयात्रायामुर्विला रथयात्रामहारोपं दृष्ट्रा तया भणिता देव !मदीयो बुद्धरथोऽधुना पुर्यं। प्रथमं स्नमत् । राज्ञा चोक्तमेवं भवत्यिति । तत डर्बिला वदति मदीयो रथो यदि प्रथमं भ्रमति तदाहारे मम प्रवृत्तिर-न्यथा निवृत्तिरिति प्रतिज्ञां गृहीत्वा क्षत्रियगुहायां सोमदत्ताचार्यपार्श्वे गता । तस्मिन् प्रस्तावे वञ्रकुमारमुनेर्वन्दनामक्त्यर्थमायाता दिवाकरदे-बःदयो विद्याधरास्तदीयवृत्तान्तं च श्रुत्वा वज्रकुमारमुनिना ते भणिताः । टर्विलायाः प्रतिज्ञारूढाया रथयात्रा कारिता तमतिशयं दृष्ट्रा पूर्तिमुखा बुद्ध-दासी अन्ये च जना जिनधर्मरता जाता इति ॥ २० ॥

ननु सम्यग्दर्शनस्याष्टभिरङ्गैः प्ररूपितैः किं प्रयोजनं ? तद्विकलस्या-ध्यस्य संसारोच्छेदनसामर्थ्यसंभवादित्याशंक्याहः—

# नांगहीनमलं छेत्तुं दर्शनं जन्मसन्ततिम् । न हि मन्त्रोऽक्षरन्यूनो निहन्ति विषवेदनां ॥ २१ ॥

' दर्शनं कर्तृ । जन्मसन्तति ' संसारप्रबन्धं । ' छेत्तुं ' उच्छेदयितुं ' नालं ' न समर्थे । कथंभूतं सत् , ' अंगहीनं ' अंगोर्निः रांकितत्वादिस्वरूपैर्हींनं विकलं । अस्यैवार्थस्य समर्थनार्थं दृष्टान्त माह—' नहीं ' त्यादि सर्पादिदष्टस्य प्रस्टृतसर्वीगविषवेदनस्य तदपह-रणार्थे प्रयुक्तो मंत्रोऽक्षरेणापि न्यूनो हीनो 'नहि' नैव 'निहन्ति' स्फोटयति विषवेदनां । तत: सम्यग्दर्शनस्य संसारोच्छेदसाधनेऽष्टाङ्कोपेतत्वम्।

तस्य संसारोच्छेदसाधनं स्यादिति चेदुच्यते लोकदेवतापाखंडिमूढ-मेदात् त्रीणि भवन्ति । तत्र लोकमूढं तावदर्शयन्नाहः----

### आपगासागरस्नानमुचयः सिकताञ्मनाम् । गिरिपातोऽग्निपातश्च लोकमूढं निगद्यते ॥ २२ ॥

' लोकमूढं ' लोकमूढत्वं । किं ? ' आपगासागरस्नानं ' आपगा नदी सागरः समुद्रः तत्र श्रेयःसाधनाभिप्रायेण यत्स्नानं न वपुः शरीरप्रक्षालनाभिप्रायेण । तथा ' उच्चयः ' स्तूपविधानं । केषां ? सि-कताश्मनां ' सिकता वालुका, अश्मानः पाषाणास्तेषां । तथा ' गिरि-, पातो ' भृगुपातादिः । ' अग्निपातश्च ' अग्निप्रवेशः । एवमादिसर्वं लोकमूढं ' निगद्यते ' प्रतिपाद्यते ॥ २२ ॥

देवतामूढं व्याख्यातुमाहः----

# वरोपलिप्सयाञावान् रागद्वेषमलीमसाः । देवता यदुपासीत देवतामूढम्रुच्यते ॥ २३ ॥

' देवतामूढं ' ' उच्यते ' ' यदुपासीत ' आराधयेत् । काः'देवताः' । कथंभूताः, ' रागद्वेषमलीमसाः ' रागद्वेषाभ्यां मलीमसा मलिनाः । किं विशिष्टः ? ' आशावान् ' ऐहिकफलाभिलाषी । कया ? ' वरोपलि-प्सया ' वरस्य वाञ्छितफल्स्य, उपलिप्सया प्राप्तुमिच्छया । नन्वेवं श्रावकादीनां शासनदेवतापूजाविधानादिकं सम्यग्दर्शनम्लानताहेतुः प्राप्तो-तीति चेत् एवमेतत् यदि वरोपलिप्सया कुर्यात् । यदा तु सक्तदेवता- त्वेन तासां तत्करोति तदा न तन्म्लानताहेतुः । तत् कुर्वतश्च दर्शनपक्ष पाताद्वरमयाचितमपि ताः प्रयच्छन्त्येव । तदकरणे चेष्टदेवताविशेषात् फल्प्राग्तिर्निर्विन्नतो इटिति न सिद्ध्यति । न हि चक्रवर्तिपरिवास-पूजने सेवकानां चक्रवर्तिनः सकाशात् तथा फल्प्राप्तिर्देष्टा ॥ २३ ॥ इदानीं सद्दर्शनस्वरूपे पाषण्डिमूढस्वरूपं दर्शयन्नाहः----

### सग्रन्थारम्भहिंसानां संसारावर्त्तवर्तिनाम् । पाषण्डिनां पुरस्कारो ज्ञेयं पाषण्डिमोहनम् ॥ २४ ॥

पाषण्डिमोहनं होयं ज्ञातव्यं । कोऽसौ १ पुरस्कारः ' प्रशंसा । केषां १ 'पाषाण्डिनां ' मिथ्यादृष्टिलिगिनां । कि विशिष्टानां १ ' सप्रन्थारं-भहिंसाना ' प्रन्थाश्व दासीदासादयः, आरंभाश्व कृष्यादयः हिंसाश्व अनेकविधाः प्राणिवधाः सह ताभिर्वतन्त इत्येवं ये तेषां । तथा ' संसारा-वर्तवर्त्तिनां ' संसारं आवर्ते अमर्ण येम्यो विवाहादिकर्मभ्यस्तेषु वर्तते इत्येवं शीछास्तेषां । एतैस्त्रिभिर्मूढैरपोढत्वसम्पन्नं सम्यग्दर्शनं संसारो-च्छित्तिकारणं अस्मयत्वसम्पन्नवत् ॥ २४ ॥

कः पुनरयं स्मयः कतिप्रकारश्वेत्याहः—

#### ज्ञानं पूजां कुरुं जातिं बलमाद्धं तपो वषुः ।

अष्टावाश्रित्य मानित्वं स्मयमाहुर्गतस्मयाः ॥ २५ ॥

'आहु'र्जुवन्ति । कं ? 'स्मयं' । के ते ? ' गतस्मयाः ' नष्टमदाः जिनाः । कि तत् ? ' मानित्वं ' । कि कृत्वा ? ' अधावाश्रिय ' । तथा हि । ज्ञानमा श्रित्य ज्ञानमदो भवति । ननु शिल्पमदस्य नवमस्य प्रसक्तेरष्टाविति संख्यानुत्पन्नाः इत्यप्ययुक्तं तस्य ज्ञाने एवान्तर्भावात् अनेनाष्टविधमदेन चेष्टमानस्य दोषं दर्शयन्नाह :-----स्मयेन योऽन्यानत्येति धर्मस्थान् गर्विताशयः ।

सोऽत्येति धर्ममात्मीयं न धर्मो धार्मिकैर्विना ॥ २६ ॥

'समयेन ' उक्तप्रकारेण ' गविंताशयो ' दर्पिताचित्तः यो जीवः । 'धर्म-स्थान ' रत्नत्रयोपेतानन्यान् । ' अत्येति ' अवधीरयाति अवझ्यातिकामती-त्यर्थ : । ' सोऽत्येति ' अवधीरयति । कं ! ' धर्म ' रत्नत्रयं । कथंभूतं ?" ' आत्मीयं ' जिनपतिप्रणीतं । यतो धर्मो ' धार्मिकै ' रत्नत्रयानुष्ठायिभिर्विना न विद्यते ॥ २६ ॥

ननु कुळैश्वर्यादिसम्पन्नैः स्मयं कथं निषेद्धं शक्य इत्याहः--

यदि पापनिरोधोऽन्यसम्पदा किं प्रयोजनम् ।

अथ पापास्तवोऽस्त्यन्यसम्पदा किं प्रयोजनम् ॥ २७ 🎼

पापं ज्ञानावरणाद्यशुभं कर्म निरुद्धवते येनासौ 'पापनिरोधो ' रत्नत्रय-सद्भावः स यद्यस्ति तदा 'अन्यसम्पदा ' अन्यस्य कुळैरुत्रर्याटेः सम्पदा सम्प-त्त्या किमपि प्रयोजनं, तन्निरोधेऽतोऽप्यधिकाया विशिष्टतरादेतत्सम्पदः सद्भावमवबुद्ध्यमानस्य तन्त्रिक्श्वनसमयस्यानुत्पत्तेः । ' अथ पापास्त-वोऽस्ति ' पापस्याशुभकर्मणः आस्त्रवो मिथ्यात्वाधिरत्यादिरास्ति किं प्रयोजनं अप्रे दुर्गतिगमनादिकं अवबुद्ध्यमानस्य तत्सम्पदा प्रयोजनामा-वस्तत्समयस्य कर्त्तुमनुचितत्वात् ॥ २७ ॥

अमुमेवार्थं प्रदर्शयन्नाहः-----

# सम्यग्दर्शनसम्पुत्रमपि मातङ्गदेहजम् ।

देवा देवं चिदुर्भस्मगूढांगारान्तरों जसम् ॥ २८॥ 'देवं ' आराध्य'। 'विदु 'र्मन्यन्ते। के ते ? 'देवा ' '' देवा वितस्स णमंति जस्स धम्मे सया मणो " इत्यभिधानात् । कमपि ? ' मातंगदेह-जमपि' चांडालमपि। कथंभूतं ? ' सम्यग्दर्शनसम्पन्नं ' सम्यग्दर्शनेन सम्पन्नं युक्तं । अतएव 'भस्मगूढाङ्गारान्तरौजसं' भस्मना गूढः प्रच्छा-दितः स चासावङ्गारश्व तस्य अन्तरं मध्यं तत्रैव ओजः प्रकाशो निर्मल्ता.

यस्य ॥ २८ ॥

एकस्य धर्मस्य विविधं फलं प्रकाश्येदानीमुभयोर्धर्माधर्मयोर्थेथाक्रमं फलं दर्शयत्नाहः—

श्वापि देवोऽपि देवः श्वा जायते धर्मकिल्बिपात् ।

कापि नाम भवेदन्या सम्पद्धमीच्छरीरिणाम् ॥ २९ ॥ 'श्वापि' कुक्करोऽपि 'देवो' जायते । 'देवोऽपि' देवः 'श्वा' जायते । कस्मात् ? 'धर्मकिल्विषात्' धर्ममाहात्म्यात् खल्छ श्वापि देवो भवति । किल्विषात् पापोदयात् पुनर्देवोऽपि श्वा भवति। एवं ततः 'कापि ' वाचाम-गोचरा 'नाम' स्फुटं 'अन्या' न धूर्वा द्वितीया वा 'सम्पद्विभूतिविशेषो भवेत्' । कस्मात् ? धर्मात् । केषां ? ' शरीरिणां ' संसारिणां । यत एवं ततो धर्मएव प्रेक्षावतानुष्ठातव्यः ॥ २९ ॥

ते चानुष्टिता दर्शनम्लानता मूलतोऽपि न कर्तव्येत्याहः----

### भयाशास्नेहलोभाच कुदेवागमलिंगिनाम् । प्रणामं विनयं चैव न कुर्य्युः शुद्धदृष्टयः ॥ ३० ॥

'शुद्धदृष्टयो' निर्मलसम्यवत्त्वाः न कुर्युः । कं ? ' प्रमाणं ' उत्तमाङ्गेनोप-नति । 'विनयं चैव' करमुकुलप्रशंसादिलक्षणं । केषां ? कुदेवागमालें-गिनां । कस्मादापि ? 'भयाशास्नेहलोभाच' भयं राजादिजनितं, आशा च भाविनो S र्थस्य प्रत्याकांक्षा, स्नेहश्च मित्रानुरागः, लोभश्च वर्तमानकाले S-र्थप्राप्तिगृद्धिः, भयाशास्नेहलोमं तस्मादपि । चशब्दो S प्यर्थः ॥ ३० ॥ ननु मोक्षमार्गस्य रत्नत्रयरूपत्वात् कस्मादर्शनस्यैव प्रथमतः स्वरूपा-भिधानंक्वतमित्याहः---

### - दर्शनं ज्ञानचारित्रात्साधिमानम्रुपाञ्चते ।

द्र्शनं कर्णधारं तन्मोक्षमार्गं प्रचक्ष्यते ॥ ३१ ॥ 'दर्शनं' कर्त्व 'उपाश्नुते' प्राप्नोति। कं १ 'साधिमानं' साधुत्वमुख्यष्टलं

या करमात् ? ज्ञानचारित्रात् । यतश्व साधिमानं तरमादर्शनमुपा-

श्नुते। 'तत्' तस्मात्। 'मॉक्षमार्गे' रत्नत्रयात्मके ' दर्शनं कर्णधारं ' प्रधानं प्रचक्ष्यते । तथैव हि कर्णधारस्य नौखेवटकैवर्तकस्याधीना समु-द्रपरतीरगमने नाव: प्रवृत्तिः तथा संसारसमुद्रपरयंतगमने सम्यग्दर्शन--कर्णधाराधीना मोक्षमार्गनावः प्रवृत्तिः ॥ ३१ ॥

ननु चास्योत्क्रष्टत्वे सिद्धे कर्णधारत्वं सिद्धयति तस्य च कुतः सिद्ध-मित्याहः----

#### विद्यावृत्तस्य संभूतिस्थितिवृद्धिफलोदयाः । न सन्त्यसतिसम्यक्त्वे बीजामावे तरोरिव ॥ ३२ ॥

'सम्यक्त्वे Sसति' अविद्यमाने | 'न सन्ति' | के ते ? संभूतिस्थितिष्ट-द्विफलोदयाः । कस्य ? विद्यावृत्तस्य । अयमर्थः--विद्याया मतिज्ञाना-दिरूपायाः वृत्तस्यच सामायिकादिचारित्रस्य या संभूतिः प्रादुर्भावः, स्थि-तिर्यथावःपदार्थपरिच्छेदकत्वेन कर्मनिर्जरादिहेतुत्वेन चावस्थानं, द्यद्विरु-त्यन्नस्य परतर उत्कर्धः फलोदयो देवादिप्रजायाः स्वर्गापवर्गादेश्व फल्ट-स्योत्पत्तिः । कस्यामावे कस्येव ते न स्यरित्याह-वीजामावे तरोरिव बीजस्य मूलकारणस्यामावे यथा तरोस्ते न सन्ति तथा सम्यक्त्वास्यपि मूलकारणभूतस्यामावे विद्यावृत्तस्यःपि ते न सन्तीति ॥ ३२ ॥ यश्व सम्यग्दर्शनसम्पन्नो गृहस्थोऽपि तदसम्पन्नान्मुनेरूक्तष्ठष्टस्ततोऽ-

यश्व सम्यग्दशनसम्पन्ना गृहत्त्वाअप राषतम्पनाः गुनरुद्धारतत पि सम्यग्दर्शनमेवोत्कृष्टमित्याहः----

# गृहस्थो मोक्षमार्गस्थो निर्मोहो नैव मोहवान् ।

अनगारो गृही श्रेयान् निर्मोहो मोहिनो मुनेः ॥ ३३ ॥

'निर्मोहो' दर्शनप्रतिबन्धकमोहनीयकर्मरहितः सदर्शनपरिणत इत्य-र्थः । इत्यं भूतो गृहस्थो मोक्षमार्गस्थो भवति ' अनगारो ' यतिः पुनःः

१ नौषेटककैवर्तकस्य का I

'नैव' मोक्षमार्गस्थो भवति । किं विशिष्टः ? 'मोहवान्' दर्शनमोहोपेतः । मिथ्यात्वपरिणत इत्यर्थः । यत एवं ततो गृहस्थोऽपि निर्मोहः स 'श्रेयान्' उत्कृष्टः । करमात् ? मुनैः । कथंभूतात् ? ' मोहिनो ' दर्शनमो-इयुक्तात् । । ३४ ॥

यत एवं ततः:----

#### न सम्यक्त्वसमं किश्चित्त्रैकाल्ये त्रिजगत्यपि ।

श्रेयोऽश्रेयश्व मिथ्यात्वसमं नान्यत्तन्भृताम् ॥ ३४ ॥

'तन्भुतां' संसारिणां । ' सम्यक्त्वसमं ' सम्यक्त्वेन समं तुल्यं । 'श्रेय:' श्रेष्ठमुत्तमोपकारकं। 'किंचित्' अन्यवस्तु नास्ति । यतस्तस्मिन् सति गृहस्थोऽपि यतेरप्युत्क्रश्तां प्रतिपचते । कदा तन्नास्ति ? 'त्रैकाल्ये' अतीतानायतवर्त्तमानकाळत्रयं । तस्मिन् क तन्नास्ति ? 'त्रिजगत्यपि ' आस्तां तावान्नियतक्षेत्रादौ तन्नास्ति अपितु त्रिजगत्यपि त्रिमुवनेऽपि तथा 'अश्रेयो' अनुपकारकं । भिध्यात्वसमं किंचिदन्यन्नास्ति । यतस्तत्सद्भावे यत्तिरपि वतसंयमसम्पन्नो गृहस्थादपि तद्विपरीतत्तां तद्दपक्वष्टतां व्रज-र्तााते ॥ ३४ ॥

ठादिरूपविकारं अल्पायुष्कतामन्तर्मुहूर्तीद्यायुष्कोत्पार्त्ते, दरिद्रतां दारि-ड्योपेतकुलेत्पत्ति । कथंभूता अपि एतत्सर्वे व्रजन्ति ' अव्रतिका अपि ' अणुव्रतरहिता अपि,

यद्यतेत्संवे न व्रजन्ति तर्हि भवान्तरे कीदशास्ते भवन्तीत्याहः----

## ओजस्तेजोविद्यावीर्य्ययशोद्ददिविजयविभवसनाथाः । महाकुला महार्था मानवतिलका भवन्ति दर्शनपूताः।।३६॥

' दर्शनपूता ' दर्शनेन पूताः पवित्रिताः दर्शनं वा पूतं पवित्रं येषां ते भवन्ति 'मानवतिलकाः 'मानवानां मनुष्याणां तिलका मण्डनीभूता मनु-ष्यप्रधानाइत्यर्थः । पुनरपि कधंमूता इत्याह 'ओज' इत्यादि ओज उत्साहः तेजः प्रतापः कान्तिर्वा, विद्या सह जा अहार्या च बुद्धिः , वीर्ये विशिष्टं सामर्थ्यं, यशो विशिष्टा ख्यातिः वृद्धिः कलत्रपौत्रादिसम्पत्तिः, विजयः परविभवेनात्मनो गुणोत्कर्धः, विभवो धनधान्यद्रव्यादिसम्पत्तिः, एतैः सनाथा सहिताः । तथा 'महाकुला 'महच कुलं च तत्र भवाः । ' महार्धा ' महन्तोऽर्था धर्मार्थकामभोक्षलक्षणा येषाम् ॥ ३६ ॥

तथा इन्द्रपदमपि सम्यग्दर्शनशुद्धा एव प्राप्नुवन्तीत्याहः----

### अष्टगुणपुष्टितुष्टा दृष्टिविशिष्टाः प्रक्रष्टवोभाजुष्टाः

अमराप्सरसां परिषदि चिरं रमन्ते जिनेन्द्रभक्ताः खर्गे ॥ ३७॥ देवदेवीनां सभायां । 'चिरं 'बहुतरं काल्ठं। 'रमन्ते 'क्रीडन्ति। कथं-भूताः? 'अष्टगुणपुष्टितुष्टाः ' अष्टगुणा अणिमा, महिमा, ल्घिमा, प्राप्तिः, प्राकाम्यं, ईशित्वं, वशित्वं कामरूपित्वमित्येतऌक्षणास्ते च पुष्टिः स्वशरी-रावयवानां सर्वदोपचितःवं तेषां वा पुष्टिः परिपूर्णत्वं तया तुष्टाः सर्वदा प्रमुदिताः । तथा 'प्रकृष्टशोभाजुष्टा ' इतरदेवेभ्यः प्रक्वष्टा उत्तमा शोभा तथा जुष्टा सेविताः सेवाजुष्टा सेविताः इन्द्राः सन्त इत्यर्थः ॥ ३७॥ नवनिधिसप्तद्रयरत्नाधीशाः सर्वभूमिपतयश्रकम् । वर्त्तयितुं प्रभवन्ति स्पष्टद्धाः क्षत्रमोलिशेखरचरणाः॥३८॥

ये ' स्पष्टदशो ' निर्मलसम्यक्तवाः त एव 'चक्रं' चक्रस्य रत्नं ' वर्तयितुं ' आत्माधीनतया तत्साध्यनिखिलकार्येषु प्रवर्तयितुं ' प्रभवन्ति ' ते समर्था भवन्ति । कथंभूताः ? सर्वभूमिपतयः सर्वा चासौ भूमिश्च षड्खण्ड पृथ्वी तस्याः पतयः चक्रवर्तिनः । पुनरपि कथंभूताः ? ' नवनिधिसप्तद्वय रत्नाधीशा' नवनिधयश्च सप्तद्वयरत्नानि सप्तानां द्वयं तेन संख्याता चतुर्दश तेषामधीशाः स्वामिनः । क्षत्रमौलिशखरचरणाः क्षत्राद्दोषात् त्रायन्ते रक्षन्ति प्राणिनो ये ते क्षत्रा राजानस्तेषां मौल्यो मस्तकानि तेषु शिखराणि मुकुटानि तानि चरणेषु येषां ॥ ३८ ॥

तथा धर्मचक्रिणोऽपि सदर्शनमाहात्म्याद्भवन्तीत्याहः----

अमरासुरनरपतिभिर्यमधरपतिभिश्च न्त्रपादाम्भोजाः । हष्टचा सुनिश्चितार्था वृषचक्रधरा भवन्ति लोकशरण्याः ॥ ३९॥ 'दृष्टचा' सम्यग्दर्शनमाहात्म्येन । ' वृषचक्रधरा भवन्ति ' वृषो धर्मः तस्य चक्रं वृषचक्रं तद्धरन्ति ये ते वृषचक्रधरास्तीर्धकराः । किं विशिष्ठाः ? 'नूतपादाम्भोजाः' पादावेवाम्भोजे, नूते स्तुते पादाम्भोजे येषां । कैंः ? 'जूतपादाम्भोजाः' पादावेवाम्भोजे, नूते स्तुते पादाम्भोजे येषां । कैंः ? 'जमरासुरनरपातिभिः ' अमरपतयः ऊर्ध्वलेकस्वाभिनः सौधर्मादयः, असुरपतयोऽधोल्लेकस्वामिनो धरणेन्द्रादयः, नरपतयः तिर्यग्लोकस्वा-मिनश्चक्रवर्तिनः । न केवल्मेतैरेव, नूतपादाम्भोजाः किन्तु ' यमधरपति-भिश्च ' यमं व्रतं धरन्ति ये ते यमधरा सुनयस्तेषां पतयो गणधरास्तैश्च । पुनरपि कर्धमूतास्ते ? सुनिश्चितार्था शोभनो निश्चितः परिसमाप्ति गतोऽर्थो धर्मादिलक्षणो येषां । तथा 'लोकशरण्याः ' अनेकाविधदुःखदा-यिभिः कर्मारातिभित्रपदूतानां लोकानां शरणे साधवः ॥ ३९ ॥ तथा मोक्षप्राप्तिरपि सम्यग्दर्शनशुद्धानामेव भवतीत्याह;--- शिवमजरमरुजमक्षयमव्याबाधं विशोकभयशङ्कम् । काष्ठागतसुखविद्याविभवं विमलं भजन्ति दर्शनशरणाः ॥४०॥ 'दर्शनशरणाः' दर्शनं शरणं संसारापायपरिरक्षणं येषां दर्शनस्य वा शरणं संसारापायपरिरक्षकं येषां दर्शनस्य वा शरणं रक्षणं यत्र ते 'शित्रं' मोक्षं भजन्त्यनुभवन्ति । कथम् 'अजरं' न विद्यते रुजा व्याधिर्यत्र । 'अक्षयं' न विद्यते खब्धानन्तचतुष्टयक्षयो यत्र । 'अव्याबाधं' न विद्यते दुःखर्करणेन केनचिद्विधिमा विशेषण वा आबाधा यत्र । 'विशोकभयशङ्कं ' विगता शोकभयशङ्का यत्र । 'काष्टागतसुखविद्याधिभवं ' काष्ठां परमप्रकर्ष गतः प्राप्तः सुखविद्ययोर्विभवो विभूतिर्यत्र । 'विमलं ' विगतं मलं द्रव्यभावरू-पकर्म यत्र ॥ ४० ॥

यत्प्राक् प्रत्येकं स्ठोकैः सम्यग्दर्शनस्य फल्सुक्तं तद्दर्शनाधिकारस्य समाप्तौ संग्रहवृत्तेनोपसंहृत्य प्रतिपादयन्नाहः—

> देवेन्द्रचक्रमहिमानममेयमानम् राजेन्द्रचक्रमवनीन्द्रशिरोर्चनीयम् । धर्मेन्द्रचक्रमधरीक्ठतसर्वलोकम् लब्ध्वा शिवं च जिनमाक्तरुपैति भव्यः ॥ ४१॥

'शिवं' मोक्षं । 'उपैति' प्राप्तोति । कोऽसौ ? 'भव्यः' सम्यग्दृष्टिः । कथंभूतः ? ' जिनभक्तिः ' जिने भक्तिर्यस्य । किं कृत्वा ? टब्ध्वा । कं ? 'देवेन्द्रचक्रमहिमानं' देवानामिन्द्रा देवेन्द्रास्तेपां चकं संघातस्तत्र तस्य वा महिमानं विभूतिमाहात्म्यं । कथंभूतं ? 'अभेयमानं' अभेयं अपर्यन्त मानमस्यामेयमानं पूजाज्ञानं (?) वा यस्य । तथा 'राजेन्द्रचकं टब्ध्वा' राज्ञा-मिन्द्राश्वक्रवर्तिनस्तेषां चकं चकरत्नं । किं विशिष्टं ? 'अवनीन्द्रशिरोऽ

१ कारणेन ख-ग। रत्न०-३

चेनीयं ' अवन्यां निजनिजपृथिव्यां इन्द्रा मुकुटबद्धा राजानस्तेषां शिरो-भिरर्चनीयं । तथा धर्भेन्द्रचकं खब्ध्वा धर्मस्योत्तमक्षमादिलक्षणस्य वा इन्द्रा अनुष्ठातारः प्रणेतारो वा तीर्थकरादयस्तेषां चक्रं संघातो धर्मिणौ वा तीर्थक्वतां सूचकं चक्रं धर्मचक्रं । कथंमूतं ? ' अधरीक्वतसर्वलोकं ' अधरीक्वतः भृत्यतां नीतः सर्वलोकस्त्रिमुवनं येन । एतत्सर्वे लब्ध्वा पश्चान्छित्रं चोपैति भव्य इति ॥ ४१ ॥

> इति प्रभाचन्द्रविरचितायां समन्तभद्रस्वामिविरचितो-पासकाध्ययनशीकायां प्रथमः परिच्छेदः ॥ १ ॥



# ज्ञानाधिकारो दितीयः । ->>>>>+

अथ दर्शनरूपं धर्मे व्याख्याय ज्ञानरूपं तं व्याख्यातुमाहः—

### अन्यूनमनतिरिक्तं याथातथ्यं विना च विपरीतात् । निःसन्देहं वेद यदाहुस्तज्ज्ञानमागमिनः ॥ १ ॥

'वेद' वेति । 'यत्तदाहुर्जुचते । 'ज्ञानं' 'भावश्रुतरूपं' । के ते ? 'आगामिन:' आगमज्ञाः । कथं वेद ? ' निःसन्देहं ' निःशंसयं यथा भवति तथा । ' विना च विपरीतात् ' विपरीताद्विपर्ययाद्विनैव विपर्ययव्यवच्छेदेनेत्यर्थः । तथा 'अन्यूनं' परिधूर्ण सकलं वस्तुस्वरूपं यद्वेद 'तद्ज्ञानं' न न्यूनं विकलं तत्स्वरूपं यद्वेद, तांई जीवादिवस्तुस्वरूपे Sविद्यमानमपि सर्वथा नित्यत्वक्षणिकत्वाद्वैतादिरूपं कल्पायित्वा यद्वेत्ति तदधिकार्थं विदित्वी ज्ञानं भविष्यतीत्यत्राह—'अनतिरिक्तं ' वस्तुस्वरूपादनतिरिक्तमनाधिकं यद्वेद तज्ज्ञानं न पुनस्तद्वत्स्वरूपादधिकं कल्पनाशिल्पिकलिपतं यद्वेद । एवं चैतद्विशेषणचतुष्टयसामर्थ्याद्यधाभूतार्थवेदकत्त्वं तस्य संभवति तद्दर्श यति--याधातथ्यं यथावीस्थितवस्तुस्वरूपं यद्वेद तद्ज्ञानं भावश्रुतं । यद्वू-पस्यैव ज्ञानस्य जीवाद्यरोषार्थानामशेषविशेषतः केवल्ज्ञानवत् साक-ल्येन स्वरूपप्रकाशनसामर्थ्यसम्भवात् । तदुक्तः----

#### स्याद्वाद्केवलझाने सर्वतत्वप्रकाशने

भेदः साक्षाद साक्षाच द्यवस्त्वन्यतमं भवेत् ॥ १ ॥ इति । अतस्तदेवानुधर्मत्वेनाभिष्रेयं । भदात्तस्यैव मुख्यतो मूळकारणभूततया स्वर्गापवर्गसाधनसामर्थ्यसंभवात् ॥ १ ॥

१ विदितत्वात् ग ।

#### तस्य विषयभेदाद्भेदप्ररूपयन्नाहः—

प्रधानुयोगमर्थाख्यानं चरितं पुराणमपि पुण्यम् । बोधिसमाधिनिधानं बोधति बोधः समीचीनः ॥ २ ॥

भाषत्वता परिवाद्यां परित्त परिंत परिंत का गाँच का दिनि 'बोध: समीचीन:' सत्यं श्रुतज्ञानं । 'बोधति' जानाति। कं ? प्रथमानु-योगं। किं पुन: प्रथमानुयोगशब्देनाभिधीयते इत्याह—'चरितं पुराणमपि' एकपुरुषाश्रिता कथा चरितं त्रिषष्टिशऌाकापुरुषाश्रिता कथा पुराणं तदुभय-मपि प्रथमानुयोगशब्दाभिधेयं। तत्प्रकाल्पितत्वब्यवच्छेदार्थभर्थाख्यानमिति विशेषणं, अर्थस्य परमार्थस्य विषयस्याख्यानं यत्र येन वा तं। तथा पुण्यं प्रथमानुयोगं हि श्रुण्वतां पुण्यमुत्पद्यते इति पुण्यहेतुत्वात्पुण्यं तदनुयोगं। तथा 'बोधिसमाधिनिधानं ' अप्राप्तानां हि सम्यग्दर्शनार्दीनां प्राप्तिर्बोधिः प्राप्तानां तु पर्यन्तप्रापणं समाधिः ध्यानं वा धर्म्मशुक्ठं च समाधिः तयोर्निधानं तदनुयोगं हि श्रुण्वतां दर्शनादेः प्राप्त्यादिकं धर्म्मध्याना-दिकं च भवति ।

तथा:----

श्रंह उड्डतिरियस्रोप दिसि विदिसं जं पमाणियं भणियं । करणाणि तु सिद्धं दीवसमुद्दा जिजनेहा ॥ १ ॥ लोकालोकविभक्तेर्युगपरिवृत्तेश्वतुर्गतीनां च । आदर्शमिव तथामतिरवैति करणानुयोगं च ॥ ३ ॥ 'तथा' तेन प्रथमानुयोगप्रकरेण । 'मौतिर्मननं श्रुतज्ञानं' । अवैति जानाति । कं ? ' करणानुयोगं ' लोकालोकविभागं पंचसंप्रहादिलक्षणं । कथं भूतमिव ? 'आदर्शमिव' यथा आदर्शो दर्पणो मुखादेर्यथावत्स्वरूप-प्रकाशकस्तथा करणानुयोगोऽपि स्वविषयस्यायं प्रकाशकः । 'लोकालोक-

- ९ इयं गाथापि स्त. ग. पुस्तकयोर्नास्ति ।
- २ मतिज्ञानं नश्रुतज्ञानम् इति ग पुस्तके।

विभक्तेः' छोक्यन्ते जीवादयः पदार्था यत्रासौ छोकस्त्रिक्स्वारिंशदधिकश-तत्रयपरिभितरज्जुपरिमाणः,-- तद्विपरितोऽछोकोऽनन्तमानावच्छित्वशु-द्धाकाशस्वरूपः तयोर्थिभक्तिर्विभागो भेदस्तस्याः आदर्शमित्र तथा ' युग-परिवृत्तेः' युगस्य काळस्योत्सर्पिण्यादेः परिवृत्तिः परावर्तनं तस्या आदर्श-मिव तथा 'चतुर्गतीनां च' नरकातिर्यग्मनुष्यदेवछक्षणानामादर्शमिव ॥ २॥ तथाः ---

#### तैवचारित्तमुणीणं किरियापं रिद्धिसाहियाणं । उवसग्गं सण्णासं संचरणाणिउपं पसंसंति ॥ १ ॥ गृहमेध्यनगाराणां चारित्रोत्पत्तिवृद्धिरक्षाङ्गम् । चरणानयोगसमयं सम्यग्जानं विजानाति ॥ ४ ॥

परणापुरागसमय सम्यन्धान विजामास त ठ ॥ 'सम्यग्धानं' भावश्रुतरूपं । विशेषेण जानाति । कं ? चरणानु-योगसमयं चारित्रप्रतिपादकं शास्त्रामाचारादि । कथंभूतं ? चारित्रोत्पत्ति-द्यदिरक्षाङ्गं चारत्रस्योत्पत्तिश्चद्यद्विश्व तासामङ्गंकारणं अंगानि वा । कार-णानि प्ररूप्यन्ते यत्र । केषां तदङ्गं ? 'गृहमेध्यनगाराणां' गृहमेधिनः श्रावकाः अनगारा मुनयस्तेषां ॥ ४ ॥

जीवाजीवसुतत्त्वे पुण्यापुण्ये च बन्धमोक्षौ च ।

द्रव्यानुयोगदींपः श्रुतविद्यालोकमातनुते ॥ ५ ॥

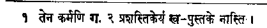
'द्रव्यानुयोगदीपो' द्रैव्यानुयोगसिद्धान्तस्त्रं तत्वार्थस्त्रादिस्वरूपो द्रव्या-गमः स एव दीपः स 'आतनुते' विस्तारयति अशेषावशेषतः प्ररूपयति। के ? 'जीवाजीवसुतत्त्वे ' उपयोगल्क्षणो जीवः ताद्विपरीतोऽजीवः तावेव शोभने अबाधिते तत्वे वस्तुस्वरूपे आतनुते। तथा 'पुण्यापुण्ये' सद्वेद्यशु-भायुर्नामगोत्राणि हि पुण्यं ततोऽन्यत्कर्मापुण्यमुच्यते ते च मूलोत्तरप्रक्ठ-तिभेदेनाशेषविशेषतो द्रव्यानुयोगदीप आतनुते। तथा ' बन्धमोक्षौ च'

१ गाथेयं क एव । २ द्रव्यानुयोगः सिद्धान्तः ख ।

मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषाययोगऌक्षणहेतुवशादुपार्जितेन कर्मणा सहा-त्मनः संश्लेषो बन्धः बन्धहेत्वभावनिर्जराभ्यां क्रत्न्सकर्म विप्रमास्तऌक्षणामो क्षस्तावप्यरोपतः द्रव्यानुयोगदीप आतनुते । कथं १श्रुतविद्याऌोकं श्रुत-विद्या भावश्रुतं सैवाऌोकः प्रकाशो यत्र तैत् । न कर्माणे तद्यथा भवत्येवं जीवादीनि स प्रकाशयतीति ॥ ५ ॥

इति प्रभाचन्द्रविरचितायां समन्तभद्रस्वामिथिरचितो-पासकाघ्ययनटीकायां द्वितीयः परिच्छेदः ॥ २ ॥





# गुणव्रताधिकारस्तृतीयः ॥ ३ ॥ व्यवहाय

अथ चरित्ररूपं धर्मे व्याख्यासुराह;----

### मोहतिमिरापहरणे दर्शनलाभादवाप्तसंज्ञानः । रागद्वेषनिवृत्त्ये चरणं प्रतियद्यते साधुः ॥ १ ॥

'चरणं' हिंसादिनिवृत्तिखक्षणं चारित्रं । ' प्रतिपचते ' स्वीकरोति । कोऽसौ ? 'साधु'र्भव्यः । कथंभूतः ? अवाप्तसंज्ञानः । कस्मात् ? दर्श-नलाभात् । तल्याभोऽपि तस्य कस्मिन् सति संजातः ? ' मोहतिमिरापह-रणे ' मोहोदर्शनमोहः स एव तिमिरं तस्यापहरणे यथासम्भवसुमशमे क्षेये क्षयोपशमे वा । अथवा मोहो दर्शनचरित्रमोहस्तिमिरं ज्ञानावर-णादि तये!रपहरणे । अयमर्थः-दर्शनमोहापहरणे दर्शनल्यभः । तिमि-रापहरणे सति दर्शनलाभादवाप्तसंज्ञानः भवत्यारमा ज्ञानावरणापगमे हि ज्ञानमुत्पद्यमानं सद्दर्शनप्रसादात् सम्यग्व्यपदेशं लभते, तथाभूतश्चारमा चारित्रमोहापगमे चरणं प्रतिपद्यते । किमर्थ ? ' रागद्वेपनिवृत्त्यै रागद्वेष-निवृत्तिनिमित्तं ॥ १ ॥

तस्मित्रिवृत्तावेव हिंसादिनिवृत्तेः संभवादित्याहः----

### रागद्वेपनिवृत्तेर्हिंसादिनिवर्त्तना कृता भवति । अनपेक्षितार्थवृत्तिः कः पुरुषः सेवते नृपतीन् ॥२ ॥

हिसादेः निवर्तना व्यावृत्तिः इता भवति । कुतः ? रागदेषनिवृत्तेः । अयमत्र तात्पर्यार्थः—प्रवृत्तरागादिक्षयोपशमादेः हिंसादिनिवृत्तिलक्षणं चरित्रं भवति ततो भाविरागादनिवृत्तेरेव प्रकृष्टतरप्रकृष्टतमादि निवर्तते देशसंयतादिगुणस्थाने रागादिहिंसादिनिवृत्तिस्तावद्वर्तते यावन्निःशे- षरागादिप्रक्षयः तम्माच निःशेषहिंसादिनिष्टत्तिख्क्षणं परमोदासनितास्व-रूपं परमोत्कृष्टचारित्रं भवतीति । अस्यैवार्थस्य समर्थनार्थमर्थान्तरन्यास-माह—अनपक्षितार्थवृत्तिः कः पुरुषः सेवते नृपतीन् अनपक्षिताऽनमि-रूषिता अर्थस्य प्रयोजनस्य फल्स्य वृत्तिः प्रालिर्थेन स तथाविधः पुरुषः को नकोऽपि द्रेक्षापूर्वकारी सेवते नृपतीन् ॥ २ ॥

अत्रापर: प्राह--चरणं प्रतिपद्यत इत्युक्तं तस्य तु रक्षणं नोक्तं तदु-च्यतां ? इत्याशंक्याह----

### हिंसानृतचैं।र्य्येभ्यो मैथुनसेवापरिग्रहाभ्यां च । पापप्रणालिकाभ्यो विरतिः संज्ञस्य चारित्रम् ॥ ३ ॥

चारित्रं भवति । कासौ ? विरतिव्याद्यत्तिः । केम्यः ? हिंसावृतचौ-र्येभ्यः हिंसादीनां स्वरूपकथनं स्वयमेवाप्रे प्रन्थकारः करिष्यति । न केवल्लमेतेभ्य एव विरतिः----अपि तु भैथुनसेवापरिग्रहाम्यां । एतेभ्यः कथंभूतेभ्यः ? पापप्रणालिकाम्यः पापस्य प्रणालिका इव पापप्रणालिका आश्रवणद्वाराणि ताभ्यः । कस्य तेभ्यो विरतिः ? संज्ञस्य ससम्यजाना तीति संज्ञः तस्य हेयोपादेयतत्वपरिज्ञानवता ॥ ३ ॥

तचेत्यं भूतं चारित्रं द्विधा भिद्यत इत्याह;---

### सकउं विकठं चरणं तत्सकरुं सर्वसंगविरतानाम् । अनगाराणां विकठं सामाराणां ससंगानाम् ॥ ४ ॥

हिंसादिविरतिल्क्षणं यच्चरणं प्राक्प्ररूपितं तत् सकलं विकलं च भवति। तत्र सकलं परिपूर्णं महाव्रतरूपं । केषां तद्भवति ? अनगाराणां मुनीनां किविष्टानां सर्वसंगविरतानां बाह्याभ्यन्तरपरिप्रहरहितानां । विकल्मपरिपूर्णं अणुव्रतरूपं । केषां तद्भवति सागाराणां गृहस्थानां कथंभूतानां ? ससंगानां सप्रन्थानाम् ॥ ४ ॥

80

तत्रं विकलमेव तावद्वतं व्याचष्टेः----

### गृहिणां त्रेधा तिष्ठत्यणुगुणञिक्षात्रतात्मकं चरणम् । पश्चत्रिचतुर्भेदं त्रयं यथासङ्ख्यमाख्यातम् ॥ ५ ॥

गृहिणां सम्बन्धि यत् विकलं चरणं तत्त्रेधा त्रिप्रकारं तिष्ठति भवति । किंविशिष्टं सत् ! अणुगुणशिक्षाव्रतात्मकं सत् अणुव्रतरूपं गुणव्रतरूपं शिक्षाव्रतरूपं सत् । त्रयमेव तत्प्रत्येकं । यथासंख्यं । पंचत्रिचतुर्भेदमा-ख्यातं प्रतिपादितं । तथा हि । अणुव्रतं पंचमेदं गुणव्रतं त्रिमेदं शिक्षाव्रतं चतुर्भेदमिति ॥ ५ ॥

तत्राणुत्रतस्य तावत्पंचभेदान् प्रतिपादयन्नाहः----

### प्राणातिपातवितथव्याहारस्तेयकाममूच्छेंभ्यः । स्थूलेभ्यः पापेभ्यो व्युपरमणमणुव्रतं भवति ॥ ६ ॥

'अणुवर्त' विकल्वतं । किं तत् ? व्युपरमणं व्यावर्तनं यत् । केम्यः इत्याह प्राणेत्यादि प्राणानाभिन्द्रियादिकमतिपातश्वातिपतनं वियोगकरणं विनाशनं । 'वितथव्याहारश्व' वितथोऽसत्यः स चासौ व्याहारश्व शब्दः । स्तेयं च चौर्ये। कामश्च मैथुनं। मूच्छों च परिप्रहः मूच्छों च लोभावेशात् परिगृह्यते इति मूच्छो इति व्युत्पत्तेः । तेम्यः कयंमूतेम्यः ? स्थूलेम्यः अणुव्रतधारिणो हि सर्वसावद्यविरतेरसंभवात् स्थूलेम्य एव हिंसादिम्यो व्युपरमणं भवति । तर्हि त्रसप्राणातिपातानिवृत्तो न स्थावरप्राणातिपा-तात् । तथा पापादिभयात् परपीडादिकारणमिति मत्वा स्थूलादसत्यवच-निवृत्तो न तद्विपरीतात् । तथान्यपीडाकरात् राजादिभयादिना परेण परित्यक्तादप्यदत्तार्थात् स्थूलान्निवृत्तो न तद्विपरीतात् । तथा उपात्ता-याश्व पराङ्गनायाः पापभयादिना निवृत्तो नान्यथा इतिस्थूल्रह्णाइवग्व-

#### १ तद इति ग-पुस्तके ।

निवृत्तिः । तथा धनधान्यक्षेत्रादेरिच्छावशात् कृतपरिच्छेदा इति स्थूल्रू पात् परिप्रहानिवृत्तिः । कथंभूतेभ्यः प्राणातिपातादिभ्यः ? पापेभ्यः पापाश्रवणद्वारेभ्यः ॥ ६ ॥

तत्राद्यव्रतं व्याख्यातुमाहः—

### सङ्कल्पात्कृतकारितमननाद्योगत्रयस्य चरसत्त्वान् ।

न हिनस्ति यत्तदाहुः स्थूलवधाद्विरमणं निपुणाः ॥ ७॥ 'चरसत्यान्' त्रसजीवान् ' यत्र हिनारेत ' तदाहु: स्यूलवधाद्विर-मणं । के ते ? निपुणाः हिंसादिविरतिव्रतविचारदक्षाः । कस्मान्नहिनस्ति ? संकेल्पात् संकल्पं हिंसाभिसंध्यमाश्रित्य । कथंभूतात् संकल्पात् ? क्रत-कारितानुमननात् कृतकारितानुमननरूपात् । कस्य सम्बन्धिनः ? योग-त्रयस्य मनोवाकायत्रयस्य । अत्र कृतवचनं कर्तुः स्वातंत्र्यप्रतिपत्त्यर्थे । कारितीनुविधानं परप्रयोगापेक्षमनुवचनं । अर्नुमननवचनं प्रयोजकस्य मानसपरिणामप्रदर्शनार्थे । तथा हि मनसा चरसत्वहिंसां स्वयं न करोमि चरसत्वान् हिनस्ती (स्मी) ति मनः संकल्पं न करोमीत्यर्थः मनसा चरसःवर्हिसामन्यं न कारयामि चरसत्वान् हिंसय हिंसयेति मनसा प्रयोजको न भवामीत्यर्थः । तथा अन्यं चरसत्वहिंसां कुर्वन्तं मनसा नानुमन्ये सुन्दरमन्येन कृतमिति मन:संकल्पं करोमी ਜ त्यर्थः । एवं वचसा स्वयं चरसत्वहिंसां न करोमि चरसत्वान् हिनस्मीति स्वयं वचनं नोचारयामीत्यर्थः । वचसा चरसत्वहिंसां न कारयामि चरस-खान् र्हिसय हिंसेयोति वचनं नोचारयामीत्यर्थः । तथा वचसा चरस-त्वाईसां कुर्वन्तं नानुमन्ये साधुकृतं त्वयेति वचनं नोचारयामीत्यर्थः । तथा कायेन चरसत्वर्हिसां न करोमि चरसत्वर्हिसने दृष्टिमुष्टिसन्धाने

<sup>्</sup> ३ संकल्पात्-हिंसामिसन्धिमाधित्य ग पुस्तके। २ कारितामिधानं ग पुस्तके। ३ अनुवचनं ख-पुस्तके । अनुमननं वचनं ग-पुस्तके।

स्वयं कायव्यापारं न करोमीत्यर्थः । तथा कायेन चरसत्वहिंसां न कारयामि चरसत्वहिंसने कायसंज्ञया परं नप्रेरयामीत्यर्थः । तथा चरसत्व-हिंसां कुर्वन्तमन्यं नखच्छोटिकादिना कायेन नानुमन्ये । इत्युक्तमहिं-साणुव्रतम् ।। ७ ।।

तस्येदानीमतीचारानाहः----

छेदनबन्धनपीडनमतिभारा रोपणं व्यतीचाराः ।

आहारवारणापि च स्थूलवधादव्युपरतेः पञ्च ॥ ८ ॥

व्यातीचारा विविधा विरूपका वा अर्ताचारा दोषाः । कति ? पंच । कस्य ? स्थूल्वधायुपरतेः । कथामित्याह छेदनेत्यादि कर्णनासि-कादीनामवयवानामपनयनं छेदनं । अभिमतदेशे गतिनिरोधहेतुर्बन्धनं पींडा दण्डकशाद्यभिवातः । अतिभारारोपणं । न्याय्यभारादधिकभारारो-पणं । न केवल्भेतचतुष्टयमेव किन्तु आहारवारणाधि च आहारस्यअन्न-पानल्डक्षणस्य वारणा निषेधो धारणा वा निरोधः ॥ ८ ॥

स्थूल्श्वासौमृपावादश्व तस्माद्वैरमणं विरमणमेववैरमणं तद्वदान्ति । के ते ! सन्तः सत्पुरुषाः। गणधरदेवादयः। तार्कि सन्तो वदन्ति किं तत् अलीकमसत्यं। कथंभूतं ! स्थूलं यस्मिलुक्ते स्वपरयोर्वधवन्धादिकं राजा-दिभ्यो भवति। तत्स्वयं तावन्न वदति। तथा। परानन्यान् तथाविधम-लीकं न वादयति। न केवल्मर्लाकं किन्तु सःयमपि चोरोऽयमिःयादि-रूपं न स्वयं वदति न परान् वादयति। किं विशिष्टं यदुक्तं सत्यं परस्य विपदेऽपकाराप भवति ॥ ९ ॥

१ करोमीत्यर्थ इति **क-ख-**पाठः ।

साम्प्रतं सःयाणुत्रतस्यातीचारानाहः----

परिवादरहोभ्याख्या पैशून्यं कूटलेखकरणं च । न्यासापहारितापि च व्यतिक्रमाः पञ्च सत्यस्य ॥ १० ॥ परिवादो मिथ्योपदेशोऽभ्युदयनिःश्रेयसार्थेषु क्रियाविशेष्वन्यस्या-न्यथाप्रवर्तनमित्यर्थः । रहोऽभ्याख्या रहसि एकान्ते स्त्रीपुंसाभ्यामनुष्टि-तस्य क्रियाविशेषस्याभ्याख्या प्रकाशनं । पैशून्यं अंगविकारभूविक्षेपादिभिः पराभिप्रायं ज्ञात्वा असूयादिना तत्प्रकटनं साकारमत्रंभेद इत्यर्थः । कूटलेख करणं च अन्येनानुक्तमननुष्ठितं यत्किचिदेव तेनोक्तमनुष्ठितं चेति वंच नानिमित्तं कूट देखकरणं कूटलेखक्रियत्यर्थः । न्यासाप्राहारिता द्रव्यनिक्षे-प्तुर्विस्म्रतसख्यस्याल्पसंख्यं द्रव्यमाददानस्य एवमेवेत्यभ्यपुगमवचनं । एतं परिवादयश्चत्वारो न्यासापहारिता पंचमीति सत्यस्याणुव्रतस्य पंच व्यतिक्रमाः अतीचारा भवन्ति ॥ १० ॥

अधुना चोर्यविरत्यणुव्रतस्य स्वरूपं प्ररूपयन्नाहः----

निहितं वा पतितं वा सुविस्मृतं वा परस्वमविस्षष्टं । न हरति यन्न च द्ते तदक्रुश्वचौर्ध्यादुपारमणम् ॥ ११॥ अक्रशचौर्यात् स्थूलचौर्यात् । उपारमणं तत् । यत् किं यत् नहरति न गृण्हाति । किं तत् ? परस्वं परद्रव्यं । क्यंभूतं ? निहितं वा घृतं । तथा पतितं वा । तथा सुविस्मृतं वा अतिशयेन विस्मृतं । वा शद्धः सर्वत्र परस्परसमुच्चये । इत्यंभूतं परस्वं अविसृष्टं अदत्तं यत्स्वयं न हरति न दत्ते ऽन्यस्मै तदक्तशचौर्यादुपारमणं प्रतिपत्त-व्यम् ॥ ११ ॥

तस्येदानीमतिचारानाहः---

# चौरप्रयोगचौरार्थादानविलोपसद्यसन्मिश्राः । हीनाधिकविनिमानं पश्चास्तेये व्यतीपाताः ॥ १२ ॥

अस्तेयं चौर्यविरमणे । व्यत्तीपाता अतीचाराः पंच भवन्ति । तथा हि । चोरप्रयोगः चोरयतः स्वयमेवान्येन वा प्रेरणं प्रेरितस्य वा अन्ये-नानुमोदनं । चौरार्थादानं च अप्रेरितेनाननुमतेन च चोरेणार्नातस्यार्थ-स्यग्रहणं । विल्लेपश्च उचितन्यायादनपेतप्रकारेणार्थस्यादानं विरुद्धराज्या-तिक्रम इत्यर्थः विरुद्धराज्ये ह्याल्पम्ख्यानि महार्थ्याणि द्रव्याणीति । सद्दशसन्मिश्रश्च प्रतिरूपकव्यवहार इत्यर्थः सदद्योन तैल्यवहारं करोति । हीनाधिकविनिमानं विविधं नियमेन मानं विनिमानं मानोन्मानमित्यर्थ मानं हि प्रस्थादि, उन्मानं तुल्यदि तच्च हीनाधिकं हीनेन अन्यस्मै ददाति अधिकेन स्वयं गृण्हातीति ॥ १३ ॥

साम्प्रतमब्रह्मविरत्यणुव्रतस्वरूपं प्रतिपादयनाहः----

#### न तु परदारान् गच्छति न परान् गमयति च पापभीतेर्यत् । सा परदारनिव्वत्तिः स्वदारस-न्तोषनामापि ॥ १३॥

'सा परादारनिवृत्तिः' यत् परदारान् परिगृहीतानपरिगृहीतांश्व स्वयं 'न च' नैव गच्छति । तथा परानन्यान् परदारलम्पटान् न गमयति \* परदा-रेषु गच्छतो यत्प्रयोजयति न च \* । कुत ? पापमतिः पापोपार्जनम-यात् न पुनः नृपत्यादिभयात् । न केवल्ल सा परदारनिवृत्तिरेवोच्यते किन्तुं स्वदारसन्तोषनामापि स्वदारेषु सन्तोषः स्वदारसन्ते।षस्तन्नाम-यस्यौः ॥ २३ ॥

तैस्यातीचारानाहः----

१ परदारान् क-ख-पाठः । \* पुष्पमध्यगतो पाठः ग-पुस्तके नास्ति । २ अपि दुः खं ग-पाठः । ३ यस्य क-पाठः । ४ अस्य ग-पाठः । अन्यविवाहाकरणानङ्गकीडाविटत्वविपुलतृषः । इत्वरिकागमनं चास्मरस्य पश्च व्यतीचाराः ॥ ॥ १४ 'अस्मरस्याव्रह्मनिवृत्त्यणुव्रतस्य ' पंच व्यतीचाराः । कथभित्याह— अन्थेत्यादि कन्यादानं विवाहोऽन्यस्य विवाहोऽन्यविवाहः तस्य आसमन्त त् करणं तच्च अनङ्गक्रीडाच अंगं लिंगं योनिश्च तयोरन्यत्र मुखादिप्रवेद्ये क्रोडा अनङ्गक्रीडा । विटत्वं भण्डिमाप्रधानकायवाक्प्रयोगः । विपुलतृपश्च कामतीव्राभिनिवेद्याः । इत्वरिकागमनं च परपुरुषानेति गच्छतीत्येवं शीला इत्वरी पुश्चली कुत्सायां के कृते इत्वरिका भवति तत्र गमनं चेति ॥ १४ ॥

अधेदानीं परिग्रहविरत्यणुव्रतस्य स्वरूपं दर्शमलाहः----

### धनधान्यादिग्रन्थंपरिमाय ततोऽधिकेषुनिःस्पृ-हता । परिमितपरिग्रहः स्यादिच्छापरिमाण-नामापि ॥ १५॥

'परिभितपरिग्रहो ' देशतः परिग्रहविरतिरणुत्रतं स्यात् । कासौ ? या 'ततो ऽ विकेष्ठु' 'निस्पृहता' ततस्तेभ्य इच्छावशात् कृतपरिसंख्यातेभ्यो ऽ-र्थेभ्यो ऽधि केष्वर्येषु या निस्पृहता वाञ्छाव्याष्टात्तिः । किं कृत्वा ? 'परिमाय' देवगुरुपःदान्ने परिभित्तं कृत्वा । कं ? धनधान्यादिप्रन्धं धनं गवादि, धान्यं ब्रीह्यादि । आदिशब्दादासीदासमार्थाग्रहक्षेत्रद्रव्यसुवर्णरूप्याभरणवस्त्रा-दिसंग्रहः । स चासौ प्रन्थश्च तं परिमाय । स च परिभितपरिग्रहः इच्छा-परिमाणनामापि स्यात्, इच्छायाः परिमाणं यस्य स इच्छापरिमाणस्त-न्नाम यस्य स तथोक्तः ॥ १५ ॥

#### तस्यातिचारानाहः----

# अतिवाहनातिसंग्रहविस्मयलोभातिभारवहनानि । परिमितपरिग्रहस्य च विक्षेपा पश्च लक्ष्यन्ते ॥ १६॥

'विक्षेपा' अतीचारः । पंच 'छक्ष्यन्ते' निश्चीयन्ते । कस्य १ परिमितप-रिप्रहस्य न केत्रळमर्हिसाद्यणुवतस्य पंचातीचारा निश्चीयन्ते अपि तु परि-मितपरिप्रहस्यापि । चशब्दोऽत्रापिशब्दार्थे । के तस्यात्तीचारा इत्याहः—अतिवाहनेत्यादि लोभातिगृद्धिवृत्त्यर्थे परिप्रहपरिमाणे क्रते-पुनर्लेभिवेशवशादतित्राहनं करोति यावन्तं हि मार्गं बलीवर्दादयः सुखेन गच्छन्ति ततोऽप्यतिरेकेण वाहनमतिवाहनं । अतिशब्दः प्रत्येकं लोभान्तानां सम्बध्यते । इदं धान्यादिकमध्रे विशिष्टं लामं दास्यतीति लोभावेशादतिशयेन तत् संग्रहं करोति ! तत्यतिपन्नला-भेन विक्रीते तस्मिन् मूलतोऽप्यसंग्रहीते वाधिकेऽर्थे तत्कृपाणकेन लब्बे लोभावेशादतिविस्मयं विषादं करोति । विशिष्टेऽर्थे ल्ब्य्रेऽप्य-धिकलाभाकांक्षावशादतिविस्मयं विषादं करोति । विशिष्टेऽर्थे ल्ब्य्रेऽप्य-धिकलाभाकांक्षावशादतिलिभं करोति । लोभावेशादधिकभारारोपलम तिभारवाहनं । ते विक्षेपाः पंच ॥ १६ ॥

एवं प्ररूपितानि पंचाणुव्रतनि निरतिचाराणि किं कुर्वन्तीत्याहः---

#### पश्चाणुत्रतनिधयो निरतिक्रमणाः फलन्ति सुरलोकं। यत्रावधिरष्टगुणा दिव्यशरीरं च लभ्यन्ते॥ १७॥

फलान्ति फलं प्रयन्छन्ति । के ते १ पंचाणुव्रतनिधयः पंचाणुव्रतान्येव निधयों निधानानि । कथंभूतानि १ निरतिकमणा निरतिचाराः । कि फलान्ति १ सुरलोकं । यत्र सुरलोके लभ्यन्ते । कानि १ अवधिरवधि-ज्ञानं । अष्टगुणा अणमामहिमेत्यादयः । दिव्यरारीरं च सप्तधातुविव-जितं रारीरं । एतानि सर्वाणि यत्र लभ्यन्ते ॥ १७ ॥

इह लोके कि कस्याप्यहिंसाराणुत्रतानुष्ठानफलप्राप्तिर्देष्ठा येन परलो-कार्थ तदनुष्ठीयते इत्याशक्याहः----

> मातंगो धनदेवश्व वारिषेणस्ततः परः । नीली जयश्व संप्राप्ताः पूजातिशयग्रुत्तमम् ॥ १८ ॥

हिंसाबिरत्यणुत्रतात् मातंगेन चांडाठेन उत्तमः पूजातिशयः प्राप्तः ।

#### अस्य कथा।

सुरम्यदेशे पोटनेपुरे राजा महाबलः । नन्दीश्वराष्टम्यां राज्ञा अष्टदिनानि जीवामारणघोषणायां कृतायां बलकुमारेण चात्यन्तमां-सासक्तेन कंचिदपि पुरुषमपश्यता राजेीयाने राजकीयमेण्ढकः प्रच्छन्नेन मारयित्वा संस्कार्य भक्षितः । राज्ञा च मेण्डकमारणवार्तामाकण्यं रुष्टेन भेण्ढकमारको गवेषयितुं प्रारब्धः । तदुयानमालाकारेण च वृक्षोपरिचटि-तेन स तन्मारणं कुर्वाणो दृष्टः । रात्रौ च निजभार्यायाः कथितं ततः प्रच्छन्नचरपुरुषेणाकर्ण्य राज्ञ: कथितं । प्रभाते मालाकारोऽप्याकारितः । तैनैव पुन: कथितं । मदीयामाझां मम पुत्र: खण्डयतीति । रुष्टेन राज्ञा कोद्टपालो भणितो बलकुमारं नवखण्डं कारयेति ततस्तं कुमारं मार-णस्थानं नीत्वा मातङ्गमानेतुं ये गताः पुरुषास्तान् विलोक्य मातङ्गे-नोक्तं प्रिये ! मातङ्गो ग्रामं गत इति कथय त्वमेतेषामित्युक्त्वा गृहकोणे प्रच्छन्नो भूत्वा स्थित: । तल्लारैश्वाकारिते मातङ्गे ! कथितं मातंग्या सोऽय म्रामं गतः । भणितं च तलौरः स पापोऽपुण्यवानद्य म्रामं गतः कुमा-रमारणात्तस्य बहुसुवर्णरत्नादिलाभो भवेत् तेषां वचनमाकर्ण्य द्रव्यलुब्ध-या तैया हस्तसंज्ञया स दर्शितो ग्रामं गत इति पुनः पुनर्भणनत्या । ततस्तैस्तं गृहान्निःसार्य तस्य मारणार्थं स कुमारः समर्पितः । तेनोक्तं नास्य (द्य) चतुर्दर्शादिने जीवघातं करोभि | ततस्तलोरै: स नीत्वा राज्ञः कथितः देव ! अयं राजकुमारं न मारयति । तेन च राज्ञः कथितं सर्पद्षष्टो मृत: इमज्ञाने निक्षिप्त: सवौंषधिमुनिज्ञररिस्य वायुना पुनर्जी वितोऽहं तत्पार्श्वे चतुर्दशीदिवसे मया जीवाहिसावत गृहीतमतोऽच

१ पोदनापुरे क-ग-पाठः । २ राज्योद्याने ख-ग-पाठः । ३ तया मातक्र-भीतयाः ग-पाठः ।

न मारयामि देवो यज्जानति तत्करोतु । अस्पृइयचाण्डालस्य वतमिति संचिन्त्य रुष्टेन राज्ञा द्वावपि गाढं बन्धयित्वा सुमार्रदहे निक्षेपितौ । तत्र मातङ्गस्य प्राणात्ययेऽप्यांहसाव्रतमपरित्यजतो व्रतमाहात्म्याज्ञलेदेव-तया जलमध्ये सिंहासनैमणिमण्डपिकादुन्दभिसाधुकारादिप्रतिहार्यादिकं कृतं । मद्दाबलराजेन चैतदाकर्ण्य भीतेन पूजयित्वा निजच्छत्रतलेस्नौप-यित्वा स स्पृइयो विविष्टं कृत इति प्रथमाणुव्रतस्य ।

अनृतविरत्यणुव्रताद्धनदेवश्रेष्ठिना पूजातिशयः प्राप्तः ।

#### अस्य कथा।

जम्बूद्वीपे पूर्वविदेहे पुष्कलावतीविषये पुण्डरोकिण्यां पुर्या वणिजौ जिनदेवधनदेवौ स्वल्पद्रव्यौ । तत्र धनदेवः सत्यवादी द्रव्यस्य लामं द्वावय्यर्धमर्धे गुहीष्याव इति निःसाक्षिकां व्यवस्थां कृत्वा दूरदेशं गतौ बहुद्रव्यमुपार्ज्य व्याघुट्य कुशलेन पुण्डरोकिण्यामायातौ । तत्र जिनदेवो लामार्थ (धे ) धनदेवाय न ददाति । स्तोकद्रव्यमौचित्येन ददाति ततो झकटेके न्याये च सति स्वजनमहाजनराजाप्रतो निःसाक्षिकव्यवहा-रबलाजिनदेवो वदति न मयाऽस्य लामार्ध मणितमुचितमेव मणितं। धनदेवश्च सत्यमेव वदति द्वयोर्थमेव । ततो राजानियमात्तयोर्द्रव्यं दत्तं धनदेवः शुद्धो नेतरः ततः सर्व द्रव्यं धनदेवस्य समर्पितं तथा सर्वैः धूजितः साधुकारितश्वेति द्वितीयाणुव्रतस्य ।

अचौर्यविरत्यणुत्रताद्वारिषेणेन पूजातिशयः प्राप्तः । अस्य कथा स्थितिकरणगुणव्यारव्यानप्रगटके 'कथितेई दृष्टव्येति तृतीयाणुत्रतस्य'।

१ झिछुमारह्रदे थाठः ग पुस्तके । २ सिंहासनमणिमण्डपिकादेवकादुं दुसि-साधुकारादिप्रातिहार्यक्वतं पाठः । ३ स्थापयित्वा ग ४ संस्पृत्यो विशिष्टः क्वतः इति पाठः । ५ कटकेति पाठः । ६ तत्र, इति सुष्ठु ।

#### रत्नकरण्डकश्रावकाचारे--

ततः परं नीली जयश्च । ततस्तेभ्यः परं यथा भवन्त्येवं पूजातिशयं

प्राप्तौ । तत्रात्रह्मविरस्यणुव्रतान्तीली वणिक्पुत्री पूजातिशयं प्राप्ता ।

#### अस्याः कथा।

छैोटदेशे भृगुकच्छपत्तने राजा वसुपाछः। वणिग्जिनदत्तो भार्या जिनदत्ता पुत्री नीली अतिशयेन रूपवती। तत्रैवापरः श्रेष्ठी समुद्रदत्तो भार्या सागर-दत्ता पुत्रः सागरदत्तः। एकदा महापूजायां वसन्तौ कायोत्सर्गेण संस्थितां सर्वाभरणभिभूषितां नीलीमाळोक्य सागरदत्तेनोक्तं किमेषापि देवता काचिदे तदाकर्ण्य तन्मित्रेण प्रियदत्तेन भणितं —जिनदत्तश्रेष्ठिन इयं पुत्री नीली । तद्रपालोकनादतीवासक्तो भूत्वा कथांमियं प्राप्यत इति तत्परिणयनचि-न्तया दुर्बलो जात: । समुद्रदत्तेन चैतदाकर्ण्य भणितः---हे पुत्र ! जैनं मुक्त्वा नान्यस्य जिनदत्तो ददातीमां पुत्रिकां परिणेतुं । ततस्तौ कपट-श्रावको जातो परिणीता च सा ततः पुनस्तौ बुद्धभक्तौ जातौ, नील्याश्व पितृगृहे गमनमपि निषिद्धं, एवं वंचनेजाते भणितं जिनदत्तेन इयं मम न जाता कूपादौ वा पतिता यमेन वा नीता इति। नीली च स्वशुरगृहे भर्तुः बछमा भिन्नगृहे जिनधर्ममनुष्ठतीति दर्शनात् संसर्गादचनधर्मदेवाक्षणी-नादा कालेनेयं बुद्धभक्ता भविष्यतीति पर्यालोच्य समुद्रदत्तेन भणिता नीली-पुत्रि ! ज्ञानिनां वन्दकानामस्मदर्धे भोजनं देहि । ततस्तया वन्द-कानामामंत्र्याहूय च तेषामेकैका प्राणहितातियिष्टा संस्कार्य तेषामेव भोक्तुं दत्ता । तैर्भोजनं मुक्त्वा गच्छद्रिः प्रष्टं-क प्राणहिताः ? तयोक्तं-भवन्त एव ज्ञानेन जानन्तु यत्र तास्तिष्ठन्ति यदि पुनर्ज्ञानं नास्ति तदा वमनं कुर्वन्तु भवतामुदरे प्राणहितास्तिष्ठन्तीति । एवं वमनं कृतं दृष्टानि प्राणहिताखण्डानि | ततो रुष्टश्च स्वशुरपक्षजनः । ततः सागरदत्तभ-गिन्या कोपात्तस्या असत्यपरपुरुषदोषोद्धावना कृता । तस्मिन् प्रसिद्धिं

९ ललाटेदेशे ग. । २ मृष्टा ग.

गते सा नीली देवाग्रे संगृहीत्वा कायोत्सर्गेण स्थिता दोषोत्तारे भोज-नादौ प्रवृत्तिर्मम नान्यधेति । ततः क्षुभितनगरदेवतया आगत्य रात्रौ सा भणिता- हे महासाति ! मा प्राणत्यागमेवं कुरु अहं राज्ञः प्रधानानां पुरजनस्य स्वप्नं ददामि । लग्ना यथा नगरप्रतोल्यः कीलिता महासती वामचरणेन संस्पुरुय उद्धरिष्यन्तीति ताश्व प्रभाते भवचरणं स्पृष्ट्वा एवं वा उद्धरिष्यन्तीति पादेन प्रतोली राश्व प्रभाते भवचरणं स्पृष्ट्वा एवं वा उद्धरिष्यन्तीति पादेन प्रतोली रगर्श कुर्यास्व-मिति भणित्वा राजादीनां तथा स्वप्नं दर्शयित्वा पत्तनप्रतोलीः कीलित्वा स्थिता सा नगरदेवता प्रभाते कीलिताः प्रतोलीर्टद्वा राजादिभिस्तं स्वग्नं स्मृत्वा नखरस्त्रीचरणताडनं प्रतोलीनां कारितं । न चैकापि प्रतोली कया-चिदप्युद्धरिता । सर्वासां पश्चानीली तत्रोत्सिप्य नीता । तचरणस्पर्शात् सर्वा अप्युद्धरिताः प्रतोल्यः, निर्दोषा राजादिप्रूजिता नीली जाता चतुर्था-णुव्रत्तस्य ।

परिप्रहविरत्यणुत्रताज्जयः पूजातिशयं प्राप्तः ।

#### अस्य कथा

कुरुजांगलदेशे हस्तिनागपुरे कुरुवंशे राजा सोमप्रभः पुत्रो जयः परिमित-परिप्रहो भार्यासुलेचनायामव प्रदृत्तिः । एकदा धूर्वविद्याधरभवकथनानन्तरं समायातपूर्वजन्मविद्यो हिरण्यधर्मप्रभावती विद्याधररूपमादाय च मेर्वादौ वन्दनाभक्तिं कृत्वा कैलासगिरौ भरतप्रतिष्ठापितचतुर्विंशतिजि नाल्यान् वन्दितुमायातौ सुलोचनाजयौ । तत्प्रस्तावे च सौधर्भेन्द्रेण जयस्य स्वर्गे परिप्रहपरिमाणव्रतप्रशंसा कृता । तां परीक्षितुं रतिप्रभदेवः समायातः । ततः स्त्रीरूपमादाय चतस् भि विलासिनीभिः सह जयस-मीपं गत्वा भणितो जयः । सुलोचनास्ययंवरे येन त्वया सह संप्रामः कृतः तस्य नमिविद्याधरपते राज्ञीं सुरूपामभिनवयौवनां सर्वविद्याधारिणी

१ जन्मायः ग. घ. । २ वर्म ग. घ. ।

तदिरक्तचित्तामिच्छ यदि तस्य राज्यमात्मजीवितं च वाञ्छसीति । एतदा-कर्ण्य जयेनेक्तं हे सुन्दरि ! मैवं ब्रूहि परस्री मम जननांसमानेति । ततस्तया जयस्योपसर्गे महति कृतेऽपि चित्तं न चाल्टेतं । ततो माया-मुपसंह्रत्य पूर्ववृत्तं कथायेत्वा प्रशस्य वस्त्रादिभिः धूजयित्वा स्वर्गे गत इति पंचाणुव्रतस्य ॥ १८ ॥

एवं पंचानामहिंसादिव्रतानां प्रत्येकं गुणं प्रतिपाचेदानीं तद्विपक्षभू-तानां हिंसाचुपेतानां दोषं दर्शयन्नाह;----

# धनश्रीसत्यघोषौ च तापसारक्षकावपि ।

#### उपाख्येयास्तथा झ्मश्चनवनीतो यथक्रमम् ॥ १९ ॥

धनश्री श्रेष्ठिनी हिंसातो बहुप्रकारं दुःखफल्मनुभूतं । सत्यघोषपुरो-हितेनानृतात् । तापसेन चौर्थात् । आरक्षकेन कोट्टपालेन ब्रह्माणे वृत्त्य-भावात् । ततोऽव्रतप्रभवदुःखानुभवने उपाख्येया दृष्टान्तत्वेन प्रतिपाद्याः । के ते । धनश्रीसत्ययेाषौ च । न केवलं एता एव किन्तु तापसारक्ष-कावपि । तथा तेनैव प्रसिद्धप्रकारेण श्मश्रुनवनीतो वणिक्, यतस्तेनापि परिग्रहनिवृत्यभावतो बहुतरदुःखमनुभूतं । यथाक्रमं उक्तक्रमानतिक्रमेण हिंसादिविरत्यभावे एते उपाख्येयाः प्रतिपाद्याः । तत्र धनश्री हिंसातो बहुदुःखं प्राप्ता

#### अस्याः कथा।

लाटदेरें। भृगुककच्छपत्तने राजा लोकपालः । वणिग्धनपालो भार्या धनश्री मनागपि जीववधेऽविरता । तत्पुत्री सुन्दरी पुत्रो गुणपालः । अत्र काले धनश्रिया यः पुत्रबुद्धया
कुण्डलो नाम बालकः पोषितः, धनपाले मृते तेन सह धनश्री कुकर्म-रता जाता । गुणपले च गुणदोषपारिज्ञानके जाते धनश्रिया तच्छंकि-तया भणितः प्रसरे गोधनं चारथितुमटव्यां गुणपालं प्रेषयामि लग्नस्वं

सत्यघोषोऽनृताद्वहुदुःखं प्राप्तः ।

#### इत्यस्य कथा।

जंबूद्वीपे भरतक्षेत्रे सिंहपुरे राजा सिंहसेनो राज्ञी रामदत्तः, पुरोहितः श्रीभूतिः स ब्रह्मसूत्रे कर्तिकां बध्वा अमति । वदति च यद्यसत्यं ब्रवीमि तदाऽनया कत्रिकया निजजिव्हाच्छेदं करोति (मि)। एवं कपटेन वर्तमानस्य तस्य सत्यघोष इति द्वितीयं नाम संजातः । लोकाश्व विश्वस्तास्तत्पार्श्वे द्रव्यं धरन्ति च। तद्रव्यं किंचि-त्तेषां समर्प्य स्वयं गृह्णति । पूत्कर्त्वे च बिभेति लोकः । न च पूत्कृतं राजा शृणोति । अथैकदा पद्मखण्डपुरादागत्य समुद्रदत्तो वणि-पुक्त्रस्तत्र सत्यघोषपार्श्वेऽनर्घाणि पंच माणिक्यानि धृत्वा परतीरे द्रव्यमुपार्जयितुं गतः । तत्र च तदुपार्ज्य व्याघुटितः स्कुटितप्रवहण

एकफलेकेनात्तीर्य समुद्रं घृतमाणिक्यवांछ्या सिंहपुरे सत्यचोषसमीप मायातः । तं च रंकसमानमागच्छन्तमालोक्य तन्माणिक्यहरणार्थिना सत्यघोषेण प्रत्ययपूरणार्थं समीपोपविष्टपुरुषाणां कथितं । अयं पुरुषः सुटितप्रवहणः ततो प्रहिले जातोऽत्रागत्य माणिक्यानि याचिष्यतीति । तेनागत्य प्रणम्य चोक्तं भो सत्यघोष पुरोहित! ममार्थोपार्जनार्थं गतस्यो-पार्जनार्थस्य महानथोजात इति मत्वा यानि मया तव रत्नानि धर्तु समर्पितानि तानीदानीं प्रसादं ऋत्वा देहि । येनात्मानं स्फुटितप्रवहणात् गतद्रव्यं समुद्धरामि । तद्वचनमाकर्ण्य कपटेन सत्यघोषेण समीपो-पविष्टा जना भणिता मया प्रथमं यद् भणितं तद् भवतां सत्यं जातं । तैरूक्तं भवन्त एव जानन्त्ययं ग्रहिले)ऽस्मात् स्थानान्नि:-सार्यतामित्युक्त्वा तै: समुद्रदत्तो गृहान्नि:सारित: ग्रहिल इति भयण्मानः। पत्तने पूरकारं कुर्वन् ममानर्थ्यपंचमाणिक्यानि सत्यघोषेण गृहीतानि तथा राजगृहसमीपे चिचावृक्षमारुह्य पश्चिमरात्रे पूरकारं कुर्वन् षण्मसान् स्थितः तां पूर्त्कुतिमाकर्ण्ये रामदत्तया भणितः सिंहसेनः----देव ! नायं पुरुषः प्रहिलः । राज्ञापि भणितं किं सत्यघोषस्य चौर्ये संभाव्यते ! । पुनरुक्तं राइया देव ! संभाव्यते तस्य चौर्यं यतोऽ-यमेतादृशमेव सर्वदा वचनं ब्रवीति । एतदाकर्ण्य भणितं राज्ञा-यदि सत्यधोषस्येतत् संभाव्यते तदा त्वं परीक्षयेति । छब्बादेशया रामदत्तया सत्यघोषो राजसेवार्थमागच्छनाकार्य पृष्टः--नर्के बृहद्वेलायामागतोऽसि 🕴 तेनोक्तं—मम ब्राह्मणीश्राताद्य प्राधूर्णकः समायातस्ते भोजयतो बृहद्वेला छग्नेति । पुनरप्युक्तं तया-क्षणमेकमत्रोपविश ममातिकौतुकं जातं । अक्षक्रीडां कुर्म: । राजापि तत्रैवागतस्तेनाप्येवं कर्वित्यक्तं । ततोऽक्षचूते क्रीडया संजाते रामदत्तया निपुणमतिविलासिनी कर्णे रुगित्वा भणिता सत्यघोष: पुरोहितो राज्ञीपाइवें तिष्ठति तेनाहं प्रहिळ-

माणिक्यानि याचितुं प्रेषितेति तदुब्राह्मण्यप्रे भणित्वा तानि याचयित्वा च शीघ्रमागच्छेति | ततस्तया गत्वा याचितानि । तद्ब्राह्मण्या च पूर्व सुतरां निषद्रया न दत्तानि । तद्विङासिन्या चागत्य देविकर्णे कथितं सा न ददातीति । ततो जितमुद्रिका तस्य साभिज्ञानं दत्ता पुनः प्रेषिता तथापि तया न दत्तानि । ततस्तस्य कार्त्रिका यज्ञोपवीतं जितं सामिज्ञानं दत्तं दर्शितं च । तया ब्राह्मण्या तदर्शनादुष्टया भीतया च तया समर्पि-तानि माणित्रयानि तद्विलासिन्याः । तया च रामदत्तायाः समर्थितानि । तया च राङ्गाे दर्शितानि । तेन च बहुमाणिक्यमध्ये निक्षेप्याकार्य च ग्रहिलो भणित: रे निजमाणिक्यानि परिज्ञाय गृहाण । तेन च तथैव गृहीतेषु तेषु राज्ञा रामदत्तया च पुत्रः प्रतिपन्नः । ततो राज्ञा सत्यघोष: प्रष्ट:-इदं कर्म त्वया कृतमिति । तैनोक्तं देव 🕻 न करोमि किं ममेदृशं कर्तुं युज्यते ? । ततोऽतिरुष्टेन तेन राज्ञा तस्य दण्डत्रयं कृतं । गोमयमृतं भाजनत्रयं भक्षय, मऌमुष्टि-घातं वा सहस्व, द्रव्यं वा सर्वे देहि । तेन च पर्यालोच्य गोमयं खादि-तुमारब्धं । तदशक्तेन मुष्टिघातः सहितुमारब्धः । तदशक्तेन द्रव्यं दातु-मारब्धं । तदशक्तेन गोमयभक्षणं पुनर्मुष्टिघात इति । एवं दण्डत्रयम-नुभूय मृत्वातिल्लोभवज्ञाद्राजकीयभांडागारे अंगधनसर्पो जातः । त-त्रापि मुला दार्धसंसारी जात इति द्वितीयव्रतस्य ।

ं तापसश्चौर्याद्वहुदुःखं प्राप्तः ।

#### इत्यस्य कथा ।

वत्स्यदेशे कौशाम्बीपुरी राजा सिंहरथो राज्ञी विजया । सन्नैकश्चौर: कौटिल्येन तापसो मूत्वा परभूमिमस्पृशदवलम्बमान शिक्यस्थो दिवसे पंचाग्निसाधनं करोति । तत्र च कौशांत्रीं मुषित्वा तिष्ठति । एकदा महाजनान्मुष्टं नगरमाकर्ण्य राज्ञा कोद्टपालो भणितो रे

#### रत्नकरण्डकश्रावकाचारे—

सप्तरात्रमध्ये चौरं निजशिरो बाऽऽनय । ततश्चीरमलभमानश्चिन्तापरः तलारोऽपराह्वे बुमुक्षितन्नाह्यणेन चैकदागत्य भोजनं प्रार्थितः । तेनोक्तं-हे ब्राह्मण ! छन्दसोऽसि मम प्राणसन्देहो वर्तते त्वं च भोजनं प्रार्थयसे एतद्वचनमाकर्ण्य पृष्टं ब्राह्मणेन कुतस्ते प्राणसन्देहः ? । कथितं च तेन । तदाकर्ण्य पुन: पृष्टं ब्राह्मणेन--अत्र किं कोऽप्यतिनिस्पृहपुरुषोऽ ष्यस्ति ! उक्तं तलारेण--अस्ति विशिष्टतपस्वी, न च तस्यैतत् सम्भा-व्यते । भणितं ब्राह्मणेन स एव चौरो भविष्यति अतिनिस्पृहत्वात् । श्रूयतामत्र मदीयां कथां-मम ब्राह्मणी महासती परपुरुषशरीरं न स्पृश-तीति निजपुत्रस्याप्यतिकुक्कुटात् कर्पटेन संवे शरीरं प्रच्छाद्य स्तनं दादाति। रात्रौ तु गृहपिण्डारेण सह कुकम करोति । तददानात् संजात-**वैरोग्या**ऽहं संवैऌार्थे सुवर्णशऌाकां वंशयष्टिमध्ये निक्षिप्य तीर्थ-यात्रायां निर्गतः । अभे गच्छतश्च ममैकबटुको मिलितो न तस्य विस्वासं गच्छाम्यहं यष्टिरक्षां यत्नतः करोमि । तेनाऽऽकलितां यष्टि. संगे बिभर्मि । एकदा रात्रौ कुंभकारगृहे निद्रां कृत्वा दूराद्वत्वा तेन निजम-स्तके लग्नं कुथिततृणमालेक्यातिकुक्कुटे ममाप्रतो, हा हा भया नोक्तं परतृ-णमदत्तं प्रसितमित्युक्त्वा व्याघुटव तृणं तत्रैव कुंभकारगृहे निक्षिप्य दिवसावसाने कृतमोजनस्य ममागत्य मिलितः । मिक्षार्थं गच्छतस्तस्या-तिञ्चचिरयभिति मत्वा विश्वसितेन मया यष्टिः कुक्कुरादिवारणार्थे सम-र्षिता । तां गृहीत्वा स गतः ( २ ) । ततो मया महाटव्यां गच्छता-तिवृद्धपक्षिणोऽतिकुर्कुटं दृष्टं यथा एकस्मिन् महति वृक्षे मिळिताः पक्षिगणो रात्रावेकेनातिवृद्धपक्षिणा निजभाषया भणितो रे रे बुभुक्षितमनाः शकोमि कदाचिद्भवत्पुत्राणां भक्षणं करोमि चित्तचापल्यादतो मम मुखं

९ शाम्बलार्थमिति ख, ग।

प्रभाते बध्वा संवेऽपि गच्छन्तु । तरक हा हा तात ! पितामहस्त्वं कि तवैतत् संभाव्यते ? तेनोक्त—" बुमुक्षितः किं न करोति पापं " इति । एवं प्रभाते तस्य पुर्नर्वचनात् तन्मुखं बद्ध्वा गताः । स च बद्धो गतेषु चरणाम्यां मुखाद्वन्धनं दूर्राक्वत्वा तद्वाल्कान् भक्षयित्वा तेषामागमन-समये पुनः चरणाभ्यां बन्धनं मुखे संयोज्यातिकुर्कुटेन क्षीणोदरो भूत्वा स्थितः (३) । ततो नगरगतेन चतुर्धमतिकुर्कुटं दृष्टं मया यथा तत्र नगरे एकश्वौरस्तपस्विरूपं घृत्वा बृहच्छिलां च मस्तकस्योपरि हस्ताभ्यामूर्ध्व गृहीत्वा नगरमध्ये दिवा रात्रौ चातिकुर्कुटेनापसरपादं ददामीति भणन् स्रमति । 'अपसरजीवेति' चासौ भक्तसर्वजनैर्भण्यते । स च गर्तादिविजनस्थाने दिगवलोकनं कृत्वा सुवर्णमूषितमेकाकिनं प्रणमन्तं तया शिल्या मारयित्वा तद्वव्यं गृह्वाति (४) । इत्यतिकुर्कु-टचतुष्टयमालोक्य मया स्ठोकोऽयं कृतः—

#### अवालस्पर्शका नारी ब्राक्षणस्तृणहिंसकः । वने काष्ठमुखः पक्षी पुरेऽपसरजीवकः ॥ इति

इति कथायित्वा तलारं धौरयित्वा सन्थ्यायां ब्राह्मणः शिक्यतपस्तिसमीपं गत्वा तपस्विप्रतिचारकोर्निर्धाय्यमाणोऽपि रात्र्यन्धो भूत्वा तत्र पतित्वैकदेशे स्थितः । ते च प्रतिचारकाः रात्र्यन्धपरीक्षणार्थं तृणकंडुकांगुल्यादिकं तस्याक्षिसमीपं नयन्ति । स च पश्यन्तपि न पश्यति । ब्रुहदात्रौ गुहा-यामन्धकूपे नगरद्रव्यं घ्रियमाणमालोक्य तेषां खानपानादिकंवालोक्य प्रभाते राज्ञा मार्यमाणस्तलारोरक्षितः तेन रात्रिदृष्टमावेद्य संशिक्यतपस्वी चौरस्तेन तलारेण बहुकदर्थनादिभिः कदर्थ्यमानो मृत्वा दुर्गतिं गतस्तृती-येव्रतस्य ।

#### आरक्षिणाऽब्रह्मनिवृत्त्यभावादुःखं प्राप्तम् ।

#### अस्य कथा ।

आर्ट्टीरदेशे नाशिकानगरे राजा कनकरथो राज्ञी कनकमाला, तलारो यमदण्डस्तस्य माता बहुसुन्दरी तरुणरण्डा पुंथली ! सा एकदा वच्चा धर्तु समर्पिताभरणं गृहीत्वा रात्रौ संकीततजारपार्श्वे गच्छन्ता यमदण्डेन दृष्ट्वा सोविता चैकान्ते | तदाभरणं चानीय तेन निजभार्याया दत्तं | तया च दृष्ट्वा सोविता चैकान्ते | तदाभरणं चानीय तेन निजभार्याया दत्तं | तया च दृष्ट्वा भणितं--मदीयमिदमाभरणं, मया-श्वश्रूहस्ते धृतं | तद्वचनमाकर्ण्य तेन चिन्तितं या मया सेविता सा मे जननी भविष्यति | ततस्तस्या जारसंकेतगृदं गत्वा तां सेवित्वा तस्यामासक्तो गूढवृत्त्या तया सह कुकर्मरतःस्थितः ! एकदा तद्वार्यया असहनादिति रुष्टया रजक्या कथितं | मम भर्ता निजमात्रा सह तिष्ठति । रजक्या च मालकारिण्याः कथितं | अतिविश्वस्ता मालाक्तारिणी च कनकमाला राज्ञीनिमित्तं पुष्पाणि गृहीत्वा गता । तया च पृष्टा सा कुत्तूहल्ठेन, जानासि हे कामप्थपूर्वी वार्ती । तया तलारद्विष्टतया कथितं राह्यः देवि ? यमदण्डतलारो निजजनन्या सह तिष्टति । कनकमाल्या च राज्ञः कथितं । राज्ञा गूढपुरुषद्वारेण तस्य कुकर्म निश्चित्स्य तलारो गृहीतो दुर्गति गतः चतुर्थवतस्य ।

परिम्रहनिवृत्यभावात् श्मश्रुनवनीतेन बहुतरं दुःखं प्राप्तं ।

#### अस्य कथा ।

अस्त्ययोध्यायां श्रेष्ठी भवदत्तो भार्या धनदत्ता पुत्रो लुन्धदत्तः वाणिज्येन दूरं गतः । तत्र स्वमुपार्जितं तस्य चौरैर्नीतं । ततोऽतिनि-धंनेन तेन मार्गे आगच्छता तत्रैकदा गोदुहः तक्रं पातुं याचितं । तक्रे पीते स्तोकं नवनीतं कूर्चेल्य्रमालोक्य गृहीत्वा चिन्तितं तेन वाणि-ज्यं भविष्यत्यनेन मे, एवं च तत्संचितं तत् स्वस्य अमश्रुनवनीत इति नाम जातं । एवमेकदा प्रस्थप्रमाणे घृते जाते घृतस्य भाजनं पादान्ते

१ अहीरदेशे ख, ग। २ गोकुले. ख. ग. घ।

धृत्वा शीतकाले तृणकुटीरकद्वारे आंग्ने च पादान्ते केत्वा रात्रौ संस्तरे पतितः संचिन्तयति अनेन घृतेन बहुतरमर्थमुमार्ञ्य सार्थवाहो भूत्वा सामन्तमहासामन्तराजाधिराजपदं प्राप्य क्रमेण सकल्चकवर्ता भवि-ष्यामि यदा तदा च मे सप्ततलप्रसादे शय्यागतस्य पादान्ते समुपविष्ट स्त्रीरत्नं पादौ मुष्टया प्रहीष्यति न जानासि पादमर्दनं कर्तुमिति स्नेहेन भाणित्वा स्त्रीरत्नमेवं पादेन ताडयिष्यामि एवं चिन्तयित्वा तेन चक्रवार्त-रूपाविष्टेन पादेन हत्वा पातितं तद्धृतभाजनं तेन च घृतेन द्वारसंधाक्षे-तोऽग्निः सुतरां प्रज्वालितः । ततो द्वारे ज्वलिते निसर्तुमशक्तो दग्धो मृतो दुर्गतिं गतः । इच्छाप्रमाणरहितपंचमव्रतस्य ॥ १८ ॥

यानि चेमानि पंचाणुव्रतान्युक्तानि मद्यादित्रयत्यागसमन्वितान्यष्टौ मूल्रगुणा भवन्तीत्याहः----

#### मद्यमांसमधुत्यागैः सहाणुव्रतपश्चकम् ।

अष्टौम्लगुणानाहुर्गृहिणां अमणोत्तमाः ॥२०॥ गृहिणामधौ मूलगुणानाहुः । के ते ? अवणोत्तमा जिनाः । किं तत् ? अणुव्रतपंचकं । कैः.सह ? 'मद्यमांसमधुत्यागैः' मद्यं च मासं च मधु च तेषां त्यागास्तैः ॥ २०॥

एवं पंचप्रकारमणुत्रतं प्रतिपाद्येदानीं त्रिःप्रकारं गुणवतं प्रतिपादय-नाहः----

# दिग्वतमनर्थदण्डवतं च भोगोपभोगपरिमाणम्।

#### अनुचंहणाद्रणानामाख्यान्ति गुणवतान्यायाः ॥ २१

"आरव्यान्ति" प्रतिपादयन्ति । कानि ? "गुणवतानि" । के ते ? "आर्या:" गुणैर्गुणवाद्भि वीआर्यन्ते प्राप्यन्त इत्यार्थास्तीर्थकरदेवादयः । कि तद्दणव्रते ? " दिग्वतं" दिग्विरति । न केवल्मेतदेव किन्तु "अन्धेद-

९ धृत्वा. ग. ।

ण्डवतं" चानर्धदण्डविराति । तथा "भोगोपभोगपरिमाणं" सक्तुडुज्यत इति भोगोऽशनयानगन्धमाल्यादिः पुनः पुनरुपमुज्यत इत्युपभोगो वैखा-भरणयानजंपानादिस्तयोः परिमाणं काल्टनियमनं यावज्जीवनंवा । एतानि त्रीणि कस्माद्रुणत्रतान्युच्यन्ते "अनुबृंहणात्" वृद्धिनयनात् । केषां "गुणानाम्, अष्टमूल्जुणानाम्" । २१ ॥

तत्र दिग्त्रतस्वरूपं प्ररूपयन्नाह;----

दिग्वलयं परिगणितं कृत्वातोऽहं बहिर्ने यास्यमि ।

इति सङ्कल्पो दिग्वतमामृत्यणुपापविनिवृत्त्ये ॥ २२ ॥

'दिग्वतं ' भवति । कोऽसौ १ ' संकल्पः' । कथंभूतः १ 'अहं बहिर्न यास्यामी'त्येवं रूपः । किं कृत्वा १ 'दिग्वल्यं परिर्गणितं कृत्वा' सम-र्यादं कृत्वा । कथं १ 'आमृति' मरणपर्यन्तं यावत् । किमर्थे १ 'अणुपा-पविनिवृत्ये' सुक्ष्मस्यापि पापस्य विनिवृत्यर्थम् ॥ २२ ॥

तत्र दिग्वल्रयस्य परिगणितत्वे कानि मर्यादा इत्याहः----

#### मकसकरसरिदटवीगिरिजनपदयोजनानि मर्य्यादाः । प्राहुर्दिद्यां द्ञानां प्रतिसंहारे प्रसिद्धानि ॥ २३ ॥

प्राहुर्मयाँदाः । कानीत्याह — ' मकराकरे'त्यादि मकराकरश्व समुद्रः, सारेतश्व नद्यो गंगाद्याः, अटवी दंडकारण्यादिका, गिरिश्व पर्वतः सद्यविन्ध्यादिः, जनपदो देशो वराट वापीतटादिः, योजनानि विंशतित्रिं-शतादिसंख्यानि । किं विशिष्टान्येतानि ? प्रसिद्धानि दिग्विरतिमर्यादानां दातुर्गृहीतुश्व प्रसिद्धानि । कासां मर्यादाः ? दिशां । कतिसंख्यावच्छित्वानां दशानां । कस्मिन् कर्तव्ये सति मर्यादाः ? प्रतिसंहारे इतः परतो न यास्यामीति व्यावृतौ ॥ २३ ॥

एवं दिग्विरतिव्रतं धारयतां मर्यादातः परतः किं भवतीत्याहः---

१ स्त्रीजनोपसेवनादि ख. । २ जम्पत्यादीति लक्ष्यते ।

अवधेर्घहिरणुपापप्रतिविरतोर्दैग्वतानि धारयताम् । पश्चमहाव्रतपरिणतिमणुव्रतानि प्रपद्यन्ते ॥ २४॥

अणुव्रतानि प्रपद्यन्ते । कां १ पंचमहाव्रतपरिणति । केषां । धारयतां भ कानि १ दिग्व्रतानि । कुतस्तत्परिणतिं प्रपद्यन्ते १ अनुपापं प्रति विरतेः सूक्ष्ममतिपापं प्रति विरतेः व्यावृत्तेः । क १ बहिः । कस्मात् १ अवधेः कृतमर्यादायाः ॥ २४ ॥

तथा तेषां तत्परिणतावपरमपि हेतुमाहः----

#### प्रत्याख्यानतनुत्वान्मन्दतराश्वरणमोह परिणामाः ।

#### सत्त्वेन दुरवधारा महाव्रताय प्रकल्प्यन्ते ॥२५॥

'चरणमोहपरिणामा' भावरूपाश्चारित्रमोहपरिणतयः। 'कल्पन्ते' उप-चर्यन्ते । किमर्थ १ महाव्रतनिभित्तं । कथंभूताः सन्तः १ 'सत्वेन' 'दुर-वधारा' अस्तित्वेन महता कष्टेनावधार्यमाणाः सन्तोऽपि तेऽस्तित्वेन छक्षयितुं न शक्यन्त इत्यर्थः । कुतस्ते दुरवधाराः १ 'मन्दतरा' अतिश-येनानुत्कटाः । मन्दतरत्वमप्येषां कुतः ! 'प्रत्याख्यानतनुत्वात्' प्रत्याख्या-नशब्देन प्रत्याख्यानावरणाः । इव्यक्रोधमानमायालोभा गृह्यन्ते नामैक-देशे हि प्रवृत्ताः शब्दा नाम्न्यपि वर्तन्ते भीमादिवत् । प्रत्याख्यान हिंसाविल्पेन हिंसादिविरतिलक्षणः संयमस्तदावृण्वन्ति ये ते प्रत्याख्वाना-वरणा द्रव्यक्रोधादयः, यदुदये झात्मा कात्स्न्यीत्तदिरतिं कर्त्तुं न शकोति अतो द्व्यक्रपादीनां क्रोधादीनां तनुत्वान्मन्दोदयत्वाद्वावरूपाणां मन्दत-रत्वं सिद्धं

ननु कुतस्ते महाव्रताय कल्प्यन्ते ततः साक्षान्महाव्रतरूपा भवन्ती-'त्याहः—

## पञ्चनां पापानां हिंसादीनां मनोवचःकायैः । कृतकारितानुमोदैस्त्यागस्तु महाव्रतं महताम् ॥ २६ ॥

"त्यागस्तु" पुनर्महाव्रतं भवति । केषां त्यागः "हिंसादीनां" "पंचा-नां" । कथंभूतानां "पापानां" पापोपार्जनहेतुभूतानां । कैस्तेषां त्यागः "मनोवचःकायैः । तैरपि कैः कृत्वा त्यागः "कृतकारितानुमोदैः । अय-मर्थः—हिंसादीनां मनसा कृतकारितानुमोदैस्यागः । तथा वचसा कायेन चेति । केषां तैस्त्यागो महाव्रतं "महतां" प्रमत्तादिगुणस्थानव-र्तिनां विशिष्टात्मनाम् ॥ २६ ॥

इदानीं दिग्विरतिव्रतस्यातिचारानाहः----

उर्ध्वाधस्तात्तिर्यग्व्यतिपाताः क्षेत्रद्वद्विरवधीनाम् ।

विस्मरणं दिग्विरतेरत्याशाः पश्चमन्यन्ते ॥ २७ ॥

"दिग्विरतेरत्याशा" अतीचाराः "पंच मन्यन्ते र्रभ्युपगम्यन्ते । तथा हि । अज्ञानात् प्रमादाद्वा ऊर्ध्वदिशोऽधस्तादिशास्तिर्याग्दिशश्च व्यतीपाता विशेषेणतिक्रमणनि त्रयः । तथाऽज्ञानात् प्रमादाद्वा 'क्षेत्रवृद्धिः' क्षेत्राधि-क्यावधारणं । तधाऽ'वधीनां' दिग्विरतेः इतमर्यादानां 'विस्मरण मिति ॥ २७ ॥

ईदानीमनर्धदण्डद्वितीयं त्रिरतिलक्षणं गुणवतं व्याख्यातुमाह;----

## अभ्यन्तुरं दिगवधेरपार्थिकेभ्यः सपापयोगेभ्यः ।

विरमणमनर्थदण्डव्रंत विदुर्व्रतघराग्रण्यः ॥ २८ ॥

'अनर्थदण्डव्रतं थिदु'र्जानन्ति । के ते ? 'व्रतधराप्रण्यः' व्रतधराणां यतीनां मध्येऽप्रण्यः प्रधानमूतास्तीर्थकरदेवादयः । 'विरमणं' व्यादृत्तिः । केम्यः ? 'सपापयोगेभ्यः' पापेन सह योगः सम्बन्धः पापयोगस्तेन सह वर्तमानेभ्यः पापोपदेशाद्यर्न्धदण्डेभ्यः किं विशिष्टेम्यः ? 'अपार्थि-केम्यः' निष्प्रयोजनेभ्यः । कथं तेभ्यो धिरमणं ? 'अभ्यन्तरं दिगवधेः' .दिगवधेरभ्यन्तरं यथा भवस्येवं तेभ्यो विरमणं । अतएव दिग्विरातिव्रतादस्य

१ इदानी द्वीतीयमनर्थदण्डवतं इति ख.

भेदः । तद्वते हि मर्यादातो बहिः पापोपदेशादिविरमणं अनर्थदण्डविर-तिव्रते तु ततोऽम्यन्तरेतद्विरमणं अथ के ते अनर्थ दण्डा यतो विरमणं स्यादित्याह

#### पांैपोपदेर्चाहेंसादानापध्यानदुःश्रुतीःपञ्च। प्राहुः प्रमादचर्य्यामनर्थदण्डानदण्डघराः ॥ २९ ॥

दंडा इव दण्डा अशुभमनोवाक्कायाः परपीडाकरत्वात्, तान्न धरन्ती त्यदण्डधरा गणधरदेवादयस्ते प्राहुः । कान् ? अनर्थदण्डान् । काति ? पंच । कथमित्याह पापेत्यादि । पापेापदेशश्व हिंसादानं च अपध्यानं च दुःश्रतिश्व एताश्वतस्तः प्रमादचर्या चेति पंचमी ॥ २९ ॥

तत्र पापोपदेशस्य तावत् स्वरूपं प्ररूपपनाहः—

## तिर्य्यक्केशवणिज्याहिंसारम्भन्नलम्भनादीनाम् ।

#### कथाप्रसङ्गप्रसवः स्मर्त्तव्यः पाप उपदेशः ॥ ३० ॥

स्मर्तेव्यो ज्ञातव्यः । कः ? पापोपदेशः पापः पापोपार्जनहेतुरुपदेशः कथंभूतः ? कथाप्रसंगः कथानां तिर्यक्हेशादिवार्तानां प्रसंगः पुनः पुनः प्रवृत्तिः । कि विशिष्टः ? प्रसवः प्रसूत इति प्रभवः उत्पादकः । केषामित्याह----तिर्यगित्यादि तिर्यक्हेशश्व हस्तिदमनादिः, वाणिज्या च चणिजां कर्मे कयविक्रयादि, हिंसा च प्राणिवधः, आरंभश्व ऋष्यादिः,

९ अनर्यदण्डः पंचधाऽपध्यानपापोदेशप्रमादाचरितहिंसाप्रदानाशुभञ्चतिभे-दात् ॥ क्रेशतिर्थम्वणिज्यावधकारंभकादिषु पापसंयुतं वचनं पापोपदेशः ॥ तद्यथा-अस्मिन् देशे दासा दास्यः सुळभास्तानमुं देशं नीर्त्वा विकयकृते महान-र्थलाभो भवतीति क्रेशवणिज्या । गोमहिष्यादीनमुत्र गृहीत्वाऽन्यत्र देशे व्यवहारे कृते भूरिवित्तलाम इति तिर्यग्वणिज्या । वागुरिकसौकरिकशाकुनिकादिभ्यो मृग-वराह-शकुन्तप्रभृतयोऽमुष्मिन् देशे सन्तीति वचनं वधकोपदेशः । आरंभकेम्यः कृषीवलादिभ्यः क्षित्युदकज्वलनपवनवनस्पत्यारंभोऽनेनोपायेन कर्तव्य इत्याख्या-नमारंभकोपदेशः । इत्येवं प्रकारं पापसंयुक्तं वचनं पापोपदेशः । प्रलम्भनं च वंचनं तानि आदिर्येषां मनुष्यक्वेशादीनां तानि तथोक्तानि तेषाम् ॥ ३० ॥

अथ हिंसादानं किमित्याह;---

#### परग्रुकृपाणखनित्रज्वलनायुधशृङ्गिश्टंखलादीनाम् । वधहेतनां दानं हिंसादानंब्रवन्ति बुधाः ॥ ३१ ॥

'हिंसौदानं ब्रुवन्ति' । के ते ? 'बुधा' गणधरदेवादयः । किं तत् ? 'दानं' । यत्केषां ? 'वधहेतूनां' हिंसाकारणानां । केषां तत्कारणानामि-त्याह--'परश्वि'त्यादि । परशुश्च ऋपाणश्च खनित्रं च ज्वल्ठनश्चाऽऽयुधानि च क्षुरिकालकुटादीनि श्वंगि च विषं सामान्यं श्रेखला च ता आदयो येषां ते तथोक्तास्तेषाम् ॥ ३१॥

इदानीमपध्यानस्वरूपं व्याख्यातुमाह;----

#### वधबन्धच्छेदादेर्द्वेषाद्रागाच परकलत्रादेः । आध्यानमपध्यानं शासति जिनशासने विशदाः ॥ ३२ ॥

'अपैध्यानं शासति' प्रतिपादयन्ति । के ते ? 'विशदा' विचक्षणाः । क ? 'जिनशासने' । किं तत् ? 'आध्यानं' चिन्तनं । कस्य ? 'वधबं-धच्छेदादे:, । कस्मात् ? 'द्रेषात्' । न केवलं द्रेषादपि 'रागाद्वा'ध्यानं । कस्य ? 'परकल्ज्ञादे:' ॥ ३२ ॥

साम्प्रतं दुःश्रुतिस्वरूपं प्ररूपयन्नाह;—

#### आरम्भसङ्गसाहसमिथ्यात्वद्वेषरागमदमदनैः । चेतःकऌषयतां श्रुतिवरघीनां दुःश्रुतिर्भवति ॥ ३३ ॥

९ विषशस्त्राग्निरज्जुकशादण्डादिहिंसोपकरणप्रदानं हिंसाप्रदानमित्युच्यते ॥ परेषां जयपराजयवधाऽङ्गच्छेदस्वहरणादि कथं स्थादिति मनसा चिन्तनमपप्यानं ॥ हिंसारागादिप्रवार्धतदुष्टकथाश्रवणशिक्षणव्यात्रतिरञ्चमश्चतिरित्याख्यायते ॥ 'दुःश्रुतिर्भवति'। कासौ 'श्रुतिः श्रवणं। केषां 'अवधीनां ' शास्त्राणां किं कुर्वतां 'कऌषयतां' मलिनयतां। किं तत् 'चेतः' कोधमानमायालो-भावाविष्टं चित्तं कुर्वतामित्यर्थः। कैः कृत्वेत्याह—'आरंभेत्यादि आरं-भश्च कृष्यादिः संगश्च परिग्रहः तयोः प्रतिपादनं वार्ता नीतौ विधीयते ''क्ठपिः पशुपाल्यं वाणिज्यं च वार्ता'' इत्यभिधानात्, साहसं चात्यद्भुतं कर्म वीरकथायां प्रतिपाद्यते, मिथ्यात्वं चाद्वैतक्षणिकमित्यादिप्रमाणविरु-द्वार्थप्रतिपादकशास्त्रेण क्रियते, द्वेषश्च विद्वेषीकरणादिशास्त्रेणाभिधीयते-रागश्च वशीकरणादिशास्त्रेण विधीयते, मदश्च वर्णानां ब्राह्मणो गुरुरित्या-द्वप्रन्थाज्ज्ञायते, मदनश्च रतिगुणविलासपताकादिशास्त्राद्वाद्वत्कृष्टो भवति तैः एतैः कृत्वा चेतः कऌषयतां शास्त्राणां श्रुतिर्दुश्रुति र्भवति॥ ३३॥

अधुना प्रमादचर्यास्वरूपं निरूपयनाह;—

क्षितिसलिलदहनपवनारम्भं विूफलं वनस्पतिच्छेदं ।

सरणं सारणमपि च प्रमादचर्यां प्रभाषन्ते ॥ ३४ ॥

'प्रमापन्ते' प्रतिपादयान्ति । कां ? 'प्रमादचर्यों । किं तदिखाह 'क्षि-तीत्यादि । क्षितिश्व साठेलं च दहनश्व तेषामरंमं क्षितिखननसळिलप्र-क्षेपण-दहनप्रज्वालन-पवनकरणलक्षणं । किं विशिष्टं ? 'विफलं' निष्प्र-योजनं । तथा 'वनस्पतिच्छेदं' विफलं । न केवल्रमेतदेव किन्तु, 'सरणं' 'सारणमपिच' सरणं स्वयं निष्प्रयोजनं पर्यटनं सारणमन्यं निष्प्रयो-जनं गमनप्रेरणं ॥ ३४ ॥

एवमनर्थदण्डविरतित्रतं प्रतिपाद्येदानीं तस्यातीचारानाह,—

#### कन्दर्पं कौत्कुच्यं मौखर्यमतिप्रसाधनं पञ्च ।

. असमीक्ष्य चाधिकरणं व्यतीतयोऽनर्थदण्डकृद्विरतेः ॥ ३५ ॥

९ प्रयोजनमन्तरेणापि वृक्षादिच्छेदन—भूमिकुटन–सलिलसेचनवधकमें प्रमाद-चरितमिति कथ्यते ॥

```
रत्न०—५
```

व्यतीतयोऽतीचारा भवन्ति । कस्य ? अनर्थदण्डक्वद्विरतेः अनर्थे निष्प्रयोजनं दण्डं दोषं कुर्वन्तित्यनर्थदंडक्वतः पापोपदेशादयस्तेषांविरति-र्यस्य तस्य । कति ? पंच । कथमित्याह-कर्न्देर्पत्यादि रागोद्वेकात्प्रहासमिश्रो भण्डिमाप्रधानो वचनप्रयोगः कंदर्पः, प्रहासं। भांडिमावचनं भंडिमोपे-तकायव्यापारप्रयुक्तं कौतुकुच्यं, धाष्टर्यप्रायं बहुप्रछापितत्वं मौखर्यं, याव-तार्थेनोपभोगोपरिभोगौ भवतस्ततोऽधिकस्य करणमतिप्रसाधनमेतानि चत्वारि, असमीक्ष्याधिकरणं पंचमं असमीक्ष्य प्रयोजनमपर्याछोच्य आधि-क्येन कार्यस्य करणमसमीक्ष्याधिकरणं ॥ ३५॥

साम्प्रतं भोगोपभोगपरिमाणलक्षणं गुणत्रतमाख्यातुमाह;—

#### अक्षार्थानां परिसंख्यानं भोगोपभोगपरिमाणम् । अर्थवतामप्यवधौ रागरतीनां तन्कृतये ॥ ३६ ॥

'भोगोपभोगपरिमाणं' भवति । किं तत् ? 'यत्परिसंख्यानं' परिगणनं । केषां ? 'अक्षार्थाना'भिन्द्रियविषयाणां । कथंभूतानामपि तेषां ? 'अर्थव-तामपि' सुखादिलक्षणप्रयोजनसंपादकानामपि अथवार्ऽ्यवतां सग्रन्थाना-मपि श्रावकाणां । तेषां परिसंख्यानं किमर्थं ? 'तन्क्रतये' क्रशतरत्वकर-णार्थ । कासां ? 'रागरतीनां' रागेण विषयेषु रागोद्रेकेण रतयः आस क्तयस्तासां । कस्मिन् सति ? अवधौ विषयपरिमाणे ॥ ३६ ॥ अथ को भोगः कश्चोपभोगो यत्परिमाणं क्रियते इत्याशंक्याह;---

#### ग्रुक्त्वा परिहातव्यो भोगो भुक्त्वा पुनश्च भोक्तव्यः । उपभोगोऽग्रनवसनप्रभृतिः पञ्चेन्द्रियो विषयः ॥३७॥

१ भोगसंख्यानं पंचविधं त्रसघातप्रमादबहुवधानिष्टानुपसेव्यविषयसेदात् । २ मधुमांसं सदा परिहर्तव्यं त्रसघातं प्रति निवृत्तचेतसा । ३ मयमुपसेव्यमानं कार्या-कार्यविवेकसंमोहकरमिति तद्वर्जनं प्रमादविरहाय अनुष्ठेयं । 'पंचेन्द्रियाणामयं' पंचेन्द्रिणां विषयः। 'भुक्त्वा' परिहातव्य,स्ताज्यः स भोगेोऽशनपुष्पगंधविळेपनप्रभृतिः । यः पूर्वे भुक्त्वा पुनश्व भोक्तव्यः स उपभोगो वसनाभरणप्रभृति वसनं वस्त्रम् ॥ ३७ ॥ मद्यादिभोगरूपोऽपि त्रसजन्तुवधहेतुत्वादणुव्रतधारिभिस्त्याज्य इत्याहः—

# त्रसहतिपरिहरणार्थ क्षौद्रं पिशितं प्रमादपरिहतये ।

मद्यं च बर्जनीयं जिनचरणौ शरणम्रुपयातैः ॥ ३८

वर्जनीयं । र्कि तत् १ 'क्षौद्रं' मधु । तथा 'पिशितं' । किमर्थ 'त्रसहतिपरिहरणार्थं त्रसानां द्वीन्द्रियादीनां हतिर्वध'स्तरपरिहरणार्थं। तथा 'मद्यं च' वर्जनीयं । किमर्थं १ 'प्रमादपरिहृतये' माता भार्येति त्रिवेक्त-भावः प्रमादस्य परिहृतये परिहारार्थं । कैरेतद्वर्जनीयं १ शरणमुपयातै: शरणमुपगतैः । कौ १ जिनचरणौ श्रावकैस्तत्याज्यमित्यर्थः ॥ ३८ ॥

त्तथैतदपि तैस्त्याज्यमित्याह,----

# अल्पफलबहुविधातान्मुलकमार्द्राणि श्रङ्गवेराणि ।

#### नवनीतनिम्बकुसुमं कैतकमित्येवमवहेयम् ॥ ३९ ॥

'अवहेय' त्याज्यं । किं तत् ? 'मै्छकं' । तथा 'श्र्यंगवेराणि' आई-काणि । किं विशिष्टानि ? 'आर्द्राणि' अपकानि । तथा नवनीतनिम्ब-कुसुममित्युपछक्षणं सकछकुसुमविशेषाणां तेषां कैतकं केतक्या इदं कैतकं गुधरा इत्येवं, इत्यादि सर्वमवहेयं कस्मात् ' अल्पफछत्रहुविद्यातात् ' अल्पं फछं यस्यासावल्फछ: बहूनां त्रसजीवानां विद्यातो विनाशो बहु-विद्यात: अल्पफछश्वासौ विधातश्च तस्मात् ॥ ३९ ॥

प्रासुकमपि यदेवंविधं तत्त्याज्यमित्याह;—

९ केतक्यर्जुनपुष्पादीनि बहुजन्तुयोनिस्थानानि राज्जवेरमूलकहरिद्रानिम्वकुसु-मादीन्थनन्तकायव्यपदशार्हाणि एतेषामुपसेवने बहुचातोऽल्पफलमिति तत्परिहारः अेयान् ।

#### यदैनिष्टं तदव्रतयेद्यचाजुर्पसेव्यमेतदपि जह्यात् । अभिसन्धिकृता विरतिर्विषयाद्योग्याद्वतं भवति ॥४०॥

'यदनिष्टं' उदरशू छादिहेतुतया प्रकृतिसाल्यकं यन्न भवति 'तद्व्रतयेत्' वतं निर्द्यातं कर्यात् त्यजेदित्यर्थः । न केवल्मेतदेव व्रतयेदपितु 'यच्चानु-पसेव्यमेतदपि जह्यात्' यच्च यदपि गोमूत्र-करम् दुग्ध-राखचूर्ण-ताम्बू छोद्दल-छाला-सूत्र-पुरोष-स्रेष्मादिकमनुपसेव्यं प्राप्तुकमपि शिष्टलेकानां स्वादनायोग्यं एतदपि जह्यात् व्रतं कुर्यात् । कुत एतदित्याह—अभिसन्धी त्यादि अनिष्टया अनुपसेव्यतया च व्यावृत्तेर्योग्याद्विषयादभिसन्धिकृताऽ भिप्रायपूर्विका या विरतिः सा यतो व्रतं भवति ॥ ४० ॥

तच दिधा भिद्यत इतिः----

#### नियमो यमथ विहितौ द्वेधा भोगोपभोगसंहारे। नियमः परिमितकालो यावज्जीवं यमो धियते ॥ ४१ ॥

भोगोपभोगसंहारात् भोगोपभोगयोः संहारात् परिमाणात् तमाश्रित्य | द्वेधा विहितौ द्वाभ्यां प्रकाराभ्यां द्वेधा व्यवस्थापितौ | कौ ? नियमो यमश्वेत्येतौ | तत्र को नियमः कश्च यम इत्याह——नियमः परिमितकालो वक्ष्यमाणः परिमितः कालो यस्य भोगोपभोगसंहारस्य स नियमः | यमश्च यावर्ज्जावं ध्रियते |

तत्संहारलक्षणनियमं दर्शयन्नाहः----

#### भोजनवाहनञ्जयनस्नानपवित्राङ्गरागकुसुमेषु । ताम्बूलवसनभूषणमन्मथसंगीतगीतेषु ॥ ४२ ॥

१ शातवाहनाभरणादिषु एतावदेवेष्टमतोऽन्यदनिष्टामित्यनिष्टान्निवर्तनं कर्तव्यं । २ न ह्यसति अभिसन्धिनियमे व्रतमितीष्टानामपि चित्रवस्त्रविकृतवेशाभरणा-दीनामचुपसेव्यानां परित्यागः कार्यः ।

अद्य दिवा रजनी वा पक्षो मासस्तथर्त्तुरयनं वा। इति कालपरिच्छित्त्या प्रत्याख्यानं भवेत्रियमः ॥ ४३ ॥ युगलं । नियमो भवेत् । किंतत् ? प्रत्याख्यानं । कया ? काल्परि-च्छित्या । तामेव काल्परि च्छिति दर्शयन्नाह—अद्येत्यादि अद्येति प्रव-र्तमानघटिकाप्रहरादिरुक्षणकालपरिच्छित्या प्रत्याख्यानं । तथा दिवेति । रजनि रात्रिरिति वा । पक्ष इति वा । मास इति वा । ऋतरिति वा मासद्वयं । अयनमिति वा षण्मासा । इत्येवं काल्परिच्छित्या प्रत्या-ख्यानं । केष्वित्याह----भोजनेत्यादि भोजनं च, वाहनं च घोटकादि, शयनं च पल्यङ्कादि, स्नानं च, पवित्राङ्गरागश्च पवित्ररचासावङ्गरा-गश्च कुंकुमादिविलेपनं | उपलक्षणमेतदञ्जनतिल्कादीनां पवित्रविरोष-णादोषापनयनार्थमौषधाद्यङ्गरागो निरस्तः । कुसुमानि च तेषु विषयमू-तेषु । तथा ताम्बूलं च वसनं च वस्त्रं भूषणं च कटकादि मन्मथश्व कामसेवा संगीतं च गौतनूत्यवादित्रत्रयं गीतं च केवलं नृत्यवाद्यरहितं तेषु च विषयेषु अंग्रेत्यादिरूपं काल्परिच्छित्या यत्प्रत्याख्यानं स नियम इति व्याख्यातम् ॥ ४२-४३ ॥

भोगोपभोगपरिमाणस्येदानीमतीचारानाहः---

#### विषयविषतोऽनुपेक्षानुस्मृतिरतिरुौल्यमति-

तृषाऽनुमवो । भोगोपभोगपरिमा व्यतिक्रमा पञ्च कथ्यन्ते ॥ ४४ ॥

भोगोपभोगपरिमाणं तस्य व्यतिक्रमा अतीचारा पंच कथ्यन्ते । के ते इत्याह विषयेत्यादि विषय एव विषं प्राणिनां दाहसंतापादिविधायि-त्वात् तेषु ततोऽनुपेक्षा उपेक्षायास्त्यागस्यामावोऽनुपेक्षा आदर इत्यर्थः । विषयवेदना प्रतिकारार्थो हि विषयानुभवस्तरमात्तत्रतीकारे जातेऽपि पुनर्यत्संभाषणाार्छंगनाद्यादर सोऽत्यासक्तिजनकत्वादतीचारः । अनुस्प्र- तिस्तदनुमवाय्प्रतीकारे जातेऽपि पुनर्विषयाणां सौंद (क) र्यसुखसाध-नत्वादनुकरणमत्यासक्तिहेतुत्वादतीचारः । अतिल्रीलमतिगृद्धिस्तय्प्रतीकार जातेऽपि पुनः पुनस्तदनुभवाकांक्षेत्यर्थः । अतितृषा भाविभोगोपभोगादेर-तिगृह्या प्राप्त्याकांक्षा । अत्यनुभवो नियतकाल्रेऽपि यदा भोगोपभोगोऽ नुभवति तदाऽत्यासक्त्यानुभवति न पुनर्वेदनाप्रतीकारतयाऽतोऽ-तीचारः ॥ ४४ ॥

> इति प्रभाचन्द्रविरचितायां समन्तभद्रस्वामि-विरचितोपासकाष्ययनटीकायां तृतीयः पाँरिच्छेदः ॥ ३ ॥ ′

# शिक्षात्रताधिकारश्चतुर्थः ।

साम्प्रतं शिक्षाव्रतस्वरूपप्ररूपणार्थमाहः----

#### देशावकाशिकं वा सामायिकं प्रोपधोपवासो वा । वैयावृत्यं शिक्षात्रतानि चत्वारि शिष्टानि ॥ १ ॥

शिष्टानि प्रतिपादितानि । कानि ? शिक्षाव्रतानि । कति ? चर्खारि कस्मात् ! देशावकाशिकमित्यादिचतुःप्रकारसद्भावात् । वाशब्दोऽत्र पर-स्परप्रकारसमुच्यये । देशावकाशिकादीनां छक्षणं स्वयमेवाग्रे प्रन्थकारः करिष्यति ॥ १ ॥

तत्र देशावकाशिकस्य तावऌक्षणंः----

#### देशावकाशिकं स्रात्कालपरिच्छेदनेन देशस्र । प्रत्यहमणुव्रतानां प्रतिसंहारो विशालस्र ॥ २ ॥

देशावकाशिकं देशे मर्यादीकृतदेशमध्येऽपि स्तोकप्रदेशेऽवकाशो नियतकाल्लमलस्थानं सोऽस्यास्तीति देशावकाशिकं शिक्षावतं स्यात् । कोऽसौ ? प्रतिसंहारो व्यावृत्तिः । कस्य ? देशस्य । कथंभूतस्य ? विशालस्य बहोः । केन ? काल्लपरिच्छेदनेन दिवसादिकाल्लमर्यादा । कथं ? प्रत्यहं प्रतिदिनं । केषां ? अणुव्रतानां अणूनि सूक्ष्माणि व्रतानि येषां तेषां श्रावकाणामित्यर्थः ॥ २ ॥

अथ देशावकाशिकस्य का मर्यादा इत्याह;---

#### गृहहारिग्रामाणां क्षेत्रनदीदावयोजनानां च । देशावकाशिकस्य स्मरन्ति सीमा तपोष्टद्धाः ॥ ३ ॥

तपोवृद्धाश्चिरन्तनाचार्या गणधरदेवादयः । सीम्नां स्मरन्ति मर्यादाः प्रतिपाद्यन्ते । सीम्नामित्यत्र " स्मृत्यर्थदयीशां कर्म " इत्यनेन षष्ठी । केषां सीमाभूतानां ? गृहहारिग्रामाणां हारिः कटकं । तथा क्षेत्रनदी दावयोजनानां च दावो वनं । कस्यैतेषां सीमाभूतानां देशावकाशिकस्य देशनिवृत्तिव्रतस्य ।

एवं द्रव्यावार्धे योजनावांधे प्रतिपादयलाहः----

## संवत्सरमृतुरयनं मासचतुर्मासपक्षमृक्षं च । देशावकाञ्चिकस्य प्राहुः कालावधिं प्राज्ञाः ॥ ४ ॥

देशावकाशिकस्य कालावधि काल्म्मर्थादं प्राहुः । प्राज्ञः गणधरदेवा-दयः । किं तदित्याह संवत्सरमित्यादि संवत्सरं यावदेतावत्येव देशे मयाऽवस्थातन्यं । तथा ऋतुरयनं वा यावत् । तथा मासचतुर्मासपक्षं यावत् । ऋक्षं च चन्द्रमुक्त्या आदित्यमुक्त्या वा इदं नक्षत्रं यावत्

एवं देशावकाशिकवते कृते सति ततः परतः किं स्यादित्याहः---

#### सीमन्तानां परतः स्थूलेतरपञ्चपापसंत्यागात् । देशावकाशिकेन च महाव्रतानि प्रसाध्यन्ते ॥ ५ ॥

प्रसाध्यन्ते व्यवस्थाप्यन्ते । कानि ! महाव्रतानि । केन ! देशाव-काशिकेन च न केवलं दिग्विरत्यापि देशावकाशिकेनापि । कुतः ! स्थूलेतरपंचपापसंत्यागात् स्थूलेतराणि च तानि हिंसादिलक्षणपंचपापानि च तेषां सम्यक् त्यागं । क ! सीमान्तानां परतः देशावकशिकव्रतस्य सीमाभूता ये 'अन्ताधर्मा'गृहादयः संवत्सरादिविशेषाः तेषां वा अन्ताः पर्यन्तास्तेषां परतः यस्मिन् भागे इदानीं तदतिचारान् दर्शयत्नाहः----

## प्रेषणशद्धानयनं रूपाभिव्यक्तिपुद्रलक्षेयौ । देशावकाशिकस्य व्यपदिश्यन्तेऽत्ययाः पश्च ॥ ६ ॥

अस्यया अतिचाराः । पंच व्यपदिस्यन्ते कथ्यन्ते । के ते इत्याह प्रेषणेत्यादि मर्यादीक्वते देशे स्वयं स्थितस्य ततो बहिरिदं कुर्विति विनियोगः प्रेषणं । मर्यादीक्वतदेशाद्बहिर्व्यापारं कुर्वतः कर्मकरान् प्रति खातकरणादिः शब्दः । तद्देशाद्बहिः प्रयोजनवशादिदमानयेत्याज्ञापन-मानयनं । मर्यादीक्वतदेशे स्थितस्य बहिर्देशे कर्म कुवतां कर्मकरणां स्वविप्रहप्रदर्शनं रूपाभिव्यक्तिः । तेषामेव छोष्ठादिनिपातः पुद्रछक्षेपः ।।६॥ एवं देशावकाशिकरूपं शिक्षाव्रतं व्याख्यायेदानीं सामायिकरूपं

तद्व्याख्यातुमाह,----

#### आसमयमुक्ति मुक्तं पञ्चाघानामशेषभावेन ।

सर्वत्र च सामयिकाः सामायिकं नाम इंासन्ति ॥ ७ ॥

सामयिकं नाम स्फुटं शसंन्ति प्रतिपादयान्ते । के ते ? सामयिकाः समयमागमं विन्दन्ति ये ते सामायिका गणधरदेवादयाः । किं तत् ? मुक्तं मोचनं परिहरणं यत् तत् सामयिकं । केषां मोचनं ? पंचाधानां हिंसादिपंचपापानां । कथं ? आसमयमुक्ति वक्ष्यमाणल्डक्षणसमयमोचनं सिमयन्ताद्वयाप्यं गृहीतनियमकाल्मुक्तिं यावदित्यर्थः । कथं तेषां मोचनं ? असमन्ताद्वयाप्यं गृहीतनियमकाल्मुक्तिं यावदित्यर्थः । कथं तेषां मोचनं ? अरोषभावेन समास्त्येन न पुनर्देशतः । सर्वत्र च अवधेः परभागे च अनेन देशावकाशिकादस्य भेदः प्रतिपादितः ॥ ७ ॥

आसमयमुक्तिमत्र यः समयशब्दः प्रतिपादितस्तदर्थे व्याख्यातुमाह;---

#### मूर्धरुहमुष्टिवासोबन्धं पर्य्यकवन्धनं चापि । स्थानमुपवेशनं वा समयं जानन्ति समयज्ञाः ॥ ८ ॥

समयज्ञा आगमज्ञाः । समयं जानान्ते । किं तत् ? मूर्धरुहमुष्टिवासो-बन्धं बन्धराब्दः प्रत्येकमामिसम्बद्धयते मूर्धरूहाणां केशानां बन्धं बन्ध-कालं समयं जानन्ति । तथा मुष्टिवन्धं वासोबन्धं वस्त्रप्रन्थि पयङ्कर्बन्धनं चापि उपविष्टकायोत्सर्गमपि च स्थानमूर्ध्वकायोत्सर्ग उपवेशनं वा सामा-न्येनोपविष्टावस्थानमपि समयं जानन्ति ॥ ८ ॥

एवं विधे समये भवत् यत्सामायिकं पंचप्रकारपापात् साकल्पेन व्यावृत्तिस्वरूपं तस्योत्तरोत्तरा वृद्धिः कर्तव्यत्याहः----

एकान्ते सामयिकं निर्व्याक्षेपे वनेषु वास्तुषु च ।

चैत्यालयेषु वापि च परिचेतव्यं प्रसन्नधिया ॥ ९ ॥

परिचेतव्यं वृद्धि नेतव्यं । किं तत् ? सामायिकं । क ? एकान्ते स्त्रीपशुपाण्डुविवर्जिते प्रदेशे । कथंभूते ? निर्व्याक्षेपे चित्तव्याकुळतार-हिते शीतवातदेशमशकादिबाधावर्जित इत्यर्थः इत्यंभूते एकान्ते । क ? वनेषु अटवीषु, वास्तुषु च गृहेषु, चैत्याल्येषु च अपिशब्दाद्रिरिगव्हरा-दिपरिग्रहः । केन चेतव्यं ? प्रसन्नधिया प्रसन्ना अविक्षिप्ता धीर्यस्यात्म-नस्तेन अथवा प्रसन्नासौ धीश्व तया कृत्वा आत्मना परिचेतव्यमिति ॥९॥ इत्यंभूतेषु स्थानेषु कथं तत्परिचेतव्यमित्याहः---

#### व्यापारवैमनस्याद्विनिवृत्त्यामन्तरात्मविनिवृत्त्या ॥ सामयिकं बध्रीयादुपावासे चैकधुक्ते वा ॥ १० ॥

बभ्नीयादनुतिष्ठेत् । किं तत् १ सामयिकं । कस्यां १ विनिवृत्त्या । कस्मात् १ व्यापारवैमनस्यात् व्यापारः: कायादिचेष्टा वैमनस्यं मनोव्य-प्रता चित्तकालुष्यं वा तस्माद्विनिवृत्यामपि सत्यां अन्तरात्मविनिवृत्या कृत्वा तद्वभ्नीयात् अन्तरात्मने। विकल्पश्च विरोषेण विनिवृत्या । कस्मिन् सति तस्यां तद्वभ्नीयात् १ उपवासे चैकभुक्ते वा ॥ १० ॥ इत्थं भूतं तर्तिक कदाचित्परिचेतव्यमन्यथा चेत्यत्राहः----

सामयिकं प्रतिदिवसं यथावदप्यनलसेन चेतव्यं । व्रतपश्चकपरिपूरणकारणमवधानयुक्तेन ॥ ११ ॥ चेतव्यं वृद्धिं नेतव्यं । किं ! सामायिकं । कदा ! प्रतिदिवसमपि न पुनः कदाचित् पर्व दिवसे एव । कथं ? यथावदपि प्रतिपादितस्वरू-पानतिकमेणैव । कथंभूतेन ! अनलसेनाऽऽलस्यरहितेन उद्यतेनेत्यर्थः । तथाऽवधानयुक्तेनैकाप्रचेतसा । कुतस्तदित्थं परिचेतव्यं ? व्रतपंचकपरि-पूरणकारणं यतः व्रतानां हि सविरत्यादीनां पंचकं तस्य परिपूरणं परिपूरणत्वं महाव्रतरूपत्वं तस्य कारणं यथोक्तसामायिकानुष्ठानकाले हि अणुव्रतान्यपि महाव्रतत्वं प्रतिपद्यन्तेऽतस्तत्कारणं ॥ ११ ॥

एतदेव समर्थयमानः प्राहः----

#### सामयिके सारम्भाः परिग्रहा नैव सन्ति सर्वेऽपि । चेलोपरष्टप्रनिरिव गृही तदा याति यतिभावं ॥ १२॥

सामयिके सामायिकावस्थायां । नैव सन्ति न विद्यन्ते । के ? परिग्रहाः सङ्गाः । कथंभूताः ? सारम्भाः ऋष्याद्यारम्भसहिताः । कति ? सर्वेऽपि " बाह्याभन्तराश्वेतनेतरादिरूपा " वा । यत एव ततो याति प्रतिपद्यते । कं ? यतिभावं यतितत्वं । कोऽसौ ? गृही श्रावकः । कदा ? सामायिकावस्थायां । कइव ? चेल्ठोपसृष्टमुनिरिव चेल्ठेन वस्त्रेण उपसृष्टा उपसर्गवशाद्वेष्टितः स चासौ मुनिश्व स इव तद्वत् ॥ १२ ॥

तथा सामायिके स्वीकृतवन्तो ये तेऽपरमपि किं कुर्वन्तीत्याहः----

#### शीतोष्णदंशमशकपरीषहम्रुपसर्गमपि च मौनधराः । सामायिकं प्रतिपन्ना अधिकुर्वीरनचलयोगाः ॥१३॥

अधिकुर्वारन् सहेरानित्यर्थः । के ते ? सामयिकं प्रतिपन्नाः सामायिकं स्वीकृतवन्तः । किं विशिष्टाः सन्तः ? अचल्योगाः स्थिरसमाधयः प्रतिज्ञातानुष्ठानापरित्यागिना वा । तथा मौनधरास्तत्पीडायां सत्यामपि भ्रीबादिवचनानुचारकाः । कमधिकुर्वीरन्नित्याह—-शीतेत्यादि शीतोष्ण- दंशमशकानां पीडाकाारणां तत्परिसमन्तात् सहनं तत्परीषहस्तं, न केवळं तमेव अपि तु उपसर्गमपि च देवमनुष्यतिर्यक्कतं ॥ १३ ॥

तं चाधिकुर्वाणाः सामायिके स्थिताः एवं विघं संसारमोक्षयोः स्वरूपं चिन्तयेयुरित्याह;----

#### अशरणमशुभमनित्यं दुःखमनात्मानमावसामि भवम् ।

मोक्षस्तद्विपरीतात्मेति ध्यायन्तु सामयिके ॥ १४ ॥ तथा सामायिके स्थिता ध्यायन्तु । कं १ भवं स्वोपात्तकर्मवशाचतु-र्गतिपर्यटनं । कथंभूतं १ अशरणं न विद्यते शरणमपापपारिक्षकं यत्र । अञ्चभमञ्चभकारणप्रभवत्वादञ्चभकार्यकारित्वाच्चाग्च्यमं । तथाऽनित्यं चतस्मृष्वपि गतिषु पर्यटनस्य नियतकाळतयाऽनित्यत्वादनित्यं । तथा दुःखहेतुत्वादुःखं । तथानात्मानमात्मस्वरूपं न भवति । एवं विधं भव-मावसामि एवं विधे तिष्ठामीत्यर्थः । यद्येवं विधः संसारस्तर्हि मोक्षः कीटश इत्याह—मोक्षस्तद्विपरीतात्मा तस्माटुक्तभवस्वरूपाद्विपरीतस्वरू-पतः शरणञ्चभादि स्वरूपः, इत्येवं ध्यायन्तु चिन्तयन्तु सामायिके स्थिताः ॥ १४॥

साम्प्रतं सामायिकस्यातीचारानाह;----

#### वाकायमानसानां दुःप्रणिधानान्यनादरस्मरणे । सामयिकस्यातिगमा व्यज्यन्ते पञ्च भावेन ॥ १५ ॥

व्यञ्यन्ते कथ्यन्ते । के ते १ अतिगमा अतिचाराः । कस्य १ सामयि-कस्य । कति १ पंच । कथं १ भावेन परमार्थेन । तथा हि । वाक्का-यमानसानां दुष्प्रणिधानमित्येतानि त्रीणि । अनादरोऽनुत्साहः । अस्म-रणमनैकाप्रम् ॥ १५ ॥

अधेदानीं प्रोषधोपवासलक्षणं शिक्षान्नतं व्याचक्षाणः प्राहः—

#### पर्वण्यष्टम्यां च ज्ञातव्यः प्रोषधोपवासस्तु । चतुरभ्यवहार्य्याणां प्रत्याख्यानं सदेच्छाभिः १६ ॥

प्रोषधोपवासः पुनर्ज्ञातव्यः । कदा पर्वणि चतुर्दश्यां न केवछं पर्वणि अष्टम्यां च । किं पुनः प्रोषधोपवासराब्दाभिधेयं ? प्रत्याख्यानं । केषां ? चतुरभ्यवहार्याणां चत्थारि अरानपानखाद्यछेद्यछक्षणानि तानि चाभ्यवहार्याणि च भक्षणीयानि तेषां । किं कस्यां सदैवाष्टम्यां चतुर्दश्यां च तेषां प्रत्याख्यानमित्याह — सदा सर्वकालं । कााभिः इच्छाभिर्व्रतवि-धानवाञ्छाभिस्तेषां प्रत्याख्यानं न पुनर्व्यवहारकृतधरणकादिभिः ॥ १ ६॥ उपवासदिने चोपोषितेन किं कर्त्तव्यमित्याहः —

#### गर्ग / पञ्चानां पापानामलंकियारम्भगन्धपुष्पाणाम् । स्वीनाञ्जननस्यानाम्रुपवासे परिहर्ति कुर्य्यात् ॥ १७ ॥

े स्नानाञ्जननस्थानामुपवासं पारह्वात कुय्यात् ॥ १७ ॥ उपवासदिने परिहर्ति परिस्थागं कुर्यात् । केषां १ पंचानां हिंसादीनां ।

उपवासादन पारहात पारत्यांग कुयात् । कथा ? पंचाना हसादाना । तथा अलंकियारंभगंधपुष्पाणां अलंकिया मण्डनं आरंभो वाणिज्या-दिव्यापार: गन्धपुष्पाणामित्युपलक्षणं रागहेत्न् ? गीतनृत्यादीनां । तथा स्नानंच अञ्चनं च वा नस्यश्च तेषाम् ॥ १७ ॥

एतेषां परिहारं कृत्वा किं तदिनेऽनुष्ठातव्येत्याहः—

धर्मामृतं सतृष्णः अवणाभ्यां पिबतु पायये-द्वान्यान् । ज्ञानध्यानपरो वा भवतूपवसन्नत-न्द्रात्तः ॥ १८ ॥

उपवसन्नुपवासं कुर्वन् धर्मामृतं पिबतु धर्म एवामृतं सकल्प्राणिनामा-प्यायकत्वात् तत् पिबतु । काभ्यां १ श्रवणाभ्यां । कथंभूतः १ सतृष्णः सामिलाषः पिबन् न पुनरुपरोधादिवशात् । पाययेद्वान्यान् स्वयमेवावगत-धर्मस्वरूपस्तु अन्यतो धर्मामृतं पिबन् अन्यानविदिततत्त्वरूपान् पाययेत् तत् ज्ञानध्यानपरो भवतु ज्ञानपरो वा द्वादशानुप्रेक्षाग्रुपयोगनिष्ठः ॥ अधुवाशरणे चैव भव एकत्वमेव च। अन्यत्वमशुचित्वं च तथैवास्रवसंवरौ ॥ १ ॥ निर्जराच तथाः स्रोक बोधिदुर्रुभधर्मता। द्वादशैता अनुप्रेक्षा भाषिता जिनपुंगवैः ॥ २ ॥

आज्ञापायविपाकसंस्थानविचयलक्षणधर्मध्यानपरः तनिष्ठः

भवतु । किं विशिष्टः ? अतम्द्रालुः निद्रालस्यरहितः ॥ १८ ॥ अधुना प्रोपधोपवासस्तलक्षणं कुर्वन्नाहः—

#### चतुराहारविसर्ज्जनमुपवासः प्रोषधः सक्वद्धक्तिः । स प्रोषधोपवासो यदुपोष्यारम्भमाचरति ॥ १९ ॥

चरवारश्व ते आहाराश्वारानपानखाद्य ठेहाळक्षणां:, अरानं हि भक्त-मुद्रादि, पानं हि पेयमथितादि, खाद्यं मोदकादि, छेहां रत्नादि तेषां विसर्जनं परित्यजनमुपवासो विधीयते । प्रोपधः पुनः सक्वद्भुक्तिधारण-कदिने एकभक्तविधानं यत्पुनरुपोष्य उपवासं कृत्वा पारणकदिने आरंभं सक्वद्भुक्तिमाचरत्यनुतिष्ठति स प्रोपधोपपासोऽभिधीयते इति ॥ १९ ॥

अथ केऽस्थातीचारा इत्याहः—

#### ब्रहणविसर्गास्तरणान्यदृष्टमृष्टान्यन।दरास्मरणे । यत्त्रोषधोपवासव्यतिरुङ्घनपञ्चकं तदिदम् ॥ २० ॥

प्रोधधोपवासस्य व्यतिलंघनपंचकमतिचारपंचकं । तदिदं पूर्वार्धप्रति-पादितप्रकारं । तथा हि । प्रहणविसर्गास्तरणानि त्रीणि । कथं भूतानि ? अदृष्टमृष्टानि दृष्टं दर्शनं जन्तवः सन्ति न सन्तीति वा चक्षुषावलोकनं मृष्टं मढुनोपकरणेन प्रमार्जनं तदुभौ न विद्येते येषु प्रहाणादिषु तानि तथोक्तानि । तत्र बुमुक्षापीडितस्यादृष्टमृष्टस्याईदादिपूजोपकरणस्यात्मपरि-धानाद्यर्थस्य च प्रहणं भवति । तथा अदृष्टममृष्टायां भूमौ मूत्रपुरीषादेरु-रसर्गो भवति । तथा अदृष्टप्रुष्टे प्रदेशे आस्तरणं संस्तरोपक्रमो भवतीत्ये- तानि त्रीणि । अनादरास्मरणे च द्वे । तथा आवश्यकादौ हि बुमुक्षा पीडितत्वादनादरोऽनेकाप्रताल्क्षणमस्मरणं भवति ।। २० ॥

इदानीं वैयावृत्यलक्षणशिक्षाव्रतस्य स्वरूपं प्ररूपयन्नाह;—

# दानं वैयावृत्त्यं धर्माय तपोधनाय गुणनिधये।

अनपेक्षितोपचारोपक्रियमगृहाय विभवेन ॥ २१ ॥

भोजनादिदानमपि वैयावृत्यमुच्यते । कस्मै दानं ! तपोधनाय तप एव धनं यस्य तस्मै । किंबिशिष्टाय ! गुणनिधये गुणानां सम्यग्दर्शनादीन निधिराश्रयस्तस्मै । तथाऽगृहाय भावद्रव्यागाररहिताय । किमर्थ ! धर्माय धर्मनिमित्तं, । किं विशिष्टं तद्दानं ! अनपेक्षितोपचारोपक्रियं उपचार प्रतिदानं उपक्रिया मंत्रतंत्रादिना प्रत्युपकरणं ते न अपेक्षिते येन कथं । तद्दानं ! विभवेन विधिद्रव्यादिसम्पदा ॥ २१ ॥

न केवछं दानमेव वैयावृत्यमुच्यतेऽपितुः—

#### व्यापत्तिव्यपनोदः पदयोः संवाहनं च गुणरागात् । वैयावृत्त्यं यावानुपग्रहोऽन्योऽपि संयमिनाम् ॥ २२ ॥

व्यापत्तयो विविधाव्याध्यादिजनिता आपदस्तासां व्यपनोदो विशेषे-णापनोदः स्फेटनं यत्तद्वैयावृत्यमेव । तथा पादयोः संवाहनं पादयोर्म-र्दनं । कस्मात् ? गुणरागात् भक्तिवशादित्यर्थः----न पुनर्व्यवहारात् दृष्टफलापेक्षणाद्वा । न केवल्रमेतावदेव वैयावृत्यं किन्तु अन्योऽपि संय-मिनां देशसकलव्रतान्तं सम्बन्धी यावात् यत्परिमाण उपग्रह उपकारः स सर्वो वैयावृत्यमेवोच्यते ॥ २२ ॥

अध किं दानमुच्यत इत्यत आहः----

## नवपुण्यैः प्रतिपत्तिः सप्तगुणसमाहितेन शुद्धेन । अपस्नारम्भाणामार्याणामिष्यते दानम् ॥ २३ ॥

दानमिष्यते । कासौ ? प्रतिपत्तिः गौरवं आदरस्वरूपा । केषां ? आर्याणां सद्दर्शनादिगुणोपेतमुनीनां । किंबिशिष्टानां ? अपसूनार-म्भाणां सूनाः पंचर्जीवचातस्थानानि । तदुक्तम्

> खंडनी पेषणी चुल्ली उद्कुम्भः प्रमार्जनी । पंचसूना गृहस्थस्य तेन मोक्षं न गच्छति ॥ १३ ॥

खंडनी उद्रखलं, पेषणी. घरट, चुल्ठी--चुऌकः, उदकुंभः-उदकघटः, प्रमार्जनी--बोहारिका । सूनाथारंभाश्व कृष्यादयस्तेऽपगता येषां तेषां । केन प्रतिपत्तिः कर्तव्या ? सप्तागुणसमाहितेन.

#### श्रद्धा तुष्टिर्भक्तिर्विश्वानमछुब्धता क्षमा सत्यं । यस्यैते सप्तगुणास्तं दातारं प्रशंसन्ति ॥

इत्येतैः सप्तभिर्गुणैः समाहितेन तु दात्रा दानं दातव्यं। कैः कृत्वा ! नव पुण्यैः—

पडिगहमुच्चठाणं पादोदयमच्चणं च पणमं च । मणवपणकायसुद्धी एसणसुद्धी य नवविहं पुण्णं ॥ एतैर्नबभिः पुण्यैः पुण्योपार्जनहेतुभिः ॥ २३ ॥ इत्यं दीयमानस्य फलं दर्शयलाह;----

गृहकर्मणापि निचिंतं कर्म विमार्ष्टि खलु गृहवि-मुक्तानाम् । अतिथीनां प्रतिष्रजा रुधिरमलं धावते वारि ॥ २४ ॥

विमार्ष्टि स्फेटयति । खल्छ स्फुटं । किं तत् ? कर्म पापरूपं । कथं-भूतं ? निचितमपि उपार्जितमपि पुष्टमपि वा । केन ? गृहकर्मणा साव-वव्यापारेण । को 5सौ कर्त्त ? प्रतिपूजा दानं । केषामपि ? अतिथीनां न विद्यते तिथिर्येषां तेषां । किं विशिष्टानां गृहविमुक्तानां गृहरहितानां अस्यैवार्थस्य समर्थनार्थं दृष्टान्तमाह-----रुधिरमलं धावते वारि अलंशब्दो यथार्थे अयमर्थो रुधिरं यथा मलिनमपवित्रं च बारि कर्तृ निर्मलं पवित्रं च धावते प्रक्षाल्यति तथा दानं पापं विमार्ष्टि ॥ २४ ॥

साम्प्रतं नवप्रकारेषु प्रतिग्रहादिषु क्रियमाणेषु कस्मात् किं फले सम्पद्यत इत्याहः----

#### उच्चैर्गोत्रं प्रणतेर्भोगो दानादुपासनात्पूजा ।

भक्तेः सुन्दररूपं स्तवनात्कीर्तिस्तपोनिधिषु ॥ २५ ॥

तपोनिधिषु यतिषु । प्रणतेः प्रणामकरणादुचैर्गोत्रं भवति । तथा दानाद्दर्शनद्युद्धिलक्षणाद्भोगो भवति । उपासनात् प्रतिम्रहणादिरूपात् सर्वत्र पूजा भवति । भक्तेर्गुणानुरागजनिताग्तःश्रद्धाविशेषलक्षणायाः सुन्दररूपं भवति । स्तवनात् श्रुतजल्धीत्यादिस्तुतिविधानात् सर्वत्र कीर्तिर्भवति ॥ २५ ॥

नन्त्रेवंविधं विशिष्टं फलं स्वरूपं दानं कथं सम्पादयतीत्याशंकाऽपनो-दार्थमाह:——

#### क्षितिगतमिव वटबीजं पात्रगतं दानमल्पमपि काले ।

फलतच्छायाविभवं बहुफलमिष्टं शरीरमृताम् ॥ २६ ॥

अल्पमपि दानमुचितकाले पात्रगतं सत्पात्रे दत्तं शरीरभृतां संसारिणामिष्टं फलं बह्वनेकप्रकारसुंदररूपं भोगोपभोगादिलक्षणं फलति। कथंभूतं ? छायाविभवं छाया माहात्म्यं विभवं सम्पत् तौ विद्यते यत्र । अस्यैवार्थस्य समर्थनार्थ क्षितीत्यादिद्दष्टान्तमाह—–क्षितिगतं सुक्षेत्रे निक्षिप्तं यथा अल्पमपि वटबीजं बहुफलं फलति । कथं ? छायाविभवं छाया आतपनिरोधिनी तस्या विभवः प्राचुर्ये यथा भत्रत्येवं फलति ॥ २६ ॥ तच्चैवंविधफलसम्पादकं दानं चतुर्भेदं भवतीत्याहः—

#### आहारौषधयोरप्युपकरणावासयोथ दानेन । वैयावृत्त्यं ब्रुवते चतुरात्मत्वेन चतुरस्राः ॥ २७ ॥ <sub>रत्न॰—६</sub>

वैयादृत्यं दानं बुवते प्रतिपादयति च , क्वयं ? चतुरात्मत्वेन चतुः-प्रकारत्वेन | के ते ? चतुरस्ताः पण्डिताः । तानेव चतुष्प्रकारान् दर्शयन्ना-हारेत्याद्याह—आहारश्च भक्तपानादिः औषधं च व्याधिस्केटकं द्रव्यं तयोर्द्वयोरपि दानेन । न केवलं तयोरेव अपि तु उपकरणावासयोश्च उपकरणं ज्ञानोपकरणादिः आवासो वसतिकादिः ॥ २७ ॥

तचतुष्प्रकारं दानं किं केन दत्तमित्याहः---

श्रीपेणवृषभसेने कोण्डेशः शूकरश्व दृष्टान्ताः ।

वैयावृत्त्यस्यैते चतुर्विकल्पस्य मन्तव्याः ॥ २८ ॥

चतुर्विकल्पस्य चतुर्विधवंथावृत्यस्य दानस्यैते श्रीपेणाद्यो दृष्टान्ता मन्तव्या: ।

#### तत्राहारदाने श्रीषेणो दृष्टान्तः। अस्य कथा---

मल्यदेशे रत्नसंचयपुरे राजा श्रीपेणो राज्ञी सिंहनन्दिता द्वितीया अनि-निदता च। पुत्रौ क्रमेण तयोरिन्द्रोपेन्द्रौ । तत्रैव त्राह्मणाः सात्यकिनामा, ब्राह्मणी जम्बू, पुत्री सत्यभामा। पाटलिपुत्रनगरे त्राह्मणो रुद्रभद्दो वटुकान् वेदं पाठयति। तदीयचेटिकापुत्रश्च कपिल्नामा तीक्ष्णमतित्वात् छद्मना वेदं श्रुण्वन् तत्पारगो जातो रुद्रभट्टेन च कुपितेन पाटलिपुत्रान्निर्धाटितः । सोत्तरीयं यज्ञोपवीतं परिधाय ब्राह्मणो भूत्वा रत्नसंचयपुरे गतः । सात्यकिना च तं वेदपारगं सुरूपं च दद्वा सत्यभामाया योग्योऽयमिति मत्वा सा तस्मै दत्ता । सत्यभामा च रतिसमथे विटचेष्टां तस्य दद्वा कुल्जोऽयं न भविष्यतीति सा सम्प्रधार्य चित्ते विपादं वहन्ती तिष्टति । एतसिन् प्रस्तावे रुद्रभट्टस्तीर्थयात्रां कुर्वाणो रत्नसंचयपुरे समायातः । कपिलेन प्रणम्य निजधवल्यूहे नीत्वा भोजनपरिवानादिकं कारयित्वा सत्यभामायाः सकल्ल्लोकानां च मदीयोऽयं पितेति कथितम् । सत्यभामया चैकदा रुद्रभट्टस्य विशिष्टं भोजनं बहुसुवर्णे च दत्वा पादयोर्छगित्वा पृष्टं-तात ! तत्र शीलस्य लेशोऽपि कपिले नास्ति ततः किमयं तव पुत्रो भवति न वेति सत्यं मे कथय । ततस्तेन कथितं पुत्रि ! मदीयचेटि-कापुत्र इति । एतदाकर्ण्य तदुपरि विरक्ता सा हठादयं मामभिगमिष्य-तीति मत्वा सिंहनन्दिताग्रमहादेव्याः शरणं प्रविष्टा, तया च सा पुत्री ज्ञाता। एवमेकदा श्रीषेणराजेन परममक्त्या विधिपूर्वकमर्ककीर्त्यामितगति-चारणमुनिभ्यां दानं दत्तम् । तत्फलेन राज्ञा सह भोगभूमा-वुरपन्ना । तदनुमोदनात् सत्यभामापि तत्रैवोत्पन्ना । स राजा श्रीषेणो दान-प्रथमकारणात् पारंपर्येण शान्तिनाथतीर्थकरो जातः । आहारदानफल्रम् ।

औषधदाने वृषभसेनाया दृष्टान्तः । अस्याः कथा—

जनपददेशे कावेरीपत्तने राजोग्रसेनः, श्रेष्ठी धनपतिः, भार्या धनश्रीः पुत्री वृषभसेना, तस्या धात्री रूपवती नामा। एकदा वृषभसेनास्नानजलगतीयां रोगगृहीतं कुक्कुरं पतितऌठितोऽत्थितं रोगर-हितमालोक्य चिन्तितं वात्र्या—पुत्रीस्नानजल्लभेवात्रारोग्यत्वे कारणम् । ततस्तया धात्र्या निजजनन्या द्वादशवार्धिकाक्षिरोगगृहीतायाः कथिते तया छोचने तेन जलेन परीक्षार्थमेकदिने धौते दृष्टी च शोभने जाते ततः सर्वरो-गापनयने सा धात्री प्रसिद्धा तत्र नगरे संजाता। एकदोग्रसेनेन रणपिंगळमंत्री बहुसैन्योपेता मेर्घापगळोपरि प्रेषितः । स तं देशं प्रविष्ठो विषोदकसेवनात् ज्यरेण गृहीतः। स च व्याधुट्यागतः रूपवत्या च तेन जलेन निरोगीक्रतः। उप्रसेनोऽपि कोपात्तत्र गतः तथा ज्वरितो व्याघुट्यायातो रणपिगळा-जलवृत्तान्तमाकर्ण्य तज्जलं याचितवान् । ततो मंत्री उक्तो धनश्रियाः भोः श्रेष्ठिन् ! कथं नरपतेः शिरासि पुत्रीस्नानजलं क्षिप्यते ? धनपतिनोक्तं .यदि पृच्छति राजा जलस्त्रभावं तदा सत्यं कथ्यते न दोषः । एवं भणिते रूपवत्या तेन जलेन नीरोगीकृत उप्रसेनः ततो नीरोगेण राज्ञ **प्रष्टा रूपवती जलस्य माहात्म्यम् ! तया च सत्यमेव काथितं । ततो** 

राज्ञा व्याहृत: श्रेष्ठी, सच भीत: राज्ञ: समीपमायात: । राजा च गौरवं कृत्वा वृषभसेनां परिणेतुं म याचितः । ततः श्रेष्ठिनां भणितं देव ! यद्यष्टाह्विकां पूजां जिनप्रतिमानां करोषि तथा पंजरस्थान् पक्षिगणान् मुञ्चसि तथा गुप्तिषु सर्नमनुष्यांश्व मुञ्चसि तदा ददामि । उग्रसेनेन च तत सर्व कृत्वा परिणीता वृषभसेना पटराज्ञी च कृता । अतिवछ-भया तयैव च सह विमुक्तानाकार्य क्रीडां करोति । एतस्मिन् प्रस्तावे यो वाराणस्याः प्रथिवीचन्द्रा नाम राजा धृत आस्ते सोऽतिप्रचण्डत्वा-त्तद्विवाहकालेऽपि न मुक्तः । ततस्तस्य या राज्ञी नारायणदत्ता तया मंत्रिभिः सह मंत्रयित्वा पृथिवीचन्द्रमोचनार्थं वाराणस्यां सर्वत्रावाारित-सरकारा कृषभसेनाराज्ञी नाग्ना कारिता, तेषु भोजनं कृत्वा कावेरीपत्तनं ये गतास्तेम्यो ब्राह्मणादिम्यस्तं वृत्तान्तमाकर्ण्य रुष्टया रूपवत्या भणिता वृषभसेने त्वं मामप्रच्छन्ती वाराणस्यां कथं सत्कारान् कारयसि? तया भणितमहं न कारयामि किन्तु मम नाम्ना केनचित्कारणेन केनापि कारिताः तेषां द्युद्धिं कुरु त्वमिति चरपुरुषैः कृत्वा यथार्थ ज्ञात्वा तया व्रषमसेनायाः सर्वे कथितम् । तया च राजानं विज्ञाप्य मोचितः पृथ्वी-चन्द्रः । तेन च चित्रकुलके वृष्ठभसेनोप्रसेनयो रूपे कारिते । तयोरघो निजरूपं सप्रणामं कारितम् । स फलकस्तयोर्दीईातः भणिता च वृषभ-सेना राज्ञी-देवि! त्वं मम मातासि त्वत्प्रसादादिदं जन्म सफलं में जातं। तत उग्रसेनः सन्मानं दत्वा भणितवानु त्वया मेघपिंगलस्योपरि गंतन्य-मित्युक्त्वा स च ताभ्यां वाराणस्यां प्रेषितः । मेघर्पिगळोऽप्येतदाकर्ण्य ममायं पृथ्वीचन्द्रो मर्मभेदीति पर्यालोच्यागत्य चोग्रसेनस्यातिप्रसादितः सामन्तो जातः । उप्रसेनेन चास्थानस्थितस्य यन्मे प्राभुतमागच्छति तस्यार्धे मेघपिंगलम्य दास्यामि अर्धं च वृषभसेनाया इति व्यवस्था कृता। एवमेकदा रत्नकंबलुद्रयमागतमेकैकं सनामाईं इत्वा तयोर्दत्तं । एकदा मेधपिंगलस्य

राज्ञी विजयाख्या मेघपिंगलकम्बलं प्रावृत्य प्रयोजनेन रूपवतीपार्श्वे गता। तत्र कम्बलपरिवर्ती जात: । एकदा वृषभसेनाकम्बलं प्रावृत्य मेघपिंगलः सेवायामुप्रसेनसभायामागत: राजा च तमालोक्यातिकोपादक्ताक्षो बभूव। मेर्घापंगल्श्व तं तथाभूतमालेक्य ममोपरि कुपितोऽयं राजेति ज्ञात्वा दूरं नष्टः। वृषभसेना च रुष्टेनोग्रसेनेन भारणार्थं समुद्रजले निक्षिप्ता। तया च प्रतिज्ञा गृहीता यदि एतस्मादुपसर्गादुद्धरिष्यामि तदा तपः करिष्यामीति। ततो व्रतमाहात्म्याज्जलदेवतयां तस्याः सिंहासनादिप्रातिहार्यं कृतम् ! तच्छूत्वा पश्चात्तापं ऋत्वा राजा तमानेतुं गतः । आगच्छता वनमध्ये गुणधरनामाऽवधिज्ञानी मुनिर्देष्टः। स च वृषभसेनया प्रणम्य निजपूर्व-भवचेष्टितं पृष्टः। कथितं च भगवता यथा----पूर्वभवे त्वमंत्रैव ब्राह्मणपुत्री नागश्री नामा जातासि। राजकीयदेवकुले सम्मार्जन करोषि। तत्र देवकुछे चैकदाऽपराह्ने प्राकाराभ्यन्तरे निर्वातगतीयां मुनिदत्तनामा मुनिः पर्येकका-योत्सर्गेण स्थितः। त्वया च रुष्टया भणितः कटकाद्राजा समायातोऽत्राग-मिष्यतीत्युत्तिष्ठोत्तिष्ठ सम्मार्जन करे।मि लग्नेति बुवाणायास्तत्र मुनिकायो-त्सर्गं विधाय मौनेन स्थितः। ततस्त्वया कचवारेण पूरयित्वेापरि सम्मार्जनं क्रतम् । प्रभाते तत्रागतन राज्ञा तत्प्रदेशे कीडता उच्छूसितनिःश्वसित-प्रदेशं दृष्ट्वा उत्खन्य निःसारितश्च स मुनिः । ततस्वयात्मनिन्दां कृत्वा धर्मे रुचिः इता । परमादरेण च तस्य मुनेस्त्वया तत्पीडोपशमनार्थे विशिष्टमौषधदानं वैयादृत्त्यं च कृतम्। ततो निदानेन मृत्वेह धनपतिध-नश्रियोः पुत्री दृषभसेना नाम जातासि । औषधदानफछात् सर्वौषध-र्द्धिफलं जातम् । कचवारपूरणात् कलङ्किता च । इति श्रुत्वात्मानं मोच-यित्वा वृषभसेना तत्समीपे आर्यिका जाता । औषधदानस्य फलम् ।

श्वतदाने कौण्डेशो दद्यान्तः । अस्य कथा---

कुरुंमणिग्रामे गोपालो गोविन्दनामा । तेन च कोटरादुद्रूत्य चिरन्तन-पुस्तकं प्रपूज्य भक्त्या पद्मनीन्दमुनये दत्तम् । तेन पुस्तकेन तत्राटव्या

९ कुरुमरि इति ग, कुमार ख।

पूर्वभद्दारकाः केचित् किल् पूजां कृतवा कारयित्वा च व्याख्यानं कृतवन्तः कोटरे घृत्वा च गतवन्तश्च। गोविन्देन च बाल्यात्प्रभृति तं दृष्ट्वा निसमेव पूजा कृता वृक्षकोटैरस्यापि । एषं स गोविन्दो निदानेन मृत्वा तत्रैव ग्राम-कूटस्य पुत्रोऽभूत् । तमेव पद्मनन्दिमुनिमाल्गेक्य जातिस्मरो जातः । तपो गृहीत्वा कोण्डेशनामा महामुनिः श्रुतवरोऽभूत् । इति श्रुतदानस्य फल्म् ।

#### वसतिदाने सुकरो दृष्टान्तः। अस्य कथा—

मालवदेशे घटग्रामे कुम्भकारो देविछनामा नापितश्च धैमिऌनामा । ताम्यां पथिकजनानां वसतिनिमित्तं देवकुलं कारितम् । एकदा देविलेन मुनये तत्र प्रथमं वसतिर्दत्ता धमिलेन च पश्चात् परिवाजकस्तत्रानीय घृतः । ताम्यां च धमिऌपरिवाजकाम्यां निःसारित स मुनिर्वृक्षम् ले रात्रौ दंशम-शकशीतादिकं सहमानः स्थितः प्रभाते देविल्धामेऌौ तत्कारणेन परस्परं युद्धं कृत्वा मृत्वा विन्ध्ये क्रमेण स्करन्यात्रौ प्रौढौ जातौ । यत्र च गुहायां स स्करस्तिष्ठति तत्रैव च गुहायामेकदा समाधिगुप्तत्रिगुप्तमुनी आगत्य स्थितौ तौ च दृष्ट्वा जातिस्मरो स्त्वा देविल्चरस्करो धर्ममाकर्ण्य वतं गृहीतवान् । तत्प्रस्तावे मनुष्यगन्धमाघ्राय मुनिमक्षणार्थ स व्याग्रोऽपि तत्रायातः । त्यत्रस्तावे मनुष्यगन्धमाघ्राय मुनिमक्षणार्थ स तौ परस्परं युध्वा मृतौ । स्करो मुनिरक्षणाभिप्रायेण द्युमाभिसन्धित्वात् मृत्वा सौधर्भे महर्द्धिको देवो जातः । व्याव्रस्तु मुनिमक्षणाभिप्रायेणातिरौ-

द्राभिप्रायत्वान्मृत्वा नरकं गतः । वसतिदानस्य फल्टम् ॥ २८ ॥ यथा वैयावृत्यं विद्धता चतुर्विधं दानं दातव्यं तथा पूजाविधानमपि कर्तव्यमित्याहः----

१ इक्षस्य इति ग. पूजां कृत्वा इक्षकोटरे स्थापितं इति ख. २ धम्मिल धम्मिल इति ग. देवाधिदेवचरणे परिचरणं सर्वदुःखनिईरणम् । कामदुहि कामदाहिनि परिचितुयादादतो नित्यम् ॥ २९ ॥ आहतः आदरयुक्तो नित्यं परिचिनुयात् पुष्टं कुर्यात् । किं १ परिच-रणं पूजां। किंधिशिष्टं १ सर्वदुःखनिर्हरणं निःशेषटुःखविनाशकं । क १ देवाधिदेवचरणे देवानामिन्दादीनामधिको वन्चो देवाधिदेवस्तस्य चरणः पादः तसिनन् । कथं मूते १ कामदुहि वाञ्छितप्र रे । तथा कामदाहिनि कामविध्वंसके ॥ २९॥

पूजामाहात्म्यं किं कापि केन प्रकटितमित्याशंक्याहः----

## अर्हचरणसपर्यामहानुभावं महात्मनामवदत् । मेकः प्रमोदमत्तः कुसुमेनैकेन राजगृहे ॥ ३० ॥

भेको मण्डूकः प्रमोदमत्तो विशिष्टधर्मानुरागेण हृष्टः अवदत् कथित-वान् । किमिस्याह-अर्हदित्यादि, अर्हतश्वरणौ अर्हचरणौ तयोः सपर्या पूजा तस्याः महानुमात्रं विशिष्टं माहात्म्यं । केषामवदत् ? पहात्मनां भव्यजीवानां । केन कृत्वा ? कुसुमेनैकेन । क्र ? राजगृहे ।

#### अस्य कथा—

मगधदेशे राजगृहनगरे राजा श्रेणिकः श्रेष्ठी नागदत्तः श्रेष्ठिनी भवदत्ता । स नागदत्तः श्रेष्ठी सर्वदा मायायुक्तत्वान्मृत्वा निजप्राङ्गण-वाप्यां मेको जातः । तत्र चागतामेकदा भवदत्ताश्रेष्ठिनीमाल्लोक्य जातिस्मरो भूत्वा तस्याः समीपे आगत्य उपर्युत्पुत्य चटितः । तया च पुनःपुनर्निर्धाटितो रटति, पुनरागत्य चटति च ततहत्तया कोऽप्ययं मदीयो इष्टो भविष्यतीति सम्प्रधार्यावधिज्ञानी सुव्रतमुनिः पृष्टः । तेन च तद्दृत्तान्ते कथिते गृहे नीत्वा परमगौरवेणासौ धृतः । श्रेणिकमहाराजश्चेकदा वर्धमानस्त्रामिनं वैभारपर्वते समागतमाकर्ण्य आनन्दभेरी दापथित्वा महता विभवेन तं वन्दितुं गतः । श्रेष्ठिन्यादौ च गृहजने वन्दनाभक्त्यर्थं गते स भेकः प्रांगणवापीकमल्ं पूजा- निमित्तं गृहीत्वा गच्छन् हस्तिना पादेन चूर्णयित्वा मृतः । पूजानुराग-वरोनोपार्जितपुण्यप्रभावात् सौधर्भे महर्द्धिकदेवो जातः । अवधिज्ञानेन पूर्वभववृत्तान्तं ज्ञात्वा निजमुकुटाग्रे भेकचिह्नं कृत्वा समागत्य वर्धमान-स्वामिनं वन्दमानः श्रोणिकेन दृष्टः । ततस्तेन गौतमस्वामी भेकचिह्ने ऽस्य कि कारणभिति पृष्टः तेन च पूर्ववत्तान्तः कथितः । तच्छुत्वा सर्वे जैनाः पूजातिशयाविधाने उद्यताः संजाता इति ॥ ३० ॥

इदानीमुक्तप्तकारस्य वैयावृध्यस्यातीचारानाहः—

# हरितविधाननिधाने हानादरास्मरणमत्सरत्वानि ।

वैयावृत्त्यस्यैते व्यतिक्रमाः पञ्च कथ्यन्ते ॥ ३१ ॥ पंचैते आर्यापूर्वार्धकथिता वैयावृत्त्यस्य व्यतिक्रमाः कथ्यन्ते । तथा हि । हरितपिधाननिधाने हरितेन पद्मपत्रादिना पिधानं झंपनैमाहारस्य । तथा हरिते तस्मिन् निधानं स्थापनं । तस्य अनादरः प्रयच्छतोऽप्यादरा-भावः । अस्मरणमाहारादिदानमेतस्यां वेळायामेवंविधपात्राय दातव्यमिति दत्तमदत्तामिति वास्मृतेरभावः । मत्सरत्वमन्यदातृदानगुणासहिष्णुत्व-मिति ॥ ३१ ॥

> इति प्रभाचन्द्रविरचितायां समन्तभद्रस्वामि-विरचितोपासकाध्ययनटीकायां चतुर्थः परिच्छेदः ।

१ सन्यजना इति ख. २ आच्छादनं इति ख.

# सहेखना-प्रतिमाधिकारः पंचमः ।

─**d>0<del>}\*\$}\*</del>\$\*€>─** 

अथ सागारिणाणुव्रतादिवत् सल्ठेखनाप्यनुष्ठातैन्येत्याहः—

## उपसगें दुर्भिक्षे जरसि रुजायां च निःप्रतीकारे ।

धर्माय तनुविमोचनमाहुः सल्ठेखनामार्याः ॥ १ ॥ आर्या गणधरदेवादयः सल्ठेखनामाहुः। किं तत् ? तनुविमोचनं शरीर-

आया गणधरदवादयः सलुखनामाहुः । कि तत् श्तनुविमाचन शरार त्यागः । कस्मिन् सति ? उपसर्गे तिर्यझ्मनुष्यदेवकृते । निःप्रतीकारे प्रतीकारागोचरे । एतच विशेषणं दुर्भिक्षजरारुजानां प्रत्येकं सम्बन्धनीयं । किमर्थे तद्विमोचनं ? धर्माय रद्धत्रयाराधनार्थं न पुनः परस्य ब्रह्महत्याद्यर्थं ॥ १ ॥

सल्ठेखनायां भव्येनियमेन प्रयतः कर्तव्योऽत आहः—

# अन्तःक्रियाधिकरणं तपःफलं सकलदार्शनः स्तुवते ।

तस्माद्यावद्विभवं समाधिमरणे प्रयतितच्यम् ॥ २ ॥ सकल्टदर्शिनः स्तुवते प्रशंसन्ति । किं तत् ? तपःफलं तपसः फलं तपःफलं सफलं तप इत्यर्थः । कथंभूतं सत् ? अन्तःक्रियाधिकरणं अन्ते क्रिया संन्यासः तस्या अधिकरणं समाश्रयो यत्तपस्तःफलं । यत एवं, तस्माद्यावद्विभवं यथाशक्ति समाधिमरणे प्रयत्तितन्यं प्रकृष्टो यत्नः कर्तव्यः ॥ २ ॥

तत्र यत्नं कुर्वाण एवं कृत्वेदं कुर्यादित्याहः----

#### स्नेहं वैरं सङ्गं परिग्रहं चापहाय शुद्धमनाः । स्वजनं परिजनमपि च क्षान्त्वा क्षमयेत्प्रियैर्वचनैः ॥ ३ ॥

१ सा च किं स्वरूपा कदाचानुष्ठातव्येत्याह इति ग.

आलोच्य सर्वमेनः कृतकारितमनुमतं च निव्यांजम् । आरोपयेन्महात्रतमामरणस्थायि निक्शेषम् ॥ ४ ॥ युगलं । स्वयं क्षान्त्वा प्रियैर्वचनैः स्वजनं परिजनमपि क्षमयेत् । कि कृत्वा ? अपहाय त्यक्त्वा । कं ? स्नेहमुपकारके वस्तुनि प्रीत्यनुबन्धं । वैरमनुपकारके द्वेषानुबन्धं । कं ? स्नेहमुपकारके वस्तुनि प्रीत्यनुबन्धं । वैरमनुपकारके द्वेषानुबन्धं । कं ? स्नेहमुपकारके वस्तुनि प्रीत्यनुबन्धं । वैरमनुपकारके द्वेषानुबन्धं । कं ? स्नेहमुपकारके वस्तुनि प्रीत्यनुबन्धं । वैरमनुपकारके द्वेषानुबन्धं । कं ? स्नेहमुपकारके वस्तुनि प्रीत्यनुबन्धं । वैरमनुपकारके द्वेषानुबन्धं । कं ! युत्रस्त्र्यादिकं ममेदमहमस्येत्यादिसम्बधं परिग्रहं बाह्याम्यन्तरं । एतत्सर्वमपहाय द्युद्धमना निर्मलचित्तः सन् क्षम-यत् । तथा आरोपयेत् स्थापयेदात्मनि। किं तत् ? महात्रतम् क्धंभूतं ? आमरणस्थायि मरणपर्यन्तं निःशेषं च पंच प्रकारमपि। किं कृत्वा? आलोच्य । किं तत् ? एनो दोषं । किं तत् ? सर्वं कृतकारितानुमतं च । स्वयं हि कृतं हिंसादिदोषं, कारितं हेतुभावेन, अनुमतमन्येन क्रियमाणं मनसा स्ठावितं । एतत्सर्वमेनो निर्व्याजं दशालोचनादोषवर्धितं यथा भवत्येवमालोचयेत् । दश हि आलोचनादोषा भवन्ति । तदुक्तं ----

आकोष्पिय अणुमाणिय जंदिंहं वाँदरं च सुहॅमं च । छंत्रं सद्दांउल्लयं वहुर्जणमञ्चत्त तरूसेवी ॥ १ ॥ इति । एवं विधामालोचनां क्र:वा महाव्रतमारोष्येतत् कुर्यादित्याहः—

शोकं भयमवसादं क्वेदं काखुष्यमरतिमपि हित्वा। सच्चोत्साहमुदीर्थं च मनः प्रसाद्यं अुत्तैरमृतैः ॥ ५ ॥

प्रसाधं प्रसन्नं कार्यं । किंतत् १ मनः । कैं. १ श्रुतैरागमवाक्यैः । कथंभूतैः १ अमृतैः अप्रतोपमैः संसारदुःखसन्तापापनोदकैरित्यर्थः । किं कृत्वा १ हित्वा । किं तदित्याह – रोकिभित्यादि रोकि – इप्रवियोगे तहुणशो-चनं, भयं – क्षुत्पिपासादिपीडानिभित्तभिद्दछोकादिभयं वा, अवसादं विवादं खेदं वा, क्रेदं स्नेहं, कालुश्यं कचिद्रिपये रागद्रेषपरणतिं । न केवछं प्रागुक्तमेव अपि तु अरतिमपि अप्रसक्तिमपि । न केवछमेतदेव कृत्वा किन्तु उदीर्य च प्रकाश्य च । कं १ सत्वोत्साहं सल्छेखनाकरणेऽकात-रत्वं ॥ ५ ॥ इदानीं सल्लेखनां कुर्वाणस्याहारत्यांगे क्रमं दर्शयनाहः----

आहारं परिहाप्य ऋमशः स्निग्धं विवर्द्धयेत्पानम् 🕴

स्निग्धं च हापयित्वा खरपानं पूरयेत्क्रमशः ॥ ६ ॥

स्निग्धं दुग्धादिरूपं पानं विवर्धयेत् परिपूर्णं दापयेत् । किं कृत्वा ? परिहाप्य परित्याज्य । कं ? आहारं कवलाहाररूपं । कथं ? जमशः प्रागशनादिक्रमेण पश्चात् खरपानं कंजिकादिशुद्धपानीयरूपं वा । किंकृत्वा ? हापयित्वा । किं ? स्निग्धं च स्निग्धमपि पानकं । कथं ? क्रमशः । स्निग्धं हि परिहाप्य कंजिकादिरूपं खरपानं पूरयेत् विवर्धयेत् । पश्चात्तदपि परिहाप्य शुद्धपानीयरूपं खरपानं पूरयेदिति ।। ६ ॥

#### खरपानहापनामपि कृत्वा कृत्वोपवासमपि शक्त्या । पश्चनमस्कारमनास्तनुं त्यजेत्सर्वयत्नेन ॥ ७ ॥

खरपानहापनामपि क्रत्वा। कथं ? शक्त्या स्वशक्तिमनतिक्रमेण स्तोकस्तोकतरादिरूपं । पश्चादुपवासं कृत्वा तनुमपि त्यजेत् । कथं ? सर्वयत्नेन सर्वस्मिन् व्रतसंयमचारित्रध्यानधारणादौ यत्नस्तात्पर्यं तेन । किं विशिष्टः सन् ? पंचनमस्कारमनाः पंचनमस्काराहितचित्तः ॥ ७ ॥ अधुना सहेखनाया अतिचारानाहः----

#### जीवितमरणायंसे भयमित्रस्मृतिनिदाननामानः । सल्लेखनातिचाराः पश्च जिनेन्द्रैः समादिष्टाः ॥ ८

जीवितं च मरणं च तयोराशंसे आकाक्षे, भयमिहपरलोकभयं इहलोकभयं हि क्षुत्पिपासापीडादिविषयं परलोकभयं-एवंविधदुर्धरानुष्ठानाद्विशिष्टं फल्टं परलोके भविष्यति न वेति । मित्रस्मृतिः बाल्याद्यवस्थायां सह-क्रीडितमित्रानुस्मरणं । निदानं भाविभोगाद्याकांक्षणं । एतानि पंचनामानि येषां ते तन्नामानः सल्ठेखानायाः पंचातिचारा जिनेन्द्रैस्तार्थकरैः समा-दिष्टा आगमे प्रतिपादिताः॥ ८ ॥ एवंविधैरतिचारै रहितां सल्ठेखनां अनुतिष्ठन् कीदशं फलं प्राप्तोत्याह:--

निःश्रेयसमभ्युद्यं निस्तीरं दुस्तरं सुखाम्बुनिधिम् । निःपिबति पीतधर्मा सर्वेर्दुःखैरनालीढः ॥ ९ ॥

निष्पित्रति आस्वादयति अनुभवति वा कश्चित् सल्ठेखनानुष्ठाता। किं तत् ? निःश्रेयसं निर्वाणं। किंविशिष्टं ? मुखाम्बुनिधिं सुखसमुद्रस्वरूपं ताईं सपर्यन्तं तद्भविष्यतीत्याह—निस्तीरं तीरात्पर्यन्तात्रिष्कान्तं कश्चि-त्पुनस्तदनुष्ठाता अम्युदयमहमिन्द्रादिसुखपरंपरां निष्पिवति । कथंभूतं ? दुस्तरं महता कालेन प्राप्यपर्यन्तं। किंविशिष्टः सन् ? सर्वेर्दुःखैरनालीढः सर्वैः शारीरमानसादिभिर्दुःखैरनालीढोऽसंस्पृष्टः । कींदृशः सन्नेतद्वयं निष्पिवति ? पीतधर्मा पीतोऽनुष्ठितो धर्म उत्तमक्षमादिरूपः चारित्रस्व-रूपो वा येन ॥ ९ ॥

कि पुनर्निःश्रेयसशब्देनोच्यत इत्याह;----

जन्मजरामयमरणैः शोकेर्दुःखेभयेथ परिमुक्तम् ।

निर्वाणं शुद्धसुसं निःश्रेयसमिष्यते नित्यम् ॥ १० ॥

निःश्रेयसमिष्यते । किं १ निर्वाणं । कथंभूतं शुद्धमुखं शुद्धं प्रतिद्वन्द्व-रहितं सुखं यत्र । तथा नित्यं आवेनश्वरस्वरूपं । तथा परिमुक्तं रहितं । कैः १ जन्मजरामयमरणैः, जन्म च पर्यायान्तरप्रार्दुभावः जरा च बार्द्वक्यं, आमयाश्व रोगाः, मरणं च शरीरादिप्रच्युतिः । तथा शोकैर्दुःखेर्भयैश्व भरिमुक्तं ॥ १० ॥

इत्यंभूते च निःश्रेयसे कीदशः पुरुषाः तिष्ठन्तीत्याह,----

विद्यादर्शनशक्तिस्वास्थ्यप्रह्रादतृप्तिशुद्धियुजः ।

निरतिशया निरवधयो निःश्रेयसमावसन्ति सुखम् ॥११॥ निःश्रेयसमावसन्ति निःश्रेयसि तिष्ठन्ति । के ते इत्याह—विद्येत्यादि विद्या केवल्ज्ञानं, दर्शनं केवल्दर्शनं, शक्तिरनन्तवीर्यं, स्वास्थ्यं परमोदासनिता, प्रव्हादोऽनन्तसौख्यं, तृतिर्विषयानाकांक्षा, ग्रुद्धिर्द्रव्यभावस्वरूपकर्ममल्स्-हितता, एता युजन्ति आत्मसम्बन्धाः कुर्वन्ति ये ते तथोक्ताः । तथा निर-तिशया अतिशयाद्विद्यादिगुणहीनाधिकभावान्निष्क्रान्ताः । तथा निरवधयो नियतकाल्णवधिरहिताः । इत्यंभूता ये ते निःश्रेयसमावसन्ति । सुखं सुखरूपं निःश्रेयसं । अथवा सुखं यथा भवत्येवं ते तत्रावसन्ति ॥ ११ ॥ अनन्ते काले गच्छति कदाचित् सिद्धानां विद्याद्यन्यथाभावो भविष्य-त्यतः कथं निरतिशया निरवधयश्वेत्याशंकायामाहः---

### काले कल्पशतेऽपि च गते शिवानां न विक्रिया लक्ष्या। उत्पातोऽपि यदि स्यात् त्रिलोकसंभ्रान्तिकरणपटुः ॥१२॥

न लक्ष्या न प्रमाणपरिच्छिद्या । कासौ १ विकिया विकारः स्वरूपान्य-थाभावः । केषां १ शिवानां लिद्धानां । कदा १ कल्परातेऽपि गते काले । तर्हि उत्पातवशात्तेषां धिक्रिया स्यादित्याह—-उत्पातोऽपि यदि स्यात् तथापि न तेषां विक्रिया लक्ष्या । कथंभूतः उत्पातः १ त्रिलोकसम्भान्ति-करणपटुः त्रिलोकस्य सम्भान्तिरावर्त्तस्तरणे पटुः समर्थः ॥ १२ ॥

ते तत्राविक्वतात्मानः सदा स्थिताः किं कुर्वन्तीत्याह;—

#### निःश्रेयसमधिपन्नास्त्रैलोक्यशिखामणिश्रियं दघते ।

निष्किट्टिकालिकाच्छविचामीकरभासुरात्मानः ॥ १३॥ निःश्रेयसमधिपन्नाः प्राप्तास्ते दधते धरन्ति । कां ? त्रैलेक्यशिखाम-णिश्रियं त्रैलेक्यस्य शिखा चूडाऽप्रभागस्तत्र मणिश्रीः चूडामणिश्रीः तां । कित्रिशिष्टाः सन्ता इत्याह—निष्किट्टेत्यादि किट्टं च काल्किता च ताभ्यां निष्कान्ता सा छविर्यस्य तच्चामीकारं च सुवर्ण तस्येव भासुरो निर्मलतया अकाशमान आत्मस्वरूपं येषां ॥ १३ ॥

एवं सल्ठेखनामनुतिष्ठता निःश्रेयसलक्षणं फलं प्रतिपाद्य अभ्युदयलक्षणं फलं प्रतिपादयन्नाहः----- पूजार्थाज्ञैश्वर्येर्वेलपरिजनकामभोगभूयिष्ठैः । अतिक्षयितञ्जवनमङ्घतमभ्युदयं फलति सद्धर्मः ॥ १४ ॥

अम्युदयं इन्द्रादिपदावासिलक्षणं फलति अम्युदयफलं ददाति। कोऽसौ ! सद्धर्मः सल्लेखनानुष्ठानोपार्जितं विशिष्टं पुण्यं। कथंभूतमम्युदयं ! अद्भुतं सार्श्वर्ये । कथंभूतं तदद्भुतं अतिशयितमुवनं यतः । कैं कृत्वा ? पूजार्धाज्ञैश्वर्यैः ऐश्वर्थशब्दः पूजार्थाज्ञानां प्रत्येकं सम्बध्यते । किविशिष्टेरेतरित्याह---बलेत्यादि बलं सामर्थ्यं परिजनः परिवारः काममोगौ प्रसिद्धौ । एतैर्मूयिष्टा अतिशयेन बहवो येषु । एतैश्पलक्षितैः पूजादि-भिरतिशयितमुबनमित्यर्थः ॥ १४ ॥

साम्प्रतं योऽसौ सह्रेखनानुष्टाता श्रावकस्तस्य कति प्रतिमा भवन्ती-त्याशंक्याहः----

#### श्रावकपदानि देवैरेकादश देशितानि येषु खछ । स्वगुणाः पूर्वगुणैः सह संतिष्ठन्ते क्रमविद्वद्धाः ॥ १५ ॥

देशितानि प्रतिपादितानि | कानि १ श्रावकपदानि श्रावकगुणस्थानानि श्रावकप्रतिमा इत्यर्थः । कति १ एकादश । कैः १ देवैस्तीर्थकरैः । येषु श्रावकपदेषु खलु स्फुटं सन्तिष्ठन्ते ऽवस्थितिं कुर्वन्ति । के ते १ स्वगुणाः स्वर्कीयगुणस्थानसम्बद्धाः गुणाः । कैः सह १ पूर्वगुणैः पूर्वगुण-स्थानवर्तिगुणैः सह । कथंभूताः १ कमविवृद्धाः सम्यग्दर्शनमादि कृत्वा एकादशपर्यन्तमेकोत्तरवृद्धया क्रमेण विशेषेण वर्धमानाः ॥ १५ ॥

एतदेव दर्शयन्नाहः—

#### सम्यग्दर्भनशुद्धः संसारशरीरभोगनिर्विण्णः । पञ्चगुरुचरणशरणो दर्शनिकस्तत्त्वपथगृद्धः ॥ १६ ॥ दर्शनमस्यास्तीति दर्शनिको दर्शनिकश्रावको भवति। किंविशिष्टः? सम्य-ग्दर्शनशुद्धः सम्यग्दर्शनं शुद्धं निरतिचारं यस्य असंयतसम्यग्दष्टिः। कोऽस्य

विशेष इत्यत्राह—संसारशरीरभोगनिर्विण्ण इत्यनेनास्य छेशतो व्रतांशसं-भवात्ततो विशेषः प्रतिपादितः । एतदेवाह—तत्त्वपथगृह्यः तत्त्वानां व्रतानां पंथा मार्गाः मद्यादिनिवृत्तिळक्षणा अष्टमूछगुणास्ते गृह्याः पक्षा यस्य । पंचगुरुचरणशरणः पंचगुरवः पंचपरमेष्ठिनस्तेषां चरणाः शरणम-पायपरिरक्षणोपायो यस्य ॥ १६ ॥

तस्येदानीं परिपूर्णदेशवतगुणसम्पन्नत्वमाहः----

निरतिक्रमणमणुत्रतपश्चकमपि शीलसप्तकं चापि । धारयते निःशल्यो योऽसौ व्रतिनां मतो व्रतिकः ॥१७॥

व्रतानि यस्य सनिति व्रतिको मतः । केषां ? व्रतिनां गणधरदेवा-दीनां। को Sसौ ? निःशल्यः सन् यो Sसौ धारयते। किं तत् ? निरतिक्रम-णमणुव्रतपंचकमपि पंचाप्यणुव्रतानि निरतिचाराणि धारयते इत्यर्थः। न केवल्यमेतदेव धारयते अपि तु शीलसप्तकं चापि त्रिःप्रकारगुणव्रतचतुः-प्रकारशिक्षाव्रतलक्षणं शल्मि ॥ १७ ॥

अधुना सामायिकगुणसम्पन्नत्वं श्रावकस्य प्ररूपयन्नाहः----

चतुरावर्त्तत्रितयश्चतुः प्रणामः स्थितो यथाजातः । सामयिको द्विनिषद्यस्तियोगशुद्धस्तिसन्य्यमभिवन्दी ॥१८॥ सामयिकः समयेन प्राक्प्रतिपादितप्रकारेण चरतीति सामयिकगुणो-पेतः । किंविशिष्टः ? चतुरावर्तत्रितयः चतुरो वारानावर्तत्रितयं यस्य एकैकस्य हि कायोत्सर्गस्य विधाने 'णमो अरहंताणस्य थोसा-मे'श्वाद्यन्तयोः प्रत्येकमावर्तत्रितयमिति एकैकस्य हि कायोत्सर्गविधाने चत्वार आवर्ता। तथा तदाद्यन्तयोरेकैकप्रणामकरणाचतुःप्रणामः। स्थित ऊर्ष्वकायो-त्सर्गोपेतः । यधाजातो बाह्याभ्यन्तरपारिग्रहाचिन्ताव्यावृत्तः। द्विनिषद्यो द्वेनि-षद्ये उपवरोने यस्य देववन्दनां कुर्वता हि प्रारंभे समाप्तौ चोपविश्य प्रणामः कर्त्तव्यः । त्रियोगशुद्धः त्रयो योगा मनोवाक्कायव्यापाराः शुद्धा सावद्यव्यापा-रगहिता यस्य । अभिवन्दी अभिवन्दत इत्येवं शीलः । कथं ? त्रिसंध्यं ॥१८॥ साम्पतं प्रोषधोपवासगुणत्रतं श्रावकस्य प्रतिपादयन्नाहः--- पर्वदिनेषु चतुर्ष्वपि मासे मासे स्वशक्तिमनिगुह्य । प्रोषधनियमविधायी प्रणधिपरः प्रोषधानशनः ॥ १९ ॥ प्रोषधेनानशनमुपत्रासो यस्यासौ प्रोषधानशनः । किमनियभेनापि यः प्रोषधोपवासकारी सोऽपि प्रोषधानशनत्रतसम्पन्न इत्याह--प्रोषधनियम-विधायी प्रोषधस्य नियमो ऽवश्यंभावस्तं विदधातीत्येवंशीलः। क तन्नियमवि-धायी १ पर्वदिनेषु चतुर्ष्वपि द्वयोश्चतुर्दश्योर्द्वयोश्चाष्टम्योरिति । किं चातुर्मास-स्यादौ तद्विधायीत्याह---मासे मासे । किं कृत्वा १ स्वशक्तिमनिगुह्य तद्विधाने आत्मसामर्थ्यमप्रच्छाद्य । किं विशिष्टः १प्रणधिपरः एकाप्रतांगतः द्युमध्यानरत इत्यर्थः ॥ १९ ॥

इदानीं श्रावकस्य सचित्तविरतिस्वरूपं प्ररूपयनाहः---

#### मूलफलशाकशाखाकरीरकन्दप्रसुनवीजानि ।

नामानि योऽत्ति सोऽयं सचित्तविरतो दयामूर्तिः ॥२०॥

सोऽयं श्रावकः सचित्तविरतिगुणसम्पन्नः यो नाति न भक्षयति । कानीत्याह - मूळेत्यादि मूळं च फलं च शाकश्व शाखाश्व कोपलाः करी-राश्व वंशकिरैणाः कंदाश्व प्रसूनानि च पुष्पाणि बीजानि च तान्येतानि आमानि अपकानि यो नात्ति । कथंभूतः सन् ? दयाम्रा्तैः दयास्वरूपः सकरणचित्त इत्यर्थः ॥ २०॥

अधुना रात्रिभुक्तिविरातेगुणं श्रावकस्य व्याचक्षाणः प्राहुः----

अन्नं पानं खाद्यं लेखं नाश्नाति यो विभावयोम् । स च रात्रिधुक्तिविरतः सच्चेष्वनुकम्पमानमनाः ॥२१॥ स च श्रावको रात्रिभुक्तिविरतोऽभिर्धायते यो विभावयौ रात्रौ नाश्ना-ति न भुंक्ते। किं तदित्याह----अन्नभित्यादि अन्नं भक्तमुद्रादि, पानं द्राक्षादि पानकं, खाद्यं मोदकादि, लेखं रैत्रादि । किंविशिष्टः १अनुकम्पमानमनाः सकरुणहृदयः । केषु १ सत्वेषु प्राणिषु ॥ २१ ॥

९ वंशकिरला इति ग, २ द्रवद्रव्यं आम्रादि इति ख.

Jain Education International

् अधुना परिप्रहनिवृत्तिगुणं श्रावकस्य प्ररूपयन्नाहः----

## बाह्येषु दशसु वस्तुषु ममत्वग्रुत्स्रज्य निर्ममत्वरतः । स्तस्थः सन्तोषपरः परिचित्तपरिग्रहाद्विरतः ॥ २४ ॥

यो न्युपारमति विशेषेण उपरतः न्यापारेम्य आसमन्तात् जायते , असावारम्भविनिवृतो भवति । कस्मात् ? आरम्भतः । कथभूतात् ? सेवाकृषिवाणिज्यप्रमुखात् ,सेवाकृषिवाणिज्याःप्रमुखा आद्या यस्य तस्मात् । कथंभूतात् ? प्राणतिपातहेतोः प्राणानामतिपालो वियोजनं तस्य हेतोः कारणभूतात् । अनेन स्नपनदानपूजात्रिधानाधारभादुपरतिर्निराक्कताः त्तस्य प्राणातिपातहेतुत्वाभावात् प्राणिपीडापरिहारेणैव तत्संभवात् । वाणिज्याद्यारम्भाद्पि तथा संभवस्तर्हि विनिवृत्तिर्न स्यादित्यपि नानिष्टं प्राणिपीडाहेतोरेव तदारम्भात् निवृत्तस्य श्रावकस्यारम्भविनिवृत्तत्वगुणस-म्पन्नतोपपत्तेः ॥ २३ ॥

सेवाकृषिवाणिज्यप्रमुखादारम्भतो व्युपारमति । प्राणातिपातहेतोयोंऽसावारम्भविनिष्टत्तः ॥ २३ ॥

इदानीमारम्भविनिवृत्तिगुणं श्रावकस्य प्रतिपादयनाहः----

पञ्यनङ्गमनङ्गाद्विरमति यो ब्रह्मचारी सः ॥ २२ ॥ अनङ्गात् कामाद्या विरमति व्यावर्तते स ब्रह्मचारी । किं कुर्वन् ? पश्यन् । किं तत् ? अङ्गं शरीरं । कथंभूतमित्याह----मलेत्यादि मलं शुक्रशोणितं बीजं कारणं यस्य । मल्ल्योनि मलस्य मलिनतायाः अपवित्र-त्वस्य योनिः कारणं । गलन्मलं गलन् सवन् मलो मूत्रपुरीषस्वेदादिल-क्षणो यस्मात् । पूतिगंधि दुर्गन्धोपेतं । बीभत्सं सर्वावयवेषु पर्यतां बीभत्सभावोत्पादकं ॥ २२ ॥

साम्प्रतमब्रह्मविरतत्वगुणं श्रावकस्य दर्शयन्नाहः----मलबीजं मलयोनिं गलन्मलं पूतिगन्धि बीभत्सं । وري

परि समन्तात् चित्तस्थः परिप्रहो हि परिचित्तपरिग्रहस्तस्माद्विरतः श्रावको भवति । किंविशिष्टः सन् ? स्वस्थो मायादिरहितः । तथा सन्तोषपरः परिग्रहाकांक्षाव्यावृत्त्या सन्तुष्टः । तथा निर्ममत्वरतः । किं इत्वा ? उत्सुज्य परित्यज्य । किं तत् ? ममत्वं मूच्छो । क ? बाह्येषु दशसु वस्तुषु । एतदेव दशश्रा परिगणनं बाह्यवस्तूनां दृज्यते ।

#### क्षेत्रं वास्तु घनं घान्यं द्विपदं च चतुष्पदम् । शयनासनं च यानं कुप्यं भाण्डमिति दश ॥

क्षेत्रं सस्याधिकरणं वडौलिकादि । वास्तु गृहादि । धनं सुवर्णादि । धान्यं ब्रीह्यादि । द्विपदं दासीदासादि । चतुष्पदं गवादि । रायनं खट्ठादि । आसनं विष्टरादि । यानं डोलिकादि । कुप्यं क्षौमकार्पासकौरो-यकादि । भाण्डं श्रीखण्डमंजिष्टाकांस्यताम्रादि ॥ २४ ॥

साम्प्रतमनुमतिविरतिगुणं श्रावकस्यप्ररूपयनाहः----

#### अनुमतिरारम्भे वा परिग्रहे ऐहिकेषु कर्मसु वा । नास्ति खलु यस समधीरनुमतिविरतः स मन्तव्यः ॥२५॥

सोऽनुमतिविरतो मन्तव्यः यस्य खुछ स्फुटं नास्ति। का सौ १ अनुमति-रम्युपगमः । क १ आरंमे कृष्यादौ । वा शब्दः सर्वत्र परस्परसमुचयार्थः। परिप्रहे वा धान्यदासीदासादौ । ऐहिकेषु कर्मसु वा विवाहादिषु । किविशिष्टः समधीः रागादिरहितबुद्धिः ममत्वरहितबुद्धिर्वा ॥ २५ ॥

इदानीमुद्दिष्टविरतिलक्षणयुक्तत्वं श्रावकस्य दर्शयन्नाहः----

#### गृहतो सुनिवनमित्वा गुरूपकण्ठे व्रतानि परिगृह्य । भैक्ष्याशनस्तपस्यन्तुत्कृष्टश्चेलखण्डधरः ॥ २६ ॥

उत्क्रष्ट उद्दिष्टविरतिलक्षणैकादशगुणस्थानयुक्तः श्रावको भवति । कथंभूत: ? चेलखण्डधर: कोपीनमात्रवस्त्रखण्डधारक: आर्यलिंगधारीत्यर्थ:।

- १ व डोइलकादि इति ग. दोहलिकादि इति ख.
- २ विखण्डमंजिष्ठादि इति ग.

तथा भैक्ष्याशनो भिक्षाणां समूहो भैक्ष्यं तद्दस्नीतौति भैक्ष्याञ्चनः । किं कुर्वन् ? तपस्यन् तपःकुर्वन् । किं क्रत्वा ?परिगृह्य गृहीत्वा | कानि ? व्रतानि । क ? गुरूपकण्ठे गुरुसमीपे । किं क्रत्वा ? इत्वा गत्वा । किं तत् ? मुनिवनं सुन्याश्रमं । कस्मात् ? गृहतः ॥ २६ ॥

तपः कुर्वन्नपि यो ह्यागमज्ञः सन्नेवं मन्यते तदा श्रेयो ज्ञाता भवतीत्याहः

#### पापमरातिधर्मो बन्धुर्जीवस्य चेति निश्चिन्वन् ।

समयं यदि जानीते श्रेयो ज्ञाता छवं भवति ॥ २७ ॥ यदि समयं आगमं जानीते आगमज्ञो यदि भवति तदा ध्रुवं निश्च-येन श्रेयो ज्ञाता उत्क्रष्ट ज्ञाता स भवति । किं कुर्वन् ? निश्चिन्वन् । कथमित्याह—पापमित्यादि—पापमेवारातिः रात्रुजीवस्यानेकापकारक त्वात् धर्मस्य बन्धुर्जीवस्यानेकोपकारकत्वादित्येवं निश्चिन्वन् ॥ २७ ॥

इदानीं शास्त्रार्थानुष्ठातुःफलं दर्शयत्राह—-

#### **येन स्वयं वीतकलङ्कविद्यादष्टिक्रियारत्नकरण्डभावं** ।

नीतस्तमायाति पतीच्छयेव सर्वार्थसिद्धिस्तिषु विष्टपेषु ॥२८॥

येन भव्येन स्वयं आत्मा स्वयं शब्दोऽत्रात्मवाचकः नीतः प्रापितः । कमित्याह — वीतित्यादि, विशेष इतो गतो नष्टः कल्लंको दोषो यासां ताश्व ता बिद्यादृष्टिक्रियाश्व ज्ञानदर्शनचारित्राणि तासां करण्डमावं तं भव्यं आयाति आगच्छति । कासौ ? सर्वार्धसिद्धिः धर्मार्थकाममोक्षल्ट-क्षणार्थानां सिद्धिर्निष्पत्तिः कत्रीं । कयेवायाति ? पतीच्छथेव स्वयम्वर-विधानेच्छयेव । क ? त्रिष्ठ विष्टपेषु त्रिमुवनेषु ॥ २८ ॥

रत्नकरण्डकं कुर्वतश्च मम यासौ सम्यक्त्वसम्पत्तिर्वृद्धिं गता सा एनदेव कुर्यादित्याह:---

## सुखयतु सुखभूमिः कामिनं कामिनीव, सुतमिव जननी मां ग्रुद्र्झीला अन्ङु ।

### क्कलमिव गुणभूषा कन्यका संपुनीता-जिनपतिपदपबप्रेक्षिणी दृष्टिलक्ष्मीः ॥ २९ ॥

मां सुखयतु सुखिनं करोतु । कासौ ? दृष्टिलक्ष्मीः सम्यग्दर्शनसम्पत्तिः । किविशिष्ठत्याह-जिनेत्यादि जिनानां देशतःकर्मोन्मूलकानां गणधरदेवादीनां पतयस्तीर्थकरास्तेषां पदानि सुबन्ततिङन्तानि पदा वा तान्येव पद्मानि तानि प्रेक्षते श्रद्धातीत्येवं शीला । अयमर्थः-लक्ष्मीः पद्मावलोकनर्शीला भवति दृष्टिलक्ष्मीस्तु जिनोक्तपदपदार्थप्रेक्षणशीलेते । कयंभूता सा ? सुख-भूमिः । सुखोत्पत्तिस्थानं । केव ? कामिनं कामिनीव यथा कामिनी कामभूमिः कामिनं सुखयति तथा मां दृष्टिलक्ष्मीः सुखयतु । तथा सा मां भुनक्तु रक्षतु । केव ? सुतमिव जननी । किंविशिष्टा ? द्युद्धशीला जननी हि शुद्धशीला सुतं रक्षति नाशुद्धशीला दुश्वारिणी । दृष्टिलक्ष्मीस्तु गुणत्रतशिक्षात्रतलक्षण -शुद्धसप्तशालसमन्विता मां भुनक्तु । तथा सा मां सम्पुनीतात् सकल-दोषकल्डङ्कं निराकृत्य पवित्रयतु । किमिव ? कुलमिव गुणभूषा कन्यका । अयमर्थः--कुलं यथा गुणभूषा गुणाऽलङ्कारोपेता कन्या पवित्रयति स्ताध्यतां नयति तथा दृष्टिलक्ष्मीरपि गुणभूषा अष्टन्लगुणैरलङ्कृता मां सम्यक्पु. नौतादिति ॥२९ ॥

> येनाक्वानतमो विंनाश्य निखिलं भव्यात्मचेतोगतम् सम्यक्कानमहांशुभिः प्रकटितः सागारमार्गोऽखिलः। सं श्रीरत्नकरण्डकामलरविः संस्रत्सरिच्छोषको जीयादेष समन्तभद्रमुनिपः श्रीमान् प्रभेन्दुर्जिनः॥१॥

इति प्रभाचन्द्रविरचितायां समन्तभद्रस्वामीविर-चितोपासकाध्ययनटीकायां पंचमः परिच्छेदः । d∋∞€⊳

१ निरस्य इति ख. २ श्रीमदलकरण्ड इति ग.

# रत्नकरण्डस्य पद्यानां वर्णानुसारिणी सूची।

| अक्षार्थांनां परिसंख्यानं     | ६६          | आहारं परिहाप्य                | ९०             |
|-------------------------------|-------------|-------------------------------|----------------|
| अज्ञानतिमिरव्याप्तिं          | 92          | इदमेवेदशमेव                   | ٩              |
| अतिबाहनातिसंप्रह-             | 86          | उचैगोंत्रं प्रणतेः            | 42             |
| अद्य दिवा रजनी वा             | 69          | उपसर्गे दुर्भिक्षे            | دع             |
| अनात्मार्थं विना रागैः        | U U         | ऊर्षाधस्तात्तिर्यम्           | ६२             |
| अनुमतिरारम्भे वा              | 36          | एकान्ते सामयिकं               | ७४             |
| अन्तःकियाधिकरणं               | 63          | ओजस्तेजोविद्या                | ३१             |
| अन्नं पानं खार्यं             | <b>\$</b> Ę | कन्दर्प कौत्कुच्य             | ६५             |
| अन्यविवाहाकरणा-               | ४६          | कर्मपरवशे सान्ते              | <b>S</b> .     |
| अन्यूनमनतिरिर्फ               | ં રૂપ       | कापथे पथि दुःखानां            | ٩٠             |
| अभ्यन्तरं दिगवधेः             | ६२          | काळे कल्पशतेऽपि च             | ९३             |
| अमरासुरनरपतिभिः               | ३२          | क्षितिगतमिव वटबीजें           | 4٩             |
| अईचरणसपर्या -                 | 63          | क्षितिसलिलदहनपवनारम्भं        | <del>ፍ</del> ሣ |
| अल्पफलबहुविघातान्             | Ęu          | क्षुत्पिपासाजरात <b>ड्र</b> - | x              |
| <b>अवधेर्बहिरणुपापप्र</b> ति• | 69          | खरपानहापनामपि                 | 59             |
| अशरणमञ्जभनित्यं               | ٦٩          | ग्रहकर्मणापि निचितं           | 60             |
| <b>अष्टगुणपुष्टितुष्टा</b>    | ३१          | गृहमेध्यनगाराणां              | ३७             |
| आपगासागरस्नान-                | 34          | गृहस्थो मोक्षमार्गस्थो        | २९             |
| आप्तेनोत्सन्नदोषेण            | ¥           | गृहहारिप्रामाणां              | ওণ             |
| आप्तोपझमनुह्नंध्यं            | 6           | गृहिणां त्रेधा तिष्ठत्यणु-    | ሄዓ             |
| आरम्भसङ्गसाहस-                | Ę¥          | गृहितो मुनिवनमित्वा           | ९८             |
| आलोच्य सर्वमेनः               | 63          | प्रहणविसर्गास्तरणान्य-        | 96-            |
| आसमयमुक्ति मुर्क              | ક્ર         | चतुरावर्त्तत्रितयश्वतुः       | ९५             |
| आहारौषधयोरपि                  | 49          | चतुराहारविसर्जन-              | 96             |
|                               |             |                               |                |

| Additional and a second s | · · ·      |                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------|
| जन्मजरामयमरणैः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 42         | निःश्रे <b>वसमम्युद्</b> यं |
| जीवाजीवसुतरचे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>২</b> ৩ | निहितं वा पतितं वा          |
| जीवितमरणार्श्वसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - 59       | पञ्चाणुवतनिधयो              |
| ज्ञानं पूजां कुलं जातिं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २६         | पछानां पापानां              |
| ततो जिनेन्द्रभक्तोऽन्यो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧૨         | पश्चानां पापानां            |
| तावद्खनचौरो ऽज्ञे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १२         | परमेष्ठी परंज्योतिः         |
| तिय्यंक् क्रेशवणिज्या-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ६३         | परञुकुपाणखनित्रज्वलनायुध-   |
| त्रसहतिपरिहरणार्थं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ६७         | परिवादरहोभ्याख्या           |
| दर्शनाचरणाद्वापि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 99         | पर्वण्यष्टम्यां च           |
| दर्शनं झानचारित्रात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २८         | पर्वदिनेषु चतुर्ष्वपि       |
| दानं वैयादृत्यं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 90         | पापमरातिर्धमो               |
| दिग्वलयं परिगणितं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ęo         | पापोपदेशहिंसा               |
| दिग्वतमनर्थदण्डवतं च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ષષ         | पूजार्थाझैश्वर्ये           |
| देवाधिदेवचरणे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ષ્પુ       | प्रत्याख्यानतनुत्वति        |
| देवेन्द्रचकमहिमानममेथमानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 33         | प्रथमानुयोगमर्थांख्यानं     |
| देशयामि समीचीनं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ২          | प्राण्हतिपातवितथ-           |
| देशावकाशिक वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ৬৭         | प्रेष्णशब्दानयनं            |
| देशावकाशिक स्यात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ৩৭         | बाह्येषु दशसु वस्तुषु       |
| धनधान्यादिमन्थं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 84         | भयाशास्नेहलोभाष             |
| धनश्रीसत्यघोषौ च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ५२         | भुक्त्वा परिहातव्यो         |
| धर्मामृतं सतृष्णः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 99         | भोजनवाहनशयन-                |
| न तु परदारान् गच्छति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ¥٩         | मकराकरसरिदट्वी              |
| नमः श्रीवर्डमानाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २          | मद्यमांसमधुत्यागैः          |
| नवनिंधिसप्तद्वय-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३२         | मलबीजं मलयोनि               |
| नवपुण्यैः प्रतिपत्तिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 50         | मातगो धनदेवश्व              |
| न सम्यक्त्वसमं किश्चित्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۶¢         | मूर्यंत्रहमुष्टिवासो        |
| नांगहीनमलं छेत्तुं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २४         | मलफल्शाकशाखा                |
| नियमो यमस्च विहितौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | şد         | मोहतिमिरापहरणे              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |                             |

चौरप्रयोगचौरार्था-

छेदनबन्धनपीडन-

.

४४ | निरतिकमणमणुव्रत-

४३ निःश्रेयसमधिपन्नाः

94

53

59

X¥ 49 ٤٩ .99 19 ¢Υ 88 99 ٩Ę 33 ĘĘ 53 Ę٩ 35 ¥٩ 50 50 26 şş ş۷ ę.. 49 50 89 v٦ 35 38

| यदनिष्टं तदवतयेत्        | 66         | सकलं विकलं चरणं          | 80         |
|--------------------------|------------|--------------------------|------------|
| यदि पापनिरोधोऽन्य-       | २७         | सङ्कल्पात्कृतकारित-      | *3         |
| येन स्वयं वीतकल्रहविद्या | ९९         | संप्रन्थारम्भहिंसानां    | રદ્        |
| रागद्वेषनिवृत्ते:        | ३९         | सद्दष्टिज्ञानद्वतानि     | 3          |
| लोकालोकविभक्तेः<br>      | ξĘ         | सम्यतुर्शनशुद्धा         | ३ <b>०</b> |
| <b>वधवन्धरछे</b> दादेः   | Ę¥         | सम्यदूर्शनगुद्धः         | 5¥         |
| वरोपळिप्सायाशावान्       | २५         | सम्यद्वर्शनसम्पन्नम्     | રહ         |
| वाकायमानसानां            | હદ્        | सामयिके सारम्भाः         | (34)       |
| विवाद्धानशकि-            | ९२         | सामयिकं प्रतिदिवसं       | - 1<br>48  |
| विवादतस्य संभूतिः        | ર૬         | सीमान्तानां परतः         | હર         |
| विषयविषतो ऽनुपेक्षा      | Ę¢         | सुखयतु सुखभूमिः          | ९९         |
| विषयाशावशातीतो           | ٤.         | सेवाऋषिव।णिज्य-          | 50         |
| व्यापत्तिव्यपनोदः        | 44         | सेवत्सरमृतुरयनं          | <u>ب</u>   |
| व्यापारवैमनस्यात्        | 40         | स्थूलमलीकं न वदति        | 83         |
| बिबमजरमध्जमस्तव-         | <b>3</b> 3 | केहं वैरं सज़ं           | ेर्<br>८९  |
| सीतोष्णदंशमशक-           | હથ         | स्मयेन योऽन्यानत्येति    | -,<br>₹Ę   |
| शोकं भयमवसादं            | ९०         | स्वभावतोऽशुचौ काये       | ۲۴<br>۹۰   |
| अद्वानं परमार्थानाम् -   |            | स्वयूथ्यान्त्रति सद्भाव- | ,-<br>19   |
| श्राबकपदानि देवैः        | ९४         | स्वयं शुद्धस्य मार्गस्य  | ، ۱<br>۹ ۹ |
| श्रीयेणनुषभसेने          | 62         | इरितपिधाननिधाने          | 10         |
| खापि देवोऽपि देवः इवा    | 26         | हिंसानृतचौर्य्यभ्यो      |            |
|                          |            | 16 /11 S/1 41 Ad 441     | χo         |

h

# टीकोद्धृतपयानां सूची ।

#### 

अधुवाशरणे चैव अवालस्पर्शंका नारी अह उड्डूतिरियलोए आकप्पिय अणुमाणिय खंडनी पेषणी चुझी णोकम्म कम्महारो णोकम्म तित्थयरे तवचारित्तमुणीणं

| 30          | निर्जरा च तथालोक-         | 30  |
|-------------|---------------------------|-----|
| 40          | पडिगहमुच्चद्वाणं          | 60  |
| ąę          | महलकुचेली दुम्मनी         | 15  |
| 50          | विग्गहगइमावण्या           | ч   |
|             | येनाज्ञानतमो विनाश्य      | 900 |
| 60          | श्रद्धातुष्टिर्भक्तिः     | .60 |
| ٩           | समन्तभद्रं निखिलात्मबोधनं | ٩   |
| ٩           | स श्रीरत्नकरण्डकामलरविः   | وهل |
| <b>ৰ্</b> ড | स्याद्वादकेवलज्ञाने       | ३५  |



www.jainelibrary.org

## प्रस्तावनाका शुद्धिपत्र ।

්∋∞€

|              |             |                |                          | . ,         |
|--------------|-------------|----------------|--------------------------|-------------|
| মূছ          | पंकि        | अशुद्ध         | शुद्ध                    | •           |
|              | २           | गेरुसोव्ये     | गेहसीच्ये                |             |
| ,,           | २५          | पहले           | १ पहले                   |             |
| २१           | 96          | सामाथिकं       | सामयिकं                  |             |
| २६           | 99          | बिहित          | विहीन                    |             |
| २८           | २४          | कुलको          | फलको                     |             |
| ३२           | २           | भूलगुणः        | मूलगुणाः                 | •.          |
| "            | २२          | े व्याचक्षाणाः | व्याचक्षाणः              |             |
| રપ           | २३          | परिग्रह        | परिमह                    |             |
| <b>35</b> -  | <b>२६</b> - | हो सकते        | हो सकते हैं              |             |
| *?           | °¥          | <b>6</b> 3¢    | é <b>š</b> x             |             |
| "            | 94          | ર્૮            | 3 u                      | e ĝ         |
| ¥₹           | 9           | 'હર            | પર્                      | e<br>Se se  |
| "            | २३          | 9 • <b>२</b>   | १०३                      | •           |
| ¥Ş           | 95          | अहो मुखे       | अहोमुखे                  | ÷Ÿ          |
| 23           | २९          | ·स्तोयेन       | स्तेयेन                  | х.<br>      |
| 80           | २५          | पद्यके         | पद्यको                   | •           |
| 88           | २८          | यस्मैते        | यस्यैते                  |             |
| 48           | १२          | प्रकार         | अक्सर                    |             |
| 40           | રષ          | जैनहितेच्छु    | खंडेलवाल जैनहितेच्छु     | · .·        |
| 50           | ያሬ          | 86             | ४७                       | х.<br>1. т. |
| ٤R           | २७          | भेयानन्त       | मेयानन्त                 | ¢.          |
| "            | २८          | यो <b>ऽ</b> दे | यो ऽदेः                  |             |
| <b>\$ \$</b> | ฯๆ          | सैद्धान्तक     | सैदान्तिक                | • •         |
| ່ບຊົ         | 9           | बनाई हुई       | बनाई हुई 'एकरवसप्तति'में | ·2 •        |
| ৬८           | 94          | करने           | कराने                    | 5           |
|              |             |                |                          |             |

t in

. ,

# स्वामी समन्तभद्रका शुद्धि-पत्र ।

| पृष्ठ      | पंक्ति | अशुद्ध                    | शुद्ध                          |
|------------|--------|---------------------------|--------------------------------|
| ર          | २५     |                           | जो ठीक होनेपर गुणादि-प्रत्ययको |
| ч          | ३      | उत्वलिका                  | उत्कलिका                       |
| Ę          | १२     | कि ै                      | किया है                        |
| 39         | २४     | नामा                      | नाम्न                          |
| 6.         | २२     | सुष्ठु                    | सुष्ठु                         |
| ,,         | २४     | भगात्                     | भयात्                          |
| 92         | 93     | यही                       | प्रायः यही                     |
| ,,         | २१     | य <del>ुत</del> ्तयनुशासन | स्वयंभूस्तोत्र                 |
| ٩٧         | 96     | हो                        | हुआ हो                         |
| 90         | 96     | *                         | × ) ( दूसरा फुटनोट पहले        |
| <b>2</b> 7 | २६     | ×                         | * ) छपना चाहिये था।)           |
| 94         | 93     | <b>क</b> विनू्तन          | कविर्नूतन                      |
| ",         | २४     | मतिब्युत्पत्ति            | मतिर्व्युत्पत्ति               |
| 15         | २२     | निश्चयात्मक               | निश्चायक                       |
| २३         | 5      | सरस्व <b>ति</b>           | स <b>रस्व</b> ती               |
| ,,         | ٩٢     | <b>श्वर्णीचकार</b>        | श्रूणीचकार                     |
| ३२         | ५      | साधन                      | कोई साधन                       |
| **         | 9-3    | कलिकालमें                 | कलिकाल                         |
| 84         | २२     | आचार्यस्य                 | आचार्यस्स                      |
| ¥Ę         | 19     | उत्तीर्ण                  | उल्कीर्ण                       |
| 84         | ٩٢     | अनेक                      | उनके                           |
| Цo         | 99     | जिनैकगुणसंस्तु <b>ति</b>  | जिनेन्द्र गुणसं <b>स्तुति</b>  |
| "          | ٩٢     | अर्लध्यवीर्थ              | अलंष्यवीर्या                   |
| **         | 95     | गरल विष                   | गरल (विष)                      |
| 22         | २४     | <b>ददा</b> तीति           | ददतीति                         |
| 48         | ٩      | भी<br>                    | श्र <u>ी</u>                   |
| 44         | २४     | पुष्यस्रवचम्पू<br>——      | पुण्यास्रवचम्पू<br>            |
| ६६         | २४     | फलः                       | फलाः                           |

| পূন্ত                                   | पंक्ति     | अशुद               | शुद                            |
|-----------------------------------------|------------|--------------------|--------------------------------|
| yes                                     | 94         | कर्मफलको           | कर्ममलको                       |
| 96                                      | 96         | तथो                | तृषो                           |
| 45                                      | **         | सिवाय              | सिवाय,                         |
| 63                                      | 10         | दुःखोंक <u>ी</u>   | <b>डुः</b> खोंको               |
| 64                                      | ٦          | सहनकर              | सहनका                          |
| "                                       | 90         | विद्यते            | खियते                          |
| 66                                      | २१         | समन्तभइका          | समन्तमद्रको                    |
| 50                                      | U          | प्रवत्ति           | प्रयुत्ति                      |
| 59                                      | <b>२</b> • | मुनिपराक्लिये      | मुनिपरक्रिये                   |
| ,,                                      | २२         | ऊपरसे              | कपर                            |
| 1-2                                     | 11         | पुण्ड्रेंस्ट्र     | पुण्ड्रेन्दु                   |
| , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | <b>२</b> १ | વુण્ड्रेन्द्र      | पुण्डरेन्दु                    |
| 33                                      | २२         | इन्द्रपुर          | <b>१न्दु</b> पुर               |
| ъ                                       | २३         | म                  | (श्लोक ११) में                 |
| 1+4                                     | <b>२२</b>  | उसंका              | उनका                           |
| 3+5                                     | 94         | युण्ड्रेन्द्र      | पुण्ड्रेन्दु                   |
| 994                                     | 9¥         | इसका               | इनका                           |
| 184                                     | , ۶        | उसे समंतमइके       | समंतभद्दको उसके                |
| 926                                     | २३         | साधारणं            | साधारणं ल <b>क्षणं</b>         |
| . 144 .                                 | 93         | वाराहमिहिरो        | वराइमिहिरो                     |
| 134                                     | 90         | शककालममास्य        | शबकालमपास्य                    |
| 11                                      | 94         | र्यबनपुरे          | यवनपुरे                        |
| 135                                     | 11         | <u>द</u>           | च .                            |
|                                         | 98         | मेचकाः ॥ ३२ ॥      | मेचकः ॥ ३९ ॥                   |
|                                         | 55         | নিম                | भिष है                         |
| 380                                     | 74         | स्वरूपसे           | स्वस्वरूपसे                    |
| 989                                     | 8          | कोर्शप्रथोंमें     | कोशप्रयोंमें ) इस प्रष्ठकी नं. |
| . 59                                    | R+         | पैरिषय             | पैरिचय 🔄 की टिप्पणी            |
| 75                                      | 29         | 9 टीकॉ <b>शः</b> — | টকাম: ( ૧૪ <b>০ ব প্রচল</b>    |
| 39                                      | <b>R</b> 3 | ર્                 | १ ेटिप्पणीका एक                |
|                                         | -          |                    | मंघ है।                        |

www.jainelibrary.org

.

| মূদ্র        | पांकि          | अशुद्ध                      | शुद्ध                         |
|--------------|----------------|-----------------------------|-------------------------------|
| 1¥2          | 22             | जैनेन्द्रसंह                | जैनेन्द्रसंझं                 |
| 946          | ٩¥.            | षिललेख <del>मे</del> ं      | <b>शिलालेखों में</b>          |
| ,1           | <b>२</b> १     | गृद्धपिच्छः                 | गृध्रपिच्छः                   |
| 145          | <b>9</b> Ę     | सं॰ ९४                      | सं॰ ४९                        |
| \$5.9        | ٩              | दोनों                       | उन दोनों                      |
| 15×          | . 36           | 369                         | ¥€9                           |
| 144          | 13             | मि <b>भ्या</b>              | वह मिध्या                     |
| **           | २३             | कौण्डकुन्दान्यय             | कोण्डकुन्दान्वय               |
| **           | ,,             | अभयणंदि                     | अभ[य]णंदि                     |
| 150          | ٩٧             | उल्लेख                      | उल्लेख भी                     |
| 154          | ٩              | पवयणभक्ति                   | <b>प</b> बयणर्भत्ति           |
| 900          | २              | 922                         | १२३                           |
| 962          | د              | मद्रबाहुस्स                 | भइवाहुस्स                     |
| 145          | 51             | १७ सं०                      | १७ से                         |
| *            | 33             | श्रुतावतार                  | इन्द्रनन्दि-श्रुतावतार        |
| 958          | <b>6</b>       | योगे                        | पोगे                          |
| 95¥          | Ę              | उद <b>पिसिदर्</b>           | उदयिसिद <b>र्</b>             |
| 158          | <b>.</b> ۴     | भद्रबाहुका                  | मद्रवाहु द्वितीयका            |
| 296          | ٩٧             | नं० ३५०                     | . <b>નં</b> ◆ 2 પ             |
| <b>२</b> २८  | 3              | प्रस्तावना प्रकरण           | प्रस्ताव <b>या प्रकरण</b>     |
| <b>२३</b> २  | 9              | श्रीमत्स्वामीसमं <b>तमड</b> | श्रीमत्स्वा <b>मिसमंतमद्द</b> |
| <b>२३३</b>   | <b>X</b> 5     | सिद्धप्प                    | सिद्धय्य                      |
| ₹ <b>₹</b> ¥ | २०             | विरचयत ।                    | विरचयता                       |
| 111          | 5              | माहारम्य <b>मतीन्दियं</b>   | माहात्म्यमतीन्दिर्यं          |
|              | 9.9            | किमति                       | किमिति                        |
| नोट-         | —बिन्दु विसर्ग |                             | कुछ दूसरी ऐसी साधारण व        |

\_\_\_\_

# सटीकरत्नकरण्डकस्य शुद्धिपत्रम् ।

| पृष्ठं     | पंकिः          | अशुद्धपाठः                      | शुद्धपाठः                                |
|------------|----------------|---------------------------------|------------------------------------------|
| Ę          | ٩٠             | बदन्ति प्रतिपाद्यन्ते           | विदन्ति प्रपद्यन्ते                      |
| <b>R</b> _ | ¥              | बीद्यमत इव                      | बौद्धादिमत इव                            |
| Ę          | v              | कदात्                           | <b>कदा</b> चित्                          |
| v          | ¥              | यस्यासी                         | यस्यासौ परंज्योतिः                       |
| 6          | 90             | यतस्तस्य                        | <b>यतस्तरबस्य</b>                        |
| 90         | 6              | - मुक्तिसाधकलक्षणेन             | मुक्तिसाधकत्वलक्षणेन                     |
|            | 98             | प्रशंसा                         | अङ्गलिचालनेन शिरोधू-                     |
|            |                |                                 | ननेन वा                                  |
| <b>1</b> 3 | <b>9</b> •     | राष्टांगानां मध्ये कः केन गुणेन | दाष्टगुणानां मध्ये कः<br>केन गुणः        |
| н          | 94             | गतौ                             | गताः                                     |
| २५         | ¥              | ऽष्टांगोपेतत्वम्                | ऽष्टांगोपेतत्वम् युक्तमेव                |
| "          | ę              | त्रीणि भवन्ति                   | त्रीणि मूढानि भवन्ति                     |
| ,,,        | ٩٠             | न वपुः                          | न पुनः                                   |
| २६         | 95             | मानित्वं                        | मानित्वं गवितत्वं                        |
| २७         | ę              | रमयं                            | स्मयः                                    |
| "          | 9• <b>-</b> 99 | सम्पत्त्या किमपि                | सम्पत्या किं प्रयोजनं क्षेत्र<br>न किमपि |
| **         | 99             | विधिष्टतरादेतत्                 | विशिष्टतरायास्तत्                        |
|            | 93             | <b>f</b> \$                     | तथाप्यन्यसम्पदा किं                      |
| *          | <b>9४9</b> 4   | प्रयोजनाभावस्तत्समयस्य }        | प्रयोजनाभावतस्त-<br>त्स्मयस्य            |
| २८         | ي ق            | एवं ततः                         | यत एवं, ततः                              |
| , "        | 6              | न पूर्वा द्वितीया               | अपूर्वाऽद्वितीया                         |
| <b>,</b> , | .9.9           | ते चानुष्ठिता                   | तं चानुतिष्ठता                           |
| **         | 99             | त्रत्याकीक्षा                   | प्राप्त्याकांक्षा                        |
| *9         | २२             | मोक्षमार्ग प्रचक्ष्यते          | मोक्षमार्गे प्रचक्षते                    |

•

| पृष्ठं     | पंक्तिः       | अशुद्धपाठः                                              | शुद्धपाठः                                            |
|------------|---------------|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| २९         | ષ             | तस्य च                                                  | तच                                                   |
| -17        | ٩७            | यथ                                                      | यतथ                                                  |
| ٤۰         | २             | गृहस्योऽपि                                              | गृही गृहस्थो यो                                      |
| ,,         | የሄ            | तद्विपरीततां तदपकृष्टतां                                | तद्विपरीताद <b>प</b> क्रष्टतौ                        |
| *)         | 95            | इत्य ( तोऽ ) पि                                         | इतोऽपि                                               |
| ,,         | 38            | दुष्कछे उत्पत्तिं                                       | <b>दुष्</b> कलतां दुष्कले उत्पत्ति                   |
| ۶٩         | ર             | त्रजन्ति                                                | न त्रजन्ति                                           |
| "          | १२            | परविभवेनात्मनो                                          | पराभिभवेनात्मनो                                      |
| ३२         | Ę             | चकास्य रत्नं                                            | चकरत्न                                               |
| ,,         | 9             | संख्याता                                                | संख्यातानि रत्नानि                                   |
| 21         | ۶ <b>~9</b> ۰ | मस्तकानि तेषु शिखराणि )<br>मुकुटानि तानि चरणेषु येषां ∫ | मुर्कुटानि तेषु शेखरा आ-<br>पीठाः। तानि चरणानि येषां |
| ३३         | 'n            | संसारापायपरिक्षणं येषां<br>दर्शनस्य वा शरणं             | ×                                                    |
| n          | ч             | कथम् अजरं न विद्यते रुजा                                | कथंभूतं अजरं न विद्यते                               |
|            |               |                                                         | जरा वृद्धत्वं यत्र । अहजं<br>न विद्यते हक्           |
| 3x         | ર             | लक्षणस्य वा                                             | अविषय<br>छक्षणस्य चारित्रछक्षस्य वा                  |
| र•<br>३५   | 6             | रद्धिकार्थं विदिरवा                                     | तदधिकार्थवेदित्वात्                                  |
|            | 9 <b>२</b>    | यद्रूं                                                  | तद्रू                                                |
| 33         | 9.9           | गक<br>अतस्त देवानुधर्मत्वे-ः                            | अतस्तदेवात्र धर्मःवैनाभिप्रेतं।                      |
| .#         | 10            | नाभिप्रेयं । भेदात्तस्यैव                               | तस्यैव                                               |
| 3Ę         | U U           | तत्                                                     | तस्य                                                 |
| 23         | ۵             | विषयस्याख्यानं                                          | विषयस्याख्यानं प्रतिपादनं                            |
| **         | 99            | धर्म्मशुद्धं                                            | धर्म्य शुक्रं                                        |
| "          | १२            | दर्शनादेः प्राप्त्यादिकं धर्म्भ                         | सद्द्रीनादेः प्रात्यादिकं धर्म्य                     |
| Įv         | 93            | দ্বৱিধ্ব                                                | षुद्धिथ रक्षा च                                      |
| 3¢         | ¥             | यत्र तत् । न कर्मणि                                     | यन्न कर्मणि                                          |
| <b>₹</b> 5 | ٩             | गुणवताधिकार                                             | चारित्राधिकार                                        |

| पृष्ठं     | पंक्तिः         | अशुद्धपाठः                            | शुद्धपाठः                     |
|------------|-----------------|---------------------------------------|-------------------------------|
| ३९         | २               | <b>घ्यारूबा</b> सुराह                 | व्याचिरुवासुराह               |
| ,,,        | २०              | प्रकृष्टतर                            | एवं प्रकृष्टप्रकृष्टतर        |
| ¥0         | ٩४              | संसम्यजाना-                           | सम्यक् जाना-                  |
| እ <b>ያ</b> | ٩               | ताबद्वतं                              | तावचरणं                       |
| .,         | 93              | प्राणानासिन्द्रियादिकमति              | प्राणानामिन्द्रियादीनामति     |
| 13         | 9 <b>•</b>      | मूच्छेभ्यः                            | मूर्छाभ्यः                    |
| >>         | 95              | मूच्छी <del>च</del>                   | मूच्छर्चते                    |
| 7          | 34              | तहि                                   | स हि                          |
| **         | २१२२            | उपात्तायाश्च                          | उपात्ताया अनुपात्तायाश्च      |
| *5         | 90              | सुन्दरमन्येन                          | सुन्दरमनेन                    |
| Жś         | U               | स्यूल्वधादव्युपरतेः                   | स्थूलनधाद् व्युपरतेः          |
| "          | १७              | स्यूलथासौ                             | स्थूलम्रवाबादवैरमणं           |
|            |                 |                                       | स्थूलथासै।                    |
| 21         | ٩८              | वदन्ति किं तत्                        | यन बदन्ति                     |
| نو         | २२-२३           | सत्यं परस्य विपदेऽपकाराय              | सत्यमपि परस्य<br>विपदेऽपकाराय |
| 84         | x               | <b>न्या</b> याद्नपेतप्रका <b>रे</b> ण | न्यायादन्येन प्रहारेण         |
| "          | فع              | . साल्गमूल्यानि महाध्याणि             | स्वल्पमूख्यानि महार्घाणि      |
| 11         | <b>'</b> 2      | द्रव्याणोति                           | इच्याणीति क्रत्वा स्वरुपत     |
|            | Ţ               |                                       | रेणार्थेन ग्रहाति             |
| ¥Ę         | Ę               | मुखादिप्रवेशे                         | मुखादिप्रदेशे                 |
| ы          | <del>ا</del> لا | बिपुलनृषश्च                           | विपुलतृद् च                   |
| ¥υ.        | 8               | लोभातिगृद्धिवृत्त्यर्थ                | लोभाति <b>एदिनिवृत्त्यर्थ</b> |
| . 33       | ٩               | तत्कृपाणकेन                           | तरकयाणकेन                     |
| ,,         | 29              | <b>किं</b>                            | किं न                         |
| .45        | २०              | अनुबृंहणाहुणा                         | अनु <b>वॄंहणा</b> दुणा        |
|            | » ·             | गुणवतान्यायाः                         | गुणवतान्यार्थाः               |
| ę٠         | ٩               | <b>બ</b> દં                           | अतोऽह                         |
| Ę٩         | . <b>4</b>      | सूक्ष्ममतिपापं                        | सूक्ष्ममपि पापं               |
|            |                 |                                       |                               |

|               | _             | ***                           |                                        |
|---------------|---------------|-------------------------------|----------------------------------------|
| পূষ্ঠ         | पंक्तिः       | अशुद्धपाठः                    | <b>शुद्धपाठः</b>                       |
| Ę٩            | 96-90         | प्रत्याख्यान हिंसाविल्पेन     | प्रत्याख्यानं हि सविकल्पेन             |
| <b>19</b>     | 95            | द्रव्यरूपादीनां               | द्रव्यरूपानी                           |
| <del>)#</del> | "             | মাৰ্হুণাগাঁ                   | भावरूपाणां तेषां                       |
| 39            | 13            | <b>ਰੱ</b> ਕ:                  | न पुनः                                 |
| ६२            | १२            | विशेषेणतिकमणनि                | विशेषेणातिभमणानि                       |
| ٤¥            | 15            | द्वेषादपि रागाद्वा            | द्वेषादपि तु रागाच                     |
| 23            | २०            | श्रुतिवरधीनां                 | श्रुतिरवधीनां                          |
| ६५            | २–३           | लोभावाविष्टं                  | लोभाद्याविष्टं                         |
| **            | \$            | <u>दुत्कृ</u> ष्टो            | <b>दु</b> त्कटो                        |
| "             | 94            | तेषामरंभं                     | पवनव तेषामारंभं                        |
| 37            | ٩ <b>८</b>    | सारणमन्यं                     | सारणमन्यस्य                            |
| ĘĘ            | २०            | पश्चेन्द्रियो                 | पाश्चेन्द्रियो                         |
| នុច           | ٩             | पंचेन्द्रिणां                 | पाञ्चेन्द्रियो                         |
| ,,            | ષ             | त्रसहतिपरिहरणार्थ             | त्रसहतिप <b>रिहर</b> णार्थं            |
| <b>3</b> )    | ٩٥            | प्रमादस्य                     | प्रमाद्स्तस्य                          |
| .,            | 19            | अपकानि                        | अञ्चष्कानि                             |
| "             | 37            | नवनीतनिम्ब                    | नवनीतं निम्ब-                          |
| ६८            | 99            | भौगोपभोगसंहारे                | भोगोपभोगसंहारात्                       |
| ,,            | ٩٢            | तत्संहार                      | तत्र परिमितकाळे तत्संहार               |
| <b>\$</b> \$  | <b>90-</b> 99 | पवित्रविशेषणाद्दो <b>षा</b> - | <b>प</b> वित्रविशेषणं दोषापनय-         |
|               |               | पनयनार्थमौषधा                 | नार्थं । तेनौषधा                       |
|               | ۶۴            | तृषाऽनु <b>भ</b> वो           | तृषाऽनुभवौ                             |
| ,,            | در            | ब्यतिकमा                      | व्यतिकमाः                              |
| 90            | १–२           | साधनत्वाद <b>नुकरण</b>        | साधनत्वा <b>धनुरमरण</b>                |
| 34            | ¥ .           | गृह्या                        | गृध्या                                 |
| ٩v            | 13            | नियतकालमतस्थानं<br>           | नियमतकालम <b>व</b> स्थानं<br>——— १०—   |
| a)            | 94            | कालमर्यादा<br>-ि              | कालमर्यां दया<br>- जिन्हो              |
| <i>)1</i>     | २०            | सीमा<br>स्रोन-स्टब्स्         | सीम्नां<br>योजनावधिं चास्य प्रतिपाद्यः |
| ७२            | Ę             | योजनावर्धि                    | याजनावायं चास्य प्रातपाद्यः<br>कालावधि |

पंकिः पूर्ष अशुद्धपाठः श्रुद्रपाठः 90 संबत्सरमृतुरयनं सेवस्सरमृतुमयनं U भुक्तया मुत्तया 93. 23 सीमन्तानां सीमान्तानां 98 35 सामायिकं सामयिकं 43 ٩٥ परमागे च परभागे अपरभागे च 98 55 पाण्ड 908 98 L कस्यां ? विनिवृत्त्या कस्यां सत्यां ? विनिवृत्त्याम् 98 33 विकल्पश्व विशेषेण विकल्पस्य विशेषेण 35 17 विनिवृत्त्या निद्रत्त्या चेत्पत्राह वेत्यत्राह .२१ " हिसविरत्यादीनां हिंसाविरस्यादीनां હધ્ય ٩ वचनानुचारकाः दैन्यादिवच-वचनानुचरिकाः । २३ ίć, नानुवारकाः । शरणमपापपरिरक्षकं शरणमपायपरिरक्षकं 98 6 एवं विधे भवे एवं विषे 92 न्धनादरस्मरणे न्यनादरास्मरणे ٧٩ " कत्वां सदैवाष्टम्यां कस्यांचिदेवाष्टम्यां 99 ٤ रागहेतून् ? रागहेतना ٩¥ ,, तथा तथा स्नानाजननस्यानौ ٩٩ ,, वा × **3**8 12 स्वयमेवावगत २२ स्वयमनगत ,,, पिबन् पिनतु स्वयमवगतधर्मस्व-२३ ,, रूपस्तु आद्वापाय ध्यानपरः आज्ञापायः 96 ٩ निष्ठः परः तन्निष्ठः \*\* ,, वतान्तंसम्बन्धी यावात् यतीनां सम्बन्धी यावान् 45 35 कोऽसौ कर्त ? काऽसौ कश्री 6. २२ दानाहर्शनशुद्धि दानादशनञ्जुद्धि 6٦ 4

શ્રર્

9

राकर थ

27

सुकरश्व

| पृष्ठं | पंक्तिः | अशुद्धपाठः                                         | शुद्धपाठः                     |
|--------|---------|----------------------------------------------------|-------------------------------|
| 20     | Y,      | बन्द्यो                                            | वन्धो देवो                    |
| 66     | ያሄ      | दत्तमदत्तमिति                                      | आहार्यवस्तुष्विदं दत्तमदत्त-  |
|        |         |                                                    | मिति                          |
| 65     | Ę       | देवकृते                                            | देवाचेतनकृते                  |
| .,     | 99      | अन्तः किया                                         | अन्तकिया                      |
| 53     | २       | आत्मसम्बन्धाः                                      | आस्मसम्बद्धाः                 |
| » ·    | 90      | परिच्छिद्या                                        | परिच्छेबा                     |
| **     | २२      | आत्मस्वरूपं                                        | आत्मा स्वरूपं                 |
| 58     | 6       | एतैर्भू <b>यि</b> ष्ठा                             | एतेभूयिष्ठा                   |
| ولع    | 3       | पंथा                                               | पंथानो                        |
| 33     | ९       | सन्निति                                            | सम्तीति                       |
| .93    | ٩٠      | निःशल्यः                                           | निःशल्यो मिष्यानिदानमाया-     |
|        |         |                                                    | शल्येभ्यो निष्कान्तो निःशल्यः |
| "      | २०.२१   | एकैकस्य हि कायोत्सर्ग- )<br>विधाने चत्वार आवर्ता 🖇 | चत्वार आवतीः                  |
| ,,     | २६      | प्रोषधोपवासगुणवतं                                  | प्रोषधोयवासगुणं               |
| 34     | ٦,٢     | प्रणधिपरः                                          | प्रणिधिपरः                    |
| ९७     | १७१८    | निराकृताः तस्य                                     | निराकृता तस्याः               |
| 96     | ٩       | दश्यते                                             | दर्झ्यते                      |
| ,,     | 98      | रुक्षणयुक्तत्वं                                    | लक्षणगुणयुक्तत्वं             |
| **     | २३      | कोपीन                                              | कौपीन                         |
| ٩,٩    | ٩       | तदश्रीतौ <b>ति</b>                                 | तदश्रातीति                    |
| ,,     | 90      | पापमेवारातिः                                       | पापमधर्मो <b>ऽरातिः</b>       |
| *      | 99      | धर्मस्य                                            | धर्मथ                         |
| 900    | د       | केव १                                              | कं है                         |

# माणिकचंद्र-दिगम्बर-जैन-ग्रंथमाला ।

१ छघोयरुयादिसंग्रह—( १ भटाकलंकदेवकृत लघीयस्त्रय, अनन्तकीर्ति-इत तात्पर्यप्रतिसहित, २ भटाकलंकदेवकृत स्वरूपसम्बोधन, ३-४ अनन्तकी-र्तिकृत लघु और बृहत्सर्वद्रसिद्धि ) पृष्ठसंख्या २२४ । मूल्य ।=)

२ सागारधर्मामृत--पं॰ आशाधरकृत, स्वोपज्ञभव्यकुमुदचन्द्रिका टीका--सहित । पृष्ठसंख्या २६० । मूल्य ॥।)

३ विकान्तकौरवीय नाटक---कवि हस्तिमङ्गकता छ० १७६। मू०।≈).

४ पार्श्वनाथचरित-श्रीवादिराजसूरिप्रणीत । पृ० २१६ । मू० ॥)

६ आराधनासार--आचार्यदेवसेनकृत मूल प्राकृत और पण्डिताचार्य रत्वकीर्तिदेवकृत संस्कृतटीका । पृष्ठसंख्या १३२ । मू० ।)॥

७ जिनदत्तचरित----श्रीगुणभद्राचार्यकृत काव्य । पृ० १०० । मू० ।)॥

८ प्रद्युम्नचरित-परमार राजा सिन्धुलके दरवारी और महामहत्तर श्रीप-प्यटके गुरु आचार्य महासेनकृत काव्य । प्र॰ २३६ । मू॰ ॥)

९ चारित्रसार---श्रीचामुण्डरायमहाराजरचित । पृ० १०८ । मू० ।≈)

१० प्रमाणनिर्णय-शीवादिसूरिकृत न्याय । ए० ८४ । मू० ।-)

**११ँआचारसार**—श्रीवीरनन्दि आचार्यप्रणीत । पृ० १०४ । मू० ।≈)

१२ त्रिस्टोकस्तार-शीनेमिवन्द्र सिद्धान्तवकवर्तीझत मूल गाथा और माधवचन्द्र त्रैविद्यदेवकृत संस्कृतटीका । ए० ४४० । मू० १॥।)

१३ तत्त्वानुशासनादिसंग्रह—( १ श्रीनागसेनमुनिकृत तत्त्वानुशासन, २ श्रीपूज्यपादस्वामीकृत इष्टोपदेश पं० आशाधरकृत संस्कृतटीकासहित, ३ श्रीइन्द्रनन्दिकृत नीतिसार, ४ मोक्षपंचाक्षिका, ५ श्रीइन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार, ६ श्रीसोमदेवप्रणीत अध्यात्मतरंगिणी, ७ श्रीविद्यानन्दप्रणीत पात्रिकेसरीस्तोत्र सटीक, ८ श्रीवादिराजप्रणीत अध्यात्माष्टक, ९ श्रीअमितगतिसूरिकृत द्वात्रिंशतिका, १० श्रीचन्द्रकृत वैराग्यमणिमाला, ११ श्रीदेवसेनकृत तत्त्वसार (प्राकृत), १२ ब्रह्महेमचन्द्रकृत श्रुतस्कन्ध, १३ ढाढसी गाथा (प्राकृत), १४ पद्मसिंहमुनिकृत शानसार) पृष्ठसंख्या १८४ । मू० ॥ा=)

अनगारधर्मामृत-पं॰ आशाधरकृत स्वोपश्चभव्यकुमुदचन्द्रिकाटीका-सहित । प्रुष्ठसंख्या ६९६ । मूल्य ३॥)

१६ नयचकसंग्रह—(१ श्रीदेवसेनसूरिकृत नयचक, २ माइल धवलकृत नयचक, ३ श्रीदेवसेनसूरिकृत आलापपद्धति) पृष्ठसंख्या १९४। मू० ॥ा®)

१६ षट्प्राभृतादिसंग्रह----( ॰ श्रीमखुदकुन्दस्वामीकृत घट्पाहुड और उसकी श्रुतसागरसूरिकृत संस्कृतटीका, २ श्रीकुन्दकुन्दकृत लिंगप्राभृत, ३ शीलप्रामृत, ४ रयणसार और ५ द्वादशानुषेक्षा संस्कृतछायासहित) प्रष्ठसंख्या ४९२। मू० ३)

प्रायदिचत्तसंग्रह—( १ इन्द्रनन्दियोगीन्द्रकृत छेदपिण्ड प्राकृत छायास-हित, २ नवतिष्टत्तिसहित छेदशास्त्र, ३ श्रीगुरुदासकृत प्रायश्वित्तचूलिका, श्रीन-न्दिगुरुकृतटीकासहित, ४ अकलंककृत प्रायश्वित्त ) एष्ठ २००। मू० १८)

**१९ मूलाचार----(** पूर्वार्ध ), श्रीबद्टकेरस्वामिकृत मूल प्राकृत, श्रीवसुनन्दि-श्रमणकृत आचारवृत्तिसहित । पृ० ५२० । मू० २॥)

२० भावसंग्रहादि---( १ श्री देवसेनसूरिकृत प्राकृत भावसंग्रह छाया-सहित, २ श्रीवामदेवपण्डितकृत संस्कृत भावसंग्रह, श्रीश्रुतमुनिकृत भावत्रिभंगी और ४ आस्ववत्रिभंगी ) प्र॰ ३२४ । मू॰ २।)

२१ सिद्धान्तसारादिसंग्रह—( १ श्रीजिनचन्द्राचायंकृत सिद्धान्तसार प्राकृत, श्रीझानभूषणकृत भाष्यसहित, २ श्रीयोगीन्द्रदेवकृत योगसार प्राकृत, ३ अमृताशीति संस्कृत, ४ निजात्माष्टक प्राकृत, ५ अजितबद्धकृत कल्याणालोयणा प्राकृत, ६ श्रीशिवकोटिकृत रत्नसाखा, ७ श्रीमाधनन्दिकृत शास्त्रसारसमुचय, ८ श्रीप्रमाचन्द्रकृत अर्ह्यप्रवचन, ९ आप्तस्वरूप, १० वादिराजश्रेष्ठोप्रणीत ज्ञानलो-चनस्तोत्र, ११ श्रीविष्णुसेनरचित समवसरणस्तोत्र, १२ श्रीजयानन्दसूरिकृत सर्वज्ञस्तवनसटीक, १३ पार्श्वतायसमस्यास्तात्र, १४ श्राणुणभद्दकृत चित्रबन्वस्तोत्र, १५ महर्षिस्तोत्र, १६ श्रीवद्याप्रस्वदेवकृत पार्श्वनायस्तोत्र, १० नेमिनाथस्तोत्र, १५ श्रीमानुकीर्तिकृत शंखदेवाष्टक, १९ श्रीअमितगतिकृत सामायिकपाठ, २० श्रोप दानन्दिरचित धम्मरसायण प्राकृत, २१ श्रीकृलमद्रकृत सारसमुच्चय, २२ श्रीशुभ-चन्द्रकृत अंगपण्णत्ति प्राकृत; २३ विद्युधश्रायरकृत श्रुतावतार, २४ शलाकाविव-रण, २५ पं० आशाधरकृत कल्याणमाला ) । मू० १॥ )

२३ मूळाचार—( उत्तरार्थ ) श्रीबटकेरस्वामीकृत मूल प्राकृत और श्रीवसु-नन्दि आचार्थकृत आचारद्वति । ५० ३४० । मू० १॥)

मिलनेका पता—जैनग्रन्थ-रत्नाकर कार्यालय, ठि० हीराबाग, वम्बई नं. ४.