

# સિલ્ફોર્સાસા કાર્યાસા કાર્યા કાર્યા કાર્યાસા કાર્યા કાર્યાસા કાર્યાસા કાર્યાસા કાર્યાસા કાર્યાસા કાર્યાસા કાર્

(તુમસ્થી સત્વની યાત્રા)

# સંશોધક અને સંપાદક શ્રીમતી **કૉ. ભાનુબેન શાહ (સત્રા)**

: นรเยเร :



જૈન સાહિત્ય પ્રકાશક સમિતિ C/o. જયંતિલાલ વીરજી શાહ ૪૦૨, ૪થે માળે, ઑરબીટ હાઈટસ્, એનેક્સ-૧, તારદેવ રોડ,નાનાચોક, ગ્રાંટરોડ(પ.), મુંબઈ - ૪૦૦ ૦૦૭. સંપર્ક : ૦૨૨ - ૨૩૮૭૫૦૭૬



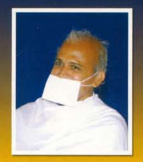
પ્. ગુરુદેવ શ્રી પ્રકાશચંદ્રજી સ્વામીના શુભ હસ્તે રોહિણેય રાસ ગ્રંથનું વિમોચન





ના કોલિયા હોશાનું કા સમાસો























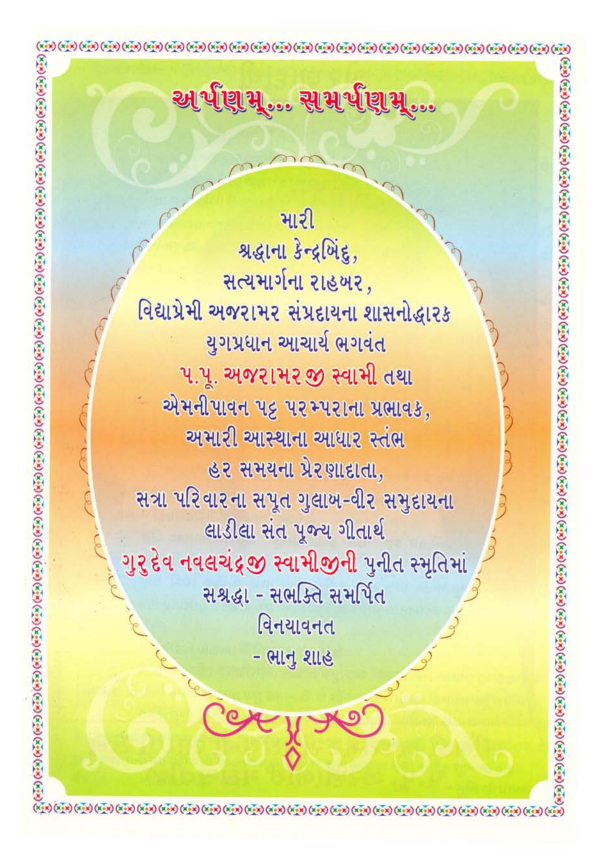


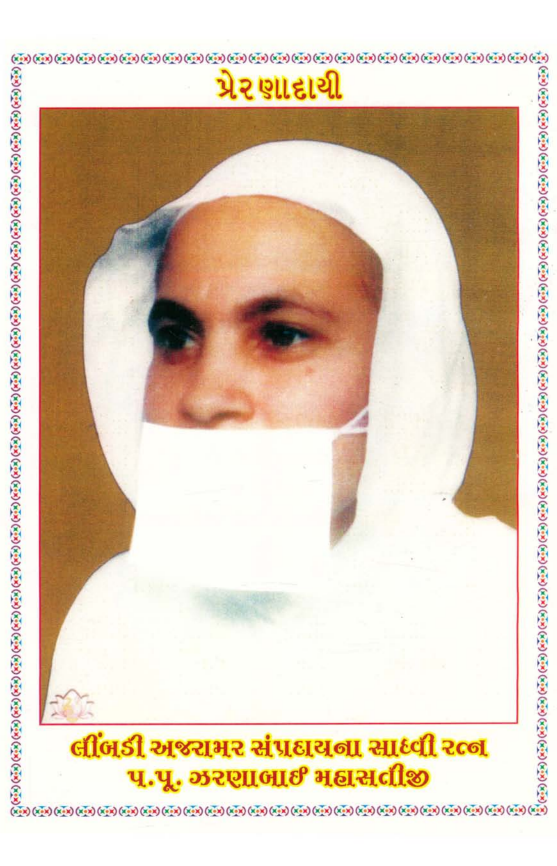




ડૉ. ભાનુબેન સત્રા દ્વારા લિખિત રોહિણેય રાસ (તમસ્થી સન્ત્રની યાત્રા) ગ્રંથનું લોકાર્પણ તથા પૂ. ગુરુદેવ પ્રકાશચંદ્ર સ્વામીના હસ્તે ગ્રંથ વિમોચનની ઝલક.

તા. ૨૨/૬/૨૦૧૨, શ્રંબો (કચ્છ - વાગડ), જી. રાપર.





### आशीर्वयन

चत्तारि परमंगाणि, दुल्लहाणीह जन्तुणो।

माणुसत्तं सुङ् सद्धा, संजमिमय वीरियं।।(उत्तराध्ययन सूत्र, अ.३, आ.९)

ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ કહ્યું છે કે આ જીવને ચાર પરમ અંગ મળવા દુર્લભ છે. (૧) મનુષ્યત્વ (૨) શાસ્ત્રશ્રવણ (૩) શ્રદ્ધા (૪) સંયમમાં વીર્ય ફોરવવું તે.

આ ચારે અંગો ઉત્તરોત્તર એક બીજાથી દુર્લભ છે. મનુષ્યનો ભવ અબજો લોકોને મળે છે પરંતુ તેમાં સાંભળવાવાળા કરોડો પણ નથી હોતા. કરોડો લોકો શાસ્ત્રશ્રવણ કરે (મહાવિદેહ ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ) પરંતુ તેમાં શ્રદ્ધા રાખવાવાળા લાખો માંડ મળે અને જેટલા શ્રદ્ધા રાખે એટલા આચરણ કરી શકતા નથી.

પ્રસ્તુત શ્રાવક કવિ ૠષભદાસ કૃત ''રોહિણેય રાસ''માં જિનવાણી શ્રવણ કરવાથી અનુપમેચ લાભ થાય છે તે દર્શાવવામાં આવ્યું છે.

પાંચ પાંચ પેઢીથી ચોરીના સંસ્કાર જે પરિવારમાં હતા એવા રોહિણેય ચોરને એના પિતા લોહખુર ચોરે 'ભગવાન મહાવીરની વાણી સાંભળવી નહિ' એવી પ્રતિજ્ઞા કરાવી હતી છતાં અનિચ્છાએ રોહિણેયથી સંભળાઈ ગઈ અને એમાં એ બચી ગયો ત્યારથી એનું પરિવર્તન થયું અને ચોર મટીને સંચમમાં શિરમોર બની ગયો. આનો અર્થ એ થયો કે અનિચ્છાએ કરેલા શાસ્ત્રશ્રવણ આટલો લાભ કરાવે છે તો આપણી ઈચ્છાથી તથા સાચી ભાવનાથી સાંભળીએ તો કેટલો લાભ થાય તેની કલ્પના કરવી મુશ્કેલ છે.

ડૉ. ભાનુબેન જયંતિલાલ સત્રા જૈનધર્મનો ઊંડો અભ્યાસ કરીને ૧૬ શ્રેણિમાં ઉત્તીર્ણ થયા પછી "M.A., Ph.D." થયા તે ખરેખર પ્રેરણારૂપ છે. ''ડૉક્ટર ઓફ ફિલોસોફી''ને સંસ્કૃત કે ગુજરાતી માં ''વિદ્યા વારિધિ'' કહેવામાં આવે છે.

કવિ ઋષભદાસ કૂત ''સમકિતસાર રાસ'' પર મહાનિબંધ લખ્યો. તે પુસ્તક ''सम्मत्तम्'' नामे प्रडाशित थयुं.

પોતે વિદ્યા વારિધિ થયા પછી શ્રેણિક રાસ તથા અભચકુમારનો રાસ "રાસ રસાળ''ના નામે પ્રકાશિત કરેલ છે તથા આ રોહિશેય રાસને લોકભાગ્ય ગુજરાતીમાં લખીને ઘણું ਉਹ੍ਹਮ ਤਾਕੂੰ ਤਰ੍ਹੀਂ છੇ.

ભર્તુહરિએ પોતાના નીતિશતકમાં કહ્યું છે :

साहित्य संगीत कलाविहीन; साक्षात् पशु:पुच्छ विषाणहीन:। अर्थात् साहित्य, संगीत

અને કળા વિનાનો માનવ સાક્ષાત્ પશુ સમાન છે. તે શીંગડા અને પૂંછડા વિનાના પશુ સમાન છે.

સાહિત્યની કિંમત રત્નોથી પણ અધિક છે. આવા સાહિત્ય સંશોધનમાં ઊંડા ઉતરી ડો. ભાનુબહેન સમ્ચગ્ફાનની આરાધના કરી ખૂબ જ વિકાસ કરી રહ્યા છે. ઉત્તરોત્તર તેઓ જ્ઞાનસાધનામાં આગળ વધી આત્મશ્રેય સાધે એ જ શુભ ભાવના સાથે હાર્દિક શુભાર્શીવાદ....

ચૈત્ર સુદ - ૧૩, મહાવીર જયંતિ, ૨૦૧૨

- મુનિ શ્રી પ્રકાશચંદ્રજી

# || તરમૈ શ્રી ગુરૂવે નમઃ∐

अनेक संशयोच्छेदी परोक्षार्थस्य दर्शकम। सर्वस्य लोचनं शास्त्रं यस्यनास्त्यन्ध एव सः ।।

અનેક સંશયોનું છેદન કરનાર, પરોક્ષ અર્થને દેખાડનાર એવું શાસ્ત્રજ્ઞાન દરેકનું લોચન છે; જેની પાસે એ નથી તે દેખતો હોવા છતાં અંધ છે.

જિનોપાસક ગૃહસ્થ શ્રાવક કવિ ૠષભદાસની કથાનુચોગની પ્રસ્તુત કૃતિનું મુખ્ય પાત્ર રોહિણેય ચોર છે. જેના માધ્યમે આત્મોત્થાનની સુંદર વાતો જૈનદર્શનને અનુલક્ષીને લખી લેખિકાએ ખુદની એકાંતિક વિજ્ઞાનતા, વિચારોની એકાગ્રતા અને કાર્ચની ધગશતાની કમાલ કરી છે.

'સમ્મત્તમ્' થી શરૂ થતી લેખનમાળા દેવ-ગુરૂની કૃપાએ અનેક આત્માઓને 'રાસ રસાળ'માં તરબોળ બનાવી સ્વ-પરને વિબુધ-પ્રબુદ્ધ અને સંબુદ્ધ બનાવે એ જ અંતરભીના આશીર્વાદ.

- સાધ્વી ઝરણાકુમારીજી, (લી.અ.સં.)

ચૈત્ર સુદ - ૧૩, મહાવીર જયંતિ, ૨૦૧૨

વાસંદા (ગુજરાત)

### **BEST OF LUCK**

Dr. Bhanuben Jayantilal Satra has started her journey in writting from her Ph.D. Thesis. The title of her thesis was "SAMMATAM". Her first publication eas a book on the nature of Samyag Darshana. This was followed by yet another book title "RAS-RASSAL" (The characteristics of the Samyag Darshana's Jiva). Now she can pride her self in having the third feather in her cap viz. The book entitled "ROHINEYA RAAS" which emphasises the importance of Jina Vacana, where the reason of Samyag Darshana is JINAVANI.

Rohineya Raas is a superb scholarly translation. It is about a thief who had promised his father (professional thief) and taken a vow not to hear Preachings of Jinavani. Accidently he happened to hear the words of Jina which became the turning point of his life. Without Samyag Darshana if the Jinvani can bring out the change of life, than Samyag Darshana, can certainly help us to achieve Samyag Jivana, followed by Samyag Caritra which is considered as triratna to help us achieve Moksha.

The present book is a cream of her churning of a vast ocean of knowledge. Sree and Saraswati have both showered blessings on her. I wish her all the best in all her endeavours and hope and pray that she keeps on writing more and more books in the future.

### Dr. Utpala Kantilal Mody

Vice Principal and H.O.D. in Philosophy Bahvan's Hazarimal Somani College, Chowpatty, Mum - 07.

ભગલાન મહાવીરનો ઉપદેશ ક્યારેય સાંભળવો નહીં એમ કહ્યું હતું. પરંતુ ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશ ક્યારેય સાંભળવો નહીં એમ કહ્યું હતું. પરંતુ ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશ ક્યારેય સાંભળવો નહીં એમ કહ્યું હતું. પરંતુ ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશનાં વચનોનું શ્રવણ થતાં એના આત્મા પર રહેવા મિશ્ચાલવનું સામ્રાભ્ય નાશ પાચ્યું અને ઉપદેશનાં વચનોનું શ્રવણ થતાં એના આત્મા પર રહેવા મિશ્ચાલવનું સામ્રાભ્ય નાશ પાચ્યું અને પ્રકાશ આવતાં અંધકાર દૂર થાય તેમ મિશ્ચાલવની ગાંઠ તૂરતા સમ્યક્વોલા (સમક્તિ)ની પ્રાપ્ત કર્યાં આત્ર સમ્યક્દર્શનનો દીપક પ્રગટાવનાર જિનવચન સ્પી મિશાલથી મોહનું અંધારું, કર્મોનો પડાં આ તે માર્ચ ભૂવ, હંકીકદમાં આ જિનવાણીના શ્રવણથી દૂર રાખ્યો. આવી આગમવાણીથી વંચિત રહ્યો, તે માર્ચ ભૂવ, હંકીકદમાં આ જિનવાણીના શ્રવણથી દૂર રાખ્યો. આવી આગમવાણીથી વંચિત રહ્યો, તે માર્ચ ભૂવ, હંકીકદમાં આ જિનવાણીઓ મને જુવતદાન આપ્યું છે. રોહિણેય અનુભતે છે કે કે દું જિનવચનનું ચિંતન, મનન અને નિર્દિશ્યાસન એ બોદ પામવાનો તરણોપાય છે. આ રીતે દું શિલોયમાં આવતાં વીર, શૃંગાર જેવા રસોની સુંદર ચર્ચા આમાં મળે છે અને કથામાં દું રાસમાં આવતા વીર, શૃંગાર જેવા રસોની સુંદર ચર્ચા આમાં મળે છે અને કથામાં કર્તા હતા. આ રીતે કથાના માદ્યમાં કર્યા જિલ્લાનાં કે જેવલ ચારિશો, જૈનહર્શનનું ગાહન તત્ત્વદ્વાન અને કર્તા હતા. આ રીતે કથાના માદ્ય માદ્યો કરિલામાં અભ્યાસ છે. અમ તત્ત્વ સાથે અને હતા હતા તેમ છતાં કરે છે એમાં હાગે છે કે છે માત્ર ત્રાપ્ત પાય છે. અમ ત્રાપ્ત પાય હતા તેમ છતાં એક પાય સાથે હતા તેમ છતાં સોર પાય સાથે હતા તે પાય સાથે હતા તેમ છતાં સાથે કર્યા આપ્તા હતા તેમ અને સાહિત્યના સમનવ્યવાળી કરાસફૃતિઓની વિવેદના ઐતિહાસિક પ્રકરણ બને તેની છે. સાધુ સંતો અને શ્રાહકોએ શ્રુતજ્ઞાના પાયા માટે રહ્યો સાથે સર્વશાહી સ્થાલો સર્વા સર્વા સર્થા સર્વા સર

Jain Education International For Personal & Private Use Only www.jainelibrary.org સ્કાશન 'ટાસરમાળ' નામથી કર્યું છે. ત્યાર પછી રોહિણેય રાસના સંપાદન અને પ્રકાશનનું કાર્ય પૂર્ણ થયું છે. એમની શ્રુતાભક્કિત, જ્ઞાન પ્રત્યેની જિજ્ઞાસાનૃતિ, સંશોધન કાર્ય અને પ્રકાશનનું કાર્ય પૂર્ણ થયું છે. એમની શ્રુતાભક્કિત, જ્ઞાન પ્રત્યેની જિજ્ઞાસાનૃતિ, સંશોધન કાર્ય અને જ્ઞાન પ્રસારની ઉત્તમ કોટિની સેવાની અનુમોદના કરીએ તેટલી ઓછી છે. આજે ભૌતિકવાદના રિશ્યા લોકો જ્ઞાનામાં તરફ આકર્ષાય અને તેના દ્વારા જીવનમાં અધ્યાસભ્દિએ શાંતિ-સમતા પ્રાપ્ત કરે તે માટે જૈન સાહિત્ય વેતું અન્ય કોઈ શુભ અને બળતવ નિમિત્ત નથી.

પ્રાય: સંશોધન પ્રવૃત્તિનો હેતુ નોકરીમાં આર્થિક લાભ શય. ચાહના મળે તેવા હેતુથી થતું હોય છે ત્યારે ડૉ. ભાનુખેને શ્રુતાભક્કિથી મેરાઈને સંશોધન પ્રવૃત્તિ કરી છે. તેનું મૂલ્ય ધર્મની દિષ્ટેએ અગણિત છે. આત્માના વિકાસમાં આ અધ્યાયન પ્રવૃત્તિનું જીવનની સિદ્ધનું સંશોધન પ્રતૃત્તિ છે. આત્માના વિકાસમાં આ અધ્યાયન પ્રવૃત્તિનું જીવનની સિદ્ધનું સંશોધન પ્રતૃત્તિને છે. આત્માં સાર્થા અને માત્ર બાળકો નહિ પણ મોટી ઉંમરના રુપી-પુરુષો પણ જ્ઞાનમાંગમાં પુરુષાર્થ કરીને પોતાના જ્ઞાન્ય આત્માના અન્ય ગુશોનો પ્રચાન રૂપી-પુરુષો પણ જ્ઞાનમાંગમાં પુરુષાર્થ કરીને પોતાના જ્ઞાન્ય આત્માના અન્ય ગુશોનો પ્રધાલ કરે હે. પૂ. ઉપાધ્યાય થશેનિજયજીએ 'અમૃત વેલી'ની સજાયની પ્રથમ કડીની પ્રથમ પાલિમાં કહ્યું છે:

''રોતન જ્ઞાન આત્માના અન્ય ગુશોનો પ્રધાલ કર્ય છે. પૂ. ત્યાપિક અંથોમાં જે જ્ઞાન છે તે 'રાસો' દ્વારા પાત્રો, પ્રસંગના સંદર્ભમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. ડૉ. ભાનુખેને રાસનું લિધિકરણ કર્યા પછી કરાના લક્ષણોને આધારે સમીક્ષા કરવામાં આવી છે.

રાત્રમાં ત્રારા પાત્રો, પ્રસંગના સંદર્ભમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. ડૉ. ભાનુખેને રાસનું લિધિકરણ કર્યા પછી સારાયણ કરે છે. એજ જિનશાસનના પ્રથેનો સારાયણ કરી હારાય રહ્યાય કરીના સ્થાય કરાય કરી હાય રહ્યાય કરી હોય સારાય સારાય મના કર્યાય કરે હોય પણ ત્રાય કરી હોય સારાય સારાય કરી હોય સારાય સ 

વિક્રમ સં.૧૬૮૮માં લખાચેલ આ રાસ ૩૪૪ ગાથામાં વિવિધ દેશીઓમાં લખાચો છે, જેથી એનું સંગીત સાથે ગાન થઈ શકે. આ રાસની કથામાં કેન્દ્ર સ્થાને રોહિણેય કુમાર છે. તમસ્થી

સામારા કરાય કરાય કરાય કરવાય કર્યા કરા કર્યા કર્ રોહિણેયકુમારના પિતા લોહખુર ચોર હતા. અનેક માચાવી વિદ્યાઓના જાણકાર હતા. એની પત્ની રોહિણીની કુખે પુત્ર અવતર્ચો. એનું નામ રોહિણેચકુમાર રખાચું. જન્મ સમયે જ્યોતિષીઓએ કુંડળી જોઈને કહ્યું કે આ પુત્ર અનેક વિદ્યાઓનો જાણકાર બનશે પણ અંતે દર્મિષ્ટ અને દાર્મ પ્રવર્તક બનશે. પિતાને આશ્ચર્ચ થયું અને પોતાના જીવનની અંતિમ પળે તેમને પુત્રને પ્રતિજ્ઞા લેવડાવી કે જીવનમાં ક્યારેય ભગવાન મહાવીરની વાણી ન સાંભળે. પુત્રે પિતા પાસે આ પ્રતિજ્ઞા ગ્રહણ કરી. પિતાના મૃત્યુ પછી રાજા શ્રેણિક અને અભચકુમાર મંત્રીએ રોહિણેયના પિતાને આપેલો ગરાસ પાછો લઈ લીધો એટલે રોહિણેય કુમાર ગુસ્સે થયો અને પોતાની અનેક વિદ્યાઓનો ઉપયોગ કરી રાજ્યમાં ચોરી કરતો, અનેકોને લૂંટતો અને ઘણું ધન ભેગું કર્યું. રાજ્યમાં હાહાકાર થઈ ગયો. અનેક વેશદારી આ યોરને પકડવા મંત્રી અભયકુમાર અને રાજા શ્રેણિકે આજ્ઞા કરી. એક વખતુ રોહિણેથ ચોરી કરી ધન-ઝવેરાત લઈ દોડતો હતો ત્યારે પગમાં કાંટો વાગ્યો. એ વખતે બાજુના ઉદ્યાનમાં ભગવાન મહાવીર દેશના આપી રહ્યા હતા એટલે રોહિણેચકુમારે મહાવીર વાણી સંભળાઈ ન જાય તે માટે બે હાથની આંગળીઓ કાનમાં નાખી દીધી, પણ કાંટો વાગ્યો હતો એટલે કાંટો કાઢવા એક કાનને આંગળીથી અળગો કર્યો એટલે મહાવીર વાણીનું શ્રવણ થઈ ગયું. એ વાણીમાં મહાવીર ભગવાન દેવલોકનું વર્ણન કરતા હતા કે દેવોને પડછાયો વગેરે ન હોય. મંત્રી અભયકુમારે છટકું.ગોઠવી ચોર રોહિણેયને નિદ્રાદીન કર્યો અને છલથી દેવલોકની રચના કરી જેથી ચોર રોહિણેચકુમાર દેવો અને અપ્સરાની સમક્ષ પોતાનો ગૂનો કબૂલે, પણ રોહિણેચકુમારે દેવો વિશે જિનવરાન અને વર્ણન સાંભળ્યા હતા એવા આ દેવો ન હતા એટલે રોહિણેચકુમાર સભાન થઇ ગયો અને પકડાયો નહીં. ત્યારે રોહિણેયકુમારે વિચાર્યું કે મહાવીરની વાણી એક ક્ષણ માત્રથી મને આટલો બધો લાભ થયો અને હું પકડાયો નહીં તો મહાવીરની પુરી વાણી સાંભળી એમનો શિષ્ય બની જાઉં તો જેમ હું આ ક્ષણ તરી ગયો તેમ આખું જીવન અને ભવો ભવ તરી જાઉં. આમ વિચારી તે ભગવાનના શરણે ગયો. શ્રેણિક રાજા અને મંત્રી અભયકુમાર પાસે પોતાના દોષો પ્રગટ કરી પશ્ચાતાપ કરી દીક્ષાની અનુમતિ માંગી. રોહિણેચકુમાર ભગવાનનો શિષ્ય બન્યો.

સંશોધન કર્તાએ મૂળ ૩૪૪ગાથાની કથાને લગભગ ૩૫૦ પૃષ્ટોમાં વિસ્તારી છે. મારુ ગુર્જર ભાષાની મૂળ કડીઓ-મૂળહસ્તપ્રતમાંથી વર્તમાન લિપિમાં લિપ્યાંતર કરી પ્રત્યેક કઠીન

સાથોસાથ રોહિણેય નાયકનો અહીં તુલનાત્મક અભ્યાસ કરતા લેખિકા લખે છે કે,

ગુહિણીઓની પ્રેરણા બનો! પોતાની સામાજિક અને વ્યવહારિક જવાબદારીની સાથે સાથે ગુહિણીઓ થોડો સમય કાઢી આવું સંશોધનાત્મક લિપ્યાંતર, જ્ઞાનતપ આરંભે તો ભંડારોમાં કેદ રહેલી હસ્તપ્રતોનો ઉદ્ધાર થઈ જાય, શ્રુતભક્તિ અને શ્રુતપૂજનનું પુણ્ય પ્રાપ્ત થાય.

ડોં. ભાનુબેનને આ જ્ઞાન કાર્ચ માટે અભિનંદન, ધન્થવાદ. બહેન! હવે ૨૦૧૩-૧૪માં કર્યો ગ્રંથ આપો છો ? જેની પાસે ક્ષમતા છે એની પાસેથી જ અપેક્ષા રખાયને !

માં શારદાની કુપા તમારા પ્રતિ અવિરત વરસતી રહો.

**૧૮-૦૫-૨**૦૧૨

धनवंत शाह

drdtshah@hotmail.com

### અખંડ વિદ્યાતપ

શ્રીમતી ભાનુબહેન શાહે ઇ.સ. ૨૦૦૯માં શ્રાવક કવિ ૠષભદાસના 'સમફિતસાર રાસ'ને કેન્દ્રમાં રાખી Ph.D ની (વિદ્યાવાચસ્પતિ) પદવી પ્રાપ્ત કરી. આ પદવી બાદ એ નિમિત્તે પ્રાપ્ત થયેલી મધ્યકાલીન ફૃતિઓને ઉકેલવાની તાલીમનો સદુપયોગ કરી શ્રેણિકરાજા રાસ અને અભચકુમાર રાસનું 'રાસ રસાળ' નામે સુંદર સંપાદન આપ્યું.

-શ્રાવક કવિ ૠષભદાસના સર્જન ભંડારમાંથી ત્રણ રાસકૃતિઓના સંપાદન બાદ પુન: 'રોહિણેય રાસ'નું સંપાદન લઈને આવે છે. ભાનુબહેને આ સત્તર ઢાળની લઘુ રાસફૃતિનું વિસ્તૃત વિવરણ કર્યું છે, તેમાં તેમની વિદ્યાપ્રીતિના દર્શન થાય છે, તો Ph.D નિમિત્તે પ્રારંભાચેલ વિદ્યા-તપ કેવું અખંડપણે આગળ વધી રહ્યું છે, તેનું દર્શન થાય છે. આ સંપાદન કવિ ૠષભદાસની સ્વલિખિત હસ્તપ્રતના આધારે થઇ રહ્યું છે, તેથી તેની પ્રમાણભૂતતામાં વૃદ્ધિ થાય છે.

રોહિણેય ચોરની પ્રસિદ્ધ કથામાં પ્રભુ-વીરના શબ્દો સાંભળી વિપત્તિમાંથી બચતો ચોર દ્યર્મમાર્ગે વળે છે, તે જાણીતી વાત છે પરંતુ, કવિ ૠષભદાસ રોહિણેચના પૂર્વજોની રસપ્રદ કથા આપણી સમક્ષ રજૂ કરે છે, તે આ કથાની વિશિષ્ટતા છે.

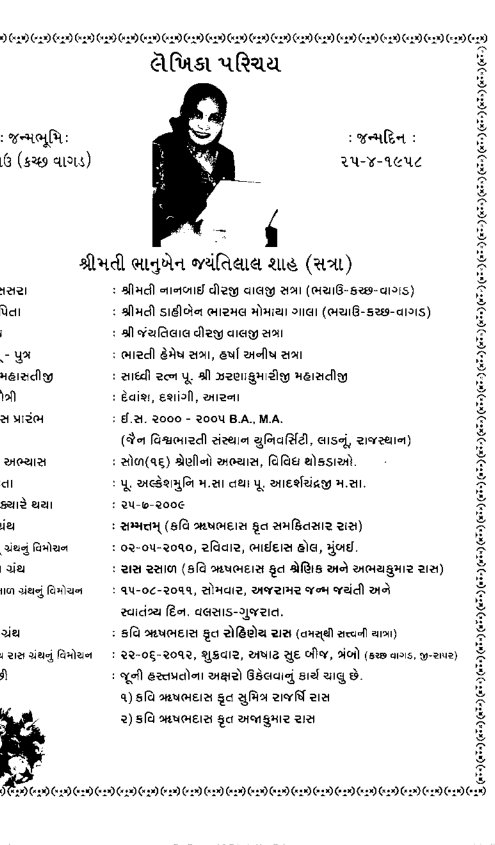
આ કથા પરથી રચાયેલું સંસ્કૃત નાટક 'પ્રબુદ્ધ રોહિણેયમ્'નું સુંદર મંચન પ્રસિદ્ધ રંગકર્મી શ્રી ગોવર્દન પંચાલ દ્વારા પાર્લા (મુંબઈ)ના ભાઈદાસ સભાગૃહમાં થયેલું. તેને જોવા માણવાનો લાભ મને પ્રાપ્ત થયેલો.

શ્રીમતી ભાનુબહેન શાહે આ લઘુ રાસફૃતિના વિવરણ અને પરિશિષ્ટમાં જૈનધર્મના અનેક તત્ત્વોનો સુંદર વિનિયોગ કર્યો છે. જેને પરિણામે આ વિવરણ ખાસ્સું દીર્ઘ બન્યું છે. ક્યાંક કથાની સળંગ સૂત્રતાને હાનિ પહોંચે છે, પણ એકંદરે વાચકોને કથા સાથે તેમનો તત્ત્વજ્ઞાનનો અમુલ્ય સુમેળ જોવા મળે છે. આ સાથે જ તેમણે અલંકાર, રસ, છંદ આદિની દષ્ટિએ પણ સમીક્ષા કરી છે, જે નોંધપાત્ર છે.

છેલ્લે, શ્રીમતી ભાનુબહેનની વિદ્યાયાત્રા આ અને આવા વધુ નવા સંપાદનોની ભેટ દ્વારા સાહિત્થ જગતને સમૃદ્ધ કરો એવી શુભેચ્છા.

- લિ. અભચ દોશીના પ્રણામ

: જન્મભુમિ: ભચાઉ (કચ્છ વાગડ)



સાસુ-સસરા

ਮਾਰਾ-ਪਿਰਾ

પતિદેવ

પુત્રવધૂ - પુત્ર

બહેન મહાસતીજી

ਪੀਕ-ਪੀਕੀ

અભ્યાસ પ્રારંભ

દ્યાર્મિક અભ્યાસ

થાનદાવા

Ph.D. ક્યારે થયા

પ્રથમ ગ્રંથ સમ્મત્તમ્ ગ્રંથનું વિમોચન

દ્ધિતીય ગ્રંથ

રાસ રસાળ ગ્રંથનું વિમોચન

तृतीय श्रंथ

રોહિણેય રાસ ગ્રંથનું વિમોચન

હવે પછી

<u>ૄ</u> લચ્છે (લચ્છે (લચ્છે

ૡૼ૱ૡ૱ૡ૱ઌૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ઌૡ૽૱ૡૡ૽ઌૡ૽ઌૡ૽૱ૡૡ૽ઌૡ૽૱ૡૡ૽ઌૡ૽૱ૡૡઌૡ૽ઌૡ૽ઌૡ૽૱ૡૡઌૡ૽ૡૡ૽ૹૡૡ૽ઌૡ૽૱ૡૡ૽ઌૡ૽૱ૡૡ૽ઌ મિથ્યાત્વની ગાંઠ તૂટી પડવાની તૈયારીમાં હતી, તેમાં નિમિત્ત બની જિનદેશના!! રાસનાયકે જીવનની ક્ષણભંગુરતા અને જીવની ચતુર્ગતિરૂપ દુ:ખદાચી વણથંભી વિરાટ સંસાર યાત્રાનો પ્રભુના મુખેથી ચિતાર સાંભળ્યો. તે ઉપદેશ તેના હૃદયમાં સોંસરવો ઉતરી ગયો. મિથ્યાત્વની ગાંઠ ભેદાણી. મોહરૂપી અંધકારનો અસ્તાચલ થયો. તેના જીવનમાં સમ્યગૃદર્શનનું બીજારોપણ થયું, નવું પરોઢ ઉગ્યું. તમસુ માંથી સત્ત્વ તરફ જવાની ચાત્રાનો પ્રારંભ થયો.

પરમાત્માની ચતુર્ગતિરૂપ દેશનાએ મનની બારીઓ ઉઘાડી નાખી. તેમાંથી પરમસુખનો રાજમાર્ગ દશ્ચમાન થયો. વિબુદ્ધ રોહિણેયને પોતાની ગ્રુટિઓને ચકાસી તેનું વિશ્લેષણ કરવાની આગવી ખૂબી ઉત્પન્ન થઈ. તેણે સુખનો રાજમાર્ગ ખોળી કાઢચો.

सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः। अर्थात् सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान अने સम्बन्धारित्र से रत्नत्रयीना सुमेलथी क डर्मसत्तामांथी सर्वथा मुस्ति मली शहे सेवी सूत्र રાસનાયકને જણાઈ. અનાદિની અવળી માન્યતાઓથી પળવારમાં તે અળગો થયો. બળભાગી રોહિણેચકુમાર ચોર મટી શ્રમણ બન્થો. આત્માની અગ્નિ પરીક્ષામાં આખરે કાંચન શુદ્ધ નીવડ્યું!

નિર્દોષ શ્રમણાચારનું સુંદર પાલન કરતાં, શ્રિયોગ પર નિયંત્રણ કરી સંવેગદારી રોહિણેય મુનિએ નિરાકાર ઉપાસના તરફ દોટ મૂકી. સાધનાના શિખરો ઝડપથી સર કરવા અને જન્મ મરણના ફેરાનું નિષ્ક્રમણ કરવા મહર્ષિ ધર્મપથ પર અપ્રમત્તપણે અગ્રેસર થયા. અહિંસા, તપ, તિતિક્ષા, ક્ષમા આદિ ગુણોની પારમિતાનું ફળ મળ્યું 'એકાવતારી પદ!'

સમય સતત સરકતો રહે છે, છતાં જૈન ઈતિહાસમાં સુપ્રસિદ્ધ અને વિરલ વિભૂતિઓમાં ટોચની કક્ષાએ રોહિણેયમુનિની ગણના થાય છે. જિનવાણીની ગૌરવગાથા પ્રગટ કરતું આગતું પાત્ર મનને સંમોહિત કરે છે.

મારા અલ્પ ક્ષયોપશમ અનુસાર મેં રાસફ્રતિને મઠારવાનો પ્રયાસ કર્યો છે. આ રાસકૃતિને મેળવી આપનાર સ્નેહી સ્વજન સમાન વિદ્ધાન સંશોધક ડૉ. કવિનભાઈ શાહને હું અચૂક ચાદ કરીશ. આ ગ્રંથની ઉપાદેયતામાં તેમણે ઉપકારની શુંખલામાં એક કડી જોડી છે. મારા આ કાર્ચમાં તેમનો અતથી ઈતિ સુધી સંપૂર્ણ સહયોગ સાંપડયો છે. તેમણે આ ગ્રંથ માટે વધામણા કંડાર્ચા છે. હું સદા એમની ૠણી રહીશ.

દેશ્ય શબ્દો અને પ્રાચીન શૈલીવાળા આ ગ્રંથનું ભાષાંતર કાર્ય કોઈક જગ્યાએ કઠીન હતું. અર્થનો ઉકેલ ન થતાં મન વમળોમાં અટવાતું ત્યારે તરત જ સ્વાધ્યાય પ્રેમી વિદુષી મહાસતીજી શ્રી વિરાગરસાશ્રીજી તેમજ શ્રી દૌર્ચરસાશ્રીજી (પૂ. રાજેન્દ્રસૂરિ મ.સા.ના સમુદાયના)નું સ્મરણ થતાં મન ત્થાં દોડી જતું. જ્યારે જ્યારે જ્ઞાન અને ભક્તિની જિજ્ઞાસા લઈને હું તેમની પાસે દોડી ગઈ ત્યારે ત્યારે તેમણે પોતાની પ્રતિફૂળતાને નજરઅંદાજ કરી મારૂં લોકોત્તર હિત જ પ્રથમ જોયું છે. વર્તમાન કાળે આવા સાહિત્ય રસિક સાધ્વીજીઓ આંગળીના વેઢે ગણાય તેટલા જ છે. તેઓ હસ્તપત ઉકેલવામાં અત્થંત પ્રવીણ (વિશાસ્દ) છે. આ પૂર્વે 'શ્રી શ્રેણિક રાસ અને શ્રી અભચકુમાર રાસ'ની હસ્તપ્રતો ઉકેલવામાં ખૂબ જ મદદરૂપ થયા હતા. જેથી મારું કાર્ચ સરળ બન્યું. હું સદા એમની ૠણી રહીશ.

આ ઉપરાંત પૂ. રામચંદ્રસૂરિજીના સંપ્રદાયના સાધ્વીજી શ્રી ચંદનબાળાશ્રીજી પણ રોહિણેય રાસની સંસ્કૃત હસ્તપ્રત અને કેટલીક કથાઓ મોકલી મારા કાર્ચમાં મદદરૂપ થયા છે. જેમાંથી રોહિણેચકુમારનો પૂર્વભવ મળ્યો છે. હું તેમને આ પ્રસંગે જરૂરથી યાદ કરીશ.

આ ગ્રંથનું નામકરણ આપનાર ડૉ. ધનવંતભાઈ શાહનો હું આ પ્રસંગે આભાર માનું છું. આ સંશોધનાત્મક ગ્રંથમાં મારા Ph.D ના માર્ગદર્શક ડૉ. અભચભાઈ દોશીએ સમયે સમયે માર્ગદર્શન આપી મંત્રિલ તરફ આગળ વધવામાં સધિયારો આપ્યો છે. તેમની હું ૠશી રહીશ.

આ પુરતકનું મુદ્રણ કાર્ચ અપ્સરા કોપી સેંટરના ઉત્સાહી નવચુવાનો શ્રી ખિલેનભાઈ સત્રા તથા શ્રી વિપુલભાઇ દેઢિયાએ જહેમત ઉઠાવી મર્ચાદિત સમયમાં કાર્ચ પૂર્ણ કર્યું છે. હું તેમની આભારી રહીશ.

મારા આ ગ્રંથને પુસ્તકરૂપે પ્રગટ કરવામાં શ્રુતજ્ઞાન ભક્તિથી પ્રેરાઈને સહયોગ આપનાર શ્રી મેઘજીભાઈ નીસર અને શ્રી નવીનભાઈ નીસર તથા શ્રી રમેશભાઈ ગાલાનો હાર્દિક આભાર માનું છું.

આ ગ્રંથને સાકાર કરવામાં મારા પતિ જયંતિલાલ સત્રા તથા પરિવારજનો, પુસ્તકોના પરબ સમાન વેવાઈ રતનશીભાઈ, મહેન્દ્રભાઈ, પ્રીતિભાભી, રાજેશભાઈ, દામજીભાઈ, દમચંતીબેન તથા લેખિત નામો સિવાય કોઈ વ્યક્તિ અને સંસ્થાએ પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ રીતે સંશોધન કાર્ચમાં સહાય કરી હોય તો તેઓનો આભાર માનું છું.

પ્રસ્તુત રાસકૃતિ કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર (કોળા)થી પ્રાપ્ત થઇ છે. તે બદલ હું તે સંસ્થાની આભારી રહીશ. વિવિધ ગ્રંથ ભંડારો, ગ્રંથાલયો, ગ્રંથપાલો, ત્થાંના કાર્ચકર્તાઓએ વિદ્યાભ્યાસમાં જે સગવડ પૂરી પાડી છે; તેને વિસરી શકાય એમ નથી.

મારી મતિમંદતાથી અર્થઘટન (લિપ્ચાંતર) કરવામાં ક્ષતિ રહી હોય તેમજ જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ લખાચું હોય તો મિચ્છામિદુક્કડં. આ ગ્રંથ ઉપાર્જનમાં કોઈ બ્રુટિ જણાય તો તેનું પરિમાર્જન કરવા નમ્ર પ્રાર્થના છે. વ્યાકરણની દષ્ટિએ ચિકિત્સા કરતાં કોઈ ક્ષતિ રહી હોય તો ક્ષમા ચાચું છું.

આ ગ્રંથનું અધ્યયન ભવ્યજીવોને મુક્તિ સુખના ભાગી બનાવે તેવી શુભેચ્છા.

પુસ્તક પ્રકાશન પ્રાપ્તિ પળે.

આ ગ્રંથ પુસ્તક રૂપે જન્મ લઈ રહ્યું છે ત્યારે લીંબડી અજરામર સંપ્રદાયના સાહિત્ય પ્રેમી પ.પૂ.મ. પ્રકાશરાંદ્રજી સ્વામીએ પ્રસ્તાવના રૂપે આશીર્વાદ મોકલાવ્યા છે. તે બદલ હું સદા તેમની ૠણી રહીશ.

પદ્મશ્રી કૉ. કુમારપાળ દેસાઈ, મુંબઈ ચુનિવર્સિટીના પ્રધ્યાપક કૉ. ધનવંતભાઈ શાહ, ભવન્સ કોલેજના વાઈસ પ્રિન્સિપાલ ડૉ. ઉત્પલા મોદી તેમજ વિદ્ધાન સંશોધકોએ આશીર્વાદના ઉપહાર મોકલ્યા છે તે બદલ હું ધન્યતાની લાગણી અનુભવું છું..

આ પુસ્તકમાં क्षति પ્રત્યે ધ્યાન દોરવા વિદ્વાનોને વિનંતી.

૨૪ એપ્રિલ, ૨૦૧૨, સોમવાર, અક્ષયતૃતિયા.

- લિ. ડૉ. ભાનુબેન શાહ (સત્રા)

દેક લ્ટાક લ

|     | -: अवुङमिशिश :-                                                                                                                     |            |  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--|
|     | ਰਿਖ <mark>੫</mark>                                                                                                                  | યૃષ્ટ      |  |
| ۹)  | રોહિણેયરાસ હસ્તપ્રતનો પરિચય                                                                                                         | ૧થી ૪      |  |
| ૨)  | રોહિણેય રાસકૃતિની કાવ્ય દેષ્ટિએ સમીક્ષા                                                                                             | ૪ થી ૧૦    |  |
| ૩)  | કવિ ૠષભદાસનો સંક્ષિપ્ત પરિચય                                                                                                        | ૧૦ થી ૧૧   |  |
| 8)  | મંગલાચરણ                                                                                                                            | ૧૨ થી ૧૮   |  |
| ૫)  | રાસનાયક અને તેના પૂર્વજોનો પરિચય                                                                                                    | ૧૯ થી ૪૬   |  |
| ٤)  | રોહિણેયકુમારની બાલ્યાવસ્થા                                                                                                          | ૪૬ થી ૬૨   |  |
| ૭)  | વિફરેલો રાસનાયક<br>્                                                                                                                | ૬૩ થી ૭૧   |  |
| (۲  | કોટવાલની <b>કજે</b> તી                                                                                                              | ૭૧ થી ૭૨   |  |
| ૯)  | નિયતિની પ્રબળતા                                                                                                                     | ૭૨ થી ૯૭   |  |
| 90) | રાસનાયકનો પડકાર                                                                                                                     | ૯૭ થી ૯૯   |  |
| ૧૧) | પુરોહિત પુત્રનું અપહરશ                                                                                                              | ૯૯ થી ૧૦૨  |  |
| ૧૨) | મહામાત્યાની કુશળ રાજનીતિ                                                                                                            | ૧૦૨ થી ૧૧૨ |  |
| ૧૩) | રાસનાયક વિટંબણામાં                                                                                                                  | ૧૧૨થી ૧૧૯  |  |
| ૧૪) | દેવગતિનું વર્શન                                                                                                                     | ૧૧૯ થી ૧૫૮ |  |
| ૧૫) | રાસનાયકનો હ્રદયપલટો                                                                                                                 | ૧૫૮ થી ૧૮૬ |  |
| ૧૬) | દશબોલની દુર્લભતા                                                                                                                    | ૧૮૩ થી ૨૧૧ |  |
| ૧૭) | મહામાત્યાની કુશળ રાજનીતિ<br>રાસનાયક વિટંબણામાં<br>દેવગતિનું વર્શન<br>રાસનાયકનો હ્રદયપલટો<br>દશબોલની દુર્લભતા<br>મુમુક્ષુની ક્ષમાપના | ૨૧૫ થી ૨૩૬ |  |

|     | વિષય                                                                                                                            | ્રપૃષ્ટ    |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| (۲۶ | માતા-પુત્રનો સંવાદ                                                                                                              | ૨૩૭ થી ૨૪૬ |
| ૧૯) | અધર્મનો ત્યાગ કરવાની ખેવના                                                                                                      | ૨૪૬ થી ૨૫૩ |
| ૨૦) | દીક્ષા મહોત્સવ                                                                                                                  | ૨૫૪ થી ૨૬૭ |
| ૨૧) | પાંચ સમવાય                                                                                                                      | ૨૩૬ થી ૨૭૦ |
| ૨૨) | રોહિશેય મુનિની સંયમ સાધના                                                                                                       | ૨૭૦ થી ૨૭૭ |
| ૨૩) | અનશનની આરાધના                                                                                                                   | ૨૭૭ થી ૨૮૨ |
| 58) | કલશ કાવ્ય                                                                                                                       | ૨૮૨ થી ૨૮૮ |
| ૨૫) | પરિશિષ્ટ વિભાગ                                                                                                                  | •          |
|     | ૧. પાદનોંધ                                                                                                                      | ૨૮૯ થી ૨૯૨ |
|     | ૨. રોહિણેય રાસમાં આવતી વિશિષ્ટ કથાઓ                                                                                             | ર૯૩ થી ૨૯૫ |
|     | ૩. જિનાલયમાં પ્રવેશતાં દશ બાબતોનું પરિપાલન                                                                                      | ૨૯૬ થી ૩૦૦ |
|     | ૪. શ્રાવકાચાર                                                                                                                   | ૩૦૧ થી ૩૧૨ |
|     | ૫. અવંદનીય સાધુ                                                                                                                 | ૩૧૩ થી ૩૧૪ |
|     | ૬. શ્રમણાચાર                                                                                                                    | ૩૧૫ થી ૩૪૧ |
|     | ૭. દેશીઓની સૂચિ                                                                                                                 | ૩૪૨ થી ૨૮૬ |
|     | ૮. કઠીન શબ્દ                                                                                                                    | ૩૪૪ થી ૩૪૧ |
|     | પ. અવંદનીય સાધુ<br>૬. શ્રમણાચાર<br>૭. દેશીઓની સૂચિ<br>૮. કઠીન શબ્દ<br>૯. સંદર્ભ પુસ્તક સૂચિ<br>જ્જાજ્જાજ્જાજાજાજાજાજાજાજાજાજાજા | ૩૪૬ થી ૩૪૮ |

पांचरमंद्रार पुठंड परवर्रे हपष्गीतरपंदीरिकाई ए एकदिनद्रता मेवनइबारि स्पष्णिआ क्योतिएवारि ताद्रहंथतन्त्र हतियुस्टी ग्टडप्डास्त्रोनास्त्र ए द्रत्तेमेवराङ्गायरग्रमा स्र हतातमानीतेकत्वा पांचस्पुरुष्यद्रिसारोम् घरपाञ्जतेवाकीकरे ए द्रतामेवङ्गातिम्ह गरीयांत्रक्रेंगरगर्ग गंध्रपणाड्मावेंपाव मप्पोतवपाडेषाव ११ मवस्तापितीतित्रितिरं र्षणाहरा मास्मेनामसंब्रितसी मालेबवतविवित्र मासतीतावतीताती करवेसुरकपवित्र (ब याणीब्स बादिता अंबेतादरोद्यम ब्रमन्याभारेक्विक्ट गेहणीन्यातात्तम १ वापर्ड तेगेहणि अंक वारएक मोते ज्ञाव अथकार नाव तातं वाट तेमा दिगदाण ज्ञातावास मृतक द्याताक मृतका मा ताणी ह् मोद्रमरातेह्न इ.ज.चन्न चे पाइ बानही नोह्नी हुचे रोहणी इह्ने तमपूर्त तेणाई बभ सनब्दा प्रमात १ भूमति तमुप्त वसरे गृहि इ.प्रमाद हिन्स इंतर्ग कि हिन्स इंतर्ग हुन प मीवतपात्तमतहाउद्देह मीवनवाणहीपेहरेतेह सप्पर्गह्यं मनमणी पहिरेवाणही हम् रोमिल्डा का ग्रह्म होनागोड्कु व वेतार गिर्यवेत वह ह्या हि गुफा का मोटा बड़ त्या हि इ कि हा ४ पार्वपाटम् मार्ड्सम् नम् नागिवण नम्बत्त्रम् प्रवासनम् प्रवासनम् । त्रत्राणियरे वाणिय इसदी इसप्रीयोग्नाम् मही ६ तड्गातइतिहाष्गागिद्धं प्रमावीश्रामघुन्निह

<u> બેહિણેવ રાસનું પ્રથમ પૃષ્ट, પ્રત છ. ૧૩૮૭૦. શ્રી કૈલાસસાગસ્સૂરિ જ્ઞાનમંદિર.</u>

मेडी ड्रामितोडिनमंदिरमाटा मामर्तीरिज्ञानासंडी ४एए०प्रेषधमात्ताप्रांतेनानाता हमामसुत्रसिद्ध इस्मनयस्तुणमान्नकी अध्युणसंनतिरमदिमदिमस्तान्न प्राप्तमासिति मस्बंता सक्तं जम्मसम्बन्धाङ्की अगुगुण रम्पोरामत्रनानतामाहि डिह्यं बक्तं कत्तीक् पुरामदास्वाइकी तिएियानिस्यम्भामि सदिगुरुवासाइकी ४१गुण तथा त्राण्यस्यीसांतन्त्रीतेस्प्रमाथम् नेत्यातेत्रसारोङ्। गृष्ट्रणीन्त्रापरिसंयमतेता कङ्ग्राबक तोडी वापकस्मश्रीपाठीनाग्ने तस्मित्रमसंतोडी स्प्रुणक्रमणास्माना पातिमननिष स्टिस्ताङ्। श्रमनामार्गम् तसम्त्रता मत्रमार्गम् तस्त्रमाङ्ग इत्रुपङ्ग्नास्त्रम् अस्त्र वेगामक्त्यंतो पालिका इ तेयतका ऐकी करणविति ङंजबबनसुणतो मतिवेग्गानका एको ब्रतबारोडी सएगुण-अबकरिसरतासुख्यांसे प्रसातिमादेडाइडी राद्याक्रमातीस बुत्तायक सिवसुख ब्यथक श्रीविक्त्याणंद्रगण्यागुक्ती मीटीमफ ग्रिड्सीवाणी झेएं मारोदी कङ्गमातमदाष्ट्रात्वे बगद्वद्याक्तारादी ४५गुणण्वतास्त्रम्गात तास्पानरमार्थको अत्रमुण्ळाबक्कतेंद्रनीसमकितसरी पूर्वे डित्तनस्पायको प्रागनसम जैकरमगोव एटवाङी वीश्ववनका जमाबिकी जना र बाते देवाना ते दवाकी ऋगुण स्र कार्गम

ठेतरं मास्त्रक्षत्रे को आ रामरमातार्डी क्ष्यसक्ति हो हार्गानमाने सुख्यामा हिस्कातार्डी मसोरे बरेस फाफामें होने सुनिक्स माज्य हं इसमारे दे पंपुरु प्रमादे हो गर्द अन्ता अत्र ग्राणा इति अतिहास ली आराम सम्मा

शेहिधीय शसन् यांतिम पृष्ट.

# રોહિણેય રાસનો પ્રત પરિચય

પ્રસ્તુત રાસના પ્રારંભે ભલેમીંડું છે, જે મંગલાચરણની નિશાની છે. દરેક ચરણાંતે આંકણી લખી કડીની સંખ્યા લખી છે. આ રાસ કુલ ૩૪૪ કડીમાં પથરાચેલો છે. દરેક કડીમાં વિસર્ગ ચિદન છે. પત્રની બંને બાજુ હાંસિયા છે. પત્રની બંને બાજુ દંડ કે તિલક કરવા માટે જગ્યા છોડી છે. આ પ્રતમાં મુખ્ય પૃષ્ઠ ઉપર પાના નંબરની આંકણી લખી છે.

સમકિતસાર રાસમાં દરેક પૃષ્ઠ ઉપર અને મધ્યમાં તેમજ ડાળી તરફ લાલ રંગના ત્રણ તિલક છે અને મધ્યમાં ચોરસ ચોકડીની વિશિષ્ટ પ્રકારની આકૃતિ સુશોભિત છે. તે ચોકડીની મધ્યમાં તિલકનું સુશોભન છે, જે લાલ રંગનું છે; તેવું પ્રસ્તુત રાસ કૃતિમાં નથી.

પ્રસ્તુત રાસની ફોટોકોંપી(પ્રત) શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર, કોળા(ગાંધીનગર)થી મળી છે. કવિની આ રાસકૃતિની વિશેષતા એ છે કે આ હસ્તપ્રત કવિ ૠષભદાસ દ્વારા સ્વચં લિખિત છે. આ હસ્તપ્રતનો ડાભડા ક્રમાંક ૧૩૮૦૦ છે.

આ રાસમાં ફુલ ૩૨ ૫૧ છે. દરેક ૫૧ ૫૨ ૧૩ પંક્તિઓ લખેલી છે. આ રાસફૃતિના ૫૧ની ઊંચાઈ ૧૦ | સે.મી. અને પહોળાઈ ૨૩ | સે.મી. છે. દરેક પંક્તિની અક્ષરોની સંખ્યા અનિશ્ચિત છે. આ પ્રતની સ્થિતિ મધ્યમ છે.

આ પ્રતના અક્ષરો મોટા, સ્વચ્છ, સુઘડ અને સ્પષ્ટ છે, જેથી વાંચવામાં તેમજ ભાષાંતર કરવામાં ઘણી સુગમતા રહે છે. કવિ એ આ રાસકૃતિમાં સરળતાથી સમજાય તેવા શબ્દોમાં આલેખન કર્યું છે. આ શબ્દો અત્યંત બાજુ બાજુમાં કે છૂટાં છૂટાં નથી.

પ્રસ્તુત રાસ સમકિતસાર રાસ (સં. ૧૬७૮) પછી લગભગ એક દાચકા પછી સં. ૧૬૮૮માં રચાય છે. કવિ ૠષભદાસની ઉપલબ્ધ રાસકૃતિઓમાં આ અંતિમ રાસકૃતિ મનાય છે. તેમાં દુહા:૨૨, ઢાળ:૧७ અને ચોપાઈ: ७ની કવિએ ગૂંથણી કરી છે. તેમણે દરેક ઢાળને જૂની દેશી ભાષામાં ઢાળી છે.

આ રાસ પોષ માસ, સુદ સાતમ, ગુરુવાર, શુભ મુહૂર્ત, શુભ નક્ષત્ર અને સુકાળમાં ખંભાત નગરીમાં રચાયો છે; એવું કવિ ઢાળ : ૧૯ કળશ કાવ્યમાં જણાવે છે.

કવિએ ઘણી રાસકૃતિઓ ગુરુવારે રચિ છે, તેમ પ્રસ્તુત રાસકૃતિનું કવન પણ ગુરુવારે પ્રારંભ કર્યું છે; જે તેમની વિદ્યા પ્રીતિ દર્શાવે છે.

ભાષા પ્રભુત્વ :

પ્રસ્તુત રાસકૃતિની ભાષા 'મારુ' ગુજરાતી છે. તેના પદો સ્પષ્ટ, વિષયગ્રહીત્વ મજબૂત અને પદ લાલિત્ય સુંદર છે. તેમણે પોતાની આવડતનું પ્રદર્શન કરી અકારણ ભાષાનું પોત ગૂંચવ્યું નથી. કવિ ખંભાતના વતની હતા તેથી તેમની આ રાસકૃતિમાં ચરોત્તરી બોલીનો પ્રભાવ છે. સંભવ છે કે તે સમયે સામાજિક વ્યવસ્થામાં આ ભાષા પ્રચલિત હશે અને જનસામાન્યને આ ભાષા પ્રત્યે બહુમાન ભર્ચો અભિગમ હશે. આ પ્રતની ભાષા જૂની છે તેમાં પડિમાત્રાનો છૂટથી ઉપયોગ થયો છે. તેમાં જૂની લેખન શૈલીના લક્ષણો જળવાઈ રહ્યાં છે.

કવિએ પ્રસ્તુત રાસમાં સરળ ગુજરાતી ભાષા સાથે 'મોટિ',' દુર્ગ', 'ચોકી','સહી' જેવાં હિન્દી શબ્દોનો પ્રયોગ પણ કર્યો છે. 'અ' શબ્દ કોઈક જગ્યાએ વધારાનો હોવાથી શબ્દપૂર્વિમાં અડચણરૂપ બનતાં કેટલીક જગ્યાએ () માં મૂક્યો છે.

# રોહિણેય રાસફૃતિની કાવ્ય દષ્ટિએ સમીક્ષા :

મહ્યકાલીન જૈન સાહિત્યમાં મુખ્યત્વે રાસ, પ્રબંધ, ફાગુ, બારમાસી, છપ્પય, વિવાહલો, છંદ, માતૃકા, કક્કા, સજઝાય, પૂજા, બાલાવબોધ જેવી વૈવિધ્યસભર કાવ્ય રચનાઓ જોવા મળે છે તેમાં રાસ, પ્રબંધ, ફાગુ, અને વિવાહલો વગેરે ચરિત્રાત્મક કાવ્ય પ્રકારો છે.

ડૉ. જોન્સન કાવ્યની પરિભાષા કરતાં કહે છે: કવિતા કળા છે, જે કલ્પનાની સહાય લઈ બુદ્ધિ દ્વારા સત્થને આનંદથી જોડી દે છે.\*

મધ્યકાલીન ચુગમાં 'રાસા'કાવ્ય પ્રકાર જૈન કવિઓ દ્વારા વિપુલ પ્રમાણમાં ખેડાયો. સંસ્કૃતમાં 'રાસ' એટલે સમુહ નૃત્ય. રાસ શબ્દ નૃત્ય ક્રીડના અર્થમાં અભિપ્રેત થયો છે. રાસ એ આખ્યાનરૂપે લાંબા ગેય કાવ્યરૂપે અને ટૂંકા ઉર્મિ કાવ્યરૂપે જૈન સાહિત્યમાં જોવા મળે છે.

આ રાસ કાવ્ય પ્રકારોમાં મોટે ભાગે ઐતિહાસિક પાત્રો, ધર્મિષ્ઠ ચારિત્રવાન પુરુષોનું ચરિત્ર નિરૂપણ જૈન કવિઓ દ્વારા થયું છે. કથાના માધ્યમે લોકોને તત્ત્વદર્શન કરાવવાનું રાસકર્તાનું મુખ્ય અભિપ્રાય રહ્યો છે.

ભારતીય કાવ્ય પરંપરામાં કાવ્ય સર્જનનો હેતુ મુખ્યત્વે વ્યવહાર જીવનમાં સદાચારના ગુણોની ખીલવણી અને સાથે સાથે અધ્યાત્મ માર્ગે ઉન્નતિનો છે. સર્જક સ્વાન્તઃ સુખાય રચના કરતો નથી પરંતુ ભાવુક વર્ગને પોતાની સર્જનાત્મક અનુભૂતિમાં સહયોગી બનાવી ઓછા વત્તા અંશે ડૂબકી મરાવે છે. મધ્યકાલીન સાહિત્ય ધર્મના પ્રેરક બળથી સર્જાયેલું હોવાથી તેની ફલશ્રુતિમાં ધર્મનો પ્રભાવ જોવા મળે છે.

પ્રસ્તુત રાસકૃતિમાં જૈન કવિહૃદય શ્રાવક ૠષભદાસ ધર્મની શ્રેષ્ઠતા અને જિનવાણીની મહત્તા ઉપદેશે છે. જૈન પરંપરામાં રોહિણેચકુમારની કથા ખૂબ પ્રચલિત છે.

પ્રસ્તુત રાસ દુહા, ઢાળ અને ચોપાઈમાં વિભક્ત છે. દુહામાં વિષય વસ્તુનો ઉલ્લેખ કર્યા પછી ઢાળમાં તેનો વિસ્તાર છે. ઢાળમાં વિવિદ્ય પ્રકારની ગેય દેશીઓ, શાસ્ત્રીય રાગ અને માત્રામેળ છંદનો સંયોજન થવાથી એક સુંદર કાવ્ય રચના બની છે. કવિ પોતાના વક્તવ્યને સુંદર, સચોઢ અને આકર્ષક રીતે વ્યક્ત કરવા અલંકારોનો સમુચિત પ્રયોગ કરે છે.

કવિએ શ્લેષ, ઉપમા, રૂપક, જેવા અલંકારોનું નિરૂપણ કર્યું છે. વળી, વર્ણાનુપ્રાસ શબ્દાલંકાર ચોજીને પદને કંઠસ્થ કરી શકાય તેવું બનાવ્યું છે. કવિની આ રાસકૃતિમાં વર્ણાનુપ્રાસ અલંકારનો છૂટથી ઉપયોગ થયો છે. કેટલાક ઉદાહરણો દ્વારા કાવ્યરસને માણીએ.

<sup>\*</sup>કલિકાલકલ્પત્રસુ, લે. ડૉ. જવાહર પટની, પૃ. ૬७.

### 🕈 શ્લેષ અલંકાર :

થયો સોર સુભટ સલસલીઆ, નૃપ મંત્રી સહુઈ ત્યાહા મલીઆ (ક. ૫७)

# ♦ ઉપમા અલંકા૨ :

રોહણીઉ ઘરિ વાધઈ જોય, દુતી ચંદ પરઈ તે સોચ (ક. 39)

વીજ પર્રિ ભડકો થઈ જાય (ક.૯७)

કોટ ઉલંઘઈ વાનર પરઈ (ક.૯૮)

બંધાણો મુગલો જયમ પાશ (ક.૧૦૮)

પંખીમાંહિ અદ્યમ (જ)ચમ કાગો, ભખઇ લીબોલી અંબનો ત્યાગો (ક.૨૨૨)

ચપલ કાન ગજ કેરો જોય, રાજ લક્ષ્મી તે એહેવી હોય (ક.૨૫૮)

પંથી પરિદોહો દશ જસઇ એ (ક.૨૮૨)

જોવન નદિનું પુર રે, રીધિ ચમ વીજલી, અંજલી જલ ત્થમ આઉખુ એ (ક.૨૮૩)

સૂખ સંજચાનો રંગ રે, દેહે કાંત્ય જ અસી, જયમ તરૂં અરનું પાનડું એ (ક.૨૮૪)

ચારીત્ર પ્રવહણ સમાન્ય રે (ક.સ્ટપ)

શુકના પાઠ પરિ તસ પરઠો, મછ પરિં નર તરતો જી. (ક.333)

પ્રસ્તુત પદાવલીઓમાં કવિએ ઉપમા અને રૂપકનું ઊભચ આચોજન પણ ક્યાંક કર્યું છે.

# 🕈 રૂપક અલંકાર :

અભચકુમાર ઉલટ મનિ ધરી, પરણાંવસઇ મુઝ સંચમ શરી (ક. ૨૯૮) પ્રસ્તુત રાસમાં કવિએ શબ્દાનુપ્રાસ અને વર્ણાનુપ્રાસ અલંકારોનું આયોજન કર્યું છે. વળી, અનુપ્રાસચુક્રત કડીઓની રચના કરી હોવાથી લચબદ્ધ ગાઈ શકાય છે તેમજ કાવ્ય શ્રવણ કરતાં વધુ કર્ણ પ્રિય બને છે, તે પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે.

હોઈ પૂત્ર સપૂત્ર જેહો <del>हे</del>, तात वयन न वोपर्ध तेहो (s. ४३)

સાત ભોમી એક આવાસો, ત્યાહા રચના કીધી ખાસો (ક. ૧૨૬)

ેતેહેનઇ તેહ જ અહીત બહુ કરઇ, વલી વઇર માનવ તીહા ધરઇ (ક. ૨૫૬)

ચારીત્ર ચોખાનો ધરનાહાર, ખેરૂ કરમ તણો કરનાહાર (ક. ૨૬૨)

પ્રસ્તુત કડીઓમાં શબ્દોની ગૂંઘણી સરળભાષામાં હોવાથી લોકજીભે રમી જાય છે.

# રસ નિરૂપણ :

કાવ્યનું પ્રાણ તત્ત્વ રસ પ્રવાહ છે. પ્રસ્તુત રાસકૃતિમાં વીરરસનું નિરૂપણ થયું છે, છતાં તેમાં કરુણ, ભયાનક, બીભીત્સ, શૃંગાર અને અદ્ભુત રસની છાંટ પણ જોવા મળે છે.

# ♦ ह्युध रसः

રોહિણેચફુમાર માતા પાસે સંચમની અનુમતિ માંગે છે તે સમયની માતાની સ્થિતિમાં કરુણ રસનું નિરૂપણ થયું છે (ક. ૨૭૯ થી ૨૮૧) તેમજ માતા સંચમની કઠોરતા અને ભયાનકતા દર્શાવે છે.

લોહમતી ઝૂરેહ રે, સૂત તુ નાહાનડો; તસકર કુલી, સંચમ કશ્ચો એ.

વીષમ પંથ એ સાધરે, કોઠો કિમ ચાલશો; મીણ દાત લોઠમઇ ચ્થણા એ. જાતા કુણ આધાર રે, કુટંબ તે કથમ જીવઇ; દૂખી કરી વ્રત શું ઘરઇ એ. પ્રસ્તુત પદાવલી દ્વારા ક**િએ કરૂણ અને ભચાનક રસનો ચુગપત્** પ્રયોગ કર્યો છે.

### **♦** વી૨૨સ:

ઉપરોક્ત પ્રસંગે વીર ક્ષાશ્રત્વને શોભે તેવો રોહિણેયકુમાર માતાને (ક. ૨૮૨ થી ૨૮૫) ઉત્તર આપે છે.

કહઇ રોહણ સૂર્ણ માય રે, કુટંબ તે કારચમું; પંથી પરિ દોહો દશ જસઇ એ જોવન નદિનું પુર રે, રીધિ યમ વીજલી; અંજલી જલ ત્યમ આઉખુ એ સૂખ સંજયાનો રંગ રે, દેહે કાંત્ય જ અસી; જયમ તરૂં અરનું પાનડું એ ચારીશ્ર પ્રવહણ સમાન્ય રે, સુખ દઇ મુગત્યના; સૂરના સુખ નીસઇ સહી એ વળી, (કડી-3૯,૪૦) રોહિણેયકુમાર વીરતાપૂર્વક પિતાને ચોરી, જુગાર અને અબ્રહ્મનું સેવન પાપમય છે; તેવું સમજાવે છે.

> હું તો છું નાહનો બાલ્યો રે, નહી પરસ્ત્રી ગમન જ કાલ્યો; ભણ્યુ જુગટઈ વીસરી આઈ રે, મદિ વિધ્યા તે ન સધાઈ સ્થું સાવ્ય જ મારી ખાઉં રે, જિહમા હું રમવા જાઉં;

પ્રસ્તુત શબ્દાવલીમાં કવિએ વીર રસનું આચોજન કર્યું છે.

# 🕈 અદ્ભુત ૨સ :

મહામંત્રી અભચકુમારે ચોરને પકડવા રચેલ દેવભવનની રચનામાં અદ્ભુત રસ તરી આવે છે.

સાત ભોમી એક અવાસો, ત્યાહા રચના કીઘી ખાસો (ક.૧૨૬) માહા રત્ન અમુલ્ય આણી, કરઈ દેવ ભુવન ઈંધાણી; દેવંગના સરખી નારી, કીઘી ત્યાહા ચામરધારી (ક.૧૨७) ગાંદ્રવ કલા નાટિક થાઈ, વિણા વાહાતી અપછરા ગાઈ; રોહણીઉ જમવા બઈસારયો, કરી ભગત્યનઈ કોઠિ ઠારયો (ક.૧૨૮) સૂતો ઉઠયે નર ત્યારઈ, જાગ્યો ઉતરી મદિરા ચારઈ; દેવલોક સરીખું દેખઈ, વીમાનમાહા નાટિક પેખઈ (ક.૧૩૦) દીઠી અપછરા સુંદર સારી, ચમક્યો તવ રીદઈ મઝારી; ચામર વીજઈ નારી સ્થારો, બોલઈ મુખ જઈજઈકારો (ક.૧૩૧)

રોહિણેયકુમારની અવનવી ખતરનાક વિદ્યાઓના વર્ણનમાં કવિ અદ્ભુતરસ સાથે ભયાનકરસનાં દર્શન કરાવે છે.

> પછઈ કુપકુંડિ નર આવઈ રે, મોટા દોરડા જાડા લાવઈ; પગે લાકડાં બાંઘી ઉંડઈ રે, થઈ માછલો જલ માહા બુડઈ (ક.૩૫) વાનર થઈ ડાલિંચઢતો રે, પસુ થઈનઈ ઢોરમાહા વઢતો; મુકી જાણઈ નીદ્રા અદ્યોરી રે, પણિ ન કરઈ રોહણ ચોરી (ક.૩૬)

### **♦ 여리 여용 2**관 :

પોતાના પૂર્વજોને મહારાજા પ્રસેનજિતે આપેલો ગરાસ પાછો આંચકી લેતાં રોહિણેચકુમાર વિફર્યો. તે વિદ્યાના બળે ઊંટ બન્થો. તે પ્રસંગે કવિ ભીષણ ચિત્ર ખડું કરે છે.

> ઘાલ્યો હાથ આધેરો જ્યારઈ, ઉંટ સામડુ આવ્યુ ત્યારઈ; વીધ્યા બર્લિ તે કરહો થાઈ, સોવન ગુઘરા બાધ્યા પાઈ (ક.૫૫) નાચંતો નૃત્ય ઊંટમાહા જાઈ, તવ રાઈકો જઈ કાને સાહઈ; તવ ઉછલતો ઊંચો થાઈ, તે ઊંટડો કોણઈ ન સવાઈ (ક.૫૬) ઢોર શ્રેણિકનો છઈ વલી જ્યાહઈં, ભંગાણું પાડચુ તે માહઈં; થયો સોર સુભટ સલસલીઆ, નૃષ મંત્રી સહુઈ ત્યાહા મલીઆ (ક.૫७) ઊટડો દેવ શખરિ જઈ ચઢીઉ, કોટવાલ નઈ મસ્તિગ પડીઉં; મારી પાટુ ખડગ જ લીધુ, પછઈ રુપ પ્રગટ તે કીધૂ (ક.૫૮) નહી આપો ગરાસ જ ગામો, તો હું ટાલીસ સહુનો ઠામો; એમ કહઈતો આકાસઈ જાઈ, આવ્યો જ્યાહા પોતાની માઈ (ક.૫૯)

# 🕈 શુંગાર રસ :

સંચમ લેવા તૈયાર થયેલા રાસનાયકને મહારાજા શ્રેણિકે સ્વયં પોતાના હાથે સ્નાન કરાવી ્દિવ્ય વસ્ત્રો અને આભૂષણોથી શણગાર કર્યો. કવિના તે વર્શનમાં શુંગાર રસના દર્શન થાય છે.

> દાન દેઇ મોહોછવ નૃપ કરતો, રોહણીઉ નહવરાવ્યો રે; વસ્તર ભુષણ ભલા પિહઇરાવી, મંસ્તિગ ખુપ ભરાવ્યો રે; અસાવે સોચ બનાવ્યો રે, રોહણ રૂપ અતી ફાલ્યો રે, જન, જેવા બહુ આવ્યો રે, રોહણીઉ જોય વધાવ્યો રે(ક.30૨)

### **♦** शांत ૨સ :

રોહિણેય મુનિની સંયમ પર્યાયનું વર્ણન (ઢાળઃ૧૬); જેમાં કષાયોની ઉપશાંતતા અને કર્મોને અળગા કરવાની તમન્ના તેમજ અનશન આરાધનામાં કવિ શાંતરસ પીરસે છે.

### ♦ ઢાસ્થ રસ :

કવિની આ કૃતિમાં જ્વલ્લે જ હાસ્થ રસ જોવા મળે છે. રોહિણેચકુમાર નિર્દોષ સાબિત થતાં અત્થંત પ્રસન્ન થઈ વૈભારગિરિની ગુફા તરફ દોડ્યો. વળી, રોહિણેચકુમાર રત્ન ચોરીને લાવ્યો ત્યારેમાતા અત્થંત ખુશ થઈ.

### **♦** ભક્તિ ૨સ :

રાસંકર્તાની સરસ્વતી દેવી પ્રત્યેની ભક્તિ અને રાસનાયકનો ભગવાન મહાવીર પ્રત્યેનું સમર્પણ તેમાં ભક્તિ રસનો પ્રવાહ વહેતો જોવા મળે છે.

# वर्हान ह्या :

કવિની વર્ણનશક્તિ અતિશયોક્તિ વિનાની છે. પ્રારંભમાં રાસનાચકના પૂર્વજોની પાંચ

પેઢીનો પરિચય રસપ્રદ છે. ચોરને પકડવા અભયકુમારે મહારત્નના પ્રભાવથી રચેલો દેવભુવન તથા સ્વર્ગલોકની વ્યવસ્થાનું વર્ણન કવિએ અનુપ્રાસચુક્ત કડીઓમાં(૧૨७ થી ૧૩૫) રોચક રીતે કર્યું છે. (ઢાળ : ७) દેવોની વિશેષતા શબ્દાનુપ્રાસ અને વર્શાનુપ્રાસ અલંકારો દ્વારા કવિએ ચોજી છે. (ઢાળ : ૮) દેવના પ્રકાર, આયુષ્ય, અવગાહના, સંસ્થાન, શરીર, જ્ઞાન-અજ્ઞાન, ઉપયોગ, પ્રાણ, પર્યાપ્તિ આદિનું ઝીણવટભર્યું વર્ણન રસિક છે. (ઢાળ : ૧૦) વિવક્ષિત ગતિમાંથી આવેલા જીવના લક્ષણો, (ચોપાઈ:૩) પ્રસ્તુત પદાવલીમાં દેવભુવનનું સ્થાન અને શુદ્ધ શ્રમણાચારના લક્ષણો, (ઢાળ : ૧૫)દીક્ષા મહોત્સવનું વર્ણન, (ઢાળ : ૧૬) રોહિણેય મુનિનું તપોમય સંયમીજીવન તેમજ કાવ્યાન્તે કવિ પોતાના પૂર્વજોનો ઉલ્લેખ કરી ગુસુભક્તિ પ્રગટ કરે છે.

ઉપરોક્ત ચિત્તાકર્ષક વર્ણનોમાં શ્રાવક કવિની વિદ્ધતા અને પ્રાજ્ઞતાનો અણસાર આવે છે. ચમત્કારિક તત્ત્વ :

મધ્યકાલીન જૈન કવિઓએ લોકોના મનોરંજન માટે ચમત્કારિક તત્ત્વોનું રાસકૃતિમાં નિરૂપણ કર્યું છે.

(ચોપાઈ: ૧) રોહિણેચકુમારના પૂર્વજો પોતાની જાદુઈ મોજડી પહેરી અદશ્ય બની ચોરી કરતા હતા. વળી રૂપખુરો ચોર અંજનવિદ્યાના બળે અદશ્ય બની રાજાનું ભોજન આરોગતો હતો, તેવી જ રીતે રોહિણેચકુમાર વિદ્યાના બળે રૂપપરિવર્તન કરી વિજળીની જેમ ક્ષણવારમાં આકાશમાં અદશ્ય થઈ જતો. તે વેશ પરિવર્તન કરી ઊંટ, રોહણશેઠ, શ્રાવક, દુર્ગચંડ ખેડૂત બન્થો.

# ਉਪਵੇशात्मह तत्त्व :

મધ્યકાલીન કવિઓ પોતાની રચનામાં ઉપદેશ તત્ત્વ ઉમેરી લોકોને પ્રતિબોદ્યે છે.

''પાપ કરમથી પાછો ભાગઈ, તે જગિ ઉત્તમ જંતો જી.''

''કરણ રસઇં કરી મુખ માંડતા પાતીગ નવિ પરહરતા જી.''

પાપકર્મથી દૂર રહેનાર હળુકર્મી આત્માઓ વિશ્વમાં ઉત્તમ પ્રાણી કહેવાય છે.

પોપટના દેષ્ટાંત દ્વારા કવિ ભવ્યજીવોને ઉપદેશતાં (કડી : 33ર થી 33દ્) કહે છે,''ફક્ત કર્ણેન્દ્રિયની રસલોલુપ્તાપૂર્વક સાંભળવાથી પાપકર્મોનો નાશ ન થાય. તેવું જ્ઞાન પાળેલા પોપટ સમાન છે. જે ફક્ત 'રામ રામ' જપે છે પરંતુ તેનો ભેદ જાણતો નથી. જેમ મત્સ્ય પાણીમાં રહેવા છતાં વિશુદ્ધ ન બને, તેમ કર્ણપ્રિય જીવો જિનવચન શ્રવણ કરવા છતાં શું સાધી શકે ?

(ઢાળ : ૧૨) ભગવાન મહાવીરે રોહિણેય કુમારને માનવભવની દુર્લભવાનો ઉપદેશ આપ્યો. (ચોપાઈ:૫) જિનવચનને હૃદચસ્થ કરનાર સ્વર્ગલોક મેળવે છે, જ્યારે જિનવચનની અવગણના કરનાર દુર્ગતિ મેળવે છે. કવિએ તેના સંદર્ભમાં કાર્તિકશેઠ, ભરત ચક્રવર્તી, વિનયરત્ન મુનિઅને બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તીના દષ્ટાંતો ટાંક્યા છે. જે જિનવચનની મહત્તા ઉપદેશે છે.

### સમાજ દર્શન :

૧) હલકી જ્ઞાતિના લોકો ભદ્ર સમાજથી દૂર પોતાની એક અલગ વસાહત કરી વૈભારગિરિની ગુફામાં

- રહેતા હતા. અહીં સ્પષ્ટ થાય છે કે, ચોરી જેવા અકૃત્યને સભ્ય સમાજના લોકો સ્વીકારતા ન હતા.
- ર) પ્રાયઃ હલકી જ્ઞાતિના લોકોમાં વ્યસન અને દુરાચારનું પ્રમાણ વધુ જોવા મળે છે. વર્તમાન કાળે શ્રીમતોના વારસદારો કેશન અને STATUS બતાવવા વ્યસનોને શોખથી સેવે છે.
- 3) મુતકના આત્માને શાંતિ મળે તે માટે પરિવારજનો દ્વારા પિતૃતર્પણ કરવાની એક પ્રથા હતી.
- ૪) હલકી જ્ઞાતિમાં પણ પોતાના સંતાનોની વિદ્યા પ્રાપ્તિનો યોગ માવિત્રો દ્વારા સુલભ હતો.
- ૫) લગ્નપ્રસંગે જાનૈયાઓ અને માંડવીયાઓ નૃત્ય કરી ખુશી વ્યક્ત કરતાં હતાં.
- દ્) લોકો ધર્મ બુદ્ધિથી ચોરામાં મંદિરે જઈ ઈષ્ટદેવને ભક્તિભાવથી નમન-પૂજન કરતા હતા.
- ७) अतिथि देवो भवः नी ભાવना ते કાળનાં લોકોનાં જીવનમાં વિશેષપણે વણાચેલી હતી. જમવાના ટાણે આવેલાને જમાડ્યા વિના ન જવા દેવો એવો વણલખ્યો નિયમ ते સમયે હતો. ખવરાવવાથી ખૂટી જતું નથી એવું માનનારા તે સમયના લોકોને ખવડાવવામાં વધુ આનંદ આવતો હતો.
- ૮) પગી પગેરું કાઢી ચોરને પકડી પાડે. ચોર ન પકડાય તો રાજા વચ્ચે પડી તેની સાથે સમાધાન કરી પતાવટ કરે.
- e) લોકો જ્યોતિષ વિદ્યવિદ્યાનોમાં ખૂબ શ્રદ્ધા રાખતા હતા. બ્રાહ્મણો જ્યોતિષ વિદ્યામાં માહિર હતા.
- ૧૦) નગર રક્ષણ માટે ઊંચી દિવાલો કિલ્લા જેવું કાર્ચ કરતી.
- ૧૧) સંચમઘર્મ અંગીકાર કરવા તત્ત્પર સાધક ભલે મોટો ગુનેગાર હોય, છતાં સમાજમાં તેનું અતિશય ઊંચું સ્થાન રહેતું. તેને રાજા, પ્રધાન અને નગરજનો તરફથી બહુમાન પ્રાપ્ત થતું હતું.
- ૧૨) સંભવ છે કે કવિ ૠષભદાસના સમયમાં શ્રાવકાચાર અને શ્રમણાચારમાં શિથિલતા પ્રસરી હોય તેનું નિવારણ કરવા કવિએ રાસનાયકના પાત્ર દ્વારા આગાર ધર્મ અને અણગાર ધર્મનો ઉલ્લેખ કર્યો હોય તેવું જણાય છે. વળી, જિનપૂજા જેવા ધાર્મિક અનુષ્ઠાનો અવિધિપણે થતા હોય અને તે તરફ લક્ષ્ય દોરવા માટે પણ કવિએ જિનપૂજાનો પ્રસંગ રાસમાં અવતરીત કર્યો હોય અથવા કવિ મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયના હોવાથી પણ પ્રસ્તુત પ્રસંગ રાસમાં આલેખ્યો હોય તેવું જણાય છે.

# રાજકીય સ્થિતિ :

- ૧) મહારાજા શ્રેણિક અને પ્રજાજનો વચ્ચે આત્મિયતાનો સેતુબંધ હતો. તેઓ ગમે ત્થારે વિના સંકોચે રાજાને મળી શકતા હતા. રાજા પણ પ્રજાજનોના હિત માટે સદા ચિંતિત રહેતા હતા.
- ર) ગુનેગાર છટકી ન જાય અને નિરપરાધી દંડાય નહીં તેની પૂરેપૂરી કાળજી રાખવામાં આવતી હતી.
- 3) શકમંદ વ્યક્તિનો ગુનો સિદ્ધ ન થાય ત્યાં સુધી તેને આકરો દંડ આપવાનો નિષેધ હતો.
- ૪) પ્રજાજનોની રક્ષા માટે જરૂર પડે તો રાજપૂર્તો યુદ્ધ-દિંગાણું કરતા હતા. આવું હતું ભગવાન મહાવીરના સમયનું રાજગૃહી નગરીનું લોકજીવન અને ત્યાંની સંસ્કૃતિ!

ભારતવર્ષમાં પ્રાગૈતિહાસિક કાળથી જ જેન અને વૈદિક ધર્મની ધારાઓ પ્રવાહિત થઇ રહી હતી. જેન સંસ્કૃતિના પ્રવર્તક તીર્થંકર અને પ્રચારક શ્રમણો હતા. આથી જેન સંસ્કૃતિને 'શ્રમણ' સંસ્કૃતિ કહેવાય છે. આ સંસ્કૃતિનો મુખ્ય ઉદ્દેશ આત્માને ત્યાગ, તપ અને ધ્યાન દ્વારા કર્મ બંધનમાંથી મુક્ત કરાવવાનો હોવાથી તેમાં ત્યાગ માર્ગની પ્રધાનતા હતી. આ સંસ્કૃતિના આધ પ્રવર્તક 'જિન' તરીકે ઓળખાયા અને જિનને અનુસરનારા 'જેન' કહેવાયા.

# રાસકર્તા કવિ ઋષભદાસનો સંક્ષિપ્ત પરિચય:

જૈન ગુજરાતી સાહિત્યના પ્રસિદ્ધ કવિ ૠષભદાસ જિનોપાસક હતા. તેઓ ખંભાતના વીસા પોરવાડ જ્ઞાતિના જૈન વિશક હતા. તેમના પિતામહનું નામ મહીરાજ હતું. તેમની માતાનું નામ સરપાદે હતું. તેમના પિતાએ સંઘ કઢાવી સંઘવી બિરુદ પ્રાપ્ત કર્યું હતું તેથી પિતાનું નામ સંઘવી સાંગણ હતું. તેઓ વિસનગરના વતની હતા (વિસલદેસ ચાવડાએ ઈ.સ.૧૦૬૪ માં મહેસાણા જીલ્લામાં વિસલનગર વસાવ્યું હતું, જે વિસનગર નામે ઓળખાતું હતું.)

સંઘવી સાંગણ વિસનગરના રહેવાસી હતા પરંતુ વ્યાપાર માટે શ્રંબાવટી-ખંભાતમાં આવ્યા હતા.

કવિ ૠષભદાસની જીવન અને મૃત્યુ વિષેની કોઈ ચોક્કસ માહિતી મળતી નથી પરંતુ તેમની ઉપલબ્ધ રાસકૃતિ ૠષભદેવ રાસ વિ.સ.૧૬૬૨-ઈ.સ.૧૬૦૬માં રચાચેલી છે. પરંતુ રચના સાલ વિનાની કવિની લગભગ નવ જેટલી અન્ય રાસકૃતિઓ પણ ઉપલબ્ધ છે. તેમજ બે જેટલી અપ્રાપ્ત કૃતિઓમાંથી પણ એક-બે રાસકૃતિઓ ૠષભદેવ રાસ પૂર્વે રચાઈ હોવાની સંભાવના છે. આ પરથી અનુમાન લગાવી કહી શકાય કે કવિએ ઈ.સ. ૧૬૦૧ થી રાસકવનનું કાર્ય પ્રારંભ કર્યું હોવું જોઈએ. કવિનો બાલ્યકાળ, વિદ્યાર્થી અવસ્થા, સાહિત્ય વાંચન અને રાસ કવનની યોગ્યતા આદિ માટે જીવનના ૨૫ વર્ષ અનામત રાખીએ તો તેમની સાહિત્ય સર્જનની પ્રવૃત્તિનો કાળ ઈ.સ. ૧૬૦૧ ગણી શકાય. ત્યારે તેમની વય છવ્વીસ વર્ષની હોવી જોઈએ. આ પરથી કહી શકાય કે તેમનો જન્મ ઈ.સ. ૧૫૦૫ ની આસપાસ થયો હશે. તેમની ઉપલબ્ધ રાસકૃતિઓમાંથી અંતિમ રોહિણયરાસ સં. ૧૬૮૮, ઈ.સ. ૧૬૩૨ માં રચાયેલી છે. ત્યાર પછી પણ કવિએ એક-બે રાસકૃતિઓની રચના કરી હોવાની સંભાવના છે. તેમની સાહિત્ય પ્રવૃત્તિ લગભગ ઈ.સ. ૧૬૩૪ સુધી ગણીએ તો તેમનું મૃત્યુ વહેલામાં વહેલું ઈ.સ.૧૬૩૫ની આસપાસ થયું હોય તેવી સંભાવના છે.

ઉપરોક્ત માહિતી અનુસાર તારવણી કરી શકાય કે, શ્રાવક કવિ ૠષભદાસનો જીવનકાળ ઈ.સ. ૧૫૯૫ થી ઈ.સ. ૧૬૩૫ હશે. તેમના ૬૦ વર્ષના આયુષ્યમાં ૩૪ વર્ષના ગાળામાં વિપુલ સાહિત્યનું નિર્માણ કરી જૈન ગુજરાતી સાહિત્યને સમૃદ્ધ બનાવ્યું છે. તેમણે ૩૬ ઉપરાંત રાસો રચ્યાં છે. આ ઉપરાંત નાની સાહિત્ય કૃતિઓ, ૩૩ સ્તવનો, ૩૧ નમસ્કાર, ૪૨ થોયો (સ્તુતિઓ), ૪૦૦ સુભાષિતો, ૪૧ ગીતો, ૫ હરિયાળી વગેરે અનેક નાનાં કાવ્યો મધ્યકાલીન સાહિત્યને ભેટમાં આપ્યાં છે.

શ્રુતજ્ઞાનની ઉપાસના કરનારા ગૃહસ્થ કવિ ૠષભદાસ અર્હદ્ભક્ત અને ક્રિયાશીલ શ્રાવક હતા. તેમને સંસ્કૃત, પ્રાકૃત ભાષાનું પણ જ્ઞાન હતું, એવું તેમની કૃતિઓનું અવલોકન કરતાં જણાય છે.

તેઓ ગર્ભ શ્રીમંત હતા. તેઓ સુખી, પરોપકારી અને સંતોષી હતા. તેમની સુશીલ પત્ની અને બાળકો હતાં.

તેમણે રાસ કવનનું કાર્ચ ખંભાતમાં કર્યું હોવાથી તેમની પ્રત્યેક ફૃતિમાં ખંભાતનું ઓછા વત્તા અંશે ચિત્ર વર્ણવેલું જોવા મળે છે.

કવિ જૈનોના વિખ્યાત તપગરછના મૂર્તિપૂજક શ્વેતાંબર વીસા પોરવાડ જૈન વિશક હતા. તેમના સમયમાં તે ગચ્છની પડમી પાટે સમ્રાટ અકબરને પ્રતિબોધનાર હીરવિજયસૂરિ હતા. હીર વિજયસૂરિનો સ્વર્ગવાસ સં. ૧૬૫૨, ઈ.સ. ૧૫૯૬ માં થયો ત્યારે કવિની ઉંમર ૨૧ વર્ષની હોવી જોઈએ. ત્યાર પછી અકબર બાદશાહ પાસેથી 'સવાઈ જગદ્ગુરુ'નું બિરુદ મેળવનાર તેમના પટ્ટઘર વિજયસેન સૂરિ થયા. જેમને આ રાસના અંતે કવિએ સ્તવ્યા છે. તેમનો પ્રથમ ઉલ્લેખ ઈ.સ. ૧૬૧૦ 'વ્રત વિચાર રાસ'માં મળે છે.

સં. ૧૬७० માં રચાચેલી સૌથી મોટી રાસકૃતિ 'કુમારપાળ રાસ'(ઈ.સ. ૧૬૧૪)માં તેમણે જહાંગીર બાદશાહ પાસેથી 'મહાતપા'નું બિરુદ મેળવનાર વિજયદેવસૂરિની સાથે હીરવિજયસૂરિ અને વિજયસેનસૂરિને માનપૂર્વક સ્તવ્યા છે. ઈ.સ. ૧૬૨૦ થી ત્યાર પછીની બધી જ રાસકૃતિઓમાં વિજયસેનસૂરિના શિષ્ય વિજયાનંદસૂરિનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. શ્રી 'જીવંતસ્વામીનો રાસ' (ઈ.સ. ૧૬૧૫) જેમાં કવિએ પોતાને વિજયદેવસૂરિના શ્રાવક તરીકે ગણ્યા છે. તેમણે કવિ પાસેથી પ્રતો લખાવી ગ્રંથો સાચવી રાખ્યા હતા.

સંક્ષેપમાં તપગરછના હીરવિજચસૂરિ તેમજ તેમના શિષ્ય પરિવાર કવિ ૠષભદાસના ધર્મગુરૂઓ હતા.

ઉજ્જવલ કીર્તિ ધરાવતા કવિ ૠષભદાસે પોતાની સર્વ રાસકૃતિઓમાં માતા સરસ્વતીની અચૂક ભક્તિ કરી છે.

જૈન કથા સાહિત્યમાંથી મહાપુરુષોનાં ચરિત્રો લઇ પોતાના કાવ્યમાં કંડારી કવિએ વાર્તારસિકોના શોખને તેમજ શ્રોતાઓની રુચિને પોષતું સુંદર સાહિત્ય અર્પણ કર્યું છે. મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્યમાં કવિ ગૌરવવંતુ સ્થાન ધરાવે છે.

કવિના વિપુલ સર્જનની એક મહત્વની રાસકૃતિને ચૂંટી કાઢી તેના આધારે સંપાદિત વાચના કરવાનો ઉપક્રમ પ્રયોજેલો છે.

## શ્રી રોહિણેય રાસની સંપાદિત વાચના

## || ભલે મીંડું||

## દુહા : ૧ મંગલાચરણ

સરસ કોમલ બુદ્ધિ ભલી, આલે વચન વચીત્ર; સરસિત ભગવતી, કરજે મુખ પવિત્ર .... ૧ બ્રહ્માણિ બ્રહ્મવાદ્યની, હું છું તાહારો દાસ; તુઝ આધાર્રે કવી કવઈ, રોહણીઆનો રાસ .... ૨ અર્થ : હે સરસ્વતી માતા ! મને નિર્મળ, કોમળ અને શુદ્ધ બુદ્ધિ તેમજ અનુપમ અને વિલક્ષણ વચન આપો. હે બ્રહ્માપુત્રી! અર્થ બોદ્ધસ્વરૂપી(ભારતી) મારા મુખમાં વસવાટ કરી તેને પવિત્ર બનાવો. ...૧ હે શારદે! તું બ્રહ્મનું જ્ઞાન કરાવનારી છે. હું તારો દાસ(બાળ) છું. હું તારા પર શ્રદ્ધા કરી રોહિણેય રાસનું કવન કરું છું. ...૨

#### વિવેચન

રાસનો પ્રારંભ કવિ વસ્તુ નિર્દેશનાત્મક દુહાથી કરે છે. પ્રસ્તુત દુહામાં કવિ ૠષભદાસ રાસ કવનના પ્રારંભમાં શ્રુતદેવી સરસ્વતી માતાનું સ્મરણ કરી મંગલાચરણ કરે છે. કવિ ૠષભદાસ શ્રુતદેવી જિનવાણી માતા સરસ્વતીના આજીવન અપ્રમત ઉપાસક હતા.

લોકવાચકા અનુસાર રાસકાર કવિ ૠષભદાસ પ્રારંભમાં મંદ બુદ્ધિ હતા. તેઓ પરોઢે આચાર્ચશ્રીની વંદના કરી ઉપાશ્રચની સફાઈ કરવા ('કાબો' કાઢવા) આવતા. પોતે તદ્દન અભણ પણ ભક્તિ, સેવા અને વિનયમાં શ્રેષ્ઠ હતા. તેઓ વચોવૃદ્ધ, શચ્ચાવશ આચાર્ચ ભગવંત અને સર્વ સાધુગણની હૃદયપૂર્વક દિન-રાત સેવા-વૈયાવચ્ચ કરતા હતા. સુદીર્ઘ સહવાસને કારણે સાધુ સમાચારીથી પૂરેપૂરા વાકેફ થયા હતા. એક દિવસ કાબો કાઢતાં પાટ નીચે મૂકેલા લાકુના પાત્ર સુધી ઝાડુ પહોંચ્યું અને લાડુ પાત્રમાંથી બહાર પડી ગયો. સાધુના નિયમોના જાણકાર સ્વભાવે સરળ અને ભોળા ૠષભદાસ શ્રાવકને થયું કે, ગઈકાલે સાંજે ગોચરીમાં વધી પડેલો લાડુ આ મુનિએ સંતાડીને રાખ્યો લાગે છે. જો આચાર્ચ ભગવંતને આ વાતની જાણ થશે તો મુનિને પ્રાયશ્ચિતરૂપે ઉપવાસ વગેરે તપ આપશે. આવી દયા ભાવનાથી, રસલુબ્લિ વિના ૠષભદાસ શ્રાવકે નવકાર મંત્રનું સ્મરણ કરી લાડુ આરોગી લીધો!

શ્રુતદેવી માતા શારદા પ્રદત્ત આ અસામાન્ય મોદક હતો. હીરવિજયસૂરિ મહારાજના શિષ્ય વિજયસેનસૂરિજી પોતાના કોઈ શિષ્યને જીવનની સંધ્યાએ પોતાનો સુદીર્ધ સર્જનનો વારસો સોંપવા ઈચ્છતા હતા. તે વારસો કયો સુપાત્ર ઝીલી શકશે તેની તેમને અંતર વ્યથા હતી.

ભક્ત કવિ દુલા ભાચા કાગે બુલંદ અવાજે ગાચું છે:

''મારા ભંડારમાં અઢળક નાણાં, રખોપાં કોને સોંપવાં હોજુ ? મારી તિજોરીમાં અઢળક સંપદા, ચાવિસું કોને સોંપવી હો જુ ?''

લોકભાષાના સરસ્વતી પુત્ર કવિ શ્રી દુલાકાગ ગળગળા સ્વરે ઉપરોક્ત પંક્તિઓ ગાઈને પોતાની અંતરવ્યથા ઠાલવી રહ્યા હતા, તેવો જ અજંપો વિજયસેનસૂરિજીને થયો, પોતાનો સાહિત્ય વારસો કોને સોંપવો ?

સર્વ શિષ્યોના અવલોકન પછી પણ આચાર્ચપ્રવર કોઈ નિર્ણય કરી શક્યા નહીં. તેમણે સંપૂર્ણ રાત્રિની એકાગ્ર સાધના કરી પ્રાતઃકાળે માતા સરસ્વતીને પ્રસન્ન કર્યા. તેમણે વિનયપૂર્વક પોતાની અંતરવેદના વિદિત કરી સુયોગ્ય શિષ્યનો નિર્ણય કરી આપવા દેવીને જ અનુરોધ કર્યો.

શુતદેવી માતા સરસ્વતીએ કહ્યું, ''જે શિષ્ય 'ગુરુणाम् आज्ञा अविचारणीया'ગુરુ આજ્ઞાને 'તહિત' કહી, પ્રશ્નહીનપણે તત્ત્કાલ અનુસરશે અર્થાત્ ગુરુઆજ્ઞાનું પાલન કરી, રાશ્નિ ભોજન વ્રતભંગનો વિકલ્પ કર્યા વિના આ લાડુ આરોગી જશે તેને આપનું વારસાગત સર્જકત્વ ફળશે!'' એમ કહી દિવ્ય મોદક આપી શુતદેવી માતા સરસ્વતી અંતર્ધાન થયાં.

હજી સૂર્યોદય થયો ન હતો. નવકારશી આવવાને ઘણો સમય બાકી હતો. તેવા સમયમાં સાધુ સમાચારીને પાળનારા શિષ્યોમાંથી કયો શિષ્ય લાડુ ખાવા તૈયાર થશે ? આચાર્યપ્રવર દુવિધામાં હતા. તેમણે પરીક્ષા કરવા પ્રાતઃવંદના કરવા આવતા દરેક શિષ્યને લાડુ ખાવા અંગે પૂછ્યું પરંતુ કોઈ શિષ્ય તૈયાર ન થયો ત્યારે એક શિષ્યે વિચાર્યું, 'પછી હું આરોગીશ.' તેણે ગુરુદેવ પાસેથી લાડુ લઈ પોતાના પાત્રમાં સંતાડી પાટ નીચે મૂકી દીધો. ત્યારપછી આવશ્યક ફિયા માટે ઉપાશ્રયની બહાર ગયા.

એ જ સમયે ઉપાશ્રયમાં કાજો કાઢવા આવેલા શ્રાવક ૠષભદાસને પાટ નીચેથી ઝાડું કાઢતાં લાડુ મળ્યો. તેમણે નિર્દોષ ભાવે તે લાડુ આરોગી લીધો. બ્રાહ્મી મોદક આરોગતાં માતા સરસ્વતી તેમની જિસ્વાએ વિરાજમાન થયા. અભણ ૠષભદાસ શ્રાવક સુમધુર સ્વરે સ્તુતિ, થોયો, સ્તવનો, શુદ્ધ ઉચ્ચારપૂર્વક ગાવા લાગ્યા.

ઉપાશ્રયની મેડી પર બેઠેલા આચાર્ચપ્રવરના કાને અભૂતપૂર્વ જિનભક્તિના પદો સંભળાયાં. તેમને થયું નક્કી પેલા સાધુએ બ્રાહ્મી મોદક આરોગી લીધો છે તેથી તેના કંઠે સરસ્વતી દેવી પ્રગટ થઈ છે.

આચાર્ચપ્રવર નીચે આવ્યા. તેમણે જોચું કે, અભણ શ્રાવક સ્તવનો ગાઈ રહ્યાં હતાં. તેમને ભારે આશ્ચર્ચ થયું. તેમણે વિસ્મિત સ્વરે પૂછ્યું, ''ૠષભદાસ તું ?'' ૠષભદાસ શ્રાવકે નિખાલસપણે કહ્યું, ''હા ભગવંત! આપની કૃપાથી મારી જીલ્વાએ માતા સરસ્વતીના મંડાણ થયાં છે.''

કવિ ઋષભદાસે કંઈ પણ છુપાવ્યા વિના સર્વ હકીકત કહી પોતાના દોષ માટે પ્રાથિક્ષિત પણ માંગ્યું. આચાર્ચપ્રવરે આ સારી ઘટનામાં કોઈ દૈવી સંકેત જોયો. તેમણે ૠષભદેવને અંતરના આશીર્વાદ આપ્યા. ૠષભદાસ શ્રાવક એક વિખ્યાત મહાકવિ બન્યા.

તેમણે 'ૠષભ કહે ભવ કોડનાં કર્મ ખપાવે તેહ'ના દુહા જેવા અનેક પદો શાસનને આપ્યાં.' કવિ ૠષભદાસે પ્રસ્તુત 'રોહિણેચરાસ'માં વાણીની દેવીને વિલસતી દર્શાવી છે, જેથી ઈષ્ટ કાર્ચ સાધી શકાચ તેવું સામર્થ્ચ પ્રાપ્ત થાય. કવિએ 'સમકિતસાર રાસ'માં સરસ્વતી દેવીની સાથે સાથે જિનેશ્વર ભગવંતની સ્તવના કરે છે.

માતા સરસ્વતી એ શ્રુતદેવી છે. તીર્થંકર પરમાત્મા પોતાના સાધના કાળમાં શુકલધ્યાન અને તપ દ્વારા કર્મોની કાલિમાને હટાવી તેજ પુંજ સમાન સરિતાને અવતરિત કરે છે. આ શ્વેત તેજ પુંજ સમાન સરિતા એટલે માતા સરસ્વતી. તે જિનવાણી સ્વરૂપ હોવાથી બ્રહ્મનું જ્ઞાન કરાવી મિથ્યાત્વના પડળોને કાપે છે. કવિએ વિશાળ દષ્ટિ કેળવી, સત્યશોધક દષ્ટિએ મંગલાચરણ કર્યું છે.

અહીં કવિએ પૂર્વાચાર્યોની પરંપરાને સ્વીકારી છે. મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્ય જગતના કવિઓએ પોતાની કૃતિમાં પ્રથમ મંગલાચરણ કર્યું છે.

શ્રીમદ્ ચોગીશ્વર શ્રી હેમચંદ્રાચાર્થ રાગ-દ્વેષના વિજેતા વીતરાગ દેવને નમસ્કાર કરે છે.

भवबीजाङकुरजनना रागादयः क्षयमुपागता यस्य । ब्रह्मा वा विष्णुवॉ हरो जिनो वा नमस्तस्मै । !

અર્થ : જગતની ચોર્ચાસી લાખ જીવચોનિમાં પર્ચટન કરાવનાર, સંસારરૂપી અંકુરને પોષનારા, રાગાદિ દોષોથી વિમુક્ત બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, શંકર કે જિનદેવ હોચ તેમને હું નમરકાર કરું છું (કારણકે તેમની વાણી સર્વથા સત્ય અને પરમાર્થને પ્રકાશિત કરનારી છે.)

કવિ ઋષભદાસે શ્રુતદેવી માતા સરસ્વતીને નમસ્કાર કર્યા છે જ્યારે શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્ચે વીતરાગી આત્માને નમસ્કાર કર્યા છે.

વીતરાગી આત્માના મુખમાંથી ઉદ્ભવેલી શ્રુતગંગાનો પ્રવાહ એ જ માતા સરસ્વતી રૂપ જિનવાણી છે. જિનવાણી શ્રુતજ્ઞાન રૂપ છે. આ શ્રુતજ્ઞાન મોક્ષફલના પ્રાપ્તિરૂપ 'ચોગ બીજ' છે.

શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર, ૨/૧/૧૯ માં સૂત્રકાર કહે છે.

दोहि ठाणेहिं आया केवलि पण्णतं धम्मं लभेज्न सवणयाए । तं जहा-सच्चा चेव , अभिसमेच्चा चेव एवं केवलणाणमुप्पाडेज्जा । ।

અર્થ: આત્મા કેવલી પ્રજ્ઞપ્ત ધર્મશ્રવણ બે સ્થાન દ્વારા પ્રાપ્ત કરે છે. તે આ પ્રમાણે છે. ૧) સાંભળવાથી ૨) અવધારણ કરવાથી. આ શ્રુતજ્ઞાન દ્વારા વિશુદ્ધ બોધિથી લઈને કેવળજ્ઞાન સુધીના સર્વ સ્થાનો પ્રાપ્ત થાય છે.

અહીં શ્રુતજ્ઞાનનું સૂત્રકારે માહાત્મ્ય દર્શાવેલ છે. શ્રુતજ્ઞાનથી ધર્મ શ્રવણ, ધર્મ શ્રવણથી સમ્યક્**બોધ, સમ્યક્**બોધથી સર્વવિરતિ, સર્વવિરતિથી નિર્વાણ સુધીના સર્વ સ્થાનો પ્રાપ્ત થાય છે. નિવાર્ણના મૂળમાં શ્રુતજ્ઞાન છે. શ્રુતજ્ઞાનનું ચરમ ફળ 'મોક્ષ' (નિવાર્ણ) છે.

જેમ શિવજીએ પોતાની જટામાં ભાગીરથીને ધારણ કરી છે, તેમ તીર્થંકર પરમાત્માએ પોતાની જિલ્**વાએ માતા સરસ્વતી (શ્રુતજ્ઞાન-જિનવાણી)ને** ધારણ કરી છે. તીર્થંકર પરમાત્મા અને સરસ્વતી માતા અભેદ છે. તેથી ઉપરોક્ત મંગલાચરણમાં કોઈ વિસંવાદ નથી પરંતુ ઘણું સામ્ય છે.

આ મંગલાયરણ દ્વારા કવિ એક મહાન રાસકૃતિની રચના કરવા જઈ રહ્યા છે, તે માટે

વિદનોપાશના અને શાબ્દિક દેહની માગણી કરે છે.

રત્નાકરના પેટાળમાં અનેક અમૂલ્ય રત્નો ભર્યા છે, તેમ જિનશાસનના પેટાળમાં અનેક મહાપુરુષો ધરબાચેલાં છે. અનેક રત્નોમાંથી એક રત્ન ચૂંટી કવિ ૠષભદાસ તેની કથા કહે છે.

જૈનોના ચોવીસમાં તીર્થંકર ભગવાન મહાવીર સ્વામીના સમયમાં વિદ્યમાન રોહિણેય કુમારની કથા કવિએ પ્રસ્તુત રાસમાં કંડારી છે. પ્રસ્તુત કથા દ્વારા કવિ જિનવાણીનું માહાત્મ્ય દર્શાવવા માંગે છે. 'જિનવાણી મોક્ષની મહાનિધિ પ્રાપ્ત કરાવે છે.' આ સુવિચાર-મહાસૂત્રને કવિ પ્રસ્તુત રાસ દ્વારા સિદ્ધ કરે છે.

## અન્થ ફૂતિઓ :

પ્રસિદ્ધ રોહિણેય કથા વિષે મધ્યકાલીન કવિઓ દ્વારા નાટક અને રાસ પણ આલેખાયાં છે. ૧૨ મી સદીમાં 'પ્રબુદ્ધ રોહિણેયમ્' પ્રબંધ (જાગી ઉઠેલો રોહિણેય) નામની સંસ્કૃત નાટિકા રચાઈ છે. જેના રચયિત પ્રખરવાદી શ્રી દેવસૂરિજીના શિષ્ય શ્રી જયપ્રભસૂરિના શિષ્ય રામભદ્રમુનિ છે. ચૌહાણવંશના ખ્યાતિ પ્રાપ્ત દાનેશ્વરી અને જૈનશાસનની પ્રભાવના કરનારા યશોવીર અને અજયપાલ નામના બે શ્રાવક બંધુઓએ પ્રથમ તીર્થકર યુગાદ્યિદેવ શ્રી આદિનાય ભગવાનનું જાલોરમાં ભવ્ય ચૈત્ય નિર્માણ કરાવ્યું. આ ચૈત્યની વર્ષગાંઠના ઉત્સવ પ્રસંગે અવનવા રસોથી છલકતા આ નાટકનું મંચન કરવામાં આવ્યું હતું.

આ સંસ્કૃત નાટિકાનો મધુર અને રસાળ ગુજરાતી અનુવાદ મુનિ શ્રી શીલચંદ્રવિજયજી મહારાજે કર્યો છે. આ રસાત્મક રૂપક છ અંકમાં પથરાયેલું છે. તેમાં પ્રહસન(હાસ્થરસ પ્રધાન નાટક), નૃત્ય, મનભાવન સંવાદ અને રસિક વાર્તાલાપ આદિનો સમાવેશ થયો છે. આ અદ્ભુત કથાવસ્તુ જૈન ધર્મની હોવા છતાં કથાની રસમયતા અને નાટકની કલાત્મકતા સંપૂર્ણપણે જળવાઈ રહી છે.

કવિ રામભદ્રમુનિએ કથા પ્રસંગોનું આકર્ષક રીતે નિરૂપણ કર્યું છે. દેવભૂમિ, િ ગિરિગુફાઓ, વસંતોત્સવ, ન્થાચાલય, સમવસરણ જેવાં તેમનાં નાટ્ય દશ્યો અત્યંત મનોહર અને રસપ્રદર્છ.

પ્રસ્તુત રાસમાં કવિ ૠષભદાસે રાસનાયકના પૂર્વજોનો પરિચય, રોહિણેયકુમારની જન્મકુંડલી, તેની વિવિધ વિદ્યાઓ, તેની શૂરવીરતા, કોટવાલની ફજેતી, સમવસરણ, ભગવાન મહાવીરની મનુષ્ય જન્મની દુર્લભતા બતાવતી દેશના, દેવભવ વિશેની વિશદ માહિતી, રોહિણેયનું હૃદયપરિવર્તન, નગરજનો, રાજા અને માતા પાસે ક્ષમા માંગી દીક્ષાની અનુમતિ માંગતો રાસનાયક, સંચમ અને તપની સાધના જેવા કથા પ્રસંગોની ફૂલગુંઘણી ખૂબ જ નિપુણતાપૂર્વક કરી છે. જેથી કથા અત્યંત રસપ્રદ બની છે.

આ રસપ્રદ નાટકની કથાવરતુનું કેન્દ્રબિંદુ રોહિણેચકુમારનું જિનવાણીના કારણે થતું હૃદસપરિવર્તન છે તેમજ ભગવાનની વાણીનો મહિમા વર્ણવવાનો છે.

આ કથાઘટક જૈનધર્મની પરંપરામાં પ્રચલિત છે. તેનો ઉલ્લેખ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચ રચિત ત્રિ.શ.પુ.ચ.ભા.૧૦, સર્ગ ૧૦ અને ચોગશાસ્ત્ર ગ્રંથમાં છે : संबन्ध्यपि निगृहोत चौर्यान्मण्डिकवन्नृपै:।

चोरोडपि व्यवतचौर्यः स्यात् स्वर्गभाग् शैहिणेयवत् ॥ (थ) गशास्त्र, गा. २८६)

અર્થ: ચોરી કરવાથી સંબંધ પણ મંડિકકુમારની જેમ રાજા વડે પકડાય છે તથા ચોર પણ ચોરીનો ત્યાગ કરે તો રોહિણેયકુમારની જેમ સ્વર્ગને પામે છે.

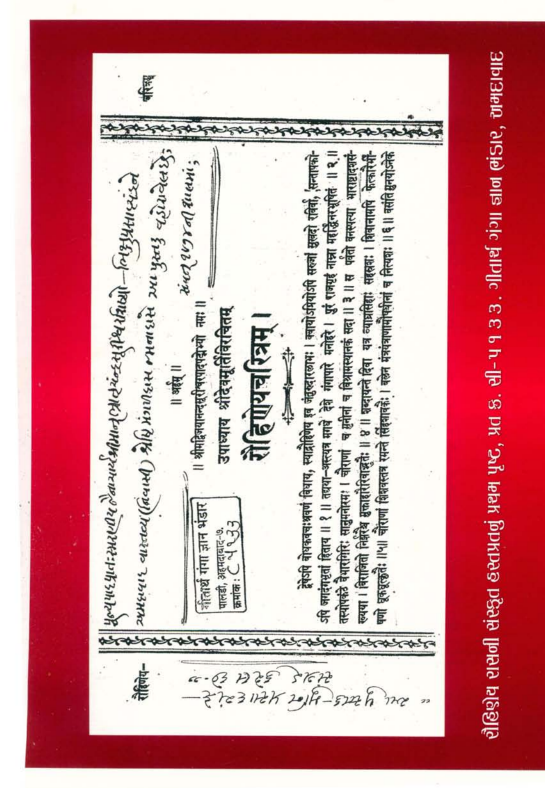
પ્રસ્તુત કથા જૈન આબોહવામાં પ્રચલિત હશે તેથી તેને નાટચાત્મક સ્વરૂપ આપી રામભદ્રમુનિએ રસપ્રદ પ્રકરણ-રૂપક-નાટક સર્જયુ છે.

વળી, આ પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃત નાટકની મહેક મધ્યકાલીન કવિઓમાં આમોદ પ્રસરાવી રહી હોવાથી કથાનકના આધારે શ્રાવક કવિ દેપાલે (ઇ.સ. ૧૫૦૧ થી ૧૫૩૪), કવિ વિનયસમુદ્રે (ઇ.સ. ૧૫૪૦ થી ૧૫૩૪), કવિ વિનયસમુદ્રે (ઇ.સ. ૧૫૪૦ થી ૧૫૦૦), વિજયસેનસૂરિના શિષ્ય સાધુકવિ કનકકુશલે (ઇ.સ. ૧૫૬૦) તેમજ કવિ જ્ઞાનસાગરે (ઇ.સ. ૧७૧૬) રોહિણેય રાસકૃતિની રચના કરી છે. ઉપરોક્ત માહિતી પરથી કહી શકાય કે મધ્યકાલીન જૈન સાધુ કવિઓએ પ્રચલિત અને પ્રિયકથાને પોતાની રાસકૃતિનો વિષય બનાવી તેનો ઉપદેશાત્મકરૂપે ઉપયોગ કર્યો છે.

કારોંદ્રગરછનાં દેવચંદ્રસૂરિનાં શિષ્ય ઉપાધ્યાય **દેવમૂર્તિ ર**ચિત સંસ્કૃત હસ્તપ્રત - રૌહિણેય કથા; જે ગીતાર્થ ગંગા જ્ઞાન ભંડારમાંથી મેળવી છે. જે ૪૦૦ કડીઓમાં પથરાયેલી છે. તેમાં કેટલીક વિશેષતાઓ દર્શાવેલી છે. તેમજ પ્રસંગોપાત ગુફાનું વર્ણન, રોહિણેયફુમારની વિવિદ્ય પ્રકારની વિદ્યાઓ, ચોરી કરવાની કુશળતા આદિ વર્ણનોને કવિ દેવમૂર્તિજીએ સુરેખ રીતે વર્ણવ્યા છે.

આ સંસ્કૃત હસ્તપ્રતની એક વિશેષતા એ છે કે અહીં રાસનાયકનો પૂર્વભવ પ્રસ્તુત થયો છે. પ્રસંગોપાત ઉપરોક્ત વર્ણનોનો આ ગ્રંથમાં ઉલ્લેખ કર્યો છે. તેમાં કેટલીક વિશેષતાઓ નીચે પ્રમાણે છે.

- (૧) દ્વેષથી શ્રવણ કરેલા અપ્રિચ વચનો પણ ક્યારેક જીવનમાં સુખનો સૂર્યોદચ કરે છે.
- (૨) પ્રસેનિજિત રાજા રૂપખુરા ચોરને પકડવામાં અસમર્થ રહ્યા ત્થારે ચોરને ઘણાં સોગંદ આપી, મધુર સ્વરે તેને ગરાસ આપી તેની સાથે સંધિ કરી. જેથી રાજા અને પ્રજ્ઞજનો ચોરના ભયથી નિર્ભય બન્યા.
- (3) પ્રસ્તુત સંસ્કૃત કૃતિમાં રોહિણેયકુમારે પ્રજાજનોને ખૂબ મદદ કરી છે. કવિ દેવચંદ્ર તેને પરોપકારી ચિશ્રિત કરે છે. પણ પોતાની સાથે અન્યાય કરનાર રાજા, અભયકુમાર અને કોટવાલને તેણે સતાવ્યા.
- (૪) રોહિણેયકુમાર રાજગૃહી નગરીના એક મનોરમ મહેલમાં શ્રેષ્ઠી બનીને રહ્યો. તે ચુવતી અને વૃદ્ધાને ગૃહરક્ષિકા તરીકે રાખતો હતો. તે વેપાર કરતો હોવાથી વ્યાપારી 'રોહિણેય શેઠ' તરીકે વિખ્યાત બન્યો.
- (૫) રાજાને ત્યાં લગ્ન પ્રસંગ હતા ત્યારે આરક્ષકનું રૂપ લઈ બધા દાગીના ચોરી ગયો. તેણે આકાશવાણી કરતાં અભચકુમારને કહ્યું, ''આજથી હું તમને રોજ નમસ્કાર કરવા આવીશ, પછી જ ભોજન કરીશ. મને તમે જ્યારે ચોર તરીકે પકડશો ત્યારે હું આજીવન ચોરી છોડી દઈશ.
- (૬) પ્રસ્તુત સંસ્કૃત રાસકૃતિમાં રોહિણેય અને અભયકુમાર વચ્ચે પૂર્વભવનો શો સંબંધ હતો તે કવિ દેવચંદ્ર મુનિ ઉલ્લેખે છે, જેનો પ્રસંગોપાત આ ગ્રંથમાં ઉલ્લેખ થયો છે.



निकेतनः ॥३॥ कृतसंगः सदाचौरैमीतापित्रोत्र पूजकः । त्यजन्तुपञ्जतस्थानमप्रद्यित्र गहिते ॥ ४ ॥ व्ययमायोचितं कुर्वन् वेषं भिः । भविकमनासि निरंतरमचोरयत्स्वीयविमल्गुणैः ॥ ४६६ ॥ ग्रुहीलानक्षनं प्रान्ते स्मरत् पंचनमस्क्रति । श्रीसर्वार्थावमानेऽगा-सङज्जः सदयः सौम्यः परोषक्वतिकर्महः ॥ ९ ॥ अंतरंगारिषद्वर्गपरिहारपरायणः । वद्यीक्रतिन्द्रियप्रामो ग्रृष्टिथमीय कल्पते ॥ १० ॥ अन्या रीहिणेय इवान्यहं । स्तैन्यं त्रियापि सन्त्याल्यं जिनधर्मरतिने हैं: ॥ ४६८ ॥ समाचरन् । अवर्णवादी न कापि राजादिषु विशेषतः ॥ २ ॥ अनतिव्यक्तग्री च स्थानेषु प्रतिवेशिमके । अनेकानिर्गमद्वाराविवर्जित-**三の三** कासद्र(कासद्रे)गच्छच्डारत्नेनिमो देवचन्द्रगुरुराजः । तच्छिष्यदेवमूर्चिजिनपद्वरुपीठक्कतवसतिः।। ४६९ ।। चक्रे तेन कथासौ बहुछरस अदेशाकालयोश्वर्यो त्येजन् जानन् चळावळं । जतस्यज्ञानद्वद्धानां पूजकः पोष्यपोषकः ॥८॥ दीर्घदृशी विशेषक्रः क्रतज्ञो छोकबछमः यावच्छाश्मिरुमूर्येनखनिययः ॥ ४०० ॥ ॥ इति श्रीकासद्रगच्छे (कार्सेद्रगच्छे विचान्नसारतः । अष्टभिषर्धिणेथुक्तः श्रुण्वानो धर्ममन्त्रहम् ॥ ५ ॥ अत्रीणं भोजनत्यागी काळे भोक्ता च सात्त्र्यतः । मतिबंधेन त्रिवर्गमिष साधयत् ॥ ६ ॥ यथावदतियौ साथौ दाने च प्रतिषचिक्कत् । सदानभिनिविष्टश्च पक्षपाती ग्रुजेषु न्यायसंपन्नविभवः शिष्टाचारमशंसकः । कुल्जीलसमैस्साद्धे कृतोद्वादीन्यगोत्रजैः ॥ १ ॥ पापमीरुः मसिद् मार्गानुसारिणां पंचत्रिंशद्युण तीहिजेयकया समाप्ता ॥ विश्विक्यमाजनं ॥ ४६७ ॥ जिनेन्द्रवचनं बुधजनानां । नन्तु ताबद्वाचरा श्रीदेवचंद्रसारीशिष्यउपाध्यायश्रीदेवम् स्मयकरी

ગૈહિણય રાસળી સંસ્કૃત હસ્તપ્રતણું ગાંતિમ પૃષ્ટ, પ્રત કઠ. સી-૫૧૩૩. ગીતાર્થગંગા જ્ઞાળ ભંડાર, અમદાવાદ

પ્રસ્તુત મનમોહક રાસકૃતિ વિક્રમની સોળમી સદીના ઉત્તરાર્ધમાં થયેલા ખંભાત નિવાસી શ્રાવક કવિ ઋષભદાસ દ્વારા સ્વહસ્તલિખિત છે. તેના આધારે સંપાદિત વાચના પ્રસ્તુત છે.

# ચોપાઈ : ૧ ટાસનાચક અને તેના પૂર્વોજોનો પરિચય

| તે રોહણીઉં કહો કચાહા હુઈ, રાજગ્રહી નગરીનઈ હુઈ;     |           |
|----------------------------------------------------|-----------|
| વર્દભારગીર પરબત ચાહિ, ગુફા એક મોટી છર્દ ત્યાહિ     | 3         |
| જીહાં બાર એક્સોનઈ આઠ, અંધકાર નવિ લાઘઈ વાટ;         |           |
| તેહેમાહા રોહણીઓનો વાસ, મુલકથાનો કરૂ પ્રકાસ         | ४         |
| પાચ પાટ હુઆ જેહ નઈ, ચોરી વણઉ સદા તેહ નઈ;           |           |
| પ્રથમઈ રત્નખરો તે સહી, રત્ન તણી પિહરઈ વાહાણહી      | น         |
| સોવનખરો સુત હુઉ જેહ, સોવન વાહાણહી પિહરઈ તેહ;       |           |
| રુપખરો હુઉ ફુલ ભણી , પિહિરઇ વાહાણઢી રૂપા તણી       | ξ         |
| લોહખરો તેહનઈ કુલિ દુર્ગ, પગે વાહાણહી લોહોની જુઈ;   |           |
| રોહણીઉ હુઉ તસ પૂત, તેણઈ વધારથું બહુ ઘરસુત          | <b>o</b>  |
| પ્રસેનજીત કરઈ જવે રાચ, રૂપખરો જાઈ ચોરી કાંચ;       |           |
| દીવસઈ નર નઈ જાઈ કહી, તુજ ઘરિ ચોરી કરસ્યુ સહી       | ۰ د       |
| જઈ રાતિ ત્થાહા ખાતરે દીઈ, ઘર મહાથી ધન સઘલ્યું લીઈ; |           |
| પંચસહઈ ચોર પુઢંઈ પરવરઈ, રુપખરો નિત્થ ચોરી કરઈ      | €         |
| એક દિન દંતાસેઠિ બારિ, રુપખોરો આવ્યો તેણઈ ઠારિં;    |           |
| તાહારૂ ધન અમ્યો લેસ્થું સહી, રઈહજે તુંહ સજગ નર થઈ  | ૧૦        |
| દતો સેઠિ રાજા ઘરિ ગયો, સહુ વ્રતાત માંડીનઇ કહ્યો;   |           |
| પાચસહઈ પૂરષે દીધા નર શરઈ, ઘર પાછલ તે ચોકી કરઈ      | ዓዓ        |
| દેતો સેઠિ જાગતો સહી, નારી ગાન કરઇ ગહઇગહી;          |           |
| ાંદ્રવ ગાઈ નાચઈ પાત્ર, રુપખરો તવ પાકઈ ખાત્ર        | ૧૨        |
| ઉશ્રાપણિ નીદ્રા ત્યાહા દીઈ, ઉંઘઈ સહુ ધન તસકર લીઈ;  |           |
| પરભાંતિ સહુ જાગઇ જસંઇ, નૃત્ય આગલઇ પુકારઇ તસઇ       | 93        |
| ખિન ખેદ રાજા ત્થાઢા થાય, પગી તણઈ નવિ લાધઈ પાય;     |           |
| ડંડી સેનાપતિ નર જેહ, આવ્યા વાડય સહુઈ નર તેહ        | ዓ୪        |
| મેલ કર્ન્ય તસકરસ્થુ તામ, સૂખી થઉં તતું આખું ગામ ;  |           |
| ગરાસ ગામ વસા ત્થાહા કરઈ, રુપખરો ચોરી પરહરઈ         | ૧૫        |
| એક વસો માંડવીઈ કરઈ , ત્થાહા માંણસ પોતાનાં ધરઈ;     |           |
| એક દીન રાજભુવન્થ સંચર્ઇ, નૃપ શ્રેણીક તવ ભોજન કરઇ   | <i></i> . |
| દેખી ડાઢી ગલઈ તેણઈ ઠાય, અદ્રીષ્ટ રુપખરો તવ થાય;    |           |
| રાચનું ભોજન પોતર્ઇ જમઈ, છોનો આવઈ છાનો રમઈ          | 90        |
|                                                    |           |

|        | હુઈ દુબલો શ્રેણીકરાય, અભયકુમાર નઈ કહી કથાય;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|        | કુમર્ટે બુધિ કરી ત્થાહા ખરી, ચ્ચાર ઘડી ધુંઆડઇ ભરી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | کې              |
|        | ખાખર પાન નાખ્યા તેણઈ ઠાય, આવ્યો તસકર વાગા પાય;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
|        | નૃપનાહાં ભોજન કરતો જસંઈ, કરચો ધૂંઆડો સબલો તસંઈ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ቁፁ              |
|        | અંજન આખ્ય થકી વહી જાય, રુપખરો ઝાલ્યો તેણઈ ઠાય;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
|        | લાચો ફ્લેત થઉં તે સહી, કાલેં મરણ કરી ગયો વહી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | śo              |
|        | લોહખરો હુઉં તસ પુત, ખાઈ ગરાસ ચલવઈ ઘરસુત;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
|        | ઉછવ હોઈ ત્યાહ છલ જોય, ચમ પશાચ જોતો છલ સોચ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૨૧              |
|        | ઉછવ માહા નર દેખી કરી, તેહનઈ ઘરિ ખાતર દઈ ફરી;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 |
|        | ચોરી કરઈ પરસ્ત્રી પણિ ધરઈ, મદિરા મંશ તીહઈ આદરઈ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | રર              |
|        | અંજન સીધિ વીદ્યાનો ઘણી, બીજી વીદ્યા તેહમાં ઘણી;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
|        | આકાશ ભમઈ રૂપ પ્રાવ્રત કરઈ, તે કોઢોનો મારચો નવિ મરઈ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 23              |
|        | નારી રોહીણી તેહની નારિ, લોહમતી નામ જ તસ ધારિ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |
|        | પૂત્ર એક જનમ્યો ત્યાહ તામ, દીધો રોહણીઉં તસ નામ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <sub>.</sub> 58 |
|        | જનમોતરી વસ્તાવર્ઇ જામ, બઈઠા પંડિત પીઢ તામ ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |
|        | આણ્યા પાટલા ઝીકે ભરી, માંડઇ લગન મન નીશલ કરી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ૨૫              |
|        | તનું, ધનું, સહઈજ ભુવન વલી જેહ, સુઈત ભુવન ચોથું કહું તેહ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
|        | સૂત, રિપૂ, જ્યા ભુવન સાતમું, મૃત ભુવન કહીઈ આઠમું                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2Ę              |
|        | ઘરમ, કરમ, આચ અગ્યારમું, વ્યચ ભુવન તે કહૂં બારમું;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _               |
|        | બાર્શ ભુવનના સ્વામી જેહ, માડયા પાટલઈ સઘલાં તેહ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 50              |
|        | સૂરચ, ચંદ, મંગલ, બુધ જેહ, બૃહીસપતી, ગ્રહઇ માડચો છઇ તેહ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 |
|        | શુક્ર, શની, રાહો માંડી કરી, વલી ભુસઇ વલી લખતા ફરી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Չሪ              |
|        | લોહખરો તવ પુછર્ઇ બકર્ઇ, શું ભુસર્ઇ ફેરી શું લખઇ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |
|        | ચોરના ચોર જ હોસઈ સહી, જાઉ વાત સાચી તુમ કહી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <del>2</del> e  |
|        | તવ બ્રાહ્મણ બોલઈ ગઢિગઢી, એ માઢા ઘરમી હોસઈ સઢી;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
|        | જિન હાથિ લેસઈ દીખ્યાય, નરપતિ નમસઈ એહનઈ પાય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 30              |
|        | સૂણી વચનનિ દીદ્યૂ દાન, વાલ્યાં પંડીત દેઈ બહુ માન;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
|        | રોહણીઉ ઘરિ વાધર્શ જોય, દુતી ચંદ પરઈ તે સોચ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 39              |
| અર્થ : | તે રોહિણેય કુમાર કોણ હતો ? તે ક્યાં જન્મ્યો હતો ? તે હવે કહું છું. મગધ દે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | શની             |
|        | ગરીની ફરતે વૈભારગિરિ પર્વત હતો. આ પર્વતમાં એક વિશાળ ગુફા હતી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3               |
|        | આ ગુફાના એકસો આઠ દ્વાર હોવાથી ત્યાં માર્ગમાં અંધકાર જણાતો ન હતો. આ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
|        | માર વસવાટ કરતો હતો. હવે આ રોહિણેચકુમારની મૂળ કથા પ્રકાશિત કરું છું.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٠۲              |
|        | રોહિણેચકુમારની પૂર્વે પાંચ પેઢીઓ થઈ ગઈ. તેમના પૂર્વજોનો વ્યવસાય નિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
|        | O CO CONTRACTOR OF THE CONTRAC |                 |

કરવાનો હતો. પૂર્વજોની પરંપરામાં સૌ પ્રથમ રત્નખુરા નામનો ચોર થયો. તે રત્નની મોજડી પહેરી અદશ્ય બની ચોરી કરતો હતો. ...પ

રત્નખુરા ચોરના કુળમાં તેનો પુત્ર સુવર્ણખુરો થયો, જે સુવર્ણની મોજડી પહેરી અદશ્ય બની નગરમાં ચોરી કરતો હતો. સુવર્ણખુરાના કુળમાં તેનો પુત્ર રૂપખુરો જન્મ્યો. તે પણ રૂપાની મોજડી પહેરી ચોરી કરવા લાગ્યો. ...ફ

રૂપખુરાના કુળમાં તેનો પુત્ર \*લોહખુર જન્મ્યો, જે અતિ ભયંકર હતો. તે પગમાં લોઢાની મોજડી પહેરતો હતો. (અર્થાત્ લોઢાની મોજડી પહેરી અદશ્ય બની ચોરી કરતો) આ લોહખુર ચોરને ત્યાં એક પુત્ર રત્નનો જન્મ થયો. તેણે પોતાના કુળની કીર્તિ વધારી (અથવા તેનાથી કુળ પરંપરા વૃદ્ધિ પામી કારણકે ગરાસ કે મિલકત લોહખુરના મંદિરે(ઘર) આવતી હતી.) ....

રાજગૃહી નગરીમાં તે સમયે પ્રસેનિજત રાજા રાજ્ય કરતા હતા ત્યારે રૂપખુરો ચોર ચોરી કરવા માટે નગરમાં અવારનવાર આવતો હતો. દિવસે નગરમાં જઈને તે લોકોને સામેથી આહ્વાન આપી કહેતો, ''હું આજેં તમારા ઘરે ચોરી કરીશ''. .....

તે રામિની વેળાએ નગરમાં પ્રવેશી ખાતર પાડતો. તેની સાથે પાંચસો ચોરોનો પરિવાર પણ રહેતો. આ પ્રમાણે રૂપખુરો ચોર નિત્ય નગરમાં ચોરી કરી હાહાકાર મચાવતો. ....લ

દંતાશેઠ (હેબતાઈ ગયા. તેઓ મદદ માટે દોડ્યા) રાજાના ઘરે સહાય લેવા પહોંચ્યા. તેમણે રાજાને સર્વ વૃત્તાંત વિગતવાર કહ્યો. રાજાએ સંરક્ષણ માટે પાંચસો સૈનિકોને ત્યાં મોકલ્યા. સૈનિકો શેઠના ઘરની પાછળ છુપાઈને ચોકી કરવા લાગ્યા. ...૧૧

દંતાશેઠ પણ રાશ્રિના સમયે હવેલીમાં જાગૃત અવસ્થામાં તસકરની વાટ જોતાં બેસી રહ્યા. . હવેલીમાં કોશા મધુર ગીત ગાઈ રહી હતી. ગાંધર્વકળા સાથે નૃત્ય અને સંગીતની મહેફીલ જામી હતી (સૌ કોઈ સંગીતમાં મુગ્ધ હતા) ત્યારે ચોરે હવેલીમાં ખાતર પાડ્યું. ...૧૨

રૂપખુરા ચોરે હવેલીમાં પ્રવેશતાં સર્વ સૈનિકોને તેમજ હવેલીના લોકોને અવસ્વાપિની નિદ્રામાં પોઢાડ્યા. જ્યારે તેઓ નિદ્રાદીન બન્યા ત્યારે રૂપખુરા ચોરે ખાતર પાડી શેઠની વિપુલ સંપત્તિ ચોરી લીધી. પ્રભાતે જ્યારે સર્વ જાગ્યા ત્યારે જોયું કે ચોરી થઇ છે ત્યારે શેઠે જઇ પ્રસેનજિત રાજાને ફરીયાદ કરી.

<sup>&#</sup>x27;રાજા સાથે સારા સંબંધ થતાં રૂપખુરાના પુત્રએ પિતાને કહ્યું, ''હે તાત! રાજ્યની સીમમાં હવે ચોરી કરવી અશક્ય છે. તેથી આ રૂપાની પાદુકા ફોગટની ઘસવાની બંધ કરો અને લોખંડની પાદુકા પહેરો.'' આવું સાંભળી ચોર પરિષદ . હસી પડી. ચોર પલ્લીના લોકોએ લોભી પુત્રનું નામ 'લોહખુર' રાખ્યું. (સંસ્કૃત હસ્તપ્રત કડી-૨૧ થી ૨૪.)

અંતે તેમણે તસકર સાથે સુમેળ કર્યો. ચોરીનો ભચ દૂર થતાં નિર્ભય બનેલા નગરંજનો હવે સુખી થયા. રાજાએ ચોરને કેટલાક વીદ્યા (એશ, ભાગ) જમીન(કેટલાક ગામ) ગરાસમાં આપ્યા. હવે રૂપખુરા ચોરે ચોરીનું કાર્ચ ત્થજી દીધું. ...૧૫

એક વસામાં જ્યાં રાજાના જકાતમાં નાકેદારો જકાત વસૂલ કરતા હતા ત્યાં રૂપખુરા ચોરે પોતાના માણસો નિયુક્ત કર્યા. (ઘણો સમય પસાર થયો) એક દિવસ રૂપખુરો ચોર રાજમહેલ પાસેથી જતો હતો. તે સમયે મહારાજા શ્રેણિક ભોજનકક્ષમાં ભોજન કરતા હતા. ....૧૬

ભોજનની સુમધુર સોડમથી રૂપખુરા ચોરના મુખમાં પાણી આવ્યું. તે અંજન વિદ્યાના બળે અદશ્ય બન્યો. (ત્થાર પછી રાજાની થાળીમાં પીરસાચેલું) રાજાનું ભોજન અદશ્ય બની તે આરોગી ગયો. હવે તે નિત્ય અદશ્ય બની (આવીને) રાજાનું ભોજન કરી ચાલ્યો જતો. ....૧૦

ભોજનના અભાવમાં પ્રતિદિન મહારાજા શ્રેણિક દુર્ળળ થવા લાગ્યા ત્થારે તેમણે મહામંત્રી અભચકુમારને બોલાવી સર્વ હકીકત કહી. મહામંત્રી અભચકુમારે તે સમયે એક સચોટ ઉપાય કર્યો. તેમણે દૂપના ચાર ઘડાઓ ભર્યા. ...૧૮

જમીન ઉપર લીમડાંના સૂકાં પાન પથરાવ્યાં. જેવો ચોર આવ્યો તેવો જ તેના પગનો અવાજ થયો. મહારાજા શ્રેણિક જ્યારે ભોજન કરવા બેઠા ત્યારે ભોજનકક્ષમાં મહામંત્રીએ (જોરદાર) પ્રચુર પ્રમાણમાં ધૂપ (ધુમાડો) કર્યો. ...૧૯

દૂંવાડો થતાં રૂપખુરા ચોરની આંખો બળવા લાગી. તેની આંખમાં આંજેલું આંજણ અશુ વાટે વહેવા લાગ્યું. તે પ્રત્થક્ષ થયો તેવો જ મહામંત્રી અભયકુમારે તેને ત્થાંજ પકડી લીધો. તે લજ્જિત થયો. તેની આબરૂ ગઈ. સમય જતાં રૂપખુરા ચોરનું મૃત્યુ થયું. ...૨૦

રૂપખુરા ચોરનો પુત્ર, લોહખુર હતો. તે પણ મહારાજા શ્રેણિક તરફથી મળેલ ગરાસ ભોગવી ઘરનું સંચાલન કરતો હતો. નગરમાં જ્યારે ઉત્સવ કે તહેવારની ઉજવણી હોચ ત્યારે (લોકો તેમાં વ્યસ્ત હોચ. તે સમયે મોકાનો ફાયદો ઉઠાવી) તે નગરમાં જઈ અવશ્ય ઉપદ્રવ મચાવતો. તે ચમ-પિશાચની જેમ છળકપટ કરતો હતો. ....૨૧

મહોત્સવ કે મંગલ પ્રસંગે લોકો ઉત્સવમાં રોકાચેલા હોય, તે જોઈ લોહખુર તેમના ઘરે પહોંચી જઈ ખાતર પાડતો. તે ચોરી કરતો એટલું જ નહીં પરસ્ત્રીને પણ ઉંચકીને લઈ જતો. વળી, મદીરાપાન અને માંસભક્ષણ પણ કરતો હતો. ...૨૨

તેણે અંજનવિદ્યા સિદ્ધ કરી હતી. તે ઉપરાંત બીજી પણ અને વિદ્યામાં તે કુશળ હતો. તે આકાશમાં વિદ્યાર કરી શકતો હતો તેમજ રૂપ પરિવર્તન કરવામાં હોંશિયાર હતો. પ્રયત્ન કરવા છતાં તે કોઈનો માર્ચો મરે તેમ ન હતો. ...૨૩

તેની પત્નીનું નામ રોહિણી હતું. તેણે પત્નીનું નામ બદલાવી લોહમતી રાખ્યું. રોહિણીએ (આકૃતિ અને ચેષ્ટામાં) પોતાના જેવા જ એક સુંદર બાળકને જન્મ આપ્યો. (માતાના નામ પરથી) તેનું નામ 'રોહિણેયકુમાર' રાખ્યું. ....૨૪ બાળકની જન્મકુંડલી બનાવવા (વરતાવઈ કાઢવા ) ઘણા પીટ (અનુભવી) પંડિતો ત્થાં બેઠા. જન્મકુંડલી લખવાના પાટલાને લાવી ઝીંકથી ઝગઝગાયમાન કર્યા. તેમણે મન કેન્દ્રિત કરી લગ્ન માંડ્યા.

ત્થારપછી બાર ભુવન જે તનુ, ધનુ, ભાતૃભુવન અને ચોથું સુખભુવન, પુત્ર, રિપુ, સાતમું સ્ત્રીભુવન તેમજ આઠમું મૃત્યુભુવન કહું છું. ...૨૬

ધર્મ, કર્મ, લાભ તે અિચારમું અને બારમું વ્યથ ભુવન છે. આ બારે ભુવનના સ્વામી અર્થાત્ બારે લગ્ન લખવા માટે બાર પાટલા માંડ્યા. ...૨૭

વળી, તેમણે સૂર્ચ, ચંદ્ર, મંગળ, બુધ, ગુરુ, શુક્ર, શનિ અને રાહુ એમ નવ ગ્રહોને કાગળ પર માંડ્યા (લખ્યા). તેઓ એક ખાનામાં લખતા અને બીજા ખાનામાં ભુસતા. આ રીતે તેમણે ફુંડલી બનાવી. ...૨૮

લોહખુરાએ પંડિતોની આવી હરકત જોઈ નવાઈ પામી પૂછ્યું, ''તમે બોલતા કેમ નથી ? શું વારંવાર ભુસો છો અને લખો છો ? ચોરનો દીકરો ચોર જ થશે તે હું જાણું છું. હું તમને સાચી વાત કરું હું.''

ત્યારે પંડિતોએ ડરતાં ડરતાં કહ્યું ''આ બાળક ભવિષ્યમાં મોટો દાર્મિષ્ઠ થશે. તે જિનેશ્વર દેવના હસ્તે દીક્ષિત થશે. મોટા મોટા મહાન રાજાઓ પણ તેના ચરણે નમસ્કાર કરશે.'' ....30 લોહખુર ચોરે પંડિતો પાસેથી બાળકનું ભવિષ્ય જાણ્યું. પંડિતોને વિદાય આપતાં તેમને ઘણું ધન આપી સમ્માનિત કર્યા. રોહિણેયકુમાર બીજના ચંદ્રની પેઠે પ્રતિદિન વૃદ્ધિ પામવા લાગ્યો. ....39 વિવેશન

પ્રસ્તુત ચોપાઈમાં રાસનાચક સહિત તેની પાંચ પેઢીના પૂર્વજોનો કવિ પરિચય આપે છે. તેમાં કેટલીક વિશેષતાઓ દષ્ટિગોચર થાય છે.

જેમ ભારતીય ગ્રામીણ લોકજીવનમાં પરાપૂર્વથી ખેતીવાડીનો વ્યવસાય વણાયેલો છે, તેમ રાસનાયકના વંશજોમાં ચોરીનો વ્યવસાય વણાયેલો છે. તેઓ નિમ્ન જ્ઞાતિના છે. કેટલીક જ્ઞાતિઓ યોર હોય છે. ગુજરાતી સાહિત્ય જગતનાં પ્રસિદ્ધ લેખક શ્રી ઝવેરચંદ મેઘાણીએ 'માણસાઈના દીવા' નામના જગવિખ્યાત ગ્રંથમાં 'પાટણવાડીયા' નામની હલકી કોમની વાત કરી છે, જે ગુજરાત રાજ્યમાં વસે છે. જેમનું કાર્ચ ચોરીનું છે, તેવી જ રીતે મહારાષ્ટ્રમાં 'ફાસેપારઘી' નામની નિમ્ન જ્ઞાતિ છે, જેમનું મુખ્ય કાર્ચ લૂંટફાટ કરી જીવન ગુજરાન ચલાવવાનું છે. આવી હલકી જ્ઞાતિના લોકોની વસાહત ગામથી દૂર અથવા અલગ પોળમાં હોય છે. મુંબઈ જેવા શહેરોમાં પણ 'હરિજન' અને 'રૂપજીવિઓ' જેવા હલકી કોમના લોકોની વસાહત સભ્ય કે ભદ્ર સમાજથી છેટી એક અલાયદી પોળમાં જ હોય છે.

રત્નખુર આદિ ચોરોની જમાત મગદ્યદેશની રાજગૃહી નગરીને ઘેરીને રહેલા વૈભારગિરિ પર્વત, તેની વિશાળ ગુફામાં વસેલી હતી.

ભગવાન મહાવીર સ્વામીના સમયમાં રાજગૃહી નગરીમાં જ્યારે મહારાજા પ્રસેનજિતનું

शासन यावतुं हतुं ते समये तेमना नगरमां लोहजुर योर अने डावसौडरिड डसाई धई गया. महाराज प्रसेनिकत अने महाराज श्रेशिडना ज्ञवन साथे तेमनुं नाम संवग्न होवाथी तेओ इतिहासना पाने यड्या छे. मगधनरेश प्रसेनिकतनी आश ज्यारे अजवाजुं वेरी रही हती, त्यारे तेमशे नगरथी दूर वैलारिगिरिनी गुझओमां वसता योरोना सरहार इपजुराने डेटवाड गामो गरासमां आप्या. तेनी पाछणनो महाराजनो आशय એवो हतो डे योरोना उपद्रवधी लयलीत जनेवा प्रजाननो निर्लय जने, स्त्रीजन तथा अजाव-वृद्ध पर अत्यायार न थाय तेमज निर्होषने अडारश बूंटवानी वृत्ति वडरे नहीं. वजी, राज्यमां सर्वत्र शांति प्रसरे. प्रजना सुजयेननी यिंता डरनारा आवा राजवीओने धन्य छे!

પ્રાચીનકાળમાં સંતાનોનાં નામકરણ અર્થસભર હતાં. વળી, તેમાં કેટલીક વિશિષ્ટતા પણ જોવા મળતી હતી. જેમકે બાળકનું નામ માતા-પિતાના નામ અનુસાર, વિશિષ્ટ ઘટના અનુસાર, સ્વપ્ન કે દોહદ અનુસાર રાખવામાં આવતું હતું.

મૃગારાણીએ પોતાના પુત્રનું નામ 'મૃગાપુત્ર' રાખ્યું. જે માતાના નામ ઉપરથી હતું. શ્રી દુત્ત્વાર્થિદિગમ આદિ ૫૦૦ પ્રકરણ ગ્રંથના રચચિતા નવ પૂર્વઘર વાચકવર્ચ 'ઉમારવાતિજી'નું નામ માતા ઉમા અને પિતા સ્વાતિના નામ પરથી જગપ્રસિદ્ધ બન્યું. ગર્ભમાં આવતાં જ ક્ષત્રિચકુંડ નગરનાં સિદ્ધાર્થ રાજાને ત્યાં ઘન, ઘાન્યાદિ વૈભવની છોળો ઉછળાવા લાગી. સંપત્તિની વૃદ્ધિ થવાથી ત્રિશલાનંદનનું નામ 'વર્ધમાન' પડ્યું. ભગવાન મહાવીર સ્વામીના પરમ ભક્ત તરીકે ખ્યાતિ પ્રાપ્ત મગધાદિપતિ શ્રેણિકનો શિશુ ઉકરડા પર નંખાતાં ફૂકડાએ આંગળી કરડી ખાધી તેથી પુત્રનું નામ 'કોણિક'(કુણિક) રાખ્યું. ઘારિણી રાણીને ગર્ભકાળે અકાળે પંચવર્ણી મેઘનો દોહદ થયો તેથી તે નવજાત શિશુ 'મેઘકુમાર' કહેવાયો. મરદેવા માતાએ ગર્ભવસ્થામાં સ્વપ્નમાં પ્રથમ વૃષ્ભ જોયો તેથી બાળકનું નામ 'ઋષભ' પડ્યું.

પ્રસ્તુત રાસમાં માતા રોહિણીના નામ પરથી 'રોહિણેયકુમાર'(રાસનાયક) આરોપિત થયું છે. વંશજોના નામમાં કેટલીક વિશેષતા ઉડીને આંખે વળગે છે. તેમના નામ તે તે કાળની રહેલી વિવિધ જાદુઈ મોજડીઓ; જેનો તેવો ચોરી કરવામાં ઉપયોગ કરતા હતા તે અનુસાર છે. દા.ત. રત્નની મોજડીવાળો રત્નખુર, સુવર્શની મોજડીવાળો સુવર્શખુર, રૂપાની મોજડીવાળો રૂપખુર અને લોઢાની મોજડીવાળો લોહખુર છે.

પ્રત્યેક ચોર પોતાની પાસે રહેલી વિવિધ ધાતુની મોજડી પહેરી, અદશ્ય વિધાના બળે ચોરી કરે છે. જેમ અવસર્પિણી કાળમાં દરેક પદાર્થના ગુણધર્મમાં સમયના વહેણની સાથે અવનતિ જોવા મળે છે. તેમ અહીં પ્રત્યેક ચોરોની વંશપરંપરામાં સમય અનુસાર મોજડીની કિંમતમાં ક્ષુદ્રતા (હાનિ) દેખાય છે. જેમકે પ્રથમ રત્નખુર ચોરની રત્નની મોજડી છે, ત્યાર પછી અનુક્રમે સુવર્ણ, રૂપા અને લોઢાની મોજડી પ્રત્યેક પાસે છે.

જેમ જંબુસ્વામીની અઢળક સંપત્તિ જોઈ પ્રભવ આદિ ૫૦૦ ચોરો ખાતર પાડવા આવ્યા, તે

સમયે અવસ્વાપિની વિદ્યાના બળે તેણે લોકોને નિદ્રાદીન કર્યો; તેમ રૂપખુરા ચોરે દત્ત શ્રેષ્ઠીને ત્થાં ખાતર પાડતી વેળાએ તે જ વિદ્યાનો પ્રયોગ કર્યો.

રૂપખુરાનો પુત્ર લોહખુર ચોરી કરવામાં નિપુણ હતો. તે ચોરી કરવા પૂર્વે લોકોને ચેતવણી આપી ચોરી કરતો હતો. રૂપપરિવર્તન અને અદશ્ય વિદ્યાના યોગથી કોઈ તેને પકડી શકતા ન હતા. તેનો ચહેરો વિકરાળ, અવાજ ભયાનક, આંખ જુઓ તો જાણે નીતરતી દાવાનળ! તેના વ્યક્તિત્વમાં શૈતાનિયતની ઝલક હતી. રાજગૃહી નગરીના પ્રજાજનો નિષ્ફુર ચોરથી ભયભીત હતા. પાપી લોહખુરનું જીવન આસુરી વૃત્તિઓનું પ્રતીક હતું. તેનું ઐચાશી જીવન સાત મહાવ્યસનોથી ઘેરાચેલું હતું.

'શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર', સ્થાન-૧૦, સૂ.૮ માં કહ્યું છે :

अधम्मे धम्मसरणा, धम्मे अधम्मसरणा। <mark>अर्थात् अज्ञानथी ढंडायेली जुद्धि अधर्मने</mark> धर्म समन्ने छे.

જ્યાં અધર્મ છે ત્યાં નાસ્તિકતા છે. 'મળ્યું છે તેને ભોગવી લો, કાલ કોણે દીઠી છે ?' આ વૃત્તિઓને કારણે પાંચ ઈન્દ્રિયો ઉન્મત્ત બને છે. તેવા વ્યક્તિઓના જીવનમાં પ્રાયઃ સાત વ્યસનો જોવા મળે છે.

#### व्यसनो :

માનવી વિવિધ કારણોસર વ્યસનોની ગુલામી સ્વીકારે છે. ભયભીત રહેવાની વૃત્તિ, સચ્ચાઈ સાથે વંચના કરવાની આદત, ભૂતકાળના બિનજરૂરી બોજને મનમાં ઊંચકીને જીવવાની આદત, અતૃપ્ત કામનાઓ અને મહેચ્છાઓથી વ્યયિત થવાની વૃત્તિ દુર્ગુણોના મૂળમાં હોય છે.

વ્યસન શરીરને નિર્બળ, મનને મજબૂર અને આર્થિક રીતે નિર્ધન બનાવે છે. માનવી વ્યસનની ગુલામી સ્વીકારી ખર્ચાળ બની 'દેવાદાર' બની પંકાય છે.

ક્યારેક વ્યસન સમાજમાં 'ફેશન' અને મોભાયુક્ત સ્થાન પામે છે. જેમકે જન્માષ્ટમીના જુગાર રમવો, ઘુળેટીમાં ભાંગ(દારૂ) પીવી. આવી રઢિચુસ્તતા સમાજને પછાત રાખે છે. અતાર્કિક કે અહિતકર પ્રથાનો અસ્વીકાર કરવાથી કુટુંબ, સમાજ અને રાષ્ટ્રની પ્રગતિ થઈ શકે છે.

ધર્મશાસ્ત્રોમાં કુવ્યસનોનો ઉલ્લેખ જોવા મળે છે.

द्यंतुं च मांस च सुरा च वेश्या, पाप्रिक्वचोर्ये परदारसेवा । सप्तानितानि व्यसनानि लोके घोरातिघोरं नरकं नयन्ति ।!

· અર્થ : જુગાર, માંસ, દારૂ, વેશ્યાગમન, શિકાર, ચોરી અને પરસ્ત્રીગમન; આ સાત મહાવ્યસનો છે. જે જુવાત્માને ભયંકર પાપકર્મો વધારી નરકમાં ખેંચી જાય છે.

કુવ્યસનો ફિશિઇર નાગ સમાન છે. ડોલતા નાગની સુંદરતા જોઈ કોઇ મૂઢ વ્યક્તિ તેને ભેટવા જાય તો તેનું મૃત્યુ થાય છે, તેમ વ્યસનો ભલે બહારથી સુંદર દેખાતાં હોય છતાં અર્ત્યંત દુઃખમય . છે. કુવ્યસનો અદ્યોગમનની નિશાની છે. જેમાં જીવાત્મા સ્વને ભૂલી પ્રમાદની પથારીમાં પોઢી જાય છે. શ્રી દેવચંદ્રસ્વામી પરની પ્રીતિ છોડી સ્વની સાથે અનુસંધાન કરવાનો ઉપદેશ આપે છે.

''પ્રીતિ અનંતી પર થકી, જે ગ્રોડે તે જોડે એહ;

પરમ પુરુષથી રાગતા, એકત્વતા હો દાખી ગુણગેહ.''(સ્વાધ્યાયસંચય, પૂ.૨૩૫)

જેમ શ્લેષ્મ પર બેઠેલી માંખી તેમાં જ દોલી બને છે, તેમ કુવ્યસનોને વળગેલો માનવી પર પદાર્થમાં સુખબુદ્ધિનો આરોપ કરી, સંસારના સ્વબ્લિલ સુખની ભ્રમણાનો ભોગ બની અનંતકાળનું દુઃખ વેંઢારે છે.

ધૂમ્રપાન, તમાકુનું વ્યસન, ડ્રગ્સ, વરલીમટકા, માવા-મસાલા, ગુટખા, પાન તેમજ નશીલા પદાર્થોનું સેવન, દૂરદર્શન, ચલચિત્ર, કલબલાઈફ, ડાન્સપાર્ટી, ઉપહારગૃહ (હોટલ) વગેરે મોટાં વ્યસનોમાં લઈ જનારાં સહાયક વ્યસનો છે. આ વ્યસનો માનવીને નિષ્ઠુર, નિસ્તેજ અને દિશાહીન બનાવે છે. તે મુસીબતોની વણઝાર લાવે છે. કેટલાંક ઐતિહાસિક ઉદાહરણો તેની સાક્ષી પૂરે છે. જુગાર:

'હાર્ચો જુગારી બમણું રમે' આ યુક્તિનો ભોગ બનેલા પાંડુ પુત્રો જુગાર-ઘૂર્તની બૂરી લતમાં જ્યારે રાજવૈભવ સર્વસ્વ હારી ગયા ત્થારે તેમણે પોતાની પત્ની દ્રૌપદીને દાવ પર લગાવી. વ્યસનથી કેવી દુર્મતિ! હસ્તિનાપુરનું રાજ્ય છોડી બાર બાર વર્ષ સુધી વનવાસ ભોગવ્યો તેમજ એક વર્ષ ગુપ્તવાસ સેવી અનેક દુઃખો સહન કર્યા. જુગારના વ્યસનથી નળરાજા બેઘર થયાં. તેમણે પોતાની સહધર્મચારિણી દમયંતી રાણી સાથે વનમાં ભયંકર કષ્ટો વેઠયાં, તે જગ પ્રસિદ્ધ છે. મદિરા:

તાડ વગેરેના રસ અને લોટને કહોવરાવીને મદિરા બને છે. જે મૂઢતા, કલહ, નિંદા, પરાભવ, હાંસી, રોષ અને ઉન્માદનું કારણ છે. જેમ પ્રશાંત મહાસાગરમાં પવન ફૂંકાય, વાવઝોડું આવે ત્યારે મોજાઓ ઉછળે છે, વહાણોને ડૂબાડી દે છે, તેમ શાંત, સ્થિર સમુદ્રરૂપી આત્મામાં વિષયોના વાયરા વીંઝાતા સદ્બુદ્ધિરૂપી નૌકાને ઉથલાવી નાખે છે.

મદિરાપાનના સેવનથી શાંબકુમારે સમગ્ર દ્વારિકા નગરીનો નાશ સજર્ચો.

માંસઃ

પ્રાણીઓને માર્ચા વિના માંસ મળતું નથી. તે માંસમાં અસંખ્ય જીવ-જંતુઓ હોય છે. તેવું માંસ ખાવાથી રોગનું કારણ બને છે. માંસભક્ષણ એ તો રાક્ષસતુલ્ય છે. તે નિગોદનું ઘર છે. માંસ અને દારૂ અતિવિકારક હોવાથી 'મહાવિગઈઓ' કહ્યા છે.

શ્રી ઉમાસ્વાતિજીએ 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં કહ્યું છે, परस्परोपग्रहो जीवानाम् - અર્થાત્ સંસારના બધાં જ પ્રાણી પરસ્પરના અવલંબનની કડીમાં બંધાચેલા છે. પશુઓના પ્રાણ લઈ પ્રાકૃતિક સમતુલામાં વિક્ષેપ કરવો એ અક્ષમ્ય પાપ છે. માંસાહાર બહુમૂલ્ય પશુસંપત્તિનો ઠ્ઠાસ કરે છે.

'શ્રીઆચારાંગ સૂત્ર'માં પરમાત્મા હિતશિક્ષા આપતાં કહે છે:

ैसव्वेपाणा, सव्वेभूया, सव्वेजीवा, सव्वेसत्ता न हंतव्वा, न अज्जावेयव्वा न परिघेतव्वा, न परियावेयव्वा, न उद्दवेयव्वा।। અર્થ : લોકમાં જેટલાં પ્રાણી છે, જીવ છે, સત્ત્વ છે તેમને ન મારવા જોઈએ, ન તેમને પૂરવાં જોઈએ, ન તેમને સજા કરવી જોઈએ, ન તેમને પરાધીન કરવા જોઈએ, ન કોઈ પ્રકારનો ઉપદ્રવ આપી સંતાપ પહોંચાડવો જોઈએ.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂબ'ના પાંચમા અને ઓગણીસમા અધ્યયનમાં તથા શ્રી ઠાણાંગ સૂબમાં માંસભક્ષીને 'અજ્ઞાની' કહ્યાં છે તેમજ તેમને નરકગામી દર્શાવેલ છે.

ઉત્સર્પિણી કાળનો પ્રથમ આરો એકવીસ હજાર વર્ષનો હશે. તે પૂર્ણ થતાં બીજો આરો બેસશે. તે પણ એકવીસ હજાર વર્ષનો હશે. આ આરો પ્રારંભ થતાં બધી અશુભતાઓ દૂર થાય તે માટે પ્રારંભમાં સાત સાત દિવસ સુધી પાંચ પ્રકારના મેઘ પાંત્રીસ દિવસ સુધી વરસશે.

- ૧) પુષ્કરાવર્ત મેઘ વરસતાં ઉષ્ણતા દૂર થશે. વાતાવરણમાં ઠંડક પ્રસરશે.
- ૨) દૂધ જેવું ક્ષીર મેઘ વરસતાં શુભ વર્ણ, ગંધ, રસ થશે.
- 3) ઘી જેવું ધૂત મેઘ વરસતાં ધરતીની સરસાઈ (ફળદ્રૂપતા) અત્યધિક વધશે.
- ૪) અમૃત મેઘ જેવું સફેદ પાણી વરસતાં બીજ, વનસ્પતિ ઉગશે.
- ૫) રસમેઘ વરસતાં વનસ્પતિ, પૃથ્વી રસમય બનશે.

ગુફામાંથી બહાર નીકળી માનવ પુષ્પ, ફળ આદિ જોઈ સૌ પ્રથમ 'માંસાઢાર ન કરવાનો નિશ્ચય' કરશે.

મનુષ્યની સ્વાભાવિક મનોવૃત્તિ શાકાહારી છે. માંસાહાર એ પાશવિક વૃત્તિને પ્રોત્સાહિત કરે છે. વૈજ્ઞાનિક મત અનુસાર આહારથી પોષાતાં ન્યૂરોટ્રાન્સમીટર આપણાં આચાર-વિચારને પ્રભાવિત કરે છે.

માંસાહારી વ્યક્તિને કેન્સર, હૃદચરોગ, અકાળે વૃદ્ધત્ત્વ આવે છે. તે વિવેકળુદ્ધિનો નાશ કરે છે. વળી, એક વ્યસન અનેક વ્યસનોને ખેંચી લાવે છે.

મહાશતક શ્રાવકની પત્ની રેવતી માંસભક્ષણમાં લુગ્ધ બની. માંસ સાથે તેને દારૂની લત લાગી. તે દારૂ, મેરક, મધ નામની મદિરાનાં સેવનથી ઉન્મત્ત બની. તેના ચિત્તમાં કામભ્રમર ગુંજારવ કરવા લાગ્યો. તેણે વિવેક ગુમાવી પૌષધશાળામાં પૌષધ કરી રહેલા ધર્માત્મા મહાશતક શ્રાવક પાસે વિષયભોગોની માંગણી કરી. એટલું જ નહીં વિષયાંધ બનેલી રેવતીએ પોતાની બાર શોક્યોનું નિષ્ફ્રર બની નિકંદન કાઢ્યું. આખરે તે નરકગામી બની.

તુલસીદાસજી તેથી જ કહે છે કે :

''જહાં કામ તહાં રામ નહિ, જહાં રામ તહાં નહિ કામ;

તુલસી!દોનું ના રહે, રામ કામ ઈક ઠામ.''

અચોધ્યાના નઘુષ રાજાનો પુત્ર સોદાસ સંસ્કારી હતો પરંતુ કુમિત્રોના સંગથી માંસાહારી બન્થો, સમય જતાં તે નરભક્ષી બન્થો. મંત્રીઓએ તેને દેશનિકાલ કર્યો. હવે તે અરણ્યમાં ખુલ્લી તલવાર લઈ ઘૂમવા લાગ્યો. બાળક તથા કિશોરને જોતાં જ તેને કાચો ખાઈ જતો. અમાનુષી કાર્યો કરી પાપના ઓથાર નીચે તેનો આત્મા ભીંસાતો રહ્યો. તેણે રાજ્ય, પરિવાર, સંપત્તિ, માન-પાન સર્વસ્વ

## ગુમાવ્યું!!

#### અબહા :

સંસાર વધારનારી ચાર સંજ્ઞાઓ છે. આહાર સંજ્ઞા, ભય સંજ્ઞા, મૈથુન સંજ્ઞા અને પરિગ્રહ સંજ્ઞા. સંજ્ઞા એટલે મનની ખાજ, ચળ. પાંચ ઈન્દ્રિયમાં અબ્રહ્મ એ સ્પર્શેન્દ્રિયને લગતી વાસના છે.

'શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર', અ. દુમાં અબ્રહ્મના દોષનું નિવારણ કરવાનું કહે છે:

मूलमेयमहम्मस्स महादोससमुस्सयं।

तम्हा मेहुणसंस्ग्गं, णिग्गंथा वज्जयंति णं ॥ (२०.१७, ५.२५३.)

અર્થ: અબ્રહ્મચર્ચ અધર્મ (પાપ)નું મૂળ છે. ભયંકર દોષોનું સ્થાન છે. પાંચ મહાવ્રતનું ઘાતક હોવાથી સાધક મૈથુન સંસર્ગનો ત્થાગ કરે છે.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના ૯મા અધ્યયનમાં પરમાત્માએ કહ્યું છે:

सल्लं कामा, विसंकामा, कामाआसीविसोवमा ।

कामेय पत्थधेमाणा, अकामा जंति दुग्गई ।। (गा.४३, पू.९७४.)

અર્થ: કામભોગ શલ્યરૂપ છે, વિષરૂપ છે. તે આશીવિષ સર્પ સમાન છે. કામભોગની અભિલાષાવાળો પુરુષ કામભોગનું સેવન ન કરે છતાં સંકલ્પ માત્રથી દુર્ગતિ પ્રાપ્ત કરે છે. તો તેનું સેવન કરનારની શી અવદશા થતી હશે ?

ભર્તુંહરિએ વૃષ્ણાને 'ઘરડી' કહી છે. વૃદ્ધાવસ્થામાં પણ વૃષ્ણાનો સુંવાળો સ્પર્શ છોડવો ગમતો નથી. ભોગોની ઝંખના માનવીને ઝંપવા દેતી નથી.

એક વખતનાં મૈથુન સેવનમાં નવલાખ સૂક્ષ્મ જીવો તથા અસંખ્યાતા બેઈન્દ્રિય અને સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યોનો નાશ થાય છે. ધાર્મિક દષ્ટિએ શિયળ ન પાળવાથી પ્રાય: ભોગાંતરાય કર્મ બંધાય છે. તેના ફળ સ્વરૂપે વૈદ્યવ્ય વગેરે દુ:ખો ભોગવવા પડે છે, નપુંસક વેદ બંધાય છે તેમજ નરક અથવા તિર્થય જેવી દુર્ગતિ મળે છે.

પાંચ ઈન્દ્રિયોમાં અબ્રહ્મની વાસના ભયાનક છે, તેથી જ સ્થૂલિભદ્રજી મુનિએ કોશાને પોતાનાથી ત્રણ હાથ છેટા રહેવાનું કહ્યું.

માલવપતિ મુંજ કામજવરના પ્રભાવે મૃણાલિકાની પાછળ કામાંદ્ય બન્યા. પરસ્ત્રીના સંગથી મુંજ રાજા તૈલંગ દેશના રાજમાર્ગ પર બંદીવાન બની ભિખારીની જેમ ઘેર ઘેર ભિક્ષા માટે રખડ્યા!!

સિંહ ગુફાવાસી મુનિ નારીના દર્શન માત્રથી ખળભળી ઉઠયાં. તેમના રોમેરોમમાં વાસનાનું મોજું ફરી વળ્યું. સંચમનું વિસ્મરણ થયું. વૈષ્વિક ઐશ્વર્યની વાસનાઓ અને વિલાસિતાના મધુર સ્વખ્ને તેઓ ચાલુ ચાતુર્માસમાં કોશા માટે રત્નકંબલ લેવા નેપાળ ગયા!!!

લંકાપતિ રાવણે સીતાજીનું અપહરણ કરી પરસ્ત્રી પર અધિકાર જમાવવાની વ્યર્થ ફુરોષ્ઠા કરી, પોતાનું જ અસ્તિત્વ ગુમાવ્યું.

કામુકી સૂર્ચકાન્તા રાણીએ ધર્માત્મા પ્રદેશી રાજાને વિષયસુખો મળતાં બંધ થતાં વિષયચોગથી પતિના જ પ્રાણહરણ કર્યા. સંસારના સુખોને કંકર તુલ્ય તુચ્છ સમજી, કનકકુંભ અને ચિંતામણિરત્ન કરતાં પણ અમૂલ્ય સંચમ ધર્મ સ્વીકારનાર નંદીષેણ મહાત્મા વાસનાની ખણજે કામલતાના મોહપાશમાં બંધાચા. એક સુંદરીએ કાતિલ કટાક્ષ કરતાં કહ્યું છે, ''સંસારમાં જેને કોઈ ન હરાવી શકે તેને કામ હરાવે!''

બાવીસમાં નેમનાથ તીર્થંકરના ભાઈ મુનિ રહનેમિ નિર્લજ્જ બની પોતાની સાધ્વી ભાભી પાસે ભોગસુખોની માંગણી કરી. મેરુ જેવા અડોલ રહનેમિ કામરાજ સામે હચમચી ગયા તો સામાન્થ માનવીનું શું ગજું ?

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ પોતાના દુહામાં સાચું જ કહ્યું છે :

''નીરખીને નવચૌવના, લેશ ન વિષય નિદાન;

ગણે કાષ્ટની પૂતળી, તે ભગવાન સમાન.'' (સ્વાધ્યાય સંચય : ગા.૧, પૂ.૧૩)

જંજૂકુમારે પરણ્યાની પ્રથમ રાત્રિએ જ સ્વરૂપવાન, ક્રોડાદ્યિપતિ આઠ કન્યાઓનો ત્યાગ કર્યો. દેવાંગના જેવી કન્યાઓ જોઈને તેમને અંશમાત્ર વિકાર ન થયો !

રૂપકોશાના મહેલમાં ચાતુર્માસ માટે આવેલા પૂર્વના પરિચિત સ્થૂલિભદ્ર મુનિએ તેની સામે નજર સુદ્ધાં ન કરી. રૂપકોશાના વિષયોના તોફાનો યોગીપુરુષના સંગથી ઉપશાંત થયા. તે સાચી શ્રાવિકાળની.

ભાટચારણે સિદ્ધરાજ જયસિંહ સમક્ષ જૂનાગઢની રાણી રાણકદેવીના રૂપનું વર્ણન કર્યું.

''મૃગનયની કટિ કેશરી, નાગણ જેવા વાળ;

બ્રહ્માએ એક જ ઘડી, સાચું કહૂં ભૂપાળ.''

સિદ્ધરાજ જયસિંહે શ્રવણ માત્રથી રાણકદેવીના રૂપ પાછળ પાગલ બની જૂનાગઢ પર ચઢાઈ કરી. બાર-બાર વર્ષ સુધી યુદ્ધ ચાલ્યું. જૂનાગઢના રાજા રા'ખેંગાર યુદ્ધ કર્યાં છતાં પોતાના બે બાણેજ દેશળ-વિશળના કાવત્રાથી હારી ગયા, ત્થારે શીલરક્ષા ખાતર રાણકદેવીએ ગિરનાર પર્વત પરથી ઝંપલાવ્યું.

પ્રબળ કામેચ્છા સ્વસ્થતા, સ્થિરતા, પ્રસન્નતા અને પવિત્રતાનો છેદ કરે છે. શાસ્ત્રકારો વૈષચિક સુખોને 'લાહ્ય' (અગ્નિ જ્વાળા)ની ઉપમા આપી છે.

'ઉપभितिકારે' પ્રારંભમાં જ સંસારના સુખોને 'કદન્ન-એંઠવાડ'ની ઉપમા આપી છે. सुखं सांसारिकं सर्व सिद्धं कदन्नक समं। એંઠવાડ ખાવાથી ભસ્મક નામનો રોગ થાય છે. ભસ્મક રોગમાં જેમ જેમ ભૂખની જ્વાળાઓ વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ વિષયભોગની ખણજ, લોલુપતા વધતી જ જાય છે.

ચુગલિકો પ્રમાણિક, શાંત, સંતોષી, સદાચારી અને પ્રશસ્ત પરિણામી હોય છે તેથી તેઓ દેવગતિમાં જાય છે.

મહર્ષિ પતંજલિ કહે છે, - ब्रह्मचयं प्रतिष्ठायां वीर्यलाभ। બ્રહ્મચર્ચથી શરીરમાં વીર્ચનો લાભ થાય છે. વીર્ચ રક્ષાથી રોગપ્રતકાિરક શક્તિ વધે છે. એઈડસ નામના રોગ સામે બ્રહ્મચર્ચ પાલન અત્યંત જરૂરી છે. थैन आराश्मां - तवेसु वा उत्तमबंभवेर इहीने तपमां प्रक्षश्चर्यनी गणना इरी छे. ઉत्तम भानीने श्रावडों पोतानी पत्नी पूरतुं જ मर्थादित शैवन सेवन अने साधुओं संपूर्ण प्रक्षशर्य पाणवुं.

ગીતાકાર પણ કહે છે - જ્યારે મનુષ્ય મનમાં રહેલી સર્વ કામનાઓનો નાશ કરે છે, ત્યારે તે આત્મા વડે આત્મામાં જ સંતુષ્ટ થાય છે ત્યારે તે 'સ્થિતપ્રજ્ઞ' બને છે.

ફુલીન વ્યક્તિ ભાવનાના જળકુંભના અભિષેક વડે વાસનાની ક્ષુધાને સમાવે છે.

#### ચોરી :

અબ્રહ્મની લતથી ચોરીનું વ્યસન જન્મે છે. અદત્ત ગ્રહણ કરવું તે ચોરી છે. ચોરી એ એકાંતનો શ્રાપ છે. ચોરીના ઘણા પ્રકાર છે. તેમાં અન્થાય - અનીતિથી મેળવેલી સંપત્તિ પણ ચોરી કહેવાય છે. ભલે, ગૃહસ્થની આધારશિલા ધન - સંપત્તિ છે પરંતુ તેમાં ન્થાય નીતિના ધોરણો આવશ્યક છે. પદાર્થ પ્રત્યે અસંતોષ અને મૂર્છીના કારણે ચોરી થાય છે.

'ચોગશાસ્ત્ર'માં અનીતિ કરનાર પ્રત્યે શ્રીમદ્ વિમલાચાર્ચજી પઉમચરિયંમાં કહે છે -

मायाकुडिलसहावो कुडतुला कुडमाण ववहारा । धम्मं असद्हंतो तिरिक्खजोणी उवणमंति ।।

અર્થ : અન્થાય કે અનીતિ, માયા - કપટ વિના ન થાય. જો માયા-કપટ સ્વભાવમાં વણાઈ જાય તો તે જીવાત્માને દુર્ગતિમાં લઈ ગયા વિના ન રહે. અન્થાય -અનીતિ માયા પ્રેરિત જ હોય છે.

'ચોગશાસ્ત્ર'માં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મ. માર્ગાનુસારીના પાંત્રીસ બોલ કહે છે. તેમાં પ્રથમ બોલ છે - न्याय संपन्न विभवः। अर्थात् न्याय-नीति पूर्वडनो ગુણવૈભવ હોવો જોઈએ.

પડોશીને ત્થાંથી ઉછીના લાવેલા છાણાના અગ્નિથી પકાવેલું ભોજન ખાતાં પુણિયા શ્રાવકની સામાચિકમાં એકાગ્રતા ખંડિત થઇ તો જેના ઘટમાં અનીતિનું દાન આવતું હશે તેની શી સ્થિતિ હશે ?

જુઓ! ભીષ્મ પિતામહે દુર્ચોદાનના ઘરનું અનીતિનું એક ટંકનું ભોજન આરોગ્યું, તેથી તેમની બુદ્ધિ કેવી મલિન બની! રાજસભામાં દુઃશાસને દ્રૌપદીનાં ચીર ખેંચ્યા ત્થારે સત્થના પક્ષપાતી ભીષ્મ પિતામહ બિલકુલ મૌન રહ્યા. મલિન બુદ્ધિવાળો સદ્ધર્મનું આચરણ ક્યાંથી કરી શકે ?

હિંસાથી ઘોર પાપકર્મ બંધાય છે, જેનાં કડવા ફળો આત્માએ સ્વચં વેઠવાં પડે છે; એવું જાણી કાલસૌકરિક કસાઈના પુત્ર સુલસે કુળપરંપરાગત હિંસાનો વ્યવસાય ત્યાગી દીધો. પરિવારજનોએ ખૂબ દબાણ કર્યું. ચતુર સુલસે તેમને સમજાવવા પ્રયોગાત્મકરૂપ અપનાવ્યું.

તેણે કુઢાડીથી પોતાના જ પગ પર ઘા કર્યો. લોઢીની ઘાર વહેવા લાગી. તે વેદનાથી કણસતો રહ્યો. તેણે માચાવી આકંદ કરી સ્વજનોને કહ્યું, ''કોઈ મારી વેદના તો વહેચીં લો! તમારા ભરણપોષણ માટે હું નિત્ય પાડાઓનો વધ કરું છું. શું તમે મારું દુ:ખ અંશ માત્ર ન વહેંચી શકો ? શું મારા પાપ કર્મો (દુ:ખો) મારે એકલાએ જ ભોગવવા પડશે ?''

વાલિયા લૂંટારાના સ્વજનોની જેમ સુલસના પરિવારજનોએ પણ કહ્યું,''કર્મોમાં સંવિભાગ

થઇ શકતો નથી. જે કર્મ બાંદો છે તે જ કર્મ ભોગવે છે.''

ગોસ્વામી તુલસીદાસજી 'રામાચણ'માં કહે છે :

''કર્મ પ્રદાન વિશ્વ કરી રાખા, જો જસ કરઈ તો તસ ફ્લ ચાખઈ''

સુલસે કુળ પરંપરાગત પાપનો દાંદ્યો ત્થાગ કર્યો. વળી, શ્રાવકના સાતમા વ્રતમાં કહ્યું છે કે, વિપુલ કર્મોની આવક આવે તેવા પાપકારી વ્યવસાયો શ્રાવકને ત્થાજ્ય છે.

#### शिक्षाट :

શિકારમાં હિંસાનો સમાવેશ થાય છે. જ્યાં પ્રાણનો વ્યતીપાત છે ત્યાં હિંસા છે. શિકાર હિંસાનું જ રૂપ છે. હિંસા એ અધર્મ છે.

> હિંસાની વ્યાખ્યા કરતાં વાચક ઉમાસ્વાતિજી 'શ્રી तत्त्वार्થાધિગમ' સૂત્ર, અ.७/८માં કહે છે : प्रमत्त्रयोगात प्राणव्यपरोपणं हिंसा।

અસાવદાની પૂર્વક હરતાં-ફરતાં, ઉઠતાં-બેસતાં પ્રમાદથી જીવોની ઘાત થાય છે. અસત્ય વાણી અને વર્તનથી બીજાને આઘાત પહોંચે છે તેથી તેવું વર્તન હિંસામાં સમાચેલું છે.

હિંસક વૃત્તિનો માનવ આર્વિભાવ તો જુઓ! અમેરિકાના પ્રમુખ આઇઝન હોવેરે 'ક્લીન બાંબ'ની હિમાચત કરી. આ બાંબ માણસનું અસ્તિત્વ જ નાબૂદ કરી નાખે છે. આ પછી લેસર કિરણોના ઉપર્ચાગથી 'સ્માર્ટ બાંબ' શોદાચો, જેમાં જીવંત ચેતના જ નાબૂદ થાય છે. આજે શ્રીસ હજાર જેટલાં આપ્રિવક શસ્ત્રો માનવ સંહાર માટે ઉપલબ્ધ છે. માનવી એવો ઘાતકી બની ગયો કે બીજાનાં પ્રાણલેતાં તેનું રવાડું પણ ફરકતું નથી. ખેર! તેનાં પરિણામથી તે અનભિક્ષ છે.

आहि કાળથી ભગવાન ૠષભદેવના સમયથી અહિંસાના સિદ્ધાંતને સર્વોપરી સ્થાન મળ્યું છે. આ વિશ્વમાં હિંસાને ઠારવા પરમાત્મા મહાવીરે કહ્યું છે, सव्य जीवावि इच्छंति जीविउं न मरिज्जिउं। સર્વ જીવો જીવવાને ઇચ્છે છે, કોઇ મૃત્યુને ઇચ્છતું નથી. પરમાત્માનું આ અનુપમ સૂત્ર જગતનાં તમામ જીવો પ્રત્યે મૈત્રીભાવ અને સાદ્યર્મિકતા ઉત્પન્ન કરાવે છે. જ્ઞાન, દર્શન, અનંત સુખ અને વીર્ચ સર્વ જીવોમાં સમાન છે તેથી સર્વ જીવો એક જ પરિવારના છે. આવો વિચાર સર્વ જીવો પ્રત્યે અહિંસક ભાવ ઉત્પન્ન કરે છે. પ્રભુ મહાવીર અહિંસાને सव्यभूयखेमकरी અર્થાત્ સર્વજીવોનું મંગળ કરનારી કહે છે.

શિકારના વ્યસનથી મહારાજા શ્રેણિકથી છૂટેલું તીર એક ગર્ભવતી હરણીના પેટની આરપાર નીકળી ગયું. એક તીરથી બે જીવોની હત્યા! પોતાના બળનું અભિમાન, પાપની પ્રશંસા અને હિંસાની અનુમોદનાથી કર્મ નિકાચિત બન્યું. એક શિકારના વ્યસને તેઓ નરકગતિમાં સરક્યા.

> ''કોટિ ઉપાચે કર્મના, ફળ મિથ્યા નહિ થાય; સમજી સરઘી સત્ય આ, કૃત્ય કરો પછી ભાઈ.''

હરિવંશ કુળના ચુગલિકો સપ્ત વ્યસનના સેવનથી દેવગતિનું નિવારણ કરી નરકગતિમાં પહોંચ્યા! આ એક અચ્છેરું કહેવાય. વ્યસનો કેવાં ભયાનક છે!

અહિંસા દ્વારા વિશ્વમૈત્રી અને વિશ્વશાંતિની સ્થાપના સુગમ બને છે. આ વિશ્વમાં મેરૂ

પર્વતથી ઊંચુ અને આકાશથી વિશાળ કંઈ નથી, તેમ અહિંસા સમાન અન્ય કોઈ ધર્મ નથી.

'શાંત સુધારસ'માં ઉપાધ્યાય વીરવિજયજી ધર્મભાવના અધિકારમાં કહે છે :

આ જગતમાં સૂર્ચ અને ચંદ્ર નિયમિત ઉદય અને અસ્ત પામી રહ્યાં છે. સમુદ્ર પોતાની મર્ચાદાનું ઉલ્લંઘન કરતો નથી તેનું મુખ્ય કારણ અહિંસા ધર્મનો પ્રભાવ છે.

છર્ઢા આરામાં અદ્યર્મ (હિંસા)ના કારણે જ પૃથ્વી ૫૨ ઉલ્કાપાત મચશે.

માનવ આત્મા અનંત શક્તિઓનો અક્ષયકોષ છે. એ શક્તિઓનો સન્માર્ગે ઉપયોગ કરવો કે ઉન્માર્ગે દોરાવું એ વ્યક્તિના સ્વયં પર નિર્ભર છે.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં પરમાત્મા કહે છે :

'अप्पा कत्ता विकत्ताय, दुहाण य सुहाण य । अप्पा मित्तंमित च, दुप्पद्विय वसुपद्विय ।।

અર્શ: આતમાં જ પોતાના સુખ અને દુ:ખનો કર્તા અને ભોક્તા છે. જ્યારે તે શ્રેચના માર્ગે વિચરે ત્યારે પોતાનો મિત્ર બને છે, જ્યારે તે શ્રેચના પંથને છોડી અશ્રેચના પંથે પ્રચાણ કરે ત્યારે પોતાનો જ દુશ્મન બને છે. અર્થાત્ સમ્ચગ્દર્શન, સમ્ચગ્જ્ઞાન અને સમ્ચગ્ચારિત્ર આદિ ગુણોમાં પરિણામ પામે ત્યારે પોતાનું ઉત્થાન કરે છે, જ્યારે તે વિભાવમાં પરિણમન કરે ત્યારે તેનું પતન થાય છે.

શાસ્ત્રકારો આત્મસંરક્ષણ તરફ વિશેષ ધ્યાન આપવાનું ભવ્ય જીવોને કહે છે :

अप्पा खलु रक्खिअव्वो, सिव्वंदिएहिं सुसमाहिएहिं ।

अरक्खिओ जाइपहं उवेइ, सुरक्खिओ सब्बद्हाण मुच्चइ ।।

અર્થ: પાંચ ઈન્દ્રિય અને મન (નોઇંદ્રિય)ના વિષય ભોગના વિકારોથી નિર્વતવાને પોતાના આત્માને, આત્મભાવમાં સ્થિટ કરીને પ્રત્યેક આત્માએ સ્વયં પોતાના આત્માનું કર્મથી સંરક્ષણ કરવું બેઈએ.

જૈન દર્શનમાં સાત વ્યસન અને અઢાર પાપસ્થાનકને છોડવા યોગ્ય કહ્યા છે. લોકવ્યવહાર માં નિંદનીય - કુત્સિત આચરણ એ અશિષ્ટાચાર છે. તેનાથી લોકપ્રિયતા નષ્ટ થાય છે. આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે આત્મ વિકાસનો અવરોધ થાય છે. સંક્ષેપમાં વ્યસનની શરૂઆત ધીમી હોય છે પરંતુ તેનો પ્રવેશ માત્ર કાયમી વાસવાટ બની જાય છે.

બાહ્ય વૈભવથી લસલસતો જુવાત્મા પોતાની શક્તિઓનો ઉપયોગ અસદાચરણોને પોષવામાં જ પરિણમે છે. મિથ્યાત્વી પરવસ્તુમાં જ સુખ શોદો છે. મિથ્યાત્વની પકડ તેને ઊંદી દિશામાં જ લઈ જાય છે. લોહખુર ચોરને મિથ્યાત્વના પ્રભાવથી કુવ્યસનો (અદાર્મ) રસિક અને અત્યંત પ્રિય લાગતાં હતાં. તેને વ્યસનો દેવતાઈ સુખ જેવા અનુભવાતાં હતાં.

'ચોગબિંદુ પ્રકરણ'માં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મ. કહે છે :

<sup>\*</sup>''અનાદિકાલીન પ્રદીર્ઘ પરંપરામાં, કર્મોની અતિશય મલિનતાના કારણે અને અતત્ત્વોના દુરાગ્રહથી જીવાત્મા સન્માર્ગને જોઈ શકતો નથી.''

પ્રાણી જગત પર મિથ્યાત્વનું વિશાળ સામ્રાજ્ય છવાચેલું છે. 'વૈરાગ્ય શતક'માં કહ્યું છે :

"मिच्छेअ अणंत दोसा, पयडा दिसंसती नवि गुण लेसा । तह विय त चेव जीवा हो मोहांध निसेवंति ।।

અર્થ : મિથ્યાત્વમાં કિંચિન્માત્ર ગુણ નથી, અનંત દોષનું પ્રત્યક્ષ સ્થાન છે તથાપિ મોહાંદ્ય બનેલા જુવો તેનું આચરણ કરે છે. કેવું સખેદાશ્ચર્ચ !

જ્યાં સુધી મોહનું આવરણ ખસે નહીં ત્યાં સુધી જ્ઞાનદષ્ટિ ખૂલે નહીં. તેવી અવસ્થામાં જીવ ઉન્માર્ગે અથડાય, ઠોકરો ખાય, મહા દુ:ખ - મહા શ્રાસ અને અસહ્ય વેદનાઓ સહ્યા કરે, છતાં સંસાર પ્રત્યે અત્યંત રુચિ હોય છે. આવા ભવાભિનંદી જીવની પ્રવૃત્તિ અને અસત્ આચરણ માટે 'યોગદષ્ટિ સમુસ્થય'માં સુંદર દષ્ટાંત છે.

> 'यथा कण्डूयनिष्वेषां धीर्न कच्छूनिवर्तने । भोगाषु तथैतेषां न तदिच्छा परिक्षये ।। भति એनी जंद्रवाणमां, जस मटाडवा नाहिं; त्थम तस मति (भोगांगमां, न तिहच्छा क्षथमांहि!

અર્થ : ખસ ખણવાની બુદ્ધિ જેમ ખંજવાળમાં જ હોય છે, ખસ મટાડવામાં નહિ, તેમ ભવાભિનંદી જુવોની મતિ ભોગના અંગરૂપ વિષયોમાં હોય છે. ભોગાંગની ઈચ્છાના નાશમાં હોતી નથી.

જેના પેટમાં પુષ્કળ મળ હોય તેવા જીવને સારું પકવાન પણ અરુચિકર લાગે છે, તેમ ભવાભિનંદી જીવોમાં સહજ ભાવમલનું જોર હોવાથી તેને મુક્તિની ઈચ્છા જાગતી જ નથી. સહજ ભાવમલ એટલે અનાદિનો નિબિડ રાગ - હેષ પરિણામ (આત્મામાં પડેલી કર્મબંધની ચોગ્ચતા.) ભાવભિનંદી જીવો પાંચે ઈન્દ્રિયોના સુખોમાં રત, મૂર્ખ, અને મૃઢ હોય છે.

ભવાભિનંદી જીવોનાં લક્ષણો દર્શાવતાં 'ચોગબિંદુ ગ્રંથ'માં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મ. કહે છે :

ैक्षुद्रो लाभरतिर्दीनो, मत्सरी भयवान् शठः ।

अज्ञो भवाभिनन्दी स्यान्निप्षफलारम्भ संगतः ।।

અર્થ : ભવાભિનંદી જીવો (૧) ક્ષુદ્ર (૨) લાભરહિત (૩) દીન (૪) મત્સરી (૫) ભવભીત (૬) શઠ (७) અજ્ઞાન (૮) નિષ્ફળ કાર્યારંભ કરનાર હોય છે.

ભવાભિનંદી જીવોને મોહની પ્રચુરતાના કારણે જીવહિંસા, કુકૃત્યો સારાં લાગે છે. જ્યારે અહિંસા આદિ સત્કાર્યો ખોટાં લાગે છે. લોહખુર ચોરને પણ દુષ્કૃત્યો પ્રત્યે અત્યંત લગાવ હતો. તેમાં ભવાભિનંદી જીવનાં લક્ષણો જોવા મળે છે. ભવાભિનંદી જીવો એટલે અચરમાવર્ત કાળના મિથ્યાત્વી જીવો. ભવાભિનંદી પણું હટે ક્યારે ? મહામિથ્યાત્વ કઈ રીતે દૂર થાય તેને સમજવા આત્માનું સ્વરૂપ વિચારીએ.

## આત્માનું સ્વરૂપ :

ભારતમાં મોટા ભાગનાં દર્શનો આત્માના અસ્તિત્વનો સ્વીકાર કરે છે. આત્માના સ્વરૂપના વિષયમાં વિવિધતા જોવા મળે છે. સાંખ્ય, વેદાંત, ન્થાય-વૈશેષિક આત્માના સ્વરૂપના વિષયમાં એકમત નથી, છતાં આત્માના અસ્તિત્વનો સ્વીકાર કરે છે. સાંખ્યદર્શનમાં 'પુરુષ'નો જ આત્માના રૂપમાં સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે. આત્મા અકર્તા છે પરંતુ કર્તારૂપે 'પ્રકૃત્તિ' આદિ ચોવીસ તત્ત્વોનો સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે.

વેદાંત દર્શનમાં આત્મા માટે 'બ્રહ્મ' શબ્દ વપરાયો છે. તેને જીવથી ભિન્ન માનવામાં આવે છે. જૈનદર્શનમાં સંસારી આત્માનું જે સ્વરૂપ છે તેવું વેદાંતમાં જીવનું સ્વરૂપ છે. જૈનદર્શનમાં નિશ્ચયનથી આત્માનું જે સ્વરૂપ છે તેવું જ વેદાંત દર્શનમાં બ્રહ્મ (આત્મા) નું સ્વરૂપ વર્ણિત છે.

ન્થાય-વૈશેષિક દર્શન આત્માને નિત્થ, અમૂર્ત અને વ્યાપક માને છે. તેઓ જ્ઞાનને આગંતુક ગુણ માને છે, વાસ્તવિક ગુણ માનતા નથી જયારે જૈનદર્શન, સાંખ્યદર્શન અને વેદાંતદર્શન જ્ઞાનને આત્માનું સ્વરૂપ (ગુણ) માને છે.

ઉપનિષદ અને ગીતા અનુસાર આત્મા શરીરથી વિલક્ષણ, મનથી ભિન્ન, વિભુ-વ્યાપક અને અપરિણામી છે. એ વાણી દ્વારા અગમ્ય છે. જૈનદર્શનમાં આત્મા ચૈતન્ય સ્વરૂપ, પરિણામી સ્વરૂપને અક્ષુણણ રાખતો થકો વિભિન્ન અવસ્થાઓમાં પરિણત થવાવાળો, કર્તા અને ભોકતા, પોતાની સત્-અસત્ પ્રવૃત્તિ દ્વારા શુભાશુભ કર્મનો સંચય કરવાવાળો, કર્મોનો ભોકતા, સ્વદેહ પરિણામ છે. વ્યવહાર નયથી આત્મા શુભાશુભ કર્મોનો કર્તા, હર્તા અને ભોકતા છે. નિશ્ચયનયથી જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ નિજ ગુણોનો કર્તા અને ભોકતા છે. સુખ, દુઃખ અને જ્ઞાનોપયોગ લક્ષણવંત ચેતના સ્વરૂપ હોય તે આત્મા છે.

આત્માનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ શુદ્ધ જ્ઞાનમચ અને પરિપૂર્ણ સુખમચ છે. તેના શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રગટ કરવામાં અવરોધક જ્ઞાનાવરણીય આદિ આઠ કર્મો છે. કર્મ :

क्रियते इति कर्मः । **९ इ२। य छे ते इर्भ छे. '९ न सिद्धांत दीपिडा' भां श्री तुबसी अदि। इहे छे** : 'आत्मनः सदसत्प्रवृत्या कृष्टास्तत्प्रायोग्य पुद्गलाः कर्म ।

અર્થ : આત્માની સદ્-અસદ્ પ્રવૃત્તિ દ્વારા આકૃષ્ટ અને કર્મરૂપમાં પરિણત થવા યોગ્ય પુદ્દગલને 'કર્મ' કહે છે.

કાર્મણ વર્ગણાનાં પુદ્ગલો આખા લોકમાં ભર્યાં છે. આ પુદ્ગલોમાં જ કર્મરૂપમાં પરિણત થવાની યોગ્યતા છે. મિથ્યાત્વ, અવ્રત, પ્રમાદ, કષાય અને યોગ તથા રાગ અને દ્વેષની ચિકાશનાં કારણે આ પુદ્ગલો આત્મા સાથે ચોંટી જાય છે, જેને 'કર્મ' કહેવાય છે. જેમ કોઈ વ્યક્તિ શરીર પર તેલ લગાવીને ધૂળમાં આળોટે તો તે ધૂળ તેના શરીર પર ચોંટી જાય છે તેવી જ રીતે મિથ્યાત્વાદિ કર્મબંધનના કારણોથી જીવ પ્રતિક્ષણ કર્મ પુદ્ગલોને ગ્રહણ કરે છે. આત્માની સાથે ચોંટેલા અત્યંત શક્તિમાન સૂક્ષ્મ સ્કંધ તે દ્રવ્ય કર્મ છે અને આત્માના રાગદ્ધેષાત્મક પરિણામ તે ભાવકર્મ છે.

કર્મના અનંત પ્રકાર છે. સ્વભાવ-પ્રકૃત્તિ અનુસાર તેના આઠ ભેદ છે. (૧) જ્ઞાનાવરણીય (૨) દર્શનાવરણીય (૩) વેદનીય (૪) મોહનીય (૫) આયુષ્ય (૬) નામ (७) ગોત્ર (૮) અંતરાય. શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર, શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર, શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં આઠ કર્મનો ઉલ્લેખ છે.

આઠ કર્મ બે વિભાગમાં વહેંચાચેલાં છે. ઘાતી અને અઘાતી. જ્ઞાન, દર્શન, સુખ અને વીર્ચ આત્માના ચાર ગુણ છે. જ્ઞાન અને દર્શનને આવરણ કરનાર કર્મ પુદ્દગલને ક્રમશઃ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય કર્મ કહે છે. સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્યારિય, અને અનંતસુખનું વિઘાતક મોહનીય કર્મ છે. દાન, લાભ, ભોગ આદિ પાંચ લબ્ધિઓનું વિઘાતક અંતરાય કર્મ છે. આ ચાર કર્મો આત્માના નિજ ગુણોનો ઘાત કરે છે તેથી તે 'ઘાતી' કર્મ કહેવાય છે. વેદનીય, આયુષ્ય, નામ, ગોય આ ચાર કર્મ આત્માના નિજગુણોનો પૂર્ણરૂપે ઘાત ન કરનારા હોવાથી 'અઘાતી' કર્મ કહેવાય છે.

## મૂળ આઠ કર્મની પ્રકૃતિઓ અને તેના દષ્ટાંત:

(૧) જ્ઞાનાવરણીય કર્મ: આત્માના જ્ઞાનગુણને ઢાંકનાર કર્મ પુદ્ગલના સમૂહને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. તેની ઉત્તર પ્રકૃત્તિ પાંચ છે. (૧) મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ (૨) શ્રુત જ્ઞાનાવરણીય (૩) અવધિ જ્ઞાનાવરણીય (૪) મન:પર્ચવ જ્ઞાનાવરણીય (૫) કેવળ જ્ઞાનાવરણીય.

રોહકે પોતાની બુદ્ધિમત્તાથી રાજાને રીઝવ્યા. આ કથા નંદીસૂબમાં ઐત્પાતિકી બુદ્ધિના દષ્ટાંતોમાં તેમજ 'રાસરસાળ ગ્રંથ' (ચો.દુ, પૃ.૯૦-૯૨)માં છે. વળી, શિવરાજર્ષિએ વિભંગજ્ઞાનથી સાત દ્વીપ અને સાત સમુદ્રને જોચા.

(૨) દર્શનાવરણીય કર્મ : આત્માના દર્શનગુણને ઢાંકનાર કર્મપુદ્ગલના સમૂહને દર્શનાવરણીય કર્મ કહે છે. તેની ઉત્તર પ્રકૃત્તિઓ નવ છે. (૧) નિદ્રા (૨) નિદ્રા-નિદ્રા (૩) પ્રચલા (૪) પ્રચલા-પ્રચલા (૫) થીણદ્ધિ (૬) ચક્ષુદર્શનાવરણીય (७) અચક્ષુદર્શનાવરણીય (૮) અવધિદર્શનાવરણીય (૯) કેવળ દર્શનાવરણીય.

મહાભાષ્યની ૨૩૪મી ગાથામાં થીણદ્ધિ નિદ્રા વિશે માંસ, મોદક, હાથીદાંત, કુંભાર અને વડ વ્રક્ષ એમ પાંચ દેષ્ટાંતો આપ્યા છે.

(3) વેદનીય કર્મ: આત્મિક સુખને આવરનાર કર્મ પુદ્ગલના સમૂહને વેદનીય કર્મ કહેવાય છે. તેની ઉત્તરપ્રકૃત્તિ બે છે. (૧) શાતા વેદનીય (૨) અશાતાવેદનીય.

એક નગરમાં શત્રુ સૈન્થનું આગમન જાણી રાજાએ તે પહેલાં ગામે ગામમાં દરેક ખાઇ પદાર્થોમાં ઝેર ભેળવ્યું. રાજાએ પડહ વગડાવી જાહેર કર્યું કે, ''જે કોઈ મીઠું પાણી પીશે, ભોજન ખાશે તે ચમમંદિરે જશે. જે દૂર દેશમાંથી આવેલા ભોજન કરશે, ખારું પાણી પીશે તેઓ ચિરંજીવ રહેશે.'' રાજાની આજ્ઞાનું પાલન જેમણે કર્યું તેઓ સુખી થયા અને આજ્ઞાનું પાલન ન કરનારા દુઃખી થયા, તેમ વેદનીય કર્મના ઉદયથી સુખ-દુઃખનું વેદન થાય છે.

(૪) **મોહનીય કર્મ** : આત્માના સમકિત અને ચારિત્ર ગુણનો ઘાત કરનાર મોહનીય કર્મ છે. તેના બે ભેદ છે. (૧) દર્શન મોહનીય (૨) ચારિત્ર મોહનીય

શ્રદ્ધા - સાચી સમજણમાં બાઇક બને તે દર્શન મોહનીય કર્મ છે. તેના ત્રણ ભેદ છે.

(૧) મિથ્યાત્વ મોહનીય : જિનપ્રણીત તત્ત્વમાં અરુચિ અને અતત્ત્વમાં રુચિ થાય.

- (૨) મિશ્ર મોહનીય : નવ તત્ત્વની પૂરી રુચિ કે તત્ત્વની અરુચિ તેવાં મિશ્ર પરિણામ.
- (૩) સમકિત મોહનીય : જિનપ્રણીત તત્ત્વમાં રુચિ હોય પરંતુ તેમાં દોષ (અતિચાર) લાગે.

દર્શન મોહનીયની ૩(બ્રણ) પ્રકૃતિ ઉમેરતાં (૨૫+૩) કુલ ૨૮(અફ્રાવીસ) પ્રકૃત્તિ થાય છે.

ચારિત્ર પાલન - સાચી ક્રિયામાં બાદ્યક બને તે ચારિત્ર મોહનીય કર્મ છે. તેના બે ભેદ છે. (૧) કષાય ચારિત્ર મોહનીય (૨) નોકષાય ચારિત્ર મોહનીય.

કષાય ચારિત્ર મોહનીયના ૧૬(સોળ) અને નોકષાય ચારિત્ર મોહનીયના ૯(નવ-હાસ્થ, રતિ, અરતિ, ભય, શોક, દુગંછા, સ્ત્રીવેદ, પુરુષવેદ, નપુંસકવેદ) મળી ૨૫(પચ્ચીસ) ભેદ છે. તેમાં

ચારિત્ર મોહનીય કર્મની પ્રથમ ચોકડી એટલે અનંતાનુબંધી કષાય. તે દર્શાવવા તે રૂપ ચાર વિષધર વિકુર્વીને વસુદત્ત નામે દેવ મુનિનું રૂપ ધારણ કરી પૂર્વભવના મિત્ર નાગદત્તને પ્રતિબોધ કરવા આવ્યો. તે ચારમાં ત્રણ નાગ અને એક મોટી નાગણી હતી. (નાગદત્તને પ્રતિબોધવા તેને ડસાવે છે.) આ ચારે કોઈપણ મણિ કે જાંગુલી મંત્ર વાદીથી પણ વશ થતા નથી. આવું નાગદત્તને સમજાવવા છતાં તે ન સમજ્યો. ત્યારે સાપને છૂટા મૂકવામાં આવ્યા. તે સાપ નાગદત્તને કરડયા. નાગદત્ત બેશુદ્ધ બન્યો. નાગદત્તના કુટુંબીજનોની પ્રાર્થનાથી નાગદત્તે શુદ્ધિ પામતાં મુનિપશું અંગીકાર કરવું તે શરતે વસુદત્ત નાગદત્તને ભાનમાં લાવ્યો.

અનીતિપુરીમાં રત્નચૂડ નામનો એક વેપારી રણઘંટા નામની વેશ્યાને ત્યાં રહેતો હતો. તે ચાર ધૂતારા વાણિયાથી છેતરાયો. રણઘંટા વેશ્યાએ બતાવેલી ચુક્તિથી રત્નચૂડે પોતાનું દ્રવ્ય પાછું મેળવ્યું. એ જ પ્રમાણે કષાયને જીતનારા પ્રાણીઓ પુનઃ શૂભગતિને પામે છે.

(૫) આચુષ્ય કર્મ: આત્માના અક્ષયસ્થિતિ ગુણને ઢાંકનાર કર્મ પુદ્ગલના સમૂહને આયુષ્ય કર્મ કહે છે. તેની ઉત્તર પ્રકૃત્તિ ચાર છે. (૧) નરકાયુષ્ય (૨) તિર્થયાયુષ્ય (૩) મનુષ્યાયુષ્ય (૪) દેવાયુષ્ય.

આચુષ્ય કર્મની પૂજામાં સુમતિ-કુમતિ નામની સ્ત્રીઓ આતમરામ (પતિ) સાથે સંવાદ ચોજે છે, જે આનંદઘનજીની પદશૈલી ચાદ અપાવે છે.

એક સાધ્વીજી મોતીની નવકાર વાળીમાં આસક્ત બન્યા. તે પરિગ્રહની મૂર્ચ્છાના કારણે કાળધર્મ પામી ગરોળી થઈ નવકારવાળીની આજુબાજુ ભમવા લાગ્યા.

સુંદર શેઠને કલંક આપનારી બ્રાહ્મણી પાટલા ઘો થઈ. અવિવેકથી નંદમણિયાર દેડકો થયો. એક સ્ત્રીનો પતિ મંત્ર આરાધતાં બળદ બન્થો. તેને તે ચારો ચરાવવા જંગલમાં લઈ ગઈ. ત્થાં સંજીવની જડીબુટ્ટી ખાવાથી તે બળદમાંથી પૂનઃ પુરુષ બન્થો.

(દુ) નામ કર્મ: આત્માના અરૂપી ગુણને આવરનાર કર્મ પુદ્દગલના સમૂહને નામ કર્મ કહે છે. નામ કર્મની ૯૩ અથવા ૧૦૩ પ્રકૃત્તિ છે. તેમાં ૧૪ પિંડ પ્રકૃત્તિ, ત્રસ દશક, સ્થાવર દશક અને ૮ પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિનો સમાવેશ થાય છે. કર્મગ્રંથ ભા-૧ માં આ પ્રકૃત્તિઓને વિસ્તારથી કહી છે.

ઇંદ્ર, વસુદેવ , બળદેવ ઇત્થાદિ શ્રેસઠ સલાકા પુરુષોને શુભ નામકર્મનો ઉદય હોય છે. ઊંટના અઢાર અંગ વાકાં છે, તેને અશુભ નામકર્મનો ઉદય છે જ્યારે બળદ અને ઢાથીની ચાલ સુંદર હોવાથી તેમને શૂભ વિહાચોગતિ નામકર્મનો ઉદય છે.

(७) ગોત્ર કર્મ: આત્માના અગુરુલઘુ ગુણને આવરનાર કર્મ પુદ્ગલના સમૂહને ગોત્રકર્મ કહે છે. જે કર્મના ઉદયથી જીવ ઉચ્ચ-નીચ કુળમાં જન્મે છે. તેની ઉત્તર પ્રકૃત્તિ ઉચ્ચ ગોત્ર અને નીચ ગોત્ર છે.

પ્રભુ મહાવીરે મરિચીના ભવમાં કુળમદ કર્યો. 'મારા દાદા તીર્થંકર, પિતા ચક્રવર્તી અને હું પણ તીર્થંકર.' એવું કરતાં નીચ ગોઝકર્મ બંધાચું. અનેક ભવોમાં વિપ્ર ઝિદંડીનો વેશ મળ્યો. તીર્થંકર થવા છતાં બ્રાહ્મણ ફુળે દેવાનંદા બ્રાહ્મણીની કુક્ષિમાં ઉત્પન્ન થયા.

(૮) અંતરાય કર્મ: આત્માના અનંતશક્તિ ગુણને આવરનાર કર્મ પુદ્ગલના સમૂહને અંતરાય કર્મ કહે છે. તેના ઉદયથી જીવને દાનાદિમાં અંતરાય-વિધ્ન ઉત્પન્ન થાય છે. તેની ઉત્તર પ્રકૃત્તિ પાંચ છે. (૧) દાનાંતરાય (૨) લાભાંતરાય (૩) ભોગાંતરાય (૪) ઉપભોગાંતરાય (૫) વીર્યાંતરાય.

કપિલા દાસી, મમ્મણ શેઠ, ઢંઢણ મુનિ, આદિશ્વર પ્રભુ જેવા પ્રચલિત પાત્રોનો અંતરાય કર્મમાં ઉલ્લેખ થયો છે. તે ઉપરાંત રાજાગૃહી નગરીમાં એક દ્રમક (ભિક્ષુક) ઘેર ઘેર ભિક્ષા લેવા માટે ફરતો હતો પરંતુ તેને લાભાંતરાય કર્મનો ઉદય હોવાથી કોઈ કાંઈ આપતા ન હતા. તેને લોકો પર ભારે રોષ ઉત્પન્ન થયો. વૈભારગિરિ પર્વત ઉપર ચડી મોટી શિલા પાડતાં પોતે જ પડીને મૃત્યુ પામી સાતમી નરકે ગયો.

ઉપભોગાંતરાય કર્મના ઉદયથી અંજના સતીને બાવીસ વર્ષ સુધી પોતાના પતિ પવનજયનો વિયોગ થયો. નળ-દમયંતી વચ્ચે બાર વર્ષ, સતી સીતા અને રામ વચ્ચે છ માસનો વિયોગ થયો.

<sup>¢</sup>कडाण कम्माण न मोक्टव अत्थि । **કરેલાં કર્મ ભોગવ્યા વિના છુટકારો મળતો નથી** .

''છે આઠ કર્મની એવી સત્તા, લૂંટી છે આત્માની માલમત્તા,

ના કરતાં કોઈ કષાચની ખત્તા, તો મળશે શાશ્વતી અમરલતા."

કર્મ મોક્ષપ્રાપક ગુણોમાં અંતરાચભૂત અને સંસારવર્ધક છે. જૈનધર્મનો કર્મ સિદ્ધાંત આત્માની મુક્તિનો, પુરુષાર્થનો સિદ્ધાંત છે.

દેવાધિદેવ મહાવીર સ્વામીએ દેહને કરાવા અને કર્મોને દળાવવા સાડા બાર વર્ષ સુધી ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરી. સંસારના મૂટ જીવો અલ્પ આચુષ્યનાં તુરછ માનુષી કામસુખો માટે નિર્વાણ સુખ ગુમાવે છે. "કરેલાં કર્મોને કારણે સંસાર પરિભ્રમણ ચાલે છે. "જન્મ-મરણનું મૂળ કર્મ છે.

ં કર્મ આત્માની અનંતશક્તિને અવરોદો છે. 'કાર્તિકેચાનુપ્રેક્ષા' ગ્રંથમાં કહ્યું છે :

"कावि अउव्या दिसदी पुग्गल दव्वस एरिसि सत्ती ।

ं केवलणाण सहावो विणासिदो जाङ् जीवस्स ।। (आ.२९१, ५.९४५)

અર્થ: પુદ્ગલ દ્રવ્ય (કર્મ)ની એવી શક્તિ છે કે જીવમાં કેવળજ્ઞાનનો સ્વભાવ હોવા છતાં તેને કમબેર બનાવી વિકાર તરફ લઈ જાય છે.

કર્મબંધના મુખ્ય પાંચ કારણો છે. (૧) મિથ્ચાત્વ (૨) અવિરતિ (૩) પ્રમાદ (૪) કષાય (૫) યોગ. મિશ્ચાત્વ: અવળી મિત, સંશય, ભ્રમ, વીતરાગની વાણી પર ઓછી, અધિક કે વિપરીત શ્રદ્ધા, પ્રરૂપણા કે સ્પર્શના. જિનવચન પ્રત્યે સંશયશીલ રહેવું તે મિશ્ચાત્વ છે. જેમ દૂધમાં પડેલું રતિ જેટલું વિષ પણ આરોગ્ય બાધક બને છે, તેમ મિશ્ચાત્વનો ઓછામાં ઓછો અંશ પણ જીવાત્માને ચતુર્ગતિમાં પર્યટન કરાવે છે. 'શ્રી આવશ્યક સૂત્ર'માં ૨૫ પ્રકારના મિશ્ચાત્વ બતાવ્યા છે.

અઢાર પાપસ્થાનકમાંથી મિથ્યાત્વ નામનું અઢારમું પાપ જતાં બાકીના પાપોનું બળ આપોઆપ શિથિલ બને છે. આધ્યાત્મિક ઉષાકાળ મિથ્યાત્વની ક્ષીણતા અને સમ્ચક્ત્વની પ્રાપ્તિથી થાય છે તેથી 'મન્હજિણાશં'ની સજઝાચમાં મિથ્યાત્વમ્ પરિકરક - મિથ્યાત્વનો ત્થાગ કરો; એવો ઉપદેશ આપ્યો છે.

મિથ્યાત્વ સારાસારનો વિવેક નષ્ટ કરે છે, આત્મસ્વરૂપની ઓળખ થવા દેતું નથી. અનંતકાળથી તે જુવાત્માની સાથે જોડાયેલું છે. મિથ્યાત્વ અવસ્થામાં ગતાનુગતિક જીવન છે. ત્થાં દોષદષ્ટિની પ્રધાનતા છે તેથી જ કહ્યું છે :

> न मिथ्यात्व समः शत्रुर्न, मिथ्यात्व समं विषम् । न मिथ्यात्व समो रोगो न मिथ्यात्व समं तमः ।।

અર્થ: મિથ્યાત્વ સમાન કોઈ શત્રુ નથી. મિથ્યાત્વ સમાન કોઈ વિષ નથી. મિથ્યાત્વ સમાન કોઈ રોગ નથી. મિથ્યાત્વ સમાન કોઈ અંધકાર નથી. મિથ્યાત્વ એ પ્રબળ શત્રુ છે. ભયંકર વિષ છે, દુ:સાધ્ય રોગ છે. તેમજ ગાઢ અંધકાર છે.

સૂર્ચનો ઉદય થતાં તમસ્ દૂર થાય છે, તેમ મિથ્યાત્વનો પરિહાર થતાં સમ્યક્દર્શનરૂપી ભાનુનો ઉદય થાય છે.

અવિરતિ : વ્રત-પ્રત્થાખ્યાનના અભાવમાં પાપકર્મોની અવિચ્છિન્નપણે શૃંખલા ચાલુ જ રહેવી તે અવિરતિ છે. હિંસા, જૂઠ, ચોરી, અબ્રહ્મચર્ચ, પરિગ્રહ આદિ અવિરતિ છે. અવિરતિથી સમ્યગ્દર્શનનું આયખું તકલાદી બને છે, તેથી તેને સર્વવિરતિના ડાભડામાં સાચવવાનું શાસ્ત્રકારો સૂચન કરે છે.

ચમ-નિચમમાં સ્થિર થવાથી અવિરતિનો વિસ્છેદ થાય છે.

પ્રમાદ : આળસને પ્રમાદ કહેવાય છે. શરાબ, ભોગ, નિદ્રા, નિંદામાં સંતત રહેતું તે પ્રમાદ છે. આત્માનું વિસ્ભરણ એ પણ પ્રમાદ છે. અપ્રમાદથી આત્મજાગૃતિની પ્રતીતિ થાય છે.

કષાય: કષ્ = સંસાર; આય = વૃદ્ધિ. અનંત સંસારની વૃદ્ધિ કરાવે તે કષાય છે. શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર અને પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં મુખ્ય ચાર કષાય દર્શાવેલ છે. ક્રોદ્ધ, માન, માચા અને લોભ. આ ચાર કષાયો મોટી મોટી ચાર છાવણીઓમાં પથરાયેલા છે. તેની તારતમ્થતાને આદ્યારે ૧૬ ભેદ છે. તેનું વિવેચન પરિશિષ્ટ-૬માં છે.

કષાય જતાં ઉપશાંતતા આવે છે. કષાયને સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં વીતરાગતા પ્રગટે છે. યોગ : મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ અને ગતિવિદ્ધિને યોગ કહે છે. શુભ પ્રવૃત્તિથી પુણ્ય બંધાય છે જ્યારે અશુભ પ્રવૃત્તિથી પાપ કર્મ બંધાય છે. શુભાશુભ કર્મોનો સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં અયોગીપણું પ્રગટે છે, જે આત્માની શુદ્ધતમ અવસ્થા છે. આત્મવિકાસના અવરોધક બળોને હડસેલ્યા વિના સમ્ચક્ત્વ આદિ ગુણો પ્રગટ ન થાય. તેપ્રગટાવવા જીવે પ્રચંડ પુરુષાર્થ આદરવો પડે. કર્મો પર વિજય મેળવનાર 'મહાવીર' બને છે.

> "जो सहस्सं सहस्साणं संगामे दुज्जइ जिणे । एगं जिणेन्ज अप्पाणं एस मे परमो जओ ।।

અર્થ: દુર્જેય સંગ્રામમાં દસ લાખ શત્રુઓને માણસ હરાવે તેના કરતાં કર્મોને હંફાવી પોતાના આત્માપર વિજય મેળવે તે જ પરમ વિજય છે.

મિધ્યાત્વ જીવને અનાદિકાળથી વળગેલું છે. જેમ કોરડા મગને આકરા અિનમાં પકાવવા છતાં તે ચડતા નથી, તેમ અભવ્ય જીવો મિધ્યાત્વને ઘણા પ્રચત્ને પણ દૂર કરી શકતા નથી. તેઓ સંચમની ઉત્કૃષ્ટ સાધના કરે, નવપૂર્વનો અભ્યાસ કરે છતાં મોક્ષના લક્ષ્ય વિનાની, સંસાર સુખની અપેક્ષાથી કરાતી સાધના પુશ્ય બંધ કરાવે પરંતુ કર્મ નિર્જરા ન કરાવે. તેવા જીવો સદા સંસારભાવથી બદ્ધ જ રહે છે. અભવ્ય જીવોનો તેવો જ સ્વભાવ છે. મિધ્યાત્વને તેઓ છોડી શકતા નથી. મિધ્યાત્વ પર વિજય મેળવ્યા વિના આત્મજય ન થાય. આવું ભગીરથ કાર્ચ ફક્ત ભવ્ય જીવો જ કરી શકે છે.

'ભાવ લોકપ્રકાશ' ગ્રંથમાં (૩૬/७૨) ભવ્ય-અભવ્ય જીવનું લક્ષણ બતાવતાં કહ્યું છે :

''જે જીવોમાં મુક્તિપદ પામવાની ચોગ્ચતા છે તેને ભવ્ય કહેવાચ અને જે જીવોમાં કદાપિ મુક્તિપદ પામવાની ચોગ્ચતા નથી તે અભવ્ય કહેવાચ.''

જે સ્ત્રીમાં ગર્ભાદ્યાન કરવાની યોગ્યતા જ નથી તે સ્ત્રીને પતિ સંબંધની સામગ્રી મળે તો પણ ગર્ભાદ્યાનની યોગ્યતા ન હોવાથી સંતાન પ્રાપ્તિ ન થઈ શકે ; તે સમાન અભવ્ય જીવો છે.

જે સ્ત્રીમાં ગર્ભાદ્યાન કરવાની ચોગ્યતા છે તે સ્ત્રી પતિ સાથે રતિ સુખ મેળવી સંતાન પ્રાપ્ત કરી શકે છે; તે સમાન ભવ્ય જીવો છે. તેમને ચોગ્ય સાધન સામગ્રી ઉપલબ્ધ થાય તો મુક્તિપદ પામે છે. ભવ્યજ્ઞવની ચાત્રા :

ડાર્વિનના ઉત્ક્રાંતિવાદમાં અમીબાથી આદમ સુધીની સળંગતા છતી થાય છે જ્યારે જૈનોના ઉત્ક્રાંતિવાદમાં જીવસૃષ્ટિનો વિકાસ સૂચિત થાય છે.

સર્વ સંસારી જીવોની માતૃભૂમિ વનસ્પતિકાયના નિગોદ વિભાગની અવ્યવહાર રાશિ છે. જીવાત્માની આ નિયત છે. જેટલા જીવો સિદ્ધપદ પ્રાપ્ત કરે છે તે સમયે તેટલા જીવો જેનાં કષાય અને કૃષ્ણલેશ્યા મંદ થયાં છે, તેવા જીવો અવ્યવહારરાશિમાંથી વ્યવહારરાશિમાં આવે છે. અનાદિ નિગોદમાંથી બહાર આવવું તેને વ્યવહારરાશિ કહેવાય છે.

નિગોદની તળેટી છોડી આવ્યા પછી પણ વ્યવહારરાશિમાં જીવ અનંત પુદ્ગલ પરાવર્તન કાળ પસાર કરે છે. આ સમયમાં તે સંસારની વિવિધ યોનિઓમાં અનંત જન્મ-મરણ કરતો યારે ગતિઓમાં ભટકે છે. કાળની પ્રધાનતાના કારણે જીવને ખોટા ઉપાયો છોડી સાચા ઉપાયો પ્રાપ્ત કરવાની વિવેકબુદ્ધિ કે ચતુરાઇ પ્રગટતી જ નથી. અજ્ઞાનતાની પ્રધાનતા હોવાથી જીવાતમાં તીવભાવે પોપકર્મ કરતો રહે છે.

### પૂ. ઉ. શ્રી માનવિજયજી 'અજિતનાથ ભગવાન'ના સ્તવનમાં ગાય છે :

''બાળકાળમાં વાર અનંતી, સામગ્રીએ નવિ જાગ્યો; ચૌવનકાળે તે રસ ચાખ્યો, તું સમસ્થ પ્રભુ માગ્યો;''

હે પ્રભુજી! અચરમાવર્ત કાળ એ ઘર્મનો બાલ્યકાળ હોવાથી ભવાંતરમાં જિનઘર્મ, જિનદેવ અને સદ્ગુરુનો સંગ મળવા છતાં ઘર્મ પુરુષાર્થ ન કરી શક્યો. ચરમાવર્ત કાળ એ ઘર્મનો 'ચૌવન કાળ' છે. તે કાળમાં પ્રવેશતાં સામગ્રીઓની સુલભતાથી ઘર્મનો રસ ચાખ્યો છે.

અવ્યવહારરાશિનો અનંતકાળ તેમજ વ્યવહારરાશિમાં પણ છેલ્લા (ચરમ) પુદ્ગલ પરાવર્તને ન પહોંચે તે પૂર્વનો સઘળો કાળ તેને અચરમાવર્ત કાળ કહ્યો છે. આ કાળમાં વર્તતા જુવો ભવાભિનંદી જીવો છે. તેઓ ચારે ગતિને ચોર્ચાશી લાખ જીવાચોનિમાં રખડતાં રખડતાં દુઃખને પ્રાપ્ત કરે છે. મોક્ષ માટેની આવી અધિકારશૂન્ય દશા તે 'દુર્ભવ્યદશા' છે. તેવી દશાને ગીતાકાર 'નષ્ટ અચેતન વાળા' કહે છે.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં જીવોની આવી અવદશાનું કારણ બતાવતાં કહ્યું છે :

<sup>\*\*</sup>कम्म संगेहिं सम्मूढा दुक्खिया बहुवेयणा । अमाणुसासु जोणीसु, विणिहम्मंति पाणिणो ।।

અર્થ: કર્મોના સંગથી અતિમૂટ, દુઃખિત અને અત્યંત વેદનાથી ચુક્ત જીવો મનુષ્યેત્તર યોનિઓમાં જન્મ લઇ પુન: પુન: ત્રાસ પામી દુઃખી થતાં રહે છે.

ફરી ફરી જન્મ મરણનું કારણ દર્શાવતાં 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં કહ્યું છે :

"रागोय दोसो वि य कम्मबीयं, कम्मं च मोहप्पभवं वयंति । कम्मं च जाईमरणस्स मूलं, दुक्खं च जाईमरणं वयंति ।।

અર્થ : રાગ-દ્વેષ કર્મનાં બીજ છે. કર્મ મોહથી ઉત્પન્ન થાય છે. તે કર્મ, જન્મ અને મરણનું મૂળ છે. જન્મ-મરણ તે જ દુઃખ છે; એવું જ્ઞાની પુરુષો કહે છે.

જ્યાં સુધી અસત્ પ્રવૃત્તિનો વ્યાઘાત ન થાય ત્યાં સુધી સત્ પ્રવૃત્તિ પમાડનારો બોધ થતો નથી. અમાવાસ્થાની કાળી ડિબાંગ મેઘલી રાતના ગાઢ અંધકાર જેવો મિથ્યાત્વ છે. અચરમાવર્ત્ત કાળમાં તેનો અદ્ભુત પ્રભાવ જીવાત્મા પર રહે છે તેથી તેમને અંશ માત્ર ધર્મની શ્રદ્ધા હોતી નથી.

શ્રી કનકસોમમુનિ 'ગુણસ્થાનક વિવસ્ણ ચોપાઈ'માં કહે છે :

''મોહની મદિરા પાન હુંતી હિત અહિત જાનઇ નહીં અક્ષર અનંતો ભાગ પ્રગટિઉં તેણ ગુણઠાણઇ સહી''…દ્

અર્થ: મોહરૂપી મદિરાપાન કરેલા પોતાનું હિત-અહિત કાંઈ જાણતા નથી. અક્ષરનો અનંતમો ભાગ જ્ઞાન (નિગોદમાં) ત્યાં ખુલ્લું હોવાથી તે સ્થાનને ગુણસ્થાનક કહેવાય છે.

'ચોગદષ્ટિ સમુચ્ચચ' ગ્રંથમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મ. અચરમાવર્ત કાળના મહામિથ્યાત્વી જીવોની 'ઓઘદષ્ટિમાં' ગણના કરે છે. તેવા જીવોને 'ચોગદષ્ટિ' પ્રાપ્ત થતી નથી.

<sup>જ</sup>થોગદષ્ટિ એટલે સમ્ચક્ શ્રદ્ધા સાથેનો અવબોદ્ય. આ અવબોદ્યથી અસત્ પ્રવૃત્તિઓ નાશ

પામે છે અને સત્ પ્રવૃત્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

"''પઢિ પાર કહાં પાવનો ? મિટયો ન મનકો ચાર;

જ્યું કોલ્હું કે બેલકું, ઘર હી કોસ હજાર.''

અર્ધ: મનની દોડાદોડ અટકે નહીં ત્યાં સુધી ભવનો અંત ન આવે. મનના ઉક્રયન રોક્યા વિના દિનરાત ભમ્યાથી શું સરે ? આવી ગતિતો ઘાંચીના બળદની છે. એની આંખે ભ્રમણાનો પાંટો બાંધેલ છે, તે માને છે કે હું હજારો માઈલ ચાલ્યો પણ પાટો ખૂલતાંજ ભ્રમ તૂટી જાય છે. તે જુએ છે કે એજ અંધારી ઓરડી ને એજ ઘાણી! તસુભર પણ પ્રગતિ નહિ!

ઓઘદષ્ટિમાં રહેલા જીવો ઘાંચીના બળદ જેવા છે. તેમની આધ્યાત્મ માર્ગે તસુભર પણ પ્રગતિ થતી નથી. તેઓ ભલે મિથ્યાત્વ નામના પ્રથમ ગુણસ્થાનકે છે પરંતુ મિથ્યાત્વની અનેક અવસ્થાઓમાં અત્યંત નીચલી કક્ષાના, ગાઢ મિથ્યાત્વી જીવો હોવાથી તેમની ગણના 'ચોગદષ્ટિ'માં કરી નથી.

અપુનર્બંઘક અવસ્થાની પૂર્વેની મિથ્યાત્વ અવસ્થાની જે અજ્ઞાન અવસ્થા છે, જેમાં જીવની વિપરીત-અવળી દષ્ટિ છે. જેમાં જીવ સંસારમાં રચ્ચોપચ્ચો રહે છે. એ ઓઘદષ્ટિ છે. તે જીવ સ્થૂલ સામાન્ય દષ્ટિથી ફાળપ્રવાહમાં કર્મવશ ભવ્યતાનુસારે પ્રવાહિત થતો રહે છે.

દરેક પુદ્ગલ પરાવર્તનમાં ભાવમલ ક્ષીણ થાય છે પરંતુ અચરમાવર્ત કાળમાં તે નહીંવત્ હોય છે. ચરમાવર્તકાળમાં ભાવમલની ક્ષીણતા પ્રચુર પ્રમાણમાં થાય છે. અચરમાવર્ત કાળમાં જીવનું ચૈતન્થ અવિકસિત છે. જેમ નવજાત શિશુનું ચૈતન્ય અવિકસિત હોવાથી તે વિશિષ્ટ કાર્ચ કરી શકે નહીં, તેમ અચરમાવર્ત કાળનો જીવ અવ્યક્ત ચેતનાવાળો હોવાથી કોઈ મોટું કાર્ચ સાધી ન શકે. ત્યાં કાળ અપ્રતિબંધક હોવાથી પુરુષાર્થ ફળતો નથી.

શ્રી મોહનવિજયજી મ. 'ૠષભદેવ ભગવાનના સ્તવન'માં ગાયું છે :

''પણ ભવરિથતિ પરિપક્વ થયા વિણ, કોઈ ન મુક્તિ જાવે.''(સ્વાધ્યાય સંચય: પૃ.૨૩૫) વ્યવહારરાશિમાં પણ કાળની પ્રતિબંધકતા હોવાથી અનેતાનંત કાળ રખડી જ્યારે કાળની સાનુકૂળતા થાય ત્યારે જીવ ચરમાવર્તકાળમાં પ્રવેશે છે. આ ચરમાવર્તકાળને બૌદ્ધો 'બોધિસત્વ' કહે છે. સાંખ્યદર્શની તેને 'નિવૃત્તિ પ્રફૂત્થાધિકાર' કહે છે અને અન્ય દર્શની 'શિષ્ટ' કહે છે.

ચરમાવર્તકાળમાં આવ્યા પછી જ ભવાભિનંદપશું હટે છે. તેનો ભાવમલ ક્રમશઃ ઘટતો જાચ છે. ચરમાવર્ત કાળની વિવિધ અવસ્થાઓ :

જ્ઞાનાવરણીય આદિ આઠ કર્મોમાંથી સૌથી વધુ સ્થિતિ મોહનીય કર્મની છે. મોહનીય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ (વધુમાં વધુ) સ્થિતિ ७૦ કોડાકોડી સાગરોપમની છે, જ્યાં મિથ્યાત્વની તીવ્રતા છે.

ચરમાવર્તમાં પ્રવેશેલા કેટલાક જીવો મિથ્યાત્વભાવ મંદ થતાં હજુ ભવિષ્યમાં સમગ્ર સંસારકાળમાં બે વાર મોહનીય કર્મની ७० ફ્રોડાફ્રોડી સાગરોપમની સ્થિતિ બંધાવવાની સંભાવના હોય ત્વાજીવોને 'સકૃદ્બંધન' કહેવાય છે.

<sup>"</sup>જે જીવો હવે સમગ્ર સંસારકાળમાં ઉત્કૃષ્ટ ७० ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમની સ્થિતિ એક પણ

વાર નહીં બાંદો તે જીવ 'અપુનર્બદાક' કહેવાચ.

શ્રી હરિભદ્રસ્ટિજીએ 'લલિતવિસ્તરા' ગ્રંથના સૂત્ર-૧૨માં અપુનર્ળઘક જીવનાં લક્ષણે દર્શાવ્યાં છે. અપુનર્ળઘક મહાપુરુષ ક્ષીણ પ્રાયઃ કર્મવાળો, વિશુદ્ધ-આશર્યી, ભવ પ્રત્યે અબહુમાન વાળો હોય છે તેથી જ અપુનર્ળઘક અવસ્થામાં રહેલા મંદ મિથ્યાત્વી જીવોને 'ધર્મસંગ્રહ' ગ્રંથમાં 'ધર્મી' કહ્યા છે કારણ કે દર્શનમોહનીય કર્મના ક્ષયોપશમથી અપુનર્ળઘક અવસ્થા પ્રગટે છે.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિ રચિત 'લલિતવિસ્તરા' ગ્રંથના ચૂલિકા વ્યાખ્યાન અનુસાર 'અપુનર્બંધક' જીવનાં લક્ષણો નીચે પ્રમાણે છે.

(૧) પાપ મિત્રનો ત્યાગી હોય. (૨) કલ્યાણ મિત્રનો સોબતી હોય. (૩) ઔચિત્ય સેવતો હોય. (૪) લોકમાર્ગને અનુસરતો હોય. (૫) ગુરુવર્ગનો બહુમાની અને તેમની આજ્ઞા અનુસરતો હોય. ૬) દાનાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરતો હોય. (७) પ્રભુની ભક્તિ-પૂજા કરતો હોય. (૮) સાધુ-કુસાધુનો વિવેકી હોય. (૯) વિદિપૂર્વક શાસ્ત્ર શ્રવણ કરતો હોય. (૧૦) પ્રયત્નપૂર્વક શાસ્ત્રોનું ચિંતન કરતો હોય. (૧૧) વથાશક્તિ શાસ્ત્રાનુકૂળ વર્તન કરતો હોય. (૧૨) દૈર્ચવાળો હોય. (૧૩) ભાવિના પરિણામનો વિચાર કરતો હોય. (૧૪) મૃત્યુને આંખ સામે રાખી પરલોકની સાધના કરતો હોય. (૧૫) ગુરુવર્ચની સેવા કરતો હોય. (૧૬) અરિહતાદિ પંચ પરમપદના સ્વરૂપનું ધ્યાન કરતો હોય. (૧૯) ચોગસાધનામાં વિક્ષેપ થાય તેવાં કાર્ચનો ત્યાગી હોય. (૧૮) જ્ઞાનાદિ ચોગ સિદ્ધમાં વત્પર હોય. (૧૯) જિનમૂર્તિ ભરાવતો હોય. (૨૦) જિનાગમ લખાવતો હોય. (૨૧) નમસ્કાર મહામંત્રાદિનો માંગલિક જાપ કરતો હોય. (૨૨) ચાર શરણ ગ્રહણ કરતો હોય. (૨૩) દુષ્ફૃત્યની ગર્હા અને સુકૃત્યની અનુમોદના કરતો હોય. (૨૪) સદાચારનું શ્રવણ કરતો હોય. (૨૫) ઉદાર હોય. (૨૬) ઉત્તમ પુરુષોના આચારોને અનુસરતો હોય.

સાંખ્યદર્શન અનુસાર તામસી આદિ પ્રકૃતિનો અધિકાર આત્મા પરથી દૂર ન થાય ત્યાં સુધી (અપુનર્બંધક) અવસ્થા પ્રગટતી નથી.

ળૌદ્ધો કહે છે, જ્યાં સુધી ભવનો પરિપાક થતો નથી ત્થાં સુધી (અપુનર્ળધક) દશા પ્રાપ્ત થતી નથી.

જૈનદર્શન અનુસાર મિથ્યાત્વની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધવાનો નથી, એવી જે જીવાત્મામાં ચોગ્યતા જાગે છે, તે આત્માની સઘળી પ્રવૃત્તિ ઉત્તમ છે.

અપુનર્બંઘક આદિ અવસ્થાઓમાં ઘર્મનો પ્રારંભ થાય છે તેથી અપુનર્બંઘક જીવને 'આદિ ધાર્મિક' કહેવામાં આવે છે. તેવા જીવો ધર્મ સામગ્રી મળે, જિનવાણી સાંભળવા મળે તો ઝીલી શકે છે. અહીં તેનો પુરુષાર્થ સફળ બની શકે છે.

આદિ ધાર્મિક જીવ જૈન દર્શનાનુચાચી જ હોચ તેવો નિચમ નથી. તે ગમે તે દર્શનનો હોઈ શકે. મિથ્ચાત્વની મંદતાને કારણે તેના અંતરમાંથી રાગ-દ્વેષની તીવ્રતા તૂટી ગઈ હોચ છે, તેથી તેને 'આદિ ધાર્મિક' કહી શકાચ છે. 'યોગબિંદુ' ગ્રંથની ૨૫૧મી ગાથામાં કહ્યું છે કે, ''અપુનર્બંદકની અનેક અવસ્થાઓ હોવાથી તેમની અંતઃશુદ્ધિની તરતમતા હોવાને લીધે જુદાં જુદાં દર્શનોની મોક્ષસાધક ક્રિયાઓ તેઓમાં હોઈ શકે છે.''

<sup>\*\*</sup>અપુનર્બંધક અવસ્થા પછી માર્ગાભિમુખ, માર્ગપતિત અને માર્ગાનુસારી રૂપ પ્રથમ ગુણસ્થાનકની અવસ્થાઓમાં ધર્મ કહ્યો છે.

અપુનર્ભંધક ભાવમાં જેમ જેમ મનનો સંકલેશ(કષાય) ઘટતો જાય છે, તેમ તેમ જીવને ઉચ્ચ, ઉચ્ચતર અવસ્થા પ્રાપ્ત થતી જાય છે. ચિત્તની વકતા ટળે છે. જીવ માયાદિ શલ્યથી મુક્ત બની સરળ બનતો જાય છે. આ સરળતામાં કારણભૂત જે કર્મનો વિશિષ્ટ ક્ષયોપશમ છે તેને 'માર્ગ' કહે છે. આવા ક્ષયોપશમ યોગ્ય માર્ગમાં પ્રવેશવા યોગ્ય ભાવ પ્રાપ્ત કરનારો જીવ 'માર્ગભિમુખ' કહેવાય છે.

આવા ક્ષચપશમરૂપ માર્ગમાં પ્રવેશેલો (ક્ષચોપશમની શરૂઆત થઈ ગઈ હોચ તેવો) ઉત્તરોત્તર ગુણવૃદ્ધિવાળો જીવ 'માર્ગપતિત' કહેવાય છે.

એ રીતે અનુક્રમે આગળ વધતાં જે જીવને ચરમ ચથાપ્રવૃત્તિકરણ પૂર્ણ કરવાની તૈયારી હોય તેને 'માર્ગાનુસારી' કહેવાય છે. માર્ગાનુસારી = નીતિના માર્ગને અનુસરનાર, મનુષ્યપણાના આચારવાળો.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ ગૃહસ્થના સામાન્ય ધર્મને અનુસરવા ૪૪(નિયમો) બોલ બતાવ્યાં છે. તેનાપરથી શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચે ૩૫ બોલ નિયત કર્યાં છે. આ પાંત્રીસ બોલ જુદા જુદા સ્થાને દરેકે જુદા જુદા સંગ્રહ્યા છે. તેમાં સ્વમતિ અનુસાર યોગ્ય ફેરફારો છે.

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચે યોગશાસ્ત્રમાં માર્ગાનુસારીના પાંત્રીસ બોલ દર્શાવેલ છે.

માર્ગાનુસારીના આ બોલ વીતરાગતા, મુક્તતા, સાધુતા, શ્રાવકપણું, સમ્ચક્ત્વ અને ગૃહસ્થાશ્રમીપણું વગેરે ક્રમિક ઉચ્ચ સ્થાન પ્રાપ્તિના સોપાનરૂપ છે.

(૧) ન્થાયસંપન્ન વૈભવ. (૨) શિષ્ટાચાર પ્રશંસક. (૩) સમાન ફુલ અને શીલવાળા સાથે વિવાહ. (૪) પાપભીટુ. (૫) પ્રસિદ્ધ દેશાચાર પાળવા. (૬) પરનિંદાનો ત્થાગ. (७) અતિપ્રગટ, અતિગુપ્ત કે ઘણા દ્વારવાળા આવાસોમાં ન રહે. (૮) સદાચારી સાથે સોબત. (૯) માતા-પિતાનો પૂજક. (૧૦) ઉપદ્રવવાળા સ્થાનનો ત્થાગ. (૧૧) નિંદનીય કાર્ચમાં ન પ્રવર્તનાર. (૧૨) આવક અનુસાર ખર્ચ કરનાર. (૧૩) સંપત્તિ અનુસાર વસ્ત્રાભૂષણ પહેરનાર. (૧૪) બુદ્ધિના આઠ ગુણોના ધારક. (૧૫) દરરોજ ધર્મ શ્રવણ કરનાર. (૧૬) અજીર્ણમાં ભોજન ત્થાગ કરનાર. (૧૭) નિયમિતપણ પથ્ય આહાર કરનાર. (૧૮) ધર્મ-અર્થ-કામ એ ત્રણેમાં ભોજન ત્થાગ કરનાર. (૧૭) નિયમિતપણ પથ્ય આહાર કરનાર. (૧૮) ધર્મ-અર્થ-કામ એ ત્રણેમાં વિવેકી. (૧૯) અતિથિ આદિનો પૂજક. (૨૦) સદાકાળ કદાગ્રહથી રહિત. (૨૧) ગુણોનો પક્ષપાતી. (૨૨) પ્રતિષિદ્ધ દેશ-કાળ-ચર્ચા પરિહાર. (૨૩) બલાબલનો જાણકાર. (૨૪) સદાચારી અને વિશેષજ્ઞાની પુરુષનો પૂજક. (૨૫) પોષ્યનો પોષક (સ્ત્રી-પરિવારનું પોષણ કરનાર). (૨૬) દીર્ઘદર્શી. (૨૭) વિશેષજ્ઞ. (૨૮) લોકપ્રિય. (૨૯) ફૃતજ્ઞ. (૩૦) લજ્જાળુ. (૩૧) દયાળુ. (૩૨) સૌમ્ય સ્વભાવવાળો. (૩૩) પરોપકારમાં પરાચણ. (૩૪) ફોદાદિ

આંતરશત્રુઓનો વિનાશ કરવામાં તત્પર. (૩૫) પાંચ ઈન્દ્રિયોને વશમાં રાખનાર.

અપુનર્બંધક આત્મા પણ માર્ગાનુસારી છે કારણકે માર્ગાનુસારી ભાવોને પ્રાપ્ત કરવામાં અપુનર્બંધક આદિ અવસ્થાઓ ઉપયોગી છે.

માર્ગાનુસારી આત્મામાં સંસારને પાર કરવાની જે શક્તિ છે તે માટે ચોગબિંદુમાં કહ્યું છે :

<sup>\*\*</sup>''જેમ અશાતાના ઉદય વિનાનો આંદ્યળો ભયંકર જંગલમાં આવી ગયો હોવા છતાં ખાડા ટેકરાના ત્યાગપૂર્વક સારી રીતે ઈષ્ટરથાને પહોંચી જાય છે, તેમ સંસારરૂપી જંગલમાં પડેલો ભવ્યાત્મા શાસ્ત્ર, જ્ઞાનરૂપી ચક્ષુ ન હોવાં છતાં પાપાદિક ખોટાં આચરણનો ત્યાગ કરી (માર્ગાનુસારીની ચોગ્યતાને પ્રાપ્ત થયેલો) સદ્ભાવરૂપ શાતાવેદનીય ચૂક્ત થઈ ભવ અટવી ઓળંગી જાય છે.''

ઉપરોક્ત બધી જ અવસ્થાઓમાં મિથ્યાત્વની મંદતા થઇ છે, પરંતુ રાગ-દ્વેષની નિબિડ ગાંઠનું ભેદન થયું નથી.

'ચોગદષ્ટિ સમુસ્ચય'માં કહ્યું છે :

ैयथाप्रवृत्तिकरणे चरमेल्पमलत्वतः । आसन्नग्रन्थि समस्तं जायते हादं ।।

અર્થ : ચરમ (છેલ્લા) ચથાપ્રવૃત્તિકરણમાં અલ્પમલપણાને કારણે જેનો ગ્રંથિભેદ નિકટ છે એવા પુરુષને આ (ગ્રંથિ) સમસ્ત નિશ્ચયે ઉપજે છે.

મિથ્યાત્વના ગાઢ અંધકારથી ઢંકાચેલી આ ગ્રંથિને અચરમાવર્તકાળના જુવો ઓળખી શકતા જ નથી. ચરમાવર્તકાળમાં પ્રવેશેલો, કર્મની લઘુતાવાળો કોઈ જીવ ગ્રંથિને પારખી શકે છે. આ કર્મની ગાંઠ વાંશની ગાંઠ જેવી દુર્ભેદ્ય છે. તે જ્યાં ભેદાચ છે, તેને 'ગ્રંથિભેદ' કહે છે.

> ''રાગદ્ધેષ અજ્ઞાનની એ, મુખ્ય કર્મની ગ્રંથ; શાચ નિવૃત્તિ જેહથી, તે જ મોક્ષનો પંથ.''

શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ 'ચોગબિંદુ' ગ્રંથ, ગા-૨૮૦માં ગ્રંથિભેદની રસિક વાત કહી છે.

અપૂર્વકરણરૂપ તીક્ષ્ણ વજથી કોઈ મહાત્મા આ ગ્રંથીને ભેદે છે. જેમ અસાધ્ય રોગની કોઈ ઉત્તમ દવા પ્રાપ્ત થતાં રોગ કાળૂમાં આવે અને રોગીને જેવો આનંદ થાય તેવો અત્થંત તાત્ત્વિક આનંદ ગ્રંથિભેદ કરનાર મહાત્માને થાય છે. જેમ જન્માંધ વ્યક્તિને શુભપુણ્યના ઉદયથી ચક્ષુનો લાભ થતાં સદ્દર્શન થાય છે, તેમ ગ્રંથિભેદ થતાં વસ્તુનું ચથાર્થ દર્શન થાય છે.

ચરમાવર્તકાળને પામેલા ભવ્યાત્માઓ પણ ચરમાવર્તને પામવા માત્રથી જ મોક્ષ પ્રાપ્તિ કરી શકતા નથી. મોક્ષ પ્રાપ્તિ માટે સમ્ચગ્દર્શન, અનંતાનુબંધી કષાચોનો ક્ષય, શ્રેણી પર આરોહ, આવર્ષિકરણ, સમુદ્દ્ધાત, શૈલેશીકરણ ઈત્થાદિ પૂર્વકર્મ હોવાં જોઈએ. આવી આત્મશુદ્ધિ અચરમાવર્ત કાળમાં હોઈ શકતી નથી. આવા પૂર્વ કૃત્ય પણ કોઈને પૂર્વભવથી ક્રમશ: ચાલ્યાં આવે છે અને કોઈને તે જ ભવમાં મુશ્લિગમનના નજીકનાં પૂર્વ સમયમાં પણ હોય છે. આ પૂર્વ કૃત્યો પણ આત્મવીર્ચ ફોરવવા રૂપ ઉદ્યમ વિના થઈ શકતા નથી.

અહીં સ્પષ્ટ થાય છે કે સદાચાર વિના માર્ગાનુસારીમાં પ્રવેશ ન મળે. માર્ગાનુસારીમાં

પ્રવેશ વિના સમ્ચક્ત્વ ન મળે. માર્ગાનુસારીપણું એ સમ્ચક્ત્વનો પાયો છે. માર્ગાનુસારીએ મનુષ્યત્વ પ્રાપ્તિની ભૂમિકા છે. તે વ્યવહાર શુદ્ધિ છે. વ્યવહાર શુદ્ધિ વિના આત્મશુદ્ધિ ક્યાંથી સંભવે ? વ્યવહાર ધર્મ નિશ્ચચધર્મ સુધી પહોંચાડે છે.

અધ્યાત્મના માર્ગમાં ત્રણ પ્રકારના વિધ્નોમાં ઉત્કૃષ્ટ વિધ્ન દિગ્મોહ તુત્ય મિથ્યાત્વ છે. તેનો વિજય મેળવવો અત્યંત કઠિન છે. મિથ્યાત્વના ઉદયથી જીવને દુઃખરૂપ, દુઃખ ક્લક અને દુઃખાનુબંદી વિષયોમાં સુખનો ભ્રમ થાય છે.

જેમ મૂળ વિના શાખા પ્રશાખા ન હોય, તેમ માર્ગાનુસારીપણા (સજ્જનતા) વિના ધાર્મિક્તા ન હોય. લોહખુર ચોરમાં ભવાભિનંદી જીવનાં લક્ષણો દેખાય છે.તેને મુક્તિનો દ્વેષ હતો. તે ઓધસંજ્ઞાએ જીવનારો આત્મા હોવાથી વંશ પરંપરાગત ચોરીનો નિંદનીય વ્યાપાર છોડવા તૈયાર ન હતો. તે ચોરી કરવાના વિવિધ પેંતરા-નુસખા અજમાવતો હતો. ઓઘસંજ્ઞાએ જીવનારા લોકોમાં વિશેષ બુદ્ધિ (વિવેક) ક્યાંથી હોય ?

શ્રી પ્રજ્ઞાયના સૂત્ર, પદ-૮માં સંજ્ઞાના દશ પ્રકાર બતાવેલ છે.

- (૧) આહાર સંજ્ઞા : ક્ષુધા વેદનીય કર્મના ઉદયથી આહારની અભિલાષા થવી.
- (૨) ભય સંજ્ઞા : ભય મોહનીય કર્મના ઉદયથી જીવનમાં થતો અનેક પ્રકારના ભયનો અનુભવ થવો.
- (3) મૈથુન સંજ્ઞા : વેદ મોહનીય કર્મના ઉદયથી મૈથુન સેવનની ઈચ્છા થવી.
- (૪) પરિગ્રહ સંજ્ઞા : લોભ મોહનીય કર્મના ઉદયથી પદાર્થ પ્રત્યેની આસકિત, મૂર્સ્છા થવી .
- (૫) ક્રોદ્ય સંજ્ઞા : ક્રોદ્ય મોહનીય કર્મના ઉદયથી અપ્રીતિનો ભાવ થવો.
- (૬) માન : માન મોહનીય કર્મના ઉદયથી ગર્વ, અભિમાન, અક્કડતા થવી.
- (७) માચા : માચા મોહનીચ કર્મના ઉદયથી છળકપટ, પ્રપંચ, છેતરવાની બુદ્ધિ થવી.
- (૮) લોભ સંજ્ઞા : લોભ મોહનીચ કર્મના ઉદયથી પદાર્થીને સંગ્રહ કરવાની વૃત્તિ જાગવી.
- (e) લોક સંજ્ઞા : મતિજ્ઞાનાવરણીય, શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય, કર્મના ક્ષયોપશમથી લોકરૂઢિનું અનુસરણ કરવાની વૃત્તિ અને લૌકેષણા થવી.
- (૧૦) ઓઘ સંજ્ઞા : દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમથી વિચાર્યા વિના, અજ્ઞાનદશાથી પ્રવૃત્તિ કે વૃત્તિ થતી.

આ દશ સંજ્ઞાઓમાંથી પ્રથમ આઠ સંવેગાત્મક છે. અંતિમ બે જ્ઞાનાત્મક છે. એકેન્દ્રિય આદિ અસંજ્ઞી જીવોમાં આ સંજ્ઞાઓ અવ્યક્તપણે અને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયોમાં આ સંજ્ઞા વ્યક્તપણે, સ્પષ્ટરૂપે હોય છે.

નારકીમાં પ્રાયઃ ભયસંજ્ઞા અધિક છે. તિર્થયોમાં આહાર સંજ્ઞા અધિક છે. મનુષ્યમાં મૈથુન સંજ્ઞા અધિક છે. દેવોમાં પરિગ્રહ સંજ્ઞા અધિક છે.

લોહખુર ચોર ઓઘ સંજ્ઞાએ જીવનારો આત્મા હતો. તેનું જીવન ગતાનુગતિક હતું. તે તેના ગૃહ સંસારમાં સુખી હતો. તેની સ્વરૂપવાન સ્ત્રી હતી. જેનું નામ રોહિણી હતું. આ દંપતીની સંસારવેલ એક ફૂલથી ખિલખિલાટ હસી ઉઠી. આ વેલનું એક ફૂલ તે રોહિણેચકુમાર! નવજાત શિશુને માતાના નામ પરથી નામ મળ્યું.\* રોહિણેયનો અર્થ બુધ ગ્રહ થાય છે. તેને જ્થોતિષમાં 'સૌમ્યગ્રહ' કહે છે. .

જ્યારે રોહિણેચકુમારનો જન્મ થયો ત્યારે શ્રેણિક રાજા બેનાતટ નગરથી રાજગૃહી નગરીમાં પાછા આવ્યા હતા. તે પછી પ્રસેનજિત રાજાએ દીક્ષા લીધી અને શ્રેણિક રાજાનો રાજ્યાભિષેકથયો. (સંસ્કૃત હસ્તપ્રત કડી- ૩૨,૩૩)

પુત્રના જન્મથી માતા-પિતા અત્યંત હર્ષિત થયા. જેમ કોઇ રાજકુંવરનો જન્મ થતાં જ્યોતિષોને બાળકનું ભવિષ્ય જોવા તેડાવવામાં આવે છે, તેમ લોહખુર ચોરે પોતાના વ્હાલા પુત્રની જન્મકુંડલી બનાવવા અનુભવી ભવિષ્યવેત્તાઓને તેડાવ્યા.

કડી-૨૫ થી ૨૮માં કવિએ જન્મકુંડલી બનાવવાની વિદ્યિનું રસિક વર્ણન કર્યું છે. અહીં રાસકર્તા જ્યોતિષ વિષયક ઊંડું ધ્યાન ધરાવે છે, એવું સ્પષ્ટ થાય છે.

પંડિતોએ બાળકનું તગતગતું કપાળ, મુખ પર રહેલી તેજસ્વિતા, પંચેન્દ્રિયથી પરિપૂર્ણ ઉત્તમ લક્ષણોથી ચુક્ત, સર્વાંગ સુંદરતા અને ગ્રહોનો સુમેળ જોઈ ભવિષ્ય ભાખતાં કહ્યું,'' આ બાળક સત્થ અને ધર્મનો આદર્શ બનશે. તેની ક્ષત્રિય જેવી વીરતા હશે, તે જિનેશ્વરના હાથે દીક્ષિત થશે. વળી. ત્રણે લોકમાં ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરશે.''

'ચોરનો પુત્ર ચોર જ બને ' એવી માન્યતા ધરાવતા લોહખુર ચોરને ભવિષ્યવેત્તાઓની વાત સાંભળી અચંભો થયો. 'બાળક હજુ નાનો છે' એવું સમજી તે વાતને તેણે ટાળી દીધી. પંડિતોને ખુશ કરી વિદાય આપી. ધીમે ધીમે રોહિણેયકુમાર ચોગ્ય દેખરેખ તથા લાડથી બીજના ચંદ્રની જેમ વૃદ્ધિ પામતો મોટો થયો.

## £&1 : 5

ચંદ તણી પરિ વાધતો, સાઘઈ કલા અનેક; શાહાસ્ત્ર (શાસ્ત્ર) ભલા ભણતો સહી, ધરતો ઘણો વવેક .... ૩૨ અર્થ: રોહિણેચકુમાર બીજના ચંદ્રની જેમ વધવા લાગ્યો. તેણે યોગ્ય વચ થતાં અનેક વિદ્યાઓ શીખી લીધી. તેણે ઘણા શાસ્ત્રોનો વિનયપૂર્વક અભ્યાસ કર્યો. વિદ્યા ભણતાં તેણે ખૂબ વિવેક સાચવ્યો. ...૩૨

## ડાળ : ૧ ટોહિણેચકુમારની બાલ્યાવસ્થા

(દેશી : એક આલોચણનો દાણી રે) વવેકી પૂરષ રોહણીઉ રે, વિદ્યા ચઉદઈ તે ભણીઉ; સ્થંતઈસી તાત વીદ્યાઈ રે, આકાસિં ઉડી જાઈ .... 33 પણિ કો પગિ વલગઈ જ્યારઈરે, તાત ઉડી ન સકઈ ત્થારઈ; કલા સાધવા સજ હું થાઉં રે, પગિ વલગઈ તસ લેઈ જાઉં .... 3૪ પછઈ ફુપકુંડિ નર આવઈ રે, મોટા દોરડા જાડા લાવઈ; પગે લાકડાં બાંદી ઉંડઈ રે, થઈ માછલો જલ માહા બુડઈ .... 3૫

<sup>\*</sup>જૈનકથા૨ત્નકોષ અનુસા૨ રોહિણી નક્ષત્રના યોગે પુત્ર થયો તેથી રોહિણેયકુમા૨ (રોહિણેય) નામ રાખ્યું. પૃ-૩૯.

| વાનર થઈ ડાલિં ચઢતો રે, પસુ થઈનઈ ઢોરમાહા વઢતો;                                         |             |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|                                                                                       | 3ξ          |
| હંશા જુઠું અદિત ન લેતો રે, પુણ્ય કાંજિં પરનઈ દેતો;                                    |             |
|                                                                                       | 36          |
| રાખિ નીજ કુલનો આચારો રે, કરો મદિરા મંશનો આઢારો,                                       |             |
|                                                                                       | 36          |
| હું તો છું નાહનો બાલ્યો રે, નહી પરસ્ત્રી ગમન જ કાલ્યો;                                |             |
|                                                                                       | 36          |
| સ્થું સાવ્ય જ મારી ખાઉં રે, જિહમા હું રમવા જાઉં;                                      |             |
|                                                                                       | ४०          |
| તેડથો રોહણીઉં દઈ સીખ્યારે, કુટુંબની કરજે રિખ્યા;                                      |             |
|                                                                                       | ४व          |
| તે આવસઈ આહાકણિ ચારઈ રે, સમોસરણ થસઈ વલી ત્થારિ;                                        |             |
| તેનુ વચન મ સુણસ્થો કાર્નિ રે, દુખ પામસ્થો તેહનઈ ધ્યાનઈ                                | 85          |
| ਮੂਕ ਕਬਰ હઈઈ ਕ ધરેવું ਦੇ, એ અવસંઈ કામ કરેવુ,                                           |             |
| હોઈ પૂત્ર સપૂત્ર જેહો રે, તાત વચન ન લોપઈ તેહો                                         | 83          |
| સૂણી રોહણ તે નવિ કોપઈ રે, પાપી તાત વચન જે લોપઈ;                                       |             |
| સૂંણી વચન નઈ હરખ્યો તાતો રે, મુખ મસ્તિગ ફેરવઈ હાથો                                    | ጸጸ          |
| એમ કહી પરલોકઇં જાઈ રઈ, રોહણીઉ ગરાસ જ ખાઈ;                                             |             |
| પછર્ઇ સુભટે કીધ વીચારો રે, વીનવ્યો જઈ અભઈકુમારો                                       | ४५          |
| કસી બુંધિ તુમ્હારી ગવાઈ રે, મુઆ ચોરના સુત ધન ખાઈ;                                     |             |
| પ્રસેનજીત હુઉં નૃપ જ્થારઇરે, ચોર રુપખરો થયો ત્થારઇ                                    | ४६          |
| બલઈ તેહ ગરાસ જ ખાઈ રે, કાલંઈ તે પરલોકઈ જાઈ;                                           |             |
| પછઈ લોહખરો ધન લેતો રે, માણસ સઘલઈ મુકેતો                                               | ४७          |
| મુઉ તે બલવંતો પ્રાહર્ઇ રે, સુત રોહણીઉ તા માહર્ઇ;                                      |             |
| ટાલ્ચો તેહ તણો જ ગરાસો રે, તો મંત્રી બુદ્યિ તુમ ખાઓ                                   | ४८          |
| અર્થ: રોહિણેચકુમાર અત્યંત વિવેકી હતો. તે ચૌદ પ્રકારની વિદ્યા શીખ્યો. એક દિવસ તેલ      | 5)          |
| વિચાર્ચું, 'પિતાજી પાસે આકાશમાં ઉડી શકે એવી અદ્ભુત વિદ્યા છે!'                        | .33         |
| પરંતુ જ્યારે તેમના પગ કોઈ પકડી લે અથવા કોઈ પગને વળગી પડે ત્થારે તેઓ આકાર              | શમાં        |
|                                                                                       | .3 <b>४</b> |
| પછી જાડા દોરડા ઉચકીને લાવે તેવો માણસ આવ્યો. તે મોટા, જાડા દોરડા લાવ                   |             |
| રોહિણેચકુમારે તેના પગમાં જાડા લાકડાં દોરડા સાથે બાંધ્યા. ત્થારપછી રોહિણેચકુમાર તેને લ |             |
|                                                                                       | .3 <b>4</b> |
|                                                                                       | - •         |

તો ક્યારેક તે વાનર બની વૃક્ષોની ડાળો પર ઝડપથી ચઢતો. ક્યારેક પશુ બની જનાવરોના ટોળામાં ભળી જઇ અન્ય પશુઓ સાથે લડતો. તે અવસ્વાધિની નિદ્રામાં લોકોને પોઢાડી શકતો હતો. આવી અનેક વિધાઓમાં તે કુશળ હતો પરંતુ તે ચોરી કરતો ન હતો. ....3૬

તે ન જીવહિંસા કરતો કે ન અસત્ય બોલતો. તે અદત્ત (ચોરી) ન લેતો. તે પરોપકારનાં કાર્યો કરી પુણ્ય ઉપાર્જન કરતો હતો. (પુત્રના આવા સજ્જન જેવા આચાર વિચાર જોઈ) એક દિવસ પિતાએ તેને સમજાવતાં કહ્યું, ''વત્સ ! મારી વાત ધ્યાનપૂર્વક સાંભળ, તારી આવી વર્તણૂંકથી આપણો ઘરસંસાર (કુળપરંપરા) નહીં ચાલે.'' ....30

આપણા કુળના રીતરિવાજો જીવંત રાખવા તું મદિરાપાન તેમજ માસભક્ષણ કર. તું જુગાર ૨મ અને પરસ્ત્રીનું સેવન કર. સજ્જન રોહિણેચકુમારે પિતાને તરત જ વળતો જવાબ આપ્યો ....3૮ ''પિતાજી! જુગદું રમવાથી ભણ્યું ભૂલાઈ જાય છે. મદિરાથી વિદ્યા ન સંધાય. હું નાનો બાળક છું. પરસ્ત્રીગમનમાં હું ન સમજું. ....3૯

ਕੁਯੀ, જੇ ਕੁਰਪશુઓ સાથે હું ਦੁਸੂੰ ਕੇਰੇ જ (ਮਾਣਾ ਮਿਕਰੇ ) ਮਾਣੀਗੇ ਯਾਈ જੁਕਾਰਾਂ ?'' આ ਮੁਮਾਈ ਪਿੰਗ ਕੇਰੇ સમજાવવા ਕਾਰੀ કરતા હતા. થોડા સમય પછી ਦોહિਏਕੁਬੂੁੁਸਾਦਗ ਪਿੰਗ सफ्त ਮਾਂहगीमां पटडाया. ...४०

તેમણે રોહિણેયકુમારને પોતાની પાસે બોલાવી અંતિમ શીખામણ આપતા કહ્યું ''પુત્ર! હવે તું કુટુંબની સારસંભાળ રાખજે. વત્સ! હું તને ખાસ ભલામણ કરું છું કે (દેવ, દાનવ અને માનવોની સભામાં બેસી સરસ ઉપદેશ આપતા પેલા) વર્ધમાન પાસે તું કદી ન જઈશ. તે અત્યંત કપટી છે. ....૪૧ તે જ્યારે રાજગૃહી નગરીમાં આવશે ત્યારે સમવસરણની રચના થશે. આ સમવસરણમાં

જઈ તું દેશના સાંભળીશ નહીં. તેથી તું ખૂબ દુ:ખી થઈશ. (ચોરી એ આપણો પરંપરાગત કુલાચાર છે. મહાવીરનું એકાદ વેણ પણ કાને પડશે તો કુલાચારનો લોપ કરાવ્યા વિના નહિ રહે). ....૪૨

વત્સ ! મારાં વચનો તારા હૈયામાં ધારણ કરજે (હું તને સાચું કહું છું. મારા વચનો પર શ્રદ્ધા કરજે.) તું એનાથી દૂર રહેજે. આ વચનો અવસરે તને જરૂર ઉપયોગી થશે. જે પિતાના વચનોનું ઉદ્યાપન કદી કરતા નથી તેને સુપુત્ર કહેવાય.'' ....૪૩.

પિતાના વિલક્ષણ વચનો સાંભળ્યા છતાં રોહિણેયકુમારે કોઈ વિરોધ કે આક્રોશ ન કર્યો. તેણે પિતાને વચન આપતાં કહ્યું ''પિતાની અંતિમ ઈચ્છા કે વચનની અવગણના કરનારા પાપી છે.'' (હું આપની આજ્ઞાનું અવશ્ચ પાલન કરીશ.) રોહિણેયકુમારના વચનો સાંભળી પિતાના કાળજે ઠંડક થઈ. તેણે વાત્સલ્થથી પુત્રના મુખ અને પીઠ પર હાથ ફેરવ્યો. ...૪૫

આ પ્રમાણે કહી લોહખુર ચોર મૃત્યુ પામી પરલોકે ગયો. હવે રોહિણેયકુમાર પિતાના ગરાસ (હક્કનું દાન) ને હકદાર બની ભોગવવા લાગ્યો. લોહખુર ચોરના મૃત્યુ પછી એક સુભટને તે વિશે વિચાર આવ્યો... તેણે મહામંત્રી અભચકુમારને જઈને વિનંતી કરી. ...૪૬. ''મહામંત્રી! તમારી બુદ્ધિ ક્યાં ગઈ છે ? શું તમે ભૂલી ગયા છો ? શું ચોરના મરી ગયા પછી

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

Jain Education International

તેનો પુત્ર પણ તે ગરાસ ભોગવે ? જ્યારે મહારાજા પ્રસેનજિત રાજ્ય કરતા હતા તે સમયમાં રૂપખુરો થયો હતો. ...૪૦.

તેણે બળજબરીથી અમુક ગામોનો ગરાસ ભોગવ્યો. કાળક્રમે તે મૃત્યુ પામી પરલોકમાં ગયો. તેના પછી તેનો પુત્ર લોહખુર થયો તેણે પણ ગરાસમાં મળેલા ગામોમાંથી માણસો મોકલી લોકો પાસેથી કર વસૂલ કરી ધન મેળવી ભોગવ્યું. ...૪૯.

બળવાન લોહખુર ચોર પણ સમય જતાં મૃત્યુ પામ્યો. શું હવે તેનો ગરાસ તેનો પુત્ર રોહિણેય કુમાર ભોગવે ? હે મંત્રીશ્વરા ! તમે બુદ્ધિપૂર્વક વિચારો. તેનો ગરાસ પાછો મેળવી ભોગવો કારણકે તેના સાચા હક્કદાર તમે છો.''

#### વિવેચન

પ્રસ્તુત ઢાળમાં કવિએ રોહિણેયકુમારની વિવિદ્ય વિદ્યાઓ, માતા-પિતાની બાળકો પ્રત્યેની ફરજ અને સંતાનોનું વડિલો પ્રત્યેનું ઉભચ કર્તવ્ય અહીં દર્શાવ્યું છે.

દરેક માતા-પિતાની જેમ લોહખુર ચોર અને તેની પત્ની રોહિણીએ પણ પોતાના સંતાનને શૈશવકાળમાં (આઠ વર્ષે) શુભ મુહૂર્તે પાઠશાળામાં વિદ્યાભ્યાસ માટે મોકલ્યો. બળબળતા ઉનાળા પછી વર્ષાના પ્રથમ બુંદને જેમ ચાતક પક્ષી ઝડપી લે છે, તેમ સૌમ્ય અને જ્ઞાનપિપાસુ રોહિણેયકુમારે વિદ્યા ગુરુપાસેથી ઝડપથી લૌકિક વિદ્યા શીખવા માંડી. તે તીવ્ર મેદ્યાવી હતો.

બુદ્ધિમાં તે પંડિતોને પણ સંદેહ ઉત્પન્ન કરાવતો હતો. તે પક્ષીની જેમ આકાશમાં ઉડી શકતો, ક્ષણવારમાં રૂપબદલી જંગલી વાદ્યનું રૂપ લેતો. બધા ઉપાસકોની વિધા તે જાણતો હતો તેમજ ભાષા રાગના પણ સુંદર નિર્ણય આપતો. વરસાદનું આગમન થતાં મોરનું રૂપ ધારણ કરી નૃત્ય કરતો, વન્ય પશુઓની વચ્ચે ક્રીડા કરતો.ગંગા નદીને તરવા અને તારવાનું પણ શીખ્યો. વિચિત્ર ઔષધિઓ તથા કરોડો યંત્ર-મંત્રોનો જાણકાર હતો. (સંસ્કૃત હસ્તપ્રત કડી-૩૯ થી૪૦)

જેમ દ્રોણાચાર્ચનો વિનય કરી અર્જુન અમોદા બાણાવળી બન્ધો, તેમ વિદ્યા ગુરુનો વિનય કરી રોહિણેચકુમાર ટૂંક સમયમાં ઘણી વિદ્યાઓમાં પારંગત બન્ધો. વિદ્યા :

વિદ્યા એ માનવ જીવનનાં સર્વાધિક વિકાસ અને પ્રગતિનું સોપાન છે. વિદ્યા શાશ્વત છે, પરા દેવતા છે, મનુષ્યનું સાચું આભૂષણ છે. વિદ્યા માનવ જીવનના વ્યવહારનું અલંકાર છે તેથી જ વિદ્યાને દેવી સ્વરૂપ આપ્યું છે. તેની પૂજા-અર્ચના થાય છે. દાન અને સત્તા પણ વિદ્યાના બળથી મળે છે. 'विद्या परं बल्म' વિદ્યા એ શ્રેષ્ઠ બળ છે.

આચાર્ચ તુલસી કહે છે:

विद्या मनुष्यकी आंतरिक संपदा है। इसका जितना व्यय किया जाता है, यह उतनी ही बढ़ती है। आरार्थ तुक्सीना विचारो साथे तैत्तरीय ऋषिभुनिना विचारो साम्यता धरावे छे. विश्वना जधा ९ तत्त्वज्ञानीओ, खितडो, धर्भासार्थोंओ विद्यानी અગत्थता स्वीडारी छे. ઇસ્લામ ધર્મમાં વિદ્યા માટે 'ઇલ્મ' શબ્દ વપરાયો છે. કુરાન પ્રમાણે 'HADITH - ઢદીથ(સ)' શબ્દ વપરાયો છે. જે વિદ્યા અલ્લાહ પાસેથી પ્રાપ્ત થાય છે. જૈનદર્શન અનુસાર પરમાત્માની વાણીને 'જિનવાણી' કહેવાય છે.

ભગવાન ૠષભદેવે પોતાની પુત્રી બ્રાહ્મી અને સુંદરીને અક્ષરજ્ઞાન આપી જગત પર મોટો ઉપકાર કર્યો છે. જૈનદર્શનમાં પ્રત્થક્ષ જ્ઞાન અને પરોક્ષ જ્ઞાનની વાત નંદીસૂત્રમાં કહી છે. આ બંને જ્ઞાનને સમજવાની અને ઉપયોગમાં લેવાની આવડત વિદ્યામાં છે.

સાચા શિક્ષણની ઈમારતના ચાર પાચા છે. (૧) માહિતી-Information (૨) કૌશલ-Skill (૩) દૂર દર્શિતા-Vision (૪) ઉર્જા-Motivation.

માત્ર પુસ્તકનું માહિતીજ્ઞાન સંપૂર્ણ નથી. તે જ્ઞાન જ્યારે ક્રિયામાં રૂપાંતરિત થાય છે ત્યારે વ્યક્તિના શરીર અને મન સાથે વણાઈ જાય છે. કૌશલચુક્ત જ્ઞાન વ્યક્તિની દષ્ટિને વ્યાપક બનાવે છે. દૂરદર્શિતાથી વિચારશક્તિની ક્ષિતિજો વિસ્તરે છે. આંતરઉર્જાથી વ્યક્તિ ગતિશીલ બને છે.

વિનોબા ભાવેનું શિક્ષણ સંબંધી મંતવ્ય આ દિશામાં દીવાદાંડીની ગરજ સારે છે. તેમણે કહ્યું છે કે, ''શિક્ષણ ત્રિસૂત્રી પ્રક્રિયા છે. યોગ, ઉદ્યોગ અને સહયોગ એ વિદ્યાના ત્રણ સૂત્રો છે.''

ચોગ એટલે જીવન સાથે ગુણોનું જોડાણ. અભય, આત્મવિદ્યા, પ્રજ્ઞા અને વિવેક ભાવ આ મુખ્ય ગુણો છે. ઉદ્યોગ એટલે શ્રમ. જ્યાં શ્રમ છે ત્યાં શિક્ષણ વાંઝિયું નથી. સહયોગ = સહજીવન. તેથી નાગરિક ધર્મ વિકસે છે. ભાષા, સાહિત્ય, તત્ત્વજ્ઞાન, નીતિશાસ્ત્ર માણસને માનવ બનાવે છે.

જૈનદર્શનમાં જ્ઞાનનો મહિમા ખૂબ ગવાચો છે. જ્ઞાન એ આત્માનો ગુણ છે. જીવનું લક્ષણ છે. જડ કર્મોના આવરણથી જ્ઞાન ઢંકાઈ ગયું છે. જ્ઞાન બે પ્રકારનાં છે.

(૧) વ્યવહારિક જ્ઞાન (૨) પારમાર્થિક જ્ઞાન.

વ્યવહારમાં ઉપયોગી જ્ઞાન, તે 'વ્યવહારિક જ્ઞાન' કહેવાય. નિર્વાંશ કે પરમયદની પ્રાપ્તિમાં ઉપયોગી જ્ઞાન 'પારમાર્થિક જ્ઞાન' કહેવાય.

ઉપાધ્યાય ચશોવિજયજી જ્ઞાનસાર ગ્રંથમાં જ્ઞાનના ત્રણ પ્રકાર કહે છે. (૧) વિષય પ્રાતિભાસ જ્ઞાન (૨) અત્મપરિણતિમત્ જ્ઞાન (૩) તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન

હેચ અને ઉપાદેચના વિવેક વિનાનું માત્ર વિષયના પ્રતિભાસરૂપ જ્ઞાન હોય તે 'વિષય પ્રતિભાસ જ્ઞાન' છે. લૌકિક ભાષામાં તેને 'પોપટિચું જ્ઞાન' કહેવાય. પોપટ મુખથી 'રામ રામ' બોલે પરંતુ તે વિશેષ કંઈ જાણતો નથી. આવા જ્ઞાનથી માત્ર ક્ષણિક મનોરંજનથી વિશેષ કોઈ લાભ ન થાય.

જે જ્ઞાનમાં વિષયના પ્રતિભાસ (જાણપણા) ઉપરાંત હેય અને ઉપાદેયનો વિવેક હોય પરંતુ તથાવિદ્ય પ્રવૃત્તિ ન હોય; તેને 'આત્મપરિણતિમત્ જ્ઞાન' જાણવું. લોકિક ભાષામાં તેને 'પોથીમાંનાં રીંગણા' જેવું જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. માત્ર જાણપણાથી શું અર્થ સરે ?

જે પદાર્થમાં હેય, ફોય અને ઉપાદેયની બુદ્ધિ કેળવી છોડવા યોગ્ય પદાર્થને છોડવા, આદરવા યોગ્ય પદાર્થને આદરવા; તેને 'તત્ત્વસંવેદન (સમ્યક્જ્ઞાન અથવા પારમાર્થિક) જ્ઞાન' કહેવાય છે. આ જ્ઞાનથી સમ્યક્ચારિત્ર પ્રગટે છે અને પરંપરાએ મોક્ષરૂપી મધુરફળોનો આસ્વાદ માણી શકાય છે. તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાનમાં સ્વ સ્વરૂપની પિછાણ છે. આ જ્ઞાન ચથાર્થ છે.

''જો હોય પૂર્વ ભણેલો પણ, જીવને જાણ્યો નહીં;

તો સર્વ તે અજ્ઞાન ભાખ્યું, સાક્ષી છે આગમ અહીં.''

# સાધુ કવિ પદ્મવિજચજીએ દર્શનપદની પૂજામાં કહ્યું છે :

''સમકિત વિણ નવ પૂરવી, અજ્ઞાની કહેવાય;

સમકિત વિણ સંસારમાં અરહો અથડાય.'' (વિવિધપૂજા સંગ્રહ, ભા.૪, પૂ.૨૮૩)

ઉપરોક્ત પ્રથમ બે જ્ઞાનથી ઉદરભરણ અને મનોરંજન કાર્યો થઇ શકે પરંતુ આધ્યાત્મિક ફળ ન મળી શકે. તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન મોક્ષપ્રાપ્તિમાં ઉપકારક હોવાથી શ્રેષ્ઠજ્ઞાન છે. बुधे फलं तत्त्व विचारणंच। तत्त्वनी વિચારણા એ જ બુદ્ધિનું ફળ છે.

ज्ञानी એક એક શ્વાસોશ્વાસમાં જેટલાં કર્મો ખપાવે છે, તે અજ્ઞાનીને ખપાવતાં ક્રોડ પૂર્વ જેટલો સમય લાગે છે. सा विद्या या विमुक्तये - ते જ विद्या ज्ञान કહેવાય જેનાથી કર્મબંધનથી મુક્તિ મળે, તેથી જ કહ્યું છે :

> , ''કષ્ટ કરો સંજમ ઘરો, ગાળો નિજ દેહ; જ્ઞાનદશા વિણ જીવને, નહિ કર્મનો છેહ.''

્યારસમિણને લોઢાનો સ્પર્શ થતાં તે સુવર્ણ બની જાય છે, તેમ જીવાત્માને તત્ત્વજ્ઞાન (સમકિત)નો સ્પર્શ થતાં સમ્ચક્જ્ઞાન સાથે સમ્ચક્ ચારિત્ર (આચરણ)ની ઝલક જોવા મળે છે.

न्थायशास्त्रमां इक्षुं छेः स्व पर व्यवसायि ज्ञानम् प्रमाणम्। षे ज्ञान पोतानो अने परनो निश्चय डरे छे ते ज्ञान प्रभाएालूत छे.

ने एगं जाणइ ते सव्वं जाणइ।

जे सत्वं जाणड् ते एगं जाणड् ।। (श्री आयाशंगसूत्र, अ.३/४/२, पृ. ९३९)

અર્થ: જેને નિજ આત્મા જણાય તેને સર્વ જણાય છે. નિજ આત્મામાં સ્થિરતા વધતાં કેવળજ્ઞાન થાય છે. જેમાં ત્રણે લોકનાં સર્વ પદાર્થોની સર્વ પર્ચાયો જણાય છે. આવો મહિમા છે સ્વ વડે સ્વને જાણવાનો!

ગુર્જર કવિ નરસિંહ મહેતા પોતાના ભજનમાં ગાય છે :

''જ્યાં લગી આત્મ તત્ત્વ ચીન્થો નહીં, ત્યાં લગી સાધના સર્વ જૂઠી;

માનુષા દેહ તારો એળે ગયો, માવઠાની જેમ વૃષ્ટિ વૂઠી.''(સ્વાધ્યાય સંચય : પૃ.૩૮७)

અર્થ : આત્મતત્ત્વને ઓળખ્યા વિના ઉગ્ર સાદ્યના પણ વ્યર્થ છે. જેમ માવઠું થતાં પાક નષ્ટ થાય છે, તેમ આત્માનુભૂતિ વિના મનુષ્ય દેહ એળે જાય છે.

પૂર્વાચાર્ચોએ અજ્ઞાનીને પશુની ઉપમા આપી છે.

''જ્ઞાન વિના પશુ સારીખા, જાણો એણે સંસાર જ્ઞાન આરાધનથી લહ્યું, શિવપદ - સુખ શ્રીકાર.'' જ્ઞાનનું આરાધન મોક્ષપ્રાપ્તિનું અનિવાર્ચ અંગ છે. જેમ ગાઢ અંધકાર દીવો પ્રગટતાં દૂર થાય છે, તેમ અનાદિનો પરભાવ જ્ઞાન પ્રગટતાં આપોઆપ દૂર થાય છે.

તત્ત્વજ્ઞાન વિવેક શક્તિને જાગૃત કરે છે. મિથિલાપતિ નમિરાજર્ષિ કંકણનો કોલાહલ બંધ થતાં ઊંડા ચિંતનમાં સરકી ગયા. તેમણે ચિંતન કરતાં તત્ત્વજ્ઞાનનું નવનીત મેળવ્યું. 'જ્યાં એક છે ત્યાં પરમાનંદ છે.' તેમને એકત્વના આનંદની અનુભૂતિ થઈ. તત્ત્વબોધથી તત્ત્વજ્ઞાન થયું. તત્ત્વજ્ઞાન સમ્યક્**યારિત્રને ખેંચી લાવ્યું. છેવટે સર્વ કર્મોને** તોડી સિદ્ધ, બુદ્ધ અને નિરંજન બન્યા. જ્ઞાનનું લક્ષણ નમ્રતા - વિનય છે.

#### विनयः

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રનું પ્રથમ ચરણ, દશવૈકાલિક સૂત્રનું નવમું અધ્યયન વિનયધર્મનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે. શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્રમાં વિનયને આચારનું રૂપ આપ્યું છે. જિનશાસનનું મૂળ વિનય છે. તે નિર્વાણ સાધન છે. વિનય વિના કયો ધર્મ કે કયું તપ ટકી શકે ? ભારતીય સંસ્કૃતિ વિનય પ્રધાન છે. વિનયથી શોભે છે. વિનયથી ત્રણ પ્રકારની વિશેષતાઓ પ્રાપ્ત થાય છે.

- ૧) વિનીત બુદ્ધિમાન વ્યક્તિ અત્યંત દુષ્કર કાર્ય સરળતાથી સિદ્ધ કરી શકે છે.
- ૨) તે દાર્મ, અર્થ અને કામ આ ત્રણે પુરુષાર્થમાં દક્ષ બને છે.
- 3) તેનું વર્તમાન જીવન અને પારલૌકિક જીવન સફળ બને છે.

'ઉપદેશપદ' ગ્રંથમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી કહે છે :

\*\*भत्तीए बुद्धिमंताण तहय बहुमाणओय एएसिं। अपओसयसंसाओ एयाण, विकारण जाण।।

અર્થ: બુદ્ધિનો પ્રકર્ષ પામવા માટે ત્રણ ઉપાયો છે. (૧) બુદ્ધિમાનોની ભક્તિ (૨) બુદ્ધિમાનોનું બહુમાન (૩) બુદ્ધિમાનોની ઈર્ષારહિત પ્રશંસા.

જ્ઞાનીની ભક્તિરૂપ વિનય કરવાથી બુદ્ધિ નિપુણ બને છે. જ્ઞાન ગ્રહણ કરવાને અયોગ્ય વ્યક્તિ માટે 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના અગિયારમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે :

> "अहं पंचाहिं ठाणेहिं , जेहिं सिक्खा न लब्भइ । थंभा कोहा पमाएणं , रोगेणालस्सओण य । ।

અર્થ: પાંચ કારણોથી વિદ્યા પ્રાપ્ત થતી નથી. તે પાંચ કારણો આ પ્રમાણે છે. (૧) અહંકાર (૨) ક્રોધ(૩) પ્રમાદ(૪) રોગ (૫) આળસ.

ચોર જેવી પછાત જ્ઞાતિમાં પણ રોહિણેયકુમારના માવિત્રો વિદ્યાભ્યાસ માટે રુચિ ધરાવે છે તે પ્રશંસનીય છે. તેમણે જ્ઞાનનું વૈભવ આપી સંતાન પ્રત્યેનું પોતાનું કર્તવ્ય નિભાવ્યું છે.

એક કવિ કહે છે:

माता शत्रुः पिता वैरी येन बालो न पाठितः । न शोभते सभा मध्ये हंसमध्ये बको यथा । ।

અર્થ: સંતાનને વિદ્યાભ્યાસ ન કરાવનાર અભણ માતા-પિતા સંતાનનાં ખરાં શત્રુ છે. જેમ હંસની

સભામાં બગલો શોભતો નથી, તેમ વિદ્યા વિહીન બાળક વિદ્વાનોની સભામાં શોભતો નથી.

જેમ મધપૂડા પાસે મધમાખી ધસી આવે છે, તેમ વિનથી પાસે બાહ્યાભ્યંતર સંપત્તિઓ દોડી આવે છે. વિનથ લઘુતા છે. કૂવામાં ઘડો નાખ્યા પછી જો તે આડો પડે નહિ તો તેમાં પાણી ભરાતું નથી, તેમ જીવનરૂપી ઘડાને જ્ઞાનાદિ સદ્યુણોથી ભરવા તેને નમાવવો (વિનથ કરવો) પડે છે.

જ્ઞાનના મહાસાગર સમાન ભગવાન મહાવીર સ્વામી પાસે ગૌતમસ્વામીએ અહંકાર છોડી વિનય કર્યો તેથી તેઓ ચૌદપૂર્વનું જ્ઞાન મેળવી શક્યા જ્યારે સ્થૂલિભદ્રજીને અહંકારે છેતર્યો તેથી તેઓ ચૌદપૂર્વનું અર્થ-સૂત્ર સહિત સંપૂર્ણ જ્ઞાન મેળવવામાં અધૂરા રહ્યા.

નંદીસૂત્રમાં અભિમાનથી અક્કડ માનવીને 'મુદ્દગશૈલ' પથ્થરની ઉપમા આપી છે. કારણ કે આ પથ્થર પુષ્કરાવૃત મેઘ જેટલો મુશળધાર વરસાદ વરસ્થા છતાં ભીંજાતો નથી, તેમ અવિનથી વ્યક્તિ વક હોવાથી વિધા પ્રાપ્ત કરી શક્તો નથી.

ગુરુએ નજાકત, નમણા પથ્થરને ઘાટ આપી સુસંસ્કારોનું સિંચન કર્યું. તેની પ્રતિભા કંઈક

અનોખી જ નિર્માણ થઈ. આ બાળક અગોચરના પંથનો પ્રવાસી બનવા જ જાણે ન સર્જાયો હોય !

લોકમુખે પરંપરાગત રોહિણેયકુમારની કથા સાંભળી હતી તેવી આ કથા નથી. અહીં વિદ્યાપ્રાપ્તિના ફાળ સુધી રોહિણેયકુમાર સંસ્કારની દષ્ટિએ પિતાથી વેગળો જ જણાય છે. પિતાના કુળના કુસંસ્કારોથી રાસનાયક તદ્દન વિમુખ હતો; તેવું કવિ અહીં ચિત્રિત કરે છે.

પૂર્વજોની કંડારેલી કેડીના પ્રવાસી બનનારાનો આ જગતમાં તોટો નથી પરંતુ અવનવી કેડીઓના કર્ણદાર બનવાનું કૌવત કદીક કોઈકને જ સાંપડે છે. કાજળની કોટડીમાં જન્મ્યા છતાં ક્યાંય કાળાશનો ડાઇ જ નહિ, કેવું આશ્ચર્ચ! રોહિણેયકુમારને અત્યાર સુધી દુર્ગુણ અડયો જ નહીં!\*

ધર્મસંગ્રહસારોદ્ધાર ગ્રંથમાં ચાર પ્રકારના પુત્રો કહ્યા છે.

- (૧) સુજાત : પિતા તુલ્થ ગુણવાળા. જેમકે આંબાની ગોટલીમાંથી સદશ ગુણવાળી કેરી પાકે, તેમ પિતા જેવો જ પાકે તે 'સુજાત' કહેવાચ છે.
- (૨) અવિજાત : કોળા કે બીજોરાના નાના બીજમાંથી મોટું, સુંદર ફળ પાકે , તેમ પિતાના ગુણથી અધિક ગુણવાળો પુત્ર પાકે તેને 'અવિજાત' (વિશિષ્ટ જાતિવાન) કહેવાય છે.
- (૩) કુજાતઃ વડનું વૃક્ષ પથિકોને છાચા આપે છે પરંતુ તેનું ફળ તુચ્છ પાકે છે, તેમ પિતા પરોપકારી હોચ પરંતુ પિતાની અપેક્ષાચે પુત્ર હીન ગુણી હોચ તે 'કુજાત' કહેવાચ છે.
- (૪)ફુલાંગાર : જેમ શેરડી કે કેળને ફળ આવતાં જ શેરડી કે કેળનો નાશ થાય છે,તેમ જે પુત્ર પિતાના ફુળનો ઘાતક બને છે તે 'ફુલાંગાર' કહેવાય છે.

પોતાના જ દેહચોગથી ઉત્પન્ન થચેલ મહારાજા શ્રેણિકનો પુત્ર અજાતશત્રુ-કોણિક; જેણે

<sup>\*</sup> આ કથા જુદી રીતે પ્રસ્તુત થઈ છે. ઘરફોડ લોહખુર ચોરનો પુત્ર નાનપણથી જ ચોરીના ઘંઘામાં પાવરધો હતો. યબરાકપણું અને ચતુરાઈમાં તે પિતાથી સવાચો નીકળ્યો. તે ગુપ્ત વેશમાં આવતો અને સુખી, સમૃદ્ધ માણસોને લૂંટતો તેમજ અજાણી અગમ્ય જગ્યાએ ચોરીનો માલ છુપાવતો. પ્રાપ્ત થયેલી મૂડીથી તે ગરીબોને મદદ કરતો. ઘણા લોકો તેનો ઉપકાર માની ખુશ થતાં અને રાજાને રોહિણેયને પકડવામાં મદદ ન કરતા. (જૈનકથા સંગ્રહ : કથા ૨૯, સં. જૈન એજ્યુકેશન કમિટી, જાન્યુ. ૨૦૧૧)

રાજ્યના લોભે વૃદ્ધાવસ્થામાં પિતાને રોજના સો કોરડાનો માર મારી મારીને ચમસદને પહોંચોડ્યા. કેવો કુલાંગાર પાક્યો કોણિક!

ઉપરોક્ત ચારે પ્રકારોમાં 'અવિજાત' ઉત્તમ છે. રોહિણેચકુમાર વિદ્યા સંપાદન કરવામાં અને સંસ્કારોમાં પિતાથી ચડિયાતો અને વેગળો જ નીકળ્યો. જેમ હિરણ્ચકશ્ચપનો પુત્ર પ્રદ્લાદ રાક્ષસ કુળમાં જન્યો છતાં ઉગતી વચથી જ ધાર્મિક વૃત્તિવાળો હતો, તેમ રોહિણેચકુમાર ચોર જ્ઞાતિમાં જન્યો છતાં બાળપણથીજ સદાચારી અને સુશીલ હતો. તેને હિંસા, અસત્ય, ચોરી અને અબ્રહ્મ પ્રત્યે સુગ હતી. તેને ફુટેવો અને પિતાના કુળપરંપરાગત અશોભનીચ ચોરીના વ્યવસાય પ્રત્યે અંશમાત્ર પણ અનુરાગ ન હતો. પિતાને આ બાબત આંખમાં પડેલા કરતર સમાન ખટકતી હતી. પુત્ર પોતાના કુલાચારનું આયરણ કરે તેવું કયો પિતા ન ઈચ્છે ? પરંતુ જેનામાં સારાસારનો થોડો પણ વિવેક હોય તે જીવ શું બળતી આગમાં પોતાની જાતને હોમે ખરો ? રોહિણેચકુમાર ઔચિત્યનું પાલન કરનારો હતો. વળી, વિદ્યાર્થી અવસ્થામાં અન્ય કોઈ વ્યસનનું સેવન તેણે ન કર્યું. પિતા પોતાના વહાલા પુત્રને ચોરી અને અબ્રહ્મના સંસ્કારો પાડવા મથ્યા પરંતુ પુત્ર એકનો બે ન થયો. મેળવેલું વ્યવહારિક જ્ઞાન પણ જો આટલું ઉપયોગી નીવડે છે તો પારમાર્થિક જ્ઞાન પામતાં શું લાભ ન થાય ?

'શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર'માં પારમાર્થિક જ્ઞાનની મહત્તા દર્શાવતાં શ્રી શસ્ત્રાંભવાચાર્ચ કહે છે:

<sup>\*\*</sup>पढमं नाणं तओ दया, एवं चिट्ठइ सव्वसंजए। अन्नाणी किं काही, किं वा णाहीइ सेय पावगं।।

અર્થ: પ્રથમ જ્ઞાન, પછી દયા હોય છે. સર્વ સંચમીઓ જ્ઞાનપૂર્વક ક્રિયાનું પાલન કરે છે. જીવાજીવના જ્ઞાન રહિત અજ્ઞાની શું કરી શકે ? કલ્યાણ અને પાપના સ્વરૂપને કેવી રીતે જાણશે? અજ્ઞાની હેય, ઉપાદેયનો વિવેક ન કરી શકે.

पापडार्थोथी निवृत्ति, डुशल पक्षमां प्रवृत्ति अने भोक्षनां साधनो प्रत्ये आहर३प विनयनी प्राप्ति पए। ज्ञानथी ९ थाय छे तेथी ज्ञान प्रत्ये अहोभाव उत्पन्न थतां मस्तड विनम्र जनी जूडी पडे छे. अन्नाण संमोह तमोहरस्स नमो नमो नाण दिवायरस्स। अर्थात् अज्ञान अने संभोढ३पी अंधडारने हूर इरनार ज्ञान दिवाइरने वारंवार नभस्डार हो!

ભલે, રોહિણેચકુમારમાં જેને ધર્મ માનવામાં આવે છે તેવા કોઈ સંસ્કાર ન હતાં, તેને કોઈ ધર્મપરાચણ સાધુસંતોનો સહવાસ પણ પ્રાપ્ત થયો ન હતો પરંતુ તે સામાન્ય નીતિ-નિયમોનું પાલન સ્વાભાવિક રીતે કર્યા કરતો હતો. કોઈ પ્રકારનું અપકૃત્ય કરવામાં કે બીજાનાં દોષો જોવામાં તેને રસન હતો. તે સ્વભાવે વિનયશીલ, પ્રિયવાદી તથા પરોપકારપરાયણ હતો એવું કવિ આ ઢાળમાં આલેખે છે.

કડી-૩७થી૪૦માં કવિએ પિતા-પુત્રનો સંવાદ સરળ શબ્દોમાં રોચક રીતે આલેખ્યો છે. રોહિણેચકુમારનો અભદ્ર સંસ્કારો પ્રત્યેનો અણગમો અહીં તરી આવે છે. લોહખુર ચોરને પોતાના સઘળાં સ્વપ્નનો સુવર્ણ મહેલ તૂટીને ધૂળમાં રગદોળાશે, એવું લાગતું હતું.

લોહખુર ચોરે ભચ બતાવતાં રોહિણેચકુમારને કહ્યું, ''દિવસો જતાં તારે ગ્રામવાસીઓ

ષાસે ભીખ માંગવાનો વારો આવશે. અમારી મનોવૃત્તિ પ્રમાણે ચાલ અથવા મારી હત્થા કર.''\*

કવિ ૠષભદાસ રાસનાયકના પૂર્વજન્મ સંબંધ મૌન સેવે છે પરંતુ રાસનાયકનો આત્મા સંભવ છે કે, પૂર્વે ધર્મબીજનું વાવેતર કરીને આવ્યો હશે કારણકે બાળપણથી જ સુસંસ્કારો તેના અંતરમાં છુપાયેલાં જ હતાં. ભલે, તે ચોર જ્ઞાતિમાં જન્મ્યો, કુસંસ્કારોની વચ્ચે ઉછર્યો, છતાં ગતાનુગતિક કુસંસ્કારોનો વાયરો ચૌવનવયમાં પ્રવેશ્યાં પૂર્વે તેને સ્પર્શી શક્યો નહિ, જ્યારે લોહખુર ચોરસંપૂર્ણ જીવનમાં કદી સુસંસ્કારોને અડયો જ નહિ!

પૂર્વાચાર્યો કહે છે - या यस्य प्रकृतिः स्वभावजनित दुःखे न सा त्यज्यते । અર્થાત્ જે જેનો સ્વભાવ હોય, તે તેને પીડા આપે (દુઃખી કરે) છતાં મૂઢતાના કારણે તે તેનો ત્યાગ કરતો નથી. જેમકે અભવ્યો કદી અભવ્યપણું છોડશે જ નહીં.

કાલસૌકરિક કસાઈએ રાજાજ્ઞા થવા છતાં હિંસાનું નિવારણ ન કર્યું. મહારાજા શ્રેણિકની કપિલાદાસીએ રાજાનું જ ધન હોવાં છતાં ભાવથી દાન ન આપ્યું !

બાર બાર વર્ષો સુધી સંચમનું પાલન કર્ચા છતાં ઉદાચી રાજાની હત્યા કરનારા વિનચરત્ન મુનિના હૃદયમાંથી અંશમાત્ર વૈરભાવ ખતમ ન થયો! જેમ માછલી જળમાં રહેવા છતાં પોતાના દેહની દુર્ગંધ છોડતી નથી, તેમ દુષ્ટ સાધુ વિનચરત્નએ કોઈ રીતે પાપબુદ્ધિ વિરમી નહીં.

ગાય અને બળદને સમાન ખાદ્ય પદાર્થી ખવડાવવા છતાં ગાયને દૂધરૂપે પરિણમે પણ બળદને તેવું પરિણમન ન થાય. ભગવાન મહાવીર સ્વામી સ્વયં સંગમ દેવને બદલી જ ન શક્યા! કેવું સખેદાશ્ચર્ચ! બેશક, આ સ્વભાવ દોષ જ છે.

"ભવાભિનંદી જીવોને સ્વભાવથી જ દુ:ખ નિવારક વિવેકજ્ઞાનના અભાવમાં વિષયકષાય વિનાનું અતિન્દ્રિય સુખ હોઈ શકે તેવી શ્રદ્ધા જ ન થાય. ભવાભિનંદીપણાની નિવૃત્તિથી જ ધર્મળીજ સાંપડે છે.

ભવાભિનંદી અવસ્થામાં મિથ્થાત્વની પકડ એવી મજબૂત હોય છે કે સત્થ તરફ એક તસુ પણ ખસવા ન દે. લોહખુચોરને સંસારથી તારનારી જિનવાણી અને જિનેશ્વર દેવ પ્રત્યે અત્યંત દ્વેષ હતો, તેથી કહી શકાય કે તે ભવાભિનંદી આત્મા હતો. અનાદિકાળથી ઓઘ સંજ્ઞામાં વર્તતા જીવને સંસાર અને સંસારના કારણોમાં જ્યાં સુધી પ્રીતિ હોય છે, ત્યાં સુધી મોક્ષનાં કારણો પ્રત્યે જાણે અજાણે દ્વેષ રહ્યા જ કરે છે.

આજના વર્તમાન યુગમાં આખાએ વિશ્વમાં વકરેલો ત્રાસવાદ, સર્વ વિનાશક અણુશસ્ત્રો બનાવવાની વકરેલી હોડ, તે ભવાભિનંદીપણાનું તાદશ્ચ ઉદાહરણ છે. પ્રતિદિન મોંઘવારીનું દર વધતું જ જાય છે. આમ જનતાની શોષણનીતિ એટલી હદે વધી ગઈ છે કે ગળામાં ફાંસો ખાઈ પોતાના પુત્ર-પરિવાર સાથે જીવન સંકેલી લેનારાઓની સંખ્યાનો આંકડો દિન પ્રતિદિન વધી રહ્યો છે. ભૂકંપના કારણે સર્વનાશને વરેલા માનવની ચિતા પર પોતાની રોટી શેકી ખાનારાઓ અગણિત છે. છાશ વારે

<sup>\*</sup>ਲੇਲ੍ਹਰ હસ્તપ્રત કડી - ૫૧,૫૨.

સામાન્ય પ્રજાજન તરફથી ઉપડતાં આંદોલનોનો અવાજ રાજનેતાઓના બધિર કર્ણ સુધી પહોંચતો જ નથી. બેકારીનું દર વધી રહ્યું છે. ગરીબોના ઊંડા ઉતરી ગયેલા પેટ અને આંખ સામે જોવાની સ્ટ્સદ રાજનેતાઓને કયાં છે? ચોરી અને લૂંટફાટ જેવા અનિષ્ટો વૃદ્ધિ પામી રહ્યાં છે. માત્ર જૂજ સંખ્યક લોકોના પટારા ભરાય એજ એક માત્ર ધ્યેય બની ગયું છે. આ છે આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રનું દુર્દેવ! આને જ પ્રભુ 'ભવાભિનંદીપશું' કહે છે; જ્યાં મોહની પ્રગાઢતા છે.

"મોહનીય કર્મની પ્રચુરતામાં સહાયક અને શક્તિશાળી અનંતાનુબંધી ક્રોધની પ્રકૃતિ મુખ્ય છે, જે ધર્મસુચિનો નાશ કરે છે. મિથ્યાત્વ(મોહ)ને પોષે છે.

'શ્રી વિશેષાવશ્ચક ભાષ્ય'માં ગ્રંથકાર સર્વ પ્રથમ તેને ક્ષય કરવાનું કહે છે.

"खवणं पहुच्च पढमा, पढम गुण विधाईणो ति वा जम्हा । संजोयणाकसाया, भवादिसंजोयणाओ (दो) ति ।।

અર્થ : સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થતાં અને ક્ષપકશ્રેણીમાં પ્રથમ તેનો ક્ષય થાય અથવા સમ્યગ્દર્શનર્પ પ્રથમ ગુણનો ઘાત કરનાર હોવાથી તે પ્રથમ કષાય છે. સંસારમાં યોજનાર હોવાથી તેને 'સંયોજના' કષાય કહેવાય છે.

જે કષાચના પરિણામથી અનંત સંસાર વધે તેને 'અનંતાનુબંધી કષાય' કહેવાય છે. સુદેવ, સુગુરુ અને સુધર્મનો દ્રોહ, અવજ્ઞા, આશાતના, વિમુખભાવ, ઉત્સૂત્ર ભાષણ, અસત્ ધર્મનો કદાગ્રહ આદિ પ્રવૃત્તિથી પ્રવર્તતાં અનંતાનુબંધી કષાય સંભવે છે.

જેમ મનુષ્ય આહાર ગ્રહણ કરી જઠરાગ્નિ આદિના યોગથી આહાર પચાવી તેમાંથી રસ, રક્ત, માંસ, ચરબી આદિમાં પરિણમન કરે છે તેવી જ રીતે જીવાત્મા મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન અને મોહ જેવાં ભિન્ન ભિન્ન આશ્રવો દ્વારા નવાં નવાં કર્મોનું સર્જન કરે છે. તેનાથી જ ચલાયમાન બની કર્મનો સીલસીલો ચાલુ રાખે છે.

મિથ્યાત્વ રૂપી મહાપાપને પોષનાર તેર કાઠિયા છે. કાઠિયા એટલે આંતરશત્રુ. (૧) આળસ (૨) મોહ (૩) ધર્મ પ્રત્યે અવજ્ઞા (૪) માન (૫) ક્રોધ (૬) પ્રમાદ - ઈન્દ્રિયોના વિષયો પ્રત્યે આસક્તિ (७) નિંદા (વિકથા-ઊંઘ) (૮) કૃપણતા (મનની ગરીબી) (૯) ભય (નિયમોનો ભય) (૧૦) શોક (૧૧) વ્યાક્ષેપ (મનની ચંચલતા) (૧૨) કુતૂહલ (જિજ્ઞાસા) (૧૩) રમણતા (વિષય કષાયમાં આસક્તિ). આ કાઠિયા કોઈ પણ ઉપાયે દૂર કરવા અત્યંત આવશ્યક છે કારણકે તેનો સંગ છૂટે તો જ

જિનવાણીનું તાસ્વિક શ્રવણ શક્ય બને છે. જિનવાણીના તાસ્વિક શ્રવણથી તત્ત્વસંવેદન થાય છે.

જીવાત્માનો ઘણો ભાવમલ ક્ષીણ થાય ત્યારે જ ચિત્તભૂમિ ચોખ્ખી થાય છે. ચિત્તભૂમિમાંથી વિષયવાસનાના કચરાઓ દૂર થાય ત્યારે જ જિનવાણી શ્રવણ કરવાનું મન થાય છે. ચરમાવર્વકાળમાં પ્રવેશેલો આત્મા જિનવાણીને ઉપલક રીતે ન સાંભળે. પથારીમાં સૂવાનો પ્રયાસ કરતાં આડા પડેલા રાજા ઊંઘલાવવા કથાકારની કથા ઉપેક્ષા ભાવે સાંભળે છે. તે સમયે રાજાનો આશય કથા સાંભળવાનો ઢોતો નથી. ઊંઘ સમાન લૌકિક પ્રયોજનના અર્થે ચરમાવર્વકાળના શુક્લપક્ષી જીવો જિનવાણીનું श्रवश न डरे.

તીવ્ર મિથ્યાત્વી અને તીવ્ર કષાથી જુવોને દર્મોપદેશ સાંભળવાની બુદ્ધિ હોતી નથી. જેમ पथ्यर पर વાવેલું બી ઉગતું નથી, તે માટે મૃદુ માટી જ જોઈએ તેમ જિનવાણી શ્રવણ કરવાનું સૌભાગ્ય અને સાંભળીને તેના પર ચિંતન કરવાનું સૌભાગ્ય મૃદુ પરિણામી આત્માને જ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી જ કહ્યું છે કે - सोही उज्ज्यभूयस्स धम्मो शुद्धस्स विट्ठई - કોમળ પરિણતિથી ધર્મનું વાવેતર થાય છે. ધર્મનું વાવેતર (જિનવાણીનું પરિણમન) કરનાર જિનેશ્વર ભગવંતો (દેવ), જિનાગમો (શાસ્ત્રો) અને સદ્ગુરુ છે.

નચસારને સત્સંગથી તત્ત્વજ્ઞાન થયું. ચિલાતી પુત્રને સાધુના વચનથી આત્મજ્ઞાન થયું. દેવ, ગુરુ અને ધર્મરૂપી ત્રિતત્ત્વનો દ્વેષી આત્મા પોતાનો જ શત્રુ બને છે. લોહખુર ચોર ત્રિતત્ત્વનો દ્વેષી હતો.

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના ૧૪મા અધ્યયનમાં ભૃગુપુરોહિતે પોતાના પુત્રો દેવભદ્ર અને યશોભદ્રને સંતદર્શન અને સત્સંગથી વંચિત રાખ્યા, તેમ લોહખુર ચોરે પોતાના પરંપરાગત ભૂંસાતા જતા આદર્શોને ચિરંજીવ રાખવા જીવનની ઢળતી સંધ્યાએ પોતાના વ્હાલાપુત્રને બોલાવી જિનેશ્વરની વાણી ન સાંભળવાની પ્રતિજ્ઞા કરાવતાં કહ્યું, ''વત્સ! જૈનોના ચોવીસમા તીર્થંકર ભગવાન મહાવીર સ્વામી જ્યારે અહીં આવે ત્યારે દેવો દ્વારા સમવસરણ રચાશે તે સમચે તું ત્યાં જઈ તેમની વાણી કદી ન સાંભળીશ. તે વાણી સાંભળતાં તું ખૂબ દુ:ખી થશે.(ભગવાનની વાણી તેના દંદાથી વિરુદ્ધની હતી.)''

ખરેખર! ઓઘરાંજ્ઞાએ જીવતા બાળજીવોને સારાસારનો વિવેક ક્યાંથી હોય ? અમૃત તુલ્ય જિનવાણી સાંભળવાનો અવસર પણ પ્રબળ પુરચથી મળે છે. અકર્મભૂમિમાં જિનવાણી સાંભળવા જ ન મળે! કર્મભૂમિના કેટલાય ક્ષેત્રો સાધુસંગતિથી વંચિત હોવાના કારણે જિનવાણીનું શ્રવણ ન મળે.

સંસારી જીવોની ઉત્પત્તિનું સ્થાન ચોનિ છે. ચોર્ચાશી લાખ જીવાચોનિ છે. તેમાંથી જિનવાણીનું શ્રવણ કરી શકે એવા પ્રાણીઓ અત્યંત અલ્પ છે. કવિ સુરદેવ નીચેના દુહામાં કહે છે :

> ''લક્ષ ચોરાશી ચોનિમાં, મુંગા બાવન લાખ; બત્રીશ કહીએ બોલતા, ચોપનને નહિ નાક; ચોપનને નહિ નાક, ત્રીશ લાખ નાક વખાણું, છપ્પન આંખે હિણ, અઢાવીસ દેખતા જાણું; છવ્વીસ કાને સાંભળે, અઢાવન કાને હીણ, કવિચણ સુર ગંગ ઈમ ભણે, લક્ષ ચોરાશી ચોની જાણ.''

તત્ત્વાર્થ = સાંભળવું, તે કર્શેન્દ્રિયનો વિષય છે. ૪ લાખ નારકી, ૪ લાખ દેવતા, ૪ લાખ તિર્ચંચ પંચેન્દ્રિય અને ૧૪ લાખ મનુષ્ય એમ કુલ ૨૬ લાખ જીવાયોનિમાં જ ફક્ત કર્ણ (કાન) મળે છે. બાકીની ૫૮ લાખ (પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય અને વાયુકાય એમ પ્રત્યેકની સાત લાખ મળીને ૨૮ લાખ જીવાયોનિ છે. પ્રત્યેક વનસ્પતિ કાયની ૧૦ લાખ અને સાધારણ વનસ્પતિ કાયની ૧૪ લાખ જીવાયોનિ છે. વળી, બેઈન્દ્રિય બે લાખ, તેઈન્દ્રિય બે લાખ અને ચૌરેન્દ્રિયની બે લાખ જીવાયોનિ છે.

કુલ ૨૮+૧૦+૧૪+૬=૫૮ લાખ) જવાયોનિમાં શ્રોતેન્દ્રિય (કર્ણ) મળતી નથી તેથી તેઓ જિનવાણીનું શ્રવણ કરી શકે નહીં. ૨૬ લાખ જીવાયોનિમાંથી પણ નારકના જીવોને જિનવાણી શ્રવણનો યોગ પ્રાપ્ત થાય જ નહીં.

દેવોમાં પણ માત્ર સમ્ચગ્દષ્ટિ દેવો સમવસરણમાં આવી જિનવાણીનું શ્રવણ કરે છે. બધાંજ સમ્ચગ્દષ્ટિદેવો સમવસરણમાં જતા નથી. મિથ્યાત્વી દેવોને જિનવાણી શ્રવણના ભાવ ન થાય. મનુષ્યમાં પણ 30 અકર્મભૂમિ અને પદ્દ આંતરદ્વીપના મનુષ્યને જિનવાણી શ્રવણનો અવસર જ ન મળે કારણકે તે ક્ષેત્રમાં જિનદાર્મ જ નથી. તિર્ચચોમાં વિવેકજ્ઞાનનો અભાવ છે તેથી તેઓ જિનવાણી શ્રવણના અધિકારી બનતા નથી. જિનવાણી શ્રવણનો મોકો આર્યદેશના મનુષ્યને મહાન પુણ્યન ઉદયથી મળે છે. વિવિદ્ય ચોનિમાં ભટકતા જીવને મનુષ્ય જન્મ પણ મહામુશ્કેલીથી મળે છે.

'વૈરાગ્ય શતક'માં શ્રી જયસોમગણિજી કહે છે :

"काऊणमणेगाइं, जम्मणमरण परियद्वणसयाइं। दुक्खेण माणुसत्तं, जई लहड् जहिन्छ्यं जीवो।।

અર્થ: અનેક જન્મ-મરણ રૂપ સેંકડો પુદ્ગલ પરાવર્તનોમાં ભમ્યા પછી મહાકષ્ટે જીવ ઇઝ મુજબનું મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત કરે છે.

આ જીવનો સંસાર પરિભ્રમણનો કાળ પણ અમાપ છે. તેનું માપ દર્શાવતાં કહ્યું છે:

"णित्थ किर सो पएसो , लोए वालग्ग कोडिमेत्तो वि । जम्मणमरणाबाहा , जत्थ जिएहिं ण संपत्ता । ।

અર્થ: લોકમાં વાળના અગ્રભાગ જેટલો પણ પ્રદેશ એવો નથી જ્યાં જીવોએ જન્મ-મરણ કરી સ્પર્શના ન કરી હોય.

આકાશમાં અદશ્ય બની વાયુ ભમે છે, તેમ આ જીવ પણ ચતુર્ગતિમાં ભમે છે. મનુષ્ય જન્મની સાર્થકતા ધર્મરૂપી ભાતું એકઠું કરવામાં છે. ધનુષ્યની દોરી તૂટતાં ધનુધીરી લાચાર બને છે, તેમ માનવ જન્મ પામીને ધર્મનું સેવન ન કરનાર અંતિમ સમયે ખિન્ન બને છે.

'શ્રી સૂચગડાંગ સૂબ'ના વૈતાલીયાધ્યયનમાં ભરત ચક્રવર્તીના તિરસ્કારથી સંવેગ પામેલા ૯૮ પુત્રોને ભગવાન આદિનાથે કહ્યું, ''બોઇ પામો, ઉત્તમ સામગ્રી પ્રાપ્ત થયા છતાં, બોઇ કેમ પામતા નથી ?''

જેમ મિથ્થાદષ્ટિ દેવો કામભોગમાં બહુ કાળ આસક્ત રહે છે, તેમ ભવાભિનંદી જીવો વારંવાર જન્મ-મરણ કરતાં આ સંસારમાં નિર્ગમન કરે છે પરંતુ બોધ પામતા નથી.

જન્માંદ્ય જીવોને ચક્ષુનો ચોગ ન હોચ, તેમ મિથ્યાત્વી જીવોને જિનદાર્મ (જેમાં લેશમાત્ર દોષ નથી છતાં)નો ચોગ ન હોચ. વિવેકના અભાવમાં તેઓ મોહાંદ્ય બની મિથ્યાત્વને સેવે છે. આત્માનાં ત્રણ પ્રકાર :

'મોક્ષપાહુડ' ગ્રંથમાં દેહઘારી આત્માઓના ત્રણ પ્રકારની ચર્ચા જોવા મળે છે. (૧) બહિરાત્મા (૨) અંતરાત્મા (૩) પરમાત્મા. શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં બહિર્મુખી આત્માને બાલ, મંદ અને મૂટના નામથી અભિહિત કર્યા છે. શરીરને જ આત્મા માનનારા, બાહ્ય ઈન્દ્રિયોના વિષયોમાં આસકત, પાપચુક્ત જીવો બ**હિરાત્મા** છે.

દેહ અને આત્માને ભિન્ન માની, આત્માનુભૂતિનો આસ્વાદ માણનારા, પાપ વિરત અંતરાત્મા છે. અંતર્મુખી આત્માને પંડિત, મેઘાવી, ઘીર, સમ્ચગ્દર્શી અને અનન્થદર્શી નામથી ચિત્રિત કર્યા છે.

સંપૂર્ણ જ્ઞાન, આનંદથી પરિપૂર્ણ, ઘાતી કર્મોના વળગાડથી મુક્ત, અનંત દર્શન, અનંત અવ્યાબાદ્ય સુખ, અનંત આત્મવીર્યાદિ અતીન્દ્રિય આત્મિક ગુણથી યુક્ત મુક્ત આત્મા તે પરમાત્મા છે.

પરિભ્રમણ અને પરિવર્તનનો વિરામ આણનાર મુક્તિ માટેની નિગોદથી નિર્વાણ સુઘીની આત્મવિકાસ યાત્રા એટલે બહિરાત્માનો અંતરાત્મામાં પ્રવેશ અને પરમાત્મા તરફ ગતિ છે. ચિરકાલથી જીવ આત્મ સ્વરૂપને નષ્ટ કરે તેવા આચરણોને કારણે બહિરાત્મ રહ્યો છે.

બહિરાત્મ વૃત્તિ ધરાવતાં લોહખુર ચોરે અંતિમ સમયે પુત્રને જિનવાણીનો એક પણ શબ્દ ન સાંભળવાની આકરી ટેક આપી. તેની પાછળનો તેનો આશય એ હતો કે, પોતાની વારસાગત કુળપરંપરા સચવાય અને પોતાના આચારનો છેદ ન થાય. ખરેખર! મિથ્યાત્વરૂપી અંધાપાને કારણે માનવી કુકર્મને સુકર્મ માને છે. કેવી વિપરીત માન્યતાની વળગણો!

જે સ્નેહી, સ્વજન અબુધ કે અજ્ઞાની હોય છે તેમનું પરિવારજનો પ્રત્યે મમત્વ પણ પ્રગાઢ હોય છે. અધર્મી લોહખુર ચોર પોતાનો કુલદીપક પોતાની નઠારી સમાચારીમાં વર્તે એવું ઈચ્છતો હતો. જ્યારે બીજી તરફ વિલાયત જતા ગાંધીજીને માતા પૂતળીબાઈએ શરાબ, અને માંસ જેવા અભક્ષ્ય પદાર્થીને તથા સુંદરીને અડવાની સાફ ના પાડી. એક ધર્મપ્રિય માતા ભારતીય સંસ્કૃતિ અને ધાર્મિકતાનું સંરક્ષણ ઈચ્છતી હતી. સંસ્કારી અને અસંસ્કારી માતા-પિતામાં કેટલો મોટો તફાવત!

રોહિણેયકુમાર વિનયવાન પુત્ર હતો. પિતાને અંતિમ સમયે સમાધિ રહે તે હેતુથી તેણે 'આસન્ન પિતાને વચન આપ્યું કે, ''તાત! હું મહાવીરસ્વામીના વેણ કદી નહીં સાંભળીશ.'' આજ્ઞાંકિત સમે જેમ પિતાનું વચન માન્ય કર્યું, તેમ રોહિણેયકુમારે પણ પિતૃવચન માન્ય કરી પોતાનું કર્તવ્ય નિભાવી પિતાનો આદર કર્યો

### માતા-પિતાનો ઉચિત આદર :

ગૃહસ્થ જીવનની આચાર સંહિતામાં (બોલ -૧૬) કહ્યું છે કે :

''પૂજનીય માતા-પિતાનો ઉચિત આદર (સેવા) કરવો એ સંતાનનું પવિત્ર કર્તવ્ય છે. માતા-પિતાની સેવા-આજ્ઞાપાલન એક અસાધારણ મૌલિક ગુણ છે.''

હિતોપદેશમાલામાં વ્યવહારશુદ્ધિમાં \*નવ પ્રકારના ઔચિત્ય બતાવ્યા છે.ઔચિત્ય જાળવવું એ ગૃહસ્થનો વિશેષ ધર્મ છે. તેમાં સૌ પ્રથમ પિતાનું ઔચિત્ય બતાવ્યું છે. પિતાની સેવા કરવી, તેમનો પડતો બોલ ઝીલવો એ કાય ઔચિત્ય છે. પિતાનો વિનય કરવો, આજ્ઞા સ્વીકારવી તે વચન

<sup>`\*</sup> નવ પ્રકારના ઔચિત્ય : પિતાનું ઔચિત્ય, માતાનું ઔચિત્ય, ભાઈઓનું ઔચિત્ય, પત્ની પ્રત્યે ઔચિત્ય, પુત્ર પ્રત્યે ઔચિત્ય, સ્વજનો પ્રત્યે ઔચિત્ય, ધર્માચાર્ચો પ્રત્યે ઔચિત્ય, નાગરિકો પ્રત્યે ઔચિત્ય, અન્યધર્મીઓ પ્રત્યે ઔચિત્ય.

ઔચિત્ય છે. પિતાની ઈચ્છા-મનોરથ પૂર્ણ કરવા તે મન ઔચિત્ય છે.

दुष्प्रतीकारौ मातापितरौ - भावा-पिवाना ઉपडारनो जहलो वाणवो हुष्डर छे.

'શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર'ના ત્રીજા સ્થાને કહ્યું છે :

<sup>3°</sup>तिण्हं दुप्पडियारं समणाउसो!तं जहा-अम्मापिउणो, भट्टिस्स, धम्मायरियस्स।

અર્થ : હે આયુષ્યમાન શ્રમણ ! ત્રણના ૠણથી મુક્ત થવું દુશક્ય છે. તે આ પ્રમાણે છે. (૧) માતા-પિતા (૨) ઉપકારી સ્વામી (શેઠ,માલિક) (૩) ધર્માચાર્યો.

પ્રસ્તુત સૂત્રનું તાત્પર્થ એ છે કે આ ત્રણેની સેવા ભક્તિ, આદર-સત્કાર વગેરે ઉપકારન ૠણને ચૂકવવાના માર્ગ છે, છતાં તેથી વ્યક્તિ આંશિક ૠણથી મુક્ત થાય છે. તેમને ધર્મ માર્ગે વાળવાથી સર્વથા ૠણથી મુક્ત થઈ શકાય.

<sup>31</sup>ગુરુવર્ચ, માતા-પિતા, કલાચાર્ચ, ધર્મના ઉપદેશક, વચોવૃદ્ધજનોની ભક્તિ, વિનય દર્શાવે છે. તેમની ભક્તિ કરવાથી મોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થાય છે.

રામચંદ્રજી પિતા દશરથ, માતા કૌશલ્યા, સુમિત્રા અને કૈકેચીને પ્રતિદિન પ્રાતઃકાળે પ્રણામ કરતા હતા. કૃષ્ણ ચશોદાને, શિવાજી જીજાબાઈને અને વીર ભગતસિંહ માતા વિદ્યાદેવીને નિત્ય પ્રણામ કરતા હતા. ભગવાન મહાવીરે ગર્ભસ્થ અવસ્થામાં જ પ્રથમ માતા પ્રત્યે અનન્ય વિનય કર્યો. શ્રવણે અપંગ માતા-પિતાને કાવળમાં બેસાડી સડસઠ તીર્થોની ચાત્રા કરાવી હતી.

આ ઢાળમાં કવિ ૠષભદાસ આર્ચ સંસ્કૃતિ અને જૈન સંસ્કૃતિનો ભવ્યાતિભવ્ય આદર્શ રજૂ કરે છે. વડીલોની આજ્ઞા ભંગ એ મહાપાપ છે. કોઈ પણ સંજોગોમાં વડીલોની આજ્ઞાનું પાલન કરવું એ જ કર્વવ્ય છે. મહાપુરુષો બીજાને ઠારી પોતાના ચિત્તને પ્રસન્ન રાખે છે. તેમની કૃપા મેળવી આત્મ કલ્યાણ કરે છે પણ માવિશ્રોની આજ્ઞાનો આક્રમણ (પરાભવ) કરતા નથી.

રોહિણેયકુમારે પિતાના અનંત ઉપકારોનું સ્મરણ કરી, મૌન સેવી, પિતાના આત્માને અંતિમ પળોમાં સમાધિ રહે તેવા લક્ષ્યથી તેમની આજ્ઞાને ચૂપચાપ સ્વીકારી લીધી. નીચકુળમાં પણ પિતાનું ઔચિત્ય જાળવનારા રોહિણેયકુમારનું દષ્ટાંત વર્તમાન કાળે સ્વછંદે વર્તતા પુત્ર-પુત્રીઓ માટે વિચારવા યોગ્ય છે. હા, રોહિણેયકુમાર જેવી પ્રતિજ્ઞા કે સંકલ્પ આપણાથી ન કરી શકાય પરંતુ માતા-પિતાની આજ્ઞાનું પાલન કરવું એ સંતાનોની પવિત્ર અને પ્રાથમિક ક્રજ છે. વર્તમાન કાળે સંતાનોના ઔચિત્યના અભાવે ઘરડાંઘરો અને વિભક્ત ફુટુંબો વૃદ્ધિ પામી રહ્યાં છે.

આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં લોહખુર ચોરનો જીવનદીપક બુઝાયો. શાસ્ત્રકારો વારંવાર કહે છે :

अनित्याणी शरीराणि, वैभवो नैव शाश्वतम्। नित्यं सन्निहितो मृत्युः, कर्तव्यो धर्मसंग्रहः।।

અર્થ : ધન, ચૌવન, કુટુંબ, કાચા આદિ દશ્ચ પદાર્થો સંધ્યાના વીખરાચેલા રંગ જેવા, પાણીના પરપોટા જેવા, જલબિંદુ અને વીજળીના ચમકારા જેવા ચપળ અને ક્ષણભંગુર છે, છતાં પાપી જુવો પાપથી વિરક્ત થતાં નથી!

મેઘલી રાતે એકાદ બે વિજળીના ચમકારા જોવા મળે અને હજી એ ઝબકારાને નિરખવા જઈએ ત્યાં તો સુખનો તેજ લિસોટો જીવનના કાળાડિબાંગ આકાશમાંથી અદશ્ય થઈ જાય છે! જીવનની ક્ષણભંગુરતાની વાતો અન્થત્ર પણ કહી છે:

''નીલકમલદલ બિન્દુ જીવન, શ્યામ ગગનઘન સપલા જીવન;

ઉષ:કાલની લાલી જીવન, સાગરમાં છે બિન્દુ જીવન.''

જીવન, ચૌવન અને દેહની અનિત્થતા અને ક્ષણિકતાના સુભાષિતો ઠેર ઠેર જોવા મળે છે. 'ઉપદેશમાલા ગ્રંથ'ના રચયિતા શ્રી ધર્મદાસ ગણિવર કહે છે.

े कहं तं भन्नइ सिखं सुचिरेण वि जस्स दुःखमुलियई।

जं च मरणावसाणे भवसंसाराणुबंधि च ।।

અર્થ: (લવસત્તમીઆ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવો તેત્રીસ સાગરોપમનું આચુષ્ય પૂર્ણ થતાં દેવલોકમાંથી ચ્યવે છે.) તે ભોગસુખને સુખ જ કેમ કહેવાય, જેની સાથે લાંબા સમય પછી પણ દુઃખ જોડાયેલું છે. જેનો અંત મૃત્યુ છે. તે મૃત્યુરૂપી દુઃખમય સંસારનું ચક્ર અવિરતપણે ચાલુ રાખે છે.

ડૉક્ટરની જે ગોળીથી માથાનો દુઃખાવો મટી જાય પણ તે ગોળીનું પરિણમન બ્રેઈન હેમરેજરૂપે થાય તો તે ગોળીને સારી શી રીતે કહેવાય? તેવી જ રીતે દુઃખોની પરંપરા સર્જનારા આ સંસારના ક્ષણિક સુખોને સારાં શી રીતે કહેવાં?

આ સંસાર પણ જન્મ, જરા અને મરણના ત્રિવિધ તાપથી સંતપ્ત છે. 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં કહ્યું છે :

"जन्म दुक्खं जरा दुक्खं, रोगाणि मरणाणि य ।

ः अहो!दुक्खो हु संसारो, जत्थ किसन्ति जन्तुणो 🛭

અર્થ : જન્મ એ દુઃખ છે, વૃદ્ધાવસ્થા એ દુઃખ છે. રોગ એ દુઃખ છે. મૃત્યુ પણ દુઃખ છે. અરેરે! આ સંસાર સ્વર્ચ જ દુઃખમચ છે. પ્રત્યેક પ્રાણી સંસારમાં (આસકિતથી) દુઃખ-ક્લેશ પામી ભ્રમણ કરે છે.

''સકલ જીવ છે સુખના કામી, તે સુખ અક્ષચ મોક્ષ રે;

કર્મજનિત સુખ તે દુ:ખરૂપ, સુખ તે આતમ ઝાંખ...''

સંસારના સુખો પુણ્યવનિત, પરાધીન અને સંકલેશમિશ્રિત હોવાથી દુ:ખરૂપ છે. આ સુખો ખરાબ લોહી પીવા આતુર બનેલી વળો સમાન છે. વળો નામનું પ્રાણી ખરાબ લોહી ચૂસે છે, વાઘરી લોકો ભૂખી વળોને વેના શરીર પર ગુમડા થયા હોય ત્યાં રસી ચૂસવા મૂકે છે. વળો લોહી ચૂસી ભૂખનું શમન થવાથી આનંદિત થાય છે પરંતુ તેનો આ આનંદ ક્ષણિક હોય છે. વાઘરી વળોના શરીરને દબાવી લોહી કાઢે ત્યારે તે ખૂબ વેદના અનુભવે છે. વો લોહી કાઢવામાં ન આવે તો વળો બીજાના શરીરનું લોહી ચૂસી શકતી નથી. વાઘરીની આજીવિકાનું સાધન હોવાથી વળોને વારવાર લોહી ચૂસવાનું અને ત્યાર પછી અપાર દુ:ખ ભોગવવાનું રહે છે.

સંસારના જીવો પણ મોક્ષ ન થાય ત્યાં સુધી જન્મ-મરણનું વારંવાર દુઃખ ભોગવે છે. કર્મભૂમિના પર્ચાપ્ત મનુષ્યમાં પંદર ભેદે સીઝી, બુઝી, મુક્ત થઈ શકે તેવી યોગ્યતા છે. આ યોગ્યતામાં વિક્ષેપ પડાવનાર અને સંસારની રંગભૂમિ પર કઠપૂતળીની જેમ નચાવનાર મુખ્ય આઠ કર્મો છે. મૃત્યુ :

જન્મ અને મૃત્યુ જીવનની સ્વાભાવિક પ્રક્રિયા છે. 'જે જાયું તે જાય' અર્થાત્ જેનો જન્મ તેનું મૃત્યુ છે. મૃત્યુ પછી મુક્તિ અથવા જીવન છે. મુક્તદશા પામવી અત્યંત દુર્લભ છે. સામાન્ય જીવો માટે જન્મ જન્માંતરનું ચક્ર ચાલ્યા જ કરે છે. 'અષ્ટપાહુડ' ગ્રંથના પાંચમા ભાવપાહુડમાં ૧૯ પ્રકારનાં મૃત્યુ ગણવામાં આવ્યાં છે.

(૧) આવીચીમરણ (૨) અવધિમરણ (૩) આત્યંતિકમરણ (૪) બલાચમરણ (૫) વશાર્ત્તમરણ (૬) અંતઃશલ્યમરણ (७) તદ્ભવમરણ (૮) બાલમરણ (૯) પંડિતમરણ (૧૦) બાલપંડિત મરણ (૧૧) છન્નસ્થમરણ (૧૨) કેવલીમરણ (૧૩) વેહાચમરણ (૧૪) ગૃદ્ધપૃષ્ઠમરણ (૧૫) ભક્તપરિજ્ઞમરણ (૧૬) ઇંગિનીમરણ (૧૭) પાદપોપગમનમરણ. તેની સમજણ જૈન ગ્રંથોમાં છે.

લોહખુર ચોરનું આયુષ્ય કર્મ પૂર્ણ થતાં બાલમૃત્યુ થયું. યમરાજે રોહિણીનું સૌભાગ્ય આંચકી લીધું. ત્યાર પછી અલ્પ સમયમાં જ જીવન નિર્વાહમાં વિક્ષેપ કરનારો એક બનાવ બન્યો. કોઈ કવિએ લખ્યું છે - ''એક સરખો સમય સુખનો કોઈનો જાતો નથી.''

\*સુભટોએ મહામંત્રી અભચકુમારને ચાપલુસી કરતાં કહ્યું, ''મહારાજા પ્રસેનિજિતે રૂપખુરા ચોરને આપેલો ગરાસ, તેના મૃત્યુ પછી તેનો પુત્ર લોહખુર ચોર ભોગવતો રહ્યો. હવે લોહખુર ચોરનું નિદ્યન થયું છે. શું આ ગરાસ તેનો પુત્ર રોહિણેય બેઠો બેઠો ખાશે ? મહામંત્રી! કંઈક વિચારો. આ ગરાસ રાજ્યનો છે. તેને પાછો મેળવો. શત્રુ અને રોગને ઉગતાં જ ડામી દેવાં જોઈએ.'' બુદ્ધિનિદ્યાન અભચકુમારે સુભટોની તર્ક અને દલીલથીગરાસમાં આપેલાં ગામો પાછાં મેળવ્યાં.

> **દુઉ: 3** અભચકુમાર બુધિ કેલઈ, લીધા પાછાં ગામ, વસો એક વારચો સહી. વલી માંડવીઈ તામ

.... ४∈

(કડી-७४ થી ७૯) રોહિણી પતિના ગુણોને ચાદ કરી વિલાપ કરે છે. તે પ્રસંગમાં કવિ દેવમૂર્તિ કરુણરસનું સુંદર આચોજન કરે છે. ''તમારી નિરાધાર ભાર્ચા તમારું સ્ટણ કરે છે. હે વલ્લભ! એકવાર દર્શન આપો. સિંહની ભૂમિ પર હરણીયા વિચરી રહ્યાં છે. સૂર્ચ જતાં સર્વત્ર અંધકાર વ્યાપ્યો છે. સિંહના આસને કબૂતરોએ સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. પોતાનાં ચિત્ત જેવી ગંભીર, પર્વતનાં મૂળથી શિખર સુધીની વિશાળ ગુફાને હે પતિદેવ તમારા વિના કોણ પ્રગટ કરશે ?''

<sup>\*</sup> ઉપરોક્ત પ્રસંગ જુદી રીતે દર્શાવેલ છે. લોહખુર ચોર મૃત્યુ પામ્યો, તેના સમાચાર શ્રેણિક રાજાને કોઈએ જણાવ્યા નહીં. તેથી નક્કી કરેલો ગરાસ ગુફામાં નિયમિત આવતો રહેતો. કેટલાક સમય પછી દુશ્મન ચોરોએ લેખ દ્વારા રાજાને લોહખુરચોરનાં મૃત્યુનાં સમાચાર જણાવી દીધાં. મહામંત્રીએ આ જાણી ખંડણી(ગરાસ) લેનાર માણસોને પ્રપંચપૂર્વક કહ્યું, ''તમારા સ્વામી બિમાર હોવાથી વૈદ્યની ચિકિત્સા ચાલે છે. તમને ત્યાં જલ્દીથી બોલાવ્યા છે. તે સાજા થાય કે મૃત્યુ પામે તો મારી પાસે પાછા આવળો; નવો ગરાસ બાંધી આપશું.'' આવા લેખ દ્વારા લોહખુરના માણસોએ હાટડી ઉઠાવી લીધી. જકાત લેનાર માણસો બિશ્ન મને જ્યારે ગુફામાં પ્રવેશ્યા ત્યારે રોહિણી સ્ડતી હતી. રોહિણીએ આવેલા માણસોને પૂછચું,''ખંડણી ઉઘરાવવાનું છોડી અહીં આવવાનું શું પ્રયોજન છે ?'' સેવકોએ કહ્યું અભચકુમારની વાણી પ્રપંચથી મોકલાયેલાં અમે અહીં આવ્યા છીએ.'' (સં. હ. કડી - દ્દપ થી ૭૮)

અર્થ: અભચકુમારે બુદ્ધિમત્તાથી ગરાસમાં આપેલાં ગામો પાછાં મેળવ્યાં. એક વસા જેટલી ગરાસમાં આપેલી જમીન ઉપર જકાતદારો દ્વારા ધન વસૂલ થતું હતું, તે અટકાવ્યું. ...૪૯

# ઢાળ : ૨ વિક્રેલો રાસનાયક

(દેશી : ચંદાચણની)

| નર માડવીઇથી ઊંઠાડ્યા, લોહમતિ પાસઇ જઇ ત્રાડયા;           |            |
|---------------------------------------------------------|------------|
| અમનઈ તો રાજા ઉથાપઈ, બલ હોઈ તો ગ્રાસ જ આપઈ               | чо         |
| લોહમતી તવ મોઢૂ ઉંઢઈ, રોહણીઆ સુત નઈ જ વખોડઈ;             |            |
| કરતી નરનું ઘણું જ વખાણો, તે બલવંત વહઈ સહુ આણો           | પ૧         |
| સૂતરો હણીઉ સ્થાનઈ જણીઉ, એ તો પુત્ર નહી કહું રણીઉ;       |            |
| હત પૂત્રી તો ૨હઈતી મામો, ચામાતા કરતો મુઝ કામો           | પર         |
| સહી ધીકાર રોહણીઆ બાલ્યો, સીહ ઉદરિ આવ્યો જ સીઆલો;        |            |
| ભુડા લાવ્ય કાંઈ કરી ચોરી, તાત સરાધ સઈ કરસ્થો જોરી       | чз         |
| લાયો ખીચો ઉઠયો ધુરઈ સાસો, કોણ રાખઈ નર માહારો ગરાસો;     |            |
| ધરી માન રોહણ સર્જ થાઈ, વીધ્યા તણા ઉરડામાહા જાઈ          | นช         |
| ંઘાલ્યો હાથ આઘેરો જ્યારઈ, ઉંટ ચામડુ આવ્યુ ત્થારઈ;       |            |
| વીધ્યા બલિં તે કરહો થાઈ, સોવન ગુઘરા બાધ્યા પાઈ          | પપ         |
| નાચંતો નૃત્થ ઊંટમાહા જાઈ, તવ રાઈકો જઈ કાને સાહઈ;        |            |
| તવ ઉછલતો ઊંચો થાઈ, તે ઊંટડો કોણઈ ન સવાઈ                 | ч६         |
| ઢો૨ શ્રેણિકનો છઈ વલી જ્યાહઈ, ભંગાણું પાડચુ તે માહઈ;     |            |
| થયો સોર સુભટ સલસલીઆ, નૃપ મંત્રી સહુઇ ત્થાહા મલીઆ        | ч७         |
| ઊટડો દેવ શખરિ જઈ ચઢીઉં, કોટવાલ નઈં મસ્તિગિ પડીઉં;       |            |
| મારી પાટુ ખડગ જ લીધુ, પછઈ રુપ પ્રગટ તે કીધૂ             | ૫૮         |
| નહી આપો ગરાસ જ ગામો, તો હું ટાલીસ સહુનો ઠામો;           |            |
| એમ કહઈતો આકાસઈ જાઈ, આવ્યો જ્યાહા પોતાની માઈ             | પ€         |
| ખડગ કોટવાલ તણૂ જે લીધૂ, ત્યાહાથી ૨૮૦૧ ઊંખેડી દીધૂ;      |            |
| કરો સરાઇ પીતાનું આજો, વલી કહો માતા દુજુ કાજો            | <b>ξ</b> ο |
| માંઈ વખાણ ઘણૂં ત્યાહા કીધૂ , 'સિહનો સીંહ' બીરદ એમ દીધૂ; |            |
| નીત્થ રોહણીઉ કરતો ચોરી, લાવઈ રૂપ સોવનની બોરી            | ફવ         |
| દીવસર્ઇ નૃપ નર્ઇ પાસર્ઇ જાઈ, નામ રોહણ સેઠી તસ થાઇં;     |            |
| કહઈ હું છું પરદેસી સાધ્યો, ૨હસ્થુ અમ્યો તુમ નગરી માહ્યો | ફર         |
| ન્રૃપ ભુલો દર્ઇ તાસ વખારચો,સાહા ઉતારચો તેણઈ ઠારચો;      |            |
| રાખ્યા વાણોતર સહઇ પંચો, રોહણ મુકઇ ચોરી સંચો             | ξ3         |
| એમ ષટ મહીના વચ્ચમાહા જાઈ, કોટવાલઈ વીનવીઉ રાઈ;           |            |
| સકલ સોર તસકરનો ટાલ્યો, રોહણીઆનો મદ મંઈ ગાલ્યો           | ξ४         |

| રોહણીઉ બઈઠો ત્યાહા હુતો, સૂણી વચન ખીજ્યો અદભુતો;                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| આજ ખોઉં ડંડીની લાજ, ચોરી એક કર્રૂ હું આજ દ્રષ                                                   |
| રાતિં શ્રેણીકનઈ ઘરિ જાઈ, અસ્વ એક લીધો તેણઈ ઠાઢઈ;                                                |
| પાછો વલી નર કરતો ઉપાઈ, રીષભ કહઈ નર સૂણચો કથાઈ 💎 💎 દૃદ્                                          |
| અર્થ : 💎 જકાતના નાકેદારોને ત્યાંથી ઉઠાડી મૂક્યા. તેઓ લોહમતી (રોહિણી) પાસે જઈ નિઃસાસો            |
| નાખી ત્રાડ પાડી બોલી ઉઠ્યાં ''અમને તો રાજાએ કાઢી મૂક્યા છે. આપણા પક્ષમાં જો કોઈ બળવાન           |
| હોત તો આપણને ચોક્કસ ગરાસ પ્રાપ્ત કરાવત.''૫૦                                                     |
| લોહમતીએ આવું સાંભળી પોતાનું મોઢું સંતાડી નાંખ્યું (લજ્જિત થઇ). તે પોતાના પુત્ર                  |
| રોહિણેચકુમારને વખોડવા (ધિક્કારવા) લાગી. તેણે પોતાના પતિના બળની ખૂબ પ્રશંસા કરી. તેણે            |
| (નિઃસાસો નાખતાં પુત્ર તરફ જોઈને) કહ્યું ''મારા પતિ બળવાન હતા. તેમના મૃત્યુ પછી બધી              |
| અણધારી આફત ઉભી થઈ છેપ્ય                                                                         |
| મેં રોહિણેચકુમાર જેવા (નિર્માલ્ય) પુત્રને શા માટે જન્મ આપ્યો ? (પોતાના દુર્ભાગ્યને              |
| કોશતાં તેણે કહ્યું) એ તો મને ઋણમુક્ત કરાવે એવો પુત્ર નથી પરંતુ દેવાદાર બનાવશે. મને જો પુત્રી    |
| જન્મી હોત તો મારો મોભો જળવાઈ રહેત કારણકે મારા જમાઈ મારું કાર્ચ અવશ્ચ પૂર્ણ કરત. 💎પર             |
| ખરેખર! રોહિણેચકુમાર તને ધિક્કાર છે. તું સિંહ જેવા લોહખુરા પિતાનો મારા ઉદરે                      |
| આવેલો શિયાળ જેવો કરપોક પુત્ર છે. (માતાએ મહેણું મારતાં પુનઃ કહ્યું) અરે ભુંડા ! આટલું સાંભળ્યા   |
| પછી તો ઉઠ અને ચોરી કરી કંઈક ધન લાવ જેથી તારા પિતાનું શ્રાદ્ધ હું સારી રીતે કરી શકું'' 💎૫૩       |
| માતાના આક્રોશભર્ચા વચનો અને ઉપાલંભથી રોહિણેચકુમાર ખીજાઈને એકદમ ઉંચા                             |
| શ્વાસે ઉભો થઈ ગયો. (તેનું લોહી ગરમ થઈ ગયુ.) તેણે ત્રાડ પાડતાં ક્રોધિત થઈને કહ્યું ''મારા પિતાનો |
| ગરાસ કોણે ઝૂંટવી લીધો છે ? તે જોઉં છું.'' એ પ્રમાણે અભિમાનથી રોહિણેચકુમાર ઉભો થયો અને           |
| વિદ્યાર્થી સિદ્ધ કરેલ વસ્તુના ઓરડામાં ગયો૫૪                                                     |
| અંઘારા ઓરડામાં જઈને તેણે હાથ નાંખ્યો તો ઉંટનું ચામડું હાથમાં આવ્યું. વિદ્યાનાં બળથી             |
| તે ઉંટ થયો. પછી તેણે સોનાના ઘૂઘરા પગે બાંધ્યા૫૫                                                 |
| ઊંટના ટોળામાં જઇ ઊંટોનો માલિક (રાજા) બની તે નાચવા લાગ્યો. ત્યારે નગરના કોઇ                      |
| શ્રેષ્ઠીએ જઈ રાજાના કાનમાં વાત કરી. (રાજા જ્યારે ત્થાં આવ્યા) ત્યારે તે ઊંચો થઈ જોરજોરથી        |
| ઊછળવા લાગ્યો. તે ઊંટ પર કોઈ સવારી ન કરી શક્યા (ઊંટ વશમાં ન થયો.)૫૬                              |
| મહારાજા શ્રેણિકની પશુશાળામાં જઇ ઊંટે તોફાન મચાવી ભંગાણ પાડ્યું. ચારે બાજુ                       |
| શોરબકોર થયો(બૂમરાણ મચી ગઈ). સુભટો તેને પકડવા નાસભાગ કરવા લાગ્યા. રાજા, મંત્રી આદિ               |
| ત્યાં ભેગા થયા૫૭                                                                                |
| ઊંટ વિદ્યાના બળે દેવાલય પર ચઢી ગયો. ત્થાંથી તે કોટવાલના મસ્તકે ફૂદયો. તેણે                      |

કોટવાલને પાછળથી લાત મારી પાડ્યો અને તેની કમ્મરમાં બાંધેલી તલવાર લઇ લીધી. ત્થાર પછી

રોહિણેચકુમારે વાસ્તવિક સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું. ...પ૮

તેણે ચેતવણી આપતાં કહ્યું, ''જો તમે ગરાસમાં આપેલા ગામો પાછાં નહીં આપો તો હું તમારા સર્વના રહેવાના સ્થાનો તોડી નાંખીશ.'' એવું કહી તે આકાશમાં ઉડી ચાલ્યો ગયો. તે પોતાની માતા જ્યાં હતી ત્યાં આવ્યો. ...પલ

રોહિણેચકુમારે કોટવાલ પાસેથી જે તલવાર લીઘી હતી તેમાંથી એક રત્ન ઉખેડી લીઘૂં. તેણે માતાને રત્ન આપતાં કહ્યું, ''હે માતા! પિતાજીનું શ્રાદ્ધ આજે જ કરો. વળી, બીજું પણ કંઈ કામકાજ હોય તો કહો તે હું કરી આપીશ.'' ... ૬૦

માતાએ (અત્થંત હર્ષિત થઈ) રોહિણેચકુમારના પરાક્રમની ખૂબ પ્રશંસા કરી. માતાએ તેને 'સિંહનો પુત્ર સિંહ' એવું ઉપનામ આપ્યું. હવે રોહિણેચકુમાર નિત્થ ચોરી કરવા લાગ્યો. તે નિત્ય ચોરી કરીને સુવર્ણ અને ચાંદીનો, ભરેલો કોથળો લાવતો. ....૬૧

તે દિવસના ભાગમાં રૂપ પરિવર્તન કરી, રોહણ શેઠનું નામ ધારણ કરી રાજા પાસે જતો. તેણે રાજાને પોતાનો પરિચય આપતાં કહ્યું, ''રાજન્! હું પરદેશી શેઠ છું. હું તમારી નગરીમાં વ્યાપાર અર્થે રહીશ.'' ....૬૨

રાજાએ રોહણશેઠ (રોહિણેચકુમાર) પર વિશ્વાસ મૂકી તેને વ્યાપાર કરવા વખાર આપી ભૂલ કરી. રોહણ શેઠ તે સ્થાનમાં ઉતર્ચો. તેણે પાંચસો વિશકપુત્રોને (ચોરોને) પોતાની સાથે રાખ્યા. સેહિણેચકુમારે (થોડા સમય માટે રાજાનો વિશ્વાસ જીતવા)હવે ચોરીનું કાર્ય છોડી દીધું. .... દ્ 3 આ પ્રમાણે વચ્ચગાળાના છ માસ પસાર થયા. એક દિવસ કોટવાલે રાજાની સામે બડાઈ

હાંકતાં કહ્યું, ''રાજન્! આજકાલ રાજ્યમાંથી ચોરોનો ઉપદ્રવ (ભચ) ટળી ગયો છે. મેં રોહિણેય ચોરનું અભિમાન (ગર્વ) ચૂર ચૂર કર્યું છે.'' ...૬૪

તે સમયે રોહિણેયકુમાર રોહણશ્રેષ્ઠી બની રાજાની પાસે બેઠો હતો. કોટવાલના ગર્વિષ્ઠ વચનો સાંભળી રોહિણેયકુમારને તેના પર ખૂબ ગુસ્સો આવ્યો. તેણે નિશ્ચય કર્યો કે, 'આજે હું કોટવાલની પ્રતિષ્ઠાનો અવશ્ય ભંગ કરીશ. હું આજે એક મોટી ચોરી કરીશ.' ...દ્ધ

તેણે રાત્રિના સમચે મહારાજા શ્રેણિકની અશ્વશાળામાંથી એક તેજરવી અશ્વ લીધો (ચોર્ચો). ત્યારપછી બીજો વિચાર(ચુક્તિ) કર્યો. હે માનવો ! તેની કથા હવે તમે ધ્યાનથી સાંભળો, એવું કવિ ઋષભદાસ કહે છે. .... દૂધ

### વિવેચન

ਮਣਰੂਰ ਫ਼ਾળમાં ਦੇ ਫ਼ਿੰਦੇਕ਼ કુમાਦ કઈ ਦੀ ਹੈ ਦੀ ਦੀ ਤਦਸ਼ ਮੈਦਾਈ ਹੈ ਮਦਾਂ ਸ਼ਾਂ કਹਿએ अહੀਂ सुरेफ ਦੀ ਹੈ ਹਾਈ ਤਰ੍ਹੀਂ છੇ.

દરચુરાજ લોહખુરના મૃત્યુ પછી ગરાસ છીનવાઈ જતાં ચોરપલ્લીના લોકો પર આભ તૂટી પડ્યું. રોહિણીના માથે અણધારી આફતોની આંધી ચડી આવી. ચોરપલ્લીના લોકોનું જીવન દોકડા વિના સઢ વગરની નૌકાની જેમ ફંગોળાયું. કઈ રીતે પોષણ અને સંવર્ધન કરવું તેની ચિંતા સતાવવા લાગી. સંઘર્ષનો ઘૂંઘવાયેલો અિન ફાટી નીકળ્યો. ચોરપલ્લીનાં લોકો ઉશ્કેરાયાં. તેઓ લોહમતી (રોહિણી) પાસે મદદ માટે આવ્યાં. રોહિણી લોકો માટે વ્હાલસોથી માતા અને ફુશળ સંચાલિકા હતી, તેથી લોકોએ રોહિણીને કોઈ પણ રીતે પોતાનો ગરાસ પાછો મેળવવા દબાણપૂર્વક પ્રસ્તાવ મૂક્યો.

ભગવાન મહાવીરના સમયમાં સ્ત્રી વર્ગની દયનીય સ્થિતિ હતી. ચંદનબાળા રાજકુમારી હોવા છતાં દાસી બની. સ્ત્રી માત્ર ઉપભોગનું સાધન સમજવામાં આવતી હતી. એક રાજાને અનેક રાણીઓ હતી. પટરાણી સિવાય અન્ય રાણીઓની દશા અત્યંત નાજુક હતી. તેવા સમયમાં કવિએ અહીં રોહિણીને એક સલાહકાર-મંત્રી તરીકે ચિત્રિત કરી છે. પછાત જાતિમાં પણ સ્ત્રીનું આટલું બહુમાન અને મહત્ત્વ ખરેખર નોંધપાત્ર છે.

લોકોની વિટંબણા જોઈ રોહિણી હતપ્રભ બની. તેનો ચહેરો ફીક્કો પડી ગયો. તે શૂન્ય આંખે લોકો તરફ જોવા લાગી. તેને પોતાના બહાદુર પતિની ખોટ સાલવા લાગી. તે પોતાના દુર્ભાગ્યને કોશવા લાગી. તેનો ઉચાટ વધી ગયો. તેણે નિઃસાસો નાખતાં મનોમન કહ્યું, 'મારા ભાગ્યમાં જ દુઃખ અને દુર્ભાગ્યનો દાવાનળ સળગ્યો છે.' પોતાનો અપ્રતિમ પરાક્રમી પુત્ર હોવા છતાં જીવન નિર્વાહ માટે હેરાન થવું પડે એ વરવી વાસ્તવિકતાથી માતા રોહિણી હચમચી ઊઠી. 'એકલા હાથે વિરાટ જવાબદારી ઉઠાવવી શી રીતે ? જવાબદારી ઊંચકી શકે એવો ખભો પણ નથી.'

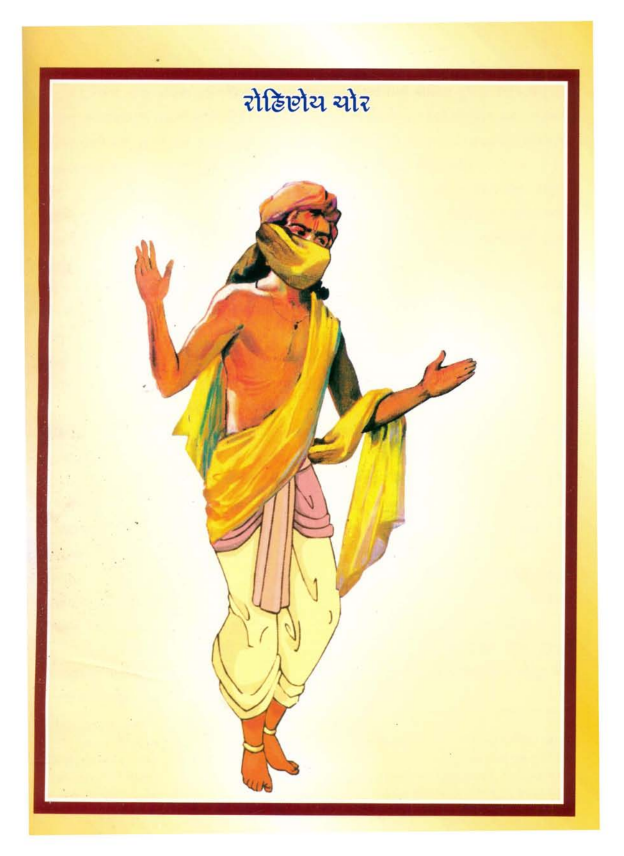
કડી ૫૧-૫૨માં કવિએ માતાનો આક્રોશ પ્રગટ કર્યો છે. રોહિણી મોહમાં ઘેરાયેલી હોવાથી પોતાના સદાચારી પુત્રને પોરસ ચઢાવી ગરાસ પાછો મેળવવા સિવાય તેની પાસે અન્ય કોઈ ઉપાય ન હતો. અનુભવી અને સૂઝવાળી માતાએ પુત્રમાં શૌર્ચ પ્રગટાવવા માર્મિક ઉપાલંભ આપતાં પુત્રને તીવ્ર રોષથી ધિક્કારતાં કહ્યું, ''તું શૂરવીર પુત્ર નથી પરંતુ નપુંસક (ડરપોક, બીકણ) છે. તારી જગ્યાએ મેં જો પ્રિયલક્ષણી પુત્રીને જન્મ આપ્યો હોત તો તેનો વર જરૂર મારું કાર્ચ પૂર્ણ કરત. હે નિર્લજ ! તને ધિક્કાર છે. તું પિતાની ઉજ્જવળ કીર્તિને લજ્જિત કરે છે. તું સિંહણના ઉદરે શિયાળ અવતર્યો છે. આટલું સાંભળ્યા છતાં તું શાંતિથી બેઠો છે? તું કેવો નામર્દ છે? તારું લોહી તપતું કેમ નથી? કંઈક ચોરીને લાવ જેથી હું તારા પિતાનું શ્રાદ્ધ કરું.''

ભગવાન ૠષભદેવે લોકોની વિટંબના નિવારવા 'હાકાર, માકાર અને ધિક્કાર' નીતિ દર્શાવી હતી. રોહિણીએ પણ પુત્રને પ્રેરિત કરવા ધિક્કાર નીતિ અપનાવીં.

શ્રાદ્ધ એટલે પિતૃતર્પણ. વેદાનુયાથીઓએ કહ્યું છે, 'જો પુત્ર દ્વારા અપાયેલા પિંડદાનથી જ સ્વર્ગ મળી જતું હોય તો દાન વગેરે ધર્મનું આચરણ કરવું વ્યર્થ છે.' જૈન દર્શન અનુસાર કોઇપણ પુત્ર માતા-પિતાને નરકાદિ દુર્ગતિમાં જતાં બચાવી ન શકે.

અહીં કવિ વૈદિક ધર્મના સિદ્ધાંતનું પ્રતિપાદન કરે છે. તે સમચમાં આ પ્રથા ખૂબ જ પ્રચલિત હશે. વર્તમાન કાળે પણ વૈદિક ધર્મમાં આ પ્રથાને અનુસરનારો મોટો વર્ગ છે.

રોહિણેચકુમાર માતાના વાગ્ળાણોથી ઘવાચો. તેના પૌરુષત્વ પર ભારે વજપાત થયો. તેનું સ્વમાન હણાયું. જેમ ક્ષત્રિય કદી કોઈનું અપમાન સહન કરી શકતો નથી તેમ રોહિણેચકુમારથી માતાના કાળગ્રાળ વેણ ન ખમાયાં. તેની નજર સામે બે કાર્યો તરવરી રહ્યાં હતાં. (૧) આર્થિક તંગી



અનુભવતા ચોરપલ્લીના લોકોને આર્થિક રક્ષણ આપવું. (૨) પોતાના પરિવારનું કર્તવ્ય નિભાવવું.

જેમ મગઇ નરેશ પ્રસેનજિત રાજાના અપમાનથી સ્વમાની શ્રેણિક કુમાર છંછેડાયા, તેમ માતાના આક્રોશભર્યા વચનો સાંભળી રોહિણેચકુમાર ઉશ્કેરાયો. તેનો ચહેરો લાલઘૂમ થયો. હાથની મુક્કીઓ વળી ગઈ. તે પોતાનું શૂરાતન બતાવવા શીદ્ધ ઊભો થયો. તે ઝડપથી વિદ્યા સાધવા રઘવાયો જનીઓરડા ભણી દોડ્યો. તે ક્ષણવારમાં વિદ્યાના બળે (મંત્ર-શક્તિથી) ઊંટ બન્થો.\*

આ ઊંટે રાજાના પશુવાડામાં જઈ પશુઓમાં નાસ-ભાગ કરી તેમને ભડકાવ્યા. પશુઓ આમ-તેમ દોડવા લાગ્યા. ક્ષણવારમાં ત્યાંથી નીકળી તેણે દેવાલયના શિખરે છલાંગ લગાવી. ત્યાંથી નીકળી તે દાંત કચકચાવી કોટવાલના મસ્તકે શ્રાટક્યો. કોટવાલની કમ્મરે બાંદોલી તલવારની મૂઠમાં રહેલું એક કિંમતી રત્ન તેણે મેળવ્યું.

જેમ ચુદ્ધમાં વિજયી બનેલો ચોદ્ધો અત્યંત આનંદિત થતાં પોતાના રાજ્યમાં પાછો ફરે છે, તેમ કોઈ મહાન કાર્ચ કરી વિજયી બનેલો રોહિણેયકુમાર અત્યંત ખુશ થતો માતા પાસે આવ્યો. તેણે માતાના હાથમાં કિંમતી રત્ન મૂક્યું. માતા પોતાના તેજસ્તી અને પ્રતાપી પુત્રને જોતી જ રહી. તેણે હેતથી પુત્રનું માથું ચૂમી લીધું. માતૃહદયનું વાત્સલ્ય છલકાઈ ગયું. રોહિણેયકુમારની આંખમાં હર્ષનાં આંસુ ઉભરાયાં. જાણે કે તે માતાને કહેતો ન હોય કે, ''માવડી! જોયું મારું પરાક્રમ!!''

જીવનમાં કેટલાંક દુઃખો અનિવાર્ચરૂપે આવતાં હોય છે. જેમકે પ્રિયજનોનો વિયોગ, આકસ્પિક રોગ, અકસ્પાત, અણધારી આફત, અકલ્ય ઘટના. આવા પ્રસંગોમાં ધીરજ અને સમજદારીથી દુઃખના શાપને વ્યક્તિ વરદાનમાં ફેરવી શકે છે.

સંગીતકાર લુડવિગફાન બિથોવન બધિરતાને ગૌણ ગણી પોતાનું કાર્ચ ચાલુ રાખ્યું. તેણે વિશ્વને અજોડ 'સિમ્ફની' આપી. હેલન કેલર બોલતાં અને લખતાં શીખ્યાં અને રેડક્લિફ કોલેજમાંથી ઓનર્સ સાથે સ્નાતક થયાં. તેમણે પુસ્તકો અને લેખો લખીને મૂક અને અંધજનોનાં શિક્ષણ માટે વિશ્વભરમાં લોકમત જાગૃત કર્યો.

પંડિત સુખલાલજીએ પ્રજ્ઞાચક્ષુ હોવા છતાં વિદ્યા પુરુષાર્થ કરી મૌલિક તત્ત્વચિંતક બન્યા. અનિવાર્થપણે આવેલા દુઃખનું નિવારણ આંતરિક સમજ સાથે કરવાથી તે જ્ઞાન પથદર્શક બની જુવનને ઉજાગર કરે છે. ઉતાવળમાં અદૌર્ચતાપૂર્વક કરેલો વિચાર માનવને પથ ભ્રષ્ટ બનાવે છે.

આર્થિક તંગી, રાજાએ પોતાની સાથે કરેલો અન્યાય, કૌટુંબીક ફરજ અને કર્તવ્ય નિભાવવાનું આકરું બનતાં ક્ષણવારમાં સુસંસ્કારોનું દહન થયું. તેનું સ્થાન કુસંસ્કારોએ લીધું. જેમ વાયુથી અગ્નિ ફેલાય છે, તેમ અશુભ નિમિત્તોથી કુસંસ્કારો ખીલી ઉઠે છે.

<sup>\*</sup>પ્રસ્તુત પ્રસંગ સંસ્કૃંત હસ્તપ્રત, કડી - ૯૨ થી ૧૧૫ નીચે પ્રમાણે છે.

નાના ઊંટનું રૂપ લઈ રાસનાચક કિલ્લા પર ચઢ્યો. ત્યાં નિર્ભયપણે ગીત ગાયું. ''હે પહેરગીરો! જાગો! વિચારો. આ નગરમાં શ્રીહર નામનો ચોર આવ્યો છે. જે રૂપખુરનો પુત્ર છે, જેનું નામ લોહખુર છે. તેનો પુત્ર હું ઊંટના સ્વરૂપે રહેલ ચોર વિધામાં બળવાન છું. અગાઉ મારા પિતાનો જે ગરાસ લુપ્ત કરાયો છે તે પાછું અપાવો. તમારો અન્યાય કરવાનો સ્વભાવ પડી ગયો છે. હું વૈભારગિરિનો વાસી, ઘણાંને સંતાપ કરનાર ચોર શિરોમણિ છું, હું રાજા, મંત્રી, કોટવાલ વગેરેને હેરાન કરીશ, પ્રભજનોને નહીં.'' જીવન વહાલું હોવાથી સેવકો તેને પકડવા દોડ્યા નહીં.

ગ્રંથકારો કહે છે કે, 'આ સંસારમાં અશુભ નિમિત્તોના સંગ અને પૂર્વ ભવના સંસ્કારો (કર્મ) નું જોડાણ થતાં જીવાતમાં પાપકર્મ કરી બેસે છે.' રાસનાથક અશુભ નિમિત્તોનો શિકાર બન્થો.

રત્ન મેળવી રોહિણીએ પતિનું ભપકાદાર શ્રાદ્ધ કર્યું. સાહસિક અને બળવાન રોહિણેચકુમાર કર્વવ્યની કેડી પર સંઘર્ષ ખેલી, પિતૃતર્પણ કરી અત્યંત આનંદિત થયો. માતા પણ પુત્રની સાહસિકતા, વિદ્યા પારંગતતા અને ખુમારીને જોઈ ખુશીથી ત્રૂમી ઉઠી. જેણે માતાના હૃદયને વેદના નિગળતું કર્યું હતું, તેણે જ માતાના હૃદયને સાંત્વનાનું ઔષધ આપ્યું. માતાએ પુત્રને વ્હાલથી યુંબન કરતાં આશીર્વાદ આપ્યા તેમજ મોજમાં ને મોજમાં 'સિંહનો સિંહ' એવું બિરુદ આપ્યું.

> 'श्री ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના ત્રેવીસમા અધ્યયનમાં પરમાત્મ કહે છે : रागदोसादओ तिव्वा, णेहपासा भयंकरा ।

અર્થ: તીવ્ર રાગદ્વેષ અને પુત્ર-પરિવારાદિનો સ્નેહ બંધનરૂપ છે.

રાગથી વસ્તુ કે વ્યક્તિ પ્રત્યે આસફિતનું બંધન રહે છે. દ્વેષથી વ્યક્તિ કે પદાર્થ પ્રત્યે ઘૃણાં અને તિરસ્કાર જન્મે છે. સંસારી આત્મા રાગ અને દ્વેષના નિમત્તોથી ભાવિક બને છે.

'પંચવસ્તુક' ગ્રંથ સૂ. ७૩૧ થી ७૩૩ની ટીકામાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મ. કહે છે, ''દ્રવ્ય બે પ્રકારનું છે. (૧) ભાવિક (૨) અભાવિક. અન્થના સંગની અસર થાય તે ભાવિક દ્રવ્ય. અન્થનો સંગ થવા છતાં જે નિર્લેપ રહે તે અભાવિક દ્રવ્ય છે. આમ્રવૃક્ષ એ ભાવિક દ્રવ્ય છે. નલસ્થંભ એ અભાવિક દ્રવ્ય છે. વૈદૂર્ચમણિ, સુવર્ણ અને કાચ જેવાં પદાર્થો અભાવિક દ્રવ્ય છે. સંસારી જીવ ભાવિક છે તેથી જેવું નિમિત્ત મળે તેવો તે થાય છે. સિદ્ધનો જીવ કર્મરહિત હોવાથી અભાવિક છે.''

આત્મા નિમિત્તવાસી છે. અનાદિ કાળના સંસ્કારો પોતાનું તોફાન મચાવવા ઉત્સુક હોય છે. તેમને ફક્ત એક નાનકડું નિમિત્ત જરૂરી છે. જેમ નાનકડી ચિનગારી રૂની મોટી ગંજીને બાળવામાં સમર્થ છે, તેમ અશુભ નિમિત્તો પ્રમાદ અવસ્થામાં સુસંસ્કારને પળવારમાં ભરમ કરે છે. જ્યાં સુધી નિમિત્ત ન મળે ત્યાં સુધી સંસ્કારો (કર્મ) માચકાંગલા હોય છે. નિમિત્ત મળતાં જ કર્મ રોતનાને મૂર્જિત કરે છે. તેથી જ ભગવાને શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂશના દશમા દ્રુમપત્રક અધ્યયનમાં વૈરાગ્યસભર ઉપદેશ આપતાં વારંવાર કહ્યું, ''સમયં ગોયમ મા પમાયણ! – હે ગૌતમ! ક્ષણનો પ્રમાદ ન કરીશ. તું મહાસાગરને પાર કરી ગયો છે. હવે કાંઠાની નજીક આવી કેમ ઊભો છે ?''

'ભગવદ્ ગીતા'માં પણ કહ્યું છે :

"इन्द्रियस्ये न्द्रियस्थार्थे रागेद्वेषौ व्यवस्थितौ । तयोर्न वशमागच्छेतौ ह्रयस्य परिपन्थिनौ ।।

અર્થ: પ્રત્યેક ઈન્દ્રિયને તેના વિષયમાં રાગ અને દ્વેષ પહેલેથી જ રહેલાં છે. તે રાગ અને દ્વેષને મનુષ્યે વશ ન થવું જોઈએ કારણકે તે બંને તેના કર્તવ્યમાર્ગમાં વિલ્નકર્તા બને છે.

" इणमेव नाव बुज्झन्ति जे जणा मोह पाउडा । અર્થાત્ જે જીવો મોહથી ઘેરાયેલા છે, તેઓ આ વાતને જાણતા નથી. તેઓ અંતે ઊંડા ખાલીપાને અનુભવી દુ:ખી થાય છે. જેમ મેરૂપર્વતને ત્રાજવાથી તોળવો અઘરો છે, તેમ રાગ-દ્વેષ રૂપી મોહને નાથવો અઘરો છે. મોહરૂપી અજગરે રાસનાચકને પોતાના સંકલ્તમાં લઇ ભરડો લીધો. સુસંસ્કારોનું દફન થયું. ફૂસંસ્કારોનો રાફડો ફાટથો.

લોકો સાથે સ્વાભાવિક રીતે વાતો કરતાં કરતાં રોહિણેયકુમાર કોને ત્યાં કેટલું ધન છે, તે બણી લેતો. તેનો વાતો કરવાનો ઢંગ સ્વાભાવિક હોવાથી કોઈને તેના પ્રત્યે લેશમાત્ર શંકા ન થતી. જુઠું તો એવું બોલતો કે સત્ય પણ શરમાઈ જાય. તે રાજગૃહી નગરીના લોકો માટે સિર દર્દ સમાન હતો. લોકો ભયથી ફ્ફડતા હતા. ભલે તે ધનનો લૂંટારો હતો પરંતુ સ્ત્રી માત્રનો રક્ષક હતો. દુર્ગુણ સાથે તેનામાં એક મોટો સદ્દગુણ ઉતર્ચો હતો.

આજ દિવસ સુધી કોઈએ તેને જોયો ન હતો. લોકો તેના રૂપની કલ્પનાઓ કરતા. કોઈ તેને ઘાઢીવાળો સમજતા, કોઈ તેને વિકરાળ રૂપવાળો કહેતા પરંતુ રોહિણેયકુમાર રૂપમાં સુંદર અને યુવાન વયનો હતો. તેના આતંકથી ધનિકોની ઊંઘ હરામ થઈ ગઈ હતી. તે મગધના રાજકોષને પોતાના પિતાની જાગીર સમજતો હતો. નગરરક્ષકો પણ તેનો વાળ વાંકો ન કરી શક્યા. આરક્ષણ દળ પણ જાણી શક્યું નહીં કે તે માનવ છે કે કોઈ વિદ્યાદ્યર ?

રોહિણેચકુમાર ક્યારે આવતો અને ક્યારે પલાયન થઇ જતો તેની જાણ કોઈને ન થતી. તે અદશ્ય બની ચોરી કરી ચાલ્યો જતો. લોકો પાછળથી ચોરી થવાથી બૂમરાણ મચાવતા. તે વેશ પરિવર્તન કરી રાત્રિના સમયે છુપાઈને ખાતર પાડી રાજસેવકોને બેવકૂફ બનાવતો અને દિવસે શ્રેષ્ઠીવર્ચનું રૂપ લઈ રોહણશેઠ નામ ધારણ કરી મહારાજા શ્રેણિકને મળતો. ચતુર રોહિણેચકુમારે અલ સમયમાં મહારાજા શ્રેણિકનો વિશ્વાસ જીતી લીધો. મહારાજા શ્રેણિકે તેને પરદેશી જાણી વખાર આપી વેપાર કરવાની અનુમતિ આપી. રાસનાયક પોતાના પાંચસો સાથીદારો સહિત વખારમાં રહ્યો. ખેર, માચાવી માનવીને આજ દિવસ સુધી કોઈ ઓળખી શક્યું છે ખરું? મહારાજા શ્રેણિક પણ તેને ઓળખવામાં થાપ ખાઈ ગયા.

કથાકારના મતે રોહિણેચકુમારે થોડા સમચ (છ માસ)થી ચોરી કરવાનું છોડી દીધું હતું. રાજગૃહી નગરીમાં છ માસથી ચોરોનો ઉપદ્રવ શાંત થઈ ગયો હતો. તેવા સમચમાં એકવાર કોટવાલે પોતાની પ્રશંસા કરતાં તોછડાઈથી અભિમાનપૂર્વક રાજાને કહ્યું, ''મહારાજ! મેં મારી આવડતથી રોહિણેય ચોરને મહાત્ કર્યો છે, તેથી તે હવે નગરમાં આવી ચોરી કરવાનું તદ્દન ભૂલી ગયો છે! મેં તેનાં મદનું મર્દન કર્યું છે.'' આ પ્રમાણે કહી કોટવાલ ચોરની કાયરતાને કોસવા લાગ્યો. તે મજાક ઉડાવતાં ખંડમહાઢ હસી પડ્યો. તેના પડઘાથી રાજસભા દ્યુજી ઉઠી. તે સમચે રાસનાયક રોહણશેઠ બની મહારાજ શ્રેણિકની બાજુમાં જ બેઠો હતો. તેણે કોટવાલના ગર્વિષ્ઠ શબ્દો સાંભળ્યા.

**કહ્યું છે કે - ''** હું કર્નું છું એ જ અજ્ઞાન ખરું, શકટનો ભાર જેમ શ્વાન તાણે.''

સામાન્થતઃ જીવથી પરોત્કર્ષ ને સ્વોપકર્ષ ખમાતો નથી. રોહિણેચકુમાર પોતાના અપકર્ષથી શ્વાથો, તેમાં કોટવાલનાં ભચંકર અટાહાસ્થે ઘા પર નમક છાંટવાનું કાર્ચ કર્યું. તેનો ક્રોધ સાતમા આસમાને પહોંચ્યો.

'ઉપદેશપદ'માં શ્રી ધર્મદાસ ગણિવરે કષાયોને રાક્ષસની ઉપમા આપી છે.

<sup>34</sup>कोहो माणो माया लोहो रह् य अरह् य ।

सोगो भयं दुगंछा पच्चक्खकली इमे सब्वे ।।

અર્થ: ફ્રોદ, માન, માચા, લોભ, રતિ, અરતિ, ભચ, શોક, લુગુપ્સા. આ બદા કર્મો પ્રત્યક્ષ સ્વરૂપમાં કલિ (રાક્ષસ) છે. તે તોફાન મચાવે છે.

અિન જેમ ઈંઘનથી પ્રજવલિત બને છે, તેમ ઉપરોક્ત કષાયો નિમિત્ત મળતાં વધુ પ્રદિપ્ત થાય છે. 'અંદે જાયા અંદા'નું મહેણું મારનાર દ્રૌપદીના ગર્વિષ્ટ વેણે મહાભારત રચાયું.

દશવૈકાલિક સૂત્ર કહે છે, ક્રોદાદિ કષાયો પર નિયંત્રણ ન લેવાય તો તે આત્માના જીવલેશ શત્રુ બને છે. દેહથી આત્માનું છૂટવું એ તો દ્રવ્યમૃત્યુ છે પરંતુ રાગ-દ્રેષ કરી ચૈતન્ય ગુણોને હણવા એ ભાવ મૃત્યુ છે.

સાપ નામનું પ્રાણી અત્થંત ક્રોદી ગણાય છે. તે પણ નિમિત્ત ન મળે તો સાવ શાન્ત અવસ્થામાં જોવા મળે છે. હા, નિમિત્તની કાંકરી અડી કે તરત તેનો ક્રોદ્ય ઉછળી પડે છે. રોહિણેશ કુમારની નિમિત્ત મળતાં સમતા ખંડિત થઈ. મોહનીય કર્મે ભયંકર ઉછાળો માર્ચો.

જેમણે સમતારૂપી બખ્તર પહેર્યું હોય તેમને કોઈ પ્રશંસે કે અપમાન કરે તેથી તેમની સમાધિ તૂટતી નથી. સમતા મોહ તિમિરને હણનારી દિવ્ય ઔષધિ છે. તેનાથી મોહાંધતા નાશ પામે છે.

સામાન્ય માનવીનું ચિત્ત એક ક્ષણ માટે પણ રાગ-દ્વેષની પરિણતિ વિનાનું રહેતું નથી. સમતાને ખંડિત કરે છે સ્વપ્રશંસા અને પરનિંદા!

'જ્ઞાનસાર ગ્રંથ'માં પૂ. ચશોવિજચજી મ. સુંદર વાત કહે છે :

<sup>\*\*</sup>आलम्बिता हिताय स्युः परेः स्वगुणरश्मयः

अहो स्वयं गृहीतास्तु पातयन्ति भवो दधौ ।।

અર્થ : ગુણ એક એવું દોરડું છે, તેને પારકો ગ્રહણ કરે તો ઉપર ચડી શકે છે પણ આપણા ગુણોને આપણે જ ગ્રહણ કરીએ (ગાઈએ)તો આ દોરડું પતનનું નિમિત્ત બને છે.

સ્વપ્રશંસા સાથે બીજાની હલકાઈ બતાવવાની વૃત્તિ રહેલી છે. તેનાથી પુણ્ય ક્ષીણ થાય છે, ગુણોની વૃદ્ધિ સ્થગિત થાય છે અને દોષો તરફ ઉપેક્ષા ભાવ સેવાય છે. જે સાધક સ્વદોષદર્શન અને પરગુણાનુવાદ કરે છે તે આ રૌદ્ર સંસાર તરી જાય છે.

વાચક ઉમારવાતિજીએ આત્મપ્રશંસાનું કટુફળ બતાવતાં કહ્યું છે:

आत्मोत्कर्षाच्य बध्यते कर्म नीचैर्गोत्रं।

प्रतिभवमनेकभवकोटि दुर्मीचम्।।

અર્થ : આત્મપ્રશંસાથી નીચગોત્ર કર્મ બંધાય છે, જે કરોડો ભવોએ પણ છૂટતાં નથી. ભગવાન મહાવીર સ્વામીના સાધના કાળના માનેલ શિષ્ય ગોશાલકે સ્વપ્રશંસા અને તીર્થંકર પરમાત્માની નિંદા કરી અનંત સંસાર વધાર્થો. આજે જ્યારે સ્વપ્રશંસાના પડઘમ ગાજી રહ્યાં છે અને પરનિંદાની ફેશન થઈ ગઈ છે; તેવા કાળે ઉપાધ્યાયજીની આ દષ્ટિ માનવીને ગમી જાય તો માનવતા મહેકી ઉઠે!

કોટવાલે સ્વપ્રશંસા કરી રોહિણેચકુમારને મૂર્ખ, દુર્બળ, ડરપોક અને કાયર દર્શાવ્યો. રોહિણેચકુમાર પોતાની નિંદાથી દુભાઇ ગયો. તે ઉકળી ઉઠયો. કર્મોનું તોફાન ચાલુ થયું. શાંત પાણીમાં જેમ કાંકરો નાખતાં વમળો કે તરંગો ઉદ્ભતે છે, તેમ અત્થાર સુધી શાંત રહેલા રોહિણેચકુમારના ચિત્તમાં બદલો લેવાની પ્રબળ ભાવના ઉદ્ભવી. તેના હૃદયમાં કોટવાલ પ્રત્યે હલાહલ વિષ ભર્યું હતું. 'મૂર્ખને પાઠ ભણાવ્યા વિના તે કદી નહીં સુધરે', એવું વિચારી રાસનાચકે કોટવાલની ફુટિલતા નિવારવા એક ચોજના ઘડી.

# દુહા : ૪ કોટવાલની ફ્જેતી

| 30, 10 0,000, 11 4 0,000                                                              |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--|
| કથા કઉતગ રોહણ કરઈ, લીધો અશ્વ જ એક;                                                    |  |
| બાધ્યો ઘરિ ડંડી તણઈ, કીધો પછઈ વવેક ૬७                                                 |  |
| અસ્વ પાલિકનઈ જઈ કહઈ, સાચવચો હઈ આપ;                                                    |  |
| કો એક લેઈ જાતો હતો, રંખે હોઈ સંતાપ ૬૮                                                 |  |
| ુ જોતા એક ઘોટિક ઘટચો, કીધો તામ પૂકાર;                                                 |  |
| પગ જુઈ ચોકી તીઢા, સાથિં સેઠિ કુમાર ૬૯                                                 |  |
| તહલાર ઘરિ ચાલી ગયો, દીઠો અશ્વ ત્યાહી;                                                 |  |
| કોટવાલ બાધ્યો તહી, આણ્યો નસ્પતિ જયાહિ ૭૦                                              |  |
| ઘોડે મારી ઘાલીઉં, લ્યો ડંડી કઈ દામ;                                                   |  |
| અભચકુમાર મુકાવતો, એ રોહણનું કામ ૭૧                                                    |  |
| અર્થ: રોહિણેયકુમારે એક કૌતુક રચ્યું. તેની કથા કહું છું. તેણે રાજાની અશ્વશાળામાંથી એક  |  |
| (તેજસ્વી) અશ્વ લઇ કોટવાલના પ્રાંગણમાં બાંધ્યો. ત્યાર પછી તેણે એક વિચાર કર્યો ૬૭       |  |
| ે તેણે અશ્વશાળાના અશ્વપાલકોને જઈ કહ્યું, ''તમે તમારા અશ્વોની સંભાળ રાખજો. મેં         |  |
| અહીંથી કોઇ એક વ્યક્તિને અશ્વને લઇ જતાં જોયો હતો. ૨ખે ! કોઇ આપત્તિ આવે.''૬૮            |  |
| (અશ્વપાલકે તરત જ અશ્વશાળામાં જઈ અશ્વો ગણ્યા.) ત્યારે એક ઘોટિક જાતિનો                  |  |
| કસાચેલો અશ્વ ઓછો થયો. અશ્વપાલકે તરત જ ચોરી થવા બદલ મોટેથી બૂમાબૂમ કરી. (તપાસ કરતાં    |  |
| ત્થાં અશ્વનાં પગલાં જોયાં) પગેરું કાઢતાં કાઢતાં રોહિણેયકુમારની સાથે અભયકુમાર પણ ગયા૬૯ |  |
| તેઓ અશ્વના પગેરુંને અનુસરતા કોટવાલનાં ઘરે પહોંચ્યા. ત્થાં તેમણે મહારાજા શ્રેણિકની     |  |
| અશ્વશાળાનો અશ્વ જોયો. ચોરીના આરોપ હેઠળ કોટવાલને બંદીવાન બનાવી મહારાજા શ્રેણિકની       |  |
| સમક્ષ (રાજસભામાં) લાવવામાં આવ્યો૭૦                                                    |  |
| મહારાજા શ્રેણિકે કોટવાલને ચોરનો મળતિયો સમજી આજ્ઞા આપી કે, 'કોટવાલને ઘોડાના            |  |
| પગ નીચે કુચલી નાખો (મતાંતરે - વધરતંભ પર ચડાવો) તેમજ તેની પાસેથી દંડ વસૂલ કરો.''       |  |

મહામંત્રી અભચકુમારે રાજાના કોપથી કોટવાલને બચાવ્યો. બુદ્ધિનિધાન અભચકુમારે જાણી લીધું કે

આ રોહિણેચકુમારનું જ કાર્ચ છે.

અર્ઘ :

....69

...⊌₹

#### વિવેચન

પ્રસ્તુત દુહામાં રાસકાર રોહિણેયકુમાર દ્વારા કોટવાલની થતી ફ્લેતીની ઘટના આલેખે છે. રાસનાચકે કોટવાલને ખીલવી તેનું અપમાન કરવા જે દાવપેય ખેલ્યા તે ઘટનાને કવિ સરળ ભાષામાં રસિક રીતે પ્રસ્તુત કરે છે. અહીં રોહિણેયકુમારની ચતુરાઈ અને ચબરાકપણું દેખાય છે.

રોહિણેયકુમારે મહારાજા શ્રેણિકની અશ્વશાળમાંથી એક ઘોટિક જાતિનો તેજસ્વી અશ્વ પસંદ કર્યો. તે અશ્વ લઇ છૂપી રીતે રોહિણેયકુમારે કોટવાલના આંગણામાં બાંધ્યો. ત્યાર પછી ફૂટનીતિ અપનાવતાં તેણે રોહણશેઠ બની જાતે જ અશ્વપાલકને ચેતવણી આપતાં કહ્યું, ''સાવધાન! હમણાં કે કોઇ વ્યક્તિને અશ્વની ચોરી કરી અહીંથી જતાં જોયો હતો. તમે અશ્વોની ગણતરી કરો.'' અશ્વપાલકે અશ્વશાળામાં જઇ અશ્વોની મોજણી કરી. તેમાં એક અશ્વ ઓછો હતો. અશ્વપાલક ગભરાયો. તેણે તરત જ મહામંત્રી અભયકુમારને બોલાવ્યા. જેમ ચોરને પકડવા પોલીસ ચોરનાં પગલાં અનુસરતાં તેની પાછળ પાછળ જાય છે, તેમ અભયકુમાર અને ચોકીદાર ઘોડાનાં પગલાં અનુસરતાં કોટવાલના ઘરે પહોંચ્યો. કોટવાલને ચોરીના આરોપ હેઠળ બંદીવાન બનાવી મહારાજા સમક્ષ લાવવામાં આવ્યો. મહારાજાએ મૃત્યુદંડની સજા ફરમાવી. કોટવાલને માનહાનીનો સખત પ્રહાર લાગ્યો. તે લોકમાં અપમાનિત થયો. કોટવાલને પોતાનું વિવેકહીન અને છીછટું કાર્ચ ભારે પડ્યું. મહામંત્રીની પ્રખર પ્રજ્ઞાએ તાગ મેળવ્યો કે કોટવાલ નિર્દોષ છે તેથી તેમણે રાજાને સમજાવી કોટવાલને છોડાવ્યો.

ઢાળ : ૩ નિયતિની પ્રબળતા (દેશી : લંકામા આવ્યા શ્રી રામ રે)

રોહણીઉં મોટો ચોર રે. રાજગ્રહીમાં પડાવ્યો સોર રે: ચોરી કારણિ ચાલ્યો જ્યારઈરે, દીઠુ સમોવસરણ વલી ત્યારઈરે .... 62 ત્રણિ કોટ કનક મઈ દેખઈ રે, અશોખવીરખ તે ઊંચો પેખઈ રે; બઈઠા ત્રગડઈ જીનવર સાર રે, મલી ત્યાહ પરુષદા બાર રે .... 63 દેખી રોહણ કરત ઉચાટ રે, નહી જાવા દુજી વાટ, કાને આંગલી ઘાલી ધાઇરે. સમોસરણિ તલિ તવ જાઈ રે ٧٥ .... રાજગ્રહી માહા પિઠો તેહ રે. કરી ચોરી નઇ વલઉં જેહરે. નીત્ય આવાગમન કરંતો રે. કાને આંગલી સોચ ઘરંતો રે .... **6**4 ધસમસતો ચાલ્યો જ્યારઇ રે. પગી કાંટો લાગો ત્યારઇ રે: કાંટો કાઢથો જેણિવાર રે, વીર વચન સુણ્યા તવ સાર રે .... ዕξ અરથ દેવ ગાથાનો ધરી રે, ઘરિ આવ્યો કુમાર વીચરી રે; ધન આણી ગકામાહિં ઘાલઇ રે. કોટવાલિં કાંઇઅ ન ચાલઇ રે .... OC રોહિણેયકુમાર કુશળ ચોર બન્થો. તેણે રાજગૃહી નગરીમાં ચોરીનો ઉપદ્રવ મચાવ્યો

એકવાર તે ચોરી કરવા માટે જઈ રહ્યો હતા ત્યારે તેણે માર્ગમાં સમવસરણ રચાચેલું જોચું.

તે જ માર્ગે ચાલીને તે રાજગૃહી નગરીમાં પ્રવેશ્યો. નગરમાંથી તે ચોરી કરી પાછો વળ્યો. તે પ્રતિદિન આજ પ્રમાણે આવાગમન કરતો હતો. જ્યારે તે સમવસરણ પાસેથી પસાર થતો ત્યારે પોતાની આંગળીઓથી બે કાન ઢાંકી દેતો. (જેથી પિતાની આજ્ઞાનો ભંગ ન થાય.) ... હપ

એક દિવસ તે ઉતાવળથી સમવસરણ પાસેથી જઈ રહ્યો હતો ત્યારે તેના પગમાં કાંટો વાગ્યો. (આ કાંટો પગમાં ગાઢ રીતે ખૂંચી ગયો હતો. તેને કાઢ્યા વિના તે એક પગલું ચાલવાને સમર્થ ન હતો. બીજો કોઈ ઉપાય ન સૂઝતાં તેણે કાંટો કાઢવા કાન પરથી આંગળી લઈ લીધી) જ્યારે તે કાંટો કાઢવાલાગ્યો ત્યારે તેણે ભગવાન મહાવીરસ્વામીના ઉત્તમ વચનો શ્રવણ કર્યા. ... છદ્

(તેણે પરમાત્માના મુખેથી દેવગતિનું સ્વરૂપ સાંભળ્યું.) રોહિણેયકુમાર દેવભવની ગાથાનો અર્થમાં મનમાં ધારણ કરી તે વિચારતો ઘરે પહોંચ્યો. તેણે રાજગૃહી નગરીમાંથી ચોરેલું ધન લાવી ગુફામાં મૂક્યું. પુન: કોટવાલનું કાંઈ ન ચાલ્યું. (કોટવાલ રાજા દ્વારા અપમાનિત થયો.) ... ... ... ... ... ... ...

### વિવેચન

આ ઢાળમાં કવિ રાસનાચક સાથે બનેલી જગવિખ્યાત વિચિત્ર ઘટનાનું આલેખન કરે છે. રોહિણેચકુમારની આંખ પર કદાગ્રહનો કાદવ લેપાયો. તે દીરે ધીરે કષાયોની ખીણમાં પટકાતો ચાલ્યો. તેણે પૂર્વના સુસંસ્કરો અને પ્રેમને ઉખેડીને ઉકરડામાં ઉછાળી દીદ્યાં. સૌમ્યતાનું સ્થાન કઠોરતાએ લીદ્યું. કર્મોનું કેવું વશીકરણ! વિક્રેલા રોહિણેયે રાજગૃહી નગરીમાં કાળો કેર વર્વાવ્યો. તે નિત્ય નિયમથી ચોરી કરવા લાગ્યો. પ્રજાજનો તેના નામ માત્રથી કંપવા લાગ્યા. પ્રતિદિન પરિસ્થિતિ વિણસતી ચાલી. ચોરને પકડવાનો કોઈ ઉપાય કામચાબ થતો ન હતો. કોટવાલ પોતાના પગના કાંટા સમાન રોહિણેય ચોરને સીધો કરવા ઉત્સુક બન્યો પણ હાથ હેઠા પડયા.

જે જીવ પુનઃ પુનઃ પાપ કર્મો કરે છે તેને કાં તો નિકાચિત કર્મોનો ઉદય છે અથવા સત્ત્વ ફોરવવામાં તે કાચર છે તેવું માનવું પડે.

તેવા સમયમાં વિરાટ ઘરતીને પાવન કરતા ભગવાન મહાવીર સ્વામી રાજગૃહી નગરીના મનોરમ ઉદ્યાનમાં પદ્યાર્થી. ત્યારે દેવોએ સમવસરણની રચના કરી.

# સમવસરણમાં વસતા અરિહંત પરમાત્માનું સ્વરૂપ :

સમવસરણ આર્યવચન-પ્રવચન-જિનવાશી માટે રચાય છે. તીર્થંકર પરમાત્મા

સમવસરણમાં બેસી દેશના આપે છે. દેશના સમાપ્ત થઈ જતાં સમવસરણ વિસરાલ થઈ જાય છે.

પરમાત્મા ચોબીસ અતિશયોથી યુક્ત છે. અતિશય યમત્કારયુક્ત ઘટના છે, જે શ્રદ્ધાનો વિષય છે; તેમ સમવસરણની વાતો પણ શ્રદ્ધાનો વિષય છે.

મોહરૂપી સ્વયંભૂરમણને તરીને પાર કરનાર જીવાત્મા વીતરાગતા પામે છે ત્થારે તેઓ કેવળજ્ઞાન રૂપી નિધાન મેળવે છે. તે સમયે તેઓ સર્વજ્ઞ, અરિહંત, તીર્થંકર કહેવાય છે.

तीर्यते अनेन इति तीर्थम् - જે तारे ते तीर्थ છે. तीर्थं करोति इति तीर्थंकर - तीर्थना प्रशेता तीर्थंडर डहेवाय छे. तीर्थंडरनी विशेषता जतावतां श्रीमह् राજચંદ્રજીએ 'અપૂર્વઅવસર' डाव्यनी डडी-१५मां डह्युं छे:

'' ચાર કર્મ ઘનઘાતી તે વ્યવચ્છેદ જ્યાં, ભવનાં બીજ તણો આત્યંતિક નાશ જો; સર્વભાવ જ્ઞાતા દેષ્ટા સહશુદ્ધતા, ફતફત્ય પ્રભુ વીર્ચ અનંત પ્રકાશ જો.''

અર્થ: ચાર ઘનઘાતી કર્મોનો સર્વથા ક્ષય થતાં ભવનાં બીજનો આત્યંતિક છેદ થાય છે. તેના ફળ સ્વરૂપે કેવળી ભગવાન કેવળજ્ઞાનની શુદ્ધતાથી સર્વ ભાવોને જાણે અને દેખે છે. અનંત વીર્ચ અને અનંત પ્રકાશને પામી પ્રભુ કૃતકૃત્ય બને છે.

શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણે 'શ્રી વિશેષાશ્ચકભાષ્ય'માં કહ્યું છે:

<sup>\*</sup>ઉભય આવરણરહિત, કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન સ્વભાવવાળા જિનેશ્વર સર્વ જ્ઞેય પદાર્થોને સદાકાળ કેવળજ્ઞાનથી જાણે છે અને કેવળદર્શનથી દેખે છે. સર્વ પ્રકારે, સર્વ દિશાઓમાં, સંભિન્ન લોકાલોક જોનાર કેવળીને એવી કોઈ ત્રણે કાળમાં વસ્તુ નથી કે જેને તેઓ ન જોઈ શકે.

અરિહંત પરમાત્માને ચાર અઘાતી કર્મો ખપાવવાનાં બાકી છે. શ્રીમદ્જી 'અપૂર્વ અવસર' કાવ્ય, કડી - ૧૬માં કહે છે:

> ''વેદનીય ચાર કર્મ વર્તે જહાં, બળી સિંદરીવત્ આકૃતિ માત્ર જો; તે દેહાયુષ આધીન જેની સ્થિતિ છે, આયુષ્ય પૂર્ણ મટિચે દૈહિક પાત્ર જો.''

અર્થ : વેદનીય, આયુષ્ય, નામ અને ગોત્ર આ ચાર અદ્યાતી કર્મો બળેલી સીંદરીની જેમ માત્ર આકૃતિ કે વળ દેખાય પરંતુ તેમાં બળ ન હોય, તેમ અદ્યાતીકર્મો બળહીન બની જાય છે. આયુષ્ય કર્મ પૂર્ણ થતાં અદ્યાતી કર્મો ક્ષય થાય છે. તેઓ પુન : દેહધારણ કરતા નથી.

> ''સર્વ જીવોને ધર્મી બનાવું, સર્વ વિશ્વ ઉદ્ધારું! રહે ન જગતમાં કોઈ દુ:ખી, સર્વ જીવોને તારું.''

અર્થ : જે જીવે પૂર્વે અરિહંત ભક્તિ વગેરે ૨૦ સ્થાનકની આરાધના તેમજ જગતના સર્વ જુવો સુખી થાઓની ઉત્કૃષ્ટ ભાવના ભાવી હોચ તેના પ્રભાવથી આગલા શ્રીજા ભવે 'તીર્થંકર નામકર્મ' બાંદે છે. ત્યાર પછીના મનુષ્યના ભવમાં તે કર્મનો ઉદય થવાથી તીર્થંકર કહેવાય છે.

તીર્થકરના અનન્ય ઐશ્વર્યને અતિશય કહેવાય છે. દેહાદિની અપેક્ષાએ યોત્રીસ અતિશયો છે. તેમને વચનનાં પાંત્રીસ અતિશયો છે, જેને 'સત્યવચનાતિશયો' કહેવાય છે. · **ભગવંતની વાણીના ૩૫ ગુણો :** (શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર તથા અભિદ્યાન ચિંતામણિ નામમાલા, ગા.७૨,७૩, પૃ.૧૩)

(૧) સર્વ ઠેકાણે સમજાય તેવી. (૨) યોજન પ્રમાણ સંભળાય. (૩) પ્રૌઢ (૪) મેદ જેવી ગંભીર (૫) શબ્દ વડે સ્પષ્ટ (૬) સંતોષકારક (૭) દરેક મનુષ્ય એમ સમજે કે પ્રભુ મને જ કહે છે. (૮) પૃષ્ટ અર્થવાળી. (૯) પૂર્વાપર વિરોધ રહિત (૧૦) મહાપુરુષને છાજે તેવી (૧૧) સંદેહ વગરની (૧૨) દૂષણરહિત અર્થવાળી (૧૩) કઠણ વિષયને સહેલો કરે એવી. (૧૪) જ્યાં જેવું શોભે ત્યાં તેવું બોલાય તેવી. (૧૫) ષડ્-દ્રવ્ય અને નવ તત્ત્વને પૃષ્ટ કરે એવી. (૧૬) પ્રયોજન સહિત (૧૭) પદ રચના સહિત. (૧૮) છ દ્રવ્ય-નવ તત્ત્વે પટુતા સહિત. (૧૯) મધુર (૨૦) પારકો મર્મ ન જણાઈ આવે એવી યતુરાઈવાળી (૨૧) ધર્મ અને પ્રતિબદ્ધ (૨૨) દીપ સમાન પ્રકાશ-અર્થ સહિત (૨૩) પરનિંદા અને પોતાના વખાણ રહિતની (૨૪) કર્તા, કિયા, કાળ, વિભક્તિ સહિત (૨૫) આશ્ચર્યકારી (૨૬) વક્તા સર્વગુણ સંપષ્ટ છે એવું જેમાં જણાય (૨૭) દીર્ચવાળી (૨૮) વિલંબરહિત (૨૯) ભ્રાંતિરહિત (૩૦) સર્વ પોતાની ભાષા સમજે એવી (૩૧) શિષ્ટ બુદ્ધ ઉપજાવે એવી (૩૨) પદના અર્થને અનેકપણ વિશેષ આરોપણ કરી બોલે (૩૩) સાહસિકપણે બોલે. (૩૪) પુનરુક્તિ દોષ વગરની (૩૫) સાંભળનારને ખેદ નઉપજે એવી.

તીર્થંકર અઢાર દોષોથી રહિત હોય છે. (૧)અજ્ઞાન (૨)ક્રોધ (૩)મદ (૪)માન (૫)લોભ (૬) માચા (७) રતિ (૮) અરતિ (૯) નિદ્રા (૧૦) શોક (૧૧) અલિક(અસત્થ) (૧૨) ચોરી (૧૩) મત્સર (૧૪)ભચ (૧૫) હિંસા (૧૬) પ્રેમ (૧૭) ક્રીડા (૧૮) હાસ્થ.

શ્રી માનતુંગસૂરિજી 'ભક્તામર સ્તોત્ર', કડી-૨૯માં પ્રભુને સર્વગુણ સંપક્ષ કહે છે :

को विस्मयोऽत्र यदि नाम गुणैरशेषैः।

त्वं संश्रितो निरवकाशतया मुनीश । ।

दोषैरुपात्त विविधाश्रय जात गर्वैः।

स्वप्नांतरेऽपि न कदाचिदपीक्षितोऽसि।।

અર્ધ : હે મુનીન્દ્ર ! અન્ય કોઇ સ્થાને જગ્યા ન મળવાથી સર્વ ગુણો તમારામાં આવીને રહ્યાં છે અને વિવિધ જીવોમાં આશ્ચય મેળવીને ગર્વિષ્ઠ થયેલા દોષોએ તો તમને સ્વપ્નમાં પણ જોયા નથી તેમાં અહીં શુંઆશ્ચર્ય ? (કારણકે તમે સર્વ ગુણચુક્ત અને સર્વ દોષમુક્ત વ્યક્તિત્વ ધરાવતી પ્રતિભા છો !)

તીર્થંકર પરમાત્મા દેશના આપે ત્થારે દેવો સમવસરણની રચના કરે છે. તેઓ અષ્ટ પ્રાતિહાર્થો રચે છે. 'અનેકાન્ત જચપતાકા' ગ્રંથમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે પ્રચલિત શ્લોકમાં આઠ પ્રાતિહાર્થો વર્ણવ્યા છે.

> अशोकवृक्षः सुरपुष्पवृष्टिः, दिव्यध्वनिश्चामरमासनं च । भामंडलं दुन्दुभिरातपत्रं, सत्प्रातिहार्याणि जिनेश्वराणाम् । । (नवबनित्थ स्वा., पृ.९९०)

અર્થ: જિનેશ્વર ભગવંત આઠ પ્રતિહાર્યોથી ચુક્ત છે. (૧) અશોક વૃક્ષ (૨) દિવ્ય પુષ્પ વૃષ્ટિ (૩) દિવ્ય ધામર (૫) સિંહાસન (૬) ભામંડલ (७) દેવ દુંદુભિ (૮) છત્ર.

#### आઠ પ્रાતિહાર્ચ :

प्रातिहार्य शબ्દ प्रतिहार परथी બન્યો છે. પ્રતિ + હ શબ્દ પરથી પ્રતિहार બને છે. प्रत्येकं हरति स्वामि पार्श्वमान्यति - દરેકને સ્વામી પાસે લઈ જાય તે પ્રતિहार.

પ્રતિહારનો બીજો અર્થ દરવાજો અથવા દ્વાર એટલે લક્ષણાથી પ્રતિહાર એટલે દ્વારપણ ચોકીદાર, પહેરગીર. પ્રતિહારનો વિશેષ અર્થ છડીદાર, અંગરક્ષક થાય છે. વળી, ઈન્દ્રની અફ્ર મુજબ કામ કરનારા દેવો એવો અર્થ પણ બને છે.

- ૧) અશોક વૃક્ષ : શોકને હરીલે તેવું વૃક્ષ તે અશોક વૃક્ષ ! તીર્થંકરના દેહની ઊંચાઈ કરતાં ૧૨ ગણું ઊંર્ આ વૃક્ષ દેવ રચે છે. જે લોકોના દિલમાં ધર્મભાવના જાગૃત કરવામાં નિમિત્ત રૂપ છે.
- ૨) સુરપુષ્પવૃષ્ટિ : દેવતાઓ દ્વારા નિરંતર થતી સુગંધી પુષ્પોની વૃષ્ટિ વાતાવરણને મઘમઘાયમા• બનાવે છે.
- 3) દિવ્યધ્વનિ : તીર્થંકર દેશના આપે ત્યારે દેવો વેણુ, મોરલી અને વીણા જેવા વાર્જિગોના ધ્વનિપૂ છે, જેથી વાણીમાં વિશેષ પ્રકારે મધુરતા વર્તાય છે.
- ૪) ચામર : દેશના સમયે ચતુર્મુખ આકારે વિરાજીત તીર્થંકર દેવોની ચારે દિશામાં બે બે ચામર વીંઝા
- છે. પ્રભુ વિહાર કરે, ચાલે ત્યારે પણ ચામર વીંઝાય છે.
- ૫) સિંહાસન : પ્રભુજીને બેસવાનું સુવર્ણમય રત્નજડિત આસન તે સિંહાસન છે. સમવસરણમ અશોકવૃક્ષની ચારે દિશામાં ચાર સિંહાસન હોય છે.
- ફ) ભામંડલ : ભા = પ્રભા, મંડલ = વર્તુળ. ભગવાનના મસ્તકની પાછળ ભાર સૂર્ચ કરતાં વધુ તેજવાદ્ 'ભામંડળ' દેવો રચે છે. તેમાં ભગવાનના મુખનું અતિશય પ્રચંડ તેજ સંક્રામિત થાય છે જેથી દર્શક પ્રભુના મુખને સુખપૂર્વક જોઈ શકે છે.
- હ) દેવદુંદુભિ : દેવતાઓ દ્વારા વગાડાતો ભેરી વગેરે વાજિંગોનો નાદ તે દેવદુંદુભિ છે. ભગવા સમવસરણમાં દેશના આપે તે પહેલાં સતત ગાજતો આ નાદ એમ કહે છે કે, 'હે ભવ્યજીવો! ત શિવપુરના સાર્થવાહ ભગવાનને સેવો. પ્રભુ તમને મોક્ષે લઈ જશે.'
- ૮) ત્રણ છત્ર : સમવસરણમાં ભગવાનનાં મસ્તકની ઉપર શરદ ૠતુના ચંદ્ર તુલ્ય ઉજવળ ત્રણ છઃ હોય છે જે 'ભગવાન ત્રણ ભુવનના સ્વામી છે' તેમ સૂચવે છે.

દેવો જગતના જીવોને તીર્થંકર પરમાત્મા પાસે લઈ આવવા પ્રાતિહાર્ચોની રચના કરે છે પ્રાતિહાર્ચો લોકોના ચિત્તમાં આશ્ચર્ચ, જીજ્ઞાસા, ઔત્સુકતા, કુતૂહલ અને ત્રિભુવન પૂજ્યતાનો ભા જન્માવે છે. દેવો આ કાર્ચ સ્વેચ્છાએ, ઉમંગ અને ઉલ્લાસથી કરે છે.

આઠ પ્રાતિહાર્ચમાં દિવ્યધ્વનિ પ્રાતિહાર્ચ ભગવાનનો સ્વયં છે. તીર્થંકરની વાણીર દિવ્યધ્વનિને અતિશય તરીકે ગણવામાં આવે છે.

> 'શ્રી ભક્તામર સ્તોબ', કડી-૩૫માં દિવ્યદ્વનિ પ્રાતિહાર્ચનું નીચે પ્રમાણે વર્ણન થયું છે : સ્વર્ગાપવર્ગગમમાર્ગવિમાર્ગગેષ્ટ ।

सद्धर्मतत्त्वकथनैकपदुस्त्रिलोक्याः।।

दिव्यध्वनिर्भवति ते विशदार्थसर्व । भाषा स्वभावपरिणामगुणप्रयोज्यः ।।

અર્થ: સ્વર્ગ અને મોક્ષનો માર્ગ બતાવવામાં ઈષ્ટ મિત્ર, સદ્ધર્મ અને સદ્વસ્તુનું સ્વરૂપ કહેવામાં ત્રણે લોકમાં ચતુર, નિર્મળ અર્થ અને સમસ્ત ભાષા-સ્વભાવ-પરિણામાદિ ગુણોથી ચુક્ત આપનો દિવ્યધ્વનિ હોય છે.

દિગંબર પરંપરાનુસાર તીર્થંકર પરમાત્માને જ્યારે કેવળજ્ઞાન થાય છે બરાબર તે જ સમયે એમના શરીરનાં સર્વાગોમાંથી મેઘગર્જના જેવો ૐકાર રૂપી દિવ્યધ્ધનિ નીકળે છે, જે એક ચોજન સુધી સંભળાય છે.

ભગવાનના મુખના અવચવો તાળવું, જીભ, કંઠ, હોઠ, મુખ શાંત હોવા છતાં આ ધ્વનિ પ્રગટે છે. આ ધ્વનિ ભગવાનની ઈચ્છા વિના સહજ રીતે દેહમાંથી પ્રગટ થાય છે. ભવ્યજીવોના પુણ્યના ઉદયથી તે ધ્વનિ તેમના માટે પ્રગટ થાય છે. સર્વ જીવોને અતિશય આહલાદ આપે છે.

પદ્મસૂરિજીએ જિનવાણીની મહત્તા દર્શાવતાં નીચેની સજઝાયમાં કહ્યું છે :

''ષડ્ મહિનાની રે ભૂખ તરસ શમે રે, સાકરદ્રાક્ષ તે હારી જાય, કુમતિ જનના મદ મોડાય…રૂડી ને રઢીચાલી રે વીર તારી દેશના રે.'' …ર

દિગંભર માન્યતા અનુસાર દિવ્યધ્વનિનો બીજો પ્રકાર અર્ધમાગદી ભાષા છે. ભગવાન લોકભાષામાં દેશના આપે છે પરંતુ તેમની વાણીની ચમત્કૃતિ એ હોય છે કે ત્યાં આવેલા દેવો, મનુષ્યો અને પ્રાણીઓ દરેકને પોતપોતાની ભાષામાં દેશના રૂપાંતરીત થાય છે. મિથ્યાત્વીઓનું મિથ્યાત્વ હણાય છે.

સમવસરણમાં જ્યારે દિવ્યધ્ધનિ પ્રગટ થાય છે ત્યારે ગણધરો ઉપસ્થિત હોય છે. દિગંબર પરંપરા અનુસાર ભગવાનનો સ્વભાવતઃ પ્રગટ થતો દિવ્યધ્ધનિ શ્રણેય સંધિકાળમાં નવમુહૂર્ત સુધી . અવિરતપણે નીકળે છે, જે એક યોજન સુધી સંભળાય છે પરંતુ સમવસરણમાં ભગવાનનો જે દિવ્યધ્ધનિ પ્રગટે છે તે ગણઘરો, દેવો, ચક્રવર્તીઓ વગેરેના પ્રશ્નોના ઉત્તર રૂપે અન્યકાળે પણ પ્રગટ થાય છે.

"ભગવાનનાં સર્વાંગમાંથી પ્રગટ થતો દિવ્યધ્વનિ ઝેંકાર રૂપ હોય છે, માટે તે ધ્વનિને અનક્ષરાત્મક કહેવામાં આવે છે. ભગવાનની દેશના અક્ષરાત્મક હોય છે. સમવસરણમાં આવેલા સર્વની ફુલ ભાષાની સંખ્યા અઢાર અને લઘુ ભાષાની સંખ્યા સાતસો જેટલી હોય છે. તે દરેકને ભગવાનની દેશના પોતપોતાની ભાષામાં પરિણમે છે. જેમ આકાશમાં મેઘવર્ષા એકરૂપે હોય છે પરંતુ ધરતી પર આવ્યા પછી ભિન્ન ભિન્ન સ્થળ અનુસાર તે વર્ષાનું પાણી જુદે જુદે સ્થળે જુદાં જુદાં રૂપમાં પરિણમે છે એવી જ રીતે ભગવાનની વાણી એક જ રૂપની હોવા છતાં સર્વ જીવોને પોતપોતાની ભાષામાં પરિણમે છે. આ તેમની વાણીનો અતિશય છે. ભગવાન માલકૌશ રાગમાં દેશના આપે છે.

પદ્મસૂરિજીએ સજઝાયમાં જિનવચનોની વિશેષતા બતાવતાં કહ્યું છે :

''ચાર નિક્ષેપે રે, સાત નચે કરી રે, માંહી ભલી સપ્તભંગી વિખ્યાત; નિજ નિજ ભાષાએ સહ સમજાય…રૂડી ને રઢીચાલી રે વીર તારી દેશના રે.'' …3

પરમાત્માના વચનો સ્થાદ્વાદ ચુક્ત છે. અનેકાન્ત એ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની ભગવાન મહાવીર તરફથી મળેલી અમૂલ્ય દેન છે. અનેકાન્તવાદ જૈનદર્શનનો મૌલિક સિદ્ધાંત છે. અપેક્ષા ભેદથી વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજવું તે જ સમ્યક્જ્ઞાન છે. એકાંતવાદ એ મિથ્યાત્વ છે.

વિશ્વમાં રહેલાં પ્રત્યેક જડ-ચેતન દ્રવ્ય અનંત ધર્માત્મક છે તેથી તેની પ્રરૂપણા, સ્થાદ્વાદ (સપ્તભંગી), નથવાદ, નિક્ષેપ, પ્રમાણ આદિવિવિધ દ્રષ્ટિકોણથી થાય છે.

**નય:** (શ્રી અનુયોગદ્ધાર સૂત્ર)

નચવાદ અનેકાન્તનું મૂળ છે. અનંત ધર્માત્મક વસ્તુના એક ધર્મને મુખ્ય રૂપથી જાણવાવાળા જ્ઞાનને 'નચ' કહેવાય છે. 'ની' ધાતુ પરથી નચ શબ્દ બન્યો છે. ની=લઈ જવું. 'નચિત इति नयः।' અર્થાત્ અનેકાન્તાત્મક વસ્તુ તરફ લઈ જાય તે 'નચ' છે. નચ બે પ્રકારનાં છે. નિશ્ચય નથ અને વ્યવહાર નચ.

વસ્તુના મૌલિક સ્વરૂપને સ્પર્શ કરનાર નિશ્ચય નય છે અને વસ્તુના સ્થૂળ, બાહ્ય સ્વરૂપને વર્ણવનાર વ્યવહાર નય છે. નિશ્ચય નય અને વ્યવહાર નયના સમન્વયથી ભગવાને પોતાનું અને જગતનું કલ્યાણ કર્યું. યદ્ધપિ કેવળી ભગવંત 'અપગત શ્રુત' કહેવાય છે છતાં વિશ્વકલ્યાણ માટે તેમને દ્રવ્યશ્રુતનું આલંબન લેવું પડે છે. તેઓ કેવળજ્ઞાનથી જાણે છે અને નયવાદથી પ્રરૂપણા કરે છે.

નચના સાત ભેદ છે. (૧)નૈગમ નચ (૨) સંગ્રહ નચ (૩) વ્યવહાર નચ (૪) ૠજુસૂત્ર નચ

- (૫) શબ્દ નય (૬) સમભિરૂટ નય (७) એવંભૂત નય.
- (૧) નૈગમ નર : નિગમ એટલે સંકલ્પ. સંકલ્પગ્રાહી અભિપ્રાય હોય તેને 'નૈગમ નય' કહેવાય. દા.ત. 'દૂધ લેવા કોણ જાય છે ?' 'હું જાઉં છું.' અહીં માત્ર જવાનો સંકલ્પ છે પણ હજી ગયા નથી. નૈગમ નય પદાર્થને સામાન્ય, વિશેષ અને ઉભયથી માને છે. ત્રણે કાળ અને ચાર નિક્ષેપાને માને છે. તેના દેશગ્રાહી અને સર્વગ્રાહી એવા બે ભેદ છે. તે ઉપરાંત તેના ત્રણ ભેદ છે.
- ♦ ભૂત નૈગમ નચ : ભૂતકાળની વાતનો વર્તમાનમાં સંકલ્પ કરવો તે 'ભૂત નૈગમ નચ' છે. જેમકે ચૈત્ર સુદ તેરસના દિવસે ભગવાન મહાવીર સ્વામીનો જન્મકલ્યાણક છે. આસો વદ અમાસના દિવસે ભગવાનનો નિર્વાણ કલ્યાણક છે.
- ♦ ભાવિ નૈગમ નચ : અરિહંત સિદ્ધ (જીવનમુક્ત) જ છે.
- ♦ વર્તમાન નૈગમ નચ : કોઈ કાર્ચ પ્રારંભ કર્યું પરંતુ હજી પૂર્ણ થયું નથી, તેને પૂર્ણ થઈ ગયું કહેવું તે 'વર્તમાન નૈગમ નચ' છે. 'કડે માણે કડે' દા.ત. રસોઈ પ્રારંભ કરતાં પૂર્વે જ કહેવું કે આજે ભાવ
- બનાવ્યા છે. ઘરેથી નીકળી હજુ સ્ટેશને જ પહોંચ્યા હોય છતાં કહેવું કે, ''ભાઈ તો મુંબઈ ગયા છે.'' (૨) સંગ્રહ નચ : પદાર્થના સર્વ ગુણ પર્યાયને ગ્રહણ કરે અથવા એક શબ્દ દ્વારા અનેક પદાર્થને ગ્રહણ કરે. જેમકે કોઈ શેઠે નોકરને કહ્યું, 'દાતણ લાવ' નોકર દાતણ શબ્દ સાંભળી દાતણ, મંજન, ઉલિચું,

પાણીનો લોટો, ટુવાલ આદિ વસ્તુઓ લાવ્યો. દાતણમાં બધી સામગ્રીનો સંગ્રહ તે 'સંગ્રહ નય' છે. (3) વ્યવહાર નય : પદાર્થના સામાન્ય ધર્મને ગ્રહણ ન કરતાં વિશેષ ધર્મને જ ગ્રહણ કરે તે 'વ્યવહાર નય' છે. દા.ત. વ્યવહારથી કાગડો રંગે કાળો છે. નિશ્ચયથી કાગડામાં પાંચે વર્ણ સમાચેલાં છે. કાગડાનો કાળો રંગ લોક વ્યવહારને યોગ્ય હોવાથી તે સત્રુપથી પ્રતિપાદન થાય છે, શેષનું નહીં.

આ નય પ્રાય: ઔપચારિકતામાંજ પ્રવૃત્ત થાય છે. જેમકે આ ઘડો ચૂએ છે. વાસ્તવમાં ઘડો નહીં પરંતુ ઘડામાં રહેલું પાણી ચૂએ છે. વ્યવહાર નચના બે ભેદ છે. સામાન્ય અને વિશેષ.

- ♦સામાન્ય : જે સત્ છે. તેના બે ભેદ છે. દ્રવ્ય અને પર્ચાય. જેમકે જીવાદિ છ દ્રવ્ય છે.
- ♦ વિશેષ : જીવના બે ભેદ છે. સંસારી અને સિદ્ધ.
- (૪) ઋજુસૂત્ર નચ : સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ વર્તમાન પર્ચાય માત્રને ગ્રહણ કરે તે 'ૠજુસૂત્ર નચ' છે. આ નચ ભૂત અને ભવિષ્યકાળની પર્ચાયને ગ્રહણ કરતો નથી. જેમકે ક્રોધ સહિતને 'ક્રોધી' કહે. કરુણાભાવ યુક્ષ્ત વ્યક્તિને 'દયાવાન' કહે. તેના બે ભેદ છે.
- 🗣 **રથૂળ ૠજુસૂત્ર ન**ચ**ઃ અનેક સમયની પર્ચાયને વર્તમાનમાં ગ્રહણ કરે. દા.ત. સો વર્ષ ઝાઝેરી મનુષ્ય પર્યાય.**
- **♦ સૂક્ષ્મ ૠજૂસૂત્ર નચ**ઃદા.ત. શબ્દ ક્ષણિક છે.
- (૫) શબ્દ નચ : લિંગ, કાળ, વચન, કારક, સંખ્યા, ઉપસર્ગ આદિની અપેક્ષાએ અર્થભેદ સ્વીકારે તેને 'શબ્દ નચ' કહે છે. જેમકે સ્ત્રીને સંસ્કૃતમાં ભાર્ચા, દારા, કલત્ર કહે છે. દારા શબ્દ પુલિંગ છે અને કલત્ર શબ્દ નપુંસક લિંગ છે. મહાપુરુષ માટે માનાર્થે બહુવચનનો પ્રયોગ કરવો.

લિંગભેદથી શબ્દોમાં અર્થભેદ ગ્રહણ થાય છે. દા.ત. તટ, તટી, તટમ્ આ ત્રણેના અર્થને મિન્ન મિન્ન માને છે.

(દુ) સમભિરૂઢ નય : પર્યાયવાચી શબ્દોમાં શબ્દભેદે અર્થભેદ સ્વીકારે છે. જેમકે 'ગો'શબ્દનો અર્થ ગાય, પૃથ્વી, આકાશ, નક્ષત્ર, વીજળી, વાણી આદિ છે. પરંતુ તે શબ્દ ગાય માટે જ વાપરવો.

શબ્દનથમાં લિંગ આદિનો ભેદ હોય ત્યાં અર્થભેદ માને છે. જ્યારે સમભિરૂઢ નથમાં શબ્દ ભેદ છે, ત્યાં અર્થ ભેદ અવશ્ચ છે જ .

સમિશ્રિટ નથ શબ્દોનાં પ્રચલિત અર્થને નહીં પરંતુ મૂળ અર્થને ગ્રહણ કરે છે. શબ્દ નથ અનુસાર ઈન્દ્ર, શક, પુરંદર આ ત્રણે શબ્દનો એક જ અર્થ થાય છે પરંતુ સમિશ્રિટ નથના મતે ઈન્દ્રન્ = ઐશ્વર્યયુક્ત કિયામાં પ્રવૃત્ત; શકન્ = સમર્થ કિયામાં પ્રવૃત્ત હોય ત્યારે શક. અને પુરદારણ = નગર દહન ક્રિયામાં પ્રવૃત્ત હોય તે પરિણતિને પુરન્દર કહેવાય. દરેકની પ્રવૃત્તિ અનુસાર ભિન્ન ભિન્ન અર્થ છે. જો ત્રણેનો એક જ અર્થ કરીએ તો ઘટ, પટ ઈત્યાદિ શબ્દોના એક જ અર્થ માનવા પડે.

(७) એવંભૂત નથ : જે શબ્દનો વાસ્તવિક અર્થ હોય, વર્તમાનમાં તેવી ક્રિયા કરાતી હોય ત્યારે ક્રિયા કરનારનો તે શબ્દથી વ્યવહાર કરવો તે 'એવંભૂત નય' છે. જેમકે વૈદરાજ જે સમયે વૈદું કરે ત્યારે જ તેને 'વૈદ' કહેવો. ઘાતી અને અઘાતી કર્મના ક્ષયવાળા આત્માને જ 'પરમાત્મા' કહેવા. પાણી ભરીને

જતી સ્ત્રીને જ 'પનિહારી' કહેવી. (વસ્તુ પોતાના સંપૂર્ણ ગુણોથી ચુક્ત હોય ત્યારે જ પૂર્ણ કહેવાય.) નયવાદમાં જે નય અભિપ્રેત નયથી બીજી દષ્ટિઓનો વિરોધ ન કરે તે 'સુનય' કહેવાય. એકાંતિક દષ્ટિ 'દુર્નય' છે.

## સપ્તભંગી (સ્થાદ્વાદ) :

જૈન વાકમચના ખજાનાનું અણમોલ રત્ન એટલે 'સપ્તભંગી.' અનેકાન્તનું પ્રથમ સ્વરૂપ સપ્ત નય છે. બીજું સ્વરૂપ સપ્તભંગી છે. 'સ્થાત્-કથંચિત્' શબ્દ અપેક્ષાવાચક છે. તે સાપેક્ષતા અને અનેકાન્તના રૂપમાં પ્રચુક્ત થાય છે. સ્થાદ્વાદમાં સમન્વય છે, કદાગ્રહ નથી.

સપ્તનચમાં વસ્તુનું ચથાર્થ સ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે જ્યારે સપ્તભંગીમાં સ્વ-પર ઉભય અપેક્ષાથી વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજવામાં આવે છે.

પ્રત્યેક ભંગની પૂર્વે 'સ્થાત્' શબ્દ છે જે કથનની મર્ચાદા અને સાપેક્ષતાનું સૂચન કરે છે. સામાન્થપણે કોઈ પણ દ્રવ્યના સંદર્ભમાં અસ્તિ (છે) અને નાસ્તિ (નથી)નો પ્રયોગ થાય છે. જ્યારે અસ્તિ અને નાસ્તિની સીમાનું અતિક્રમણ થાય છે ત્યારે અવક્તવ્યને માધ્યમ બનાવાય છે. આ પ્રમાણે અસ્તિ, નાસ્તિ અને અવક્તવ્ય ત્રણ ભાંગા થયા. આ ત્રણ ભાંગાના સંયોગથી અને સ્થાત્ શબ્દથી સપ્તભંગી નિર્માણ થાય છે. સપ્તભંગીનું સ્વરૂપ ગહન છે. તેના સાત ભંગ (ભેદ) છે.

- (૧) સ્થાત્ અસ્તિ : કથંચિત્ છે. કોઈ પણ વસ્તુ સ્વદ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાળ અને સ્વભાવની અપેક્ષાએ વિદ્યમાન છે. જેમકે જીવનું જીવના સ્વરૂપમાં અને જડનું જડના રૂપમાં સ્વતંત્ર અસ્તિત્ત્વ છે.
- (૨) સ્થાત્ નાસ્તિ : કથંચિત્ નથી. ૫૨ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની અપેક્ષાએ વસ્તુ નથી. જેમકે જીવે દ્રવ્યમાં ચૈતન્ય ગુણદાર્મ છે પણ જડના ગુણદાર્મ નથી.
- (૩) સ્થાત્ અસ્તિ સ્થાત્ નાસ્તિ : કર્યેચિત્ છે અને કથંચિત્ નથી. એક જ સમયે વિવક્ષિત એક જ વસ્તુમાં પોતાના દ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ અસ્તિત્વ છે પણ પર દ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ નાસ્તિત્વ છે. જેમકે જીવ રીતન્ય સ્વરૂપ છે પણ જડ નથી.
- (૪) સ્થાત્ અવક્રતવ્યમ્ : કથંચિત્ કહી શકાતું નથી. દા.ત. જીવ અરૂપી હોવાથી અવક્ર્તવ્ય છે.

અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વની અભિવ્યક્તિ એક સાથે થઈ શકતી નથી. જે સમયે જીવના અસ્તિત્વનું નિરૂપણ કરાય ત્યારે નાસ્તિત્વ વિશે કહી શકાતું નથી. વસ્તુની સાપેક્ષ વાચ્યતા -અવાચ્યતાનો પરિચય આ ભેદ પરથી થઈ શકે છે.

- (૫) સ્થાત્ અસ્તિ અવક્તવ્યમ્ : કશંચિત્ છે પણ કહી શકાતું નથી. શુદ્ધ ઘીના સ્વાદનો અનુભવ શબ્દો દ્વારા ચથાર્થ રીતે કહી ન શકાય, તેમ આત્માના અનંત ગુણોને અનુભવી શકાય પણ વર્ણવી ન શકાય.
- (દ) સ્થાત્ નાસ્તિ અવક્તવ્યમ્ : કથંચિત્ નથી અને કહી પણ શકાતી નથી. વસ્તુ પર દ્રવ્યની અપેક્ષાએ નાસ્તિ રૂપ છે. તે સમયે વસ્તુમાં અન્ય ધર્મો હોવા છતાં કહી શકાતા નથી. જેમકે જડની અપેક્ષાએ નાસ્તિ પણ પરિપૂર્ણ કહી શકાતી નથી.
- (७) સ્થાત્ અસ્તિ-નાસ્તિ અવક્તવ્યમ્ : કથંચિત્ છે, કથંચિત્ નથી અને કથંચિત્ અવક્તવ્ય છે. વસ્તુ

સ્વ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ છે, પર દ્રવ્યની અપેક્ષાએ નથી અને પોતાના ધર્મો એક સાથે કહી શકાતા પણ નથી.

#### સપ્તભંગીને સમજવા વ્યાવહારિક ઉદાહરણ :

મરણ પથારીએ રહેલા રોગીની હાલતના વિષયમાં ડૉક્ટરનો અભિપ્રાય સપ્તભંગીના સંદર્ભમાં નીચે પ્રમાણે હશે. (૧) તિબચત સારી છે (અસ્તિ) (૨) તિબચત સારી નથી (નાસ્તિ) (૩) કાલથી તો સારી છે પણ એવી સારી નથી કે આશા રાખી શકાય (અસ્તિ + નાસ્તિ) (૪) સારી છે કે ખરાબ છે કંઈ કહી શકાતું નથી (અવક્તવ્ય) (૫) કાલથી તો સારી છે છતાં શું થશે તે કહી શકાતું નથી (અસ્તિ + અવક્તવ્ય) (૬) કાલથી તો સારી નથી છતાં શું થશે તે કહી શકાતું નથી (નાસ્તિ + અવક્તવ્ય) (૭) આમ તો સારી નથી પણ કાલ કરતાં સારી છે, તો પણ કહી શકાતું નથી કે શું થશે (નાસ્તિ + અસ્તિ + અવક્તવ્ય) દરેક વસ્તુમાં પરસ્પર ભિન્ન છતાં જુદી જુદી અપેક્ષાએ સિદ્ધ થતાં એકત્વ - અનેકત્વ આદિ ગુણદાર્મને લીદો સપ્તભંગી થાય છે.

સપ્તભંગીંનો વિશદ બોધ મોક્ષ માર્ગે પ્રચાણ કરાવનાર છે. સમવસરણમાં જિનવાણી સ્થાદ્વાદચુક્ત હોય છે.

#### सभवसरहाः 🗸

સમવસરણ એ જૈન ધર્મનો પારિભાષિક શબ્દ છે. તીર્થંકર પરમાત્માની દેશના માટે આ શબ્દ વપરાય. સમવસરણ એટલે એક્ત્ર મળવું, મિલન, સમુદાય, સંચય, રાશિ, સમૂહ, આગમન, પંધારવું, ધર્મવિચાર ઈત્થાદિ વિવિધ અર્થો થાય છે.

શ્રી સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર, શ્રી સમવાચાંગ સૂત્ર, શ્રી કલ્પસૂત્ર, શ્રી વિશેષાવશ્ચકભાષ્ય, લિલતવિસ્તરા, કુવલચમાળા, વીતરાગસ્તવ, ઉપદેશસપ્તતિકા, લોકપ્રકાશ જેવા જિનાગમો અને અન્ય ગ્રંથોમાં જિનાતિશય અને સમવસરણનું વર્ણન જોવા મળે છે.

ઇન્દ્રો કેવળજ્ઞાનનો મહિમા કરવા પરિવાર સાથે ધરતી પર આવે છે. તેઓ ભગવાનને પ્રણામ કરી આઠ પ્રતિહાર્ચચુકત સમવસરણ રચે છે. સમવસરણ રચનામાં ભવનપતિ, વાણવ્યંતર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવો પોતાનું નિર્ધારિત કાર્ચ કરે છે. સૌ પ્રથમ વાચુદેવતા એક યોજન ભૂમિને કાંટા, કાંકરા અને કચરા વિનાની સ્વચ્છ અને સમતલ બનાવે છે. ઉડતી રજને ઠારવા અને વાતાવરણને મધમધતું રાખવા મેઘકુમાર દેવ સુગંધી જળનો છંટકાર કરે છે, જેથી વાતાવરણમાં પરિમલ પ્રસરે છે. છ બ્રહ્યુના અધિષ્ઠાચક દેવો પંચવર્ણી પુષ્પવૃષ્ટિ કરે છે. વ્યંતર દેવતાઓ પીઠની રચના કરે છે. આ પીઠ જમીનથી સવા કોશ ઊંચી સુવર્ણ અને રત્નોથી ખચિત હોય છે.

પ્રથમ ગઢ ચાંદીનો બનેલો છે. બીજો ગઢ સુવર્ણનો બનેલો છે. ત્રીજો ગઢ રત્નોનો બનેલો છે. ત્રણે ગઢનાં મળીને ૮૦,૦૦૦ (મતાંતરે - ૨૦,૦૦૦) પગથિયાં છે. સમવસરણના પ્રથમ ગઢની ભૂમિમાં ત્યાં આવનાર વ્યક્તિના વાઢનોને રાખવાની વ્યવસ્થા છે. અહીં પાલખી, શિબિકા આદિ વાઢનો મૂકાય છે. બીજા ગઢમાં પશુ-પક્ષી વગેરે તિર્ચંચોને બેસવાની વ્યવસ્થા છે. ત્રીજા ગઢમાં દેવ- દેવીઓ, સાધુ-સાધ્વીઓ અને શ્રાવક-શ્રાવિકાઓને બેસવાની વ્યવસ્થા છે.

ભગવાન સૂર્ચોદય સમયે દેવતાઓની સાથે, સુવર્શકમળ પર પગ મૂકી, પૂર્વના દ્વારથી સમવસરણમાં પ્રવેશે છે. તેમની પાછળ ગણધરો, કેવળીઓ, મનઃપર્ચવજ્ઞાનીઓ, અવધિ-જ્ઞાનીઓ, ચૌદપૂર્વધરો અને અન્ય સાધુ ભગવંતો ક્રમસર પધારે છે. તેઓ અિન દિશામાં બેસે છે. તેમની પાછળ કલ્પવાસી દેવીઓ અને સાધ્વીઓ ઊભાં રહે છે. દક્ષિણ દિશાના દ્વારથી પ્રવેશી નૈૠત્ય દિશામાં ભુવનપતિ, જ્યોતિષી, વ્યંતર દેવોની દેવીઓ આવીને ઊભી રહે છે. પશ્ચિમ દિશાના દ્વારથી પ્રવેશી વાયવ્ય દિશામાં ભુવનપતિ, જ્યોતિષી વ્યંતર દેવો પોતાનું સ્થાન ગ્રહણ કરે છે. વૈમાનિક દેવો, મનુષ્ય સ્ત્રી-પુરુષો ઈશાન દિશામાં બેસે છે. ચોસઠ ઈન્દ્રો ભગવાનની સન્મુખ હાય બેડીને ઊભા રહે છે.

સમવસરણમાં બાર પ્રકારની પર્ષદા દેશના સાંભળવા આવે છે. ભગવાનની સમીપમાં સર્વ જીવો પરસ્પર જન્મગત કુદરતી વૈરભાવ વિસરી જાય છે. સમવસરણ સમભાવનું આગાર છે. તેનો વિસ્તાર એક યોજન જેટલો છે. આટલા વિસ્તારમાં કરોડો દેવો, મનુષ્યો અને તિર્થયોનો સમાવેશ સરળતાથી થઈ જાય છે.

સિંહાસનની બે બાજુ બે ચાામરઘારી દેવો છે. સિંહાસનના આગળના ભાગમાં સુવર્ણક્રમળ ઉપર ધર્મચક્ર હોય છે. ચારે દિશામાં એક મહાધ્વજ હોય છે.તે એક હજાર ચોજન ઊંચો હોય છે.

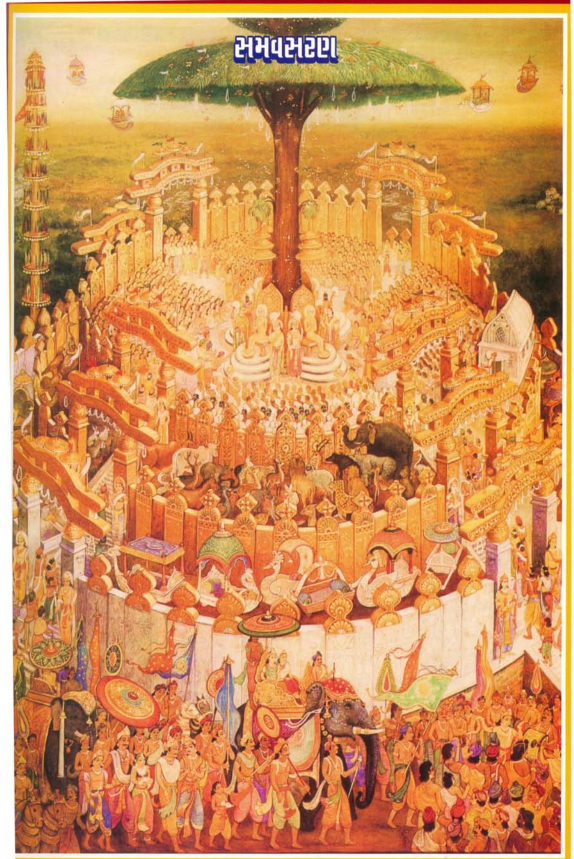
ભગવાન જ્યારે વિહરતા હોય ત્યારે આકાશમાં દેવો અશોકવૃક્ષની રચના કરે છે. જે ભગવાનને છાંચો આપે છે. આ વૃક્ષ પર સર્વ ઋતુમાં સર્વોત્તમ પુષ્પો હોય છે.

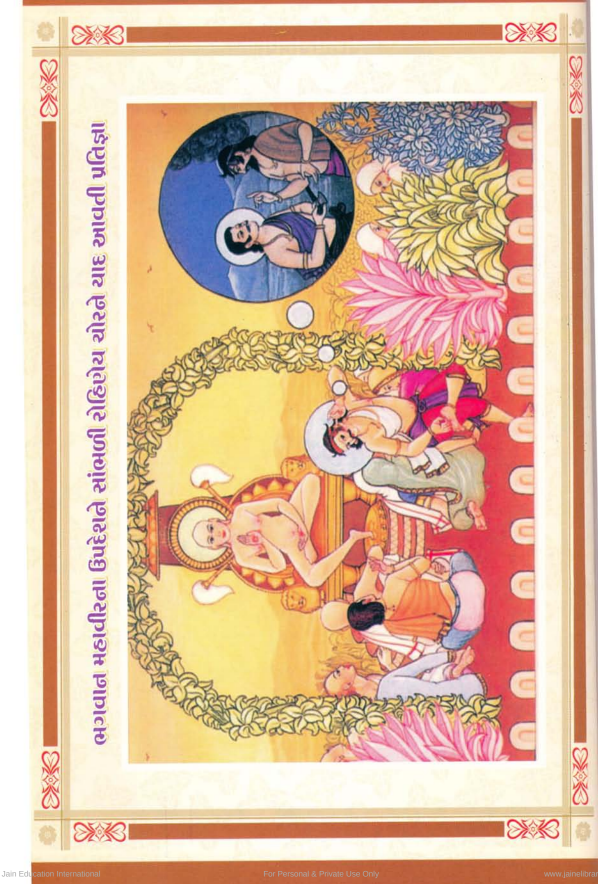
ભગવાન પૂર્વ દિશામાં સિંહાસન પર બેસે છે. બાકીની ત્રણે દિશામાં વ્યંતર દેવતાઓ ભગવાનની ત્રણ પ્રતિકૃતિ રચે છે, જે સાક્ષાત્ ભગવાન જેવી જ લાગે છે. તે ભગવાનનો અતિશય છે. ભગવાન ચતુર્મુખ હોય, છતાં દરેકને ભગવાનનું એક જ મુખ દેખાય છે. દરેકને ભગવાન એક સરખા દેખાય છે. તેમના મુખ પરના હાવભાવ અને વાણી પણ એકસરખાં હોય છે. દરેકને પોતાની સન્મુખ હોય તેવું લાગે છે.

સમવસરણમાં બિરાજમાન તીર્થંકર સર્વ પ્રથમ 'નમો તિત્યસ્સ' કહી તીર્થ (ચતુર્વિધ સંઘ)ને નમસ્કાર કરે છે. પોતે તીર્થંકરપણું પ્રાપ્ત કર્યાં છતાં જગતના જીવોએ પૂજનીય વસ્તુની પૂજા કરવી જોઈએ એવો આદર્શ બતાવવા તેઓ તીર્થને નમસ્કાર કરે છે. તેમાં સંઘનું માહાત્મ્ય અને વિનય ગુણ પ્રદર્શિત થાય છે

ચારે બાજુ પચ્ચીસ પચ્ચીસ ચોજન, ઉર્ધ્વ અને અદ્યો સાડા બાર ચોજન એમ સવાસો ચોજનના વિસ્તારમાં રોગ, વૈર, ઈતિ, મરકી, અતિવૃષ્ટિ, અનાવૃષ્ટિ, દુર્ભિક્ષ, સ્વચક અને પરચક્રનો ભગ્ન થાય. આ વિશિષ્ટતાને 'અપાચાપગમાતિશય' કહેવાય છે.

મિથ્યાદિષ્ટ જીવો સમવસરણની બાહ્ય રચના જોઈ અંજાઈ જાય છે. તેઓ ભગવાનને સાક્ષાત્ જોઈ શકતાં નથી. સાચી જિજ્ઞાસાવાળા જાવોનું મનનું સમાદાન ભગવાનનાં દર્શન અને દેશના શ્રવણથી થઈ જાય છે.





તીર્થંકર ભગવંતના સમવસરણનો મહિમા જૈન ધર્મમાં અપાર છે.

ગૌતમસ્વામી અષ્ટાપદની ચાત્રા કરી પાછા ફર્ચા ત્યારે તેમને ૧૫૦૩ તાપસો મળ્યા. તેઓ ગૌતમસ્વામીની લબ્લિ અને શક્તિથી પ્રભાવિત બન્યા. તેમણે દીક્ષા લીદી. ગૌતમસ્વામીએ તેમને સમવસરણમાં જવાની વાત કરી. ત્યારે ૫૮૧ તાપસોને ફક્ત સમવસરણનું નામ સાંભળતાં કેવળજ્ઞાન થયું. બીજા ૫૮૧ને દૂરથી સમવસરણનાં દર્શન થતાં કેવળજ્ઞાન થયું. બાકીના ૫૮૧ તાપસોને સમવસરણમાં બિરાજમાન ભગવાનની વાણી સાંભળતાં કેવળજ્ઞાન થયું.

ભગવાન ૠષભદેવને કેવળજ્ઞાન થતાં ભરતચક્રવર્તી પોતાની દાદી મરુદેવા માતાને કાથીની અંબાડી પર બેસાડી દર્શન કરવા લઈ ગયા. ભરત મહારાજાએ દૂરથી દેખાતા સમવસરણનું દાદી સમક્ષ વર્ણન કર્યું. તે સાંભળતાં મરુદેવામાતા અત્યંત પુલકિત બન્યા. પુત્રવિરહથી તેમનાં ચર્મચક્ષુઓ દૂંદ્રળાં બન્યાં હતાં પરંતુ ભગવાનનો મહિમા સાંભળી આંતરચક્ષુ પ્રકાશિત થયાં. હાથીની અંબાડી પર બેઠાં બેઠાં મરુદેવા માતા કેવળજ્ઞાન પામ્યા. આવો અદ્ભુત પ્રભાવ છે સમવસરણનો!!

સમવસરણની દિવ્યતા અને ભવ્યતા સોહિણેયકુમારના આત્મ ઐશ્વર્યને પ્રગટાવવામાં કેવી રીતે સહાયક બની તે જોઈએ.

ભરાવાન મહાવીર સ્વામી મનોરમ ઉદ્યાનમાં પદ્યાર્થી ત્થારે દેવોએ સમવસરણનું આચોજન કર્યું. તે સમયે ચોગાનુચોગ રોહિણેચકુમાર ચોરી કરવા રાજગૃહી નગરી તરફ જઈ રહ્યો હતો. તેને વૈભારગિરિની ગુફામાંથી રાજગૃહીમાં ચોરી કરવા જવું હોય તો પ્રભુના સમવસરણ પાસેથી જવું પડતું.

અત્થાર સુધી રોહિણેચકુમારે 'જિનવાણીનું શ્રવણ ન કરવાની' પ્રતિજ્ઞાનું અખંડપણે પાલન કર્યું હતું. તે સમવસરણ જોઈ શંભી ગયો. પોતાની પ્રતિજ્ઞા ચાદ આવી. નગરમાં જવાનો અન્ય કોઈ માર્ગ ન હોવાથી તેને સમવસરણ પાસેથી જવા સિવાય છુટકો જ ન હતો. ભગવાન મહાવીરનો ઉદ્દાષ તેના કાને પડ્યો. 'ભવ્ય જીવો!' તેણે તરત જ પોતાના બંને હાથની આંગળીઓ વડે કાન બંધ કરી દીધાં. 'હું પ્રાણના ભોગે પણ સંતવાણી નહીં સાંભળું' એ પ્રતિજ્ઞા ચાદ આવી પરંતુ નિયતિમાં કંઈક જુદું જ લખાયું હતું. તે બન્ને પગરખાં હાથમાં લઈ એકદમ દોડ્યો. તે સમવસરણની નજીક આવ્યો ત્યારે જ પગમાં કાંટો વાગ્યો. બાવળની તીક્ષ્ણ શૂળ પગની આરપાર નીકળી ગઈ. બાવળિયો કાંટો વાગી ગયો હોય તો ગમે તેવો હષ્ટપુષ્ટ માણસ પણ પગ માંડી શકતો નથી. તે આહકારો ભરતો જમીન પર બેસી ગયો. વિદ્યુત્ગતિથી તેના બન્ને હાથે કાંટા લાગેલા પગને પકડી લીધો. તે સમયે સર્વ સંદેહને હરનારી અમૃત તુલ્ય જિનવાણી તેણે સાંભળી. તે સમયે પરમાતમાં દેવતાના સ્વરૂપનું વર્ણન કરી રહ્યા હતા.

<sup>®</sup>केसच्छि मंस नह रोम रुहिर वस चम्ममुत्त पुरिसेहिं! रहिया निम्मल देहा, सुगंध नीसास गयलेवा ।!१।। अंतमुहुत्तेणंचिय, पञ्जत्ता तरुण-पुरिस संकासा। सव्वंग भूसण धरा, अजरा निरुया समा देवा।।२।। अणिमीस नयणा मण क, ज्ज साहणा पुप्फ दाम अभिलाणा । चउरंगुलेणभूमिं, न छिबंति सुरा जिणा बिंति ।।३।।

અર્થ: દેવતાને મનુષ્યની જેમ કેસ, વાળ, માંસ, નખ, કે રોમ, રુધિર, મૂત્ર કે પરસેવો ઢોતો નથી. તેમનો દેહ નિર્મળ હોય છે. તેમનો શ્વાસોશ્વાસ સુગંધી હોય છે. તેઓ અંતર્મુહૂર્તમાં પર્યાપ્તા બની સોળ વર્ષના તરુણ પુરુષ જેવા બને છે. તેઓની પાપણો પલકારા ન મારે. તેમના ગળામાં પુષ્પની માળા ઢોય જે કરમાતી નથી. તેઓ જમીનથી ચાર આંગળી અદ્ધર હોય, તેઓ ધરતીને સ્પર્શતા નથી; એવું જિનેશ્વર દેવ કહે છે.

કાંટો કાઢતાં કાઢતાં રોહિણેયકુમારે દેવતા સંબંધી આટલી વિસ્મયકારી વાતો સાંભળી.

#### शस्य:

અધ્યાત્માના ક્ષેત્રે કાંટો = શલ્ય, આપણાં જ કરેલાં પાપકર્મો. પગમાં વાગેલો કાંટો વ્યક્તિની ગતિમાં બાધક બને છે તે રીતે માચા આદિ શલ્ય વ્યક્તિની સાધનામાં અંતરાયભૂત બને છે. કાંટાના શલ્ય કરતાં પાપનું શલ્ય વધુ ભયંકર છે. જૈનદર્શનનું શ્રેષ્ઠ તત્ત્વ સમ્યગ્દર્શન છે. સમ્યગ્દર્શન (સાચી શ્રદ્ધા)ને અટકાવનાર શ્રણ શલ્ય છે.

- (૧) માચા શલ્ય = કપટ સહિત જૂઠું બોલવું. બાહ્ય અને આંતરિક ભાવોમાં વિપરીતતા.
- (૨) નિદાન શલ્ય = ધર્મક્રિયાનું ફળ માંગી લેવું. દા.ત. કોઈ ખેડૂતને ખેતરની સર્વ ઉપજના બદલામાં કોઈ ધનિક મિષ્ટ ભોજન કરાવે; તે કોઈ મહત્ત્વની વાત નથી. તેમાં ખેડૂતની બાલિશતા સ્પષ્ટ થાય છે, તેમ તપ સંયમની સાધનાથી ભૌતિક સુખની ઈચ્છા કરવી તે સાધકની મૂઢતા છે. સંયમ-તપની નિષ્કામ સાધના જ શ્રેયસ્કર છે.
- (3) મિથ્યાદેસણ શલ્ય = દેવ ગુરુ અને ધર્મની ખોટી સમજ, સર્વજ્ઞના વચનોમાં ઓછી, અધિક, વિપરીત માન્યતા. આ ત્રણ શલ્ય ભવોભવની સાધનાને બાળી નાંખે છે. આ ત્રણે શલ્ય મૂળ સ્વરૂપને પ્રગટાવવામાં અંતરાયભૂત છે.

જૈન ધર્મનું યુદ્ધ આ ત્રણે શલ્યને નષ્ટ કરવા સામેનું છે. 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં કહ્યું છે:

\*\*अप्पाणमेव जुज्झहिं , किं ते जुज्झेण बज्झओ ।

अप्पाणमेव अप्पाणं, जिणित्ता सुहमेहए।।

અર્થ : આત્માની સાથે યુદ્ધ કરો. બહારના યુદ્ધથી શું વળવાનું છે ? કેવળ પોતાના **આત્મા** દ્વારા આત્માને જીતવાથી જ સાચું, સુખ પ્રાપ્ત થાય છે.

માચારૂપી શલ્ય દૂર થતાં સરળતા ગુણ પ્રગટે છે. નિદાન શલ્ય દૂર થતાં નિર્લોભતા ગુણ પ્રગટે છે અને મિથ્યાદંસણ શલ્ય દૂર થતાં સમ્યગ્દર્શન ગુણ પ્રગટે છે.

સરળતા, નિર્લોભતા અને સત્થદેષ્ટિ જેવા આત્માના પરમ અમૃતમય ગુણો વિષમય વિકૃત સ્થિતિમાં પલટાવી નાંખવાનું મહાદુષ્ટ બળ આ ત્રણ શલ્યમાં છે. આ ત્રણ ખલનાયકના જોર પર અન્યકર્મો(૧૮ પાપસ્થાનક અને ૮ કર્મ)નું જોર (બળ) વધે છે. જે જીવાત્મા ત્રણ શલ્યોનો સંગ કરે તે દુર્ગતિમાં પછડાથ છે.

આલોચના, પ્રાથિક્ષિત અને કાયોત્સર્ગ કરવાથી આત્મા શલ્ચરહિત શુદ્ધ બને છે. અચરમાવર્તકાળમાં આ શલ્યોનો પ્રચંડ પ્રભાવ હોય છે. તેને પુરુષાર્થથી દૂર કરી શકાતા નથીતેથી હ્રદયશુદ્ધિ થતી નથી. હ્રદયશુદ્ધિ માટે 'જ્ઞાનાર્ણવ' ગ્રંથમાં કહ્યું છે :

समत्वं भज भूतेषु, निर्ममत्वं विचिन्तय।

अपाकृत्य मनःशल्यं भावशृद्धिं समाश्रय।।

અર્થ: પ્રાણી માત્ર પ્રત્યે મૈત્રીભાવ, નિર્મમત્વદશાનું ચિંતન અને અંતઃકરણમાંથી (માચા,નિદાન અને મિથ્યાત્વ) ત્રણ શલ્ય દૂર કરવાથી ભાવશુદ્ધિ પ્રગટે છે. અંતરમાં પડેલા ખૂંખાર આતંકવાદીઓ સામેયુદ્ધનો મોરચો માંડવા આત્માએ ખૂબ શક્તિ એકઠી કરવી પડે છે.

આ ત્રણ શલ્યોએ ભલભલા મહાત્માઓને પછાડયા છે. માયા શલ્યના કારણે ઓગણીસમા મલ્લિનાથસ્વામી તીર્થંકરપણે સ્ત્રી અવતાર પામ્યા. વર્ષો સુધીનું અખંડ ચારિત્ર પાળનાર સંભૂતિમુનિ નારીના વાળની લટનો સ્પર્શ થતાં નિયાણું કરી બેઠા. નિદાનશલ્યે સંયમનો ઠ્રાસ કર્યો. અગિયાર મંગ્સૂત્રના જ્ઞાતા જમાલીમુનિએ મિથ્યાત્વ શલ્યને કારણે ભગવાનના વચનોને મિથ્યા કહ્યાં.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિ રચિત 'લઘુસંગ્રહણી' ગ્રંથ (પૂ.૧)માં કહ્યું છે :

रागद्वेष विनिर्मुक्ता, न भाषन्ते मृषा जिना। वचनेडपि च नो तेषां, दोषलेशोडपि सम्भवेत्।।

88 : જિનેશ્વરો સાગદ્ધેષથી મુક્ત હોય છે. તેથી તેઓ કદાપિ અસત્ય બોલતાં નથી. અરે! તેમનાં સ્થનમાં અંશ માત્ર પણ ખામી હોતી નથી.

શ્રી ઉમારવાતિ વાચકે કહ્યું છે:

केवलमधिगम्य विभुः स्वयमेव ज्ञानदर्शनम्। लोकहिताय कृतार्थोडपि देशयामास तीर्थीमदम्।।

ઋર્થ: તીર્થંકર અનંત કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન પામીને કૃતાર્થ હોવા છતાં લોકના હિત માટે પ્રથમેવ આ વર્તમાન તીર્થનો ઉપદેશ કર્યો છે. તે માટે તેમનું વચન જ મોક્ષનું કારણ છે.

ત્રણ શલ્ચના કારણે જીવાત્મા પરમાત્માનાં વચનો સત્ય માનવા, સ્વીકારવા કે શ્રદ્ધા કરવા ડૈયાર હોતો નથી. બુદ્ધિમાન, શક્તિમાન, વિદ્ધાન અને ધર્મવાન મહાત્મા આ ત્રણ શલ્ચને દૂર કરી યુલભગોદ્ય બને છે.

અચરમાવર્ત કાળનો જીવ આ ત્રણ શલ્યો સમક્ષ વામણો બની જાય છે. ચરમાવર્તકાળનો પુવપુરુષાર્થ દ્વારા આ ત્રણ શલ્યો સામે સિંહ ગર્જના કરી શકે છે.

રોહિણેયકુમારને દ્રવ્ય શલ્યરૂપી શૂળ પગમાં ભોંકાણી. સમવસરણની એક ચોજન ફ્રેશની ભૂમિ તો દેવો વડે સાફ થઈ હોવાથી ત્યાં કાંટા, કાંકરા ન હોય પરંતુ એક ચોજન ભૂમિની બહાર ક્રાંટાહોઈ શકે, જે કાંટો રોહિણેચકુમારના પગમાં વાગ્યો. તે સમયે પ્રભુનાં દિવ્ય વેણ કાને પડ્યા.

અહીં એક પ્રશ્ન થાય છે કે પ્રભુના વચનાતિશયના કારણે એક યોજન સુધી તેમની વાણી

પર્ષદાને બરાબર સંભળાય છે પરંતુ રોહિણેયકુમાર સમવસરણની ભૂમિની બહાર હતો. તે જિનવાણી શી રીતે સાંભળી ?

જેવી રીતે સિનેમાગૃહમાં પ્રથમ સીટ પર બેઠેલા વ્યક્તિને અને અંતિમ સીટ પર બેઠેલ વ્યક્તિને એક સરખો જ અવાજ સંભળાય છે, તેમ એક યોજન વ્યાપી ક્ષેત્રમાં પ્રથમથી અંતિમ સ્થાન સુધી દરેકને જિનવાણી એકસરખી સંભળાય છે. હા! સમવસરણની બહાર વાણી ન જ સંભળાય એવું નથી. સમવસરણના અંત ભાગથી ભગવાનની વાણી મંદ, મંદ થતી જાય છે. જેટલા સમવસરણથી દૂર એટલો અવાજ વધુ ઘીમો થતો જાય છે.

પ્રભુનો મેઘાવી સ્વર સમવસરણની બહાર(ચોજન ઉપરાંત ક્ષેત્રમાં) પહોંચે છે તે વાતની સાક્ષી દુર્ગતા ડોસીનું દષ્ટાંત પૂરે છે, જે 'ઉપદેશ સપ્તતિકા' ગ્રંથ (પૃ. ૬૯-७૧)માં છે.

દુર્ગતા નામની વૃદ્ધા જંગલમાંથી લાકડા વીણી લાવી. તેના શિથિલ બાંધેલા ભારામાંથી બે ત્રણ લાકડાં નીચે પડી ગયાં. તે લાકડાં લેવા નીચે નમી. તે સમચે ત્યાં ઉદ્યાનમાં ભગવાન મહાવીર સ્વામી પદ્યાર્થા. દેવોએ ક્ષણવારમાં સમવસરણની રચના કરી. વૃદ્ધાએ પ્રેમપૂર્વક, ઉલ્લાસથી ભગવાનની વાણી આદિથી અંત સુધી એકાગ્રતાપૂર્વક સાંભળી. તે પોતાનું ભૂખ, તરસ અને થાકનૃં કષ્ટ ભૂલી ગઈ. જિનવાણી શ્રવણની એકાગ્રતાના પ્રભાવે તે મૃત્યુ પામી સૌધર્મ દેવલોકમાં દેવતા બની. તેણે સમવસરણમાં આવી અદ્ભુત નૃત્ય કર્યું. કેવી પ્રભાવશાળી છે જિનવાણી! કેવું ઉપકારક કે શ્રુતજ્ઞાન!!

#### ञ्चान :

ज्ञायते परिच्छिद्यते वस्त्वनेनेति ज्ञानम्। अर्थात् প्राध्यं ते ज्ञान छे. अथवा श्रेना द्वारा वस्तुः तत्त्व शराब छे ते ज्ञान छे.

જ્ઞાન મોક્ષનું મુખ્ય અંગ છે. જ્ઞાન અને દર્શન આત્માના અસાધારણ ગુણ છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષય અને ક્ષયોપશમથી જે બોધ થાય તે જ્ઞાન છે. 'શ્રી નંદીસૂત્ર'માં જ્ઞાનના મુખ્ય પાંચ પ્રકાર છે.

- (૧) મતિજ્ઞાન : મતિ એટલે બુદ્ધિ દ્વારા સાચું અને સુનિશ્ચિત જ્ઞાન થાય તે મતિજ્ઞાન છે.તેમાં મતિ, સ્મૃતિ, સંજ્ઞા, ચિંતા અને અભિનિબોધ (અનુમાન) આવે છે.
- (૨) શ્રુતજ્ઞાન : શબ્દોનું શ્રવણ કરવાથી ઈન્દ્રિય અને મન દ્વારા થતું જ્ઞાન તે શ્રુતજ્ઞાન છે.
- (3) અવધિજ્ઞાન : ક્રમિક આત્મશુદ્ધિ દ્વારા, ઇન્દ્રિયોની સહાયતા વિના આત્માં દ્વારા મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં રહેલા રૂપી પદાર્થોનું થતું જ્ઞાન તે અવધિજ્ઞાન છે.
- (૪) મનઃપર્ચવજ્ઞાન : શુદ્ધિની માત્રા વધતાં અઢીદ્ધીપમાં રહેલા સંગ્ની પર્ચાપ્તા જીવોના મનોગત ભાવોને જાણવાની લબ્લિ પ્રાપ્ત થાય તે મનઃપર્ચવજ્ઞાન છે.
- (૫) **કેવળજ્ઞાન** : શુદ્ધિની ચરમ કક્ષા સિદ્ધ થતાં લોકાલોકના દરેક પદાર્થોનું જ્ઞાન જે આત્મિક શક્તિથી જણાય તે કેવળજ્ઞાન છે. મનુષ્યની સાધનાનું તે અંતિમ ફળ છે. શુદ્ધ, સકલ, અસાધારણ, અનંત, નિર્વ્યાધાત, એક આદિ પર્યાચવાચી નામો છે.

ઉપરોક્ત પાંચે જ્ઞાન એક એકથી ચઢિચાતા છે, પ્રથમના ચાર જ્ઞાન ક્ષયોપશમ ભાવના છે.

કેવળજ્ઞાન ક્ષાચિક ભાવનું છે. શ્રુતજ્ઞાન સિવાયના બાકીના ચારે જ્ઞાન મૂક છે. સર્વ શ્રેષ્ઠ કેવળજ્ઞાન ક્ષેવા છતાં અપેક્ષાએ સંસારી જીવો માટે શ્રુતજ્ઞાનનું મહત્ત્વ વધુ અંકિત થયું છે. જિનશાસનની સ્થાપના કેવળજ્ઞાનના આદ્યારે થાય છે પરંતુ જિનશાસનની વ્યવસ્થા શ્રુતજ્ઞાનના આદ્યારે થાય છે.

> '' ભગવંત શું છે તત્ત્વ ? પૂછે ગણધરો શુભભાવથી; પ્રભુ કહે ઉત્પત્તિ, વિલય, સ્થિરતા સદા છે જગતણી... પ્રભુ મુખે આ ત્રિપદી, સુણી ગણધર કરે ઉદ્ભાવના. શ્રુતધર્મનું ધારણ કરે, ભાવે કરે શ્રુત વંદના.''

ચરમ તીર્થંકર વર્દમાન સ્વામીએ વૈશાખ સુદ-૧૧ના દિવસે દેવ રચિત સમવસરણમાં દેશના આપી. દેશના એ શ્રુતજ્ઞાન છે. તે દેશનામાં પ્રથમ ગણધર, દ્વાદશાંગી અને ચતુર્વિદ સંઘની સ્થાપના થઈ, જેને તીર્થ કહેવાય. તીર્થના સંસ્થાપક શ્રુતજ્ઞાનના મૂળ ઉદ્ગતા તીર્થંકર ભગવંતો છે પરંતુ તેના વ્યવસ્થાપક ગણધર ભગવંતો છે. તીર્થંકરત્વ તરીકેનો જન્મ અપાવનાર વીસ સ્થાનક પદ પૈકીનું ૧૯મું 'શ્રુતપદ' છે.

બીજ બુદ્ધિના ધારક ગણધર ભગવંતે ભગવાનને પૂછ્યું, ''ભચવં કિં તત્તં ? ભગવાન તત્ત્વ શું છે ?'' ભગવંતે કહ્યું, ''ઉપન્નેઈવા = પદાર્થો ઉત્પન્ન થાય છે, વિગમેઈવા = ઉત્પન્ન થયેલા પદાર્થો નાશપામે છે, ધ્રુવેઈવા = દરેક પદાર્થ અમુક સમય સુધી ધ્રુવ-સ્થિર પણ રહે છે.''

ભગવંતે આપેલી શ્રિપદીનું જ્ઞાન ગણઘર ભગવંતોને શ્રુતજ્ઞાનના માધ્યમથી મળ્યું. આ શ્રિપદી સાંભળી મહામેઘાવી ગણઘર ભગવંતોને જ્ઞાનનો વિશિષ્ટ ક્ષયોપમશમ થયો. ગણઘર ભગવંતોએ અંતર્મુહૂર્તમાં દ્વાદશાંગી (બાર અંગસૂત્ર-આગમ)ની રચના કરી. તીર્થકર ભગવંતો અર્થનો બોદ આપે છે, ગણઘર ભગવંતો સૂત્રની રચના કરે છે.

વીરમુખમાંથી વહેતી નિર્મળ શ્રુતગંગા બાર અંગમાં વિભક્ત થઈ, જેને 'દ્વાદશાંગી' કહેવાય છે. એમાંથી ૧૧ અંગ તે સમયની લોકભાષા પ્રાકૃતમાં લખાયા. બારમું દષ્ટિવાદ અંગ સંસ્કૃતમાં લખાયું. દષ્ટિવાદ સૂત્રમાં ચૌદ પૂર્વનો સાર સમાયેલો છે, જે વર્તમાન કાળે વિચ્છેદ છે. આ શ્રુતનો વારસો આપણા સુધી વહાવનાર શ્રી જંબૂસ્વામી, શ્રી પ્રભવસ્વામી, શ્રી સ્વયંભવસૂરિ વગેરે સુવિહિત સૂરિ પુરંદરો તથા અનેક શ્રમણ ભગવંતો છે. આ શ્રુત અરિહંત પરમાત્માની પરમશક્તિ સ્વરૂપ છે. તે સર્વ ક્ષિદ્ધઓના પ્રદાતા અને મુક્તિસુખના દાતાર છે.

શ્રી વિમલસૂરિએ ગાયું છે કે :

''પ્રભુ તુજ આગમ સરસ સુધારસ, સિંચ્ચે શીતળ થાય રે; તાસ જનમ સફતારથ માનું, સુરનર તસ ગુણ ગાય રે.''

શ્રુતજ્ઞાન અવર્ણનીય અને અમાપ છે. શ્રુતજ્ઞાન રૂપી અમીરસનું પાન કરનાર મનુષ્ય જન્મને કૃતાર્થ કરે છે. રાજગૃહી નગરીના ધારિણી રાણીના પુત્ર મેઘકુમાર ભગવાન મહાવીરની જિનવાણી રૂપી ગંગામાં એવા તો ઝીલ્યા કે જન્મોજન્મનાં પાપકર્મોને ધોઈ નાખ્યા. જિનવાણી સર્વવિરતિધર્મ, સંચમપાલન, ત્યાંગ અને વૈરાગ્યવાસિત હોવાથી ભવ્યાત્માઓ સાંભળીને આત્મકલ્યાણ કરે છે.

'શ્રી વિશેષાવશ્ચકભાષ્ય'માં કહ્યું છે:

पत्तेयमक्राइं अक्खरसंजोग जित्तयालोए। एइवङ्या सूयनाणे पयडीअ होति नायव्वा।।

અર્થ: સમગ્ર ચૌદ રાજલોકમાં જેટલા અક્ષરો છે અને અક્ષરોના જેટલા સંયોગો છે તેટલ શ્રુતજ્ઞાનના ભેદ છે. અક્ષરોના સંયુક્ત અને અસંયુક્ત સંયોગો અનંત છે. પ્રત્યેક સંયોગના અનંત પર્યાય છે. તેથી શ્રુતજ્ઞાનના અનંતભેદ છે. આ ભેદોને કહેવા સર્વજ્ઞ ભગવંત પણ અસમર્થ છે.

જેમ અગાદ્ય સમુદ્રના પાણીને બે હાથથી ઉલેચી ન શકાય તેમ શ્રુતજ્ઞાનની મહત્તાનું માપ કાઢવું અશક્ય પ્રાય: છે. અમાપ શ્રુત આજે વર્તમાન કાળે આપણી પાસે માત્ર ખાબોચિયા સમાન સીમિત રહી ગયું છે. કાળની થપાટ ખાતાં, કુદરતી આફતોનો સામનો કરતાં શ્રુતજ્ઞાનમાં અનેક ચડાવ-ઉતાર આવ્યાં. વર્તમાન કાળે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં બત્રીસ આગમો અને મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાયમાં પીસ્તાલીસ આગમો છે. એમાંથી પણ ઘણું જ્ઞાન વિચ્છેદ ગયું છે. શ્રુતની મોટી હોનારત સર્ભાયા પછી પણ આટલું શ્રુત જોઈ આશ્ચર્યચકિત થવાય છે, તો પૂર્વે કેટલું શ્રુત હશે ? ચૌદપૂર્વના લખાણનું માપ :

ચૌદપૂર્વની વિશાળતાનું પ્રમાણ બતાવતાં શ્રી કલ્પસૂત્ર ગ્રંથની ટીકામાં ટીકાકાર મહોપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી મ. કહે છે કે, એક મહાવિદેહ ક્ષેત્રનો, ૫૦૦ ધનુષની અવગાહનાવાળો હાથી તેના વજન પ્રમાણે શાહીના ઢગલાથી જેટલું લખી શકાય તેટલું એક પૂર્વનું જ્ઞાન હોય છે.

અસત્ કલ્પનાએ એક પૂર્વ = ૧ હાથી પ્રમાણ શાહીના ચૂર્ણમાંથી હર,૦૦,૦૦૦ પૃષ્ઠ લખી શકાચ તો બીજા પૂર્વમાં તેનાં કરતાં બમણા એટલે ૧,૪૪,૦૦,૦૦૦ પૃષ્ઠ લખી શકાચ. ત્રીજા પૂર્વમાં ૨,૮૮,૦૦,૦૦૦ પૃષ્ઠ, ૪ થા પૂર્વમાં ૫,હદ્દ,૦૦,૦૦૦ પૃષ્ઠ, આ રીતે બમણાં કરતાં જઈએ તો ૧૪ પૂર્વમાં લગભગ ૧,૧૪,૬૮,૧૦,૦૦,૦૦૦ (એક ખર્વ, ચૌદ અબજ, અડસઠ કરોડ, દસ લાખ) પૃષ્ઠ જોઈએ.

આ વર્તમાન કાળના ભરતક્ષેત્રના હાથીની કલ્પના કરીને ગણતરી કરી છે. ૫૦૦ ધનુષની ઊંચાઈવાળા હાથીને અનુસરીને ગણતરી કરીએ તો કલ્પના બહારની ગણના થાય. ૧૪ પૂર્વઘરો વિરાટ જ્ઞાનના દરિયા હોય છે.

૧૪૪૪ ગ્રંથના રચયિતા યાકિની મહત્તરાસૂનુ આચાર્ચ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી આગમો પ્રત્યે અહોભાવ દર્શાવતાં કહે છે :

> कत्थ अम्हारिसा पाणी दूसमा दोस दूसिया । हा हा अणाहा बहं हुंतो जइ न हुंतो जिणागमो । ।

અર્થ: દુ:ષમ કાળના દોષથી દૂષિત અમારા જેવા અનાથ-દુર્ભાગી આત્માઓનું શું થાત ? જો અમને ભગવાન શ્રી જિનેશ્વર દેવોના આગમો ન મળ્યા હોત તો ?

आગम :

વિશ્વના આસ્તિક ધર્મમાં ધર્મગ્રંથોનું આગવું સ્થાન છે. જૈન દર્શનમાં ફુલ્લે ૪૫ આગમોનું

ગાથા પ્રમાણ નીચે મુજબ છે.

૧૧ અંગસૂત્રો, ૩૬૦૫૪ ગાથાઓ, ૧૨ ઉપાંગસૂત્રો, ૨૫૪૦૦ ગાથાઓ, ૬ છેદસૂત્રો, ૯૯७૦ ગાથાઓ, ૪ મૂલસૂત્રો, ૨૨૬૫૬ ગાથાઓ, ૧૦ પ્રકીર્ણકો, ૨૧૦७ ગાથાઓ, ચૂલિકા સૂત્રો ૨૫૯૯ ગાથાઓ. કુલ ૪૫ આગમો અને ૯૮७૮૬ ગાથાઓ.

આ ઉપરાંત જુદા જુદા મૂલસૂત્ર ઉપર અનેક ગ્રંથો નિર્ચુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ણિ, ટીકા વગેરે સ્વરૂપેલખાયાં છે. જેની કુલ ગાથા નીરો પ્રમાણે છે.

નિર્ચુક્તિ - ૪૯૧૮, ભાષ્ય - ૮૨૬७૯, ચૂર્ણિ - ૧૪૩૮૪७, ટીકા - ૩७૧૮૩૮. કુલ ૬૦૩૨૮૨.

૪૫ મૂલ આગમસૂત્રોની ગાથાઓ ૯૮७૮૬. કુલ ७०२०६८.

૪૫ આગમોના નામ તથા સંક્ષિપ્ત માહિતી :

### ૧૧ અંગ સૂત્ર :

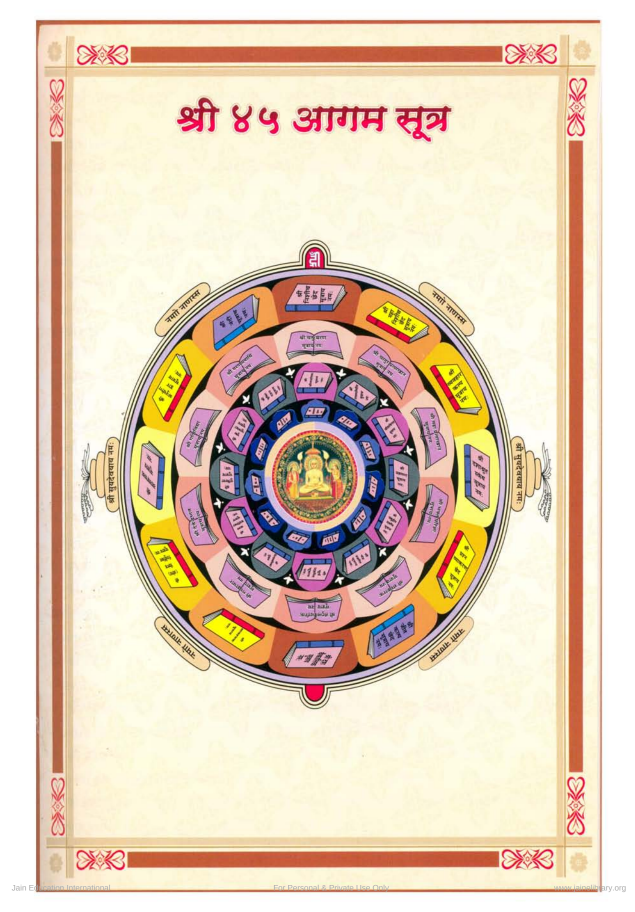
- ૧) શ્રી આચારાંગ સૂત્ર : કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી અરિહંતો સર્વ પ્રથમ આચરણનો ઉપદેશ આપે છે. તે પ્રથમ અંગનું નામ સર્વ કાળમાં આચારાંગ હોય છે. આચાર એ જ ધર્મ છે. આચાર શુદ્ધિ હારા જીવન શુદ્ધિના સ્તરને ઊંચો લાવવા 'જયણા'નો માર્ગ બતાવ્યો છે. તે સૂત્રના ૨૫ અધ્યયન છે. પદ સંખ્યા ૧૮.૦૦૦ છે.
- ર) શ્રી સૂચગડાંગ સૂત્ર : તેમાં ૨૩ અધ્યયન છે. બીજું પ્રથમ પ્રમાણે જાણવું કારણકે હવે પછી દરેક મુંગમાં પદ બમણા છે. તેનાં ૩૬,૦૦૦ પદ છે. જગતના ભિન્ન ભિન્ન દાર્શનિકોના વિચારોની સરખામણી દ્વારા તેની અપૂર્ણતા દર્શાવી છે.
- ા3) શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર : તેના દશ સ્થાન, દશ અધ્યયન અને એક શ્રુતરકંધ છે. જગતના ભિન્ન ભિન્ન પદાર્થીનું વર્ગીકરણ આ સૂત્રમાં છે.
- ક) શ્રી સમવાચાંગ સૂત્ર : આ અંગમાં ૧ થી ૧૦૦ સુધીની સંખ્યાવાળા તેમજ આગળ આગળની સંખ્યાવાળા પદાર્થીનું સમ્યક્જ્ઞાન આપ્યું છે.
- પ) શ્રી ભગવતી સૂત્ર : તેમાં દશ હજાર ઉદ્દેશા, ૪૧ શતક છે. ગૌતમસ્વામીજી આદિએ ભગવાનને પૂછેલા ૩૬,૦૦૦ પ્રશ્નોના ઉત્તર સ્વરૂપ છે. તેમાં ૧૫,७૫૨ શ્લોક છે.
- ફ) શ્રી જ્ઞાતાદ્યર્મકથાંગ સૂત્ર : છર્જી અંગમાં દશ વર્ગ છે. આ અંગ સાડા ત્રણ કરોડ સત્ય કથાઓથી ભરપૂર હતું, જે બાળજીવોને દર્મપ્રીતિ પ્રેરનારું અને દર્મમાં સ્થિર કરે છે. તેના બે શ્રુત સ્કંદ્ય છે.
- ) શ્રી ઉપાશકદશાંગ સૂત્ર : પરમાત્મા મહાવીરના શાસનમાં થયેલ આનંદ, કામદેવ આદિ દશ મહાશ્રાવકોના જીવન ચરિત્ર છે. તેમાં દેશવિરતિ દાર્મના ઉત્કૃષ્ટ આચારનું વર્ણન છે.
- ૮) શ્રી અંતગડદશાંગ સૂત્ર : તેમાં આઠ વર્ગ છે. આ સૂત્રમાં કેવળજ્ઞાન થયા પછી અંતર્મુહૂર્તમાં મોક્ષે જનારા મહામુનિઓના ચરિત્ર છે.
- e) શ્રી અનુત્તરોવવાર્ટ સૂત્ર : જેને અનુત્તરોપપાતિક દશાંગ સૂત્ર પણ કહેવાય છે. તેમાં ત્રણ વર્ગ છે. આ સૂત્રમાં પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં જનારા મહાત્માઓના ચરિત્ર છે, જે જીવનને નવી દિશા આપે છે.
- ૧૦) શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણાંગ સૂત્ર : આ સૂત્રમાં દશ અધ્યયન છે. મંત્રના ઉપયોગ અને લબ્લિદિશા દર્શન

કરાવે છે.

૧૧) શ્રી વિપાક શ્રુતાંગ સૂત્ર : તેમાં વીસ અધ્યયન છે. બે શ્રુતસ્કંધ છે. પહેલા શ્રુતસ્કંધના દશ અધ્યયનમાં અશુભકર્મના દુઃખને દર્શાવનાર વ્યક્તિઓના ચરિત્ર છે. બીજા શ્રુતસ્કંધના દશ અધ્યયનમાં શુભ કર્મના સુખને દર્શાવનાર દશ ચરિત્ર છે.

## ૧૨ ઉપાંગ સૂત્ર :

- **૧) શ્રી ઔપપાતિક સૂત્ર**ઃ મહારાજા શ્રેણિકના પુત્ર કોણિકે દેવાધિદેવને વાંદવા માટે કરેલ સામૈચાનું વર્ણન આવે છે. અંબડ પરિવાજકનું વર્ણન તેમજ ગૌતમસ્વામી પૂછેલા પ્રશ્નો અને સિદ્ધોનું સ્વરૂપ આવે છે. (આ શ્રી આચારાંગસૂત્રનું ઉપાંગ છે.)
- **૨) શ્રી રાથપસેણીય સૂત્ર** : જેને રાજપ્રશ્નીય સૂત્ર કહે છે. સૂર્ચાભદેવનો અધિકાર વગેરે વર્ણન આવે છે. પાપી જીવ પણ અધ્યાત્મની ઊંચાઇ સુધી પહોંચી શકે છે. (આ શ્રી સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રનું ઉપાંગ છે.)
- 3) શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર : તેમાં દશ અધ્યયન છે. તેમાં જીવોની માહિતી છે. જીવ-અજીવના જ્ઞાન દ્વારા અર્હિસા અને યતના ધર્મ પાળી શકાય છે. (આ શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રનું ઉપાંગ છે.)
- ૪) શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર : જેની રચના શ્ચામાચાર્થે કરી છે. તેમાં જીવ અને પુદ્ગલ સંબંધી ૩૬ પદનું વર્ણન જુદા જુદા અર્થો દ્વારા તત્ત્વજ્ઞાન પીરસ્યું છે. (આ શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રનું ઉપાંગ છે.)
- પ) શ્રી જં<mark>બૂઢીપપ્રક્રપ્તિ સૂત્ર</mark> : જંબૂઢીપ આદિનો વિચાર આવે છે. તેમાં તીર્થંકર અને ચક્રવર્તીનો પરિચય છે. (આ ઉપાંગ કેટલાકના મતે જ્ઞાતા સૂત્રનું અને કેટલાકના મતે ઉપાશકદશાંગ સૂત્રનું ઉપાંગ ગણાય છે.)
- **૬) શ્રી સૂર્ચપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર**ઃ સૂર્ચમંડલ, ગ્રહાચાર વગેરેનું વર્ણન કરી ખગોળ સંબંધી માહિતી આપે છે. (આ શ્રી ભગવતીસૂત્રનું ઉપાંગ હોય તેવું જણાય છે.)
- **७) શ્રી ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર**ઃ આ સૂત્રમાં જ્યોતિષ ચક્ર સંબંધી માહિતી આવે છે. જેન ખગોળથી આ વિશાળ લોક અને પ્રકાશ ક્ષેત્રનું જ્ઞાન થાય છે. (આ શ્રી ઉપાશકદશાંગ સૂત્રનું ઉપાંગ છે.)
- ૮) શ્રી **નિરયાવલિકા સૂત્ર**ઃ આ સૂત્રના દશ અધ્યયન છે. તેમાં ચેડા રાજા અને કોણિક રાજાના યુદ્ધ પ્રસંગો તેમજ મહારાજા શ્રેણિકના કાલ, મહાકાલ આદિ પુત્રો નરકે ગયા તેનું વર્ણન છે.
- e) શ્રી કલ્પાવર્તસિકા સૂત્ર : તેના દશ અધ્યયન છે. તેમાં દેવ વગેરેનો અધિકાર છે. કોલિક રાજાના મહાકાલ વગેરે ભાઈઓના પદ્મ અને મહાપદ્મ વગેરે દશ પુત્રો સંચમની આરાધના કરી દશમે દેવલોકે ગયા, તેનું વર્ણન છે.
- ૧૦) શ્રી પુષ્ફિયા સૂત્ર : તેનાં દશ અધ્યયન છે. સૂર્યાભદેવ, જે પૂર્વભવમાં પ્રદેશી રાજા હતો અને કેશી ગણધરે પ્રતિબોધેલા તે દેવકુમાર અને દેવકુમારી સહિત બત્રીસ નાટકો કરી પ્રભુની ભક્તિ કરે છે, તેનું વર્ણન છે. તેને પુષ્પિકા પણ કહે છે. (શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્રનું ઉપાંગ છે. )
- ૧૧) શ્રી પુષ્ફ્યૂલિયા સૂત્ર : વિપાકાંગ સૂત્રના આ ઉપાંગમાં શ્રી, હ્રી વગેરે દસ દેવીઓના પૂર્વભવનું વર્ણન છે.



૧૨) શ્રી વિદ્નિદશા સૂત્ર : દષ્ટિવાદના આ ઉપાંગમાં શ્રી કૃષ્ણના વડીલ બંધુ બળદેવના ૧૨ પુત્રોનું વર્ણન છે.

### **१० (६श) पयक्षा**ः

- ૧) શ્રી ચઉશરણ પચજ્ઞા : જેમાં અરિહંત ઈત્થાદિનું શરણ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે.
- ર) શ્રી આઉરપચ્ચક્ર્માણ પથજ્ઞા : અંતિમ સમયે સમાધિમરણની પૂર્વ તૈયારી કરવા લાયક સુંદર આરાધના અને તેના સાધનોનું વર્ણન છે.
- 3) શ્રી ભક્તપરિજ્ઞા પથજા : તેમાં અસણં, પાણં, ખાઈમં, સાઈમં ચારેચ આઢારની મર્ચાદા બતાવી છે અને તેના દ્વારા ચારેચ સંજ્ઞા - આઢાર, ભચ, મૈશુન અને પરિગ્રહને ત્થજી દેવાની વાત કરી છે.
- ૪) શ્રી સંથારગ પચશ્વા : અંત સમય નજીક જાણી ચારે આહારનો ત્થાગ કરી વિધિપૂર્વક સંથારો કરવાની વાત છે. તેમાં સુકોશલ મુનિનું ઉદાહરણ છે.
- ૫) શ્રી તંદુલવેચાલિચ પચન્ના : જેને તંદુલવૈચારિક પચન્ના કહે છે. તેમાં જીવની ગાર્ભાવસ્થાનું વર્ણન છે.
- ६) શ્રી ચંદ્રાવેલક પચજ્ઞા : જેને ચંદ્રાવિજય કહે છે. તેમાં વિનયમાં શ્રેષ્ઠ ઇન્થ મુનિનો અધિકાર છે. ગુરૂનો વિનય કરવાથી જે ઉત્તમ કળાઓ પ્રાપ્ત કરી રાધાવેધ સાધે છે.
- ) શ્રી દેવેન્દ્રસ્તવ પથક્ષા : તેમાં પરમાત્માની ભક્તિ કરી જીવન સફળ બનાવનાર ઇંદ્રો સંબંધી વર્ણન છે. તેમજ સિદ્ધોના સુખ, ગ્રહ-નક્ષત્રાદિનો વિચાર છે.
- ૮) શ્રી મરણસમાધિ પચજ્ઞા : મરણ વખતે સમાધિની ભાવના ભાવનાર આત્મા પ્રભુ સાથે એકરૂપ થઈ જાય છે.
- c) શ્રી મહાપચ્ચક્રબાણ પચજ્ઞા : આને ગ્રહણ કરનાર મુનિ સર્વ પાપોને વોસિરાવે છે.
- ૧૦) ગ**ણિવિજ્જા પથજ્ઞા** : તેમાં જ્યોતિષ, મુહૂર્ત આદિની માહિતી આપી છે. તેને ગંભીર સ્વભાવવાળા મુનિઓ જાણે છે, સમજે છે તેથી કાર્ચસિદ્ધિ સાંપડે છે.

## દ્ (છ) છેદ સૂત્ર :ે

- વ) શ્રી નિશીય સૂત્ર : આ પ્રથમ છેદ સૂત્રમાં સાધુ જીવનને લગતી સૂક્ષ્મ માહિતી અને પાંચ આચારો લાગેલા દોષોની આલોચનારૂપ પ્રાથિશ્વત વિધિનું વર્ણન છે. તેને ગાંભીર્ચ ગુણચુક્ત મુનિએ ધારણ કરી રાખવા થોગ્ય છે.
- ર) શ્રી જિતકલા સૂત્ર : આ સૂત્રમાં ચરણ સિત્તરિ અને કરણ સિત્તરીનું વર્ણનું છે, જેની અણગાર નિરંતર આરાધના કરે છે.
- 3) શ્રી પંચકલ્પ છેદસૂત્ર : જેમાં પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર બતાવ્યા છે. (૧) આગમ વ્યવહાર (૨) શ્રુત વ્યવહાર (૩) આજ્ઞા વ્યવહાર (૪) દારણા વ્યવહાર (૫) જિત વ્યવહાર.
- ં) શ્રી વ્યવહાર છેદસૂત્ર : સાધુ જીવનને લગતા ઉત્સર્ગ અને અપવાદ માર્ગો બતાવવા પૂર્વક સંચમ જીવનમાં લાગતા દોષોનું પ્રાથશ્ચિત બતાવે છે.
- ૫) **શ્રી દશાશ્રુતરકંદ્ય સૂત્ર**ઃ તેમાં મુનિઓની દશ દશાઓ બતાવી અપ્રમાદી રહેવાનો ઉપદેશ આપ્યો છે. પર્યુષણ પર્વમાં વંચાતું કલ્પસૂત્ર દશાશ્રુત સ્કંદ્યનું આઠમું અધ્યયન છે.

- ૬) શ્રી મહાનિશીથ સૂત્ર : આ સૂત્રમાં ઉપદાન વગેરે આચારની વિદિ બતાવી છે. તેનું રહસ્ય ગીતર્શ પરુષોના હાથમાં છે.
- ૪ (ચાર) મૂળસૂત્ર :
- 4) શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર : જે દશ અધ્યયનવાળું છે. તેની રચના શચ્ચંભવસૂરિ, જેઓ યજ્ઞસ્તંભની નીચે રાખેલા પ્રભુની પ્રતિમા દેખીને પ્રતિબોધ પામ્યા હતા તે શચ્ચંભવસૂરિએ પોતાના પુત્ર જે મનક નામે બાળમુનિ હતા. તેનું અલ્પાયુષ જાણી તેના હિત માટે પૂર્વમાંથી ઉદ્ધરીને આ 'શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર' બનાવ્યું.
- ર) શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર : આ સૂત્ર વીર પરમાત્માએ નિર્વાણ પહેલાં અપાપાનગરીમાં હસ્તિપાળ રાજાની સાભામાં સોળ પ્રહર પર્વંત અખંડ દેશના આપી રચ્યું છે. તેના સુંદર રસવાળા ૩૬ અધ્યયન છે.
- 3) શ્રી ઓઘનિર્યુક્તિ સૂત્ર : જેમાં સંચમને ઉપયોગી નાના મોટા અનેક પ્રકારના મુનિવરના આચાર બતાવ્યા છે. આ સૂત્ર ચરમ શ્રુતકેવલી શ્રી ભદ્રબાહુરવામીજીએ મુમુક્ષુ આત્માઓના કલ્યાણ માટે ચૌદ-પૂર્વમાંથી સંકલિત કરેલ છે.
- ૪) શ્રી આવશ્યક સૂત્ર : આમાં છ આવશ્યકો બતાવ્યા છે. સામાચિક, ચતુર્વિંશતિસ્તવ, વંદના, પ્રતિક્રમણ, કાચોત્સર્ગ અને પ્રત્થાખ્યાનનું સ્વરૂપ આપવામાં આવ્યું છે. ચોથા પ્રતિક્રમણ આવશ્યકને અનુસરવાથી ચંદનબાળા સાદવીજી કેવળજ્ઞાન પામ્યા છે.
- ૪૪. શ્રી નંદીસૂત્ર : આ સૂત્રમાં મતિજ્ઞાન આદિ પાંચેય જ્ઞાનનો અધિકાર વિસ્તારથી આપેલો છે. ઔત્પાતિકી આદિ બુદ્ધિના અનેક દષ્ટાંતો આપી જ્ઞાનની ઓળખ આપી છે.
- ૪૫. અનુચોગદ્ધાર સૂત્ર : તેમાં સપ્તનચ અને પ્રમાણ સપ્તભંગી વગેરેના પ્રકાર બતાવ્યા છે. તેમાં નિક્ષેપાની રચના બહુ સારી રીતે કરવામાં આવી છે.

જિનાગમો આત્મ સુધારણાનો અમૂલ્ય દસ્તાવેજ છે. તેની ઉપકારિતા અને અનિવાર્યતા યોગી પુરુષો પણ સ્વીકારે છે, કારણકે જ્યાં સુધી શ્રુત વિધમાન રહેશે ત્યાં સુધી જિનશાસનની વિધમાનતા રહેશે. આ અપેક્ષાએ કેવળજ્ઞાન કરતાં શ્રુતજ્ઞાનનું મહત્ત્વ વધુ છે.

આ શ્રુતજ્ઞાનનું સંરક્ષણ શ્રુતોપાસક શ્રમણો અને શ્રાવકોના હાથમાં છે. 'સંબોધ પ્રકરણ' ગ્રંથમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મ. શ્રાવકો માટે વિધિમાર્ગ બતાવતાં કહે છે કે, 'શ્રાવકે જો પોતાની પાસે એક હજાર દ્રવ્ય હોય તો પ્રવચન(આગમ) લખાવવા જોઈએ.'

'મન્નહ જિણાણં'ની સજઝાચમાં શ્રાવકના ૩૬ કર્તવ્યોની ચાદી છે. તેમાં 'पुत्थयितहणं'-ગ્રંથ લેખન નામનું એક કર્તવ્ય છે. ગ્રંથ લેખનથી પવિત્ર અને મહાન આગમ ગ્રંથો સુરક્ષિત રહે છે. પ્રાચીન કાળમાં કેટલાંક શ્રમણોપાસકો અને શ્રમણોએ શ્રુતભક્તિથી પ્રેરાઈ શ્રુતનું રક્ષણ કર્યું હતું. શ્રુતભક્તિ :

શ્રુતોપાસક વસ્તુપાળમંત્રીએ સાત કરોડ દ્રવ્ય ખર્ચી જ્ઞાનભંડારો બનાવ્યા. સર્વ આગમોને સોનાના શાહીથી લખાવ્યા, તેમજ તાડપત્ર અને કાગળ પર હસ્તપ્રતો લખાવી. (પ્રભાવ ચરિત્ર) સુદ્ધ શ્રાવક કુમારપાળ રાજાએ આગમ ગ્રંથોને ७०० લહિયાઓ દ્વારા તાડપત્ર પર લખાવ્યા. લેખનકાર્ચ પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી દહીંનો ત્યાગ કર્યો. તાડપત્ર ખૂટયાં, તે ન મળ્યા ત્યાં સુધી અન્નજળનો ત્યાગ કર્યો. એક શ્રમણોપાસકની કેવી અનન્ય શ્રુત ભક્તિ! તેમણે દ્, ૩૬,૦૦૦ ગ્રંથો લખાવ્યાં. 'સિદ્ધ હેમવ્યાકરણ'ની ૨૧ પ્રતિઓ લખાવી તેમજ આગમોની સાત નકલો આલેખાવી.

પેથડ મંત્રીએ સાત કરોડ દ્રવ્ય ખર્ચી ત્રણ જ્ઞાનભંડારો બનાવ્યા. શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં આવતા 'ગોચમ' પદ દીઠ એક સોનામહોર અર્પણ કરી શ્રુતભક્તિ કરી.

ઝાંઝણ શેઠે ૩૬,૦૦૦ સોનામહોરો ખર્ચી સોનેરી શાહીથી ગ્રંથો લખાવ્યા. શ્રુતનું સંરક્ષણ અને સંવર્ધન કરનારા અનેક શ્રમણોપાસકો ઈતિહાસના પાને અમર છે.

શ્રુતજ્ઞાન લેખનનું ફળ બતાવતાં ચોગશાસ્ત્રવૃત્તિમાં શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચજી કહે છે :

न ते नरा दुर्गार्तिमाप्नुवन्ति, न मूकतां नैव जड स्वभावम् । न चान्धतां बुद्धिविहीनतांच, ये लेखयन्तीह जिनस्यवाक्यम् ।।

અર્થ: જે મનુષ્યો જિનેશ્વરનાં વચનો લખાવે છે, તે દુર્ગતિ પામતા નથી. તેઓ મૂંગાપણા, જડરવભાવ, અંદાપણા અને બુદ્ધિવિહીનતાને પામતા નથી.

આપણા પૂર્વજોએ શ્રુતજ્ઞાનના સંવર્ધન અને સુરક્ષા માટે ખૂબ જ મહેનત કરી છે તેથી જ આપણે આવા વિષમકાળમાં પણ જિનાગમોરૂપી શ્રુતને પામી શક્યા છીએ. કાળક્રમે શ્રુત ઘટતું જ જાય છે. પાંચમા આરાના છેડે છેલ્લે માત્ર દશવૈકાલિક સૂત્રના પ્રથમ ચાર અધ્યયન જ રહેશે. શ્રી દુષ્મભસૂરિજીનો સ્વર્ગવાસ થતાં તેમની પાસે રહેલું ક્ષયોપશમ ભાવનું શ્રુત પણ નષ્ટ થશે. તે દિવસ પાંચમા આરાનો અંતિમ દિવસ હશે.

અત્યંત ખેદ સાથે કહેવું પડે છે કે વર્તમાન કાળે શ્રુત પરદેશ ઢસડાઈ જઈ રહ્યું છે. જૂની હસ્તપ્રતોનાં સેંકડો ગ્રંથો અને હજારો પાનાઓ પરદેશ જઈ વહેંચાય છે. શ્રાવક વર્ગે શ્રુતરક્ષા અને ફ્રાનરક્ષા માટે જાગૃત થવાની અત્યંત જરૂર છે.

જ્ઞાન પ્રત્યેના બહુમાનની સુંદર વાતો શ્રમણસંઘના ઇતિહાસમાં પણ જોવા મળે છે. શ્રી ઉમાસ્વાતિજી, શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી, શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચજી, સિદ્ધર્ષિગણિજી આદિ તથા અઢારમી સદીનાં પૂ. ઉપાધ્યાય યશોવિજયજી શ્રુત સર્જક તરીકે જગત્મસિદ્ધ બન્યા છે. તેમણે વિપુલ સાહિત્ય સર્જન કરી શ્રુતની રક્ષા કરી છે.

વર્તમાન કાળે પૂ. આ. શ્રી પૂર્ણચંદ્રસૂરિશ્વરજી મ. તથા તેઓના શિષ્યરત્ન પૂ. શ્રી ચુગચંદ્ર વિજયજી ગણિવરના માર્ગદર્શનાનુસાર 'શ્રુત લેખન'નું કાર્ચ પ્રારંભ થયું છે. આ લેખનશાળામાં ૨૫ લહિયાઓ શ્રુતલેખનનું કાર્ચ કરી રહ્યા છે તેમજ બહારગામ ૯૫ લહિયાઓ લખી રહ્યા છે.

## શુતજ્ઞાન ભણવાથી થતા લાભ :

(૧) રાગીને વીતરાગી બનાવે છે. (૨) અજ્ઞાનીને સર્વજ્ઞ બનાવે છે. (૩) બહિરાત્માને અંતરાત્મા બનાવે છે. (૪) સાધકને સિદ્ધ બનાવે છે. (૫) ઉન્માર્ગીને સન્માર્ગી બનાવે છે. (૬) જ્ઞાનનો વિશિષ્ટ ક્ષચોપશમ થાય છે. (७) જીવનમાં માણસાઈ અને સજ્જનતા પ્રાપ્ત થાય છે. (૮) શંકા-કુશંકાઓ દૂર થાય છે. (૯) સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ દ્વારા સંચમની પ્રાપ્તિ થાય છે. (૧૦) પરંપરાએ મોક્ષસુખની પ્રાપ્તિ થાય છે.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના અ.૧૧/૪-૫માં બહુશ્રુત થવાનાં આઠ સ્થાનો કહે છે. (૧) જે સદા હાંસી મજાક ન કરે (૨) ઈન્દ્રિયો અને મનને નિયંત્રિત કરે (૩) બીજાના મર્મ છતાં ન કરે (૪) સદાચારી હોય (૫) લીદોલાં વ્રત ચારિત્રને અખંડપણે પાળે (૬) નિમિત્ત મળ્યા છતાં ક્રોઇ ન કરે, ક્ષમાશીલ હોય (७-८) જે સત્થપ્રિય અને સત્થનિષ્ઠ હોય તે બહુશુત બની શકે.

જેમ કંબોજ દેશનાં અશ્વોમાં કંથક અશ્વ ગુણ સંપન્ન અને તેજ ગતિવાન હોવાથી શ્રેષ્ઠ કહેવાય છે, તેમ બહુશુત સાધક વિશ્વમાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે.

જેમ હાથણીઓથી ઘેરાચેલો ૬૦ વર્ષનો બલિષ્ઠ હાથી કોઈથી પરાજીત થતો નથી, તેમ ઔત્પાતિકી આદિ બુદ્ધિ તથા વિવિધ વિધાઓથી ચુક્ત બહુશ્રુત સાધક કોઈથી પરાજીત થતો નથી.

રાજગૃહી નગરીના મહામાત્થા અભચકુમાર ઔત્પાતિકી બુદ્ધિના સ્વામી હતા. તેમના જેવી કુશાગ્ર બુદ્ધિ જવલ્લેજ કોઈની પાસે હશે. યુગો પછી પણ જૈનો દિવાળી પર્વમાં ચોપડાપૂજન કરતી વખતે તેમને અચૂક ચાદ કરી લખે છે, 'અભચકુમાર જેવી બુદ્ધિ હોજો!'

વાચક ઉમાસ્વાતિજી, સિદ્ધસેનદિવાકરજી, હેમચંદ્રાચાર્ચજી, હરિભદ્રસૂરિજી, હીરવિજય સૂરિજી, ચશોવિજયજી અને પં. રત્નચંદ્રવિજયજી જેવા પ્રખર બહુશ્રુત પૂર્વાચાર્યોથી જૈન ઇતિહાસ સુશોભિત છે.

'ઉપદેશમાલા' ગ્રંથમાં શ્રી ધર્મદાસગણિવર નવું નવું જ્ઞાન ભણવા તરફ નિર્દેશ કરે છે:

जङ् विहु दिवसेण पयं, धरेङ् वेण वा सिलोगद्धं । उज्जोयं ना मुंचसु जह, इच्छसि सिविखउं नाणं । ।

અર્થ : જો કદાચ એક દિવસમાં એક જ પદ (શબ્દ) ધારી શકાચ અથવા એક એક પખવાડીચામાં અડધો શ્લોક જ ભણી શકાચ તો પણ શ્રુતજ્ઞાન મેળવવા સતત ઉદ્યમ કરવો જોઈએ.

જેમ રોટલી કે પાપડને પકાવતી વખતે ફેરવતાં રહેવાથી તે બળી જતાં નથી તેમ ભણેલું કે ગોખેલું જ્ઞાન પુનરાવર્તન-સ્વાધ્યાય કરવાથી, બીજાને ભણાવવાથી વિસ્મૃત થતું નથી.

જ્ઞાનનું અજાર્શ અભિમાન છે. ભગવાન મહાવીરના શાસનકાળમાં જ્ઞાનનું અજાર્શ થતાં સાત નિહ્નવો થયા. સત્થને છુપાવે તેને નિહ્નવ કહેવાય. જમાલી, તિષ્યગુપ્ત, અષાઢાચાર્ચ, અશ્વમિત્ર, આચાર્ચગંગ, રોહગુપ્ત, ગોષ્ઠામાહિલ આ સાત નિહ્નવો હતા. તેમના આત્મામાં કદાગ્રહનું વિષ પડ્યું હતું. શ્રી 'અધ્યાત્મસાર ગ્રંથ'માં સાત નિદનવો વિશે વિસ્તારથી માહિતી છે.

જ્ઞાનનું વિરોધી અજ્ઞાન છે. પચ્ચીસ પ્રકારના મિથ્યાત્વમાં 'અજ્ઞાન' નામનું મિથ્યાત્વ છે. અજ્ઞાનવાદીઓ અજ્ઞાનને જ શ્રેષ્ઠ માને છે. કેવો અંધાપો!

બાવીસ પરિષહમાં અજ્ઞાન નામનો એક પરિષહ છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી અજ્ઞાનનો પરિષહ માષતુષ મુનિએ સમભાવે જીત્યો. તેઓ જ્ઞાન અને જ્ઞાનીના બહુમાનથી કેવળજ્ઞાન પામ્યા.

જ્ઞાનની સાથે નમ્રતા, ઉદારતા, નિષ્પક્ષતા, સાત્ત્વિક જિજ્ઞાસા, સહિષ્ણુતા હોય તો તે જ્ઞાન આત્મવિશ્વાસનું સાધન બને છે. સંશય વિભ્રમ અને વિપર્યાયરહિત જ્ઞાન સમ્યક્જ્ઞાન કહેવાય છે.

સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય, મંદ કષાયવાળો, વિશુદ્ધ પરિણામી, ધર્મ પ્રત્યે અનુરાગ ધરાવનાર શાસ્ત્ર શ્રવણની ઈચ્છા જન્મે છે, સંકલેશ પરિણામીને નહીં.

આત્માનું સ્વરૂપ જાણવાની તીવ્ર જિજ્ઞાસા અને કષાયોની મંદતા થતાં દેશનારૂપ નિમિત્તની ઉપલબ્ધિ થાય છે. શ્રી પદ્મનંદી 'પંચવિંશતિકા' ગ્રંથમાં કહે છે :

तत्प्रति प्रीतिचितेन येन वार्ताऽपि हि श्रुता।

निश्चितं स भवेत् भव्य भावि निर्वाण भाजनम् ॥''

અર્થ: પોતાના સ્વરૂપનું કથન સાંભળી જીવ ખુશ થાય છે. તેને પોતાના વિષે વધુ જાણવાની જિજ્ઞાસાપ્રગટે છે.

જેમ દૂરદર્શનના મનગમતા કાર્યક્રમને જોવા લોકો ઝડપથી કાર્ય પૂર્ણ કરી દૂરદર્શનની સામે ગોઠવાઈ જાય છે, તેમ ઘર ગૃહસ્થીના કાર્યોમાંથી સમય કાઢી ખૂબ ઉલ્લાસ અને રુચિપૂર્વક દેશનાલબ્લિ વાળો જીવાત્માં જિનવાણી સાંભળે છે.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ 'ચોગદષ્ટિ સમુસ્થય'માં કહે છે :

''શ્રીજી બલાદષ્ટિમાં શુશ્રૂષા નામનો ગુણ પ્રગટે છે. જિજ્ઞાસામાંથી શ્રવણ-સાંભળવાની ઇચ્છા જન્મે છે. આ શ્રવણેચ્છા પણ તત્ત્વ સંબંધી હોય છે. સદ્ગુરુના મુખેથી તત્ત્વ સાંભળવાની પ્રબળ ઇચ્છા હોય છે.''

ચશોવિજયજી કૃત 'આઠ દષ્ટિની સજઝાય'માં કહ્યું છે :

"''તરુણસુખી સ્ત્રી પરિવર્શોજી, જેમ ચાહે સૂરગીત ; સાંભળવા તેમ તત્ત્વનેજી, એ દષ્ટિ સુવિનીત રે... જીનજી''

અર્થ : જેમ નિરોગી, તરુણ ચુવાન, તેની બાજુમાં સુંદર સ્ત્રી હોય, ભોગવિલાસની સર્વ સામગ્રી ત્યાં હાજર હોય ત્યારે કોઈ દિવ્ય દેવતાઈ ગીત સાંભળવાની ઈચ્છા કરે તેમ બલા દષ્ટિમાં સ્થિત જીવ તત્ત્વ સાંભળવાની તીવ્ર ઉત્કંઠા ધરાવે છે. ચોગદષ્ટિ સમુચ્ચય ગા-પરમાં પણ આ પ્રમાણે કહ્યું છે.

'દ્ધાત્રિંશિદ દ્વાત્રિંશિકા' ગ્રંથમાં શ્રી ચશોવિજયજી મહારાજે પણ આવી જ વાત કહી છે.

<sup>\*\*</sup>भोगि किन्नरगेयादि विषयाऽऽधिक्यमीयुषे।

शुश्रुषाऽस्य न सुप्तेश कथाऽर्थ विषयोपमा 🛚

અર્થ: ભોગી પુરુષને કિન્નર વગેરેના ગીતો સાંભળવાની તીવ્ર અભિલાષા હોય, તેના કરતાં વધુ પ્રબળ ધર્મશુશ્રૂષા સમકિતી જીવને હોય છે. કામીને કામવર્ધક ગીતોમાં આનંદ આવે તેનાથી ચઢિયાતો આનંદ સમકિતીને જિનવચન શ્રવણમાં આવે.

આ શુશ્રૂષા બોદા જળના પ્રવાહની જેમ સરવાણી સમાન હોય છે. જેમ ફૂવામાં સરવાણી હોય તો પાણી આવ્યાજ કરે, તેમ ઉત્કટ શ્રવણેચ્છારૂપ સરવાણી હોય તો સતત જ્ઞાનની વૃદ્ધિ થયા જ કરે છે. જેમ સરવાણી વિનાનો ફૂવો ન ખોદવા બરાબર છે, તેમ શુશ્રૂષા વિનાનું શ્રવણ નિષ્ફળ છે."

શ્રવણના અભાવે પણ શુશ્રૂષાની ઈચ્છા હોવાથી, શુભ ભાવની પ્રવૃત્તિને લીધે જીવાત્માના કર્મ ક્ષય થાય છે, જે પરમ બોધનું કારણ બને છે. "

ગીતામાં પણ ધર્મશ્રવણની અગત્થતા પર ભાર મૂક્યો છે. <sup>જ</sup>ગીતામાં ધર્મશ્રવણને પરમ શાંતિનો માર્ગ કહ્યો છે.

દેશનાલિલ કે યોગદિષ્ટ ચરમાવર્તકાળમાં જ પ્રગટે છે. ચરમપુદ્ગલપરાવર્તન સિવાયના પુદ્ગલપરાવર્તનોનો કાળ ગાઢ મિથ્યાત્વ કાળ છે. મિથ્યાત્વની બહુલતા હોવાથી અચરમાવર્તકાળ જિનવચનરૂપ ઔષધના પ્રયોગ માટે અકાળ છે. અચરમાવર્તકાળમાં ગમે તેટલી વાર જિનવચન સાંભળે છતાં તેનું હૈયામાં પરિણમન ન થાય. ચરમાવર્તકાળ જિનવચનરૂપ ઔષધના ઉપયોગનો કાળ છે. અપુનર્બંધક આદિ અવસ્થાઓ જિનવચનરૂપ ઔષધના પ્રયોગ માટે યોગ્ય કાળ છે, જેથી સંસાર વ્યાધિના નાશરૂપ આરોગ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે.

શ્રી રાયપસેણીય સૂત્ર અનુસાર ધર્મ પ્રવચનનું શ્રવણ કરવાથી પરમ નાસ્તિક પ્રદેશી રાજાએ સત્ય અને પરમાર્થિક જિનધર્મની પ્રાપ્તિ કરી.

સંપ્રતિ રાજા પૂર્વભવમાં રંક-ભિખારી હતા. પેટ પૂરતું ખાવાનું અન્ન પણ પ્રાપ્ત થવું દુર્લભ હતું. તેઓ દીક્ષિત થયાં. સાધુઓ દ્વારા ગોચરી મળતાં તેમણે ધર્મની ખૂબ પ્રશંસા કરી. ''કેવો સુંદર આ સંચમ છે! જે લોકો ગઈકાલ સુધી મારી હડધૂત કરતા હતા, તે જ લોકો આજે મારી સેવા-ભક્તિ કરે છે!!!'' તેમણે નિર્ગ્રથ પ્રવચનની પ્રભાવના કરી. બીજા ભવમાં તેઓ સંપ્રતિ રાજા બન્યા. તેઓ અનેક જીવોને સત્થધર્મનું જ્ઞાન કરાવવામાં નિમિત્તરૂપ બન્યા.

જિનવચન પરોપકારી છે પણ કેટલાક પ્રાણીઓ રુચિથી સાંભળતા નથી. અપાત્રતાથી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થતી નથી.

'ઉપમિતિ ભવપ્રપંચા ગ્રંથ'ના રચચિતા શ્રી સિદ્ધર્ષિ ગણિવર કહે છે :

\*"भवत्ये हि सद्गुरुणामपि निष्फलतया कुपात्रगोचरो महाप्रयासश्चित खेद हेतुः।

અર્થ : કુપાત્રને ઉપદેશ આપવા માટે મોટો પ્રચાસ કરવામાં આવે છતાં તે નિષ્ફળ થઈ જતો જણાય છે ત્યારે સદ્ગુરને ચિત્તમાં ખેદ થાય છે.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના 'ખલુંકીય' નામના સત્થાવીસમાં અધ્યયનમાં આચાર્ચપ્રવર ગર્ગનો અધિકાર છે. ગર્ગાચાર્ચ સ્થવિર મુનિ હતા. તેઓ સર્વ શાસ્ત્રમાં નિપુણ હતા પરંતુ કર્મસંચોગે તેમના બધા જ શિષ્યો અવિનીત હતા. તેઓ ગુરુવચનમાં દોષ કાઢતા, શિક્ષાપ્રદ વચનોથી વિરુદ્ધ આચરણ કરતા તેમજ ગુરુની અવજ્ઞા કરતા હતા. ગર્ગાચાર્ચએ વિચાર કર્યો, 'વાહનને ગતિશીલ કરનાર વૃષભ આદિ પશુ પણ જો વિનીત હોય તો વાહનમાં બેઠેલા મુસાફરને યોગ્ય સ્થાને સુખપૂર્વક લઈ જાય છે. હું આ શિષ્યોનો સારથી છું પરંતુ મારા શિષ્યો અવિનીત છે, જે મારી ચિત્ત સમાધિનો ભંગ કરે છે. આવા અવિનીત, દુષ્ટ, અનુશાસનહીન, ઉદ્દંડ શિષ્યોનો ત્યાગ કરવો એ જ યોગ્ય છે.' ગર્ગાચાર્ચએ આળસુ અને નિરુત્સાહી કુશિષ્યોને ઉપદેશ આપવો બંધ કર્યો.

રોહિણેયકુમારથી કાંટો કાઢતાં કાઢતાં દિવ્યવાણીનાં વચનો સંભળાઈ ગયાં. નિયતિ બળવાન છે! થનાટું થઈને જ રહે છે. તેણે તરત જ ફરીથી પોતાના કાનને આંગળીઓ ખોસી બંધ કરી દીધાં. હવે તે ખૂબ પરતાવો કરવા લાગ્યો . તેણે વ્યથિત થઈ વિચાર્યું, 'અરેરે! આ તો અનર્થ થઇ ગયો. પિતાને આપેલું વચન ભંગ થયું. આના કરતાં તો શશુની તલવારની ધારથી મારા કટકા થઈ ગયા હોત તો સારું હતું! એ સમયે મારા કાનમાં ધગધગતું સીસું કેમ ન રેડાયું ? પાણીમાં ડૂબી મરું ? આગમાં બળી મરું કે પર્વત પરથી પડું ? ન જાણે કેમ, અનાયાસ જ મારા હાથ વિદ્યુતવેગે પગ પર ગયા. હવે શું થશે ? ખેર! વાણી સાંભળવાથી કંઈ નુકશાન નથી. એ વાણીને મનમાં સંગ્રહી રાખું તો જ પ્રતિજ્ઞા તૂટે! હવે હું આ શબ્દોને જેમ બને તેમ જલ્દીથી ભૂલી જવાનો પ્રયત્ન કરું. હું એવું માનીશ કે મેં કાંઈ સાંભળ્યું જ નથી.'

આવું વિચારવા છતાં શું રોહિણેચકુમાર ભગવાનના શબ્દોને ભૂલી શક્યો ? જેમ જેમ તે શબ્દોને ભૂલવાની મથામણ કરતો ગયો, તેમ તેમ તે શબ્દો તેના સ્મૃતિપટ પર તાજાં થતાં ગયાં. ઘીમે દીમેપરમાત્માના શબ્દો તેના હૃદયપટ પર અંકિત થઈ ગયાં.

ન્વૈજ્ઞાનિક માન્યતા અનુસાર માનવીનું મન જે કાંઈ સાંભળે કે વિચારે તેનો પ્રથમ સંગ્રહ ફ્રાત મન (CONCIOUS MIND)માં થાય છે. જ્ઞાત મનની શક્તિ મર્ચાદિત છે. જ્ઞાત મન સિવાય અજ્ઞાત મન (\$UB-CONCIOUS MIND)નો પણ મનોવિજ્ઞાને સ્વીકાર કર્યો છે. અજ્ઞાત મન વધુ શક્તિશાળી છે. જ્ઞાત મનમાંથી જે વાત અજ્ઞાત મનમાં જાય છે તે વધુ સમય ટકે છે. અજ્ઞાત મનની આગળ ચિત્ત (પ્રજ્ઞા) છે અને સૌથી છેલ્લે સર્વોપરી આત્મતત્ત્વ છે. જે અનંત શક્તિ ધરાવે છે.

सामान्य भानवी ज्ञात भननी शक्ति वडे अल्प समय सुधी याह राणे छे. तेनाथी वधु भेद्यावी व्यक्ति थोडा वधु समय सुधी वधु वस्तुओंने याह राणी शडे छे. शतावधानी व्यक्तिओ ज्ञात भन वडे अज्ञात भन सुधी, अज्ञात भनथी यित्त सुधी अने चित्तथी आगण वधी आत्भिड शक्ति वडे सहराणी शडे छे.

આવા શતાવદાની શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી, પં. શ્રી રત્નચંદ્રવિજયજી, પૂ. અજિતચંદ્રસાગરજી જેવાસરસ્વતી પુત્રો વિશ્વમાં વિખ્યાત છે.

## દુહા : ૫ - રાસનાચકનો પડકાર

| <b>3</b>                            |    |
|-------------------------------------|----|
| કોટવાલ કોર્પિ ચઢચો, જો ઝાલું એ ચોર; |    |
| કુટી ઘાલું હઈડિમા, કોર્ટિ બાંધુ દોર | დሪ |
| રોહણીઉ પાસઈ હતો, સુણતા ઝડપી મોલ્ય;  |    |
| સોર થઉ તવ અતી ઘણો, દીધી ગઢની પોલ્ય  | ა∈ |
| અભઈકુમાર ધાયો તહી, મુકઈ તોબર તીર;   |    |
| ચોર તણઈ વાગઈ નહીં, રહઈ આકાસઈ તીર    | 60 |

| રોહણીઉ મુખ્ય એમ કહઈ, વ્યકરું રૂપું શલાય;                                    | •                      |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ચંપાશો સઘલાં તમ્ચો, પાતિગ મોટુ થાચ                                          | ۷۹                     |
| માહરો ગરાસ જ રાખતા, સ્થુ હોસઈ જઈકાર;                                        | •                      |
| કાંઈક ચેત્થની બાપડા, ભુડા અભઈ ફુમાર                                         | ٠ ८२                   |
| ખનખેદ મંત્રી થયો, તવ રોહણ બોલીહ;                                            |                        |
| ષટ મહીનામા મુઝ વલી, ચો૨ કરી ઝાલેહ                                           | ८३                     |
| વીર ઢાથિ તો દિખિ ગ્રહ્યું, સૂણતુ અભઇ કુમાર                                  |                        |
| ત્થાહાં લગઈ તુઝનઈ હું વલી, નીતિ કરું જેહાર                                  | ۲۶                     |
| અર્થ : અપમાનિત થયેલા કોટવાલે ક્રોધથી લાલપીળા થઈ કહ્યું, ''આ ચોરને હું પ     | કડીને સારો             |
| એવો મેથીપાક ચખાડીશ તેમજ તેના ગળામાં દોરડું બાંધી બળદની જેમ(નાથી) હળમાં ૧    | ોડીશ (જેથી             |
| તેની શાન ઠેકાણે આવે.)''                                                     | 6८                     |
| રોહિણેચકુમાર આ સમચે પણ (રોહણશેઠ બની) રાજાની બાજુમાં જ બેઠે                  | 1 હતો. તેણે            |
| કોટવાલના અહંકારી વચનો સાંભળ્યા. તે અકળાઈ ઉઠયો (તેણે ઝડપથી ફાળિયું - ફેટો ?  | ા <b>થે</b> બાંધ્યું.) |
| તે વિદ્યાના બળે ઝડપથી વીજળીની જેમ ઉછળી હવેલીની મેડી પર ચઢી ગયો. રાજાના      | सैनिड़ो तेने           |
| પકડવા પાછળ દોડ્યા પરંતુ રોહિણેચકુમાર ક્ષણવારમાં કિલ્લો ઓળંગી ગયો.           | ७€                     |
| મહામંત્રી અભચકુમાર સ્વચં તેની પાછળ દોડ્યા. તેમણે તીક્ષ્ણ તીર છોડ્યું        | પણ ચોરને               |
| વાગ્યું નહીં. તે તીર વિદ્યાના બળે આકાશમાં અધ્ધર જ રહ્યું.                   | 60                     |
| ટોહિણેચકુમારે તે સમયે (ઘૂંવાફૂંવા થતાં) મુખેથી કહ્યું '' જો તમે મને પકડ્રત  | વાનો પ્રચાસ            |
| કરશો તો હું એક વિશાળ કાચ શિલાનું નિર્માણ (વિકુર્વીશ) કરીશ. તમે સર્વ તેની ને |                        |
| (દબાઈ) ને મૃત્યુ પામશો. ખૂબ મોટું પાપકર્મ થશે.''                            | 69                     |
| રોહિણેચકુમારે મહામંત્રીને કહ્યું, ''અરે મહામંત્રી અભચકુમાર ! મારો ગરાસ      | છીનવી લેતાં            |
| તમને શરમ ન આવી ? તમે શું સારું કાર્ચ કર્યું ? બાપલા! હવે ચેતી જજો.''        | ۶۵                     |
| મહામંત્રી અભચકુમાર અત્યંત શોકમગ્ન (ચિંતાતુર) બન્યા. ત્યારે રો               | હેણે <b>ચકુ</b> મારે   |
| પડકાર ફેંકતા કહ્યું ''જો મને કોઈ છ મહિનામાં ચોર સાબિત કરી પકડી બતાવે.       | 63                     |
| તો હું ભગવાન મહાવીરસ્વામીના પંથે સર્વવિરતિ ધર્મ સ્વીકારીશ'' ર               | ખભચકુમાર               |
| આશ્ચર્યચકિત બની રોહિણેચકુમારના વચનો સાંભળતા રહ્યા. તેણે પુનઃ આગળ કહ્યું '   | -                      |
| ત્યાં સુધી હું નિત્ય તમને મળીને પ્રણામ કરવા આવીશ.''                         | ८४                     |
|                                                                             |                        |

### વિવેચન

રોહિણેચકુમારે નિત્ય ક્રમ પ્રમાણે ચોરીનો માલ લાવી ગુફામાં મૂક્યો. કોટવાલ કંઈ ન કરી શક્યો. રાજકોષ લૂંટાઈ ગયો. ચોરીનો ઉપદ્રવ દિન-પ્રતિદિન વધતો જ ગયો. મહારાજા શ્રેણિકની ચિંતાનો કોઈ પાર ન હતો. તેમણે કડક શબ્દોમાં કોટવાલને ઠપકો આપ્યો. અપમાનિત થયેલા કોટવાલે લિજિત થઈ કહ્યું, ''રાજન્! આ ચોરોને પકડી તેને બળદની જેમ નાથી હળમાં જોડીશ ત્યારે જ મને શાંતિ થશે.''

શું તારાગણનાં હજારો તારાઓ ઝાંખા હોય તેથી એક સૂર્ચને ઝાંખો કહેવાય ? શું મદારી રીંછને નચાવી શકે તેમ કેસરીને નચાવી શકે ખરો ? રોહિણેયકુમારને નાથવો સરળ ન હતો. તેની લીલાઆગળ રાજગૃહીના સત્તાધીશો નિષ્ફળ સાળિત થયા.

રોહણશેઠ બનીને રોહિણેચકુમાર મહારાજાની પડખે જ બેઠો હતો. કોટવાલના પુન: અહંકાર ભર્ચા કાળગ્રાળ શબ્દોથી રોહિણેચકુમારને ભારે ચીડ ચડી. તેણે ક્ષણવારમાં વેશ પરિવર્તન કરી વાંદરાની જેમ છલાંગ મારી કિલ્લો ઓળંગ્યો. રાજાના સૈનિકો અને મહામંત્રી અભયકુમાર સ્વયં તેને પકડવા દોડ્યા. તેમણે તીર ચલાવ્યું પરંતુ તે આકાશમાં અદ્ધર જ રહ્યું. રોહિણેચકુમાર વીજળીના પ્રબકારાની જેમ પળવારમાં અદશ્ય થઈ ગયો. તેણે અદશ્ય બની આકાશવાણી કરતાં ચેતવણી આપી કહ્યું, ''મને પકડવા આવશો તો મારી વિદ્યાના બળે વિકુર્વેલી શિલા નીચે ચગદાઈ મરશો. મહામંત્રી! કાન ખોલીને સાંભળો. મારો ગરાસ છીનવી લેતાં તમને શરમ ન આવી ? બાપલા! માંઠા કાર્ચનું માઠું ફળ ચાખવા હવે તૈયાર રહેજો.'' ત્યાર પછી મહામંત્રીને પડકારતાં નિર્ભય બનીને કહ્યું, ''બાપુ! જો વમેમને છ મહિનામાં ચોર સાબિત કરી પકડી બતાવો તો હું ભગવાન મહાવીર સ્વામીના હાથે દીક્ષા લઈ લઈશ.ત્યાં સુધી હું નિત્ય તમને રામરામ (પ્રણામ)કરવા આવીશ.''

પ્રસ્તુત દુહામાં રોહિણેયકુમારની બહાદુરી અને નિર્ભયતાનાં દર્શન થાય છે. તે અનેક વિદ્યાઓમાં કુશળ અને ધાડ પાડવામાં અત્યંત નિપુણ હતો. વળી, તેણે ચોર સાબિત થાય તો સંસારથી વિરક્ત બનવાની વાત પણ કરી છે.

અહીં એક વાત ધ્યાન ખેંચે છે કે રોહિણેચકુમાર જૈન ધર્મી નથી, છતાં તેની શરત કેવી સાત્તિક છે ? જો છ માસમાં ચોરી કરતાં પકડાઈ જાય અથવા ચોર સાબિત થાય તો પોતે બધું જ ત્થાગી સર્વવિરતિધર બનશે. જ્ઞાતિએ શુદ્ર, અન્થાય, અનીતિથી ભરપૂર જીવન હોવા છતાં વિચારો કેવાં સાત્વિક!

# ટાળ : ૪ પુરોહિત પુત્રનું અપહરણ (દેશી : ઉલાલાની)

જ્યોહાર કરી નીત્ય જાઈ, તસકર કચમેઅ ન ઝાલઈ; ફેરવઈ નીતઈ સરૂપો, ક્યારઈ વીપ્રનું રૂપો .... ૮૫ માલી કંદોઈ, સેઠી, જાઈ કુમરનઈ ભેટી; મંત્રી કરતો ઉપાઈ, ઝાલ્યો કચમેહ ન જાઈ . ... ૮૬ ગહઈન ગફામાંહિ પિસઈ, ભોચિં ભોચરામાહા બઈસઈ; ન લહઈ ત્યાહા કુણ વાટો, દ્વાર તે એકસો નઈ આઠો .... ૮૭ એક દીન પુરોહીત ઘરિ, વીવાહોઈ શુભ પિરિ; રોહણ ફેરવઈ રૂપો, કીઇૂ ડંડી સરૂપો .... ૮૮

|                                | અશ્વ ચઢી નર ધાવઈ, પુરોહીત નઈ ઘરિ આવઈ;                                 |                         |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------|
|                                | ઉત્તરયો ચોરીની સંધિ, વરવહુ બઈસાડયા ખંધઈ                               | ሪፁ                      |
|                                | ખેલાંવ્યાં વરનઇ કન્થાઇ, ઊડી આકાશમાહા જાઇ;                             |                         |
|                                | જે વર કન્યા એ દોઈ, ડંડી ધરિ મુકાવ્યાં સોહી                            | 60                      |
|                                | ચોકી પોહોરીઆ દોયો, ધાયા દશ દશ સોયો;                                   |                         |
|                                | દેખઈ ડંડી ઘર માહઈ, મુકઈં અગ્યની તે ત્થાહઈ                             | eq                      |
|                                | ચુદ્ધ હોઈ જેણી વારો, વારઈ અભઈ(અ) કુમારો;                              |                         |
|                                | પોહોરી ચૂકે એ કાંઈ, તલહાર હતો નૃપ જ્યાંહઈ                             | €€                      |
|                                | એ રોહણઉં એ કામો, ઘંઘઈ મેલીઉં ગામો;                                    |                         |
|                                | ચોરી નીત્ય કરી જાઈ, લોકંઈ વીનવીઉં રાઈ                                 | €3                      |
|                                | વચનપાલક રોહિણેયકુમાર નિત્ય મહામંત્રી અભચકુમારને વિવિધ વે              |                         |
| (ପୁଞ୍ଜି ମିଧା                   | ન મહામંત્રીને છેહ આપીને ચાલ્યો જતો.) તે કોઈ રીતે પકડાયો નહીં ક        | કારણકે તે રોજ વેશ       |
| -                              | રી આવતો હતો. ક્યારેક તે બ્રાહ્મણનું રૂપ લઈ આવતો.                      | ८૫                      |
|                                | તો ક્યારેક માળી, કંદોઈ, શ્રેષ્ઠી ઈત્થાદિનું રૂપ ધારણ કરી અ            | ભચકુમાર <i>ને</i> જુહાર |
| (નમસ્કાર)                      | કરવા આવતો. બુદ્ધિનિદ્યાન અભચકુમારે ઘણાં ઉપાચો ચોજ્યાં પરં             | તુ ચોરને પકડવામાં       |
|                                | ફળતા ન સાંપડી.                                                        | ζξ                      |
|                                | તે ઊંડી (ગહન) ગુફામાં પેસીને, નીચે ભોચરામાં બેસતો હતો. તે ગુ          | ફાના એક્સો અંઠ          |
| દ્વાર હવા તે <sup>.</sup>      | થી કોઈ તે રસ્તો શોધી શકતા ન હતા.                                      | ۵۵                      |
|                                | એક દિવસ પુરોહિતના ઘરે પુત્ર વિવાહનો મંગળ પ્રસંગ હતો. રોહિર્ણચ         | ાકુમારે વિદ્યાના બળે    |
| રૂપ પરિવર્ત                    | ન કર્યું. તેણે આબેહૂબ કોટવાલનું રૂપ ધારણ કર્યું.                      | ८८                      |
| •                              | રોહિણેયકુમાર કોટવાલ બની અશ્વપર બેસી ઝડપથી પુરોહિતના દ                 | ાટે આવ્યો. તે વર-       |
| <del>ड</del> न्थाना स <b>ः</b> | ગ્નમંડપ (માહ્યરું) પાસે ઉતર્ચો. તેણે વર-કન્થાને પોતાના ખભા પર બેસ     | । <b>ଟଥା</b> ୦୧         |
|                                | તેણે (કુશળ નૃત્થકાર બની) વર કન્થાને ખભા પર બેસાડી ખૂબ નૃત             | ત્ય કર્યું. ત્યાપછી તે  |
|                                | ાર કન્થાને લઈને આકાશમાં <del>રકુ</del> ચક્કર થઈ ગયો. તેણે વરકન્થાને વ |                         |
| કોટવાલના                       |                                                                       | 60                      |
|                                | ત્યાં બે ચોકીદારો ચોકી કરતા હતા. તેઓ વર-વધૂને લાવવા દશે દિશા          | ઓમાં દોડચાં. ખોજ        |
|                                | ો વર-વધૂને કોટવાલના ઘરે જોયા. સેવકોએ કોટવાલની હવેલીમાં આવ             |                         |
|                                | જ્યારે કોટવાલ અને પુરોહિતના માણસો વચ્ચે ચુદ્ધ થયું ત્થારે મહ          |                         |
| તેમણે અટક                      | કાવતાં કહ્યું, ''પહેરગીરો (રાતભર નગ્ન ખડગ લઈ ચોકી પહેરો કરે છે        | ).) કોઈ ભૂલ ન કરે.      |
|                                | રાજા હતા ત્થાં કોટવાલ હતો. (આવું કેમ બન્થું ?)''                      | ∈€                      |
| ment sent                      | (વિચારતાં અભયકુમાર સમજી ગયા કે) આ વિચક્ષણ રોહિણેયકુમા <del>ર</del>    | છું જ કાર્ચ લાગે છે.    |
|                                | માં સર્વત્ર અંધાધૂંદી ફેલાવી છે. લોકોએ ખિન્ન વદને રાજાને વિનંત        |                         |

ાભાપતિ ! ભથાનક ચોર (હિમવર્ષાની જેમ વરસતો) નગરમાં નિત્ય ચોરી કરવા ત્રાટકે છે (સમગ્ર કુંભાજનોને રંજાડે છે.)'' ....૯૩

### વિવેચન

પ્રસ્તુત ઢાળમાં રોહિણેચકુમાર પોતાનાં વચનોનું ચથાર્થ પાલન કરે છે. તે વિદ્યાના બળે વેશ પરિવર્તન કરી નિત્ય જુદાં જુદાં રૂપ ધારણ કરે છે. તે ક્યારેક કંદોઈ, ક્યારેક શેઠ, ક્યારેક માળી જેવાં વિવિધ રૂપો બનાવી પોતાની ટેક અનુસાર મહામંત્રી અભચકુમારને નિત્ય જુહાર (પ્રણામ) કરવા આવે છે. રૂપ પરિવર્તનમાં અત્યંત પ્રવીણ રોહિણેચકુમારને વિચક્ષણ મહામંત્રી ઘણા ઉપાયો કરવા છતાં મોળખી શક્યાં નહીં. ચતુર રોહિણેચકુમાર હાથતાળી આપી જતો રહેતો. જેમ ઘણા તાવમાં બધી જ મોપિયઓ નિષ્ફળ જાય છે, તેમ રાજગૃહી નગરીના સિર દર્દ સમાન રોહિણેચકુમારને પકડવા રચેલી

બીજી બાજુ કોટવાલની શાન ઠેકાણે લાવવા પુન: રોહિણેચકુમારે એક યુક્તિ રચી. એક માર પુરોહિતને ત્યાં લગ્નોત્સવ હતો. તેણે આબેહૂબ કોટવાલનું રૂપ લીધું. પુરોહિતને ત્યાં જઈ વર-મધૂને ખભા પર બેસાડી જાનેયાઓ સાથે નૃત્ય કરવા લાગ્યો. લોકો જ્યારે નૃત્યમાં મશગૂલ હતા ત્યારે શેળામાંથી વર-વધૂને લઈ આકાશમાં ઉડયો. તેણે વર-વધૂને કોટવાલના રહેઠાણે મૂક્યા. વર-વધૂના મચાનક ગાયબ થવાથી જાનેયાઓમાં શોરબકોર થયો. વર-કન્યાની શોધ કરવા સૈનિકો નગરમાં કરી વળ્યા. તેઓએ વર-વધૂને કોટવાલના ઘરે જોયા. કોટવાલે વર-વધૂનું અપહરણ કર્યું છે તેવું સમજી પુરોહિત અને કોટવાલના સેવકો વચ્ચે ઝપાઝપી થઈ. તેઓએ કોટવાલની હવેલીમાં આગ ચાંપી.

\*'પ્રબુદ્ધ રોહિણેચમ્' નાટકમાં આ પ્રસંગ થોડો જુદી રીતે વર્ણવેલો છે. વસંતોત્સવ દરમ્યાન ઉદ્યાનમાં પોતાના પ્રિયતમ સાથે વિહરવા આવેલી ઇન સાર્થવાહની પુત્રી મદનવતીનું રોહિણેચકુમાર દ્વારા અપહરણ થયું. નગરમાં સુભદ્રશેઠના પુત્ર મનોરથનાં લગ્ન લેવાયાં. આ વિવાહોત્સવમાં રોહિણેચકુમાર સ્ત્રીની વેશભૂષા પહેરી સ્ત્રીઓના ઢોળામાં ઘૂરચો. તે જાનેયાઓ સાથે પોતાના સાથીદારો સહિત સામેલ થઈ નાચગાનમાં પ્રયુક્ત થયો. ભીડમાં કપડાનો બનાવટી સર્પ નાખી પાનમાં અરાજકતા ફેલાવી. જાનેયાઓ નાસભાગ કરવા લાગ્યા ત્યારે પરિસ્થિતિનો લાભ લઈ ચાલાક રોહિણેચકુમાર વીજળીના ઝળકારાની જેમ ક્ષણવારમાં શ્રેષ્ઠી પુત્રને ખભે બેસાડી નાસી ગયો.

વળી, પ્રસ્તુત રાસકૃતિમાં પણ કવિ ઋષભદાસ રોહિણેયકુમારને તસ્કર તરીકે ચિત્રિત કરે કૈ,પરંતુ અશીલવાન બતાવતા નથી.

કેટલીક સત્ય કથાઓ હોય છે તો કેટલીક દંત કથાઓ હોય છે. આવી કથાઓમાં ઘણી

<sup>&</sup>quot;પ્રબુદ્ધ રોહિણેચમ્' નાટકમાં રોહિણેચકુમાર સ્ત્રીઓનું અપહરણ કરતો હતો એવું ઉપરોક્ત બનાવ પરથી જણાય છે. જ્યારે 'જેન કથારોં'(હિન્દી) જેમાં 'દરચુરાજ રોહિણેચ' કથામાં કહ્યું છે કે રોહિણેચકુમાર માત્ર ધનનો હૂંટારો હતો પરંતુ સ્ત્રીનો રક્ષક હતો. દુર્ગુણોની સાથે તેનામાં એક મોટો સદ્દ્રગુણ હતો.(જેન કથાર્ચે, પૃ.૨૧૯, લે. પુષ્કરેજી મુનિ. સં. દેવેન્દ્રમુનિ શાસ્ત્રી. પ્ર. શ્રીતારકગુરુ, જેન ગ્રંથાલય-ઉદયપુર (રાજસ્થાન))

જગ્યાએ વિવિદ્યતાઓ જોવા મળે છે. ક્યારેક રાસફૃતિને રસપ્રદ બનાવવા કલ્પના કરવામાં આવે છે. નગરજનો અને શ્રેષ્ઠીવર્ચો નિત્થ નિયમથી થતી ચોરીઓથી કંટાળ્યા. રાજ્યમાં ભર્યું વાતાવરણ પ્રસર્વું. નગરરક્ષકોએ પોતાની અસમર્થતા પ્રગટ કરી, ત્થારે નાગરિકો મગધ નરે શ્રેણિકના દરબારમાં પહોંચ્યા, તેમણે વ્યથિત હૃદયે કહ્યું, ''અન્નદાતા! અમારા દાણા-પાણી હરાય થયા છે. હવે અમે આ રાજચમાં નહીં રહી શકીએ કારણકે અમે નિત્ય લૂંટાઈએ છીએ. અમારું જાગરક પણ વ્યર્થ છે. આપના સેવકો પણ અમારી સુરક્ષા કરવામાં અસમર્થ છે તેથી કાં તો તમે રોહિણેય ચોએ પકડો અથવા અહીંથી અમને સ્થળાંતર કરવાની અનુમતિ આપો.''

### ξ&I : ξ

.....EX

....9.0X

નગર લોક સેઠી મલી, જઈ વીનવીઉં રાય; કઈ ઝાલો રોહણ તણઈ, કઈ અમ કરો વીદાય

અર્શ :

નગરજનો, વેપારીઓ તથા શ્રેષ્ઠીઓએ રાજાને વિનંતી કરી ''હે દેવ ! કાં તો દુરાતા રોહિણેચકુમારને પકડો અથવા અમને આ નગર છોડી અન્થત્ર જવાની આજ્ઞા આપો. (કારણે રોહિણેય ચોર ધન, અશ્વ, સંતાન અને સ્ત્રીની ઉઠાંતરી અને અપહરણ હંમેશાં કરે છે.)" ....E¥ ચોપાઈ: ૨ મહામાત્થની કુશળ રાજનીતિ કઈ અમ રાજા કરો વીદાય, નાથ થકા તસકર લેઈ જાઈ; સુણતા ખીજ્યો શ્રેણીક રાય, ડંડી તેડ્યો તેણઈ હાય તસકર માંહા લઈ પાંતી ખરી. કે તાહરો છઈ તે ગોત્તરી: ખાઈ ગરાસ ગામ નઈ વરતિ, ચોર તણી તુ ન કરઈ નર તિ ....€ξ ડંડી બોલ્ચો નરપતિ ભણી, રોહણીઉ વીધાનો ઘણી: તેણઈ મઈં તે ઝાલ્યો નવી જાય. વીજ પરિ ભડકો થઈ જાય જાઈ આ ઘરનો પેલંઈ ઘરિ, કોટ ઉલંઘઈ વાનર પર્ટી; ્ તે માટઈ ઝાલ્યો નવિ ભય, ડંડી પણું લીજઈ તુમ રાચ ....ec ભુપતિ મંત્રી સાહામુ જોય, અભઈકુમાર કહઈ ઝાલુ સોય; કોટવાલ નઈ મંત્રી કહઈ, તુ સજ થઈ ગઢ બાહઈરિ રહઈ ....€€ માંહિનો ત્રાસવ્યો આવસઈ બાહારિ, તસકર નઈ ઝાલે તેણઈ ઠારિ ....900 ચતુરંગી સેન્થા લેઈ કરી, ડંડી ગઢ પાછલ રહ્યો ફરી; કપટ ભેદ ચોર્સ્ટ નવી લહ્યો, તેશઈ દીન ગામાઅતરી ગયો ....909 દીવસંઈ નગર તણો ચર સંચ, જોઈ નોહોતો ગયો પરપંચ; રાતિં ચોરી કરવા ગયો, માંહિ તો ઘેરચો બાહઈરિ વહ્યો ....902 કુડઈ પડ્યો મછો થમ જાલ, ડંડીઈ ઝાલ્યો તતકાલ; રાજા આગલિ રાખ્યો જસઈ. ચોર ડંડ કહઈ કીજઈ તસઈ E09.... મંત્રી કહઈ નવિ કીજઈ પ્રાહાર, રાખી જઈ નર કરી વીચાર;

તવ રાજા પૂછઈ તેણઈ ઠામ્ય, નગર માહિ આવ્યો કુણ કામ્ય

|                      | was dri wa awarer all ced aw eru.                                   |                  |
|----------------------|---------------------------------------------------------------------|------------------|
|                      | તુ કુણ તાહરૂં કેહું નામ, આજવકા સી, કહઈ તુજ કામ;                     | ૧૦૫              |
|                      | લેતા નામ શંકાણો તસઈ, કલપી વાત થઈ બોલ્યો અસઈ                         | ,404             |
|                      | વાસઅ છઈ જ્યાહા શાલિગ્રામ, દૂરગરાંડ તે માહારૂં નામ;                  |                  |
|                      | હું છું બહુલ કુટુંબનો ઘણી, લેવા વસત આવ્યો પૂર ભણી                   | ९०६              |
|                      | નાટિક કઉંતગ જોતા ત્થાહિ, રાતિ ગઈ જાઝી પૂર માહિ;                     |                  |
|                      | દીધાં દરવાજાનાં બાર, દૂરગ ઉલંઘ્યો તેણીવાર                           | ৭୦७              |
|                      | કારણ દૂરગ ઉલંઘ્યા તણું, પૂરષ તુમાહારઈ ત્રાહા સૂંત્યો ઘણું;          |                  |
|                      | માંહિથી બાહર્દીરે આવ્યો નાહાશ, બંધાણો મૃગલો જયમ પાશ                 | ዓoሪ              |
|                      | ડંડીઇ મુઝ ઝાલ્યો સહી, વણ ઉપરાધિ આણ્યો ગ્રહી;                        |                  |
|                      | તમ્સો રાય છો નીત્યના જાણ, નર તો ન્યાય કરજ્યો જ સુઝાણ                | 906              |
|                      | પછઈ ભુપતિં તેણઈ ઠાર્મિ, એક નર મોકલ્યો સાલિંગ્રામ;                   |                  |
|                      | નુપ વચને નર આવ્યો ત્થાહિ, પૂછ્યું દૂરગચંડ તે ક્યાહિ                 | 990              |
|                      | ભાખઈ લોક રહઈ છઈ આહિ, ગામાંતરિંગથો છઈ ક્યાહિ;                        |                  |
|                      | રોહણીઉ રંજ નઈ મનમાંહિ, કરી સંકેત મુક્યો છઈ ત્થાહિ                   | ૧૧૧              |
|                      | પૂછું નરનિં આવ્યો જસદીં, શ્રેણીક નઈ સંભલાવ્યું તસઈ;                 |                  |
|                      | દૂરગચંડ કહઈ છઈ તે ખરૂં, બોઈ અવ્યો એહનું ઘર પૂરું                    | ૧૧૨              |
|                      | શ્રેણીક રાચ તવ કર્સ્ટ વીચાર, માર્ઇ પૂરૂષનો ફુણ લહર્ઇ પાર;           |                  |
|                      | એનો ન્થાય કરયો મઇંતાય, એહથી હરીહર બ્રહ્મા વાય                       | ٩٩3              |
|                      | અભર્શકુમાર કહઈ સુધિ ભુપાલ, મુલ વ્યના નવિ લાઘઈ ડાલ;                  |                  |
|                      | *મોટિ વ્યના ઝાલેવો ચોર, એ અન્યાય કરેવું જોર                         | ٩٩૪              |
| 4.                   | હું ઝાલીશ એહનઈ નીરદાર, મ કરો ચ્થંતા તુમ્યો લગાર;                    |                  |
|                      | નરપતિનઈ સંતોષી કરી, મંત્રી બુધિ માડઈ ત્થાહા ફરી                     | ૧૧૫              |
| અર્થ: લોક            | ોએ રાજાને કહ્યું, ''હે પ્રજાપાલક ! આપ જેવા સમર્થ રાજા હોવા છતાં     | ચોર નિત્ય        |
| ം.<br>ചാമിജ് ജേറി    | (થાપ આપી) ચોરી કરી જાય છે. આપ અમને આ ચાતનામાંથી છોડાવી વિ           | ોદાય કરો''       |
| olotelationer        | વચનો સાંભળી મહારાજા શ્રેણિક નગરરક્ષક પર કુપિત થયા. તેમણે ત          | 2 <b>८</b> ० नगर |
|                      | ·                                                                   | еч               |
| <b>રક્ષક</b> (કોટવાલ | ) ને ત્યાં બોલાવ્યો.                                                |                  |
| ਰੇਮ                  | છે કોટવાલને કહ્યું, '' અરે નગર રક્ષકો ! શું તમે ચોરોની વસાહતમાં ભળે | 7 7              |
| શું તે તમારો કુટું   | ુંબી (સ્વજન) છે ? તમે રાજ્યનું અન્ન ખાઈ જાણે નગરમાં મારી સાથે કોઈ   |                  |
| होय तेम वर्ती छ      | ો ? શું તમે એક ચોરની તપાસ કરી પકડી નથી શકતા ?                       | eξ               |
| કોટ                  | વાલે ભયથી ધૂજતાં(આસપાસ જોઈ) રાજાને કહ્યું, ''હે નાથ! રોહિણેચક્      | કુમાર અનેક       |
| વિદ્યાનો જાણકા       | ાર છે. (તે કચાંથી આવે છે અને ક્યાં આલોપ થઈ જાય છે તેની ખબર જ        | પડતી નથી)        |
| ,                    | •                                                                   |                  |

<sup>\*</sup>કવિ અહીં હિંદી શબ્દ (મોટિ)નો ઉપયોગ ક**રે** છે.

તેથી મારાથી તે પકડાતો નથી. (હું રાજમાર્ગો પર તેની પાછળ દોડું છું ત્થારે) તે વીજળીના ઝળકારાને જેમ અચાનક અદશ્ચ બની જાય છે. તે છલાંગ લગાવતો એક ઘરના છાપરા પરથી બીજા ઘરના છાપરા ફૂદે છે. તે વાંદરાની જે

ત છલાગલગાવતા અક ઘરના છાપરા પરથા બાજા ઘરના છાપરા કૂદ છે. તે વાદરાના જ ઝડપથી ફૂદતો નગરનો કિલ્લો ઓળંગી જાય છે તેથી હું આંબી શકતો નથી. મહારાજ! માં કોટવાલપણું લઇ આ નગરની સુરક્ષા માટે મારાથી વધુ સમર્થ પુરુષને આ 'દંડ' (કોટવાલપણું સોંપો.''

મહારાજાએ મહામંત્રી અભયકુમારની સમક્ષ જોયું. અભયકુમારે કહ્યું, ''(અરુણોદય થત અંધકાર દૂર થાય, છતાં તેનું નિદાન સૂર્ચ જ ગણાય) હું ચોરને અવશ્ય બંધનગ્રસ્ત કરીશ.' ત્યારપછી કોટવાલને સૂચના આપતાં કહ્યું, ''તમે (ચતુરંગી સેના સજ્જ કરી) ગઢની બહાર સાવધા• બની ઊભા રહેજો.

ચોર નગરમાં પ્રવેશી જાય તેવો અણસાર આવતાં જ નગરના દ્વાર બંધ કરાવી, સેનાં નગરની ફરતે ગોઠવી દેજો. અંદર પ્રવેશેલા ચોરને સૈનિકો ભીંસમાં લેશે ત્યારે ચોર બહાર જવ નાસભાગ કરશે ત્યારે નગરની બહાર ઉભેલા અનુચરો ચોરને ચંગૂલમાં લેશે(ઝડપી લેશે.)'' ....૧૦૦ (મહામંત્રી અભયકુમારની આજ્ઞા થતાં જ) ચતુરંગી સૈન્થને ગુપ્ત રીતે સજ્જ કરી ગઢને

ફરતે ગોઠવી કોટવાલ નગરની બહાર રહ્યો. મંત્રીએ જે દિવસે આજ્ઞા કરી તે દિવસે રોહિણેયકુમાં ગામોતરું (ગ્રામાંતર) કરી ગયેલો તેથી તેને કોઈ વાતની ખબર ન પડી. ....૧૦૦

તેણે તે દિવસે ગુપ્તચરોનો સમૂહ જોઈ, તે દિવસે ચોરીની ગોઠવણ ન કરી. તે રાત્રે ચોર્ર કરવા ગયો તો બહારથી તેને સૈનિકોએ ઘેરી લીધો ત્યારે તે બહાર નીકળવા મથ્યો. ....૧૦૨ કચરાની, નગરની ગટરમાંથી બહાર નીકળવા ગયો તો મત્સય જેમ જાલમાં ફસાય તેમ્ કોટવાલે તરત જ તેને પકડયો. તેને રાજા સમક્ષ લાવવામાં આવ્યો. રાજાએ તેને આકરા દંડ(પ્રહાર)ની

E09...

મહામંત્રી અભચકુમારે રાજાને રોકતાં કહ્યું, ''મહારાજ! તેને આકરો પ્રહાર ન કરાય. (અ ચોર નિગ્રહ કરવાને ચોગ્ય નથી) માટે તેને વિચારીને સજા આપો. (ચોરીના મુદ્દામાલ અને કબૂલાલ સિવાય ચોર દંડપાત્ર ન ગણાવી શકાય.)'' ત્થારે રાજાએ રોહિણેયકુમારને પૂછ્યું, ''તું ક્યાંનો રહેવાસી છે ? તું આ નગરમાં શા માટે આવ્યો છે ? ...૧૦૪

સંજા કરવાનું કહ્યું.

તું કોણ છે ? તારું નામ શું છે ? તારી આજીવિકા શું છે ? તારું સ્થાન ક્યાં છે ? તે મને કહે." તેણે પોતાનો પરિચય આપતાં પકડાઈ જવાની શંકા ઉત્પન્ન થઈ. તેણે તરત જ કલ્પિત (ઉપજાવેલી) વાતો કરતાં રાજાને ઉત્તર આપ્યો. ....૧૦૫

''રાજન્ ! હું શાલિગ્રામ નગરનો વતની છું. મારું નામ દુર્ગચંડ છે. હું મોટા પરિવારનો સ્વામી (કણબી અથવા કૃષક) છું. હું જરૂરી વસ્તુઓ લેવા નગરમાં આવ્યો હતો. …૧૦૬ આ નગરમાં (મારું કોઈ સ્વજન નથી) નાટક-કૌતુક જોવા રોકાયો તેથી ઘણી રાત્રિ પસાર થઈ ગઈ. પાછા વળતાં (હું ચંડિકાના મંદિરમાં સૂઈ ગયો) ઘણું મોડું થયું. દ્વારપાળે નગરના દ્વાર બંધ કર્યા ઘરે પાછા જવાની ઉતાવળમાં હું કિલ્લો ઓળંગી ભાગ્યો. ...૧૦૦

હે રાજન્! મારું દુર્ગ ઓળંગવાનું કારણ મેં તમને કહ્યું, જેવો મેં કિલ્લો ઓળંગ્યો તેવા જ આપના નગરરક્ષકોએ ચોર સમજી મને પકડ્યો. મારો જીવ જોખમમાં છે; એવું સમજી હું નગરની અંદર તરફ છૂટવા કિલ્લો ફૂદીને બહાર નાસી આવ્યો. (અંદરના રક્ષકોથી ગમે તેમ કરી બચ્ચો પરંતુ બહારના રક્ષકોએ મને ન છોડ્યો.) માછીમારના હાથમાંથી છૂટેલું માછલું જાળમાં ફસાય, તેમ હું સપડાયો.

આ કોટવાલે મને પકડ્યો. મને નિરપરાધીને ચોરની જેમ બાંધીને અહીં લાવ્યો. હે રાજન્ ! તમે ન્થાયનીતિના જાણકાર છો. તમે પ્રજાપાલક હોવાથી મારી સાથે ચોગ્ય ન્થાય કરજો.'' ….૧૦૯ રાજાએ સત્ય જાણકારી પ્રાપ્ત કરવા એક ગુપ્ત અનુચરને શાલિગ્રામ મોકલ્યો. રાજાની આજ્ઞાથી અનુચર શાલિગ્રામમાં આવ્યો. તેણે લોકોને પૂછ્યું, ''અહીં દુર્ગચંડ નામનો કોઈ કણબી રહે છે ? તે હમણા ક્યાં છે ?'' ….૧૧૦

લોકોએ (પૂર્વ સંકેત અનુસાર દંભપૂર્વક) કહ્યું, ''દુર્ગચંડ નામનો કણબી હમણાં કોઈ કાર્ચ માટે બીજા ગામે ગયો છે. તે અહીં જ રહે છે.'' રોહિણેચકુમારના મનમાં પ્રસન્નતા હતી કારણકે તેને અગાઉથી જ ગામના લોકોની સાથે સાંઠગાંઠ (સમજૂતી-સંકેત) કરી રાખી હતી. ....૧૧૧

અનુચર શાલિગ્રામ નગરથી પાછો ફર્ચો. તેણે તરત જ મહારાજા શ્રેણિકને સમાચાર આપતાં કાનમાં કહ્યું, ''હે રાજન્! આ ચોર પોતાને દુર્ગચંડ કહેવડાવે છે તે સત્થ છે. હું તેનું પૂરું ઘર (પરિવાર) જોઈ આવ્યો છું.'' ...૧૧૨

મહારાજા શ્રેણિકે ત્યારે વિચાર કર્યો કે, 'કેવું અદ્ભુત આચોજન! ચોર પણ પૂર્વ ચોજના કરી રાખે છે.) દંભી વ્યક્તિને આજ દિવસ સુધી કોણ ઓળખી શક્યું છે ? ખરેખર! સારી રીતે રચેલા દંભના અંતને બ્રહ્મા પણ પામી શકતાં નથી. માચાવીને ઓળખવા ખૂબ મુશ્કેલ છે.' ....૧૧૩

અભચકુમારે રાજાને કહ્યું, ''પિતાજી! મૂળ વિના ક્યારેય ડાળી ન પકડાય, તેમ ગાંસડી આદિના પ્રરાવા વિના બળજબરીથી ચોરને પકડીએ તો મોટો અન્થાય જ કહેવાય. ....૧૧૪

## વિવેચન

પ્રસ્તુત ચોપાઈમાં રોહિણેચકુમારની કાર્યદક્ષતા, ચતુરાઈ અને મહામંત્રી અભચકુમારની કુશળ રાજનીતિનાં દર્શન થાય છે.

મહારાજા શ્રેણિકે રાજગૃહી નગરીનો કીર્તિનો કિલ્લો સુરક્ષિત રાખવા અને પ્રજાજનોને સાંત્વના આપવા ક્રોધિત બની કોટવાલની ઝડતી લેતાં કહ્યું, ''શું તમે એક ચોરને નથી પકડી શકતા ? શું એ તમારો સગો (સંબંધી) છે ? તમે મારું અન્ન ખાઈ શું ચોરને સાથ આપો છો ?'' કોટવાલ શરમથી નીચું જોઈ ગયો. તેનું મોં સીવાઈ ગયું. ચોરને પકડવો સહેલો ન હતો. તેણે રાજગૃહીનું ગૌરવ ધૂળ ચાટતું કર્યું હતું. ખાં ગણાતા મંત્રીઓ અને સુભટોની આશામીટ એળે ગઈ. કોટવાલે લજ્જિત થઈ ગળગળા અવાજે મહારાજાને પોતાનું કોટવાલપણું બીજાને સોંપવાનું કહ્યું. ત્યારે મહારાજાએ મહામંત્રી અભયકુમાર સમક્ષ ચિંતિત નજરે નિહાળ્યું. કુશાગ્ર બુદ્ધિશાળી મહામંત્રી મહારાજાની ચિંતાને કળી ગયા. રાજગૃહીની કીર્તિની રક્ષા કાજે ચોરને પકડવાનો તેમણે પડકાર ઝીલી લીધો.

તેમણે પોતાના સ્થાન પરથી ઊભા થઇ કહ્યું, ''નાગરિકો! હવે તમે ચિંતા ન કરશો જ્યાં સુધી હું રોહિણેચકુમારને નહીં પકડું ત્યાં સુધી રાત્રિશયન નહીં કરું. આજ દિવસ સુધી ચોર આબદ રીતે બચી છટકી જતો હતો પરંતુ હવે તે મારા હાથમાંથી છૂટી શકશે નહીં.''\*

અભયકુમારની દફતાથી સમસ્ત પ્રજાજનો પરિચિત હતા. અભયકુમારે વિચાર્યું કે, 'રોહિણેચકુમારને પકડવો અત્યંત મુશ્કેલ છે. ક્યારેક તે કોઈ વેશમાં હોય છે તો ક્યારેક તે કોઈ રૂપમાં હોય છે. ખેર!કંઈક તો કરવું જ પડશે.' મનમાં કંઈક વિચારી તરત જ મહામંત્રી અભયકુમારે કોટવાલને સૂચના કરતાં કહ્યું, ''સામાન્ય નાગરિકના વેશમાં નગરરક્ષકો કિલ્લાની બહાર તેમજ કિલ્લાની અંદર ગોઠવાઈ જાય. જેવા કિલ્લાની અંદર રહેલા નગરરક્ષકો ચોરને પકડવાની કોશિશ કરશે તેવો ચોર ત્યાંથી શાસીને કિલ્લાની બહાર ભાગશે ત્યારે બહાર રહેલા સૈનિકો તેને પકડી લેશે.''

ચતુરંગી સેના સાથે નગરરક્ષક કિલ્લાને ફરતો ઘેરો ઘાલીને ઊભા રહ્યા. નગરરક્ષક પણ નાગરિકના વેશમાં અભચકુમાર સાથે ફરવા લાગ્યો. અભચકુમારને કોઈ ઓળખી ન શક્યા.

અભચકુમાર પ્રત્યેક નાગરિક, પરદેશી, વ્યાપારી, સૌદાગર, રાહગીર આદિની ગતિવિધિ ધ્યાનથી નિરીક્ષણ કરવા લાગ્યા. અભચકુમાર શું સાધારણ વ્યક્તિ હતા? ધરતીના બૃહસ્પતિ હતા. તેમની દષ્ટિ અત્યંત તીક્ષણ હતી. તેમને એક ગ્રામીણ વ્યક્તિ પર સંદેહ થયો કે આ રોહિણેય છે. તેમણે તરત જ નગરરક્ષકને ઈશારો કર્યો. નગરરક્ષકે તે ગ્રામીણની ગરદન દબાવી પકડી લીધો.

ચામીણે ગુસ્સે થઈ બૂમો પાડતાં કહ્યું, ''અરે! શું કરો છો ? મને પકડવાનું શું પ્રયોજન છે ? મેં તમારું શું બગાડ્યું છે ? શું મહારાજા શ્રેણિકના રાજ્યમાં સાલસ (ભોળા-સરળ) અને નિરપરાધીને પણ સતાવવામાં આવે છે ?''

નગરરક્ષકે ચીડાઈને કહ્યું, ''હવે વધુ શાણપણ કરવાનું છોડી દે. તું જ દસ્થુરાજ રોહિણેય છે. તું ઘણી મુશ્કેલીથી હાથમાં આવ્યો છે.''

ગ્રામીણે કહ્યું, ''અરે! રોહિણેયનું નામ પણ હું પહેલીવાર સાંભળું છે. તમે શું બોલો છો? મારું નામ તો દુર્ગચંડ છે. હું શાલિગ્રામનો ખેડૂત છું.''

નગરરક્ષકે પોતાની પકડને વધુ મજબૂત કરતાં કરતાં કહ્યું, ''રોહિણેય પણ આજ રીતે નામ બદલાવે છે. તું નામ બદલાવીશ તો પણ આજ બચી નહીં શકે. તને જે કહેવું હોય તે મગધ નરેશ શ્રેણિકના દરબારમાં જઈ કહેજે. હું તો હવે તને નહીં છોડું.'' ''સારું ચાલો, હું તમારી સાથે આવું છું. 'સાચ ને આંચ ન હોય.' મગઇ નરેશના સુશાસનમાં અંઘેર ન હોઈ શકે. સિંહ પર તમારું જોર ચાલતું નથી અને ભેડ (ઘેટાં) ને શૌર્ચ બતાવો છો ? સત્ય કે અસત્યની ખાતરી આજ થઈ જાય.''

દુર્ગચંડની મુખાકૃતિ અત્થંત સાલસ દેખાતી હતી.પ્રજાજનોને તેને જોઈને દયા આવતી હતી પરંતુ રાજ્યકાર્ચમાં હસ્તક્ષેપ કોણ કરે ? મહામંત્રી અભયકુમાર રાજસભામાં પહેલેથી જ પહોંચી ગયા હતા. નગરરક્ષકે દુર્ગચંડને રાજાની સમક્ષ પ્રતિવાદ માટે ઉપસ્થિત કર્યો.

નગરરક્ષક, અભચકુમાર તથા મગદાનરેશ પાસે એવું કોઈ પ્રત્થક્ષ પ્રમાણ ન હતું કે જેના આધાર પર કહી શકાય કે પકડાયેલો વ્યક્તિ રોહિણેય જ છે તેથી પ્રતિવાદીને જ પ્રમાણ આપવાનું હતું કેતેશાલિગ્રામનો દુર્ગચંડ નામનો કણબી(કિસાન) છે.

જ્યારે દુર્ગચંડને રાજા સમક્ષ ઉપસ્થિત કરવામાં આવ્યો ત્યારે તેણે કહ્યું, ''અન્નદાતા! શું ધરતી રસાતલ થઈ જશે ? ભગવાન મહાવીરના ઉપાસક ન્યાય-પરાચણ મગધપતિના શાસનમાં એવો અન્યાય થશે કે આપના નગરરક્ષક રોહિણેય ચોરના નામ પર કોઈ પણ ભલા-ભોળા કિસાનને પકડી હૈ? મને જો આવી ખબર હોત તો હું રાજગૃહી નગરીમાં આવત જ નહીં.''

પ્રતિવાદીના કથનમાં ઓજ (તેજ, બળ) હતું. તેનું કથન પણ વિચારણીય હતું. મગદેશે કહ્યું, ''ન્થાય માટે અમે કંઈ પણ કરી શકીએ છીએ. એક નિરપરાદી ન દંડાય તેની અમે પૂરેપૂરી કળજી રાખીએ છીએ. જો તું સાચો હશે તો તને છોડી મૂકવામાં આવશે. તું કોણ છે ? તારું નામ-ઠામ શું છે?''

રાસકાર કવિ ઋષભદાસે આ પ્રસંગને થોડો જુદી રીતે પ્રસ્તુત કર્યો છે. રાસનાચક રોહિણેચકુમારને મહારાજા સમક્ષ લઈ આવ્યા ત્યારે રાજાએ તરત જ તેને મૃત્યુદંડની સજા ફરમાવી. કુશળ રાજનીતિજ્ઞ અભચકુમારે રાજાને આકરી સજા ન ફરમાવતાં તેના વિશે જાણવાનું કહ્યું. આની પાછળનો અભચકુમારનો આશય એ હતો કે ચોરીનો મુદ્દામાલ પકડાયા વિના કોઈ નિરપરાધીને દંડ આપવો એ ન્યાય અને પ્રમાણની દષ્ટિએ વિરુદ્ધ છે. જો પ્રમાણ વિના ગ્રામીણને રોહિણેય ચોર સમજી દંડ કરવામાં આવે તો મગધના ન્યાય શાસનને કલંક લાગે. કેવી ઉત્તમ નીતિમત્તા! કેવી કુશળ રાજનીતિ!

પ્રતિવાદી(ગ્રામીણ)એ પોતાનો પરિચય આપતાં ઠાવકાઈપૂર્વક કહ્યું, ''રાજન્! રાજગૃહી નગરીની બાજુમાં શાલિગ્રામ નામનું ગામ છે. તે ગામમાં હું રહું છું, તે ગામનો પ્રત્યેક વ્યક્તિ મને ઓળખે છે. હું ત્યાંનો દુર્ગચંડ નામનો સદ્દગૃહસ્થ કિસાન છું. હું નગરમાં વસ્તુ ખરીદવા આવ્યો હતો, પરંતુ નગરમાં કૌતુક (ચમત્કારિક ખેલ) જોવા રોકાયો તેથી ઘણી રાત્રિ પસાર થઈ ગઈ. નગરનો પ્રવેશદ્ધાર બંધ થઈ જતાં મારે ન છૂટકે કિલ્લો ઓળંગવો પડ્યો. ત્યારે આપના શૂરવીર નગરરક્ષકે મનેપકડ્યો.''

મહારાજએ રોહિણેયકુમારની સત્થતા પુરવાર કરવા ગુપ્તચરને શાલીગ્રામમાં મોકલ્યો.

રાસનાચક અર્ત્થત ચતુર અને દીર્ઘદ્રષ્ટા હતો. તેણે અગાઉથી જ ગ્રામવાસીઓ સાથે સાંઠગાંઠ કરી રાખી હતી.

બીજે દિવસે દસ્યુરાજને રાજસભામાં ન્થાય માટે લાવવામાં આવ્યો. તે પૂર્વે મહારાષ શ્રેણિકે મહામાત્થા અભયકુમાર સાથે વિશેષ મંત્રણા કરી.

મહારાજાએ પૂછ્યું, ''અભથ ! શું મામલો (પરિસ્થિતિ)છે ?''

અભચકુમારે વિશ્વાસપૂર્વક કહ્યું, ''રાજન્! મારી આંખોએ મને કદી છેતર્થો નથી. નક્કી આ જ રોહિણેય ચોર છે. તે ખૂબ કુશળ નાટચકાર છે.''

> રાજાએ કહ્યું, ''જો આ જ રોહિણેય ચોર હશે તો ગુપ્તચરોના આવવાથી ભેદ ખૂલી જશે." અભયકુમારે કહ્યું, ''રાજન્! ન્થાય અને પ્રમાણની દષ્ટિએ જે ઉચિત લાગે તે કરજો. 🛊

ચુક્તિપૂર્વક તેના દ્વારા કહેવડાવીશ કે તે રોહિણેય ચોર છે. બાકીનું કાર્ય તમે મારા પર છોડી દો.'' રાજાએ કહ્યું, ''મને તારી બુદ્ધિ પર પૂર્ણ વિશ્વાસ છે. જે પણ કરો સમસ્થા તો જનરક્ષણની

છે. જે રાજા પ્રજાની રક્ષા ન કરી શકે તે નિશ્ચચથી નરકમાં જાય છે.''

અભયકુમારે સાંત્વના આપતાં કહ્યું, ''રાજન્! તમે નિશ્ચિત રહો. હું રોહિણેય યોરન આતંકથી પ્રજાને મુક્ત કરીને જ રહીશ.''

પિતા-પુત્રની વિશેષ મંત્રણા બરખાસ્ત થઈ. અભચકુમાર પોતાના શચનખંડમાં ગયા, પરંદુ તેમને ઊંઘ ન આવી. દુર્ગચંડ નામના તથાકથિત કિસાનને રોહિણેચ ચોરને સિદ્ધ કરવાના પેંતરાએ વિચારવામાં રાત ક્યાં વ્યતીત થઈ ગઈ તેની ખબર ન પડી.

બીજે દિવસે દરબાર ભરાયો. યોગ્ય સમયે ગુપ્તચરોએ પોતે કરેલી તપાસનું પરિણા રાજસભામાં રાજા સન્મુખ પ્રસ્તુત કર્યું.

''અન્નદાતા! શાલિગ્રામમાં દુર્ગચંડ નામનો કિસાન (મતાંતરે કણબી) રહે છે. તેની મુખાકૃતિ બંદીવાન જેવી જ છે. ગ્રામીણોએ એવું પણ કહ્યું છે કે દુર્ગચંડ ખેડૂત ગઈ કાલે રાજગૃદ્ધી નગરીમાં ગયો હતો. એટલું જ નહીં, ગુપ્તચરોની સાથે પાંચ-દસ શાલિગ્રામ ગામના નિવાસીઓ પશ આવ્યા હતા. તેમણે પણ કહ્યું કે, આ વ્યક્તિ અમારા ગામનો દુર્ગચંડ ખેડૂત છે.''

ન્થાય રક્ષાની દષ્ટિએ અભયકુમાર વિવશ હતા. મહારાજા શ્રેણિકે વિચાર કર્યો કે માથાવી માનવીને કોણ ઓળખી શકે ? ખુદ બ્રહ્મા-વિષ્ણુ પણ તેને આંકી શકતા નથી.

વિના ચોરને પકડવો શી રીતે ?''

ભારતીય પ્રવિધાનમાં પણ જ્યાં સુધી કોઈ વ્યક્તિ ગુનેગાર સિદ્ધ ન થાય ત્યાં સુધી તેને દેશનિકાલ કે ફાંસીની સજા આપવામાં આવતી નથી.

''ચોરને હું જરૂર પકડીશ'' એવું કહી, અભચકુમારે રાજાને સાંત્વના આપી. ન્થાયરક્ષાની દષ્ટિએ મગદેશ શ્રેણિકે તથાકથિત દુર્ગચંડને સન્માનપૂર્વક મુક્ત કર્યા. દૂરદર્શી અભચકુમાર જાણતા હતા કે બહુરપી રોહિણેચકુમારને છોડવામાં આવે છે, તે મહાકપટી છે. માચાવી માનવીને કોણ ઓળખી શકે ?

માચા એટલે કપટ. માચા એ કષાચ છે. ૧૮ પાપસ્થાનકમાંથી માચા એ ૮મું પાપસ્થાનક છે. માચા કરનાર સ્ત્રીવેદ મોહનીચ કર્મનો બંદા કરે છે. ગૂઢ માચા કરવાથી તિર્ચંચ ગતિ અથવા નપુંસક વેદ બંદાચ છે. કવિ માચાના સંદર્ભમાં મલ્લિભગવતીનું દેષ્ટાંત ટાંકે છે.\* મલ્લિ ભગવતીએ જિનનામ કર્મનો બંદા કર્ચો પણ સાથે સાથે સ્ત્રીવેદ મોહનીચ કર્મ બાંદ્યું. જૈન ઈતિહાસમાં આ એક અચ્છેતું છે.

રોહિણેયકુમારે પોતાનું વાસ્તવિક રૂપ છુપાવવા માચાનો સહારો લીધો. ફરી એકવાર તે નિર્દોષ સાબિત થયો. રોહિણેયકુમારનો ચોરીનો ઉપદ્રવ પ્રતિદિન વધતો જ ગયો. લોકો ત્રાહીમામ્ પોકારી ગયા. મહામંત્રી માયુષ થયા. તેમનાં બધાં સોગઠાં પાછાં પડયાં.

#### £61:0

|              | <b>ે</b> લા ∙ <b>હ</b>                                                 |          |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|----------|
| နွင်း : ဖ    | મંત્રી બુદ્ધિ વીચારતો, એ વલવલતો ચોર;                                   |          |
|              | નીતિં ચોરી એ કરઈ, પાડઈ નગરિ સોર                                        | ૧૧૬      |
| અર્થ :       | તેમણે ચોરને મુદ્દામાલ સાથે પકડવા અનેક ઉપાયો વિચાર્યા આ ચોર અત્યંત ચ    | પળ, ચંચળ |
| छे. ते नित्य | ય નગરીમાં ચોરી કરી લોકોને રંજાડે છે. તેથી નગરમાં કોલાહલ વ્યાપી ગયો છે. | …૧૧૬     |
|              | ઢાળ : ૫ 🛮 મહામાત્થ દ્વારા સ્થાચેલું પ્રપંચ                             |          |
|              | (દેશી : સૂર સુંદરિ કઢઇ સિર નામી)                                       |          |
|              | નીત્ય સોર કરી નઇ જાતો, મંત્રી અતિ માહુ થાતો;                           |          |
|              | પછઈ એક વિમાસી વાતો, દહેરામ્હાએ ઝલાતો                                   | ٩٩७      |
|              | ાચો પૂજવા દેહેરઇ જ્યારઇ, રોહણીઉ ઢુઢઇ ત્યારઇ;                           |          |
| -            | નવી લાભઇ અભયકુમારો, આણ્યો દેહેરઇ તેણી વારો                             | ٩٩८      |
| -            | પૂજા કારણાં દેહેરઇ વિહરતો, નિસહી રોહણ નવિ કહઇતો;                       |          |
|              | પરદક્ષણા તે નવિ દેતો, ઘટ ઢોલી ૫ખાલ કરેતો                               | ૧૧૯      |
|              | જિન અંગ લુહર્ઇ જ ઘસરડી, ચાલ્યો શિરહ કચોલું રેડી;                       |          |
| ,            | રોઈવંદન ન કરઈ ત્થાહિં, આવ્યો અભઈકુમાર નર જાહિ                          | 950      |
|              | વાદઈ વેગઈ અભચકુમારો, કરઈ રોહણીઉં જ જોહારો;                             |          |
|              | મંત્રીસ વીચારઇ જોઈ, એ રોહણીઉ સહી હોઈ                                   | ٩૨٩      |
|              | ઝાલ્યો કપરિ ઊંઠી હાથો, કરો સ્થાહામી અમનઈ સનાથો;                        |          |
|              | અમ ઘરિ તુમ ભોજન કીજઈ, મુઝ શાહામી નઈ તારી જઈ                            | ૧૨૨      |
|              | રોહણીઉ કહઈ હુતો ધીરો, ન પીઉં પર ઘરનું નીરો;                            |          |
|              | વલગી તાણી નઈ જાઈ, આણ્યો જ્યાંહા છઈ ઘર રાઈ                              | 923      |
|              | રોહણ રૂપર્ઇ પલટાઈ, રોહણસેઠી ત્યાહા થાઈ;                                |          |
|              | વીનવ્યો મંત્રીઇ નાથો, ઝાલ્યો મઇં ચોરનો હાથો                            | ૧૨૪      |

<sup>\*</sup>મલ્લિભગવતીની કથા : જુઓ પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૧.

| આવી નરખતો શ્રેણીક રાઈ, દીઠો તવ રોહણ સાહઈ;                                                   |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| નૃપ કહઈ સુત ચુકઈ તેડ્યો, એ તો રોહણીઉ સેઠયો૧૨૫                                               |  |
| મંત્રી કહઈ એ સહી ચોરો, હવડાં બાંધું લેઈ દોરો;                                               |  |
| સાત ભોમી એક અવાસો, ત્થાહા રચના કીદી ખાસો૧૨૬                                                 |  |
| માહા ૨૮૦ અમુલ્ચ આણી, કરઈ દેવ ભુવન ઈંદાણી;                                                   |  |
| દેવંગના સરખી નારી, કીધી ત્થાહા ચામરધારી૧૨૭                                                  |  |
| ગાંદ્રવ કલા નાટિક થાઈ, વિણા વાહાતી અપછરા ગાઈ;                                               |  |
| રોહણીઉ જમવા બઈસારચો, કરી ભગત્થનઈ કોઠિ ઠારચો૧૨૮                                              |  |
| ચંદ્રહાસ તે મદીરા પાઈ, ત્થારઈ તસકર પરવશ થાઈ;                                                |  |
| કહઈ મુઝ નઈ નીદ્રા આવઈ, મંત્રીસ્વર ઢોલ ઢલાવઈ૧૨૯                                              |  |
| સૂતો ઉઠયો નર ત્થારઇ, જાગ્યો ઉતરી મદિરા ચારઇ;                                                |  |
| દેવલોક સરીખું દેખઈ, વીમાનમાહા નાટિક પેખઈ૧૩૦                                                 |  |
| દીઠી અપછરા સુંદર સારી, ચમક્યો તવ રીદઈ મઝારી;                                                |  |
| ચામર વીજર્ઇ નારી ચ્યારો, બોલર્ઇ મુખ જઈજઈકારો૧૩૧                                             |  |
| જઈ જઈ ભંદા જઈ જઈ નંદા, કરો સ્વામી તુમ આનંદા;                                                |  |
| માંગલીક વચન બહુ બોલઈ, સ્વામી નહી ફુણ તુમ તોલઈ૧૩૨                                            |  |
| સ્વામી પૂરો વીમાનઇ વાસો, અમ્યો કચંકર છું તુમ દાસો;                                          |  |
| સુખ વલસો અપછરા સાથેઈ, ઈંદ્ર અંદ્રાણીની ભાતેઈ૧૩૩                                             |  |
| રચંતઈ (ચિંતઈ) રોહણીઉ તતખેવો, ટલી માનવ થયો રચુ દેવો; 🧳                                       |  |
| પૂછઈ અપછરા નઈ તેહો, તમ્યો કસ્થુઅ કરો છો એહો૧૩૪                                              |  |
| અર્થ : રોહિણેયકુમાર નિત્થ રાજગૃહી નગરીમાં ધાડ પાડી શોર મચાવતો હતો તેથી મહામંત્રીને          |  |
| અતિ આશ્ચર્ય થયું. તેમને એક દિવસ વિચાર આવ્યો કે, હું તેને જિનાલયમાં પકડીશ૧૧૭                 |  |
| બીજે દિવસે અભચકુમાર જિનાલચમાં જિનપૂજા કરવા ગયા. ત્યાં તેમણે આજુબાજુ                         |  |
| ટોહિણેચકુમારને શોધ્યો પરંતુ ક્યાંય ન દેખાયો. ત્યાં તો થોડી વારમાં તે જિનાલયમાં પ્રવેશ્યો૧૧૮ |  |
| અભચકુમાર પૂર્જા માટે જિનાલચમાં આવ્યા. તેમણે વિચાર્યું, 'ખરેખર ! આ રોહિણેચકુમાર              |  |
| તો નહીં હોયને ?' (કારણકે દેરાસરની વિધિ નથી સાચવતો એટલે કે) તેણે જિનદેવને ત્રણ પ્રદક્ષિણા    |  |
| મણ ન આપી. તેણે કળશને બદલે ઘડો ભરીને પ્રક્ષાલ કર્યું. આવી અવિધિ જોવાથી ખ્યાલ આવી ગયો કે      |  |
| આ કપટી રોહિણેચકુમાર <i>જ</i> છે૧૧૯                                                          |  |
| જિનેશ્વરના અંગલૂછણા હળવે હાથે કરવાને બદલે ઘસરડાં પડે, તેમ જોર જોરથી કરે છે.                 |  |
| ઝંગે અંગપૂજા કરવાના બદલે મસ્તકે કેશર વગેરેનું કરોળું છોળે છે. વળી ભાવપૂજામાં ચૈત્થવંદન      |  |
|                                                                                             |  |
| રોહિણેયકુમાર અભચકુમાર પાસે આવ્યા છતાં તે તરફ દુર્લક્ષ્ય કરી તે જોરજોરથી જિનની               |  |
| 5                                                                                           |  |

ભક્તિ કરવા લાગ્યો ત્યારે મહામંત્રી અભયકુમાર તેને સામે જઈને નમસ્કાર કર્યાં. હવે મંત્રીશ્વરને પાકી ખાતરી થઈ ગઈ કે આ રોહિણેય ચોર જ છે. ...૧૨૧

અભયકુમારે ખોટો પ્રેમ દર્શાવતાં તેનો હાથ પકડી કહ્યું, ''હે શ્રેષ્ઠીવર્ચ! તમે ઉઠો તમારી સાદ્યર્મિક ભક્તિ દ્વારા તમે મને સનાથ બનાવો. તમે મારા ઘરે ભોજન-પાણી કરો. મારા સ્વામીને પણ તમારી ભક્તિ દ્વારા તારો.'' ...૧૨૨

રોહિણેચકુમારે (ઠાવકાઈથી) કહ્યું, ''હું તો નિચમ બદ્ધ છું. હું બીજાના ઘરનું પાણી પણ પીતો નથી.'' મહામંત્રી અભચકુમાર શેઠને ખૂબ આગ્રહ કરી, દબાણપૂર્વક જબરદસ્તીથી પોતાની હેવેલીમાં લાવ્યા. ...૧૨૩

રોહિણેયકુમારે તે વેળાએ પોતાનું રૂપપરિવર્તન કર્યું. તે રોહણશેઠ બન્થો. અભયકુમારે મહારાજ શ્રેણિકને વિનંતી કરતાં કહ્યું, ''હે રાજન્! મેં ચોરને રંગે હાથ પકડ્યો છે.'' ....૧૨૪ મહારાજ શ્રેણિકે જ્યારે આવીને જોયું ત્યારે તેમણે ત્યાં રોહણ શેઠને જોયા. રાજાએ પુત્રને કહ્યું, ''વત્સ! તું ભૂલથી કોને પકડી લાવ્યો છે ? આ તો આપણા નગરના રોહણશેઠ છે.'' ....૧૨૫ મહામંત્રી અભયકુમારે (દઢતાથી) કહ્યું, ''રાજન્! ખરેખર આ જ રોહિણેય ચોર છે. તેને હમણાં જ દોરડાથી બાંધી સાબિત કરીશ (કે આ જ રોહિણેય ચોર છે.) અભયકુમારે હવેલીના સાતમા માળે એક ઓરડામાં તેને રહેવાની અલાયદી (ખાસ) વ્યવસ્થા કરી. ...૧૨૬

તે મહેલને મહામૂલ્યવાન રત્નો લાવી સાક્ષાત્ અમરાપુરી જેવી નિરમી દીધી. તે મહેલ ગાંધર્વનગરની શોભા સૂચવતો હતો. સુંદરીઓ શૃંગાર સજી ચામર ઢાળી રહી હતી. ....૧૨૦ મહેલમાં સંગીતની રમઝટ બોલાતી હતી તેમજ નાટક ભજવતાં હતાં. ત્યાં અપ્સરા જેવી સ્ત્રીઓ વીણાવાદન કરી ગીતો ગાઈ રહી હતી. મહામંત્રી અભચકુમારે આગ્રહ કરીને શેઠને જમવા બેસાડ્યા. તેની ખૂબ ભક્તિ કરી તેને પેટ ભરીને જમાડ્યા. ...૧૨૮

(સંસ્કૃત નાટિકા અનુસાર - અભચકુમારે વારંગનાઓને કહ્યું. ''ચંદ્રલેખા અને પત્રલેખા ઢોલિયાની જમણી બાજુએ ગોઠવાય. જ્યોતિપ્રભા અને વિદ્યુતપ્રભા કાળી બાજુએ ઉભી રહે. શૃંગારવતી અને તેનું વૃંદ તેની સન્મુખ રહી નૃત્ય કરે. ગાંધર્વો ! કોઈપણ ક્ષણે સંગીત માટે સજ્જ રહેજો. આ તસ્કર ભાનમાં આવે ત્યારે તમને સોંપેલા કાર્ચમાં મરી પડવાનું છે)

\*રોહિણેચકુમારને જમતી વખતે ઉગ્ર પ્રકારનું ચંદ્રહાસ નામનું નશીલું પીણું (મદિરા) પીવડાવ્યું. મદિરાપાનના સેવનથી તરકર પ્રમત્ત અને સુષુપ્ત દશામાં પડ્યો. તેણે કહ્યું, ''મને ભારે નિદ્રા આવે છે.'' મંત્રીશ્વરે તેને સૂવા માટે દિવ્ય ઢોલિયો ઢળાવ્યો. (તેને ઉત્તમ દિવ્ય વસ્ત્રો પહેરાવ્યા. દૈવી

<sup>&#</sup>x27;અભચકુમારે ચોર સિદ્ધ કરવા એક વ્યૂહરચના ગોઠવી. લગ્ન પ્રસંગે જે ખડ્ગદ્વારી કટપૂતળી લાવેલા તે ત્યાં મૂકાવીને કહ્યું, '' આ દેવીને તું નમસ્કાર કર. રોહિણેચકુમારે પોતાને શુદ્ધ સમ્ચક્ત્વદ્યારી ઓળખાવવા નમસ્કાર ન કર્ચા. તેણે કહ્યું, ''તમારા કહેવાથી નમસ્કાર કરતાં મારે આલોચના લેવી પડે.'' અભચકુમારે વધુ ખાત્રી કરવા પૂતળીનો રમ્ચ મદિરાથી અભિષેક કર્યો અને રોહિણેચને તે પીવા આપ્યું. તે પીતાં રોહિણેચકુમાર નિદ્રાદ્યીન બન્યો. જાગૃત થતાં તેને સ્વર્ગલોકનો આભાસ થયો. (ત્થારપછી દેવલોકનો દેખાવ વગેરે કથાનક જાણીતું છે.)(સં. હ. કડી - ૨૩૬ થી ૪૦૦)

શૃંગારો સજવ્યાં. ત્યાર પછી પૂર્વ તૈયારી અનુસાર તેને ઢોલિયા પર સૂવડાવ્યો.) ....૧૨૯ મદિરાના નશાથી તે ગાઢ નિદ્રામાં પોઢી ગયો. જ્યારે મદિરાનો નશો ઉતર્યો ત્યારે તે જાગ્યો. તેણે દેવલોક જેવું રમણીય દશ્ય નીરખ્યું દેવલિમાનમાં તેણે સ્વર્ગ જેવા નાઢકો જોયાં. ....૧૩૦ તેણે નવચૌવન સુરસુંદરીઓને ચારે બાજુ જોઈ. તેને અત્યંત આશ્ચર્ય થયું. તેને હૃદયમાં અચંભો થયો. ચાર દેવાંગનાઓ જેવી સ્ત્રીઓ ચામર વીંગ્રી રહી હતી. રોહિણેયકુમારને જોઈ સ્વાગત કરતાં દેવાંગનાઓએ મુખેથી જય જયકાર કર્યો. ....૧૩૧

તેમણે 'જય જય નંદા' અને 'જય જય ભદ્રા'નો નાદ સુમધુર સ્વરે કરતાં કહ્યું, ''હે સ્વામીનાથ! તમે અહીં દેવલોકમાં આનંદ કરો.'' ત્થાર પછી નવાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવનો ઘણાં માંગલિક વચનોથી સત્કાર કરતાં દેવાંગનાઓએ કહ્યું, ''હે સ્વામીનાથ! તમારા પ્રબળ પુણ્યની તોલે કોઈ ન આવે.

હે દેવ ! તમે આ સંપૂર્ણ વિશાળ વિમાનમાં વસવાટ કરો. તમે અમારા સ્વામી છો અમે તમારા કિંકર(દાસ) છીએ. તમે અપ્સરાઓ સાથે ઇંદ્ર-ઇંદ્રાણીની જેવા સુખો ભોગવો.'' ....933 રોહિણેચકુમાર તરત જ ગાઢ ચિંતનમાં ગરકાવ થઈ ગયો. શું હું માનવ મટી દેવ બન્યો છું ? (તેવામાં ગાંદાર્વ વૃંદ તાલબદ્ધ સંગીત પ્રારંભે છે અને અપ્સરા વૃંદ નૃત્ય આદરે છે.) તેણે અપ્સરાઓને પુછ્યું ''અરે ! તમે આ શું કરો છો ? ....938

## 561: 6

કરચુ કરો તુમ સુદરી, કહો મુઝ સોચ વીચાર; નારી કહઈ તુમ આગલઈ, કીજઈ નાટિક સાર .....૧૩૫ અર્થ: અરે સુંદરીઓ ! તમે આ શું કરો છો ? મને સ્પષ્ટપણે તેનો વિચાર કહો. ''ગાંઘર્વ દેવાંગનાઓએ (ઉમળકાભેર) કહ્યું, ''અમે તો અમારા નવા જન્મેલા સ્વામી સમક્ષ અમારું કલા કૌશલ્ય બતાવી નાટક કરીએ છીએ. ....૧૩૫

## ઢાળ : ૬ રાસનાચક વિટંબણામાં (દેશી : ચાલ્ય ચતુર ચંદ્રાનની)

સાર નાટિક નીત્ય નરખીઈ, કરું ભગંતિ અપાર રે; આચાર કરો દેવલોકનો, સૂણી સોચ વીચાર રે.... સારનાટિક નીત્ય નીરખઈ...આંચલી .....૧૩૬ રોહણીઇ કહઇ કોઢો વલી, કરવું હોઇ જેહ રે; અપછરા કહઇ ગયું વીસરી, સુણો કહુ વલી તેહ રે સા. ...૧૩૦ જે અહીં આવી ઉપજઇ, કહઇ દૂકીત પાપ રે; સુકીત કહી સુખ ભોગવઇ, વલસઇ દેવી સ્થુ આપ રે સા. ...૧૩૦ રોહણીઉ મનિ ચીતવઇ, શુભ અશુભ કહી જેહ રે;

원1. ...936

પછઇ સુખ ભોગવઇ સુરતર્ણા, ખરુ ખોટુઅ એહ રે

અથવાં મુનઇ ઝાલવા, માડઇ મંત્રીઅ પાસ રે; તે કચમ જાણીઇ આહા કર્ણિ, બુધિ ઉપની તાસ રે સા. ...૧૪૦ કાંટો પગ થકી કાઢતા, સૂણી વીરની વાણ્ય રે; દેવ વરણવ કરચુ અતી ઘણું, હીડયો રીદઇઅમાં આણ્ય રે સા. ...૧૪૧ સોચ સરૂપ દેખુ અહી, તો તો બોલસ્થું સાચરે ; નહીતરિ ઉત્તર આપરચું, બોલું કુડીઅ વાચરે સા. ...૧૪૨

તમને ભવ્ય નાટક દેખાડી તમારા મનનું મનોરંજન કરી અમે તમારી અપાર ભક્તિ કરીએ છીએ. આ તો દેવલોકનો આચાર છે. તેનું અમે પાલન કરીએ છીએ.'' રોહિણેચકુમાર આ સાંભળી

વિચાર કરવા લાગ્યો.

अर्ध :

રોહિણેચકુમારે આતુર બની પૂછ્યું, ''સુંદરીઓ! એવું શું હોય જેનું તમારે પાલન કરવું પડે ?'' અપ્સરાએ કહ્યું, ''અમે તો ભૂલી જ ગયા છીએ.'' ત્થારે પ્રતીહારે (ગાંદાર્વ કન્થાઓની સમીપમાં જઈ ઘીરેથી) કહ્યું, ''સાંભળો! હું તમને તે વિષે કહું છું. (પછી પ્રગટપણે કહ્યું)

જે નવા દેવ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે તેઓ સર્વ પ્રથમ પોતાનાં (પૂર્વજન્મનાં) દુષ્કૃત્થો અર્થાત્ પાપોનું પ્રગટીકરણ કરે છે. વિવરણ કરી પછી જ દેવીઓ સાથે સ્વર્ગના સુખો ભોગવી શકે છે. તેપહેલાં નહીં. તમે પણ પાપ અને પુણ્ય કહી દેવીઓ સાથે સુખ-ભોગો વિલસો."

રોહિણેચકુમારે (સભાન સ્થિતિમાં) સ્વગત મનમાં ચિંતવન કર્યું કે, '(શું હું ખરેખર દેવતા થયો છું ? શું સ્વર્ગીય ઉન્માદમાં મત્ત બનેલો આ દેવગણ પ્રત્યક્ષ ઉપસ્થિત છે ?) શું હું સુકૃત્ય અને દુષ્કૃત્ય કહી પછી દેવતાનાં સુખો ભોગવું ? આ સત્ય હશે કે અસત્ય ?

અથવા મને પકડવા માટે મહામંત્રી અભચકુમારે કોઈ પ્રપંચ (છટકું) ગોઠવ્યો હશે ? તેની મને ખાત્રી અહીં કેવી રીતે થશે ?' રોહિણેચકુમાર આ રીતે વિચારતો હતો ત્યાં તેને અચાનક મતિ ઉત્પન્ન થઈ. ...9४०

(તે દિવસે) પગમાંથી કાંટો કાઢતી વખતે સંભળાચેલા ભગવાન મહાવીર સ્વામીનાં (થોડાંક) વેણ કાને પડેલાં, જેમાં ભગવાને દેવોનું ઘણું સ્વરૂપ વર્ણવ્યું હતું. તે વચનો હૃદયમાં કોતરાઈ ગયાં હતાં. જેને તેણે ચાદ કર્યા. ...989

તે વર્શન અનુસાર જો દેવતાનાં લક્ષણો હું અહીં જોઈશ તો હું જેવું છે તેવું સત્ય બોલીશ, અન્યથા અસત્થનું આલંબન લઈ તે પ્રમાણે વચન કહીશ. ...982

## વિવેચન

પ્રસ્તુત ઢાળ ૫ અને દુમાં રોહિણેચકુમારે અવિધિએ કરેલી જિનપૂજા તેમજ તેને પકડવા રચાયેલી વ્યૂહરયનાનું કવિએ સરળભાષામાં રોચક વર્ણન કર્યું છે.

"જ્યારે અભચકુમાર સામાચિક, પૌષધ ઈત્થાદિ વ્રત કરતા ત્યારે રોહિણેચકુમાર પણ તેમની સાથે શ્રાવકની કરણી કરતો પણ તેના મનોગત ભાવ કોઈ કળી શક્યું નહીં. તે દેખાવનો શ્રાવક બની ધર્મિષ્ઠ હોવાનો ઢોંગ કરતો હતો.

એકવાર અભચકુમાર જિનાલચમાં પ્રવેશ્યા ત્યારે વેશપરિવર્તન કરી શ્રાવકનું આબેહૂળ રૂપ ધારણ કરી રોહિણેચકુમાર પૂજાની સામગ્રી સાથે ત્યાં આવ્યો. તેણે અવિધિએ જેમ તેમ પૂજા કરી.

જૈનપૂજાઓના વિકાસ વિશે શ્રી મોહનલાલ દલીચંદ દેસાઈ લખે છે - ભક્તિ માર્ગનો ઉદય સત્તરમાં શતકમાં વિશેષ થયો. વલ્લભી સંપ્રદાયનો પ્રવેશ ગુજરાતમાં થઈ ચૂક્યો હતો. ભક્તિની અસરથી જૈનોમાં એક વિશિષ્ટ સાહિત્ય આ શતકમાં ઉદ્ભત્યું, તે 'પૂજા સાહિત્ય'.

દિગંબરોની પ્રથમ રચના 'દશ ભક્તિ સંગ્રહ', ફુન્દકુન્દાચાર્ચની રચનાને ગણવામાં આવે છે. તે પરથી અનુમાન કરી શકાય કે પૂજાનો પ્રારંભ પ્રથમ સદીમાં થયો હશે.

જૈનદર્શનમાં ગુણની પૂજા છે, તો પૌદ્ગલિક પૂજા શા માટે ? તેનો ઉત્તર આચાર્ચ કુન્દકુન્દે આજથી ૨૦૦૦ વર્ષ પૂર્વે આપ્યો છે.

> "इणमण्णं जीवादो देहं, पोञ्जलमयं थुणितु मुणि। मण्णदि हु संथुदो, वंदिदो मह केवली भगवं।। तं निच्छये ण जुंजदि, ण सरीर गुणा हि होंति। केवलिगुणे थुणदि जो, सो तच्चं केवलि थुणदि।।

અર્થ: કોઇ આત્માથી ભિન્ન આ પૌદ્ગલિક શરીરની સ્તુતિ કરી મેં કેવળીની સ્તુતિ અને વંદના કરી છે એમ માને તો એની સ્તુતિ એવં વંદના નિશ્ચયથી યથાર્થ નથી કારણકે શરીરના ગુણ એ કેવળીના ગુણ નથી પણ જે કેવળીના ગુણોની સ્તુતિ કરે છે તે જ પરમાર્થથી કેવળીની સ્તુતિ છે.

ભક્તિ એ માનવ સ્વભાવમાં રહેલું તત્ત્વ છે. ભ = ભગવાન, ક = કરવાની, ત = તાકાત. માનવને ખુદ ભગવાન બનાવવાની જેમાં તાકાત છે, તેનું નામ 'ભક્તિ'.

પૂજામાં ભક્તિનો રણકો છે. 'सा त्विस्मन् परमप्रेमरुपा' અર્થાત્ પરમાત્માને વિશે ઉઠલો પ્રેમ તે ભક્તિ છે. શ્રી ચશોવિજયજી મહારાજ કહે છે :

> सारमेतन्मया लब्धं श्रुताब्धेरेवावगाहनात्। भक्तिर्भागवती बीजं परमानन्दसम्पदाम्।।

અર્થ : બુદ્ધિનો રવેંચો બનાવીને શ્રુતજ્ઞાનરૂપી સમુદ્રનું મંથન કરતાં મને એટલું સારરૂપી અમૃત પ્રાપ્ત થયું છે કે પરમાનંદ સ્વરૂપ મોક્ષરૂપી સંપત્તિનું બીજ-મૂળ ભગવાનની ભક્તિ છે.

પૂજા બે પ્રકારની છે. દ્રવ્થપૂજા અને ભાવપૂજા. દ્રવ્ય સામગ્રી વડે ઈષ્ટની પૂજા કરવી તે 'દ્રવ્ય પૂજા છે. તેમાં પ્રાથમિકતાના ભાવ છે. અભેદથી પરમ શિવ સાથે અનુભૂતિ થતાં સમરસતા ઉત્પન્ન થાય છે તે ભાવપૂજા છે. કોઇ વીરલા જ તેના અધિકારી બને છે.

આત્માને નિર્મળ બનાવવાના ત્રણ ઉપાયો છે. જ્ઞાનયોગ, ધ્યાનયોગ અને ભક્તિયોગ. બીજા બધા યોગો કરતાં ભક્તિયોગ અપેક્ષાએ સર્વજન સુલભ અને સરળ છે.

આચાર્ચ દેવસેનના મતાનુસાર પૂજાથી મનોવાંછિત ફળની સિદ્ધિ થાય છે. ગંદોદક રનાનથી પુણ્યનો સંચય થાય છે. જિનેશ્વર ભગવંતના ચરણમાં જલદ્યારા કરવાથી કર્મરજને સમાપ્ત કરી નાખે છે. જિનેશ્વરની ચંદનપૂજા કરે તેનું શરીર સુગંધિત રહે છે. પુષ્પપૂજાથી ભોગવૃદ્ધિ થાય છે. ધૂપપૂજાથી સૌભાગ્ય વૃદ્ધિ થાય છે. દીપપૂજાથી મોહ સમાપ્ત થાય છે. અક્ષતપૂજાથી ઉત્તમ વંશમાં જન્મ મળે છે. નૈવેદાપૂજાથી દારિદ્રય નાશ પામે છે. ફળપૂજાથી ચથેષ્ટ ફળ મળે છે.

જૈન ઘર્મ આડંબરનો ઘર્મ નથી. જૈન ધર્મમાં ક્રિયાનો નિષેદ્ય પણ નથી પરંતુ શુભ ઉપયોગપૂર્વકની ક્રિયા જ વધુ ફળદાચક બને છે.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજ ક્રિયા અને જ્ઞાનનો સમન્વય કરતાં કહે છે :

''કિયા વિના જ્ઞાન નહિ કબહું, કિયા જ્ઞાન બીનું નહિ;

ક્રિયા જ્ઞાન દોઉ મિલત રહત હૈ, જ્યૌ જલરસ જલમાંહી... પરમ''

શ્રી ઉમાસ્વાતિજી પણ તે વાતનું સમર્થન કરતાં કહે છે - ज्ञानक्रियाभ्याम् मोक्षः। झान અને ક્રિયાના સમન્વયની પરાકાષ્ટા એ મોક્ષ છે.

જિનાલચમાં પ્રવેશથી માંડીને બહાર નીકળીએ તે દરમ્યાન તે \*દશ બાબતોનું પરિપાલન આવશ્યક છે.શ્રાવકે પાંચ અભિગમ પૂર્વક ઉપાશ્રચમાં પ્રવેશ કરવો જોઈએ. અભિગમ : અભિગમ એટલે નિચમ, ઉચિત આચરણ. તે પાંચ પ્રકારના છે. 'શ્રી જ્ઞાતાધર્મકથા સૂશ્ર'માં મેઘકુમાર પાંચ અભિગમ પૂર્વક શ્રમણ ભગવાન મહાવીર સન્મુખ આવ્યા.

- ૧) પુષ્પ-પાન આદિ સચિત્ત દ્રવ્યનો ત્યાગ.
- ર) શસ્ત્ર, મુગટ, તલવાર, વાહન આદિ અચિત્ત વસ્તુઓનો ત્યાગ.
- 3) એક પડ વાળેલું ઉત્તરાસંગ ખભા પર મૂકવું જેથી ખુલ્લા માટે પ્રભુ સાથે વાતચીત ન થાય.
- ૪) પ્રભુદર્શન થતાં જ બે હાથ જોડી મસ્તકે અંજલી અડાડી 'જિનાચ નમ :' કહી નમસ્કાર કરવા.
- ੫) ਮਕਮਾਂ ਮਾਮ જਿਕੇશਣ ભગવંતનું જ ચિંતન કરવું.

'શ્રી મહાનિશીથ સૂત્ર'ના સાતમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે, ''અવિદિથી ચૈત્ય વંદન કરનારને પ્રાયશ્ચિત આવે છે. અવિદિથી કરેલા અનુષ્ઠાન બીજા જીવોમાં અશ્રદ્ધા ઉત્પન્ન કરે છે.''

જેમ સુંદર ચિત્ર બનાવનાર ચિત્રકારની પ્રત્યેક વળાંક કે રેખા નિપુણતાપૂર્વકની હોય છે. તેની પીંછી ચિત્રની જીવંતતાનો આધાર છે, તેમ દરેક અનુષ્ઠાન વિષયક કુશળતાથી ક્રિયાઓ મહાલાભદાયી બને છે અને હૃદયને અપૂર્વ શાંતિ અર્પે છે.

વિદિપૂર્વક ભગવાનની આજ્ઞા અનુસાર ધર્માનુષ્ઠાન કરવા તે સાચી શ્રદ્ધા છે.

"सम्मत्तं पुण इत्थं सुत्ताणुसारेण जा पवित्ती उ ।

सुत्त गहणिम तम्हा पवत्तियव्वं इहं पढमं ।।

અર્થ : જિનેશ્વર ભગવાનની આજ્ઞા અનુસાર ચૈત્થવંદન, આવશ્ચક ક્રિયા આદિની પ્રવૃત્તિ કરવી તેજસમ્યક્ત્વ (શ્રદ્ધા) છે.

સમ્ચગ્દર્શનના દશ પ્રકારમાં ક્રિયારુચિ નામનો એક ભેદ છે. જેમાં સમ્ચગ્દર્શનીને ધર્મના અનુષ્ઠાનો પ્રત્યે ભારે પ્રીતિ હોય છે. રુચિ એ માતા છે. પરમેષ્ઠિ એ પિતા છે. રુચિ વડે ધર્મ ઓળખાય છે.

<sup>\*</sup> જિનાલચમાં પ્રવેશતાં દશ બાબતોનું પરિપાલન, જુઓ પરિશિષ્ટ વિભાગ : ૨

"દાતકી ખંડ દ્વીપના મહાલય નગરના સુદત્ત શેઠ અને રુકમણિ શેઠાણીએ આગ્રાર્થ ભગવંત પાસેથી પૂજાના ભાવ જાણી તે પ્રમાણે પૂજા કરતાં સંસાર પરિત કર્યો.

"જૈત્ર નામનો ક્ષત્રિય ચોરના સંસર્ગથી લૂંટારો બન્થો. ઓઢર શ્રાવક સાથે સત્સંગ થતાં જૈત્રએ પોતાની પાસે રહેલી નવ કોડીના પુષ્પો ખરીદી શુભભાવે જિનેશ્વરની પૂજા કરી. તેના ફળ સ્વરૂપે તે બીજા ભવમાં કુમારપાળ રાજા બન્થો.

રોહિણેચકુમાર રૂપપરિવર્તન કરી જિનાલચમાં પ્રવેશ્યો. તેણે નિસીહિ, પ્રદક્ષિણા, પ્રક્ષાલ, અંગપૂજા તથા ચૈત્થવંદન આદિ અનુષ્ઠાનો અવિધિપૂર્વક કર્યોં. તે જૈનધર્મથી વિવર્જિત હતો. અભચકુમારની ચીલ નજરે તેને ઝડપી લીધો. 'આ રોહિણેચ ચોર જ છે' તેવો મહામંત્રીને અતૂટ વિશ્વાસ હતો. તેમણે કોઈ પણ ઉપાચે પોતાનો અતિથિ બને તે માટે ખૂબ આગ્રહભરી વિનંતી કરી.

અવિધિએ જિનપૂજા કરી રહેલા રોહિણેચકુમારનો હાથ પકડી મહામંત્રીએ ખૂબ આગ્રહભરી વિનંતી કરતાં કહ્યું, ''શેઠજી! તમે કોઈ પરદેશી લાગો છો ? આ નગરમાં તમે અજાણ્યા છો; તેથી મને સાધર્મિક ભક્તિ કરવાનો અમૂલ્ય લાભ આપો. મને તમારી ભક્તિ દ્વારા સનાથ બનાવો. તમે અમારી હવેલીમાં આહાર-પાણી કરી અમને તમારી સેવા કરવાનો સુઅવસર આપો.''

અભચકુમારના જીવનમાં સાધર્મિક જીવો પ્રત્યે અત્યંત વાત્સલ્ય ભાવ હતો. સમ્યક્દર્શનનાં આઠ અંગો છે. આ આઠ અંગો શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ૨૮માં અધ્યયનમાં દર્શાવેલ છે. તેમાં વાત્સલ્ય નામનું એક અંગ છે.

#### वाद्यस्यः

સાધાર્મિકો પ્રત્યે હૈયામાં માતા સમાન હેત હોય, તેમના પ્રત્યે હૃદયમાં નિઃસ્વાર્થ અનુરાગ, હૃાર્દિક પ્રેમ તેમ જ સાધુ અને શ્રાવકવર્ગની સેવા એ વાત્સલ્ય આચાર છે. સાધર્મિકની સેવા એ આભ્યંતર તપ છે. ધર્મ કાર્ચમાં પ્રમાદ કરનારા સાધાર્મિકોને ધર્મના કર્તવ્યો ચાદ કરાવી, પાપોથી બચાવવા વાત્સલ્યપૂર્વક સન્માર્ગની પ્રેરણા આપવી તે ભાવ સાધર્મિક ભક્તિ છે.

સમકિતી જીવો પ્રત્યે હિતબુદ્ધિ રાખવી તે દ્રવ્ય વાત્સલ્ય છે અને 'સવ્વી જીવ કરું શાસન રસી'ની ભાવના ભાવવી તે ભાવ વાત્સલ્ય છે. માર્ગભ્રષ્ટને માર્ગસ્થ કરવો તે શ્રેષ્ઠ સાદ્યર્મિક ભક્તિ છે.

સમકિતમાં વાત્સલ્ચગુણ પ્રગટાવવાની શક્તિ છે પરંતુ સમકિતી જીવોમાં જીવ માત્ર પ્રત્થે વાત્સલ્ચભાવ ઉભરાતો નથી. ઉત્કૃષ્ટ કોટિનું વાત્સલ્ચ તીર્થંકરોને હોય છે તેથી તેમના સમ્ચગ્દર્શનને 'વરબોધિ'- શ્રેષ્ઠબોધિ કહેવાય છે.

સાદ્યર્મિક ભક્તિનું ફળ મહાન છે. ત્રીજા સંભવનાથ ભગવાન પૂર્વના ત્રીજા ભવમાં દાતકીખંડ દ્વીપમાં ઐરાવત ક્ષેત્રની ક્ષેમાપુરી નગરીમાં વિમલવાહન નામે રાજા હતા. તે સમયે ત્યાં મહાભીષણ દુષ્કાળ પડ્યો. તેમણે પોતાની પાસે રહેલા અનાજ વડે સાદ્યર્મિકોની ભોજનાદિ વડે ભક્તિ કરી તીર્થંકર નામ કર્મ ઉપાર્જન કર્યું.

પુણિયા શ્રાવકની આર્થિક સ્થિતિ નબળી હોવા છતાં તેમણે અખંડપણે સાધર્મિક ભક્તિ

કરી હતી. એક દિવસ પોતે ઉપવાસ કરી અન્ય સાધર્મિકને જમાડે, બીજે દિવસે પત્ની ઉપવાસ કરી સાધર્મિકને જમાડે! સાધર્મિકોનું ભોજન-પાણી દ્વારા થતું સ્વાગત એ દ્રવ્ય સાધર્મિક છે.

અભયકુમારને સાદ્યાર્મિક પ્રત્યે અનહદ પ્રેમ હતો. આ વાતનો પુરાવો આપણને 'રાસરસાળ' ગ્રંથ શ્રી કવિ ૠષભદાસ ફૂત 'અભયકુમાર રાસ'ની ઢાળ-૩માં મળે છે.

ચંડપ્રધોતન રાજાએ વૈરભાવથી અભચકુમારને જીવતા પકડી લાવવા માટે ઉદ્ઘોષણા કરી. 'અભચકુમાર સાધર્મિકો પ્રત્યે અત્યંત પ્રીતિ ધરાવે છે,' એવું જાણી રાજાએ નળળી કડીનો લાભ લઇ ગણિકાને સાચી શ્રાવિકા બનાવી રાજગૃહી નગરીમાં મોકલી. ગણિકાની જૈનધર્મ પ્રત્યે, જૈન ધર્મના શુદ્ધ આચારો પ્રત્યેની અનન્ય પ્રીતિ અને આચાર પાલન જોઇ મહામંત્રી અભચકુમાર અત્યંત પ્રભાવિત થયા. ગણિકાને સાચી શ્રાવિકા સમજી, ઘણો આગ્રહ કરી માનપૂર્વક હવેલીમાં તેડી લાવ્યા. ત્યારપછી પોતાના હાથે જ ભોજન પીરસ્યું હતું.

પ્રસ્તુત રાસમાં રોહિણેચકુમારને પકડવા અભચકુમારે સાદ્યર્મિક ભક્તિનો પ્રયોગ કર્યો. જ્યારે 'અભચકુમાર'રાસમાં ગણિકાએ સાદ્યર્મિક ભક્તિના બહાને પોતાના આવાસમાં લઈ જઈ મહામંત્રીને બંદીવાન બનાવી ચંડપ્રદ્યોતન રાજાને સોંપ્યા હતા. અહીં સ્પષ્ટ થાય છે કે, તે સમયમાં સાદ્યર્મિકોનું વિશિષ્ટ કોટિનું બહુમાન થતું હશે.

ભલે, અભચકુમારે રોહિણેય ચોરને પકડવા સાધર્મિક ભક્તિનો સહારો લીધો પરંતુ સાધાર્મિકો પ્રત્યે તેમને અનહદ પ્રેમ હતો. તે તેમના જીવનનું એક પ્રશંસનીય પાસું છે.

પૂર્વના કાળમાં અતિથિને ભગવાન ગણવામાં આવતા હતા. अतिथि देवो भवः। અતિથિની તેવા કરવા લોકો તત્ત્વર રહેતાં હતાં. નગરમાં અભણ્યા માણસને જોતાં તેમને ઘરે લઇ તેમનો ઉચિત આવિથ્ય સત્કાર કરતા હતા. જુઓ 'શ્રેણિક રાસ'માં મહારાજા પ્રસેનજીત દ્વારા અપમાનિત થયેલા રાજકુમાર શ્રેણિક રાજ્ય છોડી બેનાતટ નગરમાં આવ્યા ત્યારે ધનદત્ત શેઠ તેમને પોતાની હવેલીમાં લઇ ગયા. ત્યાં ભોજનપાણી આદિ વડે ઔચિત્ય સત્કાર કર્યો. શેઠની દીકરી સુનંદાની નજર અતિથિ પરપડી અને પ્રણયનો કાગ ખીલ્યો!

વર્તમાન કાળે વ્યવહાર અત્યંત ઘસાતો જાય છે. પાશ્ચાત્ય જીવનશૈલીએ ભારતીય રાંસ્કૃતિને સંપૂર્ણ રીતે દોઈ નાંખી છે. 'સાપ ગયા પણ લીસોટા રહી ગયા'! બીજાનું હડપ કરવાની વૃત્તિ વકરી રહી છે. બીજાનો કોળીયો છીનવી પોતાનું પેટ ભરવાની રાક્ષસવૃત્તિ દિવસે દિવસે વધી રહી છે. પોતાનું પેટ કાપી અન્યને ભોજન આપી વૃપ્તિ કરાવનારા પૂર્ણિયાને આ ઘરતી પર ક્યાં શોદ્યવો ?

રોહિણેચકુમારે ચાતુર્ચપૂર્વક કહ્યું, ''મંત્રીશ્વર! હું તો બીજાના ઘરનું પાણી પણ પીતો નથી. માટે તમે આગ્રહ ન કરો.'' પરંતુ મહામંત્રી એક ના બે ન થયા. તેમણે રોહિણેચકુમારને તાણી-ખેંચીને પણ આતિથ્ય સત્કાર માટે વિવશ કર્યા. શ્રાવકના રૂપમાં રહેલા રોહિણેચકુમારને અંતે રાજવી ભોજન કરવાની અભિલાષા જાગી. તેને અભચકુમારનું નિમંત્રણ ગમે તેમ કરીને પણ સ્વીકારવું જ પડ્યું.

બુદ્ધિશાળી અભયકુમાર તેને રાજમહેલમાં લાવ્યા. ચતુર રોહિણેયકુમારે શ્રાવકનું રૂપ

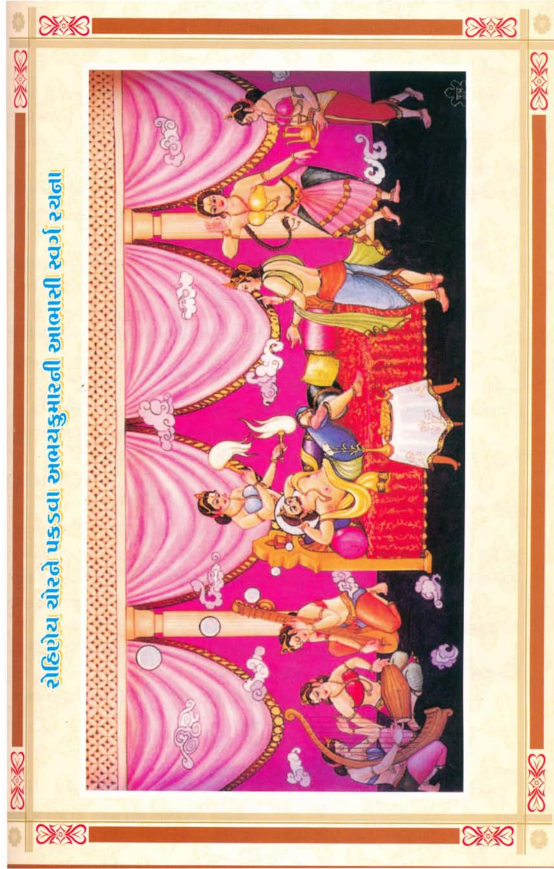
પરિવર્તન કરી, રોહેણશેઠનું રૂપ લીધું. બીજી બાજુ અભચકુમારે મહારાજા શ્રેણિકને વધામણી આપતો કહ્યું કે, ''મેં ચોરને પકડી લીધો છે.'' મગધ નરેશ અત્યંત ખુશ થયા. ચોરના આતંકમાંથી હવે મુશ્લિ મળશે, પ્રજાજનો સુખ અનુભવશે; એવા વિચારથી તેઓ આનંદિત થતાં રાજમહેલમાં આવ્યા. રાજાએ જોયું કે અભચકુમારે જેને કેદી બનાવ્યો હતો તે ચોર નથી પરંતુ રોહણ શેઠ છે. મહારાજાએ પુત્રને હપકો આપતાં કહ્યું, ''અભચ! તું ભૂલથી ચોરના બદલે રોહણ શેઠને પકડી લાવ્યો છે ?'' મહામંત્રીએ કહ્યું, ''રાજન્! મને પાકો વિશ્વાસ છે કે આ રોહણ શેઠના વેશમાં રહેલ રોહિણેય ચોર જ છે. હું હમણાં જ તેને દોરડા વડે બાંધી સિદ્ધ કરીશ.''

અભયકુમારે દરચુરાજ રોહિણેયના ભવ્ય સ્વાગતની તૈયારી કરી. તેમણે રત્નના પ્રભાવે એક સાત માળની અમૂલ્ય મહારત્નોથી ખચિત દિવ્ય હવેલી બનાવી, તેમાં ઉતારો આપ્યો. ત્યાં દેવાંગનાઓ જેવી સ્વરૂપવાન લલનાઓ ચામર ઢાળી રહી હતી. ગાંધવી અદ્ભૂત નાટચકલા કરી રહ્યા હતા. અપ્સરાઓ જેવી સ્ત્રીઓ મધુર વીણાવાદન કરી રહી હતી.

મહામંત્રી અભચકુમારે મહેમાનગતિ શરૂ કરી. સૌ પ્રથમ રોહિણેચકુમારને ભોજન પીરસાયું. આ ભોજનની સોડમથી મુખમાં પાણી આવ્યું. રોજના સાદા ભોજનથી કંટાળેલો રાસનાથક વિવિદ્ય, ખુશ્બુદાર અને જાતજાતની વાનગીઓ જોઈ ખૂબ ખુશ થયો. ઘણા સમય પછી સ્વાદિષ્ટ ભોજન મળતાં તે ભોજન પર તૂટી પડયો. તેણે ખૂબ ખાધું. ત્યાર પછી ઉગ્ર પ્રકારની ચંદ્રહાસ નામની મદિરાનું ભરપૂર પાન કરાવ્યું. તે મદિરાનો વ્યસની તો હતો જ. વળી, કેટલાક દિવસો પછી મદિરા મળવાથી જરૂરતથી વધુ પ્રમાણમાં તે ઢીંચી ગયો. ભારે આહાર અને માદક પીણાના સેવનથી તેની ચેતનવૃત્તિઓ પ્રમત્ત અને સુષુપ્ત બની અને અચેતન મનના ભાવ ઉભરવા લાગ્યા. અભચકુમાર પણ આ જ ઈચ્છતા હતા. મદિરા સેવનથી રોહિણેચકુમાર નિદ્રાધીન થયો. પૂર્વ ચોજનાનુસાર તેને ઉત્તમ દિવ્ય વસ્ત્રો પરિદ્યાન કરાવી, ઊંચકીને, સાક્ષાત્ સ્વર્ગલોક જેવા સોહામણા ઢોલિયા (દેવશચ્ચા)માં પોઢાડવામ આવ્યો. થોડા સમય પછી મદિરાનો નશો ઉતરતાં તે ભાનમાં આવ્યો. તેણે ઘીરે લીત્રો ખોલ્યાં. તે ચારે બાજુ વિસ્મિત નેત્રે જોવા લાગ્યો. તેણે ચારે બાજુ અપૂર્વ રમણીચ દશ્ય જેયું.

ભીંતોપર સુંદર ચિત્રો ચીતરેલાં હતાં. છત પર મનોહર હાંડી ગ્રુમ્મર લટકી રહ્યાં હતાં. અર્દ દેવ-વિમાન જેવાં અદ્ભુત નાટકો રચાઈ રહ્યાં હતાં. અપ્સરાઓ જેવી સ્વરૂપવાન અને લાવણ્યમર્ચ લલનાઓ જોઈ તે ચમક્યો. ભવન સ્ત્નદીપોથી ઝળહળી રહ્યો હતો. સત્નજિકત ઢોલિયાની ચારે બાજુ ચાર સ્ત્રીઓ ઉભી હતી. કેટલીક સુંદરીઓ ચામર ઢાળી રહી હતી. તેનો નશો થોડો થોડો ઢીલો પડી રહ્યો હતો. તેણે આંખ ખોલી ત્યાં તો દેવાંગનાઓ જેવી સુંદરીઓએ જેમ દેવ સાથે ચથોચિત પ્રેમભર્ચો શિષ્ટાચાર કરે છે તેમ નવા આગંતુક દેવનું સ્વાગત કરતાં 'જય જય નંદા, જય જય ભદ્રા'નો વિજયનાદ કર્યો. નૃત્ય કરનારી નૃત્યાંગના સોંપાયેલા કાર્ચમાં મચી પડી.

રોહિણેય કુમારને સમજ ન પડી કે આતે સ્વપ્ન કે સત્ય ? તે ચારે બાજુ વિસ્ફારિત નેત્રે પ્રસાદને જોવા લાગ્યો.



એવામાં બાજુમાં ઉભેલી રૂપવતી નવચૌવના દેવાંગનાનો પાઠ ભજવતી, સાશ્ચર્ચ છલકાતાં ઊંચા સ્વારે, હર્ષાવેશમાં બોલી, ''હે મહાપુરુષ! આપ આ અવર્શનીચ દેવ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા છો. અમે આપની દાસીઓ છીએ. આપને અમારા સ્વામી બનાવી અમે સૌભાગ્ચશાળી બન્યા છીએ. અમે તમારો પડચો બોલ ઝીલવા તત્ત્વર છીએ.''

વિસ્મચથી સ્તબ્ધ બની રોહિણેચકુમાર મૂંગો મૂંગો જોતો જ રહ્યો. ત્યાર પછી દેવાંગનાઓએ પ્રેમનો અભિનય કરતાં દેવભવની આચાર મર્ચાદાનું વિધાન કરાવતાં પૂર્વજન્મનાં કરેલાં સુકૃત્યો અને દુષ્કૃત્યો વિશે પૂછ્યું.

રોહિણેયકુમારે કહ્યું,''સુકૃત-દુષ્કૃતનું વર્ણન શામાટે?'' દેવાંગનાઓએ કહ્યું,''દેવ! સુકૃત્યોનું વર્ણન કરવાથી અમે તે કાર્ચોનાં ગુણકીર્તન કરશું અને દુષ્કૃત્યોનું વર્ણન આપના મુખેથી થશે ત્યારે તે પાપ સ્વતઃ નષ્ટ થઈ જશે.''

રોહિણેયકુમારે વિચાર કર્યો, 'પિતાને આપેલા વચનનો ભંગ મારાથી થયો છે. આ ઉપરાંત ચોરીના અનેક અપરાધો મારાથી થયા છે તો શું હું તેનું વર્ણન કરું? નહીં, નહીં. આ તો મને ફસાવવાની મહામંત્રીની કોઈ ચાલ લાગે છે. મારે ખૂબ સાવચેત રહેવું પડશે.'

પૂર્વભવનાં પુણ્ય-પાપનું નિવેદન કરવાનો પ્રસંગ આવતાં રોહિણેચકુમાર દુવિદ્યામાં પડયો. 'શું હું ખરેખર દેવભવમાં ઉત્પન્ન થયો છું ? કે પછી મને જકડીને મારો વૃત્તાંત મારા મુખેથી બોલાવવા રચાચેલું કોઈ નવું ષડ્યંત્ર છે ? મારે તથ્યાતથ્થનો નિર્ણય શી રીતે કરવો ?'

રોહિણેચકુમારને મૌન જોઈ દેવાંગનાઓએ કહ્યું, ''દેવ! શીઘ્રતા કરો. અભિષેકનું મુહૂર્ત વહીં જાય છે.''

મંથન અને મથામણની ઘણી પળો પસાર થયા પછી અચાનક રોહિણેયકુમારને ભગવાન મહાવીર સ્વામીના હદયસ્થ થયેલાં વચનો ચાદ આવ્યાં. તેણે મનોમન ખુશ થતાં નિર્ણય કર્યો કે, 'ભગવાનના વચન અનુસાર દેવોનું જેવું વર્ણન છે તેવું અહીં દશ્યમાન થશે તો હું જેવું સત્ય હશે તેવું સત્ય કહીશ. જો અભયકુમારે મને પકડવા માટે કોઈ ષડ્યંત્ર રચ્યું હશે તો હું પણ તેનો ઉત્તર માયા-કપ્ટ સહિત જ આપીશ.'

હવે રોહિણેયકુમાર ભગવાનના શ્રીમુખેથી શ્રવણ કરેલ દેવગતિના ભાવોનું સ્મરણ કરે છે. તે વર્તમાન પરિસ્થિતિ સાથે તુલનાત્મક દષ્ટિએ જોવા લાગ્યો.

તેના સંદર્ભમાં કવિએ ઢાળ-७ થી ૧૦માં દેવગતિનું સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ વર્ણન કર્યું છે. અહીં કવિ આગમ શાસ્ત્રના જાણકાર હતાં, એવું વિદિત થાય છે.

### 8୍ଡୋ: ∈

નાટિક નીતિં નરખીઇ, સુરમા ઘણો વવેક; વીરવચન સંભારીઉં, સુરનાં સુખ અનેક

... ዒ୪3

અર્ધ: રોહિણેયકુમાર હવે ધ્યાનપૂર્વક દેવ-દેવાંગનાઓને નીરખવા લાગ્યો. દેવતાઓ ઘણાં વિવેકી હોય છે. તેમનું સુખ અનેકગણું હોય છે. ....૧૪૩

# ઢાલ : ७ દેવગતિનું વર્ણન (દેશી : તો ચઢી ઘનમાન ગજે)

| સુરના સુખ છ                   | <b>ઇ અતી ઘણાં એ, મનમ્હાં ચ્ચંતું થાય</b> તો | :                           |
|-------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------|
| રચણ વીમાન                     | છઇ શાસ્ત્રતાં એ, કાલ સુખઇ ત્થાહાં જા        | थतो 🕖९४४                    |
| ભુષણ ભોગ ર                    | લેયા ભલીએ, નાટિક વેણા નાદતો;                |                             |
| ગાન કરઇ દેવ                   | માંગના એ, મીઠા મધૂર સાદતો                   | 984                         |
| ટુપ સકોમલ તે                  | ોહુનાં એ, અતિ સૂગંધી દેહતો;                 | . 4                         |
| કેસ મુછ ડાઢી                  | નહી એ, તેજ પૂંજ સુર તેહતો                   |                             |
| રૂદ્યીર ચરબ •                 | નખ નસ નહી એ, રોમ રહીત તન જોયલ               | i);                         |
| પરસેવો અંગદ                   | ં નહી એ, રોગ રહીત દેહે હોચતો                | 986                         |
| જરા ન આવદ                     | ્રદેવનઇ એ, સુખીઆ લીલ વીલાસતો;               |                             |
| મધૂ૨ વચન મુ                   | ખ્ય બોલતાએ, સખરા સાસઉસાસ તે                 | વેષ્ઠ૮                      |
| અર્થ : દેવોનાં સુખો અતિ       | શચ મનોહર હોચ છે. તેઓ મનમાં જે વિ            | ચારે તે કરી શકે છે. દેવતાના |
| વિમાનો રત્નના બનેલાં છે, જે શ | ાશ્વત છે. આ વિમાનમાં અનંતકાળ સુખે           | માં નિર્ગમન કરે છે૧૪૪       |
|                               | ાો, શચ્ચા અને ભોગો દિવ્ય હોય છે. ત્થ        |                             |
| તીણાવાદન ૨મણીચ હોચ છે. ત      | યાંની દેવાંગનાઓ મીઠા, મધુર સ્વરે ગીત        | ો ગાય છે૧૪૫                 |
|                               | વાન અને સુકોમલ હોય છે. તેમનો દેહ ર્         |                             |
|                               | વી, પ્રકાશના પુંજ સમાન દેવો દેદીપ્યમાન      |                             |
|                               | ોહી, ચરબી, નખ અને લોહીનો વહન ક              | _                           |
|                               | ાનું હોય. તેમનાં અંગે પ્રસ્વેદ ન હોય. તેમ   |                             |
| હોચ છે.                       |                                             | ۵۷۹                         |
|                               | આવતી નથી. તેમનું સંપૂર્ણ જીવન ભોગ           |                             |
| _                             | ન બોલે છે. તેમનો શ્વાસોશ્વાસ અતિશય ર        |                             |
| યાય છે. લેળા ગુજવા નવુંદ પંચ  | ्रुढ़ा : <b>१०</b>                          | g-nacreidotic               |
| มเมริมเม ม                    | ખરા સઢી, વીબુધ પણું જે માંહિ;               |                             |
|                               | ાડઇ ધરૂ, ચુગલ વેદ છઇ ત્થાહી<br>             | ባሄር                         |
|                               | ,35 વર, યુ•ાલ વેઇ છે. તેઓ વિશિષ્ટ પ્રજ્ઞાદ  |                             |
|                               |                                             |                             |
| स्वामाना वयना दृष्ट्य घरा ।वर | ાર કરું. દેવલોકમાં સ્ત્રી અને પુરુષ એમ બે   | ને વેદ છે ૧૪૯               |
| (\)-0 0 O:                    | S(0) : C                                    |                             |
|                               | ન ગુણ ગાચ મંદોદરી, રાવણ વેણા વાઢ            | 8. 김미:ബSL)                  |
| _                             | ઇ સુરમાંહિં, નરનઇ બીજી નારી;                | <b>.</b>                    |
| ସାପ ହାଶ ଥାଚ                   | ા ઉતકષ્ટી, જયગન હાથ એક ધારી રે              | 940                         |

|               | ચુગલ વેદ હોઇ સુરમાંહિ આંચલી                                           |                 |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------|
|               | ત્રણિ જ્ઞાન હોઇ સુરમાંહિ, મતિ શ્રુત અવધિ જ્ઞાનો;                      |                 |
|               | દસઇ સંગ્યના સુરમાહા હોઇ, સુરનઇ ત્રણિ અજ્ઞાનો રે                       | યુ૧૫૧           |
|               | ઉતકષ્ટું આચખું સુરનું, સાગરોપમ તેત્રીસો;                              | •               |
|               | દસ હભર વરસનું આઇ, જયગન કહઇ જગદીસો રે                                  | ચુ૧૫૨           |
|               | કાયસ્થતિં સુર રહઇ એક ઠામઇં, સાગરોપમ તેત્રીસો;                         | •               |
|               | કષાય ચ્થાર કહું સુરમાંતો, માચા લોભ નઇ રીસો રે                         | ચુ૧૫૩           |
|               | એક સંસ્થાંન હોઈ સમચતુરંસ, શરીર શ્રણ તસ લઢીઇ;                          | •               |
|               | તેજસ વઇકરી, અનઇ કારમણ, સૂરનઇ એશ્રણિ કહીઇ રે                           | ચુ૧૫૪           |
|               | ત્રણિ દ્રીષ્ટી હોઇ સુરમાહિં, સમકીત દ્રીષ્ટી લહીઇ ;                    | _               |
|               | મીધ્યા દ્રીષ્ટી હોઇ દેવતા, સમામીછા તે કહીઇ રે                         | ચુ૧૫૫           |
|               | દરસણ શ્રણિ કહ્યાં સુરમાહિ, ચક્ષુ, અચક્ષુ, અવધી;                       | _               |
|               | ઉપપાદ જ ખાણી સુર હોઇ, અચીત ચોનિ પ્રસીદ્યી રે                          | ચુ૧૫૬           |
|               | નવ અપ્યોગ હોઇ સુર માહંઇ, મત્થ, શ્રુતિ, અવધ્ય જ્ઞાન;                   |                 |
| •             | એ ત્રણે અગ્યનાન કહીજઇ, દરસણ ત્રણિ નીધ્યાન રે                          | ચુ૧૫७           |
|               | ષટ પરચાપતિ ભાખું સુર નઇ, આહાર શરીર તસ કહીઇ;                           |                 |
|               | ઇંદ્રી સાસઅનઇ ઉંસાસો, ભાષા મન તસ લહીઇ રે                              | ચુ૧૫૮           |
|               | દસઇ પરાણ તણો ધરનહારો ચોન્થ કહું લિખ ચ્ચારો;                           |                 |
|               | સૂર સઘલા પંચેંદ્રી કહીઇ, કરઇ અંચીત તે આહારો રે                        | ચુ૧૫૯           |
|               | ભુવનપતિ વ્યંતર સૂર જયોત્થષી, વ્યમાનીક તહી ભેદો;                       |                 |
| •             | ચ્ચાર જાતિ સુરમાહિ ભાખી, તીહા નવાણું ભેદો રે                          | યુ૧૬૦           |
| •             | પાતાલ માંહિ છઇ દેવ અસંખ્ય, વ્યવરી ભાખું સોચો;                         |                 |
| '             | સોલજાતિ સુર વ્યંતર કેરી, ભુવનપતિ દસ જોચો રે                           | ચુ૧૬૧           |
| •             | દ્વાદસ ભેદ સુરના તુમ ગણ્યો, જયાહા બારઇ દેવલોંકો;                      |                 |
|               | નવ ગ્રીવેક તણા નવ ભેદો,જ્યાહાં નહી ચ્ચંતા સ્થોકો રે                   | ચુ૧૬૨           |
|               | ત્રણ ભેદ સુર કુલહમુખીના, જોતથી દસે પ્રકારો;                           |                 |
|               | શ્રીજંગ્ જંભગ દેવ તણા કહું, ભેદ દસઇ નીરધારો રે                        | <b>ચુ</b> ૧૬૩   |
|               | પરમાદ્યામી દેવ તણા વલી, પનરઇ ભેદ વખાણ્યો;                             |                 |
|               | અનુત્તર પંચ વીમાનઇ પંચઇ, નવ લોકાતીક જાણ્યો રે                         | ચુ૧૬૪           |
|               | લોકમાં સ્ત્રી અને પુરુષ એમ બે (ચુગલ) વેદ હોય છે. તેમના દેહની અવગ      | ાહના ઉલ્ફ્રેપ્ટ |
|               | ને જઘન્થ એક હાથની હોય છે.                                             | …૧૫૦            |
| દેવ           | ોમાં મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એમ ત્રણ પ્રકારના જ્ઞાન હોય છે | ે. તેમના દશ     |
| પ્રકારના સામા | જેક વ્યવસ્થા (આજ્ઞા) હોય છે. દેવોમાં ત્રણ પ્રકારના અજ્ઞાન પણ હોય છે   | . (ਕੇਮਕੇ ਮਰਿ    |
|               |                                                                       |                 |

| અજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન હોય છે.)                                     | …૧૫૧          |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| દેવતાનું ઉત્કૃષ્ટ આચુષ્ય તેત્રીસ સાગરોપમ છે. તેમનું જઘન્થ આચુષ્ય દશ હ           | ક્લાક વર્ષનું |
| છે; એવું જિનેશ્વર ભગવંત કહે છે.                                                 | વપર           |
| એક જ કાયમાં વારંવાર ઉત્પન્ન થાય તેને કાયસ્થિતિ કહે છે. દેવતાની કાયસ્થિ          | धिति तेत्रीर  |
| સાગરોપમ છે. વળી, તેઓમાં ક્રોદ્ય, માન, માચા અને લોભ એ ચારે પ્રકારના કષાયો છે.    | 943.          |
| તેમને (છ સંસ્થાનમાંથી) એક સમચતુરંસ સંસ્થાન હોય છે. તેમને વૈક્રિય, હ             | તૈજસ અને      |
| કાર્મણ એ ત્રણ શરીર કહ્યાં છે.                                                   | ૧૫૪           |
| દેવતામાં ત્રણ દષ્ટિ હોચ છે. સમકિતદષ્ટિ, મિથ્થાદષ્ટિ અને સમ્ચગ્-મિથ્થા (િ        | મેશ્ર) દષ્ટિ. |
| આ ત્રણે દષ્ટિવાળા દેવો હોય છે.                                                  | …૧૫૫          |
| દેવતામાં ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન અને અવધિ દર્શન એમ ત્રણ દર્શન હોર               | ા છે. તેઓ     |
| ઉપપાત શસ્થામાં ક્ષણવારમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ચોનિ અચિત્ત હોય છે.                   | ૧૫૬           |
| દેવતામાં નવ ઉપયોગ હોય છે. મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન તથા મ                 | તિઅજ્ઞાન,     |
| શુતઅજ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન એ ત્રણ અજ્ઞાન વળી (ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન અને અવધિ છ  |               |
| દર્શન એમ નવ ઉપયોગ હોય છે.                                                       | વ૫6           |
| દેવોમાં છ પર્ચાપ્તિ હોચ છે તે કહું છું. આહાર, શરીર એ બે પર્ચાપ્તિ કહી.          | a Buzia       |
| ઈન્દ્રિય, શ્વાસોશ્વાસ, ભાષા અને મન એમ છ પર્યાપ્તિ તેમને મળે છે.                 | 94८           |
| દેવતા દશ પ્રાણો ધારણ કરે છે. તેમની ચાર લાખ ચોનિઓ છે. દેવતામાં પાંચ દ            | િલ્ડિન સ્થૃ   |
| છે. તેઓ અચિત્ત પુદ્ગલનો આહર કરે છે.                                             | …૧૫૯          |
| ભુવનપતિ, વાણવ્યંતર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોમાં ઉદ્ધેગ (ખેદ) નથી. દે           | વતાના આ       |
| ચાર પ્રકાર છે. તેમના કુલ મળી વિસ્તારથી નવ્વાણું ભેદ થાય છે.                     | 980           |
| પાતાળ લોકમાં અસંખ્ય દેવતાઓ છે. તેમનું વિસ્તારથી વિવરણ કરું છું. વ્યંત           | ાર જાતિના     |
| સોળ પ્રકારના દેવો ત્યાં છે. વળી, દસ પ્રકારના ભુવનપતિ દેવો પણ નરક (પાતાળ)માં છે. | 959           |
| ઉર્ધ્વલોકમાં જ્યાં બાર દેવલોક છે ત્યાં બાર પ્રકારના વૈમાનિક દેવોની ગણતર્ર       | ੀ ਕਮੇ કરો.    |
| નવ ગ્રૈવેચકના નવ પ્રકારના દેવતા છે, જ્યાં કોઈ પ્રકારની ચિંતા કે શોક નથી.        | 952           |
| કિલ્વિષી દેવોના મુખ્ય ત્રણ પ્રકાર છે. જ્યોતિષી દેવો દશ પ્રકાર ના છે. વળી, તી    | ર્ચંગ જૂંભક   |
| દેવોના વિશે કહું છું. તેમના નિશ્ચયથી દશ પ્રકાર છે.                              | 983           |
| પરમાદામી દેવો પંદર પ્રકારના છે. તેમના પંદર ભેદ વિખ્યાત છે. અનુત્તર હિ           | વેમાનવાસી     |
| દેવો પાંચ પ્રકારના છે. લોકાંકિત દેવો નવ પ્રકારના છે.                            | 988           |
| દુઢા : ૧૧                                                                       |               |
| સુરના લખ્યણ મનિ ઘરઇ, સુર નઇ નહી સંઘેણ;                                          | ٠             |
| हतव आहार तेहनम नहीं नदा विहार हेव नहीं                                          | oeu           |

| અર્થ : દેવતાના લક્ષણો મનમાં નિર્ધારિત કરો. દેવોને (વૈક્રિય શરીર હોવાથી હ | ાડકાનું બંધા <b>ર</b> ણ |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| સંઘચણ ન હોય. તેઓ કવલ આહાર ન કરે. દેવને નિદ્રા ન હોય.                     | 95                      |
| sio: ∈                                                                   | -                       |
| (દેશી : કાંઢાન વજાડઇ વાંસલી)                                             |                         |
| નોપકરમી સહુ દેવતા, ભોમિ પાચ ન લાગઇ;                                      |                         |
| મુકઇ, લોચન સુર મીચઇ નહી, તીહા પ <del>ુર</del> ન સુકઇ                     | 988                     |
| રચણી દીવશ તીહાં નહી, નહી ત્થાહાં અંધકારો;                                |                         |
| નીદ્રા નહી ત્થાહા દેવનઇ, નહી પસુ અવતારો                                  | 956                     |
| બાદર અગ્યન તીહા નહીં, નહીં ત્યાહા વીગનાનો;                               |                         |
| ડુગર નદી(અ) તીહા નહી, અનનાં નહી દાંનો                                    | ባፍሪ                     |
| તપ કચરીઆ તીહા નહી, તીહા મુગત્થ ન લહીઇ;                                   |                         |
| વસ્ત્ય કસી તીહા નહી, પછખાણ ન કહીઇ                                        | ૧૬૯                     |
| પંડીત મરણ તીહા નહી, તસ મરણ અકામો;                                        |                         |
| બાલમૃરણ ભાખુ સહી, નહી અણસણ તામો                                          | 960                     |
| અર્થ : દેવતાનું આચુષ્ય નોપકર્મી છે. તેમના પગ જમીનથી અદ્ધર જ રહે છે.      |                         |
| પોપચાં મીંચાતા નથી. તેમના ગળાની ફૂલની માળા કરમાતી નથી. (આચુષ્ય પૂર્ણ થવ  | ાને છ માસ બાકી          |
| રહે ત્થારે કૂલની માળા કરમાચ છે.)                                         | 958                     |
| દેવલોકમાં રાત્રિ અને દિવસ જેવી વ્યવસ્થા નથી. ત્થાં અદાંકાર નથી. દેવ      | ने निद्रा न आवे.        |
| ત્યાં પશુઓનો વાસ નથી .                                                   | 950                     |
| દેવલોકમાં બાદર અગ્નિ નથી. ત્થાં વિજ્ઞાન નથી. ત્થાં પર્વતો કે નદ          | ીઓ નથી. ત્થાં           |
| અન્નનો દાણો શુદ્ધાં નથી.                                                 | 95८                     |
| ત્થાં તપ તેમજ ધાર્મિક અનુષ્ઠાનો નથી. ત્થાંથી કોઈ જીવાત્મા મુક્તિ પણ      | । ન મેળવી શકે.          |
| ત્યાં કોઈ જાતના વ્રત-પ્રત્થાખ્યાન કહ્યા નથી.                             | ૧૬૯                     |
| દેવતાઓ ਪંડિત મરણ (અનશન-સંથારો) ન કરી શકે. તેઓ અકામ મર                    | 2ણે મૃત્યુ પામે છે      |
| તેથી તેમના મૃત્યુને બાલ મરણ કહ્યું છે. ત્યાં અનશન (ઉપવાસ) નથી (અર્થાત્ ક |                         |
| પ્રત્યાખ્યાન નથી.)                                                       | ৭დ0                     |
| ain : 40                                                                 |                         |
| (દેશીઃવંસત પુરણ મનોઢર)                                                   |                         |
| સુરગતિનો આવ્યો જેહો, કચમ જણ્યો જાઇ તેહો;                                 |                         |
| સુગંધ દેહો, રૂપ અનોપમ તેહનું એ                                           | 969                     |
| દીવ વચન દયા દાનો, દેવ પૂર્જા વંછઇ ગાનો,                                  |                         |
| સ્થુભ ધ્યાનો હોઇ તે નરનુ વલી એ                                           | მდა                     |
|                                                                          |                         |

| મીઠી મધુરી વાણી એ, દેવતણી ઇંધાણી એ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| પ્રાણી એ પાપ કરમ કરતો બીહઇ એ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 963                                                    |
| ભોગી પુરૂષ થોડો આહારો, થોડો લોભ થોડો ખારો;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                        |
| નર સારો સુરગત્યાનો આવ્યો સહી એ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 968                                                    |
| સુધ ગુરુ સેવા નીત્થ કરઇ, પેખી શાહાસ્ત્ર શ્રવણ ધરઇ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                        |
| ઉચરઇ સુપરખ રીત્થ વચન સહી એ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 904                                                    |
| અર્થઃ આ દેવગતિમાંથી આવ્યો છે, તેવું ક્યા લક્ષણોથી જાણી શકાય? તે જીવાત્મ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ાનું શરીર                                              |
| સુંગદ્યી હોય છે તેમજ તેનું રૂપ અનુપમ હોય છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 969                                                    |
| દિવ્યવચનો, જાવદયા-અનુકંપાયુક્ત, દાનેશ્વરી, દેવપૂજા કરનારો અને મધુ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2 <b>2</b> aaaj                                        |
| ગાનારો હોય, વળી, તે મનુષ્યનું શુભ ધ્યાન હોય.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 962                                                    |
| તેની વાણીમાં (સાંકર જેવી) મીઠાશ અને મધુરતા હોય. દેવગતિમાંથી આવ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ો છે તેનુ                                              |
| એંદાણ એ છે કે તેવો જીવાત્મા પાપકર્મ કરતાં ડરે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 963                                                    |
| જે ભોગી (પૈસાદાર) પુરુષનો આહાર ઓછો હોય, અલ્પ લોભ હોય, ઈર્ષા(ખા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>ટ) ઓ</b> છી                                         |
| હોય તે ખરેખર દેવગતિમાંથી આવેલો છે અથવા દેવગતિમાં જવાનો છે તેમ જાણવું.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 968                                                    |
| શુદ્ધ ગુરુની નિત્થ સેવા કરે, તેમનાં દર્શન કરી નિત્ય શાસ્ત્ર સાંભળે તેમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                        |
| અનુસાર સત્ય વચનનો ઉચ્ચાર કરે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧૭૫                                                    |
| દુઢા : ૧૨ - ચારગતિનાં જીવોનાં લક્ષણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •                                                      |
| સંતિ વચન મુખ્ય ઉચરઇ, પરહીત ચ્ચંતઇ જેહ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                        |
| સુરમાહંઇથી આવીઉ, કઇ સુરગતિ લહઇ તેહ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 965                                                    |
| નગર થકી નર આવીઉ, લહેઇ નરગનો કુપ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                                                      |
| 1 12 101 12 11110, 1120 12 1 11 91,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                        |
| પાપી કુવચન કાઢતો, લખ્યણ કાલ કરૂપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 966                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 900                                                    |
| પાપી ફુવચન કાઢતો, લખ્ચણ કાલ કરૂપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 966<br>966                                             |
| પાપી કુવચન કાઢતો, લખ્ચણ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇથી પ્રગટીઉ, તેહ નઇ સબલો આહાર;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                        |
| પાપી કુવચન કાઢતો, લખ્ચણ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇંથી પ્રગટીઉં, તેહ નઇ સબલો આહાર;<br>વવેક વ્યના, માચાબહુ, ફરી શ્રીજંચ અવતાર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                        |
| પાપી ફુવચન કાઢતો, લખ્ચણ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇંથી પ્રગટીઉ, તેહ નઇ સબલો આહાર;<br>વવેક વ્યના, માચાબહુ, ફરી શ્રીજંચ અવતાર<br>માનવ ગત્થથી આવીઉં, તેહનઇ સબલો માન;                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | የዕረ                                                    |
| પાપી કુવચન કાઢતો, લખ્ચણ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇંથી પ્રગટીઉ, તેહ નઇ સબલો આહાર;<br>વવેક વ્યના, માચાબહુ, ફરી શ્રીજંચ અવતાર<br>માનવ ગત્થથી આવીઉં, તેહનઇ સબલો માન;<br>વીનઇ વિવેક બુધિ નીરમલી, રીષભ નીરમલ્યું ન્થાન                                                                                                                                                                                                                                                 | የዕረ                                                    |
| પાપી કુવચન કાઢતો, લખ્ચણ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇંથી પ્રગટીઉ, તેહ નઇ સબલો આહાર;<br>વવેક વ્યના, માચાબહુ, ફરી શ્રીજંચ અવતાર<br>માનવ ગત્થથી આવીઉં, તેહનઇ સબલો માન;<br>વીનઇ વિવેક બુધિ નીરમલી, રીષભ નીરમલ્યું ન્યાન<br>સૂરગત્થ માહઇંથી આવીઉં, અનંગ જનેતા સાથિ;<br>વીબુધ રુપ, કવી રીષભ કહઇ, અનઇ તસ સૂર ગતિ હાથિ<br>સૂરનુ વરણવ છઇ ઘણું, વીમાન તણાં બહુ ભેદ;                                                                                                           | <b>૧७</b> ८<br><b>૧७</b> ૯                             |
| પાપી ફુવચન કાઢતો, લખ્યણ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇંથી પ્રગટીઉ, તેહ નઇ સબલો આહાર;<br>વવેક વ્યના, માચાબહુ, ફરી શ્રીજંચ અવતાર<br>માનવ ગત્થથી આવીઉં, તેહનઇ સબલો માન;<br>વીનઇ વિવેક બુધિ નીરમલી, રીષભ નીરમલ્યું ન્થાન<br>સૂરગત્થ માહઇંથી આવીઉં, અનંગ જનેતા સાથિ;<br>વીબુધ રુપ, કવી રીષભ કહઇ, અનઇ તસ સૂર ગતિ હાથિ<br>સૂરનુ વરણવ છઇ ઘણું, વીમાન તણાં બહુ ભેદ;<br>રોહણીઉ સંભારતો, આલસ કરઇ ન ખેદ                                                                          | <b>૧७</b> ८<br><b>૧७</b> ૯                             |
| પાપી ફુવચન કાઢતો, લખ્યશ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇંથી પ્રગટીઉ, તેહ નઇ સબલો આહાર;<br>વવેક વ્યના, માચાબહુ, ફરી શ્રીજંચ અવતાર<br>માનવ ગત્યથી આવીઉં, તેહનઇ સબલો માન;<br>વીનઇ વિવેક બુધિ નીરમલી, રીષભ નીરમલ્યું ન્યાન<br>સૂરગત્ય માહઇંથી આવીઉં, અનંગ જનેતા સાથિ;<br>વીબુધ રુપ, કવી રીષભ કહઇ, અનઇ તસ સૂર ગતિ હાથિ<br>સૂરનુ વરણવ છઇ ઘણું, વીમાન તણાં બહુ ભેદ;<br>રોહણીઉ સંભારતો, આલસ કરઇ ન ખેદ<br>દેવલોક બારઇ તણો, ધરતો હઇઇ વીચાર;                                      | <b>૧७૮</b><br><b>૧७૯</b><br><b>૧૮</b> ૦                |
| પાપી ફુવચન કાઢતો, લખ્યશ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇંથી પ્રગટીઉ, તેહ નઇ સબલો આહાર;<br>વવેક વ્યના, માચાબહુ, ફરી શ્રીજંચ અવતાર<br>માનવ ગત્થથી આવીઉં, તેહનઇ સબલો માન;<br>વીનઇ વિવેક બુધિ નીરમલી, રીષભ નીરમલ્યું ન્યાન<br>સૂરગત્થ માહઇંથી આવીઉં, અનંગ જનેતા સાથિ;<br>વીબુધ રુપ, કવી રીષભ કહઇ, અનઇ તસ સૂર ગતિ હાથિ<br>સૂરનુ વરણવ છઇ ઘણું, વીમાન તણાં બહુ ભેદ;<br>રોહણીઉ સંભારતો, આલસ કરઇ ન ખેદ<br>દેવલોક બારઇ તણો, ધરતો હઇઇ વીચાર;<br>વીરઇ અરથ પ્રકાસીઉં, સમભુતલાથી સાર | <b>૧૯૯</b><br><b>૧૯૯</b><br><b>૧૮</b> ૦<br><b>૧૮</b> ૨ |
| પાપી ફુવચન કાઢતો, લખ્યશ કાલ કરૂપ<br>પસુ માહઇંથી પ્રગટીઉ, તેહ નઇ સબલો આહાર;<br>વવેક વ્યના, માચાબહુ, ફરી શ્રીજંચ અવતાર<br>માનવ ગત્યથી આવીઉં, તેહનઇ સબલો માન;<br>વીનઇ વિવેક બુધિ નીરમલી, રીષભ નીરમલ્યું ન્યાન<br>સૂરગત્ય માહઇંથી આવીઉં, અનંગ જનેતા સાથિ;<br>વીબુધ રુપ, કવી રીષભ કહઇ, અનઇ તસ સૂર ગતિ હાથિ<br>સૂરનુ વરણવ છઇ ઘણું, વીમાન તણાં બહુ ભેદ;<br>રોહણીઉ સંભારતો, આલસ કરઇ ન ખેદ<br>દેવલોક બારઇ તણો, ધરતો હઇઇ વીચાર;                                      | <b>૧૯૯</b><br><b>૧૯૯</b><br><b>૧૮</b> ૦<br><b>૧૮</b> ૨ |

| નરકગતિમાંથી આવેલો જીવ નરકનો ફૂપ મેળવે છે. તે                     | પાપી કુવચનો બોલે છે. તે કાળો |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| કુરૂપ લક્ષણવાળો હોય છે.                                          | 900                          |
| જે તિર્ચંચ ગતિમાંથી આવેલો હોય છે તે ખૂબ ખાઉઘર                    | । હોચ છે. તે અવિવેકી, અત્યંત |
| માચાવી હોવાથી પુન : તિર્ચંચ ગતિમાં અવતરે છે.                     | 9७८                          |
| મનુષ્ય ગતિમાંથી આવેલો ખૂબ અભિમાની હોય છે.                        |                              |
| બુદ્ધિવાળો હોય છે. કવિ ૠષભદાસ કહે છે કે તેનું જ્ઞાન નિર્મળ હોય દ |                              |
| સૂરગતિમાંથી આવેલો હોય તે કામદેવ જાણે તેની માતા                   |                              |
| રૂપાળો હોય છે; તેવું જ્ઞાની કહે છે અને વળી પાછો તે (મનુષ્ય) દેવગ |                              |
| બને છે, એમ કવિ ૠષભદાસ કહે છે.                                    | 960                          |
| દેવગતિનું ઘણું વર્શન છે. ત્યાં વૈમાનિક દેવોનાં ઘણાં ભે           |                              |
| વર્શન આળસ કે ખેદ કર્યા વિના ચાદ કર્યું.                          | ٩८٩<br>۱٩८٩                  |
| તેણે બાર દેવલોકના ભાવોને, પોતાના હૈંચે જે ધારણ ક                 |                              |
|                                                                  |                              |
| મહાવીર સ્વામીએ તેના ભાવો (અર્થ) પ્રકાશિત કર્યો છે. તે આપણી<br>-  | <del>-</del>                 |
| 6                                                                | چهور<br>حدمات                |
| ચોપાઇ : 3 વૈમાનિક દેવોનું વર્ણન અને ક                            |                              |
| સમભુતલા પ્રથવીથી જોય, એક રાજ ઉપણિ ઉંચું હે                       |                              |
| અનુંકરમિં દેવલોક છઇ બાર, સૂધર્મ, ઇશાન, સન                        | _                            |
| મહેદ્ર ચોથું,બ્રહ્મ દેવલોક, લાંતક છઠૂ, ચાહા નહી ર                |                              |
| શુક્ર, સહિસાર, આનંત, પ્રાણંત, આરણ, ઉચીત લ                        |                              |
| દ્વાદસ દેવલોંક ઉપરિ જાણિ, નવગૃવેક વિમાન વખ                       |                              |
| શાહાસ્ત્ર ભાવ કહઇ કવી આજ, એટલઇ પ્રથવી હુ                         |                              |
| નવગૃવેક ઉપરિ તુ જોચ, અનુંતર પાંચ વિમાન જ (                       |                              |
| ચ્ચાર વિમાનઇ સરખું આવે, એક્બ્રીસ સાગર કહેદ                       |                              |
| ઉતકષ્ટુ તો ત્થાહા તેત્રીસ, પંચમ વીમાનઇ એચ કહ                     |                              |
| દેવતણી કાચા એક હાથ, ભોગ તણી નવી જાણઇ                             |                              |
| પંચમ વીમાનઇ ઉપજઇ જેહ, એકાવતારી હોઇ તેહ                           |                              |
| ચ્ચાર વીમાન માહઇ અવતરઇ, ભવ સંખ્યાતા તે પ                         |                              |
| પાચ વીમાન નઇ નવ ગૃવેક, વચન વાદ તીહા નવી                          |                              |
| ઠાકુર સેવક ત્યાહા કણી નહી, તે મૃત લોકચ ન અ                       |                              |
| અનુત્તર પાચ વીમાનંઇ જોચ, ચોસિંઠ મણના મોતી                        |                              |
| બીજઇ ઠાર્મિ ફુંભ પ્રમાણ, નાદઇ લીણા રહઇ સૂર્                      |                              |
| સૂરદેવ લોકનું વરણવ એહ, રોહણીઉ સંભારઇ તેલ                         |                              |
| એહ બોલ અહીંઆ જો મલઇ, તો તો મનનો સંસઇ                             | ૧૯૧                          |

... ৭૯৭

| અસ્થુ વિચારી, નીચૂ જોય, ભોમિં પગલા છઇ દોય;              |                 |
|---------------------------------------------------------|-----------------|
| ફરકઇ નેતર નારી તણા, પુરૂ કરમાચાં દીસઇ ઘણાં              | … ૧૯૨           |
| કેસ, રોમ, નખ દીસઇ ચરમ, એ તો નોહોઇ સુરનો ધરમ;            | •               |
| પરસેવો દીસઇ સ્ત્રી કાય, મુઝ મન્ય સ્યંત્યું કાંઇ ન થાય   | 963             |
| દેવલોકિ નીદ્રા નવિ કહી, મોતી નાદ કહયો ત્યાહા સહી;       |                 |
| દેવલોક એ નીશઇ નહી, મંત્રી કુડ કરઇ છઇ ગ્રહી              | qev             |
| સૂરગતિના આવ્યા નર થયા, નર ફીટી નઇ સુરમા ગયા;            |                 |
| તે લખ્યણ મુઝમાહિં નહી, તો સુરગતિમ્હા આવ્યો કહી          | ૧૯૫             |
| પાપી લોભી હઇઇ ખાર, સૂધ ગર સેવા નહી જ લગાર;              |                 |
| શાહારત્ર ઉપર્ટિ મુઝનિ સ્થો રાગ, સતિ વચનનો કીદ્યો ત્થાગ  | 968             |
| પરહીત ચ્ચંતા કેહી કરી, વિબુધ બુધિ કસી મંઇ ધરી;          |                 |
| મુઝમાહા કવી પણું તે કચાહિ, અભઇકુમાર છલ કરતો આહિં        | qeb             |
| કપટર્ઇ ઉતર આપું આજ, મંત્રીસ્વરની ખોઉં લાજ;              | •               |
| અસ્થું વીચારી બોલ્યો સાર, માહારા પૂણ્ય તણો નહી પાર      | ૧૯૮             |
| દાન સીલ તપ ભાવના સાર, મિ પાલ્યાં શ્રાવક વ્રત બાર;       | . ;             |
| જિન પ્રાશાદ પ્રતિષ્ઠા કરી, ભરચાં ભ્યંબ પૂજા આદરી        | 966             |
| શ્રી ગુરુ સેવા તીરથ ચાત્રા, પૂરવિં પોષ્યાં મોટાં પાત્ર; |                 |
| જીવદેયા અતિ ભાખ્યા જેહ, વીવહાર શ્રુધિ રાખી નિજ દેહ      | 500             |
| અભખ્ય તણા કીદ્યા પછખાણ, અનંતકાય ખાવા જિન આણ; 🕟 🕐        |                 |
| પોસો સામાઇક પ્રતીકમણું કીંઘ, ધર્મ ઉપદેશ ઘણાનઇ દીધ ટે    | <i>20</i> 1     |
| પ્રભાવના પૂરતગ ભંડાર, કીદ્યો જગનઇ પર ઉપગાર;             |                 |
| સૂણી વખાણ વ્રત અંગઇ ધરૂં, એકાસણૂં હું નિતિ કરું         | 505             |
| મી આરાધ્યાં થાનક વીસ, ઉપશમ આણી, છોડી રીસ;               |                 |
| આલોઅણ લીધી ગુરુ કનઇ, તેણઇ સુરની ગતી થઇ છઇ મનઇ 🥏         | 203             |
| મુક્યા ભુંડા ચ્થાર કર્ષાય, અઢાર પાપ તે અલગાં થાય;       |                 |
| શ્રાવક ગુણ ઘરીઆ એકવીસ, ધ્યાન સઝાય કરૂં નીસ દીસ          | 50X             |
| ઇતાદીક પૂછ્ય કીદા બહુ, કહ્યા ન જાઇ તે પણ્ય સહુ;         |                 |
| સૂણી નારિ બોલી તેણઇ ઠારિ, કરચાં પાપ તે કહો સંભારિ       | ૨૦૫             |
| અભઇકુમારની સીખવી જે નારિ, બુધિ કેલવઇ તેણઇ ઠારિ;         |                 |
| પણિ રોહણઇનઇ નવી છેતરઇ, કોતવાલિં એ પંતિ ફરઇ              | <del>2</del> 0ξ |
| કહ્રઇ મઇ કીદ્યો સાદ્યનો સંગ, કાઇ ન લાગો પાપનો રંગ;      |                 |
| ગારિ દેવંગના બોલી તસછં, કાંઇક પાપ તો કીધૂ હસઇ           | 50b             |
| કંશા જુઠુ પરદ્યન લીધ, પરસ્ત્રીગમનનું પાતિગ કીધ;         |                 |
| યોરી હત્યાનું જે પાપ, સોચ સંભારી ભાખો આપ                | 500             |

| રોહણીઉ કહઇ પૂછઇ ફોક, પાપી કચમ લહઇઆ દેવલોક;                                            |                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| પરબતિ કેમ ચઢઇ પાંગલો, સસીની નવિ નરખઇ આંઘલો                                            | ₹०€                  |
| દીધૂ મઇં સદાઇ દાન, તેણઇ મઇં પામ્ચું અમર વિમાન;                                        |                      |
| માહારા પૂછ્ય સારૂં તુ ધારિ, પામી જોઈઈ મુગત્થ જ નારિ                                   | ૨૧૦                  |
| બોલઇ નવિ બંધાણો જસઇ, મંત્રી તણઇ જણાવ્યું તસઇ;                                         |                      |
| મંત્રી જણાવઇ રાચને વાત, મુકી ધ્યો નવી કીજઇ ઘાત                                        | ૨૧૧                  |
| સાબતિ નહી ચોરીનું કરમ, હણતા નહી રાજનો ધરમ;                                            |                      |
| રોહણીઉ પછઇ મુકચો સહી, અભઇકુમાર બોલ્યો ગહઇગઢી                                          | ૨૧૨                  |
| અર્થ : તિચ્છલિકની સમભૂતલ પૃથ્વીથી એક રજ્જુ ઉપર દેવલોકનાં વિમાનો છે. ત                 | વ્યાં એક, બે         |
| એમ અનુક્રમે બાર દેવલોક છે. પહેલું સુંઘર્મ, બીજું ઈશાન અને શ્રીજું સનત્કુમાર દેવલોક છે | 9८3                  |
| ચોથું મહેન્દ્ર, પાંચમું બ્રહ્મલોક, છક્રુ લાંતક દેવલોક છે; જ્યાં શોક નથી. સાત          |                      |
| આઠમું સહસાર, નવમું આણત અને દશમું પ્રાણત દેવલોક છે. અગિચારમું આરણ અને બ                |                      |
| દેવલોક છે; એવું જિનેશ્વરદેવ કહે છે.                                                   | 9८४                  |
| બાર દેવલોક ઉર્ધ્વલોકમાં એકબીજાની ઉપર રહેલા છે ત્યાર પછી નવ ગ્રૈવેયા                   |                      |
| છે, જે પ્રશંસનીય છે. કવિ આજે આગમશાસ્ત્ર અનુસાર દેવલોકનું વર્ણન કરે છે. બાર દે         |                      |
| નવગ્રૈવેચક સુધીની પૃથ્વીનું માપ છ ૨૧૧૧ પ્રમાણ છે.                                     | ૧૮૫                  |
| હે ભવ્યજીવો ! નવગ્રૈવેચકની ઉપર જુઓ પાંચ અનુત્તર વિમાન છે. ચાર અનુત                    |                      |
| આયુષ્ય એક સરખું જઘન્ય એકત્રીસ સાગરોપમનું છે; એવું જિનેશ્વર ભગવંત કહે છે.              | 9८६                  |
| ઉત્કૃષ્ટ આચુષ્ય તેત્રીસ સાગરોપમ છે. પાંચમા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનનું ઉત્કૃ               | -                    |
| એટલું છે; એવું જિનેશ કહે છે. ત્યાંના દેવની શરીરની ઊંચાઈ એક હાથની છે. તેઓ વિષ          |                      |
| વાતો જાણતા નથી.                                                                       | 9८७                  |
| ે જે જુવાત્મા સર્વાર્થસિદ્ધ નામના પાંચમા વિમાનમાં અવતરે છે, તે નિયમા એક               |                      |
| છે. જેઓ અન્થ ચાર અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ પણ સંખ્યાતા ભવો કરે છે.         | ۳۱۶ ماری<br>۲۵۶ ماری |
| પાંચ અનુત્તર વિમાન અને નવગ્રૈવેચકમાં અલ્પ પણ વચન વ્યવહાર નથી. ત્ય                     |                      |
| સેવક જેવો વ્યવહાર પણ નથી. આ દેવતાઓ મૃત્યુ લોકમાં (તીર્થંકરના સમવસરણ ઈત્યાં            |                      |
| નથી.                                                                                  |                      |
|                                                                                       | €۵۶<br>نید(نے بیدی ب |
| પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં ચોસઠ મણ વજનના મોતીના ઝુમ્મરો હોય છે. અન્ય                       |                      |
| હાથીનાં ગંડસ્થળ (ફુંભ) જેવો મોતીનો આકાર હોય છે. (પછી મણની સંખ્યા અડધી થતી ૧           | 1ଅ છ . ଅન            |
| મોતીની સંખ્યા બમણી થતી ભાય છે.)                                                       |                      |
| તે મોતી સાથે પવન અફળાચ ત્યારે તેમાંથી મધુર સ્વર ઉત્પન્ન થાય છે. તે ના                 | દ (અવાજ)             |
| સાંભળવામાં દેવો (લીન) ઓતપ્રોત બને છે.                                                 | ٩૯૦                  |
| દેવલોકના દેવોનું આ વર્ણન રોહિણેચકુમારને ચાદ આવ્યું. તેણે વિચાર્યું                    | , 'ભગવાન             |

મહાવીર સ્વામીએ કહેલું દેવલોકનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ (લક્ષણ) જો અહીં જોવા મળશે તો મારા મનનો સંશય ટળી જશે.' ....૧૯૧

આવો વિચાર કરી રોહિણેયકુમારે દેવ-દેવાંગનાઓ ઉભાં હતાં ત્થાં નીચે જમીન તસ્ફ જોયું. સર્વના ચરણ ભૂમિને સ્પર્શતાં હતાં. દેવાંગનાઓના નેત્રો ફરકતાં (નિમેષવાળાં) હતાં. તેમના ગળાની પુષ્પની માળાઓ કરમાચેલી હતી. ...૧૯૨

તેમના વાળ, રંવાટી અને નખ વધેલાં હતાં. રોહિણેયકુમારે વિચાર્યું, આ કોઈ દેવતાના લક્ષણો નથી. દેવાંગનાઓનું શરીર પ્રસ્વેદથી કિલ્લન છે. મેં દેવભવનું જેવું મનમાં ચિંતન કર્યું હતું તેવું અહીં કંઈ જ નથી. ...૧૯૩

કહેવાચ છે કે દેવલોકમાં નિદ્રા નથી. ત્યાં મોતીઓનો મધુર ધ્વનિ છે. અહીં નિશ્ચર્યાં દેવલોક નથી. મહામંત્રી અભચકુમારે મને પકડવા માટે મારી સાથે છેતરપીંડી (ષડ્યંત્ર) કરી છે....૧૯૪ દેવગિતમાંથી આવેલો મનુષ્ય થાય અને મનુષ્ય મરીને દેવલોકમાં જાય. હું દેવગિતમાં કર રીતે ઉત્પન્ન થયો ? કારણકે દેવગિતમાં ઉત્પન્ન થવાનાં એક પણ લક્ષણ મારામાં નથી. ...૧૯૫ હું તો પાપી, લોભી, ઇર્ષાળુ છું. મેં શુદ્ધ પુરુષની અંશ માત્ર સેવા પણ કરી નથી. શાસ્ત્ર ઉપર મને ક્યાં રાગ હતો ? સત્યવયન (સાધુઉપદેશ) તો સાંભળવાનો મેં ત્યાગ કર્યો હતો. તો મને દેવલોદ ક્યાંથી મળે ?

મેં કદી બીજાના હિતની ચિંતા ક્યાં કરી છે ? મેં ક્યાં સુકૃત્યો કર્યા છે ? મારામાં કવિપક્ ક્યાંથી હોય ? અહીં અભચકુમારે મને પકડવા ષડ્યંત્ર રચ્યું છે. ....૧૯૬

હું આજે તેમને માચાથી ઉત્તર આપીશ. હું મંત્રીશ્વરની આજ લાજ-શરમ નહીં રાખું.' એડ્ વિચારી રોહિણેચકુમારે પોતાના સુકૃત્યો વર્ણવતાં કહ્યું, ''પૂર્વ ભવમાં મેં પ્રચુર પુણ્ય કર્યું છે. ….૧૯૮ મેં પૂર્વે દાન, શીલ, તપ અને ભાવધર્મની ઉત્કૃષ્ટ રીતે આરાધના કરી હતી. વળી, મેં શ્રાવકના બાર વ્રતોનું વિધિવત્ આચરણ કર્યું હતું. મેં જિનપ્રાસાદનું નિર્માણ કરાવી જિન પ્રવર તશાં બિંબોની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. જિનેશ્વર ભગવંતને અષ્ટપ્રકારની પૂજા વડે પૂજના કરી હતી. …૧૯૯ મેં સદ્ગુરુની સેવા કરી હતી. (ન્થાયપૂર્વક દ્રત્ય ઉપાર્જન કરી) ઘણી તીર્થ ચાત્રાઓ કરી હતી. મેં પૂજ્યોની (સુપાત્ર) વિધિવત્ સેવા કરી હતી. જિનાજ્ઞા અનુસાર જીવદયાનું પાલન કર્યું હતું. મેં મનુષ્ય જન્મમાં કાચાથી સુકૃત્ય કરી શુદ્ધ વ્યવહાર કર્યો હતો. …૨૦૦

મેં અભક્ષ્ય આહારના પ્રત્યાખ્યાન કર્યા હતા. અનંતકાય જીવોની હત્યા થાય તેવા કંદમૂળ ખાવાની જિનાજ્ઞા અનુસાર પ્રતિજ્ઞા કરી હતી. હું નિત્ય સામાચિક, પ્રતિક્રમણ કરતો હતો. પર્વતિશિના દિવસે પૌષધવ્રત કરતો હતો. મેં કેટલાય જીવોને ધર્મનો ઉપદેશ આપી ધર્મમાં સ્થિર કર્યા હતા. ...૨૦૧ મેં જિનધર્મની પ્રભાવના કરી હતી. મેં ગ્રંથભંડારોનું નિર્માણ કરાવ્યું હતું. મેં જગતમાં પુષ્કળ પરોપકારનાં કાર્યો કર્યા હતાં. હું નિત્ય જિન પ્રવચન (વ્યાખ્યાન) સાંભળી વ્રત-પ્રત્યાખ્યાન કરતો હતો. વળી હું નિત્ય એકાસન વ્રત કરતો હતો.

મેં વીસ સ્થાનક તપની આરાધના કરી હતી. મેં કષાયોનો ઉપશમ કરી, રીસામણા(હઠ) છોડી દીધાં હતાં. મેં સદ્ગુરુ પાસેથી આલોચના લીધી હતી, તેથી હું દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થયો છું....૨૦૩ મેં ચાર કષાયો, જે અતિભૂંડા છે તેનો ત્થાગ કર્યો હતાં. મેં અઢાર પાપસ્થાનકને આત્માથી અળગા કર્યા હતા. મેં શ્રાવકનાં એકવીસ ગુણો ધારણ કર્યા હતા. હું નિત્ય ધ્યાન અને સ્વાધ્યાય કરતો હતો.

આ ઉપરાંત પણ મેં અનેક જાતના પુણ્યો કર્યાં હતાં. આ સર્વ પુણ્યોને હું વર્ણવી શકું એમ નથી.'' એવું સાંભળી દેવાંગના જેવી સ્ત્રીએ તે સમચે ત્યાં કહ્યું ''સ્વામીનાથ! (આપના સુકૃત્યોનું વર્ણન સાંભળી અત્યંત પ્રસન્નતા થાય છે.) હવે તમારા દુષ્કૃત્યોને ચાદ કરી તેની વાત કરો.'' …૨૦૫ મહામંત્રી અભયકુમારે દેવી સ્વરૂપી બનેલી સ્ત્રીઓને પ્રથમથી જ શીખવી રાખેલ, તે પ્રમાણે તે સ્થાને બુદ્ધિનો પ્રપંચ તે સ્ત્રીઓ રચે છે પણ રોહિણેયકુમારને કોઇ છેતરી શક્યા નહીં. 'કોઇ કાળે તે કેતરાય તેવો નથી' (એવું અભયકુમાર વિચારે છે) …૨૦૬

(રોહિણેચકુમાર ખૂબ ચાલાક હતો. તેણે પુન: સુકૃત્થો વર્ણવતાં કહ્યું), '' ખરેખર! કહું તો મેં સદાચ જિન સાધુનો સત્સંગો કર્યો છે. મને ભૂલથી પણ પાપનો રંગ સ્પર્શયો નથી.'' ત્યારે દેવી સ્વરૂપે રહેલી સ્ત્રીએ પુન: ઉમળકાભેર પૂછ્યું, ''અહો સ્વામીનાથ! તમે ભૂલથી કંઈક મલિન કરણી તો કરી જ હશે ?

સ્વામીનાથ ! તમે ચાદ કરો અને અમને કહો. તમે પ્રબળ આવેશમાં આવી ક્યારેક જુવર્હિસા કરી હશે, અસત્થવચન બોલ્યા હશો. વળી, ક્યારેક અદત્તદ્યન પણ આંચકી લીધું હશે. પરસ્ત્રીગમન જેવા વ્યભિચારના પાપકર્મો પણ થઈ ગયા હશે નહીં ?'' ...૨૦૮

રોહિણેચકુમારે સહેજ ઊંચા અવાજે કહ્યું, ''અરે દેવીઓ ! શું વારંવાર એક જ વાત પૂછો છો? શું પાપાચારી આત્મા કદી દેવલોકમાં સ્થાન મેળવી શકે ? શું પાંગળો પર્વતારોહણ કરી શકે ? શું આંધળો ચંદ્રમાનું તેજ નીરખી શકે ? (હાથ ઠૂંઠો કદી મહાસાગર તરી શકે ?) ...૨૦૯

મેં સદાચ સુપાત્રદાન આપ્યું છે તેથી જ હું અમરવિમાનમાં ઉત્પન્ન થયો છું. મેં મુક્તિરૂપી લક્ષ્મીને મેળવવા માટે ઉત્તમ પ્રકારનું પુણ્ય ઉપાર્જન કર્યું છે. તે તમે અવધારો'' ....૨૧૦

(પ્રતીહારી અને દેવીઓના ભોળવવાના તમામ પ્રચાસો નિષ્ફળ ગયાં. તે કોઈ રીતે કળાતો નહતો.) રોહિણેયકુમાર કોઈ રીતે બોલથી બંધાણો નહીં (તેની પાસેથી કોઈ વાત કઢાવી શક્યા નહીં) ત્યારે છડીદારે આ વાત મહામંત્રી અભયકુમારને જણાવી. મહામંત્રી અભયકુમારે તે સમાચાર (વિગત) મહારાજા શ્રેણિકને જણાવતાં કહ્યું, ''મહારાજ! આ માણસને નિદોર્ષ ગણી છોડી દો. તે દંડને ચોગ્ય નથી.

તેનું ચોરીનું દુષ્કૃત્ય (નોખા નોખા ઉપાચો કરવા છતાં) સિદ્ધ થયું નથી તેથી નીતિધર્મ અનુસાર વધ કરવાથી રાજધર્મનું ઉલ્લંઘન થશે.'' મહારાજા શ્રેણિકે રોહિણેયકુમારને છોડી મૂક્યો. ત્યારે અભયકુમાર પ્રેમથી બોલ્યા. ....૨૧૨

#### વિવેચન

પ્રસ્તુત ઢાળ : ७ થી ૧૦ અને ચોપાઈ : 3 (કડી ૧૪૩ થી ૨૧૨)માં કવિ દેવગતિ અને શ્રાવકાચારનું વર્ણન કરે છે. કથાકારનું આ દેવગતિનું વિશદ વર્ણન કથા રસિકોને સંભવ છે કે વાર્ત પ્રવાહમાં ખટકી શકે; પરંતુ તેમાંથી દેવગ**તિનું ઘણું** અવનવું જ્ઞાન જાણવા મળે છે. દેવગતિ :

દેવગતિ સંબંધી માહિતી શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર, શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર, શ્રી અનુત્તરોપપાતિક સૂત્રમાં દર્શાવેલ છે. વળી, શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચે અભિદ્યાન ચિંતામણિના દ્વિતીય કાંડમાં તથા જૈન તત્ત્વપ્રકાશમાં દેવોનું વર્ણન આલેખ્યું છે.

ચાર કારણથી જીવ દેવચો નિમાં જન્મે છે."

- (૧) સરાગ સંયમ : સંજવલન કષાય ચુક્ત ચારિત્રના પાલનથી.
- (૨) સંચમાસંચમ : દેશવિરતિ ચારિત્ર, શ્રાવક ધર્મના પાલનથી.
- (3) અકામ નિર્જરા : મોક્ષના લક્ષ્ય વિના પરવશપણે કષ્ટ સહન કરવાથી.
- (૪) બાલ તપ : મિથ્યાત્વ (અજ્ઞાનચુક્ત) અવસ્થામાં તપશ્ચર્યા કરવાથી.

દેવોના ચાર પ્રકાર છે. (૧) ભુવનપતિ (૨) વાણવ્યંતર (૩) જ્યોતિષી (૪) વૈમાનિક.

#### सुवनपति :

જે દેવો ભવનમાં નિવાસ કરે તે ભુવનપતિ કહેવાય છે. તેઓ કુમારની જેમ વિભૂષાપ્રિય, ક્રીડાપ્રિય, તીવ્ર અનુરાગવાળા અને સુકુમાર હોવાથી 'ફુમાર' કહેવાય છે. તેઓ અદ્યોલોકમાં રહે છે. ભુવનપતિ દેવોના દશ ભેદ છે.

- (૧) અસુરકુમાર (૨) નાગકુમાર (૩) સુવર્ણકુમાર (૪) વિદ્યુતકુમાર (૫) અિનકુમાર (૬) દ્વીપકુમાર
- (७) उद्दिश्यमार (८) दिशाङ्गमार (६) पवनङ्गमार (१०) स्तनितङ्गार.

# પરમાદાર્મિક :

અસુરકુમારમાં કેટલાંક પરમ અધર્મને સેવનારા હોવાથી 'પરમાધાર્મિક' કહેવાય છે. તેમના પંદર પ્રકાર છે. તેઓ નરકના સંત્રીઓ તરીકે કાર્ચ કરે છે, જે નારકોને દુઃખ આપે છે.

- (૧) અંબ : નારકોને ઊંચા કરી પછાડે છે.
- (૨) અંબરીષ : નરકના જીવોને ભક્રીમાં શેકે છે.
- (3) શબલ : નારક જીવોનાં આતરડાં, હૃદય વગેરે ભેદે છે.
- (૪) શ્યામ : નારકોને તીક્ષ્ણ શસ્ત્રોથી છેદ કરે છે.
- (૫) રૌદ્ર: નારક જવોને ભાલામાં પરોવે છે.
- (૬) ઉપરૌદ્ર : નારક જીવના અંગોપાંગ તોડે છે.
- (७) અસિપન્ન : તરવાર જેવા આકારવાળાં પત્રોનું વન વિકૂર્વે છે, તેમાં નારક જીવોને ફેંકે છે.
- (૮) ધનુ : બાણ વડે નારક જુવોને વીંદો છે.
- (૯) કુંભ : નારક જીવને કુંભાદિમાં પકાવે છે.

- (૧૦) મહાકાળ : નારક જીવોના શરીરના ટુકડા કાપી, તેને ખાંડી નારકને ખવડાવે છે.
- (૧૧) કાલ : નારક જીવોને અિનકુંડમાં પકાવે છે.
- (૧૨) વૈતરણી : ઉકળતા લોહી અને પરૂથી ભરેલી વૈતરણી નદી રચી તેમાં નારકોને ડૂળાડે છે.
- (૧૩) વાલુક : પુષ્પના આકારવાળી રેતીમાં નારકોને ભુંજે છે.
- (૧૪) મહાદ્યોષ : નાસભાગ કરતા નારકોને બૂમો પાડી રોકે છે.
- (૧૫) ખરવર : નારક જીવોને વજના કાંટાવાળા ભચંકર શાલ્મલી વૃક્ષ પર ચડાવી નીચે ખેંચે છે.

આ પરમાદ્યાર્મિક મૃત્યુ બાદ લવણસમુદ્રમાં અંડગૌલિક તરીકે જન્મે છે.

#### वाष्ट्राट्यंतर हेव :

વનમાં ફરવામાં વધુ આનંદ માનનારા હોવાથી 'વાણવ્યંતર' કહેવાય છે. તેઓ ભવન (બહારથી ગોળ, અંદરથી ચોરસ), નગર, આવાસો(મોટા મંડપ જેવાં) આદિ વિવિધ સ્થાનોમાં રહે છે. તેને 'વાનમંતર' કે 'વાણવ્યંતર' કહેવાય છે. તેમના નગરો રત્નપ્રભા પૃથ્વીના પ્રથમ રત્નકાંડમાં ઉપર-નીચે સો. યોજન છોડી શેષ આઠસો યોજન પ્રમાણ મધ્યલોકમાં છે. આ દેવો વૈમાનિક અને જ્યોતિષી દેવોથી નીચી કક્ષાના છે.

વાણવ્યંતર દેવોના સોળ પ્રકાર છે. તેમાં વ્યંતર દેવો આઠ પ્રકારના છે. "

- (૧) કિન્નિર: દેદીપ્થમાન મુગટવાળા તેમજ સુશોભિત આકૃતિવાળા છે.
- (૨) કિંપુરુષ : મનોહર મુખ અને અવયવોવાળા તથા વિચિત્ર પ્રકારની માળા, વિવિધ પ્રકારના વિલેપન કરવાવાળા હોય છે.
- (૩) મહોરગ : મહાવેગવાળા, મોટા શરીર અને વિવિધ અલંકારવાળા હોય છે.
- (૪) ગાંધર્વ : પ્રિચદર્શની, સુમધુરભાષી, મસ્તકે મુગટ અને કંઠે હાર ધારણ કરનારા હોય છે.
- (૫) યક્ષ : ગંભીર, મનોહર દર્શનવાળા, વિવિધ પ્રકારના અભૂષણોથી વિભૂષિત, મસ્તકે મુગટ ધારણ કરનારા હોય છે.
  - (૬)રાક્ષસ : લાંબા, લાલ લટકતા હોઠવાળા, સુવર્શના શ્રૃંગારવાળા તેમજ ભચંકર દર્શનવાળા છે.
- (७) ભૂત : સૌમ્ય મુખવાળા, ઉત્તમ રૂપવાળા, વિવિધ પ્રકારના વિલેપનવાળા હોય છે.
- (૮) પિશારા : મનોહર રૂપવાળા, સૌમ્ય દર્શનવાળા, રત્નોનાં આભૂષણોથી શણગારેલ ડોક અને હાથવાળા હોય છે.

વ્યંતર દેવોની એક જાતિ 'વાણવ્યંતર' તરીકે ઓળખાય છે. તેના આઠ ભેદ છે.

- (૧) અન્નપન્નિય અન્નપ્રજ્ઞપ્તિક (૨) પણપન્નિય પંચપ્રજ્ઞપ્તિક (૩) ઈસિવાસિય ૠષિવાદિત
- (૪) ભૂચવાઈવ ભૂતવાદિત (૫) કંદિચ કંદિત (૬) મહાકંદિચ મહાકંદિત (७) કોહંડ કૃષ્માંક
- (૮) પચંગદેવ પતક (પતંગ)

# વ્યંતર દેવોનું કાર્ય :

- (૧) વ્યંતર દેવ તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ વગેરે ઉત્તમ પુરુષોની સેવકની જેમ ચાકરી કરે છે.
- (૨) તીર્થંકરના જન્મ સમચે રાજભવનમાં ધનની વૃષ્ટિ કરે છે.

(3) તીર્થંકરના વરસીદાનમાં ધન પૂરું પાડવાનું કાર્ચ કરે છે. જૂંભક દેવ :

આ ઉપરાંત જૂંભક દેવોની ગણના પણ વ્યંતર દેવોમાં થાય છે. આ દેવો દીર્ઘ વૈંતાઢય પર્વતો પર, ચિત્ર-વિચિત્ર, ચમક તથા કાંચનક પર્વતો ઉપર રહે છે. તેમની સ્થિતિ એક પલ્યોપમની છે.

જુંભક દેવો દશ પ્રકારના છે."

- (૧) અન્ન જુંભક ભોજના પરિણામને વધારવા કે ઘટાડવામાં અને સરસ-નીરસ કરવામાં સમર્થ દેવ:
- (૨) પાન જૂંભક પાણીની માત્રાને વધારવા કે ઘટાડવામાં સમર્થ દેવ.
- (3) વસ્ત્ર જૂંભક વસ્ત્રની માત્રાને વધારવામાં કે ઘટાડવામાં સમર્થ દેવ.
- (૫) શચન જુંભક શચ્ચા આદિની રક્ષા કરનારા દેવ.
- (૮) પૃષ્ય-ફલ જૂંભક પુષ્પ અને ફળોની રક્ષા કરનારા દેવ. (ક્યાંક મંત્ર જૂંભકનો પાઠ જોવા મળે છે.)
- (૬) પુષ્પ જૂંભક ફૂલોની રક્ષા કરનારા દેવ.
- (७) ફલ જૂંભક ફળોની રક્ષા કરનારા દેવ.
- (૪) લયન જૂંભક ઘર, મકાન આદિની રક્ષા કરનારા દેવ.
- (૯) વિદ્યા જૂંભક વિદ્યાની રક્ષા કરનાર દેવ.
- (૧૦) અવ્યક્ત જૂંભક સામાન્યરૂપે સર્વ પદાર્થોની રક્ષા કરનારા દેવ.

તેમાંથી પ્રથમના આઠ જૂંભકો અન્ન વગેરેની હાનિ-વૃદ્ધિ કરનારા છે. તેઓ 'તિર્ચગ્જૂંભક' કહેવાય છે. તેઓ ખુશ થતાં અનુગ્રહ કરવાની અને ક્રોધાતુર થતાં શાપ આપવાની શક્તિ ધરાવે છે. તેમના લીધે વિધા અને કીર્તિ વધે છે.

શ્રી વચરસ્વામીને જૂંભક દેવોના અનુગ્રહથી વિદ્યા અને કીર્તિ મળી હંતી.

# જ્યોતિષી દેવો :

જે જગતને પ્રકાશિત કરે છે તે 'જ્યોતિષી દેવ' કહેવાય. જ્યોતિષી દેવો તિર્છાલોક (મધ્ય લોક)માં રહે છે. જંબુદ્ધીપના સુદર્શન મેરૂ પર્વતની સમભૂમિથી ઉપર ૭૯૦ યોજનથી ૯૦૦ યોજનના અંતરમાં અર્થાત્ ૧૧૦ યોજનમાં સૂર્ચ, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારામંડળના વિમાનો આવેલાં છે. આ પાંચ પ્રકારના જ્યોતિષી દેવો છે. જ્યોતિષી દેવોના ઉદય અને અસ્ત અનુસાર દિવસ અને રામિની ગણના થાય છે.

જંબુદ્ધીપના મેરુ પર્વતથી ૧૧૨૧ ચોજન ચોતરફ દૂર રહી જ્યોતિષી વિમાનો ફરતાં રહે છે. અઢીદ્ધીપની બહાર તેઓ સદા સ્થિર છે. પાંચ ચર અને પાંચ અચર મળી કુલ દશ પ્રકારના જ્યોતિષી દેવો છે. તેમનો એક લાખ ચોજન પ્રમાણ પ્રકાશ સ્થિર તેમજ મંદ હોય છે. ત્યાં સૂર્ચના ઉદય-અસ્તની ક્રિયા ન હોવાથી દિવસ-રાત્રિ ઈત્થાદિ કાલમાનનો વ્યવહાર સંભવતો નથી. હાલની ખગોળ વિષયક માન્યતાઓ જુદા પ્રકારની છે."

# वैभानिह हेवो :

જે ઉર્દ્ધલોકના વિમાનોમાં રહે છે, તે વૈમાનિક દેવ છે. તેના બે પ્રકાર છે. કલ્પોપન્નક અને

કલાતીત.

- (૧) ક્લોપન્નક : જ્યાં આચાર, કલ્પ મર્ચાદા હોય અર્થાત્ ઈન્દ્ર, સામાનિક, ત્રાયરિતંશ, પારિષદ, આત્મરક્ષક, લોકપાલ, અનીક, પ્રકીર્ણક, આત્મિચોગિક, કિલ્ળિષિક આદિની મર્ચાદા અને વ્યવહાર ક્ષેથતે 'કલ્પોપન્નક' છે . કલ્પોપન્ન દેવોના દશ પ્રકાર છે.
- 🛊 ઈન્દ્ર : જે સામાનિક આદિ બધા પ્રકારના દેવોના સ્વામી હોય છે.
- 🛊 સામાનિક : જે આચુમાં ઈન્દ્ર સમાન તથા પૂજ્ય હોય છે.
- 🛊 શ્રાયરિત્રંશ : જે મંત્રી અને પુરોહિતનું કાર્ચ કરે છે.
- 🛊 પારિષદ : જે મિત્રનું કામ કરે છે.
- ♦ આત્મરક્ષક : જે શસ્ત્ર ઊંચું કરીને આત્મરક્ષકના રૂપમાં પીઠની પાછળ ઉભા રહે છે.
- ♦ લોકપાલ : જે સરહદની રક્ષા કરે છે.
- 🛊 અનીક : જે સૈનિક અને સેનાધિપતિનું કાર્ચ કરે છે.
- 🛊 પ્રકીર્શક : જે નગરવાસી કે દેશવાસી જેવા હોય છે.
- 🛊 આભિયોગિક : જે સેવકનું કાર્ચ કરે છે.
- ♦ ફિલ્બિષિક : જે અત્યંજ સમાન હોય છે.

વ્યંતર અને જ્યોતિષીમાં આ દસ ભેદ પૈકી ત્રાચરિત્રંશ અને લોકપાલ નથી. આવી વ્યવસ્થા ભારદેવલોક સુધી છે.

### બાર દેવલો કનાં નામ :

(૧) સૌધર્મ (૨) ઈશાન (૩) સનદકુમાર (૪) માહેન્દ્ર (૫) બ્રહ્મલોક (૬) લાંતક (૭) મહાશુક (૮) સહસાર (૯) આણત (૧૦) પ્રાણત (૧૧) આરણ (૧૨) અચ્યુત. ક્રહ્મિક (ક્રિલ્વિષી) દેવો :

જેમ મનુષ્યમાં ચંડાલ જાતિના મનુષ્યો હોય છે, તેમ દેવોમાં કુરૂપ, અશુભ ક્રિયા કરનારા મિથ્યાત્વી અને અજ્ઞાની 'ફિલ્વિષી' નામે દેવો છે. તેમના ત્રણ પ્રકાર છે. પહેલા, બીજ દેવલો કમાં ત્રણ પલ્યોપમ આયુષ્યવાળા, ચોથા દેવલો કમાં ત્રણ સાગર આયુષ્યવાળા અને છટ્ટા દેવલો કમાં તેર સાગરના આયુષ્યવાળા કિલ્વિષી દેવો હોય છે. તેઓ અનુક્રમે ત્રણ પલિયા, ત્રણ સાગરિયા અને તેર સાગરિયા કહેવાય છે.

દેવ ગુરુ અને ધર્મની નિંદા કરનાર અને તપ, સંચમની વિરાધના કરનારા મરીને કિલ્વિષી દેવો બને છે.

### होडांतिह हेदो :

લોક (શ્રસનાલ)ના કિનારા પર રહેતા હોવાથી તેમને 'લોકાંતિક' કહેવાય છે. તેઓ પાંચમા દેવલોકના અરિષ્ટ નામના શ્રીજા પ્રતરમાં રહે છે. તેમાં ચાર દિશાએ, ચાર વિદિશાએ અને એક મધ્યમાં નવ વિમાન છે. તેમનાં નામ આ પ્રમાણે છે. ૧) સારસ્વત, ૨) આદિત્ય, ૩) વર્દિન, ૪) વરુણ, ૫) ગર્દતોયા, ૬) તુષિત, ७) અવ્યાબાદ્ય, ૮) અિનદેવ (મરુત), ૯) અરિષ્ટ દેવ. આ નવ દેવતા સમકિતી છે. તીર્થંકરોનો દીક્ષા લેવાનો સમય થતાં શિષ્ટાચાર સાચવવા ધર્મ પ્રવર્તનનું સૂચન આપવા ત્થાં આવે છે. તેઓ થોડા જ ભવોમાં મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવાવાળા છે. કલ્પાતીત :

જ્યાં ઈન્દ્ર, સામાનિક આદિ નાના, મોટા કે સ્વામી સેવકોનો કોઈ ભેદ નથી. કોઈ કલ મર્ચાદા નથી તેને 'કલ્પાતીત' કહે છે. તેના બે પ્રકાર છે. ગ્રૈવેચક અને અનુત્તરોપપાતિક.

ਐਰੇਕਤ हेव नव ਮਤਾਵन। છે. (੧) અઘરતન - અઘરતન ઐਰੇਕਤ (੨) अઘરતન - મધ્યમ ਐਰੇਕਤ (૩) અઘરતન - ઉપરિમ ਐਰੇਕਤ (૪) મધ્યમ – અઘરતન ਐਰੇਕਤ (੫) ਸध्यम - મધ્યમ ਐਰੇਕਤ (६) भध्यम - ઉપરિમ ਐਰੇਕਤ (७) ઉપરિમ – અઘરતન ਐਰੇਕਤ (८) ઉપરિમ - મધ્યમ ਐਰੇਕਤ (૯) ઉપરિમ - ઉપરિમ ਐਰੇਕਤ.

#### **ਰਹ ਹੈ**ਰੇਕੜ :

બાર દેવલોકની ઉપર અસંખ્યાતા યોજન ઊંચે નવ ગ્રૈવેયક આવેલ છે.

ગૈવેયક વિમાન નવ પ્રકારના છે. (૧) સુદર્શન (૨) સુપ્રતિબદ્ધ (૩) મનોરમ (૪) સર્વતોભદ્ર (૫) વિશાલ (૬) સુમન (७) સૌમનસ (૮) પ્રીતિકાર (૯) નંદીકર

આ વિમાનો એકબીજાની ઉપર આવેલાં છે. તે પુરુષાકૃતિ-લોકના ગ્રીવાના સ્થાને આવેલાં હોવાથી 'ગ્રૈવેચક' કહેવાચ છે.

જીવ દ્રવ્યથી નિરતિચાર મુનિપણાનું પાલન કરી અનેકવાર નવ ગૈવેયક સુધી જઈ શકે છે. અનુત્તરોપપાતિક :

નવ ગ્રૈવેચકથી ૧ રાજ ઉપર અનુત્તર વિમાન છે. પૂર્વમાં વિજય, દક્ષિણમાં વિજયંત, પશ્ચિમમાં જયંત, ઉત્તરમાં અપરાજિત અને મધ્યમાં સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાન છે. આ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનની ધ્વજાથી બાર ચોજન ઉપર સિદ્ધશિલા છે.

આ વિમાનો બધા વિમાનમાં શ્રેષ્ઠ હોવાથી તેને અનુત્તર વિમાન કહે છે. સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનની છતની મધ્યમાં ૨૫૩ મોતીનો એક ચંદરવો છે. તેનું મધ્યનું એક મોતી દૃષ્ઠ મણનું છે. ચારે તરફ ચાર ચાર ૩૨-૩૨ મણનાં મોતી છે. તેની પાસે આઠ-આઠ મોતી ૧૬-૧૬ મણનાં છે. તેની પાસે ૧૬ મોતી ૮-૮ મણનાં છે. તેની પાસે ૩૨ મોતી ૪-૪ મણનાં છે. તેની પાસે દૃષ્ઠ મોતી ૨-૨ મણનાં છે. તેની પાસે ૧૨૮ મોતી એક-એક મણનાં છે. તે મોતી હવાથી પરસ્પર અથડાય છે. તેમાંથી મધુર સુરાવલી પ્રગટે છે. તે લવસત્તમ (સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના) દેવો સાંભળી તેનો ઉપભોગ કરે છે. આ વર્ણન મહોપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી કૃત લોકપ્રકાશના દ્વિતીય ખંડ, સર્ગ-૨૦, શ્લો. દૃર૩, પૃ.૩૩૬માં છે.

આ પાંચે વિમાનોમાં શુદ્ધ સંચમ પાળનાર, ચૌદ પૂર્વધર સાધુ જ ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં તેઓ સદૈવ જ્ઞાન ધ્યાનમાં નિમગ્ન રહે છે. જ્યારે તેમને કોઈ સંદેહ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે શચ્ચાથી નીચે ઉતરી તીર્શંકર ભગવંતને નમસ્કાર કરી પ્રશ્વ પૂછે છે. ભગવાન તે પ્રશ્નના ઉત્તર મનથી જ આપે છે. તેને તેઓ અવધિજ્ઞાનથી ગ્રહણ કરી સમાધાન પામે છે. પાંચે વિમાનના દેવો એકાંત સમ્ચગ્દષ્ટિ છે. ચાર અનુત્તરવિમાનના દેવો સંખ્યાતા ભવ કરીને તથા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવો એક જ ભવ કરી મોક્ષ પામે છે. અહીંના દેવો સર્વોત્તમ સુખના સ્વામી છે.

સંપૂર્ણ ભવ સંસારમાં જીવાત્મા ચાર અનુત્તર વિમાનમાં દેવપણે બે વાર અને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં દેવપણે એક જ વાર ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. \*\*

્ર નવ ગ્રૈવેચક અને પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવો સઘળા સમાન રિદ્ધિવાળા છે તેથી તેઓ 'મ્રહમેન્દ્ર' કહેવાચ છે.

બાર દેવલોક, નવગ્રૈવેચક, પાંચ અનુત્તર વિમાન એ ૨૬ સ્વર્ગના ૮૪,૯७,૦૨૩ વિમાનો છે. તેબધાં રત્નમચ છે. અનેક સ્તંભ પરિમંડિત, અનેક ચિત્રોથી ચિત્રિત, અનેક ખીંતીઓ તથા લીલાચુક્ત પૂતળીઓથી શોભિત, સૂર્ચ જેવાં ચકચકિત અને સુગંધથી મઘમઘાચમાન હોય છે.

જે દેવનું જેટલાં સાગરોપમનું આયુષ્ય હોય તે દેવ તેટલા પખવાડિયે શ્વાસોશ્વાસ લે અને તેટલા જ હજાર વર્ષે તેમને આહારની ઇચ્છા ઉપજે છે. જેમકે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનવાસી દેવોનું 33 સાગરનું આયુષ્ય છે. તે 33 પખવાડીએ (૧૬ | મહિને) શ્વાસોશ્વાસ લે અને 33 હજાર વર્ષે આહાર પ્રહણ કરે છે.

દેવોને કવલ આહાર નથી પણ રોમ આહાર છે. અર્થાત્ તેમને જ્યારે આહારની ઈચ્છા ઉત્પન્ન થાય ત્યારે અચિત શુભ પુદ્ગલોને રોમરોમથી ખેંચીને તૃપ્ત થઈ જાય છે.

#### 의기합12 :

વૈમાનિક દેવોમાં એકથી આઠ દેવલોકમાં સમયે સમયે અસંખ્યાતા દેવો ઉત્પન્ન થાય છે. તે દેવલોકમાં દેવોની સંખ્યા પણ અસંખ્યાતા છે. નવમા દેવલોકથી અનુત્તર વિમાનમાં સમયે સમયે સંખ્યાતા દેવો ઉત્પન્ન થાય છે પરંતુ તે દેવલોકમાં અસંખ્ય દેવો છે. <sup>60</sup> દેવોના ભેદ :

દેવોના કુલ ૧૯૮ ભેદ છે. ૧૦ ભવન પતિ + ૧૫ પરમાધામી + ૧૬ વાણવ્યંતર + ૧૦ જ્યોતિષી + ૧૦ જૂંભક + ૧૨ દેવલોક + ૯ ગ્રૈવેચક + ૯ લોકાંકિત + ૩ કિલ્વિષી + ૫ અનુત્તર વિમાનવાસી = ૯૯. તેના અપર્ચાપ્તા અને પર્ચાપ્તા મળી ૧૯૮ ભેદ દેવતાના છે.

દેવો ઉત્પત્તિના સમચે અપર્ચાપ્તા હોય છે. તેઓ અપર્ચાપ્તા અવસ્થામાં મૃત્યુ પામતા નથી, કારણકે તેમને પર્ચાપ્ત નામકર્મનો ઉદય હોય છે. સર્વ દેવો લિવ્ધ પર્ચાપ્તા છે. કરણ અપર્ચાપ્તાની અપેક્ષાએ તેમાં અપર્ચાપ્તાના ભેદોની ગણના કરી છે.

### श्रीस्ट ईन्द्र :

ચાર પ્રકારના દેવોના ચોસઠ ઈન્દ્ર છે.

- 🛊 દસ ભુવનપતિમાં દક્ષિણ અને ઉત્તર એમ બે શ્રેણિની અપેક્ષાએ બબ્બે ઈન્દ્ર
- ५० ६ ब्ट
- 🛊 આઠ વ્યંતર અને આઠ વાણવ્યંતરના પ્રત્યેક ઉત્તર-દક્ષિણના બળ્બે ઈન્દ્ર
- 35 ઈ બ્લ
- 🛊 ચંદ્ર અને સૂર્ચ અસંખ્ય છે તેથી તેના અસંખ્ય ઈન્દ્રો છે પરંતુ જાતિની અપેક્ષાએ સૂર્ચ

અને ચંદ્ર બે ગણતાં તેના

. 2 E oc

 વૈમાનિકમાં પ્રથમ આઠ દેવલોકના આઠ ઈન્દ્ર છે. નવમા અને દશમા દેવલોકના એક ઈન્દ્ર તેવી જ રીતે અગિચારમા અને બારમા દેવલોકના એક ઈન્દ્ર એમ ફુલ

<u>୧୦ ସ୍</u>ୟ

ચૈવેયક અને અનુત્તર વિમાનમાં સેવ્ય-સેવક ભાવ નથી, તેથી ત્યાં ઈન્દ્ર નથી.

મેરૂપર્વત ઉપર તીર્થંકર પરમાત્માના જન્મ કલ્યાણક પ્રસંગે ચોસઠ ઈન્દ્રો ઉપસ્થિત થાય છે. સૂર્ચ અને ચંદ્ર સિવાયના બાકીના બાસઠ ઈન્દ્રો પ્રભુનો અભિષેક કરે છે. સૂર્ચ અને ચંદ્ર બન્ને બાજુ ચામર વિંઝતા ઉભા રહે છે. દેવો પ્રબુદ્ધ છે. તેથી અરાજકતાનો પ્રશ્ન ન બને છતાં વ્યવહારથી તેમને ઈન્દ્ર આવી કામગીરી સોંપે છે.

# विभाननुं स्व३५ :

તે વિમાનો સર્વ રત્નમય, સ્ફટિક સમાન ઉજવવળ, ઉદ્યોત સહિત, રમણીય અને અપ્રતિમ સુંદર છે. તેમાં ઘણા વૈમાનિક દેવ-દેવીઓ નિવાસ કરે છે. આ વિમાનો હંમેશાં સ્વયં પ્રભા-પોતાના તેજથી નિત્ય પ્રકાશિત અને ઉદ્યોતીત છે. આ વિમાનો શાશ્વત છે. તે પુદ્ગલમય હોવાથી વર્ણ, ગંઘ, સ્પર્શાદિ હોય છે.

વર્શ : પ્રથમ બે દેવલોકના વિમાનો કૃષ્ણ, નીલ, રક્ત, પીત, અને શ્વેત એમ પંચવર્ણી છે. ત્રીજા, ચોથ દેવલોકના વિમાનો કૃષ્ણ વર્ણના ન હોચ, શેષ ચાર વર્ણના છે. પાંચમા-છક્ષા દેવલોકના વિમાનો રક્ત, પીત અને શુક્લ (શ્વેત) વર્ણી હોય છે. સાતમા-આઠમા દેવલોકના વિમાનો પીત અને શુકલ વર્ણના છે. નવમા દેવલોકથી નવ ગ્રૈવેયક સુધીના વિમાનો શુક્લવર્ણી છે. પાંચ અનુત્તર વિમાનો પરમ શુક્લવર્શી હોય છે."

ગંધ: વિમાનો અને દેવોના શરીરની ગંધ લોકના સુગંધી પદાર્થીથી ઉત્તમ છે.

સ્પર્શ: લોકના કોમળ અને મુલાચમ પદાર્થીથી શ્રેષ્ઠત્તમ છે.

પ્રભા : વિમાનોનું તેજ મધ્યાહ્ન સમયે પ્રકાશિત સૂર્યથી અધિક પ્રકાશવંત અને ઉજ્જવળ છે.

# हेवोनो वर्धाः

સૌધર્મ- ઈશાન કલ્પના દેવોનો વર્ણ શુદ્ધ તપાવેલા સુવર્ણ જેવો લાલ આભાવાળો છે. સનદ્કુમાર અને મહેન્દ્ર દેવલોકના દેવોનો વર્ણ કેસર જેવો છે. બ્રહ્મ દેવલોકના દેવોથી ગ્રૈવેચક સુધીના દેવોનો વર્ણ તાજા મહુડા જેવો સફેદ છે. અનુત્તરોપપાતિક દેવોના શરીરનો વર્ણ પરમ શુકલ છે. '' વૈમાનિક દેવોના વિમાનની ઊંચાઈ :

વૈમાનિક દેવો ઉર્ધ્વલોકમાં છે . તે સમપૃથ્વીથી કેટલી ઊંચાઈએ છે તેનું માપ આગમ ગ્રંથોમાં પ્રાપ્ત થતું નથી. શ્રી લોકપ્રકાશ અને બૃહદ્દ્ સંગ્રહણીમાં તે સંબંધી માહિતી આપી છે. સમપૃથ્વીથી કંઈક ન્યૂન સાત ૨૧૧૧ પ્રમાણ ઉર્ધ્વલોક છે. તેમાં બાર દેવલોક, નવ ગ્રૈવેચક, પાંચ અનુત્તર વિમાન, સિદ્ધશિલા અને સિદ્ધક્ષેત્ર છે.









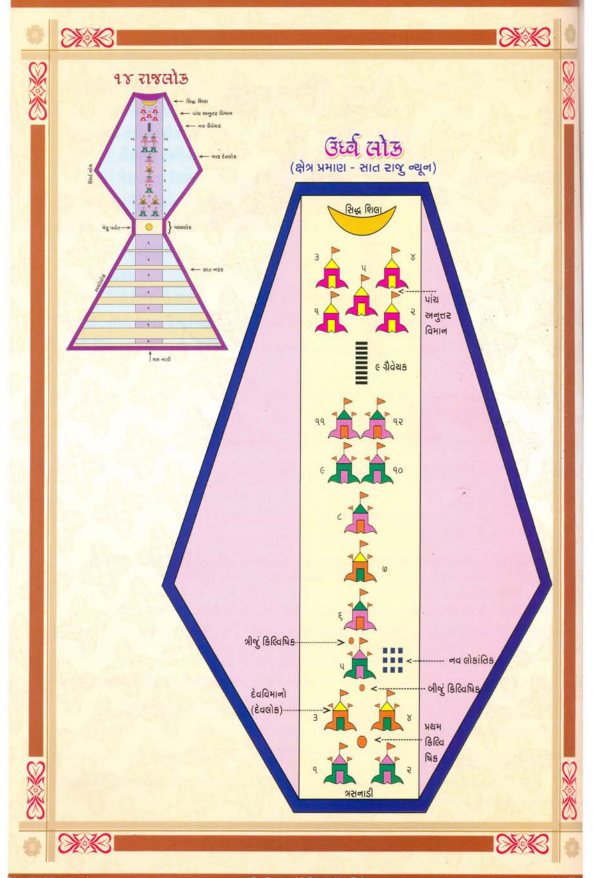
- ♦ ભવનપતિ દેવોનો નિવાસ ભવનમાં હોય છે. તેનો આકાર અંદરથી ચોરસ અને બહારથી ગોળ હોય છે. વાણવ્યંતરના નગર હોય છે. જ્યોતિષીના નગર અને વિમાન બંને હોય છે. વૈમાનિક વિમાનમાં જ રહેતા હોવાથી વૈમાનિક કહેવાય છે.
- ♦ वैभानिङ्गा ८४, ८७, ०२३ विभान छे.
- એ સર્વ વિમાન રત્નના બનેવા અત્યંત તેજસ્વી ધુતિવાળા વિમાન હોય છે. એ વિમાનની અંદર અનેક પ્રકારના આમોદ પ્રમોદના સાધનો હોય છે. બાગ-બગીયા, પાણીની સુંદર વાવડીઓ (રિવર્મિંગ હોજ), નૃત્ય-નાટક આદિ કરવા માટે વિવિધ રંગમંચ, દેવોની દેવ શચ્ચા, બેસવા માટે એક ભદ્રાસનો આદિ અનેક પ્રકારની સુવિધાથી સુસજ્જ એ દેવ વિમાન હોય છે. એક-એક વિમાનની અંદર અનેક દેવો રહે છે.
- ♦ देववोडमां जाहर अञ्नि डे चंद्र सूर्यनो प्रडाश नथी परंतु देवोना विमान वस्त्राभूषणो अने क्षेत्रगत शुलपुद्गवोनो दिव्यप्रडाश होय छे.
- ♦ વૈમાનિક દેવો ગમનાગમન કરવામાં પોતાના મૂળ વિમાનનો ઉપયોગ નથી કરતા પરંતુ વૈક્રિય શક્તિથી વિમાન તૈયાર કરીને તેનો ઉપયોગ કરે છે.
- ♦ क्योतिषीना विभाननी ध्वक्तमां ते सर्वना पोत पोताना चिस्न होच छे. सूर्यना विभानमां सूर्यनुं, चंद्रना विभानमां चंद्रनुं सेम हरेडने पोत पोताना निशान होच छे.
- ♦ બાર દેવલોકના દેવો, ત્રણ પ્રકારના કિલ્વિષિક દેવો, નવલોકાંતિક દેવો, નવ ગ્રૈવેચકના દેવો તથા પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવોની ગણના વૈમાનિક દેવોમાં કરવામાં આવે છે.











| દેવલોકનો ક્રમ             | લોકપ્રકાશ    | બુકદ્ સંગ્રકણી |
|---------------------------|--------------|----------------|
| સૌદ્યર્મ-ઈશાન દેવલોક      | ૧  ૨૧જુ      | લ કલવ્યુ       |
| સનત્કુમાર-મહેન્દ્ર દેવલોક | ર 🗆 દેવન્દ્ર | ક ક્લત્        |
| બ્રહ્મલોક દેવલોક          | 3  50%       | 3 299          |
| લાંતક દેવલોક              | 3  54%       | ચોથા ૨૧૧૧ુમાં  |
| મહાશુક્ર દેવલોક           | 3111544      |                |
| સહસાર દેવલોક              | ૪ ૨૧૧૬       | ]              |
| આનત-પ્રણત દેવલોક          | ४।। डक्कु    | પાંચમા ૨૧લુમાં |
| આરણ-અચ્યુત દેવલોક         | ય ૨૧૧૬       |                |
| નવગ્રૈવેચક દેવલોક         | દ કલવ        | છટ્ટા ૨૧૧૧ુમાં |
| પાંચ અનુત્તર વિમાન દેવલોક | ० डवर्द      | સાતમા ૨૧૧૬માં  |

### નોંધ : ૨૧૧૮ પ્રમાણ :-

3,૮૨,૨७,૯७૦ મણના વજનને એક ભાર કહેવાય છે. એવા ૧૦૦૦ ભાર લોઢાના ગોળાને કોઈ દેવતા ઉપરથી નીચે નાખે ત્યારે તે ગોળો દુ માસ, દુ દિવસ, દુ પ્રહર અને દુ ઘડીમાં જેટલું ક્ષેત્ર પસાર કરી નીચે આવે તેટલા ક્ષેત્રને એક રજ્જુ કહેવાય.

# વિમાનોનું સ્થાન :

રત્નપ્રભા પૃથ્વીના સમતલ રમણીય ભૂમિ ભાગથી દોઢરજ્જુ (અસંખ્ય ક્રોડાકોડ યોજન) ઊંચે સૌદ્યર્મ અને ઈશાન નામના દેવલોક છે. બન્ને દેવલોક અર્ધ ચંદ્રાકારે સ્થિત છે. તે બંને દેવલોકનો ભૂમિ ભાગ એક જ હોવાથી તે બંને મળી પૂર્ણ ચંદ્રાકાર થાય છે. મેરૂપર્વતની દક્ષિણ દિશામાં સૌદ્યર્મ દેવલોક છે. તેમાં બત્રીસ લાખ વિમાનો છે. અને ઉત્તર દિશામાં ઈશાન દેવલોક છે. તેમાં અઠયાવીસ લાખ વિમાનો છે. આ બંને દેવલોક અસંખ્ય કોડા કોડી ચોજન પ્રમાણ લાંબા-પહોળા છે.

ત્થાંથી એક રજ્જુ ઉપર (સમભૂમિથી અઢી રજ્જુની ઊંચાઈએ) સનત્કુમાર અને માહેન્દ્ર નામના બે દેવલોક છે. સૌધર્મ દેવલોકની બરાબર ઉપર દક્ષિણ દિશામાં સનત્કુમાર અને ઈશાન દેવલોકની બરાબર ઉપર ઉત્તર દિશમાં માહેન્દ્ર દેવલોક છે. બંને દેવલોક અર્ધ-ચંદ્રાકારે છે. બન્ને મળીને પૂર્ણચંદ્રાકાર થાય છે. ત્રીજા દેવલોકમાં બાર લાખ અને ચોથા દેવલોકમાં આઠ લાખ વિમાનો છે.

ત્યાંથી પોણા ૨૧૧૬ ઉપ૨ (સમભૂમિથી સવા ત્રણ ૨૧૧૬ની ઊંચાઈએ) ત્રીજા અને ચોથા દેવલોકની બરાબર મધ્યમાં તેનાથી ઉપ૨ પૂર્ણ ચંદ્રાકારે પાંચમો બ્રહ્મ દેવલોક છે. તેમાં ચા૨ લાખ વિમાનો લે

ત્યાથી ૦ | -૦ | (૨૧૧૧) ઉપર (સમભૂમિથી સાડા ત્રણ ૨૧૧૧, પોણા ચાર અને ચાર ૨૧૧૧ની ઊંચાઈએ) ક્રમશઃ છટ્ટો લાંતક, સાતમો મહાશુક અને આઠમો સહસાર દેવલોક છે. આ ત્રણે દેવલોક પૂર્ણચંદ્રાકારે છે. તેમાં ક્રમશઃ ૫૦ હજાર, ૪૦ હજાર અને ૬ હજાર વિમાનો છે.

ત્થાર પછી અર્ધો રજ્જુ ઉપર (સમભૂમિથી સાડા ચાર રજ્જુની ઊંચાઈએ) દક્ષિણ દિશામાં આનત અને ઉત્તર દિશામાં પ્રાણત દેવલોક છે. આ બંને દેવલોક અર્ધ ચંદ્રાકારે સમાન સપાટી પર સ્થિત છે, તેથી બંને મળીને પૂર્ણ ચંદ્રાકાર થાય છે. તે બંનેના કુલ ત્રણસો વિમાનો છે.

ત્થાંથી એક રજ્જુ ઉપર (સમભૂમિથી દૃ રજ્જુની ઊંચાઈએ) ત્રણ ત્રિકમાં નવ ગ્રૈવેશ્ક વિમાનો છે. તેમાં પ્રથમ ત્રિકમાં ૧૧૧ વિમાનો, બીજી ત્રિકમાં ૧૦૦ વિમાનો અને ત્રીજી ત્રિકમાં ૧૦૦ વિમાનો છે. નવ ગ્રૈવેશકના કુલ ૩૧૮ વિમાનો છે.

ત્યાંથી એક ૨૧૧૬ ઉપ૨ (સમભૂતલ ભૂમિથી ७ ૨૧૧૬ની ઊંચાઈએ) પાંચ અનુત્તર વિમાને છે. તેના મધ્યમાં ૧ લાખ યોજન વિસ્તૃત ગોળાકારે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાન અને ચાર દિશામાં ચાર અનુત્તર વિમાનો ત્રિકોણાકારે છે.

#### દેવશસ્થા અને દેવોનો ઉપપાત :

માણવક નામના ચૈત્ય સ્તંભના પશ્ચિમ ભાગમાં આઠ ચોજન લાંબી-પહોળી, ચાર ચોજન જાડી, સર્વ મણિમચ સ્વચ્છ, મનોહર એક મોટી મણિ પીઠિકા છે .તેના ઉપર મોટી રમણીય દેવશચ્ચા છે.

આ દેવશચ્ચાના પડવાચા (પાચા નીચે મૂકાતો લાકડાનો ટુકડો) સુવર્શના અને માંચ મણિના છે. તેના ગાત્ર (ઈસો) લાલ સુવર્શના છે. તેની સાંધ, વજરત્નમય છે. તેના વાણ (ઢોલિયામાં ભરવામાં વપરાતી પાટી) વિવિધ મણિમય, તળાઈ - ગાદલું રજતમય, ઓશિકા લોહિતાક્ષ રત્નના અને તકિયા તપનીય સુવર્શના છે.

દેવશચ્ચામાં ગાદલા છે. તેની બંને બાજુ તકિયા રાખેલા હોવાથી દેવશચ્ચા બંને બાજુથી ઊંચી અને વચ્ચેથી ઢળતી ઊંડી છે. જેમ ગંગા કિનારાની રેતીમાં પગ મૂકતા પગ અંદર સરકી જાય તેમ આ દેવશચ્ચામાં બેસતા તે નીચે નમી જાય છે. તે લાલ સૂતથી ઢાંકેલી છે તેનો સ્પર્શ રૂ, માખણ અને આકડાના રૂ જેવો સુકોમળ છે.

આ દેવશચ્ચામાં દેવ અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગની અવગાહનાએ ઉત્પન્ન થાય છે. કોઈ પણ દેવની ઉત્પત્તિ ઉપપાત સભામાં રહેલી દેવશચ્ચામાં થાય છે. દેવોને ઉપપાત જન્મ હોય છે. તેઓ વૈક્રિય શરીર યોગ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરી જન્મ ધારણ કરી પોતાનું શરીર બનાવે છે. તેઓ અંતર્મુહૂર્તમાં પાંચે પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ કરી પોતાની સંપૂર્ણ અવગાહના પ્રાપ્ત કરે છે. તેમનું અંતર્મુહૂર્તમાં રૂપ, ક્રાંતિ, તેજ ખીલી ઉઠે છે. દેવોમાં મનુષ્યની જેમ બાલ્યાવસ્થા, યુવાવસ્થા કે વૃદ્ધાવસ્થા ન હોય. તેઓ અંતર્મુહૂર્તમાં પૂર્ણ ચૌવન પ્રાપ્ત કરે છે. તે જ અવસ્થા જીવન પર્યંત રહે છે.

નવા ઉપસ્થિત થયેલા મહર્દ્ધિક (માલિક) દેવનો અભિષેક કરવા આભિયોગિક (સેવક) દેવો અભિષેકની સમગ્ર સામગ્રી ઉપસ્થિત કરે છે. દેવનું સંધિરૂપ કાર્ચ અત્યંત સૂક્ષ્મ હોય છે.

અભિષેક વિદ્યિ પૂર્ણ થયા પછી ઉપસ્થિત દેવ-દેવીઓ વિજય દેવ માટે શુભેચ્છા સૂચક શબ્દોનો જયનાદ કરે છે. તેઓ દીર્ઘકાળ પર્યંત દિવ્ય સુખો ભોગવો તેવી ભાવના પ્રગટ કરે છે. ત્યાર પછી વિજયદેવ અલંકાર સભામાં જાય છે. ત્યાં પૂર્વાભિમુખ સિંહાસન પર બેસે છે. સામાનિક દેવોની આજ્ઞાથી આભિયોગિક દેવો આગંતુક નવા દેવ માટે દિવ્ય વસ્ત્રો અને અલંકારો લાવે છે, જે વિજયદેવ ધારણ કરે છે. દેવેન્દ્રો ચક્કવર્તીની જેમ મસ્તકે ચૂડામણિ રત્ન ધારણ કરે છે. ત્યાર પછી દેવ વ્યવસાય સભામાં જાય છે. ત્યાં પુસ્તક રત્નનું અધ્યયન કરી પોતાના વ્યવહારને જાણે છે. અને તે પ્રમાણે કાર્ચ કરે છે. ત્યાર પછી તે સુધર્મા સભામાં જાય છે.

#### (P호IICDK

જીવ જે શરીરમાં સ્થિત થાય તે શરીરની ઊંચાઈને તથા ઊંચાઈ કરતાં અવગાહિત ક્ષેત્ર પરિમાણને અવગાહના કહે છે. તેના બે પ્રકાર છે. ભવધારણીય અને ઉત્તરવૈક્રિય.

- (૧) ભવધારણીય : જીવને જન્મથી જે શરીર મળે તે ઊંચાઈને ભવધારણીય અવગાહના કહે છે. દેવની ભવધારણીય અવગાહના જ. અંગુલનો અસંખ્યાતો ભાગ તથા ઉ.७ હાથ છે.
- (ર) ઉત્તરવૈક્રિય: વૈક્રિય લિબ્લિનો પ્રયોગ કરી જે શરીરની વિકુર્વણા કરે તે શરીરની અવગાહનાને ઉત્તરવૈક્રિય અવગાહના કહે છે. દેવોની જ. અવગાહના અંગુલનો અસંખ્યાતમો ભાગ છે. ઉ.એક લખયોજન છે.

ભુવનપતિ, વાણવ્યંતર, જ્યોતિષી, સુધર્મા અને ઈશાન (પ્રથમ બે દેવલોક) સુધીના દેવોની ઊંચાઈ સાત હાથની છે. સનત્કુમાર અને મહેન્દ્ર દેવલોકના દેવોની ઊંચાઈ છ હાથની છે. બ્રહ્મ અને લાંતક દેવલોકના દેવની ઊંચાઈ પાંચ હાથ છે. શુક્ર અને સહસાર દેવલોકના દેવની ઊંચાઈ ચાર અથે છે. આનત અને પ્રાણત, આરણ અને અચ્યુત એ ચારે દેવલોકના દેવોની ઊંચાઈ શ્રણ હાથ, નવ ોવેશકના દેવોની ઊંચાઈ બે હાથ અને પાંચ અનુત્તર દેવલોકના દેવોની ઊંચાઈ એક હાથ છે. '

દેવોને આ લોકમાં અન્થત્ર ક્યાંચ જવું હોય ત્યારે વૈક્રિય શરીર બનાવી ગંતવ્ય સ્થાને હોંચી જાય છે. દેવની દિવ્યગતિ પ્રારંભથી અંત સુધી શીધ જ રહે છે.

वोनी स्थिति :

ભુવનપતિ અને વાણવ્યંતર દેવોનું જઘન્થ અચુષ્ય દશહજાર વર્ષનું છે. ઉત્કૃષ્ટ આચુષ્ય શ્રેક પલ્યોપમથી એક સાગરોપમથી કંઈક અધિક (જુદા જુદા વર્ગ પ્રમાણે) છે.

જ્યોતિષી દેવોમાં ચંદ્ર અને સૂર્ચ ઈન્દ્રને જઘન્ય આયુષ્ય ન હોય. ચંદ્રના દેવનું આયુષ્ય ૧ લોપમ અને એક લાખ વર્ષ છે. સૂર્ચના ઈન્દ્રનું આયુષ્ય એક પલ્યોપમ અને એક હજાર વર્ષનું છે. ચંદ્ર, 16 અને નક્ષત્ર દેવોનું આયુષ્ય ૧/૪ પલ્યોપમ છે. તારાના દેવોનું જઘન્ય આયુષ્ય ૧/૮ પલ્યોપમ છે. ક્ષ્મુષ્ય આયુષ્ય પલ્યોપમના આઠમા ભાગથી કંઈક અધિકથી માંડીને એક પલ્યોપમ અને એક લાખ ષિનું છે.

# )भानिह देवोनी स्थिति :

# व्रक्षाय स्थिति :

સ્વ = પોતાની, કાચ = કાચામાં, પુનઃ પુનઃ જન્મ - મરણ પામવા વડે પસાર થતો કાળ તે ત્રકાય સ્થિતિ છે. દેવોને સ્વકાય સ્થિતિ હોતી નથી એટલે કે કોઈ દેવ મરીને પુનઃ દેવ થતો નથી તેથી દ્રેવોની ભવસ્થિતિ અને કાચ સ્થિતિ સમાન છે. સમુચ્ચય દેવોની અપેક્ષાએ દેવોની સ્થિતિ જ. ૧૦,૦૦૦ ર્ષ અને ઉત્કૃષ્ટ 33 સાગરોપમ છે. <sup>84</sup> જેના વડે જીવ પ્રસ્તુત ભવમાં અમુક સમય સુધી ટકી શકે તેને આયુષ્ય કહેવાય. આયુષ્યના બેપ્રકાર છે. ૧) દ્રવ્યાયુષ્ય, ૨) કાલાયુષ્ય.

આચુષ્ય કર્મના પુદ્ગલો તે દ્રવ્યાયુષ્ય છે. તે પુદ્ગલો વડે જીવ જેટલા કાળ સુધી વિવક્ષિત ભવમાં ટકી શકે તે કાલાયુષ્ય કહેવાય છે. અર્થાત્ આયુષ્ય કર્મના દલિકો વિના જીવ જીવી શકતો નથી.

દ્રત્યાયુષ્ય જીવને આવશ્ય પૂર્ણ કરવું જ પડે છે. કાલાયુષ્ય પૂર્ણ કરે અથવા ન પણ કરે કારણકે કાલાયુષ્ય અપવર્તનીય હોય તો શસ્ત્રાદિના ઘાતથી તૂટે છે, જ્યારે અનપવર્તનીય આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને જ મૃત્યુ પામે. અપવર્તનીય આયુષ્ય સોપકર્મી છે જ્યારે અનપવર્તનીય આયુષ્ય સોપકર્મી અને નિરુપકર્મી છે.

શાસ્ત્રાદિ બાહ્ય નિમિત્તથી આયુષ્ય ક્ષય થાય તે સોપક્રમ આયુષ્ય છે. બાહ્ય નિમિત્ત વિનાજ જે આયુષ્યનો ક્ષય થાય તે નિરૂપક્રમ આયુષ્ય છે.

જેમ પ મીટર લાંબી દોરી એક છેડેથી બાળવામાં આવે તો બીજા છેડા સુઘી બળતાં વધુ સમય લાગે પરંતુ તે જ દોરીને ગૂંચળું વાળીને બાળીએ તો જલ્દી બળી જાય, તેમ સોપક્રમી આયુષ્ય લાંબી દોરીને બાળવા સમાન છે પરંતુ સોપક્રમી આયુષ્ય હ કારણોથી ઉપઘાત પામે છે. તે ગૂંચળું વાળીને દોરી બાળવા સમાન છે.

(૧) પ્રબળ અધ્યવસાચથી (અત્યંત કામાસકિત, પ્રિચવિયોગથી) (૨) નિમિત્તથી (પ્રકાર, વિષયાન) (૩) આહારથી (અહિતકર આહારથી) (૪) વેદનાથી (શૂલાદિ ભયંકર વ્યાધિથી) (૫) પરાદ્યાતથી (પર્વત પરથી ઝંપાપાત) (૬) ઝેરી પદાર્થના સ્પર્શથી (ડંખ ઈત્યાદિ) (७) આણ પ્રાણથી (શ્વાસનું રુંધન, ફાંસો આદિ). આ સાત સ્થાનો શ્રી ઠાણાંગ સૂત્ર, સ્થાન.૭માં છે.

દેવો નિરૂપક્રમ અનપવર્તનીત આચુષ્યવાળા છે.

| हेवविशेष               | <b>ત્રદાન્ત્ર આ</b> રોત્સ | ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય   |
|------------------------|---------------------------|-------------------|
| સૌદ્યર્મ દેવલોકના દેવ  | ૧ પલ્ચોપમ                 | ર સાગરોપમ         |
| ઈશાન દેવલોકના દેવ      | ૧ પલ્ચોપમ અધિક            | ર સાગરોપમ ઝાઝેરી  |
| સન્તકુમાર દેવલોકના દેવ | ર સાગરોપમ                 | <b>૭ સાગરો</b> પમ |
| મહેન્દ્ર દેવલોકના દેવ  | ર સાગરોપમ ઝાઝેરી          | ७ સાગરોપમ ઝાઝેરી  |
| બ્રહ્મ દેવલોકના દેવ    | ७ સાગરોપમ                 | ૧૦ સાગરોપમ        |
| લાંતક દેવલોકના દેવ     | ૧૦ સાગરોપમ                | ૧૪ સાગરોપમ        |
| શુક્ર દેવલોકના દેવ     | ૧૪ સાગરોપમ                | ૧૭ સાગરોપમ        |
| સહસાર દેવલોકના દેવ     | ૧७ સાગરોપમ                | ૧૮ સાગરોપમ        |
| આણત દેવલોકના દેવ       | ૧૮ સાગરોપમ                | ૧૯ સાગરોપમ        |
| પ્રાણત દેવલોકના દેવ    | ૧૯ સાગરોપમ                | ૨૦ સાગરોપમ        |
| આરણ દેવલોકના દેવ       | ૨૦ સાગરોપમ                | ૨૧ સાગરોપમ        |
| અચ્યુત દેવલોકના દેવ    | ૨૧ સાગરોપમ                | ૨૨ સાગરોપમ        |
| સુદર્શન ગ્રૈવેચક       | ૨૨ સાગરોપમ                | ૨૩ સાગરોપમ        |

| देवविशेष                    | <b>હ્રાન્ત ભારી</b> ન્ત્ર | ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય     |
|-----------------------------|---------------------------|---------------------|
| સુપ્રતિબદ્ધ ગ્રૈવેચક        | ર૩ સાગરોપમ                | ર૪ સાગરોપમ          |
| મનોરથ ગ્રૈવેચક              | ર૪ સાગરોપમ                | ૨૫ સાગરોપમ          |
| સર્વતોભદ્ર ગ્રૈવેચક         | ૨૫ સાગરોપમ                | રદ્ સાગરોપમ         |
| સુવિશાલ ગ્રૈવેચક            | રદુ સાગરોપમ               | રહ સાગરોપમ          |
| સુમનસ ગ્રૈવેયક              | ૨७ સાગરોપમ                | ૨૮ સાગરોપમ          |
| સૌમનસ ગ્રૈવેચક              | ૨૮ સાગરોપમ                | ૨૯ સાગરોપમ          |
| ਮਿਕਂકર ગ્રૈવેચક             | ૨૯ સાગરોપમ                | ૩૦ સાગરોપમ          |
| આદિત્થ ગ્રૈવેચક             | ૩૦ સાગરોપમ                | ૩૧ સાગરોપમ          |
| વિજય, વિજયંત, જયંત, અપરાજિત | ૩૧ સાગરોપમ                | 33 સાગરોપમ          |
|                             |                           | (મતાંતર ૩૨ સાગરોપમ) |
| સર્વાર્થસિદ્ધ               | ૩૩ સાગરોપમ                | 33 સાગરોપમ          |

પ્રાણનો વિચોગ એટલે મૃત્યુ. મૃત્યુ થતાં જીવ અન્ય ચોનિમાં પ્રવેશે છે.

#### थोनि :

જીવ જ્યાં ઉત્પન્ન થઈ આહાર કરે તેને ચોનિ કહે છે. જીવોનાં ઉત્પત્તિ સ્થાનને જીવાચોનિ કહે છે. જીવ માત્ર પોતાના કર્મસૂત્રથી વિવિધ પ્રકારની ચોનિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

ભુવનપતિ, વાણવ્યંતર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવોની ચોનિ અચિત્ત અને શીતોષ્ણ હોય છે કારણકે તેઓ અચિત્ત શચ્ચામાંથી ઉપપાત દ્વારા જન્મ ધારણ કરે છે. ગર્ભધારાદિ ક્રિયા વિના સીધા ઉત્પન્ન થવું એ ઉપપાત ક્રિયા છે.

શ્રી સમવાચાંગ સૂત્ર, શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર, શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર તથા શ્રી પ્રવચન સારોદ્ધાર સૂત્રમાં ૮૪ લાખ ચોનિ બતાવી છે. આજીવિક સંપ્રદાચ ૫ણ ચોનિની સંખ્યા ચોરાશી લાખ માને છે. હિંદુશાસ્ત્રમાં ૫ણ ચોનિની સંખ્યા ચોરાશી લાખ જ છે.

દેવોને ચાર લાખ ચોનિ છે. ભુવનપતિ આદિ ચારે જતિનાં દેવોમાં જે ચોનિ સમાન સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ણ અને આકારવાળી હોય તેને એક સ્થાન-ભેદ ગણવામાં આવે છે. જેમ સરખા રંગવાળા સેંકડો ઘોડાઓ પણ જતિની અપેક્ષાએ એક જ જાતિના ગણાય છે, તેમ જીવોને ઉત્પન્ન થવાના સ્થાન અલગ અલગ હોવા છતાં જીવાયોનિ ૮૪ લાખ છે. દેવો ચાર લાખ ચોનિઓમાં જન્મ ધારણ કરે છે.

ચોનિ આપણને કર્મની વિચિત્રતાનું જ્ઞાન કરાવે છે. એ દષ્ટિએ તેમાં વિજ્ઞાન અને ઉપદેશ તત્ત્વ સમાચેલું છે, તેથી જ કહ્યું છે :

> ''અનેક ઊંચનીચ ચોનિમેં રહા કભી, જ્ઞાન બિન જન્મ વૃથા હો ગયે સભી; મિલતી હૈ મનુષ્ય કાયા કભી કભી, જરૂર પુણ્યકા જમાવ હોતા હૈ જભી.''

મનુષ્યમાં જિનેશ્વરનાં વચનોનું શરણ સ્વીકારનાર ભવ્યાત્મા અતિ દુ:ખદાયક, નિકૃષ્ટ યોનિઓનું અવતરણ ઘટાડી સદાને માટે જન્મ-મરણની શૃંખલામાંથી મુક્ત બને છે. પર્ચાપ્તિ :

पृह्य संग्रह्णी ग्रंथमां पर्याप्तिनी व्याप्या इरतां इह्युं छे : आहारसरीरिंदिय, ऊसासवओ मणोडभिनिव्वति। होइ जओ दलियाओ, करणं पड़ साउ पज्जती।।

અર્થ : જે પુદ્ગલ સમૂહના દલિકોથી આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, શ્વાસોશ્વાસ, વચન અને મનની રચના થાય છે, તે દલિકોનું પોતપોતાના વિષયરૂપે પરિણમન કરવા પ્રતિ જે શક્તિરૂપ કરણ તેને 'પર્ચાપ્તિ' કહેવાય છે

જીવ જન્મ રથાને આવતાંની સાથે જ જીવન ચાત્રામાં ઉપયોગી થાય એવા પુદ્ગલો ગ્રહણ કરવા માંડે છે. એ રીતે પુદ્ગલોનો કેટલોક ઉપચય (જથ્થો) તૈયાર થાય છે, તેથી જીવ એ કર્તા છે:

પુદ્ગલોના ઉપચથથી એક પ્રકારની શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. તેના વડે જીવ આહાર ગ્રહણ, શરીર નિર્વર્તન આદિ માટે સમર્થ બને છે. આ પ્રમાણે પુદ્ગલોપચથથી ઉત્પન્ન થતી શક્તિ એ જીવનું કારણ બને છે.

જીવમાં દેહ ધારણ કરી જીવન જીવવાની શક્તિ છે પણ તે પર્ચાપ્તિ વિના પ્રકટ થતી નથી. અર્થાત્ જીવને દેહધારી રૂપે જીવવું હોય તો પર્ચાપ્તિ આવશ્યક છે. પર્ચાપ્તિ એ અગત્થની વસ્તુ છે.

પર્ચાપ્તિ છ છે. આહાર પર્ચાપ્તિ, શરીર પર્ચાપ્તિ, ઈન્દ્રિય પર્ચાપ્તિ, શ્વાસોશ્વાસ પર્ચાપ્તિ, ભાષા પર્ચાપ્તિ, મનઃ પર્ચાપ્તિ.

તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં મનઃ પર્ચાપ્તિનો ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિમાં સમાવેશ કરી પર્યાપ્તિઓની સંખ્યા પાંચ માની છે. આગમ સાહિત્યમાં છ પર્યાપ્તિઓ વિખ્યાત છે.

(૧) આ<mark>હાર પર્ચાપ્તિ</mark> : જીવ પુદ્ગલોપચથથી ઉત્પન્ન થયેલી જે શક્તિ વડે આહાર ગ્રહણ કરી તેને ખલ (મળમૂબાદિ) તથા રસપણે પરિણમાવે તે શક્તિને આહાર પર્ચાપ્તિ કહેવાય છે.

અાહાર ત્રણ પ્રકારના છે.

- ♦ ઓજ આહાર : કાર્મણ યોગ દ્વારા પ્રથમ સમયે જે પુદ્ગલસમૂહ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે, તે ઓજ આહાર.
- ♦ રોમ આહાર : સ્પર્શેન્દ્રિય દ્વારા જે ગ્રહણ કરવામાં આવે છે, તે રોમ આહાર. જેમકે તૃષાતુર પથિક વૃક્ષની છાચામાં રોમકૂપથી ઠંડીના પુદ્ગલો ગ્રહણ કરી શાંતિનો અનુભવ કરે છે.
- 🔸 કવલ આહાર : જે આહાર મુખ વડે ગ્રહણ કરવામાં આવે છે, તેને કવલ આહાર કહેવાય.
- (૨) શરીર પર્યાપ્તિ : જીવ પુદ્ગલોના સમુદાયથી ઉત્પન્ન થયેલ શક્તિ વિશેષ વડે રસરૂપે પરિણમાવે
- છે. આહારને રસ (ધાતુ વિશેષ), રુધિર, માંસ, મેદ, અસ્થિ, મજ્જા અને વીર્ચ એ સપ્તધાતુરૂપે પરિણમાવે તે શરીર પર્ચાપ્તિ કહેવાય.
- (3) ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ : જીવ પુદ્ગલોપચચથી ઉત્પન્ન થયેલી જે શક્તિ વડે શરી રરૂપે પુદ્ગલોમાંથી ઈન્દ્રિય યોગ્ય પુદ્ગલો ગ્રહણ કરી તેને ઈન્દ્રિયરૂપે પરિણમાવે તે શક્તિને ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ કહેવાય.
- (૪) <del>શ્વાસોચ્છ્</del>વાસ પર્ચાપ્તિ : જીવ પુદ્ગલોપચથથી ઉત્પન્ન થયેલી જે શક્તિ વડે શ્વાસોશ્વાસરૂપે

પરિણમાવી અવલંબીને વિસર્જન કરે, તે શક્તિને શ્વાસોચ્છ્વાસ પર્ચાપ્તિ કહેવાય.

- (૫) ભાષા પર્ચાપ્તિ : જીવ પુદ્ગલોપચચથી ઉત્પન્ન થયેલી જે શક્તિ વડે ભાષા ચોગ્ય વર્ગણાને ગ્રહણ કરી, ભાષારૂપે પરિણમાવી અવલંબીને વિસર્જન કરે, તે શક્તિને ભાષા પર્ચાપ્તિ કહે છે.
- (દ્) મન: પર્ચાપ્તિ : જીવ પુદ્ગલોપચચથી ઉત્પન્ન થયેલી જે શક્તિ વડે મન ચોગ્ય પુદ્ગલોને ગ્રહણ કરી, મન રૂપે પરિણમાવી, અવલંબીને વિસર્જન કરે તે શક્તિને મન: પર્ચાપ્તિ કહે છે.

એકેન્દ્રિયને પ્રથમની ચાર, વિકલેન્દ્રિયને પ્રથમની પાંચ અને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયને છ પર્યાપ્તિ હોય છે. દેવ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય હોવાથી તેમને છ પર્યાપ્તિ હોય છે. તેઓ ભાષા અને મન: પર્યાપ્તિ એક સાથે પૂર્ણ કરે છે. આ બંને પ્રકારની શક્તિ તેમને એક સાથે પ્રાપ્ત થતી હોવાથી આગમોમાં દેવો માટે પાંચ પર્યાપ્તિનું વિદ્યાન છે. "

જે જીવોને જેટલી પર્ચાપ્તિઓની યોગ્યતા હોય, તે બધી પર્ચાપ્તિઓનો પ્રારંભ એક સાથે જ થાય છે. તેની સમાપ્તિ અનુક્રમે છે.

#### પર્ચાપ્તિનો કાળ :

સર્વ જીવો આહાર પર્ચાપ્તિ પ્રથમ સમયે પૂર્ણ કરે છે. શરી રાદિ અન્ય પર્ચાપ્તિઓ ત્યાર બાદ અંતર્મુંહૂર્તે પૂર્ણ કરે છે. આ પર્ચાપ્તિઓનું કાર્ય ઉત્તરોત્તર સૂક્ષ્મ છે તેથી અધિક પુદ્ગલના ઉપચયની અપેક્ષા રાખે છે તેથી તે પર્ચાપ્તિઓને પૂર્ણ કરતાં અનુક્રમે વધુ સમય લાગે છે. જેમકે છ સ્ત્રીઓ એકસાથે સૂતર કાંતવા બેસે તો જાડું (સ્થૂલ) સૂતર કાંતનારી સ્ત્રી પ્રથમ કાંતી રહે. તેનાથી સૂક્ષ્મ (ઝીણું) કાંતનારી સ્ત્રી તેના પછી કાંતી રહે. તેથી વધુ ઝીણું કાંતનારી તેના પછી કાંતી રહે. સૌથી વધુ ઝીણું કાંતનારી સ્ત્રી છેલ્લું કાંતી રહે, તેમ પર્ચાપ્તિઓના વિષયમાં સમજવું.

પર્ચાપ્તિની અપેક્ષાએ જીવના ચાર ભેદ છે. જે જીવ સ્વયોગ્ય પર્ચાપ્તિ પૂર્ણ કર્યા વિના જ મૃત્યુ પામે તે અપર્ચાપ્તા કહેવાય. જે જીવ સ્વયોગ્ય પર્ચાપ્તિઓ પૂર્ણ કર્યા પછી મૃત્યુ પામે તે પર્ચાપ્તા કહેવાય. અપર્ચાપ્તા અને પર્ચાપ્તા લબ્ધિ અને કરણથી બે-બે ભેદ પડે છે.

- (૧) લબ્લિ અપર્ચાપ્તા : જે જીવ સ્વયોગ્ય પર્ચાપ્તિઓ પૂર્ણ કર્ચા વિના જ મૃત્યુ પામે તે 'લબ્લિ અપર્ચાપ્તા' છે.. આવો જીવ પ્રથમની ત્રણ પર્ચાપ્તિ અવશ્ય પૂર્ણ કરે પરંતુ (નવા ભવનું આયુષ્ય બાંધી) ચોથી
- પર્ચાપ્તિ બાંધતાં જ મૃત્યુ પામે. તેનો કાળ અંતર્મુહૂર્ત છે.
- (૨) લિલ્લ પર્ચાપ્તા : જે જીવ પોતાના મૃત્યુ પહેલાં સ્વચોગ્ય બધી જ પર્ચાપ્તિઓ અવશ્ય પૂર્ણ કરે તે 'લિબ્લ પર્ચાપ્ત' કહેવાય. તેનો કાળ જીવ પૂર્વના ભવથી છૂટે તે જ સમયથી સંપૂર્ણ ભવ સુધી હોય. જેમકે દેવને 33 સાગરોપમ હોય છે. આવો જીવ અંતરાલ ગતિ (વાટે વહેતા)માં પણ લિબ્લ પર્ચાપ્તો જ કહેવાય ક્ષે
- (3) કરણ અપર્ચાપ્ત : જીવ જ્યાં સુધી સ્વયોગ્ય પર્ચાપ્તિઓ પૂર્ણ કરતો નથી ત્યાં સુધી તે 'કરણ અપર્ચાપ્તો' કહેવાય છે. તાત્પર્ચ એ છે કે જીવ નવા જન્મસ્થાને આવી તરત જ સ્વયોગ્ય પર્ચાપ્તિઓનો પ્રારંભ કરે છે. તે કાર્ય પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી કરણ અપર્ચાપ્ત ગણાય છે. તેનો કાળ અંતર્મુહૂર્ત છે.

(૪) કરણ પર્ચાપ્ત : જે જીવે સ્વયોગ્ય સર્વ પર્ચાપ્તિઓ પૂર્ણ કરી લીદી હોય તે 'કરણ પર્ચાપ્ત' કહેવાય છે. તેનો કાળ પોતાના આયુષ્યના પ્રમાણથી ન્યૂન અંતર્મુહૂર્ત છે.

દેવોને લબ્લિ પર્યાપ્તા નામ કર્મનો ઉદય હોવાથી તેઓ બધીજ પર્યાપ્તિઓ અવશ્ય પૂર્ણ કરે છે.

#### अ।ए। :

પર્ચાપ્તિઓ પૂર્ણ થવાથી દ્રવ્યમાણ ઉત્પન્ન થાય છે. जीवति दश विधान् प्राणान् धारयतीति -जीवः । જે દશવિધ પ્રાણોને ધારણ કરે છે તે જીવ છે. જેના વડે જીવ જીવે છે તે પ્રાણ કહેવાય છે. જેના યોગે આત્માનો શરીર સાથે સંબંધ ટકી રહે છે તે પ્રાણ છે. પ્રાણ દશ છે. આ પ્રાણ જીવને જ હોય છે તેથી તેને 'જીવન' પણ કહે છે.

#### : ।शार १९३

પાંચ ઈન્દ્રિયના પાંચ પ્રાણ, મન બળ (વિચાર કરવાની શક્તિ), વચન બળ (ઉચ્ચાર કરવાની શક્તિ), કાચ બળ (ચાલવું વગેરે), આયુષ્ય અને શ્વાસોચ્છવાસ.

ઈન્દ્ર એટલે આત્મા અને તેનું ચિલ્ન તે ઈન્દ્રિય. સંસારી જીવોને ઓછી વધતી ઈન્દ્રિય હોય જ છે. ઈન્દ્રિયાદિ દ્વાર ૧૯૯ાદિ વિષયોનો અનુભવ આત્મા કરે છે. શ્રોતેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય, દ્વાણેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, સ્પર્શેન્દ્રિય આ પાંચ ઈન્દ્રિયના પાંચ પ્રાણ છે.

#### र्धन्द्रिय :

જીવ લોકના ઐશ્વર્યથી સંપન્ન છે તેથી તેને 'ઈન્દ્ર' કહે છે. તે ઈન્દ્રના ચિલ્નને 'ઈન્દ્રિય' કહે છે. ઈન્દ્રિયોને રહેવાનું સ્થાન શરીર છે. ઈન્દ્રિય પાંચ છે.

- ♦ સ્પર્શેન્દ્રિય: જેનામાં સ્પર્શને જાણવાની શક્તિ છે. તે ઈન્દ્રિય (ત્વચા). સ્પર્શ એ શરીરનો વિષય હોવાથી તે શરીરના આકારે છે. સ્પર્શેન્દ્રિયના ૮ વિષય તે આઠ પ્રકારના સ્પર્શ છે. ખરબચડો, સુંવાળો, હલકો, ભારે, ઉષ્ણ, શીત, સ્નિગ્ધ, રક્ષ.
- રસેન્દ્રિય: જેમાં રસને જાણવાની શક્તિ છે, તે ઈન્દ્રિય (જીહ્વા). રસેન્દ્રિય ખરપત્ર (અસ્ત્રા)ના આકારે છે. રસેન્દ્રિયના ૫ વિષય તે ૫ પ્રકારના રસ છે. તીખો, કડવો, કસાચેલો, ખાટો, મીઠો.
- ફાણેન્દ્રિય: જેનામાં ગંદાને પારખવાની શક્તિ છે તે ઈન્દ્રિય (નાક). તે અતિમુક્ત પુષ્પ કે મૃદંગ આકારે છે. દ્રાણેન્દ્રિયના ર વિષય તે ર પ્રકારની ગંદા છે. સુરભીગંદા, દુરભિગંદા.
- ચક્ષુરિન્દ્રિય : જેનામાં રૂપને જાણવાની શક્તિ છે તે ઈન્દ્રિય (આંખ). તે મસુરની દાળ અથવા ચંદ્રાકારે છે. ચક્ષુરિન્દ્રિયના ૫ વિષય તે ૫ પ્રકારના વર્ણ છે. કાળો, નીલો, રાતો, પીળો, દોળો.
- શ્રોતેન્દ્રિય : જેનામાં શબ્દને જાણવાની શક્તિ છે તે ઈન્દ્રિય (કાન). તે કદમ પુષ્પાકારે છે.⁻
   શ્રોતેન્દ્રિયના ૩ વિષય તે ૩ પ્રકારના શબ્દ છે. જીવશબ્દ, અજીવશબ્દ, મિશ્રશબ્દ

દેવો પાંચે ઈન્દ્રિયોના શ્રેવીસ વિષયોનો ભોગ કરે છે. અનુકૂળ વિષયોમાં રાગ અને પ્રતિકૂળ વિષયોમાં દ્વેષ કરી કર્મનું આગમન કરે છે.

કર્મના આવરણથી જીવને જ્ઞાન થતું નથી. જેમ લોઢાના ગોળાને તપાવવાથી તેમાં અિન સર્વ જગ્યાએ ફેલાઈ જાય છે, તેમ કર્મ પુદ્દગલો આત્માના સર્વ પ્રદેશો પર છવાઈ જાય છે. જ્ઞાન, દર્શન, સંચમ, સમાધિ આદિ સાધનાના બળે ઈન્દ્રિયોને વશ કરી કર્મબંધ શિથિલ બનાવી શકાય.

''કોટિ વર્ષનું સ્વપન પણ, જાગ્રત થતાં સમાય;

તેમ વિભાવ અનાદિનો જ્ઞાન થતાં દૂર થાય.''

પુદ્ગલોમાં સતત પરિવર્તન આવ્યા કરે છે. કોઈ પણ નિમિત્તથી અશુભ પુદ્ગલો શુભરૂપે પરિણત થાય છે. શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાં સુબુદ્ધિપ્રધાને ગટરના ગંદા પાણીનું રૂપાંતર નિર્મળ જળમાં કરી જિતશત્રુ રાજાને પુદ્ગલ પરિવર્તનનો સિદ્ધાંત સમજાવ્યો. તે નિમિત્તથી જિતશત્રુ રાજ પ્રબુદ્ધ બન્યા.

ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાં આસક્ત બનેલા દેવો મૃત્યુ પામી પૃથ્વી, પાણી અને વનસ્પતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. 'જ્યાં આસકિત ત્યાં જ ઉત્પત્તિ!'

# શ્વાસોચ્છવાસ :

શ્વાસ અને ઉચ્છ્વાસની ક્રિયા તેને શ્વાસોચ્છ્વાસ પ્રાણ કહેવાય છે. શ્વાસોચ્છ્વાસ નામ કર્મથી શ્વાસ - ઉચ્છ્વાસ લઈ મૂકી શકાય તેવી શક્તિ મળે છે અને શ્વાસોચ્છ્વાસ પર્યાપ્તિથી એ શક્તિ કાર્ય કરે છે અને તેનાથી જે શ્વાસ લેવા મૂકવાની ક્રિયા દેખાય છે તે શ્વાસોચ્છ્વાસ પ્રાણ કહેવાય છે. આયુષ્ય :

આયુષ્ય કર્મના દલિકોનું વેદન થતાં જીવ શરીરમાં ટકી રહે છે. દશ પ્રાણમાં આયુષ્ય પ્રાણ વિનાનો કોઈ પણ સંસારી જીવ ન હોય. બીજા પ્રાણ વિના જીવન ટકી શકે પરંતુ આયુષ્ય પ્રાણ વિના જીવન ટકી શકતું નથી તેથી બધા પ્રાણોમાં આયુષ્ય પ્રાણ એ પ્રધાન અને મુખ્ય છે.

આયુષ્ય, શ્વાસોચ્છ્વાસ, કાયબળ અને સ્પર્શેન્દ્રિય આ ચાર પ્રાણ એકેન્દ્રિયથી લઈને સર્વ સંસારી જીવોને હોય છે. બેઈન્દ્રિય જીવને ઉપરોક્ત ચાર પ્રાણ તેમજ રસેન્દ્રિય અને વચનબળ એમ છ પ્રાણ હોય છે. તેઈન્દ્રિય જીવોને ઉપરોક્ત છ અને ઘાણેન્દ્રિય એમ સાત પ્રાણ હોય છે. ચૌરેન્દ્રિય જીવોને ઉપરોક્ત સાતમાં ચક્ષુરિન્દ્રિય ઉમેરી આઠ પ્રાણ હોય છે. અસંજ્ઞી તિર્થય પંચેન્દ્રિયને શ્રોતેન્દ્રિય ઉમેરી નવ પ્રાણ હોય છે. સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવોને દશે દશ પ્રાણ હોય છે. દેવને દશ પ્રાણ હોય છે.

શરીર: (શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂબ, પદ-૧૨/૧ અને ૨૧ ૫૯ના સૂબ-૨ તેમજ શ્રી ભગવતી સૂબ ૧૦/૧/૨.)

जीर्यते शीर्यते इति शरीरः। જે જાર્ણ (જૂનું) થાય, क्षीश થાય, નિરંતર જર્જરિત થાય તેને 'શરીર' કહેવાય છે. શરીર પુદ્ગલોનું બનેલું છે. શરીર નામ કર્મના ઉદયથી જીવને તે પ્રાપ્ત થાય છે. શરીર પાંચ પ્રકારના છે.

- (૧) ઔદારિક શરીર : ઉદાર, પ્રધાન, વિશાળ, સ્થૂલ, માંસ-મજ્જા અને હાડકાનું બનેલું શરીર તે 'ઔદારિક શરીર' છે. આ શરીર મુક્તિ ગમનમાં સહાયક છે. આ શરીરની અવગાહના (ઊંચાઇ) અન્ય શરીરો કરતાં વિસ્તૃત છે. જે માંસ, હાડકાં વગેરેથી બદ્ધ, સ્થૂલ પુદ્ગલનું બનેલું છે. મનુષ્ય અને તિર્યયને ઔદારિક શરીર હોય છે.
- (૨) **વૈક્રિય શરીર** : નાના મોટાં, દશ્ય-અદશ્ય રૂપ બનાવી શકે તે 'વૈક્રિય શરીર' કહેવાય. તેના બે પ્રકાર છે. ભવ વૈક્રિયા લબ્લિ વૈક્રિયા
- 🔖 જે વૈક્રિય શરીર ભવના નિમિત્તથી મળે તે ભવપ્રત્થયિક કહેવાય. નારક અને દેવોને આ શરીર હોય

છે.

- ♦ જે શ**રી ર** વિશિષ્ટ લબ્લિથી પ્રાપ્ત થાય તે લબ્લિ પ્રત્યચિક છે. જે મનુષ્ય અને તિર્ચંચને લબ્લિના યોગે મળે છે.
- (3) આહારક શરીર: ચૌદ પૂર્વધર મુનિ વિશિષ્ટ પ્રયોજન (જિજ્ઞાસાનું સમાધાન કરવા) માટે લબ્ધિના પ્રયોગથી જે શરીરનું નિર્માણ કરે તેને 'આહારક શરીર' કહેવાય. આ શરીર અત્યંત વિશુદ્ધ સ્ફરિક સમાન નિર્મળ હોય છે. તેની અવગાહના જ. પોણાહાથની, ઉ.૧ હાથની. કોઈ ન દેખે તેવી હોય છે. આ શરીર અત્યંત મનોહર, કાંતિવાળું અને ઉત્તમ હોય છે. આ શરીરનું નિર્માણ ચૌદ પૂર્વધારી સંયતિ અંતર્મુહૂર્ત માટે ચાર કારણે કરે છે.
- (૧) તીર્થકરની સમવસરણની ૠદ્ધિ જોવા. (૨) સંશયનું સમાધાન કરવા. (૩) શાસ્ત્રના સૂક્ષ્મ અર્થને જાણવા. (૪) હોમ હવનમાં થતી હિંસાનું નિવારણ કરી જીવદયા માટે.

આહારક લબ્લિ આખી ભવરાશિમાં એક જીવને વધુમાં વધુ ચાર વખત પ્રાપ્ત થાય છે. 🕟

- (૪) **તૈજ્સ શરીર : સ્થૂ**લ શરીરની દીપ્તિ અને પ્રભાનું કારણ 'તૈજસ શરીર' છે. આ શરીર તેજ પુદ્દગલોનું બનેલું છે. તે સૂક્ષ્મ છે. ભોજનને પચાવે છે. તેના બે કાર્ય છે.
- ♦ અનિ: સરણાત્મક : સ્થૂલ શરીર સાથે રહી આહાર પાયનનું કાર્ય કરે તે અનિ:સરણાત્મક તૈજસ શરીર છે. આ શરીર સર્વ સંસારી જીવને હોય છે.
- ♦ નિઃસરણાત્મક : તેજો લબ્લિના પ્રયોગથી થતું તૈજસ્ શરીર, તે નિઃસરણાત્મક છે. તેજો લબ્લિવંત પુરુષ પોતાના શરીરમાંથી તેજોમય પુદ્ગલોનું પ્રક્ષેપ અન્ય પર કરે ત્યારે જે શુભ છે તે શાંતિનું કારણ બને અને અશુભ છે તે અશાંતિનું કારણ બને છે. આ શરીર તેજો લબ્લિવાન મનુષ્ય, તિર્ચય અને દેવોને હોય છે.
- (૫) **કાર્મણ શરીર** : આઠ પ્રકારના કર્મ સમુદાયથી જે નિષ્પન્ન તે 'કાર્મણ શરીર' છે. તે ઔદારિક વગેરે શરીરનું કારણ છે. સંસારના મૂળ કારણરૂપ આ શરીર સર્વ સંસારી જીવને હોય છે.

આ પાંચે શરીરમાં ઔદારિક શરીર સ્થૂલ છે. બાકીના શરીરો ક્રમશઃ સૂક્ષ્મ, સૂક્ષ્મતર તેમજ અધિક પુદ્દગલોના બનેલા છે. અંતિમ ત્રણ શરીર અદશ્ય છે. કેવળજ્ઞાની, પરમાવધિ જ્ઞાની તેને જાણી શકે છે. સર્વ સંસારી જીવોને મોક્ષે ન પહોંચે ત્યાંસુધી તૈજસ અને કાર્મણ શરીર પ્રત્યેક અવસ્થામાં હોય છે. સિદ્ધ અવસ્થામાં એક પણ શરીર ન હોય.

દેવગતિમાં વૈકિય, તૈજસ અને કાર્મણ શરીર હોય છે. દેવોના વૈકિય શરીર બે પ્રકારના છે.

૧) ભવધારણીય, ૨) ઉત્તરવૈક્રિય.

જન્મથી તેમને ભવધારણીય વૈકિય શરીર મળે છે જે અત્યંત સોઢામણું હોય છે. જે દેવો ઉત્તરવૈકિય કરે તેઓ ઈચ્છાનુસાર બહુમૂલ્યવાન વસ્ત્ર અને આભૂષણોથી શરીરને વિભૂષિત કરે છે. નવ ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર વિમાનના દેવો ઉત્તર વૈકિય કરતા નથી.

દેવોના વિષયભોગ : (વેદ)

વેદ = વિકાર. વેદ મોહનીય કર્મના ઉદયથી થતી મૈયુનની અભિલાષા તે 'વેદ' કહેવાય છે.

તેના ત્રણ પ્રકાર છે.

- ૧) સ્ત્રી વેદ : જે કર્મના ઉદચથી સ્ત્રીને પુરૂષ સાથે મૈથુન સેવનની ઈચ્છા થાય .
- ર) પુરુષ વેદ : જે કર્મના ઉદયથી પુરુષને સ્ત્રી સાથ મૈથુન સેવનની ઈચ્છા થાય.
- 3) નપુસંક વેદ : જે કર્મના ઉદયથી નપુસંકને સ્ત્રી અને પુરુષ સાથે મૈથુન સેવનની ઈચ્છા થાય.

દેવોમાં સ્ત્રી વેદ અને પુરુષ વેદ છે. ભુવનપતિ, વાણવ્યંતર, જ્યોતિષી, સૌધર્મવાસી અને કંશાન કલાવાસી દેવો કાયસેવી છે. તેઓ પોતાના આવાસમાં વસનારી દેવીઓ સાથે મનુષ્યોની જેમ કામફ્રીડા કરે છે. સનત્કુમાર અને મહેન્દ્રવાસી દેવો સ્પર્શસેવી છે. તેઓ દેવીઓના સ્પર્શ માત્રથી વિષય સુખની વૃષ્તિ અનુભવે છે. બ્રહ્મલોક અને લાંતકવાસી દેવો રૂપસેવી છે. તેઓ દેવીઓનું રૂપ જોઈ વિષય સુખની વૃષ્તિ અનુભવે છે. મહાશુક્ર અને સહસારવાસી દેવો શબ્દસેવી હોવાથી દેવીઓના ચિત્તાકર્ષક મનોહર શબ્દો સાંભળી વિષયસુખની વૃષ્તિ અનુભવે છે. નવમા દેવલોકથી બારમા દેવલોક સુધીના દેવો મનઃસેવી છે. માત્ર મનથી ચિંતન વડે વિષય સુખની વૃષ્તિ અનુભવે છે.

નવ ગ્રૈવેચક અને પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવો વિષય સેવનથી રહિત છે કારણકે તેઓ અભ્ય સંકલેશવાળા હોવાથી સ્વસ્થ અને શાંત છે.

દેવીઓની ઉત્પત્તિ બીજ દેવલોક સુધી છે. તેમની ગતિવિધિ આઠમા દેવલોક સુધી જ છે. શ્રીજ કે ઉપરંના દેવલોકના દેવો કામાતુર થાય ત્યારે દેવીઓ ત્યાં પહોંચી જાય છે. સ્પર્શાદિ વડે તેમની કામવાસના શાંત કરે છે. ઉપરના દેવલોકના દેવોમાં કામવાસનાની માત્રા ઓછી છે અને સંતોષ વૃત્તિ વધુ હોવાથી તૃપ્તિનાં સાધનો ઓછાં જ હોય છે.

**રાંજ્ઞા :** (શ્રી સ્થાનાંગસૂત્ર સ્થાન ૪/૪/૨૦ અને શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર - ૪ થા સમવાયમાં ચાર પ્રકારની સંજ્ઞા છે. શ્રીભગવતી સૂત્ર શતક હ/૮/૩ અને શ્રી પ્રજ્ઞાપન સૂત્ર પદ-૮માં ૧૦ પ્રકારની સંજ્ઞા છે. જેનું વર્શન પૂર્વે થઈ ગયું છે.)

ઇન્દ્રિય અને મનની અભિલાષાને 'સંજ્ઞા' કહેવાય છે. સંજ્ઞાઓ ચાર છે. આહાર સંજ્ઞા, ભયસંજ્ઞા, મૈથુનસંજ્ઞા, પરિગ્રહ સંજ્ઞા. આ સંજ્ઞાઓ વેદનીય અને મોહનીય કર્મના ઉદય તથા જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમને આધીન છે. વ્યક્તિ આત્મનિરિક્ષણ દ્વારા આંતરિક પરિવર્તન લાવી શકે છે. દેવોમાં ઉપરોક્ત ચારે સંજ્ઞાઓ હોય છે.

#### : 85IBIK

"સંસારી જીવ ઓજ, રોમ અને કવલ આહાર દ્વારા શરીર અને પર્યાપ્તિ યોગ્ય પુદ્ગલ ગ્રહણ કરે છે. તેને આહારક કહેવાય. તદ્યોગ્ય પુદ્ગલો ગ્રહણ ન કરે તેને અનાહારક કહેવાય. સંસારકાળમાં જીવને અનાહારક દશા અતિ અલ્પ સમય હોય છે.

- ૧) સિદ્ધના જીવ અશરીરી હોવાથી અનાહારક છે.
- ર) કેવળી ભગવાન કેવળ સમુદ્ઘાવના ૩-૪-૫ સમયે અનાહારક હોય છે.
- 3) ૧૪મા ગુણસ્થાનકમાં જીવ અનાહારક હોય છે.
- ૪) વાટે વહેતાં જીવ વિગ્રહ ગતિમાં વધુમાં વધુ ત્રણ (મતાંતરે પાંચ) સમય અનાહારક હોય છે.

"કોઈ પણ જીવ જન્મથી મૃત્યુ પર્ચંત આહારક જ હોય છે. દેવ અચિત, શુભ પુદ્ગલનો

આહાર કરે છે. તેઓ કવલ આહાર ન કરે. સંઘ્રથણ :

<sup>66</sup> હાડકાંની રચના વિશેષ, હાડકાંની મજબૂતાઈને સંઘચણ કહે છે. સંઘચણ છ પ્રકારનાં છે. ૧) વજગ્રષ્યભનારચ સંઘચણ, ૨) ગ્રહ્યનારચ સંઘચણ, ૩) નારચ સંઘચણ, ૪) અર્ધનારચ સંઘચણ, ૫) કીલિકા સંઘચણ, ૬) છેવટુ સંઘચણ.

વજૠષભનારચ સંઘચણ સર્વોત્તમ છે. <sup>જ</sup>મોક્ષમાં જવા માટે વજૠષભનારચ સંઘચણ જોઈએ. તે સંઘચણનો સ્વામી જ મોકો જઈ શકે.

તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, ખળદેવ, તદ્દભવ મોક્ષગામી જીવ, યુગલિક મનુષ્ય અને યુગલિક તિર્થંચને વજૠષભનારચ સંઘચણ હોય છે. અસંજ્ઞીને છેવટું સંઘચણ હોય છે. ગર્ભજ મનુષ્ય અને તિર્થંચને છ માંથી કોઈ એક સંઘચણ હોય છે. નાસ્કી અને દેવતાને સંઘચણ હોતું નથી. તેમને ઔદારિક શરીર ન હોવાથી હાડકાં નથી."

#### સંસ્થાન :

શરીરની શુભાશુભ આકૃતિ વિશેષને સંસ્થાન કહે છે. તેના છ પ્રકાર છે.

૧) સમચતુરસ સંસ્થાન, ૨) ન્થગ્રોધ પરિમંડલ સંસ્થાન, ૩) સાદિ સંસ્થાન, ૪) વામન સંસ્થાન, ૫) કુબ્જ સંસ્થાન, ૬) હુંડ સંસ્થાન.

દેવોનું ભવધારણીય શરીરનું સંસ્થાન સમયતુરસ્ત્ર છે. ઉત્તર વૈક્રિય શરીરનું સંસ્થાન વિવિધ પ્રકારનું છે. ગર્ભજ મનુષ્ય અને ગર્ભજ તિર્થયને છ સંસ્થાન તથા શેષ એકેન્દ્રિય અને વિકલેન્દ્રિય તેમજ નારકીને છક્કું હુંડ સંસ્થાન હોય છે." સંક્રી :

જે જિવોને ભૂતકાલીન, વર્તમાનકાલીન અને ભવિષ્યકાલીન પદાર્થોની વિચારણા, મનોવૃત્તિ કે વૈચારિક શક્તિ હોય, જેઓનાં વિશિષ્ટ સ્મરણાદિરૂપ મનોવિજ્ઞાન હોય તેવા મનવાળા જિવોને સંજ્ઞી કહેવાય. જેઓ મનોવિજ્ઞાનથી વિકલ હોય તે અસંજ્ઞી કહેવાય છે. જેઓ સંજ્ઞી-અસંજ્ઞીથી અતીત છે. તે કેવળી ભગવંતને નોસંજ્ઞી નોઅસંજ્ઞી કહેવાય છે."

નારકી અને દેવતા સંજ્ઞી જ હોય. પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, અસંજ્ઞી જ હોય. તિર્થંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્ય સંજ્ઞી-અસંજ્ઞી બંને હોય છે. સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્ય એકાંત અસંજ્ઞી જ હોય. યુગલિક મનુષ્યો એકાંત સંજ્ઞી હોય. કર્મભૂમિના ગર્ભજ મનુષ્યો સંજ્ઞી હોય. ૧૩-૧૪ ગુણસ્થાનવર્તી મનુષ્યો અને સિદ્ધ ભગવાન નોસંજ્ઞીનોઅસંજ્ઞી હોય છે.

#### থাএ-প্রথান :

ફોયને જાણે તે 'જ્ઞાન' કહેવાય. જે જ્ઞાનથી આધ્યાત્મિક ઉત્ક્રાંતિ થાય તે સમ્યગ્જ્ઞાન કહેવાય. જેનાથી સંસારવૃદ્ધિ થાય તે 'અજ્ઞાન' કહેવાય. જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર છે. મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્ચવજ્ઞાન, કેવળજ્ઞાન, તેનું વિવેચન પૂર્વે થઈ ગયું છે. જેમ પક્ષીજાતિમાં જન્મ લેવાથી આકાશમાં ઉડવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે પરંતુ મનુષ્ય મતિમાં તેવી શક્તિ મળતી નથી તેમ દેવો-નારકોને ભવપ્રત્થય (જન્મથી) અવધિજ્ઞાન હોય છે.

અવધિજ્ઞાનનું સામર્થ્ય ઉપર ઉપરના દેવોમાં વધુ હોય છે. જેમકે પહેલા દેવલોકના દેવોને નીચેના ભાગમાં રત્નપ્રભા નરક સુધી અને ઊંચા ભાગમાં પોત પોતાના વિમાન સુધી અવધિજ્ઞાનથી બ્રણવાનું સામર્થ્ય હોય છે. એ રીતે ક્રમશઃ વધતાં વધતાં અંતમાં અનુત્તર વિમાનવાસી દેવો સંપૂર્ણ શ્રસનાડીને અવધિજ્ઞાનથી જોઈ શકે છે. વળી, નીચેના દેવોની અપેક્ષાએ ઉપરના દેવોમાં વિશુદ્ધ, વિશુદ્ધતરજ્ઞાન હોય છે.

#### স্থান :

જે આત્માને પોતાનું જ્ઞાન અને પરનું ભેદજ્ઞાન ન હોય તેને 'અજ્ઞાન' કહેવાય છે. મિલ્રફાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એ ત્રણ જ્ઞાનાત્મક પર્યાયો મિલ્યાદષ્ટિને અજ્ઞાનરૂપે હોય જયારે સમ્યગ્દષ્ટિને જ્ઞાનરૂપે હોય છે. સંસારાભિમુખ જીવને અજ્ઞાન હોય છે. મોક્ષાભિમુખ જીવને આત્મવિવેક હોવાથી જ્ઞાન હોય. જેમ કોઈ ઉન્મત્ત માનવી સોનાને સોનું અને લોઢાને લોઢું સમજી યથાર્થ જ્ઞાન મેળવી લે છે પરંતુ ઉન્માદના કારણે સત્યાસત્યનો નિર્ણય કરવામાં અસમર્થ હોય છે. આથી તેનું સત્યાસત્ય જ્ઞાન વિચારશૂન્ય હોવાથી અજ્ઞાન કહેવાય છે.

ભુવનપતિથી નવગ્રૈવેચક સુધીના દેવોમાં ત્રણ જ્ઞાન અને ત્રણ અજ્ઞાન હોય છે. પાંચ 'સનુત્તર વિમાનવાસી દેવોમાં ત્રણ જ્ઞાન જ હોય છે.

### કૈપથોગ :

"उपयोगो लक्षणम् - ઉપયોગ એ જીવનું લક્ષણ છે. ઉપયોગ બે પ્રકારના છે. ૧) સાકાર ઉપયોગ, ૨) નિરાકાર ઉપયોગ

જે બોદા ગ્રાહ્ય વસ્તુને વિશેષરૂપે જાણે તે સાકાર ઉપયોગ છે. જે બોદા ગ્રાહ્ય વસ્તુને શામાન્યપણે જાણે તે નિરાકાર ઉપયોગ છે. સાકાર ઉપયોગને જ્ઞાન કહેવાય. નિરાકાર ઉપયોગને દર્શન કહેવાય. સાકાર ઉપયોગના આઠ ભેદ છે. પાંચ જ્ઞાન અને ત્રણ અજ્ઞાન. નિરાકાર ઉપયોગના શ્રારભેદ છે. ૧) ચક્ષુદર્શન, ૨) અચક્ષુદર્શન, ૩) અવધિદર્શન, ૪) કેવળ દર્શન.

ચક્ષુ દ્વારા થતો પદાર્થનો સામાન્ય બોદ્ય તે ચક્ષુદર્શન. ચક્ષુ સિવાય અન્ય ઈન્દ્રિય દ્વારા થતો પદાર્થનો સામાન્ય બોદ્ય તે અચક્ષુદર્શન. અવધિ લબ્દિથી રૂપી પદાર્થનો થતો સામાન્ય બોદ્ય તે અવધિદર્શન છે. કેવળ લબ્દિથી થતો સમસ્ત પદાર્થોનો સામાન્ય બોદ્ય તે કેવળદર્શન છે.

ઉપયોગ ૧૨ છે. ૫ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન, ૪ દર્શન. દેવતામાં ત્રણ જ્ઞાન (મતિ, શ્રુત, અવધિ), શ્રષ્ટા અજ્ઞાન (મતિ, શ્રુત, વિભંગ) અને ત્રણ દર્શન (ચક્ષુ, અચક્ષુ, અવધિ) મળી ફુલ નવ ઉપયોગ છે. દિષ્ટ :

દષ્ટિ એટલે જોવું. ચક્ષુ દ્વારા ઉત્પન્ન દર્શનને 'દષ્ટિ' કહે છે. તત્ત્વ શ્રદ્ધાને પણ દષ્ટિ કહે ક્રે. પ્રસ્તુત રાસમાં તત્ત્વ શ્રદ્ધાને આધારે દષ્ટિનું કથન છે. દષ્ટિના ત્રણ પ્રકાર છે.

- મિથ્ચાદષ્ટિ : જિનપ્રણિત તત્ત્વની વિપદ્મીત સમજણચુક્ત દષ્ટિ તે મિથ્ચાદષ્ટિ છે.
- 🔸 સમ્ચગૃદષ્ટિ : જિનપ્રણિત તત્ત્વ વિષયક સમજણ યુક્ત દષ્ટિ તે સમ્ચગ્દષ્ટિ છે.
- મિશ્રદષ્ટિ : એકાંતત : સમ્ચગ્રયપ્રતિપત્તિથી સમજણરહિત (ડોલાથમાન) સ્થિતિ તે મિશ્રદષ્ટિ છે.

અનાદિકાળથી પ્રત્યેક સંસારી જીવ મિથ્યાદિષ્ટ જ હોય છે. કાળલબ્લિ પૂર્ણ થતાં ક્યારે આત્મ પુરુષાર્થથી મિથ્યાત્વ મોહનીયનો ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયોપશમ થાય ત્યારે જીવને સમ્યગ્દિષ્ટ પ્રગટ થાય છે. ક્યારેક મિશ્ર મોહનીય કર્મના ઉદયે જીવને મિશ્રદિષ્ટ પણ થાય છે. જીવોને પરસ્પ વિરોધી આ ત્રણ દષ્ટિમાંથી કોઈ એક દષ્ટિ અવશ્ય હોય છે.

ભુવનપતિથી નવગ્રૈવેચક સુધી ત્રણે દષ્ટિ હોય. પાંચ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોમાં એક સમ્ચગ્દષ્ટિજ હોય.

નીચે રહેલા દેવો કરતાં ઊંચે રહેલા દેવોમાં ક્રમે ક્રમે તેજ, લેશ્યા, આયુષ્ય, ઈન્દ્રિયજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, સુખ, પ્રભાવ, શક્તિ, ઉન્નત, વધુ ને વધુ પ્રબળ હોય છે પરંતુ કાચાનું માપ ઘટતું ભય છે. તેઓ દેવગતિમાંથી સ્થવન કરી તિર્થંચ અથવા મનુષ્ય ગતિમાં જાય છે.

દેવગતિમાં પણ પુણ્યના ભોગવટારૂપ વિપુલ ભૌતિક સુખ સમગ્રી હોવા છતાં વાસ્તવિક સાચું સુખ નથી. સ્વર્ગલોકમાં સ્વામી-સેવક ભાવ, ઉપલા ઉપલા દેવોની રિદ્ધિ જોઈને ઈર્ષા, દેવો અને દાનવો વસ્ત્રે યુદ્ધ, મોટા ભાગના દેવોનું તિર્વય ગતિમાં ઉત્પન્ન થવું, પોતાની દેવીઓનું અપહસ્સ અથવા ત્રીજાથી આઠમા દેવલોકના દેવોની આજ્ઞાથી દેવીઓનું આવાગમન, પરિગ્રહની અત્યંત મૂર્જી આદિ અનેક દુ:ખો હોવાથી જ્ઞાનીઓએ સ્વર્ગ સહિત ચારે ગતિઓને દુ:ખમય જ કહી છે. સંજ્ઞાઓ, વિષયો, કષાયોથી યુક્ત આ ચારે ગતિમાં ક્યાંય સુખનો છાંટો નથી.

# તેથી જ શ્રીમદ્દજી કહે છે :

''ક્ષણ ક્ષણ ભચંકર ભાવ મરણે કાં અહો રાચી રહો.''

ચારે ગતિમાં આપણે અનંત અનંત વાર જઈ આવ્યા છીએ. જ્યાં સુધી આશ્રવનાં દ્વારો ખુલ્લાં છે ત્યાં સુધી આત્મા કર્મોથી લેપાતો જ રહેશે. હે આત્મન્! શું તું રખડપટ્ટીથી કંટાળ્યો નથી ?

કવિ ઋષભદાસ ઢાળ : હમાં દેવભવનાં સુખોનું વર્ણન કરે છે. ઢાળ : ૮માં દેવગતિ સંબંધી વેદ, અવગાહના, જ્ઞાન-અજ્ઞાન, આચુષ્ય, સ્થિતિ, કષાય, સંસ્થાન, શરીર, દષ્ટિ, દર્શન, શચ્ચા, ચોનિ, ઉપયોગ, પર્યાપ્તિ, પ્રાણ, આહાર, જાતિ, આદિ વિશે વિશદ રસિક માહિતી આપે છે.

તે ઉપરાંત દેવોના પ્રકાર તેમના ભેદ-પ્રભેદ, દેવોની સંખ્યા, વૈમાનિક દેવોના જુદા જુદા પ્રકારો વિશે ઝીણવટ ભરી વિગતો આલેખે છે, જે રસપ્રદ છે.

ઢાળ ઃ લ્માં કવિએ દેવોના લક્ષણો કહ્યાં છે. દેવગતિમાં શું ન હોચ ? તેની નિષેધાત્મક મનોહર વાતો કવિ આલેખે છે.

# દેવલોકના દેવોની નિષેદ્યાત્મક માહિતી :

(૧) દેવો જમીન પર ચાલતા નથી. (૨) તેમની આંખોનાં પોપચાં ઉદ્યાડબંધ થતાં નથી (અનિમષ દષ્ટિ) (૩) તેમના ગળામાં રહેલી ફૂલની માળા કરમાતી નથી. (૪) દેવગતિમાં સૂર્ચ-ચંદ્રના અભાવમાં રાત્રિ-દિવસ જેવી વ્યવસ્થા નથી. (૫) દેવલોકમાં અશ્વાદિ તિર્ચયો નથી. (સેવક દેવો મહર્દ્ધિક દેવોની સેવા કરવા તેવા રૂપ બનાવે છે.) (૬) દેવોનાં વિમાનો રત્નોનાં બનેલાં છે. આ રત્નો ચળકાટવાળાં અને તેજસ્વી હોવાથી ત્યાં અંધકાર નથી. (७) દેવોનાં લોચન મીંચાતાં નથી તેથી તેમને નિદ્રાન આવે. (૮) ત્યાં પર્વતો, નદીઓ, બાદર અિન કે અનાજ નથી. (૯) દેવો ઈચ્છે છતાં વ્રત, તપત્થાગ કે પ્રત્યાખ્યાન આદિ ધાર્મિક અનુષ્ઠાનો ન કરી શકે. (૧૦) દેવભવમાંથી મુક્તિ લક્ષ્મી પ્રદાન થતી નથી, એવી નિચતિ છે. (૧૧) નોપક્રમી અનપવર્તનીત આચુષ્યના બળે તેઓ અધૂરે આચુષ્યે મૃત્યુ પામતાં નથી. (૧૨) દેવગતિમાં પંડિતમરણ નથી, (તેમનું મૃત્યુ બાલમૃત્યુ કહેવાય છે.) (૧૩) દેવગતિમાં અનશન (સંથારો) નથી.

ઢાળ : ૧૦માં દેવગતિમાંથી આવેલો જીવ કેવો હોય ? તેનું કવિએ સુંદર વર્શન કર્યું છે. દેવગતિમાંથી આવેલા જીવના લક્ષણો :

(૧) તેનો દેહ સુગંઘી હોય. (૨) તેનું રૂપ અનુપમ હોય. (૩) તે મઘુર ભાષી હોય. (૪) તે દયાવાન અને દાનવીર હોય. (૫) દેવપૂજન અને દિવ્ય ગીત શ્રવણનો ઉત્સુક હોય. (૬) તે મનુષ્યનું શુલ ધ્યાન હોય. (७) તેની વાણી મીઠી-મઘુરી હોય. (૮) તે પાપભીરુ હોય. (૯) તે વિષયભોગમાં આસકત હોય. (૧૦) તે અલ્પઆહાર કરવાવાળો હોય. (૧૨) અલ્પ કોઘી હોય. (૧૩) સદ્ગુરુને જોઈ નિત્ય સેવા-વૈયાવચ્ચ કરનારો હોય. (૧૪) નિત્ય શાસ્ત્ર શ્રવણ કરનારો હોય. (૧૫) મીઠાં, મઘુર, પ્રિય અને ઉચિત વચનો બોલનારો હોય. (૧૬) સત્ય વચન બોલનારો હોય. (૧૯) બીજાનું કલ્યણ ઇચ્છનારો હોય.

ઉપરોક્ત એંઘાણ પરથી જાણી શકાય કે તે જીવ સુરગતિમાંથી આવ્યો છે. તેમજ પુનઃ સુરગતિપ્રાપ્ત કરશે.

દુહા : ૧૨માં નરક, તિર્થંચ અને મનુષ્યગતિમાંથી આવેલા જીવોનાં લક્ષણો દર્શાવી કવિ જીવાસુપાઠકો અને શ્રોતાઓને રસબદ્ધ માહિતી આપે છે.

### નરકગતિમાંથી આવેલાં જીવનાં લક્ષણો :

- (૧) અત્યંત પાપી (૨) ખરાબ વચનો બોલનારો (૩) મહાકાળ જેવો ભયંકર (૪) કુરુપ હોય.આવા જીવો પુન: પાપ કર્મ કરી નરકગતિમાં જાય.
- **તિર્વ**ચગતિમાંથી આવેલા જીવનાં લક્ષણો :
- (૧) અત્થંત ક્ષુદાતુર (ખાઉઘરો) (૨) અવિવેકી (૩) માચા કપટી (૪) અવિનચી. તેવા જુવો પુનઃ તિર્થંચ ગતિના કૂપમાં પડે છે.

## મનુષ્યગતિમાંથી આવેલા જીવના લક્ષણો :

- (૧) અભિમાની (૨) વિનથી (૩) વિવેકી (૪) નિર્મળ બુદ્ધિ (૫) નિર્મળ જ્ઞાન વાળો હોય. દેવાયુ બાંધવાના ૧૦ કારણો :
  - 'આચાર રત્નાકર' ગ્રંથમાં દેવાયુ બાંધવાના ૧૦ કારણો બતાવ્યાં છે.
  - (૧) અત્યકષાચી (૨) નિર્મળ સમ્ચક્ત્વનું પાલન (૩) શ્રાવકના બાર વ્રતનું શુદ્ધપણે

પાલન. (૪) ઈષ્ટ વિચોગની ચિંતાથી મુક્ત (૫) ધર્માત્માની ભક્તિ કરે (६) દયા દાનની વૃદ્ધિ કરે (૯) જૈન ધર્માનુરાગી હોય (૮) બાલ તપ કરે (૯) અકામ નિર્જરા કરે (૧૦) સાધુનાં વ્રત શુદ્ધ પાળે. તિશૈયનું આયુષ્ય બાંધવાના ૨૦ કારણો :

- (૧) શીચળનો ભંગ કરે (૨) ઠગાઈ કરે (૩) મિશ્ચા કર્મ કરે (૪) ખોટો ઉપદેશ આપે (૫) ફૂડાં તોલ ફૂડા માપ રાખે (૬) દગાબાજી કરે (७) જૂઠું બોલે (૮) જૂઠી સાક્ષી પૂરે (૯) સારી વસ્તુમાં ખરાબ વસ્તુ મેળવીને આપે (૧૦) વસ્તુનું રૂપ ફેરવીને વેચે (૧૧) પશુનું રૂપ પલટાવી વેચે (૧૨) ખરાબ વસ્તુ પર ગિલિટ ચડાવી વેચે (૧૩) ક્લેશ કરે (૧૪) નિંદા કરે (૧૫) ચોરી કરે (૧૬) અચોગ્ય કાર્ય કરે (૧૯–૧૮–૧૯) કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત લેશ્ચાના પરિણામવાળા (૨૦) આર્તધ્યાની. મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધવાના ૧૦ કારણો :
- (૧) દેવ-ગુરુની ભક્તિ કરે (૨) જીવોની દયા પાળે (૩) શાસ્ત્રોનું પઠન પાઠન કરે (૪) ન્યાયની લક્ષ્મી ઉપાર્જન કરે (૫) ઉલ્લાસ પરિણામે દાન આપે (૬) નિંદા ન કરે (७) કોઈને પીડે નહીં (૮) આરંભ ઘટાડે (૯) મમત્વ ઘટાડે (૧૦) સદૈવ સરલ સ્વભાવી રહે. નરકનું આયુષ્ય બાંધવાના ૨૦ કારણો :
- (૧) અતિ લોભ કરે (૨) મત્સર કરે (૩) ક્રોધ બહુ કરે (૪) મિથ્યા કર્મ આચરે (૫) પંચેન્દ્રિયનો વધ કરે (૬) મોટકું જૂઠું બોલે (७) મોટકી ચોરી કરે (૮) વ્યભિચાર સેવન કરે (૯) કામભોગમાં અતિ રક્ત રહે (૧૦) પારકાં છિદ્ર ખુલ્લાં કરે (૧૧) પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયમાં તીવ્ર લુબ્ધ હોય (૧૨) સંઘની નિંદા કરે (૧૩) જિનવચન ઉત્થાપે (૧૪) તીર્થંકરના માર્ગની પ્રતિષ્ઠા ઘટાડે (૧૫) મદિરાપાન કરે (૧૬) માંસ ખાય (૧૭) રાત્રિભોજન કરે (૧૮) કંદમૂળ વગેરે અભક્ષ્ય ખાય (૧૯) રૌદ્રધ્યાન ધ્યાવે (૨૦) કૃષ્ણાદિ ત્રણ અશુભ લેશ્યાના પરિણામમાં મૃત્યુ પામે.

ચોપાઈ: 3માં વૈમાનિક ગતિના દેવવિમાનોનું સ્થાન, અંતર, દેવોની અવગાહના, તેમની સ્થિતિ અને છેવટે અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોનું સર્વોલ્ફ્રષ્ટ સુખ બતાવી દેવગતિનું વિશદ વર્ણન કવિ પૂર્ણ કરે છે.

મધ્યકાલીન કવિઓએ પોતાની રાસકૃતિને રસપ્રદ બનાવવા જેમ અવાંતર કથાઓ અને બોધજનક સુભાષિતો આલેખ્યાં છે, તેમ તે પરંપરાને અનુસરતાં કવિ ૠષભદાસ પણ રાસનાયકના પાત્રના દેવ ભવના રમરણ દ્વારા પ્રસંગોપાત દેવગતિની સંપૂર્ણ માહિતી આપે છે. કવિ દેવગતિનું ખૂબ જ વિસ્તૃત વર્શન કરે છે તેથી સંભવ છે કે શ્રોતાજનો અને પાઠકોને કથા રસમાં વિક્ષેપ પડે, પરંત્ દેવગતિની અવનવી વાતો જાણી પાઠકોને રસિકતા પણ ઉદ્ભવી શકે. શ્રોતાજનો શાસ્ત્રોક્ત વાતો રાસ શ્રવણના માધ્યમથી જ જાણી શકે છે.

વાસ્તવમાં રોહિણેચકુમારે દેવ સંબંધી થોડાં જ વેણ ભગવાન મહાવીર સ્વામીના મુખેથી સાંભળ્યાં હતાં. (૧) દેવોની પાપણ ન પલકે (૨) તેમના ગળાની ફૂલની માળા ન કરમાય (૩) તેમના ચરણ જમીનને ન સ્પર્શે (૪) તેમના શરીરે પ્રસ્વેદ ન થાય પરંતુ કવિએ અહીં પ્રસંગોપાત ખૂબ જ વિસ્તારથી દેવભવ સંબંધી રજેરજ માહિતી આપી છે.

બાહ્ય પરિસ્થિતિ વિપરીત જણાતાં રોહિણેચકુમાર જિનવચનોનું સ્મરણ કરતો વર્તમાન પરિસ્થિતિ સાથે તુલના કરવા લાગ્યો. તેણે દેવાંગનાઓ સમક્ષ અનિમેષ નજરે જોયું. તેમની પાંપણો મનુષ્યની જેમ પલકારા કરતી હતી. દેવાંગનાઓ અને ગાંધર્વો ધરતી પર નૃત્ય કરી રહ્યાં હતાં. (અર્થાત્ તેમના પગ ધરતીને અડીને રહેલાં હતાં.) તેમના ગળાની ફૂલની માળા કરમાયેલી હતી. નૃત્ય કરનારી દેવાંગનાઓ અને દેવો પરસેવે રેબઝેબ હતાં.

ચબરાક રોહિણેચકુમારે મનોમન વિચાર્યું, 'દેવો તો જે ધારે તે કરી શકે પણ હું એવું કરી શકતો નથી. દેવલોકમાં દેવોને નિદ્રા પણ ન હોય જ્યારે હું તો સૂઈ ગયો હતો. દેવગતિમાં મોતીઓના અથડાવવાથી સુમધુર સુરાવલિ છેડાય છે, તેવું પણ અહીં નથી. દેવગતિમાંથી આવેલો મનુષ્ય મૃત્યુ પામી પુનઃ દેવમાં જાય પરંતુ તે માટે સુકૃત્ય કરવું પડે એવું તો હું કંઈ કરીને આવ્યો નથી. હું પાપી, લોભી, કોદી છું. મેં કદી મહાત્માઓની શુદ્ધ સેવા પણ નથી કરી. વળી, શાસ્ત્ર પર કેવો પ્રેમ? મેં કદી શાસ્ત્ર વચન પર શ્રદ્ધા જ નથી કરી. હું બીજાના કલ્યાણ માટે તત્ત્પર રહ્યો જ નથી. મારી પાસે ડહાપણભરી બુદ્ધિ કે જ્ઞાન પણ ક્યાં હતું ? મારામાં વિબુધતા (કવિપણું) પણ ક્યાં હતી ? નક્કી આની પાછળ મંત્રીશ્વર અભયકુમારની કપટવિદ્યા જ છે.'

ચતુર રોહિણેચકુમાર પરિસ્થિતિને ક્ષણવારમાં સમજી ગયો. તેને વાસ્તવિક સ્વરૂપનો બોધ થઇ ગયો. 'ભગવાને દેવગતિનું જેવું સ્વરૂપ વર્ણન કર્યું હતું તેવું અહીં કંઇ જ નથી. અહીંનું ભિન્ન સ્વરૂપ જ બતાવે છે કે આ મહામંત્રી અભચકુમારે રચેલો પ્રપંચ છે. મારા જેવો પાપાચારી વ્યક્તિ સ્વર્ગ (દેવલોક)માં સ્થાન પ્રાપ્ત કરે ખરો ? મહામંત્રી અભચકુમારે મારી સાથે છળકપટ કરી મને પકડવાનું મોટું (કાવમું) ષડ્ચંત્ર રચ્ચું છે પરંતુ હું આજે મહામંત્રીને ભોંઠા પાડીશ.'

રોહિણેચકુમાર જ્યારે વિચારોમાં ગરકાવ થઈ ગયો ત્યારે દેવાંગનાઓએ કહ્યું, "મહાભાગ! વિલંબ ન કરો. અભિષેકનું મુહૂર્ત વહી જાય છે. ગત મનુષ્ય જન્મમાં કરેલાં સુકૃત્યોનું વર્ધન કરો." રોહિણેચકુમારે વિચાર્યું, 'આ મોકો છે, હું પણ 'જેવા સાથે તેવા' એ યુક્તિ અનુસાર છળકપટનો સહારો લઈ અસત્યનું જ આલંબન લઈશ. તેમાં જ મારું હિત સમાચેલું છે.' તેણે તરત જ જૂઠો અભિનય કરતાં પોતાનાં સુકૃત્યોનું વર્ધન કરવા વાચા ખોલી. દેવાંગનાઓ, ગાંધવીં અને ખૂણામાં થૂપાયેલા અભયકુમાર તેની વાત સાંભળવા ઉત્સુક હતા. તેઓ ધ્યાનપૂર્વક કાન માંડીને રોહિણેચકુમારની વાતો સાંભળવા લાગ્યા.

કડી ૨૦૦ થી ૨૦૫ સુધીમાં રોહિણેચકુમારે પોતાનાં સુકૃત્યોને વર્ણવ્યા છે, જેમાં શુદ્ધ શ્રાવકારારનાં\* લક્ષણો પ્રગટ થાય છે.

રોહિણેયકુમાર દેવાંગનાઓ સમક્ષ અભિનય કરતાં શ્રાવક ધર્મના આચારોની યાદી વર્ણવે છે. અહીં રાસનાયક પોતાને સાચો શ્રાવક દર્શાવે છે.

<sup>\*</sup>શ્રાવકાચાર : જુઓ પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૩

#### શ્રાવક ધર્મ :

શ્રાવક શબ્દના અનેક અર્થ છે.

- ૧) શ્રુ દાતુ ઉપરથી શ્રાવક શબ્દ બન્યો છે. શ્રુ = સાંભળવું. જે શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરે તે શ્રાવક.
- ર) શ્ર= શ્રદ્ધાવંત, a = વિવેકવંત અને ક = કિચાવંત. શ્રદ્ધાચુક્ત વિવેકપૂર્ણ ક્રિયા કરે તે શ્રાવક.
- 3) શ્ર = સર, આવક = આવે. જેવી રીતે તળાવની પાળ તૂટવા ન પામે તેટલા માટે તળાવના પાણી નિકાસ અર્થે સર (નાળું) રાખવામાં આવે છે તેવી જ રીતે આશ્રવરૂપ તળાવની સંવરરૂપ પાળ બાંધી તેમાં સંસાર ચલાવવા માટે અમુક જાતની છૂટછાટ રાખે તે શ્રાવક.
- ૪) શ્રાવકને શ્રમણોપાસક પણ કહેવાય છે. શ્રમણ = સાધુ, ઉપાસક = ભક્ત, સાધુ-સાધ્વીજીની રેવ્ ભક્તિ કરનારા શ્રમણોપાસક છે.
- ૫) સમચે સમચે સાધુપણાની ઝંખના કરે તે શ્રાવક છે.
- ह्) श्रुणोति जिनवचनमिति श्रावक **९ ९ नेश्वर** भगवाननी वा<mark>शी सांभले ते श्रावङ छे.</mark>
- ७) निःशल्यो व्रती જેને भिथ्यात्व, भाया અને निદાન શલ્य न होय ते व्रती (श्रावड) छे.
- ૮) શ્રી વાચક ઉમારવાતિજીએ 'શ્રાવકપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર'માં શ્રાવકના લક્ષણો દર્શાવ્યાં છે :

संपत्तदसणाई पर दियहं जङ्जणा सुणेइ य । समायाहिं परमं खलु, तं सावगं बिन्ति । १२ । १

અર્થ: સમ્ચગ્દર્શન તેમજ અણુવ્રતાદિ ગ્રહણ કરી, પ્રતિદિન શ્રમણોના મુખેથી મુખ્ય સમાચાર (સાધુ અને શ્રાવકનો આચાર) સાંભળે તેને ભગવાને શ્રાવક કહ્યો છે.

જેમ અફીણને ઝેર માનતો વ્યસની વ્યક્તિ અફીણનું સેવન કરે છે, તેમ શ્રાવક પર આરંભ-પરિગ્રહને ખોટા માનતો, આત્મકાર્ચ સાધતો મર્ચાદાની અંદર પ્રવૃત્તિ કરે છે.

# રોહિણેયકુમારની દૈનિક શ્રાવકચર્ચા :

- ૧) દાન, શીલ, તપ અને ભાવ એ ચાર પ્રકારના ધર્મનું શ્રેષ્ઠ રીતે પાલન કર્યું હતું.
- ૨) શ્રાવકના બાર વ્રતોનું ચથાશક્તિ નિરતિચારપણે પાલન કર્યું હતું.
- 3) જિન પ્રસાદ બંધાવી, જિનબિંબો ભરાવ્યાં હતાં.
- ४) नित्य थिनपूष्प भावपूर्वड डरी हती.
- ૫) જ્ઞાની, ધ્યાની અને તપરવી ગુરૂભગવંતોની વૈયાવસ્થ કરી હતી.
- દ્દ) તીર્થ યાત્રા કરી હતી. સંઘ કઢાવી સુકૃત્યો કર્યાં હતાં.
- ७) જીવદયા, સત્ય, અચૌર્ચ અને બ્રહ્મચર્ચનું પાલન કર્યું હતું.
- ૮) અભક્ષ્ય આહારનો તેમજ અનંતકાય (કંદમૂળ)નો ત્થાગ કર્યો હતો.
- ૯) હું નિત્ય સામાચિક કરતો પર્વ તિથિના દિવસે પૌષધવ્રત કરતો હતો.
- ૧૦) મેં ઉભચકાળ નિત્ય પ્રતિક્રમણ આદિ શ્રાવકના છ કર્તવ્ય કર્યાં હતાં.
- ૧૧) મેં ઘણા જુવોને ધર્મોપદેશ આપી ધર્મમાં રિઘર કર્યા હતાં.
- ૧૨) મેં જૈન દાર્મની પ્રભાવના કરી હતી.
- ૧૩) મેં ગ્રંથભંડારોનું નિર્માણ કરાવ્યું હતું.

- ૧૪) હું નિત્ય જિનવાણીનું શ્રવણ કરી, વ્રત-પ્રત્યાખ્યાન કરતો હતો.
- ૧૫) હૂં નિત્ય એકાસણની તપશ્ચર્ચા કરતો હતો.
- ૧૬)મેં વીસ સ્થાનક પદની આરાધના કરી હતી.
- 🕪)મેં કષાયાની ઉપશાંતતા કરી સર્વ જીવો સાથે મૈત્રી કરી હતી.
- ૧૮)મેં મારા દુષ્કૃત્યોની ગુરૂની સમક્ષ આલોચના કરી હતી.
- ૧૯)મેં ચાંડાલ જેવા અતિ ભચંકર ચાર કષાથો (ક્રોધ, માન, માથા, લોભ)ને છોડચાં હતાં.
- ૧૦)મેં અઢાર પ્રકારનાં પાપકર્મોને મારાથી અળગાં કર્યાં હતાં.
- શ)મેં શ્રાવકના એકવીસ ગુણો હૃદચે ધર્યાં હતાં.
- ૨૨) મેં નિત્ય ધ્યાન, સ્વાધ્યાય આદિ શ્રાવકના દૈનિક આચારોનું સમ્યક્પણે પાલન કરીને ઘણું પુણ્ય ઉત્પન્ન કર્યું તેથી દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થયો છું.

ઉપરોક્ત દિનચર્ચામાં પાપભીરૂતા, જિનધર્મની પ્રભાવના, ચારિત્ર ધર્મનો તીવ્ર રાગ, જિનવાણી શ્રવણની ઉત્કંઠા, કૃતજ્ઞતા, ઔદાર્ચ જેવા શુદ્ધ શ્રાવકાચારના ગુણો ઉડીને આંખે વળગે છે. રોહિણેયકુમાર સ્વયંને શુદ્ધ અને યુસ્ત જિનોપાસક શ્રાવક દર્શાવી શ્રાવકની વૈમાનિક

દેવલોકની ગતિ છે; એવું સૂચવે છે

સમ્ચક્ત સહિત દાન આદિ ધર્મોનું આરાધન કરી સદાચારથી મઘમઘતું જીવન જીવનારો સુશ્રાવક મરીને બારમા દેવલોક સુધી પહોંચી શકે છે; એવું ઉપાસકદશાંગસૂત્ર દ્વારા સિદ્ધ થાય છે.

દેવાંગનાઓ જેવી સુંદરીઓએ અત્યંત ઉત્સુકતાથી આગંતુક દેવ (રોહિણેચકુમાર) નાં સુકૃત્યોનું વર્ણન સાંભળ્યું. ત્યાર પછી તેમણે આગંતુક દેવને પૂછ્યું, ''મહાભાગ! એવું તો બને જ નહીં કે મનુષ્ય કેવળ સત્કર્મ જ કરે. ગત મનુષ્ય જન્મમાં જાણતાં-અજાણતાં થયેલાં તમારાં દુષ્કૃત્યો (પાપકર્મી) વિશે અમને જણાવો.''

રોહિણેય કુમારે ઠાવકાઇપૂર્વક સ્મિત કરતાં કહ્યું, ''અરે! દેવીઓ થોડો વિચાર તો કરો ? શું દુષ્કૃત્ય કરનાર સ્વર્ગમાં આવે ? હું સદૈવ જિનભક્તિ અને સાધુ સંગતિમાં જ સ્મ્યો છું. જેમ હાથનો દૂંઠો મહાસાગર તરવાને અસમર્થ છે, તેમ પાપત્મા શું દેવલોકને આંબી શકે ? શું પાંગળો પર્વતારોહણ કરી શકે ? શું આંધળો ચંદ્રદર્શન કરી શકે ? શું દુરાચારી-ઘેલો માનવી દેવવિમાન મેળવી શકે ?હા! અજાણતાં મારાથી કોઈ દુષ્કૃત્ય થયું હશે તો તે મને ચાદ નથી તેથી શું કહું ?''

પ્રસ્તુત સંવાદ દ્વારા કવિ ધર્મનો મહિમા બતાવે છે.

### દાર્મનો મહિમા :

ધર્મનો ધાત્વાનુસારી અર્થ કરતાં 'કર્તવ્યકૌમુદી' ગ્રંથ(પૃ.૧૫)માં શ્રી શતાવધાની રત્નચંદ્રજી મહારાજ કહે છે :

दुर्गति प्रसृतान् जंतून् यस्माध्दारयते ततः।

धत्ते चैतान् शुभस्थाने तस्याध्दर्भ इति स्मृतः 🕕

અર્થ : દુર્ગતિમાં પડતાં પ્રાણીઓને પડતાં ઘરી રાખે અને શુભગતિમાં પહોંચાડે તેને 'ઘર્મ' કહેવાચ

છે.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યન સૂત્ર'ના ૨૩મા અધ્યયનમાં ગૌતમસ્વામીએ કેશીશ્રમણને ધર્મનું મહાત્ય બતાવતાં કહ્યું :

> जरामरणवेगेण, वुज्झमाणाण पाणिणं। धम्मो दीवो पङ्द्वा य, गई सरणमुत्तमं ११ (जा.६८, पृ.५५)

અર્થ : જરા અને મરણના વેગમાં તણાતા પ્રાણીઓ માટે ધર્મ દ્વીપ છે, પ્રતિષ્ઠાન-આધારરૂપ છે, ગતિ છે તથા ઉત્તમ શરણરૂપ છે.

દાર્મના પ્રભાવથી દેવલોકનાં સુખો મળે છે, એવું 'ઉપદેશમાલા'ના સ્ચથિતા કહે છે:

दिव्वालंकार विभूसणाइं रयणुञ्जलाणि यधराइं । रुवं भोगसमुदओ सुरलोगसमो कओ इहयं । १२७७ । ।

અર્થ: દેવલોકની અંદર ઉત્કૃષ્ટ કોટિના રત્નાદિયુક્ત અલંકારોથી યુક્ત આભૂષણો હોય છે. વળી, રત્નજિત દિવાલોના આવાસો હોય છે. (અરે, પગની મોજડી પણ રત્નની હોય છે.) શરીરનું ઉત્કૃષ્ટ સૌંદર્ય હોય છે. કામભોગનું પ્રખર સુખ હોય છે. આ બધું મનુષ્યલોકમાં કલ્પી પણ શકાય નહિ પરંતુ જો ઉત્તમ કોટિનો ધર્મ કરવામાં આવે તો મનુષ્યલોકમાં પણ દેવલોક જેવાં ભોગસુખો જરૂર મળે છે.

ધર્મનો માહાત્મચ દર્શાવતાં ધર્મકલ્પદ્ધુમ (પૃ.૯)માં પંન્થાસ વજરોનવિજયજી કહે છે.

''ઘર્મથી કલંક રહિત ઉત્તમ ફુળમાં જન્મ થાય છે. ઘર્મથી શ્રેષ્ઠ જાતિ મળે છે. ઘર્મથી દીર્ઘ આયુષ્ય મળે છે. ઘર્મથી નિરોગીપણું, નિરૂપમ ભોગ, કિર્તી અને સદ્બુદ્ધિ મળે છે. વળી, ઘર્મથી જ પ્રાણીઓને સ્વર્ગ અને અપવર્ગના સુખો મળે છે. ''

શ્રી ૨૮નચંદ્રજી મ.સા. 'કર્તવ્ય કૌમુદી' ગ્રંથમાં દાર્મનું માહાત્મ્ય અને દાર્મનું ફળ દર્શાવે છે :

धर्मः कल्पतरुर्मणिर्विषहरो रत्नं च चिंतामणिः।

धर्मः कामदुधा सदा सुखकरी संजीवनी चौषधिः।।

धर्मः कामघटश्च कल्पलिका विद्याकलानां खनिः।

प्रेम्पैनं परमेण पालय हृदो नो चेद वृथा जीवनम् । १६ । ।

धर्मः कृन्तति दुःखमुन्नतसुखं दत्ते समाध्युद्भवं।

दुष्कर्माणि रुणाब्दि शवित मतुलां प्रादुष्कारोत्यात्मनः ।।

ज्ञानज्योतिरपूर्वमर्पयति स स्वार्गापवर्गप्रद-

स्तन्नास्तीहं महत्समुन्नतिपदं यन्नैव दद्यादयम् । १७ ११

અર્ધ: દાર્મ એ વૃક્ષોમાં કલાવરુ સમાન છે, રત્નોમાં વિષને હરનાર મણિ તથા રત્નચિંતામણિ સમાન છે, ઔષધિઓમાં સંજીવની જડી બુદ્રી સમાન સુખકારક છે. લતાઓમાં કલ્પલતા સમાન છે. પાત્રોમાં કામકુંભ સમાન છે. વિદ્યા કળાની ખાણ સમાન છે તેથી તેનું પાલન પ્રેમપૂર્વક કરવું અન્થશ જીવતર વ્યર્થ છે.

દાર્મ દુઃખને ઉચ્ચ સુખમાં પરિવર્તન કરે છે, શાન્તિ અને સમાદિ ઉત્પન્ન કરે છે, દુષ્કર્મોનો

નાશ કરી આત્માની અતુલ શક્તિ ઉત્પન્ન કરે છે. ધર્મ સ્વર્ગ અને શ્રેષ્ઠ દશાને પ્રાપ્ત કરાવનાર જ્યોતિ છે. આ લોકનું એકપણ ઊંચું સુખ એવું નથી જે ધર્મ પ્રાપ્ત ન કરાવી શકે.

'શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર'માં ધર્મનું ઉત્કૃષ્ટ ફળ દર્શાવતાં પૂવાચાર્ચ કહે છે :

दीपाहन्ति तमस्तोमं रसो रोग महाभरम्।

सुधाबिन्दुर्विषावेगं, धर्मः पापभरंस्तथा।।

અર્થ : દીપક અંધકારના સમૂહનો નાશ કરે છે. રસાચણ (ઔષધ) રોગના સમૂહનો નાશ કરે છે. સુધાબિંદુ વિષના વેગનો નાશ કરે છે, તેમ ધર્મ પાપના સમૂહનો નાશ કરે છે.

ધર્મ એ મનુષ્યને મુક્તિનું સુખ અપાવનાર મનુષ્યનો 'સખા' મિત્ર છે. धर्मो रक्षति रक्षितः। જે ધર્મને સાચવે છે, તે સર્વની ધર્મ રક્ષા કરે છે.

અર્જુનમાળી જેવા પ્રતિદિન સાત-સાત વ્યક્તિઓના ખૂન કરનાર પણ ધર્મનું શરણું સ્વીકારી મોક્ષપદ પામ્યા. આ અવસર્પિણી કાળના બાર ચક્રવર્તીમાંથી દશ ચક્રવર્તી ધર્મનું શરણું ગ્રહણ કરી મુક્તિપદ પામ્યા.

દાર્મરૂપી દ્વીપનો સહારો મેળવી પ્રાણી સદ્દગતિ પામે અને અનુક્રમે ચોર્ચાશી લાખ ચોનિ ઓળંગી જાય છે. શક્તસ્તવ-નમોત્થુણં સૂત્રમાં અરિહંત પરમાત્મા માટે दीवोत्ताणं, સરण-ગફ-પફ્ફાणં વિશેષણનો પ્રચોગ થયો છે. આ વિશેષણો અરિહંત પ્રરૂપિત દાર્મ માટે પ્રચોજાયેલાં છે, તે સાર્થક છે.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ૨૦ માં અધ્યયનમાં અનાથી મુનિના અમૃત સમાગમથી મહારાજા શ્રેણિકને સમજાયું કે ધર્મનું શરણું સ્વીકારનાર પ્રાણી 'સનાથ' બને છે. અનંત સંસારમાં પરિભ્રમણ કરનાર અજ્ઞાની પ્રાણીઓ અધર્મના કારણે 'અનાથ' બને છે.

ધર્મસંગ્રહ ગ્રંથ અનુસાર વ્યવહારનચથી ધર્મની શરૂઆત માર્ગાનુસારી (અપુનર્બધક) પણાથી થાય છે. નિશ્ચયથી ધર્મની શરૂઆત સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિથી થાય છે જ્યારે શુદ્ધ નિશ્ચયનચથી જીવને ચૌદમા ગુણસ્થાનકે મન, વચન, કાયાના યોગોનું રંધન થતાં શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના પ્રગટીકરણથી ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે. (શ્રી અભિધાન ચિંતામણ નામમાલા ગ્રંથ)

સમ્ચગ્દર્શન અને સર્વવિરતિ ધર્મ મોક્ષપ્રાપક તત્ત્વો છે. જેમ સફેદ સંગના તાણા-વાણાંથી ભરેલા પટમાં લાલ-પીળા રંગના તાણા-વાણાં આવી જાય તો પટની સુંદરતા નષ્ટ થાય છે, તેમ ધર્મરૂપી શ્વેત વસ્ત્રમાં પ્રમાદ અને અવિરતિરૂપ લાલ-પીળા તાણા-વાણાં આવી જાય તો ધર્મરૂપી પટની સુંદરતા નષ્ટપામે છે.

સુશ્રાવક પણ મોક્ષ તરફ ગમન કરે છે, માટે જ સુસાધુથી પાછળ છે. શ્રાવક ચારિશ્રધર્મનો અત્યંત લાલચુ હોચ. તેના અંતરમાં સદા જિનેશ્વરનું ૨૮ણ હોચ છે:

''સરનેહી પ્યારા ટે સંચમ કબહી મીલે.''

''શીતળ નહિ છાયા રે, આ સંસારની ;

રૂડી એક માચા રે, જિન અણગારની''

શ્રાવકાચારના પાલનથી જ શ્રાવક ઉત્કૃષ્ટ બારમા દેવલોકે પહોંચી શકે છે. રોહિણેર્ચ કુમાર પોતાને અરિહંતદેવનો સાચો ઉપાસક બતાવે છે. તેનું જિન આરાધનાથી દેવલોકમાં આગમન થયું છે; તેવું દેવાંગનાઓ સમક્ષ કહે છે. મહામંત્રી અભચકુમાર છૂપી રીતે તેની વાતો સાંભળી રહ્યા હતા.

મંત્રીશ્વરના શીખવેલા નોખા નોખા તમામ પેંતરાઓ દેવાંગના અને ગાંદવોંએ અજમાવ્યા છતાં રોહિણેચકુમાર કોઈ રીતે ભોળવાયો જ નહીં. રોહિણેચ કુમારને જીતવો અઘરી વાત નહીં પરંતુ અશક્ય વાત હતી. ગમે તેવી તાતી ચુક્તિઓની તલવારના વારને નિષ્ફળ જ નહીં, નિર્ળળ બનાવી દેનારી ઢાલ હાથમાં લઈ તે ઘૂમી રહ્યો હતો.

મહામંત્રી અભચકુમાર હસતાં હસતાં ગુપ્ત કક્ષમાંથી બહાર આવ્યા. અભચકુમારની પૈની બુદ્ધિ સમજી ગઈ કે, 'રોહિણેકુમાર પ્રપંચ રમવામાં નિષ્ણાંત છે.' તેની ચતુરાઈ માટે તેમણે તેની પીઠ થાબડી. ફરી એક વાર રોહિણેચકુમારનું સત્ય સ્વરૂપ ન કળાયું. ચોર હોવા છતાં તે સાબિત ન થયો. સંશય કે અનુમાનથી કોઈ પણ વ્યક્તિને અપરાધી ઠેરવી સજા કરવી એ ન્યાયની દૃષ્ટિએ

ચોગ્ય નથી, એવું રાજની તિજ્ઞ અભયકુમારે મહારાજા શ્રેણિકને કહ્યું.

## ઢાળ : ૧૧ રાસનાચકનો હૃદયપલટો (દેશી : ચંદાચણની)

બોલ્યો પ્રેમઇ અભઇકુમારો, માથા મુકચની અત્થહઇં અપારો; તુ તો સહી રોહણીઉ હોઇ, અવર ન દુજો નીસચઇ કોઇ ... 293 રોહણીઉ બોલ્યો તેહાઇ ઠાહયો, એમ કરતા હોશો તમ્યો ન્યાયો; અસ્યુ કહી નઇ રોહણ જાઇ, અભઇકુમાર ભુજ ત્યારઇ સાહઇ ...298 જો તું હું તો શ્રાવક સારો, દહેરામાં કચમ ન કીધ જોહારો; જિન વ્યન ન નમઇએ મુઝ સીસો, તો તુઝનઇ હું કેમ વંદીસ્થો ... २१५ બોલ્યો મંત્રી અભઇજ કુમારો, તુ ન બંધાઇ સહી નીરધારો; વીર વચન મન પાસઇ ધરતો, તેણઇ પુષ્ટિયં અહી આજ ઉગરતો ...૨૧૬ પણિ તુ રોહણીઉ નીરધારો, તાહારા ચરીત્રનો કુણ લહઇ પારો; વણ માનઇ તુઝ કથમ ઝાલું, જો માનઇ તો બહુ રીધ્ય આલું ... 29ው અભઇ કુમારઇ ન ચાલ્યું જયારઇ, આપ વિચારઇ રોહણ ત્યારઇ; જે પરનઇ વંચવા છઇ ડાહ્યા, કબી એક તે દીસંઇ વંચાયા ... २१८ હોડયો તાત વચન ધીકારો, વીર વચનથી વંચ્યો અપારો; વીર વચનઉં ફરું નહી સારો, એક વચનથી હોઇ ઉપગારો ... २१६ વીર વચન પડત નહી કરણઇ, તો રોહણીઉ જાઅત મરણઇ: વાંછા વ્યના સુધી જીન વાણિ, તો જીવતવ્ય થયું નીજ પ્રાણી ... 220 જયમ ઉષધ અણવાંછઇ પીધું, તેણઇ આતમનઇ સુખ બહુ દીધું; વીર વચન ઉષદથી સારૂ, ભવભવનું દુખ કાઢ્યું માહારૂં ... 229

| પણિ મુઝનઇ ધીકાર જ હોરી, વીર વચન તજી કીદી ચોરી;                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પંખીમાંહિ અદ્યમ (જ)ચમ કાગો, ભખઇ લીબોલી અંબનો ત્થાગો ૨૨૨                                                                                                     |
| એક વચનિં મુઝ થયો ઉદ્યારો, બહુ વચના ફ્લ ફુણ લહઇ પારો;                                                                                                        |
| અસ્યુ વીચારી જિન કની જાઇ, બઇ કર જોડી પ્રણમઇ પાઇ ૨૨૩                                                                                                         |
| હું પાપી પીતાઇ વંચ્ચો, સુક્રત સાર પોતિ નવિ સંચ્ચો;                                                                                                          |
| તાહારૂં વચન ન સુણીઇ કાનઇ, તો ધ્યન જે સુણતા શુભ ધ્યાનઇ૨૨૪                                                                                                    |
| ભાવ વ્યના સુણ્યો તુઝ ઉપદેસો, ૨હયો જીવતો, ટલ્ચો જ કલેસો;                                                                                                     |
| મરણ થકી રક્ષ્યો અરીહંતો, ત્થમ ધરી રાખો સંસારિ બુકંતો૨૨૫                                                                                                     |
| અર્થ : મહામંત્રી અભચકુમારે પ્રેમથી રોહિણેચકુમારને જતાં જતાં કહ્યું, ''હે રોહિણેચ ! તું અત્થંત                                                               |
| ્રાઢ માચા (મહામાચા) નો ત્થાગ કર નિશ્વચથી તું અન્ય કોઈ નથી પરંતુ રોહિણેય ચોર જ છે'' …૨૧૩                                                                     |
| ચતુર રોહિણેચકુમારે તરત જ વળતાં પ્રશ્ન કર્યો, ''મહામંત્રી ! જો એમ જ છે તો તમારાથી                                                                            |
| ન્થાય કેમ ન થયો ?'' આ પ્રમાણે કહી રોહિણેચકુમાર (રોહણ શેઠ) ઝડપથી ત્થાંથી ઉઠી ચાલવા                                                                           |
| લાગ્યો ત્યારે મહામંત્રી અભયકુમારે બે હાથ ફેલાવી શેઠને રોકતાં પૂછ્યું૨૧૪                                                                                     |
| ''જો તું સાચો શ્રાવક હતો તો જિનાલચમાં મને મળ્યો ત્યારે નમસ્કાર કેમ ન કર્ચા ?''                                                                              |
| ચોહિણેચકુમારે (ઠાવકાઇપૂર્વક ઉત્તર આપતાં) કહ્યું, ''મંત્રીશ્વર ! હું જિનનો સાચો ભક્ત છું. હું                                                                |
| જિનેશ્વરના ચરણો સિવાય અન્ય કોઈ જગ્યાએ માર્ડું મસ્તક નમાવતો જ નથી તો ભલા! તમને હું શીશ                                                                       |
| નમાવી વંદન કેમ કર્ું ?''૨૧૫                                                                                                                                 |
| (મહામંત્રી અભચકુમાર રોહિણેયનો સચોટ ઉત્તર સાંભળી ક્ષણવાર માટે અવાક્-સ્તબ્ધ                                                                                   |
| બની ગયા. તેમણે રોહિણેયકુમારની બુદ્ધિ ચાતુર્ચની મનોમન પ્રશંસા કરી. તેમણે વિચાર્યું, 'ભલે મેં                                                                 |
| મારી બુદ્ધિ પ્રપંચથી ભલભલાને ભૂ ચાટતા કર્યા હોચ પરંતુ હું રોહિણેચને ન પકડી શક્યો.') તેમણે                                                                   |
| રોહિણેચકુમારને કહ્યું, ''ધન્ય છે રોહિણેચ! તું મારી માચાજાળમાં કોઈ રીતે ન સપડાયો.'' તું આજે                                                                  |
| િ જિનવરાન હૃદયે ધારણ કરવાથી જ મારા રચેલા ષડ્યંત્રમાંથી આબાદ ઉગરી ગયો છે ૨૧૬                                                                                 |
| તું ખરેખર રોહિણેચ જ છે ! તારા માચાવી ચારિત્રને કોણ પામી (ઓળખી)શકે ? તું જ્યાં                                                                               |
| સુધી ચોરી કબૂલ ન કરે ત્યાં સુધી હું તને કેમ બંદી બાનવી શકું ? (તેને લાલચ આપતાં મંત્રીશ્વરે કહ્યું, )                                                        |
| જો તું તારી ભૂલો-અપરાધનો (ચોરીનો) એકરાર કરે તો તને અપાર સંપત્તિ આપી માલામાલ કરીશ.''                                                                         |
| ા લુલારા ભૂલા-અપરાવળા (ચારાળા) અંડરાર કરતા તેળ અપાર સંપાત આવા નાલાનાલ કરાશ.<br>૨૧૭                                                                          |
| ૨૧૭<br>(રોહિણેચકુમાર ટસનો મસ ન થયો.)મહામંત્રી અભચકુમારનું કંઇ જ ન ચાલ્યું ત્થારે                                                                            |
| રોહિણેચકુમારે સ્વગત વિચાર્યું કે, 'કોઈ વાર વંચના કરવામાં ચતુર એવા પુરુષો વડે ડાહ્યા પુરુષો                                                                  |
|                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                             |
| રોહિણેચકુમારની પરિણામ ધારામાં પરિવર્તન આવ્યું. તેણે વિચાર્યું, 'મારા પિતાની શરત<br>(કોર્ડ) ને ઉલ્લાગ છે. કરેના અલંગ મહાના કરવાની કરાયી માના મહાની (સ્માર્ય) |
| (els) ને ધિક્કાર છે ! જેના અભંગ પાલનથી ભગવાન મહાવીર સ્વામીના વચનામૃતમાંથી (આજ                                                                               |
| િદિવસ સુધી) વંચિત રહ્યો. આજે વીર પ્રભુના ઉત્તમ વચનોથી છૂટી શક્યો છું, નહીં તો ન છૂટત. પ્રભુનું                                                              |

એક (થોડાં) વચન ઉપકારનું કારણ બન્યું છે.

...296

જો વીર જિનેશ્વરના વચનો મારા કર્ણપટ પર પડ્યાં ન હોત તો આજે રોહિણેયકુમારનું મૃત્યુ અવશ્ય થાત. મેં ભગવાનના વચનો અનિચ્છાએ સાંભળ્યા હતાં, છતાં તે વચનો મારા પ્રાણોની રક્ષા કરી જીવનરૂપ બન્યા. ...૨૨૦

જેમ અનિચ્છાએ પીદોલું કડવું ઔષધ સ્વાસ્થ્યવર્ધક બની પોતાના આત્માને ખૂબ સુખ આપે ...૨૨૧ ...૨૨૧

પરંતુ મારા જેવા પાપી, અદ્યમ આત્માને ધિક્કાર છે! મેં જિનેશ્વરની વાણીનો ત્થાગ કરી ખૂબ ચોરીઓ કરી છેં. જેમ પક્ષીઓમાં કાગડો અધમ ગણાય છે, તેમ મેં અધમે કડવી લીંબોડી ખાઈ, મધુર આમ્રફળનો ત્થાગ કર્યો છે. ....૨૨૨

જો જિનેશ્વરનાં એક વચનથી હું આજે ઉગરી ગયો તો બહુલ વચનોનું ફળ કેટલું અમાપ હશે ?' એવું વિચારી રોહિણેચકુમાર ઉતાવળો જિનેશ્વર ભગવાન મહાવીરસ્વામી પાસે દોડ્યો. તેણે ત્યાં જઈ બે હાથ જોડી પ્રભુના ચરણે નમસ્કાર કર્યા.

''હે પરમાત્મા ! હું અધમ છું. મારા પિતાએ મને ઠગ્યો છે. મેં મારા પોતાના જીવનમાં કદી સુકૃત્યોનો સંચય કર્યો જ નથી. મેં તમારાં વચનો મારાં કર્ણપટ પર ઝીલ્યાં જ નથી. ધન્ય છે તેવા જીવાત્માઓને!જેઓ શુભઘ્યાનપૂર્વક જિનવાણીનું શ્રવણ કરે છે. ....૨૨૪

હે પ્રભુ ! મેં અનિચ્છાએ - ભાવ વિના તમારી દેશના સાંભળી, છતાં તેનાથી હું આજે. જીવનદાન પામ્યો છું. મારા સર્વ કલેશ (દુ:ખ-પાપ) દૂર થયાં છે. હે અરિહંત પરમાત્મા ! જેમ તમે મને મૃત્યુ પછી બચાવ્યો તેમ હવે મને આ સંસાર સાગરમાંથી ડૂબતો બચાવો. ....૨૨૫

## વિવેચન

પ્રસ્તુત ઢાળમાં કવિ રાસનાયકનું જિનવાણી દ્વારા હૃદયપરિવર્તન દર્શાવે છે. અહીં રાજગૃહી નગરીનાં રાજપુરુષોની કુશળ રાજનીતિના દર્શન થાય છે, તો બીજી તરફ નિરપરાધી સજાને પાત્રન બને તેની સંપૂર્ણ કાળજી રાખતાં મહામંત્રીની પ્રવીણતા દેખાય છે.

મગદ્ય નરેશ શ્રેશિક પોતાનો નિર્ણય જાહેર કર્યો કે, ''તું ગમે તે હોય અમે સમ્માન સાથે તને મુક્ત કરીએ છીએ.'' સેવકોએ બંદીવાનના બંધન ખોલી નાખ્યાં. રાસનાયક ઝડપથી ઘરભણી દોડચો.

મહામંત્રી અભયકુમારે રોહિણેયકુમારનો હાથ પકડી લેતાં કહ્યું, ''રોહિણેય! હું સારી રીતે જાણું છું, કે તું રોહિણેય ચોર જ છે પરંતુ ધૈર્ચ, બુદ્ધિમતા અને સાહસથી તેં સિદ્ધ કર્યું છે કે તું દુર્ગચંડ કિસાન (શ્રાવક) છે. રોહિણેય! મગધનું ન્થાય સિંહાસન તને દંડિત કરવા માટે વિવશ છે તેથી તને પ્રેમ અને સૌહાર્દ સાથે વિદાય આપીએ છીએ. તેં મહામંત્રી અભયકુમારની ચોજના પર આજે પાણી ફેરવી નાખ્યું છે.''

તે સમયની સમાજ વ્યવસ્થા અનુસાર ક્ષત્રિયોની સર્વોચ્ચ ફરજ પ્રજા અને ધર્મની રક્ષા

કરવાની હતી; તેવું પણ અહીં સ્પષ્ટ થાય છે કારણકે ક્ષિત્રિયના શિરે સમાજવ્યવસ્થાની રક્ષાની જવાબદારી હતી.

અભચકુમારે કુતૂહલવશ રોહિણેય ચોરને પ્રશ્ન પૂછયો, ''રોહિણેય તને એક વાત પૂછું ? જો તું સ્વયંને સાચો શ્રાવક કહેડાવે છે તો આપણે જ્યારે જિનાલચમાં મળ્યા ત્યારે તેં મને નમસ્કાર કેમ ન કર્યા ?''

હાજરજવાળી રોહિણેચકુમારે ગંભીર બની કહ્યું, ''હું સાચો શ્રમણોપાસક છું તેથી મારું મસ્તક જ્યાં ત્યાં ન નમે. હું ફક્ત જિનેશ્વર ભગવંતને જ પ્રણામ કરું છું.''

જિનપૂજા, જિનેશ્વરને જ પ્રણામ ઈત્યાદિ પ્રસંગો આપણને બતાવે છે કે, અન્ય ધર્મી હોવા છતાં રોહિણેય ચોરને જૈન ધર્મની સૂક્ષ્મ જાણકારી હતી. આજના યુવકોને જૈન ધર્મ વારસામાં મળ્યો ફોવા છતાં જૈનપણાના સંસ્કારોથી તેઓ વંચિત છે. કેવું સખેદ આશ્ચર્ય! સુદેવ, સુગુરૂ, અને સુધર્મને પામ્યા પછી પણ જ્યાં ત્યાં માથું નમાવનારા અને પત્થર એટલા દેવોને પૂજનારા લોકોનો તોટો નથી. અન્ય દેવ-દેવીઓની માનતા, પૂજા તેમને વંદન-નમસ્કાર કરી મિથ્યાત્વનું પોષણ કરનારા પોતાને શ્રાવકની કોટિમાં ગણતા નબીરાઓ અનગનિત છે. ખેર! બાળ જીવોમાં રત્નને પારખવાની દષ્ટિ શ્રાંથી હોય ?

સમ્તક્ત્વ સપ્તતિ, ગા.૪૦માં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ સમકિતનાં પાંચ ભૂષણ કહ્યાં છે. (૧) જિનશાસનમાં ક્રિયા કુશળતા (૨) તીર્થ સેવા (૩) ભક્તિ (૪) સ્થિરતા (૫) પ્રભાવના.

તાત્પર્ચ એ છે કે, ક્રિયાનિપુણતા, ઉત્તમ સહવાસ, ભક્તિ (વફાદારી), દઢતા અને શાસન ઉન્નતિની અભિલાષાથી શ્રદ્ધા ખીલી ઉઠે છે.

સમ્ચક્ત્વના આઠ અંગોમાં સ્થિરિકરણ નામનું એક અંગ છે. પોતાને અથવા પરને જિન ધર્મમાં સ્થાપન કરવું તે 'સ્થિરિકરણ અંગ' છે. થિરયા दढ सम्मत्तं - દઢ સમ્ચક્ત્વએ સ્થિરતા છે. સ્થિરતાએ સમ્ચક્ત્વનો પ્રાણ છે. જેમ મનુષ્ય શરીરનાં હાથ-પગ આદિ અંગો છે તેમ સ્થિરતા એ સમ્ચક્ત્વનું મહત્ત્વનું અંગ છે. સમકિતની સ્થિરતા માટે શ્રાવક પાંચ અતિયારનું સેવન ન કરે.

- **સમકિતના પાંચ અતિચાર :** (શ્રી આવશ્ચક સૂત્ર)
- ૧) શંકા : વીતરાગ દેવ પ્રયુક્ત જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતો કે વચનોમાં અંશ માત્ર શંકા ન હોય.
- ર) કાંક્ષા : અન્ય ધર્મના અહિતકારી મતની ઈચ્છા અભિલાષા ન કરે.
- 3) વિતિગિચ્છા: ધર્મકરણીના ફળમાં સંદેહ ન રાખે.
- ૪) પરપાસંડ પરસંસા : અન્ય પાખંડી મતની પ્રશંસા જાહેરમાં ન કરે.
- ૫) પરપાસંડ સંથવો : અન્ય પાખંડી મતનો પરિચય પણ ન કરે. અન્ય ધર્મના અતિ સંસર્ગ-પરિચયથી સ્વધર્મમાં વિક્ષેપ પડે છે. અન્ય ધર્મના આડંબરોથી સ્વધર્મ વિસરાય છે.

સાચો શ્રાવક અરિહંતદેવ, પંચમહાવ્રતધારી શ્રમણોની સમક્ષ માથું નમાવે છે પરંતુ અન્ય પાસે નહીં. પોતાનાથી મોટા, વડીલોને વ્યવહારથી બે હાથ જોડી પ્રણામ કરે પરંતુ મસ્તક સુદેવ, સુગુરુ સમક્ષ અહોભાવથી ઝૂકી પડે છે. તેના સંદર્ભમાં નૃપહરિતિલકનું દષ્ટાંત પ્રસિદ્ધ છે. નૃપહરિતિલકના પુત્ર રાજકુમાર વિક્રમે અસાધ્ય રોગના ઉદય કાળમાં યક્ષને સે પાડાની બલિ આપવાની માનતા માની. રોગ દૂર થતાં યક્ષે 'સો પાડાનો ભોગ'ની માનતા ચાદ કરાવી, તે પાડાઓનું બલિ માંગ્યું. સમકિતી થયા પછી પોતાના પુણ્ય અને પાપમાં દઢ વિશ્વાસ રાખનાર રાજકુમારે યક્ષની ઉપેક્ષા કરી. યક્ષે ખીજાઈને રાજકુમારને વિચલિત કરવા મારણાંતિક ઉપસર્ગે અપ્યા, છતાં દઢ સમકિતી રાજકુમાર ચલિત ન થયો ત્યારે કંટાળીને યક્ષે કહ્યું, ''હું પાડાનો વધ નથી માંગતો પરંતુ તું મને નિત્ય પ્રણામ તો કર.'' રાજકુમાર વિક્રમે નિર્ભચપણે કહ્યું, ''હું જીવદયાના રક્ષક અને ઉપદેશક જિનદેવ સિવાય અન્ય કોઈને નમસ્કાર કરતો જ નથી.''

અંબડ સન્થાસીની માચાજાળમાં સતી સુલસાની શ્રદ્ધા અંશ પણ ચલિત ન થઈ. બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, મહેશ અને જિનદેવનું સ્વરૂપ રચનાર અંબડ સંન્થાસી અંતે હતાશ થયો. સુલસાએ તેને નમન ન કર્યા પણ એક સાધર્મિક સમજી તેની અવશ્ચ ભક્તિ કરી.

જૈન ધર્મના કટ્ટર દ્વેપી હરિભદ્ર પુરોહિત જ્યારે સત્સંગથી જિનધર્મ પામ્યા ત્યારે સર્વવિરતિધર બન્યા. તેઓ જિનધર્મથી એટલા તો પ્રભાવિત થયા કે તેમના મુખમાંથી ઉદ્ગારો નીકળ્યા, ''અરે! આ અનેકાન્ત સ્વરૂપ જિનશાસન ન મળ્યું હોત તો ચાર ગતિના સંસારમાં અમે જ્યાં ત્યાં ફુટાતા હોત.''

મહાત્મા સિદ્ધર્ષિ ગણિવર સાત સાત વખત બૌદ્ધમતના રાગી બન્યા. છેવટે ગુરુએ લિલતવિસ્તરાગ્રંથ વાંચવા આપ્યો. જૈનધર્મના પદાર્થો (तत्त्वो)થી અત્યંત પ્રભાવિત થઇ જૈન ધર્મમાં સ્થિર બન્યા.

બાર ચકવર્તીઓમાંથી દસ ચકવર્તીઓએ છ ખંડનું રાજ્ય તણખલાની જેમ ત્યજી ચારિષ્ટ ધર્મનું અણિશુદ્ધ પાલન કરી આત્મહિત સાધ્યું, જ્યારે સુભૂમ અને બ્રહ્મદત્ત ચકવર્તીએ ધર્મને તિલાંજલી આપી તેથી નરકમાં પટકાયા.

શ્રી ઉપાસકદશાંગ સૂત્રમાં ભગવાન મહાવીરના કામદેવ આદિ શ્રાવકોને દેવે વિચલિત કરવા અનેક પ્રચલ્નો કર્યા પરંતુ શ્રાવકો પોતાના ધર્મમાં અવિચલ રહ્યા.

प्राणान् त्यजित धर्मार्थं, न धर्म प्राण संकटे - धर्म માટે પ્રાણનો ત્યાગ કરો પરંતુ પ્રાણો બચાવવા ધર્મનો ત્યાગ ન કરો; એવું શાસ્ત્રકરો વારંવાર કહે છે.

મોક્ષપાહુડ ગ્રંથમાં આચાર્ચ કુન્દકુન્દ (ગા.૮૯) કહે છે :

''જે મનુષ્યએ મુક્તિ કરાવવાવાળા સમ્યગ્દર્શન (શ્રદ્ધા)ને સ્વપ્નમાં પણ મલિન કર્યુ નથી, અતિચાર લગાડયો નથી, તે મહાન આત્માઓને ધન્ય છે. તે જ કૃતાર્થ છે, શૂરવીર છે, પંડિત છે. શ્રદ્ધા (સ્થિરતા) વિનાનો મનુષ્ય પશુ સમાન છે.''

મીરા ગિરધરની મૂર્તિમાં, તુકારામ વિક્લની પાછળ, નરસિંહ મહેતા કૃષ્ણમાં વિલીન હતા, તેમ શ્રાવક અરિહંત દેવમાં તલ્લીન હોચ છે.

સમ્ચક્ત્વ એ તત્ત્વભૂત પદાર્થીની સાચી શ્રદ્ધારૂપ છે. ઘંટીના બે પડ વચ્ચે મોટા ભાગના

દાણા પીસાઈ જાય છે પણ જે થોડા દાણા ખીલા સાથે ચીપકી જાય છે તે આબાદ બચી જાય છે, તેમ જે વ્યક્તિ નિશ્ચય સમકિત (સ્વધર્મ) સાથે જોડાઈ રહે છે તેનું અન્ય દુ:ખદ પ્રસંગો, રાગ-દ્વેષ કંઈ બગાડી શકતા નથી.

દર્ફદાર્મી અને પ્રિચદાર્મી જીવો લોકોના દબાભને ગણકારતા નથી. તેઓ પોતાની શ્રદ્ધામાં અવિચલ રહે છે. આવી તત્ત્વ શ્રદ્ધા ધરાવનાર આત્મા સ્વગુણની રક્ષા કરે છે.

જેમ સીડી ચડવામાં શ્રમ પડે છે, તીર્થ સ્થાનોએ ઊંચે રહેલાં પરમાત્માના દર્શન કરવામાં શરીરને કષ્ટ પડે છે પરંતુ નીચે ઉતરવામાં શ્રમ પડતો નથી, તેમ ઉર્ધ્વગમન કરી આત્મગુણોની ખીલવટ કરવામાં ખૂબ મહેનત કરવી પડે છે પરંતુ એક ખરાબ નિમિત્ત મળતાં આત્માનું અધઃપતન ક્ષણવારમાં થાય છે. અરે! અધ્યાત્મની ઊંચાઈએ પહોંચેલો આત્મા પળવારમાં ૧૧મા ગુણસ્થાનકેથી નીચે સરકે છે.

વ્યક્તિ પોતાની બુદ્ધિ, શક્તિ, દીર્ચ અને સાહસનો સદુપયોગ ધર્મમાર્ગે કરે તો ઉર્ધ્વગામી બની શકે. અન્થથા કુંડરિક મુનિની જેમ મનુષ્યભવ હારી જાય છે.

અભચકુમારે રોહિણેય કુમારનો હાથ પકડી તેને ઉપદેશતાં કહ્યું, ''અદ્યોગમન કરવામાં જેટલો તેં શ્રમ કર્યો છેં એનાથી વિશેષ શ્રમ ઉર્દ્ધાગમન કરવામાં કરીશ તો તારૂં કલ્યાણ થશે.''<sup>હ</sup>

રોહિણેયકુમાર મુક્ત બન્યો. આજે તે ખૂબ આનંદિત હતો કારણકે મહામાત્યા અભયકુમારની બુદ્ધિજાળમાંથી નિરપરાધપણે છૂટવું એ કોઈ સામાન્ય બાબત ન હતી. રોહિણેયકુમાર મુક્તિના વિચારોમાં ખોવાયો. તે ક્યારે વૈભારગિરિની ગુફામાં પ્રવેશ્યો તેની ખબર ન પડી. રાશ્રિના સમયે તે ઊંઘવાનો પ્રયત્ન કરવા લાગ્યો પરંતુ આજે તેની ઊંઘ હરામ થઈ ગઈ હતી. તે સંપૂર્ણ રાશ્રિ આંખ મીચી ન શક્યો. દિવસ દરમ્યાન બનેલી ઘટના અને પોતાની મુક્તિ પર તે ચિંતન કરવા લાગ્યો. વિચારોએ તેનો કેડો ન મુક્યો.

'મહામંત્રી અભચકુમારે મારા દીર્ચ, બુદ્ધિ અને સાહસની પ્રશંસા કરી છે. ખરેખર! શું હું મારી બુદ્ધિના બળ પર મુક્ત થયો છું ? ના. મને પગમાં કાંટો વાગ્યો તે દિવસે જો મેં ભગવાનની વાણી ન સાંભળી હોત તો શું હું મહામંત્રીના ષડ્યંત્રમાંથી બચી શકત ? શું મારા માથેથી મરણનું સંકટ દૂર થાત ? ઈચ્છા વિના સાંભળેલા પરમાત્માના વચનોએ મને પ્રપંચમાંથી અને રાજદંડમાંથી બચાવ્યો છે. જો હું શ્રદ્ધા અને વિશ્વાસ સાથે પરમાત્માની વાણી સંભળીશ તો મારો સંસાર અવશ્ય પરિત થશે તેમાં કોઈ સંદેહ નથી. હજારો, લાખો નર-નારી દેવો અને તિર્થયો પરમાત્માની દેશના સાંભળે છે તો તે શું મૂર્ખ હશે ? મૂર્ખ તો હું છું કે પાપી પિતાને આપેલા વચન ખાતર અત્યાર સુધી હું જિનવચનથી વંચિત રહ્યો છું. મને ધિક્કાર છે. જિનેશ્વરનું એક એક વચન અનંત ઉપકારી છે. અનિચ્છાએ થોડા સાંભળેલા વેણથી પણ મને આજે જીવતદાન મળ્યું છે. આજે હું મહારાજા શ્રેણિકના કારાગૃહમાં નથી, તેમાં પરમાત્માના વચનોનો જ ચમત્કાર છે.' રાસનાથકને જિનવાણી પ્રત્યે અનન્ય અહોભાવ જાગ્યો.

#### **थिनवाशीनी भहता** :

પરમાત્માની વાણીનો મહિમા અચિંત્ય છે, એવું રોહિણેયકુમારને આજે સમજાયું. 'ભક્તામાર સ્તોત્ર'માં શ્રી માનતુંગાચાર્ચ પણ કહે છે :

> इत्थं तथा तव विभूतिरभूज्जिनंद्र । धर्मीपदेशनविधौ न तथापरस्य ।। याद्कप्रभा दिनकृतः प्रहतांधकरा । तादृककृतो ग्रह गणस्य विकाशिनोडपि ।।३७।।

અર્થ : હે જિનેશ! ધર્મોપદેશ કરવામાં જેવી તમારી વિભૂતિ હતી તેવી અન્ય કોઈ દેવની ન હતી કારણકે અંધકારને દૂર કરનારી જેવી દિવાકર (સૂર્ચ)ની પાસે પ્રભા હોય તેવી પ્રભા વિકસ્વર ગઢ ગણની પાસે ક્યાંથી હોય ?

જેમ જેમ રાહુ ખરો તેમ તેમ ચંદ્રકળા વઘતી જાય છે, તેવી જ રીતે જેમ જેમ હઠાગ્રહ, કદાગ્રહ અને પૂર્વગ્રહ ખરો, તેમ તેમ ક્ષુદ્રતા વગેરે દોષો ખસતાં દષ્ટિ સ્વચ્છ બનતી જાય છે. કદાગ્રહ શ્રુતજ્ઞાનમાં રહેલી ચિંતાજ્ઞાન જનન શક્તિ નષ્ટ કરે છે.

અચરમાવર્ત કાળ એ સહજ મલ એટલે કે કર્મબંધની ચોગ્યતાનો કાળ છે. સાંખ્ય મત તેને 'દિદક્ષા' કહે છે. શૈવમતમાં 'ભવળીજ' કહેવાય છે. વેદાન્ત તેને 'અવિદા' અને બૌદ્ધ મતે તે 'અનાદિ વાસના' છે. અચરમાવર્તકાળમાં કર્મના આવરણોની સઘનતા હોવાથી દષ્ટિ મલિન હોય છે.

કર્મબંધની સહજ ચોગ્યતાનો જેમ જેમ હ્રાસ થતો જાય તેમ તેમ આત્મા મુક્તિ અદ્ધેષ અદિ ભૂમિકાઓમાંથી પસાર થતો આત્મોન્નિતના પંથે આગળ વધે છે. મુક્તિનો અદ્ધેષ એ પરમાનંદનું કારણ છે.

જેમ વનસ્પતિકાચમાં જ અનંતકાળચક સુધી રહેનારા વનસ્પતિના જીવોને અનંત! વનસ્પતિ ભવોમાં દેવલોકનું સુખ સંભવતું જ નથી અને ભવ્ય હોવા છતાં તેઉ અને વાચુકાચના જીવોને ત્યારે ચારિત્ર સંભવતું નથી તેવી જ રીતે અચરમાવર્ત કાળમાં મુક્તિનો અદ્ભેષ પ્રગટતો જ નથી.

ભવ્યત્વ, સદ્ગુરુનો ઉપદેશ, મહાવિદેહ ક્ષેત્ર, પ્રથમ સંઘચણ, શાસ્ત્રાભ્યાસ વગેરેની સુગમતા હોવા છતાં અચરમાવર્ત કાળનું સ્વરૂપ એવું જ છે કે તેમાં યોગ, પ્રાપ્તિ, પ્રણિધાનાદિ પાંચ આશ્યો પ્રગટતાં જ નથી. તેનું મુખ્ય કારણ કાળનો પ્રભાવ તથા દષ્ટિનો વિપર્યાસ છે. અચરમાવર્ત કાળમાં આત્મકલ્યાણકારી તત્ત્વોમાં અકલ્યાણની બુદ્ધિ અને અકલ્યાણકારી તત્ત્વમાં કલ્યાણની બુદ્ધિ છે. અચરમાવર્તકાળના ભવ્યજીવની સ્વરૂપ યોગ્યતા એટલે જંગલ, પર્વત, ખીણની માટી, જ્યારે ચરમાવર્તકાળના જીવની સમુચિત યોગ્યતા એટલે કુંભારના ચાકડા પર ચડેલી માટી; જેને યોગ્ય ઘાટ મળે છે.

ચરમાવર્તમાં આવ્યા પછી જીવ સર્વ પ્રથમ માર્ગાભિમુખ બને. પછી માર્ગપતિત (માર્ગ પ્રવિષ્ટ) બને. આવા જીવો પણ જિનાજ્ઞાને જાણવાની ચોગ્ચતા ધરાવે છે."

ચોગબિંદુ વૃત્તિકારના મતે અપુનર્બંઘક, માર્ગાભિમુખ અને માર્ગપતિત ત્રણે જુવો કરોડપતિ છે. પંચાશક વૃત્તિકારના મતે ત્રણે ભિન્ન ભિન્ન છે. અપુનર્બંઘક લખોપતિ છે. જ્યારે માર્ગાભિમુખ અને માર્ગપતિત જીવો કરોડપતિ થઈ ચૂક્યા છે. જે સમકિતી જીવ ૯૦ કોડાકોડી સાગરોપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ફરી ક્યારે પણ નથી બાંધવાનો છતાં તેને અપુનર્બંધક ન કહેવાચ પણ અપુનર્બંધકથી જુદો સમકિતી જ કહેવામાં આવે છે.

ચરમાવર્તકાળમાં પ્રવેશેલો અપુનર્ળઘક જીવ શાંત, ઉદાત્ત, ભદ્રક સ્વભાવવાળો હોય છે. તે ગુરુભક્તિ, પૂજા-પાઠ વગેરેની આરાધના કરે છે. દીર્ઘકાળે તેના દ્વારા મોક્ષનો યોગ થાય છે. તે જીવ પોતાના અંતઃકરણને જિનવચન(શાસ્ત્ર)થી શુદ્ધ કરે છે. જિનવચન ઉત્તમ છે. અરિહંતના ધ્યાનથી અરિહંતપશું પ્રાપ્ત કરાવે છે. જ્ઞાનવિમલસૂરિએ કહ્યું છે:

''ઈલીભમરી સંગથી, ભમરી પદ પામે છે.

ज्ञानविभस प्रभु ध्यानथी, षिन उपमा पावे.''

જિનવચન એ શુતજ્ઞાન છે. શુતજ્ઞાન એ ભવિષ્યમાં થનારા ચિંતા જ્ઞાનનું કારણ છે. જેમ ભવિષ્યમાં વૃક્ષો વાવવા, પાક લેવા માટે બીજ જરૂરી છે. તેથી ખેડૂત નવો પાક લેવા બીજને કોઠારમાં મૂકી રાખે છે. જો બીજ સડી ન જાય તો જ નવી સીઝનમાં તે બીજમાંથી પાક ઉગી શકે, તેમ ઉઠાપોઠ-નય, પ્રમાણાદિની વિચારણાથી ચિંતા જ્ઞાન પ્રગટે ત્યાં સુધી શુતજ્ઞાન સુરક્ષિત જોઈએ. પાણી પીવા માટે વડો જોઈએ પરંતુ પાણી ભરતા પહેલા જ ઘડો ફૂટી જાય તેવો ઘડો નિર્શક છે તેથી કોઠારમાં સુરક્ષિત શ્રેલ બીજની જેમ શુતજ્ઞાન હદયમાં ટકવું જોઈએ.

જેમ કઠોરમાં રહેલું બીજ સડી ન ગયું હોય તો તેમાંથી અંફુરો ઉગવાની શક્યતા છે, જે શ્રુતજ્ઞાન ભણ્યા પછી ભૂલાઈ ન ગયું હોય તે જ શ્રુતજ્ઞાન ઉહાપોહથી ઉત્પન્ન થાય છે. "

રોહિણેચકુમારને વર્ષો પહેલાં સાંભળેલી જિનવાણી અંતરના ઓરડે ઘરબાચેલી પડી હતી. નિમેત્ત મળતાં તેનું શ્રુતજ્ઞાન ચિંતા જ્ઞાન રૂપે પ્રગટ થયું. ચિંતન-મનન અને નિદિધ્યાસનથી તેનો કઠાયહ દૂર થયો. તેની જિનવાણી પ્રત્યેની દુર્ભાવની ગાંઠ તૂટી. જિનવાણીના ઉદ્ગમ દાતા અરિહંત દેવપ્રત્યે અનન્ય બહુમાન ઉત્પન્ન થયું.

'શ્રી ભગવતી સૂત્ર'ના, બીજા શતકના, પાંચમા ઉદ્દેશકમાં સૂત્રકાર કહે છે.

''सवणे नाणे विन्नाणे पच्चक्खाणे य संजमो!''

અર્થ: સદ્ગુરુના ઉપદેશનું શ્રવણ કરતાં જીવ-અજીવ, પુણ્ય-પાપ, ધર્મ કે મોક્ષ સંબંધી જે બોધ થાય છે. તેને 'સમ્યગ્જ્ઞાન' કહેવાય છે. સત્સંગ અને સ્વાધ્યાયથી જ્ઞાન વિશિષ્ટ કોટિનું બનતાં '**વિજ્ઞાન'**ની સંજ્ઞા પામે છે. તેના ફળ સ્વરૂપે 'પ્રત્થાખ્યાન'ની પ્રાપ્તિ થાય છે. પાપ પ્રવૃત્તિનો પરિહાર કરવાની વૃત્તિ જાગતાં 'સંયમ માર્ગ'માં પદાર્પણ થાય છે. આ સંયમ 'મુક્તિપુરી'માં પહોંચાડતાં માનવ **'મુવનનું** ધ્યેય પરિપૂર્શ બને છે.

શ્રુતનું શ્રવણ એ મુક્તિપુરીએ પહોંચવાનું પ્રાથમિક સોપાન છે. શ્રુતના શ્રવણથી જ શ્રુવાત્મામાં કેટલાક સમ્ચગ્ વિચારો ઉદ્દભવે છે.

અનુભવી પુરુષો સમ્ચક્ વિચારના કેટલાક મુદ્દાઓ ટાંકે છે.

कोडहं कथमिदं जातं, को वै कतोडस्य विद्यते। उपादानं किमस्तीह, विचारः सोडयमीद्दशः।।

અર્થ : હું કોણ છું ? આ સર્વ ક્યાંથી ઉદ્ભવ્યું ? આ જગતના પદાર્થીનો કર્તા કોણ હશે ? સંસારના સુખ-દુ:ખનું મૂળ (ઉપાદાન) કારણ શું છે ?

શ્રીમદ્દજી 'અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર' કાવ્યમાં કહે છે:

''હું કોણ છું ? ક્યાંથી થયો ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ? કોના થકી આ વળગણા, એ રાખું કે હું પરહરૂં ?'' (સ્વાધ્યાય સંચય : પ્ર.૧૬)

હું શુદ્ધાત્મા છું. હું શાશ્વત છું. હું જ્ઞાન, દર્શન, સુખ, વીર્ચ આદિ ગુણોથી ચુક્ત છું. મારું શુદ્ધસ્વરૂપ કર્મના કારણે આવરાયેલું છે. હું સ્વતંત્ર છું. કર્મ મારાથી ભિન્ન છે. એ વિભાવદશા છે.

અહ્યાત્માના વિચારવા ચોગ્ય મુદ્દાનો ઉત્તર પરમાત્મા 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં કહે છે:

"रोगो य दोसो वि य कम्मबीयं कम्मंच मोहप्पभवं वयन्ति । कम्मं च जाई मरणस्स मूलं, दुक्खं च जाई मरणं वयन्ति ।।

અર્થ: રાગ અને દ્વેષની પરિણતિ કર્મનું બીજ છે. કર્મ મોહને ઉત્પન્ન કરે છે. કર્મ એ જન્મ મરણરૂપ સંસારને ઉત્પન્ન કરનાર કર્મરૂપી વળગણ છે. તે સ્થિતિ વિશેષને 'સંસાર' કહેવાય છે.

યથા अयमात्मा संश्रियते इति संसार અર્થાત્ જેની પ્રેરણાથી જુવાત્મા એક ચોનિમાંથી બીજી ચોનિમાં સરકે છે તેને 'સંસાર' કહેવાય છે. અન્યદર્શનીઓ તેને 'વાસના' કહે છે.

सम्यण् विचारात् परमौषधं न - અર्थात् सम्यण् વिચાર એ સંસારફપી રોગ મટાડવાનું પરમ औषध છે. સમ્यण् વિચારોનું બીજારોપણ સદ્ગુરુ દ્વારા થાય છે. સુધર્મા સ્વામીની દેશનાથી સદ્વિચારોના બળે જંબૂકુમાર આઠ-આઠ નવવધૂઓના મોહમાંથી લગ્નની પ્રથમ રાશ્રિએ જ બચી. શક્યા.

હિંસાવૃત્તિ, દંડાઈ, સ્વાર્થવૃત્તિ જેવી આસુરી વૃત્તિઓથી ભરપૂર વાલિયા લૂંટારાનું જીવન નારદ ઋષિના ટુંકા સમાગમ અને સમચોચિત ઉપદેશથી પરિવર્તિત થયું.

શબરી ભીલ જાતિની તદ્દન અભણ સ્ત્રી હતી, છતાં માતંગૠષિ અને ૠષિ પત્નીના સહવાસથી તે તપસ્વિની બની. તેણે ચારે દિશામાં 'રામ ભક્ત' તરીકે ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરી.

આવી અદ્ભુત ક્ષણોમાં ગોસાઈજીનું વાક્ય પૂરેપૂરું સફળ થાય છે:

''આંદીમેં આદી ઘડી, આદીમેં પુનિ આધ;

તુલસી સંગત સાધુ કી કટે કોટિ અપરાધ.''

ક્ષણમાત્રનો સત્સંગ જીવનની દિશા પલટાવી નાખે છે. વિચાર દીપક માટે સત્ શાસ્ત્રરૂપી તેલ, વૈરાગ્યરૂપી વાટ, ચિત્તશુદ્ધિરૂપી ભાજન(દીવો) અને સદ્ગુરુના બોધરૂપ અિનનો યોગ જરૂરી છે. સદ્ગુરુના યોગથી આંતરશુદ્ધિ થતાં સમ્યક્ વિચારના બળે ક્રિયાઓ ભાવવાઢી બને છે.

'કલ્યાણમંદિર'ના રચચિતા મહામુનિ સિદ્ધરોન દિવાકર બુલંદ અવાજે કહે છે:

आकर्णितोऽपि महितोऽपि निरीक्षितोऽपि। नूनं न चेतसिं मया विद्यृतोऽसि भक्त्या।। जातोऽस्मि तेन जनबांधव।दुःख पात्रम्। यस्मात क्रियाः प्रतिफलन्ति न भावशुन्याः।।

અર્થ: હે જન બાંધવ! મેં આપને સાંભળ્યા છે, બહુમાન પણ કર્યું છે, આપનું દર્શન પણ કર્યું છે પરંતુ ખરેખર મને લાગે છે કે બધી ક્રિયાઓ કરતી વખતે ભક્તિભાવથી મેં આપને હૃદયસ્થ કર્યા નથી. હું (જન્મમરણરૂપ) દુ:ખનું ભાજન થઇ રહ્યો છું. તેથી સિદ્ધ થાય છે કે સદ્ગુરુ હોવા છતાં ભાવ વિનાની અંતરની પરિણતિથી ક્રિયા ક્લવતી થતી નથી.

અનંત ભવ ભ્રમણમાં સમ્ચક્ વિચારનું પરિણમન ચરમપુદ્ગલ પરાવર્તન કાળમાં જ થાય છે. જેમ નાનું બાળક અિનના સ્વભાવથી અનભિજ્ઞ છે, તેમ અચરમાવર્તકાળનું જીવાત્મા સમ્ચક્ વિચારના મર્મથી અજાણ છે.

પ્રસ્તુત વાત સમજવા શ્રીમદ્જાનું દષ્ટાંત અત્થંત ઉપયોગી છે. ચડતા તાવના સમયે દર્દીને આપેલું ઔષધ ગુણકારી થતું નથી પરંતુ દોષની ઉદીરણા કરાવનાર બને છે, તેમ અચરમાવર્તકાળમાં કાળના અપરિપક્વતાથી જિનવચન ગુણકારી થતું નથી પરંતુ દોષોને ઉત્તેજના આપનાર બને છે. ચરમપુદ્દગલ પરાવર્તન કાળમાં આપેલ સદ્ધર્મરૂપી ઔષધ હિતકારી બને છે. "જે ભવરોગ મટાડે છે.

'શ્રી तत्त्वार्थाधिगम સૂત્ર'માં કહ્યું છેः तिन्निसर्गादिधगमाद् वा।।६।३।। અર્થાત્ નિસર્ગ (खાભાવિક) અને અધિગમ (બીજાના ઉપદેશ)થી બોધ થાય છે. અધિગમ સમ્યક્ત્વ (બોધ) દેશના વિના ન થાય. વળી, કોઈ જીવને આ ભવમાં દેશના (झानीना ઉપદેશ) વિના બોધ થયો હોય તો પણ એમસમજવું કે તેને પૂર્વભવમાં નિચમથી દેશના પ્રાપ્ત કરી છે.

સમ્ચગ્દર્શનને પામવાની દશ રુચિ 'શ્રી ઉત્તરાધ્યથન સૂત્ર'ના-૨૮માં અધ્યથનમાં કહી છે. તેમાં પણ ઉપદેશ રુચિની વાત કરી છે. ઉપદેશ રુચિ એટલે ગુરુ આદિના ઉપદેશથી થતી તત્ત્વ રુચિ છે.

નારકી અને દેવો અવધિજ્ઞાન દ્વારા પૂર્વની દેશના જાણે છે. મનુષ્ય અને તિર્થંચ જાતિ સરણજ્ઞાનથી પૂર્વ ભવની દેશના જાણે છે. જેમકે - ચંડકૌશિક સર્પ, મેઘકુમાર ઈત્થાદિ.

જિનેશ્વર ભગવંત, આચાર્ચો અને સમ્ચગ્દષ્ટિ જીવોની વાણીને 'દેશના' કહેવામાં આવે છે. શ્રવણ, ગ્રહણ, ધારણ અને નિર્ધારણ એ દેશનાલબ્લિના અંગો છે. તત્ત્વોની હેય અને ઉપાદેય રૂપે પરીક્ષા કરવી, જીવાદિ નવ તત્ત્વોને ઓળખવા, સ્વ-પરને જાણવા, યોગ્ય-અયોગ્યનો વિવેક અને તે પ્રમાણેનું આચરણ કરનાર જીવાત્મા અલ્પ સમયમાં બોધ પામે છે. તત્ત્વનો ઉપદેશ પ્રાપ્ત કરાવવામાં ગુરુ નિમિત્તરૂપ બને છે.

સુકાચેલી ધરતીને મહોરવવા જેમ વર્ષા આવે છે, શિચાળાની ઠૂંઠવાઈ ગયેલી કુદરતને કિલ્લોલ કરાવવા જેમ વસંત આવે છે, તેમ સુકાચેલી માનવતાની હૃદયકુંજોને પ્રફુલ્લાવવા અને ફિલાંચેલી માનવતાને ફરી સ્થાપવા પચગંબરો (સદ્ગુરુ) આવે છે.

```
સદ્યુરનો મહિમા :
```

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી 'આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર'ની કડી ૧૧માં કહે છે:

''પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ સમ નહીં, પરોક્ષ જિન ઉપકાર;

એવો લક્ષ થયા વિના, ઉંગે ન આત્મ વિચાર'' (સ્વાધ્યાય સંચય : પૃ.૪૩)

જિનેશ્વરનો માર્ગ ઉત્તમ હોવા છતાં માર્ગ બતાવનાર ગુરુ પ્રથમ સ્થાને છે તેથી તેમનો પ્ર**લા** ઉપકાર છે, પછી જિનેશ્વરનો માર્ગ છે. નવકાર મહામંત્રમાં પણ પ્રથમ नमो अरिहंताणं पछी नमो सिद्धाः છે.

દરેક પંથમાં ગુરુને ખૂબ જ મહત્ત્વ અપાયું છે. સંત કબીરે ગુરુ પદને ભગવાનથી પ્રથમ દર્શાવેલ છે:

''ગુરુ ગોવિંદ દોનો ખડે, કાકે લાગૂં પાય;

બલિહારી ગુરૂ દેવ કી, ગોવિંદ દિયા બતાય."

જેમ મોટી મોટી કંપનીઓના ઉત્પાદનનો વિક્રય પ્રતિનિધિઓ દ્વારા થાય છે, તેમ અર્દત-જિનધર્મના એજન્ટ, સેલ્સમેન કે રિપ્રેજેન્ટેટિવ સદ્ગુરૂ (નિર્ગ્રથ) છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીઓ 'મૂળ માર્ગ ૨૯૨થ' સ્તવનની છટ્ટી કડીમાં કહ્યું છે:

''છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ;

એમ જાણે સદ્ગુટુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ'' (સ્વાધ્યાય સંચય : પૃ.૩७)

ભેદજ્ઞાન પણ ગુરુના માધ્યમથી થાય છે. ગુરુના આધાર વિના માનદિક હઠીલા શત્રુઓને વગડી શકાય નહીં.

> ''માનાદિક શત્રુ મહા, નિજ છંદે ન મરાય; જાતા સદ્દગુરૂ શરણમાં, અલ્પ પ્રચાસે જાય.'' (આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર, ક.૧૮)

તેમાં પૂર્વે પણ કહ્યું છે:

''પ્રત્થક્ષ સદ્ગુરુ યોગથી સ્વછંદ તે રોકાય;

અન્ય ઉપાય કર્યા થકી, પ્રાચે: બમણો થાય.'' (આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર, ક.૧૬)

જેવી રીતે મેલથી અરીસાની પ્રતિબિબક શક્તિ ટંકાઈ જાય છે, તેમ મોહથી કાળાશથી આત્માની જ્ઞાનશક્તિ કુંઠિત બને છે ત્યારે સદ્ગુરુ પુદ્ગલની રચનાને બાજીગરની બાજી સમજાવી જડ પ્રત્યેનો રાગ છોડાવે છે.

મહોપાધ્યાય ચશોવિજયજીએ 'ગુરુતત્ત્વવિનિશ્ચય'માં ગુરુનો મહિમા ગાયો છે. ''અમારા જેવા મૂર્ખાઓ લોક સમુદાયમાં પૂજાયા છે, તેનું મુખ્ય કારણ ગુરુકૃષા છે.''

એક સ્થળે કહ્યું છે:

''પ્રભુસેવા સોલહ વરસ ગુરુસેવા પલ ચાર;

તો ભી નહિ બરાબરી વેદન કીઓ વિચાર"

શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી પડકાર ફેંકી ભવ્ય જીવોને શિખામણ આપતાં કહે છે:

''જેણે દીઠું હશે ગામ, પહોંચાડશે તે દામ; કરી દેશે બધું કામ, શાને આથડવું આમ''

શિવધામ પહોંચવાના માર્ગના જાણકાર સદ્ગુરુ રૂપી ભોમિયા વડે જીવરૂપી મુસાફર પોતાના ગંતવ્ય સ્થાને પહોંચી શકે છે. કુગુરુનો સંગ ૮૪ લાખ ચોનિમાં દડાની જેમ અથડાવે છે.

> ''આ અપાર ભવમાં સાધ્ય વિનાના, રોગતણું વૈદું કરવા તત્ત્વજ્ઞાનના વૈદ વિવેકી, સમય જાણની કર પરવા… આ.''

કોઈ અનુભવી, સમયજ્ઞ અને ઉત્સાદ ભાવવૈદ્ય મળે તો જ સ્વનો પરિચય થાય. ભવસેગના રાજરોગને મટાડનારું અક્સીર ઔષદ્ય છે- સ્વની ઓળખ.

રાજરોગથી પણ ભયંકર, દીર્ઘકાળના ભવરોગને પારખનારા સદ્ગુરુ છે, જે સ્વની ઓળખ કરાવે છે. तस्सेस मग्गो गुरु विध्ध सेवा- અર્થાત્ સદ્ગુરુ અને અનુભવ પુરુષની (સેવા) આજ્ઞાનો સ્વીકાર કરનાર અવશ્ય સ્વ સાથે તન્મયતા કરી શકે છે.

'' સંત ભંવ સાગરે દીપદાંડી સમા, જીવન નૌકા તણા દ્વુવ તારા.

સંત ચેતનભર્ચા તીર્થ ક્ષેત્રો મહા, પુલ તે પાર ઉતારનારા.''

ભવસાગરમાં સદ્ગુરુ દીવાદાંડી અને ખેવટિયા સમાન છે. તેઓ તીર્થ સમાન પવિત્ર છે. તેમના સંગથી જીવાત્મા ભવ સાગર પાર કરે છે.

### 

સદ્ગુરુના લક્ષણ દર્શાવતાં શ્રીમદ્જી 'આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર'માં કહે છે -

''આત્મજ્ઞાન સમદર્શિતા વિચરે ઉદય પ્રયોગ;

અપૂર્વવાણી પરમશ્રુત સદ્ગુરુ લક્ષણ ચોગ્ય'' (સ્વાધ્યાય સંયય : પૃ.૪૩)

અર્થ : આત્મજ્ઞાની, સમતા રસમાં, ઝીલતા બહુસૂત્રી સંતો જ સાચા સંત છે.

# ગંગા સતીએ બ્રહ્મજ્ઞાનીનાં લક્ષણો કહ્યાં છે:

''મેરૂ તો ડગે પણ જેનાં મન નવ ડગે, મરને ભાંગી પડે રે બ્રહ્માંડજી; વિપત્તિ પડે તોચે વણસે નાંહીને, સોઈ હરિજનનાં પરમાણજી, હરખને શોકની જેને નાવે હેડકી, ને આઠે પહોરે રેવે આનંદજી; નિત્ય ઝીલે રે સત્સંગમાં ને રે ,તોડે મોહમાચા કેરા ફંદ રે.''

આત્માનુભૂતિના આનંદને મ્હાલતા સંતો જ સાચા મહાત્મા કહેવાય છે. તેમની છત્રછાયામાં રહેનાર અલખની ઓળખાણ કરીશકે છે.

તેવા આત્મજ્ઞાની ગુરુની મહત્તા દર્શાવતાં અવધૂતથોગી શ્રી આનંદઘનજી મ. કહે છે:

''પ્રવચન અંજન જો સદ્ગુરૂ કરે, દેખે પરમ નિધાન હો જિન્છા;

હૃદય નયન નિહાળે જગદાણી, મહિમા મેરૂ સમાન હો જિન્જી''(સ્વાધ્યાય સંચય: પૃ.૨૬૫)

સદ્ગુરુ આપ્તની વાણી દ્વારા દિવ્ય દષ્ટિનું અંજન આંજે છે. આ અંજન બળવાન મિથ્રાત્વનો અંધકાર દૂર કરાવી શ્રદ્ધા (સમ્યક્ત્વ)નો પ્રકાશ કરાવે છે. પોતાની પાસે જ અતુલ સુખનો ભંડાર રહેલો છે તેનું જીવાત્માને માર્ગદર્શન આપી જ્ઞાન કરાવે છે.

શ્રી રાચપસેશિય સૂત્ર અનુસાર પરમ અધર્મી, નાસ્તિક અને તર્ક કરવામાં પ્રવીણ એ પ્રદેશી રાજાને કેશી શ્રમણના સત્સંગથી વિવેક જ્ઞાન ઉત્પન્ન થતાં બોધ થયો.

ખંધક સંન્થાસીના ૫૦૦ શિષ્યો, અર્જુનમાળી, દરૂપ્રહારી, ચિલાતિપુત્ર જેવા અને આત્માઓ સત્સંગથી પ્રભુદ્ધ થયા.

આ જગતમાં જ્ઞાનદાતા ગુરુનો ઉપકાર અવર્શનીય છે. 'ઉપદેશમાલા' ગ્રંથમાં કહ્યું છે -

"सयलमि वि जीवलोए तेण इह घोसिओ अमाघाओ।

इक्कं पि जो दुहत्तं सत्तं बोहेइ जिणवयणे!!

અર્થ : આ વિશ્વમાં જ્ઞાનદાતા ગુરુ એક પણ સંસારી જીવને જિનવચન 'અત્યંત ઉપાદેય છે, એહું સમજાવી તેને સાધુ બનાવે છે. તે ગુરુ ચૌદ રાજલોકમાં અમારિ (અમાઘાત)ની ઘોષણા કરે છે. (સાધું બનેલો જીવાત્મા છ કાચનો પ્રતિપાલક હોવાથી ચૌદ રાજલૌકના સર્વ જીવોની હિંસા છોડે છે, તેશ પ્રતિબોધ પ્રમાડનાર ગુરને તમામ જીવોના 'અમારિ'નો લાભ મળે છે.)

સિદ્ધિ મેળવવામાં સંસાર તારક ગુરુ મુખ્ય છે. ગુરુદત્ત શ્રુતનો વિનય કરવો એ ગુરુને વિનય છે.

અવનામિની અને ઉન્નામિની વિદ્યા મેળવવા મહારાજા શ્રેણિકે એક ચાંડાલનો ઉત્કૃષ્ટ વિન્ય કર્યો. તેને સિંહાસન પર બેસાડી પોતે ઘરતી પર ઊભા રહી વિદ્યા શીખ્યા!

લૌકિક વિદ્યા સંપાદન કરવા જેમ ગુરુનો ઉત્તમ પ્રકારે વિનય કરવો પડે તેમ લોકોત્તર વિદ્યા (સમ્યગ્દર્શન) પ્રાપ્ત કરવા સદ્ગુરુનો અનન્ય વિનય કરવો જોઈએ. સમયગ્દર્શન અપાવનાર ગુરુનો ઉપકાર અવર્શનીય છે; એવું 'શ્રી ઉપદેશમાલા' ગ્રંથમાં કહે છે:

> "सम्मत्तं दायगाणं दुप्पडियारं भवेसु बहुएसु। सन्वर्गुणमेलियाहि वि उवयार सहस्सकोडिहिं । १२६९ । ।

અર્થ: ગુરુ પર શિષ્ય ઘણા ભવોમાં કોડો ઉપકાર કરે, ગુરુએ કરેલ સર્વ ઉપકારોની સામે સમ્યક્ત્વના દાતા ગુરુનો ઉપકાર વાળવો અતિ મુશ્કેલ છે.

એક ક્ષણ પણ જીવાત્માને સમ્ચગ્દર્શનની સ્પર્શના થઇ જાય તો તે જીવનો અનંતાનંત ભવોનો સંસાર મર્ચાદિત બને છે.

ભગવાન મહાવીરે કટુવચન બોલવાવાળ ગૌતમને, અવિનીત ગોશાલકને તથા મહાવિષધર ચંડકૌશિકને સમ્ચક્ત્વ રત્ન પ્રદાન કરી નિહાલ કર્યા. ચંદનબાળા જેવી મહાસતીજીને 3૬૦૦૦ સાદ્વીજીઓના અગ્રચણી બનાવી પ્રમુખ સ્થાન આપ્યું.

શ્રદ્ધા એ જીવનની કરોડરજ્યું છે. કરોડરજ્યું વિના શરીર ગતિમાન ન થાય, તેમ શ્રદ્ધા વિના જીવ અધ્યાત્મના માર્ગે ગતિમાન ન થાય. શ્રદ્ધાવાન અટલ વિશ્વાસથી લક્ષ્યની પ્રાપ્તિ કરે છે.

મિથ્યાત્વ દશાની તળેટી છોડી મોક્ષરૂપી શિખરને સર કરવા ગુરુરપી સીડીની જરૂર છે. સદ્ગુરુ મોક્ષમાર્ગની અભિમુખતા લાવવા દ્વારા મોક્ષ સાથે સંયોગ કરાવે છે. તેઓ 'તિન્નાળં તારયાળં' છે. એક દીપકની જ્યોતમાંથી અનેક દીપકની જ્યોત સ્વચં પ્રગટે છે.

ગુરુ પાવરહાઉસ છે. જેમ કમ્પ્યુટર(ગણનાતંત્ર), ટી.વી.(દૂરદર્શન), લેપટોપ જેવાં સાધનો હોવા છતાં જો પાવર હાઉસ સાથે જોડાણ જ ન હોચ તો તે સાધનોથી શું સરે ? તેમ આત્મજ્ઞાની ગુરુ હોવા માત્રથી કંઈ ન થાચ. આત્મજ્ઞાની ગુરૂ સાથે વિનચી શિષ્ય હોવો અત્યંત આવશ્યક છે.

ગર્ગાચાર્ચના ૫૦૦ શિષ્યો અવિનીત હતા. ગુરુ સ્વયં આત્મજ્ઞાની હતા પરંતુ ગુરુની પ્રત્યેક ક્રિયામાં ખોડખાંપણ જોનારા સ્વછંદી શિષ્યો પ્રતિબોધ પામી શક્યા નહીં. બીજી તરફ વિશ્વમાં અજોડ વિનથી તરીકે પંકાયેલા ગૌતમ ગણધર ભગવાન મહાવીર સ્વામીનો અનન્ય વિનય કરી સર્વજ્ઞ બન્યા.

'छंदं निरोहेण उवेइ मोक्खं।' - અर्थात् स्वमतिनो त्थाग <mark>કરી ગુરુમતિ પ્રમાણે ચાલનાર</mark> સ્વસ્વરૂપને પામે છે. આ સૂત્રની ચથાર્થતા દર્શાવતું સાધ્વી મૃગાવતીનું દષ્ટાંત જગ વિખ્યાત છે.

સદ્ગુરુને પામવા અહંનું વિસર્જન અને ગુણગ્રાહીપણું આવશ્ચક છે. ગુરુના દોષ જોવા એ કાકવૃત્તિ છે. સ્વદોષદર્શન અને પરગુણગ્રહણ એ હંસવૃત્તિ છે. સ્વદોષ દર્શનથી પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થાય છે. \*ચિલાતી પુત્રનું દષ્ટાંત આ વાતને સમર્થન આપે છે.

સ્વદોષદર્શન અને ગુરુ સમર્પણથી ચિલાતીમુનિ ભવસાગર ઓળંગી ગયા જ્થારે આત્મપ્રશંસા અને સદ્ગુરની અવહેલના કરી ગોશાલકે અનંત સંસાર લંબાવ્યો.

એકનું એક જળબિંદુ તપેલાં તવા પર પડતાં જ પોતાનું નામો નિશાન મિટાવે છે, જ્યારે છીપ સંપુટમાં ઝીલાચેલું જળબિંદુ સાક્ષાત્ મોતી બની જાય છે અર્થાત્ વસ્તુના સાારાસારતાની ફલ શ્રુતિ પાત્રતાને આભારી છે.

ાગ ઘાસના બદલામાં દૂધ આપે છે જ્યારે સાપ દૂધ જેવી શ્રેષ્ઠ વસ્તુને વિષમાં પરિવર્તિત કરે છે. આ ફલશ્રુતિ જ પાત્રતા-અપાત્રતાને પુરવાર કરે છે.

પરમાત્માના સમવસરણમાં જિનવાણી સાંભળવાવાળા અનેક હોય છે પરંતુ દરેકની ચોગ્યતા-પાત્રતા અલગ અલગ હોય છે. પાત્રતા અનુસાર જ પ્રાપ્તિનું પરિણમન હોય છે. સંગ્રહણીના

ું 'ઉપશમ પદ કષાચોની જ્વાળાઓને ઉપશાંત કરવાનું સૂચન કરે છે. સંવર પદ પાપકર્મીનો ત્યાગ કરી

આત્માને ધર્મમાં સ્થિર કરવાનું સૂચવે છે. વિવેક પદ ભેદજ્ઞાનનું સૂચક છે. '

ચિલાતીનું જીવન પેરિવર્તન થયું. ઉપશમ પદર્થો તે શાંત બન્યો. ધ્યાનસ્થ અવસ્થામાં જંગલની લાલ કીડીઓએ ચિલાતીનો દેહ કોચી નાખ્યો. તેને અસહ્ય વેદના થઈ પરંતુ શક્તિ હોવા છતાં હાથથી એક પણ કીડીને દૂર ન કરી. સંવર પદના ચિંતનથી ખૂની ચિલાતી મુનિ બન્યો. તેણે છ કાચના જીવોને અભચદાન આપી સંવર ધર્મ સ્વીકાર્યો. વિવેક પદની ચિંતનના ફળ સ્વરૂપે તેણે સુસીમા પ્રત્યેનો મોહ ત્યાગ્યો. (શ્રી જ્ઞાતાધર્મ કથા, અ.૧૮.)

<sup>&#</sup>x27;ચિલાતી પોતાની પ્રેચસી સુસીમાને ખેંચતો દોડવા લાગ્યો. સુસીમાના ભાઈઓ અને પિતા તેને પકડવા તેની પાછળ દોડ્યા. ચિલાતીએ એક ઝાટકે પોતાની પ્રેચસી સુસીમાનું ડોકું કાપી નાંખ્યું કારણકે સુસીમાના પિતા અને ભાઈઓ તેને પકડવા માટે નજીક આવી પહોંચ્યા હતાં. 'સુસીમા મારી ન થઈ શકે તો તેના પિતાની પણ હું નહીં થવા દઉં એવી ભાવનાથી ચિલાતીએ સુસીમાનું ડોકું દાડથી અલગ કરી નાંખ્યું. તે ડોકું લઈ દોડવા લાગ્યો પણ હવે તે માનસિક રીતે ભાંગી પડ્યે હતો. શું કરવું કંઈ સૂઝતું ન હતું. તે સુસીમાના લોહીથી લથપથ વસ્ત્રો જોઈ શકતો ન હતો. તેટલામાં વૃક્ષની નીચે કોઈ મુનિને ધ્યાનસ્થ અવસ્થામાં ઊભેલા જોયા. તે મુનિ સારણ લબ્ધિવંત હતા. તેણે મુનિને હચમચાવીને પૂછ્યું, ''સુખ ક્યાં છે ? દર્મ શું છે ? તે મને કહો.'' મુનિ ભગવંતે ધીર ગંભીર સ્વરે કહ્યું, ''ઉપશમ, સંવર અને વિવેક.'' મુનિ ભગવંતે આપેલી આ ત્રિપદી પર ચિલાતી પૂત્ર ચિંતન કરવા લાગ્યો. તેનું ચિંતન પ્રગાઢ બન્યું.

દર્દીને દૂધપાક આપવાથી નુકશાન થાય છે; તેમ અપાત્રને વૈરાગ્યસભર વાતો કહેવાથી માઠી અસર થાય છે. જેની પાચન શક્તિ મંદ પડી ગઈ હોય તે મેવા-મીઠાઈ શી રીતે પચાવી શકે ? પાત્રતા કેળવવ સ્વદોષદર્શન, ઉપકારભાવ અને લક્ષ્ય જરૂરી છે તેથી જ ભગવાને અવિનીતને ઉપદેશ આપવાની ના કહી છે.

#### શ્રોતા અને શિષ્યની પાત્રતા :

સૂર્ચનાં કિરણો જગત પર સરખાં પ્રકાશે છે પરંતુ દરેકને તેની પ્રાપ્તિ અલગ અલગ જ થાય

- છે. શ્રોતા અને શિષ્યની પાત્રતા-અપાત્રતાના વિવિદ્ય પ્રકારો છે.
- (૧) શૈલઘન જેવા : શૈલ જેવા પથ્થર પર સાત રાત્રિ સુધી મુશળધાર વરસાદ વરસે છતાં તે ભીંજાતો નથી, તેમ શૈલઘન જેવા શ્રોતાઓ તીર્થંકરની વાણી સાંભળી ભીંજાતા નથી. ઉદા. શૈલઘન જેવા ગૌશાલક અને જમાલી પર જિનવાણીની કોઈ અસરન થઈ.
- (૨) ઘડા જેવા : જેમ કાચા ઘડામાં પાણી ટકતું નથી તેમ અબુધ શ્રોતાના હૃદયમાં શ્રુતજ્ઞાન ટકતું નથી. અિનથી પકાવેલા પાકા ઘડાની એવી પાત્રતા છે કે તેમાં ભરેલું ગરમ પાણી પણ થોડા જ સમયમાં ઠરી જાય છે. વળી, જૂના પાકા ઘડામાં ભરેલું પાણી ઝમે છે, તેમ જૂના પાકા ઘડા જેવા શ્રોતામાં જ્ઞાનરૂપી જળ ભરવાથી તે ભીંજાવા લાગે છે. અર્થાત્ તેવા જીવાત્માને ધર્મોપદેશની અસર વર્તાય છે.
- (3) ચારણી જેવા : જેમ ચારણી પાણીમાં ડૂબેલી હોય તો તેમાં પાણી ટકે પણ જેવી ચારણી પાણીમાંથી બહાર આવે ત્યારે તેમાં પાણી ટકે જ નહિ; તેમ ચારણી જેવા શ્રોતાઓ જિનવાણી સાંભળે ત્યારે એકદમ ભીંજાયેલા (વૈરાગ્યયુક્ત) લાગે પરંતુ જેવા બહાર નીકળે એટલે કોરાધાકોર થઈ જાય. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ગાઢ ઉદયથી તેમની સ્મૃતિ ચિરસ્થાયી નહોય.
- (૪) ગરણી અથવા સુગરીના માળા જેવા : સુંગરીનો માળો ગરણી જેવો છે. ગરણી કચરો પકડે છે અને શુદ્ધ પદાર્થને છોડે છે. ગરણી જેવા શ્રોતા સારભૂત તત્ત્વોને છોડી દે છે અને અસારભૂત તત્ત્વોને પકડે છે તેથી શ્રુતજ્ઞાનના અધિકારી બનવાની પાત્રતા ધરાવતા નથી. તેમને જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશ્રમ અને મોહનીય કર્મનો ઉદય હોય છે.
- (૫) હંસ જેવા :હંસ જેમ દૂધ અને પાણીના મિશ્રણમાંથી ફક્ત દૂધને ગ્રહણ કરે છે, તેમ હંસ જેવા શ્રોતા ગુણગ્રાહી હોય છે. તેઓ અર્થરૂપ, સારરૂપ ગ્રહણ કરે છે. બાકીનું બધું જ છોડી દે છે. યોગ્યને ગ્રહણ કરવાની કળા એ જ એમની પાત્રતા છે
- (દ્) બકરી જેવા : બકરી જેમ આગળનાં બંને ગોઠણ ટેકવી પછી સ્વચ્છ પાણી જ પીવે છે, તેમ બકરી જેવા શ્રોતા બે હાથ જોડી વિનયપૂર્વક જ્ઞાન ગ્રહણ કરે છે. તેઓ ગુરુની અવહેલના કરતા નથી. વિનીત હોવું એ જ એમની પાત્રતા છે.
- (७) મહિષ (ભેંસ) જેવા : ભેંસ સ્વચ્છ પાણીમાં પડી ડોહળું પાણી બનાવે છે પછી તેમાં જ મળમૂત્ર કરી ગંદુ કરે છે. તે ખુદ પાણી ન પીવે કે ન સાથીઓને પીવા દે. ભેંસ જેવા શ્રોતા ગુરુ પાસેથી શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન એકાગ્રપૂર્વક ન સાંભળે કે ન બીજાને સાંભળવા દે. અવિનય એ અપાત્રતાનું વક્ષણ છે.

- (૮) ડાંસ(મચ્છર) જેવા : મચ્છર પ્રથમ શરીરની આસપાસ ગણગણાટ કરે છે પછી ડંખ મારે છે, તેમ ડાંસ જેવા શ્રોતા પ્રથમ ગુરુ પાસેથી જ્ઞાન ગ્રહણ કરે પછી તેમના જ માટે ખોટી અફવાઓ ફેલાવે છે. તેઓ જ્ઞાનદાતા ગુરૂનો અપલાપ કરી ડંખ મારવારૂપ અવિનય કરે છે. જે અપાત્રતાનું લક્ષણ છે.
- (e) જળોદર જેવાઃ જેમ જળોદર ગૂમડામાંથી ખરાબ લોહી જ પીવે છે, તેમ જળોદર જેવા શ્રોતા ગુરુના સદ્યુણને ગ્રહણ કરતા જ નથી અને બીજાના દુર્ગુણોને લીધા વિના રહેતા નથી, જે અપાત્રતા છે.
- (૧૦) <mark>બિલાડી જેવા :</mark> બિલાડી વાસણમાં રહેલું દૂધ જમીન પર ઢોળી પછી તેને ચાટે છે, તેમ બિલાડી જેવા શ્રોતાઓ ગુરુ પાસેથી ધર્મશ્રવણ ન કરતાં અન્ય પાસેથી સાંભળીને સત્યાસત્યનો ભેદ સમજ્યા વિનાજ ગ્રહણ કરે છે, જે તેમની અપાત્રતા છે.
- (૧૧) જહાગ (ઉંદર જેવું પ્રાણી) : જહાગ દૂધ-દહીં ખાતી વખતે થોડું ખાચ પછી આસપાસ જુએ. જેટલું વાસણમાં પડ્યું હોય કે ચોંટ્યું હોય તે બધું જ ચાટી જાય છે. છેલ્લે મોઢું પણ વાસણ સાથે ચાટીને સાફ કરે છે. જહાગ જેવા શ્રોતા ગુરુ પાસેથી થોડું થોડું ગ્રહણ કરી અંતરમાં ઉતારે છે. તેઓ એક પણ શબ્દ નભુલે. પાત્રતાના કારણે તેઓ યથાર્થ પામી શકે છે.
- (૧૨) નોળિયા જેવા : નોળિયો થોડી થોડી વારે માતાનું દૂધ પીને તાકાત મેળવી ભૂજંગ સાથે લડાઈ કરે છે, તેમ નોળિયા જેવા શ્રોતા ગુરુ પાસેથી થોડું થોડું જ્ઞાન ગ્રહણ કરી પાત્રતાના કારણે અંતરમાં ઉતારી કુવાદીઓને વાદવિવાદમાં હરાવે છે.

ઉપરોક્ત ઉપમાઓ દ્વારા જણાય છે કે પાત્રતા દરેક શ્રોતાની જુદી જુદી છે. પાત્રતા અનુસાર પરિણમન થાય છે.

જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમ અને મોહનીય કર્મનો ક્ષય એ પાત્રતાના વિકાસનું એક પરિબળ છે. જેટલો જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમ વધુ તેટલો પાત્રતાનો વિકાસ વધુ! મોહનીય કર્મના ક્ષયથી પાત્રતાના વિકાસમાં પ્રબળ વેગ આવે છે.

મોહનીય કર્મની ઉપશાંતતા અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમથી રોહિણેય કુમારને પરમાત્માના વચનો પ્રત્યે અનન્ય શ્રદ્ધા પ્રગટી. તેણે અનુભવ કર્યો કે, 'જો પરમાત્માની વાણી સાંભળવા ન મળી હોત તો આજે કપરી કસોટીમાંથી હેમખેમ પાર ઉતર્યો ન હોત. ચોરીના આરોપમાં પકડાઈ જાત તો મૃત્યુદંડ અવશ્ય મળત.' અંધારાને ચીરવા અજવાસના રૂપમાં તેને શ્રુતજ્ઞાન ઉપહારક બન્યું. તેના હૈયામાં સુદેવ પ્રત્યે અગાધ વાત્સલ્યની ધારા ફૂટી. તેના હૃદયમાંથી ઉદ્ગારો નીકળ્યા,

''પ્રભુજી સરખો હો દેશક કો નહી રે''

જિનવાણી અમૃતતુલ્ય મધુર હોવાથી ભવરોગ મટાડી મને અમર બનાવશે. તેવા વિચારોથી રાસનાયક જિનવાણી પર ઓળઘોળ થઈ ગયો.

"''મન મહિલાનું વહાલા ઉપરે, બીજા કામ કરંત રે;

તિમ શ્રુત ધર્મે મન દઢ ઘરે, જ્ઞાના ક્ષેપકવંત રે.''

સગપણ થયેલી કન્યા, લગ્નબંધનથી બંધાઈ નથી છતાં તેની વૃત્તિઓ બદલાઈ જાય છે.

તેને પિચરનું ઘર પરાશું લાગે છે, તેનું મમત્ત્વ ઓછું થઇ જાય છે. તેનું પતિના ઘરનું મહત્ત્વ વધી જાય છે તેમ રોહિણેય કુમારને જિનવાણીનું પરિણમન થતાં સંસાર પ્રત્યે મમત્ત્વ ઘટવા માંડ્યું. તેને સંસારન કર્તવ્યો, કૌટુંબિક સંબંધો પરાયા જણાયા અને અન્ય વસ્તુઓમાંથી વિક્ષેપ અને વિકલ્પ નીકળી ગયો તેનું મન હવે સર્વવિરતિઘર બનવા થનગની રહ્યું. આ છે જિનવાણીથી પ્રબુદ્ધ બનેલા આત્માને અંતરંગ દશા!!

જિનવાણીનું ફળ દર્શાવતાં 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં કહ્યું છે:

जिणवयणे अनुरत्ता जिणवयणं जे करंति भावेणं ।

अमला असंकलिहा ते हुंति परित संसारी ।। (अ.३६, २॥.२६६, ५.४४५)

અર્થ : જે જીવાત્મા જિનવચનમાં શ્રદ્ધાવંત છે અને જિનવચન અનુસાર ધર્માનુષ્ઠાનો ભાવપૂર્વ કરે છે. તે મલરહિત અને સંકલેશરહિત એવા મર્ચાદિત સંસારવાળા બને છે.

માર્ગાનુસારીના પંદરમાં બોલમાં કહ્યું છે:

'નિરંતર ધર્મશ્રવણ કરવું.' ઊંડો વિચાર કરતાં તારવણી કાઢી શકાય કે માર્ગાનુસારીન ચોત્રીસ(૩૪) બોલનો મુખ્ય આધાર આ એક જ બોલ ઉપર રહેલો છે. બુદ્ધિના આઠ ગુણો :

'શ્રી દાર્મબિંદુ પ્રકરણ'ના સૂ.૫૮ની ટીકામાં બુદ્ધિના આઠ ગુણો આ પ્રમાણે છે.

- (૧) શુશ્રૂષા = સાંભળવાની ઈચ્છા (૨) શ્રવણ = સાંભળવું (૩) ચહણ = શાસ્ત્રના અર્થનો સ્વીકાર
- (૪) દારણ = ચાદ રાખવું (૫) વિજ્ઞાન = મોહ, સંશય અને વિપર્યાસ રહિત જ્ઞાન (૬) ઉંહ = સામાન્યજ્ઞાન (७) અપોહ = વિશેષજ્ઞાન (૮) તત્ત્વભિનિવેશ = વિજ્ઞાન, ઉંહ, અપોહની વિશુદ્ધિ. 'આ પ્રમાણે જ છે' એવો નિર્ણય તે તત્ત્વાભિનિવેશ છે.

'શ્રી નંદીસૂત્ર' અનુસાર બુદ્ધિના આઠ ગુણો નીચે પ્રમાણે છે.

### (૧) શુશ્રુષા :

મનુષ્યભવ, તેની દુર્લભતા, બહુમૂલ્યતા અને પ્રયોજન વગેરે બાબતોનો નિર્ણક્ષ બતાવનારાં શાસ્ત્ર-સિદ્ધાંતો, સત્પુરુષોનો ઉપદેશ સાંભળવાની ઈચ્છા, તેમાં રુચિ અને આસક્તિ હોવી એ જ સાચી શુશ્રૂષા છે.

## (૨) દ્યર્મશ્રવણ :

સાંભળવું, શબ્દોનું કાનમાં અથડાવું. જેનાથી આત્માની અવળાઈ અને નબળાઈ ટળે. દુર્ગતિ દૂર થાય, સત્થમાર્ગની જાણ થાય, આત્મિક સુખ મળે એવા ધર્મનું સ્વરૂપ સાંભળવું તે ધર્મશ્રવણ છે. પતિતને પાવન કરે તે ધર્મ. વુર્ગતિ પ્રપતન્ પ્રાणિનં ધારવતિ इति ધર્મઃ અર્થાત્ દુર્ગતિમાં પડતા જીવને પકડી રાખે તેનું નામ ધર્મ છે. આવા ધર્મનો બોધ થવાથી વસ્તુના સ્વરૂપનું ચથાર્થ જ્ઞાન થાય છે. પદાર્થમાં હેય અને ઉપાદેયની બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. અંતરમાંથી કામ ક્રોધાદિરૂપ ઝેર ક્રમે ક્રમે ઘટવા માંડે છે.

#### (3) 되워:

પ્રશ્ન = પૂછવું. સાંભળ્યા પછી શંકાઓ ઉત્પન્ન થતાં તેનો ખુલાસો મેળવવા ગીતાર્થ ગુરુને પ્રશ્ન પૂછી મનનાં સંશયનું સમાધાન મેળવવું જોઈએ. જયંતિ શ્રાવિકાએ જીજ્ઞાસાબુદ્ધિથી ભગવાનને પ્રશ્નો પૂછી સંશયનું નિવારણ કર્યું.

#### (४) 의용된:

જેમ કોઈએ પ્રેમપૂર્વક આપેલી સારી વસ્તુ ગ્રહણ કરીએ છીએ તેમ કોઈપણ હિતેચ્છુ વ્યક્તિ એ આપેલી શિખામણ (સદુપદેશ) ગ્રહણ કરવી, પ્રશ્નોના ખુલાસા ઉપયોગપૂર્વક સાંભળી ગ્રહણ કરવા તે ગ્રહણ ગુણ છે. સાધ્વી મૃગાવતીજીએ પોતાના ગુરુણી ચંદનબાળાનો આચાર સંબંધી ઠપકો હિતકારી સમજી ગ્રહણ કર્યો.

### (૫) ઈંઢા :

ઇહા = વિચારણા. ઉપદેશકો નિઃસ્વાર્થભાવે, પરોપકાર બુદ્ધિથી જે બોધ આપે છે તે ઉત્તમ છે. આત્માનું કલ્યાણ કરનાર છે. પૂર્વે અનેક જીવો આવો બોધ સાંભળી તરી ગયા છે. વર્તમાન કાળે તરે છે અને ભવિષ્યમાં પણ ભવ્યાત્માએ તરશે માટે મારે પણ બોધ પર શ્રદ્ધા રાખી તે પ્રમાણે આચરણ કરવું જોઇએ' ઈત્થાદિક વિચારણા કરવી એ બુદ્ધિનો ઈહા નામનો પાંચમો ગુણ છે. ચિલાતીપુત્રએ ઉપશમ, સંવર અને વિવેકરૂપી ત્રિપદી પર ચિંતન (વિચારણા) કર્યું.

## (દ્) અવાય, અપાત કે અપોહ :

અવાચ = સ્થિર, નિશ્ચળ, જેનું પતન ન થાય. જે બાબતમાં ઉઠ-ઉઠાપોઠ, તર્ક-વિતર્ક ન થાય, નિઃશંક રહે તે અવાચ ગુણ છે. દા.ત. ધર્મ, સમ્ચક્ત્વ, મોક્ષ કે આત્મા વિષયક ઈચ્છાપૂર્વક સાંભળેલો બોધ નિઃશંકપણે મનમાં સંગ્રહી રાખવો. તે શ્રદ્ધાથી કોઈ દેવાદિક પણ ચલાચમાન ન કરી શકે. દા.ત. આનંદાદિ ભગવાનના દશ શ્રાવકો ઉપસર્ગોમાં પણ ધર્મથી ચ્યુત ન થયા.

## (6) 위(2만) :

ધારણા = જે સાંભળ્યું, ગ્રહણ કર્યું, વિચાર્યું, નિશ્ચળ કર્યું તે જ્ઞાન જીંદગીના છેડા સુધી પણ ભૂલવું નહિ તે ધારણા ગુણ છે.

અમુક શબ્દો, નીતિનો ઉપદેશ, શિખામણ જીંદગી પર્ચંત ભૂલાય નહિ તે ધારણાશક્તિ સ્મરણશક્તિ છે. દા.ત. રોહિણેચકુમાર દેવવચનો ભૂલી ન શક્યો. અભચકુમાર દ્વારા રચાચેલી ઇન્દ્રજાળમાં તે વચનો વર્ષો પછી પણ સ્મૃતિરૂપે રહ્યાં.

# (૮) અનુષ્ઠાન (કરવું કે કરાવવું):

સાંભળેલી, વિચારેલી, નિશ્ચળ કરેલી, ધારી રાખેલી બાબતોને વર્તનમાં મૂકવી તે અનુષ્ઠાન છે. દા.ત.મેઘકુમાર પોતાનો પૂર્વભવ સાંભળી પ્રભુના વચન પર અનન્થ શ્રદ્ધા રાખી ઇન્દ્રિય વિષેતા બનવા પુનઃ સંચમમાં પ્રવર્તમાન થયા.

શાસ્ત્ર શ્રવણ વિના તત્ત્વજ્ઞાન ન થાય. શ્રવણ બોધ ઉત્તરોત્તર વધતો જાય છે તેમ તેમ પ્રવૃત્તિ ધર્મમાંથી પરિણતિ ધર્મમાં પ્રવેશ મેળવી શકાય છે.

# પૂ. શ્રી ચશોવિજયજ્ઞ ઉપાધ્યાચ ૧૨૫ ગાથાના સ્તવનમાં કહે છે:

''ભાવસ્તવ જેહથી પામી જે, દ્રવ્યસ્તવ એ તેણે કહી જે; દ્રવ્ય શબ્દ છે કારણ વાચી, ભ્રમે ન ભૂલો કર્મ નિકાચી.''

દ્રવ્ય સ્તવ ભાવ સ્તવનું કારણ બને છે. અનંતાનંત કાળની બહિર્ભાવની રમતોની આત્મ પર પટેલી ચોળમજીક રંગી અસરો ભૂંસવવાનું કાર્ચ જિનવાણી સિવાય કોણ કરી શકે? જિનવાણીનું મંથન કરી, જ્ઞાનનો અગ્નિ ધખાવનાર સાધક અંધકારને ચીરી મોક્ષ માર્ગનો પ્રકાશ મેળવે છે. આવે સાધક સંસારરૂપી ભવ અટવીમાં ક્યાંય ભૂલો પડતો નથી. તેથી જ કહ્યું છે:

> जहा सुइ ससुत्ता पडियावि न विणस्सइ। तहा जीवे ससूत्ता संसारे न विणस्सइ।।

અર્થ: જેમ દોરો પરોવેલી સોચ, પડી જવાથી ખોવાઇ હોય તો પણ તે સહેલાઇથી જડી જાય છે. તેમ સમ્યગ્ શ્રુતજ્ઞાનરૂપી દોરાથી પરોવાયેલો જીવ સંસારમાં ખોવાઈ જતો નથી.

શ્રી દાર્મદાસ ગણિવર 'ઉપદેશમાલા ગ્રંથ'માં દેશના (જિનવાણી)નું મહત્ત્વ દષ્ટાંત સિંદ સમજાવે છે.

> "दस दस दिवसे दिवसे धम्मं बोहेड अहव अहिअयरो । इअ नंदिसेणसत्ती तहविय से संजमविवत्ति ।।

અર્થ : પ્રત્યેક દિવસે દસ કે તેથી વધુ આત્માઓને પ્રતિબોધ પમાડી સંચમ માર્ગે મોકલે તેવી નંદિષેણના આત્મામાં જબરી દેશનાશક્તિ હતી. ભલે તેઓ(નિકાચિતકર્મના ઉદયથી) ચારિત્રથી પતિત થયા, પરંતુ દેશના શક્તિના કારણે શ્રદ્ધાથી ચલિત ન થયા.

દર્શન(શ્રદ્ધા)થી ભ્રષ્ટ આત્મા વાસ્તવમાં ભ્રષ્ટ અને સર્વથા પતિત છે. એવું 'ભક્ત પરિજ્ઞા' ગ્રંથની દુપ,દુદ્દ ગાથામાં કહ્યું છે.

'સંબોધ સત્તરિ'માં શ્રદ્ધાનો મહિમા બતાવતાં કહ્યું છે:

दंसण भट्टो भट्टो, दंसण भट्टस्स नित्थ निव्वाणं। सिज्झंति चरणरहिया, दंसणरहिया न सिज्झंति।।

અર્થ : દર્શન = સમ્ચક્ત્વ(શ્રદ્ધા). શ્રદ્ધાથી ભ્રષ્ટ થયેલા સર્વથા ભ્રષ્ટ કહેવાય છે કારણકે શ્રદ્ધા ભ્રષ્ટને નિર્વાણની પ્રાપ્તિ થતી નથી. આચરણ(ચારિત્ર) ભ્રષ્ટ સિદ્ધપદ પામી શકે પણ શ્રદ્ધારહિત જીવો સિદ્ધ પદ પામી શકતા નથી.

> આચરણ ભ્રષ્ટ પણ જિનોપદેશથી પુન: ધર્મમાં સ્થિર થઈ શકે છે. મુનિ સુંદરસૂરિ 'ઉપદેશરત્નાકર'માં ભવ્યજીવોને ઉપદેશતાં કહે છે:

लहिऊण मोहजयसिरि, मिच्छह जई सिद्धि पुरवरे गंतुं। अक्खयसुहमणुभविउं ता वर दंसण रहं भयह। १९।। सुअवरण वसहजुत्तो आवस्सण दाणमाइपत्थयणो। निच्छयववहारचक्को दंसणरहु नेइ जणु रिद्धिं। १२।। અર્ધ: જો તમે મોહ વિજયરૂપી લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરી ઉત્તમ સ્થાન એવા સિદ્ધપુરમાં જવા અને અક્ષયસુખનો અનુભવ કરવા ઈચ્છતા હો તો સમ્યગ્દર્શનરૂપી શ્રેષ્ઠ રથમાં બેસો. જે શ્રુત અને યારિવ્યરૂપી બે બળદોથી યુક્ત છે. છ આવશ્યક દાન આદિ પાથેય સહિત અને નિશ્ચય-વ્યવહારરૂપી બે ચકવાળો છે. આ દર્શનરૂપી રથ મનુષ્યને મોક્ષપુરીમાં અવશ્ય લઈ જઈ મહાન ૠિદ્ધનો સ્વામી બનાવે છે.

સમ્ચગ્દર્શનની સુરક્ષા જિનવાણીના શ્રવણ અને સદ્ધર્મના આચરણથી થાય છે. મગધપતિ શ્રેણિકનો રાજપુત્ર નંદિષેણ, જેણે પરમાત્મા મહાવીરની દેશના સાંભળી વૈરાગ્ય થતાં દીક્ષા લીધી. દીક્ષા લીધા પછી વેશ્યાને ત્યાં ભૂલથી ગોચરી માટે આવી ચડ્યા. વેશ્યાને ધર્મલાભ કહ્યો. વેશ્યાએ અર્થલાભ માંગ્યો. અહંકારમાં આવી નંદિષેણે સંકલ્પ કરીને તણખલું તોડ્યું. તપોલબ્લિથી સાડા બાર ક્રોડ સોનૈયાની વૃષ્ટિ(નિકટસ્થ ક્ષેત્રપાલ દેવની સહાયથી) થઈ. વેશ્યાએ તેનો ભોગ કરવા આયહભરી પ્રાર્થના કરી. 'પતનની મારી નિયતિ છે', એવું સમજી નંદિષેણે મહાત્માનો વેષ ઉતારી નાંખ્યો પરંતુ નિત્ય સવારે સાધુ વેષની ઉપાદિને વંદન કરી તે ચોધાર આંસુએ રડતાં હતાં.

નંદિષેણ મુનિ દસ પૂર્વધર અને દેશનાલબ્લિના ઘારક હતા. વેશ્યાને ત્યાં રોજ સવારે ઘર ની બહાર ખાટલો નાંખીને રાહદારીઓને એવો વૈરાગ્ય સભર દેશના આપતા કે તેમાંથી ઓછામાં એછા દસ આત્માઓને પ્રતિબોધિ ભગવાન મહાવીર સ્વામી પાસે દીક્ષાર્થે મોકલતા. બાર - બાર વર્ષની ઘોર તપશ્ચર્યા પછી નિકાચિત ચારિત્ર મોહનીય કર્મનું પાપ તૂટ્યું!

કર્મની તાકાત પણ અપ્રતીમ છે. જ્યાં સુધી કર્મ અબાધાકાળમાં છે ત્યાં સુધી આત્માએ પૂરા શૌર્ય સાથે તેનો ક્ષય કરવા પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. ઉદયમાં આવેલા કર્મને સમભાવથી ભોગવવું તે શ્રેથસ્કર છે; અન્થથા નવું કર્મ બંધાય છે. તે કર્મ ઉદયમાં આવતાં જીવાત્માનું પારાવાર અહિત કરે છે.

'કર્મગ્રંથ'ની બીજી ગાથામાં મોદકના દષ્ટાંત સાથે મુનિ દેવચંદ્રજીએ કર્મબંધના ચાર સ્વરૂપ ક્રક્ષાં છે. પ્રકૃતિબંધ, સ્થિતિબંધ, રસબંધ અને પ્રદેશબંધ:

# (१) प्रहृतिञंध :

આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણોને ટાંકવાની તેમજ સુખદુ:ખાદિ આપવાની શક્તિ (સ્વભાવ) ઉત્પન્ન થાય તેને પ્રકૃતિબંધ કહેવાય. દા.ત. સૂંઠ, મરી વગેરે વાયુનાશક દ્રવ્યથી બનાવેલાં લાડુનો સ્વભાવ વાયુને શાંત કરવાનો છે, તેમ જ્ઞાન, જ્ઞાનીની આશાતના કરવાથી જ્ઞાનગુણને ટાંકવાનો સ્વભાવ ઉત્પન્ન થાય તેને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય. પ્રકૃતિ બંધનું કારણ યોગ (મન, વચન, ક્રાયાની પ્રવૃત્તિ) છે. શુભ યોગથી પુણ્ય અને અશુભ યોગથી પાપ પ્રકૃતિ બંધાય છે.

## (૨) રિથતિબંધ :

તે સ્વભાવ અમુક સમય સુધી કર્મદલિકરૂપે આત્મા સાથે ટકી રહેશે તેનો તે જ સમયે નિર્ણય શ્વાય છે. તેને સ્થિતિ કહે છે. દા.ત. ચુરમાનો લાડુ એક-બે દિવસ, ગુંદરનો લાડુ અઠવાડિયા સુધી, સૂંઠનો લાડુ પંદર દિવસ સુધી રહે છે, તેમ નામ-ગોત્ર કર્મનાં પુદ્ગલો વધુમાં વધુ ૨૦ કોડાક્રોડી સાગરોપમ સુધી રહે છે. મોહનીય કર્મનાં પુદ્ગલો વધુમાં વધુ ७૦ કોડાકોડી સાગરોપમ સુધી રહે છે.

સ્થિતિબંધનું કારણ કષાય છે. કષાયની માત્રા વધુ હોય તો તે વખતે ગ્રહણ થયેલા કાર્મણ સ્કંધો વધુ સમય સુધી આત્મપ્રદેશ સાથે સંલગ્ન રહેશે. કષાયની મંદતાથી ગ્રહણ થયેલા કાર્મણ સ્કંધ આત્મપ્રદેશ પર અલ્પ(થોડો) સમય ચોંટી રહે છે.

## (3) ૨સબંધ :

ઓછા-વધતા પ્રમાણમાં શુભાશુભ ફળ આપવાની શક્તિનો નિર્ણય થવા પૂર્વક કર્મોં! આત્મપ્રદેશ સાથે એકાક્ષર થવું તે રસબંધ છે. દા.ત. જેમ કોઈ લાડુમાં ગળપણ વધુ નાંખવામાં આવે તે તે લાડુમાં મીઠાશ વધુ હોય છે અને ગળપણ ઓછું નાંખવામાં આવે તો મીઠાશ ઓછી હોય, તેમ શું! કર્મમાં ક્યારેક શુભ રસ વધુ હોય તો ક્યારેક શુભ રસ ઓછો હોય તથા અશુભ કર્મમાં ક્યારેક અશું! રસ વધુ હોય તો ક્યારેક અશુભ રસ ઓછો હોય તથા અશુભ કર્મમાં ક્યારેક અશુભ રસ વધુ હોય તો ક્યારેક અશુભ રસ ઓછો હોય છે. તેથી કર્મો પોતાના રસ પ્રમાણે શુભાશુભ ફળને અનુભવ (વિપાક) કરાવી શકે છે.

રસબંધનું કારણ કષાય છે. કષાયની માત્રા વધુ હોય તો અશુભ કર્મમાં તીવ્રરસ અને શુભ કર્મમાં મંદ રસ ઉત્પન્ન થાય છે. જો કષાયની માત્રા ઓછી હોય તો અશુભ કર્મમાં મંદ રસ અને શુભ કર્મમાં તીવ્ર રસ ઉત્પન્ન કરે છે.

### (૪) પ્રદેશ બંધ :

પોત પોતાના સ્વભાવ અનુસાર દરેક કર્મ(વિભાગ)ને ચોક્કસ પ્રમાણમાં પ્રાપ્ત થયેલા કર્ષે દલિકોનો જથ્થો મળે છે. આ કર્મ દલિકના જથ્થાને પ્રદેશ કહેવાય છે. જેમ લાડુમાં કણિયારૂપ પ્રદેશોનું પ્રમાણ ન્યૂનાધિક હોય છે. કોઈ લાડુ ૫૦ ગ્રામનો, કોઈ લાડુ ૧૦૦ ગ્રામનો તો કોઈ લાડુ ૨૦૦ ગ્રામને હોય છે, તેમ કોઈ કર્મમાં કાર્મણ સ્કંધો અલ્પ હોય છે. તો કોઈ કર્મમાં કાર્મણ સ્કંધો તેનાથી વધુ હોય છે.

પ્રદેશબંધનું કારણ યોગ છે. જીવ યોગની પ્રવૃત્તિથી ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં કાર્મણ સ્કંકો ગ્રહણ કરે છે. ધીમી ગતિએ ચાલતો મુસાફર ઓછો રસ્તો કાપે છે. જ્યારે ઝડપથી ચાલતો મુસાફર વધુ રસ્તો કાપે છે, તેમ જીવની પ્રવૃત્તિ મંદ હોય તો વધુ કાર્મણ સ્કંધો ગ્રહણ ન કરે અને જીવની પ્રવૃત્તિ ઝડપ્રે હોય તો કાર્મણ સ્કંધો વધુ ગ્રહણ કરે.

કર્મોમાં બંધ સમયે બંધાયા પછી અધ્યવસાયો દ્વારા કેવી અસર થાય છે તે બાબત કર્મો 🛊 વિભિન્ન અગિયાર અવસ્થાઓ છે.

- (૧) બંધ : મિથ્યાત્વ, અવ્રત આદિ હેતુઓ દ્વારા કર્મવર્ગણાના સ્કંદોનું આત્માના પ્રદેશોની સા**દે** ક્ષીરનીરની જેમ એકમેક થવું તે બંધ છે.
- (૨) સત્તા : બંધાયેલું કર્મ પોતાનું ફળ આપીને જ્યાં સુધી આત્માના પ્રદેશોથી છૂટું પડતું નથી ત્યાં સુધી તે આત્મા સાથે જોડાયેલું રહે છે તેને સત્તા કહેવાય છે.
- (3) અબાધાકાળ : કર્મ બાંધ્યા પછી અમુક સમય સુધી તે ફળ ન આપે, તે અવસ્થાનું નામ્ 'અબાધાકાળ' છે. જે કર્મની જેટલા સાગરોપમની સ્થિતિ હોય, તેટલા જ સો વર્ષનો તેનો

'અબાદાકાળ' હોય છે. દા.ત. મોહનીય કર્મની સ્થિતિ ७० કોડાકોડી સાગરોપમની છે તો તેનો ઉત્કૃષ્ટ અબાદાકાળ સાત હજાર વર્ષનો છે

- (૪) ઉદય : અબાદાકાળ પૂર્ણ થતાં જે કર્મ ફળ આપવા માંડે છે, તેનો અનુભવ થાય છે; તે ઉદય છે.
- (૫) ઉદીરણા : નિશ્ચિત સમય પહેલાં કર્મનું ઉદયમાં લાવવું તેને ઉદીરણા કહે છે આત્માના પ્રયત્ન વિશેષથી કર્મપુદ્ગલોને નિયત સમય પહેલાં ફળ આપવા સન્મુખ બનાવે તે ઉદીરણા છે.
- (દ્) ઉપશમન : કર્મો સત્તામાં હોવા છતાં પણ આત્માના પ્રચલ્ન વિશેષથી ઉદયમાં ન આવી શકે તેવાં નિર્બળ બનાવી દેવાં તે ઉપશમન છે. જેવી રીતે અંગારાને રાખથી ઢાંકી દેવાં તે પોતાનું કાર્ચ ન કરી શકે પરંતુ જેવી રાખ દૂર કરવામાં આવે કે તરત જ અંગારા દઝાડવા, બાળવા લાગે છે. તેજ પ્રમાણે ઉપશમભાવ દૂર થતાં જ કષાયો ઉદયમાં આવી પોતાનું ફળ બતાવે છે.

આ અવસ્થામાં ઉદ્વર્તન, અપવર્તન અને સંક્રમણની સંભાવના છે, પરંતુ ઉદય અને ઉદીરણાનો સંભવ નથી. ઉપશમન માત્ર દર્શનમોહનીય કર્મ અને ચારિત્ર મોહનીય કર્મનો જ થાય છે.

- (७) ઉદ્વર્તન (ઉત્કર્ષ) : આત્માના પ્રયત્ન વિશેષથી બંધાયેલી કર્મની સ્થિતિ, પ્રદેશ, અનુભાગ (૨સ)ને વધારવા તે ઉદ્વર્તન છે.
- (૮) અપવર્તન (અપકર્ષ)ઃ આત્માના પ્રચત્ન વિશેષથી બંદાચેલી કર્મની સ્થિતિ, પ્રદેશ અને રસને ઘડાડવા તે અપવર્તન છે.
- (६) संडम्हा : आत्माना प्रयत्न विशेषधी सत्तामां पडेली डर्म प्रवृतिनुं अन्य सक्ततीय डर्म प्रवृतिमां परिवर्तित थवानी प्रिडिया ते संडम्हा छे. हा.त. शाता वेहनीयनुं अशाता वेहनीयमां इंटवाई कवुं. संडम्हामां अवी विशेषता छे डे मूल प्रवृतिमां संडम्हा थतुं नथी. हा.त. झानावरहीय डर्मनुं हर्शनावरहीय डर्ममां संडम्हा न थाय. अश्वुष्य डर्मनी यार प्रवृतिमां संडम्हा न थाय. हर्शन भोहनीयनुं यारित्र मोहनीयमां संडम्हा थतुं नथी. क्यारे हर्शन मोहनीयना (भेहोमां तथा यारित्र मोहनीयना (भेहोमां परस्पर संडम्हा थाय छे
- (90) निधत्तः के डर्भनी ઉદીરણા અને સંક્રમણ ન થઈ શકે પરંતુ ઉદ્વર્તન અને અપવર્તનની ਸ਼ੰભાવના હોય ते કર્મ निधत्त છે.
- (૧૧) નિકાચિત : જેમાં ઉદ્વર્તન, અપવર્તન, સંક્રમણ અને ઉદીરણા આ ચારે અવસ્થાનો અભાવ હોય કે નિકાચિત છે. આત્માએ જે રીતે કર્મ બાંધ્યા હોય તે જ રીતે ભોગવ્યા વિના નિર્જરા થતી નથી અર્થાત્ જેના વિપાકને અવશ્ય ભોગવવો જ પડે છે તે કર્મ નિકાચિત છે.

## 3ર્મગંધની અવસ્થા :

કર્મ બાંઘતી વખતે તેમાં રસ અને સ્થિતિની તારતમ્થતા દર્શાવવા કર્મબંઘની ચાર અવસ્થા ઋાંવી છે. (૧) સ્પૃષ્ટ (૨) બદ્ધ (૩) નિધત્ત (૪) નિકાચિત.

્૧) જેમ વિખરાચેલી સોચોને સરળતાથી ભેગી કરી અલગ કરી શકાય છે. એ જ રીતે જે કર્મ આત્મા ક્રાથે સ્પૃષ્ટ છે તે પ્રતિક્રમણ, આલોચના, નિંદા આદિ અલ્પ પ્રયત્નથી આત્માથી અલગ થઈ શકે તે ક્ષુષ્ટ કહે છે.

- (૨) તે સોથો સૂતરના દોરાથી બંધાચેલી હોય તો તેને છૂટી પાડતાં થોડો પરિશ્રમ કરવો પડે છે. એ રીતે જે કર્મ તપ, સંચમના પરિશ્રમથી છૂટી જાય તેને બદ્ધ કર્મ કહે છે.
- (3) તે સોચોને તારથી બાંઘી હોય તો તેને છૂટી પાડવા વધારે શ્રમ કરવો પડે છે, તે જ રીતે જે કર્મો કઠોર તપ, સંચમના પરિશ્રમથી છૂટે તેને નિધત્ત કર્મ કહે છે.
- (૪) જે સોચોને આગમાં ગરમ કરી લોખંડનો પિંડ બનાવી દીધો હોય તો તેમાંથી સોચોને અલગ કરવી અસંભવ છે તે જ રીતે જે કર્મોને તે રૂપે ભોગવ્યા વિના અન્ય ઉપાયોથી છૂટકારો થવો અસંભવ છે તે નિકાચિત કર્મ છે.

નંદિષેણ મુનિનું બાર વર્ષે નિકાચિત ચારિત્ર મોહનીય કર્મ તૂટ્યું. તેઓ પુનઃ સર્વ વિરતિ ધર્મમાં સ્થિર થયા. પ્રતિદિન દસ દસ જણને પ્રબુદ્ધ કરનાર મહાત્મા નંદિષેણની કેવી અમોઘ દેશના શક્તિ(શ્રોતાની લાયકાત હોય તેટલો ધર્મ અવશ્ય પમાડી શકે તેવી શક્તિ) હશે ?

જિનવાણીથી પ્રબુદ્ધ થયેલા આત્માના અનેક દષ્ટાંતો ઈતિહાસના પાને નોંધાયા છે. 💛

શાલિભદ્ર, રાજગૃહી નગરીનો ધનાઢચ શ્રેષ્ઠી હતો. મહારાજા શ્રેણિક કરતાં પણ અઢળક સંપત્તિ હોવા છતાં બત્રીસ-બત્રીસ પત્નીઓનો ક્ષણવારમાં ત્થાગ કરી અણગાર ધર્મના પંથે ચાલી નીકળ્યો. પરસ્પૃહા તૂટેત્થારે વિષય કષાયના કચરાઓ જુવાત્માને તુચ્છ જણાય છે.

'બુઝ બુઝ' ભગવાન એક જ વાર બોલ્યા અને ચંડકૌશિક પ્રબુદ્ધ બન્થો. પોતાના મુખને દરમાં રાખી દ્રવ્યથી અંતર્મુખ બન્થો. ત્થાર પછી તેણે ભાવથી પાંચે ઈન્દ્રિયોના વિષયોમાં અંતર્મુખતા કેળવી.

જુઓ પેલા હાલિક ખેડૂતને, જે પરમાત્માને જોઈ નાસી ગયો, તે અપવાદરૂપ જ ગણાય. \*હાલિક ખેડૂત જિનવાણીથી પ્રબુદ્ધ તો થયો પરંતુ સંયમમાં પુરુષાર્થ ન કરી શક્યો. કેવું સખેદાશ્ચર્ય કે પરમાત્માને મળ્યો છતાં પામી ન શક્યો.

જૈનદર્શનમાં દેવ, ગુરુ અને ધર્મ આ ત્રણ તત્ત્વો છે. તેના પર શ્રદ્ધા કરવી તે વ્યવહારથી સમ્ચગ્દર્શન છે. તત્ત્વશ્રદ્ધાથી આત્મજ્ઞાનનો ઉદય થાય છે.

\*હાલિક ખેડૂતની કથા : ભગવાન મહાવીર સ્વામી એકવાર વિહાર કરી નાના ગામમાં પ્રવેશ્યા. એક હળ ચલાવનારી હાલિક ખેડૂત થાકેલા બળદ ઉપર ઉપરાઉપરી લાકડી વીંઝતો હતો. બળદ થાકેલા હતા અને હાલિક ખેડૂતને કોઈ પણ સંજોગોમાં ખેતર ખેડવું હતું.

આ દશ્ય જોઇ પ્રભુ મહાવીરનું હૃદય દ્રવી ઉઠ્યું. તેમણે ગૌતમસ્વામીને ધર્મ અને કર્મનો ભેદ સમજાવવા મોકલ્યા. ગૌતમસ્વામીની વાણીથી હાલિક ખેડૂત સાધુ બન્યો. ત્યાર પછી તેને લઇ ગૌતમસ્વામી સમવસરણમાં ભગવાન મહાવીર પાસે આવ્યા. પ્રભુના દર્શન થતાં જ હાલિકનું હૃદય અજંપો અનુભવી રહ્યું. જાણે કોઇ ભૂત પાછળ પડ્યું હોય તેમ મુનિનો વેશ ત્યજી નાસી ગયો. ગૌતમ સ્વામી આ ઘટના જોઇ સ્તબ્ધ બન્યા. તેમની વિમાસણનો ખુલાસો કરતાં ભગવાન મહાવીરે કહ્યું, ''ગૌતમ! જીવમાત્ર પૂર્વકર્મને અને પૂર્વના વેરઝેરને વશ હોય છે. અગાઉના ભવમાં હું ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ હતો ત્યારે હાલિકનો જીવ પ્રજાને રંજાડવા સિંહનો હતો. ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ સિંહને મારી નાંખ્યો. એ સિંહ ત્યાર પછી દેવલોકમાં સુદ્રષ્ટં નાગકુમાર રૂપે જન્યો, જેણે મહાવીરની સાધનાના આરંભમાં એમની નાવ ડુબાડવાની કોશિશ કરી હતી. એ જ નાગકુમાર આ ભવે હાલિક રૂપે જન્યો છે. વેર ભાવનાની જૂની વાસના જાગી ઉઠી તેથી મુનિનો વેશ પાછો આપી નાસી ગયો.''

'તત્ત્વ જિજ્ઞાસુ જીવને, થાય સદગુરુ બોધ; તો પામે સમકિતને વર્તે અંતર શોધ.''

સદ્ગુરુની દેશનાથી તત્ત્વજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. વાચક ઉમારવાતિજી કહે છે:

तत्त्वार्थं श्रद्धानाम् सम्यग्दर्शनम्। - अर्थात् तत्त्व श्रद्ध। એ ९ सम्यगृदर्शन छे.

૧૧ સદીમાં આચાર્ચ માનતુંગસૂરીશ્વરજીએ સમ્ચક્દર્શનનું કારણ જિનોપદેશનો મહિમા દર્શાવતું લોકપ્રિયધર્મ સ્તોત્ર 'ભક્તામર સ્ત્રોત્ર'માં કહ્યું છે:

> आस्तां तवस्त वनमस्त समस्त दोष । तवत्संकथापि जगतां दुरितानि हंति ।। दूरे सहस्रकिरणः गुरुते प्रभैव । पद्माकरे सुजल जानि विकास भांति ।। ९ ।।

અર્થ : જે રીતે અરુણોદયના સમયે સહસરશ્મિ સૂર્ચ બહુ દૂર હોવા છતાં એનાં કોમળ કિરણોના પ્રકાશનો સ્પર્શ જ સરોવરમાં મૂરઝાયેલા કમળોને વિકસિત કરી દે છે, તેમ હે જિનેશ્વર દેવ! સમસ્ત પાપોનો નાશ કરવાવાળી આપની દેશના વિશે તો કહેવું જ શું ? (શ્રદ્ધા અને ભક્તિપૂર્વક ભગવાનની દેશનાને સમર્પિત થયેલ જીવાત્મા પોતાના પાપોનો નાશ કરી અવશ્ય ભગવાન બને છે.)

સમ્ચગર્દર્શનનું એક કારણ જિનદર્શન અને જિનભક્તિ છે.

રોહિણેચકુમારનું અંતર વલોપાત કરવા લાગ્યું. 'પિતાજીએ મને મોહવશ અમૃત તુલ્ય જિનવાણીના શ્રવણથી દૂર રાખ્યો, પરંતુ તે ચોગ્ચ ન થયું. જેનાથી હું દૂર રહ્યો તે જ જિનવાણીએ મને આજે જીવતદાન આપ્યુ છે. હું આગમવાણીથી વંચિત રહ્યો તેમાં મારી જ ભૂલ છે.'

રોહિણેચકુમારની દષ્ટિ પરથી અંધકારનો ઓછાયો દૂર થયો. ત્વમેવ સच્चં ળીસંજં, जં जિળેદિં પવેફ્યં નો નાદ તેના અંતઃકરણમાં ગુંજવા લાગ્યો. જિનવચનની ઉપાદેયતાથી વિપરીત માન્યતાનું ખંડન થયું. આત્મા પર છવાચેલું મિથ્યાત્વનું સામ્રાજ્ય નાશ પામ્યું. જેમ પ્રકાશ આવતાં અંધકાર આપોઆપ દૂર થાય છે તેમ મિથ્યાત્વની ગાંઠ તૂટતાં સમ્યક્ બોધ(સમકિત) થયો.

> ''એક છે રાગ તુજ ઉપરે, તે મુજ સુરતરુ કંદ; નવિ ગણું તુજ વિણ અવરને, જો મિલે સુર નર વૃંદ.''

અર્થ : ''હે પ્રભુ! હવે માત્ર તારા ઉપર જ રાગ છે. એ જ મારા માટે કલ્પવૃક્ષનું બીજ છે. દેવો અને માનવોના ટોળે ટોળા આવે તો પણ તારા સિવાય હું કોઈને ગણકારવાનો નથી.'' રોહિણેયકુમારના આત્મપ્રદેશે અંતરનાદ ગુંજી ઉઠયો. આ છે સમ્યક્ત્વની ઝળહળતી પરિણતિ!

પરમાત્મા પ્રત્યેની અખંડ અને અવિહડ ભક્તિ શ્રદ્ધાને પ્રગટાવવામાં સહાયભૂત થઈ. તેનું હદય અગમ્ય ભાવોથી પુલકિત થયું. 'સિંહનો સિંહ' આળસ મરડી ઊભો થયો. મિથ્યાત્વએ હાર કળૂલ કરી. આથમેલો સૂર્ચ પુનઃ ઉગી નીકળ્યો!

તીર્થંકર પ્રત્યે બહુમાન થયા વિના તેમની આજ્ઞા(વચન) પ્રત્યે બહુમાન ન થાય. અભિષ્ન શ્રંથિ જીવને જિજ્ઞાસા પ્રત્યે બહુમાન ન હોય. ગ્રંથિ સ્થાને આવેલા અપુનર્બંઘક, માર્ગાભિમુખ, માર્ગ પતિત, સફદ્બંધક, દૂરભવ્ય અને અભવ્ય જીવોને જિનાજ્ઞા દ્રવ્યથી હોય છે, ભાવથી ન હોય. .

બાળકને ઊંઘાડવા માટે માતા કથા કહે છે. તે સ્થિતિમાં બાળક કથાનો આરવાદ માણ્ નથી ફક્ત ઊંઘ લાવવા કથા સાંભળે છે; તેમ અચરમાવર્ત કાળમાં જીવાત્મા જિનવાણીનું શ્રવણ ફક્ષ્ત કર્ણેન્દ્રિયના રસિક બની સાંભળે પરંતુ તેમાં શ્રવણ, ગ્રહણ, ધારણા આદિ ન હોય. તે ફક્ષ્ત ઓઘસંજ્ઞાએ જિનવાણીનું શ્રવણ કરે છે.

ભલે, રોહિણેય કુમારે ઓઘરાંજ્ઞાએ જિનવાણીનું શ્રવણ કર્યું પરંતુ ત્થાર પછી તે શબ્દોને ભૂલવાના પ્રચતનો કરવાની મથામણમાં તે શબ્દો ધારણારૂપે પરિણમ્યા. ધારણામાં પહોંચેલા શબ્દો ઘણા સમય પછી પણ નિમિત્ત મળતાં સ્મૃતિમાન થાય છે.

ચરમાવર્તકાળનું મુખ્ય લક્ષણ છે મુક્તિનો અદ્ભેષ. સંસારનો સાચો વૈરાગી કદાગ્રહરિલ જીવ તે અપુનર્બંઘક; મુક્તિની સાચી જિજ્ઞાસા તે ચરમ ચથાપ્રવૃત્તિકરણ; મોક્ષને આંશિકપણે ઓળખે એટલે ચોગવંચકપણું; મુક્તિનો સાચો રાગ પ્રગટે એટલે બોધિબીજ. આ બધી ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિગત ભૂમિકાઓ છે. રાસનાચક ચરમાચર્તકાળનો જીવાત્મા છે.

અનોખી અનુભૂતિ માણી રહેલા રોહિણેચકુમારનું હૃદય દ્રવી ઉઠ્યું. ઘડીભર પહેલાં જ્યાં વેરની તાતી તલવારો વીંઝાતી હતી, રાજગૃહીના પ્રજાજનોને પોતાની ધાકથી આતંકિત કરતો હતો, રાજસેવકોને હાથતાળી આપી વિજળી વેગે ચાલી જનારા રોહિણેચકુમારમાં પળભરમાં અણધારી હૈયાપલટ થઈ. સાત્ત્વિકતાએ શૈતાનિચતતાને દળાવી દીધી. તેની વેરની આગ ઠરવા લાગી. દ્વેષના દાવાનળે વિદાય લીધી. તેની આંખની પાંપણ પાછળ પશ્ચાતાપનો અષાઢી વાદળ ઝળુંભાઈ રહ્યો હતો. પળવારમાં જ એ વાદળ ચોધારે વરસવા લાગ્યા.

એ અશ્રુવર્ષાથી એના અંતરની આગ શમી ગઈ. રોહિણેયકુમારને પોતાના પાપકર્મો પ્રત્યે ધિક્કાર વશ્રૂટયો. તે મનોમન પોતાના દુષ્કૃત્યની ગર્હા કરવા લાગ્યો.

ચરમાવર્તકાળમાં આવેલો જીવ દુષ્કૃત્થની ગહીં, સુકૃત્થોની અનુમોદન અને અરિહંતાદિના શરણથી તથા ભવ્યતાનો પરિપાક કરવા વડે મોક્ષની નિકટ જઈ શકે છે. ચરમાવર્તકાળમાં પણ ભારે કર્મીને શાસન મળતું નથી. કર્મ લઘુતાથી, શુભ, પુષ્ટ નિમિત્ત મળે છે. દેવ-ગુરુના ઉપદેશને ઝીલ્યા પછી જીવ પુરુષાર્થને ચોગ્ય બને છે.

રોહિણેયકુમારને પોતાને મળેલી શક્તિનો અવળે માર્ગે કરેલો દુરુપચોગ ખટકવા લાગ્યો. તેને અભચકુમારના વચનો ચાદ આવ્યા. 'પોતાની શક્તિનો સદુપચોગ શી રીતે કરું ?' તેના મગજમાં વિજળીની જેમ ઝબકારો થયો. તેને પરમાત્મા ચાદ આવ્યા.

તે સમવસરણ તરફ દોડ્યો. એના મનમાં દર્શનની ઉત્સુકતા જાગી. સાવ ટૂંકો માર્ગ પણ તેને આજે અતિ લાંબો જણાયો. રોહિણેયકુમાર પ્રભુ મહાવીર પાસે આવ્યો. તેનો જન્મ જન્માંતરના યોગનો પરિપાક થયો. પ્રભુદર્શનની ઝંખના પૂરી થયાનો હર્ષાવેશ અનુભવી રહ્યો. તે પ્રભુની વધુ નજીક આવ્યો. પ્રભુનાં કરુણાભીનાં નયનો સાથે રોહિણેયકુમારની આંખો મળી. આંખો મળતાં જ એકાએક તેના હૃદચમાં શાંતિની મધુર-મધુર લહેરીઓ લહેરાવા માંડી.

પ્રભુના દેહનું તેજ જોઈ, રોહિણેયકુમાર સ્તબ્ધ થઈ ગયો. તે નાના બાળકની જેમ પરમાત્માના ચરણોમાં બેસી ગયો. પોતાની જાતને સમર્પિત કરતાં તેના હૃદયના ઉદ્ગારો વાણીરૂપે પ્રગટ થયા. ''હે પ્રભુ! હે કરુણાસાગર! આપ અચિંત્ય શક્તિના ધારક છો. જે રીતે તમે મને મરણથી ઉગાર્યો છે તે જ રીતે તમે મને ભવ-ભ્રમણના ફેરામાંથી બચાવો. મને ભવ સમુદ્રમાંથી હાથ ઝાલી બહાર કાઢો. હે દેવાધિદેવ! મારા જેવા પાપાત્માને ઉગારો.''

## કોઈ સાધુ કવિએ પણ ગાયું છે:

''વીતરાંગ તારા દર્શને આવ્યો છું શુભ ભાવથી, લાવ્યો છું ભક્તિ ભેટણું, સ્વીકારજે સદ્ભાવથી, ધન્ય ઘડી આ ધન્ય દિને છે, આવ્યો છું તારી કને, કર જોડી વિનવું વિભુ, તારો પ્રભુ તારો મને.''

રોહિણેયકુમારને પ્રથમ જિનવાણી પ્રત્યેની રુચિ પ્રગટ થઈ. હવે જિનવાણીના ઉદ્બોધક જિનદેવ(સુદેવ) પ્રત્યે અત્યંત અહોભાવ પ્રગટયો.

સુદેવનું લક્ષણ વ્યાપક છે. 'પુરાણ'માં કહ્યા પ્રમાણે:

निर्ममो नरहङकारो निरसंगो निःपरिग्रहः।

रागह्रेष विर्निमुक्तं तं देवं ब्राह्मणा विदुः।।

અર્થઃ જે મમતા, અહંકાર, સંગ અને પરિગ્રહથી રહિત હોય, રાગ-દ્વેષથી મુક્ત હોય તેને બ્રાહ્મણો 'દેવ' કહે છે.

આવા ગુણો તેને જ પ્રગટે જેણે તપશ્ચર્યા વડે આત્માને તપાવ્યો છે તથા રાગ-દ્વેષનો ક્ષચ કર્યો છે, તેવા પરમ વિભૂતિને જ 'સુદેવ' કહેવાચ. આવા સુદેવના દર્શન થવા અત્યંત દુર્લભ છે.

## દુકા : **૧૩**

ં મુઝ બુડંતો રાખીઇ, તું તો પ્રવહણ સમાન્થ;

વીર દીઇ ત્યાહા દેસના, સૂણતો સુધઇ ધ્યાન

... ૨૨૬

... 226

www.jainelibrary.org

અર્ધ: હે અરિહંત પ્રભુ ! તમે મદદરિયે ભયંકર તોફાનમાં ફસાયેલા મનુષ્યને ઉગારનારા વહાણ સમાન છો. મને ભવસાગરમાંથી બૂડતાં ઉગારો.'' તે સમયે ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ (તેની ભવિતવ્યતા જોઈ) દેશના-ઉપદેશ આપ્યો. રોહિણેયકુમાર (અત્યંત ઉત્કંઠાથી) શુદ્ધભાવે ધ્યાનપૂર્વક જિનવાણીનું શ્રવણ કરવા લાગ્યો. ....૨૨૬

ઢાલ : ૧૨ દસ બોલની દુર્લભતા (દેશી : ત્રપદીનો)

For Personal & Private Use Only

વીર કહઇ ત્યાહા ધરમ કથાઇ, સૂણતા ઉલટ અંગ્ય ન માઇ; પૂરવ પાત્થગ જાઇ, હો રોહણ... આંચલી

|                 | સૂચ્ચ રોહણીઆ કહઇ જિન ભુપો, જીવ સકલનું એહ સરુપો;                        | •                  |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|                 | ફરતો ચોગતિ કુપો                                                        | હો રો રચ           |
|                 | જે જગી જીવ વીવહારિ રાસી, જીવાચોનિ તેણઇ લાખ ચોરાસી;                     |                    |
|                 | વાર અનંતી વાસી                                                         | હો ટો રસ           |
|                 | જીવ થયો સહી સુરપતિ સારો, નર્ગ તણા દુખ લહ્યા અસારો;                     |                    |
|                 | પસૂ થયો કઇ વારો                                                        | હો રો રકા          |
|                 | ભમતા જીવ થયો નરનારી, પણ્ય કહીઇ મતિ ના વીસારી;                          |                    |
|                 | રોહણ જુઉં વીચારી                                                       | ej 5) 539          |
|                 | ભખ્ય અભખ્ય કરઇ, મદિ પીવઇ, પાપ કરઇ નર જયાહા પણિ જા                      | រខ;                |
|                 | ਪਦભવિ પ્રાણી રીવઇ                                                      | હો ટો રરૂ          |
|                 | આ દૂલકો નરનો અવતારો, આરજ ખેત્ર વ્યણ ન લહઇ પારો;                        | •                  |
|                 | દૂલહું કુલ જે સારો                                                     | હો <b>રો.</b> રં33 |
|                 | દૂલહો ઇંદ્રી ધન સંયોગો, દૂલહી કાયા અત્યહઇ નીરોગી;                      |                    |
|                 | દૂલહો સહઇ ગુરૂ જ્યોગો                                                  | હો ટો ૨૩૪          |
|                 | દૂલહું સુત્ર તણું જ સુણેવું, દૂલહુ સદગુરુ વચન સઘઇવું;                  |                    |
| _               | દૂલહું કાય કરેવું                                                      | હો ટો ર૩૫          |
| અર્થ: ભગ        | ાવાન મહાવી૨ સ્વામીએ તેને પ્રતિબોધવા ધર્મકથા કઢી રોહિણેચકુમ             | ॥२न। षिनवाशी       |
| સાંભળતાં રોમર   | ાચ પુલકિત બન્થા. તેના પૂર્વકૃત સંચિત પાપકર્મો ક્ષચ થવા લાગ્યા.         | 220                |
| পিত             | ારાજે મધુર વચને રોહિણેયને સંબોધતાં કહ્યું, ''રોહિણેયકુમાર ! ત્         | ું એકાગ્રતાપૂર્વક  |
| સાંભળ. વિશ્વના  | ા સર્વ જીવોનું સામાન્ય સ્વરૂપ તને કહું છું. સર્વ જીવો પાપ કર્મના કારણે | ો ચતુર્ગતિ કૂપમાં  |
| પરિભ્રમણ કરે છે | <b>).</b>                                                              | 296                |
| q')             | તમાં જે વ્યવહાસ્ટાશિના જીવો છે, તેમની ચોર્ચાશી (૮૪) લાખ જીવાચ          | ોનિ છે. ત્યાં જીવે |
| અનંતીવાર પડાલ   | વ નાંખ્યો છે.                                                          | 226                |
| 841             | રેક જીવ દેવલોકમાં ઇન્દ્ર (સુરપતિ) ની ઉત્તમ પદવી પામ્ચો, તો ક           | ਘ।ਦੇક ते तिर्थंय   |
|                 | (નાવર (પશુ) થયો.                                                       | 230                |
|                 | ાટવીમાં ભ્રમણ કરતાં તે ક્યારેક સ્ત્રી-પુરુષપણે અવતર્ચો પરંતુ ક્ય       |                    |
|                 | ડ્યાં. હે રોહિણેયકુમાર! આ સાંભળી તું વિચાર કર.                         | 239                |
| _               | ભક્ષ્ય-અભક્ષ્ય આહાર કર્યો. માંસ-મદિરાનું ભક્ષણ કર્યું. જે ગતિ          |                    |
| _               | ર્યાં તેથી તેણે પરભવમાં દુઃખ પ્રાપ્ત કર્યાં. (તેના ફળ સ્વરૂપે) તે બી   |                    |
| પામ્થો.         |                                                                        | 535                |
|                 | ચનો અવતાર પ્રાપ્ત થવો અતિ દુર્લભ છે. આર્યક્ષેત્ર વિના સંસાર સા         |                    |
| <del></del>     | ચકુળમાં જન્મ થવો પણ દુર્લભ છે.                                         | <b>23</b> 3        |
| ******          | again coloniar garasi                                                  | 233                |

પાંચ ઈન્દ્રિયોનો સંયોગ અને ધન પ્રાપ્તિ અત્યંત કઠિન છે. તેનાથી પણ વધુ દુષ્કર છે નિરોગી શરીરની પ્રાપ્તિ થવી. સદ્ગુરુનો મેળાપ થવો ખૂબજ દુર્લભ છે. ....૨૩૪

જુવાત્માને સૂત્રસિદ્ધાંત શ્રવણ થવું તેથી પણ વધુ દુષ્કર છે. વળી સદ્ગુરુના વચનો પર શ્રદ્ધા થવી અતિશય દુર્લભ છે. અને કદાચ શ્રદ્ધા થાય તો પણ તે પ્રમાણેનું કાર્ચ કરવા માટે પુરુષાર્થ ઉપડવો (સંચમ પ્રાપ્ત થવો) અતિ અતિ દુર્લભ છે. ...૨૩૫

### વિવેચન

પ્રસ્તુત ત્રિપદીની ઢાળમાં કવિ વ્યવહારરાશિના જીવનું પરિભ્રમણ દર્શાવી દશબોલની દુર્લભતા બતાવે છે.

કડી ૨૨૬માં રોહિણેચકુમાર પરમાત્માને 'પ્રવહણ-વહાણનું પાટિયું' એવી ઉપમા આપે છે. સમુદ્રમાં ભયંકર તોફાનમાં તણાતા માનવીને પ્રવહણ-પાટિયું હાથમાં આવતાં તેના સહારે સમુદ્ર પાર ઉતરે છે, તેમ જન્મ-મરણરૂપ ભવસમુદ્ર અને વિષય-કષાયનાં તોફાનોની વચ્ચે ગોથા ખાતાં જુવાત્માને જિનેશ્વર દેવરૂપી પ્રવહણ તારનાર છે.

ભારત પ્રસિદ્ધ મહાપંડિત ઈન્દ્રભૂતિ ભગવાન મહાવીર સ્વામીના સમવસરણમાં પ્રવેશ્યા 'ઉગતો શત્રુ અને ઉગતો રોગ ડામી દેવો જોઈએ' એવી વિચારદ્યારા લઈને આવ્યા હતા. દીવાની આસ-પાસ પ્રકાશ હોય પણ તેની નીચે અંધારું હોય, તેમ મહાજ્ઞાની ગૌતમના ચિત્તમાં આત્માના અસ્તિત્વ વિશે સંશય હતો. ભગવાન મહાવીર સ્વામી દ્વારા નિર્મળ જ્ઞાનના બળે એમની વર્ષો જૂની શંકા દૂર થતાં ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમના હાથ આપોઆપ જોડાઈ ગયાં. તેમના મુખમાંથી ઉદ્ગારો સરી પડ્યાં, ''ભગવન્! મને તમારા ઉરમાં લ્યો. આપના વચનો ચથાર્થ છે. આપ મહાજ્ઞાની અને સર્વજ્ઞ છો. આપના શિષ્ય તરીકે મારો અને મારા ૫૦૦ શિષ્યોનો સ્વીકાર કરો.''

ભગવાન મહાવીરે ગૌતમ સ્વામીની શંકાઓનું સમાધાન કરતાં કહ્યું, ''ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ! માંડિત્થનાં જાળાં દૂર કર. સત્થની ખોજ કર. સત્થ અંતરમાં બેઠું છે. એમાં ખોવાઈ જા.''

ભગવાન મહાવીરે પ્રત્થક્ષ, અનુભવ અને અવલોકનથી આત્મતત્ત્વના અસ્તિત્વના પ્રતીતિકર પુરાવા આપ્યા. ઈન્દ્રભૂતિનો જીવ અંગેનો સંશય ધીરે ધીરે દૂર થયો. ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ માટે ભગવાન મહાવીર 'પ્રવહણ' સમાન બન્યા. તેવી જ રીતે ભગવાન મહાવીરનું સર્વચાહી જ્ઞાન રોહિણેય કુમાર માટે વૈરાગ્યનું કારણ બન્યું. તેમની સરળ વાણી એના હૃદયમાં ઊંડે ઊતરી ગઈ.

જિનદેવની वाशीनो प्रભाव श्री सिद्धरोन हिवाड२ 'डब्याश मंहिर स्तोत्र'मां **ड**हे छे:

स्थाने गंभीरहृदयोदधिसम्भवायाः।पीयूषतां तव गिरः समुदीरयन्ति।। पीत्वा यतः परमसंमदसंगभाजो।भव्या व्रजन्ति तरसाऽप्यजरामरत्वम्।।

અર્થ : હે સ્વામિન્! ગંભીર હૃદયરૂપ સમુદ્રથી ઉત્પન્ન થયેલી તમારી વાણીને પંડિતો અમૃતરૂપ કહે છે, તે યોગ્ય જ છે. જેવી રીતે તમારી વાણીનું પાન કરીને મનુષ્ય અજરામરપશું પામે છે તેવીજ રીતે તમારી વાણીનું શ્રોતેન્દ્રિય વડે પાન કરીને ભવ્ય પ્રાણીઓ પરમાનંદના અનુભવને પામીને શીદ્યપણે અપવર્ગ (મોક્ષ)ને પામે છે.

દિવ્યદ્ધનિ વિશે શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચ રચિત 'વીતરાગ સ્તવ'ના પાંચમા પ્રકાશની અવયૂસિ કહ્યું છે - ''હે જિનદેવ! મેરૂ પર્વત વડે મંથન કરાતા ક્ષીર સમુદ્રના ધ્વનિ સમાન ગંભીર નાદ વડે જ્યાં આપ દેશના આપો છો ત્યારે માધુર્ચરસથી પરિપૂર્ણ એવા આપની વાણીના ધ્વનિને અપૂર્વ આનંદમ નિમગ્ન દેવગણો તો સાંભળે જ છે પરંતુ અનુપમ સહજ પરમ સુખના પ્રકર્ષથી અર્ધ નિમીલિત નેબવળ મૃગલાંઓ પણ તીવ્ર સ્પૃહાથી સાંભળે છે.''

શ્રી ઉપાધ્યાય યશોવિજયજી '૩૫૦ ગાથાના સ્તવન'ના પદ્મવિજયજીકૃત બાલાવબોધમાં કો છે :

> ''પ્રભુ તુઝ વાણી મીઠડી રે, મુઝ મન સહજ સુહાંઇ રે; અમીચ સમી મનિ ધરતાં રે, પાપ તાપ સવિ જાય રે'' '**ધર્મબિંદુ પ્રકરણ'માં ગ્રંથકાર જિનવાણી શ્રવણનું ફળ દર્શાવતાં કહે છે**: जिनवचन श्रवणादेः कर्मक्षयोशमादितः सम्यण्दर्शनम्!

જિનવાણીનું શ્રવણ આદિ ઉપાયોથી કર્મનો ક્ષયોપશમ થવાથી સમ્યગૃદર્શન પ્રગટે છે.

ભવાંતરમાં ભટકતાં ક્યારેક સદ્ગુરુનો ભેટો થઈ જાય તો પણ જેમ વર્ષાૠતુમાં ઊંઘો મૂકેલો ઘડો જળથી ભરાતો નથી તેમ વિવેક્યક્ષુ જેના બીડાયેલા હોય તેવો જીવાત્મા સદ્ગુરુની વાણીને અંતરપટ પર ઝીલી શકતો નથી. બાકી, પરોપકારી સંતાનો વિહાર, વિચાર, વ્યાખ્યાન અને જીવન પરોપકારનું સર્જન કરે છે. તેમનું જીવન વહેતા જળ સમાન હોવાથી યાબ્રિકો(ભવ્યાત્મા)ને અવશ્ય વૃપ્તિ આપે છે.

જેમ સમ્રાટ દિગ્વિજય કરવા નીકળે ત્યારે તેને શત્રુનો નાનામાં નાનો કિલ્લો પણ જીતવો પડે છે, તેમ સાધક ચરમાવર્તકાળમાં સદ્ગુરુના સંગથી કર્મરૂપી શત્રુને હરાવવા જ્ઞાન અને ક્રિયારૂપી વિરાટ છલાંગ લગાવી શકે છે.

રોહિણેયકુમાર ભગવાન મહાવીર સ્વામીની વાણીને પોતાના અંતરપટ પર ઝીલવા લાગ્યો. જિનવાણીના તાપથી મોહ તિમિરની ગ્રંથિઓ ઓળગવા માંડી. ભગવાને ભવ્યજીવ જાણી અનંત પુદ્દગલ પરાવર્તનની ૨ઝળપાટનો તાદશ ચિતાર તેની સમક્ષ ખૂલ્લો કર્યો. મનુષ્યભવની દુર્લભતા, શ્રેષ્ઠતા અને ઉત્તમતા તે અવાક્ બની સાંભળી રહ્યો.

## દશ બોલની દુર્લભતા :

જેમ નદીમાં પડેલો પથ્થર પાણીના સતત આવાગમનથી અન્ય પથ્થરો સાથે અથડાઇ-ઘસાઇને સ્વયં ગોળ બની જાય છે, તેમ અનાદિ કાળથી મિથ્યાત્વ અવસ્થામાં અનંત દુ:ખો સહન કરતાં કરતાં ચતુર્ગતિમાં કૂટાતો, જન્મ-મરણરૂપ આવાગમનથી અનેક કષ્ટો સહન કરતાં કર્મોનો ક્ષય થવાથી જીવની શુદ્ધિ થતાં ક્યારેક મનુષ્યગતિ પ્રાપ્ત થાય છે.

મનુષ્ય ભવ દશ દષ્ટાંતે દુર્લભ છે, જેનું વર્શન 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' અ.૫માં જોવા મળે છે. કડી-૨૩૪થી ૨૩૬માં દશ બોલની દુર્લભતાનું કવિ શાસ્ત્રોકત રીતે વર્શન કરે છે. ભવાટન કરતાં આ જીવને પ્રખર પુણ્યથી દશ વસ્તુઓ મળે છે. (૧) મનુષ્ય ભવ (૨) આર્થક્ષેત્ર (૩) ઉત્તમ કુળ (૪) પંચેન્દ્રિય પણું (૫) નિરોગી શરીરે (૬) જૈનધર્મની પ્રાપ્તિ (७) સદ્ગુરુનો સંગ(૮) જિનવચનનું શ્રવણ (૯) વીતરાગના વચન પર શ્રદ્ધા (૧૦) સંચમમાં પુરૂષાર્થ."

કવિ ૠષભદાસે 'સમકિત સાર' રાસની ઢાળ : 3માં કડી હલ થી લવ સુધીમાં દશ બોલની દુર્વભતા દર્શાવી છે.

અનંતા અનંત જીવો સિદ્ધ દશાને પામ્યા છે તેમાં ક્યારેક કોઈ એકાદ જીવ જ અપવાદ રહ્યો ક્શે જેણે લાંબો માર્ગ નહીં કાપ્યો હોય, જેમકે મરૂદેવા માતાનો જીવ અવ્યવહાર રાશિની નિગોદમાંથી નીકળી, અનંત ભવ ન કરતાં કેળનો એક જ ભવ કરી બીજા ભવમાં મનુષ્યપણે જન્મી કેવળજ્ઞાન પામ્યા. વળી, કેવળજ્ઞાન પામ્યા પછી અંતમુદ્ધિમાં મોક્ષમાં પહોંચ્યા.

સંસારી જીવોની જીવન ચાત્રા ક્રમે ક્રમે આગળ વધે છે. પ્રથમ સર્વ જીવો નિગોદમાં હોય છે. જ્લાં તેમની ચેતના અતિ અલ્પ માત્રામાં જાગૃત હોય છે. તેમની જ્ઞાન શક્તિ સુખ-દુ:ખનું વેદન કરી શકે છે પણ વ્યક્ત ન કરી શકે. આપણા એક શ્વાસોશ્વાસ જેટલા કાળમાં નિગોદના જીવો સાડા સત્તર વાર જન્મ-મરણ કરે છે. આ ક્રમ અનંતકાળ સુધી અવિસ્તપણે ચાલુ રહે છે. એક પળની પણ શાંતિ નથી, "સવ્વે जीवाવિ इच्છન્તિ जीविउं न मरिज्जिउं - સર્વ જીવો જીવન ઇચ્છે છે. મરવું કોઈને ગમતું નથી. આ છે પર્યાય લુબ્ધતાનું સચોટ ઉદાહરણ. નિગોદમાં ઘણો કાળ પસાર થયા પછી કોઈ એક જીવનું ભાવમન ક્ષિયત્ જાગૃત થતાં તેને પુણ્યનો બંધ થાય છે. એ પુણ્યના ઇક્કાથી તે જીવ નિગોદમાંથી બહાર આવે છે. તેનું ઉત્થાન પ્રારંભ થાય છે. નિગોદના જીવોને દ્રવ્યમન નથી પણ ભાવમનની ઉત્તમ કાર્ચવાહી આત્મા સુધીની ચાત્રાનો પ્રારંભ કરાવે છે.

નિગોદમાંથી નીકળેલો જુવ સૂક્ષ્મ એકન્દ્રિય, બાદર એકેન્દ્રિય, બેઈન્દ્રિય, તેઈન્દ્રિય, ફ્રીરેન્દ્રિય, અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય, સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય; આ પ્રમાણે એક પછી એક યોનિમાં અનંત દુઃખો શોગવતો, અકામનિર્જરા કરતો હળુકર્મી બની, પુણ્યરાશિ એકબ્રિત થતાં મનુષ્ય યોનિમાં જન્મ ધારણ ફ્રુરે છે. (ભવભાવના ગ્રંથમાં જીવની ૮૪ લાખ જીવાયોનીની યાબાનું વિશદ વર્ણન છે.)

મનુષ્યગતિમાં આવતા પહેલાં જીવને બીજી ત્રણ ગતિમાં અતિશય પરિભ્રમણ કરવું પડે છે. જુગલિયા મનુષ્ય તરીકે એક જ ભવ મળે. કર્મભૂમિના મનુષ્ય તરીકે લગોલગ સાત ભવ મનુષ્યના ક્ષાય. ગર્ભજ મનુષ્યનું ઉપજવાનું સ્થાન તીર્ચ્છા લોકમાં માત્ર અઢીઢીય છે.

## મનુષ્ય પ્રાપ્તિમાં બાધક કારણો:

- ૧) એકેંન્દ્રિય થી પંચેન્દ્રિય સુધી ભિશ્ન પ્રકારવાળી જાતિઓમાં જન્મ.
- ર) દેવલોક, નરક ભૂમિ તેમજ અસુરકાયમાં જન્મ.
- કે) તિર્થંચગતિ, બેઈન્દ્રિય, તેઈન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય તથા પંચેન્દ્રિયમાં જન્મ.
- 🕯)ભોગ સાધનોની પ્રચુરતાને કારણે સંસારદશાથી અવિરક્તિ.
- ૫) મનુષ્યેતર યોનિમાં સમ્મૂઢતા(બેભાન દશા) તેમજ વેદનાનો સદ્ભાવ.

- ૬) મનુષ્યગતિ બાધક કર્મોનો ક્ષય ન થવો.
- ७) મનુષ્યાયુ બંધને અનુરૂપ આત્મશુદ્ધિનો અભાવ.

જૈન દર્શન પ્રમાણે જીવની ચાર પ્રકારની ગતિ છે. (૧) મનુષ્ય (૨) તિર્થંચ (૩) દેવતા (૪) નારકી. તેમાં સંખ્યાની દષ્ટિએ મનુષ્ય સંખ્યાતા છે. દેવતા અને નારકીના જીવો અસંખ્યતા છે જ્યારે તિર્થંચગતિના જીવો અનંતા છે. જૈનદર્શનના ગણિતાનુચોગ પ્રમાણે એકથી ઓગણત્રીસ આંકડા (એકમ) સુધીની સંખ્યા 'સંખ્યાતા' કહેવાય છે. ત્રીસથી વધુ કે ચોક્કસ આંકડો મળે નહિ એવી સંખ્યાને 'અસંખ્યતા' કહેવાય છે. જે સંખ્યાને ગણવાનું ફાવે નહીં અને ગણતાં ક્યારેય પાર આવે નહીં તે 'અનંતા' કહેવાય છે. મનુષ્યની સંખ્યા ૨૯ આંકડા સુધીની છે.

જ્યાં સુધી મોક્ષગતિ ન પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી ચારે ગતિના જીવો એકગતિમાંથી બીજી ગતિમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. એ પરિભ્રમણનો નિયમ છે. 'દંડક પ્રકરણ'માં ચારે ગતિના જીવોની ગતિ-આગતિ કહી છે.

### भानव भवनी भक्ताः

સુખવૈભવ, અવધિજ્ઞાન, દીર્ઘાયુષ્ય, વૈકિય શરીર, આકસ્મિક મૃત્યુનો અભાવ આ દષ્ટિએ મનુષ્યગતિ કરતાં દેવગતિ ચડિયાતી હોવા છતાં મોક્ષપ્રાપ્તિ માટે મનુષ્યગતિ જ જોઈએ તેથી દેવો પણ મનુષ્ય ગતિને ઝંખે છે.

મનુષ્યગતિની શ્રેષ્ઠતા દર્શાવતાં 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં કહ્યું છે:

माणसत्तं भवे मूलं लाभो देवगइ भवे।

मूलच्छेएण जीवाणं णरगतिरि रवत्तणं धुवं।।

અર્થ : મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરવો એ મૂળધનની રક્ષા છે. દેવત્વ પ્રાપ્ત કરવું એ લાભ સ્વરૂપ છે. અને નરક તથા તિર્થંચગતિમાં જન્મ લેવો એ મૂળધન ખોઈ નાખવા બરાબર છે.

लुवनुं परम तक्ष्य मुक्ति छे. डेवलज्ञान विना भोक्ष नथी. डेवलज्ञान भाभ मनुष्यगतिमां ९ शक्ष्य छे डारणडे घातीडर्मना क्षय विना डेवलज्ञान न थाय. घाती डर्मोनो क्षय सर्वविरुति धर्म द्वारा इक्ष्त मनुष्य ९ डरी शडे. हेवता अने नारडी अविरुति छे. तिर्यय गतिमां हेशविरुति छे पण सर्वविरुति नथी. आ प्रमाणे डेवलज्ञान मात्र मनुष्यने ९ छे.

વળી, મનુષ્યના ઔદારિક શરીરમાં વજૠષભનારચ સંઘયણ, કુંડલિની શક્તિ, મૂલાધાર વગેરે સૂક્ષ્મ શક્તિયકો અને ઉત્કૃષ્ટ ચિત્તશક્તિ રહેલી છે, જે કર્મોનો ક્ષય કરવામાં સહાયરૂપ બને છે.

મનુષ્યની પાસે દીર્ઘકાલિકી સંજ્ઞા છે. તે લાંબા ભૂતકાળનો, પૂર્વના ભવોનો વિચાર કરી, ભૂલોનું પ્રાથિશ્વિત કરી શકે છે. તેવા દોષો ભવિષ્યમાં ન થાય તેની પ્રતિજ્ઞા કરી તે પ્રમાણે વર્તી શકે છે, રવેચ્છાએ ત્યાગ-સંચમ સ્વીકારી શકે છે. સંવર અને નિર્જરા માટે મનુષ્યગતિમાં જ પૂરો અવકાશ છે એટલે દીર્ઘ કાલિકી (સ્મૃતિ, કલ્પના, તર્ક અને દિષ્ટિવાદોપદેશિકી - દ્વાદશાંગીના જ્ઞાનની) સંજ્ઞા દ્વારા મનુષ્યગતિમાં કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે પરંતુ મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત કરવો દુર્લભ છે.

## भनुष्यभवनी हुर्वभवा :

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં અન્થત્ર પણ કહ્યું છે: माणुस्सं खलुदुल्लहं। મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત થવો ખરેખર દુર્લભ છે. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચે 'ચોગશાસ્ત્ર'માં એકેન્દ્રિયપણાથી બોધિ પ્રાપ્તિની દુર્લભતા સમજાવી છે. 'શ્રીમદ્ ભાગવત'માં પણ તે જ પ્રમાણે કહ્યું છે:

> दुर्लभो मानुषो देहो देहिनां क्षणभंगुरः । तत्रापि दुर्लभं मन्ये वैकृठ प्रियदर्शनम् । ।

અર્થ : મનુષ્ય જન્મ મેળવેવો દુર્લભ છે. વળી મનુષ્યનું શરીર ક્ષણભંગુર છે એટલે મનુષ્ય જન્મ મેળવીને તેદરમ્યાન વૈકુંઠમાં પ્રિયજનોનું (ભગવાન પ્રિય ભક્તોનું) દર્શન કરવું એથી પણ વધુ દુર્લભ છે.

મનુષ્યજન્મની દુર્લભતા સમજાવવા માટે દશ દષ્ટાંતો શાસ્ત્રકારો પ્રસ્તુત કરે છે. તેઓ કહેવા માંગે છે કે એવી વસ્તુ પણ ક્યારેક શક્ય કે સંભવિત બને છે પણ મનુષ્ય ગતિમાં જન્મ મેળવવો એટલો સુલભ નથી.

મનુષ્યભવની દુર્વભવાને દસ દષ્ટાંતો દ્વારા 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' નિર્યુક્તિમાં કહ્યાં છે:

चुल्लग पासनधन्ने, जूए रयणे य सुमिण चक्के य।

चम्म जुगे परमाणू दस दिहंता मणु अळंभे । ११६ । ।

અર્થ : યુલ્લક(ભોજન માટેનું ઘર, રસોઈ ઘર, ચૂલો), પાસક(જુગાર રમવાનો પાસો), ધાન્થ, ધુત(જુગાર), રત્ન, સ્વપ્ન, ચક્ર, કૂર્મ, યુગ, પરમાણુ. આ દશ ધ્ષ્ટાંતે મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત થવો દુર્લભ છે. આદસ ધ્ષ્ટાંતો સંક્ષેપમાં નીચે પ્રમાણે છે.

## (૧) ચૂલો :

બ્રહ્મદત્ત નામનો ચકવર્તી રાજા કોઈ એક બ્રાહ્મણ પર ખુશ થયો. તેણે બ્રાહ્મણને કંઈક માંગવાનું કહ્યું, ''આખા રાજ્યમાં જેટલા ઘરે ચૂલા છે તે દરેક ઘરની રસોઈ રોજ એક દિવસ મને ખાવા મળે.'' રાજાએ તેની માંગણી મંજૂર કરી અને પોતાના ઘેરથી જ શરૂઆત કરી. ચકવર્તી રાજાના ઘરની રસોઈ ખાઈને બ્રાહ્મણને એટલી તૃપ્તિ થઈ કે બીજી વાર રાજાના ઘરે ખાવાનું એને મન થયું. પણ છ ખંડના પ્રત્યેક ઘરે એક એક દિવસ ખાઈ લીધા પછી જ રાજાના ઘરે ફરી એનો વારો આવે. ત્યાં સુધી એ મુવે એવો સંભવ જ નહોતો. તેમ છતાં રાજાના ઘરે પુનઃ બીજી વાર જમવાની એને તક મળે એવી સંભાવના હોઈ શકે પરંતુ માનવ જન્મ મેળવવો એટલી સહેલી વાત નથી.

### (૨) પાસો :

ચાણક્યની પાસે દેવતાઈ સિદ્ધિના પ્રતાપે એવી વિદ્યા હતી કે જે વડે ઘુતમાં કેવા પાસા પાડવાના છે એની ખબર પડી જતી અને તે હંમેશા જીતી જતો. તેનો હરીફ હંમેશા હારી જતો; તેમ છતાં વિદ્યાનો પ્રભાવ ઘટી જતાં કોઈકવાર ચાણક્ય હારી પણ જાય તે જેમ લગભગ અશક્ય છે, તેમ માનવભવ પણ પ્રાપ્ત થવો દુર્લભ છે.

## (૩) ધાન્ય :

આખા ભારત વર્ષના બધા ચોખાનો (જબરદસ્ત) મોટો ઢગલો કરવામાં આવે અને તેમાં

એક શેર સરસવના દાણા નાખીને હલાવી નાખવામાં આવે. ત્થાર પછી એક ડોશીમાને એમાંથી સરસવના બધા દાણા જુદા કાઢી એકઠા કરવાનું કહે તો તે અશક્ય છે પરંતુ કોઈક વખત તેવું પણ બની શકે, પણ માનભવ એટલી સહેલાઈથી મળવો શક્ય નથી.

## (४) धुत :

એક રાજ્યસભાના ૧૦૮ સ્તંભો છે. દરેક સ્તંભને ૧૦૮ ખૂણા છે. એ રીતે જેટલા ખૂણા થાય એટલી વાર એક પણ વખત હાર્ચા વિના, કંઈ પણ ઠગાઈ કે વિદ્યા વગર જુગારમાં જીતવું શક્ય તો નથી જ. છતાં ક્યારેક તે શક્ય બને પણ માનવજન્મ એટલો સહેલો નથી.

### (૫) ૨૮ન ઃ

કોઈ એક ઇનાઢ્ય વેપારી બહારગામ ગયો. તે દરમ્યાન તેના પુત્રએ કિંમતી રત્નો વેચી ખાદ્યાં. એકની પાસેથી બીજા પાસે એમ કરતાં કરતાં એ રત્નો આખા દેશમાં ફેલાઈ ગયાં. વર્ષો પછી પાછા ફરેલા વેપારીને તેની જાણ થઈ, પરંતુ હવે તે રત્નો કઈ રીતે પાછાં મળે ? છતાં કદાય એવું જેટલી સહેલાઈથી શક્ય બને એટલી સહેલાઈથી માનવજન્મ મળવો શક્ય નથી.

### (६) स्वष्न :

મૂળદેવ નામના જુગારીને સ્વપ્ન આવ્યું કે પોતે ચંદ્રને ગળી રહ્યો છે. સ્વપ્નના પ્રભાવે સાત્રે દિવસે તેને થોડા સમય માટે રાજ્ય મળ્યું પણ એવું સ્વપ્ન એને પુન: આવે અને પુન: તેને સાતમે દિવસે રાજ્ય મળે એ શક્ય નથી, છતાં ક્યારેક શક્ય બને પણ માનવ જન્મ મળવો એટલો સહેલો નથી.

## (७) ચર્મ :

એક લાખ ચોજન પહોળા સરોવર પર ચામડા જેવી સેવાળ જામી છે. અંદર એક કારળો સપરિવાર રહે છે. એક દિવસ પવનથી સેવાળમાં છિદ્ર પડ્યું. તે સમચે કાચબો ત્યાં જ હતો. કાચબાને છિદ્રમાંથી ચંદ્ર દેખાચો. તેને પોતાના પરિવારને બતાવવાનું મન થયું. તે પોતાના પરિવારને સરોવરમાંથી શોદીને લાવે છે, તે જ સમચે પવનથી સેવાળનું છિદ્ર પૂરાઈ ગયું. પુન: છિદ્ર પડે અને તે વખતે પૂર્ણિમાના ચંદ્રનો ઉદય હોય એ શક્ય નથી તેમ છતાં કોઈક વાર એ શક્ય બને પણ માનવ જન્મ મળવો એટલો સહેલો નથી.

## (८) ચક્ર :

અહીં રાધાવેધનું દષ્ટાંત છે. રાધા નામની પૂતળીની આંખ નીચે આઠ ચક્રો ઉલટા સૂલટા ફરતાં હોય છે. એ ચક્રો અમુક રીતે આવે ત્યારે ક્ષણ માત્રને માટે રાધાની આંખ દેખાય. ધનુર્વિધાના જાણકાર તેલની કટાઈમાં પ્રતિબિંબ જોઈ ઉપર બાણ એવી રીતે છોડે કે આઠે ચક્રોમાંથી પસાર થઈ રાધાની આખ વીંદો. આવો કુશળ રાધાવેધ બહુજ ગણતરીવાળા અને પૂરેપૂરી ચોક્કસાઈવાળા માણસથી પણ ક્યારેક જ સિદ્ધ થાય પણ માનવ ભવ એથી પણ વધુ દુર્લભ છે.

## (૯) ચુગ :

બે લાખ ચોજન વિસ્તારવાળા વિશાળ સમુદ્રમાં એક કિનારે ગાડાનું ઘૂંસરું અને સામે કિનારે એમાં ભરાવવાનું સમોળ(ઊભું લાકડું, સામિલ) નાખવામાં આવે. એ સમોળ આપોઆપ ખસતું ખસતું આવી ધૂંસારામાં ભરાઈ જાય એવું બને જ નહિ, છતાં ક્યારેક એ શક્ય બને પણ માનવ ભવ એટલી સહેલાઈથી મળે નહીં.

## (૧૦) પરમાણું :

એક વિશાળ સ્તંભનો ચૂરો કરી પહાડ પરથી ઉડાવવામાં આવે પછી એ બધો ચૂરો ભેગો કરી આપવાનું કહેવામાં આવે તો તે અશક્ય છે પરંતુ કદાચ કોઈ કાળે એ શક્ય બને પણ માનવભવ એટલી સહેલાઈથી મળે નહીં.

એકદમ નિર્દાન માણસને ધન મેળવવા માટે જે પરિશ્રમ કરવો પડે અને તેની ધનની દુર્લભતા સમજાય તેટલી દુર્લભતા ગર્ભશ્રીમંતને ન સમજાય , તેમ મનુષ્ય જન્મ આપણને પ્રાપ્ત થઈ ગયો છે તેથી તેની દુર્લભતા સમજાતી નથી.

આવો દુર્લભ મનુષ્યભવ અજ્ઞાની જીવો વ્યર્થ ગુમાવે છે. તેઓ સોનાની થાળીમાં માટી ભરી રક્ષા છે, અમૃતથી પગ દોઈ રહ્યા છે, શ્રેષ્ઠ હાથી ઉપર લાકડાનો ભારો ભરી રહ્યા છે અને ચિંતામણિ રત્ન કાગડાને ઉડાડવા ફેંકી રહ્યા છે તેથી જ કહ્યું છે:

दुर्लभं प्राप्य मानुष्यं, हारयध्वं मुधैव मा । (पःर्श्वचित्र)

અર્થ: , દુર્લભ મનુષ્ય જન્મ મેળવી એને વ્યર્થ ન ગુમાવી દેશો.

મનુષ્ય ગતિ પ્રાપ્ત કરાવનાર ચાર કારણો 'શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર'માં કહ્યાં છે:

चउहिं ठाणहिं जीवा मणुसत्ताए कम्मं पगरेंति तं जहा-पगङ्भद्रभयाए,

पगइविणीययाए, साणुक्कोसयाए अमच्छरियाए।

અર્થ: ચાર કારણોથી જીવ મનુષ્યગતિનું આયુષ્ય બાંદો છે. (૧) સરળ પ્રકૃતિ (૨) વિનીત પ્રકૃતિથી (૩) દયાભાવથી (૪) મત્સરના અભાવથી.

"कम्माणं तु पहाणाए , आणुपुर्वी कयाइउ ।

जीवा सोहिमणुप्पत्ता, आययंति मणुस्सयं।।

અર્થ: અનુક્રમે કર્મોનો ક્ષય કરતાં કરતાં શુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરીને જીવો ઘણા દીર્ઘકાળ પછી મનુષ્ય જન્મપ્રાપ્ત કરે છે.

'ધર્મકલ્પદ્ભમ'માં કહ્યું છે:

अनुलोमो विनीतश्च दयादानरुचिर्मृदुः ।

सहर्षो मध्यदर्शी च मनुष्यादागतो नरः।।

અર્થ : જે બધાની સાથે અનુકૂળ થઈ રહે, વિનયવાન હોય, દયા અને દાનની રુચિવાળો હોય, સ્વભાવે કોમળ, હર્ષવાળો, મધ્યદેષ્ટિવાળો જીવ મનુષ્યગતિમાંથી આવેલો છે એમ જાણવું.

'વિવેકવિલાસ'માં થોડા શબ્દફેર સાથે કહ્યું છે::

निर्दम्भः सदयो दानी दान्तो दक्षः ऋजुः सदा।

मर्त्ययोनिसमुद्भूतो भवी तत्र पुनः पुनान्।।

અર્થ: જે મનુષ્ય હંમેશાં નિર્દભ હોય, દયાળુ હોય, દાનવીર હોય, ઇન્દ્રિય વિજેતા હોય, ડાહ્યો

અને સરળ હોય તે મનુષ્ય યોનિમાંથી આવેલો હોય છે અને ફરીથી મનુષ્ય ગતિમાં જ જાય છે.

મનુષ્ય જન્મ મળ્યા પછી પણ મોક્ષગતિને ચોગ્ય બીજી બધી સામગ્રી(વસ્તુ)ઓ મળવી પણ ઉત્તરોત્તર દુર્લભ છે.

'શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર'ના દૃકા સ્થાને કહ્યું છે, ''વિશ્વના જીવોને છ વસ્તુઓ પ્રાપ્ત થવી દુર્લભ છે. (૧) મનુષ્યભવ (૨) આર્ચક્ષેત્ર (૩) ઉત્તમ ફુળમાં જન્મ (૪) કેવલી પ્રરૂપિત ધર્મનું શ્રવણ (૫) શ્રવણ કરેલા ધર્મ પર શ્રદ્ધા (६) શ્રદ્ધા, પ્રતીતિ, રુચિ કરેલા ધર્મ પ્રમાણેનું આચરણ.''

આગિયા અને વીજળીના પ્રકાશ જેવો અત્થંત ચંચલ આ મનુષ્યભવ અગાદ્ય સંસારરૂપી સમુદ્રમાં જો સરી પડશે તો ફરીથી પ્રાપ્ત થવો અત્થંત દુર્લભ છે.

જચશેખરસૂરિએ 'ઉપદેશચિંતામણિ'માં કહ્યું છે:

दशाहिं उदाहरणेहिं दुलहं मणुयत्तणं जहा भणियम्। तह जाई कुलाईणिवि दिहंतेहिं दुलहाइं।।

અર્થ : જેમ મનુષ્ય જન્મ દસ દષ્ટાંતે દુર્લભ કહ્યો છે તેમ જાતિ, કુલ વગેરે પણ દસ દષ્ટાંત પ્રમાણે દુર્લભ જાણવાં.

## અન્ય બોલોની દુર્વભતા :

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના 'દૂમપત્તય' નામના દસમા અધ્યનની ગા. ૧૬ થી ૧૮માં એક પક્ષી એક પછીએક વસ્તુઓ પ્રાપ્ત થવી કેટલી દુર્લભ છે તે દર્શાવતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે.

દુર્લભ એવો મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત થયા પછી પણ આર્ચભૂમિ મળવી મુશ્કેલ છે. મનુષ્યની ઉત્પત્તિના અઢી દ્વીપના ૮૬ (૩૦ અકર્મભૂમિ અને ૫૬ અંતરદ્વીપ) ક્ષેત્ર જુગલિયા મનુષ્યના છે. જે ધર્મ વિહીન છે. પંદર ક્ષેત્રમાં પાંચ મહાવિદેહ છે. ત્યાં સદાકાળ જૈન ધર્મ પ્રવર્તે છે. બાકીનાં પાંચ ભરત અને પાંચ એરાવત એ દસ ક્ષેત્રમાં દસ ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમ કાળમાંથી ફક્ત એક ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમથી ઝાઝેરા કાળમાં જ ધર્મ છે.

પાંચ ભરત અને પાંચ ઈરવત એ દશ ક્ષેત્રમાંના એક એક ક્ષેત્રમાં બત્રીસ હજાર દેશ છે. બત્રીસ હજાર દેશમાંથી પણ ફક્ત સાડા પચ્ચીસ આર્ચ દેશ છે. બાકીનાં અનાર્ચદેશ છે. અનાર્ચ દેશમાં ધર્મ સુલભ નથી.

# સાડા પચ્ચીસ આર્થ દેશના નામ :

(૧) મગઇદેશ (૨) અંગદેશ (૩) બંગ દેશ (૪) કલિંગ દેશ (૫) કાશી દેશ (૬) કોશલ દેશ (७) કુટુ દેશ (૮) કુશાવર્ત દેશ (૯) પંચાળ દેશ (૧૦) જંગલ દેશ (૧૧) સોરઠ દેશ (૧૨) વિદેહ દેશ (૧૩) શાંડિલ્ય દેશ (૧૪) વત્સ દેશ (૧૫) મલચ દેશ (૧૬)વચ્છ દેશ (૧७) વરણ દેશ (૧૮) દશાઈ દેશ (૧૯) ચેદિ દેશ (૨૦) સિંધુ સૌવીર દેશ (૨૧) શૂરસેન દેશ (૨૨) બંગ દેશ (૨૩) પુરવર્તા દેશ (૨૪) કુણાલ દેશ (૨૫) લાટ દેશ (૨૫) કેકૈય દેશ (અહોં).

સંપૂર્ણ લોકની અપેક્ષાએ આર્ચ ક્ષેત્ર અલ્પ પ્રમાણમાં છે. આર્ચ ક્ષેત્રમાં મનુષ્ય ભવ પ્રાપ્ત થ**ો** મહાદુર્લભ છે. આર્ચદેશમાં જન્મ્યા પછી પણ ઉત્તમ કુળ મળવો બહુ જ મુશ્કેલ છે. ઘણા લોકો મનુષ્ય હોવા છતાં દરચુ અને મલેચ્છ જેવા નીચ કુળમાં જન્મે છે. નીચકુળમાં પાપ કર્મોની બહુલતા જોવા મળે છે. સંસારમાં કેટલાક જીવો તિર્થચગતિ જેવું જીવન જીવે છે. મજૂર બની તેઓ ભારે વહન કરે છે. કૂતરાની જેમહડધૂત થાય છે.

ચથાશક્તિ તપ, જપ, ઇન્દ્રિય દમન, દયા, દાનાદિ ઉત્તમ સંસ્કારો હોય તેને ઉત્તમ કુળ કહેવાય છે. આવા કુળમાં જન્મ થવો મહામુશ્કેલ છે.

ઉત્તમકુળ મળી ગયા છતાં લાંબુ આચુષ્ય મળતું મહામુશ્કેલ છે. ત્રીજા, ચોથા આરાના મનુષ્યો ખૂબ લાંબા આચુષ્યવાળા હતા. એમના આચુષ્યની અપેક્ષાએ વર્તમાન આાચુષ્ય અતિ અલકાળનું છે. દિવસે દિવસે આચુષ્ય ઘટતું જાય છે. કરોડ ઉપાય કર્યા છતાં કાળથી કોઈ બચી શક્યું નથી. લાંબી આવરદા મળવી એ પુણ્યની નિશાની છે પરંતુ તેમાં ધર્મકરણી કરવામાં પ્રમાદ કરનાર વર્થ ગુમાવે છે.

લાંબુ આયુષ્ય સંભવ છે કે પુણ્યના યોગથી મળ્યું પરંતુ પાંચ ઈન્દ્રિયોની પરિપૂર્ણતા અને નિરોગી કાયા મળવી અત્યંત દુર્લભ છે.

આપણા શરીરમાં પાંચ કરોડ, અડસઠ લાખ, નવ્વાણું હજાર, પાંચસો ચોરાસી (૫,૬૮,૯૯,૫૮૪) રોગો ગુપ્તપણે રહેલાં છે. પાપનો ઉદય થતાં રોગોનો હુમલો થાય છે, જે કાયાનો વિનાશ કરે છે. વળી, અપંગ, ગાંડા કે વિકલાંગ લોકો નરક કે તિર્ચય ગતિ જેવું દુ:ખ વેઠે છે.

રોગથી ઘેરાચેલો જીવ અસહ્ય પીડામાં ધર્મ ન કરી શકે. નિરોગી શરીર મળે તો દાન, જપ, તપ, ધ્યાન, સંવર વગેરે મોક્ષકરણી સધાચ છે. આમ નિરોગી કાયા કે પંચેન્દ્રિયપણું મળવું કઠીન છે.

કોઈ કોઈ સ્થાને નિરોગી શરીરને બદલે 'ધનની જોગવાઈ' પણ ગણાવેલ છે. લક્ષ્મીની મહેર હોય અને સંતોષરૂપી ગુણ હોય તો નિશ્ચિંતતાથી ધર્મધ્યાન કરી શકાય તેથી લક્ષ્મીની કૃપા થવી પણ દુર્લભ છે.

અગાઉના છ બોલની અનુકૂળતા જીવને અનંતીવાર મળી છતાં કાર્ચસિદ્ધિ ન થઈ કારણકે સદ્ગુરુની સંગતિ થવી બહુ જ કઠણ છે. આ જગતમાં પાખંડી, દુરાચારી, સ્વાર્થી, ઢોંગી કુગુરુઓ\* ઘણાં છે, જે ભોળા લોકોને દાર્મના નામે છેતરે છે.

'સકલતીર્થ'માં કવિ કહે છે :

''અઢીદ્ધીપમાં જે અણગાર, અઢાર સહસ શીલાંગના ઘાર;

પંચ મહાવ્રત સમિતિ સાર, પાળે પળાવે ભ્રષ્ટાચાર;

બાહ્ય અભ્યંતર તપ ઉજમાલ, તે મુનિ વંદુ ગુણ મણિમાલ.''

ભારતીય સંસ્કૃતિએ સાધુતાનો આદર્શ ઊંચો રાખ્યો છે તેથી જ ભારતીય સંસ્કૃતિ તેની સાધુતા વડે હજારો વર્ષથી ટકી શકી છે.

<sup>&#</sup>x27;અવંદનીય સાધુ : જુઓ પરિશિષ્ટ વિભાગ : ૫

''ગુરુલોભી રોલા લાલચુ, દોનોં ખેલે દાવ, દોનોં બુડે બાપડે, બેઠ પથ્થરકી નાવ.''

જેમ પથ્થરની નાવમાં બેસનાર ખલાસી અને ચાત્રિક બંને ડૂબે છે, તેમ લોભી ગુરુ અને લાલચી શિષ્ય બન્ને સંસાર સાગરમાં ડૂબે છે.

> માનવદેહ મહામુશ્કેલીએ મળ્યા પછી માનવ ભવની સાર્થકતા જિનદાર્મ શ્રવણમાં રહેલી છે. દાર્મ શ્રવણની દુર્લભતા દર્શાવતાં 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં કહ્યું છે :

"माणुरसं विग्गहं लद्धुं, सुई धम्मस्स दुल्लहा । जं सोच्चा पडिवञ्जंति, तवं खंतिमहिंसयं ।।

અર્થ : મનુષ્ય શરીરને પ્રાપ્ત કરવા છતાં પણ સત્યધર્મનું શ્રવણ દુર્લભ છે. જે ધર્મના શ્રવણથી જવ તપ, ક્ષમા, સહિષ્ણુતા અને અહિંસાનો સ્વીકાર કરે છે.

દાર્મ શ્રવણ મિથ્યાત્વ તિમિરનું વિનાશક છે. શ્રદ્ધારૂપી જ્યોતિનું પ્રકાશક છે. તત્ત્વ-અતત્ત્વનું વિવેચક છે. કલ્યાણ અને પાપનું ભેદદર્શક છે. દાર્મશ્રવણ અમૃતપાન સમાન એકાંત હિતકર છે. આવું શ્રુતચારિત્ર રૂપી દાર્મનું શ્રવણ મનુષ્યને પ્રબળ પુણ્યોદયથી મળે છે.

દ્યર્મના ઉપદેશક અરિહંત આદિની પ્રાપ્તિની દુર્લભતા બતાવતાં કહ્યું છે :

तित्थयर गणहरो य पत्तेयबुद्ध पुव्वधरा। पंचविहायारधरो, दुल्लहो आयरियोडवि।।

અર્થ : તીર્થંકર, ગણઘર, કેવળી, પ્રત્યેક બુદ્ધ, પૂર્વઘર અને પંચાચારને ધારણ કરનારા આચાર્ચ ભગવંતો આ લોકમાં પ્રાપ્ત થવા મહા દુર્લભ છે. અર્થાત્ સદ્ગુરુનો ચોગ પ્રચુર પુણ્ય રાષ્ટ્રિ એકબ્રિત થતાં થાય છે.

સદ્ઉપદેશ અને સદ્વક્તાનો સુમેળ થવા માત્રથી પણ આત્મકલ્યાણ ન થાય કારણકે ધર્મશાસ્ત્ર શ્રવણની રૂચિથવી મુશ્કેલ છે.

ઉત્તમ ધર્મનું શ્રવણ પ્રાપ્ત થયા પછી તેમાં શ્રદ્ધા થવી અતિ દુર્લભ છે કારણકે વિશ્વમાં મિથ્યાત્વી જુવોનું પ્રમાણ સૌથી વધુ છે.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ત્રીજા અધ્યયનની ગાથા-૮ અને ભ્યાં પણ આ જ વાત કહી છે. આનંદ, કામદેવ આદિ મહાશ્રાવકો જન્મે જૈન ન હોવા છતાં દશ શ્રેષ્ઠીઓ પ્રભુ મહાવીરની પ્રથમ દેશનાથી જ જાગૃત થયાં. તેમણે શ્રાવક ધર્મ સ્વીકાર્યો. શ્રદ્ધા (સમ્યગૃદર્શન) :

ે જૈનદર્શનમાં શ્રદ્ધાને ખૂબ મહત્ત્વ અપાચું છે. જૈનદર્શનમાં શ્રદ્ધાને બોધિ, સમ્ચક્ત્વ, સમ્ચગ્દર્શન કહે છે.

મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત થયા પછી મનુષ્યગતિની દુર્લભતા સમજાય અને ધર્મतत्त्वमां श्रद्धा જામવી તેમજ મોક્ષ ગતિની દુર્લભતાનું જ્ઞાન થવું પણ અત્યંત દુર્લભ છે. અંધશ્રद्धા અને ગતાનુગતિક શ્રद्धા ઘણી વ્યાપક છે. તેથી જ કહ્યું છે - सद्धा परमदुल्लहा। અર્થાત્ तत्त्वश्रद्ध। થવી ઘણી દુર્લભ છે. સમ્ચક્ત્વની દુર્લભતા દર્શાવતાં 'સંબોધ પ્રકરણ' ગ્રંથમાં હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ કહે છે કે :

"लब्भई सुरसामित्तं लब्भइ पहुयत्तणं न संदेहो।

एगं नवरि न लष्भइ, दुल्लहरयणं सम्मत्तं।।

ર્શિક: કરોડો દેવોનું સ્વામિત્વ-ઈન્દ્રપદ મેળવવું સહેલું છે. તેમજ તેમના પર પ્રભુત્વ પ્રાપ્ત કરવું શાસહેલું છે પરંતુ સમ્ચક્ત્વરૂપી દુર્લભ રત્નની પ્રાપ્તિ થવી સરળ નથી.

'શ્રી ભગવદ્ ગીતા'માં પણ કહ્યું છે:

"श्रद्धावांल्लभते ज्ञानं तत्त्परः संयतेन्द्रियः । ज्ञानं लब्ध्वा पूरां शान्तिमचिरेणा घिगच्छति । ।

અર્થ : જે વ્યક્તિનું અંત:કરણ શ્રદ્ધાથી વાસિત છે તે સમ્યક્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. સમ્યક્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરનાર જીવાત્મા શીધ્ર અક્ષયશાંતિ અર્થાત્ મુક્તિપદને પ્રાપ્ત કરવાનો અધિકારી બને છે.

પૂર્વાચાર્ચોએ શ્રદ્ધાની શ્રેષ્ઠતા બતાવતાં કહ્યું છે:

अतुलगुणनिधानं सर्वकल्याणीबीजं ! जननजलिधपोतं भव्यसत्त्वैकचिन्हम् । । दुरिततरुकुठारं पुण्यतीर्थं प्रधानम् । पिबत जितविपक्षं दर्शनाष्यंसुधाम्बु । ।

અર્ધ : હે ભવ્યો ! તમે સમ્ચક્ત્વરૂપી સુધાનું જલપાન કરો કારણ કે તે અતુલ ગુણોનું નિધાન છે. સર્વ કલ્યાણનું બીજ છે. જન્મ મરણમચ સંસાર સાગરને તરી જવાનું વહાણ છે. ભવ્ય જીવોનું એક લક્ષણ છે. પાપરૂપી વૃક્ષને છેદવાનો કુહાડો છે, પવિત્ર એવું તીર્થ છે. સર્વ રીતે શ્રેષ્ઠ છે તેમજ મિથ્યાત્વને જીવનારું છે.

જૈનદર્શનમાં શ્રદ્ધાનું વિશિષ્ટ મહત્ત્વ છે. શ્રદ્ધા વિનાના તપ, જપ, ક્રિયા, અનુષ્ઠાન સર્વ એકડા વિનાના મીંડા સમાન નિર્શક દર્શાવેલ છે.

#### अण्या :

પૂર્વાચાર્થોએ સમ્ચક્ત્વની વ્યાખ્યા કરતાં કહ્યું છે:

अरिहंतो महदेवो , जावज्जीवाए सुसाहुणो गुरुणो ।

जिण पण्णतं तत्त्वं, इय सम्मत्तं मए गहियं।।

અર્થ : સાચા દેવમાં દેવત્વ બુદ્ધિ, સાચા ગુરુમાં ગુરુત્વ બુદ્ધિ અને સદ્ધર્મમાં ધર્મ બુદ્ધિ થવી તે સમ્યક્ત્વ (બોધિ) છે.

'ચોગશાસ્ત્ર'માં શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ચજી કહે છે :

या देवे देवताबुद्धिर्शुरौ व गुरुतामतिः।

धर्मे च धर्मधीः शुद्धसम्यकत्विमदमुच्यते ।।२ ।।

અર્ધ: દેવ, ગુરુ અને ધર્મને વિષે દેવત્વ, ગુરુત્વ અને ધર્મત્વની જે શુદ્ધ બુદ્ધિ છે, તે સમ્ચક્ત્વ છે. શ્રી માનવિજયજી ગણિવર સમ્ચક્ત્વનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં 'ધર્મસંગ્રહ' ગ્રંથમાં કહે છે : जिनोक्त तत्त्वेषु रुचि: श्रद्धा सम्यक्त्व मुच्चते !-જિનોક્ત तत्त्वोमां शुद्ध रुચिએ સમ્ચક્ત્વ છે. શાસ્ત્રોમાં જુદી જુદી અપેક્ષાએ સમ્ચગૃદર્શનનું સ્વરૂપ કહ્યું છે. અરિહંતદેવ પ્રત્યેની શ્રદ્ધા થતાં કુદેવોની શ્રદ્ધા આપોઆપ દૂર થાય છે. આવી શ્રદ્ધા દ્રવ્યલિંગી મુનિઓ તથા અભવ્ય જીવોને પશ હોય છે. અરિહંતની શ્રદ્ધા થતાં સમ્યક્ત્વ હોય અથવા ન હોય પરંતુ દેવ-ગુરુ-ધર્મની શ્રદ્ધા વિના तत्त्वार्थ श्रद्धानरूप सम्यगृहर्शन न હોય.

સાત તત્ત્વોમાં પણ અરિહંતાદિનું શ્રદ્ધાન છુપાચેલું છે. તત્ત્વશ્રદ્ધાનમાં મોક્ષ તત્ત્વ સર્વોત્કૃષ્ટ છે. મોક્ષ અરિહંત અને સિદ્ધનું લક્ષણ છે. મોક્ષનું કારણ સંવર અને નિર્જરા છે. સંવર અને નિર્જરાના ધારક મુનિરાજ છે. મુનિરાજ ઉત્તમ છે તેથી ગુરુનું શ્રદ્ધાન થયું. આશ્રવ એટલે રાગ-દ્વેષના શુભાશુભ પરિણામ. રાગરહિત ભાવનું નામ અહિંસા છે. તે ઉપાદેચ છે તેથી તેની શ્રદ્ધા કરવી તે ધર્મશ્રદ્ધા છે. આ પ્રમાણે ઉપરોક્ત વ્યાખ્યાનમાં શબ્દ ફેર છે પણ અર્થ ભેદ નથી.

'ભગવદ્ ગીતા'માં શ્રી કૃષ્ણ શ્રદ્ધાના સંબંધમાં કહે છે :

"सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज ।

अहं त्वां सर्वपापेभ्यो मोचयिष्यामि मा श्रूवः ।।

અર્થ: હે પાર્થ! તું સર્વ ધર્મોનો ત્યાગ કરી મારે જ શરણે આવ. હું તને સર્વ પાપોથી મુક્તિ આપીશ માટે ગભરાઈશ નહીં. અર્થાત્ હે પાર્થ! તું મારામાં અવિચલ શ્રદ્ધા રાખ.

ધર્મશ્રદ્ધા રાખનાર વેશ્યા અને ઈશુને શરણે જનાર ચોરની મુક્તિ થઈ હતી; એવું ખ્રિસ્તીધર્મની કથામાં પણ કહેવાચું છે.

પ્રત્યેક ધર્મ સમ્યક્ત્વનો ઉપદેશ આપી મિથ્થાત્વનો ત્યાગ કરવાનું કહે છે. અંતઃકરણની નિર્મળતા, સમજપૂર્વકની શ્રદ્ધા અને તત્ત્વની અભિરૂચિ તે સમ્યક્ત્વ છે.

#### SISK

સમ્ચગ્દર્શનની ઉત્પત્તિનું કારણ દર્શાવતાં 'तत्त्वार्थाधिगम सूत्र'ना કર્ता वायड ઉમાસ્વાતિજી કહે છે - <sup>द</sup>र्तान्निसर्गाधिगमाद्धा। सम्बગ्દर्शन બે પ્રકારે થાય છે

- ૧) નિસર્ગ : સ્વાભાવિક
- ૨) અધિગમ : શ્રવણ ઈત્યાદિ પર નિમિત્તથી.

જૈનદર્શનમાં સમકિત પર બહુ ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે. રઢાર્થમાં જેઓ જૈન ધર્માનુચાયી હોય તે સમકિતી કહેવાય અને અન્ય ધર્માનુયાયી મિથ્યાત્વી કહેવાય તે ખરું નથી. જેની દષ્ટિમાંથી વિષમતારૂપી ઝેર નીકળી જતાં તત્ત્વાર્થની રુચિ થાય તે સમ્યગ્દષ્ટિ છે અને તેવી રુચિ ધરાવનાર સમકિતી છે.

# श्रद्धार्जु इकः

જૈનદર્શનમાં કહ્યું છે : सद्हमाणो जीवो वुच्चइ अचरामरं ठाणं। અર્થાત્ શ્રद्धा કરનારો જીવાતમા અજરામર સ્થાનને પામે છે, તેમ ગીતામાં શ્રદ્ધાવાનને તત્ત્વજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ દ્વારા પરમદામની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આચાર્થવર શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વામીએ 'ઉવસગ્ગહરં' સ્તોત્રમાં કહ્યું છે :

तुह सम्मते लब्दे, चिंतामणिकप्पपायवब्सहिए। पावंति अविग्घेणं, जीवा अयरामरं ठाणं ।।४।।

અર્થ: હે ભગવન્! ચિંતામણિ રત્ન અને કલ્પવૃક્ષથી અધિક એવું તમારું સમ્ચક્ત્વ પામ્ચે છતે જુવો કોઈ પણ વિધ્ન વિના મોક્ષને પામે છે.

તાત્ત્પર્ચ એ છે કે સમકિતી જીવ સરળતાથી થોડા જ સમયમાં મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.

## सम्बह्द्वनो महिमा :

સમ્ચગ્દર્શન એ ધર્મનું મૂળ છે. બોદ્ધિ (આત્માનુભૂતિ-શ્રદ્ધા)એ અધ્યાત્મનો એકડો છે. બોદ્ધિ પ્રાપ્તિ એ જ મનુષ્ય ભવનું કર્તવ્ય છે. બોદ્ધિ વિના ચારિત્ર અસંભવ છે.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના ૨૮મા અધ્યયનમાં બોદ્યિની મહત્તા દર્શાવતાં કહ્યું છે:

<sup>''</sup>णादंसणिस्स णाणं, णाणेण विणा ण हंति चरणगुणा । अगुणिस्स णत्थि मोक्खो, णत्थि अमोक्खस्स णिव्वाणं ।।३०।।

અર્થ : સમ્ચગ્દર્શન(બોધિ) વિના સમ્ચગ્જ્ઞાન નથી. સમ્ચગ્જ્ઞાન વિના ચારિત્ર ગુણ ન પ્રગટે, ચારિત્ર વિના કર્મોથી મુક્તિ ન હોય. કર્મથી મુક્તિ વિના નિર્વાણ (સિદ્ધાવસ્થા)ની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

દાર્મમાં બોદ્યિ(સમ્ચગ્દર્શન)નું સ્થાન પ્રથમ છે. તેથી જ '૨૮નકરંડક શ્રાવકાચા૨'માં આચાર્ચસમંતભદ્રજી કહે છે :

> "दर्शनं ज्ञानं चारित्रा साधिमानमुपाश्नुते । दर्शनं कर्णधारं तन्मोक्षमार्गे प्रचक्षते । ।

અર્થ: સંસાર સમુદ્રને પાર કરવામાં મોક્ષમાર્ગરૂપી નાવની પ્રવૃત્તિ સમ્ચગ્દર્શન(બોધિ) રૂપી ખલાસી (ખેવટિયા)ના હાથમાં છે.

વિવેક અને વૈરાગ્યરૂપી હલેસાં વડે સમ્યગ્દર્શન રૂપી નાવિક યાત્રી(જીવ)ને ભવસાગર પાર કરાવી શિવપુરીમાં પહોંચાડે છે. સમ્યગ્દર્શન એ ચારિત્રરૂપી ભવ્ય પ્રાસાદની આધારરૂપભૂમિકા છે. વળી, સમ્યગ્દર્શનરૂપ રત્નની જાળવણી માટે ચારિત્રરૂપ વિજોરીની જરૂર છે.

આચાર્ચ શુભચંદ્રજી 'જ્ઞાનાર્ણવ' ગ્રંથમાં કહે છે :

"चरण ज्ञान योबींजं यम-प्रशमजीवितम्। तपःश्रुताद्यधिष्ठानं सद्भिः सद्र्शनं मतम्।।

અર્થ : જ્ઞાન અને ચારિત્રનું બીજ સમ્ચગ્દર્શન છે. ચમ (મહાવ્રતાદિ) અને પ્રશમ (વિશુદ્ધ ભાવ) માટે જીવન સ્વરૂપ છે. તપ અને સ્વાદ્યાયનો આશ્રયદાતા સમ્ચગ્દર્શન છે.

ન્થાચ વિશારદ પૂ. ચશોવિજચજી મ. 'અધ્યાત્મસાર' ગ્રંથમાં સમ્ચક્**ત્વ અધિકારમાં ક**હે છેઃ

सम्यक्त्व सहिता एव शुद्धा दानादिकाः क्रियाः ।

तासां मोक्षफले प्रोक्ता यदस्य सहकारिता ।।२।।

અર્થ: દાનાદિક ક્રિયાઓ સમ્યક્ત્વ (શુદ્ધ શ્રદ્ધા) સહિત હોય તો જ શુદ્ધ છે. મોક્ષના ફળમાં તે ક્રિયાઓને સહકાર આપનાર સમ્યક્ત્વ જ છે. સમ્ચક્ત્વ વિનાની ક્રિયાનું અધ્યાત્મની દષ્ટિએ કોઈ મૂલ્ય નથી. 'અધ્યાત્મસાર'માં 🛊 યશોવિજયજી મ. આગળ કહે છે:

कनीनिकेव नेत्रस्य कुसुमस्येव सौरभम् । सम्यकृत्व मुच्यतें सारः सर्वेषां धर्म कर्मणात् ॥५ ॥

અર્થ: જેમ નેત્રનો સાર કીકી (કનીનિકા) છે, પુષ્પનો સાર સૌરભ છે તેમ સર્વ ધર્મનો સા સમ્યક્ત્વ છે.

બોદિ (સમ્ચક્ શ્રદ્ધા) એ રત્નપ્રદીપ છે. પ્રદીપના અભાવમાં અંધકાર હોય છે, તેમ સમ્ચ શ્રદ્ધાના અભાવમાં રત્નદીપ વિનાનું જ્ઞાન, ચારિત્ર કે તપ આત્માના મૂળ સ્વરૂપને પ્રગટાવી ન શકે મુક્તિના અર્થીને રત્નપ્રદીપ વિના એક ક્ષણ પણ રહેવું જોખમકારક છે.

બોદ્યિનો મહિમા અચિંત્ય છે, તેથી શ્રીમદ્દજી 'અપૂર્વ અવસર કાવ્ય'માં કહે છે:

''જે પદ શ્રી સર્વફો દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શક્યા નહિ તે પણ શ્રી ભગવાન જો;

તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તો શું કહે, અનુભવ ગોચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો.'' .... રા જેમ દીનું વર્ણન વાણીથી ન થઇ શકે તેમ આત્માનુભૂતિ (સમ્ચક્ શ્રદ્ધા-બોધિ)નું કથન

અનુભવ વિના ન કહી શકાય. લાખો અને કરોડોમાંથી કોઈ વિરલા જ તેનો અનુભવ કરી શકે છે,

''વિરલા જાણે તત્ત્વને, વળી સાંભળે કોઈ;

વિરલા ધ્યાવે તત્ત્વને, વિરલા ધારે કોઈ.''

આ પ્રમાણે જેટલા પણ શમ, દમ, બોદ્ય, વ્રત, તપ આદિને સફળ બનાવનાર સમ્ચગ્દર્શન છે.

તે પ્રાપ્ત થતું મહા દુર્લભ છે. આત્માનુભૂતિનું સુખ અતુલનીચ છે. 'વૈરાગ્ચ કલ્પલતા'માં કહ્યું છે :

सुरासुराणं निलितानि यानि सुखानि भूयो गुणकारभाज्जि ।

समाधिभाजां समतासुखस्य, तान्येकभागेडपि न संपतन्ति ।।२३४।।

અર્થ : સર્વ દેવો, સર્વ અસુરોના સુખો એકત્રિત કરવામાં આવે અને તે સુખોનો અનેક વાર ગુણાકાર કરવામાં આવે તો પણ તે સુખ સમાધિ સુખને અનુભવતા મહાત્માઓના સુખના એક અંશ જેટલું પણ નથી.

આત્માનુભૂતિનું સુખ અનુભવગમ્ચ છે. તે વાણીનો વિષય નથી.

''નાગર સુખ પામર નવિ જાણે, વલ્લભ સુખ કુમારી રે;

અનુભવ વિણ ત્યમ ધ્યાનતણું, તેમ નારી રે.''

જેમ કુંવારી કન્થા પતિ સુખને જાણતી નથી, તેમ પામર માનવી આત્માનુભૂતિના સુખે જાણતો નથી.

આ સમ્યગ્દર્શનનો દીપક પ્રગટાવનાર સુગુરુ છે. જિનવચનરૂપી મિશાલથી મોહ્ અંધારુ, કર્મોનો પડછાયો અને દુઃખોનું અસ્તિત્વ ટકી શકતું નથી. જિનવચનનું ચિંતન-મનન અને નીદિદયાસન બોધ પામવાનો તરણોપાય છે.

### हुढा : १४

કાચકલેસ જાણી કરઇ, શુધ પરૂપક જેહ; ઉપશમ સંચમ આદરઇ, મોક્ષ પંચ સાધેહ ... ૨૩૬ અર્થ: સમજણપૂર્વક કાચાને કષ્ટ આપી વિશુદ્ધ આચરણ કરનારા જૈનધર્મની શુદ્ધ પ્રરૂપણ કરનારા, કષાચોને ઉપશાંત કરી સંચમમાં પુરુષાર્થ કરનારા મોક્ષ માર્ગને જીતે છે. ...૨૩૬

### ઢાળ : ૧૩ મિથ્ચાત્વ ધર્મ

(દેશી : વીજથ કરિ ધરિ આવીઆ)

મોક્ષના પથ જ શ્રિણ કહ્યા, ઉતકષ્ટો મુની ઘરમ; શ્રાવક સંવેગ પાખીઉં, એણઇ ઘરમઇં હણઇં કરમ .... ૨૩૦ ગ્રિહઇસ્ત લંગીઅ, કુલંગીઉં, દ્રવ્ય લંગી કહ્યો જેંહ; શ્રણે મીથ્યાતીઅ એ કહ્યા, સંસાર પંથ સાધેહ .... ૨૩૮ એ સંસાર સમુદ્ર વીષઇ, જીવ સમસ્ત અપાર; ભમ્યા દ્રવ્ય લ્યંગ લેઇ તથા, આણ્ય અનંતીવાર .... ૨૩૯

અર્થ: મોક્ષમાર્ગ ત્રણ પ્રકારે છે. ઉત્કૃષ્ટ માર્ગ તે મુનિધર્મ (દીક્ષા) છે. બીજો શ્રાવકધર્મ અને ત્રીજો માર્ગ સંવેગપાક્ષિક (સાધુનો પક્ષ લેવાવાળાં) આ ધર્મથી કર્મ હણાય છે. ...૨૩૦ ગૃહસ્થલિંગી, કુલિંગી અને દ્રવ્યલિંગી આ ત્રણેને મિથ્યાત્વી કહ્યા છે. તેઓ સંસાર પથને

સાધનાર એટલે સંસાર ભ્રમણ વધારનાર છે. ...૨૩૮

આ સંસાર સાગરને વિશે સમસ્ત જીવો મળીને અપાર જીવરાશિ છે. તેઓ દ્રવ્યલિંગ ધારણ કરી (આજ દિવસ સુધી) ચારે ગતિમાં અનંતીવાર જન્મ-મરણ કરી ભટકતાં રહ્યાં છે. ....૨૩૯

## વિવેચન

પ્રસ્તુત ઢાળ : ૧૩માં કવિ ધર્મની દુર્લભતા બતાવે છે. શાસ્ત્રના અવિરોધી વચનને અનુસરી, ચથાર્થ મૈત્રી વગેરેના ભાવ સહિત આચરણ તે ધર્મ છે. ધર્મ એ અલૌકિક વસ્તુ છે. જીવને અભ્યુદય, આત્મકલ્યાણ કરાવનાર એક માત્ર સુધર્મ છે.

કષ, છેદ અને તાપની પરીક્ષામાં જે ધર્મ ઉત્તીર્ણ નીવડે તે જ સાચો ધર્મ કહેવાય છે. સુવર્ણને સૌ પ્રથમ પત્થર પર ઘસવામાં આવે છે, તે તેની કષ પરીક્ષા છે. પછી તેને કાપીને તપાસવામાં આવે છે, તે તેની છેદ પરીક્ષા છે. અંતે તેને અિનમાં તપાવવામાં આવે છે, તે તેની તાપ પરીક્ષા છે; તેમ જે ધર્મમાં વિધિ-નિષેધ, ઉત્સર્ગ-અપવાદ અને અનેકાન્તનું થથાર્થ પ્રતિપાદન જોવા મળે તે કષશુદ્ધિ ધર્મ છે. જેમાં વિશ્વના સર્વ જીવો પ્રત્યે અહિંસક ભાવનું વિધાન હોય છે. શુદ્ધ આચરણનો માર્ગ બતાવેલ હોય તે છેદ શુદ્ધ ધર્મ છે. જે ધર્મ સ્થાદ્વાદથી ચુક્ત હોય તે ધર્મ તાપ શુદ્ધ છે કારણકે તે માન્યતામાં વિપરીત આગ્રહને સ્થાન નથી.

આવા શુદ્ધ ધર્મ દ્વારા કષાયો, મિથ્યાત્વ, આગ્રહ, ફુતર્કના જાળા સહેલાઈથી દૂર થાય છે. ક્રમિક વિશુદ્ધિના બળે ગ્રંથિભેદ થઈ શકે છે. મોક્ષમાર્ગ ત્રણ પ્રકારે છે. (૧) સમકિતી (૨) દેશવિરતિ (૩) સર્વવિરતિ.

## (੧) સમકિતી :

સમ્ચગ્દર્શન એ ભાવાત્મક વસ્તુ છે, અનુભૂતિનો વિષય છે. શાસ્ત્રકારો એ તેને ઓળખ પાંચ લક્ષણ બતાવ્યા છે.

(૧) શમ = શાન્ત, ક્રોદ્યનો નિગ્રહ. (૨) સંવેગ = મોક્ષ પ્રત્યે રાગ. (૩) નિર્વેદ = સંસ પ્રત્યે ઉદ્ધેગ. (૪) અનુકંપા = દુઃખી જીવો પ્રત્યે કરુણા ભાવ. (૫) આસ્તિક્ય = વીતરાગ વચન ૫ અટલ શ્રદ્ધા.

દર્શન સપ્તકના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયોપશમથી સમકિતની પ્રાપ્તિ થાય છે. સમ્યગ્દર્શ ચોથા ગુણસ્થાનકે પ્રગટે છે.

જે સમ્ચગ્દર્શનીને અપ્રત્થાખ્યાનાવરણીય કષાયનો ઉદય હોય તો વ્રત-પ્રત્થાખ્યાન કરી શકે માટે તેને 'અવિરતિ સમ્ચગ્દષ્ટિ' કહેવાય છે.

# સમ્ચગ્દર્શન પ્રાપ્તિનો ક્રમ:

સમ્ચગૃદર્શન પ્રાપ્તિ માટે પાંચ લબ્લિ આવશ્ચક છે.

- (૧) ક્ષચોપશમ લબ્લિ : આચુષ્ય કર્મ સિવાય સાતે કર્મોની સ્થિતિ ઓછી થતાં અંતઃકોડાક્રોડી સાગરોપમ પ્રમાણ રહે છે. ત્યારે કર્મોના ક્ષચોપશમથી જીવને સમ્ચક્ત્વ પ્રાપ્ત કરવાની યોગ્યતા ઉત્પન્ન થાય છે તે ક્ષચોપશમ લબ્લિ છે.
- (૨) વિશુદ્ધ લિંગ : ક્ષચોપશમ લિંગ ઉપરાંત આત્માના પરિણામ વિશેષ સરળ-ભદ્ર બને તેને વિશુદ્ધ લિગ્ધ કહેવાય છે.
- (3) દેશના લબ્લિઃ ગુરુના ઉપદેશથી શાસ્ત્ર શ્રવણ કરવાની અને સમજવાની ક્ષમતા પ્રગટે તે દેશના લબ્લિ છે.
- (૪) પ્રાચોગ્ય લબ્લિ: સંજ્ઞીપણું, પર્ચાપ્તપણું આદિ કર્મના ક્ષરોપશમથી ઉત્પન્ન થતી જીવની ચોગ્યતાને પ્રાચોગ્ય લબ્લિ કહે છે.
- (૫) કરણ લબ્ધિઃ આત્માના પરિણામ (વિર્ચ) વિશેષને 'કરણ' કહેવામાં આવે છે. તે પરિણામ ૠ પ્રકારના છે. (૧) થથાપ્રવૃત્તિકરણ (૨) અપૂર્વકરણ (૩) અનિવૃત્તિકરણ.

## थथावृत्ति8२७ :

જીવ આયુષ્ય કર્મ સિવાય શેષ સાત કર્મોની સ્થિતિ એક ક્રોડાક્રોડી સાગરોપમમાં પલ્યોપ નો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન કરે છે. આવી કર્મોની સ્થિતિ સંસારકાળમાં જીવ અનંતવાર કરે છે અભવ્ય પણ અનંતીવાર આ કરણ કરે છે. તેનો કાળ અંતર્મુહૂર્ત છે.

## અર્ત્યુક્કા :

પૂર્વે જીવને ક્યારેય ન થયા હોય તેવા વિશુદ્ધ પરિણામને અપૂર્વકરણ કહે છે, આ કરણને પ્રાપ્ત થયેલો જીવ અપૂર્વ આત્માના વીર્ચોલ્લાસના બળે વિશુદ્ધ પરિણામરૂપ પ્રબળ પુરુષાર્થ દ્વારા રાગ-દ્વેષની ગાંઠ ભેદે છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ 'ચોગબિંદુ ગ્રંથ'માં ગા. ૨૮૦ થી ૨૮૩માં ગ્રંથિનું સ્વરૂપ દશાવ્યું છે. આ ગ્રંથિ રાગ-દ્વેષ અને મોહજન્ય કષાયથી ઘન બનેલી છે. અપૂર્વકરણરૂપ તીક્ષ્ણ ભાવ-વ્રજથી તે ભેદાયછે. અપૂર્વકરણનો કાળ અંતર્મુહૂર્વ છે.

## अनिवृत्ति8२ए।:

અપૂર્વકરણથી આગળ વધેલો જીવ અનંતગણી અધ્યવાયની વિશુદ્ધિ કરતો અનિવૃત્તિ કરણમાં પ્રવેશે છે. અહીંથી જીવ સમકિત મેળવ્યા વિના પાછો ફરતો નથી તેથી તેને અનિવૃત્તિ કહે છે. તેનો કાળ અંતર્મહર્ત છે.

અપૂર્વકરણના છેડે રાગ-દ્વેષની ગ્રંથિ ભેદાઈ જતાં એક અંતર્મુહૂર્તના અનિવૃત્તિકરણને ષસાર કર્યા પછી જ જીવ સમ્ચક્ત્વ પામે છે. કેમકે તે અનિવૃત્તિકરણમાં પણ મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મના દલિકોનો ઉદય ચાલુ છે.

અનિવૃત્તિકરણની અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ સ્થિતિમાં જ્યારે સંખ્યાતમો ભાગ બાકી રહે ત્યારે અંતરકરણની ક્રિયા શરૂ થાય છે, જેમાં મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મના દલિકોને ઉદય અટકે તો જ સ્મિક્તિની પ્રાપ્તિ થાય.

ઉપશ્રમ સમકિત પ્રગટ થતાં તે જીવ ચોથા ગુણસ્થાનકે આવે. જીવ મિથ્યાત્વના ઘરમાં રહી મિથ્યાત્વને હટાવે છે.

# ક્રેમ્ચર્ગદૃષ્ટિ જીવના લક્ષણો :

સમ્ચગ્દષ્ટિ પોતાનું કર્તવ્ય સમજી જીવન વ્યવહાર ચલાવે છે પરંતુ તેમાં માલિકીભાવ રાખતો નથી. તેની પ્રવૃત્તિમાં પાપભીરતા હોય છે. તે સંસારમાં જલકમલવત્ રહે છે.

સમ્ચગ્દષ્ટિ જીવને નિરંતર ભેદજ્ઞાનનો અભ્યાસ હોય છે. જેમ કોઈ અભિનેતા ભિખારીનો ઋભિનય કરે ત્યારે ભિખારી દેખાય છે છતાં પોતાનું વાસ્તવિક અસ્તિત્વ ભૂલતો નથી, એમ જેણે ઋકવાર આત્માનો અનુભવ કર્યો છે તેની જ્ઞાચકપણાની પ્રતીતિ સતત ચાલુ રહે છે.

ભરત મહારાજાને બત્રીસ હજાર મુકુટઘારી રાજાઓ પ્રણામ કરવા આવતા. તેમણે બાહ્ય ક્ષત્રુઓ પર વિજય મેળવ્યો હતો પરંતુ આંતરિક શત્રુઓ પર વિજય મેળવવા, પોતાને હરઘડી જાગૃત કરવા પોતાના સાધર્મિકોને રાજસભામાં બોલાવતા હતા. 'जितो भवान् वर्द्धते भीस्तरमान्माहन माहन -અર્થાત્ તમે જીતી ગયા છો, ભય વધતો જાય છે માટે આત્મગુણોને ન હણો, ન હણો.' શબ્દ દ્વારા તેઓ ક્ષરત મહારાજાને સાવધાન કરતા હતા. (મહારાજ! તમે છ ખંડ જીત્યા છે પરંતુ પાંચ ઈન્દ્રિય અને મન ક્ષતવાના બાકી છે.)

દેવો દ્વારા સુંદર કાયાની રોગ ગ્રસ્ત દશા જોઈ છ ખંડના ઐશ્વર્યને તૃણવત્ જાણી બીજી જ માં સનત્કુમાર ચક્રવર્તીએ તેનો ત્થાગ કર્યો. એટલું જ નહીં તપ અને સંચમની શુદ્ધતાથી અનેક શબ્ધિઓ મેળવવા છતાં તેનો ઉપયોગ રોગના નિવારણ માટે પણ ન કર્યો. તેમનું લક્ષ કર્મરૂપી રોગને મ્લ્ટ કરવાનું હતું. તેમણે દેહના ભેદજ્ઞાનથી કર્મનો ચૂરો કર્યો. સમ્ચક્ત્વ પ્રાપ્ત થયા પછી પલ્ચોપમ પૃથક્ત્વ (રથીલ પલ્ચોપમ) જેટલી મોહનીય કર્મને સ્થિતિ ઓછી થાય ત્યારે દેશવિરતિ ધર્મ પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યાર પછી સર્વવિરતિ, ઉપશ્રમ શ્રેણી, ક્ષપ શ્રેણીમાંના દરેકની પ્રાપ્તિ વખતે સંખ્યાતા-સંખ્યાતા સાગરોપમની સ્થિતિનો ઘટાડો જરૂરી બને છે.

ભગવાને બે પ્રકારના ધર્મ કહ્યા છે. અણગાર ધર્મ, આગાર ધર્મ.

#### દેશવિસ્તિ :

દેશ = અંશથી વિરતિને સ્વીકારે તેને દેશવિરતિ કહેવાય. શ્રાવકાચારનું વર્ણન પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૪ માં છે.

પાંચમા ગુણસ્થાનવાળો આત્મા 'દેશવિરતિ' કહેવાય છે. દેવ, ગુરુ, ધર્મની ભક્તિ અને શ્રદ્ધા, જીવો પર અનુકંપા, સુપાત્ર દાન, સત્ શાસ્ત્રોનું શ્રવણ, બાર વ્રતનું પાલન, પ્રતિમા ધારણ વગેરે બાહ્ય-આભ્યંતર ધર્મના પાલનથી જીવન આરાધનામચ બનાવે છે.

દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકે રહેલા શ્રાવક યથાશક્તિ વ્રત-પ્રત્થાખ્યાન ધારણ કરતા હોવાથી સંચમાસંચમ(સંચતાસંચત) કહેવાય છે.

હજારો માઈલની ચાત્રા કરતી વહેતી નદી રણપ્રદેશમાં આવી સમાઈ જાય છે. ઉપરથી તે લુપ્ત દેખાય છે પણ ખરેખર તે નષ્ટ થતી નથી. રણના ઊંડાણમાં જતાં તેનાં ક્યાંક ક્યાંક થોડા જળિંદુઓ મળી આવે છે, જે નદીના આંશિક અસ્તિત્વના સૂચક છે. એ જ રીતે આદિનાથે પ્રવર્તને કરેલો નિવૃત્તિ ધર્મ અને પ્રવૃત્તિ ધર્મ ઘણો કાળ પસાર થતાં લુપ્ત થઈ ગયો, પરંતુ જૈન પરંપરાના દરેક તીર્થંકરોએ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરી છે. ચતુર્વિધ સંઘમાં સાધુ-સાધી નિવૃત્તિ ધર્મનાં ઉપાસક છે. જ્યારે શ્રાવક-શ્રાવિકા પ્રવૃત્તિધર્મના ઉપાસક છે. પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ બન્ને ધર્મને સમાન મહત્ત્વ અપાયું છે.

## सर्वविरुतिधर्भः

દેશવિરતિ નામના પાંચમા ગુણસ્થાને અંશતઃ સંવરનું પાલન કરતો સાધક છટ્ટા ગુણ સ્થાનકે આવે છે. ત્યાં અનંત ગુણ વિશુદ્ધિ હોય છે.

સંચમ ગ્રહણ કરતા સમચે ભાવ પરિણામની ઉચ્ચતમ અવસ્થાના કારણે મુમુક્ષ આત્મા સાતમા ગુણસ્થાનકને સ્પર્શે છે. પરંતુ અનાદિના અધ્યવસાયના કારણે સાતમે આવ્યા પછી ત્યાં જ ઠરી જાય એવું બનતું નથી, તેથી પાછો ફરે છે.

બંને ગુણસ્થાનકોમાં જુવ ઘડિયાળના લોલકની માફક તથા ઝૂલાની માફક ફર્ચા કરે છે. સાતમાએ સ્થિરતા વધતાં આઠમા અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાને આવી શ્રેણી માંડે છે. જો ક્ષપક શ્રેણી માંડે તો આગળ વધતો જીવ બારમા ગુણસ્થાનકે પહોંચે છે. ત્યાં આવેલો જીવ પૂર્ણ વીતરાગતા પામે છે. વીતરાગતા વિના કેવળજ્ઞાનની યોગ્યતા આવતી નથી. આમ, નિગોદથી ઉપડેલો જીવ ગુણોનો વિકાસ સંસાર યાત્રાને સમાપ્ત કરી મુક્તિ મંત્રીલે પહોંચે છે.

ભારતીય સંસ્કૃતિ ત્યાગ પ્રધાન છે. ત્યાગ અને સંયમ પર દુનિયાના બધા ધર્મોએ ઓછાવત્તો ભાર મૂક્યો છે. સાંસ્કૃતિક દષ્ટિએ પાશ્ચાત્ય સંસ્કૃતિ કરતાં પૌરસ્ત્ય સંસ્કૃતિમાં ત્યાગ અને સંચમનો મહિમા વિશેષ છે. શ્રમણ પરંપરાએ સર્વ ત્થાગને મહત્ત્વ આપ્યું છે.

ઇન્દ્રિયાર્થ પદાર્થ દ્વારા મળતું સુખ સ્થૂળ, ક્ષણિક અને સુખાભાસ છે. સંચમમાં રહેલું સુખ યડિયાતું છે એવો ઊંડો અનુભવ થાય ત્યારે જ સાચા સુખની પ્રતીતિ થાય છે, તેથી જ એક એક તીર્થંકર સાથે સેંકડો, હજારો વ્યક્તિઓ શ્રમણ દીક્ષાનો સ્વીકાર કરતા હતા; એવું ઇતિહાસ કહે છે.

જીવને સંચમમાં રાખવા સર્વ પ્રથમ ઈન્દ્રિ તથા મનનું નિયંત્રણ આવશ્યક છે. ઈન્દ્રિયો પર સંચમ મેળવ્યા પછી ચિત્ત પરનો સંચમ સરળ બને છે. જે સરોવરનું જળ નિર્મળ અને પારદર્શક હોય તેમાં હિંસક જળચર રહેતાં નથી તેવી જ રીતે જે માનવીનું હૃદય સરળ અને પારદર્શક બન્યું છે તેમાં ક્રોદ્યાદિ કષાચોરૂપી હિંસક જળચરો રહી શકતા નથી.

સંચમ એ જીવન જીવવાની કળા છે. સંચમ એટલે આશ્રવનો નિરોધ. સંચમ એટલે ઈન્દ્રિયો અને ચિત્ત પર વિજય મેળવી આત્મામાં લીન થવાનું અમોઘ સાધન.

'આચારાંગ નિર્યુક્તિ'માં કહ્યું છે.

लोजस्स सारं धम्मो, धम्मं च नाणसारयं बिति। नाणं संजमसारं, संजमसारं च निव्वाणं।।

અર્થ : સંસારનો સાર ધર્મ છે. ધર્મનો સાર જ્ઞાન છે. જ્ઞાનનો સાર સંચય છે અને સંચયનો સાર બિર્વાણ છે.

'શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર'ની પ્રથમ ગાથામાં શ્રી શચ્ચંભવસૂરિ કહે છે:

''धम्मो मंगल मुक्किहुं, अहिंसा संजमो तवो।''

ઉત્કૃત દાર્મ મંગલમાં અહિંસા અને તપની સાથે સંચમનો સમાવેશ થયો છે.

મહાવ્રત, સમિતિ ગુપ્તિ, ચતિધર્મ, તપ, ચારિશ્ચ, વૈરાગ્ચ, નિગ્રહ, સંચમ વગેરે શબ્દો સંચમ તરીકે ઓળખાય છે, જેમાં સંવરની સાધના છે. (શ્રમણાચારનું વર્ણન પરિશિષ્ટ - દુમાં છે.) ધર્મની દુર્લભતા :

જૈનદર્શનનો એકડો સમ્ચગ્દર્શનથી ઘૂંટાયો છે. આગળ વધી સાધક સંયમ સ્વીકારે છે. સંયમવિના શ્રેણી પર ચઢાતું નથી અને શ્રેણી વિના નિર્વાણ અસંભવ છે.

लब्भन्ति विमला भोए, लब्भन्ति सुरसंपया।

लब्भन्ति पुत्तमित्तंव, अेगो धम्मो न लब्भइ।। (नवस नित्य स्वाध्याय, पृ. १०८)

સર્થ: ભવાંતરમાં દરેક પ્રાણીઓએ દેવતાના, મનુષ્યોના અનેક ભવો કરીને પાંચે ઈન્દ્રિયોનો ભોગવટો કર્યો છે. દેવતાની ઋદ્ધિ પણ અનંતવાર મળી. પુત્ર, મિત્ર અને સ્વજનનું સુખ પણ અનંતી વખત મળ્યું છતાં સાચું સુખ પ્રાપ્ત ન થયું. અર્થાત્ શાશ્વત સુખ ધર્મથી પ્રાપ્ત થાય છે પરંતુ ઉત્તમ ધર્મ (અશગાર ધર્મ) પ્રાપ્ત થવો મહાદુર્લભ છે.

દ્યર્મની દુર્લભતા અંગે પૂ. સંતબાલજી પણ કહે છે :

''મનોરમ્ચ મળે ભોગો, સંપત્તિ દેવની મળે, પુત્ર મિત્ર મળે તો ચે, એક ધર્મ ન સાંપડે.''

### સંત કબીર આત્મજ્ઞાનને સાચો ધર્મ કહે છે :

આત્મજ્ઞાન વિના સૂના ક્યા મથુરા ક્યા કાશી; ભીતર વસ્તુ ધરી નહિ, સૂઝત બાહર દેખન જાસી!

અર્થ: આત્મજ્ઞાન (આત્માનુભૂતિરૂપ) વિના ભક્તિ, તીર્થચાત્રા સર્વ વ્યર્થ છે. માનવી (ક્રિયાકાંડો) બાહ્યોપચારમાં રચ્યોપચ્યો રહેવાનું છોડી જો અંદર ડોકિયું કરે તો એને આત્મોદ્ધારનો કીમિયો સ્વતઃ જડી જાય!

બળવાન મોહનીચ કર્મ આત્માના સ્વાદને ચાખવા દેતું નથી તેથી જ સત્થ ધર્મની પ્રાપ્તિ થતી નથી. સંચમ એ દીનતાનો ત્યાગ અને સ્વાધીનતાનું સુખ અનુભવવાનો માર્ગ છે. સંચમ એ મહાન લાભનું કારણ છે. 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના નવમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે :

> "मासे मासे उ जो बाले, कुसञ्गेणं तुं भुंजेए । न सो सुयक्रवाय धम्मस्स, कलं अग्घइ सोलसि । ।

અર્થ : જે અજ્ઞાની ઉગ્ર તપસ્વીઓ, માસ માસના ઉપવાસ તપ કરે છે અને પારણામાં સોચની અણી પર રહે એટલો જ આહાર કરે છતાં તેઓ સમ્ચક્ ચરિત્રરૂપી મુનિધર્મના સોળમા ભાગનું ફળ પામી શકતા નથી અર્થાત્ તેનું તપ સમ્ચક્ ચારિત્રની સોળમી કળા બરાબર પણ થઈ શકતું નથી.

મિથ્યાત્વી આખો જન્મારો માસક્ષમણના પારણે માસક્ષમણની તપશ્ચર્યા કરે અને જે ફળ પામે તે ફળથી સમ્યક્ત્વી જીવની એક નવકારશીનું ફળ વધી જાય છે. વળી, દેશવિરતિનાં આખા જન્મારાનાં પચ્ચક્ખાણનાં ફળ કરતાં દીક્ષા લીધેલા સંયમીની એક ઘડી વધી જાય. કેટલું અમૂલ્ય છે સંયમ!

મરફેવા માતા ગૃહસ્થવેશમાં હોવા છતાં હાથીની અંબાડી પર પોતાના તીર્થંકર પુત્ર ૠષભદેવના સમવસરણમાં પરિણામોની તીવ્રતમ વિશુદ્ધિ કરતાં એક અંતર્મુહૂર્તમાં ક્ષપક શ્રેણી પર ચઢી કેવળજ્ઞાન પામ્યાં.

ભરત ચકવર્તીને અરીસાભુવનમાં વીંટી ઉતારતાં અન્યત્વ ભાવના ભાવતાં ઘાતી કર્મોનો ક્ષચ થતાં કેવળજ્ઞાન થયું.

પૃથ્વીચંદ્ર, ગુણસાગર, ઈલાચીપુત્ર, કૃતપુણ્ય વગેરે તપ, સંચમની સાધના કર્યા વિના કેવળજ્ઞાન પામ્યા. આવી ઘટનાઓ કવચિત્ જ થાય છે. એ અપવાદ માર્ગ છે. ઉત્સર્ગ માર્ગ તો એક જ છે. મોક્ષપદની પ્રાપ્તિ સંચમ વિના અસંભવ છે.

કવિ કડી-૨૩૮માં ગૃહસ્થલિંગ, કુલિંગ અને દ્રવ્ય લિંગીને મિથ્યાત્વી કહે છે.

- વ) દ્રવ્યલિંગ = માત્ર બાહ્ય પરિવેશ. જેમાં આંતરિક પરિણતિ જિનધર્મથી વિપરીત છે, તેથી તેની ગણના મિલ્યાત્વમાં થાય છે.
- ૨) કુલિંગ = અસદ્ આચરણ, યમ-નિયમનો ભંગ, અતિયારોનું સેવન, દોષો તરફ દુર્લક્ષ્ય. અતિશય દોષોનું સેવન કરનાર અંતે સદાચારથી સંપૂર્ણ વિરમે છે. તેના ભાવો જિનદ્યર્મથી તદ્દન વિપરીત છે.
- ૩) ગૃહસ્થલિંગ = ગૃહસ્થ = સંસાર ભાવ.

કવિએ દ્રવ્યલિંગને અપ્રમાણ કહ્યું છે, તેમ ઉપાધ્યાય ચશોવિજયજીએ પણ લિંગને અપ્રમાણ કહ્યું છે.

''કોઈ કહે અમ્હેં લિંગે તરસ્થું, જેન લિંગ છે વારુ;

તે મિથ્યા, નવિ ગુણ વિણ તરઇં, ભુજ વિણ ન તરે તારૂ રે.'' (૧/૧૮)

અર્થ : આોદ્યો, મુહપત્તીથી તરી જઈશું એવું કહેનારા દ્રવ્યલિંગી (સાધુવેશ કે ઉપકરણાદિ)થી ન તરાય, જેમ હાથ વિના તરવૈંચો નદી ન તરી શકે.

જૈનદર્શનમાં વેશની મુખ્યતા કરતાં અંતર પરિણતિની વધુ મહત્તા છે. નવ તત્ત્વમાં મોક્ષ તત્ત્વની અંદર પંદર ભેદે સિદ્ધ થવાની વાત કહી છે. તેમાં અન્થલિંગ, સ્વલિંગ અને ગૃહસ્થલિંગે સિદ્ધ શઈ શકે તેવું જણાવેલ છે.

કર્મમુક્ત જુવોમાં કર્મરૂપી બીજ બળી ગયા હોવાથી જન્મરૂપ અંકુરોની ઉત્પત્તિ નથી. જન્મ ન હોવાથી શરીર પણ નથી. અશરીરીને દ્રવ્યવેદ નથી. ચારિત્ર મોહનીય વેદનો અભાવ હોવાથી સર્વ સિદ્ધ ભગવંતો એક સમાન જ હોય પરંતુ છેલ્લા જે દેહથી તેઓ સર્વ કર્મોથી મુક્ત થઈ લોકાગ્રે પહોંચે છે તે અપેક્ષાએ પંદર ભેદે સિદ્ધ થાય છે.

**સિદ્ધના પંદર ભેદ** : (શ્રી નંદીસૂત્રના સૂત્ર-૨૧, પૂ.૨૦૩ અને શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર પદ-૧, સૂત્ર-૧૧, પૂ.૯૬७)

૧)તીર્થ સિદ્ધા

: તીર્થંકરો દ્વારા તીર્થની સ્થાપના થયા પછી જે મોક્ષે જાય તે.

દા.ત. ગણઘર.

૨) અતીર્થ સિદ્ધ

ઃ તીર્થંકરો તીર્થનું પ્રવર્તન કરે તે પહેલાં જ મોક્ષે જાય તે.

દા.ત. મરૂદેવી માતા.

3) તીર્થંકર સિદ્ધા

: તીર્થંકરની પદવી પામીને જે મોક્ષે જાય તે.

દા.ત. ૠષભદેવ આદિ તીર્થકરો.

૪) અતીર્થકર સિદ્ધા

ઃ તીર્થંકર પદ પામ્યા વિના સામાન્ય કેવળીપણે મોક્ષે જાય તે.

દા.ત. કપિલ કેવળી.

૫) ગૃહસ્થલિંગ સિદ્ધા

: ગૃહસ્થના વેશમાં જ કર્મનો ક્ષય થતાં મોક્ષે જાય તે.

દા.त. ભરત ચક્રવર્તી.

६) અન્થલિંગ સિદ્ધા

ઃ સંન્થાસી, થોગી, તાપસના વેશમાં મોક્ષે જાય તે.

દા.ત. વલ્કલચીરી મુનિ.

७) સ્વલિંગ સિદ્ધા

: જૈન શ્રમણના વેશમાં મોક્ષે જાય તે.

દા.ત. જંબુ સ્વામી, ગૌતમ સ્વામી આદિ.

૮) સ્ત્રીલિંગ સિદ્ધ

: સ્ત્રીલિંગે મોક્ષે જાય તે. દા.ત. ચંદનબાળા, બ્રાહ્મી, સુંદરી આદિ.

e) પુરૂષલિંગ સિદ્ધા

: પુરુષલિંગે સિદ્ધ થાય તે. દા.ત.તીર્થંકર, ગણધર ઈત્થાદિ.

૧૦) નપુંસકલિંગ સિદ્ધા

ઃ નપુંસકલિંગે સિદ્ધ થાય તે. દા.ત. ગાંગેય અણગાર.

૧૧) પ્રત્યેક બુદ્ધ સિદ્ધા

ઃ કોઈ પદાર્થ દેખી પ્રતિબોધ પામે. જેમકે સંધ્યાના રંગ, વૃદ્ધત્વ, મેઘધનુષ

€I.d. 828§.

૧૨) સ્વયંબુદ્ધ સિદ્ધા : ગુરૂના ઉપદેશ વિના સ્વયં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં પ્રતિબોધ પામે

તે. દા.ત. કપિલ કેવળી.

૧૩) બુદ્ધબોહી સિદ્ધા : ગુરુના ઉપદેશથી વૈરાગ્ય પ્રગટ થતાં મોક્ષે જાય તે.

દા.ત. સુધર્માસ્વામી આદિ.

૧૪) એક સિદ્ધા : એક સમયમાં એક જ જીવ સિદ્ધ થાય તે. દા.ત. મહાવીર સ્વામી.

૧૫) અનેક સિદ્ધા : એક સમચમાં ઘણાં જીવો સિદ્ધ થાય તે. દા.ત. ભગવાન ૠષભદેવ સાથે

દશ હજાર મુનિઓ મોક્ષે ગયા. એક સમયે જઘન્ય એક અને ઉત્કૃષ્ટ ૧૦૮

જીવો મોક્ષે જાય છે.

અન્થલિંગ, સ્વલિંગ કે ગૃહસ્થલિંગમાં પણ ભાવશુદ્ધિ તો જૈન દર્શન અનુસાર જ જોઇએ. તેવા જીવો ભાવશુદ્ધિથી કર્મનો ક્ષય થતાં કેવળજ્ઞાન પામી સ્વાભાવિક ઉર્ધ્વગતિથી લોકના અગ્રભાગે સિદ્ધશિલામાં પહોંચી સદાકાળ સ્થિર રહે છે.

દ્રવ્યલિંગ, કુલિંગ અને ગૃહસ્થલિંગમાં જીવોનો અવળો પુરુષાર્થ (જિનમતથી વિપરીત પ્રરૂપણા) હોવાથી મિથ્યાત્વ છે. મિથ્યાત્વ સ્વઘરમાં જતાં જીવાત્માને અટકાવે છે.

## સંતવાણી કહે છે :

''હમ તો કબ હું ન નિજ ઘર આચે,

પરઘર ફિરત બહુત દિન બીતે, નામ અનેક ધરાચે.

પરમપદ નિજપદ માની મગન હૈ, પરનતિ લપટાચે;

શુદ્ધ બુદ્ધ સુખકંદ મનોહર, ચેતન-ભાવ ન ભારો... હમ.''

પરિણામની વિષમતા, સવિશેષ કષાચ પ્રવર્તતા હોય તેને આત્મ તત્ત્વની ઓળખ શી રીતે થાય ? પર પરિણતિમાં લપેટાચેલો સ્વને ક્યાંથી શોદી શકે ?

''ચમ નિચમ સંચમ આપ, કિચો પુનિ ત્યાગ બિરાગ અથાગ લહ્યો ;

વહ સાધન બાર અનંત કિયો, તદપિ કછુ હાથ હજુ ન પર્યો.''

મોક્ષમાર્ગ સરળ અને સુલભ હોવા છતાં તેની પ્રાપ્તિ થવી અત્થંત દુર્લભ છે, અનંત કાળચક્રમાં દ્રવ્યથી સાધુપણું અનંતવાર આ જીવાત્માએ પ્રાપ્ત કર્યું છે. ભવચક્રમાં મોહપત્તિ અને ઓઘાના મેરૂપર્વત જેટલા મોટા ઢગલાઓ આ જીવાત્માએ કર્યા છે, પરંતુ સંસારનો છેડો ન આવ્યો!

આ સમસ્ત સંસારનું, જન્મ-મરણરૂપ પરિભ્રમણનું મૂળ કારણ મોહભાવ, પરમાં મમત્વ તેના કારણે ઉત્પન્ન થયેલ રાગ-દ્વેષરૂપ વિભાવ છે. તેનો ક્ષય કરવા શ્રીમદ્દ્ર 'ઈચ્છે છે જે જન યોગી' આ રચનામાં સૂર્યનું દષ્ટાંત આપે છે.

''આવ્યે બહુ સમદેશમાં, છાયા જાય સમાઈ;

આવ્યે તેમ સ્વભાવમાં, મન સ્વરૂપ પણ જાઈ.

ઉપજે મોહ વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર;

અંતર્મૂખ અવલોકતાં, વિલચ થતાં નહિ વાર.'' (સ્વાધ્યાય સંયય : પૃ. ४૧)

જેમ મધ્યાહ્ને સૂર્ચ સમ પ્રદેશોમાં આવે છે ત્યારે બધા પદાર્થોની છાયા પોતાનામાં જ સમાઈ જાય છે, તેમ સદ્ગુરુની કૃપાથી જો જીવ બાહ્ય પરિણતિ છોડી અંતર્મુખ બને તો અંતરંગમાં અનંતસુખનું ધામ, શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપ સિદ્ધ પદ પામે છે. આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિર થવું તે જ ખરું ચારિત્ર છે.

અચરમાવર્તકાળના જીવો ભાવચારિત્ર ન પામી શકે કારણ કે કાળલબ્લિનો પ્રભાવ છે. ચરમાવર્તકાળનો અનંત કાળ પણ મોહ વશ પસાર થાય છે. ચારે ગતિના અનંત પરિભ્રમણ પછી અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્તનકાળમાં પ્રવેશેલો કોઈ ભવ્ય જીવાત્મા, મોહનીય કર્મની લઘુતા થતાં, સદ્દગુરુના ઉપદેશથી ક્ષયોપશમજન્થ સમ્યક્ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

અકામ નિર્જરા દ્વારા કર્મોની સઘનતા ઓછી થતાં બે પુદ્ગલપરાવર્તન કાળે જીવને નિર્વિવેકપણે ધર્મ સાંભળવાની ઈચ્છા થાય છે.

દોઢ પુદ્ગલપરાવર્તન કાળે પ્રથમ અપેક્ષાએ કંઈક શુદ્ધિ થવાથી ઘાર્મિક ક્ષેત્રે પ્રવૃત્તિ કરાવવાને અનુકૂળ માર્ગાનુસારીના ગુણોની પ્રાપ્તિ થાય છે. જીવાત્મા ધર્મના માર્ગમાં આવવાની તૈયારી કરે છે તે કાળને 'માર્ગસન્મુખ' કાળ કહેવાય છે.

એક પુદ્ગલ પરાવર્તનકાળે રહે ત્થારે જીવાત્મા બીજા તમામ પ્રકારના આડંબર ધર્મોનો ત્થાગ કરી વીતરાંગ પ્રદર્શિત માર્ગ પ્રાપ્ત કરવાની જિજ્ઞાસા કરે છે. તેની મિથ્યાત્વ વાસના મંદ થવાથી અધ્યાત્મ વિષયક શુદ્ધાશુદ્ધની ઓળખાણ કરવાની ઈચ્છા થાય છે. આ તે ધર્મનો 'ચૌવનકાળ છે.'

ધર્મચૌવનકાળમાં જ ચથાપ્રવૃત્તિકરણનો પ્રારંભ થાય છે. આ સમયમાં જીવાત્મા આયુષ્ય સિવાયના બધા જ કર્મોની સ્થિતિ ફક્ત પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ ન્યૂન એક કોડાકોડી સાગરોપમ જેટલી ઓછી કરી નાખે છે. કર્મોની સ્થિતિમાં બહુ મોટો ઘટાડો-લઘુતા કરે છે.

આવા અધ્યવસાયો સંસારમાં ભટકતા જીવોએ અનંતવાર કર્યો છે. આવી અવસ્થામાં જુવાત્મા અનેક વખત દ્રવ્ય ચારિત્ર મેળવી, નવ ગ્રૈવેયક સુધી જઈ આવ્યો છે. પરંતુ આત્માની સાથે સંબંધ ધરાવનારી અત્યંત ચીકાશવાળી, મજબૂત એવી અનંતાનુબંધી કષાય, મિથ્યાત્વ મોહનીયરૂપ રાગ-દ્રેષની ગાંઠ તોડી અલગ થવાની શક્તિ ન હોવાથી જીવાત્મા યથાપ્રવૃત્તિકરણ સુધી પહોંચી પાછો વળે છે. જ્યાં સુધી રાગ-દ્રેષની ગાંઠ ન તૂટે ત્યાં સુધી સમ્યક્ત્વ ન મળે. સમ્યક્ત્વ વિના સમ્યક્ચારિત્ર અસંભવ છે.

પ્રસ્તુત ઢાળમાં કવિ સમ્યક્ચારિશ્રની દુર્લભતા દર્શાવે છે.

## દુહા : ૧૫ સંચમની મહત્તા

એક દિન સંચમ પાલતો, પામઇ મુગતિ નીધ્યાન; મુગતિ નહી તો સુર સહી, નીસચઇ રત્ન વીમાન મણિ કંચન રત્નઇ, ભરચું સાલિભદ્ર ઘર સાર; સીર ઠાકુર જાણી કરી, મુકચો નીજ પરીવાર તપ સંચમ નવી આદરઇ, સાલિભદ્ર કિહિ માચ; તુલ પાણિ પદ સારિખા, નરના દાસ જ થાય

... 580

... 5ጰዓ

... 585

સાલિભદ્ર સુંદર સુખી, તાપ ખમ્ચો નવી જાત; અસઇ અસ્થો તપ આદરથો, નવિ ઉલખતી માત

· ... 283

અર્થ: એક દિવસનું સંયમનું શુદ્ધપણે પાલન કરનાર જીવાત્મા પણ મુક્તિરૂપી નિધાન પામી શકે છે. (કદાચ તે જીવાત્માનો સંસાર કાળ બાકી હોય તો ) તે નિર્વાણ પ્રાપ્ત ન કરી શકે તો દેવપણે રત્નના બનેલા વિમાનમાં અવશ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. ... ૨૪૦

રાજગૃહી નગરીના શ્રીમંત શ્રેષ્ઠીવર્થ શાલિભદ્રની હવેલીમાં રત્નો અને સુવર્શોની કોઇ કમી ન હતી, છતાં પોતાના માથે નાથ (સ્વામી) શબ્દ સાંભળતાં (સ્વચંના નાથ બનવા) પોતાનો પ્રિય પરિવાર પરિહર્યો. ... ૨૪૧

શાલિભદ્રની માતાએ (પુત્રના સુકોમળ શરીર અને સંચમની કઠોરતા આ જોઈ) પુત્રને વારતાં કહ્યું ''બેટા શાલિભદ્ર! તું તપ અને સંચમ ન આદરીશ કારણકે તારા પગ અને હાથ આંકડાના રૂજેવાં અત્યંત કોમળ છે. અહીં તારી સેવામાં અનેક ચાકરો છે.'' ….૨૪૨

(દઢ વૈરાગી શાલિભદ્રએ સંચમ સ્વીકાર્યો.) તેઓ સ્વરૂપવાન અને સુખી સંપન્ન હતા. (ગોચરી અને વિહાર જતાં) તેઓ ગ્રીષ્મૠતુનો તાપ સહન ન કરી શક્યા. જ્યારે સંચમનું પાલન કરવું અસહ્ય બન્યું ત્યારે તેમણે ઉગ્ર તપશ્ચર્ચા શરૂ કરી. શરીર કૃશ થતાં ગોચરીએ આવેલા શાલિભદ્રમુનિને તેમની માતાએ ન ઓળખ્યા.

### ચોપાઇ : ૪

\*દીવસ પાખ માસ વરસ વહી, ગયાં પૂછ્ય પાખઇ લેખઇ નહી; સંચમ ચોખું પાલ્યું જદા, સોચ દીવશ લેખઇ ગણ્ય સદા ... 588 પાવડીઓ મણિ કંચન તણાં, હેમ ભુવનને બહુ બારણા; ઉંચો થંભ નઇ સહઇસઇ કરી, સોવન તલઇ જાણું સરગપુરી … ૨૪૫ તોરણ કનકના ઘંટ ધજાય. પાસ્થ રત્ન તણી પ્રતીમાય: રચના એહેવી કો એક કરાય, તેહથી તપ સંયમ અદીકાંય ... 衰ጷ፪ એહેવાં સાર સંચમ નઇ વીષઇ. મ કરિ પ્રમાદ પદવી લઇ અખઇ: મોખ્ય પંથ સંચમ વીન નહીં, સંચમ માનવની ગતિ જ ચહી ... 2४७ ઘરમમાહિ નહી કુલ પરધાન, જો હરિકેસી મુકી માન; તપના ખંચ્યા આવઇ દેવ, રાતિ દીવશ સુર કરતા સેવ સંચમ વિનાનાં દિવસ, પખવાડિયું, માસ, વર્ષ જે વીતે છે, તે પુણ્ય કર્યા વિનાનાં લેખામાં અર્ઘ : આવતા નથી પરંતુ જે દિવસે ચોકખું સંચમ જીવન પાળ્યું તે દિવસ હંમેશાં ગણતરીમાં ગણાય છે....૨૪૪ એક જિનમંદિર બનાવે તે કરતાં તપ-સંચમનું ફળ અધિકું છે. તે જિનમંદિર કેવું હોય ? તેનાં પગથીયાં (પાવડિયા) મણિ, સુવર્ણનાં હોય. તેના ઘણાં દ્વારો હોય. તે દ્વારો સોનાના હોય. જેમાં હજારો ઊંચા થાંભલા હોય. તેનું ભોંચતળીયું સોનાનું હોય. જાણે સ્વર્ગપુરી ન હોય ! આ ભુવનના

<sup>\*</sup> નોંદા :- શ્રી શ્રેણિકરાસની કડી-७७૯ થી ७८૧ અને રોહિણેય રાસની કડી - ૨૪૨ થી ૨૪૪ સમાન છે.

પ્રત્યેક દ્વારે સુવર્ણના તોરણ હોય. સોનાના ઘંટ અને સોનાની ધ્વજા લહેરાતી હોય. તેમાં પાંચ્ય જાતિના ઉત્તમ રત્નની બનેલી પ્રતિમા હોય. આવી રચના કોઈ એક કરાવે તેનાં કરતાં સંયમનું ફળ અધિક છે. ...૨૪૫,૨૪૬

એવા ઉત્તમ સંચમની પ્રાપ્તિ વિશે પ્રમાદ ન કરનાર શાશ્વત પદ પ્રાપ્ત કરે છે. મોક્ષ માર્ગ સંચમ વિના સુલભ નથી. વળી, સંચમ મનુષ્યગતિમાં જ સુલભ છે. ...૨૪૭

સંચમધર્મની આરાધના માટે ઉચ્ચકુળની આવશ્ચકતા જરૂરી નથી. જો હરિકેશ મુનિએ (ચાંડાલ કુલમાં જનમ્યા છતાં ) અહંકાર ત્થાગી ઉત્કૃષ્ટ તપ કર્યું તેથી આકર્ષાઇ દેવ પણ ખેંચાઇને તેમની પાસે આવ્યો. તે દેવ મુનિની રાત્રિ-દિવસ સેવા કરતો હતો. ....૨૪૮

## हुक्षा : १६

નંદષેણિ નીચ કુલઇ પણિ તપે સંચમ સાર; નૃપ વસુદેવ જ તે થયો, હરીવંશ કુલ શણગાર રાજસુતા વીધ્યાધરી, બોહોત્થરી સોય હજાર;

… ኇል∈

કાહાન પીતા પરણ્યો સહી, અહો તપનું ફલ સાર

... ૨૫૦

અર્થ: ભલે નંદીષેણ મુનિ નીચા કુળમાં જન્મ્યા હતા પરંતુ તેમની તપશ્ચર્યા અને સંચમ ઉત્કૃષ્ટ કોર્ટિના હતા. (તેઓ મૃત્યુ પામી બીજા ભવમાં) વસુદેવ નામના રાજા બન્યા, જેઓ હરિવંશ નામના ક્ષિત્રચકુળના શણગાર હતા. ...૨૪૯

વિદ્યાદ્યરોની બહોંતેર હજાર રાજ કન્થાઓ હતી. તેને શ્રી કૃષ્ણના પિતા વસુદેવ પરણ્યા. ખરેખર! તપનું ફળ અત્યુત્તમ છે. ...૨૫૦

### વિવેચન

રાસનાથક પ્રસ્તુત દુહા : ૧૪-૧૫ અને ચોપાઈ : ૪માં સંચમની દુર્લભતા સમજાવી તેની મહત્તા દર્શાવે છે.

#### સંચમ :

સર્વવિરતિ ધર્મ એ જૈનદર્શનનું મોક્ષપ્રાપક તત્ત્વ છે. સંચમને શાસ્ત્રીય ભાષામાં 'ચારિત્ર' કહેવાય છે. ચર્ચ+રિક્ત = ચારિત્ર.

- ૧) કર્મોનો સમૂહ જેના દ્વારા ખાલી થાય તેને ચારિત્ર કહે છે.
- ર) જે આવતા કર્મીને રોકે અથવા આઠ કર્મીનો ક્ષય કરે તે ચારિત્ર છે.
- 3) સમિતિ અથવા સાવધાનીપૂર્વક ચમ-નિચમોનું પાલન કરવું તે સંચમ છે.
- ૪) સ્વ સ્વભાવમાં ૨મણતા એ જ ચારિત્ર (સંચમ) છે.

સર્વ સાવધચોગના ત્થાગપૂર્વક પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિ અને પાંચ મહાવ્રતોનું પાલન કરે તે 'દ્રવ્ય ચારિત્ર' છે. દર્શન સપ્તક, અપ્રત્થાખ્યાનાવરણીય ચતુષ્ક અને પ્રત્થાખ્યાનાવરણીય ચતુષ્ક એમ પંદર પ્રકૃતિના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થતાં જીવનાં પરિણામ તે 'ભાવ ચારિત્ર' છે. જે ચારિત્ર દ્વારા કર્મનો આસવ આવતો અટકે છે. ચારિત્ર એ સંવર છે. સંચમ જીવનની સફળતાનો મહત્ત્વનો પાચો ઉત્સાહ છે. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર કહે છે-जाए सब्दाए निक्खंतो तामेव अणुपालिन्जा અર્થાત્ શ્રद्धા, જિનવચન અને ગુરુઆફ્રા ખાતર પોતાની તમામ ઈચ્છાઓનું વિલીનીકરણ કરવાનો અદમ્ય ઉત્સાહ તે સંચમ છે. ઉત્સાહ સત્ત્વને પ્રવર્ધમાન કરે છે. સત્ત્વથી જ પરિષહ અને ઉપસર્ગોની વચ્ચે સંચમ અખંડિત રહે છે.

કૃષ્ણ વાસુદેવના પુત્ર ઢંઢણકુમાર નેમિનાથ ભગવાનની દેશના સાંભળી પ્રબુદ્ધ બન્યા હતા. તેમણે સર્વવિસ્તી ધર્મ સ્વીકાર્યો. કૃષ્ણ વાસુદેવના પુત્ર અને નેમિનાથ ભગવાનના શિષ્ય તરીકે પ્રજામાં પ્રસિદ્ધ હોવા છતાં પૂર્વના નિકાચિત કર્મના ઉદયના કારણે શુદ્ધ ભિક્ષા ન મળતી. અશુદ્ધ ભિક્ષા તેઓ સ્વીકારતા જ નહીં. બીજા સાધુઓની લાવેલી ભિક્ષા પણ તેઓ લેતા નહીં. તેમનો 'સ્વલબ્ધિની ભિક્ષા'નો અભિગ્રહ હતો. કેટલાય દિવસો સુધી શુદ્ધ નિદોર્ષ આહાર ન મળ્યો. તેમણે વિચિત્ર કર્મોદય છતાં વૈભવી ગૃહસ્થકાળને કદી યાદ ન કર્યો, કે ન સંયમથી પલાયનવૃત્તિ અપનાવી. કર્મોના વિષમ ઉદયોને સહન કરી અંતે ગોયરીમાં પરલબ્ધિથી મળેલો લાડુનો ચૂરો કરતાં કરતાં કર્મોનો ચૂરો કરી કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન મેળવ્યું.

પ્રસિદ્ધ, પ્રશંસા, પતન, પાપ, પરલોકનો સતત ડર હોય તેને જ સંયમી કહેવાય. रवणं जाणाहि पंडिए। અર્થાત્ જીવનની પ્રત્યેક ક્ષણે ભગૃત રહે તે જ પંડિત (જ્ઞાની-સંયમી)છે.

જૈનશાસનમાં શાલિભદ્ર શ્રેષ્ઠી સુપ્રસિદ્ધ છે. ત્રિ. શુ. પુ. ચ. માં તે અધિકાર છે- એમનાં મહેલમાં પ્રતિદિન ૯૯ પેટીઓનું અવતરણ સ્વર્ગથી થતું હતું આ વાતથી જૈનો પરિચિત છે. મગદોશ્વર શ્રેણિકની સંપત્તિની તુલનામાં શ્રેષ્ઠીવર્ચ શાલિભદ્રની સંપત્તિ સૌથી વધુ હતી. શાલિભદ્રની હવેલી સુવર્ણ, હીરા અને મણિરત્નોથી સુશોભિત હતી. પોતાને માથે 'ઠાકુર-નાથ' જેવા વેણ સાંભળી શાલિભદ્ર પ્રબુદ્ધ થયા. તેમણે માતા પાસેથી દીક્ષાની અનુમતિ માંગી.

શાલિભદ્રએ સંસાર અવસ્થામાં કદી તાપ પણ વેઠયો ન હતો. અરે !સાતમાળની હવેલીથી નીચે પણ કદી આવ્યા ન હતા. કેવી ઠંડી અને કેવી ગરમી તેની પણ ખબર ન હતી. તેમનું શરીર અત્યંત સુકોમલ હતું. તેમના પગ અને હાથ આકડાના રૂજેવાં અત્યંત પોચાં અને નરમ (મુલાયમ) હતાં. તેમની સેવામાં અનેક નોકરો હતાં. પાણી માંગે ત્યાં દૂધ હાજર થાય એવી દોમદોમ સાહેળી વચ્ચે ઉછરેલા શાલિભદ્રથી સંયમના કઠીન પરિષઢ સહન કરવાં તે મીણના દાંત વડે લોઢાના ચણા ચાવવા બરાબર અત્યંત દુષ્કર કાર્ય હતું. માતાએ તેમને ઘણી રીતે સમજાવ્યા પણ વૈરાગ્ય દઢ હતો તેથી શાલિભદ્ર સંયમ સ્વીકારીને જ રહ્યા.

સુકોમળ, સોહામણા અને સુખી શાલિભદ્રથી ગ્રીષ્મૠતુઓનો આકરો તાપ સહન ન થયો ત્યારે તપશ્ચર્યા આદરી. માસક્ષમણની ઉગ્ર તપશ્ચર્યાથી તેમના દેહની કાંતિ વિલય પામી. કાયા કુશ થઈ જતાં પોતાના જ ઘરે ગોયરી વહોરવા પદારેલા દીકરા(મુનિ)ને ભદ્રા માતા ઓળખી જ શક્યા નહીં!!

કર્મસત્તા પર વિજય મેળવી પોતાના 'નાથ' બનવા નીકળેલા શાલિભદ્ર મુનિએ દેહની નિર્બળતા જાણી વૈભારગિરિ પર્વત પર જઈ અનશન કર્યું. શાલિભદ્ર મુનિ કાળધર્મ પામી સર્વાર્થસિદ્ધ નામના અનુત્તર વિમાનમાં એકાવતારીપણે અવતર્ચા. પરાક્રમી શાલિભદ્ર મુનિની સાધના અત્યંત જોરદાર હતી. તેમનો મોક્ષ અત્યંત નિકટ હતો. સર્વ કર્મ ક્ષય થવાથી અલ્પ વેળા હતી ત્યાં નિયતિએ ભાન ભૂલાવ્યું, ભદ્રામાવડી પોતાની વહુઓ સાથે વૈભારગિરિ પર્વત પર મુનિ (દીકરા)નાં દર્શન કરવા આવ્યાં. શાલિભદ્રની કૃશ કાયાને જોઈ માતા પોતાને ન રોકી શક્યાં. તેઓ કરુણ રુદન કરવા લાગ્યાં. ભદ્રા માતાના કરુણ રુદન સામે શાલિભદ્રમુનિ ઝૂકી ગયા. અનશનની ઘોર સાધનાની સ્થિતિમાં માતા સમક્ષ કરુણાસભર દષ્ટિ કરી. ફક્ત બે-ચાર પળોમાં જ મોક્ષ થવાનો હતો તે તેશ્રીસ સાગરોપમ માટે દૂર ઠેલાઈ ગયો. શાલિભદ્રમુનિ કાળદાર્મ પામી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં પહોંચ્યા જ્યારે \*ઘન્થમુનિ નિર્વિદને મોક્ષ પામ્યા! આનું નામ નિયતિ!

ભગવાન મહાવીરે પૂર્વે નંદમુનિના ભવમાં એક લાખ વર્ષમાં અગિયાર લાખથી વધુ માસક્ષમણના તપની અનવરત સાધના કરી છતાં કૈવલ્ય પ્રાપ્ત ન થયું. તેમને ફરજિયાત સ્વર્ગગમન કરવું પડ્યું. આ છે નિયતિનો પ્રભાવ!

સંચમ આરાધનાનું પરંપર ફળ સ્વર્ગ છે જ્યારે અનંતર ફળ મોક્ષ છે; એવું કવિ શાલિભદ્ર મુનિના દ્રષ્ટાંત દ્વારા આપણને સમજાવે છેં.

પ્રસ્તુત ચોપાઈ : ૪માં કવિ સંચમની દુર્લભતાની સાથે તેનું માહાત્મ્ય દર્શાવે છે. વળી જૈન દર્શનની વિશાળતા દર્શાવતાં સંચમમાં જાતિવાદને સ્થાન નથી એવું પણ કહે છે. કવિ તેના સંદર્ભમાં હરિકેશી મુનિનું દષ્ટાંત આલેખે છે.

જ્ઞાનદશાની અખિલાઈને આંબવા માટે સર્વવિરતિ ધર્મનું અવલંબન આવશ્ચક છે. સંચમ એ સર્વ ધર્મોમાં શ્રેષ્ઠત્તમ ધર્મ છે. તેની શુદ્ધિ અને પુણ્ય પ્રચંડ છે. તે 'શ્રાદ્ધવિધિ ગ્રંથના' અવતરણથી કહું છું :

> मिथ्यादृष्टिसहस्रेभ्यो वरमेको जिनाश्रयी। जिनाश्रयिसहस्रेभ्यो वरमेको अणुवती। अणुव्रतिसहस्रेभ्यो वरमेको महावती। महावतिसहस्रेभ्यो वरमेको जिनेश्वरः।।

અર્થ : એક લાખ મંદ મિથ્થાદષ્ટિ (માર્ગાનુસારી) જિવો દ્વારા માનવતા આદિનો ધર્મ કરવા દ્વારા જેટલું પુણ્ય અને શુદ્ધિ થાય તેટલું પુણ્ય અને શુદ્ધિ માત્ર દશ હજાર જિનદેવની ભક્તિ કરવાથી થાય છે. જિનભક્તિ દ્વારા થતું તેટલું પુણ્ય અને શુદ્ધિ એક હજાર દેશવિરતિધર જીવો સામાચિક આદિ દ્વારા કરે છે. એક હજાર શ્રાવકો જેટલું પુણ્ય અને શુદ્ધિ માત્ર દસ સર્વવિરતિધર આત્માઓ કરે છે.

સંક્ષેપમાં હજારો-લાખો અન્ય ધર્મીઓ કરતાં એક જ વિરતિઘર શ્રેષ્ઠ છે કારણકે સર્વ વિરતિઘરને લોકના સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ જીવો પ્રત્યે હાર્દિક કરુણા છે. એક સર્વ વિરતિઘર ચૌદ રાજલોકના આઠમા અનંતે રહેલા સર્વ જીવોને અભયદાન આપે છે. 'करेमि भंते' સૂત્રની પ્રતિજ્ઞા સર્વ જીવોને રક્ષા \* મતાંતરે ધન્યમુનિ પણ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા. (જુઓ 'રાસરસાળ ગ્રંથ'- કવિ ૠષભદાસ કૃત શ્રેણિકરાસ પ્ર-૧૫૩.) કરાવી મોક્ષપદ અપાવે છે.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના અ.૫, ગા.૧૯ અને ૨૦માં ભગવાન મહાવીરે સાધનાનું મૂલ્ય સંયમને આપ્યું છે. તેમણે સંયમયુક્ત ગૃહસ્થ અને સાધુને શ્રેષ્ઠ કહ્યાં છે.

''સંચમ એ આત્મપરિણતિરૂપ છે. તે બધા ભિક્ષુકો કે બધા ગૃહસ્થોમાં ન હોચ. ગૃહસ્થ વિવિધ પ્રકારે શીલસંપન્ન હોચ છે. બધા જ સાધુઓનાં શીલ સમાન નથી હોતાં. કેટલાક ભિક્ષુકોથી ગૃહસ્થનો સંચમ અનુત્તર હોચ છે. બધા જ ગૃહસ્થોથી ભિક્ષુનો સંચમ અનુત્તર હોચ છે.''

સાધુત્ત્વની પ્રતિમા બાહ્ય વેશ, પરિવેશ, જાતિથી દૂર હટી અંતર આલોકની વેઠી પર પ્રતિષ્ઠિત છે.

તેથી જ મહાત્મા ચશોવિજચજીએ 'શાંતિનાથ સ્તવન'માં કહ્યું છે:

''તાહરું ધ્યાન તે સમકિતરૂપ, તેહિ જ જ્ઞાનને ચારિત્ર તેહ છે જી;

એહથી रे જાયે સદ્યળાં રે પાપ, ધ્યાતા રે ધ્યેય સ્વરૂપ હોવે પછે જી."(સ્વાધ્યાય સંચય: પૃ. २७२)

ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની એકરૂપતાની ચરમસીમા એ જ ચારિત્ર ધર્મની સિદ્ધિ છે. આવા ઉત્કૃષ્ટ ધર્મની બરોબરી કોઈ કાળે ન થઈ શકે. ફક્ત બે ઘડીની એક શુદ્ધ સામાચિકનું મૂલ્ય મગધ નરેશ શ્રેણિક ન આંકી શક્યા તો જાવજીવનું સંવર વ્રતનું મૂલ્ય કેટલું અગાઇ હશે? જેની કિંમત અવર્ણનીય જ હોય. કવિ કડી ૨૪૬-૨૪૯માં સંયમનું ફળ દર્શાવતાં કહે છે:

કોઈ એક જિન ભક્ત એક જિનાલયનું નિર્માણ કરાવે તે કરતાં પણ તપ અને સંયમનું ફળ અધિક છે. આ જિનાલયનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં કવિ કહે છે કે, જિનાલયનાં સોપાન મણિરત્ન અને સુવર્ણનાં હોય, તેનાં ઘણાં દ્વાર હોય, તે દ્વાર સોનાનાં બનેલાં હોય, તેમાં હજારો ઊંચા સુવર્ણના થાંભલા હોય, તે જિનાલયનું ભોંયતળિયું સુવર્ણનું બનેલું હોય, જાણે કોઈ અમરાપુરીનો મહેલ જ ન હોય! એવા અપૂર્વ સૌંદર્ચવાન, મણિરત્નો અને સુવર્ણથી ખચિત સોનાના મહાકાય ઘંટ અને જિનાલયની ઉપર સુવર્ણની ધ્વજા લહેરાતી હોય, વળી આ જિનાલયમાં પાંચ પ્રકારનાં ઉત્તમ રત્નોની બનેલી જિનપ્રતિમા હોય.

આમ, આવા ઉત્તમ સુવર્ણમય જિનાલયની પ્રતિષ્ઠા કરાવનાર ભક્તને જે પુણ્ય મળે તે કરતાં તપચુક્રત સંચમનું ફળ અનેકગણું અધિક છે.

આવા અત્યુત્તમ સંયમનું યથાતથ્ય પાલન કરનાર જીવાત્મા ભવસાગર ઓળંગી જાય છે. આવા શ્રેષ્ઠ સાધુની ભારોભાર અનુમોદના કરવાથી આત્મગુણો સંક્રાન્ત પામે છે.

''સાચા સંતથી સરિ ગયાં, કૈંક જીવોના કાજ;

એવા સંતને સેવવા, અવસર આવિયો છે આજ.''

પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિએ અલ્પક્ષણોમાં પ્રમાદવશ હીચમાન પરિણામે સાતમી નરકના દલિકો સંગ્રહિત કર્ચા, તો વળતી જ પળે અપ્રમાદપણે વર્ધમાન પરિણામથી ચૌદ રાજલોકના ઉર્દ્વલોકમાં રહેલા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના સુખને ઓળંગી કેવળજ્ઞાન- કેવળદર્શનને પ્રાપ્ત કર્ચા.

દાર્મરુચિ અણગારને માસક્ષમણના પારણે નાગશ્રી બ્રાહ્મણીએ કડવી ઝેરી તુંબડીનું શાક

8કરડો સમજીને વહોરાવ્યું. ગુરુની આજ્ઞાથી અયોગ્ય ગોચરી પરઠવા નિરવદ સ્થાન શોદી રહ્યા. જુવદયા પ્રેમી ધર્મસુચિ અણગારે વિચાર્યું, 'મારા શરીરથી વધુ નિરવદ સ્થાન બીજું કયું હોઈ શકે ?' માસક્ષમણના પારણે ધર્મમાં શૂરવીર મુનિરાજે કડવી તુંબડીનો આહાર કર્યો. અલ્પકાળમાં સમાધિમરણે કાળ કરી સર્વાર્થસિલ્દ વિમાનમાં એકાવતારી દેવપણે જન્મ્યા.

સંચમીનું લક્ષ્ય પરપીડા વર્જન અને પરહિત પ્રવર્તન હોય છે. અષ્ટપ્રવચનમાતા વિશ્વશાંતિ અને વિશ્વમૈત્રીની ભાવના સૂચિત કરે છે. તેમાં જગતના જીવો પ્રત્યે અપાર પ્રેમ અને કરુણાની અભિવ્યક્તિ છે.

સમ્ચગ્દર્શનને સુરક્ષિત રાખવા સર્વવિરતિધર્મ આવશ્યક છે, તેમ સર્વવિરતિધર્મને સુરક્ષિત રાખવા અપ્રમાદ જરૂરી છે.

શ્રી ધર્મદાસ ગણિવર 'ઉપદેશમાલા' ગ્રંથમાં કહે છે :

धित्तुण वि सामन्नं संजमजोगेसु होई जो सिढिलो।

पड र जई वयणिज्जे सोअइ अगओ कुदेवत्तं।।२५९।।

અર્થ: શ્રમણ ધર્મ સ્વીકારી જે આત્મા પ્રમાદ સેવે છે તે આ લોકમાં વચનીચતા (નિંદા) અને પરલોકમાં કુદેવતા બને છે. ત્યાં પોતાની પૂર્વજન્મની કરેલી ભૂલ પર પારાવાર પસ્તાવો કરે છે. (પણ તેથી શું ફાયદો ?)

જિનાજ્ઞા પ્રતિબદ્ધ જીવન જીવનાર મુક્તિનું પરમધામ પ્રાપ્ત કરે છે. સર્વવિરતિ ધર્મ ફક્ત એક મનુષ્ય ગતિમાં જ સુલભ બને છે.

દેવ કે તિર્થંચગતિના જાવો સર્વવિરતિધર્મ પ્રાપ્ત કરવામાં ઓછાં ઉતરે છે કારણકે સર્વવિરતિધર્મ છકા ગુણસ્થાનકે પ્રાપ્ત થાય છે. ઉપરોક્ત ત્રણે ગતિમાં છકું ગુણસ્થાનક નથી. દેવ અને નારકમાં ૧ થી ૪ ગુણસ્થાનક છે, જ્યારે તિર્થંચમાં ૧ થી ૫ ગુણસ્થાનક છે; તેવી તેમની ભવિતવ્યતા છે. માનવ ભવમાં જ સર્વવિરતિધર તલવાર મળે છે, અન્ય જીવોમાં સમ્યગ્દર્શનનું તિલક જ મળે છે.

સર્વવિરતિદાર્મ કર્મભૂમિનો મનુષ્ય જ મેળવી શકે. અકર્મભૂમિમાં દાર્મ ન હોવાથી સર્વવિરતિદાર્મ સ્વાભાવિક જ ન હોય. ભલે, સર્વવિરતિદાર્મ માનવ ભાવમાં જ પ્રાપ્ત થાય, છતાં તેમાં ગોત્રની પ્રદાનતા નથી. ઉચ્ચ ગોત્ર પુણ્યથી મળે છે પરંતુ પુરુષાર્થ દ્વારા નીચ કુળમાં જન્મેલ વ્યક્તિ પણ સંયમની આરાદ્યના કરી ઉત્તમતા મેળવી શકે છે.

જૈનદર્મની વિશિષ્ટતા એ છે કે માનવ માનવ વચ્ચે જતિ, કુળ, વંશ, લિંગ, જન્મસ્થાન, રંગ અને સંપત્તિના આદારે ઉંચ-નીચ સ્વીકાર્ચ નથી જૈનદર્શનમાં વર્ણ વ્યવસ્થાને સ્થાન નથી. જૈનદર્શન ગુણ અને કર્મના આદારેજ મનુષ્યનું મુલ્યાંકન કરે છે.

જૈનાગમ 'શ્રી સૂત્રફૃતાંગ સૂત્ર'નાં પ્રથમ શ્રુતસ્કંઘના અ. ૧૩, ગા. ૯ થી ૧૨ અને 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' અ. ૨૫, ગા. ૩૧-૩૨ માં આ વિચાર વિદોચાત્મક અને નિષેઘાત્મક શબ્દોમાં સ્પષ્ટ શ્યો છે. ''मस्तङ मुंडाववाथी श्रमण न થવાચ. ''न ओंकारेण बंभणो। અર્થાત્ ઓમકારના જા જપવાથી બ્રાહ્મણ ન થવાચ. કુશ-ચીરના પહેરવેશથી તાપસ ન કહેવાચ, અરણ્યમાં રહેવાથી મુનિન કહેવાચ પરંતુ સમભાવથી શ્રમણ, બ્રહ્મચર્ચના પાલનથી બ્રાહ્મણ, જ્ञाननी ઉપાસના કરવાથી મુનિ અને તપશ્ચર્ચામાં રત રહેવાથી તાપસ કહેવાચ છે.''

નિર્ગંથ પ્રવચન ભાષ્ય યૃ. ૨૮૯ માં કહ્યું છે, એક વ્યક્તિ કુશીલ, અજ્ઞાન અને પ્રકૃતિથી તમોગુણી હોવા છતાં પણ કેટલાક વર્ણ (જ્ઞાતી-જાતિ) માં જન્મ લેવાના કારણે ઉંચી અને પૂજ્ય ગણવામાં આવે છે જયારે બીજી વ્યક્તિ સુશીલ, જ્ઞાની અને સદ્દગુણી હોવા છતાં અમુક ફુળમાં જન્મ લેવાના કારણે નીચ અને તિરસ્કૃત સમજવામાં આવે છે.

ભગવાન મહાવીર સંમત્વ યોગના સાઇક અને પ્રતિપાદક હતા. તેમના શાસનમાં શૂદ્ર અને ચાંડાલ જાતિના પુરુષો પણ દીક્ષિત થયા છે. તે સાઇકોએ બ્રાહ્મણો અને ક્ષત્રિયો જેટલી જ ઉચ્ચતા મેળવી છે. તેમના સંઘમાં દીક્ષિત થયેલા મુનિઓને કોઇને ગોત્રથી સંબોધન કરવાની મનાઈ હતી."

ભગવાન મહાવીરે જાતિવાદને નિર્મૂળ કરવાના હેતુથી ઉપદેશતાં કહ્યું, ''આર્ચો! નિર્મથે પ્રજ્ઞા, તપ, ગોત્ર અને આજવિકાનો કદી મદ ન કરવો જોઈએ. આવો મદ ન કરનાર સાધક બધાં ગોત્રથી મુકત બની અગોત્ર એવી મોક્ષગતિને પ્રાપ્ત કરે છે.''

આ જીવે અનંતીવાર ઉચ્ચ અને નીચ ગોલનો અનુભવ કર્યો છે, તેથી કોઇ જીવ કોઇથી હીન નથી કે નથી અતિરિક્ત. જાતિ કે વર્ણને મહત્ત્વ આપવાને બદલે ગુણોનો પુરસ્કાર કરતાં જૈનધર્મે જનસમૂહમાં અનોખી ચાહના મેળવી.

ભગવાન મહાવીરના સમયમાં જાતિવાદથી પીડિત સમાજને એક નવી દષ્ટિ મળી. પ્રભુના સમતાના સ્વરને પ્રાજ્ઞ મુનિઓએ ઝીલી લીધાં. ભગવાન મહાવીરના જાતિ સમન્વયના સિદ્ધાંતની પૂર્તિ \*હરિકેશી મુનિનું દષ્ટાંત કરે છે. 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના બારમા અધ્યયનમાં આ કથા પ્રસ્તુત છે.

હરિકેશી મુનિ હલકા કુળમાં જન્મ્યા છતાં ઉત્કૃષ્ટ સંચમનું નિર્દોષ પાલન કરી, ઉગ્ર તપશ્ચરણ કરી સમસ્ત કર્મોને ખેરવી નાખ્યાં. તેમની ધર્મ સાધનામાં જાતિ અવરોધક ન બની શકી. અહીં સ્પષ્ટ થાય છે કે, મુનષ્ય જાતિથી નહીં પરંતુ કર્મ (ગુણો)થી મહાન છે.

હરિકેશી મુનિની જેમ નંદીષેણ મુનિ પણ નીચ કુળમાં જન્મ્યા હતા. તેમનું કથાનક 'ભરતેશ્વરની કથા'ઓમાં સંગ્રહિત છે; જેનું કવિ નામ નિર્દેશન કરે છે. મગલ દેશના નંદીવર્ધન ગામમાં નંદીષેણ રહેતો હતો. તેના શરીરનાં અગોપાંગ વાંકા વળેલા, દાંત કાળા અને આકાર બેડોળ હતો. લોકો તેને જોઇને મોઢું વાંકું કરતા હતા. બાળપણમાં માતા-પિતાનું મૃત્યુ થતાં મોસાળમાં રહ્યો. નગરનાં યુવાનોનાં લગ્ન થતાં જોઇ નંદીષેણને લગ્ન કરવાનું મન થયું પરંતુ કદરપીપણું અને દુર્ગંદીપણાના કારણે કોઇ નારી લગ્ન કરવા તૈયાર ન થઈ. અંતે કટાળીને પર્વત પર જઇ નંદીષેણે આત્મહત્યા કરવાનો પ્રયાસ કર્યો. તે સમયે તેને અચાનક જૈન મુનિનો ભેટો થયો. મુનિના ધર્મોપદેશથી નંદીષેણે

<sup>\*</sup> હરિકેશી મુનિ : જુઓ પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૧.

બોધ પામી પંચમહાવ્રત અંગીકાર કર્યા.

દીક્ષાના પ્રથમ દિવસે જ નંદીષેણ મુનિએ ચાર અભિગ્રહ ધારણ કર્યા. (૧) નિર્દોષ અને શુદ્ધ આહાર ગ્રહણ કરવો (૨) ચાવત્ જીવન છક્ષના પારણે છક્ષ ઉપવાસની તપશ્ચર્યા કરવી (૩) ક્રોધનો ત્યાગ કરવો (૪) સાધુ સંતોની સેવા કરવી.

નંદીષેણ મુનિએ ચારે નિયમોનું કાળજીપૂર્વક સંમય જીવનમાં પાલન કર્યું. પોતાની પ્રતિજ્ઞામાં ખૂબ જ દર હોવાથી એક દેવ તેમની પરીક્ષા કરવા આવ્યો. રોગી મુનિ બનીને આવેલા દેવની તેમણે પ્રસન્નતાપૂર્વક, ઉત્સાહથી સેવા કરી. અંતિમ સમયે કાયા કૃશ થતાં અનશનની આરાધના કરી, પરંતુ નિકાચિત કર્મના ઉદયે તે નિયાણું કરી બેઠા. 'જો મારા તપ અને સંયમમાં શક્તિ હોય તો તેના ફળ સ્વરૂપે હું સ્ત્રીવલ્લભ બનું.' આ છે નિયતિ! નંદીષેણ મુનિએ મોક્ષને દૂર ઠેલ્યો.

''સંચમ છે અણમોલ સ્તન, કરવું પડશે ખૂબ જતન; પરમાત્મા સાથે જોડતો સેતુ, પહોંચાડે છે નિજ વતન.''

નંદીષેણ મુનિ મૃત્યુ પામી દેવલોકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. દેવભવનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ત્યાંથી અવી મનુષ્યમાં શ્રેષ્ઠ વસુદેવ નામના રાજકુમાર થયા. ૧૨૦૦૦ નારીઓના વલ્લભ બન્યા. મનુષ્ય જન્મનાં ઉત્તમ ભોગો ભોગવી તેઓ પુન: દેવ બન્યા. ઉત્કૃષ્ટ કોટિના સંચમ પાલનથી નંદીષેણ મુનિ શ્રીકૃષ્ણના પિતા વાસુદેવ બન્યા.

આ દષ્ટાંત પરથી સમજાય છે કે, जन्मना जायते शुद्रः संस्कारात् द्विज उच्यते। જન્મથી તો સર્વ શુદ્ર જ જન્મે છે પરંતુ સારા સંસ્કારો પ્રાપ્ત કરનાર જીવાત્મા 'બ્રાહ્મણ' કહેવાય છે. સદ્કર્મ અને સુસંસ્કારવાન જિનોપાસક જ 'જૈન' કહી શકાય. જૈન ધર્મ ઉદ્ધોષણા કરે છે કે, 'કોઇપણ વર્ણ, જાતિ, કુળ, દેશ, વેશ, લિંગનો વ્યક્તિ જો બ્રિતત્ત્વની નિર્મળ આરાધના કરે તો, સિદ્ધપદ મેળવે છે.'

# ચોપાઇ : પ મુમુક્ષુની ક્ષમાપના

ુ અહીત હીત પ્રાણીનંઇ જેહ, જિન કાઇઇ નવી વારઇ તેહ; નવી અદરાવઇ જિનવર કહી, બલઇ હાથ ગ્રહી વારઇ નહી …૨૫૧ પણિ ઉપદેશ જિન એહેવો દેઇ, સુણતા હોઇ સૂર ઠાકુર તેહ; વીર વચન તે દીસઇ અર્ચું, તો માનવના ભવનું કર્યું ... ૨૫૨ હીત ઉપદેશ મહીમા જાણીઉં, ઇંદ્રપણું પામ્ચો વાણીઉં; કારતીંગ સેઠિ હરીનો અવતાર, સુધરમ રીધ તણો નહી પાર ... २५३ **ઇંદ્ર સમી રીધિ કહીઇ જેહ, ભરત ચક્રવતી પામ્ચો તે**હ; માનવ લોકનો સ્વામી કહ્યો, હીત ઉપદેસ કરચાર્થિ થયો ... **२**५४ કરણ તણઇ સુખનું કરનાહાર, વીર વચન અમૃત પઇસાર; પામીનઇ આતમ હીત કરો, અહીતપણું મમ કો આદરો ... ૨૫૫ ચોરી વંચના કુડ કપટ, જે પરદાર ચ્યંતઇ વટ; તેહેનઇ તેહ જ અહીત બહુ કરઇ, વલી વઇર માનવ તીહા ધરઇ … ૨૫૬

| લહેઇ ઉપદેસ જ હેજાર, કેતા નવી બુઝઇએ લગાર;                                              | 4  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----|
| બ્રહ્મ દત્ત નવિ પામ્યો પાર, ઉદાઇ રાયુનો મારણહાર સ્પ                                   | l  |
| ચપલ કાન ગજ કેરો જોય, રાજ લક્ષ્મી તે એહેવી હોય;                                        | l  |
| અણછંડઇ કરમઇ લેપાય, પછઇ જીવ અધોગતિ જાય ૨૫૯                                             | 1  |
| રાવણ લખમણની પરી જોચ, નવઇ નંદતે મોરઇં હોય;                                             | 1  |
| જરાસંઘ પરમુખ બહુ થયા, અણછંડિ તે નરગઇ ગયા રેપ                                          |    |
| જે સુપરખ નર જગમાહાં હોય, થોડઇ વચનઇ બુઝઇ સોય;                                          | 7  |
| ચમ જગમાહિં સનતકુમાર, સુરવચનિં લઇ સંચમ ભાર રફ                                          | ,  |
| હલું કરમી રોહણીઉ જેહ, સુ <mark>ણતાં બુઝચો સુપરખ તે</mark> હ;                          | :  |
| પુછંઇ વીરનિ બહુ પરિક્રમી, ચતિ ધરમ નિયોિ કઇ નથી રદ્                                    | ŧ  |
| તવ જિનવર બોલ્યા ગહઇગહી, ચતી ધરમ નિયોગિ તુ સહિ;                                        |    |
| ચારીત્ર ચોખાનો ધરનાહાર, ખેરુ કરમ તણો કરનાહાર રફ                                       | Ş  |
| તવ રોહણ બોલ્યો જિન સાથિ, તો દીખ્ય લેઉં તુમ હાથિ;                                      |    |
| પણિ શ્રેણિક કની જઇ આવશું, પછઇ સુખિ તુમ સહી પણિ થશુ ૨૬                                 | 3  |
| વંદી વીટનઇ પાછો વલ્ચો, આવી નૃપ શ્રેણીકનઇ મલ્યો;                                       |    |
| લોહખરાનો હું દીકથરો, રોહણિઉ નામઇં હું ખરો ૨૬                                          | 8  |
| તુમ નગરીનો લુટણહાર, મૂઝ ઉપરાધ તણો નઢી પાર;                                            |    |
| વીર વચન સુર્ણીઉં મઇ સહીં, તેણઇ મંત્રી મુઝ ન સકથો ગ્રહી ૨૬                             | Ų  |
| ઉવેખશો માં મૂઝ માહારાજ, પોતાનો લેખવ્યો આજ;                                            |    |
| માણસ તુમાહારા મેલો સાથિ, સઘલું ધન સોપું તસ હાથિ ૨૬                                    | ξ  |
| હું તો લેઇશ સંચમ ભાર, તમ્ચો કરો હ <b>વઇ માહારી સાર</b> ;                              |    |
| ભુપઇ તેડચો અભઇકુમાર, સાથઇં મોકલ્યો તેણીવાર ૨૬                                         | 0  |
| નદી તીરિ પરબત નઇ કુંજ, ચચર ચોહોવટી, અનઇ નીકુંજ;                                       |    |
| વી⊋ખ મુલ અનઇ શમશાન, ત્થાહાથી કાઢી દીઇ નીધ્યાન ૨૬                                      | C  |
| ગફા ભોંઘરઇ જેહ સોવન, સરોવર માહાથી કાઢચું ધન;                                          |    |
| શ્રેણિક આગલિ કીદ્યો ઢગ, નૃપ મંત્રીસ અચંભઇ લોગ ૨૬                                      | e  |
| અર્થ : આ વિશ્વમાં જીવાત્માને હિતકારી કે અહિતકારી જે છે તે સંબંધમાં જિનેશ્વર ભગવંત કોઈ | ને |
| રોકતા નથી તેમજ તેનું આચરણ કરવા માટે પણ કહેતા નથી. વળી, તેઓ કોઈને બળપૂર્વક હાથ પક      | ડી |
| અકૃત્ય કરતાં અટકાવતાં પણ નથીરપ                                                        |    |
| પરંતુ જિનેશ્વર દેવ એવો પ્રસંગોપાત ઉપદેશ આપે છે કે જે સાંભળતાં (જીવાત્મા) દેવો         | 컈  |
| અદિપતિ (ઈન્દ્ર) બને છે. ભગવાન મહાવીર સ્વામીનાં વચનો જો આટલાં ગુણકારી છે. હ            | a) |
| માનવભવમાં એક ચિત્તથી સાંભળેલાં જિનવચનનું શું કહેવું ?૨૫                               | Ę  |
| જિનેશ્વરનાં હિતકારી વચનોનો મહિમાં જાણીને એક વર્ણિક પણ ઈન્દ્રની પદવી પાસ્ટ             | ì. |
|                                                                                       |    |

કાર્તિક શેઠ પ્રથમ સુધર્મ દેવલો કમાં ઈન્દ્રનો અવતાર પામ્યા, જ્યાં અપાર રિદ્ધિ-સિદ્ધિ છે. ....૨૫૩ ઈન્દ્રની જેટલી સમૃદ્ધિ હોય તેટલી સંપત્તિ ભરત ચક્રવર્તી પામ્યા. તેમને મનુષ્ય લોકના નરવીર (ચક્રવર્તી) કહ્યા છે. ચક્રવર્તી બન્યા તેનું મુખ્ય કારણ હિતોપદેશનું શ્રવણ હતું. ...૨૫૪ કાનને પવિત્ર બનાવી સુખ આપનાર વીર વચનો અમૃત જેવા ઉત્તમ છે. તેને પામીને હે ભવ્ય જીવો ! તમે આત્મકલ્યણ કરો. તમે આત્માનું અહિતપણું શામાટે કરો છો ? ...૨૫૫ જે જીવાત્મા ચોરી, ઠગાઈ, છળપ્રપંચ, પરસ્ત્રીગમન આદિ ખરાબ માર્ગની ચિંતવના કરે છે. તેઓ પોતાના હાથે પોતાનું જ ખૂબ અહિત કરે છે. વળી, તેવો મનુષ્ય બીજા પ્રાણીઓ સાથે શત્રુતા બાંધે છે. ...૨૫૬ કેટલાક જીવાત્માઓ હજારો વખત જિનોપદેશ સાંભળે છે છતાં સહેજ પણ બુઝતા નથી.

બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી અને ઉદાયી રાજાને મારનાર (વિનયરત્નમુનિ) સંસારનો પાર કરી શક્યા નહીં. ...૨૫૦

રાજ્ય અને લક્ષ્મી ગજરાજના કાન સમાન અત્થંત ચંચળ છે. જે વ્યક્તિ તેનો ત્યાગ કરતો નથી તેનો આત્મા કર્મથી ભારે લેપાય છે. ત્યાર પછી તે જીવાત્મા નરકગતિમાં જાય છે. ....૨૫૮ લંકાપતિ રાવણ અને અચોધ્યા નિવાસી લક્ષ્મણ (પ્રતિવાસુદેવ અને વાસુદેવ) ની જેમ પૂર્વે થયેલા નવનંદ (વાસુદેવ) તેમજ જરાસંઘ જેવા ઘણા પ્રતિષ્ઠિત વ્યક્તિઓ (પ્રતિવાસુદેવો) થયા. જેઓ પરિગ્રહની મૂર્સ્સા ન છોડી શક્યા તેથી નરકમાં ગયા. ...૨૫૯

આ વિશ્વમાં રહેલા સુપરખ (સુલભબોધિ) મનુષ્યો જિનેશ્વરનાં બહુ થોડા જ વચનોથી પ્રબુદ્ધ બને છે. જેમકે સુરના વચનોથી સનત્કુમાર ચક્રવર્તી પ્રતિબોધ પામ્યા. ....૨૬૦

વિશ્વમાં જે સજ્જનો (સુલભબોધિ) છે તેઓ અલ્પ વચનો શબ્દો સાંભળી તરત જ પ્રતિબોધિત થયા છે'' હળુકર્મી રોહિણેયકુમારે ભાવપૂર્વક પ્રભુ મહાવીરને પ્રદક્ષિણા કરી પૂછ્યું, ''હું ચતિધર્મને યોગ્ય છું કે નહીં ?'' ….૨૬૧

ત્યારે ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ અત્યંત પ્રસન્નતાપૂર્વક કહ્યું, ''દેવાનુપ્રિય! તું યતિધર્મને યોગ્ય જ છે. તું શુદ્ધ ચારિત્ર પાળનાર થઈશ તેમજ કર્મને ખંખેરનાર બનીશ.'' …રદૃર ત્યારે રોહિણેયકુમારે કહ્યું, ''જિનેશ્વર ભગવંત હું આપની સાથે આપના હસ્તે દીક્ષિત થવા

માંગુ છું.'' ભગવાને કહ્યું, ''પ્રથમ તું મહારાજા શ્રેણિક પાસે જઈ આવ. પછી દીક્ષા લઈ તું સુખી થજે.'' …૨૬૩

રોહિણેચકુમાર ભગવાન મહાવીર સ્વામીને વંદન કરી પાછો વળ્યો. તે સીધો મહારાજા શ્રેણિક પાસે આવ્યો. (તેણે પોતાનો પરિચય આપતાં કહ્યું) ''રાજન્! હું લોહખુરનો પુત્ર છું. મારું જ નામ રોહિણેય છે.'' ….૨૬૪

પોતાની ભૂલોની કબૂલાત કરતાં તેણે આગળ કહ્યું, ''મહારાજ ! હું પોતે જ તમારી નગરીને લૂંટનારો ચોર છું. મારા અપરાધો અપાર છે. મેં જિનેશ્વરની વાણી સાંભળી હતી તેથી મહામંત્રી અભયકુમાર (દુર્લઘ્ય બુદ્ધિ, જેમાં દેવલોકનો આભાસ રચ્ચો) મને પકડી ન શક્યા. ....૨૬૫ હે મહારાજ ! મને તમારો પોતાનો ગણીને જાણો. મારી ઉપેક્ષા ન કરશો મારી સાથે સેવકોને મોકલો જેથી (વૈભારગિરિ પર્વતની ગુફામાં છુપાવેલ ચોરીનો સઘળો માલ) ધન પાછું સોપું ...રદ્દ હે મહારાજ ! હું સંચમ અંગીકાર કરવા ઈચ્છુ છું. હવે તમે મારી સાર સંભાળ કરો (દીક્ષાની તૈયારી કરો) મહારાજા શ્રેણિકે વિસ્મિત થતાં મહામંત્રી અભયકુમારને તેડાવ્યા. તેમલે અભયકુમારને રોહિણેયકુમાર સાથે મોકલ્યા. ...રદ્

રોહિણેચકુમારે નદી, તીર, પર્વત, નદી કુંજ, ચર્ચર, ચહુટા બીજી પણ વાટિકા (નિકુંજ), વૃક્ષના મૂળ (વિરખ), સ્મશાનમાં જ્યાં જ્યાં નિધાન દાટચું હતું તે કાઢી આપ્યું. ....રદૃં

ગુફા, ભોચરામાં જે સુવર્ણ હતું, સરોવરમાં જે ઇન દાટશું હતું તે બધું કાઢીને મહારાષ શ્રેણિક સમક્ષ ઢગલો કરવામાં આવ્યો. મહારાજા શ્રેણિક અને મહામંત્રી અભચકુમાર આ અપર ઇનરાશિ જોઈ અરાંબો પામ્યા. ...૨૬૬

#### વિવેચન

પ્રસ્તુત ચોપાઈમાં કવિએ જિનવાણીનું માહાત્મ્ય, અને જિનવાણીથી પ્રબુદ્ધ બનેલા ચોહિણેયકુમારનું હૃદયપરિવર્તન સરળ શૈલીમાં રોચક રીતે પ્રસ્તુત કર્યું છે.

તત્ત્વ જિજ્ઞાસાથી તત્ત્વને સાંભળવાની ગરજ જાગે છે. તત્ત્વ શ્રવણથી જ આંતરિક વિશુદ્ધિ પ્રગટે છે. આંતરિક વિશુદ્ધિ વધતાં મોક્ષપ્રાપ્તિનો આશચ બળવત્તર બને છે. ત્યારે ધર્મ ખાતર પ્રણ કુરબાન કરવાની ઉત્કંઠા જાગે છે. આત્મવૈભવ પ્રાપ્ત કરવાનો આ ક્રમિક સોપાન છે.

ખેડૂત પ્રથમ જમીન ખેડે, ત્યારપછી બીજનું વાવેતર કરે છે. પાણી, પવન ખાતર વગેરે અનુકૂળ સંજોગોથી અંકુર, થડ, શાખા, પ્રશાખા, ફૂલ, ફળ વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ જીવનમાં પ્રથમ દુ:ખી જીવો પ્રત્યે દયા, ગુણવાન પ્રત્યે અહેષ, ઔચિત્યનું પાલન, તીવ્રભાવે પાપ અકરણ, વગેરે બીજ વિકસિત થાય છે. તેમાંથી તત્ત્વજિજ્ઞાસા જાગે છે. તત્ત્વશ્રવણ મળતાં પ્રશાંતવાહિતા, હેચોપાદેચનો વિવેક અને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. તત્ત્વશ્રવણ પરમસુખની પ્રાપ્તિનો પરમહેતુ છે.

તત્ત્વશ્રવણ એ નિર્મળ ગંગાજળ છે. ગંગાજળ જેમ તન-મનને પાવન કરે છે, તેમ તત્ત્વજ્ઞાન રૂપી ગંગાજળ ત્રિયોગનું શુભમાં આરોપણ કરી પવિત્રતા આપે છે. વજરવામીનું દષ્ટાંત તેની પૂર્તિ છે.

વજસ્વામી પૂર્વભવમાં તિર્થંચ જૂંભક દેવ હતા. એકવાર તે મિત્રદેવ સાથે અષ્ટાપદ પર્વત પર દર્શન કરવા ગયા. ત્યાંથી પાછા ફરતાં તેમને ગૌતમસ્વામીજીના દર્શન થયા. ગૌતમસ્વામીની સ્થૂદ કાચા જોઇ દેવે વિચાર્યું, 'અરે! ચારિત્ર લીધા પછી પણ આવી કાચા.' તે જ સમયે ગૌતમસ્વામીની દેવ પર દષ્ટિ પડી. તેમણે મન:પર્ચવજ્ઞાન ઢારા દેવના મનોગત ભાવો જાણ્યા. ગૌતમસ્વામીએ દેવને કહ્યું ''ચાલો! હું તમને એક સુંદર કથાનક કહું.'' તેમણે 'શ્રી ઉત્તરાદ્યયન સૂત્ર' અંતર્ગત પુંડરિક-કુંડરિક અધ્યયન ઢારા સુંદર હિતોપદેશ આપ્યો. પુંડરિક મુનિ ફકત એક જ દિવસના શુદ્ધ ચારિત્ર પાલનથે અનુત્તર વિમાનમાં ગયા અને કંડરિક ફક્ત એક જ દિવસના સુખના ભોગવટાથી સાતર્મ નરકે ગયા. દેવને તત્ત્વશ્રવણથી સંસારની અસારતા ભયાનકતા અને ચારિત્રની મહત્તા સમજારી

પોતાના બાકીના આયુષ્યમાં દેવે ચારિત્રની ભાવના અસ્થિમજજા સમાન બળવત્તર બનાવી તેથી જન્મતાની સાથે જ વજસ્વામીના ભવમાં 'દીક્ષા' શબ્દ સાંભળતાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. વજસ્વામી દીક્ષાલઇને જૈનધર્મના પ્રખર પ્રભાવક બન્યા.

ગગનવિહારી સૂર્ચથી વિશ્વના પ્રાણીઓ જાગે છે, તેમ પચગંબરો ચુગની સૂતેલી માનવતાને જગાડે છે. શ્રી કલ્પસૂત્રના છર્જી વ્યાખ્યાનમાં જિનવાણીનો પ્રભાવ દર્શાવતાં '**ગણધરવાદ**'માં અગિયાર ગણધરોની કથા છે.

જિનેશ્વર ભગવંતની દેશના સાંભળી ઇન્દ્રભૂતિ આદિ ૧૧ ગણઘરો પોતાના સમસ્ત પરિવાર સાથે પ્રભુ મહાવીરના ચરણોમાં સમર્પિત થયાં. પ્રભુ મહાવીરે કોઇને બળજબરીથી હાથ પકડી જૈન ધર્મના અનુચાચી બનાવ્યા નથી પરંતુ તેમનાં હદચમાં પડેલું કદાગ્રહનું વિષ હરી લીધું. મિથ્યાવ્યના સ્થંભો તૂટતાં કુતર્કની ઇમારત ભાંગી પડી. આગ્રહનો ત્યાગ થયો અને અનેકાન્તનો સ્વીકાર થયો. તે પ્રસંગને આપણે જોઇએ.

ભગવાન મહાવીં ર સ્વામીએ પ્રકાંડ વેદના જ્ઞાતા ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમ આદિ બ્રહ્મણોની શંકાઓ દૂર કરી તેમને સત્યદર્શન કરાવ્યું. ભગવાનની હિતકારી વાણી સાંભળી ગૌતમ આદિ ગણધરોને ગ્રંથિભેદ થયો. પોતાના અસ્તિત્વને સાક્ષાત્ કરવાની તીવ્ર તલપ જાગી અને તે સ્વરરૂપે પ્રભાવિત થઇ ''ભંતે! અમને આપના શરણમાં લઈ લો.''

પ્રભુ મહાવીર તથા ઇન્દ્રભૂતિ આદિ ૧૧ બ્રાહ્મણોના સંવાદને 'ગણઘરવાદ' કહેવાય છે. ભગવાન મહાવીરના ધર્મશાસન સામે મહાપંડિત ઇન્દ્રભૂતિ તથા તેમના દશ ભાઇઓએ વિરોધનો વંટોળ જગાવી વાદ કરવાનો નિર્ણય કર્યો.

અપાપાપુરીમાં ગૌતમ, સર્વજ્ઞ પ્રભુ મહાવીરના સમવસરણ તરફ જઇ રહ્યા હતા. સાથે તેમનો વિશાળ પરિવાર હતો. ગૌતમ પંડિતે વિચાર્યું, 'જો મહાવીર સર્વજ્ઞ હોય તો મારી શંકાઓ દૂર કરે,મોરી સાથે વાદ કરે તો જ સાચા સર્વજ્ઞ!'

ગૌતમના માનસમાં સંકલ્પ-વિકલ્પની હારમાળા ચાલી રહી હતી. ત્થાં તો પ્રભુ મહાવીરે કહ્યું, ''ગૌતમ! ચિરકાળથી તને આત્માના અસ્તિત્વ સંબંધી શંકા છે ખરું ? હું તને તેનો ઉત્તર કહું છું તે સાંભળ. જીવ છે અને તે ચેતના, વિજ્ઞાન અને સંજ્ઞા જેવા લક્ષણોથી જાણી શકાય છે.'' ગૌતમ નમ્ર બની, શાંત ચિત્તે જિનવાણી શ્રવણ કરવા લાગ્યા. જિનવાણીરૂપી સુધારસનો પાન કરતાં મિથ્યાત્વરૂપી વિષદર થયું. મનનો અહંકાર બરફની જેમ ઓગળવા માંડયો.

ત્યાં તો આગ નિખારતા જ્ઞાની લઘુ બાંધવ અગ્નિભૂતિ પ્રવેશ્યા. પ્રભુના મુખમાંથી અમૃતધારા વહી. ''હે અગ્નિભૂતિ! એક પણ સંશય પૂર્ણ જ્ઞાનમાં ઉણપ લાવે છે. આત્મા અરૂપી છે તો કર્મ સાથે સંબંધ શી રીતે થાચ તેવી શંકા છે ખરું ? અગ્નિભૂતિ! આત્મા પર નશીલી ચીજો વિકૃત અસર કરી શકે છે. તો કર્મની અસર કેમ ન થાય ?''

અિનભૂતિ સંશયરહિત થયાં. ત્યાં જ્ઞાની વાયુભૂતિ પ્રવેશ્યા. પ્રભુ મહાવીરે તેમના મનનો

સંશય જાણી કહ્યું, ''તને પુનર્જન્મ સંબંધી શંકા છે ખરું ? તું આત્મા અને દેહને એક માને છે પણ એ નથી. બન્ને સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે. આ સંસારને ક્રિયાન્વિત કરનાર મુખ્ય બે તત્ત્વ છે. એક જડ અને બીન ચેતન. બન્ને વચ્ચે વિજાતીય પદાર્થો જેવો સંબંધ છે.'' વાયુભૂતિ મૌન બન્યા.

આર્ચ વ્યક્તજીને પ્રભુ મહાવીરે કહ્યું, ''જગત સત્ છે કે અસત્ તેની શંકા છે ખરું! સાંભળો! જગત સત્ પણ છે અને અસત્ પણ છે. પંચભૂત (પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને આક્રશ) સ્વરૂપ જગત સત્ છે અને ક્ષણિક જગત અસત્ છે.''

ત્થાર પછી સુધર્માસ્વામી અને પંડિતજી આવ્યા. પ્રભુ મહાવીરે કહ્યું, ''હે સુધર્મા! તારી એવી માન્થતા છે કે જે ચોનિમાં જીવ મરે છે તેમાં જ પુન: જન્મે છે, પણ એવું નથી. જીવની ગતિ કર્માદીન છે. કર્મ પ્રમાણે તેનો જન્મ તે ગતિમાં થાય છે. હે મંડિતજી! તને બંધ અને મોક્ષ સંબંધી સંશય છે ખરું! સાંભળ! સંસારીને બંધ અને મોક્ષ બન્ને છે. કર્મ મુક્ત જીવને ફકત મોક્ષ જ હોય.''

ત્થાર પછી સાતમા મૌર્ચપુત્ર અને આઠમા અંકપિતજી પંડિતો આવ્યા. પ્રભુ મહાવીરે તેમને કહ્યું, ''તેમને દેવલોક અને નરક સંબંધી શંકા છે ખરું ? આ વિશ્વમાં સુખ અને દુ:ખ બન્ને છે તેથી તેને ભોગવવાનાં સ્થાન પણ છે. સુખ ભોગવવાનું સ્થાન દેવલોક છે, તો દુ:ખ ભોગવવાનું સ્થાન નરક છે. આ બન્ને સ્થાન આ પૃથ્વીથી ભિન્ન - અલગ છે.''

નવમા પંડિત અચલભ્રાતા, દશમા પંડિત મેતાર્ચ, અગિચારમા પંડિત પ્રભાસ જેમને અનુક્રો પુરુચ અને પાપ પૃથક નથી, પુનર્જન્મ અને નિર્વાણ નથી એવી શંકા હતી. એ શંકાનું પ્રભુ મહાવીરે સમાદાન કર્યું.

ભગવાન મહાવીરની આંખોમાં વહેતી મૈત્રીની પિચૂષધારામાં સર્વ બ્રાંક્ષણો પોતાના પરિવાર સાથે ઓતપ્રોત થઇ ગયા. પ્રભુએ તેમને કે તેમના વેદને અસત્ય ન કહેતાં વેદની પંકિતઓના અર્થની કરેલી ગેરસમજ દૂર કરી, તે પંક્તિઓનું યોગ્ય અર્થઘટન કરી બતાવ્યું.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ 'મૂળમાર્ગ રહસ્ય' સ્તવનની દૃષ્ટી કડીમાં કહ્યું છે :

''છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ;

એમ જાણે સદગુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ.'' (સ્વાધ્યાય સંચય : પૃ.૩७)

જિનેશ્વર ભગવંત પ્રત્યેના સમર્પણભાવ, વિનય, બહુમાન વગેરેથી તે ૧૧ બ્રાહ્મણોને જ્ઞાનનો અત્યંત ક્ષયોપશમ થયો. જન્મ, વિચાર અને આચારથી બ્રાહ્મણ હોવા છતાં માત્ર અંતર્મુહૂર્ત (૪૮ મિનિટથી પણ ઓછા) કાળમાં તેમણે પરમાત્માના પ્રભાવથી દ્વાદશાંગી (બાર અંગ સૂત્રો)ની રચના કરી. પરમાત્માએ ૧૧ બ્રાહ્મણોને ગણઘરપદે નિયુક્ત કર્યાં.

ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ સામેની વ્યક્તિને પોતાના બનાવવાના કે તેને ખોટા સાબિત કરવાનો પ્રયત્ન ન કરતાં તેને સત્ય સમજણ આપી. અગિયારે પંડિતોએ પોતાના કુલ ૪૪૦૦ શિષ્યો સાથે સ્થાદ્વાદ દષ્ટિના આત્મિયતાપૂર્વકના સમાધાનથી પરમાત્માના ચરણે પોતાનું જીવન સમર્પિત કર્યું. જિનેશ્વર ભગવંતની દેશનાના પ્રભાવની તાકાત કેવી અજબ ગજબની છે! જિનવાણીના રસપાનથી આત્મા અનિર્વચનીય, આત્મિક આનંદની અનુભૂવિ કરે છે. તેના આત્મપ્રદેશો સહજ સુખરસથી તરબોળ બને છે. તેને ભેદજ્ઞાનની અનુભૂવિ થાય છે. આમ, જિનવચનએ લોકાલોકને બતાવનાર મહાદીપક છે.

શ્રી અમૃતવિજચજી મહારાજે 'જિનવાણીની સજઝાય'માં હિતશિક્ષા આપતાં કહ્યું છે :

શ્રી જિનવાણી પ્રાણી ચિત ધરો રે, ટાળી સકળ સંદેહ;

શ્રદ્ધા સાચી રાખીને ગ્રહો રે, આતમ શક્તિ વિશેષ .. શ્રી ..૧

સમકિત પામી વમી મિથ્યાત્વને રે, પ્રગટે સાચું રે હેમ;

ફરી તે અવર રૂપ જિમ નવિ લહે રે, તિમ ધરો સમકિત પ્રેમ.. શ્રી..૨

માર્ગાનુસારી ક્રિયા અનુમોદીચે રે, એ જિનશાસન મર્મ;

સદ્ગુરુ સંગ થકી વળી પામીએ રે, વાત વિશેષનો ભર્મ.. શ્રી..3

સમકિત દષ્ટિ હોચે જે નરા રે, બોલે બિહું નચ વાચ;

આપ પ્રસંસે પરનિંદે નહિ રે. સમકિત તેહનો સાચ.. શ્રી..૪

ચારિત્ર નિર્મળ જ્ઞાન પ્રમાણતા રે હોયે તસ પસાય;

તેહી જ દર્શન દેજો જગપતિ રે, અમૃત પ્રણમે રે પાપ.. શ્રી..પ

અર્થ: હે ભવ્યજીવો! त्वमेव सच्चं निःशंक जं जिणेहिं प्रवेड्यं। અर्थात् निर्शंथ प्रवयन अक्षरे अक्षर નિःશંકપણે સત્ય છે, એવું સ્વીકારો કારણકે જિનેશ્વરનાં વચનોની અવિહડ શ્રદ્ધા થતાં મિથ્થાત્વરૂપી ગાંઠનું છેદન ભેદન થાય છે. મિથ્યાત્વરૂપી અંધકાર દૂર થતાં સम्यક્ત્વરૂપી સોનાના સૂર્ચનો ઉદય થાય છે. જેમ અનેક દિશાઓ હોવા છતાં સૂર્ચને અવતરિત કરવાની યોગ્યતા ફકત પૂર્વ દિશામાં જ છે, તેમ અનાદિનો મિથ્યાત્વી ફકત માનવ ભવમાં જ સમ્યક્ત્વરૂપી ભાનુને અવતરિત કરી શકે છે.

સમ્ચક્ત્વ પ્રાપ્તિની પ્રાથમિક ભૂમિકા માર્ગાનુસારીપણું છે. માર્ગાનુસારીપણામાં ગુણોનો વિકાસ કરતો આત્મા સદ્ગુરુના માધ્યમે સંશય દૂર કરી અનુક્રમે પ્રગતિના સોપાનો ચડે છે. જિનવચન વ્યવહાર નય અને નિશ્ચયનય યુક્ત છે. તેના રહસ્યને સદ્ગુરુ સમજાવે છે ત્યારે સાધક અન્ય દર્શનીઓ પ્રત્યે માધ્યસ્થતા કેળવે છે. સત્યદેષ્ટિ પ્રાપ્ત થતાં જ્ઞાન અને ચારિત્ર પણ સમ્યગ્ બને છે. સમ્યગ્ જ્ઞાનના આલોકમાં આખું જગત સ્વખ્ન સમાન જણાય છે.

"નિજ ગુણ સબ નિજમાં લખે, ન રાખે પરગુણની રેખ રે;

ખીર નીર વિવરો કરે, અનુભવ હંસ શું પેખ રે... પ્રણમું પદપંકજ પાર્શ્વના.''

અર્ધ: હંસ જેમ ક્ષીરનીરનો વિવેક કરી દૂધ અને પાણીને જુદા કરે છે, તેમ જ્ઞાની આત્મા અનુભવના બળે આત્મા અને અનાત્માનો વિવેક કરે છે. સ્વ પરનો વિવેક કરી હેચને છોડી ઉપાદેચમાં રહેવાનો સદૈવ પ્રચલ્ન કરે છે.

જિનવાણી સંસારનું ઉગ્ર, બિહામણું અને ભયંકર સ્વરૂપ દર્શન કરાવે છે. હિતકારી ઉપદેશ સાંભળી ભવ્યજીવો પરિષહોને હસતા મુખે સહન કરી ભવસાગર તરી જાય છે.

શ્રી ધર્મદાસગણિવર 'ઉપદેશમાલા' ગ્રંથમાં કહે છે :

जिणवयणसुङ् सकन्ना अवगय संसार घोर पेयाला । बालाण समंति जङ्ग जङ्गित किं इत्थ अच्छेरं । १४३ । ।

અર્થ : જિનવરાન સાંભળવામાં જેમના કાન અતિ ઉત્સુક બન્યા છે. તેવા જીવોને સંસારના ભયંકર સ્વરૂપનો વિચાર બરોબર સમજાઈ ગયો છે. આવા સાઇકો બાલ જીવો તરફથી મળતા પરિષદો કે તકલીફોને સહજ ભાવે સહન કરે તેમાં શુ આશ્ચર્ય છે ?

'देहदुखं महाफलं' - આ વાક્ય આત્માર્થી સાધકનું પ્રાણતત્ત્વ છે. પરિષઢોની વચ્ચે પણ આવો સાધક પોતાનું સત્ત્વ ગુમાવતો નથી. કવિ તેના સંદર્ભમાં કાર્તિક શેઠનું દષ્ટાંત ટાંકે છે. શ્રી ભગવતી સૂત્રના ૧૮મા શતકમાં કાર્તિક શેઠનો અધિકાર છે.

હસ્તિનાપુર નગરમાં જિનોપાસક દરઘર્મી શ્રમણોપાસક કાર્તિક શેઠ રહેતા હતા. એકવાર નગરમાં એક દંભી તાપસ આવ્યો. તેની ખ્યાતિ સાંભળી સેંકડો લોકો દર્શન કરવા ગયા પરંતુ કાર્તિક શેઠ ત્યાં ન ગયા. કાર્તિક શેઠની અવિચલ ધાર્મિકતા તાપસને ન રુચિ. તેણે પ્રણ લીધું કે, 'હું શેઠને નમાવીને જ રહીશ.'

રાજાએ એકવાર તાપસને પારણા માટે આમંત્રણ આપ્યું. મોકો જોઈને તેણે રાજાને કહ્યું, ''જો કાર્તિક શેઠ તેની પીઠ પર થાળી રાખી, નીચે નમી ભોજન કરાવે તો હું જમીશ.'' કાર્તિક શેઠને રાજમહેલમાં બોલાવવમાં આવ્યા. રાજાજ્ઞાથી વિવશ શેઠને તે પ્રમાણે કરવું પડ્યું. ગરમ ખીરની તપેલી અને થાળીમાં ઠારેલી ગરમ ખીર કાર્તિક શેઠની પીઠ ઉપર મૂકતાં મોટો ફોલ્લો થઈ ગયો પરંતુ શેઠ મૌન રહ્યા. તેમણે મનોમન વિચાર્યું કે, 'આવા ઘોર અપરાધનો ઘૂંટડો પીધા પહેલાં મેં આ સંસાર ત્યાગી સંચમ કેમ ન સ્વીકાર્યો ?' આ પ્રસંગ બન્યા પછી થોડા જ સમયમાં વીસમા તીર્થંકર મુનિસુવ્રતસ્વામી નગરમાં પધાર્યો. તેમના દર્શન કરવા કાર્તિક શેઠ ગયા. પરમાત્માની અમૃત સમાન શીતલ વાણી સાંભળી શેઠ વૈરાગ્ય વાસિત થયા. તેમણે એક હજાર આઠ વિશકો સાથે ચાર મહાવ્રત સ્વીકાર્યો. તેઓ આયુષ્ય પૂર્ણ કરી સૌધર્મ દેવલોકમાં શકેન્દ્ર બન્યા. જ્યારે તાપસ શકેન્દ્ર દેવનો ઐરાવત હાથી બન્યો. કાળાંતર કાર્તિક શેઠનો આતમા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જન્મી ઉચ્ચ સંચમ પાલન કરી શિવપદ પામશે.

જિનવાણી મૃત્યુલોકના નરદેવના સર્વોચ્ચ સુખો પ્રદાન કરાવે છે. તેના સંદર્ભમાં કવિ ભરત ચક્રવર્તીનું દર્જાત ટાંકે છે.

ભરતચકવર્તી ભગવાન ઋષભદેવના પુત્ર હતા. ભગવાન ૠષભદેવનો આત્મા પૂર્વના આઠમા ભવમાં જીવાનંદ વૈદ્ય હતો. તેમના બીજા પાંચ મિત્રો હતા. છ મિત્રોએ ગુણાકર નામના સાધુ જેઓ કૂમિ રોગથી પીડાતા હતા તેમની નિઃસ્પૃહભાવે સેવા કરી હતી.

મહાત્માની ચિકિત્સા માટે જીવાનંદ વૈદ્યે લક્ષપાક તેલ, ગોશીર્ષ ચંદન આપ્યા અને મિશ્રો બજારમાંથી ખરીદીને રત્નકંબલ લાવ્યા. મહાત્માની અનુમતિ લઇ મુનિના શરીરે લક્ષપાક તેલનું મર્દન કર્યું. કૃમિઓ ચામડી ઉપર બહાર આવી. કૃમિ મૂકવા ગાયનું મડદું લાવ્યા, જેથી કૃમિ જીવતી રહી શકે. શીતલ રત્નકંબલ ઓઢાડવાથી કૃમિઓ રત્નકંબલમાં આવી ગઇ. ત્યાર પછી ગોશીર્ષ ચંદનનું વિલેપન કર્યું, જેથી શરીરનો દાહ શાંત થયો. હજી માંસમાં કૃમિ હતી તેથી ફરી લક્ષપાક તેલનું મર્દન કર્યું. કૃમિ બહાર આવી. રત્નકંબલ ઓઢાડી, કૃમિને તેમાં લીધી અને ગાયના મૃતક દેહમાં મૂકી. ફરી ગોશીર્ષ ચંદનનું વિલેપન કર્યું. હજી કૃમિ હાડકા સુધી પહોંચી ગઇ હતી. ફરી તે જ પ્રક્રિયા કરી. હવે મહાત્માની કાયા કંચનવર્શી થઇ ગઇ. તેમના ઉપદેશથી પ્રતિબોધ પામી છ એ મિત્રો એ સંસારનો ત્યાગ કરી ચારિત્ર સ્વીકાર્યું.

લક્ષ્મીનો સદ્વ્યય, મહાત્માની સેવા, જિનવાણીને હૃદયસ્થ કરવાથી અને નિરિતચાર ચારિત્રનું પાલન કરવાથી તેઓ ગ્રેવેચક વિમાનમાં મતાંતરે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી અવી જવાનંદ વૈદ્યનો જીવ ચક્રવર્તી બન્યો. ચક્રવર્તીના આત્માએ પૂર્વે દૂર દૂરથી ઔષધ, પાણી, પથ્ય આહાર, અનુપાન લાવી શ્રમણોની સેવા કરી હતી તેથી પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય ઉપાજન કર્યું. તેના ફળ સ્વરૂપે આ અવસર્પિણી કાળમાં સર્વ પ્રથમ નરદેવ બનવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું . પાંચ પ્રકારના દેવ :

> '''पंचविहा देवा, भविय दव्वदेवा, णरदेवा, धम्मदेवा, देवाहिदेवा, भावदेवा। हेव એટલે જે हेवा ઈच्छे तो हर्ष शहे तेने हेव हहेवाय छे. हेवना पांच प्रहार छे.

- (૧) ભવ્ય-દ્રવ્યદેવઃ મનુષ્ય અને તિર્થંચ ગતિના જુવો ભવિષ્યમાં ઉત્તમ કરણી કરી દેવલોકમાં દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થવાના છે તેથી તેમને 'ભવિક દ્રવ્યદેવ' કહેવાય છે.
- (૨) નરદેવ : જે રાજા પૂર્વ, પશ્ચિમ અને દક્ષિણમાં સમુદ્ર પર્ચંત તથા ઉત્તરમાં હિમવાન પર્વત પર્ચંત છ ખંડની પૃથ્વીના સ્વામી (ચકવર્તી) છે, જેને ચક્રરત્ન પ્રાપ્ત થયું છે, જે નવનિધિના માલિક છે, સમૃદ્ધ ભંડારવાળા છે, ૩૨૦૦૦ રાજાના અધિપતિ છે તેવા દેવ તુલ્ય આરાધ્ય સમ્રાટને 'નરદેવ' કહેવાય છે.
- (3) ધર્મદેવ : સત્યાવીસ ગુણોથી ઓપતા, નિર્ગ્રંથ મનિરાજ 'ધર્મદેવ' કહેવાય છે. જે જિનનો ઉપદેશ જન જન સુધી પહોંચાડી સ્વયં તરે છે અને બીજાને તારે છે. શ્રુત અને ચારિત્ર ધર્મના આરાધક હોવાથી તેઓ 'ધર્મદેવ' કહેવાય છે.
- (૪) દેવાધિદેવ : ચતુર્વિધ સંઘના સંસ્થાપક, વીતરાગી, ચાર કર્મનો ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન પ્રાપ્ત કર્યુ છે. અઢાર દોષ રહિત, બાર ગુણોથી સહિત, પરમાર્થિક ઐશ્વર્યયુક્ત અરિહંત દેવને 'દેવાધિદેવ' કહેવાય છે.
- (૫) ભાવદેવ : ભુવનપતિ, વાણવ્યંતર, જયોતિષી અને વૈમાનિક દેવ જેઓ દેવગતિ સંબંધી નામ અને ગોત્ર કર્મનું વેદન કરી રહ્યા છે તેને 'ભાવદેવ' કહેવાય છે.

સંખ્યાની દષ્ટિએ જોઇએ તો નરદેવ સૌથી થોડા છે કારણકે ઉત્સર્પિણી કાળ અને અવસર્પિણી કાળમાં ભરત અને ઐરવત ક્ષેત્રમાં બાર-બાર ચક્રવર્તી ક્રમશઃ થાય છે. પૃચ્છા સમયે દરેક ક્ષેત્રમાં ફકત એક જ ચક્રવર્તી હોઇ શકે છે. મહાવિહેદ ક્ષેત્રમાં ૩૨ વિજયોમાંથી ઉત્કૃષ્ટ ૨૮ વિજયોમાં એક સાથે ૨૮ ચક્રવર્તી અને બાકીના ચાર વિજયોમાં ચાર વાસુદેવ હોય છે. તેથી પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ૨૮ x u = ૧૪૦ ચક્રવર્તી અને પાંચ ભરત અને પાંચ ઐરાવત ક્ષેત્રના એક એક ચક્રવર્તી મળીને ૧૪૦ + ૧૦ = ઉત્કૃષ્ટ ૧૫૦ ચકવર્તી જ હોઇ શકે.

તેનાથી દેવાધિદેવ સંખ્યાત ગુણા છે. તેઓ ઉત્કૃષ્ટ ૧૦૦ (તીર્થંકર) હોઇ શકે. મહાવિદેહ ક્ષેત્રની ૩૨ વિજયો છે. પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રની ૩૨ x પ = ૧૬૦ વિજયો છે. પ્રત્યેકમાં તીર્થંકર હોય તો ૧૬૦ તીર્થંકર થાય. તે જ સમયે પાંચ ભરત અને પાંચ ઐરાવત ક્ષેત્રમાં પણ એક-એક તીર્થંકર હોય તો તે ૧૦ તીર્થંકર ઉમેરતાં ૧૬૦ + ૧૦ = ૧૦૦ તીર્થંકર થાય છે.

તેનાથી દાર્મદેવ સંખ્યાતગુણા છે. તેઓ એક સમયે જદાન્થ બે હજાર ક્રોડ, ઉત્કૃષ્ટ નવ હજાર ક્રોડ હોય છે. તેનાથી ભવિક દ્રવ્યદેવ અસંખ્યાતગુણા છે કારણકે દેવગતિમાં જનારા દેશવિરતિ, અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ જુવો (તિર્થંચ પંચેન્દ્રિય) અસંખ્યાતા છે. તેનાથી ભાવદેવ અસંખ્યાતગુણા છે. તેઓ સ્વભાવતઃ અસંખ્યાતા જ છે.

મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરી દ્રવ્યદેવમાંથી દેવાધિદેવ બનવાનો પુરુષાર્થ કરવો એ જ જીવનું ચરમલક્ષ્ય છે.

અજ્ઞાનરૂપી અંધકારથી આચ્છાદિત થયેલા આત્મામાં જ્ઞાનનો સુંદર પ્રકાશ પાથરનાર સૌથી ઉંચા પાવરના ગ્લોબ સમાન જિનવાણી છે, છતાં વિવેક વિકલતાના કારણે, રાગદ્વેષની અંધતાના પરિણામે અભવ્ય, દુર્ભવ્ય અને ભારેકર્મી આત્માઓ હજારો વાર હિતોપદેશ સાંભળ્યા છતાં પ્રગતિશીલ ન બને.

શ્રી દેવચંદ્રજીની વાણીનું એક નાનકડું પદ ચાદ આવી જાય છે :

''તત્ત્વરસિક જન થોડલા રે, બાહ્ય ક્રિયા રૂચિ જીવ;

ઉપદેશક પણ એહવા રે, શું કરે ? જીવ નવીન… ચંદ્રાનન જિન !'' 🔞

અર્થ: દેખાદેખી, બાહ્ય ક્રિયાકાંડ અને લૌકિક વ્યવહારમાં ગૂંથાચેલા જુવોને તત્ત્વની વાતો રુચતી નથી તેથી તત્ત્વરસિક જનો બહુ અલ્પ પ્રમાણમાં છે. વળી, તાત્ત્વિક રુચિ ઉત્પન્ન કરાવી શકે એવા મહર્ષિઓ પણ વર્તમાન કાળે અતિ અલ્પ છે. કમભાગી જુવો શું કરે ? હે ચંદ્રાનન જિન! તત્ત્વ શ્રવણ વિના બોદ્યિ પ્રાપ્ત ન થાય તેથી પુન: જુવ ૮૪ લાખ યોનિમાં ૨ખડતો રહે છે. આ જુવે પરિભ્રમણ સિવાય નવું શું મેળવ્યું ?

જિનવાણી પાપકર્મોથી વિરામ પમાડે છે, છતાં પ્રબુદ્ધ ન થનારા જીવાત્મામાં કવિ ૠષભદાસ બહાદત્ત ચક્રવર્તી અને ઉદાચી રાજાના હત્યારા વિનયરત્ન મુનિનું દેષ્ટાંત સૂચવે છે.

આ અવસર્પિણી કાળમાં ભરત, સગર, મઘવા, સનત્કુમાર, શાંતિનાથ, કુંથુનાથ, અરનાથ, મહાપદ્મ, હરિષેણ, જયસેન આ દસ ચક્રવર્તીઓ જિનવચનથી પ્રબુદ્ધ થયા. તેઓએ સુખ ભોગોને દુ:ખમૂલક, સંસાર પરિવર્ધક, દુર્ગતિકારક, આર્તધ્યાનના હેતુ જાણી ત્થાગ કર્યો. તેમણે જિનાજ્ઞા અનુસાર સંયમનું સુંદર પાલન કરી શિવપુરીના સુખ પ્રાપ્ત કર્યો.

\*બ્રહ્મદત અને સૂભમ નામના બે ચક્રવર્તીઓ રાજચની આસકિત અને કામભોગોનું મમત્વ ન છોડી શક્યા. જિનવાણીને હૃદયસ્થ ન કરતાં અત્યંત રૌદ્રધ્યાનપૂર્વક મૃત્યુ પામી સાતમી નરકમાં

<sup>\*</sup> બ્રહ્મદત્ત ચકવર્તી અને વિનયરલ્ન મુનિની કથા : જુઓ પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૧.

ગયા. 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' અ.૧૩ 'ચિત્ત સંભૂતીય', જેમાં બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તીનો અધિકાર છે.

દોધમાર વરસાદ વરસે ત્યારે છત્રી ઓઢીને રહે તે પલળે નહીં, તેમ જિનવાણીનો દોધમાર વરસાદ વરસે છતાં નિષ્ફુરતાની છત્રી ઓઢનારનું હૃદય ભીંજાતું નથી. બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી જેવા આત્મા ઓનાં આંતરિક ગુણોનું પરિણમન થતું નથી.

વંધ્યા કે માતા બનવા પાછળ જેમ તે સ્ત્રીનું શારીરિક બંધારણ કાર્ચ કરે છે, તેમ ભવ્ય કે અભવ્ય આત્માઓમાં પણ તે તે આત્માનું બંધારણ-સ્વભાવ મુખ્ય કારણ છે. ભવ્ય આત્માનું લક્ષણ કોમળતા છે જયારે અભવ્ય આત્માનું લક્ષણ કઠોરતા છે.

સંખ્યા શાસ્ત્રમાં નવ અસંખ્યાતની સંખ્યા વટાવી આગળ વધતાં નવ અનંત આવે છે. તેમાં પ્રથમ ત્રણ અનંત 'પરિત્ત' અનંતા છે. પછીના ત્રણ તે 'ચુક્ત' અનંતા છે. તેથી આગળ 'અનંત' અનંતા છે. તેમાં અભવ્ય જીવો ચોથા અનંત જેટલા છે.

સાત અભવ્યો શાસ્ત્રોમાં પ્રચલિત છે. (૧) કપીલાદાસી (૨) કાલસૌકરિક કસાઇ (૩) પાલક (શ્રી કૃષ્ણ મહારાજાનો પુત્ર) (૪) પાલક (સ્કંધકસૂરિના ૫૦૦ શિષ્યોને ઘાણીમાં પીલનારો) (૫) વિનચરત્ન મુનિ (૬) અંગારમર્દક આચાર્ચ (७) સંગમદેવ (ભગવાન મહાવીરને ભયંકર ઉપસર્ગ આપનાર).

જેમ કોરડા મગ આકરા અગ્નિમાં પણ ન ચડે, તેમ અભવ્ય આત્માઓ પર જિનવાણીનો અન્યાધાર વરસાદ વરસે છતાં કોઇ રીતે તત્ત્વ શ્રદ્ધા ન જન્મે. તેના સંદર્ભમાં કવિ વિનયરત્ન મુનિનું દષ્ટાંત પ્રસ્તુત કરે છે.

ગુરુનો લાંબા કાળનો સત્સંગ કે સંચમના ઉપકરણો અભવી વિનચરત્ન મુનિની વૃત્તિઓને બદલી ન શક્યા. વસંત ૠતુનું આગમન થવા છતાં કેરડાનાં વૃક્ષને કૂપણો ન ફૂટે, તેમ મહામિથ્યાત્વી જીવોને ચિત્તમાં અનુકંપા ન ફૂટે.

સવાસો ગાથાના સ્તવનમાં કહ્યું છે :

''રાગ-દ્વેષ મળ ગાળવા, ઉપશમ રસ ઝીલો;

આતમ પરિણતિ આદરી પર પરિણતિ પીલો."

જ્ઞાનદશા પ્રાપ્ત કરવા કષાચોની ઉપશાંતતા અને વિષયોની ખણજ ઠારવા જેવી છે. રાગાદિ દોષોનો ઉપશમ એ જ ખરો ધર્મ છે. તેના સંદર્ભમાં બૌદ્ધ ધર્મમાં અંગુલિમાલ લૂંટારાનું દષ્ટાંત પ્રસિદ્ધ છે.

અર્જુનને શ્રીકૃષ્ણ સારથીરૂપે મળ્યા, તેમ આંગુલિમાલ ને મહાત્મા બુદ્ધ સારથીરૂપે મળ્યા. તે સંસારમુકત બન્યો. અંગુલિમાલ લૂંટારો નિર્દોષ પ્રજાજનોની આંગળીઓ કાપી તેની માળા બનાવી પહેરતો હોવાથી તેનું નામ 'અંગુલિમાલ' પડ્યું. મહાત્મા બુદ્ધના સત્સંગથી તેના હૃદયમાં સંગ્રહ થયેલ વેર અને નફરતનાં ઝેરનું નિવારણ થયું. બુદ્ધના દૈવી પ્રેમથી દુર્ભાવનારૂપી વિષનું નિર્મૂલન થયું. અંગુલિમાલ મહાત્મા બુદ્ધનો શિષ્ય બન્યો. તે ભિક્ષા લેવા જંગલના પાસેના ગામમાં ગયો. લોકોએ

વિપરીત પ્રતિક્રિયા કરી. તેના પર પત્થરનો વરસાદ વરસાવ્યો, લાકડીથી ફટકાર્યો. અંગુલિમાલ પાસે શકિત હતી પરંતુ તેણે પ્રહાર ન કર્યો. તે અસહ્ય મારથી મૂર્સ્કિત થઇ ધરતી પર ઢળી પડયો ત્યારે મહાત્મા બુદ્ધે તેને પડખામાં લઇ સ્વયં તેની શુશ્રૂષા કરી. મહાત્મા બુદ્ધે તેને પૂછ્યું, ''તેં શામાટે લોકોનો માર ખાદો ?'' અંગુલિમાલે હસીને કહ્યું, ''ભૂતકાળમાં મેં તેમને માર્ચા હતા, આજે એમણે મને માર્ચા પહેલાં હું બેહોશ હતો, આજે જાગી ગયો છું.'' અંગુલિમાલ પશ્ચાતાપથી શુદ્ધ બની અમૃતત્વને પામ્યો. સદ્ગુરુ અણઘડ શિષ્યમાં યોગ્યતાનું નિરૂપણ કરે છે. સદ્ગુરુ કેવા હોય ? સદ્ગુરુના લક્ષણો :

શ્રી ધર્મદાસ ગણિવરે 'ઉપદેશમાલા' ગ્રંથમાં સદ્ગુરૂના ૧૩ ગુણો દર્શાવેલ છે.

पिंडरुवो तेयस्वी जुणप्पहाणागमो महुरवक्को । गंभीरो धीमंतोउवणसपरो अ आयरिओ । १९ । । अपरिसावी सोमो, संगहसीलो अभिग्गहमई अ । अविकंथणो अचवलो पसंतहियओ गुरु होई । । २ । ।

અર્થ: ગુરુના તેર ગુણો છે. (૧) તેજસ્વી : પ્રતિભાસંપન્ન હોય. (૨) યુગપ્રધાન જેવા ફ્રાનવાળા : પોતાનું અને પરનું કલ્યાણ કરવાવાળા હોય. (૩) મધુરભાષી : શિષ્યને વાત્સલ્યથી સંયમ જીવની વાલીમ આપનારા હોય. (૪) ગંભીર : આલોચના કરાવી પાપોનું પ્રક્ષાલન કરાવનાર ગુરુ અત્યંત ગંભીર હોય. (૫) ઘૃતિમાન : મેરુ પર્વત જેવા દીર્ચવાન હોય. (૬) ઉપદેશ દાનના દાતાર : સુપાત્ર જીવોને ઉપદેશ આપી ધર્મ પમાડનાર હોય. (૯) અપરિશ્રાવી : દરિયા જેવા ગંભીર હોય. ગુરુ કોઇની ગુપ્ત વાતો જાહેરમાં ન કરનારા તેમજ સદાચારી હોય. (૮) સૌમ્ય : સદા શાન્ત અને પ્રશાંત હોય. (૯) સંગ્રહશીલ : શિષ્યોની જવાબદારી નિભાવવા જરૂરી ઉપકરણોનો સંગ્રહ કરનારા હોય. (૧૦) અભિગ્રહોના ધારક : દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી અભિગ્રહો ધારણ કરી ત્રિયોગના નિયંત્રક હોય. (૧૦) અવિકત્યન : ગુરુ નિરર્થક બકબકાટ કરનારા કે સ્વપ્રશંસક ન હોય. (૧૨) અચપલ : ગુરુ વાનર જેવા સંચળ સ્વભાવના ન હોય. (૧૩) પ્રશાન્ત હદય : કષાયોની ઉપશાંતતા હોય.

આવા સદ્ગુરુનો ચોગ થવો અતિ દુર્લભ છે. સદ્ગુરુ જ સદ્વકતા હોય છે. 'સુદષ્ટતરંગિણી' નામના દિગમ્બર આમ્નાચ ગ્રંથમાં સદ્વકતાના આઠ ગુણ દર્શાવેલ છે.

> समदमधर बहुणाणी, साध्धलोकोय भावबेत्ताए। पिछखिमय वीयरागो, सिसाहित उच्छोया एव गुरुपुज्जो।।

અર્થ : (૧) સમભાવી - ક્ષમાવંત (૨) દમિતેંદ્રિય - ઇન્દ્રિયોનું દમન કરનાર (૩) જ્ઞાની (૪) સર્વ જીવોના સુખના ઇચ્છુક (૫) લૌકિક સાધનોની કળાના જ્ઞાતા (૬) ક્ષમાવંત (૭) વીતરાગી (૮) શિષ્યના હિતનો ઇચ્છુક.

આચાર્ચ જયશેખરસૂરિએ 'પ્રબોદ્ધચિંતામિલ'માં નકારાત્મક રૂપે **શિષ્યની યોગ્યતાના** લક્ષણો બતાવ્યાં છે : (૧) તે વાદ કરવામાં આદરવાળો ન હોચ. (૨) અહંકારી ન હોચ. (૩) ચશ-કીર્તિનો અભિલાષી ન હોચ. (૪) અતિ ઉત્સુકતાવાળો ન હોચ. (૫) જેમ તેમ બોલનારો ન હોચ. (૬) મિથ્યા આલાપ કરનારો – વાતોડિયો ન હોચ. (७) બીજાના દેશ, વેશ, ભાષાદિની ખોટી પૂછપરછ કરનારો ન હોચ. (૮) ગીત-ગાચનનો વિલાસી ન હોચ. (૯) અત્યંત ચપળતાવાળો ન હોચ. (૧૦) કોઇ વ્યક્તિના આક્રોશ કરવા પર તે હેષ ન કરે અને સ્તુત્ય કાર્ચ પર ઉન્મત્ત ન બને. (૧૧) સંગપણાનો પ્રચત્ન કરનાર ન (અસંગી) હોચ.

મુમુક્ષુ સાધક નિરાગ્રહી અને આત્મજ્ઞાનમાં રમણતા કરનારો જ હોય.

ગુરુ એ સૂર્ચ છે. તેમના વચનો સૂર્ચના કિરણો છે, જે અજ્ઞાન અને મોહનો તિરોભાવ કરે છે.

गुरुवचनं केवलं शिष्यं परं मंगलम् - **ગુરુકૃપા એ શિષ્યના જીવનમાં પરમ મંગલ છે** 

સદ્ગુરુનો સંગ થતાં, મોહ બીજ મંદ થાય. તત્ત્વો અને અનુષ્ઠાન પ્રત્યે સદ્ભાવ જાગે. જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મો પ્રત્યે વિપ્રિયદર્શન થાય. કાળ, ભવિતવ્યતા, સદ્ગુરુનો યોગ, ધર્મોપદેશ વગેરે સામગ્રી મળતાં જીવનું ઉર્દ્વગમન થાય છે.

ગુરુએ પુનર્જન્મ નામના વૃક્ષનું મૂળ જ છેદી જ નાખ્યું. સર્વવિરતિ નામના કુઢાડાથી બેરદાર પ્રહાર કરી તે વૃક્ષને ધરતી પર ઢાળી દીધું તેથી જ કહ્યું છે :

''જ્ઞાનીના બહુમાનથી રે, જ્ઞાનતણા બહુમાન સલુણા;

જेम क्षेत्र अरिढा सेवीओ हे, तेम तेम प्रगटे ज्ञान संबुधा."

ચોગીનું બહુમાન ચોગી બનાવે છે અને ત્યાગીનું બહુમાન ત્યાગી બનાવે છે. સાધ્વીગણથી પરિવરેલા સંદનબાળા આર્ચાજીને જોઈ શેડુક નામના કુલપુત્રને તેમના પ્રત્યે અત્યંત બહુમાન ઉત્પન્ન થયું. તેમનું બ્રહ્મચર્ચનું તેજ, નિર્વિકારીતા અને નિસ્પૃહતા જોઈ શેડૂક પ્રભાવિત થયો. તે વિરાગ પામ્યો. તેણે સારિત્રનો સ્વીકાર કર્યો. આર્ચા સંદનાજીના નિમિત્તથી ભોગી મટી યોગી બન્યો.

પાખંડી ગુરુના સંગથી અંતરનું સત્ત્વ હણાઈ જાય છે. સાડા ત્રણસો ગાથાના સ્તવનમાં મહોપાધ્યાયજી કુગુરુ સમક્ષ કડક શબ્દો ઉચ્ચારે છે.

''ગીતારથ જચણાવંત ભવભીસુ જેહ મહંત, તસવચણે લોક તરીચે;

જિમ પ્રવહણથી ભરદરીચે, બીજો તો બોલી બોળે શું કીજે નિર્ગુણ ટોળે.''

અર્થ : ગીતાર્થ, જયણાવંત, પાપભીસુ તેમજ બીજા અનેક ગુણોથી મહાન સાધુના વચનો અનુસરનાર સંસાર સાગર તરી જાય છે. આવા સાધુ પ્રવહણ સમાન છે. નિર્ગુણી સંતો પોતે ડૂબે અને બીજાને ડૂબાડે છે. તેવા નિર્ગુણી સંતોના ટોળા ભેગા કરીને શું વળે ?

પાખંડી લોકોની સંગત કેળની સાથે ઉગેલી બોરડી જેવી છે. જેમ જેમ પવનનાં ઝપાટાં આવે તેમ તેમ બોરડી કેળને ચીરતી જાય છે, તેમ આર્થિક પ્રાપ્તિ, ખ્યાતિ, વર્ચસ્વવાદી હેતુઓને પોષવા 'નગુરા' પથ નિર્દેશકો આંતર સત્ત્વ પર હુમલો કરી આત્મિક સંપત્તિને ઘાયલ કરે છે અને મનુષ્યત્ત્વ કંગાળ બનાવે છે. તેવા પથ નિર્દેશકોની અભિમુખ ન થવાનું સૂચન કરતાં ગંગાસતી કહે છે :

''અજડ અવિવેકી ગુરુથી વિમુખ રહેવું, જેને રહેણી મૈં લગાર રે, વચનલંપટ ને વિષય ભરેલા, એવાની સાથે મેળવવો નૈ તાર રે. વિવેક. ''

કુગુરુના સંગથી આંતરિક અંકુરણની સંભાવના સદંતર લૂપ્ત થાય છે. ચેતના જડવત્ થતી જાય છે. ઉપરોક્ત પંક્તિમાં કુગુરુ પ્રત્થે પ્રતિરોધનો પ્રચ્છન્ન સંકેત છુપાચેલો છે.

हाहू हथाणे इह्यूं छे :

''કોટિ બરસ લોઁ રાખિયે, લોહા પારસ સંગ; દાદૂ રોમ કા અંતરા, પલટૈ નાહીં અંગ.''

કુગુરુના સંગથી આંતરિક પરિવર્તન થંભી જાય છે. લોટાને પારસ સાથે રાખીએ તોય ઘાટ એનો એ રહે છે, તેમ કુગુરુના સંગથી મનુષ્યની સામાજિક ગરિમાનો ઉત્કર્ષ થતો નથી.

सत्तश्रद्धासंगतो बोधः। અર્થાત્ આત્માનો શ્રद्धા સંપન્ન બોધ તે જ સત્થદષ્ટિ છે; અાતું જાણવા છતાં રાજવૈભવની આસકિતને ન છોડનાર જીવાત્મા નરકમાં પડે છે.

ત્રિષષ્ઠી શલાકા પુરુષમાંથી વાસુદેવ પૂર્વ ભવમાં નિયાણું કરીને આવ્યા હોય છે તેથી તેઓ નરકમાં જ ગમન કરે છે. વળી, તેમને ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ઉદય હોવાથી તેઓ દીક્ષિત થતાં નથી. આ અવસર્પિણી કાળના નવ વાસુદેવ નરકમાં ગયા છે.

૧) ત્રિપૃષ્ઠ, ૨)દ્વિપૃષ્ઠ, ૩) સ્વચંભૂ, ૪) પુરુષોત્તમ, ૫) પુરુસસિંહ, ૬) પુરુષપુંડરિક, ૭) દત્ત, ૮) નારાચણ (લક્ષ્મણ), ૯) કૃષ્ણ.

વાસુદેવના પ્રતિદ્વંદ્વી 'પ્રતિવાસુદેવ' કહેવાય છે. વાસુદેવ અને પ્રતિવાસુદેવના યુદ્ધમાં પ્રતિવાસુદેવ પોતાના જ ચક્રથી મૃત્યુ પામે છે.<sup>૧૧</sup>

''કર્મ તારી કળા ન્થારી, હજારોને નચાવે છે, ચડે જે ચક્કરે તારા, ઘણું તેને ભમાવે છે.''

બુદ્ધિમાન જીવો સનદ્ધુમાર ચકવર્તીની જેમ અલ્પ શબ્દોથી સુલભબોદિ બને.

'ઉપદેશમાલા ગ્રંથ'માં કવિની આ વાતને સમર્થન આપતાં કહ્યું છે:

शैं धोवेण वि सप्पुरिसा सणंकुमारव्व केइ बिज्झंति । देहे रवणपरिहाणी जं किर देवेहिं से कहियं । ।

અર્થ: કેટલાક જીવાત્મા નાનકડા નિમિત્તથી સનત્કુમાર ચક્રવર્તીની જેમ પ્રબુદ્ધ બને છે. બે દેવો એ આવી તેમને કહ્યું કે, ''તમારા શરીરમાં ઝડપથી રોગ પ્રસરતો દેખાય છે.''

દેવોએ અવધિજ્ઞાનથી ચક્રવર્તીના દેહમાં ઉદ્દભવેલા સોળ સોળ મહાભયાનક રોગો જોયા. રાજાના ખૂબ આગ્રહથી દેવોએ સત્ય હકીકત જણાવી. પુદ્દગલની નશ્વરતા, ક્ષણભંગુરતા અને કર્મની ગહનતાથી જાગૃત થયેલા સનત્કુમાર ચક્રવર્તીએ મહાભિનિષ્ક્રમણની વાટ પકડી લીધી. સાતસો વર્ષ સુધી ઉગ્ર તપશ્ચર્યા અને અગાધ સમતાથી રોગો સહન કરતાં અનેક લબ્ધિઓ પ્રગઢી. લબ્ધિઓ દ્વારા રોગોની ચિકિત્સા કરી શકે એવી ક્ષમતા હોવા છતાં તેનો ઉપયોગ જ ન કર્યો. 'મહારોગો મારાં કર્મ કાપવામાં અનંત ઉપકારી છે', એવું સમજી ચક્રવર્તી તપજન્થ લબ્ધિઓથી વિરક્ત રહ્યા. કેવી નિઃસ્પૃહતા!

જેવી રીતે સનત્કુમાર ચક્રવર્તી દેવના થોડા જ વેણથી બોધ પામ્યા તેવી જ રીતે લોહખુર ચોરનો પુત્ર રોહિણેચકુમાર પણ મોહનો નશો ઉતરતાં નાનકડા નિમિત્તથી પ્રતિબોધ પામ્યો. ભગવાન મહાવીર સ્વામીની વાણીનું શ્રવણ પરિશીલન કરવાથી મનુષ્ય દેહની ઉત્તમતા અને સંચમની શ્રેષ્ઠતાનું જ્ઞાન થયું. જે સુખની પાછળ નિશ્ચિત દુ:ખ છવાચેલું છે તે સુખને સુખ કઈ રીતે કહી શકાય ?

''શીતલ સંદનથી પણ ઉપન્થો, અગ્નિ દહે જિમ વનનેરે;

ધર્મજનિત પણ ભોગ ઈંહાં તિમ, લાગે અનિષ્ટ તે મનને ટે.''

જેમ ચંદનથી ઉત્પન્ન થતો અિન પણ અંતે તો બાળવાનું જ કાર્ચ કરે છે, તેમ પુણ્યથી મળતા ભોગ-સુખો પણ પ્રાય: આસકિતને કારણે જ અનિષ્ટ કરાવે છે. કારણકે ભોગસુખોથી પ્રમાદ, પ્રમાદથી આત્માનું વિસ્મરણ, આત્માના વિસ્મરણથી ચારિત્ર મોહનીય કર્મ બંધાય છે અને સમ્યક્ત્વ ખસવામાંડે છે.

જેમ એક ખભા પર રહેલા ભારને દૂર કરવા બીજા ખભા ઉપર ભાર મૂકવાથી પહેલા ખભા પર ભારનું દુઃખ દૂર થતાં ક્ષણિક શાંતિ મળે પરંતુ તરત જ બીજો ખભો દુઃખવા માંડે છે. આ ઘટમાળથી ભોગસંસ્કારોનો અતિક્રમ (નાશ) થતો નથી.

પવિત્ર, સુંદર, તેજસ્વી અને મહાશક્તિશાળી આત્માને મહાસુખી બનાવવાનો માર્ગ અરિહંત દેવો સમજાવે છે. તેઓ મોક્ષમાર્ગ રૂપ પરમાર્થની દેશના આપે છે તેથી સર્વ 'જીવહિતકારી' કહેવાય. જેનું પરિણમન મનુષ્ય ભવમાં થાય છે.

મનુષ્ય જન્મનું મૂલ્ય અંકિત થાય તેવું નથી. (૧) મનુષ્ય જન્મ વિના સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ન જવાય. (૨) ક્ષાચિક સમકિત ન મળે. (૩) ચથાખ્યાત ચારિત્ર ન મળે. (૪) આહારક શરીર ન મળે. (૫) તીર્થંકર પદ ન મળે (૬) પરમ અવધિજ્ઞાન (७-८) મનઃપર્ચવજ્ઞાન કે નિર્વાણ ન મળે. (૯) માનવ ભવમાં જ ઘાતી-અઘાતી કર્મનો ચૂરો કરી શાશ્વત સુખ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે.

આમ, માનવભવમાં ધર્મના સંગે જુવાત્મા પરમ સ્થાનને પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

પરમાત્મની દેશના શ્રવણ કરી સાધુ ધર્મની પરિભાવના ભાવનારો રોહિણેચકુમાર વિચારે છે, 'को मम कालः? આ કથો કાળ મને મળ્યો છે? किमे अस्स उचिअं? આ કાળને થોગ્ય (ઉચિત કર્તવ્ય) શું છે?' તે વિચારોમાં ઊંડો ઉતરતો ગયો. ભૂતકાળમાં મચાવેલા ઉલ્કાપાતોનું સ્મરણ થતાં તેને પોતાના ઉપર ધિક્કાર વછૂટયો.

'મેં પૂર્વ સ્થિતિમાં અનંત પુદ્ગલપરાવર્તન કાળ પર્યંત સંસારવર્દક પ્રવૃત્તિ જ કરી છે. વર્તમાન કાળમાં આત્મા પર બાગ્રેલાં અનંત કાળના કર્મોમાં જાળાં ઊખેડી તેને ધર્મસાધનાના જ્વલંત અગ્નિમાં બાળીને ભસ્મ કરી શકાય તેવો સોનેરી તક મળી છે. અનંતકાળથી મહામલીન આત્માને વિશુદ્ધ ભાવનાઓથી મધ્યાહનના સૂર્ચની પેઠે સંપૂર્ણ તેજસ્વી બનાવી શકાય તેવી તક મળી છે. ઋ ચેતનને ચાર સંજ્ઞાઓનો નશો એવો તો ચડયો હતો કે નશામાં જીવે અનેક ભવોની સફરમાં કર્મથી સંસારનાં વિચિત્ર નાટક સર્જયાં હતાં! હવે મારે મારા આત્માનું કલ્યાણ કરવું જ જોઈએ.

શ્રી અરિહંત દેરૂપી સાર્થવાહ મને મુક્તિપુરીમાં લઇ જશે. ગોપાલકો જેમ સર્પ આદિથી ગાચોનું રક્ષણ કરે છે તેમ અરિહંત પ્રભુરૂપ મહાગોપ છ જીવનિકાયરૂપ ગાચોના રક્ષણ વડે મને નિર્વણ સુખ અપાવશે.

મનુષ્ય જન્મની સાર્થકતા મહાસાર્થવાહ, મહાનિર્ચામક અને મહાગોપ એવા અસ્ક્રિંદ પ્રભુનું શરણું સ્વીકારવામાં જ છે.'

રોહિણેચકુમાર મોક્ષદાયક ભાવોથી સુશોભિત ભગવાનની વાણીથી અત્યંત પ્રભાવિત થયો. તેનું મન સંચમ લેવા તડપી રહ્યું. તેણે ભગવાન મહાવીર સ્વામીનાં ચરણોમાં સમર્પિત થતાં ગદ્દગદ્ સ્વરે કહ્યું, ''હે ભવોદધિતારક! મારી પ્રબળ ભાવના છે કે મોક્ષસુખના કારણભૂત ચારિશ્ર અંગીકાર કરી આત્મકત્યાણ કરું. શું હું ચતિદાર્મને યોગ્ય છું ?''

તીર્થંકર પરમાત્માએ કહ્યું, ''હે દેવાનુપ્રિય! ગહન વન જેવા આ સંસારમાં ભવ્ય જીવોએ

મોક્ષમાર્ગની આરાધના કરી લેવા જેવી છે. તું ચતિધર્મ સ્વીકારવાને ચોગ્ય છે.'' ભગવાન મહાવીરે કોઈ દુર્જન વ્યક્તિને પણ ધિક્કાર્ચા નથી પરંતુ તેના પાપને ધિક્કાર્ચા છે.

વ્યક્તિનો વિરોધ એ જીવ તત્ત્વનો વિરોધ છે. તેમને વ્યક્તિના હૃદયપરિવર્તનમાં જ રુચિ હતી.

કોઈ કવિએ કહ્યું છે :

''પાપીને તું પ્યાર કરી લે, પાપીનો ઉદ્ધાર થશે.''

પરમાત્માના રનેહની પિચુષધારામાં રાસનાચક ભીંજાયો. તેના હૃદયમાં પ્રભુતાનો વાસ થયો. તેણે ભાવાવેશમાં પરમાત્માને પ્રશ્ન પૂછયો, ''શું હું યતિધર્મને યોગ્ય છું ?''

આ પ્રશ્નની અંદર રહસ્ય છુપાયેલું છે. તે દ્વારા રોહિણેયકુમાર પરમાત્માને પૂછવા માંગે છે

કે, 'શું હું ભવ્ય છું ? શું હું સમ્ચગ્દષ્ટિ છું ? શું હું સુલભળોધિ છું ? શું હું પરિત સંસારી કે ચરમ છું ?' ભવ્ય જીવને જ સમ્ચગ્દર્શન પ્રાપ્ત થાય છે. નિશ્ચચથી સમ્ચગ્દષ્ટિ આત્મા જ સાધુ બને છે.

તેવો જીવ પરિત સંસારી, ચરમ શરીરી અથવા અલ્પ કાળમાં મોક્ષે જવાની યોગ્યતા પ્રાપ્ત કરે છે.

સમકિતદષ્ટિ ગંગદત્ત દેવે પણ ભગવાન મહાવીર સ્વામની દેશના સાંભળી પોતાને ઉદ્ભવેલા અનેક પ્રશ્નનોનું સમાધાન મેળવ્યું. પ્રભુએ કહ્યું, ''''ગંગદત્ત દેવ ભવી, સમ્યગ્દષ્ટિ, સુલભબોધિ, પરિત સંસારી અને ચરમ છે.''

રોહિણેચકુમાર પ્રભુની સમક્ષ અનિમેષ નજરે જોવા લાગ્યો. કવિ દેવચંદ્રજી કહે છે :

''ਮ੍ਰਮੀ&ਰ ਰੂਮ ਲਰਮੂਯ ਰਿਵਯਰੂਂ, ਆਂਯ ਰ ਰੂਪਿਰ ਅਮਦੀ;

મોહ ਰਿਮਿਦ ਦਹਿ હર્ષ ચંદ્ર છਹਿ, ਮੂਦਰ ਹੇ ઉપશમચી. હું ਹો વારિ. '(સ્વાધ્યાય સંચય : પૃ.33૫)

જેમ કમલિની દિનકરના કર વિના, ગૌરી ગિરીશ વિના, કુમુદિની ચંદ્ર વિના અને લક્ષ્મી ગિરિદાર વિના બીજાને ન ચાહે, તેમ જ્ઞાની પુરુષને આત્મરવરૂપ સાથે પ્રીતડી બાંદાતાં અન્ય ક્યાંચ મન રતિ પામતું નથી.

રોહિણેય કુમાર ભગવાન મહાવીર સમક્ષ એકીટશે ઉન્મેષ નથને નીરખી રહ્યો. ભગવાનની અમી ભરેલી દષ્ટિથી તેનું હૃદય ભીંજાઈ ગયું. પોતાની વીતેલી જીંદગી પ્રત્યે અત્યંત ઘૃણા ઉદ્ભવી. તેનું ભીતરનું મન બોલી ઉઠ્યું, ''હે ભગવન્! હું નિગ્રંથ પ્રવચન પર શ્રદ્ધા કરું છું. નિગ્રંથ પ્રવચન સત્ય છે. મને અત્યંત રૂચે છે.''

અચરમાવર્ત કાળમાં દેહ, પરિવાર, ધનની રતિમાં સુખ બુદ્ધિ હોવાના કારણે નિર્ગ્રથ પ્રવચન પર શ્રદ્ધા ઉપજતી નથી. અશુભ અનુબંધોની વણજાર ચાલ્યા કરે છે. તેનાથી સંસાર પરિભ્રમણ સીમિત થતું નથી. અચરમાવર્તમાં આ સુખનું પ્રણિધાન ખસતું જ નથી. ચરમાવર્તમાં પણ ભાવમલનો હ્વાસ નથાચ ત્યાં સુધી સંસારના સુખની તીવ્રતાનું પ્રણિધાન ઘટતું જ નથી.

રોહિણેયકુમારનો ભાવમલ ઘટતો ગયો. તેનું હૃદય પારદર્શક-સ્વચ્છ બન્યું. સારામાં સારો વરસાદ થયો હોય, જમીન તરબોળ થયેલી હોય પરંતુ બીજના વાવેતર વિના ધાન્ય પાકતું નથી, તેમ મહાપુરુષોના બોધ વિના પ્રાય: અનાદિ મિથ્યાત્વી જીવને ધર્મબીજ પ્રગટતું નથી. કારણ વિના કાર્ચ થતું નથી.

ેં ''જે નજીકનો મોક્ષમાર્ગી આસન્ન ભવ્યાત્મા જિનેશ્વરની આજ્ઞા પ્રત્યે, બહુમાન કરનારો હોય, તે તીર્થંકર ભગવંત,ધર્માચાર્ચ, શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ ધર્મને બહુમાન આપનારો જ હોય.''

નજીકના કાળમાં મોક્ષમાં જનારા આત્મામાં સ્વયં એવી લાક્ષણિકતાઓ પ્રગટતી હોય છે. ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ રાસનાયકની પાત્રતા જોઈ તેને યતિધર્મને યોગ્ય સ્વીકાર્યો પરંતુ તે પૂર્વે મહારાજ શ્રેણિક પાસે જઈ સંયમની અનુમતિ માંગવી અતિ આવશ્યક હતી કારણકે રોહિણયકુમાર રાજ્યનો અપરાધી(યોર) હતો. આવા વ્યક્તિને દીક્ષા આપવાથી લોકો તેને ધૃણાની નજરે જુએ તેમજ નિર્ગથ પ્રવચનની નિંદા અને શ્રમણ વર્ગની અવહેલના થવાની સંભાવના છે.

## દીક્ષાને અયોગ્ય વ્યક્તિ :

શ્રી નેમિચંદ્રસૂરિ કૃત 'પ્રવચન સારોદ્ધાર ગ્રંથ'માં કહ્યું છે :

<sup>१०५</sup> बाले वुड्ढे नपुंसेय कीवे जड्डे य वाहिए।६। तेणे रायावगारी य उम्मत्ते य अदंसणे।।१०।। दासे दुढे य मूढे य अणत्ते जुंगिए इय।१५। ओबद्धाए य भयए सएहनिष्फेडिया इय।।१८।। जे अङ्घारस भेया पुरिसस्स तहित्थियाण ते चेव। गुव्विणी १ सबालवच्छा २ दुन्नि इमे हुंति अन्नेवि।।

અર્થ :

૧) બાલ : આઠ વર્ષની નાની ઉમરના૨) વૃદ્ધ : ७० વર્ષથી અધિક ઉમરના

૩) નપુંસક : જન્મનપુંસક

૪) જડ : શરીરથી અશક્ત, મૂક

૫) કલીબ : સ્ત્રીના શબ્દ, રૂપ, નિમંત્રણ આદિ નિમિત્તથી ઉદિત મોહ-વેદને

નિષ્ફળ કરવામાં અસમર્થ.

દ્દ) કોગી : કોગ અથવા વ્યાધિયુક્ત

७) ચોર : ચોરી કરનારો

૮) રાજ્યનો અપરાધી : રાજ્ય વિરુદ્ધ કાર્ય કરવાથી અપરાધી ઘોષિત થયેલો

૯) ઉન્મત્ત : પાગલ

૧૦) ચક્ષુહીન : જન્માંદા અથવા જેની નેત્ર જ્યોતિ ચાલી ગઈ હોચ

૧૧) દાસ : સેવક, કોઈનો ખરીદાયેલો

૧૨) દુષ્ટ : અતિ ક્રોદી અથવા વિષયાસકત

૧૩) મૂર્ખ : ભ્રમિત બુદ્ધિવાળો

**તશ્ર) સ્વર્શક : દુવાદા**ક

૧૫) જુગિત (હીન) : ભતિ, કર્મ અને શરી રથી હીન.

૧૬) બદ્ધ : કર્મ, શિલ્પ, વિદ્યા, મંત્ર શીખવાડવા માટે કોઈ સાથે પ્રતિજ્ઞા બદ્ધ હોય.

૧७) ભૃતક : નોકર (તેથી માલિકને સાધુ પ્રત્યે અપ્રીતિ થાય છે.)

૧૮) અપહ્ત ઃ માતા-પિતાની આજ્ઞા વિના અદત્ત બાળક લાવવો.

૧૯) ગર્ભવતી સ્ત્રી : માતા બનનારી સ્ત્રી. ૨૦) બાલવસ્થા : સ્તનપાન કરાવતી સ્ત્રી.

આમ, અઢાર પ્રકારના પુરુષ અને બે પ્રકારની સ્ત્રીને દીક્ષા માટે અયોગ્ય ગણાવી છે.

'શ્રી નિશીથ સૂત્ર', ઉદ્શેક-૧૧, સૂ.-૮૩/૮૪, પૃ.-૨૩૬માં અયોગ્ય વ્યક્તિને અજાણતાં દીક્ષા આપવાથી પ્રાયશ્ચિત આવે છે; તેવું વિધાન છે.

## દીક્ષાની વચ મર્ચાદા :

'પંચવસ્તુક' ગ્રંથમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી દીક્ષા લેનારની વચ મર્ચાદાનું વકતવ્ય દર્શાવે છે.

"પ્રતભ્યા લેવાની ઓછામાં ઓછી વચઃપ્રમાણ આઠ વર્ષ છે. દ્રવ્યલિંગની પ્રાપ્તિમાં ઓછામાં ઓછી આઠ વર્ષની વચ જરૂરી છે, જ્યારે વધુમાં વધુ વચઃપ્રમાણ અત્યંત વૃદ્ધાવસ્થા (અનવકલ્પ)ન આવે ત્યાં સુધીની છે.

'શ્રી વ્યવહાર સૂત્ર'ના ૧૦મા ઉ./૧७ સૂ.માં તેનું કારણ દર્શાવતાં કહ્યું છે, જેમ ચાળણીમાં પાણી ન ટકે, તેમ બાળવચમાં અસમજણના કારણે ચારિત્ર ટકતું નથી.

'બાલ'નો અર્થ સિદ્ધસેનસૂરિ અનુસાર આ પ્રમાણે છે - જન્મથી માંડીને આઠ વર્ષ સુધીનો 'બાલ' કહેવાય છે.

'श्री निशीथ चूिश'मां पण **કહ્યું છે** - आदेसेण वा गब्भडिमस्स दिक्ख ' - (**કોઇ આ**ચાર्ચनो)

આદેશ-મત પ્રમાણે ગર્ભથી આઠમા વર્ષવાળાને દીક્ષા આપી શકાય. વજસ્વામી છ માસના થયા ત્યારે સર્વસાવદ્યવિરતિ પદ સ્વીકારેલ તે અપવાદ છે.

# આઠ વર્ષથી નીરોનાને દીક્ષાનો નિષેદ્ય કરતાં દર્શાવેલ છે :

- ૧) આઠ વર્ષથી નીચેની વચ શ્રમણદ્યર્મ માટે અવિકસિત છે.
- ર) બાલ દીક્ષામાં સંચમ વિરાધના થવાના દોષો છે.
- 3) બાળક હોવાથી છ જીવનિકાચનો વધ થઈ શકે છે.
- ૪) શ્રમણો પ્રત્યે અનુચિ થાય અને જનનિંદા કરે.
- ૫) બાળકની પરિચર્ચા પાછળ રહેતાં મુનિઓના સ્વાધ્યાયમાં અંતરાચ પડે છે.

કવિ ૠષભદાસ 'સમકિત સાર' રાસની કડી-૧૬૦માં કહે છે :

''ચારિત્ર ૨૦૦ જગમાં વડું, લહીઈ પૂર્નિ સંચોિગ;

શ્રી જિન કહઈ નર સાંભવું, કુણ સંચમ નિયોગિ.''…૧૬૦

આ વિશ્વમાં ચારિશ્રરૂપી ૨૮ન શ્રેષ્ઠ છે. તે પુણ્યના ઉદયથી મળે છે. હે માનવો ! આવા દુર્લભ સંચમને કયા જીવો ગ્રહણ કરી શકે છે ?

## <sup>'''</sup>દીક્ષાને યોગ્ય વ્યક્તિ :

૧) આર્ચ ક્ષેત્રોત્પન્ન, ૨) જાતિ-કુળ સંપન્ન, ૩) લઘુકર્મી, ૪) વિમલ બુદ્ધિ, ૫) મનુષ્ય ભવની દુર્લભતા, જન્મ-મરણનાં દુઃખ, લક્ષ્મીની ચંચળતા, વિષચોનાં દુઃખ, ઇષ્ટનો વિચોગ, આયુષ્ય ની ક્ષણભંગુરતા, સંસારની અસારતા આદિ ભાવોને જાણનારો, ૬) સંસારથી વૈરાગ્ય પ્રગટેલ હોય, ७) અલ્પ કષાચી, ૮) કુતૂહલવૃત્તિથી રહિત, ૯) સુકૃતજ્ઞ, ૧૦) વિનીત, ૧૧) રાજાનો અવિરોધી, ૧૨) સુડોલ શરીર, ૧૩) શ્રદ્ધાવાન, ૧૪) સ્થિર ચિત્તવાળો, ૧૫) સમર્પણ ભાવ.

#### વિરતિઘર કોણ બની શકે ?

કર્મની સ્થિતિ અંતઃક્રોડાક્રોડી સાગરોપમની બને ત્થારે જે સમ્ચક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે, એ સ્થિતિમાંથી વળી બે થી નવ પત્થોપમ જેટલી સ્થિતિ ઓછી થાય ત્યારે શ્રાવકપણું (દેશવિરતિ) મળે. સેમાંથી, વળી સંખ્યાતા સાગરોપમ પ્રમાણ સ્થિતિનો ફ્રાસ થાય ત્યારે મહાવ્રત (સર્વવિરતિ) રૂપ ચારિશ્ર પ્રાપ્ત થાય છે. એમાંથી પણ બીજા સંખ્યાતા સાગરોપમ ઘટે ત્યારે ઉપશમ શ્રેણી આવે. તે સ્થિતિમાંથી પણ સંખ્યાતા સાગરોપમ ઓછા થાય ત્યારે ક્ષપક શ્રેણી મંડાય.

આ બદી સ્થિતિ ઠ્રાસ થવા માટે આત્મામાં કષાય વિશેષ પ્રકારે મંદ થવા સાથે અધ્યવસાયો (ભાવ)ની ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધિ થવી આવશ્યક છે. જેમ રત્નકરંડીયો કે મહામંત્રાદિ મળ્યા પછી તેનું રક્ષણ ભારે ચીવટથી કરાય છે, તેમ અનંતકાળે પ્રાપ્ત થયેલ આ અપૂર્વ રત્નકરંડક તુલ્ય માનવદેહ મળ્યા પછી કષાયોને નામશેષ કરવા ભારે પુરુષાર્થ કરવો પડે છે.

પરમાત્માની અમોદ્ય દેશનાથી મહામોહ નાશ પામે છે. આ ઉપકાર, આ હિતકારિતા શું ઓછી છે ? જેવી રીતે ચિંતામણિ રત્ન, મંત્ર કે અિનની ઉપાસના કરવાથી તે તુષ્ટમાન કે પ્રસન્ન થતા નથી પરંતુ તે ઉત્તમ દ્રવ્યોની ઉપાસના કરવાથી ઈષ્ટફળની પ્રાપ્તિ જરૂર થાય છે, તેમ વીતરાગ પરમાત્મા રાગદ્વેષના વિજેતા હોવાથી કોઈ જીવાત્મા પર પ્રસન્ન થતા નથી પણ તેમની ભક્તિ-આફ્રા પાલનથી અવશ્ચ ઈષ્ટ ફળ (મોક્ષ) મળે છે.

ભગવાન મહાવીરે રોહિણેયકુમારને ચતિધર્મને ચોગ્ય કહી પાત્રતા પર મહોર મારી. તેના હરખનો કોઈ પાર ન હતો. પળનો પણ વિલંબ કર્ચા વિના રોહિણેયકુમાર દોડયો. શ્વાસ રોકી તે દોડતો દોડતો મગધાધિપતિ પાસે પહોંચ્યો.

ધવલ વસ્ત્રો પરિધાન કરી મહારાજા શ્રેણિક રાજસભામાં બેઠાં હતાં. વાતાવરણ શાંત અને પવિત્ર હતું. રાજસભા ગીચોગીચ ભરેલી હતી. પ્રજાપ્ત્રિચ મગધ નરેશ આગંતુક ચુવકને જોતા રહ્યા. રોહિણેચકુમાર લજ્જા અને વિનચથી નતમસ્તક બની ઊભો હતો. તેના મુખ પર ગ્લાનિ હતી. રાજના મુખ સમક્ષ જોવાની તેનામાં હિંમત ન હતી. આગંતુક ચુવકની આવી ઉદ્ધિગ્નતા જોઈ રાજને સહાનુભૂતિ પ્રગટી.

તેમણે પ્રેમાળ સ્વરે પૂછ્યું, ''વત્સ! તું કોણ છે ? આટલો ઉદ્ધિગ્ન કેમ દેખાય છે ? તું ક્યાંથી આવ્યો છે ?'' આટલું સાંભળતાં જ રોહિણેયકુમાર મહારાજાના ચરણોમાં ઢળી પડ્યો. તેની આંખમાંથી ચોધાર અશ્રુઓ વહેવા માંડ્યા. મહારાજાએ તેને માંડ માંડ શાંત કર્યો. આગંતુકને દિલાસો આપતાં રાજાએ માંડીને બધી વાત કરવાનું કહ્યું.

રોહિણેચકુમારે વિવેક સાચવતાં મહારાજાને પ્રણામ કરી વિનમ્ન સ્વરે ખુલાસો કરતાં કહ્યું, ''હે, પ્રજાપાલક! આપથી શું છુપાવવાનું હોય ? હું લોહખુર ચોરનો પુત્ર રોહિણેચ છું.''

રોહિણેચકુમારનું નામ સાંભળી મહારાજા શ્રેણિકની આંખો વિકર્સ્વર બની. તેમના ચહેરા પર ગંભીરતા અને કઠોરતા ઉપસી આવી. મહારાજાની નજર સમક્ષ તેનો ભયંકર ભૂતકાળ ચલચિત્રની જેમ સ્પષ્ટ થયો. વિસ્મૃતિની ખીણમાં દટાયેલી વિકૃત્તિઓ દીરે દીરે કદરૂપી આકૃતિ બની ઊભી થઈ.

'મગદાની પ્રજાને રંજાડનાર, મગદાના અધિકારીઓને એક આંગળીએ નચાવનાર, નિત્થ ચોરી કરી લખલૂટ ખજાનો ખાલી કરનાર, વિવિધ વેશ પરિવર્તન કરી રાજસેવકોની આંખમાં ધૂળ ઝોંકનાર, આ શું ખરેખર તે જ રોહિણેય છે કે પછી હું સ્વખ્ન જોઉં છું ? શું આ સત્ય હકીકત છે કે ચોરની આ કોઈ નવી માચાજાળ છે ?'

મહારાજા શ્રેણિક દુષ્ટ ચોરને પકડી જેલમાં નાખવાની આજ્ઞા કરે તે પૂર્વે જ રોહિણેચકુમારે પગે પડી પોતાની ભૂલની કબૂલાત કરતાં કહ્યું, ''ક્ષમા કરો મહારાજ! ક્ષમા કરો.'' રોહિણેચકુમાર રાજાના ચરણોમાં ઢળી પડ્યો. તેની આંખમાંથી અશ્રુપ્રવાહ વહેતો હતો. તેણે અત્થંત ગદ્દગદિત સ્વરે કહ્યું, ''મહારાજ! હું પોતે જ રાજગૃહી નગરીમાં ભ્રાસ ગુજારનાર રોહિણેચ ચોર છું. મેં વેરની આગ ભભૂકતાં ઘણાં હીન ફૃત્યો કર્યાં છે. મેં આપના પ્રત્યેના ભારોભાર દ્વેષથી આ નગરમાંથી અપાર ધનરાશિ ચોરીને અનેક લોકોને રંજાડયા છે. મેં અનેક લોકોને સંતાપ આપ્યો છે. મેં ઘણા નીચ ફૃત્યો

કર્યાં છે. હું અલમ, પાપી છું. હું ખરેખર સજાને પાત્ર છું! બુદ્ધિનિધાન અભચકુમારે મને પકડવા રચેલા પ્રપંચમાંથી હું આળાદ છટકી ગયો કારણકે મેં પૂર્વે પગમાં કાંટો વાગ્યો ત્યારે ભગવાન મહાવીર સ્વામીના શ્રી મુખેથી દેવભવ સંબંધી દેશના સાંભળી હતી. તે દેશનાના પ્રતાપે દુર્લધ્ય બુદ્ધિના સ્વામી મહામંત્રી અભચકુમારે રચેલો દેવલોકનો આભાસ હું પામી શક્યો.''

ਮੁਣਰੂਰ ਮੁਲਾਂગમાં શਲનાચકની સરળતા, નિર્દોષતા, પાપોને પ્રગટ કરવાની હામ, પ્રશંસનીચ છે.

રોહિણેચકુમારે મહારાજા શ્રેણિકને બે હાથે જોડી, નતમસ્તક બની પ્રાર્થના કરતાં આગળ કહ્યું, ''હે રાજેશ્વર! આપ તો અમારા રક્ષક છો, તારણહાર છો, અમારા પરમ પ્રિચ મહારાજા છો. મને તમારા પુત્ર સમાન ગણી ઉદાર હૃદયે મારા ગુનાઓ માફ કરજો. મારી ઉપેક્ષા ન કરશો.'' રોહિણેચકુમાર આટલું બોલતાં લૂસકે લૂસકે રડી પડ્યો.

તેણે પોતાનું મસ્તક રાજના ચરણોમાં મૂકી, આંસુઓથી તેમના ચરણ ભીંજવી નાખ્યા. તે સંતાપથી આગમાં બળી રહ્યો હતો. તેણે પોતાનું હૃદય મહારાજા સમક્ષ ખોલતાં કહ્યું, ''મહારાજ! હું દુર્જન અને અવિચારી છું. મારા પાપોનું પ્રાથિક્ષત કરવા ઈચ્છું છું. મેં પ્રજાજનોનો લૂંટેલો અખૂટ ખજાનો વૈભારિગરિ પર્વતની ગુફામાં સંતાળ્યો છે, તે ધન જેનું છે તેને પાછું સોંપવા ઈચ્છું છું. હે મહારાજ! અવળી ક્રિયાઓના સંસ્કાર વિપુલ સવળી ક્રિયા કર્યા વિના કેમ ટળે ? નરક અને નિગોદના કારમા દુ:ખોનો છેદ કરનાર એક જ રામબાણ ઈલાજ ચારિત્ર છે, તેવું મને સમજાઈ ગયું છે તેથી હે રાજન્! હું આ સંસારનો ત્યાગ કરી સર્વવિરતિધર્મ સ્વીકારવા તત્ત્પર થયો છું. મને માફ કરો. આપ પ્રજા વત્સલ છો. આપ જ મારી સાર સંભાળ કરો.'' આટલું કહી તે રાજને સમર્પિત થયો.

પરંજન વત્સલ શ્રેણિક રાજા આ સાંભળી સ્તબ્ધ થઈ ગયા. એમને ક્યારેય કલ્પના પણ ન હતી કે રોહિણેયકુમાર ગૃહવાસ ત્થજી શ્રમણ બનશે. રોહિણેયકુમાર પ્રત્યે ઉત્પન્ન થયેલી અપ્રશસ્ત ભાવનાની ઈમારત ક્ષણવારમાં જમીનદોસ્ત થઈ ગઈ. તત્ક્ષણ કુત્સિત અને અતિ ઉગ્ન વિચારો નાબૂદ થયાં. રાજસભામાં સંપૂર્ણ મૌન છવાઈ ગયું. સૌને રોહિણેયકુમાર પ્રત્યે હમદર્દી પ્રગટી. મહારાજા શ્રેણિકે સાંત્વના આપતાં વાત્સત્થપૂર્વક રોહિણેયકુમારના મસ્તકે હેતથી હાથ ફેરવ્યો. પોતાના ઉત્તરીય વસ્ત્ર વડે રોહિણેયકુમારના આંસુ લૂછયાં. મહારાજા શ્રેણિકની ક્ષમાશીલતા પણ અજોડ હતી.

પશ્ચાતાપની અગ્નિમાં સાધ્વી મૃગાવતીજીએ ઘાતીકર્મો બાળી નાખ્યાં. પશ્ચાતાપની પાવન ગંગામાં સ્નાન કરી જેસલ નામનો બહારવટિયો પવિત્ર બન્યો. પશ્ચાતાપમાં કેવી ગજબની તાકાત છે!

નિશ્ચયનથી પાપોનો એક્ટાર થતાં સર્વ જુવો પ્રત્યે સમતા, સમાનભાવ ઉદ્ભવે છે. પાપોનું પ્રગટીકરણ અધ્યાત્મ માર્ગનું પ્રથમ સોપાન છે. આત્મવિશુદ્ધિથી નિર્લોભતા પ્રગટે છે. વળી, સરળતા અને મૃદુતા વિના પાપોનું પ્રગટીકરણ શક્ય નથી. પાપભીરતા ક્ષમા, નિર્લોભતા, સરળતા અને મૃદુતાને ખેંચી લાવે છે. ચોગ્ય વ્યક્તિને ચોગ્ય પદે પહોંચાડવામાં વચ્ચે બાધા નાખનાર પોતાની અયોગ્યતા પુરવાર કરે છે. લાગણીશીલ પ્રકૃત્તિ ધરાવતા મહારાજા શ્રેણિકને પણ ધન્ય છે!

રોહિણેચકુમારે દરતાપૂર્વક કહ્યું, ''રાજન્! હવે વિલંબ કરવો અસહ્ય છે. હવે **હું** ગૃહવાસમાં નહીં રહું. મારો નિર્ણય અપ્રતિમ છે. હું શીઘ્રાવિશીઘ્ર ચોરીનો માલ પાછો આપી મહાપ્રવ્રભ્ય નો સ્વીકાર કરવા ઈચ્છું છું.''

રોહિણેચકુમારની વાણીમાં પારલૌકિક પરમહિત સાધવાનો નિર્ણયનો રણકો હતો. તેના હૃદયમાં વૈરાગ્યના ઉછળતા સાગરનો ઘુઘવાટ હતો. તેના દ્વેષ, નફરત અને ક્રૂરતાના તોફાન શ્રમી ગયાં, તેનું સ્થાન ક્ષમા, નિર્લોભતા અને મૃદુતાએ લીધું.

'શ્રી ઠાણાંગ સૂત્ર'ના ચોથા સ્થાને, ઉ.૪, સૂ. ૧૧૨માં ધર્મના ચાર પ્રવેશદ્વાર દર્શાવેલ છે : चत्तारी धम्मदारा, पण्णता तं जहा - खंती, मुत्ती, अज्जवे, मद्वे।।

અર્થ: દાર્મક્ષેત્રના ચાર પ્રવેશ દ્વાર છે. ક્ષમાભાવ, નિર્લોભતા, સરળતા અને મૃદુતા.

જ્યાં સરળતા છે ત્યાં નિર્ભયતા છે. જ્યાં નિર્ભયતા છે ત્યાં આત્મવીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે.

રોહિણેચકુમાર પ્રથમથી સાત્વિક વૃત્તિ ધરાવતો હતો. સમય અને સંજોગો પ્રતિકૂળ મળતાં સાત્વિક વૃત્તિને દળાવી આસુરી વૃત્તિ બળવાન બની. પૂનઃ દૈવીવૃત્તિએ આસુરી વૃત્તિને દળાવી.

કષાયોના ચડાવ અને ઉતાર અથવા આવાગમનની જીવ પોતાનું સત્ત્વ ગુમાવે છે. જ્યારે કષાયોની ઉપશાંતતમાં જીવની ખુમારી પ્રગટે છે. ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ અનેક વખત સમતા ખંડિત કરી સમકિત રત્ન ગુમાવ્યું ત્યારે અદ્યોગમન થયું.

નથસારના ભવમાં મુનિવરને પ્રીતિપૂર્વક દાન આપી, જિનવાણીનું શ્રવણ કરી સ્વ-પરનો વિવેક જાગૃત થતાં સમકિત મેળવ્યું. આત્માનો ઉર્દ્ધગમન થયો.

બીજા મરીચિના ભવમાં બ્રિદંડીપણાના વેશમાં શિષ્યના રાગે ઉત્સૂબની પ્રરૂપણા કરી સમકિતનો સૂર્યાસ્ત કર્યો.

ત્થાર પછી મોટા મોટા બાર ભવો સુધી ધનના લોભમાં, વિષય વાસનાપૂર્વક ભોગ વિલાસમાં તથા હિંસા, જુઠ આદિ પાપકાર્યોમાં સમકિત પ્રાપ્ત ન થયું.

સોળમા વિશ્વભૂતિના ભવમાં પુનઃ સમ્ચગ્દર્શનનો દીપક પ્રગટાવ્યો. મુનિપણું પ્રાપ્ત થયું. સમકિતના પ્રભાવે તપશ્ચર્યા, ધ્યાન, સાધના વડે સંચમ સ્થાન શુદ્ધ બનાવ્યું. તે જ ભવમાં પિત્રાઈ ભાઈના અપમાનથી ઉત્તેજિત થઈ મુનિવરે નિદાન કરી કષાચરૂપી વાચુ વડે સમકિતની જ્યોત ઓલવી નાંખી તેથી પુનઃ અધઃપતન થયું.

અટારમાં ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના ભવમાં અગીચારમા શ્રેચાંસનાથ તીર્થંકરના ચરણમાં પુનઃ સમકિતનું તેજ પ્રકાશિત થયું. રાજ્યોની ખટપટ, વિષયવાસનાની તીવ્ર લાલસાએ ફરીથી એકવાર સમકિત ગુમાવ્યું. વળી, તે ભવમાં શચ્ચાપાલકના કાનમાં ગરમાગરમ સીસું રેડાવી, રૌદ્રધ્યાન કરી નરકમાં ગયા.

બાવીસમા ભવમાં આત્મજ્યોતિના પ્રકાશથી વિમલકુમારે સંસાર તોડી સંયમ સ્વીકાર્યો. જીવમાત્ર પ્રત્યે અહિંસાની તીવ્ર ભાવના અને તપશ્ચર્યાથી કર્મમલ ધોવાઈ જતાં પુનઃ આત્મજ્યોતિ વધુ પ્રકાશમાન થઈ. ત્રેવીસમાં ભવમાં પ્રિચમિત્ર ચક્રવર્તી બન્થા. છ ખંડનું સામ્રાજ્ય છોડી સંચમ શૂરા બન્થા. આત્મજ્યોતિ પ્રકાશિત રહી.

પચ્ચીસમા નંદનમુનિના ભવમાં ક્ષાચિક સમકિતી બન્યા. 'સવ્વી જીવ કરું શાસન રસી' ની ભાવના ભાવી તીર્થંકર નામકર્મ નિકાચિત કર્યું. સમભાવ-સમતા એ વીરાગતાનું પ્રતિક છે. સમતા અનેક ગુણોને ખેંચી લાવે છે.

રોહિણેચકુમારના જીવનમાં પણ કષાચોના આવેશને કારણે સમતા ખંડિત થતી જોવા મળે છે તો નિમિત્ત મળતાં આવેશ પર આત્મા પ્રભુત્વ જન્માવે છે. સાપ-સીડીની રમતની જેમ ક્યારેક કર્મો આત્માને પછાડે છે તો ક્યારેક આત્મા કર્મોને દબાવે છે.

## 661: 96

... გდი

નૃપ મંત્રી સ્તુતિ બહુ કરઇ, પૂરજન બહુ ગુણગાય; ધ્યન તઝ લોહખરો પીતા. ધ્યન તઝ રોહણીમાય

| ज्यन तुक वादनहा नाता, ज्यन तुक हादशानाच <b>१७</b> ०                                     |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| અર્થ: મહારાજા અને મહામંત્રી હેરતભરી નજરે રોહિણેચકુમાર સમક્ષ જોવા લાગ્યા. તેની           |  |  |  |  |
| સરળતા જોઈ ખુશ થઈ પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. નગરજનોએ તેના શતમુખે ગુણગ્રામ કરતાં કહ્યું, ''ધન્ય |  |  |  |  |
| છે તારા લોહખુર પિલાને ! અને ઇન્થ છે તારી જનેતા રોહિણીદેવીને !૨૭૦.                       |  |  |  |  |
| ઢાળ ઃ ૧૪ માતા-પુત્રનો સંવાદ                                                             |  |  |  |  |
| (દેશી : એણી પરિ રાચ કરતા રે)                                                            |  |  |  |  |
| માતા રોહણી સાર રે, ધ્યન તું રોહણીઆ;                                                     |  |  |  |  |
| નરનારી ગુણ વરણવઇ એ ૨૭૧                                                                  |  |  |  |  |
| દેખી અચરીચ હોય રે, રોહણ વ્રત ધરઇ;                                                       |  |  |  |  |
| જે તસકરનો પાદશાહ એ ૨૭૨                                                                  |  |  |  |  |
| દીવસઇ દેવાતી પોલ્ય રે, નૃપ નર બીહતા;                                                    |  |  |  |  |
| નગરી લોક આકંપતા એ ૨૯૩                                                                   |  |  |  |  |
| તેણઇ આણ્યો વઇસાગ રે, નીજ ઘર છોડતો;                                                      |  |  |  |  |
| ધન સઘલું નૃપનઇ દિઇએ ૨૭૪                                                                 |  |  |  |  |
| નામા અંકીત માલ રે, તે તસ આપતા;                                                          |  |  |  |  |
| પુરુજન લોક પ્રસંસતા એ ૨૭૫                                                               |  |  |  |  |
| રોહણ ખમાવઇ ત્થાહય રે, નૃપ કઇ નર જઇ;                                                     |  |  |  |  |
| મુઝ ઉપરાધ ખમો સહી એ ૨૯૬                                                                 |  |  |  |  |
| ખમાવઇ મંત્રી સાથ્થરે, પૂરજનનિ નમઇ,                                                      |  |  |  |  |
| તુમ ઉપરાદ્ય ખમજરો સહી એ ૨૦૦૦                                                            |  |  |  |  |
| ગથો કુટંબ નઇ પાશ રે, જનુંની પગિ નમ્યો;                                                  |  |  |  |  |
| દઇ અનમતિ મુઝ માડલી એ ૨૯૮                                                                |  |  |  |  |

|                           | લોહમતી ઝૂરેહ રે, સૂત તુ નાહાનડો;                                           |              |
|---------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------|
|                           | તસકર કુલી, સંચમ કશ્યો એ                                                    | २७६          |
|                           | વીષમ પંથ એ સાધરે, કોહો કિમ ચાલશો;                                          |              |
|                           | મીણ દાત લોહમઇ ચ્થણા એ                                                      | ₹८०          |
|                           | જાતા કુણ આધાર રે, કુટંબ તે કથમ જીવઇ;                                       |              |
|                           | દૂખી કરી વ્રત શું ઘરઇ એ                                                    | ૨૮૧          |
|                           | કહઇ રોહણ સૂણિ માચ રે, ફુટંબ તે કારચમું;                                    | •            |
|                           | પંથી પરિ દોહો દશ જસઇ એ                                                     | २८२          |
|                           | જોવન નદિનું પુ <del>ર રે, ર</del> ીદિ ચમ વીજલી;                            |              |
|                           | અંજલી જલ ત્થમ આઉખુ એ                                                       | २८३          |
|                           | સૂખ સંજ્યાનો રંગ રે, દેહે કાંત્ય જ અસી;                                    |              |
|                           | જયમ તરૂંઅરનું પાનડું એ                                                     | २८४          |
|                           | ચારીત્ર પ્રવહણ સમાન્ય રે, સુખ દઇ મુગત્થના;                                 |              |
|                           | સૂરના સુખ નીસઇ સહી એ                                                       | ૨૮૫          |
|                           | કુલ આપણું અસાર રે, કરમ ચોરી તણૂં;                                          | . :          |
|                           | જેશઇ વણજઇ દુરગતિ ખરી એ                                                     | २८६          |
| અર્થ: માત                 | ા રોહિણીદેવી ઉત્તમ છે. હે રોહિણેચકુમાર ! તું ૨ત્નકુક્ષી માતાને પ્રાપ્ત કરી | ઇન્ચ બની     |
|                           | ો રાજગૃહી નગરીના સ્ત્રી પુરુષો મુક્ત કંઠે તેના ગુણગાન ગાવા લાગ્યા.         | २७९.         |
| ચોર                       | ટોના બાદશાહ રોહિણેચકુમાર સંચમ ધર્મ અંગીકાર કરવા તૈયાર થયા છે               | പ്പ്പ് എലി   |
| લોકોને ખૂબ અ              |                                                                            | २७२.         |
| केन                       | ા ભચથી દિવસે પણ નગરના દ્વારો બંધ કરી દેવામાં આવતા હતા, જેના ત્ર            | ાસથી રાજા    |
|                           | તા તેમજ પ્રજાજનો પણ જેના નામથી કંપતા હતા.                                  | २७३.         |
|                           | ટોહિણેચકુમારે સર્વસ્વનો ત્થાગ કરી વૈરાગ્ય આણ્યો. તેણે પોતાનો ઘર            |              |
|                           | . તેણે ચોરેલું સર્વ દલ મહારાજા શ્રેણિકને પાછું સોધ્યું.                    | २७४.         |
|                           | ારાજાએ નામાંકિત થયેલું ધન તે તે વ્યક્તિઓને પાછું સોપ્યું. ગ્રામજ           |              |
|                           | ાછું મળતાં રોહિણેચકુમારની ભારે પ્રશંસા કરવા લાગ્યા.                        | <b>૨૦</b> ૫. |
|                           | કેણેચકુમારે પોતે કરેલા અકૃત્યની રાજા સમક્ષ ક્ષમાપના ચાચતાં કહ્યું,         |              |
|                           | હો <i>ને</i> (મોટું દિલ રાખી) મા <del>ફ</del> કરજો.''                      | €७€.         |
|                           | ૨ પછી રોહિણેચકુમારે મહામંત્રી અભચકુમારને તથા પોતાના સાથીદારોને             |              |
|                           | ને પ્રણામ કરી ક્ષમા માંગતાં કહ્યું, ''હે પુરજનો! મારા અક્ષમ્થ અપરાદ્યોને   |              |
| રાખી) મા <del>ફ</del> કરવ |                                                                            |              |
|                           | …<br>૨ પછી રોહિણેયકુમાર સ્વજનો અને ફુંટુંબીજનો પાસે ગયો. તેણે માતા પાસે    | وههج         |
| CHI                       | દ કરા દાહરાવસુગાદ સ્વક્ષ્માં અંગ ફુટુબાપથા પાસ ગયા. તેણે મોતા પોસ          | 작한 권군인       |

સ્પર્શ કર્યો. તેણે કહ્યું, ''માતાજી ! મને દીક્ષાની અનુમતિ આપો.'' ….૨૭૮. લોહમતી આવું સાંભળી (સ્નેહવશ) આકંદ કરવા લાગી. તેણે રોહિણેચકુમારને સમજાવતાં કહ્યું, ''હે પુત્ર ! તું હજી વચમાં નાનો છે. આ ઉંમર દીક્ષા લેવાની ન હોચ. હે વત્સ! ચોર (નીચ) કળમાં વળી દીક્ષા કેવી ?

તાનવાલા કહ્યું, હ પુત્ર ! તું હજી વચમાં નાના છે. આ ઉમર દાક્ષા લવાના ન હાંચ. હ વત્સ ! ચાર (નીચ) કુળમાં વળી દીક્ષા કેવી ? ....૨૭૯. હે પુત્ર! સંચમ એ તો વિકટ પંચ છે. મીણના દાંત વડે લોઢાના ચણા કહે કેમ ચવાચ ? (તલવારની ધાર સમાન) વિષમ માર્ગ પર તું (ઉઘાડા પગે) શી રીતે ચાલી શકીશ ? ....૨૮૦. હે વત્સ ! તારા જવાથી મારું શું થશે ? તારા સિવાચ મારો આધાર કોણ ? હું ફુટુંબ (પુત્ર) વિના શી રીતે જીવીશ ? હે વત્સ ! મને દુ:ખી કરીને તું શામાટે ઉગ્ર વ્રતો ધારણ કરે છે.'' ....૨૮૧. રોહિણેચકુમારે સાંત્વના આપતાં માતાને કહ્યું, ''હે માતાજી ! સાંભળો. ફુટુંબ સર્વ કારમું છે. આ સંસાર મુસાફરના મેળા જેવો છે. સહુ પથિકો સમચ આવતાં દશે દિશાઓમાં જુદાં જુદાં સ્થાને અલ્યાં જશે

ચાલ્યા જશે. .... ૧૮૨. હે માતાજી ! ચૌવન એ તો નદીના પૂર સમાન (અચાનક ચાલ્યું જશે.) ક્ષણિક છે. લક્ષ્મી-સંપત્તિ વીજળીના ઝબકારા જેવી ચંચળ છે. આયુષ્ય એતો અંજલિ જળ સમાન ક્ષણભગુંર છે. ... ૧૮૩. સંસારનું સુખ સંધ્યાના રંગ સમાન નાશવંત છે. જેમ પીળું પડી ગયેલું વૃક્ષનું પાન પવનના ઝપાટાથી ક્ષણવારમાં ખરી જાય છે, તેમ દેહની કાંતિ ઘડપણ આવવાથી વિલીન થાય છે. .... ૧૮૪. ચારિત્ર એ પ્રવહણ (વહાણ) સમાન સંસાર સાગરમાંથી તારનાર છે. ચારિત્ર જીવાત્માને મુક્તિનું શાશ્વત સુખ પ્રદાન કરાવે છે તેમજ સ્વર્ગ લોકનાં સુખો પણ નિશ્ચયથી અર્પે છે. .... ૧૮૫. હે માતાજી! આપણું ફુળ અસાર-હલકું છે. આપણું કાર્ચ યોરી કરવાનું છે તેવો વ્યવસાય કરવાથી નિશ્ચયથી દુર્ગતિ જ પ્રાપ્ત થાય છે. .... ૧૮૬

#### વિવેચન

પ્રસ્તુત ત્રિપદી ઢાળમાં મુમુક્ષુ રોહિણેચકુમારની સંચમ અવસ્થા પૂર્વેની વિદાય અવસ્થાનું કવિમાર્મિક રીતે વર્ણન કરે છે. અહીં માતા અને પુત્રનો સંવાદ અત્યંત રોચક છે.

સુજ્ઞ રોહિણેયકુમારના જીવનમાં સરળતા અને સત્યતાએ સ્થાન મેળવ્યું. તે જિનદેવ, જિનવચન અને જિનદાર્મથી અત્યંત ભાવિત થયો. પૂર્વોપાર્જિત કર્મો પર પુરુષાર્થથી વિજય મેળવવા આત્મવીર્થ પ્રબળ થતાં ચારિત્ર દાર્મ અંગીકાર કરવા તૈયાર થયો.

ચારિત્ર ધર્મ અંગીકાર કરવા પૂર્વે આંચકીને લાવેલું અદત્ત ધન તેના માલિકને સોંપી વેરના વળામણા કરી કર્મોથી હળવા થવાની તેને તીવ્ર ઈચ્છા જાગી.

જેમ માછીમાર માછલાં પકડવા અણીદાર કાંટાને માંસના ટુકડાથી ઢાંકી પાણીમાં નાખે છે ત્યારે માંસના સ્વાદથી લોલુપાઈ માછલાં વગર વિચાર્ચે જ્યાં ખાવા જાય છે ત્યાં જ પેલો કાંટો તાળવાને વિંધી પ્રાણ હરી લે છે, એ જ રીતે અનીતિથી મેળવેલું ધન મીઠું લાગે છે પરંતુ તેની મજા માણવા જતાં બંધાયેલા ચીકણા કર્મો આત્માને ક્રૂરપણે હણી નાખે છે. મહાશક્તિશાળી આત્મા નિ:સત્ત્વવાળી બને છે. સુજ્ઞ રોહિણેચકુમાર ક્ષણવારમાં ચેતી ગયો.

જ્ઞાતિએ ચોર હોવા છતાં તેની સરળતા અને નિઃસ્પૃહતા જોઈ પ્રજાવત્સલ મગઇનરેશ રાજનીતિજ્ઞ મહામંત્રી અને પ્રજાજનો આશ્ચર્થ પામ્યા. 'રોહિણેચકુમાર સર્વવિરતિના પંથે પ્રચાણ કરશે.' આ વાત વાયુવેગે નગરમાં પ્રસરી ગઈ. નગરજનોને અચંભો થયો. તેઓ એકબીજો પૂછવા લાગ્યા.

'જિનવચન કદી ન સંભળવાની પ્રતિજ્ઞા લેનાર રોહિણેય ચોર શું જિનદેવનું શરશું સ્વીકારશે? શું એ ચોર થઈને હિંસા, જૂઠ, ચોરી, અબ્રહ્મ અને પરિગ્રહના પાપોથી મુક્ત થવા ભાવચારિત્ર અપનાવશે? ઇન્થ છે રોહિણેયકુમારને! શું તેની સરળતા છે! શું તેની નિઃસ્પૃહતા છે! ઇન્થ છે લોહખુર જેવા પિતાને! ઇન્થ છે રત્નકુક્ષિણી માતા રોહિણીદેવીને!' આ પ્રમાણે રાજગૃહી નગરીના સ્ત્રી-પુરૂષો તેના મુક્ત કંઠે વખાણ કરવા લાગ્યા.

રોહિણેચકુમારે પુનઃ પુનઃ પોતાના કરેલા દુષ્કૃત્થોની રાજા અને પ્રજાજનો સમક્ષ માફી માંગી તેમજ દીક્ષાની અનુમતિ માંગી ત્થાર પછી મહામંત્રી અભચકુમારને ઠગ્યા હતા તેથી તેમને પણ ખમાવ્યા.

**રોહિણેચકુમારનો પૂર્વભવ\* :** (સંસ્કૃત હસ્તપ્રત કડી - ૪૦૧ થી ૪७०)

રોહિણેચકુમારે જ્યારે પ્રવ્રજ્યા પંચે જવાની ઈચ્છા પ્રદર્શિત કરી ત્થારે મહામંત્રી અભચકુમારે ટીખળ કરતાં કહ્યું, ''બુદ્ધિશાળી રોહિણેચ! તું આખરે મારી બુદ્ધિથી, મદિરાથી, કે સ્ત્રીથી(દેવાંગનાઓ) ચલાચમાન ન જ થયો.''

રોહિણેયકુમારે કહ્યું, ''મંત્રીશ્વર! આજે રાત્રે મને એક સ્વપ્ન આવ્યું હતું, જેમાં મને પૂર્વભવનો સંકેત થયો છે. તમે શ્વેતાંબી નગરીના મંત્રી હતા અને હું તમારો અંગરક્ષક હતો.

એકવાર અનેક વિદ્યાઓનો જાણકાર કોઈ ઘૂતારો જે યોગીનું રૂપ લઈ તમને આશ્ચર્ય બતાવવાં અરણ્યમાં લઈ ગયો. માર્ગમાં બે રાક્ષસો મળ્યાં. આ રાક્ષસોથી બચવા યોગીએ તમને વિદ્યાના બળે વાદ્ય બનાવ્યા. પહેલા રાક્ષસે તમને હણી નાંખ્યા. બીજા રાક્ષસે મત્સ્ચેંદ્ર નાથનું રૂપ રચ્યું. પેલો ધૂતારો યોગી જેવો તેને નમસ્કાર કરવા નીચે નમ્યો ત્યાં તો વાદ્ય અને મત્સ્ચેંદ્ર બન્ને અદશ્ય થઈ ગયાં.

હવે બીજા રાક્ષસે(મત્સ્થેંદ્રનાથ) દયાભાવથી વાઘને પુન: મનુષ્ય બનાવ્યો. ત્યાર પછી ધૂતારા યોાગીના મૃત્યુનું રહસ્ય બતાવતાં કહ્યું, ''નરવૃક્ષનું પ્રક્ષાલન કરતાં ધૂતારો યોગી મરી જશે.'' નરવૃક્ષની શોધમાં તે(મંત્રીનો જુવ) અરણ્યમાં ભટકતો ભટકતો એક ગુફામાં પ્રવેશ્યો. ત્યાં ધૂતારો યોગી તેને મળી ગયો. યોગીએ તેને હપકો આપતાં કહ્યું, ''વનમાં રાક્ષસથી બચાવવા મેં તને વાઘ બનાવ્યો અને તું રાક્ષસ સાથે ભાગી ગયો.'' વળી ગુફામાં આગળ વધતાં શ્રી પાર્શ્વનાથનું જિનાવય જોયું. આગળ જતાં માર્ગમાં ગરમ અને ઠંડા પાણીના બે રમણીય કુંડો જોયાં. ત્યાં દેવયુગલ ક્રીડા કરવા

<sup>\*</sup> રોહિણેચકુમારના પૂર્વભવનો ઉલ્લેખ **દેવચંદ્ર મુનિની** સંસ્કૃત હસ્તપ્રતમાં જોવા મળે છે. અન્ય કોઈ સ્થાને તેનો ઉલ્લેખ નથી.

આવ્યું. દેવ-દેવીએ ગરમ કુંડમાં ઝંપલાવ્યું. ત્યાં અચાનક ચમત્કાર સર્જાયો. દેવચુગલ વાંદરા-વાંદરી રૂપે પરિવર્તન પામ્યા. વાનરયુગલ શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુની પૂજા કરી ખૂબ રમ્યા. ત્યારબાદ પુનઃ વાનરયુગલ કંડા પાણીના કુંડમાં કીડા કરવા પડ્યા. હવે વાનરયુગલ પુનઃ દેવ-દેવી બન્યાં. તેઓ કીડા કરી સ્વસ્થાને સંચર્યા. ફરીથી બીજે દિવસે પણ દેવ-દેવી ત્યાં આવ્યા ત્યારે મંત્રીશ્વરે કુતૂહલવશ ધૂતારા યોગીને પૂછીને કુંડમાં ઝંપલાવ્યું. મંત્રીનો જીવ વાંદરારૂપે પરિણમ્યો. હવે તે બીજા વાનરોની સાથે અરણ્યમાં કરવાલાગ્યો.

અરણ્યમાં ફરતાં ફરતાં તેણે(મંત્રીના જુવે) દેવ વાનર અને દેવી વાંદરીનો વાર્તાલાપ સાંભળ્યો. દેવ વાનરે દેવી વાંદરીને રહસ્ય બતાવતાં કહ્યું, ''આ નરવૃક્ષ છે અને તેનાં દૂધથી જમીનમાં રહેલ નિધાન દેખાશે.'' મંત્રી વાનરને વાર્તાલાપ પરથી નરવૃક્ષની ભાળ મળી ગઈ. તે ઠંડા કુંડમાં ઝીલ્યો. તે વાનર મટી મનુષ્ય બન્થો.

બીજે દિવસે મંત્રી અને ધૂતારો ચોગી અરણ્યમાં ફરતાં ફરતાં તે જ નરવૃક્ષ પાસે આવ્યાં. મંત્રીએ નરવૃક્ષનું પ્રક્ષાલન કર્યું ત્યાં તો નરવૃક્ષનો અધિષ્ઠાયક (ચક્ષ) પ્રગટ થયો. તેણે ધૂતારા યોગીને ફાડી ખાધો. બીજી બાજુ મંત્રી અદશ્ય થતાં તેનો અંગરક્ષક (રોહિણેયનો જીવ) અરણ્યમાં શોધવા નીકળ્યો. યોગાનુયોગ જંગલમાં તે બન્નેનો ભેટો થયો. મંત્રીએ અંગરક્ષક પાસેથી ધનુષ્યબાણ લઈ નરવૃક્ષ ઉપર છેદ કર્યો. ત્યાંતો દૂધની ધારા વહી. તે દૂધ મંત્રીએ પીધું. દૂધ પીતાં જમીનમાં રહેલું નિધાન(ચરુ) દેખાયું. ચરુ લઈ હું અને તમે (મંત્રી અને અંગરક્ષક) બંને શ્વેતાંબીના ઉદ્યાનમાં પ્રવેશ્યા. ત્યાં કેશી ગણધર બિરાજમાન હતાં. તેમની પાસે બેસી દેશના સાંભળી. તેમણે જે કંઈ કહ્યું તે મૂર્ખભાવવાળો હું(અંગરક્ષકનો જીવ) મોહવશ સમજી શક્યો નહીં. મેં કહ્યું, ''આ સંદર્ભમાં હું કંઈ સમજ્યો નહીં, તમે મને ફરીથી કહો.'' ત્યારે મંત્રી એવા તમે મને કહ્યું, ''અવસરે કહીશ.'' આ રીતે સમય જતાં ગણધરના બોધ વાક્યો વડે તમે પ્રતિબોધ પામ્યા અને શ્રેણિક પુત્ર થયાં. જ્યારે હું મૂટતાવશ જિનવાણીની અવગણના કરી અબુધ રહ્યો તેથી વૈભારગિરિની ગુફામાં ઉત્પન્ન થયો.

આ સ્વર્ખ સત્થ છે કે અસત્ય; એ હું જાણતો નથી તેથી શ્રી વીરપ્રભુને જઈને પૂછીશું. ત્યાર પછી રોહિણેયકુમારે પ્રભુ પાસે જઈને સ્વર્ખની વાત પૂછી. પ્રભુએ કહ્યું, ''આ વાત સત્ય છે.''

સ્વષ્ન દ્વારા પોતાનો પૂર્વભવ જાણી પ્રબુદ્ધ બનેલો રોહિણેચકુમાર જિનવાણીને હૃદયસ્થ કરી દીક્ષા લેવા તત્ત્પર બન્થો. દીક્ષા લેવાં પૂર્વે તે રાજાના સેવકો, કોટવાલ, પોતાના સાથીદારો, સ્વજનો અને કુટુંબીજનોને મળ્યો. સર્વ સાથે જાણતાં-અજાણતાં અપરાધ થયો હોય તો તેની ક્ષમાપના કરી. તેનું હૃદય પોકારી ઉઠ્યું.

''મિત્ર માનું બધા જીવને ભાવ જાગ્યા છે મારા હૃદયમાં''

રાસનાચકના હૃદયમાં ક્ષમાપનાના ભાવ ઉભરાચા. શ્રુત કેવલી ભદ્રબાહુ સ્વામીએ 'મિચ્છામિદ્યુક્કડં' શબ્દનો સુંદર અર્થ બતાવ્યો છે. 'मिः' શબ્દ મૃદુ-માર્દવપણાના અર્થમાં છે. દુષ્કૃત્થની ગર્હમાં પશ્ચાતાપરૂપે મિચ્છામિદ્યુક્કડં કહેતાં હૃદય અતિ નમ્ન અને કુણું બને છે. 'च्छा' નો અર્થ દોષોનું ઉન્મૂલન સૂચવે છે. આત્મામાં નિરંકુશરૂપે રહેલા દોષોને દળાવવા, નિયંત્રણ કરી નામશેષ કરવા. 'મિઃ' અર્થ મર્ચાદાનો સૂચક છે. ધર્મ સત્તાની સીમાની અંદર રહેવાની અને વિધિ તથા પૂર્વાપર સ્થિતિ કેળવવાની કોઈ આત્માને અપેક્ષા ન હોચ તો દુષ્કૃત્થની શુદ્ધિ ન થાય. 'દુ' નો અર્થ એ છે કે દુષ્કૃત્થને આચરનાર આત્માની દુગંછા કરું છું. 'क्क' મારાથી કરાચેલા તે પાપોને; 'કં' કહેતાં ઉપશાંત કરું છું. સર્વ જીવો પ્રત્યે ક્ષમા, મૃદુતા, નિર્લોભતા, પાપનો તિરસ્કાર વગેરે ભાવો ધારણ કરું છું.

સંક્ષેપમાં 'મિચ્છામુદુક્કડં' દુષ્કૃત્થના કુસંસ્કારોને ઉખેડી નાખી આત્માને વિશુદ્ધ બનાવવાની પ્રક્રિયા છે.

રોહિણેચકુમારે સર્વ જીવો સાથે ક્ષમાપના કરી. તે પોતાની માતા પાસે દીક્ષાની અનુમતિ લેવા આવ્યો. તેણે પોતાની અનંત ઉપકારી જનનીના ચરણ સ્પર્શ કરી સંચમની અનુફા માંગી. પોતાનો એકનો એક લાડકવાયો, શૂરવીર અને ચતુર પુત્ર દીક્ષા લેવા તૈયાર થયો છે તેવું જાણી માતૃહદ્ય ચીરાઈ પડ્યું. લોહમતી હચમચી ઉઠી. તે સ્નેહવશ આક્રંદ કરવા લાગી. પુત્ર વિયોગના માનસિક મહાદુ:ખથી તેનું શરીર દ્રૂજવા લાગ્યું. તે નિઃસ્તેજ બની ગઈ.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ.૧૯માં રાણી મૃગાવતીના પુત્ર 'બલશ્રી' (મૃગાપુત્ર)ને સાધુનાં દર્શન થતાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. તેને સમજાયું કે :

> ''સુરલોક નરલોક નાગલોક, ઈન તીનોમેં સુખ નાંહિ; ચા સુખ હરિકે ચરનમેં, ચા સંતન કી માંહિ.''

અર્થ : ત્રણે લોકનું સુખ પરમાત્માના ચરણોમાં અથવા સદ્ગુરુની સમીપે રહેવામાં છે.

તેણે માતા પિતા પાસે આવી પંચ મહાવ્રતરૂપ સંચમ ધર્મથી સંસારરૂપ મહાસાગર તરવાની ઈચ્છા પ્રદર્શિત કરી, તેમ રોહિણેચકુમારે જિનવચન રૂપ રસાચણથી પ્રબુદ્ધ બની માતા પાસે ચારિત્ર ધર્મ અંગીકાર કરવાની અનુક્ષા માંગી.

જેમ મૃગાપુત્રના માતા-પિતા પુત્ર મોહના કારણે દીક્ષાની આજ્ઞા આપવા તૈયાર ન થયા, તેમ પોતાની વૃદ્ધાવસ્થાની લાકડી સમાન એકના એક પુત્રને માતા લોહમતી દીક્ષાની મંજૂરી આપવા તૈયાર ન થઈ. જે બીજને વૃક્ષરૂપે મ્હોરતું જોયું છે, એ વૃક્ષ રાતોરાત અન્યત્ર ચાલ્યું જાય, તો શું થાય ?

"'લેમ મૃગાપુલને તેના માતા-પિતા શ્રમણધર્મની કઠોરતાનું વર્ણન કરે છે, તેમ લોહમતી (રોહિણી) પોતાના પુત્રને શ્રમણ ધર્મનાં આકરાં કષ્ટો અને દુઃખોનું વર્ણન કરી ઢંઢોળતાં કહે છે કે, '''હે પુત્ર! સંચમ જીવન લોઢાના ચણા ચાવવા બરોબર છે. તું હજી નાનકડો બાળ છે. વત્સ! તું સુકુમાર છે. તારાથી સાધુજીવનની કઠોર ચર્ચા શી રીતે પળાશે ? તલવારની ધાર સમાન વિષમ પથ પર તું ઉઘાડા પગે શી રીતે ચાલી શકીશ ? તારું સુકોમળ શરીર આકરા વ્રત-નિચમોને કઈ રીતે જીરવી શકશે ?'' આટલું બોલતાં બોલતાં માતૃહદય ચીરાઈ પડયું.

કડી - ૨૮૩ થી ૨૮૫માં રોહિણેયકુમાર માતાને તેનો સુંદર અને સચોટ પ્રત્યુત્તર આપે છે. માતા અને પુત્રનો સંવાદ ખૂબ રસપ્રદ છે. માતા ભથના પ્રલોભન આપી સંયમથી વિમુખ કરવા ઈચ્છે છે. માતા મમત્ત્વને કારણે પુત્રને કહે છે, ''વત્સ ! સાધુ જીવન એકાકી જીવન છે. ત્થાં તારી કોણ ધ્યાન રાખશે ?'' કડી - ૨૮૨ના ભાવ અને શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર અ.૧૯, કડી-૭૮ ના ભાવ સમાન છે. જેમાં મૃગાપુત્ર માતાને મૃગનું દષ્ટાંત આપી ઉદ્દળોદો છે.

> एगब्सूओ अरण्णे वा, जहा उ चरइ मिगो । एवं धम्मं चरिस्सामि, संजिमेण तवेण य ।।

અર્થ : ''જ્યારે મહાવનમાં મૃગના શરીરમાં રોગ થાય છે ત્યારે વૃક્ષની નીચે બેઠેલાં તે એકાકી મુગની કોણ ચિકિત્સા કરે છે ?

હે માતા! મૃગ પોતાની મેળે સ્વસ્થ થતાં વનમાં જઈ લતાઓ-વેલાઓ, સુંદર ઘાસ ખાઈ, સરોવરનું પાણી પી કૂદકા મારતું, ખાતું-પીતું મૃગચર્ચા કરી ભ્રમણ કરતાં કરતાં જીવન વ્યતીત કરે છે, તેમ સંચમમાં ઉદ્યમવંત સાધુ રોગોની ચિકિત્સા ન કરતાં, અનેક સ્થાનોમાં પરિભ્રમણ કરી સંચમનું શુદ્ધપણે પાલન કરી દેવલોકને પ્રાપ્ત કરે છે.''

અનુભવી માતા રોહિણી પુત્ર વિરહની કલ્પનાથી બેબાકળી બની બોલી, ''પુત્ર! તું તો મારો બુઢાપાનો આધાર છે. તારા ચાલ્યા જવાથી આ કુટુંબની જવાબદારી કોણ સંભાળશે ? તારા વિનાના જીવનની હું કલ્પના પણ ન કરી શકું. તું મને એકલી નિરાધાર મૂકી શા માટે દુષ્કર વ્રતો ગ્રહણ કરવા ઉતાવળો થયો છે ?'' અહીં કવિ રોહિણીની વિચોગ વ્યથાનું ચિત્ર દોરી જાય છે.

રોહિણેચકુમાર માતાને ઉત્તર આપતાં (કડી ૨૮૩ થી ૨૮૬ સુધીમાં) વિવિધ ઉપમાઓ દ્વારા સંસારની ભયંકરતા, સંબંધોથી અશાશ્વતતા અને દેહની નશ્વરતાની દલીલો પ્રસ્તુત કરી મુનિધર્મના આચરણ માટે આજ્ઞા માંગે છે. આ ગાથાઓ દ્વારા રોહિણેચકુમારે ધર્માચરણમાં તત્પરતા દર્શાવી છે.

''આ સંસાર (ફુટુંબ) મુસાફરખાનું છે. મુસાફર (ચાબ્રિકો) એક સ્થાને સ્થિર રહેતાં નથી. પોતાનું ગંતવ્ય સ્થાન આવતાં પથિક પોતપોતાની નિર્ધારિત દિશામાં ચાલ્યા જાય છે, તેમ આ ફુટુંબના સભ્યો પણ આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં ચતુર્ગતિરૂપ નિર્ધારિત અનુદિશામાં ચાલ્યા જશે. પરસ્પર આવાગમન નહીં જણતા હોવાથી કેવું ફુટુંબ ? જેમ સંધ્યા સમયે પંખીઓનો સંગમ અને માર્ગમાં પથિકોનો સંગમ ક્ષણિક છે, તેમ સ્વજનોનો સંયોગ પણ ક્ષણભંગુર છે.

હે માતા! ચૌવન એ નદીમાં અચાનક આવેલા પૂર સમાન છે. અલ્પ સમયમાં તે પૂર ઓસરી જાય છે, તેમ ચૌવન ચિરકાલ રહેતું નથી. અલ્પ સમયમાં વૃદ્ધત્વના એંધાણ દેખાય છે. કેશ સફેદ થઈ જાય છે. ઈન્દ્રિયોની શક્તિ ક્ષીણ થતી જાય છે. શરીર નિર્બળ પડતું જાય છે.

માનવી પાસે રહેલી ભૌતિક સમૃદ્ધિ વીજળીના ચમકારા જેવી ક્ષણિક અને ચંચળ છે. માનવીનું આચુષ્ય અંજલિ જલ સમાન અલ્પ સમયનું અશાશ્વત, ક્ષણભંગુર છે. સંધ્યાનો રંગ (ઇન્દ્રજાલ સમાન) અતિ અલ્પ સમયમાં નષ્ટ થાય છે, તેમ સંસારનું ઇન્દ્રિયજન્ય સુખ પણ અલ્પકાળનું છે. બળતા ઘરમાં હું કેમ સૂઈ રહ્યો છું ?

વૃદ્ધાવસ્થાથી દેહની કાંતિ-તેજ વિલય પામે છે. દેહ બળહીન બને છે. ચામડી પર

કરચલીઓ પડવા માંડે છે. જેમ વૃક્ષ પર રહેલું પીળું, પાકેલું પાન પવનના ઝપાટાથી પોતાનું અસ્તિત્વ ગુમાવે છે, તેમ આ દેહ પણ આચુષ્યરૂપી વાચુના ઇક્કાથી પોતાનું અસ્તિત્વ ગુમાવે છે. સ્વપ્નની જેમ જીવન ક્યારે પૂરું થઈ જશે તે કહી શકાતું નથી. અધર્મ કરનારી રાત્રિઓ અફળ જાય છે.

હે માતા! આત્મકલ્યાણના માર્ગમાં આ સર્વ સાંસારિક નાશવંત સંપદાઓ સાથે શું સંબંધ? મહાવ્રતનું પાલન મોક્ષસાધના માટે છે. કામભોગ, ધન, સ્વજન આદિ તેમાં બાધકરૂપ છે.''

કહ્યું છે કે - न प्रजया, न धनेन, त्यागेनैकेनामृतत्वमानशुः। અર્થાત્ સંતાન્ કે ધનથી નહીં પરંતુ એક માત્ર ત્યાગથી જ લોકો અમસ્પદ પામે છે.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર', અ.૧૪માં ઉપરોક્ત ભાવો દર્શાવતાં સૂત્રકાર કહે છે.

""मच्चुणाडब्भाहओ लोगो, जराए परिवारिओ ! अमोहा रयणी वुत्ता, एवं ताय वियाणह ।।

અર્થ : આ લોક મૃત્યુથી પીડિત છે. આ લોક જરાથી ઘેરાયેલો છે, અર્થાત્ વૃદ્ધાવસ્થા સૌને આવે છે. રાત્રિ અમોદા છે. રાત્રિ-દિવસ અચૂકપણે આચુષ્યબળ ક્ષીણ કરી રહ્યાં છે.

જીવનની ક્ષણભંગુરતા એ માત્ર શબ્દો નથી પણ પ્રચંડ વાસ્તવિકતા છે - "इक्को हु धम्मो ताणं, ण विज्जइ अण्णमिहेह किंचि । અર्થાત્ આ સંસારમાં ધર્મ સિવાચ ધનાદિ બીજું કંઈ જ શરણભૂત નથી.

કડી - ૨૮૬ માં ચારિત્રને પ્રવહણ - જહાજ - નાવની ઉપમા આપી છે.

મહાપ્રવાહવાળા સમુદ્રમાં અખંડ નૌકામાં બેઠેલો ચાત્રિક સમુદ્રને અવશ્ય પાર કરી શકે છે, તેમ સંસારરૂપી મહાસમુદ્રમાં જન્મ, જરા અને મરણરૂપી મહાપ્રવાહ વેગપૂર્વક વહી રહ્યો છે. ત્થારે ચારિત્રરૂપી અખંડ નાવમાં બેઠેલો સાધક મુક્તિ સુખ મેળવે છે. અર્થાત્ શ્રુત ચારિત્રરૂપી ધર્મ વડે મહર્ષિઓ અનંત સંસારરૂપી મેરેથોનનો અંત લાવે છે.

દ્યર્મનું ફળ દર્શાવતાં 'શ્રી સૂચગડાંગ સૂત્ર'ના ૧/અ.૬/ગા.૨૯ માં કહ્યું છે.

"'सोच्चा यधम्मं अरहंत भासियं, समाहियं अद्वपओवसुद्धं । तं सदहंतो य जणा अणाऊ, इंदा व देवाहिव आगमिस्संति 🔢

અર્થ: શ્રી અરિહંત દેવ દ્વારા કથિત, સમ્યક્ર્યે પ્રરૂપેલ, યુક્તિસંગત શુદ્ધ અર્થ અને પદયુક્ત દાર્મ સાંભળી, તેના પર શ્રદ્ધા કરનારી વ્યક્તિઓ મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે અથવા ઈન્દ્રોની જેમ દેવોનું આદિપત્થ પ્રાપ્ત કરે છે.

કડી-૨૮૬ના ભાવ ઉપરોક્ત વીરસ્તુતિની કડી - ૨૯ સાથે સુમેળ ઘરાવે છે. રોહિણે યકુમાર શ્રુત-ચારિત્રરૂપ ધર્મનું શ્રવણ, શ્રદ્ધા અને આચરણ કરનારા સાધકોની ફલશ્રુતિ માતાને બતાવે છે. ''હે માતા! સમ્યક્ શ્રદ્ધાવાન સાધક મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે અથવા સંપૂર્ણ કર્મ તે ભવમાં ક્ષય ન કરી શકે તો દેવલો કમાં ઈન્દ્રાદિ પદ મેળવે છે.''

તસુણ રોહિણેચકુમાર માતાને સંચમની અનુજ્ઞા આપે તે માટે પુનઃ પુનઃ સંચમની મહત્તા

વિદિત કરે છે, ''માતા! આપણું કુળ ઉત્તમ નથી. વળી, ચોરી જેવું કુકૃત્ય કરવાનો આપણો વ્યવસાય છે. તેવો વ્યવસાય કરવાથી નિશ્ચયથી અપકીર્તિ થશે અને દુર્ગતિ જ પ્રાપ્ત થશે.''

અહીં રોહિણેચકુમાર કહેવા માંગે છે કે, 'જિનવાણી દ્વારા સારાસારનો વિવેક થયા પછી શું કોઈ ગતાનુગતિક જીવન જીવે ખરો ? જાણી જોઈને વિષ મિશ્રિત આહાર કોણ કરે ?

'શ્રી અજિતશાંતિ સ્તોત્ર'માં કહ્યું છે :

''જો ઈચ્છહ પરમપમયં, અહવા કિત્તિં સુવિત્થકં ભુવણે | તા તેલકુદ્ધસ્ણે, જિણવચણે આચરં કુણહ ||''

અર્થ : જો તમે પરમપદ એટલે મોક્ષની ઈચ્છા કરતા હો અથવા ત્રણ ભુવનમાં વિસ્તાર પામે એવી કીર્તિને ઈચ્છતા હો તો ત્રણ લોકનો ઉદ્ધાર કરનાર જિનેશ્વર ભગવાનનાં વચનોનો આદર કરો.

ભગવાનની વાણી દરેકે દરેક મનુષ્યને સમજાય એવું હોતું નથી. જૈન કુળમાં જન્મ થયો હોવા છતાં, જૈન ધર્મ વારસામાં મળ્યો હોવા છતાં પણ ભારે કર્મીજીવને ભગવાનની વાણીમાં શ્રદ્ધા ન બેસે એવું પણ જોવા મળે છે.

જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ 'ધ્યાનશતક'માં જિનવચન પ્રત્યે અરુચિના કારણો કહે છે :

"'तत्थ्रयमइदोब्बलेणं तिव्वहारिय विरहओ वा वि । णेयगहणत्तणेण य णाणावरणोदएण च ।।४७।। हेउदाहरणासंभवे य सईसुद्धुजं ज बुइझेज्जा । सव्वण्णुमयवितहं तहावि तं चिंतए मझमं ।।४८।।(५.१२४)

અર્થ: (૧) મતિની દુર્બળતાથી (૨) તેવા પ્રકારના કુશળ આચાર્ચ ન મળવાથી (૩) સંચમ પદાર્થની ગહનતાથી (૪) જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી (૫) જિનવચનને સિદ્ધ કરવા તેને અનુરૂપ હેતુ ન મળવાથી (૬) કાલ્પનિક અથવા સાચું ઉદાહરણ ન મળવાથી જિનેશ્વર ભગવંતની વાણી કેટલાક જુવોને સમજવાની સુચિ થતી નથી અથવા સમજાતી નથી.

જિનેશ્વર ભગવંતની વાણી સમજાયા પછી અવશ્ય આત્મસ્થિરતા વદો છે. તેના સંદર્ભમાં ચંડકૌશિક સર્પનું દષ્ટાંત પ્રસિદ્ધ છે. શ્રી કલ્પસૂત્રમાં તેની કથા વિસ્તારથી આપી છે.

દષ્ટિવિષ ચંડકૌશિક સર્પે ભગવાન મહાવીરના 'બુજઝ બુજઝ' શબ્દો સાંભળી અચાનક આંતરિક ઉત્ક્રાંતિનો માર્ગ અપનાવ્યો. ઘોર હિંસાચારના તાંડવનો સિલસિલો છોડી ક્ષમા ગુણનું માધુર્ચ અપનાવ્યું. ભગવાન મહાવીર જેવા પ્રભાવક ધર્માચાર્ચનો સમાગમ મેળવી માત્ર પંદર દિવસમાં આજીવન અનશન કરી જંગલી કીડીઓની દેહને કોચી નાંખવા રૂપ અતિશય વેદના સમભાવે સહન કરી આઠમા દેવલોકે ઉત્પન્ન થયો. તિર્થય યોનિનો એક સર્પ પણ જિનના વેણથી જીવન પરિવર્તન કરી શકે તો શું મનુષ્ય એનાથી પણ નગુણો છે?

રોહિણેચકુમાર પોતાની જનેતાને અસાર કુળ, અસાર વ્યવસાય અને તેનાં ફળ સ્વર્પે નરકાદિ દુર્ગતિનાં દારણ દુઃખો રૂપી ભયંકર પરિણામ સમજાવી માતાને ધર્મના માર્ગે વાળી સંયમની અનુફ્રા ઈચ્છે છે. અદાર્મ કરનાર દુર્ગતિ પ્રાપ્ત કરે છે. ચાર ગતિમાંથી ભયંકર દુ:ખ અને પરવશતાના કારણે નરક અને તિર્થંચ આ બે ગતિને દુર્ગતિ ગણેલી છે.

'શ્રી ઠાણાંગ સૂત્ર'ના ચોથા સ્થાને, ઉદ્દેશક-ચાર, સૂ.૧૧૩-૧૧૪માં ચાર ગતિમાંથી નરક અને તિર્ચંચ ગતિમાં પ્રવેશવાનાં ચાર- ચાર કારણે દર્શાવેલ છે.

ચાર કારણે જીવ નરકગતિમાં પ્રચાણ કરે છે. (૧) મહા આરંભ - અમર્ચાદિત હિંસા (૨) મહાપરિગ્રહ - અમર્ચાદિત સંગ્રહ (૩) પંચેનિદ્રચ જીવોનો વધ (૪) કુણિમ આહાર - માંસ ભક્ષણ ઈત્થાદિ. સંક્ષેપમાં અમર્ચાદિત હિંસા નરકગતિનું પ્રવેશદ્વાર છે.

'શ્રી ઠાણાંગ સૂત્ર'ના સ્થાન-૪/ઉ.૪/સૂ.-૧૧૪ માં તિર્ચચગતિને યોગ્ય કારણો દર્શાવેલ છે. ચાર કારણોથી જીવ તિર્ચચગતિનું આયુષ્ય બાંધે છે. (૧) માચાચારથી, માનસિક ફુટિલતા, કપટથી (૨) અતિમાચા દ્વારા બીજાને ઠગવાથી (૩) અલીક વચન-અસત્ય વચનથી (૪) ફૂટતુલા-ઓછું-વધુ તોળવાથી, માપવાથી. માચા, પ્રપંચ, વિશ્વાસઘાત, ઠગાઈ વગેરેથી તિર્ચય (૫શુ) ચોનિમાં જીવ પ્રવેશે છે.

ચોરીના વ્યવસાયમાં ઠગાઈ, વંચના, પ્રપંચ અને વિશ્વાસઘાત રહેલાં છે. આવો વ્યવસાય કરવાથી જુવાત્મા સાથે દુર્ગતિ લપેટાઈ જાય છે. ચોરીનો ગુનો સાબિત થતાં ચોરને ફાંસી જેવી આકરી સજા થાય છે. દોરો કાપેલી પતંગ જેમ નીચે પડે છે, તેમ ગુનેગાર આ ભવમાં પોતાના દ્રવ્યપ્રાણો નષ્ટ કરી દુર્ગતિની ખાઈમાં ધકેલાય છે.

દાર્માચરણમાં સાવધાન થઇ વર્તનાર જીવ પોતાના દ્રવ્ય અને ભાવપ્રાણોને બચાવી પરમ ગતિ પ્રાપ્ત કરે છે.

#### हुढा : ९८

દૂરગતિ ચોરી વણજવી, નીત્ય અન્યાની વાત; વીર વચન સુણિ કુણ કરઇ, બાહાય પરાણ જ ઘાત ... ૨૮૦ અર્થ: ચોરીના ધંધાથી દુર્ગતિ મળે છે. તેમાં હંમેશા અન્યાય કરવો પડે છે. વીર વચન સાંભળીને આવો પોતાના બાહ્ય પ્રાણોનો ઘાત થાય તેવો ધંધો કોણ કરે ? ...૨૮૦.

## ચોપાઇ : દુ અદ્ધર્મનો ત્થાગ કરવાની ખેવના

જે નર હણઇ અભ્યંતર પ્રાણ, તે તો પાપી મુઢ અજાણ; તેહ થકી ભારે નર તેહ, બાહારિ પરાણ હણઇ નર જેહ ... ૨૮૮ અભ્યંતર પ્રાણ હણઇ નઇ મુઝ, અવર દૂખ તેહનઇ નહી જુઉં; બાહારિ પરાણ પાપી જે હરઇ, સકલ કુટંબ નઇ દૂખીઉં કરઇ ... ૨૮૯ તેણઇ કારણિ નવિ ચોરી કરૂં, વીર હાથિ સંચમ આદરૂં; એણી વાર્તિ મૂઝનઇ નહીં લાજ, નાવી નંદ કુલઇ ચમરાજ ... ૨૯૦ માહારા વડેરા હુઆ જેહ, ચોરી પાપ કરેતા તેહ; તેણઇ તસ કીરતિ નવિ વીસ્તરી, મુકઇ અપજસ નોહઇ ફરી ... ૨૯૧

| પૂરવ વસ્ત ભુડી હોઇ જેહ, ઉત્તમ નરઇ છંડેવી તેહ;                                     |              |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| નવી વસ્ત સખરી હોઇ જેહય, પૂર્ચિ આદરવી સહી સોય                                      | ૨૯૨          |
| જૂનું વસ્તુ ફાટુ બહુ ડંડ, ફુણ ઉંઢઇ જો લહ્યું અખંડ;                                |              |
| ભુંડી વસ્ત પૂરવની જેહ, નવિ વાંછેવી નીસઇ તેહ                                       | ₹€3          |
| વલી રોહણ બોલ્યો તે હંસી, માચ કુટંબ મતિ કા તુમ ખસી;                                |              |
| પાપઇં લોઅણ ગયા પીતાય, તો સુત શું તે સરીખો થાય ?                                   | … ૨૯૪        |
| કાલગસુરીઉ કહીઇ જેહ, મહીષ પાચ સહઇ હણતો તેહ;                                        |              |
| તેહ મરીનઇ નરગિં ગયો, સૂલસપુત્ર તસ શ્રાવક થયો                                      | … ૨૯૫        |
| જુઠા બોલો જેહનો બાપ, સુત સાચો તો કેહું પાપ ?                                      |              |
| લોહખરો તસકરમાહા શરઇ, રોહણીઉ ચોરી પરીહરઇ                                           | ૨૯૬          |
| એણી વાર્તિ મુનઇ નહી લાજ, તુમ રિખ્યા કરસઇ માહારાજ;                                 |              |
| આપણો ગરાસ ગામનિ દામ, દે તુમ આજીવકાનો ઠામ                                          | გеდ          |
| આપો અનમતિ હરખઇ માચ, ઉછવ કરસઇ શ્રેણીક રાય;                                         |              |
| અભથકુમાર ઉલટ મનિ ઘરી, પરણાંવસઇ મુઝ સંચમ શરી                                       | ୫၉८          |
| નીસલ લંહી અનુમતિ ત્યાહા દેહ, શ્રેણીક રાજા કઇ આવેહ;                                |              |
| દીખ્યા દેવરાવો મુઝ નાથ, મુકાવો શિર જિનવર હાથ                                      | ⋦⋲⋲          |
| અર્થ : જે મનુષ્ય પોતાના અભ્યંતર પ્રાણોનો ઘાત કરે છે તે પાપી-મૂટ કહેવાય છે. તેનાથ  | ો પણ વધુ     |
| ભારે કર્મી આત્મા તે છે જે બાહ્ય પ્રાણોને નષ્ટ કરે છે.                             | २८८          |
| મારા અભ્યંતર પ્રાણ હણાય તો મને જ નુકશાન થાય. તેનું દુઃખ બીજાને ન                  | વેઠવું પડે   |
| ભ્યારે બાહ્ય પ્રાણ (કોઈનો નાશ) ને નુકસાન કરવાથી આખું કુટુંબ દુ:ખી થાય છે.         | …૨૮૯.        |
| હે માતાજી ! તે કારણે હું ચોરી નહીં કરું. હું મહાવીર સ્વામીના હાથે પાંચ મહાવ્રત    | અંગીકાર      |
| કરીશ. વીર પ્રભુના હાથે સંચમ ગ્રહણ કરવામાં મને કોઈ લાજ (શરમ) નથી. નંદકુળમાં        | (જેને ત્થાં  |
| સોનાની ટેકરીઓ હતી) ત્યાં જતાં ચમરાજને લાજ ન આવી તો મને ચતિને ત્યાં જતાં શું શરમ   | ? (સંચમ      |
| સ્વીકારવામાં મને પણ શરમ નથી)                                                      | <b>૨</b> ૯૦. |
| મારા પૂર્વજો થઈ ગયા તેઓ ચોરી કરી પાપ કર્મ કરતા હતા. તેથી તેમની પ્રતિષ્ઠ           | ා કે કીર્લિ  |
| પ્રસરી ન શકી. તેઓ ચોરી છોડી પાછાં ન ફર્ચા તેથી અપચશ મેળવ્યો.                      | …૨૯૧.        |
| જે વસ્તુ ભૂતકાળમાં ભૂંડી હતી તેને ઉત્તમ મનુષ્યએ સદા ત્થાગવી જોઈએ તથ               | ॥ 幹 नवी      |
| વસ્તુ સારી હોય તેને લોકોએ અપનાવી જોઈએ.                                            | …૨૯૨.        |
| જીર્ણ વસ્ત્ર જે ફાટેલું છે, તેને ઘણાં થીગડાં વડે સાંદ્યેલું હોય પરંતુ જો અખંડ વસ્ | ત્ર મળે તો   |
| કર્યો જુવાત્મા આવા ફાટેલા કપડાને ઓઢવા તૈયાર થશે ? પૂર્વની અસત્ય પરંપરાઓને વર્વ    |              |
| નિત્ય ઈચ્છવી ચોગ્ય નથી.                                                           | ₹63.         |
| વળી સેહિણેચકુમારે હસતાં હસતાં માતાને કહ્યું, ''હે માતા! મારું ફુટુંબ ?            |              |
|                                                                                   |              |

પૂર્વજોની સાથે સાથે તમારી મતિ-બુદ્ધિ કેમ ખસી ગઈ છે ? લોહખુરના પિતા પણ પાપકર્મો કરી મૃત પામ્યા. શું પુત્ર પણ પિતાની જેવું જ કરે ? (શું પિતા સમાન પુત્ર થાય ?) ... રજ

કાલસૌકરિક નામનો વિખ્યાત કસાઈ, જે નિત્ય પાંચસો પાડાઓનો વધ કરતો હતો. તે મૃત્યુ પામી પરભવમાં નરક ગતિમાં સરકથો પરંતુ તેનો જ પુત્ર સુલસકુમાર એક વ્રતધારી શ્રાલ બન્યો.

તેનો પિતા ભલે અસત્થવાદી હતો પરંતુ પુત્ર સદા સત્થવાદી હતો. તેથી શું અનર્થ થયું મારા પિતા લોહખુર, ચોરોના સરદાર હતા પરંતુ હું ચોરીનો ત્થાગ કરું તેમાં શું ખોટું થશે ? ... સ્લ્ફ. હે માતાજી ! આ કારણથી મને પૂર્વજોનો વ્યાપાર છોડતાં લેશ પણ શરમ નહીં આવે. વળી, તમારા ભરણપોષણ અને સુરક્ષાની વ્યવસ્થા મગદ્ય નરેશ કરશે. આપણા ગરાસમાં આપેલા ગામોનું દાન તમને આજીવિકા અર્થે પાછું સોંપશે (જેનાથી તમે સુખી થશો)

હે માતા ! તમે આનંદપૂર્વક તમારા પુત્રને મહાભિનિષ્ક્રમણના પંથે જવાની અનુજ્ઞા આપો. મહારાજા શ્રેણિક મારો દીક્ષા મહોત્સવ કરશે. મહામંત્રી અભચકુમાર મને ઉમળકાભેર સંચમરૂપી સ્ત્રી સાથે પરણાવશે.'' ….સ્લ્ડ.

રોહિણીદેવીએ પુત્રની દેંઢતા જોઈ ખુશીથી અનુમતિ આપી. રોહિણેચકુમાર મહારાષો શ્રેણિક પાસે આવ્યો. તેણે કહ્યું, ''હે નાથ ! મને સંચમનું દાન અપાવો. મારા માથે જિનેશ્વરનો હાથ મૂકાવી મને સનાથ બનાવો. ….૨૯૯.

## વિવેચન

પ્રસ્તુત ચોપાઈમાં સંસારથી મુક્ત થવા, શાશ્વત આઝાદી મેળવવા તત્ત્વર રોહિણેયકુમાર પોતાની માતા રોહિણીદેવીને વિવિધ દષ્ટાંતો આપી સમજાવે છે. તેના ભીતરમાં વૈરાગ્યની જ્યોત ઝળહળે છે.

અહીં સંચમની તીવ્ર અભિલાષા, સંચમ પ્રત્યેનો પ્રેમ ઝીલાય છે. બીજી તરફ પરંપરાગત અમૌલિક રઢિયુસ્તતાના વળગણોને ફેંકી દેવા તૈયાર થયેલા રાસનાયકના પાત્રમાં વૈરાગ્યનો પ્રશ્ન રસ ઉદ્દભવે છે. કવિએ રાસનાયકના પાત્રને ઉપસાવવા સફળ પુરુષાર્થ રચ્ચો છે.

કડી - ૨૮૯ માં અભ્યંતર પ્રાણ (ભાવપ્રાણ) ના વિદ્યાતકને 'મૂઢ'ની ઉપમા આપી છે. આત્મા ચૈતન્થગુણ ચુક્ત, અનંત શક્તિમાન જાણનારો અને દેખનારો છે. કર્મ પૌદ્ગલિક છે. આત્મા અરૂપી છે, કર્મ રૂપી છે. બન્ને પરસ્પર વિરોધી અને સ્વતંત્ર હોવા છતાં બન્ને વસ્ત્રે સુમેળ કર રીતે થાય છે ?

આત્મા સ્વભાવે શુદ્ધ, અરૂપી છે પરંતુ અનંતકાળથી કર્મના લેપે લેપાચેલો હોવાથી મૂર્ત પ્રાચઃ છે. અહો! જીવની કેવી બાલિશતા કે એણે કર્મ બાંધી પોતાને મલિન બનાવવાનો સ્વભાવ જ ન બનાવી લીધો હોય! દૂધની ધોળાશ, ખાંડની મીઠાશ અને કાજળની કાળાશ તે તે વસ્તુનો સ્વભાવ છે, તેમ પૂર્ણ શુદ્ધતા એ જીવનો સ્વભાવ છે, છતાં જીવ સ્વભાવમાંથી વિભાવમાં જવાની મૂર્ખતા કરે છે. ખૂબી એ છે કે, કર્મમળ સ્વચં ચાલીને જીવ પર ચોંટતું નથી પણ આત્માના રાગ-દ્વેષ રૂપ પરિણામથી સ્વચં આમંત્રણ આપી આત્મા પોતાની સાથે કર્મોને સંલગ્ન કરે છે. આ અનંતાનંત કાળની બાલચેષ્ટા અને કર્મની સઘનતા આત્માને 'મૂઢ' બનાવે છે.

સૂર્ચ અત્થંત તેજસ્વી અને ઓજસ્વી હોવા છતાં સઘન વાદળોથી ઝાંખો બને છે તેમ ક્ષાયરૂપી વાદળોના આવરણથી લોકાલોકને જાણનાર અને દેખનાર આત્માની શકિત કુંઠિત થઇ જવાં તેના જ્ઞાન -દર્શન આદિ ગુણો આવરાય છે. તેવી દશામાં વિવેકના અભાવમાં જીવ પ્રતિફૂળતાને અનુફૂળતારૂપે દેખે છે. જગતની ભયંકર શ્રાસ, આચાસ અને વેદનાને આનંદ માને છે. જેમ દારૂ પીદોલાને તમાચો મારે છતાં તે હસે છે અને ગંદાતી ગટરને સુખનો મહાસાગર માને છે, તેમ ગંદાતી ગટર જેવી કાયાને ઉપરના મઢેલા ચામડાનો મોહ ખૂબસુરત મનાવે છે. રાગ અને દ્વેષ્ઠ આ બે ડાફૂ સાથે શ્રેહ એક ગજબનો લુંટારો છે. જે આત્માના ભાવપ્રાણોને લુંટે છે.

નિર્મોહી પરમાત્માની અહર્નિશ ઉપાસના-ભકિત મોહ લૂંટારાની પકડમાંથી જીવને મુકિત અપાવે છે.

જેમ આભ્યંતર પ્રાણો ઘાચલ થતાં આત્મા 'મૂટ' બને છે, તેમ દ્રવ્ય પ્રાણો ઘાત થતાં મૃત્યુ થાય છે. જીવાત્માને સ્વયં તેમજ પરિવારજનોને પારાવાર દુઃખ વેઠવું પડે છે. ચોરી, જુગાર કે હિંસક કૃત્યમાં જોડાયેલા વ્યકિત પોતાનું સ્વયં અહિત કરે છે સાથે સાથે તેના સહારે નભતા આખા કુટુંબને માથે તેની વિદાયથી દુઃખના કાળાં વાદળો છવાઇ જાય છે.

અવિદા - અજ્ઞાનનું આવરણ વળગવાથી જીવમાત્ર સહજ સુખ વિકૃતરૂપે અનુભવે છે. વિચારશકિત એ માનવ જીવનનું પ્રાણ છે. વિવેકશકિત જાગૃત થતાં જીવન ધોરણને બદલતો માનવ ન્થાયનીતિ પરાચણ બને છે. મન, વચન અને કાચામાં એકરૂપતા લાવવા સહદયી બને છે. આ તબક્કામાં માનવ અમીરવાળો આર્ચ કે સજજન બને છે. તેની મૂઢતા વિદાય લે છે. તેની આંતરિક શકિતનો કમિક વિકાસ થતાં વિવેક બુદ્ધિ ઉચ્ચકક્ષાએ પહોંચે છે.

आत्मन : प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्। પોતાને પ્રતિફૂળ - અપ્રિય લાગે તેવો व्यवहार મારે બીજા પ્રત્યે કરવો ન ઘટે તેવો વિવેક જાગૃત થતાં ચોરી આદિ અફૃત્યને લોક નિંદનીય પ્રવૃત્તિ સમજી પોતાના મન, વચન અને કાયાના ચોગોને ઉચિત માર્ગે પ્રવર્તાવવાની રાસનાયકને અભિલાષા ભગી. તેને સત્ય સમજાયું કે, 'પરંપરાગત લોકનિદંનીય પ્રવૃત્તિ કરવાથી અંતે અપયશ અને અપકીર્તિ સિવાય શું મળશે ?'

રાસનાયકના જીવનમાંથી અનાદિ સંજ્ઞા, મુકિત પ્રત્યેનો દ્વેષ, અનુચિતકારિતા વગેરે લક્ષણો ખપી ગયાં. ભવાભિનંદપણાના લક્ષણો અસ્ત થતાં સંવેગનો સૂર્યોદય થયો.

ભવાભિનંદી જીવો જિનાજ્ઞા પામવાને ચોગ્ચ નથી કેમકે તેઓ અપનુર્બંઘક કરતાં ઘણી પાછલી દશામાં છે. ભવાભિનંદી જીવોને જિનવચનને સાંભળી વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન થાચ પરંતુ પરિણતિ જ્ઞાન ન થાચ. 'વિષયો આત્મઘાતક છે'; તેવું જાણે છતાં આચરણ કરી શકતા નથી. જે આચરણમાં મૂકે તે પરિણતિ જ્ઞાન છે. પડોશીના દીકરાના પતનમાં હૃદયને આંચકો ન આવે તે સમાન પ્રતિભાસ જ્ઞાન છે જયારે પોતાના દીકરાના પતનથી હૃદયને ધ્રાસકો થાય તે સમાન પરિણતિ જ્ઞાન છે. ભવાભિનંદી જીવ મોઢ મદિરાથી ઘેલા બનેલા દારૂડીયા સમાન છે. તેને સંસાર્થ

ભચંકરતા જણાય છે, છતાં વિષયો પ્રત્યેનો અનુરાગ છૂટતો નથી.

રોહિણેયકુમારને ભગવાન મહાવીરે સંસારનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ દર્શાવી પરમના અમૃતની, પરમના પ્રકાશની ચાત્રા કરાવી. તેના વિવેકચક્ષુ અત્થાર સુધી બીડાચેલાં હતાં તે અચાનક ખૂલી ગયો. પૂર્વાચાર્ચ એ વિવેકને ત્રીજા નેત્રની ઉપમા આપી છે :

''રવિ દૂજો ત્રીજો નચન, અંતર ભાવ પ્રકાશ;

કરો ધંધ સબ પરિહરી, એક વિવેક અભ્યાસ.'' (સમધિશતક -૧૬)

અર્ધ: પહેલી આંખ ચામડાની છે; તેનો વિષય અતિ અલ્પ છે. બીજી આંખ સૂર્ચની છે. તેનાથી ઘશું જોઇ શકાચ પરંતુ અંતરમાં તેની ગતિ નથી. વિવેક એ શ્રીજી આંખ છે, જે અંતરને આરપાર જેવાનું સામર્શ્ચ ધરાવે છે.

'સાચા સુખનો માર્ગ આ વિશ્વ જાણતું નથી અને દુઃખનો પંથ છૂટતો નથી.' વિવેકી રોહિણેચકુમારના અંતરચક્ષુ ઉઘડયાં. કડી-૨૯૧માં માતાને દેષ્ટાંત આપી પ્રાણી જગત પર ચમરાજની સર્વવ્યાપિતા અને સર્વોપરિતા સમજાવે છે. જેમાં કવિ નંદ રાજાનું (પરિશિષ્ટપર્વ : સર્ગ.૮) દેષ્ટાંત ટાંકે છે.

ઉદાચી રાજાના મૃત્યુ પછી નવ નંદ નામના રાજાઓ પાટલિપુત્રની ગાદીએ આવ્યા. તેમણે સમૃદ્ધિના લોભથી સુવર્ણના ડુંગરો રચાય તેટલી અઢળક સંપત્તિ હાંસલ કરી હતી. આવા શ્રેષ્ઠીવર્યને ત્યાં જતાં યમદૂતને કોઇ રોકી શકયાં નહીં. અરે! સમય થતાં યમદૂત તેને પણ પોતાની કાંખમાં ઉપાડી ચાલ્યા ગયો. અર્થીત્ લક્ષ્મી દેવીની મહેર હોવા છતાં મૃત્યુને કોઇ અટકાવી શકતું નથી.

અરે! ભગવાન મહાવીર સ્વામી પણ ભરમગ્રહનું નિવારણ કરવા પોતાના આયુષ્યને જે ઘડી લંબાવી ન શકયા તો જગતના સામાન્ય માનવીનું શું ગજું ?

રોહિણેચકુમાર માતાને મૃત્યુની પરવશતા બતાવતાં કહે છે, ''હે માતા! જો ચમરાજ શ્રેષ્ઠ

અને ધનવાન કુળમાં જતાં ન અચકાચો તો મને ચતિ ધર્મ સ્વીકારવામાં કેવી શરમ ?''

યંત્રવત્ ઢાંચાને અતિક્રમી મનુષ્યતાની દિશામાં પગ માંડવાની ચેષ્ટા ન થાય ત્યાં સુધી શું સરે ? મૂલ્યવાન સત્ત્વોનો ભંડાર ભાથારૂપે હોય, ચોગ્ય સમજ સાથે પુરુષાર્થ હોય અને પથદર્શક તરીકે સદ્ગુરુ મળ્યા છતાં આત્મોત્કર્ષ ન કરવો એ માનવભવની કેવી કમનસીબી છે!!

ગીતામાં ત્રણ પ્રકારનાં કર્મો દર્શાવેલ છે. ૧. નિયતકર્મ ૨. કામ્ય કર્મ ૩. યજ્ઞકર્મ.

જે સામાન્ય રીતે ચાંત્રિક કર્તવ્યો રૂપે નકકી થયેલાં કાર્યો તે નિયત કર્મ છે. કામના-ઇચ્છાપૂર્વક થતાં કાર્યો તે કામ્ય કર્મ છે. અસ્તિત્વ કલ્યાણની શુદ્ધ ભાવનાથી થતું કાર્ય તે ચજ્ઞ કર્મ છે.

કામના કે વૃત્તિપૂર્વક થતાં કર્મો જડતા અને કર્મ બંધનોની સંભાવનાઓનું નિર્માણ કરે છે. જયારે પ્રજ્ઞા કે શુદ્ધ ભાવનાપૂર્વક થતાં કર્મો મનુષ્યત્વના ગુણધર્મોની ખીલવણી કરી ઉમદા ચેતાનાકીય કક્ષાનું નિર્માણ કરે છે.

કર્મીની શુંખલાની આંટીઘૂંટી ચેતનાને પોતાના વર્તુળોમાં બદ્ધ કરી પરાધીન બનાવે છે.

વીરતાપૂર્વેક, વિવેકનું શસ્ત્ર ધારણ કરી ભીતરી સમરાંગણમાં આગળ ધપનાર વીરલ વ્યકિત કર્મોની શુંખલાને કાપી આત્મ તત્ત્વને ભ્રમણાની જાળમાંથી મુકત કરાવે છે.

જેમ લોદું ત્થાગનાર વ્યકિત પરદેશમાંથી સુવર્ણ, ચાંદી, રત્ન મેળવી માલામાલ થાય છે, તેમ દુષ્કૃત્થોનો ત્થાગ કરનાર સુકૃત્થો દ્વારા પુણ્યરાશિ એકત્રિત કરી આત્મિક સમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે.

નવું અખંડ વસ્ત્ર મળતાં જાર્ણ વસ્ત્રને કોણ પરિદ્યાન કરે ? વિવેક શકિત જાગૃત થયા પછી શું કોઈ પૂર્વની અસત્ પરંપરાને અનુસરે ખરો ?

પ્રસ્તુત ઢાળમાં કવિ પરંપરાગત કુસંસ્કારોનું દફન કરવા તરફ અંગુલિ નિર્દેશન કરે છે.

લોક સંજ્ઞાને જીતનારો લોકાચારના પ્રવાહની પ્રતિ સ્ત્રોતમાં ચાલે છે તેથી સંસાર રસિક જુવોની સંસારવર્ધક પ્રવૃત્તિમાં તે ભળતો નથી. લોક સ્વભાવ પ્રાય: અઢાર પાપસ્થાનક સેવવામાં લીન હોય છે જયારે પાપભી રુસાધક પાપસ્થાનકોથી વિમુખ બની સંવર કરણીમાં રચ્ચોપચ્ચો રહે છે.

રોહિણેચકુમાર ઉપરોક્ત વાર્તાલાપમાં માતાને શરીર, સંબંધોની નશ્ચરતા જણાવે છે. તેમજ પરિવારજનો પ્રત્યેનો મોહ છોડી અનિત્ય અને અશરણ ભાવના સમજાવી રહ્યો હોય તેવો સંકેત છુપાયેલો છે.

'મહાભારત'ના સ્ત્રીપર્વના બીજા અધ્યાયમાં વિદુરજીએ આવી જ વાત કહી છે :

अदर्शनादापतिताः पुनश्चादर्शनं गतः।

नैते तव न तेषां त्वं तत्र का परिदेवना ।।

અર્થ : જેને તમે તમારા માની રહ્યા છો, તે સર્વ અદર્શનથી આવેલા છે એટલે કે જન્મની પહેલાં તે અપ્રગટ હતા અને ફરી પાછા અદર્શનને પ્રાપ્ત થઇ જશે. વાસ્તવમાં તમે એમના નથી અને તેઓ તમારા નથી.

ઉપરોક્ત જ્લોકમાં અનિત્થ અને અશરણ ભાવનાનો રણકો છે. વળી, આ જ્લોકમાં વૈરાગ્યબિંદુ ટપકે છે. આ સંસારમાં જીવાત્મા એકલો આવ્યો છે અને એકલો જ જશે.

"આ જગતના સર્વ સંબંધો ક્ષણિક અને અનિત્થ છે પછી કોણ આપણું અને કોણ પરાયું ?" રોહિણેયકુમાર માતાને દેષ્ટાંત આપી નિવેદન કરતાં કહે છે, "હે માતા! મારા પૂર્વજો પણ પાપકૃત્યો કરી આ જગતમાંથી ચાલ્યા ગયા. તેમણે દુષ્કૃત્યો કરી પોતાની પ્રતિષ્ઠાને કલંકિત કરી છે. શું હું તે જ ભૂલનું પુનરાવર્તન કરું ? પેલા કાલસૌરિક કસાઇનો પુત્ર \*સુલસ પણ કેટલો સમજુ નીકળ્યો. તેણે પિતાનો અનીતિનો વ્યવસાય છોડી શ્રાવકપણું (દેશવિરતિ ધર્મ) સ્વીકાર્યું.!!"

માતાના હૃદયમાં સત્યનો પ્રકાશ થાય અને મિથ્યાત્વના અંધારા દૂર થાય તે માટે રોહિણેયકુમાર વિવિધ રીતે માતાને સમજાવે છે. અધર્મથી દુર્ગતિ થાય છે. પોતાના પિતા, પિતામહ તથા પ્રપિતામહે યંત્રવત્ ચોરીનો વ્યવસાય અપનાવ્યો હતો. શું તે ગતાનુગતિક શૃંખલાને અટકાવી કે તોડી ન શકાય ? કાલસૌરિક કસાઇના પુત્ર સુલસે આ શૃંખલાને બળપૂર્વક તોડી નાંખી. હલકા કુળમાં જન્મેલા સુલસકુમારને પણ વિવેકબુદ્ધિ જાગૃત થતાં સમજાયું કે, 'પાપકૃત્ય મહાભયંકર છે.'

ખરેખર! કસાઇ જેવા નીચ કુળમાં સુલસકુમાર રત્ન સમાન હતો. તેણે ભગવાન મહાવીર પાસે શ્રાવકપણું સ્વીકાર્યું. રોહિણેચકુમારે દઢતાપૂર્વક માતાને કહ્યું, ''હે માતા! જેમ સુલસકુમારે પાપમચ વ્યાપારનો ત્યાગ કર્યો તેમ હું પણ મારા પૂર્વજોનો ચોરીનો વ્યાપાર સદંતર ત્યજી દઇશ. આવું કરતાં મને લેશમાત્ર લજ્જા નહીં આવે. વળી, મગધનરેશ પુનઃ ગરાસ પાછો સોંપશે જેથી તમારા ભરણપોષણની ચિંતા પણ ટળી જશે. હે માતા! મને હવે આ સંસારમાં કોઇ રુચિ નથી. મારો આત્મા અઢળક પાપકર્મોના બોજા નીચે દબાચેલો છે. હું તે સર્વ પાપકર્મોને સર્વવિરતિ રૂપી શસ્ત્ર વડે છેદવા ઇચ્છું છું. આપ મને આનંદપૂર્વક દીક્ષાની અનુમતિ આપો. આપણા પ્રજાપાલક મહારાજા શ્રેણિક મારો દીક્ષા મહોત્સવ ભવ્ય રીતે કરશે અને મહામંત્રી અભયકુમાર મારા વિવાહ સંચમરપી સ્ત્રી સાથે કરાવશે.''માતા રોહિણી શ્રવી રહી. માતાના નેબ્રોમાંથી આંસુ ખરી પડ્યાં.

કડી-૨૯૫ અનુસાર સંભવ છે કે ભગવાન મહાવીરના સમયમાં સમાજમાં એવી ચુસ્તવા હશે કે પિતાના પરંપરાગત સારા કે નઠારા ફુલાચાર કે વ્યવસાયને પુત્ર યોક્કસપણે નિભાવતો હશે. અન્થથા તે પુત્ર સમાજમાં વગોવણીને પાત્ર ગણાતો હશે. તેવા સમાજમાં સુલસફુમાર અને રોહિણેય કુમાર અપવાદ રૂપ જ ગણાય.

કડી - ૨૯૯ માં કવિએ સંચમને સ્ત્રીની ઉપમા આપી છે. કવિ અહીં રૂપક અલંકાર ચોજે છે.

જીવ (રોહિણેચકુમાર) રૂપી વરરાજાને સંયમરૂપી વધૂ વરમાળા પહેરાવવા આતુર છે. અહીં જીવ અને સંયમ વચ્ચે પ્રિયતમ અને પ્રિયતમાની કલ્પના કરવામાં આવી છે.

કવિ શ્રી આનંદઘનજીએ વેરાવલ અથવા મારુ રાગમાં ચેતન ચેતનાની વિરહૃદશાને વર્ણવતું એક ઉત્તમ પદ લખ્યું છે, જે કવિ ૠષભદાસની કલ્પનાશકિત સાથે સામ્યતા ઘરાવે છે.

पीया बिन सुध्ध बुध्ध भूलि हो,

आँख लगाई दु:ख महेलके जरुरवे झूली हो .. पीया ।।१।। -

આ જગતમાં સ્ત્રી પોતાના પ્રિચતમ વિના બેબાકળી બની ભમે છે. દમચંતી નળરાજાના વિરહ્યી અને સીતા રામના વિરહ્યી વ્યાકુળ છે. ચેતના પણ ચેતનના વિરહે દુ:ખ મહેલના ઝરુખે બેઠી બેઠી રાહ જુએ છે. જેમ કૃષ્ણ વજભૂમિ છોડી મથુરા ચાલ્યા ત્યારે પાછળ ગોપીઓની જે દશા થઇ તેવી દશા પ્રિચતમના વિયોગથી પ્રિચતમા અનુભવી રહી છે. પ્રિચતમને આવવાના ઘણા માર્ગ છે. તે જ્ઞાન, ભકિત, દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિના માર્ગે આવી શકે છે. પ્રિચતમા આતુર નયને પ્રિચતમાની વાટ જોઇ રહી છે.

પ્રસ્તુત કડી - ૨૯૯માં સંચમરૂપી પ્રિયતમા (ચેતના) વરમાળા લઇને દ્વારે ઉભી જીવરૂપી પ્રિયતમની રાહ જુએ છે. અત્યાર સુધી ચેતન મિથ્યાજ્ઞાનમાં ઓતપ્રોત થઇ પ્રિયતમા (ભાવપ્રણ, અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતસુખ અને અનંતવીર્ચને) ખોઇ બેઠો હતો. ચેતનની ચૈતન્ય શકિત ચેતના છે. દશ ચતિધર્મ તેના દશ પ્રાણ છે. દશ ચતિધર્મનો તિરોભાવ છક્કા ગુણસ્થાનકે થાય છે ત્યારે ચેતન ચેતનાનું મધુર મિલન થાય છે.

સંચમ (ચેતના) વિના અપવર્ગના શાશ્વત સુખો કે કેવળજ્ઞાનનો ભાસ્કર પણ ઉદિત થતો નથી. કવિ ૠષભદાસે ઉપરોક્ત કડીમાં વ્યવહારિક વાતોમાં અધ્યાત્મિક ભાવના પ્રાણ પૂર્ચા છે.

જેમ મૃગાપુત્રની સંચમની ઉત્કંઠા, દઢતા અને અભિરુચિ જોઇ મૃગારાણીએ સહર્ષ અનુમતિ આપી, તેમ રોહિણી દેવી જચારે પુત્રને વિજ્ઞપ્તિ કરવામાં અસમર્થ રહી ત્થારે પુત્રનો સંચમરૂપી અનુપમા પ્રત્યેનો અપાર સ્નેહ જોઇ અત્યંત ઉદાર હદયે ખુશીથી દીક્ષાની અનુમતિ આપી.

શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાં જેમ શ્રેણિક રાજા અને ધારિણી રાણીના પુત્ર મેઘકુમારે માતા-પિતા પાસેથી દીક્ષાની અનુમતિ મેળવી, તેમ લોહખુર ચોરના પુત્ર રોહિણેચકુમારે માતા પાસેથી સંચમ રમણીને વરવા અનુમતિ મેળવી.

પ્રસ્તુત ચોપાઇમાં રોહિણેયકુમાર મહારાજા શ્રેણિક, મહામાત્થા અભચકુમાર, પ્રજાજનો, સ્વજનો અને માતા પાસેથી દીક્ષાની અનુફ્રા માંગે છે. આ પરંપરા વર્તમાન કાળે પણ અખંડપણે જણવાઇ રહી છે. આજે પણ મુમુશ્ચ સંઘની, માતા-પિતાની અને સંપ્રદાચની અનુમતિ મેળવી દીક્ષિત થાય છે.

રોહિણેયકુમારને માતા તરફથી સંચમની સ્વીકૃતિની આજ્ઞા મળતાં જ તેના રોમરાથ અત્યંત પુલકિત બન્યા. તેના ગરવા મુખ પર સ્મિત ઝબક્યું. પરમાત્માની વહાલસોથી છત્રછાયા મળશે. પોતે ૠષિમુનિઓની સેવા શુશ્રૂષા અને શાસ્ત્ર વાંચનની અનુકૂળતા પામશે; આ વિચારે તેનું અંતર સંતોષની સુધાથી છલબલી ઉઠ્યું. તેણે તરત જ મહારાજ શ્રેણિક પાસે આવી અત્યંત વિનમ્ર સ્વરે હાથ જોડી કહ્યું, ''હે પ્રજાપાલક! મારા મસ્તકે જિનેશ્વર ભગવંતનો હાથ મૂકાવી મને સનાથ બનાવો! મને દીક્ષાનું દાન અપાવો.''

રોહિણેયકુમાર ચોર હોવાથી રાજ્યનો ગુનેગાર હતો. રાજાની અનુમતિ હાંસલ થાય તો જ તેને સર્વવિરતિ ધર્મમાં પ્રવેશ મળી શકે; એવું અહીં સ્પષ્ટ થાય છે. વળી, પુત્ર-પરિવાર અને સંપત્તિથી ઘેરાયેલો વ્યક્તિ પણ 'અનાથ' છે પરંતુ ધર્મનું શરણું સ્વીકારનાર 'સનાથ' થઈ શકે છે. આવા ભાવો ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના અ.૨૦ 'મહા નિગ્રંથ'માં છે. અનાથી મુનિ મહારાજા શ્રેણિકને અનાથ-સનાથનો ભેદ સમજાવી બોધિબીજનું વાવેતર કરે છે.

મહારાજા શ્રેણિક અને મહામાત્થા અભયકુમાર મુમુક્ષુ રોહિણેયકુમારને જોઇ અનહદ ખુશ થયાં. દીક્ષાર્થીના લ્હાવા લેવા તેઓ આનંદવિભોર બન્થા.

ଞୁଞା : ୧૯

વીર હાથિ મુઝનિં તમ્યો, દેવરાવો દીક્ષાય; શ્રેણીક અભઇકુમાર નઇ, હઇડઇ હરખ ન માચ

... 300

અર્થ : હે પ્રાણનાથ ! પરમાત્માના સાનિધ્યમાં મને પુનિત દીક્ષા અપાવો.'' રોહિણેચકુમારના

વિરતિના પરિણામ સાંભળી મહારાજા શ્રેણિક અને મહામંત્રી અભચકુમારના હૈયામાં હરખની કોઇ સીમા ન રહી.

## ટાળ : ૧૫ દીક્ષા મહોત્સવ (દેશી : મુકાવો રે મુઝ ઘર નારિ; રાગ મારૂણી;) હઇડઇ હરખ ઘણેરો થાઇ, આણચા ગજ, ઘોડાઇ રે: રથ્ય શિબિકા આણંઇ રાજઇં. આણ્યા ઇજ નેજઇ રે ઉછવ થાઇરે, ગૂણીજન ગાઇ રે, વાયત્ર વાઇ રે, જોવા જન ઘાઇ રે ... 30°Q દાન દેઇ મોહોછવ નૂપ કરતો, રોહણીઉ નહવરાવ્યો રે; વસ્તર ભુષણ ભલા પિહ્ઇરાવી, મંસ્તિગ ખૂપ ભરાવ્યો રે; અસાવે સોચ બનાવ્યો રે, રોહણ રૂપ અતી ફાલ્યો રે, જન, જેવા બહુ આવ્યો રે, રોહણીઉ જોય વધાવ્યો રે પૂરુવન લોક માહાવન ત્યાહા મલ્યું, આલ્યાં ફોફલપાંનો રે, કેસર ચંદન ચૂઆ તે છાંટઇ, હોઇ લોછણાં દાનો રે, ગાંદ્રવ કરઇ ત્થાહા ગાનોરે. હોઇ ત્થાહા તેતી તાનોરે. વેધક ઘરઇ ત્યાહા કાનો રે, ઉછલઇ પુરૂ નીધ્યાનો રે ... 303 રોહણીઉ શબકાઇ બઇસારચો. સ્થણગારી શબકાચોરે: શબકા સોચ હરખઇ ઉપાડઇ, અભઇકુમારનિં રાચો રે, શીર ચામર છત્ર ધરાયો રે. ઇંદ્રાણી આગલિ જાયો રે: ડંડા રસ સબલો થાયો રે, આવ્યા ચાહા જિનવર રાયો રે ... 3ox શીબકાથી ઉતરીઉં રોહણ, મુકઇ કુંડલ હારો રે; મુગડ ચીવર ભુષણ સહું નાખઇ, ચેમ હમાલી ભારો રે, દેખી નર નયણે જલ ધારો રે, દેખી બુઝયા પુરષ સુસારો રે; નર મુક્ઇ મંશનો આહારો રે, કહઇ ધન રોહણ અવતારો રે ... Зоч એમ સ્થુતી રોહણની સહુ કરતા, રોહણ હુઉ વિરાગી રે; વીરહાથિ સંચમ જઇ લેતો, હુઉ સંસારનો ત્થાગી રે; તેહું મુગત્યનો રાગી રે, ભવભ્રમણ તણી બીહીક ભાગી રે, તસ પૂછ્ય રાશ સહી જાગીરે, નર રોહણિઉં સોભાગી રે ... 3og

અર્થ: રાજા અને મંત્રીના હૈયામાં હર્ષની હેલીઓ ચઢી. તેઓ દીક્ષા માટે ઉત્તમ પ્રકારના હાથી, ઘોડા લાવ્યા. મહારાજા શ્રેણિક રથ અને શણગારેલી શિબિકા લાવ્યા. ધ્વજ અને નેજા શણગાર્થા. નગરમાં દીક્ષાનો ઓચ્છવ ઉજવાયો. ગુણીજનોએ ગુણગાન ગાયા. વિવિધ પ્રકારનાં વાજિંત્રો વગડાવ્યા. રોહિણેચકુમારને જોવા સમગ્ર નગરના લોકો ઉમટ્યાં. ....309.

મહારાજાએ પોતાના ભંડારમાંથી (દીક્ષા પૂર્વે) રોહિણેચકુમારના હાથે દાન અપાવી દીક્ષાનો મહોત્સવ ઉજવ્યો. તેમણે રોહિણેચકુમારને (પોતાના હાથે) રનાન કરાવ્યું. તેમણે (સેવક બની) કિંમતી વસ્ત્રો અને આભૂષણો રોહિણેયકુમારને પહેરાવ્યા. માથા પર શહેરો બંધાવ્યો. (અસાધારણ વેશ પહેરાવી) જાણે કોઈ મોટો રાજકુંવર ન હોય! તેવો બનાવ્યો. રોહિણેયકુમારનું રૂપ સોળે કળાએ ખીલી ઉઠચું. તેને નગરજનો જોવા આવ્યા. લોકોએ તેના ઓવારણા લીધા. ...30૨.

નગરજન અને મહાજન ત્થાં એકબ્રિત થયાં. ફોફલપાન (નાગરવેલના પાન અને સોપારી) આપવામાં આવ્યું. કેસર, સંદન અને ચૂઆ નામનાં સુગંધિત દ્રવ્યોનો ત્યાં છાંટકાર થયો. કોઈએ ન્યૂછણા તરીકે ધન મૂક્યું. ગાંધર્વ લોકોએ ગીત-ગાન કર્યા. બ્રહ્માએ (વેધક) તે સાંભળવા માટે પોતાનાં કાન ધર્યા. અત્યંત મીઠો અવાજ તંતી (વીણા) માંથી નીકળી રહ્યો હતો. સોનાનાં પુષ્પો અને સોનામહોરો વર્ષીદાનમાં ઉછળી રહ્યાં હતાં. ....303.

રોહિણેચકુમારને શિબિકામાં બેસાડ્યો. આ શિબિકાને સુંદર રીતે શણગારવામાં આવી. મહામંત્રી અભયકુમારે અને મહારાજા શ્રેણિકે આ શિબિકાને સેવક બની અત્યંત હર્ષોઉલ્લાસપૂર્વક પોતાના ખભા પર ઉપાડી!! રોહિણેચકુમારના મસ્તકે છત્ર ઘરવામાં આવ્યું. તેના પડખે ચામરઘારીઓ ચામર ઢાળવા લાગ્યા. વરઘોડાની આગળ ઇંદ્રધ્વજા ચાલતી હતી. વરઘોડામાં સ્ત્રી-પુરુષો ઉત્સાહિત બની ખૂબ દાંડીયારાસ રમતા હતાં. આ પ્રમાણે કરતાં કરતાં વરઘોડો જિનેશ્વર ભગવંત પાસે આવી પહોંચ્યો

રોહિણેચકુમાર શિબિકામાંથી નીચે ઉતર્ચો. તેણે શરીર પર પહેરેલાં કુંડલ, રત્નજડિત નવસરો સુવર્શહાર ઉતાર્ચો. તેણે માથાનો મુગટ (શહેરો), દિવ્ય આભૂષણો અને અંગે પરિધાન કરેલાં વસ્ત્રોનો ત્યાગ કર્યો. જેમ મજૂર (હમાલી) પોતાના માથા પરનો ભાર ઉતારી નીચે મૂકે, તેમ રોહિણેચકુમારે બાહ્ય પદાર્થોનો ત્યાગ કર્યો. આ દશ્ય જોઈ સ્ત્રી-પુરુષોની આંખોમાંથી અશ્રુઓની જલદ્યારા વસ્ત્રી. કેટલાક સુલભ બોદ્ય આ દશ્ય જોઈને બોદ્ય પામ્યા. કેટલાક સુલભ વોદ્ય આ દશ્ય જોઈને બોદ્ય પામ્યા. કેટલાક સુવોએ માંસાહારનો ત્યાગ કર્યો. લોકોનાં મુખમાંથી ઉદ્ગારો સરી પડ્યાં કે, 'રોહિણેચકુમાર તારો અવતાર ધન્ય છે!'

ગ્રામજનો આ પ્રમાણે રોહિણેચકુમારની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા. મુમુક્ષુ રોહિણેચકુમાર વૈરાગી બન્યો. તે ભગવાન મહાવીર સ્વામી પાસે જઈ તેમના હાથે સંચમ સ્વીકારી તે મહાત્મા બન્યો. તેણે સંસારનો (સર્વથા) ત્યાગ કર્યો. તે તો મુક્તિપુરીનો રાગી બન્યો. તેણે (જન્મ-મરણ રૂપ) ભવભ્રમણનો ભય ભાંગી નાંખ્યો. તેની (પુણ્યાનુબંધી) પુણ્ય રાશિનો ઉદય થતાં તે જાગૃત થયો. રોહિણેચકુમારનો આત્મા સૌભાગ્યશાળી હતો. ....30ફ

...зоч.

## વિવેચન

'રોહિશેચકુમારનું મહાભિનિષ્ક્રમણના પંથે પ્રયાણ' આ પ્રસંગને પ્રસ્તુત ઢાળમાં કવિએ મારૂ રાગમાં ખૂબજ સુંદર રીતે ઉપસાવ્યો છે. આપણી દષ્ટિ સમક્ષ રાજગૃહી નગરીના દીક્ષાપ્રસંગનો તાદશ ચિતારખડો થાય છે.

ક્ષાચિક સમકિતી મગઇ નરેશ શ્રેણિક અને અભચકુમાર મુમુક્ષુ રોહિણેચકુમારની

સંચમની તૈયારી કરવામાં જોડાઈ ગયાં. મહારાજાએ કર્મચારીઓને બોલાવી શીધ્ર શિબિકા તૈયાર કરવાનો આદેશ આપ્યો.

બીજી બાજુ નગરમાં ચારે તરફ રંગબેરંગી તોરણો બંધાયા. સેવકોએ રથ, હાથી, ઘોડા ઇત્થાદિ શણગાર્યા. દવજ અને નેજા શણગાર્યા. નગરમાં ચારેબાજુ ખુશીનું વાતાવરણ પ્રસરી ગયું. લોકો હરખવિભોર બની દીક્ષાની તૈયારીમાં જોડાયા. નાના મોટા સૌ કોઇ આ મહોત્સવમાં ભાગ લેવા ઉત્સુક બન્યા. પ્રજાજનો રોહિણેયકુમારની મુકત કંઠે પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. સ્ત્રીઓ આ માંગલિક પ્રસંગે મંગળ ગીતો ગાવા લાગી. ઠેર ઠેર વાજીંત્રોનો મધુર ધ્વનિ ગુંજી ઉઠયો. લોકો મુમુક્ષુ રોહિણેયકુમારના અંતિમ સંસારાવસ્થાના દર્શન કરવા રાજમહેલની સમક્ષ એકત્રિત થયાં. માનવ મહેરામણ આજ દીક્ષાર્થીના ઓવારણા લેવા ઉમટયું હતું. કેવો હશે તે ભવ્ય અને દિવ્ય પ્રસંગ!

સર્વ પ્રથમ મહારાજા શ્રેણિકે મુમુક્ષુ રોહિણેયકુમારના હાથે પોતાના ખજાનામાંથી દ્રવ્ય લાવી 'વર્ષીદાન' કરાવ્યું.

कैन्हर्शनभां हाननो जूज भिक्षा गवायो छे. अनुग्रहार्थं स्वस्यानिसर्गो दानम्। अर्थात् जीकाना डब्याण भाटे पोतानी भाविडीनी वस्तुनो त्याग इस्वो ते हान छे.

'પંચતંત્ર'માં કહ્યું છે :

अयंनिबः परोवेत्ति गणना लघुचेतसाम्। उदार चरितानां तु वसुधैव कुदुम्बकम्।।

અર્થ : સંસારના તમામ જીવો પ્રત્યે મૈત્રીની ઊંચી ભાવના વિકરો છે ત્યારે અન્ય જીવોના લાભાર્થે પોતાની સંપત્તિનું વિસર્જન થાય છે.

દાનનો મહિમા તીર્થંકરોના જીવનમાં પણ જોવા મળે છે. તે જ ભવમાં મોક્ષ નિશ્ચિત હોવા છતાં દીક્ષા પૂર્વે તેઓ સ્વહસ્તે એક વર્ષ સુધી પ્રતિદિન એક કરોડ, આઠ લાખ સુવર્ણ મુદ્રાનું દાન કરે છે. આ દાન માત્ર ભવ્ય જીવો જ પામી શકે છે. તેમના દાનને 'સંવત્સરિક દાન' કહેવાય છે. વર્તમાન કાળે તેમનું અનુકરણ કરી દીક્ષાર્થીના હાથે 'વરસીદાન' અપાય છે.

તીર્થંકરોનું અનુકરણ કરતાં રોહિણેચકુમારે મહારાજા શ્રેણિકના ખજાનામાંથી આવેલું દ્રવ્ય દાનમાં આપ્યું. ત્યાર પછી મહારાજાએ મુમુક્ષુની ખૂબ આગતાસ્વાગતા કરી.

અહીં મહારાજા શ્રેણિકના જીવનમાં સંચમ અને સંચમી પ્રત્યેની તીવ્ર આદરતાના દર્શન થાય છે.

# સમ્ચગ્દષ્ટિ જીવની મહેરછા :

ક્ષાયિક સમકિતી જીવ ચારિત્ર ધર્મ પામવા તલસી રહ્યો હોય છે પરંતુ ચારિત્ર મોહનીય કર્મ તેને અંતરાયભૂત બને છે, છતાં દીક્ષાર્થીને જોઇ તે અડધો અડધો થાય છે. 'સંચમ કબ હી મિલે' એવા ભાવ તેના હૃદયમાં ઉછળતાં હોય છે.

સમ્ચગ્દષ્ટિ મહારાજા શ્રેણિકને સંચમી પ્રત્યે અનન્ય અનુરાગ હતો. તેમણે બોદ્યિબીજની

પ્રાપ્તિ કર્યા પછી વેશદારી સાધુની પણ જાહેરમાં નિંદા કરી નથી. તેમના સમ્યક્ત્વની પરીક્ષા કરવા આવેલા દેવે સગર્ભા સાધ્વી તેમજ માછલાં પકડતા સાધુનો વેશ ઘારણ કર્યો. વેશ ઉત્તમ હતો પણ કાર્ય હલકી કોટિનું હતું, છતાં શ્રેણિક રાજાના ચિત્તમાં તેમને જોઇને લેશ માત્ર ખેદ કે ધૃણા ન થઈ! 'આ જગતના જીવો કર્મવશ છે તેથી એવું પણ બની શકે છતાં આ વાત ખાનગી જ રહેવી જોઇએ.' ગુપ્તપણે વિપરીત પરિસ્થિતિ સાચવવાથી લોકોનો ધર્મ અને ધર્મગુરુ પ્રત્યેનો પ્રેમ જળવાઈ રહે છે. આવી વિવેકદષ્ટિ સમકિતી આત્મા સિવાય કોને હોય ?

વર્તમાન કાળે સમાચાર પત્રો અને માસિકોમાં ખુલ્લેઆમ સાધુ વર્ગની થતી નિંદા અને ચુવાન વર્ગની ધર્મથી વિમુખતા ઉભી કરનારા ભાંગફોડિયા લોકોએ આ પ્રસંગ પરથી પ્રેરણા લેવા જેવી છે.

દ્વારકાદીશ શ્રીકૃષ્ણને સંચમ ધર્મ પ્રત્યે અદ્ભુત ભક્તિ અને અનન્ય અનુરાગ હતો. તેઓ પોતાની પુત્રીઓને યોગ્ય વચ થતાં પૂછતાં, ''દીકરી તારે રાણી થવું છે કે દાસી ?'' જે દીકરી રાણી થવા માંગે તેને ભગવાન નેમનાથની શિષ્યા થવા મોકલતા. એમના હૃદયમાં એવી ભાવના હતી કે મારી દીકરીઓ પરમાત્માનો પંચ ગ્રહણ કરી મોક્ષ સુખની અધિકારી બને, સંસારમાં કર્મસત્તાની દાસી નહીં!

કવિ'ૠષભદાસકૃત <sup>૧૧</sup>' શ્રી અભચકુમાર રાસ'ની ચોપાઇ-૧૫માં મહામંત્રી અભચકુમારનો સર્વવિસ્તિધરો પ્રત્યેનો અનન્ય પ્રેમ પ્રગટ થયો છે.

એક કઠિયારો (ભિખારી) સંસારથી વિરકત બની સર્વવિરતિ ધર્મનો માલિક બન્થો. તેની પૂર્વ અવસ્થાથી પરિચિત લોકોએ તેનો ઉપહાસ કરતાં કહ્યું, ''લક્ષ્મીદેવીની અપ્રસન્નતાના કારણે સંસારનો ત્યાગ કરી સાધુ ધર્મનો ભેખ સ્વીકાર્યો છે.'' લોકોની ટીખળ અને અવજ્ઞા થતાં મુનિ અપ્રીતિને કારણે તે સ્થાન છોડી વિહાર કરવા તૈયાર થયા ત્યારે અભયકુમારે સુધર્માસ્વામીને રોકયા. અભયકુમારે પડહ વગડાવી પ્રજાજનોને કહ્યું, ''જે પૃથ્વીકાય આદિ પાંચ કાયનો ત્યાગ કરશે તે પાંચ અમૂલ્ય રત્નો મેળવી શકશે. પાંચને ન છોડી શકનાર ફક્ત એક વસ્તુને છોડશે તે એક રત્ન પ્રાપ્ત કરી શકશે.'' સ્થાવર કાય વિના સંસારીનો જીવન નિર્વાદ અસંભવ હોવાથી એક પણ વ્યક્તિ તૈયાર ન થયો ત્યારે મહામંત્રી અભયકુમારે ચાતુર્ચપૂર્વક છ કાયના રક્ષક, કંચન અને કામિનીના ત્યાગી, નિઃ સ્પૃહી સંતોનો ઉપહાસ કે અવર્ણવાદ બોલનાર નગરજનોનું હદયપરિવર્તન કર્યું.

અભચકુમારને જૈનધર્મના સંતો પ્રત્યે જેટલો અનુરાગ હતો તેટલો જ સંયમ પ્રત્યે પણ અનુરાગ હતો. તેમના હદયમાં સર્વવિતિઘર બનવાના ભાવ અવિરામપણે ઉછળી રહ્યાં હતાં તેથી જ મહારાજા શ્રેણિકના મુખેથી 'જા ચાલ્યો જા' શબ્દો સાંભળી નિમિત્ત મળતાં જ અણગાર બનવા ચાલી નીકળ્યા. તેમને મગદ્ય દેશનું આદિપત્ય સ્વીકારી રાજા બનવામાં બિલકુલ રસ ન હતો પરંતુ સંયમ રમણીને વરવામાં બેહદ ખુશી હતી.

શ્રી કૃષ્ણ મહારાજા, શ્રી શ્રેણિક મહારાજા અને બુદ્ધિનિધાન મહામાત્યા અભચકુમાર ક્ષાયક સમકિતના સ્વામી હતા. સમકિતી આત્માને સર્વવિસ્તધર્મ અને વિસ્તિધર પ્રત્યે હદયમાં અદ્દભુત ભકિત અને અનન્થ બહુમાન હોય છે. રોહિણેચકુમારનો શણગાર :

હજારો સેવકો જેનો પડયો બોલ ઝીલવા આતુર નયને રાહ જોઇ રહ્યા હોય તેવો પુણ્યશાળી આત્મા મગદ્યાધિપતિ આજે સર્વવિરતિના પંથે પ્રયાણ કરી રહેલા એક તસ્કર રાજને પોતાના હાથે સ્વયં સ્નાન કરાવે છે! દીક્ષાર્થીનું કેવું બહુમાન! અરે! ખુદ રાજા તેને મનોહર અને દિવ્ય વસ્ત્રો પરિદ્યાન કરાવે છે. બહુમૂલ્ય રત્નજડિત આભૂષણોથી તેને અલંકૃત કરે છે. રાસનાયકના કાનમાં દિવ્ય કુંડલો શોભતા હતાં. તેના ગળામાં રત્નજડિત નવસરો હાર શોભતો હતો. તેણે દશે આંગળીએ વેઢ પહેર્યા હતાં. તેણે બાંચે બાજુબંધ પહેર્યા અને માથે મુગઢ બાંધ્યો. આજે રોહિણેયકુમારનો ઠાઠ અલગ જ હતો. તે રાજકુમાર જેવો શોભી રહ્યો હતો. તેનું રૂપ સોળે કળાએ ખીલી ઉઠયું.

નગરલનો અને મહાલન દરચુરાલ રોહિણેયની પૂર્વ અવસ્થાને ભૂલી તેને લેવા ઉત્સુક બન્યા. સાચું લ કહ્યું છે:

> ''મૃદુતા કોમલ કમલમેં, વજસાર અહંકાર; છેદત હૈ ઈક પલકમેં, અચરિજ એહ અપાર.''(સમતાશતક-૩૦)

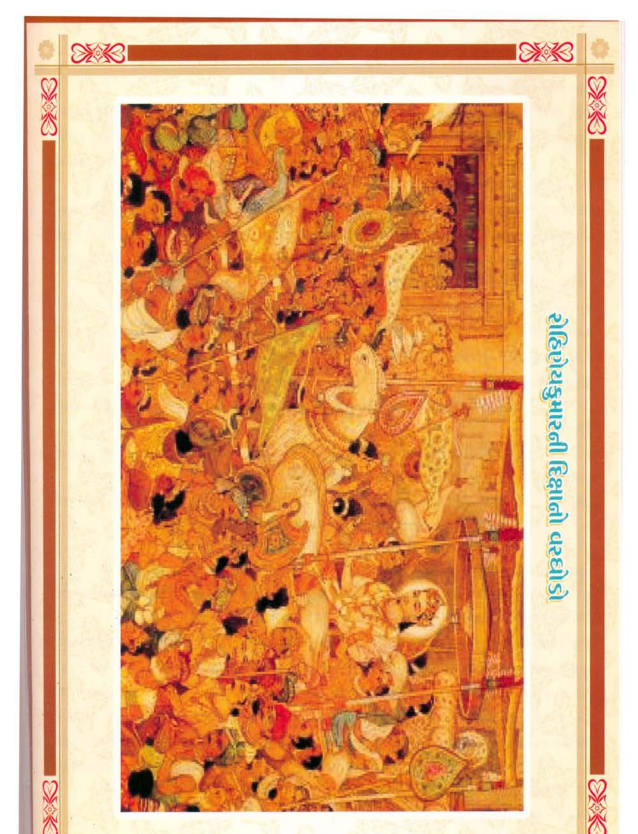
અર્થ : રે! કેટલું આશ્ચર્ચ ઉપજાવે તેવી વાત છે. મૃદુતા-નમ્રતા કમળથી પણ કોમળ છે છતાં વજ જેવા કઠોર અહંકારનો એક પલકમાં ભૂક્કો બોલાવી દે છે.

રોહિણેચકુમારના પશ્ચાતાપે (મૃદુતા), ભૂલની એકરાસ્તાએ તેને લોકલાડીલો બનાવી દીધો.

લોકો રાજમહેલના ચોકમાં એકઠાં થયાં. રાજાએ સેવકો દ્વારા ચોકમાં કેસર, ચંદન અને ચૂઆ જેવા સુગંધિત પદાર્થોનો છંટકાર કરાવ્યો. વાતાવરણમાં ખુશ્બૂ પ્રસરી ગઇ. વાતાવરણમાં પક્ષીઓનો મધુર કલરવ ગુંજી રહ્યો હતો. પવન પણ આજે મંદ મંદ ગૃતિએ વાઇ રહ્યો હતો. આનંદવિભોર બની કેટલાક લોકોએ પોતાનું ધન લાવી ન્યૂછણા તરીકે મૂક્યું. રાજચના સર્વ લોકો દીક્ષાર્થીનું બહુમાન કરવા તલપાપડ બન્યા હતા. ગાંધવીએ મધુર કંઠે સંગીતના સુર રેલાવ્યા. વાતાવરણમાં મધુર સુરાવલિઓ ગુંજી ઉઠી.

વર્ષીદાનમાં સોનાનાં પુષ્પો અને સોનામહોરો ઉછળી રહી હતી. હજારોની સંખ્યામાં માનવમેદની ઉમટી. મુમુક્ષુ રોહિણેચકુમારના હાથે વર્ષીદાન લેવા લોકો પડાપડી કરવા લાગ્યા. લોકોમાં કાળો કેર વર્તાવી, તેમનું ધન આંચકી લેનારો રોહિણેચકુમાર આજ લોકપ્રિય બન્યો! જિનશાસનની કેવી બલિહારી! એક સંચમી પ્રત્યે કેવું બહુમાન!

સંતાતો, લપાતો ફરતો રોહિણેચકુમાર આજે વિશ્વ વંદનીય બન્થો! રક્ષતાના સ્થાને લોકોએ તેને આત્મિયતા બતાવી. તે સૌના હૈયાનો હાર બન્થો. સૌના મુખે તેની પ્રશંસાના પુષ્પો વેરાઇ રહ્યાં હતાં. લોકો શતમુખે તેની વિરલતાના વખાણ કરી રહ્યા હતા. રોહિણેચકુમાર લોકોની પ્રશંસા અને અનુમોદનાથી ધરાઇ ગયો. તેના હૈયે હર્ષની ઉર્મિઓ ઉછળવા લાગી.







## शिजिशनुं वर्शन :

આ શિબિકા સેંકડો સ્તંભો અને પૂતળીઓથી ચુક્ત હતી. તે વનલતા, પદ્મલતા વગેરે વિવિધ ચિત્રોથી ચિત્રિત હતી. તે અનેક ઘંટડી ઓના મધુર અને મનોહર શબ્દોથી શબ્દાયમાન, કુશળ કારીગરો દ્વારા નિર્મિત, દેદીપ્યમાન મણિ અને રત્નોની ઘૂઘરીઓના સમૂહથી વ્યાપ્ત મનોહર હતી. આ શિબિકા પણ દીક્ષાર્થીના ચરણ સ્પર્શથી આજે પવિત્ર બનવાની હતી.

# દીક્ષા ଥାମାର୍ଗୁ ପର୍ହାଟ :

શુભ મુહૂર્તે શણગારેલી શિબિકામાં મહારાજ શ્રેણિકે તેને સ્વયં બેસાડયો. રોહિણેયકુમાર શિબિકામાં પૂર્વ દિશા સન્મુખ મુખ કરી બેઠો. આ શિબિકાને એક તરફ મગદ્યનરેશ શ્રેણિક તથા બીજી તરફ મહામાત્યા અભયકુમાર સ્વયં ખભા પર એક સેવક બની ઉપાડી ચાલ્યા! દીક્ષાર્થીની કેવી અનન્ય ભકિત! પિતા-પુત્રએ દીક્ષાર્થીનું ઉત્કૃષ્ટ કોટિનું બહુમાન પ્રદર્શિત કર્યું. રાજાના આવા અનન્ય વિનયથી પ્રજાજનો વિસ્મય પામ્યા. મુમુક્ષુ રાસનાયકના મસ્તકે બરફ, ચાંદી, કુંદપુષ્પ અને ચંદ્રમા સમા શ્રેતવર્શવાળો છત્ર ઘરવામાં આવ્યો. તેના બન્ને પડખે સમુદ્ર મંથનથી ઉત્પન્ન અમૃતના ફીણના સમૂહ સમાન બે શ્વેત ચામરો ઢાળવામાં આવી.

દીક્ષાનો વરઘોડો ચાલ્યો. માનવ મહેરામણ દીક્ષામાં જોડાયું. મહારાજા શ્રેણિક અને મહામાત્યા અભયકુમાર શિબિકાને ખભા પર ઉપાડી આગળ ચાલ્યા. ત્યાર પછી રાજસેવકો, મહાજનો અને નગરજનો આદિ પુરુષ વર્ગ અને અંતે સ્ત્રીવૃંદ મધુર ગીતો ગાતાં ચાલ્યાં. ભવ્ય દીક્ષા ચાત્રાની મોખરે ઇન્દ્રધ્વજ હતો. સ્ત્રી-પુરુષો ઉત્સાહિત બની વરઘોડાની આગળ દાંડીચારાસની સમઝટ બોલાવતાં હતાં. રાજમાર્ગ પરથી ભવ્ય શોભાચાત્રા નીકળી. ''હે નંદા જય હો, જય હો, હે ભદ્ર! જય હો જય હો; તમારું કલ્યાણ થાવ;'' એવા સુભાષિતોનો જયજયકાર બોલાવતાં બોલાવતાં શોભાચાત્રા જયાં ભગવાન મહાવીર બિરાજમાન હતા તે ગુણશીલ ઉદ્યાનમાં પહોંચી આવી.

જેમ હમાલી પોતાના ખભા પરનો ભાર ઉતારી હળવો બને છે, તેમ રોહિણેયકુમાર અંતે ઇન, મિત્ર, સ્વજન, માતા સર્વની માચા ખંખેરી નાખી હળવો બન્યો. જેમ સાપ પોતાની ચામડી ઉતારે, તેમ રાસનાયકે અંગ પર રહેલાં દિવ્ય આભૂષણો, રાજવી ઠાઠમાઠનો ક્ષણવારમાં ત્યાગ કર્યો. કેશનો લોચ કર્યો. મુમુક્ષુ રોહિણેયકુમારની સંસાર ત્યાગની આખરી વિદાયથી પ્રજાજનોનાં હૈયાં દ્રવિત થયાં. સ્ત્રી-પુરુષો, અબાલ-વૃદ્ધની આંખોમાંથી વિરહના અશ્રુઓની જળધારા ગંગા-જમના બની વહેવા લાગી. મુમુક્ષુનું વેશપરિવર્તન પણ કેટલાય જીવો માટે સમ્યક્ બોઇનું કારણ બન્યું.

મેઘધારા એક જ હોવા છતાં જુદી જુદી જગ્યાએ પડતાં જુદા જુદા આકારને ધારણ કરી જુદી જુદી રીતે પરિણામ પામે છે. વરસાદનું પાણી દરિયામાં પડતાં ખારું બને છે. નદીમાં પડતાં મીઠું બને છે. લીમડામાં કળવાશ પેદા કરે છે, આંબામાં માધુર્ચ ઉત્પન્ન કરે છે, તેમ પાત્રતા અનુસાર પરિણમન થાય છે. જેમ સરોવરમાંથી દરેક વ્યક્તિ પોતાની પાસે રહેલા પાત્રના આધારે પાણીની પ્રાપ્તિ કરે છે, તેમ પ્રસંગોપાત જીવો પોતાના ક્ષયોપશમ અનુસાર નિમિત્ત મળતાં લાભ મેળવે છે. નિર્ગ્યંથ પ્રવચન પર સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા કરી અનાદિની મિથ્યાત્વની ગાંઠ તોડી કેટલાક જીવો સુલભબોધિ બન્યા. કેટ**લાક** માંસાહારી અને અભક્ષ્ય આહારી મુમુક્ષુના સંસાર ત્યાગથી અભિભૂત થઇ શાકાહારી બન્યા. કેટલા**ક** જીવોએ દેશવિરતિ ધર્મ સ્વીકાર્યો. કેવો અપાર મહિમા છે ત્યાગ માર્ગનો અને સાધુવેશનો! વેશનો મહિમા:

જેમ પોલીસ, સૈનિકો, ડોકટર, એરહોસ્ટેસ ઇત્થાદિને ઓળખવા તેમનો એક નિર્ધાસિ વેશ છે, તેમ જૈન સાધુ સંન્થાસીને ઓળખવા એક ચોકકસ વેશ ઠરાવેલ છે.

જેનશાસનમાં પ્રથમ અને ચરમ તીર્થંકરના શાસનમાં સંઘવ્યવસ્થા માટે સાધુ -સાધ્વીજીને શ્વેત વસ્ત્ર પરિદાનનું સૂચન શ્રી ભગવતીસૂત્ર શ.૨૫, ઉ.૬-७, સંજયા-નિયંઠામાં છે; જયારે વસ્ત્રેન બાવીસ તીર્થંકરના શાસનમાં વેશ માટે ચોકકસ એવો કોઇ નિયમ નથી.

પ્રથમ અને ચરમ તીર્થંકરના શાસનના લોકો જડ અને વક છે, જયારે વચ્ચેના બાવીર તીર્થંકરના શાસનના લોકો ૠજુ અને પ્રાજ્ઞ છે. મોક્ષ પ્રાપ્તિ એ જ સાધુતાનું લક્ષ્ય છે. આ લક્ષ્ય ભૂલાદ ન જાય અને સાધક રંગમાં મોહિત ન બને તે માટે પ્રથમ અને ચરમ તીર્થંકરના શાસનમાં શ્વેત વરુ પરિદાનનો નિયમ દર્શાવેલ છે.

જૈનદર્શનમાં વેશનો મહિમા અપરંપાર છે. આ વેશને રાજા, ઇન્દ્ર અને લોકો વંદન કરે છે. આ વેશને મેળવવા સ્વર્ગલોકના સમ્ચગ્દષ્ટિ દેવો આતુર છે. આ વેશથી જ ગુરુભગવંતો શ્રાવકોના ઘરે વિના કોઇ પૂછપરછ આવાગમન કરી શકે છે.

ઉદાયી રાજાના ખૂની વિનયરત્નમુનિ સાધુવેશના કારણે રાજમહેલમાં સરળતાથી પ્રવેશી શકયા! સાધુવેશના કારણે કુલવાલુક મુનિ ચેડા રાજાની વૈશાલી નગરીમાં પ્રવેશી મુનિસુવ્રત સ્તૂપ જમીનદોસ્ત કરી ચેડા રાજા પર વિજય મેળવી શકયા.

## સાદ્યુ વેશથી થતા લાભ:

- (૧) બાર વ્રતદારી ચુસ્ત શ્રાવક બારમાં દેવલોકથી ઉપર ન જઇ શકે પણ મિથ્યાત્વી અભવ્ય આત્મા, વેશદારી સાધુ બની નિર્દોષ સંચમનું પાલન કરી બારમાં દેવલોકને ઓળંગી નવ ગ્રૈવેચક સુધી જઇ શકે છે.
- (૨) સાધુવેશ અંગીકાર કરતાં જીવદયાનું પાલન, ગુરુસેવા અને બ્રહ્મચર્ચ પાલન સંહજ રીતે શક્ય બને છે.
- (૩) સાધુ બન્યા પછી જ શિષ્ય ગુરુની ઉચ્ચ કક્ષાની સેવા કરી શકે.
- (૪) જિનેશ્વર ભગવંત ભલે ગર્ભથી જ ત્રણ જ્ઞાનના ધારક હોવા છતાં જ્યાં સુધી સાધુવેશ ધારણ ન કરે ત્યાં સુધી ચોથું મન:પર્ચવજ્ઞાન ન થાય.
- (u) धम्मं रक्खई वेसो ; वेश धर्मनुं २क्षण **કरे छे**.
- (૬) સાધુવેશ વિના કેવળજ્ઞાન પામેલાને પણ જયાં સુધી સાધુવેશ પરિધાન ન કરે ત્યાં સુધી દેવો કે ઇન્દ્ર વંદન ન કરે!

# તેથી જ કોઈ સાધકે કહ્યું છે:

''ક્યારે બનીશ હું સાચો રે સંત ; ક્યારે થશે મારા ભવનો રે અંત.''

સાધુતાનો વેશ સજી રોહિણેયકુમાર ભગવાન મહાવીર પાસે પુલકિત હૃદયે આવ્યો. રાકવર્તીને નવ નિધાન પ્રાપ્ત થતાં જેટલો આનંદ થાય તેથી વધુ આનંદ રોહિણેયકુમારને થયો. દુનિયાની સૌથી શ્રેષ્ઠ વસ્તુ જાણે આજે પ્રાપ્ત થવાની ન હોય! તેનું મન શુભ ભાવોથી છલોછલ ભરેલું હતું. અકથનીય આનંદની અનુભૂતિ તેને વર્તાઇ રહી હતી. તેણે ભગવાન મહાવીર સમક્ષ ત્રણવાર પ્રદક્ષિણા કરી, વંદન કરી દીક્ષાના દાન માટે અનુનયપૂર્વક વિનંતી કરી.

ભગવાન મહાવીરે સહર્ષ છકાચના સર્વ જીવો સાથે મૈત્રી બંધાવતાં પંચમહાવ્રતના પ્રત્યાખ્યાન કરાવ્યા. તે જ પળથી રોહિણેચમુનિ ભગવાન મહાવીરના શિષ્ય તરીકે જાહેર થયા. રોહિણેચમુનિએ બહુમૂલ્ય ચિંતામણિ રત્નથી વધુ કિંમતી સંચમરૂપી રત્ન મેળવ્યું. સંચમ:(શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શ. ૨૫/૭)

પાંચ સમિતિ સહિત મહાવ્રત ધારણ કરવામાં આવે છે તેને 'સંચમ' કહેવાય છે. ચમ -નિયમપૂર્વક, ઇન્દ્રિયો પર નિયંત્રણ અને મનને સંચમિત કરવા ભોગોપભોગ પદાર્થો પરની આસકિત ખેંચી લેવાથી જીવને સંચમ માર્ગે વાળી શકાય છે. વૃત્તિઓનું શુભ ભાવોમાં ઉધ્વર્શિકણ કરવાથી અને ચિત્તને ત્યાગ, વૈરાગ્ય, ઉપશમ ભાવનાઓમાં જેડવાથી પદાર્થ અને સંસાર પ્રત્યેની આસકિત તૂટે છે.

'શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર' ૫/૨/૩૧ માં સંચમના પાંચ પ્રકાર દર્શાવેલ છે.

<sup>१९९</sup> पंचिवहे संजमे पण्णत्ते, तं जहा- सामाइयसंजमे, छेदोवडा वणियसंजमे, परिहारविसुद्धिय संजमे, सहमसंपराय संजमे, अहक्खायचरित्त संजमे । १३१ । ।

અર્થ: સંચમ પાંચ પ્રકારનાં છે. ૧) સામાચિક ચારિત્ર ૨) છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર ૩) પરિહારવિશુદ્ધ ચારિત્ર ૪) સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર ૫) થથાખ્યાત ચારિત્ર.

- ૧) સામાચિક ચારિત્ર : સમ્ + આચ = સામાચિક. સમ એટલે રાગ દ્વેષ રહિતપણું; આચ એટલે જ્યાં તે પ્રાપ્ત થાય છે. જેને કરી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે, જેમાં સાવધચોગ (૧૮ પાપ) નો ત્યાગ થાય અને નિરવધ યોગનું સેવન થાય તે સામાચિક ચારિત્ર છે.
- ર) છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર : પૂર્વ પર્યાયનો છેદ કરીને પુન: પાંચ મહાવ્રત દારણ કરવા તે છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર છે. આ ચારિત્ર ભરત ક્ષેત્ર અને ઐરાવત ક્ષેત્રના પ્રથમ અને અંતિમ તીર્થંકરના શાસનમાં હોય છે. તેના બે ભેદ છે. ૧) સાતિયાર : પૂર્વ સંયમમાં દોષ લાગવાથી જઘન્ય ૧ દિવસ, ઉત્કૃષ્ટ દ્ માસનો છેદ તથા નવી દીક્ષા આપે. ૨) નિરતિયાર: શાસન કે સંપ્રદાય બદલીને ફરી દીક્ષા લે અથવા વડીદીક્ષા આપવામાં આવે તે નિરતિયાર ચારિત્ર છે.
- ર) પરિહારવિશુદ્ધ ચારિત્ર : જેમાં પરિહાર = તપ વિશેષથી કર્મ નિર્જરારૂપ શુદ્ધિ થાય તે પરિહારવિશુદ્ધ ચારિત્ર છે. આ ચારિત્રમાં અઢાર માસ સુધી વિશિષ્ટ પ્રકારની તપ આરાધના કરવામાં

આવે છે. આ ચારિત્ર ભરત અને ઐરાવત ક્ષેત્રના પ્રથમ અને અંતિમ તીર્થંકરના શાસનમાં હોય છે. છેદોપસ્થાપનીય અને પરિહારવિશુદ્ધ ચારિત્ર મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં કચારેય ન હોય. સાધ્વીજી આ ચાર્સિ ગ્રહણ કરી શકે નહીં.

૪) સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્રઃ મોહનીય કર્મની ૨૧ પ્રકૃતિનો ક્ષય કે ઉપશમ થાય અને ફક્ત સૂક્ષ્મ લોભરૂ કષાચ ઉદયમાં રહે તે સૂક્ષ્મસંપરાચ ચારિત્ર છે.

ઉપશમ અને ક્ષપક શ્રેણીમાં ચઢતાં કે ઉપશમ શ્રેણીથી ઉતરતાં દશમા ગુણસ્થાનકે સ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે.

૫) ચથાખ્યાત ચારિત્ર: મોહનીય કર્મની અઠચાવીસ પ્રકૃતિઓ સર્વથા ઉપશાંત અથવા સર્વથા ક્ષય પામે અને વીતરાગ દશા પ્રાપ્ત થાય તેને ચથાખ્યાત ચારિત્ર કહે છે. આ ચારિત્રના આચરણથી જન્મ, જરૂ અને મરણરહિત એવું મોક્ષરૂપ સ્થાન પ્રાપ્ત થાય છે.

સામાચિક આદિ પ્રથમ ચાર ચારિત્રની અવસ્થા મોહનીય કર્મના ક્ષરોપશમથી અને ચથાખ્યાત ચારિત્રની અવસ્થા મોહનીય કર્મના ક્ષયથી પ્રાપ્ત થાય છે.

સંચમનું ફળ દર્શાવતાં 'શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર' અ. ૩ માં કહ્યું છે:

\*\*\* खवेत्ता पुव्वकम्माइं संजमेण तवेण य । सिद्धिमञ्ग मणुप्पत्ता ताङ्गो परिनिद्धुण।।

સંચમ અને તપ દ્વારા પૂર્વસંચિત કર્મોનો ક્ષચ કરીને સંચમી પુરુષો સિદ્ધિ માર્ગને પ્રાપ્ત કરી અર્ઘ: પરિનિવૃત્ત (મુકત) બને છે.

ખાણમાં ઉત્પન્ન થચેલું સુવર્ણ માટીના સંબંધવાળું જ હોય છે છતાં તેજાબ આદિ પ્રક્રિયાઓ દ્ધારા તે શુદ્ધ થઇ શકે છે, તેમ આત્મા પૂર્વથી કર્મના સંબંધવાળો જ છે છતાં કર્મ બંધના હેતુથી તપે તો જૂના કર્મમળ દૂર થાય છે. સંવર દ્વારા નવા કર્મબંધ અટકે છે અને નિર્જરા દ્વારા પૂર્વ સંચિત કર્મ ખરે છે. આમ, આત્મા સર્વથા મુક્ત બને છે.

> ''કષાચના કારણ થકી જીવ ગ્રહે પુદ્ગલ ગંજ; થાય આવરણ સ્વરૂપનું, રહેશે સદા એનો રંજ, ચારિત્ર મળે તો મળી જશે, વિશુદ્ધ રત્નપુંજ,

> જચમ વર્ષા આવતાં ખીલી ઉઠશે બાગમાં કુંજ-કુંજ ''

ચારિત્ર એ કર્મપુંજને ખાલી કરવાની સંવર સાધના છે. જેમ વર્ષાના આગમનથી સર્વત્ર હરિયાળી છવાઈ જાય છે, ધરતી ખીલી ઉઠે છે, તેમ સમ્યક્ચારિત્રની સાધનાથી વિશુદ્ધિ વધતાં કર્મક્ષથથી આત્મગુણો મહેકી ઉઠે છે.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ 'સમ્ચક્ત્વ સપ્તતિ' ગ્રંથમાં કર્મબંધના કારણો દષ્ટાંત સહિત કહ્યાં છે

🐃 कत्ता सहासहाणं कम्माण कसायनेयमारहिं ।

मिउदंड चक्रचीवर सामग्गिवसा कुलालुब्य।।

કુંભાર માટી, દંડ, ચક્ર, ચીવર આદિ સામગ્રીઓ વડે ઘડો નિર્માણ કરે છે, તેમ જુવ અર્થ :

(મિથ્યાત્વ, અવ્રત, પ્રમાદ, કષાચ, ચોગાદિ) કર્મ બંધના કારણો વડે શુભાશુભ કર્મોનો કર્તા બને છે.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના ૩૩મા અ. ની પ્રથમ ગાથામાં સૂત્રકાર કહે છે:

''જીવ જ્ઞાનાવરણીય આદિ આઠ કર્મો ઉપાર્જન કરી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે.'' જીવનો દરેક જન્મ તેના પૂર્વ જન્મની અપેક્ષાએ પુનર્જન્મ છે.

સર્વ દુ:ખોનો અંત કરવાનો ઉપાચ બતાવતાં શ્રી સુધર્મા સ્વામી કહે છે :

"'सणेह में एगणमणा, मग्गं बुध्देहिं देसियं। जमायरंतो भिक्ख, दुक्रवाणंतकरे भवे ।।

અર્થ : હે ભવ્ય જુવો! સર્વજ્ઞ ભગવાન દ્વારા ઉપદિષ્ટ અણગારમાર્ગને તમે એકાગ્ર ચિત્ત થઇને મારી પાસેથી સાંભળો, જેનું આચરણ કરીને ભિક્ષુદ્દ:ખોનો અંત કરે છે.

સંચમ એ સંવર સાધના છે. માનવભવ સાધનાનો સુવર્શકાળ છે. 'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' નાર૮મા અ. ની ૩૦ મી ગાથામાં ચારિત્ર ગુણની મહત્તા દર્શાવેલ છે:

> "णादंसणिस्स णाणं, णाणेण विणा ण हुंति चरणगुणा । अगुणिस्स णत्थि मोक्खो , णत्थि अमोक्खस्स णिव्वाणं ।।३०।।

અર્થ: સમ્ચગ્દર્શન વિના જીવને સમ્ચગ્જ્ઞાન નથી. સમ્ચગ્જ્ઞાન વિના ચારિત્ર ગુણ પ્રગટે નહીં. સમ્ચગ્ચારિત્ર વિના જીવને કર્મથી મુકિત ન મળે. કર્મથી મુકિત વિના નિર્વાણની પ્રાપ્તિ થતી નથી. સમ્ચગ્દર્શન પૂર્વકનું ચારિત્ર અતિ ઉત્તમ છે, જે સમસ્ત કર્મોને ઉન્મૂલન કરી મુકતદશાના અનંત આનંદ આપે છે.

રોહિણેચકુમાર સંચમનો અનુરાગી બન્યો; તેનું મુખ્ય કારણ જિનેશ્વર ભગવંતની યુર્વું તિના પરિભય્રણરૂપ દેશના છે. નિમિત્ત અને ઉપાદાનથી કાર્ચ પૂર્ણ થાય છે. રાસનાચકને જો પગમાં કાંટો ન વાગ્યો હોત તો જિનવચન કાને પડ્યા ન હોત ભલે જિનવચન તેણે ઓધ સંજ્ઞા એ સાંભળ્યા પરંતુ વારંવાર ભૂલવાની મથામણ કરતાં તે શબ્દો શીલાલેખ બની ગયા. અર્થાત્ ધારણાજ્ઞાન તેની સ્મૃતિપટ પર ઝીલાયું જે અવસર આવતાં ઉહાપોહ થતાં ફરી સ્મૃતિરૂપે ઉદ્દભવ્યું.

દેશનારૂપી નિમિત્ત સામગ્રીને ઉપાદાન એવો આત્મા અંતરપટ પર ઝીલે છે ત્યારે આત્મપરિણતિનું ઘડતર થાય છે. એકલા ઉપાદાન કે એકલા નિમિત્તથી કંઇ ન ઉપજે. જેમકે ઉપાદાન કારણભૂત આત્મામાં ચોગ્યતા હોય પરંતુ તેને નિમિત્તભૂત શ્રુતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થાય તો પણ આત્મવિકાસ અટકે છે. ઉપાદાન અને નિમિત્તની સાથે પુરુષાર્થ, કર્મની લઘુતા, ભવ્યત્વ, નિયતિ ઇત્યાદિ પાંચે સમવાય કારણની મુખ્યતા અને ગૌણતાથી કાર્ય સંપન્ન બને છે. રોહિણેયકુમારના જીવનમાં પાંચે સમવાય ઉતારીએ.

#### પાંચ સમવાચ :

સમવાય એટલે સુમેળ. આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે ઉન્નતિ, પ્રગતિ કરવા માટે પાંચ સમવાય કારણરૂપ બની રહે છે. જૈનદર્શન અનુસાર કાર્ચના મૂળમાં પાંચ કારણ રહેલા છે, જે પાંચ સમવાયરૂપે ઓળખાય છે. પાંચ કારણના સુમેળને સમવાય કહે છે. પાંચ સમવાય આ પ્રમાણે છે.

૧) કાળ ૨) સ્વભાવ ૩) નિયતિ ૪) પૂર્વકૃત કર્મ ૫) પુરુષાર્થ.

જેનદર્શન અનુસાર કાર્ચની નિષ્પત્તિમાં આ પાંચે કારણ પ્રત્યક્ષ કે અપ્રત્યક્ષરીતે સહાયક બને છે. અર્થાત્ પાંચે સમવાયના સમન્વથથી કાર્ચ સંપન્ન બને છે. જેમ હાથના પંજાની પાંચે આંગળીઓ સાથે મળીને પોતાનું કાર્ચ કરે છે તેમાં કચારેક અંગુઠાની, કચારેક અનામિકા કે મધ્યમા આંગળીની પ્રધાનતા પ્રતીત થાય છે પરંતુ ગૌણપણે તો પાંચે આંગળીઓનો સહયોગ હોય છે. તે જ રીતે કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, પૂર્વકૃત કર્મ અને પુરુષાર્થ, આ પાંચેના સમન્વથથી કાર્ચ સિદ્ધ થાય છે. કચારેક કાળ આદિ કારણની પ્રધાનતા અને બીજાની ગૌણતા પ્રતીત થાય, પરંતુ અપ્રગટપણે પાંચે સમવાય કાર્ચશીલ હોય છે.

## (৭) ৪।ហ:

વિશ્વના સર્વ પદાર્થો પર કાળ દ્રવ્યનો પ્રભાવ પડે છે. પદાર્થ જગત તેમજ ભાવ જગતમાં થતા પરિણમનોમાં કાળદ્રવ્ય વિશેષ ભૂમિકા ભજવે છે. દા.ત. ગર્ભમાં બાળકની ઉત્પત્તિ અને નવ માસ પૂર્ણ થતાં જન્મ થવો; બાલ્યાવસ્થા, ચુવાવસ્થા, વૃદ્ધાવસ્થા; અમુક ઋતુમાં જ અમુક ફળની ઉત્પત્તિ; દૂધમાંથી દહીં; બીજમાંથી વૃક્ષ વગેરે તેના ચોગ્ય કાળે જ થાય છે. ખેડૂત બીજ વાવી, ગમે તેવા ખાતર નાંખે, પાણીનું સિંચન કરે, રાત-દિવસ પુરુષાર્થ કરે છતાં આજે વાવેલ બીજમાંથી તરત જ પાક થતો નથી, તે તેના કાળ પ્રમાણે જ કમશઃ ફલિત થાય છે. બાળપણ, ચુવાની, વૃદ્ધાવસ્થા કાળના જ વિપાક છે. કાળ પ્રમાણે જ ઋતુઓમાં પરિવર્તન આવે છે. સૂર્ચ અને ચંદ્રનો ઉદય કાળને જ આભારી છે. કર્મનો ઉદયમાં લાવી તેનો વિપાક ચખાડનાર કાળ છે. આમ, વસ્તુની પરિણતિમાં કાળ સંહાયભૂત છે.

જૈનદર્શન અનુસાર કાળલબ્લિનો પરિપાક થતાં અનેક કાર્યો સંપન્ન થાય છે. જેમ નદીમાં અથડાતો ફૂટાતો પથ્થર સુંદર આકાર પામી લીસો બની જાય છે, તેમ જીવ પણ અથડાતો ફૂટાતો, નિગોદ આદિ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ અવસ્થાઓમાં કાળ પસાર કરી અવ્યવહારરાશિમાંથી વ્યવહારરાશિમાંથી વ્યવહારરાશિમાં અને વ્યવહારરાશિમાંથી ચરમાવર્તકાળમાં પ્રવેશે છે. ચરમાવર્તકાળમાં આવી શુકલપાક્ષિક બને છે. આગળ વધતાં સમ્યગ્દર્શન, દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ અને સિદ્ધગતિ મેળવે છે. તેમાં કાળનું પરિબળ કાર્ચશીલ છે.

નિગોદથી મોક્ષ સુધીની અધ્યાત્મિક વિકાસની મહાયાત્રામાં કાળનું એકમ ભાગ ભજવે છે. પ્રત્યેક જીવ અવ્યવહારરાશિની સૂક્ષ્મ નિગોદમાં અનંતકાળ પસાર કરે છે. ત્યાં અનિચ્છાએ (અકામ નિર્જરા) જીવ દુ:ખો સહન કરી કર્મની લઘુતાવાળો બને છે. જયારે એક જીવ સિદ્ધ થાય ત્યારે જેમની નિગોદમાંથી બહાર નીકળવાની નિયતિ તૈયાર થઇ ગઇ છે અને કાળનો પરિપાક થઇ ગયો છે તે જીવ અવ્યવહારરાશિ છોડી વ્યવહારરાશિમાં પ્રવેશે છે.

આ અવ્યવહારરાશિમાંથી નીકળેલો જીવ બાદર એકેન્દ્રિયમાં, વિકલેન્દ્રિયમાં અને તિર્થંચ પંચેન્દ્રિયમાં (દેવ, નરક કે મનુષ્ય સિવાય) ગમે ત્યાં ઉત્પન્ન થઇ શકે છે. વ્યવહારરાશિમાં આવ્યા પછી જીવ ચારે ગતિઓમાં પરિભ્રમણ આરંભ કરે છે.

વ્યવહારરાશિમાં આવ્યા પછી કાળનો પરિપાક થતાં જીવ ચરમાવર્તકાળમાં પ્રવેશ છે. અચરમાવર્તકાળમાં મોક્ષ પ્રત્યેની અભિરુચિ ન થવામાં કાળના કારણનું અપરિપકવપણું મુખ્ય છે.

જે જીવ ચરમાવર્તકાળમાં પ્રવેશ્યો નથી અર્થાત્ તે જીવનો સંસારકાળ એક પુદ્ગલપરાવર્તનથી અધિક છે તેવા જીવને મોક્ષાભિલાષ પ્રગટે નહીં. ચરમાવર્તકાળ પરિપકવ કાળ છે. ચરમાવર્તકાળમાં જીવ શુકલપક્ષી બનતાં તેનો સંસારકાળ વધુમાં વધુ અર્ધપુદ્ગલ પરાવર્તનકાળ રહે છે. જિનવાણી, સત્સંગાદિ અન્ય કારણોના સમાગમે જીવ સમ્યગૃદર્શન પામે છે.

સમ્ચગ્દર્શન પ્રાપ્ત થયા બાદ કેવળજ્ઞાન અને મોક્ષ અર્ઘપુદ્ગલ પરાવર્તનકાળમાં પ્રાપ્ત થાય છે પરંતુ સમ્ચગ્દર્શન મેળવવામાં અનંત પુદ્લપરાવર્તન જેટલો કાળ પસાર થઇ જાય છે. તેથી જ કહ્યું છે કે, ''સમ્ચગ્દર્શન પ્રાપ્ત થવું ખૂબ કઠિન છે.''

રોહિણેચકુમાર કાળ પરિપક્વતાને કારણે ચરમાવર્તકાળમાં પ્રવેશ્યો હતો. તે શુક્લપક્ષી બન્થો. તેને જિનદેવ, જિનવાણી પ્રત્યે અત્યંત અનુરાગ ઉદ્ભવ્યો હતો. (૨) સ્વભાવ:

્વસ્તુની તથાપ્રકારની ચોગ્યતાને સ્વભાવ કહે છે. પ્રત્યેક કાર્ચ જીવ અને પુદ્ગલની ચોગ્યતા પ્રમાણે થાય છે. ગોટલીમાંથી આંબાનું જ વૃક્ષ થાય, લીમડાનું નહીં. ગાય અને માછલી પાણીમાં તરે છે, પક્ષી આકાશમાં ઉડે છે. બળદને સમાન ખાદ્ય પદાર્થ ખવડાવવા છતાં ગાયને દૂધરૂપે પરિણમે છે, બળદને નહીં. આકડાના દૂધમાંથી દહીં ન બને. આમ સ્વભાવમાં કોઇ પણ પ્રકારનું પરિવર્તન થતું નથી. શેરડીમાં મીઠાશ છે અને મરચામાં તિખાશ છે. "ભવ્ય જીવો જ મોક્ષમાં જઇ શકે છે.

મોક્ષમાં જવાની ઇચ્છા ભવ્ય જીવોને જ પ્રગટી શકે છે. તેવી ચોગ્યતાવાળા જીવને ભવ્યત્વ સ્વભાવવાળો જીવ કહેવાય છે. જેને કચારેય મોક્ષની ઇચ્છા પ્રગટી શકે એવી ચોગ્યતા નથી તે અભવ્યત્વ સ્વભાવવાળો જીવ કહેવાય છે. અભવ્યત્વ સ્વભાવવાળો જીવ કઠોર સાધના કરી નવ ગ્રૈવેયક સુધી જઇ શકે પણ મોક્ષમાં ન જઇ શકે. અભવ્ય જીવો મિથ્યાત્વ મોહનીયનો નાશ ન કરી શકે.

શ્રી અનુચોગદ્વાર સૂત્રમાં અનાદિ પારિણામિક ભાવની ચર્ચા કરતાં કહ્યું છે કે, 'જીવ કચારેચ અજીવ ન બને અને અજીવ ક્યારેચ જીવ ન બને તેવી જ રીતે ભવ્ય કદી અભવ્ય ન બને કારણકે ભવ્યત્વ- અભવ્યત્વ અનાદિ પારિણામિક ભાવ છે, સ્વાભાવિક છે. તેને કર્મોનો ઉદય, ક્ષચ ઉપશમ કે ક્ષચોપશમ સાથે સંબંધ નથી.'

અવ્યવહારરાશિમાંથી વ્યવહારરાશિમાં જીવ કાળનો પરિપાક અને નિયતિ-ભવિતવ્યતાના યોગે આવે છે, છતાં ભવ્યત્વ સ્વભાવને કારણે જ અધ્યાત્મના માર્ગે પ્રગતિ કરી શકે છે. વ્યવહારરાશિમાં આવ્યા પછી પણ અભવ્ય જીવો અનંતાનંત પુદ્ગલ પરાવર્તન સુધી સંસારમાં રખડે છે, છતાં મોક્ષ મેળવી શકતાં નથી. રોહિણેયકુમાર ભવ્ય જીવ હતો તેવું કડી-૩૨૮ અનુસાર જણાય છે. કારણ કે તે ભવિષ્યમાં મોક્ષગતિમાં જશે. વળી, તેને સર્વથા કર્મથી મુક્ત થવાની ઈચ્છા થઈ તે જ બતાવે છે કે તે ભવ્યાત્મા છે. (3) નિયતિ:

નિયતિ એટલે ભવિતવ્યતા. પદાર્થોમાં વિવિધ પ્રકારની પરિણતિની ચોકક્સ પ્રકારે નિશ્ચિતતા હોય છે તેને નિયતિ કે ભવિતવ્યતા કહેવાય છે. નિયતિમાં પ્રથમથી જ નિર્ધારિત હોય છે, તેમાં પુરુષાર્થથી કોઇ ફેરફાર થઇ શકતો નથી. 'જે થવાનું હોય તે થઇને જ રહે છે.' જયાં કર્મ વગેરે કારણો ગૌણ હોય અને ચોક્ક્સ પ્રકારની સ્થિતિ સર્જાય ત્યાં ભવિતવ્યતા મુખ્ય ભાગ ભજવે છે.

દ્વારકા બળી જશે એવું શ્રીકૃષ્ણ વાસુદેવ જાણતા હતા છતાં કોઇ પુરુષાર્થ કે પ્રયત્નથી સફળતા પ્રાપ્ત ન થઇ. ધરતીકંપ, પૂર આદિ કુદરતી હોનારતમાં સેંકડો માણસો મૃત્યુ પામે છે ત્યારે વિકટ પરિસ્થિતિમાં સલામત રહેનારા નિયતિને જ બળવાન માને છે. આજિવક મત નિયતિવાદી છે.

અનાદિ નિગોદમાં રહેલા અનંત જીવોમાંથી જે જીવનો ભવિતવ્યતાનો પરિપાક થયો હોય તે જ જીવ નિગોદનું સ્થાન છોડી અવ્યવહારરાશિમાંથી વ્યવહારરાશિમાં આવે છે.

વ્યવહારરાશિમાં આવ્યા પછી પણ મુકિતની ચોગ્યતા હોવા છતાં ભવિતવ્યતાના વશથી ઘણા જુવો અધ્યાત્મના ઉચ્ચ શિખરે ચઢી શકતાં નથી. જેમકે વર્તમાન કાળે ભરત ક્ષેત્રમાં પાંચમો આરો ચાલી રહ્યો છે. આ આરામાં કોઇ પણ જીવ ગમે તેટલી સાધના - આરાધના કરે છતાં સાતમા ગુણસ્થાનથી આગળ વધી ન શકે, તેથી અહીંથી મોક્ષમાં ન જઇ શકે. પણ હાલમાં મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાંથી મોક્ષ મેળવી શકે છે તેથી કાળ અપેક્ષાએ ભરતક્ષેત્રમાં આ ભવિતવ્યતા પ્રાપ્ત થતી નથી. તિર્ચંચનો જુવ પાંચમા ગુણસ્થાનકથી આગળ ન જઇ શકે.

સ્વભાવ અપેક્ષાએ ભવ્યત્વ સ્વભાવવાળા જીવાત્મામાં મોક્ષે જવાની ભવિતવ્યતા રહેલી છે. પણ બીજા કારણોનો સુમેળ ત્યાં જરૂરી બને છે.

તીર્થંકર પુરુષ જ હોય, સ્ત્રી નહીં. પ્રસ્તુત અવસર્પિણી કાળમાં ઓગણીસમા તીર્થંકર મલ્લીનાથ ભગવાન સ્ત્રીરૂપે હતા. આમ, નિયતિમાં છેદ પડયો તેથી અચ્છેરું (આશ્ચર્યજનક ઘટના) બન્યું. (આ અવસર્પિણી કાળનાં દશ અચ્છેરાં છે.)

દરેક અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી કાળમાં ચોવીસ જ તીર્થંકર થાય, દ્ર ર શલાખા પુરુષમાંથી નવ વાસુદેવ નિયમા નરકે જાય આ પણ એક ભવિતવ્યતા જ છે. શ્રી મહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ સમયે ઇન્દ્રે ભગવાનને વિનંતી કરી કે ભસ્પરાશિનો મહાગ્રહ સંક્રમણ કરે ત્યાં સુધી એક ક્ષણ સુધી આપની જીવન ઘડી લંબાવો, જેથી દુષ્ટ ગ્રહનું ઉપશમન થઇ જાય પણ મહાપુશ્ચશાળી કેવળજ્ઞાની પરમાત્મા આયુષ્યની એક ક્ષણ પણ વધારી કે ઘટાડી ન શકયા! ત્યાં ભવિતવ્યાતાની પ્રધાનતા છે. ભવિતવ્યતા ને કોઇ અટકાવી શકતું નથી.

ભવિતવ્યતાના આધારે પાંચમા આરામાં મોક્ષ નથી પરંતુ પરંપર કારણથી મોક્ષ મળશે માટે પુરુષાર્થ અતિ આવશ્ચક છે. અવ્યવહાર રાશિમાંથી વ્યવહાર રાશિમાં આવવા માટે ભવિતવ્યતાની પ્રધાનતા જોઇએ. ત્યારબાદ સમ્ચક્ત્વ પ્રાપ્તિ અને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિમાં પુરુષાર્થની પ્રધાનતા હોય છે. ઘાતી કર્મોનો ક્ષય ઉદ્યમથી થાય છે. અઘાતી કર્મનો ક્ષય ભવિતવ્યતા અનુસાર છે જેમકે આયુષ્ય કર્મ ક્ષય થયા પછી જ મોક્ષ શક્ય બને છે.

રોહિણેચકુમારની નિયતિ અનુસાર તેને સમવસરણ પાસેથી જતાં કાંટો વાગ્યો અને જિનેશ્વર ભગવંતના વેણ કાને પડ્યા તેની નિયતિમાં તેવું જ લખાયેલું હતું. વળી, પ્રભુએ આપેલી દેવ ભવની દેશના અને મહામંત્રી અભચકુમારે રચેલી દેવભવની યુક્તિ નિયતિને જ આભારી છે. (૪) પૂર્વફૃત કર્મ:

પૂર્વભવમાં કે વર્તમાન ભવમાં જીવે બાંધેલા કર્મો પૂર્વકૃત કર્મ છે. પ્રત્યેક જીવ ઢારા કરાચેલાં કર્મો સત્તામાં હોય છે. જીવ કર્મોને આધીન છે. સંસારની વિચિત્રતા અને વિષમતાનું મુખ્ય કારણ કર્મ છે. પૂર્વકૃત કર્મના કારણે શ્રી આદિનાથ ભગવાનને ચારસો દિવસ સુધી અન્ન-જળ ન મળ્યું. શ્રી મહાવીર સ્વામીના કાનમાં ખીલા ઠોકાયા.

જૈનદર્શનાનુસાર જીવ પુરુષાર્થથી પૂર્વકૃત કર્મોમાં ઉદ્વર્તન, અપવર્તન, સંક્રમણ, ઉદીરણા આદિ દ્વારા ફેરફાર કરી શકે છે, તેમ છતાં જીવોનાં પર્યાયો, અવસ્થામાં કર્મોનું પ્રભુત્વ હોય છે. અધ્યાત્મનું પ્રથમ સોપાન સમ્યક્ત્વ છે. તેની પ્રાપ્તિ પણ આઠ કર્મોમાં આયુષ્ય સિવાયનાં બાકીના સાત કર્મોની ચરમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાંથી અંતઃ ક્રોડા ક્રોડી સાગરોપમની સ્થિતિ બને ત્યારે જ જીવ ગ્રંથિદેશને પામી શકે છે. અહીં કર્મની મુખ્યતા છે. ગ્રંથિદેશે આવ્યા પછી અપૂર્વકરણમાં પુરુષાર્થની પ્રધાનતા આવશ્ચક બને છે.

રોહિણેચકુમારને ચોરી જેવું અકૃત્ય કરવું પડ્યું તેમાં પાપ કર્મની જ પ્રધાનતા છે. વળી, તેને કર્મલઘુતાથી સર્વવિરતિ ધર્મ મળ્યો. સંચમધર્મમાં પુરુષાર્થ કરી તેણે ભીતરની અમીરીના દર્શન કર્યાં. (૫) પુરુષાર્થ:

કાર્ચ સિદ્ધિ માટે થતો શ્રમ કે પ્રચત્ન તે પુરુષાર્થ છે. પુરુષાર્થથી વિદ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. મધમાખીઓ મધ, કરોળિયાઓ જાળાં અને પક્ષીઓ માળા પોતાના પુરુષાર્થ -ઉદ્યમથી બનાવે છે. નિરુધમી મનુષ્ય, પશુ-પક્ષી ભૂખે મરે છે. કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ કે પૂર્વકૃત કર્મનો સુચોગ હોવા છતાં જીવ પુરુષાર્થ ન કરે તો પૂર્વોકત ચાર સમવાય સફળતા પ્રાપ્ત કરાવી શકે નહીં. પૂર્વકૃત કર્મોમાં ઉદ્દવર્તના, અપવર્તના, સંક્રમણ, ઉદીરણા જેવા પરિવર્તનને પુરુષાર્થના કારણે અવકાશ રહે છે.

આત્માને સકલ કર્મોથી રહિત શુદ્ધ આત્મા બનાવવો તે સાધકનું મુખ્ય ધ્યેય છે. તે માટે કર્મો સાથે આંતરિક સંગ્રામનો પુરુષાર્થ કરનાર મહાવીર બની શકે છે. શ્રવણ ભગવાન મહાવીર પ્રચુર કર્મોને કાપવા અનાર્ચ દેશમાં ગયા. મૂઢ, સ્વાર્થી અને નિષ્ફુરતાના કારણે પૈશાચિક કૃત્ય કરનારા અનાર્ચલોકો વચ્ચે કર્મ નિર્જરાનાં કારણ શોદી મહાવીર બન્યા.

ગજસુકુમાર મુનિએ માથે અંગારાની વેદના સહન કરી સિદ્ધિ મેળવી. ભોગવ્યા વિના

ક્ષીણ થાય નહીં તેવા કર્મોને સમભાવથી વેદી લેવાની કુશળતા એ મોક્ષસાધક પુરૂષાર્થ છે.

ચરમાવર્તકાળમાં પુરુષાર્થની પ્રધાનતા છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ રચિત વીશ વિશિકામાંથી ચોથી ચરમાવર્ત વિશિકામાં ચરમાવર્તકાળને ''ધર્મચૌવનકાળ'' કહ્યો છે. પુરુષાર્થની વધુ શકયત યુવાનીમાં હોય છે કારણકે શારીરિક બળ વધુ હોય છે, યુવાનીમાં લોહી ગરમ હોય છે; તેમ ચરમાવર્ત કાળમાં ધર્મ યુવાનીનો કાળ હોવાથી પુરુષાર્થ સફળ બનવાની શકયતા ધરાવે છે.

આત્મવિકાસમાં અવરોદ્ધક બળ મિથ્થાત્વ, અવ્રત, પ્રમાદ, કષાય અને યોગને દૂર કરી પ્રતિપક્ષી સમ્યક્ત્વ, વિરતિ, અપ્રમત્તતા, અકષાચીપણું અને અચોગીપણું પ્રગટાવવાનો પ્રચંડ પુરુષાર્થ કરી જીવ નિશ્ચિત લક્ષ્ય પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

મિશ્ચાત્વ જતું નથી ત્યાં સુધી વસ્તુત: એક પણ ગુણની પ્રાપ્તિ થતી નથી. સમ્ચક્ત્વ એ તત્ત્વભૂત પદાર્થો પર સાચી શ્રદ્ધા સ્વરૂપે છે. તેને પામવાનો પુરુષાર્થ મુમુક્ષુ સાધક માટે અનિવાર્ચ છે. બાર પ્રકારનાં તપ વડે પૂર્વકૃત કર્મ ખપે છે, નિર્જરા થાય છે અને સંવરરૂપ ક્રિયાભ્યાસ વડે નવીન આવતાં કર્મો અટકાવી શકાય છે.

બાર પ્રકારની ભાવના, ષડાવશ્ચક, સમિતિ-ગુપ્તિ, બાર પ્રકારના તપ, વ્રત-પ્રત્થાખ્યાન આદિ અનુષ્ઠાનોમાં ઉદ્યમવંત સાધક કષાચોથી મુકત થઇ શકે છે.

कषाय मुक्तिः किलमुक्तिरेव - इषायक्षित प्रवृत्तिनो परित्थाग इरी आत्मस्व३५भं २भए।ता इरवानो श्रेष्ठ उपाय ध्यान छे. आर्त-रौद्र ध्यानमांथी यित्तने ढरावी ज्ञान, दर्शन, यादेश अने वैराग्यथी (भरपूर धर्मध्यान अने मननी आत्यंतिङ स्थिरता ३५ शुङ्खध्यानमां यित्तनी એडाग्रता इरवानो प्रयास परम पहने प्रमाडे छे.

'જ્ઞાનસાર' અષ્ટકના સાતમા ઇન્દ્રિય અષ્ટકમાં કહ્યું છે :

"बिभेषि यदि संसाराद् मोक्षप्राप्ति च कांक्षसि। तदेन्द्रयजयं कर्तुं स्फोरय स्फारपौरुषम् ॥१॥ (भव तणो श्रो (भय होय तने, भोक्ष प्राप्ति घच्छे अने ; छन्द्रिय ९य इरवाने त्थांय, हिट्य पुरुषार्थ प्रवर्ताव त्थांय ..९

અર્થ : બ્રે તું સંસારથી ભયભાન્ત છે અને મોક્ષના લાભને ઈચ્છે છે તો ઈન્દ્રિયોનો નિગ્રહ કરવા માટે દેદીપ્યમાન પરાક્રમ ફોરવ.

આગમ સાહિત્થમાં પુરુષાકર પરાક્રમ (કાર્ચ કરવામાં ક્રિયાન્વિત) કરવાનો નિર્દેશ છે. ભગવાન મહાવીર સ્વામી કહે છે, તું પરાક્રમ કર, વીર્ચનું ગોપન ન કર. બંધન અને મોક્ષ તારી હથેળીમાં છે. પુરુષાર્થની મંદતાથી અધ્યાત્મના ક્ષેત્રે વિકાસમાં અવરોહ શરૂ થઇ જાય છે અને પુરુષાર્થની તીવ્રતા આરોહની ગતિને વેગવંતી બનાવે છે.

રોહિણેચકુમારને આ ભવચેષ્ટા ઘર ઘર રમતા બાળકની ધૂલીચેષ્ટા જેવી તુચ્છ, અસાર, કૃત્રિમ જણાતાં પ્રચત્નપૂર્વક, પુરુષાર્થ વડે સંચમ સ્વીકાર્યો. સંચમ સ્વીકારીને તપરૂપી અિનમાં કર્મોને પ્રજાળ્યાં. સંચમ અને તપ દ્વારા મોક્ષ લક્ષ્મીને મેળવવા તેમણે પ્રચંડ પુરુષાર્થ આદર્ચો.

જૈનદર્શને પાંચે સમવાયના સમન્વયને કાર્ચસિદ્ધિના નિયામક માન્યા છે.

- (૧) કાળલબ્લિના પરિપાકથી રોહિણેયકુમારનો આત્મા અવ્યવહારરાશિમાંથી બહાર આવ્યો.
- (૨) તે જીવમાં મોક્ષમાં જવાની ચોગ્યતારૂપ ભવ્યત્વ સ્વભાવ હતો.
- (3) નિયતિના કારણે રાસનાયક યોર મટી સાધુ બન્યો. તેને આકસ્મિક પગમાં કાંટો વાગ્યો અને જિનદેવના શબ્દો કાને સંભળાયા. નિયતિની રેખા અમિટ છે.
- (૪) તે કર્મ સ્થિતિની લઘુતાવાળો, હળુકર્મી આત્મા હોવાથી શુદ્ધ સંચમમાં પ્રવૃત્ત થઇ શકયો.
- (૫) રોહિણેય મુનિએ તપ દ્વારા કર્મોને ઉન્મૂલન કર્યા. તે સમ્ચક્ પુરુષાર્થ દ્વારા કર્મના પાશમાંથી મુકિત મેળવી ભવિષ્યમાં સિદ્ધપદને હાંસલ કરશે.

જો પુરુષાર્થ ન હોય તો બાકીના ચાર સમવાય પણ સફળ થતા નથી. ચરમાવર્તકાળમાં જીવનો પુરુષાર્થ તેજ અને સક્રિય બનતાં કર્મો ઉપર હાવી થઇ જાય છે. કાળ, સ્વભાવ અને નિયતિને આધીન થઇ જીવનો અંતર્મુખી સમ્યક્ પુરુષાર્થ બળવત્તર બને ત્યારે જીવ કર્મબંધનની શૃંખલા તોડી મોક્ષગતિ પ્રાપ્ત કરે છે.

સમન્વચવાદી આચાર્ચ સિદ્ધસેન દીવાકરે 'સન્મતિતર્ક પ્રકરણ' માં કહ્યું છે :

\*\*\*कंालो सहाव णियई पुव्वकमं पुरिस कारणेगंता। मिच्छत्तं ते चेवा (व) समासओ होंति सम्मत्तं ॥५३॥

અર્થ: કાળ, સ્વભાવ, નિયત્તિ, પૂર્વકૃતકર્મ અને પુરુષાર્થ એ પાંચ કારણોનું એકાંત કથન મિથ્યાત્વ છે. પાંચે કારણોની સમન્વચતા પરસ્પર સાપેક્ષ કથન સમ્યગ્ દર્શન છે.

આ પાંચ મૂળ કારણથી આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને સમજી સાધના કરી સ્વયંના શુદ્ધ પરમાત્મ સ્વરૂપનું પ્રગઢીકરણ કરી શકે છે.

રોહિણેયમુનિને પરમાત્મા મહાવીર સ્વામી જેવા સદ્દગુરુનો સુમેળ થયો. તેણે જીવનમાં અદમ્ય પુરુષાર્થ કરી સર્વથી વધુ દુર્લભ સર્વવિરતિ ધર્મ મેળવ્યો.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' અ.૩, ગા.૧માં સર્વવિરતિ ધર્મની મહાદુર્લભતા દર્શાવી છે :

चत्तारि परमंगाणि, दुल्लहाणीह जंतुणो । माणुसत्तं सुई सध्दा संजमिम य वीरियं।।

અર્થ : આ વિશ્વમાં જીવાત્માને ચાર પરમ અંગોની પ્રાપ્તિ થવી દુર્લભ છે. (૧) મનુષ્યત્વ (૨) સદ્ધર્મનું શ્રવણ (૩) શ્રદ્ધા (૪) સંચમમાં પરાક્રમ.

ઉત્તરોત્તર વધુને વધુ દુર્લભ અંગોની પ્રાપ્તિ ઘણી પુણ્યરાશિ એકઠી થતાં થાય છે. આ ચાર અંગોની પ્રાપ્તિ કરી જિનાજ્ઞા પ્રમાણે વર્તનાર સાધક ધીથી સંચિત અિનની શિખાની જેમ ઉર્ધ્વગતિ પ્રાપ્ત કરે છે. તેઓ સર્વદેવોના સુખથી અધિક સુખનો અનુભવ કરે છે.

# શ્રમણ ધર્મનું સુખ:

શ્રી ભગવતી સૂત્રના ૧૪/૯/૫૩૦ માં સંચમીની સુખ વૃદ્ધિની તુલના દેવોના સુખ સાથે કરી છે: ''એક માસની દીક્ષા પર્યાચવાળા શ્રમણ નિર્ગ્રથો વાણવ્યંતર દેવોની તેજોલેશ્યાને ઓળંગી જાય છે. એમ વધતાં વધતાં બાર માસના દીક્ષા પર્યાચવાળા શ્રમણ નિર્ગ્રથો અનુત્તરોપપાતિક દેવોની તેજોલેશ્યા આળંગી જાય છે.'' ત્યાર બાદ તે સાધુ ઉત્તરોત્તર અખંડપણે સંચમ ધર્મમાં પ્રવર્ધમાન થઈ સિદ્ધ બને છે.

સાધુપણાના આચારોથી ચુક્ત મહાત્માને (પંચસૂત્ર, સૂ.૨૫ની ટીકાર્થમાં) શાસ્ત્રકારો 'ચોગી'ની ઉપમા આપે છે.

> सम्यक्त्वज्ञान चारित्रयोगः सद्योग उच्यते । एतधोगाध्दि योगी स्यात् परमब्रहमसाधकः ।।

અર્થ : સમ્યક્ત્વ, જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ ત્રણના સંબંધને સમ્યગ્ યોગ કહેવામાં આવે છે. આ ત્રણના ત્રિવેણી સંગમથી જ મોક્ષસાધક યોગી બને છે.

> ""मन्यते यो जगतत्त्वं स मुनि परिकीर्तितः। सम्यकृत्वमेव तन्मौनं, मौनं सम्यक्त्वमेव च।।

અર્થ : જે જગતના તત્ત્વને જાણે છે (માને છે) તેને આચાર્યો 'મુનિ' કહે છે. તે મુનિપણાના વિષે જે સમ્ચક્ત્વ રહેલું છે. જે મુનિપણું છે તે સમ્ચક્ત્વ જ છે.

શમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા અને આસ્થા એ પાંચ લક્ષણો સહિત, જીવ-અજીવાત્મક જગતને જાણનારા, તે જ પ્રમાણે આચરણ કરનારા 'મુનિ' કહેવાય છે. સમ્યગ્દર્શન વડે આત્મતત્ત્વ નિર્ધારિત કરેલ, સમ્યક્જ્ઞાન વડે આત્મસ્વરૂપનું ઉપાદેયપશું જાણેલ અને સમ્યક્ચારિત્ર રૂપ આત્મ રમણતામાં ચર્ચા કરવી તે 'મુનિપશું' છે. સંક્ષેપમાં મોક્ષમાર્ગ પર ચાલનારો યોગી અયોગી બને છે.

# हुंह। : २०

સોભાગી સંચમ વરઇ, હુઉ વીરનો સધ્ય, તપ ઉપશમનો કુપલો, દીસઇ નર ગુણ લખ્ય

... 300

અર્થ: સૌભાગ્યશાળી આત્મા જ સંચમધર્મને વહન કરી શકે છે. રોહિણેયકુમાર ભગવાન મહાવીર સ્વામીનો શિષ્ય બન્યો. તે તપ અને ઉપશમ રસનો જાણે કૂવો (કુપલો) ન હોય! (જેમ કૂવામાં નીચેથી સરવાણી ફૂટવાથી પાણી આવ્યા જ કરે, વધ્યા જ કરે; તેમ ઉપશમ રસ વધ્યા જ કરે.) તે લાખો (અનેક) ગુણોથી દીપતો હતો. ....300

ઢાળ : ૧૬ ટોહિણેય મુનિની સંચમ સાધના (દેશી : પુણ્યવંતા જગી તે નરા)

લખ્ય ગુણે કરી દીપતો, પાસઇ વસ્ત નર સારરે;

પંચ સૂમતિ ત્રણિ ગુપત્થસ્થુ, લીઇ નીરસ સ્થુધ આહાર રે;

લખ્ય ગુણે કરી દીપતો... આંચલી

| ડંભ                                                                                  | । આડંબર નવી કરઇ, ગુણ ગ્રહઇ અવરના આપરે;                           |            |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|------------|--|--|
|                                                                                      | પ અવગુણ નીત્થ બોલતો, વેગલાં આઠ દસ પાપ રે                         | 306        |  |  |
|                                                                                      | લની વાડિ નીત્થ નવ ધરઇ, તપ ભેદ તે બાર રે;                         |            |  |  |
| ધ૨                                                                                   | મ સમઝાવતો, અન્થ તણઇ, કહઇ ભેદ તસ ચ્થાર રે                         | 390        |  |  |
| 510                                                                                  | ાનિ દ્વેષ મુની પરિહરઇ, ભાવઇ ભાવના બાર રે;                        |            |  |  |
| de                                                                                   | વ ત્રણે દ્રઢ રાખતો, કસાચ મુકતો ચ્થાર રે                          | 399        |  |  |
| @18                                                                                  | રા વિનોદ ઇસ્ખ્યા નહીં, મુકયા મદ જેણઇ આઠ રે;                      |            |  |  |
|                                                                                      | ર કથા મુની નવી કરઇ, સાધઇ મુગત્થની વાટ રે                         | 392        |  |  |
| આ                                                                                    | હાર નીદ્રા થોંડુ બોલતો, નહીં પંથમા વાતરે;                        |            |  |  |
| ਰੀਵ                                                                                  | 2 વચને સહી રંગતો, દેહી સાત જે ઘાત રે                             | 393        |  |  |
| સંચ                                                                                  | ામ ભેદ સતર સહી, પરીસા ખમત બાવીસ રે;                              |            |  |  |
| <b>8</b> 16                                                                          | કેસગ દોષ મુની ટાલતો, ભાખ્યા જેહ ઉગણીસ <del>રે</del>              | 3q४        |  |  |
| හන්                                                                                  | ીસ ગુણ ઘરેઇ સાધના, ધરઇ સીધનું ધ્યાન રે;                          |            |  |  |
| नार                                                                                  | કાસતો નારિથી વેગલો, નવ્ય દીઇ વાતમ્હા કાનરે                       | ૩૧૫        |  |  |
| ચોધ                                                                                  | થ છઠ અઠમ તપ તપઇ, દસ દુવાલસ જાણ્ય રે;                             |            |  |  |
| પાર                                                                                  | મુખમણ મુની બહુ કરઇ, માસખમણ મનિં આણિં રે                          | ३९६        |  |  |
| માર                                                                                  | સખમણ દો <del>એ</del> પચખતો, કરે તપ શ્રણ્ય માસ <b>રે</b> ;        |            |  |  |
| 55                                                                                   | ત ચોમાસીઅ તપ ભલો, પંચ માસીઇ ખાસ રે                               | 39დ        |  |  |
| . રોહ                                                                                | કણ છમાસીઉ તપ કરઇ, બીજા તપ બહું વાર રે;                           |            |  |  |
| 52                                                                                   | મનાં મુલ અનમલતો, ત્થજઇ દેહની સાર રે                              | 3۹ሪ        |  |  |
| 50                                                                                   | ાત નઇ મંશ છઇ સોસવ્યાં, ક્રોધ કામ શ્રીષ્ણા ધાય રે;                |            |  |  |
|                                                                                      | તતો છંદ્રીઆ આપણાં, નમઇ વીસ્નઇ પાચ રે                             | 396        |  |  |
| ବିଂ                                                                                  | ન કહો તોહ અણસણ કરૂં, વીર કહઇ જાહા સૂખ રે;                        |            |  |  |
|                                                                                      | ભલી સોચ પરબતિ ચઢચો, ટાલઇ ચોગતિ દુખરે                             | 350        |  |  |
| અર્થ : વિશ્વમાં                                                                      | તે જીવો પુણ્યશાળી છે, જેમનું જીવન લાખો ગુણોથી દીપે છે. રોહિ      | શેય મુનિ   |  |  |
| મહાવ્રતોનું અણિશુ                                                                    | દ્ધ રીતે પાલન કરતા હતા. તેઓ પાંચ સમિતિના અને ત્રણ ગુપ્           | ते (अष्ट   |  |  |
|                                                                                      | વાર્થ પાલન કરી નિર્દોષ ગોચરી વ્હોરતા (અથવા વાપરતા) હતા. તે       |            |  |  |
| સંચમીના ગુણોથી શ                                                                     | ાોભતાં હતાં.                                                     | 30८        |  |  |
| તેઓ દં                                                                               | ભ (ઢોંગ) કે ખોટો ડોળ (અહંકાર, દેખાવ) કરતા ન હતા. તેઓ અન્થ        | ાના સારા   |  |  |
| ગુણોને ગ્રહણ કરી ર                                                                   | અપનાવતા (ગુણગ્રાહી) હતા. તેઓ પોતાના અવગુણોને નિત્ય (જાહેરમ       | i) કહેતા.  |  |  |
| •                                                                                    | ના પાપકર્મીથી વેગળાં રહેતાં હતાં.                                | зое.       |  |  |
|                                                                                      | બ્રહ્મચર્ચની નવ પ્રકારની ગુપ્તિ (નવવાડ) નું તેમજ બાર પ્રકારના તપ | ાનું નિત્થ |  |  |
| આચરણ કરતા હતા. તેઓ લોકોને ધર્મનું જ્ઞાન સમજાવતા તેમજ ધર્મના ચાર પ્રકાર (દાન, શીલ, તપ |                                                                  |            |  |  |
|                                                                                      | ······································                           |            |  |  |

| ᄱ  | $\mathbf{O}^{1}(\mathbf{c})$ | டுவ    | કહેતા. |
|----|------------------------------|--------|--------|
| অপ | (नाप,                        | j iuzi | उटवा.  |

...390.

રોહિણેચમુનિએ ગમા-અણગમા (રાગ-દ્વેષ)નો ત્યાગ કર્યો હતો. તેઓ બાર પ્રકારની ભાવના (અનિત્યાદિ) નિત્ય ભાવતા હતા. તેઓ (જ્ઞાન-દર્શન-ચારિશ્રરૂપી) શ્રિતત્ત્વમાં દેરતા રાખતા હતા. વળી, તેમણે ચાર પ્રકારના કષાય (ક્રોધ, માન, માચા, લોભ) નો પરિહાર કર્યો હતો. ....૩૧૧. રોહિણેચમુનિ હાસ્ય, વિનોદ(મશ્કરી), ઇર્ષાથી અળગા રહ્યા. તેમણે આઠ પ્રકારના મદને છોડ્યા. તેઓ ચાર પ્રકારની વિકથા (સ્ત્રીકથા આદિ) થી છેટા રહેતા. તેમણે મુક્તિનો પંથ સાધ્યો હતો. ...૩૧૨.

દીક્ષા બાદ રોહિણેયમુનિએ નિદ્રા ઓછી કરી, અત્યભાષી બન્યા. રસ્તે ચાલતાં કોઇની સાથે વાત કરવાનું બંધ કર્યું. પોતાના દેહની સપ્ત ધાતુઓ (અસ્થિ, મજ્બ, માંસ, મેદ, લોહી, વીર્ય વગેરે સાત ધાતુઓ શરીરમાં હોય) ને વીર જિનેશ્વરનાં વચનોથી રંગી દીધી હતી. ...393. તેમણે સત્તર ભેદે સંચમ સ્વીકાર્યો, તેમજ બાવીસ પરિષહોને સમતાભાવેં સહન કર્યા.

કાઉસગ્ગના દોષોનો તેમણે ત્યાગ કર્યો. કાઉસગ્ગના ઓગણીસ દોષ શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતે કહ્યા છે. ...39%.

બે માસક્ષમણના પ્રત્થાખ્યાન કરતા અને ત્રણ માસ સુધી તપશ્ચર્યા ચાલુ રાખતા. તેમણે ઉત્તમ ચૌમાસી તપ કર્યું, તેમજ પાંચ મહિનાની તપશ્ચર્યા પણ ખાસ કરી. .....૩૧૭.

રોહિણેયમુનિએ છ માસિક ઉપવાસ કર્યા. તેમણે બીજી પણ ઘણી તપશ્ચર્યાઓ અનેક વખત કરી, કર્મોનાં મૂળ (પડળો) નો છેદ કર્યોં. તેમણે દેહનું મમત્વ છોડ્યું હોવાથી દેહની સારવાર ત્યજી દીધી. ....3૧૮.

તેમણે લોહી અને માંસને સૂકવી નાંખ્યાં (કાયાને ફૂશ બનાવી). તેમણે ક્રોધ, વાસના-કામભોગો અને વૃષ્ણા ઈચ્છાઓને સંપૂર્ણપણે જીવી લીધી. તેમણે ઈન્દ્રિયો પર પોતાનો કાળૂ જમાવ્યો. (એક દિવસ) ભગવાન મહાવીર સ્વામીને ચરણે વંદન કરવા ગયા. ....3૧૯.

તેમણે (વિનચપૂર્વક પ્રભુની આજ્ઞા માંગતેં) કહ્યું, '' ભગવન્ ! જો આપ આજ્ઞા આપો તો હું અનશન કરવા ઈચ્છું છું.'' ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ ઉત્તર આપ્યો. ''દેવાનુપ્રિય! તમને જેમ સુખ ઉપજે તેમ કરો'' પ્રભુનાં વચનો સાંભળી ચારે ગતિના દુઃખોનું નિવારણ કરવા તેઓ (વૈભારગિરિ) પર્વત પર ચઢચા. …3૨૦

#### વિવેચન

પ્રસ્તુત ઢાળમાં રોહિણેય મુનિની અપ્રમત્ત સંચમ સાધના અને તેમના સંચમ જીવનના આદર્શગુણોનું કવિ સરળ શબ્દોમાં વિસ્તારથી વર્ણન કરે છે.

જેમ દરિદ્ર માણસ રોહણચલ પર પહોંચી રત્ન મેળવે છે, તેમ દુર્લભ મનુષ્ય જન્મ પામી બુદ્ધિમાન જીવો ધર્મરત્નને ગ્રહણ કરે છે.

શ્રી લક્ષ્મીસૂરિએ 'ઉપદેશપ્રાસાદ' ગ્રંથમાં કહ્યું છે :

यः प्राप्य मानुषं जन्मं दुर्लभं भवकोटिभिः। धर्म शर्मकरं कुर्यात् सफलं तस्य जीवितम्।।

અર્થ : કરોડો ભવ કરવા છતાં જે પાર્મી નથી શકાતો એવો દુર્લભ મનુષ્યભવ પામીને કલ્યાણ ધર્મ આચરનાર જીવાત્મા શિવપદ પામે છે.

રોહિણેય મુનિ પૃથ્વીકાયાદિ જીવોની રક્ષાના પરિણામવાળા બન્યા પછી આત્મપ્રદેશ પર એકીભૂત થયેલા દ્રવ્યકર્મ અને ભાવકર્મોને ઉખેડવા તત્ત્પર બન્યા. પૂર્વાચાર્યોએ કહ્યું છે :

> कर्म जीवं च संश्विष्टं, सर्वदा शीरनीरवत्। विभिन्निकुरुते यौडसौ, सुनिहंसो विवेकवान्।।

અર્થ : સર્વદાં દૂધ અને જળની જેમ એકરૂપ થઇ ગયેલા એવા કર્મ અને જીવને વિવેકી મુનિરૂપી હંસ આત્માથી પૂથક્ કરે છે.

હંસની ચંચુમાં ખટાશ હોવાથી દૂધ અને પાણીને પૃથક કરી શકે છે, તેમ ભેદ જ્ઞાનરપ વિવેકદષ્ટિ દ્વારા મુનિ જીવ અને પુદ્ગલની એકરૂપતાને પૃથક્ જાણે છે. આવો વિવેક સર્વ પાસે કચાંથી સુલભ બને ?

> देहात्माद्यविवेकोङ्यं सर्वदा सुलभो भवेत्। भवकोटयापि तद्दभवे विवेकस्त्वति दुर्लभः।।

ભાવાર્થ: 'દૈહ એ જ આત્મા છે' ઇત્થાદિ અવિવેક તો જગતમાં સર્વદા સુલભ છે પરંતુ તે બન્નેમાં ભેદજ્ઞાન (વિવેક) તે કોટિ ભવે પણ અતિ દુર્લભ છે. વિશ્વમાં મિથ્યાત્વી જીવો અનંત છે તેમને ભેદજ્ઞાન ૩૫ વિવેક નથી.

અંતરાત્માં અને પરમાત્મામાં દેહ અને આત્માના ભેદજ્ઞાનનો વિવેક છે. બાહ્યાત્મામાં એવો વિવેક નથી

મિથ્યાત્વ, અસંચમ, અજ્ઞાનથી અધિષ્ઠિત, ભવ ભ્રમણથી શ્રાન્ત થયેલો કોઇ જીવ તત્ત્વરસ નું પાન કરી, વિવેકને જાગૃત કરે છે ત્યારે પરભાવ અને વિભાવથી નિવૃત્ત થવા સંચમ અને તપની આરાધના કરી પરમ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે.

मनोवाक्काययोगानां चापल्यं दुःखदं मतम्। भन, વચन અને કાયાની ચપળતા અતિ દુઃખદાચક છે એવું જાણી રોહિણેયમુનિએ પોતાના યોગો અને ઇન્દ્રિયો કાયબાની જેમ ગોપવ્યા. વાત્સલ્યવંત કરુણાસાગર, સર્વજ્ઞની શીતળ છાયામાં તેમણે જ્ઞાન-ધ્યાન અને તપનો યજ્ઞ માંડયો. જેમ ભીનું કપડું પિંડરૂપ કરીને મૂક્યું હોય તો તે લાંબી મુદતે સૂકાય છે અને તે જ વસ્ત્ર પહોળું કરીને સૂકાવ્યું હોય તો જલ્દી સૂકાઇ જાય છે, તેમ કર્મ પણ સંયમ અને તપરૂપી ઉપક્રમોથી જલ્દી ક્ષય પામે છે.

## રોહિણેયમુનિની સંથમ સાધના:

જેમ ઘણા કાળ સુધી ચાલે તેટલું ધાન્ય, કોઇ ભસ્મક વ્યાધિવાળો વ્યકિત અલ્પ કાળમાં ખાઇ જાય છે, તેમ લાંબી મુદત સુધી ભોગવવા યોગ્ય કર્મને રોહિણેય મુનિએ ઉદિરણા કરી શુદ્ધ સંયમ અને તપની આરાધના વડે અલ્પ મુદતમાં ભોગવ્યા.

મુનિની સાધનાના બે આધારસ્તંભ છે. નિર્મમતા અને નિઃસંગતા. પદાર્થ પ્રભાવિતતા ખરે ત્યારે પ્રભૂ પ્રભાવિતતા આવે.

- (૧)રોહિણેય મુનિ પાંચ મહાવત, પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિ, દશ ચતિધર્મથી ચુક્ત બની બાહ્ય અને અભ્યંતર તપમાં પ્રચત્નશીલ બન્યા.
- (૨) તેમણે મોહનીય કર્મનું દહન કરવા મમત્વ, અહંકાર, સંગ-આસકિત અને ગર્વ છોડયાં.
- (3) તેમણે ત્રસ અને સ્થાવર જીવો પ્રત્થે સમભાવ કેળવી અહિંસક ભાવ પુષ્ટ કર્યો.
- (૪) તેમણે અઢાર પ્રકારના પાપ કર્મોનું વિદારણ કર્યું.
- (૫) તેમણે બાર પ્રકારના તપ અને બ્રહ્મચર્ચની નવ ગુપ્તિને સંચમ જીવનમાં પ્રધાનતા આપી.
- (દ) તેઓ દાન, શીલ, તપ અને ભાવ એ ચાર પ્રકારના ધર્મના પ્રભાવક બન્થા.
- (७) તેમણે રાગ-દ્વેષ, ગમા-અણગમા, પ્રતિકૂળતા-અનુકૂળતાનો ત્થાગ કર્યો.
- (૮) તેઓ બાર પ્રકારની ભાવનાથી આત્માને ભાવિત કરી સંવેગધારી બન્યા.
- (e) તેઓ શ્રિતત્ત્વ-જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિશ્રમાં અડોલ બન્યા.
- (૧૦) તેમણે ચાર પ્રકારના કષાયનો ઉપશમ કર્યો.
- (૧૧) આઠ મદને ગાળ્યા.
- (૧૨) ચાર વિકથાનો ત્યાગ કર્યો.
- (૧૩) સત્તરભેદે સંચમ સ્વીકાર્ચો.
- (૧૪) બાવીસ પરિષહોને સમભાવે સહન કર્યાં.
- (૧૫) કાઉસગ્ગના ઓગણીસ દોષનો ત્યાગ કર્યો.

જેમ એક ક્ષત્રિય માટે વિરતા પ્રગટ કરવી એ જ તેની સાચી ઓળખ છે, તેમ મોક્ષ માટે કર્મ સામે સંગ્રામ કરી વિજય પ્રાપ્ત કરવો એ જ તેની ખરી ઓળખાણ છે. કવિ રોહિણેય મુનિના પાત્ર દ્વારા \*શ્રમણાચારનો ઉલ્લેખ કરે છે.

મન, વચન અને કાયાના ત્રણ યોગોને શુભમાં પ્રવર્તાવી આત્મસ્થિરતા કેળવતાં આશ્રવનો નિરોધ થાય અને સંવરમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. શ્રીમદ્જી 'અપૂર્વ અવસર' કાવ્યમાં કહે છે:

''આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત યોગની, મુખ્યપણે તો વર્તે દેહપર્યંત જો; ઘોર પરીષ્ઠ કે ઉપસર્ગ ભરો કરી, આવી શકે નહી તે સ્થિરતાનો અંત જો… અપૂર્વ。'' શ્રમણાચાર બંધનથી મુક્ત થવાની એક પ્રક્રિયા છે. રાસનાચક કર્મોને ખેરવી નાખવા તત્પર થયા. જેઓ ફૃતકૃત્ય થવાનો મહામોક્ષમાર્ગ અને અયોગી બનવાનું પ્રબોદો છે, તેવા સિદ્ધ ભગવંતનું રૂપાતીત ધ્યાન રોહિણેય મુનિ ધ્યાતા હતા. તેમણે આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનનો ત્યાગ કર્યો. ધર્મધ્યાનમાં ચિત્તને જોડ્યું.

કડી-૩૧७ થી૩૨૧માં કવિ રોહિણેય મુનિની અપ્રમત્ત સંયમ અને તપયાળાનું વર્ણન કરે છે. **રોહિણેય મુનિનું તપોમય જીવન**ઃ

સંચમ એ આત્મગુણોના વિકાસની એક ઉચ્ચ ભૂમિકા છે. રોહિણેય મુનિનું પાપોના ત્થાગરૂપ પવિત્ર જીવન હતું. તેઓ છકાય જીવના રક્ષક બની સ્વદયા અને પરદયામાં દિનચર્ચા વ્યતીત કરતા હતા.

તેઓ ધ્યાન અને અનુષ્ઠાનમાં અપ્રમત્તપણે ઉધત રહેતા શુભ લેશ્યામાં જ વિહરતા, ધર્મધ્યાન તથા વિશિષ્ટ તપ આદિ સંવરની પ્રકિયાથી તેમની ઉત્તરોત્તર આત્મવિશુદ્ધિ વધતી ગઇ.

મોહરૂપી સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રને તરવા અને પૂર્વસંચિત કર્મોનો ક્ષય કરવા રોહિણેયમુનિએ જિનેશ્વર ભગવંતના જીવનનું અનુકરણ કર્યું. તેમણે સંયમનો ભેખ પહેરી કર્મોની ભેખડો તોડવા તપરૂપી થજ્ઞ માંડ્યો. તેમનો તપ બીજના ચંદ્રમાની જેમ પ્રતિદિન પ્રવર્દમાન બન્યો.

તેમણે એક ઉપવાસ, બે (છરૂ) ઉપવાસ, ત્રણ (અરૂમ) ઉપવાસ જેવી ઘણી તપશ્ચર્યા કરી. આ ઉપરાંત દશ-બાર અને પંદર ઉપવાસ પણ કર્યા. તેઓ મનથી એક માસક્ષમણની તપશ્ચર્યા કરવાનો નિશ્ચય કરતા અને બે માસક્ષમણના પ્રત્થાખ્યાન કરતા. પ્રત્થાખ્યાન પૂર્ણ થવા છતાં પારણું ન કરતા, તપને આગળને આગળ વધારતા હતા. તેમણે આહારસંજ્ઞાને તોડવા ચારમાસ, પાંચમાસ અને છમાસની ઉપવાસની તપશ્ચર્યા કરી. તેઓ કર્મ કરવામાં ક્ષત્રિયો જેવા શૂરવીર હતા, તેમ કર્મનું નિકંદન કરવામાં પણ મહાયોગીની જેમ શૂરવીર બન્યા. તેમનું મનોબળ અત્યંત દર હતું. સંયમ અને તપમાં આવતા પરિષહો અને ઉપસર્ગોને તેઓ તૃણવત્ સમજતા હતા. તેઓ મોક્ષ સુંદરીને ભેટવા તપરૂપી નાવમાં બેઠા.

તેમણે મોક્ષમાર્ગમાં અડચણરૂપ કંચન અને કામિનીનો પરિત્થાગ કર્યો. તેઓ હાસ્ય, રતિ-અરતિ, ભય, શોક, દુગંછા અને મદથી અળગા રહ્યા. તેઓ ઇર્ષા, નિંદા અને ચાડી ચુગલી જેવા પાપસ્થાનકોથી દૂર રહ્યા. તેમના રોમે રોમમાં જિનાજ્ઞા ઉલ્લસિત હતી. તેઓ સંચમના પ્રત્યેક અનુષ્ઠાન વિધિપૂર્વક, જિનાજ્ઞા અનુસાર અને અત્યંત પ્રીતિપૂર્વક કરતા હતા. તેમણે કર્મસત્તાને ઓશિંગણ કરી. રોહિણેચમુનિના દેહનું વર્ણન:

રોહિણેય મુનિ જનમ જનમના કોઇ તપ યોગી ન હોય! તેમણે ઉગ્ર તપ કરી આત્મપ્રદેશ પર એવી તો ખેડ ચલાવી કે જેથી કર્મોનો ઘણો કચરો દૂર થયો. તેમણે મૌલિક ગુણોનો મબલખ મોલ ઉભો કર્યો. તેમણે ભારંડ પક્ષીની જેમ અપ્રમત્ત યોગે ઉત્તરોત્તર ઉત્તમ સાધના કરી.

એકદારા આકરા તપથી તેમની કાચા અત્થંત ફુશ બની ગઇ. તેમનાં પગ, જંઘા અને ઉરુ

માંસ આદિના અભાવથી સુકાઇ ગયા. તેમના શરીરમાં નામ માત્રની ચરબી શેષ રહી હતી. પેટ જાણે પાતાળમાં ચાલ્યુ ગયું હતું. ભુજાઓ સુકાયલા સર્પ જેવી પાતળી થઇ ગઇ હતી. હાથ ઘોડાની લગામ જેવા લટકી રહયા હતા. ખીલેલા કમળ જેવું શોભાયમાન મુખ અતિ ઉગ્ર તપના કારણે કરમાઇ ગયું હતું. હોઠ સુકાઇ ગયા હતા. બન્ને આંખો ઉંડી ઉતરી ગઇ હતી. ચહેરો સુકાઇને વિકરાળ બન્યો હતો. શારીરિક બળ ક્ષીણ થઇ ગયું હતું પરંતુ આત્મિક બળ દિનપ્રતિદિન વૃદ્ધિ પામતું હતું.

શ્રી અનુત્તરોવવાઇ સૂત્રમાં કાકંદી નગરીના મહાતપરવી ઇન્થ અણગાર અને સ્કંઇક અણગારે કઠિન તપરૂપી અિનમાં કાચાને તપાવી ફૂશ કરી, તેમ રોહિણેય મુનિએ પણ આકરા તપરૂપી અિનમાં કાચાને સુકાવી નાખી. રોહિણેય મુનિ મહાતપરવી સંત હતા. તેમણે દેહની સુખશીલતા છોડી.

બુદ્ધિમાન જીવો આત્મા (ધર્મ) ની ટાવટેવ કરે છે, દેહની નહીં!

જૈનદર્શનમાં મોહ સામેનું ધર્મચુદ્ધ છે. પોતાના દુરિત આત્મા સાથે લડી તેનું દમન કરવાનું છે. પોતાના આત્મા દ્વારા આત્માને જીતવાથી જ સાચું સુખ મળે છે, દેહની સારવાર કરવાથી નહીં.

આત્મજ્ઞાની યોગી પ્રતિક્ષણ એક જ વાતનું ૨ટણ કરે છે.

''દેહાદિક તેં ભિન્ન મેં, માથે ન્યારે તેહુ;

પરમાતમ પથ દીપિકા, શુદ્ધ ભાવના એકુ.. '' (સમાધિશતક - ૩૦)

મુકિત પંથને અજવાળનારી દીપિકા જેવા હાથમાં છે, એ મુકિત ચાત્રીની પ્રત્યેક પળે એક જ ભાવના અને એક જ સ્ટણા છે. તન-ધન ને વતનથી હું જુદો છું અને મારાથી તન, ધન અને ધામ ન્યારાં-નિરાળાં છે.

જેમ સર્પ માત્ર પોતાના દેહની રક્ષા કરવા માટે જ દરમાં પ્રવેશે છે, તેમ સાધક સંચમ નિર્વાહ માટે જ આહાર કરે છે. રસાસ્વાદ અને દેહની આસકિત તોડવા તપ કરવામાં આવે છે. સમ્ચક્ તપ્ અનંત કર્મોની નિર્જરાનું પ્રધાન સાધન છે.

''' જેમ કોઇ મોટા તળાવમાં પાણીનો પ્રવાહ આવતો રોકાઇ જાય, જૂનું પાણી ઉલેચાઇ જાય અને સૂર્ચ તાપથી તે તળાવનું પાણી કાળક્રમે સૂકાઇ જાય છે, તેવી જ રીતે સંયમી જીવોને પાપ કર્મ આવવાનો માર્ગ બંધ થઇ જવાથી કરોડો ભવોના સંચિત કર્મોની તપદ્ધારા નિર્જરા થાય છે.

રોહિણેય મુનિએ દેહનું મમત્વ છોડ્યું તેથી આકરું તપ કરી શકયા. इच्छा निरोध तपः। તેમની સર્વ ઇચ્છાઓ- અભિલાષાઓ, તૃષ્ણાઓ વિરામ પામી. તેમણે પાંચે ઇન્દ્રિયો પર વિજય મેળવ્યો. તેઓ ઇન્દ્રિય વિજેતા બન્યા. તેઓ મનની ચંચળતાને રોકી જિનેન્દ્રના ચરણોમાં એકાગ્ર થયા.

જેમ સ્કંધક અણગાર અને કાકંદીના ધન્ય અણગારે શરીરની શુષ્કતા અને મૃત્યુની નજીકતા જાણી શ્રવણ ભગવાન મહાવીર સ્વામી પાસે પ્રાતઃકાળે અનશનની આરાધના કરવા માટેની અનુમતિ માંગી, તેમ તપસ્વી રોહિણેયમુનિએ શરીરની અત્યંત કૃશતા જાણી ચારે ગતિના દુઃખોનું નિવારણ કરવા જીવનની ચરમ સાધના રૂપ અનશન કરવાથી ભાવના ભાવી.

રોહિણેયમુનિએ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને પોતાની અંતિમ અભિલાષા જણાવી. મન મન અને ઘટ ઘટની વાતોથી અભિજ્ઞ ભગવાન મહાવીરે રોહિણેય મુનિને કહ્યું : "'अहासुयं देवाणुप्पिया मा पिडबंधं करेह। <mark>अर्थात् हे हेवानुप्रिय! જे प्रभाशे तभने सु</mark>फ ઉप**र्थ** तेम इरो. धर्मध्यान इरवामां क्षणनो पण विलंज न इरो!

રોહિણેય મુનિએ ગુરુ આજ્ઞા 'તહત્તિ' કહી સ્વીકારી. શ્રીમદ્દજી કહે છે :

''પ્રત્યક્ષ સુદ્ગુરુ પ્રાપ્તિનો ગણે પરમ ઉપકાર;

ત્રણ યોગ એકત્વથી વર્તે આજ્ઞાદ્યાર.'' (આત્મિસિદ્ધ શાસ્ત્ર : ૩૫)

અર્થ: સદ્ગુરુની આજ્ઞાને 'તહિત' કહી પ્રશ્નહીનપણે તત્કાળ ઉઠાવે છે, તેમની પ્રાપ્તિનો અનંત અનંત ઉપકાર ગણે છે, તેવો સાધક સદ્ગુરની કૃપા મેળવે છે.

## <u>६</u>६। : २१

લાખ ગૂણે કરી દીપતો, સંચમનો પ્રતિપાલ. છેહેડે સોચ સંભારતો, જાણી અનસન કાલ ... 329 અર્થ : શુદ્ધ સંચમના પ્રતિપાલક રોહિણેય મુનિ લાખો ગુણોથી ઓપતાં હતાં. છેલ્લે (છેહડે) રોહિણેય મુનિએ આરાધના કરી. તેમણે મૃત્યુ સમય નજીક જાણી અનશન આરાધના કરી. ....૩૨૧ ચોપાઇ : હ અનશનની આરાઇના ઘણો કાલ સંચમઘર ભવી, અંતઇ અણસણની મૃતિ હવી: આરાધના કરતો નર સાર, ભાખ્યા તેહના દસે પ્રકાર ... 355 અતીચાર આલોવું કરઇ, વ્રત પંચઇ ફેરી ઉચરઇ; સકલ જીવ રચુ ખામઇ આપ, વોશરાવઇ અઢારઇ પાપ ... 323 ચ્ચાર શરણ મનમાહંઇ ધરઇ, પાપ તણું નદેવું કરઇ; અનમોદઇ સુકીતના ઠામ, સ્યુધ ભાવના રાખઇ તામ ... 32X અણસણ સરણ કરઇ નવકાર, આરાધના એ દસે પ્રકાર: રોહણીઉ રંગિ આદરઇ, પાદપોપગમ અણસણ આદરઇ ... ૩૨૫ તરૂ શાખા પરિ પડીઉં હવઇ, પાસુ પગ કર નવિ ફેરવઇ; અસણ મરણ પ્રભાવંઇ કરી, સાધઇ દેવતણી ગતિ વરી ... 328 ચવી માહાવેદમાહા અવતરઇ, રોહણીઉ ત્યાહા સંચમ વરઇ: મુગતિ પૂરિમાહિ સંચરઇ, કહીઇ ઉદરિ તે નવિ અવતરઇ ... 326 રોહિણેય મુનિએ ઘણાં વર્ષો સુધી નિર્મળપણે સંચમનું આરાધન કર્યું. અંતિમ સમયે તેમને અર્થ : અનશનની આરાધના કરવાની મતિ સૂઝી. મુનિ ઉત્તમ પ્રકારે અનશનની આરાધના કરે છે. તેના દશ **ਮ**કાર છે. ...322. (૧) તેમણે અતિચારની આલોચના કરી (૨) પાંચ મહાવ્રતોનું પુન: ઉચ્ચારણ કર્યું (૩) સર્વ

(૫) અરિહંત, સિદ્ધ, સાહ્ અને ધર્મ એ ચાર પ્રકારના શરણ મનમાં ધારણ કર્યા (૬) પાપ

...323.

...358.

જીવરાશિ સાથે ખમતખામણા કર્યા (૪) અઢાર પાપસ્થાનકોને વોસિરાવ્યા.

કર્મની નિંદા કરી (७) સુકૃત્યોની અનુમોદના કરી (૮) શુદ્ધ ભાવના ભાવી.

(૯) અનશન સ્વીકાર્યું (૧૦) નવકારમંત્રનું સ્મરણ કર્યું. આરાધનાના આ દશ પ્રકાર છે. રોહિણેય મુનિએ હૈયાના ઉછળતા ભાવે આ દશ પ્રકારની આરાધના આદરી. ત્થાર પર્ષ પાદપોપગમન અનશનના પ્રત્થાખ્યાન કર્યા. ....૩૨૫.

વૃક્ષની ડાળી જેમ જમીન પર સ્થિર પડી રહે છે, તેમ તેઓ ડાભના સંથારા પર સ્થિર સૂતા. તેમણે પડખું પણ ફેરવ્યું નહીં કે હાથ, પગ પણ હલાવ્યા નહીં. શુદ્ધપણે અનશન મરણના પ્રભાવે તેઓ મૃત્યુ પામી દેવગતિમાં પહોંચ્યા. ....3શ્દ્ર.

દેવગતિનું આચુષ્ય પૂર્ણ કરી ત્થાંથી ચ્ચવી તેઓ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં અવતરશે. ત્યાં રોહિણેય કુમાર પુનઃ વિરતિઘર થશે (અષ્ટ કર્મોનું ઊન્મૂલન કરી) ત્યાંથી મુક્તિપુરીમાં સંચરશે. તે હવે કોઈ (માતા) ના ઉદરમાં પુનઃ જન્મ ધારણ નહીં કરે. ....૩૨৮

#### વિવેચન

કડી- ૩૨૧ માં કવિએ રોહિણેય અણગારની અનશનની દઢ પ્રતિજ્ઞાનું કથન કર્યું છે. ઇત્વરિક તપથી શરીર ફુશ થતાં અંતિમ સમયે રોહિણેય મુનિ ભગવાન મહાવીર સ્વામીની અનુજ્ઞા મેળવી મરણકાલિક અનશન તપની આરાધના કરવા પ્રયુદ્ધ્વ થયા.

**અનશનઃ** (શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર. અ. ૩૦, ગા-૧૨, ૧૩, પૃ.-૨૩૧/૨૩૨)

ભગવાન મહાવીરે અણુવ્રતો અને મહાવ્રતો દ્વારા જીવન જીવવાની કળા દર્શાવી છે તો બીજી તરફ મૃત્યુને મહોત્સવ બનાવવા માટે સંલેખના, પંડિતમરણ કે અનશન (સંથારો) ની વિધિ બતાવી છે. જેમ મોટર ચાલકને મોટર ચલાવતાં અને રોકતાં આવડવું જોઇએ, તેમ સાધકને જીવન જીવવાની કળાની સાથે સાથે મૃત્યુકળા પણ આવડવી જોઇએ.

'શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં મૃત્યુના સંક્ષેપમાં બે પ્રકાર કહ્યા છે :

"" बालाणं अकामं तु, मरणं असइं भवे । पंडियाणं सकामं तु उक्कोसेणं सइं भवे । ।

અર્થ: બાલ અજ્ઞાની જીવોના મૃત્યુને અકામ મરણ કહેવાય છે. તેમનું વારંવાર મૃત્યુ થાય છે. જ્યારે પંડિત (જ્ઞાની) પુરુષો સકામ મરણે મૃત્યુ પામે છે. તેમનું ઉત્કૃષ્ટ એક જ વખત મૃત્યુ થાય છે. અર્થાત્ તેઓ અલ્પ સમયમાં મોક્ષ પ્રાપ્ત કરી લે છે.

મૃત્યુના બે પ્રકાર છે. બાલમરણ અને પંડિતમરણ.

વ્રતરહિત જીવોના મૃત્યુને બાલમરણ કહે છે જ્યારે વ્રત પ્રત્યાખ્યાન રહિત, સંથારા સહિત જીવોના મૃત્યુને પં**ડિતમર**ણ કહે છે.<sup>જે</sup>

થી ભગવતી સૂત્ર ૨/૧ માં બાલમરણ ના બાર પ્રકાર દર્શાવેલ છે.

જયાં સુધી શરીર આત્મગુણોની વૃદ્ધિમાં સહાયક હોય ત્યાં સુધી સાધક તે શરીરનું વહન કરે છે. જયારે શરીર કાર્યક્ષમ ન રહે ત્યારે સાધક સ્વેચ્છાએ શરીરનો ત્યાગ કરે છે, તેને પંડિતમરણ કહે છે. સમાધિમરણ કે અનશન - સંથારો ઇત્થાદિ તેના પર્યાયવાચી નામ છે. પંડિત મરણના બે પ્રકાર છે. (૧) પાદપોપગમન અનશન (૨) ભક્તપ્રત્યાખ્યાન અનશન. જીવન પર્યંત ચારે આહારનો ત્યાગ કરી વૃક્ષ પાદપની પડી ગયેલી શાખાની જેમ સંપૂર્ણરૂપે નિશ્ચેષ્ટ રહિત બની, મૃત્યુ પર્યંત આત્મભાવમાં લીન રહેવું, તે પાદપોપગમન અનશન છે. તેમાં શરીર, સંસ્કાર, સેવા, શુશ્રૂષા આદિ કોઇ પ્રતિકર્મ નથી.

જીવન પર્યંત ત્રણ અથવા ચારે પ્રકારના આહારનો ત્થાગ કરીને આત્મભાવમાં રહેવું તે ભક્તપ્રત્થાખ્યાન અનશન છે. તેમાં શારીરિક હલનચલન, આવશ્ચકતા અનુસાર સેવા-શુશ્રૂષા આદિની છૂટ હોય છે તેથી તેને સપ્રતિકર્મ કહે છે.

પંડિતમરણમાં ઇંગિતમરણનો પણ ઉલ્લેખ છે પરંતુ તેનો સમાવેશ ભક્તપ્રત્થાખ્યાનમાં થઇ જાય છે.

જૈન પરંપરામાં પ્રતિદિન સૂતી વખતે સાગારી સંથારો (સંથારા પોરસી) કરવાનું વિદ્યાન છે. પંડિત મરણને સમધિમરણ પણ કહેવાય છે. સંથારો કરતાં પહેલાં સંલેખના કરવી જોઇએ. સંલેખના એ સંથારાની પૂર્વ ભૂમિકા છે. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર ધર્મમાં ચિરકાળ સુધી નિરતિચાર પ્રવૃત્તિ કરનાર સાધક પણ જો મરણ સમયે ધર્મની વિરાધના કરી બેસે તો અનંતકાળ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે.

આચાર્ચ સમન્તભદ્રએ 'સ્ત્નકરંડક શ્રાવકાચાર'માં પ્રથમ સંલેખનાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. ત્યાર પછી સમાધિ મરણ વિશે કહ્યું છે.

#### સંલેખનાઃ

જે કિયા દ્વારા શરીર અને કષાય દુર્બળ બને તેને સંલેખના કહેવાય. તેના બે પ્રકાર છે. ૧) દ્રવ્ય સંલેખના ૨) ભાવ સંલેખના.

- ૧) દ્રવ્ય સંલેખના: શરીરને કુશ કરવું તે દ્રવ્ય સંલેખના છે.
- ર) ભાવ સંલેખના: કષાયને ફૂશ કરવાં તે ભાવ સંલેખના છે.
- શ્રેનદષ્ટિએ કાચ અને કષાય કર્મબંધનનાં મૂળ કારણ છે; તેને કૃશ કરવાં તે સંલેખના છે.

## संवेजनाना अधिहारी:

(૧) સંચમના ત્થાગ કર્ચા વિના કોઇ અસાધ્ય રોગનો ઉપચાર થાય તેમ ન હોય તેવી રિથતિમાં સંલેખના થાય છે. (૨) વૃદ્ધાવસ્થામાં (૩) દેવ, માનવ કે તિર્થંચકૃત ઉપસર્ગમાં (૪) ચારિત્રનો ક્ષય થાય તેવા સંયોગોમાં (૫) ભયંકર દુકાળમાં (૬) ભયંકર અટવીમાં પથલષ્ટ થતાં (૭) શરીર શકિત ક્ષીણ થતાં અપૂર્વ પ્રસન્નતા સાથે કર્મભાળને તોડાવનાર સંલેખનાનો અધિકારી બને છે. સંલેખનાનો કાળ:

ઉત્કૃષ્ટ બાર વર્ષ, મધ્યમ એક વર્ષ, જઘન્ય છ માસ છે.

'શ્રી ઉપાસકદશાંગ સૂત્ર'માં આનંદ શ્રાવકે જીવનની સંધ્યાએ પૌષધશાળામાં જઇ દર્ભના સંથારા પર બેસી અનશન (સંથારો) કર્યો.

#### वाल:

સંથારો કરનાર અપરિમિત સુખ પ્રાપ્ત કરે છે. તેવા જીવો વધુમાં વધુ સાત કે આઠ ભવો કરે

છે. (શ્રી ભગવતી આરાધના)

સમ્ચગ્દર્શન, સમ્ચગ્જ્ઞાનથી આત્મા અને દેહની પૃથક્તા સમજી ચારિત્ર અને તપને આરાધનારૂપ સમાધિમરણ એ આત્મહત્યા નથી પણ મહાન કર્મ નિર્જરાનું સાધન છે. સંથારાની વિધિ: (પૂર્યપ્રકાશ સ્તવનમાં દશ પ્રકારની આરાધના છે.)

રોહિણેય મુનિએ પરમતત્ત્વને મેળવવા અનશન કરવા પૂર્વે દશ પ્રકારની આરાધના કરી.

(૧) તેમણે સૌ પ્રથમ સ્વીકૃત વ્રતોમાં લાગેલા દોષોની પ્રતિક્રમણ દ્વારા આલોચના કરી, શુદ્ધિ મેળવી. (૨) ત્યાર પછી પુનઃ મહાવ્રતો ભણ્યા. (૩) સર્વ જીવો સાથે ક્ષમાપના કરી મૈત્રીભા સ્થાપિત કર્યો. (૪) અઢાર પાપસ્થાનકોનો પરિહાર કર્યો. (૫) અરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ અને ધર્મનૃં શરણું સ્વીકાર્યું. (૬) દુષ્કૃત્યોની નિંદા કરી (७) સુકૃત્યોની અનુમોદના કરી. (૮) શુદ્ધ ભાવના ભાવે (૯) ગુરુવંદન કરી ગુરુમુખેથી અનશનના પ્રત્યાખ્યાન કર્યા. (૧૦) નવકાર મંત્રનું સ્મરણ કર્યું.

રોહિણેય મુનિએ જીવનની ઢળતી સંધ્યાએ હૈયાના ઉલ્લાસપૂર્વક કર્મસત્તા સામે ઝઝૂમવ પાદપોપગમન અનશનના પ્રત્યાખ્યાન કર્યા. તેઓ શરીરના હલનચલન વિના નિશ્ચેષ્ટ, અચલ બર્ન ડાબના સંથારા પર સૂતા. તેમણે પડખું પણ ફેરવ્યું નહીં કે અંગોપાંગ પણ હલાવ્યા નહીં.

તપસ્વી રોહિણેય મુનિ સમાધિમરણના પ્રભાવે મૃત્યુ પામી દેવલોક\*(સવાર્થસિફ્ર વિમાન)માં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

દેવગતિનું આચુષ્ય પૂર્ણ કરી રોહિણેય મુનિનો આત્મા ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમ માનવભવમાં અવતરશે. મનુષ્ય જન્મમાં પુનઃ સર્વવિરતિ ધર્મ અંગીકાર કરશે.

આઠ પ્રકારની માટીના લેપથી લેપાચેલું તુબડું પાણીના તળીચે રહે છે પરંતુ જેમ માટીનો લેપ્ દૂર થતાં તુબડું સહજ પાણીની ઉપર તરે છે, તેમ વિશુદ્ધ તપ અને નિરતિચાર સંચમની ઉત્કૃષ્ટ સાધન વડે આઠે કર્મોનું ઉન્મૂલન કરી જીવ હલકો બની ચૌદ રાજલોકના મથાળે સિદ્ધિ નામના સ્થાનમ પહોંચશે. ત્યાં મુકત બની આદિ અનંતકાળ સુધી રહેશે. કુમારિકા સ્ત્રીને પ્રથમ સંચોગે થતા આનંદને જેમ રોહિણેય મુનિનો આત્મા સિદ્ધાલયમાં જઇ પરમ બ્રહ્મનો આનંદ અનુભવશે. તે સુખ ઉપમાતીત અનુપમેય અને અચિંત્ય છે.

''આપ આપ મેં સ્થિત હુચે, તરૂથેં અિન ઉદ્યોગ;

સેવત આપહિ આપકું, ત્યું પરમાતમ હોત.''(સમાધિશતક-૮૪)

જિનનું સ્વરૂપ માનવમાં ખુદમાં અંતર્હિત છે. 'આપ પદ' આપમાં જ છુપાચેલું છે. આપ જે 'આપ'ની જ સેવા કરે તો એ પડદો ઉંચકાઇ જાયને 'આપ પદ' ખૂલ્લું થઇ જાય.

અિનનો પ્રકાશ તરણી - કાષ્ઠમાં છુપાચેલો છે. બે કાષ્ઠ અથડાય એટલી જ વાર છુપાચેલો એ અિન ખુલ્લો થઇ જાય છે.

આત્મા પોતે જ 'પરમાત્મા' છે. સમ્ચગ્દર્શન, સમ્ચગ્જ્ઞાન અને સમ્ચગ્શારિત્ર તો (મોહરાજાને પરાસ્ત કરી) જીવાત્મા પોતાનું નિજ સ્વરૂપ (પરમાત્મા) પ્રાપ્ત કરે છે.

<sup>\*</sup> સંસ્કૃત હસ્તપ્રત, કડી-૪७૦ અનુસાર રોહિણેચ મુનિ સવાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં એકાવતારીપણે અવતર્ચા.

#### 'સમાધિશતક'માં આચાર્ચપ્રવર કહે છે :

''સેવત પરમ પરમાતમા, લહે ભવિકા તસ રૂપ; બતિચાં સેવત જ્યોતિકું, હોવત જ્યોતિ સ્વરૂપ.''||૮૩||

સિદ્ધશિલાનાં સુખ જેના લલાટે લખાચાં છે, તે પરમાત્માને સેવે તો જ નિજ સ્વરૂપ પામી શકે છે. ભલે, તે જીવ અંધારે અથકાતો હોય પણ એના અંતરમાં ઝળહળ જયોતિ અપાર છુપાયેલી છે. પ્રભુસેવા (જિનાજ્ઞા પ્રત્યે શ્રદ્ધા અને આચરણ) એ જ્યોત પરનું મોહરૂપી આવરણ ફગાવી દે છે. જ્યોતને અડવા માત્રથી જ દિવેલને દિવેટવાળો દિવો જયોતિમય બની જાય છે.

આવા વિશિષ્ટ પુણ્યશાળી, ઉત્તમ પુરુષના ગુણકીર્તન કરતાં પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય ઉપાર્જન થાય છે.

#### શિક્ષા પ્રેરણાઃ

- (૧) પેટિયું રળવા રોહિણેય કુમારે ઝનૂની પ્રયત્ન કર્યા. તેનો બળાપો તેણે નગરમાં ઠાલવ્યો. અનુચિત અજ્ઞા, વચનનો ભંગ કે અવિચારી પગલા ભરવાથી રોહિણેયકુમાર ચોરી કરવા પ્રેરાયો. મહારાજા શ્રેણિકની રાજધાનીમાં અશાંતિ વધી. રાજાની ઇજજત પણ ઘટી. તે ન પકડાયો ત્યાં સુધી રાજાનો જીવ તાળવે ચોંટેલો રહ્યો. આવેશ, ઉત્તેજના એ વેરઝેર અને કડવાશનાં વૃક્ષનાં ખાતરપાણી છે.
- (૨) પગમાં કાંટો ભોંકાયો અને જિનવચન કાનમાં પડ્યા તે પરથી તારણ નીકળે છે કે 'જે થવાનું હોય તે થઇને જ રહે છે' અન્થથા નિત્ય ચોરી કરનારો, પ્રભુના વેણ પ્રત્યે દ્વેષ ધરનારો રોહિણેચકુમાર જિનના વેણ કયાંથી સાંભળી શકે ? વળી, તે સમયે પ્રભુએ દેવગતિ વિશે દેશના આપી તે પણ કેવું આશ્ચર્ય! સૌથી મોટું આશ્ચર્ય તો એ છે કે મહામંત્રી અભયકુમારે રચેલ પ્રપંચ પણ દેવભવનો જ!.

સર્વજ્ઞ ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ ભવિષ્યમાં થનારી ઘટનાથી પ્રતિબોધ પમાડવા જ રોહિશેયકુમાર જેવા ભવ્યાત્મા પર અપાર કરૂણા વરસાવી, તેવી દેશના આપી હશે.

- (3) કોઇ પણ વ્યકિતના ભૂતકાળના જીવન પરથી વર્તમાન સમયમાં તેના પર ઘૃણા કે નિંદા કરવી તે સંજળનતા નહિ પરંતુ દુર્જનતા છે. પ્રાય: દષ્ટિ બદલાતાં દિશા પણ બદલાય છે. ભૂતકાળની દષ્ટિથી જ વ્યકિતને જોતાં રહેવું એ માનવીની તુચ્છ અને મલિન વૃત્તિ છે. પાપીમાં પાપી પ્રાણી પણ પોતાનું જીવન પરિવર્તિત કરી શકે છે, ઇતિહાસ તેનો સાક્ષી છે. પ્રદેશીરાજા, અર્જુનમાળી, પ્રભવ ચોર, વાલિયો લૂંટારો અને દસ્યુરાજ રોહિણેય ઇત્થાદિ તેનાં સચોટ ઉદાહરણો છે.
- (૪) સેંકડો માનવોની સંપત્તિ આંચકી લેનારા રોહિણેય ચોર પ્રત્યે ભગવાન મહાવીરે અંશ માત્ર ઘૃણાનો વ્યવહાર ન કર્યો. અરે ! ચોરથી પરેશાન મહારાજા શ્રેણિક કે મહામંત્રી અભયકુમારે તેના પ્રત્યે સહેજ પણ અણગમો વ્યક્ત ન કર્યો. તેની સંયમની ભાવનાને ધુત્કારી ન કાઢતાં તેની પરિચર્યા કરી. મહારાજા શ્રેણિકે પોતાના પુત્ર મેઘકુમારનો જેવી રીતે દીક્ષામહોત્સવ ઉજવ્યો તેવી જ રીતે રોહિણેયકુમારનો દીક્ષામહોત્સવ ઉજવ્યો.

ભગવાને રોહિણેચકુમાર જેવા ચોરને શ્રમણ સંઘમાં સ્થાન આપ્યું, તેમાં જૈનધર્મની

હદયની વિશાળતાનો આદર્શ જોવા મળે છે. આ ગુણ જીવનમાં ઉતારી તુચ્છતા, સંકુચિતવૃત્તિ આદિ અવગુણોને તિલાંજલિ આપવી જોઇએ.

- (૫) રોહિણેચકુમારે તત્ક્ષણ પોતાના દોષોનું શોધન કરી જીવન અને વિચારોને તીવ્ર ગતિથી પરિવર્તિત કર્ચા. આપણે પણ માન, અપમાન, ઇર્ષા-દ્વેષ, હઠાગ્રહ-કદાગ્રહ આદિ વૃત્તિઓનું ઉપશમન કરી જીવનમાં પરિવર્તન લાવવું જોઇએ. એમ કરવું તેમાંજ મનુષ્ય જીવનની સાર્થકતા છે.
- (ફ) આપણા જીવન વ્યવહારમાં ધાર્મિકતા, ઉદારતા, સરળતા, નમ્રતા, શાંતિ, ક્ષમા, વિચારોની પવિત્રતા, પાપી અને ધર્મી પ્રત્યે સમાન વ્યવહાર ભાવ આવે ત્યારે જ રોહિણેચકુમાર જેવા પવિત્ર આત્માઓનાં ઉદાહરણ સાંભળવાનો સાચા અર્થમાં લાભ થયો કહેવાય.
- (૭) ગૃહસ્થ જીવન હોય કે સંયમી જીવન હોય, આપણાં જીવનમાં શાંતિ, પ્રેમ, પ્રમોદ ભાવના, મૈશ્રી ભાવના, કરુણાભાવના, મધ્યસ્થ ભાવના અને સમભાવની વૃદ્ધિ થવી જોઇએ. કોઇ પણ વ્યકિત પ્રત્યે અમૈશ્રી, અપ્રેમ, વિષમભાવ હોય તો સાચા અર્થમાં ધર્મનું પરિણમન થતું નથી.
- (૮) તપસ્વી રોહિણેચમુનિના જીવનમાંથી સરળતા, પાપભીરુતા, ધર્મપ્રેમની ઉત્કૃષ્ટતા, દઢતાનો બોધપાઠ લેવા જેવો છે. દેહને ધર્મનું સાધન સમજી જીવનની અંતિમ વેળાએ વિવેક સહિત સંથશે કરવાની શિક્ષા પણ અનુમોદનીય છે.
- (૯) મહાપુરુષોના સત્સંગથી વ્યસની ચોર પણ પોતાના કુકૃત્થને છોડી સજજન બની શકે છે.
- (૧૦) માનવીનું મન એવું છે કે તે સ્વર્ગનું અને નરકનું સર્જન કરે છે. ઊંચી ભાવના અને ઈષ્ટ વિચારોથી તે ઊંચું સ્વર્ગ સર્જે છે, જ્યારે નિકૃષ્ઠ ભાવના તેમજ અનિષ્ટ વિચારોથી નિમ્ન નરક સર્જે છે.
- (૧૧) ધર્મી આત્મામાં ઔદાર્ચ(ઔચિત્થ), દાક્ષિણ્ય(વિવેકચુક્ત વ્યવહાર); પાપ જુગુપ્સા(પાપ પ્રત્યે અણગમો), નિર્મળ બોધ(પરિણામોમાં નિર્મળતા), જન પ્રિયતા(સૌમ્ય પ્રકૃતિ) હોવી જરૂરી છે. આ ભૂમિકા આવ્યા પછી આત્માનું ઉર્દ્ધાગમન સરળ બને છે.

## हुंढ़। : २२

ઉપજઇ નહી સંસારમાહા, રોહણીઉ રિષિરાય; ઉત્તમ નર જાણી કરી, રીષભ કવી ગુણગાય

... 3२८

અર્થ: રોહિણેય મહર્ષિ હવે પુન: સંસારમાં (જન્મ-મરણરૂપી શૃંખલામાંથી મુક્ત થવાથી) ઉત્પન્ન નહીં થાય. રોહિણેયકુમાર એક ઉત્તમ મહાપુરુષ છે, એવું જાણી ૠષભદાસ કવિ તેમના ગુણકીર્તન કરે છે.

#### ଥାପ : ୧७ - ଜଣହା ଥାଉଥ

(દૃશી : કહેરાણ કરણિ વૈંગ ગૈદા સાગ્ર)

ગુણગાઉ રોહણીઆ કેરા, વીર તણો સિધ જેહો જી; વશન નીવારી, સંચમ ધારી, નીચ ગતિ ગામી તેહો જી; ગુણ ગાઉં રોહણિઆ કેરા, વીર તણો સિધ જેહો જી ... આંચલી

... 326

| ગણતા ભણતા સુણતા સુખ બહુ, નામઇ નવનીદિ થાઇ જી;<br>એશા પૂરષની કથા કરંતા, ચ્ચર (ચિર) કાલ પાતિગ જાઇ જી. | ગુણ ૩૩૦         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| રિધિ રમણિ, ઘર રુપ ભલેરું, ઉતમ કુલ બહુ થાઇ જી,                                                      | _               |
| રોહણીઓનું નામ જપંતા, સકલ સીધિ ઘરિ થાઇ જી.                                                          | યુણ ૩૩૧         |
| એશા પૂરષની કથા સૂણી નઇ, ચેતઇ નર ગુણવંતો જી                                                         |                 |
| પાપ કરમથી પાછો ભાગઇ, તે જગિ ઉતમ જંતો જી.                                                           | ગુણ ૩૩૨         |
| કરણ રસર્ઇ કરી મુખ માંડતા, પાતીગ નવિ પરહરતા જી;                                                     |                 |
| શુકના પાઠ પરિ તસ પરઠો, મછ પર્રિ નર તરતો જી.                                                        | ગુણ 333         |
| જલ ધોઇ તે ન થયો ચોખો, બહુલ કરમ નર એહેવા જી;                                                        |                 |
| વીર વચન જલમાહા ઝીલંતા, રહયા તેહેવાના તેહેવા જી.                                                    | ગુણ ૩૩૪         |
| સૂકો રામનું નામ જયંતો પણિ કાંઇ ભેદ ન જાણઇ જી;                                                      |                 |
| કરણ વિત જિન વચન સુણંતો, મનિ વઇરાગ ન આણઇ જી.                                                        | ગુણ ૩૩૫         |
| સુધિ સાભલિનિં શું સાધ્યું, ચેત્થા તે નર સારો જી;                                                   |                 |
| રોહણીઆ પરિ સંચમ લેતા, કઇ શ્રાવક વ્રત બારો જી.                                                      | ગુણ ૩૩૬         |
| અનુંકરમિં સૂરના સૂખ પામઇ, પછઇ મુગતિ માહા જાઇ જી;                                                   |                 |
| રોહણ કુમરનો રાસ રચંતા, સકલ સંધ સૂખ થાઇ જી.                                                         | ગુણ <b>3</b> 3¢ |
| રચ્ચો રાસ શ્રીબાવતી માહઇં, જીહા બહુજનનો વાસો જી;                                                   |                 |
| દૂરગ ભલો જિન મંદીર મોટા, સાથર તીરિ આવાસો જી.                                                       | ગુણ ૩૩૮         |
| પોષેધશાલાં, મૂની વાંચાલા, પૂજા મોહૌછવ થાઇ જી;                                                      |                 |
| તેશઇ સ્થાનકિ એ રાસ રચ્ચો મઇં, સહઇ ગુરૂ ચરણ પસાઇં જી.                                               | ગુણ ૩૩૯         |
| તપગછ નાયક સુભ સુખદાયક, તીજચાનંદ ગુણધારી જી;                                                        |                 |
| મીઠી મધૂરી જેહની વાણી, જેણઇ તારચાં નર નારી જી.                                                     | ગુણ ૩૪૦         |
| શ્રાવક તેહનો સમકીતદારી, પૂજઇ જિનવર પાઇ જી;                                                         |                 |
| પ્રાગવંશ સાંગણ સૂત સોહઇ, ૠષભદાસ ગુણ ગાઇ જી.                                                        | ગુણ ૩૪૧         |
| સંવત દીગ દીગ રસ ભુ ભાખું, પોસ માસ ત્થાઢા સારો જુ;                                                  | 21121 2212      |
| ઉજલ સાતમિ દોષ રહીત છઇ, પ્રગટઉ દઇ ગુરુ વારો જી.                                                     | ગુણ ૩૪૨         |
| ભલો સંવછર વીક્રમ ત્થારઇ, વરસઇ મુકામે મેઘ છુ;                                                       | 4181 4W4        |
| સૂભગ્ય સુકાલ હોઇ જગમાહઇ, દીપઇ પૂર્ય નાદેહો જી.                                                     | ગુણ ૩૪૩         |
| શુભ લગનઇ નઇ, સાર નંખ્યત્રઇ, કીદ્યો રાસ રસાલો જી;                                                   | 21101 20404     |
| રીષભ કહઇ રોહણીઆ નામઇ, સુખ પામ્ચો ચ્ચર(ચિર) કાલો જી.                                                | ગુહા ૩૦૦        |
| ઇતિ શ્રી રોહણીઆ રાસ સંપૂરણ [[૧]] લખીત સંઘવી ૠષભદાસ                                                 | اسا             |
| સાંગણ [[૧]] ગાશા - ૩૪૪; સં. ૧૬૮૮; પોષ સુ ૧; ગુરુવાર; ખંભ                                           |                 |
| શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર, શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર<br>કોળા, ગાંધીનગર. પ્રત ક. ૧૩૮७૦     | •               |
| ठाणा, पादावरार. अत ५. ५५८७०                                                                        |                 |

કારણકે વ્યસનનું નિવારણ કરી વિરતિધર બન્યા અન્યથા તેઓ દુર્ગતિગામી થાત. તેવા પ્રબુદ્ધ

અર્થ :

(કવિ કહે છે) ભગવાન મહાવીર સ્વામીના શિष્ય રોહિણેયમુનિનાં હું ગુણગાન કરું છું

| આત્માના હું ગુણકીર્તન કરું છું૩૨૯.                                                            |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| તેમનું નામ સ્મરણ ગણતાં, ભણતાં, સાભળતાં ઘણું સુખ મળે છે. તેમનાં નામે નવનિધિ                    |  |  |  |  |
| મળે છે. આવા ઉત્તમ પુરુષની કથા કરતાં લાંબા કાળના પાપ નાશ પામે છે330.                           |  |  |  |  |
| રોહિણેચકુમારનું નામ જપતાં આવાસે સંપત્તિ પ્રાપ્ત થશે. ઘરમાં ઉત્તમ, સ્વરૂપવાન સ્ત્રીનું         |  |  |  |  |
| સુખ પ્રાપ્ત થશે, અતિ ઉત્તમ ફુળમાં જન્મ થશે તેમજ ઘરમાં સર્વ પ્રકારની સિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત થશે33૧.   |  |  |  |  |
| આવા મહાન મહાપુરુષની કથા શ્રવણ કરીને જે ગુણવાન પુરુષો પાપકર્મથી ભચભીત બની                      |  |  |  |  |
| પાછા ફરશે; તેઓ જગતમાં ઉત્તમ પ્રાણી કહેવાશે33ર.                                                |  |  |  |  |
| ફક્ત કર્ણેન્દ્રિયના વિષયનું પોષણ કરવા (કાનને સારું લાગે તે ) માટે સાંભળવાથી                   |  |  |  |  |
| પાપકર્મીનો નાશ થતો નથી. તે તો પોપટીચા પાઠ જેવું નિર્સ્થક છે. તેવા જીવ માછલાની જેમ સંસાર       |  |  |  |  |
| સાગરમાં તરતાં રહે છે333.                                                                      |  |  |  |  |
| મત્સ્ચ જલમાં ૨હેવા છતાં શુદ્ધ થતો નથી (પોતાની દુર્ગંધ છોડતો નથી) તેમ ભારે કર્મી               |  |  |  |  |
| જીવો જિનવચન રૂપી જળમાં ઝીલવા છતાં તેવાને તેવા જ રહે છે.(તેઓ પોતાની અશુદ્ધિ, ખામી કે           |  |  |  |  |
| કર્મીને છોડતાં નથી.)33૪:                                                                      |  |  |  |  |
| પોપટ શીખવ્યા પ્રમાણે રામ-રામ જપે છે પરંતુ જેનો ભેદ જાણતો નથી (બિલાડી તેનું                    |  |  |  |  |
| ભક્ષણકરવા આવે ત્યારે પણ તે ઉડતો નથી). કર્ણપ્રિય માનવો પણ જિનવચન શ્રવણ કરે છે. પરંતુ           |  |  |  |  |
| મનમાં વૈરાગ્ય પ્રગટાવતા નથી33૫.                                                               |  |  |  |  |
| એ પ્રમાણે જિનવચન શ્રવણ કરવાથી જુવાત્માએ શું સાધ્યું ? (શું મેળવ્યું ?) ઉત્તમ,નર               |  |  |  |  |
| એક વખત જિન વચન શ્રવણ કરી જાગી જાય છે. તેઓ રોહિણેયકુમારની જેમ સંયમ અંગીકાર કરે છે              |  |  |  |  |
| અથવા કોઈ જીવ દેશવિસ્તિ ધર્મના પ્રત્યાખ્યાન કરે છે33૬.                                         |  |  |  |  |
| તેવા જીવો અનુક્રમે દેવલોકના સુખો મેળવે છે ત્યાર પછી મુક્તિ સુખના ભાગી બને છે.                 |  |  |  |  |
| રોહિણેચકુમારનો રાસ રચતાં સકલ સંઘમાં સુખશાંતિ થઈ છે330.                                        |  |  |  |  |
| આ રાસકૃતિનું કવન ત્રંબાવટી-ખંભાત નગરીમાં થયું છે. ત્થાં ઘણાં લોકો વસવાટ કરે છે                |  |  |  |  |
| (ખંભાત નગરીમાં ગીચ વસ્તી છે.) નગરને ફરતો મોટો કિલ્લો છે. તેમજ ત્થાં ઘણાં ઉંચા અને વિશાળ       |  |  |  |  |
| જિનાલયો છે. ખંભાત નગરી સાગર તટે વસેલી છે33૮.                                                  |  |  |  |  |
| ખંભાત નગરીમાં વિદ્ધાન મુનિ ભગવંતો પૌષધશાળામાં રહે છે. ત્થાં પૂજા મહોત્સવ થતાં                 |  |  |  |  |
| રહે છે. તે સ્થાનકે સદ્ગુરુનાં ચરણની કૃપા મેળવી આ રાસ મેં રચ્ચો છે336.                         |  |  |  |  |
| તપગચ્છના નાચક, શુભચરિત, સુખદાચક, અનંત ગુણધારી વિજયાનંદ સ્વામી છે.                             |  |  |  |  |
| જેમની વાણી મીઠી અને મધુરી છે. જેમણે અનેક સ્ત્રી પુરુષોને (ધર્મોપદેશથી સંસારમાંથી) ઉગાર્થા છે. |  |  |  |  |
| 886<br>                                                                                       |  |  |  |  |
| વિજયાનંદ ગરનો હું સમકિત સહિત બારવ્રતઘારી શ્રાવક છું. હું જિનેશ્વર ભગવંતના                     |  |  |  |  |

ચરણોનું પૂજન કરું છું. પ્રાગ્વંશ નામના કુળમાં સંઘવી સાંગણ શોભે છે. તેમનો પુત્ર (હું) કવિ ૠષભદાસ ગુણગાન ગાઉં છું. ...૩૪૧.

સંવત દીગ્ઇદિશા ૮; દીગ્ઇદિશા ૮; રસઇસ્વાદ ૬; ભુઇભૂમિ ૧ અર્થાત્ ૧૬૮૮ સંવત, પોષમાસમાં, સુદિ સપ્તમીએ, દોષ રહિત (શુભ મુહૂર્તે), પ્રગટ એવા ગુરુવારે આ રાસ રચાયો છે.

...3४₹.

વિક્રમ સંવચ્છર ભલો (સારો) હતો. વરસાદ સારો હતો. સુભક્ષ્ય, સુકાલ જગમાં હતો. લોકો તેથી શોભી રહ્યાં હતાં. ....3૪૩.

(જ્યોતિષ મુજબ) શુભ લગ્ન હતું. નક્ષત્ર ઉત્તમ હતું. ત્યારે આ રાસ રચ્ચો છે. કવિ ઋષભદાસ કહે છે કે રોહિણેચકુમારના નામ સ્મરણથી હું ચિરકાળનું સુખ પામ્યો છું. ....૩૪૪.

## વિવેચન

પ્રસ્તુત ઢાળ રાસનો કલશ કાવ્ય છે. રાસના અંતે કડી-૩૩૧માં કવિએ ફલશ્રુતિ દર્શાવી છે. ઉત્તમ પુરુષોનું કવન, નામસ્મરણ અને ગુણસ્તુતિ દ્રવ્યલાભ અને ભાવલાભ પ્રદાન કરે છે.

द्रव्यसाल :

(૧) આવાસે લક્ષ્મી દેવીની મહેર થાય છે. (૨) ઘરમાં સુખ-સંપત્તિનો યોગ થાય છે. (૩) ઉત્તમ કુળમાં જન્મ થાય છે. (૪) જીવનમાં સૌંદર્ચવાન અને ગુણવાન સ્ત્રીનો યોગ થાય છે. (૫) : ઉત્તમ પ્રકારની ભૌતિક સુવિધાઓ પ્રાપ્ત થાય છે.

ભાવ લાભઃ

(૧) પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય ઉપાર્જન થાય છે. (૨) આત્મિક ગુણોરૂપી નિધિ પ્રગટે છે. (૩) પાપકર્મોનો નાશ થાય છે. (૪) અનંત કર્મોની નિર્જરા થાય છે. (૫) કથાનું શ્રવણ કરતાં ઉત્કૃષ્ટ ૨સ ઉદ્દભવે તો સમ્યક્દર્શન પ્રાપ્ત થાય છે.

ઉત્તમ પુરુષો (ચોગી-મહાત્મા) ની કથા શ્રવણ કરનાર ભવ્યાત્મા જો ખરેખર કર્મથી ભયભીત બની અકર્મી બનવાનો પુરુષાર્થ કરે તો તે જગતમાં ઉત્તમ પ્રાણી કહેવાય છે. તે વિશ્વવંદનીય બને છે. તેવો જીવાત્મા સ્વકલ્યાણની સાથે સાથે પરકલ્યાણ કરી 'તિન્નાણં - તારચાણં' બને છે.

તેનાથી વિપરીત જે જીવાત્મા કામધેનુ સમાન અમૂલ્ય જિનવાણીનું શ્રવણ ફકત કર્ણીન્દ્રયના વિષયનું પોષણ કરવા, માત્ર રસાસ્વાદ ખાતર કે કર્ણપ્રિય બનવા માટે કરે છે તેવા જીવાત્માને કોઇ વિશેષ લાભ થતો નથી. તેના સંદર્ભમાં કવિ પોપટ અને મત્સ્થના દષ્ટાંત આપી ઉપર્યુક્ત સમોકિતનું સમર્થન કરે છે.

પોપટની જેમ શૂન્થમનસ્ક બની 'રામ રામ' નો પાઠ બોલતા રહેવાથી શું સરે ? તેમ ફક્ત ઓઘ સંજ્ઞાએ, રસ વિના જિનવાણીનું શ્રવણ કરવાથી શું સરે ? આવા શ્રવણો અવ્યવહારરાશીમાં જીવાત્માએ અનંત વાર કર્યાં છે.

વળી, મતસ્ય પાણીમાં રહેવા છતાં, પોતાની દુર્ગંધ છોડતો નથી કે શુદ્ધ થતો નથી, તેમ દુર્ભવ્ય અભવ્ય જીવો જિનવાણીનું શ્રવણ કર્યા છતાં પોતાના હઠાગ્રહ, કદાગ્રહ કે પોતાની વિપરીત માન્યતાઓથી દૂર થતાં નથી તેથી જિનવાણીનું શ્રવણ કર્યા છતાં અવદારણ ન થવાથી સંવેગ નિર્વેદના ભાવો ઉદ્દભવતાં નથી.

ઉત્તમ પુરુષો ફકત એક જ વખત જિનવાણીનું શ્રવણ કરી રોહિણેયકુમાર, મેઘકુમાર, ગજસુકુમારની જેમ વીર્થ સ્કુરાયમાન થતાં સર્વવિરતિ ધર્મ પ્રાપ્ત કરે છે. તેવો જીવાતમા જિનવાણીનું શ્રવણ, મનન અને નિદિધ્યાસન રૂપ સમ્યક્ પરાક્રમ કરી આ સંસાર સાગરને તરી સિદ્ધગતિ નામના કિનારે પહોંચે છે.

''તિહાં આપ સ્વરૂપે સદા આપ જુએ.'' સાધક પોતાના નિર્મળ સ્વરૂપને સદા દેખ્યા કરે, અનુભવ્યા કરે છે.

કેટલાક અલ્પ પરાક્રમી જીવોમાં સર્વોચ્ચ શ્રેષ્ઠ સર્વવિરતિ ધર્મ અંગીકાર કરી જગતના સર્વ જીવોને અભયદાન દેવાનું સામર્થ્ય કે ક્ષમતા હોતી નથી તેવા જીવો જિનવાણીના શ્રવણથી દેશવિરતિ ધર્મ સ્વીકારે છે. આવા જીવો આનંદ, કામદેવ આદિ શ્રાવકોની જેમ અંશે પણ હિંસા, અસત્ય, ચોરી, અબ્રહ્મ અને પરિગ્રહની મર્ચાદા કરી પરિત સંસારી બને છે.

દેશવિરતિ શ્રાવક પણ નિરતિચારપણે આંશિક વ્રતોનું પાલન કરતાં ઉત્કૃષ્ટ બારમા દેવલોક સુધી પહોંચી દેવ ભવનું ઉત્તમ સુખ માણી શકે છે.

સંક્ષેપમાં, જિનવાણી દેવ, મનુષ્ય અને અપવર્ગ (મોક્ષ) નાં સુખ પ્રદાન કરાવી શકે તેવી શ્રમતા ધરાવે છે.

## ખંભાતનું વર્શન :

કડી-336 થી 3૪૨ માં કવિ સંક્ષિપ્તમાં ખંભાત શહેર, પોતાના ગુરુ અને વડીલોનો પરિચય આપે છે. કવિની હીરવિજયસૂરિ રાસ, કુમારપાળ રાસ, ભરત-બાહુબલિ રાસ ઇત્થાદિ અન્ય રાસકૃતિઓ પરથી ખંભાત, ખંભાતના રહેવાસી, તેમનો પહેરવેશ તથા કવિનો પરિચય ઇત્થાદિ ઘણી રસપ્રદ માહિતી મળે છે.

રાસકર્તા કવિ ૠષભદાસ ગુજરાતની સમૃદ્ધ ખંભાત નગરીના વતની હતા. તે સમયે ખંભાત નગરી વ્યાપારનું મુખ્ય કેન્દ્ર અથવા મથક હોવાથી ત્યાં પરદેશથી ઘણા લોકો આવીને વસ્યા હતા. વર્તમાન સમયમાં ભારતમાં જેમ મુંબઇ શહેર ગીચ વસ્તીવાળું છે, તેમ વિક્રમની સોળમી-સત્તરમી સદીમાં ખંભાત ગુજરાતનું સૌથી વધુ સમૃદ્ધ શહેર હતું તેથી ત્યાં ગીચ વસ્તી હતી. ખંભાત નગરી સાગર કિનારે વસેલી હતી તેથી તે નગર વ્યાપાર માટે પ્રસિદ્ધ હતું. લોકો પ્રાય: વેપાર માટે તે નગરીમાં રહેવાનું વધુ પસંદ કરતા હતા. તે સમયે લોક વસવાટ માટે ખંભાત શહેર અનુકુળ હતું. ખંભાત નગરની સુરક્ષા હેતુ તેને ફરતો મોટો કિલ્લો પણ હતો. જે ખંભાત નગરની સુરક્ષા અને શોભા હતી. તે સમયે મોગલોનું સામ્રાજ્ય હતું.

ખંભાત નગરના નાગરિકોમાં ગણતરીની દષ્ટિએ પ્રાય: જૈનદર્મી વધુ હોવા જોઇએ તેથી જ તે સમચે ત્યાં વિશાળ અને ઉંચા જિનાલયો પ્રતિષ્ઠિત થયાં હતાં. વળી, ત્યાંનાં જૈન શ્રાવકો શ્રીમંત હશે તેથી આવા ભવ્ય જિનાલયોનું નિર્માણ થયું હોવું જોઇએ. ખંભાત નગરમાં ઘણા જિનાલયો હતાં, તેમ ત્યાં ગુરુ ભગવંતોને રહેવા માટે ઘણા ઉપાશ્રયો હતાં. ગુરુ ભગવંતો આ નગરીમાં નિર્દોષ ચારિત્ર પાળી શકતા હતા તેથી તે સ્થળે રહેવાનું વધુ પસંદ કરતા હતા.

રાસકર્તા કવિ ઋષભદાસના દાદા મહીરાજ જૈનોના વિખ્યાત તપગચ્છના મૂર્તિપૂજક શ્વેતાંબર વીસા પોરવાડ જૈન હતા. તેમના સમયમાં તપગચ્છની ૫૮ મી પાટે અકબર બાદશાહને પ્રતિબોધક આચાર્ચ શ્રી હીરવિજયસૂરિ હતા. કવિ હીરવિજયસૂરિ અને તેમના શિષ્ય પરિવાર સાથે ખૂબ જ ઘનિષ્ઠ સંબંધ ધરાવતા હતા. નાનપણથી જ કવિ ૠષભદાસ દાદાની આંગળી પકડી ગુરુ ભગવંતોનાં દર્શન કરવા જતા હશે તેથી તપગચ્છના સર્વ સંતો સાથે નિકટનો પરિચય હતો. સંતોની વિશિષ્ટ કૃપાથી જ તેમણે જ્ઞાન સંપાદના કરી ઘણી રાસકૃતિઓ રચી છે; એવુ કવિ કડી-૩૪૦ માં જણાવે છે.

## ગુરૂ પરિચય :

પ્રસ્તુત રોહિણેય રાસ કૃતિમાં કવિ તપગચ્છરૂપી આકાશમાં સૂર્ય સમાન હીરવિજયસૂરિના શિષ્ય વિજયસેનસૂરિ અને તેમના શિષ્ય વિજયાનંદ સૂરિનો ગુરુ તરીકે ઉલ્લેખ કરે છે; જેઓ જૈનદાર્મના પ્રખર પ્રભાવક હતા. તેઓ વાદી પુરુષ હતા. જેમણે જૈન દાર્મોપદેશથી અનેક જુવાત્માઓને આ સંસાર સાગરમાંથી હાથ ત્રાલી બહાર કાઢયા હતા અર્થાત્ તેમના ભવ્ય ઉપદેશથી અનેક લોકો પ્રતિબોદ પામી અણગાર બન્યા હતા.

મહાવ્રતધારી વિજયાનંદ સૂરિ પાસે કવિએ બાર વ્રતના પ્રત્થાખ્યાન કર્યા હતા. અહીં કવિ બાર વ્રતધારી શ્રમણોપાસક હતા; એવું વિદિત થાય છે.

કવિ રાસકૃતિના અંતે સુગુરુ અને જિનેશ્વર ભગવંતની સ્તવના દ્વારા અંતિમ મંગલાચરણ કરે છે.

કડી- ૩૪૨ માં કવિ સ્વપરિચય આપે છે. વીસા પોરવાડ જ્ઞાતિના સંઘવી સાંગણના પુત્ર તરીકે પોતાને ઓળખાવે છે.

કડી-3૪૩ માં કવિ સમસ્યાની ભાષામાં રાસફૃતિની રચના સાલ જણાવે છે. આ રાસફૃતિનું કવન વિ.સં. ૧૬૮૮ માં, પોષ સુદ-સાતમ, શુભ મુહૂર્તે, ગુરુવારે થયું છે. તે વર્ષે વરસાદ સારો થવાથી ખંભાતમાં સુકાળ થયો હતો. લોકો પણ અત્યંત સુખી અને આનંદિત હતાં. આ રાસ ઉત્તમ નક્ષત્ર, શુભ લગ્નમાં રચાયો છે.

અનંત પુદ્ગલ પરાવર્તનથી વિરામ પામેલા મહાત્મા રોહિણેયનો રાસ આલેખતાં અંતે કવિ કહે છે કે, 'હું ચિરકાળનું સુખ (સ્વાધ્યાયથી અનંત કર્મની નિર્જરા - આત્મિક ઐશ્વર્ય) પામ્યો છું.' સંક્ષેપમાં, જિનવાણીનો સારોચે સાર 'જ્ઞાનાસાર'ના ચોથા મોહત્યાગષ્ટકમાં આવી જાય છે.

> शुद्धात्मद्रव्यमेवाहं शुद्धज्ञानं गुणो मम् । नान्योडहं न ममान्ये चेत्यदो मोहस्त्रमुल्बणम् ।।२ ।।

આત્માદ્રવ્ય હું વિશુદ્ધ જ્ઞાનગુણ મુજનો પણ શુદ્ધ; હું નહિ અન્ય નહિ હું, મોહને હણું આ શસ્ત્રથી હું.

શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની ઝાંખીને અટકાવનારું મોહનીય કર્મ છે. મોહની ગ્રંથિઓને તોડવાનું કાર્ચ જિનવાણીરૂપી એરણ વડે થાય છે.

અહંથી અર્હમ્ અને નિગોદથી સિદ્ધપદ સુધીની ચાત્રા કર્મભૂમિના સંજ્ઞી મનુષ્યમાં જ થઇ શકે છે. અન્ય ગતિઓમાં મોક્ષ પુરુષાર્થ શક્ય નથી. કર્મભૂમિના ભરત ક્ષેત્રમાં આવ્યા પછી મોક્ષનું પાથેય લીધા વિના જઈશું તો મૂર્ખિશરોમણિ ઠરશું.

ચોગીરાજ 'આનંદઘનજી' ગાય છે તેમ ગાઈએ.

''જંશ સુનો બાતાં, ચે હી મિલે તો મેરો ફેરો ટળે નિરંજન નાથ મોઢે કૈસે મિલેંગે…''

શ્રી ચિદાનંદજીની ગેચ રચના કહે છે :

''વાર અનંતી ચૂકયો ચેતન, ઈણ અવસર મત ચૂક.''

# પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૧ પાદનોંધ

- ૧. પ્રબુદ્ધ જીવન, નવેમ્બર-૨૦૧૧, પૃ.૨૦,૨૧. લે- પ્રા. પ્રતાપકુમાર જ. ઠોલિયા.
- ર. શ્રી આચારાંગ સૂત્ર, ૪/૨/૧૩૮.
- 3. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ.૨૦/૩૦, પૂ.૪૨૫.
- ૪. ચોગબિંદુ પ્રકરણ, ગા.63, પૂ.૪૫.
- ય. વૈરાગ્ય શતક, ગા. ૯૮, પૂ.૫૮.
- દુ. ચોગદષ્ટિ સમુચ્ચથ, ગા. ૮૧, પૂ.૩૧૦.
- થોગબિંદુ પ્રકરણ, ગા. ૮૦, પૂ.પર.
- ૮. જૈન સિદ્ધાંત દીપિકા ચતુર્થ પ્રકાશ, સૂ.૧, પૂ-૬૨.
- e. ६त्तराध्ययन सूत्र, अ.३, गा.३, पू.६७.
- ૧૦. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ.૩૩, ગા.૧, પૂ.૩૧૩.
- ૧૧. ઉત્તરાધ્યથન સૂત્ર, અ.૩૨, ગા.૯, પૂ.૨૮૨.
- ૧૨. કાર્તિકેચાનુપ્રેક્ષા ગ્રંથ, ગા. ૨૧૧, પૂ.૧૪૫.
- ૧૩. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ.૯, ગા.૩૪, પૂ.૧૬૮.
- ૧૪. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ.૩, ગા.૬, પૃ.૬૮.
- ં ૧૫. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ.૩૨, ગા.७, પૃ.૨૮૦.
  - ૧૬. ચોગદષ્ટિ સમુરચય, ગા.૧૯, પૃ.૮૯.
  - ૧७. સમાધિશતક, ગા.૮૧.
- . ૧૮. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ કૃત પંચાશક સૂ.૩,૪.
  - ૧૯. ધર્મસંગ્રહ, ગા.૧૮.
  - ૨૦. થોગબિંદુ, ગા.૩૫૪,૩૫૫, પૂ.૧७૩.
- રવં. ચોગદષ્ટિ સમુચ્ચય, ગા.૩૮, પૂ.૧૬૯.
- ૨૨: ઉપદેશપદ, ગા.૧૬૨.
- ૨૩. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૧૧, ગા.૩, પૃ.૨૦૦.
- ર૪. શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર, અ.૪, ગા.૧૦, પૃ.૮૫.
- રપ. વૈરાગ્ય કલ્પલતા, ગા.પદ્દ, પૃ.પ.
- ·२६. वैराञ्च इत्पलता, गा.६७८.
- રહ. શ્રી વિશેષાવશ્ચક ભાષ્ય, ગા.૧૨૨૯, પૃ.૪૫૫.
- २८. वैराञ्यशतह, गा.६७, पृ.३८.
- રલ. વૈરાગ્યશતક-ઈન્દ્રિય પરાજય શતક, ગા.૨૪, પૂ.૧૨.
- ૩૦. શ્રી ઠાણાંગસૂત્ર, સ્થા.-૩, ઉ.૧, પૂ.૧૬૯.
- 39. ચોગબિંદુ ગ્રંથ, શ્લોક ૧૧૦-૧૧૬, પૃ.૬૩-૬૫.
- ૩૨. ઉપદેશમાલા, ગા.૩૦, પૂ.७૦.
- ં ૩૩. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૩, ગા.૧૫, પૃ.७८.

- ૩૪. શ્રી ભગવત્ ગીતા, અ.૩, ગા.૩૪, પૃ.૧૪૪.
- ૩૫. શ્રી આચારાંગસૂત્ર, ૨/૪/૨.
- ૩૬. ઉપદેશપદ, ગા.૩૦૧.
- ३७. ज्ञानसार, अ.३, गा.९३६, पृ.२४५.
- ૩૮. શ્રી વિશેષાશ્ચક ભાષ્ય, ગા. ૧૩૪૧, ૧૩૪૨, પૃ.૪૮૨.
- ૩૯. સમાધિશતક ટીકા, પૃ.૧૩.
- ૪૦. શ્રી જૈનકથારત્નકોષ ભા.૧, પૂ.૪૦.
- ૪૧. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૯, ગા.૩૫.
- ૪૨. શ્રી તત્ત્વાર્થ સૂત્ર, અ.૬, ગા.૩.
- ૪૩. આઠ દષ્ટિની સજઝાય, ૩-૨.
- ૪૪. દ્વાંત્રિશિદ દ્વાંત્રિશિકા, ભા.૪, દ્વા.૧૫, ગા.૨, પૃ.૧૦૦७.
- ૪૫. ચોગદષ્ટિ સમુચ્ચથ, ગા.૫૩, પૃ.૨૨૪.
- ૪૬. ચોગદેષ્ટિ સમુચ્ચય, ગા.૫૪, પૂ.૨૨૬.
- ૪७. શ્રી ભગવદ્ગીતા, અ-૧૩, શ્લોક ૨૬, પૃ.૪७૦
- ૪૮. ઉપમિતિ ભવપ્રપંચા, પૂ.૨૮૨.
- ૪૯. જૈનકથાઓ ભાગ-૩७, પૃ.૨૧૮.
- ૫૦. જૈનકથારત્ન કોષ ભાઃ૧, પૂ.૪૦.
- ૫૧. નમન ઔર પૂજન, પૃ.૧૬૨
- ૫૨. ઉપદેશપદ, ગા.૧૯, યૃ.૪૮.
- ૫૩. ઉપદેશ સપ્તતિકા, પૃ.૧७.
- ષ૪. ઉપદેશ સપ્તતિકા, પૃ.૨૨ થી ૨૪.
- ૫૫. શ્રી ઉવવાઈ સૂત્ર, વિ.૧, સૂ.૧૧૫, પૃ.૧૦૬.
- ૫૬. શ્રી જીવાજીવાભિગમ, પ્રતિપત્તિ-૩, પૃ.૩૩૬/૩૩७.
- ૫૦. શ્રી ભગવતીસૂત્ર, શ.૧૪, ઉ.૮, પૃ.૧७૧.
- ૫૮. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂ. પ્ર-૩, પૃ.૩૩૮.
- ૫૯. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર, પૃ. ૬૨७.
- ૬૦. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર, પ્રતિ-૩, પૃ.૬૨૫.
- દ્વ. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર, પૃ. દ્વદ્.
- દ્દર. શ્રી જુવાજુવાભિગમ સૂત્ર, સૂ.૪૩, ધૃ.-૬૧૯.
- દુરૂ. શ્રી રાથપસેણીય સૂત્ર : વિ.૧, સૂ.૧૫૮, પૃ.૮૦.
- દુ૪. શ્રી જીવાજીવાભિમ સૂત્ર, પ્રતિ-૩, સૂ.૪૦, પૃ.૬૧૮.
- દુષ. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂ., પ્રતિ-૩, સૂ.-૬૨, પૃ-.૬૨७.
- દુદુ. શ્રી રાથપરોશીય સૂત્ર, પ્રથમ વિભાગ, પૃ.૮૬.
- દુહ. શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શ.હ/૧/૧.
- ૬૮. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂ., પ્રતિ-૩, પૃ.-૬૨७.
- દુલ. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂ., પ્રતિપત્તિ-૩, સૂ.-૪૧, પૃ.૬૧૯.

- ७०. શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શ.૧૧/૯/૪, પૂ.૩**७**७.
- ७૧. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂ., પ્રતિપ્રત્તિ-૧.
- હર. શ્રી જીવાજીવાભિગમ સૂત્ર, **પૃ.-**૬૧૯.
- ७३. શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર, ૫૯-૩૧.
- હ૪. શ્રી તત્ત્વાર્થ સૂત્ર, અ. ૨, સૂ. ૮, પૃ. ૮૦.
- ૭૫. સમ્મત્તમ્ સમકિતસાર રાસ : ઢાળ-૪૧, કડી-૭૬૬, પૃ.-૨૭૩
- **હદ્દ. જૈન કથાર્થે, પૂ.૨૩**૧.
- ७७. द्वात्रिशह् द्वात्रिशिष्ठा, १४/२, पू.६३८.
- ૭૮. દ્વાત્રિંશિંદ-દ્વાત્રિંશિંકા, ભા.૧, ૨/૧૧, પૃ.૫૯.
- ७६. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૨, અ.૩૨, ગા.७, પૃ.૨૮૦.
- ૮૦. ષોડ્શક, ૫/૩, પૂ. ૧૧૯.
- ૮૧. ઉપદેશમાલા, ગા.૨૬૮.
- ૮૨. ઉપદેશમાલા, ગા.૨૬૯.
- ૮૩. ચોગ સજ્ઝાય દૃ/દૃ.
- ૮૪. ઉપદેશમાલા, ભા.૪, ગા.૨૪૮, પૂ.૧૦૪.
- ૮૫. 'સમ્મત્તમ્' કવિ ઋષભદાસકૃત સમકિતસાર રાસ પૃ-७૫ થી ७८.
- ૮૬. દશવૈકાલિક સૂ., અ.૬, ગા.૧૧, પૃ.૨૪૯.
- ૮७. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર અ.૩ ગા.७, પૃ.૬७.
- ૮૮. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૩, ગા.૮, પૃ.७૧.
- ૮૯. સંબોધ પ્રકરણ, ગા.૧૦૧, પૃ.૮૪૩.
- ૯૦. શ્રી ભગવત્ ગીતા, અ.૪, ગા.૩૯, પૃ.૧૯૦.
- ૯૧. શ્રી ભગવત્ ગીતા, અ.૧૮, ગા.૬૬, પૃ.૫૮૯.
- ૯૨. તત્ત્વાથધિગમ સૂત્ર, અ.૧, સૂ.૩.
- . ૯૩. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૨, અ.૨૮, ગા.૩૦, પૂ.૧૫૦.
- લ્જ. ૨૮નકરંડક શ્રાવકાચાર, ગા.૩૧, પૂ.૯૩.
- ્લ્પ. જ્ઞાનાર્ણવ, અ.૬, શ્લો.૫૪, પૂ.૧૦૨.
  - ૯૬. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૯, ગા.૪૪, પૂ.૧७૧.
  - લ્હ. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૨, અ.૨૫, ગા.૩૧, પૂ.૯૦.
- . ૯૮. શ્રી સૂચગડાંગ સૂત્ર, ૧/૯/૨૧.
  - ૯૯. શ્રી સૂચગડાંગ સૂત્ર, ૧/૧૩/૧૫-૧૬.
  - ૧૦૦. શ્રી ભગવતીજી સૂત્ર, ૧૨/૯/૧.
  - ૧૦૧. શ્રી સમવાચાંગ સૂત્ર, પૂ.૩૬૭
  - ૧૦૨. ઉપદેશમાલા, ગા. ૨૪.
  - ૧૦૩. શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શ.૧૬, ઉ.૫.
  - ૧૦૪. ઉપદેશપદ, જ્લોક ૨૪૪, પૃ.-૨૨૯.
- વેળ્ય. પ્રવચન સારોદ્ધાર, દ્વાર-૧૦૩, ગા. ૭૯૦ થી ७૯૨.

- ૧૦૬. પંચવસ્તુક, ગા.-૫૧.
- ૧૦૦. પંચવસ્તુક ગ્રંથ, ગા.૩૨ થી ૩૬, પૂ.૨૩ થી ૨૫.
- ૧૦૮. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૧૯, ગા.૨૫ થી ૪૪, પૂ.૩૮૨ થી ૩૮૦.
- ૧૦૯. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૧૯, ગા.૩૯, પૂ.૨७૮.
- ૧૧૦. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૧૪, ગા.૨૩, પૃ.૨७૦.
- ૧૧૧. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૧૪, ગા.૪૦, પૃ.૨७૯.
- ૧૧૨. શ્રી સૂચગડાંગ સૂત્ર, ૧/૬/૨૯.
- ૧૧૩. ધ્યાનશતક, ગા. ૪७-૪૮, પૃ.૧૨૪.
- ૧૧૪. રાસરસાળ, પૃ.૪૧૩.
- ૧૧૫. શ્રી સ્થાનાંગ, સૂત્ર ૫/૨/૩૧.
- ૧૧૬. શ્રી દશવૈકાલિક, સૂત્ર અ. ૩, ગા. ૧૫, પૃ.૫७.
- ૧૧७. સમ્ચક્ત્વ સપ્તતિ, ગા. દૃર. 🛴
- ૧૧૮. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૨, અ.૩૫, ગા.૧, પૃ.૩૫૫.
- ૧૧૯. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૨, અ.૨૮, ગા. ૩૦, પૃ.૧૫૦.
- ૧૨૦. શ્રી ભગવતીસૂત્ર, ૧૨/૨/૯.
- ૧૨૧. જ્ઞાનસાર, અ.७, ગા.૧, પૃ.૬૯.
- ૧૨૨. સન્મતિતર્ક પ્રકરણ, ગા.૫૩.
- ૧૨૩. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૩, ગા.૧, પૃ.૬૬.
- ૧૨૪. ઉપદેશ પ્રાસાદ, ભાગ-૫, પૂ-૧૩૬.
- ૧૨૫. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ. ૩૦, ગા. ૫-૬, પૂ.૨૨૬.
- ૧૨૬. શ્રી અનુત્તરોવવાઇ, વર્ગ-૩, સૂ.૧૫, પૂ.૩૦.
- ૧૨૦. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભા.૧, અ.૫, ગા. ૩, પૃ.૯૬.
- ૧૨૮. શ્રી ભગવતી સૂ. ૧૩/७/૧૮.

# પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૨ રોહિણેય રાસમાં આવતી વિશિષ્ટ કથાઓ

#### ૧) મલ્લિભગવ**તીની કથા** : (શ્રી જ્ઞાતાદાર્મ કથા, અ.૮)

મહાવિદેહ ક્ષેત્રની સલિલાવતી વિજયમાં વીતશોકાનગરી હતી. ત્યાં બલ રાજા રાજ્ય કરતાં હતા. તેમને ધારિણી આદિ એક હજાર રાણીઓ હતી. ધારિણી રાણીએ ગર્ભકાળમાં સિંહનું સ્વપ્ન જોયું તેથી પુત્રનું નામ મહાબલ રાખ્યું. યુવાનવયે રાજકુમાર મહાબલે ૫૦૦ કન્યા સાથે લગ્ન કર્યા.

મહાબલરાજાના અચલ, ધરણ, પુરણ, વસુ, વૈશ્વમણ અને અભિચંદ્ર નામના છ મિત્ર હતા. તેઓ બાળપણથી જ એક બીજા સાથે ગાઢ મૈત્રી ધરાવતાં હતા. તેઓ એકબીજાને પૂછીને જ કાર્ચ કરતા. તેમણે નક્કી કર્યું કે, 'પ્રત્યેક પ્રસંગ, સુખ-દુ:ખ, ધાર્મિક અનુષ્ઠાનો, પ્રવ્રજ્યામાં સાથે જ રહેશું.'

ઘણા સંમય સુધી શાસને કર્યા પછી ધર્મઘોષમુનિના ઉપદેશથી મહાબલકુમાર પ્રતિબોધ પામ્યા. તેમની સાથે છ મિત્રોએ દીક્ષા લીધી. સાતે મુનિરાજ અિચાર અંગસૂત્રના જ્ઞાતા બન્યા. તેમણે નિર્ણય કર્યો કે, 'આપણે એક સરખી તપસ્થા કરશું.' સર્વએ અનેક તપસ્થાઓ સાથે કરી. એકવાર મહાબલ મુનિએ વિચાર કર્યો કે, 'જો બધા સરખી તપશ્ચર્યા કરશું તો બધાને સરખું જ ફળ મળશે. હું બધામાં વિશિષ્ટ છું, તેથી મારે આગળ પણ વિશિષ્ટ જ બનવું છે.' આવા વિચારથી પ્રેરાઈ મહાબલમુનિએ શેષ સાધુઓથી છુપાઈને કપટપૂર્વક અધિક તપ કર્યું. કપટ ભાવના કારણે મહાબલમુનિએ સ્ત્રીવેદ મોહનીય કર્મ બાંધ્યું. વળી, વીસ સ્થાનક તપની આરાધના કરતાં મહાબલ મુનિએ તીર્થંકર નામકર્મ બાદ્યું. અંતિમ સમયે અનશન કરી જયંત નામના અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી સ્થવી મહાબલનો આતમાં મિથિલાનગરીના કુંભ રાજાની પદ્માવતી રાણીની કુક્ષિએ મહિલ રાજકુમારીના રૂપમાં જન્યાં. છ મિત્રો પણ જુદા જુદા દેશના રાજા બન્યા. છએ રાજાઓ મહિલ કુંવરીના રૂપ પર મોહિત થયા. મહિલ કુંવરીએ અશુચિ ભાવનાથી તેમને પ્રતિબોધ્યા. મહિલ કુંવરી તે ભવમાં તીર્થકર બન્યા.

## ર) હરિકેશી મુનિની કથા : (શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ.૧૨)

મથુરા નરેશ શંખ રાજા પ્રવ્રજિત થયાં. તેઓ વિહાર કરી હસ્તિનાપુર નગરમાં પદાર્થા. ભિક્ષા માટે નગરમાં જતાં એક સૂનકાર માર્ગ જોઇ બહાર ઉભેલા સોમદત્ત પુરોહિતને માર્ગ પૂછ્યો. તે માર્ગ તપેલા લોઢા સમાન અત્યંત ઉષ્ણ રહેતો હોવા છતાં મુનિના દ્વેષી સોમદત્ત બ્રાહ્મણે જાણી જોઉને શંખમુનિને તે જ માર્ગ જવાનો નિર્દેશ કર્યો. લિબ્ધ સંપન્ન મુનિના પ્રભાવથી ઉષ્ણ માર્ગ શીતલ બન્થો. સોમદત્ત બ્રાહ્મણ આશ્ચર્ય પામ્યો. તેણે મુનિથી પ્રભાવિત થઇ ક્ષમા અને યાચના માંગી. શંખમુનિએ દાર્મી પ્રદેશ આપ્યો બ્રાહ્મણ દીક્ષિત થયો પરંતુ જાતિમદ અને રૂપમદ કરતો રહ્યો. તે મરીને દેવ બન્યો. દેવનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ત્યાંથી રચવી હરિકેશ ગોત્રીય ચાંડાલના અધિપતિ બલકોકને ત્યાં પુત્રપણે જન્યો. તેનું નામ બળ રાખવામાં આવ્યું પૂર્વ ભવમાં કરેલાં જાતિમદ અને રૂપમદને કારણે વર્તમાન ભવમાં તે કુળડો, કુરૂપ અને બેડોળ બન્યો લોકો તેની ઘૃણા કરવા લાગ્યા. વળી, સ્વભાવે ક્રોદી અને લડાયક હોવાથી તેના કોઇ મિત્રન હતા.

એકવાર તેણે જોયું કે કાળા ભયંકર વિષધર સર્પને લોકોએ દુષ્ટ સમજી મારી નાખ્યા, જયારે નિર્વિષ સર્પને લોકોએ વિષરહિત સમજી છોડી મૂકયો. હરિકેશબલે આ ઘટના પરથી ચિંતન કર્યું કે, 'પ્રાણીઓ પોતાના ગુણ વડેપ્રીતિપાત્ર અને દોષના કારણે દ્વેષપાત્ર બને છે. જો હું દોષરહિત થઇશ તો સૌને પ્રિયબનીશ.'

આ પ્રમાણે વિચારતાં તેને ઉહાપોહ થતાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રગટ થયું. પૂર્વ જન્મમાં કરેલા જાતિમદ અને કુળમદનાં પાપોનાં ચિત્રો નજર સમક્ષ તરવરવાં લાગ્યાં. તે જ સમગ્રે વૈરાગ્ય થતાં ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરી. મુનિ હરિકેશી બલે કર્મ ક્ષય કરવા ઉગ્ર તપશ્ચર્યા આદરી. સંચમ અને તપથી ખેંચાઇને એક યક્ષ તેમની સેવા કરવા લાગ્યો. આ યક્ષ ઉત્કૃષ્ટ ફોઇજથી સંચમીની સેવા કરવાનો અવસર મળતાં અત્યંત ખુશ હતો. એકવાર કૌશલિક રાજાની પુર્શ ભદ્રા સખીઓ સાથે યક્ષની પૂજા કરવા ઉદ્યાનમાં આવી. ત્યાં અચાનક રાજફુમારીની નજર મુનિ પર પડી. મલીન વસ્ત્ર, ગંદા શરીર અને ફુરપને જોઇ ઘૃણાપૂર્વક મુનિ પર થૂંકી. યક્ષ આ જોઇ ફોદિત થયો. તે રાજકુમારીના શરીરમાં પ્રવેશ્યો. તેનું રૂપવિકૃત કર્યું. રાજાને ખબર પડી. તેમણે યક્ષની માફી માંગી. રાજકુમારીને યક્ષના કહેવાથી હરિકેશી મુનિ પાસે પત્નીના રૂપમાં સ્વીકાર કરવા લાવ્યા. મુનિઓ તો કંચન કામિનીના ત્યાગી હોય. તેમણે રાજકુમારીનો અસ્વીકાર કર્યો, ત્યારે પુરોહિત સુદ્રદેવ સાથે તેના વિવાહ કર્યા. હરિકેશીમુનિ જાતિથી ચાંડાલ હોવા છતાં તેમનાં કાર્યો મહાન હતાં.

#### 3) प्रक्षाद्य सद्भवर्तीनी कथा : (श्री ઉત્તરાધ્યયન સૂબ, અ.९३, यित्त संભूतीय)

ચિત્ત અને સંભૂતિ બન્ને સહોદર ભાઇઓની પાંચ પાંચ ભવની પ્રીત હતી પરંતુ છકા ભવમાં પૂર્વકૃત એક ભાઇની સંચમની આરાધના અને બીજા ભાઇની સંચમની વિરાધનાના કારણે જુદા જુદા સ્થાન અને કુળ પ્રાપ્ત થયા.

સંભૂતિ મુનિએ અંતિમ સમચે અનશન કર્યો. તેમના અનશનના સમાચાર સનત્કુમાર ચક્રવર્તીને મળ્યા. તેઓ પોતાની પટરાણી સાથે મુનિના દર્શન કરવા આવ્યા. ચક્રવર્તીની સ્ત્રી રંભા જેવી સ્વરૂપવાન, લાવણ્યયુક્ત હતી તે ભાવાવેશમાં મુનિના ચરણોમાં ઝૂકી પડી. તેના સુકોમળ, સુસ્નિગ્ધ, સુગંધિત કેશ રાશિનો સ્પર્શ સંભૂતિ મુનિના ચરણમાં થયો. સ્પર્શ માત્રથી અત્યંત શીતલ, મધુર, સુખદ અનુભવ થતાં સંભૂતિ મુનિએ વિચાર્યું, 'શું આવી સુખદ અનુભવ થતાં સંભૂતિ મુનિએ વિચાર્યું, 'શું આવી સુખદ અનુભવ થતાં સંભૂતિ મુનિએ વિચાર્યું, 'શું આવી સુખદ અનુભવ થતાં સંભૂતિ મુનિએ વિચાર કરી રહ્યા હતા ત્યાં જ્ઞાનબળે ચિત્ત મુનિએ જાણ્યું. ચિત્ત મુનિએ તરત જ ત્યાંથી ચાલ્યા જવા માટે ચક્રવર્તીને ઈશારો કર્યો. સંભૂતિ મુનિએ સમજાવતાં કહ્યું, ''ભાઇ! અમૂલ્ય સંચમને માત્ર કોડિઓના તુચ્છ દામે શામાટે વહેંચી રહ્યા છો ? પશ્ચાતાપ કરી મિસ્છામિદ્દકકડં આપી દો.''

ચિત્ત મુનિના વચનોની સંભૂતિ મુનિ પર કોઇ અસર ન થઇ. અંતે તેમણે નિર્દાન કર્યું કે, 'જો મારા તપ અને સંચમનું કોઇ ફળ હોય તો મને ભવિષ્યમાં ચક્રવર્તીપણું મળે.'

સંભૂતિ મુનિએ ઉત્કૃષ્ટ સંચમરૂપી કેસરને ગારામાં મેળવી જીવન નષ્ટ કરી નાખ્યું. ત્યાંથી અનશન વ્રત પૂર્ણ કરી બન્ને સૌધર્મ દેવલોકમાં દેવ બન્યા. બન્ને આત્માઓ દાસ, મૃગ, હંસ, ચાંડાલ અને દેવ એમ પાંચ ભવો સુધી સાથે રહ્યા.

છટ્ટા ભવમાં ચિત્ત મુનિનો આત્મા પુરમિતાલ નગરમાં ધનસાર શેઠનો પુત્ર થયો. સંભૂતિ મુનિનો આત્મા નિદાનના કારણે કાંપિલ્થપુર નગરમાં બ્રહ્મરાજાની પત્ની ચુલણીને ત્યાં બ્રહ્મદત્ત નામના પુત્ર રૂપે જન્મ્યો. જે આગળ જતાં ચક્રવર્તી બન્યો.

એકવાર બ્રહ્મદત્ત રાકવર્તીને નાટક જેતાં ઉહાપોહ થતાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. પાંચ ભવ સુધી પોતે પોતાના ભાઈ જ સાથે હતા પરંતુ છરા ભવમાં ભાઈથી જુદા પડી ગયા. ભાઈની શોધમાં તેમણે એક શ્લોકની કડી બનાવી વિવિધ સ્થળે પ્રસારિત કરાવી. જે કોઇ આ શ્લોકની બીજી કડી, પૂર્તિ કરે તેને અડધું રાજ્ય આપવાની ઉદ્ધોષણા કરી. એક ખેડૂત પ્રથમ ચરણ બોલતો હતો. ત્યારે ધ્યાનસ્થ મુનિ (ધનસાર શેઠનો પુત્ર) એ તે સાંભળી બીજા ચરણની પૂર્તિ કરી.

''દાસ હિસ્ણને હંસલો, ચૌથામાં ચાંડાલ, પાંચ ભવ ભેળા કિયા, છક્કો દીયો ટાલ.''

ખેડૂત શ્લોક લઇ રાજા પાસે ગયો. રાજા સ્નેહવશ મૂર્છિત થતાં સેવકોએ ખેડૂતને દુષ્ટ સમજી પીટયો. કિસાને ગભરાઇને કહ્યું કે, ''આ શ્લોક મેં નહીં પરંતુ ઉદ્યાનમાં રહેલા મુનિએ બનાવ્યો છે.'' વ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી મુનિને મળ્યા. મુનિએ નિદાનના કારણે છકા ભવમાં એકબીજાથી જુદા થવાનું કારણ સમજાવ્યું. મુનિએ કામભોગોથી વિરક્ત બની ધર્મમાં સ્થિર થવા તેમજ સલ્કર્મ કરવા ઘણી રીતે રાજાને સમજાવ્યા. બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી ત્યાગ માર્ગના શુભ પરિણામને જણવા છતાં એક પગલું પણ ઉપાડી શક્યા નહીં.

ચિત્ત મુનિ ચારે ગતિનો છેદ કરી નિર્વાણ પામ્યા જયારે બ્રહ્મદત્ત ચકવર્તી અનુત્તર દુર્ગતિ (સાતમી નરક)માં ગયા. વિષયના અપરિત્યાગથી જીવો જિનદાર્મ હારી જાય છે.

#### **૪) વિનચરત્ન મુનિની કથા** : (શ્રી પરિશિષ્ટ પર્વ, સર્ગ-દ્ અને કવિ ૠષભદાસ કૂત 'શ્રેણિક રાસ' ચો.૧૯)

ઉદાયી રાજાએ કોઇ એક દેશના રાજા ઉપર ચઢાઇ કરી. તે રાજાનું મૃત્યુ ઉદાયી રાજાના હાથે થયું તેથી તે રાજાના પુત્રએ પિતાનું વેર વાળવા ચંડપ્રધોતન રાજાની મદદ લીધી. ચંડપ્રધોતન રાજાને પણ ઉદાયી રાજા સાથે વૈર હોવાથી પેલા દુષ્ટ વ્યક્તિને કહ્યું કે, ''તું ઉદાચી રાજાનો શિરસ્છેદ કરી લાવ, હું તને તારું રાજય પાસું આપીશ.''

ઉદાર્થી રાજ દર્મિષ્ઠ હતો. તેના આવાસમાં સાધુ ભગવંતો રોકટોક વિના આવાગમન કરી શકતા હતા. આવું જણી તે દુષ્ટ વ્યક્તિએ રાજને મારવાના ઇરાદાથી દીક્ષા લીધી હતી. ગુરુનો ઉત્કૃષ્ટ વિનય કર્યો તેથી 'વિનયરન્ન' નામ પડ્યું. દરરોજ બે વાર ઓદ્માનું પડિલેહણ કરતાં ૫૦૦ સાધુઓની વચ્ચે ઓદ્માનાં છૂપાયેલી છરી કોઇ ન દેખે તેની પૂરેપૂરી કાળજી લીધી. બાર બાર વર્ષ સુધી સંયમનું પાલન કર્યું. જેમ જળમાં રહેવા છતાં માછલી પોતાની દુર્ગંધ છોડતી નથી, તેમ દુષ્ટ વિનયરન્ન સાધુએ પોતાની પાપ બુદ્ધિ કોઇ રીતે પરિહારી નહીં. પ્રતિદિન હર ઘડી તે ફક્ત ઉદાયી રાજાને મારવાનું જ ધ્યાન ઘરતો રહ્યો. એકવાર ચાતુમસમાં સત્યઘોષ મુનિ પોતાના વિશ્વાસુ શિષ્ય વિનયરન્ન મુનિ સાથે ઉદાયી રાજાની પૌષધશાળામાં રહ્યા. તે દિવસે ઉદાયી રાજાએ પર્વતિથિ હોવાથી પૌષધવ્રતના પ્રત્યાખ્યાન આદર્યા. ગુરુ ભગવંતના મુખેથી ધર્મકથા શ્રવણ કરી, સ્વાધ્યાય, સત્સંગમાં દિવસ વ્યતીત કર્યો. ઉદાયી રાજાએ રાત્રીના સમયે સંથારો બીછાવ્યો. ચાર શરણ ગ્રહણ કરી રાજા નિદ્રાધીન થયા. પાપી મુનિએ રજેહરણમાં રાખેલી લોખંડની તીક્ષ્ણ ધારવાળી કટારી વડે રાજાને શિરચ્છેદ કર્યો.

# ષ) સુલસકુમારઃ (જુઓ : ટાસ રસાળ, પૃ. ૫૨૪.)

સુલસકુમાર રાજગૃહી નગરીના કાલસૌરિક કસાઇનો પુત્ર હતો. અભયકુમારે તેને સંસ્કારી અને ધાર્મિક બનાવવા તેની સાથે મિત્રતા કરી. સજન મિત્રની ભાઇબંધીથી તે અહિંસક બન્યો. તેવા સમયમાં કાલસૌરિક કસાઇ અસાધ્ય રોગોથી ઘેરાયો. તેનું મૃત્યુ થયું. તે નરકમાં પડયો. સુલસ પાપના વિચારથી કંપી ઉઠયો. તેણે પિતાનો પાપકારી વ્યવસાય બંધ કર્યો તેથી પરિવારજનોને ન ગમ્યું. તેમણે તે વ્યવસાય ચાલુ રાખવા ખૂબ દબાણ કર્યું. સુલસે તેમને ઘણી રીતે સમજવ્યા પરંતુ તેઓ ન સમજયા. અંતે તેણે એક તીક્ષ્ણ કટારી વડે પોતાની જાંધ પર પ્રહાર કર્યો. તે અતિશય પીડા થવાથી જાંધ પકડી નીચે બેસી ગયો. તેણે ખોટી બૂમાબૂમ કરી મૂકી. 'કોઇ માર્ટુ દર્દ વહેંચી લો.' પરિવારજનોએ ગુસ્સામાં કહ્યું, ''મૂર્ખ! દર્દ કદી વહેંચી શકાય ?'' સુલસે તકનો લાભ લઇ કહ્યું, ''જેમ દર્દ ન વહેંચી શકાય તેમ કર્મ પણ ન વહેંચી શકાય. સ્વકૃત કર્મોનું ફળ વ્યક્તિએ સ્વયં ભાગવવું પડે છે. તેમાં કોઇ ભાગીદાર થતું નથી તેથી હું હિંસક વ્યાપારની પરંપરાનો ત્યાગ કર્યું હું.'' વિવેકી સુલસે દુષ્ફત્યોનો ત્યાગ કર્યો.

# પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૩ જિનાચલમાં પ્રવેશતાં દશ ભાળતોનું પરિપાલન

- (૧) નિસીઢિ ત્રિક : નિસીઢિ = નિષેદ્ય કરવો, રોકવું, અટકવું. ત્રણ નિસીઢિ દ્વારા ત્રણ જગ્યાએ વિવિધ કાર્યોનો ત્યાગ કરવાનો છે.
- 🗣 પહેલી નિસીહિ : (સંસારના સમસ્ત પાપકાર્ચીનો ત્થાગ કરવા માટે) જિનાલયના મુખ્ય દ્વાર પાસે બોલાવી.
- ♦ બીજી નિસીહિ: જિનાલયના (ચોપડા જોવા, નામું લખવું, સલાટ,પૂજારી આદિને કાર્યોન્વિત કરવા, પાટ-પાટલા ઠેકાણે મૂકવા, આદિ) કાર્યો શ્રાવકે કાળજીપૂર્વક પૂર્ણ કર્યા પછી સંસારના કાર્યોના ત્થાગ માટે ગર્ભદ્વાર પાસે પહોંચી બીજી નિસીહિ બોલવી.
- ♦ ત્રીજી નિસીહિ : અષ્ટપ્રકારીપૂજા કર્યા બાદ ચૈત્થવંદનનો પ્રારંભ કરતાં પહેલાં (દ્રવ્યપૂજાના વિચારના ત્યાગ માટે) તેમજ ભાવપૂજામાં પ્રવેશવા નિસીહિ શબ્દ બોલવો.
- (૨)પ્રદક્ષિણા ત્રિક : પ્ર = ઉત્કૃષ્ટ ભાવપૂર્વક ; દક્ષિણા = પરમાત્માની જમણી બાજુએથી શરૂ કરાય તે. આપણા ડાબા હાથથી પ્રદક્ષિણા શરૂ કરી જમણા હાથે પૂર્ણ થાય એ રીતે ગોળ ફરતાં પરમાત્માને પ્રદક્ષિણા કરવી.

લોક વ્યવહારમાં હંમેશા જમણા હાથે લખવાનો રિવાજ છે. રૂપિયાની લેવડ-દેવડ, દસ્તાવેજી કાગળ-પત્રોની આપ-લે અને હસ્તમેળાપ જમણે હાથે થાય છે. પુરુષો જ્યોતિષીને જમણો હાથ જ બતાવે છે. કોઈને સલામ ભરવામાં, જમવામાં, આવકાર આપવામાં, વિદાય આપવામાં જમણા હાથનો જ ઉપયોગ થાય છે, તેથી દેવાલિદેવને પણ જમણે હાથે રાખીને પ્રદક્ષિણા દેવાય છે. ત્રણ પ્રદક્ષિણાના હેતુ :

- 🗣 ચાર ગતિનું પરિભ્રમણ ટાળવા માટે પરમાત્માની ચારે બાજુ પ્રદક્ષિણા થાય છે.
- 🗣 જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, સ્વરૂપ રત્નત્રથીને પામવા માટે પરમાત્માને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરવામાં આવે છે.
- ♦ 'ઈલિકા ભ્રમરી ન્થારો' પરમાત્માનું ગુંજન કરતાં આપણા આત્માને પરમાત્મા સ્વરૂપ બનવવાનો છે. ત્રણ પ્રદક્ષિણા ભવભ્રમણ ટાળનારી છે. તેનાથી સો વર્ષના ઉપવાસનું ફળ મેળવાય છે.
- (3) પ્રશામ ત્રિકઃ પ્ર = ભાવપૂર્વક; શામ = નમવું. ભાવપૂર્વક પરમાત્માને નમવું તે 'પ્રશામ' છે. પ્રશામ કરવાથી નમ્રતાનો ભાવ પાંગરે છે, અભિમાન દૂર થાય છે.
- ♦ અંજલિબદ્ધ પ્રણામ : દેવાધિદેવને જોઈ બે હાથ જોડી, કપાળે લગાડી, મસ્તક નમાવવું 'નમો જિણાણં' પદ કહી નમસ્કાર કરવા.
- ♦ અર્ધાવનત પ્રણામ : અર્ધ = અડધું; અવનત = નમેલું. દેવાલિદેવને કમ્મરમાંથી અડધું શરીર નમાવી, બે હાથ જોડી, પ્રણામ કરવા.
- ♦ પંચાંગ પ્રશિપાત પ્રશામ : શરીરનાં પાંચ અંગો નમાવી, જમીનને અડાડીને કરતા પ્રશામને પંચાંગ પ્રશિપાત કહેવાય છે.
- (૪) જિનપૂજા : મૂર્તિપૂજા એ નિશ્ચિત રૂપથી આર્ચેત્તર પૂજા છે. જિનપૂજા એ પૂજકમાંથી પૂજ્ય બનવાનો ઉપાય છે. જિન સમાન બનવાની પવિત્ર ક્રિયા છે. સમ્ચગ્દર્શન પ્રાપ્તિનું સોપાન છે. ચતુર્ગતિના દ્વાર બંધ કરવાનું તાળું છે. શ્રી વર્ધમાન સૂરિ રચિત 'ધર્મ રત્નકરંડક'માં બીજો પૂજાવિધિ અધિકાર છે.

• અંગપૂજા : પરમાત્માની પ્રતિમા ઉપર જે પૂજા કરવામાં આવે તેને અંગપૂજા કહેવાય છે. દા.ત. જલપૂજા, ચંદનપૂજા, પુષ્પપૂજા (વાસક્ષેપપૂજા, વિલેપનપૂજા, આભૂષ્રણપૂજા ઈત્થાદિનો સમાવેશ પણ અંગપૂજામાં થાય છે.)

આ પૂજાને 'વિધ્નોપશામિની' કહેવાય છે. જે જીવનમાં આવતાં વિધ્નોને નાશ કરનારી અને મહાફળદાચીની છે. વૈરાગ્યકભવતા ગ્રંથોમાં આ પૂજાને 'સમન્તભદ્રા'(ચિત્ત પ્રસન્નતા આપનારી) કહી છે.

• અચપૂજા : પરમાત્માની સમક્ષ ઊભા રહી જે પૂજા કરવામાં આવે છે તેને અગ્રપૂજા કહેવાય છે. દા.ત. ધૂપપૂજા, દીપકપૂજા, અક્ષતપૂજા, નૈવેદ્યપૂજા અને ફળયુજા.

આ પૂજાને 'અભ્યુદયકારિણી' કહેવાય છે. પૂજકના જીવનમાં આવતા વિધ્નોનો વિનાશ કરી મોક્ષમાર્ગની સાધનામાં સહાયક એવો ભૌતિક અભ્યુદય આ પૂજા દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે. આ પૂજાને વૈરાગ્ય-કલ્પલતામાં 'સર્વભદ્રા' નામથી સંબોધવામાં આવી છે.

♦ ભાવપૂજા : પરમાત્માની સામે કરાતાં સ્તુતિ, સ્તોત્ર, સ્તવન, ચૈત્થવંદન, ગીતગાન, નૃત્થ આદિને ભાવપૂજા કહેવાય. સર્વ ક્રિયાનું ફળ સમ્યગ્દર્શન છે. જ્ઞાન સ્વભાવમાં જ્ઞાન ઠરી જાય ત્થારે સમ્યગ્દર્શન (ભાવપૂજા) થાય છે.

#### અષ્ટપ્રકારીપૂજાનાં અધ્યાત્મિક રહસ્થો:

• જળપૂજા : હે નિર્મળ દેવાધિદેવ! આપના તો દ્રવ્ય અને ભાવ મેલ ઉભય દ્યોવાઈ ગયાં છે. આપને અભિષેકની જરૂર નથી પરંતુ હે નાથ! તમને નવરાવીને હું મારા કર્મ મલ દ્યોઈને નિર્મળ બનું છું. જળપૂજા આત્માની નિર્મળતાનું પ્રતીક છે.

અભિષેક કર્યા પછી મુલાચમ વસ્ત્રથી પ્રતિમાને લૂછવી જોઈએ. ઘસરકા લાગે તેમ અંગલૂછણા ન કરાય.

- ચંદનપૂજા : હે જિનેશ ! ચંદનમાં જેમ શીતળતાનો ગુણ છે, તેમ આપના મુખકમળનું દર્શન કરતાં જ મારા કષાંચના તાપનું શમન થઈ જાય છે. આ પૂજા ચિત્તને અપૂર્વ શાંતિ પ્રદાન કરી જીવને આહલાદ આપે છે.
- પુષ્પપૂજા : હે પરમાતમા! આપને સુમનસ (પુષ્પ) અર્પણ કરી હું આપની પાસે સુમનસ (સુંદર, નિર્મળ મન)માંગી રહ્યો છું. આપના અંગે ચડતાં પુષ્પને જેમ ભવ્યત્વની છાપ મળે છે, તેમ મને પણ સમ્ચક્ત્વની છાપ મળો.

દુર્ગંદી પુષ્પોથી જિનેશનીપૂજા કરનાર ભવવલ્લભ રાજા નિર્વિવેકપણાના કારણે મરીને ચાંડાલને ત્યાં ઉત્પન્ન થયા. (આ દષ્ટાંત ઉપદેશસપ્તતિકા, પ્ર.૪૫માં છે.)

• ધૂપપૂજા : હે જિનેશ! આ ધૂપની ઘટાઓ જેમ ઊંચે ઊંચે જઈ રહી છે, તેમ મારે પણ ઉદર્વગતિ પામી સિદ્ધશિલાએ પહોંચવું છે; માટે હું ધૂપપૂજા કરી રહ્યો છું. હે તારક! આપ મારા આત્માની મિથ્યાત્વરૂપી દુર્ગંધ મટાડી શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પ્રગટાવો.

આ પૂજા અષ્ટકર્મના વિનાશનું પ્રતીક છે.

• દીપકપૂજા : હેજિનપતિ! આ દ્રવ્ય દીપકનો પ્રકાશ ધરીને હું તારી પાસે મારા અંતરમાં કૈવલ્યજ્ઞાનરૂપી ભાવદીપક પ્રગટે અને અજ્ઞાનનો અંધકાર ઉલેચાઈ જાય તેવી ચાચના કરું છું.

આ પૂજા સમ્ચગ્જ્ઞાનનું પ્રતીક છે.

♦ અક્ષતપૂજા : હે વીતરાગ પરમાત્મા! આપની સમક્ષ શુદ્ધ, અખંડ અક્ષતનો નંદાવર્ત(સ્વસ્તિક) આલેખીને અક્ષત(અવિનાશી) એવું સિદ્ધશિલાનું પરમદામ મને પ્રાપ્ત થાય એવી પ્રાર્થના કરું છું. અક્ષત જેમ વાવ્યા છતાં ફરી ઉગતા નથી તેમ મારે પણ પૂન: સંસારમાં આવાગમન કરવું નથી.

આ પૂજા અક્ષપદ = મોક્ષનું પ્રતીક છે.

• નૈવેદ્યપૂજા : હે ભવભંજન! જન્મ મરણની શૃખંલામાં બંદાયેલા મને પરભવ જતાં અનંતવાર અણાહારી રહેવાની ફરજ કર્મસત્તાએ પાડેલી, પરંતુ તે ફરજ પૂર્ણ થતાં જ સીધી જન્મની સજા શરૂ થતી. હવે સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવતી આહારસંજ્ઞાને ત્થજવા માટે આણાહારી પદ મેળવવા માટે આપના ચરણે આ નૈવેદ્ય ધરું છું. જેના પ્રભાવે આહારસંજ્ઞાનો નાશ થાય અને અણાહારી(મોક્ષ) પદ સંપ્રાપ્ત થાઓ, એવી વિનંતી કરું છું.

આ પૂજા આત્મસ્વરૂપ ભાવની પ્રાપ્તિના પ્રતીકરૂપ છે.

• ફળપૂજા : હે કરુણાસાગર ! વૃક્ષનું અંતિમ સંપાદન ફળ હોય છે, તેમ આપની ફળપૂજાના પ્રભાવે મને પણ મારીપૂજાના અંતિમ ફળ સ્વરૂપ મોક્ષ પ્રાપ્ત થાઓ.

આ પૂજા ચરમ ફળ રૂપ સિદ્ધ સ્વરૂપનું પ્રતીક છે.

આ ઉપરાંત ચામરપૂજા, દર્પણપૂજા અને વસ્ત્રપૂજા પણ છે.

- ♦ ચામરપૂજા : પરમાત્માની સમક્ષ ચામર વીંઝતા વિચારવું કે, 'હે રાજેશ્વર! આ ચામર આપના ચરણમાં નમીને ફરી ઉંચો જાય છે, તેમ આપના ચરણોમાં લળીલળીને નમન કરનારો હું પણ અવશ્ય ઉર્ધ્વગતિ પામીશ.'
- ♦ દર્પણપૂજા : પરમાત્માની સન્મુખ દર્પણ ઘરતાં વિચારવું કે, 'હે સ્વચ્છ દર્શન! હું જ્યારે અરીસામાં નજર કરું છું ત્યારે જેવો છું તેવો દેખાવું છું. પ્રભુ! આપ પણ નિર્મળ અને સ્વચ્છ અરીસા જેવા છો. જ્યારે હું આપની સામે જોઈ મારી ભીતર જોઉં છું ત્યારે લાગે છે કે મારો આત્મા સર્વત્ર કર્મના કર્દમથી ખરડાચેલો છે. હે પ્રભુ! દર્પણ ઘરીને મારું દર્પ-અભિમાન હવે તમને અર્પણ કરું છું. તમે આ દર્પણમાં દેખાવો છો તેવા જ મારા દિલ દર્પણમાં હર હંમેશ દેખાતા રહેજો.'
- વસ્ત્રપૂજા : વસ્ત્રપૂજા કરવા માટે બે વસ્ત્રો લઈ પરમાત્માના મસ્તકે મૂકવાં અથવા ખભા પર ઓઢાડવાં.

પરમાત્માના જન્મથી માંડીને નિવાર્ણ સુધીનો કુલ પાંચ અવસ્થાઓનો વિચાર આ ત્રિક દ્વારા કરવાનો છે. અષ્ટપ્રકારી જિનપૂજા પૂર્ણ થયા પછી ભાવપૂજા(ચૈત્થવંદન) શરૂ કર્યા પૂર્વે આ અવસ્થા ત્રિકનું ભાવન કરવાનું છે.

## (૫) અવસ્થા ત્રિક :

कल्याणकानि पंचापि स्मर्तव्यान्यर्चण क्षणे । पंचैवाभिगमा धार्या विध्यनुंल्लंध्य पूजनम् ।।

અર્થ : પૂજા સમયે પાંચ કલ્યાણકનું સ્મરણ કરવું, પાંચ અભિગમ ધારણ કરવા, પૂજાની વિધિનું ઉલ્લંઘન કરવું નહીં.

જિનેશ્વર ભગવંતના પાંચ કલ્યાણક છે. (૧) ચ્યવન કલ્યાણક (૨) જન્મ કલ્યાણક (૩) દીક્ષા કલ્યાણક (૪) કેવળજ્ઞાન કલ્યાણક (૫) નિર્વાણ કલ્યાણક.

સ્થવન કલ્યાણકને ચાદ કરી ભાવના ભાવવી કે, 'હે પ્રભુ! તમે દેવલોકના વિમાનમાંથી સ્થવી

માતાની કુક્ષિએ અવતર્ચા. તમે જગતના જીવોનો ઉદ્ધાર કરવા માનવ લોકમાં આવ્યા. પ્રભુ! તમે અમારા ભવતારક છો.'

મોરપીછ વડે પ્રભુના અંગોનું પ્રક્ષાલન કરતાં મેરૂ પર્વત પર ઇંદ્રાદિક દેવોએ ઉજવેલ જન્મ કલ્યાણક ચાદ કરવો. પ્રભુના બાળ સ્વરૂપને દષ્ટિ સમક્ષ રાખવું. સ્નાન કરાવ્યા બાદ નિર્મળ, પવિત્ર વસ્ત્રથી અંગ લુંછવું.

પવિત્ર અને સ્વરૂપવાન પ્રભુના દેહને જોઈ વિચારવું કે, 'કેવી વૈરાગ્ય ભાવના! સંસાર પ્રત્યેનો મોહ ઉતારી રાજ-પાટ અને કુટુંબ છોડી અણગાર થવા નીકળ્યા. પ્રભુએ દેહનું મમત્વ પણ છોડયું. શોભારૂપ કેશનો પોતાના હાથે જ લોચ કર્યો. ઉદ્યાડા પગે, એકાકીપણે, સંચમની સાધના માટે દૂર દૂર વિહાર કર્યો.'

પ્રભુની દીક્ષા પ્રસંગનો વિચાર કરતાં કરતાં અંગપૂજા કરીને છત્ર, ચામર, ભામંડળ, આસન વગેરે સમૃદ્ધિ જોઈને પ્રભુના કેવળજ્ઞાન કલ્યાણકના પ્રસંગને દષ્ટિ સમક્ષ રાખવો. પ્રભુની આસપાસ આઠ પ્રતિહાર્ચ છે, દેવતાઓનું તૃંદ છે, સુવર્ણ અને રૂપાનું રત્નજિક્ત સમવસરણ છે. પ્રભુનો બોહળો શિષ્ય પરિવાર છે. પ્રભુની દેશના સાંભળવા બાર પ્રકારની પર્ષદા સમવસરણમાં આવી છે છતાંચ સહુની વચ્ચે પ્રભુ તો નિરાસક્ત, નિર્મમ, નિર્મોહી છે.

ચૈત્યવંદન કરતી વખતે પર્યકાશનવાળી અથવા કાચોત્સગદિ અવસ્થાવાળી પ્રતિમાને જોઈ વિચારવું કે, 'પ્રભુ! આ જ આસને આરાધના કરતાં ચિદાનંદમચ સિદ્ધ પદ પામ્યા છે. '

ભાવપૂજા અશુભ વિચારો કે ભાવોને શુભમાં લઇ જાય છે. શુભભાવમાંથી શુદ્ધ ભાવ, આત્મભાવમાં સેતુબંધ સમાન છે. જે સ્વભાવ દશાનો આનંદ પ્રદાન કરે છે. ભક્તને મહામંગલકારી મુક્તિ આપોલે છે.

- (ફ) દિશાવ્યાગ ત્રિક : ચૈત્યવંદન કરતાં પૂર્વે જે દિશામાં દેવાધિદેવ છે તે સિવાયની બાકીની દિશામાં જોવાનો પરિત્યાગ કરવો તેનું નામ દિશાત્યાગ ત્રિક છે. ત્રણે દિશામાં જોવાનું પરિત્યાગ થવાથી ચિત્ત એકાચ બને છે. પ્રભુભક્તિમાં તલ્લીનતા આવે છે. જેમ કોઈ માણસ સાથે વાત કરતાં જો આડું- અવળું જોયા કરીએ તો સામા વ્યક્તિનું અપમાન કરવા બરોબર છે, તેમ પ્રભુની સ્તવના કરતાં ડોળા ભમાવ્યા કરવા તે ભગવાનનું અપમાન કરવા બરોબર છે.
- (७) પ્રમાર્જના ત્રિક : ચૈત્થવંદન કરવા પૂર્વે ખેસના છેડા વડે બેસવાની જગ્યાનું પ્રમાર્જન (પૂંજવું) કરવું તે પ્રમાર્જના ત્રિક કહેવાય છે. તેમાં અહિંસાના ભાવ નિહિત છે.
- C) આલંબન ત્રિક: ચૈત્યવંદન દરમ્યાન મન, વચન અને કાયાના તોફાની ઘોડારૂપ ત્રણ યોગને ત્રણ આલંબનોના આલાનસ્થંભ સાથે બાંધવાના છે. મનના ઘોડાને સૂત્રના અર્થનાં આલંબને બાંધવો. વચનના ઘોડાને સૂત્રના શુદ્ધ ઉચ્ચારના આલંબને બાંધવો. કાયાના ઘોડાને જિનબિંબ તથા વિવિધ મુદ્રાના આલંબને બાંધી દેવો. ત્રણે યોગને ભક્તિમાં તકાદાર કરવા તેનું નામ આલંબન ત્રિક છે.

એકાગ્રચિત્તે, ઉલ્લાસપૂર્વક, જિનેશની ભક્તિ કરવાથી લંકાનરેશ રાવણે તીર્થંકર નામ કર્મ બાંધ્યું. પ્રમોદિત ભાવે અષ્ટાપદ પર્વત પર પરમાત્માની સન્મુખ રાવણે વીણા વગાડી અને મંદોદરીએ નૃત્થ કર્યું. નાટ્ચરસનો ઉત્કર્ષ અત્થંત પ્રીતિકર થયો ત્થારે જ વીણાનો તાર તૂટી ગયો. રસ ભંગ ન થાય તે કારણે રાવણે તરત જ ભુજ કોટરમાંથી લાંબી નશ ખેંચી કાઢી વીણાના તારની જગ્યાએ જોડી દીધી. તે સમયે ઉત્કૃષ્ટ રસે ભક્તિ કરી રાવણે તીર્થંકરનામ કર્મ બાંધ્યું.

- (e) મુદ્રાત્રિક : મુદ્રા = અભિનય (Action) જૈન દર્શનમાં ચૈત્યવંદન વિધિમાં, પ્રતિક્રમણવિધિમાં, યોગવિધિમાં વિવિધ મુદ્રાઓનું વિધાન છે.
- ♦ ચોગમુદ્રા : બે હાથ જોડી, હાથની કોણી પેટને અડાડી. જોડાચેલા હાથની દશે આંગળીઓને એક પછી એક ચપોચપ ગોઠવો. હથેળીનો આકાર કોશના ડોડા (બીડાચેલા કમળ જેવો બને તે ચોગમુદ્રા છે. ઇરિચાવહિયં, ચૈત્યવંદન, નમોત્યુણં આદિ સૂત્રો આ મુદ્રામાં બોલવાં.
- ♦ મુક્તાશુક્તિ મુદ્રા: બે હાથ જોડી, દશે આંગળીઓનાં ટેરવાં સામસામે અડે તે રીતે ગોઠવવાં. બન્ને હથેળીમાં અંદરથી પોલાણ રહે તેવી રીતે બહારથી ઉપસાવતાં મોતીની છીપ જેવો આકાર બનશે તે મુક્તાશુક્તિ મુદ્રા છે. જાવંતિ, જાવંત, જથવીચરાચ આદિ સૂત્રો આ મુદ્રા વડે બોલવાં.
- ♦ જિન મુદ્રા : (કાચોત્સર્ગ મુદ્રા) સીધા ઊભા રહો. બે પગના તળિયા વચ્ચે ચાર આંગળ જેટલું અંતર રાખો. પાછળની બાજુ ચાર આંગળથી ઓછું અંતર રાખો. બંન્ને હાથ સીધા લટકતા છોડી દો.

હાથના પંજા ટીંચણ તરફ રાખો અને દષ્ટિને નાસિકા પર સ્થાપિત કરો. આ જિન મુદ્રા છે.

નવકાર અથવા લોગસ્સનો કાઉસગ્ગ આ મુદ્રામાં ઊભા રહી કરવો. (૧૦) પ્રણિધાન શ્રિક : અનુષ્ઠાનમાં મન, વચન અને કાચાના ચોગને એકાગ્ર બનાવવું તે પ્રણિધાન છે. મનને ક્રિયાવિધિમાં જોડવું તે પ્રણિધાન છે. સૂત્રોચ્ચાર કરવો હોય અને પાપ વચનનો ત્યાગ કરવો તે વચનનું પ્રણિધાન છે. જે મુદ્રામાં ક્રિયા કરવાની હોય તે જ મુદ્રામાં શરીરને ગોઠવવું તે કાય પ્રણિધાન છે, તેથી પાપરોષ્ટાનો પરિત્યાગ થાય છે.

ઉપરોક્ત દશ બાબતોનું પરિપાલન જિનાલયમાં પ્રવેશતાં શ્રાવક કરે છે.

# **परिशिष्ट विભाગ - ४** श्रावहायार

ਮચંડ પુણ્યરાશિથી મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત થાય છે. કર્મ क्षय કરવા માટે મનુષ્યભવ ઉત્તમ સાધન છે. कडाण कम्माण न मोक्ख अत्थि - જ્યાં સુધી કર્મનો ક્ષય ન થાય त्थां સુધી भोक्ष न भળे. કર્મ क्षय માટે ચાર બોલ આવશ્ચક છે. (९) ઉત્તમ ગુણોનું પ્રગટીકરણ (२) સમ્યગૃદર્શન (३) દેશવિરતિ (४) સર્વવિરતિ.

ઉત્તમગુણોનું પ્રગટીકરણ એ માર્ગાનુસારીપણું છે. કમિક વૃદ્ધિ અને કષાયોની ઉપશાંતતાથી યંથિભેદ થતાં સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થાય છે. સમ્યગ્દર્શનની સુરક્ષા હેતુ દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિ ચારિશ્ર આવશ્યક છે. કિંમતી વસ્તુને તિજોરી કે કબાર્ટમાં મૂકવામાં આવે છે, તેમ સમ્યગ્દર્શનરૂપી રત્નને સાચવવા દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિ ચારિશ્ર રૂપી તિજોરીની આવશ્યકતા છે.

શ્રાવક માટે કલિયુગનાં કલ્પવૃક્ષ સમાન ચાર ધર્મ છે. દાન, તપ, શીલ, અને ભાવધર્મ. આ ચાર પ્રકારના ધર્મનું વિવેચન પરિશિષ્ટ - દુમાં છે. સાચો શ્રાવક ઉપરોક્ત ચાર પ્રકારના ધર્મનું ચથાશક્તિ અવશ્ચ પાલન કરે છે.

**શ્ચાવકનાં ભાર વ્રત**ઃ (શ્રી ઉપાશકદશાંગ સૂત્રના પ્રથમ અધ્યયનમાં ભાર વ્રતોનું વર્ણન છે.)

જેમ તળાવમાં પાણીની આવક રોકવા તેમાં રહેલા નાળાં બંધ કરી દેવાં પડે છે, તેમ આત્મરૂપી તળાવમાં પાપરૂપી પાણી આવતું રોકવા ઈચ્છાઓનો નિરોધ કરવો પડે છે. ઈચ્છાઓનો નિરોધ અર્થાત્ પાપકર્મથી વિરમવું તે વ્રત છે. શ્રાવકના વ્રતોને અણુવ્રત (નાનાં વ્રત) કહેવાય છે. કારણકે તે અમુક સૂટછાટવાળા હોય છે. શ્રાવકનાં બાર વ્રત છે. પાંચ અણુવ્રત, ત્રણ ગુણવ્રત અને ચાર શિક્ષાવ્રત.

૧) સ્થૂલ પ્રાણાતિયાત વિરમણ વૃત : (અહિંસાવત) : ત્રસ જુવોને વિના અપરાદો, મારવાની બુદ્ધિએ મારવાના પ્રત્યાખ્યાન તે સ્થૂલ હિંસાથી વિરમવું છે. ગૃહસ્થોને સ્થાવર હિંસાથી નિવૃત્ત થવું દુષ્કર છે કારણકે સાંસારિક કાર્યોમાં તેમજ જીવન નિર્વાહમાં પૃથ્વી, પાણી, અિન, વાચુ અને વનસ્પતિના જીવોની હિંસા વારંવાર શ્રાવક દ્વારા થાય છે.

મેઘરથ રાજાએ શરણે આવેલા કબૂતરને બચાવવા પોતાના શરીરનો ત્યાગ કર્યો, જ્યારે કાલસૌકરિક કસાઈ અને લોહખુર ચોરે હિંસાનું આચરણ કરી જીવન વ્યર્થ ગુમાવ્યું.

ર) સ્થૂલ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત : (સત્થવ્રત) : અન્થને ઠગવા કે વિશ્વાસદાત ઉપજે તેવા વચનો ન કહેવા. વળી રાજ્ય તરફથી શિક્ષા થાય તેવું જૂઠું પણ ન બોલવું. ઈષ્ટ, પ્રિય, હિતકારી અને મર્ચાદિત વચનો બોલવા તે સત્ય (મૃષાવચનથી વિરમવું) વ્રત છે.

કમળ શેઠ સત્થ બોલી સુખી થયા જ્યારે નંદ વિલક અસત્ય બોલવાથી દુ:ખી થયા. વસુ રાજા અસત્ય બોલવાથી સિંહાસન પરથી નીચે પડી નરકે ગયા.

3) સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત : (અચૌર્ય અશુવ્રત) : જેના પર આપણો અધિકાર નથી તેવી વસ્તુ લેવી નહીં, વિશ્વાસઘાત કરી, ધાકધમકી આપીને, વધ કરીને, ખોટા દસ્તાવેજ કરી બીજાની સંપત્તિ પડાવી લેવી નહીં તે સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત છે.

અચૌર્ચ વ્રતનું પાલન કરી ધનદત્ત શેઠ દેવલોકમાં ગયા. રોહિણેચકુમારના પૂર્વજોએ

અચૌર્યવ્રતનું અતિક્રમણ કર્યું.

૪) પરસ્ત્રીગંમન વિરમણ વ્રત : (વ્રહ્મચર્ચ અશુવ્રત) : પરસ્ત્રીને માતા, બહેન માનવી તેમજ સ્વસ્ત્રીમાં સંતોષ રાખી મર્ચાદિત જીવન જીવવું તે સ્થૂલ મૈથુન વ્રત છે.

કૃષ્ણ અને રોડા રાજાએ કન્યાદાન આપવાનો ત્યાગ કર્યો હતો. ભરત રાજાને અચોધ્યામાં રાજ્ય ભળાવી રામચંદ્રજી વનવાસમાં રહ્યા. તે સમચે 'ખર વિદ્યાદ્યર'ની સ્ત્રી શૂર્પણખાએ રામચંદ્રજી પાસે કામભોગની ચાચના કરી. શ્રી રામે તેને કાઢી મૂકી. તેમણે બ્રહ્મચર્ચ વ્રતનું પાલન કર્યું જ્યારે દશાનન પરસ્ત્રી લંપટ થવાથી ચુદ્ધમાં મરાચો. શીચળનું રક્ષણ કરવાથી સીતા 'મહાસતી' કહેવાણી. દેવલોકના દેવો શીલવંતને નમસ્કાર કરે છે.

## ૫) પરિસહ પરિમાણ વ્રત : (અપરિસહ અશુવ્રત) :

પરિગ્રહ = મૂર્સ્કા, આસકિત. પરિગ્રહ એ જીવનો મોટો વળગાડ અને મહાયાપનું કારણ છે.

૧. ખેતર આદિ ખુલ્લી જમીન, ૨. ઘર, મકાન આદિ ઢાંકેલી જમીન, ૩. સુવર્ણ, ૪. ચાંદી, ૫. ઘન, ૬. દ્યાન્ય, ૪. બે પગાં પ્રાણી-મનુષ્ય, ૮. ચઉપદ પ્રાણી, ૯. ઘરવખરીની આવશ્યક વસ્તુઓનું પરિમાણ કરવું તેથી મમત્વભાવ ઘટે છે.

અપરિગ્રહનું અતિક્રમણ થવાથી કોણિક અને ચેડારાજાનું યુદ્ધ થતાં એક ક્રોડ, ૮૦ લાખ માણસો મૃત્યુ પામ્યા, જ્યારે પરિગ્રહની મર્ચાદાથી કપિલ બ્રાહ્મણ પ્રબુદ્ધ બની કેવળી બન્યા.

દુ) દિશા પરિમાણવ્રત : ઉર્દ્ધ (ઊંચી), અદો (નીચી) અને તિરછી દિશાની મર્યાદા કરવી.

પ્રભુ મહાવીરે વર્ષીદાન આપ્યું ત્યારે એક બ્રાહ્મણ પરદેશ ગયો હતો. તેની પત્નીના કહેવાથી તેણે પરદેશથી આવી ભગવાન પાસે ચાચના કરી ત્યારે પ્રભુએ લાખ સોનૈયા ઉપજે તેવા ખેસ-દેવદુષ્ય વસ્ત્ર આપી સખી કર્યો.

**૭) ભોગોપભોગપરિમાણ વ્રત**ઃ ભોજન આદિ એકવાર ભોગવાય તેવી વસ્તુ ઉપભોગ તથા વસ્ત્ર, ઘરેણાં આદિ વારંવાર ભોગવાય તેવી વસ્તુ પરિભોગ કહેવાય.

ઉપભોગ-પરિભોગની વસ્તુઓમાં આવશ્ચકતા અનુસાર મર્ચાદા કરી લેવી. વળી, શ્રાવકનું જીવન, જીવન-વ્યવહાર અને આજીવિકાના વ્યવસાય અનારંભી, અલ્પારંભી અને અહિંસક હોય છે.

શ્રી આવશ્ચકસૂત્ર અને શ્રી ભગવતીસૂત્ર ૮/૫/ ૩માં પંદર કર્માદાનનું વર્ણન છે.

- ૧) અંગાર કર્મ : અિનના આરંભચુક્ત વ્યાપાર.
- ૨) વનકર્મ: વનસ્પતિને કપાવવાના કાર્યો.
- ૩) શકટકર્મ : વાહનો બનાવવાના કાર્ચો.
- ૪) ભાડી કર્મ : ઘર, વાહન ભાડે ફેરવવાના વ્યાપારો.
- ૫) સ્ફ્રોટકકર્મ : ભૂમિ ખોદાવવાના કાર્ચો.
- દ્દ) દંત વાણિજ્યકર્મ : હાથીદાંત વગેરે ત્રસ જીવોના અવચવોનો વ્યાપાર.
- છ) લાક્ષાવાણિજ્યકર્મ : લાખ, કેમિકલ્સ, સોડા, મીઠું આદિનો વ્યાપાર.
- ૮)કેશવાણિજ્ય કર્મ : પશુઓ તથા પશુઓના વાળનો વ્યાપાર.
- ૯) રસવાભિષ્ય કર્મ : ઘી, તેલ, ગોળ આદિનો વ્યાપાર.
- ૧૦) વિષ વાણિજ્ય કર્મ : વિષ આદિ મારક પદાર્થો, તેવાં સાધનો અથવા શસ્ત્રોનો વ્યાપાર.
- ૧૧) ચંત્રપીડન કર્મ: તેલની ઘાણી, ચરખા, મીલ, પ્રેસ આદિનો વ્યવસાય.

- ૧૨) નિર્લાછન કર્મ: ખસી કરવાનો વ્યાપાર.
- ૧૩) દવ્વગિદાવિશયા કર્મ: જંગલ ઈત્થાદિ જગ્યાએ દાવાનળ સળગાવવા.
- ૧૪) સરદહતલાગ પરિસોસણયા કર્મ : સરોવર, ફૂવા, તળાવ આદિને ઉલેચવા, સૂકાવવા.
- ૧૫) અસતીજન પોસણયા : વેશ્યા, ગુલામ આદિનું પોષણ કરવું. ફૂતરાં આદિ હિંસક પશુઓ પાળવા.

આ પંદર પ્રકારના વ્યાપારો કરવાથી બહુલ કર્મોની આવક આવે છે તેથી શ્રાવક માટે આ કાર્યો અકલ્પનીય છે. વ્યાપારની સાથે આહાર સંયમ તરફ જૈન ધર્મ સૂચન કરે છે.

#### આહાર સંયમ :

શ્રાવક આહાર-સંચમને મહત્વપૂર્ણ રથાન આપે છે. આહાર માત્ર ઉદરભરણ જ નથી પરંતુ સંસ્કાર અને સ્વાસ્થ્યવર્ધક પણ છે. એમાં તન-મન બંનેની માવજતનું ધ્યાન રાખવામાં આવ્યું છે.

અહિંસક આહારચર્ચામાં જીવદયા મહત્વપૂર્ણ સ્થાન ધરાવે છે. શ્રાવક અહિંસક અને સાત્વિક ભોજન કરે કારણકે રાજસિક ભોજન દુષ્પાચ્ચ અને અહંકારવર્ધક છે. તામસિક ભોજન વિકારોનું મૂળ છે. અભક્ય પદાર્થના પાંચ પ્રકાર છે :

- ૧) જેના સેવનથી બેઈન્દ્રિય સુધીના જીવોની હિંસા થાય તે માંસાહાર.
- ૨) જેના સેવનથી અનંતકાચ જુવોની ઘાત થાય તે કંદમૂળ વગેરે. આ 'સાધારણ વનસ્પતિ' કહેવાય છે. જેમાં એક શરીરમાં અનંત જીવો વનસ્પતિરૂપે રહે છે.
- 3) વાસી પદાર્થો, સંડેલા, બગડેલા પદાર્થો જેમાં સૂક્ષ્મ જીવોની ઉત્ત્પત્તિ થાય છે. જેમકે સંડેલાં-ગળેલાં ફળો, જૂનો વાસી લોટ, બેસન, અન્ય દળેલું અનાજ (શિયાળામાં ७ દિવસથી વધુ સમયબાદ, ગરમીમાં પાંચ દિવસ અને સોમાસામાં 3 દિવસથી વધુ દિવસનું) તથા દહીં પણ માત્ર ૮કલાક સુધી ખાવાલાયક છે.
- ૪) સ્વાથ્યની દષ્ટિએ હાનિકારક આહારનો ત્યાગ. જેમકે ખાંસીના દર્દીએ ખટાશ, અશુદ્ધ, વાસી અનાજ ન ખાવું.
- ૫) મળમૂત્ર જેવા સેવન ન કરવા ચોગ્ય પદાર્થનો ત્થાગ કરવો.

# ચોગશાસ્ત્રમાં ૨૨ પ્રકારની અભક્ષ્ય ચીજોનું વર્શન છે :

કરા, ઘોલવડા, રાત્રિભોજન, બહુબીજ, રીંગણ, સંઘાન, વડ, પીપળ, ઉમર, કઠઉમર, પાકર, ફળ જે હોય અજાણ, કંદમૂળ, માટી, વિષ, માંસ, મધ, માખણ, મદિરાયાન, ફળ અતિ તુચ્છ, તુષાર, ચલિતરસ આ બાવીસ અભક્ષ્ય વસ્તુઓ છે.

શાકાહારની સાથે સાથે ગાળેલું અને ઉકાળેલું પાણી પીવું, તાજું ભોજન ખાવું, રાત્રિ ભોજન ન કરવું એ પણ અહિંસક વૃત્તિનાં અંગ છે. જૈન ધર્મમાં શાકાહારને સર્વોપરી સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. શાકાહારના પ્રચારથી અહિંસક વિચારધારાને ગતિશીલતા મળે છે.

शाहाहारनी पाछળ तत्त्वार्थसूत्रनो विष्यात सिद्धांत छे - परस्परोपग्रहो जीवनाम्। - **४२२४२न।** અનુગ્રહથી પ્રાણીઓનું જીવન છે.

રાત્રિભોજન ત્થાગ, ગાળેલાં પાણી પીવાનો નિયમ, સૂર્યાસ્ત પછી ફક્ત ભોજન જ નહીં પરંતુ જળનો પણ ત્યાગ આવા નિયમોની પાછળ વિવેક ગુણનું તત્ત્વ છે. સંયમ અને સંતુલનની ભાવના છે. સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જીવજંતુઓની સુરક્ષાનું ધ્યાન છે. તેમાં જીવદયા, શાંતિમય સહઅસ્તિત્ત્વ અને પ્રકૃતિએ આપેલી પારસ્પારિક નિર્ભરતાનાં જીવંત અને વ્યવહારિક પ્રતીક છે. આ વ્રતના પાલનથી રાજાના મંત્રીની પુત્રી તથા વંકચૂલે ઉત્તમ ફળ પ્રાપ્ત કર્યું, જ્યારે આ વર્તનું ઉલ્લંઘન કરી મહાશતક શ્રાવકની પત્ની રેવતી છટ્ટી નરકે ગઈ.

#### (૮) અનર્થ દંડ વિરમણ વ્રત :

નિયમિત ક્ષેત્રમાં પ્રયોજનભૂત કાર્ચ વિના વ્યર્થ આરંભ-સમારંભનો ત્યાગ.

રણદાંટા વેશ્યા અને વિભકનું દષ્ટાંત આ વ્રત માટે પ્રખ્યાત છે. તે ઉપરાંત વીરસેન અને કુસુમશ્રી આ વ્રત પાળી સુખી થયા.

#### (૯) સામાચિક વ્રત :

બે ઘડી અથવા નિયમાનુસાર કાયાને સ્થિર કરી, વચનથી મૌન રહી, સાવધ યોગનો ત્યાગ કરી, સમભાવમાં રહી આત્મજ્ઞાન-ધ્યાનનો અભ્યાસ કરવો. સામાચિકથી દરેક ક્ષણે બે ક્રોડ પલ્યોપમનું દેવલોકનું આયુષ્ય બંધાય છે.

પુશિયા શ્રાવકની સામાચિક લોક વિખ્યાત છે. ઇનમિત્ર વિધિપૂર્વક સામાચિક વ્રતનું પાલન કરી તે જ ભવે મોક્ષમાં ગયો. ચંડકૌશિકના પૂર્વ ભવના સાધુની સમતા ખંડિત થતાં સર્પ ચોનિમાં પ્રવેશ્યા.

## (१०) हिशावगासिङ व्रव ः

છરા વ્રતમાં ગ્રહણ કરેલી દિશાઓની મર્ચાદાને તથા અન્ય વ્રતોમાં લીધેલી મર્ચાદાને વધુ સંક્ષિપ્ત કરી દયા પાળવી, સંવર કરવો અને ચૌદ નિયમો ધારણ કરવા. શ્રી 'સંબોધ પ્રકરણ' ગ્રંથમાં **ચૌદ નિય**મો બતાવ્યા છે.

- ૧) સચિત્ત : પૃથ્વીકાચ આદિ સચિત્તની મર્ચાદા.
- ૨) દ્રવ્ય : ખાન-પાન સંબંધી દ્રવ્યની મર્ચાદા.
- 3) વિગઈ : દી, તેલ આદિ વિગઈની મર્ચાદા.
- ૪) પક્ષી : પગરખાંની મર્ચાદા.
- ૫) તાંબુલ : મુખવાસની મર્ચાદા.
- દ્દ) વસ્ત્ર : પહેરવા, ઓઢવાના વસ્ત્રોની મર્ચાદા.
- ७) કુસુમ : ફૂલ, પુષ્પ, અત્તર આદિની મર્ચાદા.
- ૮) શચન : સૂવાની પથારી, પલંગ, શેતરંજીની મર્ચાદા.
- e) વાહન : મોટર, સ્કૂટર, સાચકલ, વિમાન આદિ વાહનની મર્ચાદા.
- ૧૦) વિલેપન : કેસર, ચંદન, સાબુ, તેલ, આંજણ આદિની મર્ચાદા.
- ૧૧) બંભ : બ્રહ્મચર્ચની (કુશીલ) મર્ચાદા. (૪થું વ્રત)
- ૧૨)દિશા : પૂર્વ આદિ છ દિશામાં ગમનાગમનની મર્ચાદા. (દૃક્ધું વ્રત)
- ૧૩) રનાન : રનાનની સંખ્યા અને પાણીની મર્ચાદા.
- ૧૪) ભત્તેસુ : ખાવા પીવાની બધી વસ્તુઓની મર્ચાદા.

આ ચૌદ બોલમાં ૧૧ અને ૧૨ સિવાયના અન્ય બોલો સાતમા વ્રતનો સંક્ષેપ છે.

દીપકની જ્યોત જ્યાં સુધી રહે ત્યાં સુધી કાચોત્સર્ગમાં રહેવાનો નિયમ કરનાર રાજા 'ચંદ્રાવતંસક' આયુષ્યનો ક્ષય થયે દેવ બન્યા. આ વ્રતના અતિયારોનું નિવારણ કરી ધનદ શેઠ મોક્ષે ગયા.

## (૧૧) પૌષદોપવાસ વ્રત :

આહાર, વ્યાપાર આદિ સર્વ સાવદા યોગોનો ત્યાગ કરી એક દિવસ-રાત્રિ સુધી ઉપાશ્રયમાં રહી

દ્યર્મચિંતન કરવું તે પૌષદ્યપવાસ વ્રત છે.

કાર્તિક શેઠ ઈન્દ્રપણું પામ્યા. વીર ભગવાનના દશ શ્રાવકો વીસ વીસ વર્ષ શ્રાવકપણું પાળી સ્વર્ગે ગયા. પ્રેતકુમાર આ વ્રતની વિરાધના કરી વિરાધક બન્ધો જ્યારે દેવકુમાર પૌષધવ્રતની આરાધના કરી અરાધકભાવ પામ્યો. આ વ્રતની વિરાધનાથી નંદમણિયાર દેડકો બન્ધો.

### (૧૨) અતિથિ સંવિભાગ વ્રત:

સુપાત્ર સાધુ-સાધ્વીજીને ભક્તિપૂર્વક આહારપાણી વહોરાવવા.

આ વ્રતનું પાલન કરી ગુણકર શેઠ મોક્ષે ગયા. શ્રાવકની અગિયાર પ્રતિમા ધારણ કરનારા અને દેવના ઉપસર્ગોથી વિચલિત ન થનારા કામદેવ આદિ શ્રાવકો આ વ્રતના કારણે પ્રભુના મુખે પ્રશંસનીય બન્યા. આ વ્રતના અતિક્રમણથી નાગશ્રી બ્રાહ્મણી છકી નરકમાં પટકાઈ.

શ્રાવકનાં વ્રત સુવર્શ સમાન છે. સુવર્શ શક્તિ મુજબ ખરીદી શકાય છે તેવી જ રીતે શ્રાવકના વ્રત યથાશક્તિ અંગીકાર કરી શકાય છે. એક, બે ચાવત્ વ્રત ઈચ્છા મુજબ ધારણ કરી શકાય છે. જેમ મૂડી અનુસાર સોનું ખરીદી શકાય તેમ ક્ષયોપશમ (શક્તિ) અનુસાર તેટલા પ્રમાણમાં છૂટ (આગાર) રાખી વ્રતો ધારણ કરી શકાય છે, તેથી શ્રાવકના ધર્મને 'સાગરી ધર્મ' કહ્યો છે. બાર વ્રતમાંથી વથીપ અશુવ્રત છે. દ્થીડ ગુણવ્રત છે. ૯ થી ૧૨ શિક્ષાવ્રત છે.

ઉપરોક્ત બાર વ્રતનું થથાવિદ્ધિ આચરણ કરતાં વૈરાગ્થભાવમાં વૃદ્ધિ થતાં શ્રાવક ગૃહકાર્ચ અને વ્યાપારથી નિવૃત્ત બની શ્રાવકની ૧૧ પડિમા આદરે છે.

### શ્રાવકની અગિચાર પડિમા :

શ્રી દશાશ્રુતસ્કંદાની છક્કી દશામાં તેમજ શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રના ૧૧મા સમવાયાંગમાં શ્રાવકની અગિયાર પડિમાનું વિસ્તૃત વર્ણન છે.

- 4) દેસણ પડિમા : એક માસ પર્ચંત શુદ્ધ સમકિત પાળે. શંકા, કાંક્ષા આદિ સમકિતનાં પાંચ અતિચારનું કિંચિન્માત્ર સેવન ન કરે. ગૃહસ્થ કે અન્ય તીર્થીને નમસ્કારાદિ ન કરે. એકાંતર ઉપવાસ કરે.
- ર) વ્રત પડિમા : બે મહિના પર્ચંત સમકિત સહિત બારે વ્રતો ૭૫ અતિચાર રહિત અત્થંત નિર્મળપણે પાલન ં કરે. અંશ માત્ર દોષ ન લગાડે. બે ઉપવાસે પારણું કરે .
  - 3) સામાચિક પડિમા : ત્રણ મહિના સુધી સદૈવ સમ્ચક્ત્વનું પ્રાતઃ, મધ્યાહ્ન અને સંધ્યા એમ ત્રિકાલ ૩૨ દોષ રહિત શુદ્ધ સામાચિક નિરંતર કરે અને તેલે તેલે પારણાં કરે.
  - ૪) પૌષધ પ્રતિમા : ચાર મહિના સુધી સમ્ચક્ત્વ, વ્રત અને સામાચિક પૂર્વક, ૧૮ દોષ રહિત, દરમાસે છ પૌષધ કરે (૨આઠમ, ૨ચૌદશ, ૧ અમાસ, ૧ પૂર્ણિમા) અને ચોલે ચોલે (ચાર ઉપવાસે) પારણાં કરે.
  - ૫) નિયમ પ્રતિમા : પાંચ માસ સુધી સમકિત, વ્રત, સામાચિક અને પૌષધ પૂર્વક પાંચ નિયમોનું પાલન કરે.
  - (૧)પૂર્ણ (બડી) સ્નાન ન કરે (૨) હજામત ન કરાવે (૩) પગમાં પગરખાં ન પહેરે (૪) દ્યોતીની લાંગ ખુલ્લી રાખે (છેડો ન ખોસે) (૫) દિવસે બ્રહ્મચર્ચ પાળે અને પંચોલે પંચોલે (પાંચ ઉપવાસે) પારણું કરે.
  - દ્દ) બ્રહ્મચર્ચ પ્રતિમા : છ મહિના સુધી સમકિત, વ્રત, સામાચિક, પૌષંઘ, નિયમપૂર્વક કરે. નવ વાડ વિશુદ્ધ અખંડિત બ્રહ્મચર્ચનું પાલન કરે અને છ ઉપવાસનાં પારણાં કરે.
- ७) સચિત પરિત્થાગ પ્રતિમાઃ સાત મહિના સુધી સમકિત, વ્રત, સામાચિક, પૌષઘ, નિયમ અને બ્રહ્મચર્ચપૂર્વક સર્વ પ્રકારની સચિત વસ્તુના ઉપભોગનો પરિત્થાગ કરે તેમજ સાત સાત ઉપવાસનાં પારણાં કરે.

- ૮) અશારંભ પ્રતિમા : આઠ મહિના પર્યંત સમકિત, વ્રત, સામાચિક, પૌષધ, નિયમ, બ્રહ્મચર્ચ, સચિત ત્થાગ અને અશારંભપૂર્વક છ કાય જુવોનો આરંભ સ્વયં કરે નહિ. આઠ, આઠ ઉપવાસનાં પારણાં કરે.
- e) પેસારંભ પ્રતિજ્ઞા: નવ મહિના સુધી ઉપરોક્ત સર્વ નિયમોની સાથે પેસારંભ પરિત્થાગપૂર્વક છ કાયનો આરંભ અન્ય પાસે પણ કરાવે નહિ અને નવ નવ ઉપવાસનાં પારણાં કરે.
- ૧૦) ભક્ત પ્રતિમા : દસ મહિના સુધી સમકિત, વ્રત, સામાચિક, પૌષધ, નિયમ, બ્રહ્મચર્ચ, સચિત ત્યાગ, અણારંભ, પેસારંભ ત્યાગપૂર્વક પોતાની માટે બીજા કોઈએ છ કાચનો આરંભ કરી વસ્તુ બનાવેલી હોય તેને ગ્રહણ ન કરે અને દસ-દસ ઉપવાસનાં પારણાં કરે.
- ૧૧) સમણભૂચ પ્રતિમા : સમ્યક્ત્વ આદિ ૧૦ બોલપૂર્વક ૧૧ મહિના સુધી જૈન સાધુનો વેશ ધારણ કરી ત્રણ કરણ અને ત્રણ ચોગથી સાવધ કર્મનો ત્યાગ કરે. મસ્તક, દાઢી, મૂછનો લોચ કરે. શિખા (ચોટલી) રાખે, શક્તિ ન હોચ તો હજામત કરાવે. રજોહરણની દાંડી પર કપડું ન બાંધે. ખુલ્લી દાંડીનો રજોહરણ રાખે. ધાતુનાં પાત્ર રાખે, સ્વ જાતિમાં ભિક્ષાવૃત્તિથી ૪૨ દોષ રહિત આહાર-પાણી, જરૂરી વસ્તુઓ ગ્રહણ કરે. કોઈ ગૃહસ્થ, 'સાધુ' અથવા 'મહારાજ' કહી સંબોધે ત્યારે સ્પષ્ટ કહી દે કે, 'હું સાધુ નથી પણ પડિમાધારી શ્રાવક છું.' ભિક્ષાવૃત્તિથી ગ્રહણ કરેલા આહારાદિ ઉપાશ્રચમાં લાવી મૂર્ચ્કા રહિત ભોગવે. ૧૧-૧૧ ઉપવાસનાં પારણાં કરે.

અગિચાર પડિમાનું પાલન કરતાં સાડા પાંચ વર્ષ લાગે છે. શારીરિક શક્તિ ક્ષીણ થાય અને આચુષ્યનો અંત નજીક જણાય તો સંથારો કરે. આચુષ્ય અધિક લાગે તો દીક્ષા ગ્રહણ કરે.

**શ્રાવકના ૨૧ ગુરાો** : (શ્રી પ્રવસનસારોદ્ધારક ભા-૨, ગા. ૧૩૫૬, ૧૩૫७,૧૩૫૮)

શ્રાવકના ૨૧ ગુણો દર્શાવેલ છે. ભક્ત કવિ નરસિંહ મહેતાએ 'વૈષ્ણવ જન તો તેને રે કહીએ' નામનાં ભજનમાં સાચા વૈષ્ણવનાં લક્ષણો અત્થંત સરળ અને હૃદયંગમ ભાષામાં વર્ણવ્યા છે, તેમ જૈન ગ્રંથકારોએ શ્રાદ્ધવિધિ પ્રકરણમાં સાચા જૈન શ્રાવકનાં ગુણો કહ્યાં છે.

- ૧) અક્ષુદ્ર : ઉતાવળિયો, છીછરો નહીં પરંતુ દીર, ગંભીર, હ્રદયની વિશાળતાવાળો હોય.
- ૨) સૌમ્ય પ્રકૃતિ: સ્વભાવથી જ પાપકર્મ ન કરે. ચારિત્રની મહેકથી તેનાં જીવન(દેહ)માં ઓજ અને તેજ હોય.
- 3) રૂપવાન : ખોડખાપણ વિનાનું સુંદર શરીર હોય.
- ૪) લોકપ્રિય : સર્વને પ્રિયકર હોય. વિનય, વિવેક, ન્યાય, નીતિ, સદાચાર, પરોપકારિતા વગેરે ગુણોથી શોભવો હોય.
- ૫) અક્સૂર : સરળ સ્વભાવી અને ગુણગ્રાહી હોય. અબોલ જીવો પ્રત્યે કરુણાશીલ હોય.
- ફ) ભીરુ : આલોક-પરલોકના દુઃખો અને અપચશથી ડરનારો હોય. નક્ક્ટ અને પાપ કરવામાં નિર્ભય ન હોય.
- ७) અશક : કોઈને છેતરનારો-કપટી ન હોય પરંતુ ઈમાનદાર હોય. તેના સ્વભાવમાં જ કૂડકપટ ન હોય.
- ૮) દક્ષ : વત્સલ સ્વભાવ, વિચક્ષણ, સમયોચિત કાર્ય કરવાવાળો, પરાર્થરસિક હોય.
- e) લજ્જાળુ : ગુપ્ત કે પ્રગટ કુકર્મોનું આચરણ કરતા લજ્જા અનુભવનારો હોચ. દા.ત. જાહેરમાં ધૂમ્રપાન નિષેધ હોચ પરંતુ જો તેનું વ્યસન હોચ તો પણ લજ્જાને કારણે શ્રાવક ધૂમ્રાનની ઈચ્છા રોકી રાખે.
- ૧૦) દયાળુ : દુ:ખી કે દરિદ્રી સર્વ જીવો પ્રત્યે દયાવાન હોય.
- ૧૧) માધ્યસ્થ : તટસ્થ હોય. પક્ષપાત વિનાનો હોય. હેય-ફોય-ઉપાદેયનાં વિવેકવાળો, સારા-માઠા પ્રસંગોમાં માધ્યસ્થ રહે.

- ૧૨) સૌમ્ય દષ્ટિવંત : ઇંદ્રિયોમાં વિકાર ઉત્પક્ષ થવાવાળા પદાર્થોનું અવલોકન કરી અંતઃકરણને મલિન ન બનાવે. દષ્ટિ કરાવી લે તથા સમ્યગૃદષ્ટિ હોય.
- ૧૩) ગુણાનુરાગી : ગુણીજનો પ્રત્યે પ્રેમ, બહુમાન હોય, તેમની ચથાશક્તિ સહાય કરે. ગુણોની પ્રશંસા કરે, અવગુણોથી દૂર ભાગે, પ્રશંસા કરવામાં કદી કરકસર ન કરે.
- ૧૪) સુપક્ષચુક્ત : આજ્ઞાંકિત, ધર્મી, સદાચારી, હોય. ન્યાયનો પક્ષ ગ્રહણ કરે અને અન્યાયને છોડે.
- ૧૫) સુદીર્ઘદર્શી : સૂક્ષ્મ વિચારપૂર્વક દૂરગામી પરિણામોનો વિચાર કરી કાર્ચ કરનારો હોચ.
- ૧૬) વિશેષજ્ઞ : પક્ષપાત વિના વસ્તુના ગુણદોષ સમજનારો હોય, વિષયનો ઉપરછલ્લો અભ્યાસ ન કરતાં તેમાં ઊંડો ઉતરી વિશિષ્ટ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે.
- ૧૭) વૃદ્ધાનુગ (વૃદ્ધાનુચાચી) : આચારવૃદ્ધ, જ્ઞાનવૃદ્ધ અને વચોવૃદ્ધની આજ્ઞામાં રહેનારો, તેમની ભક્તિ કરનારો, તેમના જ્ઞાનાદિ ગુણોનું અનુકરણ કરનારો હોય. તેમની પાસે રહેલો અનુભવરૂપી ખજાનો અપનાવવા જેવો હોય તેનો લાભ ઉઠાવે છે.
- ૧૮) વિનીત : વિનમ્રતા ધર્મનું મૂળ છે એમ સમજી વિશેષ પ્રકારે ગુણીજનોનો વિનચ કરનારો હોચ.
- ૧૯) ફૂતફા : બીજાએ કરેલા ઉપકારોને નહીં વિસરનારો હોય.
- ૨૦) પરહિત કર્તા : નિ:સ્વાર્થભાવે થથોચિત પરોપકારના સ્વભાવવાળો હોય. દુ:ખી જીવોને જોઈ તેમને મદદ કર્યા વિના રહી જ ન શકે.
- ૨૧) લબ્ધલક્ષી : કુશળ આચોજનથી પોતાનું લક્ષ્ય હાંસલ કરનારો, ધર્મ વ્યવહારને જલ્દી સમજનારો, નવો,
- , નવો જ્ઞાનાભ્યાસ કરનારો તથા ગુણીજનોના એક એક ગુણને ગ્રહણ કરતાં અનેક ગુણોને ઘરનારો હોય.

સાચા શ્રાવકના આ ૨૧ ગુણો બિનસાંપ્રદાયિક છે. વિશ્વના કોઈપણ ધર્મના અનુચાયીને આ વાત લાગુ પડે છે. ધર્માત્મા બનવા ઈચ્છતા આત્માએ આ ગુણો જીવનમાં હાંસલ કરવા અત્થંત જરૂરી છે.

# શ્રાવકના ૨૧ લક્ષણો :

- ૧) અલ્પ ઇચ્છા : સંતોષી હોચ.
- ર)અભાંતરી : છ કાચ હિંસાના કાર્યો ઘટાડનારો.
- ૩) અલ્પ પરિગ્રહી : પરિગ્રહનું પરિમાણ કરે.
- ૪) સુશીલ: પરસ્ત્રીનો ત્યાગ અને સ્વદારાથી પણ મર્ચાદિત જીવન જીવનારો હોય.
- ૫) સુવર્તી : વ્રત, નિયમ, પ્રત્થાખ્યાનને નિરતિયારપણે પાલન કરે.
- દ્દ) દ્વર્મિષ્ઠ : દ્વર્મકરણી નિરંતર દત્તચિત્તે કરનારો ઢોચ.
- ७) દાર્મવृत्ति : भन-वयन-કાચાથી સદૈવ દાર્મમાર્ગમાં ૨મણતા કરનારો હોય.
- . ૮) કલાઉગ્રવિહાર : ધર્મના આચારમાં અપ્રતિહત વિહારનો કરનારો તપ ઉપસગિદિ પ્રાપ્ત થતાં પણ ધર્મ વિરુદ્ધ આચરણ ન કરનારો હોય.
- ૯) મહાસંવેગવિહારી : નિવૃત્તિમાર્ગમાં જ સદૈવ તલ્લીન રહેનારો હોય.
- ૧૦) ઉદાસી : સંસારમાં જે હિંસાદિ કૃત્યો કરવાં પડે તેમાં ઉદાસીન વૃત્તિ રાખનારો હોય.
- ૧૧) વૈરાગ્યવંત : આરંભ, પરિગ્રહથી જલ્દીથી નિવૃત્તિનો ઈચ્છુક હોય.
- ૧૨) એકાંતઆર્ચ : બાહ્યાંભ્યંતર એક સરખી વૃત્તિ હોય, નિષ્કપટી હોય.
- ૧૩) સમ્ચગ્માર્ગી : સમ્ચગ્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિશ્ચરૂપ માર્ગે ચાલનારો હોય.
- ્૧૪) સુસાધુ : મોક્ષમાર્ગનો સાધક હોવાથી (ધર્મમાં વૃદ્ધિ કરતો રહે છે)સુસાધુ છે.

- ૧૫) સુપાત્ર : સમ્ચક્ત્વાદિ સુરક્ષિત રહી શકે તેવી પાત્રતા હોય છે.
- ૧૬) ઉત્તમ : મિથ્ચાત્વ કરતાં અનંતગુણી વિશુદ્ધ પર્ચાચનો ધારક હોવાથી ઉત્તમ છે.
- ૧७) ક્રિયાવાદી : પુણ્ય-પાપનાં ફળ અને બંધ-મોક્ષને માનનારો હોય.
- ૧૮) આસ્તિક : જિનેશ્વરનાં વચનો પર પ્રતીતિ કરનારો હોય.
- ૧૯) આરાધક : જિનેશ્વરની આજ્ઞાનો માનનારો હોવાથી આરાધક છે.
- ૨૦) જૈનમાર્ગનો પ્રભાવક : મૈત્રી, પ્રમોદ, કરુણા અને માધ્યસ્થ ભાવ રાખનારો, ગુણવંતોના ગુણકીર્તન કરે, ધર્મની ઉજ્ઞતિના કાર્યોમાં ઉદાર, વિવેકી અને સંપત્તિનો સદ્વ્યય કરનારો હોવાથી જૈન ધર્મનો પ્રભાવક છે. ૨૧) અર્દ્ધતનો શિષ્ય : જિનેશ્વરના જ્યેષ્ઠ શિષ્ય સાધ છે. લઘ શિષ્ય તે શાવક છે. તેથી શાવક પણ અર્ટિહંતના
- ૨૧) અહીંતનો શિષ્ય : જિનેશ્વરના જ્યેષ્ઠ શિષ્ય સાધુ છે. લઘુ શિષ્ય તે શ્રાવક છે, તેથી શ્રાવક પણ અરિહેતના શિષ્ય છે.

ઉપરોક્ત ૨૧ ગુણ તથા ૨૧ લક્ષણ ચુક્ત 'સુશ્રાવક' કહેવાય છે.

શ્ચાવકના ત્રણ મનો રથ: (શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર, સ્થાન 3)

- (૧) ક્યારે હું બાહ્ય આભ્યાંતર પરિગ્રહો ત્યાગ કરી શ્રાવકપણું અંગીકાર કરીશ ?
- (૨) ક્યારે હું ગૃહસ્થાવાસનો ત્યાગ કરી અણગારધર્મ અંગીકાર કરીશ ?
- (૩) ક્યારે હું અંતકાળે આરાધનાપૂર્વક સમાધિમરણને પ્રાપ્ત કરીશ ?

આ ત્રણ મનોરથની ચિંતવના શ્રાવક નિશદિન કરે છે.

શ્રી ઉપાસકદશાંગ સૂત્રમાં ભગવાન મહાવીરનાં આનંદ આદિ ૧૦ શ્રાવકોનાં કથાનક છે. તેમાં શ્રાવક જીવનનું તાદશ ચિત્ર પ્રગટ થયું છે. ગૃહસ્થ જીવનની પ્રત્યેક ફરજો પૂર્ણ કરી ક્રમે ક્રમે સાંસારિક પ્રવૃત્તિઓથી નિવૃત્ત થઈ, શ્રમણભૂત જીવન જીવી, અંતિમ સમયની આરાધના કરી તેઓ એકાવતારી બન્યા.

સમકિતની સ્થિરતા 'આત્મા છે' આદિ પદની સમજણથી આવે છે. સર્વ જીવોને ઘર્મના માર્ગે દોરવા માટે અરિહંત પદની પ્રાપ્તિ છે. અરિહંત પદ વીસ સ્થાનકની આરાધનાથી અને ઉર્લ્ફ્રષ્ટ કરુણા ભાવથી પ્રાપ્ત થાય છે.

## વિશંતિ સ્થાનક અથવા વીસ સ્થાનકની આરાધના:

અરિહંત પદ પ્રાપ્ત કરનાર જીવાતમાં તેના આગલા શ્રીજા ભવે વીસ સ્થાનકની આરાધના કરે છે. 'શિષષ્ઠિ શલાકા પુરુષ ચરિત'ના દસમા પર્વના, પ્રથમ સર્ગમાં ભગવાન મહાવીરની અંતિમ આરાધનાનું વર્ણન છે. આ આરાધનામાં સંચમ અને કરુણાભાવની પ્રધાનતા છે. તે ભાવ જ્યારે ચરમ સીમાએ પહોંચે છે. ત્યારે જ અરિહંત પદની પ્રાપ્તિ થાય છે. સમ્યક્ત્વના સદ્ભાવમાં તીર્થંકર નામકર્મ બંધાય છે.

#### વીસ સ્થાનકનાં વીસ પદ :

- **૧) અરિહંત ૫દ**ઃ ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરી સર્વ જીવોને ધર્મ ૫માડું, જગત કલ્યાણની અવિરત વિરાટ ભાવના અરિહંત ૫દની યોગ્યત અપાવે છે.
- ૨) સિદ્ધ પદ: 'વિશ્વના સમસ્ત જીવોને અને મને સિદ્ધ પદની પ્રાપ્તિ થાય તે માટે તપ-સંચમની સાધના કરાવવામાં નિમિત્ત બનું.'
- 3) પ્રવચન પદ : સમ્ચક્શુત અને સમ્ચક્**ચારિત્ર પદની આરાધના કરવાથી આત્મશુદ્ધિ થ**તાં અરિહંતપદ મળે છે.
- ૪) <mark>આચાર્ચ પદ</mark>ઃ ગણંઘર ભગવંતોની અનુપસ્થિતિમાં જગતના સર્વ જીવોને અક્ષય, અવ્યાબાદ સુખ પ્રાપ્ત કરાવનાર ધર્મતીર્થના રક્ષક આચાર્ચની ભક્તિ કરું છું,' એવી સાધક ઉત્કૃષ્ઠ ભાવના ભાવે છે, તેથી અરિહંત

પદની ચોગ્યતા ઉદ્દભવે છે

૫-**६) સ્થવિર પદ અને ઉપાધ્યાય પદ:** ચતુર્વિદ સંઘના રક્ષક તથા નવદીક્ષિત મુનિવરોની સારણા વારણા વગેરે વડે સંચમમાં સ્થિરતા કરવા આગમાદિ શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરાવતા સ્થવિર ભગવંતો અને ઉપાધ્યાય ભગવંતોની ભક્તિ કરનાર આત્મા તીર્થંકર નામકર્મનો બંધ કરે છે.

છ) સાધુપદ: જગતના સર્વ જીવોને અભચદાન આપનારા, પોતાના નિમિત્તે કોઈને પીડા ન થાય તે માટે સતત જાગૃત રહેનારા સાધુ છે. જો ભાવદયા પરાકાષ્ઠાએ પહોંચે તો આ પદની આરાધના કરનારા આત્મા તીર્થંકર નામકર્મનો બંધ કરે છે.

ડ-૯-૧૦) જ્ઞાન પદ, દર્શનપદ, વિનય પદ : જ્ઞાન અંતરને અજવાળનાર દિવ્ય જ્યોતિ છે. સૂક્ષ્મ નિગોદ જેવા સ્થાનમાં પણ જ્ઞાનનો અનંતમો અંશ સદાકાળ ખુલ્લો હોય છે. મિથ્યાત્વ મોહ ઘટતાં જ્ઞાનનો પ્રકાશ પ્રસરવાની શરૂઆત થાય છે. જેમ જેમ મોહ ઘટે તેમ તેમ જ્ઞાન વિકસે છે. જ્ઞાનથી આત્મામાં પરમાત્મ સ્વરૂપનાં દર્શનનો લ્હાવો મળે છે. ખરેખર! આત્મ અનુભવનું જ્ઞાન અનુભવગમ્ય છે. જ્ઞાનથી જીવન વ્યવહાર શુદ્ધ બને છે તેથી જ્ઞાનને જ વિનય તરીકે ઓળખી શકાય. જ્ઞાન, દર્શન અને વિનયની ઉત્તમ આરાધના ભાવદયા પ્રગટાવે છે. ૧૧) ચારિત્ર પદ: પાંચ મહાવ્રતોનો સ્વીકાર એ દ્રવ્યચારિત્ર છે. પંચ મહાવ્રતોના સ્વીકારથી ક્રોધ, માન, માચા અને લોભરૂપી કષ્યાયો અને પરભાવ રમણતા ઘટતી જાય છે. સ્વ સ્વભાવનાં રમણતા વધતી જાય છે. તે ભાવ ચારિત્ર છે. ભાવ ચારિત્ર માટે દ્રવ્ય ચારિત્રરૂપી ચંદરવો રાખવો જરૂરી છે. સાધક દ્રવ્ય અને ભાવ ચારિત્રની આરાધના કરી ધર્મતીર્થ પ્રવર્તનનો અધિકારી બને છે.

૧૨) બ્રહ્મચર્ચ પદ : બ્રહ્મચર્ચ વ્રત સર્વમાં શિરોમણિ છે. નવકોટિએ શુદ્ધ બ્રહ્મચર્ચનું સંપૂર્ણપણે પાલન કરનાર આત્મા પરિત સંસારી બને છે. બ્રહ્મચર્ચ વ્રત સાગર સમાન છે જ્યારે અન્ય વ્રતો સરિતા સમાન છે. બ્રહ્મચર્ચની સર્વોત્કૃષ્ટ સાધના પરમ બ્રહ્મ (પરમાત્મા) બનાવે છે.

વિષયાસિક્તિથી ચીકણાં કર્મ બંઘાય છે, મનુષ્યની બુદ્ધિ મંદ પડે છે અને શરીરનું બળ ક્ષીણ થાય છે. શ્રાવક પર્વતિથિએ અને તીર્થંકરોનાં કલ્યાણક દિવસે સર્વથા બ્રહ્મચર્ચ પાળે છે.

93) શુભલ્યાનપદ : ધ્યાન ચાર છે. આર્તધ્યાન, રૌદ્રધ્યાન, ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન. પ્રથમના બે ધ્યાન સંસાર વૃદ્ધિ અને દુર્ગતિનું કારણ છે. ધર્મધ્યાન સંવર અને નિર્જરાનું કારણ હોવાથી પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય ઉપાર્જન કરાવે છે. શુકલધ્યાન સર્વોત્તમ ધ્યાન છે. તે મોક્ષનું કારણ છે. ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાનની આરાધના વડે વિશ્વના જીવોને આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનમાંથી વાળી ધર્મતીર્થમાં પ્રવેશ કરાવવાની ઉત્તમ ભાવના સાધક ભાવે છે.

સિદ્ધ પરમાત્માની રૂપાતીત અવસ્થા છે. તેમનું આલંબન લઈ નિરંતર ધ્યાન ઘરનાર ચોગી અનન્ય પણે તન્મયપણું પ્રાપ્ત કરી ભગવદ્ દશા મેળવે છે.

૧૪) તપ પદ : બાહ્ય અને આભ્યંતર તપની આરાધનાથી જગતના જીવોને કર્મશુદ્ધિનો માર્ગ બતાવું એવી સાધકની ચરમ ભાવના તેને ભગવાન બનાવે છે

૧૫) ગણઘર પદ : અઢીદ્ધીપનાં ત્રણે કાળનાં સર્વ તીર્થંકરોના પ્રથમ ગણઘરનું સ્થાન મહત્વનું છે. સમવસરણમાં પ્રભુની દેશના સાંભલી ગણઘર પદની તથાચોગ્યતાવાળો મનુષ્ય પ્રતિબોધ પામે છે. તે જ સમચે ત્યાં સંચમ ગ્રહણ કરે છે. ભગવાન ત્રિપદીનું જ્ઞાન આપે છે. ત્રિપદીના શ્રવણથી અંતર્મુહર્તમાં સમગ્ર દ્વાદશાંગી સુત્રની ક્રમબદ્ધ સ્થના થાય અને ગણઘર પદ પામે છે. સર્વ ગણઘરોની દ્વાદશાગીમાં અક્ષરો, પદોમાં ફેરફાર હોય પરંતુ ભાવાર્થ સમાન હોય છે. તીર્થકરોની કરુણા કરતાં કરતા કંઈક ઓછો કરુણાભાવ હોય તે ગણધર બને છે. ગણધર પદ પણ તીર્થકર નામ કર્મના ઉદયથી મળે છે.

ોચમપદની સાથે દાનપદ જોડાયેલું છે. ગણઘર ભગવંતો જગતને સર્વશ્રેષ્ઠ ચૌદ પૂર્વનું દાન આપે છે. પ્રથમ ગણઘરને 'તીર્થ' કહેવાય છે. ગણઘર ભગવંતોને પણ બાર પ્રકારની પર્ષદા સાંભળે છે. ૧૬) વૈચાવસ્થ પદ : વૈચાવચ્ચ = સેવા. સેવા અપ્રતિપાતી ગુણ છે. સેવા સાથે કરુણાભાવ પરાકાષ્ઠાએ પહોંચે

તો તીર્થંકર નામકર્મ ઉપાર્જન થાય.

ભગવાન મહાવીરની કરુણા દુઃખી અને પીડિતો પ્રત્યે તો ખરી જ પરંતુ ફૂર અને ઘાતકી વ્યક્તિઓ પ્રત્યે પણ એટલી જ કરુણા પ્રગટી. સંગમદેવે અકલ્પ્ય, અવર્શનીય શ્રાસ આપ્યો છતાં ભગવાનની કરુણાભીની આંખો આંસુથી આર્દ્ર બની તેનું કલ્યાણ ઈચ્છે છે.

માષતુષ મુનિએ શ્રુત જ્ઞાનની આરાધના કરતા ગુરુ ભાઈઓની અત્થત ઉલ્લાસપૂર્વક સેવા કરી તેથી તેમનો જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષય થયો. તેઓ કેવળજ્ઞાની બન્યા.

૧૭) સમાધિ ૫૬ : સમાધિ = સમભાવમાં રહેવું. સમ્ચગ્દર્શનનું ફળ સમ્ચગ્જ્ઞાન છે. સમ્ચગ્જ્ઞાનનું ફળ સમ્ચક્**ચારિત્ર છે. સમ્ચક્**ચારિત્રનું ફળ સમાધિ છે. સમાધિના પ્રભાવે અનુક્રમે સંવર, નિર્જરા અને પરંપરાએ મોક્ષ મળે છે. મોક્ષપ્રાપ્તિ માટે સમાધિ પ્રથમ સોપાન છે.

ગજસુકુમારે મારણાંતિક ઉપસર્ગમાં પણ સમભાવ રાખી પરમાત્માપદ મેળવ્યું. ૧૮-૧૯) અભિનવ જ્ઞાનપદ અને શ્રુત પદ : આ બંને પદમાં જ્ઞાનનો મહિમા છે. જ્ઞાન એ આંખ છે અને અધ્યાત્મની દુનિયામાં વિહરવા માટે શ્રુત એ પાંખ છે. આતમને અધ્યાત્મથી અજવાળવાં માટે, અજ્ઞાનનું વિદારણ કરી સમ્યગ્જ્ઞાન પામવા માટે, ચારગતિને ચૂરીને પંચમગતિ પામવા માટે, રાગ ત્થજી અંતે વીતરાગી પદ મેળવવા માટે શ્રુતજ્ઞાન જરૂરી છે.

ગીતાર્થ ગુરુની નિશ્વામાં રહી જ્ઞાન પ્રાપ્તિની પ્રવૃત્તિથી જ્ઞાનાવરણ અને દર્શનાવરણ કર્મનું નિવારણ થાય છે. જ્ઞાનીની ભક્તિ, જ્ઞાન ઉપાર્જનમાં પુરુષાર્થ, જ્ઞાન ભંડારોનું નિર્માણ, શાસ્ત્રોનું બહુમાન, આગમ ભક્તિ ઈત્થાદિ શુતજ્ઞાનનું બહુમાન છે.

શ્રુતજ્ઞાન શ્રવણ અને પઠન-પાઠનથી થાય છે. હિત-અહિત અને ગુણ-દોષનું જ્ઞાન અભિનવ (મતિ) જ્ઞાનથી થાય છે. ચિંતન, મનન, નિદિલ્યાસનનું સામર્થ્ય મતિજ્ઞાનમાં છે.

**૨૦) તીર્થ પદ** : જિન પ્રવચન, પ્રથમ ગણધર, ચતુર્વેદ સંઘ તીર્થ છે. મુક્તિગામી આત્માઓ જ્યાં નિર્વાણ પદાર્ચા તે ભૂમિ પણ તીર્થ છે. સ્થાવર અને જંગમ ઉભય પ્રકારના તીર્થની અપૂર્વ આરાધના કરું. એવી ઉત્કૃષ્ટ ભાવના ભાવતા તીર્થંકર નામકર્મ બંધાય છે.

તીર્થંકરના આગલા ત્રીજા ભવે તીર્થંકર પદની પ્રાપ્તિ માટેનો પુરુષાર્થ પ્રારંભ થાય છે. વિશ્વના સર્વ જીવો સાથે આત્મીયતા મૈત્રી અને વિશ્વબંદ્યુત્વની ઉત્તમ ભાવદયા ભાવતાં તીર્થંકર નામકર્મ નિકાચિત થાય છે.

વીસ સ્થાનક પદની પૂજામાં વીસ પદની વીસ કથાઓ દર્શાવવામાં આવી છે.

(૧) અરિહંત પદ - દેવપાલની કથા (૨) સિદ્ધ પદ - હરિતપાલ રાજાની કથા (૩) પ્રવચન પદ -જિનદત્ત - હરિપ્રભની કથા (૪) આચાર્ચ પદ - પુરુષોત્તમ રાજાની કથા (૫) સ્થવિર પદ - પદ્મોત્તર રાજાની કથા (૬) ઉપાધ્યાય પદ - મહેન્દ્રપાલ રાજાની કથા (७) સાધુ પદ - વીરભદ્રની કથા (૮) જ્ઞાન પદ - જચંત દેવની કથા (૯) દર્શન પદ - હરિવિક્રમ રાજાની કથા (૧૦) વિનય પદ - દાન શેઠની કથા (૧૧) આવશ્યક (ચારિત્ર) યદ - અસણદેવ-વસણદેવની કથા (૧૨) શીલ ૫૯ - ચંદ્રવર્મા રાજાની કથા (૧૩) શુભધ્યાન (ક્રિયા) ૫૯ -હરિવાહન રાજાની કથા (૧૪) તપ ૫૯ - કનકકેતુ રાજાની કથા (૧૫) ગોચમ ૫૯ - હરિવાહન રાજાની કથા (૧૬) વૈચાવચ્ચ ૫૯ - જિમૂતકેતુ રાજાની કથા (૧७) સંચમ (સંઘ) ૫૯ - પુરંદર રાજાની કથા (૧૮) અપૂર્વશ્રુત ૫૯ - સાગરચંદ્ર રાજાની કથા (૧૯) શ્રુતભક્તિ ૫૯ - રત્નચૂડની કથા (૨૦) તીર્થ ૫૯ - મેરૂપ્રભ રાજાની કથા.

પંડિત કૈલાસચંદ્રવિજયજી લિખિત 'વીસસ્થાનક તપ આરાધના વિધિ કથાઓ સહિત' ગ્રંથના પૂ.૨૦થી૧૩૫માં ઉપરોક્ત કથાઓની સવિસ્તાર માહિતી મળે છે.

પાપવૃત્તિઓ શ્રાવકને સમકિત પ્રાપ્તિમાં અંતરાચભૂત બને છે. ૧૮ પાપસ્થાનકથી પાપકર્મ બંધાચ છે.

| અઢાર પાપ<br>સ્થાનકના નામ | અર્શ                                              | આલોચના<br>કરનાર આત્મા | આલોચના<br>ન કરનાર આત્મ |
|--------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------|------------------------|
| પ્રાણાતિપાત              | પ્રમાદથી જીવને પ્રાણથી વિખૂટા કરવા.               | ઐવંતા મુનિ            | <b>ଞା</b> ଜଥୀ ଶ୍ରହିତ   |
| મૃષાવાદ                  | વૂઠું બોલવું (શાસનરક્ષાના અપવાદ માર્ગ સિવાય)      | ગૌતમસ્વામી            | મહારથ રાજા             |
| अहत्ताहान                | ચોરી કરવી (અનેક પ્રકારે)                          | પ્રભવચોર              | शवहा                   |
| મૈશુન                    | स्त्री आहिनो संग हरवो.                            | નંદીષેણ મુનિ          | કુલવાળુક મુનિ          |
| ୳ଵୖୠଌ                    | દ્યન-દ્યાન્ય, વસ્ત્ર-પાત્ર વગેરેનો જરૂરિયાત કરતાં | નંદમણિયાર             | મંગળશેઠ                |
|                          | વધુ સંગ્રહ કરવો, મમત્વ કે મૂર્ચ્છા રાખવી.         |                       | (ગૌતમસ્વામીનો જીવ)     |
| ક્રોઘ                    | ગુસ્સો, આવેશ (આભ્યંતર શત્રુઓ ઉપરનો                | ચંડકૌશિક              | ચંડકૌશિકનો             |
|                          | <u>ਛ</u> ੀਬ ਉਪਾਵੇਕ ਲੇ.)                           |                       | પૂર્વ ભવ - સાધુ        |
| भान                      | અહંકાર કરવો (હું જ સૌથી શ્રેષ્ઠ છું.)             | બાહુબલી               | 51d61                  |
| <u> শাঝা</u>             | કપટ કરવું.                                        | મહાબલ કુમાર           | લક્ષ્મણા સાધ્વી        |
| લોભ                      | તૃષ્ણા (ઈચ્છાઓ આકાશ સમાન અનંત છે.)                | કપિલ કેવળી            | મમ્મણશેઠ               |
| -                        | મોહ, પ્રેમ, આસકિત, મમતા                           | ગૌતમસ્વામી            | શચ્ચાપાલક              |
| દ્રેષ                    | ઈર્ષા, અદેખાઈ, અટુચિ, અસમતા                       | ઉદાયન રાજા            | નમુચી પ્રદાન           |
| કલેશ                     | કલઢ, કજીયા, કંકાસ, ઝઘડા, ટંટા                     | ચેડા રાજા             | કોણિક રાજા             |
| અભ્યાખ્યાન               | ખોટું આળ ચઢાવવું                                  | કેતુમતિ રાણી          | અભયા રાણી              |
| પૈશુન્થ                  | ચાડી ચુગલી કરવી                                   | ઋષભદેવના              | શુરપંખસ                |
|                          | _                                                 | ૯૮ પુત્રો             |                        |
| પરપરિવાદ                 | પારકાની નિંદા કરવી (સ્વનિંદા ઉપાદેચ છે.)          | ગોશાલક                | પાલક પ્રધાન            |
| રતિઅરતિ                  | હર્ષ-શોક                                          | <b>રાજેમતી</b>        | નમુચિ પ્રદાન           |
| માચામૃષાવાદ              | કપટ સહિત જૂહું બોલવું                             | ચુલણી અણી             | સુરિકંતા રાણી          |
| મિચ્છાદંસણસલ્લં          | અસત્ય મત, સંપ્રદાયની શ્રદ્ધા કરવી                 | ખંધક ૠષિ              | અભવ્ય જીવ              |

'શ્રી આવશ્ચક સૂત્ર'માં અઢાર પાપસ્થાનક બતાવ્યા છે. અઢાર પ્રકારના પાપમાંથી પ્રથમ પાંચ પ્રકારના પાપ અર્હિસાદિ વ્રતોનાં ખંડનરૂપ છે. પછીના ચાર પાપ ક્રોદ્યાદિ ચાર કષાયનાં છે, બે પાપ રાગ અને દ્રેષ રૂપી છે. તદુપરાંત કેટલાંક પાપ તો કષાયજન્થ અને મનુષ્યના મનની નિર્ળળતારૂપ છે. છેલ્લું અઢારમું મોટું પાપ તે મિથ્યાત્વરૂપી છે.

અઢારે પાપરથાનકના અશુભ ફળ ૮૨ પ્રકારે જીવાત્મા ભોગવે છે. અઢાર પાપરથાનકમાં

રસ્થાપથ્થા રહેવું એ ભાવ સંસાર છે.

જેમ મેલથી વસ્ત્રનો શ્વેત સ્વભાવ નષ્ટ થાય છે, તેમ કર્મરૂપી રજથી (મેલથી) આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ મેલું બને છે. અનંત શક્તિશાળી આત્મા શુભાશુભ ભાવો ઉત્પન્ન કરી પોતાની જ આત્મશક્તિને કુંઠિત બનાવે છે. અઢાર પાપ સ્થાનક અને આઠ કર્મ આત્માના પરમ શત્રુ છે.

પરવસ્તુમાં મારાપણાના ભાવથી આત્મા કર્મથી ભારે બને છે. શરીરના વળગણથી ક્રિયાઓ જરૂર રહેશે પરંતુ આ ક્રિયાઓમાં રાગ દ્વેષ કરી આત્માને અશુભ સંગ ન ચઢવા દેવા એ જ શ્રેય છે.

ડાહ્યો માણસ માર્ગમાં લૂંટારાઓના ભચથી બચવા ચોકિયાત-વળાઉ રાખે છે, જે ચોરની જમાતને ઓળખી, તેમની સામે પ્રત્થાદ્યાતરૂપે હાકોટા કરે જેથી ચોર ભાગી જાય તેમ, મોક્ષમાર્ગમાં ચાલતાં પાપકર્મીસ્પી લૂંટારાનો પ્રતિકાર કરવા વિરતિરૂપી ચોકિયાતની જરૂર છે.

શ્રાવક પ્રતિદિન સામાચિક, ચૌવિસંથો, વંદન, પ્રતિક્રમણ, કાચોત્સર્ગ અને પ્રત્થાખ્યાન આ છ પ્રકારના આવશ્ચક કરવામાં ઉદ્યમવંત રહે કારણકે અપવર્ગ (નિર્વાણ-મોક્ષ)ની પ્રાપ્તિ સમ્ચક્**ચારિત્રના** રાજમાર્ગથી થાય છે. જ્ઞાનનો વિનિયોગ આચરણમાં થાય ત્યારે જ ચારિત્રનું સમ્ચક્ત્વ સદાય છે.

શ્રાવકને જિનેશ્વર દેવોએ પ્રતિપાદિત તમામ અનુષ્ઠાનો પ્રત્યે અતિશય અનુરાગ હોય છે. અનુષ્ઠાનો અંગેના સદ્યળા દ્રવ્યા, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ તેને મધુર લાગતા હોય છે. તેમાં તે હરખપદુડો બની જાય છે.

શ્રી પદ્મનંદી સ્વામીએ શ્રાવકનાં પ્રતિદિનનાં છ કર્તવ્યો બતાવ્યાં છે :

देवपूजा गुरुपास्तिः स्वाध्यायः संयमस्तपः ।

दानं चेति गृहस्थानां षट्कर्माणि दिने दिने । १७ । । (प्रचनंदि - ४५। सङ्स्टा २)

અર્શ: જિનેશ્વર દેવની ભક્તિ, નિર્ગ્રંથ ગુરુની ઉપાસના, જિનાગમોનો સ્વાધ્યાય, સંચમ, તપ અને દાન આ છ કાર્યો ગૃહસ્થ શ્રાવકે પ્રતિદિન કરવા યોગ્ય છે.

સમ્ચગ્દષ્ટિ શ્રાવકનું લક્ષ્ય તો સર્વવિરતિ ધર્મ સ્વીકારવાનું જ હોય પરંતુ એટલું સામર્થ્ય પ્રગટ થતું નથી, ચારિત્ર મોહનીય કર્મનો ઉદય હોવાથી મુનિધર્મના માર્ગે ઉદ્યમ કરી શકતો નથી ત્યારે ભવ્યાત્મા શ્રાવકધર્મ અંગીકાર કરે છે.

શ્રીમદ્દુ શ્રાવકની તીવ્ર ઈચ્છા દર્શાવતાં કહે છે :

''અપૂર્વ અવસર એવો ક્યારે આવશે! ક્યારે થઈશું બાહ્યાન્તર નિર્ગંથ છો;

સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્પુરુષને પંથ જો.''

સમ્ચગ્દર્શન ધર્મનું મૂળ છે તો સમ્ચક્ચારિબ ધર્મ છે. चारित्त खलु धम्मो - સમ્ચક્ચારિબમાં નિશ્ચય અને વ્યવહાર બંને આવે છે. શ્રાવકના અણુવત અને મુનિના મહાવત વ્યવહારચારિબ છે.

વ્યવહારથી શ્રાવકના ૨૧ ગુણ, ૨૧ લક્ષણ, ૧૨ વ્રત અને ૧૧ પ્રતિમા ઈત્થાદિ ગુણોનો સ્વીકાર કરવાથી શ્રાવક અથવા શ્રમણોપાસક કહેવાય છે.

# પરિશિષ્ટ વિભાગ - પ અવંદનીય સાધુ

જૈન શાસ્ત્ર ગ્રંથોમાં પાંચ પ્રકારના સાધુઓને અવંદનીય ગણવામાં આવ્યા છે. દેવેન્દ્રસૂરિ કૃત 'ગુરૂવંદન ભાષ્ય'માં કહ્યું છે :

पासत्वो ओसन्नो कुसील संसत्तओ जहाछंदो। युग युग ति दुणेग विहा अवंदणिज्जा जिणमयंमि।।

અર્થ : (૧) પાર્શ્વસ્થ (૨) અવસન્ન (૩) કુશીલ (૪) સંસક્ત (૫) ચથા છંદ. આ પાંચના પેટા પ્રકાર અનુક્રમે બે, બે, ત્રણ, બે અને અનેક છે. આ પાંચેને જૈન દર્શનમાં અવંદનીચ કહ્યા છે.

#### (૧) પાર્શ્વસ્થ :

જેઓ જ્ઞાન દર્શન, ચારિત્રરૂપી રત્નત્રથીમાં ન હોય પણ તેનાથી દૂર રહે તે 'પાર્શ્વસ્થ' કહેવાય છે. તેના બે પ્રકાર છે. સર્વ પાર્શ્વસ્થ અને દેશ પાર્શ્વસ્થ.

- ૧) સર્વપાર્શ્વસ્થ : માત્ર વેશદ્યારી સાદ્યુ હોય, ગૃહસ્થની જેમ વ્યવહાર કરનાર 'સર્વ પાર્શ્વસ્થ' છે.
- ર) દેશપાર્શ્વસ્થ : જે સાધુ શ્રીમંતોના ઘરેથી આહાર મેળવે અથવા મંગાવે, ગૃહસ્થોના જમણવારમાંથી સ્વાદિષ્ટ આહાર મેળવવાની લાલસા રાખે, ગૃહસ્થોની ખુશામત કરે, સાધુપણાનો ગર્વ કરે તે 'દેશ પાર્શ્વસ્થ' છે.

#### (૨) અવસન્ન :

સાધુ સામાચારીના પાલનમાં શિથીલ કે અનુત્સાઢી સાધુને (ઓસન્નો) 'અવસન્ન' કહેવાય છે. તેના બે પ્રકાર છે.

- ૧) દેશ અવસન્ન : પ્રતિક્રમણ, પડિલેહણ, સ્વાધ્યાય, ભિક્ષાચાર્ચ, તપશ્ચર્યા, આગમન, નિર્ગમન, આસન, શયન વગેરે દશ પ્રકારની સમાચારી વેઠ ઉતારતા હોય તેમ પરાણે કરે તે 'દેશ અવસન્ન' છે.
- ર) સર્વ અવસન્ન : જે સાધુ સંઘારાનું પડિલેહણ ન કરે, પ્રમાદપૂર્વક વારંવાર શયન કરે, સ્થાપના ભોજી .(આહાર રાખી મૂકી પછીથી ખાય) તથા પ્રાભૃતિકા ભોજી (ગૃસ્થ પાસેથી મનગમતો આઢાર વહોરી લાવે) હોય તે 'સર્વ અવસન્ન' છે

# (3) <del>ଗୁ</del>ହୀલ :

ખરાબ આચરણ વાળા સાધુને 'ફુશીલ' કહેવાય. તેના ત્રણ પ્રકાર છે.

- ૧) જ્ઞાન કુશીલ : કાલ, વિનય, બહુમાન વગેરે આઠ જ્ઞાનાચારની વિરાધના કરે.
- ્ર) દર્શન કુશીલ : જે શંકા, કાંક્ષા, વિચિકિત્સા વગેરે ફુવાસનાવાળા સાથે સોબત રાખે અને આઠ પ્રકારના દર્શનાચારની વિરાદ્યના કરે તે 'દર્શન કુશીલ' છે.
  - 3) ચારિત્ર કુશીલ : મંત્ર, તંત્રના ચમત્કાર બતાવે, કામણ-વશીકરણ કરે, અંગ લક્ષણો કહે, શરીરને રનાનાદિથી વિભૂષિત કરે, ચારિત્રની વિરાધના કરે તે 'ચારિત્ર કુશીલ' છે.

#### (૪) સંસક્ત :

કેટલાક સાધુઓમાં સારા ગુણની સાથે મોટા મોટા દોષો પણ હોય છે. તેવા સાધુને 'સંસક્ત' કહેવાય. તેના બે પ્રકાર છે.

- ૧) સંકિલષ્ટ સંસક્ત : જે સાધુઓ જીવ હિંસાદિ આશ્રવનાં દ્વારા સેવે, પારકાના ગુણ સહન ન કરે, રસ ગારવ, ૠદ્ધિ ગારવ અને શાતા ગારવનું સેવન કરે તે 'સંકિલષ્ટ સંસક્ત' છે.
- ર) અસંકિલષ્ટ સંસક્ત : જે સાધુ પ્રસંગાનુસાર બદલાયા કરે, સંવિજ્ઞ સાધુ સાથે હોય ત્થારે સંવિજ્ઞ ગુણવાળો થવા ઈચ્છે અને પાર્શ્વાસ્થાદિ સાથે હોય ત્થારે તેવો અનાચાર કરવા લાગે તે 'અસંકિલષ્ટ સંસક્ત' કહેવાય. (૫) ચથાછંદ :

જે સાધુ ધર્માચાર્ચોની અવલેહના કરે, સાંસારિક કાર્ચોમાં રાસ લે, ઉત્સૂત્રની પ્રરૂપણા કરે, વારંવાર કોઇ-આક્રોશ કરે તે 'ચથાઇંદ' કહેવાય.

આવશ્ચક નિર્યુક્તિમાં કહ્યું છે :

''આવા સાધુને વંદન કરવાથી કર્મ નિર્જરા ન થાચ પરંતુ કાચકલેશ અને કર્મ બંધ થાય છે.'' સાધુઓમાં શિથિલતા આવવાના અઢાર સ્થાન 'શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર'માં બતાવ્યાં છે. એમાં પાંચ મહાવ્રતનું પાલન મુખ્ય છે. તેમાં સૌથી કઠીન વ્રત બ્રહ્મચર્ચ છે. તેના ચોગ્ય અને ચથાર્થ પાલન માટે શીલની નવ વાડ બતાવવામાં આવી છે.

# પરિશિષ્ટ વિભાગ - દ્ શ્રમણાચાર

પાંચ મઢાવૃત: (દસ વૈઠાલિક સૂત્ર અ.૪, સૂ.૮ થી ૧૨)

મહાવ્રત પાંચ છે. સર્વ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રત, સર્વ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત, સર્વ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત, સર્વ મૈથુન વિરમણ વ્રત, સર્વ પરિગ્રહણ વિરમણ વ્રત. (શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રના અ. ૪, સૂ. ૧૩માં છક્ષા વ્રત તરીકે રાશિભોજન વિરમણ વ્રતને દર્શાવ્યું છે.)

સાધુના આ પાંચ મહાવત એ મૂળગુણ છે. સાધુ આ પાંચે મહાવત(મૂળગુણ)નું સંપૂર્ણ પાલન કરે છે જ્યારે શ્રાવક પોતાની શક્તિ અનુસાર અંશતઃ પાલન કરે છે. સાધુના વ્રત મુક્તાફળ(મોતી) સમાન અખંડિત છે. તેઓ સાવધ યોગનાં ત્રિકરણ અને ત્રિયોગે એમ નવ કોટિએ પ્રત્યાખ્યાન કરી પાંચ મહાવત પાળે છે. મુનિપણું એ સંવરની ઉત્કૃષ્ટતા છે.

પાંચ સમિતિ અને ગ્રણ ગુપ્તિ: (શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અ.૨૪. અને શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર ૮/૧.) સમિતિ :

સમિતિ એટલે સર્વજ્ઞના વચન અનુસાર આત્માની વિવેકપૂર્વક, સમ્ચક્ પ્રવૃત્તિ. તેના પાંચ પ્રકાર છે. (૧) ઈર્ચા સમિતિ (૨) ભાષા સમિતિ (૩) એષણા સમિતિ (૪) આદાન સમિતિ (૫) ઉત્સર્ગ સમિતિ.

(૧) ઈર્ચા સમિતિ : કોઈ પણ પ્રાણીને ક્લેશ (દુ:ખ) ન થાય તે રીતે સાવધાનીપૂર્વક, નજરને નીચી રાખી ચાર હાથ ભૂમિનું અવલોકન કરી ચાલવું. ઉપયોગપૂર્વક ઉઠવું - બેસવું, સૂવું-જાગવું. જીવર્હિસા ન થાય એ રીતે શરીરની ઉક્ત ક્રિયાઓ કરવી તે ઈર્ચા સમિતિ છે.

અથવંતા મુનિ ઈરિયાસમિતિનું પાલન કરતાં કેવળજ્ઞાની બન્યા.

(૨) ભાષા સમિતિ : હિત, મિત, સત્થ અને શંકા વિનાની ભાષા બોલવી. વિકથાનો ત્થાગ કરવો. સાવધ વાણીનો પ્રચોગ ન કરવો. સાવધાનીપૂર્વક ભાષણ-સંભાષણ કરવું.

મેતાર્ચ મૂનિ ભાષાસમિતિના પાલનથી ભગવાન બન્યા.

(૩) એષણા સમિતિ : સંચમ ચાત્રામાં આવશ્યક ભોજન, પાણી, વસ્ત્ર, પાત્ર આદિ નિર્દોષ રીતે ચઢણ કરી, સાવધાનીપૂર્વક અનાસકતભાવે તેનો ઉપયોગ કરવો.

ે ઢંઢણમુનિએ અલબ્લિથી મળેલા લાડવાનો ચૂરો કરતાં કરતાં ઘાતી કર્મનો ચૂરો કર્યો.

(૪) આદાન સમિતિ : વસ્ત્ર, પાત્ર, ઉપકરણ આદિને ઉપયોગપૂર્વક જોઈ, તપાસીને ચત્નાપૂર્વક લેવી અને મૂકવી.

ગજસુકુમાર મુનિએ જીવદયાના લક્ષ્યે ખેરના અંગારા નીચે ન પડે તે **હેતુથી અસહ્ય વેદના વચ્ચે** પણ આદાન સમિતિનું પાલન કર્યું

(૫) ઉત્સર્ગ સમિતિ : જીવરહિત (અચિત્ત) સ્થાનમાં ઉપયોગપૂર્વક નિરીક્ષણ કરીને મળ-મૂત્ર આદિ અનુપયોગી વસ્તુઓનું વિસર્જન કરવું.

દાર્મે કુચિ અણગારે ઉત્સર્ગસમિતિનું પાલન કરતાં ઉચ્ચ દેવલોક મેળવ્યું.

જીવનોપયોગી ક્રિયાઓ સાવધાનીપૂર્વક, યત્નાપૂર્વક, શાસ્ત્રના નિયમપૂર્વક કરવાથી ચારિત્રનું ઘડતર ઉત્તમ પ્રકારે થાય છે. ગુપ્તિ :

આત્મ સ્વરૂપમાં રમણતા કરવા માટે યોગનો સમ્યક્ પ્રકારે નિગ્રહ કરવો તે ગુપ્તિ છે. અર્થાત્ અશુભમાં પ્રવૃત્ત થતાં યોગોને અટકાવીને શુભમાં પ્રવૃત્ત કરવા અને તેનાથી આગળ વધી શુદ્ધ આત્મભાવોના લક્ષે પ્રવર્તાવવા તે ગુપ્તિ છે. ગુપ્તિના ત્રણ પ્રકાર છે.

- (૧) મનગુપ્તિ (૨) વચનગુપ્તિ (૩)કાચગુપ્તિ.
- (૧) મનગુપ્તિ : મનના શુભાશુભ વિચારોને રોકવા, સંકલ્પ-વિકલ્પોનો ત્થાગ કરી નિર્વિકલ્પ દશાની પ્રાપ્તિ માટે અભ્યાસ કરવો.

પ્રસભ્નચંદ્ર રાજર્ષિએ મનગુપ્તિ દ્વારા શિવપદ મેળવ્યું.

(૨) વચનગુષ્તિ : વચન બોલવાના પ્રસંગે નિયંત્રણ રાખવું, નિરવધ વચનો બોલવાં, સાવધ (પાપકારી)કારી ભાષાનો ત્થાગ કરી મૌન ધારણ કરવું તે વચન ગુષ્તિ છે.

મેતાર્ચમુનિ કૌંચ પક્ષીને બચાવવા મૌન રહ્યા.

(3) કાચગુપ્તિ : કાચાની અચલ્નાપૂર્વકની પ્રવૃત્તિ પર નિયંત્રણ કરવું તેમજ સર્વશા કાચિક પ્રવૃત્તિનો નિરોધ કરવાનો અભ્યાસ કરવો તે કાચગુપ્તિ છે.

ચૌદમા ગુણસ્થાનકે રહેલો સાધક અચોગી બનવા ત્રણે ચોગનું રૂંધન કરે છે.

મન, વચન અને કાયનો નિગ્રહ કરી યોગોનું સમ્યગ્ માર્ગે પ્રવર્તન કરવું એ ત્રણ ગુપ્તિનો સાર છે.

સંક્ષેપમાં, સમિતિ એ ઉપયોગપૂર્વકની પ્રવૃત્તિ છે અને ગુપ્તિએ ઉપયોગપૂર્વકની નિવૃત્તિ છે.

#### અષ્ટપ્રવચન માતાના પાલનથી થતા લાભ:

(૧) અષ્ટપ્રવચન માતાના આરાધનાથી જીવાત્મા અનુકંપાશીલ-મહાદચાળુ બને છે. (૨) શુભ ભાવોનું પોષણ થાચ છે. (૩) પુણ્ય ઉપાર્જન થાચ છે. (૪) વિપુલ કર્મ નિર્જરા થાચ છે. (૫) આત્મ નિયંત્રણ કરવાનું સામર્શ્ય પ્રગટે છે.

જેમ માતાના ત્થાગથી બાળક વિનાશ પામે છે, તેમ અષ્ટપ્રવચન માતાના ત્યાગથી ચારિત્રરૂપી બાળકના પ્રાણ હણાય છે. અષ્ટપ્રવચન માતા ધર્મરૂપી બાળકનું પાલન પોષણ અને સંવર્ધન કરે છે. ફક્ત અષ્ટપ્રવચન માતાના સમ્ચક્ પાલનમાં નિષ્ણાંત બનેલા માષતુષ મૃનિ સર્વજ્ઞ બન્યા!

અષ્ટપ્રવચનમાતા અણગારધર્મમાં શ્રમણોને સદા હોય જ્યારે શ્રાવકોને સામાચિક, પ્રતિક્રમણ, પૌષધવત ઇત્યાદિ સમયે હોય છે.

દશયતિ દાર્મ : (શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર, સમવાય-૧૦, સૂત્ર-૧.)

दसविहे समण् धम्मे पण्णते तं जहा-१ खंती, २ मुत्ती, ३ अञ्जवे, ४ मदवे, ५ लाघवे, ६ सच्चे, ७ संजमे, ८ तवे, ९ विद्याए, १० बंभवेरवासे.

અર્થ : શ્રમણ ઘર્મ દશ પ્રકારના છે. (૧) ક્ષમા (૨) નિર્લોભતા (૩) સરળતા (૪) નમ્રતા (૫) લઘુતા (૬)સત્થ (७) સંચમ (૮) તપ (૯) ત્થાગ (૧૦) બ્રહ્મચર્ચવાસ.

- (૧) ખંતી : ક્ષમા, ક્રોધનો નિગ્રહ કરવો. ક્રોધના નિમિત્તો ઉપસ્થિત થતાં હદય શાંત કરે, તિતિક્ષા કરે, ક્રોધને વિવેક અને વિનચથી નિષ્ફળ કરી દે તેનું નામ ક્ષમા છે.
- (૨) મુત્તી : નિર્લોભતા, આસક્તિનો ત્થાગ, લોભનો ત્થાગ.
- (3) આર્જવ : કુટિલતાનો નિગ્રહ, મન-વચન-કાચાની સરળતા.

(૪)માર્દવઃ (મૃદુતા-નમ્રતા) માનનો નિગ્રહ, જાતિ, રૂપ, કુલ, જ્ઞાન, તપ, બળ, ઐશ્વર્ચ અને લાભની પ્રાપ્તિ થવા પર ગર્વિત ન બને.

- (૫) લાઘવ : (લઘુતા) સચિત્ત, અચિત્ત પરિગ્રહોથી વિરકત, દ્રવ્ય-ભાવથી હળવા બનવું.
- (દ્) સત્ય : હિત, મિત અને પ્રિય વચન બોલવું.
- (७) સંચમ : મન, વરાન, કાચાના ચોગોનું નિચમન કરવું.
- (૮) તપ : બાહ્ય-અભ્યંતર તપશ્ચર્યા કરવી, ઈચ્છાઓનો નિરોધ કરવો.
- (e) ત્થાગ : અંતરંગ અને બહિરંગ દરેક પ્રકારના સંગનો ત્થાગ કરવો.
- (૧૦) બ્રહ્મચર્ચ : (પવિત્રતા) કામભોગ વિરક્તતા અને આત્મરમણતા.

દશ પ્રકારના યતિદાર્મથી કર્મનું આગમન રોકાય છે તેથી આત્મવિકાસમાં ઝડપી પ્રગતિ થાય છે. મનુસ્મૃતિમાં પણ દાર્મનાં દસ લક્ષણ મનુએ કહ્યાં છે.

द्युति क्षमा दमाऽस्तेय शौचिमन्द्रिय निग्रहः।

घी विद्या सत्यमक्रोघो, दशकं धर्मलक्षणम् ।। (६/२३ भनुस्भृति)

અર્ઘ : દ્યીરુજ (દ્યુતિ), ક્ષમા, દયા, અસ્તેય (અચૌર્ચ), શૌરા, ઇન્દ્રિયનિગ્રહ, દૌર્ચ, વિદ્યા, સત્ય, અક્રોદ્ય અને નમુતા એ દશ દર્મનાં લક્ષણ છે.

**સત્તર પ્રકારનો સંચમ** : (શ્રી સમવાચાંગ સૂત્ર, ૧७/૧.)

(૧)'હિંસા (૨) જૂઠ (૩) ચોરી (૪) મૈથુન (૫) પરિગ્રહ એ પાંચ આસવથી નિવર્તે (૬) શ્રોત (७) ચક્ષુ (૮) ઘ્રાણ (૯) રસના (જીભ) (૧૦) સ્પર્શેન્દ્રિય (ચામડી) એ પાંચે ઇંદ્રિયો વશ કરે. (૧૧) ક્રોધ (૧૨) માન (૧૩) માચા (કપટ) (૧૪) લોભ એ ચાર કષાચથી છૂટે (૧૫) મનથી બુરું ન ચિંતવે (૧૬) વચનથી અસત્ય ન બોલે (૧૦) કાચાથી અયત્નાપૂર્વક ન પ્રવર્તે.

શ્રી સમવાચંગ સૂત્રના ૧૯મા સમવાચાંગમાં બીજી રીતે ૧૯ પ્રકારનો સંચમ દર્શાવે છે.

(૧) પૃથ્વીકાય (૨) અપકાય (૩) તેઉકાય (૪) વાઉકાય (૫) વનસ્પતિકાય (૬) બેઈન્દ્રિય (७) તેઈન્દ્રિય (૮) ચૌરેન્દ્રિય (૯) પંચેન્દ્રિય (૧૦) અજીવ કાચનો સંયમ (૧૧) પેઢાસંયમ (૧૨) ઉપેઢા સંયમ (૧૩) ુપ્રમાર્જના સંયમ (૧૪) પરિઠાવણીઆ સંયમ (૧૫) મન સંયમ (૧૬) વચન સંયમ (૧७) કાચા સંયમ.

જેમ કાચળો પોતાના અંગોને શરીરમાં ગોઠવી દે છે છે, તેમ બુદ્ધિમાન સાધક આધ્યાત્મિક ભાવના દ્વારા આત્માને અંતર્મુખ બનાવી અસંચમથી બને છે.

#### **વીસ અસમાદિનાં સ્થાન** :

શ્રી સમવાચાંગ સૂત્રનાં વીસમા સમવાચ અને શ્રી દશાશુતરકંધ સૂત્રની પહેલી દશામાં વીસ અસમાધિસ્થાન બતાવ્યાં છે.

- ૧) દવ દવ અથવા ધપ ધપ કરતાં જલ્દી જલ્દી ચાલવું.
- ૨) અપ્રમાર્જિત ચારી = પ્રકાશરહિત સ્થાનમાં પ્રમાર્જન કર્ચા વિના ચાલવું
- 3) દુષ્યમાર્જિત ચારી = જેમ તેમ અવિધિથી પ્રમાર્જન કરી લેવું.
- ૪) વદ્યારે પડતાં પથારી આસન રાખવાં
- ૫) વડીલ ૨૮નાધિક સાધુનો પરાભવ કરવો.
- .૬) સ્થવિર સાધુઓનું દોષારોપણ કરી અપમાન કરવું.

- ७) પ્રાણીઓનો ઉપદાત (નાશ) કરવો.
- ૮) હંમેશાં મનમાં કષાચચુક્ત રહેવું.
- e) પ્રગટમાં ક્રોઇ કરવો.
- ૧૦) પીઠ પાછળ નિંદા કરવી.
- ૧૧) વારંવાર નિશ્ચયકારી ભાષા બોલવી.
- ૧૨) નિત્ય નવાં અધિકરણ-ક્લેશ વગેરે ઉત્પક્ષ કરવાં
- ૧૩) શાંત પડી ગયેલા કલહને પુન: ઉત્તેજીત કરવા.
- ૧૪) સચિત્ત ૨૪ સહિત હાથ આદિથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરવી.
- ૧૫) અકાળમાં સ્વાધ્ય કરવો અને કાળમાં સ્વાધ્યાય ન કરવો.
- ૧૬) કલહ-કલેશ કરવો.
- ૧७) એક પ્રહાર વીતી ગયા પછી વિકાલમાં જોરથી બોલવું.
- ૧૮) કથાય ભાવોથી બોલબોલ કરવું.
- ૧૯) સૂર્ચોદયથી સૂર્ચાસ્ત સુધી ખાધા કરવું.
- ૨૦) એષણા સમિતિનું પાલન ન કરવું, અનએષણીય આઢારાદિ ગ્રહણ કરવા.

સંચમમાં લાગતા ઉત્તર ગુણોના દોષોને 'અસમાધિ સ્થાન' કહે છે, આ દોષોના સેવનથી સંચમમાં હાનિ, વિરાધના થાય છે. આ દોષોનો ત્થાગ કરી સાધુ જીવનચર્ચા કરે છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રભુ 'અપૂર્વ અવસર' કાવ્યમા ગા-૫માં સાધુભુવન ચર્ચાના સંદર્ભમાં કહે છે:

''સંચમના હેતુથી ચોગ પ્રવર્તના,

સ્વરૂપ લક્ષે જિનમાજ્ઞા આધીન જો.''

અર્ધ : મન, વચન અને કાચાના પ્રત્યેક ચોગોનું પ્રવર્તન માત્ર સંચમના અર્થે જ થાય છે, સંચમ પણ સ્વરૂપલક્ષી જ હોય અને સ્વરૂપલિક્ષતા જિનેશ્વર દેવોની આજ્ઞા અનુસાર જ હોય છે.

સાધુને નિર્ગ્રથ કહેવાય છે. રાગ-હેષાદિ ગ્રંથિ રહિત તથા ગ્રંથિનો નાશ કરવા જે પુરુષાર્થ શીલ હોય તેને 'નિર્ગ્રથ' કહેવાય છે, બાહ્ય અને આભ્યંતર પરિગ્રહ રહિત સાધુ, શ્રમણ, અણગાર કહેવાય છે. સાધુના સત્તાવીસ ગુણો :

(૧ થી ૫) પાંચ મહાવ્રતો પાળે, (૬ થી ૧૦) પાંચ ઇન્દ્રિયના વિષયોથી નિવર્તે, (૧૧ થી ૧૪) ચાર પ્રકારના કષાયથી નિવર્તે, ૧૫) મન નિયંત્રણ, ૧૬) વચન નિયંત્રણ, ૧૯) કાચ નિયંત્રણ ૧૮) ભાવ સત્ય, ૧૯) કરણ સત્ય, ૨૦) જોગ સત્ય, ૨૧) નાણ સંપક્ષતા, ૨૨) દંસણ સંપક્ષતા, ૨૩) ચરિત્ત સંપક્ષતા, ૨૪) ખંતી (ક્ષમાવંત), ૨૫) સંવેગ (સદા વૈરાગ્યવંત), ૨૬) વેદનીય સમ અહિયાસણયાએ (વેદનાને સહન કરનારા), ૨૯) મરણાંતિય સમ અહિયાસણયાએ (મરણના દુ:ખને સહન કરનારા).

આમ, સાધુ સત્તાવીસ ગુણોના ધારક હોય છે.

શ્રી સમવાચાંગ સૂત્રના રહમા સમવાચમાં આ પ્રમાણે છે.

દિગંબર સંપ્રદાય મુનિરાજનાં ૨૮ મૂળગુણો બતાવે છે.

૧) પાંચ મહાવત, ૨) પાંચ સમિતિ, ૩) પાંચ ઇન્દ્રિયોનો વિષય નિગ્રહ, ૫) છ આવશ્યક, છ) અન્થગુણ : કેશ લોચન, વસ્ત્ર ત્થાગ, અરનાન, ભૂમિશયન, અદંતધોવન, ઊભા ઊભા ભોજન, દિવસમાં એકવાર અલ્પ આહાર. **દ્મકાચર્ચની નવ ગુપ્તિ:** (શ્રી ઠાણાંગસૂત્ર, સ્થાન-૯, સૂ. ૩)

બ્રહ્મચર્ચની નવ ગુપ્તિ એ ખેતરની વાડ સમાન છે.બ્રહ્મચર્ચ સંચમ જીવનનો પ્રાણ છે.

- (૧)વસિત: બ્રહ્મચારીએ સ્ત્રી, પશુ, નપુંસકરિત સ્થાનમાં શયન, આસન કરવું. તેણે દૈવી, માનુષી ચિત્રો હોય તેવા સ્થાનોમાં વસવાટ ન કરવો કારણકે અગ્નિ પાસે રહેલો દારૂગોળો તરત જ સળગી ઉઠે છે, તેમ વિકારી ચિત્રોથી અંતરમાં અબ્રહ્મનો વિકાર પ્રગટે છે.
- (૨) સ્ત્રીકથા : બ્રહ્મચારીએ એકાંતમાં સ્ત્રી સાથે વાર્તાલાપ ન કરવો. કેમકે જેમ લીંબુ અને આમલીને જોવા માત્રથી મુખમાં પાણી છૂટે છે, તેમ સ્ત્રી સાથે હાસ્થ, વિનોદ, ઠક્ષામશ્કરી કરતાં મનમાં વિકારો ઉદ્દ્ભવે છે.
- (3) આસન : બ્રહ્મચારીએ સ્ત્રીના આસન પર અંતર્મુહૂર્ત વ્યતીત થયા પહેલાં બેસવું નહીં તેમજ સ્ત્રી સાથે એક આસને પણ ન બેસવું કેમકે જેમ અગ્નિ પાસે મૂકેલું દી પીગળવા માંડે છે, તેમ સ્ત્રી સહવાસથી કામાગ્નિ પ્રગટે છે.
- (૪) અંગદર્શન : બ્રહ્મચારીએ સ્ત્રીનાં શરીરનાં અંગોપાંગ અપૂર્વ વિસ્મયરસથી અને ચકિત નયને નિહાળવાં નહીં તેમજ મનોરમ અંગોપાંગનું સ્મરણ પણ ન કરવું કેમકે જેમ શશી દર્શનથી સાગરમાં આપોઆપ ભરતી આવે છે, તેમસ્ત્રી દર્શન, સ્મરણથી વિષયોની ખણજ વધે છે.
- (૫) કુડયંતર : બ્રહ્મચારીએ ભીંતની પાછળ ઉભા રહી સ્ત્રી-પુરુષનો પ્રેમાલાપ સાંભળવો નહીં કેમકે જેમ મેઘગર્જનાથી મચુર નૃત્થ કરે છે, તેમ અન્થનો પ્રેમાલાપ પોતાને કામાંધ બનાવે છે.
- (६) પૂર્વકીડાનું સ્મરણ : બ્રહ્મચારીએ પૂર્વે ભોગવેલાં કામભોગોનું સ્મરણ કરવું નહીં કારણકે જેમ ઇંધનથી અઉન પ્રજવલિત થાય છે, તેમ કામભોગોના સ્મરણરૂપ ઇંધનથી કામાગ્નિ પ્રજવલિત બને છે.
- (७) અતિ રિનગ્ધ આહાર : બ્રહ્મચારીએ અતિ પૌષ્ટિક આહાર ન કરવો કારણકે અતિ રિનગ્ધ આહાર વિકારવર્ધક હોય છે. તેનાથી વીર્ચ ધાતુ પુષ્ટ બને છે. વીર્ચવર્ધક આહારથી વેદોદય જાગૃત થાય છે.
- (૮) અતિ આહાર : બ્રહ્મચારીએ અધિક માત્રામાં આહાર-પાણી કરવાં નહીં તેમજ સ્ત્રીનાં મનોજ્ઞ રૂપ, શબ્દ અને કીર્તિ પ્રશંસાનું અનુસરણ કરવું નહીં કારણકે જેમ ચંદ્રની ચાંદનીથી સમુદ્રમાં ભરતી આવે છે, તેમ સ્ત્રીના કામ વિકારજન્થ શબ્દ ઇલ્થાદિથી અબ્રહ્મ વકરે છે.
- (૯) શરીર વિભૂષા : બ્રહ્મચારીએ શૃંગાર, વિભૂષા કે સુશોભનની પ્રવૃત્તિનો ત્થાગ કરવો જોઇએ કારણકે જેમ ગરીબની પાસે રહેલું રતન ચોરાઈ જાય છે, તેમ અતિ શૃંગાર આદિ વડે અન્ય વ્યક્તિઓ દ્વારા બ્રહ્મચર્ચ લૂંટાઇ જાય છે.

બ્રહ્મચર્ચની સુરક્ષાથી પાંચે ઇન્દ્રિયો નિયંત્રિત થાય છે. ઇન્દ્રિય વિષયોમાં આસકત સાધક બ્રહ્મચર્ચને ગુમાવી બેસે છે.

સ્વામીનારાયણ સંપ્રદાયના આદિપુરુષે સ્ત્રીજાતિ ભણી દષ્ટિ કરતાં મોઢ ઉત્પન્ન થવાનો સંભવ હોવાથી તેની તરફ દષ્ટિપાત ન કરવાનું સૂચન કર્યું છે.

જેમ બ્રહ્મચર્ચની સુરક્ષા હેતુ શાસ્ત્રકારો નવ પ્રકારની બ્રહ્મચર્ચની ગુપ્તિ બતાવે છે, તેમ વૈરાગ્ય અને આત્માહિતૈષી વિષયોની સુદરતા માટે બાર ભાવનાઓનું ચિંતન જરૂરી છે.

#### लार लावना :

(૧) અનિત્ય ભાવના : શરીર, વૈભવ, લક્ષ્મી, કુટુંબ, પરિવારાદિ સર્વ સંબંધો વિનાશી છે. જીવનો મૂળ સ્વભાવ અવિનાશી છે એમ ચિંતવવું તે અવિનાશી ભાવના છે. ભરત ચક્રવર્તીએ અરીસા ભવનમાં અનિત્ય ભાવના ભાવી.

- (૨) અશરણ ભાવના : આ સંસારમાં મૃત્યુ સમયે જીવને શરણ આપનાર કોઇ નથી. માત્ર એક ધર્મનું જ શરણું સત્ય છે. તે અશરણ ભાવના છે. અનાથી મુનિએ અસહ્ય વેદનામાં અશરણ ભાવના ભાવી ધર્મનું શરણું સ્વીકાર્યું.
- (3) સંસાર ભાવના : આ આત્માએ સંસાર સમુદ્રમાં પર્ચટન કરતાં સર્વ જીવો સાથે અનેક પ્રકારનાં સંબંધો બાંધ્યા છે. આ સંસારરૂપી કેદખાનામાંથી હું કચારે છૂટીશ ? સંસાર એ મારું વાસ્ત્રવિક સ્થાન નથી. હું મોક્ષમથી છું, એમ ચિંતવવું તે સંસાર ભાવના છે. મલ્લિનાથ ભગવાનના છ મિત્રોએ સંસાર ભાવના ભાવી હતી.
- (૪) એકત્વ ભાવના : મારો આત્મા એકલો છે. એકલો આવ્યો છે અને એકલો જશે. પોતાનાં કરેલાં કર્મો એકલો જ ભોગવશે, એવું ચિંતવવું તે એકત્વ ભાવના છે. મૃગાપુત્રે તપસ્વી સાધુને જોઇ આ ભાવના ભાવી હતી.
- (૫) અન્યત્વ ભાવના : આ સંસારમાં કોઇ કોઇનું નથી એમ ચિંતવવું તે અન્યત્વ ભાવના છે. મિથિલા નરેશ નમિ રાજિએ દાહજવર નામના રોગની પીડામાં અન્યત્વ ભાવનાનું ચિંતન કર્યું હતું.
- (૬) અશુચિ ભાવના : આ શરીર અપવિત્ર છે. મળમૂત્રની ખાણ છે. રોગ અને જરાનું સ્થાન છે. એ શરીરથી હું ભિન્ન છું એમ ચિંતવવું તે અશુચિભાવના છે. મહારૂપવંત સનત્કુમાર ચક્રવર્તીએ શરીરમાં સોળ સોળ મહારોગો થતાં આ ભાવના ભાવી હતી.
- (७) આશ્રવ ભાવના : રાગ-દ્વેષ, અજ્ઞાન મિથ્થાત્વ ઇત્થાદિ સર્વ આશ્રવ છે; એમ ચિંતવવું તે આશ્રવ ભાવના છે. સમુદ્રપાળ રાજાએ ચોરને વદા સ્થાને લઇ જતાં અશુભ કર્મોનાં કટુ વિપાક વિષે વિચાર્યું.
- (૮) સંવર ભાવના : જ્ઞાન, ધ્યાનમાં જીવ પ્રવર્તમાન થઇ નવાં કર્મો બાંધે નહીં તેવી ચિંતવના કરવી તે સંવર ભાવના છે. હરિકેશી મુનિએ બ્રાહ્મણોને ચજ્ઞનો સાચો અર્થ સમજાવી સંવરરૂપી પવિત્ર અને દયામય ચજ્ઞ કરવાનો ઉપદેશ આપ્યો.
- (e) નિર્જરા ભાવના : તપ દ્વારા પૂર્વસંચિત કર્મોને આત્મપ્રદેશથી ખેરવી નાખવા તે નિર્જરા છે. જ્ઞાન સહિત તપ આદિ કરવાં તે નિર્જરાનું કારણ છે એવું ચિંતવવું તે નિર્જરા ભાવના છે. અર્જુનમાળીએ પ્રભુ મહાવીરની દેશના સાંભળી સંચમ અને તપ આદરી નિર્જરા ભાવના ભાવી હતી.
- (૧૦) લોકસ્વરૂપ ભાવના : લોકસ્વરૂપની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, વિનાશ સ્વરૂપ વિચારવું તે લોકસ્વરૂપ ભાવના છે. આ લોકનું એક પણ સ્થાન એવું નથી જયાં જીવે જન્મ-મરણ ન કર્યાં હોય. શિવરાજ ૠષીશ્વરે લોકસ્વરૂપ ભાવના ભાવી હતી.
- (૧૧) બોધિદુર્લભ ભાવના : સંસારમાં ભમતા આત્માને સમ્ચક્દર્શનની પ્રસાદી પ્રાપ્ત થવી દુર્લભ છે તેમજ સમ્ચક્જ્ઞાન સહિત સર્વવિરતિ પરિણામરૂપ ચારિત્ર ધર્મ પ્રાપ્ત થવો એથી પણ વધુ દુર્લભ છે એવી ચિંતવના કરવી તે બોધિદુર્લભ ભાવના છે. શ્રી ૠષભદેવ સ્વામીના ૯૮ પુત્રોએ આ ભાવના ભાવી હતી.
- (૧૨) ધર્મ ભાવના : ધર્મના ઉપદેશક તથા શુદ્ધ શાસ્ત્રના બોધક એવા અણગાર તથા જિનવાણીનું શ્રવણ મળવું અત્યંત દુર્લભ છે; એવું ચિતંવવું તે ધર્મભાવના છે. ધર્મસુચિ અણગારે માસક્ષમણના પારણે કડવી તુંબડીનું શાક પરઠતાં વિચાર્યું કે સર્વજ્ઞનો શુદ્ધ ધર્મ પાળ્યા વિના આત્મધર્મ પામી શકાય નહીં. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ એ સાધન ધર્મ છે. કેવળજ્ઞાન, કેવળ દર્શન, અનંત સુખ અને શકિત એ સાધ્ય ધર્મ છે.
- જ્ઞાન, દર્શન, ચરિત્ર અને તપ ધર્મમાં ભાવનાથી પ્રબળતા આવે છે. શ્રી સૂચગડાંગ સૂત્રના પ્રથમ શ્રુતસ્કંધના ૧૫મા અધ્યયનની ૫મી ગાથામાં કહ્યું છે : भावणा जोग सुध्दय्या जले नावा व आहिया। भोक्षमार्गनो

મુસાફર ભાવનાની નાવ દ્વારા મોક્ષયાત્રાની મુસાફરી નિર્વિઘ્નતાથી પાર પાડે છે. ભાવના કષાયોને ઉપશાંત કરવાનું અમોધ સાધન છે.

#### BUISI:

કષ્ + આય = જેનાથી જીવને સંસારમાં પરિભ્રમણ કરવું પડે તે કષાય છે. મિથ્યાત્વરૂપી તળેટીથી અંતિમ શિખર (મોક્ષ)ની વચ્ચે અનેક પડાવ આવે છે. આ પડાવ એ જ ગુણસ્થાનક છે. ગુણસ્થાનકમાં મોહનીય કર્મની ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયોપશમની પ્રધાનતા છે. આત્મા જેમ જેમ મોહનીય કર્મની પ્રકૃત્તિનો ક્ષય કરે અથવા શાંત કરે તેમ તેમ તેની પ્રગતિ થાય છે પણ આ પ્રવાસ સાપ-સીડીની રમત જેવો છે. જો ક્યાંક ભૂલ થાય તો છેલ્લે (નીચે) આવે અને ફરી સફર પ્રારંભ થાય છે.

આઠ કર્મમાં મોહનીય કર્મ રાજા છે. તેમાં ચારિલ્રમોહનીય કર્મના મુખ્ય ચાર પ્રકાર છે. કોધ, મન, માલા અને લોભ. આ ચારે કથાયની તીવ્રતા અને રસ અનુસાર તેના ચાર ચાર પ્રકાર છે.

- (૧) અનંતાનુબંધી (૨) અપ્રત્થાખ્યાનાવરણીય (૩) પ્રત્થાખ્યાનાવરણીય (૪) સંજવલન
- (૧) અનંતાનુબંધી કષાય : જે કષાય અનંતકાળ સુધી જીવને સંસારમાં જકડી રાખે છે, તેમજ આત્માના સમ્યક્ત્વ ગુણનો ઘાત કરે છે તેને અનંતાનુબંધી કષાય કહેવાય છે. તેની સ્થિતિ અને રસ તીવ્રતમ હોય છે.
- (૨) અપ્રત્થાખ્યાનાવરણીય કષાય : જે કષાય જીવને આંશિક પણ વ્રત-પ્રત્થાખ્યાન-દેશવિરતિ ધર્મના સ્વીકારમાં બાધક-બને તે અપ્રત્થાખ્યાની કષાય છે. તેની સ્થિતિ અને રસ તીવૃત્તર હોય છે.
- (3) પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાય : જે કષાય જીવને સર્વવિરતિ ચારિત્ર ધર્મના સ્વીકારમાં બાધક બને તે પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાય છે. તેની સ્થિતિ અને રસતીવ હોય છે
- (૪) સંજવલન કષાય : જે કષાય જીવને યથાખ્યાત ચારિત્રની પ્રાપ્તિમાં અર્થાત્ વીતરાગ દશાની પ્રાપ્તિમાં અંતરાયભૂત બને તે સંજવલન કષાય છે. તેની સ્થિતિ તથા રસ મંદ હોય છે.

શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર સ્થાન-૪, ઉ.૨, સૂ. ૫૨ માં આ ચારે કષાય તથા તેના ચાર-ચાર ભેદના સ્વરૂપને દષ્ટાંત હારા સમજાવ્યા છે.

| . કષાચ        | અનંતાનુબંધી       | અપ્રત્થાખ્યાના વરણીય    | પ્રત્થાખ્યાનાવરણીય  | સંજવલન               |
|---------------|-------------------|-------------------------|---------------------|----------------------|
| સમચ મર્ચાદા   | જીવન પર્ચત        | ૧ વર્ષ                  | ४ भास               | ૧૫ દિવસ              |
| ગતિબંધ        | નરક ગતિનો બંધ     | તિર્વચગતિનો બંધ         | મનુષ્ય ગતિનો બંધ    | દેવગતિનો બંધ         |
| ગુણઘાત        | સમ્ચક્ત્વ ગુણનાશક | ં દેશવિરતિ ગુણરોધક      | સર્વવિરતિ ગુણરોધક   | વીતરાગતા ગુણનાશક     |
| ક્રોદાને ઉપમા | પર્વતની તિરાડ     | સૂકી નદીમાં પડેલી તિરાડ | ਦੇਰੀਮਾਂ ਪਤੇਰੀ ਰਿਵਾਤ | પાણીમાં ખેંચેલી લીટી |
| માનને ઉપમા    | પત્થરનો સ્તંભ     | અસ્થિ સ્તંભ             | લાકડાનો સ્તંભ       | નેતરનો રંતભ          |
| માચાને        | વાંસના મૂળિયા     | ઘેટાનાં શીંગડા          | ગોમૂત્રિકા સમાન     | વાંસની છોઇ           |
| લોભને         | કિરમજીના રંગ      | ગાડાના ઉજન              | કાજળનો રંગ          | હળદરનો રંગ           |

ચારે કષાચોમાં તરતમતા છે, તેને દષ્ટાંત દ્વારા જાણીએ.

સૂર્યની ગરમીથી તપેલા ચાર પિંડ હોય. એક લોહપિંડ, એક પથ્થરનો ગોળો, એક કાષ્ટનો ગોળો અને એક માટીનો ગોળો. આ ચારમાંથી માટીનો ગોળો સૌથી પહેલો ઠંડો થઇ જશે. ત્થારપછી કાષ્ઠનો, પછી પથ્થરનો અને છેવટે લોહપિંડ ઠરશે. ઉપરોક્ત ચારે કષાચો પણ તે જ સ્વભાવે છે.

અનંતાનુબંધી કષાય લોહપિંડ જેવો છે, તેમાંથી ઉષ્ણતા ઘણો સમય ગયા પછી પણ જતી નથી.

અપ્રત્થાખ્યાનાવરણીય પથ્થરના ગોળા જેવો છે, તેમાંથી ઉષ્ણતા લાંબા સમયે જાય છે. પ્રત્થાખ્યાનાવરણીય કાષ્ઠના ગોળા જેવો છે, તેમાંથી ઉષ્ણતા બીજા ગોળા કરતાં જલ્દી જાય છે. સંજવલન કષાય એ માટીના ગોળા જેવો છે, તેમાંથી ઉષ્ણતા જલ્દી જાય છે.

કષાયની ભયંકરતા દર્શાવતાં કહ્યું છે :

अप्पा नाण सहावी दंसणसीलो विसुध्दसुहरुवो।

सो संसारे भमइ, एसो दोसो खु मोहस्स ।।

અર્ધ : જ્ઞાન, દર્શનના સ્વભાવવાળો અને વિશુદ્ધ સુખરૂપ એવો આત્મા પણ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે, તે મોહ (કષાય) નો જ દોષ છે.

મોહનીય કર્મ અતિ દુર્જય છે. આત્માસ્વરૂપને જાણનારો માનવી જ મોહ (કષાય) પર વિજય મેળવી શકે છે.

મોહનીય કર્મ પર વિજય મેળવવાના ઉપાય સ્વરૂપે પૂર્વાચાર્યોએ ચાર પ્રકારનો ધર્મ કહ્યો છે.

દ્યર્મ :

ધર્મ બે પ્રકારના છે. સુધર્મ અને કુધર્મ. જેમ થોરનું દૂધ, ગાયનું દૂધ બન્ને પહેલી નજરે જોતાં દૂધ જ દેખાય છે પરંતુ મોઢામાં મૂકતાં તેનો સ્વાદ પરખાઈ જાય છે, તેમ સુધર્મ અને કુધર્મનો બાહ્ય લેબાસ એક દેખાય પરંતુ ભીતરનું તત્ત્વ ભિન્ન ભિન્ન છે. તત્ત્વજ્ઞાન પારખુને તેની ગડ બેસી જાય છે.

ધર્મનું માહાત્મ્ય દર્શાવતાં 'ધર્મકલ્પદ્ભુમ(પૃ.૯)માં પંન્થાસ વજસેનવિજયજી કહે છે :

''ધર્મથી કલંકરહિત એવા ઉત્તમકુળમાં જન્મ, શ્રેષ્ઠ જાતિ, દીર્ઘ આચુષ્ય, દીર્ઘ બળ, નિરોગીપણું, નિરુપમ ભોગ, શ્રેષ્ઠ કીર્તિ, સદ્દબુદ્ધિ તેમ જ સ્વર્ગ અને અપવર્ગના સુખો મળે છે.''

'ચોગબિંદુ' ગ્રંથકાર ધર્મની મહત્તા બતાવતાં કહે છે, ''ધર્મમાં દાનનું સ્થાન પ્રથમ છે. દાન દરિદ્રતાનું નાશ કરે છે, લોકોમાં કીર્તિ વધારે છે, દાનેશ્વરી લોકમાં પ્રિચ છે.''

પૂર્વાચાર્ચોએ નીચે પ્રમાણે ધર્મના પ્રકાર બતાવ્યા છે.

दानं सुपात्रे विशदं च शीलं, तपो विचित्रं शुभभावना च ।

भवार्णवोत्तारणयान पात्रं, धर्म चतुर्धा मुनयो वदन्ति ।।

અર્ધ : પૂર્વીચાર્ચીએ સંસાર સાગરને તરવામાં પ્રવહણ સમાન ધર્મના ચાર પ્રકાર કહ્યા છે. સુપાત્રદાન (દાન), નિર્મળ શીલ, વિશિષ્ટ પ્રકારનો તપ અને શુભ ભાવ.

티어:

જીવન એક પવિત્ર મંદિર છે. આ મંદિરને સ્વચ્છ રાખવા સત્કર્મ આવશ્યક છે. પરિગ્રહની મૂર્ચ્છા ઉતારવાનો શ્રેષ્ઠ ઉપાય દાન છે. દાનના પાંચ પ્રકાર છે. ૧. અભયદાન ૨. સુપાત્રદાન ૩. અનુકંપાદાન ૪. ઉચિત દાન ૫. કીર્તિદાન. પ્રથમના બે દાનથી મોક્ષ મળે છે. બાકીના ત્રણ પ્રકારના દાનથી સાંસારિક સુખો મળે છે.

- (૧) અભચદાન : બંધન, વધ, અતિભાર, માર અને ઉપેક્ષાથી ઉદાસીન બનેલા પીડાતા દુઃખી જીવોને છોડાવી મુકિત આપવી તે 'અભચદાન' છે. શ્રી નેમનાથકુમાર રાજેમતી સાથે વિવાહ કરવા ગયા ત્થારે વાડામાં પૂરાચેલા પશુઓનો ચિત્કાર સાંભળી તેમણે પશુઓને અભચદાન આપ્યું.
- (૨) સુપાબદાન : જેની પાસે વિદ્યા અને સદાચાર હોય, જ્ઞાન-દર્શન ચારિત્રરૂપ ત્રિરત્નનું આરાદ્યના હોય તે

'સુપાત્ર' કહેવાચ છે. શાલિભદ્રના આત્માએ પૂર્વે સંગમ ગોવાળના ભવમાં તપસ્વી, પંચાચારના પાલક સુપાત્ર અણગારને ભાવપૂર્વક, ખીર વહોરાવી અપાર પુણ્યરાશિ મેળવી.

શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં રેવતી શ્રાવિકાએ સિંહા અણગારને નિર્દોષ આહાર વહોરાવી તીર્થંકર નામકર્મ ઉપાર્જન કર્યું. કવિ ૠષભદાસે સમકિતસાર રાસ ચોપાઇ-હ, કડી-૨૩૯-૨૪૦માં સુપાત્રદાનની મહત્તા જણાવી છે.

- (3) અનુકંપાદાન : દીન, દુ:ખી, ગરીબ, કંગાળ, રોગી અને બીમારને દયા ભાવથી પ્રેરાઇ સહાનુભૂતિ થી તેમને અન્ન, વસ્ત્ર, મકાન, ઔષદ્ય આપવા તે 'અનુકંપાદાન' છે. દુષમ-દુકાળના સમયમાં જગડુશા એ દયા અને અનુકંપાથી પ્રેરાઇ અઢળક દાન્ય અનેક રાજાઓને આપ્યું હતું.
- (૪) ઉચિતદાન : યોગ્ય અવસરે ઇષ્ટ અતિથિને, દેવ-ગુરુના આગમનની વધામણી આપનારને લેખક, કવિ આદિ સાહિત્યકારોને, શિક્ષક-પંડિત, શાસ્ત્રીઓને, વિદ્યાર્થી, કલાકારોને પ્રસન્ન ચિત્તે દાન આપવું તે 'ઉચિત દાન' છે. જૂનાગઢના નરેશ રા ખેંગારને શિકારનો શોખ હતો. એક દિવસ મરેલા સસલાઓને ઘોડાના પૂછળે બાંદી પાછો ફરતો હતો ત્યારે રસ્તો ભૂલી ગયો. માર્ગમાં ચારણ દુંદળ મળ્યા. રાજાએ તેને સાચો માર્ગ પૂછથો. ચારણે સાચો રસ્તો બતાવતાં કહ્યું :

''જીવ વર્ધતા નરગ ગઇ, અવધંતા ગઇ સગ્ગ

🐔 હું જાણું દો વાટડી, જિણ ભાવે તિણ લગ્ગ.''

અર્થ : ''જીવહત્થાં કરનારો નરકમાં જાય છે. દયા પાળનારો સ્વર્ગમાં જાય છે. મને ફકત આ બે માર્ગની ખબર છે. હે રાજન્! તને જે ગમે તે રસ્તે તું જા.''

રા ખેંગારે ખુશ થઇ જીવદયા પાલનની પ્રતિજ્ઞા લીધી. તેમણે ચારણને અશ્વો તથા એક ગામ ભેટ આપ્યું. આમ, રા ખેંગારે ધર્મ બતાવનારને ઉચિત દાન આપી બહુમાન કર્યું.

(૫) કીર્તિદાન: ચશ, પ્રતિષ્ઠાના વિસ્તાર માટે દાન આપવું તે 'કીર્તિદાન' છે. વર્તમાન કાળે પ્રાય: આજ દાનની બોલબાલા છે.

#### શીલ દાર્મ :

બ્રહ્મચર્ચનું રક્ષણ કરવું તે શીલધર્મ છે. तं बंभ भगवं'' બ્રહ્મચારી સ્વયં ભગવાન છે. મહાભારતના શાંતિપર્વમાં ૨૪૩મા અધ્યાયમાં કહ્યું છે - ब्रह्मचर्येण वै लोकान् जनयन्ति परमर्षयः। મહર્ષિઓ બ્રહ્મચર્ચના પ્રતાપથી લોકમાં વિજય મેળવ્યો. શાસ્ત્રોમાં બ્રહ્મચર્ચની ઠેર ઠેર પ્રશંસા કરી છે.

''આ સઘળા સંસારની રમણી નાયક રૂપ;

એત્થાગી, ત્યાગું બધું, બાકી શોક સ્વરૂપ.''

રાવણે સીતાનું અપહરણ કરી પોતાની બનાવવા માટે અનેક પ્રલોભનો આપ્યા પરંતુ મહાસતી સીતાએ પોતાના શિયળની અભૂતપૂર્વ રક્ષા કરી. શીલવાન સતીએ અપવાદના ભયથી અિન પ્રવેશ કર્યો પરંતુ શીલના પ્રભાવે અિન પણ શીતળ થઇ ગયો. મહાસતી કળાવતી, શીલવતી, સુભદ્રા, વિજયાશેઠાણી જૈન જગતમાં પ્રસિદ્ધ છે, તેવી જ રીતે સુદર્શન શેઠ, જંબુસ્વામી, વિજયશેઠનાં દષ્ટાંતો ઇતિહાસમાં વિખ્યાત છે. શીલધર્મ માટે પ્રેરણાદાયી છે.

શીલવ્રતનું પાલન સ્ત્રી અને પુરુષ બંનેએ કરવાનું હોય છે. પુરુષ પરસ્ત્રીગમન અને સ્ત્રીએ પરપુરુષગમનો ત્યાગ કરવાનો છે. સર્વથા બ્રહ્મચર્ચનું પાલન સર્વોત્તમ છે. નિર્મળપણે શીલવ્રતનું પાલન કરવાથી શુભગતિ મળે છે. અબ્રહ્મ સંચમ સાધનામાં અડચણરૂપ છે. તપ ધર્મઃ

ઈચ્છાઓને ઓછી કરી સમત્વભાવને પુષ્ટ કરવો તે તપ છે. કળીરજી તેને 'ઉન્મનીભવન' (નિજગુણમાં વસવું) કહે છે.

श्री स्थानां श्रूशनी टीडामां सूत्रना पमां स्थाने डह्युं छे, ''रस-रुधिर, मांस, मेदोऽस्थिमज्जा-शुक्राण्यनेन तप्यन्ति, कर्माणिवाशुभानि इत्यस्तपोनाम् निरुक्तम्।'' अर्थात् बोढी, मांस, यरजी, ढाऽडां, भक्का, वीर्य आदि केना द्वारावपे अथवा के अशुक्ष डर्मोने तथावी नष्ट डरे ते तथ छे.

સર્વાર્થસિદ્ધિ ગ્રંથમાં તપની પરિભાષા કરતાં કહ્યું છે: कर्मक्षयार्थं तप्यते इति तपः । કર્મ क्षय કરવા भाटे शरीर, ઇન્દ્રિય, મન આદિને તપાવવા તે તપ છે.

#### બાર પ્રકારનાં તપ:

જેમ સુવર્ણાદિ દાતુને અગ્નિમાં તપાવવામાં આવે તો તે દાતુ માટીથી છૂટી પડી પોતાનું અસલી રૂપ દારણ કરે છે, તેમ કર્મરૂપી મેલથી ખરડાચેલો જીવ તપશ્ચર્યા રૂપી અગ્નિના પ્રયોગથી શુદ્ધ થઈ નિજ રૂપને દારણ કરે છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન અને શ્રી ઉવવાઈ સૂત્રમાં તપના બાર ભેદ છે. બાહ્ય તપનાં છ ભેદ છે.

- (૧) અનશન : ત્રણ અથવા ચાર આહારનો ત્થાગ કરવો.
- (૨) ઉશોદરી : દ્રવ્યથી ભૂખથી ઓલું ખાવું. ભાવથી વસ્તુઓનો સંક્ષેપ કરવો.
- (3) ભિક્ષાચર્ચ : સંચમી જીવનોપયોગી આહાર, વસ્ત્ર, પાત્ર, ઔષદ્ય વગેરે વસ્તુઓની યાચના અભિગ્રહપૂર્વક કરવી તે વૃત્તિસંક્ષેપ છે.
- (૪) રસપરિત્થાગ : ઘી, તેલ આદિ વિગયચુક્ત આહારનો અને રસારવાદનો ત્થાગ કરવો.
- (૫) કાચકલેશ : દેહ દમન કરવું, વિવિદ્ય આસનો, આતાપના આદિ કષ્ટમચ અનુષ્ઠાનો સ્વીકારવા.
- (૬) પ્રતિસંલીનતા : પાંચે ઈન્દ્રિયોને પોત પોતાના વિષયોમાં જતી રોકવી.

## આભ્યંતર તપનાં છ ભેદ.

- (૧) પ્રાથિશ્વિત : વ્રત પાલનમાં લાગેલા દોષની વિશુદ્ધિ કરવી.
- (૨) વિનય : વિશેષ પ્રકારે નમ્રતાપૂર્વકનો વ્યવહાર કરવો.
- (૩) વૈચાવૃત્ય : શ્રમણોની આહારપાણી આદિ દ્વારા સેવા કરવી.
- (૪) સ્વાધ્યાય : આગમજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા શાસ્ત્રોનું અપ્રમત્તપણે પઠન-પાઠન કરવું.
- (૫) ધ્યાન : એકાગ્રતાપૂર્વક ચિંતન, ચિત્તવૃત્તિનો નિરોધ કરવો.
- (६) વ્યુત્સર્ગ : ત્યાગવા યોગ્ય પદાર્થોનો ત્યાગ કરવો.

તપ દ્વારા કર્મનો આત્થંતિક ક્ષય થાય છે અને છેવટે મોક્ષ કે પરમપદનું અનિર્વયનીય સુખ માણી શકાય છે.

તપ એ કર્મક્ષચનું અમોધ સાધન છે. તીર્થંકરો તે જ ભવે મુકિતગામી હોવા છતાં તેમણે તપ કર્યો હતો. ભગવાન શ્રી ૠષભદેવે એક વર્ષ સુધી અને ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીએ છ માસ સુધી ઉપવાસ કર્યા હતા.

તપથી મનોરથો સિદ્ધ થાય છે. ચક્રવર્તી રાજાઓ અક્ષમ તપ કરીને માગદ્ય, વરદાન, સિંદ્યુ, ગંગા અને પ્રભાસ વગેરે ખંડના અધિષ્ઠાતા દેવોને પ્રસન્ન કરી છ ખંડ પર વિજય મેળવે છે. તપથી લબ્લિઓ ઉત્પન્ન થાય છે. છ ખંડને જીતનારા સનત્કુમાર ચક્રવર્તીએ તપના પ્રભાવથી ખેલોષધિ આદિ અનેક લબ્લિઓ મેળવી હતી.

વિવેક રહિત કરેલા તપથી દેહદમનની ક્રિયા થાય છે, વિશેષ કોઇ લાભ થતો નથી. તામલી તાપસે અજ્ઞાનપણે એટલો તપ કર્યો કે તેટલો તપ જૈનધર્મની વિધિ પ્રમાણે કર્યો હોત તો તે સિદ્ધ બન્યા હોત. અજ્ઞાનતાથી કરેલો તપ નિષ્ફળ ગયો.

#### लावधर्भः

ભાવધર્મનો મહિમા દર્શાવતાં કહ્યું છે:

दानं तपस्था शीलं, नृणां भावेन वर्जितम्।

अर्थहानिः क्षुधापीडा, कायकलेशश्च केवलम् ।।

અર્થ : ભાવ વિનાનું દાન માત્ર દ્રવ્યનો વ્યય છે. ભાવ વિનાનું તપ માત્ર લાંઘણ (કાયાને કષ્ટરૂપ) ભાવ વિનાનું શીલવ્રત એ માત્ર કાયકલેશ છે. આમ, ભાવ વિનાના આ દાર્મોથી શું ફળ મળે ?

ભરતચક્રવર્તી, મસુદેવી માતા, પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિ, વલ્કલચીરી અને ગૌતમ સ્વામીથી પ્રતિબોદિત ૫૦૦ તાપસો માત્ર ભાવનાની પ્રબળતાના કારણે તે જ ભવમાં મોક્ષમાં ગયા.

જેમ ઉદય પામતો નાનો સૂર્ચ પણ અંઘકારના સમૂહને નાશ કરે છે, તેમ થોડું પણ અનુષ્ઠાન ભાવની વિશુદ્ધિપૂર્વક થાય તો કર્મરૂપી કચરો સાફ થાય છે. 'કલ્યાણમંદિર સ્તોત્ર'માં શ્રી કુમુચંદ્ર મુનિ કહે છે:

यस्मात् क्रियाः प्रतिफलन्ति न भावशून्याः। (भाव शून्य डियाओ इजती नथी .

ભાવ બે પ્રકારના છે. (૧) પ્રશસ્તભાવ (૨) અપ્રશસ્ત ભાવ. જિનાજ્ઞાના પાલન માટે નિઃસ્પૃહભાવે, કર્મ નિર્જરાના લક્ષ્યથી, સ્વસ્વરૂપને પામવાના હેતુથી જ ધર્મ કરાય તો તે 'પ્રશસ્ત્તભાવ' છે. આ લોક અને પરલોકની ભૌતિકતાના પ્રાપ્તિ માટે, નિયાણાપૂર્વક કરેલો (તપ) ધર્મ તે 'અપ્રશસ્ત્તભાવ' છે.

ભાવ એ ધર્મનો એકડો છે. ભાવથી જ દાન, શીલ અને તપ ધર્મમાં તેજસ્વીતા આવે છે. ભાવધર્મથી સિદ્ધપદ પ્રાપ્ત થાય છે.

સમિતિ અને ગુપ્તિ સહિત જૈનદર્શનની સર્વ ધાર્મિક ક્રિયાઓમાં અહિંસાની ભાવના વિદિત થાય ંછે. જૈનદર્શન અહિંસાને પ્રાધાન્ય આપે છે.

જૈન શાસ્ત્ર (પુષ્પમાલા જ્લોક-૫)માં અહિંસાની મહત્તા બતાવતાં કહ્યું છે:

किं सुरगिरिणो गरुयं ? जल निहिणो किंव होज्ज गंभीरं ?

कि. गयणाउ विसालं ? काव्य अहिंसासमो धम्मो ?

અર્થ : આ જગતમાં મેરૂ પર્વતથી વધુ ઊંચું શું છે ? સાગરથી ગંભીર શું છે ? આકાશથી વધુ વિશાળ શું છે ? અહિંસા સમાન બીજો કચો ધર્મ (મહાન) છે ? અર્થાત્ અહિંસાની તોલે એક પણ ધર્મ ન આવે.

અહિંસાનું માહાત્મ્ય દર્શાવતાં પૂર્વાચાર્યો કહે છે.

कल्याणकोडिजणणी दुरंतदुरिचारिकगणिञ्जवणी । संसार जलहि तरणी एकच्चिय होइ जीवदया । ।

અર્થ : ક્રોડો કલ્યાણને જન્મ આપનાર, વિવિદ્ય પ્રકારનાં દારૂણ દુ:ખોનો નાશ કરનાર, અને સંસાર સાગરમાંથી તારનાર એક માત્ર જુવદયા જ છે. અહિંસાની હિમાયત કરતાં પૂર્વાચાર્યે કહે છે: एवं रवु नाणिणो सारं जं न हिंसइ किंचण। अहिंसा समयं चेव, एयावन्त वियाणिया।।

અર્થ : જ્ઞાનીઓના કહેવાનો સાર એક જ છે કે કોઇ પણ જીવની હિંસા ન કરો. અહિંસાને જ શાસ્ત્રોમાં કહેલો શાશ્વત ધર્મ સમજો.

ભારતના મહર્ષિઓએ એકી અવાજે જાહેર કર્યું છે કે, दयા ધર્મ को मूल है ! અઢાર પાપસ્થાનકમાં સૌથી મોખરે પ્રાણાતિપાતને મૂકવામાં આવ્યું છે. પ્રાણાતિપાત એટલે જીવર્હિસા. જીવર્હિસા વેર વધારનારી અને ભારે કર્મબંધ કરાવનારી છે તેથી મહાવ્રત અને અણુવ્રતમાં સૌ પ્રથમ જીવર્હિસાથી નિવૃત્ત થવાનું વિધાન છે.

શ્રીકૃષ્ણ 'ગીતાજી'માં કહે છે :

कृतकर्म अवश्यमेव भोक्तव्यं, कल्पकोटि शतैरपि।

અર્થ : ક્રોડો વર્ષ વીતી ગયા છતાં કરેલા પાપકર્મીની સજા અવશ્ય ભોગવવી પડે છે.

સર્વજ્ઞ પ્રભુ શ્રી મહાવીર સ્વામીના આત્માએ અઢારમા ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવના ભવમાં સિંહને જુર્ણ વસ્ત્રની જેમ ચીરી નાખ્યો તથા તપતું સીસું શસ્થાપાલકના કાનમાં રેડાવ્યું. તે ભયંકર પાપના પરિણામે તેઓ સાતમી નરકમાં ગયા. રે! કર્મોએ પ્રભુને પણ ન છોડયા. ધર્મસુચિ અણગાર સમિતિના મર્મને સમજનાર અહિંસાના સાચા ઉપાસક બન્યા તેમણે હિંસાના દોષથી બચવા કડવું ઝેર શાક આરોગી સંખ્યાબંધ જીવજંતુઓની પ્રાણરક્ષા કરી.

'મહાભારત'ના અનુશાસન પર્વમાં પ્રશસ્તિ વાકરો ઉચ્ચારેલા છે તે સુરોગ્ય છે:

अहिंसा परमोधर्मस्तथाडहिंसा परो दमः।

अहिंसा परमं दानमहिंसा परमं तपः ।।

અર્ધ: અર્હિસા પરમ-શ્રેષ્ઠ ધર્મ છે, ઉત્તમ દમ, ઉત્તમ દાન અને ઉત્તમ તપ છે. મુનિ છકાચના જીવોની વચન અને કાચા ઉપરાંત મનના સંકલ્પ વડે પણ હિંસા કરતા નથી. તેઓ માત્ર દેહના નિર્વાહ અર્થે નિર્દોષ, સુઝતા આઢાર-પાણી વઢોરે છે. તેમાં પણ કોઇ પ્રકારની હિંસા ન હોચ તેવી પ્રતિજ્ઞા સમિતિ-ગુપ્તિમાં સમાચેલી છે.

સાધુની પ્રત્યેક ક્રિયા યત્નાપૂર્વકની હોય છે. 'શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર', અ-૪, ગા.૮ માં કહ્યું છે:

जयं चरे जयं चिह्ने, जयंमासे जयं सए।

जयं भुजंतो भारांतो पावकम्मं न बंधई।।

અર્ધ: યત્નાપૂર્વક ચાલવાની, ઉભા રહેવાની, બેસવાની, સુવાની, ભોજન કરવાની અને બોલવાની ક્રિયા કરનાર પાપ કર્મ બાંધતા નથી.

અથત્નાપૂર્વકની ક્રિયામાં જીવહિંસા હોવાથી પાપકર્મને આમંત્રણ આપે છે. વળી, કષાય ચુક્ત ક્રિયામાં ભાવહિંસા હોવાથી કર્મબંધ થાય છે. દ્રવ્યહિંસા અને ભાવહિંસા ભવભ્રમણ કરાવે છે.

અક્રિય એ સિદ્ધત્વનું લક્ષણ છે. ઇર્ચાપથિકી ક્રિયા સિદ્ધત્વ સુધી લઇ જાય છે. નાનકડા અથવંતા મુનિ ઈરિયાવહિયાની ક્રિયા કરતાં કરતાં સર્વ જીવોને હૃદયથી ખમાવતાં સર્વજ્ઞ બન્યા !

રોહિણેય મુનિએ સિદ્ધત્વ પ્રાપ્તિના ઉદ્દેશ્યથી અધર્મયુક્ત ક્રિયાઓનો ત્યાગ કર્યો. તેમણે આરં**લ્યુ**ક્ત અને કષાયયુક્ત ક્રિયાથી વિમુખ બની અનારંભી અને અક્રિય ભાવ સન્મુખ દોટ મૂકી.

''પાપક્રિયાની જે છોડે ટુચિ, તેને મળે મોક્ષ ની કુચી.''

**આઠ પ્રકારના મદઃ** (૧. શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર-૮/૧)

મદ એટલે અભિમાન, અહંકાર. જે સ્થાન અથવા કારણથી જીવ અભિમાન કરે છે તેને 'મદસ્થાન' કહે છે. મદ આઠ છે. તેના દષ્ટાંત નીચે મુજબ છે.

- ૧) જાતિમદ : માતુપક્ષની શ્રેષ્ઠતાનો અહંકાર. ઉદા. હરિકેશી મુનિનો પૂર્વભવ.
- ૨) કુળમદ : પિતૃવંશની ઉચ્ચતાનો અહંકાર. ઉદા. મરિચીકુમાર.
- 3) બળમદ : શરીરની શકિતનો અહંકાર. ઉદા. શ્રેણિક રાજા.
- ૪) રૂપમદ : રૂપ સૌંદર્ચનો અહંકાર. ઉદા. સનત્કુમાર ચક્રવર્લી.
- ૫) તપમદ : ઉગ્ન તપશ્ચર્ચા કરી શકે તેનો અહંકાર. ઉદા. લક્ષ્મણા સાધ્વીજી, કુરગડુનો આગલો ભવ.
- ૬) શ્રુતમદ : વિદ્યાનો અહંકાર. દા.ત. સ્થૂલિભદ્રમુનિ.
- ७) લાભમદ: ધન-સંપત્તિ આદિ પ્રાપ્તિનો અહંકાર. ઉદા. સુભૂમ ચક્રવર્તી.
- ૮) ઐશ્વર્ચમદ : પ્રભુતા, પદ, પ્રતિષ્ઠાનો અહંકાર ઉદા. દશાર્શભદ્ર રાજા.

આ સર્વ મદ સ્થાનોથી નિવૃત્તિ અને નમ્રતા, મૃદુતામાં પ્રવૃત્તિ માટે રોહિણેય મુનિ સદા પ્રયત્નશીલ રહ્યા. તેમણે ચાર પ્રકારની વિકથાનો ત્યાગ કર્યો.

#### डथाः

કથા એટલે વાર્તા. કથા બે પ્રકારની છે. ધર્મકથા અને વિકથા. ધર્મકથામાં તીર્થંકરો અને મહાપુરુષોના ચાર્રિત્રો હોય છે; જે આત્મામાં સંવેગ અને નિર્વેદના ભાવ જગાડે છે તેથી તે ઉપાદેય છે. વિકથા કર્મબંધ કરાવનારી હોવાથી આત્મ પરિણામોમાં વિકાર જાગૃત કરાવે છે તેથી તે હૈય છે.

વિકથા ચાર પ્રકારની છે.

राज्ञा स्त्रीणां च देशानां, भक्तानां विविधाः कथाः ।

संग्रामरूपसध्दस्तु स्वादाद्या विकथाः स्मृताः ।।

અર્થ : રાજા-મહારાજાઓના ચુદ્ધની કથા તે રાજકથા છે. સ્ત્રીના રૂપ-લાવણ્યમય સૌંદર્શની કથા તે સ્ત્રીકથા છે. દેશની ઉત્તમ વસ્તુઓની કથા તે દેશકથા છે અને ભોજન સંબંધી કથા તે ભક્ત કથા છે.

સંબોધ સત્તરી નામના પ્રકરણની વૃત્તિમાં સાત પ્રકારની વિકથા જણાવેલી છે.

- (૧) રાજકથા (૨) સ્ત્રીકથા (૩) દેશકથા (૪) ભક્ત(ભત્ત)કથા (૫) મૃદ્ધીકથા (૬) દર્શનભેદિનીકથા (७) ચારિત્રભેદિનીકથા.
- ૧) રાજકથાઃ રાજા કે રાજાના ચુદ્ધનું વર્ણન કરનારી કથા તે 'રાજકથા' છે. જેમકે, આ રાજા અત્થંત બળવાન હોવાથી રાજા ભીમની જેમ ચુદ્ધ કરનારો છે. તે ચિરકાળ સુધી રાજ્ય કરશે.
- ર) સ્ત્રીકથાઃ સ્ત્રીના સૌંદર્શની (પ્રશંસા અથવા નિંદા) કથા તે 'સ્ત્રીકથા' છે. જેમકે, આ સ્ત્રીનું મુખ ચંદ્ર જેવું છે. તેની ચાલ ગજેન્દ્ર જેવી છે. સ્ત્રી સંબંધી દેશ, જાતિ, કુળ, રૂપ, નામ, પહેરવેશ અને પરિજનની કથાનો સમાવેશ સ્ત્રીકથામાં થાય છે.
- 3) દેશકથાઃ કોઇ નગર, શહેર કે ગામની કથા તે 'દેશકથા' છે. માલવ દેશ રમણીય છે. તે ધાન્ય અને સુવર્ણ માટે પ્રખ્યાત છે, જયારે ગુર્જર દેશ દુર્ગમ છે. લાટ દેશ ભીલ લોકોથી ભરપૂર છે. કુંતલ દેશ સુખમાં સ્વર્ગ સમાન છે.
- ૪) ભક્તકથાઃ ભોજનના સ્વાદ વિશેની કથા તે 'ભક્તકથા' છે. જેમકે, કોઇ સમાંરભમાં ઘણી ઉત્તમ સ્વાદિષ્ટ

વાનગીઓ બની હતી. તેનો સ્વાદ દાઢમાં છે. અથવા કોઇના જન્મદિવસની મહેફિલમાં ગયા ત્યાં જમવામાં કોઇસ્વાદ જ ન હતો વગેરે.

- પ) મૃદ્ધી કથાઃ શ્રોતાના ચિત્તને મૃદુ બનાવે તે 'મૃદ્ધી કથા' છે. જેમકે, ''હે પુત્ર! હે વત્સ! અમને આમ નિરાધાર મૂકી તું પ્રવિજત થઇશ ?'' જેમાં પુત્રના હદયમાં કરૂણા ઉત્પન્ન કરાવે તેવા ભાવ હોય છે.
- દું) દર્શનભેદિનીકથાઃ જેમાં અન્ય દર્શનીઓના ધર્મ, તહેવાર, ક્રિચાકાંડની પ્રશંસા કરવામાં આવે છે તે 'દર્શનભેદિનીકથા' છે. જેમકે, બુદ્ધનું શાસન કઠોર તપ ઇત્થાદિને અવગણે છે તે ચોગ્ય છે. વળી બુદ્ધ ધર્મ સૂક્ષ્મ અર્થ જણાવનારું હોવાથી સાંભળતા ચોગ્ય છે. સ્વામીનારાયણના ઉપવાસમાં ફરાળ ખાઇ જલસા કરવાના હોય છે તેથી તેવા ઉપવાસ ચોગ્ય છે ઇત્થાદિ.
- છ) સારિત્રભેદિનીકથા: જેમાં વ્રત ગ્રહણ કરેલા અથવા વ્રત લેવાને તત્ત્વર થયેલા પુરુષના ચારિત્ર સંબંધી વિચારનો ભેદ કરવામાં આવે છે તે 'ચારિત્રભેદિનીકથા' છે. જેમકે 'વર્તમાન અવસર્પિણી કાળના પાંચમા 'દુષમ' નામના આરામાં કેવળી ભગવંત નથી. તેમના વિના ચારિત્રની શુદ્ધતા કે અશુદ્ધતા કોણ જાણી શકે? તેથી આ કાળમાં ચારિત્ર ચહણ કરવું નકામું છે. વળી, બહુ પ્રમાદવાળા આ કાળમાં શું ચારિત્ર લઈને શું માત્ર દેહને પીડિત કરવો ? ગિરિના શિખર પરથી પડવું સહેલું છે પરંતુ ચારિત્ર પાળવું અત્થંત દુષ્કર છે. આજે યથાખ્યાત ચારિત્ર તો વિચ્છેદ ગયું છે માટે ગૃહસ્થદાર્મ અંગીકાર કરવો એ જ શ્રેષ્ઠ છે.'

વિકથાનો સમાવેશ શાસ્ત્રકારોએ પ્રમાદમાં કર્યો છે.

मज्जं विसय कसाया, निदा विकहा य पंचमी भणिया । एए पंच प्रमाया, जीवं पाडंति संसारे । ।

અર્થ : મધ, વિષય, કષાય, નિદ્રા અને વિકથાએ પાંચ પ્રમાદ છે. આ પાંચ પ્રમાદ જીવાત્માને સંસારમાં પાડે છે. તેથી પૂર્વાચાર્યો કહે છે;

'' જે રાત દિવસો જાય કરતાં સદ્ધર્મની આરાધના, તેહી જ સફળ જાણ ચેતન રાખ ન તેમાં મના; રત્નો કરોડો આપતાં પણ જે ક્ષણ ગયેલી ના મળે, ઉપદેશ પ્રભુ મહાવીરનો સંભાર જે તું ક્ષણે ક્ષણે.''

વિકથાથી આત્મા કર્મોથી દંડાય છે તેથી રોહિણેય મુનિએ સંચમ પર્ચાયમાં વિકથાનો ત્થાગ કરી ધર્મ કથા કરી. તેમણે સંચમ જીવનમાં બાધક નિદ્રા નામના પ્રમાદનો પણ ત્થાગ કર્યો.

#### निद्राः

નિદ્રા = ઊંઘ. દર્શનાવરણીય કર્મના ઉદયથી નિદ્રા આવે છે. તે પાંચ પ્રકારની છે.

- (૧) નિદ્રાઃ સુખેથી જાગૃત થવાચ તેવી નિદ્રા. જેમકે ખખડાટ થતાં જ ઉઠી જવાચ તેવી અલ્પ નિદ્રા.
- (૨) નિદ્રા-નિદ્રા : દુ:ખેથી જાગૃત થાય તેવી નિદ્રા. જેમકે ઢંઢોળીને ઉઠાડો ત્થારે ઉઠે તેવી નિદ્રા.
- (૩) પ્રચલા : બેઠાં બેઠાં કે ઉભા ઉભા આવે તેવી નિદ્રા.
- (૪) પ્રચલા-પ્રચલા: ઘોડા, બળદ વગેરેની જેમ ચાલતાં ચાલતાં આવે તેવી નિદ્રા.
- (૫) થીશદ્ધિ અથવા સ્ત્યાનર્દ્ધિઃ વાસુદેવથી અર્ધા બળવાળી નિદ્રા.
- ુ જિતકલ્પની વૃત્તિમાં કહ્યું છે, ''સ્ત્થાનર્સ્દ્રિ નિદ્રાનો જેને ઉદય થાય છે તે અતિ સંકિલષ્ટ પરિણામથી દિવસે જોચેલા અર્થને રાત્રે ઊંઘમાં ને ઊંઘમાં ઉઠીને પૂર્ણ કરે છે. તે સમચે તેના શરીરમાં વાસુદેવથી

અર્ધ (અસાધારણ) બળ હોય છે. તે નિદ્રાનો વિયોગ હોય ત્થારે પણ તે મનુષ્યમાં બીજા પુરુષોથી ત્રણ ગણું કે ચાર ગણું બળ હોય છે. આ નિદ્રા નરકગામી જીવને જ હોય છે."

'શ્રી ભગવતી સૂત્ર' શ.૧૨, ઉ.૨, સૂ.૧૧ માં વી૨પ્રભુની શસ્ત્રાતરી અને મૃગાવતી શ્રાવિકાની નર્ણદ જયંતી શ્રાવિકાએ પ્રભુને પ્રશ્ન કર્યો કે, ''હે ભગવંત્! સુવું સારુ કે જગવું સારું ?'' પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યો, ''અધર્મીજનો અધર્મમાં રાયેમાયે છે તેથી તેઓ સૂતા જ સારા છે જયારે ધર્મી જીવો આત્માને ધાર્મિક પ્રવૃત્તિમાં જોડે છે તેથી તેઓ જાગતા જ સારા છે.''

રોહિણેય મુનિએ કર્મનો સંકેલો કરવા અપ્રમત્ત બની સાધના શરૂ કરી. સતત કર્મ નિર્જરાનું નિર્દિધ્યાસન આત્મા અને કર્મના જંગમાં આત્માને વિજયી બનાવે છે. રોહિણેય મુનિની વિશુદ્ધિ તરફની ગતિ વેગવંતી બની. તેમણે પરિષહો અને ઉપસર્ગો પર વિજય મેળત્યો.

#### परिषद :

પરિ + ષહ = પરિષહ. પરિ = ચારે બાજુથી; ષહ = સહન કરવું. કષ્ટ, દુ:ખ, સમતાભાવે, આત્મલક્ષે સહન કરવાં પરંતુ સંચમમાર્ગથી ચલિત ન થવું. મોક્ષમાર્ગમાં સ્થિર થવા અને કર્મનિર્જરા અર્થે સમ્ચક્ પ્રકારે સહન કરવું તે પરિષહ છે.

શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણે 'વિશેષાવશ્ચક ભાષ્ય'માં પરિષઢની વ્યાખ્યા કરતાં કહ્યું છે.

परिसोढव्या जङ्गा मण्गा विच्चुङ् विणिज्जराहेऊ ।
 जुत्तो परीसहा ते खुहादओ होंति बाविसं । । ३००४ । ।

. અર્થ : મોક્ષમાર્ગમાં સ્થિર રહેવા અથવા વિશેષ નિર્જરા હેતુ જે વિશેષ સહન કરવા યોગ્ય છે તેને પરિષદ કહેવાય છે. તે પરિષદ ક્ષુધા, પિપાસા વગેરે બાવીસ છે.

'શ્રી તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર'માં વાચક ઉમાસ્વાતિજી પણ તેવું જ કહે છે.

मार्गा डच्यवननिर्जरार्थं परिसोढव्याः परीषहाः ॥९ ।८ ॥

અર્થ : સમ્ચગ્દર્શન આદિ મોક્ષમાર્ગમાં સ્થિરતા રહે એ માટે તથા નિર્જરા માટે જે સહન કરવા ચોગ્ય છે તે પરિષદ છે.

ં શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'ના બીજા અધ્યયનમાં બાવીસ પરિષહોનું વિસ્તૃત વર્ણન છે.

(૧) ક્ષુદ્ધા (૨) પિપાસા (૩) શીત (૪) ઉષ્ણ (૫) દંશમશક (૬) અચેલ (७) અટર્તિ (૮) સ્ત્રી (૯) ચર્ચા (૧૦) નિષધા (૧૧) શચ્ચા (૧૨) આક્રોશ (૧૩) વધ (૧૪) ચાચના (૧૫) અલાભ (૧૬) ટોગ (૧७) તૃણ સ્પર્શ (૧૮) મલ (૧૯) સત્કાર પુરસ્કાર (૨૦) પ્રજ્ઞા (૨૧) અજ્ઞાન (૨૨) દર્શન.

#### (૧) ક્ષુધા પરિષદ :

અતિશય ભૂખની વેદના એ ક્ષુધા પરિષહ છે. ક્ષુધાને સમભાવે સહન કરવી. જે સહન ન શાચ તો સંચમી શ્રમણ ગોચરી લાવી ક્ષુધા શાંત કરે. શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ નિર્દોષ આહાર ગ્રહણ કરે અને ન મળે તો દોષિત આહાર તો ન જ ગ્રહણ કરે. મનને મક્કમ બનાવી ક્ષુધાને સહન કરે ; તે ક્ષુધા જય છે.

### (૨) પિપાસા પરિષદ :

અતિશય તૃષાની વેદના તે પિપાસા પરિષક છે. તરસને સમભાવે સહન કરે પરંતુ અચિત્ત, અકલ્પનીય જળ ગ્રહણ ન કરે. મુખ અત્યંત સુકાતું હોય છતાં પ્રસન્નતાથી સહન કરે તે પિપાસા પરિષ**ક** જય છે.

#### (3) शीत ਪਟਿਖਣ :

અતિશય ઠંડીની વેદના એ શીત પરિષહ છે. શીત કાળમાં મર્ચાદિત વસ્ત્રો રાખી ઠંડીની પીડાને સહન કરે પણ અિન આદિની ઈચ્છા ન કરે તે શીત પરિષહ જય છે.

#### (૪) ઉષ્ણ પરિષદ :

અતિશય તાપની વેદના એ ઉષ્ણ પરિષહ છે. ઉનાળામાં સૂર્યના ધોમધખતા તાપથી વ્યાફુળ બની મુનિ ઠંડક આદિ સુખના સ્થાનની ઈચ્છા ન કરે. વળી, પાણીથી સ્નાન, પંખાનો ઉપયોગ પણ ન ઈચ્છે એ ઉષ્ણ પરિષહ જય છે.

#### (૫) દંશમશક પરિષઢ :

ડાંસ, મચ્છર, માંકડ આદિના ઉપદ્રવર્થી થતી વેદના એ દંશમશક પરિષહ છે. ઉપદ્રવવાળા સ્થાનને છોડી અન્ય સ્થાને ન જાય તેમજ દેહ પીડક જુવો પ્રત્યે દ્વેષ ભાવ ન લાવે, એ દંશમશક પરિષહ જય છે.

#### (૬) અચેલ પરિષહ :

શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ જાર્ણ-અલ્પ મૂલ્યવાળાં, મર્ચાદિત વસ્ત્રો ધારણ કરવાં એ અચેલ પરિષદ છે.જિનકલ્પી મુનિ અચેલક હોય છે, તેમાં લજ્જા ન રાખે એ અચેલ પરિષદ જય છે.

#### (७) અરતિ પરિષદ :

અસુવિધાને કારણે સંચમ પાલનમાં અરતિ-અણગમો થાય તે અરતિ પરિષહ છે. શુભ ભાવનાથી ચિત્તને સ્વસ્થ કરી સંચમમાં ઉદ્યમ કરતો એ અરતિ પરિષહ જય છે.

#### (૮) સ્ત્રી પરિષદ :

સ્ત્રી સ્વ સમક્ષ હાસ્યાદિ ચેષ્ટા કરે છે કે ભોગ-પ્રાર્થનાદિ કરે તે સ્ત્રી પરિષહ છે. સ્ત્રીની ચેષ્ટા સમક્ષ ધ્યાન ન આપે, સ્ત્રીના સંસર્ગથી દૂર રહી મન અને ઈન્દ્રિયોનું નિયંત્રણ કરે તે સ્ત્રી પરિષહ જય છે. સિંહ ગુફાવાસી મુનિનું સ્ત્રી પરિષહથી પતન થયું જ્યારે સુદર્શન શ્રેષ્ઠીએ આ પરિષહ પર વિજય મેળવ્યો.

## (e) ચર્ચા **પ**રિષદ :

ચર્ચા = વિહાર. વિહારમાં પથ્થર, કાંટા આદિ પ્રતિફૂળતા આવે એ ચર્ચા પરિષહ છે. મુનિએ એક સ્થાને નિયતવાસ ન કરતાં ગ્રામાનુગ્રામ વિહાર કરવો તે ચર્ચા પરિષહ જય છે.

## (९०) निषधा परिषद्ध :

નિષધાના બે અર્થ છે. (૧) ઉપાશ્રય (૨) બેસવું. અનભ્યસ્ત, અપરિચિત સ્મશાન, ઉદ્યાન, ગુફા, શૂન્ય ઘર, ખંડેર કે ઊંચી નીચી જમીનવાળી જગ્યામાં, સ્ત્રી-પશુ-નપુંસકરહિત સ્થાનોમાં અમુક સમય સુધી આસન લગાવી અડગ રહેવું, ઉપસર્ગ થાય તો ભયભીત ન થતાં સમભાવપૂર્વક, નીડરતાથી સહન કરવું એ નિષધા પરિષઢ જય છે.

## (૧૧) શચ્ચા પરિષદ :

અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ શચ્ચાની પ્રાપ્તિ એ શચ્ચા પરિષદ છે. અનુકૂળ શચ્ચા મળતાં હર્ષ ન પામવો અને પ્રતિકૂળ શચ્ચા મળતાં ખેદ ન પામવો એ શચ્ચા પરિષદ જય છે.

## (૧૨) આક્રોશ પરિષહ :

્ર કોઈ અજ્ઞાની - દ્વેષી આક્રોષ- તિરસ્કાર કરે તે આક્રોશ પરિષદ છે. આક્રોશચુક્ત, કઠોર, નિંદારૂપ, અસભ્ય વચનને સાંભળવા છતાં ચિત્તને પ્રસન્ન રાખી સહન કરવું તે આક્રોશ પરિષદ જય છે.

#### (૧૩) વધ પરિષદ :

કોઈ અજ્ઞાની, ઢેપી મારે, પીટે, મરણાંત કષ્ટ આપે તે વધ પરિષઢ છે. અત્થાચાર કરનાર ઉપર ઢેપ ભાવ ન રાખે, જ્ઞાતા દષ્ટા ભાવમાં ટકી રહે તે વધ પરિષઢ જય છે.

મેતારાજ મુનિને સોનીએ વધ પરિષદ આપ્યો છતાં મુનિ અસ**હ્ય** વેદના સહન કરતા સર્વ જુવોને ખમાવતાં સમતાના સર્વોત્તમ શિખરે પહોંચી કેવળજ્ઞાન પામ્યા.

#### (૧૪) ચાચના પરિષદ :

સંચમના નિર્વાહ માટે જરૂરી આહાર-પાણી, વસ્ત્ર, પાત્રાદિની ગૃહસ્થો પાસે ચાચના કરવી તે ચાચના પરિષહ છે. ચાચના કરતાં અપમાન, અપશબ્દ કે હડધૂત થાય તો પણ સહન કરે. દીનતા, હીનતા કે ખુશામત ન કરે. લઘુતા કે શરમનો અનુભવ ન કરે તે ચાચના પરિષહ જય છે.

શ્રાવકને ચાચના પરિષદ હોતો નથી. પોતાનાં લાભાંતરાય કર્મના ક્ષયોપશમથી જે મળે તેમાં દિનતા વગર નિર્વાદ કરે પણ ચાચક ન બને.

#### (૧૫) અલાભ પરિષદ :

ਰਿਵੀਂਬ ਮਿੜ੍ਹਾ ਕ ਸળવી ਕੇ અલાભ ਪਵਿષદ છે. ભિક્ષા ਕ ਸળવાં ਐદ કે સંકલેશ ਕ કરે તપનો લાભ મળ્યો સમજી સહન કરે, સંવોધ વૃત્તિ રાખે વે અલાભ પરિષદ જય છે.

#### (૧૬) રોગ પરિષદ :

શ્રારીસમાં રોગાદિ ઉત્પન્ન થાય તે રોગ પરિષઢ છે. અનેક બિમારીઓ આવવા છતાં પણ સંયમમાં સ્થિર રહે, વેદનાને સમતાભાવે સહન કરે પણ સંયમ મર્યાદા ઉલ્લંઘન ન કરે તે રોગ પરિષઢ જય છે.

સનત્કુમાર ચક્રવર્તીને સોળ સોળ મહારોગોનો પરિષઢ ૭૦૦ વર્ષ પર્યંત હતો. તે રોગના ઉપચારની લબ્લિપોતાની પાસે હોવા છતાં તેનો ઉપચોગ ન કર્યો. કર્મ ખપાવવાં રોગોને સમભાવે સહન કર્યા.

## (૧७) તુણ સ્પર્શ પરિષઢ :

દ્યાસની પથારીમાં સૂતાં તૃણની અણીઓ ખૂંચવી તે તૃણ સ્પર્શ પરિષઢ છે. શરીર છોલાઈ જવાથી, કઠોર સ્પર્શ થવાથી થતી પીડાને સમભાવે સહન કરે પણ ઉદ્ધિગ્ન બની વસ્ત્રાદિની ઈચ્છા ન કરે તે તૃણ સ્પર્શ જય છે.

#### (૧૮) મલ ૫૨િષદ :

શરીર પર મેલનું જામતું તે મલ પરિષઠ છે. ગ્રીષ્મ ૠતુમાં સૂર્ચના પ્રખર તાપથી પરસેવો ઘાય, શરીર પર ઘૂળ ચોંટી જારા પણ તેને દૂર કરવા પાણીથી રનાન આદિ કરવાની ઇચ્છા ન કરે તે મલ પરિષઠ જરા હ

## (૧૯) સત્કાર પુરસ્કાર પરિષદ :

. સત્કાર-સન્માનની પ્રાપ્તિ એ સત્કાર પરિષહ છે. સત્કાર મળતાં વધારે મળવાની અપેક્ષા ન રાખે તેમજ અહંકાર ન કરે તે સત્કાર પુરસ્કાર જય છે.

## (२०) ਮੜ। ਪੋਟਿਖਣ :

વિશિષ્ટ બુદ્ધિની પ્રાપ્તિ થવી એ પ્રજ્ઞા પરિષહ છે. વિશિષ્ટ બુદ્ધિનો સાઇક ગર્વ ન કરે; તેમજ કોઈ તેને જ્ઞાની હોવાથી વારંવાર પ્રશ્નો પૂછે તો કંટાળો ન લાવે તથા એવું પણ ન કહે કે આના કરતાં ન આવડતું હોત તો સારું હતું એ પ્રજ્ઞા પરિષહ જય છે.

#### (૨૧) અજ્ઞાન પરિષદ :

વિશિષ્ટ જ્ઞાનની અપ્રાપ્તિ એ અજ્ઞાન પરિષહ છે. સાધક દુષ્કર તપ, વ્રત ઈત્થાદિ કરે છતાં, જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થાય તો ખિશ્ન ન થતાં દૈર્ચથી સાધનામાં અગળ વધતાં પ્રસન્ન અને સંતુષ્ટ રહે, આશાવાદી રહે. અજ્ઞાનના કારણે થતા આક્ષેપ-તિરસ્કારમાં સમતા રાખે તે અજ્ઞાન પરિષહ જય છે.

#### (૨૨) દર્શન પરિષદ :

જિનોક્ત તત્ત્વમાં અશ્રદ્ધા, સમ્ચગ્દર્શન સંબંધી પરિષહ તે દર્શન પરિષહ છે. પરદર્શનના ચમત્કારો, આડંબરો બોઈ શ્રદ્ધાથી ચલિત નથાય તે દર્શન જય પરિષહ છે.

સુલસા શ્રાવિકાની દેવ-ગુરુ-ધર્મ પ્રત્થેની અવિચળ શ્રદ્ધા હતી. તેની શ્રદ્ધાને ડગાવવા અંબડ પરિવાજકે વૈકિય લબ્લિથી ચમત્કારો દેખાડયા પણ સુલસાએ દર્શન-શ્રદ્ધા પરિષહ પર જય મેળવ્યો હતો.

શ્રી ભગવતી સૂત્ર ૮/૮/૫ માં કહે છે કે, આ બાવીસ પરિષહ ચાર કર્મના ઉદયથી આવે છે.

(૧) જ્ઞાનાવરણીય (૨) મોહનીય (૩) વેદનીય (૪) અંતરાય.

જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી બે પરિષહ આવે છે. (૧) પ્રજ્ઞા પરિષહ (૨) અજ્ઞાન પરિષહ. દર્શન મોહનીય કર્મના ઉદયથી એક પરિષહ આવે છે. (૧) દર્શન પરિષહ.

ચારિત્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી સાત પરિષદ આવે છે.

- (૧) જુગુપ્સા નોકષાચ ચારિત્ર મોહનીચ કર્મના ઉદયથી અચેલ પરિષદ.
- (૨) અટિત નોકષાય ચારિત્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી અટિત પરિષહ.
- (3) પુરુષ વેદ નોકષાચ ચારિત્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી સ્ત્રી પરિષહ. સ્ત્રી વેદ નોકષાચ ચારિત્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી પુરુષ પરિષહ.
- (૪) ભય નોકષાય ચારિત્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી નિષદા પરિષહ.
- (૫) કોઇ નોકષાય ચારિત્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી આક્રોશ પરિષહ.
- (૬) માનુ નોકષાય ચારિત્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી ચાચના પરિષહ.
- (७) લોભ નોકષાય ચારિત્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી સત્કાર-પુરસ્કાર પરિષહ.

વેદનીય કર્મના ઉદયથી ૧૧ ૫૨ ષઢ હોય છે.

(૧) ક્ષુદા (૨) તૃષા (૩) શીત (૪) ઉષ્ણ (૫) દંશમશક (૬) ચર્ચા (૭) શચ્ચા (૮) વદા (૯) ૨ િ ગ ા (૧૦)તૃણસ્પર્શ (૧૧) ચલ.

અંતરાચ કર્મમાં લાભંતરાચ કર્મના ઉદયથી એક પરિષઢ આવે છે.

## (૧) અલાભ પરિષદ્

કર્મની રેખાને કોઈ ભૂંસી શકતું નથી માટે દુઃખ-પીડાને સમતાભાવે સહન કરવા એ જ ખરી વીરતા છે. પરિષહ સહન કરતાં વિપુલ કર્મોની નિર્જરા થાય છે. પરિષહ આદિ પ્રતિકૂળતામાં છ મહિનાના બાળક જેવા બની રહેવું જોઈએ.

જેમ છ મહિનાનું બાળક તેને માતા જે ખવડાવે તે ખાય, જ્યાં સુવડાવે ત્યાં સુવે, જ્યાં લઈ જાય ત્યાં જાય તેમ ઉદયભાવ આવે ત્યારે જ્ઞાતા-દષ્ટા બની જોયા કરવું, તેમાં ભળવું નહીં એ પરિષઢોથી પાર ઉતરવાનો કીમિયો છે.

> ''સાધૂ જીવન કઠિન હૈ, ચડના પૈડ ખજૂર; ચડે તો ચાખે પ્રેમ રસ, પડે તો ચકનાચૂર''

**કાઉસગ્ગના ૧૯ દોષો**: (૧. શ્રી પ્રવચન સારોદ્ધાર ભાગ-૧, ગા. ૨૪૧/૨૪૮, પૃ. ૧૧૨ થી ૧૧૫)

કાય = શરીર; ઉત્સર્ગ = ત્થાગ. કાચાનો ત્થાગ તે 'કાચોત્સર્ગ' છે. તેના બે પ્રકાર છે.

(૧) ચેષ્ટાપૂર્વક : ગમનાગમન, ભિક્ષાચર્ચ વગેરે ક્રિયા કર્ચા પછી ઇરિયાવઢિયાનો કાયોત્સર્ગ કરવામાં આવે છે. તે ચેષ્ટા કાઉસગ્ગ છે.

(૨) અભિભવપૂર્વકઃ દેવતા, મનુષ્ય, તિર્થય સંબંધી ઉપસર્ગોને જીતવા જે કાર્યોત્સર્ગ થાય તે અભિભવ કાઉસગ્ગ છે.

દોષ રહિત કાચોત્સર્ગથી કર્મ નિર્જરા થાય છે. કાચોત્સર્ગના ૧૯ દોષ હેચરૂપ છે. તે નીચે પ્રમાણે

છે.

૧. દ્યોટક દોષ : દ્યોડાની જેમ એક પગ સંકોચીને કાઉસગ્ગ કરે તે.

૨. લતા દોષ ઃ જોરદાર પવનથી જેમ વેલડી કંપે તેમ કાઉસગ્ગ કરે તે.

3. સ્તંભ - કુડ્ય દોષ : થાંભલો અથવા ભીંતનો દેકો લઇ કાઉસગ્ગ કરે તે.

૪. માલ-માળ દોષ ઃ છતના ભાગે માથાનો ટેકો લઇ કાઉસગ્ગ કરે તે.

ય. શબરી દોષ : ભીલડી નિર્વસ્ત્ર હોવાથી પોતાના ગુપ્ત ભાગોને જેમ બે હાથથી ઢાંકે, તેમ

બે હાથથી ગુહ્ય ભાગોને ઢાંકી કાઉસગ્ગ કરે તે કાઉસગ્ગ કરે તે.

દુ. વધૂ દોષ : કુલવધૂની જેમ માથું નીચું રાખીને ઉભો રહી કાઉસગ્ગ કરે તે.

હ, નિગૂડ દોષ : બેડી પહેરાવેલ હોય તેમ પત્ર સંકોરીને અથવા પહોળા રાખીને કાઉસ**ા** 

· કરે તે.

૮. લંબોત્તર દોષ : નાભિથી ઉપર તથા જાનુથી નીચે સુધીનો અવિધિપૂર્વક ચોલચટ્ટો પહેરીને

કાઉસગ્ગ કરે તે.

૯. સ્તુન દોષ : મચ્છરથી રક્ષણ મેળવવા સ્તુનને ચોલપટ્ટાથી ઢાંકીને કાઉસગ્ગ કરે તે.

૧૦. ઉર્દિર્વકા દોષ : પગની પાછળની પાની ભેગી કરી પગનો આગળનો ભાગ પહોળો કરી

ઉભો રહી કાઉસગ્ગ કરે તે.

્ ૧૧. સંચતિ દોષ : કપડા કે ચોલપટ્ટાથી શરીરને ઢાંકી સાધ્વીજીની જેમ કાઉસગ્ગ કરે તે.

૧૨. ખલિન દોષ : લગામની જેમ રજોહરણ આગળ રાખી કાઉસગ્ગ કરે તે.

૧૩. વાચુસ દોષ : કાગડાની જેમ આંખના ડોળા ચારે બાજૂ ફેરવતાં કાઉસગ્ગ કરે તે.

૧૪. કપિત્થ દોષ : ભ્રમરોના ભચથી કોઠાની જેમ ગોળમટોળ બની જાંઘને સંકોચી ઉભો

રહી કાઉસગ્ગ કરે તે.

. ૧૫, શીર્ષોત્કંપિત દોષ : ભૂતની જેમ માથું ઘૂણાવતો કાઉસગ્ગ કરે તે.

૧૬. મૂકદોષ : કાઉસગ્ગમાં ઉભેલા વ્યક્તિની બાજુમાં કોઇ લીલોત્તરી કાપતો કોચ તો

તેને અટકાવવા અવ્યક્ત અવાજ કરે, તેમ કાઉસગ્ગ કરે તે.

૧७. અંગુલી ભૂદોષ : આંખની ભ્રમર નચાવતા કાઉસગ્ગ કરે તે.

૧૮. વારુણી દોષ : દારૂ બનાવતી વખતે બુડ બુડ અવાજ આવે તેમ અવ્યક્ત અવાજ કરતો

કાઉસગ્ગ કરે તે.

૧૯. પ્રેક્ષાદોષ : નવકાર વગેરેનો કાઉસગ્ગ કરતાં વાનરની જેમ હોઠ ફ્ફડાવતા

કાઉસગ્ગ કરે તે.

કાચોત્સર્ગના તેર આગારો 'તસ્સઉત્તરીકરણેણં' સૂત્રમાં દર્શાવેલ છે. રોહિણેય મુનિ કાચોત્સર્ગના આગણીસ દોષનો ત્થાગ કરી શુદ્ધ ભાવપૂર્વક, મન-વચન-કાચાની એકાગ્રતાપૂર્વક કાઉસગ્ગ કરતા હતા. તેઓ સાધુના છત્રીસ ગુણોથી ચુક્ત હતાં. સાધુ (આચાર્ચ) ના છત્રીસ ગુણો:

'શ્રી જૈનતત્ત્વ પ્રકાશ'માં આચાર્ચ (સાધુ) ના છત્રીસ ગુણો દર્શાવેલ છે.

पंचिदिय संवरणो तह नवितह बंभचेर गुतिधरो । चउविह कसायमुक्को अञ्चारस गुणेहिं संजुत्तो ।। पंचमहाव्ययं बुत्तो पंचिवहायार पालण समत्थो । पंचसमिइ तिगुत्तो, इह छत्तीस गुणेहिं गुरुमञ्झं ।।

અર્થ : પાંચ ઇન્દ્રિયોનું નિયંત્રણ, નવવાડ વિશુદ્ધ બ્રહ્મચર્ચનું પાલન, ચાર કષાયનો ત્યાગ, પાંચ મહાવ્રત, પાંચ આચાર, પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિ; એમ છત્રીસ ગુણોથી ચુક્ત આચાર્ચ ભગવંત હોય છે.

કવિ પદ્મવિજયજ્ઞએ નવપદ પૂજામાં આચાર્ચના છત્રીસ ગુણો બતાવ્યા છે, તેમાંની એક છત્રીસી પંચિદિય સૂત્રમાં છે. રોહિણેય મુનિ સાધુના ગુણોથી શોભતા સિદ્ધપદનું ધ્યાન ધરતા હતા.

**દિર્ટા ા :** (શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર ૪/૧, શ્રી ભગવતી સૂત્ર - ૨૫/૧/૧૧)

ચિત્તને એકજ વિષય પર કેન્દ્રિત કરી એકાગ થવું તેને 'ધ્યાન' કહેવાય છે.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિજ ધ્યાનના ચાર પ્રકારો દર્શાવતાં કહે છે :

अहं रुद्दं धम्मं सुक्कं झाणाइ, तत्थ अंताइं।

निव्याणसाहणाईं भवकारणमहरुदाई ।।५।। (ध्यानशतङ-५.९३)

અર્થ : આર્તિસાન, રૌદ્રધ્યાન, ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાન એમ ચાર પ્રકારના ધ્યાન છે, એમાં ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાન (નિર્વાણ) સુખનાં સાધન છે તેથી ઉપાદેય છે, જયારે આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન એ અપ્રશસ્ત ઢોવાથી (ભવ) સંસારનું કારણ ઢોવાથી ત્યાજય છે. ધ્યાન એ આભ્યંતર તપ છે. તે ધર્મનું મૂળ છે. ધર્મધ્યાન પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ છે અને શુક્લધ્યાન સાક્ષાત્ મોક્ષનું કારણ છે.

- (૧) આ**ર્તસ્થાન** : આર્ત = પીડા. ચિંતા, શોક, દુઃખ; તેવું ધ્યાન 'આર્તધ્યાન' છે. કોઇ પણ પ્રકારનાં દુઃખ, શોક, ચિંતામાં એકાગ્રતા થવી તે આર્તધ્યાન છે આર્તધ્યાનમાં સુખાકાંક્ષા અને કામાશંસા હોય છે. આર્તધ્યાનના નિમિત્ત ભેદથી ચાર પ્રકાર છે.
- ૧) અનિષ્ટ સંયોગ: અમનોફા વસ્તુ કે વ્યક્તિનો સંયોગ થયા પછી તેને દૂર કરવાની ચિંતવના.
- ૨)ઈષ્ટ વિયોગ: પ્રિય વસ્તુનો સંયોગ થયા પછી તેનો વિયોગ ન થાય તેવું વારંવાર ચિંતવવું.
- 3) વેદના, આતંક, રોગ : રોગ (આતંક) થતાં તેને દૂર કરવા વારંવાર ચિંતન કરવું.
- ૪) ઈસ્છિત કામભોગની પ્રાપ્તિઃ ઈસ્છિત કામભોગનો સંયોગ થાય તો તેનો વિયોગ ન થાય એવું મનમાં વારંવાર ચિંતવવું.

આર્તસ્થાનનાં ચાર લક્ષણો:

ਪੀਤਮਮ ਬੇਦਾਬੇલੀ व्यक्तित पोताना मनोભावो ચાર પ્રકારે પ્રગટ કરે છે.

- 🔷 ક્રન્દનથી : ઉચ્ચ સ્વરે બોલતાં બોલતાં રડવું.
- 🕈 શોચનથી : દીનતા પ્રગટ કરી શોક કરવો.

- ♦ तिपनथी : सांसु वहाववा.
- 🛊 પરિદેવનથી : કરૂણાજનક વિલાપ કરવો.
- (૨) રૌદ્રધ્યાન : નિર્દથી, ક્રૂર, ઘાતકી ફૃત્યો કરતી વખતે ચિત્ત કઠોર ભાવવાળો બને છે. તે વખતના આત્મપરિણામને રૌદ્રધ્યાન કહેવાય છે. જેમાં જીવ સ્વભાવથી દરેક પ્રકારના પાપાચાર કરવામાં તત્પર હોય
- છે. તેને પાપનો ડર લાગતો નથી. પરલોકની ચિંતા હોતી નથી.

#### રૌદ્રધ્યાનના ચાર પ્રકાર છે :

- ૧) હિંસાનુબંધી : હિંસક ચિંતન જીવોને મારવા, પીટવા, દુઃખ દેવાના વિચાર કરવા અને તેવી પ્રવૃત્તિમાં અલ્ધંત આનંદ માનવો.
- ર) મૃષાનુબંદી : અસત્ય ભાષણ ચિંતન : જૂહું બોલવું, બીજાને ઠગવા, કઠોર વચન બોલી બીજાને શ્રાસ આપવામાં આનંદ માની તેવા જ વિચારો અને કાર્યોમાં રમવું.
- 3) સ્તેનાનુબંદી : ચૌર્ચ કર્મ ચિંતન ચોરી, લૂંટ વગેરેના વિચારો.
- ૪) સંરક્ષણાનુબંધી : સ્વસંરક્ષણ હેતુ કલુષિત અને પરોપઘાતકારી ચિંતન ધન, ધાન્ય, પરિગ્રહ પૈસા વગેરેના સંરક્ષણમાં જ વ્યાકુળ રહે.

#### રૌદ્રધ્યાનનાં ચાર લક્ષણો:

- ૧) ઉત્સન્ન દૌષ્: એક પાયમાં સંલગ્ન રહેવું- હિંસા, અસત્ય વગેરેમાંથી કોઇ એક પાયમાં પ્રવૃત્તિ કરવી.
- ર) બહુદોષ: અનેક પાપોમાં સંલગ્ન રહેવું. હિંસાદિ સર્વ પાપકારી પ્રવૃત્તિમાં નિમગ્ન રહેવું.
- 3) અજ્ઞાન દોષ: પાપકર્મને જ ધર્મ માનવો અને તેવા પ્રકારની પ્રરૂપણા કરવી. કુશાસ્ત્રના સંસ્કારથી હિંસાદિ અધાર્મિક કાર્ચને ધર્મરૂપ માનવાં.
- ૪) આમરણાન્ત દોષ : પાપનો કયારેય પશ્ચાતાપ ન કરવો. મરણકાળ સુધી હિંસાદિ કાર્યોનું પ્રાયક્ષિત ન લેવું.
- (3) ધર્મસ્થાન : ધર્મસ્થાન = તત્ત્વનો સાક્ષાત્કાર. આત્મગુણોનું ધ્યાન તે ધર્મધ્યાન છે. આત્મતત્ત્વના સાક્ષાત્કાર માટે થતી પ્રવૃત્તિને અને તેમાં થતી ચિત્તવૃત્તિની એકાગ્રતાને 'ધર્મધ્યાન' કહેવાય છે. વ્રત, સમિતિ, ગુપ્તિ, મૈત્રી આદિ ચાર ભાવનાઓનું ચિંતન કરવું તે ધર્મધ્યાન છે.

માનસિક ચંચલતા દૂર કરી ચિત્તને ધ્યાનમાં સ્થિર કરવા ધર્મધ્યાનના ચાર પ્રકાર કહ્યા છે.

- 4) આજ્ઞા વિચયઃ જિનાજ્ઞાનું ચિંતન કરવું. આગમમાં નિરૂપિત તત્ત્વોની તેમજ કર્મબંધનથી મુકિતની અને અરિહેતની આજ્ઞાની વિચારણા કરવી.
- ર) અપાય વિરાય : ચારે ગતિનાં દુ:ખોનું ચિંતન કરવું તેમજ તેનાથી દૂર રહેવાના ઉપયોગી વિચારણા કરવી.
- 3) વિપાક વિચયઃ શુભાશુભ કર્મનાં ફળ વિષે ચિંતન કરવું, કર્મના પ્રભાવથી પ્રતિક્ષણ ઉદિત થવાવાળી પ્રક્રિયાઓના સંબંધમાં વિચાર કરવો.
- ૪) સંસ્થાન વિચય: આગમોકત ત્રણે લોકના સંસ્થાન સ્વરૂપનાં ચિંતનમાં મનને એકાવા કરવું અને સંસારના નિલ્હાનિત્થ સ્વરૂપનું ચિંતન કરવું જેથી વૈરાગ્ય ભાવના સુદઢ બને છે.

ઉપરોક્ત ચાર ભેદોના માધ્યમે સાધક ધર્મધ્યાનમાં પ્રવિષ્ટ થાય છે. ધર્મધ્યાન જીવને મુક્તિ પામવામાં સહાયક હોવાથી સમકિત પામ્યા પછી જ ધર્મધ્યાનની શરૂઆત થાય છે.

દાર્મદયાનના અન્ય પ્રકારે ચાર ભેદ જોવા મળે છે. (૧) પિંડસ્થ ધ્યાન (૨) પદસ્થ ધ્યાન (ર્) રૂપસ્થ ધ્યાન (૪) રૂપાતીત ધ્યાન; જેમાં ક્રમશઃ શરીર, અક્ષર (૫૬), સર્વજ્ઞ અને નિરંજન સિદ્ધનું ચિંતન કરવામાં આવે છે.

- ૧) પિંડસ્થ દ્યાન: સ્ફટિક સમાન નિર્મળ શરીશ્યુક્ત, જ્ઞાન, દર્શન, સુખ અને વીર્ચથી અલંકૃત, આઠ મહાપ્રતિહાર્યોથી શોભતા, ઘાતી કર્મના મળથી વિશુદ્ધ બની કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનથી શોભતા, ૩૪ અતિશય અને ૩૫ પ્રકારની વાણીથી ચુંક્ત અરિહંત દેવનું જેમાં ધ્યાન કરવામાં આવે છે તે 'પિંડસ્થ ધ્યાન' છે.
- ર) પદસ્થ દ્યાનઃ પવિત્ર પદોનું આલંબન લઇ કરવામાં આવતું દ્યાન તે 'પદસ્થ દ્યાન' છે. દા.ત. નમો અરિહંતાણં આદિ પાંત્રીસ / અડસઠ અક્ષરના નવકાર મંત્રનું ધ્યાન; 'અસિઅઉસા'એ પાંચ અક્ષરના મંત્રનું ધ્યાન વગેરે.
- 3) રૂપસ્થ ધ્યાનઃ સમવસરણમાં સ્થિત અરિહંત પરમાત્માનું જેમાં ધ્યાન કરવામાં આવે છે તેને 'રૂપસ્થ ધ્યાન' કહેવાચ છે.
- ૪) રૂપાતીત ધ્યાનઃ વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શરહિત, નિરંજન, નિરાકાર, જ્ઞાન-દર્શન આદિ અનંતગુણનો પિંડ, ચિદાનંદ સ્વરૂપ, સિદ્ધ પરમાત્માનું ધ્યાન તેને 'રૂપાતીત ધ્યાન' કહેવાય છે. આ ધ્યાનમાં તન્મય થતાં સ્વયં સિદ્ધ સ્વરૂપ છે તેવો ભાવ પ્રગટે છે. ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની એકરૂપતા અને અભેદતા સધાય છે. આત્મા સ્વયં પરમાત્મામાં અભેદભાવને પ્રાપ્ત કરતાં સમાધિની પ્રાપ્તિ કરે છે તે રૂપાતીત ધ્યાન છે.

દાર્મદયાનના પિંડસ્થ વગેરે ચાર ભેદો દિગંબર શાસ્ત્રોમાં જોવા મળે છે. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્થે ચોગશાસ્ત્ર (પ્રકાશ ७,८,૯,૧૦ પૃ. ૪૯૯ થી ૫૨૦) માં આ ભેદોનું સંકલન કર્યું છે. શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શ્રી સમવાચાંગ સૂત્ર, શ્રી ઔપપાતિક સૂત્ર, શ્રી ઠાણાંગસૂત્ર, શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં જયાં જ્યાં ધ્યાનની ચર્ચા આવે છે ત્યાં ચાર ધ્યાન અથવા દાર્મધ્યાનના વિસ્તૃત સોળ ભેદનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.

## ધર્મધ્યાનનાં ચાર લક્ષણ:

દાર્મદ્યાન તે આત્મપરિણામરૂપ છે. તેના ચાર લક્ષણથી તેને જાણી શકાય છે.

- ૧) आज्ञारुचि : જિનાજ્ઞાના ચિંતન મનનમાં રુચિ, શ્રદ્ધા, ભકિત થવી.
- ૨) નિસર્ગટુરિ: ધર્મકાર્થો કરવામાં સ્વાભાવિક રુચિ
- 3) સૂત્રસુચિ: આગમ શાસ્ત્રોના પઠન-પઠનમાં સુચિ.
- ૪) અવગાઢ રુચિઃ જિનકથિત તત્ત્વોમાં આવગાહન રુચિ થવી. ચિંતન, મનનની પ્રગાઢ રુચિ થવી.

#### દાર્મધ્યાનનાં ચાર આલંબન:

- ૧) વાચનાઃ આગમ-સૂત્ર આદિનું ૫ઠન કરવું.
- ૨) પ્રતિપૃચ્છનાઃ શંકાનું સમાધાન કરવા ગુરુજનોને પૂછવું.
- 3) પરિવર્તના: શીખેલા સૂત્રનું પુનરાવર્તન કરવું.
- ૪) દાર્મકથા: દાર્મોપદેશ આપવો, દાર્મ તત્ત્વનું વ્યાખ્યાન કરવું.

ઉપરોક્ત ચાર આલંબનો જ્ઞાન પ્રાપ્તિનું કારણ છે. જ્ઞાન એ ધ્યાનનું માધ્યમ છે તેથી સ્વાધ્યાયના ભેદને ધર્મધ્યાનનાં ચાર આલંબન કહ્યા છે. સ્વાધ્યાયના પાંચમા ભેદ અનુપ્રેક્ષાનું ધર્મધ્યાનની ચાર અનુપ્રેક્ષારૂપે સ્વતંત્ર કથન કર્યું છે.

## દાર્મધ્યાનની ચાર અનુપ્રેક્ષાઃ

્ર દયાનની સ્થિરતા માટે ચિત્તની નિર્મળતા અને અહંકાર તથા મમકારનું વિસર્જન આવશ્યક છે. અનુપ્રેક્ષા તથાપ્રકારની સ્થિરતાનું સર્જન કરે છે.

- ૧) એકત્વાનુપ્રેક્ષાઃ જીવ એકલો પરિભ્રમણ કરે છે અને સુખ દુઃખ એકલો જ ભાગવે છે, તે પ્રકારનું ચિંતન કરવું.
- ૨) અનિત્થાનુપ્રેક્ષાઃ જગતના પદાર્થોની અનિત્થતાનું ચિંતન કરવું.
- 3) અશરણાનુપ્રેક્ષા: આ સંસારમાં કોઇ કોઇને શરણભૂત નથી, તે પ્રકારનો વિચાર કરવો.
- ૪) સંસારાનુપ્રેક્ષાઃ ચતુર્ગતિરૂપ સંસારનો વિચાર કરવો.

એકત્વ અનુપ્રેક્ષા અહંકારનો નાશ કરે છે. અનિત્ય અનુપ્રેક્ષા મમકારનો વિલય કરે છે. અશરણ અનુપ્રેક્ષા અને સંસાર અનુપ્રેક્ષા જીવને સ્વાવલંબી બનાવી આત્મભાવમાં સ્થિર કરે છે. આ રીતે ધર્મધ્યાનના આલંબન અને અનુપ્રેક્ષાથી ધર્મધ્યાન પરિપુષ્ટ થાય છે.

ધર્મધ્યાનના પ્રકારોથી તેના ધ્યેયનું જ્ઞાન થાય છે. જ્ઞાનની પ્રક્રિયામાં લક્ષણો અને આલંબનો સમજવા જરૂરી છે. એકત્વ આદિ ચાર અનુપ્રેક્ષા દ્વારા ધર્મધ્યાનમાં સ્થિર થવાય છે.

(૪) શુકલક્યાન: વજૠષભનારચ નામના ઉત્તમ સંઘયણના ધારક અપ્રમત્ત સંચત મોહનીય કર્મનું ઉપશમન કે ક્ષપણ કરવા ઉદ્યત થાય છે ત્થારે પ્રતિસમય અનંતગુણી વિશુદ્ધિથી પ્રવર્ધમાન પરિણામવાળા બને છે ત્થારે અપૂર્વકરણ નામના આઠમા ગુણસ્થાનકમાં પ્રવેશે છે. ત્યાં પ્રથમ શુકલઘ્યાનનો પ્રારંભ થાય છે. ઉપશાંત કષાથી અને સમભાવી સાધક આ ધ્યાન કરી શકે છે.

#### શુકલધ્યાનના ચાર પ્રકાર છે:

(૧) પૃથક્ત્વ વિતર્ક સવિચાર (૨) એકત્વ વિતર્ક અવિચાર (૩) સૂક્ષ્મક્રિયા અનિવૃત્તિ (૪) સમુચ્છિજ્ઞ ક્રિયા અપ્રતિપાતી.

ચોગની દષ્ટિની તરતમત્તા આ પ્રકારોમાં દર્શાવેલી છે. મન, વચન અને કાયાનું નિરુંધન એકી સાથે થતું નથી. પ્રથમના બે પ્રકાર છવ્નસ્થ સાધક માટે છે અને પછીના બે પ્રકાર કેવળજ્ઞાની માટે છે.

- ૧) પૃથક્ત્વ વિતર્ક સવિચાર: શ્રુતનું અવલંબન લઇને કોઇ એક દ્રવ્યાને ધ્યાનનો વિષય બનાવીને તેમાં ઉત્પાદ, વ્યય અને દ્રૌવ્ય રૂપ ભંગોનું તથા મૂર્તત્વ, અમૂર્તત્વ આદિ પર્યાચોનું અનેક નચની અપેક્ષાએ ચિંતન કરતાં એક પર્યાથથી બીજી પર્યાય પર, એક અર્થથી બીજા અર્થ તરફ, એક યોગથી બીજા યોગ પર આ રીતે ચિત્તવૃત્તિનું પરિવર્તન (સંક્રમણ) કરતાં જે ધ્યાન થાય છે તે 'પૃથક્ત્વ વિતર્ક સવિચાર' કહેવાય છે. (વિતર્ક = ભાવશ્રુતના આધારે દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાયનું ચિંતન કરવું. સવિચાર = અર્થ, વ્યંજન અને યોગનું પરિવર્તન) ર) એકત્વ વિતર્ક અવિચાર: શ્રુતના આધારથી અર્થ, વ્યંજન, યોગના સંક્રમણથી રહિત એક પર્યાય વિષયક ધ્યાન તે 'એકત્વ વિતર્ક અવિચાર' છે. આ શુકલધ્યાનના બીજા પાચામાં વિતર્ક એટલે શ્રુતનું અવલંબન હોય છે પરંતુ ચિત્તવૃત્તિ (વિચાર) નું પરિવર્તન નથી હોતું. કોઇ એક પર્યાય પર નિષ્કંપ દીપશિખાની જેમ મન સ્થિર બની જાય છે અને પરિણામ સ્વરૂપ તેની પ્રજવલિત અગ્નિમાં સમસ્ત કષ્યાયો, જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મની સર્વ પ્રકૃતિઓનો નાશ થાય છે. ઘાતી કર્મોનું આવરણ દૂર થતાં અનંતજ્ઞાન, દર્શનના ધારક સચોગી જિન બની તેરમા ગુણસ્થાનકમાં પ્રવેશ કરે છે.
- 3) સૂક્ષ્મક્રિયા અનિવૃત્તિઃ તેરમા ગુણસ્થાનક વર્તી સચોગી જિનનું આયુષ્ય જયારે અંતર્મુહૂર્ત શેષ રહે ત્થારે સચોગી જિન બાદર તથા સૂક્ષ્મ મનચોગ, વચનચોગનો વિરોધ કરી, સૂક્ષ્મ કાચચોગનું આલંદ્ભન લઇ જે ધ્યાનની પ્રક્રિયા કરે છે, તે 'સૂક્ષ્મક્રિયા અનિવૃત્તિ' કહેવાય છે. આ સમચે શ્વાસોચ્છ્વાસ જેવી સૂક્ષ્મ ક્રિયા શેષ

રહે છે અને સાધક અવસ્થાથી પાછા ફરતા નથી તેને સૂક્ષ્મક્રિયા અનિવૃત્તિ કહેવાય છે. તે શુકલધ્યાનનો ત્રીજો પાચો છે.

8) સમુસ્છિન્ન ફિયા અપ્રતિપાતિ : તેરમા ગુણસ્થાનકવર્તી સચોગી કેવળી સૂક્ષ્મ કાયચોગનો નિરોધ થવાથી ચૌદમા ગુણસ્થાનકને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યાં યોગની પ્રવૃત્તિનો સર્વથા અભાવ હોવાથી અચોગી એવો આત્મા અફિય અને અપ્રતિપાતિ થઇ જાય છે. તે અવસ્થામાં સાધક આ શુકલધ્યાનનો ચોથો પાયો ધ્યાતા અઘાતી કર્મોની શેષ રહેલી ૮૫ પ્રકૃતિઓની પ્રતિ સમય અસંખ્યાત ગુણિત ક્રમથી નિર્જરા કરતાં અંતિમ સમયે કર્મલેપથી સર્વથા મુક્ત થઈ પાંચ હસ્વાક્ષર ઉચ્ચારણ કાળ માત્ર રહી શીધ્ર જ ભવ વ્યાધિનો ક્ષય કરી સિદ્ધ પરમાત્મા બની સિદ્ધાલયમાં બિરાજે છે. આ શુકલધ્યાનથી યોગફિયા સમુસ્છિન્ન એટલે વિનષ્ટ થઇ જાય છે. ત્યાંથી પતન થતું નથી તેથી તેનું નામ 'સમુસ્છિન્ન ફિયા અપ્રતિપાતિ' સાર્થક છે.

શુકલઘ્યાનનો પ્રથમ પાચો ૮,૯,૧૦ મા ગુણસ્થાનકે હોય છે. સંજવલન કષાય રૂપ પવનની હાજરી હોવાના કારણે ધ્યાનરૂપી દિપકની જયોત સવિચાર (હલતી) છે.

શુકલક્થાન બીજો પયો ૧૧,૧૨ મા ગુણસ્થાનકે હોય છે. કષાયરૂપી પવનના અભાવે ધ્યાનની જયોત સ્થિર (અવિચારી) બની જાય છે.

શુકલલ્યાનનો ત્રીબે પાચો તેરમા ગુણસ્થાનકના અંતિમ અંતર્મુહૂર્તમાં યોગનિરોધ સમયે હોય છે. શુકલલ્યાનનો રોથો પાચો ૧૪ મા ગુણસ્થાનકે હોય છે.

પ્રથમ બે ભેદેમાં શુતનું અવલંબન હોચ છે જયારે પછીના બે ભેદોમાં શ્રુતના અવલંબનની આવશ્ચકતાનથી.

મનની સ્થિરતા એ છદ્મસ્થનું ધ્યાન છે. તે અંતર્મુહૂર્ત માત્ર રહે છે. ચોગનો નિરોધ એ કેવળીનું ધ્યાન છે. ધ્યાન વિના કોઇ આત્માની મુકિત નથી.

## શુકલસ્થાનના ચાર લક્ષણ:

- ૧) અવ્યથ: ૫૨િષઢ કે ઉપસર્ગથી પીડિત થવા છતાં પણ વિચલિત ન થવું.
- ૨) અસમ્માહ: દેવકૃત માચાથી પણ મોહિત ન થવું, પદાર્થ વિષયક સૂક્ષ્મ મૂઢતાનો અભાવ થવો.
- 3) વિવેક : સર્વ સંચોગથી આત્માને ભિન્ન માનવો, શરીર અને આત્માને ભિન્ન અનુભવવા.
- ૪) વ્યુત્સર્ગ: શરીર અને ઉપધિથી મમત્વનો ત્થાગ કરી પૂર્ણ નિઃસંગ થવું.

## શુકલંધ્યાનના ચાર આલંબન:

૧) क्षभा (खंती) २) निर्सोलता (मुत्ती) ३) સરળતા (अञ्जवे) ४) मृहुता (मद्दवे).

આ પ્રમાણે ચાર ધ્યાનનું સ્વરૂપ થથાર્થપણે જાણીને, આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનથી મુકત બની ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાનમાં સ્થિત થવું તે જ અભ્યંતર ધ્યાન તપ છે. ધર્મધ્યાનથી આત્માની બહિર્મુખી ચિત્તવૃત્તિ અંતર્મુખી બને છે. શુકલધ્યાનથી આત્મા આત્મભાવોમાં સ્થિત થાય છે. ધ્યાનથી કર્મબંધ અટકી જાય છે અને પૂર્વકૃત કર્મોની નિર્જરા થાય છે. આ રીતે ધ્યાન તપ દ્વારા આત્મા કર્મક્ષયની સાધનામાં સફળ થઇ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે.

રોહિણેયમુનિ સિદ્ધપદનું અર્થાત્ રૂપાતીત (ધર્મધ્યાન) ધ્યાન ધરતા હતા.

## સિદ્ધનું સ્વરૂપઃ

શ્રી ઔપપાતિક સૂત્ર વિભાગ - ૨, શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર ૫૬-૨, શ્રી આચારાંગ સૂત્ર પ્રથમ શ્રુતસ્કંધ,

પાંચમા અધ્યાયના છક્કા ઉદેશ આદિમાં સિદ્ધ ભગવાનનું સ્વરૂપ વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

- ૧) અશરીરી: સિદ્ધ ભગવાન અશરીરી છે કારણકે કર્મજન્થ ઔદારિક, તેજસ અને કાર્મણ શરીરથી સર્વથા મુક્ત છે.
- ર) જીવદાન: સિદ્ધ થતાં પહેલાં જ શૈલેશીકરણના સમયે આત્મપ્રદેશો ઘનીભૂત નક્કર થઇ જાય છે તેથી સિદ્ધોને 'જીવદાન' કહેવાય છે. યોગ નિરોધની પ્રક્રિયાના સમયે શરીરમાં મુખ, કાન, પેટ આદિ પોલાણવાળા ભાગો આત્મ પ્રદેશોથી પરિપૂર્ણ થાય છે. શરીરના અન્ય ભાગો સંકોચાતા જાય છે. પ્રત્યેક મનુષ્યના શરીરમાં ૧/૩ (ત્રીજે) ભાગ જેટલું પોલાણ હોય છે. તેથી આત્મપ્રદેશો પણ ત્રીજા ભાગ જેટલા સંકોચાઇને ઘનર્પ થાય છે. તે ઘનભૂત થયેલા આત્મપ્રદેશો જ સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં શાશ્વતકાળ પર્યંત સ્થિત થાય છે. તેથી સિદ્ધોની અવગાહના અંતિમ શરીરની અવગાહનાથી ત્રીજો ભાગ ન્યૂન રહે છે. દા.ત. ૠષભદેવ ભગવાનની ચરમ શરીરની અવગાહના ૫૦૦ ઘનુષ્યની હતી. તેમના સિદ્ધ સ્વરૂપની અવગાહના ૩૩૩ ઘનુષ્ય ૩૨ અંગુલની છે.
- 3) સિદ્ધાત્મા કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન રૂપ ક્રમશઃ સાકાર અને અનાકાર ઉપયોગ યુક્ત હોય છે. સમસ્ત કર્મોનો ક્ષય થતાં આત્મગુણો પ્રગટે છે, તેમ છતાં જ્ઞાન અને દર્શન આ બે ગુણની પ્રધાનતાની અપેક્ષાએ સિદ્ધો જ્ઞાન-દર્શન સહિત તેમજ સાકાર-નિરાકાર ઉપયોગ સહિત હોય છે. કેવળજ્ઞાનથી શ્રણે લોકના શ્રણે કાળના સર્વ પદાર્થોને વિશિષ્ટ રીતે જાણે છે જયારે કેવળદર્શન હારા તે પદાર્થોને સામાન્યપણે જણે છે.
- ૪) નિષ્ઠિતાર્થ, ફુતાર્થ, કૃતકૃત્ય: સિદ્ધ ભગવાનનાં સર્વ કાર્યો સિદ્ધ થઇ ગયાં હોવાથી તે કૃતકૃત્ય બન્યા છે. તેમને હવે કોઇ કાર્ય શેષ કરવાનું રહેતું નથી.
- ૫) કર્મરજ રહિત: સિદ્ધો બધ્યમાન અને ઉદયમાન બંને પ્રકારના કર્મોથી રહિત છે.
- દુ) નિષ્કંપ: સિદ્ધોમાં કંપન ક્રિયાનો અભાવ હોવાથી તેમના આત્મપ્રદેશો સંપૂર્ણ રીતે નિષ્કંપ છે.
- હ) વિતિમિરા: અજ્ઞાનરૂપી અંધકારથી સિદ્ધો રહિત છે.
- ૮) વિશુદ્ધાઃ સિદ્ધો વિજાતીય દ્રવ્યોના સંયોગથી રહિત પૂર્ણ વિશુદ્ધ છે.
- e) શાશ્ચત અનાગતઃ ભવિષ્યમાં તેઓ ક્યારેય અવતાર ધારણ કરશે નહિ તેમજ સદાકાળ શાશ્વત સ્થિતિમાં સિદ્ધાલયમાં સ્થિત રહેશે.
- ૧૦) અનિયતાકાર સંસ્થાન: યરમ શરીરનો પોલાણવાળો ભાગ પૂરાઇ જતાં પૂર્વનો આકાર બદલાઇ ભિન્ન પ્રકારનું અનિયત આકૃતિવાળું સંસ્થાન થાય છે. વાણી વડે તેનો આકાર કહી શકાતો નથી.
- ૧૧) અવેદી : સિદ્ધ ભગવાન સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક વેદથી રહિત છે. તેઓ અશરીરી હોવાથી દ્રવ્ય વેદ નથી અને નોકષાચ ચારિત્ર મોહનીચ કર્મનો અભાવ હોવાથી ભાવવેદ પણ નથી. તેઓ અવેદી છે.
- ૧૨) અવેદના: શાતા કે અશાતા વેદનીય કર્મનો અભાવ હોવાથી વેદનારહિત છે.
- 93) નિર્મમ-નિસંગ: સિદ્ધ ભગવાન બાહ્ય અને અભ્યંતર પરિગ્રહથી રહિત હોવાથી નિર્મમ અને અસંગ હોય છે.
- ૧૪) સંસારથી મુકત: તેઓ ચાર ગતિના ભ્રમણરૂપ સંસારથી સર્વથા મુકત અને અલિપ્ત છે.
- ૧૫) અસંસ્થાન: સિદ્ધોમાં શરીર ન હોવાથી કોઇ સંસ્થાન (આકાર)નથી.
- ૧૬) તેઓ ઔત્સુક્ય આદિ વૈભવિક ભાવોથી સર્વથા નિવૃત્ત હોવાથી પરમ સંતુષ્ટ છે. અનંતકાળુ સુધી તેઓ ત્યાં તુપ્ત રહે છે.
  - 'શ્રી આચારાંગ સૂત્ર'ના પ્રથમ શ્રુતસ્કંધના 'લોકસાર' નામના પાંચમા અધ્યયનના છક્ષા

ઉદ્દેશકમાં સિદ્ધોનું સ્વરૂપ અવર્શનીય છે; તેવું કહે છે.

''મુકતાત્માનું સ્વરૂપ શબ્દોથી કહી શકાતું નથી. ત્યાં કોઇ તર્ક નથી, તર્કથી જાણી શકાય નહીં. ત્યાં મતિ પ્રવેશી શકતી નથી, તે બુદ્ધિ ગ્રાહ્ય નથી. તે સર્વ કર્મરૂપી મેલથી રહિત છે. મોક્ષ અને સંસાર સ્વરૂપના જાણનાર છે.

તે પરમાત્મા વર્ણ, ગંદા, રસ અને સ્પર્શથી અતીત છે. તેનું જ્ઞાન કરાવવા કોઇ ઉપમા નથી. તે અરૂપી, અમૂર્ત છે. તે પદાતીત, વચનથી અગોચર છે.''

## સિદ્ધોનું સુખ:

'શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર', પદ-૨ અને 'શ્રી ઉવવાઇ સૂત્ર'માં સિદ્ધોનાં સુખનું વર્ણન છે. સિદ્ધો શાશ્વત કાળ પર્ચંત અવ્યાબાદ સુખની જ અનુભૂતિ કરે છે. તેવું સુખ ચક્કવર્તી આદિ મનુષ્યોને કે સમસ્ત દેવોને પણ હોતું નથી. જેમ કોઇ મલેચ્છ પુરુષ નગરના અનેક પ્રકારના ગુણોને જાણતો હોતા છતાં તેની પાસે કોઇ ઉપમા ન હોવાથી કહેવામાં અસમર્થ બને છે, તેમ સિદ્ધોનું સુખ અનુપમ છે. તેની કોઇ ઉપમા નથી.

સમસ્ત દેવોનાં સમસ્ત સુખને સર્વકાળના અનંત સમય સાથે એકત્રિત કરવામાં આવે, પછી તેને અનંતગણું કરવામાં આવે (આવેલા ગુણાકારને) ફરી અનંત વર્ગોથી વર્ગિત કરવામાં આવે તો પણ મુકિતના સુખની તુલનામાં આવી શકતું નથી.

દેવલોકનું સુખ પણ કર્મજન્થ હોવાથી નાશવંત છે. સિદ્ધોનું સુખ અનંતકાળ પર્યંત તે જ સ્વરૂપે રહેતું હોવાથી અનંતગુણ અંધિક છે.

## शिद्धीनुं अवस्थान :

જે આકાશપ્રદેશ પર એક સિદ્ધ છે ત્યાં ભવક્ષય કરી મુકત અનંત સિદ્ધો એક સાથે રહેવા છતાં સ્વરૂપથી સંપૂર્ણ રીતે સ્વતંત્ર છે. જેમ એક ઓરડામાં એક દીપકનો પ્રકાશ પણ સમાઇ શકે અને એકથી વધુ દીપકનો પ્રકાશ પણ સમાઇ શકે તેમ એક સિદ્ધ હોય ત્યાં અનંત સિદ્ધો પણ શક્ય છે.

#### સિદ્ધના ગુણ:

સિદ્ધના જઘન્થ-૮, મધ્યમ-૩૧ અને ઉત્કૃષ્ટ અનંતગુણ છે. સિદ્ધના આઠં ગુણ છે.

- (૧) જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી કેવળજ્ઞાન ગુણ પ્રગટ થયો છે. જેથી સર્વ દ્રવ્યને જાણે છે.
- (૨) દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી કેવળદર્શન ગુણ પ્રગટ થયો છે. જેથી સર્વ દ્રવ્યને દેખે છે.
- (3) વેદનીર કર્મના ક્ષયથી નિરાબાદ્ય અવ્યાબાદ્ય સુખ ગુણ પ્રગટ થયો છે.
- (૪) મોહનીય કર્મના ક્ષચથી ક્ષાચિક સમકિત અને સર્વ ગુણોની સ્થિરતા પામ્યા છે.
- (૫) આયુષ્ય કર્મના ક્ષયથી અક્ષય સ્થિતિ ગુણ પ્રગટ થયો છે.
- (દુ) નામ કર્મના ક્ષચથી અમૂર્ત (નિરાકાર) થયા છે.
- (७) ગોત્ર કર્મના ક્ષચથી અગુરુલઘુ થયા છે.
- (૮) અંતરાચ કર્મના ક્ષયથી અનંત શકિતવંત થયા છે.

સિદ્ધના ૩૧ ગુણ : (શ્રી સમવાયાંગ સૂબના ૩૧ મા સમવાયના સૂબ-૧ માં સિદ્ધના ૩૧ ગુણો છે.)

(૧)ક્ષીણ આભિનિબોદ્ધિકજ્ઞાનાવરણ (૨) ક્ષીણ શ્રુતજ્ઞાનાવરણ (૩) ક્ષીણ અવિધિજ્ઞાનાવરણ

(૪) ક્ષીણ્મ્મન:પર્ચવજ્ઞાનાવરણ (૫) ક્ષીણ કેવળજ્ઞાનાવરણ (૬) ક્ષીણ ચક્ષુ દર્શનાવરણ (७) ક્ષીણ અચક્ષુદર્શનાવરણ (૮) ક્ષીણ અવધિદર્શનાવરણ (૯) ક્ષીણ કેવલદર્શનાવરણ (૧૦) ક્ષીણ નિદ્રા (૧૧) ક્ષીણ નિદ્રાનિદ્રા (૧૨) ક્ષીણ પ્રચલા (૧૩) ક્ષીણ પ્રચલાપ્રચલા (૧૪) ક્ષીણ થીણદ્ધિનિદ્રા (૧૫) ક્ષીણ સાતાવેદનીચ (૧૬) ક્ષીણ અસાતાવેદનીચ (૧૯) ક્ષીણ દર્શન મોહનીચ (૧૮) ક્ષીણ ચારિત્રમોહનીચ (૧૯) ક્ષીણ નરકાચુ (૨૦) ક્ષીણ તિર્ચચાચુ (૨૧) ક્ષીણ દેવાચુ (૨૨) ક્ષીણ મનુષ્યાચુ (૨૩) ક્ષીણ ઉચ્ચગોત્ર (૨૪) ક્ષીણ નીચગોત્ર (૨૫) ક્ષીણ શુભનામ (૨૬) ક્ષીણ અશુભનામ (૨૯) ક્ષીણ દાનાન્તરાચ (૨૮) ક્ષીણ લાભાંતરાચ (૨૯) ક્ષીણ ભોગાંતરાચ (૩૦) ક્ષીણ ઉપભોગાંતરાચ (૩૧) ક્ષીણ વીર્ચાંતરાચ.

તિર્જીલોકમાં અઢીદ્ધીપ પ્રમાણ મનુષ્ય ક્ષેત્ર ૪૫ લાખ યોજનનું છે. તેનાથી બરાબર ઉપર સાત રાજુ જતાં સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનથી ૧૨ યોજના ઉપર સિદ્ધશિલા છે. તે પણ ૪૫ લાખ યોજન લાંબી અને પહોળી છે. મધ્યમાં ૮ યોજન જાડી છે અને ઘટતાં ઘટતાં બંને કિનારા પર માખીની પાંખ થકી પણ પાતળી એટલે કે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની છે.

સિદ્ધશિલા અને સિદ્ધક્ષેત્ર:

આ લોકમાં આઠ પૃથ્વી છે. સાત નરક પૃથ્વી અદ્યોલોકમાં છે. આઠમી ઇષ્ટભાગભારા પૃથ્વી ઉર્દ્ધલોકમાં છે. તેને સિદ્ધિશિલા કહેવાય છે. તે શ્વેતવર્ણી, નિર્મળ અને ઉલટા છત્રના આકારવાળી છે. તે સિદ્ધશિલાના એક ચોજનના ઉપરના અંતિમ ગાઉના છક્ષા ભાગમાં અર્થાત્ 333 ધનુષ્ય 3૨ અંગુલ પ્રમાણ સિદ્ધ ક્ષેત્ર છે. જેમાં સિદ્ધ ભગવંતો બિરાજમાન છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી 'અપૂર્વઅવસર' કાવ્યની ગા. ૧૮માં સિદ્ધોનું વર્શન કરે છે.

''એક પરમાણુ માત્રની મળે ન ર્સ્પશના, પૂર્ણ કલંક રહિત અડોલ સ્વરૂપ જો;

શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્યમૂર્તિ અનન્યમય, અગુરુલઘુ અમૂર્ત સહજ ૫૯ રૂપ જો... ''

અર્થ: (હવે તો) પુદ્ગલના એક પણ પરમાશુનો સ્પર્શ રહ્યો નથી. કોઇ પણ જાતની મેળવણી કે ડાઇ વિનાનું સંપૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ થયું છે. આથી આત્મા પરમ વિશુદ્ધ, નિરંજન, ચૈતન્થમૂર્તિ, અજોડ, અગુરુલદ્યુ, અમૂર્ત એવા પોતાના સહજ પદ પર અચળ સ્થિરતા પામે છે.

આમ, અવ્યવહારરાશિથી લઇ મોક્ષ સુધીની ભવ્ય જીવોની યાત્રા અહીં સુખદ વિરામ પામે છે. સમાધિશતકમાં હિતોપદેશ આપતાં પૂર્વાર્ચાર્ચ કહે છે :

ં ''રાગાદિક પરિણામ યુત, મન હિ અનંત સંસાર;

તે હિંજ રાગાદિક રહિત, જાને પરમ પદ સાર.'' (સમાધિશતક-૩૮)

અર્થ : સંસાર અને સિદ્ધ શિલાનો ભેદ જાણવા ઘણાં શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરવાની જરૂર નથી. બંધન અને મુકિતની લક્ષ્મણ રેખા ઘણી જ સ્પષ્ટ છે. રાગ દ્વેષના પરિણામવાળું મન એ જ અનંત સંસાર છે. રાગાદિથી રહિત મન પોતે જ સિદ્ધ છે.

## ૫રિશિષ્ટ વિભાગ - ७ 'શ્રી રોઢિશેચરાસમાં આવતી દેશીઓનો જૈન ગૂર્જર કવિ ભા.૮ની દેશી સૂચિમાં થયેલો ઉલ્લેખ

દેશીનો ઉદ્ગમ કાલિદાસના 'વિક્રમોર્વશીચમ્' નાટકમાં સૌ પ્રથમ જોવા મળે છે. તેમાં વિવિધ માત્રામેળ છંદનો પ્રચોગ છે. દોહરા, ચોપાઈ જેવા છંદો આ સ્ચનામાંથી ઉદ્ભવ્યા છે. જૂની ગુજરાતી ભાષામાં શાલિભદ્રસૂરિ રચિત 'ભરતેશ્વર બાહુબલિ રાસ' (સં.૧૨૪૧)માં દેશીઓનો પ્રચોગ જોવા મળે છે.

દેશી એ કોઈ દેશ સાથે સંબંધ ધરાવતી, વિવિધ રાગમાં ગાઈ શકાય તેવી પદ્ય શૈલી છે. કોઈ એક દેશીની રચના કોઈ એક દેશમાં થઈ હોય અને ત્યાર પછી તેનો પ્રચાર અન્ય દેશોમાં થયો હોય એ રીતે દેશી પ્રચલિત બની કાવ્યમાં પ્રયોજાયેલી હોવી જોઈએ. ઢાળ અને દેશી ચોક્કસ રાગમાં ગાઈ શકાય છે. દેશીમાં રાગ વૈવિદય નોંધપાત્ર છે.

દેશી અનેકાર્થ શબ્દ છે. તેના સાત અર્થ ગુજરાતી જોડણી કોશ (પૃ.૩૨૪)માં આપ્યા છે. પ્રથમ પાંચ અર્થ અહીં અપ્રયોજનભૂત છે. છેલ્લા બે ના અર્થ નીચે પ્રમાણે છે.

૧) સંગીતનો એક પ્રકાર, ૨) પ્રાકૃત છંદ કે પદ્ય રચના

દેશીનાં ઢાળ, વલણ, ચાલ, દેશીઓ એમ જુદાં જુદાં પર્ચાયવાથી નામો છે. માત્રામેળ તેમજ લોક પસંદ ગીતના ઢાળમાં જુદા જુદા રાગમાં ગવાય છે.

શ્રી.સ.સ. (૫% ८६-અ)માં લખે છે કે, દેશીઓનો ઉલ્લેખ ચક્રવર્તી જ્યારે મૂળ છ સગ પ્રરૂપે ત્યારે તેની ચોસઠ હજાર (૬૪,૦૦૦) રાણીઓ નવી નવી દેશીઓ વડે તેની સ્તવના કરે છે. આમ ચોસઠ હજાર દેશીઓ છે.

જૈન સાહિત્થના સંશોધક મો. દ. દેસાઈએ 'જૈન ગુર્જર કવિઓ' ભાગ-૮માં ૨૩૨૮ દેશીઓની સૂચિ આપી છે. પ્રસ્તુત રાસકૃતિઓની દેશીઓનો ઉલ્લેખ તેના આધારે કર્યો છે.

મધ્યકાલીન સમયમાં કવિઓની કાવ્ય રચનાઓમાં દેશીઓનો વિશેષ પ્રયોગ થયો હતો. કેટલીક દેશીઓ જન જીવનમાં એકરૂપ થઈ ગઈ હતી. પરિણામે દેશીબદ્ધ કાવ્ય રચનાઓ તેના આસ્વાદ માટે નિમિત્તરૂપ હતી. કવિ ૠષભદાસે આ રાસફૃતિમાં દેશીઓનો છૂટથી પ્રયોગ કર્યો છે. 'રોહિણેય રાસ'માં પ્રયોજાયેલી દેશીઓની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે. આ નોંધ દેશીના વર્ણાનુક્રમે અપાયેલી છે.

| S. | રોહિણેય રાસની દેશીનું નામ | ઢાળનો ક્રમાંક | જૈ.ગૂ.ક. ભા૮માં દેશી ક્રમાંક | પૃષ્ઠ નંબર |
|----|---------------------------|---------------|------------------------------|------------|
| ۹. | ઉલાલાની                   | SIQ - 8       | આ દેશીનો ઉલ્લેખ થયો નથી      | -          |
| ₹. | એક આલ્યો અણનો દાણો રે     | SIM - 4       | આ દેશીનો ઉલ્લેખ થયો નથી      | -          |
| 3. | એણી પરિ રાચ કરંતા રે      | SIQ - 48      | દેશી ક્ર ૨૬૨                 | પૃ ૩૮      |
| ۲. | કહઈણી કરણિ તુઝ ગુણ સાચો   | 3IM ~ 40      | દેશી ક્ર 333                 | યુ ૪૯      |
| ч. | કાંહાન વજાડઈ વાંસલી       | SIO1 - 6      | દેશી ક્ર ૩૫७,૩૮૨             | પૂ ૫૫      |
| ξ. | ચંદાચણની                  | SIO - 5,99    | દેશી ક.                      | યૂ ૨૨૮     |
| σ. | ચાલ્ય ચતુર ચંદ્રાનની      | ઢાળ - ૬       | દેશી ક ૫७૩                   | -          |
| ۷. | ્રમે રાઢી દાનમાન ગજે      | ალ - დ        | આ દેશીનો ઉલ્લેખ થયો નથી      | -          |
| e. | શ્રિપદી                   | SIQ - 45      | દेशी ड ७४૯                   | ų 900      |

| 5.          | રોહિણેચ રાસની દેશીનું નામ                                 | ઢાળનો ક્રમાંક | જૈ.ગૂ.ક. ભા૮માં દેશી ક્રમાંક | મૃષ્ઠ નંબર      |
|-------------|-----------------------------------------------------------|---------------|------------------------------|-----------------|
| ૧૦.         | નાચતી જિન ગુણ ગાય મંદોદરી,<br>રાવણ વેણા વાહઈ (રાગ : ગોડી) | SIQ - C       | આ દેશીનો ઉલ્લેખ થયો નથી      | <u>.</u>        |
| 99.         | પુરુચવંતા જગી તે નરા                                      | 3P - NIS      | આ દેશીનો ઉલ્લેખ થયો નથી      | -               |
| <b>9</b> Ә. | મુકાવો <del>રે</del> મુઝ ઘર નારિ<br>(રાગ : માસુણી)        | ઢાળ - ૧૫      | દેશી ક ૧૫૦૧                  | યૃ ૨ <b>૦</b> ૩ |
| 93.         | લંકામા આવ્યા શ્રી રામ રે                                  | SIO - 3       | દેશી ક્ર. ૧७૧૨               | મૃ ૨૨૮          |
| ٩૪.         | વસંત પુરણ મનોહર                                           | oP - NIS      | આ દેશીનો ઉલ્લેખ થયો નથી.     | -               |
| ૧૫.         | વીજય કરી ઘરિ આવીઆ                                         | 8P - 101S     | આ દેશીનો ઉલ્લેખ ઘયો નથી.     | -               |
| ٩ξ.         | સૂર સુંદરિ કહુઈ સિર નામી                                  | ઢાળ - પ       | हेशी इ २५७५                  | યૂ <b>૨</b> ૯૦  |

#### ઉપરોક્ત અવલોકન પરથી જણાય છે;

- ૧) રાસમાં વિવિધ દેશીઓ અને શાસ્ત્રીય રાગોનો પ્રયોગ થવાથી ગેયતા રસિકતામાં વધારો કરે છે. સંગીતને કારણે રાસ વધુ હૃદયસ્પર્શી બન્ધો છે.
- ર) કવિએ દરેક ઢાળના પ્રારંભમાં દેશીનો ઉપયોગ કર્યો છે. દેશીઓનો છૂટથી વપરાશ કરવો એ પ્રાચીન કવિઓની પરંપરા છે. કવિ તે પરંપરાને અનુસરે છે.
- 3) પ્રસ્તુત રાસમાં કવિએ સાત જેટલી નવી દેશીઓનો પ્રયોગ કર્યો છે. રાસનો પ્રારંભ દુહાથી અને અંત ઢાળથી કરે છે.
- ૪) પ્રસ્તુત રાસમાં દેશીઓની વિવિદ્યતાઓ જોવા મળે છે પણ રાગ ફક્ત બે ઢાળ(૮,૧૫)માં જ છે. જયારે સમકિતસાર રાસ, શ્રેણિક રાસ, અને અભચકુમાર રાસમાં દરેક દેશી સાથે વિવિદ્ય રાગોનું કવિએ નિરૂપણ કર્યું છે. કવિ પોતે સંગીતના તજજ્ઞ છે એવું સાળિત થાય છે.
- પ) ચંદાચણની આ પ્રચલિત જૂની દેશીનો કવિએ પુનઃ પ્રચોગ કર્યો છે. તે સિવાય દરેક ઢાળમાં જુદી જુદી દેશી છે.

#### પરિશિષ્ટ વિભાગ - ૮

#### રોહિણેચરાસમાં આવતા કઠીન શબ્દોની ચાદી

અચરીચ : આશ્ચર્ચ અરાંભર્ઘ : આશ્ચર્ચ પામ્થા

અદીકાંચ : બધામાંથી વિશેષ

અનંગ : કામદેવ

અતિઉમાહુ : અતિ આશ્ચર્ચ અપ્યોગ : ઉપયોગ

અસાવેસોય : અસાધારણ વેશ

અંબ ઃ આંબો આઠ દસ ઃ અઢાર ઉછવ ઃ મહોત્સવ

**ઉ**त्पात : ४०भ

ઉજલ ઃ ઉજવલ, સુદ ઉદરિ ઃ ઉદરમાં

ઉવેખશો : મા<del>ફ</del> કરજો કરણઇ : કર્ણ, કાન

કવલ : કોળીયો કસા : કષાય કાજો : કામો

કારમણ : કાર્મણ શરીર

કારચમું : વિષમ કાંત્થ : કાંતિ કડર્ઇ : કચરાની

કુડઈ : કચરાની કુપલો : કૂવો કુલહમુખી : કિલ્બિષી

કુંપકુંડિ : જાડા દોસ્ડા ઊંચકીને લાવે

તેવો માણસ

કુંભ : હાથીના ગંડસ્થળ જેવો

આશર

ખણી ઃ ક્ષણવારમાં ખાખર **પ્રાં**ખ ઃ કેસુંડાના પાન

ખાર : ઇર્ષ્ટ્યા

ગરાસ : હક્કનું ધન

ગામાંતરિં: બીજે ગામ જવું

ઘોટિક : ઘોડો ଅଧୀ : સ્થવી

ચુગ્યા : ચાર ચૌટા

ચૂઆ : નામનું એક દ્રવ્ય

રોઈ : રેત્યવંદન સ્થરકાલ : ચિરકાળ છલ : છળ કપટ છાનો : સંતાઈને

છેહેઢો : અંતે, છેલ્લો જન્મોતરી : જન્મ કુંડલી

જયગન : જઘન્થ જાકામએ : કકડતી ઠંડી

જીવતવ્ય : જીવન જુવટુ : જુગાર ડાઢી : દાઢમાં

તહલાર : તલારક્ષક, કોટવાલ

તંતી : વીણા

તુલ ઃ આકડાના રૂ જેવાં મુલાથમ

તેજસ : તૈજસ શરીર તોખર : તીક્ષ્ય તીર શ્રીજગ્ જંભગ : તિર્થંચ જૂંભક

દીખ્યા દીક્ષા

દીવ વચન : દિવ્ય વચન દુજુ : બીજું પણ

દ્વાલસ : બાર ઉપવાસ

દ્યાઈ : દોડવું દીરો : પરાક્રમી

नवी : न

નંદકુલઇ : નંદ કુળમાં

(구조) - (고교) (교육) - (교육

નીસલ ઃ નિઃશલ્ય, ખુશીથી

નેબાઈ : નેબા

નોપકરમી : નોપક્રમી આચુષ્ય

નોહર્ઘ : નોતરી

પચખતો : પચ્ચક્રખાણ કરતો

ਪਣਪੰ**ચ : ਮੁਪੰ**ચ ਪਣਾਇ : ਮਾਇ ਪਣਬਾਪਰਿ : ਪਣਾਇਰ ਪ**ਣਾ**ਹ : ਪਿਆਰ

પાસ્થ ૨૮ન : પાંચ જાતિનું ઉત્તમ ૨૮ન

યાસખમણ : પંદર ઉપવાસ પોખ્યાં : સંતુષ્ટ કર્યા પોઢ : પ્રૌઢ, પીઢ પ્રવહણ : વહાણ પ્રાવ્રત : પરિવર્તન કેરી : ફરીથી

ફોફલપાનં : પાન સોપારી

어용된 : 용용)
어ାଣାତ୍ରୟ : 어ାଣା
ପୁଷ୍ଠ : 어ାଷ୍ଠ ପୁଷ୍ଠ : ଗାଷ୍ଠ ଦାର୍ଥ : કોથળો ଧାର୍ଥ : ଧାରଣ, પોટલા

ચામાતા : જમાઈ લખઈ : લખો છો લાચ : અિન

મહાવેદ

લાથો : લજ્જિત થયો.

ઃ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર

લીણા : લીન 'લીંબોલી : લીંબોડી લેખવચો : ગણજો, લેખજો વર્શકરી : વૈક્રિચ શરીર

વખોડઈ : ખોડ કાઢવી, નિંદા કરવી

વણજઈ : વર્ષે છે. વરણવ : વર્ણન

વરતાઈ : બતાવવી, બનાવવી

વરવતાઈ : કાઢવી

વલગીતાણી : આગ્રહ કરીને

વશન : વ્યસન વાહણઇ : મોજડી વાહાતી : વગાડતી વીબુધ : જ્ઞાની

વીરુખ : વૃક્ષનાં મૂળમાં

વેઘક : બ્રહ્મા

વોશરાવઈ : વોસીરાવવું શબકાઈ : શિબિકા શષ્ય : શિષ્ય

शाहास्त्र १९५१ ।

શ્રુ : શું

सति ः सत्थवयन

સતુતી : સ્તુતી સહસઈ : હળસો સંભ્યા : સંધ્યા

સંતાપ ઃ આપત્તિ સાગ્યના ઃ સાગરોપમ

સુકત : સુકૃત્થ

સુપરખ ઃ સુપરે, તરત

સાવજ : વનપશુ સૂધગર : સજ્જન સેત્રકાર : સૂત્રકાર

સ્થણગારી : શણગારી

હર્ધ : ઘોડા હંસા : હિંસા

## પરિશિષ્ટ - ૯ સંદર્ભ પુસ્તક સૂચિ

- ૧) અધ્યાત્મસાર ભા.-૨, અનુ. ડૉ. ૨મણલાલ ચી. શાહ, પ્ર. શ્રી રાજ સોભાગ સત્સંગમંડળ, સાથલા. પ્રથમાવૃત્તિ, સં.૨૦૫૩.
- ૨) શ્રી અનુચોગદ્વાર સૂત્ર, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ. ઈ.સ.૨૦૦૦.
- 3) અભિદ્યાનરિંતામણિ નામમાલા, સં. શ્રી હેમરાંદ્રવિજયગણિ., પ્ર. શ્રી જૈન સાહિત્થ વર્ધક સભા -અમદાવાદ. પ્રથમાવૃત્તિ, વિ.સં.-૨૦૩૨.
- ૪) શ્રી અંતગડદશાંગ સૂત્ર, સં.લીલમબાઈ મહા., પ્ર.શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, ૧૯૯૯.
- પ) શ્રી આચારાંગ સૂત્ર, સં. લીલમબાઈ મહાસતીજી, પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૯૯.
- દુ) શ્રી આવશ્ચક નિર્યુક્તિ ભાગ-૨, લે. હરિભદ્રસૂરિ મ., પ્ર. ભેરુલાલ કનૈયાલાલ કોઠારી ધાર્મિક ટ્રસ્ટ, વાલકેશ્વર, વિ.સં. ૨૦૩૮.
- શ્રી આવશ્યક સૂત્ર, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ,ઈ. સ. ૨૦૦૬.
- ૮) શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ભાગ ૧-૨, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૦૪.
- e) ઉપદેશપદ, લે. શ્રી ધર્મદાસગણિવર, સં. હેમસાગરસૂરી, પ્ર. આનંદ હેમચંથમાળા, મુંબઈ.
- ૧૦) ઉપદેશપ્રાસાદ ભા-૧, ભા. વિજયવિશાલસેનસૂરિ, પ્ર. વિરાટ પ્રકાશન મંદિર, પાલીતાણા, ઈ.સ.૧૯७૩.
- ૧૧) ઉપદેશમાલા, લે. દાર્મદાસગણિવર, પ્ર. શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા, ભાવનગર, દ્વિતીય આવૃત્તિ, વિ.સં. ૨૦૬૦.
- ૧૨) શ્રી ઉપાસકદશાંગ સૂત્ર, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ.૨૦૦૪.
- ૧૩) શ્રી ઔપપાતિકસૂત્ર, ભાગ-૨, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૦૪.
- ૧૪) કર્મગ્રંથ, ભાગ- ૧, લે દેવેન્દ્રસૂરિ મ., પ્ર.ઓમકાર સાહિત્થનિધિ, બનાસકાંઠા, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૯૫.
- ૧૫) કર્તવ્યકૌમુદી, ખંડ-૧-૨, લે. પંડિત ૨ત્નચંદ્રજી મહા., પ્ર. ચુનીલાલ વર્ધમાન શાહ,સારેગપુર, અમદાવાદ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૩૧.
- ૧૬) શ્રી કલ્પસૂત્ર, સં. દેવેન્દ્રમુનિ શાસ્ત્રી, પ્ર. શ્રી સુધર્મા જ્ઞાનમંદિર, કાંદીવલી, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯७૨.
- ૧૦) કવિ ઋષભદાસ એક અધ્યયન, લે. ડૉ. વાડીલાલ જીવાભાઈ ચોકશી, પ્ર. આત્મકમલલિગ્ધ સૂરીશ્વરજી જૈન જ્ઞાન મંદિર, દાદર, બી.બી. મુંબઇ-૨૮.
- ૧૮) જૈન ગુર્જર કવિઓ ભાગ-૧ થી ૧૦, સં. જયંત કોઠારી, પ્ર. શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય મુંબઈ, દ્વિતીયાવૃત્તિ.
- ૧૯) જૈનતત્ત્વ પ્રકાશ, લે. શ્રી અમોલખ ઋષિજી, પ્ર. શ્રી વર્દમાન સ્થા. જૈન ચુવક મંડળ, બોરીવલી-વેસ્ટ.
- ૨૦) શ્રી જ્ઞાતાદાર્મકથા, સં. લીલમબાઈ મ., પ્ર. શ્રી ગુરુપાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૦૪.
- ૨૧) ફાનસાર, સં. ભદ્રગુપ્ત વિજયજી, પ્ર. વિશ્વ કલ્યાણ પ્રકાશન ટ્રસ્ટ, મહેસાણા, શ્રીજી આવૃત્તિ, વિ.સં.૨૦૩૩.
- ૨૨) તત્ત્વાર્થસૂત્ર, પં. સુખલાલજી, પ્ર. શ્રી જૈન સાહિત્થ પ્રકાશન સમિતિ, અમદાવાદ, તૃતીચાવૃત્તી, ઇ.સ. ૧૯૪૯.
- २૩) વસ્વાર્થાદિગમસૂત્ર, ભાગ-૧, લે. સિદ્ધસેન દિવાકર, વિ. હીરાલાલ રસીકદાસ કાપડીયા, પ્ર. જુવણચંદ સાકરચંદ ઝવેરી, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૨૬.
- ૨૪) ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષ સર્ટિત્ર સર્ગ ૧૦, સં. ભાનુચંદ્રવિજયજી મ., પ્ર. જસવંતલાલ ગીરધરલાલ, દોશીવાડાની પોળ, અમદાવાદ, ઈ.સ. ૧૯૭૨.
- ૨૫) શ્રી દેશવૈકાલિકસૂત્ર, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૦૨.

- ૨૬) દ્વાર્ત્રિશદ્ દ્વાર્ત્રિશિકા, સં, મુનિ ચશોવિજયજી, પ્ર. અંધેરી ગુજરાતી જૈન સંઘ, ઇલીબ્રીજ, વિ.સં.૨૦૫૯.
- ૨७) શ્રી દશાશ્રુતસ્કંધ, પ્ર. શ્રી ગુરૂપાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૦૬.
- ૨૮) ધર્મ કલ્પદ્ભમ મહાકાવ્યમ્, લે. ઉદયધર્મગણિ, પ્ર. ભદ્રંકર પ્રકાશન, દ્વિતીય સંસ્કરણ, ઈ.સ. ૨૦૧૦.
- રહ) ધર્મબિંદુ, લે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ, ભા<sub>•</sub> શ્રી રાજશેખરસૂરિ, પ્ર. સર્વોદય પાર્શ્વનાથ ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ, મુંલુંડ(વે.), ઇ.સ. ૧૯૯૬.
- ૩૦) ધર્મ૨૮નકરંડક, લે. વર્ધમાનસૂરિ, પ્ર. શા૨દાબેન ચી.એ.રી.સે., અમદાવાદ, ઈ.સ. ૧૯૯૪, પ્રથમાવૃત્તિ.
- 39) ધર્મસંગ્રહિશ ભાગ-૧-૨, લે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી, સં. અજીતશેખરવિજયજી મ., પ્ર. શ્રી આદિનાથ જૈન શ્રે. મંદિર ટ્રસ્ટ, બેંગ્લોર, પ્રથમાવૃત્તિ, વિ.સં. ૨૦૫૨.
- ૩૨) ધ્યાનશતક : લે. જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ, સં. મુનિ મહાબોદિવિજય, પ્ર. શ્રી જિનકૃપા ચેરિટેબલ ટ્રસ્ટ, સં. ૨૦૬૦
- 33) नमन और पूजन, ऽो. सुटीप चैन, प्र. परोपडार ट्रस्ट, डबडता, ई.स. १६६६.
- ૩૪) નવપદજી મહાપૂજા, પ્ર. શ્રી જંબુસ્વામી જૈન મુક્તાબાઈ જ્ઞાન મંદિસ, ડભોઈ, બીજી આવૃત્તિ, વિ.સ. ૨૦૩૯.
- 3૫) નવપદ પૂજા મંજૂષા, સં. શ્રી વિજયઅમીતયશસૂરિજી, પ્ર. સોહનલાલ આનંદ કુમાર, તાલેડા બેંગ્લોર.
- ૩૬) નવલનિત્થ સ્વાધ્યાય, લે. શ્રી પ્રકાશચંદ્રજી સ્વામી, પ્ર. શ્રી નવલ સાહિત્થ પ્રકાશન મંદિર, પ્રથમાવૃત્તિ, ઇ.સ.૨૦૦૬.
- ૩७) શ્રી નંદીસૂત્ર, લે. ઘાસીલાલજી મ., પ્ર. અ. ભા. સ્થા. જૈન શાસ્ત્રોદ્ધાર સમિતિ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ.૧૯૫૮.
- ૩૮) શ્રી નિશીથસૂત્ર-ચૂર્શિ સહિત, સં. અમર મુનિ-કનૈયાલાલ મુનિ, પ્ર. સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, રાજકોટ.
- ૩૯) શ્રી નિશીથસૂત્ર, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરૂપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ.૨૦૦૬.
- ૪૦) પંચવસ્તુક ચંથ, લે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મ., અનુ. રાજશેખરસૂરિ મ., પ્ર. શ્રી હાલારી વીશા ઓસવાળ શ્રે. મૂર્તિ. તપગચ્છ જૈન સંઘ, ભિવંડી. વિ.સં. ૨૦૪૬.
- ૪૧) પંચાશક પ્રકરણ, સં. ધર્મશેખરવિજયજી, પ્ર. અરિહંત આરાધના ટ્રસ્ટ, ભિવંડી, વિ.સં. ૨૦૬૬.
- ૪૨) શ્રી પ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર, સં. લીલમબાઇ મહાસતીજી, પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઇ.સ. ૨૦૦૨
- ૪૩) પ્રવચનસારોદ્ધાર, ભા-૧-૨, સં. વજસેનવિજયજી, પ્ર. શ્રીમતી જયાળેન દેવસી પોપટ માંઢું જ્ઞાનમંદિર, શાહીબાગ, અમદાવાદ, ઈ.સ. ૧૯૯૨.
- ૪૪) શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્ર, સં. લીલમબાઈ મહાસતીજી, પ્ર. શ્રી ગુરુપાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ. ઈ.સ. ૨૦૦૦.
- ૪૫) શ્રી ખૃહત્કલ્પસૂત્ર, સં. લીલમબાઇ મહાસતીજી, પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઇ.સ. ૨૦૦૬.
- ૪૬) શ્રી ભગવદ્ગીતા તેના મૂળ રૂપે, સં. જશોમતી નંદનદાસ, પ્ર. ભક્તિવેદાંત બુક ટ્રસ્ટ, જુઢૂ-મુંબઈ. દ્વિતીચ આવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૯૯.
- ૪७) ચોગદિષ્ટિસમુચ્ચચ. વિ. ડૉ. ભગવાનદાસ મનસુખભાઇ મહેતા, પ્ર. મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા, મુંબઇ-૧, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૫૦.
- ૪૮) ચોગબિંદુ, શ્રી રાજશેખરસૂરિજી, પ્ર. શ્રી અરિહંત આરાધક ટ્રસ્ટ , ભીવંડી, પ્રથમાવૃતિ, ઈ.સ. ૧૯૯७.
- ૪૯) ચોગશાસ્ત્ર, સં. ખુશાલદાસ જગજીવનદાસ, પ્ર. શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય, મુંબઈ, ચતુર્થ આવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૮૩.
- ૫૦) ૨ત્નકરંડક શ્રાવકાચાર, અનુ. છોટાલાલ ગુલાબરાંદ ગાંધી, પ્ર. શ્રી દિગંબર જૈન. શ્વે. મંદિર ટ્રસ્ટ, સોનગઢ, દ્વિતીયાવૃત્ત, વિ.સં. ૨૦૪૯.
- ૫૧) રાસરસાળ, લે. ડૉ. ભાનુબેન સત્રા, પ્ર. જૈન સાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ, મુંબઈ. પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૧૧.
- ૫૨) લઘુસંગ્રહણી, સં. મલચકીર્તિવિજય મ., પ્ર. અ. ભારતીય સ્વાધ્યાયપીઠ, ભારત, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૦૫.
- ૫૩) લોકપ્રકાશ, લે. વિનચવિજયજી મ., સં. જયદર્શનવિજયજી મ., પ્ર. શ્રી જિનાજ્ઞા પ્રકાશન, શાહ ઠોં કોરલાલ ઉત્તમચંદ નહેરૂ સ્ટ્રીટ, વાપી. વિ.સં. ૨૦૬૨.

- ૫૪) શ્રી વિપાક સૂત્ર, સં. લીલમબાઈ મહાસતીજી, પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૯૮.
- પપ) વિવિદ્ય પૂજા સંગ્રહ ભાગ-૪, લે. શ્રીમદ્ વિજ્યાનંદસૂર્ટે, પ્ર. શ્રી જેન આત્માનંદ સંભા, ભાવનગર, વિ.સં. ૨૪૩૩.
- પદ્) વિશેષાવશ્ચક ભાષ્ય ભાગ-૧-૨, સં. વજસેનવિજયજી મ., પ્ર. ભદ્રંકર પ્રકાશન, અમદાવાદ, વૃતીયાવૃત્તિ, વિ.સં. ૨૦૫૩.
- ૫૭) વીશ સ્થાનક પદ પૂજા તથા કથા સંગ્રહ, પ્ર. શ્રી વીર સમાજ તરફથી શાહ પ્રેમસંદ હઠીસંગ, શેખનોવાડો, અમદાવાદ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૨૭.
- ૫૮) વીશ સ્થાનક તપ પૂંજા, લે. શ્રીમદ્ વિજયલક્ષ્મીસૂરિજી. પ્ર. સ્વ.અનિલા કે. જોગાણી, પેટીટ હોલ, નેપ્યનસી રોડ, મુંબઈ.
- ૫૯) વૈસાગ્ય કલ્પલતા, લે. ચશોવિજયજી, સં. ભીમશી માણેક, ઈ. ૧૯૭૧.
- ęo) વૈરાગ્ય શતક, ઈન્દ્રિય પરાજય (સટીક), સં. પુણ્યકીર્તિવિજય, પ્ર. સન્માર્ગ પ્રકાશન, ઈ.સ. ૨૦૦૨.
- દુવ) ષોડ્શક પ્રકરણ ભાગ-૧-૨, સં. ચશોવિજયજી મ., પ્ર. દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ, અમદાવાદ, બીજી આવૃત્તિ, વિ.સં.૨૦૫७.
- દુર) શ્રાવક ધર્મપ્રકાશ, લે. છા. હરિલાલ જૈન, પ્ર.શ્રી કાનજી સ્વામી સ્મારક ટ્રસ્ટ, મુંબઈ, બીજી આવૃત્તિ, વિ.સં.૨૦૫૦.
- ફ3) શ્રાવકના બારવ્રતો ચાને નવપદ પ્રકરણ, લે. દેવગુપ્તસૂરિ મ., અનુ. રાજશેખરસૂરિ મ., પ્ર. શ્રી વિજયદાનસૂરીશ્વરજી જૈન જ્ઞાન મંદિર, અમદાવાદ, વિ.સં. ૨૦૪૯.
- દુ૪) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પ્ર. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ, આઠમી આવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૯૮.
- દ્ય) સમ્મત્તમ્, લે. ડૉ. ભાનુબેન સગા, પ્ર. જૈન સાહિત્થ પ્રકાશન સમિતિ, મુંબઈ. પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૧૦.
- દુદુ) શ્રી સમવાયાંગસૂત્ર, સં. લીલમળાઈ મહા., પ્ર.ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૯૮
- ૬७) શ્રી સ્વામીકાર્તિકેચાનુપ્રેક્ષા, અનુ. સોમરાંદ અમથાલાલ શાહ, પ્ર. શ્રી દિગંબર જેન સ્વાધ્યાય મંદિર ટ્રસ્ટ, સોનગઢ, દ્વિતીચાવૃત્તિ, વિ.સં. ૨૦૪૬.
- ૬૮) શ્રી સ્થાનાંગસૂત્ર, ભાગ-૧-૨, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાંજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૦૨.
- ૬૯) સમ્ચક્ત્વ કૌમુદિ, ભા-૧-૨, વિ. અને પ્ર. ચુનીલાલ વર્ધમાન શાહ, અમદાવાદ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૩૧.
- ७०) સમ્ચક્ત અને મિલ્સાત્વ, લે. નગીનદાસ ગીરઘરલાલ શેઠ, પ્ર. જૈન સિદ્ધાંત સભા, મુંબઈ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ.૧૯૬૩.
- હવ) સમ્ચક્ર્વ્વ પરીક્ષા, લે. વિબુદ્ધ વિમલસૂરિ કૃત, પ્ર. શાંહ નગીનદાસ ઘેલાભાઇ ઝવેરી, મુંબઇ. પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૧૬.
- ૭૨) સમ્ચક્ષ્વ્ય પ્રદીપ, લે. મંગલવિજથજી મ., પ્ર. ચશોવિજચ ગ્રંથમાળા, ભાવનગર, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯૮૩.
- ७૩) સમ્ચક્**ત્વ સપ્તિત, વૃત્તિકાર-સંઘતિલકાચાર્ચ મ.,** અનુ. સૌમ્ચ જ્યોતિશ્રીજી, પ્ર. ભદ્રંકર પ્રકાશન, શાહીબાગ, અમદાવાદ, પ્રથમાવૃત્તિ, વિ.સં. ૨૦૬૦.
- ૭૪) સમયસાર, અનું. પં. હિંમતલાલ જેઠાલાલ શાહ, પ્ર. દિગંબરજૈન સ્વાધ્યાય મંદિરટ્રસ્ટ, સોનગઢ, સાતમી આવૃત્ત, વિ.સં. ૨૦૫૪.
- ७૫) સમાધિશતક ટીકા, લે. પૂજ્યપાદ સ્વામી, સં. જેન ધર્મ ભૂષણ, છા. શીતલપ્રસાદ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૧૯७૮.
- હદ્દ) સંબોધ પ્રકરણ, લે. હરિભદ્રસૂરિ મ., પ્ર. વિરાટ જેન ગ્રંથ પ્રકાશન સભા, અમદાવાદ, ઈ.સ. ૧૯૬૧.
- ဖစ်) શ્રી સ્થાનાંગસૂબ, સં. લીલમળાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપ્રાણ ફાઉન્ડેશન, રાજકોટ, પ્રથમાવૃત્તિ, ઈ.સ. ૨૦૦૨.
- ૭૮) સ્વાધ્યાય સંચંથ, પ્ર. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર સ્વાધ્યાય મંદિર, દેવલાલી, ઈ. સ. ૧૯૯૨, દ્રકી આવૃત્તિ.
- ७૯) સ્ટૂર્યગડાંગસૂત્ર, ભા.૧-૨, સં. લીલમબાઈ મહા., પ્ર. શ્રી ગુરુપાણ ફાઉન્ડેશન, ઈ.સ.૨૦૦૦.

# (भ्रह्मा) (भ्रह्मा)

लोकालोकं प्रकटकरणी शाश्वती जैनवाणी। चिन्तारत्नं सुरतरुसमी, कामधेनु समाना।। मिथ्यातत्त्वं हरति विपुलम्, सत्त्व तेजः ददाति। शुद्धि सिद्धिं भविकमनोजं यच्छति मार्गदात्री।।