# સાધના સોપાન

आत्मोन्नतिनो ङम

આત્મસાક્ષાત્કાર આત્મવિચાર પ્રભુભક્તિ ગુણજિશાસા સ્વાધ્યાય સત્સંગ સેવા

# પૂ. શ્રી આત્માનંદજી

શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર કોબા ૩૮૨૦૦૯ (ગુજરાત)





# (આત્મોન્નતિનો ક્રમ)

*લેખક :* પરમ શ્રદ્ધેય શ્રી આત્માનંદજી (કોબા)

#### યકાશક :

# શ્રી સત્શ્રુત-સેવા-સાધના કેન્દ્ર

(શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર) કોબા-૩૮૨ ૦૦૯ (જિ. ગાંધીનગર)

ફોન : (૦૭૯) ૩૨૭૬૨૧૯, ૩૨૭૬૪૮૩/૪૮૪

www.shrimad-koba.org E-mail = srask@rediffmail.com

**\*\*\*\*** 

Ø

# સમર્પણ

# દુનિયાના સર્વ વિવેકી સાધક મહાનુભાવોને.....

જ્ઞાન, ભક્તિ અને યોગના ત્રિવેશી સંગમ વડે જે સત્પુરુષોએ પોતાના જીવનને કૃતકૃત્ય કર્યું, બોધિ-સમાધિના માર્ગને જેમણે સિદ્ધ કર્યો, જડ-ચેતનના ભાવો જેમણે જુદા જુદા અનુભવ્યા, આત્મા-અનાત્માના વિવેકને જેમણે હસ્તગત કર્યો, સાચી શ્રદ્ધા, સાચું જ્ઞાન અને સાચું આચરણ-એવા રત્નત્રય માર્ગને જેમણે ઉલ્લિસિત વીર્યથી આરાધ્યો અને તેના ફળસ્વરૂપે જેઓ પરમાનંદરૂપ થયા તેવા પરમ માહાત્મ્યવાન અને પરમ પૂજ્ય સંતપુરુષોને અને તેમના બતાવેલા માર્ગ ચાલી રહેલા સાધકોને-આ ગ્રંથ અત્યંત વિનમ્રભાવે સમર્પણ કરવામાં આવે છે.

– આત્માનંદ

#### પ્રકાશક :

જયંતભાઈ એમ. શાહ, પ્રમુખ શ્રી સત્શ્રુત-સેવા-સાધના કેન્દ્ર (શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર) કોબા-૩૮૨ ૦૦૯ કોન : (૦૭૯) ૩૨૭૬૨૧૯, ૩૨૭૬૪૮૩/૪૮૪

आवृत्ति :

વિ. સં. ૨૦૩૨-૨૦૫૦ પ્રથમ પાંચ આવૃત્તિ-૧૦૩૦૦

ઈ. સ. ૧૯૭૬-૧૯૯૪

વિ. સં. ૨૦૫૮

છક્રી આવૃત્તિ-૧૫૦૦

ઈ. સ. ૨૦૦૨

मुस्य : 30.00

*લેસર ટાઈપસેટિંગ :* શારદા મુદ્રણાલય

સારદા મુદ્રકાલવ જુમ્મા મસ્જિદ સામે, ાાંધી માર્ગ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧ મુદ્રક :

ભગવતી ઑફસેટ ૧૫/સી, બારડોલપુરા,

અમદાવાદ

ફ્રોન : ૨૧૬૭૬૦૩

# છક્રી આવૃત્તિ પ્રસંગે

આધ્યાત્મિક સાધના કરનાર સાધકની ઉન્નતિનો ક્રમ દર્શાવનાર આ ગ્રંથ તેની છક્રી આવૃત્તિમાં જાય છે, તે તેની ઉપયોગિતા દર્શાવે છે.

પ્રાચીન-અર્વાચીન આધ્યાત્મિક સાહિત્યને પ્રગટ કરવું અને આધ્યાત્મિક સાધના કરવાની ભાવનાવાળાં ભાઈ-બહેનોને સહાયક થવું એ અમારી સંસ્થાનો મુખ્ય હેતુ છે. આ હેતુને સિદ્ધ કરવા માટે કોબા મુકામે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્રનું નિર્માણ કરેલ છે; જેનો લાભ ગુજરાત અને ગુજરાત બહારના સાધકમુમુક્ષુઓ પણ હવે વધુ અને વધુ સંખ્યામાં લઈ રહ્યા છે; જે અમારા માટે આનંદનો વિષય છે. સત્સંગ-સ્વાધ્યાય-ભક્તિ અને ચિંતનનો આરાધનાક્રમ સાધના કેન્દ્રમાં નિયમિત ચાલે છે.

સંસ્થાના પ્રેરણામૂર્તિ શ્રદ્ધેય ડૉ. સોનેજીએ વધુ નિવૃત્તિ લઈ સાધનાના માર્ગે વિશિષ્ટ ઉન્નતિ સાધવાના હેતુથી, જ્યારથી વ્રતી જીવન અંગીકાર કરી પૂ. આત્માનંદજી નામ ધારણ કરેલ છે ત્યારથીં, સંસ્થાએ પ્રશંસનીય પ્રગતિ કરીને સંસ્કાર-સિંચન, સાહિત્ય-પ્રકાશન અને ધર્મપ્રભાવનાના ક્ષેત્રોમાં મોટું યોગદાન કર્યું છે. આ અંગેની વિશેષ વિગત આ પુસ્તકમાં અન્યત્ર આપેલ છે; જે અવલોકવા વાયકવર્ગને વિનંતી છે.

નાત-જાત, ધર્મ કે સંપ્રદાયના ભેદ વગર, કોઈ પણ સાધકને પોતાના જીવનમાં ઉપયોગી થઈ શકાય તેવા પ્રાયોગિક ધોરણે લખાયેલા આ ગ્રંથનો વધુ જિજ્ઞાસુઓ લાભ લેશે તો ભૌતિકવાદ, આતંકવાદ, વિતંડાવાદ, સંઘર્ષ, સ્વાર્થીપણું અને હિંસકવૃત્તિના આ કાળમાં પણ, વ્યક્તિગત અને સામૂહિક સ્તરે સંપ, શાંતિ, મૈત્રી, અહિંસા અને અધ્યાત્મદૃષ્ટિનો વિકાસ થઈ શકશે, જે આપણી સંસ્કૃતિની વિશ્વને સર્વોત્કૃષ્ટ દેન છે.

સંસ્થા અને સંસ્થાના પ્રકાશનો લોકોને વધારે ઉપયોગી થઈ શકે તેવાં સૂચનો સાધકો અને વિદ્વાનો તરફથી અમે હંમેશાં આવકારીએ છીએ.

કોબા તા. ૨-૧૦-૨૦૦૨.

વિનીત, સાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ.

# પ્રથમ આવૃત્તિનું પ્રાક્-કથન

આ નાના ગ્રંથમાં આત્માના અધ્યાત્મવિકાસને માટે જરૂરી મુખ્ય મુખ્ય આરાધનાનાં અંગોનું વર્ણન છે. આરાધનાનાં તે વિવિધ અંગોને સાધક પોતાના રોજિંદા જીવનવ્યવહારની અંદર કેવી રીતે વણી લે છે અને એ રીતે સાધનાનાં એક પછી એક પગથિયાં સાધક કેવી રીતે અને ક્યા ક્રમથી ચડે છે તેનું દિગ્દર્શન આ ગ્રંથમાં થયેલું હોવાથી તેનું નામ 'સાધના-સોપાન' રાખવામાં આવ્યું છે.

અધ્યાત્મવિકાસની પ્રાપ્તિ આત્મકલ્યાણના માર્ગે ચાલવાથી થાય છે, તે માર્ગની પ્રાપ્તિ પરમાર્થથી, આત્મજ્ઞાન સિદ્ધ થતાં થાય છે, તે આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સુવિચારના અભ્યાસથી થાય છે, તે સુવિચારનો અભ્યાસ સત્-અસત્નો બોધ પ્રાપ્ત થયે બની શકે છે અને તેવો બોધ પ્રાયે આત્મનિષ્ઠ ગુરુથી પ્રાપ્ત થાય છે. આત્મનિષ્ઠ ગુરુનો બોધ અને તેમનું સાજ્ઞિધ્ય ચંદ્રયાનવાળા આ અશુયુગમાં બહુ જ વિરલ છે અને ક્વચિત્-ક્વચિત્ મળે તો પણ થોડા દિવસ પૂરતું મર્યાદિત હોય છે. વળી જ્યારે તેમનો સુયોગ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પણ દિવસમાં બે-ત્રણ કલાક જ તેમનો સીધો લાભ મળે છે.

આ પ્રમાણે પોતાની ગૃહસ્થ વ્યવસ્થા સંભાળતા થકા જ્યારે મહાત્માઓનો યોગ વધુ સમય નથી મળતો ત્યારે પ્રારંભિક અવસ્થાવાળા સાધકના મનમાં અનેક વિચારો આવે છે કે હવે શું કરવું ? સૌથી પહેલાં સાધનાની શરૂઆત કઈ રીતે કરવી? કયાં કયાં સત્ સાધનોને અંગીકાર કરવાં ? સ્વાધ્યાય અને ચિંતનને માટે કયાં ગ્રંથોનું અવલંબન લેવું ? સંત પુરુષોએ સંભળાવેલી સત્ય વાતનો અંતરમાં વિચાર કરતાં પશ્ચાત્તાપના અનેક ભાવો ઉત્પન્ન થાય છે અને એમ પણ ભાસે છે કે અરેરે! અત્યાર સુધીનું મારું જીવન ખરેખર નિષ્ફળ ગયું અને અંતરમાં રાજી થઈને અવળી બાજી ખેલ્યો તેનું કેવું ભયંકર ફળ આવશે ઈત્યાદિ વિચારતાં નિરાશા અને ખેદનું વાદળું જીવન ઉપર છવાઈ જાય છે. આ અને આવા અનેકવિધ પ્રશ્નો જેના ચિત્તમાં ઊપજ્યા છે તેવા, પ્રથમ અને મધ્યમ ભૂમિકાના જિજ્ઞાસુઓના ચિત્તના કથંચિત્ સમાધાનને અર્થે આ ગ્રંથનો સ્વાધ્યાય-મનન-અનુશીલન ઉપયોગી થશે તેવી તેના પ્રસ્તુતકારની ભાવના છે.

આ ગ્રંથની અંદર તે તે વિષયનું વિવેચન કરનારા પાંચ અધ્યાય છે તેમનો ક્રમ પણ તે જ રીતે ગોઠવવામાં આવ્યો છે કે જે ક્રમથી તે સાધનાનો સાધકના જીવનમાં ઘણું કરીને ઉદય થાય છે.

પરમાર્થપ્રાપ્તિનું સૌથી પ્રથમ, સૌથી ઉત્કૃષ્ટ અને સૌથી વધારે અગત્યનું સાધન સત્સંગ છે. સત્સંગની વિનયપૂર્વકની ઉપાસનાથી સ્વાધ્યાયરૂપી તપમાં રૂચિ ઉત્પન્ન થાય છે અને પ્રેરણા મળે છે. આ પ્રમાણે સત્સંગ-સ્વાધ્યાયની આરાધનાથી સેવાભાવ, શાંતપણું, વિનય, વિવેક, વૈરાગ્ય, ધૈર્ય, તિતિક્ષા, શ્રદ્ધા, તત્ત્વનિર્ણય વગેરે સદ્દગુણોનો સાધકના જીવનમાં ક્રમશઃ આવિર્ભાવ થાય છે. આ પ્રકારની સાધના સિદ્ધ કરનાર સાધકમાં ધીમે ધીમે દિવ્ય પ્રેમ અથવા પ્રભુપ્રેમનો સંચાર થાય છે અને તાત્ત્વિક દિવ્ય પ્રેમ જેમ જેમ વર્ધમાન થતો જાય છે તેમ તેમ સાંસારિક પદાર્થો પ્રત્યેનો તેનો સ્નેહ ઘટતો જાય છે. જ્યારે આ સ્થિતિને પહોંચાય છે ત્યારે સુવિચારના અભ્યાસની સુલભતા સાધકને સાંપડે છે-કારણ કે તેની રૂચિ અને ઉપાદેયબુદ્ધિ હવે પ્રત્મુમાં જ થવા લાગે છે. જેમ જેમ આ પ્રક્રિયા સમ્યક્-અભ્યાસ દ્વારા સુદઢ બને છે તેમ તેમ સાધકનું, સ્વરૂપ-સ્મરણમાં સુસ્થિતપણે થાય છે અને એક દિવસ ધ્યાનમાં બેઠેલા એવા તેને સ્વાનુભવ-આત્મસાક્ષાત્કાર-અપરોક્ષ આત્માનુભૂતિ થાય છે અને અહીંથી જ તેના પારમાર્થિક દિવ્ય જીવનનો પ્રારંભ થાય છે.

આ પ્રકારના સાધનાક્રમને (સેવાગર્ભિત સત્સંગ, સ્વાધ્યાય, પ્રભુપ્રેમ અને આત્મવિચાર-આત્મસાક્ષાત્કાર) લક્ષમાં રાખીને પ્રસ્તુત ગ્રંથને પાંચ અધ્યાયમાં વિભાજિત કર્યો છે. પ્રત્યેક અધ્યાયને અંતે તે વિષયને લગતું પરિશિષ્ટ મૂક્યું છે; જેમાં ઋષિમુનિઓ અને મહાત્માઓના તે વિષયને લગતા દિવ્ય અને પ્રેરક ઉપદેશને અવરરિત કર્યો છે. તેનું વાચન-મનન કરવા વાચકને ખાસ ભલામણ કરવામાં આવે છે. બધા પરિશિષ્ટોમાં અવતરણરૂપે લીધેલાં વચનામૃતોના મૂળ સ્રોતનાં નામ ત્યાં નથી આપ્યાં પણ પરિશિષ્ટ-કમાં આપ્યાં છે. જ્યાં મૂળ કર્તાનું નામ જાણી શકાયું નથી ત્યાં 'અજ્ઞાત' એમ લખ્યું છે.

આ ગ્રંથ યુસ્ત સંપ્રદાયવાદીને ઉપયોગી નથી. જે શબ્દજ્ઞાનથી, વાગ્જાળથી અને શુષ્કજ્ઞાનથી જનમનરંજનને કે જીવનનિર્વાહને ઈચ્છે છે તેને તથા વિવેક વગરના બાહ્ય ક્રિયાકાંડમાં જે આગ્રહ રાખે છે તેને પણ આ ગ્રંથથી કાંઈ સાર્થકતા નથી. દષ્ટિરાગ અને વ્યક્તિરાગ છોડીને, પક્ષપાતરહિતપણે સત્યની સાધનામાં અનુરક્તિવાળા, આત્મસિદ્ધિથી આત્મશુદ્ધિને પામવાની જિજ્ઞાસાવાળા અન્વેષકોને આ ગ્રંથ મુખ્યપણે ઉપયોગી છે. અલ્પજ્ઞતા અથવા પ્રમાદને વશ થવાથી, સંતો અને

આચાર્યોના બતાવેલા સમીચીન માર્ગથી કાંઈ પણ હીનાધિક અથવા સદોષ પ્રરૂપણ થયું હોય તો સુજ્ઞ પુરુષો તે દોષો તરફ કટાક્ષદૃષ્ટિથી નહિ જોતાં તે ત્રુટિઓ બતાવવાની કૃપા કરશે તેવી નમ્ર પ્રાર્થના છે; જેથી આગળ ઉપર યોગ્ય સુધારો થઈ શકે.

સાધક દ્વારા આલેખિત થયેલો, સાધકોને સમર્પિત થયેલો, સત્સાધનોને દર્શાવવાવાળો, સાધનામાં પ્રેરણા આપવાવાળો આ ગ્રંથ સાધકોને સત્ની સાધનામાં સહાયક થઈને તેઓને સ્વ-પર-કલ્યાણના માર્ગમાં પ્રેરો તેવી અંતરની ભાવના પ્રગટ કરી વિરમું છું, ૐ.

તા. ૯-૫-૧૯૭૬

ા. તા ૧૭ (હાલના પરમ શ્રદ્ધેય શ્રી આત્માનંદજી)

Š

# श्री देव-गुरु-धर्म वंद्रना

નમું સિદ્ધ પરમાત્માને, અક્ષય બોધસ્વ૩૫: જેણે આત્મા આત્મરૂપ; પર જાણ્યું પરરૂપ. નિર્મળ, કેવળ, શુદ્ધ, જિન, પ્રભુ, વિવિક્ત પરાત્મ; ઈશ્વર પરમેષ્ઠી અને અવ્યય તે પરમાત્મ. આત્માજ્ઞાન, સમદર્શિતા વિચરે ઉદય પ્રયોગ: અપૂર્વ વાણી, પરમ શ્રુત, સદુગુરુ લક્ષણ યોગ્ય. વિષયોની આશા નથી જેને. સામ્યભાવ ધન ધારે છે: નિજપરના હિત સાધનમાં, નિશદિન તત્પરતા રાખે છે. સ્વાર્થત્યાગની કઠિન તપસ્યા, ખેદરહિત થઈ સેવે છે: તેવા સાધુ જ્ઞાની જગતના, દુઃખ સમુહને છેદે છે. પમાડવા અવિનાશી પદ, સદ્ગુરવિણ કોઈ સમર્થ નથી: ભવનો લવ જો અંત ચહો તો, સેવો સદ્યુર તનમનથી. છૂટે દેહાધ્યાસ તો, નહીં કર્તા તું કર્મ; નહીં ભોક્તા તું તેહનો, એ જ ધર્મનો મર્મ. એ જ ધર્મથી મોક્ષ છે, તું છો મોક્ષસ્વરૂપ; અનંત દર્શન જ્ઞાન તું, અવ્યાબાધ સ્વરૂપ. શુદ્ધ, બુદ્ધ, ચૈતન્યધન, સ્વયંજ્યોતિ સુખધામ: બીજું કહિએ કેટલું કર વિચાર તો પામ.

# સંસ્થાના મુખ્ય ઉદ્દેશો અને પ્રવૃત્તિઓ

- 📤 ભારતીય સંસ્કૃતિના શાશ્વત સત્યમૂલ્યોનું પ્રતિષ્ઠાપન, સંરક્ષણ અને સંવર્ધન કરવું.
- શિષ્ટ, સંસ્કારપ્રેરક અને આધ્યાત્મિક ગુજરાતી, હિન્દી, અંગ્રેજી સાહિત્યનું તેમજ સંસ્થાના આધ્યાત્મિક મુખપત્ર દિવ્યધ્વનિનું નિયમિતપણે પ્રકાશન કરવું.
- અધ્યાત્મશાસ્ત્રોનું અને અનેકાંતિવદ્યાનું અધ્યયન-અધ્યાપન-સંશોધન-અનુશીલન કરવું.
- ભક્તિસંગીતની સાધના તેમજ સત્સંગ-સ્વાધ્યાયના કાર્યક્રમોનું અવાર-નવાર આયોજન કરવં.
- દેશ-વિદેશમાં વૈવિધ્યપૂર્ણ જીવનવિકાસલક્ષી શિબિરો તેમજ તીર્થયાત્રાઓના આયોજન દ્વારા ઉમદા સંસ્કારોનું સિંચન કરવું.
- સંસ્કારસિંચક-આ પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા લોકમાનસમાં જીવનના ઉચ્ચ મૂલ્યો પ્રત્યે અભિરુચિ
   કેળવવી અને આશ્રમ જીવન જીવવા માટે લોકોને પ્રોત્સાહિત કરવા.
- ૨ક્તદાન તથા વિવિધ પ્રકારનાં આરોગ્ય ચિકિત્સા કેમ્પોનું અવાર-નવાર (પ્રસંગોપાત)
   નિઃશુલ્ક આયોજન કરીને સમાજના સામાન્યવર્ગના લોકોની સેવા કરવી.

#### સંસ્થાનો પરિચય

#### ଙ વિદ્યા-ભક્તિ-આનંદધામ, લાયબ્રેરી તથા ધ્યાનકક્ષ

વિદ્યા-ભક્તિ-આનંદધામ, આશરે ૭૦૦ મુમુક્ષુ ભાઈ-બહેનો એકી સાથે ભક્તિ-સ્વાધ્યાયનો લાભ લઈ શકે તેવો અતિ આધુનિક સુવિધાસભર હોલ છે; જેમાં વિવિધ પર્વોના પુનિત દિવસોમાં અનેક પ્રસિદ્ધ સ્વાધ્યાયકારો ભક્ત-શ્રોતાજનોને પોતાની વાણીનો લાભ આપે છે. અર્વાચીન સ્થાપત્યના નમૂનારૂપ આ સત્સંગ ધામમાં ત્રણ ગુરુદેવોનાં સૌમ્ય, શાંત, ભાવવાહી ચિત્રપટોની સ્થાપનાથી આ હોલની ભવ્યતામાં જાણે કે ઓર ઉમેરો થાય છે.

હોલની નીચેના ભાગમાં લગભગ ૧૫,૦૦૦ ઉપરાંત ગ્રંથોવાળું સમૃદ્ધ ગ્રંથાલય (લાયબ્રેરી) છે તથા ત્યાં જ વ્યક્તિગત અને સામૂહિક ધ્યાનની સાધના અર્થે ભાઈઓ તથા બહેનો માટેનાં અલગ-અલગ ધ્યાનકક્ષોની વ્યવસ્થા છે.

#### 🍘 આવાસની સુવિધાઆ

સત્સંગી ભાઈ-બહેનો માટે અલગ-અલગ રહેઠાણની અતિ સુંદર વ્યવસ્થા કેન્દ્રમાં ઉપલબ્ધ છે. કેન્દ્રના મુખ્ય બિલ્ડીંગમાં લગભગ ૧૦૦ ભાઈઓ, સામેના મહિલા ભવનમાં પણ લગભગ ૧૦૦ બહેનો રહી શકે તેવી વ્યવસ્થા છે. કુટુંબ સહિત કે ગ્રુપમાં આવેલ સભ્યો માટે પણ વ્યક્તિગત આવાસની વ્યવસ્થા કેન્દ્રમાં ઉપલબ્ધ છે.

#### 🏿 પ્રભુ મંદિર અને સંતકુટિર

સાધના કેન્દ્રમાં પ્રવેશદ્વાર સામે જ જ્યાં પ્રભુ પાર્શ્વ, પ્રભુ ઋષભ, પ્રભુ મહાવીરની પ્રતિમાઓ વિધિવત્ સ્થાપિત થઈ છે તેવું ભવ્ય મંદિરજી આવેલ છે.

મંદિરમાં આવેલ આ ત્રણે વીતરાગ પ્રતિમાઓ અત્યંત ભાવવાહી, સૌમ્ય, શાંતિદાયક અને ભવ્ય છે. મંદિરજીની બાજુમાં જ આવેલ સંતકુટિરમાં સંસ્થાના સ્થાપક, પ્રેરણામૂર્તિ પરમ શ્રદ્ધેયશ્રી આત્માનંદજી બિરાજે છે. સ્વ-પર કલ્યાણમાં અહોનિશ લાગેલા રહેતાં કરૂણામૂર્તિ પૂજ્ય સંતશ્રી આત્માનંદજી, તેમના સાધનાપ્રધાન જીવન અને વિશાળ શાસ્ત્રજ્ઞાન અને અનુભવવાણી દ્વારા અનેક સાધકોને માર્ગદર્શન પુરૂં પાડે છે.

#### *®* કાર્યાલય અને સ્વાગતકક્ષ

સંસ્થાનું કાર્યાલય તથા સ્વાગતકક્ષ પૂજ્યશ્રી તથા ટ્રસ્ટી મંડળના માર્ગદર્શનથી સંસ્થાના જ સહયોગી કાર્યકરો, નિષ્ઠાવાન સાધકવૃંદ અને નિયુક્ત થયેલા કર્મચારીગણના સંયુક્ત સહયોગથી ખૂબજ સુંદર-સુગમ રીતે ચાલે છે. વિનયી કાર્યકરો સંસ્થાની મુલાકાતે આવનાર દરેકે દરેક વ્યક્તિઓને તેમની જરૂરિયાત પ્રમાણેની સુવિધા તથા માર્ગદર્શન પુરું પાડે છે.

#### <sup>©</sup> કાયમી ભોજનશાળા

એકી સાથે ૧૨૫ માણસો જમી શકે તેવી સુસજ્જિત ભોજનશાળા બારેમાસ ચાલુ રહે છે અને તેમાં કાયમી સાધકો તથા આગંતુક દર્શનાર્થીઓ માટે શુદ્ધ- સાત્ત્વિક ભોજનની વ્યવસ્થા છે. ગ્રુપમાં આવનાર દર્શનાર્થીઓએ કેન્દ્રને જમવા- રહેવા માટે આગોતરા જાણ કરવી ખાસ જરૂરી છે. આ ઉપરાંત ૪૦૦ જેટલાં ભાઈ-બહેનો સ્વરુચિભોજન લઈ શકે તેવી વ્યવસ્થા ભોજનશાળાની બાજુમાં જ કરેલ છે.

#### 🕝 ગુરૂકુળ

નવી પેઢીના સાંસ્કારિક ઘડતરના ઉદ્દેશથી, મધ્યમવર્ગના વિદ્યાર્થીઓમાં વિદ્યાની સાથે સાથે સુસંસ્કારોનું પણ સિંચન થાય તે હેતુથી, આ સંસ્થામાં એક સુંદર ગુરુકુળ પણ નાના પાયા પર ચાલે છે.

વિદ્યાર્થીઓની સંખ્યા વધે, તેઓ વધુ તેજસ્વી બને અને આ આયોજન દ્વારા સમાજને ઉચ્ચત્તર નાગરિક મળે તે માટે, સ્કોલરશીપ આદિ આપી તેમને દરેક રીતે પ્રોત્સાહિત કરવાની અમારી ભાવના છે.

#### Š

# મંગલાચરણ

સર્વ દોષ વિરહિત પ્રભુ, નિર્મળ જ્ઞાન અનંત, આનંદરસમેં લીન તુમ, ઋષિ-મુનિયોકેં કંત.

બોધિ-સમાધિ ગુણ સહિત, શ્રી સદ્ગુરુ ભગવંત, ભવ પ્રપંચસે દૂર તુમ, સાધક મન સુખકંદ.

શ્રી શારદમૈયા નમૂં, માર્ગ બતાયા સોય, પાયા સહજ સ્વરૂપકો, અજ્ઞ-તિમિરકો ખોય.

# પુસ્તક છપાવવા માટે મળેલ દાનરાશીની નામાવલી

| ક્રમ     | નામ                         | ગામ      | રૂપિયા   |
|----------|-----------------------------|----------|----------|
| ٩.       | સવિતાબેન બી. ભાવસાર         | કોબા     | 9009.00  |
| ૨.       | કાજલબેન ભરતભાઈ મહેતા        | પૂના     | ૧૨૫૦.૦૦  |
| з.       | એક મુમુક્ષુ તરફથી           | બેંગ્લો૨ | १५०००,०० |
| 8.       | કમલેશભાઈ પ્રમોદભાઈ શેઠ      | અંજડ     | ५०००.००  |
| ૫.       | હર્ષદભાઈ પી. દેસાઈ          | ફીનીક્સ  | ૨૫૦૦.૦૦  |
| ૭.       | મનહરભાઈ એમ. મહેતા           | મુંબઈ    | ૨૫૦૦.૦૦  |
| ૭.       | બકુલભાઈ પ્રતાપભાઈ પારેખ     | ચેન્નાઈ  | 9900.00  |
| ۷.       | નવીનભાઈ પ્રાણલાલ શાહ        | ચેન્નાઈ  | 9900.00  |
| ٤.       | કમલાબેન શાંતીલાલ દેસાઈ      | રાજ કોટ  | 9999.00  |
| 90.      | અરુણાબેન મયુરભાઈ પટેલના     |          |          |
| <b>.</b> | આત્મશ્રેયાર્થે - હ. મયુરભાઈ | અમદાવાદ  | ५०००.००  |
| 99.      | નવીનભાઈ/દમયંતીબેન શાહ       | જયપુર    | 00.000   |
| ૧૨.      | અરુણાબેન જયેન્દ્રભાઈ બેંકર  | મુંબઇ    | ૨૫૦૦.૦૦  |
| ૧૩.      | હીનાબેન એચ. હરિયા           | મુંબઈ    | 3000.00  |
| ૧૪.      | અમરતભાઈ શાહ                 | મુંબઈ    | ५०००.००  |

# અનુક્રમણિકા

| અધ્ય | ાાય વિષય                           |         | પૃષ્ઠ |
|------|------------------------------------|---------|-------|
| ٩.   | સત્સંગ :                           | •       | •     |
|      | સત્સંગનું સ્વરૂપ                   | ••••    | ٩     |
|      | સત્સંગની વિશેષ આરાધના              | ••••    | ૨     |
|      | સત્સંગની ઘનિષ્ઠ સાધના દરમ્યાન વિશે | ષ ચર્ચા |       |
|      | ઉત્તમ સાધકનો સત્સંગ                | ••••    | પ     |
|      | સત્સંગથી લાભાન્વિત થવાના ઉપાયો     | ••••    | S     |
|      | સત્સંગનું ફળ                       | ••••    | 9     |
|      | પરિશિષ્ટ                           | ••••    | ć     |
| ૨.   | સ્વાધ્યાય :                        |         |       |
|      | સ્વાધ્યાયનું સ્વરૂપ                |         |       |
|      | સ્વાધ્યાયનો હેતુ                   | ••••    | 93    |
|      | સ્વાધ્યાયનું વિશેષ સ્વરૂપ          |         | ૧૫    |
|      | ગ્રંથોની પસંદગી                    |         | ૧૬    |
|      | લેખિત સ્વાધ્યાય                    |         |       |
|      | પરિવર્તનારૂપી સ્વાધ્યાય            |         | ૧૭    |
|      | સ્વાધ્યાયનું માહાત્મ્ય અને ફળ      | ••••    | 96    |
|      | પરિશિષ્ટ                           |         | २०    |
| ૩.   | ગુણજિજ્ઞાસા :                      |         |       |
|      | ભૂમિકા                             | ••••    | ૨૫    |
|      | નિજદોષોની સ્વીકૃતિ                 |         |       |
|      | 'માનવ', સદ્દગૃહસ્થની ભૂમિકા        | ••••    | ૨ઙ    |
|      | જિજ્ઞાસુના ગુણોની ગણના             | ••••    | ૨૭    |
|      | વિશિષ્ટ ઉપકારી ગુણોની સાધના        |         | २८    |
|      | સત્પાત્રતાની અગત્ય                 | ••••    | 39    |
|      | ગુણસંપાદન માટે સમયપત્રક            |         |       |
|      | પરિશિષ્ટ                           | ••••    | 33    |

| અધ્ય    | ાય વિષય                                        |          | પૃષ્ઠ         |
|---------|------------------------------------------------|----------|---------------|
| ٧.      | પ્રભુભક્તિ ઃ                                   |          |               |
|         | ભૂમિકા                                         | ••••     | ૩૫            |
|         | પરમાર્થભક્તિનું સ્વરૂપ                         |          |               |
|         | નવધાભક્તિ                                      | ••••     | 39            |
|         | પરાભક્તિ                                       |          | 3८            |
|         | ભક્તિની પ્રેરણા                                |          |               |
|         | પરિશિષ્ટ                                       |          | 3૯            |
| ս.      | આત્મવિચાર-આત્મસાક્ષાત્કાર ઃ                    |          |               |
|         | ભૂમિકા                                         |          | ४२            |
|         | આત્મવિચાર માટેની વિવિધ તૈયારીઓ                 | ••••     | 83            |
|         | (૧) ધ્યેયનું સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાન, (૨) સ્વ          | ચ્છ      |               |
|         | નિયમિત જીવન, (૩) આહારવિષયક                     |          |               |
|         | શિસ્ત, (૪) અન્ય પ્રવૃત્તિ,                     |          |               |
|         | (૫) બ્રહ્મચર્ય-વિષયક                           |          |               |
|         | ધ્યાનની સાધના                                  |          |               |
|         | સ્થાન                                          | ••••     | ४८            |
|         | આસન                                            |          | ४७            |
|         | સાલંબન ધ્યાન                                   |          |               |
|         | જાપ અથવા પદસ્થ ધ્યાન                           | ••••     | ૫૦            |
|         | મંત્રાક્ષરો અને જ્ઞાનજ્યોતિનું ધ્યાન           |          |               |
|         | નાદ-આલંબન-ધ્યાન                                | ••••     | પઉ            |
|         | શ્વાસોચ્છ્વાસ-આલંબન-ધ્યાન                      | ••••     | પે૪           |
|         | વિવિધ અનુભવો                                   | ••••     | ૫૫            |
|         | આત્મસાક્ષાત્કારની પ્રાપ્તિ                     | ••••     | ૫૬            |
|         | આત્મસાક્ષાત્કારનું ફળ                          | ••••     | ૫૭            |
|         | મહાત્માઓનું જીવનફળ                             | ••••     | ዒረ            |
|         | પરિશિષ્ટ                                       | ••••     | ૫૯            |
|         | વિભિન્ન પરિશિષ્ટોમાં આવેલાં અવતરણોનું          |          |               |
|         | મૂળ દર્શાવનારું પરિશિષ્ટ                       | ••••     | ૭૧            |
|         | અંતમંગલ                                        |          | ૭૬            |
| lain Ed | ucation International For Private & Personal I | lee Only | www.iainalihi |

# સંસ્થાના અગત્યના લોકપ્રિય પ્રકાશનો

### સંસ્કારવર્ધક / પ્રેરક ચારિત્ર પ્રસંગો

- ૧. ચારિત્ર્ય-સુવાસ
- ર. આપણો સંસ્કાર વારસો
- 3. યોગ, સ્વાસ્થ્ય અને માનવમૂલ્યો
- ૪. તીર્થસૌરભ
- પ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જીવન સાધના
- દ. નૂતન વર્ષાભિનંદન પુસ્તિકાઓની શ્રેણિ
- ૭. અર્વાચીન જૈન જ્યોતિર્ધરો
- ૮. તીર્થાંજલિ
- ૯. પુષ્પમાળા

#### અધ્યાત્મ પ્રેસ્ક

- ૧૦. શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર હસ્તલિખિત
- ૧૧. સાધક સાથી
- ૧૨. સાધના સોપાન
- ૧૩. સંસ્કાર, જીવનવિજ્ઞાન અને અધ્યાત્મ
- ૧૪. અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રવેશિકા
- ૧૫. અધ્યાત્મ તત્ત્વ પ્રશ્નોત્તરી
- ૧૬. બોધસાર
- ૧૭. સાધક ભાવના
- ૧૮. અધ્યાત્મ પાથેય
- ૧૯. અધ્યાત્મને પંથે
- ૨૦. રત્નકરંડ શ્રાવકાચાર
- ૨૧. બારસ અણુવેકખા

#### ભક્તિ-વિષયક

- ૨૩. દૈનિક ભક્તિક્રમ
- ૨૪. ભક્તિમાર્ગની આરાધના
- ૨૫. રાજવંદના
- ૨૬. બૃહદ્ આલોચનાદિ પદ્ય સંગ્રહ

#### પ્રકીર્ણ

- ૨૭. સંસ્થાનું મુખપત્ર દિવ્યધ્વનિ
- ૨૮. શાંતિ પથ દર્શન
- ૨૯. ૨જત જયંતી વિશેષાંક
- ૩૦. વિશ્વ-ધર્મ-પરિષદ શતાબ્દી વિશેષાંક
- ૩૧. વિદ્યા-ભક્તિ-આનંદ-પ્રતિષ્ઠા વિશેષાંક
- ૩૨. મહાવીર પ્રભુ વિશેષાંક
- ૩૩. આચાર્ય શ્રી સમન્તભદ્ર વિશેષાંક
- ૩૪. પૂ. ગણેશપ્રાસાદ વર્ણીજી વિશેષાંક

#### અંગ્રેજી પ્રકાશનો

Aspirant's Guide
Adhyatma-Gnan-Praveshika
Prayer and its Power
Jain Approach to Self-Realization
Our Cultural Heritage

#### हिन्ही प्रकाशनो

अध्यात्म ज्ञान प्रवेशिका चारित्र सुवास

#### અધ્યાય પહેલો

#### સત્સંગ

#### સત્સંગનું સ્વરૂપ :

આત્મજ્ઞાની-આત્માનુભવી સંતના સાિક્ષ્યમાં રહી આત્મકલ્યાણ માટે ઉદ્યમ કરવો તે ખરેખરો સત્સંગ છે, પરંતુ સત્સંગના બીજા પ્રકાર પણ છે. મુમુક્ષુ-આત્માર્થીજનોના સંગમાં રહેવું તે પણ સત્સંગ છે. મુનીશ્વરોના સંગને તો પરમ સત્સંગ કહેવામાં આવે છે. આચાર્યો અને સંતોનાં વચનોનો પરિચય કરવો તે પણ સત્સંગનો એક પ્રકાર કહ્યો છે. જે સંગથી પરમાર્થનો રંગ લાગે તેને જ સત્સંગ સમજવો. નહિતર ગમે તેવો સંગ હોય પણ જો આત્મશુદ્ધિના પુરુષાર્થમાં પ્રેરણા ન મળે તો તેને સત્સંગ ગણી શકાય નહિ.

#### સત્સંગની સામાન્ય આરાધના

સત્સંગ તે આત્મસાધનાનું મુખ્ય પ્રેરક બળ છે. સામાન્ય કક્ષાના ગૃહસ્થ સાધકે અઠવાડિયામાં ઓછામાં ઓછો બે વાર સત્સંગનો યોગ પ્રાપ્ત કરવો રહ્યો. જેનાથી વિશેષ પુરુષાર્થ બની શકે તેણે તો સત્સંગનો લાભ દરરોજ લેવો જોઈએ જેથી આત્મજાગૃતિનું સાતત્ય જળવાય. નોકરી કરનાર વર્ગે અઠવાડિક રજાને દિવસે જરૂર લાભ લેવો ઘટે. જ્યારે વ્યાપારી વર્ગ તો દરરોજ સત્સંગનો લાભ લઈ શકે કારણ કે તેઓને માટે સવારના લગભગ ૯-૩૦ સુધીનો સમય ફાજલ પાડવો કૃઠણ નથી.

આ ઉપરાંત મોટા ભાગના ગૃહસ્થો દરરોજ રાતના ૮-૩૦ વાગ્યા પછીનો સમય જો ઘારે તો બિનઉપયોગી વાતોમાં ગુમાવવાને બદલે સત્સંગમાં વાળી પોતાના આત્માનું હિત સાધી શકે.

સમય એક ખૂબ મૂલ્યવાન વસ્તુ છે. તેની એક ક્ષણ પણ ગયા પછી પાછી આવતી નથી. આવી એક એક ક્ષણનો ઉપયોગ કરતાં આપણે શીખીએ તો આપણી પાસે સત્સંગ માટે ફાજલ સમય ઘણો છે.

ઉપરની વાત ધ્યાનમાં રાખીએ તો સત્સંગ માટેનો સમય નથી મળતો એમ કહેવાનું આપણી પાસે કોઈ કારણ રહેશે નહિ. વાસ્તવિક વાત તો એમ છે કે સમય ક્યાં વાપરવો એની ખબર નહિ હોવાથી આપણો મોટા ભાગનો સમય વિકથામાં તથા પ્રમાદમાં ચાલ્યો જાય છે, તેને સત્સંગમાં વાળી લઈએ તો આત્માનું કેટલું હિત થાય ?

#### સત્સંગની વિશેષ આરાધના

#### (૧) સમય અને સ્થાન :

જેને આત્મકલ્યાણની જિજ્ઞાસા ઊપજી છે તેવા સાઘકે વર્ષમાં ઓછામાં ઓછો બે વાર, ત્રણથી માંડીને સાત દિવસનો સમય સત્સંગ-આરાધનાને માટે કાજલ પાડવો જોઈએ. આ સમય દરમિયાન પોતાના નોકરી-ઘંધાના રોજિંદા વ્યવસાયથી નિવૃત્તિ લઈ, પરિવાર-સહિત અથવા એકલા, એકાંત તીર્થસ્થાનોમાં, મહાત્માઓની તપોભૂમિમાં અથવા સંતો રહેતા હોય તેવાં ગુરૂકુળ આશ્રમાદિ સ્થાનોમાં નિવાસ કરવો જોઈએ. આ પ્રકારની ભૂમિમાં સંતોના યોગબળની અસરથી વાતાવરણમાં પવિત્રતાનાં સ્પંદનો વ્યાપી રહ્યાં હોય છે અને સહેજે સહેજે સાધકને આચારવિચારની શુદ્ધિની આરાધનામાં પ્રેરણાબળ મળ્યા કરે છે.

#### (૨) દિનચર્યા :

નિશ્ચિતતા: જ્યારે ઘેરથી સત્સંગ અર્થે નીકળીએ ત્યારથી માંડીને સત્સંગ સમાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી કુટુંબ-વ્યાપારાદિ વિષયક સમાચારની આપ-લે, પત્ર, ટેલિફોન કે તાર દ્વારા ન કરવી જોઈએ. જે રીતે સરહદ પર કરજે રહેલા જવાનને તેના કુટુંબાદિથી છૂટો કરવામાં આવે છે તે રીતે અહીં પણ અધ્યાત્મ-સરહદ ઉપર આત્મશુદ્ધિરૂપી કરજ પર ગયેલા સાધકે કમર કસવી રહી. કોઈ ખાસ મોટી માંદગી કે અકસ્માત આદિ કારણો બને તો આ નિયમમાં અપવાદ સમજવો.

નિયમિતતા : જેટલા દિવસ સત્સંગનો યોગ રહે તેટલા દિવસ નિયમિત દૈનિકચર્યા પાળીને રાત્રે સૂતાં પહેલાં ડાયરીમાં તેની નોંઘ કરવી જોઈએ જેથી સમયનો કેવો અને કેટલો સદુપયોગ કે વ્યય થયો તેનો તુરત જ ખ્યાલ આવી જાય.

સૂર્યોદય પહેલાં ઓછામાં ઓછા એક કલાક વહેલા ઊઠીને ભક્તિ, જાપ કે ધ્યાનમાં લાગી જવું જોઈએ. પોતાની શક્તિ અને સ્થિતિ જોઈને તે સાધના સામૂહિક રૂપમાં પણ હોઈ શકે છે અથવા વ્યક્તિગત રૂપમાં પણ હોઈ શકે છે.

આ પ્રમાણે સવારની સાધનાના પહેલા તબક્કાથી નિવૃત્ત થઈ દાતણ, યા-પાણી અને સ્નાનાદિ સમાપ્ત થયે પ્રભુદર્શન અથવા પ્રભુપૂજનમાં અથવા સંત-મહાત્માના દર્શનમાં યોજાવું અને લગભગ ૮-૩૦ વાગ્યાના સુમારે સત્સંગ-સ્વાધ્યાય પ્રવચન વગેરે માટે તૈયાર થવું જોઈએ. અહીં પણ એકાગ્ર ચિત્તથી શ્રવણ કરી જે બોધ મળે તેની નોંધ કરી લેવી અને જે કાંઈ વસ્તુ સમજમાં ન આવી હોય તે અન્ય સાધકોને પૂછવી અથવા તો યોગ્ય સમયે પ્રવચનકર્તાને પૂછવી, જેથી તે બાબતનો યથાર્થ નિર્ણય થાય. જો સંભવ હોય તો પોતાની નોંધ પ્રવચનકર્તાને બતાવવી જેથી પોતે યથાર્થ સમજ્યા છે કે નહિ તેનું નિરાકરણ થાય અને પ્રાપ્ત થયેલો બોધ યોગ્ય શુદ્ધિને પામે.

આ પ્રકારે સવારના નિત્યક્રમમાં લગભગ ૧૧-૩૦ વાગી જાય. ત્યાર પછી આહાર વગેરે માટેની છુટીનો સમય રાખવો. આહાર લીધા પછી સામાન્ય કક્ષાનો સાધક થોડો આરામ કરી શકે છે. જે સાધક આગળ વધેલો હોય તે હવે સવારના પ્રવચનનું મનન કરે અથવા બપોરના સ્વાધ્યાય-પ્રવચનની તૈયારી કરે.

લગભગ બપોરના ૨-૦૦ વાગ્યાથી સત્સંગ-પ્રવચનની બીજી બેઠક ચાલુ થાય છે. તેમાં સમય પહેલાં દસ મિનિટે પહોંચી જવાનો નિયમ રાખવો જેથી એવી જગ્યાએ બેસી શકાય કે જ્યાં શાંત અને એકાગ્ર ચિત્તથી શ્રવણ થઈ શકે અને ઘોંઘાટ કે બાળકોના રોવાથી વિક્ષેપ ન થાય. એક કે દોઢ કલાકના સત્સંગ પછી ઘશું કરીને બપોરના ચા-પાણી માટે રિસેસ પડે છે, અને ત્યાંથી માંડીને સાંજના પ-૩૦ વાગ્યા સુધીના સમયમાં સામૂહિક કે વ્યક્તિગત ભક્તિ, સાંભળેલા પ્રવચનનું મનન અને લખી લીધેલી નોંધને પાકી કરી કરીથી લખવારૂપ પુનરાવર્તન કરવું. મનની નિર્મળતા અને થોડી એકાગ્રતા પ્રાપ્ત થઈ હોય તો પોતે એકલા અર્ધો કે એક કિલોમીટરે દૂર જઈ અથવા મોટો આશ્રમ હોય તો એકાંત શાંત સ્થળે બેસી ભગવાન કે સદ્દગુરૂની ભક્તિપૂર્વક ધ્યાનમાં – તત્ત્વવિચારમાં – આત્મવિચારમાં બેસવું. જો ચિત્તની તેટલી એકાગ્રતા સઘાતી ન લાગે તો લેખિત જાપ અથવા સમૂહ-તત્ત્વવાર્તા (Group discussion)માં જોડાવું.

આ પ્રમાણે સાંજના લગભગ ૫-૩૦ વાગે ત્યારે આહાર માટે જવું.

અને જેઓને સાંજનો આહાર ન લેવો હોય તે પંદરેક મિનિટનો વિરામ રાખી હાથ-મોં ઘોઈ ફરીથી પોતાની સાધનામાં લાગી જાય. — ભક્તિ, જાપ અથવા તત્ત્વચર્ચા. ઘણી વાર આ સમય દરમિયાન જમ્યા પછી અર્ધો કે પોણો કલાક સુધી થોડો ફરવા જવાનો નિયમ રાખવાથી શારીરિક અને માનસિક સ્ફૂર્તિનો અનુભવ થશે અને થાક ઊતરી જશે.

લગભગ હવે સાંજના ૭-૦૦ વાગ્યાના સમયે, જો અધિષ્ઠાતા મહાત્મા અથવા આગંતુક મહાત્માને તત્ત્વજ્ઞાન-પ્રશ્નોત્તરી માટે બોલાવી શકાય તેમ હોય તો તેમ કરવાથી ઘણો ફાયદો થશે. એક તો આખા દિવસનાં પ્રવચનોમાં જો કાંઈ સમજમાં ન આવ્યું હોય તો તે પૂછી શકાય અથવા બીજા પણ આત્મકલ્યાણમાં ઉપયોગી પ્રશ્ન પૂછી શકાય. સંતોના સાિક્ષધ્યનો એવો અલૌિક પ્રતાપ છે કે તેમની હાજરીનો લાભ મળતાં જ અમુક સમાઘાન થઈ જાય છે. જે સિદ્ધાંત કે કોયડો દસ વાર વાંચવા છતાં સમજાતો નથી તે વગર સમજાવ્યે અથવા દસેક મિનિટના તેમના ઉપદેશનો લાભ મળ્યે સમજાઈ જાય છે. અને તેમનાં દર્શન, તેમની શાંત મુદ્રા, તેમનું આત્મામય વલણ, તેમની પરમ-શીતળ, પરમ-પ્રેરક, પરમ-ઉદાત્ત અને સ્વાનુભવમુદ્રિત આત્માર્થબોધક વાણીનો લાભ મળતાં મુમુક્ષુજન અધ્યાત્મવિકાસને પંથે સારી એવી મજલ કાપી નાખે છે. આવો અગમ્ય, અપૂર્વ અને માનવજીવનને સફળ કરનારો સત્સંગનો યોગ છે!!!

આ પ્રમાણે રાત્રિના લગભગ ૮-૦૦ વાગ્યા પછી દૈનિક સાધનાનો છેલો તબક્કો શરૂ થાય છે, જેમાં ફરીથી સામૂહિક સ્વરૂપે વા વ્યક્તિગતરૂપે ભક્તિ, સ્વાધ્યાય, કીર્તન કે જાપમાં જોડાવાનું હોય છે. આગળ વધેલા સાધકો આ સમય દરમિયાન થોડી મિનિટ એકાંત સ્વાધ્યાયમાં બેસીને (જે દરમિયાન ચિત્તને ધ્યાનમાં બેસવા યોગ્ય બનાવવાનું હોય છે.) પછી ધ્યાનમાં બેસવાનું પસંદ કરે છે. લગભગ રાત્રે ૧૦-૦૦ વાગ્યે પ્રભુસ્મરણ સહિત સૂવું યોગ્ય છે.

# સત્સંગ-આરાધનાના સમયની વિશેષચર્યાનું વર્ણન

આગળ કહ્યા પ્રમાણે જ્યારે સત્સંગ-આરાધના ચાલતી હોય ત્યારે અમુક ખાસ આચારસંહિતા પાળવાથી સત્સંગ ઘણો વિશેષ ફળદાયી નીવડશે. આ ચર્યા દરેક સાધકને માટે એકસરખી નથી પરંતુ મધ્યમ કક્ષાના સાધકને ધ્યાનમાં

- લઈને નિમ્નલિખિત આચારનું સૂચન છે.
  - [૧] સત્સંગ ચાલુ થાય તે પહેલાં ત્રણ દિવસથી માંડીને સત્સંગ પૂર્ણ થાય ત્યાં સુધી બ્રહ્મચર્યપાલન.
  - [૨] સૂર્યોદય પહેલાં અને સૂર્યાસ્ત પછી આહાર ન લેવો. પાણી પીવાની છૂટ રાખી શકાય.
  - [3] સાત્ત્વિક અને સાદો ખોરાક લેવો અને રસાસ્વાદ પોષનારો તથા તામસિક પ્રકૃતિને ઉત્તેજન આપનારો અને પ્રમાદ વધારનારો ખોરાક જેવો કે ડુંગળી, લસણ, ફરસાણ, બટાકા, ઘીની મીઠાઈ, ચટણી, અથાણાં વગેરે વસ્તુઓવાળો ખોરાક ન લેવો.
  - [૪] રેડિયો, વર્તમાનપત્રો અને અન્ય વ્યાપાર-ફિલ્મ-નાટ્યવિષયક મૅગેઝીન વાંચવાં જોઈએ નહિ તેમ જ સાંભળવાં જોઈએ નહિ.
  - [પ] લૌકિક વાર્તાલાપનો નિષેધ કરવો જોઈએ અને પોતાના વ્યાપાર ઘંધા-નોકરી વિષેની તેમ જ પુત્ર-પુત્રીઓના વિવાહ-લગ્ન સંબંધ વિષેની વાતો ન કરવી જોઈએ. પુરુષોએ ખાસ કરીને રાજકીય ચર્ચાઓ અને સ્ત્રીઓએ ખાસ કરીને ખાવા-પીવા-રાંધવા અને પહેરવા વિષેની વાતો ન કરવી. આવી વાતો કરવાથી પોતાનું ચિત્ત ચંચળ અને મલિન થાય છે અને સત્સંગના સ્થાનનું વાતાવરણ દૂષિત થવાથી બીજા સાધકોની સાધનામાં પણ વિઘ્ન ઊપજે છે.
  - [۶] સામાન્ય આનંદ-પ્રમોદને માટે કોઈ નિર્દોષ સાધન શોધવું જોઈએ. જેમ કે સાંજના સમયે સમૂહમાં એક-બે ક્લિોમીટર ખુલ્લી સ્વચ્છ હવામાં ફરવા જવું અથવા નિર્દોષ પદ-ભજન ગાવાં અથવા આસન-વ્યાયામની પ્રવૃત્તિ કરવી, ઇત્યાદિ.
  - [૭] નિદ્રા અને આરામની બાબત પણ ખાસ લક્ષમાં રાખવા જેવી છે અને સરેરાશ સાત કલાકની ઊંઘ સ્વાસ્થ્ય અને સાધનાના સુમેળની રીતે વાજબી ગણાય. જેઓને બપોરના આરામની જરૂર જણાય તેઓએ પણ ૨૦થી ૩૦ મિનિટમાં જ આરામ પૂરો કરી પોતાને યોગ્ય અને રુચિકર સાધનામાં લાગી જવું જોઈએ.

ઉત્તમ સાધક અને ઘનિષ્ઠ સત્સંગ જેઓએ સાધનામાં સારી પ્રગતિ સાધી છે અને જેઓનું લક્ષ ખરેખર ઊંચું છે તેઓ નાની નાની વસ્તુઓના ત્યાગનો અભ્યાસ અને નિયમ આ સમય દરમિયાન કરી શકે છે. જેમ કે રસાસ્વાદ-ત્યાગ (મીઠું, ખાંડ, મરચું કે તેલનો ત્યાગ), સૂવા માટે માત્ર ચટાઈ કે શેતરંજી વાપરવાનો નિયમ, અથવા એક આહારનો નિયમ (અઠવાડિયામાં એક કે બે દિવસ). જ્યારે બીજા સાઘકો પણ વ્રત-નિયમ લેતા હોય ત્યારે ઉદ્ઘાસના વાતાવરણમાં એકબીજાને પ્રેરણા મળે છે અને જો વિવેકથી નિયમ લીધો હોય તો કાયમની કુટેવ જાય છે અને જીવન શિસ્તબદ્ધ બને છે. બ્રહ્મચર્ય વગેરે મોટા વ્રતના નિયમ માટે પોતાનો પૂર્વ અભ્યાસ, વર્તમાન દશા અને સમગ્ર રીતે વ્રતપાલનની શક્તિ જોયા પછી જ નિયમ લેવો યોગ્ય છે.

જેઓએ સત્સંગ દરમિયાન પોતાની વિશિષ્ટ લાયકાતથી સંતને પ્રભાવિત કર્યા હોય અથવા બીજાં યોગ્ય કારણોસર જેના ઉપર સંતની કૃપા ઊતરી હોય તેઓ સંતના 'અંતેવાસી' થઈ જાય છે અને તેવા વિશિષ્ટ મુમુક્ષુઓના અધ્યાત્મવિકાસનો ભાર કથંચિત્ સંત સ્વીકારી લે છે, કારણ કે એવો જ સહજ પરોપકારી તેમનો સ્વભાવ છે. તેવા સાધકોને તેમની આગળની સાધનાના બધા જ તબક્કામાં સંતનું અનુપમ માર્ગદર્શન, પ્રેરણા અને કૃપા આત્મજ્ઞાનપ્રાપ્તિની છેક છેવટની દશા સુધી મળતાં રહે છે.

#### સત્સંગથી લાભાન્વિત થવાના ઉપાયો

સત્સંગનો શ્રેષ્ઠ લાભ લેવા માટે, અને સત્સંગ નિષ્ફળ ન જાય તે માટે સત્સંગ કરતા સાઘક જીવે નીચેની બાબતો ઉપર ખાસ લક્ષ આપવું જરૂરી છે.

- (૧) પોતાની માન્યતાને સાથે લઈને જીવે સત્સંગમાં જવું જોઈએ નહિ. સત્યનો સ્વીકાર કરવાનો જ જીવે આગ્રહ રાખવો. કુળધર્મને સત્સંગમાં વચ્ચે લાવવો નહિ.
- (૨) 'હું જાશું છું.' એ અભિમાનને તિલાંજલિ આપી 'હું કંઈક મેળવવા માટે જાઉં છું' એવો નમ્ર ભાવ રાખવો.
- (૩) સંત પુરુષની હાજરી હોય તો તેમના પ્રત્યેનો અહોભાવ લાવી, પરમ વિનયવંતપણે વર્તવું.
- (૪) કોઈ પણ પ્રકારની લૌકિક ઇચ્છા સ્થાપિત કરી ત્યાં જવું નહિ.
- (૫) લોકોને દેખાડવા માટે, ઘર્મી કોઈ કહે તે માટે સત્સંગ કરવાનો નથી

પરંતુ આત્મકલ્યાણ માટે સત્સંગ છે એ વાત ઉપર બરાબર ધ્યાન આપવું.

- (ક) હું કેવો સત્સંગ કરું છું, એ પ્રમાણેનું અભિમાન પણ ઉત્પન્ન વાય તે તરફ ખાસ લક્ષ રાખવું.
- (૭) સત્સંગ દરમ્યાન, ધનાદિકથી હું મોટો છું, એવો ભાવ રાખી જવું નહિ, નહિ તો એ મોટાપણાનું અભિમાન નહિ પોષાતાં જીવ ત્યાંથી પાછો વળી જાય છે, અને ગમે તેવો સત્સંગ પણ નિષ્ફળ જતાં વાર લાગતી નથી.
- (૮) મુમુક્ષુઓ સર્વ સરખા છે, એવો ભાવ અંતરમાં રાખવાથી સત્સંગ ઘણો લાભદાયક થશે.

#### સત્સંગનું ફળ

જો યથાર્થ રીતે સત્સંગની આરાધના કરવામાં આવે તો તેનું ફળ "સત્"નો સાક્ષાત્કાર છે. વિવેકી સાધકને તો અવશ્ય સત્સંગ્રથી લાભ થાય જ છે અને ઘણું કરીને જે મહાત્માના સાિક્ષ્યમાં તેણે સત્સંગની સાધના કરી છે તે મહાત્માના આત્મજ્ઞાન-આત્મસમાિધ અને તેને સહાયક-પૂરક-પ્રેરક એવા બીજા અનેક સદ્ગુણો તેના જીવનમાં થોડા કાળમાં જ વિકસિત થયેલા જોઈ શકાય છે.

# ઉત્તમ સાધકને સ્સત્સંગનું મુખ્ય ફળ

આત્મસાક્ષાત્કાર પ્રાપ્ત થાય તું. માટે સંતો તેને ઘ્યાનાભ્યાસ અને અન્ય સાઘના બાબત અનેક ખાસ ખાસ કૂંચીઓ આપતા રહે છે. જેને બરાબર વાપરતાં, અનાદિથી બંધ રહેલું એવું સ્વધનથી ભરપૂર પોતાનું આત્મારૂપી કબાટ ઊઘડી જાય છે અને જીવનમાં જ્ઞાનાનંદની એક એવી તો લહેર ઊગે છે જે કદાપિ ઝાંખી પડ્યા વિના દિન-પ્રતિદિન વધતી વધતી પૂર્ણ પદની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. સંતના અંતરની અંદર રહેલી આવી કૂંચીઓનો લાભ જોકે તેમના પ્રત્યક્ષ સમાગમમાં જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, તો પણ મુમુક્ષુજનોના હિતાર્થે તેનું આછું દિગ્દર્શન અત્રે કરાવ્યું છે.

**ઝ નિરંતર અત્મજાગૃતિ :** સતો પોતે પ્રબુદ્ધ છે તેથી સાધકને પણ, કોઈ પણ ધર્માનુષ્ઠાન આદરતી વખતે આત્મલક્ષ રહ્યા કરે તેનું પુનઃપુનઃ સ્મરણ કરાવે છે. કાંઈક નીચેની કક્ષાના સાધકને સદ્ગુરુ વા ઇષ્ટની મૂર્તિનું સ્મરણ રાખવા આજ્ઞા આપે છે.

ब દેહાભિમાન, કર્તૃત્વબુદ્ધિ, માયાચાર અને ક્રોધાદિ ભાવો સાધનાના કાળ દરમિયાન ન થાય તેની નિરંતર સાવચેતી રખાવે છે.

क દૈનિક ચર્યામાં પણ તત્ત્વાનુસંધાનનો અભ્યાસ : ખાતાં, પીતાં, ઊઠતાં, હરતાંકરતાં, પહેરતાં-ઓઢતાં, જાજરૂ- બાથરૂમમાં, સ્નાન કરતાં, પથારીમાં કે વાહનમાં કોઈ પણ નિત્યનૈમિત્તિક ક્રિયા કરતી વખતે તે ક્રિયા કરવામાં અથવા તત્સંબંધી પદાર્થીમાં ચિત્ત તલ્લીન ન થઈ જાય તે શિખવાડે છે. દાખલા તરીકે,

''આ માણસે કેવાં સારાં કપડાં પહેર્યાં છે'', ''શાક કેવું, સરસ થયું છે'', ''ઓરડામાં કેવી સરસ ઠંડી હવા આવે છે'', ''સૂવા બેસવાની કેવી સારી સગવડ છે'' એવા વચનાલાપમાં અને વિચારધારામાં ન વહી જવું એમ સાધકને ટકોર કરીને તેને સાવધાન બનાવી દે છે.

**૩ સત્સંગના અપૂર્વ-અલૌકિક માહાત્મ્યનું પોતાની ચર્યા વડે દિગ્દર્શન :** પૂર્વસંસ્કારને વશ એવા સામાન્ય માનવીને અસત્સંગ-અસત્પ્રસંગમાં જ રૂચિ રહ્યા કરે છે. પરંતુ સંતોને તો અંતરમાં સત્સંગનો મહિમા જ રહ્યા કરે છે. જેથી તેઓ અન્ય સત્સંગીઓ પ્રત્યે અને આગંતુક (સત્સંગાર્થે ખાસ નિમંત્રિત) મહાત્માઓ પ્રત્યે યથાપદવી આદર-સત્કાર-વાત્સલ્ય બહુમાનનો ભાવ લાવીને વર્તે છે, તેમની (નિમંત્રિત સંતોની) વાણી પોતે શ્રદ્ધા અને ધ્યાન સહિત સાંભળે છે અને કોઈ પણ પ્રકારની સાંપ્રદાયિકતા કે સંકુચિતતાને પોતાના આત્મામાં સ્થાન આપ્યા વિના જે જે કાંઈ આત્મકલ્યાણ અર્થે ગ્રહણ કરવા યોગ્ય હોય તેને ગ્રહણ કરે છે. અને પૂર્વ-આગ્રહને છોડી દે છે.

આવા સહજ ગુણગ્રાહી મહાત્માઓનો સંગ નિઃસંશય સૌને હિતકારી છે એમ અંતરમાં દૃઢ નિશ્ચય કરીને ચાલો, સત્સંગનો લાભ લેવા, જરૂર તે હિતકારી થશે જ.

# પહેલા અધ્યાય 'સત્સંગ'નું પરિશિષ્ટ

#### સ્વરૂપ અને માહાત્મ્ય :

- (૧) सतां सह संगः सत्संगः સજ્જનો સાથે સંગ તે સત્સંગ છે.
- (૨) સત્સંગનો સામાન્ય અર્થ એટલો જ કે ઉત્તમનો સહવાસ. આત્માને સત્ય રંગ ચડાવે તે સત્સંગ. ઉત્તમ શાસ્ત્રમાં નિરંતર એકાપ્ર રહેવું તે પણ સત્સંગ છે. સત્યુરુષોનો સમાગમ એ પણ સત્સંગ છે, ગમે તે જાતનો સહવાસ હોય પરંતુ જે વડે આત્મસિદ્ધિ નથી તે સત્સંગ નથી.
- (3) निधानं सर्वरत्नानां हेतुः कल्याणसंपदाम् । सर्वस्या उन्नतेमूंलं महतां संग उच्यते ॥ મહત્પુરુષોનો સંગ સર્વ રત્નોનો ભંડાર છે, સર્વ કલ્યાણ અને સર્વ સંપત્તિનું કારણ છે અને સર્વતોમુખી ઉન્નતિનું મૂળ છે.
- (४) चन्दनं शीतलं लोके चन्दनादिष चन्द्रमाः । चन्दनचन्द्रयोर्मध्ये शीतलां साधुसंगितः ॥ જગતમાં ચંદન શીતળ છે, ચંદ્ર તેનાથી પણ ઠંડો છે પરંતુ ચંદન અને ચન્દ્રથી પણ અધિક શીતળ-સુખદાયક સત્પુરુષોનો સંગ છે.
- (પ) महत्संगः तु दुर्लभः अगम्यः अमोघः च । પરંતુ મહાત્માઓનો સંગ દુર્લભ, અગમ્ય અને અચૂક છે.
- (۶) સંત શિરોમણિ સર્વથી, શીતળ શબ્દ રસાળ, કરુણા સૌ પ્રાણી ઉપર, પૂરણ પરમ દયાળ. ભક્તિ જ્ઞાન વૈરાગ્યવંત, નિત્યાનિત્ય વિવેક, સમદૃષ્ટિ સૌને લેખવે, દેખે આતમા એક. ચરણે આવે જે ચાહીને, તેને આપે અભેદાન, આત્મતત્ત્વ ઉપદેશ દઈ, કરે આપ સમાન.
- (৩) ततो दुःखमोक्षार्थिना गुणैः समोऽधिको वा श्रमणः श्रमणेन नित्यमेवाधिवसनीयः ॥ तेथी दुःખথी મુક્ત થવાના અર્થી શ્રમણે સમાન ગુણવાળા અથવા અધિક

ગુણવાળા શ્રમણની સાથે સદાય વસવું યોગ્ય છે.

- (૮) સાહેબકા ઘર સંતન માંહી, સાહેબ-સંત કુછ અંતર નાહીં, કહે કબીર સંત ભલે હી પધારે, જનમ જન્મકે કારજ સારે.
- (e) Never contract friendship with a man that is not better than thyself.

એવા મનુષ્યથી મૈત્રી ન કરવી જોઈએ, જે પોતાનાથી શ્રેષ્ઠ ન હોય.

(૧૦) ક્ષણભંગુર દુનિયામાં સત્પુરુષોનો સમાગમ એ જ અમૂલ્ય અને અનુપમ લાભ છે.

સંતને શરણે જા. સત્સંગ એ મોટામાં મોટું સાઘન છે. સત્યુરુષની શ્રદ્ધા વિના છૂટકો નથી.

મોટા મોટા પુરુષોએ અને તેને લઈને અમે એવો નિશ્વય કર્યો છે કે જીવને સત્સંગ એ જ મોક્ષનું પરમ સાધન છે.

પોતાની સન્માર્ગને વિષે યોગ્યતા જેવી છે તેવી યોગ્યતા ઘરાવનારા પુરુષોનો સંગ તે સત્સંગ કહ્યો છે. મોટા પુરુષોના સંગમાં નિવાસ છે તેને અમે પરમ સત્સંગ કહીએ છીએ, કારણ એના જેવું હિતસ્વી સાધન આ જગતમાં જોયું નથી અને સાંભળ્યું નથી.

સત્સમાગમ, સત્શાસ્ત્ર અને સદાચારમાં દૃઢ નિવાસ એ આત્મદશા થવાનાં પ્રબળ અવલંબન છે. સત્સમાગમનો યોગ દુર્લભ છે તો પણ મુમુક્ષુએ એ યોગની તીવ્ર જિજ્ઞાસા રાખવી અને પ્રાપ્તિ કરવી યોગ્ય છે.

#### આરાધનાવિધિ અને ફળ :

(११) सत्संगत्वे निःसंगत्वं

निःसंगत्वे निर्मोहत्वं ।

निर्मोहत्वे निश्चलचित्तं

निश्चलिते जीवनमुक्तिः । સત્સમાગમથી અસંગતા આવે છે, અસંગપણાથી નિર્મોહીપણું આવે છે. નિર્મોહીપણાથી ચિત્ત નિશ્ચળ થાય છે. અને ચિત્ત નિશ્ચળ થવાથી જીવન્મુક્તદશા પ્રગટે છે.

(૧૨) એક ઘડી, આઘી ઘડી, આઘીમેં પુનિ આઘ, તુલસી સંગત સંતકી કટે કોટિ અપરાઘ. (એક ઘડી, અડઘી ઘડી કે તેની પણ અડઘી ઘડી માટેનો સંતનો સમાગમ કરોડો અપરાધોને ટાળે છે.)

- (૧૩) तृष्णां चित्ते शमयित मदं ज्ञानमाविष्करोति
  नीतिं सूते हरित विषदं संपदं संचिनोति ।
  पुंसालोकद्वितयशुभदा संगतिः सज्जनानाम्
  िकं वा कुर्यात्र फलममलं दुःखनिर्नाशदक्षः
  चित्तनी तृष्णा अने अस्मिमानने भुआवे છે, દुः ખો હરી લે છે, સંપत्तिने वधारे છે, આ લોક અને પરલોકમાં પુષ્ટ્યોદય પ્રાપ્त કરાવે છે અને દુઃખોનો સર્વથા નાશ કરવાવાળા નિર્મળ ફળને આપે છે. /
   આ સત્પરથોની સંગતિ શં શં નથી કરતી ?
- (૧૪) સંતકૃપાથી છૂટે માયા, કાયા નિર્મળ થાય જોને, શ્વાસોશ્વાસે સમરણ કરતાં. પાંચે પાતક જાય જોને, સંત સેવતાં સુકૃત વાઘે, સહેજે સીધે કાજ જોને, પ્રીતમના સ્વામીને ભજતાં, આવે અખંડ રાજ જોને.
- (૧૫) સત્સંગ એ સર્વ સુખનું મૂળ છે. સત્સંગનો લાભ મળ્યો કે તેના પ્રભાવ વડે વાંછિત સિદ્ધિ થઈ જ પડી છે. ગમે તેવા પવિત્ર થવાને માટે સત્સંગ શ્રેષ્ઠ સાધન છે.

અવશ્ય આ જીવે, પ્રથમ સર્વ સાધનને ગૌણ જાણી નિર્વાણનો મુખ્ય હેતુ એવો સત્સંગ જ સર્વાર્પણપણે ઉપાસવો યોગ્ય છે, કે જેથી સર્વ સાધન સુલભ થાય છે, એવો અમારો આત્મસાક્ષાત્કાર છે. જો એક એવી અપૂર્વ ભક્તિથી સત્સંગની ઉપાસના કરી હોય તો અલ્પકાળમાં મિથ્યાગ્રહાદિ નાશ પામે અને અનુક્રમે સર્વ દોષથી જીવ મુક્ત થાય.

સત્સંગ થયો છે તેનો શું પરમાર્થ ? સત્સંગ થયો હોય તે જીવની દશા કેવી થવી જોઈએ ? તે ધ્યાનમાં લેવું. પાંચ વરસનો સત્સંગ થયો છે તો તે સત્સંગનું ફળ જરૂર થવું જોઈએ — અને જીવે તે પ્રમાણે વર્તવું જોઈએ. એ વર્તન જીવે પોતાના કલ્યાણ અર્થે જ કરવું પણ લોકોને દેખાડવા અર્થે નહિ. જીવના વર્તનથી લોકમાં એમ પ્રતીત થાય કે જરૂર આને મળ્યા છે તે કોઈ સત્પુરુષ છે અને તે સત્પુરુષના સમાગમનું — સત્સંગનું — આ ફળ છે, તેથી જરૂર તે સત્સંગ છે એમાં સંદેહ નથી.

- (१ ५) क्षणमि सञ्जनसंगितरेका
  भवित भवार्णवतरणे नौका ।

  એક क्षणनो पण सत्सभागम संसारसमुद्र तरवामां नौडा समान थाय
  छे.
- (१७) जाड़्यं धियो हरित सिंचित वाचि सत्यं मानोन्नतिं दिशति पापमपाकरोति । चेतः प्रसादयित दिश्च तनोति कीर्तिं सत्संगितः कथय किन्न करोति पुंसाम् કહો सत्संगधी पुरुषोने शुं शुं प्राप्त नधी धतुं ? सत्संग जुद्धिनी मूढताने હरी थे छे, वाशीमां सत्यनुं सिंचन કरे छे. स्वमानने वधारे छे, पापने दूर કरे छे, चित्तने प्रसन्न કरे छे अने सुयशने सर्वत्र केंक्षावे छे
- (૧૮) अज्ञानोपास्तिरज्ञानं ज्ञानं ज्ञानिसमाश्रयः । ददाति यत्तु यस्यास्ति सुप्रसिद्धमिद वचः ॥ शानीना આશ્રયે જ્ઞાન, અજ્ઞથી અજ્ઞતા મળે, 'હોય જેની કને જે તે, આપે' લોકોકિત એ ફળે.
- (૧૯) સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થવાનો અભિપ્રાય જેનો થયો હોય, તે પુરુષે આત્માને ગવેષવો, અને આત્માને ગવેષવો હોય તેણે યમનિયમાદિક સર્વ સાધનનો આગ્રહ અપ્રધાન કરી સત્સંગને ગવેષવોઃ તેમ જ ઉપાસવો. સત્સંગની ઉપાસના કરવી હોય તેણે સંસારને ઉપાસવાનો આત્મભાવ સર્વથા ત્યાગવો. પોતાના સર્વ અભિપ્રાયનો ત્યાગ કરી પોતાની સર્વ શક્તિએ તે સત્સંગની આજ્ઞાને ઉપાસવી. તીર્થંકર એમ કહે છે કે જે કોઈ તે આજ્ઞા ઉપાસે છે, તે અવશ્ય સત્સંગને ઉપાસે છે. એમ જે સત્સંગને ઉપાસે છે તે અવશ્ય આત્માને ઉપાસે છે, અને આત્માને ઉપાસનાર સર્વ દુઃખથી મુક્ત થાય છે.

('દ્વાદશાંગી'નું સળંગ સૂત્ર)

#### અધ્યાય બીજો

#### સ્વાધ્યાય

#### સ્વાધ્યાયનું સ્વરૂપ :

સમતાભાવને પ્રાપ્ત થયેલા પુરુષો દ્વારા પ્રણીત થયેલાં, શાંતભાવને ઉત્પન્ન કરનારાં, સાધકને સાચો મોક્ષમાર્ગ બતાવનારાં વચનોનું શ્રવણ, વાચન, સ્મરણ, પુનઃસ્મરણ અને ઉપદેશ કરવો તેને સ્વાધ્યાય કહે છે. આ પ્રમાણે જ્ઞાનાર્જનની ભાવનાથી પ્રેરિત થઈ, સત્સંગના યોગમાં રહી, સત્શાસ્ત્રના વાચન-વિચારમાં પ્રમાદરહિતપણે વર્તવું તે સ્વાધ્યાય છે.

#### સ્વાધ્યાયનો હેતુ

સાધકનું ધ્યેય આત્મશાંતિ છે.

તેની પ્રાપ્તિ આત્મસમાધિથી છે.

તેની પ્રાપ્તિ આત્મજ્ઞાનથી છે.

તેની પ્રાપ્તિ વિવેકથી છે.

તે વિવેક હેય-ઉપાદેયના\* પરિજ્ઞાનથી થાય છે. તેની પ્રાપ્તિ સ્વાધ્યાયથી થાય છે.

આત્મનિષ્ઠ સંતના મુખેથી શ્રવણ કરેલો ઉપદેશ તે પણ સ્વાઘ્યાયનો જ એક પ્રકાર છે. અર્થાત્ સદ્ગુરુબોધ અને સ્વાઘ્યાય કથંચિત્ એકરૂપ છે.

# હેય અને ઉપાદેય તત્ત્વોનું પરિજ્ઞાન

જે છોડવા યોગ્ય, ત્યાગવા યોગ્ય, અપરિચય કરવા યોગ્ય છે તેને હેય કહે છે, અને જે આદરવા યોગ્ય, અંગીકાર કરવા યોગ્ય, ઉપાસના કરવા યોગ્ય હોય તેને ઉપાદેય કહે છે.

#### હેય તત્ત્વનું પરિજ્ઞાન :

આત્મામાં ઉત્પન્ન થતા કામ, ક્રોઘ, લોભ, મોહ, માન, મત્સર વગેરે વિકારી ભાવો નિશ્ચયથી છોડવા યોગ્ય છે કારણ કે તે હોતાં આત્મામાં ક્લેશ અને આકુળતા ઊપજે છે જેના ફળરૂપે આત્માનો સ્વાભાવિક આનંદ નાશ \* છોડવા યોગ્ય અને પ્રહણ કરવા યોગ્ય વસ્તુના.

પામે છે. આમ, આત્માના મૂળ સ્વભાવના પ્રતિસ્પર્ધી હોવાના કારણે આવા ભાવો સર્વથા હેય છે.

હવે અહીં વિશેષ એમ છે કે આત્મા સિવાયના અન્ય બાહ્ય પદાર્થીનો આશ્રય લેવાથી (તેમાં ચિત્ત લગાવવાથી) આવા વિકારી ભાવો ઊપજે છે, તેથી જે સાઘકને તેવા ભાવો ઇષ્ટ નથી. તેણે બુદ્ધિપૂર્વકના તે તે બાહ્ય પદાર્થીના સંસર્ગને છોડવો જોઈએ. અર્થાત્ તેવા બાહ્ય પદાર્થી તેને માટે હેય છે. દૃષ્ટાંતરૂપે દુર્જનોનો સંગ, પરસ્ત્રીસંગ, શિકાર, દારૂ, સ્થૂળ ચોરી, બહુ પદાર્થીનો સંગ્રહ ઇત્યાદિ.

ઉપરોક્ત પદાર્થોના સંસર્ગથી માત્ર વર્તમાનમાં જ ક્લેશાદિ ઊપજે છે તેટલું નથી પણ તે તે પ્રસંગોમાં પ્રવર્તતા આત્મામાં નવાં નવાં કર્મોનું આગમન થાય છે અને તે કર્મો આત્મા સાથે બંધાય છે. આમ વર્તમાનમાં ક્લેશ, અને ભાવિમાં કર્મબંધનરૂપ પરતંત્રતાનું કારણ હોવાથી આવા પ્રસંગો અને ભાવો સાધકને માટે અપરિચય કરવા યોગ્ય છે.

#### ઉપાદેય તત્ત્વનું પરિજ્ઞાન :

આપણો આત્મા સર્વ પ્રકારના વિકારોથી સર્વથા રહિત થાય તે ઉપાદેય છે એટલે કે આત્માની સર્વવિશુદ્ધ દશા થવી અને તેના જ્ઞાન-આનંદ આદિ ગુણોનો પ્રાદુર્ભાવ થવો, તેમનું સંવેદનમાં-અનુભવમાં આવવું તે જ (એક્દેશ -શુદ્ધિથી-આંશિક શુદ્ધિથી માંડીને સર્વથા શુદ્ધદશા-પૂર્ણ શુદ્ધદશારૂપ મોક્ષ અથવા મુક્તિ) સાધકનું ઘ્યેય છે.

અહીં આત્માની શુદ્ધિને ઉપાદેય ગણી તો તે શુદ્ધિના વિકાસક્રમનું પણ યથાર્થ જ્ઞાન હોવું જરૂરી છે. આ વાત સોનાના દૃષ્ટાંતથી સારી રીતે સમજી શકાય. જેમ ખાણમાંથી કાઢેલું સોનું એકવલું, બેવલું, ત્રણવલું એમ થતાં થતાં સોળવલું એટલે સર્વથા શુદ્ધ થાય છે તેમ આત્માની શુદ્ધિ વિષે પણ તેવો જ ક્રમ છે. આત્મા સાથે જ્યાં સુધી કર્મો લાગેલાં છે ત્યાં સુધી તે મલિન છે. જે પ્રમાણે અગ્નિ, તેજાબ આદિના પ્રયોગથી સોનામાં રહેલી અશુદ્ધિ ઓછી થતી જાય છે તેમ સાચા જ્ઞાન-સંયમાદિના અનુસરણથી આત્મા સાથે લાગેલાં કર્મો છૂટતાં જાય છે અને અશુદ્ધિના હેતુભૂત નવાં કર્મો લાગતાં ન હોવાથી, ક્રમે ક્રમે શુદ્ધ થતો આત્મા સર્વથા શુદ્ધ થઈ જાય છે.

આ પ્રમાણેના આત્મશુદ્ધિના વિકાસક્રમનો સાક્ષાત્કાર કરવાની જિજ્ઞાસા

ઊપજી છે જેને તેવા સાઘકે, સર્વપ્રથમ જ મારે શાશ્વત આનંદ પ્રાપ્ત કરવો છે એવો પાકો નિર્જાય કરવો અને પછી તેવો આનંદ વત્તેઓછે અંશે પ્રગટ કર્યો છે જેમણે એવા શ્રીસદ્ગુરુ અથવા સત્પુરુષની વાણીનું તેમના સાિક્ષધમાં રસપાન કરવું. જ્યાં આવો પ્રત્યક્ષ સમાગમનો યોગ ન બની શકે ત્યાં ગ્રંથારઢ અથવા યંત્રારઢ (ટેપરેકર્ડ) થયેલાં તેમનાં વચનામૃતોનું એકનિષ્ઠાથી રુચિપૂર્વક રસપાન કરવું.

આમ જે જે ઉત્તમ શાસ્ત્રો આત્માનું સર્વતોમુખી સ્વરૂપ ભિન્ન ભિન્ન દૃષ્ટિકોષ્ડાથી દર્શાવતાં હોય તે તે સત્શાસ્ત્રના શ્રવણ, મનન, સ્મરણ દ્વારા સત્સંગના યોગમાં રહી મારા આત્મામાં જ અનંત શાશ્વત આનંદ છે એવો વજલેપરૂપ નિર્ધાર જે સાધકને થાય તેને સ્વાધ્યાયરૂપી તપ સફળ થયું છે તેમ જાણવું.

#### स्वाध्यायनुं विशेष स्वरूप

(૧) નિયમતિપણે સદ્યંથોનું વારંવાર વાંચન: યદ્યપિ સ્વાધ્યાયનો મુખ્ય હેતુ તો સ્વરૂપપ્રાપ્તિ છે. પરંતુ સ્વરૂપપ્રાપ્તિની ભૂમિકાને પહોંચતાં પહેલાં સ્વરૂપનિર્ણયની આવશ્યકતા છે. હવે અહીં વિશેષ એમ છે કે પારમાર્થિક સ્વરૂપનિર્ણય માત્ર બુદ્ધિબળ કે તર્કબળની જ અપેક્ષા નથી રાખતો પરંતુ બીજા પણ વૈરાગ્ય, શાંતભાવ, મધ્યસ્થતા, તીવ્ર મુમુક્ષુતા ઇત્યાદિ ગુણોની અપેક્ષા રાખે છે અને તેથી આવા ગુણોનું સિંચન પોતાના જીવનમાં જે જે જ્ઞાનભાવનાઓ દ્વારા થાય તે તે જ્ઞાનભાવનાઓનો ઉદ્યમ સાધક જીવે કરવો રહ્યો. તેથી અધ્યાત્મગ્રંથોના સેવન ઉપરાંત પણ સંસારની અસારતા અને અશરણતા દર્શાવનાર અન્ય પશુ-નરક આદિ ગતિનાં પ્રત્યક્ષ-પરોક્ષ દુઃખોનું વર્ણન કરનારાં, કર્મોની અનેક વિચિત્રતાઓનું નિરૂપણ કરનારાં અને ભૂતકાળમાં થઈ ગયેલા ભિન્ન ભિન્ન કોટિના અનેકવિઘ સંત મહાત્મા-મુનીશ્વરાદિનાં જીવનચરિત્રોનું આલેખન કરનારાં શાસ્ત્રોનું વાચન-મનન પણ સાઘક જીવને ખૂબ જ ઉપકારી છે. આ પ્રકારે વાચનરૂપી સ્વાધ્યાયમાં નિયમિતપણે પ્રવર્તવાથી સાધકને વિષયની વિવિધતા, દૃષ્ટિની વિશાળતા, જ્ઞાનની સૂક્ષ્મતા અને આચાર્યો પ્રત્યેની ભક્તિ આદિ અનેક લાભદાયક સદ્દગુણોની પ્રાપ્તિ થાય છે.

વાચન કરવા માટે શાંતિવાળું સ્થાન વધારે ઉપયોગી છે. જેથી બહારના ઘોંઘાટ, ટેલિફોનની ઘંટડીઓ, મહેમાનોની અવરજવર વગેરે કારણોથી ચિત્તની સ્થિરતામાં ભંગ ન થાય. આ માટે સ્વાધ્યાયનો ખંડ જુદો હોય અથવા પુસ્તકાલયમાં જો વાંચવાનું બની શકે તો વાચન વધારે સારું થશે અને વાંચેલું સારી રીતે યાદ રહેશે.

આધ્યાત્મિક વાચનમાં પુનરુક્તિરૂપી દોષ નથી. ઉત્તમ પ્રંથો જેટલી વાર વાંચીએ તેટલી વાર બે પ્રકારના લાભ થાય છે. પહેલા વાચનથી જે સમજમાં આવ્યું હતું તે બીજા વાચનથી પાકું થાય છે અને ફરી ફરી વાંચતી વખતે નવા નવા અર્થો સમજાય છે અને તેથી પોતાની દૃષ્ટિ અને સમજણ વિસ્તાર પામે છે, શાસ્ત્રકર્તા પ્રત્યે બહુમાન જાગે છે અને ચિત્ત પ્રસન્ન થાય છે માટે વધારે અગત્યનાં શાસ્ત્રોનો સ્વાધ્યાય અનેક વાર કરવો જોઈએ.

#### સ્વાધ્યાય માટેના ગ્રંથોની પસંદગી

આત્માની ઉન્નતિ અર્થે સ્વાઘ્યાયરૂપી તપમાં જોડાવાનું છે, તેથી સાઘકે, ત્રાંથોની પસંદગી કરતી વખતે વિશાળ અને સર્વતોમુખી દૃષ્ટિ સહિત નીચેના મુદ્દાઓ ખાસ લક્ષમાં રાખવા :

- (૧) વૈરાગ્ય અને ઉપશમને પોષક હોય.
- (૨) વીતરાગતાનું જેમાં માહાત્મ્ય વર્ણવ્યું હોય.
- (૩) મતમતાંતરનો આગ્રહ છોડાવે અને વાદવિવાદમાંથી મુક્ત કરાવે તેવા હોય.
- (૪) આત્માર્થ-આરાધનાની દૃષ્ટિ દૃઢ કરાવે તેવા હોય.
- (પ) સંસારી જીવોને દીર્ઘ કાળથી કોઠે પડી ગયેલા એવા સ્વચ્છંદ અને પ્રમાદનો નિષેઘ કરી નિરંતર આત્મજાગૃતિની પ્રેરણા આપનાર હોય.
- (ક) સાધકને શાંતરસમાં રુચિ ઉત્પન્ન કરાવી, તેમાં જ દૃઢપણે બુદ્ધિને સ્થિર કરાવી, ચિત્તની ચંચળતાના કારણભૂત એવા આરંભ-પરિગ્રહનું અલ્પત્વ કરવા માટેની આજ્ઞા આપવાવાળા.
- (૭) સાધકમાં રહેલા અનેકવિધ દોષોનું નિરૂપણ કરી સાધકને દોષોનું સ્પષ્ટપણે દર્શન કરાવનારા.
- (૮) વસ્તુસ્વરૂપને યથાથપણે દર્શાવી સંશયાદિ ર્અનેક દોષોને ટાળી જ્ઞાનને નિર્મળ કરનારા અને મોક્ષમાર્ગમાં સાધકને સ્થિરતા ઊપજે તેવાં સત્સાધનોનો સ્પષ્ટ નિર્દેશ કરનારા.
  - આવા ગુણોથી અલંકૃત ઉપદેશ જે શાસ્ત્રોમાં આપવામાં આવ્યો હોય

તેવાં શાસ્ત્રોની પસંદગી સ્વાધ્યાય માટે કરવી હિતાવહ છે.

(૨) લેખિત સ્વાધ્યાય : જેમને ઑફિસે, દુકાને ને નોકરીએ જવાનું છે તેમણે એક નાની પૉકેટ-સાઇઝની' ડાયરી રાખવી જોઈએ. આ ડાયરીમાં નાનાં નાનાં, સુંદર, મુખ્યપણે પદ્યાત્મક સદ્વચનોનો સંગ્રહ લખવો. જ્યારે જ્યારે ઘરની બહાર નીકળીએ ત્યારે બસ કે ટ્રેનની મુસાફરીમાં અથવા રિસેસમાં અથવા ઘરાકી ન હોય ત્યારે અથવા બીજા અવકાશના સમયે પોતાના મનને નવરું ન રાખતાં આ વચનોના વાચનમાં એવી રીતે જોડવું કે ઘીમે ઘીમે તે વચનો આપણને યાદ રહી જાય. આ પ્રકારે આવાં સદ્વચનો સ્મૃતિમાં રહેવાથી રાત્રે અંઘારામાં, ધ્યાન દરમિયાન અથવા આંખોનું તેજ ઘટી જાય તેવે સમયે આત્મચિંતન કરવામાં ઘણાં ઉપયોગી થઈ પડશે. આ રીતે સ્મૃતિમાં રાખેલાં વચનો સાઘકને નિરંતર જ્ઞાનાભ્યાસમાં અત્યંત ઉપયોગી થાય છે અને આત્મશુદ્ધિના પ્રયોજનમાં નિરંતર સાથીની ગરજ સારે છે.

ઉપરોક્ત વિધિથી જેમ નાની પૉકેટ ડાયરીમાં સ્મૃતિમાં રાખવા માટે વચનો લખ્યાં તે પ્રકારે મોટા પાયા ઉપર લેખિત સ્વાધ્યાય નિવૃત્તિનાં (૧/૨ કલાકથી વધારે એકસાથે) સમયમાં કરવાનો છે. આ માટે ત્રણસોથી ચારસો પાનાંનો એક ચોપડો અથવા રોજમેળની સાઇઝની પાકા પૂંઠાની નોટ વાપરવી સરળ પડશે. જેટલું વાંચીએ તેનાથી ચોથા ભાગનું પણ જો લખીએ તો જે સદ્વચનો લખ્યાં હોય તેનો ભાવ વધારે સ્પષ્ટપણે ભાસે છે અને તેથી સમજવામાં, સ્મરણમાં રાખવામાં અને મનન કરવામાં વધારે અનુકૂળતા રહે છે. ઘીમે ધીમે બોલતાં બોલતાં જો લેખિત સ્વાધ્યાય કરવામાં આવે તો હાથ, આંખો, જીભ, કાન અને ચિત્ત એમ શરીરનાં પાંચ અંગો એકીસાથે સાધનામાં જોડાશે અને આમ લખેલાં વચનોનો ધનિષ્ઠ અને સર્વતોમુખી પરિચય થતાં સાધકને જ્ઞાનાર્જનમાં સુવિધાપૂર્વક સફળતા સાંપડશે.

આ ઉપરોક્ત પ્રકારની સ્વાઘ્યાય-પદ્ધતિ જ્યારે આત્મસાઘનાના અંગરૂપે જ બનાવી લેવામાં આવશે ત્યારે તેનાથી થતા લાભનો સાઘકને પોતાને જ અનુભવ થશે અને સાઘનાનું એ અંગ તેને માટે એક દૈનિકચર્યાનો વિષય થઈ જશે.

(૩) પરિવર્તનારૂપી સ્વાધ્યાય : સ્વાધ્યાયનો આ પ્રકાર આમ્નાય અથવા ઘોષણા નામથી પણ ઓળખાય છે. વાચન અથવા લેખન દરમિયાન જ્યારે થાકી જઈએ ત્યારે અથવા ધ્યાનમાં ચિત્તની એકાગ્રતા ન થાય તેવે વખતે સ્વાધ્યાયનો આ પ્રકાર ખાસ ઉપયોગી થઈ પડશે.

આ પ્રકારના સ્વાઘ્યાયમાં જ્ઞાન-ઘ્યાન-તપ વૈરાગ્ય-ભક્તિ આદિ અઘ્યાત્મસાધનાનાં વિવિધ અંગોમાં પ્રેરણારૂપ થાય તેવાં સદ્વચનોનું ઉચ્ચારણ કરવાનું હોય છે. તે ઉચ્ચારણ સ્પષ્ટ શબ્દોમાં એવી રીતે કરવું જોઈએ કે તેથી ઉત્પન્ન થતો ઘ્વનિ પોતે પણ સાંભળી શકે અને આજુબાજુના સાઘકો પણ સાંભળી શકે. તાત્પર્ય કે તે ઉચ્ચારણ નહિ બહુ ઊંચા અને નહિ બહુ નીચા એવા સ્વરમાં હોવું જોઈએ.

આ પ્રકારનો અભ્યાસ, સામાન્ય સાધકથી, જ્યારે પોતે તીર્થયાત્રા કે સત્સંગની ઘનિષ્ઠ સાધના માટે નિવૃત્તિક્ષેત્રમાં ગયો હોય ત્યારે સારી રીતે બની શકે છે. આ સ્વાધ્યાય પોતે એકલો કરી શકે કે પોતાના સહ-સાધકો સાથે પણ કરી શકે. આ પ્રકારના સ્વાધ્યાયનો જેણે થોડા મહિનાઓ સુધી સારી રીતે અભ્યાસ કર્યો છે તેને ચિત્તની નિર્મળતા સહિત ક્વચિત્ રોમાંચ, ક્વચિત્ અશ્રુપાત, ક્વચિત્ ગદ્ગદતા અને ક્વચિત્ ભાવાવેશનો અનુભવ થાય છે જે તેના જીવનને ચિત્તપ્રસન્નતાથી અને સાત્ત્વિક રસાનંદથી તરબોળ કરી દે છે.

#### સ્વાધ્યાયનું માહાત્મ્ય અને ફળ

અતિ પ્રાચીન કાલથી અત્યાર સુધી થયેલા સંતજનો, આચાર્યો અને ધર્મધૂરંઘરોએ, એકમત થઈને સ્વાધ્યાયને આત્મસાધનાના અભિન્ન, અત્યંત મહત્ત્વના અને અનિવાર્ય અંગ તરીકે સ્વીકાર્યો છે. સ્વાધ્યાય એ એક એવું તપ છે કે જેમાં અલ્ય અથવા નહિવત કષ્ટ છે અને જેમાં જઘન્ય, મધ્યમ કે ઉત્તમ કોઈ પણ કોટિના સાધકો સહેલાઈથી જોડાઈ શકે છે. જેને વાંચતાં ન કાવતું હોય તે અન્ય પાસેથી સાંભળીને તેનો અર્થ સમજી શકે છે. અને જેને સમજવામાં મુશ્કેલી પડે તેમ હોય તે વિશેષ જ્ઞાની પાસેથી ધીમે ધીમે અભ્યાસ કરવાથી સમજી શકે છે. સ્મૃતિ ઓછી છે તેથી અમને કાંઈ યાદ રહેતું નથી એવું બહાનું કાઢનારાઓને વ્યવહારજીવનની આંટીઘૂંટીવાળી અનેક બાબતો ખૂબ જ સારી રીતે યાદ રહી જાય છે. આમ બનવાનું કારણ એ જ છે કે તેઓએ સ્વાધ્યાયમાં પોતાની રુચિ કેળવી નથી અને અપૂર્વ પ્રેમથી સંતનાં વચનોનો અભ્યાસ કરવાનો ઉદ્યમ કર્યો નથી, નહિ તો નક્કી છે કે પોતાનું જ સહજ સ્વરૂપ સમજાવનારાં સીધાં, સાદાં, સરળ અને સુખશાંતિ ઉપજાવનારાં

સંતોનાં વચનામૃત તેમને અવશ્ય કરી સહેલાઈથી સમજાય.

આમ જ્યારે એક બાજુ સ્વાઘ્યાય અલ્પકષ્ટસાઘ્ય છે ત્યારે બીજી બાજુ તેનાં અનેક ઉત્તમોત્તમ ફળ એવાં છે કે તેમનું વર્શન ખરેખર કોઈ કરી શકે તેમ નથી.

આત્મસ્વરૂપનું જ્ઞાન કહો કે તત્ત્વનો યથાર્થ નિર્ણય કહો. હેય-જ્ઞેય-ઉપાદેયનું પરિજ્ઞાન કહો, જડ-ચેતનની ભિન્નતાનું ભાન કહો કે સતુ-અસતુની પૃથકૃતાનું ભેદવિજ્ઞાન (વિવેક) કહો, તે બધાની પ્રાપ્તિ સ્વાધ્યાયરૂપી તપનું યથાર્થ આરાધન કરવાથી જ થાય છે. આમ, આ મુખ્ય ફળ ઉપરાંત બીજા પણ અનેક લાભ સ્વાધ્યાયથી થાય છે જેવા કે –

- (૧) બૃદ્ધિ વધે છે.
- (૨) ચિત્તના ભાવોની શુદ્ધિ થાય છે.
- (૩) બાકીના બધા પ્રકારના બાહ્ય અને અભ્યંતર તપમાં પ્રવર્તવાની વિધિ અને ક્રમનું જ્ઞાન પણ આ સ્વાધ્યાયરૂપી તપ વડે જ પ્રાપ્ત થાય છે.
- (૪) જ્ઞાની-મહાત્માઓનાં વચનોમાં ચિત્ત લાગેલું રહે છે.
- (૫) લીધેલાં વ્રતોમાં દોષ (અતિચાર) લાગતા નથી.
- (૬) સંશયનો નાશ થાય છે.
- (૭) અજ્ઞાની પુરૂષોના ઉપદ્રવથી નિર્ભયતા ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૮) મોક્ષરૂપ પુરુષાર્થ સિવાયની અન્ય ઇચ્છાઓ ઘટી જવાથી મુમુક્ષુતા વર્ધમાન થાય છે, સંકલ્પ-વિકલ્પોનું મંદપણું થાય છે અને ચિત્તવૃત્તિ અંતર તરફ વળવાથી ધ્યાનનો અભ્યાસ સરળતાથી અને સફળતાપૂર્વક થઈ શકે છે. આવાં અનેકવિધ અને ઉત્કૃષ્ટ ફળોને આપનારા સ્વાધ્યાયમાં કયો સાધક

ઉદ્યમી નહિ થાય ?

### બીજા અધ્યાય 'સ્વાધ્યાય'નું

#### પરિશિષ્ટ

#### સ્વાધ્યાયનું સ્વરૂપ અને માહાત્મ્ય :

- (૧) ज्ञानभावनाऽऽलस्यत्यागः स्वाध्यायः । જ્ઞાનાર્જનમાં\* આળસનો ત્યાગ કરવો તે સ્વાધ્યાય છે.
- (२) वाचनापृच्छनानुप्रेक्षाम्नाय धर्मोपदेशाः । વાંચવું, સંશયના નિવારણ અર્થે વિનય સહિત પૂછવું, જાણેલા અર્થનું ફરી ફરી ચિંતન કરવું, સ્પષ્ટ ઉચ્ચારણ સહિત (શાસ્ત્રવચનોનું) બોલવું અને ધર્મનો ઉપદેશ કરવો એ પાંચ, સ્વાધ્યાયના પ્રકાર છે.
- (૩) परतितिनरपेक्षः दुष्टिविकल्पानां नाशनसमर्थः तत्त्वविनिश्चयहेतुः स्वाध्यायः ध्यानिसिद्धिकरः । સ્વાધ્યાયરૂપી તપ પરનિંદાથી નિરપેક્ષ હોય છે, ખોટા વિકલ્પોનો નાશ કરવામાં સમર્થ છે, तत्त्वोनो निर्शय કરવામાં કારણરૂપ છે અને ધ્યાનની સિદ્ધિ કરવાવાળું છે.
- (४) यः आत्मानं जानाति अशुचि शरीरात् तत्त्वतः भिन्नम् ज्ञायकरूपस्वरूपं स शास्त्रं जानाति सर्वम् । જે પોતાના આત્માને આ અપવિત્ર શરીરથી ખરેખર જુદો અને જ્ઞાયકરૂપે જાણે છે તે સર્વ શાસ્ત્રોને જાણે છે.
- (પ) ज्ञानमेकाप्रचित्तश्च स्थितः च स्थापयित परम् । श्रुतानि च अधीत्य, रतः श्रुतसमाधौ ॥ અધ્યયનથી જ્ઞાન અને ચિત્તની એકાગ્રતા પ્રાપ્ત થાય છે, પોતે ધર્મમાં સ્થિર થાય છે અને અન્યને પણ ધર્મમાં સ્થિર કરે છે. અનેક પ્રકારના શાસ્ત્રાધ્યયનથી તે શ્રુતસમાધિમાં સ્થિર થાય છે.
- (5) આત્મસ્વભાવની નિર્મળતા થવાને માટે મુમુક્ષુજીવે બે સાધન અવશ્ય કરીને સેવવા યોગ્ય છે, સત્શ્રુત અને સત્સમાગમ. શાંતરસનું જેમાં મુખ્યપશું છે, શાંતરસના હેતુએ જેનો સમસ્ત ઉપદેશ છે, સર્વે રસ શાંતરસગર્ભિત જેમાં વર્શવ્યા છે, એવાં શાસ્ત્રનો પરિચય તે સત્શ્રુતનો પરિચય છે.

<sup>\*</sup> જ્ઞાનપ્રાપ્તિની ભાવનામાં

સત્શ્રુતનો પરિચય જીવે અવશ્ય કરીને કર્તવ્ય છે. મળ, વિક્ષેપ અને પ્રમાદ તેમાં વારંવાર અંતરાય કરે છે, પણ જો નિશ્ચય કરી તેને અપરિચિત કરવાની પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તો તેમ થઈ શકે એમ છે. મુખ્ય અંતરાય હોય તો તે જીવનો અનિશ્ચય છે.

નિયમિતપણે નિત્ય સદ્પ્રંથનું વાચન તથા મનન રાખવું યોગ્ય છે.

- (૭) स्वाध्यायप्रवचनाभ्याम् न प्रमदितव्याम् । સ્વાધ્યાયમાં અને પ્રવચનમાં આળસ ન કરવી જોઈએ.
- (८) नापि अस्ति नापि च भविष्यति स्वाध्यायसमं तपः कर्म । स्वाध्यायना જેવું તપ હતું નહિ, છે નહિ કે થશે પણ નહિ.
- (৫) आहारनिद्राभयमैथुनं च

सामान्यमेतद् पशुभिर्नराणाम् । ज्ञानं हि तेषां अधिको विशेषः

ज्ञानेन हीनाः पशुभिः समानाः ॥ આહાર, નિદ્રા, ભય અને મૈથુન, આ ચાર પશુઓ તેમ જ મનુષ્યો બન્નેમાં સરખાં છે. માત્ર જ્ઞાન જ તેમનામાં વિશેષતાવાળું છે માટે જે જ્ઞાન વગરના છે તે પશુ સમાન છે.

- (૧૦) यत्पवित्रम् जगत्यस्मिन् विशुद्धयित जगत्त्रयी । येन तद् हि सतां सेव्यं श्रुतज्ञानं चतुर्विधम् ॥ આ લોકમાં જે અત્યંત પવિત્ર છે, ત્રણે લોકની વિશુદ્ધિનું જે કારણ તે તેવું આ ચાર પ્રકારનું\* સત્શાસ્ત્રનું જ્ઞાન સંતજનો વડે સેવનીય છે.
- (૧૧) न हिं ज्ञानेन सदृशम् पवित्रमिह विद्यते । જ્ઞાન સમાન પવિત્ર વસ્તુ આ જગતમાં અન્ય કોઈ નથી.
- (૧૨) देहोऽहं इति या बुद्धिः अविद्या सा प्रकीर्तिता । नाहं देहः चिदात्मेति बुद्धिः विद्येति भण्यते ॥ હું દેહ છું એવી બુદ્ધિ તે અવિદ્યા કહેવાય છે, હું ચૈતન્યસ્વરૂપી આત્મા છું, દેહ નથી; એવી બુદ્ધિ તે (સાચી) વિદ્યા છે.

<sup>\*</sup> આ ચાર પ્રકાર એટલે –

<sup>(</sup>૧) દ્રવ્યાનુયોગ–તત્ત્વનિરૂપકજ્ઞાન

<sup>(</sup>૨) ચરજ્ઞાનુયોગ-આચારસંબંધી જ્ઞાન

<sup>(</sup>૩) કરણાનુયોગ-કર્ય સિદ્ધાંતાદિનું જ્ઞાન

<sup>(</sup>૪) કથાનુયોગ-પૂર્વે થયેલા મહાત્માઓના જીવનચરિત્રાદિનું નિરૂપણ કરનારું જ્ઞાન.

(१.3) पापामयौषधं शास्त्रं शास्त्रं पुण्यनिबंधनम्
चक्षुः सर्वत्रगं शास्त्रं शास्त्रं सर्वार्थसाधनम् ।
तस्मात्सदैव धर्मार्थी शास्त्रयत्नः प्रशस्यते
लोके महान्धकारेऽस्मिन् शास्त्रलोकः प्रवर्तकः ॥
शास्त्र पाप३पी रोगनुं औषध छे,
शास्त्र पुष्ट्य उपार्छन धवानुं अरुष छे,
शास्त्र सर्वने छ्यावनार उत्तम यक्षु छे,
शास्त्र सर्व हेतुओने सिद्ध इरनार साधन छे,

માટે ઘર્મી જીવે નિરંતર શાસ્ત્રમાં યત્ન કરવો શ્રેયસ્કર છે. મોહરૂપી અંઘકારવાળા આ લોકમાં શાસ્ત્રરૂપી પ્રકાશ જ પથપ્રદર્શક છે.

- (૧૪) यः शास्त्रविधिमुत्सुज्य वर्तते कामकारतः ।

  न स सिद्धिमवाप्नोति न सुखं न परागतिम् ॥

  જे शास्त्रोक्त विधिने છોડી દઈને સ્વચ્છંદપૂર્વક વર્તે છે તેને સુખ, સિદ્ધિ
  કે ઉત્તમ ગતિની પ્રાપ્તિ થતી નથી.
- (૧૫) शास्त्रे पुरस्कृते तस्मात् बीतरागः पुरस्कृतः । पुरस्कृते पुनः तस्मिन् नियमात् सर्वसिद्धयः ॥ શાस्त्रने मान्य કરવાથી વીતરાગ (ભગવંતો) मान्य થાય છે અને વીતરાગ (ભગવંતો) માન્ય થવાથી સર્વ પ્રકારની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે.
- (૧૬) स्वाध्यायाद्धयानमध्यास्तां ध्यानात्स्वाध्यायमामनेत् । ध्यानस्वाध्यायसंपत्या परमात्मा प्रकाशते ॥ સ્વાધ્યાય કરતાં કરતાં ધ્યાનમાં આવવું જોઈએ અને ધ્યાન (માં મન ન રહેતાં તે)માંથી સ્વાધ્યાયમાં આવવું જોઈએ. ધ્યાન અને સ્વાધ્યાયરૂપી સંપત્તિથી પરમાત્મા પ્રકાશિત થાય છે.
- (૧૭) हेयोपादेय विज्ञानं न चेद् व्यर्थः श्रमः श्रुतौ ॥ છોડવા યોગ્ય અને ગ્રહણ કરવા યોગ્ય (વસ્તુઓ)નું પરિજ્ઞાન ન થાય તો શાસ્ત્રાધ્યયનનો શ્રમ નિષ્ફળ છે.
- (૧૮) यथोदकेन वस्त्रस्य मिलनस्व विशोधनम् । रागादि-दोष-दुष्टस्य शास्त्रेण मनसस्तथा ॥ જે પ્રકારે મેલું કપડું પાણીથી સ્વચ્છ થાય છે તે પ્રકારે રાગ (દ્વેષ-અજ્ઞાન) આદિ દોષોથી મેલું થયેલું મન શાસ્ત્રથી સ્વચ્છ (દોષરહિત) થાય છે.

- (૧૯) विद्याफलं स्यात् असतां निवृत्तिः । અસત્યોથી નિવૃત્ત થવું તે જ સાચી વિદ્યાનું ફળ છે.
- (२०) हेयं हि कर्म रागादि तत्कार्यं च विवेकिनः ।

  उपादेयं परं ज्योतिः उपयोगैकलक्षणं ॥

  विवेडी पुरुषने डर्म (अहंभुद्धि) अने तेनुं इण रागाहि लावो हेय
  (छोडवा योज्य छे) अने परमक्रयोतिस्वरूप यैतन्य सक्षणवाणो आत्मा
  क अहल इरवा योज्य छे
- (२१) पुस्तकस्था तु या विद्या परहस्ते गतं धनम् । कार्यकाले समुत्पन्ने न सा विद्या न तद्धनम् ॥ જરૂરત પડ્યે (આપણા) જે પૈસા બીજા પાસે હોય અને (આપણું) જે જ્ઞાન પોથીગત હોય તે પૈસા અને તે જ્ઞાન ન હોવા બરાબર છે.
- (૨૨) The end of all knowledge should be virtuous action. સાચી વિદ્યાનું અંતિમ લક્ષ્ય સત્કર્મ કરવું તે છે.
- (૨૩) Knowledge is proud in that it has learnt a lot; Wisdom is humble in that it does not know much. વિદ્વત્તાને અભિમાન છે કે તેણે બહુ શીખી લીઘું, જ્ઞાન નમ્ર છે (કારણ કે) તે અધિક નથી જાણતું.
- (२४) शास्त्राद् गुरोः सधमिदः ज्ञानमुत्पाद्य चात्मनः । तस्यावलम्बनं कृत्या तिष्ठ मुश्चान्यसंगति ॥ શાસ્त्रोनुं भनन કરીને, સદ્ગુરુના ઉપદેશથી કે સહધર્મીઓના સત્સંગથી પોતાના આત્માનું સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને તેનું જ અવલંબન લેવું, તેનું જ મનન-ચિંતન કરવું અને અન્ય વસ્તુઓનો સંગ છોડવો.
- (२५) सुप्त एष बहुमोहनिद्रया दीर्घकालमिवरामया जनः । शास्त्रमेतदिधगम्य साम्प्रतं सुप्रबोध इह जायतामिति ॥ આ માનવ દીર્ધકાળથી નિરંતર મોહરૂપી નિદ્રાને લીધે સૂઈ ગયો છે. હવે તો તેણે અધ્યાત્મશાસ્ત્રો જાણવાં જોઈએ અને આત્મજ્ઞાન પ્રગટ કરવું જોઈએ.
- (२५) ज्ञान समान न आन, जगतमें सुखको कारन इहि परमामृत जन्मजरामृतु रोग निवारन ॥ જગતમાં જ્ઞાન જેવું સુખપ્રાપ્તિનું બીજું એક પણ કારણ નથી; જન્મ-જરા-મરણ અને રોગને નિવારવા માટે જ્ઞાન જ પરમ અમૃત છે.

- (२७) ज्ञानेन वासितो ज्ञाने नाज्ञानेऽसौ कदाचन । यतस्ततो मितः कार्या ज्ञाने शुद्धिं विधित्सुभिः ॥ જ્ञानधी સંસ્કારિત થયેલો જીવ જ્ઞાનમાં પ્રવૃત્ત થાય છે, અજ્ઞાનમાં કદાચિત્ નહિ. તેથી શુદ્ધિની ઇચ્છાવાળાઓએ જ્ઞાનમાં–જ્ઞાનની આરાધનામાં–બુદ્ધિ લગાવવી જોઈએ.
- (२८) प्रबोधाय विवेकाय हिताय प्रशमाय च । सम्यक्तत्त्वोपदेशाय सतां सूक्ति प्रवर्तते ॥ સત્પુરુષોનો ઉપદેશ પ્રકૃષ્ટપણે આત્મજ્ઞાન થવા માટે, વિવેક ઉત્પન્ન થવા માટે, કલ્યાણ માટે, ક્રોઘાદિ શાંત થવા માટે અને સમ્યક્ તત્ત્વોનો બોધ થવા માટે હોય છે.
- (२८) स्वाध्यायात् इष्टदेवतासंप्रयोगः । स्वाध्याय वडे ઇष्टदेवनो साक्षात्कार थाय छे.
- (30) ज्ञानेन ध्यानिसद्धिः ध्यानात् सर्वकर्मनिर्जरणम् । निर्जरणफलं मोक्षः ज्ञानाभ्यासं ततः कुर्यात् ॥ ज्ञानधी ध्याननी सिद्धि थाय છે. ધ્યાનથી સર્વ કર્મો ખરી પડે છે, સર્વ કર્મો (આત્મામાંથી) ખરી જવાથી મોક્ષ થાય છે માટે જ્ઞાનનો અભ્યાસ કરવો જોઈએ.
- (૩૧) ઋ સર્વોત્કૃષ્ટ ભૂમિકા પર્યંતમાં શ્રુતજ્ઞાન (જ્ઞાની પુરુષનાં વચનો)નું અવલંબન જે જે વખતે મંદ પડે છે, તે તે વખતે કંઈ કંઈ ચપળપશું સત્પુરુષો પણ પામી જાય છે, તો પછી સામાન્ય મુમુશ્રુ જીવો કે જેને વિપરીત સમાગમ, વિપરીત શ્રુતાદિ અવલંબન રહ્યાં છે તેને વારંવાર વિશેષ વિશેષ ચપળપશું થવા યોગ્ય છે.

એમ છે તો પણ જે મુમુક્ષુઓ સત્સમાગમ, સદાચાર અને સત્શાસ્ત્રવિચારરૂપ અવલંબનમાં દૃઢ નિવાસ કરે છે, તેને સર્વોત્કૃષ્ટ ભૂમિકા પર્યંત પહોંચવું કઠણ નથી; કઠણ છતાં પણ કઠણ નથી.

ब ઇન્દ્રિયનિગ્રહના અભ્યાસપૂર્વક એ સત્શ્રુત સેવવા યોગ્ય છે. એ ફળ અલૌકિક છે, અમૃત છે.

(૩૨) अनेक संशयोच्छेदी परोक्षार्थस्य दर्शकम् । सर्वस्य लोचनं शास्त्रं यस्य नास्त्यन्ध एव सः ॥ અનેક સંશયોને છેદનાર, પરોક્ષ પદાર્થોને દર્શાવનાર અને સૌના નેત્ર (સમાન) શાસ્ત્ર છે. જેને તે (શાસ્ત્રરૂપી નેત્ર) નથી તે અંધ જ છે.

### અધ્યાય ત્રીજો

# ગુણજિજ્ઞાસા

### ભૂમિકા :

આગળના બે અધ્યાયોમાં આપશે સત્સંગ અને સ્વાધ્યાયરૂપી બે સાધનોનો વિચાર કર્યો. આ બે સત્સાધનોની જેમણે પોતાના જીવનમાં નિષ્ઠાપૂર્વક આરાધના કરી હોય તેવા સાધકોને પોતાના જીવનમાં અનેક સદ્દગુણોનો આવિર્ભાવ થતો હોય એમ અનુભવમાં આવે છે. કારણ કે તે બન્ને સત્સાધનોનું સ્વરૂપ જ એવું છે કે તેમની આરાધના કરતી વખતે અમુક નિયમોનું પાલન કરવું પડે છે અને સારી ટેવો પાડીને જીવનને શિસ્તબદ્ધ બનાવવું પડે છે. વળી આ ઉપરાંત જેમના સાન્નિધ્યમાં રહીને સત્સંગ-સ્વાધ્યાયની આરાધના કરવામાં આવે છે તેમના ઉદાત્ત અને વિશુદ્ધ વ્યક્તિત્વની છાપ વિવેકી સાધકના જીવન ઉપર પડ્યા વિના રહેતી નથી, અને તેથી સદ્દ્ગુણોનો સંચાર તેના જીવનમાં સહેજે થવા લાગે છે.

આ પ્રમાણે જોકે, ગુણ પ્રાગટ્યની પ્રક્રિયા સાધકના જીવનમાં થવા લાગે છે તોપણ શુદ્ધ આત્મજ્ઞાનઘારણા માટેની પાત્રતા માત્ર આટલાથી જ સંપ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી. તથારૂપ પાત્રતા પ્રગટ કરવા માટે એક સુનિશ્ચિત અને સુસંકલિત સદ્દ્વુણગ્રાહકતાના કાર્યક્રમને અંગીકાર કરવો રહ્યો અને પોતાના સર્વ પ્રયત્નોથી તેની સિદ્ધિ કરવી રહી.

નિજદોષોની સ્વીકૃતિ : આવા સદ્ગુણો જીવનમાં પ્રગટાવવા માટેના યત્નની પહેલી ભૂમિકામાં સાઘક માટે એ જરૂરી છે કે, તે ગુણોના પ્રતિસ્પર્ધી એવા દોષો પોતામાં છે તેનો તેને સ્પષ્ટ ખ્યાલ હોય. વળી તે દોષો ત્વરાથી અને સંપૂર્ણપણે કાઢવા એમાં જ મારું કલ્યાણ છે એમ જ્યારે અંતરમાં ભાસે અને એ દોષો આંખમાં પડેલી કાંકરી કે પગમાં વાગેલા કાંટાની જેમ ખૂંચે ત્યારે જ તે કાઢવાનો યથાયોગ્ય પ્રયત્ન બની શકશે, નહિતર શિથિલતા અને પ્રમાદને લીધે યોગ્ય સફળતા મળશે નહિ.

આ પ્રમાણે જ્યારે નિજ દોષોની સ્વીકૃતિથી સાધક જીવને અત્યંત પશ્ચાત્તાપ થાય છે અને પોતાની લઘુતાનો અને અઘમદશાનો ખ્યાલ આવે છે ત્યારે જ તેના જીવનમાં તે દોષોને ઉખાડીને ફેંકી દેવાનો પુરુષાર્થ ઊમટી પડે છે જેમ કે :

> बुरा देखने मैं गया, बुरा न मिलिया कोई । जो खोजूं दिल आपका मौंसे बुरा न कोई ॥ અधमाधम अधिडो पतित, सडण જગतमां હુंय; એ निश्चय આવ્યા વિના, साधन કરશે શુંય ?

'માનવ' અને 'સદ્દ્ગૃહસ્થ'ની ભૂમિકા : હવે વિઘેયાત્મક વિઘિથી ગુણગ્રાહકતાની સાઘનાના ક્રમનો વિચાર કરીએ તો ત્યાં પ્રથમ ભૂમિકાને 'માનવતા'ની ભૂમિકા અને તેથી કાંઈક આગળ વઘીને 'સદ્દ્ગૃહસ્થ'ની ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરવાની છે, એમ કહી શકાય. આ બન્ને ભૂમિકાઓમાં સામાન્યપણે જે ગુણોનો વિકાસ કરવાનો છે તેમાં મુખ્યત્વે નીચેના ગુણોનો સમાવેશ થાય છે :

- [૧] કોઈ પણ જીવનું કોઈ પણ રીતે બૂરું ઇચ્છવું નહિ.
- [૨] **સમાજ અને ધર્મ**ઃ બન્ને દૃષ્ટિકોણથી જોતાં જેનો સામાન્યપણે નિષેઘ કરવામાં આવ્યો હોય તેવાં ખરાબ વ્યસનો છોડી દેવાં જેમ કે જુગાર, દારૂ પીવો, પરસ્ત્રીગમન કરવું વગેરે.
- [3] વિશ્વાસઘાત ન કરવો.
- [૪] વ્યાવહારિક જીવનમાં સામાન્યપણે સત્યનિષ્ઠા પાળવી; જેમ કે કોઈને વચન આપ્યું હોય તો તે આપ્યા પછી ફરી ન જવું.
- [પ] જેના વિના ચાલી શકે છે એવા માંસાદિકનો આહાર કદાપિ ન લેવો, કારણ કે તે સ્થૂળ હિંસાનું કારણ છે અને અન્ય મૂક પ્રાણીઓના ઘાત વગર તેની પ્રાપ્તિ થતી નથી.
- [۶] જ્યારે પોતાને મોકો મળે ત્યારે તન, મન અને ધનથી અન્યનો ઉપકાર કરવાની વૃત્તિ રાખવી.
- [૭] પોતાનો પોશાક સ્વચ્છ પરંતુ સાદો રાખવો.
- [૮] હિસાબ કરવામાં સામી વ્યક્તિને છેતરવી નહિ ઇત્યાદિ.

આ પ્રમાણે સામાન્ય જીવનસુધારણાને પ્રાપ્ત કરીને જ્યારે લક્ષપૂર્વક આત્માર્થીના કે મુમુક્ષુના ગુણોને પ્રાપ્ત કરવા તરફ સાધકજીવ વળે છે ત્યારે તેને માટે સત્સંગનો યોગ અને તત્ત્વગ્રહણની જિજ્ઞાસા જરૂરી બની જાય છે. જો તથારૂપ યોગ અને વર્તન નહિ હોય અને સાધક માત્ર પોતાના સામાન્ય બળ ઉપર જ આધાર રાખીને આગળ વધશે તો તે અમુક અંશે દૈવી સંપત્તિ, સાત્ત્વિક ગુણો કે શુભ ભાવની ભૂમિકા સુધી પહોંચી શકશે ખરો પરંતુ તે લૌકિક ગુણોને પહોંચીને જે અલૌકિક ગુણ-નિજાત્મદૃષ્ટિ — શુદ્ધ દૃષ્ટિ — ગુણાતીત દૃષ્ટિ — પ્રાપ્ત કરવાની છે તેનાથી વંચિત રહી જશે, અને જો આમ થશે તો અજ્ઞાન, અવિદ્યા કે મોહપ્રંથિને છેદવાનું તેના જીવનું લક્ષ્ય સિદ્ધ થશે નહિ. જે ગુણોને સંપત્ર કરતાં વિવેકી સાધકને છ માસ લાગવા યોગ્ય છે તે જ કાર્ય તે સાધકને સત્સંગના યોગમાં દોઢથી બે માસમાં સિદ્ધ થઈ શકે એવું અલૌકિક માહાત્મ્ય સત્સંગનું છે; જેના યોગમાં વગર કહ્યે અને વગર શીખવ્યે પણ ગુણોની યાદ સાધકને આવ્યા જ કરે છે. આ ઉપરથી એમ નક્કી થયું કે પોતાના કાર્યને સફળતાથી, સહેલાઈથી, ત્વરાથી અને તત્ત્વદૃષ્ટિસહિત સફળ બનાવવા માટે સામાન્ય સાધકને આત્માનુભવી સંતની તેટલી જ જરૂર છે જેટલી બગીચાને માળીની છે અથવા ખેતરને રખેવાળની છે.

## જિજ્ઞાસુના સામાન્ય ગુણોની ગણના

મુમુક્ષુને માટે જે વધારે ઉપયોગી છે તેવા ગુણોને પ્રાપ્ત કરવાની વિધિનું વિવરણ કરીએ તે પહેલાં કંઈક વિસ્તારથી મુમુક્ષુને ઉપયોગી સામાન્ય ગુણો ઉપર એક દૃષ્ટિપાત કરી જઈએ.

|      | <u>.</u>             |               |                      |
|------|----------------------|---------------|----------------------|
| (૧)  | વિનય                 | (૧૩)          | મધ્યસ્થતા            |
| (٤)  | શાંતપશું             | (૧૪)          | વિશાળ દૃષ્ટિ         |
| (3)  | સરળતા                | (૧૫)          | મૈત્રી               |
| (8)  | સાદાઈ                | (q <i>s</i> ) | બ્રહ્મચર્યમાં પ્રીતિ |
| (૫)  | સંતોષ                | (૧૭)          | સેવાવૃત્તિ           |
| (۶)  | જાગૃતિ               | (१८)          | પરમાત્માની ભક્તિ     |
| (૭)  | ગુણગ્રાહકતા          | (૧૯)          | ગુરુભક્તિ            |
| (८)  | દયા                  | (૨૦)          | નિર્વ્યસનતા          |
| (૯)  | ધૈર્ય                | (૨૧)          | સત્યપ્રિયતા          |
|      | અચંચળતા              | (૨૨)          | નિઃસ્વાર્થભાવ        |
|      | જીવમાત્રમાં સમદૃષ્ટિ | (૨૩)          | અભ્યાસમાં રસ         |
| (૧૨) | પરોપકારવૃત્તિ        | (२४)          | તત્ત્વગ્રાહી દૃષ્ટિ  |

| (૨૫) | અલ્પાહારીપશું       | (૩૩) | નિંદાત્યાગ       |
|------|---------------------|------|------------------|
| (૨૬) | અલ્પનિદ્રાપશું      | (૪૬) | નિયમિતતા         |
| (૨૭) | 'સ્વ'સુધારની વૃત્તિ | (૩૫) | સદાચારમાં નિષ્ઠા |
| (૨૮) | વાશીનો સંયમ         | (૨૬) | ઉદારતા           |
| (૨૯) | અલ્પારંભીપશું       | (૩૭) | વાત્સલ્ય         |
| (30) | સત્સંગમાં પ્રીતિ    | (૩૮) | શ્રદ્ધા          |
| (૩૧) | સાધનામાં નિષ્ઠા     | (૩૯) | અડગ નિર્ધાર      |
| (૩૨) | એકાંતપ્રિયતા        |      |                  |

ઉપરોક્ત ગુણોને કંઈક વિસ્તારથી કહેવાનું પ્રયોજન એ છે કે પોતાની શક્તિ, પોતાની યોગ્યતા અને પોતાના સંજોગોનો વિવેકપૂર્વક વિચાર કરી તેમાંથી જે ગુણોની સાધના થઈ શકે તેમ હોય તે ગુણોની સાધનામાં સાધકે તુરત જ લાગી જવું જેથી સન્માર્ગ વિષેની પોતાની યોગ્યતા વધવા લાગે અને મહાત્માઓનો બોધ પોતાના જીવનમાં ઊતરી શકે.

## મોક્ષમાર્ગમાં વિશિષ્ટ ઉપકારી ગુણોની સાધના

જેવો મારો આત્મા છે તેવો જ મૂળસ્વરૂપે સર્વ જીવોનો આત્મા છે એવો ભાવ જેના અંતરમાં સુનિશ્ચિત થયો હોય તે સાધક એમ વિચારે છે કે જેમ મને દુઃખ ગમતું નથી તેમ અન્ય જીવોને પણ દુઃખ ગમતું નથી તેથી પોતા પ્રત્યે જે પ્રકારનો વ્યવહાર અન્ય પાસેથી ઇચ્છે છે તેવો જ વ્યવહાર અન્ય પ્રત્યે પણ તે આદરે છે અને આમ જ્યારે જીવનમાં બને છે ત્યારે ક્રમે કરીને સાધકના જીવનમાં ''आत्मवत् सर्व भूतेषु''ની ભાવના સાકાર થવા લાગે છે અને જેટલા પ્રમાણમાં તેની જાગૃતિ હશે તેટલા પ્રમાણમાં તેને જગતના સર્વ જીવો પ્રત્યે મૈત્રીભાવ અર્થાત્ નિર્વેરબુદ્ધિ પ્રગટ થશે.

જેની પાસે જે વસ્તુ હોય તેની પાસેથી તે વસ્તુ મળી શકે છે એ ન્યાયને અનુસરીને પોતાને જે ઇષ્ટ છે તેવા પરમાર્થસાધક સદ્ગુણો જેમનામાં પ્રગટ્યા હોય તેવા ગુણીજનો અને સંતોનો સમાગમ સેવવો, તેમના ગુણોને અંતરથી અનુમોદવા, તેમનો પોતાના તન, મન, ધન અને સર્વસ્વથી સત્કાર કરવો, તેમનું બહુમાન કરવું, ભક્તિ કરવી અને પ્રાંતે તેઓના સદ્ગુણ પોતાના જીવનમાં ઉતારવાનો નિરંતર ઉદ્યમ કરવો તે વિશાળ દૃષ્ટિથી ગુણપ્રમોદ નામના મુમુક્ષુના લક્ષણની સાધના છે, જે સાધવાથી ક્રમે કરીને સાધક પણ તે તે

સંતના જેવો જ ઉદાત્ત વ્યક્તિત્વવાળો થઈ જાય છે.

જુદા જુદા મનુષ્યોને અને પશુઓને જુદાં જુદાં કર્મોનો સંયોગ છે. કોઈકને ધનનું, કોઈને કુટુંબનું, કોઈકને શરીરનું, કોઈકને ભૂખનું, કોઈકને તરસનું, કોઈકને અપયશનું, કોઈકને પુત્રિવયોગનું, તો કોઈકને વળી અન્ય પ્રકારનું દુઃખ દેખાય છે. તે દુઃખી જીવોને જોઈને તેમને થતાં દુઃખથી જેનું મન દ્રવિત થઈ જાય છે અને તેમનાં દુઃખોને દૂર કરવાની ભાવનાથી જે જીવ યથાશક્તિ અને યથાપદવી તેમને મદદ કરે છે તેવા તે તે સાધકને 'કરુણા' નામનો ગુણ પ્રગટે છે. પોતાના આત્માને અજ્ઞાનથી બચાવી સાચા જ્ઞાન-વૈરાગ્ય-ધ્યાન વડે પોતાના આત્માનો ઉદ્ધાર કરવાની ભાવના તેને પરમ કરુણા કહીએ છીએ.

આ કળિયુગની અંદર સાચા સાધક જીવો પ્રમાણમાં થોડા જ છે. સત્યની અને ધર્મની ભાવનાથી સર્વથા વિમુખ એવા દયાપાત્ર જીવો ધર્મને માત્ર ધતિંગ અથવા અંધશ્રદ્ધાનો વિષય માની તેનાથી વંચિત રહી જાય છે અને અજ્ઞાન તથા વિષયભોગમાં રહી મનષ્યજીવનને પશની જેમ જીવી જાય છે. આવા મનુષ્યજીવોની સંખ્યા વર્તમાનમાં બહુ જ મોટી છે. કેટલાક જીવો આટલેથી જ ન અટકતાં ધર્મપ્રેમી જીવોનો અનાદર કરી ક્રૂરતાથી તેમની સાથે વર્તાવ કરે છે અને વર્તમાન તેમ જ પૂર્વકાલના ધર્માત્માઓનો તથા તેમનાં સત્યાર્થ વચનામૃતોનો વિરોધ કરી પોતાની દુર્જનતા પ્રગટપણે વ્યક્ત કરે છે. વળી બીજા કેટલાક જીવો પોતાને મુમુક્ષ-સાધક-આત્માર્થી કહે છે તેઓ પણ એકાંત-હઠાગ્રહથી અથવા વ્યક્તિરાગ કે દૃષ્ટિરાગથી અથવા સતુની આરાધના કરવાની પાત્રતાની ઊણપને લીધે સાચા મોક્ષમાર્ગમાં નહિ પ્રવર્તતાં વારસાગત ધર્મ. સંપ્રદાય કે કોઈકના માત્ર બાહ્યત્યાગ અથવા શબ્દજ્ઞાનથી અંજાઈ જઈને તેમાં જ રાચે છે અને પોતાને સાચા મુમુક્ષુ માને છે. આવા અનેક પ્રકારના જીવોનો પ્રસંગ થતાં પણ જીવોનું કર્માધીનપણું જાણીને તેઓના પ્રતિબંધને વિસારીને. અદ્વેષભાવથી આત્મકલ્યાલની સાધનામાં લાગી રહેવં તેને મધ્યસ્થતાની ભાવના કહે છે.

આમ આ ચાર પ્રકારની ભાવનાઓથી પોતાના જીવનને સુશોભિત કરનાર ગમે તે કક્ષાનો સાધક તે તે ભાવનાઓથી અવશ્ય પોતાને મોક્ષમાર્ગમાં આગળ ધપાવે છે.

જ્યાં સુધી, ક્રોધાદિ ભાવો સાધકમાં મંદતા ન પામે ત્યાં સુધી તેના

આત્માની વિશુદ્ધિ થતી નથી. જેમ ખારી ભૂમિમાં બીજ વાવવાથી તે ઊગતું નથી પરંતુ બળી જવાથી તે નિર્શ્યકપણાને પામે છે તેમ વિશુદ્ધિ વિનાના સાધકના આત્મામાં સંતપુરુષોની વાણીરૂપ બીજ નિર્શ્યકપણાને પામે છે અર્થાત્ બોધ પરિણામ પામતો નથી. આ સિદ્ધાંતને લક્ષમાં રાખીને પૂર્વે મહાત્માઓએ સાધકને વિવિધ ગુણો સેવવા પ્રત્યે પ્રેરણા કરી છે.

પાંચ ઇન્દ્રિયોના ભોગના પદાર્થોનું માહાત્મ્ય અંતરમાં ઘટાડી તે તે અસત્-પ્રસંગોના અપરિચયનો અભ્યાસ કરવાથી વિષય-લોલુપતાની માત્રા ઘીમે ઘટે છે. આવો અભ્યાસ કરવા માટે સત્સંગ-સત્સાઘન અર્થે જ્યાં સાદાઈથી જીવન જીવવાનું હોય તેવા સ્થાનમાં થોડા થોડા દિવસ રહેવાનો નિયમ રાખવો, જેથી ક્રમે કરીને વિષયલોલુપતાનો અપરિચય થઈ શકે.

વિનય ગુણની આરાધનાને મોક્ષમાર્ગમાં પ્રથમથી જ અનિવાર્ય કહી છે. પ્રજ્ઞાવંત શાસ્ત્રકારોએ આઠ પ્રકારના અભિમાનને (કુળના-જાતિના-જ્ઞાનના-પૂજાના -બળના-ૠુદ્ધિના-તપના-શરીરના) નિરંતર છોડવા માટે ઉદ્યમી રહેવાની સાધકને આજ્ઞા કરી છે. લૌકિક વિદ્યા પ્રાપ્ત કરવા માટે પણ વિનયી થવું પડે છે તો પરમ અલૌકિક એવી આ અધ્યાત્મવિદ્યા મેળવવા માટે વિનયગુણની વિશિષ્ટ આરાધના કરવી પડે તે સહેજે સમજી શકાય તેવી વાત છે. વિનયગુણની આરાધનામાં પૂર્વે થયેલા પરમપુરુષોનું અને સંત-મહાત્માઓનું સ્મરણ અને તેમણે પ્રાપ્ત કરેલો લોકોત્તર અધ્યાત્મવિકાસ સાધકને ખૂબ ઉપયોગી છે કારણ કે ભગવાનશ્રી ૠષભદેવ, શ્રીરામ, શ્રીમહાવીર, મહાત્મા બુદ્ધ, શ્રીમદ્ શંકરાચાર્ય, શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર વગેરેને સંભારતાં પોતાની તુચ્છતાનો-અલ્પત્વનો ખ્યાલ સાધકને તુરત આવી જાય છે અને તેનું અભિમાન ઓગળી જાય છે. આ ગુણની આરાધના માટે સાચા સંતનો બોધ-સમાગમ પ્રાપ્ત કરવાના આશયથી લોકલાજ આદિ પ્રતિબંધોથી રહિત થવું જોઈએ અને જ્યારે આમ કરવામાં આવે ત્યારે વિનય ગુણની આરાધના કોઈ અપેક્ષાએ સર્વધર્મ સમભાવ-મધ્યસ્થભાવ-ની આરાધના પણ સમાવેશ પામી જાય છે. જ્યાંથી જ્યાંથી સત્ય પ્રાપ્ત થાય અને આત્મકલ્યાણ પ્રત્યે વળી શકાય ત્યાંથી ત્યાંથી સત્યને ગ્રહણ કરવું અને આ પ્રકારની સત્યગ્રહણની સાધનામાં બાહ્ય પ્રતિબંધોને ગૌણ કરી તેમને ઓળંગવામાં આવે ત્યારે જ મધ્યસ્થતાની સિદ્ધિ હોય છે અને આત્મબળ वर्धभान थाय छे

સુકૃત — અનુમોદનાનો એક વિશિષ્ટ ગુણ આ તબક્કે વિચારણીય છે. સામાન્ય સાધકની શક્તિ મર્યાદિત હોય છે અને સત્ સાધનોની સંખ્યા ઘણી મોટી છે. આ કારણથી દરેક સાધક દરેક પ્રકારની સાધના કરી શકતો નથી; અને જો વસ્તુસ્થિતિ આમ છે તો અન્ય સાધકોની સાધનાની અનુમોદના કરવામાં તે જરૂર જોડાઈ શકે છે. દાખલા તરીકે, કોઈએ મોટું દાન કર્યું અથવા વિકટ તપ આદર્યું અને પોતે તેમાં પ્રવર્તવાને અશક્ત હોય તો પણ તે, તે સત્પ્રવૃત્તિની અનુમોદના કરીને લાભાન્વિત થઈ શકે છે. અન્ય જીવો પ્રત્યે ઉત્પન્ન થવા યોગ્ય ઈર્ષાભાવનો આ રીતે છેદ કરીને, પોતાના આત્માને ઉન્નત બનાવવાનો આ એક સરળ, સાદો અને સુગમ ઉપાય છે.

હવે છેલે એવા ત્રણ અત્યંત મહત્ત્વના ગુણો ઉપર આવીએ કે જેમને અધ્યાત્મવિકાસના મૂળ પાયારૂપ ગણી શકાય છે, તે છે વૈરાગ્ય, સંતોષ અને મુમુક્ષુતા. આ ત્રણે ગુણો એવા છે કે તેમનો વિકાસ સાધકના જીવનમાં ક્રમે કરીને જ ધીરે ધીરે થાય છે તથા તેમની સાધનામાં ધીરજ અને ખંતથી અભ્યાસ કરવાની જરૂર પડે છે. સાધનામાં વચ્ચે નિષ્ફળતા મળે તોપણ ફરી કરી પૂર્વે થયેલા મહાત્માઓના તે તે ગુણોનું સ્મરણ કરી, પોતાના આત્મામાં શૌર્ય અને પ્રેરણા ઉપજાવી. ફરીથી અભ્યાસને જારી રાખતાં અંતે સફળતા સાંપડે છે. આ પ્રમાણે આ ગુણોને સંપ્રાપ્ત કરવા જોકે વિકટ છે તો પણ તે ત્રણેને એકસાથે પ્રાપ્ત કરવામાં પરમ ઉપકારભત અને સરળ એવો એક ઉપાય છે અને તે છે આત્માનુભવી સંતનો સમાગમ. યદ્યપિ આગળ કહેલા બધા જ ગુણો સત્સંગથી વૃદ્ધિ પામે છે તોપણ આ ત્રણ ગુણોનું દર્શન તો સાધકને સંતમાં નિરંતરપણે પ્રત્યક્ષ રીતે થયા જ કરે છે કારણ કે સંતને દેહ, સંસાર અને ભોગોના પદાર્થોમાં અનાસક્તબુદ્ધિ ઊપજેલી છે. જે સંજોગો સહજપણે પૂર્વકર્મથી મળ્યા હોય તેમાં સંતુષ્ટ રહી. અલૌકિક સમૃદ્ધિની વૃદ્ધિ પ્રત્યે લક્ષ નહિ આપતાં, પ્રસન્ન ચિત્તથી એકમાત્ર આત્મશુદ્ધિનાં સાધનોને વિષે જ તેમની લગન અદ્ભુતપણે લાગેલી રહે છે. આવા ત્રણે ગુણોને એક જ સ્થાનમાં સંતપુરૂષમાં જોઈને, વિચારીને, અનુમોદીને, અભ્યાસીને, આરાધીને, આત્મસાત કરીને વિવેકી સાધકના જીવનમાં તે ત્રણે મહાન ગુણોનો સંચાર થાય છે અને અલૌકિક તથા શીધ્ર આત્મવિકાસની શ્રેણીને તે પામે છે.

## સત્પાત્રતાના અભાવમાં શ્રવજ્ઞાદિનું નિષ્ફળપશું

આજકાલ પ્રવચન, ધર્મકથા અને પરમાત્મ-સંકીર્તન સાંભળવાની પ્રવૃત્તિ

તો ઠીક ઠીક પ્રમાણમાં દેખાય છે અને તે કોઈ અપેક્ષાએ યોગ્ય પણ છે, પરંતુ જ્યારે તે પ્રવૃત્તિથી સાધકના જીવનમાં ઉત્પન્ન થતા લાભ પ્રત્યે દૃષ્ટિપાત કરીએ ત્યારે સખેદ કહેવું પડે છે કે તેવો લાભ નહિવત્ જ જોવામાં આવે છે. પાત્રતાની પૂર્વભૂમિકાનું નિર્માણ નહિ થયું હોવાને લીધે જ આ શ્રવણાદિનું નિષ્ફળપણું થાય છે અને અખા ભગતે કહેલ પેલી જૂની કહેવત ચરિતાર્થ થાય છે કે —

"તીરથ કરતાં ત્રેપન ગયાં, જપમાળાનાં નાકાં ગયાં, કથા સુણી સુણી ફૂટ્યા કાન તોય ન આવ્યું બ્રહ્મજ્ઞાન."

ગુણસંપાદન માટે સમયપત્રક: આ ગુણસંપાદનના કાર્યમાં એક સમયપત્રક બનાવવું હિતકર અને મદદરૂપ થઈ પડશે. જેમ કે જાન્યુઆરી-ફેબ્રુઆરીના મહિનાઓમાં વિનય અને અકોઘને સિદ્ધ કરવાનો નિશ્ચય કરવો અને દરરોજ સાંજના સમયે તે કેટલા અંશે સિદ્ધ થયા તેનો અંદાજ કાઢી નિષ્ફળતા મળી હોય ત્યાં પ્રાયશ્ચિત્ત કરી તે દોષ ફરીથી ન થાય તે માટેનો નિર્ણય કરવો. ત્યાર પછીના મહિના એટલે કે માર્ચ-એપ્રિલ મહિનામાં સરળતા અને મધ્યસ્થતા એ ગુણોની આરાધનાનો કાર્યક્રમ ઉપરોક્ત રીતે બનાવવો. પણ અહીં વિશેષ એ છે કે પૂર્વે આરાધના કરી તે વિનય અને અકોધ ગુણની આરાધના ચાલુ જ રાખવી. જેમ જેમ નવા ગુણોને આરાધતા જઈએ તેમ તેમ આગળના ગુણોનો અભ્યાસ જારી રાખવો. આ પ્રમાણે અથવા પોતાની શક્તિ પ્રમાણે વધારે અથવા ઓછા ગુણોની સમયબદ્ધ આરાધના ક્રમે કરીને સાધવાથી થોડા કાળની અંદર જીવનમાં અનેક ગુણોની સુવાસ ઊભી થશે, અને આમ થતાં પાત્રતામાં વધારો થઈ શુદ્ધ આત્મજ્ઞાનઘારણની ક્ષમતા, જે અત્યાર સુધી પોતાનામાં ન હતી તે આવી જશે.

આમ સંક્ષેપમાં વર્ણવેલા આ સદ્દ્રગુણોમાં એવું સામર્થ્ય છે કે તે ગુણો સાધકને સંત બનવાની પાત્રતા-યોગ્યતા આપે છે. અર્થાત્ એમ કહી શકાય કે આ સદ્દ્રગુણો પોતાના છવનમાં પ્રગટાવ્યા વિના સાધક, સાધક જ રહે છે, સંત બની શકતો નથી. આ પ્રમાણે આત્મજ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં જેમની અનિવાર્યતા છે તેવા આ ગુણોને અંતરંગમાં સુનિશ્ચિતપણે વિશેષ ઉત્સાહ અને પ્રયત્નથી સાધકજીવોએ ધારણ કરવા યોગ્ય છે કારણ કે તે જ કલ્યાણરૂપ છે.

# ત્રીજા અધ્યાય 'ગુણજિજ્ઞાસા'નું પરિશિષ્ટ

(१) विवेकिनो विरक्तस्य शमादिगुणशालिनः

मुमुक्षोरेव हि ब्रह्मिजिज्ञासा योग्यता मता ॥ વિવેકી, વૈરાગ્યવાન અને ઉપશમાદિ ગુશોથી વિભૂષિત એવો મુમુક્ષુ જ બ્રહ્મિજિજ્ઞાસાને યોગ્ય ગણવામાં આવ્યો છે.

- (૨) (૩) વિશાળ બુદ્ધિ, મધ્યસ્થતા, સરળતા અને જિતેન્દ્રિયપણું આટલા ગુણ જેનામાં હોય તે તત્ત્વ પામવાનું ઉત્તમ પાત્ર છે (૩) (ત્યાગ, વૈરાગ્ય અને ઉપશમ) એ ગુણો જ્યાં સુધી જીવને વિષે સ્થિરતા પામશે નહિ ત્યાં સુધી આત્મસ્વરૂપનો વિશેષ વિચાર જીવથી યથાર્થપણે થવો કઠણ છે.
- (૩) કષાયની ઉપશાંતતા માત્ર મોક્ષ અભિલાષ, ભવે ખેદ, પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. દશા ન એવી જ્યાં સુધી, જીવ લહે નહીં જોગ. મોક્ષમાર્ગ પામે નહીં, મટે ન અંતર રોગ.
- (४) शान्तो दान्तो, सदागुप्तो मोक्षार्थी विश्ववत्सलः । निर्दभायां क्रियां कुर्यात् साध्यात्मगुणवृद्धये ॥ शांत, જિतेन्द्रिय, અંતર્મુખ (બાહ્યચેષ્ટારહિત) મોક્ષાર્થી અને જગતના જીવો પ્રત્યે વાત્સલ્યભાવવાળો જે (સાધક) માયારહિત ક્રિયા કરે છે તે અધ્યાત્મગુણોની વૃદ્ધિ માટે થાય છે.
- (५) सत्त्वेषु मैत्री गुणिषु प्रमोदं क्लिप्टेषु जीवेधु कृपापरत्वम् । माध्यस्थभावं विपरीतवृत्तौ

(۶) મંદ વિષય ને સરળતા, સહઆજ્ઞા સુવિચાર, કરુણા કોમળતાદિ ગુણ, પ્રથમ ભૂમિકા ઘાર. દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય; હોય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય.

- (૭) પાત્ર વિના વસ્તુ ન રહે, પાત્રે આત્મિક જ્ઞાન; પાત્ર થવા સેવો સદા, બ્રહ્મચર્ય મતિમાન.
- (૮) ત્યાગ, વૈરાગ્ય, ઉપશમ અને ભક્તિ મુમુક્ષુજીવે સહજસ્વભાવરૂપ કરી મૂક્યા વિના આત્મદશા કેમ આવે ? પણ શિથિલપણાથી, પ્રમાદથી એ વાત વિસ્મૃત થઈ જાય છે.
- (૯) दैवीसंपद्विमोक्षाय निबन्धायासुरी मता દૈવી સંપત્તિ (સાત્ત્વિકતાના ગુણો) મોક્ષાર્થે અને આસુરી સંપત્તિ (તામસિક-રાજસિક ગુણો) બંધન માટે માનવામાં આવી છે.
- (१०) देवपूजा दया दानं; दाक्षिण्यं दम दक्षता ।

  यस्यैते षड्दकाराः स्युः स देवांशी नरः स्मृतः ॥

  ભગવાનની પૂજા, દયા, દાન, विनय, ઇन्द्रियोनुं ६मन અને કુશળતા
  આ છ જેનામાં હોય તે પુરૂષ દૈવી સંપત્તિવાન ગણવામાં આવ્યો છે.
- (૧૧) दातारः संविभक्तारो दीनानुग्रहकारिणः ॥
  सर्वभूतदयावन्तः ते शिष्टाः शिष्टसम्मताः ॥
  के दान કરનારા હોય, અતिथिઓમાં વહેંચીને ભોજન કરનારા હોય,
  ગરીબ દુઃખીજનો પર કરુણા કરનારા હોય અને સર્વ જીવો પ્રત્યે
  દયાવાળા હોય તેમને આર્ય પુરુષોએ સજ્જનો તરીકે સમ્મત કર્યા છે.
- (૧૨) છોડકે કુસંગત, સુસંગથી સનેહ કીજે; ગુણ ગ્રહી લીજે, અવગુણ-દૃષ્ટિ ટારકે.

શ્રીમદ્ ચિદાનંદજી મહારાજ

(૧૩) शान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चः समाहितः । श्रद्धावन्तो भूत्वाऽऽत्मन्येवात्मनं पश्येत् ॥ शांत, જितेन्द्रिय, ઉપરત, તિतिक्षावान (સહનशीલ), ઇन्द्रियमनने એકાત્ર કરી અને શ્રद्धावान થઈને (મુમુક્ષુ) આત્મામાં જ આત્માનું અવલોકન કરે.

## અધ્યાય ચોથો

# પ્રભુભક્તિ

ભૂમિકા : પ્રભુભક્તિ અધ્યાત્મસાધનાનું અવિનાભાવી અંગ છે. ગમે તો ભક્ત હો, ગમે તો જ્ઞાની હો, ગમે તો યોગી હો, દરેક સાધકને પરમાત્મતત્ત્વ સાથે લય લગાડવી જ પડે છે.

રાગ, દ્વેષ અને અજ્ઞાનાદિ સર્વ દોષો જેના ટળી ગયા છે અને સર્વગુણસંપત્ર જેઓ થયા છે તેવા પરમાત્માના સ્વરૂપને સાચી રીતે ઓળખીને તેમના ગુણોની પ્રાપ્તિ અર્થે તેમની સાથે પ્રેમસંબંધ જોડવાની વિધિ અને ચેષ્ટા તે જ દિવ્ય પ્રેમ અથવા પ્રભુપ્રેમ કહેવાય છે.

ભક્તિમાં 'દાસત્વ' ભક્તની વ્યાપકતા: પોતપોતાની પાત્રતા, રુચિ અને પુરુષાર્થને અનુરૂપ ભક્ત ભગવાન સાથે વિવિધ પ્રકારના સંબંધની ભાવના કરે છે, જેમાં સૌથી વધારે વ્યાપક અને સરળ ભાવ તે 'દાસત્વ'નો ભાવ છે. આ ભાવમાં ભક્ત પોતાને ભગવાનના દાસ-નોકર-સેવા કરનારના રૂપમાં માને છે અને પ્રભુની પ્રતિમા જાશે પ્રભુ જ હોય તેમ માનીને દરેક પ્રકારે તેની સેવા કરે છે. દાસત્વ સિવાય પશ 'સખા', 'પત્ની', 'પુત્ર' આદિ રૂપે પણ ભગવાન સાથે સંબંધ જોડવાની વિવિધ પદ્ધતિઓનું વર્શન ભક્તિમાર્ગના પ્રણેતાઓએ કર્યું છે.

પરમાર્થ-ભક્તિનું સ્વરૂપ: અહીં તો અધ્યાત્મદૃષ્ટિથી પ્રભુભક્તિ સાધકને આત્મવિકાસમાં કઈ રીતે મદદરૂપ થાય છે તે આપણે વિચારવું છે. ગમે તે પ્રકારે ભક્તિની આરાધના કરવામાં આવે પરંતુ જ્યાં સુધી ભગવાનના અપૂર્વ અલૌકિક માહાત્મ્યનો સાધકના ચિત્તમાં ખરેખર સંચાર થતો નથી ત્યાં સુધી તે સંબંધ ઉપલક રહે છે - આછો રહે છે, ટેવરૂપે, રૂઢિરૂપે અથવા નિયમરૂપે જ માત્ર તેનું નિર્વહન થાય છે. તાત્ત્વિક સમજણ સહિત જ્યારે અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય દ્વારા ભક્તિનો વિપાક થાય છે ત્યારે પ્રભુ સાથે સંબંધ વધારે ને વધારે ગાઢ થતો જાય છે. અને પછી તો ભક્તની રગરગમાં, રોમ-રોમમાં, અંગ-અંગમાં એવી ભક્તિ જાગે છે, કે ખાતાં-પીતાં, બેસતાં-ઊઠતાં, હરતાં-ફરતાં, ઘરમાં કે બહાર, દિવસે કે રાત્રે, સૂતાં કે જાગતાં સર્વત્ર-સર્વ

સમયે ભક્તને ભગવાનનું સ્મરણ થાય છે. જેવી રીતે જગતમાં લોભીને ઘનનું વિસ્મરણ થતું નથી અથવા કામીને યુવતીનું વિસ્મરણ થતું નથી, તેમ ભક્તને ભગવાનનું વિસ્મરણ થતું નથી. અર્થાત્ કદાચિત્ થઈ જાય તો તુરત જ તેને પ્રભુપ્રેમનો વિરહાગ્નિ સ્પર્શે છે અને પ્રભુને પોતાના દૃદયમંદિરમાં પઘરાવવા માટે ભક્ત તુરત જ પ્રાર્થના કરવા લાગી જાય છે. આ પ્રમાણે ક્ષણવારનો પણ પ્રભુવિરહ જ્યારે ભક્તને કાંટાની માફક સાલે છે ત્યારે તેની ભક્તિ સારી રીતે પરિપક્વ થાય છે અને તે ભક્તિની પરાકાષ્ઠાએ પહોંચેલો ગણાય છે.

**નવધા ભક્તિનું સ્વરૂપ**: અધ્યાત્મ-કવિઓએ ભક્તિના નવ જુદા જુદા પ્રકાર બતાવ્યા છે:

## श्रवण कीर्तन चिंतवन, वन्दन सेवन ध्यान । लघुता समता एकता नवधा भक्ति प्रमान ॥

અહીં બતાવેલા ભક્તિના આ વિવિધ પ્રકારો એકબીજા સાથે સંબંધિત છે. સાધકની જુદી જુદી કક્ષા, તેની પ્રકૃતિની વિવિધતા, ભક્તિમાર્ગમાં પ્રાપ્ત કરેલી તન્મયતા, સ્વાર્પણની ભાવના અને તેના બાહ્ય સંયોગાદિને અનુલક્ષીને આ જુદા જુદા પ્રકાર વર્ણવવામાં આવ્યા છે. જેને જે પ્રકાર પોતાની શક્તિ-ભક્તિ પ્રમાણે રુચિકર લાગે અને હિતકર લાગે તેમાં તે પ્રવર્તે.

જ્યારે ભક્ત, પૂર્વે થયેલા મહાન ૠષિમુનિઓ અને સંતોએ પોતાના જીવનમાં કરેલી ભક્તિમાર્ગની આરાધના વિષે પ્રેમસહિત સાંભળે છે ત્યારે તે શ્રવણરૂપ ભક્તિનો પ્રકાર કહેવાય છે. કેટલાં કેટલાં દુઃખો વેઠીને પણ ભક્તોએ નિરંતર પોતાના પ્રભુની નિષ્ઠાથી ભક્તિ કરી છે અને પ્રાણ જવાના પ્રસંગમાં પણ તેઓએ પ્રભુભક્તિનો ત્યાગ કર્યો નથી એટલું જ નહિ પરંતુ આ લોક કે પરલોકના કોઈ પણ સુખની વાંછા વિના કેવી એકનિષ્ઠાથી તન્મય થઈને પ્રભુની ભક્તિ કરી છે એ ઇત્યાદિ પ્રકારે મહાન ભક્તોના જીવનચરિત્રાદિને સાંભળીને પોતાની ભક્તિસાધનામાં નિષ્ઠા વધારતા રહેવું એ શ્રવણભક્તિની વિધિ અને તેનું ફળ છે. ગુરુ ગૌતમસ્વામીએ ભગવાન મહાવીરની ધર્મસભામાં અને પરીક્ષિત રાજાએ શુકદેવજી પાસે ધર્મશ્રવણનું પાન કરીને પોતાના આત્માનું કલ્યાણ સાધ્યું હતું.

ઉપરોક્ત પ્રકારે સાંભળેલાં મહાપુરુષોનાં જીવનચરિત્રો અને ગુશાનુવાદને

અત્યંત પ્રેમથી જ્યારે પોતાને અને અન્યને પણ સંભળાય તેવી રીતે મોટા અવાજથી ગદ્યમય કે પદ્યમય શૈલીમાં રજૂ કરવામાં આવે ત્યારે તે ભક્તિ કીર્તન કહેવાય છે. ઘણુંખરું તેની આરાધના ભાવાવેશમાં આવી જઈ સંગીતના માધ્યમથી લોકરુચિકર શૈલીમાં કરવામાં આવે છે, જેથી ભક્તની પોતાની ભક્તિ તો ખીલે જ છે પરંતુ શ્રોતાઓને પણ પ્રભુગુણોના અમૃતરસની સરિતામાં સ્નાન કરવાનો સુભગ સંયોગ સાંપડે છે.

શ્રી તુકારામજી મહારાજ અને ચૈતન્ય મહાપ્રભુએ સંકીર્તન-ભક્તિની આરાધના કરી તેનો મહિમા ખૂબ વધાર્યો છે.

ભક્તિની આરાધનાથી પોતાના ચિત્તની જ્યારે નિર્મળતા થાય છે અને તેથી જ્યારે સૂક્ષ્મદૃષ્ટિ ઉદય પામે છે ત્યારે જ્ઞાન, ધ્યાન, તપ, સમાધિ, સમતા, ક્ષમા, ઔદાર્ય, વિશ્વવાત્સલ્ય આદિ અનેક ગુણોનું દિગ્દર્શન કરાવનારા મહાન પુરુષોના જીવનપ્રસંગોનું સ્મરણ કરવું, તેમાં જ વારંવાર તલ્લીન થવું તે ચિંતવનરૂપ ભક્તિ છે. ભગવાનની મૂર્તિ કે ચિત્રપટ સમક્ષ જાણે કે તેઓ પોતે જ સાક્ષાત્ વિરાજમાન હોય એવો ઉત્તમ ભાવ આત્મામાં લાવીને તેમના ગુણાનુવાદ સહિત જ્યારે પ્રણામ, નમસ્કાર વગેરે કરવામાં આવે છે ત્યારે વન્દના ભક્તિ ઉદય પામે છે, અને જ્યારે ચંદન, કેસર આદિ દ્રવ્યો સહિત વિધિપૂર્વક પ્રાદપ્રક્ષાલન, પૂજન વગેરે દ્વારા તેમની આરાધના કરવામાં આવે છે ત્યારે તે સેવનરૂપ ભક્તિ કહેવાય છે.

આમ આ પાંચ પ્રકારની ભક્તિ અધ્યાત્મવિકાસની મધ્યમકક્ષા સુધી પહોંચેલા સાધકને પ્રાપ્ત થાય છે - થઈ શકવા યોગ્ય છે. તેનાથી આગળના જે ચાર પ્રકાર - ધ્યાન, લઘુતા, સમતા અને એકતા-તત્ત્વદૃષ્ટિથી માત્ર ઉત્તમ મુમુક્ષુને અથવા આત્મજ્ઞાની સંતને જ પ્રાપ્ત થાય છે. પોતાના ઇષ્ટદેવ પરમાત્માનું સર્વતોમુખી તત્ત્વદર્શન થયું છે જેને એવા ઉત્તમ મુમુક્ષુભક્તની દૃષ્ટિ અને સાધનાપદ્ધતિ હવે ખૂબ જ સૂક્ષ્મ, સમીચીન અને પરિમાર્જિત થઈ જાય છે કારણ કે ભક્ત-ભગવાનનું તત્ત્વદૃષ્ટિથી જે એક્ય તે તેના સ્મરણમાં વારંવાર આવવા લાગે છે અને તેથી ભગવાનના પારમાર્થિક સ્વરૂપનું-સત્ ચિત્ આનંદસ્વરૂપનું ધ્યાન તેને થવા લાગે છે. ભગવાનની મૂર્તિ, ચિત્રપટ, ફોટો વગેરેનું અવલંબન લઈ તેમના ગુણોના ચિંતવન સહિત ભક્ત જ્યારે ચિત્તને એકાગ્ર કરે છે ત્યારે તેને ધ્યાન નામની ભક્તિનો પ્રકાર ધીમે ધીમે સિદ્ધ થાય

છે, અને જેમ જેમ પરમાત્માના ઘ્યાનથી તેમના ગુજોનું ભાવભાસન ભક્તને થાય છે તેમ તેને તેમનું અલૌકિક માહાત્મ્ય અને પોતાની પરમ લઘુતા વેદનમાં આવે છે, અને લોકોત્તર નયગુજ્ઞ તેનામાં પ્રગટે છે.

પરાભક્તિનું સ્વરૂપ : હવે પછીના ભક્તિના બે પ્રકાર તે ભક્તિની ચરમ સીમા છે. તેને પરાભક્તિ અથવા અનન્યભક્તિ કહે છે. કારણ કે તેમાં ભક્ત પોતાની ચિત્તવૃત્તિને ભગવાનમાં એવી તો લીન કરી દે છે કે જેથી ભક્ત – ભક્તિ – ભગવાનની ત્રિપુટીનો વિલય થઈ એકમાત્ર સહજાનંદદશા જ રહી જાય છે. આ જ દશા જ્ઞાનીની અપરોક્ષ-અનુભૂતિ અને યોગીની નિર્વિકલ્ય સમાયિ તરીકે ઓળખાય છે.

આટલી કક્ષાએ પહોંચેલા જે ભક્ત હોય તેણે સમતારૂપી ભક્તિ સિદ્ધ કરી હોવાથી સર્વ જીવોમાં તેને સમદૃષ્ટિ જ રહે છે અને રાગદ્વેષનાં પરિણામ પ્રાયઃ થતાં નથી, તથા પોતાના પરમાત્મા સાથે એકતાનો તેને અનુભવ થયો છે તેથી પોતાથી જુદો પરમાત્મા હવે તેને માટે જાણે કે રહેતો જ નથી. અર્થાત્ આ દશાને સંપ્રાપ્ત થયેલા સાધકને સહજસમાધિની સિદ્ધિ છે, દેહાતીત દશાની પ્રાપ્તિ છે અને સર્વાત્મભાવની અનુભૂતિ છે.

ઉપસંહાર અને ભક્તિની પ્રેરણા: આ પ્રકારે જોઈ શકાય છે કે પ્રભુભક્તિ સાધકના આત્મવિકાસનું એક અનિવાર્ય અંગ છે. જેની સાધનાથી આત્મશુદ્ધિની અનેક શ્રેણીઓને પ્રાપ્ત કરીને સાધક જીવ છેક ઉપરની ભૂમિકાને સ્પર્શી શકે છે. વળી ભક્તિમાર્ગની સાધના બીજા માર્ગો કરતાં પ્રમાણમાં સરળ છે, સાદી છે અને પડવાનાં સ્થાનકો નહિવત્ છે. આવાં અનેક કારણોને લીધે જ સર્વ સંતમહાત્માઓએ અને ઋષિમુનિઓએ આ કાળમાં ભક્તિમાર્ગનું અવલંબન પોતે લીધું છે અને અન્ય સાધકોને પણ તે ભક્તિ અંગીકાર કરવા પરમ પ્રેરણા કરી છે.

# ચોથા અધ્યાય 'પ્રભુભક્તિ'નું પરિશિષ્ટ

- (૧) मोक्षकारणसामग्रयां भक्तिः एव गरीयसी । स्वस्वस्पानुसंधानं भक्ति इति अभिधीयते ॥ भोक्षप्राप्तिनां કારણોની સામગ્રીમાં ભક્તિ જ મહાન છે. પોતાના આત્મસ્વરૂપનું અનુસંધાન કરવું તેને જ ભક્તિ કહેવામાં આવે છે.
- (२) सा तु अस्मिन् परमप्रेमरूपा । प्रकाशते क्वापि पात्रे । गुणरहितं कामनारहितं प्रतिक्षणवर्धमानं सूक्ष्मतरं अनुभवस्वरूपं । तत्तु विषयत्यागात् संगत्यागात् च । अव्यावृतभजनात् । यं लब्ध्वा पुमान् सिद्धो भवति, अमृतो भवित तृप्तो भवित । अन्यसमात् सौलभ्यं भक्तौ । तस्मात् सा एव ग्राह्या मुमुक्षुभिः । ते लिक्ति परमात्मामां परमप्रेम करवाइप छे, केि सुपात्रमां क्यारेक प्रगटे छे, अतिसूक्ष्म अने अनुलवइप छे. तामिसकाि गुष्पोधी रिक्त, केवण निष्काम अने प्रतिदिन वधवावाणी छे. विषयोना त्यागधी, संगना त्यागधी अने निरंतर लिंशनना अल्यासधी ते सिद्ध थाय छे. वणी जीशं (साधनो) करतां लक्तमां सुललता छे. तेने प्राप्त करीने पुरुष सिद्ध थाय छे, अभर थाय छे, तृप्त थाय छे तेथी मुमुक्षुओं तेने अवश्य श्रह्ण करवी शोधें.
- (૩) अर्हद्-आचार्य-बहुश्रुतेषु प्रवचनेषु च । भावविशुद्धियुक्तः अनुरागः भक्तः ॥ પરમाત્મા અરિહંત, આચાર્ય, બહુશ્રુતજ્ઞાની અને પરમાત્માના ઉપદેશ પ્રત્યે યોગ્ય ભાવવિશુદ્ધિ સહિતનો જે (પ્રશસ્ત) અનુરાગ તે ભક્તિ છે.
- (૪) (૩) જહાં શંકા ત્યાં ગણ સંતાપ શાન તહાં શંકા નહીં સ્થાપ, પ્રભુ ભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ જ્ઞાન પ્રભુ મેળવવા ગુરુ ભગવાન. (૩) સમભાવી સદા પરિણામ થશે, જડ મંદ અધોગતિ જન્મ જશે,

શુભ મંગળ આ પરિપૂર્ણ ચહો, ભજીને ભગવંત ભવ-અંત લહો.

- (क) પ્રભુ પ્રભુ લય લાગી નહીં, પડ્યો ન સદ્દગુરુ પાય, દીઠા નહીં નિજ દોષ તો, તરિયે કોણ ઉપાય ?
- (પ) जाचूं नहीं सुरवास पुनि, नरराज परिजन साथ जी, बुध जाचहुं तुव भक्ति भव भव दीजिये शिवनाथजी હું સ્વર્ગમાં રહેવાનું માગતો નથી, મોટો રાજા થવા કે સ્વજનોના સાથને પણ ઇચ્છતો નથી પરંતુ બુધજન કહે છે, હે મોક્ષના સ્વામી પરમાત્મા! ભવોભવ તમારી ભક્તિ જ ચાહું છું તે મને (કૃપા કરીને) આપો.
- (5) मोक्षमार्गस्य नेतारं भेत्तारं कर्मभूभृताम् । ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वन्दे तद्गुणलब्धये ॥ જેઓ મોक्षमार्शना नेता છે, કર્મરૂપી પર્વતોને ભેદી નાખનાર છે તથા અખિલ વિશ્વનાં તત્ત્વોના જાણકાર છે, તેમને, હું તેમના ગુણોની પ્રાપ્તિ માટે વંદન કરું છું.
- (૭) (૩) ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારો દૃઢ નિશ્ચય થયો છે કે ભક્તિ એ સર્વોપરી માર્ગ છે અને તે સત્પુરુષોના ચરણ સમીપ રહીને થાય તો ક્ષણવારમાં મોક્ષ કરી દે તેવો પદાર્થ છે.
  - (ब) પરમ પુરુષની મુખ્ય ભક્તિ, ઉત્તરોત્તર ગુણની વૃદ્ધિ થાય એવા સદ્દવર્તનથી પ્રાપ્ત થાય છે. ચરણપ્રતિપત્તિ (શુદ્ધ આચરણની ઉપાસના) રૂપ સદ્દવર્તન જ્ઞાનીની મુખ્ય આજ્ઞા છે, જે આજ્ઞા પરમપુરુષની મુખ્ય ભક્તિ છે.
  - (क) પ્રભુભક્તિમાં જેમ બને તેમ તત્પર રહેવું. મોક્ષનો એ ધુરંધર માર્ગ મને લાગ્યો છે. ગમે તો મનથી પણ સ્થિર થઈને બેસી પ્રભુભક્તિ અવશ્ય કરવી યોગ્ય છે.
  - (૩) પોતાને મળેલો મનુષ્યદેહ ભગવાનની ભક્તિ અને સારા કામમાં ગાળવો જોઈએ.
  - (इ) ભક્તિ એ સર્વોત્કૃષ્ટ માર્ગ છે. ભક્તિથી અહંકાર મટે, સ્વચ્છંદ ટળે અને સીધા માર્ગે ચાલ્યું જવાય; અન્ય વિકલ્પો મટે. આવો એ ભક્તિમાર્ગ શ્રેષ્ઠ છે.
  - (ई) પરમાત્મામાં પરમ સ્નેહ ગમે તેવી વિકટ વાટેથી થતો હોય તો પણ

કરવો યોગ્ય જ છે.

- (૮) ભૂતળ ભક્તિ પદારથ મોટું, બ્રહ્મલોકમાં નાહીં રે; પુષ્ય કરી અમરાપુરી પામ્યા, અંતે ચોર્યાશી માંહી રે.
- (૯) भगित हि ग्यान हि निह कुछ भेदा । उभय हरिहं भवसंभव खेदा ॥ ભક્તિ અને જ્ઞાનમાં ખરેખર (તાત્ત્વિક દૃષ્ટિએ જોતાં) કાંઈ ભેદ નથી. બન્ને, સંસારથી ઉત્પન્ન થવા યોગ્ય દુઃખોનો નાશ કરે છે.
- (૧૦) નિરંતર ઉદાસીનતાનો ક્રમ સેવવો, સત્પુરુષની ભક્તિ પ્રત્યે લીન થવું; સત્પુરુષોનાં ચાંરૈત્રોનું સ્મરણ કરવું; સત્પુરુષોનાં લક્ષણોનું ચિંતન કરવું; સત્પુરુષોની મુખાકૃતિનું દૃદયથી અવલોકન કરવું; તેમનાં મન, વચન, કાયાની પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં અદ્ભુત રહસ્યો ફરી ફરી નિદિધ્યાસન કરવાં; તેઓએ સમ્મત કરેલું સર્વસમ્મત કરવું.
- (૧૧) અવસર બેર બેર નહીં આવે (૨) જાકે દિલમેં સાચ બસત હૈ તાકો જૂઠ ન ભાવે ભાવે....બેર. આનંદઘન પ્રભુ ચલત પંથમેં, સમરિ સમરિ ગુન ગાવે ગાવે...બેર.
- (૧૨) अब होहु भव भव स्वामी मेरे, मैं सदा सेवक रहीं कर जोड़ यह वरदान मांगों, मोक्षफल जावत लहीं। હે ભગવાન ! મોક્ષરૂપ ફળને પ્રાપ્ત થાઉં ત્યાં સુધી, ભવોભવ, તમે મારા સ્વામી થાઓ અને હું તમારો સેવક થાઉં, એવું વરદાન બે હાથ જોડીને માગું છું.
- (૧૩) घड़ी घड़ी पलपल सदा, प्रभु स्मरणको चाव । नरभव सफलो जो करे, दान-शील तप-भाव ॥ ઘડીએ ઘડીએ અને ક્ષણે ક્ષણે જેને પ્રભુસ્મરણનો ઉત્સાહ છે અને જે દાન, શીલ, તપ અને ભાવના ભાવે છે તે મનુષ્યભવને સફળ કરે છે.

### અધ્યાય પાંચમો

# આત્મવિચાર – આત્મસાક્ષાત્કાર

ભૂમિકા: આગળના અધ્યાયોમાં દર્શાવ્યાં તે સત્સાધનોને\* જેણે પોતાના જીવનની દૈનિક ચર્યામાં ઉતારવાનો મહાન પુરુષાર્થ આદર્યો છે તેવા સાધકને વિષે 'આત્મવિચાર' કરવાની સાચી પાત્રતા પ્રગટ થાય છે.

'આત્મવિચાર' એ શબ્દનો અહીં વિશાળ દૃષ્ટિથી પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે. 'આત્મવિચાર' વડે આત્માનો વિચાર એમ તો સમજવું જ પણ સાથે સાથે તેમાં તેવી સર્વ વિચારઘારાઓ પણ સમ્મિલિત કરવી કે જે આત્મવિકાસ સાથે અબાઘકપણે રહી શકે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો, તેવી તેવી સર્વ મનોભાવનાઓ અહીં ગણી લેવી જે પરંપરાએ કે સાક્ષાત્પણે આત્મશુદ્ધિની વૃદ્ધિનો હેતુ થાય. તેથી અહીં 'આત્મવિચાર' કહેતાં ચિંતન, મનન, નિદિઘ્યાસન, ભાવના, ધ્યાન, સ્મરણ, અનુપ્રેક્ષણ, સુવિચારણા, સદ્વિચાર, ઘારણા, ભેદજ્ઞાનનો અભ્યાસ વગેરે સર્વને આવરી લેવી, કારણ કે આ બધાય શબ્દો પરમાત્મતત્ત્વના અનુસંધાનની પ્રક્રિયાઓનો વત્તેઓછે અંશે નિર્દેશ કરે છે.

આત્મવિચાર એ અધ્યાત્મ-જીવનરૂપી મંદિરનું શિખર છે અને આત્મસાક્ષાત્કાર એ મંદિરના કળશરૂપ છે. અધ્યાત્મજીવનની પરમપ્રકર્ષતા આત્મસાક્ષાત્કાર વિના બની શકતી નથી, અર્થાત્ જ્યાં સુધી આત્મસાક્ષાત્કાર થયો નથી ત્યાં સુધી સાધકને સાહજિક ચિત્તપ્રસન્નતા, અંતરની શીતળતા અને વિકારી ભાવો સાથેની તન્મયતા છૂટતી નથી; અને જો આ પળની પ્રાપ્તિ થઈ ન હોય તો સમજવું જોઈએ કે યથાર્થ આત્મસિદ્ધિ પણ થઈ નથી.

આવા ઉપર કહેલા ઉત્તમ ફળને આપનાર 'આત્મવિચાર' નામનું ઉત્તમ જે સત્સાધનાનું અંગ, તેની યથાવિધિ સાધના કરવા માટે સાધકમાં પણ તથારૂપ યોગ્યતા જોઈએ એ કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર છે. શાકભાજીનો વેપાર કરવો હોય તો થોડી મૂડીથી થઈ શકે પરંતુ હીરા-મોતીનો વેપાર કરવો હોય તો તેને માટે મોટી મૂડી વિના ન ચાલી શકે. માટે પ્રથમ, આત્મવિચારની સાધના \* સત્સંગ, સ્વધ્યાય, ગુણજિજ્ઞાસા અને પ્રભુભક્તિ. માટે જે અમુક તૈયારીઓ જરૂરી છે તે પ્રથમ જ જોઈ જઈએ -

## (૧) ધ્યેયનું સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાન :

સાધક જેના વિચારમાં જોડાવા માગે છે, જોડાયા પછી રહેવા માગે છે અને અંતે જેની સાથે તન્મય થઈ તેનો અનુભવ — તેનો સાક્ષાત્કાર કરવા માગે છે તેવા પરમાત્મતત્ત્વનું સ્પષ્ટ, યથાર્થ અને સર્વાંગી જ્ઞાન જો સાધકને નહિ હોય તો જોડાવાની, રહેવાની અને તન્મયતાની ત્રણે ભૂમિકાઓની સાધનામાં તે નિઃશંકરૂપે પ્રવર્તી શકશે નહિ. જે વસ્તુનો સ્પષ્ટ બોધ ન હોય તેની યથાર્થ શ્રદ્ધા જીવ કરી શકતો નથી અને જેમાં સાચી શ્રદ્ધા ન હોય તેમાં નિઃશંકપણે પ્રવર્તી શકતો નથી. જ્યાં શંકા છે, અનિર્ણય છે, ત્યાં અસ્થિરતા રહ્યા કરે છે અને અસ્થિર ચિત્તમાં પરમાત્મતત્ત્વનું પ્રતિબિંબ પડી શકતું નથી. આપણા મુખનું પ્રતિબિંબ જો આપણે પાણીમાં જોવું હોય તો પાણી સ્વચ્છ અને સ્થિર હોય ત્યારે જ બની શકે છે, તે પ્રમાણે આપણા અંતઃકરણની અંદર જો આપણે પરમાત્મતત્ત્વનું દર્શન કરવું હોય તો આપણું અંતઃકરણ પણ આપણે સ્વચ્છ અને સ્થિર બનાવવું જોઈએ અને સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવાનો એક મુખ્ય ઉપાય તે સદ્દબોઘ દ્વારા કરેલો પરમાત્મતત્ત્વના સ્વરૂપનો નિર્ણય છે એ વાત ત્રિકાળ સત્ય છે.

#### (२) स्वथ्छ नियमित छवन :

પોતાના જીવનમાં જે સાધક સદ્વિચારના સંચાર અને સંચયની ભાવના રાખે છે તેશે પ્રયત્નપૂર્વક તેવા સદ્વિચારનાં પ્રેરક અને પોષક સાધનોનું અવલંબન લેવું પડશે. આ માટે આવશ્યક છે કે પોતાની દૈનિકચર્યાનો અમુક સમય તેશે સત્સંગ અને સત્શાસ્ત્રનો પરિચય કરવામાં નિયમિતપશે ગાળવો. જેના વિચારો આ બે સાધનોનું યથાર્થ અવલંબન લેવાથી કંઈક અંશે પણ નિર્મળ થાય છે તેને ધ્યાનના સમયે તીવ્ર કુવિચારોનો સામનો કરવાનો સમય આવતો નથી અથવા ક્વચિત જ આવે છે. જો આવો પરિચય નહિ કર્યો હોય તો ધ્યાનના સમયે ખૂબ જ આકુળતા થઈ જશે અને મલિન વિચારોના ઉપદ્રવથી સાધક કંટાળીને થોડા વખતમાં કાં તો ધ્યાનનો અભ્યાસ છોડી દેશે અથવા માત્ર નિયમ કે રૃઢિને નિભાવવા માટે ધ્યાન કરશે પણ તે ધ્યાન કરવામાં તેને કોઈ ઉમંગ, ઉત્સાહ, દૈર્ય કે દત્તચિત્તતા નહિ હોય.

ઉપરોક્ત પ્રકારે પોતાનામાં જો ધ્યાન દરમિયાન નિરાશા ન આવવા

દેવી હોય અને ક્રમે ક્રમે ધીરજ રાખીને ચિત્તની સ્થિરતાનો સફળતાપૂર્વક અભ્યાસ કરવો હોય તો તેણે પોતાના જીવનમાં અમુક અમુક સારા નિયમો પાળવા પડશે. જેથી મનને પણ તે નિયમોની મર્યાદામાં રહેવાની ટેવ પડી જતાં સંકલ્પ-વિકલ્પની મંદતા થશે અને ધ્યાનમાં અમુક અંશે શાંતિ અનુભવાશે. (3) આહારવિષયક શિસ્ત:

ખોરાકનો અને મનનો ગાઢ સંબંધ હોવાને લીધે જ કહેવત છે કે 'જેવું ખાય અત્ર તેવું થાય મન, જેવું પીએ પાણી તેવી થાય વાણી.' જેને આપણે સાદી ભાષામાં સાત્ત્વિક આહાર કહીએ છીએ તે સાધકને ખૂબ ઉપકારી છે, જેમાં મુખ્યપણે રોટલી, દાળ, શાક, ભાત, કઠોળ, દૂધ, ઘી, ફળ, છાશ આદિનો સમાવેશ થાય છે. ઘણી તીખી, ઘણી ખાટી કે ઘણી ગરમ રસોઈ હિતકર નથી. તામસિક પ્રકૃતિને પોષક એવાં ડુંગળી, લસણ તથા સ્થૂલ હિંસાથી ઉત્પન્ન થયેલા એવા બિનશાકાહારી આહારને સાધકે બિલકુલ ત્રહણ કરવો જોઈએ નહિ.

સાધકના આહારને આચાર્યોએ યુક્તાહાર કહ્યો છે. જે આહાર લીધા પછી સ્વસ્થપણે શારીરિક કે માનસિક શ્રમ લઈ શકાય અને જે આહારને લીધે ઘેન ચડવાથી ઊંઘ અને આળસ ન ઊપજે તેને સામાન્ય રીતે યુક્તાહાર અથવા મિતાહાર કહી શકાય. આહાર કેટલો લેવાય છે તેનું ધ્યાન રાખવું જેમ જરૂરી છે તેમ આહાર દિવસમાં કેટલી વાર લેવાય છે તેનું ધ્યાન રાખવું પણ હિતકર છે. જેમ ભૂખ કરતાં કંઈક વધુ ખાવાથી પ્રમાદ ઊપજે છે તેમ વારંવાર ખોરાક-પાણીનો ઉપયોગ કરવાથી પણ સાધકના ચિત્તમાં તે વિષે અનેક વિકલ્પો ઊપજ્યા કરે છે. આ વિકલ્પરૂપી જાળને લીધે વ્યાકુળતા રહ્યા કરે છે અને ચિત્ત નિરંતર વિક્ષિપ્ત દશાનો અનુભવ કરે છે. આવા ચિત્તવાળા સાધકને સ્વાધ્યાયાદિમાં પણ એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કરવામાં મુશ્કેલી પડે છે તો ધ્યાન માટે જરૂરી એકાગ્રતા તો તેને ક્યાંથી જ પ્રાપ્ત થાય ?

સૂર્યાસ્ત પછી અને સૂર્યોદય પહેલાં આહારનું લેવું તે સાધકને માટે અહિતકર છે, રાત્રિભોજનના મુખ્ય ગેરફાયદા તે સ્થૂળ હિંસા, અતિનિદ્રા અને રાત્રિના ધ્યાનમાં તથા વહેલી સવારના ધ્યાનમાં વિક્ષેપ થવા, તે છે. સામાન્ય સાધક, ખાસ સંજોગોમાં, ઔષઘ, પાણી કે ઉકાળેલા દૂધની છૂટ રાખે તે જુદી વાત છે, પરંતુ વિશિષ્ટ સાધકે તો સંપૂર્ણ રાત્રિભોજનત્યાગનો જ લક્ષ રાખવો

રહ્યો.

ત્યાગી સાધક અથવા સંપૂર્ણ નિવૃત્ત સાધકે ઘીમે ઘીમે પોતાના સાંજના આહારને ઓછો કરવાની ટેવ પાડવી હિતકર લાગશે, જોકે આ વાત અનુભવ કરવાથી જ પ્રત્યક્ષ થશે કે સાંજનું ભોજન અલ્પ હોવાથી ધ્યાન, ભક્તિ અને ભાવનામાં કેવો ઉત્સાહ રહે છે, કેવી સ્ફૂર્તિ રહે છે અને સંકલ્પ-વિકલ્પની કેટલી ન્યૂનતા રહે છે. સાંજના સમયે દૂધ અથવા ફળાદિ લેવાથી સ્વયં મિતાહારીપણું આવે છે. જેઓ મહાન સાધક છે તેઓ તો સાંજના ભોજનને સર્વથા છોડે છે. આ પ્રશાલિકા હજુ પણ કોઈ કોઈ જગ્યાએ અને ખાસ કરીને જૈન ત્યાગીઓમાં જોવામાં આવે છે.

છેક્ષે નિર્વ્યસનતા બાબત પણ ભૂલવું ન જોઈએ. નાનું પણ વ્યસન હોય તો સાધકને તે પરતંત્ર અને વ્યાકુળ બનાવી દે છે. મોટાં વ્યસન જેવાં કે અફીણ, ગાંજો, દારૂ અને મધ્યમ વ્યસન જેવાં કે તમાકુ, છીંકણી, બીડી અને સિગારેટને છોડ્યા વિના મધ્યમ કક્ષાનું સાધકપશું પણ પ્રગટે નહિ તેથી સાધકે તે સર્વનો અપરિચય કરવો જ યોગ્ય છે.

### (४) अन्य प्रवृत्ति ः

#### (अ) વેપાર અને નોકરી :

ગૃહસ્થ-વ્યવસ્થામાં રહેતા સાધકને માટે એ જરૂરી છે કે પોતાના કુટુંબીજનોના જીવનનિર્વાહને માટે જરૂરી આવક ન્યાયસંપન્ન ઉદ્યમ દ્વારા ઉપાર્જન કરવી. એક નાનો વર્ગ એવો છે કે જેને જીવનનિર્વાહ માટે કાંઈ પણ ઉદ્યમ કરવાની જરૂર નથી કારણ કે પર્યાપ્તની પ્રાપ્તિ છે તો તેવે સ્થાનકે કારણ વિનાનું રળવાનો ખોટો શોખ ઘટાડી ચિત્તમાં સંતોષ ધારણ કરવો. સાધનાનો સમય ધીમે ધીમે વધારી સત્સંગનો પરિચય કરી આત્મબળ વધારવું.

જેને કમાવું જરૂરી છે તેશે પણ જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં સાદાઈને વધારવી અને ખર્ચનો ઘટાડો કરવો જેથી કરીને વધુ કમાવાની જરૂર નહિ રહે. થોડા કલાકના ઉદ્યમથી પણ જીવનનિર્વાહ ચાલે તો વધારે સમય સાઘનામાં લગાવી શકાય. ઘંઘા વેપારમાં, નોકરીમાં કે પોતાનો જે અન્ય વ્યવસાય હોય તેમાં એવી રીતે ન પ્રવર્તવું જોઈએ કે જેથી શરીર ખૂબ જ થાકી જાય કારણ કે અતિશય શારીરિક શ્રમ લેવાથી ઘ્યાન માટે જે સ્થિર આસનની જરૂર છે તેની

સિદ્ધિ નહિ થાય. તેમ વળી દુખતા શરીરનાં જુદાં જુદાં અંગો પ્રત્યે ચિત્ત રહ્યા કરશે. ધંધાવ્યાપાર-નોકરીમાં જે સમય લગાડીએ છીએ તે ધીમે ધીમે ઓછો કરવાનો પ્રયત્ન ન કરીએ તો અને સાથે સાથે સાધનાનો સમય ન વધારીએ તો આગળ કેમ વધી શકાય ?

### (ब) સમાજ-સંબંધો અને મુસાફરી :

આ બે મુદ્દાઓ પરસ્પર સંબંધિત છે.તીર્થયાત્રાને માટે જરૂરી મુસાફરીને બાદ કરીએ તો મુસાફરીનાં મુખ્ય કારણ સમાજ-સંબંધો જાળવવા વિષયક છે. જોકે ઘણાને મુસાફરી તે અર્થોપાર્જન સાથે સંકળાયેલી હોય છે, તો પણ તેની સંખ્યા બહુ મોટી નથી, તેમ વળી સાઘકે તો ક્રમે કરીને સાધનાના અંગરૂપ ન હોય તેવી મુસાફરીને ઘટાડવાની જ છે.

મુસાફરી ગમે તે કારણસર કરવી પડે તોપણ તેમાં અનિયમિતતા, ઉતાવળ, નિયમોનો ભંગ, આકુળતા, ગાડી-બસ-વિમાન આદિના આવવાની-ઊપડવાની કે તેમાં જગ્યા મેળવવાની અથવા ટિકિટ મેળવવાની કે રિઝર્વેશન કરાવવાની, બધો સામાન બરાબર આવી ગયો છે કે નહિ તે જોવાની વગેરે અનેક જાતની ચિંતા (આર્તધ્યાન) સતત રહ્યા કરે છે. મોટા ભાગે મુસાફરી દરમિયાન કુસંગતિનો યોગ વધારે રહે છે. આવા અનેક ગેરફાયદા હોવાને લીધે ખાસ કારણસર જ મુસાફરી હિતાવહ છે અથવા કોઈ અપેક્ષાએ સત્સંગ કે તીર્થયાત્રાના સાચા ધ્યેયપૂર્વક તેને અંગીકાર કરવી રહી. જેમ પ્રથમ જણાવ્યું તેમ સંબંધો ઓછા રાખવાથી મુસાફરીનો યોગ પણ ઘટી શકવા યોગ્ય છે.

### (क) मनोरं ४ निषय प्रवृत्ति :

જેને સામાન્ય વ્યવહારજીવન જીવવાનું છે તેને આ મોંઘવારીના અને હાડમારીના જમાનામાં અનેક પ્રકારની ચિંતાઓ રહ્યા જ કરે છે. તેમાં વળી રોજિંદા જીવનના એક જ પ્રકારના ઢંગથી માણસ કંટાળી જાય છે અને મનોરંજનના સાધનને શોધે છે. મનોરંજનનાં કયાં સાધનો નિર્દોષ છે અને કયાં સદોષ છે તે અત્રે વિસ્તારથી વિચારી શકાય નહિ પણ સાધકે પોતે પોતાની કક્ષા જોઈને તેમાં પ્રવર્તવાનું છે. બગીચામાં ફરવા જવું, રમતગમતો નિહાળવી અથવા પોતે રમવી, કસરત કે આસન કરવાં, બાળકો સાથે ગમ્મત કરવી, સ્નાનાદિમાં પ્રવર્તવું અથવા ટિકિટો, શિલ્પકૃતિઓ, સારાં પુસ્તકો, ચિત્રકળા કે સંગીતમાં મન જોડવું અથવા તેવા કોઈ કલાકાર, કવિ, સાહિત્યિક, નાટ્યકારને કે અન્ય સજ્જનને મળવું ઇત્યાદિ પ્રમાણમાં નિર્દોષ મનોરંજનનાં સાધન છે. તેથી વિશેષ વિશેષ દોષવાળાં સાધનો છે વર્તમાનપત્રોનું વાંચન, હોટલ વગેરેમાં ખાવું, રેડિયો-ટેલિવિઝન સાંભળવાં-જોવાં, નાટક-ફિલ્મ વગેરે જોવાં અને નિરર્થક વાતો કર્યા કરવી કે જે વાતોથી આ જીવનમાં કાંઈ પણ લાભ ન હોય તેમ પરમાર્થની સાધનામાં પણ કાંઈ લાભ ન હોય.

આનાથી બીજાં સાધનો જે દુર્જન પુરુષો વડે સેવવામાં આવે છે તેનો સાધકે સર્વથા ત્યાગ કરવો ઇષ્ટ છે કારણ કે તેમાં પ્રવૃત્તિ હોતાં ખરેખર આત્મસાધના થઈ શકતી નથી. તેથી સર્વે મહાત્માઓએ જેનો નિષેધ કર્યો છે એવાં તીવ્ર વિકારોના કારણભૂત જુગાર, સ્થૂળ ચોરી, કુશીલસેવન, શિકાર, દારૂ પીવો, માંસભક્ષણ કરવું વગેરેમાં સાધક જીવ જરા પણ પ્રવૃત્તિ ન કરે. ખરેખર તો સામાન્ય સજ્જન માટે પણ આ સાધનો મનોરંજનનાં હેતુ નથી પણ તીવ્ર સંકલેશ પરિણામનાં અને અધોગતિનાં જ હેતુ છે. ધર્મ ઇચ્છે તે આ મહાપાપસ્થાનકોને ન સેવે તેવી સંતોની સજ્જનોને આજ્ઞા છે, જે વિચારે અને આચારે કરીને જોતા પરમસત્યરૂપ છે.

#### (૫) બ્રહ્મચર્ય-વિષયક :

આ વિષયમાં જોકે કોઈ પણ એક નિયમ બધા સાધકોને લાગુ પાડી શકાય નહિ છતાં પણ જે ધ્યાનને ઇચ્છે છે તે તત્ત્વતઃ આત્માની શાંતિ અને આત્માના અતીન્દ્રિય આનંદને જ અભિનંદે છે. અતીન્દ્રિય આનંદને અભિનંદતા હોય તે ઇન્દ્રિયોનાં સુખને અભિનંદે નહિ કારણ કે બન્ને એકબીજાના પ્રતિપક્ષી છે. પાંચે ઇન્દ્રિયોમાં સૌથી વધારે વિસ્તારવાળી અને જીવની સાથે સૌથી વધારે લાંબા સમયથી સંકળાયેલી કોઈ ઇન્દ્રિય હોય તો તે સ્પર્શેન્દ્રિય છે.\* આવા દીર્ઘકાલના પરિચયને લીધે જીવને સ્પર્શેન્દ્રિયનો પ્રેમ ને તેનું ઘણું આધીનપણું વર્તે છે. અને તેથી તે ઇન્દ્રિયના વિષયનો ત્યાગ પણ તેને માટે ખૂબ જ વિકટ \* સંસારી અવસ્થાવાળા જીવોના વિશ્વવેત્તાઓએ તેમની ઇન્દ્રિયોની સંખ્યાને અનુલક્ષીને પાંચ વિભાગ પડ્યા છે. એક ઇન્દ્રિયવાળા, બે ઇન્દ્રિયવાળા, ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા, ચાર ઇન્દ્રિયવાળા અને પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા. આમાંનો કોઈ પણ પ્રકાર લઈએ તો પણ દરેકને સ્પર્શેન્દ્રિય તો હોય જ છે. આમ જીવને સૌથી વધુ દીર્ઘકાળનો સંયોગ અને પરિચય જો કોઈપણ એક ઇન્દ્રિય સાથેનો હોય તો તે સ્પર્શેન્દ્રિય સાથેનો છે.

છે. એક મનુષ્યભવમાં જ મુખ્યપણે વિવેક વિકાસ પામી શકે છે અને કુશીલાદિનો ત્યાગ સુબુદ્ધિબળે થઈ શકે છે, વળી સ્વસ્ત્રીને વિષે પણ વિવેકી પુરુષ મર્યાદાયુક્ત રહી સંતોષી રહે છે અને ક્રમે કરીને બ્રહ્મચર્યનો અભ્યાસ કરે છે.

ધ્યાનના અભ્યાસીને માટે ઓછામાં ઓછું મહિનામાં બાર દિવસનું, મધ્યમ બાવીસ દિવસનું અને ઉત્તમ અક્રાવીસ દિવસનું બ્રહ્મચર્યપાલન આવશ્યક છે. અમુક અવસ્થાને પહોંચ્યા પછી વ્રત લેવું જરૂરનું છે. જેથી વાડ બંધાઈ જાય છે અને સુખરૂપે સંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્યનું પાલન બની શકે છે. આ વ્રત લેતાં પહેલાં પોતાની શક્તિ, મુમુક્ષતાની શ્રેણી, પૂર્વની સાધના, અંતરનો વૈરાગ્ય, તત્ત્વનો અભ્યાસ અને કુટુંબાદિના સંયોગનો સામાન્યપણે વિચાર કરી લેવો જોઈએ.

આ પ્રમાણે બ્રહ્મચર્યપાલનની સામાન્ય શિસ્તનો પ્રકાર આપણે જોયો. બ્રહ્મચર્યનું પાલન દરેક સાઘકને દરેક પ્રકારે ઉપયોગી છે. અને તે વ્રતના અભ્યાસમાં જ્યાં સુધી સાઘકને સાચી પ્રીતિ પ્રગટી નથી ત્યાં સુધી તેને હજુ ધ્યાનાભ્યાસનો તાત્ત્વિક આરંભ થયો નથી. શારીરિક, વાચિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક વિકાસમાં તે અનેક પ્રકારે સહાયક છે અને આગળના ધ્યાનાભ્યાસીને માટે તો તેનું સંપૂર્ણ પાલન અનિવાર્ય છે, માટે જ મહાત્મા પુરુષોએ કહ્યું છે:

#### ''यदीच्छन्ती ब्रह्मचर्यं चरन्ति ।''

જે (પરમાત્મતત્ત્વને) પામવાની ઇચ્છાવાળા હોય તેઓ બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરે છે.

#### ધ્યાનની સાધના :

સ્થાન : કોઈ પણ શાંત સ્થાન કે જ્યાં માણસો કે પશુઓનો ઘોંઘાટ ન હોય અથવા વાહનોની અવરજવરથી ઉત્પન્ન અનેક પ્રકારના અવાજો ન સંભળાય તે મકાનમાં કોઈ એક રૂમમાં અથવા લોકોની અવરજવર ન હોય તેવા બપોરના કે રાત્રિના સમયે મંદિરના ખૂણામાં કે એકાંત બગીચામાં (આ સમયે લોકોની અવરજવર ઓછી હોવાથી) ધ્યાન કરવા બેસી શકાય. ધમાલિયા શહેરમાં આવી જગ્યા મળવી મુશ્કેલ છે પણ શોધકને સાઘારણ યોગ્યતાવાળી જગ્યા મળી શકવા યોગ્ય છે. નિવૃત્તિનાં સ્થાનોમાં – આશ્રમ, ગુર્કુળ કે ધર્મશાળામાં અને એકાંત જગ્યાઓએ આવેલાં તીર્થયાત્રાનાં ધામોમાં ધ્યાન કરવા માટેની જગ્યા સહેલાઈથી મળી શકે છે. સામાન્યપણે, ધ્યાન અને ચિંતનનો સર્વશ્રેષ્ઠ સમય સવારના ૪-૦થી ૪-૦ વાગ્યાનો છે જે સમયે આપણે પણ શરીરથી અને મનથી સ્વસ્થ હોઈએ છીએ અને બહારની દુનિયાનો ઘોંઘાટ અને ધમાલ તદ્દન ઓછાં હોય છે.

પ્રારંભ : ધ્યાન ચાલુ કરવા માટે આસન પર બેસીએ તે પહેલાં બે હાથ જોડી ચારે દિશાઓમાં ફરીને સિદ્ધ આત્માઓને નમસ્કાર કરવા યોગ્ય છે જેથી ચિત્તશુદ્ધિ અને ધ્યેયસ્મૃતિ ઉત્પન્ન થાય છે.

**આસન** : ચટાઈ, પાટલો કે પાટના આવા કોઈ પણ સાધનનો આસન માટે ઉપયોગ થઈ શકે.

શરીરના કોઈ પણ અંગને હલાવ્યા વિના સ્થિર થઈને ધ્યાન કરવાથી ચિત્તની એકાત્રતા જલદી થઈ શકે છે. તે માટે બેસીને પદ્માસન અને સિદ્ધાસનનો ઉપયોગ સૌથી વધારે પ્રચલિત છે.

એક પગની એડી સામી સાથળના મૂળ પાસે અને બીજા પગની એડી પહેલી સાથળના મૂળ પાસે રાખવાથી અને હાથની આંગળીઓ એકબીજા સાથે સાંકળી હથેળીઓ ઉપરની દિશામાં રહે તેમ બેસવાનું છે. આને પદ્માસન કહે છે. સામસામી સાથળને બદલે જ્યારે એડીઓને ગુદા પાસે અને જનનેન્દ્રિયના મૂળ પાસે રાખવામાં આવે છે ત્યારે તે સિદ્ધાસન કહેવાય છે.

આસનની અગત્ય કરતાં આખું શરીર જે રીતે ઢીલું છોડીને શરીર ઉપરથી લક્ષ ધ્યેય તરફ લઈ જઈ શકાય તે પ્રકાર આપણે સિદ્ધ કરવાનો છે. જેમ સુખરૂપ એક આસન ઉપર લાંબો સમય બેસી શકાય તેમ અભ્યાસ કર્તવ્ય છે.

સામાન્ય સાધકને માટે સ્વાધ્યાય વડે સિંચિત થયેલું ચિત્ત જ ધ્યાન માટે યોગ્યતાવાળું બને છે. તેથી જ્યારે ધ્યાન કરવા બેસીએ ત્યારે થોડી મિનિટો સુધી વૈરાગ્ય-તત્ત્વજ્ઞાનનો ઉપદેશ કરનારાં પદોનો સ્વાધ્યાય કરવો અને ચિત્ત થોડું સ્થિર થાય એટલે સ્વાધ્યાય બંધ કરી ધ્યાનમાં લાગવું.

#### સાલંબન ધ્યાન :

પ્રથમ તો ધ્યાનમાં પ્રભુની વીતરાગ-પરમશાંત-સમાધિસ્થ અંતર્મુખ મૂર્તિનું ધ્યાન કરવું જેથી તે તે ભાવોનો આત્મામાં સંચાર થવા લાગે છે. જેમ લોભીને સોનામહોરનું અને કામી પુરુષને યુવતીના ચિત્રાદિનું ધ્યાન કરતાં તેમનામાં અનુક્રમે લોભ અને કામવિકારના ભાવો સ્ફુરે છે તેમ સાઘકને પરમાત્માની મૂર્તિના ધ્યાનથી શાંત-સમાધિભાવની સ્ફુરણા થવા યોગ્ય છે. પોતે મૂર્તિની સામે બેસીને શરૂઆતમાં આવું ધ્યાન કરે, થોડો સમય આંખ ઉઘાડી રાખી મૂર્તિનું ધ્યાન કરવું અને પછી આંખો બંધ કરીને ધ્યાન કરવું. મૂર્તિનું વિસ્મરણ થતાં ફરી આંખો ઉઘાડી મૂર્તિનું નિરીક્ષણ કરી તેના ધ્યાનમાં જોડાવું. આમ અભ્યાસથી જ્યારે આંખો બંધ કરતાં જ ભગવાનની મૂર્તિ અંતઃકરણમાં સ્ફુરે ત્યારે પછી મૂર્તિ ન હોય તોપણ મૂર્તિનું ધ્યાન થઈ શકશે. એક દિવસની અંદર અનેક વાર પોતાનું નિત્યકર્મ કરતાં છતાં પણ જો પ્રભુના સ્મરણનો અભ્યાસ પાડવામાં આવશે તો દૃઢ સાધક થોડા મહિનાઓના અભ્યાસમાં જ ધીમે ધીમે આ પ્રકારના ધ્યાનમાં સહેલાઇથી અને સફળતાપૂર્વક સ્થિર થઈ શકશે.

જેમ પ્રભુનું ધ્યાન કરીએ તેમ શ્રી સદ્ગુરુનું ધ્યાન પણ — તેમની પ્રત્યક્ષતામાં, તેમના ફોટાની પ્રત્યક્ષતામાં અથવા બંનેના પરોક્ષપણામાં તે મૂર્તિને અંતઃકરણમાં લાવવાથી — થઈ શકશે. આ પ્રમાણે, સામાન્ય રીતે પરમાત્માના રૂપનું અવલંબન લઈને કરવામાં આવતું હોવાને લીધે, આ ધ્યાનને રૂપસ્થ ધ્યાન કહે છે. બીજા પ્રકારના ધ્યાન કરતાં આ ધ્યાન પ્રમાણમાં સરળતાથી સિદ્ધ થઈ શકે છે અને આલંબન સહિત હોવાથી તેને સાલંબન ધ્યાન પણ કહે છે. આ પ્રકારનું પરમાત્માની અથવા શ્રી સદ્ગુરુની મૂર્તિનું ધ્યાન દૃદયપ્રદેશમાં એટલે કે છાતીના ડાબા ભાગમાં જ્યાં ધબકારો થાય છે ત્યાં, અથવા બે ભ્રમરની વચ્ચેના ભાગમાં (ભ્રૂક્ટિ) સામાન્યપણે કરવામાં આવે છે. ભક્તિયોગની મુખ્યતાવાળાને પ્રથમ અને જ્ઞાનયોગની મુખ્યતાવાળાને બીજું સ્થાન સામાન્યપણે વધારે માફક આવતું જોવા મળે છે.

પૂર્વે યોગાચાર્યોએ ધ્યાન કરવા શરીરમાં બીજાં અનેક સ્થાનોનું સૂચન કરેલું છે જેમ કે નાકનું ટેરવું, કપાળ, મસ્તક, તાળવું, નાભિ વગેરે.

#### જાપ અથવા પદસ્થ ધ્યાન

ધ્યાનનો આ પ્રકાર ખૂબ જ પ્રચલિત, સરળ અને ઉપકારી છે પશ મોટા ભાગે તેની તાત્ત્વિક સાધના કરનારા પુરુષો આ સમયમાં વિરલા જ છે. આ પ્રકારની સાધનાની ત્રણ શ્રેણીઓ પાડી શકાય. જે એક કરતાં એક વધારે અને વધારે ઊંચી છે. આ ત્રણ પ્રકાર નીચે પ્રમાણે છે :

- (अ) બાહ્યજાપ
- (ब) અંતરજાપ
- (क) अष्रपाष्टाप

#### (अ) બાહ્યજાપ :

પ્રથમ ભૂમિકાના ધ્યાનના અભ્યાસીને સ્થિરતાની સિદ્ધિ અર્થે કોઈ પણ ઇષ્ટમંત્રનો જાપ વિધિપૂર્વક અને નિષ્ઠાથી ઉપાસવામાં આવે ત્યારે મહાન ઉપકારી સાબિત થાય છે. બને ત્યાં સુધી કોઈ મહાન સિદ્ધમંત્રનો જાપ કરવો હિતકારી થશે કારણ કે પૂર્વે મોટા મોટા યોગીજનોએ તેને સિદ્ધ કર્યો હોવાથી સાધકને પણ તેની સિદ્ધિમાં પહેલેથી જ અપૂર્વ ઉત્સાહ, ઉમંગ અને શ્રદ્ધા રહે છે.

ॐ, ॐ नमः सिद्धभ्यो, नमस्कार मंत्र, ગાયત્રી મંત્ર અને શ્રી રામ જય રામ જય જય રામ વગેરે અત્યંત સુપ્રસિદ્ધ મંત્રોનાં દૃષ્ટાંત છે અને તેમાં પણ પ્રણવમંત્ર તે એકાક્ષરી હોવાથી અને સૌથી વધારે પ્રાચીન હોવાથી ખૂબ જ વધારે પ્રચલિત છે.

ચિત્તની એકાગ્રતાને અર્થે આ મંત્રના જાપનો અભ્યાસ ઘશુંખરું માળાસહિત કરવામાં આવે છે. પ્રારંભિક અભ્યાસી ત્રણ માળાથી શરૂ કરે. ધીમે ધીમે કરતાં આખા દિવસ દરમિયાન જ્યારે છત્રીસ માળા સુધી પહોંચે ત્યારે સારી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી કહેવાય.

#### (ब) અંતરજાપ ः

જે મંત્રનો જાપ કરીએ તે મંત્રના શબ્દોનો અર્થ સ્પષ્ટપણે સાધકના ખ્યાલમાં હોવો જોઈએ, જેથી જેમ જેમ આંગળી માળાના મણકા ગણે, જીભ મંત્રના શબ્દોનું ઉચ્ચારણ કરે તેમ તેમ અંતઃકરણ તે શબ્દોના અર્થનું ચિંતવન કરે. જો મર્મ નિહ સમજાયો હોય તો ચિત્ત પરમાત્માના સ્મરણને બદલે બીજા પદાર્થોનું સ્મરણ કરશે અને પરમાર્થ-સિદ્ધિમાં ન્યૂનતા રહેશે. જેણે અર્થને જાણ્યો છે તેણે પણ જાગૃતિપૂર્વક અભ્યાસ તો કરવો જ પડશે કારણ કે અર્થ જાણવા માત્રથી મંત્રની સિદ્ધિ થતી નથી. પણ તેના અર્થમાં (ધ્યેયમાં, પરમાત્મામાં) એકાગ્રતાના દૃઢ સંસ્કાર પાડવાથી સિદ્ધિ છે અને જ્યારે કાંઈક પ્રમાણમાં તેવી એકાગ્રતાથી સિદ્ધિ થાય છે ત્યારે જ બીજા પ્રકારના જાપની અંદર સાધક

ચાલ્યો જાય છે અર્થાત્ હવે જીભ મંત્રના શબ્દો બોલતી નથી છતાં ચિત્ત તેના શબ્દના અર્થનું ચિંતન કરવા લાગે છે અને આને જ જાપનો બીજો પ્રકાર અથવા અંતરજાપ કહેવામાં આવે છે.

અંતરજાપની જેઓ સાધના કરે છે તેઓ પણ જ્યારે પ્રથમ ધ્યાનમાં બેસે ત્યારે થોડો વખત બાહ્ય જાપ કરે છે. પણ અહીં અભ્યાસની વિશેષતાને લીધે થોડા વખતમાં બાહ્ય મંત્રોચ્ચાર વગર પણ એકાગ્રતા થઈ શકે છે. અભ્યાસીઓને અનુભવ છે કે એક વાર અંતરજાપમાં ગયા પછી પણ ઘણી વાર એકાગ્રતા તૂટી જાય છે અને તેવા સમયે ફરીથી પાછા બાહ્ય જાપનું આલંબન લેવું પડે છે. એટલું જ નહિ પરંતુ સાથે સાથે આગળ વર્ણવેલા એવા રૂપસ્થ ધ્યાનનું પણ પ્રસંગોપાત્ત અવલંબન લેવું પડે છે.

આ પ્રકારે ધ્યાનાભ્યાસમાં કોઈ નક્કી વિભાગીકરણ (Watertight compartments) નથી પરંતુ જે પ્રકારે ચિત્તની નિર્મળતા બની રહે અને એકાગ્રતા જળવાય તથા વૃદ્ધિ પામે તે જ ધ્યેય સિદ્ધ કરવાનું છે. જો તે સિદ્ધ થતું હોય તો એક પ્રકારના ધ્યાનમાંથી બીજા પ્રકારના ધ્યાનમાં જવામાં કાંઈ પણ સંકોચ કે નિયમભંગનો અનુભવ કરવો જોઈએ નહિ.

#### (क) अथपाथाप :

આ જાપનો આ પ્રકાર એ મુખ્યપણે વર્શનનો વિષય નથી પણ અનુભવનો વિષય છે અને તેની સિદ્ધિ પ્રાયે આત્મસાક્ષાત્કારી પુરુષોને હોય છે, કે જેમને મોહગ્રંથિનો ભેદ થઈ...પરમાત્મતત્ત્વની પ્રગટતા થવાથી તે તત્ત્વ સાથેનું સાક્ષિધ્ય કોઈ અપેક્ષાએ નિરંતર રહ્યા જ કરે છે અને પ્રવૃત્તિમાં પણ થોડે થોડે કાળે પોતાની અધ્યાત્મદશાના પ્રમાણમાં બાહ્ય જગત તથા શરીર, વચન અને મનની પ્રવૃત્તિ સાથેની અનુવૃત્તિ તૂટી જાય છે અને પરમતત્ત્વની પ્રતીતિ, લક્ષ કે અનુભવ ઉદય પામે છે. જેઓને આ પ્રકાર સિદ્ધ થયો છે તેઓ પણ જાન આત્મજ્ઞાની મહાત્માઓની સર્વથા એક કક્ષા નથી. પોતપોતાના આત્માની નિર્મળતા અને સ્થિરતાના પ્રમાણમાં સાધક મહાત્માઓના (અંતરાત્માના) ત્રણ પ્રકાર સંક્ષેપમાં પૂર્વાચાર્યોએ વર્શવ્યા છે.

- (૧) આત્મજ્ઞાની પણ પરમાર્થ સંયમ નહિ.
- (૨) આત્મજ્ઞાની પણ એકદેશ પરમાર્થ સંયમ.
- (૩) આત્મજ્ઞાની અને સર્વદેશીય પરમાર્થ સંયમ.

આત્મવિકાસ માટે પૂર્વે વર્ણવેલા બે પ્રકારોનો અભ્યાસ છોડી દેતા નથી પણ તેમનું પણ યથોચિત ગૌજ્ઞપણે અવલંબન લે છે.\*

## ધ્યાનના અન્ય પ્રકાર તથા અનુભવો

આગળ આપશે જે બે પ્રકારનાં ધ્યાનનો વિચાર કર્યો તે સાલંબન ધ્યાન અને પદસ્થ ધ્યાન અથવા જાપ, ધ્યાનના સૌથી વધારે પ્રચલિત, સરળ અને અનુભવસિદ્ધ પ્રકારો છે. ધ્યાનના અનુભવી યોગીશ્વરોએ ધ્યાનની વિધિ અને વિવિધ પ્રકારો એટલા વિસ્તારથી દર્શાવ્યા છે કે તેનો નિર્દેશ અત્રે અસંભવ છે પણ ઉપરોક્ત બે સિવાયના થોડા અન્ય પ્રકારનું અવલોકન હવે કરીએ.

## (૧) મંત્રાક્ષરો અને જ્ઞાનજ્યોતિનું ધ્યાન :

પદસ્થ ધ્યાન દરમિયાન જ્યારે મંત્રના અર્થનું ચિંતન કરીએ ત્યારે સાથે સાથે અથવા વચ્ચે વચ્ચે જાણે કે મંત્રના શબ્દો આપણા અંતઃપટલની ઉપર લખ્યા હોય કે કોતર્યા હોય તેવી ભાવના કરીને તે તે અક્ષરો ઉપર પણ એકાગ્રતાનો અભ્યાસ સ્થિરતાની પ્રાપ્તિ માટે સહાયક છે. વળી જ્ઞાનના અભ્યાસી સાધકોને દીવાની ઝળહળતી જ્યોતનું ધ્યાન (હૃદયમાં ભૂકૃટિની મધ્યમાં) સરળ પડે છે કારણ કે તેઓ આત્માને સ્વ-પર-પ્રકાશક અંતઃકરણમાં સ્ફુરાયમાન, જાજ્વલ્યમાન જ્યોતિરૂપે વારંવાર ભાવે છે. આ પ્રકારે ચિત્તને જ્યોતિના નીચેના ભાગથી ઉપરની ટોચ સુધી અને ફરીથી પાછા ટોચથી નીચે સુધી એમ વારંવાર પરિક્રમા કરાવવાથી જ્યોતિના ધ્યાનના સંસ્કાર દૃઢ થાય છે. વળી તે જ્યોતિનું ચૈતન્યતેજ જાણે કે પોતાના બધાય આત્મપ્રદેશોમાં (આખા શરીરમાં) વ્યાપીને અજ્ઞાનરૂપી અંધકારનો નાશ કરી નાખે છે એવી અંતરમાં ભાવના કરવાથી આનંદના તરંગો સહજપશે ઉદ્ઘસે છે અને ધ્યાનમાં ઉત્સાહ વધે છે. આ સમયે પણ જો સાધક તે આનંદના અનુભવમાં ચિત્ત ન જોડે અને તે જ્યોતિના પ્રગાઢ ચિંતનમાં ચિત્ત જોડી રાખે તો તે ચિત્તનો લય થાય છે અર્થાતુ માત્ર પોતે ચિન્મય જ્યોતિરૂપે જ રહી જાય છે અને આમ નિર્વિકલ્પતાની સિદ્ધિ થાય છે.

<sup>\*</sup> પ્રથમકક્ષાના સાધકને ચોથું ગુલસ્થાન, બીજીકક્ષાના સાધકને પાંચમું ગુલસ્થાન અને ત્રીજી કક્ષાના સાધકને છઠ્ઠું-સાતમું ગુલસ્થાન હોય છે. આ વિષયના વિશેષ જિજ્ઞાસુએ 'ગોમક્સાર' 'યોગદૃષ્ટિસમુચ્ચય' ને 'ચરણાનુયોગ'ના આચારવિષયક ગ્રંથોનું અવલોકન કરવું જોઈએ.

#### (૨) નાદ-આલંબન ધ્યાન :

મંત્રના શબ્દનો ધીમે સ્વરેથી ઉચ્ચાર કરતાં કરતાં જે નાદ (અવાજ) ઉત્પન્ન થાય તેના ઉપર ચિત્તની એકાગ્રતા કરવાની પણ એક પદ્ધતિ છે. આ ઉપરાંત અંતરજાપનું આરાધન કરતાં, શાંત સ્થળમાં, સાધકને અમુક નાદ સંભળાય છે. અવાજના બાદ્ય નિમિત્ત વિના આ નાદ સંભળાતો હોવાથી તેને અનાહત નાદ તરીકે સંબોધવામાં આવે છે. આ નાદના અનેક પ્રકાર છે, જેમ કે તમરાનો અવાજ, સિસોટી, મૃદંગ, વહેતા ઝરણાનો અવાજ, વાંસળી, સાગરનાં મોજાં વગેરે. આ નાદનો નથી તો અધ્યાત્મવિકાસ સાથે સીધો સંબંધ કે નથી તો અવિનાભાવિ સંબંધ, કારણ કે દરેક સાધકને આવા નાદ સંભળાય તેમ પણ બનતું નથી; તેમ વળી વિશેષ આગળ વધેલા સાધકોને તેનો કાંઈ અનુભવ થતો નથી જ્યારે અલ્યવિકાસવાળાને તેનો અનુભવ થાય છે. આ પ્રકારે નાદ તે તો માત્ર સ્થિરતા સાધવા માટે અમુક સાધકોને અવલંબન કરવાનું એક સાધન જ છે અને તેથી વિશેષ તેની ધ્યાનમાર્ગમાં કાંઈ અગત્ય તાત્ત્વિક દૃષ્ટિએ ગણવી જોઈએ નહિ.

## (૩) શ્વાસોચ્છ્વાસ-આલંબન ધ્યાન :

શરીરની સ્વસ્થ અવસ્થામાં શ્વાસોચ્છ્વાસની ક્રિયા નિયમિતતાથી થયા જ કરે છે તેમ વળી જ્યાં સુધી તે ચાલુ રહે છે ત્યાં સુધી જ વર્તમાન જીવન ટકે છે. આ બંને કારણોને લીધે સાધકને, ગમે તે સ્થાનમાં પણ, જો તે ઇચ્છે તો, શ્વાસોચ્છ્વાસની ગતિ-આગતિ સ્થિરતા સાધવામાં ઉપયોગી નીવડી શકે.

જેમ-ભક્ત-સાઘકો સ્વરબદ્ધ અને તાલબદ્ધ સંગીતના અવલંબનથી એકાગ્રતાનો અભ્યાસ કરે છે તેમ આ બાહ્ય પ્રાણના અવલંબનથી ધ્યાનાભ્યાસીઓ એકાગ્રતાને સાઘવાનો ઉદ્યમ કરે છે.

મંત્ર-જાપ (બાહ્ય જાપ કે અંતરજાપ) સાથે શ્વાસોચ્છ્વાસની ક્રિયાને જોડવી. જો મંત્ર લાંબો હોય તો શ્વાસ અંદર લેતાં (પૂરક દરમિયાન) તેનો પૂર્વાર્ધ બોલવો અને શ્વાસ બહાર કાઢતાં (રેચક દરમિયાન) તેનો ઉત્તરાર્ધ બોલવો. જો મંત્ર નાનો હોય તો એક વાર મંત્રોચ્ચાર અંદર શ્વાસ લેતાં અને એક વાર મંત્રોચ્ચાર બહાર શ્વાસ કાઢતાં એમ અભ્યાસ કરવો. આ પ્રકારનો ક્રમબદ્ધ અભ્યાસ મનને એકાગ્ર કરવામાં મદદરૂપ થાય છે.

આગળ વધેલા સાધકો શ્વાસોચ્છ્વાસની ગતિને માત્ર જોતાં થકાં જ

એકાગ્રતાનો અભ્યાસ કરે છે અને આમ વિવેકબળના વિશેષ અભ્યાસે કરીને તેઓ એકાગ્રતા કઈ રીતે સાથે છે તે આપણે આગળ ઉપર જોઈશું.

#### એકાગ્રતાની સાધના દરમિયાનના વિવિધ અનુભવો

આમ સામાન્ય રીતે ધ્યાન કરવાની જુદી જુદી પદ્ધતિઓ અને અવલંબનોનું વ્યાખ્યાન થયું. જ્યારે ધ્યાન દરમિયાન સાધારણ રીતે સંકલ્પવિકલ્પ મંદતાને પામે છે ત્યારે સામાન્ય શાંતિનો અનુભવ થાય છે. ધ્યાનમાં આ પ્રમાણેની સ્થિતિ થયા પછી જો તે ધ્યાન આગળ બીજી ૨૦ કે ૩૦ મિનિટ સુધી ચાલ્ રહે તો એક પ્રકારના ખાસ સ્થિર શાંતિદાયક વાતાવરણના પટ્ટામાં જાણે કે આપણું આખું શરીર નિબદ્ધ થઈ ગયું હોય તેવો અનુભવ થાય છે. અને આ સ્થિતિને પહોંચાય ત્યારે શરીરના કોઈ પણ અવયવને સહેજ પણ હલાવવાની વૃત્તિ થતી નથી અને બે-ચાર મિનિટના અંતરે કોઈક વાર થૂંક ગળવાની પ્રક્રિયા જેટલો સ્થિરતામાં ભંગ થવાથી જાણે કે મોટો અંતરાય થતો હોય તેવું લાગે છે. જો આ સ્થિતિને પણ થોડી મિનિટો સુધી જાળવી શકાય તો સ્થૂલ વૃત્તિનું ઉત્થાન થતું અટકી જાય છે અને ચિદાનંદની મોજ, સ્થિરતાના પ્રમાણમાં ચાર-છ કે દસ સેકંડ સુધી પ્રગટે છે. ફરીથી મંદ સંકલ્પવિકલ્પોનું સ્ફુરણ થતાં તે ચિદાનંદની મોજ તો જતી રહે છે પરંતુ તેની અસર (After-effects) થોડી મિનિટો અથવા કલાકો સુધી રહ્યા કરે છે જે સાતિશય ચિત્તપ્રસન્નતાને આપે છે અને સાધકને ઉદ્ઘસિત વીર્યથી ધ્યાનની આરાધનામાં આગળ વધવા પ્રેરણા આપે છે

સ્થિરતાના આવા અભ્યાસ દરમિયાન બીજા પણ જુદા જુદા અનુભવ થાય છે જેમ કે વીજળીનો કરન્ટ શરીરના એક છેડેથી દાખલ થઈને એક જ દિશામાં વહેતો થકો શરીરના બીજા છેડામાંથી નીકળી જતો હોય (Sequentially) તેવી જાતના વિશિષ્ટ રોમાંચનો અનુભવ, તે એક પ્રકાર. આપણે પોતે જાણે કે આસન પરથી ઘીમે ઘીમે ઊંચા ઊઠતા હોઈએ એટલે કે શરીર તો ત્યાંનું ત્યાં જ અને આપણે તેનાથી જુદા અને તેનાથી ઉપર હોઈએ, તેવા અનુભવનો બીજો પ્રકાર. આખા શરીરમાં એકસાથે (Simultaneously) આનંદનો અનુભવ તે ત્રીજો પ્રકાર. શ્વાસોચ્છ્વાસની ગતિમાં મંદતા અને લઘુતાનો (Diminished rate and diminished volume of respiration) અનુભવ, જે સાધકને ઘણી વાર થાય છે, હે

દરમિયાન જો એકાગ્રતા જળવાઈ રહે તો તે શ્વાસોચ્છ્વાસની ક્રિયા જાણે કે પોતાનાથી ભિન્ન કોઈ અન્ય વસ્તુમાં થતી હોય તે પ્રકારનો શ્વાસોચ્છ્વાસના સ્પષ્ટ પરપણાનો અનુભવ તે ચોથો પ્રકાર. પાંચમો પ્રકાર આ પ્રમાણે છે કે જ્યારે વીસેક મિનિટ કે તેથી વધુ સમય સુધી સ્થિરતાનો અભ્યાસ સફળતાપૂર્વક જારી રાખવામાં આવે ત્યારે એક ખાસ પ્રકારના આનંદદાયક વાતાવરણનું નિર્માણ હોઠ, દાઢી, ગાલ અને નાકના નીચેના ભાગને આવરી લેતું પ્રગટ થાય છે. તે એવું લાગે છે કે જાણે એક આનંદસ્યંદનોનો સમૂહ તેટલા ભાગમાં ચોંટાડી દીધો હોય. આ સમય દરમિયાન સર્વથા નિર્વિકલ્પ દશા હોતી નથી છતાં પણ સ્પષ્ટપણે આનંદની અનુભૂતિ હોય છે અને તે આનંદ ધ્યાનમાંથી ઊઠ્યા પછી પણ કેટલીક મિનિટો સુધી રહ્યા કરે છે.

#### આત્મસાક્ષાત્કારની પ્રાપ્તિ

આગળ ઉપર અવલોક્યા તેવા ધ્યાનના વિધવિધ પ્રકારોનો જેણે અભ્યાસ કર્યો છે તેવા સાધકને હવે ઠીક ઠીક પ્રમાણમાં ચિત્તની શુદ્ધિ અને ચિત્તની એકાગ્રતા પ્રાપ્ત થાય છે. આવા અભ્યાસીઓમાં પણ જેમને સત્સંગનો યોગ પ્રાપ્ત થયો છે અથવા અનુભવી ગુરુનું સાક્ષિધ્ય મળ્યું છે તેઓ થોડા કાળમાં ઘણી પ્રગતિ સાધી શકે છે.

ધ્યાનના વિવિધ પ્રકારોમાં અમુક પ્રકાર બીજાથી વધારે ગુણવાન કે વધારે સરળ છે અથવા અમુક પ્રકારથી વધારે જલદી સિદ્ધિ થાય છે અને અન્ય પ્રકારથી દીર્ધકાળે સિદ્ધિ થાય છે તેમ નથી પરંતુ સફળતાનો આધાર તો સાધકની પોતાની જ પૂર્વસાધના, ધર્મજીવનની રુચિ, પાત્રતા, આત્મસ્વરૂપનું સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાન, વૈરાગ્યની તીવ્રતા, આત્મસાક્ષાત્કારની લગન, તિતિક્ષા, ધૈર્ય, ખંત, સાધના માટે દૈનિક ચર્યામાંથી ફાજલ પાડેલો સમય સાધનાની નિયમિતતા અને અવિચ્છિત્રતા (સાતત્ય), પરમાત્મતત્ત્વના અલૌકિક માહાત્મ્યની નિઃશંકતા અને આ બધાં પાસાંઓને પુષ્ટ કરી સંવર્ધિત કરનારા એવા આત્મનિષ્ઠ ગુરુના સાત્રિધ્ય, માર્ગદર્શન અને 'કૃપા' ઉપર જ છે.

આ પ્રમાણે જ્યારે સાધનાનો અભ્યાસ વૃદ્ધિગત થાય છે અને જામે છે ત્યારે કોઈ એક મહા ભાગ્યવાન સમયે, ધ્યાનાવસ્થામાં, ઇષ્ટદેવ, શ્રી સદ્દગુરુ, મંત્ર, સાધના વગેરે સર્વ વસ્તુઓ આત્મજાગ્રત દશામાં વિસ્મૃતિને પામે છે (All become Forgotten at the conscious level) અને ત્યારે જે રહી જાય છે તે જ છે અખંડ, ચિન્માત્ર, પરમશાંત, સર્વોપરી, નિર્વિકલ્પ, સહજ-જ્ઞાનાનંદસ્વરૂપ સ્વાનુભવ જે આપશું મૂળ સ્વરૂપ છે.

## આત્મસાક્ષાત્કારનું ફળ

જ્યારે આમ બને છે ત્યારે સાધકના જીવનમાં એક આમૂલ પરિવર્તન આવે છે તે જે કાંઈ કરે છે. જે કાંઈ દેખે છે, જે કાંઈ બોલે છે, જે કાંઈ વિચારે છે, જે કાંઈ સમજે છે, જે કાંઈ શ્રદ્ધે છે તે બધુંય દિવ્યતાથી વ્યાપ્ત થયેલું હોય છે. પહેલાં જે પોતે હતો, તે હવે પોતે રહ્યો નથી કારણ કે તેના અહં-મમત્વનો નાશ થયો છે અને કર્તાપણા-ભોક્તાપણાને વેદવાને બદલે હવે મુખ્યપગ્ને તે સાક્ષીરૂપે રહેવા લાગે છે. આમ હવે તે કાંઈક અન્ય જ છે અને અદૃભુત છે અને તેમ છતાં પણ વિશ્વના સમસ્ત જીવોમાં તેને પોતાના જેવી જ દિવ્ય વિભૂતિનું દર્શન થવા લાગે છે. જોકે પોતાનું અલૌકિક વ્યક્તિત્વ નિષ્પન્ન (પ્રગટ) થયું છે તો પણ તે સમસ્ત જીવોનો નિષ્કારણ પરમહિતકારી મિત્ર થઈ જાય છે કારણ કે સર્વ હન્દ્રોનું અને વિષમતાઓનું નિષ્ફળપણું તેના આત્મામાં અપરોક્ષાનુભૃતિથી વિદિત થયું છે. સુખ-દુ:ખ, માન-અપમાન, શીત-ઉષ્ણ. ભુખ-તરસ. સરસ-નીરસ. મૂર્ખ-પંડિત, સ્ત્રી-પુરૂષ, યુવાન-વૃદ્ધ, ગરીબ-તવંગર, ઊંચ-નીચ વગેરે સર્વ ભેદો તેની દૃષ્ટિમાંથી ગળી જાય છે અને સર્વત્ર એકરૂપ, અલૌકિક, સર્વોત્કૃષ્ટ પરમાત્મદર્શનની જ તેના જીવનમાં મુખ્યતા થઈ જાય છે. તેને જગતના સર્વ પદાર્થો હવે જૂઠા હોય તેવા, નીરસ અને ફિક્કા હોય તેવા લાગે છે. હવે તેના દૃદયમાં એક શાંત રસનું ઝરણું વહેવા લાગે છે જેની તૃપ્તિથી સંતુષ્ટ થવાને કારણે દુનિયાની મોટામાં મોટી સંપત્તિ. ધન. વૈભવ કે અન્ય સંસારસખનાં સાધનોને તે અંતરથી ઇચ્છતો નથી. તેનું શ્રદ્ધાન હવે જગતના જીવોથી નિરાળું છે, ઊલટું છે, વિપરીત છે. તેની અંતરંગ રુચિ અને પ્રીતિ હવે પરમાત્મતત્ત્વમાં જ રહે છે જેનો સાક્ષાત્કાર તેને પોતાના દ્રદયમંદિરમાં થયો છે. હવે તે પૂર્ણ પદની પ્રાપ્તિના માર્ગમાં નિ:શંક છે કારણ કે હવે તેને પરમાનંદની પ્રસાદી પ્રાપ્ત થઈ છે. જગતમાં જેમ એક લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ થવાથી અનેક પ્રકારના લૌકિક ગુણો સજ્જન પુરુષોમાં આવિર્ભૂત થતા જોવામાં આવે છે તેમ મોક્ષમાર્ગમાં એક આત્મદર્શન-આત્મજ્ઞાન-આત્મસાક્ષાત્કાર થવાથી તે સાધક જે આજ સુધી મુમુક્ષ કે આત્માર્થી હતો તે હવે સંત થઈ જાય છે અને અનેકાનેક લૌકિક અને લોકોત્તર મોક્ષસાઘક ગુજ્ઞોરૂપી પુષ્પોથી તેનો જીવનરૂપી બગીચો મહેકવા લાગે છે.

## મહાત્માઓનું જીવનફળ

આ આત્મસાક્ષાત્કારની ભૂમિકાને પહોંચીને કેટલાક મહાનુભાવોને સહજ અંતઃસ્ફુરણા થાય છે અને પોતાની 'તે' અનુભૂતિનું વર્ણન, પોતપોતાની શક્તિ, અભિરુચિ અને સંજોગ અનુસાર પોતપોતાની ઢબથી તેઓ વડે સહજપણે થઈ જાય છે - યદ્યપિ તેઓને ખબર છે કે સ્વાનુભૂતિ તે સર્વથા વાણીનો વિષય નથી.

આવા મહાનુભાવોના પુનિત સાિક્ષધને તેમજ તેમનાં સ્વાનુભવમુદ્રિત સદ્વયનોને પામીને તેમાંથી પણ પ્રેરણા અને આલંબન મેળવીને અને તેના આશયને પ્રાપ્ત કરીને તે સમયના કે ભવિષ્યકાળના સાધક જીવો પોતાની જીવનશુદ્ધિ અને જીવનસિદ્ધિ કરે છે. આ પ્રકારે આવા આત્મનિષ્ઠ મહાત્માઓ સ્વ-પરકલ્યાણને સાધીને પોતે અમરતાને વરે છે અને બીજા અનેક યોગ્ય જીવોને અમરતાના પંથનો નિર્દેશ કરી, પોતાનું જીવન દીવાદાંડી સમાન બનાવી પ્રસન્નતાથી જીવનયાપન (જીવન વ્યતીત) કરે છે. નમસ્કાર હો તે મહાત્માઓને! કરી કરી નમસ્કાર હો!

# પાંચમા અધ્યાય 'આત્મવિચાર-આત્મસાક્ષાત્કાર' (આત્મધ્યાન-આત્મસમાધિ)નું પરિશિષ્ટ

### આત્મવિચારનું સ્વરૂપ અને માહાત્મ્ય :

- (२) रागद्वेष-मिथ्यात्वासंश्लिष्टं अर्थयाथात्प्यस्पर्श-प्रतिनिवृत्तविषयान्तरसंचारं ज्ञानं ध्यानम् । રાગ, દ્વેષ અને મિથ્યાત્વથી રહિત, પદાર્થોના વાસ્તવિક સ્વરૂપને સ્પર્શ કરતું અને અન્ય વિષયોમાંથી જેનું પરિભ્રમણ દૂર થયું છે તેવું જ્ઞાન તે ધ્યાન છે.
- (३) समता सर्वभूतेषु संयमः शुभभावना । आर्तरीद्रपित्यागः तद् हि सामायिकं व्रतं ॥ सर्व क्ष्योमां समतालाव, ઇन्द्रिय अने मननो संयम, કुध्याननो त्याग अने तत्त्वनी लावना लाववी ते (आदि आयरश) समता३पी व्रत करेवाय छे.
- (૪) (ઋ) પ્રગટે જ્યાં સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે નિજજ્ઞાન, જે જ્ઞાને ક્ષય મોહ થઈ, પામે પદ નિર્વાણ.
  - (a) શુદ્ધ, બુદ્ધ ચૈતન્યઘન, સ્વયંજયોતિ સુખધામ, બીજું કહિયે કેટલું, કર વિચાર તો પામ.
  - (क) પ્રથમ આત્મસિદ્ધિ થવા, કરીએ જ્ઞાનવિચાર, અનુભવી ગુરુને સેવીએ, બુધજનનો નિર્ધાર.
  - (૩) જ્ઞાન, ધ્યાન વૈરાગ્યમય, ઉત્તમ જહાં વિચાર, એ ભાવે શુભ ભાવના, તે ઊતરે ભવપાર.
  - (इ) હું કોણ છું ? ક્યાંથી થયો ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ? કોના સંબંધે વળગણા છે ? રાખું કે એ પરિહરું ? એના વિચાર વિવેકપૂર્વક, શાંતભાવે જો કર્યા, તો સર્વ આત્મિકજ્ઞાનના, સિદ્ધાંત તત્ત્વો અનુભવ્યાં.

- (६) नाध्यात्म-चिन्तनादन्यः सदुपायस्तु विद्यते । दुशपः स परं जीवैः मोहव्यालकदर्थितैः આત્મચિતનથી બીજો (પરમપદ પ્રાપ્તિનો) કોઈ સમીચીન સાચો — ઉપાય નથી. જેઓ મોહરૂપી સર્પથી ડસાયા છે (મોહાઘીન છે) તેઓને તે ઉપાય દુર્લભ છે.
- (७) तस्मात्सेव्यः परिज्ञाय श्रद्धयात्मा मुमुक्षुभिः
  लब्ध्युपायः परो नास्ति यस्मान्निर्वाण शर्वणः ।
  निषिध्य स्वार्थताऽक्षाणि विकल्पातीत चेतसः
  तद्भूपं स्पष्टमाभाति कृताभ्यासस्य चेतसः ॥
  तेथी मुमुक्षुओओ (आत्माने) सारी रीते જાણી, શ્રद्धासिकत तेनी सेवा (ઉપાસना, આરાધના) કરવી કારણ કે મોક્ષસુખની પ્રાપ્તિનો બીજો કોઈ ઉપાય નથી. ઇન્દ્રિયોને પોતાના વિષયોથી રોકીને આત્મધ્યાનનો અભ્યાસ કર્યો છે જેણે તેવા નિર્વિકલ્ય ચિત્તવાળા ધ્યાતાને આત્માનું મૂળ સ્વરૂપ (સ્વસંવેદનરૂપ અનુભૂતિ દ્વારા) પ્રત્યક્ષપણે ભાસે છે.
- (१) यावन्न भावयति तत्त्वं, यावन्न चिन्तयति चिन्तनीयानि तावन्न प्राप्नोति जीवः जरामरणविवर्जित स्थानम् । જયાં સુધી तत्त्वભाવना ભાવતો નથી, જયાં સુધી (આત્માદિ) विચારણીય तत्त्वोना विચાર કરતો નથી ત્યાં સુધી (સાધક) જીવ જરામરણથી રહિત એવા (भोक्ष) પદને પામતો નથી.

- (१०) दुःखेन ज्ञायते आत्मात्मानं ज्ञात्वा भावना दुःखम् भावितस्वभावपुरुषः विषयेषु विरूचित दुःखम् । આત્મજ્ઞાન દુર્લભ છે, જ્ઞાન થયેલાને પણ ભાવના ભાવવી વિકટ છે અને આત્મભાવના ભાવનારને માટે પણ વિષયોનો ત્યાગ વિકટ છે.
- (११) स एव नियतं ध्येयः स विज्ञेयो मुमुक्षुभिः । अनन्यशरणीभूय, तद्गतेनान्तरात्मना ॥ મુમુક્ષુઓએ તેનું જ વિશેષપણે જ્ઞાન કરવું અને તેનું જ ધ્યાન કરવું અને તન્મય થઈ એક તેનું જ શરણ લેવું.
- (१२) तत्श्रुतं तच्च विज्ञानं तद्ध्यानं तत्परं तपः । अयमात्मा यदासाद्य स्वस्वरूपे लयं क्रजेत् ॥ ते જ સાચું શ્રવણ છે, તે જ વિશેષ જ્ઞાન છે, તે જ ધ્યાન છે અને तે જ મોટું તપ છે કે જેને પામીને આ આત્મા પોતાના (મૂળ) સ્વરૂપમાં લય પામે.
- (१३) नात्मध्यानात्परं सौख्यं नात्मध्यानात्परं तपः । नात्मध्यानात्परोमोक्षपथो क्यापि कदाचन ॥ आत्मध्यानथी मोटुं सुખ नथी, आत्मध्यानथी मोटुं तप नथी तथा आत्मध्यानथी मोटो मोक्षमार्ग ક्यांय पश કદાપિ नथी.
- (१४) श्रुत्वा मत्वा मुद्दुः स्मृत्वा साक्षादनुभवन्ति ये ।
  तत्त्वं न बन्धधीस्तेषामात्माऽबन्धः प्रकाशते ॥
  (आत्म) तत्त्वनुं श्रवश કરી, શ્રद्धान કરીને વારંવાર સ્મરણ કરીને જેઓ તેનો સાક્ષાત્ અનુભવ કરે છે તેઓને બંધ થતો નથી અને અબંધ આત્મા પ્રકાશ પામે છે.
- (१५) यः तु आत्मरितरेव स्यादात्मतृप्तश्च मानवः । आत्मन्येव च संतुष्टः तस्य कार्यं न विद्यते ॥ જે મનુષ્ય આત્મામાં જ રિતવાળો છે, આત્મામાં જ તૃપ્ત છે અને આત્મામાં જ સંતુષ્ટ છે તેને કંઈ કાર્ય કરવાનું બાકી રહેતું નથી.
- (१६) (अ) उत्तमार्थ आत्मा तस्मिन् स्थिता घ्नन्ति मुनिवराः कर्म तस्मात्तु ध्यानमेव हि उत्तमार्थस्य प्रतिक्रमणम् ।
  - (અ) (આ લોકમાં) ઉત્તમ પદાર્થ આત્મા છે, તેમાં સ્થિત ધ્યાનસ્થમુનિવરો કર્મને હણે છે. તેથી ધ્યાન જ ખરેખર (સાધક)

આત્માનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

- (ब) आत्मस्यरूपालम्बनभावेन तु सर्वभावपरिहारम् शक्नोति कर्तुं जीवस्तस्मात् ध्यानं भवेत् सर्वम् ।
- (બ) આત્મસ્વરૂપને અવલંબનારા ભાવથી-આત્મધ્યાનથી-(સાધક) જીવ સર્વ અન્ય વિચારોને છોડી શકે છે, તેથી ધ્યાન તે સર્વસ્વ (સર્વ સાધનાનો સાર) છે.
- (१७) यस्य ध्यानं सुनिष्कम्पं समत्वं तस्य निश्चलं । नानयोर्विध्यधिष्ठानम् अन्योऽन्यं स्याद्विभेदतः ॥ જેનું ધ્યાન નિશ્ચળ છે, તેને સમભાવ નિશ્ચળ હોય છે, તે બન્ને પરસ્પર આધારિત છે. ધ્યાનનો આધાર સમભાવ છે અને સમભાવનો આધાર ધ્યાન છે.
- - (ब) ताप तपो अरु जाप जपो कोउ, कान फिराय फिरो फुनि दोउ । आतमध्यान अध्यातम ज्ञान समो शिवसाधन और न कोउ ॥ કोઈ (અનેક પ્રકારનાં) તપ તપો કે જાપ જપો, કે બંને કાન વીંધાવીને ફરો પરંતુ આત્મધ્યાન અને અધ્યાત્મજ્ઞાન જેવો મુક્તિનો બીજો કોઈ ઉપાય નથી.
- (१९) अचारी सब जग मिला, मिला विचारी न कोय
  कोटि अचारी वारिये, एक विचारी जो होय ॥
  આ જગતમાં (બાહ્ય) આચારવાળા સમસ્ત લોકો છે પણ વિચારવાન કોઈ નથી; એક (યથાર્થ) વિચારવાન ઉપર કરોડો (બાહ્ય) આચારવાળા ન્યોછાવર છે.
- (२०) (૩) સદ્વિચાર નિત્ય કીજીએ, મૂકી મન-અહંકાર; પ્રીતમ ચિત્ત વિચારીએ, કો હું કો સંસાર ? (a) ખાતાં પીતાં પહેરતાં, સૂતાં બેઠાં સાર,
  - a) ખાતા પાતા પહરતા, સૂતા ખઠા સાર, કહે પ્રીતમ તજીએ નહીં, આતમતત્ત્વ વિચાર.

- (क) જપ, તપ, જોગવિચારમાં, તીરથ વ્રત અનેક, પ્રીતમ પલક ન છાંડિયે, સાર વિચાર અનેક.
- (इ) વિચાર વિના જે જે કરે, તે સૌ સાધન ફોક, કહે પ્રીતમ સુખ નહીં મળે, યહ લોક પરલોક.
- (इ) તત્ત્વિવચારે દેહનું, સર્વ ટળે અભિમાન, પ્રીતમ પ્રગટે આતમા, એક-રસ નિર્મળ જ્ઞાન.
- (ફ) જન્મ-મરણ જોખમ ટળે, મૃત્યુ અમૃત હોય, પ્રીતમ સાર વિચાર હૈ, કરી શકે જો કોય.
- (२१) सांस सांस सुमिरन करौं, यह उपाय अति नीक । श्वासे श्वासे સ્મરણ કરવું એ (પરમાત્મપ્રાપ્તિનો) અતિ ઉત્તમ ઉપાય છે.

#### ધ્યાનાભ્યાસીનાં લક્ષણો અને ધ્યાનની સામગ્રી :

(२२) न चक्षुषा गुह्यते नापि वाचा

नान्येर्देवैः तपसा कर्मणा वा ।

ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्वः

ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः ॥ आंभो वडे, वाशी वडे, अन्य देवो वडे, तप वडे કे કર્મો વडे (आ आत्मानुं) ત્રહણ થતું નથી. જ્ઞાનના પ્રસાદથી વિશુદ્ધ અંતઃકરણવાળા, કલંકરહિત ધ્યાન કરનારા (પુરુષો) તેને પ્રાપ્ત કરે છે.

- (२३) स्वात्मसंवित्तिरिसको ध्याता । આત્માના (આનંદના) અનુભવનો રસિક (સાધક) ધ્યાતા બને છે.
- (२४) ध्यानस्य पुनर्मुख्यो हेतुरेतच्चतुष्टयम् । गुरूपदेशः श्रद्धानं सदाभ्यासः स्थिरं मनः ॥ ધ્યાન (સિદ્ધિ)નાં મુખ્ય ચાર કારણો છે, શ્રીસદ્ગુરુનો બોધ તે (તત્ત્વોપદેશ)માં શ્રદ્ધા, નિરંતર અભ્યાસ અને ચિત્તની સ્થિરતા.
- (२५) उत्साहो निश्चयो धैर्यं संतोषस्तत्त्वदर्शनम् ।
  जनपदात्ययः षोढा सामग्रीयं वहिर्भवा ॥
  आगमेनानुमानेन ध्यानाभ्यासरसेन च ।
  त्रेधा विशोधयन् बुद्धिं ध्यानमाप्नोति पावनम् ॥
  उत्साह, निश्चय, (स्थि२ विचा२), धैर्य, संतोष, तत्त्वदृश्चन अने ४ ४ ४ ४ ४ ४ १ अ सामग्री छे. सुशास्त्र,

સુયુક્તિ અને ધ્યાનાભ્યાસના રસ દ્વારા બુદ્ધિને શુદ્ધ કરતો થકો ધ્યાનાભ્યાસી પવિત્ર ધ્યાન(પરમ સમાધિ)ને પામે છે.

- (૨૬) અલ્પાહાર નિદ્રા વશ કરે, હેત સ્નેહ જગથી પરિહરે, લોકલાજ નિવ ઘરે લગાર, એક ચિત્ત પ્રભુથી પ્રીતધાર. આશા એક મોક્ષકી હોય, બીજી દુવિધા નવિ ચિત્ત હોય, ધ્યાનયોગ્ય જાણો તે જીવ, જે ભવદુઃખથી ડરત સદીવ. પરનિંદા મુખથી નવિ કરે, નિજનિંદા સુણી સમતા ઘરે, કરે સહુ વિકથા\* પરિહાર, રોકે કર્મ આગમન દ્વાર.

  - (२८) विरुच्य कामभोगेषु विमुच्य वपुषि स्पृहाम् ।

    यस्य चित्तं स्थिरीभूतं स हि ध्याता प्रशस्यते ॥

    કામ અને ભોગથી જે વિરામ પામ્યો છે, દેહાસક્તિને જેણે છોડી છે અને જે સ્થિર થયેલા ચિત્તવાળો છે તેવો ધ્યાતા ખરેખર પ્રશંસાને પાત્ર છે.

#### ભેદપૂર્વકનું આત્મધ્યાન કરવાની વિધિ : [તત્ત્વવિચાર અથવા આત્મભાવવાની વિધિ :]

(२९) अहमेकः खलु शुद्धो दर्शनज्ञानमयः सदाऽरूपी । नाप्यस्ति मम किंचिदप्यन्यत्यरमाणुमात्रमपि ॥

बोधरोधः शमापायः श्रद्धाभंगोऽभिमानकृत् ॥ कुतर्को मानसो व्याधिः ध्यानशत्रुरनेकधा ॥

× કુતર્ક જ્ઞાનને રોકનાર, શાંતિનો નાશ કરનાર, શ્રદ્ધાનો ભંગ કરનાર અને અભિમાનને વધારનાર માનસિક રોગ છે જે અનેક પ્રકારે ધ્યાનનો શત્રુ છે.

<sup>\*</sup> વિકથા એટલે પાપ વધારનારી નિરર્થક વાતો. જેનાથી અનેક પ્રકારના પાપવિચારો ચિત્તમાં ઉત્પન્ન થાય અને ચિત્તની શુદ્ધિ અને સ્થિરતામાં વિઘ્ન ઊપજે તેવી સર્વ વાતો વિકથા છે. આ કક્ષામાં સ્ત્રીકથા, ભોજનકથા, દેશકથા તથા રાજકથા ઉપરાંત નિરર્થક વાદવિવાદો અને વિતંડાવાદને પણ ગણી લેવા જે કુતર્ક (કુયુક્તિ)નું ફળ છે. અને જેને આચાર્યોએ ધ્યાનપ્રાપ્તિમાં શત્રુ તરીકે ગગ્નાવ્યા છે.

- હું એક શુદ્ધ, સદા અરૂપી જ્ઞાનદર્શનમય ખરે, કંઈ અન્ય તે મારું જરી પરમાણુમાત્ર નથી અરે.
- (३०) एको मे शाश्वतो आत्मा ज्ञानदर्शनलक्षणः । शेषा मे बाज्ञा भावा सर्वे संयोगलक्षणाः ॥ भारो सुशाश्वत એક દર્શनज्ञानदक्षण જીવ છે, બાકી બીજા સંયોગલક્ષણ ભાવ મુજથી બાહ્ય છે.
- (३१) साम्यं मे सर्वभूतेषु वैरं मह्मं न केनचित् । आशां नूनं उत्सृज्य समाधिः प्रतिपद्यते ॥ सौ (भूतमां समता भने, કો साथे वेर भने नહीं, આશા ખરેખર છોડીને, પ્રાપ્તિ કરું છું સમાધિની.
- (३२) निजभावं नाऽपि मुश्चिति परभावं न गृह्यित कमपि । जानाति पश्यिति सर्वं सोऽहमिति चिन्तयेत् ज्ञानी ॥ निજ ભાવને છોડે नહीं, परભાવ કંઈ પણ નવ ગ્રહે, જાણે જુએ જે તે જ હું છું, એમ જ્ઞાની ચિંતવે.
- (३३) यद् दृश्यं तदहं नास्मि यद्यादृश्य तदस्प्यहम् । अतोऽत्रात्मधिया हित्या चित्त्वरूपं निजं श्रये ॥ श्रे दृश्य ते હું स्व३५ नथी, अदृश्य स्व३५ म्छाउं, स्व-जुद्धि छोडी आ सौमां, निश्र चैतन्य शरण ग्रहुं.
- (३४) सिद्धान्तोऽयमुदात्तवित्तचिरितैः मोक्षार्थिभिः सेव्यताम्
  शुद्धं विन्मयमेकमेव परमं ज्योतिः सदैवास्प्यहम् ।
  एते ये तु समुक्कसन्ति विविधाभावाः पृथग्लक्षणाः
  तेऽहं नास्मि यतोऽत्र ते मम परद्रव्यं समग्राऽपि ॥
  आ सिद्धांत ઉદાર ચિત્તવાળા અને ઉજજવળ ચારિત્રવાળા મોક્ષાર્થીઓએ સેવવા યોગ્ય છે કે હું તો એક શુદ્ધ ચૈતन्यस्वરૂપ પરમજ્યોતિ માત્ર સદા છું. આ મારાથી ભિન્ન લક્ષણવાળા જુદા જુદા પ્રકારના (કોઘાદિ) ભાવો ઉદ્ભવે છે તે હું (મારું મૂળ સ્વરૂપ) નથી, કારણ કે તે સર્વે મારાથી ભિન્ન એવા પરદ્યવ્ય છે.
- (૩૫) વિચાર વિના આત્મજ્ઞાન થાય નહિ, અને અસત્સંગ તથા અસત્ પ્રસંગથી જીવનું વિચારબળ પ્રવર્તતું નથી, એમાં કિંચિત્ માત્ર સંશય નથી.
  - આરંભ-પરિગ્રહનું અલ્પત્વ કરવાથી અસત્પ્રસંગનું બળ ઘટે છે,

સત્સંગના આશ્રયથી અસત્સંગનું બળ ઘટે છે. અસત્સંગનું બળ ઘટવાથી આત્મવિચાર થવાનો અવકાશ પ્રાપ્ત થાય છે, આત્મવિચાર થવાથી આત્મજ્ઞાન થાય છે અને આત્મજ્ઞાનથી નિજસ્વભાવસ્વરૂપ, સર્વ ક્લેશ અને સર્વ દુઃખથી રહિત એવો મોક્ષ થાય છે એ વાત કેવળ સત્ય છે. જેટલું આત્મજ્ઞાન થાય તેટલી આત્મસમાથિ પ્રગટે.

- (૩૬) તે (આત્મજ્ઞાન)નો સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપાય સદ્દગુરુ-વચનનું શ્રવશવું કે સત્શાસ્ત્રનું વિચારવું એ છે. જે કોઈ જીવ દુઃખની નિવૃત્તિ ઇચ્છતો હોય, સર્વધા દુઃખથી મુક્તપણું તેને પ્રાપ્ત કરવું હોય, તેને એ જ એક માર્ગ આરાધ્યા સિવાય અન્ય બીજો કોઈ ઉપાય નથી. માટે જીવે સર્વ પ્રકારના મતમતાંતરોનો, કુળઘર્મનો, લોકસંજ્ઞારૂપ ધર્મનો, ઓઘસંજ્ઞારૂપ ધર્મનો, ઉદાસભાવ ભજી એક આત્મવિચાર કર્તવ્યરૂપ ધર્મ ભજવો યોગ્ય છે.
- (૩૭) શરીરને વિષે આત્મભાવના પ્રથમ થતી હોય તો થવા દેવી, ક્રમે કરી પ્રાણમાં આત્મભાવના કરવી, પછી ઇન્દ્રિયોમાં આત્મભાવના કરવી, પછી સંકલ્પ-વિકલ્પરૂપ પરિણામમાં આત્મભાવના કરવી, પછી સ્થિર ભાવમાં આત્મભાવના કરવી, ત્યાં સર્વ પ્રકારની આલંબનરહિત સ્થિતિ કરવી.
  - (३८) आत्मतत्त्वानिभिज्ञस्य न स्यात् आत्मन्यवस्थितिः ।

    मुद्यात्यन्तः पृथक् कर्तुं स्वरूपं देहदेहिनोः ॥

    अतः प्रागेव निश्चेयः सम्यगात्मा मुमुक्षुभिः ।

    अशेषपरपर्यायकत्पनाजालवर्जितः ॥

    आत्मतत्त्वना यथार्थ ज्ञानथी रिहत होय तेमने आत्मामां लीनता थती नथी. देह अने आत्माना स्व३पने ભिन्नपण्डे ओणणवामां (अगतना छवो) मोह पामे छे. तेथी मुमुक्षुओओ प्रथम ४ आत्माना यथार्थ स्व३पनो निर्शय करवो के ४ स्व३प (परमार्थथी) सर्व विक्रारी भावो अने क्र्यमाओनी ४। ४०।
  - (३९) पूर्व श्रुतेन संस्कार स्वात्यन्यारोपयेत्ततः ।
    तत्रैकाग्यं समासाद्य न किञ्चिदिप चिन्तयेत् ॥
    प्रथम पोताना आत्भामां श्रुतञ्चानना (तत्त्वञ्चानना) संस्कार आरोपीने
    (ध्यानाल्यासीओ) पोताना आत्भामां ४ ओक्षात्र थवुं अने अन्य क्षंधि
    थिंतववुं नहीं.

- (४०) यस्तु नालम्बते श्रोतीं भावनां कल्पनाभयात् । सोऽवश्यं मुद्धाति स्वस्मिन्पहिश्चिन्तां विभर्ति च ॥
- (४९) तस्मान्मोहप्रहाणाय बहिश्चिन्तां निवृत्तये । स्वात्मानं भावयेत्पूर्व ऐकाग्रस्य च सिद्धये ॥ જે સાધક કલ્પનાના ભયથી (નિર્વિકલ્પતાની સિદ્ધિ નહિ થાય તેવા ડરથી) તત્ત્વજ્ઞાનની ભાવના (અનુપ્રેક્ષા, ચિંતવન)નું અવલંબન નથી લેતો તે અવશ્ય પોતાના આત્મામાં મોહ પામે છે અને બાહ્ય ચિંતાઓને ધારણ કરે છે તેથી મોહનો નાશ કરવા માટે તથા બીજી ચિંતાઓને દૂર કરવા માટે અને એકાગ્રતાની સિદ્ધિ અર્થે સૌથી પહેલાં પોતાના આત્માને તત્ત્વભાવનાથી સંસ્કારિત કરવો જોઈએ.
- (४२) निर्व्यापारीकृताक्षस्य यत्क्षणं भाति पश्यतः ।
  तद्रुपमात्मनो ज्ञेयं शुद्धं संवेदनात्मकम् ॥
  ઇन्द्रियोना व्यापारने रोडीने क्षण्डात्मर અंतर्मुण थઈ देणनार (अल्यासी)ने के ३५ देणाय छे ते आत्मानुं शुद्ध स्वसंवेदनात्मक स्व३५ क्षण्डावुं.
- (४३) आत्मानमन्तरे दृष्ट्वा दृष्टवा देहादिकं बिहः । तयोः अन्तरिवज्ञानात् अभ्यासात् अच्युतो भवेत् ॥ પોતાના સ્વરૂપને અંતરમાં દેખીને અને શરીરાદિને બાહ્ય દેખીને, તે બન્નેના ભેદવિજ્ઞાનથી અને તે (ભેદવિજ્ઞાન)ના અભ્યાસથી (સાધક જીવ) મુક્ત થાય છે.
- (४४) इतीदं भावयेत्रित्यम् अवाचागोचरं पदम् । स्वत एव तदाप्नोति यतो नावर्गते पुनः ॥ આવી રીતે, વાણીને અગોચર (એવા) આ (શુદ્ધાત્મા પરબ્રહ્મ) પદની નિરંતર ભાવના કરવી જેથી સ્વયં તેની પ્રાપ્તિ થાય છે અને (સંસારાવસ્થામાં) પુનરાગમન થતું નથી.
- **ધ્યાનનું મુખ્ય ફળ : આત્માનુભવ :** (ધ્યાનથી પ્રાપ્ત થવા યોગ્ય અન્ય પ્રાસંગિક ફળો)
- (४५) वस्तु विचारत ध्यावतैं, मन पावत विश्राम ।

  रसस्यादत सुख ऊपजे अनुभव याको नाम ॥

  तत्त्वना विचारमां चित्त श्रोऽवाना अल्यासधी (स्थिरता धतां) मन

વિશ્રામ પામે છે, અને આત્મિક રસનો સ્વાદ ઊપજે છે જેને ''અનુભવ'' કહે છે.

- (४६) यथार्थ वस्तुस्वरूपोपलब्धि-परभावारम-स्वरूपरमण-तदाऽऽस्वादनैकत्वमनुभवः । યથાર્થ વસ્તુસ્વરૂપની ઓળખાણ થયે પરભાવમાં રમણતાનો અભાવ અને સ્વભાવની સાથે એકતાથી ઊપજતો (આત્માના આનંદનો) સ્વાદ તે અનુભવ.
- (४७) आत्मज्ञानं च आत्मनः चिद्र्पस्य स्वसंवेदनमेव मृग्यते नाऽतोन्यत् जात्मज्ञान नाम । આત્મજ્ઞાન એટલે ચૈતન્યમય એવા પોતાના આત્માનો યથાર્થ અનુભવ. આત્મજ્ઞાન એ એનાથી કોઈ જુદી ચીજ નથી.
- (૪૮) ष्वएप च्तन निज, जड છે संबंध माह्ना, અથવા તે જ્ઞેય પણ, પરદ્રવ્યમાંય છે. એવો અનુભવનો પ્રકાશ ઉદ્ધસિત થયો; જડથી ઉદાસી તેને આત્મવૃત્તિ થાય છે.
- (४९) आत्म-अन्भ्य-ज्ञानमां, मगन भ्या अंतरंग, विકલ्પ सवि दूरे गया, निर्विडल्प रसरंग.
- (५०) निज अन्भ्व त्वलेश्ये, कठिण कर्म होय नाश, अल्प (भवे (भवि ते संखे, अवियसपुरक्षे वास.
- (५१) व्यापारः सर्वशास्त्राणां दिक्प्रदर्शनमेव हि ।

  पार तु प्रापयत्येकोऽनुभवो भववारिधेः ॥

  अतीन्द्रियं परं ब्रह्म विशुद्धानुभवं विना ।

  शास्त्रयुक्तिशतेनाऽपि न गम्यं यद् बुधाः जगुः ॥

  सर्व शास्त्रोनो व्यापार मात्र (मोक्षमार्शनी) दिशानुं सूचन કરવાનो છે. ભવસાગરનો પાર પમાડનાર તો એકમાત્ર આત્માનુભવ જ છે. ઇन्द्रियातीत એવું પરમાત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ આત્માનુભવ વિના સેંકડો શાસ્ત્રોની યુક્તિથી પણ જાણી શકાતું નથી એમ બુદ્ધિમાન પુરુષોએ કહ્યું છે.
- (५२) अनुभव चिंतामणि रतन, अनुभव है रसकूप, अनुभव मारग मोखकौ अनुभव मोख स्वरूप । અનુભવ રત્નચિંતામણિ છે; અનુભવ આનંદરસનો કૂવો છે. અનુભવ

મોક્ષનો માર્ગ છે અને અનુભવ મોક્ષનું જ સ્વરૂપ છે.

(५३) जिनके घटमें प्रगट्यो परमारथ

राग-विरोध हिये न विथारै

करिके अनुभव निज-आतमको

विषयासुखसों यह मूल निवारै ।

तजिके ममता धरिके समता

अपनो बल फौरि जो कर्म विडारै

जिनकी यह है करतूति सुजान

सुआप तरे पर जीवन तारै ॥

જેના ઘટ વિષે પરમાત્મતત્ત્વ પ્રકાશે છે તે રાગદ્વેષને પોષતા નથી, પોતાના આત્માનો અનુભવ કરીને વિષયસુખની વાંછાને ટાળે છે, મમતાને ત્યાગી સમતાને ધારણ કરી પોતાનું બળ ફોરવીને કર્મોનો નાશ કરે છે. જેના જીવનની આ રીત છે તે પોતે (ભવસાગરથી) તરે છે અને બીજાને પણ તારે છે.

- (५४) भिद्यते द्दयग्रन्थिः छिद्यते सर्वसंशयाः । श्रीयन्ते चास्यकर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे ॥ ते परभात्भतत्त्वनो अनुत्भव थतां અंतरनी भोडग्रंथि छेदार्ध જाय छे, सर्व संशयो नाश पामे छे अने क्रोंनो स्य थाय छे.
- (५५) मोक्षः कर्मक्षयादेव स सम्यग् ज्ञानतो भवेत् । ध्यानसाध्यं मतं तद् हि, तस्मात् तद् हितमात्मनः ॥ કર્મોનો ક્ષય થવાથી જ મોક્ષ થાય છે, તે (મોક્ષ)ની પ્રાપ્તિ સમ્યગ્જ્ઞાનથી થાય છે અને તે (સમ્યગ્જ્ઞાન)ની સિદ્ધિ ધ્યાનથી થાય છે માટે તે (ધ્યાન) આત્માને હિત3પ છે.
- (५६) अलौल्य नारोग्यमनिष्ठुरत्वं

गन्धः शुभो मूत्रपुरीषमल्पम् ।

कान्तिः प्रसादः स्वरसौम्यता च

योगप्रवृत्ते प्रथमं हि चिह्नम् ॥

ચિત્ત અને ઇન્દ્રિયોની સૌમ્યતા, આરોગ્ય, કરુણાશીલતા, શરીરનું સુગંધિતપશું, મળમૂત્રની અલ્પંતા, કાંતિવાળું શરીર, ચિત્તપ્રસન્નતા અને સૌમ્ય વાણી - આ ધ્યાનારૂઢ પુરુષનાં લંક્ષણ હોય છે.

(५७) गुरूपदेशमासाद्य ध्यायमानः समाहितैः । अनन्तशक्तिरात्मायं मुक्तिं भुवितं च यळित ॥ ज्ञानं श्रीरायुरारोग्यं तुष्टिपुष्टिर्वपुर्धृतिः । यद्मशस्तिमहान्यच्च तत्तद्भध्यातुः प्रजायते ॥ ગુરુના ઉપદેશને ગ્રહણ કરીને, શાંત ચિત્તથી ધ્યાન કરવાવાળો, અનંત શક્તિનો स્વામી આ આત્મા મુક્તિ અને ભુક્તિ બન્નેને પામે છે. જ્ઞાન, લક્ષ્મી, આયુષ્ય, આરોગ્ય, તુષ્ટિ, પુષ્ટિ, તૃપ્તિ, સૌંદર્ય અને સંસારમાં જે કાંઈ પ્રશંસનીય ગણાય છે તે બધુંય ધ્યાન કરનારને આવી મળે છે.

## પરિશિષ્ટ- ક

### વિભિન્ન પરિશિષ્ટોમાં આવેલાં અવતરણોનું મૂળ દર્શાવનારું પરિશિષ્ટ

## પહેલા અધ્યાયનું પરિશિષ્ટ

| નબર  | મૂળ સાત                                     |
|------|---------------------------------------------|
| (૧)  | શબ્દરત્નમહોદધિ (મુક્તિવિજયજી સંપાદિત)       |
| (૨)  | મોક્ષમાળા, પાઠ ૨૪                           |
| (3)  | અજ્ઞાત                                      |
| (8)  | સુભાષિત-સૂક્તિ-સંગ્રહ                       |
| (૫)  | ભક્તિસૂત્ર (નારદજી કૃત), ૩૯                 |
| (۶)  | કવિ શ્રી પ્રીતમદાસજી                        |
| (૭)  | પ્રવચનસાર ટીકા (તત્ત્વાર્થદીપિકા, ગાથા ૨૭૦) |
| (८)  | મહાત્મા કબીરજી                              |
| (૯)  | મહાત્મા ક <del>ૉન્ફ</del> ્શિયસ             |
| (90) | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી                          |
| (૧૧) | શ્રીમદ્ શંકરાચાર્ય                          |
| (૧૨) | મહાત્મા તુલસીદાસ                            |
| (૧૩) | સુભાષિતરત્નસંદોહ (આચાર્યશ્રી અમિતગતિકૃત)    |
| (48) | કવિશ્રી પ્રીતમદાસજી                         |
| (૧૫) | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી                          |
| (95) | શ્રીમદ્ શંકરાચાર્ય                          |
| (૧૭) | મહાત્મા ભર્તૃહરિ                            |
| (१८) | ઇષ્ટોપદેશ-ગાથા ૨૩                           |
|      | બીજા અધ્યાયનું પરિશિષ્ટ                     |
| (٩)  | સર્વાર્થસિદ્ધિ ૯/૨૦/૫                       |
| (٤)  | તત્ત્વાર્થસૂત્ર (મોક્ષશાસ્ત્ર) ૯/૨૫         |
| (2)  | and $\alpha(\Omega)$                        |

- (૪) એજન, ગાથા ૪૬૫
- (૫) સમણસુત્તં-ગાથા ૧૭૪
- (ક) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર
- (૭) તૈત્તિરીય ઉપનિષદ્ ૧૧/૧૦
- (૮) સમણસૂત્તં ગાથા-૪૭૯
- (૯) અજ્ઞાત
- (૧૦) જ્ઞાનાર્ણવ-૩૩/૧૫
- (૧૧) શ્રીમદ્ ભગવદ્દગીતા-૪/૩૮
- (૧૨) અધ્યાત્મ રામાયણ
- (૧૩) યોગસારપ્રાભૃત (આચાર્યશ્રી અમિતગતિકૃત)
- (૧૪) શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતા-૧*૬*/૨૩
- (૧૫) જ્ઞાનસાર/શાસ્ત્રાષ્ટક/૪
- (૧૬) તત્ત્વાનુશાસન (શ્રીનાગસેનમુનિ કૃત)
- (૧૭) આચાર્યશ્રી વાદીભસિંહ
- (૧૮) યોગસાર પ્રાભૃત (આચાર્યશ્રી અમિતગતિકૃત)
- (૧૯) વિવેકચૂડામણિ
- (૨૦) પદ્મનંદિપંચવિંશતિઃ ૩૮૨
- (૨૧) ચાણક્યનીતિરહસ્ય-૧૬/૨૦
- (૨૨) અંગ્રેજ કવિ સર ફિલિપ સિડની
- (૨૩) અંગ્રેજ દાર્શનિક કૂપર
- (૨૪) તત્ત્વજ્ઞાનતરંગિણી-૧૦/૧૫
- (૨૫) પદ્મનંદિપંચવિંશતિ:-૪۶
- (૨૬) છઢાળા ૪/૩
- (૨૭) યોગસારપ્રાભૃત ક/૪૭ (આચાર્યશ્રી અમિતગતિકૃત)
- (૨૮) જ્ઞાનાર્શવ-૧/૮
- (૨૯) પાતંજલ યોગસૂત્ર-૨/૪૪
- (૩૦) ધ્યાનદીપિકા-૪૭
- (૩૧) अ. ब. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર
- (૩૨) હિતોપદેશ

#### ત્રીજા અધ્યાયનું પરિશિષ્ટ

- (૧) વિવેકચૂડામણિ, ૧૭
- (૨) શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર
- (૩) આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર
- (૪) અજ્ઞાત
- (૫) આચાર્યશ્રી અમિતગતિ
- (ક) શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર
- (૭) એજન
- (૮) એજન
- (૯) શ્રીમદ્ ભગવદ્દગીતા ૧૬/૫
- (૧૦) સુભાષિત-સૂક્તિસંગ્રહ
- (૧૧) મહર્ષિ વ્યાસ
- (૧૨) શ્રીમદ્ ચિદાનંદજી મહારાજ
- (૧૩) તૈત્તિરીય ઉપનિષદ્-ભૃગુવલી-*૬*

#### ચોથા અધ્યાયનું પરિશિષ્ટ

- (૧) વિવેકચૂડામણિ, ૩૨
- (૨) ભક્તિસૂત્ર (નારદજી કૃત) નં. ૨/૫૩/૫૪/૩૫/૩*૬/*૪/૫૮/૩૩
- (૩) સર્વાર્થસિદ્ધિ 5/૨૪ની ટીકા
- (४) अ, ब, क श्रीमद् राष्ट्रंद्र
- (૫) અધ્યાત્મકવિ બધજનજી
- (૬) સર્વાર્થસિદ્ધિ-મંગળાચરણ
- (७) अ, ब, क, इ, इ, ई श्रीम६ राष्ट्रयंद्र
- (૮) ભક્તકવિ નરસિંહ મહેતા
- (૯) મહાત્મા તુલસીદાસજી
- (૧૦) શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર આંક ૧૭૨
- (૧૧) શ્રીમદ્ આનંદઘનજી
- (૧૨) ભાષાસ્તુતિ-પાઠ, બૃહદ્દ-જિનવાણી-સંગ્રહ-આંક ૪૨
- (૧૩) બૃહદ્દ આલોચના-૨૬ (લાલા રણજિતસિંહ કૃત)

#### પાંચમા અધ્યાયનું પરિશિષ્ટ

- (૧) સર્વાર્થસિદ્ધિ ૯/૨૦
- (૨) ભગવતી આરાધના-વિજયોદયાટીકા-૨૧
- (૩) પદ્મનંદિપંચવિંશતિ:-ઉપાસકસંસ્કાર-૧
- (४) अ, ब, क, ड. इ श्रीमह राष्ट्रंद्र
- (૫) વિવેકચૂડામણિ/૧૧, ૧૫
- (૬) યોગસારપ્રાભત-૭/૪૦
- (૭) એજન-૧, ૪૪, ૪૫
- (૮) સુભાષિત-સૂક્ત-સંગ્રહ
- (૯) ભાવપ્રાભૃત-૧૧૫
- (૧૦) મોક્ષપ્રાભૃત-કપ
- (૧૧) જ્ઞાનાર્ણવ-૩૨,૩૨
- (૧૨) જ્ઞાનાર્શવ-૧, ૯
- (૧૩) તત્ત્વજ્ઞાનતરંગિણી ૫, ૮
- (૧૪) અધ્યાત્મસાર-૧૩૭
- (૧૫) શ્રીમદ્ ભગવદ્દગીતા ૩, ૧૭
- (૧૬) અ, ब, નિયમસાર-ગાથા ૯૨, ૧૧૯
- (૧૭) યોગશાસ્ત્ર (શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યજી)
- (૧૮) ઝ, ब શ્રીમદ્ ચિદાનંદજી મહારાજ પુદ્દગલગીતા-૧૦૭/સવૈયા નં. ૧૦.
- (૧૯) મહાત્મા કબીરદાસજી
- (२०) अ, ब, क, ड, इ, ई अवि श्री प्रीतमहासळ
- (૨૧) મહાત્મા કબીરદાસજી
- (૨૨) મુંડકોપનિષદ્ 3/૧/૮
- (૨૩) ઇપ્ટોપદેશ-ગાથા ૩૯ની પં. પ્રવર આશાધરજીકૃત ટીકા
- (૨૪) તત્ત્વાનુશાસન-ગાથા ૨૧૮ શ્રી (નાગસેનમુનિકૃત)
- (૨૫) યોગસારપ્રાભૃત ૭/૪૧, ૪૨
- (૨૬) શ્રીમદ્ ચિદાનંદજી મહારાજ
- (૨૭) જ્ઞાનાર્શવ-૩/૨૨
- (૨૮) એજન-૫/૩
- (૨૯) સમયસાર-ગાથા ૩૮

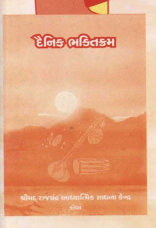
- (૩૦) નિયમસાર-ગાથા ૧૦૨
- (૩૧) એજન ગાથા ૧૦૪
- (૩૨) એજન-ગાથા ૯૭
- (૩૩) અધ્યાત્મબિન્દુ-૨/૧૮
- (૩૪) સમયસારકળશ-૧૮૫
- (૩૫) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર
- (૩૬) એજન
- (૩૭) એજન
- (૩૮) જ્ઞાનાર્ણવ-૩૨/૨, ૪
- (૩૯) તત્ત્વાનુશાસન-૧૪૪
- (૪૦) એજન-૧૪૫
- (૪૧) એજન-૧૪૬
- (૪૨) યોગસારપ્રાભૃત-૧/૩૩
- (૪૩) સમાધિશતક-૭૮ (આચાર્ય પૂજ્યપાદસ્વામીકૃત)
- (૪૪) એજન-૯૯
- (૪૫) સમયસારનાટક-૧/૧૭
- (૪૬) યોગદૃષ્ટિસમુચ્ચય
- (૪૭) યોગશાસ્ત્રટીકા-૪/૩૩
- (૪૮) શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર
- (૪૯) સમાધિવિચાર દૂહા-૮૨
- (૫૦) શ્રીમદ્ ચિદાનંદજી સ્વરોદયજ્ઞાન-૫૩
- (૫૧) જ્ઞાનસાર-અનુભવઅષ્ટક/૨-૩
- (૫૨) સમયસારનાટક ૧/૧૮
- (૫૩) અધ્યાત્મકવિ દ્યાનતરાયજી (દ્યાનતવિલાસ)
- (૫૪) ઉપનિષદ્
- (૫૫) ધ્યાનદીપિકા ૪૭ (શ્રી સકલચન્દ્રજી સંપાદિત)
- (૫૬) જ્ઞાનાર્ણવ ૪૧/૧૫ (અવતરણરૂપ શ્લોક)
- (૫૭) તત્ત્વાનુશાસન ૧૯૬, ૧૯૮

#### અંતમંગલ

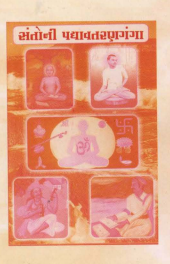
બહુ કાળથી ભમિયો ચતુર્ગતિ આત્મજ્ઞાન લહ્યા વિના. તન ધન સ્વજન અર્જન ધનાદિમાં સહ્યાં દુઃખ પાર ના; શાસ્ત્રો ભણ્યો સૌ બહુ રીતે, તપ પણ તપ્યો લહ્યું જ્ઞાન ના. શ્રીમદ્દ કૃપાળુ જ્ઞાની ગુરૂ વિણ, સ્વરૂપ જાણી ઠર્યો ન ત્યાં. આ જીવનને છે ધન્ય, આ ઘડી ધન્ય આજ કતાર્થતા. અમૃત વચનો જ્ઞાની ગુરૂનાં, પામી લહી આત્માર્થતા; સત્સંગ સાધક, શ્રેય ઇચ્છક, પ્રતિ વધી પ્રીતિ અતિ. આરાધના ત્યાં ઉર ઉલસી. પ્રેમ પરમાત્મા પ્રતિ. ઉપદેશ બોધ પરિણમી પ્રગટી મુમુક્ષુતા અહીં, શુદ્ધાત્મ-સદ્ગુર દેવ-પરમાત્મા પ્રતિ પ્રીતિ બની; વૈરાગ્ય ઉપશમ પ્રગટ પામી વૃત્તિ અંતરમુખ કરું, તો જાણું જોઉં અનુભવું, સહજાત્મ સ્થિરતા ઉર ઘરું. એમ સાધતા નિજ સ્વરૂપને, અહીં સરળતાથી જે કહ્યું, ગુરૂ જ્ઞાનીનાં ચરણો વિષે તક્ષીનતા ધરી હું રહું; . આ સાધના-સોપાન ગ્રંથે, આરોહતા ક્રમથી કરી, ઉપદેશ શ્રી ગુરૂઓ તણો, ભાખિયો અહીં ઉર ધરી. વંદું ધરીને પ્રેમ ભક્તિ, શુદ્ધ આત્મદશા વર્યા, પરમાત્મ પદમાં જે ઠર્યા, તે સર્વ જ્ઞાની ગુણ ભર્યા; રે' સ્વપર શ્રેયાર્થે મુમુક્ષુ વૃંદ આદરજો અતિ, આ ગ્રંથ શ્રવણે મનન પરિશીલન કરી બહ બહ રતિ.

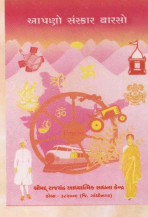


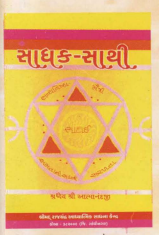
# સંસ્થાના મહત્વપૂર્ણ પ્રકાશનો





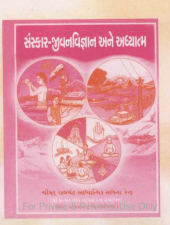














श्रीमह राज्यंत्र आह्यात्मिक साधना केन्द्र (वी काकुत नेवा जाणा केन्द्र संघाति) होता-उट२००० (कि. कोचिनक, नुष्यक) वा (१००२) मध्यक्क WWW.Jalheribyary.org