

दया, दान, अनुकम्पा, करुणा, मैत्रीभाव, वात्सल्य, वैयावृत्त्य आदि अहिंसा के विविध सकारात्मक रूप हैं। जैन वाङ्मय में दया को धर्म का मूल, दान को धर्म, वैयावृत्त्य (सेवा) को आम्यन्तर तप, करुणा को जीव का स्वभाव, अनुकम्पा को सम्यक्त्व का लक्ष्मण एवं वात्सल्य को सम्यक्त्व का अप्रेम कहा गया है। समस्त जीवों के प्रति मैत्रीभाव का अनेकत्र निर्देश है।

सामान्यजन तो दया, दान, सेवा ग्रादि सद्प्रवृत्तियों को धर्म ही मानते हैं, परन्तु वर्तमान में कुछ बुद्धिवादी व्यक्ति यह तर्क देते हैं कि ग्रनुकम्पा, दया, रक्षा, वात्सल्य, सेवा ग्रादि ग्रहिंसा की विधिपरक सद्प्रवृत्तियां कर्मबंध की हेतु होने से संसार में भ्रमण कराने वाली हैं। ग्रतः मुक्ति में बाधक होने से धर्मरूप नहीं हैं। धर्म तो केवल निवृत्तिरूप ही होता है। परन्तु उनकी यह मान्यता न तो ग्रागम-सम्मत है ग्रौर न मानवीय दिह्टकोग्ण से उपयुक्त।

वस्तुतः अनुकम्पा, वात्सल्य, मैत्री, मार्दव आदि भाव स्वभाव हैं, ग्रतः धर्म हैं। यह ग्रागमसम्मत सिद्धान्त है कि राग-द्वेष रूप कषाय ही कर्म के बीज एवं कर्मबन्ध के हेतु हैं। करुगा, अनुकम्पा, वात्सल्य, प्रमोद, मैत्रीभाव ग्रादि संवररूप धर्म हैं, कषाय नहीं। मैत्री, प्रमोद, करुणा ग्रादि भावों तथा दया, दान, सेवा म्रादि सद्प्रवृत्तियों को संसार-भ्रमण का कारण मानना जैनागम के विरुद्ध है। जैनागम एवं कर्म सिद्धान्त के अनुसार श्रौदियक भाव ही कर्मबंध में हेतु बनते हैं। दया, दान, अनुकम्पा, मैत्रीभाव, वात्सल्य, वैयावृत्त्य म्रादि कर्मबंघ में हेतु नहीं हैं। यही नहीं ये पाप-क्षय के हेत् होने से मुक्ति में भी सहायक हैं। इनके स्रभाव में पाप-प्रवृत्ति का निरोध एवं पापकर्मों का क्षय संभव नहीं है। साथ ही ग्रहिसा के ये सभी सकारात्मक रूप म्रात्म-विकास, व्यक्ति के कल्यागा एवं सुन्दर समाज के निर्माण में हेतु हैं। इनसे जीवन का सर्वाङ्गी एवं समीचीन विकास होता है।

# सकारात्मक अहिंसा

लेखक-सम्पादक कन्हैयालाल लोढ़ा ग्रधिष्ठाता श्री जैन सिद्धान्त शिक्षण संस्थान बजाजनगर, जयपुर

प्रकाशक प्राकृत भारती श्रकादमी, जयपुर सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर प्रकाणकः
देवेन्द्रराज मेहता
सचिव,
प्राकृत भारती श्रकादमी
3827, मोनीसिंह भोमियों का रास्ता
जोहरी बाजार, जयपुर-302 003
दूरमाव-541876

#### विमलचन्द डागा

मन्त्री, सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल बापू बाजार, जयपुर-302 003 दूरमाष-565997

🔲 प्रथम संस्करण : फरवरी, 1996

🔲 मूल्य : 110 रुपये

☐ मुद्रकः
एम. एल. प्रिण्टर्स, जोधपुर
एवं
प्रिंटिंग हाउस

जालोरी गेट, जोधपुर फोन : 27708

परम श्रद्धेया महासती जी श्री जसकंवर जी म. सा जिनके रोम-रोम में श्रहिसा ही श्रहिसा भरी है ग्रौर जिन्होंने भ्रपने जीवन की परवाह न करते हुए जोगणिया में घोर हिंसक पशुबलि को बन्द कराने जैसी शुभ प्रवृत्ति का उदाहरण प्रस्तुत करते हुए सम्यग्ज्ञान व दर्शन के श्राधार ग्रहिंसा ग्रौर विशेष **रू**प से इसके सकारात्मक पक्ष को ग्रपने चारित्र का श्रभिन्न ग्रंग बनाया को सादर सम्पित

#### प्रकाशकीय

प्राकृतभारती पुष्प 106 के रूप में प्रस्तुत 'सकारात्मक म्रहिंसा' पुस्तक का दो खण्डों में प्राकृत भारती म्रकादमी, जयपुर भौर सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर का संयुक्त प्रकाशन करते हुए हमें हार्दिक प्रसन्नता है।

'श्रिहिसा' का सामान्य अर्थ है हिसा का स्रभाव । जैन धर्म, दर्शन व संस्कृति में यह शब्द अपने सामान्य अर्थ के साथ विशिष्ट अर्थ में प्रयुक्त हुआ है । किन्तु समय-प्रवाह जैसे अन्य बातों में परिवर्तन ले आता है, वैसे ही जैनों के इस विशिष्ट शब्द के विशिष्ट अर्थों में भी परिवर्तन आए । कुछ महत् बातों गौण हो गईं और गौण बातों महत् हो गईं । धीरे-धीरे लगता है जैन अहिंसा की आतमा मर गई और वह जीवन्तता-विहीन शुष्क अवधारणा बनकर रह गई।

सम्भवतः यही कारण है कि जन-सामान्य में ग्रहिंसा के सम्बन्ध में कई भ्रान्तियां फैल गईं। इनमें दो भ्रान्तियां मुख्य हैं। एक तो यह कि ग्रहिंसा का अर्थ मात्र प्राण-हनन न करना है या अधिक से अधिक प्राणियों को पीड़ा न पहुंचाना है। दूसरी भ्रांति यह है कि ग्रहिंसा एक विशुद्ध नकारात्मक या निषेधात्मक अथवा निवृत्तिमूलक ग्रवधारणा है। वस्तुतः ये भ्रान्तियां एकांगी दिष्टकोण की देन हैं ग्रीर विडम्बना यह है कि यह दिष्टकोण उन लोगों ने अपनाया है जिन्होंने संसार को अनैकान्तिक दिष्टकोण की शिक्षा दी।

इन भ्रान्तियों को दूर करने के प्रयास जैसी लगन से होने चाहिए थे वैसे नहीं हो पाये। ग्राज जब सारा विश्व सिमटकर एक गांव-सा बन रहा है ग्रौर उन जीवन-पद्धितयों की खोज हो रही है, जो समाज के हर स्तर पर शांति स्थापित कर सकें, ग्रहिंसा सम्बन्धी इन भ्रान्तियों को दूर करना ग्रौर भी महत्त्वपूर्ण हो गया है।

भगवान महावीर के कालजयी शब्द थे—जैसे स्रापको दुःख प्रिय

नहीं, वैसे ही संसार के किसी भी जीव को दुःख प्रिय नहीं। ग्रहिसा के इस व्यापक ग्राधार पर उन्होंने एक क्रान्तिकारी जीवन-पद्धित विकसित की जिसमें प्राणिमात्र के सुख की ठोस व्यवस्था थी, मात्र कल्पना नहीं। उन्होंने श्रहिसा की विस्तृत परिभाषा में वह सभी कुछ समेट लिया, जो प्राणिमात्र के दुःख को मिटाने ग्रौर सुख को प्राप्त करने का निमित्त बन सकता था। जब तक हम ग्रहिसा को इस व्यापक सन्दर्भ में नहीं समभते, तब तक प्रवृत्ति-निवृत्ति की वितण्डा से मुक्त नहीं हो सकते।

श्रहिसा श्रर्थात् हिंसान करना श्रथवा हिसा का श्रभाव। इसमें कहीं भी यह श्रर्थ छुपा हुग्रा नहीं है कि जीवन के परिपालन का श्रभाव हो। वस्तुतः इसमें तो जीवन के परिपालन का भाव श्रन्तर्निहित है। हम यदि किसी किया-विशेष के निषेध को किया मात्र का निषेध समक्षने लगें तो वह भ्रान्तिमूलक ही है।

एक और बात है, निवृत्ति जन्म ही प्रवृत्ति से लेती है। प्रवृत्ति का अस्तित्व न हो तो निवृत्ति स्वतः ही अस्तित्वहीन हो जाती है। निषेध का अपने आप में कोई अर्थ नहीं, वह तो कियात्मकता से उत्पन्न होता है। प्रवृत्ति और निवृत्ति दिशा के नाम हैं, गित के नाम नहीं। और, जो चेतन अथवा जीवन, जिसका मूल गुण किया है, स्पन्दन है, स्फुरण है, गित है वह कभी किसी स्थिति में गितहीन नहीं हो सकता। उसकी निवृत्ति का अर्थ ही उसकी प्रवृत्ति की दिशा में परिवर्तन है, न कि प्रवृत्ति का अभाव।

ग्रहिंसा के इसी सकारात्मक स्वरूप की पुनः स्थापना के प्रयासों में हमारे सुपरिचित चिन्तक श्री कन्हैयालाल जी लोढ़ा के विचारों का यह योगदान पुस्तकाकार रूप में हम ग्रपने पाठकों के समक्ष उप-स्थित कर रहे हैं। लोढ़ाजी ने ग्रपनी परिचित शैली में शास्त्रीय ग्राधारों के साथ ग्राधुनिक प्रचलित सूचनाग्रों का समन्वय कर ग्रहिंसा के उस लोक-कल्याणकारी पहलू को उजागर किया है, जो जैन ग्राचार के एक ग्रंग-विशेष के ग्रति विस्तार में छुप चला था। प्रश्नव्याकरणसूत्र में प्राप्त ग्रहिंसा के 60 नामों का उल्लेख कर उसमें से कतिपय महत्त्वपूर्ण भावनाग्रों की विस्तृत चर्चा के माध्यम से म्रहिंसा के इस सकारात्मक रूप की स्थापना करने के म्रपने इस प्रयास से ही लेखक ने सन्तोष नहीं कर लिया, म्रपितु म्रपने कथ्य के म्रांतिम म्रध्याय में उन्होंने सकारात्मक म्रहिंसा पर उठाई गई म्राप-त्तियों का निराकरण भी किया है।

इसके ग्रतिरिक्त पुस्तक के द्वितीय खण्ड के रूप में उन्होंने इसी सन्दर्भ में ग्रन्यान्य मनीषियों के महत्त्वपूर्ण लेख भी संकलित किये हैं। हमें विश्वास है कि यह पुस्तक ग्रहिसा को उसकी सम्पूर्णता में ज्यापक बनाने की ग्रोर एक महत्त्वपूर्ण प्रयास का रूप धारण करेगी।

जैन ग्रौर जैनेतर दर्शनों के लब्ध-प्रतिष्ठित विद्वान् डा. सागर मल जी जैन ने विषय की गम्भीरता ग्रौर वर्तमान विषम काल में उसकी उपादेयता के ग्रनुरूप विचारोत्तेजक ग्रौर प्रेरक भूमिका लिखी है, जिससे पुस्तक का महत्त्व ग्रौर भी बढ़ गया है। हम उनके तथा उन सभी विद्वानों के भी ग्राभारी हैं जिनके लेख इस पुस्तक में सम्मिलित किये गये हैं।

विशेषतः डॉ. धर्मचन्द जैन, जोधपुर ने जिस योग्यता ग्रौर लगन के साथ इस पुस्तक का सम्पादन-संशोधन कर मुद्रण-व्यवस्था की है उसके लिये वे धन्यवाद के पात्र हैं।

हमें स्राशा है हमारे पाठक इस संयुक्त प्रकाशन को पढ़कर सकारात्मक स्रहिंसा को जीवन में स्रपनाने को प्रेरित होंगे।

म. विनयसागर निदेशक देवेन्द्रराज मेहता सचिव

प्राकृत भारती अकादमी, जयपुर

**डॉ**. सम्पतसिंह भांडावत ग्रह्यक्ष विमल चन्द डागा मन्त्री

सम्यग्ज्ञान प्रचारक मंडल, जयपुर

# विषयानुक्रमणिका

| प्राक्कथन                                                 | хi  |  |
|-----------------------------------------------------------|-----|--|
| भूमिका                                                    | xxi |  |
| प्रथम-खण्ड                                                |     |  |
| (कन्हैया लाल लोढ़ा)                                       |     |  |
| 1. ग्रहिंसा का सकारात्मक रूप                              | 1   |  |
| 2. करुणा ग्रौर ग्रनुकम्पा                                 | 17  |  |
| 3. सेवा                                                   | 27  |  |
| 4. दान                                                    | 47  |  |
| 5. वात्सल्य                                               | 59  |  |
| 6. श्रात्मीयता ग्रौर सहानुभूति                            | 66  |  |
| 7. सकारात्मक श्रहिंसा धर्म है                             | 74  |  |
| 8. मैत्रीभाव                                              | 86  |  |
| 9. मार्दव                                                 | 93  |  |
| 10. सकारात्मक ग्रहिंसा पर ग्रापत्तियां ग्रौर उनका निराकरण | 96  |  |
| द्वितीय-खण् <b>ड</b>                                      |     |  |
| (ग्रन्य विद्वान् मनीषियों के संकलित विचार)                |     |  |
| 1. दान का महत्त्व : ग्राचार्य श्री हस्तीमलजी म. सा.       | 119 |  |
| 2. दान में उदारता : श्राचार्य श्री जवाहरलालजी म. सा       | 130 |  |
| 3. सेवाप्रधान मनुष्य-धर्म : उपाध्याय श्री स्रमरमुनिजी     | 135 |  |
| 4. जैन संस्कृति में सेवा-भाव : उपाध्याय श्री स्रमरमुनिजी  | 141 |  |
| 5. धर्म में दान को प्रथम स्थान क्यों ? :                  |     |  |
| उपाध्याय श्री पुष्करमुनिजी                                | 147 |  |
| 6. दान ग्रौर पुण्य : एक विवेचन : उपाध्याय श्री पुष्करमुनि | 155 |  |
| 7. भारतीय साहित्य में दान की महिमाः                       |     |  |
| श्री विजयमुनिजी शास्त्री                                  | 162 |  |
| 8. ऋहिंसा बनाम दया : महात्मा गाँधी                        | 187 |  |
| 9. करुणा के विविध रूप : मुनि श्री भद्रगुप्तविजय जी        | 189 |  |

| 10.         | . निवृत्ति श्रौर प्रवृत्ति ः पं. सुखलाल संघवी             | 194 |
|-------------|-----------------------------------------------------------|-----|
| 11.         | ि निर्वृत्ति एवं प्रवृत्तिपरक ग्रहिसा :                   |     |
|             | महासती श्री पूष्पवतीजी म                                  | 201 |
| 12.         | तीर्थेङ्करों का वर्षीदान क्या विसर्जन नहीं है ? :         |     |
|             | ं संघप्रमुख मृनि श्री चन्दनमल जी                          | 209 |
| 13.         | . मनुष्य श्रौर सेवाधर्म : केदारनाथ                        | 215 |
|             | . स्रहिंसा का वैज्ञानिक प्रस्थान : काका कालेलकर           | 222 |
| 15.         | कर्मक्षय ग्रौर प्रवृत्ति ः किशोरदास घ. मश्रुवाला          | 229 |
|             | करुणा मोह का अंश नहीं ध्वंस है:                           |     |
|             | ग्राचार्य श्री विद्यासागरजी म.                            | 233 |
| 17.         | सेवा धर्म : युगलिकशोर मुस्तार                             | 238 |
|             | सर्वहितकारी प्रवृत्ति ग्रौर सेवा : स्वामी श्री शरणानन्दजी | 248 |
|             | दया-दान के दोहें : सत्यनारायण गोयनका                      | 280 |
| 20.         | सेवा के बिना ग्रहिंसा श्रघुरी : डी. ग्रार. मेहता          | 283 |
| 21.         | सेवा से त्रात्म-विकास : श्रीमती सुशीला बोहरा              | 290 |
| 22.         | सेवा-गीत : डॉ. नरेन्द्र भानावत                            | 296 |
| 23.         | दान, दया का एकान्त निषेध खतरनाक :                         |     |
|             | पं. बेचरदास दोशी                                          | 298 |
| 24.         | सेवा में सदुपयोग : श्रीमती प्रसन्ना भण्डारी               | 299 |
|             | जीव मात्र के लिए ग्रादर : संकलित                          | 301 |
| 26.         | बलिदान-सेवा-चैरेटी : महादेव भाई                           | 302 |
| <b>27</b> . | Positive contents of Jinism: Johanimal Parakh             | 303 |
|             | परिशिष्ट                                                  | 330 |
|             | ग्रदिपत्र                                                 | 349 |

#### प्राक्कथन

भारतवर्ष में हिन्दू, जैन, बौद्ध ग्रादि ग्रगणित धर्म एवं सम्प्रदाय हैं। ये सभी ग्रहिसा को धर्म मानते हैं। ग्रहिसा के दो ग्रर्थ हैं—1. निषेधात्मक भ्रौर 2. विध्यात्मक । ग्रहिसा का निषेधात्मक ग्रर्थ है-हिंसा न करना ग्रौर विध्यात्मक ग्रर्थ है दया, दान, सेवा परोपकार ग्रोदि सद्प्रवृत्तियां करना। प्रायः सभी धर्म एवं जनसाधारण म्रहिसा के इन दोनों म्रर्थी को धर्म के रूप में स्वीकार करते हैं। परन्तू इन धर्मों की कुछ उपसंप्रदायें हैं जो ग्रहिसा के विध्यात्मक एवं सकारात्मक रूप दया, दान, सेवा श्रादि सद्प्रवृत्तियों को धर्म नहीं मानती हैं, इन्हें पुण्य मानती हैं। उनका कहना है कि पुण्य से कर्म बन्ध होता है ग्रौर कर्म-बन्ध से संसार परिश्रमण होता है। इस प्रकार प्रकारान्तर से इन संप्रदायों के अनुयायी दया, दान आदि सद्प्रवृत्तियों को संसार परिभ्रमण का कारण मानते हैं स्रौर ये स्रपनी इस मान्यता पर इतना जोर देते हैं कि जो इस मान्यता को नहीं मानते हैं उन्हें ये मिथ्याद्दि मानते हैं तथा मुक्ति पाने के अधिकारी व पात्र नहीं मानते हैं। इनका कथन है कि जीव के अब तक मुक्ति न पाने का कारण पुण्य को हेय व त्याज्य नहीं मानना ही है। इनका मन्तव्य है कि यदि जीव ने जैसे पाप कर्म को हेय व त्याज्य माना उसी प्रकार पुण्य कर्म (दया-दान ग्रादि) को हेय व त्याज्य माना होता तो ग्रब तक वह कभी का मुक्त हो गया होता। कुछ का तो यह भी कहना है कि दया, दान म्रादि सद्प्रवृत्तियों से एकेन्द्रिय म्रादि जीवों की हिंसा होती है इसलिए ये पाप हैं, ग्रधर्म हैं। ग्रधर्म को भर्म मानना मिथ्यात्व है। इस प्रकार दया, दान ग्रादि सद्प्रवृत्तियों को, सकारात्मक ग्रहिंसा को मुक्ति में बाधक व ग्रधर्म मानने के सम्बन्ध में जो यूक्तियां दी जाती हैं उनमें मुख्य युक्तियां इस प्रकार हैं, यथा---

(1) दया, दान म्रादि सद्प्रवृत्तियाँ किया रूप होने से कर्म-बन्ध की हेतु हैं, म्रतः त्याज्य हैं।

- (2) सद्प्रवृत्तियाँ शुभ योग हैं। शुभ योग पुण्य कर्म के स्रास्रव व बन्ध का हेतु है स्रौर कर्म-बंध मुक्ति में बाधक है।
- (3) दया, दान म्रादि सद्प्रवृत्तियाँ पुण्य रूप हैं। पुण्य धर्म नहीं है। धर्म के बिना मुक्ति नहीं भिलती है।
- (4) दया, दान आदि सद्प्रवृत्तियों में जीवों की हिंसा होती है। हिंसा पाप है। पाप त्याज्य है।
- (5) दया, दान म्रादि से जिस जीव की रक्षा की जाती है, वह जीव मिथ्याद्दिट होने से, बचने के पश्चात् पाप प्रवृत्ति करता है। म्रतः बचाने वाले को पाप कर्म के म्रनुमोदन का पाप लगता है।
- (6) एकेन्द्रिय से पंचेन्द्रिय तक सभी जीव समान हैं। स्रतः इनके मारने में समान हिसा होती है, समान पाप लगता है। स्रतः किसी एक जीव को बचाने के लिए ग्रसंख्य एकेन्द्रिय जीवों की हिसा करना घोर पाप है।
- (7) कोई जीव किसी दूसरे जीव को मार रहा है तो उस जीव को बचाने से उसे मारने वाले जीव को दुःख होता है। ग्रतः यह हिंसा है। हिंसा से बचने में ही हित है।
- (8) कोई जीव किसी दूसरे जीव को मार रहा है। इस घटना में मरते हुए जीव को बचाने का मतलब है उस जीव के प्रति राग है ग्रीर जिससे बचाया जा रहा है उसके प्रति द्वेष है। राग-द्वेष पाप हैं, संसार में परिभ्रमण कराने वाले हैं।
- (9) दया, दान भ्रादि सद्प्रवृत्तियों में सहायता व रक्षा करने का संकल्प होता है भ्रौर उस संकल्प की पूर्ति न होने से विकल्प होता है। संकल्प-विकल्प कर्म-बंध व संसार-परिभ्रमण के कारण हैं।
- (10) दया, दान ग्रादि प्रवृत्तियाँ पुण्य कर्म-बंध की हेतु हैं, श्रतः विभाव हैं, ग्रधर्म हैं, हेय हैं।
- (11) एक किया के पुण्य-पाप ग्रथवा धर्म-ग्रधर्म ये दोनों फल नहीं हो सकते। दया, दान, सेवा ग्रादि ग्रहिंसा की सकारात्मक

प्रवृत्तियों में ग्रप्काय, वायुकाय ग्रादि के ग्रसंख्य जीवों की हत्या होती है। हिंसा ग्रधमं है, पाप है। ग्रतः इनसे धर्म व पुण्य नहीं हो सकता।

उपर्युक्त युक्तियों के अतिरिक्त इन्हीं से मिलती-जुलती अनेक अन्य युक्तियां भी दी जाती हैं, परन्तु उन सबका अभिप्राय एक ही है कि दया, दान आदि सद्प्रवृत्तियां विभाव हैं, अधर्म हैं, कर्म-बंध की व संसार-परिभ्रमण की हेतु हैं अतः हेय हैं, त्याज्य हैं।

उपर्युक्त सर्व मान्यताएं निर्दयता, हृदयहीनता, क्रूरता, कठो-रता पैदा करने वाली हैं, मानवता की घोर विरोधी एवं पूर्ण रूप से ग्रधार्मिक हैं। प्रस्तुत पुस्तक में उपर्युक्त युक्तियों एवं मान्यताम्रों को ग्रनेक प्रमाणों से श्रागम-विरुद्ध, मिथ्या, निराधार व तथ्यहीन सिद्ध किया गया है तथा कर्मसिद्धान्त एवं स्रागम से यह प्रमाणित किया गया है कि अनुकंपा, करुणा, दया, दान, वैयावृत्त्य (सेवा) आदि समस्त सद्प्रवित्तयां रूप सकारात्मक ग्रहिसा धर्म है, स्वभाव है एवं कर्म-क्षय की हेतु है; कर्म-बंध की हेतु नहीं है, क्योंकि ग्रौदियक भाव ही कर्म-बंध के कारण होते हैं। ग्रन्य कोई भाव कर्म बंध के कारण नहीं होते हैं ग्रौर दया-दान ग्रादि प्रवृत्तियाँ किसी भी कर्म के उदय से नहीं होती हैं। ग्रतः ग्रौदयिक भाव नहीं होने से ये कर्म बंध की कारण नहीं हैं। ग्रौदियक भावों में भी कषाय का उदय ही कर्म का कारण है। क्योंकि कषाय के उदय से ही कर्मों का स्थितिबंध व मन्-भाग बंध होता है। स्थिति बंध से ही कर्म ग्रात्मा के साथ टिके रहते हैं, जड़े रहते हैं। स्थिति बंध के श्रभाव में कर्म-बंध संभव ही नहीं है। इसलिए स्थिति बंध के क्षय को ही कर्म का क्षय कहा है। कर्म की फल देने की शक्ति को अनुभाव या अनुभाग कहते हैं। पाप कर्मों के अनु-भाव का सर्जन कषाय से होता है। कषाय के वृद्धि-ह्रास से पापकर्मीं के अनुभाव में वृद्धि-ह्रास होता है । ग्रतः कषाय का उदय ही कर्मों के स्थित-बंध का व पाप कर्मों के अनुभाव के बंध का हेतु है। कषाय की कोई भी प्रवृत्ति या प्रकृति पुण्य रूप नहीं होती है। कषाय की सभी प्रकृतियां पाप रूप ही हैं। ग्रतः कर्म बंध का कारण पुण्य के साथ रहा हुम्रा कषाय भाव है या पाप है, पुण्य नहीं है। पुण्य

कषाय में कमी होने से होता है। कषाय में कमी होने को क्षायोपश-मिक भाव, शूभभाव व शुद्धभाव कहते हैं। क्षायोपशमिक या शुद्ध भाव से पुण्य का भ्रास्नव होता है। कर्म सिद्धान्त का यह नियम है कि पुण्यास्त्रव से पापास्त्रव का निरोध होता है, संवर होता है, यथा-सातावेदनीय, उच्च गोत्र, त्रस, ग्रादेय, यशकीत्ति ग्रादि त्रसदशक एवं गति-जाति स्रादि चौदह पिंड प्रकृतियों का जब स्रास्नव होता है तब इनको विरोधिनी ग्रसातावेदनीय, नीच गोत्र, स्थावर, ग्रनादेय, म्रयशकोत्ति म्रादि स्थावरदशक एवं गति आदि चौदह पिंड प्रकृ-तियों में कथित पाप प्रकृतियों के ग्रास्रव का निरोध (संवर) हो जाता है व इनका बंधना रक जाता है, इसके साथ ही पूर्व में बंधे हुए पाप-कर्मों के स्थिति बंध व अनुभाव बंध का अपवर्तन (क्षय) होता है। इस प्रकार पुण्य कर्म के उपार्जन से पाप कर्मी का स्रास्नव व बंध तो रुकता ही है, साथ ही पहले बंघे हुए पाप कर्मों के स्थिति व म्रनुभाव बंध का क्षय भी होता है तथा पाप प्रकृतियों का पुण्य में संक्रमण होता है। स्राशय यह है कि (1) पुण्यतत्त्व (2) पुण्यास्रव ग्रौर (3) पुण्यकर्म क्रमणः पाप, पापास्रव ग्रौर पाप कर्म के विरोधी व घातक होते हैं, पाप का क्षय करने वाले होते हैं । पाप के क्षय से ही मुक्ति की प्राप्ति होती है।

यह सही है कि सकारात्मक ग्रहिसा की दया, दान ग्रादि धार्मिक प्रवृत्तियों से पुण्य के ग्रास्रव का उपार्जन होता है, परन्तु इससे भी ग्रसंख्य गुणा ग्रधिक पुण्य के ग्रास्रव का उपार्जन व पुण्य के ग्रनुभाव की सर्जना संयम-त्याग-तप, सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र रूप निवृत्ति-परक साधनाग्रों से होता है। जब ये निवृत्तिपरक साधनाएं क्षपक श्रेणी में उत्कृष्ट रूप में होती हैं तब यशःकीत्ति, उच्चगोत्र ग्रादि समस्त पुण्य प्रकृतियों के ग्रनुभाव में वृद्धि होकर इनका ग्रनुभाव उत्कृष्ट हो जाता है। पुण्य कर्म-प्रकृतियों के ग्रनुभाव के उत्कृष्ट होने पर ही साधक को केवल ज्ञान होता है। पुण्य के ग्रनुभाव के ग्रनुत्कृष्ट रहते न तो ग्राज तक किसी को केवल ज्ञान हुग्रा है ग्रौर न भविष्य में किसी को केवल ज्ञान होगा। पुण्य का यह उत्कृष्ट ग्रनुभाग मुक्ति-प्राप्ति के ग्रन्तिम समय तक उत्कृष्ट ही रहता है, ग्रंश मात्र भी क्षीण नहीं होता है।

दया, दान, ग्रनुकंपा, करुणा, सेवा, मित्रता, वात्सल्य ग्रादि समस्त सद्प्रवृत्तियां सकारात्मक, विध्यात्मक या कियात्मक ग्रहिसा के ही विविध रूप हैं। जैन वाङ्मय में दया को धर्म का मूल कहा है ग्रौर प्राणियों पर ग्रन्कम्पा करने को दया कहा है। <sup>1</sup> धर्म उसे कहा जाता है जिससे मुक्ति की प्राप्ति हो। दया के फलस्वरूप मुक्ति की प्राप्ति होती है। यह तथ्य आज भी इतना मान्य है कि किसी भी जैन मुनि के प्रवचन के पश्चात् प्रवचन के सारांश को व्यक्त करते हुए सर्वप्रथम यह दोहा बोला जाता है — "दया सुखांनी बेलड़ी, दया सुखांनी खान । स्रनंता जीव मुक्ति गया, दया तणे फल जाण ॥" ग्रंथीत दया सर्व सूखों की देने वाली है तथा ग्राज तक ग्रनंत जीव जो मुक्ति में गये हैं वे दया के परिणाम से ही गये हैं। अतः दया का विरोध करना मृक्ति का विरोध करना है, धर्म का विरोध करना है, धर्म के मूल का उच्छेदन करना है। दया के विरोध व निरोध को ग्रथीत दयाहीनता को, निदर्यता को धर्म मानना पाप को, ग्रधर्म को धर्म मानना है, जो मिथ्यात्व है। विर्दयता को रौद्र ध्यान का लक्षण कहा है। 3 ज्ञान की सार्थकता भी दया में ही है। 4 द्यारहित ज्ञान निष्फल है, कूज्ञान है। दया का क्रियात्मक रूप दान है। ग्रतः दान भी धर्म ही है। 5 सभी वीतराग केवली अनंतदानी होते हैं। जितने भी तीर्थंकर स्राज तक हुए हैं वे दीक्षा ग्रहण करने के पूर्व एक करोड़ म्राठ लाख स्वर्ण मुद्राएं प्रतिदिन दान देते रहे हैं। यह दान ग्रहण करने के लिए जो भी सनाथ, स्रनाथ, पथिक, प्रेष्य, भिक्ष स्रादि स्राते,

 <sup>(</sup>ग्र) दयामूत्रो भवेद्धर्मो, दया प्राण्यनुकम्पनम् ।।
 — जिनसेन, महापुराण, 21.5.92

<sup>(</sup>ग्रा) 'मूल धम्मस्स दया' ।--धर्मरत्नप्रकरण

<sup>2</sup> दसविहे मिच्छत्ते पण्णते तंजहा — प्रधम्मे धम्मसण्णा, धम्मे ग्रधम्मसण्णा —स्थानांगस्त्र, दशवां स्थान ।

<sup>3</sup> परवसणं निद्यो रोदज्भागोवगयिचतो ।। ध्यानशतक, गाथा 27

<sup>4</sup> पढमं णाणं तम्रो दया। -- दशवैकालिक सूत्र, मध्ययन 4

<sup>5</sup> दानं सीलं च तवो, मावो एवं चउव्विहो धम्मो।'

<sup>—</sup>सप्ततिशतस्थानप्रकरण, गाथा 96

उन्हें वे बिना भेदभाव के दान देते रहे हैं। दानसंपन्नता धर्म-ध्यान का लक्षण है। 2

दया के कियात्मक रूप सेवा (वैयावृत्त्य) को ग्राभ्यंतर तप में स्थान दिया गया है। ग्रर्थात् वैयावृत्त्य को उपवास, प्रतिसंलीनता ग्रादि बाह्य तपों से ग्रधिक महत्त्वपूर्ण बताया है। ग्राभ्यंतर तपों में भी सेवा को स्वाध्याय तप से ग्रधिक महत्त्व दिया गया है ग्रीर सर्व दु:खों से मुक्ति प्राप्ति का हेतु बताया है। सेवा में भी भगवान महावीर ने ग्रपनी (भगवान की) सेवा करने की ग्रपेक्षा दु:खी एवं पीड़ित व्यक्तियों की सेवा करने वाले को धन्यवाद का पात्र कहा है। जो दु:खियों की सेवा करता है वह मेरी सेवा करता है वह मेरे दर्शन की ग्रायधना करता है। जिस व्यक्ति को जिस प्रकार की ग्रावश्य-कता हो उसकी उसी प्रकार सहायता करना सेवा है। करणा को

तए णं मल्ली ग्ररहा कल्लाकल्लि जाव मागह्यो पायरासोत्ति बहूणं सणा-हाण य ग्रगाहाण य पंथियाण य पहियागा य करोडियाण य कप्पडियाण य एगमेगं हिरण्णकोडि ग्रट्ठ य ग्रणूणाति सयसहस्साति इमेया रूवं ग्रत्थ संपयाणं दलयति ।— जाताधर्मकथा, श्रध्ययन 8, सूत्र 82

<sup>2</sup> जिसामाहु गुणिकत्तस्या-पसंसणा दाणिवणयसंपन्नो..... धम्मज्भाणी मुणेयव्यो ।—ध्यानशतक, गाथा 68

<sup>3</sup> इच्छं निम्नोइउं मते ! वेयावच्चे व सज्भाए ।। वेयावच्चे निउत्तेणं कायव्वं भ्रगिलायम्रो । सज्भाए वा निउत्तेणं सव्वदुःखविमोक्खणे ॥— उत्तराध्ययन, 26.9-10

<sup>4</sup> कि भन्ते ! जे गिलाणं पडियरइ से घन्ने ? गोयमा ! जे गिलाणं पडिय-रइ से घण्णे। — ग्रावश्यकसूत्र, हारिभद्रीयवृत्ति, चतुर्थं ग्रादश्यक।

<sup>5</sup> जो गिलाणं पडियरइ सो मं पडियरइ । — ग्रोघनियुं क्ति सटीक, गाथा 62

<sup>6</sup> जे गिलाणं पडियरइ से मं दंसणेणं पडिवज्जइ । अवश्यकसूत्र हारिमद्रीया वृत्ति, प्रतिक्रमण ग्रावश्यक ।

<sup>7</sup> ग्रासेवण जहाथाम वेयावच्च तमाहिय ।--उत्तराध्ययन, 30.33

जीव का स्वभाव कहा है। स्वभाव को धर्म कहा है। अक्र क्णा को, निर्देयता को रौद्रध्यान कहा है, अधर्म कहा है। अपनुकंपा को सम्यक्त का लक्षण कहा है। साधु की चर्या में दया और अनुकंपा को प्रमुख स्थान दिया गया है। की वात्सल्य को सम्यव्हान का अंग व आचार कहा है। कि करुणा और मैत्री को संवर में स्थान दिया गया है। अहिंसा की दया, दान, सेवा आदि सकारात्मक रूप सद्प्रवृत्तियां यदि मुक्ति में बाधक होतीं, विभाव होतीं तो जैनागमों में इनके प्रत्याख्यान का, निषेध का विधान अवश्य होता। परन्तु ऐसा नहीं है। अतः इन्हें विभाव मानना, धर्म न मानना मूल भूल है।

पाप का क्षय होना ही आत्मा का पिवत्र होना है। अतः पाप का क्षय होना और आत्मा का पिवत्र होना युगपत् है। पाप के क्षय होने को धर्म कहा जाता है और आत्मा के पिवत्र होने को पुण्य कहा जाता है। अतः धर्म और पुण्य दोनों का घनिष्ठ सम्बन्ध है। पुण्य को धर्म से अलग नहीं किया जा सकता। इसलिए जहां धर्म होता है वहां पुण्य होता है। जब हिंसा, भूठ, चोरी, क्रूरता आदि पाप प्रवृत्तियों का निरोध व त्याग होता है अर्थात् पाप का क्षय होता है तब स्वतः ही सत्य, अहिंसा, दयालुता, मृदुता आदि सद्प्रवृत्तिों का उद्भव होता है। इस दृष्टि से दया, दान, सेवा आदि सकारात्मक अहिंसा की समस्त प्रवृत्तियाँ पाप का क्षय करने वाली होने से धर्म रूप हैं और आत्मा को पिवत्र करने वाली होने से पुण्य रूप हैं। कषाय की और पुण्य एकार्थक हैं, एक ही सिक्क के दो पहलू हैं। कषाय की

<sup>1</sup> करणाए जीवसहावस्स । — धवलटीका, पुस्तक 13, पृष्ठ 392

<sup>2 ्</sup>यम्मो वत्थुमहावो । — कात्तिकेयानुप्रेक्षा, गाथा 478

<sup>3</sup> ध्यानशतक, गाथा 27

<sup>4</sup> प्रश्नमसंवेगानुकंपास्तिक्याभिव्यक्तिलक्षणं सम्यक्तवं — घवला. 1/1,1,4

<sup>5</sup> सन्वेहि भूएहि दयाणुकपी...- उत्तराध्ययन 21.13

<sup>6</sup> निस्संकिय...वच्छल्लपभावणे भ्रट्ठ ।--- उत्तरा. 28, गा. 39

<sup>7</sup> मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थानि...तत्त्वार्थसूत्र, 7.6

<sup>8</sup> ग्रस्तितावच्छ्मोपयोगस्य धर्मेण सहैकार्थसमवायः ॥ — तात्पर्यवृत्ति

क्षीणता या क्षयरूप विशुद्धिभाव भावात्मक पुण्य है। इस भावात्मक पुण्य का क्रियात्मक रूप दया, दान, सेवा, उदारता श्रादि सकारा-त्मक ग्रहिंसा की प्रवृत्तियाँ हैं जो क्रियात्मक पुण्य है । इस भावा-त्मक एवं क्रियात्मक पुण्य को ही जैन दर्शन में पुण्य तत्त्व कहा है। यह पुण्य तत्त्व भ्रात्मा की पवित्रता का द्योतक है। यह नियम है कि श्रात्मा जितनी पिवत्र होती जाती है उतना ही उसके इन्द्रिय, शरीर, प्राण-शक्ति ग्रादि का विकास होता जाता है। इसे ही पुण्य ग्रास्रव एवं पुण्य कमें का उपार्जन कहा जाता है। पुण्य का ग्रास्रव चित्त की कलुषता (कषाय) मिटने से होता है। प्रथित शुद्धोपयोग से होता है। 2 पुण्यास्रव से पुण्य कर्म की प्रकृतियों के प्रदेश व स्रनुभाग का सर्जन होता है। यह नियम है कि कर्म पुण्य रूप हो या पाप रूप हो, 'कर्म' धर्म नहीं होता। इसलिए पुण्य तत्त्व ही धर्मकी कोटिमें स्राता है, पुण्य स्रास्रव तथा पुण्य कर्म प्रकृतियों को धर्म नहीं कहा जा सकता है। परन्तु पुण्यकर्म कर्म होने पर भी मुक्ति में बाधक नहीं है। इसीलिए कर्म सिद्धान्त में पुण्य कर्म की समस्त प्रकृतियों को पूर्ण रूप से ग्रघाती कहा है, देशघाती भी नहीं कहा है। ग्रर्थात् पुण्य कर्म की किसी भी प्रकृति से ग्रात्मा के किसी भी गुण का ग्रंशमात्र भी घात नहीं होता है। ग्रपितु पुण्य कर्म से पाप कर्मी का संक्रमण व क्षय स्वतः होता है। स्रतः पुण्य कर्म भी मुक्ति-प्राप्ति में सहयोगी हैं, बाधक नहीं हैं। यह सही है कि पुण्य व पाप कर्मों का पूर्ण क्षय होने से मुक्ति होती है। परन्तु पाप कर्मों के क्षय के लिए ही साधना करनी पड़ती है, पुरुषार्थ करना पड़ता है, पुण्य कर्मों को क्षय करने के लिए किसी भी साधना की किचित् भी ग्रावश्यकता नहीं होती है, पाप कर्मों के साथ पुण्य कर्मों का स्थिति बंध स्वतः क्षय हो जाता है। इसीलिए समस्त जैन वाङ्मय में पुण्य कर्मों के क्षय करने व उनका प्रत्याख्यान करने के लिए कहीं भी किसी भी साधना का विधान नहीं है। तात्पर्य यह

<sup>1</sup> चित्तम्हि एात्थि कलुसं पुण्णं जीवस्स ग्रासवदि ।

<sup>---</sup>पंचास्तिकाय, गाथा 135

पुण्णस्सास्त्रभूदा मणुकंपा सुद्धस्रो व उवजोगो ।
 जयधवलटीका, पुस्तक 1, पृष्ठ 96

है कि दया, दान ग्रादि सकारात्मक अहिंसा धर्म है ग्रीर इनसे पुण्य कर्म का उपार्जन होता है वह भी मुक्ति प्राप्ति में सहायक ही होता है, बाधक नहीं होता है। इस प्रकार, दया दान ग्रादि सकारात्मक ग्राहिंसा मुक्ति-प्राप्ति में पूर्ण सहायक है किसी भी रूप में मुक्ति में बाधक नहीं है।

तात्पर्य यह है कि दया,दान, अनुकंपा, करुणा, उदारता, उपकार, वात्सल्य, वैयावृत्त्य-सेवा, आत्मीयता, मैत्री आदि अहिंसा के समस्त सकारात्मक रूप धर्म हैं, जीव के स्वभाव हैं, पाप-क्षय के हेतु हैं, अतः मुक्ति में सहायक हैं। प्रस्तुत पुस्तक में इन सब विषयों का विस्तार से विवेचन एवं विश्लेषण किया गया है। इसमें जो भी विवेचन किया गया है वह स्वयं-सिद्ध निजज्ञान पर आधारित है, वर्तमान जीवन से संबंधित है तथा परलोक, नरक, स्वर्ग आदि मान्यताओं व प्रस्था-पनाओं से बिना जोड़े नैसर्गिक नियम के रूप में कहा गया है। इन्हीं विषयों को विशेष पुष्ट करने के लिए पुस्तक के द्वितीय खंड में तत्त्वज्ञ विद्वानों के लेख दिए गए हैं। जिनके लिए लेखक इन लेखों के लेखकों एवं प्रकाशकों का आभारी है।

प्रस्तुत पुस्तक में पूर्वोक्त शंकाओं के समाधान हेतु कुछ सिद्धान्तों एवं सूत्रों को एकाधिक बार दोहराना पड़ा है। इसे पुनरुक्त दोष नहीं समक्षना चाहिये। कारण कि प्रस्तुत विषयों के प्रतिपादन को स्पष्ट एवं पुष्ट करने के लिए तथा मिथ्या धारणाओं का निरसन करने के लिए प्रसंगानुसार ऐसा करना आवश्यक था। ऐसा न करने से विषय अधूरा रह जाता और जिज्ञासाओं एवं शंकाओं का सम्यक् समाधान नहीं हो सकता था।

लेखक का यह दढ़ विश्वास है कि श्रागम व कर्म-सिद्धान्त के सूत्र नैसर्गिक नियम हैं, ग्रतः सनातन सत्य हैं। ग्रतः इन्हीं प्रमाणों से निर्दिष्ट विषय को स्पष्ट एवं पुष्ट किया गया है। पाठकों से निवेदन

<sup>1</sup> इस विषय पर विस्तृत विवेचन लेखक की 'पुण्य-पाप तत्त्व' पुस्तक में किया जाएगा।

है कि प्रकृत विषय पर जो प्रमाण दिए गए हैं, उन पर निष्पक्ष दिष्ट से गहन चिंतन-मनन कर आगम-सम्मत सिद्धान्तों को ही स्वीकार करें श्रीर उन्हें जीवन में उतार कर कृतकत्य हो जायें। यदि कोई तथ्य श्रागम-विरुद्ध लगे तो सूचित करें।

22 जनवरी, 1996

**कन्हैयालाल लोढ़ा** 2811, घी वालों का रास्ता जयपुर

## भूमिका

🔲 प्रो. सागरमल जैन

म्रहिंसा की म्रवधारणा बीज रूप में सभी धर्मों में पायी जाती है। यहाँ तक कि यज्ञ-याग एवं पशुबलि के समर्थक वैदिक भ्रौर यहूदी धर्म-ग्रन्थों में भी ग्रहिसा के स्वर मुखरित हुए हैं। चाहे ऋग्वेद में 'पुमान् पुमांसं परिपातु विश्वतः' (ऋग्वेद, 6.75.14) के रूप में एक-दूसरे के संरक्षण की बात कही गयी हो ग्रथवा यर्जुर्वेद में इससे भी एक कदम ग्रागे बढ़कर 'मित्रस्याहं चक्षुषा सर्वाणि भूतानि समीक्षे' (यजुर्वेद,36.19)के रूप में सभी प्राणियों के प्रति मित्रभाव की कामना की गई हो, फिर भी वैदिक धर्म में पशुबलि न केवल प्रचलित ही रही, ब्रिपित् 'वैदिकीहिसा हिंसा न भवति' कहकर उसका समर्थन भी किया गया। इसी प्रकार यहूदी धर्मग्रन्थ Old-Testament में भी 10 भ्राज्ञाभ्रों के रूप में Thou Shall not Kill 'तुम किसी की हत्या मत करो' का स्रादेश है। फिर भी उनके इस स्रादेश का भ्रर्थ वही नहीं माना जा सकता है, जो जैन परम्परा में 'सब्वे सत्ता ण हंतव्वा' का है । यहाँ हमें स्पष्ट रूप से यह ध्यान रखना होगा कि ग्रहिंसक चेतना है। शाब्दिक दृष्टि से "Thou Shall not Kill" ग्रौर "सब्वे सत्ता ण हंतव्वा''—दोनों ग्रादेशों का ग्रर्थ यही है कि 'तुम हिंसा मत करो।' किन्तु इन म्रादेशों की जो व्याख्या यहूदी धर्म म्रौर जैन धर्म में की गई, वह भिन्न ही रही है। एक यहूदी के लिए इस आदेश का म्रर्थ स्वजातीय या स्वधर्मी बन्धु की हिंसा नहीं करने तक सीमित है। जबिक एक जैन के लिए उस म्रादेश का मर्थ न केवल किसी प्राणी की, ग्रपितु पृथ्वी, जल, वायु ग्रादि की भी हिसा न करने तक व्यापक है। इस प्रकार जैन ग्रौर यहूदी परम्पराग्रों में इन ग्रादेशों का जो ग्रर्थ-विकास हुग्रा है वह भिन्न-भिन्न है। यहाँ हमें यह भी नहीं भूलना चाहिए कि ग्रहिंसा के ग्रर्थ-विकास की यह यात्रा किसी एक कालक्रम में न होकर मानवजाति के विभिन्न वर्गों में सामाजिक चेतना एवं जीवन के विविध रूपों के प्रति संवेदनशीलता के विकास के परिणामस्वरूप हुई है। जो वर्ग या समाज जीवन के विविध रूपों के प्रति जितना अधिक संवेदनशील बना, उसने अहिंसा के अर्थ को उतना ही व्यापक अर्थ दिया। अहिंसा का यह अर्थ-विकास भी एक आयामी न होकर त्रि-आयामी है। एक ओर स्वजाति और स्वधर्मी मनुष्य की हत्या के निषेध से प्रारम्भ होकर षड्जीवनिकाय, जिसमें जल, वायु, वनस्पति आदि भी सम्मिलत हैं, की हिंसा के निषेध तक इसने अपना अर्थ-विस्तार पाया तो दूसरी ओर प्राण-वियोजन, अंग-छेदन, ताडन-तर्जन, बन्धन आदि के बाह्य रूप से लेकर द्वेष, दुर्भावना और असजगता के आन्तरिक रूपों तक इसने गहराई में प्रवेश किया और यह माना गया कि द्वेष, दुर्भावना एवं असजगता भी हिंसा है, चाहे उनसे बाह्य रूप में प्राण-वियोजन की किया घटित हुई हो या नहीं। तीसरी ओर 'हिंसा मत करो' के निषेधात्मक रूप से लेकर करुणा, जीवन-रक्षण और सहयोग के विधायक अर्थ तक इसने अपनी यात्रा की।

प्रस्तुत परिचर्चा में हमारा मुख्य प्रतिपाद्य दया, करुणा, दान, सेवा और सहयोग के रूप में अहिंसा का वह सकारात्मक पक्ष है जो दूसरों के जीवन-रक्षण के एवं उनके जीवन को कष्ट और पीड़ाओं से बचाने के प्रयत्नों के रूप में हमारे सामने आता है। यह सत्य है कि अहिंसा (Non-violence) शब्द अपने आप में निषेधात्मक है। व्युत्पत्ति की दृष्टि से उसका अर्थ हिंसा मत करो तक ही सीमित होता प्रतीत होता है, किन्तु प्रश्नव्याकरणसूत्र में अहिंसा के जो साठ पर्यायवाची नाम दिये गये हैं, उन साठ नामों में सम्भवतः दो-तीन को छोड़कर शेष सभी उसके सकारात्मक या विधायक पक्ष को प्रस्तुत करते हैं।

हिंसा का प्रतिपक्ष ग्रहिंसा है। यह ग्रहिंसा की एक निषेघात्मक परिभाषा है। लेकिन हिंसा का त्याग मात्र ग्रहिंसा नहीं है। निषेधात्मक ग्रहिंसा जीवन के समग्र पक्षों को स्पर्श नहीं करती। वह ग्राध्यात्मिक उपलब्धि नहीं कही जा सकती। निषेधात्मक ग्रहिंसा मात्र बाह्य हिंसा नहीं करना है, यह ग्रहिंसा के सम्बन्ध में मात्र

स्थुल इष्टि है। लेकिन यह मानना भ्रान्तिपूर्ण होगा कि जैनधर्म ग्रहिंसा की इस स्थूल एवं बहिर्मुं खी इंडिट तक सीमित रही है। जैन-दर्शन का यह केन्द्रीय सिद्धान्त शाब्दिक दृष्टि से चाहे नकारा-त्मक है, लेकिन उसकी अनुभूति नकारात्मक नहीं है। उसकी अनु-भूति सदैव ही विधायक रही है। ऋहिंसा सकारात्मक है इसका एक प्रमाण यह है कि जैनधर्म में ग्रहिसा के पर्यायवाची शब्द के रूप में 'म्रनुकम्पा' का प्रयोग हुन्ना है। 'म्रनुकम्पा' शब्द जैन दर्शन का एक महत्त्वपूर्ण शब्द है । उसमें सम्यक्त्व के एक अंग के रूप में भी अनुकम्पा का उल्लेख हुआ है। अनुकम्पा शब्द मूलतः दो शब्दों से मिलकर बना है -ग्रनु + कम्पा (कम्पन)। ग्रिभिधानराजेन्द्रकोश में ग्रमुकम्पा शब्द की व्याख्या में कहा गया है — 'ग्रमुरूपं कम्पते चेष्टत इति ग्रनुकम्पा' । वस्तुतः ग्रनुकम्पा पर-पीड़ा का स्व-संवे-दन है, दूसरों की पीड़ा या दुःख की समानानुभूति है। उसी में ग्रनु-कम्पा को स्पष्ट करते हुए यह भी कहा गया है कि पक्षपात अर्थात् रागभाव से रहित होकर दुःखी-प्राणियों की पीड़ा को, उनके दुःख को समाप्त करने की इच्छा ही अनुकम्पा है। यदि अहिंसा की अव-धारणा के साथ ग्रनुकम्पा जुड़ी हुई है तो फिर उसे मात्र निषेधपरक मानना एक भ्रान्ति है। अनुकम्पा में न केवल दूसरों की पीड़ा का स्व-संवेदन होता है, श्रपितु उसके निराकरण के सहज निःस्वार्थ प्रयत्न भी होते हैं। जब दूसरों की पीड़ा हमारी पीड़ा बन जाय तो यह ग्रसम्भव है कि उसके निराकरण का कोई प्रयत्न न हो । वस्तुत: जीवन में जब तक श्रनुकम्पा का उदय नहीं होता तब तक सम्यक्-दर्शन भी सम्भव नहीं है। दूसरों की पीड़ा हमारी पीड़ा के समतुल्य तभी हो सकती है जब हम उसका स्व-संवेदन करें। वस्तुत: दूसरों की पीड़ा का स्व-संवेदन ही वह स्रोत है जहाँ से सम्यक्-दर्शन का प्रकटन होता है ग्रौर सकारात्मक ग्रहिसा ग्रर्थात् पर-पीड़ा के निरा-करणार्थ सेवा की पावन गंगा प्रवाहित होती है। सर्वत्र स्नात्मभाव मूलक करुणा ग्रौर मैत्री की विधायक ग्रनुभूतियों से ग्रहिंसा की धारा प्रवाहित हुई है। वस्तुतः ''ग्रात्मवत् सर्वभूतेषु'' की विवेक-दिष्ट एवं जीवन के विविध रूपों के प्रति संवेदनशीलता की भावना को जब हम ग्रहिंसा का तार्किक ग्राधार मानते हैं तो उसका ग्रर्थ एक दूसरा रूप

लेता है। "ग्रात्मवत् सर्वभूतेषु" की विवेक-इष्टि एवं सहानुभूति के संयोग में ग्रहिंसा का एक सकारात्मक पक्ष सामने ग्राता है। ग्रहिंसा का म्रर्थ मात्र किसी को पीड़ा या दु:ख देना ही नहीं है, म्रपितु उसका श्रर्थ, "दूसरों के दु:खों को दूर करने का प्रयत्न" भी है। यदि मैं अपनी करुणा को इतना सीमित बना लूँ कि मैं किसी को पीड़ा नहीं पहँचाऊँगा तो वह सही ऋथं में करुणा नहीं होगी। करुणा का अर्थ है दूसरों की पीड़ा को अपनी पीड़ा के रूप में देखना। जब दूसरों की पीड़ा मेरी ग्रपनी पीड़ा बन जाती है तो फिर उस पीड़ा को दूर करने के प्रयत्न भी प्रस्फुटित होते हैं। यदि कोई व्यक्ति यह प्रतिज्ञा कर ले कि मैं किसी की हिंसा नहीं करूँगा, किसी को कष्ट नहीं दूँगा श्रौर चाहे वह यथार्थ में इसका पालन भी करता हो, लेकिन यदि वह दूसरों की पीड़ा से द्रवीभूत होकर उनकी पीड़ा को दूर करने का प्रयत्न नहीं करता है, तो वह निष्ठुर ही कहलायेगा । वस्तुतः जब "म्रात्म-वत् सर्वभूतेषु'' की विवेक-दृष्टि संवेदनशीलता की मनोभूमिका पर स्थित होती है तो दूसरों की पीड़ा हमारी पीड़ा बन जाती है। वस्तुत: ग्रहिंसा का ग्राधार मात्र तार्किक-विवेक नहीं है, ग्रिपितु भावनात्मक-विवेक है। भावनात्मक विवेक में दूसरों की पीड़ा श्रपनी पीड़ा होती है श्रौर जिस प्रकार श्रपनी पीड़ा को दूर करने के प्रयत्न सहज रूप से होते हैं, उसी प्रकार दूसरों की पीड़ा को दूर करने के प्रयत्न भी सहज रूप में ग्रभिव्यक्त होते हैं। दूसरों की पीड़ाग्रों को दूर करने के इसी सहज प्रयत्न में ग्रहिंसा का सकारात्मक पक्ष सिन्निहित है।

यदि ग्रहिंसा में से उसका यह सकारात्मक पक्ष ग्रलग कर दिया जाता है तो ग्रहिंसा का हृदय ही गून्य हो जाता है। मिसेस स्टीवेन्शन ने जैन ग्रहिंसा को जो हृदय शून्य बताया है उसके पीछे उनकी यही दिष्ट रही है। (The Heart of Jainism, p. 296) यद्यपि यह उनकी भ्रान्ति ही थी, क्योंकि उन्होंने जैनधर्म में निहित ग्रहिंसा के सकारात्मक पक्ष को, जो न केवल सिद्धान्त में ग्रपितु व्यवहार में भी ग्राज तक जीवित है, देखने का प्रयत्न ही नहीं किया। उन्होंने मात्र ग्रपने काल के सम्प्रदाय-विशेष के कुछ जैन मुनियों के ग्राचार, व्यवहार ग्रीर ग्रपदेश के ग्राघार पर ऐसा निष्कर्ष निकाल लिया था।

### म्रहिसा के निषेधात्मक पक्ष की प्रमुखता के ग्रागमिक ग्राधार

यह सत्य है कि श्रमण-परम्परा ने ग्रौर विशेष रूप से जैनधर्म ने श्रहिंसा के श्रर्थ-विस्तार को एक व्यापकता प्रदान की है। किन्तु इसके साथ यह भी सत्य है कि इस ग्रहिंसा के ग्रर्थ-विस्तार के साथ **ग्रनेक दार्श**निक समस्यायें भी उत्पन्न हुईं। ग्रहिसा के क्षेत्र का विस्तार करते हुए जब एक स्रोर यह मान लिया गर्या कि जीवन के किसी भी रूप को दुःख या पीड़ा देना ग्रथवा उसके ग्रहित ग्रौर म्रकल्याण का चिन्तन करना हिंसा है, साथ ही दूसरी म्रोर यह भी स्वीकार कर लिया गया कि न केवल मनुष्य-जगत्, पशु-जगत् श्रौर वनस्पति-जगत् में जीवन है, ग्रपितु पृथ्वी, जल, वायु ग्रादि भी जीवन-युक्त हैं, तो यह समस्या उत्पन्न हुई कि जब जीवन के एक रूप के ग्रस्तित्व के लिए उसके दूसरे रूपों का विनाश या हिंसा ग्रपरि-हार्य हो तो ऐसी स्थिति में चुनाव हिंसा ग्रौर ग्रहिंसा के बीच न करके दो हिंसाओं के बीच ही करना पड़ेगा। जिन चिन्तकों ने जीवन के सभी रूपों को समान मूल्य श्रौर महत्त्व का समभा, उन्हें म्रहिसा के सकारात्मक पक्ष की उपेक्षा करनी पड़ी। क्योंकि सका-रात्मक अहिंसा अर्थात् सेवा, दान, परोपकार आदि की सभी कियाएँ प्रवृत्त्यात्मक हैं भ्रौर प्रवृत्ति, जैन पारिभाषिक शब्दावली में योग, चाहें किसी भी रूप में क्यों न हो उसमें कहीं न कहीं हिंसा/ म्रास्रव का तत्त्व तो होता ही है। यदि हम प्रवृत्ति के पूर्ण निषेध को ही साधना का लक्ष्य मानें, तो ऐसी स्थिति में स्वाभाविक रूप से म्रहिंसा की भ्रवधारणा निषेघमूलक होगी । ज्ञातव्य है कि उन सभी धर्मों के लिए जिन्होंने पृथ्वी, जल, वायु,वनस्पति ग्रादि में जीवन ही नहीं माना प्रथवा यह मान लिया कि जीवन के ये विविध रूप समान मूल्य या महत्त्व के नहीं हैं अथवा यह कि परमात्मा ने जीवन के इन दूसरे रूपों को मनुष्य के उपयोग के लिए ही बनाया है, उन्हें भ्रहिंसा के सकारात्मक पक्ष को स्वीकार करने में कोई बाधा नहीं स्राई। समस्या केवल उनके लिए थी, जो जीवन के इन विविध रूपों को समान मूल्य या महत्त्व का मान रहे थे।

यह सत्य है कि जैन-परम्परा में निवृत्ति स्रौर जीवन के विविध रूपों की समानता पर अधिक बल दिया गया स्रौर परिणामस्वरूप

जैनधर्म में ग्रहिंसा का निषेधात्मक पक्ष ग्रधिक प्रमुख बना। विशेष रूप से उन जैन श्रमणों के लिए जो निवृत्त्यात्मक साधना को ही जीवन का एक मात्र उच्चादर्श मान रहे थे। उनके जीवन-व्यवहार एवं ग्राचार-नियमों को इस रूप में ढाला गया कि वे मुख्य रूप से श्रहिंसा के निषेघात्मक पक्ष के समर्थक बन कर रह गये। जैनधर्म के प्राचीनतम स्रागम ग्रन्थों में ऐसे कुछ सन्दर्भ ग्रवश्य हैं जो ग्रहिसा के नकारात्मक पहलू को ही प्रमुखता देते हैं। सूत्रकृतांग (1/11/ 18-20) में एक उल्लेख है कि जब मुनि से कोई गृहस्थ यह पूछे कि मैं दानशाला स्रादि बनवाना चाहता हूँ, इसमें स्रापकी क्या सम्मति है ? तो मुनि उस समय मौन रहे । सूत्रकार ने यह भी स्पष्ट किया है कि यदि मुनि उसकी उस प्रवृत्ति का सर्मथन करता है तो उसमें होने वाली पृथ्वी, जल, वनस्पति म्रादि की प्रत्यक्ष हिंसा एवं द्वीन्द्रिय <mark>श्रादि जीवों</mark> की परोक्ष हिंसा का भागीदार बनता है । इसके विपरीत यदि वह उस दानादि की प्रवृत्ति का निषेध करता है तो वह उसके द्वारा जिन प्राणियों का कल्याण, हित एवं सुख होने वाला है उसमें बाधक बनता है। ग्रतः दोनों ही स्थितियों में कहीं न कहीं हिंसा का कोई तत्त्व अवश्य ही रहता है। यही कारण था कि ऐसी स्थिति में उसे मौन रहने की सम्मति दी गयी। जैनागमों का प्रसंग एक ऐसा प्रसंग है जिसे सामान्य रूप से ऋहिंसा के नकारात्मक पक्ष की पुष्टि हेतु प्रस्तुत किया जाता रहा है । किन्तु इस स्राधार पर जैनधर्म में म्रहिंसा की नकारात्मक व्याख्या को स्वीकार करना भी एक भ्रान्ति ही होगी, क्योंकि हिंसा के ग्रत्प-बहुत्व के विचार के साथ-साथ जैन श्रागमों में ऐसे भी उल्लेख हैं, जो श्रनिवार्य बनी हिंसा में श्रल्प हिंसा को वरेण्य मानते हैं।

यह सत्य है कि सकारात्मक ग्रिहिसा ग्रथित् जीवन-रक्षण, सेवा, दान, परोपकार ग्रादि के प्रयत्नों में कहीं न कहीं हिसा का तत्त्व ग्रवश्य उपस्थित रहता है, क्योंकि ये सब प्रवृत्त्यात्मक हैं। जहाँ प्रवृत्ति है वहां किया (योग) होगी, जहाँ किया होगी वहाँ ग्रास्रव होगा ग्रौर जहाँ ग्रास्रव होगा वहाँ बन्ध भी होगा। जहाँ बन्ध होगा वहाँ हिसा होगी, चाहे वह स्व-स्वरूप की हिसा ही क्यों न हो? बस इस तर्क शैली ने म्रहिसा की निषेधमूलक व्याख्या की बल दिया।

प्रथम प्रश्न तो यह है कि क्या जैनधर्म एकान्त रूप से निवृत्या-त्मक ही है? दूसरे क्या समाधिमरण के ग्रन्तिम क्षणों को छोड़कर जीवन में प्रवृत्ति का पूर्ण निषेध सम्भव है? क्या महावीर का उपदेश एकान्त रूप से निवृत्ति या श्रमण जीवन के लिए ही है? क्या जीवन के सभी रूप समान मूल्य एवं महत्त्व के हैं?

#### जैन दर्शन की अनेकान्तिक दृष्टि

भ्रायें इन प्रश्नों पर थोड़ी गम्भीरता से चर्चा करें। जैनधर्म भ्रौर दर्शन मूलतः स्रनेकान्त दिष्ट पर स्रिधिष्ठत है स्रौर स्रनेकान्त दिष्ट कभी भी एकपक्षीय नहीं होती । दूसरे जब तक जीवन है, तब तक पूर्ण रूप से निवृत्ति सम्भव नहीं है । प्रवृत्ति प्राणीय जीवन या हमारे जातीय ग्रस्तित्व का लक्षण है। गीता (3/5) में भी कहा गया है कि जीवन में कोई भी क्षण ऐसा नहीं होता जिसमें प्राणी कर्म या ऋिया से पूर्णतः निवृत्त होते हैं । प्रवृत्ति प्राणी-जीवन की ग्रनिवार्यता है । जब तक हमारा सांसारिक भ्रस्तित्व रहता है, कहीं-न-कहीं प्रवृत्ति होती ही रहती है; पूर्ण निवृत्ति का ग्रादर्श चाहे कितना ही उच्च क्यों न हो ? वह एक ग्रादर्श ही है, यथार्थ नहीं। जैनदर्शन के ग्रनु-सार निर्वाण प्राप्ति के कुछ क्षण पूर्व के सांसारिक अस्तित्व को छोड़-कर पूर्ण निवृत्ति का स्रादर्श कभी भी यथार्थ नहीं बनता है। चाहे हम मूनि जीवन ही क्यों नहीं जीयें - पूर्ण ग्रहिसा का पालन तो वहाँ भी सम्भव नहीं है । शारीरिक गतिविधियों, श्वसन, श्राहार-विहार ग्रौर शारीरिक मलों के विसर्जन ग्रादि सभी में कहीं-न-कहीं हिसा होती तो ग्रवश्य है। यथार्थ जीवन में प्रवृत्ति से या किया से पूर्ण रूप से निवृत्त हो पाना सम्भव ही नहीं है स्रौर यदि यह सम्भव नहीं है, तो ऐसी स्थिति में हमें प्रवृत्ति के उन रूपों को ही चुनना होगा, जिनमें हिंसा ग्रल्पतम हो। जब प्रवृत्ति या हिंसा जीवन की एक अपरिहा-र्यता है, तो हमें यह विचारना होगा कि हमारी प्रवृत्ति की दशा ऐसी हो जिसमें हिंसा कम-से-कम हो । वह हिंसा कर्म-ग्रास्नव या कर्मबन्ध का हेतु न बने । यहीं से सकारात्मक ग्रहिंसा को एक ग्राघार मिलता है ।

#### सकारात्मक ग्रहिंसा : विषमिश्रित दूध नहीं

सकारात्मक ऋहिंसा में निश्चित रूप से ग्रंशतः हिंसा का कोई-न-कोई रूप समाविष्ट होता है, किन्तु उसे विष-मिश्रित दूध कहकर त्याज्य नहीं कहा जा सकता । उसमें चाहे हिंसा रूपी विष के कुछ कण उपस्थित हों, कन्तु ये विष-कण विषौषिष के समान मारक नहीं, तारक होते हैं। जिस प्रकार विष की मारक शक्ति को समाप्त करके उसे ग्रौषिध रूपी ग्रम्त में बदल दिया जाता है, उसी प्रकार सका-रात्मक ग्रहिसा में जो हिंसा या रागात्मकता के रूप परिलक्षित होते हैं, उन्हें विवेकपूर्ण कर्त्तव्य भाव के द्वारा बन्धन के स्थान पर मुक्ति के साधन के रूप में बदला जा सकता है। जिस प्रकार विष से निर्मित श्रीषि ग्रस्वास्थ्यकर न होकर ग्रारोग्यप्रद ही होती है, उसी प्रकार सकारात्मक ग्रहिंसा भी सामाजिक स्वास्थ्य के लिए ग्रारोग्यकर ही होती है। जब हम अपने अस्तित्व के लिए अपने जीवन के रक्षण के लिए प्रवृत्ति श्रौर तज्जन्य श्रांशिक हिंसा को स्वीकार कर लेते हैं तो फिर हमारे इस तर्क का कोई म्राधार नहीं रह जाता कि हम सकारा-त्मक ग्रहिंसा को इसलिए ग्रस्वीकार करते हैं कि उसमें हिंसा का तत्त्व होता है ग्रौर वह विष-मिश्रित दूध है। ग्रपने ग्रस्तित्व के लिए की गई हिंसा क्षम्य है तो दूसरों के प्रस्तित्व या रक्षण हेतु की गई हिंसा क्षम्य क्यों नहीं होगी ?

पुनः दूसरों के श्रस्तित्व के लिए की जाने वाली प्रवृत्तियों में हमें रागात्मकता लगे तो क्या श्रपने हेतु की गयी वृत्ति में रागात्मकता नहीं होगी। जब प्रवृत्ति या किया से पूर्ण निवृत्ति सम्भव ही नहीं है तो ऐसी स्थिति में किया को वह रूप देना होगा जो बन्धन ग्रौर हिंसा के स्थान पर विमुक्ति ग्रौर ग्रहिंसा से जुड़े। मात्र कर्त्तव्य बुद्धि से की गई परोपकार की प्रवृत्ति ही ऐसी है जो हमारी प्रवृत्ति को बन्धक से ग्रबन्धक बना सकती है।

यही कारण था कि जैन-परम्परा में ईर्यापथिक किया स्रौर ईर्या-

पथिक बन्ध की ग्रवधारणा ग्रस्तित्व में ग्रायी। ये बाह्य रूप से चाहे क्रिया ग्रौर बन्ध कहे जाते हों, किन्तु ये वस्तुतः बन्धन के नहीं, विमुक्ति के ही सूचक हैं। तीर्थंकर की लोककल्याण की समस्त प्रवृ-त्तियाँ भी ईर्यापथिक किया ग्रौर ईर्यापथिक बन्ध मानी गयी हैं। उनका प्रथम समय में बन्ध होता है स्रौर द्वितीय समय में निर्जरा हो जाती है। इस प्रकार वीतराग पुरुष की प्रवृत्ति रूप किया के द्वारा जो ग्रास्नव ग्रौर बन्ध होता है उसका स्थायित्व एक क्षण भी नहीं होता है। उत्तराघ्ययनसूत्र (25/42) में कहा है कि जैसे गीली मिट्टी का गोला दीवाल पर फेंकने से चिपक जाता है, किन्तु सूखी मिट्टी का गोला नहीं चिपकता, श्रपितु तत्क्षण गिर जाता है उसी प्रकार की स्थिति वीतरागभाव या निष्काम भाव से की गयी कियाश्रों की होती है। उनसे जो म्रास्नव होता है वह म्रात्मप्रदेशों से मात्र स्पर्शित होता है वस्तुत: बन्धक नहीं होता । बन्धन का मूल कारण तो राग-द्वेष या कषायजन्य प्रवृत्ति है। ग्रतः निष्काम भाव से लोक-मंगल के लिए दूसरों के दुःखहरण के हेतु सेवा, परोपकार भ्रादि जो प्रवृत्ति की जाती है वह क्रिया रूप होकर के भी बन्धक नहीं है श्रौर इस प्रकार जो लोग 'सकारात्मक ग्रहिंसा' में बन्धन की सम्भावनाग्रों को देखते हैं, उनका चिन्तन सम्यक् नहीं है।

## तीर्थंकरों की जीवन शैली ग्रौर सकारात्मक ग्रहिसा

जैन-परम्परा में तीर्थंकर का पद सर्वोच्च माना जाता है। उसकी श्वेताम्बर ग्रीर दिगम्बर दोनों ही परम्पराग्रों में तीर्थंकर नामकर्म उपार्जन के जिन कारणों की चर्चा हुई उनमें हम देखते हैं कि सेवा ग्रीर वात्सल्यमूलक प्रवृत्तियों को सबसे प्रमुख स्थान मिला है। उसमें वृद्ध, ग्लान-रुग्ण, बालक ग्रादि की सेवा का स्पष्ट निर्देश है। यही नहीं परम्परागत रूप में तीर्थंकर जीवन की जिन विशेषताग्रों की चर्चा की जाती है उनमें हम पाते हैं कि प्रत्येक तीर्थंकर दीक्षित होने के पूर्व एक वर्ष तक प्रतिदिन करोड़ों स्वर्ण मुद्राग्रों का दान करते हैं। यह ग्रवधारणा स्वतः ही इस तथ्य की सूचक है कि दान ग्रीर सेवा की प्रवृत्ति तीर्थंकरों के द्वारा ग्राचरित एवं ग्रनुमोदित है। जैन कथा-साहित्य में यह बताया गया है कि भगवान शान्तिनाथ ने ग्रपने पूर्वभव में एक कबूतर की रक्षा करते हुए ग्रपने शरीर का

मांस तक दे दिया था। इस प्रकार ग्रन्य तीर्थंकरों के जीवनवृत्तों में भी प्राणियों के जीवनरक्षण के साथ-साथ उनकी सेवा, दान ग्रादि की प्रवृत्ति के उदाहरण देखे जा सकते हैं। स्वयं महावीर ने दीक्षित होने के पश्चात् न केवल निर्धन ब्राह्मण को ग्रपना वस्त्र दान कर दिया, ग्रपितु शीतलेश्या फेंक कर मिथ्याद्दिष्ट गोशालक की जीवन-रक्षा भी की।

मात्र यही नहीं, केवलज्ञान प्राप्त करने के पश्चात् भी तीर्थंकर मुख्यतः लोककल्याण हेतु ही पदयात्रा करते हुए ग्रपना प्रवचन देते हैं। केवलज्ञान प्राप्त करने के पश्चात् तीर्थंकर के जीवन में ऐसा कुछ शेष नहीं रहता जो उनके लिए प्राप्तव्य हो। प्रश्नव्याकरण में स्पष्ट कहा गया है कि— "सव्वजगजीवरक्खणदयट्ठयाए पावयणं सुकहियं" (2/1) ग्रर्थात् भगवान ने समस्त जागतिक जीवों के रक्षण ग्रौर दया के हेतु ही ग्रपना उपदेश दिया। इससे यह प्रतिफलित होता है कि वीतराग परमात्मा में भी लोकमंगल व लोककल्याण की भावना उपस्थित रहती है। यदि यह लोकमंगल की वृत्ति रागात्मक होती तो फिर वीतराग में यह कैसे उपस्थित रह सकती थी। इसका एक तात्पर्य यह है कि संयमी जीवन में भी ग्रपनी मर्यादाग्रों को ध्यान में रखते हुए व्यक्ति लोकमंगल की प्रवृत्तियों से जुड़ा रह सकता है।

### क्या पुण्यकर्म बन्धन के हेतु हैं ?

सकारात्मक ग्रहिंसा ग्रर्थात् जीवों की रक्षा ग्रौर सेवा तथा उस हेतु की जाने वाली दान-परोपकार ग्रादि की प्रवृत्तियों के महत्त्व ग्रौर मूल्य को स्वीकारने में सबसे ग्रधिक बाधक ग्रवधारणा यह है कि परोपकार, सेवा ग्रौर प्राणिकल्याण की ग्रन्य सभी प्रवृत्तियाँ पुण्य-बन्ध की हेतु हैं, निर्जरा की हेतु नहीं ग्रौर बन्धन चाहे पुण्य का हो या पाप का, वह बन्धन ही है ग्रौर इसलिए ग्रध्यात्म-साधना का विरोधी है। पुण्य को भी बन्धन का हेतु मानकर इन विचारकों ने ग्रहिंसा के सकारात्मक पक्ष की उपेक्षा की। ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने पुण्य ग्रौर पाप का ग्रन्तर स्पष्ट करते हुए पुण्य को सोने की ग्रौर पाप को लोहे की बेड़ी कहा ग्रौर ग्रन्त में पुण्य ग्रौर

पाप दोनों से ऊपर उठने की बात कही है (समयसार, 146) । यह सत्य है कि पुण्य स्रौर पाप की स्रधिकांश परिभाषाएँ इस स्रवधारणा पर खड़ी हैं कि दया ग्रौर जीवन-रक्षण के जो कार्य हैं, वे पुण्य हैं ग्रौर जो दूसरों के ग्रहित ग्रौर दुःख के कार्य हैं, वे पाप हैं। सामान्य रूप से यह कहा जाता है कि ''परोपकारः पुण्याय पापाय परपीडनम् ।'' गोस्वामी तुलसीदास ने भी कहा है "परहित सरिस धर्म नहिं भाई। परपीडा सम नहिं स्रधमाई।''यह सत्य है कि परोपकार पुण्य है ग्रौर तत्त्वार्थसूत्र (6/2-4) में उमास्वाति ने पुण्य ग्रौर पाप दोनों को को ग्रास्नव को एक भेद भी माना है ग्रौर ग्रास्नव को बन्ध का हेतु मानने के कारण बाद में यह अवधारणा दृढीभूत हो गयी कि पुण्य बन्धन का ही हेतु है। किन्तु यह दिष्टकोण जैन सिद्धान्त की दिष्ट से भी भ्रामक ही है। प्रथम तो सभी श्रास्त्रव वस्तुतः बन्धन के कारण नहीं होते हैं दूसरे यह मानना भी भ्रान्ति है कि पुण्य मात्र स्रास्नव है । प्राचीन ग्रागमों में वह स्वतन्त्र तत्त्व है । वह ग्रास्रव ग्रौर बन्ध है तो साथ ही संवर स्रौर निर्जरा भी है। जैन स्राचार्यों ने शुभयोग को संवर माना है। वह निर्जरा भी है श्रौर निर्जरा का हेतु भी है। पुण्य तो उस साबुन के समान है जो पाप रूपी मल को निकालने के साथ स्वतः बिना प्रयास के निर्जरित हो जाता है । ज्ञातव्य है कि पाप के बन्ध की निर्जरा करना होती है। पुण्य तो स्वतः निर्जरित हो जाता है।

यह सत्य है कि यदि सेवा, परोपकार श्रौर जीवों के रक्षण के पीछे रागात्मकता का भाव है तो वे बन्धन के कारण हैं, किन्तु सेवा, परोपकार श्रौर जीवों के रक्षण की सभी प्रवृत्तियाँ रागात्मकता से हो प्रेरित होकर नहीं होती हैं, श्रपितु वे परपीड़ा के स्वसंवेदन के कारण भी होती हैं। जब दूसरों के प्रति श्रात्मवत् दिष्ट का विकास हो जाता है तो उनकी पीड़ा हमारी पीड़ा बन जाती है श्रौर ऐसी स्थित में जिस प्रकार श्रपनी पीड़ा को दूर करने के प्रयत्न होते हैं, उसी प्रकार दूसरों की पीड़ा को दूर करने के भी प्रयत्न होते हैं। ज्ञानात्मक दिष्ट से श्रात्मतुल्यता का विचार श्रौर भावात्मक दिष्ट से परपीड़ा का स्व-संवेदन स्वाभाविक रूप से लोक-कल्याण की प्रवृत्तियों को श्रथित् रक्षण, सेवा, दान, परोपकार श्रादि को जन्म

देते हैं। ग्रतः यह मानना भ्रान्त है कि लोक-कल्याण की सभी प्रव-त्तियों के पीछे राग-भाव होता है। व्यावहारिक जीवन में भी ऐसे श्रनेक भ्रवसर होते हैं जब दूसरे प्राणी की पीड़ा से हमारी भ्रन्तरात्मा करुणार्द्र हो जाती है ग्रौर हम उसकी पीड़ा को दूर करने के प्रयत्न करते हैं। वहां रागात्मकता नहीं होती हैं। वहाँ केवल विवेक-बुद्धि भ्रौर परपीड़ा के स्व-संवेदन से उत्पन्न कर्तव्यता का भाव ही होता है, जो उस सकारात्मक ग्रहिंसा का प्रेरक होता है। दूसरों के प्रति रागात्मकता में ग्रौर कर्तव्य-बोध में बड़ा ग्रन्तर होता है। राग के साथ द्वेष ग्रवश्य रहता है। जबिक कर्तव्य-बोध में उसका ग्रभाव होता है। किसी राहगीर की पीड़ा से जो हृदय द्रवित होता है, वह राग के कारण नहीं, ऋषितु परपीड़ा के स्व-संवेदन या ऋात्मतुल्यता के भाव के कारण होता है। पालतू कुत्ते की पीड़ा को दूर करने में ग्रौर किसी सड़क पर पड़े कुत्ते की पीड़ा को दूर करने में भ्रन्तर है। पहले में रागभाव है, दूसरे में परपीड़ा का स्रात्मसंवेदन । जब दूसरों के रक्षण, पोर्षण, सेवा स्रौर परोपकार के कार्य मात्र कर्त्तव्य बुद्धि ग्रथवा परपीड़ा के ग्रात्मसंवे-दन से होते हैं, तो उनमें रागात्मकता का तत्त्व नहीं होता श्रौर यह सुस्पष्ट है कि रागात्मकता के स्रभाव में चाहे कोई क्रिया कर्मास्रव का कारण भी बने तो भी वह बन्धन कारक नहीं हो सकती, क्योंकि उत्तराध्ययन (32/7) स्रादि जैन ग्रन्थों में बन्धन का मुख्य कारण राग ग्रौर द्वेष की वृत्तियाँ ही मानी गयी हैं। दूसरों के रक्षण ग्रौर सम्पोषण के प्रयत्नों में चाहे किसी सीमा तक हिंसा की बाह्य प्रवृत्ति भी हो सकती है, किन्तु वह यथार्थ रूप में बन्धन का हेतु नहीं है। यदि हम ऐसी प्रवृत्तियों को बन्धन रूप मानेंगे तो फिर तीर्थंकर की लोक-कल्याणकारी प्रवृत्तियों स्रर्थात् लोकमंगल के लिए विहार स्रौर उपदेश के कार्य को भी बन्धन का हेतु मानना होगा, किन्तु म्रागम के अनुसार उपदेश संसार के जीवों के रक्षण के लिए होता है, वह बन्धन का निमित्त नहीं होता है।

#### निष्कामकर्म बन्धक नहीं

इस समग्र चर्चा से यह फलित होता है कि पुण्य कर्म यदि मात्र

कर्त्तव्य बुद्धि से अथवा राग-द्वेष से ऊपर उठकर किये जाते हैं तो वे बन्धक नहीं हैं। पुण्य बन्ध का कारण केवल तभी बनता है जब वह रागभाव से युक्त होता है। ज्ञातव्य है कि अपने किसी परिजन के रक्षण के प्रयत्नों की श्रोर मार्ग में चलते हुए पीड़ा से तड़फते किसी प्राणी के रक्षण के प्रयत्नों की मनोभूमिका कभी भी एक ही स्तर की नहीं होती है। प्रथम स्थिति में रक्षण के समस्त प्रयत्न रागभाव से या ममत्वबुद्धि से प्रतिफलित होते हैं, जबिक दूसरी स्थिति में ग्रात्मतुल्यता के श्राधार पर परपीड़ा का स्व-संवेदन होता है ग्रौर यह परपीड़ा का स्व-संवेदन ग्रथवा कर्त्तव्य बुद्धि ही व्यक्ति को परोपकार या पुण्य कर्म हेतु प्रेरित करती है।

जैन परम्परा में सम्यग्दृष्टि जीव के ग्राचरण के सम्बन्ध में कहा गया है— सम्यक् दिष्ट जीवडा करे कृटुम्ब प्रतिपाल । श्रन्तर सून्यारो रहे ज्यूं घाय खिलावे बाल ।।

यह ग्रनासक्त दिष्ट ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। वस्तुतः ग्रलिप्तता स्रौर निष्कामता ही एक ऐसा तत्त्व है, जो किसी कर्म की बन्धक शक्ति को समाप्त कर देता है। जहाँ ग्रलिप्तता है, निष्कामता है, वीतरागता है, वहाँ बन्धन नहीं। जिस पुण्य को बन्धन कहा जाता है वह पूण्य रागात्मकता से संपृक्त पूण्य है । हम यह नहीं कह सकते हैं कि विश्व में समस्त प्रवृत्तियाँ राग से ही प्रेरित होती हैं। श्रनेक प्रवित्तयाँ ऐसी हैं जो मात्र कर्त्तव्य बृद्धि से फलित होती है। दूसरे की पीड़ा हमारी पीड़ा इसलिए नहीं बनती है कि उसके प्रति हमारा रागभाव होता है, श्रिपत श्रात्मतुल्यता का बोध ही हमारे द्वारा उसकी पीड़ा के स्व-संवेदन का कारण होता है। जब किसी शहर में पीड़ा से तड़फते किसी मानव को सड़क पर पड़ा हुआ देखते हैं तो हम करुणाई हो उठते हैं-यहाँ कौन-सा रागभाव होता है। जो लोग दूर-दराज के गाँवों में जाकर चिकित्सा शिविर लगवाते हैं-उनमें जो भी स्राते हैं, क्या उनके प्रति शिविर लगवाने वाले व्यक्ति का कोई राग-भाव होता है ?वह तो यह भी नहीं जानता है कि उसमें कौन लोग भ्रायेंगे, फिर उन भ्रज्ञात लोगों के प्रति उसमें राग-भाव कैसे हो सकता है ? ग्रत: यह एक भ्रान्त घारणा है कि रक्षा, सेवा,

परोपकार श्रादि प्रवृत्तियों के पीछे सदैव रागभाव होता है। जब राग नहीं होता है तो द्वेष भी नहीं होता है श्रौर जहाँ राग-द्वेष का स्रभाव होता है वहाँ बन्धन सम्भव ही नहीं है। इसी प्रकार एक डाक्टर जब किसी रोगी के सड़े हुए श्रंग का श्रापरेशन करके उसे निकालता है तो उसमें उस सड़े हुए श्रंग में निहित कीटाणुश्रों के प्रति द्वेष श्रौर रोगी के प्रति राग नहीं होता है, मात्र बचाने का भाव होता है। किसी प्यासे को पानी पिलाते समय हमें न तो जल के जीवों के प्रति द्वेष होता है श्रौर न प्यासे के प्रति राग। श्रतः सेवा, परोपकार श्रादि की प्रवृत्तियाँ राग-द्वेष से प्रेरित नहीं होती है, श्रतः वे बन्धक भी नहीं होती हैं।

वस्तुतः सकारात्मक श्रहिंसा स्रर्थात् जीवन-रक्षण, सेवा, परोप-कार स्रादि की प्रवृत्तियाँ रागात्मकता पर म्राधारित न होकर ''स्रात्मवत् सर्वभूतेषु'ं की भावना पर स्राधारित होती हैं। ''स्रात्म-वत् सर्वभूतेषु'' की यह भ्रनुभूति तब तक यथार्थ नहीं बनती जब तक कि व्यक्ति के लिए दूसरों के पीड़ा ग्रौर दुःख ग्रपने नहीं बन जाते। यद्यपि जैनदर्शन प्रत्येक ग्रात्मा की स्वतन्त्र सत्ता को स्वीकार करता है, किन्तु साथ ही वह यह भी मानता है कि संसार के सभी प्राणी मेरे ही समान हैं। स्राचारांगसूत्र (1/5/5) में स्पष्ट रूप से यह कहा गया है कि ''जिसे तू दुःख देना चाहता है वह तू ही है।'' यहाँ विवेक ग्रौर संवेदनशीलना के ग्राधार पर ही ''ग्रात्मवत् सर्वभूतेषु'' की भावना को खड़ा किया गया है। वह मात्र तार्किक नहीं है। जब तक संसार के सभी प्राणियों के प्रति स्रात्मवत् भाव उत्पन्न नहीं होता है तब तक ग्रहिंसा का अंकुर प्रकट ही नहीं हो सकता । म्रहिंसा के लिए रागात्मकता नहीं म्रात्मवत् दिष्ट म्राव-श्यक है। क्योंकि यदि रागात्मकता सकारात्मक ग्रहिसा का श्राधार होगी तो व्यक्ति केवल श्रपनों की सेवा में प्रवृत्त होगा, दूसरों की सेवा में नहीं। सकारात्मक अहिंसा अर्थात् रक्षा, सेवा आदि का <mark>म्राघार न तो प्रत्यु</mark>पकार की भावना या स्वार्थ होता है म्रौर न राग । वह खड़ी होती है—विवेकजन्य कर्तव्य बोघ के ग्राधार पर।

#### क्या जीवन के सभी रूप समान महत्त्व के हैं?

ग्रहिंसा की नकारात्मक व्याख्या के लिए सबसे ग्रधिक जिम्मे-दार यह अवधारणा रही कि जीवन के विविध रूप समान मूल्य भ्रौर महत्त्व के हैं। परिणामस्वरूप जीवन के एक रूप को बचाने में दूसरे रूपों की हिंसा अपरिहार्य होने पर जीवन-रक्षण के प्रयत्न को ही पाप या हिंसा में परिगणित कर लिया गया । यह सत्य है कि एक के जीवन के रक्षण एवं पोषण के लिये दूसरे जीवनों की कुर्बानी करनी ही पड़ती है । यदि हम एक वृक्ष या पौधे को जीवित रखना चाहते हैं तो उसे पानी तो देना ही होगा। वनस्पतिकाय के संरक्षण भ्रौर वर्घन के लिए पृथ्वीकाय, भ्रप्काय भ्रौर वायुकाय की हिंसा भ्रपरिहार्य रूप से होगी । यदि हम किसी त्रस प्राणी के जीवन-रक्षण का कोई प्रयत्न करते हैं, तो हमें न केवल वनस्पतिकाय की भ्रपित् पृथ्वीकाय, अप्काय आदि की हिंसा से जुड़ना होगा। इस संसार में जीवन जीने की व्यवस्था ही ऐसी है कि जीवन का एक रूप दूसरे रूप के म्राश्रित है भ्रौर उस दूसरे रूप की हिंसा के बिना हम प्रथम रूप को जीवित नहीं रख सकते। यह समस्या प्राचीन जैनाचार्यों के समक्ष भी श्रायी थी। इस समस्या का समाधान उन्होंने ग्रपने हिंसा के भ्रल्प-बहुत्व के सिद्धान्त के ग्राघार पर किया।

हिंसा के अल्प-बहुत्व की यह अवधारणा मुख्यतः दो दिंद से विचारित की गयी है - प्रथमतः उस हिंसा-अहिंसा के पीछे रही हुई मनोवृत्ति या प्रेरक तत्त्व के आधार पर जो दो प्रकार का हो सकता है-1. विवेक पर आधारित और 2. भावना पर आधारित और दूसरे प्राण-वध के स्वरूप के आधार पर। विवेक पर आधारित कर्म के प्रेरक तत्त्व या मनोभूमिका में मूलतः यह बात देखी जाती है कि वह कर्म क्यों किया जा रहा है। वह कर्त्तव्य-बुद्धि से किया जा रहा है या स्वार्थ-बुद्धि से। मात्र कर्त्तव्य-बुद्धि से रागात्मकता के अभाव में जो कर्म किये जाते हैं वे ईर्यापिथक होते हैं। दूसरे अब्दों में उनके द्वारा होने वाला बन्धन नहीं होता है। इसके विपरीत जो कर्म स्वार्थपूर्ति के लिए होते हैं वे कर्मबन्धक होते हैं। यह सम्भव है कि व्यक्ति द्वारा अपने कर्त्तव्य का पालन करते समय हिसा हो या उसे हिसा करनी पड़े, किन्तु राग-द्वेष की वृत्तियों से ऊपर उठकर मात्र कर्त्तव्य के परिपालन में

1

होने वाली हिंसा बंधक या ग्रनुचित नहीं होती । उदाहरण के रूप में जैन मुनि ग्रावश्यक किया करते समय, प्रतिलेखन करते समय या पद यात्रा करते समय जो शारोरिक कियायें करता है उसमें हिंसा तो होती ही है । चाहे कितनी ही सावधानी क्यों न रखी जाय ये सभी कियायें हिंसा से रहित नहीं हैं फिर भी इन्हें मुक्ति का ही साधन माना जाता है, बन्घन का कारण नहीं। व्यावहारिक क्षेत्र में न्याया-धीश समाज-व्यवस्था ग्रौर ग्रपने देश के कानून के ग्रन्तर्गत कर्तव्य बुद्धि से ग्रपराधी को दण्ड देता है, यहां तक कि मृत्युदण्ड भी देता है। क्या हम न्यायाधीश को मनुष्य की हत्या का दोषी मानेंगे ? वह तो अपने नियम और कर्त्तव्य से बंधा होने के कारण ही ऐसा करता है। स्रत: उसके स्रादेश से हिंसा की घटना होने पर भी वह हिंसक नहीं माना जाता। श्रतः मनोभूमिका की दृष्टि से जब तक श्रन्तर में कषाय भाव या द्वेष-बुद्धि न हों तब तक बाह्य रूप में घटित हिंसा की किया न तो बन्धक होती है ग्रौर न ग्रनुचित । ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने स्पष्ट रूप से कहा था कि बाहर में हिंसा की घटना घटित हो या न हो, प्रमत्त या कषाययुक्त व्यक्ति नियमतः हिंसक ही होता है। इसके विपरीत बाह्य रूप से हिंसा की घटना घटित होने पर भी कषायरिहत अप्रमादी मुनि नियमतः अहिंसक ही होता है। इसलिए यह मानना कि सकारात्मक ग्रहिंसा में बाह्य रूप से हिंसा की घटना होती है, ग्रत: वह ग्रनुचित है -एक भ्रान्त दिष्टकोण है। हिंसा की घटना घटित होने पर भी यदि कत्ता ने वह कर्म मात्र कर्त्तव्य बुद्धि से किया है, उसके मन में दूसरे को पीड़ा पहुँचाने का भाव नहीं है, तो वह हिसक नहीं माना जा सकता। जो कर्म विवेकपूर्वक ग्रौर निष्काम भाव से किये जाते हैं उनमें हिंसा अलप या अत्यल्प होती है। भावना या रागात्मकता की स्थिति में भी जो प्रशस्त राग-भाव है उसमें हिंसा श्रल्प मानी गई है।

हिंसा-ग्रहिंसा के ग्रल्प-बहुत्व के विचार के सन्दर्भ में दूसरा दिष्ट-कोण यह है कि यदि दो हिंसाग्रों के विकल्प में एक का चुनाव करना हो तो हमें ग्रल्प हिंसा को चुनना होगा ग्रौर उस ग्रल्प हिंसा का ग्राधार जैन ग्राचार्यों ने प्राणियों की संख्या न मान कर उनके ऐन्द्रिक विकास को माना है। यदि हजारों एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा ग्रौर एक पंचेन्द्रिय जीव की हिंसा में हिंसा के ग्रल्प-बहुत्व का निर्णय करना हो तो जैनाचार्यों की दिष्ट में हजारों एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा की ग्रपेक्षा एक पंचेन्द्रिय प्राणी की हिंसा ग्रधिक भयंकर मानी गयी है।

स्वयं महावीर के यूग में भी यह प्रश्न उपस्थित हुम्रा था कि म्रनेक एकेन्द्रिय जीवों की म्रपेक्षा एक पंचेन्द्रिय जीव की हिंसा में कौन-सी हिंसा ग्रल्प है ? उनके युग में हस्ति-तापसों का एक वर्ग था जो यह कहता था कि हम तो वर्ष में केवल एक हाथी को मारते हैं भ्रौर उसके माँस से पूरे वर्ष श्रपनी श्राजीविका की पूर्ति करते हैं। इस प्रकार हम सबसे कम हिंसा करते हैं (सूत्रकृतांग 2,6,53-54)। इस विचारधारा का स्वयं महावीर ने खंडन किया श्रीर बताया कि यह ग्रवधारणा भ्रांत है। भगवतीसूत्र में इस प्रश्न पर ग्रौर भी म्रिधिक गम्भीरता से विचार हुन्ना है। उसमें बताया गया है कि म्रनेक एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा की म्रपेक्षा पंचेन्द्रिय जीवों की हिंसा ग्रौर उनमें भी एक ऋषि की हिंसा ग्रधिक निकृष्ट होती है (भग-वतीसूत्र 9/34/106-107) । ग्रतः जैन दिष्टकोण से हिंसा का ग्रल्प-बहुत्व प्राणियों की संख्या पर नहीं, उनके ऐन्द्रियक एवं स्राध्यात्मिक विकास पर निर्भर करता है। जब चुनाव दो हिसाश्रों के बीच करना हो तो हमें चुनाव ग्रल्प हिंसा का ही करना होगा ग्रौर इसमें हिंसा का ग्रल्प-बहुत्व प्राणियों की संख्या पर नहीं उनके ऐन्द्रियक विकास पर ही निर्भर करेगा।

यदि हम एक स्रोर यह मानें िक स्रपने जीवन-रक्षण हेतु हम एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा कर सकते हैं श्रीर उसका हमें स्रिधकार है श्रीर दूसरी ग्रोर यह कहें िक चूँ िक दूसरे प्राणियों के रक्षण, पोषण, सेवा श्रादि की प्रवृत्तियों में एकेन्द्रिय ग्रादि जीवों की हिंसा जुड़ी हुई है स्रतः त्याज्य है, तो यह ग्रात्म-प्रवंचना ही होगी। गृहस्थ जीवन तो क्या मुनि-जीवन में भी कोई व्यक्ति एकेन्द्रिय जीवों के प्रति पूर्ण ग्रहिंसक नहीं हो पाता है। स्रतः एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा से बचने के नाम पर श्रहिंसा के सकारात्मक पक्ष की ग्रवहेलना न तो उचित है ग्रीर न नैतिक ही।

#### सकारात्मक ग्राहिसा ग्रीर सामाजिक जीवन

सकारात्मक ऋहिंसा इसलिए भी ऋावश्यक है क्योंकि वह हमारे सामाजिक जीवन का श्राधार है। 'मनुष्य एक सामाजिक प्राणी है।' सामाजिक जीवन से श्रलग होकर उसके श्रस्तित्व की कल्पना ही दुष्कर है। सकारात्मक श्रहिसक चेतना ग्रर्थात् संवेदनशीलता के ग्रभाव में हम समाज की कोई कल्पना भी नहीं कर सकते हैं। समाज जब भी खड़ा होता है तब ग्रात्मीयता, प्रेम, पारस्परिक सह-योग भ्रौर दूसरे के लिए भ्रपने हित-त्याग के भ्राधार पर खड़ा होता है । भ्राचार्य उमास्वाति ने कहा है कि एक दूसरे का हित करना यह प्राणीय-जगत का नियम है (परस्परोपग्रहो जीवानाम् तत्त्वार्थसूत्र 5.21) । पाण्चात्त्य चिन्तकों की यह भ्रान्त ग्रवधारणा है कि संघर्ष प्राणीय जगत् का नियम है। जीवन का नियम संघर्ष नहीं, सहकार है । जीवन सहयोग ग्रौर सहकार की स्थिति में ही ग्रस्तित्व में ग्राता हैं स्रौर विकसित होता है। सहयोग स्रौर भ्रपने हितों का दूसरे के हेतु उत्सर्ग समाज-जीवन का श्राधार है। दूसरे शब्दों में समाज त्मक ग्रहिंसा चाहे वैयक्तिक साधना का ग्राधार हो, किन्तु वह सामा-जिक जीवन का ग्राधार नहीं हो सकती। ग्राज जिस ग्रहिसक समाज की रचना की बात कही जाती है, वह समाज जब भी खड़ा होगा सकारात्मक भ्रहिंसा के भ्राधार पर ही खड़ा होगा। जब तक समाज के सदस्यों में एक-दूसरे की पीड़ा को समभने श्रौर उसे दूर करने के प्रयत्न नहीं होंगे तब तक समाज ग्रस्तित्व में ही नहीं ग्रा पायेगा । सामाजिक जीवन के लिए यह आवश्यक है कि हमें दूसरों की पीड़ा का स्व-संवेदन हो ग्रौर उनके प्रति ग्रात्मीयता का भाव हो ।

सामान्य रूप से इस ग्रात्मीयता को रागात्मकता समभने की भूल की जाती है। किन्तु ग्रात्मीयता एवं रागात्मकता में ग्रन्तर है। रागात्मकता सकाम होती है, उसके मूल में स्वार्थ का तत्त्व विद्यमान होता है, वह प्रत्युपकार की ग्रपेक्षा रखती है, जबकि ग्रात्मीयता निष्काम होती है, उसमें मात्र परार्थ की वृत्ति होती है। यही कारण

था कि प्रश्नव्याकरणसूत्र में ग्रहिंसा के जो विविध नाम दिये गये उसमें रति को भी स्थान दिया गया । यहाँ रति का ऋर्थ वासनात्मक प्रेम या द्वेषमूलक राग-भाव नहीं हैं, यह निष्काम प्रेम है । वस्तुतः जब श्रात्मीयता का भाव प्रत्यूपकार की श्रपेक्षा न रखता हो श्रौर वह सार्वभौम हो, तो ग्रात्मीयता कहलाता है। वस्तुतः जब तक ग्रन्य जीवों के साथ समानता की ग्रनुभूति, उनके जीवन जीने के ग्रधिकार के प्रति सम्मान-वृत्ति ग्रौर उनकी पीड़ाग्रों का स्व-संवेदन नहीं होता तब तक स्रहिसक चेतना का उद्भव भी नहीं होता। स्रहिसक चेतना का मूल ग्राधार ग्रात्मीयता की श्रनुभूति है। वह सार्वभौमिक प्रेम है । वह ऐसा राग-भाव है जिसमें द्वेष का कोई श्रंश ही नहीं होता है । जिसमें संसार के समस्त प्राणी 'स्व' ही होते हैं, 'पर' कोई भी नहीं होता है । वस्तुतः ऐसा राग, राग ही नहीं होता है । राग सदैव द्वेष के सहारे जीवित रहता है। द्वेष, स्वार्थ ग्रौर प्रत्युपकार की ग्राकांक्षा से रहित जो राग-भाव है वह सार्वभौमिक प्रेम होता ग्राधार है। घृणा, विद्वेष ग्रौर ग्राकामकता की वृत्तियाँ सदैव ही सामाजिकता की विरोधी होती हैं। वे हिंसा का ही दूसरा रूप हैं। ये वृत्तियाँ जब भी बलवती होंगीं, सामाजिकता की भावना ही समाप्त हो जाएगी, समाज ढह जावेगा। समाज जब भी खड़ा होगा तब वह न तो हिंसा के ब्राधार पर खड़ा होगा ब्रौर न मात्र निषेधमूलक निरपेक्ष ग्रहिसा के श्राघार पर । वह हमेशा सकारात्मक ग्रहिसा के श्राधार पर ही खड़ा होगा । यद्यपि हमें यहाँ स्मरण रखना चाहिये कि जिस प्रकार सकारात्मक ग्रहिसा के सम्पादन में निरपेक्ष-ग्रहिसा या परिपालन सम्भव नहीं है, उसी प्रकार सामाजिक-जीवन में भी निरपेक्ष ग्रहिसा या पूर्ण ग्रहिसा का परिपालन सम्भव नहीं है।

समाज-जीवन का ग्राधार जो सकारात्मक ग्रहिंसा है, वह सापेक्ष ग्रहिंसा या सापवादिक ग्रहिंसा है। समाज-जीवन के लिए समाज के सदस्यों के हितों के संरक्षण का प्रश्न मुख्य है ग्रौर जहां ग्रस्तित्व की सुरक्षा ग्रौर हितों के संरक्षण का प्रश्न होता है वहाँ निरपेक्ष ग्रहिंसा सम्भव नहीं होती। समाज-जीवन में हितों में टकराहट स्वाभाविक है। ग्रनेक बार एक हित, दूसरे के ग्रहित पर ही निर्भर करता है। 1

ऐसी स्थित में समाज-जीवन में या संघीय जीवन में पूर्ण श्रहिसा का आदर्श साकार नहीं हो पाता है, उसमें अपवाद को मान्य करना ही होता है। जब वैयिक्तिक हितों और सामाजिक हितों में संघर्ष की स्थित हो तो हम पूर्ण श्रहिसा के श्रादर्श की दुहाई देकर तटस्थ द्रष्टा नहीं बने रह सकते हैं। जब वैयिक्तिक श्रीर सामाजिक हितों में संघर्ष हो तो हमें समाज हित में वैयक्तिक हितों का बिलदान करना ही होता है। फिर चाहे वे हित हमारे स्वयं के हों या किसी अन्य के। जब कोई समाज, राष्ट्र या उसका कोई सदस्य या वर्ग अपने क्षुद्र हितों की पूर्ति के लिए हिंसा अथवा अन्याय पर उतारू हो जाय, तो निश्चय ही पूर्ण श्रहिसा की दुहाई देकर तटस्थ द्रष्टा बने रहने से कोई काम नहीं चलेगा। जब तक जैनाचार्यों द्वारा उद्घोषित सम्पूर्ण मानव समाज की एकता की कल्पना पूर्ण साकार नहीं होती है, जब तक सम्पूर्ण समाज श्रहिसा के पालन के लिए प्रतिबद्ध नहीं होता है, तब तक मानव समाज में पूर्ण श्रहिसा या निरपेक्ष श्रहिसा के परि-पालन का दावा करना सम्भव नहीं है।

जैनधर्म जिस पूर्ण ब्रहिंसा के ब्रादर्श को प्रस्तुत करता है उसमें भी जब संघ की ग्रथवा संघ के एक सदस्य की सुरक्षा का प्रश्न **ग्राया** तो जैन ग्राचार्यों ने सापेक्षिक या सापवादिक ग्रहिंसा को ही स्वीकार किया । जैन साहित्य में स्राचार्य कालक स्रौर गणाधिपति चेटक के उदाहरण इसके स्पष्ट प्रमाण हैं। निशीथचुर्णि (गाथा 289) में स्पष्ट रूप से कहा गया है कि जब संघ की सुरक्षा अथवा किसी सती स्त्री के सतीत्व के रक्षण का प्रश्न हो तो गृहस्थ ही नहीं, मूनि भी हिंसा का सहारा ले सकता है। ऐसी स्थिति में बाह्य रूप से हिंसा की जो घटना घटित होती है, उसे चाहे द्रव्य हिंसा की दिष्ट से हिंसा कहा जाय, किन्तु यदि उसमें कर्त्ता की वृत्ति में निजी स्वार्थ भ्रौर ग्रपराधी के प्रति हुँ प भाव नहीं है, तो ऐसी हिंसा वस्तुत: ग्रहिंसा ही है। जब तक मानव समाज का एक भी सदस्य पाशिवक वृत्तियों में श्रास्था रखता हो, तब तक यह सोचना व्यर्थ है कि सामुदायिक जीवन में पूर्ण ऋहिंसा का आदर्श व्यवहार्य बन सकेगा। जो लोग सकारात्मक ग्रहिंसा भ्रथीत् रक्षण, सेवा, सहकार म्रादि जीवन मूल्यों को केवल इस ग्राघार पर ग्रमान्य करते हैं कि उनसे

ſ

निरपेक्ष या पूर्ण ग्रहिंसा का पालन सम्भव नहीं है, उनकी यह ग्रव-धारणा उचित नहीं कही जा सकती है।

निशीथचूर्णि में भ्रहिंसा के जिन भ्रपवादों की चर्चा है उन्हें चाहे कुछ लोग साध्वाचार के रूप में सीघे मान्य न करना चाहते हों किन्तु क्या यह नपुंसकता नहीं होगी कि जब किसी मुनिसंघ के सामने किसी तरुणी साध्वी का ग्रपहरण हो रहा हो या उस पर बलात्कार हो रहा हो ग्रौर वे पूर्ण ग्रहिसा के परिपालन की दुहाई देकर द्रष्टा बने रहें ? क्या उनका कोई सामाजिक दायित्व नहीं है ? हिंसा-श्रहिंसा का प्रश्न निरावैयक्तिक नहीं है। जब तक सम्पूर्ण मानव-समाज एक साथ ऋहिंसा की साधना के लिए तत्पर नहीं होता है, किसी एक समाज या राष्ट्र द्वारा पूर्ण ग्रहिंसा का उद्घोष कोई ग्रर्थ नहीं रखता। ग्रधिक क्या कहें, यदि सम्पूर्ण समाज षड्-जीव-निकाय की नवकोटिपूर्ण ग्रहिसा के ग्रादर्श के परिपालन की बात करने लगे तो क्या जैनमूनि संघ का भी कोई ग्रस्तित्व रहेगा। भ्रतः पूर्ण भ्रहिसा के भ्रादर्श की दुहाई देकर भ्रहिसा के सकारात्मक पक्ष की ग्रवहेलना कथमपि उचित नहीं मानी जा सकती। संरक्षणा-त्मक व सुरक्षात्मक प्रयासों में जो हिंसा की बाह्य घटनायें होती हैं वे सामाजिक जीवन के लिए श्रपरिहार्य हैं।

## ग्रहिसा में ग्रपवाद मानने वालों को सकारात्मक ग्रहिसा-निषेध का ग्रधिकार नहीं

हिंसा और अहिंसा का प्रश्न मुख्य रूप से तो आन्तरिक है। बाह्यरूप में हिंसा के होने पर भी राग-द्वेष की वृत्तियों से ऊपर उठा अप्रमत्त मनुष्य अहिंसक है। जबिक बाह्यरूप में हिंसा न होने पर भी प्रमत्त मनुष्य हिंसक ही है। एक और सकारात्मक अहिंसा को केवल इसलिए अस्वीकार करना कि उसमें कहीं न कहीं हिंसा का तत्त्व होता है, किन्तु दूसरी और अपने अथवा अपने संघ और समाज के अस्तित्व के लिए अपवादों की सर्जना करना न्यायिक दृष्टि से संगत नहीं है। यदि हम यह स्वीकार करते हैं कि किसी मुनि के वैयक्तिक जीवन अथवा मुनि संघ के अस्तित्व के लिए अहिंसा के क्षेत्र में कुछ अपवाद मान्य किये जा सकते हैं तो हमें यह भी स्वीकार

करना होगा कि लोककल्याण या प्राणिकल्याण के लिए जो प्रवृत्तियाँ संचालित की जाती हैं, उनमें भी ग्रहिंसा के कुछ ग्रपवाद मान्य किये जा सकते हैं।

पुनः जो गृहस्थ षड्जीव-निकाय की नवकोटिपूर्ण ग्रहिसा का वत ग्रहण नहीं करता है ग्रीर जो न केवल ग्रपने लिए, ग्रपितु ग्रपने परिजनों के लिए एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा से पूर्णतः विरत नहीं है ग्रथवा जो त्रस प्राणी की संकल्पजा हिंसा को छोड़कर ग्रारम्भजा, उद्योगजा ग्रीर विरोधजा हिंसा का पूर्ण त्यागी नहीं है, उसे दूसरे जीवों के रक्षण-पोषण ग्रीर उनकी पीड़ा के निवारण के प्रयत्नों को केवल यह कहकर नकारने का कोई ग्रधिकार नहीं है कि उनमें हिंसा होती है। इस हिंसा के भय से सकारात्मक ग्रहिसा की ग्रव-हेलना करना योग्य नहीं है। वह गृहस्थ के लिए एक कर्त्तव्य है ग्रीर उसे निष्काम भाव से उसे करना है।

## सकारात्मक ग्रहिसा में घटित हिसा, हिसा है

फिर भी यह आवश्यक है कि हम ऐसी हिंसा को हिंसा के रूप में समक्ते रहें, अन्यथा हमारा करणा का स्रोत सूख जायेगा। विवशता में चाहे हमें हिंसा करनी पड़े, किन्तु उसके प्रति आत्मग्लानि और हिंसित के प्रति करणा की धारा सूखने नहीं पावे अन्यथा वह हिंसा हमारे स्वभाव का अंग बन जावेगी जैसे कसाई बालक में। हिंसा-अहिंसा के विवेक का मुख्य आधार मात्र यही नहीं है कि हमारा हृदय कषाय से मुक्त हो, किन्तु यह भी है कि हमारी संवेदन-शीलता जागृत रहे, हृदय में दया और करणा की धारा प्रवाहित होती रहे। हमें अहिंसा को हृदय-शून्य नहीं बनाना है। क्योंकि यदि हमारी संवेदनशीलता जागृत बनी रही तो निश्चय ही हम जीवन में हिंसा की मात्रा को अल्पमत करते हुए पूर्ण अहिंसा के आदर्श को उपलब्ध कर सकेंगे, साथ ही हमारी अहिंसा विधायक बनकर मानव समाज में सेवा और सहयोग की गंगा भी बहा सकेगी।

साथ ही जब अपरिहार्य बन गई दो हिंसाओं में किसी एक को जुनना अनिवार्य हो तो हमें अल्प-हिंसा को जुनना होगा। किन्तु

कौन-सी हिंसा ग्रल्प-हिंसा होगी यह निर्णय देश, काल, परिस्थिति ग्रादि ग्रनेक बातों पर निर्भर करेगा। यहाँ हमें जीवन की मूल्यवत्ता को भी ग्रांकना होगा। जीवन की यह मूल्यवत्ता दो बातों पर निर्भर करती है—1. प्राणी का ऐन्द्रियक एवं ग्राध्यात्मिक विकास ग्रीर 2. उसकी सामाजिक उपयोगिता। सामान्यतया मनुष्य का जीवन ग्रिधिक मूल्यवान है ग्रीर मनुष्यों में भी एक सन्त का, किन्तु किसी परिस्थिति में किसी मनुष्य की ग्रपेक्षा किसी पशु का जीवन भी ग्रिधिक मूल्यवान हो सकता है। सम्भवतः हिंसा-ग्रहिसा के विवेक में जीवन की मूल्यवत्ता का यह विचार हमारी दृष्टि में उपेक्षित ही रहा, यही कारण था कि हम चीटियों के प्रति तो संवेदनशील बन सके, किन्तु मनुष्य के प्रति निर्भम ही बने रहे। ग्राज हमें ग्रपनी संवेदनशीलता को मोड़ना है ग्रीर मानवता के प्रति हिंसा को सकारा-त्मक बनाना है।

#### सकारात्मक ग्रहिसा का महत्त्व

जैनधर्म में प्रहिंसा के सकारात्मक पक्ष का महत्त्व एवं स्थान प्राचीनकाल से ही रहा है । प्राचीनकाल से लेकर वर्तमान काल तक कूछेक ग्रपवादों को छोड़कर सभी जैनाचार्यों ने सकारात्मक ग्रहिंसा के मूल्य ग्रौर महत्त्व को स्वीकार किया है। वे सदैव ही गृहस्थ<sup>े</sup> के लिए उसे ग्राचरणीय मानते रहे हैं। ग्राज चाहे भारत में जैनों की संख्या मात्र एक प्रतिशत हो, किन्तु उनके द्वारा संचालित चिकित्सा-लयों, पश्-पक्षी चिकित्सालयों, गोशालाश्रों, पांजरापोलों, विद्यालयों ग्रौर महाविद्यालयों की संख्या कहीं ग्रधिक है। ग्राज देश में इस प्रकार की लोकमंगलकारी प्रवृत्तियों में जुड़ी हुई जो संस्थाएँ प्रथवा ट्स्ट हैं, उनमें लगभग 30% जैनों के द्वारा संचालित हैं। म्रकालादि के ग्रवसरों पर प्राणियों के रक्षार्थ जैन समाज का जो योगदान होता है, उसे कोई भी नहीं भुला पाता है। जब भी मानव-समाज ही नहीं म्रपित पश्-पक्षियों के भी जीवनरक्षण का प्रश्न म्राया है, जैन समाज ने सदैव हो उसमें ग्रागे बढ़कर हिस्सा लिया है। जैन समाज में ग्राज भी ग्रनेक ऐसे मूक कार्यकर्त्ता हैं जो तन-मन-धन से लोककस्याण-कारी प्रवृत्तियों में अपना योगदान देते हैं। इसके पीछे सदैव ही जैन श्राचार्यों श्रोर मुनिजनों की प्रेरणा निहित रही है। जैनधर्म में श्रहिंसा के इस सकारात्मक पक्ष का कितना मूल्य श्रीर महत्त्व है इसके लिए हम अपनी श्रोर से कुछ न कह कर प्रश्न-व्याकरणसूत्र के ही निम्न वचन उद्धृत करना चाहेंगे—

एसा सा भगवई श्राहसा जा सा भीयाणं विव सरणं, पक्लीणं विव गमणं, तिसियाणं विव सलिलं, खृहियाणं विव श्रसणं, समुद्दमज्भे व पोयवहणं, चडप्पयाणं व श्रासमप्यं, दुहिट्ठयाणं व श्रोसहिबलं, श्रद्धवीमज्भे व सत्थगमणं, एत्तो विसिट्ठतरिया श्रहिसा जा सा पुढवी-जल-श्रगिश-माहय-वग्गस्सइ-बीय-हरिय-जलयर-थलयर-खहयर-तस-थावर-सव्वभूय-बेमंकरी।

यह ग्रहिसा भगवती जो है, सो
(संसार के समस्त) भयभीत प्राणियों के लिए शरणभूत है,
पक्षियों के लिए ग्राकाश में गमन करने—उड़ने के समान है,
यह ग्रहिसा प्यास से पीड़ित प्राणियों के लिए जल के समान है,
भूखों के लिए भोजन के समान है,
समुद्र के मध्य में डूबते हुए जीवों के लिए जहाज के समान है,
चतुष्पद—पशुग्रों के लिए ग्राश्रम-स्थान के समान है,
दु:खों से पीड़ित —रोगीजनों के लिए ग्रौषध-बल के समान है,
भयानक जंगल में सहयोगियों के साथ गमन करने के समान है।

मात्र यही नहीं, भगवती म्रहिंसा तो इनसे भी म्रत्यन्त विशिष्ट है, यह त्रस म्रोर स्थावर सभी जीवों का क्षेम कुशल-मंगल करने वाली है।

यह लोक-मंगलकारी ग्रहिंसा जन-जन के कल्याण में तभी सार्थक सिद्ध होगी, जब इसके सकारात्मक पक्ष को उभार कर जन-साधा- रण के समक्ष प्रस्तुत किया जायेगा और करुणा एवं सेवा की अन्त-श्चेतना को जागृत किया जायेगा। मानव समाज में से हिंसा, संघर्ष श्रौर स्वार्थपरता के विष को तभी समाप्त किया जा सकेगा, जब हम दूसरों की पीड़ा का स्व-संवेदन करेंगे, उनकी पीड़ा हमारी पीड़ा बनेगी। इससे श्रहिंसा की जो धारा प्रवाहित होगी, वह सकारात्मक होगी श्रौर करुणा, मैत्री, सहयोग एवं सेवा के जीवन-मूल्यों को विश्व में स्थापित करेगी।

प्रस्तुत कृति में श्री कन्हैयालाल जी लोढ़ा ने श्रहिंसा के इस सकारात्मक पक्ष को श्रधिक स्पष्टता श्रीर श्रागमिक प्रमाणों के साथ प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया है। श्री कन्हैयालाल जी लोढ़ा जैन-दर्शन के गम्भीर श्रध्येता हैं। उनकी लेखनी से प्रसूत यह ग्रन्थ श्राहिंसा के सकारात्मक पक्ष को जन-साधारण के समक्ष प्रस्तुत करने में सफल होगा। कृति के प्रकाशक श्री देवेन्द्रराजजी मेहता रोगियों श्रीर समाज के उपेक्षित एवं प्रताड़ित वर्ग की सेवा के कार्य में प्रारम्भ से ही जुड़े हुए हैं, वे सकारात्मक श्राहिंसा की जीवन्त प्रति-मूर्ति हैं। प्रस्तुत कृति का प्रणयन भी उन्हीं की प्रेरणा से हुग्ना है। कृति के उत्तरार्द्ध में विभिन्न विचारकों के विचारों का संकलन किया गया है। इससे भी श्रहिंसा के सकारात्मक पक्ष की पुष्टि में सहयोग मिलेगा।

प्रस्तुत कृति के माध्यम से जन-जन में निष्काम प्रेम, करुणा ग्रौर सेवा की भावना जागृत हो एक इसी ग्राशा के साथ।

> निदेशक पार्श्वनाथ शोघपीठ ग्राई. टी. स्राई. रोड़, वाराणसी

प्रथम-खण्ड

(कन्हैयालाल लोढ़ा)

# अहिंसा का सकारात्मक रूप

# मानवजीवन की विशेषता

संसार को देखने से ऐसा विदित होता है कि जिस प्रकार पशु-पक्षी, कीट-पतंग, वनस्पित म्रादि प्राणी जन्म लेते हैं, खाते-पीते हैं, भोग-भोगते हैं और म्रन्त में मर जाते हैं, इसी प्रकार मनुष्य भी जन्म लेता, खाता-पीता, भोग भोगता है और अंत में मर जाता है। फिर म्रन्य योनियों के जीवों से मनुष्य में क्या अंतर हुम्रा? क्या विशेषता हुई? इस जिज्ञासा पर गहराई से चिन्तन करने से यह तथ्य सामने म्राता है कि पशु का जीवन विषय-सुख, इन्द्रिय सुख के भोग भोगने तक ही सीमित होता है, वह इससे ऊपर नहीं उठ सकता है; वह भोग-योनि है। जबिक मनुष्य अपनी सुख-सामग्री का उपयोग दूसरों के दु:ख दूर करने में, उन्हें प्रसन्न बनाने में कर सकता है, इस प्रकार विषय (भोग) सुख से ऊपर उठकर मनुष्य एक विलक्षण प्रकार की प्रसन्नता की, परमानन्द की उपलब्धि कर सकता है, जो पशु के लिए सहज संभव नहीं है। दूसरों के दु:ख से कर्षणित हो उनके दु:ख को दूर करने का भाव व प्रयास ही मानवता है। मानवता का ही दूसरा नाम दया या म्रहिंसा है।

मानवता से विशेष प्रकार की प्रसन्नता मिलती है। यह प्रसन्नता विषय-भोग या इन्द्रिय-सुख की अपेक्षा विलक्षण है। कारण कि इन्द्रियों के विषय-भोग से मिलने वाले सुख के साथ नण्वरता अनित्यता, क्षीणता, नीरसता, पराधीनता, शिक्तहीनता, जड़ता आदि असंख्य दोष व दु:ख सदा लगे रहते हैं इसका विशेष विवेचन लेखक की "दु:ख मुक्ति: सुख प्राप्ति" पुस्तक के प्रकरण 2, 3, 4 में किया गया है। इसके विपरीत मानवता से, करुणाभाव से, दूसरों के दु:ख दूर करने से तथा दयाभाव से मिली हुई प्रसन्नता का सुख सदा सरस बना रहता है, क्षीण नहीं होता, अक्षय होता है। दूसरों को दु:ख से बचाने व उनके दु:ख दूर करने के उपाय या प्रयास को अहिसा कहा जाता है। आगे इसी "श्रहिंसा" के संबंध में विचार किया जा रहा है।

### अहिंसा का अर्थ

'श्रहिंसा' शब्द हिंसा शब्द के पूर्व 'श्र' (न हिंसा इति श्रहिंसा) लगने से बना है। "श्र" (नज्) का प्रयोग अभाव, विरोध (विलोम-विपरीत) ग्रन्प आदि श्रनेक श्रथों में होता है। जैसे 'श्रधमें' शब्द को ही लें। श्रधमें का अर्थ धर्म का श्रभाव तो है ही, साथ ही धर्म के विपरीत कार्य हिंसा, भूठ, चोरी श्रादि पाप करना भी अधर्म ही है। यदि कोई 'श्रधमें' का श्रर्थ 'धर्म न करने' जैसा रूप ही ले ग्रौर हिंसा, भूठ, चोरी आदि पाप प्रवृत्तियों को न ले तो 'श्रधमें' शब्द का ऐसा श्रथं करना ग्रधूरा, एकांगी एवं भ्रान्तियुक्त होगा। ऐसे ही उत्तरा-ध्ययनसूत्र ग्रध्ययन 20 गाथा 37 के उत्तराई में कहा है—

# 'ग्रप्पा मित्तममित्तं च दुप्पटिठय-सुप्पट्ठिग्रो'

इस गाथा में सुप्रवृत्ति को आतमा का मित्र और दुष्प्रवृत्ति को अमित्र कहा है। यहां अमित्र शब्द का अर्थ मित्र न होने तक ही सीमित नहीं है अपितु मित्र के विपरीत अर्थ वाचक 'शत्रु होने' के अर्थ में लिया गया है। इसी प्रकार अहिंसा शब्द का अर्थ हिंसा का श्रभाव तो है ही साथ ही हिसा के विपरीत कार्य दया, दान, करुगा श्रनुकंपा, वात्सल्य, भ्रातृत्व, मैत्री, सेवा, परोपकार आदि सद्प्र-वृत्तियाँ या सद्गुरा भी है। यदि कोई 'ग्रहिंसा' का ग्रर्थ केवल हिंसा न करने जैसा रूप ही ले और दया, दान ग्रादि सद्प्रवृतियों को न ले तो म्रहिंसा का ऐसा मर्थ मध्रा, एकांगी (विकलांग) व भ्रान्तियुक्त होगा। परन्तु वर्तमान में जैन-धर्म के कुछ संप्रदायों ने 'श्रहिसा' शब्द का अर्थ न केवल हिंसा न करने रूप निषेधात्मक अर्थ तक ही सीमित कर दिया है प्रत्युत वे दया, दान, सेवा, परोपकार आदि सद्प्रवृतियों व सद्गृशों रूप प्रहिसा के सकारात्मक प्रर्थ के द्योतक कार्यों का निषेध व विरोध भी करते हैं श्रीर इसकी पुष्टि में कारण यह दिया जाता है कि सकारात्मक ग्रहिसा के दया, दान, सेवा, परोपकार म्रादि सब रूप प्रवृत्तिपरक हैं भ्रौर प्रवृत्ति में किया होती है, किया से कर्मबंध होता है। ग्रतः दया, दान ग्रादि से कर्मबंध होता है। कर्मबंध संसार के परिभ्रमगा-रूप दू:ख का कारण है, ग्रत:

प्रवृत्तिपरक होने से दया, दान आदि का अहिसारूप धर्म में स्थान नहीं हो सकता तथा उनका मानना है कि ये दया, दान आदि सद्प्रवृत्तियां सोने की बेड़ी व शूली के समान हैं जबिक हिंसा, भूठ आदि
दुष्प्रवृत्तियां लोहे की बेड़ी व शूली के समान हैं। उनकी मान्यतानुसार
सद्प्रवृत्तियों एवं दुष्प्रवृत्तियों में इतना ही अन्तर है। इस विचारधारा का जैन-धर्मानुयायियों में कुछ दशाब्दी से संकामक रोग के
रूप में बड़ी तेजी से प्रचार-प्रसार हुआ है व हो रहा है। इसका
प्रभाव न्यूनाधिक रूप से जैन-धर्म के प्रायः सभी संप्रदायों पर पड़ा है
इसके परिणामस्वरूप जीवन में से दया, दान, मैत्री, करुणा, अनुकंपा
सेवा, वात्सल्यभाव, उदारता आदि सगुद्गों की उपेक्षा एवं लोप
होने लगा है तथा निर्दयता, हृदयहीनता, निष्ठुरता, कठोरता, कूरता
स्वार्थपरता, संकीर्णता आदि दुर्गुणों का पोषण होने लगा है। जिससे
जीवन मानवता व कर्त्त व्यपरायणता से शून्य होता जा रहा है और
ऊपर से तुर्रा यह है कि इसे उच्चस्तरीय अध्यात्म का रूप दिया जा
रहा है।

उपर्युंक्त बातों व इन्हीं से संबन्धित भ्रन्य बातों को दृष्टिगत करके प्रस्तुत पुस्तक में जैनागम, कर्मसिद्धान्त, प्राचीन टीकाभ्रों, मनो-विज्ञान, जीवन-व्यवहार आदि के परिप्रेक्ष्य में यह विवेचन किया जाएगा कि दया, दान भ्रादि भ्रहिंसा के जितने भी सकारात्मकरूप सद्गुण व सद्प्रवृत्तियां हैं वे सब की सब रवभाव हैं भ्रतः इनसे कर्मों का बंध नहीं होता अपितु कर्मों का क्षय भ्रवश्य होता है। कर्मक्षय के हेतु होने से ये सब धर्म हैं। सद्प्रवृत्तियां, संयम, त्याग, तप भ्रादि जितने भी धर्म हैं उन सबसे पुण्य का उपार्जन या सृजन होता है। पुण्य से भ्रात्मा के किसी भी गुण का लेशमात्र भी घात नहीं होता है, हानि नहीं होती है भ्रपितु विशुद्धि होती है तथा पाप का क्षय होता है। भ्रतः पुण्य किसी भी रूप में त्याज्य नहीं है। वस्तुतः पुण्य भ्रौर धर्म एक ही सिक्के के दो पहलू हैं व पर्यायवाची हैं भ्रागे इन्हीं सब बातों पर विशेष प्रकाश डाला जा रहा है।

### अहिंसा के दो रूप

गुरा के दो रूप होते हैं—(1) नकारात्मक ग्रौर (2) सकारात्मक

उदाहरएगार्थ सत्य महाव्रत को ही लें। सत्य का नकारात्मक रूप है-भूठ न बोलना श्रौर सकारात्मक रूप है सत्य बोलना। यदि हम सत्य के सकारात्मक रूप 'सत्य बोलने' का निषेध करदें तो सत्य का नकारात्मक रूप ही शेष रह जायेगा 'न बोलना', कारण कि बोलना दो ही प्रकार का होता है — भूठ बोलना ग्रीर सत्य बोलना। जब दोनों प्रकार के बोलने का निषेध हो जाता है तो न बोलना शेष रह जाता है। यदि अब हम न बोलने को ही सत्य मानें तो जो जो जीव नहीं बोलते या इस समय नहीं बोल रहे हैं वे सब के सब सत्य गुरा के धारी कहलायेंगे जैसे पेड़, पौधे, गूगे व्यक्ति आदि । परन्तु ऐसा मानना भयंकर भूल है । 'कोई व्यक्ति नहीं बोल रहा है इसलिए सत्य गुरा का पालन या अनुशीलन कर रहा है,ऐसा ज्ञानी की तो क्या कहें अज्ञानी से अज्ञानी भी नहीं मानता श्रीर उसका ऐसा न मानना उपयुक्त व उचित ही है। भ्रतः 'सत्य' गुरा में भ्रसत्य न बोलने के साथ सत्य बोलना भी जुड़ा हुआ है। उसी प्रकार ग्रहिंसा गुरा के भी ये दो रूप हैं। ग्रहिसा का नकारात्मक रूप है हिंसा न करना, किसी को न मारना, कष्ट न देना ग्रीर सकारात्मक रूप है दया करना, रक्षा करना, कष्ट दूर करना श्रादि । यदि श्रहिसा के सका-रात्मक रूप का निषेध कर केवल निषेधात्मक रूप को ही माना जाय तो ग्रहिंसा मात्र ग्रभावरूप हो जायेगी। ग्रभाव का ग्रस्तित्व ही नहीं होता। जिसका श्रस्तित्व ही नहीं है उसे गुरा कैसे कहा जाय?

श्रभिप्राय यह है कि गुगा सद्भावात्मक होता है श्रभावात्मक नहीं। श्रत: गुगा का प्रकटीकरगा उसके विधेयात्मक रूप से ही संभव है। श्रभावात्मक रूप उस गुगा के घातक एवं उसके विपरीत दोष का ही होता है, गुगा का नहीं। श्रनुकंपा या करुगा गुगा का प्रकटीकरगा दया, दान श्रादि कियात्मक व विधेयात्मक रूप में होता है, किसी जीव को न मारने में या दुख न देने मात्र में नहीं। यदि किसी जीव को न मारने को ही दया या श्रहिंसा माना जाय तो इस प्रकरगा को पढ़ते समय श्रथीत् इस क्षण पाठक पश्रु, पक्षी, मनुष्य, वनस्पति श्रादि श्रनंत जीवों को नहीं मार रहे हैं तथा भयंकर से भयंकर हिंसक प्रागी भी हिंसा करते समय गिनती के कुछ जीवों की ही हिंसा करते हैं, शेष रहे अनंतानंत जीवों की हिंसा नहीं करते हैं। ग्रतः वे सब भी ग्रहिंसक ही कहलायेंगे। परन्तु ऐसा मन्तव्य उपयुक्त नहीं है। वास्तव में करुगा, ग्रनुकंपा या दया का ग्रथं किसी प्राणी को न मारने रूप ग्रहिंसा तक ही सीमित नहीं है, प्रत्युत इसके विधेयात्मक रूप दान, सेवा, सहयोग, वात्सल्यभाव, मैत्री ग्रादि भी इसमें सम्मिलित हैं। इन विधेयात्मक रूपों को निकाल देने पर अहिंसा का केवल निषेधात्मक रूप रह जाता है।

वस्तुतः गुण का निषेधात्मक अर्थ वाला रूप दोष के निषेध या अभाव का द्योतक होता है। दोष का अभाव तो होना ही चाहिए। कारण कि इससे सद्गुण की अभिव्यक्ति की भूमिका तैयार होती है, पात्रता आती है। जिसके बिना गुण का विधेयात्मक रूप फलित या प्रकट हो ही नहीं सकता। अतः गुण का सद्भाव विधेयात्मक अर्थ में ही सन्निहित है, अभावात्मक अर्थ में नहीं। तात्पर्य यह निकला कि गुण सद्भावरूप होता है, अभावरूप नहीं। अतः अहिंसागुण दया या दानरूप होता है। दान आत्मा का निज गुण है। इसलिए वीतराग देव में अनंतदान माना गया है। आत्मा के निजगुणों में दान-रूप विधेयात्मक दया व अहिंसा को स्थान दिया गया है, केवल निषेधात्मक प्रहिंसा को नहीं। जैसे 'अज्ञान' शब्द का अर्थ ज्ञान की कमी का द्योतक तो है ही साथ ही विपरीत ज्ञान का भी द्योतक है। ऐसे ही अहिंसा शब्द हिंसा की कमी का द्योतक तो है ही साथ ही हिंसा के विपरीत दया, दान, सेवा आदि का भी द्योतक है।

विधिपरक ग्रहिंसा से रहित यदि केवल निषेधपरक ग्रहिंसा को ही अपनाया जायेगा तो निष्ठुरता, स्वार्थपरता, कूरता, रूखापन, निष्क्रियता, ग्रकर्मण्यता, ग्रसामाजिकता, संकीर्णता, आदि ग्रगिंगत भयंकर दोष उत्पन्न हो जायेंगे जो उस व्यक्ति, समाज और विश्व के लिए घोर घातक सिद्ध होंगे।

निषेधारमक श्रहिसा का श्रपना स्थान है। यदि श्रहिसा हिसा से विपरीत न हुई तो विधिपरक श्रहिंसा की लोक-कल्यागा, समाज-सेवा, परोपकार आदि प्रवृत्तियों में हिंसा का समावेश हो जायेगा। इस प्रकार सेवा आदि सद्-प्रवृत्तियों में विकृति श्रा जायेगी, वे दूषित हो जायेगीं। श्रतः निवृत्ति-परक श्रिहिंसा तो श्रावश्यक है ही, परन्तु उसे ही सम्पूर्ण श्रिहिंसा मान लेना श्रम है। श्रतः साधक के लिए निवृत्ति श्रीर प्रवृत्ति दोनों की समान आवश्यकता है। कहा भी है—

**अ्रमुहादो वि**ग्णिवित्ती, सुहे पवित्ती य जाणं चारित्त<sup>ं</sup> ।।

श्राचार्य नेमिचन्द्र

श्रर्थात् हिंसादि श्रशुभ कार्यों से निवृत्ति व दया श्रादि शुभ कार्यों में प्रवृत्ति ही चारित्र है।

वस्तुतः निष्क्रियता रूप श्रक्मंण्यता का नाम श्रहिसा नहीं है। श्राहिसा में विश्वबन्धुत्व, श्रातृत्वभाव, मातृत्वभाव, वात्सल्यभाव, मैत्रीभाव, करुगाभाव, श्रनुकंपाभाव, सर्वहितकारी-भाव, सेवाभाव, श्रादि सन्निहित हैं। श्रहिसा का क्षेत्र "जीओ और जीने दो" तक ही सीमित नहीं है श्रपितु दूसरों के प्रति करुगा कर उन्हें सहयोग देना भी श्रहिसा है। इस विधेयात्मक अहिंसा के ग्रभाव में निषेधात्मक श्राहिसा का विशेष श्रथं नहीं रह जाता है। किसी का बुरा न करना श्रच्छी बात है, परन्तु इससे श्रधिक महत्त्व की बात है किसी का भला करना। किसी का बुरा न करना निषेधात्मक श्रहिसा है श्रीर उसका भला करना विधेयात्मक श्रहिसा है। यह सभी का श्रनुभव है कि जो भला करता है वही भला व्यक्ति है। भला करने की शक्ति व सामर्थ्य होने पर भी जो भला नहीं करता है तथा किसी जीव को दुःख पाते, तड़फते, बिलबिलाते देखता रहता है वह निष्ठुर व कूर है, अहिंसक नहीं।

निषेधात्मक श्रिहिसा के रूप हैं— किसी को न सताना, पीड़ा न पहुंचाना, न मारना, हृदय को श्राघात न पहुंचाना, किसी की हानि न करना, कटु वचन न बोलना, दास न बनाना, श्रिधक वजन न डालना, दुर्व्यवहार न करना, नकली दवाइयां न बनाना व न बेचना, खाद्य पदार्थों में श्रखाद्य पदार्थ की मिलावट न करना, धोखा न देना,

ठगी न करना, किसी का बुरा न चाहना, बुरा न कहना श्रादि । ग्रौर विधेयात्मक अहिंसा के रूप हैं—दया, दान, करुणा, ग्रनुकंपा, वात्सल्यभाव, भ्रातृत्वभाव, मातृत्वभाव, मंत्रीभाव, सेवाभाव, उदारता, सहृदयता, संवेदनशीलता श्रादि । ये दोनों परस्पर पूरक हैं । जो निषेधात्मक ग्रहिंसा को नहीं ग्रपनाता वह दुष्ट है, दुर्जन हैं । जो निषेधात्मक ग्रहिंसा को ग्रपनाता है वह सज्जन है ग्रौर जो विधेयात्मक ग्रहिंसा को ग्रपनाता है वह महाजन है, महापुरुष है, उदार है । दुर्जनता को त्यागना तथा सज्जनता व उदारता को अपनाना ही मानवता है । मानवता से मानव की शोभा है । मानवता रहित मानव, मानव की ग्राकृति में दानव है । मानवता-युक्त मानव ही महापुरुष है ।

इसी संदर्भ में यह विचारणीय है कि भगवान् महावीर कृतकृत्य सर्वज्ञ हो गये थे उन्हें कुछ भी करना व जानना शेष नहीं रहा था। उनको संसार के जीवों को प्रवचन देने की क्या आवश्यकता थी? प्रवचन देकर उन्हें कौनसा पुण्य या लाभ प्राप्त करना था? फिर भी उन्होंने संसार के समस्त जीवों की रक्षा व दया के लिए प्रवचन दिया। जैसा कि प्रशन-व्याकरणसूत्र में कहा है—

'सन्व जगजीवरक्खरादयट्ठयाए पावयणं भगवया सुकहियं'

वीतराग सर्वज्ञ भगवान का सर्व जन हिताय प्रवचन देना, लोगों को व्यक्तिगत रूप से बोध देना विधेयात्मक श्रहिंसा का जीता जागता प्रमारा है।

यही नहीं स्वयं भगवान् महावीर ने संयम धारण करते के पश्चात् भी ग्रपना देवप्रदत्त वस्त्र ब्राह्मण को दान दिया। तीन ज्ञान के धारी भगवान् महावीर ने तथा ग्रन्य सब तीर्थंकर भगवान् ने दीक्षा लेने से पूर्व एक वर्ष तक सब तरह के जीवों को बिना भेद-भाव के मुक्तहस्त से भरपूर दान दिया व ग्रागे भी दान देते रहे। यदि दान देना संसार-भ्रमण का कारण, मुक्ति में बाधक व सोने की शूली या बेड़ी होता तो भगवान् यह भूल कभी न करते। यदि उनकी छद्मस्थ ग्रवस्था के कारण से ऐसी भूल हो गयी होती तो केवल ज्ञान होने के

पश्चात् इसे अपनी भूल के रूप में प्रतिपादित करते और दान देने का निषेध करते तथा अन्य श्रावकों को ऐसी भूल न करने के लिए व्रत लेने का विधान करते, परन्तु श्रागम में ऐसा प्रतिपादन व विधान कहीं नहीं है, प्रत्युत दान देने का ही विधान है।

सारांश यह है कि प्रवृत्ति-रूप ग्रहिसा की शुद्धि के लिए निवृत्ति रूप अहिंसा ग्रनिवार्य है, जैसे वृक्ष के लिए भूमि ग्रनिवार्य है। निवृत्तिरूप अहिंसा की भूमिका में ही प्रवृत्तिरूपा ग्रहिसा का वृक्ष पनपता, फलता है। ग्रर्थात् निषेधात्मक ग्रहिसा की धरती पर विधेयात्मक अहिंसा पनपती व पल्लवित होती है जिसके प्रेमरूप मधुर फल लगते हैं। भूमि के बिना वृक्ष नहीं लगता, वृक्षहीन भूमि निष्फल होती है। फलप्राप्ति के लिए भूमि ग्रौर वृक्ष दोनों का होना ग्रावश्यक है। इसी प्रकार मुक्ति-फल पाने के लिए निषेधात्मक ग्रौर विधेयात्मक दोनों प्रकार की ग्रहिंसा ग्रावश्यक है।

#### दया

त्र्रहिंसा के प्रश्नव्याकरणसूत्र के संवरद्वार के प्रथम ग्रध्ययन में गुर्णानिष्पन्न 60 नाम गिनाये हैं जो निम्नांकित है —

1. निर्वाण 2. चित्त की स्वस्थता 3. समाधि 4. शांति 5. कीर्ति 6. क्रान्ति 7. सुखद 8. विरक्ति 9. श्रुतज्ञान 10. तृष्ति 11. दया 12. विमुक्ति 13. क्षान्ति 14. सम्यक्त्व-श्राराधना 15. महती (बडी) 16. बोधि 17. बुद्धि 18. धृति-धैर्य 19. समृद्धि 20. ऋद्धि 21. वृद्धि 22. स्थिति 23. पुष्टि 24. श्रानन्द 25. भद्रा 26. विशुद्धि 27. लब्धि 28. विशिष्ट दृष्टि 29. कल्याण 30. मंगल 31. प्रमोद 32. विभूति 33. रक्षा 34. मोक्षवास 35. श्रनास्रव 36. केवल्य स्थान 37. शिव-निरुपद्रव 38. समिति 39. शील 40. संयम 41. शीलधर 42. संवर 43. गुष्ति 44. व्यवसाय 45. उन्नतभाव 46. भावयज्ञ (परोपकार) 47. श्रायतन (श्राश्रय) 48. यतना 49. श्रप्रमाद 50. श्राश्वासन 51. विश्वास 52. श्रभय 53. सब जीवों को श्रनाधात 54. भलाई

55. पवित्रता 56. शुचिता 57. पूजत्व 58. विमलता 59. प्रभाषा श्रीर 60. निर्मलतर ।

इस प्रकार से ये निज ग्रात्मा के गुए द्वारा निष्पन्न ग्रिहिंसा भगवती के पर्यायवाची 60 नाम हैं। इनमें दया, रक्षा, पृष्टि, प्रमोद, ग्रादि ग्रनेक नाम विधि रूप ग्रिहेंसा के हैं। यह अहिंसाद्वार संवर-द्वार है। ग्रतः इसमें ग्राए दया, रक्षा, प्रमोद ग्रादि नाम संवररूप हैं। ग्रतः कर्मबंध के कारए नहीं हैं। दया, रक्षा ग्रादि से कर्मबंध मानना संवर को बंध मानना है जो ग्रागमविरुद्ध है तथा तात्त्विक भूल है। संवर धर्म है। ग्रतः दया, रक्षा, ग्रादि ग्रहिंसा के विधिपरक रूप धर्म हैं। इन्हें धर्म न मानना धर्म को ग्रधर्म मानना है, धर्म को ग्रधर्म मानना मिथ्यात्व है। जैसा कि स्थानागसूत्र के ठाएा। 10 में कहा है—

दस विहे मिच्छत्ते पण्णात्ते तंजहा ग्रधम्मे धम्मसण्णा, धम्मे ग्रधम्मा सण्णा.....सूत्र 993

अर्थात् दस प्रकार का मिध्यात्व है यथा—1. अधर्म को धर्म श्रद्धे 2. धर्म को अधर्म श्रद्धे.....तो मिध्यात्व है।

दया धर्म है, यह सिद्धान्त प्राचीनकाल में सर्वमान्य रहा है यथा— दयाधम्मस्सखंतिए विष्पसीइज्ज मेहावी....उत्तराध्ययन सूत्र 5/30 प्रथित् मेधावी साधक श्रपने को दया, धर्म श्रौर क्षमा से प्रसन्न रखे।

"सन्वेहि भूएहि दयाणुकंपी......" उत्तराध्ययन 21/13 साधु सब जीवों के प्रति दया एवं स्रनुकम्पा का व्यवहार करता है।

धर्मो जीव दया —पद्मनंदि पंचिंवशति १७ — अर्थात् प्राशायों पर दयाभाव रखना, धर्म है।

''धम्मोदया विसुद्धो'' बोध पाहुड 25, दर्शन पाहुड 2-2-20 स्रर्थात् 'दया' विशुद्ध धर्म है ।

दया सर्वप्राशािवषया.....भगवती श्राराधना, 1836

सर्व प्राणियों को दुःखी देखकर अंतःकरण का भ्रार्द्ध होना दया है।

'जीवाणं रक्खाणं धम्मो' कार्तिकेय श्रनुप्रक्षा 478, दर्शन पाहुड 9-8-5

''सब जीवों की रक्षा करना धर्म है । ''सो धम्मो जत्थ दया'' (नियमसार-वृत्ति) जहां दया है, वहां धर्म है ।

''दयादुःखार्तजन्तुत्रागाभिलाषः, ग्रनगारधर्मामृत, स्वोपज्ञ-टीका 4-1

दु:खी जीवों के त्राग (रक्षा) करने की ग्रभिलाषा दया है। "दयामूलो भवेद् धर्मो......." महापुराग 5-21 धर्म का मूल दया है। "पढमं नाणं तस्रो दया" दशवैकालिक सूत्र 4-14 प्रथम ज्ञान पीछे दया भ्रर्थात् ज्ञान का फल दया है।

येषां जिनोपदेशेन कारुण्यामृतपूरिते चित्ते जीवदया नारित तेषां धर्मः कुतो भवेत् । मूलं क्षमतेराद्यं व्रतानां धाम संपदाम् गुराानां निधिरिति । दया कार्या विवेकिभिः-पद्मनंदिविशति, 37 एवं 34

दयालुता रूप ग्रमृत से परिपूर्ण जिन श्रावकों के हृदय में जिन भगवान् के उपदेश से प्राणी-दया ग्राविभूत नहीं होती उनको धर्म कहाँ हो सकता है। जीवदया धर्मरूपी वृक्ष की जड़ है, व्रतों में प्रधान व्रत है, ऐश्वर्य का घर है, और गुणों का भंडार है। इसलिए विवेकी जनों को जीव-दया अवश्य करनी चाहिए।

न तद्दानं न तद्ध्यानं न तज्ज्ञानं न तत्तपः । न सा दीक्षा न सा भिक्षा, दया यत्र न विद्यते ।।

जहां दया नहीं है, वहां न दान है, न वहां ध्यान है, न वह ज्ञान है, न वह तप है, न वह दीक्षा है ग्रीर न वह भिक्षा है।

सन्वजगजीवरक्खगादयट्ठाएं भगवया सुकहियं प्रश्नव्याकरगा 2-2-22 प्रर्थात् भगवान् ने सब जीवों की रक्षा व दया के लिए प्रवचन फरमाया।

धर्मो दयामयः प्रोक्तः जिनेन्द्रैजितमृत्युभिः (वरांगचरित 15-10-7) जिनेन्द्रदेव ने धर्म को दयामय कहा है।

लज्जा-दया-संजम-बंभचेरं, कल्लागामागिस्स विसोहिठाणं। दशवे. ग्र. 9 उ. 1 गा. 13

कल्याणार्थी साधक के लिए लज्जा, दया, संयम, ग्रीर ब्रह्मचर्य ये चारों विशुद्धि के स्थान हैं।

इस प्रकार दया धर्म है श्रतः कल्यागाकारी है इसकी पुष्टि में ग्रगिशत सूत्र श्रागम व टीकाओं में भरे हैं, यहां तो मात्र संकेत के रूप में कुछ ही सूत्र उद्धृत किए गए हैं।

#### बया-रक्षा

इस प्रकरण के प्रारम्भ में प्रश्नव्याकरणसूत्र में श्रहिंसा के साठ नाम बताये हैं इनमें 'दया' श्रौर 'रक्षा' भी हैं। ये विधिपरक नाम हैं, निषेधपरक नहीं। श्रतः दया व रक्षा का श्रर्थ 'बचाना' व रक्षा करना है। केवल न मारने तक ही दया व रक्षा का श्रर्थ सीमित नहीं है। यह बात अवश्य है कि दया या रक्षा करने श्रथवा बचाने में 'न मारना' श्रा ही जाता है। इस प्रकार जो अहिंसा का श्रर्थ 'नहीं मारने' तक ही सीमित रखते हैं उसका भी समावेश दया में हो ही जाता है। श्रतः दया का क्षेत्र अहिंसा से श्रिधक व्यापक है। दया के दो पक्ष या रूप हुए। प्रथम पक्ष तो किसी जीव को न मारना श्रौर दूसरा मरते हुए जीव को बचाना।

उपर्युक्त दया या रक्षा के दोनों रूपों में से किसी जीव को न मारने रूप प्रथम पक्ष को स्वीकार करना ग्रौर मरते हुए जीव को बचाने रूप दूसरे पक्ष को स्वीकार न करना, दया या रक्षा का ग्रधूरा अर्थ स्वीकार करना है—जो उचित नहीं है। ग्रतः दया का श्रर्थ मात्र "न मारना" स्वीकार करना सत्य को ग्रधूरे रूप में स्वीकार करना है। दया के दूसरे पक्ष "जीव को बचाने" का निषेध करना दया शब्द का, दया धर्म का निषेध करना है। प्रकारान्तर से कहें तो हिंसा का बचाव करना है, जो पाप या दोष का रूप है।

जैन-ग्रागम में तीन योग ग्रौर तीन करण से पाप के त्याग का विधान है। मन, वचन व काया ये तीन योग हैं तथा (1) करू नहीं (2) कराऊं नहीं (3) करते हुए का अनुमोदन करू नहीं, ये तीन करण हैं। अर्थात् हिंसा, भूठ, चोरी, ग्रादि पाप प्रवृत्तियां (दुष्प्रवृत्तियां) करना, कराना व ग्रनुमोदन करना ये तीनों ही पाप प्रवृत्तियां) करना, कराना व ग्रनुमोदन करना ये तीनों ही पाप प्रवृत्ति कार्य हैं। पाप-प्रवृत्ति को रोकना धर्म है। जिसे पाप प्रवृत्ति करने से रोका या बचाया जायेगा वह पाप से बचेगा। पाप करने से किसी को बचाने में धर्म ही है, ग्रधम नहीं है। किसी जीव को न मारना तथा मरने से बचाना इन दोनों कार्यों का एक ही परिणाम ग्राता है। जीव के प्राणों की रक्षा हो प्राणी की रक्षा है, दया है। रक्षा व दया ग्रहिंसा-रूप धर्म है। धर्म को धर्म न कहना ग्रधम है। धर्म को ग्रधम मानने को जैन दर्शन में मिथ्यात्व कहा गया है जो सबसे भयंकर पाप है, घोर ग्रमानवता है जिसका साधक के जीवन में कोई स्थान ही नहीं है। इसलिए दया धर्म की महत्ता बतलाते हुए कहा है—

दया सुखां री बेलड़ी, दया सुखां री खान। स्रनंता जीव मुकते गया, दया तणे फल जाएा।।

प्रथित् दया का फल सुख है, दया सुखों की खान है। दया के फलस्वरूप अनंत जीवों ने मुक्ति प्राप्त की है। यहां यह स्पष्ट कहा है कि दया का फल मुक्ति या मोक्ष है। दया के द्वारा मुक्ति की श्रोर गित तभी संभव है, जब उसके दोनों पक्ष बराबर काम करें। जिस प्रकार पक्षी एक पक्ष (पंख) से या व्यक्ति एक चरण से गित करने में असमर्थ होता है इसी प्रकार दया के एक पक्ष श्रहिंसा से साधक मुक्ति की श्रोर गित करने में असमर्थ रहता है। कारण कि कोई प्राणी तड़फता रहे, छटपटाता रहे, मरता रहे श्रौर उसे देखकर हृदय करुणाई न हो, भनुकंपित न हो, द्वित न हो, हृदय में उसे बचाने का भाव न उठे

तो यह घोर निदर्यता है, दया नहीं है। यदि इसे भी दया माना जाय तो फिर निर्दयता किसे माना जाय? फिर निर्दयता का कोई अर्थ ही नहीं रह जाता। यही नहीं बचाने का भाव उठे और वचाने की सामर्थ्य होते हुए भी बचावे नहीं तो उस भावना का उठना निरर्थक है। वह भावना निर्जीव व निष्प्राण है, अर्थशून्य है, मूल्यहीन है।

किसी मरते हुए या दु:ख पाते हुए जीव को मृत्यु व दु:ख से बचाना दया है, केवल उसे देखते रहना दया नहीं है। यदि देखते रहने कोही दया माना जाय तो संसार के सभी मनुष्य सभी प्राणी प्रतिपल ही अगणित प्राणियों को दु:खी देख रहे हैं, वे सभी दयावान माने जायोंगे जो कि किसी को भी स्वीकार्य नहीं है। भ्रतः दया शब्द की सार्थकता बचाने व रक्षा करने रूप सिक्रयता में है। दया सिक्रयता की द्योतक है, निष्क्रयता या अकर्मण्यता की नहीं। ग्रक्मण्यता की नहीं। ग्रक्मण्यता की सर्वोच्च श्रवस्था कही जायेगी। तात्पर्य यह है कि भाव या ज्ञान की सार्थकता उसके कियात्मकरूप में ही है। ''पढ़मं नाणं तग्रो दया' के इस सूत्र से भी यह फिलत होता है कि ज्ञान का फल या कियात्मकरूप दया है। दया के बिना ज्ञान कार्यकारी नहीं होता। दयारहित ज्ञान से मुक्ति रूप इष्टसिद्धि नहीं मिल सकती।

काउंट लियो टालस्टॉय रूस के बहुत बड़े लेखक व विश्व के महान् विचारक थे। वे बड़े दयालु थे। उनसे उद्योगपितयों द्वारा श्रमिकों का शोषण देखा न गया। आर्थिक विषमता, गरीबी-श्रमीरी के भयंकर अंतर ने उनके हृदय को भक्तभोर दिया, उन्होंने साम्यवाद के विचारों का बीज वपन किया। उनके विचारों का प्रभाव महात्मा गांधी व विश्व के लाखों लोगों पर पड़ा। उनका हृदय कोमल था। पशु-वध उनसे देखा नहीं जाता था। उन्होंने मांसाहार का त्याग कर 'दिया था। उनके प्रभाव से पाश्चात्त्य देशों में लाखों की संख्या में लोग शाकाहारी हो गये थे।

एक बार टालस्टाॅय की बहन उनसे मिलने ग्राई। उसे मांसाहार प्रियथा। उसे भोजन कराना जरूरी था। घर की महिलाग्रों के

समक्त में नहीं ग्रा रहा था कि उस बहिन का मन पसंद भोजन कैसे बनाया जाय, क्योंकि उनके घर में तो मांस पकता ही नहीं था। टालस्टॉय की पत्नी ने ग्रपने पित के समक्ष ग्रपनी यह कठिनाई रखी तो टालस्टॉय बोले—चिन्ता करने को कोई बात नहीं, मैं सब संभाल ळूंगा।

टालस्टॉय जानते थे कि उनकी बहिन को मुर्गा पसंद है। टाल-स्टॉय ने एक बड़ा सा सुन्दर मुर्गा मंगवाया श्रीर उसे भोजन की मेज से बांध दिया तथा एक तेजधार वाला छुरा भोजन की मेज पर रख दिया।

टालस्टॉय की बहिन भोजन करने भ्राई श्रौर उसने देखा कि एक मुर्गा मेज से बंधा हुआ है तो उसने विस्मित होकर टॉलस्टाय से पूछा कि भाई! इस मुर्गे को इस मेज से क्यों बांध रखा है?

टालस्टॉय ने कहा यह तो तुम्हारे भोजन की सामग्री है। हमारे यहां पर तो कोई मांस खाते नहीं हैं भ्रौर न हम मांस को मानव के खाने योग्य भोजन मानते हैं, ग्रतः हमारे में से तो कोई तुम्हारी पसंद का मुर्गे का भ्राहार नहीं बना सकता। हमारा कर्ताव्य तुम्हारा आतिथ्य सत्कार करना है। स्रतः यह मुर्गा स्रौर छुरा दोनों तुम्हारे सामने रख दिये हैं, श्रागे तुम्हारी जो इच्छा । यह सुनकर टालस्टाँय की बहिन विचार में पड़ गई। उसे सूफ नहीं पड़ रहा था कि वह क्या करे, कभी वह भोले-भाले सुन्दर, प्यारे मुर्गे की स्रोर देखती स्रौर कभी छुरे की तेज धार की ग्रोर देखती। मुर्गे की आंखों की चमक व भोले भाले हाव-भाव से उसके हृदय में दया की लहरें उठने लगी। उसने कहा कि मैं इसे नहीं मार सकती। यह मुर्गा अपने रूप व हाव भाव से हृदय को प्रसन्न कर रहा है, मैं इसके प्रांश नहीं ले सकती। उसके हृदय में कारुण्यभाव जगा और उसने सदा के लिए मांसाहार छोड़ दिया। इस प्रकार टालस्टॉय के कारुण्यभाव के प्रभाव के कारएा लाखों लोग शाकाहारी बन गये। विदेशों में स्राज भी करोड़ों लोग शाकाहारी हैं ग्रौर दिन प्रतिदिन पशु-पक्षियों के प्रति निर्दयता, क्रता के व्यवहार से उनके हृदय में संवेदनशीलता श्रधिकाधिक जागती जा रही है। विदेशों में मांसाहार के प्रति घृणा श्रोर शाका-हार के प्रति भुकाव बड़ी तेजी से बढ़ रहा है जबिक आर्य देश कहलाने वाले भारत में इसके विपरीत हो रहा है। यह यहां के धर्मगुरुश्रों, राजनेताश्रों, सामाजिक कार्यकर्ताश्रों के लिए विचारणीय विषय है। विश्व के प्रसिद्ध विचारक जार्ज बनार्ड शा व विश्व विख्यात वैज्ञानिक ग्राइंस्टीन शाकाहारी ही थे।

जब गोशालक को भस्म करने के लिए उस पर वैश्यायन तापस ने तेजोलेश्या फैंकी थी उस समय भगवान् महावीर ने शीतलेश्या का प्रयोग कर उसे बचाया था। यदि भगवान् में करुएाभाव न होता तो उसकी रक्षा करने के लिए शीतलेश्या की प्रवृत्ति न करते। उनकी श्रोर से गोशालक मरे या बचे उन्हें उससे क्या लेना देना था? क्या श्रावश्यकता थी गोशालक की रक्षा करने की उन्हें?

भगवान् महावीर के जीवनकाल की एक घटना है कि मगध सम्राट् श्रेणिक को अपनी पत्नी महारानी चेलना के दुश्चरित्र होने का संदेह हो गया। यह संदेह इतना बढ़ गया कि समस्त रानियां व नारियां श्रेणिक को दुश्चरित्र प्रतीत होने लगी। उन्होंने अपने मंत्री अभयकुमार को अन्तः पुर जलाने का आदेश दिया जिससे सब रानियों के साथ चेलना भी जलकर राख हो जाय। इस बात की जानकारी महावीर को होते ही उन्होंने सम्राट् श्रेणिक को प्रतिबोध दिया कि चेटक महाराजा की सातों पुत्रियां जिनमें चेलना भी है सभी पतित्रता हैं, निर्दोष हैं। संदेह को त्यागो, सत्य को स्वीकार करो। भगवान् महावीर के उपदेश से श्रेणिक का संदेह दूर हो गया श्रौर भयंकर हत्याकाण्ड बच गया।

क्या आवश्यकता थी चेलना को बचाने की, उन्होंने यह क्यों नहीं विचारा कि विश्व में अनंत प्रागाी प्रतिक्षण मर रहे हैं। चेलना भी मरे, उन्हें क्या? परन्तु उन्होंने करुणा करके एक श्रित भयंकर अनर्थ होने से बचा लिया। यदि सभी रानियों को जला दिया जाता तो उनके पितृपक्ष (पीहर) के सब राजाओं के साथ बैर हो जाता श्रीर उनके साथ भयंकर युद्ध होते, जिनमें लाखों करोड़ों लोगों की हत्या होती। चेलना की हत्या की वह छोटी-सी चिनगारी सारे भारतवर्ष को युद्ध की ज्वाला में भोंक देती जिससे व्यर्थ ही करोड़ों निरपराध लोगों की हत्या हो जाती। जिस प्रकार कि ग्रास्ट्रिया के एक व्यक्ति की हत्या की छोटी सी घटना ने द्वितीय महायुद्ध का रूप धारण कर विश्व में कोहराम मचा दिया था।

भगवान् महावीर को केवल-दर्शन था। सम्पूर्ण दर्शन था। दर्शन है स्वसंवेदन। भगवान् महावीर पूर्ण संवेदनशील थे। ग्रतः उनका अंतः करण प्राणी-मात्र के दुःख से द्रवित हो उठता था ग्रतः जो भी उनके संपर्क में ग्राता उसके दुःख से द्रवित हो उसके दुःखनिवारण के लिए वे प्रवृत्त हो उठते थे, उनका किसी प्रकार का ग्रपना स्वार्थ या लाभ नहीं था। यही सच्ची दया का स्वरूप है। वीतराग प्रभु ग्रनंत दयालु होते हैं वे ग्रपना जीवन व सर्वस्व जगत् के हित के लिए ग्रपंण कर देते हैं, ग्रर्थात् दान कर देते हैं इसलिए ग्रनंतदानी व दयालु कहे जाते हैं। भगवान् महावीर ने सब जीवों की रक्षा के लिए व दया के लिए ही प्रवचन फरमाया है।

इसी प्रकार भगवान महावीर ने राजा चण्डप्रद्योत को धर्मदेशना देकर रानी मृगावती को छुटकारा दिलाया। वीतराग भगवान् महावीर के जीवन की ये घटनाएं श्रीर ग्रन्य ग्रनेक घटनाए तथा उनके विहारस्थ प्रवचन श्रादि विधेयात्मक ग्रहिसा के ज्वलन्त प्रमाण हैं।

इन सभी घटनाओं में विशेषता यह है कि इनमें पक्ष-विपक्ष में से किसी व्यक्ति का भी अहित नहीं हुआ, प्रत्युत सब का हित ही हुआ है। सच तो यह है कि दया रूप अहिंसा सबके लिए हितकारी होती है।

दया के द्योतक अनेक शब्द हैं — जैसे औपपातिकसूत्र निर्यु क्ति में कहा है— 'अनुकंपा कृपा दयेत्येकार्थाः' अर्थात् दया, कृपा और अनुकंपा एकार्थक हैं। निशीथसूत्रचूिंगा 130 में कहा है— अनुकम्पनमनुकंपा दयायाम्। अर्थात् दुःखियों के दुःख से अनुकंपन रूप अनुकंपा दया का ही रूप है। अतः दया के अनुकंपा, करुणा, सेवा आदि रूपों का आगे विस्तार से वर्णन किया जा रहा हैं।

# करुणा और अनुकम्पा

अचेतन-सचेतन में कोई भिन्नता है, तो वह मुख्यतः दो ही बातों में है-1. संवेदन करना श्रीर 2. जानना । संवेदन करने को 'दर्शब' व जानने को 'ज्ञान' कहा जाता है। ज्ञान श्रौर दर्शन गुरा चेतन के मुख्य लक्षरण हैं। भ्रचेतन में ये गुरा नहीं होते हैं। ज्ञान भी दर्शन के बाद होता है। इसलिए ज्ञान से ग्रधिक महत्त्व दर्शन का है। जिस प्रार्गी का जितना दर्शन-गुरा विकसित है उस प्रार्गी की चेतना उतनी ही श्रधिक विकसित है। वस्तुतः संवेदन गुरा ही चेतना का प्रतीक है। शरीर में भी जिस स्थल पर संवेदनशक्ति खो जाती है, उसे हम मूच्छित या श्रचेतन कहते हैं। प्राशी का जितना-जितना विकास होता जाता है, संवेदनशक्ति उतनी ही बढ़ती जाती है। इस संवेदनशक्ति का श्रधिक विकास होने पर प्राग्गी श्रपने से भिन्न व्यक्तियों में होने वाली संवेदना या वेदना का भी स्वयं संवेदन करने लगता है। जिससे दूसरों को होने वाले दु:ख से वह करुगित व भ्रनुकंपित होने लगता है। उनकी वेदना को वह स्वयं संवेदन के रूप में भ्रनुभव करता है भ्रौर उस वेदना या दु:ख को मिटाने का प्रयास करता है इसे ही दया कहा जाता है। पर-पीड़ा का संवेदन 'करुएा' या 'ग्रनुकम्पा' है, पर-पीड़ा को दूर करने के लिए ग्रपना योगदान देना 'दया' है। 'दया' करुणा या ग्रनुकम्पा का ऋियात्मक रूप है। पर-पीड़ा से करुगित व्यक्ति ग्रपने दुःख से ऊपर उठ जाता है भ्रौर अपनी सामर्थ्य का उपयोग दूसरों की सेवा में करता है। करुणा जितने ऊँचे स्तर की होगी, जितनी गहरी होगी, उतनी ही विभ होगी तथा चेतना उतनी ही ऊँचे स्तर की होगी, गहरी होगी व विभू होगी।

जो साधक पर-पीड़ा से संवेदनशील होते हैं, वे सहज ही अपनी सामर्थ्य व शक्ति का उपयोग प्राणी मात्र का दुःख दूर करने में करते हैं। उनका यह योगदान जैनागम में अनन्त दान कहा गया है। ऐसे व्यक्ति में भ्रनन्त ऐश्वर्य, भ्रनंत सीन्दर्य भ्रौर अनंत सामर्थ्य की

भी अभिव्यक्ति होती है। ऐश्वयं तो इस प्रकार का है कि उसे लेशमात्र भी कमी नहीं रहती है, अपने लिए संसार श्रौर शरीर की अपेक्षा नहीं रहती है। कमी अनुभव न होना ही लाभ है। लेशमात्र भी कमी न होना ही अनंत लाभ है; अनंत ऐश्वर्य है। करुणाई व्यक्ति को संसार के सारे प्राणी भले लगते हैं, बड़े सुन्दर लगते हैं, बड़े प्यारे लगते हैं, जिससे उसका हृदय सौन्दर्य से भर जाता है। उसके लिए श्रपना दु:ख कुछ भी शेष नहीं रहता। वह नश्वर भोगों से ऊपर उठ जाता है। फिर वह अपने अन्दर से आने वाले निज रस का आस्वादन करता है। यह रस सदा बना रहने वाला होने से अन्तहीन होता है। श्रत: यह श्रनंत रस होता है। इस रस की क्षति कभी नहीं होती है। इसलिए इस निज रस का धनी अनंत भोग का स्वामी होता है। उस करुणावान् व्यक्ति को सभी श्रपने लगते हैं, वह व्यक्ति भी सभी को श्रपना लगता है। यह ग्रात्मीयभाव माधुर्य को प्रकट करता है। उसका माध्यं, ग्रात्मीयभाव सब प्राशायों के प्रति सदैव बना रहता है। मधुरता का यह रस प्रतिक्षण नया बना रहता है। यह श्रनंत माधुर्य ही जैनागम की भाषा में श्रनंत उपभोग कहा गया है। अपनन्त उपभोग की प्राप्ति के पश्चात् संसार श्रौर शरीर से कुछ भी पाना शेष नहीं रहता। वह कृतकृत्य हो जाता है। उसे पर की अपेक्षा नहीं रहती है। जहां पर की अपेक्षा होती है, वहीं असमर्थता होती है। जिसकी प्राप्ति में पर की अपेक्षा नहीं है, पराधीनता नहीं है, जो स्वाधीन है, उसमें श्रसमर्थता की गन्ध मात्र भी नहीं होतो है। उसमें ग्रसमर्थता का ग्रभाव हो जाता है। ग्रसमर्थता का ग्रभाव हो जाने से वह अनंत सामर्थ्यवान् होता है। इसी को आगम की भाषा में ग्रनतवीर्य कहा है।

इस प्रकार जो समस्त प्राणियों की पीड़ा से करुणित है, वह प्रनंत दान, प्रनंत भोग, प्रनंत उपभोग ग्रौर अनंत वीर्य का स्वामी होता है। मोह के कम होने से करुणाभाव में वृद्धि होती है तथा संवेदनशक्ति बढ़ जाती है। जड़ता मिटने से चेतना का विकास होता है। जो जितना विषय सुख में श्राबद्ध है उसकी चेतना उतनी ही मूच्छित व जड़तायुक्त है। वह अपने सुख में

इतना डूबा रहता है कि दूसरों को दु:ख होने पर भी उसमें उनके प्रति करुणा नहीं जागती है। वह दूसरों को दुःखी करके भी ग्रपना मुख भोगता रहता है। उसकी वह कूरता, करुगाहीनता, उसकी चेतना की मूर्च्छित ग्रवस्था की ही द्योतक है। मोह के घटने पर ही स्वार्थभाव घटने लगता है। स्वार्थ-भाव के घटने पर ही करुएाभाव जागृत होता है। म्रतः करुएा-भाव मोह के घटने या मिटने का द्योतक है। मोह के मिटने से कामना मिटती है, कामना के मिटने पर कभी कमी का अनुभव नहीं होता है, सदैव ऐश्वर्य व लाभ की श्रनुभूति होती है। कामना मिटने से कामना पूर्ति से होने वाला राग और कामना-अपूर्ति में होने वाला द्वेष मिट जाता है । राग-द्वेष के मिटने से भेद-भिन्नता मिटकर उसमें सबके प्रति माधुर्य भाव पैदा हो जाता है जो उसे निज रस (सुख) से भर देता है। यह निज रस की ग्रनुभूति भोगोपभोग की उपलब्धि है। वह निज रस में इतना निमग्न रहता है कि फिर उसे कुछ भी चाह नहीं रहती है। चाह नहीं रहने से कुछ भी पाना शेष नहीं रहता है। पाना शेष नहीं रहने से करना शेष नहीं रहता है। चाहना, पाना, करना शेष नहीं रहने पर जानना शेष नहीं रहता है। कुछ भी शेष नहीं रहने पर पराधीनता, श्रसमर्थता शेष नहीं रहती है। श्रसमर्थता का शेष न रहना ही वीर्य है। इस प्रकार मोह के मिटने से जड़ता, कामना, राम (ममता), द्वेष (भेद-भिन्नता) व ग्रसमर्थता का ग्रन्त हो जाता है जिससे जीव को ग्रनंत दान, श्रनंत लाभ, श्रनंत भोग, श्रनंत उपभोग, और म्रनंत वीर्य की उपलब्धि होती है।

प्रश्न उपस्थित होता है कि वीतराग के पास एक दाना भी नहीं होता है, तब फिर वह क्या दान देता है? वह अनंत दानी कैसे है? तो कहना होगा कि वीतरागी पुरुष संसार के समस्त प्राणियों को विषय-सुख की दासता के तथा पराधीनता के सुख में आबद देखता है। उसका हृदय इस पराधीनता की पीड़ा से संवेदनशील होकर करुशात हो जाता है। सभी प्राशायों को पराधीनता की पीड़ा से खुड़ाने के लिए अर्थात् उन्हें मुक्ति प्राप्त कराने के लिए

ज्ञान-दान करने में प्रयत्नशील रहता है। यही उसका अनंत दान है।

इस प्रकार वीतराग की सर्वदा सर्व कल्याग्यकारी भावना अनंत दान है। वीतराग को लेशमात्र भी कमी का अनुभव नहीं होता, यही उसका अनंत लाभ है। वीतराग को लेशमात्र भी नीरसता का अनुभव नहीं होता, यही उसका अनन्त भोग है। प्रतिक्षगा उसे नवीन रस का अनुभव होता है, यही उसका अनन्त उपभोग है। वह कृतकृत्य होता है, उसे कुछ भी करना शेष नहीं रहता, श्रतः उसे लेशमात्र भी असमर्थता नहीं रहती, यही उसका अनन्त वीर्य है। ये पांचों उपलब्धियां मोह के सर्वथा क्षय होने पर संभव हैं। श्रतः मोहनीयकर्म के पूर्णतः क्षय होने से कैंवल्य की उपलब्धि होने पर उनकी भी उपलब्धि होती है।

करुणा या ग्रमुकम्पा का उद्गम-स्थल ग्रन्तः करणा है। अन्तः करणा से ग्रन्तः करणा का मिलना करुणा है। दूसरे के ग्रन्तः करणा के ग्रमुभव को ग्रपनी ग्रमुभूति बना लेना सहानुभूति है। जिस समय सहानुभूति या करुणाभाव होता है, उस समय राग की, काम-वासना की लहरें उठना कम हो जाती हैं, मस्तिष्क का तनाव घट जाता है, ग्रन्तः प्रवेश होता है, वृत्ति ग्रन्तमुं खो हो जाती है।

करुणा का प्रारम्भ निकटवर्ती व पंचेन्द्रिय ग्रादि विकसित प्राणियों के प्रति उत्पन्न सहानुभूति से होता है। हम ग्रपने निकटस्थ व परिचित व्यक्तियों के ग्रन्तः करणा (हृदय) की दशा से परिचित होते हैं ग्रतः उन पर करुणा आ जाती है। जिससे हमारा संबंध व परिचय नहीं है, उनके हृदय की दशा से हम ग्रपरिचित होते हैं ग्रतः उन पर करुणा नहीं ग्राती है। जैसे जैसे ग्रात्मीयता का विकास होता जाता है, करुणा का क्षेत्र बढ़ता जाता है। फिर क्रमशः मनुष्य मात्र पर, पशु-पक्षी, कीट-पतंग, ग्रादि हिलते चलते जीवों पर व वनस्पित आदि स्थावर जीवों पर भी करुणा ग्राने लगती है ग्रीर ग्रन्त में प्राणिमात्र के प्रति करुणा का भाव जागृत हो जाता है। कारण कि संसार के सभी प्राणी विकारी हैं। विकार या दोष स्वयं दु:ख रूप हैं तथा इनका फल भी दु:ख रूप में अवश्य भोगना पड़ता है। इस दृष्टि से सब प्राणी दु:खी हैं, सब प्राणी करणा के पात्र हैं। इस प्रकार संसार के अनंतानंत प्राणियों के दु:ख का दर्शन करने से अनंत करणाभाव जागृत होता है। ऐसी अनंत करणा राग का आत्यन्तिक विनाश कर वीत-रागता का कारण बनती है, जो आतमा के पूर्ण विकास की द्योतक है।

### करुएा और मोह में अन्तर

करुणा व मोह में बड़ा अन्तर है। मोह का संबंध भोग से है। भोग-प्राप्ति के लिए की गई प्रवृत्ति कामना-वासना रूप होने के कारण मोहयुक्त होती है। दूसरे के दुःख को दूर करने के लिए की गई प्रवृत्ति सेवारूप होने के कारण करुणायुक्त होती है। करुणा या सेवा को मोह मानना भारी भूल है। इससे हृदय में कठोरता आती है। ऐसा व्यक्ति हृदयहीन हो जाता है, कर्चाव्य-विमुख हो जाता है। अतः करुणा उपादेय है और करुणा का कियात्मक रूप सेवा ग्राह्म है तथा मोह हेय है और मोह का कियात्मक रूप 'भोग' त्याज्य है।

करुणा श्रोर मोह में रात-दिन का अन्तर है। मोह में दूसरों से सुख पाने की इच्छा होती है। करुणा में दूसरों के दु:ख से द्रवित होकर निजी सुख सामग्री को समर्पित करने की भावना होती है। करुणा सब दु:खियों के प्रति समान होती है। उसमें जाति-पाति, धनी-निर्धन, छोटा-बड़ा, स्वजन-परजन, अपनापन-परायापन का भेद नहीं होता है।

करुणा त्रात्म-विकास का ही प्रतीक है। करुणा अन्तर्भाव से उत्पन्न होती है। करुणावान् दूसरों के लिए श्रपनी वस्तुओं का, तन-मन के सुखों का त्याग करता है, भोगी दूसरों से वस्तुओं व तन-मन के सुखों को पाने के लिए लालायित रहता है। वह रात- दिन इनकी भिक्षा मांगता रहता है। ग्रतः भिखारी होता है। सेवक दाता है। वह सतत प्रसन्नता विकीण करता रहता है।

करुणा से हृदय द्रवित होता है। उसके साथ ही हृदय में स्थित राग भी गल जाता है। जिस प्रकार ताप से ठोस पदार्थ द्रव में, द्रव पदार्थ गैस में परिवर्तित होकर श्रदृश्य हो जाता है इसी प्रकार करुणा अर्थात् संवेदनशीलता के ताप से प्रगाढ़ 'मोह' द्रवित होकर तरलता में, तरल मोह वाष्प के रूप में उड़कर श्रदृश्य हो जाता है।

हृदयहीन व्यक्ति हिंसक पशुतुल्य होता है। उदाहरणार्थं शेर, चीता, गिद्ध श्रादि पशु-पक्षी का हृदय तड़फते प्राणियों को खाने पर भी द्रवित नहीं होता है इसी प्रकार हृदयहीन व्यक्ति भी दूसरे मनुष्यों को बिलबिलाते, ऋन्दन करते, तड़फते देख कर भी ग्रपना स्वार्थ सिद्ध करने में तत्पर रहते हैं, उनका हृदय नहीं पसीजता, यह पशु-प्रवृत्ति है।

जैन-धर्म में करुणा को सर्वोच्च महत्त्व दिया गया है। षट्-खंडागम की पुस्तक 13 के पृष्ठ 362 पर धवला टीका में "करुणाए जीवसहावस्स" कहा गया है प्रर्थात् करुणा-भाव जीव का स्वभाव है। कारण कि करुणा कर्मजिति नहीं होती। स्वभाव को धर्म कहा है। जहां स्वभाव नहीं, वहां विभाव है। जहां विभाव है प्रर्थात् विकारीभाव है वहां धर्म नहीं है। जहां धर्म नहीं है वहां अधर्म है। ग्राशय यह है कि करुणा के ग्रभाव में धर्म नहीं है, अधर्म है।

करुणा एक भाव है। जो भाव होता है वह म्रभाव रूप नहीं होता है अर्थात् करुणावान् में दूसरों के दुःख दूर करने का भाव सदा बना रहता है। करुणा के विषय में कहा है:—

(1) "दीनानुग्रहभावः कारुण्यम्" (सर्वार्थंसिद्धि 7-11) तत्त्वार्थवातिक 7-11

श्रर्थात् दीनों पर स्रनुग्रह-भाव रखना करुणा है।

(2) करुगाए कारणं कम्मं करुणेति किं गा वृत्तं ? गा, करुणाए जीव-सहावस्स कम्मजणिदत्तविराहादो ।

(धवला पुस्तक 13 पृष्ठ 362)

प्रश्न : करुणा का कारणभूत कर्म करुणा कर्म है, वह क्यों नहीं कहा?

उत्तर : नहीं, क्योंकि करुणा जीव का स्वभाव है, श्रत: उसे कर्म-जनित मानने में विरोध श्राता है ।

(3) दीनेष्वार्तेषु भीतेषु याचमानेषु जीवितम् । प्रतीकारपरा बुद्धिः कारुण्यमभिधीयते ।। (हेमचन्द्रं, योगशस्त्रं, चतुर्थं प्रकरगा-120)

अर्थात् जो गरीब हैं या दुख दर्द से संतप्त हैं, भयभीत हैं या प्राणों को भीख मांगते हैं ऐसे लोगों के कष्ट-निवारण की बुद्धि कारुण्य है।

(4) कारुगिकत्वं च वैराग्याद् न भिद्यते (स्याद्वादमंजरी) अर्थात् वैराग्य से कारुण्य भिन्न नहीं है। जहां कारुण्य है वहां वैराग्य है अर्थात् राग का गलना है।

जहाँ करुणा है वहाँ अनुकम्पा है । दुःखियों, पीड़ितों को देखकर जिसका हृदय प्रकंपित नहीं होता वह सहृदय न होकर निर्देय हैं। उसका हृदय पत्थर-हृदय हैं, उसमें जड़ता है, संवेदन-शीलता का अभाव है अर्थात् दर्शन-गुण पर भंयकर आवरण है। उसके चिन्मयगुण का विकास नहीं हुआ है। संवेदनशीलता ही जीव का लक्षण है। जिसमें जितनी संवेदनशीलता की कमी है उसमें उतनी ही जड़ता है वह उतना ही अधिक अविकसित निम्न-स्तर का प्राणी है। संवेदनशीलता का विकास ही चेतना का विकास है। जिस प्राणी के हृदय में जितनी अधिक संवेदनशीलता है उसके हृदय में उतनी ही अधिक अनुकम्पा होगी। अनुकंपा सम्यक्तव अ

का लक्षण है जहां अनुकंपा नहीं वहाँ सम्यक्त्व नहीं, अनुकंपा-हीन प्राणी कभी सम्यक्दृष्टि नहीं हो सकता । सम्यग्दर्शन के बिना मोक्ष की प्राप्ति सभव नहीं है। अतः साधक वही हो सकता है जो सम्यग्द्षष्टि हैं। सम्यग्द्षष्टि वही है जिसके हृदय में अनुकंपा है। जैसाकि कहा है—

प्रश्नमसंवेगानुकंपास्तिक्याभिव्यक्तिलक्षणं सम्यक्त्वम् । (धवला 1/1,1,4)

अर्थात् प्रशम, संवेग, अनुकंपा श्रौर श्रास्तिक्य की श्रभि-व्यक्ति ही जिसका लक्षरा है उसको सम्यक्त्व कहते हैं।

सम्यक्त्वं कीदृशं भवति ? पञ्चेति, पंचिभः शमसंवेगनिर्वेदा-नुकम्पास्तिक्यरूपैर्लक्षणैः लिष्क्गेर्लक्षितमुपलक्षितं भवति । धर्म संग्रह, ग्रिधकार 2

संवेगो चिम्र उवसम निव्वेम्रो तहय होइ म्रणुकंवा म्रात्थिक्कं चिम्र एए सम्मत्ते लक्खणा पंच। (बृहत्कल्पवृत्ति उ. 1, प्रकरण 2)

श्रर्थात् शम, संवेग, निर्वेद, ग्रनुकंपा ग्रीर श्रास्तिक्य इन पांच लक्षणों से युक्त सम्यक्तव होता है।

संवेगः प्रशमः स्थैर्यम् श्रसंमूढत्वमस्मयः श्रास्तिक्यमनुकम्पे-तिज्ञेया सम्यक्त्वभावना (महापुराशा 29/97)

संवेग, प्रशम, स्थिरता, श्रमूढ़ता, गर्वन करना, श्रास्तिक्य श्रीर श्रनुकंपा ये सात सम्यक्त्व की भावनाएं हैं।

श्रयात् 'श्रनुकंपा' सम्यग्दर्शन के पांच लक्षगों (शम, संवेग, निर्वेद, श्रनुकंपा एवं श्रास्था) में से एक लक्षगा है। सम्यग्दर्शन मुक्ति का मार्ग होने से धर्म है श्रतः श्रनुकंपा भी धर्म है।

श्रनुकंपा के स्वरूप का विवेचन करते हुए कहा है:--

1. तिसिदं बुभुक्खिदं वा दुहिदं दट्ठूण जो दु दुहिदमणो। पिडवज्जिदि तं किवया तस्सेस, होदि अनुकंपा।।

तृषातुर, क्षुधातुर स्रथवा दुःखी को देखकर जो मनुष्य स्वयं व्यथित होता हुम्रा उसके प्रति दया का व्यवहार करता है वह उसकी स्रनुकपा है।

- बाला य बुड्ढ़ा य भ्रपंगा य, लोगे विसेसे अर्णुकंपिंगाज्जा (बृहत्-कल्पभाष्य 4342) बालक, वृद्ध भ्रोर भ्रपंग व्यक्ति विशेष अनुकंपा के योग्य होते हैं।
- 3. मा होह णिरणुकंपा होह दारायरा। ग्रनुकंपा रहित मत होग्रो, श्रपित दान करो।
- 4. सर्वप्राणिषु मैत्री अनुकंपा (तत्वार्थवार्तिक 1,2,30) समस्त प्राणियों के प्रति मैत्रीभाव अनुकंपा है।
- 5. त्रसंस्थावरेषु दया श्रनुकंपा (तत्वार्थं श्लोकवार्तिक 1,2,12) त्रस एवं स्थावर प्राणियों पर दया करना श्रनुकंपा है।
- 6. श्रनुकंपा दु:खितेषु कारुण्यम् (तत्त्वार्थभाष्य, हरिभद्रसूरि वृत्ति, 1,2)
  दु:खी प्रािगयों पर करुणा करना श्रनुकंपा है।
- 7. श्रनुग्रहबुद्धधार्द्रीकृतचेतसः परपीड़ामात्मसंस्थामिव कुर्वतोऽ-नुकम्पनमनुकम्पा (तत्त्वार्थभाष्य, सिद्धसेनगिएवृत्ति 6,13) उपकार बुद्धि से दूसरों की पीड़ा को श्रपनी पीड़ा समभ कर दयालु व्यक्ति का श्रनुकंपित होना श्रनुकम्पा है।
- 8. धर्मस्य परमं मूलमनुकंपां प्रचक्षते (उपासकाध्ययन 230) धर्म का परम मूल श्रनुकंपा है।
- 9. म्रनुकंपा दुःखितेषु भ्रपक्षपातेन दुःखप्रहाणेच्छा (योगशास्त्र, स्वोपज्ञविवरण 2,15)

बिना पक्षपात के दुःखियों का दुःख दूर करने की इच्छा श्रनुकंपा है।

विलश्यमानजन्तूद्धरणबुद्धिः श्रनुकंपा (भगवती श्राराधना मूला. टीका 1696) दुःखी प्राणियों का उद्धार करने की बुद्धि अनुकंपा है। अनुकंपा दुःखितसत्त्वविषया कृपा (धर्मविन्दु, मुनिचन्द्र-वृत्ति 3, 7) दुःखी प्राणियों पर कृपा अनुकंपा है।

ग्रनुकंपाखिलसत्त्वकृपा (ग्रनगार धर्मामृत 2, 52)
 ग्रनुकंपा कृपा ज्ञेया सर्वसत्त्वेष्वनुग्रहः (लाटी संहिता 3-89, पंचाध्यायी 2-44-6)

सर्वेषु प्राणिषु चित्तस्य दयार्द्रत्वमनुकंपा (तत्त्वार्थवृत्ति) श्रुतसागरसूरि 1, 2)

समस्त प्राणियों पर चित्ता की दयालुता अनुकंपा है।
नवाङ्गी टीकाकार आचार्य अभयदेवसूरि ने अनुकंपा का
निषेध करने वालों को सावधान करते हुए कहा है—

भ्रणुकंपादाणं पुरा जिणेहिं न कयाइं पडिसिद्धं। (व्याख्याप्रज्ञप्ति 8.36 की टीका)

अर्थात् जिनेन्द्रदेवों ने श्रनुकंपा-दान का कभी निषेध नहीं किया है।

## सेवा

जब हम विकास-क्रम की दृष्टि से प्राणी-जगत् को देखते हैं तो ज्ञात होता है कि जिस प्राणी में जितनी ग्रधिक पारस्परिक सहयोग की भावना है, वह उतना ही ग्रधिक विकसित है, ग्रथीत् उसके शरीर, इन्द्रिय श्रीर मन उतने ही ग्रधिक विकसित हैं। विकास का यह कम वृक्ष केंचुए, चींटी, मक्खी, पशु-पक्षी में स्पष्ट देखा जा सकता है। इनसे ग्रधिक विकसित बन्दर हैं। उनमें सहयोग की इस भावना ने पारिवारिकता का रूप ले लिया है। वानर से नर ग्रधिक विकसित हैं, ग्रतः मनुष्य जाति में सहयोग की भावना परिवार से बढ़कर समाज व राष्ट्र के रूप में प्रकट होती है।

सहयोग की भावना का आधार है आत्मीयता का भाव। श्रात्मीयता का विकास होता है श्रात्मा के विकास से। जिस प्रकार चन्द्रिका का विकास चन्द्र के विकास का द्योतक है, इसी प्रकार श्रात्मीयता का विकास श्रात्मा के विकास का द्योतक है।

स्वार्थं की कमी श्रात्मीय-भाव के विकास की द्योतक होती है। जिसमें जितनी श्रधिक स्वार्थपरता की कमी होगी, वह उतना ही श्रधिक विकसित होगा। स्वार्थपरक वृत्ति के श्रनेक रूप हैं। जो श्रत्यन्त स्वार्थी होते हैं वे अपने शरीर को ही सब कुछ मानते हैं, उनमें श्रपने बाल-बच्चों व परिवार के प्रति भी प्रेम नहीं पैदा होता है, वे पत्थर हृदय हैं, जड़तुल्य हैं। प्राणी श्रपनी प्रकृति (स्वभाव) के श्रनुकूल प्रकृति (कुदरत) में जन्म लेता है। इस प्राकृतिक नियमानुसार ऐसे पत्थर-हृदय, जड़-प्रकृति के प्राग्री स्थावर जगत् पृथ्वी, वनस्पति श्रादि में जन्म लें तो श्राक्चर्यं की बात नहीं है।

जीवन में स्वार्थ-भावना जितनी घटती जाती है उतनी ही सहयोग की भावना बढ़ती जाती है। प्राथमिक स्थिति में सहयोग

का अर्थ होता है स्वयं सुख पाने के लिए दूसरों को सुख पहुंचाना। इसमें प्रतिफल पाने की भावना रहती है अतः यह विशाक्-वृत्ति है। इसमें सौदा होता है, विनिमय होता है, परन्तु अपने ही शरीर तक सीमित अत्यन्त संकीर्ण स्वार्थ-वृत्ति की अपेक्षा यह अधिक अच्छी वृत्ति है। जैसे-जैसे इस वृत्ति का विकास होता है, वैसे-वैसे सहयोग देने की भावना बढ़ती जाती है और प्रतिफल पाने की भावना घटती जाती है। फिर प्रतिफल की चाह के विना भी सहयोग देने की भावना जागृत होती है।

सेवा का स्वरूप—प्रतिफल की चाह किये बिना दूसरों के हित के लिए कार्य करना या सहयोग देना ही सेवा है। सहयोग देने में प्रतिफल पाने की भावना जितनी कम होगी, वह सेवा उतनी अधिक शुद्ध व उच्चस्तर की होगी। प्रतिफल पाने की भावना स्वार्थपरता को हो एक रूप है अतः स्वार्थपरता सेवा का दोष है, विकार है जिसे दूर करना आवश्यक है।

सेवा के सुख का निरालापन—सेवा या ग्रात्मीय-भाव का ग्रपना एक रस है, एक सुख है। यह रस या सुख इन्द्रिय भोग के रस से या सुख से भिन्न प्रकार का है। हम किसी दुःखी प्राणी की सहायता करते हैं ग्रौर उसका दुःख दूर हो जाता है तो हमारे हृदय में एक प्रकार का सुखानुभव होता है। यह सुख का अनुभव इन्द्रियभोग से प्राप्त होने वाले सुख के ग्रनुभव से निराला, विशेष प्रकार का होता है। यही कारण है कि जैसे-जैसे सेवा के सुख का स्वाद आता है, इन्द्रिय भोग के सुख का स्वाद घटता जाता है, भोग-सुख छूटता जाता है।

इन्द्रिय व मन के भोग से उत्पन्न होने वाला सुख इन्द्रिय ग्रौर मन के सिक्तिय होने पर मिलता है। उसमें सुख का ग्रनुभव इन्द्रियों की उत्तोजना पर निर्भर करता है। जब जबर में जिह्ना-इन्द्रिय की स्वाद ग्रन्थियां उत्तोजित नहीं होती, उस समय कितना भी स्वादिष्ट भोजन किया जाय भोजन के स्वाद का सुख नहीं आ सकता। साथ ही भोग-जनित सुख क्षिएाक होता है जो भोगते समय ही प्रतिक्षण क्षीण होता जाता है। हलुग्रा खाने के स्वाद का सुख जो पहले ग्रास में श्राता है, वह दूसरे ग्रास में नहीं ग्राता ग्रौर चालीस-पचास ग्रास खा लेने के बाद तो स्थिति यह बन जाती है कि वह सुख ही दु:ख-रूप प्रतीत होने लगता है तथा भविष्य में हम हलुग्रा खाने की उस स्मृति को जागृत करके स्वाद का सुख नहीं पा सकते। परन्तु ग्रात्मीय भाव या सेवा से प्राप्त सुख में यह दोष नहीं है, इस सुख की उपलब्धि किसी प्रकार की उत्तोजना से नहीं होती, परन्तु समता व शान्ति से होती है। इन्द्रिय सुख-भोग के समान सेवा का यह सुख न तो उबाने वाला होता है ग्रौर न क्षीण ही होता है प्रत्युत् सेवा कितनी ही की जाय, सुखानुभूति वढ़ती ही जाती है ग्रौर भविष्य में भी जब भी सेवा-कार्य की स्मृति होती है, हृदय में सरसता व प्रसन्नता की लहर दौड़ने लगती है।

भोगजन्य सुख का अन्त नीरसता में होता है। समय बीतने के साथ उस सुख का रस सूखता जाता है, परन्तु सेवा से उपलब्ध सुख सदा सरस रहता है। सेवा द्वारा जिस दुःखी व्यक्ति का दुःख दूर किया गया है, उस व्यक्ति के न रहने पर भी उसका दुःख दूर होने से हृदय में जो प्रसन्नता होती है वह प्रसन्नता नष्ट नहीं होती। सेवा के रस या सुख की क्षति, पूर्ति, तृष्ति या निवृत्ति कभी नहीं होती है। वह अक्षय होता है। यह बाहर से पैदा नहीं होता, अन्दर से उद्भूत होता है। अतः आध्यात्मिक सुख है, भौतिक नहीं। इस सुख की जड़ अन्तःकरण में होती है। अतः यह सदा सरस रहता है।

नीरसता ही कामना की जननी है। भीग-जनित व कामना-पूर्ति से प्राप्त सुख या रस का स्वभाव क्षीएा होने का है, ग्रतः वह नष्ट हो जाता है जिससे ग्रन्तः करएा में नीरसता व रिक्तता ग्रा जाती है। नीरसता व रिक्तता किसी को पसन्द नहीं है, ग्रतः नीरसता व रिक्तता से उत्पन्न ग्रनमनापन रूपी ऊब को मिटाने के लिए, सुख पाने के लिए नई कामना का जन्म होता है। क्योंकि प्राणी की मान्यता है कि सुख इन्द्रिय-भोगों में है, अतः वह कामना-पूर्ति का प्रयत्न करता है। कामना-पूर्ति होने पर जो भोग का सुख मिलता है, वह क्षीण होता हुआ नष्ट हो जाता है तथा पुनः वही नीरसता की स्थिति आ जाती है, इस प्रकार कामना पूर्ति व उत्पत्ति का दुष्चक चलता ही रहता है।

कामना-उत्पत्ति-पूर्ति का यह दुष्चक्र तभी टूट सकता है जब मुख की उपलब्धि कामना-पूर्ति के ग्रतिरिक्त ग्रन्य किसी प्रकार से हो ग्रौर साथ ही वह स्थायी भी हो। ऐसा स्थायी सुख बाहर के भोग्य पदार्थों से तो मिलना कभी भी संभव नहीं है, क्योंकि वे पदार्थ स्वयं ही अनित्य हैं तथा उनका वियोग अवश्यम्भावी है। अतः श्रावश्यकता है ऐसे सुख की जो सुख अन्तर ग्रात्मा से ही उपलब्ध हो व स्थायी हो। सेवा से प्राप्त सुख ऐसा ही सुख है। वह अन्तर से स्वयं ही प्रकट होता है। श्रतः स्वाधीन भी है श्रीर स्थायी भी है। इस आंतरिक सुख के ग्रास्वादन से कामना-पूर्ति व भोगजनित विषय सुख के पीछे दौड़ने की भावना में शिथिलता व गति में धीमापन श्राता जाता है, राग की तीव्रता घटती जाती है, राग गलता जाता है, और भोग-सुख छूटता जाता है। इस प्रकार सेवा रागव भोग-वासना को गलाने का क्रियात्मक रूप है, श्रर्थात् सेवा प्रवृत्ति-परक साधना है। राग के गलने तथा मंद होने से अन्तरात्मा में शान्ति का अनुभव होता है। यह शान्ति आंतरिक विश्रान्ति है। यह प्राकृतिक नियम है कि शान्ति या विश्रान्ति से शक्ति की वृद्धि होती है। ग्रन्तःकरण की शक्ति ही चेतना की शक्ति हैं। चेतना-शक्ति का विकास चेतन प्राणी के विकास का द्योतक है। प्राणी की चेतना के विकास के प्रभाव से प्राणों का विकास होता है जो शरीर, इन्द्रिय, मन, भ्रायु आदि प्राणों की प्राप्ति होने व इनका प्राणबल बढने के रूप में प्रकट होता है।

भोगजन्य सुख ग्रोर सेवाजन्य सुख में एक ग्रन्तर यह भी है कि भोगजन्य सुख जिन पदार्थों व परिस्थितियों से मिलता है, उनको सदैव बनाये रखने व वृद्धि करने की कामना निरन्तर बनी रहती है। परन्तु, सेवाजनित सुख में इसके विपरीत होता हैं—इसमें जिन दुःखी व्यक्तियों की सेवा की है ऐसे दुःखी व्यक्तियों की संख्या प्रधिक हो, प्रथवा उनका प्रधिक दुःख हो ताकि अधिक सेवा का प्रवसर मिले, ऐसी भावना नहीं होती। वह चाहता है कि ऐसी स्थिति रहे जिसमें प्रािण्यों को दुःख ही न हो ग्रथवा हो तो कम से कम दुःख हो तथा सेवा कराने की स्थिति ही उत्पन्न न हो।

सेवा व वैयावृत्त्य का महत्त्व बताते हुऐ श्राचार्य हरिभद्र 'श्रावश्यकसूत्र' की टीका में फरमाते हैं कि एक बार भगवान् महावीर से गौतम गर्णधर ने पूछा—"भगवन्! एक साधक अपना सर्वस्व श्रापको समर्पित कर आपके चरणों में रहकर श्रापकी सेवा करता है और दूसरा साधक श्रापके चरणों में, आपकी सेवा में उपस्थित नहीं रहता है, परन्तु ग्लान, रोगी एवं पीड़ित की सेवा करता है। इन दोनों में से कौन धन्य है?"

उत्तर में भगवान् ने फरमाया—"हे गौतम ! मुक्ते अपनी पूजा, सेवा नहीं चाहिए। मैं तो पीड़ित-ग्लान की सेवा को अपनी सेवा समक्तता हूं। मेरी आज्ञा की आराधना करना, अनुपालन करना ही मेरी आराधना, दर्शन व सेवा है। जो व्यक्ति ग्लान, रोगी, पीड़ित, संतप्त व दु:खी की सेवा करता है वह धन्य है—जंगिलाएा पडिचरई, से धन्ने।"

जो सेवा सुश्रूषा दूसरे व्यक्ति के आत्म-विकार दूर करने एवं साधना में सहयोग देने के उद्देश्य से की जाती है, वह वैयावृत्य है, उच्च-कोटि की सेवा है। इसका उद्देश्य ग्रात्म-विकारों का क्षय करना है, कर्मों की निर्जरा करना है और इसका फल कर्म-क्षय के रूप में मोक्ष की प्राप्ति है। जैसा कि कहा है—

पासंगिग्रभोगेणं वेयावच्चिम्म मोक्खफलमेव । आगाग्राराहगाग्रो ग्रणुकंपदि विसयम्मि ।।

अर्थात् भगवान् की ग्राज्ञा का ग्राराधक साधक प्रसंगानुसार प्राप्त भोग सामग्री को अनुकंपापूर्वक सेवा में लगाता है तथा उसके फल रूप में मोक्ष प्राप्त करता है। यही नहीं वैचयावृत्त्य से सर्वांगीए विकास होता है। यथा--

- 1. वेयावच्चेणं तित्थयरगामगोयं कम्मं बंधइ। (उत्तरा० ग्र० 29) अर्थात् वैयावृत्य-सेवा से तीर्थंकर नाम गोत्र कर्म बंधता है।
- 2. म्रात्मप्रयोजनपर एव जायते स्वाध्यायमेव कुर्वन् । वैया-वृत्यकरस्तु स्वं परं चोद्धरतीति मन्येत (भगवती आराधना 329) म्रर्थात् स्वाध्याय करने वाला केवल भ्रपनी ही उन्नति करता है जब-कि वैयावृत्य (सेवा) करने वाला स्वयं की ग्रौर ग्रन्य की दोनों की उन्नति करता है।
  - सोउगा वा गिलाणं, पंथे गामे य भिक्खबेलाए । जंति तुरियं गा गच्छिति, लग्गित गुरूए स चउमासे ।। (निशीथसूत्र चूर्गी 10)

विहार करते हुए, गाँव में रहते हुए, भिक्षाचर्या करते हुए यदि सुन पाए कि कोई भी साधु-साध्वी रुग्ए है तो शीघ्र ही वहां पहुंचना चाहिए। जो साधु-साध्वी शीघ्र नहीं पहुंचता है, उसे गुरु चातुर्मीसक प्रायिष्चित्त आता है।

वैयावृत्त्य श्राभ्यन्तर तप है, उस तप के स्वरूप को विभिन्न स्थानों पर भिन्न-भिन्न प्रकार से निरूपित किया गया है। यथा—

 ग्रद्धाण तेगा सावद-रायगादीरोधगासिव ग्रोमे । वेज्जावच्च उत्तं संगहसारवखगो वेद ।

जो मार्ग में चलने से थक गये है, चोर, हिसक पशु, राजा द्वारा व्यथित, नदी की रूकावट, मरी (प्लेग) म्रादि रोग तथा दुर्भिक्ष से पीड़ित हैं उनकी सार संभाल व रक्षा करना वैयावृत्य तप है।

 वेयावच्चं निययं करेह, उत्तमगुराधरताणं । सच्चं किर पडिवाई, वेयावच्चं ग्रपडिवाई ।।

उत्तम गुराधारक मुनिराजों की नित्य वैयावृत्त्य (सेवा) करनी चाहिये, क्योंकि भ्रन्य सभी गुरा तो प्रतिपाती हैं, एक बार प्राप्त होने के बाद कदाचित् नष्ट हो जाते हैं, मगर वैयावृत्य अप्रतिपाती है। 3. श्राहारौषधयोरप्युपकरणावासयोश्च दानेन वैयावृत्त्यं ब्रुवते चतुरात्मत्वेन चतुरस्राः ।। रत्नकरंडश्रावकाचार, 117 वसुनंदी श्रावकाचार 2333, पद्मनंदी पंचविंशति 2/50,

श्रर्थात् चार ज्ञान के धारक गणधर ग्राहारदान, औषधदान, उपकरणदान श्रोर श्रावासदान से चार प्रकार का वैयावृत्य करते हैं, श्रोर वैयावृत्य धर्म है

वैयावृत्य को निर्जरा के बारह भेदों में भी स्थान प्राप्त है। निर्जरा धर्म का अंग है। म्रतः वैयावृत्त्य भ्रथवा सेवा भी धर्म है। कर्म-निर्जरा के लिए इनका बड़ा महत्त्व है।

श्रतः वैय्यावृत्य या सेवा वह राजमार्ग है जिस पर भौतिकता व श्राध्यात्मिकता की गाड़ियां उत्कर्ष की श्रोर श्रग्रसर होती हैं, जिसके इधर-उधर, आस-पास किसी प्रकार की खाई व खड्डे का कोई भी खतरा नहीं है। श्रतः जो साधक साधना के राजमार्ग पर चलना चाहता है उसके लिए सेवा उत्तम मार्ग है। सेवा संवर भी है श्रोर निर्जरा भी है। अन्न-जल, वस्त्र-पात्र, शिक्षा-चिकित्सा श्राद्य से किसी को शान्ति पहुंचाना, सेवा का ित्रयात्मक पक्ष है। सेवा आध्यात्मिक एवं भौतिक इन दोनों प्रकार की उन्नति का मार्ग है। सेवक भौतिक उन्नति से स्वर्ग का सुख एवं श्राध्यात्मिक उन्नति से श्रपवर्ग का श्रानंद पाता है। इसलिए सेवा-धर्म की महिमा से महिषयों ने कहा है—"सेवाधर्मः परमगहनो योगिनामप्यगम्यः" अर्थात् सेवाधर्म श्रतिगहन है जिसकी महिमा का पार पाने में योगी भी श्रसमर्थ हैं।

इस सूत्र में योगियों के लिए भी सेवा को गहन कहने का ग्रामित्राय यह है कि जिस प्रकार योगी समदृष्टि होता है, शत्रु-मित्र के प्रति समभाव रखता है, सुख-दु:ख, ग्रापमान-सम्मान, निन्दा-स्तुति, हानि-लाभ ग्रादि की ग्रानुकूलता-प्रतिकूलता में समता से रहता है; उसी प्रकार सेवक भी शत्रु-मित्र के प्रति समता-भाव रखता है तथा सबका हित ही करता है। यह ग्रापनी धन-संपति का त्याग भी करता है। अर्थात् योगी के सब गुगा तो न्यूनाधिक रूप में उसमें होते ही हैं साथ ही ग्रापनी वस्तु, सामर्थ्य व सुख का समपर्ण-भावना से त्याग करना

उसकी श्रपनी विशेषता है। इसीलिए सेवा-धर्म के पालन को योगियों के लिए भी गहन कहा है।

वस्तुतः सेवक को अपने मन पर विशेष संयम रखना पड़ता है, अपने सुख का विशेष त्याग करना पड़ता है। उदाहरणार्थ रोगियों की सेवा को ही लें। सेवक को रोगी के मल-मूत्र, उल्टी-पीप आदि घृणित पदार्थ साफ करने होते हैं। उसे घृणा को जीतना होता है, रोगी की सुश्रुषा करने के लिए रात भर जागना होता है। क्षय, कोढ़, हैजा आदि संकामक रोग से अस्त रोगियों के सम्पर्क में आना और स्वयं के रोग-अस्त होने की सम्भावना का खतरा उठा कर सेवा करना कितना महान् कार्य है। इसका प्रत्यक्षीकरण मदर टेरेसा के सेवा-स्थलों में किया जा सकता है।

यह समभना कि सेवा वही कर सकता है जो धनी है, निर्धन सेवा नहीं कर सकता, समीचीन नहीं है। कारण कि जैन-धर्म में सेवा के नौ प्रकार बताये हैं यथा—1. श्रन्त, 2. जल, 3. वस्तु, 4. पात्र, 5. विश्वाम, 6. मन से दूसरे का भला चिन्तन करना, 7. मुख से मधुर वचन बोलकर शान्ति देना, 8. काया से सुश्रुषा करना श्रीर 9. नम्रता का व्यवहार करना, श्रहंभाव का त्याग करना। इनमें से प्रथम पांच प्रकार की सेवा का सम्बन्ध वस्तुश्रों से है ग्रतः इनमें भले ही कोई श्रसमर्थ हो, परन्तु श्रन्तिम चार का सम्बन्ध स्वयं से है। श्रतः इनसे सेवा करने में प्रत्येक व्यक्ति समर्थ है। सेवा के इन रूपों का महत्व भी वस्तुश्रों द्वारा की जाने वाली सेवा से कम नहीं है। श्रतः मानव का कर्तव्य है कि वह श्रपनी सुविधा के श्रनुसार सेवा कर श्रपना व्यावहारिक एवं श्राध्यात्मिक जीवन उन्नत बनाये।

वास्तविकता तो यह है कि भावात्मक सेवा ग्रसीम होती है ग्रीर भावात्मक सेवा को ग्रिभव्यक्ति कियात्मक सेवा में होती है। दोनों प्रकार की सेवाएं परस्पर पूरक हैं। भावात्मक सेवा प्राण ग्रीर कियात्मक सेवा शरीर के समान मानव-जीवन के भिन्न अंग हैं। सेवा ही मानव-जीवन की विशेषता है, सेवा रहित जीवन पशु जीवन है।

सेवा का भाव उसी में उत्पन्न होता है, जो भ्रपनी प्रसन्नता के लिये वस्तु भ्रवस्था एवं परिस्थिति की खोज नहीं करता है। क्योंिक वस्तू, अवस्था, परिस्थिति म्रादि से सुख चाहना म्रर्थात् उनका दास हो जाना सेवा नहीं होने देता है। भोगी संसार के पीछे दौड़ता है भौर सेवक के पीछे संसार दौड़ता है तथा उसे श्रपना प्यार प्रदान करत है। प्यार के स्नादान-प्रदान में ही सच्चा सुख है। संसार में सच्चा प्यार सेवक को ही मिलता है। भोगी संसार को प्यार करता है भ्रौर सेवक को संसार प्यार करता है। सेवक को संसार की भ्रोर से मिलने वाले प्यार के लिये लेशमात्र भी प्रयत्न नहीं करना पड़ता है। वह प्यार स्वतः भ्राता है श्रीर स्वतः श्राने पर भी सेवक को बांघ नहीं पाता है। परन्तु, सेवा सरिता के प्रवाह के समान सहज ही सेव्य की स्रोर बहती रहती है। सेवक पर किसी भी परिस्थिति का किंचित् भी प्रभाव नहीं पड़ता है। सेवक के हृदय से कियाजन्य रस की भ्रासक्ति स्वतः निवृत्त हो जाती है जिस निवृत्ति को योगी योग से, ज्ञानवान विवेक से प्राप्त करता है, सेवक उसी को वर्तमान परिस्थिति के सद्पयोग रूप सेवा से प्राप्त कर लेता है।

सेवा का भगवद्रप—निर्धन, दीन, दिरद्र भी चेतनायुक्त होने से चिदानन्द प्रभु के, नारायण के ही रूप हैं। सेवा की ग्रावश्यकता व अपेक्षा दिरद्र, दीन एवं दु:खी को ही होती है, सम्पन्न व सुखी की नहीं। ग्रतः दिरद्र-नारायण की सेवा ही प्रभु की सेवा है। प्रभु की भिवत के नौ प्रकार प्रसिद्ध हैं, यथाः—1. ग्रचंना 2. वंदना 3. स्मरण 4. पाद-सेवन 5. श्रवण 6. कीर्त्तन 7. दासभाव 8. सख्यभाव ग्रीर 9. ग्रात्मभाव।

दरिद्र-नारायण अर्थात् गरीबों को ग्रावश्यक वस्तुएं समर्पण करना अर्चना है। उनके प्रति विनम्न व्यवहार करना, ग्रादर-सत्कार करना वन्दना है। दु:ख-निवारणार्थ उनका स्मरण करना स्मरण है। ग्रपने ग्राचरण द्वारा उनकी सेवा करना चरण-सेवा या पाद-सेवन है। दु:ख-दर्द को ध्यान से सुनना श्रवण है। दु:खियों के सद्गुणों की प्रशंसा करना कीर्तान है। दु:खियों के दास बनकर सेवा करना दास्यभाव व मित्र के समान सेवा करना सखाभाव है तथा

दीन-दुःखियों के प्रति ग्रात्मीयता का व्यवहार करना ग्रात्म-भाव भक्ति है। इस प्रकार दरिद्रनारायण की भक्ति भगवान् की नवधा भक्ति है।

जो दिरद्रों या दीनों की बन्धु के समान सेवा करता है वह दीनबन्धु है, पिततों का उत्थान करता है वह पिततपावन है, दीनों पर दया करता है वह दीनदयाल तथा जो दीनों का दुःख हरता है वह दुःखहारी है। दीनबन्धु, दीनदयाल, दुःखहारी, पिततपावन ये सब प्रभु के पर्यायवाची शब्द हैं, परमात्मा के नाम हैं, अतः जो दीनदिए की सेवा करता है, वह प्रभु-तुल्य बन जाता है, कारएा कि उसमें प्रभु की विशेषताएं ग्रा जाती हैं। ससार में जितने भी प्रभु के ग्रवतार हुए हैं, वे सेवक ही हुए हैं। उनका सेवा का क्षेत्र मानव तक ही सीमित न होकर पशुग्रों तक व इससे भी ग्रधिक व्यापक रहा है, यथा—श्रीकृष्ण गोसेवक थे। ईसामसीह भेड़-पालक, मोहम्मद साहब बकरा-पालक थे। ये समो महापुरुष ग्रवतार की कोटि में गिने जाते हैं।

भगवान् महावीर तथा बुद्ध ने सेवा द्वारा जन-कल्याण किया इसिलए महान् कहलाये। संसार में महान् पद व सम्मान के अधिकारी या पात्र सदैव सेवक ही हुए हैं। वस्तुतः सेवक भगवान् के अवतार ही हैं। सेवक में जितनी भावना विभु होती जाती है उतनी ही निर्दोषता बढ़ती जाती है। निर्दोषता या निर्विकारता प्रभु का ही गुण है। इस प्रकार सेवा प्रभु-प्राप्ति का उपाय है।

निर्दोषता सेवक जब ग्रन्य की सेवा करता है तो उसकी स्वयं की सेवा स्वतः होती रहती है। सेवा से राग, द्वेष, मोह, स्वार्थ-भाव ग्रादि दोष दूर होते हैं। इन दोषों के दूर होने से शान्ति, मुक्ति एवं प्रसन्नता मिलती है जो उसकी ग्रपनी सेवा है। कारण कि सुख-भोग की लालसा से रहित होने पर ही सेवा-भाव पैदा होता है। सेवा-भाव राग-द्वेष से रहित है। ग्रतः सेवा-भाव से किया गया कार्य या प्रवृत्ति रागनिवृत्ति का साधन है, रागवृद्धि का नहीं।

सम्मान, कीर्त्ति आदि सुख-भोग के प्रलोभन से की गई सेवा, सेवा नहीं, सेवा के रूप में भोग है। सेवा के रूप में किया गया भोग दोष

है। सेवक को इस दोष से बचना चाहिए। सेवा में जितना अंश त्याग का होगा वह उतनी ही निर्दोष होगी ग्रौर सेवा में जितना अंश भोग का होगा वह उतनी ही दोषमय होगी।

उदारता—सेवा का एक फल यह भी होता है कि जिसकी सेवा की जाती है उसमें स्वतः सेवा का भाव व उदारता जागृत होती है। सेवक में त्याग एवं उदारता दोनों होती है जो सेव्य में भी इनका बीजारोपण करती है। वस्तुतः दूसरों के ग्रधिकारों की रक्षा करना ग्रीर ग्रपने ग्रधिकारों का त्याग ही सेवा का स्वरूप है।

जो उदार होता है वह किसी का बुरा नहीं चाहता। जो किसी का बुरा नहीं चाहता वह सुखियों देखकर को प्रसन्न तथा दुःखियों को देखकर करिएत होता है। सुखियों को देखकर प्रसन्न होने से सुख-भोग की कामना क्षीएा होती है। इस प्रकार सेवा, वासना-कामना के त्याग में सहायक होती है। सेवा वही कर सकता है जो दूसरों के दुःखों की श्रनुभूति स्वयं करता हो, श्रतः सेवा द्वारा दूसरों के दुःखों को दूर करना श्रपने ही दुःखों को दूर करना है। दूसरों को प्रसन्न करना अपने ही को प्रसन्न करना है।

सेवा सदैव अपने से अधिक दुः खियों की ही होती है। यह मनोवैज्ञानिक नियम है कि अपने से अधिक दुः खियों को देखने पर अपने दुः ख को सहन करने की क्षमता आती है, दुः ख क्षीए। होता है और भोग-वासना भी क्षोए। होती है। हमारी सेवा रूप उदारता का प्रभाव जिसकी हम सेवा करते हैं, उस पर भी पड़ता है और वह ऐसा अनुभव करता है कि दूसरों को सहयोग देने का भी एक सुख है, दूसरों की सेवा करना अच्छा कार्य है। इससे उसमें उदारता की भावना तथा सेवा की प्रवृत्ति जागती है जिससे उसका भोगभाव एवं स्वार्थभाव गलता है। अर्थात् सेवा से सेवक एवं सेव्य दोनों को लाभ होता है। दोनों में उदारता की भावना जागती है तथा दोनों अपने दोषों को दूर करने में सलग्न होकर तुच्छ स्वार्थभाव को छोड़ देते हैं।

उदात्तीकरण—ग्राधुनिक मनोविज्ञान की एक महत्त्वपूर्ण देन है— "उदात्तीकरण का सिद्धांत । हीन-वृत्तियों का महान् वृत्तियों में,दोष का

गुरा में, बुराई का भलाई में रूपान्तरएा करना ही उदात्तीकरएा कहा जाता है। उदात्तीकरण का सर्वोत्तम उपाय है भ्रपने आपको लोकोपकारी सेवा-कार्यों में लगाना। उदाहरएा के लिए काम-शक्ति को ही लें। कामशक्ति तीन रूप में प्रकट होती है—1. काम-कीड़ाश्रों में, 2. प्रेमी के प्रति प्रेम-प्रदर्शन में भ्रौर 3. वात्सल्य या सेवाभाव में । पहला रूप शारीरिक है, दूसरा मानसिक ध्रौर तीसरा ग्राघ्यात्मिक । पहला रूप प्रगाढ़ मोह का है, दूसरा उससे कम मोह का श्रीर तीसरा मोह-नाश का । उदाहरणार्थ जो बाल-विधवा हो जाती है उसे लघु शिशु पालनार्थ दे दिया जाता है, जिससे उसकी कामवासना का उदात्तीकरण होकर वात्सल्य में रूपान्तरण हो जाता है। ग्रर्थात् जो व्यक्ति श्रपना समय जितना अधिक सेवा में लगाता है उसकी काम-वासना उतनी ही कम होती है। यदि वह सेवा रोगियों के प्रति की जाती है तो इससे एक और लाभ होता है। शरीर की ग्रनित्यता ग्रौर उससे होने वाले कष्टों पर बार-बार ध्यान जाने से शरीर के प्रति मोह घटता है जिससे काम-वासना भी शिथिल हो जाती है। साथ ही रोगियों की सेवा से हृदय में द्वेष-भावनाभ्रों की शक्ति भी क्षीण होती है। इस प्रकार सेवा राग-द्वेष को पतला करती है एवं उन्हें मैत्री, बात्सल्य आदि में रूपान्तरित कर देती है।

श्रपने को दूसरे की सेवा में लगा देने से व्यक्ति श्रपने दु:खों को भूल जाता है। अपने दु:खों पर विचार करने से दु:ख गहरे होते हैं। जो व्यक्ति श्रपने दु:खों को जितना श्रधिक याद करता है वह उन्हें उतना ही बढ़ाता है श्रौर जो उनको जितना भुलाता है वह उन्हें उतना ही कम करता है। रोग के विषय में भी यही तथ्य लागू होता है। रोग से मुक्त होने का एक उपाय यह भी है कि वह उसी प्रकार के रोग से पीड़ित लोगों की सेवा करे।

यह तथ्य है कि सेवक किसी से कुछ भी प्रतिफल पाने की चाह नहीं करता है। परन्तु, प्रतिफल न चाहने पर भी उसे निसर्गतः ही ही फल मिलता है। कारण कि यह प्राकृतिक नियम है कि बोया गया बीज करोड़ो-सैकड़ों गुना फल देता है। नीम के बोये गये कड़वे बीज से करोड़ों कड़वी निम्बोलियां और म्राम के बोये गये बीज से हजारों मधुर म्राम के फल लगते हैं। इसी प्रकार सेवक की सेवा के लिए समस्त विश्व उद्यत रहता है, सच्चे सेवक को विश्व में शारीरिक म्रावश्यकता-पूर्ति के सिवाय किसी से भी कुछ नहीं चाहिये। दूसरे शब्दों में कहें तो सेवक का जीवन सारे विश्व का जीवन होता है। जीवन का विस्तार विश्व के रूप में हो जाना ही जीवन का पूर्ण विकास है। इससे बढ़कर कोई जीवन नहीं हो सकता है। इस प्रकार सेवक को उसकी समस्त म्रावश्यकताम्रों की पूर्ति से सैकड़ों गुना मधिक सब कुछ मिलता है। उसके जीवन में कभी मभाव का मनुभव मर्थात् द्वारिद्रच का दुःख नहीं होता है। वह सदा प्रसन्न रहता है। आवश्यकता की पूर्ति हो जाना मौर लेश मात्र भी मभाव न रहना हो सच्ची संपन्नता है। इस दृष्टि से कहा जा सकता है कि सेवक से बढ़कर विश्व में कोई म्रधिक संपन्न नहीं होता। म्राशय यह है कि सेवा से दारिद्रच का संपन्नता में रूपान्तररण हो जाता है।

जिस राग या दोष के उदय को विवेक या ज्ञान के बल से न मिटाया जा सके उस राग का रूपान्तरएा सर्व हितकारी प्रवृत्ति रूप सेवा से प्रीति में हो जाता है। जैसे किसी को बोलने का राग है तो वह दूसरों के लिये हितकारी वचन बोलकर श्रपने राग को प्रीति में बदल सकता है। खाने के राग का दूसरों को खिलाने में, भोगा-सिक्त का भगवद्भिक्ति में, तोड़-फोड़ श्रादि विध्वंसात्मक प्रवृत्ति का रचनात्मक कार्य में उदात्तीकरएा किया जा सकता हैं।

सेवा में श्रपना सुख बांटा जाता है श्रौर दूसरों का दुःख बंटाया जाता है। श्रपना सुख बांटने से सुख का राग गलता है और दूसरों का दुःख बंटाने से श्रपना दुःख मिटता है। साथ ही विषय-भोग-जन्य सुख का, प्रीति के श्रक्षय सुख में रूपान्तरण हो जाता है तथा जिसकी सेवा की जाती है, उससे सेव्य को जो प्रसन्नता होती है, उससे सेवक का हृदय भी प्रसन्नता से भर जाता है जिससे प्रेम उमड़ता है। प्रेम का रस विषय-सुख से भिन्न होता है, निराला होता है। वह रस श्रक्षय होता है। जब भी उसकी स्मृति

श्राती है, प्रेम का वह रस हृदय को प्रफुल्लित कर देता है श्रौर विषयों के क्षिणिक सुख को खा जाता है। इस प्रकार नीरसता का सरसता में रूपान्तरण हो जाता है। कोई भी प्राणी रसरहित, नीरस जीवन नहीं जी सकता, कोई न कोई रस तो उसे जीवन में चाहिये ही। यह नियम है कि जब तक जीवन में निःस्वार्थ प्रेम का रस नहीं उमड़ेगा तब तक जीवन में नीरसता श्रायेगी ही श्रौर नीरसता की भूमि में वासना की उत्पत्ति होगी ही। श्रतः कामना-उत्पत्ति-रूप श्रशान्ति के दुःख से छुटकारा पाना है, विषय के क्षिणिक पराधीन सुख से मुक्ति पाना है तो इसका उपाय है, राग के रस का प्रेम के रस में रूपान्तरण करना।

प्रेम का कियात्मक रूप सर्वहितकारी प्रवृत्ति है, जिसे सेवा कहा जाता है। सेवा से हृदय का विषयरूप विष धुलता है, विषय का विष प्रेमरूप ग्रमृत में रूपान्तरित हो जाता है। सेवा उदयमान राग रूपी रोग को प्रेम में रूपान्तरएा करने की कियात्मक साधना है। साधु के लिये यद्यपि संयम ग्रौर तपरूप निवृत्तिपरक साधना ही प्रमुख है फिर भी सर्वहितकारी, सर्व कल्याएाकारी प्रवृत्ति के प्रेम से, उसका हृदय भी ग्रोत-प्रोत रहता है। सेवा से जैसे-जैसे राग-द्वेष ग्रादि दोष घटते जाते हैं वैसे-वैसे साधक का हृदय करुएा व प्रेम से ग्रिधकाधिक भरता जाता है ग्रौर वीतराग हो जाने पर अनंत करुणा, ग्रनंत दान, ग्रनंत प्रेम (ग्रक्षय रस) ग्रनंत ऐश्वर्य ग्रादि उपलब्धियां प्राप्त हो जाती हैं।

मानवता — विषय-सुख जड़ता पैदा करता है अतः विषय-सुख के भोगी जीव में जड़ता श्रिधक होती है। वह अपने विषय में इतना श्राबद्ध होता है कि अपने सुख की प्राप्ति के लिए दूसरों की कितनी ही हानि हो, कितना ही दुःख हो, उसका हृदय नहीं पसीजता है। उसे अपने विषय-सुख की पूर्ति के लिये दूसरों का शोषणा, अपहरणा, हिंसा श्रादि करने में संकोच नहीं होता है। वह हृदयहीन होता है, उसका हृदय प्रस्तरवत् होता है। वह श्राकृति से भले ही मानव हो, उसमें मानवता नहीं होती। उसका मानव-जीवन पशु व पाषाण-

तुल्य ही बीतता है। वह मानवता के, मानव-धर्म के ग्रसीम रस के ग्रास्वादन के ग्रनुभव से वंचित रह जाता है।

मानवता की भूमि में ही संवर, निर्जरा व पुण्यरूप साधनाएँ पनपती एवं फलती-फूलती हैं। जहां मानवता ही नहीं वहां जीवन नहीं जड़ता है, धर्म नहीं धिक्कारता है। मानवता का भावात्मक-रूप करुणा है और क्रियात्मक रूप उदारता व सेवा है। जिस जीवन में करुणा और सेवा नहीं वह मानव-धर्म से विमुख है। सेवा, गृहस्थ साधक के लिये भी सहज और सुगम साधना है, जो उसके रागादि दोषों को कम करती हुई, गलाती हुई, उसे त्याग और संयम की श्रोर, मुक्ति की श्रोर श्रागे बढ़ाती है। वही गृहस्थ श्रेष्ठी या सेठ कहलाता है जो सेवाभावी हो, उदारमना हो, धन होने से कोई सेठ नहीं होता है। धन तो वेश्या और कसाई के पास भी होता है परन्तु वे श्रेष्ठ या सेठ नहीं कहे जाते और श्रादर के पात्र भी नहीं होते हैं।

कल्याण सेवा करने में है, सेवा लेने में नहीं—सेवा करना अच्छा है, परन्तु किसी से सेवा लेना अर्थात् सेवा का सुख भोगना विषय-भोग ही है जो लगता तो बड़ा ही मधुर है, परन्तु भयंकर विष है। कारण कि जिससे सेवा का सुख भोगा जाता है उस व्यक्ति के प्रति राग-भाव जागृत होता है एवं उसका ऋगा-भार श्रा जाता है। उस ऋग से छुटकारा पाने का उपाय है, सेवा करना। किसी के श्रहसान का बदला सेवा से ही चुकाया जा सकता है। यही कारण है कि माता-पिता, पुत्र, पौत्र पित-पत्नी श्रादि की बीमारी श्रवस्था में जितनी सेवा की जाती है, उनके मरने पर उतनी ही मोहजन्य वेदना कम होती है, पछतावा कम होता है, स्मृति शीघ्र धूमिल हो जाती है। श्रीर जो उनकी सेवा करने से वंचित रहता है, उसका मोह बना रहता है, बार-बार स्मृति श्राती है, हृदय कचोटता है। इस प्रकार कर्त्ता व्यख्प सेवा भी मोह गलाने में कारण बनती है। जहाँ तक हो, साधक को चाहिए कि वह सेवा लेने से बचे। इसलिए जैनधर्म में साधु को गृहस्थ से भार उठाना वस्तु मगवाना श्रादि से वालेने का निषेध किया गया है। सेवा लेने का संकल्प करना, सेवा लेने का सुख भोगना बंधनकारी है, परन्तु यदि कोई अपनी प्रसन्नता के लिए सेवा करता है तो
उसके संकल्प को पूरा करने के लिए, उसकी प्रसन्नता के लिए साधक
सेवा को स्वीकार कर सकता है। यह सेवा लेना सेवा करना है।
कारण कि यह सेवा अपने सुख के लिए नहीं दूसरों को प्रसन्नता देने
के लिए है। ऐसी सेवा लेना बंधनकारी व ऋण्षूष्प नहीं होती
क्योंकि उसमें सेवा लेने का भाव नहीं रहता और न सेवा के सुख
भोगने का ही भाव रहता है। उस सेवा में न कर्तृत्व-भाव है फ्रौर
न भोक्तृत्व-भाव। परन्तु, ऐसी सेवा लेने में भी यह खतरा तो बना
ही रहता है कि साधक अपने मन को मिथ्या ही सतोष देता रहे कि
वह दूसरों की संकल्पपूर्त्ति के लिए ही उसे सेवा का अवसर दे रहा
है और भीतर ही भीतर वह सेवा का सुख भोगता रहे। इसलिए
जहां तक बन सके साधक अपने को दूसरों से सेवा लेने से बचावे।

मुक्ति-प्राप्ति — मुक्ति है बंधन से छुटकारा पाना। बंधन है पराधीन होना और पराधीनता वहां होती है जहां मोह ग्रौर श्रासक्ति होती है। मोह ग्रौर श्रासक्ति मिटने पर पराधीनता मिट जाती है ग्रौर स्वाधीनता प्राप्त हो जाती है, यही मुक्ति है। स्वाधीनता की अनुभूति तब ही संभव है जब हमारा सुख पराश्रित न रहे। पराश्रय से छुटकारे के दो मार्ग हैं। प्रथम निवृत्तिपरक एवं द्वितीय प्रवृत्तिपरक। निवृत्ति का ग्रथं है कुछ न करना। साधक जब इस सत्य को समभ लेता है कि करते-करते ग्रब तक का सारा जीवन बीत गया, परन्तु करने से जो फल मिला उससे न तो करने का अंत हुग्रा ग्रौर न सुख की वृद्धि ही हुई ग्रौर ग्रब भी करना ज्यों का त्यों शेष है ग्रौर जीवन में ग्रभाव का दुःख भी विद्यमान है। ग्रतः करना कुछ ग्रथं रखता ही नहीं है। जो व्यक्ति इस सत्य अर्थात् विवेक को स्वीकार कर लेता है वह साधक सहज निवृत्ति को प्राप्त होकर मुक्त हो जाता है।

संसारी प्राणी रागयुक्त होने के कारण बिना प्रवृत्ति के रह नहीं सकता अतः उसको मुक्ति का प्रवृत्तिपरक मार्ग ग्रपनाना पड़ता है। प्रवृत्तिपरक मार्ग में सेवा का महत्त्वपूर्ण स्थान है। जो सेवा-रूप प्रवृत्ति करता है वह नवीन राग से नहीं बंधता है और उदयमान राग से रहित हो जाता है इसलिए प्रवृत्ति की सार्थकता सेवा में है। इस सेवा से ही पराश्रय का अंत संभव है।

श्रतः प्रवृत्तिमार्गी को पराश्रय या पराधीनता का अंत करने एवं स्वाधीनता प्राप्ति के लिए पराश्रय से सुख भोगने की भावना को पर-सेवा की सद्भावना में परिवर्तित करना होगा क्योंकि जिस वस्तु का उपयोग किसी व्यक्ति की सेवा में किया जाता है उस वस्तु की श्रासक्ति मिट जाती है श्रौर जिस व्यक्ति की सेवा की जाती है उसके प्रति मोह मिट जाता है। जिसके प्रति ग्रासक्ति व मोह नहीं रहता उससे संबंधविच्छेद हो जाता है श्रतः सेवारूप प्रवृत्ति हमें पराश्रय-पराधीनता से मुक्त करने में समर्थ है। यही सच्ची मुक्ति है।

## सेवा से सुन्दर समाज का निर्माए।

व्यक्तियों का समुदाय ही समाज है। ग्रतः जैसे व्यक्ति होते हैं, वैसा ही समाज का निर्माण होता है ग्रथित् जो गुण-दोष व्यक्तियों में होते हैं वे ही गुण-दोष उनसे निर्मित समाज में ग्रा जाते हैं। समस्त सामाजिक बुराइयों व दोषों की जड़ समाज के व्यक्तियों की स्वार्थपरक संकीर्ण प्रवृत्तियां हैं तथा समाज की समस्त ग्रच्छाइयों की जड़ समाज के लोगों की सेवावृत्ति है। वस्तुतः समाज का प्राण् या मूल तत्त्व पारस्परिक स्नेह व सेवाभाव है। सेवाभाव के ग्रभाव में समाज सुन्दर नहीं रहता, वह स्वार्थी व्यक्तियों का समुदाय मात्र रह जाता है। इसलिए सेवा सुन्दर समाज का अनिवार्य तत्त्व है।

सुन्दर एवं चारित्रनिष्ठ समाज वह है जिसमें सबके भ्रधिकार सुरक्षित हों। यह तभी संभव है जब समाज में कर्तव्यनिष्ठता हो, उदारता हो तथा सद्भावना हो। जिस समाज के व्यक्तियों में ये गुरा पाए जाते हैं वही स्वस्थ, चारित्रनिष्ठ एवं सुन्दर समाज है। जिस समाज में सद्भाव है, वह ही स्वस्थ व सुन्दर समाज है। सद्भाव का भावात्मकरूप सर्वहितकारी भावना या सर्वात्मभाव है तथा सद्भाव का क्रियात्मकरूप सद्व्यवहार या सेवा है।

सुन्दर व्यक्ति से सुन्दर समाज का निर्माण होता है। कारण कि सद्भावना वाला व्यक्ति अपने संपर्क में ग्राने वाले समाज के व्यक्तियों के साथ सद्-व्यवहार करता है। उसके सद्-व्यवहार से उन व्यक्तियों के हृदय में उसके प्रति सद्भाव स्वतः प्रकट होता है फिर यह सद्भाव का बीज पनपता है, पल्लवित होता है तथा उस पर प्रेम के मधुर तथा सुन्दर फल लगते हैं। इस प्रकार सुन्दर व्यक्तियों के समुदाय से सुन्दर एवं स्वस्थ समाज का निर्माण होता है।

व्यक्ति और समाज के बीच वही संबंध है जो माली ग्रौर वाटिका के बीच में है। व्यक्ति माली है ग्रौर समाज वाटिका है। जिस प्रकार वाटिका का माली वाटिका पर निर्भर करता है ग्रौर उसका कर्त व्य है कि वह वाटिका की सेवा करे। इसी प्रकार व्यक्ति का जीवन समाज पर निर्भर है ग्रौर उसका कर्त व्य है कि वह समाज की सेवा करे। यदि माली वाटिका की सेवा नहीं करता है तो प्रकारान्तर से ग्रपनी ही हानि करता है। इसी प्रकार व्यक्ति संसार में प्राप्त सामग्री से समाज की सेवा नहीं करता है तो वह प्रकारान्तर से ग्रपनी ही हानि करता है।

सेवा रूपी सिक्के के दो पहलू हैं—1. सर्वहितकारी प्रवृत्ति से सुन्दर समाज का निर्माण करना और 2. प्राप्त वस्तु ग्रादि की ममता व भोगवासना का त्याग कर ग्रपना कल्याण करना। कारण कि सर्वहितकारी प्रवृत्ति का अंत सहज निवृत्ति में होता है। सहज निवृत्ति से अपना कल्याण होता है। यही नहीं सहज निवृत्ति से सर्विहतकारी प्रवृत्तिरूप सेवा की सामर्थ्य ग्राती है। इस प्रकार सेवा से सुन्दर व्यक्तित्त्व ग्रौर सुन्दर समाज दोनों का निर्माण होता है। सेवा के ये दोनों ही पहलू महत्त्वपूर्ण हैं।

जिस प्रकार एक दाना बोने से फलरूप में कई दाने मिलते हैं, उसी प्रकार हम दूसरों का जो कुछ बुरा-भला करते हैं वह कितने ही गुना अधिक होकर हम ही को मिलता है। यह प्राकृतिक विधान है। अतः हम सेवा करके पहले स्वयं में सुन्दरता का बीज-वपन करेंगे तो हमारी सुन्दरता स्वयं हमारे साथियों को पुष्प की तरह सुगंधित व सुन्दर बनाने में सहायक होगी। हमारी कर्तव्यपरायणता, उदारता, प्रियता, हमारे साथियों में भी कर्तव्यनिष्ठा, उदारता व निःस्वार्थता का भाव पैदाकर उन्हें सुन्दर बना देगी। साथियों का

समुदाय समाज का ही अंग होता है। इस प्रकार हमारी कर्तव्य-परायणता, उदारता, प्रियतापूर्वक की गई सेवा-प्रवृत्ति समाज में कर्तव्यपरायणता, उदारता एवं प्रियता उत्पन्न कर सुन्दर समाज के निर्माण में सहायक सिद्ध होगी। सच्चा सेवक सामग्री के सुख-भोग का त्यागी होता है ग्रतः वह उसका उपयोग सर्वहितकारी प्रवृत्ति में करता है जिससे स्वस्थ समाज का निर्माण होता है। पर-पीड़ा से पीड़ित सेवकों ने ही भौतिक उन्नति एवं ग्रादर्श समाज का निर्माण किया है। भोगी व स्वार्थी व्यक्तियों ने तो संघर्ष, संहार व संकट को ही जन्म दिया है।

जहां केवल स्वार्थपरता है वहां समाज का निर्माण नहीं होता।
यही कारण है कि पशुश्रों का कोई श्रपना समाज या संस्था नहीं
होती। मानव सामाजिक प्राणी है। सामाजिकता का आधार ही
पारस्परिक सहयोग श्रर्थात् सेवा है। मानव-समाज की सुख-समृद्धि
की श्रिभवृद्धि पारस्परिक सहयोग या सेवा-कार्य पर ही निर्भर है।
मानव-समाज में जितनी मानवता या सेवा-परायणता की वृद्धि
होगी, उतनी सुख व समृद्धि में भी वृद्धि होगी, सुन्दर समाज का
निर्माण होगा। श्रतः मानव मात्र का कर्तव्य है कि वह श्रपने को
प्राप्त तन, मन, धन श्रादि समस्त सामग्रियों का उपयोग सेवा में करे।
इसी में मानव का व मानव-समाज का हित निहित है।

सेवा त्राध्यात्मिक दृष्टि से राग-निवारण का और भौतिक दृष्टि से सुन्दर समाज के निर्माण का हेतु है। सुन्दर समाज के निर्माण में ही, मानव-समाज से सम्बन्धित विश्व की ग्राधिक, राजनीतिक, सामाजिक ग्रादि समस्त समस्याग्रों का अंत निहित है। समस्याग्रों के ग्रन्त होने से समाज में सुख-शांति का प्रसार व वास्तविक उन्नति संभव है। जीवन के उन्नतिशखर पर चढ़ने के लिए सेवा सोपान है। इससे जीवन का सर्वाङ्गीण विकास होता है।

सेवा सर्वदा सर्वत्र कल्याणकारी है—वस्तुएं साधक के लिए साधन सामग्री है, भोगी के लिए भोग-सामग्री है। धर्म, दोषों के त्याग में है। वस्तु का त्याग तो दोष के त्याग का प्रतीक है। दोष का त्याग नहीं किया ग्रीर वस्तु का त्याग कर दिया तो कोई हित नहीं। हित

सत्प्रवृत्ति के साथ रहे हुए त्याग में हैं, जिससे व्यक्ति के दोष गलते हैं। सम्मान के लिए दिया गया दान, दाता के लिए मान कषाय की वृद्धि का हेतु होने से उतना हितकर नहीं है, जितना निष्काम भाव से करुगाई होकर दिया गया दान । परन्तु, जिसे दान दिया जा रहा है उसके लिए तो वह हितकर है। इस प्रकार एक पक्ष के लिए हितकर होने से भी यह ग्रच्छा है। भोगी व्यक्ति के लिए किसी वस्तु का दान देना या न देना दोनों ही बंध के कारएा हैं। वस्तु का दान न देने पर तो वस्तु के प्रति रही हुई उसकी ममता व भोग की कामना उसके बंधन का कारएा बन ही रही है ग्रतः दान न देने में ग्रहित ही है। बंध का कारण भोगेच्छा है,वस्तु नहीं। फिर भी दान न देने से तो ग्रपना व जगत् इन दोनों में से किसी का भी हित नहीं है। जबिक सम्मान के लिए दान देने में भी जगत् का हित संभव है तथा उस दान से दाता के हृदय में प्रेम, करुगा, श्रनुकम्पा-भाव जागृत होने की सम्भावना है। ग्रतः वह दाता के श्रपने हित में भी निमित्त बन सकता है। इस प्रकार सम्मान के लिए दान देना, दान न देने की भ्रपेक्षा हितकर है। दूसरी बात यह है कि दाता के कषाय की वृद्धि या कर्मबंध का कारण प्रदत्ता वस्तु नहीं है, प्रत्युत उसका मान कषाय है। भ्रतः सम्मान के लिए दिया गया दान भी श्रहितकर नहीं है। स्मररा रहे दान के साथ रहा हुग्रा कषाय बुरा है, दान नहीं। सेवा का एक लाभ यह है कि ऋियात्मक सेवा करने से भावनात्मक सेवा की स्फुरणा होती है। दूसरों की प्रसन्नता से उसे निर्विकार प्रसन्नता का रस मिलता है । जिससे उसमें उदारता का भाव जगता है जो सेवक के लिए कल्याएकारी है। साथ ही साथ जिसकी सेवा की जाती है उसमें भी सेवक के प्रति ग्रात्मीयता का, मैत्री का, प्रेम का भाव जगता है वह उसके लिए हितकारी है। तात्पर्य यह है कि सेवा न करने के बजाय सेवा किसी भी रूप में करना श्रच्छा है। इससे हानि तो कुछ है नहीं लाभ ही लाभ है ग्रौर करुणाई होकर प्रतिफल की इच्छा रहित सेवा करना इससे भी लाख गुगा श्रच्छा है। श्रर्थात् सम्मान ग्रादि भौतिक लाभ के लिए भी सेवा करना ग्रच्छा ही है। परन्तु, उससे श्रधिक श्रच्छा है निष्काम भाव से सेवा करना ।

## दान

सेवा का ही दूसरा रूप दान है। दान का लक्ष**रा** बताते हुए वाचक श्री उमास्वाति ने कहा हे—

"श्रनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम्"तत्त्वार्थसूत्र 7-33 श्रथीत् श्रनुग्रह के लिये ग्रपनी वस्तु का त्याग करना दान है। श्रनुग्रह की व्याख्या करते हुए कहा है "स्वपरोपकारो श्रनुग्रहः" श्रर्थात् श्रपना श्रौर दूसरों का उपकार 'भला' करना श्रनुग्रह है। स्वार्थसिद्धि-टीका में कहा है 'परानुग्रबुद्ध्या स्वस्यातिसर्जनं दानम्" अर्थात् दूसरे का उपकार हो, इस बुद्धि से अपनी वस्तु का श्रपंण करना दान है। त्याग को जैनागम में धर्म कहा है श्रतः 'दान' धर्म है। धर्म होने से मुक्ति का मार्ग है, यथा—

दुर्गतिप्रपतज्जन्तुधारगाद् धर्म उच्यते । दानशीलतपोभावभेदात् स तु चतुर्विधः ।। (त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरितम् 2–1)

श्रर्थात् दुर्गति में पड़ते हुए जीव को बचावे, श्राधार दे वह धर्म है। 'धर्म' दान, शील, तप श्रौर भाव के भेद से चार प्रकार का है। यही तथ्य सप्ततिशतस्थान प्रकरण में भी प्रस्तुत किया है, यथा—

दान के दो मूल तत्त्व हैं—1. त्याग ग्रौर 2. उपकार। 'त्याग' दान का प्राएा या भ्रात्मा है भ्रौर परोपकार शरीर। त्याग ग्रपनी वस्तु के प्रति ममत्वभाव के नाश का द्योतक है। ममत्व का नाश भोगभाव के नाश का, स्वार्थपरक भाव के नाश का द्योतक है। स्वार्थपरता के नाश से उदारता ग्राती है भ्रौर उदारता का कियात्मकरूप ही उपकार या सर्वहितकारी प्रवृत्ति है। यह दान का दूसरा मूल तत्त्व है।

दाणं सोलं च तवोभावो, एवं चउन्विहो धम्मो । सब्व जिणेहि भणिग्रो, तहा दुहा सुग्रचरितेहि ।। १

<sup>1.</sup> द्र ब्टब्य, सप्तितिशतस्थानप्रकरण, गाथा 96

त्रथात् सर्व तीर्थंकरों ने दान, शील, तप ग्रीर भाव-रूप चार प्रकार का धर्म कहा है तथा इसे ही श्रुतधर्म ग्रीर चारित्रधर्म रूप में दो प्रकार का भी कहा है। चार प्रकार के धर्मों में भी सर्व प्रथम स्थान दान का है।

यह सर्व विदित है कि भोगी व्यक्ति स्वार्थी होता है, वह ग्रपने सुख को ही सब कुछ समभता है, भले ही उसकी स्वार्थपूर्ति से दूसरों को कितना ही कष्ट पहुंचता हो या उनका अहित होता हो। इसके विपरीत त्यागी व्यक्ति उदार होता है, उसे भ्रपने सुख व सुख-सामग्री का वितरण कर दूसरों के दुःख को दूर करने, उन्हें प्रसन्न देखने में प्रसन्नता होती है। भोगी व्यक्ति इन्द्रियों का दास होता है। इन्द्रियों की दासता पशुता की द्योतक है। इन्द्रियों का दास स्वार्थी होता है। श्रतः स्वार्थपरता पशुता की सूचक है। स्वार्थी व्यक्ति हृदयहीन होता है। उसमें जड़ता होती है, संवेदनशीलता, सहयोग व परोपकार की भावना नहीं होती । जड़ व चेतन में अन्तर है तो वह संवेदनशीलता का ही है। जिसमें संवेदनशीलता नहीं है वह जड़ है, जिसमें संवेदनशीलता है वह चेतन है। संवेदनशीलता का विकास ही चेतना का विकास है। संवेदनशील व्यक्ति में ही परोपकार या दान की भावना जगती है। अतः परोपकार या दानभावना की जागति व वृद्धि चेतना के विकास की वृद्धि की द्योतक है। करुगा, ग्रन-कम्पा, वात्सल्य, भ्रातृत्व, मैत्री ग्रादि भाव संवेदनशीलता के ही परिचायक हैं, इन्हीं का क्रियात्मक-रूप परोपकार, दान या सेवा है । वात्सल्यभाव सम्यक्त्व का अंग या श्राचार है ग्रौर सम्यक्त्व धर्म है। अतः स्रनुकम्पा स्रौर वात्सल्य भी धर्म ही है। करुणा, स्रनुकम्पा, वात्सल्य, मैत्री भ्रादि भाव किसी कर्म का फल या उदय नहीं है श्रपितु स्वतः सहज जागृत होते हैं भ्रतः स्वभाव है। जो स्वभाव-रूप होता है वह धर्म है। म्रतः ये स्वभाव धर्मरूप हैं। धर्म कर्मबन्ध का कारण कदापि नहीं होता है प्रत्युत कर्म-क्षय का कारण होता है। श्रतः करुणा श्रादि भावों को कर्म-क्षय का कारण न मानना श्रीर कर्म-बंध का कारण मानना भूल है जैसा कि ग्राचार्य श्री सिद्धसेन दिवाकर ने कहा है--

किञ्च दानेन भोगाप्तिस्ततो भवपरम्परा। धर्माधर्मक्षयात् मुक्तिमुं मुक्षोर्नेष्टमित्यदः।। नैव यत्पुण्यबन्धोऽपि धर्महेतुः शुभोदयः। वह्ने दिह्य विनाश्येव नश्वरत्वात् स्वतो मतः।।

प्रथम द्वात्रिशिका, 7

जिज्ञासा—दान से भोग की प्राप्ति होती है अतः इससे भव-परम्परा बढ़ती है जबिक मुक्ति की प्राप्ति धर्म श्रौर श्रधर्म के क्षय से होती है। श्रतः मुमुक्षु के लिये दान इष्ट नहीं है।

समाधान-ऐसी बात नहीं है नयों कि पुण्यबंध भी धर्म का हेतु होता है तथा शुभ परिगाम (उदय) वाला होता है। जिस प्रकार अग्नि दाह्य वस्तु लकड़ी कंडे ग्रादि को जलाकर स्वयं नष्ट हो जाती उसी प्रकार पुण्य भी पाप को नष्ट कर स्वयं नष्ट हो जाता है, प्रर्थात् पुण्यरूप दान से भव-परंपरा नष्ट होती है, बढ़ती नहीं । यथार्थता तो यह है कि जैसे-जैसे साधक भ्रागे बढ़ता है उसमें वस्तुओं के प्रति ममत्व घटता जाता है जिससे वह उपलब्ध वस्तुन्नों का उपयोग परहित में करने लगता है श्रौर उससे उदारभाव विकसित होने लगता है, यह उदारभाव ही दान का द्योतक है। श्रतः साधक जैसे-जैसे श्रागे बढ़ता जाता है उसकी उदारता व दान गुरा भी उतना ही विकसित होता जाता है, यह उदारता का भाव 'दान' गुरा चेतना का निजगुरा या स्वभाव है। स्वभाव होने से धर्म है। यही काररा है कि जब ममत्व पूर्णरूप से नष्ट हो जाता है ग्रीर वीतराग श्रवस्था श्रा जाती है तब किसी भी वस्तु के प्रति ममत्व या अपने-पन का भाव व स्वामित्वभाव नहीं रहता, तब शरीर, इन्द्रिय, मन म्रादि जो कुछ भी अपने पास हैं वे म्रपने लिये नहीं रहते, क्योंकि उसे श्रपने लिए संसार की वस्तुग्रों से कुछ भी सुख पाना शेष नहीं रहता। श्रतः उसकी सारी वस्तुएं व प्रवृत्तियां सर्वहितकारी हो जाती हैं। श्रनन्त उदारता का भाव प्रकट होता है वीतराग केवली को भ्रनन्तदानी कहा जाता है। यदि उदारभाव

या दान कर्मबन्ध का कारण होता तो साधक जैसे-जैसे आगे बढ़ता जाता है उसके अधिक से अधिक कर्मबंध होता जाता है और अनन्त-दानी वीतराग केवली के अनन्त कर्मबंध होता है। यदि दान जीव के लिये किसी भी गुण का घात करने वाला होता अर्थात् घातक होता तो साधक को वीतराग नहीं होने देता, वीतरागता में बाधक होता।

पशु और मानव में अन्तर है तो उदारता का ही है। जहाँ उदारता है वहाँ मानवता है। उदारता व मानवता रहित मानव आकृति से भले ही मनुष्य हो, प्रकृति से पशु ही है। अतः जहाँ मानवता नहीं, वह मानव ही नहीं है। जो मानव नहीं है, वह मुक्ति का अधिकारी हो नहीं है। मुक्ति का अधिकारी वही है जो मानव है। कारण कि मानवता के अभाव में शील, संयम, तप, सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन, एव सम्यक्चारित्र संभव ही नहीं है। जैसे भूमि के अभाव में बीज पनप नहीं सकता उसी प्रकार मानवता-उदारता रूप दान के अभाव में धर्म का पौधा पनप नहीं सकता। इसलिये दान को मुक्ति के मार्ग में प्रथम स्थान दिया है।

दान को प्राथमिकता देने का एक कारए यह भी है कि शील, तप, संयम, ज्ञान, दर्शन, चारित्र ग्रादि ग्रन्य साधनाग्रों का लाभ तो साधक को स्वयं को ही मिलता है, परन्तु दान का लाभ स्व को, पर को, विश्व को व सबको मिलता है। विशेषतः दीन, दुःखी, ग्रनाथ, रोगी, ग्रपंग, दिद्र आदि जीव दान से ही उपकृत होते हैं। दानी व्यक्तियों से ही सुन्दर परिवार व समाज का निर्माए होता है। जिस परिवार में ऐसे स्वार्थी व्यक्ति होते हैं जो परिवार के सदस्यों के हित का ध्यान नहीं रखते हैं, ग्रपनी स्वार्थपूर्ति व सुख-सुविधा में लगे रहते हैं, उस परिवार में रात दिन कलह, संघर्ष, द्वन्द्व व तनावमय वातावरण रहता है, वह घर नरक बन जाता है। इसके विपरीत जिस परिवार में उदारचेता व्यक्ति होते हैं जो स्वयं दुःख उठाकर भी परिवार के सदस्यों के लाभ व सुख-सुविधा का ध्यान रखते हैं उस घर में प्रेम की गंगा बहती है जिसकी सरसता से सारा परिवार रस में सराबोर हो जाता है। वहां स्वर्गीय वातावरए होता है।

इसी प्रकार दानी व उदार व्यक्तियों से ही सुन्दर समाज का निर्माण होता है। ऐसे व्यक्तियों से समाज की शोभा बढ़ती है। वे समाज-भूषण होते हैं। उनसे समाज विकसित होता है। मानव-समाज व मानव का विकास दान या परोपकार पर ही निर्भर है।

'त्यागो दानम्' (तत्त्वार्थ-सर्वार्थसिद्धः) प्रर्थात् परोपकार के लिये **अपनी भोग्य सामग्री का** त्याग करना दान है । दान से श्रात्मा पवित्र होती है । जिससे ग्रात्मा पवित्र हो उसे पुण्य कहा जाता है ग्रीर उसे ही धर्म कहा जाता है। इसीलिये प्राचीन ग्रन्थों में पुण्य भ्रौर धर्म पर्यायवाची ही रहे हैं। नव पुण्यों में म्रन्न, जल, वस्त्र, पात्र म्रादि के दान को पुण्य कहा ही है, यह सारा दान 'दयाभाव' से होता है, दया धर्म है यह सर्वमान्य है। अतः दान पुण्य व धर्म-रूप है। ख्याति प्राप्त ग्राचार्य श्री सिद्धसेन दिवाकर ने पूर्वोक्त प्रथम ु द्वात्रिंशिका के सातवें श्लोक में 'धर्माधर्म क्षयात् मुक्तिः' कहा है । जिसका अर्थ है धर्म और अधर्म के क्षय से मुक्ति प्राप्त होती है। इस कथन में अधर्म शब्द पाप का व धर्म शब्द स्पष्टत: पुण्य का ही द्योतक है। यही नहीं कर्मसिद्धान्त में यह सर्वमान्य सिद्धान्त है कि पुण्य से पाप कर्मों की स्थिति व अनुभाग का क्षय होता है। श्रतः कर्म क्षय का हेतु होने से 'दान' धर्म-रूप ही है इसलिये वर्तमान में प्रचलित यह धारणा भ्रान्तिपूर्ण तथा निर्मूल है कि दान पुण्य ही है व कर्मबंध का कारण होने से धर्म नहीं है।

वीतराग केवली तो श्रनन्तदानी होते ही हैं, साधु भी दानी होता है क्योंकि वह ज्ञानदान करता ही रहता है। परन्तु, गृहस्थ के लिए भी दान का महत्त्व कम नहीं है जैसा कि पद्मनन्दिपंचिं शितका में कहा है:—

नानागृहव्यतिकराजितपापपुञ्जै, खञ्जीकृतानि गृहिणो न तथा व्रतानि । उच्नैः फलं विद्यतीह यथैकदापि । प्रीत्यातिशुद्धमनसा कृतपात्रदानम् ।। 2.13 ।। श्रर्थात् जगत् में श्रित विशुद्ध मन वाले गृहस्थ के द्वारा प्रेम-पूर्वक सुपात्र के लिये दिया गया दान जितना उन्नत फल देता है उतना घर की श्रनेक बाधाश्रों व पापपुञ्ज से कुबड़े हुए श्रर्थात् शक्तिहोन हुए गृहस्थ के व्रतों से उन्नत फल नहीं मिलता है। अर्थात् गृहस्थ के लिये 'दान' श्रेष्ठ धर्म है तथा उत्तम फल देने वाला है।

दान में वस्तु का महत्त्व उतना नहीं है जितना भावना का है। चित्त की जिस प्रकार की चेतना है, सद्भाव की जैसी न्यूना-धिकता से दान दिया जाता है, वैसा ही फल मिलता है। कहा भी है "यादृशी भावना यस्य तादृशी सिद्धिर्जायते" प्रर्थात् जिसकी जैसी भावना होती है उसे वैसी ही सिद्धि मिलती है।

दान धर्म समस्त सद्गुणों का मूल है, श्रतः पारमाथिक दृष्टि से इसका विकास श्रन्य सद्गुणों के उत्कर्ष का बीज है श्रौर व्यावहारिक दृष्टि से मानवीय जीवन-व्यवस्था के सामंजस्य का आधार है।

दुल्लहा उ मुहादाई मुहाजीवी वि दुल्लहा । मुहादाई मुहाजीवी दोवि गच्छंति सोग्गइं ।। दशवैकालिकसूत्र—ग्र. 5 उ. 1 गा. 100

श्रर्थात् निष्काम भाव से दान देने वाला व निष्काम भाव से दान लेने वाला ये दोनों ही दुर्लभ हैं। निष्काम भाव से दान देने वाला व लेने वाला दोनों सद्गति को जाते हैं।

दान से, दान देने वाले तथा दान स्वीकार करने वाले दोनों का हित होता है। देने वाले का हित तो उस देय वस्तु से राग, सुखासिक्त व ममता का क्षयरूप त्याग है। इससे उदारता रूप महान् गुण प्रकट होता है। दान स्वीकारकर्ता का हित यह है कि इसमें दाता को उदारता के प्रतिप्रियता का उदय होता है, उसके हृदय में उदारता की महिमा व रुचि जागृत होती है जिससे उसमें समस्त सद्गुगों का विकास होता है।

वीतराग केवली श्रनन्तदानी होते हैं। "दान" करुए। रूप स्वभाव का ही क्रियातमक रूप है। केवली सभी को उपदेश देते हैं<mark>, उसमें अभव्य जीव भी होते</mark> हैं और उसमें कृपात्र-सुपात्र का कोई भेद नहीं होता है। अतः दाता की दृष्टि में दान में कूपात्रता-सुपात्रता का भेद होता ही नहीं है। यदि कुपात्रता-सुपात्रता का भेद होता तो केवली के प्रवचन में से प्रभव्य जीवों को निकाल दिया जाता. परन्तु ऐसा होता नहीं है । कुपात्रता-सुपात्रता तो दान ग्रहण वाले व्यक्ति में भ्रपनी व्यक्तिगत होती है। कोई दाता किसी को हितकारी अच्छी वस्तु दान में दे और वह उसका दुरुपयोग करे इसमें दाता का कोई दोष नहीं है। दाता तो दान सामने वाले के हित के लिए ही देता है। दाता का यह दान स्व पर हितकारी व सर्व-कल्याणकारी होता है। दान मुक्ति का कारण होने से धर्मरूप ही है। दिगंबर विद्वान् जिनेन्द्रकुमार वर्गी एवं युगलकिशोरजी मुख्तार ने प्रस्तुत पुस्तक में दिए गए अपने लेख में सेवा को धर्म लिखा है सो उपयुक्त हो है। धर्म के साथ पुण्य वैसे ही लगा हम्रा है जैसे काया के साथ छाया।

वीतराग के ग्रनन्तदानी होने का अभिप्राय यह भी है कि वीतराग के पास शरीर, इन्द्रिय, मन ग्रादि जो कुछ भी हैं वे सब विश्व-हित के लिए ही हैं, अपने लिए नहीं। उन्हें ग्रपने लिए विश्व में कुछ भी पाना शेष नहीं रहता है। वीतराग को ग्रपने सुख के लिए कुछ भी वस्तु संसार से लेने की इच्छा लेश मात्र भी नहीं रहती है।

स्रनन्तदानी केवली की दानप्रवृत्ति को परिहत के लिए न मानें तो उसे निष्प्रयोजन मानना होगा। पूर्णज्ञानी वीतराग प्रभु निष्प्रयो-जन कोई प्रवृत्ति करें यह सम्भव नहीं है। इससे स्पष्ट है कि वीतराग महापुरुष की जो भी प्रवृत्ति होती है वह सर्वजनिहताय होती है, दानरूप ही होती है। इसलिए वे अनन्तदानी कहलाते हैं। दान की प्रवृत्ति विधेयात्मक स्रिहिंसा ही है। यदि वीतराग में देने का भाव न होता तो उनके लिए स्रनन्तदानी शब्द का विशेषणा न लगता, स्रनन्तदानी के स्थान में स्रनन्त त्यागी शब्द का ही प्रयोग होता । परन्तु, त्याग के साथ दान भी स्रभीष्ट है। इसलिए वीतराग भगवान् ''श्रनन्तदानी'' गुरा से विभूषित हैं।

जहां राग होता है, वहां भोग होता है, स्वार्थ होता है। जिस वस्तु से राग है उस वस्तु से ममता होती है, उसकी आवश्यकता प्रतीत होती है, उसके साथ फलासक्ति होती है श्रतः वह वस्तु दी नहीं जा सकती है। फलतः रागयुक्त मानव पूर्ण त्यागी नहीं हो सकता, पूर्ण दानी भी नहीं हो सकता। वह राग की पूर्ति करने वाली वस्तु को बचा कर रखेगा, परन्तु वीतराग को लेश मात्र भी राग नहीं होता है। ग्रतः उसे श्रपने लिए कोई भी वस्तु तन, मन, इन्द्रिय, वचन श्रादि नहीं चाहिए। उससे इन सबकी प्रवृत्ति जगित्हत के लिए होती है। यही श्रनन्तदान है। यही विधेयात्मक श्राहंसा का सर्वोत्कृष्ट रूप है।

जैनागम स्थानांगसूत्र के दशवें स्थान में दान के दश स्थान गिनाये हैं, जिनमें अनुकम्पा श्रौर करुणा को भी दान में स्थान दिया गया है। आगमों में दान के श्रनेक उदाहरण श्राते हैं, यथा—सभी तीर्थंकर श्रपनी दीक्षा के पूर्व एक वर्ष तक मुक्त हस्त से दान देते हैं। श्रावक परदेशी राजा ने दानशाला खुलवायी, श्राविका रेवती ने भगवान् महावीर को बिजोरापाक का दान देकर व श्रेयांसकुमार ने भगवान् ऋषभदेवको इक्षुरस का दान देकर तीर्थंकर गोत्र का उपार्जन किया। चन्दनबाला ने भगवान् महावीर को दान देकर श्रपना जीवन धन्य बनाया।

जैनधर्म में नव प्रकार के पुण्य कहे गये हैं, यथा—ग्रन्न, जल, श्रावास, शय्या, वस्त्र, मन, वचन, काया ग्रीर नमस्कार। इन नव प्रकार के पुण्य या पावन कार्यों के वर्तमान में विशेष ग्रीर ग्रितमहत्वपूर्ण रूप भी सामने आये हैं, जैसे—कायपुण्य में पहले काया की किया द्वारा दूसरों की सेवा करना ही सम्मिलित होता था। ग्राज तो काया का अंग या अंश भी दान में दिया जा सकता है, जैसे—रक्तदान, नेत्रदान, गुर्दादान ग्रादि। रक्तदान से व्यक्ति मृत्यु से बच जाता है। ग्रतः यह जीवनदान है, मानव को जीवन देना है।

रक्तदान से रक्तदाता को निर्बलता नहीं आती है तथा अन्य किसी भी प्रकार की कोई क्षिति भी नहीं होती। इस प्रकार रक्तदाता अपनी किसी भी प्रकार की हानि किए बिना अभयदान कर सकता है। यह रक्तदान कोई भी स्वस्थ, किशोर व युवा व्यक्ति दे सकता है।

नेत्रदान का भो कम महत्त्व नहीं है। कहावत भी है कि "श्रांख के बिना संसार में श्रन्धकार है।" अर्थात् नेत्र के बिना जीवन स्रधूरा है। रात को बिजली का प्रकाश चले जाने पर हमें श्रन्धकार में कुछ घण्टे भी काम करना पड़े तो कितनी कठिनाई श्रनुभव होती है श्रौर जिसे पूरा जीवन ही ऐसा बिताना पड़े उसके दुःख का तो पारावार ही नहीं है। मरणोपरान्त नेत्र का देह के साथ जलकर एक दो ग्राम राख बनने के श्रितिरिक्त कुछ नहीं मिलता जबिक वहीं नेत्र किसी के लग जायें श्रौर वह श्रन्धकार के नारकीय जीवन से प्रकाश जगत् में श्रा जाय तो उसकी प्रसन्नता का सीमांत ही न रहे। श्रतः नेत्रदान भी जीवनदान ही है, श्रभयदान ही है। जीवनदान महान् दान होता है।

इस प्रकार नेत्रदान ग्रौर रक्तदान दोनों दानों में श्रपनी गांठ से कुछ नहीं देना पड़ता है ग्रौर महान् उपकार होता है। ग्रथीत् "हल्दी लगे न फिटकरी, रंग चौखा ग्रा जावे" यह कहावत पूर्ण चरितार्थ होती है। आहार-दान, ग्रोषिध-दान, वस्त्रदान ग्रादि से तो लाभ कुछ समय तक ही होता है, परन्तु रक्तदान ग्रौर नेत्रदान, जीवनदान है। ग्रतः इनसे जीवन भर लाभ होता है। ऐसे सहज मिलने वाले महान् लाभ को प्राप्त करना हम सबका कर्ताव्य है।

इसी प्रकार ज्ञानदान, विद्यादान, श्रीषधदान, भूदान, श्रमदान, सम्पत्तिदान पैरदान (कृत्रिम पैर प्रदान करना) समाज-सुधार, लोक-सेवा, मातृ-पितृ सेवा श्रादि दान के विविध रूप हैं।

यहां विविध दानों के विषय में संकेत देने का आशय यह है कि कोई भी व्यक्ति चाहे वह धनी हो या निर्धन, विद्वान् हो या श्रनपढ़, युवा हो या वृद्ध, नर हो या नारी, दान देकर अपने को प्रसन्न बना सकता है।

श्रभयदान का महत्त्व बताते हुए सूत्रकृतांगसूत्र—1-6-23 में कहा है "दाराणं सेट्ठमभयप्याणं" श्रथित् दानों में सर्व श्रेष्ठ दान जीव को श्रभय प्रदान करना है, उसे दुःख के भय से मुक्त करना है। व्याधि से बचाकर मृत्यु के भय से, श्रश्न देकर भूख के भय से, श्रोषध देकर रोग के भय से, इसी प्रकार श्रन्य भयों से छुटकारा दिलाना भी श्रभयदान में आता है। इस प्रकार श्रभयदान में सब दान समाहित हो जाते हैं।

जैनधर्म में गृहस्थ के दान को श्रतिथि संविभाग व्रत रूप संवरधर्म माना है। श्रतः श्रावक का कर्त्तां यहै कि श्रपनी प्राप्त व उपयोग में श्राने वाली सामग्री का एक भाग श्रतिथि के लिए निकाल कर गृहस्थ-धर्म का पालन करे। इस पर यहां तक जोर देकर कहा गया है कि "श्रसंविभागी एए हुतो मोक्खो" श्रर्थात् असंविभागी को मोक्ष नहीं हो सकता।

जैन-धर्म में दान का वर्गीकरण अनेक प्रकार से किया गया है, यथा—

 त्यागो दानम् तित्त्रविधम् ग्राहारमभयदानं ज्ञानदानञ्चेति । सर्वार्थसिद्धि 6-24

श्रर्थात् त्याग ही दान है। वह दान तीन प्रकारका है।

1. श्राहार दान 2. श्रभयदान श्रौर 3. ज्ञान दान।

म्राहारौषधयोरप्युपकरणावासयोश्च दानेन वैयावृत्यं ब्रुवते चतुरात्मत्वेन चतुरस्राः—रत्नकरंडश्रावकाचार 117, वसुनंदिश्रावकाचार 233

स्रथीत् चार ज्ञान के धारक गराधर (1) स्राहार (2) स्रौषध (3) उपकरण और (4) स्रावास इन चार प्रकार के दानों को वैयावृत्त्य कहते हैं।

दान के सम्बन्ध में अनेक पोषक कथन मिलते हैं यथा-

1. सत्रमप्यनुकम्प्यानां सृजेदनुजिघृक्षया । चिकित्साशालवद्-दुष्येन्नेज्जायै वाटिकाद्यपि ।। सागारधर्मामृत 2/40

पाक्षिक श्रावक श्रौषधालय की तरह दुःखी प्राणियों के उप-कारार्थ श्रन्न-जल वितरणों के स्थान, वाटिकाएं, सरोवर श्रादि बनायें तो कोई हर्ज नहीं है।

2. श्रइबुड्ड-बालमूकन्ध-बहिर्-देसंतरीय-रोगाणं । जह जोग्गं दायव्वं करुणादाणंतिभिण्डिरण (235) उपवास-वाहि-परिसम-किलेस-परिपीडयं मुणेऊरण । पत्थं सरीर-जोग्गं भेसजदाणं पि दायव्वं ।। वसुनन्दि श्रावकाचार, 239 ।

श्रर्थात् श्रतिवृद्ध, बालक, मूक (गूंगा), श्रन्ध, बिधर, परदेशी श्रीर रोगी जीवों को यथायोग्य श्राहार श्रादि का दान देना करुगा-दान है। उपवास, व्याधि, परिश्रम से थिकत श्रीर क्लेश से पीड़ित जीव को शरीर के योग्य श्रीषध दान देना चाहिये।

3. मितं भुड्कते सविभज्याश्रितेभ्यो, मितं स्विपत्यमितं कर्म कृत्वा । ददात्यमित्रेष्विप याचितः सन्, तमात्मवन्तं विजहत्यनर्थाः ।। [महाभारत]

जो ग्रपने ग्राश्रितों को बांटकर स्वयं थोड़ा ही खा लेता है, श्रिधक काम करके थोड़ा ही ग्राराम करता है ग्रौर मांगने पर शत्रु को भी दान देता है उस ग्रात्मज्ञानी को ग्रनर्थ स्पर्श नहीं करते हैं।

4. गीता प्रवृत्ति और ग्रप्रवृत्ति दोनों से निवृत्ति को भिन्न मानती है। प्रवृत्ति को रजोगुण मानती है, ग्रप्रवृत्ति को तमोगुण मानती है। धर्म को सद्प्रवृत्ति समभती है। इन तीनों से निवृत्ति भिन्न है। यह ध्यान न ग्राने के कारण निवृत्ति का ग्रर्थ भारत में प्रायः ग्रप्रवृत्ति हो गया है। ['विनोबा भावे' ग्राश्रम दिग्दर्शन]

- 5. जे एणं पिडसेहित वित्तिच्छेयं करितते (सूत्रकृतांग), जो अनुकंपा दान का प्रतिषेध करता है वह स्रसहायों को वृत्ति का छेदन करता है।
  - जे पुरालिंछ संचित रा य देदि पत्तेसु । सो श्रष्पाणं वंचिदि मणुयत्तांरिगप्फलं तस्स ।।

जो मनुष्य लक्ष्मो का संचय करता है, दान नहीं देता वह अपनी आत्मा की वंचना करता है, उसका मनुष्य-जन्म लेना वृथा है।

> 7. दानेन सत्त्वानि वशीभवन्ति । दानेन वैराण्यपि यान्ति नाशम् । परोऽपि बन्धुत्वमपैति दानात् तस्माद्धि दानं सततं प्रदेयम् (धर्मरत्नप्रकरण-सटीक)

दान से प्राणी वशीभूत होते हैं । दान से वैर नाश को प्राप्त होता है । पराया व्यक्ति भी दान से बन्धुता को प्राप्त होता है । इसिलए सतत दान देना चाहिए ।

8. कस्मात् स एव परमो धर्म इति चेत्, निरन्तरविषयकषा-याधीनतया ग्रितिरौद्रध्यानरतानां निश्चयरत्नत्रयलक्षर्णस्य शुद्धोपयोगपरमधर्मस्यावकाशो नास्तीति । —परमात्मप्रकाश-टीका 2/111

प्रश्न होता है कि श्रावकों का दानादिक ही परमधर्म कैसे है ? तो उत्तर में कहना होगा कि ये गृहस्थ लोग हमेशा विषय-कषाय के श्राधीन हैं, इससे उनके श्रार्ता-रौद्रध्यान उत्पन्न होते रहते हैं। इस कारण निश्चय रत्नत्रय रूप शुद्धोपयोग परमधर्म का तो इनके कोई ठिकाना ही नहीं है। कहने का अभिप्राय यह है कि कषायभाव की कमी के लिए दान भी महत्त्वपूर्ण भूमिका निभाता है।

#### वात्सल्य

'वात्सल्य' शब्द माता का पुत्र के प्रति निःस्वार्थ हित करने के भाव का द्योतक है। तत्वार्थराजवात्तिक 6.24 में वत्स के प्रति गाय के प्रकृतिम प्रथात् निःस्वार्थ स्नेह को वात्सल्य कहा है, यथा 'धेनुवंत्से प्रकृतिमस्नेहमुत्पादयित।' माता पुत्र के कष्ट को सहन नहीं कर सकती, पुत्र का कष्ट दूर करने में सदा तत्पर रहती है। यही वात्सल्यभाव है, यही माता का मातृत्व है। जिस माता में यह मातृत्व या वात्सल्य नहीं है वह माता कहलाने की प्रधिकारिणी नहीं हो सकती, जन्मजात लघु-पुत्र, भूख-प्यास, सर्दी-गर्मी रोग, पीड़ा ग्रादि से तड़फता रहे, रुदन करता रहे ग्रीर माता निरपेक्ष भाव से उसे देखती हुई ग्रपने मुख व मौज में डूबी रहे, उसके कष्ट को दूर करने का प्रयत्न न करे तो वह माता, माता नहीं, चुड़ैल ही कहलाती है। वस्तुतः वात्सल्य में निःस्वार्थभाव से बत्स को खिलाने, पिलाने उसके कष्टों को दूर करने, उसे स्नेह देने, सहायता पहुंचाने का भाव विद्यमान रहता ही है।

जिस प्रकार माँ से संतान का दुःख नहीं देखा जा सकता, सहा नहीं जा सकता, संतान का कष्ट दूर करना उसका सहज स्वभाव होता है इसी प्रकार पूर्ण श्रहिसक वीतराग में सर्वजगत् के जीवों का हित करने रूप वात्सल्य सहज स्वभाव होता है। इसलिए वे जगत्वत्सल कहे जाते हैं।

वत्सलता में राग नहीं होता है। राग वहीं है जहां विषय सुख पाने की, विषय-भोग भोगने की इच्छा होती है। वात्सल्य में पुत्र से सुख पाने की इच्छा नहीं होती है। गाय अपने वत्स (बछड़े) की रक्षा के लिए प्रागा तक दे देती है। बछड़ा बड़ा होकर गाय की किसी प्रकार की सेवा या सहायता नहीं करता है। गाय को बछड़े से प्रतिफल पाने की कोई आकांक्षा नहीं होती है, कारगा कि जहाँ प्रतिफल-रूप विषय सुख पाने की इच्छा होती है वहाँ राग होता है, मोह होता है, वत्सलता नहीं। ग्रतः वत्सलता निःस्वार्थ प्रेम की ही द्योतक है।

वत्स माता के संयोग या सेवा के विना एक दिन भी नहीं जी सकता, पुत्र पैदा हुग्रा श्रीर पैदा होते ही उसे दूध चाहिये। यदि माता उसे दूध न पिलाये तो वह जिन्दा नहीं रह सकता। माता का उसे दूध पिलाना श्रनिवार्य है। दूध पिलाना ही नहीं हर प्रकार की सहायता करना माता का कर्ताव्य है। जो माता ऐसा नहीं करती वह वात्सल्यधर्म नहीं निभाती है श्रतः "वात्सल्य" शब्द सिकय सहायता का ही द्योतक है। यही म्रहिंसा का विधिपरक रूप है। तीर्थ कर भगवान् तीन करण तीन योग से म्रहिंसा के पालक होते हैं। भ्रागम में उनके लिए वात्सल्य विशेषरा का प्रयोग विशेष रूप से किया है। इससे स्पष्ट है कि भगवान् सर्वहितकारी प्रवृत्ति करते ही थे, जैसा कि प्रश्नव्याकरणसूत्र संवर-द्वार एक में कहा है— 'ऐसा भगवती श्रहिंसा जा सा श्रपरिमियनाणदंसणधरेहिं सील-गुरा-विराय-तव संजम-नायकेहि तित्यंकरेहि सव्वजगवच्छलेहि तिलोगमहिएहि जिगाचंदेहि सुट्ठुदिट्ठा' श्रर्थात् श्रपरिमित ज्ञान-दर्शन धारण करने वाले, शील, विनय, तप, संयम के नायक तीर्थंकर, सर्वसंसार के जीवों के प्रति वात्सल्यकारक, तीनों लोकों में पूजनीय, वीतराग देव अहिंसा के विशिष्ट रूप में ज्ञाता द्रष्टा भी हैं। वीत-राग भगवान् जगत्वत्सल हैं, इस प्रकार का उल्लेख ग्रागमों में ग्रन्यत्र भी मिलता है।

वात्सल्यभाव ग्रहिंसा का विधेयात्मक रूप है। इसे श्रनुराग भी कहते हैं। राग का शोधन या परिष्कार श्रनुराग है। राग श्रात्मा के पतन का कारण है। यही राग जब श्रनुराग का रूप धारण कर लेता है तो श्रात्मा के उत्थान का कारण बन जाता है। राग हमेशा स्थूल या भौतिक पदार्थों के प्रति होता है श्रौर श्रनुराग प्राणी के श्रात्मगुणों के प्रति होता है। राग जड़-पदार्थों से सम्बन्ध जोड़ता है श्रतः जड़ता पैदा करता है। श्रनुराग चैतन्य से सम्बंध जोड़ता है, अतः चिन्मयता का विकास करता है। श्रनुराग का श्रन्त विराग में

होता है। विराग की चरमसीमा वीतराग अवस्था है। सेवा या परोपकार की प्रवृति का क्रियात्मक रूप विराग है। तात्पर्य यह है कि सेवा या वात्सल्यभाव की उपयोगिता का महत्त्व जीवन के विकास क्रम में श्रादि से अन्त तक है।

मोह-भाव श्रौर वात्सल्य-भाव में बहुत अन्तर है। मोह में दूसरों से सुख पाने की भावना रहती है, वात्सल्य में दूसरों को सुख पहुंचाने की, उनका दुःख दूर करने की भावना रहती है श्रौर उनसे प्रतिफल में सुख मिले यह भावना नहीं रहती। मोह में सुख के श्रादान-प्रदान की भावना रहती है श्रौर वात्सल्य में श्रपने को प्राप्त सुख के साधनों को दूसरों के हित में वितरण करने की भावना रहती है, जो ऐन्द्रिक सुख की दासता से मुक्ति दिलाने में सहायक होती है। मोह में स्वार्थपरता होती है श्रौर वात्सल्य में उदारता होती है। उदारता या श्रात्मीयता की भावना से जिसके साथ उदारता का व्यवहार किया जाता है, उसमें भी उदारता एवं श्रात्मीयभाव की जागृति होती है, जो उसके आत्म-विकास में सहायक होती है।

वात्सल्य का क्षेत्र जितना व्यापक होगा उतना ही राग पतला होगा। जिस प्रकार रबर का गुब्बारा जितना फैलता जाता है उतना ही पतला होता जाता है ग्रीर चरम सीमा पर फैलने पर फूट जाता है, इसी प्रकार जिसका मोह या राग जितना-जितना पतला होता जाता है ग्रात्मीयभाव उतना ही उतना विस्तृत होता जाता है और फैलता जाता है। उसका ग्रात्मीयभाव परिवार से पड़ौस में पड़ौस से समाज में, समाज से सम्पूर्ण मानव जाति में, मानव जाति से पशु पक्षियों में, कीट-पंतगों में, वनस्पति ग्रादि स्थावर जीवों में फैलता हुग्रा प्राणी मात्र तक फैल जाता है ग्रौर सर्वहितकारी-भाव का रूप ले लेता है। ग्रन्त में मोह ग्रौर राग का क्षय होकर क्षीणमोह या वीतराग ग्रवस्था प्राप्त हो जाती है।

वात्सल्य या ग्रात्मीयभाव का कियात्मक रूप सेवा है। सेवा को शास्त्रीय भाषा में वैयावृत्य कहा गया है।। वैयावृत्य (सेवा) को ग्राभ्यन्तर तप में स्थान दिया गया है। ग्राभ्यन्तर तप का कर्म क्षय या निर्जरा में सबसे अधिक महत्त्व है। फिलितार्थ यह है कि सेवा रूप वात्सल्यभाव का कर्मों को क्षय करने में महत्त्वपूर्ण स्थान है। इसीलिए सम्यक्त्व के ग्राठ अंगों में वात्सल्यभाव को भी अंग माना है।

जिस प्रकार वात्सल्यभाव में माता श्रपने पुत्रों की समान भाव से सेवा करती है, उसके हृदय में किसी पुत्र के प्रति भेदभाव नहीं होता है फिर भी वह जानती है कि जो पुत्र ग्रधिक दु:खी है उसे अधिक सहायता की ग्रपेक्षा है, वह ग्रन्य पुत्रों से प्रथम व ग्रधिक सहायता पाने का पात्र है। ग्रतः वह ग्रपने पुत्रों में जो अधिक कमजोर है, दु:खी है उसकी सेवा को प्राथमिकता देती है; इसी प्रकार समाज में जो सबसे ग्रन्तिम स्तर पर निर्बल हैं, दिरद्र हैं वे ग्रधिक सहायता के पात्र हैं। ग्रतः इस अंतिम स्तर के वर्ग की सेवा करके उसे ऊँचा उठाना सर्वप्रथम कर्त्त व्य है। ग्रन्त्योदय में यही वात्सल्य-भावना काम करती है।

किसी जीव को बचाने में वात्सल्यभाव होता है। वात्सल्य भगवद्गुरण है। भगवान् जगत्वत्सल होते हैं। जैसे माता में अपने वत्सों के प्रति हित की भावना होती है तथा उसका प्रत्येक कार्य अपने पुत्रों के हित के लिए होता है, उसी प्रकार जगत्वत्सल प्रभु में सर्वहित की भावना होती है। यदि माता के दो पुत्र परस्पर लड़ते हैं, एक दूसरे को मारते हैं या कष्ट पहुंचाते हैं तो वह उन्हें रोकती है, उन्हें अवाछनीय घटना से बचाती है। इसमें माता का एक पुत्र के प्रति राग और दूसरे पुत्र के प्रति द्वेष हो, सो नहीं है। उसे सब पुत्र समान रूप से प्यारे हैं। वह सभी का हित चाहती है। उसका यह कार्य श्रेष्ठ है, राग द्वेष रूप पाप कार्य नहीं है, क्योंकि यह कार्य उसकी सुखासिवत अर्थात् राग को गलाने वाला है। इसी-लिए वात्सल्य को कल्याराकारी-मंगलकारी कहा है। बचाने वाले के हृदय में जिसको बचाया जाता है उसके प्रति और जिससे बचाया जाता है उसके प्रति अर्थात् सबके प्रति वात्सल्यभाव होता है जो भगवद्गुरा है।

मनुष्य भ्रौर अन्य प्राणियों में एक बहुत बड़ा अंतर है। अन्य प्राणियों को उनकी माता जन्म देती है, परन्तु उनको इतना वात्सल्य नहीं दे सकती जितना मानव की माता। इसका एक मुख्य कारएा यह है कि मानेवतर प्राणियों की माता को अपना भोजन स्वयं जुटाना पड़ता है जिसके लिए अपने बच्चों को छोड़कर इधर-उधर भागदौड़ करनी पड़ती है। उसे भ्रपने शरीर की रक्षा के लिए ही **ग्रपनी सारी शक्ति, श्रम व सम**य लगाना होता है। दूसरा कार**गा** भाषा, भावाभिव्यक्ति के साधन, बुद्धि ग्रादि भी उसके पास इतने श्रिधिक व उच्चस्तर के नहीं होते हैं जितने मानव के पास । इन कारगों से मानवेतर प्राणियों की माता के वात्सल्य-भाव से मानव की माता का वात्सल्यभाव श्रेष्ठ है। यही माता की श्रेष्ठतम शक्ति है <mark>श्रौर सम्पत्ति भी है । यदि मानव की</mark> माता में वात्सल्य-भाव नहीं होता तो वह पशुकोटि का प्राग्गी होती। मानव को वात्सल्यभाव की यह जन्म-घुट्टो उसे भ्रपनी माता के स्तनपान के साथ ही मिलती है । इस वात्सल्यभाव का ही दूसरा नाम मानवता है । वात्सल्य का विकास ही मानवता का विकास है। वात्सल्य या मानवता के अभाव में 'मानव' मानव नहीं रह जाता है श्रौर न पशु ही रह जाता है भ्रपितु राक्षस बन जाता है जो पशुता की तुलना में श्रसंख्य गुणा अधिक भंयकर बुरा है, क्योंकि पशु अपनी स्रोर से किसी को हानि पहुंचाने का संकल्प नहीं करता है वह सुरक्षा का खतरा उत्पन्न होने पर या भूख लगने पर ही दूसरों पर ग्राक्रमण करता है, संग्रह के लिए नहीं जबिक स्वार्थी मनुष्य संग्रह के लिए विश्व का शोषणा करने व हानि पहुंचाने की तैयारी करता ही रहता है। उसका हृदय श्रत्यन्त कठोर व महाऋर होता है।

वात्सल्यभाव में प्रेम होता है। प्रेम स्वयंभू होता है, वह किसी श्रन्य कारण से उत्पन्न नहीं होता है। जो किसी से किसी अपेक्षा को लेकर पैदा होता है वह स्वार्थ है, प्रेम नहीं। प्रेम में किसी भी प्रकार की कोई भी अपेक्षा नहीं होती है। प्रेम सर्वथा निःस्वार्थ होता है। प्रेम क्यापक होता है, सबके प्रति समान होता है, प्रेम में न्यूनाधिकता नहीं होती। जहां प्रेम में न्यूनाधिकता है वहां द्वेष है। जहां द्वेष का

भाव होता है वहां प्रेम नहीं होता है। प्रेम तो जाति-पाँति, संप्रदाय धर्म, वर्ग, समाज, वाद, मत, ग्रादि के भेद के बिना सबके प्रति समान होता है। माता का भी सपूत-कपूत का भेद किए बिना पुत्र के प्रति ग्रपार प्यार उमड़ता है। वह उसका दुःख दूर करने के लिए अपना सर्वस्व तक ग्रपंण करने को तैयार रहती है। गाय ग्रपने बछड़े की रक्षा के लिए सिंह से मुकाबला कर ग्रपने प्राण् भी न्यौछावर कर देती है। ऐसा वात्सल्यभाव समस्त प्राण्यियों के प्रति जागृत हो जाना ही ईश्वरीय प्रेम है। जितना-जितना राग घटता जाता है उतनी ही प्रेम की ग्रभिव्यक्ति स्वतः होती जाती है। राग ही प्रेम का वातक ग्रीर बाधक है। ग्रतः राग के त्याग में ही प्रेम की अभिव्यक्ति होती है। जितनी राग, मोह या विषय-भोग में कमी होती जाती है उतनी ही चेतना का भोग-उपभोग गुण प्रकट होता जाता है। इसे ही जैन-दर्शन में भोगान्तराय व उपभोगान्तराय का क्षयोपशम कहा है।

वात्सत्य के इसी महत्त्व के कारण उसे सम्यग्दर्शन का अंग भी कहा गया है, यथा—

> निस्संकिय निक्कंखिय निब्वितिगिच्छा श्रमूढिदिट्टी य । उवगूहिथरीकरणे वच्छलपभावणे अट्ट ।। (उत्तराध्ययनसूत्र-8-31)

ग्रथात् निःशंकित, निःकांक्षित, निर्विचिकित्सा, अमूढदृष्टि, उपगूहन, स्थिरीकरण, वात्सल्य और प्रभावना ये ग्राठ सम्यक्त्व के गुण हैं। मूलाचार (ग्र. 20), सर्वार्थसिद्धि (6-24), राजवात्तिक (6.24), पंचाध्यायी (479-80) ग्रादि में भी इनका उल्लेख है। समयसार (177) एवं वसुनन्दिश्रावकाचार (49) में संवेग, निर्वेद, निदा, गर्हा, उपशम, भक्ति, ग्रनुकम्पा वात्सल्य ये ग्राठ गुण सम्यक्त्व युक्त जीव के बताए गए हैं।

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि 'वात्सल्य' व 'ग्रनुकंपा' ये दोनों सम्यग्दर्शन के अंग या ग्राचार हैं। सम्यग्दर्शन मोक्ष-मार्ग का साधन होने से धर्म है। श्रतः वात्सल्यभाव भी धर्म ही है। वात्सल्यभाव प्रवृत्तिपरक है श्रतः कुछ लोग इसे धर्म न मानकर केवल पुण्य ही मानते हैं। परन्तु, सम्यग्दर्शन के वात्सल्य अंग को धर्म न माना जाय तो फिर सम्यग्दर्शन के श्रन्य अंग निःशं-कित निःकांक्षित श्रादि को भी धर्म नहीं मानना होगा, जो आगम-विरुद्ध है। श्रतः वात्सल्यभाव धर्म है। वात्सल्य का ही एक रूप आत्मीयता है।

## आत्मीयता और सहानुभूति

जैसे चिन्द्रका का विकास चन्द्र के विकास का द्योतक है उसी प्रकार ग्रात्मीयता का विकास आत्मा के विकास का द्योतक है। जैसे-जैसे ग्रात्मा का विकास होता जाता है वैसे-वैसे ग्रात्मीयता का विकास होता जाता है। ग्रात्मीयता का कियात्मक रूप सेवा है। सेवा के विविध रूप हैं—दान, दया, वत्सलभाव, मैत्रीभाव ग्रादि। ग्रार्थात् ग्राहिसा के जितने भी सकारात्मक रूप हैं, उन सबका प्राण्या हार्द ग्रात्मीयता ही है। जैसे हम स्वयं ग्रपने ग्राप्को प्यारे लगते हैं वैसे ही सभी प्राण्यियों का हमें प्यारा लगना ग्रात्मीयता है। आत्मीयता चेतन प्राण्यों के प्रति होती है, जड़ या पुद्गल के प्रति नहीं होती। ग्रात्मीयता ग्रात्मा या परमात्मा का गुण है। आत्मीयता को हो प्रेम कहा जाता है। ग्रात्मीयता का कियात्मक रूप ही मानवता है।

जिसमें मानवता नहीं वह श्राकृति से भले ही मानव हो, प्रकृति से तो पशु ही है। जो श्रपने ही भोग में रत रहता है, श्रपने इन्द्रिय सुख को ही सब कुछ समभता है, वह पशु है। पशुयोनि भोग-योनि है। मानव मानवता के कारण पशु से उच्च व श्रेष्ठ होता है। मानवता है स्वयं दु:ख सहन करके भी दूसरों के दु:ख को बंटाना, अपने को उपलब्ध सुख की सामग्री का स्वयं भोग न कर दूसरों की सहायता में लगाना, सब प्राणियों को श्रपने समान समभ कर अपनत्व से उनकी सहायता करना तथा उनकी प्रसन्नता को बढ़ाना एवं स्वयं प्रसन्न होना। यही सबके प्रति श्रपनत्वभाव या श्रात्मीयता है। मानवता तथा श्रात्मीयता का कियात्मक रूप ही ग्रहिंसा का कियात्मक रूप है। मानवता, श्रात्मीयता, उदारता, बंधुता, मित्रता, वत्सलता ये सब समानार्थक शब्द हैं एवं श्रहिंसा के सका-रात्मक रूप हैं।

श्रहिंसा के सकारात्मक रूपों के विकास ही में प्राणी का वास्तविक विकास है। इसी से सच्चा सुख, ग्रक्षय सुख मिलता है।

मोह, राग, विषय-भोग, कामनापूर्ति, काम, क्रोध, मद, लोभ से मिलने वाला सुख क्षणिक सुख है। उसके साथ नश्वरता, पराधीनता, जड़ता, शक्तिहीनता, नीरसता, ग्रभाव ग्रादि सुख ऐसे ही लगे रहते हैं, जैसे काया के साथ छाया। ऐसे दुःखगिभत सुख को पाने का ध्येय भविकसित प्राणी ही बनाते हैं, विकसित प्राणी तो श्रक्षय, श्रखंड, सनातन, शाश्वत, श्रनंत सुख पाने को श्रपने जीवन का ध्येय बनाते हैं तथा उसकी उपलब्धि के लिए खोज व पुरुषार्थ करते हैं, ऐसा सुख श्रात्मीयता या प्रेम के अतिरिक्त ग्रन्यत्र कहीं संभव नहीं है।

त्रात्मीयता में ही सच्चा सुख है। इस तथ्य को भारत के तत्त्वद्रष्टा ऋषि महर्षियों ने ग्रांति प्राचीनकाल में ही खोज लिया था। उन्होंने इसे कियात्मक रूप देने के लिए ग्रपने निकटवर्ती लोगों में इसका प्रसार प्रारम्भ किया जो क्रमशः परिवार, समाज, संघ, राष्ट्र ग्रादि के रूप में प्रकट हुग्रा। व्यक्ति के सबसे निकट उसके परिवार के लोग रहते हैं ग्रतः उनके प्रति ग्रात्मीयभाव रखकर स्वयं दुःख पाकर भी उनका भरणा-पोषणा करे, उनके दुःख को दूर करे, उन्हें सुख पहुंचाने के लिए सदैव तत्पर रहे, इसे ही उसका कर्त्तव्य भी कहा गया है। जिस परिवार के सब सदस्यों में यह ग्रात्मीयभाव है, उस घर में प्रेम के रस की सरिता बहती है। उस घर में दिव्य आनंद के पयोधर उमड़े रहते हैं। उसमें देवता निवास करते हैं, वह घर वस्तुतः स्वर्ग है। आत्मीयता का रस ग्रक्षय एवं ग्रावनाशी रस है, ग्रतः यह ग्रमरत्व रूप है ग्रौर ग्रमरलोक ही स्वर्ग-लोक है।

परिवार के सब लोगों के पारस्परिक ग्रात्मीयभाव से रहने को सभ्य कहा जाता है। जहां सभ्यता है वहाँ ही सच्ची सम्पन्नता, सम्पदा है। किसी को धन कितना ही मिल जाय उससे इन्द्रियों का क्षि सिल सुख ही मिल सकता है, जो प्रतिक्षण क्षीण होकर कुछ ही समय में नष्ट हो जाता है, नीरसता में बदल जाता है, परंतु उसे ग्रक्षय सुख नहीं मिल सकता। 'यही कारण है कि किसी घर में धन व सुख की सामग्री कितनी ही बढ़े उससे शान्ति व प्रसन्नता नहीं बढ़ती है। जीवन में नीरसता ज्यों की त्यों बनी रहती है। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण स्रमेरिका के वृद्धाश्रमों में जाकर देखा जा सकता है। वहां पर अनेक करोड़पित रहते हैं। उन करोड़पितयों से जब कोई भारतीय मिलता है और उन्हें भारत के पारिवारिक जीवन का परिचय देता है कि भारत में वृद्ध माता-पिता की संतान उनकी पूर्ण सेवा करती है, उन्हें प्रसन्न रखने का हर संभव प्रयत्न करती है श्रौर वृद्धजन भी स्रपने पुत्रों, पौत्रों, पौत्रियों के साथ श्रात्मीयता से, प्रेम से श्रपना जीवन सरसतापूर्वक बिताते हैं। यह परिचय जब वे वृद्धजन सुनते हैं तो उनका हृदय विह्वल हो जाता है श्रौर श्रांखों से श्रांसू टपकने लगते हैं क्योंकि उनकी संतान कई दिनों में श्रांकर श्रौपचारिक रूप से कुछ मिनट तक मिल लेती है, परन्तु भारतीयों की भाँति उनमें श्रात्मीयता की भावना नहीं होती है। इससे यह फलित होता है कि धन भले ही श्ररबों-खरबों का हो उससे सरसता नहीं श्राती।

सरसता तो ग्रात्मीयता से हो ग्रातो है। ग्रात्मीयता के ग्रभाव में जीवन में नीरसता ही रहती है। नीरसता से होनता की भावना पैदा होती है। नीरसता ग्रीर होनता से बढ़कर ग्रन्य कोई दुःख नहीं है। इस प्रकार ग्रमेरिको लोगों का जीवन दुःखभरा है। भारत के लोगों की स्थित इसके विपरीत है। भारत में लगभग ग्राधे मनुष्य गरीबी की रेखा से निम्न स्तर पर जी रहे हैं। उन्हें न भरपेट खाने को मिलता है ग्रीर न तन पर पूरे कपड़े हैं। पैरों में जूतें नहीं, धूप से बचने के लिए छाता नहीं, ऐसी दोनहीन स्थित में जेठ माह की भयंकर धूप व गर्मी में तथा भुलसा देने वाली लू के मध्य में, नंगे पैर ग्रीरतें जंगल में से लकड़ी काटती हैं फिर लकड़ी का भार ग्रपने सिर पर रखकर जिस प्रसन्नता के साथ गाना गाती आती हैं, वह दृश्य देखते ही बनता है। इतनी गरीबी में भी इतनी प्रसन्नता का कारण है उनके निजी व पारिवारिक जीवन में आत्मीयता का होना। पारस्परिक ग्रात्मीयता से उन्हें यह विश्वास होता है कि रोग, शोक, भूख-प्यास आदि दुःखों के समय पूरा परिवार उनके साथ है। परिवार के एक व्यक्ति को कुछ भी मिलेगा तो वह पूरे परिवार को मिलेगा। घर का मुखिया तो पहले परिवार के सब सदस्यों को खिलाकर पीछे खाता है। भारत में दाम्पत्य जीवन में

तो इतना प्रेम भ्रौर विश्वास है कि पति कमाकर जो भी लाता है वह सबका सब पत्नी के सूपूर्व कर देता है तथा पत्नी में पति व पूरे परिवार के प्रति इतनी भ्रात्मीयता होती है कि भोजन स्वयं बनाती है, परन्त्र पूरे परिवार को खिलाकर जो बचा-खुचा, ठंडा-बासी भोजन होता है उसे वह खाती है। इन सबकी प्रसन्नता की जड़ है परिवार के सदस्यों में पारस्परिक प्रेम, आत्मीयता एवं विश्वास। इसके विपरीत श्रमेरिका, यूरोप श्रादि देश धन से सम्पन्न होकर भी मन से विपन्न हैं, दरिद्र हैं। फलतः नीरसता में जीवन जीते हैं। नीरसता को दबाये व भुलाये रखने के लिए मद्य पीते हैं अथवा विभिन्न प्रकार के नये-नये इन्द्रिय भोगों में लिप्त रहते हैं फिर भी नीरसता उनका पीछा नहीं छोड़ती। कितनी दयनीय स्थिति है धन से संपन्न परन्त्र मन से दरिद्र इन लोगों की ? जबकि भारतवासी धन से निर्धन परन्तु मन से सम्पन्न होने से सदैव प्रसन्नता में रहते हैं। उन्हें वृद्धावस्था बिताने के लिए वृद्धाश्रम (Old House) नहीं ढूंढ़ने पड़ते हैं। तात्पर्य यह है कि श्रात्मीयता से परिवार में वास्तविक संपन्नता, सरसता व प्रसन्नता त्राती है। यही परिवार की सच्ची समृद्धि भी है। स्राज से पचास वर्ष पहले जिस घर में परिवार के ग्रधिक सदस्य मिलकर रहते थे उसे ही सम्पन्न व श्रेष्ठ परिवार समभा जाता था।

जिसमें आत्मीयता का विकास होता है वह सबको अपने समान समकता है, सब में निज स्वरूप का अनुभव करता है। निज स्वरूप का अनुभव करता है। निज स्वरूप का अनुभव करने से उनके प्रति प्रियता जागृत होती है। जिसके प्रति प्रियता होतो है तो व्यक्ति को उसकी प्रसन्नता में ही अपनी प्रसन्नता का अनुभव होता है। उससे प्रिय का दु:ख सहा नहीं जाता। उसमें सर्वभूतात्मभाव आ जाता है। जैसा कि ईशोपनिषद् में कहा है:—

यस्य सर्वाणि भूतानि श्रात्मन्येवानुपश्यति । सर्वभूतेषुचात्मानं ततो न विजुगुप्सते ।।

श्रर्थात् जिसमें श्रात्मीयभाव है वह सब प्राशायों को श्रपने स्वरूप में देखता है श्रौर सब प्राशायों में अपने को ही देखता है, वह किसी से घृणा नहीं करता है, सब उसे अपने ही लगते हैं। उसकी हिष्ट में पराया कोई रहता ही नहीं है, स्वपर का भेद मिट जाता है। वह अपना सर्वस्व सबको समिपत कर देता है। जहां किसी से किसी भी प्रकार का सुख पाने की अपेक्षा है वहाँ ममत्वभाव है ग्रीर जहां अपना सुख समर्पण करने में प्रसन्नता है वहाँ ग्रात्मत्व-भाव है। आत्मत्वभाव में ममत्वभाव नहीं रहता।

#### सहानुभूति

श्रात्मीयता के विकास का मापन है संवेदनशीलता। जिस हृदय में दूसरे के दुःख को देखकर उस दुःख की अनुभूति होने लगती है वह संवेदनशील हृदय है। संवेदनशील हृदय में ही सहानु-भूति होती है। सहानुभूति करने वाला व्यक्ति दूसरे की वेदना सहन नहीं कर सकता, उसे दूर किए बिना उसे चैन नहीं पड़ता, श्रपने समक्ष ग्राये पीड़ित व्यक्ति की पीड़ा का श्रनुभव कर वह उसे दूर करने में यथासम्भव सहयोग देता है।

श्रागमों में कहा है कि जिस जीव का दर्शनगुरा जितना विकसित है उसमें उतनी ही संवेदनशीलता है। संवेदनशीलता उसके विकास की द्योतक है। सहानुभूति संवेदनशीलता की द्योतक है। इस प्रकार सहानुभूति आत्मा के विकास की द्योतक है। जहां सहानुभूति नहीं वहां चेतनता नहीं, जड़ता, मूच्छा या मोह है। वस्तुतः संवेदनशीलता का विकास ही चेतना का विकास है। पृथ्वीकाय से वनस्पतिकाय की चेतना अर्थात् संवेदनशीलता श्रधिक विकसित है। इसी प्रकार एकेंद्रिय, द्वीन्द्रिय, चीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय की संवेदनशीलता क्रमशः अनंतगुरा विकसित है। अर्थात् ये अपने सम्पर्क में आने वाले अपने सजातीय जीवों के प्रति अधिक संवेदनशील होते हैं, अधिक सहानुभूति दिखाते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी बहुत अधिक संवेदनशील होते हैं। सिह का आक्रमण होता है तो पशुआं में भगदड़ मच जाती है। सब अपनी जान बचाने के लिए इधर-उधर भागते हैं। परन्तु, हिरिगी अपने लघु शिशु को बचाने के लिए उसे छोड़कर नहीं जाती

Γ

है श्रौर सिंह का सामना करने को उद्यत हो जाती है। बन्दरों, मधुमिक्खयों भ्रादि में पारिवारिक भाव देखा जाता है। मानव में यह भाव ग्रत्यधिक विकसित होता है। उसकी प्राग्गी मात्र के प्रति सहानुभूति होती है। यदि उसकी सहानुभूति परिवार तक ही सीमित है तो उसे नर न समक्रकर वानर ही समक्रना चाहिये उसका विकास वानर तक ही हुन्ना है। जो मानव परिवार के प्रति भी सहानुभूति नहीं रखता है वह मानव वानर से भी गया बीता है, वानर से भी कम विकसित है। चेतना के विकास की द्योतक सहानुभूति या संवेदनशीलता है, भौतिक सम्पत्ति नहीं । भौतिक सम्पत्ति कितनी ही हो, किन्तु हृदय में संवेदनशीलता या सहानुभूति न हो, उद्योग ग्रादि में दूसरों का शोषएा करने, कष्ट देने में जिसे संकोच न हो, ग्रपने पास पड़ौस के लोगों को भूखा-नंगा देखकर भी कार में गूलछर्रे उड़ाता फिरे ऐसे कठोर हृदय वाला व्यक्ति मानवाकृति में पशु ही है। वह चाहे फिर उद्योगपति, खरबपति, नरपति, राष्ट्रपति, नेता, विद्वान्, लेखक, वक्ता, प्रवचनकार ही हो वह मानवाकृति में पश्ता श्रीर दानवता का प्रतीक है। उसे मानव कहना मानवता को लज्जित करना है, मानव जाति का श्रपमान करना है।

धर्म वह है जिससे ग्रात्म-विकास हो। आत्म-विकास वहाँ है जहां संवेदनशीलता है। जहां संवेदनशीलता है वहां आत्मीयता है। इस प्रकार जहां ग्रात्मीयता है वहां धर्म है।

जो श्रपनी देह श्रौर इन्द्रियों के भोग में तत्पर रहता है, वह पशु है। भोग पशुता का ही प्रतीक है। जो श्रपनी देह व इन्द्रिय भोग के सुख को ही जीवन मानता है वह घोर स्वार्थी होता है। वह श्रपने विषय सुख में इतना गृद्ध होता है कि उसे श्रन्य की तो क्या कहें, श्रपने परिवार के लोगों के कष्ट की भी परवाह नहीं होती। उसका श्रात्म-विकास श्रपनी देह तक ही सीमित होता है, उसकी वृत्तियां व विचार श्रपने ही व्यक्तिगत सुख तक सिमटे होते हैं। ऐसा संकीर्ण हृदय वाला व्यक्ति इन्द्रिय विषयों के क्षिणिक व नश्वर सुख में ही श्रपना जीवन खो देता है। वह परमात्मा के परमानन्द रूप श्रक्षय-अखण्ड-श्रनन्तसुख का रसास्वादन नहीं कर पाता है। वह श्रभाव-ग्रस्त तथा नीरसता,शुष्कता, क्षुद्रता, संकीर्णता व पराधीनता में ही श्रपना जीवन बिता देता है। श्रक्षय, अखण्ड, श्रनन्तसुख से वंचित ही रह जाता है। रोता श्राया, रोता रहा श्रौर रोता ही मर जाता है, या यों कहें कि रोता पैदा हुआ, जिन्दगी भर विषय सुख पाने के लिए रोता रहा, और मरा तब भी रोता हुआ ही मरा। मानव की यह दशा घोर दयनीय है, दु:खद है, हृदय को कम्पित करने वाली है।

सहानुभूति, संवेदनशीलता श्रीर आत्मीयता जहां है वहां ही सज्जनता है। सज्जन का हृदय मक्खन के समान कोमल होता है। जैसे मक्खन थोड़े से ताप से ही पिघल जाता है उसी प्रकार सज्जन का हृदय दूसरे के थोड़े से संताप से ही पिघल जाता है, द्रवित हो जाता है। करुणा की धार बहने लगती है। उससे दूसरे का दुःख सहा नहीं जाता। सन्त तुलसीदास ने भी कहा है—'सन्त हृदय नवनित समाना।'

दूसरे के प्रति सहानुभूति रखने वाले, सज्जनों एवं सन्तों के ग्रगित उदाहरण भरे पड़े हैं। उनमें से यहां कुछ प्रस्तुत हैं—

- (1) श्री रामकृष्ण परमहंस ने एक कुत्ते को पिटते हुए देखा तो उनकी सहानुभूति श्रत्यन्त तीव्र हुई उन्हें भी वैसी ही संवेदना का श्रनुभव हुश्रा फलस्वरूप उनकी पीठ पर बैंत से पिटाई के तीन निज्ञान हो गए एवं वह वेदना कई दिनों तक सहन करनी पड़ी।
- (2) सन्त तुकाराम ने भोजन के लिए थाली में रोटी रखी ही थी कि एक कुत्ता आया और रोटी लेकर भाग गया। सन्त तुकाराम भी घी की कटोरी लेकर उसके पीछे भागे कि मैं घी से बिना चुपड़ी रोटी नहीं खाता हूं तो तुम बिना घी के रोटी कैसे खाओंगे, श्रतः इसे घी से चुपड़ने दो।
- (3) वाल्मीिक के बाएा से कौंच पक्षी के बिंधने के कारए। उसके साथी पक्षी ने विलाप किया। विरह की वेदना से बार-बार

रुदन किया। उसे देखकर वाल्मीकि का हृदय संवेदना से भर गया, करुगा से द्रवित हो गया। उसी दिन से उनका हृदय परिवर्तन हो गया श्रौर वे डाकू से कवि बन गए।

- (4) महात्मा गांधी ने एक वृद्ध स्त्री को श्रपनी फटी व मैली साड़ी को बदलने के लिए कहा तो उस स्त्री ने उत्तर दिया कि 'मैं कैसे बदलूँ, मेरे पास तो केवल यही साड़ी है, जो मैं पहने हुए हूं'। वृद्धा की यह बात सुनकर गांधीजी का हृदय दया से द्रवित हो गया उनके हृदय पर इस देश की गरीबी का बड़ा प्रभाव हुआ। उसी दिन से उन्होंने पूरे वस्त्र पहनना छोड़ दिया। श्राधी धोती पहनने श्रीर श्राधी से तन ढकने का निश्चय कर लिया।
- (5) श्रीकृष्ण हाथी पर बैठकर भगवान् नेमीनाथ के दर्शनार्थं जा रहे थे। मार्ग में एक वृद्ध पुरुष गिरता पड़ता ईंटों के बहुत बड़े ढेर में से एक-एक ईंट उठा कर घर में रख रहा था। ईंट का वजन उससे सहा नहीं जा रहा था। श्रीकृष्ण से उसका दुःख सहा नहीं गया, उनके हृदय में करुणा उमड़ी श्रीर उन्होंने एक ईंट को उठाकर वृद्ध पुरुष के घर में रख दिया। जुलूस में चल रहे सारे लोगों ने श्रीकृष्ण का श्रनुकरण किया। फलस्वरूप देखते ही देखते ईंट का ढेर वृद्ध के घर में पहुँच गया। श्रीकृष्ण वासुदेव बड़े राजा थे। उनका सब काम उनके सेवक एवं दास करते थे। श्रपने हाथ से कोई काम नहीं करना ही उनके गौरव, सम्मान व श्रहंभाव का द्योतक था, परन्तु श्रीकृष्ण करुणाभाव से श्रपने सम्मान व श्रहंभाव को भूल गये। करुणा व सहानुभूति से उनका अहंभाव गल गया। उन्होंने सम्मान-श्रपमान का, श्रपने कष्ट का कोई विचार न कर वृद्ध की करुणाभाव से सेवा कर उसकी वेदना दूर कर दी।

# सकारात्मक अहिंसा धर्म है

सामान्य जन तो दया, दान भ्रादि सद्प्रवृत्तियों को धर्म ही मानते हैं, परन्तु कुछ बुद्धिवादी व्यक्ति यह युक्ति देते हैं कि दया, रक्षा, वात्सल्य, सेवा भ्रादि म्रहिंसा की विधिपरक सद्प्रवृत्तियाँ कर्मबंध की हेतु होने से संसार में भ्रमण कराने वाली हैं। अतः मुक्ति में बाधक होने से धर्म रूप नहीं है। धर्म तो निवृत्ति रूप ही होता है। परन्तु, उनकी यह मान्यता न तो भ्रागम-सम्मत है भ्रौर न युक्तियुक्त। इसी पर आगे विचार किया जा रहा है।

प्रवृत्तियाँ दो प्रकार की होती हैं:—(1) दुष्प्रवृत्ति श्रौर (2) सद्प्रवृत्ति । हिंसा, भूठ, चोरी, विषय भोग श्रादि दुष्प्रवृत्तियों को पाप कहा जाता है जो उपयुक्त ही है। ऐसी दुष्प्रवृत्तियाँ दुःख देने वाली व भव-भ्रमण कराने वाली होने से सर्वथा त्याज्य हैं। दया, दान, वात्सत्य, वैयावृत्य ग्रादि सद्प्रवृत्तियाँ ग्रात्मा के विकारों को दूर करने वाली, ग्रात्मा को पिवत्र करने वाली तथा कर्मों का क्षय करने वाली हैं ग्रतः इन्हें धर्म कहा जाता है।

दया, दान आदि सद्प्रवृत्तियाँ गुण रूप हैं श्रीर हिंसा, भूठ श्रादि दुष्प्रवृत्तियाँ दोष रूप हैं, गुण श्रीर दोष दोनों परस्पर में विरोधी हैं। गुण स्वभाव रूप होते हैं श्रीर दोष विभाव रूप। स्वभाव कभी भी कर्मबंध का कारण नहीं होता है, कर्म-बंध का कारण विभाव ही होता है। स्वभाव को धर्म श्रीर विभाव को पाप कहा जाता है। श्रतः गुणरूप दया, दान श्रादि सद्प्रवृत्तियाँ धर्म हैं श्रीर हिंसा, भूठ श्रादि दुष्प्रवृत्तियां श्रधमं या पाप हैं। दया, दान श्रादि सद्प्रवृत्तियों से कर्मों का क्षय होता है। कर्मों का क्षय मुक्ति में हेतु है। मुक्ति प्राप्ति में हेतु होने से दया, दान श्रादि सद्प्रवृत्तियाँ या गुण धर्म हैं। इन्हें कर्मबन्ध का व संसार-भ्रमण का कारण मानना, इनको श्रधमं मानना है। धर्म को श्रधमं मानना मिथ्यात्व है।

जैनागमों में दया, दान, वात्सल्य, मैत्री, वैयावृत्त्य (सेवा,) प्रमोद, मृदुता, ऋजुता, नम्रता म्रादि सद्प्रवृत्तियों को शुभ योग कहा है और शुभ योग को संवर कहा है। इन्हें संवर कहने का कारए यह है कि इनसे कर्मबंध नहीं होता, लेकिन वास्तविकता यह है कि इनसे कर्म-क्षय भी होता है। ग्रतः ये प्रवृत्तियां संवर भ्रोर निर्जरारूप हैं । संवर श्रीर निर्जरा धर्म है । उदाहरशार्थ — (1) नम्रता के द्योतक नमस्कारमंत्र को ही लें। इसमें स्पष्ट कहा है कि श्ररिहंत, सिद्ध, ग्राचार्य, उपाध्याय ग्रौर साधु इन पाँचों को नमस्कार करने रूप शुभयोग या सद्प्रवृत्ति सब पापों का नाश करने वाली है, अर्थात् धर्म है क्योंकि नमस्कार रूप नम्रता से श्रहंभाव गलता है। म्रहंभाव गलने से सब कर्मी का क्षय होता है। (2) वात्सल्य को लें--वात्सल्य सम्यग्दर्शन का अंग व स्राचार है, सम्यग्दर्शन कर्म-क्षय में हेतू है, धर्म है अतः वात्सल्य धर्म है। (3) मैत्री, प्रमोद, करुगा-भाव रूप सद्प्रवृत्तियों को तत्त्वार्थसूत्र में संवररूप धर्म में स्थान दिया गया है (4) आर्जव सरलता, मार्दव-मृदुता (हृदय की कोमलता), लाघव (विन म्रता) म्रादि सद्प्रवृत्तियों को धर्म के दस भेदों में स्थान दिया गया है (5) श्रनुकम्पा को सम्यग्दर्शन का लक्षरा कहा गया है। सम्यगदर्शन संवर रूप धर्म है। म्रतः अनुकम्पा संवर है। (6) वीतराग केवली को अनंतदानी कहा है अतः दान वीतराग धर्म का ही अंग है।

सद्प्रवृत्तियों एवं शुभ योग से कर्मबन्ध नहीं होता है वरन् कर्मक्षय होता है, यह मान्यता जंन-धर्म की मौलिक मान्यता है और प्राचीन काल से परम्परा के रूप में म्रविच्छिन्न धारा में चली भ्रा रही है। 'शुभयोग संवर है' यह मान्यता श्वेताम्बर सम्प्रदाय में तो भ्राज भी ज्यों की त्यों विद्यमान है, किन्तु दिगम्बर सम्प्रदाय में वर्तमान में यह सर्वमान्य नहीं रही है। भ्राज दिगम्बर सम्प्रदाय के कुछ मनुयायी इसे मानें भ्रथवा न मानें परन्तु प्राचीन काल में तो दिगम्बर सम्प्रदाय में भी यह मान्यता सर्वमान्य ही रही है। इसके भ्रनेक प्रमाण ख्यातिप्राप्त दिगम्बराचार्य श्री वीरसेन स्वामी रिचत प्रसिद्ध धवला टीका एवं जयधवला टीका में देखे जा जा सकते हैं। इन्हों में से कषाय पाहुड़ को जयधवला-टीका से एक प्रमाण यहां उद्धृत किया जा रहा है—

'सुह-सुद्ध परिगामेहि कम्मक्खयाभावे तक्खयाणुववत्तीदो उत्तं -ओदइया बन्धयरा उवसम-खय-मिस्सया य मोक्खयरा । भावो दु परिगामिओ करगोभयविज्जिन्नो होइ ।। जयधवला पुस्तक, 1 (पृष्ठ 5)

श्रर्थात् शुभ श्रौर शुद्ध परिगामों से कर्मी का क्षय न माना जाय तो फिर कर्मी का क्षय हो ही नहीं सकता । कहा भी है—

'श्रौदियक भावों से कर्म-बन्ध होता है। श्रौपशिमक, क्षायिक श्रौर मिश्र (क्षायोपशिमक) भावों से मोक्ष होता है तथा पारिगा-मिकभाव बन्ध श्रौर मोक्ष इन दोनों के कारगा नहीं है।

उपर्युक्त उदाहरण में टीकाकार श्री वीरसेनाचार्य ने जोर देकर स्पष्ट शब्दों में कहा है कि क्षायोपशमिक-भाव (शुभयोग) मोक्ष का हेतु है। इससे कर्म क्षय होते हैं, कर्मबन्ध नहीं होते हैं। कर्मबन्ध का कारण तो एक मात्र उदयभाव ही है।

उपर्यु क्त मान्यता पर इस जयधवला के मान्यवर सम्पादक श्री फूलचन्दजी शास्त्री ने इस गाथा पर 'विशेषार्थ' के रूप में श्रपनी टिप्पणी देते हुए लिखा है कि शुभ परिणाम कषाय श्रादि के उदय से ही होते हैं, क्षयोपशम श्रादि से नहीं, इसलिए जबकि ग्रौदियक-भाव कर्मबन्ध के कारण हैं, तो शुभ परिणामों से कर्मबन्ध ही होना चाहिये, क्षय नहीं।

'शुभभाव' कषाय के उदय से होते हैं। सम्पादक महोदय की उपर्युक्त यह मान्यता केवल एक सम्पादक महोदय की ही हो सो नहीं है। यह मान्यता कुछ शताब्दियों से जैन-धर्मानुयायियों के अनेक सम्प्रदायों में घर कर गई है। कारण कि शुभभावों की उत्पत्ति का कारण यदि कषाय के उदय को न माना जाय तो 'शुभभाव से कर्म-बन्ध होता है' यह उनको मान्यता पुष्ट नहीं हाती।

यहां प्रथम यह विचार करना है कि शुभभाव की उत्पत्ति का कारण कषाय का उदय ग्रथींत् ग्रौदियकभाव है या नहीं इस सम्बन्ध में निम्नांकित तथ्य चिन्तनीय है—

कषाय अशुभभाव हैं। अशुभ भावों के उदय से शुभ परिएगामों की उत्पत्ति मानना मूलतः ही भूल है। यह भूल ऐसी ही है जैसे कोई कटु नीम का बीज (निम्बोली) बोये और उसके फल के रूप में मधुर आमों का उपलब्ध होना मानें। नियम यह है कि जैसा बीज होता है वैसा हो फल आता है, अतः कषाय रूप अशुभ परिएगामों के उदय के फलस्वरूप शुभ परिएगामों की उत्पत्ति मानना भूल है।

यदि शुभभावों की उत्पत्ति का कारण कषाय के उदय को माना जाय तो श्रशुभभावों की उत्पत्ति का कारण किसे माना जाय? फिर तो श्रशुभभावों की उत्पत्ति का कारण शुभभावों को मानना होगा, जो युक्तियुक्त नहीं है। यदि शुभभाव श्रौर अशुभभाव इन दोनों भावों की उत्पत्ति का कारण कषाय के उदय को माना जाय तो एक ही कारण से दो विरोधी कार्यों की उत्पत्ति या दो विरोधी फलों की प्राप्ति माननी पड़ेगो जो उचित नहीं है तथा युक्तियुक्त भी नहीं है।

यदि केवल शुद्धभाव को ही कर्मक्षय का कारण माना जाय स्रौर शुभभावों से कर्मक्षय न माना जाय तो वीतराग के स्रतिरिक्त स्रन्य कोई कर्मक्षय कर नहीं सकता। कारण कि वीतराग को छोड़कर स्रन्य किसी के शुद्धभाव सम्भव ही नहीं है क्योंकि वीतराग के स्रतिरिक्त शेष सब प्राणियों के नियम से कषाय का उदय रहता ही है। जहां तक कषाय का उदय है वहां तक शुद्धभाव नहीं हो सकते स्रौर शुद्धभाव के अभाव में कर्मों का क्षय नहीं हो सकता। इस प्रकार दसवें गुणस्थान तक कर्मक्षय का कोई उपाय ही शेष न रहेगा। कर्मक्षय के स्रभाव में तप, संयम, निर्जरा के स्रभाव का प्रसंग उत्पन्न हो जायेगा जिससे साधना के मार्ग का ही लोप हो जायगा जो स्रागमविरुद्ध है। इस स्रापित्त का निवारण शुभभाव को कर्मक्षय का कारण मानने से ही सम्भव है। इसके स्रतिरिक्त

श्रन्य कोई समाधान नहीं है अत: 'शुभभाव से कर्मबन्ध होता है' यह मान्यता श्रागम व युक्ति से विरुद्ध है।

यदि श्रांशिक शुद्धता को भी शुद्धभाव माना जाय तो सभी प्राणियों के सदैव शुद्धभाव मानना होगा। कारण कि कोई भी प्राणी पूर्ण रूप से अशुद्ध हो ही नहीं सकता। कोई भी प्राणी यदि पूर्ण अशुद्ध हो जाय तो उसका चैतन्य स्वभाव नष्ट हो जायगा और वह जड़ हो जायगा। जैसा कि 'कषाय पाहुड' पुस्तक,। पृष्ठ 55 में कहा है—''एा च कम्मेहि णाएसस दंसएएस वा िएम्मूलविसासो कीरइ, जाव दन्वभाविगुए।।भावे जीवाभावप्पसंगादो।'' अर्थात् यदि कहा जाय कि कर्म ज्ञान और दर्शन का निर्मूल विनाश कर देते हैं, तो यह कहना ठीक नहीं है। क्योंकि ऐसा मानने पर यावत् जीव-द्रव्य के अभाव का प्रसंग प्राप्त होगा, सो उपयुक्त नहीं है।

तात्पर्य यह है कि कोई भी प्राणी कभी भी पूर्ण अशुद्ध हो ही नहीं सकता, श्रांशिक अशुद्ध ही होता है। यह ग्रांशिक अशुद्ध प्रथम गुरास्थान से दसवें गुरास्थान तक रहती है श्रौर यह नियम है कि अशुद्धि या श्रशुद्ध भाव से कर्मक्षय कदापि सम्भव नहीं है। इससे यह मानना पड़ेगा कि वीतराग के अतिरिक्त ग्रन्य कोई कर्मक्षय कर ही नहीं सकता, जो मूल भूल है। ग्रतः छद्मस्थ के कर्मक्षय का उपाय शुभभाव ही हो सकता है। ग्रुभभाव से ही कर्मक्षय होकर सम्यक्त्व की उपलब्धि होती है। ग्रुभभाव से ही कर्मक्षय होकर सम्यक्त्व की उपलब्धि होती है। ग्रुभभाव श्रोर क्षायिक भावों की उत्पत्ति में ग्रुभभाव ही सहयोगी होते हैं, संक्लिष्ट भावों की विद्यमानता में ग्रीपशमिक ग्रौर क्षायिक भावों की उत्पत्ति सम्भव ही नहीं है।

'शुभभाव' कषाय के उदय से नहीं, कषाय की कमी या मंदता से होते हैं, कारण कि कषाय का उदय, बन्ध, सत्ता सब ग्रशुभ या पाप हैं। कषाय के उदय रूप ग्रशुभभाव को शुभभाव मानना पाप को पुण्य मानना है। पाप को पुण्य समभना तास्विक भ्रान्ति व मिथ्यात्व है। शुभभाव कषाय में कमी होने से होता है। कषाय की कमी कर्मबन्ध का कारण नहीं है, प्रत्युत कर्मक्षय का कारण है। वास्तविकता तो यह है कि शुभभावों की विद्यमानता में जो कर्मबन्ध होते हैं वे शुभभावों के साथ रहते हुए कषाय के उदय रूप प्रशुभ भावों के कारण से होते हैं, न कि शुभभावों से। कषाय से ही स्थिति बन्ध होता है। स्थिति-बन्ध के प्रभाव में कर्मबन्ध का कोई अर्थ ही नहीं है। तात्पर्य यह है कि कर्मों की स्थिति-बन्ध का कारण कषाय रूप ग्रीदियक भाव है न कि शुभभाव। ग्रतः शुभभाव या क्षायोपशिमक भाव को कर्मबन्ध का कारण मानना युक्तियुक्त नहीं है, ग्रिपतु भ्रान्तिपूर्ण है।

ग्रागम व कर्म-सिद्धान्त में घाती कर्मों की किसी भी प्रकृति को ग्रुभ नहीं कहा है, समस्त प्रकृतियों को ग्रग्रभ कहा है। अतः कषाय-भाव का उदय कभी कहीं पर भी ग्रुभ माना ही नहीं गया है। इसके विपरीत कषाय में कमी होने को ग्रुभ माना गया है और इसी को क्षयोपशम भाव भी माना है। इससे स्पष्ट है कि ग्रुभभाव या क्षायोपशमिक भाव कषायों की या पाप-प्रकृतियों की कमी होने से होते हैं उदय से नहीं। ग्रतः ग्रुभभाव की उत्पत्ति कषाय के उदय से या किसी भी ग्रग्रभ कर्मोदय से मानना ग्रागम-विरुद्ध है। तात्पर्य यह है कि ग्रुभभावों के साथ जो कषाय का उदय रहता है वह कषाय रूप ग्रग्रभभाव का उदय, ग्रुभभाव की उत्पत्ति में निमित्त, उपादान या ग्रन्य किसी भी प्रकार का कारण नहीं है।

शुभभाव या क्षायोपशिमक भाव ग्रात्म-विशु द्धि रूप होते हैं। वे ग्रात्मिक पवित्रता के द्योतक हैं, ग्रतः पुण्य रूप हैं। वे कर्मक्षय के कारण हैं अतः धर्मरूप हैं। शुभभाव किसी भी अंश में किसी भी ग्रात्मिकगुण का लेश मात्र भी घात नहीं करते हैं। ग्रतः ग्रात्मा के लिए किंचित् भी घातक नहीं हैं ग्रीर न किसी भी रूप में हेय ही हैं। तात्पर्य यह है कि छद्मस्थ के शुभभाव व शुभयोग कषाय के उदय से नहीं प्रत्युत कषाय की कमी व क्षय से होता है।

कुछ लोगों की यह मान्यता है कि शुभभाव में प्रशस्त राग होता है, जो बन्ध का कारण है। परन्तु, उनकी यह मान्यता आगमानुकूल नहीं है कारण कि राग का उदय मोहनीय-कर्म से होता है श्रौर मोहनीयकर्म व इसकी किसी भी प्रकृति को कर्मग्रन्थ व श्रागम में कहीं पर भी शुभ नहीं कहा गया है श्रतः 'राग शुभ या प्रशस्त भी होता है' यह मान्यता कर्म-सिद्धान्त व जैनागम से मेल नहीं खाती है। वीतराग देव, गुरु, धर्म, व गुणीजनों के प्रति जो श्रनुराग होता है वह राग नहीं प्रमोद है, प्रमोद संवर है। गुणीजनों के स्मरण व सािक्षध्य से जो प्रसन्नता होती है वह भोग नहीं स्वभाव है। राग व भोग विकार हैं श्रौर प्रेम, प्रमोद व प्रसन्नता का भाव सहज स्वभाव है। प्रेम, प्रमोदभाव, प्रसन्नता व श्रनुराग को राग मानना भूल है। राग त्याज्य होता है, अनुराग नहीं। राग में श्राकर्षण और भोग होता है, श्रनुराग में प्रमोद व प्रसन्नता होती है।

मैत्री, प्रमोद, करुगा श्रीर माध्यस्थ (तटस्थता) ये चारों ही भावनाएँ या भाव 'शुभभाव' हैं। शुभभाव होने से स्वभाव हैं, विभाव या दोष नहीं। स्वभाव गुग़रूप होता है, दोषरूप नहीं श्रीर विभाव दोष रूप होता है, गुग़रूप नहीं। मैत्री, प्रमोद करुगा श्रादि भाव गुग़ हैं, दोष नहीं। दोष नहीं होने से ये विकार या विभाव रूप नहीं हैं। विकार या दोष कभी शुभ नहीं हो सकता। इसी प्रकार शुभ कभी दोषरूप नहीं हो सकता। श्रतः शुभत्व 'गुग़' का द्योतक है, दोष का नहीं। दोष से ही कर्मबंध होते हैं, गुग़ से नहीं। ग्रतः शुभभाव रूप मैत्री, प्रमोद, करुगा, श्रनुकंपा, वात्सल्य श्रादि भावों से या गुग़ों से कर्म-बंध व संसार-श्रमग़ मानना भूल है। इस भूल के रहते मानवता का जागरग़ ही संभव नहीं है।

जहाँ मानवता का ही स्रभाव है वहाँ संयम, तप, संवर-निर्जरा रूप धर्म व मोक्ष कदापि संभव नहीं है। वहाँ तो पशुता व दानवता है जिसका मानव-जीवन में कोई स्थान ही नहीं है। अतः जो मैत्री, प्रमोद, करुणा, वात्सल्य सेवा श्रादि शुभ भावों व सद्-गुणों को कर्मबंध व संसार-भ्रमण का कारण मानते हैं वे गुण को दोष, स्वभाव को विभाव, निर्जरा या मोक्ष के मार्ग को संसार का मार्ग मानते हैं। वे मिथ्यात्वी हैं तथा धर्म के, सत्य के व मानवता के विरोधी हैं।

अब विचार यह करना है कि शुभभाव से कर्म-क्षय होने की प्रिक्रिया क्या है? इस पर विचारने के लिए हमें प्राचीन कर्मग्रंथों व उनकी टीकाग्रों पर ध्यान देना होगा। प्राचीन कर्मग्रंथों व उनकी टीकाग्रों में शुभभाव व शुभयोग के स्थान पर 'विशुद्धि' शब्द का प्रयोग हुआ है। जिससे ग्रात्मा विशुद्ध हो वही 'विशुद्धि' है। ग्रात्मा की शुद्धि होती है कषायों में कमी होने से। ग्रर्थात् वर्तमान में जितने अंशों में कषाय का उदय है उन कषायांशों में कमी होना विशुद्धि है। यही ग्रात्मा का पिवत्र होना भी है। इसलिए विशुद्धि को धर्म व पुण्य भी कहा गया है। इसके विपरीत वर्तमान में जितने कषायांश हैं उनमें वृद्धि होने को संक्लेश कहा गया है। संक्लेश से ग्रात्मा का ग्रधःपतन होता है जो पाप का द्योतक है। ग्रतः जैन-ग्रन्थों व टीकाओं में संक्लेश (कषाय-वृद्धि) को पाप कहा है।

कषाय-युक्त प्रवृत्ति ही मोह है। ग्रतः कषाय की कमी या वृद्धि होना मोह (मोहनीयकर्म) की कमी या वृद्धि होना है। कषाय या मोह की कमी होना ही भावों की विशुद्धि है। यही भावों की विशुद्धि शुभभाव है। शुभभाव का क्रियात्मक रूप शुभ-प्रवृत्ति या शुभयोग या सद्प्रवृत्ति है। यह सब आत्मशुद्धि का प्रतीक होने से धर्म रूप है। इस रूप में शुभभाव, शुभयोग, धर्म और पुण्य पर्यायवाची हैं, विरोधी नहीं हैं। ग्राचार्य ग्रकलंक तथा पूज्यपाद ने तत्त्वार्थसूत्र ग्र. 1 सूत्र 10 की टीका में कहा है कि विशुद्धि से प्रीति का उदय, उपेक्षाभाव की जागृति तथा ग्रज्ञान का नाश होता है। ये तीनों ही मुक्ति प्राप्ति में सहायक हैं ग्रर्थात् शुभभाव रूप सद्प्रवृत्तियां मुक्ति-प्राप्ति में हेतु हैं। दया, दान, करुगा, वात्सल्य व मैत्री रूप भावों की विशुद्धि के प्रभाव से कर्मक्षय कैसे होते हैं यहां इसी पर विचार किया जा रहा है।

कर्म-सिद्धान्त का यह नियम है कि कषाय में कमी होने से भावों में विशुद्धि भ्राती है। आयु-कर्म को छोड़कर शेष सात कर्मी की सत्ता में स्थित समस्त प्रकृतियों के स्थिति-बंध का नियम से अपर्वतन होता है जिससे पूर्वबद्ध स्थितिबंध में अवश्य ही कमी होती है। साथ ही सात कमों की समस्त पाप-प्रकृतियों के अनुभाग बंध में भी नियम से अपकर्षण होता है, अर्थात् पूर्वबद्धपाप-कमों के अनुभाग में कंमी होती ही है। इस प्रकार भुभभाव से पूर्व में बंधे हुए पापकमों की स्थिति और अनुभाग में न्यूनता आने रूप कमों का क्षय होता ही है जो जीवन के लिए कल्यासकारी व उपादेय है। यह तो हुआ भुभयोग व सद्प्रवृत्तियों से पूर्व में अर्जित कमों की सामूहिक रूप में समस्त प्रकृतियों की स्थिति घटने और समस्त पाप-प्रकृतियों के अनुभाग घटने रूप समुच्चय कर्मक्षय का सिद्धांत; आगे भुभभाव के प्रभाव से प्रत्येक कर्म का क्षय कैसे होता है इस पर विचार किया जा रहा है।

कषाय में कमी या विशुद्धि रूप शुभभावों से मोह में, मोहनीय कर्म में कमी ग्राती है जिससे ग्राचरण में निर्मलता आती है, श्रर्थात् चारित्रगुरण की वृद्धि होती है।

'शुभभाव' से कषाय में कमी होने के कारण विकल्पों में कमी आती है, निविकल्पता में वृद्धि होती है और समता पुष्ट होती है। निविकल्पता की वृद्धि व समता की पुष्टि से दर्शन गुणा की श्रभिन्यक्ति, दर्शनगुणा में वृद्धि व विकास होता है जिससे दर्शना-वरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है।

दर्शन-गुए। के विकास से तत्त्व का साक्षात्कार व विवेक का उदय होता है जिससे ज्ञान गुए। का विकास होता है प्रथात् ज्ञाना-वरए। य कर्म का क्षयोपशम होता है। यह नियम है कि 'ज्ञान' दर्शनपूर्वक ही होता है। ग्रतः दर्शन गुण जितना प्रकट होगा ज्ञान गुए। भी उतना ही प्रकट होगा। दर्शन-गुए। की श्रभिव्यक्ति की वृद्धि के बिना ज्ञानगुए। की श्रभिव्यक्ति में वृद्धि सम्भव नहीं है।

शुभभाव से दर्शन-गुरा का विकास होता है। दर्शन-गुरा के विकास से स्व-संवेदनशक्ति का विकास होता है। संवेदन-शक्ति

ſ

के विकास से जड़ता मिटती है जिससे वेदना के अनुभव की स्पष्टता बढ़ती जाती है। शुभभाव से समता पुष्ट होती है। फलतः असाता-वेदनीय का प्रभाव घटता है।

पहले कह आये हैं कि शुभ भाव से दर्शनगुरा का, दर्शनगुरा से स्वसंवेदन का विकास होता है। संवेदनशक्ति के विकास से अर्थात् संवेदनशक्ति के सूक्ष्म होने से स्पर्शनइन्द्रिय, रसनाइन्द्रिय, झाणेन्द्रिय, चक्षाइन्द्रिय, श्रोत्रइन्द्रिय का विकास होता है व शरीर की कियाओं की संरचना होती है अर्थात् नाम कम से मात्र इन्द्रियों का सर्जन व निर्मारा होता है जबकि दर्शनगुरा से उनमें संवेदनशक्ति आती है।

कषायों की विशृद्धि से 'पर' का महत्त्व व मूल्य घटता है और स्व का महत्त्व व मूल्य बढ़ता है जिससे उच्च गोत्र का अनुभव होता है। यह बोध होता है कि 'पर' के श्राधार पर श्रपना मूल्यांकन करने से मूल्य 'पर' का होता है और श्रपना मूल्य घट जाता है या नहीं रहता है जिससे हीन भावना होती है। पर के श्राधार पर अपना मूल्यांकन न करने पर श्रयांत् मद के नष्ट होने पर श्रात्म तुष्टि होती है जो उच्चगोत्र की द्योतक है।

यह सर्वविदित है कि भावों की विशुद्धि से शुभ श्रायु के श्रनुभाग का उत्कर्ष होता है। भावों की विशुद्धि रूप शुभभाव से दर्शन-गुएए स्व-संवेदन स्वभाव की अभिव्यक्ति होती है। संवेदन-शीलता की वृद्धि से कूरता मिटकर करणाभाव की जागृति होती है। करएगा का कियात्मक रूप सेवा या उदारता है। उदारता 'दान' की द्योतक है। श्रतः शुभभाव से औदार्य या दानगुएग का विकास होता है जो दानान्तराय कर्म की कमी (क्षयोपशम) का द्योतक है।

शुभभाव से ग्राई कषाय की कमी से कामना, ममता, अहता, कर्ताव्यभाव, भोक्तृत्वभाव में कमी ग्राती है। कामना की कमी से, ग्रभाव के अनुभव में कमी होती है जो लाभान्तराय के क्षयोपशम की द्योतक है। ममता की कमी से 'परभाव' में कमी ग्राती है एवं 'स्वभाव' की ग्रभिव्यक्ति होती है। जिससे निज रस की ग्रभिवृद्धि

होती है, भोगेच्छा में कमी होती है। फलतः भोग के स्रभाव के श्रनुभव में कमी होती है, जो भोगान्तराय के क्षयोपशम की द्योतक है। स्रहंत्व में कमी स्राने से 'पर' के प्रति राग घटता है। राग घटने से प्रेम का प्रादुर्भाव होता है। रागजन्य भोग का रस विनश्वर है, परन्तु प्रेमरस नित्य नूतन रहता है, उसका बार-बार भोग किया जा सकता है जो उपभोगान्तराय के क्षयोपशम का द्योतक है। भोक्तृत्वभाव की कमी से कर्तृत्वभाव में कमी स्रातो है तथा त्याग का सामर्थ्य स्राता है जो वीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपशम का द्योतक है।

इस प्रकार शुभभाव से मोहनीय, दर्शनावरणीय, ज्ञानावरणीय वेदनीय, नाम, गोत्र व अन्तराय कर्म की पाप-प्रकृतियों का क्षयोपशम व क्षय होता है साथ ही अघातीकर्म की शुभ (पुण्य)-प्रकृतियों के अनुभाग का उत्कर्ष होता है। बंध किसी भी प्रकार का नहीं होता है क्योंकि कर्मबंध का कारण राग और द्वेष ही हैं जो अशुभ ही हैं। उनका शुभभाव में कोई स्थान ही नहीं है।

यहीं नहीं शुभभाव से ग्रशुभ (पाप)-प्रकृतियों का संक्रमण (रूपान्तरण) शुभ (पुण्य)-प्रकृतियों में होता है। ग्रर्थात् पाप प्रकृतियों-दुष्प्रवृत्तियों का उदात्तीकरण होकर वे शुभ-प्रवृत्तियों में परिणत होती हैं तथा शुभभाव से ग्रशुभ-प्रकृतियों की स्थिति व ग्रनुभाग में ग्रपकर्षण (कमी) होता है व शुभ-प्रकृतियों के अनुभाग का उत्कर्षण होता है जो ग्रात्मा के उत्कर्ष का ही द्योतक है।

शुभभाव से सर्वहितकारी प्रवृत्ति होती है जिससे सबके हृदय में शुभभाव करने वाले के प्रति प्रमोदभाव होता है व प्रसन्नता देने की भावना रहती है। इस प्रकार परस्पर में अनुराग, प्रमोद व प्रेम का आदान-प्रदान होता है जो राग गलाने में, कर्म क्षय करने में सहायक है तथा शुभभावों में जाने-अनजाने जिन व्यक्तियों का हित होता है उनके हृदय में हित करने वाले व्यक्ति के प्रति प्रेम उमड़ता है तथा वे उसकी सेवा व सहायता करने में प्रसन्नता का अनुभव करते हैं, उसके संकल्प व कार्यों को सम्पन्न करने में प्रयना श्रहोभाग्य मानते हैं। श्रतः उसके सहयोग व सेवा के लिए सदा उद्यत रहते हैं। यह उसके शुभभाव का श्रवान्तर व आनुषंगिक फल है। यह उत्कृष्ट भौतिक विकास का द्योतक है। यद्यपि शुभभाव वाले व्यक्ति को किसी से सेवा की श्रपेक्षा नहीं होती है। उसकी श्रावश्यकताओं की पूर्ति प्रकृति से स्वतः होती रहती है। वह श्रभाव से रहित सदा ही वैभवसंपन्न होता है।

तात्पर्य यह है कि कषाप की कमी रूप शुभभाव, सद्प्रवृत्तियां या क्षायोपशमिक भाव से घाती कमों का क्षयोपशम रूप क्षय होता है ग्रीर ग्रघाती कमों की शुभ-प्रकृतियों के अनुभाग का उत्कर्षण होता है। कषाय के क्षय रूप शुद्धभाव व शुभयोग से चारों घाती कमों का क्षय हो श्रनंतज्ञान, ग्रनंतदर्शन, ग्रनंतदान, ग्रनंतलाभ, ग्रनंतभोग, अनंत उपभोग, ग्रनंतवीर्य, क्षायिक सम्यक्त्व व चारित्र की उपलब्धि होती है। ग्रथीत् प्राणी का ग्राध्यात्मिक व भौतिक रूप से सर्वाङ्गीण विकास होता है। किर उसे कुछ पाना व जानना शेष नहीं रहता, वह कृतकृत्य हो जाता है।

सकारात्मक श्राहिसा साधना है श्रतः इसमें महत्त्व श्रपने विषय-भोग एवं कषायजन्य सुखों के त्याग का है। श्रतः सकारात्मक अहिंसा में उन्हीं सद्प्रवृत्तियों का स्थान है जो राग, द्वेष, ममत्व, अहंत्व गलाने में सहायक हैं। इसके विपरीत जिनसे राग-द्वेष कषाय श्रादि बढ़े वे बाहर से भले ही सद्प्रवृत्तियां प्रतीत हों, किन्तु वस्तुतः वे सकारात्मक श्राहिसा रूप नहीं है। साधक इस तथ्य को सदैव स्मर्गा रखकर सकारात्मक श्राहिसा की समीचीन साधना करें।

### मैत्रीभाव

मैत्रीभाव में हृदय प्रेम-रस से स्रोतप्रोत रहता है। जहां मित्रता (प्रेम) का रस है वहां परमानन्द के सागर में प्रसन्नता की लहरें श्रठखेलियां करती रहती हैं। क्षति, पूर्ति, श्रपूर्ति, निवृत्ति रहित नित-नूतन रस उमड़ता रहता है। इस रस से पूरित हृदय में कामना, राग, द्वेष, मोह श्रादि उत्पन्न नहीं होते।

मित्रता में प्रेम होता है, राग नहीं होता है। राग वहीं होता है जहां श्रन्य से, पर से सुख लेने की या सुख पाने की इच्छा होती है। जबिक प्रेम में अपना सुख-वितरण करने का, त्यागने का भाव होता है, सुख लेने का नहीं। मित्रता में स्वयं कष्ट पाकर भी मित्र का दुःख दूर करने का, मित्र की प्रसन्नता बढ़ाने का, मित्र का हित करने का भाव होता है। मित्र, मित्र की प्रसन्नता के लिए, हित के लिए अपने विषय सुख को त्यागने तथा कष्ट उठाने को तैयार रहता है और बदले में मित्र से लेश मात्र भी सुख पाने की चाह नहीं रखता है। मित्र में निःस्वार्थ त्याग होता है। निःस्वार्थ त्याग ही धर्म है। वही साधना है। अतः मित्रता त्याग का, धर्म का, साधना का जीता जागता रूप है।

मित्र से मित्र की सहायता किये बिना नहीं रहा जाता। मित्र भूखा प्यासा रहे श्रौर स्वयं भोजन करता रहे, मित्र रोगी रहे, कष्ट पाता रहे उसकी सेवा सुश्रुषा न करे, मित्र खड्डे में गिर जाय उसे उठावे नहीं, उसकी सहायता न करे फिर भी मित्र होने का कोई दावा करता रहे तो ऐसी मित्रता का कोई श्रर्थ नहीं है। इसे मित्रता कहना भूल है। ऐसी मित्रता मित्रता नहीं शत्रुता है, मित्रता का उपहास करना है, घोर कूरता है, श्रमानवीयता है, पश्रुता है, जिसका मानव-जीवन में कोई स्थान नहीं है।

मैत्रीभाव का नाम ही प्रेम है। जहां प्रेम है, वहाँ राग नहीं। जहां राग है वहां प्रेम नहीं। प्राणी मात्र को रस या सुख स्वभाव से ही ग्रभीष्ट है। इसका स्रोत है प्रेम, मैत्रीभाव। मैत्री या प्रेम का विकृत रूप ही राग है। राग में दूसरे से सुख पाने की इच्छा रहती है। यह नियम है कि लेने वाले से देने वाले का महत्त्व ऋधिक होता है। लेने वाला देने वाले से हीन होता है क्रौर देने वाला लेने वाले से महान् होता है। ग्रतः जहां राग है, विषय-सुख का भोग है वहां हीनेता है, दीनता है, पराधीनता है। इसके विपरीत प्रेम या मैत्रीभाव में दूसरों को प्रसन्नता प्रदान करने की, सेवा की, सहायता की उदात्त भावना रहती है। उदात्त भावना व उदारता से हृदय में प्रसन्नता निवास करती है। जिसके हृदय में प्रसन्नता निवास करती है उसे श्रन्य किसी वस्तू, व्यक्ति, परिस्थिति से प्रसन्नता पाने की ग्रावश्यकता ही नहीं होती। जिसे अन्य से सुख पाने की आवश्यकता नहीं होती उसके हृदय में कामना या इच्छा की उत्पत्ति नहीं होती, ग्रन्य से सुख लेने की, प्रथात् भोग की भावना ही नहीं होती। अतः भोग से वचने, भोग से मुक्ति पाने का उपाय है प्रेम या मैत्रीभाव। भोग से मुक्ति ही समस्त दोषों से, दू:खों से, शरीर से, संसार से मुक्ति है। यही सच्ची मुक्ति है।

जहाँ छोटे बड़े का भेद है वहां प्रेम या मित्रता नहीं हो सकती। प्रेम या मित्रता वहीं संभव है जहां समानता का भाव है। समानता में समता ग्रीर समता में समानता ग्रोतप्रोत है। समानता या समता विषमता को खा जाती है। विषमता ही समस्त द्वन्द्वों व दुःखों का कारण है। ग्रतः विषमता के ग्रन्त में ही समस्त द्वन्द्वों, दोषों व दुःखों का ग्रन्त है। यही मुक्ति है। ग्रतः मुक्ति मैत्री (प्रीति) की देन है यह कहना अत्युक्ति नहीं होगा।

मैत्रीभाव का समर्थन करते हुए श्रावश्यकसूत्र में कहा गया है:-'मित्ती में सब्वभूएसु, वेरं मज्भं ण केराईं।'

श्रर्थात् मेरा किसी से वैर नहीं है, सभी प्राशायों के प्रति मित्रता है। इस सूत्र को प्रातः सायं प्रतिक्रमण करते हुए दोहराना आवश्यक कहा गया है। इस सूत्र में ग्रागमकार ''मेरा किसी जीव से वैर नहीं है, केवल यह निषेधात्मक सूत्र देकर ही नहीं रह गये है अपितु इसके साथ मेरा सब जीवों के साथ मैत्रीभाव है यह विधेयात्मक सूत्र भी दिया है। यदि आगमकार को केवल अहिंसा का निषेधात्मक रूप ही अभीष्ट होता तो मेरा किसी से वैर नहीं है" इतना सा सूत्र ही पर्याप्त होता और सब जीवों के प्रति मेरी मित्रता है इस सूत्र भाग को इस सूत्र के साथ में जोड़ने की आवश्यकता ही नहीं थी। इससे स्पष्ट है कि सूत्रकार को मित्रता रूप अहिंसा का सकारात्मक पक्ष भी अभीष्ट था। कारण कि मैत्रीभाव से रहित निर्वेर भाव का कोई अर्थ ही नहीं रह जाता। फिर निर्वेरभाव वैर के अभाव का द्योतक रह जाता है जिसका कोई खास महत्त्व नहीं है। यदि इसे ही महत्त्व की बात मानें तो हम सब बड़े महत्त्वशाली हैं, कारण कि अनंतानंत प्राणियों के प्रति हमारा वैर नहीं है। किन्तु वैर न होने से हमारा उन प्राणियों के साथ मैत्रीभाव है यह नहीं कहा जा सकता।

निर्वेर होना अच्छी बात इसलिए है कि इससे मित्रता की पात्रता व सामर्थ्य ग्राता है ग्रतः मैत्रीभाव ही महत्त्वपूर्ण है। यही नहीं, मैत्रीभाव के बिना निर्वेरता टिकती ही नहीं है। कारण कि जिस हृदय में प्रेम की सरिता नहीं बहती वह हृदय शुष्क एवं नीरस होता है। नीरसता ऊब पैदा करती है। ग्रतः सच्चे ग्रहिंसक साधक के हृदय में सदैव यह भाव उमड़ा रहता है कि सबका भला हो, सबका मंगल हो, सबका कल्याण हो, सबका हित हो, सब सुखी रहें। यही सच्चा मैत्रीभाव है। जैसा कि सामायिक पाठ में कहा गया है "सत्त्वेषु मैत्री" ग्रर्थात् सब प्राणियों के प्रति मैत्रीभाव रहे।

मित्रता वहाँ ही होती है जहां वैर नहीं है, प्रेम है, सहयोग की भावना है, श्रात्मीयता है। आत्मीयता का श्रथं है सब प्राणियों को श्रपने समान समभना। श्रतः मित्रता में समानता का व्यवहार होता है। जहां किसी से सुख पाने की इच्छा होती है वहां भोग होता है, मित्रता नहीं होती है। मित्रता वहीं होती है जहां मित्र की प्रसन्नता के लिए श्रपना सुख निःस्वार्थ भाव से श्रपित कर दिया जाता है श्रोर उससे वह स्वयं प्रसन्न होता है।

मित्रता ग्रात्मीयता की द्योतक है। ग्रतः 'मित्तो मे सव्वभूएसु' का अर्थ हम्रा सब प्राशायों के प्रति म्रात्मीयभाव, ग्रपनेपन का भाव प्रर्थात् सर्वात्मभाव । स्रात्मीय<mark>भाव में परायेपन का भाव नहीं</mark> रहता। सर्वात्म-भाव में कोई भी जीव पराया नहीं रहता। अतः प्राणी मात्र के प्रति सहायता का भाव होता है। वस्तुतः सिन्धय सहायता ही सेवा है। सेवा में सिक्रय सर्वहितकारी-भाव होता है। यही मैत्रीभाव है। जहां सब प्राश्यियों की सेवा का भाव नहीं है प्रत्युत उनके प्रति उपेक्षा का यह भाव है कि जीव दु:ख पाते हैं तो पाते रहें ग्रपनी बला से, दु:ख पाते होगें अपने कर्मों से ; हमें उनसे क्या मतलब, क्या लेना देना? ऐसा भाव जहां है श्रीर जो व्यक्ति प्राप्त सामग्री, सामर्थ्य, शक्ति, योग्यता का उपयोग ग्रपने सुख-भोग के लिए करता है, वहां सर्वात्मभाव नहीं स्वार्थभाव हैं। जहां स्वार्थभाव है वहां मैत्रीभाव नहीं है, भोग है। भोग समस्त दोषों व दुःखों का बीज है। यद्यपि सेवा का कियात्मक रूप अपनी शक्ति, सामर्थ्य, योग्यता के ग्रमुसार होता है भ्रर्थात् सीमित होता है, परन्तू सेवा का भावात्मक रूप सर्वात्म-भाव श्रसीम होता है। सर्वात्मभाव ही सबके प्रति श्रात्मीयभाव या प्रेम का भाव है। यही सब प्राणियों के प्रति मैत्रीभाव है। मैत्रीभाव में प्रेम होता है। प्रेम का रस राग के रस को खा जाता है। प्रेम के रस के भ्रभाव में राग का रस नहीं मिट सकता भले ही कोई कितने ही काल तक संयम का पालन करे, तप करे। कारएा कि बिना रस के जीवन चल नहीं सकता प्रथात नीरसतायुक्त जीवन किसी को भी रुचिकर नहीं है। जीवन में किसी न किसी प्रकार का रस तो चाहिये ही। श्रतः जिस जीवन में प्रेम का रस नहीं होता उसमें राग का रस अवश्य पैदा होता है। जहां राग है वहां ही समस्त दोषों की उत्पत्ति है। जहां दोष है वहां दु:ख है ही, यह प्राकृतिक विधान है। इस प्रकार दु:ख से छूटने का उपाय दोषों का त्याग है। दोषों के त्याग का उपाय राग का त्याग है। राग के त्याग का उपाय प्रेमभाव है। प्रोमभाव ही मैत्रीभाव है। ग्रतः जहां सर्व प्राणियों के प्रति मैत्रीभाव है वहां राग का, दोषों का एवं दु:खों का निवारण स्वत: होता है, इसमें लेशमात्र भी संदेह को स्थान नहीं है।

मैत्रीभाव राग को तो गलाता हो है । साथ ही द्वेष का भी नाश करता है । कारण कि मैत्रीभाव का विपरीत वैरभाव है । वैरभाव द्वेष का द्योतक है । ग्रतः वैरभाव का दियाग कर मैत्रीभाव को ग्रपनाना द्वेष को त्याग कर प्रेम को ग्रपनाना है । इस प्रकार मैत्रीभाव राग-द्वेष का नाशक है । ग्रतः मैत्रीभाव वीतराग साधना का, संयम का, विरित का अंग है । जैसा कि तत्त्वार्थसूत्र में कहा है—

मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि सत्त्वगुणाधिकविलश्यमाना-विनयेषु ।। तत्त्वार्थसूत्र 7.2

श्रर्थात् प्राणीमात्र के प्रति मैत्रीभाव गुिणयों के प्रति प्रमोद भाव, दु:खियों के प्रति करुणाभाव, और दोषियों के प्रति माध्यस्थ भाव रखना संयम में सहायक है।

इन चारों भावों में महत्त्व मैत्रीभाव का है कारण कि जिसमें मैत्रीभाव है वही गुिर्णियों के प्रति प्रमोदभाव. दुःखियों के प्रति करुणाभाव ग्रीर दोषियों के प्रति तटस्थभाव रख सकता है। ग्रतः शेष तीनों भावों में मैत्रीभाव ग्रोत-प्रोत है।

जहां भेद है, भिन्नता है, ग्रलगाव है, छोटे-बड़ेपन का भाव है, वहां मैत्री नहीं है। मैत्री में दो मित्रों के बीच में अभिन्नता, ग्रभेदता, समता, स्नेहशीलता एवं प्रेम होता है। ये ही सब गुरा परमात्मा के भी हैं। ग्रतः जहां मैत्रीभाव है, वहां परमात्म-भाव है। मित्रता श्रौर समता सहवर्ती हैं ग्रौर परमात्मा समता में ही बसता है ग्रतः दूसरे शब्दों में कहें तो मित्रता में ही परमात्मा बसता है। इसीलिए बौद्ध धर्म में मैत्री को "ब्रह्म-विहार" कहा है।

जहां स्वार्थपरता है स्रर्थात् स्रपने लिए मुख लेने की भावना है, वहां मैत्री नहीं है। मैत्री वहीं हो सकती है जहां मित्र के सुख के लिए स्रपने सुख का त्याग किया जाता है, मित्र की प्रसन्नता में ही अपनी प्रसन्नता का भाव होता है। स्रपने सुखकी प्रवृत्ति ही भोग है, स्रपने सुख (विषय सुख) का त्याग भोग नहीं, योग है। भोग ही बन्ध है या कर्मबन्ध का कारण है। योग में ही धर्म है। ग्रतः जहां मित्रता है वहां धर्म है। मित्रता में धर्म ग्रोत-प्रोत है।

मित्रता से उत्पन्न प्रेम राग को गलाता है। राग वहीं है जहां सुख लेने की भावना है। जहां ग्रपने सुख के त्यागने से दूसरों की खिन्नता या दुःख को दूर करने, उनकी प्रसन्नता में प्रसन्न होने का भाव है वहां प्रेम है। प्रेम ही प्रभु का रूप है, प्रभु का स्वभाव है। श्रतः जहां प्रेम है वहीं प्रभु है, भगवान् है। जिसके हृदय में प्रेम नहीं उमड़ता है उसके हृदय में राग-भाव पैदा हुए बिना नहीं रहता है। जहां राग है वहीं बन्धन (कर्मबन्ध) है वहीं संसार है। राग के त्याग से ही प्रेम की प्राप्त सम्भव है। जहां राग का त्याग है, राग का ग्रभाव है वहां वीतरागता है। जहां राग का त्याग है, राग का ग्रभाव है वहां वीतरागता है। जहां वीतरागता है वहां परमात्मा है। हृदय में प्राणी मात्र के प्रति मित्रता का भाव उमड़ता रहे, प्रेम का सागर लहराता रहे, यही परमतत्त्व व परमात्मत्व की प्राप्ति है। प्रेम के रस या सुख की क्षति, पूर्ति, ग्रपूर्ति, निवृत्ति, तृष्ति, ग्रतृष्ति कुछ नहीं होती। यह ग्रक्षय, ग्रव्याबाध, ग्रनंत (प्रतिक्षण नृतन) रस सुखरूप होता है। यही परमात्मत्व की प्राप्ति की पहचान है।

मित्रता में सर्वहितकारी-भाव होता है। स्वार्थभाव या भोग-भाव का श्रभाव होता है। श्रपना पराया भेद वहीं गलता है जहां श्रहंभाव गलता है क्योंकि श्रहंभाव के रहते "मैं" रहता है। जहां "मैं" रहता है वहां भिन्नता व भेद रहता है। श्रतः वहां श्रात्मीयता या मित्रता सम्भव नहीं है। 'श्रहं' के गलने पर ही, श्रर्थात् मैं कुछ भी नहीं हूं, ऐसा 'श्रक्तं चन भाव' होने पर ही श्रात्मीयता या मित्रता का भाव जगता है। जहां श्रहं भाव नहीं है, 'मैं' पन का श्रभाव है वहां कामना, ममता, भोगवृत्ति, स्वार्थभाव, मोह श्रादि का अभाव है। श्रतः मैत्रीभाव वीतरागता का द्योतक है।

जैनागम में जितनी भी सद्प्रवृत्तियां हैं उन्हें मित्र कहा है यथा -- 'ग्रप्पा मित्ताममित्त' व दुप्पिट्ठिय सुपिट्ठिग्नो ।' (उत्तरा. ग्र. 20 गाथा 37) अर्थात् अपनी दुष्प्रवृत्तियां अपनी शत्रु हैं श्रौर अपनी सद्प्रवृत्तियां अपनी मित्र हैं।" मित्र वही होता है जो हित व कल्यारा
करता है। यदि सद्प्रवृत्तियां लेशमात्र भी मुक्ति में बाधक होती
तो श्रागम में इन्हें मित्र नहीं कहा जाता। इससे यह फलित होता है
कि मैत्री श्रादि सद्प्रवृत्तियां कर्म-क्षय करने वाली हैं, कर्मबन्ध करने
वाली नहीं हैं। अतः दया, दान, सेवा, परोपकार श्रादि सद्प्रवृत्तियों
को कर्मबन्ध का कारण मानना श्रागम-विरुद्ध है, भूल हैं। कर्मबन्ध
रोकने वाली होने से मैत्री आदि सद्प्रवृत्तियां संवररूप हैं। संवररूप
होने से श्रादम-विशुद्धि करने वाली हैं। जैसा कि उत्तराध्ययनसूत्र
अ. 29 सूत्र 17 में कहा है—'मित्तीभावमुवगए यावि जीवे भावविसोहि
काउण निब्भए भवइ' अर्थात् मैत्रीभाव से जीव भाव-विशुद्धि करके
निर्भय हो जाता है। मैत्रीभाव भावों की विशुद्धि करने वाला एवं
संवररूप होने से धर्म है।

## मार्दव

जैन-धर्म में संवर के भेदों में दस धर्म कहे गये हैं—क्षमा, आर्जव श्रादि । इनमें से एक धर्म है मार्दव या मृदुता । मार्दवधर्म, मद, मान या अहंकार के त्याग से ही संभव है । जैसा कि कहा गया है "कुलक्ष्वजादिबुद्धिसु तवसुदसीलंसु गारवं किंचि जो एवि कुव्वदि समएगो मादव-धम्मं हवे तस्स" (भगवतीआराधना 49/154)

जो मनस्वी पुरुष, कुल, रूप, जाति, बुद्धि, तप, श्रुत श्रौर शील आदि के विषय में थोड़ा भी मद नहीं करता है उसके मार्दव-धर्म होता है। श्रथवा "मृदीभावोमार्दवम्" श्रथीत् मृदुभाव का होना मार्दव है, या यों कहें कि जहां हृदय में कोमलता है वहां मार्दव है।

जहां मद (ग्रहंकार) है, दूसरों से अपने को उच्च समभने का भाव है वहां मृदुता नहीं, जड़ता है। जहां जड़ता है, वहां कठोरता है, वहां हृदयहीनता है। ऐसे व्यक्ति के हृदय में आत्मीयता या करुणा जग नहीं सकती है। इसके विपरीत जहां निरिभमानता है, विनम्नता है उसमें अपने को दूसरों से बड़ा समभने का भाव नहीं ग्राता, दूसरों को भी अपने ही समान समभने का भाव जगता है जिससे वह अपने दु:ख-सुख के समान ही दूसरों के सुख-दु:ख का श्रनुभव करता है।

दु:खी प्राणी के हृदय में ही करुणा जगती है जो कठोरता को मिटाकर हृदय को कोमल-मृदु बना देती है। जैसा कि कहा गया है "जिनके पैरन फटे न बिवाई, वह क्या जाने पीर पराई" अर्थात् जिसको पगयली कभी न फटी हों वह दूसरे की पगथली फटने पर चलने से कितनी पोड़ा होती है, यह नहीं जान सकता है। आशय यह है कि जिस पर दु:ख आकर पड़ता है, जिसके हाथ पैर टूट जाते हैं, अन्धा, लूला, लंगड़ा हो जाता है, जिसके घाटा लग जाता है, जिसका प्रियजन मर जाता है वह ही जानता है कि दु:ख कितना भयंकर होता है। हृदय टूक-टूक हुम्रा जाता है, चीरा जाता है। दु:ख कितना स्रसह्य होता है उसका स्रनुभव उसी को होता है। जो व्यक्ति विषय-सुख में ग्रासक्त है, उसके हृदय में जड़ता ग्रा जाती है। वह दूसरे के दुःख का ग्रनुभव नहीं कर पाता, उसकी संवेदन-शीलता मर जाती है। उसका हृदय कठोर हो जाता है।

जो एयर कंडीशनयुक्त उच्च म्रट्टालिकाभ्रों में गर्म कपड़े पहनकर सोते हैं, उन्हें वस्त्रहीन व्यक्ति सर्दी में ठिठुर कर कैसे मरते हैं यह समक्त में नहीं म्रा सकता। सच तो यह है कि मुख की म्रासक्ति मुख के भोगी को हृदयहीन बना देती है, पत्थर-हृदय बना देती है जो कि विकास में बहुत बड़ी बाधा है। दुःख कितना कष्टदायक होता है, यह दुःख की घड़ी में ही म्रनुभव होता है। कारणा कि मुख का भोगी दुःखियों को देखते हुए भी सुख भोगता रहता है, किन्तु वह म्रपना हृदय कठोर किये बिना कोई सुख नहीं भोग सकता। सुख के भोगी का हृदय इतना कठोर हो जाता है कि हृदय में से उदारता निकल जाती है व मानवता लुप्त हो जाती है। इस दृष्टि से सुख का भोग करना मानव-जीवन के पतन का हेतु है। परन्तु जो दुःख से परिचित है, दुःख के म्रभाव से प्रभावित है वह प्राप्त सामग्री का स्वयं भोग न करके पीड़ित व्यक्तियों की पीड़ा दूर करने में उसका उपयोग करता है। उसके हृदय में प्रेम का मधुर रस उमड़ता है। माधुर्य ईश्वरीयगुरा है जो हृदय की मृदुता में ही निवास करता है।

जिसका हृदय नवनीत के समान कोमल व मृदु नहीं है वहां धर्म नहीं है और वह धर्मात्मा नहीं है। जिससे पर-दुःख सहा न जाय वही धर्मात्मा है। दूसरों का दुःख दूर करने के लिए अपने सामर्थ्य का उपयोग करना ही कर्त्तां व्य-परायणता है। जिस किसी को भी तन, धन, बुद्धि, बल, योग्यता ग्रादि की जो भी सामग्री व सामर्थ्य मिली है वह मृत्यु के उस पार तो जा नहीं सकती। अतः वह व्यक्ति उस प्राप्त सामग्री व सामर्थ्य का उपयोग यदि सेवा में नहीं करेगा तो विषयभोग के सुख में करेगा। जिससे नैसर्गिक विधान के अनुसार न चाहते हुए भी विवश होकर दुःख भोगना ही पड़ेगा। इस प्रकार प्राप्त सामग्री तथा सामर्थ्य का एक ही सही उपयोग रह जाता है और वह है उसे सेवा में लगाना। ग्रतः हमें जहाँ-जहाँ दुःख दिखाई दे वहां-वहां प्राप्त सामर्थ्य को बांटते जायें। इससे

उन दु: खियों का दु: खहमारे हृदय में समा जायगा श्रौर सुख-भोग की कामना मिट जायगी, हृदय शुद्ध हो जायगा।

हृदय पर-पीड़ा से भरा रहे तो उसमें सुख-भोग की वासना उदित नहीं होती । दूसरों के दुःखों को अपने हृदय में धारण करने का उपाय यह है कि किसी दु:खी को देखकर उसकी स्थिति में अपने को रखकर विचारें कि जिस दु:ख में यह जीव है, उसमें मैं होता तो मुभे कैसा लगता ? भ्रपने को उसी दु:खी की श्रवस्था में खड़ा करते हीं ग्रपने भीतर उसका चित्र अंकित हो जायगा, हृदय दुःख से द्रवित होने लगेगा, वासनाएं विगलित होने लगेंगी। परन्त, जो मोह के प्रभाव से दुःखी होता है उसके भीतर दुःख दूर न होने पर दुर्बलता त्राती है। वह उद्विग्न और निराश होता है, घबराता है, लेकिन जो श्रपना पराया भेद किए बिना सर्वात्मभाव से पर-पीड़ा को धाररा करता है, श्रपनाता है, उस व्यक्ति में दुर्बलता नहीं श्राती है, नीरसता नहीं स्राती है, घबराहट या बैचेनी नहीं होती है, उसमें दुःखी व्यक्ति को सहायता करने का सामर्थ्य ग्राता है। प्रकृति भी उस सेवक की सहायता करती है, समाज भी बहुत कुछ देता है, उसे चारों स्रोर से सहयोग मिलता है, सम्पूर्ण जगत् उसकी सहायता करने के लिए लालायित रहता है श्रीर सहयोग देकर अपने को धन्य समकता है। तात्पर्य यह है कि हृदय परपीड़ा के दुःख से भरा रहे, जिससे स्वार्थ-परता व सुख की दासता से श्राई 'हृदय की जड़ता' द्रवीभूत होकर गल जाय, चिन्मयता प्रकट हो जाय। यह मुक्ति-प्राप्ति का सहज व स्लभ उपाय है।

# सकारात्मक अहिंसा पर आपत्तियाँ और उनका निराकरण

1. आपित्त प्रवृत्तिरूप योग व किया 'कर्म' की जनक है फिर वह दान, दया, परोपकार, सेवा व रक्षा करने रूप सद्प्रवृत्ति ही क्यों न हो, समस्त सद्प्रवृत्तियां कर्मबंध की ही हेतु हैं। कर्म-बंध त्याज्य है, हेय है उपादेय नहीं।

निराकरण यह ठीक है कि प्रवृत्ति किया रूप होती है, परन्तु सभी कियाएं सकर्मक नहीं होती हैं, बहुत-सी किया यें प्रकर्मक ही हैं। कर्म-बंध करने वाली किया वह है जिस किया के साथ कषाय व विषय-सुख रूप फल की ग्राशा व इच्छा लगी हो, कर्ता-भाव व भोक्ता-भाव हो, परन्तु जो किया कर्मोदय से या निसर्गतः स्वतः होती है, जिसके साथ कर्ता व भोक्ता-भाव नहीं होता, जो केवल द्रष्टा व साक्षी-भाव से होती है वह किया बंध का कारण नहीं होती। जैसे ग्रधातीकर्म की उदयरूप कियायें कर्म-बंध करने वाली नहीं होतीं। इसीलिए उन्हें ग्रधाती कहा है, देश घाती भी नहीं कहा। उदाहरणार्थ वीतराग के निरन्तर मन-वचन-काया से किया होती रहती है, परन्तु उनके कर्म-बंध नहीं होता, भले ही वे ग्रवास लें, चलें, प्रवचन दें।

यही नहीं, वीतराग केवली द्वारा दया, दान, वात्सल्य ग्रादि प्रवृत्तियां या क्रियायें भव्य जीवों के निमित्त से स्वतः, सहज, स्वाभा- विक रूप से होती रहती हैं। केवली ग्रनन्त दानी, जगत्-वत्सल हैं परंतु उनकी दया, दान ग्रादि क्रियायें उसी प्रकार होती हैं जैसे ढोलक हाथ की थपकी के निमित्त से बोलने लगती है, उसमें करने का संकल्प नहीं होता। संकल्पपूर्वक की गई क्रिया कर्तृ त्वभाव की द्योतक होती है तथा कर्म-बंध में हेतु होती है। आंख खोलते ही जगत् के ग्रच्छे-बुरे सब पदार्थ दिखाई देते हैं, कान में इधर-उधर से शब्द सुनाई पड़ते रहते हैं, परन्तु वस्तुग्रों के दिखाई देने मात्र

से या शब्द सुनाई पड़ने मात्र से कर्म-बंध नहीं होता है। कर्म-बंध होता है किया के साथ रहे हुए संकल्प-विकल्प से, कर्त्तृं त्व-भोक्तृत्व भाव से, राग-द्वेष-मोह रूप विषय-कषाय से। कहा भी है—

सुख-दु:ख दोनों बसत हैं, ज्ञानी के घट मांहि। गिरि सर दीसे मुकुर में, भार भीजबो नाहिं।।

स्रथात् जैसे दर्पण में पर्वत स्रौर तालाब दोनों दिखाई देते हैं परन्तु, दर्पण पर्वत से भारी नहीं होता स्रौर तालाब के जल से गीला नहीं होता। इसी प्रकार ज्ञानीजन के हृदय में सुख-दु:ख रूप साता या स्रसाता का वेदन (स्रनुभव) होता है, परन्तु उन्हें उनके कारण से कर्म-बंध नहीं होता है। स्राशय यह है कि किया बंध का कारण नहीं है। बंध का कारण उसके साथ रहा हुम्रा कषाय है। स्रतः सद्प्रवृत्तियां त्याज्य या हेय नहीं हैं, कषाय हेय है, कषाय कर्मबंध का कारण है।

2. ग्रापत्ति सद्प्रवृत्तियां पुण्यरूप होती हैं ग्रीर उनसे कर्म-बंध होता है। कर्मबंध की हेतु होने के कारण दया, दान ग्रादि सद्प्रवृत्तियां मुक्ति में बाधक हैं।

निराकरण पुण्य को कर्म-बंध का कारण मानना भूल है, कारण कि कर्म की सत्ता तभी सम्भव है जब स्थिति-बंध हो, स्थिति-बंध के ग्रभाव में कर्म-बंध सम्भव नहीं है। स्थितिबंध कषाय से होता है। कषाय कभी भी पुण्यरूप नहीं होता, सदैव पापरूप होता है। ग्रतः पुण्य मुक्ति-प्राप्ति में किसी भी रूप में बाधक नहीं है, प्रत्युत् मुक्ति-प्राप्ति में सहायक है। पुण्य के प्रकर्ष या उत्कर्ष से ही सम्यग्दर्शन की उपलब्धि होती है। पुण्यरूप विशुद्धि-लब्धि के बिना सम्यग्दर्शन हो ही नहीं सकता। सम्यग्दर्शन के बिना सम्यग्ज्ञान व सम्यक्चारित्र सम्भव नहीं हैं ग्रौर इन तीनों के अभाव में मुक्ति हो ही नहीं सकती। ग्रतः पुण्य मुक्ति-प्राप्ति में साक्षात् व परम्परा कारण है।

यह नियम है कि पुण्य का क्षय किसी भी साधना से नहीं होता। साधना के दो मुख्य अंग हैं — संवर और निर्जरा। इन दोनों 1

से पुण्य के श्रनुभाग का उत्कर्ष (वृद्धि) होता है, क्षय नहीं होता। पुण्य का यह उत्कृष्ट उदय सिद्ध अवस्था की प्राप्ति के श्रन्तिम क्षरा तक रहता है। सिद्ध अवस्था प्राप्ति होने पर पुण्य स्वतः उसी प्रकार छूट जाता है जिस प्रकार यात्री के अपने गन्तव्य स्थल पर पहुँच कर श्रपने वाहनं से उतरने पर वायुयान, रेल, कार श्रादि वाहन स्वतः छूट जाते हैं। उन्हें छोड़ने का प्रयत्न नहीं करना पड़ता और न वह यात्री इन्हें त्यागने का संकल्प ही करता है। सच तो यह है कि यात्री श्रपने वाहन की सहायता से ही गन्तव्य स्थल या लक्ष्य तक पहुंचता है। ग्रतः सद्प्रवृत्तियां मुक्ति में सहायक हैं, लेशमात्र भी बाधक नहीं हैं।

यदि सद्प्रवृत्तियां मुक्ति में कहीं भी, किसी भी रूप में बाधक होतीं तो जैसे मुक्ति में बाधक पाप का त्याग किया जाता है वैसे ही दया, दान ग्रादि सद्प्रवृत्तियों का भी त्याग किया जाता। परन्तु, समस्त जैनागमों व उनकी टोकाग्रों में सद्प्रवृत्तियों या पुण्य के त्याग का न कोई पाठ ही ग्राता है ग्रौर न कोई उल्लेख ही। वत-ग्रहण पाप के त्याग का ही होता है, पुण्य के त्याग का व्रत नहीं लिया जाता।

जैनागमानुसार 'दुष्प्रवृत्ति' पाप व प्रधर्म है श्रौर सद्प्रवृत्ति पुण्य व धर्म है। जैसा कि उत्तराध्ययनसूत्र के बीसवें श्रध्ययन की गाथा 37 में कहा है 'अप्पा मित्तमिन्तिं च दुप्पिट्ठय-सुप्पिट्ठश्रो।' श्रर्थात् आत्मा की दुष्प्रवृत्तियां उसकी शत्रु हैं श्रौर सद्प्रवृत्तियां उसकी मित्र हैं। जैनधर्म-ग्रन्थों में कर्मों की संक्रमरण-प्रक्रिया का अति महत्त्वपूर्ण विस्तृत वर्णन है तदनुसार यह नियम है कि जब कोई प्राणी दुष्कर्म-पाप करता है तो उसके पूर्वोपाजित सत्ता में स्थित 'पुण्य-कर्म' पाप-कर्म में परिवर्तित हो जाते हैं। इसी प्रकार जब कोई सद्प्रवृत्ति करता है तो उसके पूर्वोपाजित पाप-कर्मों का स्थिति व श्रनुभाग बंध का श्रपवर्तन हो जाता है श्रर्थात् पाप-कर्म घट जाता है, क्षय हो जाता है। साथ ही पाप-कर्मों का पुण्य में रूपान्तरण हो जाता है, इसे वर्तमान मनोविज्ञान में उदात्तीकरण (Sublimation) कहा जाता है। इस प्रकार दया, दान, सेवा, परोपकार, श्रनुकम्पा,

करुगा, वात्सत्यरूप सद्प्रवृत्तियों से पाप-कर्मों का नियम से क्षय होता है व निर्जरा होती है। पाप के क्षय से 'मुक्ति' होती है। अतः दया, दान, वात्सल्य भ्रादि सद्प्रवृत्तियां मुक्ति की साधन व सहायक है। इन्हें मुक्ति में बाधक मानना जैन-धर्म का श्रपालाप करना है।

यदि पुण्य को किसी भी रूप में कोई हेय माने तो उसके लिए उसका पुण्य-क्षय करना ग्रावश्यक होगा श्रौर पुण्य का क्षय संवर-निर्जरा रूप साधना से तो होता नहीं। उल्टा उनसे पुण्य का उत्कर्ष ही होता है। श्रतः पुण्य-क्षय करने का एक मात्र उपाय पाप-प्रवृत्ति रह जाता है। पाप-प्रवृत्ति को पुण्य के क्षय के उपाय के रूप में ग्रह्मा करना मुक्ति में बाधक ही होगा।

यही नहीं पुण्य पूर्णरूप से श्रघाती कर्म है श्रथित् इससे जीव-के किसी भी निज गुएा का लेशमात्र भी घात नहीं होता। जिससे जीव के किसी भी गुएा को किंचित् भी हानि नहीं पहुंचती, उसे मुक्ति में बाधक मानना न युक्तियुक्त है और न समुचित ही।

3. ग्रापत्ति सद्प्रवृत्तियां पुण्यरूप होती हैं। पुण्य धर्म नहीं होता और धर्म के बिना मुक्ति नहीं मिलती।

निराकरण सद्प्रवृत्तियां पुण्यरूप भी होती हैं ग्रीर धर्म रूप भी। यही नहीं पुण्य ग्रीर धर्म सहचर हैं, ग्रतः जहां धर्म होगा वहां पुण्य होगा ही। पुण्यहीन कभी धर्मात्मा नहीं हो सकता। धर्म के साथ पुण्य उसी प्रकार जुड़ा हुग्रा है जैसे काया के साथ छाया। धर्म ग्रीर पुण्य को ग्रलग करके नहीं देखा जा सकता। कारण कि सद्प्रवृत्तियां रूप सद्गुणों के दो पहलू हैं—(1) भावात्मक ग्रीर (2) कियात्मक। सद्प्रवृत्तियों का भावात्मक पक्ष है ग्रपने राग-द्रेष, विषय-कषायजन्य सुख का त्याग करना। त्यांग में ही धर्म है ग्रतः सद्प्रवृत्तियों का भावात्मक रूप धर्म है। सद्गुणों का कियात्मक रूप है दया, दान, सेवा, वात्सल्य ग्रादि की प्रवृत्ति करना। इसी कियात्मक रूप को पुण्य कहा जाता है। ये दोनों पक्ष एक सिक्के के दो समान पहलू हैं जिन्हें एक-दूसरे से ग्रलग करके नहीं देखा जा सकता। ग्रतः जहां धर्म होगा वहां पुण्य होगा ही ग्रीर जहां पुण्य सकता। ग्रतः जहां धर्म होगा वहां पुण्य होगा ही ग्रीर जहां पुण्य

होगा वहां धर्म होगा ही। क्यों कि पुण्य कहा ही उसे जाता है जो ग्रात्मा को पवित्र करे ग्रौर वहीं धर्म है। उसे अधर्म कदापि नहीं कहा जा सकता। इसीलिए जैनागम में दया, दान, करुणा, सेवा (वैयावृत्य), वात्सल्य ग्रादि सद्प्रवृत्तियों को धर्म कहा है।

दान, दया ग्रादि समस्त सद्प्रवृत्तियां सद्गुरा हैं। सद्गुरा स्वभाव होता है, विभाव नहीं। स्वभाव धर्म होता है ग्रधमें नहीं। यदि स्वभाव को ही धर्म न माना जाय तो धर्म का ग्रभाव हो जायगा।

4. आपित —दया, दान ग्रादि सद्प्रवृत्तियों में एकेन्द्रिय व हलते-चलते जीवों की हिंसा होती है। हिंसा पाप है, कर्म-बंध का कारगा है। ग्रतः सद्प्रवृत्तियां साधक के लिए त्याज्य हैं।

निराकरण पुण्य या धर्मरूप सद्प्रवृत्तियों से एकेन्द्रिय जीवों की जो मृत्यु होती है वह अनायास होती है। वह किसी भी प्रकार के आयास या प्रयासपूर्वक की नहीं जाती है। हिंसा आदि पाप-बंध का कारण करण और योग ये दोनों हैं। इन दोनों के मिलने से पाप-बंध होता है, अकेले करण या अकेले योग से नहीं। अतः जिस प्रवृत्ति में करण और योग होते हैं वह बंध का कारण होती है। यदि बिना करण (करना-कराना, अनुमोदन) के ही बंध माना जाय तो वीत-राग के भी श्वास लेने, चलने-फिरने, बैठने-उठने आदि प्रवृत्तियों व कियाओं में वायुकाय आदि एकेन्द्रिय की व त्रसकाय की हिंसा होती रहती है अतः उससे उनके भी कर्म-बंध होने चाहिए, परन्तु उनके बंध नहीं होता क्योंकि जब तक किसी भी किया के साथ कर्तृ त्वभाव रूप करना, कराना व अनुमोदन रूप कारण न हो तब तक बंध सम्भव नहीं है।

अभिप्राय यह है कि दान, दया, सेवा ग्रादि सद्प्रवृत्तियों में हिंसा करने, कराने व ग्रनुमोदन का लेशमात्र भी भाव नहीं होता है। ग्रतः वह पाप रूप व कर्म-बंध का करण नहीं है। इसीलिए साधु द्वारा खाने-पीने, चलने-फिरने, श्वास लेने ग्रादि कियाओं में त्रस-स्थावर

जीवों की मृत्यु या हिंसा होने पर भी उनका हिंसा-विरमण रूप महिंसा महाव्रत तीन करणा व तीन योग से माना गया है। उनके हिंसा के त्याग का व्रत भी तीन करणा, तीन योग से होता है म्रोर स्थावर जीवों के मरने पर भी उनका म्रहिंसा महाव्रत खण्डित नहीं होता है क्यों कि साधु व वीतरागी के द्वारा जीवों की हिंसा होती है, पर वे हिंसा करते नहीं हैं। उनका लक्ष्य तो प्रत्येक प्रवृत्ति के साथ सर्व जीवों की रक्षा व हित का ही रहता है, किसी भी जीव की हिंसा व महित करने का लक्ष्य नहीं होता है। म्रतः सद्प्रवृत्तियों में हिंसा का पाप नहीं लगता व कर्मबंध नहीं होता है।

5. आपित्त —दान, दया आदि के द्वारा जिस जीव की रक्षा की जाती है वह जीव जीवित रहकर भविष्य में संसार में पाप प्रवृत्ति करता है। इससे रक्षा करने वाला ग्रनुमोदन-रूप पाप का भागीदार होता है। पाप त्याज्य होता है। ग्रतः दान, दया ग्रादि से जीवों की रक्षा करना पाप है व त्याज्य है।

निराकरण उपर्युक्त युक्ति सर्वथा तथ्यहीन है। कारण कि रक्षा करने वाले का यह भाव कदापि नहीं होता कि वह जीव बच-कर पाप करे। यदि किसी जीव के बचने पर उनके द्वारा श्रागे होने वाले पाप का कारण उसके रक्षक को माना जाय तो वीतराग को छोड़कर शेष सब जीव पाप करते हैं। उनके माता-पिता, भाई-बहिन मित्र, परिजन श्रादि भी बचकर पाप करेंगे, यहां तक कि साधु भी दसवें गुण्एस्थान तक पाप कमों का बंध करता है श्रर्थात् पाप करता है। श्रतः श्रपने माता-पिता श्रादि परिजनों की सेवा करना व साधु को दान आदि देना उन्हें भूख-प्यास ग्रादि से बचाना, पाप बंध का ही कारण होगा, श्रधमं होगा। दूसरे शब्दों में कहें तो कोई किसी को भी बचाए तो उस बचाने वाले को पाप हो लगेगा। इस प्रकार दया, दान द्वारा किसी की भी सेवा करना, उसे भूख-प्यास से बचाना पाप का कारण होने से त्याज्य ही होगा।

इस मान्यता के श्रनुसार तो दया, दान आदि धर्म का ही लोप हो जायगा। चारों श्रोर सर्वत्र घोर हिंसा व निर्दयता का साम्राज्य हो जायगा श्रौर किसी भी प्राणी का जीवित रहना दूभर हो जायगा। यहां तक कि किसी से स्वयं अपनी रक्षा, सहायता व सेवा करने की श्रपेक्षा करना भी पाप को बढ़ावा देने का ही कारण होगा जो घोर श्रमानवता, पशुता, दानवता है। कितने श्राश्चर्य की बात है कि पाप कोई दूसरा ही करे श्रौर उसका फल दूसरे व्यक्ति को बिना पाप किये ही मिले अर्थात् करे कोई भरे कोई, हत्या करे कोई और फांसी दूसरे को मिले। यह कर्म-सिद्धान्त व श्रागम के विपरीत तो है ही, साथ ही साथ विधि व्यवहार-विरुद्ध भी है। श्रतः सर्वथा त्याज्य है।

किसी भी जीव को बचाये जाने का फल उस बचाये गए जीव का बचना है प्रथात् जीवित रहना है अतः जो लोग किसी जीव को बचाने में एकान्त पाप मानते हैं उनके लिए तो इतना ही कहना काफी होगा कि उनके सिद्धान्तानुसार किसी भी जीव का या उनका स्वयं बचा रहना, जीवित रहना भी पाप का ही फल है। ग्रतः जो किसी जीव को बचाने-उसकी रक्षा करने में पाप मानते हैं, उन्हें स्वयं को बचे रहने का, जीवित रहने का ग्रधिकार ही नहीं है। किसी मरते हुए जीव को भोजन, जल ग्रादि देकर बचाने को या उसके दुःख को दूर करने को, सेवा करने व सहायता पहुँचाने को पाप या त्याज्य मानना मानवता, व्यावहारिकता, बुद्धमत्ता ग्रादि सभी पक्षों से घोर विरुद्ध है, जिसका मानव-जीवन में कोई स्थान ही नहीं है।

उपर्युक्त मान्यता इसलिए भी तथ्यहीन है कि जीवों की रक्षा करने वाले की लेशमात भी यह भावना नहीं होती कि कोई जीव बचकर हिंसा, भूठ, चोरी, शोषण श्रादि दुष्प्रवृत्तियां करे व राग-द्वेष, कषाय, मोह का सेवन करे क्योंकि वह तो स्वयं ही इन दुष्प्रवृत्तियों वपापों को बुरा समभता है तथा इनके त्यागने में श्रपना हित मानता है। यह नियम है कि जो जिसे बुरा समभता है उसकी भावना सदैव यही रहती है कि वह बचने वाला प्राणी या व्यक्ति भी इन दुष्प्रवृत्तियों व बुराइयों से बचकर श्रपना हित करे। पाप का श्रनुमोदन तो तब होता है जब पाप-कर्म या किया को अच्छा समभा जाय । स्रतः सद्प्रवृत्तियों से पाप का अनुमोदन होता है, यह मानना भूल है ।

6. आपित्त सकारात्मक श्रिहिसा के विरोध में एक युक्ति यह भी दी जाती है कि जीव "जीव" है, सभी जीव समान हैं। श्रतः किसी भी जीव को मारा जाय, उसका पाप समान ही लगेगा, भिन्न नहीं। श्रतः एक जीव को बचाने के लिए असंख्यात-श्रनन्त निर-पराध जीवों की हिंसा करना कहां तक उचित व न्यायसंगत है ?

निराकरग - इस सम्बन्ध में यह कहना होगा कि "सब जीवों को या किसी भी जीव को मारने में समान पाप लगता है, यह मान्यता भूल भरी है। कारण कि पृथ्वीकाय के एक करण में, जल-काय की एक बूंद में असंख्यात जीव होते हैं और वनस्पतिकाय व निगोद में सूई के स्रग्न भाग जितने स्थान में स्रसंख्यात् व स्रनन्त जीव होते हैं। स्रतः हमारे व वीतराग के प्रत्येक श्वास में स्रसंख्यात वायु-काय के जीवों की हत्या हो रही है, जल की एक घूंट में, वनस्पति के उपयोग में भ्रसंख्यात भ्रनन्त जीवों का प्राशान्त हो रहा है। इन जीवों में से प्रत्येक जीव की हिंसा को मनुष्य की हत्या के समान माना जाय तो हम प्रति क्षण श्रसंख्यात मन्ष्यों की हत्या का पाप कर रहे हैं जो विद्यमान समस्त मनुष्यों की संख्या से असंख्यात गुरा हैं। उपर्युक्त मान्यता के भ्रनुसार कोई इन सब मनुष्यों की हत्या भी कर देतों यह हत्या का पाप एक घूँट के जलकाय के जीवों की हत्या से कम ही होगा। महाभारत जैसे हजारों-लाखों युद्धों की हत्या का पाप भी एक श्वास लेने में मरे जीवों से कम ही होगा। इस मान्यता के फलस्वरूप अपने स्वार्थ के लिए हजारों मनुष्यों की हत्या करने में भी संकोच नहीं होगा कारणा कि उसका पाप एक घूँट जल के पाप से कम ही होगा। श्रतः यह मान्यता भयंकर हत्या को प्रोत्साहन देने वाली तथा अनाचार-अत्याचार की पोषक है।

श्रतः उपर्युक्त मान्यताश्रों को मानना आगम, कर्म-सिद्धान्त व्यवहार, संविधान, न्याय-नीति-नियम व युक्ति श्रादि से विरुद्ध ही है व श्रहिंसा का उपहास ही है। श्रतः यह मान्यता सर्वथा श्राधार-हीन श्रोर कपोल-कल्पित ही है। प्राचीनकाल में "हस्तितापस" नाम का एक पथ था जो इसी मान्यता को स्वीकार करता था। इस पथ के अनुयायी अनेक व असंख्य जीवों की हिसा से बचने के लिए एक हाथी को मारकर लम्बे समय तक उसे खाते रहते थे और अपने को अहिसक मानते थे तथा इस मत या सिद्धान्त को नहीं मानने वालों को हिसक मानते थे।

वास्तविकता तो यह है कि जीव तो ग्रजर-अमर-ग्रविनाशी है श्रतः जीव का विनाश होता ही नहीं। विनाश होता है—कान, नयन, नाक श्रादि इन्द्रियों व तन-मन-वचन श्रादि प्राण शक्तियों का । इसीलिए जैनागमों में हिंसा के स्थान पर प्रागातिपात श्रर्थात् प्रार्गों का हनन करना शब्द आया है और ग्रणुव्रत या महाव्रत की प्रतिज्ञा भी प्रागातिपात विरमण की ही ली जाती है जो सार्थक व उचित ही है। यह नियम है कि जिस जीव में जितनी भ्रधिक प्रागा-शक्ति है वह उतना ही श्रधिक विकसित प्रागी है। उसके हनन में उतना ही ग्रधिक प्राणातिपात (हिंसा) है। एकेन्द्रिय जीव वनस्पति म्रादि से द्वीन्द्रिय जीव लट, केंचुम्रा म्रादि की प्राण-शक्ति (संवेदन-शीलता) म्रनन्त-गुणी है इसीलिए इन्हें एकेन्द्रिय से म्रनन्तगुणा पुण्य-वान माना है। ग्रतः इनकी हिंसा में एकेन्द्रिय जीव के प्राणातिपात से श्रनन्तगुरा प्रारातिपात होता है - हिंसा होती है, पाप होता है। प्रश्न-व्याकरण सूत्र में यही आशय प्रकट किया गया है, यथा-'एगं इसि हरामाणे भ्रणंते जीवे हराइ' भ्रथीत् एक ऋषि को मारता हुम्रा श्रनन्त जीवों को मारता है। इसी प्रकार द्वीन्द्रिय से त्रीन्द्रिय चींटी श्रादि, त्रीन्द्रिय से चतुरिन्द्रिय मक्खी, मच्छर ग्रादि ग्रौर चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय पशु-पक्षी-मन्ष्य म्रादि क्रमशः म्रनन्त-म्रनन्त गुर्गी म्रधिक प्रागा-शक्ति वाले हैं, पुण्यात्मा हैं। ग्रतः उनके हनन में क्रमशः अनन्त-अनन्त गुराा अधिक प्रासातिपात होता है, अनन्त-अनन्त गुराी श्रधिक हिंसा होती है या पाप लगता है। श्रतः सब जीवों के मारने में समान पाप लगता है, समान हिंसा है, यह मानना भयंकर भूल है।

इसी प्रकार एकेन्द्रिय से पंचेन्द्रिय तक ऊपर दिए गए ऋम में जीवों की रक्षा करने, दया करने में ऋमशः श्रनन्त-श्रनन्त गुणा धर्म व पुण्य है। श्रतः पशु-पक्षी, मनुष्य श्रादि पंचेन्द्रिय प्राणियों को अन्न-जल देकर भूख प्यास से मरने से बचाने, इनकी सेवा करने में श्रनन्त गुरगा धर्म व पुण्य है ग्रौर इनके मारने में अनन्त गुरगा पाप व ग्रधर्म है। इनकी रक्षा या सेवा में पाप या हिंसा मानना धर्म की पाप मानना है जो घोर मिथ्यात्व है।

तात्पर्य यह है कि सब जीवों के मारने में समान पाप या हिंसा नहीं है। बल्कि जो प्राणी जितना अधिक प्राणवान् है उसके हनन में उतना ही अधिक प्राणातिपात है, हिंसा है, पाप है, ग्रात्म-पतन है और उसकी रक्षा में, दया में सहायता में उतना ही अधिक धर्म है, पुण्य है, ग्रात्मा का उत्थान है।

7. श्रापित कोई जीव किसी दूसरे जीव को कष्ट दे रहा है या मार रहा है तो ऐसी स्थिति में जिसे कष्ट दिया जा रहा है मारा जा रहा है उसे बचाने से जो जीव ग्रपने सुख के लिए उसे कष्ट दे रहा है, मार रहा है उस जीव को श्राघात लगता है, दु:ख होता है। ग्रतः यह हिंसा है।

निराकरण इस सम्बन्ध में विचारने से ऐसा लगता है कि किसी जीव को कष्ट होना हिंसा नहीं है। जैसे एक डॉक्टर पेट का आँपरेशन करने के लिए किसी रोगी का पेट छुरी से काटता है और एक डाकू धन लूटने के लिए किसी व्यक्ति के पेट में छुरा घोंपता है। बाहरी हष्टि से दोनों घटनायें एक सी हैं, दोनों का काम एकसा है, परन्तु श्रान्तरिक हष्टि में बहुत अन्तर है। डॉक्टर द्वारा छुरे से रोगी का पेट चीरना और उससे रोगी को कष्ट होना या मर जाना, हिंसा नहीं कहा जा सकता। कारण कि डॉक्टर की भावना रोगी के हित में होती है और डाकू द्वारा व्यक्ति का पेट चीरना हिंसा है क्योंकि डाकू की भावना व्यक्ति का हित करने की नहीं, अहित करने की है। किसी प्राणी के हित के लिए किया गया कार्य मेंत्री है, सेवा है, दया व श्रहिंसा है अतः पेट में छुरा घोंपने का डॉक्टर का कार्य हित-कारक होने से अहिंसा व दया है तथा डाकू का कार्य श्रहित का हेतु होने से हिंसा व पाप है।

8. भ्रापत्ति—कोई व्यक्ति किसी जीव को मार रहा है उससे उस मरने वाले जीव को बचाया जाता है तो जिस जीव को बचाया

जाता है उसके प्रति राग और मारने वाले व्यक्ति के प्रति द्वेष उत्पन्न होता है श्रौर राग-द्वेष पाप हैं। श्रतः किसी जीव को बचाने का कार्य पाप है, पाप से बचने में ही धर्म है।

निराकरण — कोई जीव किसी दूसरे जीव को मार रहा है तो मरते हुए जीव को बचाने में न तो जिस जीव को बचाया जा रहा है उसके प्रति राग है और न जिससे बचाया जा रहा है उसके प्रति द्वेष है। बल्कि दोनों ही के प्रति हित की भावना है श्रर्थात् मैत्री-भावना है, वात्सल्य-भाव है। कारएा कि राग-द्वेष या कषाय वहीं होता है जहां विषय-सुखं का भोगरूप स्वार्थ-भाव हो। ग्रपने इन्द्रिय-विषय के सुख-भोग के लिए किसी व्यक्ति, वस्तु श्रादि के प्रति श्राकर्षेगा होना राग है श्रौर राग की पूर्ति में बाधा पहुंचने में रोष का उत्पन्न होना द्वेष है। राग-द्वेष, मोहं या कषाय की उत्पत्ति भोग को इच्छाव स्वार्थपरता से ही होती है। किसी जीव को बचाने में राग-द्रेष व हिंसा नहीं होती है। राग तो तब होता है जब जिस जीव को बचाया जा रहा है उससे सुख भोगने की या स्वार्थपूर्ति की लालसा हो ग्रीर द्वेष तब होता है जब हत्यारे के प्रति अहित की भावना हो। बचाने वाले के हृदय में किसी प्रकार का स्वार्थ न होने से उसमें राग-द्वेष दोनों ही नहीं होते, वह तो दोनों ही प्राश्मियों का हित चाहता है। उसकी भावना किसी को भी कष्ट देने की, आघात पहुंचाने की, श्रहित करने की नहीं होती है। सभी का भलाया हित करने की होती है। उसका सब के प्रति मैत्री-भाव होता है।

यथार्थता तो यह है कि मरते हुए जीव को बचाने वाले के हृदय में जो उस जीव को मार रहा है उसके प्रति द्वेष नहीं होता है। यदि उसके प्रति द्वेष होता तो जीव को कोई अन्य व्यक्ति उसे मारे या कष्ट पहुंचाये तो उसे बचाने की भावना नहीं होती, परन्तु दयावान् व्यक्ति उसे भी मरने व कष्ट से बचाने का पूरा प्रयत्न करता है। इसी प्रकार जिस जोव को बचाया गया है यदि उसके प्रति राग होता तो वह बचाया गया जीव अन्य किसी जीव को मारता है या कष्ट पहुंचाता है तो उसकी इच्छा पूरी करने दी जाती,

परन्तु दयावान् व्यक्ति उसे भी ऐसा करने से रोकता है। श्रतः दया-वान् व्यक्ति के हृदय में मारने वाले व मरने वाले प्राणियों के प्रति राग-द्वेष नहीं होता है क्योंकि प्रथम तो वह दोनों से श्रपना विषय कषायजन्य सुख नहीं चाहता है, दूसरा उसकी दोनों के प्रति हितकारी मैत्री-भावना होती है। इस प्रकार हिंसक को हिंसा करने से बचाने में न तो जिसकी हिंसा की जा रही है उसी का श्रहित है श्रौर न जो हिंसा कर रहा है उसका श्रहित हैं और न बचाने वाले का श्रहित है प्रत्युत सभी का हित है, सभी का भला है, लाभ हें, श्रहित या हानि किसी की भी लेशमात्र भी नहीं है। किसी जीव को हिंसा, भूठ, चोरी, राग, द्वेष, विषय, कषाय श्रादि दुष्प्रवृत्तियों से, पापों से बचाने में किसी का भी श्रहित नहीं है। जिसमें सभी का हित है, वह श्रहिसा है। उसे हिंसा मानना भयंकर भूल है।

जिनकी यह मान्यता है कि किसी जीव पर दया, उसकी रक्षा करने, मरने या कष्ट से बचाने में राग-द्वेष होता है ग्रतः यह पाप है, धर्म नहीं है, हिसा है, श्रहिसा नहीं है। ऐसी मान्यता वाले व्यक्ति को कोई मरने, पीड़ा से, कष्ट से, दुःख से बचावे, रक्षा व सहायता करे तो वह उसके इस कार्य को भला समभता है या बुरा? यदि बुरा या पाप समभता है तो उसे उसकी सहायता नहीं लेना चाहिये। और उससे यह प्रार्थना या निवेदन करना चाहिये कि क्रुपा करके हमें बचाकर ग्राप पाप के भागी मत बनिये। परन्तु, कहीं पर भी किसी को भी ऐसा करते या कहते नहीं देखा या सुना गया है। सभी श्रपने को मृत्यु से, दु:ख से, पीड़ा से, कष्ट से बचाने, रक्षा करने वाले को एवं उसके इस कार्य को अच्छा व भला ही समफ्रकर स्वी-कार करते हैं, निषेध नहीं करते हैं। इससे किसी भी जीव को मृत्यु, दु:ख, पीड़ा आदि से बचाना, रक्षा करना, उसकी सहायता (दान) करना स्वतः श्रच्छा व भला सिद्ध हो जाता है। क्यों कि सत्य सिद्धांत सनातन, सार्वजनीन, सार्वकालिक, सार्वत्रिक-सार्वदेशिक होता है। श्रतः वह सब पर सदा-सर्वदा सर्वत्र समान रूप से लागू होता है। उसमें श्रपने-पराये का भेद नहीं होता है। जिसमें श्रपने-पराये का भेद-भाव है वहां स्वार्थपरता है--सत्यता नहीं। श्रपने को मृत्यु कष्ट श्रादि दु:खों से बचाने, रक्षा करने, सहायता करने के कारण को तो

श्रच्छा समभना और दूसरों के लिए इन्हीं कार्यों को बुरा समभना न तो युक्तियुक्त है, न उपयुक्त है, न उचित है, न सत्य है, न सिद्धान्त सम्मत है, मात्र भ्रमजाल है, भ्रान्ति है।

जो लोग किसी जीव को मरने या कष्ट से बचाने में पाप मानते हैं उनके लिए तों इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि बचाने का फल बचाये गये जीव का बचना है, जीव का यह बचना उनके सिद्धान्तानुसार पाप का फल है। श्रतः उनके सिद्धान्तानुसार स्वयं का बचा रहना, जीवित रहना भी पाप का ही फल मानना होगा। इससे श्रधिक विडम्बना क्या हो सकती हैं ? किसी मरते हुए जीव को बचाने को या किसी दुःखी के दुःख दूर करने को, दुःखी की सहायता या सेवा करने को पाप या त्याज्य कहना मानवता, ज्यावहारिकता, बुद्धि, युक्ति ग्रादि सभी से घोर विरुद्ध बात है। ऐसे सिद्धान्त को विचार की कोटि में स्थान देना ही विचार-जगत् को अपमानित करना है। ऐसे सिद्धान्त पर बात या विचार करना वैसा ही लज्जास्पद है जैसा कि किसी की दी हुई गाली को पुनः श्रपने मृंह से दोहरा कर श्रपने वचन व मृंह को गंदा करना है। संक्षेप में यही कहा जा सकता है कि जो जीव को बचाने में, सहायता करने में पाप मानते हैं उनके स्वयं के बचे रहने का कोई श्रीचित्य नहीं हैं। बने रहने का अधिकार या श्रीचित्य उन्हीं का है जो किसी जीव को बचाने को उचित मानते है।

9. श्रापित —दया, दान श्रादि सद्प्रवृत्तियों में दूसरों की रक्षा करने का सकल्प होता है श्रौर संकल्प की पूर्ति न होने पर विकल्प होता है। संकल्प-विकल्प कर्म-बन्धन का कारण है। कर्म-बन्ध बुरा व त्याज्य होता है।

निराकरण उपर्युक्त मान्यता निराधार है क्योंकि वह मान्यता संकल्प और विचार या कामना व भावना का भेद न समभने का परिगाम है। संकल्प उसे कहा जाता है जिससे अपने भोग के सुख पाने रूप फल-प्राप्ति की, स्वार्थपूर्ति की कामना या इच्छा हो और बुद्धि के द्वारा चिन्तन करना विचार या भाव है। विचार या भाव दो प्रकार का है—(1) विभाव-रूप और (2) स्वभाव-रूप। बुद्धि द्वारा भोग-प्राप्ति का व विषय-कषाय का चिन्तन करना विभाव रूप विचार है जो विकार व संकल्प का द्योतक है। इस संकल्प की पूर्ति न होने पर विकल्प पैदा होते हैं। ऐसा संकल्प-विकल्प ग्राह्मीहयान है ग्रीर कर्म-बन्ध का कारण होने से त्याज्य है।

बुद्धि द्वारा अपने हित व कल्याण का विचार या चिन्तन करना 'ज्ञान' है संकल्प नहीं, श्रौर श्रपने हित व कल्याण के लिए दया, दान श्रादि सद्प्रवृत्ति रूप श्राचरण करना चारित्र है। ज्ञान-चारित्र से कर्म की निर्जरा होती है, बन्ध नहीं। इन्हें संकल्प-विकल्प मानना श्रज्ञान है।

दया, दान, करुगा, श्रनुकम्पा, वात्सत्य श्रादि भाव-स्वभाव रूप हैं। यह नियम है कि स्वभाव में संकत्प नहीं होता, विभाव में ही संकत्प-विकल्प होता है जो श्रार्ताध्यान रौद्रध्यान का द्योतक है। मैत्री, प्रमोद, करुणा श्रादि भाव तथा श्रनित्य, श्रशरण श्रादि श्रनु-प्रेक्षाएं चिन्तन व तदनुरूप श्राचरण, संयम व धर्मध्यान है जो कर्म-क्षय का हेतु है।

तात्पर्यं यह है कि दया, दान, मंत्री ग्रादि सद्प्रवृत्तियां व सद्गुग स्वभाव रूप होने से व इनमें विषय-कषाय रूप भोग की भावना न
होने से ये संकल्प व विकल्परूप नहीं होते। प्रत्युत ये विवेकमय विचाररूप ज्ञान तथा चारित्ररूप धर्म होते हैं जो मुक्ति-प्राप्ति में सहायक
है, बाधक नहीं। संकल्प में राग, स्वार्थपरता व भोगेच्छा होती
है श्रौर सद्प्रवृत्तियों में मैती-वात्सल्य-भाव, स्वार्थ-त्याग व सर्वेहितकारी भावना होती है। उसे राग-द्वेष रूप संकल्प-विकल्प मानना व
बन्ध का कारगा मानना भूल है।

10. आपित्त — वर्तमान में एक युक्ति यह भो दी जाती है कि जीव संयमयापन करके तथा दया, दान म्रादि सद्प्रवृत्तियां करके भ्रनन्त बार नवग्रैवेयक देवलोक में चला गया, परन्तु मुक्ति में नहीं गया। इसका कारण यह है कि जैसे हिंसा, भूठ म्रादि पाप-प्रवृत्तियों को मुक्ति-प्राप्ति में बाधक समभ कर त्याग किया उसी प्रकार सद्प्रवृत्तियों को, पुण्यकार्यों को, पुण्यकार्यों को मुक्ति में बाधक नहीं माना। इसी मिथ्यात्व के कारण वह जीव नवग्रैवेयक से ग्रागे मुक्ति

की ग्रोर बढ़ने से रुका रहा। मुक्ति का बाधक कारण पुण्य-कर्मी कान त्यागना ही है।

निराकरण जैनागम के अनुसार पाप उसे कहा जाता है जिससे आत्मा का पतन हो, आत्मा अपिवत्र हो, आत्मा को असाता का वेदन हो और पुण्य उसे कहा जाता हैं जिससे आत्मा का उत्थान हो, आत्मा पिवत्र हो, आत्मा को साता का वेदन हो, दु:ख उपशांत हो। जिससे आत्मा पिवत्र हो, आत्मा को साता का वेदन हो, दु:ख उपशांत हो। जिससे आत्मा पिवत्र हो, आत्मा का उत्थान हो, उसे मुक्ति में बाधक मानना जैनागमों का घोर अपमान व अनादर है। जैन-धर्म व कर्म-सिद्धान्तानुसार पुण्य को वृद्धि से पाप-कर्मों का क्षय होता है। संयम, त्याग, तप रूप शुद्धोपयोग व अनुकम्पा से पुण्य का उपार्जन नियम से होता है। यदि पुण्य के उपार्जन को मुक्ति में बाधक माना जाय तो संयम, त्याग, तप रूप शुद्धोपयोग व अनुकम्पा को हेय मानना होगा। पुण्यकर्म से मुक्ति पाने के लिए संयम, त्याग, तप रूप शुद्धोपयोग को त्यागना होगा जबिक संयम, त्याग, तप, शुद्धोपयोग को ही जैनागम में मुक्ति का साधन कहा है।

श्रतः पुण्य मुक्ति में बाधक है यह मान्यता जैनागम श्रीर कर्मसिद्धान्त से विपरीत है तथा घोर मिथ्यात्व की पोषक है। कर्मसिद्धान्तानुसार जब साधक क्षपक-श्रेणी की साधना कर केवलज्ञान,
केवलदर्शन प्राप्त करता है उसी समय पुण्य के श्रनुभाग का उत्कृष्ट बन्ध होता है जो मुक्ति-प्राप्ति के पूर्व श्रन्तिम क्षण तक उत्कृष्ट ही रहता है, उसमें अंश माद्य भी कमी नहीं होती है कारण कि संयम,
त्याग, तप, शुद्धोपयोग एवं वीतराग-भाव से तो पुण्य के श्रनुभाग का उपार्जन होता है, क्षय होता ही नहीं है। यह नियम है कि पुण्यप्रकृतियों के श्रनुभाग का क्षय संक्लेश भाव हुप पाप-प्रवृत्ति से ही होता है श्रीर वीतराग के संक्लेश भाव है ही नहीं। अतः वीतराग के पुण्य-प्रकृतियों के श्रनुभाग का क्षय नहीं होता है। रहा पुण्य-प्रकृतियों की स्थिति का क्षय, सो पुण्य-प्रकृत्तियों का स्थितबन्ध व स्थितसत्त्व श्रघातीकर्म की। पाप-प्रकृत्तियों के स्थितबन्ध व स्थितसत्त्व से कभी श्रधिक नहीं होता है तथा अधातीकर्म की पाप-प्रकृत्तियों की स्थिति के श्रपवर्त्तन व

क्षय के साथ पुण्य-प्रकृत्तियों की स्थिति का श्रपवर्त्तन व क्षय स्वतः होता ही रहता है। मुक्ति-प्राप्ति के समय श्रीर इससे पहले भी पाप-कर्मों की स्थिति के क्षय के साथ पुण्य-कर्मों की स्थिति का क्षय स्वतः होता जाता है। स्थिति का क्षय ही कर्म का क्षय है। पुण्य-कर्मों की स्थिति के क्षय के लिए साधक को किसी प्रकार का पुरुषार्थ व प्रयत्न नहीं करना होता है। श्रतः दया, दान, करुणा, वात्सल्य-भाव आदि सद्प्रवृत्तियों को मुक्ति में बाधक मानना जैना-गम व कर्म-सिद्धान्त के विरुद्ध है।

यह सर्वमान्य तथ्य है, आगम-सम्मत सिद्धान्त है कि राग-द्वेष रूप कषाय ही कर्म का बीज है, कर्म के बन्ध का कारण है। राग-द्वेष कषाय मोहनीयकर्म के ही रूप हैं। मोहनीयकर्म की कोई भी प्रकृति पुण्यरूप नहीं है। सभी प्रकृतियां पापरूप ही हैं। देव, गुरु धर्म के श्रवण-मनन ग्रादि से जो प्रसन्नता होती है वह राग नहीं, प्रमोद है, गुणीजनों को देखकर हृदय में जो प्रेम उमड़ता है वह राग नहीं, मैत्री-भाव व वात्सल्य है।

दु: खियों को देखकर हृदय द्रवित होता है वह भी राग नहीं, करुणाभाव है। उनके दु: ख को दूर करने के लिए उनकी सहायता, सेवा करना अनुकम्पा है। मैत्री, प्रमोद, करुणा, अनुकम्पा, वात्सल्यभाव जीव का स्वभाव है इसीलिए जैनागमों में इन्हें संवर में ग्रहण किया गया है। संवर से, शुभभाव से कम क्षीण होते हैं, कर्म बंधते नहीं हैं। कर्म-बन्ध का कारण मेत्रो, प्रमोद, करुणा, अनुकम्पा श्रादि भाव व दया, दान, सेवा, परोपकार आदि सद्प्रवृत्तियां नहीं हैं, प्रत्युत इनके साथ रहा हुआ कषाय-भाव है। मैत्री, प्रमोद, करुणा आदि भावों दया, दान, सेवा आदि सद्प्रवृत्तियों को कर्म-बन्ध का व संसार-भ्रमण का कारण मानना, स्वभाव को कर्मबन्ध व संसार-परिभ्रमण का कारण मानना, स्वभाव को कर्मबन्ध व संसार-परिभ्रमण का कारण मानना है जो जैनागम के विरुद्ध है तथा घोर मिथ्यात्व रूप है। सारांश यह है कि हिसा, भूठ आदि पाप-प्रवृत्तियां व असंयम ही संसार-भ्रमण के कारण हैं, दया, दान आदि सद्-प्रवृत्तियां नहीं।

पहले कह भ्राये हैं कि अनुकम्पा, वात्सल्य, मैत्री, मृदुता म्रादि भाव स्वभाव हैं, ग्रत: धर्म हैं। स्वभाव श्रसीम व स्रनन्त होता है। वीतराग केवलज्ञानी के दान, लाभ श्रादि को श्रनन्त कहा है। यह कथन भावात्मक है। परन्तु, इनका प्रवृत्तिपरक क्रियात्मक रूप शरीर, वस्तु, परिस्थिति ग्रादि पर निर्भर करता है, अतः सीमित होता है। यह क्रियात्मक रूप, श्रनुकम्पा, करुणा आदि भावों को पुष्ट करता है, राग को गलाता है। ग्रतः प्रवृत्ति साधन रूप है साध्य रूप नहीं। क्योंकि साध्य ग्रसीम व श्रनन्त होता है जबिक प्रवृत्ति का श्रन्त होता है अतः प्रवृत्ति साध्य न होकर साधन है।

दया, दान, करुणा के कियात्मक रूप साधन को साध्य मान लेने पर इन कियाश्रों के प्रति कर्तृ त्व-भाव व फल की आशा रूप राग पैदा होता है, जिससे इन सद्प्रवृत्तियों की पूर्ति में बाधक बनने वाले के प्रति द्वेष एवं सहायक बनने वाले के प्रति राग होता है जो साधक को लोकातीत व भावातीत नहीं होने देता। श्रतः सद्प्रवृ-त्तियां राग-द्वेष की उत्पत्ति का कारण न बन जाय, साधक को इसके लिए सदैव सजग रहना श्रावश्यक है। तात्पर्य यह है कि दया, दान श्रादि सद्प्रवृत्तियां पुण्य मुक्ति में बाधक नहीं हैं, बाधक है इनके साथ रहा हुग्रा राग-द्वेष ग्रादि दोष व पाप।

11. प्रापत्ति किसी एक किया के दो फल नहीं हो सकते, इसे सिद्धान्त मान कर कुछ लोग सेवा, परोपकार, दया, ग्रनुकम्पा, वात्सल्य ग्रादि सद्प्रवृत्ति रूप सकारात्मक ग्रहिंसा पर यह ग्रापत्ति करते है कि प्यासे प्राणी को पानी पिलाने, भूखे को भोजन कराने, रोगी की चिकित्सा करने आदि सेवा-कार्यों में जलकाय, श्रान्नकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय ग्रादि के श्रसंख्य-ग्रनन्त जीवों की हिंसा होती है। श्रतः ये सेवा-कार्य हिंसा हैं, पाप हैं, ग्रधमं हैं, श्रसंयम हैं, कर्मबन्ध के हेतु हैं ग्रीर एक कार्यं के हिंसा ग्रीर ग्रहिंसा ये दो विरोधी फल न होने से ये सेवा-कार्य पुण्य, धर्म, संयम व कर्मक्षय के हेतु नहीं हो सकते।

निराकरण — यहां सर्व प्रथम यह विचार करना है कि एक किया के दो फल नहीं होते, इस सिद्धान्त में कितना तथ्य है ?

प्राणी मात्र कोई न कोई किया निरन्तर करता रहता है ग्रतः निरन्तर कर्म का बन्ध होता रहता है। यह कर्मबन्ध पाप व पुण्य दो प्रकार से हो रहा है। प्रतिसमय ज्ञानावरणीय, मोहनीय म्रादि कर्मों की पाप-प्रकृतियों का एवं म्रगुरुलघु, निर्माण, तेजस, कार्मण ज्ञारीर म्रादि पुण्य-प्रकृतियों का बन्ध व उदय निरन्तर हो रहा है। अर्थात् प्राणी की प्रत्येक प्रवृत्ति से पुण्य म्रौर पाप ये दोनों फल निरन्तर हो रहे हैं। साथ ही उदय में म्राये कर्मों का क्षय व नवीन कर्मों का बन्ध ये दोनों फल भी सदैव हो रहे हैं। कषाय में कर्मी रूप विमुद्ध-भाव (पुण्य) से पूर्व संचित कर्मों का क्षय होकर उनकी स्थित में कमी होती ही है ग्रौर जितना कषाय उदयरूप है उससे कर्मबन्ध भी होता ही है। श्रावक के संयमासंयम गुग्गस्थानक होता है म्रार्थात् व्रती श्रावक के संयम म्रौर म्रसंयम दोनों युगपत् होते हैं।

दशवें गुगास्थानक तक साधुभ्रों के ज्ञानावरणीय, दर्शना-वरणीय भ्रादि पाप-प्रकृतियों का कर्मबन्ध निरन्तर होता है तथा श्वास लेने से साधक के वायुकाय के जीवों की हिंसा भी निरन्तर हो रही है। ग्रतः एक किया के दो फल न होने के सिद्धान्त के भ्रनु-सार दशवें गुणास्थान तक पाप होने से दूसरे फल पुण्य, धर्म, श्रहिंसा, संयम, कर्मक्षय श्रादि नहीं हो सकते। जबिक जैनागम में साधु के श्रहिंसा, संयम, पुण्य, धर्म, कर्मक्षय होना माना है। श्रतः एक क्रिया के दो फल नहीं होते हैं, यह सिद्धान्त, कर्म-सिद्धान्त व श्रागम के विरुद्ध है।

इसी प्रकार यह तर्क देना कि किसी भूखे-प्यासे को भोजन कराना पानी पिलाना हिंसा है। हिंसा होने से यह प्रहिंसा नहीं हो सकती। यह तर्क व मान्यता स्याद्वाद व विज्ञान के विरुद्ध है। कारण कि जैसे सर्दी-गर्मी, परस्पर विरोधी गुण कहे जाते हैं, परन्तु वास्तव में ये विरोधी न होकर सापेक्ष हैं।

इसी प्रकार प्राणी की प्रत्येक किया हिंसा-म्रहिसायुक्त होती है। उसके श्वास लेने, खाने-पीने, हिलने-चलने म्रादि कियाओं में वायुकाय व ग्रन्य ग्रसंख्य जीवों की हिंसा निरन्तर होती रहती है। कोई जीव एक क्षण मात्र भी हिंसा रहित नहीं है तथा वह जगत् के शेष ग्रनन्त जीवों की हिंसा नहीं कर रहा है, ग्रतः ग्रहिंसक भी है।

यह नियम है कि कोई भी पूर्ण हिंसक नहीं हो सकता। ग्रहिंसा की कमी ही हिसा है, हिसा का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व नहीं है। ग्रतः सर्दी-गर्मी की तरह हिंसा-श्रहिंसा भी सापेक्ष है। यही कारगा है कि पाप के साथ पुण्य का बन्ध सदैव होता रहता है और साथ ही कमीं की नैसर्गिक (भ्रकाम) निर्जरा भी सदैव होती रहती है। इस प्रकार छद्मस्थ जीव (सरागी) की प्रत्येक किया पाप, पुण्य, बन्ध श्रीर निर्जरायुक्त ही होती है। पुण्य, कषाय की मंदता या श्रात्म-विशुद्धि का द्योतक है। कषाय की कमी या मंदता रूप भ्रात्म-विशुद्धि धर्म है। भ्रतः प्रत्येक किया के साथ धर्म भी सदैव होता रहता है। वस्तुतः धर्म-ग्रधर्म, सर्दी-गर्मी की तरह सापेक्ष है विरोधी नहीं। धर्म की कमी अधर्म है। ग्रधर्म का स्वतन्त्र श्रस्तित्व नहीं है। प्राणी की प्रत्येक किया श्रांशिक हिंसा श्रौर श्रांशिक श्रहिंसायुक्त होती है। श्रतः जितने अंशों में वह श्रहिंसक है उतने अंशों में धर्म है और जितने अंशों में हिंसक है उतना ग्रंधर्म है। वस्तुतः पानी पिलाने ग्रादि कार्यों में जो हिंसा होती है वह अहिंसा की तुलना में नगण्य है। अ अतः यह मान्यता कि जहां हिंसा है वहां ऋहिंसा नहीं हो सकती यह बात तथ्यहीन है। इसी प्रकार अशुभ-योग ग्रौर शुभ-योग भी सापेक्ष हैं, विरोधी नहीं। दूसरे शब्दों में पुण्य-पाप भी सापेक्ष हैं। यही कारण है कि हर किया में पाप-पूण्य तथा निर्जरा-बन्ध होता रहता है।

यही नहीं कर्मों का उत्कर्षगा, श्रवकर्षगा ये दोनों भी सभी प्राशायों में सदा होते रहते हैं। तात्पर्य यह है कि पुण्य-पाप, धर्म-श्रधर्म, गुगा-दोष सापेक्ष है। इनमें से एक की कमी दूसरे की वृद्धि है श्रौर ये सभी संसारी प्राशायों में न्यूनाधिक रूप से सदैव विद्यमान रहते हैं।

### 12. आपत्ति

जीव-जीव सभी समान हैं, श्रतः किसी भी जीव की हत्या करने में समान पाप लगता है। इसलिए किसी भी एक जीव की सहायता करने के लिए किसी श्रन्य जीव की हत्या करना घोर पाप है।

<sup>🗱</sup> इसकी पुष्टि हेतु आपत्ति 12 का निराकरण द्रष्टव्य है।

#### निराकरण

यदि उपर्युक्त तर्क को मान्य किया जाय तो यह मानना होगा कि एक मनुष्य की हत्या करने श्रीर एक लट या चींटी व जलकाय के जीव की हत्या की हिसा का पाप समान होगा। ऐसी स्थिति में किसी जीव की ग्रन्य किसी प्रकार की सहायता करने की बात तो दूर रही, हम उसे जल भी नहीं पिला सकते, क्योंकि उसे जल पिलाने में ग्रसंख्यात मनुष्यों की हत्या के बराबर हिसा होगी। यदि ऐसा माना जाय तो मनुष्य की हत्या का दण्ड फांसी दिया जाता है तो लट, कीट, मक्खी, मच्छर के मारने वाले को भी फांसी का दण्ड ही देना होगा। जो व्यक्ति पानी पीता है, उसमें ग्रसंख्यात श्रप्काय जीवों की हिसा होती है, श्रतः उसे श्रसंख्यात मनुष्यों की हत्या के रूप में असंख्यात बार फांसी लगनी चाहिए जो नितान्त ग्रव्यावहारिक, ग्रसंद्धान्तिक, ग्रमानवता, ग्रन्याय, कूरता की बात होगी।

दूसरी बात यह है कि मनुष्य की हत्या करने वाले को नरक का मधिकारी माना जाता है उसी प्रकार पानी पीने वालों प्रर्थात् ग्रप्काय के ग्रसंख्यात जीवों की हत्या करने वाले हर जीव को एक बार पानी पीने पर भी नरक में जाना पड़ेगा।

सत्य तो यह है कि जो जीव जितना विकसित है उसकी हत्या में उतना ही अधिक पाप है। यही कारण है कि एक सामान्य व्यक्ति को मारने की अपेक्षा एक राजा, एक राजनेता, एक साधु, एक ब्राह्मण, एक राजा की हत्या में अधिक पाप माना गया है तथा सागर के अप्काय के समस्त जीवों की हत्या से एक लट (द्वीन्द्रिय) की हत्या में अधिक पाप कहा गया है, क्योंकि वह लट उनसे अनन्त-गुगा पुण्यात्मा है। इसलिए मनुष्य को जल पिलाने में जितना पुण्य होता है, जलकाय के जीवों की हिसा का पाप उसके समक्ष नगण्य है। इसीलिए ठाणांग सूत्र के नवें ठाणे में नौ प्रकार का पुण्य कहा है। उसमें पानी पिलाने को भी पुण्य कहा है, पाप नहीं।

यह नियम है कि जो जीव जितने श्रधिक विकसित होते हैं, उतने ही ग्रधिक संवेदनशील होते हैं, ग्रतः उन्हें मारने में उतनी ही ग्रधिक कूरता होती है, ग्रथींत् हिंसा होती है।

## द्वितीय खण्ड

( ग्रन्य विद्वानों के संकलित लेख )

## दान का महत्त्व

🔲 स्व. ग्राचार्य श्री हस्तीमलजी म. सा.

स्वाध्याय के द्वारा स्व-पर के भेद का ज्ञान प्राप्त होता है। जिस प्रबुद्ध श्रात्मा को स्व तथा पर के भेद का ज्ञान प्राप्त हो गया, उसकी पौद्गलिक माया से ममता स्वतः ही कम हो जायेगी। भौतिक सामग्री पर से ममता घटेगी, तभी व्यक्ति के ग्रन्तर्मन में दान देने की प्रवृत्ति बलवती होगी। ममता घटेगी तभी सेवा की वृत्ति उत्पन्न होगी, क्योंकि ये सारी चोजें ममता के घटने से सम्बधित हैं। म्रालोचना का व्यक्ति के स्वयं के जीवन-निर्माण से सम्बन्ध है। दान का सम्बन्ध दूसरे लोगों के साथ, स्वधर्मी बन्धुत्रों के साथ आता है श्रौर इसमें स्व-कल्याएा के साथ पर-कल्याण का हिष्टकोरा प्रधिक होता है। इसका तात्पर्यार्थ यह नहीं कि दान देते समय दानदाता द्वारा स्व-कल्यागा को पूर्णतः ठुकरा दिया जाता है। ऐसा नहीं होता, क्योंकि पर-कल्याएा के साथ स्व-कल्याएा का श्रविनाभाव सम्बन्ध है। पर-कल्यागा की भावना जितनी उत्कट होगी, उतना ही श्रधिक स्व-कल्याण स्वतः हो जायगा । जो स्व-कल्याएं से विपरीत होगा वह कार्य व्यावहारिक एवं धार्मिक, किसी पक्ष में स्थान पाने योग्य नहीं है।

#### वान की विशेषता

दान की यह विशेषता है कि वह स्व और पर दोनों का कल्यागा करता है। दान देने की प्रवृत्ति तभी जाग्रत होगी जबिक मानव के मन में श्रपने स्वत्व की, श्रपने श्रधिकार की वस्तु पर से ममता हटेगी। ममत्व हटने पर जब उसके अन्तर में सामने वाले के प्रति प्रमोद बढ़ेगा, प्रीति बढ़ेगी श्रौर उसे विश्वास होगा कि इस कार्य में मेरी सम्पदा का उपयोग करना लाभकारी है, कल्यागाकारी है, तभी वह श्रपनी सम्पदा का दान करेगा।

#### दान और खेती

किसान अपने घर में संचित श्रच्छे बीज के दानों को खेत की मिट्टी में क्यों फेंकता है ? इसीलिये कि उसे यह विश्वास है कि यह बढ़ने-बढ़ाने का रास्ता है। श्रपने करण को या बीज को बढ़ाने का यही माध्यम है कि उसे खेत में डाले। जब तक बीज को खेत में नहीं डालेगा तब तक वह बढ़ेगा नहीं। पेट में डाला हुग्रा करण तो खत्म हो जायगा, जठराग्नि से जल जायगा किन्तु, खेत में, भूमि में डाला हुग्रा बीज फलेगा-फूलेगा व बढ़ेगा। ठीक यही स्थिति दान की भी है। थोड़ा सा अंतर श्रवश्य है। बीज को खेत में फेंकने में किसान श्रधिक लाभ मानता है, इसलिए फेंकता है। पर हमारे धर्म-पक्ष में दान की इस तरह की स्थिति नहीं है। दान की प्रवृत्ति में जो श्रपने द्रव्य का दान करता है वह केवल इस भावना से ही दान नहीं करता कि उससे उसको श्रधिक लाभ होगा, बल्कि उसके साथ यह भावना भी है कि यह परिग्रह दु:खदायी है, इससे जितना श्रधिक स्नेह रखूंगा, मोह रखूंगा, यह उतना ही श्रधिक क्लेशवर्द्धक तथा श्राक्त एवं रौद्र-ध्यान का कारगा बनेगा।

## दान से महती निर्जरा

स्थानांगसूत्र में श्रावक के जो तीन मनोरथ बताये गये हैं, उनमें पहले मनोरथ में परिग्रह-त्याग को महती निर्जरा का महान् कारण बताते हुए उल्लेख किया गया है— "तीहिं ठाणेहि समणोवासए महाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवइ तं जहा-कयाणं श्रहं ग्रप्पं वा बहुअं वा परिग्गहं परिचइस्सामि, ......एवं समणसा, सवयसा, सकायसा जागरमाणे समणोवासए महाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवइ।"

प्रथात् तीन प्रकार के मनोरथों की मन, वचन और काया से भावना भाता हुन्ना श्रावक पूर्वोपाजित कर्मों को बहुत बड़ी मात्रा में नष्ट कर भवाटबी के बहुत बड़े पथ को पार कर लेता है। वे मनोरथ इस प्रकार हैं—'ग्ररे! वह दिन कब होगा, जब मैं ग्रल्प ग्रथवा ग्रिधकाधिक परिग्रह का परित्याग कर सक्ंगा .......।'

## दान गृहस्थ-धर्म का प्रमुख ग्रग एवं ग्राभूषए

स्थानांग सूत्र में जिस प्रकार श्रावक के तीनों मनोरथों का वर्णन किया गया है, उसी प्रकार साधु के तीन मनोरथों का भी उल्लेख है। गृहस्थ का जीवन व्रत-प्रधान नहीं, शील-प्रधान ग्रीर दान-प्रधान है। साधु का जीवन संयम-प्रधान एवं तप-प्रधान है। गृहस्थ के जीवन की शील ग्रीर दान ये विशेषतायें हैं। गृहस्थ यदि शीलवान नहीं है तो उसके जीवन की शोभा नहीं है। जिस प्रकार शीलवान होना गृहस्थ जीवन का एक ग्रावश्यक ग्रंग है, उसी प्रकार ग्रपनी संचित सम्पदा में से उचित क्षेत्र में दान देना, ग्रपनी सम्पदा का विनिमय करना ग्रीर परिग्रह का सत्पात्र में व्यय करना यह भी गृहस्थ जीवन का एक प्रमुख ग्रंग, सुन्दर भूषण ग्रीर मुख्य कर्त्तव्य है।

#### दान ग्रोर त्याग में भ्रन्तर

त्याग श्रौर दान में बड़ा श्रन्तर है। त्याग करते समय त्याग करने वाला व्यक्ति यह नहीं सोचता कि उसकी उस वस्तु का क्या उपयोग होगा, उसकी उस वस्तु को कौन, किस प्रकार काम में लेगा। साधुता ग्रहण करते समय हममें से किसी व्यक्ति ने इस बात की फिक नहीं की कि मेरी इस सम्पत्ति का, मेरे इस मकान का कौन उपयोग करेगा। मेरी पूँजी का कौन, किस प्रकार उपयोग करेगा—इस बात की बिना किसी प्रकार की चिन्ता किये निरपेक्ष भाव से श्रपना सब प्रकार का सम्बन्ध छोड़कर श्रपनी वस्तु से श्रलग हो जाना, इसका नाम त्याग है। दान में इस प्रकार की निरपेक्षता नहीं है। दान के पीछे श्रपने हित की श्रौर सामने वाले के हित की, प्रतिलाभ की भावना होती है। इसी कारण दान के लिए शास्त्रीय भाषा में प्रायः ''पिडलाभेमाणे विहरइ'' इस प्रकार का प्रयोग श्राता है। शास्त्रों में जहां कहीं गृहस्थ द्वारा दान दिये जाने का वर्णन श्राता है तो वहां दान शब्द का नहीं, श्रिपतु प्रतिलाभ शब्द का ही प्रयोग श्राता है।

'दान देते हुए विचरुँ', की बजाय 'प्रतिलाभता हुग्रा विचरुँ'— इस प्रकार का प्रयोग ग्रर्थात् दान के स्थान पर 'प्रतिलाभ' शब्द का प्रयोग किया गया है। दान के लिए प्रतिलाभ शब्द का प्रयोग कर 'दान' का 'त्याग' से पृथक्करण किया गया है। दान शब्द सापेक्ष है ग्रौर त्याग शब्द निरपेक्ष। दान ग्रौर त्याग का भेद समझने के लिए पहले दान की परिभाषा समझ लीजिए। दान की परिभाषा है—

"स्वस्वत्वभावपरिहारपूर्वकं परस्वत्वस्वीकरणं दानम्।"

श्रथीत्—वस्तु पर से अपना स्वामित्व छोड़कर पराई सत्ता उत्पन्न करना, उसे दूसरे को समिप्ति करना, इसका नाम दान है। जब तक किसी वस्तु पर दाता अपनी नेश्राय (स्वामित्व) की भावना कायम रखे, तब तक वह दान नहीं होता। प्रायः दान का मतलब केवल इतना ही समझा जाता है कि 'देना'। देकर उसने उस वस्तु पर से अपना ममत्व विसर्जित किया हो अथवा न किया हो, इसका विचार नहीं है। पर वास्तव में दान का जब आप सही अर्थ सोचेंगे तो आपको मालूम होगा कि दान तब तक दान नहीं है जब तक कि उसके ऊपर से अपना ममभाव विसर्जित न हो। दाता को अपनी वस्तु किसी दूसरे को दे देने के पश्चात् उस पर से ममभाव का विसर्जन करना है। ममभाव विसर्जित करके मेरेपन की भावना छोड़कर अर्थात् मेरी नेश्राय की यह चीज है, इस तरह के ममभाव को छोड़कर अपनी उस वस्तु को योग्य पात्र को दे देना, इसका नाम दान है।

#### सात्त्विक दान

श्रीकृष्ण ने गीता में जो दान की परिभाषा की है, वह इस प्रकार है—

दातव्यमिति यद्दानं, दीयतेऽनुपकारिणे । देशे काले च पात्रे च, तद्दानं सात्त्विकं स्मृतम् ।।

श्रीकृष्ण से पूछा गया कि वस्तुतः सात्त्विक दान किसे कहना चाहिए ? उन्होंने कहा —''दातव्यिमिति यद्दानं''।

'दान देना चाहिए' करके अगर आपने दान नहीं दिया, लेकिन 'देना पड़ेगा' यह समझकर दिया, तो यह दान वस्तुतः प्रशंसनीय दान की कोटि में आने वाला नहीं है। प्रशंसनीय कक्षा में आने वाला दान वही दान है, जो गीता में भी बताया गया है—दातव्यमिति यद्दानम्।

मैंने द्रव्य पाया है। मेरे पास साधन हैं। खाने, पीने, पहनने से ज्यादा चीज मेरे पास है श्रीर दूसरा जरूरतमंद है। इस क्षेत्र में मेरे द्रव्य के उपयोग की भ्रावश्यकता है, भ्रपेक्षा है, इसलिए मुझे देना चाहिए। मेरे पास ज्यादा है और इसके पास नहीं है, इसलिए मुझे देना चाहिए। इसमें क्या बात श्रायी ? 'देना चाहिए' की भावना श्राई। इस विचार के पीछे मन को भार है क्या ? नहीं, श्रौर देना पड़ेगा, इसके पीछे ? इसके पीछे मन को भार है। देना चाहिए इसके पीछे मन को भार नहीं है, इसलिए इस दान को महापुरुषों ने धर्म के ग्रंग के रूप में बतलाया है। इस बात को बराबर समझकर जो ग्रपने द्रव्य का वितरण करते रहेंगे, उनके सामने राजकीय क्षेत्र से, सामाजिक क्षेत्र से तथा ग्रन्य किसी भी क्षेत्र से किसी भी प्रकार की जोरी करने का मौका नहीं श्राएगा। श्रमुक भाई दु:खी है, भूखा है, ग्रभाव में है, ग्रमुक समाज का ग्रंग कमजोर है, ग्रमुक संस्था कमजोर है, समाज का ग्रमुक ग्रंग सहायता की ग्रपेक्षा रखता है, यह समझकर जो भाई हंसते-हंसते श्रपने द्रव्य पर से श्रपना ममत्व हटाकर दान करता है, वहां पर किसी को जोर-जबर्दस्ती करने श्रंगुली उठाने का या सताने का कोई श्रवसर सपने में भी नहीं भ्रायेगा ।

## दान को ग्रहसान नहीं कर्त्तव्य समिक्कए

प्राचीन महापुरुषों ने ग्रौर धर्माचार्यों ने दान के बाबत इस चीज को गहराई से सोचा ग्रौर उन्होंने कहा कि यह दान किसी पर ग्रहसान जताने वाला भी न रहे। किसी संस्था को देना, किसी उपयुक्त पात्र को दिया जाना ग्रथवा किसी पंडित को दिया जाना, यह उन पर ग्रहसान नहीं है। फिर क्या है? कर्त्तव्य है। दान को कर्त्तव्य के रूप में समझा जाना चाहिए। जब तक कर्त्तव्य रूप में प्रवृत्ति नहीं होगी, तब तक दान की उदारता नहीं रहेगी। उसमें मिठास नहीं रहेगा, ग्रौर जब तक किसी में मिठास पैदा नहीं होता, तब तक उसमें ग्रानन्द नहीं माता।

समाज का ग्राप थोड़ा निरीक्षण करेंगे तो मालूम होगा कि किसी गृहस्थ के घर में कोई विवाह का प्रसंग ग्राया, परिवार में नये प्राणी का जन्म हुग्रा ग्रथवा ग्रौर कोई खास खुशी का प्रसंग उपस्थित हुग्रा तो इस प्रकार के ग्राणे-टांणे के ग्रवसरों पर वह गृहस्थ, चाहे उसकी स्थिति ग्रच्छी हो या कमजोर हो, कुछ नहीं देखकर, कुछ देना चाहिये, इसलिए देता है। इसी प्रकार दान का प्रसंग उपस्थित होने पर कर्त्तव्य की भावना से देने का नाम ही दान है।

## दान के बढ़ते क्षेत्र

म्राज के युग में दान के क्षेत्र बढ़ गये हैं, जिनकी पहले म्राव-इयकता नहीं समझी जाती थी। म्राज स्वधर्मी भाई को दान के संवि-भाग की, विधवास्रों को दान के संविभाग की, बच्चों को शिक्षण-दान एवं शिक्षण उपकरण दान के संविभाग की, शिक्षण संस्थाओं के दान के संविभाग की भ्रावश्यकताएँ रहती हैं। पहले के जमाने में ये नहीं थीं। ये नये विभाग बन गये हैं। पहले शिक्षण-संस्था का काम तो घर में माताएँ कर लेती थीं। पहले जिस तरह से समाज का संग-ठन था, संगठन के उस ढांचे में स्वधर्मी भाईयों ग्रौर विधवाग्रों को देने का कुछ ग्रवसर ही नहीं रहताथा। ग्रर्थव्यवस्था भी ऐसी ही थी। कुछ समाज-व्यवस्था भी पहले ऐसी ही थी। म्राज घर की माताएं एक तो शिक्षण के वैसे ढाँचे में ढली हुई नहीं होतीं, फिर शिक्षण का रूप भी कुछ भिन्न हो गया है। इसके अतिरिक्त आज घर में माताग्रों को इधर-उधर के ग्रन्य ग्रनेक काम मिल गये हैं, जो पहले नहीं थे। इसलिये ग्राज की बदलती हुई परिस्थित में गृहस्थ-समाज को उसके अनुरूप व्यवस्था भी करनी है। स्थानकवासी समाज, या यों कहें कि सारा ही जैन समाज ऐसा समाज है, जहाँ कई अशों में धर्म के नाम पर, साधु के नाम पर दान देने सबंधी कोई खर्च नहीं है या खर्च है तो क्या है ? आपको दान किसमें देना होता है ? कहीं कल्पसूत्र बंच रहा है, भगवान् के सपनों की बात हो रही है तो उन भ्रवसरों पर बोलियां लगती हैं भ्रौर उनमें कुछ देना होता है। ऐसा देना मूर्तिपूजक समाज में है, स्थानकवासी समाज में नहीं है। स्थान-कवासियों के यहां अधिक से अधिक अनुकम्पा-दान, दया-दान या

ज्ञान-दान के क्षेत्र मुख्य हैं। किसी दुःखी, ग्रपाहिज, ग्रसहाय ग्रादि को देना, यह ग्रनुकम्पा-दान है। ग्रीषधि-दान भो एक प्रकार से ग्रनु-कम्पा दान है।

## समाज के कमजोर श्रंग की सहायता करें

म्राप गृहस्थ हैं, परिग्रही हैं। ग्रल्पारम्भी म्रौर ग्रल्पपरिग्रही श्रावक हैं। श्रादक होने के नाते सदा इस बात का ध्यान रखना श्रापका कर्त्तव्य हो जाता है कि श्रापकी सम्पदा का, श्रापके द्रव्य का इस प्रकार से उपयोग हो, जिससे समाज का कोई ग्रंग कमजोर न रहे। क्योंकि समाज का कोई ग्रंग कमजोर रहेगा तो पूरा समाज लड़खड़ाता हुग्रा चलेगा। जैसे ग्राज जगह-जगह ग्रहिसा-जीवदया का काम होता है, पशु-पक्षी की बलि-निषेध का काम हो रहा है । इस क्षेत्र में काम करने वाले तन, मन, धन से काम करते हैं। करते रहना भी चाहते हैं। पर साधन न हो, सामग्री न हो तो क्या होगा ? उनका काम ग्रटकेगा कि संस्था एवं समाज का काम भ्रटकेगा ? काम करने वाले कमजोर होंगे कि समाज के ग्रंग कमजोर होंगे ? किनका काम ग्रटकेगा ? किसका श्रंग कमजोर होगा ? जो लोग इधर-उधर दौड़-धूप कर जीव-दया का प्रचार करते हैं, जो कई जीवों को कसाइयों के हाथों में जाने से बचा पाते हैं, जो देव-देवी के स्थानों पर होने वाली बलि से जीवों को बचाते हैं, वे लोग साधनों के स्रभाव में काम नहीं कर सकेंगे। शरीर का योग तो देने वाले दे रहे हैं, पर जहां अर्थ-सहयोग की आवश्यकता है, वहां वे स्वयं तो ग्रार्थिक दुष्टि से कमजोर होने के कारण द्रव्य का सहयोग दे नहीं सकते। जिनके पास द्रव्य-सहयोग देने की क्षमता तो है, पर वे शरीर का योग देने में ग्रसमर्थ हैं, ऐसी स्थिति में यदि वे द्रव्य का सहयोग भी न दें तो काम बनेगा ? नहीं बनेगा।

दान तीन तरह का है। म्राज सर्व सेवा संघ ने एक म्रीर प्रकार के दान का भी प्रचलन किया है। समय-दान को भी उन्होंने दान की श्रेणी में गिन लिया है। म्राचार्य विनोबा भावे ने कहा है कि म्रर्थ-दान देने वाले भी मिल जाते हैं, पर समय का दान देने वाले, समय का भोग देने वाले नहीं मिलते। उनकी दृष्टि में 'जीवनदानी' की एक श्रेणी ग्रोर है। जीवन भर के लिए समय देने वाले को जीवन-दानी की श्रेणी में गिन लिया जाता है।

## दान देते समय कार्य देखें किसी का चेहरा नहीं

पर जैन समाज के लोग तो व्यवसायी हैं इसलिए इस समाज में जीवनभर का समय देने वाले जीवन-दानी तो नहीं मिल पायेंगे। वे इसी में सन्तोष कर सकते हैं कि ग्रर्थका दान प्रचुर मात्रा में दे दें। पर कठिनाई यही है कि इसमें भी आज का दाता अनेक बातें देखता है। मुक्तहस्त ग्रथवा खुले मन से दान देने का मानस ग्राज भी नहीं हैं। इसमें भी वह सस्ता, महँगा ग्रादि कई वातें देखता है। ग्रगर वह कोई ऋण किसी को देता है तो यह देखेगा कि यह व्यक्ति किससे संबंधित है। किस प्रकार का है ? श्रपने ही मिलने-जुलने वालों का है तो सोचता है कि दे देना चाहिए। जहां तक कर्ज देने का प्रसंग है, इस तरह से देखना व्यवहार में ठीक हो सकता है। पर यही दृष्टि ग्रगर दान में भी रखकर चलें ग्रौर सोचें कि यह हमारा मिलने-जुलने वाला है इसको दे देना चाहिए, जैसी कि कहावत है — ''मुँह देखकर तिलक निकालना", तो यह दृष्टिकोण ग्रगर दान में भी रहा तो परिणाम सुखद-सुन्दर नहीं होंगे। दाता की मनोवृत्ति में वस्तुतः इस प्रकार के भाव नहीं होने चाहिए। उसे तो उपयोगिता की दृष्टि से सोचना चाहिए कि वास्तव में यह क्षेत्र "दातव्यमिति यद्दानं" के उपयुक्त है या नहीं। इस दृष्टि से यदि वह क्षेत्र उपयुक्त है तो चाहे म्रपरिचित ही क्यों न हो, दान दे देना चाहिए। ग्रगर उसका इस दृष्टि से उपयोग समझ में नहीं श्रावे तो लेने के लिए श्राया हुश्रा चाहे ग्रुपना कितना ही ग्रनिष्ट क्यों न हो, उसे ग्राप स्पष्ट रूप से यह बात कह सकते हैं कि उस क्षत्र को भ्राप उपयुक्त नहीं समझते। जो भ्रपना व्यक्तिगत उपकार करने वाला नहीं है, उसे नहीं देना ग्रौर ग्रपना काम करने वाले को ही देना, यह तो दान की श्रेणी में नहीं ग्रावेगा। भगवान् ने कहा है ''ग्रो दानदाता! दान देते समय यह मत देखना कि माँगने वाले का व्यक्तित्व क्या है, बिल यह देख कि काम क्या है ?" चेहरा मत देखो, काम देखो। काम क्या हो रहा है, यह देखो। काम उपयोगी है या नहीं, यह देखो।

श्रागे गीता में श्री कृष्ण ने कहा — ''देशे काले च पात्रे च'' उचित देश, उचित काल ग्रौर उचित पात्र देखकर जो बिना किसी लगाव के, बिना किसी प्रतिलाभ ग्रथवा चाह के दिया जाता है — 'तहानं सात्त्वकं स्मृतम्' दान वहीं सात्त्विक दान कहलाता है। ग्रपने यहां राजसी, तामसी दान का तो सवाल ही नहीं है। शादी-विवाह में ग्रापका लेनदेन होता है। एक के शादी है तो ग्राप वहां क्या देंगे? पूछेंगे ग्रपने घर में कि ग्रपने यहां शादी हुई थी, तब उन्होंने क्या दिया था? पाटे पर 21 चढ़ाए थे ग्रौर पांच ग्रलग दिए थे। तो ग्राप भी उसके शादी हुई तो इतना ही दोगे इतने ही चढ़ाग्रोगे या जो भी ग्रापकी रीति है, उसके ग्रनुसार दोगे। यह क्या है? यह लेने का देना है या देने का लेना है। ग्रादान-प्रदान है। लाभ-प्रतिलाभ की प्रक्रिया है। संसार के व्यवहार में लेनदेन चलता है यह। हजारों के लेन-देने का ग्रवसर ग्राता है पर यह सारा ग्रादान-प्रदान के रूप में होता है। यह व्यवहार दान है, प्रतिदान है। इसकी गिनती धर्मदान, पुण्यदान ग्रथवा ग्रनुकम्पा-दान में नहीं की जा सकती।

धर्म-दान किसे कहते हैं ? जहां ज्ञान की वृद्धि होती हो, वहां दान देना, स्वधर्मी भाई-बहिन दया-धर्म ग्रादि करने वाले हैं, व्रत-नियम करने वाले हैं, ग्रहंत्-निर्ग्र न्थों द्वारा प्ररूपित दया-धर्म के ग्रनुयायी हैं, पर उनकी स्थिति कुछ कमजोर है, उस कमजोर स्थिति से उनको बचाने के लिए उदारता के साथ सहयोग देना, यह धर्मदान है। पीड़ितों की दशा से द्रवित हो उनकी यथायोग्य सहायता करना, उन्हें दान देना, यह ग्रनुकम्पा-दान है। ग्रात्मा के लिए ग्रनुकम्पादान, धर्म-दान ग्रोर स्वधर्मी वात्सल्य ग्रर्थात् स्वधर्मी को सहयोग देना, यह तीनों ही लाभकर हैं।

## विवेकपूर्वक दिया हुम्रा दान व्यर्थ नहीं जाता

दीन को दीजिए होत दयावंत, मीत को दीजिए प्रीत बढ़ावे। सेवक को दीजिए काम करे बहु, सायर को दीजिए ग्रादर पावे।। शत्रु को दीजिए वैर रहे निह, याचक को दीजिए कीरत पावे। साधु को दीजिए मुक्ति मिले पिण, हाथ को दीधो तो एलो न जावे।।

लेकिन विवेक जरूर सब जगह हो। हर कार्य में विवेक की आवश्यकता है। चाहे तप किरए, जप किरए, सेवा किरए या दान दीजिए। हर जगह विवेक की जरूरत है। दान विवेकपूर्वक दिया जावे तो आपके परिग्रह का बोझ हल्का होगा। देने में आपके यह भाव हों कि इससे सत्कर्म की आराधना बढ़े तो इस शुभ भाव के कारण आप पुण्य का उपार्जन करेंगे। इसमें पुण्य का निश्चित ही बन्ध होगा। वस्तु से ममता हटाई तो निर्जरा भी होगी। इस दान में एक शर्त है, और वह यह कि दान देते समय भावना मिलन नहीं होनी चाहिए। किसी को नीचा या ऊंचा दिखाने के लिए दान नहीं दिया जाना चाहिए। इसने पानडी में 500 लिखाये हैं तो मैं इससे बढ़कर लिखू तभी मेरी बात है, इस प्रकार सोचकर आपने एक हजार लिखा दिए। यह वस्तुतः दान का एक बड़ा दोष है। अपनी शक्ति के अनुसार दान देना तो ठीक है पर शक्ति नहीं है, फिर भी होड़ा होड़ में प्रतिस्पर्दा में उतर कर अपना नाम ऊंचा रखने के लिए दान देना, यह सही अर्थ में दान नहीं है।

केवल उमंग ग्रा गई ग्रीर समझा कि यह सहायता करने योग्य है, कमजोर है, इसकी सहायता करनी चाहिये, यह समझ कर दान देना वस्तुतः उचित दान है। इसमें ग्रगर ग्रपनी सामर्थ्य से कुछ ग्रधिक भी दे दिया तो उसका लाभ है। सहजभाव से देने में पुण्य का लाभ है, निर्जरा का लाभ है, क्योंकि इससे ममता घटती है। इसलिये निर्जरार्थ ग्रीर योग्य स्थान पर दान दिया जा रहा है। इस कारण पुण्य लाभ होता है। उपयोगिता समझकर विवेक के साथ ग्रपने कर्त्तव्य ग्रीर शक्ति सामर्थ्य को समझकर समाज को, व्यक्ति को ग्रथवा देश को उंचा उठाने के लिए, ज्ञान दर्शन ग्रीर चारित्र को उंचा उठाने के लिए एवं धर्म की प्रभावना के लिये जो दिया जाता है, वह सही दान है।

इस तरह धर्मदान, अनुकम्पा-दान, ज्ञान-दान, अौषधिदान आदि

ſ

दान के भेदों को समझकर विवेकपूर्वक ग्रपनी शक्ति का, ग्रपने द्रव्य का सदुपयोग करेंगे, ग्रनावश्यक परिग्रह से ग्रपनी ममता हटाएंगे तो इस लोक में भी ग्राप हलके होंगे, परलोक में भी ग्राप सुखी होंगे ग्रौर दोनों लोकों में कल्याण के ग्रिधिकारी बनेंगे।

#### तीर्थंकरों द्वारा वर्षीदान

यह न सोचें कि जीवन में केवल संयम और तप ही श्रेयस्कर हैं, तथा दान की कोई ग्रावश्यकता नहीं है। यह सोचना गलत है। वस्तुतः गृहस्थ जीवन से दान का बड़ा घनिष्ठ संबंध रहता है। वस्तुतः गृहस्थ के लिए दान का बड़ा भारी महत्त्व है। ग्रापको मालूम है परदेशी राजा ने बेले-बेले का तप करते हुए भी दानशाला खोल दी थी। जिनेन्द्र भगवान द्वारा प्ररूपित मार्ग में दान का तिरस्कार नहीं ग्रिपतु बहुमान किया गया है। प्रत्येक तीर्थंकर दीक्षा लेने के पहले महान् वर्षीदान दिया करते हैं। तीर्थंकरों के लिए दान को क्यों भिन्नवार्य समझा गया है? इसलिये कि समाज के लोगों को उन्हें यह परमावश्यक मार्ग बताना ग्रभीष्ट होता है। सभी तीर्थंकरों द्वारा प्रदर्शित इस दान मार्ग पर जो भी गृहस्थ विवेकपूर्वक ग्रपने जीवन को लगा-योंग, उनका इस लोक एवं परलोक में कल्याण होगा और वे श्रक्षय शान्ति एवं परमानन्द के ग्राधकारी बनेंगे।

## दान में उदारता

🔲 धाचार्य श्री जवाहरलाल जी मं.

जैन-शास्त्रों में धर्म के चार ग्रंग प्रधान कहे गये हैं। जिनमें से दान-धर्म, धर्म की पहली सीढ़ी है। दान के भेदों में भी ग्रभय-दान ग्रीर सुपात्र-दान को ही श्रेष्ठ कहा गया है। सुपात्र दान वह है, जिसका द्रव्य भी शुद्ध हो, दाता भी शुद्ध हो ग्रीर पात्र भी शुद्ध हो। इन तीनों का संयोग मिलने पर महान् लाभ होता है।

द्रव्य शुद्ध हो, इस कथन का मतलब वस्तु की श्रेष्ठता नहीं है, किन्तु इसका तात्पर्य है कि जो द्रव्य ग्रधःकर्मादि 16 दोषों से रहित है तथा रो मुनि महात्मात्रों के तप, संयम का सहायक एवं वर्द्ध क है, वह द्रव्य गुद्ध होता है। दाता वह गुद्ध है, जो बिना किसी प्रति-फल की इच्छा ग्रथवा स्वार्थ-भावना के दान देता है तथा जिसके हृदय में पात्र के प्रति श्रद्धा भक्ति है। पात्र वह शुद्ध है, जो गृह-प्रपंच को त्याग कर संयमपूर्ण जीवन व्यतीत कर रहा हो ग्रौर जो संयम का पालन करने के लिए ही। दान ले रहा हो। इन तीनों बातों का एकीकरण होने पर ही श्रावक इस बारहवें व्रत का लाभ पाता है। बारहवें व्रत के पाठानुसार तो व्रत की व्याख्या यहां ही पूर्ण हो जाती है, परन्तु इस व्रत का उद्देश्य केवल मुनि महात्माओं को ही दान देना नहीं है, किन्तु श्रावक के जीवन को उदार एवं विशाल बनाना भी इस व्रत का उद्देश्य है। जीवन-निर्वाह के लिए जो ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है उस भोजन में से भी जब श्रावक दूसरे के लिए विभाग करता है तब दूसरी ऐसी कौन-सी वस्तु हो सकती है, जिसमें श्रावक दूसरे का विभाग, न करे। दूसरे लोग जिसके ग्रभाव में दुःख पावें ग्रौर श्रावक उसको ग्रनाव-. श्यक ही भण्डारों के ताले में बन्द कर रखे यह उचित नहीं है। श्रावक ग्रपने पास के समस्त पदार्थों में से दूसरे को भाग देकर पदार्थ पर से अपना ममत्व भी उतार सकता है तथा दूसरे की भलाई भी कर सकता है।

श्रावक होने से पहिले वह व्यक्ति जिन भोग्योपभोग्य पदार्थों में ग्रासक्त रहता था, ममत्वपूर्वक जिनका संग्रह करता था ग्रौर जिनके लिए क्लेश, संताप एवं महान् ग्रनर्थ करने के लिए उतारू हो जाता था, वही व्यक्ति श्रावक होने के पश्चात् उन्हीं पदार्थों को ग्रधिकरण रूप (कर्म बन्ध का कारण) मानता है ग्रौर उनसे ममत्व घटाता है तथा सचित्त सामग्री से दूसरे को सुख-सुविधा पहुंचाता है। इस प्रकार श्रावकत्व स्वीकार करने के पश्चात् मनुष्य की भावना भी बदल जाती है ग्रौर कार्य भी बदल जाते हैं। उसकी भावना उदार हो जाती है।

ग्राज के बहुत से श्रावक दूसरे का हित करने ग्रौर दूसरे का दुःख मिटाने के समय ग्रारम्भ, समारम्भ की दुहाई देने लगते हैं ग्रौर ग्रारम्भ, समारम्भ से बचने के नाम पर कृपणता एवं ग्रनुदारता का व्यवहार करते हैं। लेकिन ऐसा करना बड़ी भूल है। ग्रपने भोग-विलास एवं सुख-सुविधा के समय तो ग्रारम्भ, समारम्भ की उपेक्षा करना ग्रौर दीनों का दुःख मिटाने के समय ग्रारम्भ, समारम्भ की ग्राड़ लेना कैसे उचित हो सकता है? श्री भगवती सूत्र के दूसरे शतक के पांचवें उद्देशक में तुंगिया नगरी के श्रावकों की ऋदि का इस प्रकार वर्णन है—

श्रद्धा, दित्ता, विच्छण्णविपुलभवणसयणासणजाणवाहणाइण्णा, बहुधणबहुजायरूवरयया श्राश्रोगपयोगसम्पउत्ता, विच्छिहुयविपुल-भत्तपाणा, बहुदासीदासगोमहिसगवेलगपभूश्रा, बहुजणस्स श्रपरिभूया श्रभिगयजीवाजीवा जाव उसियफलिहा श्रभंगदुवारा।

इस पाठ से स्पष्ट है कि तुंगिया नगरी के श्रावकों के यहां बहुत से दासी-दास एवं पशुश्रों का पालन होता था, बहुत-सा भात, पानी निपजता था श्रोर उनकी सहायता से बहुत से लोगों की श्राजीविका चलती थी। इस कारण उनके यहां श्रधिक श्रारम्भ, समारम्भ का होना स्वाभाविक ही है। श्रावक होकर भी उनके यहां श्रधिक समा-रम्भ होता था। तो क्या वे श्रारम्भ समारम्भ को नहीं समझते थे? क्या श्रारम्भ-समारम्भ को घटाने विषयक तत्त्व को वे नहीं मानते थे? वे इस तत्त्व को न जानते रहे हों, यह सम्भव नहीं। क्योंकि उक्त वर्णन में सागे चलकर तुंगिया नगरी के श्रावकोंके लिए कहा गया है कि वे सास्रव, संवर, निर्जरा श्रधिकरण, बन्ध और मोक्ष, इन तत्त्वों में कुशल थे। ऐसा होते हुए भी, वे दूसरे लोगों का पालन करने के समग्र सारम्भ, समारम्भ की ब्राड़ नहीं लेते थे। क्योंकि उनमें उदा-स्ता थी, दया थी। ब्राज के लोग शास्त्र में विणित बातों को पूरी तरह समझने के बदले, उनका दुरुपयोग कर डालते हैं।

श्रावक कभी श्रनुदार या कृपण नहीं होता। वह श्रपनी वस्तु का लाभ दूसरे लोगों को भी देता है। जातासूत्र के श्राठवें श्रध्ययन में श्ररणक श्रावक का वर्णन है। उस वर्णन में कहा गया है कि जब श्ररणक श्रावक व्यापार के लिए विदेश जाने को तैयार हुआ, तब उसने श्रपने कुटुम्बियों एवं सजातियों को श्रामन्त्रित करके प्रीति-भोज कराया श्रीर फिर उनसे स्वीकृति लेकर विदा हुआ। वह श्रपने साथ बहुत-से उन लोगों को भी ले गया था, जो व्यापार करने की इच्छा स्खते थे। समुद्र में एक देव ने श्ररणक को धर्म से विचलित करने के लिए उपसर्ग दिए, लेकिन श्ररणक श्रविचलित ही रहा। तब वह देव श्ररणक को दो जोड़े दिव्य कुण्डल के देकर चला गया। श्ररणक ने उन दिव्य कुण्डलों पर भी ममस्व नहीं किया, श्रपितु उन्हें दूसरे को मेंट कर दिया। राजप्रश्नीय सूत्र के श्रनुसार राजा प्रदेशी ने श्रावक होते ही यह प्रतिज्ञा की थी कि मैं राज्य की श्राय के चार भाग करूंगा। जिनमें से एक भाग दानशाला में व्यय करूंगा, जिससे श्रमण, माहण श्रादि पथिकों को शान्ति मिला करे।

इस तरह के वर्णनों से स्पष्ट है कि श्रावक कृपण नहीं होता है, किन्तु उदार होता है। वह दूसरे की भलाई से सम्बन्धित कामों के प्रसंग पर ग्रारम्भ समारम्भ या दूसरी कोई ग्राड़ लेकर बचने का प्रयत्न नहीं करता है, बल्कि वह जनहित का भी वैसा ही ध्यान रखता है, जैसा ध्यान ग्रपना या कुटुम्ब के लोगों के हित का रखता है। यही नहीं, कभी-कभी वह दूसरे की भलाई के लिए ग्रपने ग्रापको भी कष्ट में डाल देता है। ऐसे ही श्रावक धर्म की प्रशंसा भी कराते हैं तथा राजा प्रजा में ग्रादर भी पाते हैं। धर्म में दान सबसे पहला ग्रंग है। सूत्रों में भी जहां किसी ऋढि, सम्पदा ग्रादि की प्राप्ति के कारण का प्रश्न किया गया है, वहां यह प्रश्न भी किया गया है कि इस व्यक्ति ने पूर्व जन्म में क्या दिया था? व्यवहार में भी वही व्यक्ति प्रतिष्ठित माना जाता है, जो उदार है। कृपण व्यक्ति प्रतिष्ठा प्राप्त नहीं कर सकता, फिर चाहे वह कैसा भी क्यों न हो। उदार व्यक्ति की कीर्ति, उस व्यक्ति के रहने पर भी ग्रमिट रहती है। लोग प्रात:काल उन लोगों का स्मरण विशेष रूप से करते हैं जो दान के द्वारा ग्रपनी कीर्ति फैला गये हैं।

कहा जाता है कि राजा भोज ने एक मक्खी को पैर घिसते देखकर एक किव से प्रश्न किया कि यह मक्खी क्या कहती है ? भोज के इस प्रश्न के उत्तर में किव ने कहा —

> देयं भोज ! धनं धनं सुकृतिभिनों संचयस्तस्य वै, श्रीकर्णस्य बलेश्च विक्रमपतेरद्यापि कीर्तिः स्थिता। ग्रस्माकं मधु दानभोगरिहतं, नष्टं चिरात् संचितं। निर्वाणादिति नैजपादयुगलं, घर्षन्ति यन् मक्षिकाः।। (चाणक्यनीति, ग्रध्याय 11 वां)

इस क्लोक का भावार्थ यह है कि "हे राजा भोज! तुम्हारे पास जो धन है वह सुकृत में लगा दो, संचय करके न रखो। कर्ण, बिल ग्रौर विकम की विमल कीर्ति इस भूतल पर ग्रब तक भी इसी कारण फैली हुई है कि उन्होंने ग्रपने पास का धन सुकृत में लगाया था। मैंने (शहद की मक्खी ने) ग्रपना मधु द्रव्य न तो किसी को दिया, न स्वयं ही खाया। परिणाम यह हुग्ना कि वह मेरा चिर संचित द्रव्य नष्ट हो गया, यानि लोग लूटकर ले गये। मैं ग्रपनी इस कृपणता के लिए पैर घिसकर पश्चात्ताप करती हूं। जो लोग मेरी तरह कृपण रहेंगे, उन्हें भी इसी प्रकार पश्चत्ताप करना पड़ेगा। क्योंकि कृपण का धन दान या भोग में नहीं लगता, किन्तु व्यर्थ नष्ट हो जाता है।

धन किसी-न-किसी मार्ग से जाता जरूर है। वह एक जगह स्थिर नहीं रहता। फिर दान देकर उसका सदुपयोग क्यों न कर लिया जाय? भर्तृंहरि ने कहा है— दानं भोगो नाशस्तिस्रो, गतयो भवन्ति वित्तस्य। यो न ददाति न भुङ्क्ते, तस्य तृतीया गतिर्भवति॥

अर्थात्—धन की दान, भोग और नाश ये तीन गतियाँ हैं। जो धन न दान में दिया जाता है, न भोग में लगाया जाता है, उसकी तीसरी गति अवश्यम्भावी है अर्थात् वह नष्ट हो जाता है।

दान ग्रौर भोग में न ग्राया हुग्रा धन जब नष्ट ही हो जाता है तब दान द्वारा उसका सदुपयोग हो करना उत्तम है। क्योंकि ऐसा न करने पर धन तो नष्ट हो ही जावेगा, तब परचात्ताप के सिवाय ग्रौर क्या बचेगा? इस बात को दृष्टि में रखकर ही, श्रावक के लिए उदारता रखने का उपदेश दिया जाता है। जो श्रावक इस उपदेश को कार्यान्वत करता है, वह ग्रपनी ग्रात्मा का भी कल्याण करता है ग्रौर धर्म का महत्त्व भी फैलाता है। लोग समझने लगते हैं कि धर्मानुयायी श्रावक धन के दास नहीं होते, किन्तु धन के स्वामी होते हैं ग्रौर वे धन का सदुपयोग करते हैं, उनमें कृपणता नहीं होती, किन्तु उदारता होती है।

# सेवाप्रधान मनुष्य धर्म

🗌 स्व. उपाध्याय श्री ग्रमरमुनि

1

मानव, प्रकृति पर विजय प्राप्त करने के लिए अनादि-काल से संघर्ष करता आ रहा है। इस विजय यात्रा में उसे कुछ सफलताएँ भी प्राप्त हुई हैं और इससे उसके अन्तर्मन में, मिथ्या अहंकार का स्वर भी अनुगुं जित होने लगा है। किन्तु, यथार्थ दृष्टि से देखा जाए, तो प्रकृति के रहस्यों को सही रूप से समझने में वह अब भी अक्षम है एवं पंगु स्थिति में है। विजय की बात तो अभी बहुत दूर है।

मनुष्य ने ग्रपने बौद्धिक बल से पाताल में समुद्रों की ग्रतल नाप से कही जाने वाली गहराइयों को भी नाप लिया है ग्रौर, ऊपर ग्राकाश में देवलोक के रूप में विख्यात चन्द्रलोक पर भी विचरण करने लगा है। पौराणिक ग्राख्यानों को इस तरह काफी उलट-पलट दिया है उसने। यह सब कुछ हुग्रा है ग्रौर ग्रागे भी हो रहा है, फिर भी जब प्रकृति के कूर प्रहार मानव पर सहसा ग्रा पड़ते हैं, तो वह रह जाता है, हक्का-बक्का बेसहारा ग्रौर लाचार, हीन ग्रौर दीन।

वर्तमान वर्ष (सन् 1987 ई.) के वर्षाकाल में मनुष्य की जो बद-तर हालत हुई है, वह हुई है प्रकृति के रहस्यमय प्रहारों से। राज-स्थान, गुजरात, महाराष्ट्र, ग्रांघ्र, मद्रास, कर्नाटक, मध्य प्रदेश ग्रादि ग्रनेक जन-पदों में इतना सूखा पड़ा है, कि पानी की कुछ बूं दें तक वर्षा के रूप में उपलब्ध नहीं हुई हैं। गाँवों के जलाधार कूप ग्रीर तालाब भी सूख गए हैं। यहाँ तक कि कल-कल नाद करती बहने वाली कितनी ही नदियाँ भी शुष्क बालुका मात्र शेष रह गईं हैं। यहाँ तक कि मनुष्य को पीने के लिए पानी उपलब्ध नहीं है, ग्रीर न मूक पशुग्रों के लिए कहीं घास-चारा है ग्रीर न पानी। सब ग्रोर त्राहि-त्राहि मची हुई है। इस भयंकर दुःखद स्थिति से मुक्ति पाने के लिए

कभी ग्राकाशीय देवों की ग्रोर ग्राँखें जाती हैं ग्रौर कभी सरकार तथा समाज-सेवी संस्थाग्रों पर । सहायता कार्य चल भी रहे हैं, परन्तु उक्त ग्रभाव को धकेलने के लिए जब तक प्रकृति का पूरी तरह सहयोग न मिले, तब तक मनुष्य का ग्रभीष्ट पूर्ण होना ग्रशक्य है।

यह तो हुम्रा जलाभाव का एक पक्ष । दूसरी म्रोर बिहार, बंगाल एवं म्रसम म्रादि पूर्वाचल के म्रनेक जन-पद जल-प्रलय से ग्रस्त हैं, म्रथवा त्रस्त हैं। इतना मूसलाधार पानी पड़ा है कि नदियों ने बाढ़ के रूप में वह उग्र रूप धारण कर लिया है कि कुछ कहा नहीं जा सकता। म्रनेक गाँव जल-प्रवाह में बह गए। हजारों मकान ध्वस्त हो गए हैं, करोड़ों रुपए की खड़ी फसल पानी में डूब कर सड़-गल गई है। जान-माल की क्षति भी भयंकर हुई है। सेंकड़ों ही मनुष्यों भौर पशुम्रों के म्रस्तित्व तक का पता नहीं चल पा रहा है कि उनका क्या हुम्रा? इसी बीच कुछ भाग्य से बचे हुए लोगों में व्याधियाँ फूट पड़ी हैं। जहाँ भूख की समस्या के हल के लिए म्रप्त का ही म्रभाव हो, वहाँ रोगों की चिकित्सा का प्रश्न ही कहाँ शेष रह जाता है। इसका यह मर्थ नहीं है कि राजतन्त्र कुछ कर नहीं रहा है तथा समाज-सेवी संस्थाएँ यह सब-कुछ देखते हुए भी म्रांखें बन्द किए बैठी हैं। परन्तु, संगठनों की कुछ सीमाएँ भी होती है, साथ ही निष्ठा के साथ काम करने की म्रपेक्षाएँ भी।

वैज्ञानिक दिव्य-दृष्टि के धनी मनीषी महानुभाव भविष्य में क्या समाधान कर सकेंगे, इन प्रकृति-प्रकोपों का ? यह तो ग्राने वाला भविष्य ही बताएगा। समस्या वर्तमान की है। मैं चाहता हूं, चाहता ही नहीं, तन-मन के कण-कण से प्रपेक्षा रखता हूं कि भारतीय जनता की समग्र कर्म-चेतना पूर्ण निष्ठा के साथ जन-कल्याण के पथ पर प्रग्रसर हो। खण्ड दृष्टि में नहीं, ग्रखण्ड दृष्टि में समाधान है। भारत का, भारत के मनीषियों का, भारत के गुरुजनों का, चिरकाल से यह दिव्य-घोष ग्रनुगु जित होता ग्रा रहा है ''एक व्यक्ति का दुःख-सुख उस एक व्यक्ति का ही नहीं, किन्तु हम सबका है। हर ग्रात्मा सुख-दुःखानुभृति का एक समान केन्द्र है। ग्रतः ग्रपने समान ही सबको समझना धर्म है ग्रोर कुछ नहीं। ग्रहिंसा भगवती की उपासना तथा-

कथित दया और करुणा के प्रचलित शब्दों में ही नहीं, अपितु उन्हें कार्यान्वित करने में है। यह समय है कि हम सबके मन की करुणा एक साथ जागृत हो। इसके सम्बन्ध में ग्राईत-परम्परा के एक महा-मनीषी ने कहा था—

''दया धम्मो, दया धम्मो, दया धम्मो, दया-दया''

यदि मनुष्य के मन में करणा है, दया है, तो धर्म है, अन्यथा किया-काण्ड आदि के रूप में यत्र-तत्र एवं यद्वा-तद्वा कुछ भी किया जाता हो, तो वह धर्म नहीं है। अतः धर्म, पंथ, जाति, कुल और भौगोलिक भेदों की खण्ड रेखाओं से ऊपर उठकर हम सबको अखण्ड रूप से विपद्गस्त प्रजाका मंगल-कल्याण करना है। यह हमारा धर्म है, कर्म है और है हमारी मानवता का आदर्श। इसके अभाव में मनुष्यों और पशुओं में क्या अन्तर रह जाता है ?

वर्तमान जन-जीवन की स्थिति का तकाजा है कि हमारे धार्मिक, सामाजिक तथा राष्ट्रीय उत्सवों पर जो अनगंल, अर्थहीन धन व्यय हो रहा है, उसका कण-कण बचाकर सूखा और बाढ़ की दुःस्थितियों के दुष्प्रभाव से जन-जीवन को मुक्त करने के लिए अपने प्राप्त साधनों का उपयोग किया जाए। अनेक सहस्र लोगों के रोते हुए, कुछ लोगों का हँसना, नाचना, कूदना एवं किन्हीं धार्मिक या सामाजिक उत्सवों के रूप में खुलकर मिष्ठान्न उड़ाना, पाप नहीं, तो और क्या है ? यदि समय पर स्थिति को नहीं संभाला गया, तो शासन-तन्त्र के द्वारा कितना ही बीच-बचाव किया जाए, अभावग्रस्त प्रजा में लूट-मार, हत्या आदि का दुष्चक का प्रसार हुए बिना न रह सकेगा "बुभु-धितः किं न करोति पापम्" हमारी चिरन्तन उक्ति न कभी असत्य हुई है, और न कभी असत्य होगी।

श्रमण भगवान् महावीर ने इसी सम्बन्ध में कहा था—''ग्राहार-द्विया पाणा'' अर्थात् प्राणी के प्राण ग्राहार पर स्थित हैं ग्रोर, ग्राप जानते हैं कि प्राणों की रक्षा के लिए प्राणी कुछ भी कर्म-विकर्म-दुष्कर्म कर सकता है। यही हेतु है कि हमारे पूर्वज करणामूर्ति ऋषियों, मुनियों ने दया-धर्म का उपदेश दिया है—''दया धर्म का मूल है। " यह सन्त-वाणी शत-प्रतिशत सत्य पर प्राधारित है। दया, मानवता का भन्तः प्राण है। उसकी यह दिव्य-ध्विन है कि मानव! तुम्हें जो-कुछ प्राप्त है, उसका इधर-उधर भ्रपेक्षित दिशा में प्रथम उपयोग करके तदनन्तर स्वयं उपभोग करो। यजुर्वेद का मन्त्र है— "तेन त्यक्तेन भुञ्जीथाः" प्रथित् त्याग-पूर्वक उपभोग करना चाहिए। तीर्थंकर श्रमण भगवान् महावीर ने कहा था—"श्रसंविभागी व हु तस्स मोक्खो" श्रर्थात् जो अपने ग्रास-पास के साथियों में अपने प्राप्त साधनों का संविभाग भ्रथीत् उचित वितरण नहीं करता है, वह भव-बन्धन से कदापि मुक्ति प्राप्त नहीं कर सकता। भगवान् महावीर ने तो इससे ग्रागे बढ़कर यहाँ तक कहा है—मेरी उपासना से बढ़कर भी सर्वाधिक मंगलमय उपासना ग्रर्थात् धर्म-साधना जनके वहीं व्यक्ति धन्य है, जो पीड़ितों की सेवा करता है—

## "जे गिलाणं पडियरइ से धन्ने।"

कर्म-योगी भगवान् कृष्ण का गीता में उद्घोष है, कि जो दूसरे जरूरत मन्दों को न खिलाकर स्वयं ही सब-कुछ खा जाते हैं, वे पाणी मोजन नहीं खाते, ग्रपितु पाप ही खाते हैं—

## ''भुञ्जते ते त्वघं पापाः''

प्रस्तुत प्रसंग में भारतीय इतिहास के ग्रनेक महत्त्वपूर्ण स्वर्णिम उदाहरण हैं, जो स्वार्थ का परित्याग कर परमार्थ रूप पदार्थ का ग्रथित परोपकार का समुद्घोष करते हैं।

भगवान् महावीर के महान् शिष्य गणधर इन्द्रभूति गौतम तापस परम्परा के लगभग 1500 भूखे साधकों को अपने योगबल से भोजन कराते हैं, जबिक शास्त्र में साधक के द्वारा चमत्कारों का अयोग एवं प्रदर्शन करना निषद्ध है। इसका अर्थ है -अन्ततः करुणा ही सर्वोपरि धर्म है।

प्राचीन गुर्जर प्रदेश के जावड़ शाह ग्रीर पेथड शाह जैसे श्रीमंत जैन श्रावकों ने ग्रपने धन तथा ग्रप्त के विशाल मंडार मुक्तभाव से दुर्भिक्ष-पीड़ित जनता के हितार्थ ग्रिपित कर दिए थे ग्रीर ऐस्वर्य के सुमेरु से नीचे उतर कर खुली धरती पर ग्रा गए थे। फिर भी उनके इस पुण्य-प्रयोग से ग्रन्तमेंन से ग्रानन्द की कोई सीमा न थी।

भारतीय इतिहास में राजा रंतिदेव देवातमा पुरुष हैं। दुर्भिक्ष के समय क्षुधा से पीड़ित उन्हें अनेक सप्ताहों के अनन्तर कुछ भोजन मिलता है और वे उस भोजन को दयाई भाव से चाण्डाल जैसे अन्य बुभुक्षितों को सहर्ष अर्पण कर देते हैं। उस समय का उनका यह अमृत स्वरूप अञ्च-दान आज भी जीदन्त है। उन्होंने तब सहर्ष कहा था—

''न त्वहं कामये राज्यं, न स्वर्गं, न पुनर्भवम् । कामये दुःखतप्तानां, प्राणिनामार्तिनाशनम् ॥''

भावार्थ है — न मुझे राज्य चाहिए, न स्वर्ग, न मोक्ष । मैं एकमात्र प्राणियों की पीड़ा को दूर करने की ही कामना करता हूं।

धर्म पुत्र युधिष्ठिर का राजसूय यज्ञ है। उसमें अर्घ स्वर्ण कान्ति वाला शरीर लिए एक नकुल आता है। वह शरीर की इस स्वर्ण कान्ति का रहस्य निर्दिष्ट करता है—''कई दिनों से भूखे एक ब्राह्मण परिवार को कुछ भोजन मिलता है और वह समग्र परिवार करणा से द्रवित होकर अन्य क्षुधाकान्त लोगों को वह अपना समग्र भोजन सहर्ष अपित कर देता है। उस पुण्य गृह में भ्रमण करने से ही मेरा अर्ध शरीर स्वर्ण कान्ति से युक्त हुआ है।'' संक्षेपतः उल्लिखित उक्त कथा का सार यही है कि अभावग्रस्तों की प्राणपण से सेवा करना ही महान् पुण्य है और महान् धर्म है।

साधना के पथ पर निरन्तर ग्रग्नसर रहने वाले सन्तों ने कहा है कि भूख से ग्रधिक भयंकर दूसरी पीड़ा कोई नहीं है। जैनाचायों की वाणी है—"खुहासमा वेयणा नित्य।"

सन्त कबीर ने भी क्षुधा को भजन में भंग डालने वाली कुतिया बताया—

''कबीरा खुदाह कूकरी, करत भजन में भंग''

साक्षियों की कोई सीमा नहीं है। सबसे महान् एवं प्रामाणिक साक्षी तो क्षुधा के सम्बन्ध में मनुष्य की अपनी अनुभूति ही है। अतः आवश्यक है कि हम वर्तमान में बाढ़ तथा सूखा-प्रस्त अपने बन्धुओं की वेदना को समझें और उसके निवारण के लिए अपनी पूरी निष्ठा के साथ अपनी जन-धन की शक्ति का सदुपयोग करें, ताकि भविष्य का इतिहासकार यह न रेखांकित कर सके कि परमोत्कृष्ट उदात्त भारतीय-संस्कृति के उत्तराधिकारी भारतवासी जन अपने क्षुद्र स्वाओं में ही लिप्त रहे, अपने संकट-प्रस्त बन्धुजनों के हितार्थ कुछ भी नहीं कर सके। सावधान! समय पर कर्त्तव्यहीनता एक महान् पाप है, एक भयंकर मृत्यु है। प्राचीनकाल से यशस्वी जनों का यों ही प्रमाद-वश तथा स्वार्थन्धता के कारण अयशस्वो हो जाना, मृत्यु से भी बढ़ कर है। श्रीकृष्ण ठीक ही कहते हैं—

''संभावितस्य चाकीर्तिर्मरणादितिरिच्यते ।'' (भगवद्गीता 2.34)

श्रिष्ठिक विस्तार में कहाँ तक जाऊँ ? प्रसंगोचित, जो कहना था, वह काफी कह दिया गया है। बुद्धिमान पाठकों को मालूम होना चाहिए मैं वृद्धावस्था में हूं श्रौर साथ ही श्रस्वस्थता की स्थित में भी। श्रतः यह प्रस्तुत लेख काष्ठ शय्या (तखत) पर लेटे हुए लिखा रहा हूं। इस पर से समझा जा सकता है कि मेरे हृदय को पोड़ा किस सीमा तक है। श्रतः श्रन्त में मेरा यही विनम्न भाव से कहना है कि यह दुःखद समय श्रापकी मानवता की परीक्षा का समय है। श्रापके धर्म श्रौर दर्शनों की यथार्थता के प्रति एक स्पष्ट चुनौती है। मनुष्य का साम्प्रदायिक रूप से कोई भी धर्म हो सकता है, किन्तु मूल धर्म मानवता है श्रौर वह है उदात्त एवं उदार जन-कल्याण रूप भावना की ज्योति में प्रकाशमान सेवा-धर्म। प्राकृत वाङ्मय की इस समुज्ज्वल सूक्ति को बराबर स्मृति में रखिए—

''सेवापहाणो हि मणुस्सधम्मो'' -मनुष्य का धर्म सेवा प्रधान है। 🔲

# जैन-संस्कृति में सेवा-भाव

🔲 स्व. उपाध्याय श्री ग्रमरमुनि

जैन-संस्कृति की ग्राधार-शिला प्रधानतया निवृत्ति है। ग्रतः उसमें त्याग, वैराग्य, तप श्रौर तितिक्षा श्रादि पर जितना श्रधिक बल दिया गया है, उतना और किसी नियम-विशेष पर नहीं। परन्तु जैन-धर्म की निवृत्ति, साधक को जन-सेवा की ग्रोर ग्रधिक से ग्रधिक ग्राकृषित करने के लिए है। जैन-धर्म का स्रादर्श ही यह है कि प्रत्येक प्राणी एक-दूसरे की सेवा करे, सहायता करे और जैसी भी ग्रपनी योग्यता तथा चिक्ति हो उसी के अनुसार दूसरों के काम आए। जैन-धर्म में जीवात्मा का लक्षण<sup>1</sup> ही सामाजिक माना गया है, वैयक्तिक नहीं। प्रत्येक सांसारिक प्राणी ग्रपने सीमित व्यक्ति-रूप में ग्रपूर्ण है, उसकी पूर्णता **ग्रास-पास के समाज में ग्रौर संघ में निहित है। यही कारण है कि** जैन-संस्कृति का जितना ग्रधिक झुकाव ग्राध्यात्मिक साधना के प्रति है, उतना ही ग्राम, नगर ग्रीर राष्ट्र के प्रति भी है। ग्राम, नगर ग्रीर राष्ट्र के प्रति अपने कर्त्तव्यों को जैन-साहित्य में धर्म का रूप दिया गया है। भगवान् महावीर ने ग्रपने धर्म-प्रवचनों में ग्राम-धर्म, नगर-धर्म ग्रौर राष्ट्र-धर्म को बहुत ऊँचा स्थान दिया है। उन्होंने ग्राध्यात्मिक साधना-प्रधान जैन-धर्म की साधना का स्थान ग्राम-धर्म, नगर-धर्म श्रीर राष्ट्र-धर्म के बाद ही रखा है, पहले नहीं। एक सम्य नागरिक एवं राष्ट्र-भक्त ही सच्चा जैन हो सकता है, दूसरा नहीं। उक्त विवेचन के विद्यमान रहते, यह कैसे कहा जा सकता है कि —''जैन-धर्म एकांत निवृत्ति प्रधान है अथवा उसका एकमात्र उद्देश्य परलोक ही है, इह-लोक नहीं।'' जैन-धर्म उधार-धर्म नहीं है, ग्रपितु नकद धर्म है। वह इस लोक और परलोक दोनों को ही शानदार बनाने की सत्प्रेरणा प्रदान करता है।

जैन-गृहस्थ जब प्रातः उठता है, तो वह तीन चीजों का चिन्तन करता है। उनमें सबसे पहला संकल्प यही है कि "मैं

स्रपने धन का जन-समाज की सेवा के लिए कब त्याग करूँगा ? वह दिन धन्य होगा, जब मेरे संग्रह का उपयोग जन-हित के लिए होगा, दीन-दु:खियों के लिए होगा।" भगवान् महावीर का यह श्राघोष हमारी निद्रा भंग करने के लिए पर्याप्त है कि — 'ग्रसंविभागी न हु तस्स मुक्खो।' श्रूर्थात् — 'मनुष्य का कर्तव्य है कि वह प्रपने संग्रह के उपभोग का ग्रधिकारी ग्रपने ग्राप को ही न समझे, प्रत्युत ग्रपने ग्रास-पास के साथियों को भी ग्रपने बराबर का ग्रधिकारी माने। जो मनुष्य ग्रपने साधनों का स्वयं ही उपयोग करता है, उसमें से दूसरों की सेवा के लिए वह कुछ भी ग्रपंण नहीं कर सकता।'

जैन-धर्म में माने गए मूल ब्राठ कर्मो में मोहनीय-कर्म का स्थान बड़ा ही भयंकर है। ब्रात्मा का जितना ब्रधिक पतन मोहनीय-कर्म के द्वारा होता है, उतना ब्रौर किसी भी कर्म से नहीं। मोहनीय कर्म के सबसे ब्रन्तिम उग्ररूप को महा मोहनीय कहते हैं। उसके तीस भेदों में से पच्चीसवाँ भेद<sup>5</sup> यह है कि—'यदि ब्रापका साथी बीमार है या किसी घोर संकट में पड़ा हुग्रा है, ब्रौर ब्राप उसकी सहायता या सेवा करने में समर्थ है, फिर भी यदि ब्राप सेवा न करें ब्रौर यह विचार करें कि इसने कभी मेरा काम तो किया नहीं, मैं ही इसका काम क्यों करूँ ? कष्ट पाता है, तो पाए अपनी बला से, मुझे क्या लेना देना ? भगवान् महावीर ने अपने चम्पापुरी के धर्म-प्रवचन में स्पष्टरूपेण इस सम्बन्ध में कहा है कि—'जो मनुष्य इस प्रकार अपने कर्तव्य के प्रति उदासीन होता है, वह धर्म से सर्वथा पतित होता है। उक्त पाप के कारण वह सत्तर कोटा-कोटि सागर तक चिरकाल जन्म-मरण के चक्र में उलझा रहता है, सत्य के प्रति श्रीममुख नहीं होता।'

गृहस्थ ही नहीं, साधु वर्ग को भी सेवा-धर्म का बड़ी कठोरता से पालन करना होता है। भगवान् महावीर ने कहा है—'यदि कोई साधु अपने बीमार या संकटापन्न साथी को छोड़कर तपश्चरण करने जाता है, शास्त्र-चिंतन में संलग्न हो जाता है, तो वह अपराधी है, संघ में रहने योग्य नहीं है। उसे एक-सौ बीस उपवासों का प्रायश्चित लेना पड़ेगा, अन्यथा उसकी शुद्धि नहीं हो सकती। इतमा ही नहीं, एक

गांव में कोई साधु बीमार पड़ा हो ग्रौर दूसरा साधु जानता हुग्रा भी गांव से बाहर ही बाहर एक गांव से दूसरे गांव चला जाए, रोगी की सेवा के लिए गांव में न ग्राए, तो वह भी महान् पाप है उग्रदंड का ग्रीधकारी है। भगवान् महावीर का कहना है—'सेवा स्वयं एक बड़ा भारी तप है।' ग्रतः जब भी कभी सेवा करने का पवित्र ग्रवसर मिले, तो उसे छोड़ना नहीं चाहिए। सच्चा जैन वह है, जो सेवा करने के लिए सदा ग्रातों की, दीन-दुःखियों की, पतितों एवं दलितों की खोज में रहता है।

स्थानांग-सूत्र में भगवान् महावीर की स्राठ महाशिक्षाएँ बड़ी ही प्रसिद्ध हैं। उनमें पाँचवीं शिक्षा यह है—'स्रसंगिहीय परिजणस्स सगिण्हयाए स्रव्भुट्ठे यव्वं भावह' स्त्रयांत्, जो स्रनाश्रित है, निराधार है, कहीं भी जीवन-यापन के लिए उचित स्थान नहीं पा रहा है, उसे तुम स्त्राश्रय दो, सहारा दो उसकी जीवन-यात्रा के लिए यथोचित सबन्ध करो।' जैन-गृहस्थ का द्वार प्रत्येक स्रसहाय के लिए खुला हुम्रा रहता है। वहाँ किसी जाति, कुल, देश या धर्म के भेद के बिना मानव-मात्र के लिए समान स्नादर-भाव है, स्राश्रयस्थान है।

एक बात ग्रौर भी बड़े महत्त्व की है। भगवान् महावीर ने सेवा का स्थान बहुत ही ऊँचा कर दिया है। जैन-धर्म में सबसे बड़ा ग्रौर ऊँचा पद तीर्थकर का माना गया है। तीर्थकर होने का ग्रथं यह है कि वह साधक समाज का पूजनीय महापुरुष, देवाधिदेव बन जाता है। भगवान् पार्श्वनाथ ग्रौर भगवान महावीर दोनों तीर्थकर हैं। भगवान् नै ग्रपने जीवन के ग्रंतिम प्रवचन में सेवा का महत्त्व बताते हुए कहा है कि—'वेयावच्चेणं तित्थयरनाम-गोत्तं कम्मं निबन्धइ।'<sup>11</sup> ग्रथित्— 'वैय्यावृत्य करने से, सेवा करने से, तीर्थकर पद की प्राप्ति होती है।' साधारण जन-समाज में सेवा का ग्राकर्षण पैदा करने के सिए भगवान् महावीर का यह उदात्त प्रवचन कितना महनीय है ?

श्राचार्य कमल-संयम ने भगवान् महावीर श्रौर गौतम का एक बहुत सुन्दर संवाद हमारे सामने प्रस्तुत किया है। संवाद में भगवान् महावीर ने दुःखितों की सेवा को श्रपनी सेवा की श्रपेक्षा भी श्रीधक महत्त्व दिया है। संवाद का विस्तृत एवं स्पष्ट रूपक इस प्रकार है-

"श्री इन्द्रभूति गौतम ने—जो भगवान् महावीर के सबसे बड़े गणधर थे, भगवान् से पूछा—"भगवन् ! एक भक्त दिन-रात ग्रापकी सेवा करता है, ग्रापकी पूजा-ग्रचंना करता है। फलतः उसे दूसरे दुःखियों की सेवा के लिए श्रवकाश नहीं मिल पाता। दूसरा सज्जन दीन-दुःखियों की सेवा करता रहता है, सहायता करता है, जन-सेवा में स्वयं को घुला-मिला देता है, जन-जीवन पर दया का वर्षण करता है। फलतः उसे ग्रापकी सेवा के लिए श्रवकाश नहीं मिल पाता। भन्ते ! दोनों में से ग्रापकी ग्रोर से धन्यवाद का पात्र कौन है ग्रौर दोनों में से श्रेष्ठ कौन है ?"

भगवान् महावीर ने बड़े रहस्य भरे स्वर में उत्तर दिया—"गौतम! जो दीन दुः खियों की सेवा करता है, वह श्रेष्ठ है, वही मेरे धन्यवाद का पात्र है ग्रौर वही मेरा सच्चा पुजारी है।"12 गौतम विचार में पड़ गए कि यह क्या ? भगवान् की सेवा के सामने ग्रपने ही दुष्कर्मों से दुः खित पापात्माग्रों की सेवा का क्या महत्त्व ? धन्यवाद तो भगवान् के सेवक को मिलना चाहिए। गौतम ने जिज्ञासा भरे स्वर से पूछा—"भन्ते! बात कुछ गले नहीं उतरी। दुः खियों की सेवा की ग्रपेक्षा तो ग्रापकी सेवा का महत्त्व ग्रधिक होना चाहिए। कहाँ तीन लोक के नाथ—पवित्रात्मा ग्राप ग्रौर कहाँ संसार के वे पामर प्राणी ग्रपने ही कृत-कर्मों का फल भोग रहे हैं।"

भगवान् ने उत्तर दिया—''गौतम! मेरी सेवा, मेरी आजा के पालन करने में ही तो है। उसके ग्रांतिरक्त ग्रपनी व्यक्तिगत सेवा के लिए तो मेरे पास कोई स्थान ही नहीं है। मेरी सबसे बड़ी ग्राज्ञा यही है कि पीड़ित जन-समाज की सेवा की जाए, उसे सुख शान्ति पहुँचाई जाए। प्राणी मात्र पर दया-भाव रखा जाए। ग्रतः दुःखियों की सेवा करने वाला मेरी ग्राज्ञा का पालक है। गौतम! इसलिए मैं कहता हूं कि दुःखियों की सेवा करने वाला ही धन्य है- श्रेष्ठ है, मेरी निजी सेवा करने वाला नहीं। मेरा निजी सेवक सिद्धान्त की ग्रपेक्षा व्यक्तिगत मोह में ग्रधिक उलझा हुग्रा है।"

यह भव्य ग्रादर्श है — नर-सेवा में नारायण-सेवा का, जन-सेवा में जिन (भगवान्) सेवा का। जैन संस्कृति के ग्रंतिम प्रकाशमान सूर्य भगवान् महावीर हैं, उनका यह प्रवचन सेवा के महत्त्व के लिए सबसे बड़ा ज्वलन्त प्रमाण है।

भगवान् महावीर दीक्षित होना चाहते हैं, किन्तु श्रपनी संपत्ति का गरीब प्रजा के हित के लिए दान करते हैं श्रौर एक वर्ष तक मुनि-दीक्षा लेने के विचार को लम्बा कर देते हैं। एक वर्ष में अरबों की सम्पत्ति जन-सेवा के लिए श्रिपत करना श्रपना प्रथम कर्तव्य सम-झते हैं श्रौर मानव-जाति की श्राध्यात्मिक उन्नति करने से पहले उसकी भौतिक उन्नति में संलग्न रहते हैं। 13 दीक्षा लेने के पश्चात् भी उनके हृदय में दया का श्रसीम पारावार तरगित रहता है, फलस्वरूप वे एक गरीब ब्राह्मण के दुःख से दयाई हो उठते हैं श्रौर उसको श्रपना एक-मात्र वस्त्र भी दे देते हैं। 14

जैन सम्राट् चन्द्रगुप्त भी सेवा के क्षेत्र में पीछे नहीं रहे हैं। उनके प्रजाहित के कार्य सर्वतः सुप्रसिद्ध हैं। सम्राट् सम्प्रति की सेवा भी कुछ कम नहीं है। जैन-इतिहास का साधारण-से-साधारण विद्यार्थी भी जान सकता है कि सम्राट् के हृदय में जन-सेवा की भावना किस प्रकार कूट-कूट कर भरी हुई थी ग्रौर किस प्रकार उन्होंने उसे कार्य- रूप में परिणत कर जैन संस्कृति के गौरव को ग्रक्षुण्ण बनाए रखा। महाराजा किलग-चक्रवर्ती खारवेल ग्रौर गुर्जरनरेश कुमारपाल भी सेवा के क्षेत्र में जैन-संस्कृति की मर्यादा को बराबर सुरक्षित रखते हैं। मध्य काल में जगडूशाह, पेथड़ ग्रौर भामाशाह जैसे-कुबेर भी जन-समाज के कल्याण के लिए ग्रपने सर्वस्व की ग्राहुति दे डालते हैं।

जैन-समाज ने जन-समाज की सेवा की है। इसके लिए सुदूर इतिहास को अलग रहने दीजिए और केवल गुजरात, मारवाड़, मेवाड़ या कर्नाटक ग्रादि प्रान्तों का एक बार भ्रमण कर जाइए, इधर-उधर खण्डहरों के रूप में पड़े हुए ईंट-पत्थरों पर नजर डालिए, पहाड़ों की चट्टानों पर के शिलालेख पढ़िये, जहाँ-तहाँ देहात में फैले हुए जन-प्रवाद सुनिए—ग्रापको मालूम हो जाएगा कि जैन-संस्कृति क्या है ? उसके साथ जन-सेवा का कितना अधिक घनिष्ठ सम्बन्ध है ? जहाँ तक मैं समझ पाया हूं, संस्कृति व्यक्ति की नहीं होती, समाज की होती है, और समाज की संस्कृति का यह अर्थ है कि समाज अधिक-से-अधिक सेवा की भावना से ओत-प्रोत हो, उसमें द्वेष नहीं, प्रेम हो; द्वेत नहीं, अद्वेत हो; एक रंग-ढंग हो, एक रहन-सहन हो, एक परिवार हो। संस्कृति का यह विशाल आदर्श जैन-संस्कृति में पूर्णतया घटित हो रहा है। इसके लिए जैन-धर्म का गौरव-पूर्ण उज्ज्वल अतीत पूर्ण-रूपेण साक्षी है।

मैं श्राशा करता हूं, श्राज का पिछड़ा जैन-समाज भी श्रपने महान् श्रतीत के गौरव की रक्षा करेगा श्रौर भारत की वर्तमान विकट परि-स्थिति में बिना किसी जाति, धर्म, कुल या देश के भेदभाव के दिरद्र-नारायण की सेवा में श्रग्रगामी बनेगा श्रौर जन-सेवा को ही भगवान् की सच्ची उपासना समझेगा।

#### सन्दर्भ

- 1. परस्परोपग्रहो जीवानाम् । तत्त्वार्याधिगमसूत्र 5.21
- 2. स्थानांग सूत्र--दशम-स्थान
- 3. स्थानांग सूत्र-3.4.21
- 4. दशवैकालिक सूत्र-4.2.23
- 5. दशाश्रुतस्कन्ध नवमदशा
- 6. निशीयसूत्र-उद्दे 4
- 7. उत्तराध्ययन तपोमागं मध्ययन
- 8. भौपपातिक सूत्र पीठिका
- 9. स्थानांग सुत्र-8.91
- 10. भगवती सूत्र-श. 2, उ. 4
- 11. उत्तराघ्ययन सूत्र 29.43
- 12. उत्तराध्ययन, कमलसंयमकृत टीका, परीषह अध्ययन
- 13. प्राचारांग-महावीर-जीवन
- 14, महावीर-चरित्र—ग्राचार्य हेमचन्द्र कृत 🔲

# धर्म में दान को प्रथम स्थान क्यों ?

🔲 स्व. उपाध्याय श्री पुष्कर मुनिजी

'धर्मस्य त्वरिता गितः, चत्वारः पादाः' धर्म की गित तीव है, उसके चार चरण हैं।

नीतिकार तो इतनी-सी बात कहकर रह गए, अथवा अपर-अपर ही तैरते रह गए। मगर इसके तत्त्व की तह तक नहीं पहुँच सके। वास्तव में धर्म के चार चरण हैं--दान, शील, तप और भाव, इनके सहारे से धर्म अभीष्ट लक्ष्य की ख्रोर त्वरित गित कर सकता है।

यद्यपि धर्म के<sup>2</sup> चारों चरण महत्त्वपूर्ण हैं, धर्मरथ को चलाने के लिए इन चारों की समय-समय पर जरूरत पड़ती है। किन्तू दान न होतो शेष तीनों अगों से काम नहीं चल सकता। दान के अभाव में शेष तीनों चरणों से नम्रता ग्रौर उदारता सिकय रूप नहीं ले सकती। दान मानव-जीवन में स्वार्थ, लोभ, तृष्णा ग्रौर लालसा का त्याग कराता है, मानव हृदय को वह करुणा, परोपकार और परसुख-वृद्धि में सहायता के लिए प्रेरित करता है। जैसे खेती करने से पहले किसान खेत की धरती पर उगे हुए कंटीले झाड़-झंखाड़ों, कांटों, कंकड़-पत्थरों फालतू घास म्रादि को उखाड़ कर उस धरती को साफ, समतल मौर नरम बना लेता है, तभी उसमें बोये हुए बीज ग्रनाज की सुन्दर फसल दे सकते हैं। वैसे ही मानव की हृदय-भूमि पर उगे हुए तृष्णारूपी घास, लालसा, स्वार्थ और भ्रहंता रूपी कांटों, कंटीले झाइ-झंखाड़ों एवं कंकर-पत्थरों को उखाड़ कर उसे नम्र एवं समरस बनाने के लिए दान की प्रक्रिया की जरूरत है, जिससे ग्रन्य शील, तप ग्रादि साधनाएँ भलीभांति हो सकें, धर्म भावों की फसल तैयार हो सके। निष्कर्ष यह है कि हुदयभूमि को नम्र व समरस बनाकर बोये हुए दानबीज से धर्म की उत्तम फसल तैयार होती है।

इस दिष्ट से देखा जाय तो धर्म के चार चरणों में सबसे महरूव-

पूर्ण श्रीर श्रावश्यक चरण दान है। वही शेष तीनों चरणों में तीव गति पैदा कर सकता है।

#### धर्म के चार भ्रंगों में दान प्रथम क्यों ?

मोक्षमार्ग के चार प्रकार बताये गये हैं जिन्हें हम धर्म के चार ग्रंग कह सकते हैं, उनमें दान को प्राथमिकता दी गई है। प्रश्न यह होता है कि इन चारों में से शोल, तप या भाव को पहला स्थान न देकर दान को ही पहला स्थान क्यों दिया गया है ? इसके पीछे भी कुछ-न-कुछ रहस्य है, जिसे प्रत्येक मानव को समझना ग्रनिवार्य है।

दान को प्राथमिकता देने के पीछे रहस्य यह है कि शील, तप या भाव के ग्राचरण का लाभ तो उसके ग्राचरणकर्ता को ही मिलता है, म्रथति जो व्यक्ति शील का पालन करेगा, उसे ही प्रत्यक्ष लाभ मिलेगा, इसी प्रकार तप ग्रौर भाव का प्रत्यक्ष फल भी उसके कर्ता को ही मिलेगा, जबिक दान का फल लेने वाले ग्रीर देने वाले दोनों को प्रत्यक्ष प्राप्त होता है। यद्यपि शील, तप श्रीर भाव का फल परोक्ष रूप से कुटुम्ब या समाज को भी मिलता है, किन्तु प्रत्यक्ष फल इन्हें नहीं मिलता। जबिक दान देने से लेने वाले की क्षुधा शान्त होती है, पिपासा बुझ जाती है, उसकी म्रन्य म्रावश्यकतामी या इच्छामी की पूर्ति होती है, उसके दुःख का निवारण होकर सुख में प्रत्यक्ष वृद्धि होती है श्रीर देने वाले को भी श्रानन्द, सन्तोष, श्रीदार्य, सम्मान एवं गीरव प्राप्त होता है। यदि दान लेने वाले को कोई लाभ न होता तो वह उसे लेता ही क्यों ? इसी प्रकार दान देने वाले को भी प्रत्यक्ष कोई लाभ न होता तो वह भी देता ही क्यों ? दान का लाभ दाता श्रीर संगर्हाता दोनों को साक्षात प्राप्त होता है। कभी-कभी दान का प्रत्यक्ष लाभ समाज को या ग्रमुक पीड़ित, शोषित या ग्रभावग्रस्त मानव को भी मिलता है। इसी कारण दान को धर्म के चार श्रंगों में या मोक्ष के चतुर्विध मार्ग में सर्वप्रथम स्थान दिया गया है।

दूसरी बात यह है कि शील का पालन या तप का आचरण कभी-कभी प्रत्यक्ष दिखाई नहीं देता, आम जनता सहसा नहीं जान पाती कि अमुक व्यक्ति ने तप किया है या अमुक आभ्यन्तर तप करता है, तथा अमुक व्यक्ति शील का पालन करता है या उसने कुशील का सर्वथा त्याग कर दिया है। जबिक दान का आचरण सबको प्रत्यक्ष दिखाई देता है। तप और शील कदाचित् सिक्रय नहीं भी होते, जबिक दान सदा सिक्रय होता है और भाव तो सदा ही परोक्ष, अज्ञात और निष्क्रिय रहता है। भाव का प्रत्यक्ष दर्शन तो सिवाय मनःपर्यायज्ञानी या केवल ज्ञानी के और किसी को हो नहीं सकता। इस कारण भी दान को सबसे पहला स्थान दिया गया है।

तीसरा कारण यह है कि मनुष्य जब से इस दुनिया में आँखें खोलता है, तब से आँखें मूं दने तक यानी मनुष्य-जीवन प्राप्त होने से मृत्युपर्यन्त दान की प्रक्रिया जीवन में चल सकती है, व्यक्ति दान दे संकता है, ले सकता है, जबकि शील, तप या भाव की प्रक्रिया इतनी लम्बी, दीर्घकाल तक या जन्म से लेकर मृत्यू तक नहीं चलती। शील की प्रक्रिया ज्यादा-से-ज्यादा चलती है तो समझदारी प्राप्त होने से लेकर देहान्त तक चल सकती है जबिक दान की प्रक्रिया तो व्यक्ति के मरणोपरान्त भी उसके नाम से पीढ़ी-दर-पीढ़ी तक चलती रहती है। तपश्चर्या की प्रक्रिया भी ज्यादा-से-ज्यादा समझदारी प्राप्त होने से देहावसान तक चलती है, वह भी प्रतिदिन नहीं चलती ग्रौर शरीर में रोग, मानसिक चिन्ता या शोक हो तो तप की प्रक्रिया ठप्प हो जाती है। दान का ग्राचरण तो रोग, व्याधि, बुढ़ापा, शोक ग्रादि के होते हुए भी होता रहता है ग्रौर भावों की प्रक्रिया भी समझदारी पक्की समझ प्राप्त होने से जीवनपर्यन्त चल सकती है, लेकिन बीच-बीच में रोग, चिन्ता या लोभादि अन्य कारण आ पडने पर उसकी धारा ट्ट भी जाती है। इसलिए दीर्घकाल तक, जिन्दगी भर श्रीर कभी-कभी कई पीढ़ियों तक दान की धारा ही ग्रखण्डरूप से बह सकती है, इस इष्टि से भी दान को सर्वाधिक उपयोगी समझकर प्राथमिकता दी गई है।

चौथा कारण यह है कि बालकों में या पारिवारिक व सामाजिक जीवन में उदारता, नम्नता, परदु:खकातरता, सेवा, सहानुभूति एवं सहृदयता के संस्कार दान से ही जग सकते हैं, दान के ग्राचरण से ही वालकों में उदारता ग्रादि के सुसंस्कार बद्धमूल हो सकते हैं। परिवार एवं समाज में भी दूर तक दानाचरण के पिवत्र परमाणु अपना प्रभाव डालते हैं। सारे वायुमण्डल को दान का आचरण स्वच्छ बना देता है, जबिक तप, शील या भाव के संस्कार सहसा नहीं पड़ते, न ही छोटे बच्चे उन संस्कारों को ग्रहण कर सकते हैं। दान के आचरण से या बालक के हाथ से स्वयं दान कराने से उसमें बहुत ही शीघ्र उदारता, सहानुभूति आदि के संस्कार जड़ जमा लेते हैं। यही कारण है कि तप, शील या भाव को प्राथमिकता न देकर इन चारों में दान को प्राथमिकता दी गई।

पाँचवाँ कारण दान को प्राथमिकता देने का यह है कि दान से समाज को सहयोग मिलता है, समाज पर दुर्भिक्ष, ग्रतिवृष्टि, बाढ़, सूखा, भूकम्प ग्रादि प्राकृतिक प्रकोप ग्रा पड़ने पर दान से ही उस ग्रापित्त का निवारण हो सकता है, वह संकट मिट सकता है, जबिक तप, शील या भव से समाज को ऐसे प्राकृतिक दुःख निवारण में प्रत्यक्ष में उतना सहयोग या सहारा नहीं मिलता। समाज के ग्रनाथ, ग्रापाहिज, दीन-दुःखी या ग्राभावग्रस्त व्यक्ति को दान से ही तुरन्त सहारा मिल सकता है, उसका संकट मिटाया जा सकता है। इसलिए दान को ही पहला स्थान दिया जाना उचित है।

छठा कारण दान को प्रथम स्थान मिलने का यह प्रतीत होता है कि समाज में व्याप्त विषमता, ग्रभाव, शोषण या ग्रसमानता को मिटाने के लिए दान का होना ग्रनिवार्य है। धनिकों के धन का, यि समाज में व्याप्त विषमता को कुछ ग्रंश तक कम करने के लिए दान के रूप में व्यय होता जाय ग्रथवा समाज की मूलभूत ग्रावश्यक-ताग्रों की पूर्ति करने में उनकी धनराशि व्यय होती रहे, जैसे कि ग्रौष-धालय, विद्यालय, ग्रनाथालय ग्रादि संस्थाग्रों को दिया जाता रहे तो समाज में व्याप्त ग्रसंतोष ग्रौर प्रतिक्रिया दूर हो सकती है। समाज में सुव्यवस्था ग्रौर सुख-शान्ति व्याप्त हो सकती है। इसी हिष्टकोण से दान जितना समाज के लिए लाभदायक, सुख-शान्ति वर्द्ध क एवं विषमतानाशक हो सकता है, उतने ग्रन्य साधन नहीं। ग्रतः दान को उत्कृष्ट मानकर प्रथम स्थान दिया गया है। श्रमण भगवान महावीर ने इसी हिष्ट से गृहस्थ साधकों के लिए ग्रतिध

संविभागवत निश्चित किया है, ताकि गृहस्थ ग्रपनी ग्राय एवं साधनों में से यथोचित संविभाग उत्कृष्ट साधकों, सेवावती संस्थाग्रों एवं ग्रभावग्रस्त व्यक्तियों के लिए करे।

एक और कारण है, दान को प्राथमिकता देने का, वह यह है कि बृहस्थ के जीवन में कूटने, पीसने, पकाने, पानी के घड़ों को भरने तथा सकाई करने ग्रादि में ग्रनेक प्रकार के ग्रारम्भ-समारम्भ होते रहते हैं, ग्रतः इनके जरिये घर में जघन्य, मध्यम, उत्कृष्ट पात्र एवं ग्रतिथि ग्रादि को देने पर पुण्य तथा निःस्वार्थ व उत्कट भावना से योग्य पात्र को देने पर धर्म का लाभ हो सकता है। इस दिष्ट से गृहस्थ के लिए दान ग्रनिवार्य तथा प्रतिदिन की शुद्धि का कारण होने से उसे महाधर्म भी कहा है। पद्मनिद पंचिवशितका में स्पष्ट कहा गया है—

नानागृहव्यतिकराजितपापपुञ्जैः, खञ्जीकृतानि गृहिणो न तथा वतानि । उच्चैः फलं विदधतीह यथैकदाऽपि, प्रीत्या तिशुद्धमनसा कृतपात्रदानम् ॥ 2.13 ॥

श्रथीत् लोक में ग्रत्यन्त विशुद्ध मन वाले गृहस्थ के द्वारा प्रीति-पूर्वक पात्र के लिए दिया गया दान जैसे उन्नत फल को देता है, वैसा फल घर की ग्रनेक झंझटों से उत्पन्न हुए पापसमूहों के द्वारा कुबड़े यानी शक्तिहीन किये हुए गृहस्थ के व्रत नहीं देते।

इस बिषय में म्राचार्यों ने श्रीर ग्रिक्षिक स्पष्टीकरण किया है— प्रश्न उठाया गया है कि दानादि ही श्रावकों (गृहस्थों) का परमधर्म कैसे है ? इसका उत्तर दिया है—''ये गृहस्थ लोग हमेशा विषय-कषाय के ग्रधीन हैं, इस कारण इनके म्रातंरौद्रध्यान उत्पन्न होते रहतें हैं। इसलिए निश्चयरत्नत्रय रूप शुद्धोपयोग परमधर्म का तो इनके ठिकाना ही नहीं है, यानी ग्रवकाश ही नहीं है।''

तात्पर्य यह है कि गृहस्थ के द्वारा हुए ग्रारम्भजनित पापों की शुद्धि के लिए दानधर्म जितना ग्रासान होता है, उतना शील, तप

स्रोर भाव नहीं। इसलिए दान को गृहस्थ के लिए परमधर्म कहा है, स्रोर इसी कारण उसको प्राथमिकता दी गई है।

वैदिकधर्म के व्यवहारपक्ष का प्रतिपादन करने वाले मनुस्मृति ग्रादि ग्रन्थों में गृहस्थ के लिए प्रतिदिन दान की परम्परा चालू रखने हेतु 'पंच वैवस्वतदेवयज्ञ' का विधान है। ग्रर्थात् गृहस्थ के द्वारा होने वाले ग्रारम्भजनित दोषों को कम करने के लिए भोजन तैयार होते ही सर्वप्रथम गाय, कुत्ता, कौग्रा, ग्रग्नि एवं ग्रतिथि इन पांचों के लिए ग्रास निकाला जाय। शील, तप या भाव का विधान वहाँ सभी गृहस्थों के लिए नहीं किया गया है। इस दिष्ट से भी दान को प्रथम स्थान दिया गया हो तो कोई ग्राहचर्य नहीं। इसीलिए परमात्मप्रकाश में स्पष्ट कहा है गृहस्थों के लिए ग्राहारदान ग्रादि परमधर्म हैं। 4

दान को प्राथमिकता देने का एक कारण यह भी सम्भव है कि जगत् में निःस्पृह, त्यागी साधु, सन्त या तीर्थंकर स्रादि ज्ञान-दर्शन-चारित्र का उपदेश, प्रेरणा या मार्गदर्शन न देते या न दें तो मनुष्य दुर्लभबोधि, बर्बर, नरभक्षी या पिशाचवत् स्रतिस्वार्थी बना रहता। स्रफ्रीका के नरभक्षी मनुष्यों को मानव (इन्सान) बनाने में वहाँ के साधुस्रों (पादिरयों व धर्मगुरुस्रों) ने बहुत कष्टसाध्य तप किया है। परन्तु उनमें जो भिक्षाजीवी या गृहस्थों के दान पर स्राश्रित साधु, सन्त हैं, उनको जीवन की स्रावश्यक वस्तुएँ गृहस्थ लोग दान में देकर पूर्ति करें तभी वे साधु स्रपने शरीर, मन, बुद्धि स्रादि को स्वस्थ स्रोर सशक्त रखकर संघ (समाज) सेवा का उक्त महान् कार्य कर सकते हैं। इस प्रकार के मुनियों, श्रमणों या साधु-सन्तों को स्राहारादि दान देकर गृहस्थ को शेष सन्न को प्रसाद के रूप सेवन करना चाहिए। सत्पात्र को दान देना श्रावक का मुख्य धर्म बताया है। रयणसार में इसी बात का समर्थन स्पष्टरूप से किया गया है—

जो मुणिभुत्तसेसं भुंजइ सो भुंजए जिणवदिद्धं। संसारसारसोक्खं कमसो णिव्वाणवरसोक्खं।।<sup>5</sup> दाणं पूजामुक्खं सावयधम्मे, ण सावया तेण विणा।<sup>6</sup> ग्रथात् जो भव्य जीव मुनिवरों को ग्राहार देने के पश्चात् ग्रवशेष ग्रन्न को प्रसाद समझ कर सेवन करता है, वह संसार के सारभूत उत्तम सुखों को पाता है ग्रीर क्रमशः उत्तम मोक्षसुख को भी प्राप्त कर लेता है।

सुपात्र को भ्राहारादि चार प्रकार का दान देना श्रावक का मुख्य धर्म है। जो इन दोनों को मुख्य कर्त्तव्य मानकर पालन करता है, वही श्रावक है, धर्मात्मा व सम्यग्दृष्टि है। दान के बिना श्रावक श्रावक नहीं रहता।

इस पर से जाना जा सकता है कि दान जब जीवन में श्रनिवार्य कर्त्तव्य है, तो उसे प्राथमिकता दिया जाना कथमपि श्रनुचित नहीं है।

दान को पहला स्थान केवल इस लोक में ही नहीं, देवलोक में भी दिया जाता है। यहाँ से आयुष्य पूर्ण करके जो भी व्यक्ति स्वर्ग में पहुँचता है, उसके लिए पहला प्रश्न यह अवश्य पूछा जाता है— किं वा दच्चा, किं वा भुच्चा, किं वा किच्चा, किं वा समायरिता ? अर्थात् यह मनुष्यलोक से स्वर्ग में आया हुआ जीव वहाँ क्या दान देकर, क्या उपभोग करके, क्या कार्य करके अथवा क्या आचरण करके आया है ? मतलब यह है कि देवलोक में पहुँचते ही सर्वप्रथम और बातों का स्मरण न करके दान के विषय में ही पूछा जाता है, दान की ही बात सबसे पहले याद की जाती है, अन्य बातें बाद में पूछी जाती हैं।

इससे ग्राप ग्रन्दाजा लगा सकते हैं कि महापुरुषों ने दान को धर्म के चार ग्रंगों या माक्ष के चार मार्गों में पहला स्थान क्यों दिया है!

#### सन्दर्भ

- 1. 'दानं सीलं च तवो भावो एवं चडिवहो घम्मो।
  सञ्बिजिणेहि भिएश्रो, तहा दुहा सुश्राचिति हि।।
   सन्तिशतस्थान प्रकरण गा. 96.
- 2. दुर्गति-प्रपतज्जन्तुचारणाद् धर्म उच्यते । दानशील-तपीभावभेदात् स दुचतुर्विधः ।।

-- त्रिष ब्टिशलाकापुरुषचरित 1.11.52

3. कस्मात् स एव परमोधमं इति चेत् निरम्तरिषयकषायाधीनतया धातरीद्रध्यान स्तानां निष्चयरत्नत्रयलक्षणस्य शुद्धोपयोमपरमवर्मस्या-वकाशो नास्तीति ।

-परमात्मप्रकाश टीका 2.111

4. गृहस्थानामाहारदानादिकमेव परमो धर्मः।

- परमात्म प्रकाश टीका 2.111

- 5, रयग्सार 22
- 6. रयगसार 11

# दान और पुण्य : एक विवेचन

🔲 उपाध्याय श्री पुष्करमुनि जी म.

भारतीय संस्कृति के सभी चिन्तकों ने पुण्य-पाप के सम्बन्ध में विस्तार से चिन्तन किया है। मीमांसक दर्शन ने पुण्य-साधन पर अत्यधिक बल दिया है। उनका अभिमत है कि पुण्य से स्वर्ग के अनुपम सुख प्राप्त होते हैं। उन स्वर्गीय सुखों का उपभोग करना ही जीवन का अन्तिम लक्ष्य है, पर जैनदर्शन के अनुसार आत्मा का अन्तिम लक्ष्य है। मोक्ष का अर्थ है—पुण्य-पाप रूप समस्त कमीं से मुक्ति पाना। यह देहातीत या संसारातीत अवस्था है। जब तक प्राणी संसार में रहता है, देह धारण किये हुए है, तब तक उसे संसार-व्यवहार चलाना पड़ता है और उसके लिए पुण्य कर्म का सहारा लेना पड़ता है। पाप कर्म से प्राणी दुःखी होता है, पुण्य कर्म से सुखी। प्रत्येक प्राणी सुख चाहता है, स्वस्थ शरीर, दीर्घ आयुष्य, धन-वेभव, परिवार, यश-प्रतिष्ठा—आदि को कामना प्राणी मात्र करना है। सुख की कामना करने से सुख नहीं मिलता, किन्तु सुख प्राप्ति के कार्य-सत्कर्म (धर्माचरण) करने से ही सुख मिलता है। उस सत्कर्म को ही सुभयोग कहते हैं। आचार्य उमास्वाति ने कहा है—

योगः शुद्धः पुण्यास्रवस्तु पापस्य तद्विपर्यासः

शुद्ध योग पुण्य का म्रास्रव (म्रागमन) करता है, भ्रौर भ्रशुद्ध योग पाप का।

शुभयोग, शुभभाव ग्रथवा शुभपरिणाम तथा सत्कर्म प्रायः एक ही ग्रर्थ रखते हैं। केवल शब्द-व्यवहार का ग्रन्तर है।

मतलब यह हुम्रा कि सुख चाहने वाले को शुभयोग का म्राश्रय लेना होगा। शुभयोग से ही पुण्यबंध होता है। एक बार कालोदायी श्रमण ने भगवान् महावीर से पूछा—'जीवों को सुख रूप शुभफल (पुण्य) की प्राप्ति कैसे होती है?

उत्तर में भगवान् महावीर ने बताया-

कालोदाई ! जीवाणं कल्लाणाकम्मा कल्लाणफलविवागसंजुत्ता कज्जंति।

कालोदायी ! जीवों द्वारा किए गए शुभ कर्म ही उनके लिए शुभ फल देने वाले होते हैं।

वास्तव में धर्म की किया द्वारा, शुभप्रवृत्ति द्वारा दो कार्य निष्पन्न होते हैं—अशुभ कर्म की निर्जरा और शुभकर्म का बन्ध। अर्थात् पाप का क्षय और पुण्य का बन्ध। पाप-क्षय से ब्रात्मा उज्ज्वल होती है और पुण्य बन्ध से जीव को सुख की प्राप्ति होती है। पुण्य की परि-भाषा ही यही है

### सुहहेउ कम्मपगइ पुन्नं ।4

### - सुख की हेतुभूत कर्म प्रकृति पुण्य है।

पुण्य के सम्बन्ध में पहली एक सर्वसम्मत मान्यता तो यह है कि पुण्य भी बन्ध है, कर्मसंग्रह है और मोक्षकामो जीव के लिए वह बन्धन रूप होने से त्याज्य ही है। पाप लोहे की बेड़ी है और पुण्य सोने की बेड़ी है। बेड़ी टूटने से ही मुक्ति होगी चाहे सोने की हो या लोहे की। किन्तु यह भी सभी ग्राचार्यों ने माना है कि पहले लोहे की बेड़ी तोड़ने का प्रयत्न करना चाहिए ग्रर्थात् पाप नाश के लिए ही पुरुषार्थ करना चाहिए। पुण्य क्षय के लिए कोई भी समझदार व्यक्ति प्रयत्न नहीं करता और न यह उचित ही है। क्योंकि पुण्य का भोग ही पुण्य का स्वतः क्षय करता है ग्रतः मुक्तिकामी को भी पुण्य के विषय में ग्रिधक चितित होने की ग्रावरयकता नहीं। ग्रिपतु पुण्यबन्ध के हेतु भूत — शुभ कर्मों का ग्राचरण करना चाहिए।

दूसरी एक मान्यता है जिसमें दो मत हैं। एक परम्परा है - जो शुभकर्म, धर्माचरण, दान, सेवा, दया, उपकार ग्रादि कार्य से धर्म भी मानती है ग्रीर पुण्य भी। जैसे वती, संयती ग्रादि को दान देना, उनकी सेवा करना धर्म है, इससे संवर तथा निर्जरा रूप धर्म की वृद्धि होती है। अशुभ कर्म का निरोध होना संवर है, बन्धे हुए अशुभ कर्मों का क्षय होना निर्जरा है और नए शुभ कर्म का बन्धना पुण्य है। तो संयती आदि को दान आदि देने से संवर-निर्जरा रूप धर्म भी होता है। किन्तु जो पूर्णव्रती नहीं है, संयतासंयती या असंयती है, फिर भी दान या सेवा के पात्र हैं, तो उनको दान देने से, उन पर अनुकम्पा करने से, उनकी सेवा करने से भले ही संवर रूप धर्म न हो, किन्तु पुण्य का बन्ध अवश्य होता है। उस सेवा-दान-अनुकम्पा आदि के फलस्वरूप जीव को पुण्य की प्राप्ति होती है। जैसा कि आवार्य उमास्वाति ने बताया कि—

"भूत ग्रनुकम्पा, व्रती ग्रनुकम्पा, दान, सराग-संयम, शांति ग्रौर शौच —ये छह साता वेदनीय कर्म (सुख) के हेतु हैं।

इस मान्यता के अनुसार जिस प्रवृत्ति में धर्म नहीं उसमें पुण्य भी नहीं। विवास करें कि कि कि वान देना, उनकी सेवा करना इसी में धर्म है श्रीर इसी में पुण्य है। अव्रती तथा व्रताव्रती की सेवा तथा दान में धर्म भी नहीं और पुण्य भी नहीं।

यह मान्यता सिर्फ एक सम्प्रदाय की है, जैन जगत् के प्रायः मूर्धन्य विचारकों ग्रौर विद्वानों ने इस धारणा का डटकर खण्डन किया है। क्योंकि इससे दान, सेवा ग्रादि का क्षेत्र बहुत ही संकुचित हो जाता है, सिर्फ साधु को दान देना ही उनकी दिष्ट में धर्म है, पुण्य है, बाकी सब पाप है। पाप शब्द की जगह भले ही वे 'लोक व्यवहार' ग्रथवा 'सामाजिक कर्तव्य' ग्रादि मधुर शब्दों का प्रयोग करते हों, किन्तु इनसे उनका ग्राशय तो 'पाप' ही है। उनसे पूछा जाय कि पाप-पुण्य के ग्रलावा तीसरा कोई तत्त्व है क्या ? जिस कार्य में ग्राप पुण्य नहीं मानते उससे विपरीत उसे 'पाप' कहने में क्यों हिचकते हैं ? ग्रगर वास्तव में ही संयती के ग्रतिरिक्त किसी को देना पाप है तो उसे स्पष्ट रूप से, निर्भीक होकर मानना ग्रौर कहना चाहिए ग्रन्थथा मान्यता में परिष्कार करना चाहिए। वह सिद्धान्त क्या काम का, जिसे स्पष्ट कहने में भी डर लगे, जीभ ग्रटके ग्रौर जी कतराये ? फिर ग्रागम की कसौटी पर भी तो वह कहाँ खरा उतरेगा ?

ग्रागमों में बताया है - तीर्थंकरदेव दीक्षा लेने से पहले वर्षीदान देते हैं ? यह दान कौन लेते हैं ? क्या त्यागी श्रमण, संयती यह दान लेने जाते हैं ? नहीं। यह दान लेने जाते हैं - कृपण, दीन, भिक्षुक, अनाथ आदि ऐसे व्यक्ति जिन्हें स्वर्ण-मणि आदि की आवश्यकता या कामना है, स्रौर वे तो संपष्ट ही स्रव्रती या व्रताव्रती (श्रावक) की कोटि में ही ब्रायेंगे। तो क्या उन लोगों को दान देने में तीर्थं कर देव को संवर रूप धर्म होता है ? नहीं, किन्तू हमारे पड़ौसी सम्प्रदाय की मान्यता के अनुसार अगर उसमें धर्म नहीं है तो एकान्त पाप ही है ? जबिक ग्रन्य समस्त जैनाचार्यों ने इस दान को पुण्य हेतुक माना है। भ्रौर वास्तव में ही वह पुण्य है। भ्रगर पुण्य नहीं होता तो तीर्थंकर देव—भगवान् महावीर ग्रादि दीक्षा लेने के पूर्व इतना बड़ा पाप कृत्य क्यों करते ? इधर तो करोड़ों ग्ररबों-खरबों स्वर्णमुद्राग्रों का दान श्रोर इधर पाप का बन्धन । क्या समझदारी है ? श्रतः इस एक उदाहरण से ही यह स्पष्ट हो जाता है कि जिस कार्य में धर्म नहीं हो, उसमें भी पुण्य हो सकता है। बहुत से कृत्य धर्मवर्द्ध क नहीं हैं, किन्तु पुण्यकारक हैं, जैसे तीर्थंकरों का वर्षीटान।

रायपसेणी सूत्र में राजा प्रदेशी का जीवनवृत्त है। वह जब केशीकुमार श्रमण से श्रावकधर्म ग्रंगीकार करता है तब ग्रपने राज्य कोष
को चार भागों में बाँटता है। जिसके एक भाग में वह ग्रपने राज्य में
दानशालाएँ, भोजनशालाएँ, ग्रोषधालय, कुएँ, ग्रनाथाश्रम ग्रादि
खुलवाता है जहाँ हजारों ग्रनाथ, रुग्ण, भिक्षुक ग्रादि ग्राकर ग्राश्रय
लेते हैं, ग्रपनी क्षुधापिपासा शांत करते हैं ग्रोर ग्रोषधि ग्रादि प्राप्त
कर स्वास्थ्य लाभ लेते हैं। ग्रगर इन प्रवृत्तियों में पुण्य नहीं होता तो
केशीकुमार श्रमण ग्रपने श्रावक राजा प्रदेशी को स्पष्ट ही कह देते—
यह कार्य पुण्य का नहीं है, ग्रतः करने में क्या लाभ है ? ग्रीर फिर
श्रावक व्रतधारी चतुर राजा भी यह सब ग्रायोजन क्यों करता ?
ग्रतः ग्रागम की इस घटना से भी स्पष्ट सूचित होता है कि बहुत से
ग्रनुकम्पापूर्ण कार्यों में धर्म भले ही न हो, किन्तु पुण्यबन्ध तो होता
ही है ग्रीर इसी पुण्य हेतु व्यक्ति शुभ ग्राचरण करता है। इससे दीनग्रनाथ एवं ग्रनुकम्पा पात्र व्यक्तियों को भी सुखसाता पहुँचती है।

### पुष्य के नौ भेद

पुण्य की चर्चा में ग्रधिक गहरे नहीं जाकर हम ग्रपने विषय क्षेत्र में ही रहना चाहते हैं। क्योंकि दान का प्रकरण चल रहा है भीर इस प्रकरण में हमें दान ग्रौर पुण्य पर कुछ विचार करना है। क्या दान में एकान्त धर्म ही होता है, या जहाँ धर्म नहीं, वहाँ पुण्य भी हो सकता है? यह प्रक्त हमारे सामने है। ग्रौर इसी सन्दर्भ में हमने उक्त विचार प्रकट किये हैं कि ग्रागमों में उक्त दोनों विचारों का स्पष्ट समर्थन मिलता है।

स्थानांग सूत्र में पुण्य के नौ स्थान (कारण) बताये हैं - जैसे 8 -

- ।. ग्रन्न पुण्णे
- 2. पाण पुण्णे
- 3. वत्थ पुण्णे
- 4. लयण पुण्णे
- 5. सयण पुण्णे

- 6. मण पुण्णे
- 7. वयण पुण्णे
  - 8. काय पुण्णे
  - *६.* नमोक्कार पुण्णे

यहाँ पुण्य का अर्थ है पुण्य कर्म की उत्पत्ति के हेतु कार्य। अस्न, पान (पानी) वस्त्र, स्थान, शयन (बिछौना) स्नादि के दान से तथा मन, वचन, काया आदि की शुभ (परोपकार प्रधान) प्रवृत्ति से एवं योग्य गुणी को नमस्कार करने से पुण्य प्रकृति का बन्ध होता है। ये पुण्य के कारण हैं, कारण में कार्य का उपचार कर इन कारणों को पुण्य की संज्ञा दी गई है। अर्थात् अन्नदान से अन्न पुण्य, पान (जल) दान से पान पुण्य इसी प्रकार अमुक कारण से जो पुण्य होगा उसे वही संज्ञा दी गई है।

### पुण्यजनक दान : एक चर्चा

कुछ लोगों का कहना है कि पूर्वोक्त नौ प्रकार का पुण्य तो केवल महावती साधु-साध्वयों को देने से ही फलित होता है, ग्रन्य को देने से नहीं। उनका यह तर्क है, ग्रगर गृहस्थ को दान देने से ही फलित होता है तो वहां धनपुण्य, हस्तिपुण्य या वाहनपुण्य ग्रादि का भी उल्लेख होता; परन्तु ऐसा उल्लेख नहीं है। वहां साधुदर्ग के लिए

कल्पनीय, ऐषणीय या ग्राह्य वस्तुग्रों का ही उल्लेख है। इसका समा-धान यह है कि अन्य दानों की गणना तो दस प्रकार के दानों में आ ही जाती है, सिर्फ वे दान, जिनसे कर्मक्षय न होकर पुण्यबन्ध होता है, उनका उल्लेख करना शेष रह गया था, इसलिए सद्गृहस्थों को या ग्रनुकम्पा पात्रों को देने योग्य सामान्य वस्तुएँ गिनाई गई हैं। धन या हाथी की अपेक्षा मुसीबत में पड़े मनुष्य की अन्न, वस्त्र और श्रावास की सर्वप्रथम श्रावश्यकता होती है। इसलिए नौ प्रकार के पुण्योत्पादक दान सर्वसाधारण, ग्रनुकम्पापात्र या तथाविध पात्र के लिए हैं और फिर साधु-साध्वी को ये वस्तुएँ देने से तो पुण्य बन्ध से भी आगे बढ़कर कर्म-निर्जरा होती है जिसका साक्षी भगवती सूत्र का पाठ है। ग्रन्न की ग्रपेक्षा उनके लिए ग्रभीष्ट चतुर्विध ग्राहार का दान कल्पनीय होता है। इस दिष्ट से भी साधु वर्ग की अपेक्षा सद्गृहस्थों या भ्रनुकम्पा के पात्र को देने से नवविध पुण्य का होना भ्रधिक प्रमा-णित या संभावित है। ग्रगर साधुवर्ग को देने में ही इस नवविध पुण्य को परिसमाप्त कर दिया जाएगा तो फिर जहाँ साधुवर्ग नहीं पहुँच पाता है, जहाँ उसके दर्शन भी दुर्लभ हैं, वहाँ तो पुण्य वृद्धि या पुण्यो-पार्जन का कोई कारण नहीं रहेगा। वहाँ के लोग तो पूर्व पुण्य क्षीण कर देंगे, नये पुण्य का उपार्जन नहीं कर सकेंगे। फिर तो उनके लिए पुण्योपार्जन की कहीं भी कोई गुंजाइश नहीं रहेगी। परन्तु ऐसा है नहीं। नौ प्रकार के पुण्य तो सर्वसाधारण योग्य पात्र को सार्वजनिक रूप में या व्यक्तिगत रूप में दान करने से उपार्जित हो सकते हैं, होते हैं, हुए हैं। ऐसा ग्रर्थ ही ग्रधिक संगत मालुम होता है।

इस अर्थ से प्रत्येक व्यक्ति, चाहे वह किसी भी धर्म-सम्प्रदाय, जाति-कौम या देश-कुल का हो, अपने स्थान या क्षेत्र में रह कर भी पुण्य उपाजित कर सकता है। शास्त्र में जैसे पापार्जन के १ - प्रकार बताए हैं, वैसे ही पुण्योपार्जन के ये ६ भेद बताए हैं। इन्हीं ६ प्रकारों में संसार के सभी प्रमुख पदार्थ आ जाते हैं, जिनसे पुण्योपार्जन किया जाता है, बशतें कि ये ६ पदार्थ तद्योग्य पात्र को परिस्थित देखकर दिए जाएँ। इसी कारण हमने दान के प्रकारों में इन नवविध पुण्यो-त्पादक दानों का उल्लेख और विश्लेषण किया है।

ſ

#### सन्दर्भ

- 1. कुत्स्नकर्मवियोगलक्षणो मोक्षः। तत्त्वथिंसूत्र 1/4 (सर्वार्थसिद्धि)
- 2. उमास्वातीयनवतत्त्वप्रकरणं (ग्रास्रवतत्त्व प्रकरण्),
- 3. भगवती सूत्र 7.10
- 4. श्री देवेन्द्रसूरि कृत नवतत्त्व प्रकरण, गा. 28
- 5. तत्त्वार्थसूत्र 6.12
- 6. ग्राचार्य मिक्षुकृत-नवपदार्थ (पुण्य पदार्थ गा. 54-56)
- 7. ब्राचारांग सूत्र, द्वितीय श्रुतस्कन्ध
- 8. स्थानांग सूत्र 9.3.676

# भारतीय साहित्य में दान की महिमा

🗌 श्री विजय मुनि, शास्त्री

भारत के समस्त धर्मों में, इस तथ्य में किसी भी प्रकार का विवाद नहीं है, कि 'दान' एक महान् धर्म है । दान की व्याख्या ग्रलग हो सकती है, दान की परिभाषा विभिन्न हो सकती है, श्रीर दान के भेद-प्रभेद भी विभिन्न प्रकार के हो सकते हैं, परन्तू 'दान एक प्रशस्त धर्म हैं इस सत्य में जरा भी अन्तर नहीं है। दान धर्म, उतना ही पुराना है, जितनी पुरानी मानव-जाति है । मानव-जाति में, दान कब से प्रारम्भ हुम्रा ? इसका उत्तर सरल न होगा । परन्तु यह सत्य है कि दान का पूर्व रूप सहयोग ही रहा होगा । संकट के श्रवसर पर मनुष्यों ने एक-दूसरे को पहले सहयोग देना ही सीखा होगा । सहग्रस्तित्व के लिए परस्पर सहयोग ग्रावश्यक भी था । सहयोग के ग्रभाव में समाज में सुदढता तथा स्थिरता कैसे ग्रा पाती ? समाज में सभी प्रकार के मनुष्य होते थे - दुर्बल भी और सबल भी। श्रशक्त मनुष्य ग्रपने जीवन को कैसे धारण कर सकता है ? जीवन धारण करने के लिए भी शक्ति की स्रावश्यकता है। शक्तिमान् मनुष्य ही अपने जीवन को सुचारु रूप से चला सकता था, श्रौर वह दुर्बल साथी को सहयोग भी कर सकता था। यह 'सहयोग' समानता के म्राधार पर किया जाता था, म्रौर बिना किसी प्रकार की शर्त के किया जाता था। न तो सहयोग देने वाले में ग्रहंभाव होता था, ग्रौर न सहयोग पाने वाले में दैन्य भाव होता था। भगवान महावीर ने ग्रपनी भाषा में, परस्पर के इस सहयोग को 'संविभाग' कहा था। संविभाग का अर्थ है -- सम्यक् रूप से विभाजन करना । जो कुछ तुम्हें उपलब्ध हुम्रा है, वह सब तुम्हारा ग्रपना ही नहीं है, तुम्हारे साथी का तथा तुम्हारे पड़ौसी का भी उसमें सहभाव तथा सहयोग रहा हुग्रा है। महावीर के इस 'संविभाग' में न ग्रहं का, भाव है, ग्रौर न दीनता का भाव। इसमें एकमात्र समत्व भाव ही विद्यमान है। लेने वाले के मन में जरा भी ग्लानि नहीं है, क्योंकि वह अपना ही हक

ſ

ग्रहण कर रहा है, ग्रौर देने वाला भी यही समझ रहा है, कि मैं यह देकर कोई उपकार नहीं कर रहा हूँ। लेने वाला मेरा ग्रपना ही भाई है, कोई दूसरा नहीं है। इस प्रकार यह संविभाग शब्द ग्रत्यन्त ही महत्त्वपूर्ण है।

बाद में श्राया 'दान' शब्द । इसमें न 'सहयोग' की सह्दयता है ग्रीर न सिवभाग की व्यापकता एवं दार्शनिकता ही । श्राज के युग में 'दान' शब्द काफी बदनाम हो चुका है । देने वाला दाता देता है, श्रह कार में श्रीर लेने वाला ग्रहीता लेता है, सिर नीचा करके । देने वाला श्रपने को उपकारी मानता है ग्रीर लेने वाला श्रपने को उपकृत । लेने वाला बाध्य होकर लेता है, श्रीर देने वाला भी दबाव से ही देता है । श्राज के समाज की स्थित ही इस प्रकार की हो गई है, कि लेना भी पड़ता है, श्रीर देना भी पड़ता है । न लेने वाला प्रसन्न है, श्रीर न देने वाला ही । यही कारण है, कि 'दान' शब्द से पूर्व कुछ विशेषण जोड़ दिए गए हैं—''करुणा दान, श्रनुकम्पादान एवं कीर्तिदान श्रादि ।"

'दान' शब्द का ग्रर्थ है—देना। क्या देना? किसको देना? क्यों देना? इसका कोई ग्रर्थ-बोध दान शब्द से नहीं निकल पाता। शायद, इन्हीं समस्याग्रों के समाधान के लिए 'दान' शब्द को युग-युगान्तर में परिभाषित करना पड़ा है। परन्तु कोई भी परिभाषा 'दान' शब्द को बाँधने में समर्थ नहीं हो सकी। 'दान' शब्द के सम्बन्ध में भेद-प्रभेद होते ही रहे हैं, मत-मतान्तर चलते ही रहे हैं, वाद-विवाद बढ़ते ही रहे हैं। धर्म के भवन में, मतवाद की जो भयंकर ग्राग एक बार भभक उठती है, वह कभी भी बुझ नहीं पाती।

#### दान की मान्यता पर मतभेव

दान की मान्यता के सम्बन्ध में, जो मतवाद की ग्राग कभी प्रज्वित हुई थी, उसके तीन विस्फोटक परिणाम सामने ग्राए—(१) दान पुण्य का कारण है, (२) दान पाप का कारण है ग्रौर (३) दान धर्म का कारण है। जो लोग दान को शुभ भाव मानते हैं, उनके ग्रनुसार दान से पुण्य होगा ग्रौर पुण्य से सुख। जो दान को ग्रग्नुभ माय मानते हैं, उनके अनुसार दान से पाप होगा, पाप से दुःख। शुभ उपयोग पुण्य का हेतु है और अशुभ उपयोग पाप का । पुण्य और प्राप-दोनों आस्रव हैं, संसार के कारण हैं। उनसे कभी धर्म नहीं हो सकता। धर्म है संवर। धर्म है निर्जरा। संवर और निर्जरा—दोनों ही मोक्ष के हेतु हैं, संसार के विपरीत, मोक्ष के कारण हैं। तब, दान से संसार ही मिला, मोक्ष नहीं। दान का फल मोक्ष कैसे हो सकता है ? इस मान्यता के अनुसार दान, दया, व्रत और उपवास आदि पुण्य बन्ध के ही कारण हैं। वयों कि ये सब शुभ भाव हैं।

इसके विपरीत एक दूसरी मान्यता भी रही है, जिसके अनुसार दान भी और दया भी — दोनों पाप के कारण हैं। पाप के कारण तभी हो सकते हैं, जबकि दोनों को अशुभ भाव माना जाए। अतः उनका तर्क है, कि दया सावद्य होती है। जो सावद्य है, वह अशुभ होगा ही। जो अशुभ है, वह निश्चय ही पाप का कारण है। दान के सम्बन्ध में, उनका कथन विभज्यवाद पर आश्रित है। उन लोगों का तर्क है, कि दान दो प्रकार का हो सकता है— संयतदान और असंयतदान। साधु को दिया गया दान, धर्म-दान है। अतएव उसका फल मोक्ष है। क्योंकि साधु को देने से निर्जरा हाती है, और निर्जरा का फल मोक्ष है। हो सकता है, अन्य कुछ नहीं। परन्तु असंयत दान, अधर्म दान है। उसका फल पाप है। पाप, कभी शान्ति का कारण नहीं हो सकता। यह पापवाद की मान्यता है।

पुष्यवाद ग्रोर पापवाद के ग्रितिरिक्त, एक धर्मवाद की मान्यता भी रही है। इसके ग्रनुसार दान भी धर्म है, ग्रौर दया भी धर्म है। दान, यदि पाप का कारण होता, तो तीर्थंकर दीक्षा से पूर्व वर्षीदान क्यों करते? दान-परम्परा की स्थापना न करके निषेध ही करते। ऋषभदेव से लेकर महावीर पर्यन्त सब तीर्थंकरों ने दान दिया था। उन लोगों का तर्क यह है कि दान की किया ममता ग्रौर परिग्रह को कम करती है। ममता ग्रौर परिग्रह का ग्रभाव ही तो धर्म है। जितना दिया उतनी ममता कम हुई ग्रौर जितना दिया उतना परिग्रह भी कम ही हुन्ना है। ग्रतः दान से धर्म होता है। ममता ग्रौर परिग्रह को कम करने से तथा उनका नाश करने से दान धर्म ही हो सकता

## है, पाप कभी नहीं। यही धर्मवादी मान्यता है।

पुण्यवाद, पापवाद और धर्मवाद की गूढ़ ग्रन्थियों को सुलझाने का समझाने का समय-समय पर प्रयास हुन्ना है, परन्तु कोई भी मान्यता जब रूढ़ हो जाती है, तब वह मिट नहीं पाती। किसी भी मान्यता को मिटाने का प्रयास भी स्तुत्य नहीं कहा जा सकता। मानव जाति के विचार के विकास की भी एक कड़ी है, उसकी ग्रपनी उपयोगिता है, ग्रपना एक महत्त्व है।

भारत के वैदिक षड्दर्शनों में एक मीमांसा दर्शन ही पुण्यवादी दर्शन कहा जा सकता है। उसकी मान्यता है कि यज्ञ से पुण्य होता है, पुण्य से स्वर्ग मिलता है, स्वर्ग में सुख है। पुण्य क्षीण होने पर फिर संसार है। मोक्ष की स्थिति में उसे जरा भी रुचि नहीं है। यज्ञ से, तप से, जप से ग्रीर दान से पुण्य होता है, यह इसी मीमांसा दर्शन की मान्यता रही है। यज्ञ नहीं करोगे, तो पाप होगा ग्रौर यज्ञ करोगे तो पुण्य होगा। पाप भ्रोर पुण्य की मीमांसा करना ही, मीमांसा दर्शन का प्रधान ध्येय रहा है। दान पर सबसे श्रधिक बल भी इसी दर्शन ने दिया है। इस दर्शन की मान्यता के अनुसार ब्राह्मण को दान देने से सबसे बड़ा पुण्य होता है। श्रमण परम्परा के दोनों सम्प्रदाय - जैन ग्रीर बौद्ध, कहते हैं कि ब्राह्मण को दिया गया दान, पुण्य का कारण नहीं है। वह पाप दान है, वह धर्म नहीं हो सकता। मीमांसा दर्शन भी जैन श्रमणों को ग्रौर बौद्ध भिक्षुग्रों को दिए गए दान को पाप का कारण मानता है, धर्म का नहीं। इस प्रकार की मान्यताओं ने दान की पवित्रता को नष्ट कर डाला। श्रपनी मान्यताश्रों में श्राबद्ध कर दिया। ग्रपनों को देना धर्म, ग्रौर दूसरों को देना पाप मानना इसी का परिणाम है।

वेद विरोधी दर्शनों में एक चार्नाक दर्शन ही यह कहता है कि न दान करने से पुण्य होता है, न नहीं करने से पाप । पाप ग्रीर पुण्य यह लुब्धक लोगों की परिकल्पना है, ग्रन्य कुछ नहीं। न पाप है न पुण्य है, न लोक है न परलोक है। जो कुछ है, यहीं है, ग्रभी है, घाज ही है, कल कुछ भी नहीं। उसकी इस मान्यता के कारण ही चार्वाक दर्शन में दान पर कुछ मीमाँसा नहीं हो सकी। दान पर विचार का ग्रवसर ही वहाँ पर उपलब्ध नहीं है। वर्तमान भोग ही वहाँ जीवन है।

### वैदिक दर्शनों में दान-मीमांसा

वेदगत परम्परा के षड्दर्शनों में सांख्यदर्शन ग्रौर वेदान्तदर्शन ज्ञान-प्रधान रहे हैं। दोनों में ज्ञान को ग्रत्यन्त महत्त्व मिला है। वहाँ प्राचार को गौण स्थान मिला है। सांख्य भेदिवज्ञान से मोक्ष मानता है। प्रकृति ग्रौर पुरुष का भेदिवज्ञान ही साधना का मुख्य तत्त्व माना गया है। वहाँ प्रकृति ग्रौर पुरुष—इन दो तत्त्वों का ही विश्लेषण किया गया है। इन दोनों का सयोग ही संसार है, इन दोनों का वियोग ही मोक्ष है। प्रकृति मोक्ष-शून्य है, तो पुरुष कर्तृ त्व-शून्य है। इस दर्शन में कहीं पर भी ग्राचार को महत्त्व नहीं मिला। करना कुछ भी नहीं है, जो कुछ है, जानना है ग्रौर समझना है। ग्राचार पक्ष की गौणता होने के कारण 'दान' की मीमांसा नहीं हो सकी। दान का सम्बन्ध करने से है, ग्राचार से है, किया ग्रौर कर्म से सम्बद्ध है।

वेदान्त दर्शन की स्थिति भी यही रही है। कुछ मौलिक भेद अवस्य है। सांख्य द्वं तवादी है, तो वेदान्त अद्वं तवादी रहा है। ब्रह्म के अतिरिक्त अन्य कुछ भी नहीं है। यदि कुछ भी प्रतीत होता है, तो वह मिथ्या ही है। 'अहं ब्रह्मास्मि' इस भावना से समग्र बन्धन परिसमाप्त हो जाते हैं। वस्तुतः बन्धन है ही कहाँ ? उसकी तो प्रतीति मात्र हो रही है। अपने को प्रकृति और जीव न समझकर, एकमात्र ब्रह्म समझना ही विमुक्ति है। इस दर्शन में भी ज्ञान की प्रधानता होने से आकार की गौणता ही है। शम तथा दम आदि कुछ साधनों की चर्चा अवस्य की गई है, परन्तु वे साधना के अनिवार्य अंग नहीं है। यही कारण है कि वेदान्तदर्शन में भी दान की मीमांसा नहीं हो पाई। दान का सम्बन्ध चारित्र से है, और उसकी वहाँ गौणता है।

न्यायदर्शन में तथा वैशेषिकदर्शन में, पदार्थ-ज्ञान को ही मुित का कारण कहा गया है। वैशेषिकदर्शन में सप्त पदार्थी का तथा न्याय- दर्शन में षोडश पदार्थों का अधिगम ही मुख्य माना गया है। न्याय-शास्त्र में तो पदार्थ भी गौण है, मुख्य है प्रमाणों की मीमांसा। वैशेषिक की पदार्थ-मीमांसा और न्याय की प्रमाण-मीमांसा प्रसिद्ध है। साधना अथवा आचार का वहाँ कुछ भी स्थान नहीं है। फिर दान की मीमांसा को वहाँ स्थान मिलता भी कैसे? अतः वहाँ पर दान का कोई विशेष महत्त्व नहीं कहा जा सकता। उसका कोई दार्शनिक आधार नहीं है। न्यायदर्शन ने ईश्वर के अस्तित्व को सिद्ध करने के लिए समग्र शक्ति लगा दी, और वैशेषिक ने परमाणु को सिद्ध करने के लिए। जीवन की व्याख्या वहाँ नहीं हो पाई।

योगदर्शन अवश्य ज्ञान-प्रधान न होकर किया-प्रधान है। आचार का वहाँ विशेष महत्त्व माना गया है। मनुष्य के चित्त की वृत्तियों का सूक्ष्म विश्लेषण किया गया है। उसकी साधना का मुख्य लक्ष्य है—समाधि की सम्प्राप्ति। उसकी प्राप्ति के लिए यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा और ध्यान को साधन के रूप में स्वीकार किया गया है। यमों में अपरिग्रह और नियमों में सन्तोष का ग्रहण किया गया है। परन्तु दान की मीमांसा को कहीं पर भी अवसर नहीं मिला। दान का साधन के रूप में कहीं उल्लेख नहीं है। अतः यह सिद्ध होता है कि वेद मूलक षड्-दर्शनों में एक मीमांसा दर्शन को छोड़कर शेष पाँच दर्शनों में दान का कोई महत्त्व नहीं है। न उसका विधान है और न उसकी व्याख्या ही की गई है।

### श्रमग् परम्परा में दान मीमांसा

वेद विरुद्ध श्रमण परम्परा के तीन सम्प्रदाय प्रसिद्ध हैं — जैन, बौद्ध श्रीर ग्राजीवक । ग्राजीवक परम्परा का प्रवर्तक गोशालक था । वह नियतिवादी के रूप में भारतीय दर्शनों में बहुचित एवं विख्यात था । उसकी मान्यता थी कि जो भाव नियत है, उन्हें बदला नहीं जा सकता । संसार के किसी भी चेतन ग्रथवा ग्रचेतन पदार्थ में कोई मनुष्य किसी भी प्रकार का परिवर्तन नहीं कर सकता । सब ग्रपने ग्राप में नियत है । ग्राज के इस वर्तमान ग्रुग में, ग्राजीवक सम्प्रदाय का एक भी ग्रंथ उपलब्ध नहीं है । ग्रतः दान के सम्बन्ध में गोशालक के क्या विचार

थे ? कुछ भी कहा नहीं जा सकता। उसके नियतिवादी सिद्धान्त के ग्रनुसार तो उसकी विचारधारा में दान का कोई फल नहीं है। दान से कोई लाभ नहीं ग्रौर नहीं देने से कोई हानि भी नहीं।

बौद्ध परम्परा में ग्राचार की प्रधानता रही। प्रज्ञा ग्रौर समाधि का महत्त्व भी कम नहीं है, फिर भी प्रधानता शील की ही है। शील शब्द यहाँ व्यापक ग्रर्थ में प्रयुक्त हुग्रा है। मनुष्य जीवन के उत्थान के लिए जितने भी प्रकार के सत्कर्म हैं वे सब शील में समाहित हो जाते हैं। बुद्ध ने शील को बहुत ही महत्त्व दिया है। तत्त्व पर इतना जोर नहीं दिया गया, जितना शील पर दिया गया है, जितना सदाचार पर दिया गया है। दान भी एक सत्कर्म है, ग्रतः यह भी शील की ही सीमा के अन्दर आ जाता है। बौद्ध धर्म में बुद्धत्व प्राप्त करने के लिए जिन दशपारिमतास्रों का वर्णन किया गया है, उनमें से एक पारिमता दान को भी माना गया है। दान की पूर्णता भी बुद्धत्व लाभ का मुख्य कारण माना गया है। दान के सम्बन्ध में बुद्ध ने 'दीर्घनिकाय' में कहा है कि ''सत्कार पूर्वक दान दो, अपने हाथ से दान दो, मन से दान दो, दोष रहित पवित्र दान दो।'' इस कथन में दान के विषय में चार बातें कही गई हैं - दान सत्कारपूर्वक हो, अपने हाथ से दिया गया हो, भावना पूर्वक दिया हो ग्रीर दोष शून्य हो। इस प्रकार के दान को पवित्र दान कहा गया है। 'संयुत्तनिकाय' में भी बुद्ध ने कहा है- "श्रद्धा से दिया गया दान, प्रशस्त है। दान से भी बढ़कर धर्म के स्वरूप को समझाया है।" इस कथन में स्पष्ट है कि यदि दान में श्रद्धा भाव नहीं है, तो वह दान, तुच्छ दान है। जो भी देना हो, जितना भी देना हो, वह श्रद्धा से दिया जाना चाहिए, तभी देने की सार्थकता कही जा सकती है। हीन भाव से दिया गया दान अथवा ग्रनादर से दिया गया दान, प्रशस्त दान नहीं कहा जा सकता। 'धम्मपद' में भी दान के सम्बन्ध में बुद्ध ने बहुत सुन्दर कहा है ''धर्म का दान, सब दानों से बढ़कर है। धर्म का रस, सब रसों से श्रेष्ठ है।" धर्म-विमुख मनुष्य को धर्मपथ पर लगा देना भी एक दान ही है।

बौद्ध परम्परा में श्रनेक व्यक्तियों ने संघ को दान दिया था। स्रनाथपिण्ड ने जेतवन का दान बौद्ध संघ को दिया था। राजगृह में, वेणुवन भी दान में ही मिला है। वैशाली में आस्रपाली ने अपना उपवन बुद्ध को दान में दे दिया था। सम्राट् अशोक ने भी हजारों विहार बौद्ध भिक्षुश्रों के आवास के लिए दान में दे डाले थे। बौद्ध परम्परा का इतिहास दान की महिमा से और दान की गरिमा से भरा पड़ा है। बौद्ध धर्म में दान को एक महान् सत्कर्म माना गया है। यह एक महान् धर्म है। यही कारण है कि इस धर्म में दान को बहुत बड़ा महत्त्व मिला है।

जैन-परम्परा में भी दान को एक सत्कर्म माना गया है। जैन धर्म न एकान्त क्रियावादी है, न एकान्त ज्ञानवादी है ग्रौर न एकान्त श्रद्धा-वादी ही है। श्रद्धान, ज्ञान ग्रौर ग्राचरण-इन तीनों के समन्वय से ही मोक्ष की संप्राप्ति होती है। फिर भी जैन धर्म को स्राचार-प्रधान कहा जा सकता है। ज्ञान कितना भी ऊँचा हो, यदि साथ में उसका म्राचरण नहीं है, तो जीवन का उत्थान नहीं हो सकता। जैन-परम्परा में सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान श्रौर सम्यक्चारित्र को मोक्ष मार्ग कहा गया है। दान का सम्बन्ध चारित्र से ही माना गया है। ग्राहारदान, श्रौषधदान श्रौर श्रभयदान श्रादि श्रनेक प्रकार के दानों का वर्णन विविध ग्रन्थों में उपलब्ध होता है। भगवान् महावीर ने 'सूत्रकृतांग' सूत्र में भ्रभयदान को सबसे श्रेष्ठ दान कहा है- दाणाठा सेट्रम भयप्पयाणं।'' दूसरों के प्राणों की रक्षा ही ग्रभयदान है। ग्राज की भाषा में इसे ही जीवनदान कहा गया है। दान के सम्बन्ध में महा-वीर ने, 'स्थानांग सूत्र' में कहा है--''मेघ चार प्रकार के होते हैं-एक गर्जना करता है, पर वर्षा नहीं करता। दूसरा वर्षा करता है, पर गर्जना नहीं करता। तीसरा गर्जना भी करता है स्रौर वर्षा भी करता है। चौथा न गर्जना करता है ग्रीर न वर्षा करता है।" मेघ के समान मनुष्य भी चार प्रकार के हैं⊸कुछ बोलते हैं, देते नहीं । कुछ देते हैं, किन्तु कभी बोलते नहीं। कुछ बोलते भी हैं ग्रीर देते भी हैं। कुछ न बोलते हैं, न देते ही हैं। महावीर के इस कथन से दान की महिमा एवं गरिमा स्पष्ट हो जाती है। जैन परम्परा में धर्म के चार ग्रंग स्वीकार किए हैं —दान, शील, तप एवं भाव। इनमें दान ही मुख्य एवं प्रथम है। "सुखविपाक सूत्र" में दान का ही गौरव गाया गया है।

## ब्राह्मरा श्रीर श्रारण्यक साहित्य में दान-विचार

वेद-परम्परा के साहित्य में भी दान की मीमांसा पर्याप्त हुई है। मूल वेदों में भी यत्र-तत्र दान की महिमा है। उपनिषदों में ज्ञान-साधना की प्रधानता होने से स्राचारों को गौण स्थान मिला है। परन्तु स्राचार-मूलक ब्राह्मण-साहित्य में, ग्रारण्यक-साहित्य में ग्रौर स्मृति-साहित्य में दान के सम्बन्ध में बहुत विस्तार से वर्णन किया गया है। भ्रारण्यक में कहा गया है कि 'सभी प्राणी दान की प्रशंसा करते हैं, दान से बढ़कर अन्य कुछ दुर्लभ नहीं है।'' इस वाक्य में दान को दुर्लभ कहा गया है, जिसका स्रभिप्राय है कि दान करना स्रासान काम नहीं है। हर कोई दान नहीं कर सकता है। सम्पत्ति बहतों के पास हो सकती है, पर उसका मोह छोड़ना सरल नहीं है । वस्तु पर से जब तक ममता न छुटे, तब तक दान नहीं किया जा सकता। ममता को जीतना ही दान है। एक दूसरे स्थान पर भी 'ग्रारण्यक' में कहा गया है--''दान से शत्रु भी मित्र हो जाते हैं, दान में सब कुछ प्रतिष्ठित है।'' इस वस्तु में दान को जीवन का आधार माना गया है श्रौर दान की व्यापक व्याख्या की गई है। मनुस्मृति ग्रौर याज्ञवल्क्य स्मृति में दान का बहुत विस्तार से वर्णन किया गया है। पाराश्चर स्मृति में दान के सम्बन्ध में कहा है - "ग्रहीता के पास स्वयं जाकर दान देना, उत्तम दान है। उसे ग्रपने पास बुलाकर देना, मध्यम दान है। उसके बार-बार माँगने पर देना, ग्रधम दान है। उससे खुब सेवा कराकर देना, निष्फल दान है।" इसमें दान के चार प्रकार कहे गये हैं। चतुर्थ प्रकार के दान को ही हीन कोटि का कहा गया है। देना भी, पर परेशान करके देना, सेवा कराकर देना, उसे लज्जित करके देना उत्कृष्ट दान नहीं है । दान की घोषणा करना पर देना कुछ भी नहीं भी उचित नहीं है।

गीता के १७वें ग्रध्याय के क्लोक २०,२१ एवं २२ में तीन प्रकार के दानों का कथन मिलता है—''सात्त्विक दान, राजस दान ग्रौर तामस दान।'' जो दान कर्त्तव्य समझकर दिया जाता है तथा जो देश, काल ग्रौर पात्र का विचार करके दिया जाता है, जो दान ग्रनुपकारी को दिया जाता है, उसे गीता में श्रेष्ठ दान, उत्तम दान एवं सात्त्विक दान कहा गया है। यह दान किसी भी प्रकार के फल की ग्राकांक्षा से रहित

होता है। जो दान क्लेशमूलक हो, फल की ग्राशा रखकर दिया गया हो, फल को दिष्ट में रखकर दिया गया हो, वह दान मध्यम है, उसे राजस दान कहा गया है। जो दान, बिना सत्कार के दिया गया हो, ग्रामान के साथ दिया गया हो, देश, काल ग्रीर पात्र का विचार किए बिना दिया गया हो, जो दान किसी कुपात्र को दिया गया हो, वह प्रधम दान है। वह दान तामसदान कहा गया है। इस प्रकार गीता के तीन इलोकों में दान की जो मीमांसा की गई है, वह दान की दार्शनिक व्याख्या है। इन रलोकों में दान की केवल गरिमा तथा महिमा का वर्णन नहीं किया गया है, बल्कि दान की व्याख्या, दान की परिभाषा ग्रीर दान की मीमांसा की गई है। कहा गया है कि ग्रपनी वस्तू भर किसी को दे डालना दान नहीं कहा जा सकता। उसमें दाता के भाव का भी मूल्य है। देश और काल की परिस्थित पर भी विचार किया जाना चाहिए। दान किसको दिया जा रहा है, उस पात्र की, उस ग्रहीता की योग्यता पर भी विचार करना चाहिए। किसी को कुछ देने भर से ही दान नहीं हो जाता। गीताकार ने दान की मनोवैज्ञानिक व्याख्या की है। ग्रतः यह व्याख्या ग्रत्यन्त ही सुन्दर रही है। मनुष्य के चित्त में उठने वाले सत्त्वभाव, रजोभाव ग्रौर तमोभाव के ग्राधार पर दान के परिणाम भी तीन प्रकार के बताए गये हैं। सत्त्वभाव से दिया गया दान दाता स्रौर पात्र दोनों के लिए हितकर है। रजोभाव से दिया गया दान, चित्त में चंचलता ही उत्पन्न करता है। तमोभाव से दिया गया दान, चित्त में मूढता ही उत्पन्न करता है।

भगवान् महावीर ने बहुत सुन्दर शब्दों का प्रयोग किया है—मुधा-दायों और मुधाजीवों। दान वही श्रेष्ठ हैं, जिससे दाता का भी कल्याण हो और ग्रहीता का भी कल्याण हो। दाता स्वार्थ रहित होकर दे और पात्र भी स्वार्थ-शून्य होकर ग्रहण करे। भारतीय साहित्य में इन दो शब्दों से सुन्दर शब्द, दान के सम्बन्ध में ग्रन्यत्र उपलब्ध नहीं होते। दाता और ग्रहीता तथा दाता और पात्र—शब्दों में वह गरिमा नहीं है, जो मुधादायी और मुधाजीवी में है। 'मुधा' शब्द का ग्रभिधेय ग्र्यं ग्रथांत् वाक्यार्थ है – व्यर्थ। परन्तु लक्षणा के द्वारा इसका लक्ष्यार्थ होगा—स्वार्थ रहित। व्यञ्जना के द्वारा व्यंग्यार्थ होगा—वह दान, जिसके देने से दाता के मन में ग्रहंभाव न हो ग्रौर लेने वाले के मन में दैन्यभाव न हो । इस प्रकार का दान विशुद्ध दान है, यह दान ही वस्तुत: मोक्ष का कारण है। न देने वाले को किसी प्रकार का भार ग्रौर न लेने वाले को किसी प्रकार की ग्लानि। यह एक प्रकार का धर्मदान कहा जा सकता है। शास्त्रों में जो दान की महिमा का कथन किया गया है, वह इसी प्रकार के दान का है। यह भव-बन्धन काटने वाला है। यह भव-परम्परा का ग्रम्त करने वाला दान है।

### रामायरा-महाभारत में दान की महिमा

संस्कृत साहित्य के इतिहास में, जिसे इतिहासविद् विद्वानों ने महाकाव्य काल कहा है, उसमें भी दान के सम्बन्ध में उदात्त विचारों की झलक मिलतो है। महाकाव्य काल के काव्यों में सबसे महान् एवं विशाल काव्य दो हैं - रामायण ग्रीर महाभारत। ग्रन्य महाकाव्यों के प्रेरणा-स्रोत ये ही महाकाव्य हैं। म्राचार्य म्रानन्दवर्धन ने म्रपने प्रसिद्ध काव्यशास्त्र ग्रन्थ 'ध्वन्यालोक' में कहा है —'' 'रामायण' महाकाव्य है, करुण रस उसका मुख्य रस है, अन्य रस उसके अंगभूत हैं। 'महा-भारत' भी एक महाकाव्य है, शान्त रस उसका प्रधान रस है। शान्त रस अंगी है, श्रीर श्रन्य रस उसके श्रंग हैं।" इन दोनों महाकाव्यों में यथाप्रसंग भ्रनेक स्थानों पर दान के सम्बन्ध में वर्णन उपलब्ध होते हैं। कुछ प्रसंग तो ग्रत्यन्त हृदयस्पर्शी कहे जा सकते हैं। 'रामायण' में एक प्रसंग है -राजा दशरथ ग्रपनी रानी कैकेयी को राम के व्यक्तित्व . के सम्बन्ध में समझा रहे हैं। राम के गुणों का वर्णन करते हुए दशरथ कह रहे हैं - ''सत्य, दान, तप, त्याग, मित्रता, पवित्रता, सरलता, नम्रता, विद्या श्रौर गुरुजनों की सेवा — ये सब गुण राम में निश्चित रूप से विद्यमान हैं। ' यही राम का व्यक्तित्व है। इन गुणों में दान की भी परिगणना की गई है। यह कथन 'ग्रयोध्या काण्ड' में किया गया है। दान से सर्वजन प्रयता उपलब्ध होती है। राम ग्रपने मित्रों के प्रति ही उदार नहीं थे, ग्रपने विरुद्ध ग्राचरण करने वालों के प्रति भी उदार थे। उदार व्यक्ति में ही दाता होने की क्षमता होती है। राम के दान गुण का रामायण में अनेक स्थलों पर वर्णन प्राप्त होता

ſ

है। एक प्रसंग पर राम ने कहा है कि दान देना हो, तो मधुर वचन के साथ दो।

महाभारत में विस्तार के साथ दान का वर्णन स्रनेक प्रसंगों पर किया गया है। 'महाभारत' में कर्ण, 'दानवीर' के रूप में प्रसिद्ध है। म्रपने द्वार पर माने वाले किसी भी व्यक्ति को वह निराश नहीं लौटने देता । ग्रपनी कितनी भी हानि हो, पर याचक को वह निराश नहीं लौटने देता। धर्मराज युधिष्ठिर का भी जीवन ग्रत्यन्त उदार विणत किया गया है। महाभारत के एक प्रसंग पर कहा गया है --''तप, दान, श्रम, दम, लज्जा, सरलता, सर्वभूतों पर दया सन्तों ने स्वर्ग के ये सात द्वार कहे हैं। "इस कथन में भी दान की महिमा गाई गई है। एक अन्य प्रसंग पर कहा गया है — ''धन का फल दान ग्रोर भोग है।" धन प्राप्त करके भी जिसने अपने जीवन में न तो दान ही दिया श्रीर न उसका उपभोग ही किया है, उसका धन प्राप्त करना ही निष्फल कहा गया है। महाभारत में युधिष्ठिर श्रीर नागराज के संवाद में कहा गया है-''सत्य, दम, तप, दान ब्रहिंसा, धर्म-परायणता ब्रादि सद्गुण ही मनुष्य की सिद्धि के हेतु हैं, उसकी जाति स्रौर कुल नहीं।" इस कथन से फलित होता है, कि दान ग्रादि मनुष्य की महानता के मुख्य कारण रहे हैं। किसी जाति में जन्म लेना ग्रीर किसी कुल में उत्पन्न होना, उसकी महानता के कारण नहीं हैं। इस प्रकार महा-भारत में स्थान-स्थान पर दान की गरिमा और दान की महिमा का प्रतिपादन किया गया है। दान भव्यता का द्वार है, दान स्वर्ग का द्वार है, दान मोक्ष का द्वार है। दान से महान् ग्रन्य कौन-सा धर्म होगा ? इन महाकाव्यों में दान का वर्णन व्याख्या रूप में ही नहीं, म्राख्यान रूप में भी किया गया है। कथाम्रों के म्राधार पर दान का गौरव बताया गया है।

# संस्कृत महाकाव्यों में दान पर विचार

संस्कृत साहित्य में महाकाव्यों को दो विभागों में विभक्त किया गया है लघुत्रयी ग्रीर बृहत्त्रयी। लघुत्रयी में महाकवि कालिदास कृत तीन काव्यों की गणना की गई है — 'रघुवंश', 'कुमार सम्भव' ग्रीर 'मेघदूत'। मेघदूत एक खण्ड काव्य है, श्रु गार प्रधान काव्य है। काव्यगत गुणों की दिष्ट से यह श्रेष्ठ काव्य माना गया है। इसमें दान की महिमा के प्रसंग ग्रत्यन्त विरल रहे हैं, फिर भी शून्यता नहीं रही। काव्य का नायक यक्ष ग्रपने मित्र मेघ से कहता है—हे मित्र ! याचना करनी हो, तो महान् व्यक्ति से करो, भले ही निष्फल हो जाए, परन्तु नीच व्यक्ति से कभी न माँगो भले ही वह सफल भी हो जाए। दसमें कहा गया है कि महान् व्यक्ति से ही दान की माँग करो, हीन व्यक्ति से नहीं, इस कथन में कालिदास ने दान का महान् रहस्य प्रकट कर दिया है।

'कुमार सम्भव' महाकाव्य में महाकिव कालिदास ने शिव श्रौर पार्वती का वर्णन किया है। यथाप्रसंग जीवन के श्रनेक रहस्यों के मर्म का प्रकाशन भी किया है। शिव को किव ने श्राशुतोष कहा है। शिव सबको वरदान देते हैं, किसी को भी ग्रिभशाप नहीं। किव ने श्रनेक स्थलों पर शिव की दान-वीरता का मधुर भाषा में वर्णन किया है। शिव ने श्रपनी भोग साधना में विघ्न डालने वाले कामदेव को जब तृतीय नेत्र से भस्म कर दिया, तो उसकी पत्नी रित विलाप करती हुई, शिव के समक्ष उपस्थित होकर, श्रपने पित के पुनर्जीवन का वरदान माँगती है। रित के शोक से श्रभभूत होकर शिव उसे जीवनदान का वरदान दे बैठते हैं। यह किव की श्रलंकृत भाषा है। परन्तु इस कथन से शिव की दान-शीलता का स्पष्ट चित्रण हो जाता है, यही श्रभीष्ट भी है।

किव कालिदास ने अपने प्रसिद्ध महाकाव्य 'रघुवंश' में रघुवंश के राजाओं का विस्तार से वर्णन किया है। दिलीप, रघु, अज, दशरथ राम और लव-कुश आदि रघुवंशीय राजाओं की दानशीलता का किव ने प्रस्तुत काव्य के अनेक सर्गों में वर्णन किया है। एक स्थल पर कहा गया है—'जैसे मेघ पृथ्वी से पानी खींच कर, फिर वर्षा के रूप में उसे पुनः लौटा देता है वैसे ही रघुवंशीय राजा अपने प्रजाओं से कर लेकर, दान के रूप में वापस लौटा देते हैं।' रघुवंश काव्य में ही एक दूसरा सुन्दर प्रसंग है—'वरतन्तु का शिष्य कौत्स, अपने गुरु को दक्षिणा देने का संकल्प करता है। वह याचना करने के लिए राजा रघु के द्वार पर पहुँचा, पर पता लगा, कि राजा सर्वस्व का दान कर चुका है। निराश लौटने को तैयार, पर रघु लौटने नहीं देता। तीन दिनों तक रक जाने की प्रार्थना करता है। राजा रघु उसकी इच्छा पूरी करके उसे गुरु के ग्राश्रम में भेजता है। रघुवंश महाकाव्य का यह प्रसंग ग्रत्यन्त सुन्दर हृदयस्पर्शी ग्रौर मार्मिक बन पड़ा है। दान की गरिमा का ग्रौर दान की महिमा का इससे सुन्दर चित्रण ग्रन्थत्र दुर्लभ ही है।

महाकिव कालिदास भारतीय संस्कृति के मधुर उद्गाता किव हैं। अपने तीन नाटकों—शाकुन्तल, मालिवकाग्निमित्र और विकमो-वंशीय में भी अनेक स्थलों पर दान के सुन्दर प्रसंगों की चर्चा की है, कहीं संकेत देकर ही आगे बढ़ गये हैं। इस प्रकार कालिदास के महा-काव्य में और नाटकों में दान के सम्बन्ध में काफी कहा गया है। यहां पर अधिक विस्तार में न जाकर संक्षेप में ही उल्लेख किया गया है।

संस्कृत महाकाव्यों में बृहत्त्रयी में तीन का समावेश होता है—
किरातार्जु नीय, शिशुपालवध ग्रौर नैषधचरित । महाकवि भारिव ने
ग्रपने काव्य 'किरातार्जु नीय' में किरातरूपधारी शिव ग्रौर ग्रजु न के
युद्ध का वर्णन किया है । शिव के वरदान का ग्रौर उसकी दानशीलता
का काव्यमय भव्य वर्णन किया है । महाकिव माघ ने 'शिशुपाल वध' में
ग्रनेक स्थलों पर दान का बहुत ही सुन्दर वर्णन किया है । माघ स्वयं
भी उदार एवं दानी माने जाते रहे हैं । कोई भी याचक द्वार से खाली
हाथ नहीं लौट पाता था । किव का यह दान गुण उनके समस्त काव्य
में परिव्याप्त है । श्री हर्ष ने ग्रपने प्रसिद्ध काव्य नैषध में राजा नल
ग्रौर दमयन्ती का वर्णन किया है, जिसमें राजा नल की उदारता ग्रौर
दान-शीलता का भव्य वर्णन किया गया है ।

# संस्कृत के पुराग साहित्य में दान

संस्कृत के पुराण साहित्य में, दान का विविध वर्णन विस्तार से किया गया है। व्यास रचित अष्टादशपुराणों में से एक भी पुराण इस प्रकार का नहीं है, जिसमें दान का वर्णन नहीं किया गया हो। दान के विषय में उपदेश और कथाएँ भरी पड़ी हैं। रूपक तथा कथाओं के माध्यम से दान के सिद्धान्तों का सुन्दर वर्णन किया गया है। जैन-

परम्परा के पुराणों में - ब्रादिपुराण, उत्तर पुराण, पद्मपुराण, हरि-वंशपुराण, त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित भ्रादि में दान सम्बन्धी उपदेश तथा कथाएँ प्रचुर मात्रा में ग्राज भी उपलब्ध हैं, जिनमें विस्तार के साथ दान की महिमा वर्णित है। इसके ग्रतिरिक्त धन्यचरित्र, शालि-भद्रचरित्र तथा ग्रन्य चरित्रों में दान की महिमा, दान का फल ग्रौर दान के लाभ बताए गए हैं। बौद्ध परम्परा के जातकों में दान सम्बन्धी कथाएँ विस्तार के साथ वर्णित हैं। बुद्ध के पूर्वभवों का सुन्दर वर्णन उपलब्ध है। बुद्ध ने ऋपने पूर्व भवों में दान कैसे दिया भीर किसको दिया भीर कब दिया भ्रादि विषयों का उल्लेख जातक कथाग्रों में विशदरूप में किया गया है। जैन-परम्परा के ग्रागमों की संस्कृत टीकाओं में तथा प्राकृत टीकाओं में तीर्थंकरों के पूर्वभवों का जो वर्णन उपलब्ध है, उसमें भी दान के विषय में विस्तार से वर्णन मिलता है। ग्राहार दान, शास्त्रदान, वस्त्रदान ग्रीर ग्रीषध दान के सम्बन्ध में कहीं पर कथाओं के ग्राधार से तथा कहीं पर उपदेश के रूप में दान की महिमा का उल्लेख बहुत ही विस्तार से हुग्रा है। इन दानों में विशेष उल्लेख योग्य है - शास्त्र दान । हजारों श्रावक एवं भक्त जन साधुग्रों को लिखित शास्त्रों का दान करते रहे हैं। ग्रन्य दानों की **ग्र**पेक्षा इस दान का विशेष महत्त्व माना जाता था । शिष्य दान का भी उल्लेख शास्त्रों में ग्राया है। पुराणों में ग्राश्रम दान, भूमिदान भ्रोर म्रन्नदान का स्थान-स्थान पर उल्लेख उपलब्ध है। जैन-परम्परा के श्रमण, मुनि ग्रौर तपस्वी ग्राश्रम ग्रौर भूमि को दान के रूप में ग्रहण नहीं करते थे। रजत श्रौर सुवर्ण श्रादि का दान भी ये ग्रहण नहीं करते थे। परन्तु संन्यासी, तापस और बौद्ध भिक्षु इस प्रकार के दानों को सहर्ष स्वीकार करते रहे हैं, भ्रौर दाताभ्रों की खूब प्रशंसा भी करते रहे हैं।

संस्कृत-साहित्य के पुराणों में भागवत पुराणा ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण माना जाता है। उसमें कृष्ण जीवन पर बहुत लिखा गया है, साथ ही दान के विषय में विस्तार से लिखा गया है। भागवत के दशम स्कन्ध के पञ्चम श्रध्याय में, दान की महिमा का वर्णन करते हुए लिखा है ''दान न करने से मनुष्य दरिद्र हो जाता है, दरिद्र होने से वह पाप करने लगता है, पाप के प्रभाव से वह नरकगामी बन जाता है, श्रीर बार-बार दरिद्र तथा पापी होता रहता है।" दान न देने के कितने भयंकर परिणाम भोगने पड़ते हैं। दान के स्रभाव में मनुष्य का कैसा एवं कितना पतन हो जाता है। फिर उससे ग्रगले ही श्लोक में, दान के सद्भाव का वर्णन किया गया है ''सत्पात्र को दान देने से मनुष्य धन-सम्पन्न हो जाता है, धनवान् होकर वह पुण्य का उपार्जन करता है, फिर पूर्ण्य के प्रभाव से स्वर्गगामी बन जाता है, श्रीर फिर बार-बार धनवान स्रोर दाता बनता रहता है।" इसमें बताया गया है, कि दान का परिणाम कितना सूखद ग्रौर कितना सुन्दर होता है । दान न करने से क्या हानि हो सकती है श्रौर दान करने से क्या लाभ हो सकता है ? गुण-दोषों का कितना सुन्दर वर्णन किया गया है। श्रन्य पुराणों में भी दान के सम्बन्ध में यथाप्रसंग काफी लिखा गया है। कहीं पर उपदेश के द्वारा, तो कहीं पर कथा के द्वारा दान की गरिमा तथा दान की महिमा का विशद निरूपरा किया गया है। सत्पात्र को देने से पूण्य ग्रीर ग्रपात्र को देने से पाप होता है, इसका भी उल्लेख किया गया है। दाता की प्रशंसा ग्रौर ग्रदाता की निन्दा भी की है।

### संस्कृत के नीति-काव्यों में दान की गरिमा

जैन परम्परा के कथात्मक नीति ग्रन्थों में दान का बहुत विस्तार से वर्णन उपलब्ध होता है। महाकवि धनपाल द्वारा रचित 'तिलक-मञ्जरी' में जीवन से सम्बद्ध प्रायः सभी विषयों का वर्णन सुन्दर ग्रीर मधुर शैलों में तथा प्राञ्जल भाषा में हुग्रा है। उसमें दान की महिमा का वर्णन ग्रनेक स्थलों पर किया गया है। दान का फल क्या है? दान कैसे देना चाहिए? दान किसको देना चाहिए? इन विषयों पर विस्तार से लिखा गया है। ग्राचार्य सोमदेवसूंिर कृत 'यशस्तिल-कचम्पू' में धार्मिक, सांस्कृतिक तथा ग्रध्यात्म भावों का बड़ा ही सुन्दर विश्लेषण हुग्रा है। संस्कृत साहित्य में यह ग्रन्थ ग्रद्धितीय एवं ग्रनुपम माना जाता है। मनुष्य जीवन से सम्बद्ध बहुविध सामग्री उसमें उपलब्ध होती है। साधु जीवन ग्रीर गृहस्थ जीवन के सुन्दर सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया गया है। भाव, भाषा ग्रीर शैली सुन्दर ही है। उसमें यथाप्रसंग भ्रनेक स्थलों पर दान की महिमा का उल्लेख हुम्रा है। इसके म्रतिरिक्त मन्य काव्य प्रन्थों में, कथात्मक ग्रन्थों में भीर चिरत्रात्मक ग्रन्थों में भी दान की गिरमा का ग्रीर दान की मिहमा का कहीं पर संक्षेप में ग्रीर कहीं पर विस्तार में वर्णन हुग्रा है। जैन-परम्परा के नीति-प्रधान उपदेश ग्रन्थों में तथा संस्कृत ग्रीर प्राकृत के सुभाषित ग्रन्थों में ग्रीर धर्मग्रन्थों में भी दान का बहुमुखी वर्णन उपलब्ध होता है। कुछ ग्रन्थ तो केवल दान के सम्बन्ध में ही लिखे गये हैं। ग्रतः दान के विषय पर लिखे गये ग्रन्थों की बहुलता रही है। नीतिवाक्यामृत ग्रीर ग्रहंन्नीति जैसे ग्रन्थों में ग्रन्थ विषयों के प्रतिपादन के साथ-साथ दान के विषय पर भी काफी प्रकाश डाला गया है, जो ग्राज भी उपलब्ध होता है।

संस्कृत-साहित्य के नीति-प्रधान ग्रन्थों में भर्त हरिकृत शृंगार-शतक, वैराग्य-शतक तथा नीतिशतक जैसे मधुर नीति काव्यों में मनुष्य जीवन को सुन्दर एवं सुखद बनाने के लिए बहुत कुछ लिखा गया है। भर्त हिर ने अपने दीर्घ जीवन के अनुभवों के आधार पर जो कुछभी लिखा था, वह ग्राज भी उतना ही सत्य एवं जनप्रिय माना जाता है। उनके शतकत्रय में दान के सम्बन्ध में बहुत कुछ लिखा गया है। उन्होंने दान को श्रमृत भी कहा है। दान मनुष्य जीवन का एक श्रेष्ठ गुण कहा गया है। मनुष्य के ग्राचरण से सम्बन्ध रखने वाले गुणों में दान सबसे ऊँचा गुण माना गया है। एक स्थल पर कहा गया है-''मनुष्य के धन की तीन ही गति हैं-दान, भोग भ्रौर नाश । जो मनुष्य न दान करता हो, न उपभोग करता हो, उसका धन पड़ा-पड़ा नष्ट हो जाता है। ''संस्कृत के नीति काव्यों में 'कवि-कण्ठाभरण' भी बहुत सुन्दर ग्रन्थ है। उसमें दान के विषय में विस्तार से वर्णन किया गया है । 'सुभाषित रत्नभाण्डागार' एक विशालकाय महाग्रन्थ है, जिसमें दान के विषय में ग्रनेक प्रकरण हैं। 'सुक्ति सुधा संग्रह' सुभाषित वचनों का एक सुन्दर संग्रह ग्रन्थ है, उसमें भी दान के सम्बन्ध में बहुत लिखा गया है। 'सुभाषित सप्तश्चती' में भी दान के विषय में बहुत सुभाषित कथन मिलते हैं। 'सुक्ति 'त्रवेणी' ग्रन्थ भी सुक्तियों का एक विशालकाय ग्रन्थ है, जिसमें संस्कृत, प्राकृत ग्रौर पालि प्रन्थों से संग्रह किया गया है। इसमें दान के विषय में भ्रद्भुत

सामग्री प्रस्तुत की गयी है। वैदिक, जैन ग्रीर बौद्ध परम्परा के धर्मग्रन्थ श्रीर ग्रध्यात्म ग्रन्थों से दान के विषय में काफी सुन्दर संकलन किया गया है। यह प्रवक्ता, लेखक ग्रीर उपदेशकों के लिए एक सुन्दर कृति कही जा सकती है। एक ही इस ग्रन्थ में तीन परम्पराग्रों के दान सम्बन्धी विचार उपलब्ध हो जाते हैं। ग्रपने-ग्रपने ग्रुग में वैदिक, जैन ग्रीर बौद्ध ग्राचार्यों ने लोककल्याण के लिए, लोक मंगल के लिए ग्रीर जीवन उत्थान के लिए बहुत-से सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया था। उनमें से दान भी एक मुख्य सिद्धान्त रहा है। प्रत्येक परम्परा ने दान के विषय में ग्रपने देश ग्रीर काल के ग्रनुसार दान की मीमांसा की है, दान पर विचार-चर्चा की है ग्रीर दान पर ग्रपनी मान्यताग्रों का विश्लेषण भी किया है। दान की मर्यादा, दान की सीमा, दान की परिभाषा ग्रीर दान की व्याख्या सबकी एक जैसी न भी हो, परन्तु दान को भारत की समस्त परम्पराग्रों ने सहर्ष स्वीकार किया है, उसकी महिमा का गान किया है।

### हिन्दी काव्य ग्रीर दान

हिन्दी साहित्य की नीति-प्रधान किवता श्रों में भी दान के विषय में काफी लिखा गया है। 'तुलसी दोहावली', 'रहीम दोहावली' श्रौर 'बिहारी सतसई' तथा सूर के पदों में भी दान की गरिमा का श्रौर दान की महिमा का विस्तार से उल्लेख हु श्रा है। तुलसी का 'रामचिरतमानस' तो एक प्रकार का सागर ही है, जिसमें दान के विषय में अनेक स्थलों पर बहुत कुछ लिखा गया है। हिन्दी के श्रनेक कियों ने इस प्रकार के जीवन चरितों की रचना भी की है, जिनमें विशेष रूप से दान की महिमा का ही वर्णन किया गया है। राम भक्त कियों ने, कृष्ण भक्त कियों ने श्रौर प्रेममार्गी सूफी कियों ने श्रपने काव्य ग्रन्थों में, दान के विषय में यथाप्रसंग काफी लिखा है। दान की कोई भी उपेक्षा नहीं कर सका है। कबीर ने भी श्रपने एक दोहे में कबीर ने कहा है—'यदि नाव में जल बढ़ जाए श्रौर घर में दाम बढ़ जाए तो उसे दोनों हाथों से बाहर निकाल देना चाहिए, बुद्धिमानों का यही समझदारी का काम है।' तुलसी दोहावली में भी दान के

विषय में कहा गया है सरिता में से, यदि पक्षी थोड़ा जल पान कर लेता है, तो क्या उसका पानी कम पड़ जाएगा ? नहीं। ठीक इसी प्रकार दान देने से भी धन घटता नहीं है। 'स्वामी रामतीर्थ ने दान के सम्बन्ध में कहा है—'दान देना ही धन पाने का एक मात्र द्वार है।' सन्त विनोबा ने कहा है—'बुद्धि ग्रीर भावना के सहयोग से जो त्रिया होती है, वही सुन्दर है। दान का ग्रर्थ—फेंकना नहीं, बल्कि बोना ही है।'

भारत के ग्रपने धर्मों के समान बाहर से ग्राकर पनपे ईसाई ग्रीर मुस्लिम धर्मों में भी दान का बड़ा ही महत्त्व माना गया है। बाइबिल और कूरान में भी ईसा और मुहम्मद ने अनेक स्थलों पर दान की महिमा का यथाप्रसंग वर्णन ही नहीं किया, बल्कि उस पर पर्याप्त बल भी डाला है। दान के ग्रभाव में ईसा मनुष्य का कल्याण नहीं मानते थे। ईसा ने प्रार्थना ग्रीर सेवा पर विशेष बल दिया था, पर दान को भी कम महत्त्व नहीं दिया। बाइबिल में दान के विषय में कहा गया है 'तुम्हारा दाँया हाथ जो देता है, उसे बाँया हाथ न जान सके, ऐसा दान दो।' इस कथन का ग्रिभिप्राय इतना ही है, कि दान देकर उसका प्रचार मत करो। श्रपनी प्रशंसा मत करो। जो दे दिया, सो दे दिया । उसका कथन भी न करो । कूरान में दान के सम्बन्ध में बहुत ही सुन्दर कहा गया है 'प्रार्थना ईश्वर की तरफ श्राघे रास्ते तक ले जाती है। उपवास महल के द्वार तक पहुँचा देता है, ग्रौर दान से हम ग्रन्दर प्रवेश करते हैं। इस कथन से यह स्पष्ट हो जाता है, कि जीवन में दान का कितना महत्त्व रहा है। प्रार्थना ग्रौर उपवास से भी ग्रधिक महत्त्व यहाँ पर दान का माना गया है। मुस्लिम विद्वान् शेखसादी ने कहा है—'दानी के पास धन नहीं होता और धनी कभी दानी नहीं होता।' कितनी सुन्दर बात कही गई है। जिसमें देने की शक्ति है, उसके पास देने को कुछ भी नहीं, भौर जिसमें देने की शक्ति न हो उसके पास सब कुछ इकट्टा होता रहता है। ग्रतः दान देना, उतना सरल नहीं है, जितना समझ लिया गया है। दान से बढ़कर, ग्रन्य कोई पवित्र धर्म नहीं है।

जो अपनी सम्पदा की जोड़-जोड़कर जमा करता रहता है। उस

पाषाण हृदय को क्या मालूम कि दान में कितनी मिठास है। जो बिना माँगे ही देता हो, वही श्रेष्ठ दाता है। एक कित ने बहुत हो सुन्दर कहा है — 'दान से सभी प्राणी वश में हो जाते हैं, दान से शत्रुता का नाश हो जाता है। दान से पराया भी अपना हो जाता है। अधिक क्या कहें, दान सभी विपत्तियों का नाश कर देता है।' कित के इस कथन से दान की गरिमा और दान की महिमा स्पष्ट हो जाती है। इस प्रकार समग्र साहित्य दान की महिमा से भरा पड़ा है। संसार में न कभी दाताओं की कमी रही है, और न दान लेने वाले लोगों की ही कमी रही है। दान की परम्परा संसार में सदा चलती ही रहेगी।

### ग्राचार-शास्त्र में दान की मीमांसा

जैन-परम्परा के स्राचार-गास्त्र के प्रन्थों में, फिर भले ही वे ग्रंथ संस्कृत भाषा में हों, स्रथवा प्राकृत-ग्रपभ्रं श भाषा में भी लिखे गए हों, सब ग्रन्थों में स्राचार के सिद्धान्तों का प्रतिपादन कहीं पर संक्षेप में स्रोर कहीं पर विस्तार में किया गया है। साधु जीवन के स्राचार का भी वर्णन किया गया है। परन्तु इस प्रकार के ग्रन्थों की भी भूयसी संख्या है, जिनमें केवल श्रावक के स्राचार का ही वर्णन किया गया है। उन ग्रन्थों में सागारधर्मामृत, वसुनन्दी श्रावकाचार, स्रमित-गित श्रावकाचार, उपासकाऽध्ययन, ज्ञानार्णव, योग-शास्त्र तथा उपा-सकदशांग सूत्र मुख्य कहे जा सकते हैं। इनमें स्राचार के सूक्ष्म स्रोर स्थूल सभी प्रकार के भेद-प्रभेदों का वर्णन किया गया है। त्यागी जीवन से सम्बद्ध सभी बातों का समावेश इन ग्रन्थों में कर दिया गया है।

श्रावक के इस ग्राचार में दान का भी समावेश हो जाता है। प्रत्येक ग्रन्थ में दान की गरिमा श्रौर दान की महिमा का वर्णन किया गया है। उसकी उपयोगिता का प्रतिपादन किया गया है। बताया गया है, कि दान देना क्यों ग्रावश्यक है ? देना, जीवन के विकास का एक ग्रानवार्य सिद्धान्त है। दान देने से किस गुण की ग्रभिवृद्धि होती है ? दान किस प्रकार का होना चाहिए ? दान का स्वरूप क्या है ? दान के प्रकार कितने हैं ? दाता के भाव कैसे रहने चाहिए ? दान देते

समय दान लेने वाला पात्र ग्रथवा ग्रहीता कैसा होना चाहिए ? जो वस्तु दी जा रही है, वह कैसी होनी चाहिए। दान देने की विधि क्या है ? इस प्रकार दान के सम्बन्ध में बहुमुखी विचार इन ग्रन्थों में किया गया है।

जैन-परम्परा के ग्राचार्यों में, जिन्होंने ग्राचार ग्रन्थ लिखे हैं, उनमें ग्राचार्य ग्रमितगित एक प्रसिद्ध ग्राचार्य हैं। उनका ग्रन्थ हैं— 'ग्रमितगित श्रावकाचार।' इसमें बड़े ही विस्तार के साथ दान की मीमांसा की गई है। यह ग्रन्थ पञ्चदश परिच्छेदों में विभक्त है। उसके नवम, दशम ग्रौर एकादश परिच्छेदों में दान से सम्बद्ध समस्त सिद्धान्तों का विस्तार से वर्णन किया गया है। ग्रन्य विषयों की ग्रपेक्षा, दान का विचार बहुत ही लम्बा है। दान के सम्बन्ध में सूक्ष्म से भी सूक्ष्म विचार प्रस्तुत किए गए हैं। दान का इतना विस्तार, ग्रन्य किसी ग्रन्थ में उपलब्ध नहीं होता। ग्रन्थ के ग्रध्ययन से प्रतीत होता है कि, सम्भवतः यह ग्रन्थ ग्राचार्य ने दान की महिमा के लिए ही लिखा हो।

नवम परिच्छेद के प्रारम्भ में ही ख्राचार्य ने कहा है—दान, पूजा, शील और उपवास ये चारों ही भवरूप वन को भस्म करने के लिए, ख्राग के समान हैं। पूजा का ख्रथें है—जिनदेव की भिक्त । भाव के स्थान पर पूजा का प्रयोग ख्राचार्य ने किया है। दान किया के पांच ख्रंग माने गए हैं -- दाता, देयवस्तु, पात्र, विधि और मित । यहाँ पर मित का खर्थ है विचार । बिना विचार के, बिना भाव के दान कैंसे दिया जा सकता है ? ख्राचार्य ख्रमितगित ने दाता के सात भेदों का उल्लेख किया है — भिक्तमान् हो, प्रसन्नचित्त हो, श्रद्धावान् हो, विज्ञान सिहत हो, लोलुपता रहित हो, शक्तिमान् हो और क्षमावान् हो। 'विज्ञान वाला हो' से अभिप्राय यह है कि दाता, द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव का ज्ञाता हो। ख्रन्यथा, दान की किया निष्फल हो सकती है, ख्रथवा दान का विपरीत परिणाम भी हो सकता है। दाता के कुछ विशेष गुणों का भी ख्राचार्य ने ख्रपने प्रन्थ में उल्लेख किया है—विनीत हो, भोगों में निःस्पृह हो, समदर्शी हो, प्रियवादी हो, मत्सर-रहित हो, संघवत्सल हो भौर वह सेवा परायण भी हो। दान की

महिमा का वर्णन करते हुए ग्राचार्य ने कहा है - "जिस घर में से योगी को भोजन न दिया गया हो, उस गृहस्थ के भोजन से क्या प्रयोजन ? कुबेर की निधि भी उसे मिल जाये, तो क्या ? योगी की शोभा ध्यान से होती है, तपस्वी की शोभा संयम से होती है, राजा की शोभा सत्य-वचन से ग्रीर गृहस्थ की शोभा दान से होती है।" ग्राचार्य ने यह भी कहा है - जो भोजन करने से पूर्व साधु के ग्रागमन की प्रतीक्षा करता है, साधु का लाभ न मिलने पर भी वह दान का भागी है।

विधि सहित दान का महत्त्व बताते हुए ग्राचार्य ने कहा-''विधिपूर्वक दिया गया थोड़ा दान भी महाफल प्रदान करता है। जिस प्रकार धरती में बोया गया छोटा-सा वट-बीज भी समय पर एक विशाल वक्ष के रूप में चारों स्रोर फैल जाता है, जिसकी छाया में हजारों प्राणी सूख भोग करते हैं, उसी प्रकार विधि सहित छोटा दान भी महाफल देता है।" दान के फल के सम्बन्ध में, म्राचार्य ने बहुत सुन्दर कहा है—''जैसे मेघ से गिरने वाला जल एक रूप होकर भी नीचे आधार को पाकर अनेक रूप में परिणत हो जाता है, वैसे ही एक ही दाता से मिलने वाला दान विभिन्न उत्तम, मध्यम श्रीर जघन्य पात्रों को पाकर विभिन्न फल वाला हो जाता है।" कितनी सुन्दर उपमा दी गई है। अपात्र को दिए गए दान के सम्बन्ध में ग्राचार्य ने कहा है-"जैसे कच्चे घड़े में डाला गया जल ग्रधिक देर तक नहीं टिक पाता ग्रीर घड़ा भी फूट जाता है, वैसे ही विगुण अर्थात अपात्र को दिया गया दान भी निष्फल हो जाता है, श्रीर लेने वाला नष्ट हो जाता है।" इस प्रकार श्राचार्य श्रमितगति ने ग्रपने श्रावकाचार ग्रन्थ में ग्रौर उसके दशम परिच्छेद में दान, दान का फल म्रादि विषय पर बहुत ही विस्तार के साथ विचार किया है।

एकादश परिच्छेद में ग्राचार्य ने विस्तार के साथ ग्रभयदान, ग्रम्नदान, ग्रीषधदान ग्रीर ज्ञानदान—इन चार प्रकार के दानों का वर्णन किया है । वस्तुतः देने योग्य जो वस्तु है, वे चार ही होती हैं, ग्रभय, ग्रम्न, ग्रीषध ग्रीर ज्ञान ग्रथीत् विवेक । ग्रभय को सर्वश्रेष्ठ कहा गया है। ग्रभय से बढ़कर ग्रन्य कोई वस्तु इस जगत् में हो नहीं सकती। भीत को ग्रभय देना ही परमदान है । ग्रम्न ग्रथीत् ग्राहार देना भी एक दान है । यह शरीर, जिससे मनुष्य धर्म की साधना करता है, बिना ग्रन्न के कैसे टिक सकता है ? संयमी को, त्यागी को भी ग्रपने संयम को स्थिर रखने के लिए ग्रन्न की ग्रावश्यकता पड़ती है। ग्रन्न के ग्रभाव में साधना भी कब तक चल सकती है ? कितना भी बड़ा तपस्वी हो, कितना भी लम्बा तप किया जाए, ग्राखिर ग्रन्न की शरण में तो जाना ही पड़ता है। स्वस्थ शरीर से ही धर्म ग्रौर कर्म किया जा सकता है। रुग्ण काय से मनुष्य न धर्म कर सकता है, भ्रौर न कोई शुभ या अशुभ कर्म ही कर सकता है। ग्रारोग्य परम मुख है। उसका साधन है, ग्रीषध। ग्रतः शास्त्रकारों ने ग्रीषध को भी दान में परिगणित किया है, देय वस्तुग्रों में उसकी गणना की है। ज्ञान, ब्रात्मा का गुण है। वह तो सदा ही संप्राप्त रहता है। म्रतः ज्ञान का अर्थ है, विवेक । विवेक का अर्थ है-करने योग्य और न करने योग्य का निर्णय करना। यह शास्त्र के द्वारा ही हो सकता है। जिसने शास्त्र नहीं पढ़े, उसे ग्रन्धा कहा गया है। विधि ग्रौर निषेध का निर्णय शास्त्र के द्वारा ही होता है। ग्रतः शास्त्र का भी दान कहा गया है।

### इतिहास के संदर्भ में दान-विचार

भारत देश एक धर्म प्रधान देश रहा है। भारत के जन-जन के जीवन में धर्म के संस्कार गहरे ग्रौर ग्रमिट हैं। यहां का मनुष्य ग्रपने कर्म को, धर्म की कसौटी पर कस कर देखता है। भारत का मनुष्य धन को, जन को, परिवार को, समाज को, ग्रपने जीवन को भी छोड़ सकता है, परन्तु ग्रपने धर्म को नहीं छोड़ सकता। धर्म उसे ग्रत्यन्त प्रिय रहा है। धर्म के व्याख्याकार ऋषि एवं मुनि सदा नगर से दूर वनों में रहा करते थे। गुरुकुल ग्रौर ग्राश्रमों की स्थापना नगरों में नहीं, दूर वनों में की गई थी। गुरुकुल ग्रौर ग्राश्रमों में हजारों छात्र तथा हजारों साधक रहा करते थे। भोजन ग्रौर वस्त्र ग्रादि की व्यवस्था का प्रश्न बड़ा जिटल था। छात्रों के ग्रध्ययन में किसी प्रकार का विघ्न न हो, ग्रौर साधकों की साधना में किसी प्रकार की बाधा न पड़े इसलिए राजा ग्रौर सेठ-साहूकार गुरुकुलों को ग्रौर ग्राश्रमों को दान दिया करते थे। दान के बिना संस्थाग्रों का चलना

ſ

कैसे सम्भव हो सकता था? दान का प्रारम्भ इन गुरुकुलों श्रौर श्राश्रमों से हुश्रा था। फिर मन्दिर श्रादि धर्मस्थानों को तथा तीर्थ-भूमि को भी दान की श्रावश्यकता पड़ी। दान के क्षेत्रों का नया-नया विकास होता रहा श्रौर दान की सीमा का विस्तार भी धीरे-धीरे श्रागे बढ़ता रहा।

इतिहास के ग्रध्ययन से ज्ञात होता है, कि भारत के तीन विश्व-विद्यालय थे—नालन्दा, तक्षशिला ग्रौर विक्रमशिला । इन विरुवविद्या-लयों में हजारों छात्र ग्रध्ययन करते थे ग्रौर हजारों ग्रध्यापक ग्रध्या-पन कराते थे। ये सब विद्यालय भी दान पर ही जीवित थे, दान पर ही चला करते थे। दान के बिना इन संस्थाग्रों का जीवित रहना ही सम्भव नहीं था । राजा ग्रौर सेठ-साहूकारों के उदार दान से ही ये सब चलते रहते थे। साहित्य रचनाम्रों में भी दान की म्रावश्यकता पड़ती थी। ग्रजन्ता की गुफाग्रों का निर्माण, ग्राबू के कलात्मक मन्दिरों का निर्माण बिना दान के कैसे हो सकता था। दान एक व्यक्ति का हो, या फिर ग्रनेक व्यक्तियों के सहयोग से मिला हो, पर सब था, दान पर म्रवलम्बित ही। कवि को यदि रोटी की चिन्ता बनी रहे, तो वह काव्य की रचना कर ही नहीं सकता। कलाकार यदि जीवन की व्यवस्था में ही लगा रहे, तो कैसे कला का विकास होगा ? कवि को. दार्शनिक को, शिल्पी को स्रौर कलाकार को चिन्तास्रों से मुक्त करना ही होगा, तभी वह निर्माण कर सकता है। इन समस्यास्रों के समा-धान में से ही दान का जन्म हुग्रा है। व्यक्ति ग्रकेला जीवित नहीं रह सकता, वह समाजगत होकर ही ग्रपना विकास कर सकता है । ग्रतः दान की प्रतिष्ठा समाज के क्षेत्र में निरन्तर बढ़ती रही है। ग्राज भी संस्थाम्रों को दान की उतनी ही म्रावश्यकता है, जितनी कभी पहले थी। संस्था कैसी भी हो, धार्मिक, सामाजिक हो ग्रौर चाहे राष्ट्रीय हो सब को दान की ग्रावश्यकता रही है ग्रौर ग्राज भी उसकी उतनी ही उपयोगिता है । शान्तिनिकेतन, ग्ररविन्द ग्राश्रम, विवेकानन्द म्राश्रम ग्रौर गांधीजी के ग्राश्रम—इन सबका जीवन ही दान रहा है । जिसके दान का स्रोत सूख गया, उसका ग्रस्तित्व ही समाप्त हो गया। ग्रतः दान की ग्रावश्यकता ग्राज भी उतनी है, जितनी कभी पहले रही है। भारत के इतिहास में अनेक सम्राटों का वर्णन श्राया है, जिन्होंने जनकल्याण के लिए अपना सर्वस्व दान कर दिया था। सम्राट् ग्रशोक के दान का उल्लेख स्तूपों पर श्रौर चट्टानों पर श्रांकित है। सम्राट हर्ष प्रति पञ्चवर्ष के बाद अपना सब कुछ दान कर डालते थे। सन्यासी, तपस्वी, मुनि श्रौर भिक्षुश्रों को सत्कारपूर्वक दान दिया जाता था। बाह्मणों को भी दान दिया जाता था। साधु, सन्यासी, भिक्षु श्रौर बाह्मण— ये चारों परोपजीवी रहे हैं। दान पर ही ये सब जीवित हैं। दान की परम्परा विलुप्त हो जाए, तो सब समाप्त हो जाए। स्मृति में कहा गया है, कि गृहस्थ जीवन धन्य है, जो सबके भार को उठाकर चल रहा है। गृहस्थ जीवन पर ही सब संस्थाएँ चल रही हैं। अन्य सब दानोपजीवी हैं, एकमात्र गृहस्थ ही दाता है।

# अहिंसा बनाम दया

🗌 महात्मा गाँधी

ग्रहिंसा ग्रीर दया में उतना ही ग्रन्तर है जितना सोने में ग्रीर सोने के गहने में, बीज में ग्रीर वृक्ष में। जहां दया नहीं वहां ग्रहिंसा नहीं। ग्रतः यों कह सकते हैं कि जिसमें जितनी दया है उतनी ही ग्रहिंसा है। ग्रपने पर ग्राक्रमण करने वाले को मैं न मारूँ, उसमें ग्रहिंसा भी हो सकती है ग्रीर नहीं भी। यदि उसे भयवश न मारूँ तो वह ग्रहिंसा नहीं हो सकती। दयाभाव से ज्ञानपूर्वक न मारने में ही ग्रहिंसा है।

जो बात शुद्ध ग्रर्थशास्त्र के विरुद्ध हो वह ग्रहिंसा नहीं हो सकती।
जिसमें परम ग्रर्थ हो वह शुद्ध है। ग्रहिंसा का व्यापार घाटे का
व्यापार नहीं होता। ग्रहिंसा के दो पलड़ों का जमा खर्च शून्य होता
है। ग्रर्थात् उसके दोनों पलड़े समान होते हैं। जो जीने के लिए खाता
है, सेवा करने के लिए जीता है, मात्र पेट पालने के लिए कमाता है
वह काम करते हुए भी ग्रक्रिय है। कियाहीन ग्रहिंसा ग्राकाश कुसुम
के समान है किया हाथ पैर से ही होती हो, ऐसा नहीं, मन हाथ-पैर
की ग्रपेक्षा बहुत ज्यादा काम करता है। विचार मात्र किया है।
विचार रहित ग्रहिंसा हो ही नहीं सकती। ग्रतएव ऐसा नहीं कहा जा
सकता कि ग्रहिंसा निष्क्रिय है ग्रौर दया सिक्रय है, बिन्क दोनों ही
सिक्रय हैं।

सर्वभक्षो जब दया से प्रेरित होकर भक्ष्य पदार्थों की मर्यादा निश्चित करता है तब उस हद तक वह ग्रहिंसा धर्म का पालन करता है। इसके विपरीत जो रूढ़ि के कारण मांसादि नहीं खाता, वह ग्रच्छा तो करता है लेकिन यह नहीं कहा जा सकता कि उसमें ग्रहिंसा का भाव है ही। जहाँ ग्रहिंसा है वहां ज्ञानपूर्वक दया होनी ही चाहिए।

लेकिन ग्रहिंसा धर्म सच्चा धर्म हो तो व्यवहार में हर तरह

1

उसका श्राचरण करना भूल नहीं बिलक कर्त्तव्य है। व्यवहार श्रौर धर्म के बीच विरोध नहीं होना चाहिए। धर्म का विरोधी व्यवहार छोड़ देने योग्य है। सब जगह सब समय सम्पूर्ण श्रहिंसा सम्भव नहीं, ऐसा कहकर श्रहिंसा को एक श्रोर रख देना हिंसा, मोह श्रौर श्रज्ञान है। सच्चा पुरुषार्थ तो इसमें है कि हमारा श्राचरण सदा श्रहिंसा के अनुसार हो। इस तरह श्राचरण करने वाला मनुष्य श्रन्त में परम पद प्राप्त करेगा, क्योंकि वह सम्पूर्णतया श्रहिंसा का पालन करने योग्य बनेगा श्रौर यों देहधारी के लिए सम्पूर्ण श्रहिंसा बीज रूप ही रहेगी। देह धारण के मूल में ही हिंसा है इसी कारण देहधारी के पालने योग्य धर्म का सूचक शब्द निषेधात्मक श्रहिंसा के रूप में प्रकट हुआ है।

(नव जीवन से साभार)

#### सारांश

(1) ग्रहिंसा ग्रौर दया में उतना ही ग्रन्तर है, जितना सोने ग्रौर सोने के गहने में, बीज ग्रौर वृक्ष में। (2) जहां दया नहीं वहां ग्रहिंसा नहीं है। (3) कियाहीन (निषेधात्मक) ग्रहिंसा ग्राकाश कुसुम के समान है कारण कि विचार मात्र किया है ग्रौर विचार रहित ग्रहिंसा नहीं हो सकती (4) हिंसा का पूर्ण त्याग ही ग्रहिंसा नहीं है, हिंसा में कमी करना, घटाना, सीमित करना भी ग्रहिंसा का विस्तार है।

### करुणा के विविध रूप

🔲 मुनि श्री भद्रगुप्त विजय जी

संसार के प्रत्येक जीवात्मा को मित्र मान लिया, मित्र के प्रति स्नेह जाग्रत हो गया, फिर यदि मित्र दुःख में ग्रा गया तो उसका दुःख दूर करने की भावना पैदा होगी ही। 'परदुःखविनाशिनी करुणा' करुणा दूसरों के दुःख मिटाने की प्रेरणा देती ही है। मित्र का दुःख कैसे देखा जाय! मित्र दुःख में हो ग्रीर ग्रपन चैन से रहें, ऐसा हो सकता है क्या?

श्रात्मा की किमक विकास यात्रा में जब श्रात्मा काल की श्रपेक्षा से चरम 'पुद्गल परावर्त' में श्राता है यानी 'श्रब वह, निश्चित-निर्धा-रित काल में मोक्ष पायेगा,' ऐसा केवलज्ञानी की दृष्टि में निश्चित होता है, तब उस जीवात्मा में तीन विशेषताएँ प्रकट होती हैं।

- 1. दुःखी जीवों के प्रति ग्रत्यन्त दया।
- 2. गुणवान् पुरुषों के प्रति ऋद्वेष, ऋौर
- 3. सर्वत्र उचित प्रवृत्ति का पालन।

देखिये, यहाँ सर्व प्रथम बात कौन-सी बतायी ? दया बतायी न ? दया कहो, करुणा कहो, एक ही बात है। मामूला दया नहीं, ग्रत्यन्त दया होती है उस जीवात्मा में। मामूली करुणा ग्रौर ग्रत्यन्त करुणा का भेद समझ लो। दुःखी जीव को देखकर हृदय में विचार ग्राये कि 'बेचारा दुःखी है, कुछ दं भूखा है "चवन्नी दे दूं "खा लेगा कुछ !" यह हुई मामूली करुणा! चूं कि ग्राप के पास उसको भरपेट खिलाने के पैसे होते हुए भी ग्रापने चवन्नी देकर ही संतोष कर लिया! ग्रत्यंत करुणा क्या करवाती है, जानते हो? उसको पेटभर के खिलायेगा। चाहे एक रुपया लगो या दो रुपया लगो। करुणा के चार प्रकार 'घोड्शक' ग्रन्थ में ग्राचार्यदेव ने बताये हैं:

- 1. मोहयुक्त-करुणा
- 2. ग्रसुख-करणा
- 3. संवेग करुणा
- 4. अन्यहित-करुणा

इन चारों प्रकार की करुणा को समझ लो। करुणा का इतना तल-स्पर्शी विवेचन दूसरे ग्रन्थों में नहीं मिलता है। हरिभद्रसूरिजी ने मनो-वैज्ञानिक ढंग से 'षोड़शक' में बहुत ही ग्रच्छा विवेचन किया है।

- 1. मोहयुक्त करुणा एक करुणा मोह अथवा अज्ञानमूलक होती है। जैसे, एक मां है, उमका लड़का बीमार पड़ा, वैद्य-डॉक्टर ने कहा है: 'इस बच्चे को मिठाई मत खिलाना, तला हुआ कोई पदार्थ मत खिलाना ।' घर में मिठाई बनी है, लड़का मिठाई मांगता है मां को लड़के के प्रति खूब प्रेम है, प्रेम के बहाव में वह लड़के को मिठाई खिला देती है। इसको अज्ञानमूलक, मोहजन्य करुणा कहते हैं। माता को ज्ञान नहीं कि मिठाई खाने से लड़के का ज्वर बढ़ जायेगा, बीमारी बढ़ जायेगी "।' स्वास्थ्य विषयक अज्ञानता के कारण वह खिला देती है मिठाई।
- 2. श्रमुख-करुणा— श्रमुख यानी दुःख । जिसके पास मुख के साधन नहीं है, रहने को घर नहीं, पहनने को वस्त्र नहीं, खाने को श्रन्न नहीं ऐसे मनुष्यों को मकान, वस्त्र, भोजन श्रादि देना, करुणा का दूसरा प्रकार है। कोई बीमार है, उसको दवाई देना, सेवा करना, किसी की संकट में सहायता करना, उपद्रव से मुक्त करना वगैरह का करुणा के दूसरे प्रकार में ही समावेश होता है।

दुः ली जीवों के प्रति हृदय में ग्रत्यन्त करुणा होनी चाहिए। जिस मनुष्य में ऐसी करुणा होती है, वह ग्रपने सुख-दुः ख का विचार नहीं करता है। ग्रपना सुख देकर भी वह दूसरों के दुः ख दूर करने का प्रयत्न करता है।

3. संवेग-करुणा—संवेग का अर्थ होता है मोक्ष की अभिलाषा । जिस पुरुष में ऐसी मोक्षाभिलाषा पैदा हुई हो, वह चाहता है कि 'मैं स्रकेला ही मोक्ष में जाऊँ इससे क्या, सब जीव मोक्ष पायें "परम सुख, परमानन्द, परम शान्ति प्राप्त करें तो बहुत स्रच्छा !' ऐसे महानु-भावों में, संसार के भौतिक सुखों से समृद्ध जीवों के प्रति भी करुणा होती है: 'ये वेचारे संसार के सुखों में लीन हो जायेंगे, राग-रंग स्रौर भोगविलास में डूब जायेंगे तो इनकी दुर्गति हो जायेगी भविष्य में दु:खी हो जायेगें मैं उनको इन क्षणिक सुखों का त्यागी बना दूं स्थवा मैं चाहता हूँ कि वे इन सुखों के त्यागी बनें!'

4 ग्रन्यहित-करुगा -- इस करुणा का क्षेत्र विशाल है । ग्रिपितु सर्व जीवों के प्रति हित कामना । सर्व जीवों के प्रति ग्रनुकम्पा ग्रनुग्रह-परकता । प्रीतिजन्य, स्नेहजन्य कोई सम्बन्ध से करुणा नहीं, ग्रिपितु सर्व जीवों के प्रति सहज, स्वाभाविक करुणा ।

मोहजन्य करुणा का मैंने आपको उदाहरण एक ही दिया है, ऐसे अनेक उदाहरण हैं इसके। यह करुणा उपादेय नहीं हैं। ऐसी करुणा से दूसरे जीवों का हित नहीं होता है, श्रहित होता है। दूसरे जीव सुखी नहीं बनते, दुःखी बनते हैं। इसिलये करुणा ज्ञानजन्या होनी चाहिए। 'अपने उपाय से सामने वाला जीव सुखी बनेगा या दुःखी, इसका ज्ञान होना चाहिए अपने को। दुःख दूर करने के उपायों का सही ज्ञान होना चाहिए। यदि ऐसा ज्ञान नहीं हो तो 'इसका दु ख दूर हो', इतनी सद्भावना रखनी चाहिए।

दुः खी जीवों के प्रति निर्देयता, कृपाहीनता, उपेक्षावित्त, मन की एक बहुत बड़ी ग्रशुद्धि है मलीनता है। 'वह दुः खी है तो मैं क्या करूं? उसके ऐसे पापकर्म होंगे, ग्रतः भोग रहा है।' यह सोचना घोर निर्देयता है। 'वह तो दुः खी होना ही चाहिए उसने कई यों को दुः खिये हैं "ग्रब उसको मरने दो"।' यह निष्ठुर हृदय का विचार है। 'मुझे उससे क्या लेना-देना है? वह सुखी हो तो भले, दुः खी हो तो भले ग्राथ उपेक्षावृत्ति है, मन की रोगी ग्रवस्था है। ऐसा मन धर्म ग्राराधना के लिए योग्य नहीं है। दुः खी जीवों के प्रति ग्रत्यन्त दया-करुणा होना ग्रानवार्य माना गया है धर्मक्षेत्र में। दया ग्रीर करुणा के बिना धर्मक्षेत्र में प्रवेश नहीं हो सकता है।

दूसरा मनुष्य भूला मर रहा हो श्रौर श्राप मजे से मिठाई ला सकते हो ? दूसरा मनुष्य नंगा फिर रहा हो श्रौर श्राप खूब श्रृंगार सजा सकते हो ? दूसरा व्यक्ति रास्ते में धूली पर सो रहा हो श्रौर श्राप बंगले में 'डनलप' की गद्दी पर सो सकते हो ? दूसरा मनुष्य रोग श्रौर व्याधि से कराह रहा हो श्रौर श्राप श्रानन्द प्रमोद कर सकते हो ? यदि 'हां' तो श्रापका हृदय निर्दय है, करुणाहीन है, श्राप परमात्मा जिनेश्वरदेव का धर्म पाने के पात्र नहीं हो। पात्रता के बिना धर्म पाया नहीं जा सकता। धर्म श्रात्मसात् नहीं बनता।

यदि ग्राप दूसरे जीवों के दुःख से दुःखी होते हों, यदि ग्राप दूसरों के दुःख दूर करने का प्रयत्न करते हों, ग्रपना सुख देकर भी दूसरों को दुःखमुक्त करने का कार्य करते हों तो ग्राप सुपात्र हैं, ग्रापकी कोमल ग्रात्मा में धर्मतत्त्व का प्रवेश होगा। मृदु जमीन में पानी उतर जाता है, पथरीली जमीन में पानी प्रवेश नहीं पाता है।

संसार में दुःखी जीव दो प्रकार के होते हैं, एक द्रव्य से दुःखी, दूसरे भाव से दुःखी । जिनके पास खाने को नहीं, पीने को नहीं, पहनने को नहीं, वे लोग द्रव्य से दुःखी हैं । शरीर रोगी है, निर्धनता है, ग्रनाथता है यह सब द्रव्य दुःख है यानी बाह्य दुःख है । जिनके जीवन में धर्म नहीं है, पाप है, वे भाव से दुःखी हैं । हिंसा करते हैं, चोरी करते हैं, द्रुगचारी हैं, परिग्रही हैं, कोध करते हैं, ग्रभिमान करते हैं, माया-कपट करते हैं ये सब ग्रान्तर दुःखी हैं । पापाचरण करने वाले ग्रान्तर दुःखी हैं । पापकर्म के उदय से जो दुःखी हैं वे बाह्य दुःखी हैं । जिनकों पापकर्मों का उदय है ग्रीर यहां भी पापाचरण चरण करते हैं वे बाह्य ग्रीर ग्रान्तर दोनों दृष्ट से दुःखी हैं । ऐसे भी जीव संसार में बहुत हैं, जो यहां दुःखी हैं फिर भी पापाचरण नहीं छोड़ते । ऐसे जीव करणापात्र हैं ।

ऐसे जीवों के प्रति अपने हृदय में करुणा होनी चाहिए। 'मोहमूढ़ बनकर यह बेचारा पाप करता है दुर्गित में चला जायेगा, घोर दुःख पायेगा 'ऐसा विचार करना चाहिए। 'मेरा वश चले तो मैं उसको पापों से रोक दूं, पापों से बचा लूं भले, मुझे कष्ट उठाना पड़े तो

उठाऊंगा परन्तु उसको बचा लूं।' ऐसा विचार करना चाहिए।

धनवान है, परन्तू दान नहीं देता, तन्दुरुस्त है, परन्तु तप नहीं करता बूढा हो गया है, परन्तु शीलव्रत का पालन नहीं करता है, समय एवं शक्ति है फिर भी परोपकार के कार्य नहीं करता है बुद्धि है फिर भी तत्त्वज्ञान पाने का पुरुषार्थ नहीं करता है ऐसे मनुष्य के प्रति धिक्कार या तिरस्कार नहीं करना चाहिए । स्राजकल तिरस्कार करना सामान्य बात बन गई है । द्वेषपूर्ण समालोचना करना साधा-रण बात बन गई है। चुकि ग्राजकल मनुष्य का हृदय करुणाहीन बनता जा रहा है। बाह्य दिंट से दुः ली जीवों के प्रति करुणा नहीं है तो म्रान्तर दिष्ट से दू:खी जीवों के प्रति करुणा करने की तो बात ही कहां ? निर्धन, रोगी, दीन-हीन जीवों के प्रति दया ग्राती है क्या? दूसरे नहीं, ग्रपने स्नेही, ग्रपने स्वजन ऐसी स्थिति में ग्रा गये हों, उनके प्रति भी दया त्राती है क्या ? एक भगत को मैंने कहा : 'ग्रापका भाई बहुत दु खी स्थिति में है, ग्राप उसको सहाय करें तो उसकी स्थिति सुधर जाये। इट भगत ने मुझे कहा : 'महाराज सा आप उसको श्रच्छी तरह नहीं जानते । वह तो ऐसा ऐसा है । भगत ने श्रपने भाई की खूब बुराई की। मैंने कहा: 'ग्रापने ग्रपने भाई में जो जो बुगई बतायो, क्या ग्राप में ऐसी कोई बुराई नहीं है ? दूसरी बात, माई बुरा है, उसका परिवार तो वैसा खराब नहीं है न ? ग्राप परि-वार को तो सहाय कर सकते हैं न ?' ऐसे हैं भगत लोग ! ग्रब कहिए, म्रापसे क्या म्रपेक्षा रक्ख्ं?

एक बात समझ लो, यदि हृदय में मैत्री, प्रमोद, करुणा स्रौर माध्यस्थ्य भाव धारण नहीं किये तो स्रापकी कोई भी धर्मित्रया 'धर्में' नहीं बनेगी। स्रापको ऐसी भावशून्य कियायें दुर्गति से नहीं बचायेंगी। स्राप विश्वास में रह जास्रोगे कि 'इतनी इतनी धर्मिकियायें करते हैं … स्रपन नरक में नहीं जायेंगे।' परन्तु स्राप नहीं बच सकोगे। इसलियें कहता हूँ कि मैत्री वगैरह भावनास्रों का स्रभ्यास करो, स्रात्मसात् करो। चित्त को शुद्ध करो। शुद्ध चित्त ही धर्म है। शुद्ध चित्त ही पुण्यानुबंधी पुण्य से पुष्ट बनता है। शुद्ध स्रौर पुष्ट चित्त ही मोक्ष-प्राप्ति का स्रसाधारण कारण है।

# निवृत्ति और प्रवृत्ति

🗆 पं. सुखलाल संघवी

## निवृत्ति-प्रवृत्ति

जैन कुल में जन्म लेनेवाले बच्चों में कुछ ऐसे सुसंस्कार मातृ स्तन्यपान के साथ बीजरूप में म्राते हैं जो पीछे से म्रनेक प्रयत्नों के द्वारा भी दुर्लभ हैं। उदाहरणार्थ - निर्मांस भोजन, मद्य जैसी नशीली चीजों के प्रति घृणा, किसी को न सताने की तथा किसी के प्राण न लेने की मनोवृत्ति तथा केवल ग्रसहाय मनुष्य को ही नहीं, बल्कि प्राणिमात्र को संभवित सहायता पहुँचाने की वृत्ति । जन्मजात जैन व्यक्ति में उक्त संस्कार स्वतःसिद्ध होते हुए भी उनकी प्रच्छन्न शक्ति का भान सामान्य रूप से खुद जैनों में भी कम पाया जाता है, जबकि ऐसे ही संस्कारों की भित्ति पर महावीर, बुद्ध, क्राईस्ट श्रीर गाँधीजी जैसों के लोक-कल्याणकारी जीवन का विकास हुग्रा देखा जाता है। इसलिये हम जैनों को अपने विरासती सुसंस्कारों को पहिचानने की दिष्टि का विकास करना सबसे पहले ग्रावश्यक है। ग्रनेक लोग संन्यास-प्रधान होने के कारण जैन-परम्परा को केवल निवृत्ति-मार्गी समझते हैं ग्रौर कम समझदार खुद जैन भी ग्रुपनी धर्म परम्परा को निवत्ति-मार्गी मानने-मनवाने में गौरव लेते हैं। इससे प्रत्येक नई जैन पीढ़ी के मन में एक ऐसा ग्रकर्मण्यता का संस्कार जाने-ग्रनजाने पड़ता है जो उसके जन्मसिद्ध श्रनेक सुसंस्कारों के विकास में वाधक बनता है। इसलिए प्रस्तुत मौके पर यह विचार करना जरूरी है कि वास्तव में जैन परम्परा की दिष्ट से निवृत्ति तथा प्रवृत्ति का सच्चा माने क्या है ।

उक्त प्रश्नों का उत्तर हमें जैन सिद्धान्त में भी मिलता है ग्रौर जैन परम्परा के ऐतिहासिक विकास में से भी।

# सेद्धान्तिक दृष्टि

जैन सिद्धान्त यह है कि साधक अथवा धर्म का पालक व्यक्ति

प्रथम ग्रपना दोष दूर करे, ग्रपने ग्रापको शुद्ध करे-तब उसकी सत्-प्रवृत्ति सार्थक बन सकती है। दोष दूर करने का ग्रर्थ है दोष से निवृत्त होना। साधक का पहला धार्मिक प्रयत्न दोष या दोषों से निवृत्त होने का ही रहता है। गुरु भी पहले उसी पर भार देते हैं। ब्रतएव जितनी धर्म प्रतिज्ञायें या धार्मिक व्रत हैं, वे मूख्यतया निवृत्ति की भाषा में हैं। गृहस्य हो या साधु, उसकी छोटी-मोटी सभी प्रतिज्ञायें, सभी मुख्य त्रत दाय निवृत्ति से शुरू होते हैं। गृहस्थ स्थल प्राणहिंसा, स्थूल मृषावाद, स्थूल परिग्रह ग्रादि दोषों से निवृत्त होने की प्रतिज्ञा लेता है ग्रौर ऐसी प्रतिज्ञा निबाहने का प्रयत्न भी करता है। जबिक साधु सब प्रकार की प्राणहिंसा ग्रादि दोषों से निवृत्त होने की प्रतिज्ञा लेकर उसे निवाहने का भरसक प्रयत्न करता है। गृहस्थ ग्रौर साधुग्रों की मुख्य प्रतिज्ञाएँ निवृत्तिसूचक शब्दों में होने से तथा दोष से निवृत्त होने का उनका प्रथम प्रयत्न होने से सामान्य समझवालों का यह ख्याल बन जाना स्वाभाविक है कि जैन धर्म मात्र निवृत्तिगामी है। निवत्ति के नाम पर ग्रावश्यक कर्त्तव्यों की उपेक्षा का भाव भी धर्म संघों में ग्रा जाता है। इसके ग्रौर भी दो मुख्य कारण हैं। एक तो मानव-प्रकृति में प्रमाद या परोपजीविता रूप विकृति का होना और दूसरा बिना परिश्रम से या ग्रस्प परिश्रम से जीवन की जरूरतों की पूर्ति हो सके, ऐसी परिस्थिति में रहना । पर जैन सिद्धान्त इतने में ही सीमित नहीं है। वह तो स्पष्टतया यह कहता है कि प्रवृत्ति करे पर ग्रासिक से नहीं, ग्रनासक्ति से या दोषत्याग पूर्वक प्रवृत्ति करे । दूसरे शब्दों में वह यह कहता है कि जो कुछ किया जाय वह यतनापूर्वक किया जाय। यतना के बिना कुछ न किया जाय। यतना का अर्थ है विवेक ग्रौर ग्रनासक्ति । हम इन शास्त्राज्ञाश्रों में स्पष्टतया यह देख सकते हैं कि इनमें निषेध, त्याग या निवृत्ति का जो विधान है वह दोष के निषेध का है, न कि प्रवृत्ति मात्र के निषेध का। यदि प्रवृत्तिमात्र के त्याग का विधान होता तो यतना-पूर्वक जीवन में प्रवृत्ति करने के म्रादेश का कोई भी म्रर्थ नहीं रहता ग्रीर प्रवृत्ति न करना इतना मात्र कहा जाता 🗗

दूसरी बात यह है कि शास्त्र में गुप्ति श्रीर समिति-ऐसे धर्म के दो मार्ग हैं। दोनों पर बिना चले धर्म की पूर्णता कभी सिद्ध नहीं हो सकती। गुष्ति का मतलब है दोषों से मन, वचन, काया को विरत रखना और समिति का मतलब है विवेक से स्वपरहितावह सत्प्रवृत्ति को करते रहना। सत्प्रवृत्ति बनाए रखने की दृष्टि से जो असत्प्रवृत्ति या दोष के त्याग पर अत्यधिक भार दिया गया है उसी को कम समझ वाले लोगों ने पूर्ण मानकर ऐसा समझ लिया कि दोष निवृत्ति से आगे फिर विशेष कर्त्तव्य नहीं रहता। जैन सिद्धान्त के अनुसार तो सच बात यह फलित होती है कि जैसे-जैसे साधना में दोष-निवृत्ति होती और बढ़ती जाए वैसे-वैसे सत्प्रवृत्ति की बाजू विकसित होती जानी चाहिए।

जैसे दोष-निवृत्ति के सिवाय सत्प्रवृत्ति श्रसम्भव है वैसे ही सत्प्रवृत्ति की गति के सिवाय दोष निवृत्ति को स्थिरता टिकना भी श्रसम्भव है। यही कारण है कि जैन-परम्परा में जितने श्रादर्श पुरुष तीर्थंकर रूप से माने गये हैं उन सभी ने श्रपना समग्र पुरुषार्थ श्रात्म-शुद्धि करने के बाद सत्प्रवृत्ति में ही लगाया है। इमलिये हम जैन श्रपने को जब निवृत्तिगामी कहें तब इतना ही श्रर्थ समझ लेना चाहिए कि निवृत्ति तो हमारी यथार्थ प्रवृत्तिगामी धार्मिक-जीवन की प्राथमिक तैयारी मात्र है।

मानस-शास्त्र की दिष्ट से विचार करें तो भी उपर्युक्त बात का ही समर्थन होता है। शरीर से भी मन और मन से भी चेतना विशेष शिक्तशाली या गितशील है। ग्रब हम देखें कि ग्रगर शरीर ग्रौर मन की गित दोषों से रुकी, चेतना का सामर्थ्य दोषों की ग्रोर गित करने से रुका, तो उनकी गित-दिशा कौनसी रहेगी ? वह सामर्थ्य कभी निष्क्रिय या गित-शून्य तो रहेगा ही नहीं। ग्रगर उस सदास्फूर्त सामर्थ्य को किसी महान् उद्देश की साधना में लगाया न जाए तो फिर वह ऊर्घ्वगामी योग्य दिशा न पाकर पुराने वासनामय ग्रधोगामी जीवन की ग्रोर ही गित करेगा। यह सर्वसाधारण ग्रनुभव है कि जब हम शुभ भावना रखते हुए भी कुछ नहीं करते तब ग्रन्त में ग्रशुभ मार्ग पर ही ग्रा पड़ते हैं। बौद्ध, सांख्य, योग ग्रादि सभी निवृत्ति-मार्गी कही जाने वाली धर्म-परम्पराग्रों का भी वही भाव है जो जैन धर्म-परम्परा का। जब गीता ने कर्मयोग या प्रवृत्ति मार्ग पर भार

दिया तब वस्तुतः ग्रनासक्त भाव पर ही भार दिया है।

निवृत्ति प्रवृत्ति की पूरक है श्रौर प्रवृत्ति निवृत्ति की। ये जीवन के सिक्के की दो बाजुएं (पहलू) हैं। पूरक का यह भी श्रर्थ नहीं है कि एक के बाद दूसरी हो, दोनों साथ न हों, जैसे जागृति व निद्रा। पर उसका यथार्थ भाव यह है कि निवृत्ति ग्रौर प्रवृत्ति एक साथ चलती रहती हैं भले ही कोई एक ग्रंश प्रधान दिखाई दे। मन में दोषों की प्रवृत्ति चलती रहने पर भी ग्रनेक बार स्थूल जीवन में निवृत्ति दिखाई देती है जो वास्तव में निवृत्ति नहीं है। इसी तरह ग्रनेक बार मन में वासनाग्रों का विशेष दबाव न होने पर भी स्थूल जीवन में कल्याणवह प्रवृत्ति का ग्रभाव भी देखा जाता है जो वास्तव में निवृत्ति का ही घातक सिद्ध होता है। ग्रतएव हमें समझ लेना चाहिए कि दोष निवृत्ति ग्रौर सद्गुण प्रवृत्ति का कोई विरोध नहीं, प्रत्युत दोनों का साहचर्य ही धार्मिक जीवन की ग्रावश्यक शर्त है। विरोध है तो दोषों से ही निवृत्त होने का ग्रौर दोषों में ही प्रवृत्त होने का। इसी तरह सदगुणों में ही प्रवृत्ति करना ग्रौर उन्हीं से निवृत्त भी होना, यह भी विरोध है।

ग्रसत्-निवृत्ति ग्रौर सत्-प्रवृत्ति का परस्पर कैसा पोष्य-पोषक सम्बन्ध है, यह भी विचारने की वस्तु है। जो हिंसा एवं मृषावाद से थोड़ा या बहुत ग्रंशों में निवृत्त हो पर मौका पड़ने पर प्राणिहित की विधायक प्रवृत्ति से उदासीन रहता है या सत्य भाषण की प्रत्यक्ष जवाबदेही की उपेक्षा करता है वह धीरे-धीरे हिंसा एवं मृषावाद की निवृत्ति से सचित बल भी गँवा बैठता है। हिंसा एवं मृषावाद की निवृत्ति की सच्ची परीक्षा तभी होती है जब ग्रनुकम्पा की एवं सत्य भाषण की विधायक प्रवृत्ति का प्रश्न सामने ग्राता है। ग्रगर मैं किसी प्राणी या मनुष्य को तकलीफ नहीं देत। पर मेरे सामने कोई ऐसा प्राणी या मनुष्य उपस्थित है जो ग्रन्य कारणों से संकटग्रस्त है ग्रौर उसका संकट मेरे प्रयत्न के द्वारा दूर हो सकता है या कुछ हलका हो सकता है, या मेरी प्रत्यक्ष परिचर्या एवं सहानुभूति से उसे ग्राश्वासल मिल सकता है, फिर भी मैं केवल निवृत्ति की बाजू को ही पूर्ण ग्राहिंसा

मान लूँ तो मैं तो खुद अपनी सद्गुणाभिमुख विकासशील चेतना शक्ति का गला घोंटता हूँ।

### एकान्त निवृत्ति संभव नहीं

समाज कोई भी हो वह एक मात्र निवृत्ति की भूलभुलैयों पर न जीवित रह सकता है और न वास्तविक निवृत्ति ही साध सकता है। यदि किसी तरह निवृत्ति को न माननेवाले ग्राखिर में उस प्रवृत्ति के तूफान ग्रौर ग्रांधी में ही फंसकर मर सकते हैं तो यह भी उतना ही सच है कि प्रवृत्ति का ग्राश्रय लिए बिना निवृत्ति हवा का किला ही बन जाता है। ऐतिहासिक ग्रौर दार्शनिक सत्य यह है कि प्रवृत्ति ग्रौर निवृत्ति एक ही मानव-कल्याण के सिक्के के दो पहलू हैं। दोष, गलती, बुराई ग्रौर ग्रकल्याण से तब तक कोई नहीं बच सकता जब तक वह दोषनिवृत्ति के साथ-ही-साथ सद्गुणों की ग्रोर कल्याणमय प्रवृत्ति में बल न लगावे। कोई भी बीमार केवल ग्रपथ्य ग्रौर पुष्टि-कुपथ्य से निवृत्त होकर जीवित नहीं रह सकता। उसे साथ-ही-साथ पथ्यसेवन करना चाहिए। शरीर से दूषित रक्त को निकालना जीवन के लिये ग्रगर जरूरी है तो उतना ही जरूरी उसमें नए रुधिर का संचार करना भी है।

### निवृत्तिलक्षी प्रवृत्ति

ऋषम से लेकर ग्राज तक निवृत्तिगामी कहलाने वाली जैन-संस्कृति भी जो किसी-न-किसी प्रकार जीवित रही है वह मात्र निवृत्ति के बल पर नहीं, किन्तु कल्याणकारी प्रवृत्ति के सहारे पर। यदि प्रवर्तक-धर्मी ब्राह्मणों ने निवृत्ति मार्ग के सुन्दर तत्त्वों को ग्रपनाकर एक व्यापक कल्याणकारी संस्कृति का ऐसा निर्माण किया है जो गीता में उज्जीवित होकर ग्राज नए उपयोगी स्वरूप में गांधीजी के द्वारा पुनः ग्रपना संस्करण कर रही है तो निवृत्तिलक्षी जैन-संस्कृति को भी कल्याणाभिमुख ग्रावश्यक प्रवृत्ति का सहारा लेकर ही ग्राज की बदली हुई परिस्थिति में जीना होगा। जैन-संस्कृति में तत्त्वज्ञान ग्रौर ग्राचार के जो मूल नियम हैं ग्रौर वह जिन ग्रादशों को ग्राज तक पूँजी मानती ग्राई है उनके ग्राधार पर वह प्रवृत्ति का ऐसा मंगलमय योग साध सकती है जो सबके लिए क्षेमकर हो।

ſ

जैन-परम्परा में प्रथम स्थान है त्यागियों का, दूसरा स्थान है गृहस्थों का। त्यागियों को जो पाँच महावृत धारण करने की ग्राज्ञा है वह ग्रधिकाधिक सद्गुणों में प्रवृत्ति करने की या सद्गुण-पोषक-प्रवृत्ति के लिए बल पैदा करने की प्राथमिक शर्त मात्र है। हिंसा, भ्रमत्य, चोरी, परिग्रह ग्रादि दोषों से बिना बचे सद्गुणों में प्रवृत्ति हो हो नहीं सकती श्रीर सद्गुणपोषक प्रवृत्ति को जीवन में स्थान दिये बिना हिंसा ग्रादि से बचे रहना भी सर्वथा ग्रसम्भव है। इस देश में जो लोग दूसरे निवृत्ति-पंथों को तरह जैन-पंथ में भी एक मात्र निवृत्ति की ऐकान्तिक साधना की बात करते हैं वे उक्त सत्य भूल जाते हैं। जो व्यक्ति सार्वभौम महाव्रतों को धारण करने की शक्ति नहीं रखते उनके लिए जैन-परम्परा में स्रणवृतों की सुष्टि करके धीरे-धीरे निवृत्ति की ग्रोर ग्रागे बढ़ने का मार्ग भी रखा है। ऐसे गृहस्थों के लिए हिंसा म्रादि दोषों से मंशतः बचने का विधान किया है। उसका मतलव यही है कि गृहस्थ पहले दोषों से बचने का ग्रम्यास करें। किन्तू साथ ही यह म्रादेश है कि जिस जिस दोष को वे दूर करें उस-उस दोष के विरोधी सद्गुणों को जीवन में स्थान देते जाएँ। हिंसा को दूर करना हो तो प्रेम भ्रौर भ्रात्मौपम्य के सद्गुण को जीवन में व्यक्त करना होगा। सत्य विना बाले ग्रौर सत्य बोलने का बल बिना पाए ग्रसत्य से निवृत्ति कैसे होगी ? परिग्रह श्रौर लोभ से बचना हो तो सन्तोष श्रौर त्याग जैसी गुण पोषक प्रवृत्तियों में श्रपने श्राप को खपाना ही होगा। इस वात को ध्यान में रखकर जैन-संस्कृति पर यदि ग्राज विचार किया जाए तो ग्राजकल की कसौटी के काल में जैनों के लिए नीचे लिखी बातें कर्तव्यरूप फलित होती हैं।

### जेन-वर्गका कर्त्तव्य

1—देश में निरक्षरता, बहम और म्रालस्य व्याप्त है। जहाँ देखों दहाँ फूट ही फूट है। शराब भौर दूसरी नशीली चीजें जड़ पकड़ बैठों हैं। दुष्काल, म्रात-वृष्टि, परराज्य भौर युद्ध के कारण मानव-जीवन का एक मात्र म्राधार पशुधन नाम शेष हो रहा है। ग्रतएव इस संबंध में विधायक प्रवृत्तियों की भ्रोर सारे त्यागो वर्ग का ध्यान जाना चाहिए।

2-देश में गरीबी ग्रौर वेकारी की कोई सीमा नहीं है। खेती-

बाड़ी और उद्योग धन्धे अपने अस्तित्व के लिए बुद्धि, धन, परिश्रम और साहस की अपेक्षा कर रहे हैं। अतएव गृहस्थों का यह धर्म हो जाता है कि वे संपत्ति का उपयोग तथा विनियोग राष्ट्र के लिए करें। वे गाँधीजी के ट्रस्टीशिप के सिद्धान्त को अमल में लाएँ। बुद्धिसंपन्न और साहसिकों का धर्म है कि वे नम्न बनकर ऐसे ही कामों में लग जाएँ जो राष्ट्र के लिए विधायक हैं। दलितों और अस्पृश्यों को भाई की तरह बिना अपनाए कौन यह कह सकेगा कि मैं जैन हूँ? खादी और ऐसे दूसरे उद्योग जो अधिक से अधिक अहिंसा के नजदीक हैं और एक मात्र आत्मीपम्य एवं अपरिग्रह धर्म के पोषक हैं उनको उत्तेजना दिये बिना कौन कह सकेगा कि मैं अहिंसा का उपासक हूँ? अतएव उपसहार में इतना ही कहना चाहता हूँ कि जैन लोग, निरर्थक आडम्बरों और शक्ति के अपव्ययकारी प्रसंगों में अपनी संस्कृति सुरिक्षत है, यह भ्रम छोड़कर उसके हृदय की रक्षा का प्रयत्न करें, जिसमें हिन्दू और मुसलमानों का ही क्या, सभी कौमों का मेल भी निहित है।

### संस्कृति का संकेत

संस्कृति-मात्र का संकेत लोभ ग्रौर मोह को घटाने व निर्मूल करने का है, न कि प्रवृत्ति को निर्मूल करने का। वही प्रवृत्ति त्याज्य है जो ग्रासक्ति के बिना कभी संभव ही नहीं, जैसे कामाचार व वैय-क्तिक परिग्रह ग्रादि। जो प्रवृत्तियाँ समाज का धारण, पोषण, विक-सन करनेवालो हैं वे ग्रासक्तिपूर्वक ग्रौर ग्रासक्ति के सिवाय भी संभव हैं। ग्रतएव संस्कृति ग्रासिक के त्यागमात्र का संकेत करती है। जैन-संस्कृति यदि संस्कृति-सामान्य का ग्रपवाद बने तो वह विकृत बनकर ग्रंत में मिट सकती है।

#### संदर्भ

यद्यपि शास्त्रीय शब्दों का स्थूल श्रथं साधु-जीवन का ग्राहार, विहार, निहार सम्बन्धी चर्या तक ही सीमित जान पड़ता है पर इसका तात्पर्यं जीवन के सब क्षेत्रों की सब प्रवृत्तियों में यतना लागू करने का है। ग्रगर ऐसा तात्पर्यं न हो, तो यतना की व्याप्ति इतनी कम हो जाती है कि फिर वह यतना ग्रहिसा सिद्धान्त की समर्थं बाजू बन नहीं सकती। सिमिति शब्द का तात्पर्यं भी जीवन की सब प्रवृत्तियों से है, न कि शब्दों में गिनाई हुई केवल ग्राहार-विहार-निहार जैसी प्रवृत्तियों से।

# निवृत्ति एवं प्रवृत्तिपरक अहिंसा

🔲 महासती श्री पुष्पवतीजी मः

### निवृत्ति-प्रवृत्ति का रहस्य

यह सत्य है कि अहिंसा निवृत्त्यात्मक भी है, लेकिन किसी की हिंसा न करने में ही अहिंसा परिसमाप्त नहीं हो जाती। यह तो उसका एक पक्ष है; निवृत्तिरूप है। अहिंसा की धारा इतने में ही अवरुद्ध नहीं है। अहिंसा अगर प्रवृत्तिशून्य ही है तो उससे समाज में निष्क्रियता, जड़ता एवं असामाजिकता ही पैदा होगी। किन्तु समाज में पारस्परिक सहयोग का कार्य प्रवृत्ति के बिना चल नहीं सकता। मनुष्य के सामने परिवार, समाज, धर्म, संघ और राष्ट्र का उत्तर-दायित्व है, सेवा का क्षेत्र है। प्रवृत्तिशून्य अहिंसा को पकड़ने से यह उत्तरदायित्व कैसे पूर्ण हो सकता है?

इसलिए जैनधर्म की ग्रहिंसा न एकान्त निवृत्तिपरक है ग्रीर न एकान्त प्रवृत्तिपरक । निवृत्ति उसका एक पहलू है; जबकि उसका दूसरा पहल प्रवृत्ति है। वह निवृत्ति की ग्राधारभूमि पर प्रवृत्ति (विधि) का रूप लेकर ग्रागे बढ़ती है। ग्रहिंसा के ये दोनों रूप एक दूसरे की ग्रपेक्षा रखते हैं। ग्रहिंसा भगवती के निवृत्ति ग्रौर प्रवृत्ति ये दोनों ही चरण हैं। निवृत्ति, प्रवृत्ति के लिए एक पृष्ठभूमि तैयार करती है, वह प्रवृत्ति के लिए दिशानिर्देश करती है। प्रवृत्ति से पहले निवृत्ति, प्रवृत्ति में विशुद्धि लाने के लिए ग्रावश्यक है। विधेया-त्मक ग्रहिंसा में प्रवृत्त होने से पहले व्यक्तिगत जीवन में हिंसा के द्रव्य-भावात्मक दोनों पहलुग्रों से निवृत्ति हुई है या नहीं ? यह देखना बहुत भ्रावश्यक है। ग्रगर ग्रहिंसा के साधक की हिंसा के दोषों से विरित नहीं हुई है ग्रीर वह लोककल्याण, समाज-सेवा या सामाजिक चेतना के ग्रम्युदय के लिए प्रवृत्त होगा तो उसकी वह प्रवृत्ति विशुद्ध नहीं हो सकेगी। किन्तू जब साधक ग्रपने मर्यादाहीन व्यक्तिगत स्वार्थ, मोह, द्वेष, कषाय ग्रादि हिंसा के रूपों से निवृत्त होकर समाज-सेवा या राष्ट्र-सेवा या समाज-कल्याण के लिए प्रवृत्ति करेगा तो उसकी

बह प्रवृत्ति विशुद्ध होगी, ग्रहिंसा से पुनीत होगी, उसका जीवन ग्रौर ग्रन्तःकरण भी उक्त प्रवृत्ति से निर्मल होगा। व्यक्तिगत ग्राकांक्षाग्रों, फलासक्ति एवं देहासक्ति से निवृत्ति लेकर ग्रहिंसा की विधेयात्मक प्रवृत्ति करना ही जैनदर्शन का नैतिक विधान है। इसका हार्द यही है कि व्यक्तिगत जीवन में हिंसाजन्य दोषों से निवृत्ति ग्रौर सामाजिक जीवन में लोकहिताय प्रवृत्ति हो। श्रावक, लोकसेवक, समाज या राष्ट्र का सेवक व्यक्तिगत स्वार्थों, कषायों ग्रादि से दूर रहे ग्रौर समाज या राष्ट्र की सेवा में प्रवृत्त हो, यही निवृत्ति का रहस्य है।

अहिंसा चारित्र का एक अंग है। साधक के चारित्र की जो व्याख्या की गई है, उसमें निवृत्ति और प्रवृत्ति दोनों को बराबर का स्थान दिया गया है। चारित्र न तो एकान्त निवृत्तिरूप है और न ही एकान्त प्रवृत्तिरूप। चारित्र का लक्षण करते हुए कहा है—

'ग्रसुहादो विणिवित्ती, सुहे पवित्ती य जाण चारित्तं !'¹

अर्थात् — ग्रशुभ कार्यों, बुरे संकल्पों, दुर्वचनों एवं कुत्सित ग्राच-रणों से निवृत्ति करना ग्रौर शुभ कार्यों, शुभ संकल्पों, सुवचनों एवं सदाचरणों में प्रवृत्ति करना ही चारित्र है।

साधक के लिए कहा गया है-''वह एक ग्रोर से विरति (निवृत्ति) करे ग्रौर दूसरी ग्रोर से प्रवृत्ति करे। ग्रसंयम से निवृत्ति करे ग्रौर संयम में प्रवृत्ति करे।''2

सारांश यह है कि एक ग्रोर किसी को कष्ट, दु:ख या पीड़ा न पहुँचाग्रो, मारो-पीटो या सताग्रो मत, न किसी से वैर, द्वेष, मोह, ईष्या ग्रादि रखो, ग्रोर न किसी से दुर्वचन या कटुवचन कहो न ही किसी के प्रति बुरा संकल्प व दुश्चिन्तन ही करो। यह ग्रहिंसा का निवृत्तिपरक पहलू है। दूसरी ग्रोर प्राणिमात्र की सेवा, दया, करुणा, क्षमा, प्रेम, मैत्री, समर्पण ग्रादि करना, पीड़ित जनों की पीड़ा दूर करना, उन्हें उचित सहयोग देना, स्वयं जीना ग्रीर दूमरों को जिलाना ग्रादि ग्रहिंसा का प्रवृत्तिपरक पहलू है। यह स्मरण रखना चाहिए कि श्रमण की ग्रपनी मर्यादा है उसी में रहकर वह दूसरों की सेवा ग्रादि कर सकता है, मर्यादा का अतिक्रमण करके नहीं। इसी प्रकार श्रावक की भी मर्यादाएँ हैं; किन्तु गृहस्थ होने के नाते सामाजिक कर्त्तंच्यों को निभाना उसके लिए स्रावश्यक है। स्रतः उसके लिए सेवा स्रादि का विस्तृत क्षेत्र खुला रहता है।

इसलिए भ्रगर भ्राप भ्रहिंसा के सिर्फ नकारात्मक (निवृत्तिरूप) पहलू पर ही सोचेंगे तो यह श्रहिसा की अधूरी समझ होगी। अहिंसा की सम्पूर्ण साधना के लिए प्राणिमात्र के साथ मैत्री सम्बन्ध रखना, उसकी सेवा करना, उसे कष्ट से मुक्त करना भ्रादि विधेयात्मक पक्ष पर भी भलीभाँति विचार करना चाहिए । जैनागम प्रश्नव्याकरणसूत्र में जहाँ ग्रहिंसा के 60 एकार्थक नाम दिये हैं वहाँ दया, खंती (क्षमा) रक्का (रक्षा), ग्रभय, सिमई (सिमिति), जण्णो (यज्ञ) ग्रादि विधे-यात्मक (प्रवृत्तिपरक) नामों का भी निर्देश किया गया है। इसके ग्रतिरिक्त उत्तराध्ययन सूत्र में, मित्तीं भूएसु कप्पए' (प्राणिमात्र के साथ मैत्री करो), 'वेयावच्च' (वैयावृत्य-सेवा), समता, दश्चेकालिक सूत्र में सर्वभूतातमभूत, दया ग्रादि शब्द ग्रहिंसा के सन्दर्भ में प्रयुक्त हुए हैं । इसलिए ग्रहिंसा प्रवृत्ति-निवृत्ति — उभयात्मक है । यदि वह प्रवृत्त्यात्मक नहीं है तो अकेली निवृत्ति का न तो कोई मूल्य हो है, न ग्रस्तित्व ही। ग्रनुकम्पा, ग्रभयदान, सेवा ग्रादि शब्द भी ग्रहिसा के प्रवृत्तिप्रधान रूप हैं। ग्रहिसा शब्द भाषा-शास्त्र की दिष्ट से निषेध-वाचक जरूर है, लेकिन गहन चिन्तन के बाद स्वीकार करना होगा कि म्रहिंसा प्रवृत्तिपरक या विधेयात्मक भी है। प्रवृत्ति-निवृत्ति दोनों में प्रहिंसा समाहित है, दोनों में ग्रन्योन्याश्रय सम्बन्ध है। जो केवल निवृति को ही प्रधान मानकर चलता है, वह ग्रहिंसा की सम्पूर्ण साधना नहीं कर सकता, न ही ग्रहिंसा की ग्रात्मा को परख सकता है।

### प्रवृत्ति की सीमा

जैनधर्म कहता है – प्रवृत्ति करो, पर वह निवृत्तिमूलक होनी चाहिए। यानी प्रवृत्ति (विधेयात्मक ग्रहिंसामय) करते समय पहले देखो कि उस प्रवृत्ति से पहले निषेधात्मक ग्रहिंसा (निवृत्ति) तुम्हारे जीवन में ग्राई या नहीं?

मान लीजिए, एक व्यक्ति धनाढ्य है। वह दान करता है, उसने यात्रियों के लिए धर्मशाला बनवा दी है, गरीबों की सेवा के लिए उसने कोई संस्था खोल दी है। किन्तु दूसरी ग्रोर से वह शोषण का कुचक भी चला रहा है, ग्रपने नौकरों से उनके सामर्थ्य से ग्रधिक काम लेता है, जरा-सी देर से ग्राने पर वेतन काट लेता है। तो ये बातें उस सेवा ग्रौर दान के साथ कैसे मेल खा सकती हैं? यह तो ऐसा ही है, जैसे कोई एक बोतल रक्त निकालकर बदले में एक-दो बूँदें रक्त दे दे, या सौ दो सौ घाव करके एक-दो घावों पर मरहम-पट्टी कर दे। ग्रतः ऐसे दान ग्रौर ऐसी सेवा का क्या ग्रथं है?

दूसरी बात यह है कि कोई व्यक्ति समाजकल्याण की प्रवृत्ति करे, लेकिन उसके साथ अपना स्वार्थ पूरा करने, पट-प्रतिष्ठा प्राप्त करने की महत्त्वाकांक्षा न हो, अपना चारित्र-दोष दबाकर जनता की नजरों में धर्मात्मा, दयालु या सेवाभावी बनने की कल्पना न हो, अथवा सेवा, दया आदि के साथ अपना चारित्रिक पतन न करे, किसी सत्ताधीश या धनाढ्य के मुलाहिजे में आकर उनकी चाटुकारिता करके उच्च पद या प्रतिष्ठा पाने के लिए लोकसेवा या राष्ट्रसेवा न करे या लोकसेवा के नाम पर अपना उल्लू न सीधा करे, धन न बटोरे। ये कुछ सीमाएँ हैं, प्रवृत्ति के साथ-साथ जिनका ध्यान रखना जरूरी है।

मान लीजिए, एक राष्ट्रसेवक दीन दुः खी या राष्ट्र के किसी पदाधिकारी की सेवा कर रहा है, उसकी प्रसन्नता के लिए कुछ ऐसी बातें जरूरी हो रही हैं, जिनसे चारित्रिक पतन की या किसी कुव्यसन में गिरने की सम्भावना है, ऐसी स्थित में कुछ राष्ट्र या उनकी संस्कृतियाँ तो वैसा करने के लिए सहमत हो जाती हैं, जैसे कि जापान में जासूसी करने ग्रौर दूसरे राष्ट्रों का भेद लेने के लिए दूसरे राष्ट्र के लोगों के पास ऐसी महिलाएँ भेजी जाती थीं, जो उनके साथ ग्रपने शील का सौदा करके उसके देश की गुप्त बातें निकलवा लेती थीं। विदेश में कई जगह ऐसी प्रथा है कि मेहमान को प्रसन्न करने के लिए गृहिणियाँ उसके साथ ताश खेलती हैं ग्रौर ग्रनाचार सेवन करने के लिए भी प्रवृत्त हो जाती हैं। किन्तु जैन धर्म इस बात से जरा भी

सहमत नहीं है कि ग्राप किसी शुभ ग्रहिंसक प्रवृत्ति के साथ इस प्रकार की हिंसा, ग्रसत्य या कुशील-सेवन की प्रवृत्ति करें। फिर तो वह सारी हो शुभ प्रवृत्ति ग्रशुद्ध ग्रौर भावहिंसायुक्त हो जाएगी।

इसीलिए तो जैनधर्म विधेयात्मक ग्रहिंसा की प्रवृत्ति करने से पहले निषेधात्मक ग्रहिंसा के स्वीकार की बात कहता है। वह कहता है कि प्रवृत्ति तो करो, पर पहले ग्रपने दोषों से निवृत्ति करके करो। ग्रापका कर्त्तव्य है कि ग्राप समाज या राष्ट्र की सेवा करें, दीन-दु: खियों पर करुणा करें, जीवदया के कार्य करें, दूसरों के कल्याण के लिए ग्रपनी सुख-सुविधाग्रों का बलिदान करें, ग्रपने ग्रधिकार की वस्तुग्रों को भी समर्पित कर दें, स्वयं भूख-प्यास ग्रौर नींद का कष्ट सहकर भी प्रसन्न रहें, परन्तु उस सेवा, करुणा, दया, परोपकार, दान या सहयोग के नाम पर ग्रपना चरित्र न बेचें, ग्रपने जीवन की उज्ज्वलता को दाँव पर न रखें, ग्रपने जीवन को किसी सुद्ध्यंसन से ग्रस्त न बनाएँ ग्रपने चरित्र ग्रौर जीवन को किसी भी मूल्य पर कलकित न होने दें।

अपने चरित्र एवं जीवन को पिवत्र व उज्ज्वल रखते हुए सेवा, करुणा आदि जो कुछ भी विधेयात्मक अहिंसा की प्रवृत्ति की जाए, वह शुद्ध प्रवृत्ति होगी, निःस्वार्थ या निष्काम प्रवृत्ति होगी। इस प्रकार की शुद्ध प्रवृत्ति ही समाज के एवं अपने कल्याण के लिए उपा-देय होती है। प्रवृत्ति की सीमा के सम्बन्ध में जैनधर्म का यह स्पष्ट दिष्टकोण है।

### निवृत्ति की सीमा

इसी प्रकार जो निवृत्ति (निषेघात्मक ग्रहिंसा) केवल निष्क्रियता पैदा करती हो, जो केवल ग्रपने ही स्वार्थ को सिद्ध करने के लिए या लोभवृत्ति से घारण की गई हो, वह निवृत्ति भी निरी ग्रात्म-वंचना है, ग्रगुद्ध निवृत्ति है।

कई एकान्त निवृत्तिवादियों का यह कहना है कि कोई व्यक्ति दु:स्वीया पीड़ित हो रहा है, तो वह अपने ही कमीं से हो रहा है।

हमने उसको दुःखी या पीड़ित नहीं किया श्रौर नहीं ऐसा संकल्प किया कि वह दुःखी या पीड़ित हो, ऐसी दशा में श्रगर हम तटस्थ रहते हैं तो हमें कौन-सी हिंसा या कौन-सा पाप लगेगा?

इस प्रश्न का समाधान तो जैनधर्म ने पहले ही कर दिया है, 'मित्ती मे सन्वभूएसु', 'ग्रप्पसमं मन्निज छप्पि काए', ग्रादि सेवा, दया, करुणा ग्रौर मैत्री के ये पाठ जो प्रवृत्तिरूप हैं, वे किसलिए दिये हैं ? क्या वे केवल तटस्थ रहने के लिए दिये गये हैं ?

मान लीजिए, कोई जानवर म्रापके सामने मर रहा है। सम्भव है, उस समय ग्राप दिल को कठोर बना कर बाहर से निवृत्ति भी कर लें, परन्तु ऐसे ग्रवसर पर मन में उसे बचाने के संकल्प स्वाभाविक रूप से ग्राया करते हैं। ग्रगर ग्राप उन शुभ संकल्पों को जबरन दबाते हैं या उनकी उपेक्षा कर देते हैं, रक्षात्मक प्रवृत्ति नहीं करते हैं तो ग्रापके हृदय में प्रादुर्भूत दया कुचली जाती है। इस प्रकार ग्रपनी ग्रात्मा से ही ग्रपनी ग्रात्मा की बहुत बड़ी हिंसा हो जाती है। इस ग्रात्महिंसा को रोकना ग्रौर ग्रपने ग्रापको उससे बचाना बहुत ही ग्रावश्यक है।

एक जगह एक म्रादमी किसी को मार रहा है या एक म्रादमी जिन्दगी से ऊबकर स्वयं म्रात्महत्या करने के लिए उद्यत हो रहा है, उसी समय दो व्यक्ति वहाँ म्रा पहुँचते हैं। उनमें से एक तो तटस्थ होकर एक कोने में खड़ा-खड़ा देखने लग जाता है भौर दूसरा उस मारने वाले या म्रात्महत्या करने वाले को समझाता है, स्वय बीच में पड़कर उसे बचाने के लिए, उसकी रक्षा के लिए तत्पर होता है। म्रार्थात्—एक म्रादमी तटस्थ रहकर निवृत्ति धारण कर लेता है, दूसरा तटस्थ न रहकर बचाने को प्रवृत्ति करता है, म्रापकी मन्तरात्मा ऐसे म्रावसर पर किसको म्राहंसक या म्राधिक लाभ वाला कहेगी?

मान लो, ग्राप पर ही कोई ऐसा ही संकट ग्रा पड़े तो ग्राप तटस्थ रहने वाले को ठीक समझेंगे या ग्रापकी रक्षा के लिए तत्पर व्यक्ति को ? 'प्रमाणमन्तः करणप्रवृत्तयः' ग्रन्तः करण की श्रावाज ही ग्रधिक प्रमाणभूत मानी जा सकती है। भगवान् महावीर की दिष्ट में तो ऐसी दशा में तटस्थ रहना कायरता का लक्षण है। यह स्पष्टतया निवृत्ति की भ्रान्ति है।

भगवान् महावीर का तो स्पष्ट ग्रादेश है कि यदि को कोई साध्वी नदी में डूब रही है, या कोई साधु दुर्घटनाग्रस्त होकर पानी में गिर पड़ा है तो उस समय दूसरे साधु (जो तैरना जानते हों) तटस्थ होकर खड़े न रहें, वे उक्त साध्वी या साधु को निकालें ग्रीर सुरक्षित स्थान में ले जाएँ।

यहाँ तटस्थवादी साधु यह कह सकता है कि मैंने न तो उक्त साधु या साघ्वी को पानी में धक्का दिया है, न उनके डूबने का संकल्प किया है, गिरने वाला अपने कर्मवश गिर गया है, और डूबने लगा है, इसमें मेरा क्या अपराध है ? यदि मैं पानी में कूदूंगा या तैरकर जाऊँगा तो उस हलचल से अनेक जल-जन्तुओं तथा जल के आधित रहने वाले असख्य त्रसजीवों की भी हिसा होगी, कई जन्तु भयभीत होंगे, कुचल जाएँगे। इससे तो अच्छा है, मैं तटस्थ ही रहूँ।

मैंने पहले कहा था कि ऐसे मौके पर तटस्थ रहने वाला साधु प्रपने अन्तः करण में उठने वाली करुणा और अनुकम्पा को दबा देता है। दया के और दया से होने वाली असंख्यगुणी निर्जरा के उत्तम अवसर को वह हाथ से खो देता है। इसलिए स्पष्ट है कि वह घाटे में है। डूबते हुए साधु या साध्वी को बचाने के लिए जल में प्रवेश करने वाले उसके साथी साधु को शुभ संकल्प में लीन होने के कारण पुण्य-प्रकृति का बन्ध तो होता ही है, किन्तु अन्तः करणा में जो अनुकम्पा की लहरें उठती हैं, करुणा की अजस्त्र धारा फूटती है, दया-भाव में वह निमग्न हो जाता है, आत्मौपम्यभाव से विभोर हो उठता है; तब वह पाप-कर्मों की असंख्य-असंख्यगुणी निर्जरा कर लेता है। जल में प्रवेश करने के कारण जलीय या जलाश्रित जीवों की हिसा अवस्य हुई है; लेकिन वह हिसा हुई है, संकल्पपूर्वक की नहीं गई है, उससे पापकर्म का बन्धन कम और पुण्यबंध अधिक हुआ है, क्योंकि पुण्य

या पाप का बन्ध भावों पर निर्भर है। साधु या साध्वी को निकालने के ग्रुभ उद्देश्य से जो साधु पानी में जाता है, वह जीवों को मारने या पीड़ा पहुँचाने की नीयत से नहीं गया, ग्रपितु एक संयमी को बचाने की पिवत्र भावना लेकर गया है। किसी की स्वतः हिंसा होने में ग्रौर संकल्पपूर्वक हिंसा करने में बहुत ग्रन्तर है। इस तरह हिंसा-ग्रहिंसा की स्थूल किया से कर्तव्य की भावना बहुत ऊँची है।

यही बात प्रमार्जन (सफाई), प्रतिलेखन, खान-पान, शयन, ग्रादि जीवन की हर प्रवृत्ति के विषय में भी समझ लेनी चाहिए कि ये प्रवृ-त्तियाँ यतना ग्रौर ग्रप्रमाद के साथ शुभ उद्देश्य से की जाती हैं, तो उनमें ग्रहिंसा का ही स्वर झंकृत होगा। जैनधर्म में ग्रहिंसा के उत्कृष्ट साधक के लिए पाँच समितियों ग्रौर तीन गुप्तियों का विधान है। पाँच समितियाँ प्रवृत्तिरूप हैं ग्रौर तीन गुप्तियाँ निवृत्तिरूप हैं। सामान्यरूप से ग्रहिंसा के साधक को यह ध्यान रखना है कि वह जीवन के किसी भी क्षेत्र में प्रवृत्ति करे, उस प्रवृत्ति के साथ ग्रहिंसा के संकल्प को, दया की लहर को ग्रौर ग्राहमौपम्य की भावना को जोड़ दे, तो उसकी प्रवृत्ति में एक नई चेतना, नया प्राण ग्रौर नई जागृति ग्रा जाएगी।

मानव-जीवन में निवृत्ति का भी महत्त्व है, पर है वह श्रमुक प्रसंग पर ही। जब भी मन में स्वार्थ, भोगाकांक्षा, लोभ, कोध श्रौर श्रहंकार के बादल उमड़-घुमड़कर श्राने लगें, तब निवृत्ति ही श्रेयस्कर है। जहाँ विधेयात्मक श्रहिंसारूप सेवा, परोपकार, करुणा, दया श्रादि का कार्य करने में ग्रपने चरित्र श्रौर शील को दाँव पर लगाने का श्रवसर श्राए वहाँ उससे निवृत्ति धारण करना ही श्रेयस्कर है, किन्तु शुभकार्यों में—शुभभावों से प्रवृत्ति भी की जानी चाहिए।

#### संदर्भ

- भ्राचार्यनेमिचन्द्र।
- एगझो विरइं कुज्जा, एगझो य पवलणं ।
   प्रसंजमे नियत्ति च, संजमे य पवलणं ।।
- 3. बृहत्करुपसूत्र 6/8

## तीर्थंकरों का वर्षीदान क्या विसर्जन नहीं है ?

🗌 संघ प्रमुख मुनि श्री चन्दनमल जी

पात्रे धर्म-निबन्धनं तदितरे श्रेष्ठं दयाख्यापकं,
मित्रे प्रीति-विवर्धनं तदितरे वैरापहारक्षमम्।
भृत्ये भक्तिभरावहं नरपतौ सम्मान-सम्पादकम्
भट्टादौ सुयशस्करं वितरणं न क्वाप्यहो ! निष्फलम्।।
—सुक्तिमुक्ताविलः।

ग्राचार्य सोमप्रभ सिन्दूरप्रकर काव्य में दान की महत्ता बतलाते हुए कहते हैं कि वितरण ग्रर्थात् दान कहीं भी निष्फल नहीं है। जैसे—पात्र-दान धर्म का हेतु है, संवर निर्जरा का कारण बनता है। पात्रापात्र विवेचन के बिना दिया हुग्रा दान दयालुता का सूचक है, यानि वह व्यक्ति दयालु होता है जिसने दीन-दुः खियों की सहायता की है। मित्र को दिया हुग्रा दान प्रीति बढ़ाने वाला है, शत्रु को दिया हुग्रा दान वैर मिटाने में सक्षम सिद्ध होता है। भृत्य-नौकर-चाकरों को दिया हुग्रा दान उनमें ग्रत्यन्त भक्ति उत्पन्न कर देता है। राजा महाराजा ग्रादि को भेंट स्वरूप दिया हुग्रा दान सम्मान का सम्पादक है ग्रर्थात् नगर-सेठ, राव ग्रादि का गरिमापूर्ण पद दिलवाता है। वैसे ही चारण-भाट ग्रादि को दिया हुग्रा दान सुयश फैलाता है। ग्रन्त में ग्राचार्य इंगित करते हैं कि बहुत क्या कहा जाय ? ग्रहो ! दान कहीं भी निष्फल नहीं जाता।

#### विसर्जन ग्रीर दान

त्राज तेरापंथ के सामने एक ज्वलंत प्रश्न पैदा होता है कि विस-जन के नाम से किया या करवाया जा रहा दान दान से कुछ अलग है या नहीं। दान और विसर्जन दो शब्द हैं, किन्तु शारदीया नाम माला

तथा हैमी नाममाला में 'दानं त्यागो विसर्जनम्', 'दानमृत्सर्जनं त्यागः प्रदेशन-विसर्जने' इत्यादि नामों में दान का ही नाम त्याग श्रौर विस-जैन है फिर विसर्जन की स्रोट में दान क्यों स्रन्तिहत किया जा रहा है ? हाँ, श्री भिक्षु स्वामी के सिद्धान्तानुसार संयती के सिवा ग्रन्य को दान पाप-मूलक माना गया है। इसलिए श्री भिक्षु की मान्यता को श्रक्षरशः प्रमाणित मानने वाले श्राप महानुभावों के लिए दान शब्द उभारते कुछ मन कंपित होना स्वाभाविक है। सहज अन्तः करण उद्दे लित होता है कि कल तक हम अनुकम्पा आदि दानों को एकान्त पाप मानते थे, भ्राज दान के नाम से करोड़ों कैसे एकत्रित करवा सकते हैं ? यदि रुपये एकत्रित न करवाएं तो जैन 'विश्व भारती' जैसे भारी संस्थान कैसे चलाए जा सकते हैं ? फिर रास्ता तो निका-लना ही पड़ता है। कोई गली तो खोजनी ही पड़ती है। पानी के नाम से एलर्जी है तो 'वाटर' नाम से ही काम चलाग्रो । पानी तो चाहिए ही । इसको हम कमजोरो कहें, मायाजाल कहें या दूस्साहस ? नाक को चाहे सीधे हाथ से पकड़ो या गले के पीछे से हाथ को घुमाकर पकड़ो, म्राखिर पकड़ना तो नाक को ही है। गजब है लाखों समझदार लोग इस यथार्थता के साथ ग्रांख-मिचौनी खेल रहे हैं। या जानते हए भी ग्राई गई कर रहे हैं।

### तीर्थङ्करों का वर्षीदान

हम एक प्रश्न उठाना चाहते हैं—तीर्थंकरों का वर्षीदान, जो प्रत्येक तीर्थंकर दीक्षा स्वीकार करने की भावना के बाद एक वर्ष तक खुले हाथों सोनैयों का दान करते हैं, वह क्या है ? वह विसर्जन नहीं है क्या ? वह ग्रुभ है या ग्रज़ुभ ? वह पुण्यबन्ध का हेतु है या पापबन्ध का। ग्ररे भव्यात्माग्रों ! कुछ तो ग्रांख उघाड़ो। 'एक ऊँट ग्रांगे चला पीछे हुई कतार' ऐसा तो मत करो। पाँच-पाँच सौ के एक लाख बोंड देकर पाँच करोड़ एकत्रित करें। किसे ग्रापित्त है ? पर सही स्थित ग्रवश्य हृदयंगम होनी चाहिए। मां के गर्भ में ही जिनको तीन ज्ञान होते हैं, दीक्षा देते ही जिनको चौथा मनः पर्यव ज्ञान उत्पन्न होने वाला है, ऐसे परम ग्रवतारी पुरुष के दीक्षा लेने को उद्यत होने पर ख्याति-प्रलोभन-यंश-कीर्ति ग्रादि की भावना से कोसों दूर ग्रभेद-

भाव से दिये जाने वाले दान को तो सावद्य पाप का हेतु बतलाते हैं पर विसर्जन को तेरापंथ के म्राचार्य त्याग, संवर, निर्जरा ग्रौर म्रना-सिक्त घोषित कर रहे हैं। यह कितना बड़ा छलावा है। भद्र जनता के साथ कितनी बड़ी धोखाधड़ी है। तीर्थं करों का वर्षीदान तो म्रशुभ है पर जैन विश्वभारती, जय तुलसी फाउन्डेशन या किसी जैन-भवन म्रादि के लिए किया जाने वाला दान (विसर्जन) संवर-निर्जरा का हेतु है। थोड़ा भी चिन्तनशील व्यक्ति इस वाक् प्रपंच को पकड़े बिना रह नहीं सकता। यह कहकर टालना भी बहाना मात्र है कि 'तीर्थं-करों की तो म्रनादि-काल से परम्परा चली म्रा रही है कि वार्षिक दान तो वे देकर ही संयम महण करते हैं। पर हम पूछना चाहते हैं कि यह परम्परा क्यों? सर्व विरित्त लेने से पूर्व करोड़ों स्वर्ण मुद्राम्रों का दान क्या जन-साधारण को ममत्व-त्याग की विधि सिखलाने के लिए नहीं है ? गीता भी कहती है --

यद् यदः चरति श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरो जनः। स यत्प्रमाणं कुरुते लोकस्तदनुवर्तते॥

महापुरुष जो-जो ग्राचरण करते हैं, इतर व्यक्ति सहजतया उसका श्राचरण करने लग जाते हैं। महामना जो कुछ प्रमाणित करते हैं, **श्राम जन**ता उसका ग्रनुकरण स्वतः करती है। श्रतः तीर्थंकरों का ्साँवत्सरिक दान सावद्य दान नहीं, बल्कि भव्य जनता के लिए ममत्व-त्याग का जीता-जागता निदर्शन है। स्थानकवासी-मंदिर मार्गियों में न्नाज भी यह शब्द प्रचलित है कि श्रावकों ! कुछ ममत्व त्याग करो, ग्रर्थात् जिस धन को ग्रपनत्व के साथ जोड़ रखा है, उसका त्याग करो । यह जगत्प्रभु का परिग्रह-त्याग सिखाने का प्रयत्न है । मैं ग्रपने सभी साथी संत-सतियों से सविनय ग्रनुरोध करना चाहता हूँ कि ग्राप इस यथार्थता को स्वीकारने में हिचकिचाहट न करें। क्योंकि स्नात्मा से तो ग्रापका प्रबुद्ध मानस इसे शत-प्रतिशत स्वीकार कर चुका है फिर शब्दों में ग्रभिव्यक्ति दें कि हम ग्रनुकम्पा दान को शुभ दान के रूप में स्वीकार करते हैं। देखिए, तेरापंथ के जन्म से सैंकड़ों हजारों वर्ष पहले हमारे ज्योतिर्धर महामनीषी ग्राचार्य स्पष्टतया स्वीकार कर चुके हैं। फिर उस यूथाधिप गन्धहस्ती के पथ पर हम उनके शिशु चलें तो कुछ भी शोचनीय नहीं है।

जैसे---

दाणं ऋणुकंपाए दीणाणाहाण सत्तितो णेयं। तित्थंकर-नातेण साहुणं य पत्तबुद्धिए।।

दानं-वितरणम् अन्नादेः अनुकम्पया-दयया दीनानाथेभ्यः तत्र दीनाः क्षीणविभवत्वाद् दैग्यं प्राप्ताः त एव सानाथ्यकारिरहिताः अनाथा अतस्तेभ्यः शक्तितो वित्तगतं सामर्थ्यम् आश्रित्य इत्यर्थः ज्ञेयं ज्ञातव्यम् । अथ दीनादीनामसंयतत्वात्, तद्दानस्य दोषपोषकत्वाद् असंगतं तद्-दानम् इत्याशङ्क्य आह-तीर्थंकरज्ञातेन जिनोदाहरणेन । तथाहि-संगतं दीनादि-दानं प्रभावनांगत्वात् जिनस्यैव । अथवा तीर्थंकरन्यायेन निर्विशेषतया इत्यर्थः । तीर्थंकर-प्रमाणतो वा । तथाहि-न दीनादिदानं अविधेयं, जिनाचरितत्वात्, महान्नतानुपालनवदिति । दीनानामनु-कम्पा या तद्दानम् । अथ साधूनामपि किं तथेव इत्याशंकया आह-साधूनां संयतेभ्यः पात्रबुद्ध्या ज्ञानादिगुणरत्नभाजनमेतदिति धिया भक्त्या इति गाथार्थः ।।

श्रथं दीन श्रनाथों को श्रनुकम्पा-दयाभाव से दान देना विहित है तीर्थंकरों के उदाहरण से । श्रथवा तीर्थंकरों को प्रमाण भूत मानते हुए उनके द्वारा श्राचरित होने के कारण यह दान संगत है श्रौर श्राचरणीय है । संयत साधुश्रों को जो दान दिया जाता है, वह पात्र बुद्धि से दिया जाता है। ये मुनिवर्य गुण रत्नों के भाजन है, इस दिट से इस भावना से दान दिया जाता है। यह गाथा का श्रथं है। इसी संदर्भ में श्रौर भी श्रनेक स्पष्ट उल्लेख हमें प्राचीन ग्रंथों से मिलते हैं।

सन्वेहि पि जिणेहि दुज्जयितयरागदोसमोहेहि स्रणुकम्पादाणं सङ्ख्याणं न कहिपि पिडिसिद्धं।। स्रथं—सभी जिनेश्वर जो दुर्जय राग-द्वेष-मोह से ऊपर उठ चुके हैं। उन्होंने श्रावकों के लिए कहीं भी स्रनुकम्पा दान का निषेध नहीं किया है, निषेध करने का तो प्रश्न ही नहीं उठ सकता, जब स्वयं जिनेश्वरों ने वार्षिक दान देकर दीनों का उद्धार किया है। यथा—'श्रीजिनेनापि सांवत्सरिकदानेन दीनोद्धारः कृत एव।' यदि स्राप यह शंका करें कि टीका-भाष्य-चूणि स्नादि के वर्णनों को छोड़िये, पर कहीं ग्यारह स्रंग, बारह उपांग स्नागमों में

अनुकम्पादान का वर्णन है क्या ? इसी शंका का समाधान स्वयं टीकाकार करते हैं—-''न किस्मिन्नपि सूत्रे प्रतिषिद्धं, प्रत्युत, देशनो-द्धारेण राजप्रश्नीयोपांगे केशिनोपदेशितम्।'' अनुकम्पादान का किसी भी शास्त्र में प्रतिषेध नहीं किया गया है, बल्कि देशना द्वारा राज-प्रश्नीय (रायप्पसेणीय) उपांग में स्वयं केशीस्वामी ने इसका उपदेश दिया है। जैसे ''मा णं तुमं पएसी! पुन्ति रमणिज्जे भवित्ता पच्छा अरमणिज्जे भविज्जासि'' इत्यादि।

इससे ज्यादा ग्राप ग्रागम का प्रमाण क्या लेना चाहेंगें ? ग्रंग सूत्रों में स्थानांग में विणत दश दानों में ग्रमुकम्पादान स्पष्ट विणत है ही। वह यदि ग्रशुभ बंध का हेतु होता तो प्रदेशी राजा ने दान शाला में दान देते हुए ग्रौर ग्रणुव्रत पौषध-उपवास का पालन करते हुए विच-रूंगा, ऐसी केशी स्वामी के सामने प्रतिज्ञा क्यों की ? ग्रौर उसी के ग्रमुमोदन में केशी स्वामी ने क्यों कहा कि प्रदेशी ! रमणीय बनकर ग्ररमणीय मत बनना। यानि जिस भांति तू ग्रभी धर्म में तत्पर बना है पीछे शिथिल मत बन जाना। इस पर इक्षु खेत ग्रादि के चार इण्टांत दिए गए।

हमारे कहने का तात्पर्य यह है कि तीर्थंकरों का वार्षिक दान भिक्षु स्वामी सावद्य मानते हैं, उनके अनुयायी आज विसर्जन को संवर निर्जरा का हेतु मानते हैं। कैसी विडम्बना है ? कैसा भंद्र जनता की बुद्धि के साथ खिलवाड़ है ? विसर्जन शब्द को भी एक ऐसा चोगा पहनाया है कि प्रश्नकर्ता को यह बड़े वाग्जाल से भ्रमित कर देता है। विसर्जन का अर्थ केवल धन के लिए नहीं है। विसर्जन कोध का, मान का, लोभ का, दुर्व्यसनों का तथा धन का भी होता है, पर हम पूछना चाहते हैं अपनी छाती पर हाथ रखकर स्पष्ट कहिए कि यह विसर्जन शब्द का प्रयोग क्या दान के स्थान पर नहीं किया गया ? क्या स्वामी जी ने भी कभी विसर्जन को संवर निर्जरा कहा है ? हमारा तो प्रश्न है कि किसी संस्था, समाज या सहायता के लिए किया गया धन का विसर्जन क्या संवर-निर्जरा, त्याग-अनासिक्त है ? यदि है, तो तीर्थंकरों के वर्षीदान को एकांत पाप बतलाना बुद्धिगम्य नहीं है, क्योंकि आज के तथाकथित धनी श्रावकों का विसर्जन तो एकान्त धर्म का हेतु है

श्रौर तीन ज्ञान के धनी द्रव्य तीर्थंकर का दान पाप का हेतु, कितना बड़ा श्रनथं है ? चिन्तन की कितनी दयनीयता है, कृपणता है। हाँ, तीर्थंकरों के दान का तो वह उच्च कोटि का स्वरूप है कि जिसकी तुलना में ग्राज के महत्त्वाकांक्षियों का दान ग्रा ही कहाँ सकता है ? उन महापुरुषों के दान में न कोई जान-पहचान का सम्बन्ध है, ग्रौर न ही कोई यश-कीर्ति ग्रादि की कामना है। जो ग्राया सो ले गया। कौन ले गया ? क्या बोलकर ले गया, कोई विवरण नहीं है। बस दिया जा रहा है, लेने वाले ले रहे हैं। यह तो फलों से लदे हुए उस महा सहकार वृक्ष का दान है कि कोई जाए ले ग्राए, न कोई हिसाब है न कोई गणना है ग्रौर न ही किसी बात की प्रत्युपेक्षा है। ग्रहो ! कहां वह त्रिलोकीनाथ का निःस्वार्थ ग्रनवद्य दान ग्रौर कहां ग्राज का भारी सभाग्रों में लाउड स्पीकार पर जोर-जोर से तालियों की गड़गड़ाहट के साथ घोषित होने वाला विसर्जन।

कुछ प्रत्पन्न ऐसे ही कह देते हैं कि तीर्थं करों द्वारा दिया जाने वाला अर्थ कौनसा उसका होता है। वह तो इन्द्र का लोकपाल वैश्व-मण दान के लिए स्वर्ण-मुद्राम्नों का ढेर लगा देता है। प्रभु तो मात्र दिये जाते हैं। इसमें उनका क्या है ? यहाँ भी चिन्तन की म्रपेक्षा है। तोर्थं करों के महाग्रुभनाम प्रकृति के उदय से वह म्रमित धनराशि वहाँ एकत्रित होती है। वह धन किसी भ्रौर का नहीं उनके परम-पुण्य परिपाक का परिणाम है। शालिभद्र के स्वर्गवासी पिता भ्रपने पुत्र के लिये प्रतिदिन स्रद्भुत वैभव सामग्री से परिपूर्ण तेंतीस पेटियां उसके महल में पहुँचाते थे। क्या उस धन का स्वामी शालिभद्र नहीं था ? स्ववस्य था हो। इसी भाँति तीर्थं करों के प्रबल पुण्योदय से समुपस्थित होने वाले धन पर स्वामित्व उनका ही था, पर जन समुदाय को त्याग का प्रत्यक्ष पथ दिखलाने के लिए प्रभु ने दान का तरीका भ्रपनाया। सोचो-सोचो गहराई से सोचो! सत्य का साथ दो! भव्यों! जब से जगे तभी से प्रभात।

'सत्यमेव जयते नानृतम्' 📋

## मनुष्य और सेवाधर्म

🗍 श्री केदारनाथ

### सेवावृत्ति का महत्त्व

हम मानते हैं कि मनुष्य ग्रपने बौद्धिक बल से जगत् में सर्वश्रेष्ठ सिद्ध हुम्रा है। परन्तु यह पूर्णतया सही नहीं है। थोड़ा विचार करने से हमारे खयाल में ग्रा सकता है कि श्रेष्ठता उसे केवल बौद्धिक बल से प्राप्त नहीं हुई है; उसका कारण मनुष्य के ग्रन्य कई सद्गुण हैं। बौद्धिक विकास के साथ यदि मनुष्य का मानसिक विकास न हुआ होता, तो उसमें ग्राज की मानवता न दिखाई देती; वह एक बुद्धिमान् पशुबन गया होता स्रौर बुद्धि की वृद्धि के साथ उसमें केवल पशुता की वृद्धि ही दिखाई देती। मनुष्य में मानवता उत्पन्न होने में जो सद्गुण ग्रौर सद्वृत्तियां कारणभूत बनी हैं, उसमें सेवावृत्ति का बहुत बड़ा महत्त्व समजना चाहिए। प्रेम, वात्सल्य, माता-पिता का भाव, करुणा, मैत्री, परोपकार स्रादि सारे भावों स्रौर भावनास्रों का सेवा-वृत्ति के साथ निकट का सम्बन्ध है। इस सेवावृत्ति में से ही सेवा-धर्म का उदय हुग्रा है। इस धर्म के ही कारण वात्सल्य का महत्त्व है। मातु-पित भाव का सम्बन्ध वात्सल्य के साथ ही है; इतना ही नहीं, वात्सल्य ही माता-पिता की सम्पत्ति है ग्रौर वही उनकी वास्त-विक शक्ति है। इस वात्सल्य से ही उनकी सेवावृत्ति प्रकट होती है। उस वात्सल्य और उस सेवावृत्ति के कारण भावी पीढ़ी का पोषण, संगोपन ग्रौर संवर्धन होता है। वात्सल्य के द्वारा किसी भी माता को स्वयं कष्ट, मुसीबतें ग्रौर दुःख सहन करके ग्रपने बालकों को सुखी बनाने की शिक्षा मिलती है। सेवा की ग्रत्यन्त उत्कट भावना ग्रौर उसके ग्रनुरूप कार्य इस वात्सल्य से ही प्रकट होते हैं।

प्रत्येक मनुष्य को सेवा का प्रथम लाभ उसकी माता से मिलता है। माता के हृदय के वात्सल्य से ही उसकी वृद्धि होती है। पैदा हुग्रा बालक ग्रपनी माता से ग्रनेक प्रकार की सेवा लेते-लेते मनुष्य बनता है। उसका जीवन पूरी तरह माता पर अवलिम्बत होता है। बाल्य-काल में माता का वात्सल्य और सेवावृत्ति ही उसके जीवन का मुख्य आधार होती है। इस दिष्ट से बाल्यकाल का विचार किया जाय तो हर तरह से और हर पहलू से असमर्थ और पराधीन स्थिति में से निकाल कर माता ही बालक को घीरे-धीरे समर्थ और स्वाधीन बनाती है। जिसके लिए उसे बालक की हर प्रकार की सेवा करनी पड़ती है। रात-दिन उसे बालक की ओर ही सारा ध्यान लगाना पड़ता है। यह सब वात्सल्य के बिना नहीं हो सकता। प्रेम के बिना वात्सल्य नहीं टिक सकता और उत्कट भावना के बिना प्रेम नहीं टिक सकता। इस उत्कटता, प्रेम, सेवावृत्ति और वात्सल्य को यदि माता से अलग कर लें, तो मातृत्व के रूप में उसके पास बाकी क्या रह जायगा? वह निरी स्त्री ही रह जायगी। जीवन की दिष्ट से केवल उसके स्त्री रूप का क्या मुल्य है?

### सेवावृत्ति का विकास

इस दिष्ट से सोचें तो कहना पड़ेगा कि स्त्रियों में पाया जाने वाला मातृभाव ग्रौर सेवाभाव सारे जगत् की नवा करता है। उनकी इन भावनाओं के कारण जगत् का पालन, पोषण, संगोपन भ्रौर संवर्धन होता है। उनकी सेवा-भावना के कारण ही प्रत्येक पीढ़ी में मानवता श्राती है। जगतु में श्राज तक जो बड़े-बड़े जानी-विज्ञानी, बड़े राजपूरुष, राजनीतिज्ञ, योद्धा, धर्म-संस्थापक, पैगम्बर अथवा श्रवतारी माने गये व्यक्ति हुए हैं, वे सब अपनी माना की सेवावृत्ति का लाभ उठाते-उठाते ही बड़े बने हैं। श्राधुनिक समय के ऐसे बड़े पुरुष भी इस विषय में ग्रपनी माताग्रों के ऋणों हैं। जन्म से जिसकी मां का ग्रवसान हो जाता है, उसे भी ग्रन्य किसी स्त्री के मातृत्व का ब्राधार मिल जाता है। किसी-न-किसी की सेवा भावना से ही उसका पालन-पोषण होता है। इस दिष्ट से हममें से प्रत्येक स्त्री-पुरुष, मनुष्य मात्र, मातृत्व का ही ऋणी है। ज्यों-ज्यों बालक बड़ा होता जाता है, त्यों-त्यों उसे अपने पिता भाई, बहन तथा निकट के सगे-सम्बन्धियों के वात्सल्य, प्रेम ग्रौर सेवाभाव का लाभ मिलने लगता है। इसके बिना उसका जीवन चल नहीं सकता। मनुष्य जैसे-जैसे

बड़ा होता है, जैसे-जैसे उसके जीवन की ग्रावश्यकतायें बढ़ती जाती हैं भीर उसका सम्बन्ध व्यापक होता जाता है, वैसे-वैसे माता के सिवा प्रत्य ग्रलग-ग्रलग व्यक्तियों के प्रेम, सहानुभूति, सेवा ग्रीर सह-कार की उसे जरूरत पड़ती है। इस प्रकार उसके जीवन के लिए दूसरों की सद्भावनाओं की भी आवश्यकता मालूम होने लगती है। इस ऋम से बढ़ते-बढ़ते मनुष्य जब कुछ समर्थ हो जाता है, तब एक भ्रोर वह दूसरों की सहानुभूति, प्रेम ग्रौर सहकार स्वीकार करता है तो दूसरी भ्रोर ग्रपनी इन्हीं भावनाभ्रों द्वारा दूसरों की सेवा करने योग्यं भी बनता है। उस समय जैसे उसे दूसरों की सेवा लेनी पड़ती है, उसी तरह सेवावृत्ति से दूसरों की सहायता भी करनी पड़ती है। जिस दिष्ट से देखने पर हम सब मनुष्य — मानव जाति परस्पर प्रेम, करुणा, वात्सल्य, सेवाभाव ग्रादि सद्भावनाग्रों पर ग्रपना जीवन-व्यापार चलाते रहते हैं। हमारे सद्गुण ही हम सबके लिए परस्पर उपयोगी सिद्ध होते हैं। इस प्रकार मानव-जीवन एक-दूसरे की सहा-यता से चलता है। बचपन में हमसे बड़े स्रौर ज्ञानी लोगों की वात्सल्य, प्रेम भ्रादि भावनाभ्रों द्वारा हम सेवा लेते हैं, तो बड़ी उम्र में ये ही भावनायें ग्रपनी सन्तान के प्रति रखकर हम उनकी सेवा करते हैं। इसी प्रकार बचपन में हमारी सार-संभाल करने वाले तथा अनेक प्रकार से हमारे कल्याण के लिए सतत प्रयत्न करने वाले लोग जब बूढ़े होते हैं तब हम कृतज्ञतापूर्वक उनकी सेवा करते हैं। मनुष्य बच-पन में जैसे ग्रसमर्थ भीर पराधीन होता है, वैसे ही वृद्धावस्था में, रोगी ग्रवस्था में ग्रौर जीवन के ग्रन्तिम काल में भी वह पराधीन हो जाता है। उस समय सेवा करने का उसका काल पूरा होता है श्रीर दूसरों से सेवा लेने का भ्रवसर भ्राता है। ऐसे समय प्रेम भीर कृत-ज्ञतापूर्वक उसकी सेवा करना वर्तमान पीढ़ी का धर्म हो जाता है । सेवा करने वाला वृद्ध हो जाता है तब उसे भी भावी पीढ़ी पर ग्रवलम्बित रहना पड़ता है। जन्म से मनुष्य पराधीन होता है श्रीर जीवन के श्रन्त में भी वह पराधीन हो जाता है। बचपन में उसे पुरानी पीढ़ी से सेवा लेनी पड़ती है, बीच के काल में वह सेवा लेता है श्रौर दूसरों की सेवा करता है, श्रौर ग्रन्तिम दिनों में उसे नई पीढ़ी से सेवा लेनी पड़ती है। इस तरह मानव-जीवन कभी स्वाधीन धौर कभी पराधीन

रहता है, श्रतः उसमें सेवा करने के तथा सेवा लेने के श्रवसर श्राते हैं। उनसे वह बच नहीं सकता। ऐसी पराधीन श्रवस्था को छोड़कर भी जीवन का विचार करें तो मालूम होता है कि कोई भी मनुष्य श्रपने श्रकेले के सामर्थ्य श्रौर शक्ति-बुद्धि से श्रपना जीवन नहीं चला सकता। इसी कारण से परिवार, ग्राम, समाज, देश, राष्ट्र — इस प्रकार एक से एक श्रधिक व्यापक मानव-संस्थायें बनती श्रायी हैं। इन सब में परस्पर सहकारवृक्ति श्रौर सेवाधर्म द्वारा परस्पर उपयोगी बनने का भाव हो, तो ही ये संस्थायें कार्यक्षम, समर्थ श्रौर स्थायी रह सकती हैं श्रौर मानव जाति की पीढ़ियां श्रधिकाधिक सुसंगठित, सुसंस्कृत, व्यवस्थित, तेजस्वी, कियाशील श्रौर उन्नत बन सकती हैं। इस सबका ग्राधार हमारी सेवा-परायणता श्रौर सेवाधर्म की निष्ठा पर टिका होता है।

इस सेवाधर्म के ग्राधार पर ही मनुष्य छोटे से बड़ा होता है।
यह सेवाधर्म स्त्रियों में न होता, उनके हृदय में मातृत्व का स्थान न
होता. तो जगत् में मानवता का निर्माण ही न हुग्रा होता। इसी
कारण से संसार में मातृत्व की इतनी महिमा मानी गई है। वात्सल्य
के कारण ही उसे इतना महत्त्व प्रदान किया गया है। जीवन में जबजब कठिन ग्रवसर ग्राते हैं, तब-तब उनमें से ग्रपने को छुड़ाने के लिए
हमें किसी करुणाशील, प्रेमल ग्रीर समर्थ व्यक्ति की ग्रावश्यकता
महसूस होती है। ये सारे भाव वात्सल्य में हैं, ग्रीर वह वात्सल्य
माता में भरा होता है। बचपन में माता ही हमें सर्वस्व मालूम होती
है। रोगी की दशा में भी मनुष्य को वात्सल्य की जरूरत मालूम होती
है। इसलिए रोगी मनुष्य को वात्सल्यपूर्ण भाव से व प्रेम से, ग्रपनी सेवा
करने वाला व्यक्ति माता के समान प्रिय लगता है। परमेश्वर को
कुछ संतों ने माता की, तो कुछ संतों ने पिता की उपमा दी है।
इसका ग्रथं यही है कि मनुष्य को जीवनभर मातृ-पितृ-भाव की,
वात्सल्य की ग्रीर प्रेमपूर्ण सेवा की जरूरत रहती है।

### जीवनव्यापी सेवावृत्ति

जीवन के प्रथम क्षण से भ्रारंभ करके श्रंतिम क्षण तक मनुष्य को

सेवा की ग्रावश्यकता रहती है। सेवाधर्म में निष्ठा रहे बिना सच्ची सेवा नहीं हो सकती। इस धर्म में सारे सद्गुणों का समावेश हो जाता है। सद्गुणों के कारण मानवता का विकास होता स्राया है। जगत् में जितने भी धर्म हैं, उन सबमें सद्भावनाग्रों ग्रौर सद्गुणों को महत्त्व दिया गया है। श्रौर किसी भी सद्भावना या सद्गुण की जांच करें तो उसके साथ सेवा का ही सम्बन्ध दिखाई देगा। प्रेम, करुणा, मैत्री, बंधुभाव, सहकार की भावना, उदारता, परोपकार-वृत्ति, समाज-देश-राष्ट्र ग्रादि की भक्ति - इन सबमें मुख्यतः सेवावृत्ति ही पाई जायेगी। सद्गुणों पर ही जगत् के कल्याण का आधार है। इससे हमें यह बोध मिलता है कि हममें परस्पर सेवाभाव होना चाहिये। यह सेवा भाव किसी जगह हमें माता-पिता के प्रेम ग्रौर वात्सल्य में प्रकट होता दिखाई देगा, किसी जगह भाई-बहन के प्रेम भ्रथवा मित्र के प्रेम के रूप में दिखाई देगा ग्रौर किसी जगह दान, परोपकार, उदारता, करुणा, सहानुभूति, सहकार स्रादि गुणों द्वारा प्रकट होगा। किसी जगह वह पति-पत्नी के जीवन में स्रोत प्रोत हुआ दिखाई देगा। इस प्रकार अनुभव से पता चलेगा कि सारी मानव-जाति सेवा-भावना के ग्राधार पर ही जीती है। इस भावना की शुद्धि भ्रौर वृद्धि लिए मानव-जीवन में सेवा धर्म का महत्त्व समझना भ्रत्यंत भ्रावश्यक है।

इस प्रकरण के आरंभ में ही कहा गया है कि दूसरे प्राणियों की अपेक्षा मनुष्य में बुद्धि अधिक है, परन्तु उस बुद्धि के बल पर ही वह आज की श्रेष्ठता को नहीं पहुंचा है। बेशक, उसकी बुद्धि कुछ अंश तक इस श्रेष्ठता का कारण है। परन्तु सद्गुणों के रूप में बहुत हद तक व्यापक बने हुए सेवाभाव की वृद्धि मनुष्य में न हुई होती तो आज की श्रेष्ठता प्राप्त करना उसके लिए कभी संभव नहीं होता। मनुष्य जिस तरह बुद्धि-प्रधान प्राणी है, उसी तरह वह सामाजिक प्राणी भी है। समाज के बिना उसका कोई अस्तित्व नहीं है। 'अस्तित्व नहीं है' से मेरा मतलब है कि जिस सांस्कृतिक अवस्था में आज वह है वह अवस्था उसके लिए संभव नहीं होती। उस सांस्कृतिक अवस्था की वृद्धि सेवाधर्म की निष्ठा के बिना नहीं हो सकती। ऐसी निष्ठा निर्माण करने और उसे दढ़ बनाने का प्रयत्न आज तक अनेक महा-

पुरुषों ने किया है। देश, काल श्रीर ग्रवसर के श्रनुसार सेवा श्रीर सद्गुणों के महत्त्व का वर्णन उन्होंने ग्रलग-ग्रलग ढंग से किया है। त्याग के बिना सद्गुणों की वृद्धि नहीं होती; इतना ही नहीं, उसके बिना सद्गुण टिक ही नहीं सकते । इसलिए उन महापुरुषों ने बड़े म्राग्रह के साथ त्याग का उपदेश दिया है। एक म्रोर त्याग म्रीर दूसरी श्रोर किसी का हित -- ये दोनों बातें साधने की शक्ति प्रत्येक सद्गुण में होनी चाहिये। सद्गुण में यह शक्ति हो तो ही वह आतम-कल्याण-कारी श्रीर परोपकारी बनकर प्रभावणाली सिद्ध होता है। परहित-कारी कार्य करते समय भी यदि हमारे चित में सेवाभाव न हो, तो उस कार्य द्वारा हमारी उन्नति होने का विश्वास नहीं किया जा सकता। क्योंकि उससे किसी समय हमारे मन में ग्रहंकार उत्पन्न हो सकता है। कभी-कभी वह काम हम लाचारी से करते हैं श्रीर इसलिए हमारे मन का झुकाव उसे टालने की श्रोर होता है; श्रौर इस सम्बन्ध में हमसे कुछ भी करते न बने तो वह कार्यहममें जड़ता ग्रथवा गुलामी की वृत्ति पैदा करता है। ब्रतः किसी भी कार्य में ब्रात्म-कल्याण ग्रौर परिहत जैसे दो उद्देश्य ग्रौर सामर्थ्य हों, तो ही उससे हमारी भ्रौर दूसरों की उन्नति हो सकती है। हमारे कार्य में, कर्म में, ऐसा सामर्थ्य उत्पन्न हो, इसके लिए हमारे मन में सेवाभाव होना चाहिये और यह भाव सदा बना रहे इसके लिए सेवाधर्म पर हमारी निष्ठा होना ग्रावश्यक है।

#### त्याग स्रोर कर्त्तव्य-निष्ठा

हमारे कर्म इस निष्ठा से होते रहें, तो हममें मानवता का विकास होता रहेगा श्रौर हमारा समाज मानव समाज के रूप में संसार में टिका रहेगा। योग्य कर्म के बिना जीवन चल ही नहीं सकता। शुद्ध विवेक के बिना उचित श्रौर श्रनुचित कर्म के बीच हम भेद नहीं कर सकेंगें। सेवाधर्म के बिना केवल कर्म से श्रात्म-कल्याण श्रौर परहित सिद्ध नहीं होगा। हम सेवाधर्म का पालन करें तो ही हमारे बीच सह-कार रहेगा। हम सब एक-दूसरे के लिए उदात्त भावना से कष्ट न सहें, तो हममें प्रेम, विश्वास श्रादि भाव न तो उत्पन्न होंगे श्रौर न बढ़ेंगे। प्रेम, विश्वास श्रादि भावों के बिना ऐक्य की स्थापना नहीं हो सकती। ऐक्य के स्रभाव में समाज का टिकना शक्य नहीं है। स्याग के बिना हममें उदात्तता नहीं ग्रा सकती। उदात्तता के बिना हम एक-दूसरे के लिए सन्तोषपूर्वक थोड़ा-बहुत कष्ट सहन नहीं कर सकते। संयम के स्रभाव में सच्चा त्याग नहीं सधेगा। स्रौर सच्चे त्याग के बिना संतोष का अनुभव नहीं होगा। संतोष के बिना स्रात्म-कल्याण संभव नहीं है। ये सब गुण सेवाधर्म श्रौर कर्त्तव्य पर निष्ठा रहे बिना सिद्ध नहीं किये जा सकते। ये सब परस्पर ऐसे सम्बद्ध हैं कि इन्हें एक-दूसरे से अलग नहीं माना जा सकता।

पुत्र के लिए हर तरह से कष्ट उठाना माता-पिता को कौन सिखाता है ? देश के लिए प्राण अर्पण करनेवाले, उसके लिए सदा दुः सा भोगनेवाले, धर्म के लिए बलिदान देनेवाले, परिवार में एक-दूसरे के लिए संतोष के साथ कब्ट सहनेवाले — इन सबको श्रपनी निष्ठा से ही ऐसा करने का सामर्थ्य प्राप्त होता है । हमारा मानव-जीवन इस निष्ठा पर ही चलता है। इस कष्ट-सहन में जहां बाधा म्राती है, जहां केवल स्वार्थवृत्ति से हम चलते हैं, वहां मानवता का विकास रुक जाता है। यदि हम चाहते हों कि यह विकास सदा होता रहे, तो हमें श्रपने प्रत्येक कर्म में कर्तव्य-निष्ठा श्रीर सेवा-भावना रखने का प्रयत्न करना चाहिये। जन्म से लेकर जीवन के ग्रन्त तक मानव-जाति के सद्गुणों पर ही हमारे जीवन का श्राधार होता है। मानव-जाति में ग्राज जो कुछ सुख, शांति, सन्तोष, ग्रानन्द ग्रौर उत्साह दिखाई देता है, उसका कारण हमारी मानवता ग्रर्थात् हमारे सद्गुण हैं;श्रीर जो भी दुःख, ग्रापत्ति ग्रौर ग्रनर्थ दिखाई देता है, उसका कारण हमारे दुर्गुण हैं। यह सब हमारे रागुणों श्रीर दुर्गुणों, सेवावृत्ति श्रीर स्वार्थ, धर्म श्रीर श्रधर्म का ही परिणाम है। यह बात ध्यान में रखकर हम सबको ग्रपने जीवन में सद्गुणों को, सेवाधर्म को महत्त्व प्रदान करना चाहिये। मानवता को अपने जीवन का भ्रादर्श समझना चाहिये। इस बात पर ध्यान देंगे तो हम सब ग्रवश्य सुखी होंगें। 🖂

### अहिंसा का वैज्ञानिक प्रस्थान

🔲 श्री काका कालेलकर

जैन दिष्ट की जीवन-साधना में ग्रिहिंसा का विचार काफी सूक्ष्मता तक पहुँचा है। उसमें ग्रिहिंसा का एक पहलू है जीवों के प्रति करुणा श्रीर दूसरा है स्वयं हिंसा के दोष से बचने की उत्कट कामना। दोनों में फर्क है। करुणा में प्राणी के दुःख निवारण करने की शुभ कामना होती है। प्राणियों का दुःख दूर हो, वे सुखी रहें, उनके जीवनानुभव में बाधा न पड़े, इस इच्छा के कारण मनुष्य जीवों के प्रति ग्रपना प्रेम बढ़ाता है, सहानुभूति बढ़ाता है श्रीर जितनी हो सके सेवा करने दौड़ता है।

दूसरी दिल्ट वाला कहता है कि सृष्टि में असंख्य प्राणी पैदा होते हैं, जीते हैं, मरते हैं, एक-दूसरे को मारते हैं, अपने को बचाने की कोशिश करते हैं। यह तो सब दुनिया में चलेगा ही। हर एक प्राणी अपने-अपने कर्म के अनुसार सुख-दु:ख का अनुभव करेगा। हम कितने प्राणियों को दु:ख से बचा सकते हैं? दु:ख से बचाने का ठेका लेना या पेशा बनाना अहंकार का ही एक रूप है। इस तरह का ऐश्वर्य कुद-रत ने या भगवान् ने मनुष्य को दिया नहीं है। मनुष्य स्वयं अपने को हिंसा से बचावे। न किसी प्राणी को मारे, मरावे या मारने में अनु-मोदन देवे। अपने को हिंसा के पाप से बचाना यही है अहिंसा।

इस दूसरी दिष्ट में यह भी विचार आ जाता है कि हम ऐसा कोई काम न करें कि जिसके द्वारा जीवों की उत्पत्ति हो और फिर उनको मरना पड़े। अगर हमने आस-पास की जमीन नाहक गीली कर दी, कीचड़ इकट्ठा होने दिया तो वहां कीट-सृष्टि होगी। पैदा होने के बाद उसे मरना ही है। वह सारा पाप हमारे सिर पर रहेगा। इसलिये हमारी ओर से जीवोत्पत्ति को प्रोत्साहन न मिले इतना तो हमें देखना ही चाहिये। यह भी श्रहिंसा की साधना है। इसी वृत्ति से ब्रह्मचर्य का पालन ग्रहिंसा की साधना ही होगी। जीव को पैदा नहीं होने दिया तो उसे पैदा करके मरणाधीन बनाने के पाप से हम बच जायेंगे।

करुणा इससे कुछ प्रधिक बढ़ती है। उसमें कुछ प्रत्यक्ष सेवा करने की बात ग्राती है। प्राणियों को दुःख से बचाना, उनके भले के लिये स्वयं कष्ट उठाना, त्याग करना, संयम का पालन करना यह सब कियात्मक बातें ग्रहिसा में ग्रा जाती हैं।

ग्राजकल जैन समाज में इसकी चिन्ता नहीं चलती कि हम हिंसा के दोष से कैसे बचें। जो कुछ जैनियों के लिये ग्राचार बताया गया है उसका पालन करके लोग संतोष मानते हैं। धर्म बुद्धि जाग्रत है, लेकिन धार्मिक पुरुषार्थ कम है तो साधक ग्रण्यत का पालन करेंगे। साधना वढ़ने पर दीक्षा लेकर उग्र व्रतो का पालन करेंगे।

श्रव जिन लोगों ने जीवदया के श्राहंसक श्राधार का विस्तार किया, उन लोगों ने अपने जमाने के ज्ञान के अनुसार बताया कि पानो गरम करके एकदम ठंडा करके पीना चाहिये। श्रालू, बैंगन जैसे पदार्थ नहीं खाने चाहिये। क्योंकि हर एक बीज के साथ श्रीर हए एक श्रंकुर के साथ जीवोत्पत्ति की सम्भावना होती है। एक श्रालू खाने से जितने शंकुर उतने जीवों की हत्या करने का पाप लगेगा। सूक्ष्माति-सूक्ष्म जीवों की हत्या से बचने के लिये इतना सतर्क रहना पड़ता है कि वही जीवन-व्यापी साधना बना जाती है। पानी गरम करके एक-दम ठंडा करना, मुँहपत्ती लगाना, शाम के बाद भोजन नहीं करना इत्यादि रीतिधर्म का विकास हुग्रा।

गुरू-गुरू में यह सब वैज्ञानिक शोध-लोज थी। हमारा वैज्ञानिक ज्ञान जैसा बढ़ेगा उसके अनुसार हमारा अहिंसा का ग्राकलन भी बढ़ेगा, बढ़ना चाहिये। उसके अनुसार आचार-धर्म में सूक्ष्मता भी आनी चाहिये। अगर अनुभव से कोई बात गलत साबित हुई तो पुराने आचार-धर्म बदलने भी चाहिये। अहिंसा धर्म जड रूढिधर्म नहीं है, वह वैज्ञानिक धर्म है। विज्ञान के द्वारा जैसे-जैसे हमारा जीव विज्ञान

प्राणि विज्ञान बढ़ेगा वैसे-वैसे हमारा श्रहिसा का श्राचार धर्म भी श्रिविकाधिक सूक्ष्म बनेगा। विशिष्ट प्राणी में या वस्तु में जीव है या नहीं है इसकी खोज तो होनी ही चाहिये। जैन तीर्थंकर श्रौर पूर्व श्राचार्यों के दिनों में जीव-सृष्टि का विज्ञान जहां तक बढ़ा था, उसके अनुसार उन्होंने श्रहिसक धर्म का श्राचार-धर्म कैसा-कैसा होता है, यह बताया। वे लोग श्रपने जमाने के विज्ञान-निष्ठ थे।

स्राज उसी प्राचीन वैज्ञानिक दृष्टि का हमने रूपान्तर कर दिया है वचननिष्ठा में स्रौर रूढिनिष्ठा में।

इधर ग्राज की दुनिया में, विशेषकर पिश्चम में जीव-विज्ञान बहुत कुछ ग्रागे बढ़ा है। जीव किसे कहें, किस चीज में जीव तत्त्व कितना है, उसका विकास कैसे होता है, जीवों को मरण क्यों ग्राता है, मरण से बचाने के लिये क्या-क्या करना चाहिये ग्रादि ग्रनेक बातें नये ढंग से, नई दृष्टि से सोची जाती है ग्रीर सोचनी चाहिये। यह है ग्रनुसंवान का विषय, न कि तीर्थंकरों के, गणधरों के, ग्राचार्यों के ग्राप्त वचनों का ग्रार्थं करने का। ग्रगर हम वैज्ञानिक दृष्टि छोड़ कर व्याकरण, तर्क ग्रीर दृष्टि समन्वय के ग्राधार पर चर्चा ही करते रहे तो वह दृष्टि वैज्ञानिक न रह कर वकीलों के जैसी चर्चात्मक ही बन जायेगी।

इसलिये हमें जीवित्जान में, मनोविज्ञान में ग्रौर समाजित्जान में ग्रनुसंघान करना होगा। प्रयोग ग्रौर चिन्तन चला कर गहरा ग्रनुसंघान करना पड़ेगा ग्रौर वह भी हमारी निजी मौलिक दृष्टि से।

पश्चिम के प्रयोग-वीरों ने जो ग्राज तक ग्रनुसंधान किया है, उससे हम लाभ उठायेंगे जरूर, लेकिन उनका प्रस्थान ही हमें मान्य नहीं है। पश्चिम में वनस्पतिविज्ञान, कृमि-कीट ग्रादि सूक्ष्म प्राणी-विज्ञान, ग्रादि विज्ञान के ग्रनेक विभाग ग्रथवा क्षेत्र दिन-पर-दिन प्रगति करते जा रहे हैं, लेकिन उनका प्रस्थान ही गलत है। सामान्य तौर पर नीचे दिये गये सिद्धान्त ही उनके बुनियादी सिद्धान्त हैं।

(1) जिस तरह मिट्टी, पत्थर, पानी, सोना, चांदी, सोहा भ्रादि

धातु, यह सारी भौतिक सृष्टि मनुष्य के उपयोग के लिये हैं, उसी तरह सारी-की-सारी मनुष्येतर सृष्टि भी मनुष्य के उपयोग के लिये हैं । वृक्ष, वनस्पति, कद मूल, फल म्नादि वनस्पति-सृष्टि मनुष्य के उपभोग के लिये हैं; उसी तरह कीट-सृष्टि पगु-पक्षी, म्नादि द्विपाद, चतुष्पाद म्नौर बहुपाद प्राणियों की सृष्टि; पगु-पक्षी म्नादि स्थलचर, साँप म्नादि सिरसृप भौर मछलियाँ म्नादि जलचर सब मनुष्य के म्नाहार के लिये, सेवा के लिये, उपभोग म्नौर म्नानन्द के लिये हैं। इन्हें मार कर खाना, पकड़ कर काम में लाना भ्रौर उन पर म्नपना स्वामित्व रखना यह सब मनुष्य के म्नाहिक में म्नाता है।

- (2) श्रगर इनकी संख्या कम होने लगी तो इनकी पैदाइश बढ़े, इनकी नई-नई नस्लें तैयार हो जायें श्रीर इनसे श्रधिकाधिक सेवा मिल जाय इसलिये सब तरह से पुरुषार्थं करने का भी मनुष्य को श्रधिकार है।
- (3) वनस्पति-सृष्टि का ग्रौर प्राणसृष्टि का उपयोग करते ग्रगर कुछ नुकसान होता है, रोग होते हैं, बाधायें पहुँचती हैं, खतरे उठाने पड़ते हैं तो ग्रपनी बुद्धि चलाकर इन सब चीजों का ग्रौर प्राणियों का उपभोग निराबाध बन सके इसका इलाज भी ढूँढना है।
- (4) श्रौर, इस तरह से वनस्पित श्रौर प्राणि-सृष्टि पर श्रिष्ठकार जमने के बाद उनसे जो लाभ होता है वह सारी-की-सारी मनुष्य जाति को मिल सके इसिलये श्रावश्यक है वैज्ञानिक संशोधन करना, संगठन बढ़ाने की शक्ति बढ़ाना श्रौर श्रिष्ठक-से-श्रिष्ठक लाभ श्रासानी से मिल सके ऐसी व्यवस्था काम में लाना।

इन चारों पुरुषार्थों में मूल विचार है स्वामित्व प्राप्त करके उप-भोग करने का। ग्रहिंसा का प्रस्थान बिलकुल इसके विपरीत होगा। इसलिये हमारी फिजिकल लेंबोरेटरी में वैज्ञानिक प्रयोगशाला में, एनिमल हसबेंडरी में —पशु-संवर्धन में हमारी दृष्टि ही ग्रलग होगी।

हम कहेंगे कि वनस्पति, पशु-पक्षी ग्रादि मनुष्येतर जीव-सृष्टि को जीने का स्वतन्त्र ग्रधिकार है। न हम उनके मालिक हैं, न उन पर हमारा कोई ग्रधिकार है। बात सही है कि इनके बिना हम जी नहीं सकते, लेकिन इन्हें मारने का, इन्हें लूटने का, इनके परिश्रम से लाभ उठाने का हमें कोई नैतिक ग्रधिकार नहीं है। इसलिये यह सारी स्वार्थी प्रवृत्ति घटाने की हमारी कोशिश होनी चाहिये। ग्रहिसा ग्रौर मानवता की दृष्टि से हमें एक ऐसा कम बाँधना होगा, जिसके द्वारा ग्रपने जीवन में हम हिंसा को उत्तरोत्तर कम करते जायं। ग्राज गाय, बैल, भैंसे ग्रादि बड़े-बड़े जानवरों को ग्रभयदान दिया, कल बकरे, मेंढे, दुंबे, हिरण ग्रादि छोटे जानवरों को मारना छोड़ दिया, परसों मांसाहार में मछलियाँ ग्रौर ग्रंडे के बाहर मांसाहार न करने का नियम बनाया, ग्रागे जाकर प्राणी के शरीर से उत्पन्न होने वाले दूध, घी ग्रादि स्वाभाविक ग्राहार की मदद लेकर धान्य, फल, सब्जी, कंदमूल ग्रादि ग्रन्नाहार से संतोष माना, उसके बाद हिम्मत पूर्वक दूध ग्रादि पदार्थ ग्रंडे के जैसे ही त्याज्य मानकर उनके बिना चलाने की कोशिशों करना ग्रौर दूध, घी ग्रादि मांसाहार के प्रतीकों की जगह वनस्पति में से हम क्या-क्या पैदा कर सकते हैं इसके प्रयोग करना, यह होगी हमारी ग्रहिंसावृत्ति की शोध खोज।

अगर दूध देने वाली गाय पित्र है, तो शहद देने वाली मधुमक्खी भी उतनी ही पित्र है। गौहत्या महापाप है तो शहद की मिक्खियों को मारना, उनके छत्तों का नाश करना, धुआँ और आग के प्रयोग से उनका नाश करना, यह सब हिंसा है, घातकता है और अनावश्यक क्र्रता है, यह भी समाज को समझाना चाहिये।

रेशम के लिये जो हम कीट-सृष्टि में भयानक संहार चलाते हैं उसका भी हमें विचार करना होगा । इसमें इतना कहने से नहीं चलेगा कि इतनी हिंसा हम पान्य रखते हैं, बाकी की मान्य नहीं रखते । केवल मान्यता की ही बात सोची जाय तो उसमें अनेक पंथ पैदा होंगे ही और ऐसे पंथों को मान्य रखना ही धर्म्य होगा।

मनुष्य को मार कर खाने वाले समाज भी इस दुनिया में थे। प्राचोन या मध्यकालीन जैन मुनियों ने ऐसे लोगों के बीच जाकर भी उन्हें ग्रहिसा की श्रोर ग्राकृष्ट किया। इसके ग्रागे जाकर पशु-पक्षी का मांस खाने वाले लोगों ने गाय-बैल का मांस छोड़ा, यह भी एक प्रगति हुई। लेकिन इतने पर से गाय-बैल का मांस खाने वाले को हम पापी या पितत नहीं कह सकते, उनसे घृणा भी नहीं कर सकते । दुनिया में बहुमत उनका है। उनकी धर्मबुद्धि ग्रौर हमारी धर्मबुद्धि में फर्क है। ऐसे करोड़ों हिन्दू हैं, जो पूज्यभाव के कारण गाय-बैल का मांस नहीं खाते, किन्तु इतर पशु-पक्षियों का मांस खाते हैं। ऐसे भी हिन्दू हैं जो बतक के ग्रंडे खाते हैं, किन्तु घृणा के कारण मुर्गी के ग्रंडे नहीं खाते। मुसलमान ऐसी ही घृणा के कारण सुग्रर का मांस नहीं खाते। यहूदियों के भी ग्रपने नियम हैं। ग्रौर, हिन्दुग्रों में भी गोमांस खाने वाले नहीं सो नहीं।

यह सारा विस्तार इसलिये किया है कि हम केवल ग्रादर श्रोर तिरस्कार पर ग्राधारित मनोवृत्ति के वश न होकर वैज्ञानिक ढंग से प्रयोग करते जायँ ग्रौर सब के प्रति हम सहानुभूति रखें।

श्रौर, श्रव श्रहिंसा की हमारी साधना को केवल शास्त्र-वचनों पर धार्मिक रस्म-रिवाजों पर श्राधारित न रखकर उसे वैज्ञानिक संशोधन का विषय बनावें।

स्राज तक पशु-हिसा, निरामिषाहार, तपस्या और स्राहार-शुद्धि इतनी ही दिव्य को प्रधान बना कर श्रहिसा का विचार और प्रचार किया और पुराने जमाने की स्थूल वैज्ञानिक दिव्य के स्रनुसार एकेन्द्रिय प्राणी, पचेन्द्रिय प्राणी श्रादि भेदों की बुनियाद पर स्रहिसा के नियम बनाये। स्रव जब विज्ञान और खास करके जीव विज्ञान बहुत कुछ बढ़ा है और हम नई बुनियाद लेकर जीव विज्ञान बढ़ा सकते हैं, तब पुराने, कालग्रस्त जीव विज्ञान से हम संतोष न मानें। जो बुनियाद मजबूत नहीं है उसे छोड़ दें और वचन-प्रामाण्य एवं पुराने धर्मकारों के स्रनुयायित्व से संतोष न मान कर स्राध्यात्मिक दिव्ह से नये-नये प्रयोग करने के लिए हम तैयार हो जाएँ।

इसके लिए पश्चिम की प्रयोगशालाओं से भिन्न ग्रहिसा-परायण प्रयोगशालाओं की स्थापना करनी होगी। प्रयोग-वीर ग्रध्यापक उसमें काम करेंगे। सिद्धान्त श्रौर व्यवहार का समन्वय करके मानव जाति के उत्कर्ष के लिए वे नसीहत देते जायेंगे। उनकी नसीहत धर्म-

पुरुषों की आज्ञा का रूप नहीं लेगी। जिसमें सत्य निष्ठा है और अहिंसा की सार्वभौम दृष्टि जिसे मंजूर है, उसके लिए अंदरूनी प्रेरणा से जो बात मान्य होगी सो मान्य। हर एक जमाने के मानविह्तिचिन्तक तटस्थ तपस्वियों की नसीहत ही धर्मजीवन के लिए अन्तिम प्रमाण होगी और अन्तिम आधार हृदय के संतोष का ही होगा। 'शुद्धहृदयेन हि धर्म जानाति।' इसलिये केवल प्राचीन धर्मग्रंथ और धर्मकारों के वचन से बाहर नहीं सोचने का स्वभाव छोड़कर हमें वैज्ञानिक ढंग से शुद्ध निर्णय पर आना होगा।

केवल ग्राहार ग्रीर ग्राजीविका के साधन के क्षेत्र से ग्रपने को मर्यादित न करके ग्रहिसा-जैसे सार्वभौम, सर्वकल्याणकारी सिद्धान्त का उपयोग ग्रीर विनियोग, युद्ध ग्रीर शांति-जैसे जगत्व्यापी सवालों का सर्वोदयी हल ढूँ ढ्ने में ऐसा करना जरूरी हो गया है। वंशसंघर्ष, वर्गसंघर्ष ग्रादि विश्वव्यापी भयानक संघर्षों का निराकरण करके समन्वय की स्थापना करने के लिये ग्रहिसा की मदद कैसी हो सकती है, यह देखने के लिये कृषि-तुल्य चिन्तन ग्रीर विज्ञानवीरों की प्रयोग-परा-यणता एकत्र करनी होगी। ऐसा मिलान करने से ही संजीवनी विद्या प्राप्त होगी।

इस दिशा में प्रारम्भ करना ही सब से महत्त्व की बात है। प्रारम्भ होने पर भगवान् की स्रोर से बुद्धियोग मिलेगा स्रौर योग्य व्यक्तियों का सहयोग तथा दिशा-दर्शन भी मिलेगा। पूर्व के स्रौर पश्चिम के मनीषियों ने स्राज तक जो चिन्तन किया है, स्रनुभव पाया है, स्रौर प्रयोग भी किये हैं, उनको एकत्र लाने से भविष्य की दिशा स्पष्ट हो सकेगी। किसी ने ठीक ही कहा है कि प्राचीनों की योगविद्या स्रौर स्राधुनिक काल की प्रयोग-विद्या दोनों के समन्वय से सत्ययुग की स्रौर धर्मयुग की स्थापना हो सकेगी। यह समय ऐसे नये प्रस्थान का है।

### कर्मक्षय और प्रवृत्ति

🗌 भ्रो किशोरदास घ. मश्रुवाला

एक सज्जन मित्र लिखते हैं: कुछ लोग कहते हैं कि कर्म का संपूर्ण क्षय हुए बिना मोक्ष की प्राप्ति नहीं हो सकती, ग्रौर कर्म से निवृत्त हुए बिना कर्मक्षय की संभावना नहीं है। इसलिये निवृत्ति मार्ग ही ग्रात्मज्ञान ग्रथवा मोक्ष का मार्ग है। क्योंकि जो भी कर्म किया जाता है, उसका फल ग्रवश्य मिलता है। ग्रर्थात् मनुष्य जब तक कर्म में प्रवृत्त रहेगा तब तक, वह चाहे ग्रनासक्ति से कर्म करता हो तो भी कर्मफल के भार से मुक्त नहीं हो सकता । इससे कर्मबंधन का ग्रावरण हटने के बदले उलटा घना होगा। इसके फलस्वरूप उसकी साधना खंडित होगी। लोक-कल्याण की दृष्टि से भले ही ग्रनासक्ति वाला कर्मयोग इष्ट हो, परन्तु उससे ग्रात्मज्ञान की साधना सफल नहीं होगी। इस विषय में मैं ग्रापके विचार जानना चाहता हूँ।"

मेरी राय में कर्म, कर्म का बंधन ग्रौर क्षय, प्रवृत्ति ग्रौर निवृत्ति, ग्रात्मज्ञान ग्रौर मोक्ष इत्यादि की हमारी कल्पनाएँ बहुत ही ग्रस्पष्ट हैं। ग्रतएव इस संबंध में हम उलझन में पड़ जाते हैं ग्रौर साधनों में गोते लगाते रहते हैं।

इस संबंध में पहले हमें यह समझ लेना चाहिये कि शरीर, वाणी श्रौर मन की किया मात्र कर्म है। कर्म का यदि हम यह अर्थ लेते हैं तो जब तक देह है तब तक कोई भी मनुष्य कर्म करना बिलकुल छोड़ नहीं सकता। कथाओं में श्राता है उस तरह कोई मुनि चाहे तो वर्ष-भर तक निर्विकल्प समाधि में निश्चेष्ट होकर पड़ा रहे, परन्तु जिस क्षण वह उठता है उस क्षण वह कुछ-न-कुछ कर्म अवश्य करेगा। इसके अलावा यदि हमारी कल्पना ऐसी हो कि हमारा व्यक्तित्व देह से पूरे जन्म-जन्मान्तर पाने वाला जीवरूप है, तब तो देह के बिना भी वह कियावान् रहेगा। यदि कर्म से निवृत्त हुए बिना कर्मक्षय न हो सके तो उसका अर्थ हुआ कि कर्मक्षय होने की कभी भी संभावना नहीं है।

इसलिये निवृत्ति अथवा निष्कर्मता का अर्थ स्थूल निष्क्रियता समझने में भूल होती हैं । निष्कर्मता एक सूक्ष्म वस्तु है । वह म्राध्यात्मिक म्रर्थात् बौद्धिक, मानसिक, नैतिक भावना का विषय ग्रौर इससे भीं परे जीवात्मक है। क, ख, ग, घनाम के चार व्यक्ति प, फ, ब, भ नाम के चार भूखे ब्रादिमयों को एक-सा ब्रन्न देते हैं। चारों बाह्य कर्म करते हैं ग्रीर चारों को समान स्थूल तृष्ति होती है। परन्तु संभव है कि 'क' लोभ से देता हो, 'ख' तिरस्कार से देता हो, 'ग' पुण्येच्छा से देता हो ग्रीर 'घ' ग्रात्मभाव से स्वभावतः देता हो । उसी तरह 'प' दुःख मानकर लेता हो, 'फ' मेहरवानी मानकर लेता हो, 'ब' उपकारक भावना से लेता हो, ग्रौर 'भ' मित्र भाव से लेता हो। म्रन्नव्यय भौर क्षुधातृष्ति रूपी बाह्य फल सबका समान होने पर भी देने के भेदों के कारण कर्म के बंधन ग्रौर क्षय की दृष्टि से बहुत फर्क पड़ जाता है। उसी तरह क, ख, ग, घ से प, फ, ब, भ, अन्न मांगें और चारों व्यक्ति उन्हें भोजन नहीं करावें, तो इसमें कर्म से समान परावृत्ति है, ग्रौर चारों को स्थूल भूख पर इसका समान परिणाम होता है। फिर भी भोजन न करावें या जल न पाने के पीछे रही बुद्धि भावना नीति, संवेदना, इत्यादि भेद से इस कर्म-परावृत्ति से कर्म के बंधन ग्रौर क्षय एक-से नहीं होते।

तो यहाँ प्रवृत्ति ग्रौर निवृत्ति के साथ परावृत्ति ग्रौर वृत्ति शब्द भी याद रखने जैसे हैं। परावृत्ति का ग्रर्थ निवृत्ति नहीं है। परन्तु बहुत-से लोग परावृत्ति को ही निवृत्ति मान बैठते हैं। ग्रौर वृत्ति ग्रथवा वर्तन का ग्रर्थ प्रवृत्ति नहीं है। परन्तु बहुत-से लोग वृत्ति को ही प्रवृत्ति समझते हैं। वृत्ति का ग्रथं है केवल बरतना। प्रवृत्ति का ग्रर्थ है विशेष प्रकार के ग्राध्यात्मिक भावों से बरतना। परावृत्ति का ग्रर्थ है वर्तन का ग्रभाव, निवृत्ति का ग्रथं है वृत्ति तथा परावृत्ति-संबंधी प्रवृत्ति से भिन्न प्रकार की विशिष्ट ग्राध्यात्मिक संवेदना।

श्रव कर्म-बंधन भ्रौर कर्मक्षय के विषय में बहुतों का ऐसा ख्याल

Γ

मालूम होता है, मानों कर्म नाम की हर एक के पास एक तरह की पूंजी है। पांच हजार रुपये ट्रंक में रखे हुए हों ग्रौर उनमें किसी तरह की वृद्धि न हो, परन्तु उनका खर्च होता रहे. तो दो-चार वर्ष में या पच्चीस वर्ष में तो वे सब ग्रवश्य खर्च हो जायेंगे। परन्तु यदि मनुष्य उन्हें किसी कारोबार में लगाता है तो उनमें कमीबेशी होगी श्रौर संभव है कि पाँच हजार के लाख भी हो जायें या लाख न होकर उल्टा कर्ज हो जाय। यह घाटा भी चिंता ग्रौर दुःख उत्पन्न करता है। सामान्य रूप से मनुष्य ऐसी चिन्ता श्रौर दुःख की संभावना से घबराते नहीं श्रीर लाख होने की संभावना से प्रसन्न नहीं होते। वे न तो रुपयों का क्षय करना चाहते हैं ग्रौर न रुपयों के बंधन में पड़ने से दुःखी होते हैं। निवृत्ति-मार्गी साधू भी मन्दिरों में ग्रौर पुस्तकालयों में बढ़ने वाले परिग्रह से चिंतातूर नहीं होते । परन्तू कर्म नाम की पूजी की हमने कुछ ऐसी कल्पना की है मानो वह एक बड़ी गठरी है ग्रीर उसको खोलकर, जैसे बने वैसे उसे खत्म कर डालने में ही मनुष्य का श्रेय है, कर्म का व्यापार करके उससे लाभ उठाने नहीं। कर्म को पूजी की तरह समझने के कारण उसे खत्म करने की ऐसी कल्पना पैदा हुई है।

परन्तु कर्म का बंधन रुपयों की गठरी जैसा नहीं है। श्रौर वृत्ति परावृत्ति (श्रथवा स्थूल प्रवृत्ति-निवृत्ति) से यह गठरी घटती-बढ़ती नहीं है। जगत् में कोई भी किया हो चाहे जानने में हो या अनजान में, वह विविध प्रकार के स्थूल श्रौर सूक्ष्म परिणाम एक ही समय में या भिन्न-भिन्न समय में, तुरन्त या कालान्तर में एक ही साथ या रहरहकर पैदा करती है। इन परिणामों में से एक परिणाम कर्म करने वाले के ज्ञान श्रौर चारित्र के ऊपर किसी तरह का रजकण जितना ही असर उपजाने का होता है। करोड़ों कर्मों के ऐसे करोड़ों असरों के परिणाम स्वरूप हर एक जीव का ज्ञान-चारित्र का व्यक्तित्व बनता वनता है। यह निर्माण यदि उत्तरोतर शुद्ध होता जाय श्रौर ज्ञान, धर्म, वैराय इत्यादि की श्रोर श्रधकाधिक झुकता जाये तो उसके कर्म का क्षय होता है, ऐसा कहा जायेगा। यदि वह उत्तरोतर श्रशुद्ध होता जाय तो उसके कर्म का सचय होता है, ऐसा कहा जायेगा।

इस तरह कर्मों की वृत्ति-परावृत्ति नहीं, परन्तु कर्म कर्म का जीव के ज्ञान-चारित्र पर होने वाला असर ही बन्धन और मोक्ष का कारण है। जीवन काल में मोक्ष प्राप्त करने का अर्थ है ऐसी उच्च स्थिति का आदर्श जिस स्थिति के प्राप्त होने के बाद उस व्यक्ति के ज्ञान-चारित्र पर ऐसा असर पैदा हो कि उसमें पुनः अशुद्धि घुस सके।

इसके लिए कर्त्तव्य कमीं का विवेक तो स्रवश्य करना पड़ेगा। उदाहरणार्थ अपकर्म नहीं करने चाहिए, सत्कर्म ही करने चाहिए, कर्त्तव्य रूप कर्म तो करने ही चाहिये, स्रकर्त्तव्य कर्म छोड़ने ही चाहिये। चित्तशुद्धि में सहायक सिद्ध होने वाले कर्म दान, तप श्रीर भक्ति के कर्म करने चाहिये इत्यादि। इसी तरह कर्म करने की रीति में भी विवेक करना पड़ेगा। जैसे, ज्ञान पूर्वक कर्म करना, सावधानी-पूर्वक करना, सत्य ग्रहिंसा ग्रादि नियमों का पालन करते हुए करना, निष्काम भाव से श्रथवा श्रनासक्ति भाव से करना इत्यादि। परन्तु यह कल्पना गलत है कि कर्मों से परावृत्ति होने पर कर्मक्षय होता है। क्तंत्व्य रूप कर्म परावृत्त होने की अपेक्षा कदाचित् सकाम भाव से प्रथवा ग्रासक्ति भाव से किये हुए सत्कर्मों से ग्रधिक कर्म-बन्धन होने की पूरी सम्भावना है। इसकी ग्रधिक सविस्तार चर्चा के लिये गीता मंथन नाम पुस्तक पढ़ें।

## करुणा मोह का अंश नहीं, ध्वंस है

🔲 म्राचार्यं श्री विद्यासागर जी म.

(1)

वासना का विलास मोह है। दया का विकास मोक्ष है। एक जीवन को बूरी तरह जलाती है भयंकर है, श्रंगार है। एक जीवन को पूरी तरह जिलाती है श्रुभंकर है, श्रुंगार है। हाँ ! हाँ !! ग्रधरी दया करुणा मोह का ग्रंश नहीं है भ्रपित् ग्रांशिक मोह का ध्वंस है। वासना की जीवन-परिधि श्रचेतन है .....वन है। दया-करुणा निरवधि है करुणाका केन्द्र वह संवेदन धर्मा चेतन है पीयूष का निकेतन है। करुणा की कर्णिका से ग्रविरल झरती है समता की सौरभ-सुगंध ऐसी स्थिति में कौन कहता है कि करणा का वासना से सम्बन्ध है।

1

### (2)

पर पर दया करना बहिर् िष्ट-सा मोह-मूढता-सा.... स्व-परिचय से वंचित-सा .... श्रध्यात्म से दूर.... प्रायः लगता है ऐसी एकान्त धारणा से ग्रध्यात्म की विराधना होती है। वयोंकि, सुनो ! स्व के साथ पर का ग्रौर पर के साथ स्व का ज्ञान होता ही है, गौण-मुख्यता भले ही हो। चन्द्र-मण्डल को देखते हैं नभ-मण्डल भी दीखता है। पर की दया करने से स्व की याद ग्राती है ग्रीर स्व की याद ही स्व-दया है विलोम-रूप से भी यही ग्रर्थ निकलता है या-द---द-याःः ।

## (3)

मैं तुम्हें, हृदय-श्र्न्य तो नहीं कहूँगा परन्तु पाषाण-हृद्य श्रवश्य है तुम्हारा,

ſ

दूसरों का दु:ख-दर्द देखकर भी नहीं श्रा सकता कभी जिसे पसीना है ऐसा तुम्हारा जीना फिर भी ऋषि-सन्तों का सद्पदेश सदादेश हमें यही मिला कि पापी से नहीं पाप से पंकज से नहीं पंक से घुणा करो। नर से नारायण बनो समयोचित कर कार्य।

## (4)

करुणा हेय नहीं, करुणा की अपनी उपादेयता है अपनी सीमा.... फिर भीं, करुणा की सही स्थिति समझना है करुणा करने वाला अहं का पोषक भले ही बने परन्तु स्वयं को गुरु-शिष्य अवस्य समझता है और जिस पर करुणा की जा रही है वह
स्वयं को शिशु-शिष्य
प्रवश्य समझता है।
दोनों का मन द्रवीभूत होता है
शिष्य शरण लेकर
गुरु शरण देकर
कुछ प्रपूर्व प्रनुभव करते हैं
पर इसे
सही सुख नहीं कह सकते हम
दु:ख मिटने का
प्रौर
सुख मिलने का द्वार खुला प्रवश्य
फिर भी ये दोनों
दु:ख को भूल जाते हैं इस घड़ी में।

# (5)

करुणा की दो स्थितियाँ होती हैं— एक विषय-लोलुपिनी दूसरी विषय-लोपिनी दिशा-बोधिनी पहली की चर्चा यहाँ नहीं है चर्चा-अर्चा दूसरी की है। इस करुणा का स्वाद किन शब्दों में कहूं गर यकीन हो नमकीन आंसुओं का

# (6)

करुणा-रस जीवन का प्राण है घम-घम समीरधर्मी है। वात्सल्य जीवन का त्राण है धवलिम नीर धर्मी है। करुणा-रस उसे माना है, जो कठिनतम पाषाण को भी मोम बना देता है। वात्सल्य का बाना है जघन्यतम नादान को भी सोम बना देता है।

्र 'मूकमाटी' से उद्धृत

## सेवा-धर्म

🔲 श्री युगल किशोर मुस्तार

त्रहिसाधर्म, दयाधर्म, दशलक्षणधर्म, रत्नत्रयधर्म सदाचारधर्म, श्रयवा हिन्दूधर्म, मुसलमानधर्म, ईसाईधर्म, जैनधर्म, बौद्धधर्म इत्यादि धर्मनामों से हम बहुत कुछ परिचित हैं; परन्तु 'सेवाधर्म' हमारे लिये श्रभी तक बहुत ही भ्रपरिचित-सा बना हुआ है। हम प्रायः समझते ही नहीं कि सेवाधर्म भी कोई धर्म है अथवा प्रधान धर्म है। कितनों ही ने तो सेवाधर्म को सर्वथा शूद्रकर्म मान रक्खा है, वे सेवक को गुलाम समझते हैं और गुलामी में धर्म कहां ? इसी से उनकी तद्रूप संस्कारों में पली हुई बुद्धि सेवाद्यर्म को कोई धर्म श्रथवा महत्त्व का धर्म मानने के लिये तैयार नहीं। वे समझ ही नहीं पाते कि एक भाड़े के सेवक, ग्रनिच्छापूर्वक मजबूरी से काम करने वाले परतन्त्र सेवक ग्रौर स्वेच्छा से ग्रपना कर्तव्य समझकर सेवाधर्म का ग्रनुष्ठान करनेवाले **ग्रथवा लोकसेवा में दत्तचित्त रहनेवाले स्वयंसेवक** में कितना बड़ा अन्तर है। ऐसे लोग सेवाधर्म को शायद किसी नये धर्म की सुष्टि समझते हों, परन्तु ऐसा समझना ठीक नहीं है। वास्तव में सेवाधर्म सब धर्मों में श्रोत-प्रोत है श्रीर सब में प्रधान है। बिना इस धर्म के सब धर्म निष्प्राण हैं, निःसत्त्व हैं ग्रौर उनका कुछ भी मूल्य नहीं है। क्योंकि मन-वचन-काय से स्वेच्छा एवं विवेकपूर्वक ऐसी कियाग्रों का छोड़ना जो किसी के लिये हानिकारक हों ग्रौर ऐसी कियाग्रों का करना जो उपकारक हो 'सेवा-धर्म' कहलाता है।

'मेरे द्वारा किसी जीव को कष्ट ग्रथवा हानि न पहुँचे, मैं सावद्य-योग से विरक्त होता हूँ', लोकसेवा की ऐसी भावना के बिना ग्रहिंसा धर्म कुछ भी नहीं रहता; ग्रौर, 'मैं दूसरों का दु:ख-कष्ट दूर करने में कैसे प्रवृत्त हूँ' इस सेवा-भावना को यदि दया-धर्म से निकाल दिया जाय तो फिर वह क्या ग्रविशष्ट रहेगा ? इसे सहृदय पाठक स्वयं समझ सकते हैं। इसी तरह दूसरे धर्मों का हाल है। सेवाधमं की भावना को निकाल देने से वे सब थोथे ग्रौर निर्जीव हो जाते हैं। सेवाधमं ही उन सब में, ग्रपनी मात्रा के ग्रनुसार, प्राणप्रतिष्ठा करने वाला है। इसलिये सेवाधमं का महत्त्व बहुत ही बढ़ा-चढ़ा है ग्रौर वह एक प्रकार से ग्रवर्णनीय है। ग्रीहंसादिक सब धमं ग्रङ्ग ग्रथवा प्रकार हैं ग्रौर वह सब में व्यापक है। ईश्वरादिक की पूजाभिक्त प्रथवा उपासना भी उसी में शामिल (गिंभत) है, जो कि ग्रपने पूज्य एवं उपकारी पुरुषों के प्रति किये जाने वाले ग्रपने कर्त्तंव्य के पाल-नादि स्वरूप होती है। इसी से उसको 'देवसेवा' भी कहा गया है। किसी देव ग्रथवा धर्म-प्रवर्तक के गुणों का कीर्तन करना, उसके शासन को स्वयं मानना, सदुपदेश को ग्रपने जीवन में उतारना ग्रौर शासन का प्रचार करना, यह सब उस देव ग्रथवा धर्म-प्रवर्तक की सेवा है ग्रौर इसके द्वारा ग्रपनी तथा ग्रन्य प्राणियों की जो सेवा होती है वह सब इससे भिन्न दूसरी ग्रात्मसेवा ग्रथवा लोकसेवा है। इस तरह एक सेवा में दूसरी सेवाएँ भी शामिल होती हैं।

स्वामी समन्तभद्र ने अपने इष्टदेव भगवान् महावीर के विषय में सेवा का और अपने को उनकी फलप्राप्ति का जो उल्लेख एक पद्य में किया है वह पाठकों के जानने योग्य है और उससे उन्हें देवसेवा के कुछ प्रकारों का बोध होगा और साथ ही यह भी मालूम होगा कि सच्चे हृदय से और पूर्ण तन्मयता के साथ की हुई वीर- प्रभु की सेवा कैसे उत्तम फलको फलती है। इसी से उस पद्य को उनके 'स्तुति-विद्या' नामक ग्रन्थ (जिनशतक) से यहाँ उद्घृत किया जाता है:

> सुश्रद्धा मम ते मते स्मृतिरिप त्वय्यर्चनं चापि ते हस्तावंजलये कथाश्रुतिरतः कर्णोऽक्षि संप्रेक्षते । सुस्तुत्यां व्यसनं शिरोनतिपरं सेवेदशी येन ते तेजस्वी सुजनोऽहमेव सुक्कृतो तेनैव तेजःपते ॥

स्तुतिविद्या-114

इसमें बतलाया है कि —'हे भगवन् ! ग्रापके मत में ग्रथवा ग्रापके ही विषय में मेरी सुश्रद्धा है —ग्रन्ध श्रद्धा नहीं, मेरी स्मृति भी ग्रापको ही ग्रपना विषय बनाये हुए है, मैं पूजन भी ग्रापका ही करता हूं, मेरे हाथ ग्रापको ही प्रणामांजिल करने के निमित्त हैं, मेरे कान ग्रापकी ही गुणकथा सुनने में लीन रहते हैं, मेरी श्रांखें श्रापके ही रूप को देखती हैं, मुझे जो व्यसन है वह भी ग्रापकी ही सुन्दर स्तुति-यों के रचने का है श्रोर मेरा मस्तक भी ग्रापको ही प्रणाम करने में तत्पर रहता है, इस प्रकार की चूँकि मेरी सेवा है मैं निरन्तर ही ग्रापका इस तरह सेवन किया करता हूँ—इसीलिये हे तेज:पते! (केवलज्ञानस्वामिन्!) मैं तेजस्वी हूँ, सुजन हूँ ग्रोर सुकृती (पुण्य-वान्) हूँ।

यहाँ पर किसीको यह न समझ लेना चाहिये कि सेवा बड़ों की --पूज्य पुरुषों एवं महात्माभ्रों की होती है भ्रोर उसी से कुछ फल भी मिलता है, छोटों - ग्रसमर्थों ग्रथवा दीन-दुिखयों ग्रादि की सेवा में वया धरा है ? ऐसा समझना भूल होगा। जितने भी बड़े, पूज्य, महात्मा ग्रथवा महापुरुष हैं वे सब छोटों, ग्रसमर्थों, ग्रसहायों एवं दीन-दु:खियों की सेवा से ही हुए हैं। सेवा ही सेवक को सेव्य बनाती श्रथवा ऊँचा उठाती है ग्रीर इसलिये ऐसे महान् लोक-सेवकों की सेवा धयवा पूजा-भक्ति का यह श्रभिप्राय नहीं कि हम उसका कोरा गुण-गान किया करें भ्रथवा उनकी ऊपरी (भ्रौपचारिक) सेवा-चाकरी में ही ग्रपने को लगाये रक्खें। उन्हें तो ग्रपने व्यक्तित्व के लिये हमारी सेवा की जरूरत भी नहीं है। कृतकृत्यों को उसकी जरूरत भी क्या हो सकती है ? इसीलिए स्वामी समन्तभद्रने कहा है -- "न पूजयार्थस्त्विय वीतरागे"-श्रथति है भगवन् ! पूजा-भक्ति से ग्रापका कोई प्रयोजन नहीं है; क्योंकि ग्राप वीतरागी हैं—राग का ग्रंश भी ग्रापकी ग्रात्मा में विद्यमान नहीं है, जिसके कारण किसी की पूजा-सेवा से श्राप प्रसन्न होते। वास्तव में ऐसे महान् पुरुषों की सेवा-उपासना का मुख्य उद्देश्य उपकारस्मरण ग्रीर कृत-ज्ञता-व्यक्तीकरणके साथ तद्गुण-लब्धि- उनके गुणों की संप्राप्ति - होती है। इसी बात को श्री पुज्य-

समन्तभद्र की देवागम, युक्त्यनुशासन ग्रीर स्वयंभूस्तोत्र नाम की स्तु-तियाँ बड़े ही महत्व की एवं प्रभावशालिनी हैं ग्रीर उनमें सूत्ररूप से जैनागम श्रथवा वीरशासन भरा हुआ है।

पादाचार्यने 'सर्वार्थसिद्धि' के मंगलाचरण ('मोक्षमार्गस्य नेतारं' इत्यादि) में ''वन्दे तद्गुणलब्धये'' पद के द्वारा व्यक्त किया है। तद्-गुण लब्धि के लिये तद्रूप ग्राचरण की जरूरत है ग्रीर इसलिये जो तद्गुण-लब्धि की इच्छा करता है वह पहले तद्रूप ग्राचरण को भ्रपनाता है - भ्रपने ग्राराध्य के भ्रनुकूल वर्तन करना भ्रथवा उसके नक्शेक्दम पर चलना प्रारम्भ करता है । उसके लिये लोकसेवा म्रनि-वार्य हो जाती है- दीनों, दु:खितों, पीड़ितों, पतितों, श्रसहायों, भ्रसमर्थो, म्रज्ञों स्रोर पथभ्रष्टों की सेवा करना उसका पहला कर्त्तव्य-कर्म बन जाता है। जा ऐसान करके ग्रथवा उक्त ध्येय को सामने न रखकर ईश्वर-परमात्मा या पूज्य महात्माग्नों की भक्ति के कोरे गीत गाता है वह या तो दभी है या ठग है। वह ग्रपन को तथा दूसरों को ठगता है, या उन जड़ मशीनों की तरह भ्रविवेको है जिन्हें ग्रपनी कियाग्रों का कुछ भी रहस्य मालूम नहीं होता। इसलिए भक्ति के रूप में उसकी उछल-कद तथा जयकारों का-जय-जय के नारों का - कुछ भी मूल्य नहीं है। वे सब दंभपूर्ण ग्रथवा भावशुन्य होने से बकरी के गले में लटकते हुए स्तनों (थनों) के समान निरर्थक होते हैं। उनका कुछ भी वास्तिवक फल नहीं होता।

महात्मा गांधीजी ने कई बार ऐसे लोगों को लक्ष्य करके कहा है
कि 'वे मेरे मुँह पर थूकें तो ग्रच्छा, जो भारतीय होकर भी स्वदेशी
वस्त्र नहीं पहनते ग्रीर सिर से पैर तक विदेशी वस्त्रों को धारण
किये हुए मेरी जय बोलते हैं।' ऐसे लोग जिस प्रकार गांधीजी के
भक्त ग्रथवा सेवक नहीं कहे जाते बिलक मजाक उड़ाने वाले समझे
जाते हैं, उसी प्रकार जो लोग ग्रपने पूज्य महापुरुषों के ग्रनुकूल
ग्राचरण नहीं करते—ग्रनुकूल ग्राचरण की भावना तक नहीं रखते
खुशी से विरुद्धाचरण करते हैं ग्रीर उस कुत्सित ग्राचरण को करते
हुए पूज्य पुरुष की वंदनादि किया करते तथा जय बोलते हैं, उन्हें
उस महापुरुष का सेवक ग्रथवा उपासक नहीं कहा जा सकता। वे
भी उस पूज्य व्यक्ति का उपहास करने-कराने वाले ही होते हैं,
ग्रथवा यह कहना होगा कि वे ग्रपने उस ग्राचरण के लिए जड़
मशीनों की तरह स्वाधीन नहीं हैं ग्रीर ऐसे पराधीनों का कोई धर्म
नहीं होता। सेवाधर्म के लिए स्वेच्छापूर्वक कार्य का होना भावश्यक

है; क्योंकि स्व-परिहत-साधन की दिष्ट से स्वेच्छापूर्वक श्रपना कर्त्तव्य समझकर जो निष्काम कर्म श्रथवा कर्मत्याग किया जाता है वह सच्चा सेवाधर्म है।

जब पूज्य महात्माओं की सेवा के लिए गरीबों की, दीन-दु: खियों की, पीड़ितों-पितितों की, असहायों-असमर्थों की, अज्ञों और पथभ्रव्टों की सेवा अनिवार्य है—उस सेवा का प्रधान अंग है, बिना इसके वह बनती ही नहीं—तब यह नहीं कहा जा सकता और न कहना उचित ही होगा कि ''छोटों-असमर्थों अथवा दीन-दु: खियों आदि की सेवा में क्या धरा है ?'' वस्तुत: यह सेवा तो अहंकारादि दोषों को दूर करके आत्मा को ऊँचा उठाने वाली है, तद्गुण-लब्धि के उद्देश को पूरा करने वाली है और हर तरह से आत्मिवकास में सहायक है, इसलिए परमधर्म है और सेवाधर्म का प्रधान अंग है। जिस धर्म के अनुष्ठान से अपना कुछ भी आत्मलाभ न होता हो वह तो वास्तव में धर्म ही नहीं है।

इसके सिवाय, अनादिकाल से हम निर्वल, असहाय, दीन, दुःखित, पितत, मार्गच्युत और अज्ञ जैसी अवस्थाओं में ही अधिकतर रहे हैं और उन अवस्थाओं में हमने दूसरों की खूब सेवाएँ ली हैं, तथा सेवा-सहायता की प्राप्ति के लिये निरन्तर भावनाएँ भी की हैं, और इसलिये उन अवस्थाओं में पड़े हुए अथवा उनमें से गुजरने वाले प्राणियों की सेवा करना हमारा और भी ज्यादा कर्त्तव्यकमें है, जिसके पालन के लिये हमें अपनी शक्ति को जरा भी नहीं छिपाना चाहिये। उसमें जी चुराने अथवा आना-कानी करने जैसी कोई बात नहीं होनी चाहिये। इसी को यथाशक्ति कर्त्तव्य का पालन कहते हैं।

एक बच्चा पैदा होते ही कितना निर्बल श्रौर श्रसहाय होता है श्रौर श्रपनी समस्त श्रावश्यकताश्रों की पूर्ति के लिये कितना दूसरों पर निर्भर रहता श्रथवा श्राधार रखता है। दूसरे जन उसकी खिलाने-पिलाने, उठाने-बिठाने, लिटाने-सुलाने, श्रोढ़ने-बिछाने, दिल-बहलाने, सर्दी-गर्मी श्रादि से रक्षा करने श्रौर शिक्षा देने-दिलाने की जो भी सेवाएँ करते हैं वे सब उसके लिए प्राणदान के समान है। समर्थ होने पर यदि वह उन सेवाओं को भूल जाता है और घमंड में आकर अपने उन उपकारी सेवकों की, माता-पितादिकों की सेवा नहीं करता, उनका तिरस्कार तक करने लगता है तो समझना चाहिए कि वह पतन की ओर जा रहा है। ऐसे लोगों को संसार में कृतघ्न, गुणमेट और अहसानफरामोश जैसे दुर्नामों से पुकारा जाता है। कृतघ्नता अथवा दूसरों के किये हुए उपकारों और ली हुई सेवाओं को भूल जाना बहुत बड़ा अपराध है और वह विश्वासघातादि की तरह ऐसा बड़ा पाप है कि उसके भार से पृथ्वी भी काँपती है। किसी किव ने ठीक कहा है—

करै विश्वासघात जो कोय, कीया कृत को विसरै जोय। ग्रापद पड़े मित्र परिहरै, तासु भार धरणी थरहरै।।

ऐसे ही पापों का भार बढ़ जाने से पृथ्वी अक्सर डोला करती है—
भूकम्प आया करते हैं। और इसीसे जो साधु पुरुष-भले आदमीहोते हैं वे दूसरों के किए हुए उपकारों अथवा ली हुई सेवाओं को कभी
भूलते नहीं हैं—'न हि कृतमुपकार साधवो विस्मरिन्त'— बदले में
अपने उपकारियों की अथवा उनके आदर्शानुसार दूसरों की सेवा
करके ऋणमुक्त होते रहते हैं। उनका सिद्धांत तो 'परोपकाराय सतां
विभूतयः' की नीति का अनुसरण करते हुए प्रायः यह होता है:—

उपकारिषु यः लाधुः साधुत्वे तस्य को गुणः ? स्रपकारिषु यः साधुः स साधुः सद्भिरुच्यते ।।

अर्थात् अपने उपकारियों के प्रति जो साधुता का, प्रत्युपकारादि-रूप सेवा का व्यवहार करता है उसके उस साधुपन में कौनसी बड़ाई की बात है ? ऐसा करना तो साधारण जनोचित मामूली-सी बात है। सत्पुरुषों ने उसे सच्चा साधु बतलाया है जो अपना अपकार एवं बुरा करने वालों के प्रति भी साधुता का व्यवहार करता है, उनकी सेवा करके आत्मा से शत्रुता के विष को ही निकाल देना अपना कर्तव्य समझता है।

ऐसे साधु पुरुषों की दिष्ट में उपकारी, ग्रनुपकारी ग्रौर ग्रपकारी

प्रायः सभी समान होते हैं। उनकी विश्वबन्धुत्व की भावना में किसी का ग्रपकार या ग्रप्रिय ग्राचरण कोई बाधा नहीं डालता। "ग्रप्रिय-मिप कुर्वाणो यः प्रियः प्रिय एव सः" इस उदार भावना से उनका ग्रात्मा सदा ऊँचा उठा रहता है। वे तो सेवाधम के ग्रनुष्ठान द्वारा ग्रपना विकास सिद्ध किया करते हैं, ग्रीर इसी से सेवाधम के पालन में सब प्रकार से दत्तचित्त होना ग्रपना कर्तव्य समझते हैं।

वास्तव में, पैदा होते ही जहां हम दूसरों से सेवाएँ लेकर उनके ऋणी बनते हैं वहाँ कुछ समथ होने पर अपनी भोगोपभोग की सामग्री जुटाने में, अपनी मान-मर्यादा की रक्षा में, अपनी कषायों को पृष्ट करने में और अपने महत्त्व या प्रभुत्व को दूसरों पर स्थापित करने की धुन में अपराध भी कुछ कम नहीं करते हैं। इस तरह हमारा आत्मा परकृत उपकार-भार और स्वकृत अपराध-भार से बराबर दबा रहता है। इन भारों के हल्का होने के साथ आत्मा के विकास का भी सम्बन्ध है। लोकसेवा से यह भार हल्का होकर आत्मिषकास की सिद्धि होती है। इसलिए सेवा को परमधम कहा गया है और वह इतना परम गहन है कि कभी-कभी तो योगियों के द्वारा भी अगम्य हो जाता है। उनकी बुद्धि चकरा जाती है। वे भी उसके सामने घुटने टेक देते हैं, और गहरी समाधि में उतरकर उसके रहस्य को खोजने का प्रयत्न करते हैं। लोकसेवा के लिए अपना सर्वस्व अपण कर देने पर भी उन्हें बहुधा यह कहते हुए सुनते हैं—

"हा दुटुक्यं! हा दुटुं भात्तियं! चितियं च हा दुटुं! अतो अतो डज्झम्मि पच्छत्तावेण वेयतो ॥"

मन-वचन-काय की प्रवृत्ति में जहां थोडी-सी भी प्रमत्तता, ग्रसाव-धानी ग्रथवा त्रुटि लोकहित के विरुद्ध दीख पड़ती है वहाँ उसी समय उक्त प्रकार के उद्गार उनके मुँह से निकल पड़ते हैं ग्रौर वे उनके द्वारा पश्चात्ताप करते हुए ग्रपने सूक्ष्म ग्रपराधों का भी नित्य प्राय-श्चित किया करते हैं। इसीसे यह प्रसिद्ध है कि—

सेवाधर्मः परमगहनो योगिनामप्यगम्यः।"

सेवाधर्म की साधना में, निःसन्देह, बड़ी सावधानी की जरूरत है

ग्रौर उसके लिए बहुत कुछ ग्रात्मबलि व ग्रपने लौकिक स्वार्थों की ग्राहुति देनी पड़तो है। पूर्ण सावधानी ही पूर्णसिद्धि की जननी है। धर्म की पूर्णसिद्धि हो पूर्ण ग्रात्मिवकास के लिये गारण्टी है ग्रौर यह ग्रात्म-विकास हो सेवावर्म का प्रधान लक्ष्य है, उद्देश्य है ग्रथवा ध्येय है।

मनुष्य का लक्ष्य जब तक शुद्ध नहीं होता तब तक सेवाधर्म उसे कुछ कठिन भौर कष्टकर जुरूर प्रतीत होता है। वह सेवा करके भ्रपना भ्रहसान जतलाता है, प्रति सेवा की-प्रत्युपकार की वांछा करता है, ग्रथवा ग्रपनी तथा दूसरों की सेवा की मापतील किया करता है ग्रौर जब उसकी मापतौल ठीक नहीं उतरती, श्रपनी सेवा से दूसरों की सेवा कम जान पड़ती है- ग्रथवा उसकी वह वांछा ही पूरी नहीं होती और न दूसरा ग्रादमी उसका ग्रहसान ही मानता है, तो वह एकदम झुं झला उठता है, खेदिखन्न होता है, दुःख मानता है, सेवा करना छोड़ देता है ग्रौर ग्रनेक प्रकार के राग-द्वेषों का शिकार बनकर ग्रपनी ग्रात्माका हनन करता है। सेवाकी लक्ष्य शुद्धि के होते ही यह सब कुछ बदल जाता है, सेवाधर्म एकदम सुगम ग्रीर सुलसाध्य बन जाता है, उसके करने में ग्रानन्द ही ग्रानन्द ग्राने लगता है ग्रीर उत्साह इतना बढ़ जाता है कि उसके फलस्वरूप लौकिक स्वार्थों की सहज ही में बिल चढ़ जाती है ग्रौर जरा भी कष्ट-बोध होने नहीं पाता - इस दशा में जो भी किया जाता है, अपना कर्तव्य समझकर खुशी से किया जाता है ग्रौर उसके साथ में प्रतिसेवा, प्रत्यु-पकार अथवा अपने आदर-सत्कार या अहंकार की कोई भावना न रहने से भविष्य में दु:ख, उद्दोग तथा कषाय भावों की उत्पत्ति का कोई कारण ही नहीं रहता; ग्रीर इसिलये सहज ही में ग्रात्म-विकास सघ जाता है। ऐसे लोग यदि किसी को दान भी करते हैं तो नीचे नयन करके करते हैं थ्रोर उसमें ग्रपना कर्तृत्व नहीं मानते । किसी ने पूछा "ग्राप ऐसा क्यों करते हैं?" तो वे उत्तर देते हैं—

> देनेवाला श्रौर है, मैं समरथ नहिं देन। लोग भरम मो करत हैं, यातें नीचे नैन।।

अर्थात् -देनेवाला कोई और ही है, मैं खुद कुछ भी देने के लिये

समर्थ नहीं हूँ। यदि मैं दाता होता तो इसे पहले से क्यों न देता ? लोग भ्रमवश मुझे व्यर्थ ही दाता समझते हैं, इससे मुझे शरम ग्राती है ग्रौर मैं नीचे नयन किये रहता हूँ ? देखिये, कितना ऊँचा भाव है। ग्रात्म-विकास को ग्रपना लक्ष्य बनाने वाले मानवों की ऐसी ही परि-णति होती है। श्रस्तु।

लक्ष्यशुद्धि के साथ इस सेवाधर्म का श्रनुष्ठान हर कोई श्रपनी शक्ति के श्रनुसार कर सकता है। नौकर श्रपनी नौकरी, दुकानदार दुकानदारी, वकील वकालत, मुख्तार मुख्तारकारी, मुहरिर मुहरिरी, ठेकेदार ठेकेदारी, श्रोहदेदार श्रोहदेदारी, डाक्टर डाक्टरी, हकीम हिकमत, वैद्य वैद्यक, शिल्पकार शिल्पकारी, किसान खेती तथा दूसरे पेशेवर श्रपने-श्रपने उस पेशे का कार्य श्रोर मजदूर श्रपनी मजदूरो करता हुशा उसो में से सेवा का मार्ग निकाल सकता है। सबके कार्यों में सेवाधर्म के लिये यथेष्ट श्रवकाश है—गुंजाइश है।

सेवाधमं में 'दया' प्रधान है। दूसरों के दुःखों-कष्टों का अनुभव करके, उनसे द्रवीभूत होकर, उन्हें दूर करने के लिए मन-वचन-कायकी जो प्रवृत्ति है, व्यापार है—उसका नाम 'दया' है। अहिंसा-धर्म का अनुष्ठाता जहां अपनी ओर से किसी को दुःख-कष्ट नहीं पहुँचाता, वहाँ दयाधर्म का अनुष्ठाता दूसरों के द्वारा पहुँचाए गए दुःख-कष्टों को भी दूर करने का प्रयत्न करता है। यही दोनों में प्रधान अन्तर है। अहिंसा यदि सुन्दर पुष्प है तो दया को उसकी सुगन्ध समझना चाहिए।

दया में सिकय परोपकार, दान, वैय्यावृत्त्य, धर्मोपदेश श्रौर दूसरों के कल्याण की भावनाएँ शामिल हैं। श्रज्ञान से पीड़ित जनता के हितार्थ विद्यालय-पाठशालाएँ खुलवाना, पुस्तकालय-वाचनालय स्थापित करना, रिसर्च इन्स्टीट्यूटों का, श्रनुसन्धान प्रधान संस्थाश्रों का — जारी रहना, वैज्ञानिक खोजों को प्रोत्तंजन देना तथा ग्रन्थ-निर्माण श्रौर व्याख्यानादि के द्वारा श्रज्ञानान्धकार को दूर करने का प्रयत्न करना, रोग से पीड़ित प्राणियों के लिए श्रौषघालयों-चिकित्सा-लयों की व्यवस्था करना, बेरोजगारी श्रथवा भूख से संतप्त मनुष्यों

के लिए रोजगार-घन्धे का प्रबन्ध करके उनके रोटी के सवाल को हल करना, और कुरीतियों, कुसंस्कारों तथा बुरी भादतों से जर्जरित एव पतनोन्मुख मनुष्य समाज के सुधाराथ सभा-सोसाइटियों को कायम करना और उन्हें व्यवस्थित रूप से चलाना, ये सब उसी दया प्रधान प्रवृत्तिरूप सेवा धर्म के ग्रंग हैं। पूज्यों की पूजा-भक्ति-उपासना के द्वारा ग्रथवा भक्तियोग-पूर्वक जो ग्रपनी भ्रात्मा का उत्कर्ष सिद्ध किया जाता है वह सब भी मुख्यतया प्रवृत्तिरूप सेवाधर्म का ग्रंग है।

इस प्रवृत्तिरूप सेवाधर्म में भी जहाँ तक श्रपने मन, वचन श्रौर कार्य से सेवा का सम्बन्ध है वहाँ तक किसी कौड़ी-पैसे की जरूरत नहीं पड़ती। जहाँ सेवा के लिए दूसरे साधनों से काम लिया जाता है वहाँ ही उसकी जरूरत पड़ती है। श्रौर इस तरह यह स्पष्ट है कि श्रिधकांश सेवाधमं के श्रनुष्ठान के लिए मनुष्य को टके-पैसे की जरूरत नहीं है। जरूरत है श्रपनी चित्तवृत्ति श्रौर लक्ष्य को शुद्ध करने की, जिसके बिना सेवाधमं बनता ही नहीं।

# सर्वहितकारी प्रवृत्ति और सेवा\*

🔲 स्वामी श्री शरए।तन्दजी

(1)

जीवन का श्रध्ययन करनेपर यह विदित होता है कि समस्त जीवन दो भागों में विभाजित है— प्रवृत्ति श्रौर निवृत्ति । यद्यपि उन दोनों भागों का उद्देश्य एक है; क्योंकि जीवन एक है; परन्तु उद्देश्य-पूर्ति के लिये साधन दिष्ट से दो भागों में विभाजन हो सकता है।

प्रत्येक प्रवृत्ति का उद्गमस्थान देहाभिमान तथा विद्यमान राग है। प्रत्येक प्रवृत्ति के ग्रन्त में निवृत्ति का ग्राना स्वाभाविक है; क्योंकि प्रवृत्ति से प्राप्त शक्ति का व्यय होता है ग्रौर निवृत्ति द्वारा पुनः शक्ति का संचय होता है। विद्यमान राग की निवृत्ति में ही प्रवृत्ति का सदुप-योग निहित है ग्रौर नवीन राग की उत्पत्ति न होने तथा प्रवृत्ति की सामर्थ्य प्राप्त करने के लिये ही निवृत्ति ग्रपेक्षित है।

ग्रब हमें ग्रपनी प्रवृत्तियों का निरीक्षण करना है कि हमारी प्रवृत्तियां सुखभोग की ग्रासक्ति तथा देहाभिमान को पुष्ट करने में हैं ग्रथवा विद्यमान राग की निवृत्ति में। जिन प्रवृत्तियों के द्वारा हम वस्तु, व्यक्ति ग्रादि से ग्रपने सुख-सम्पादन की ग्राशा करते हैं, वे सभी देहाभिमान को पुष्ट करती हैं ग्रीर हमें लोभ, मोह ग्रादि दोषों में ग्राबद्ध करती हैं। ग्रतः ऐसी प्रवृत्तियों के द्वारा प्रवृत्ति की सार्थकता सिद्ध नहीं होती, ग्रपितु दोषों की ही वृद्धि होती है, जिससे हम जड़ता श्रीर शक्तिहीनता में ग्राबद्ध हो जाते हैं।

<sup>\*</sup> स्वामी श्री शरणानन्द जी वस्तुतः प्रज्ञाचक्षु थे। उनके 'जीवन दर्शन,' 'संत-समागम', 'दुःख का प्रमाव' तथा 'दर्शन ग्रीर नीति' ग्रन्थों के विभिन्न स्थलों से सेवा, करुणा ग्रादि सर्वंहितकारी प्रवृत्तियों से सम्बद्ध ग्रंश यहां संकलित हैं।

परंतु जिन प्रवृत्तियों में दूसरों का हित तथा प्रसन्नता निहित है, वे प्रवृत्तियाँ विद्यमान राग की निवृत्ति करने में समर्थ हैं ग्रौर उनके ग्रम्त में स्वभाव से ही वास्तिवकता की जिज्ञासा जाग्रत होती है। जिज्ञासा नवीन राग को उत्पन्न नहीं होने देती, ग्रिपितु सहज निवृत्ति को जन्म देती है, जो विकास का मूल है। सहज निवृत्ति में ग्रावश्यक सामर्थ्य स्वतः प्राप्त होती है।

रागरहित होने के लिये सर्वहितकारी प्रवृत्ति ग्रौर सहज निवृत्ति साधनरूप है, साध्य नहीं। श्रतः हमें ग्रपने में से 'मैं सर्वहितेषी हूँ', 'मैं ग्रचाह हूँ' ग्रथवा 'मुझे ग्रपने लिये संसार से कुछ नहीं चाहिये' यह ग्रहंभाव भी गला देना चाहिये। यह तभी सम्भव होगा जब सर्व-हितकारी प्रवृत्ति होनेपर भी ग्रपने में करनेका ग्रभिमान न हो ग्रौर चाहरहित होनेपर भी 'मैं चाहरहित हूँ' ऐसा भास न हो। कारण कि ग्रहंभाव के रहते हुए वास्तव में कोई ग्रचाह हो नहीं सकता; क्योंकि सेवा तथा त्याग का ग्रभिमान भी किसी राग से कम नहीं है। सूक्ष्म राग कालांतर में घोर राग में ग्राबद्ध कर देता है। राग का ग्रभाव तभी हो सकता है जब दोष की उत्पत्ति न हो ग्रौर गुण का ग्रभिमान न हो; क्योंकि ग्रीम मान के रहते हुए ग्रनन्त से ग्रभिन्नता सम्भव नहीं है ग्रौर उसके बिना काई भी वीतराग हो ही नहीं सकता। कारण कि सीमित ग्रहंभाव के रहते हुए राग का ग्रत्यन्त ग्रभाव नहीं हो सकता।

सर्वहितकारी प्रवृत्ति ही वास्तिवक निवृत्ति की जननी है क्योंिक सर्वात्मभाव दढ़ होनेपर ही निवृत्ति ग्राती है ग्रीर सर्वहितकारी प्रवृत्ति से ही सर्वात्मभाव की उपलब्धि होती है। ग्रपने ही समान सभी के प्रति प्रियता उदय हो जाने पर ही सर्वहितकारी प्रवृत्ति की सिद्धि होती है। सर्वेहितकारी प्रवृत्ति वास्तव में किये हुए संग्रह का प्राय-िक्त है, कोई विशेष महत्त्व की बात नहीं है ग्रीर निवृत्ति प्राकृतिक विधान है। उसे ग्रपनी महिमा मान लेना मिथ्या ग्रभिमान को ही जन्म देना है, ग्रीर कुछ नहीं। ग्रतः प्रवृत्ति ग्रीर निवृत्ति को ही जीवन मत मान लो। प्रवृत्ति-निवृत्ति रूप साधन से वास्तविक जीवन की प्राप्ति हो सकती है।

सर्वहितकारी प्रवृत्ति की रुचि सहज निवृत्ति के लिए अपेक्षित है और सहज निवृत्ति काम का अन्त करने का साधन है। साधन में कर्तृ त्वभाव तभी तक रहता है, जब तक साधक का समस्त जीवन साधन नहीं बन जाता। साधक का समस्त जीवन तब तक साधन नहीं बन सकता, जब तक वह करने और पाने की रुचि में आबद्ध रहता है।

व्यक्तित्व का अभिमान गलाने के लिये सर्वहितकारी प्रवृत्ति की अपेक्षा है। सर्वहितकारी प्रवृत्ति हमें ऋण से मुक्त कर सुन्दर समाज का निर्माण करती है और निवृत्ति हमें स्वाधीनता प्रदान कर अनन्त से अभिन्न करती है, जिसमें वास्तविक जीवन है।

सर्व प्रकार के संघर्ष का अन्त सर्वहितकारी प्रवृत्ति में निहित है। वयोंकि सर्वहितकारी प्रवृत्ति स्नेह की एकता प्रदान करती है। प्रवृत्ति स्वरूप से छोटी हो या बड़ी; परंतु उसके मूल में यदि सर्वहितकारी भाव है तो वह विभु हो जाती है। वह विश्व-शान्ति की स्थापना में समर्थ है; क्योंकि स्नेह की एकता वह काम नहीं करने देती जो नहीं करना चाहिये और वह स्वतः होने लगता है जो करना चाहिये। उसके होते ही जीवन में व्यापकता आ जाती है। जिसके आते ही सब प्रकार की आसक्तियों का अन्त हो जाता है। आसक्तियों का अन्त होते ही उस दिव्य चिन्मय प्रीति का उदय होता है, जो अपने ही में अपने प्रीतम को मिलाकर नित-नव-रस प्रदान करती है, यही हमारी वास्तविक आवश्यकता है। (जीवन-दर्शन, पृ 161-164)

(2)

प्राकृतिक नियमानुसार प्रत्येक प्रवृत्ति का ग्रारम्भ ग्रौर ग्रन्त है। ऐसी कोई प्रवृत्ति है ही नहीं, जिसका ग्रारम्भ हो ग्रौर ग्रन्त न हो। इससे यह स्पष्ट विदित होता है कि कोई भी प्रवृत्ति ग्रखण्ड नहीं हो सकती। जो ग्रखण्ड नहीं हो सकती, वह सहयोगी साधन भले ही हो, उसे साध्य नहीं कह सकते। इस दृष्टि से प्रत्येक प्रवृत्ति, निवृत्ति की पोषक है। जिस प्रवृत्ति का परिणाम निवृत्ति नहीं है, वह प्रवृत्ति दृषित है, त्याज्य है। व्यक्तिगृत सुख की ग्राणा को लेकर जो प्रवृत्ति

म्रारम्भ होती है, उसका परिणाम निवृत्ति नहीं होता, प्रत्युत प्रवृत्ति के ग्रन्त में भी प्रवृत्ति की ही रुचि शेष रहती है। यद्यपि प्रत्येक प्रवृत्ति से प्राप्त सामर्थ्य का व्यय ही होता है, तथापि दूषित प्रवृत्तियों की रुचि श्रसमर्थता में भी बनी रहती है। उस दशा में प्राणी जो नहीं कर सकता है तथा जो नहीं करना चाहिये, उसी के चिंतन में श्राबद्ध हो जाता है। उसका बड़ा ही भयंकर परिणाम यह होता है कि प्राणी उत्तरोत्तर चेतना से विमुख हो जड़ता में ही स्राबद्ध होता जाता है, जो विनाश का मूल है। ग्रसमर्थता-काल में प्रवृत्ति की रुचि प्राणी को पराधीनता-जनित पीड़ा में स्राबद्ध करती है, जो किसी को भी स्वभाव से प्रिय नहीं है। यदि पराधीनता-जनित वेदना से पीड़ित प्राणी भोग-रूप दूषित प्रवृत्ति की रुचि का नाश कर दे तो ग्रत्यन्त सुगमतापूर्वक सहज निवृत्ति को ग्रपनाकर ग्रसमर्थता का ग्रन्त कर सकता है। फिर ग्रपने ग्राप सर्वहितकारी प्रवृत्ति ग्रारम्भ होती है, जो कर्त्ता को करने के राग से रहित करने में हेतु है। इस कारण प्रवृत्ति वही सार्थक है, जो किसी के लिये ग्रहितकर न हो, श्रपितु सर्वहितकारी हो। सर्व-हितकारी प्रवृत्ति सीमित होने पर भी श्रसीम है, कारण कि उसका <del>प्रन्त</del> सर्वहितकारी भावना में ही होता है। प्राकृतिक नियमानुसार कर्म सीमित ग्रौर भाव ग्रसीम होता है। सर्वहितकारी प्रवृत्ति ग्रसीम सद्भावनात्रों में सजीवता लाती है और सद्भावनाएँ सर्विह्निकारी प्रवृत्ति को पुष्ट बनाती हैं। सर्वहितकारी प्रवृत्ति कितनी ही ग्रल्प क्यों न हो, कत्ती को विभुता से अभिन्न करती है, अर्थात् सर्वहितकारी प्रवृत्ति के ग्रन्त में कर्त्ता करने के राग से रहित हो ग्रसीम जीवन से ग्रभिन्न हो जाता है। इस दिष्ट से सर्वहितकारी प्रवृत्ति बड़े ही महत्त्व की वस्तु है। सर्वहितकारी प्रवृत्ति के अन्त में अपने आप आने वाली सहज निवृत्ति ग्रावश्यक सामर्थ्य प्रदान करती है। ज्यों-ज्यों प्राप्त सामर्थ्य का सद्व्यय होता जाता है, त्यों-त्यों भ्रावश्यक सामर्थ्य की श्रभिव्यक्ति स्वतः होती रहती है, ग्रर्थात् सर्वहितकारी कार्य के लिये सामर्थ्य विधान से बिना ही मांगे मिलती है। सुख-भोग की रुचि का सर्वांश में नाश हुए बिना सर्वहितकारी प्रवृत्ति स्वभावतः नहीं होती। पर जब साधक मुख-भोग की रुचि का नाश कर देता है, तब सर्वहित-कारी प्रवृत्ति स्वतः होने लगती है। ग्रात्मख्याति तथा लोकरंजन की

कामना से प्रेरित सर्व हितकारी प्रवृत्ति वास्तव में सर्वहितकारी नहीं है, ग्रिपतु मान तथा भोग की जननी है, जिसका साधक के जीवन में कोई स्थान ही नहीं है, कारण कि मान तथा भोग में ग्राबद्ध प्राणी देहाभिमान से रहित नहीं हो पाता, जिसके बिना हुए किसी के भी मौलिक प्रश्न हल नहीं हो सकते। इस दिष्ट से मान तथा भोग की रुचि का ग्रन्त करना ग्रनिवार्य है, जिसके होते ही प्रत्येक परिस्थिति में सर्वहितकारी प्रवृत्ति द्वारा प्राप्त सामर्थ्य का सद्व्यय होने लगता है जो विकास का मूल है।

सर्व हितकारी प्रवृत्ति के ग्रन्त में ग्रथवा कामरहित होने पर मंगलमय विधान से जो निवृत्ति स्वतः ग्राती है, वही वास्तिविक निवृत्ति है। संकल्पपूर्वक जिस निवृत्ति का सम्पादन किया जाता है, वह निवृत्ति होने पर भी घोर प्रवृत्ति ही है। कामरहित हुए बिना बलपूर्वक जो निवृत्ति प्राप्त की जाती है, वह साधक को ग्रमिमान-शून्य नहीं होने देतो, जिसके बिना हुए साधन-रूप निवृत्ति की ग्रिभि-व्यक्ति नहीं होती, ग्रपितु ग्रभिमानयुक्त निवृत्ति व्यक्तित्व के मोह का ही पोषण करतो है श्रीर परस्पर भेद उत्पन्न कर देती है, जो विनाश का मूल है। ग्रभिमान-शून्य निवृत्ति शान्ति, सामर्थ्य तथा स्वाधीनता की जननी है स्रौर स्रिभमानयुक्त निवृत्ति स्रांशिक शक्ति भले ही प्रदान करे, पर शान्ति तथा स्वाधीनता का तो विनाश हो करती है। इस कारण ग्रभिमान रहित निवृत्ति ही वास्तविक निवृत्ति है। उसी की श्रभिव्यक्ति साधक के मौलिक प्रश्नों के हल करने में हेतु है। प्रवृत्ति श्रौर निवृत्ति दायें-बायें पैर के समान हैं। इन दोनों से ही साधक सत्पथ पर ग्रारूढ़ होता है, परन्तु स्वार्थभाव से उत्पन्न प्रवृत्ति ग्रौर श्रभिमानयुक्त निवृत्ति तो प्राणियों को सत्पथ से विमुख ही करती है। प्राकृतिक नियमानुसार प्रत्येक प्रवृत्ति के ग्रादि ग्रौर ग्रन्त में निवृत्ति स्वतः सिद्ध है। जो तथ्य स्वतः सिद्ध है, उसकी खोज की जाती है, उसको उत्पादित नहीं किया जाता। ग्रतः साधन-रूप निवृत्ति की खोज करना है तथा उससे ग्रभिन्न होना है, उसको उत्पन्न नहीं करना है। उत्पत्ति-विनाश तो एक ही सिक्के के दो पहलू हैं। प्रत्येक उत्पत्ति विनाश में ग्रौर विनाश उत्पत्ति में विलीन होता रहता है । सहज निवृत्ति स्वतः प्राप्त होती है, परन्तु उसके लिए प्रत्येक साधक को कामरहित (सुख भोगरहित) होना श्रनिवार्य है।" (दु:ख का प्रभाव, पृ 98-100)

(3)

कुछ काल निवृत्ति रहने से सर्वहितकारी प्रवृत्ति की शक्ति स्वतः ग्रा जाती है, यह प्राकृतिक नियम है। ग्रतः जब मैं संसार से विमुख होकर शांत रहने लगा, तब संसार को स्वतः ग्रावश्यकता होने लगी। किन्तु, जब-जब सम्मान के रस में श्राबद्ध हुश्रा, तब-तब संसार मुझसे विमुख होने लगा। मेरायह अनुभव है कि संसार से सुस लेने की ग्राशाने ही सदैव दुःख दिया है ग्रौर वेचारे दुःख ने सदैव संसार से निराण होने का पाठ पढ़ाया है, जिससे दुःखी से दुःखी को भी नित्य चिन्मय ग्रानन्द मिला है। इससे यह सिद्ध हो जाता है कि साधक भयद्भर से भयद्भर परिस्थित में भी साधन का निर्माण कर सकता है और साध्य से ग्राभिन्न हो सकता है। उपर्युक्त पाठ के बोलने का सामर्थ्य होते हुए भी वाणी को मौन कर दिया, गति हकने लगी, चंचलता स्थिरता में बदलने लगी ग्रौर जैसे-जैसे चंचलता स्थि-रता में बदलने लगी, वैसे-वैसे छिपे हुए राग की पूर्ति भी होने लगी; श्रर्थात् जिस दुः ल से दुः ली होकर मन संसार से निराश हुग्रा था, वह दुःस सुख में बदलने लगा। यह मेरा ही अनुभव नहीं है, बहुत से साधकों का अनुभव है। कारण, कि यह नियम है कि जिस कठि-नाई को शांतिपूर्वक सहन कर लिया जाता है, वह कठिनाई स्वयं हल हो जाती है। शांतिपूर्वक सहन करने का ग्रर्थ है, ग्रपने दुःख का कारण किसी ग्रौर को न मानकर दुःख को सहन कर लेना। सुख ग्राने पर ग्रपने से दु: खियों को बिना किसी ग्रिभमान के वितरण कर देना चाहिये, चूं कि सुख वास्तव में दुःखियों की ही धरोहर है, उसे भ्रपना नहीं मानना चाहिये। ग्रन्तर केवल यह है कि ग्रास्तिक उस सुख को प्रभु के नाते दुःखियों को भेंट करता है, तत्त्वज्ञ सर्वात्मभाव से ग्रौर सेवक विश्व के नाते । यह नियम है कि जिसके नाते जो कार्य किया जाता है, कर्ता प्रवृत्ति के अन्त में उसो में विलीन हो जाता है, अर्थात् अपने सक्य को प्राप्त कर लेता है। तो यदि हम किसी की चाह पूरी कर सकते हैं, तो पूरी करें; किन्तु यह अवश्य देख लें कि जिसकी चाह

पूरी करने हम जा रहे हैं, उसमें अपना सुख है, अथवा उसका हित है। यदि उसमें आपको उसका हित दिखाई दे, तो अवस्य पूरा कर दें। यदि उसमें अपना सुख ही दिखाई दे, तो उसे दुःख का आवाहन समझें। यह बड़े ही रहस्य की बात है। जब हम किसी की चाह पूरी करने जायं, और सोचें कि उसमें उसका हित निहित है, तो समझना चाहिये कि हम समाज के ऋण से मुक्त होकर आनन्द की ओर अग्रसर हो रहे हैं।

''ग्रानन्द किसको मिलता है ? जिसको प्रवृत्ति दूसरों के हित के लिए हो, भ्रौर जिसकी निवृत्ति वासना-रहित हो। दुःख किसके पास स्राता है ? जिसकी प्रवृत्ति स्रपने सुख के लिये हो, स्रथवा जिसकी निवृत्ति वासना-युक्त हो । यदि ग्रापको दुःख बुलाना है, तो ग्रपने सुख के लिये प्रवृत्ति कीजिये । यदि श्रापको श्रानन्द श्रपनाना है, तो दूसरों के हित की प्रवृत्ति कीजिये। यदि स्रसमर्थ हैं, तो शात हो जाइये, मौन हो जाइए । ऐसा करने से ग्रहंभाव गल जायगा, ग्रौर ग्रनन्त चिन्मय नित्य जीवन से अभिन्नता हो जायगी। जहाँ प्रवृत्ति के द्वारा साधन की सूविधा न हो, वहाँ वासना-रहित निवृत्ति ग्रपना लेनी चाहिए । निवृत्ति ग्रौर प्रवृत्ति दोनों दायें-बायें पैर के समान साधनकम हैं। जैसे दोनों पैरों से यात्रा सुगमतापूर्वक हो जाती है, उसी प्रकार निवृत्ति ग्रौर प्रवृत्ति में हमारी जो साधना-रूप यात्रा है, वद सुगमता-पूर्वक पूरी हो जातो है और हम अपने साध्य तक पहुँच जाते हैं। केवल प्रवृत्ति ग्रथवा केवल निवृत्ति के द्वारा ही जो ग्रपने लक्ष्य तक पहुँचना चाहते हैं उनकी वही दशा होती है. जो एक पैर से यात्रा करने वाले की होती है, जिसमें सफलता की कोई ग्राशा नहीं। सर्व-हितकारी प्रवृत्ति ग्रौर वासना-रहित निवृत्ति, ये साधना के मूल हैं। सर्वहितकारी प्रवृत्ति वही कर सकता है, जो यह विश्वास करता है कि विश्व एक जीवन है श्रथवा यह मानता है कि मेरा व्यक्तिगत जीवन विश्व के ग्रधिकारों का समूह है। ग्रथवा यों कहो कि जो कर्म विज्ञान के रहस्य को जान लेता है, वह सर्वहितकारी प्रवृत्ति में परायण होता है। कारण, कि यह नियम है कि प्रवृत्ति द्वारा तभी ग्रपना हित होता है, जब उस प्रवृत्ति में दूसरों का हित निहित हो ग्रौर निवृत्ति द्वारा तभी अपना हित होता है, जब सभी वस्तुग्रों, ग्रवस्थाग्रों तथा परिस्थितियों से अतीत जीवन पर विश्वास हो और विवेक-पूर्वक अचाह-पद प्राप्त कर लिया हो। जो चाह-रिहत जीवन पर विश्वास नहीं करते, वे निवृत्ति के द्वारा लक्ष्य को प्राप्त नहीं कर सकते। हाँ, एक बात अवश्य है कि सर्वेहितकारी प्रवृत्ति से वास्तविक निवृत्ति की योग्यता आ जाती है और वास्तविक निवृत्ति से जीवन सर्वेहितकारी प्रवृत्ति के योग्य बन जाता है। अतः हम जिस अंश में सुखी हों, उस अंश में सर्वेहितकारी प्रवृत्ति द्वारा सुखासिक्त से मुक्त होने का प्रयत्न करें और जिस अंश में दुःखी हों, उस अंश में अचाह होकर वास्तविक निवृत्ति द्वारा दुःख के भय से मुक्त होकर अचाह-पद प्राप्त करें।

## (4)

श्रन्तर्द्व निटाने के लिए यह श्रनिवार्य है कि श्रपने दुःख का कारण किसी श्रौर को मत समझो श्रौर किसी से सुख की श्राशा मत करो। ऐसा करने से श्रन्तर्द्व न्द्व श्रपने श्राप मिट जाता है। सुख की श्राशा से हो समस्त दुःख उत्पन्न होते हैं। पराये दुःख से दुःखी होने पर ही सुख की श्राशा गलती है। श्राकृतिक नियम के श्रनुसार श्रपने दुःख से दुःखी उन्हीं को होना पड़ता है, जो पराये दुःख से दुःखी नहीं होते। दूसरों के दुःख से दुःखी हुए बिना किसी का भी दुःख नहीं मिट सकता, यह श्राकृतिक विधान है।

सब यदि कोई यह कहे कि पराये दुःख से दुःखी होना अनिवार्य क्यों है ? तो यह कहना होगा कि प्राकृतिक नियम के अनुसार शरीर विश्व से और व्यक्ति समाज से अभिन्न है। जो व्यक्ति समाज के दुःख से दुःखी नहीं होता उसकी समाज से अभिन्नता नहीं होती, जिसके न होने से व्यक्तित्व का मोह दृढ़ हो जाता है। व्यक्तित्व का मोह व्यक्ति को निरन्तर दीनता तथा अभिमान की अग्नि में जलाता है। इस कारण पराये दुःख से दुःखी होने पर ही व्यक्तित्व का मोह गल सकता है, जिसके गलने पर ही दुःख का अन्त हो सकता है। पराए दुःख का प्रथमित वे देख कर सुख भोगने में जो असमर्थ है तथा जिसे दूसरों का सुख प्रसन्नतापूर्वक सहन होता है, वही पराए दुःख से दुःखी होता है। पर पीड़ा से पीड़ित प्राणो निज-पीड़ा से सर्वदा मुक्त है। इस रहस्य को भली-भाँति जान

लेने पर अन्तर्द्व न्द्व अपने आप मिट जाता है। अन्तर्द्व मिटते ही अनावश्यक तथा अशुद्ध संकल्प नष्ट हो जाते हैं और आवश्यक तथा शुद्ध संकल्प नष्ट हो जाते हैं और आवश्यक तथा शुद्ध संकल्प स्वतः पूरे हो जाते हैं। संकल्प पूर्ति के सुख का भोग न करने पर अपने आप निर्विकल्पता की अभिन्यक्ति होती है। निर्विकल्पता में ही शान्ति तथा सामर्थ्य निहित है। निर्विकल्पता मानव मात्र को प्राप्त हो सकती है। अतः सामर्थ्य के सम्पादन में मानव स्वाधीन है। (दर्शन और नीति, पृ. 87-88)

(5)

यह सभी को विदित है कि सर्वांश में कोई भी देश, वर्ग, समाज एवं व्यक्ति सबल तथा निर्बल नहीं है। म्रांशिक बल तथा निर्बलता सभी में हैं। व्यक्ति जिस ग्रंश में सबल है, उस ग्रंश में किसी निर्वल को देख करुणित हो ग्रौर जिस ग्रंश में निर्वल है, उस ग्रंश में किसी सबल को देख प्रसन्न हो तो परस्पर की भिन्नता एकता में परिवर्तित हो जाती है, जिसके होते ही भयरहित शान्ति का प्राद्रभीव होता है। इस दिष्ट से दुः खियों को देख करुणित श्रीर सुखियों को देख प्रसन्न होना प्रत्येक देश, वर्ग, समाज एवं व्यक्ति के लिए स्रनिवार्य है स्रौर यही सर्वोत्कृष्ट सेवा है। सेवा की सजीवता तथा पूर्णता त्याग में निहित है, भ्रर्थात जब तक प्रत्येक भाई-बहिन मिली हुई वस्तुग्रों की ममता का भ्रन्त नहीं करेंगे भ्रौर प्राप्त वस्तुभ्रों की कामना से रहित नहीं होंगे, तब तक प्राप्त वस्तू, सामर्थ्य, योग्यता, ग्रादि का सद्व्यय सम्भव नहीं है। कारण कि ममता एवं कामना ने ही दो व्यक्तियों, वर्गीं, देशों स्रादि में भेद उत्पन्न कर संघर्ष का पोषण किया है। भेद के रहते हुए केवल बाह्य सामग्री के सम्पादन मात्र से कोई भी भय-रहित शान्ति प्राप्त नहीं कर सकता, ग्रपितु सेवा ग्रौर त्याग के बिना वह स्वयं सबल से भयभीत होगा ग्रौर निर्वलों को भयभीत करता रहेगा जो श्रशान्ति का मूल है।

सेवा श्रीर त्याग को सजीव बनाने में एकमात्र प्रेम ही मूल तत्व है। इस कारण प्रेम के साम्राज्य की स्थापना सभी के लिए ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है। उसके लिए प्रत्येक भाई-बहिन को भौतिकवाद की दिष्ट से शरीर श्रीर विश्व की एकता स्वीकार करना ग्रनिवार्य है, कारण कि किसो भी प्रकार शरीर श्रीर विश्व का विभाजन सम्भव नहीं है।

[

जिस प्रकार प्रत्येक प्राणी को ग्रपने शरीर की रक्षा ग्रभीष्ट है, उसकी क्षित प्रिय नहीं है, उसी प्रकार सभी की रक्षा ग्रभीष्ट हो ग्रौर किसी की क्षित ग्रपने को सहन न हो, तभी वास्तविक भौतिकवाद सिद्ध हो सकता है। ममता ग्रौर कामना को जीवित रखना ग्रौर ग्रपने-ग्रपने सुख सुरक्षित रखने में लगे रहना भौतिकवाद नहीं है, ग्रपितु वह संघर्षवाद, विनाशवाद ग्रौर भोगवाद है, जो सर्वदा, सभी के लिए ग्रहितकर है।

''शरीर विद्व के काम ग्रा जाये'', इसके ग्रतिरिक्त ग्रपना ग्रौर कोई उद्देश्य न रहे, तभी भौतिकवाद की दिष्ट से प्रेम के साम्राज्य की स्थापना हो सकती है। ग्रध्यात्मवाद ने मानव-समाज को सर्वात्म-भाव का पाठ पढ़ाया है ग्रर्थात् निज-स्वरूप से भिन्न कुछ है ही नहीं, समस्त विश्व भ्रपनी ही एक भ्रवस्था मात्र है भ्रौर कुछ नहीं है। इस दिष्ट से ग्रध्यात्मवाद के द्वारा भी प्रेम के साम्राज्य की स्थापना हो सकती है, कारण कि अपने में अपनी प्रियता स्वाभाविक है। प्रियता की जागृति परस्पर भेद, भिन्नता संघर्ष श्रादि के नाशा में हेतु है। जगत् श्रौर उसका प्रकाशक ग्रपना ही निज स्वरूप है; ग्रपने से भिन्न की सत्ता हो नहीं है, यही श्रध्यात्मवाद की एकता है। जगत् को मिथ्या कहना मात्र ही ग्रध्यात्मवाद नहीं है, प्रत्युत भेद ग्रौर भिन्नता का ग्रत्यन्त ग्रभाव ही ग्रध्यात्मवाद है। ग्रास्तिकवाद ने प्रेमास्पद से भिन्न में ग्रास्था, श्रद्धा तथा विश्वास ही नहीं किया ग्रौर प्रेमास्पद की भ्रात्मीयता को ही स्रपना सर्वस्व माना स्रौर उन्हीं के नाते निष्काम भाव से विश्व की सेवा की । इतना ही नहीं, उसने समस्त विश्व में प्रेमास्पद की ग्रन्पम लोला का ही दर्शन किया। ग्रास्तिकवाद प्रीति ग्रीर प्रियतम से भिन्न को जानता ही नहीं, प्रत्युत प्रीति से ग्रभिन्न होकर ग्रनेक रूपों में प्रीतम को लाड़ लड़ाने का पाठ ग्रास्तिकवाद ने पढ़ाया है। इस कारण ग्रास्तिकवाद ने भी प्रेम के साम्राज्य की ही स्थापना की है। भय-रहित शांति की ग्रिभव्यक्ति सेवा, त्याग तथा प्रेम में ही निहित है। परन्तु जब तक साधक दुःख के प्रभाव से प्रभावित नहीं होता अर्थात स्ख-भोग रूप स्वार्थ का त्याग कर सेवा भाव श्रपनाने में समर्थ नहीं होता, तब तक जीवन में सेवा, त्याग तथा प्रेम की ग्रभिव्यक्ति नहीं होती। इस दिव्ट से सर्वतोमुखी विकास दुःख के

प्रभाव में ही निहित है।

1

(दुःख का प्रभाव 103-105)

क्या हम ह्रव्यहीन हुए बिना विषय-सुख का भोग कर सकते हैं? कदापि नहीं। सुख-भोग में प्रवृत्ति तभी होती है, जब हम दु खियों की ग्रोर से विमुख हो जाते हैं। दुःखियों को बिना ग्रपनाये क्या हृदय में करुणा उदय हो सकती है? करुणा के बिना क्या ग्रासिक्त मिट सकती है? ग्रनासिक्त के बिना क्या कोई उदार हो सकता है? उदारता के बिना क्या कोई महान् हो सकता है? महानता के बिना क्या कोई ग्रमरत्व प्राप्त कर सकता है? कदापि नहीं। ग्रतः यह स्पष्ट हो जाता है कि कोई हृदयशील प्राणी सुख नहीं भोग सकता। हाँ, यह ग्रवस्य है कि सुख का सदुपयोग कर सकता है।

सुख का सदुपयोग सेवा है, क्योंकि सेवा के बिना सुख-भोग की आसक्ति मिट नहीं सकती। पर, सेवा वहीं कर सकता है, जिसका हृदय पराये दु:ख से भरा रहे। सेवा का ग्रर्थ किसी का दु:ख मिटाना नहीं है, ग्रिपतु ग्रपना सुख बाँटना है। सुख के व्यय होने पर राग निवृत्त हो जाता है ग्रौर हृदय त्याग तथा प्रेम से भर जाता है। त्याग से चिर शांति ग्रौर प्रेम से ग्रगाध-ग्रनन्त रस स्वतः प्राप्त होता है, जो मानव की माँग है। ग्रतः यह स्पष्ट हो जाता है, कि सुख भोगने से तो ग्रनेक दोष उत्पन्न होंते हैं ग्रौर सेवा द्वारा सुख का सदुपयोग करने से प्राणी का कल्याण तथा सुन्दर समाज का निर्माण होता है, जो वास्तव में मानव-जीवन है।

सुख का सदुपयोग करने में वे ही समर्थ हो सकते हैं, जो उस दु:ख को अपना लेते हैं, जिसमें दूसरों का हित तथा प्रसन्नता निहित है और उस सुख का त्याग कर देते हैं, जिसका जन्म किसी के श्रहित में हो। श्रतः हमें सावधानीपूर्वक उस सुख का त्याग करने के लिए सर्वदा प्रस्तुत रहना चाहिए, जिससे दूसरों का हास हो और उस दु:ख को सहर्ष अपना लेना चाहिये, जिसमें दूसरों का विकास हो।

अब विचार यह करना है कि यह सामर्थ्य कब आयेगो, जिससे हम उस सुख को न अपनायें, जिसमें दूसरों का ग्रहित है, अपितु उस दु:ख को अपनायें, जिसमें दूसरों का हित निहित है, तो कहना होगा कि वह सामर्थ्य उन्हीं साधकों में आती है, जिनकी प्रत्येक चेष्टा ज्ञानपूर्वक होती है। ज्ञानपूर्वक की हुई प्रवृत्ति श्रहित से हित की श्रोर हो जाता है। यदि हम प्राकृतिक रचना का यथेष्ट श्रध्ययन करें तो यह स्पष्ट हो जाता है कि कर्मेन्द्रियों का उचित कार्य ज्ञानेन्द्रियों के प्रकाश में ही होता है। ज्ञानेन्द्रियाँ संकल्प के श्रनुरूप ही कार्य करती हैं। संकल्प में शुद्धता विवेकवती बुद्धि द्वारा श्राती है श्रीर बुद्धि का ज्ञान उस श्रनन्त नित्य ज्ञान से ही प्रकाशित होता है। श्रतः हमारा प्रत्येक कर्म ज्ञान के प्रकाण में ही होना चाहिए।

(7)

'सेवा' भाव है, कर्म नहीं। इस कारण प्रत्येक परिस्थिति में योग्यता, रुचि तथा सामर्थ्य के अनुसार सेवा हो सकती हैं। सच्चे सेवक की दिष्ट में कोई 'ग्रीर' नहीं है तथा कोई 'गैर' नहीं हैं। इस-लिये सेवक का हृदय स्वभाव से ही दुःखियों को देखकर करुणित तथा सुखियों को देखकर प्रसन्न हो जाता है। 'करुणा' सुखभोग की रुचि को ग्रीर 'प्रसन्नता' खिन्नता को खा लेती है। सुख-भोग की रुचि मन्त होते ही प्राप्त सुख-सामग्री दुःखियों के लिये स्वतः समर्पित होने लगती है ग्रीर खिन्नता का ग्रन्त होते ही कामनाग्रों का नाश ग्रपने ग्राप हो जाता है।

यह नियम है कि कामनाओं की निवृत्ति में ही जिज्ञासा की पूर्ति तथा प्रेम की प्राप्ति निहित है। शरीर और विश्व में, व्यक्ति और समाज में तथा प्रेमी और प्रेमास्पद में सेवा ही एकता तथा अभिन्नता प्रदान करती है। सेवक अपना सुख देकर दूसरे के दुःख को अपनाता है। यह नियम है कि जो दुःख, सुख देकर अपनाया जाता है वह अपने आप आनन्द से अभिन्न हो जाता है। इस दिष्ट से 'सेवक' 'सेवा' होकर साध्य से अभिन्न हो जाता है।

सेवा वही कर सकता है, जो कुछ भी भ्रपना न माने। जो कुछ भी भ्रपना मानेगा वह सेवा नहीं कर सकता। जो सेवा नहीं कर सकता वह प्यार भी नहीं कर सकता। जो सेवा नहीं कर सकता वह 1

प्राप्त परिस्थिति का सदुपयोग भी नहीं कर सकता। यह नियम है कि प्राप्त परिस्थिति के सदुपयोग के बिना न तो उत्कृष्ट परिस्थिति ही प्राप्त होती है ग्रौर न परिस्थितियों ते ग्रतीत के जीवन में ही प्रवेश होता है। ग्रतः सेवा में मानव-जीवन की सार्थकता निहित है। इस दिष्ट से सेवा साधनयुक्त-जीवन का ग्रावश्यक ग्रङ्ग है।

प्राकृतिक नियमानुसार दूसरों के प्रति जो कुछ किया जाता है वह कई गुना ग्रधिक होकर स्वयं ग्रपने प्रति हो जाता है। इस दृष्टि से दूसरों की सेवा में ग्रपना हित है। सेवा स्वार्थ-भाव को मिटा देती है, जिसके मिटते ही निष्कामता ग्रा जाती है। उसके ग्राते ही देहाभिमान गल जाता है ग्रीर फिर बड़ी सुगमता पूर्वक ग्रपने ही में ग्रपने वास्तिवक जीवन का ग्रनुभव हो जाता है। इतना ही नहीं, सेवा द्वारा भौतिक-विकास भी स्वतः होता है। कारण कि सेवा सेवक को विभु बना देती है, ग्रर्थात् सेवक समाज के हृदय में निवास करता है, क्योंकि सेवक में निवेर्रता स्वभाव से ही ग्रा जाती है। निवेर्रता के ग्राते ही निर्भयता, समता, मुदिता ग्रादि दिव्य गुण स्वतः ग्राने लगते हैं।

श्रब विचार यह करना है कि सेवा का स्वरूप क्या है ? सेवा दो प्रकार की होती है—एक बाह्य श्रौर दूसरी श्रान्तरिक । बाह्य सेवा का श्रथ है प्राप्त वस्तु, योग्यता, सामर्थ्य श्रादि के द्वारा, बिना किसी प्रत्युपकार की भावना के, सर्वहितकारी कार्य करना । पर यह तभी सम्भव होगा जब हम प्राप्त वस्तु, योग्यता, सामर्थ्य श्रादि को श्रपना न मानें, श्रिपतु उसका मानें जिसकी सेवा का सुश्रवसर मिला है। क्यों- कि सृष्टि एक है, उसमें भेद करना प्रमाद है। श्रब यदि कोई यह कहे कि जब कोई वस्तु श्रपनी है ही नहीं श्रौर उसी की है जिसकी सेवा करते हैं, तब उसके नाम पर सेवा कैसे हो सकती है ? तो कहना होगा कि बाह्य सेवा जिन साधनों से की जा रही है, यद्यपि वे साधन एक ही सृष्टि के हैं श्रौर जिनकी सेवा की जा रही है वे भी सृष्टि के ही श्रन्तर्गत हैं, तो भी जिस प्रकार शरीर के श्रवयव परस्पर एक दूसरे की सेवा करने हैं, उसी प्रकार सृष्टि से प्राप्त साधनों के द्वारा ही सृष्टि की सेवा की जा सकती है । हाँ, यह श्रवश्य है कि जब सेवा द्वारा भेद गल जाता है तब करना स्वतः होने में बदल जाता है श्रौर

श्रान्तरिक सेवा स्वतः होने लगती है। ग्रान्तरिक सेवा के लिए किसी बाह्य प्रवृत्ति की ग्रपेक्षा नहीं है। उसमें तो सर्व हितकारी भाव विभु होकर सभी को सब कुछ प्रदान करता है, ग्रर्थात् भाव के अनुरूप ग्रावर्यक वस्तु ग्रादि स्वतः प्राप्त होने लगती है। सर्व हितकारी-भाव सर्वात्मभाव प्रदान करता है, ग्रर्थात् सेवक सभी में ग्रपने ही को ग्रनुभव करता है फिर 'सेवक' सेवा' ग्रौर 'सेव्य' में ग्रभिन्नता हो जाती है। यही सेवा की पराकाष्टा है।

(8)

राग-द्वेष का मानव-जोवन में कोई स्थान ही नहीं है, क्योंकि राग से पराधीनता श्रीर द्वेष से ईव्या श्रादि श्रनेक दोष उत्पन्न होते हैं, भ्रौर मानव-जोवन मिला है—निर्दोषता के लिए । स्रतः यह स्पष्ट हो जाता है कि राग-द्वेष रहित होने पर ही मानव, वास्तविक मानव हो सकता है। श्रव यदि कोई कहे कि राग के बिना हम ग्रपने प्रिय-जनों की सेवा कैसे करेंगे ? तो कहना होगा कि सेवा करने के लिए राग अपेक्षित नहीं है, अपितु उदारता की अपेक्षा है। कारण, कि उदारता म्रा जाने पर पराया दु:ख म्रपना दु:ख बन जाता है भ्रौर फिर श्रपना सुख वितरण करने में लेश-मात्र भी संकोच नहीं रहता। इतना ही नहीं, सुख-भोग को श्रासिक का अन्त हो जाता है। यही सेवा को वास्तविक सार्थकता है। सेवा का ग्रन्त किसी वस्तू, पद म्रादि की प्राप्ति नहीं है। सेवा का भ्रन्त तो त्याग में भ्रौर त्याग का श्रन्त प्रेम में होता है। यदि हमारी को हई सेवा हमारे जीवन में पद-लोलुपता तथा जिनकी सेवा की है उनसे किसी प्रकार की भ्राशा उत्पन्न कर देता है, तो समझना चाहिए कि हमने सेवा के नाम पर किसी ग्रपने स्वार्थ की हा सिद्धि की है। ऐसा सेवा तो वह बुराई है जो भलाई का रूप धारण करके आतो है। यह नियम है कि जो बुराई, बुराई बन कर भ्राती है वह बड़ी सुगमता से मिट सकती है, किन्तु जो बुराई भलाई का रूप धारण करके श्राती है उसका मिटाना बड़ा ही कठिन हो जाता है, क्योंकि बुराई को बुराई जान लेने पर बुराई स्वतः मिटने लगतो है ग्रौर बुराई को भलाई मान लेने पर बुराई इढ़ होती है।

वास्तिवक सेवा, किया-रूप से भले ही सीमित हो, किन्तु भाव-रूप से ग्रसीम ही होती है, क्योंकि सेवा का जन्म ही होता है स्वार्थ भाव के मिट जाने पर, ग्रर्थात् राग-रहित होने पर। जिन साधनों से कियारूप सेवा की जाती है, वे सीमित ही होते हैं। इस कारण सेवक का कर्म सीमित होता है, किन्तु जिस सर्वहितकारी सद्भावना से सेवा की जाती है, वह भाव ग्रसोम ही होता है। यह नियम है कि जो कर्म जिस भाव से किया जाता है, ग्रन्त में कर्त्ता उसी भाव में विलीन हो जाता है। इस दिट से सेवक का सीमित कर्म भी सेवक को ग्रसीम प्रेम से ग्रिमन्न कर देता है। जिसका हृदय ग्रसीम प्रेम से भरपूर है, वह किसी का ग्रहित नहीं चाहता। ग्रतः किसी के विनाश से किसी के विकास का प्रयत्न सेवा नहीं हो सकता। सेवा चाहे एक व्यक्ति की जाय ग्रथवा समस्त संसार की, उसके फल में कोई ग्रन्तर नहीं होता; क्योंकि सेवा का फल भोग नहीं है, सेवा का फल है, 'निर्मलता', जो वास्तव में मानवता है।

निर्मलता स्रा जाने पर जीवन प्रेम से परिपूर्ण हो जाता है। प्रेम का प्रादुर्भाव होते ही स्रहं गल जाता है। स्रहं के गलते ही जीवन विभु हो जाता है, स्रथवा यों कहो कि बाह्य भेद प्रतीत होते हुए भी स्रभेद हो जाता है। फिर किसी प्रकार का संघर्ष शेष नहीं रहता, क्योंकि संघर्ष का जन्म भेद-भाव से होता है स्रौर भेद का जन्म स्रहंभाव से होता है। स्रहंभाव का पोषण राग-द्वेष से होता है, जो वास्तव में मिलनता है।

प्रेम चाहे ग्रपने में हो, किसी प्रतीक विशेष में हो ग्रथवा समस्त विश्व में हो, उससे भेद की उत्पत्ति नहीं होती। भेद की उत्पत्ति तो मोह से होती है, प्रेम से नहीं। मोह एक प्रकार की मिलनता है ग्रौर प्रेम का प्रादुर्भाव निर्मलता से होता है। ग्रतः यह सिद्ध हो जाता है कि प्रेम मानवता ग्रौर मोह ग्रमानवता है।

(9)

यह सर्ब विदित है कि अशांति व अभाव का कारण कामना ही है। अब प्रश्न यह उत्पन्न होता है कि कामनाओं की निवृत्ति का उपाय क्या है ? जैसा कि ऊपर कहा गया है, सभी कामनाओं की उत्पत्ति का कारण अविवेक है। अविवेक की निवृत्ति एक-मात्र विवेक के आदर से हो सकती है, परन्तु विवेक का आदर करने का सामर्थ्य उन्हीं प्राणियों में आता है जो अपना प्राप्त सुख, दुखियों की सेवा में लगा देते हैं और अपने सुख को दुखियों की ही देन मानते हैं; कारण, कि अपने से दुःखी को देखकर सभी को सुख प्रतीत होने लगता है। जिसके दर्शनमात्र से हम अपने को सुखी मानने लगते हैं, क्या उसकी सेवा करना हमारा कर्तव्य नहीं है ? अर्थात् अवश्य है। यह नियम है कि जिनके द्वारा हमें सुख की प्रतीति हुई अथवा जिनको हमने अपना मान लिया है, यदि प्राप्त-सुख के द्वारा उदारता पूर्वक बिना प्रत्युपकार की आशा के उनकी सेवा कर दी जाय, तो हम बहुत ही सुगमतापूर्वक सुख की आसक्ति तथा सुख के बन्धन से मुक्त हो जाते हैं, एवं जिनको अपना मान लिया था उनके बन्धन से भी मुक्त हो जाते हैं।

सुलभोग की लालसा मिटते ही मुक्ति की श्रभिलाषा पूर्णरूप से स्वतः जागृत हो जाती है। जिस प्रकार सूर्य का उदय श्रीर श्रन्धकार की निवृत्ति युगपद् है, श्रथित् एक साथ हो जाती है, उसी प्रकार मुक्ति की ग्रभिलाषा की पूर्ण जागृति तथा बन्धन की निवृत्ति युगपद् होती है, श्रथित् एक साथ हो जाती है।"

#### (10)

यह सभी को मान्य होगा कि शरीर, इन्द्रिय, मन श्रौर बुद्धि स्नादि का सम्बन्ध समस्त संसार से है; क्योंकि संसार से इनकी जातीय एकता है। जिन वस्तुश्रों की संसार से जातीय एकता है, यदि उनको उसी की सेवा में समर्पित कर दिया जाय, तो बड़ी ही सुगमतापूर्वक निर्वेरता प्राप्त हो सकती है। कारण कि वैर-भाव तभी उत्पन्न होता है, जब हम संसार को शरीर की सेवा में लगाना चाहते हैं। उसी का दूसरा नाम स्वार्थ-भाव हो जाता है, जो वैर-भाव को पुष्ट करता है। उस स्वार्थ-भाव को मिटाने के लिए ही सेवा-भाव की जागृति करना श्रनिवार्य हो जाता है। सेवा का श्र्य किसी के श्रभाव की पूर्ति करना नहीं है। क्योंकि जब समस्त संसार एक व्यक्ति के

ग्रभाव की पूर्ति नहीं कर सकता, तो बेचारा व्यक्ति संसार के श्रभाव की पूर्ति कैसे कर सकता है ? सेवा-भाव का ग्रथं है, सुख-भोग की ग्रासक्ति का त्याग; प्राप्त योग्यता तथा वस्तुग्रों ग्रादि का दुः खियों को वितरण कर देना ग्रथवा यों कहो कि संसार से मिली हुई वस्तुग्रों को संसार को वापस कर देना। ऐसा करते ही साधक सभी बन्धनों से मुक्त हो जाता है। ग्रौर, फिर जो ग्रनन्त सर्वत्र-सर्वदा सभी में विद्य-मान है उससे ग्रभिन्न हो जाता है ग्रथवा उसकी प्रीति हो जाती है, जो वास्तव में मुक्ति तथा भक्ति है।

#### (11)

जब हम किसी का बुरा नहीं चाहेंगे, तब हृदय करुणा से द्रवीभूत हो जायेगा, ग्रथवा प्रसन्नता से भर जाएगा।

यह नियम है कि जिस हृदय में करुणा निवास करती है, उस हृदय में सुख-भोग की ग्रासक्ति नहीं रहती, कारण, कि वह ग्रपने से दुः खियों को देखते हुए सुख भोग ही नहीं सकता । ग्रौर जिस हृदय में प्रसन्नता निवास करती है, वह ग्रपने से सुखी को देखकर न तो ईं ग्री करता है ग्रौर न उसमें कोई चाह ही उत्पन्न होती है, क्यों कि ईं ग्री तथा चाह की उत्पत्ति स्थायी प्रसन्नता के ग्रभाव में होती है।

#### (12)

प्राकृतिक नियमानुसार हमें जो कुछ प्राप्त है, वह विश्व की उदारता ही है। जैसे सूर्य की उदारता से ही नेत्र देखता है, ग्राकाश की उदारता से ही श्रवण सुनता है, जल की उदारता से ही रसना को रस मिलता है, वृक्ष भौर पशुभों की उदारता से ही बहुत-सी जीवन की उपयोगी वस्तुएँ मिलती हैं। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि जब हमारा जीवन किसी की उदारता पर निर्भर है, तो हमारे द्वारा भी समाज के प्रति उदारता का ही व्यवहार होना चाहिए। पर, श्राज यह बात हमारे जीवन से चरितार्थ होती है ग्रथवा नहीं, यह ग्रपने विवेक से देखें। यदि होती है, तो हम में मानवता है श्रीर यदि नहीं होती है, तो श्रमानवता है।

### (13)

सदाचार-युक्त जीवन की समाज को सदैव श्रावश्यकता रहती है। यह नियम है कि जिसको जिसकी ग्रावश्यकता होती है, वह उसका मादर भी करता है ग्रीर उसकी ग्रावश्यकताग्रों को ग्रपनी **भ्रावश्यकता मान** लेता है। म्रतः यह स्पष्ट हो जाता है कि **सदाचा**र युक्त जीवन होने पर समाज में व्यक्ति को यथेष्ट स्थान मिलता है ग्रीर उसके बिना ही मांगे उसके ग्रधिकार सुरक्षित रहते हैं। कारण कि ग्रिधिकार कर्तव्य का दास है। सदाचारी की पहिचान यही है कि वह उस सुख को स्वीकार नहीं करता, जिसका जन्म किसी के दुःख तथा म्रहित से हो, म्रपितु उस दुःख को सहर्ष म्रपना लेता, है जिसका जन्म दूसरों के हित तथा प्रसन्नता से होता हो। यह प्राकृतिक नियम है कि जिस सुख तथा विकास का जन्म किसी दुःख तथा हास से होता है, वह कालान्तर में घोर दुः ख बन जाता है तथा ग्रवनित ग्रीर हास का कारण हो जाता है। ग्रौर, जिस दुःख का जन्म दूसरों के हित तथा प्रसन्नता से होता है, वह कालान्तर में चिन्मय ग्रानन्द से ग्रभिन्न कर देता है। इसीलिए सदाचारी उस सुख को नहीं ग्रपनाते, जिससे दूसरों का ग्रहित हो, प्रत्युत उस दुःख को ग्रपना लेते हैं, जिससे दूसरों का हित हो।

# (14)

श्राप विचार करके देखें, जो रोगी है वह यह चाहता है कि स्वस्थ व्यक्ति उसकी सेवा करे। बेचारा रोगी क्या सुखी होकर सेवा कराना चाहता है ? कदापि नहीं। सुखी तो सेवा करता है। श्रापको मानना पड़ेगा कि सेवा करने वाला तो सुखी सिद्ध होता है, श्रीर सेवा कराने वाला दु:खी। तो, ग्रधिकार माँगने का ग्रथं क्या हुग्रा ? इसका श्रथं है ग्रपने को दु:खी सिद्ध करना श्रीर ग्रधिकार देने का ग्रथं क्या हुग्रा ? ग्रपने को सुखी सिद्ध करना। तो ग्राप सोचिए कि क्या हम ग्रपने को दु:खी स्वीकार करें या सुखी सिद्ध करें ? ग्रापको कहना पड़ेगा कि ग्रपने को दु:खी स्वीकार करना किसी को भी श्रभीष्ट नहीं है, ग्रपने को सुखी सिद्ध करना ही सबको ग्रभीष्ट है। यह स्वभाव मानव का स्वभाव है। मानव को तो केवल ग्रपना कतंव्य दिखाई

पड़ता है, ग्रधिकार नहीं। मानवता विकसित होने पर ग्रधिकार-लालसा शेष नहीं रह जाती, ग्रौर जब ग्रविवेक के कारण मानवता नहीं रह जाती ग्रौर देहाभिमान जाग्रत होता है, तब केवल ग्रधिकार ही दिखाई देते हैं। इससे यह सिद्ध हुग्रा कि हममें जो ग्रधिकार की लालसा है, वह ग्रपने को देह मानने पर ही होती है, जो प्रमाद है।

(15)

# सेवा-सूत्र

- 1. जिस प्रकार व्यापारी, व्यापार तथा धन है उसी प्रकार सेवक, सेवा तथा सेव्य है। जिस प्रकार प्रकाश सूर्य का और गन्ध पुष्प का स्वभाव है, उसी प्रकार सेवा सेवक का स्वभाव है। सेवा की नहीं जाती, होने लगती है। सेवा उसी में उत्पन्न होती है, जो अपनी प्रसन्नता के लिए वस्तु, अवस्था एवं परिस्थितियों की खोज नहीं करता। वस्तु, अवस्था आदि की दासता सेवक होने नहीं देती। सेवक के अतिरिक्त संसार का प्यार और किसी को नहीं मिलता। कर्मवादी संसार को प्यार करता है, और सेवक को संसार प्यार करता है। कर्मवादी जिस संसार के प्यार को किसी भी प्रकार नहीं पाता, सेवक उसको बिना ही मूल्य पा लेता है, जिस प्रकार बगीचे के फल खरीदने वाला व्यक्ति छाया तथा वायु को बिना मूल्य ही पा लेता है।
- 2. सेवक को संसार की ग्रोर से होने वाले प्यार के लिए लेशमात्र भी प्रयत्न करना नहीं पड़ता। वह स्वतः ग्राता है ग्रोर ग्राने पर भी बेचारा सेवक को बाँध नहीं पाता, क्योंकि सेवक की वृत्ति बिना ही प्रयत्न निरन्तर सततरूप से जल-प्रवाह के समान सेव्य की ग्रोर बहती रहती है।
- 3. सेवक के स्वभाव में पवित्रता निवास करती है, प्रथति उसमें स्वार्थभाव का नितान्त अन्त हो जाता है।
- 4. सेवक के व्यवहार में कार्य-कुशलता होती है, क्योंकि उसकी प्रत्येक प्रवृत्ति समान ग्रर्थ रखती है, ग्रर्थात् उसमें किया-भेद होने पर भी प्रीति-भेद नहीं होता ग्रीर न लक्ष्य-भेद होता है।

- 5. सेवक के सामने प्रत्येक परिस्थिति स्रभिनय के स्वरूप में श्राती है श्रौर उसे सेव्य को देकर चली जाती है।
- 6. सेवक पर किसी भी परिस्थिति का लेशमात्र भी प्रभाव नहीं होता।
- 7. सेवक के ब्रन्त:करण से क्रियाजन्य रस की ब्रासक्ति स्वतः निवृत्त हो जाती है।
- 8. जिस निवृत्ति को योगी योग से और विचारशील विचार से प्राप्त करता है, सेवक उसी को वर्तमान परिस्थिति के सदुपयोग से प्राप्त कर लेता है, ग्रर्थात् सेवक को संसार से संघर्ष नहीं करना पड़ता, क्योंकि सेवक की दिष्ट में (प्राकृतिक विधान के ग्रनुसार) ग्रपने ग्राप ग्राई हुई प्रत्येक परिस्थिति समान ग्रर्थ रखती है।
- 9. विषयी बेचारा जिस यश और कीर्ति के पीछे दौड़ता है, वह यश और कीर्ति सेवक के पीछे दौड़ती है, किन्तु उसको पकड़ नहीं पाती, ग्रर्थात् विषयी जिसका दास है, वह सेवक की दासी है।
- 10. जिस प्रकार स्वधर्मनिष्ठ राष्ट्र प्रजा से लिए हुए टैक्स को प्रजा के हित में ही बांट देता है, उसी प्रकार सेवक संसार की श्रोर से श्राई हुई शरीर श्रादि सभी वस्तुश्रों को संसार के हित में ही बांट देता है।
- 11. जिस प्रकार व्यापारी का व्यापार धन में विलीन होता है, उसी प्रकार सेवक की सेवा सेव्य (प्रेम-पात्र) में विलीन होती है।
- 12. जिस प्रकार ग्रग्नि ज्यों-ज्यों प्रज्वलित होती जाती है, लकड़ी त्यों-त्यों ग्रग्नि बनती जाती है, उसी प्रकार ज्यों-ज्यों सेवा प्रबल होती जाती है, त्यों-त्यों सेवक की सत्ता सेव्य से ग्रभिन्न होती जाती है।
- 13 सेवक में स्वामी (प्रेम-पात्र) निवास करता है, क्योंकि स्वामी के बिना सेवा हो ही नहीं सकती।
  - 14. सेवा तभी हो सकती है, जब ऐश्वर्य (बड़प्पन) तथा माधुर्य

- (प्यार) हो। ऐश्वर्य तथा माधुर्य स्वामी का स्वरूप है। ग्रतः यह निर्विवाद सिद्ध हो जाता है कि सेवक में स्वामी निवास करता है।
- 15. सेवक में सेवा करने से कभी थकावट नहीं ग्राती, प्रत्युत ज्यों-ज्यों सेवा बढ़ती है, त्यों-त्यों उसकी शक्ति भी बढ़ती जाती है।
- 16. सेवक के हृदय में सदैव व्याकुलता बनी रहती है श्रौर वह व्याकुलता की ग्रग्नि सेवक को सेव्य से ग्रभिन्न कर देती है।
- 17. सेवक दो प्रकार के होते हैं एक तो गङ्गा की भाँति प्रत्यक्ष जन-समाज के सामने लहराते हैं ग्रीर दूसरे हिमालय की भाँति ग्रचल होकर मूक सेवा करते हैं।
- 18. सेवा किये बिना संसार का राग स्वाभाविक निवृत्त नहीं होता।
- 19. सेवा से भिन्न सभी साधन संसार को मृतकवत् जीवित रखते हैं। सेवा संसार को खा जाती है, मृतक नहीं बनाती, प्रथात् सेवक की निष्ठा समाधि से प्रतीत होती है, ग्रथवा यों कहिये कि उससे प्रवृत्ति तथा निवृत्ति दोनों ही ग्रवस्थाएँ निवृत्त हो जाती हैं।
- 20. सभी साधक सेव्य को प्यार करते हैं और सेवक को सेव्य प्यार करता है। ग्रतः प्रमपात्र का प्रेम पाने के लिए सेवा करना परम ग्रानिवार्य है।
- 21. सेवा करने के लिए बाह्य वस्तुओं की ग्रावश्यकता नहीं होती। बाह्य वस्तुओं के संगठन से तो पुण्य कर्म होता है।
- 22. सेवा वही कर पाता है, जिस पर सेव्य (प्रमपात्र) की कृपा होती है, ग्रर्थात् भक्तों तथा सन्तों के श्रतिरिक्त ग्रौर कोई भी प्राणो सेवा नहीं कर पाता।
- 23. साधारण प्राणी वस्तुओं के संगठन से होने वालो प्रवृत्तियों को सेवा मानते हैं, किन्तु विचार-दृष्टि से वह सेवा नहीं है। सेवा करने की शक्ति तो स्वामो के प्रसाद से ही भ्राती है।
- 24. जिस ग्रंश में प्राणी ग्रपनी सेवा कर पाता है, उसी ग्रंश में वह दूसरों की सेवा कर पाता है, ग्रथित् जिस साधन से प्राणी ग्रपना

हित करता है, उसी साधन से सेवा करता है। बाह्य वस्तुग्रों के संगठन से किसी भी प्राणी का हित नहीं हुग्रा तो फिर उन वस्तुग्रों के संगठन से सेवा कैसे हो सकती है ?

- 25. वस्तुम्रों का संग्रह करना विश्व का ऋणी होना है। ग्रतः वस्तुम्रों को विश्व के कार्य में लगा देना ऋण से मुक्त होना है, सेवा करना नहीं। जब प्राणी विश्व के ऋण से मुक्त हो जाता है, तब उसमें प्रेमपात्र से सम्बन्ध करने की शक्ति ग्रा जाती है। प्रेमपात्र से सम्बन्ध होते हो प्रमपात्र के ऐश्वर्य तथा माधुर्य से स्वतः सेवा होने लगती है, ग्रर्थात् प्रोति प्रीतम का स्वभाव है। सेवक तथा सेवा, प्रीति तथा प्रीतम एक वस्तु है।
- 26. सेवा करने के लिए सेवक होना अनिवार्य है। सेवक होने के लिए सद्भाव-पूर्वक प्रेमपात्र का होना अनिवार्य है। जिस प्रकार पुवावस्था आने पर ही शिशु को युवावस्था का यथार्थ ज्ञान होता है, उसी प्रकार सेवा करना किसी को सिखाया नहीं जा सकता। एक-एक सेवक के पीछे करोड़ों मनुष्य अनुसरण करने के लिए दौड़े, किन्तु वे सब मिल कर एक भी सेवक उत्पन्न नहीं कर पाये।
- 27. जिसका ह्रदय सार्वजिनिक दुःख से दुखी होता है श्रौर वह जब सेव्य का हो जाता है, तब सेव्य की कृपा से सेवा करने की शक्ति स्वतः श्रा जाती है। पुण्यकर्म से त्याग करने की शक्ति श्राती है श्रौर त्याम से सेवक होने की शक्ति श्राती है। सेवक होने पर सेवा स्वतः उत्पन्न होती है।
- 28. संसार तथा प्रेमपात्र दोनों का प्रेम पाने के लिए सेवा करना परम भावश्यक है। जो प्राणी संसार से विमुख होकर प्रेमपात्र का बन जाता है उसमें सेवा करने की शक्ति स्वयं आ जाती है। अतः सेवक होने के लिए प्रत्येक प्राणी सर्वदा स्वतन्त्र है।
- 29. सेवक होना उन्नति का साधन है, परन्तु सेवक कहलाना म्रवनित का कारण है।
- 30. जिस प्रकार नदी की प्रगति सदैव समुद्र की मोर ही रहती है, उसी प्रकार सेवक की प्रगति सदैव सेव्य की मोर रहती

- है। जिस प्रकार नदी के सामने रुकावट आने पर नदी की गित तीव्र हो जाती है, उसी प्रकार सेवक के सामने प्रतिकूलता आने पर, सेवा की गित और भी तीव्र हो जाती है अर्थात् प्रतिकूलता सेवक का उत्थान करती है, पतन नहीं।
- 31. सेवक के जीवन में ज्ञान के अनुरूप भाव तथा किया होती है अर्थात् सेवक की किया तथा भाव ज्ञान में विलीन होते हैं।
  - 32. सेवा नित्य स्वतन्त्रता की ग्रोर ले जाती है।
- 33. सेवक संसार का चिन्तन नहीं करता, प्रत्युत संसार सेवक का चिन्तन करता है।
- 34. सेवक संगठन के पीछे नहीं दौड़ता, प्रत्युत संगठन सेवक के पीछे दौड़ता है।
- 35. सेवक के जीवन में दोनता तथा श्रभिमान के लिए कोई स्थान नहीं रहता।
- 36. जिसने व्यक्तिगत सुख के लिए ही शारीरिक तथा बौद्धिक श्रम का उपयोग किया है उसी ने व्यक्ति श्रौर समाज की एकता भंग की है, जिसके होने से सर्वात्म-भाव सुरक्षित नहीं रहा ग्रौर व्यक्ति ग्रीमान तथा दीनता में ग्राबद्ध हो गया। इस कारण ग्राधिक विषमता सुदढ़ हो गई। ग्रतः शारीरिक तथा बौद्धिक श्रम का उपयोग समाज के हित में ही करना ग्रनिवार्य है। तभी ग्राधिक स्वतंत्रता रह सकती है।
- 37. बालक, रोगी, वृक्ष भ्रौर पशु इनकी सेवा का दायित्व मानव मात्र पर है। इनकी यथेष्ट सेवा किये बिना न तो दरिद्रता ही नष्ट होगी श्रौर न समाज श्रावश्यक वस्तुश्रों से ही परिपूर्ण होगा। श्रतः संगृहीत सम्पत्ति रोगी, बालक, वृक्ष तथा पशुग्रों की ही है।
- 38. मिली हुई वस्तुम्रों की ममता का त्याग, स्रप्राप्त वस्तुम्रों की कामना का त्याग तथा मिली हुई वस्तुम्रों का सदुपयोग करने पर, प्राकृतिक विधान के अनुसार भ्रावश्यक वस्तुएँ स्वतः प्राप्त होने लगती हैं कारण कि निलोंभता युक्त उदारता दरिद्रता को खा लेती है।

- 39. लोभ से ही दरिद्रता का जन्म होता है। अव्यक्त से ही सब कुछ उत्पन्न होता है। उसमें अभाव नहीं है तो फिर आवश्यक वस्तुओं का अभाव कैसा? इस कारण यह स्वीकार करना ही पड़ता है कि यदि मानव उदारता को अपनाये और आलस्य तथा अकर्मण्यता का त्याग कर डाले तो आवश्यक वस्तुएँ अपने आप प्राकृतिक विधान से मिलने लगें। पर यह रहस्य वे ही जान पाते हैं जिन्होंने अनन्त के मंगलमय विधान का अध्ययन किया है।
- 40. यह सभी को विदित होगा कि जो पशु जिस देश-काल में उत्पन्न होते हैं उनकी रक्षा प्रकृति की गोद में स्वतः होती है। इससे यह स्पष्ट ही विदित हो जाता है कि रक्षा का दायित्व किसी विधान में निहित है। परन्तु बुद्धिमान मानव प्रकृति के विधान का ग्रादर न करके प्रकृति का भोग करता है। उसी का परिणाम यह हुग्रा है कि वस्तुग्रों का ग्रभाव है ग्रौर वस्तुग्रों में उत्तरोत्तर शक्ति की कमी होती जाती है। यह वस्तु-विज्ञान से सिद्ध है।
- 41. उत्पत्ति, रक्षा और विनाश विधान के ग्राधीन हैं। कोई भी वस्तु किसी भी व्यक्ति को ग्रमर नहीं बनाती। यदि ऐसा होता तो कुछ प्राणी ग्रवश्य ग्रविनाशो हो जाते। यदि विनाश को नवीन उत्पत्ति का साधन मानकर विनाश का भय नष्ट कर दिया जाय और वस्तुओं का उपयोग रक्षा में हो, विलास में नहीं, जीवन का उपयोग कर्त्तव्य में हो, ग्रकर्त्तव्य में नहीं तो प्रकृति का मंगलमय विधान रक्षार्थ ग्रावश्यक वस्तु, शक्ति एवं योग्यता स्वतः प्रदान करता है। ग्रतः कर्त्तव्य-परा-यणता ग्रावश्यक वस्तुओं की जननो है।
- 42. प्रकृति जो कुछ देती है, उससे साधक को अतीत के जीवन की ओर अग्रसर करने के लिए दिये हुए को अपने में विलीन कर लेती है। यह अनन्त का मंगलमय विधान है। किन्तु मानव मिले हुए की आसक्तियों के कारण उन्हें सुरक्षित रखने की सोचता है। ममता रहित होकर उनका सदुपयोग नहीं करता। उसका परिणाम यह होता है कि लोभ, मोह आदि विकार उत्पन्न हो जाते हैं, जिनके होने से प्राणी न तो मिले हुए का सदुपयोग ही कर पाता है और न वस्तुओं से अतीत के जीवन में प्रवेश ही। अतः वस्तुओं के नाश से भयभीत

होना, वस्तुओं की दासता को सुरक्षित रखना है और कुछ नहीं। वस्तुओं की दासता दरिद्रता की जननी है।

43. प्राप्त की ममता श्रीर श्रप्राप्त की कामना ने लोभ को जन्म दिया। लोभ ने श्रथं का मूल्य बढ़ा दिया श्रीर उसने सच्चिश्त्रता का श्रपहरण कर लिया। जिसके होते ही परिस्थित परिवर्तन में श्रभि- रुचि जाग्रत हो गई। प्रकृति से मिली हुई परिस्थित के सदुपयोग पर दिष्ट न रही।

उसका परिणाम यह हुआ कि वस्तुओं में ही जीवन बुद्धि हो गई, जिसने मानव को मानव नहीं रहने दिया। कारण कि वस्तुओं के आधार पर ही समाज में व्यक्ति का मूल्यांकन होने लगा। इस कारण बौद्धिक तथा शारीरिक श्रम अर्थ के अधीन हो गये। जिसके होते ही परस्पर में अनेक प्रकार के द्वन्द्व उत्पन्न हो गये। आवश्यक वस्तु-प्राप्ति के विधान को मूल कर व्यक्ति विधान-विरोधी उपायों द्वारा अर्थ का संग्रह करने लगा। संग्रह नाश का हेतु है। अर्थात संग्रही प्राणो अपनी मृत्यु का आप आवाहन करता है। अतः मानव-जीवन में अर्थं की दासता का कोई स्थान ही नहीं है। अर्थ समाज की धरोहर है और कुछ नहीं।

- 44. जब मानव-समाज बालकों ग्रौर रोगियों की यथेष्ट सेवा नहीं करता तब भावी समाज के मन में एक विद्रोह उत्पन्न होता है जो उस प्रवृत्ति को जन्म देता है जिससे सुखी ग्रौर दुःखी में संघर्ष होने लगता है। सुखी उदारता एवं दुःखी त्याग के बल को ग्रपना नहीं पाता। दुःखी में तृष्णा ग्रौर सुखी में लोभ की वृद्धि होती रहती है जो ग्रनर्थ का मूल है। यदि मानव-समाज प्रत्येक बालक को ग्रपना बालक मानले ग्रौर रोगियों की सेवा का दायित्व व्यक्ति पर न रहकर सामूहिक हो जाय तो बड़ी ही सुगमतापूर्वक विद्रोह की भावना मिट सकती है।
- 45. प्राकृतिक नियम के अनुसार संगृहीत सम्पत्ति समाज की है, उसी वर्ग की है जो वर्ग उपार्जन में ग्रसमर्थ है अथवा जिन्हें अव-काश नहीं है। जो वर्ग उपार्जन में समर्थ है उसका श्रिष्ठकार संगृहीत

सम्पत्ति पर नहीं है। ग्रतः रोगियों, बालकों ग्रौर सत्य की खोज में रत व्यक्तियों की सेवा संगृहीत सम्पत्ति द्वारा करना श्रनिवार्य है।

- 46. समाज का जो वर्ग उत्पादन में समर्थ है वह यदि वर्तमान उपयोगिता से भ्रधिक संगृहीत सम्पत्ति का भ्रधिकारी भ्रपने को मान लेता है तब उसके जीवन में मिथ्या भ्रभिमान, भ्रालस्य तथा विलास की उत्पत्ति हो जाती है जो उसके सर्वनाश में हेतु है।
- 47. उपार्जन करने वाले वर्ग को भ्रपने दैनिक श्रम का कुछ भाग ग्रवश्य उस वर्ग के लिए समिपत करना चाहिए जो वर्ग उपार्जन में भ्रसमर्थ है।
- 48. ग्रपने श्रम का पूरा मूल्य ग्रपने पर व्यय करना ग्रथवा मनमाने ढंग से विवेक विरोधी कार्यों में लगाना ग्रनर्थ है। कारण कि प्रत्येक व्यक्ति समाज के सहयोग से ही पोषित होता है। इसलिए उस काल का ऋण उपार्जन काल में चुकाना ग्रनिवार्य है।
- 49. व्यक्तिगत सम्पत्ति के समान सामूहिक सम्पत्ति की सुरक्षा स्रानवार्य है श्रीर उसका सदुपयोग सावधानीपूर्वक करना है, किन्तु सुख भोग की दिष्ट से किसी भी सम्पत्ति का व्यय नहीं करना है, हित की दिष्ट से करना है। किसी को हानि पहुँचाकर किसी की सेवा करना, सेवा नहीं है श्रिपतु भोग है। भोग के राग का नाश करने के लिए मर्यादित भोग करना है। यदि विचारपूर्वक भोग-वासना नष्ट हो जाय तो भोग प्रवृत्ति श्रपेक्षित नहीं है। भोग की वास्तविकता जानने के लिए ही मर्यादित भोग श्रपेक्षित है। श्रतः वस्तुश्रों का सम्पादन व्यक्तियों की सेवा में है, श्रपने सुख-भोग में नहीं। स्वार्थ-भाव का श्रन्त हुए बिना निर्लोभता की श्रिभव्यक्ति नहीं होती श्रीर उसके बिना दरिद्रता का नाश नहीं हो सकता, यह निर्विवाद सिद्ध है।
- 50. मिली हुई वस्तु, योग्यता, सामर्थ्य द्वारा स्नावश्यक वस्तुस्रों के उत्पादन में भाग लेना स्रोर उत्पादित वस्तुस्रों को विश्व की सेवार्थ व्यय करना दरिद्रता-नाश का सुगम उपाय है।
  - 51. मिली हुई वतुग्रों को व्यक्तिगत मान लेना भौर उनके उप-

योग द्वारा उत्पादित वस्तुय्रों का संग्रह करना ग्रथवा वस्तुग्रों को सिक्के के रूप में परिवर्तित करना दरिद्रता का ग्रावाहन करना है।

- 52. दरिद्रता किसी परिस्थित विशेष में नहीं है। अपितु तृष्णा की वृद्धि में ही है। यदि मानव मिली हुई वस्तुओं का दुरुपयोग न करे तो आवश्यक वस्तुएँ अनन्त के मंगलमय विधान से स्वतः प्राप्त होती हैं। वस्तुओं की दासता तथा उनके दुरुपयोग ने ही दरिद्रता को जन्म दिया है।
- 53. ग्रपने से ग्रधिक सम्पन्न व्यक्तियों को देखकर प्रसन्न न होना, ग्रपितु ग्रपने व्यक्तिगत जीवन में ग्रभाव की ग्रनुभूति कर क्षुब्घ होना श्रपने को दरिद्रता से मिला लेना है ग्रथवा यों कहो कि ग्रपने जीवन में दरिद्रता की स्थापना करना है।
- 54. अपेक्षाकृत भाव और अभाव की अनुभूति प्रत्येक परिस्थिति में विद्यमान है। इस दिष्ट से समस्त परिस्थितियाँ समान अर्थ रखती हैं। विचारशील साधक अर्थ को अपनाकर अपने को परिस्थितियों की दासता से मुक्त कर लेते हैं। परिस्थितियों की दासता से मुक्त होते ही उनके सदुपयोग की सामर्थ्य मंगलमय विधान से स्वतः आ जाती है और फिर अभाव और भाव दोनों का सदुपयोग बड़ी सुगमता से हो जाता है, जिसके होते ही दीनता तथा अभिमान की अगिन सदा के लिए बुझ जाती है और दिद्वता का नाश सदा के लिए हो जाता है।
- 55. जिस प्रकार व्यक्तिगत विकास से पारिवारिक विकास स्वतः होता है उसी प्रकार निकटवर्ती जन-समाज के विकास से नाग-रिकों का विकास स्वतः होता है। ग्रतः ग्रपने पड़ौसी के हित का ध्यान ग्रपने समान ही रखना ग्रावश्यक है।
- 56. अपने दुःख से दूसरों को दुःखी करना अपने दुःख को बढ़ाना है और दूसरों के दुःख से दुःखी होना अपने दुःख को मिटाना है। दुःख का पूरा प्रभाव होने पर उसके कारण का ज्ञान स्वतः हो जाता है जिसके होते ही दुःख के नष्ट करने की सामर्थ्य अपने आप आ जाती

- है। इस दिष्ट से दुःख स्वयं दुःख के नाश का साधन है। म्रतः दुःख म्राने पर भयभीत होना भूल है। दुःख के प्रभाव में ही दुःख का नाश निहित है।
- 57. प्राकृतिक विधान के ग्रनुसार प्राणी मात्र का उद्गम एक है ग्रौर सभी की स्थिति भी एक ही में है। ग्रतः विनाश भी सभी का एक ही में है। इस दिष्ट से हम सब एक हैं। ग्रतः परस्पर में प्रीति की एकता स्वीकार करना ग्रनिवार्य है।
- 58. प्रीति की एकता स्वीकार करते ही प्राप्त बल का सदुपयोग स्वतः होने लगता है। कारण कि प्रीति बल का उपयोग ग्रहित-कर कार्यों में नहीं होने देती। ग्रतः बल का व्यय उपयोगी कार्यों में ही होने लगता है, जिसके होते ही भेद, भिन्नता तथा निर्बलता सदा के लिए मिट जाते हैं। ग्रतः प्रीति की एकता में ही समाज का विकास निहित है।
- 59. ज्ञान के अनुरूप भाव और सद्भाव के अनुसार व्यवहार स्वतः होता है। अतः निज-ज्ञान के प्रकाश से प्रकाशित पवित्र भाव सुरक्षित रखना अनिवाय है।
- 60. किसी-न-किसी नाते हम सब एक हैं श्रौर इन्द्रियज्ञान की हिट से श्रनेक हैं। श्रनेक मानने पर भी सभी में एक ही का दर्शन करना श्रौर परस्पर कुटुम्बी जनों की भांति सम्बोधन करना नाग-रिकता की जागृति में परम साधन है।
- 61. ग्रादर तथा प्यार की भूख प्राणी मात्र को है ग्रौर उसके ग्रादान-प्रदान की सामर्थ्य मानव मात्र में है। परन्तु किसी गुण विशेष के दर्शन बिना ग्रादर तथा प्यार देने की ग्रिभिष्ठि नहीं होती। मानव यह भूल जाता है कि गुणों के ग्राधार पर दिया हुग्रा ग्रादर तथा प्यार ग्रपनी निवंलता का परिचय है, ग्रादर तथा प्यार नहीं। ग्रतः जिसकी भूख स्वाभाविक है उसका देना बिना किसी हेतु के ग्रावश्यक है।
- 62. म्रहितकर चेष्टाम्रों का भ्रन्त हो जाने पर हितकर चेष्टाएँ यथाशक्ति स्वतः होने लगती हैं। इतना ही नहीं, क्रिया सीमित होने

पर भी सर्व-हितकारी सद्भाव उत्तरोत्तर बढ़ता ही रहता है, जिससे जो करना चाहिए वह होने लगता है स्रौर जो नहीं करना चाहिए उसकी उत्पत्ति ही नहीं होती। स्रतः विवेक पूर्वक स्रहितकर चेष्टास्रों का निरोध स्रनिवार्य है।

- 63. ग्रपने निर्माण में समाज का विकास निहित है, क्योंकि सुन्दर व्यक्तियों के पोछे ही समाज चलता है। की हुई भूल न दोहराने से ग्रपना निर्माण स्वतः हो जाता है। यह ग्रनन्त मंगलमय विधान है। ग्रतः ग्रपने निर्माण के लिए सतत प्रयत्नशील रहना ग्रनिवार्य है।
- 64. राष्ट्र का निर्माण समाज के उन व्यक्तियों द्वारा होना चाहिये जिन्होंने कियात्मक रूप से जन-समाज की सेवा की है अर्थात् सेवा करने वालों के द्वारा ही राष्ट्र का निर्माण ठीक-ठीक हो सकता है, पर उन्हें स्वयं संचालक नहीं होना चाहिये। वे राष्ट्र ग्रौर प्रजा के बीच में श्रद्धा ग्रौर विश्वास को बढ़ाते रहें। प्रजा में राष्ट्र के प्रति श्रद्धा ग्रौर राष्ट्र में प्रजा के प्रति प्रियता उत्तरोत्तर बढ़ती रहे। यह कार्य समाज-सेवी व्यक्ति द्वारा ही हो सकता है।
- 65. सेवा करने वाले महानुभावों में जो ऐसे महामानव हैं जिनका जीवन सेवा ग्रौर प्रीति के ग्रितिरिक्त ग्रौर कुछ नहीं है, जिनमें से सेवक होने का ग्रभिमान भी गल गया है वे ही ग्रनन्त के मंगलमय विधान को भलीभांति जानते हैं। जो विधान ग्रनन्त के विधान से ग्रनुप्राणित नहीं है वह विधान सर्वहितेषी नहीं हो सकता ग्रौर न उसके द्वारा विश्व में शान्ति की स्थापना ही हो सकती है। ग्रतः राग-रहित होकर वास्तविक विधान का निर्माण करना ग्रनिवार्य है।
- 66. सच्चा सेवक वही हो सकता है जिसके जीवन में राष्ट्र का संचालक होने का प्रलोभन न रहे। सम्मान की दासता ने ग्रिभमान को जन्म देकर सेवा-भाव को नष्ट किया है। इस कारण सेवक राष्ट्र का निर्माता हो सकता है, किन्तु राष्ट्र का संचालक नहीं। सेवक का शासन राष्ट्र ग्रीर प्रजा दोनों के हृदय पर स्वतः होता है। ग्रतः सेवक को राष्ट्र के संचालक होने के प्रलोभन का त्याग करना ग्रनिवार्य है।

- 67 समाज की बहुत बड़ो शिक्त राष्ट्र के बनाने में व्यर्थ हो जाती है उस पर भी सब प्रिय राष्ट्र का निर्माण नहीं हो पाता । इस समस्या को हल करने के लिए समाज के सेवकों को परस्पर मिलकर विचार-विनिमय द्वारा किसी ऐसी पद्धित का निर्माण करना चाहिये जो सर्वप्रिय राष्ट्र बनाने में समर्थ हो । यह तभी सम्भव होगा जब सेवा करने वाला विभाग सेवा को अपनी खुराक न बनाये और सेवक होकर सम्मान का दास न हो जाय । अतः सेवा को सजीव बनाने के लिए वासनाओं का त्याग अनिवार्य है ।
- 68. सच्चे सेवक के पीछे समाज स्वयं चलता है ग्रौर उसे समाज का यथेष्ट ज्ञान रहता है। जिसे समाज का यथेष्ट ज्ञान है वहीं समाज में से सर्व-प्रिय राष्ट्र का निर्माण कर सकता है। ग्रतः सेवकों के द्वारा ही राष्ट्र का निर्माण ग्रावश्यक है।
- 69. प्रत्येक मत, सम्प्रदाय तथा वाद के व्यक्ति समाज के प्रति हित कामना रखते हैं ग्रौर ग्रपने-ग्रपने ढंग से समाज के उत्थान में भी भाग लेते हैं, परन्तु वे परस्पर विचार-विनिमय नहीं करते। उसका परिणाम यह होता है कि समाज का कुछ भाग प्रत्येक हित-चिन्तक के ग्राधीन हो जाता है। इस कारण समाज ग्रनेक विभागों में विभाजित हो जाता है ग्रौर सेवा करने वाले वर्ग परस्पर संघर्ष में समाज की शक्ति का ग्रपव्यय करने लगते हैं।

ग्रतः समाज की शक्ति का सद्व्यय करने के लिए सभी समाज सेवियों को परस्पर विचार-विनिमय करना ग्रनिवार्य है।

70. सेवा की सजीवता तथा सफलता इसी में है कि जिसकी सेवा की जाय उसमें स्वतः सेवा का भाव जागृत हो जाय और जो सेवा करे उसमें अपने अधिकार का त्याग आ जाय। जब सेवक के जीवन में से अधिकार लालसा सर्वांश में नष्ट हो जाती है तब उसकी की हुई सेवा विभु होकर समाज में सद्भावनाओं की अभिव्यक्ति करने में समर्थ होती है। अतः सेवक को सेवा के फल की तो कौन कहे, सेवक कहुलाने की लालसा का भी त्याग करना अनिवार्य है।

- 71. सच्चा सेवक वही हो सकता है जिसने ग्रपनी सेवा की हो। ग्रपनी सेवा करने के लिए ग्रपने को ग्रपने सम्बन्ध में ही विचार करना होगा ग्रर्थात् ग्रपने जाने हुए ग्रसत् का त्याग करने पर हो मानव ग्रपनो सेवा कर सकता है। ग्रपनी सेवा करने पर जीवन में सेवा की ग्रभिव्यक्ति होती है। जिस प्रकार सुगन्धित पुष्प से सुगन्ध स्वतः फैलतो है उसी प्रकार जिसने ग्रपनी सेवा की है उसके द्वारा सभी की सेवा स्वतः होने लगती है। ग्रतः सेवक होने के लिए ग्रपनी सेवा करना ग्रनिवार्य है।
- 72. सेवक हुए बिना की हुई सेवा, सेवा के रूप में भोग है, सेवा नहीं। सेवा के रूप में किया हुआ भोग व्यक्ति की गुणों के अभिमान में आबद्ध कर देता है। गुणों का अभिमान समस्त दोषों की भूमि है। उसके नाश हुए बिना जीवन में निर्दोषता की अभिव्यक्ति सम्भव नहीं है। निर्दोषता के बिना सच्ची सेवा हो ही कैसे सकती है? अर्थात् कदापि नहीं हो सकती। अतः सेवा के रूप में भोग का त्याग अनिवार्य है।
- 73. सुख-भोग की लालसा से रहित होने पर ही सेवा का भाव उदित होता है। सेवा भाव है, कर्म नहीं। सेवाभाव से भावित कर्म प्रास्तिक के लिए पूजा, प्रध्यात्मवादी के लिए राग निवृत्ति का माध्यम प्रौर भौतिकवादी के लिए सुन्दर समाज के निर्माण में हेतु है। प्रतः सेवाभाव की प्रभिव्यक्ति के लिए सुख-भोग के प्रलोभन का त्याग प्रनिवार्य है।
  - 74. दूसरों के प्रति किया हुआ ही अपने प्रति हो जाता है।
  - 75. प्रलोभन रहित भलाई ही वास्तव में भलाई है।
  - 76. बुराई के बदले में की हुई भलाई बुराई को खा लेती है।
  - 77. वस्तुम्रों की दासता ही दरिद्रता की जननी है।
- 78 वस्तुम्रों के सदुपयोग में ही म्रावश्यक वस्तुम्रों की प्राप्ति निहित है।

- 79. वस्तुग्रों का सदुपयोग प्राणियों की सेवा में ही निहित है।
- 80. संसार के काम भ्राने पर ही संसार की दासता से रहित हुआ जा सकता है।
  - 81. सम्बन्ध रखते हुए सेवा न करना बन्धन है।
  - 82. समस्त बल निर्बलों की ही वस्तु है। 🔲

# दया-दान के दोहे

🔲 श्री सत्यनाराग गोयनका

पर-सेवा ही पुण्य है, पर-पीड़न ही पाप। पुण्य किये सुख ही मिले, पाप किये दुःख ताप ॥ 1 ॥ जो चाहे दुर्गति न हो, जो चाहे सुख सार। पर पीड़न से दूर रह, कर नित पर उपकार ॥ 2 ॥ करे तो कर उपकार ही, मत कर ग्रपकार। उपकारों से सुख बढ़े, दुःखदायी अपकार ।। 3 ।। जब पर हित सेवा करे, धर्म सुमन खिल जाय। जब निज हित सेवा करे, धर्म सुमन मुरझाय ।। 4 ।। लेने के हित जो दिया, वह तो है व्यवसाय। देने के हित जो दिया, दान वही कहलाय ।। 5 ।। दान सुखों का मूल है, करे परिग्रह दूर। हल्का फुल्का चित्त रहे, मंगल होय भरपूर ॥ 6 ॥ परिजन का पालन करे, देवें दान उन्मूक्त। सदा मुक्त ऋण से रहें, पावें सुख उपयुक्त ।। 7 ।। श्रस्त्र-शस्त्र वाहन भुवन, स्वर्ण रत्न का दान। सब दानों से उच्च है, श्रेष्ठ धर्म का दान।। 8।। ज्यू -ज्यू अपने दान से, बहुजन हित सुख होय। त्यूँ-त्यूँ अपने पुण्य की, बेल पल्लवित होय ।। 9 ।। श्रपना भी पालन करें, पालें निज परिवार।

श्रौरों का पालन करें, गृही धर्म का सार ॥ 10 ॥

भ्रपना भी होवे भला, भला जगत का होय। जिससे सबका हो भला, शुद्ध धरम है सोय।। 11।।

सद् गृहस्थ की संपदा, जन हितकारी होय। कर दे दूर विपन्नता, मंगलकारी होय।। 12।।

द्वेष श्रौर दुर्भाव का, रहे न नाम निशान। स्नेह श्रौर सद्भाव से, भरलें तन-मन प्राण।। 13।।

जगे प्यार ही सर्वदा, रोम-रोम लहराय। धर्म गंग ऐसी बहे, द्वेष द्रोह धुल जाय।। 14।।

कर्मकाण्ड नाधर्म है, धर्म न बाह्याचार। धर्म चित्त की शुद्धता, करुणा सेवा प्यार।। 15।।

करें मित्र से प्यार सब, यही जगत व्यवहार । लेकिन सज्जन तो करें, वैरी से भी प्यार ।। 16 ।।

देख दु:खी करुणा जगे, देख सुखी मन मोद। सबके प्रति मैत्री जगे, रहे समत्व का बोध।। 17।।

मैत्री करुणा प्यार से, तन मन पुलकित होय । मानव जीवन सफल हो, सब विध मंगल होय ।। 18 ।।

मैत्री जागे बलवती, रोम-रोम लहराय। फूटे झरना प्यार का, तन-मन मंगल छाय।। 19।।

ज्यों इकलौते पूत पर, उमड़े मां का प्यार । त्यों प्यारा लगता रहे, हमें सकल संसार ।। 20 ।।

मानव-मानव में जहां, भेदभाव न होय। निज हित, पर हित, सर्वहित, धर्म सत्य है सोय।। 21।।

भला होय सब जगत का, सुखी होय सब लोग । दूर होय दारिद्र-दु:ख, दूर होय भव रोग ।। 22 ॥

जो भी प्राणी जगत के, स्थावर जंगम होय। मझले या छोटे बड़े, भला सभी का होय।। 23।।

सारे प्राणी हों सुखी. सतत सुरक्षित होय। देखें मंगल ही सदा, दूर श्रमंगल होय।। 24।।

दुःखियारे दुःख मुक्त हों, भय त्यागें भयभीत । द्वेष छोड़कर लोग सब, करें परस्पर प्रीत ।। 25 ।।

सुख छाये संसार में. दु:खिया रहे न कोय। ना कोई भयभीत हो, ना कोई रोगी होय।। 26।।

सुख भोगें प्राणी सभी, सब शुभ दर्शी होय। क्षोमवंत निर्भय रहें, दु:ख किंचित् ना होय।। 27।।

तजें परस्पर बैर सब, तजें परस्पर द्वेष। तजें द्रोह दुर्भावना, दूर होय दु:ख क्लेश।। 28।।

फूटे झरना प्यार का, ग्रंग-ग्रंग लहराय। रोम रोम रोमांच हो, पुलकन से भर जाय।। 29।।

मेरे सुख श्रौर शान्ति में, सब हों भागीदार। सबके मन के दुःख मिटे, सब का हो उद्धार।। 30।।

#### मंगल प्रार्थना

सब का मंगल, सबका मंगल, सबका मंगल होय रे। तेरा मंगल, तेरा मंगल, तेरा मंगल होय रे। दृश्य श्रोर श्रदृश्य जीवों का मंगल होय रे। जल के थल के श्रोर गगन के सभी प्राणी सुखिया होय रे। दशों दिशाश्रों के सब प्राणी मंगल लाभी होय रे। निभय हों, निवैंर बनें सब, सभी निरामय होय रे। जन-जन मंगल, जन-जन मंगल होय रे।

# सेवा के बिना अहिंसा अधूरी

🔲 श्री डी. ग्रार. मेहता

श्रीहंसा जैन धर्म का प्रमुख सिद्धान्त श्रौर विशिष्ट पहचान है। ग्रन्य भारतीय परम्पराश्रों में भी श्रीहंसा का महत्त्व प्रतिपादित है। महाभारत में भीष्म ने श्रीहंसा को 'परमो धर्मः' बताया है। परम्तु कई जैन विद्वानों एवं मनोषियों ने 'श्रीहंसा' शब्द का उपयोग मात्र नकारात्मक रूप में किया है। दार्शनिक रूप से ऐसा करना श्रान्ति-पूर्ण है श्रौर जीवन में भी श्रीहंसा के नकारात्मक श्रथं से बहुत क्षति हुई है।

इस शताब्दी में विश्व के एक महान् सेवार्थी डॉ. ग्रलबर्ट स्था-इट्जर (Dr. Albert Switzer) ने ग्रफीका के घने जंगल में एक पुस्तक लिखी—Indian Philosophical Thought ग्रथीत् 'भारतीय दर्शन विचार'। यद्यपि स्वाइट्जर एक पादरी थे, ईसाई धर्म में उनकी विशेष ग्रास्था थी, तथापि इस पुस्तक में उन्होंने जैन-धर्म की भूरि-भूरि प्रशंसा की। विशेष रूप से 'ग्रहिसा' सिद्धान्त के बारे में उनका कहना था कि इस सिद्धान्त का जैन-धर्म द्वारा दार्शनिक स्व-रूप देना विश्व के ग्राध्यात्मिक एवं दार्शनिक इतिहास की एक प्रमुख घटना है। परन्तु वे इस बात से खिन्न थे कि जैन धर्म में इस सिद्धान्त का ग्रथ सामान्यतः नकारात्मक या ग्रभावात्मक रूप में ही दिया गया है।

ग्रलबर्ट स्वाइट्जर के ग्रितिरिक्त ग्रिनेक विद्वान् भी जैन-दर्शन में ग्रिहिंसा का ग्रर्थ नकारात्मक ही लेते हैं। यही नहीं ग्रिहिंसा को नका-रात्मक ही समझते हैं। ग्रिनेक बार ऐसा मत भी व्यक्त किया जाता है कि करुणा मोह का ही एक रूप है। यह भी कहा जाता है कि करुणा, दया, सेवा इत्यादि से पुण्य-बन्ध होता है, जिससे व्यक्ति स्वगं तो पा सकता है, पर मुक्ति नहीं। यह विचारधारा भ्रामक है तथा इससे जैन-धर्म-दर्शन का वास्तविक रूप विकृत हुम्रा है।

इन विचारकों के अनुसार निवृत्ति ही धर्म है और प्रवृत्ति चाहे शुभ से सम्बद्ध हो तो भी बन्ध का ही कारण है। किन्तु यह विचारघारा असंगत एवं अधार्मिक है।

भारतीय परम्परा में 'ग्रहिंसा' शब्द की संरचना नकारात्मक (न हिंसा इति ग्रहिंसा) ग्रवश्य है, किन्तु इसमें सकारात्मक ग्रर्थ पूर्णतः सिन्निहित है। उसका प्रमाण है प्रश्नव्याकरण सूत्र, जिसमें ग्रहिंसा के साठ नामों में दया, मंगल, ग्रभय ग्रादि शब्दों की गणना है। ये शब्द मात्र हिंसा के ग्रभाव के द्योतक नहीं हैं, ग्रपितु हिंसा के विरोधी भाव करुणा, ग्रनुकम्पा, मैत्री, सेवा ग्रादि के भी बोधक हैं।

संस्कृत में निषेध ग्रर्थ में प्रयुक्त नज् (न=ग्र) के छह ग्रर्थ माने गए हैं—तत्सदश, ग्रभाव, उससे भिन्न, उससे ग्रत्प, ग्रप्रशस्त एवं विरोध। 'ग्रहिंसा' शब्द में ग्र (नज्) के दो ग्रर्थ प्रयुक्त हुए हैं— ग्रभाव एवं विरोध। एक तो हिंसा का ग्रभाव ग्रहिंसा है ग्रोर दूसरा हिंसा का विरोधी भाव एवं प्रवृत्ति जैसे करुणा, दया, ग्रनुकम्पा, मैत्रो, सेवा ग्रादि ग्रहिंसा है।

परम्परा के प्रवाह में श्रहिसा का शाब्दिक श्रर्थ केवल हिंसा नहीं करना ही हो गया। वास्तव में किसी जीव की हिंसा नहीं करना तो श्रावश्यक है ही, परन्तु श्रहिंसा का मूलाधार श्रोर स्वरूप, करुणा, श्रनुकम्पा श्रोर वात्सल्य है।

यहां यह भी उल्लेख करना प्रासंगिक होगा कि भ्रगर श्रिहिसा का भ्रश्नें सकारात्मक नहीं है तो श्रिहिसा धार्मिक, नैतिक श्रथवा श्रात्म-उत्थान के सिद्धान्त के रूप में ग्रथंहीन है। केवल नकारात्मक विचार-धारा के श्राधार पर कोई भी व्यवस्था या संगठन खड़ा नहीं रह सकता।

समस्त जैन सम्प्रदायों को मान्य 'तत्त्वार्थसूत्र' के भ्रनुसार तब तक मुक्ति नहीं हो सकती जब तक संयुक्त रूप से सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन

284 ]

व सम्यक्चारित्र की प्राप्ति न हो। तत्त्वार्थभाष्य ग्रादि टीकाग्रों में सम्यक्ष्मि के पांच लक्षणों में एक ग्रनुकम्पा भी है। विसे भी सामान्य जीवन में साधारण विवेक के ग्रनुसार भी ग्रगर ग्रनुकम्पा नहीं है तो व्यक्ति में मानवता का ही ग्रभाव है ग्रीर वह पत्थर के समतुल्य है। तथ्य यह है कि पत्थरों की मुक्ति नहीं होती है। दिगम्बराचार्य वीरसेन ने धवला टीका में 'करुणा' को जीव का स्वभाव कहा है तथा यह कहा है कि यदि करुणा, दया ग्रादि शुभ भावों से मुक्ति प्राप्त नहीं हो तो मुक्ति कदापि मिल ही नहीं सकती।

कुछ विद्वानों से चर्चा करने पर यह भी निष्कर्ष निकला कि मूल ग्रागमसाहित्य में घर्म एवं पुण्य में भेद नहीं किया गया। पाप ग्रीर पुण्य में भेद ग्रवश्य है जिसका उल्लेख नवतत्त्वों की चर्चा में विशेष रूप से ग्राता है। सम्भवतः मध्यकालीन ग्रीर ग्रविचीन विद्वानों ने पुण्य एवं धर्म में भेद स्थापित किया है जबिक मूल ग्रागम-साहित्य में इस भेद को दर्शाया नहीं गया है।

ग्रहिंसा के सकारात्मक स्वरूप में करुणा, सेवा, सहायता, वात्सल्य, ग्रनुकम्पा, मेत्री भाव ग्रादि का समावेश होता है। 'मेत्री' शब्द का उल्लेख ग्रागमों में 'मित्ती में सव्वभूएस' 'मित्ति भूएसु कप्पए' ग्रादि वाक्यों में ग्रनेक बार ग्राता है, किन्तु बाद में उसकी उपेक्षा दर्शन ग्रीर जीवनके स्तर पर हुई। मित्र शब्द स्नेह, सौहार्द एवं सहयोग का प्रतीक है। इस दिन्ट से मित्र वह है जो मदद करे। यहां पर यह कहना उचित होगा कि भगवान् महावीर ने जन-साधारण के लिए सीधी-सरल बात कही। इसके लिए वे विख्यात भी थे। ग्रतः उनके सिद्धान्तों का ग्रथं भी सीधा-सरल लगाया जाना चाहिए। यह उचित नहीं है कि ऐसी सीधी एवं सरलता से कही हुई बात का ग्रथं विलष्ट या विकृत किया जाय।

कई बार यह कहा जाता है कि 'मैत्री' शब्द का अर्थ है — दूसरों से वैर नहीं करें, किन्तु उसका यह अर्थ अपर्याप्त एवं भ्रामक है।

<sup>1</sup> तदेवं प्रशमसंवेगनिर्वेदानुकम्पास्तिक्याभिव्यक्तिलक्षणं तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ।—सभाष्यतत्त्वार्थाधिगमसूत्र, 1.2

वस्तुतः 'मैत्री' शब्द का अर्थ पूर्णतया सकारात्मक है। मेरा मित्र वह है जो मेरी मदद करे। यहां सिर्फ अहित न करने की बात नहीं है, अपितु यहां हित करने की बात है। भ महावीर ने कहा 'मित्ती मे सब्बभएसु वेर मज्झ ण केणइ' अर्थात् 'सब प्राणियों के प्रति मेरी मित्रता है। मेरा किसी के प्रति वैर भाव नहीं है।' यह मित्रता सबके प्रति स्नेह भाव की द्योतक है तथापि 'वेरं मज्झ न केणई' वाक्यांश के द्वारा वैर न करने का कथन अलग से किया गया है। इससे स्पष्ट माल्म होता है कि मैत्री सहायता करने के अर्थ में है।

संस्कृत में भी 'मिद् स्नेहे' धातु से मित्र शब्द बना है, जिसका ग्रर्थ 'स्नेह भाव रखने वाला' होता है। इस प्रकार यह मैत्री सका-रात्मक स्वरूप का प्रतिपादन करती है। इस दिष्ट से भ महावीर के श्रिहिसा सिद्धांत का पालन करें तो यह ग्रावश्यक हो जाता है कि हम किसी की मदद करें, किसी की सेवा करें।

जैन धर्म के ग्रतिरिक्त ग्रन्य श्रमण परम्पराग्रों में भी ग्रहिंसा का सकारात्मक स्वरूप स्वीकारा गया है। विशेष रूप से महायान बौद्ध दर्शन में महाकरुणा की बात बार-बार कही गई है। ग्रनुकम्पा को वहां धर्म का मूल बताया गया है। भगवान् बुद्ध इस परम्परा के अनुसार यहां तक कह देते हैं कि मुझे मोक्ष नहीं चाहिए, ताकि मैं इस संसार में रहकर करुणा ग्रीर दया के सिद्धान्त का प्रचार-प्रसार कर सकूं। मित्रता के वाचक 'मेत्ति' शब्द का भी बौद्ध दर्शन में विशिष्ट महत्त्व है।

यहां यह भी कहना उचित होगा कि ग्राहिसा एवं मैत्री दोनों एक ही सिक्के के दो पहलू हैं जो भावना पर ग्राधारित हैं। केवल स्थूल ग्राहिसा हो पर्याप्त नहीं है। यदि भावना रक्षा करने की रहते हुए किसी की हिंसा हो भी गई तो वह हिंसा 'हिंसा' की श्रेणी में नहीं ग्राती। एक उदाहरण है जो ग्रनेक बार दोहराया जाता है कि डॉक्टर किसी रोगी का ग्रापरेशन उसे स्वस्य करने के लिए करता है फिर भी यदि रोगी की मृत्यु हो जाय तो इसमें डॉक्टर को हत्यारा नहीं माना जाता।

मैत्री का कियात्मक पक्ष है सेवा। इसे अहिंसा का भी किया-

त्मक पक्ष कह सकते हैं । सेवा करने में हिंसा-त्याग के साथ प्राणी को अभयदान भी दिया जाता है । जैन आगम-साहित्य में अभयदान को श्रेष्ठ दान कहा गया है—दाणाण सेट्टमभयप्पयाणं। जीव को भय से बचाना, उसे जीवन देना, सुरक्षा देना, करुणाशील व्यक्ति ही कर सकता है। निर्दय एवं निष्ठुर के मन में प्राय: ये भाव नहीं जागते। सेवक के हृदय में उदारता होती है। वह अपने सुख-दुःख की परवाह किए बिना दूसरे प्राणी का दुःख दूर करने में लग जाता है। वह अपनी सुख-सुविधा को भूलकर पर-दुःख हरण में तत्पर रहता है। जो दूसरों को जीवन प्रदान करता है, ऐसा सेवक भगवान् के तुल्य है।

### भगवान् महावीर ने कहा-

कि भंते ! जो गिलाणं पिडयरइ से धण्णे उदाहु जे तुमं दंसणेण पिडविज्जइ ? गोयमा ! जे गिलाणं पिडयरइ । से केणट्टोणं भंते ! एवं वुच्चइ ? गोयमा ! जे गिलाणं पिडयरइ से मं दंसणेण पिडविज्जइ, जे मं दंसणेण पिडविज्जइ से गिलाणं पिडियरइ त्ति, श्राणाकरणसारं खु अरहंताणं दंसणं । से तेणट्टोणं गोयमा ! एवं वुच्चइ जे गिलाणं पिडि-यरइ से मं पिडविज्जइ, जे मं पिडविज्जइ से गिलाणं पिडविज्जई श्राविश्यकसूत्र, हारिभद्रीयावृत्ति, ६

इन्द्रभूति गौतम ने भगवान् महावीर से पूछा कि भगवन् ! जो दुः खी की सेवा करता है वह धन्य है अथवा आपकी सेवा में रहता है वह धन्य है ?

भगवान् ने उत्तर दिया — गौतम ! जो दुःखियों की सेवा करता है वही धन्य है ।

गौतम ने पूछा -- भगवन् ! ऐसा क्यों फरमाते हैं ?

भगवान् ने उत्तर दिया—गौतम ! जो दुःखियों की सेवा करता है वह मेरे ग्राज्ञापालन का सार है। वह मेरी ग्राज्ञापालन करता है इसलिए मैं ऐसा कहता हूं कि जो दुःखियों की सेवा करता है वह मेरी सेवा (उपासना) करता है। सेवा के क्षेत्र में यह प्रश्न भ्रमेक बार उठता है कि सेवा किस प्रकार की जाय ? इसके समाधान में एक बिन्दु तो यह है कि सेवा शुद्ध भाव से की जाय, श्रपने लाभ या स्वार्थ की भावना से नहीं। सेवा में दूसरों के हित की भावना हो, श्रपनी प्रशंसा भ्रादि की कामना से की गई सेवा का लाभ पूरा नहीं मिलता है। श्राज यह परम्परा चल रही है कि नाम के लिए सेवा की जाती है, किन्तु यह उचित नहीं है। सेवा निष्काम होनी चाहिए। नाम सेवा न हो, निष्काम सेवा हो।

सेवा के बदले में कोई भौतिक पुरस्कार चाहना उचित नहीं। सेवा करने के पश्चात् सेव्य के चेहरे पर जो रौनक ग्राती है, प्रसन्नता ग्राती है ग्रौर वह भाव व्यक्त करता है वही सेवा का सबसे बड़ा पुरस्कार है।

एक बार डॉक्टर मेहता शान्तिविजयजी म. सा. के पास गए, जो योगी थे। उन्हें निवेदन किया कि उन्हें ध्यान-क्रिया सिखायी जाय। शांतिविजयजी म. सा. ने उत्तर दिया कि वे सांसारिक हैं, डॉक्टर हैं। श्रत सेवा करके श्रपना जीवन सफल करें। डॉक्टर मेहता ने पूछा— सेवा किस प्रकार की जाय? महाराज ने उत्तर दिया—सेवा मां की तरह की जाय। मां, पुत्र की लातें भी सहती है। उसी प्रकार सेवार्थी को समभावी भी बनना पड़ेगा।

सेवा के लिए स्रावश्यक नहीं है कि कोई बड़ा संगठन हो। सेवा घर से भी शुरू हो सकती है। माता-पिता, भाई-बहिन एवं स्रड़ौस-पड़ौस की सेवा करें। बड़े संगठन से जुड़कर सेवा की शुरुग्रात करने की बात सोचते रहना उपयुक्त नहीं। हम जहां रहते हैं, जहां काम करते हैं, सेवा वहां भी की जा सकती है।

एक कठिनाई जो सेवा में है वह है झिझक। रास्ते में कोई ग्रादमी बेहोश हो गया। उसकी मदद करो तो भीड़ इकट्ठी हो जाएगी। दस-बीस लोग सवाल पूछेंगे। कई लोगों को यह घबराहट होती है कि ऐसी स्थिति में वे ग्रनावश्यक रूप से ध्यान का केन्द्र बन जाते हैं। किन्तु सेवा करनी है तो झिझक हटानी पड़ेगी। सेवा करते समय दूसरे क्या समझेंगे ? इस झिक्तक की भावना को मिटाना होगा। दिल्ली में ग्रन्तर्राष्ट्रीय संगठन से सम्बद्ध एक विदेशी व्यक्ति काम करता है। वह कुष्ठ रोगियों से हाथ मिलाकर उन्हें भोजन ग्रादि देता है। उसे हाथ मिलाने में झिझक नहीं है। उसकी सेवा का ग्राधार प्रेम है। उपेक्षित प्राणियों को यदि हम प्रेम दें तो बहुत बड़ा काम होगा।

जयपुर में किस्टल रोजर्स का एक आश्रम है, जिसमें कुत्ते, बिल्ली, बन्दर ग्रादि सब साथ ही रहते हैं। इस प्रकार सेवा-भावना से निर्भ-यता एवं प्रेम का वातावरण बनता है। मनुष्यों में ही नहीं, पशुओं में भी ऐसा वातावरण बनने का उदाहरण है वह आश्रम।

सेवा किसकी की जाय ? सेवा ग्रादमी की, पशु की, पक्षी की या किसी भी छोटे-बड़े प्राणी की की जा सकती है। सेवा की जरूरत किसको ग्रधिक है, कौन ज्यादा कठिनाई, ग्रभाव या दु:ख में है, उसके ग्राधार पर प्राथमिकता निर्धारित करनी चाहिये।

श्राज के युग में साम्प्रदायिकता है, श्रनेक मतभेद हैं, किन्तु सेवा एक ऐसा भाव है जिसके कारण व्यक्ति इन सबसे परे निकल जाता है।

जैन विद्वानों में एक विचार यह चर्चित होता है कि सेवा या दान सुपात्र को देना चाहिए, कुपात्र को नहीं। मेरी समझ में देने वाले की भावना शुद्ध होनी चाहिए। कुपात्र एवं सुपात्र का परीक्षण प्रथम इष्ट्या संभव नहीं है तथा यह दाता की भावना पर ग्रंकुश भी लगाता है, जो कदापि उचित नहीं है।

सारांश यह है कि ग्राहिंसा जो जैन धर्म का मूल सिद्धान्त है, के दोनों ही ग्रर्थात् नकारात्मक ग्रौर सकारात्मक पहलू हैं। इस कथन का ग्राधार केवल भावना नहीं है, ग्रिपतु शास्त्र हैं। ग्राहिंसा को केवल नकारात्मक कहना ग्रौर करुणा, दया, ग्रनुकम्पा, वात्सल्य, मेत्रीभाव ग्रादि को कर्म-बन्धन का कारण बताना शास्त्रों के ग्रनुकूल नहीं है। जैन धर्म के मर्म को नहीं समझने के कारण उपर्युक्त भ्रामक विचार-धारा उत्पन्न हुई है। यदि धर्म मानव को संवेदनशीलता से विरक्त करता है ग्रौर मानव को पत्थर बनाता है तो वह धर्म 'धर्म' ही नहीं कहला सकता। यह केवल लौकिक धर्म की बात नहीं है, ग्रिपतु मूल शास्त्रों पर ग्राधारित सिद्धान्तों के ग्रनुसार सत्य है।

### सेवा से आत्म-विकास

🛚 श्रीमती सुशीला बोहरा

सामान्यतः 'ग्रहिसा' का तात्पर्य 'ग्र + हिसा' ग्रथित् हिसा न करना यानि किसी जीव को प्राण रहित नहीं करना लिया जाता है। उसका सूक्ष्म ग्रथं है किसी जीव को मन, वचन ग्रौर काया से दुःख न पहुं-चाना। सकारात्मक पहलू इससे दो कदम ग्रागे है। दुःख न देना या न मारना ही नहीं, ग्रिपितु करुणा, दया एवं सेवा भी ग्रहिसा ही है। दुःख देना या मारना जीव के विभाव भाव की परिणति है। जब मन में ईष्यां, द्वेष, कोध, मान, माया एवं लोभ की प्रवृत्ति ग्रधिक तीव हो उठती है तभी दूसरों को मारने, ताड़ने या गालो-गलौच के लिए मुँह खलता है। ग्रतएव यह सहज प्रवृत्ति नहीं, ग्रात्मा का स्वभाव नहीं।

#### श्रात्मा का सहज स्वभाव:

श्रात्मा का सहज स्वभाव विषमता नहीं, समता है। श्रावेश नहीं, संतोष है। जैसे पानी का स्वभाव शीतलता है, श्रान्त के सिन्नकट होने से वह गरमा जाता है, लेकिन श्राग का सान्निध्य हटते ही वह अपने स्वरूप में श्रा जाता है; वैसे ही जीव का स्वभाव सहज समत्व की भावना है। जहां समता का निवास है वहाँ विशुद्ध प्रेम का निर्झर ही बहेगा, जहां प्रेम का निर्झर बहेगा, वहां दान, दया, सेवा, प्रेम, मेत्री, करुणा, प्रमोद एवं माध्यस्थ भावना युक्त मीठा सुस्वादु जल प्रवाहित होगा ही। श्रतएव जहां श्रहिसा होगी वहां मेत्री, करुणा, प्रमोद एवं माध्यस्थ भाव भी नियमतः वैसे ही होंगे जैसे सूर्य उदय होगा तो श्रन्थरा मिटेगा ही श्रीर प्रकाश भी श्रवश्य होगा ही। उसी प्रकार करुणा के बिना श्रहिसा को साधना नहीं हो सकती। किसी जीवन को बचाने/रक्षा के लिए पहले मन में करुणा के भाव होंगे तभी उस श्रोर प्रवृत्ति होगी। इसके श्रभाव में दूसरों के प्राणों की रक्षा दिखावा हो सकती है यथार्थता नहीं।

श्रतएव श्रहिसा का नकारात्मक नहीं सकारात्मक पहलू श्रधिक वजनदार है श्रथवा यह कहा जा सकता है कि सकारात्मक पहलू के बिना नकारात्मक पहलू का श्रस्तित्व ही सम्भव नहीं। सकारात्मक पहलू से तात्पर्य है—

सत्त्वेषु मैत्रीं गुणिषु प्रमोदं क्लिष्टेषु जीवेषु कृपापरत्वम् । माध्यस्थभावं विपरीतवृत्तौ, सदा ममात्मा विदधातु देव ।।

सभी जीवों से मैत्री, गुणियों के प्रति प्रमोदभाव, दुःखी जीवों के प्रति करुणा तथा विरोधी के प्रति मध्यस्थ भावना रखनो चाहिए।

#### सेवा से स्वार्थ परमार्थ में परिवर्तित

सेवा तभी सम्भव है जब व्यक्ति में सब जीवों के प्रति मेत्री हो, दुः खियों के प्रति करुणा हो, दूसरों को सुख पहुंचाने के लिए स्वयं का सुख त्यागने की भावना हो। कबूतर की रक्षा करने वाले राजा मेघ-रथ के मन में करुणा फूटी, तभी अपनी जान की बाजी लगाकर भी उसको बचाने के लिए स्वयं तराजू में बैठ गए। मैतार्य मुनि की पीड़ा श्राविकाजी द्वारा सहन न होने से सहस्र पाक तेल की अन्तिम शोशी भी मुनि को सहर्ष दे दी। सेवा में स्व तिरोहित हो जाता है, स्वार्थ परमार्थ में बदल जाता है। उपाध्याय किव अमर मुनिजो ने ठीक ही कहा है—

वही है जिन्दगी जो, नाम पाती है भलाई में, खुदी को छोड़कर जो, पहुंच जाती है खुदाई में। मिसाले बुलबुला है जिन्दगी, दुनिया ए फानी में, जो तुझसे हो सके, करले भलाई जिन्दगानी में।।

## सेवा से राग-भाव तिरोहित:

निरन्तर सेवा कार्यों में रत रहने से भय भाव धोरे-घीरे क्षीण होने लगता है। ज्यों-ज्यों इसकी गहराइयों में व्यक्ति डुबिकयां लगाने लगता है, त्यो-त्यों राग-भाव पतला व क्षीण होता जाता है। जैसे बिना फूले हुए गुब्बारे की दीवारें मोटी होती हैं, किन्तु ज्यों-ज्यों उसमें हवा भरी जातो है, उसकी दीवारें पतली होती जाती हैं ग्रौर ग्रन्त में वह फूट पड़ता है। राग-भाव को पतला करना ही संवर व निर्जरा में कारण है। यदि सेवा में राग-भाव पतला या क्षीण न होकर ग्रहं-भाव बढ़ता है तो वह सेवा नहीं सौदा है। सौदा किसी भी तरह संवर-निर्जरा का कारण नहीं बन सकता। कहा भी है—

> सुख-दु:ख दोनों बसत हैं ज्ञानी के घट मांहि। गिरिसर दोसे मुकुर में भार भोजबो नाहिं।।

प्रश्रीत् जैसे दर्पण में पर्वत श्रीर तालाब दोनों दिखाई देते हैं, परन्तु दर्पण पर्वत से भारी नहीं होता श्रीर तालाब के जल से गीला नहीं होता, उसी प्रकार ज्ञानीजन/सेवाभावी सुख-दुःख से पीड़ित नहीं होते, वे दूसरों को साता पहुँचाने हेतु हंसते-हंसते दुःख को सहन करते जाते हैं, ग्रतएव निःस्वार्थ भाव से की गई सेवा कर्म-बन्ध का कारण नहीं बनती, क्योंकि उसमें राग-द्वेष रूपी कषाय-भावों का संवर्द्धन नहीं होता। यदि इन क्रियाश्रों के प्रति कर्त्तव्य भाव एवं फल की ग्राशा रूप राग-भाव पैदा हो जाय तो वह सेवा नहीं कुछ श्रीर ही हो सकता है।

## सेवा में वसुधेव कुटुम्बकम् का भावः

सेवाभावी व्यक्ति जाति, लिंग, भाषा एवं सम्प्रदाय के मोह में नहीं फँसेगा। उसके सामने हिन्दू, मुस्लिम, सिक्ख, ईसाई, जैन सभी समान होंगे। उन्हें साता/मुख पहुँ वाना वह अपना दायित्व समझेगा। सब जीवों के प्रति समत्व की भावना उसका पाथेय बन जाएगा, ऐसा व्यक्ति भूखे को भोजन एवं प्यासे को पानी ऐसे ही पिलायेगा जैसे अपने स्वयं के पोषण के लिए सोचता है।

सेवा ग्रादि कार्यों को परम्परावादी यह कहकर नकारना चाहते हैं कि इससे एके न्द्रिय एवं चलते-फिरते प्राणियों की हिंसा की संभा-वना रहती है। हिंसा पाप है, कर्मबन्ध का कारण है। उनका यह सोचना एकांगी है। हिंसा जब संकल्पी होती है, करण ग्रौर योग की विद्यमानता में होती है, तभी वह कर्मबंध का निमित्त बनती है। सेवा में हिंसा करने, कराने एवं ग्रनुमोदन का लेशमात्र भी भाव नहीं होता। ग्रतः यह पापरूप एवं कर्मबंध का कारण वैसे ही नहीं हो सकती, जैसे रोगी का ग्रापरेशन करते समय डाक्टर के हाथ से मरीज का पेट चीरा जाय। डाक्टर बचाने की भावना से रोगो का ग्रापरेशन करता है। उस दौरान पानी व ग्राग्नकाय के जीवों की हिसा भी होती है, लेकिन डाक्टर की भावना मरीज को जीवनदान देने की है। इसलिए वह पापबन्ध का कारण नहीं हो सकती। मदर टेरेसा दीन-दुः खियों, बीमारों व कोढियों को ग्राश्रम में लाकर उनकी स्वयं सेवा करती है एवं दूसरों से करवाती है। क्या ऐसे दीन दुः खियों की सेवा करना पापबन्ध का कारण हो सकता है....? कभी नहीं।

### सेवा निर्जरा का कारए है:

तप से निर्जरा होती है— 'तपसा निर्जरा च' (तत्त्वार्थसूत्र, 9.3)
12 प्रकार के तप में 'वैयावच्च' नवम तप है, जिसका अर्थ है सेवा
करना। उत्तराध्ययन सूत्र में अन्यत्र वैयावृत्य से तीर्थङ्कर नाम गौत्र
के बन्ध का भी उल्लेख है, यथा—

वेयावच्चेणं भन्ते ? जीवे किं जणयइ। वेयावच्चेण तित्थयर-नाम-गोत्त-कम्मं निबंधई॥

ग्नर्थ--हे भगवन् वैयावृत्य-सेवा से क्या फल होता है ? वैयावृत्य से जीव तीर्थङ्कर नामकर्म का उपार्जन करता है।

सेवा से निर्जरा किस प्रकार होती है इसका हम एक उदाहरण लें। ग्रारिष्टनेमी ने बारात के भोजन हेतु वध किए जाने वाले पशुग्रों के बाड़े को खुलवाकर सब पशुग्रों को ग्रमयदान दिया। इससे ग्रारिष्ट-नेमी के कर्मों की निर्जरा का ही ग्रधिक प्रसंग बना। रक्षा करने वाले या सेवा करने वाले का यह भाव कदापि नहीं होता कि यह जीव बचकर पाप करे। यदि किसी जीव को बचाने पर उसके द्वारा ग्रागे होने वाले पाप का कारण उसके रक्षक को माना जाय तो भगवान ग्रारिष्टनेमी द्वारा शादी के मौके पर मांसाहारी भोजन बनाने के लिये लाये पशुग्रों के बाड़े को खोलकर उन्हें मुक्त नहीं कराया जाता। ग्रतः दया, करुणा ग्रादि को बंध का कारण नहीं माना जा सकता। वैयावच्च (सेवा) का तात्पर्य साधु की सेवा तक ही नहीं, प्राणी मात्र

की सेवा तक व्यापक है। दीन दु: खियों की सेवा करने वाला समय स्राने पर संघ एवं साधु की सेवा नहीं करेगा, यह हो नहीं सकता।

श्रादरणीय सेवामूर्त्त डी श्रार. मेहता साहिब ने दीन-दुःखी एवं विकलांगों की सेवा का बीड़ा उठाया, इससे हजारों लोग लाभान्वित हो गये। जिसके पैर नहीं थे उनके कृत्रिम पैर लग गये, हाथ नहीं थे उनके कृत्रिम हाथ लग गये श्रौर वे रोजगार कर श्रपने पैरों पर खड़े हो गए। भारत ही नहीं देश-विदेश के लोग निहाल हो गये। यह मानवता की सेवा हुई।

म्रागम-साहित्य में भी भ. महावीर के द्वारा कहा गया है—

जे गिलाणं पडियरई, से मं दंसणेण पडिवज्जइ। जे मं दंसणेण पडिवज्जइ, से गिलाणं पडियरइ त्ति । ग्राणाकरणसारं खुं श्ररहंताणं दंसणं।

ग्रावश्यकसूत्र, हारिभद्रीया टीका

भ्रथं — जो ग्लान या भ्रातुर की सेवा करता है, वह मुझे सेवता है, जो मुझे सेवता है वह ग्लान की सेवा करता है। यही भ्ररिहंतों की भ्राज्ञा-पालन का सार है।

तुलसीदास ने भी परिहत के समान ग्रन्य किसी भी धर्म का महत्त्व नहीं माना है।

परिहत सरिस धर्म नहीं भाई। परपीड़ा सम नहीं श्रधमाई।।

भागवत में सेवा को किलयुग का धर्म माना है। ईसाई धर्म भी विस्तार इसिलए पा सका कि उसने भूखे को भोजन एवं प्यासे को पानी दिया तथा दीन-दुः खियों को गले लगाया। एक व्यक्ति पीड़ा से कराह रहा है। दूसरा व्यक्ति ग्राया वह उसे स्वाध्याय-ध्यान की प्रेरणा देने लगा, तीसरा पाया वह उसकी सेवा-सुश्रूषा में लग गया। इस समय कौन उसे पीड़ा मुक्त कर रहा है, कौन उसे शान्ति प्रदान कर रहा है? कहा भी है—भूखे भजन न होय गोपाला, पकड़ो भापकी कंठी एवं माला।

### सेवा से चित्त शुद्धिः

शरणानन्दजी के मत में 'प्राकृतिक' नियम के ग्रनुसार वस्तुग्रों का सदुपयोग व्यक्तियों की सेवा में है ग्रौर व्यक्तियों की सेवा उनसे 'सम्बन्ध' विच्छेद कराने में समर्थ है । इस दिष्ट से न्यायपूर्वक सम्पादित वस्तुग्रों के द्वारा व्यक्तियों की सेवा करना ग्रौर किसी भी व्यक्ति से सुख की ग्राशा न करना चित्त की शुद्धि का साधन है । जो प्राणी व्यक्तियों से सुख की ग्राशा करता है, वह व्यक्तियों की सेवा नहीं कर सकता ग्रौर न उनकी ममता से ही रहित हो सकता है । सुख देने की भावना में ही सुख की ग्राशा का त्याग निहित है । सुख की ग्राशा का त्याग सुख की दासता से रहित करने में समर्थ है । सुख की दासता से रहित होते ही चित्त स्वतः शान्त हो जाता है । चित्त की शान्ति चित्त को स्वयं शुद्ध कर देती है ग्रौर चित्त की शुद्धि से चित्त स्वस्थ हो जाता है, जिसके होते ही बड़ी ही सुगमतापूर्वक चित्त का निरोध हो जाता है ग्रथवा चित्त स्वतः ग्रपने ग्रधीन हो जाता है ।

ग्रतएव ग्रहिंसा दिखावा नहीं ग्रान्तरिक वृत्ति को करुणामय बनाने का दर्शन है। जिसकी ग्रन्दर की वृत्ति ग्रहिंसक हो गई वह किसी को मार ही नहीं सकता, किसी को कष्ट दे ही नहीं सकता, चाहे उसे जीवन दांव पर ही क्यों न लगा देना पड़े, उसके लिए ग्रहिंसा स्वभाव बन जाती है। गोयनकाजी के शब्दों में—

> देख दुःखी करुणा जगे, देख सुखी मन मोद। सबके प्रति मैत्री जगे, रहे समत्व का बोध।।

> > —परियोजना निदेशक जला महिला विकास स्रभिकरण, जोधपुर

## सेवा-गोत

🔲 डॉ. नरेन्द्र भानावत

#### सेवा ग्रात्मा का विस्तार।

(1)

जग में हैं जितने भी प्राणी, उन सबके मन ग्रौर भाव हैं। जैसा मैं सुख-दुःख ग्रनुभवता, वैसा ही उनका स्वभाव है।

> उनके सुख-दुःख में सहभागी, बनकर करूँ सभी को प्यार। सेवा भ्रात्मा का विस्तार॥

> > (2)

भूखों को भोजन नसीब हो,
तृषितजनों को निर्मल पानो।
रोगी को ग्रोषध मिल जाये,
भीतजनों को निर्भय वाणो।।
जो जड़ता में मूर्छित-बन्धित,

खोलूँ उनके चेतन द्वार। सेवा ग्रात्मा का विस्तार॥

(3)

सेवा सौदा नहीं, हृदय का, सहज उमड़ता म्रमित स्नेह है। जो इसमें रमता उसके हित, सारी वसुधा परम गेह है।।

> सेवा का सुख शाइवत, स्वाश्रित, उसमें किंचित् नहीं विकार। सेवा श्रात्मा का विस्तार।।

> > (4)

सेवा से सब मल गल जाते, नयी शक्ति नव तेज निखरता। ग्रात्म-गुणों का सिंचन होता, दु:ख-दरदों का जाल विदरता।।

> सेवा से बनते परमातम, दुर्लभ नर जीवन का सार। सेवा ग्रात्मा का विस्तार॥

# दान, दया का एकांत निषेध खतरनाक

🔲 पं. बेचरदास दोशी

स्वयं को जैन परम्परा के मानने वाले कितने ही लोग गहस्थों को 'मोह भाव' का डर बताकर शुभ प्रवृत्तियों के करने का निषेध कर रहे हैं ग्रीर मानवता का ग्राधार रूप परोपकार, दान, दया व दुः खियों के देखने से ग्राती 'ग्रनुकम्पा' जैसी शुभ प्रवृत्तियों को ग्रनर्थं (मोह बन्ध) का कारण बता रहे हैं।

सिर में जुएँ पड़ती हैं इसलिए सिर स्वच्छ रखने का प्रयत्न करने के बदले सिर को ही काट डालना—ऐसी यह मान्यता है। इस कार्य में वीतराग संयम शक्य नहीं है। इसमें क्या सराग संयम की ग्रारा-धना नहीं करनी है ? निर्मोही दया-करुणा-ग्रनुकम्पा शक्य न हो तो क्या दया, करुणा नहीं करनी चाहिए।

यथार्थता तो यह है कि समोह स्थिति में रहते हुए सद्गुणों के प्राचरण की ग्रादत डालने से धीरे-धीरे श्रनासक्त दशा तक पहुंचा जा सकता है। किसी मनुष्य को महल पर चढ़ाना हो तो सीढ़ी के ग्राश्रय के बिना चढ़ सके, ऐसा नहीं होता है। इसलिए उसे सीढ़ी का ग्राश्रय लेकर चढ़ना होता है। इसी प्रकार विशुद्ध धर्म के महल के ऊपर चढ़ने के लिए शुभ प्रवृत्तियां सीढ़ी के रूप में हैं। जो इन शुभ प्रवृत्तियों का निषेध करते हैं वे सीढ़ी के बिना ऊपर चढ़ने की बातें करते हैं।

(गुजराती से हिन्दी रूपान्तर)

# सेवा में सदुपयोग

🔲 श्रीमती प्रसन्ना भंडारी

श्रीहंसा मानव जीवन की उस सकारात्मक शक्ति का नाम है जो मानव को श्रपनी कियाशक्ति का सदुपयोग करके राग-निवृत्ति या जीवन-मुक्ति की श्रोर श्रग्रसर करती है। सदुपयोग करने का विचार धाते ही मानव को सेवा करने की प्रेरणा मिलती है क्योंकि केवल सेवा ही वह तत्त्व है जो करने का राग गलाकर प्रवृत्ति श्रौर निवृत्ति दोनों से श्रतीत के जीवन में उसका प्रवेश कराती है। उस जीवन की प्राप्ति ही मानव मात्र की मौलक मांग है।

वीतराग पुरुषों का फरमाना है कि जीवन में भोग के लिए कोई स्थान ही नहीं है। यदि किया शक्ति का उपयोग भोग में होगा तो रोग और शोक अवश्यम्भावी हैं जो किसी को भी पसन्द नहीं है। अतः स्वाभाविकता रोग और शोक में नहीं, योग और बोध में है जिनकी प्राप्ति प्राप्त-शक्ति का सदुपयोग करने पर ही हो सकती है।

### सेवा कर्म बन्धन का कारए। नहीं

कतिपय दार्शनिकों का मत है कि सेवा-कार्य कर्म-बन्धन का कारण बनते हैं। जैसे कुकर्म करने से मनुष्य को पाप बन्धन होता है, वैसे ही सुकर्म करने से उसे पुण्य-बन्ध होता है। एक को लोहे की बेड़ी बताया है तो दूसरे को सोने की बेड़ी। हैं दोनों बन्धन ही। यह मत युक्ति-युक्त नहीं है।

पहली बात तो यह है कि प्राप्त शक्तियों का उपयोग करना मानव मात्र के लिए ग्रनिवार्य है ग्रन्यथा वे नष्ट हो जावेंगी। इसलिए वह उनका उपयोग सुकर्म में करे। दूसरी बात यह है कि मानव को जो भी शक्तियां मिली हैं वह प्राकृतिक देन है, उसकी स्वयं की उपज नहीं है। वे शक्तियां उसके पास धरोहर के रूप में हैं। इसीलिए वीतराग सन्तों ने फरमाया है—'संगृहीत सम्पत्ति निर्धनों की धरोहर है श्रौर संगृहीत बल निर्वलों की धरोहर है।'

विवेक का तकाजा है कि मानव धरोहर का दुरुपयोग न करे।
जिनकी वह धरोहर है उनके निमित्त ही उनका उपयोग करे। ऐसा
उपयोग सेवा कार्य से ही हो सकता है। किसी भी कारण से दुरुपयोग
किया तो वह मानिसक-द्वन्द्व के मकड़ जाल में फंस जाएगा जो उसे
स्वयं पसन्द नहीं है। ग्रतः यह युक्ति-युक्त है कि वह उनका सदुपयोग
करे। सदुपयोग करने पर ही वह संगृहीत धरोहर के कर्ज-भार से
मुक्त होगा श्रीर करने के राग से मुक्ति भी उसे तभी मिलेगी। यही
उसकी मौलिक मांग भी है। श्रतः यह सिद्ध हुग्रा कि सेवा कर्म बन्धन
का हेतु नहीं है, प्रत्युत वह मुक्त जीवन की श्रीर श्रग्रसर करती है
श्रथात् सकारात्मक श्रहिसा पाप का क्षय करने वाली एवं शांति-मुक्ति
दिलाने वाली है।

## जीव मात्र के लिए आदर

विश्व की महान् विभूति प्रलबर्ट स्विट्जर ने विश्व के तमाम दार्शनिक सिद्धांतों का विवेचन करके एक परम उत्कृष्ट सिद्धांत हमें दिया है—'रेवरेन्स फार लाइफ' जीव मात्र के लिए ग्रादर। स्विट्जर कहता है—किसी भी व्यक्ति को सदाचारी या धार्मिक केवल तभी माना जा सकता है, जब उसके भीतर सतत यह प्रेरणा होती रहती है कि मैं जीव मात्र की यथा शक्ति सेवा करूं ग्रीर किसी भी प्राणी को किसी भी प्रकार का क्लेश न पहुंचाऊं। उसके लिए प्रत्येक प्राणी का जीवन पिवत्र है। वह किसी वृक्ष का पत्ता नहीं तोड़ता, कोई फूल नहीं तोड़ता। वह इस बात का ध्यान रखता है कि उसके पैरों तले कोई जीव कुचल न जाय। गर्मी के दिनों में रोशनी से यदि वह काम करता है तो वह खिड़की बन्द करके उमस में बैठना कबूल करता है, बजाय इसके कि पतंगे बाहर से ग्रा-ग्राकर मेज पर शहीद हों।

इस 'रेवरेन्स फार लाइफ' में — जीव मात्र के लिए आदर में — धर्म का सारतत्त्व प्रेम और करुणा ऊपर से नीचे तक स्रोतप्रोत है। यह प्रेम मानवमात्र के लिए ही नहीं प्राणीमात्र के लिए है। पशु श्रौर पक्षी, कीट श्रौर पतंग कोई भी उससे श्रष्ट्रता नहीं रह सकता।

स्विट्जर का कहना है कि 'रेवरेन्स फार लाइफ' का पुजारी हर काम को इस कसौटी पर कसेगा। वह सोचेगा कि मुझे अपने जीवन, अपनी सम्पत्ति, अपने अधिकार, अपने आनन्द, अपने समय और अपने सर्वस्व का कितना अंश दूसरों को अपित कर देना है और कितना रखना है। वह यदि प्रसन्न है तो अपने आपसे प्रश्न करेगा कि तुझे स्वास्थ्य, प्राकृतिक अनुदान, कार्यक्षमता, सफलता, सुन्दर बाल्या-वस्था, उत्तम पारिवारिक परिस्थित आदि बातों में अन्य लोगों की अपेक्षा जो अधिक सुविधा प्राप्त है, उसे तुझे यों ही सहज मानकर स्वीकार नहीं कर बैठना चाहिए। तुझे जीवन के लिए सामान्य से अधिक आदर व्यक्त करना चाहिए। जिसे अधिक मिला है वह अधिक त्याग करे। श्रिंसा की प्रिक्रिया में जीवन के प्रति श्रादर की यह भावना श्रिनवार्य है। शरीरमात्र को, फिर वह श्रपना हो या पराया, पिवत्र मंगलायतन मानना इसकी पहली सीढ़ी है। यों शरीर की पिवत्रता तो न्याय भी स्वीकार करता है पर श्रिंहसा का पुजारी न्याय को परे रखकर गांधी के शब्दों में कहता है "मेरा धर्म न्याय नहीं, करुणा है।"

संकलित

L

# बलिदान-सेवा-चैरेटी

🗌 श्री महादेव भाई

सेिकफाइस (बिलदान) का सच्चा म्रर्थ यह है कि हम इसिलए मर जायें कि दूसरों को जीवन प्राप्त हो, हम कष्ट उठायें ताकि दूसरों को ग्राराम मिले।

दूसरों के लिए प्राण अर्पण करना प्रेम की पराकाष्ठा है और उसका शास्त्रीय नाम अहिंसा है अर्थात् यों कह सकते हैं कि अहिंसा ही सेवा है।

हिन्दी नवजीवन 15-9-27

'दया' श्रौर 'चैरिटी' इन दोनों शब्दों का धात्वर्थ एक जैसा ही है। दया में धातु 'दय' है जिसका श्रथं होता है प्रेम करना, प्रिय मानना। इसी से दियता (प्रिया) शब्द निकला है श्रौर चैरिटी के मूल में भी लेटिन 'केरस' प्रिय है। इसलिए जिसके प्रति हमारे मन में चैरिटी हो, दया हो, उसके लिए हमारा हृदय प्रेम से द्रवित होना हो चाहिए।

श्रहिंसा भौर सत्य, पृष्ठ 246

## Positive Contents of Jinism<sup>1</sup>

Joharimal Parakh

While introducing his famous book गीतारहस्य अथवा कर्म-योगशास्त्र Lokmanya Tilak has vividly described how his mind used to revolt when he started reciting Srimad Bhagwad Geeta for his aged sick father. He could not agree with the traditional commentators of Geeta that its principal and only prescription is renunciation of activity. Similarly while reading Jain scriptures some such identical becomes my mental state of affairs qua the interpretation of true nature of Jain Philosophy, because the long established view point is that Jinism mostly teaches abstainment from activity. Sir, whether this charge of negativism is proved against Geeta or not, is a separate question, but with all humility it can be said that it does not survive as far as Jinism is concerned. Therefore, the theme of today's talk is to establish that even as per the strict canonical view point Jain religion and its philosophy are much more positive than negative. I may be excused for doing this advocacy entirely on the basis of Jain Agamas because much credence cannot and should not be given to the words of non-omniscients of the later age.

The various schools of religious thoughts have been classified into four main groups viz., (i) क्रियावादी (Activists); (ii) अक्रियावादी (Non activists or passives); (iii) विनयवादी (Devotionals-bhakti margees) and (iv) अज्ञानवादी (Nescients).

Jains take a very definite position that a mundane self

<sup>1</sup> Talk delivered on 21st November 1982 at the meeting of Mahaveer International, Jodhpur (Rajasthan)

goes on acting incessantly till it attains salvation and it obviously means that they fall in the group of Kriyavadi philosophies. The proposition should not be challanged by any one. In very unambigous terms, it has been clearly declared just at the outset-first lecture of the first chapter of the first book of the first (& the foremost too) canon "Acharanga" (the name itself suggests prime importance of action) से आयावादी, लोगावादी, कम्मावादी, किरियावादी and with reference to the setting as well as literally, the term Kriyavadi without any doubt denotes one who knows, believes in and carries out activity. Please realise the implication of the separate distinctive and equal status given to Kriyavad by Jains alone others have mixed up Karmvad and Kriyavad. The same thing is repeated subsequently in chapter 9(i) (16) of Acharanga द्विहं समिच्च मेहावी किरिमक्खाय अणेलिसं नाणी is that omniscient intellectual gaint Mahavir, knowing fully well has made a unique preposition of activity in two varieties. Then it has been prescribed for a monk to recite twice a day that किरियं उवसंपण्जामि, बिकिरियं परियाणामि which means "l acceptenter into activity and refrain-denounce inactivity" (पगाम सज्झाय)

Having made the positive pronouncement that Jinism is a philosophy of activity, the other three remaining philosophies have been specifically rejected. Akriyavadi i.e. one who believs in activity has been severely criticised at more than one place:—

लवाव संकीय त्रणागएहि णोकिरियमाहंसु स्रकिरियवादी ।।

Afraid of bondage and future etc. Akriyavadees propound inactivity [Sutrakritanga I, 12(4)]

जेकेई लोगंमिउ श्रकिरिय श्राया, श्रक्षेणपृद्धा धुयमादिसंति । म्रारंभसत्ता गढिता य लोए, धम्मं न जाणंति विमोक्खहेउं ॥ 16 ॥

People who believe in self inactivity, still when confronted by others concede its liberation; being deeply involved in vollence etc. and entirely engrossed in wordly objects, they do not know the duties which lead to salvation [Sootrakritaanga I, 10(16)]

कुब्वं च कारयं चेव, सब्वं कुब्वं न विज्जह ।
एवं स्नकारश्रो स्नाया, एवं ते उ पग्गब्भिया ।। 13 ।।
जे ते उ वाइणो एवं, लोए तेसि कस्रो सिस्ना ?
तमास्रो ते तमं जंति, मंदा श्रारंभणिस्सिया ।। 14 ।।

Some talk loosly that in doing or getting a thing done and while in all activity, self is not present and in this manner, self is totally inactive. How can there be roamings in this world as per these people (i. e. cannot). These fools involved in fierce deeds proceed from bad to worse.

[Sootrakritaanga, I, 1, (13, 14)]

सिमस्स भावं च गिरा गिहिए, से मुम्मई होई अणाणुवाइ।
इमं दुपक्लं इममेग पक्लं, श्राहंसु छलायतणं च कम्मं।। 5।।
ते एवमक्लंति अबुज्भमाणा, विरूवरूवाणि अकिरियवाई।
जे माइयत्ता बहवे मणुस्सा, भमंति संसारमणोवदग्गं।। 6।।

णाइच्चो उएइ ण श्रत्थमेति, ण चंदिमा वड्ढित हायतो वा। सलिलाण सदंति, ण वंतिवाया, वंभो णियतो कसिणे ह लोए।। 7।।

जहा य श्रंधे सह जोतिणावि, रूवाइं णो पस्सति हीणणेते । संतंपि ते एवं स्रकिरियवाई, किरियं ण पस्संति विरुद्धपण्णा ।। 8 ।।

Being ignorant, these Akriyavadees make all types of jumbled statements and use ambiguous language and be-

1

coming confused and unable to reply, have to keep mum. At times, they take both the sides and contradictory stands unknowingly, and approve of activity in disguise. Many a people who believe this, whirl round endlessly in this world. For them, there is neither sunrise or sunset, nor waxes or wanes of Moon, nor flowing of water, nor blowing of winds in this unreal and absolutely actionless entire world. Like a blind man, who though with lamp, can not see anything in the absence of eyesight, these Akriyavadees also due to perverse intellect cannot perceive activity though a reality [Sootrakritaanga, I. 12 (5-8)]

Similarly, people engrossed only in bhakti (quite different from enlightened faith in Fundamental Truths) for their salvation and doing nothing else have also been disapproved.

सच्चं श्रसच्चं इति चितवंता, श्रसाहु साहुत्ति उदाहरंता । जेमे जणा वेराइया श्रणेगे, पुट्ठावि मावं विणइंसु णाम ।। श्रणोवसंखा इति ते उदाहु, श्रट्टो स श्रोमासाइ श्रम्हएव ॥

Many a person who are Vinayavadees think truth as untruth and bad as good or vice-versa and when asked, always uphold bhakti. For want of real knowledge they see their salvation in bhakti alone [Sootrakritaanga I, 12 (3,4)]

So also Ajnanavadi (Nescient) philosophy has been totally rejected and reference can be made to Sootrakritaanga I, 1(41-46), 12(2) & 14(12,13)

Thus it is clear beyond doubt that Jains have opted for Kriyavad [परसमय अकिरिया (inactivity is non-Jain)-Anuyog-dvara 525(3)] and insist on putting knowledge into action -आहं सु विज्ञा चरण पमोक्ल [Sootrakritaanga I, 12(ii)] Bhagvati Sootra 25(7) and Aupapatika 20 prescribe that Kriyavadees should be given all respects and that people born in Karmbhoomi (i.e. land full of activity) alone can attain liberation.

Dasashrutaskandha also disapproves Akriyavad and highly paraises Kriyavad [See chapter 5(3, 14, 16) and chapter 6 (13, 15)]. The following authorities be quoted to crystalize this position.

(i) भ्रतेस्सा (ii) सम्मिद्दृी (iii) णाणी जाव केवलणाणी (iv) णो सण्णोवउत्ता (v) भ्रवेयगा (vi) श्रकसायी (vii) भ्रजोगी—किरियावाई, णो भ्रण्णाणियावाई, णो वेणइयावाई।

किरियावाई—(i) णो कण्हपिक्खया (ii) णो मिच्छािदट्टी (iii) गो सम्मामिच्छा दिट्टी (iv) णो ग्रण्णािण जाव विभंगणाणी (v) णो विगलेंदिया (iv) णो ग्रमविसद्धिया (vii) णो णेरइयाउयं; तिरिक्खजोिणयाउयं भवण-वासी-वाण-मंतर-जोइसियदेवाउयं णो पकरेंति (viii) मणुस्साउयं पि वेमा-णियदेवाउयं पि पकरेंति।

(Bhagvati Sootra 30-1 Summarised)

Kriyavadee alone can attain the high stages of (1) pure uncoloured intellectual apparatus; (2) enlightened vision & faith; (3) true knowledge of 5 types; (4) urgelessness; (5) beyond biological feelings; (6) passionlessness and (7) freezing of mind, body and speech a moment before the end of wordly life, but not the Akriyavadee, Vinayavadee and Ajnanavadee. (1) Kriyavadee's world roaming is not unlimited-it is just near the end. He does not have, (2) wrong or perverse faith, (3) mixed and corrupt perceivements, (4) nescience or distorted knowledge, (5) birth in one sense to four sense bodies, (6) the nature of nonemancipation (अमन्यता). (7) He is immune from age bondage which leads to the hell or animal species or lower categories of heavans like Bhavan-vasi (Asuras), Vanmantar (evil spirits) or astronomical gods (sun, moon, star & nakshtra); instead (8) he is born as a human being or in high class planedparadises. Whereas the cases of Akriyavadees, Vinayavadees and Ajnanvadees for all the above 1 to 8 clasess are/can be different.

1

So far we have established that Jains fall in the group of Kriyavadi philosophies but that does not amount on their part to the full endorsement of all other schools of Kriyavadi thought falling in this group. Amongst Kriyavadees also there are various perverted sects and stray adverse remarks found in canons should be read in that context. For example some say that activity does not result in bondage [Sootrakritaanga I, 1 (51)] while others maintain that activity alone without knowledge is sufficient for Moksha or liberation [Sootrakritaanga I, 10 (17)] still some insist that all the 5 ingredients viz., (i) a being; (ii) his knowledge; (iii) killing mentality; (iv) deliberate efforts and (v) resultant death are simultaneously necessary or rather compulsory for bondage to take place. But all these view points have been commented upon and have been discarded.

जाणं काएण अणाउट्टी, अबुहो जं च हिसति।
पुट्ठो संवेदइ परं अवियत्तं खु सावज्जं।। 52 ।।
संतिमे तउ आयाणा, जेहिं कीरइ पावगं।
अभिकम्मा य पेसाय, मणसा अणुजाणिया।। 53 ।।
एतेउ तउ आयाणा, जेहिं कीरइ पावगं।
एवं भाव विसोहिए, निव्वाणमिभगच्छइ।। 54।।
पुत्तं पिया समारब्भ, आहारेज्ज असंजए।
भुंजमाणो य मेहावी, कमुम्णा नोवलिप्पई।। 55।।

मणसा जे पडस्संति, चित्तं तेसि ण विज्जई । ग्रणवज्जमतहं तेसि, ण ते संवुढचारिणो ।। 56 ।। [Sootrakritanga I, 1(52-56)]

Argument: The sin of those who simply intend but in fact do not kill or who commit violence unaware is insignificant—just a touch of bondage.

Reply: No. there are 3 equally powerful distinct modes of committing sin viz., by doing, by getting it done and by approving of it.

Argument: Though these three modes of committing sins are there, yet due to purity of sentiments, one byepasses the bondage, e.g. A father, devoid of contraction (संयम) but in wise state, kills his own son and eats the flesh, even then he is not bound by Karma.

Reply: This is a false proposition, because inlets of sins have not been closed by him. If one has an idea of malice, his mind cannot be said to have emotional purity.

This preliminary survey clearly reveals that premises of Jinism have been firmly laid on the active spiritual base of kriyavad. Let us now study the strong adifice of activity built upon that foundation.

The debate of Pravriti i. e. to act and Nivriti i. e. to abstain from action is as old as anything (Shankar Bhasya on Geeta, page 1). The discussion on this problem has been exhaustively raised at the beginning of 8th chapter of 1st book of Sootrakritaanga. The questions posed are whether religion consists in activity or it amounts to non activity-whether one should exert in actions or his efforts should be to renounce them. Bhagvan Mahaveer, characteristic of his style, replies that choice is not between activity and no-activity but one has to choose between the various courses of activity open to him. A hermit, who has renounced actions physically, may still be pramadi (meaning of the term will be explained hereinafter) and thereby incurring bondage, whereas a person, who appears to be acting but not pramadi may not become bound by these actions. By stopping, and not by allowing, the inflow of Karmic matter one becomes liberated न कम्मूणा कम्म खबेंतिबाला, अनकमुणा कम्म खबेंति घीरा, मेधाविणी लोम मयाबतीता संतीसिणी नी पकरेंति पार्व । [Sootrakritaanga I, 12 (15)]. As the proposition is very important let us read the text:

> दुहा चेयं सुयक्खायं, वीरियंति पवुच्चइ। किं नुवीरस्स वीरतं? कहं चेय पवुच्चई? कम्ममेगे पवेदेंति, श्रकम्मै वावि सुब्वया। एतेहि दोहि ठाणेहि जेहि दीसंति माच्चिया ।। 2 ।। पमायं कम्ममाहंस्, भ्रष्पमायं तहाऽवरं। तब्मावा देसम्रो वावि, बालं पंडियमेव वा ॥ 3 ॥ एवं सकम्मवीरियं बालाणं तु पवेदितं।

> इत्तो अकम्मवीरियं पंडियाणं सुणेह मे ।। 9 ।।

Two types of exertions have been propounded, what is exertion of bold and why is it so called ? Some say that one should exert, do activity, while others say that one should try hard to renounce all actions. People are seen divided into these two classes. But Bhagvan has said that (an actionless) pramadi incurs bondage whereas the position of an active but not pramadi may be otherwise. Therefore, the exertion which leads to bondage is wrong and one which does not lead to it, is desirable x x x Exertion of ignorants which results in bondage has thus been described, now hear the exertion of wise, which does not result in bondage but annihilates it.

Sootrakritaanga I, 8 (1-3; 8-9)

With all humility we bow to the above clearcut straight-forward solution of the problem which has engaged the pundits all over and all along. It is pitty that an intelligent man like Shankaracharya missed this analysis and took the extreme position of renunciation from all activity.

Again we owe to Jinism that pramad has been put on a doctrinal plane (पंच आसवदारा--मिच्छतं, अविरति, पमादो, कसाया जोगा (Thananga 418, Samvayanga-5) According to them pramad is an independent cause of bondage and even if present singularly all alone is sufficeint enough to attract inflow of Karmik matter in the soul region -the remaining four causes viz., Mithyatva, Avirati, Kasaya and Yoga need not be Pramad is a special term of Jain vocabulary and has been classified by Thananga 502 (छिविहे पमाए पण्णते-मज्ज, णिह, विसय, कसाय, ज्ता, पडिलेहणा) This merely enumerates the characteristics of pramad, does not define it exhaustively or exclusively. Though the full and comprehensive meaning & implications of this word can be a subject matter of research yet suffice for our present purpose to say that pramad clearly includes the following-carelessness, lethargy, inactivity, laziness, unalertness, nonvigilance, inattentiveness, sleep, slowness, nonutilisation of spiritual faculties & bodily talents, mental passiveness, wastage or killing of time, notion of carefree enjoyment of wordly pleasures etc. etc. and we should be away from all these. In urdu we can translate pramad as मीज । प्रमताः = मुखिनः -- Shilanka Acharanga, 134.

The above exposition vis-a-vis activity finds full support in the following: समयं गोयम मा पमायए । O Gautam I do not remain in pramad even for a moment (Uttaradhyayan 10th chapter).

तिहि ठाणेहि संपण्णे प्रणगारे संसारकंतार वीईवएज्जा, त जहा-प्रणि-शणयाए, दिट्ठीसंपण्णयाए, जोग वाहियाए (Thananga 136)

A monk having no demands, enlightened perception and right active life schedule crosses the world forest (Demand=निदान)

श्रपुरक्कार मएणं जीव श्रपसत्थेहितो जोगींह तो णियतेइं, पत्सथे

भ्रपडिवज्जइ । पसत्थे जोग पडिवण्णे य ण ग्रणगारे भ्रणंत घाड़ पज्जवे खवेइ । Uttaradhyayan 29 (7)

By self sublimation one removes himself away from bad occupations and activities and engages himself in good ones and thereby the monk annihilates boundless fierce bondage.

> किरियं च रोयए धीरे, म्रकिरियं परिवज्जए। दिद्विये दिद्वी संपण्णे, धम्मंचरसु दुच्चरे।।

> > [Uttaradhyayan 18 (33)]

Perseverant one should like activity and not remain inactive. With the perception, the wise should persue the difficult path of religion.

जे ग्रहम्मिया, ग्रहम्माणुया, ग्रहम्मिहा, ग्रहम्मक्लाई, ग्रहम्मप्लोई, ग्रहम्मपलज्जमाएाा, ग्रहम्मसमुदायारा, ग्रहम्मेण चेव वितिकप्पेमाणा विहंति—एएसिणं जीवाणं सुत्ततंसाहू, दुब्बिलयतं साहू, ग्रालिसयतं साहू। जे इमे जीवा घम्मिया, घम्माणुया, घम्मिट्ठा, घम्मक्लाई, धम्मपलज्जमाणा धम्मसमुदायारा, धम्मपलोई, धम्मेण चेव वितिकप्पेमाणा, एएसिणं जीवाणं जागरियत्तं साहू, बिलयतं साहू, दक्खतं साहू।

एए णं जीवा जागरा, बिलया, दक्खासमाणा बहूणं पाणाणं, जीवाणं, भूयाणं सत्ताणं श्रदुक्खणवाए, श्रसोयणयाए, श्रजूरणयाए, श्रतिप्पणयाए, श्रपी-डणयाए, श्रणुदक्वणयाए, श्रपियावणयाए वट्टंति; श्रप्पाणं वा परं वा तदु-मयं वा बहूहि धिमयाहि संजोयणाहि संजोएत्तारो मवंति; धम्मंजागिर याए श्रप्पाणं जागरइतारो मवंति, दक्खासमाणा बहूहि श्रायिय, उवज्भाय, थेर, तवस्सी, गिलाण, सेह, कुल, गण, संघ साहम्मिय वेयावच्चेहि श्रत्ताणं संजोएतारो मवंति।

[Bhagvati Sootra 12 (2) 18 to 20]

It is better that people, who are irreligious, (ii) propagate irreligion, (iii) do not follow religion, (iv) dislike it, (v)

are interested and engrossed in non-religion, (vi) act irreligiously, (vii) and earn their livelihood by such acts, remain asleep, powerless and lazy; whereas for those persons, who are religious, followers of it, aspirers of it, propounders of it, interested and engrossed in it, actively religious and earn their livelihood by religious means, it is better to remain awake, powerful and active. Because by remaining so, they contribute towards the removal of pains, sorrows, sadness (distress), tears, troubles, unhappiness and sufferings etc. of many a being, engage themselves or others or both in various religious plans and programmes; by remaining religiously awake, they keep their selves always alert and by remaining active they keep themselves always engaged in serving preceptors, teachers, old senior and learned monks, austeres, sick, learners, groups, sects, sangh (church organisation) and co-religious people.

The Acharangasootra insists times out of number on intense efforts by the aspirants of Moksha (see I 78, 97, 111, 157, 173, 195, 155, 129) and so also Sootrakritaanga [See I, 2 (11, 38), 6 (9), 8 (11) 11 (35), 15 (22)] in Acharanga alone the hammer has fallen heavily 17 times directly plus many a time indirectly on pramad (see I-33, 65, 85, 106, 107, 108, 109, 123, 152, 156, 197, 280, 281, 282, 321)

Inspite of that, some people take a purely technical stand and say that every activity means bondage and hence should be avoided. But surely it is a suicidal view, totally disregards the bright avenues open in this human life and closes all doors of spiritual progress entirely on theoritical grounds. These impractical people forget the more important principle that unless one makes efforts with full vigour, he cannot free himself from bondage. Undisputedly, there is no other way to Moksha except our own activity—others cannot carry us to that state. Neither Bhagvan Mahaveer could do anything in this respect for his first

disciple Shri Gautam Swami nor Bhagvan Krishna could oblige his fast friend Arjun. Some people talk of Moksha simply by knowledge but it is universally admitted that Jains give more importance to activity which is compulsory as per these doctrines. Just suffice to quote very high authority of Acharanga—जे अणुवरता विज्जाए पिलमोक्खमाहु, आवट्ट अणु-परियद्गति तिवेमि (I, 151)=those devoid of religious activities, maintain that Moksha can be attained simply by knowledge, cannot cross the birth cycle of this world. To draw the anology of words-keep on moving-(go on doing) is dharma and remaining stationary (not doing anything) is adharma. In fact activities are indispensible and so says Acharanga-I (1) इमस्स चेव जीवियस्स, परिवंदण माणणपूयणाए, जाई मरणमीयणाए, दुक्ख पडिघाय हेउं। In order to sustain this life, in order to perform poola vaina etc., in order to attain release from birth and deaths and in order to remove pains, activity is essential-we can not do without it.

But apart from necessity and desirability or otherwise, the most important point is that all throughout his life, one, even if he so wants, cannot remain even for a moment, without yoga i.e. business of body, mind and speech, except for a negligible period of a few seconds just before the final emancipation. Geeta also supports this doctrine in 3 (5) and 18 (11) and recites that निह देहमता शक्यं त्यवतुं कर्माणि अशेषत:। so even if conceding that activity results in bondage, one cannot remain without it. Thus declares Acharanga-I-110 अकम्मस्स वबहारो न विज्जई we can not do (away) without activity and, therefore, parijna has been prescribed तत्थ खलु भगवता परिण्णा पवेदिता Acharanga I, 7,13,24 & so on) Parijna does not mean a wholesale ban on activity. The word has a heavy knowledge content and the compound should be analysed as renunciation based on knowledge—something selective -discriminative, Like a shrewd businessman, we should reconcile the situation, be rational and practical and weigh the consequences of the proposed business of body, mind and speech in terms of net resultant loss of bondage. An

activity with less accumulation and more annihilation of karmik matter is to be preferred to the one with more accumulation and less annihilation. This businesslike approach has been approved in discussion of Ardrakumar with Goshalaka:

नवं न कुज्जा विहुणे पुराणं, चिच्चाऽमइं तायति साह एवं । एतावया बंभवति त्तिवृत्ते, तस्सोदयद्री समणे त्तिंबेमि ।। 20 ।।

Without incurring new bondage and while annihilating the old ones and by casting aside wrong mentality (कुबुद्धि) Bhagwan Mahaveer has proved saviour of all. This is called Moksha schedule and its resultant acquisition Moksha (निजंरा) is considered as a gain by him.

Sootrakritaanga II-6 (20)

In the words of Geeta, the dexterity lies in so carrying out an activity that old bondage is discarded with little or no fresh bondage योग कर्मसु कौशलम् (2-50). The source sentence runs as follows in Acharanga I-104 : कुसले पुण्ण णो बद्धे नो मुक्के। It explicitly means—dexterious neither incurrs bondage nor is devoid of activity.

Thus path of Kriyavad is a difficult and complex one and at each and every step requires the serious application of decisive faculty of brain and the spirit. There cannot be any fixed set of universal rules in general for all the eventualities because at times a course may give adverse results as compared to an earlier occasion. In the words of Acaranga I-134 के आसवा ते परिस्सवा के परिस्सवा ते आसवा, के अणासवा ते अपरिस्सवा, के अणासवा ते अपरिस्सवा, के अणासवा ते अपरिस्सवा, के अणासवा ते अणासवा । But this way suggested above is not impracticable or utopian because brave ones have treaded it पणया वीरा महावीद्दि सिद्धि पहुं णेआउयं धुवं । Acaranga I, 21 & Sootra kritaanga I-2 (21). Tirthankaras have shown the path of action without bondage for dexterious (एस मग्गे अरिएद्दि पवेदिते अहेत्य कुसले णोविलपेज्ञासी त्तिवेमि ।) Acharanga I-74-79. And that is why it is said that every act of a self supporting man is

towards self emancipation णिरालंबणस्स आयर्याट्ट्या जोगा मवंति (Uttaradhyayan 29-33) Like Geeta's "Sthitaprajna" who does no wrong, Jains also have a subjective approach than mere objective alone; and whether bondage or no bondage, much depends upon the spiritual stage of the doer:

जे याऽबुद्धा महाभागा, वीरा ग्रसम्मत दसिणो।
ग्रसुद्धं तेसि परक्कतं, सफलं होइ सब्वस्सो।। 22।।
जेयबुद्धा महाभागा, वीरा सम्मत दसिणो।
सुद्धंतेसि परक्कतं, ग्रफलं होइ सब्वस्सो।। 23।।

Great men bold enough but unenlightened and of perverted faith exert wrongly and hence their all activities & efforts result in bondage whereas great & brave persons who are enlightened and of right faith exert dexterously and none of their efforts & activities result in bondage.

Sootrakritaanga I, 8 (22-3)

वयण विभक्ति कुसलो, वयोगतं बहुविधं वियाणंतो । दिवसमिव भासमाणो श्रभासमाणो ववद्गुत्तो ।। 23 ।। [पाठांतर—दिवसंपि भासमाणो तहावि वयगुत्तयं पत्तो]

An inexpert in the discriminative knowledge (विवेक =परिज्ञा) of speech, being ignorant of numerous types thereof does not attain talking contraction (वचन गुप्ति) even though observes complete silence whereas an expert in the discriminative knowledge of speech, being well conversant with various types therof, remains in talking contraction (वचनगुप्ति) although speaks throughout the day.

[Dasvaikalika Niryukti Vakyasuddhi last but one 22/23 (92/93) 7th chapter.]

Thus, it can safely be concluded that Jinism no where

prohibits indulgement in those activities which directly or indirectly result in net annihilation of Karmik bondage; on the contrary strongly advises & highly recommends to go for them briskly. In other words only those activities which obviously result in more bondage than dissociation (निजंरा) have to be abstained from, provided that absolutely essential activities (like biological necessaries to sustain life and remove pains) amongst them are tolerable in the technical name of 'अर्थदण्ड' संघते साहु धम्मं च पाव धम्मं णिराकरे । [Sootrakritaanga I-11 (35)] Exert in good & abstain from bad.

On the basis of above discussion, it be added that Jain kriyavad has been refined throughly well and is a very fine exercise and a sophisticated doctrine. To comprehend it masterly and to preach it correctly is not an easy job and naturally its perfect practice demands a very high mental stage and spiritual calibre. As noted in the beginning, exposition of Kriyavad (i.e. Karmayog as per commentators) in Geeta has not been quite clear and meant differently to different people right from Arjuna to Shankaracarya, Tilak and others. This led to a remark from earlier Jain theologists that" Bharat" (i.e. Mahabharat of which Geeta is a part) can be correctly understood by persons having right perception and enlightened faith. Therefore, to guard against misrepresentation, confusion & complications, the following note of caution has been added for those who want to explain this topic of (Jain) kriyavad-

भ्रत्ताण जो जाणित जो य लोगं, गई च जो जाणइ णागई च। जो सासयं जाण, भ्रसासयं च, जाित च मरणं च जणोववावं।। भ्रहोऽिव सत्ता विउट्टणं च, जो भ्रासव जाणित संवरं च। दुक्कं जो जाणित निज्जरं च-सो भासिउमरिहिकिरियवादं।।

One who knows self and this world, roamings and its cessation, what is permanent and what is transitory, birth death and life circle, tortures of hell below, influx and stoppage of Karmic matter, bondage and its disassocition, he alone is eligible to expound kriyavad.

Sootrakritaanga -I12 ((20-21)

(Important—It is hereby sincerely admitted that I do not have all that knowledge and hence truth in my talk alone be adopted and anything more or less than that be ignored, please)

(1st half of the talk over)

Having examined in detail the theology, philosophy metaphysics and doctrines of Jinism, we will now proceed to see what activities have been prescribed by Jain religion. Jain religious code of conduct can be grouped under three broad heads., viz., Ahimsa, Samyam and Tap— बम्मो मंगल मुक्खिट्ट — महिसा, संजमो, तवो (Desvaikalika 1/1) = Nonviolence, Contraction and Austerity. Ahimsa group includes in its fold its partners and fellow travellers like truth, non-usurpance etc.

Ahimsa is an important aspect of Jain religion and hence there should be no mis-understanding about its meaning. Though we use the word 'himsa' हिसा and with an opposite suffix 'अहिंसा' 'Ahimsa' and in the same vein translate them into violence and non-violence, yet it is submitted that doctrine of Ahimsa is not just the negation of himsa. The word himsa actually stands for pranatipat (प्राणातिवात) destroying any of pranas and is enumerated as one of the sins in the schedule of 18 items and we should avoid it. Consequently this abstainment falls under the broad head of samyam which has to be distinguished from Ahimsa as per the classification mentioned in the last paragraph. As against that, Ahimsa is a pure positive phenomina and its application postulates an activity—it is a rule of action. To appreciate the distinction between these two terms a recent anology be narratted. At the time of formation of (now practically defunct) Svatantra party,

there was a proposal to name it as 'Freedom Party', But C. Rajgopalachari opposed it on the ground that word freedom has a negative content whereas Svatantra is a positive word; clearly, freedom and Svatantrata are not synonimous and with the same parity of reasoning Himsa and Ahimsa are not विलोम (inverse) of each other Avoiding activity lest there may be killing, is not the practice of Ahimsa; अहिंसा प्रमोधर्मः is a principle of Dharma Shastra and plays its role as a characteristic of Yoga i.e. one's action either by body mind or speech. It means that desirable and permissible activities indicated again and again herein above should be carried out with dexterity, carefulness, vigilence etc. (technically with samitis) in such a manner that little or no bondage is caused and then only you are said to have followed the rule of Ahlmsa. Question of Ahlmsa does not arise in passivity when we are lying idle and not doing anything. But (say) when you walk, you shall walk in a very careful manner all attentive with Iryasamiti and ants and other insects and living beings on the way are not hurt and that is Ahimsa. If you do not fight no question of Ahimsa crops up, but when you do so, the question does arise and we all know that Mahatma Gandhi fought for Indian freedom in Ahimsak manner. So also is the crux of Geeta asking Arjuna in its own way, to fight in such a manner that no new bondage is caused because fight was destined for him. On account of ego if you think, 'I will not fight' vain is your this resolve, (Karma) prakriti will compell you to fight. What you are unwilling to do on account of delusion now, will be done by you due to the nature of your Karma bondage.

यदहंकारमाश्रित्य, न योत्स्य इति मन्यसे।
मिथ्यैष व्यवसायस्ते, प्रकृतिस्त्वां नियोक्ष्यति।।
स्वाभावजेन कौन्तेय, निबद्धस्वेन कर्मणा।
कत् नेच्छसि यन्मोहात, करिष्यस्य वशोऽपितत्।।

Bhagvat Geeta 18 (59-60)

Similarly, if you do not speak and keep mum, the question of truth or falsehood does not come in picture. It is only when you speak you shall speak the truth with 'bhashsamiti' is the commandment. So also if one is doing no business or dealings, question of corruption, dishonesty etc. remain absent; but when you happen to hold an active public post, then an occasion arises to show that you are honest and have neither exploited the situation nor committed theft nor taken bribe and have done justice. Thus examples can be multiplied to prove that Ahimsa and its fellow travellers like truth non-stealing etc. are not the religion of escapism from activity. The above point derives some support from Uttaradhyayan 24(26) as follows:

एयाग्रो पंच सिमिईग्रो, चरणस्स य पवत्तणे ।
गुत्तीं णियतणेवृत्ता, श्रसुभत्थेसु सव्वसो ।।

These five simities are for promotion of religious activities, and for complete renouncement from bad actions three gupties have been prescribed. Luckily, the doctrine of Ahimsa is so scientific and useful and its implications are so wide and all pervading that it has been and is being continuously digested universally in all other walks of life. It is no more a monopoly of religion now. So let us be bold enough to say that large portion of world activity is carried out in a religious manner and future is still brighter for Ahimsa etc. to become more and more popular religion of human activities. Sootrakritaanga I-2(14) and Prashna Vyakarana 21/23 support Ahimsa as a positive proposition.

Coming to the second group viz., Samyam (Contraction) it should be conceded that it is purely a passive item. It clearly postulates the process of limitation of wordly persuits to the minimum possible. It is an easy prescription for abstaining from activities as far as possible so that no new bondage is caused. In technical terms it can

be called 'Guptee' of body, voice and mind. The main aim of Samyam is to refrain from sins and in order to be purposeful, it should be a willing deliberation as against an abstainment forced by circumstances or unawarely, otherwise bondage due to avirati (want of vow) is not avoided.

भ्रच्छंदा जेन भुंजंति न से चाई ति बुच्चई ।। 2 ।। जेय कंते पिए भोए, लद्धे वि प्पिट्टी कुब्बई । साहीणे चयई भोए. से ह चाइ ति बच्चई ।। 3 ।।

Who does not enjoy sensual pleasures by force of circumstances is not called a Samyami. But one who turns his back even from the available choicest and agreeable pleasures—willingly abstains from enjoyment—is called a Samyami.

Dasvaikalik 2/2-3

The case of third group of religion viz., Tap is more stronger qua activity. According to Jain metaphysics Karmik matter already bound with the self but not yet ripe for annihilation can by special effort known as Tap be shed away from the soul region before maturity. Thus tap serves dual purpose—while carrying it out no new bondage is caused and at the same time old bondage is destroyed. This special characteristic of Tap should be appreciated visa-vis Ahimsa and Samyam, both of which are not capable of destroying old bondage. (Thananga 190 and Bhagvati 25 (16/26). In order to evaluate rhe activity aspect of Tap, it is necessary to know what it contains. Broadly speaking it consists of 12 items described below:

Anshan—Fasting with various stipulations as to time number etc. It is tuff and in general parlance Tap has become synonymous with it.

Avamodirika—Austerity and reduction in level of con-

sumption and forebearance thereof and limitation of wants in all manner.

Vritisankshep—Avoidance of possession (परिष्रह) and accmulations-putting various ceilings on earning, holding and properties etc.

Rasatyaga—Avoiding pleasures of all the 5 sense objects viz., sound, sight, smell, taste and touch.

Kayklesh—Penance and endurance of bodily pains, troubles, exposures, postures, sickness, vagaries of climate insects & like. Physical exertion is also contemplated.

Sanleenta—Simple life with strict disciplined schedule and various vows like brahmacarya, awakening and other biological controls, lonely life etc.

Prayscita – Repentence for all wrongs done in the past, disassociation of self from them and resolution to not to repeat them in future.

Vinay—i.e. bhakti (vandana, pooja, respect, prayer) of Panch Parmeshthi (Tirthankar, liberated, preceptors teachers & monks) Sangha (Church) and its members.

Svadhyaya—Exercise in the field of knowledge like reading, hearing, discussing, remembering, contemplating, lecturing etc.

Prashasta Dhyana—Concentration & meditation on commendable objective i.e. Dharma & Shukla Dhyan.

Kayotsarga—Practice as if taking soul away from the body. Realising aloneness of self from all, including body.

Vaiyavrtya—Serving others.

The very perusal of the abovesaid exertions will show that it is a hetrogenous mass covering a very wide field of

activity. All the items are equally important and one can choose any of them. They can keep one engaged all throughout his life. It should be pointed out that Tap is not a compulsory subject in the syllabus of religion and the option should always be commensurate to one's capacity so that self bliss is maintained. Some items above can be interpreted with negative approach but due to their difficult & tedius nature, always partake the form of an activity e.g. "abstainment from food", but remaining hungry becomes a job; "abstainment from treatment", but enduring pain becomes a job. Moreso, slowly and slowly by practice one becomes accustomed and used to those austerities & penances. The most tuff amongst them is 'brahmacarya' तनेसुना उत्तम बंगमें र (Sootrakritaanga I, 6/23)

Before closing I will like to give some detailed treatment to the last item 'vaiyavratya' because of the present day social need and having regard to the host institution and its platform.

While dealing with Sootra 511, Shri Abhayadeosuri in his exegesis of Thanang says व्यावृत भावो वैयावृत्यं—धर्म साधवार्थ अन्नादि दानं (संपादनं) spirit of service e.g. making food and other aids available for the practice of religion. The spirit of service is the singuanon of this exercise, for it falls in inner (अभ्यन्तर) variety of Tap. The service be rendered to those who deserve it and the criterian is that it will help the receipent to strive for spiritual upliftment—in any manner whatsoever, directly or indirectly. Thus term is wide enough to cover the whole extent of all alms, charity, benevolence, philanthrophy, help and altruism in all their facets. Though the conservative school takes a narrow view of the matter and says that service should be rendered by monks as well as the laity to the monks only-service to the householders is not covered by this type of Tap. But this interpretation or opinion is not warranted by the language of the canons, because there is no specific ban as such. A householder is entitled to do Tap (there is no dispute about it) and thus to do 'Vaiyavratya'. Then naturally while interpreting the words Tapasvi (austere) sick fellow, religious colleague, family group & Sangh we should reasonably cover householder variety of these classes and not only the monks, specially when the server is a laity. The very nature of this job and the spirit behind it can not accomodate partiality or any other consideration. Not only that, but Yatys also generally acknowledged as Sadhus then, even prior to Haribhadra period, used to render medical and other services both to householders and non-householders. May be, with the almost abolition of that institution, good points in it have also disappeared—the subject needs research. Let us take one Mantra of Acharanga:

एस वीरे पसंसिते जे बद्धे पिडमोयए; उड्ढं भ्रहं तिरिमं दिसासु से सन्वतो सन्व परिण्णाचारी ण लिप्पति छुगापदेण वीरे।

That brave one is to be appreciated who works for the release of bondage of others; and that talented personality having meaningful renunciation, perfect from all the angles & directors, incurrs no bondage in doing this work.

(Acharanga I-91, 103)

Someone may work for his own upliftment but the main operative part of this Mantra bestows distinction on those who work for the emancipation of othera. Directly, or indirectly helping others in attaining salvation (i.e. permanent removal of miseries) is the best social service which can be thought of. To illustrate, Tirthankars are distinguished from other omniscient Kevalees in this respect because the former, after attaining Keval Jnana work hard for spreading & distributing the gains of their knowledge amongst others so that they may also tread the 'already searched' path of liberation. The value of this service is immeasurable in terms of wordly calculations. Now, can it be

argued that householders and masses in general are not entitled to reap benefit of those preachings and messages? More than 2500 years have passed but the light given by Bhagvan Mahaveer still benefits us with the same or rather added wattage. These leaders of the humanity make it a routine to uplift the beings without any distinction or discrimination whatsoever (Sootrakritaanga I-6(28) सव्यं पभुवारिय सव्य-बारं। In exegesis of this sootra, Acharya Shilank makes a point that even the past efforts of Bhagwan Mahaveer for his own upliftment before Kevaljnana are also a part and parcel of subsequent social service because unless one practises and becomes perfect, his preachings fail to have any impact—rather he is unqualified to preach. As per the latter part of the above quoted Mantra of Acharanga, a perfect monk, engaged in this type of activity is immune from incurring bondage. It should not be argued that the case of Thirthankars is different, for they are bound to do that duty. but this type of social work on the part of an ordinary preceptor or Upadhyaya (teacher) or sadhu would mean deriliction from his chosen path. On the other hand Acharanga I-196 casts an obligation on a monk to do this work out of compassion—

लोए समित दंसणे दयं लोगस्स जागित्ता पाईणं पढीणं दाहीणं उदीणं ग्राइक्खे विभए किट्टे वेदवी-से उट्टिएसुवा, ग्रणुट्टिएसुवा सूस्सू-समाणेसु पवदेए—-ग्रणुवीइ भिक्खू धम्ममाइक्खेज्जा।

As far as disciples and wards are concerned, a preceptor should apply his full energy day and night to train them up—

एस तेसि मगवतो भ्रणुट्टाणे जहा से दियापोते एवं ते सिस्सा दिया य राप्तो य भ्रणुपुब्वेण वायित्ता त्तिबेमि ।

(Acharanga I, 189-90)

Acharanga 134, specially its Nagarjuna rendering makes

it crystal clear that even householders engrossed in fierce wordly activity deserve the discourse, they can be obliged by the monks—

एतेय पए संबुज्भमाणे, लोगं च आणाए अभिसम्मेच्चा पुढो पवेदितं आघाति णाणी इह माणवाणं संसार पिडवण्णाणं, संबुज्भमाणाणं, विष्णाण-पत्ताणं, माणुसगवत्थाणं, आरंभ विराईणं, दुक्खन्वे असहेसगाणं, धम्म सवणं गवेसयाणं, सूस्सूसमाणाणं, पिडपुच्छमाणाणं, अट्टाविसंता अदुवा पमत्ता ।
(Acharanga I, 134)

The above authorities of Acharanga are further reinforced by Sootrakritaanga I as follows-

- 2 (69) सन्वं गाच्चा ग्रहिट्ठए धम्मट्टी जबहाणवीरिए गुत्ते जुत्ते सदा जए ग्राय परे परमाययटि्ठए।
- 11 (23) बुज्भमा एगणं पाणाणं कच्चंताण सकम्मुएगा श्राघाति साहु तं दीवं पतिट्ठे सा पत्रुच्चती ।
- 12 (12) से चनखुलोगंसि गायगातु मग्गाऽणुभासंति हितं पयाणं ।
- 13 (19) सयं समेच्चा अदुवा विसोच्चा, भासेज्ज धम्मं हितदपयाणं ।
- 14 (5) समिती सु गुत्तीसु य म्रायपण्णे वियागरे ते य पुढो वदेज्जा।

Thus this one Mantra 91 (103) of Acharanga is more than sufficient to wide open the gates of social service for monks as well as householders though within their limitations and options. Bhagvati 5 (6) says that these monks generally reach Moksha at most within 2-3 births next. Geeta also follows this pattern and its Karmayogi works for Loksangrah (public good) i.e. social service. The other varieties of social services can be treated as covered by above thesis because preaching is getting it done by speech or approval of what is being done by others. However, special mention has been made of the following varieties of service in Agam texts—

#### (A) Enjoining a monk to serve the sick-

इमं च धम्ममादाय कासवेगा पवेइयं, कुज्जामिक्खु गिलाणस्स म्रगि-लाए समाहिए [Sootrakritaanga-I-3 (51 & 81)] गिलाणस्स ग्रागिलाए वेयावच्च ग्रब्भुद्रोयवं भवति [Thananga 649-7th)]

गति पड्च ततो पडिणीया-इहलोग, परलोग. दृहग्रोलोग पडि-णीए; अर्णुकंप पडुच्च ततो पडिणीया- तवस्सि, गिलाण, सेहपडिणीए (Thananga 208)

Dashashrut 28-29 goes a step further and says that one who does not serve the sick incurrs the bondage of intense Mohaneeya (Delutive) Karma-

साहारणट्टा जे केइ गिलासाम्मि उवट्टिए पभू नकुणइ किच्चं मज्भंपि से नक्टवड । सढे नियडी पण्णाणे कलुसा उलचेय से अप्पणो य ग्रबोहिए महामोहं पक्ववई ॥

(B) Supporting each other in remaining steadfast to the religious path-

ते उद्वियते सम्मृद्विया अन्नोन्नं सारंति धम्मश्रो । (Sootrakritaang, 2 (48)

- (C) Mutual help and service in needy moments amongst monks interse (Acharanga I, 219-227)
- (D) Samvayanga 91 says that there are 91 types of service but unfortunately except this total, the details have been lost to us; list must have been quite exhaustive.
- (E) Cremation and rites are permissible of fellow religious beings —

छिंह ठाणेहिं निग्गंथा निग्गंथीश्रो य साहम्मितं कालगतं समायरमाणा णाइक्कमंति तं जहा-ग्रंतोहितो वा बाहि णीणेमाणा, बाहीहितो वा निव्बाहि णीणेमाणा, उवेहमाणा वा, उवासमाणा वा, अणुभवेमारणा वा, त्सिणीते वा संपव्ययमाणा ।

(Thananga, 477)

(F) Consumption of extra food is allowed so as to remain fit for service.

छहि ठाणेहि समणे निमांथे म्नाहारमाहारमाणे सातिनकमित तं जहा — वेयणं, वेयावच्चे, ईरियट्ठाए य, संजमट्ठाए तह पाणवित्तयाए छट्ठं पुण धम्मचिताए।

(Thananga, 500)

(G) Thananga 649 clause VIII provides that if conflicts have arisen between fellow religious followers, then one should make efforts, attempts and exertions for putting an end to fights, disputes and arguments and for establishing amity in an impartial neutral and judicious manner without taking sides. In doing this, a monk incurrs no wrong—rather abides by his duties.

ग्रट्ठींह ठाणेहिं समं संघठितव्वं, जिततव्वं, परकिमितव्वं ग्रसि च णं ग्रट्ठे णो पमातेतव्वं भवित—xxx(viii) साहम्मिताणमधिकरणंसि, उपपण्णंसि तत्थ ग्रनिस्सितो, वास्सितो, ग्रपक्षमाही मज्भत्य भावभूते कहणु साहम्मिता ग्रप्पसद्दा, ग्रप्पभंभा, ग्रप्पतुमंतुमा, उवसामणताते ग्रब्भुट्ठेतव्वं भवति ।

Charity to the deserving have been recommended and Jain canons are full of precedents when gods in heaven have celebrated such befitting occasions. Kings and commanders and administrators who have good character, fine vows, virtues, discipline, resolutions, no sense pleasures and do "Paushadhopavasa" are born next as gods in Sarvarthasiddhi heaven.

तद्यो लोगेसु सुस्सीला, सुव्वता, सग्गुगा समेरा, सपच्चक्खाण पोसहो-वासा सवट्ठ सिद्धे विमाणे देवताए उव्वज्जंतिः—रायाणो परिचित्तकाम-भोए, सेणावती, पसत्थारो ।

(Thananga, 150)

Uttaradhyayan 29 (43) says that by the best vaiyavra-

tya, one becomes Tirthankar in future lives—the highest reward.

#### वेयावच्चेणं तित्ययरणामगोयं कम्मं णिबंधइ ।

So it can safely be concluded that monks as well as householders both can render service and though the service of fellow religious householders by the former is a controversial topic yet by the latter is quite permissible. Therefore, a jain should never shirk from this vaiyavratya—a pious action. Thus the final result is that for every one dose of inactivity (Samyam) two doses of activity (Ahimsa and Tap) have been prescribed by Jain religion.

And, in this way, seen from whatever angle, whether theological doctrinal, metaphysical, philosophical or religious. Jinism is much more positive than negative and we find in evidence a big pyramid of Jain ethics based upon Krivavad. Besides, a deep penetration in Jain agamas will reveal that Bhagwan Mahaveer was a hard task-master and meant business. He did not spare even youngesters and teenagers, women, scheduled castes, householders etc. from religious exercise under the age old excuses of noneligibility and disabilities. Consequently his is the most practical approach; for him व्यवहारनय (view point of practice) is as much relevant as निश्चयनय (view point of theory). Ends do not justify the means is an incomplete statement; according to him full equation is neither means justify the ends nor ends justify the means, because all ends in turn become means of further ends. Therefore, each problem should be solved on its own merits with the barometer of ultimate net reduction in bondage, सद्भ्यो हितम् इति सत्यम् is the amended version of Jain reality. Clearly this liberal, flexible and tolerant attitude would be redundant had the Jain philosophy etc not believed in प्रवृत्ति (action). Though I am not a serioous student of other religious philosophies yet it can be said that if compared to others, Jinism will score in positiveness. It is indeed pitiable that the most positive religion of the land is being branded otherwise, I can only opine that if inspite of all this, the charge of escapism, negativism and inactivity is levelled against Jinism, it will remain unproved like an earlier charge of hereticity (πίξαπαι). To mention in the end as in the beginning, Lokmanya Tilak after perusing the manuscript of the book "Jain Karmayoga" written by late Acharya Budhisagar complimented as under—"Had I known that you are writing your Karmayoga, I might not have written my Karmayoga." I think no better certificate or any other authority is needed to establish our case. Thank you all.

#### परिशिष्ट

## (स्र) जैनागम-वचन (सकारात्मक म्रहिंसा के पोषक उद्धरण)

- (1) धम्मे ठिम्रो सव्वपयाणुकंपी । उत्तरा 13.32 धर्म में स्थिर होकर समस्त प्रजा पर (सर्व जीवों पर) म्रनुकंपा करने वाले बनो ।
  - (2) सव्वेहि भूएहि दयाणुकंपी । उत्तरा. 21.13 सर्व जीवों पर दया श्रीर श्रनुकंपा का बर्ताव करो ।
  - (3) दयाधम्मस्स खंतिए। उत्तराः 5.30 क्षमापूर्वक दया धर्म का पालन करता है।
  - (4) ताइम्रो परिणिव्वुडे । —दशवै. 3.15 दूसरों की रक्षा करने वाला मोक्ष् का म्रधिकारी होता है ।
  - (5) दाणाणं सेट्ठं स्रभयप्ययाणं । —सूत्रकृतांग, 1.6.23 जीवों को मृत्यु से बचाने रूप स्रभयदान सर्वश्रेष्ठ दान है।
  - (6) मित्ती मे सन्वभूएसु । आवश्यकसूत्र सब जीवों के प्रति मेरा मैत्री भाव रहे ।
  - (7) पाणाणुकंपयाए जाव सत्ताणुकंपयाएं संसारे परित्तीकए।
    —ज्ञाताधर्मकथांग, प्रथम अध्ययन

प्राण, भूत, जीव एवं सत्त्व पर श्रनुकंपा करने से संसार परीत होता है श्रर्थात् संसार में भ्रमण सीमित हो जाता है।

(8) ....समं सघडितव्वं जइतव्वं परिक्कमितव्वं ग्रस्सिं च नो

पमाएयव्वं भवइ····गिलाणस्स ग्रगिलाए वेयावच्वं-करणयाए भ्रब्भुट्ठेयव्वं भवइ। —ठाणांग, 8

रोगी की ग्रग्लान (प्रेम) भाव से पूर्ण प्रयत्न, पुरुषार्थ एवं परा-कमपूर्वक सेवा करनी चाहिए इसमें प्रमाद नहीं करना चाहिए।

(9) सव्वजगजीवरक्खणदयट्ठयाए पावयणं भगवया सुकहियं।
—प्रश्नव्याकरण, श्रुत 2 ग्र. 1 सूत्र 22

भगवान् महावीर ने जगत् के सब जीवों की रक्षा एवं दया करने के लिए उपदेश दिया है।

(10) र्म्यणुकप्पए चिरत्तमोहणिज्जं कम्मं खवइ। — उत्तरा. 29.30

भ्रनुकंपा से चारित्र मोहनीय कर्म का क्षय होता है।

- (11) ····दया ····कल्लाणभागिस्स वोसिहीठाणं। —दशवे. 9.13 दया से म्रात्मा विशुद्ध होती है।
- (12) ····दया····रक्खा····ग्रभम्रो पज्जवनामाणि होति म्रहिसाए भगवतीए । —प्रश्नव्याकरण श्रु. 2 म्र. 1

दया करना, रक्षा करना, ग्रभयदान देना ग्रादि ग्रहिंसा के पर्यायवाची हैं।

(13) वेयावच्चेणं तित्थयर-नाम-गोत्तं कम्मं निबन्धई । —उत्तरा. 29.43

सेवा करने से तीर्थंकर पद की प्राप्ति होती है (तीर्थंङ्कर नाम गोत्र कर्म का उपार्जन होता है।) श्रर्थात् सेवा से भगवद् पद की प्राप्ति होती है।

- (14) वेयावच्चं प्याविभतरो तवो । उत्तराः 30.30 सेवा ग्राभ्यंतर तप है। (इससे कर्मों की महानिर्जरा होती है।)
- (15) पाणवहो नाम एस निच्चं जिणेहिं भणिश्रो । णिकल्लुणो । प्रश्नव्याकरण, श्रु. 1 श्र. 1 सूत्र 3

जिनेश्वर ने हिंसक को करुणाहीन कहा है।

- (16) भ्रायस्रो बहिया पास । स्राचारांग, 1.3.2 भ्रपने समान ही बाहर में दूसरों को देख ।
- (17) ते भ्रात्तम्रो पासइ सव्वलोए। —सूत्रकृतांग, 1.12.15 ज्ञानी समग्र प्राणियों को भ्रपनी भ्रात्मा के समान देखता है।
- (18) म्रहिंसा तस-थावर-सन्वभूयखेमंकरी।
  —प्रश्नन्याकरण, 1.5
  महिंसा त्रस-स्थावर सब प्राणियों का कुशल करती है।
- (19) सन्वे जीवावि इच्छंति, जीविउं, न मरिजिजउं —दशवै 6.11

सभी प्राणी सुखपूर्वक जीना चाहते हैं, मरना कोई नहीं चाहता

(20) जोउ परं कंपंतं दट्ठूण न कंपए कढिणभावो । एसो उ निरणुकंपो, भ्रणु पच्छाभावजोएणं । —बृहत्कल्पभाष्य, 1320

जो कठोर हृदय दूसरों को पीड़ा से प्रकंपमान देखकर भी प्रकं-पित नहीं होता है वह निरनुकंप (ग्रनुकंपाहीन) कहलाता है। चूँकि ग्रनुकंपा का ग्रर्थ ही है—कांपते हुए को देखकर कंपित होना।

(21) जह मे इट्ठाणिट्ठे सुहासुहे तह सव्वजीवाणं —ग्राचारांगचूणि, 1.1.6

जैसे इष्ट-ग्रनिष्ट, सुख-दु:ख मुझे होते हैं वैसे ही सब जीवों को होते हैं।

(22) भूतहितं ति ग्रिहिसा। — नंदीचूर्णि, 5.38 प्राणियों का हित करना महिसा है।

(23) जीववहो भ्रप्पवहो, जीवदया भ्रप्पणो दया होइ। —भक्तप्रत्याख्यान, 93

किसी भी प्राणी की हत्या करना ग्रपनी हत्या है ग्रौर किसी भी जीव पर दया करना ग्रपनी दया है।

(24) श्रसंगिहीयपरिजणस्स संगिण्हणयाए श्रब्भुट्ठेयव्वं भवति । —स्थानांग, 8

जो ग्रनाश्रित एवं ग्रसहाय है, उसको सहयोग तथा ग्राश्रय देने में सदा तत्पर रहना चाहिये।

(25) गिलाणस्स ग्रांगलाए वेयावच्चकरणयाए ग्रब्भुट्ठेयव्वं भवति। —स्थानांग, 8

रोगी की श्रग्लानभाव से सेवा के लिए सदा तत्पर रहना चाहिए।

(26) ग्रसंविभागी न हु तस्स मोक्खो । —दशवैकालिक, 9.2.23

जो ग्रसंविभागी है ग्रर्थात् प्राप्त सामग्री को साथियों में बांटता नहीं है, उसकी मुक्ति नहीं होती है।

(27) श्रसंविभागी श्रचियत्ते, पावसमणे ति वुच्चई । —उत्तराः 17.3

जो श्रमण श्रसंविभागी है (प्राप्त सामग्री को बांटता नहीं है) वह पापश्रमण कहलाता है ग्रर्थात् गृहस्थ के लिए ही नहीं बल्कि साधु के लिए भी प्राप्त सामग्री को बांटना ग्रावश्यक बतलाया है।

(28) संविभागसीले संगहोवग्गहकुसले, से तारिसए भ्राराहए वयमिणं।

—प्रश्नव्याकरण, 2.3

जो संविभागशील है, संग्रह ग्रौर उपग्रह में कुशल है ग्रथात् ग्रपने साथियों के लिए यथावसर भोजनादि सामग्री जुटाने व वितरण करने में कुशल है वह ही ग्रस्तेय (ग्रचौर्य्य) व्रत की सम्यक् ग्राराधना कर सकता है। (29) सोउण वा गिलाण, पंथे गामे य भिक्खवेलाए।
जित तुरियं णागच्छिति, लग्गति गुरुए च उम्मासे (सिवत्थारं)
—िनिशीथभाष्य 2970, बृहत्कल्पभाष्य 3769

विहार करते हुए, गांव में रहते हुए, भिक्षाचर्या करते समय यदि सुन पाए कि कोई साधु बीमार है तो जो (साधु) शीघ्र ही वहाँ नहीं पहुँचता है, उसे गुरुचातुर्मासिक प्रायश्चित्त (दंड) श्राता है।

(30) जह भमर-महुयर-गणा णिवतंति कुसुमितम्मि वणसंडे । तह होति णिवतियव्वं गेलण्णे कतितवजढेण ।।
—निशीथभाष्य. 2971

जिस प्रकार कुसुमित उद्यान को देखकर भौरे उस पर मंडराने लगते हैं, उसी प्रकार किसी साथी को दुःखी देखकर उसकी सेवा के लिए ग्रन्थ साथियों को सहज भाव से उमड़ना चाहिए।

- (31) भगवती ग्रहिंसा भीयाणं विव सरणं। —प्रइनव्याकरण, 2.1.60
- (32) लज्जादयासंजमबंभचेरं कल्लाणभागिस्स विसोहिठाणं ।
  —दशवै. 9.13

लज्जा, दया, संयम भ्रोर ब्रह्मचर्य इनसे भ्रात्मा विशुद्ध होती है।

- (33) दुक्खं खु निरणुकंपा । निशीथभाष्य, गाथा 5633 दु:ख अनुकंपा रहित होने से होता है ।
- (34) ग्रणुस्मुयाए णं जीवे ग्रणुकंपए श्रणुब्भडे विगयसोगे चिरत्तमोहणिज्जं कम्मं खवेइ।

— उत्तराघ्य**यन**, 29.29

विरक्ति एवं ग्रनुकंपा से जीव निराकुलता युक्त एवं शोक रहित होकर चारित्रमोहनीय कर्म का क्षय कर वीतराग होता है।

(35) तिसिदं व भुविखदं वा दुहिदं दट्ठूण जो दुहिदमणो।
पिडवज्जिद तं किवया तस्सेसा होदि अणुकंपा।। 137।।
रागो जस्स पसत्थो अणुकंपासंसिदो य परिणामो।
चित्तम्हि णित्थ कलुसं पुण्ण जीवस्स आसविद।। 135।।
—पंचास्तिकाय-कुंदकुंदाचार्य

प्यासे, भूखे भ्रथवा दुःखी को देखकर जो जीव मन में दुःखी (करुणित) होकर उन पर कृपा करता है उसका यह कार्य भ्रनुकंपा है ऐसा भ्रनुकंपायुक्तभाव व प्रशस्त राग जिसके होता है उस जीव का चित्त कलुषता (कषाय) रहित होता है भ्रौर उस जीव के पुण्य का मास्रव होता है।

(36) करुणाए कारणं कम्मं करुणे ति ण वृत्तं ? करुणाए जीव-सहावस्स कम्मज णदत्तिविरोहादो । स्रकरुणाए कारणं कम्मं वत्तव्वं ? ण एस दोसो संजमघादिकम्माणं फलभावेण तिस्से स्रब्भुवगमादो । —षट्खंडागम, धवलटीका, 5.5.97 पुस्तक 13, पृष्ठ 361-362

जिज्ञासा— करुणा का कारणभूत कर्म करुणा कर्म है, यह क्यों नहीं कहा?

समाधान—नहीं, क्योंकि करुणा जीव का स्वभाव है। म्रतः इसे कर्म जनित ग्रर्थात् कर्म के उदय से मानने में विरोध म्राता है।

जिज्ञासा—तब फिर भ्रकरणा का भ्रथीत् करणाहीनता का कारण कर्म कहना चाहिए ?

समाधान—यह कोई दोष नहीं है क्योंकि ग्रकरुणा को ग्रथित् करुणाहीनता को संयमघाती कर्म (प्रत्याख्यानावरणीय कर्म के फल रूप में स्वीकार किया गया है।

(37) जं इच्छिसि म्रप्पणतो जं च न इच्छिसि म्रप्पणतो । तं इच्छ परस्स वि एत्तियणं जिणसासयं।। — बृहत्कल्पभाष्य, 4584

जो श्रपने लिए चाहते हो वह दूसरों के लिए भी चाहना चाहिए जो श्रपने लिए नहीं चाहते हो वह दूसरों के लिए भी नहीं चाहना चाहिए। इतना तीर्थकारों का उपदेश है।

(38) गिलाणं वेयावच्चं करेमाणे समणे निग्गंथे महाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवति । —व्यवहारसूत्र रुग्ण साथी की सेवा करता हुआ श्रमण महानिर्जरा एवं महान् पर्यवसान अर्थात् परिनिर्वाण प्राप्त करता है।

(39) सन्वे पाणा पियाउया, सुहसाया, दुवखपिडकूला, ग्रप्पिय-वहा पियजीविणो, जीविउकामा, सन्वेसि जीवियं पियं। —ग्राचारांग, 1.2.3

सभी प्राणियों को भ्रायुष्य प्रिय है, सबको सुख भ्रनुकूल एवं दु:ख प्रतिकूल लगता है। सबको वध भ्रप्रिय है एवं जीवन प्रिय है, सब जीना चाहते हैं। सबको जीवन प्यारा है।

(40) दइदूण सव्वजीवे दिमदूण य इंदियाणि तह पंच। ग्रद्वविहकम्मरिहया णिव्वाणमणुत्तरं जंति।।

ग्नर्थ-सर्व जीवों पर दया तथा पांचों इन्द्रियों के दमन द्वारा ग्नाठ कर्मों से रहित होकर सबसे उत्कृष्ट मोक्ष की प्राप्ति होती है।

## (ब) जैन-साहित्य में प्राप्त श्रन्य वचन

- (1) सूनृतं करुणाकान्तमिवरुद्धमनाकुलम् । ग्रग्नाम्यं गौरवाश्लिष्टं वचः शास्त्रे प्रशस्यते ।। –ज्ञानाणव, 9.5 ग्नर्थं—जो वचन सत्य हों, करुणा से व्याप्त हों, ग्रविरुद्ध हों, ग्रना-कुल, ग्रग्नाम्य ग्रौर गौरव से युक्त हों शास्त्र में वे ही वचन प्रशसनीय हैं।
- (2) ध्याने ह्युपरते धीमान् मनःकुर्यात्समाहितम् । निर्वेदपदमापन्नं मग्नं वा करुणाम्बुधौ ।। —ज्ञानार्णव, 31.19

ग्नर्थं—घ्यान के पूर्ण होने पर घीमान् पुरुष समाहित मन को वैराग्यपद की प्राप्ति में लगाए ग्रथवा करुणारूपी समुद्र में मग्न करे।

(3) गुत्ती जोग-निरोहो समिदी य पमाद-वज्जणं चेव । धम्मो दयापहाणो सुतत्तर्चिता स्रणुष्पेहा ।।

--- स्वामिकात्तिकेय संवरानुप्रेक्षा, 97

श्चर्य—मन, वचन श्रौर काय योग का निरोध गुण्ति है तथा प्रमादरिहत श्राचरण समिति है। जिसमें दया प्रधान है वह घर्म है। जीवादि तत्त्वों का चिन्तन ग्रनुप्रेक्षा है। तात्पर्य यह है कि दयाप्रधान धर्म संवर का कारण है।

(4) दयामूलस्तु यो धर्मो महाकल्याणकारणम् । दग्ध-धर्मेषु सोऽन्येषु विद्यते नैव जातुचित् ।। 23 ।। जिनेन्द्रविहिते सोऽयं मार्गे परमदुर्लभे । सदा सिन्नहिता येन त्रैलोक्याग्रमवाप्यते ।। 24 ।।

—पद्मपुराण, पर्वे, 5

ग्रर्थ—जो धर्म दयामूलक है वही महाकल्याण (मोक्ष) का कारण है। संसार के ग्रन्य ग्रधमधर्मों में वह दयामूलक धर्म नहीं पाया जाता। वह दयामूलक धर्म, जिनेन्द्रभगवान के द्वारा प्रणीत परम दुर्लभ मार्ग में सदा विद्यमान रहता है ग्रीर दयाधर्म के द्वारा मोक्ष प्राप्त होता है।

- (5) दाणफलेणितलोए सारसुहं भुंजदे णियदं।। —रयणसार, 14 ग्रर्थ—दान के फल से त्रिलोक में सारभूत उत्तम सुख ग्रर्थात् मोक्ष सुख भोगता है।
- (6) पात्रभूतान्नदानाच्च शक्त्याढ्यास्तर्पयन्ति ते । ते भोगभूमिमासाद्य प्राप्नुवन्ति परं पदम् ।। दानतो सातप्राप्तिश्च स्वर्गमोक्षैककारणम् ।। —पद्मपुराणपर्व 123, 106 एवं 108
- मर्थ—जो शक्तिसम्पन्न मनुष्य, पात्रों के लिये ग्रन्न देकर सन्तुष्ट करते हैं वे भोगभूमि पाकर परमपद मोक्षपद को प्राप्त होते हैं। दान से सुख की प्राप्ति होती है ग्रीर दान स्वर्ग तथा मोक्ष का प्रधान कारण है।
- (7) धम्मो दयाविसुद्धो, पव्वज्जा सव्वसंगपरिचत्ता। देवो ववगयमोहो उदयकरो भव्वजीवाणं।। —बोधपाहुड, 25 ग्रर्थ—दया से विशुद्ध धर्म है, प्रव्रज्या सर्वपरिग्रह से रहित है,

ग्रथ—दया सावशुद्ध धम ह, प्रव्रज्या सवपारग्रह स राहत ह, जिसका मोह नष्ट हो गया वह देव है। ये देव भव्य जीवों के मनोरथ पूर्ण करने वाले ग्रर्थात् मुक्ति देने वाले हैं।

(8) छज्जीव छडायदणं णिच्चं मणवयणकायजोएिंह । कुरु दय परिहर मुणिवर भावि ग्रपुव्वं महासत्तं ।। —भावपाहुड़, 131

तात्पर्य — श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने छहकाय (पाँच स्थावर श्रीर एक त्रस) ग्रर्थात् सब जीवो पर मन, वचन, काय से दया करने का श्रादेश दिया है।

(9) भ्राद्या सद्वतसंचयस्य जननी सौख्यस्य सत्संपदां,
मूल धर्मतरोरनश्वर-पदारोहकनिःश्रेणिका ।
कार्या सद्भिरहाङ्गिषु प्रथमतो नित्यं दया धार्मिकैः
धिङ्नामाप्यदयस्य तस्य च परं सर्वत्र शून्या दिशः ॥
—पद्मनदि पंचविंशति, 1.8

श्रर्थ—यहां धर्मात्मा सज्जनों को सबसे पहले प्राणियों के विषय में नित्य ही दया करनो चाहिये क्योंकि वह दया समीचीन व्रतसमूह, सुख एवं उत्कृष्ट सम्पदाश्रों की मुख्य जननी श्रर्थात् उत्पादक है। दया धर्मरूपी वृक्ष की जड़ है, तथा श्रविनश्वरपद श्रर्थात् मोक्षमहल पर चढ़ने के लिये नसैनो का काम करती है। निर्दय पुरुष का नाम लेना भी निन्दाजनक है, उसके लिये सर्वत्र दिशायें शुन्य जैसी हैं।

(10) जन्तुकृपार्दितमनसः समितिषु साघोः प्रवर्तमानस्य । प्राणेन्द्रिय-परिहारं संयममाहुर्महामुनयः ॥

- पद्मनन्दि पंचविशति, 1.96

श्रथं — जिसका मन जीव-श्रनुकम्पा से भीग रहा है तथा जो ईयां, भाषा (देखकर चलना, देखकर वस्तु को रखना, उठाना जिससे जीवों को बाधा न हो तथा हित-मित-वचन बोलना, कठोर वचन नहीं कहना) ग्रादि पाँच समितियों में प्रवर्तमान है। ऐसे साधु के द्वारा षट्काय (सर्व) जीवों की रक्षा ग्रौर ग्रपनी इन्द्रियों का दमन किया जाता है उसे गणधरदेवादि महामुनि संयम कहते हैं।

(11) येषां जिनोपदेशेन कारुण्यामृतपूरिते । चित्ते जीवदया नास्ति तेषां धर्मः कुतो भवेत् ।। मूलं धर्मतरोराद्या त्रतानां धाम संपदाम् । गुणानां निधिरित्यिङ्गदया कार्या विवेकिभिः ।। सर्वे जीवदयाधारा गुणास्तिष्ठन्ति मानुषे । सूत्रधाराः प्रसूनानां हाराणां च सरा इव ।।

--- पद्मनन्दि पं. 6.37-39

ग्रर्थ—जिन भगवान के दयालुतारूप ग्रमृत से परिपूर्ण उपदेश से जिन श्रावकों के हृदय में प्राणिदया प्रकट नहीं होती है उनमें धर्म कहाँ से हो सकता है ? ग्रर्थात् नहीं हो सकता। इसका ग्रिभप्राय यह है कि जिन गृहस्थों का हृदय जिनागम का ग्रम्यास करने के कारण दया से ग्रोत-प्रोत हो चुका है वे ही गृहस्थ वास्तव में धर्मात्मा हैं। जिनका चित्त दया से ग्रार्द्र नहीं हुग्रा है वे कभी भी धर्मात्मा नहीं हो सकते, कारण कि धर्म का मूल तो दया है।

प्राणिदया घर्मरूपी वृक्ष की जड़ है, त्रतों में मुख्य है, सम्पत्तियों का स्थान है भ्रोर गुणों का भण्डार है। इसलिये विवेकी जीवों को प्राणिदया भ्रवश्य करनी चाहिये।

मनुष्यों में सब ही गुण जीव दया के आश्रय से इस प्रकार रहते हैं जिस प्रकार पुष्पों की लड़ियाँ सूत के आश्रय में रहती हैं। अर्थात् सम्यग्दर्शन आदि गुणों के अभिलाषी श्रावक को प्राणियों के विषय में दयालु अवश्य होना चाहिए।

(12) णिज्जिय-दोसं देवं सव्व-जीवाणं दयावरं धम्मं । विजय-गंथं च गुरुं जो मण्णदि सो हु सिंह्ट्ठी ।। —स्वामिकातिकेयानुप्रेक्षा, 317

ग्नर्थ—जो दोषरिहत को देव ग्नौर सब जीवों पर दया को उत्कृष्ट धर्म तथा परिग्रह त्यागी को गुरु मानता है वही सम्यग्दिष्ट है प्रथित् जो जीवदया को धर्म नहीं मानता वह सम्यग्दिष्ट नहीं है।

- (13) हिंसा पावं त्ति मदो दया-पहाणो जदो धम्मो ।।
  —स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा, 406
- ग्रर्थ-हिसा को पाप माना गया है, क्योंकि धर्म दयाप्रधान होता है।
- (14) दयाभावो विय धम्मो हिंसाभावो ण भण्णदे धम्मो । इदि संदेहाभावो णिस्संका णिम्मला होदि ।। स्वा. का., 415 ग्रर्थ—दयाभाव धर्म है, हिंसाभाव धर्म नहीं है जिसको इसमें सन्देह नहीं है उसीका निर्मल नि:शंकित सम्यग्दर्शन होता है ।
- (15) धम्मो वत्थुसहावो खमादिभावो य दसिवहो धम्मो । रयणत्तयं च धम्मो जीवाणं रक्खणं धम्मो ।। स्वा. का., 478 प्रर्थं—वस्तु का स्वभाव धर्म है, क्षमादि दसभाव धर्म हैं, रत्न-त्रयधर्म है, ग्रोर जीवों की रक्षा करना धर्म है ।
- (16) मोहमयगारवेहि य मुक्का जे करुणभावसंजुत्ता । ते सब्ब दुरियखंभं हुणंति चारित्तखग्गेण ।। भावपाहुड़, 159

श्चर्य — जो मुनि मोह, मद, गारव ग्चादि से रहित हैं श्रौर करुणा भाव सहित हैं वे चारित्ररूपी खड्ग से पापरूपी स्तंभ का नाश करते हैं।

(17) सो धम्मो जन्ध दया सोवि तवो विसयणिग्गहो जन्ध । दस-म्रद्वदोसरहिम्रो सो देवो णित्थ संदेहो ।।

- नियमसार, गाथा 6 की टीका

ग्रर्थ—वह धर्म है जहाँ दया है, वह तप है जहां विषयों पर निग्रह है, वह देव है जो ग्रठारह दोषरहित है, इसमें संदेह नहीं है।

- (18) 'धर्मः शर्मकरं दयागुणमयं' ।। —ग्रात्मानुशासन, 7 ग्रय्यात् —दया गुण युक्त धर्म सुख करने वाला है ।
- (19) धर्मो नाम क्रुपामूलं सा तु जीवानुकम्पना । ग्रज्ञरण्यशरण्यत्वमतो धार्मिक-लक्षणम् ।। ⊸क्षत्रचूड़ामणि, 5.35 ग्रर्थ—धर्म का मूल दया है ग्रौर वह दया जीवों की ग्रनुकम्पारूप है । ग्ररक्षित प्राणियों की रक्षा करना ही धर्मात्मा का लक्षण है ।
- (20) सम्मतस्स पहाणो ऋणुकंपा विष्णिश्रो गुणो जम्हा । पारिद्धरमणसीलो सम्मत्तविराहग्रो तम्हा ॥ —वसुनन्दि श्रावकाचार, 94

ग्नर्थ —सम्यग्दर्शन का प्रधानगुण ग्रनुकम्पा ग्नर्थात् दया है, ग्रतः शिकार खेलनेवाला मनुष्य सम्यग्दर्शन का विराधक होता है।

(21) पवित्रीकियते येन येनैवोद्धियते जगत् । नमस्तस्मै दयार्द्रीय धर्मकल्पांद्रिपाय वै ॥ 1 ॥ —(ज्ञानार्णव/धर्मभावना)

श्रर्थ—जिस धर्म से जगत् पिवत्र किया जाता है, तथा उद्घार किया जाता है श्रोर जो धर्म दयारूपी रस से आर्द्र है उस धर्मरूपी कल्पवृक्ष के लिये मेरा नमस्कार है।

(22) तन्नास्ति जीवलोके जिनेन्द्रदेवेन्द्रचक्रकल्याणम् । यत्प्राप्नुवन्ति मनुजा न जीवरक्षानुरागेण ।। 57 ।। —ज्ञानार्णव, सर्ग 8 ग्नर्थं — इस जगत् में जीवरक्षा के ग्रनुराग से मनुष्य कल्याणरूप पद को प्राप्त होता है। जिनेन्द्र, देवेन्द्र, चक्रवर्ती ग्रादि ऐसा कोई भी कल्याणपद नहीं है जो दयावान नहीं पाते।

(23) दानं सीलं च तवो भावो एवं चउिवहो धम्मो । सन्विजणेहि भिणिग्रो, तहा दुहा सुग्रचरितेहि ।। —सप्तितिशतस्थानप्रकरण, गाथा 96

ग्रर्थ—दान, शील, तप तथा भाव यह चार प्रकार का धर्म है। सर्व जिनेश्वरों ने इनका ग्राचरण करने का उपदेश दिया है।

- (24) गृहस्थानामाहारदानादिकमेव परमो धर्मः । —परमात्मप्रकाश टीका, 2.111
- ग्नर्थ-गृहस्थ के लिए स्राहार ग्रादि का दान देना ही परम धर्म है।
- (25) न त्वहं कामये राज्यं, न स्वर्गं, न पुनर्भवम् । कामये दुःखतप्तानां, प्राणिनामार्तिनाशनम् ।।

स्रर्थं रंति देव ने कहा -- न मुझे राज्य चाहिये, न स्वर्ग चाहिये, न मोक्ष चाहिये। मैं एकमात्र प्राणियों की पीड़ा को दूर करने की भावना करता हं।

(26) ब्रसुहादो विणिवित्ती, सुहे पवित्ती य जाण चारित्तं ।। —म्राचार्यं श्री नेमिचन्द्र

ग्रर्थ — ग्रशुभ कार्यों से निवृत्ति ग्रौर शुभ कार्यों में प्रवृत्ति ही चारित्र है।

## (स) संस्कृत-साहित्य-वचन

- (1) सर्वे भवन्तु सुखिनः, सर्वे सन्तु निरामयाः । सर्वे भद्राणि पश्यन्तु, मा कश्चिद् दुःखभाग् भवेत् ।। सभी सुखी हों, सभी नीरोग हों, सभी कल्याण को देखें, कोई भी प्राणी दुःख का भागी न बने ।
  - (2) ब्रष्टादशपुराणेषु व्यासस्य वचनद्वयं । परोपकारः पुण्याय, पापाय परपीडनम् ॥

श्रठारह पुराणों में व्यास के दो वचन हैं—परोपकार से पुण्य होता है तथा परपीडन (दूसरों को पीडा देने) से पाप होता है।

(3) श्रयं निज: परो वेति, गणना लघुचेतसाम् । उदारचरितानां तु वसुर्धेव कुटुम्बकम् ॥

यह ग्रपना है, वह पराया है—इस प्रकार की गणना क्ष्द्र हृदय वाले लोग करते हैं। उदार चरित्र वाले व्यक्तियों के लिए तो सम्पूर्ण पृथ्वी ही परिवार होती है।

(4) पापान्निवारयित योजयते हिताय, गृह्यं निगूहित गुणान् प्रकटीकरोति भ्रापद्गतं च न जहाति ददाति काले, सन्मित्रलक्षणिमदं प्रवदन्ति सन्त: ।।

जो अपने मित्र को पाप कार्य करने से रोकता है एवं हितकारी कार्य में उसे प्रवृत्त करता है, मित्र की गुप्त बात को छिपाता है एवं गुणों को प्रकट करता है, भ्रापत्तिग्रस्त मित्र का त्याग नहीं करता एवं समय पर उसकी सहायता करता है उसे ही सज्जन पुरुषों ने सन्मित्र कहा है।

(5) भ्रात्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत् । जो भ्राचरण स्वयं को पसन्द नहीं हो वैसा दूसरों के साथ कभी नहीं करना चाहिए ।

ſ

(6) श्रोत्र श्रुतेनैव न कुण्डलेन, दानेन पाणिर्न तु कंकणेन । विभाति कायः करुणापराणां परोपकारै र्न तु चन्दतेन ।। —नीतिशतक, 72

कान की शोभा शास्त्रश्रवण से है, कुण्डल से नहीं, हाथ की शोभा दान से है, कंगन से नहीं। करुणाशील पुरुषों के शरीर की शोभा परोपकार से है चन्दन से नहीं।

- (7) प्राणा यथात्मनोऽभीष्टा, भूतानामिष ते तथा ।
  ग्रात्मौपम्येन सर्वत्र, दयां कुर्वन्ति साधवः ॥ हितोपदेश
  जिस प्रकार ग्रपने को प्राण ग्रभीष्ट (प्रिय) हैं उसी प्रकार
  समस्त भूतों ग्रर्थात् जीवों को प्राण प्रिय हैं। इसिलए सज्जन पुरुष
  ग्रपने समान ग्रन्य प्राणियों को समझकर उन पर दया करते हैं।
- (8) म्रात्मवत् सर्वभूतेषु यः पश्यति स पण्डितः । हितोपदेश जो समस्त प्राणियों को म्रपने समान देखता (समझता) है वह पण्डित है।
- (9) दया धर्मस्य जन्मभूमिः। चाणक्यसूत्र धर्म की जन्मभूमि दया है।
- (10) को घर्म: ? भूतदया हितोपदेश घर्म क्या है ? प्राणिदया ।
- (11) म्रहिसा प्रतिष्ठायां तत्सिन्नधौ वैरत्यागः । —योगसूत्र म्रहिसा का पूर्ण-पालन करने पर म्रहिसक की सिन्निधि में प्राणी वैर का त्याग कर देते हैं।
- (12) मित्रस्य चक्षुषा समीक्षामहे । -- यजुर्वेद हम मित्र की ग्रांख से देखें ।
- (13) ॐ सह नाववतु । सह नौ भुनवतु । सह वीर्यं करवावहै । तेजस्वि नावधीतमस्तु । मा विद्विषावहै ।

पूर्ण ब्रह्म परमात्मन् ! हम दोनों की ग्राप साथ-साथ रक्षा करें। हम दोनों का साथ-साथ पालन करें। हम दोनों की पढ़ी हुई विद्या तेजोमयी हो, हम दोनों परस्पर द्वेष न करें।

— शान्तिपाठ, तैत्तियोपनिषद्

## (द) बौद्ध-वचन

- (1) महत्स्विप स्वदु: खेषु व्यक्तधैर्याः कृपात्मकाः ।

  मृदुनाप्यन्यदु: खेन, कम्पन्ते यत्तदद्भृतम् ।। जातकमाला
  कृपालु (करुणाशील) मनुष्य भ्रपने महान् दुः खों (दुः खद स्थितियों) में भी धैर्यशाली बने रहते हैं तथा दूसरों के कोमल (हलके से) दुः ख से भी कम्पित हो जाते हैं, यह श्रद्भृत बात है।
- (2) म्रसारस्य शरीरस्य, सारो ह्योष मतः सताम्।
  यत्परेषां हितार्थेषु, साधनीिक्रयते बुधैः।। ⊸जातकमाला
  स्रसार शरीर का साधु पुरुषों ने यह सार माना है कि समझदारों
  को इसे दूसरों का हित साधने में साधन बना लेना चाहिए।
  - (3) दयालुर्नोद्वेगं जनयति परेषाम्, उपशमात् । दयावान् विश्वास्यो भवति जगतां बान्धव इव ।।

—जातकमाला

दयालु मनुष्य दूसरों में उद्घेग पैदा नहीं करता। शान्त रहने के कारण दयावान् पुरुष संसार में बन्धुजन की भांति विश्वसनीय होता है।

(4) ग्रातें प्रवृत्तिः साधूनां, कृपया न तु लिप्सया ।
तामवैतु परो मा वा, तत्र कोपस्य को विधिः ।।
कृतश्चेद् धर्म इत्येव, कस्तत्रानुशयः पुनः ।
ग्रथ प्रत्युपकारार्थम् ऋणदानं न तत्कृतम् ।। — जातकमाला
दुःखी का दुःख निवारण करने के प्रति सज्जनों की प्रवृत्ति करुणापूर्वक होती है, किसी लिप्सा के कारण नहीं । इसे दूसरा समझे या न
समझे, किन्तु इसमें कोध करने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है । यदि
दुःखयों का दुःखहरण धर्म (कर्तव्य) समझकर किया गया है तो
इसमें फिर पश्चात्ताप की क्या बात है ? यदि प्रत्युपकार के लिए ऐसा

किया गया है तो यह तो ऋणदान हुम्रा, धर्मपालन नहीं।

### (य) संत-वचन

- (1) श्रहिंसा माने अपने भाषण से या कृति से किसी का भी दिल न दु:खाना, किसी का श्रनिष्ट तक न सोचना। विवेकानन्द
- (2) अहिंसा धर्म का तकाजा है कि हम दूसरों को अधिक से अधिक सुविधाएँ प्राप्त करा देने के लिये स्वयं अधिक से अधिक असुविधाएँ सहें—यहाँ तक कि अपनी जान भी जोखिम में डाल दें।
  —गांधी
- (3) जरूरतमन्द के साथ अपनी रोटी बाँटकर खाना और हिंसा से दूर रहना, यह सब पैगम्बरों के तमाम उपदेशों में श्रेष्ठतम उपदेश है।

   तिरुवल्लुवर
- (4) नेक रास्ता कौन-सा है ? वही जिसमें इस बात का ख्यास रखा जाता है कि छोटे-से-छोटे जानवरों को भी मरने से किस तरह बचाया जाय।
   तिरुवल्लुबर
- (5) अगर तुम्हारे एक लक्ष्य से भी किसी को पीड़ा पहुँचती है तो तुम अपनी सब नेकी नष्ट हुई समझो। तिरुवल्लुवर
- (6) जब कोई विश्वात्मा को निजात्मा ही भ्रनुभव करने लगता है तो सारा ब्रह्माण्ड उसकी इस तरह सेवा करता है जैसे उसका शरीर।
  —स्वामी रामतीर्थ
- (7) जो वास्तव में उदार है वही वास्तव में ज्ञानी है, श्रौर वह जो कि दूसरों से प्रेम नहीं करता, बरकतहीन जिन्दगी बसर करता है।
  —होम
- (8) इस दुनिया में हम जो लेते हैं वह नहीं, बल्कि जो देते हैं वह, हमें धनवान बनाता है। —बीचर
- (9) दया से लबालब भरना ही सबसे बड़ी दौलत है; क्योंकि

दुनियावी दौलत तो नीच ग्रादिमयों के पास भी देखी जाती है। — तिरुवल्लुवर

- (10) जो खुदा के बन्दों के प्रति दयालु है, खुदा उसके प्रति दयालु है। मुहम्मद
- (11) कितने देव, कितने मजहब, कितने पंथ चल पड़े हैं, लेकिन इस गमगीन दुनिया को सिर्फ दयावानों की जरूरत है। —विलकॉक्स
- (12) जीवन का अनुरोध भरा पाठ, चाहे इसे हम जल्दी सीखें या देर से, यह है कि देने से दाता की पहले और सबसे अधिक श्रीवृद्धि होती है और उसमें साधुशीलता आती है। अज्ञात
- (13) ग्रगर तू किसी एक ग्रादमी की भी तकलीफ को दूर करे तो वह ज्यादा ग्रच्छा काम है बजाय इसके कि तू हज्ज को जाय श्रीर रास्ते की हर मंजिल पर एक हजार रकग्रत नमाज पढ़ता जाय।

   सादी
- (14) सब मखलूक (सृष्टि) ग्रल्लाह का कुनबा है ग्रौर उन सबमें ग्रल्लाह को सबसे प्यारा वह है जो ग्रल्लाह के इस कुनबे का भला करता है।

   मुहम्मद
- (15) महान् सेवा यह है कि हम किसी जरूरतमन्द की इस तरह मदद करें कि वह भ्रपनी मदद खुद कर सके। — अज्ञात
- (16) परिहत सरिस धर्म नहीं भाई।
  परपीड़ा सम नहीं स्रधमाई।।
  —रामचरित मानस
- (17) दया धर्म का मूल है, पाप मूल ग्रभिमान। तुलसी दया न छोडिए, जब लग घट में प्राण।। —तुलसीदास
- (18) दया सुखांनी बेलड़ी, दया सुखांनी खान। श्रुनंत जोव मुक्ते गया, दया तणी फल जाण।। —जैन धर्म

# शुद्धि पत्र

| पृष्ठ      | पंक्ति | त्रगुद्ध                  | गुद्ध                   |
|------------|--------|---------------------------|-------------------------|
| 3          | 10     | सगुद्णों                  | सद्गुणों                |
| 9          | 26     | धम्मोदया विसुद्धो         | धम्मो दयाविसुद्धो       |
| 10         | 3      | रक्खाणं                   | रवखणं                   |
| 15         | 24     | क                         | को                      |
| 18         | 27     | माह के क <b>म हाने</b>    | मोह के कम होने          |
| <b>2</b> 2 | 7      | उड़कर                     | बनकर                    |
| 35         | 6      | करत                       | करता 🕝                  |
| 41         | 6      | जिस                       | जिसके                   |
| 41         | 29     | से वालेने                 | सेवा लेने               |
| 46         | 7      | दान देना या न देना        | दान लेना व दान न देना   |
|            |        | दोनों ही                  | दोनों ही संग्रह के हेतु |
|            |        |                           | होने से                 |
| 47         | 7      | स्वार्थसिद्धि             | सर्वार्थसिद्धि          |
| 47         | 8      | परानुग्रबुद्घ्या          | परानुग्रहबुद्ध्या       |
| 49         | 4      | वह्न दीं ह्यं             | वह्ने दिह्यं            |
| 50         | 2      | जाता है                   | जाता                    |
| <b>5</b> 0 | 3      | होता है                   | होता                    |
| 50         | 5      | बाधक होता                 | बाधक होता, परन्तु ऐसा   |
|            |        | •                         | नहीं होता है            |
| 52         | 2      | सुपात्र के लिए दिया       | दिया                    |
| 53         | 13     | जिनेन्द्र कुमार वर्णी एवं | (यह नहीं है)            |
| 56         | 14     | ण हुतो                    | ण हु तस्स               |
|            | 7      | ग्रइबुड्ड                 | श्रइवुड्ढ               |
| 57         | 15     | भुड्क्ते                  | भुङ्क्ते                |
| 58         | 1      | करतिते                    | करति ते                 |
| 58         | 4      | पुणलच्छिं                 | पुण लिच्छं              |

| _   |          |                         |                                  |
|-----|----------|-------------------------|----------------------------------|
| 58  | 5        | मणुयत्तंणिष्फलं         | मणुयत्तं णिष्फलं                 |
| 58  | 16       | श्रतिरौद्र              | <b>श्रार्त</b> रीद्र             |
| 60  | 14       | ऐसा                     | एसा                              |
| 64  | 12       | उतनी                    | उतना                             |
| 67  | 3        | सु <b>ख</b> ं           | दु:ख                             |
| 67  | 24       | सम्य                    | सम्यता                           |
| 69  | 27       | यस्य                    | यस्तु                            |
| 75  | 4        | लेकिन                   | ,                                |
| 76  | 12       | उदाहरण                  | उद्धरण                           |
| 76  | ग्रन्तिम | हाती                    | होती                             |
| 81  | ग्रन्तिम | श्रायुकर्म              | फलस्वरूप भ्रायुकर्म              |
| 83  | 9        | जबिक                    | ग्रौर                            |
| 83  | 10       | कषायों                  | भावों                            |
| 94  | 15       | ग्रभाव                  | प्रभाव                           |
| 98  | 5        | पहुँचकर                 | पहुँचने पर                       |
| 99  | 4        | भ्रपालाप                | भ्रपलाप                          |
| 100 | 8        | जायगा                   | जायेगा                           |
| 103 | 18       | गुण                     | गुणे                             |
| 109 | 16       | मत्री                   | मैत्री                           |
| 110 | 28       | <b>ग्रघाती कर्मकी</b> । | ग्रघाती कर्म की                  |
| 112 | 12       | भावातीत                 | भवातीत                           |
| 114 | 22       | वृद्धि                  | वृद्धि की हेतु                   |
| 121 | 1        | <b>ग्र</b> ग            | श्चंग                            |
| 126 | 23       | म्रनिष्ट                | घनिष्ठ                           |
| 126 | 24       | ধ্বস                    | क्षेत्र                          |
| 131 | 6        | सचित्त                  | संचित                            |
| 137 | 6        | व रुणा                  | करुणा                            |
| 137 | ग्रंतिम  | धम                      | धर्म                             |
| 151 | 15       | प्रीत्या तिशुद्धमनसा    | प्रीत्यातिशुद्धमनसा              |
| 152 | 26       | जिणवददिट्टं             | जिणव <b>र</b> दिट्ठ <sup>ं</sup> |
| 152 | 28       | पूजाम <del>ुक्</del> ख  | पूजामुक्खं                       |
|     |          | ·· · · · · ·            | _                                |

| -   |         |                      |                           |
|-----|---------|----------------------|---------------------------|
| 153 | 24      | सुग्राचरिते हि       | सुग्रचरितेहिं             |
| 155 | 14      | करना                 | करता                      |
| 169 | 18      | दाणाठा               | दाणाण                     |
| 170 | 7       | प्रशसा               | प्रशंसा                   |
| 172 | 26      | प्रयता               | त्रियता                   |
| 174 | 26      | ग्रपने               | ग्रपनी                    |
| 197 | 22      | सचित                 | संचित                     |
| 197 | 28      | म्राश्वासल           | घ्राश्वासन                |
| 199 | 18      | बाले                 | बोले                      |
| 205 | 15      | कलकित                | कलंकित                    |
| 207 | 15      | ग्रसख्य              | ग्रसंख्य                  |
| 232 | 5       | ग्रशुद्धि घुस        | <b>प्रशुद्धि न घुस</b>    |
| 241 | 9       | जा                   | जो                        |
| 252 | 12      | हाने                 | होने                      |
| 256 | 19      | प्राप्त वस्तुग्रों   | ग्रप्राप्त वस्तुग्रों     |
| 257 | 29      | स्वाथ                | स्वार्थ                   |
| 261 | 24      | हा                   | ही                        |
| 261 | 24      | ऐसा                  | ऐसी                       |
| 261 | 25      | ग्राता               | <b>म्रा</b> ती            |
| 268 | 17,21   | प्रमपात्र            | प्रेमपात्र                |
| 269 | 8       | प्रमपात्र            | प्रेमपात्र                |
| 275 | 16      | श्रनिवाय             | ग्रनिवार्य                |
| 280 | 16      | ग्रस्त्र-शस्त्र      | ग्रन्न-वस्त्र             |
| 304 | 15      | is that              | that                      |
| 304 | 27      | लवाव संकीय           | लवावसंकी य                |
| 304 | 31      | जेकेई लोगंमिउ        | जे केई लोगंमि उ           |
| "   |         | ग्रन्नेणपुट्ठा       | भ्रन्नेण पुट्ठा           |
| 311 | ग्रंतिम | ग्रपुरक्कार मएणं जीव | म्रपुरक्कारगए णं जीवे     |
| 27  | ,,      | जोगहिं तो            | जोगेहितो णियत्तेइ, पसत्थे |
|     |         | णियतेइं, पत्सथे      |                           |
| 312 | 1       | म्रपडिवज्जइ          | म्र पडिवज्जइ              |
|     |         |                      |                           |

| 312 | 1    | जोग पडिवण्णे य ण   | जोगपडिवण्णे य णं |
|-----|------|--------------------|------------------|
| ,,  | ,,   | ग्रणंत घाड़ पज्जवे | ग्रणंतघाइपज्जवे  |
| 312 | 8    | दिट्टी संपण्णे     | दिद्विसंपण्णे    |
| 316 | 6    | ग्रसम्मत दंसिणो    | ग्रसम्मत्तदंसिणो |
| 316 | 7, 9 | परक्कतं            | परक्कंतं         |
| 316 | 8    | सम्मत दंसिणो       | सम्मत्तदंसिणो    |
| 317 | 29   | भ्रासव             | ग्रासवं          |
| 320 | 14   | णियतणेवुत्ता       | णियत्तणे वृत्ता  |
|     |      | -                  | •                |

### मैत्री-करुएा

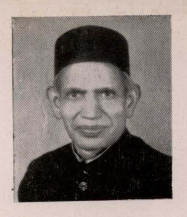
(1) मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थानि सत्त्वगुणाधिकिक्तरय-मानाविनयेषु 1—तत्त्वार्थसूत्र, 7.2

प्राणिमात्र के प्रति मैत्री भाव, गुणियों के प्रति प्रमोदभाव, दुःखियों के प्रति करुणाभाव भ्रौर ध्रविनीतों के प्रति माध्यस्थ-भाव रखना चाहिए।

(2) सत्त्वेषु मैत्रीं गुणिषु प्रमोदं क्लिष्टेषु जीवेषु कृपापरत्वम् ।
माध्यस्थभावं विपरीतवृत्तौ, सदा ममात्मा विदधातु देव ।।
—ग्रमितगति

हे देव ! मेरी स्नात्मा सर्देव प्राणियों के प्रति मैत्रीभाव रखे, गुणियों को देखकर प्रमुदित हो, दुःखी जीवों पर करुणित हो तथा विपरीत वृत्ति वाले व्यक्ति के प्रति मध्यस्थ रहे।

- (3) मैत्रीभाव जगत् में मेरा सब जीवों पर नित्य रहे, दीन दु:खी जीवों पर मेरे उर से करुगा-स्रोत बहे। दुर्जन कर कुमार्गरतों पर क्षोभ नहीं मुझको ग्रावे, साम्यभाव रखूं मैं उन पर ऐसी परिणति हो जावे।।
- (4) मित्ति भूएसु कप्पए । उत्तराध्ययन, 6.2 प्राणियों पर मंत्रीभाव रखो ।



कन्हैयालाल लोढ़ा का जन्म धनोप (जिला-भीलवाड़ा-राज०) में मार्गशीर्ष कृष्णा द्वादशी संवत् 1979 में हुआ। श्राप हिन्दी में एम.ए. हैं तथा साहित्य, गिएत, भूगोल, विज्ञान, मनोविज्ञान, दर्शन, ग्रध्यात्म ग्रादि विषयों में ग्रापकी विशेष रुचि है।

श्रापकी लघुवय से ही सत्य-धर्म के प्रति श्रटूट श्रास्था एवं दृढ़निष्ठा रही है। ग्रापने जैन-जैनेतर दर्शनों का तटस्थतापूर्वक गहन मन्थन कर उससे प्राप्त नवनीत को 200 से ग्रधिक लेखों के रूप में प्रस्तृत किया है। ग्रापका चिन्तन पूर्वाग्रह से दूर एवं गुराग्राहक दिष्ट के काररा

यथार्थता से परिपूर्ण होता है।

'विज्ञान ग्रौर मनोविज्ञान के परिप्रेक्ष्य में जैन धर्म-दर्शन' पुस्तक पर ग्रापको 'स्वर्गीय प्रदीपकुमार रामपुरिया स्मृति पुरस्कार' तथा 'दुः खमुक्ति : सुखप्राप्ति' पुस्तक पर 'ब्राचार्यश्री हस्ती-स्मृति-सम्मान' पुरस्कार से सम्मानित किया गया है। प्रस्तुत 'सकारात्मक ग्रहिसा' कृति अतिरिक्त आपको प्रमुख प्रकाशित कृतियां हैं --1. दु:खमुक्ति : सुख प्राप्ति 2. जैन धर्मः जीवन धर्म 3. कर्मसिद्धान्त 4. सेवा करें: सुखी रहें 5. जीव-ग्रजीव तत्त्व 6. सैद्धान्तिक प्रश्नोत्तरी 7. जैन तत्त्व प्रश्नोत्तरी 8. दिवाकर रिशमयां 9. दिवाकर देशना 10. दिवाकर वाणी 11. दिवाकर पर्वचिन्तन 12. श्री जवाहरा-चार्य सुक्तियां 13. वक्तृत्व कला 14. वीतरागयोग 15. जैनागमों में वनस्पतिविज्ञान 16. वैराग्य चिन्तवनिका सम्पादित 17. पुण्य-पाप तत्त्व (मुद्रणाधीन)

ग्र० भा० जैन विद्वद् परिषद् के ग्रध्यक्ष होने के साथ ग्राप श्वेताम्बर एवं दिगम्बर दोनों जैन सम्प्रदायों के आगम-मर्मज्ञ जैन विद्वान् हैं। आप एक उत्कृष्ट ध्यान-साधक, चिन्तक, गवेषक ग्रौर ग्रध्यापक हैं। प्रस्तुत पुस्तक ग्रापके जीवन, चिन्तन एवं सत्यद्दि का

For Private & Personal Use Only

एक प्रतिबिम्ब है।

# ग्लान की सेवा प्रभु की सेवा है

—भगवान् महावीर ग्रौर गौतम गएाधर का संवाद

"िंक भंते! जो गिलाणं पडियरइ से धण्णे उदाहु जे तुमं दंसणेरा पडिवज्जइ?

> गोयम ! जे गिलाणं पडियरइ। से केराहुणं भंते! एवं वुच्चइ?

गोयम ! जे गिलाणं पडियरइ से मं दंसणेगा पडिवज्जइ । जे मं दंसणेगा पडिवज्जइ से गिलाणं पडियरइ ति । श्रागाकरगा-सारं खु श्ररहंताणं दंसणं । गोयमा ! एवं वुच्चइ—''जे गिलाणं पडियरइ से मं पडिवज्जइ जे मं पडिवज्जइ से गिलाणं पडिवज्जइ ।"

> —ग्रावश्यकसूत्र हारिभद्रीया टीका पत्र—६६१-६६२ (ग्रागमोदय समिति, सूरत, सन् १६१७)

"भगवन् ! जो ग्लान की सेवा करता है वह धन्य है अथवा आपकी सेवा करता है वह धन्य है ?

गौतम ! जो ग्लान की सेवा करता है वह धन्य है। भगवन् ! ऐसा किस कारण से कहते हैं।

गौतम! जो ग्लान की सेवा करता है, वह मेरी सेवा करता है। जो मेरी सेवा करता है वह ग्लान की सेवा करता है। यही ग्रिरहन्तों की ग्राज्ञा पालन का सार है। इसीलिये हे गौतम! मैं कहता हूं कि जो ग्लान की सेवा [करता है वह मेरी सेवा/उपासना करता है। जो मेरी सेवा करता है वह ग्लान की सेवा करता है। ग्रातः सेवाकारक धन्य है।"