🕉 હીં શ્રીઁ અહઁ નમ: જયઉ સગ્વષ્ટ્રશ – સાસણં નમાલ્યુ ણ સમગ્રસ્સ ભગવચ્ચા મહાવીરસ્ત 45 LE જૈન - દર્શનનું એક એવં અદ્વિતીય પુસ્તક શ્રી સમણ સુત (શ્રમણ સુઝ્ત ઉર્ફે શ્રમણ સુત્ર ) ( लैन - धभ - सार ) 45 4 45 શ્રાવક - રૂપ કલ્પવૃક્ષ જયવન્ત્ર વર્તા. " ઉચ્ચે : ગુણી : યસ્ય નિઅહમૂલ, સત્ કીર્તિ શાખા, વિનયાદિ પત્રં, દાનં કલં માર્ગ ા - પક્ષિ - ભાજિ, ल्यात् चिरं श्रावड डल्पवृक्ष : " કરોા શ્રાવક કલ્પવૃક્ષ સમાન છે? જે શ્રાવકમાં ઊંચા સદ્ગુણા રૂપી મૂળ સુદઢ છે, જેની શાખા ડાળીઓ સત્ કીતિ' રૂપ છે, વિનય - વિવેક રૂપ જેના પાંદડાં છે, જ્યાં દાન – રૂપી કળ છે જેના લાભ યાચક – રૂપી પક્ષીઓ મેળવે છે - આવું ઉત્તમ - શ્રાવક - રૂપ કલ્પવૃક્ષ

xxxxxxxxxxxxxxxxxxxxxxxx

चिर-डाण जयवन्त वर्ती.

| દાન         | સમ્યગ્ – દર્શ'ન – જ્ઞાન – ચારિત્રાણુ માક્ષ – માર્ગ': | શીલ  |
|-------------|------------------------------------------------------|------|
| वै          | આ હા ! કેવું ભાગ્ય જાગ્યું, શ્રી વીરનાં ચરણા મળ્યાં, | ંમ   |
| રા          | મહાવીરનાં ચરણોં મળ્યાં.<br>પરસ્પરાપગ્રહ જીવાનામ્     | ન    |
| ગ્ય <u></u> | જેણે આ ત્મા જા થયા તેણે સર્વજા થયું.                 | প    |
| માં         | – નિર્ગંન્થ પ્રવચન                                   | મ    |
| પ           | _51 55 55                                            | नु   |
| ૨           | શ્રી સમણ સત્તં                                       | બ્યા |
| મ           | શ્રાંસમણ સુત્તં                                      | નાં  |
| સુ          | ૐ (જૈન ધર્મ સાર) ૐ                                   |      |
| ુ<br>ખ      | 5 5 5                                                | અં   |
| _           | ા આ ગા ચ્યા<br>સંકલનકાર :                            | ધ    |
| 8           | ત્રા. કે. છે. શાહ (જનનચન)                            |      |
| સં          | M.A., LL.B., B.Ed., D.Com.(I.M.C.) (L.C.C.)          | त    |
| સા          | લુહારની પાેળ, માણેકચાક પાસે,                         | થા   |
| ર           | અમદાવાદ : ૩૮૦૦૦૧.                                    | મા   |
| માં         | : પ્રકાશક:                                           | ક્ષ  |
|             | શ્રી પ્રદીપ ભાઇ શેઠ,                                 | नु   |
| મ           | ર્યાસ્રચંદની પાેળ, માણે કચાક પાસે,                   |      |
| હા          | અમદાવાદ : ૩૮૦૦૦૧,                                    | કા   |
| દ્ર:        | વિક્રમ સ'વત શ્રી વીર સંવત ઈસ્વી – સન                 | २    |
| ખ           | २०४९ - २०४७ २ ५१९ - १७ १८८० - ८१                     | থ    |
| છે.         | ખાસ નેાંધ : ભેટ પુસ્તક ટપાલમાં માેકલાશે નહિ.         | છે.  |
| तभ          | જ્ઞાન – મચ ક્રિયાથી માેક્ષ થાય.                      | ભાવ  |

А

-

and the second of the second sec

## કાળજીપૂર્વ'ક જ્ઞાનની આશાતના ટાળાે–પ્રભુ ! ખાસ વાંચાે

ધામિ<sup>\*</sup>ક – આધ્યાત્મિક પુસ્તકાેના ઉપયાેગ વિશે અગત્યની સૂચના.

\* જ્યારે આપની પાસે જૈન ધર્મનું ( અથવા જ્ઞાનનું ) કાેઈ પણુ પુસ્તક આવે ત્યારે તરત જ પ્રથમ તે પુસ્તકને સુંદર મજબૂત પૂઠું ચઢાવવું, અને પછી જ તેના વિવેક – પૂર્વક ઉપચાગ કરવા.

- ∗ જ્ઞાન પવિત્ર છે. તેની વિરાધના કે પુસ્તકના દુરુપયાેગ પાપ – બ'ધન છે.
- \* જ્ઞાનને વ'દેા, જ્ઞાની મ નિ'દેા, જ્ઞાનીએ શિવ સુખ ચાખ્યું, રે ભવિકા, સિદ્ધચક્ર પદ્દ વ'દેા.
- \* જ્ઞાન કે જ્ઞાનીની નિંદા, અવજ્ઞા, આશાતનાથી 'ધાતી કર્મ' - જ્ઞાનાવરણીય – બંધાય છે, તેથી, પરભવમાં સ્મૃતિ – યુદ્ધિ – નાશ, અપમાન, મજુરીથી પણું પેટ ન ભરાય વગેરે ફળ ભાગવવા પડે છે.

\* પુસ્તકને નીચે જમીન પર મુકાય જ નહિ.
\* પુસ્તકને શુંક લગાડી પાના ફેરવવાની ટેવ ગંદી છે.
\* અજ્ઞાની મૂઢ લાેકા છાપેલા કાગળ પર બેસે કે પુસ્તકને માથે એાશીકા તરીકે મૂકે તે જ્ઞાનની ભયંકર વિરાધના છે.
\* પુસ્તકને પાસે રાખી ભાજન, ઝાડા, પેશાબ કરાય નહિ.
\* પ્રેસ્તકને પાસે રાખી ભાજન, ઝાડા, પેશાબ કરાય નહિ.
\* હે ભગ્ચા વિચારા : હાલમાં ધર્મની અફલાતુન કી મતી આમ ત્રણ – નિમંત્રણ – પત્રિકાઓ, પ્રભુજીના, સાધુ – સાધ્વીજીના (શ્રાવક – શ્રાવિકાઓાના) ફાટાઓ, સાથે છપાય છે તેની દશા વિચારતાં ધ્રુજ જવાય છે. શું 'વિવેક ' નું અવસાન થશું છે ? માહ મહારાજાના કાઠિયા ભલભલાને વિવેક – બ્રુષ્ટ કરે છે! અહં – મમત્ત્વનું મહત્ત્વ કયાં લઇ જરો ? ા ગો પુસ્તકમાં શુદ્ધિ પત્રક આપ્યું હેાય તાે : પુસ્તક વાંચતા પહેલાં દરેક ભૂલ કાળજીપૂર્વક પુસ્તકમાં સુધારી લેવી. ભૂલ ન સુધારવાથી અર્થના અનર્થ, મહા અનર્થ થવા સંભવ છે.

- ∗ અજ્ઞાની સમજે છે કે જ્ઞાનની પાેથી ઉપર ધન સૂકી, વાસક્ષેપ નાંખી, પગે લાગવાથી, તેનું અહુમાન થાય છે ! અ રે રે ! સાચી સમજની જરૂર છે.
- \* છેલ્લે, ઉપાશ્રય દેરાસરેામાં લોકો કાટેલા તૂટેલા, અરે, ઉઘઈ ખાધેલાં, ગંદા પાનાં – પુસ્તકા – પંચાંગ પુસ્તિકાઓ મૂકી જાય છે. –વહિવટદારાએ આવા પુસ્તકા – પાનાના ચાગ્ય નિકાલ કરવા જોઈ એ અને – ચાેડાં સારાં આખાં પુસ્તકાને પુઠાં ચઢાવી, એકાદ નાના કબાટમાં વ્યવસ્થિત રાખવા જોઈ એ.
- ∗ 'આશાતના ' એટલે લાભને અદલે નુકસાન થાય તેવુ<sup>•</sup> અચેાગ્ય વર્તાન.

જેન – જિન પરમાત્માના સિદ્ધાન્તોને નિઃશંક માને. આવક – શ્રદ્ધા અને વિવેકપૂર્વંક ક્રિયા કરે તે J – Just – ધ્રમાણિક હાેય–ન્યાય સંપન્ન વૈભવ મેળવે જ્ઞાન ને દાન વગેરેમાં વાપરે. A – Affectionate : વાત્સલ્ય – પૂર્ણ હાેય. I – Introspective – આત્મ – નિરીક્ષણ કરે. N – Noble – ઉમદા હાેય.

તમે "ગ્રાની" ને એાળખી શકાે ખરા 🚏 જુઓ તેમને આળખવાના લક્ષણા : "જ્ઞાની એનું નામ, જેને। માેહ ગયે છે તમામ, ભાઈ, જ્ઞાની તેનું નામ. - ટેક. 'કંચન'ને તેા કાદવ જાણે, રાજ-વૈભવ અસાર. 'સ્નેહ' મરણુ સમાન છે જેને, 'માટાઈ' લી પણ ગાર, ભાઈ, જ્ઞાની તેનું નામ. ૧ 'ચમત્કાર' છે ઝેર સરીખા, 'રિહિ'(સિહિ' અશાતા સમાન, જગતમાંહિ 'પુજ્યતા' પામવી, જાણે અનર્થની ખાણ, ભાઈ. જ્ઞાની તેનું નામ ૨ 'ભાગ-વિલાસ' છે જળ સમાન, અરૂ 'કાયા'ને જાણે રાખ. 'ઘર – વાસ' છે ભાલા જેવા, 'કુટું અ–કાર્ય' છે જાળ, ભાઈ, જ્ઞાની તેનું નામ, ૩<sup>.</sup> લાકમાંહી લાજ વધારવી, એ છે મુખની લાળ. 'ક્રીતિ'-ઇચ્છા' મેલ જેવી, 'પુષ્ય' છે વિષ્ટા સમાન, ભાઈ, જ્ઞાની તેનું નામ ૪ ં છતાં જેની દશા છે, વર્તે દેહાતીત. 23 'અનારસી' એવા જ્ઞાની ચરણે, કરે વન્દન અગણીત. લાઈ, જ્ઞાની તેનું નામ. પ (શ્રી બનારસીદાસની હુંઢારી ભાષાનું ગુજરાતી ભાષાંતર છે.) 46 5 5

#### સાચા, જૈન

પ

( શ્રી યશાેવિજયજી ઉપાધ્યાય કૃત )

જૈન કહેા કર્યું હેાવે ?

પરમ ગુરુ, જૈન કહેા કર્યું હેાવે ? ચ્ચુરુ ઉપદેશ વિના જન મૂઢા, દર્શાન જૈન વગેાવે, પરમ ગુરુ, જૈન કહેા કર્યુ હાવે ? ટેક ૧ કહત કૃપા નિધિ સમ-જળ ઝીલે, કર્મ મેલ જે ધાવે, અહુલ પાય–મળ અંગ ન ધારે, શુદ્ધ રૂપ નિજ જોવે, પરમ ગુરુ, જૈન કહેા કર્યું હેાવે? ૨ 'સ્યાદ્વાદ' પૂર્ણ જે જાગે, 'નય' ગર્ભિત જસ વાચા, 'ગુણુ' 'પર્યાય' 'ંદ્રવ્ય' જે ખૂઝે, સાે હી જૈન હૈ સાચા, િકિયા મૂઢમતિ જે અજ્ઞાની, ચાલત ચાલ અપૂડી, ંજૈન – દેશા ઉનમે હી નાંહિ, કહે સાે સખ હી જૂઠી, પરમ ગુરુ, જૈન કહેા કર્યું હેાવે ? 😵 'પર−પરિણ્વી અપની કરી માને, કિરિયા ગવે' ઘેલેા, <sup>.</sup> ઉનકુ જૈન કહેા કર્યું કહીએ, સાે મુરખમેં પહેલાે, પરમ ગુરુ, જૈન કહેા કર્યું હેાવે ? પ જૈન – ભાવ સબ જ્ઞાની માંહી, શિવ સાધન સદ્દહિયે, નામ વેશથી કામ ન સીઝે, ભાવ ઉદાસે રહિયે, પરમ શુરુ, જૈન કહેા કસું હાવે? દ ્જ્ઞાન સકળ નય સાધન સાધેા, ક્રિયા જ્ઞાનની ∶દાસી, ક્રિયા કરત ધરમ હૈ મમતા, ચાહિ ગલે મેં ફાંસી, પરમ ગુરુ, જૈન કહેા કર્યુ હેરવે ? ૭

For Personal and Private Use Only

કિયા વિના જ્ઞાન નહી કબહુ, કિયા જ્ઞાન વિણ નાંહિ, કિયા-જ્ઞાન બેઉ મિલત રહત હૈ, જ્યું જળ-રસ જળ માંહિ, પરમ શુરુ, જૈન કહા કયું હાવે ? ∠ કિયા મગનતા બહાર હી દિસત, જ્ઞાન શક્તિ જસ ભાંજે, સદ્રશરુ-શિખ સુણે નહિ કબહુ, સા જન જગમે લાજે, પરમ શરુ, જૈન કહા કર્યું હાવે ? ૯ તત્ત્વખુદ્ધિ જિનકી પરિણતિ હૈ, સકળ સૂત્રકી કૂંચી, જગ જશ-વાદ વદે ઉનહી કા, જૈન દશા જબ ઊંચી, પરમ શરુ, જૈન કહા કર્યું હાવે ? ૧૦

**કર વિચાર તે। પામ** '' આણાએ ધમ્મી '' ઃ '' આણાએ તવે। '' પ્રભુ આજ્ઞા જાણે ને આચરે તેને ધર્મ થાય. પ્રભુ આજ્ઞા સમજી તપ કરે તે સ – ફળ થાય. સમભાવ – ક્ષમા માક્ષ ના ભવ્ય દરવાજો છે.

જેણે એક આત્માને જાણ્યાે, અનુભગ્યાે, તેને તે પછી બીજુ કંઈ જાણવા ચાગ્ય બાકી રહેતું નથી. જેણે આત્માને જાણ્યાે નથી, અનુભગ્યાે નથી, તેનું બીજું સર્વ જ્ઞાન નિરર્થક છે.

#### માક્ષ કાેણુ મેળવી શકે?

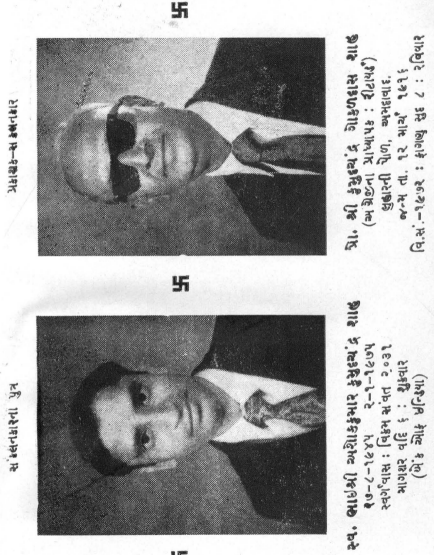
શ્વેતામ્ખર હાય કે દિગમ્ખર, ખુહ ધમી<sup>°</sup> હાય કે અન્યધમી<sup>°</sup>, જેના આત્મા ' સમભાવ ' થી ભાવિત છે તેના આત્માના માક્ષ થાય એમાં જરા પણ શ'કા નથી એમ જિનેન્દ્ર દેવે કહ્યું છે. સાચું સામાયિક એ જ સમભાવ છે, એ જ માક્ષ છે. વીર પ્રભુના શ્રીમુખે પ્રશંસા પામેલા 'પુણિયા શ્રાવક ' વિષે વિચારવું.

5 સ્**વ. ઝી** ગો**કળકાસ મંગળકાસ શાહ** લુક્ષારની ગાળ, અમદાવાદ. સ્ધૈંગવાસ : વિક્રંમ સંવત ૨૦૧૨ પાય સુદિ ૪ : મંગળવાર सं डव्रनडारना., पिताश्ची di. 10-1-1245 5 સ્વ. ચ'ચળખહિન પ્રેમચાંદ શાહ સ્વ. શ્રી ગીકળદ્વ સંગળધાસના પત્ની સ્વયવાસ : વિક્રંમ સવત ૨૦૧૧ આસો સુદ ૧૦ : શુધવાર તા. ૨૬–૧૦–૧૯૫૫ સ કુલનકારૂના આવુથી 5

Jain Educationa International

For Personal and Private Use Only

www.jainelibrary.org



똬

www.jainelibrary.org

## ્ માતા-પિતાના ઉપકાશ્ની સ્તુતિ

સુખ દા તા માતા – પિતા બા ળ ના, ઉપકારી તે સમ નહિ હાેય, નમા માત તાતને : ૧ હુઃખી દેખી સદા નિજ આળને, અતિ હુઃખી હુદયમાં જે હાેય, નમા માત તાતને. ૨

નવ માસ ઉદર માંહી રાખતાં, કરે માતા ઘણી સારવાર, નમા માત તાતને. ૩

ભીનામાંથી સૂકામાં સૂવાડતાં, કેવેા માતા તણેા ઉપકાર, નમાે માત તાતને. ૪

કરી હેત હૈયામાં દાબવી, માતા હરખે હાલરડાં ગાય, નમાે માત તાતને. પ

દુઃખ વેઠી સદા સુખ આ પતી, કહેા જનની કેમ વિસરાય, નમાે માત તાતને. ૬

પિતા પાેષક પાળક આપણા, તેના અગણિત છે ઉપકાર, નમા માત તાતને. ૭

પિતા પ્રેમથી આળ પઢાવતા, જ્ઞાન - દાન અપાવે સાર, નમા માત તાતને. ૮

માત −તાત એ જ ંગમ તીથ છે, કરાે ભાવથી તેમની સેવ, નમાં માત તાતને. ૯

માત–તાતની ભક્તિ ભાવથી, મન રાખેા કરવા ટેવ, નમાે માત તાતને. ૧૦

તે કુ–પુત્ર કુ–પુત્રી જાણુવા, નવ રાખે જે વડીલનું માન, નમાત તાતને. ૧૧

સવે શિક્ષણ આ મન ધારજે, કરેા માલ–તાત ગુણગાન. નમાે માત – તાતને. ૧૨

¥,

5

5

જનની ઉઠે માતા – Mother – ' આ '-મમ્મી મીઠાં મધને મીઠાં મેહલા રે લાેલ, મીઠી તે મારી માત રે, એથી જનનીની જોડ, સખિ ! નહિ જડે રે લાેલ...ટેક ૦ ૧ પ્રભૂનાએ પ્રેમ તણી પૂતળી રેલેાલ, જગથી જુદેરી એની જાત રે, જનનીની ૦ ૨ અમીની ભરેલી એની આંખડી રે લાેલ બ્હાલના ભરેલાં એનાં વેણ રે, જન**નીની** ૦ ૩ દેવેાને દૂધ એનાં દાેહ્યલાં રે લાેલ, શશીએ સિંચેલ એની સાેડય રે, જનનોની ૦ ૪ જગના આધાર એની આંગળી રે લાેલ, કાળજામાં કૈંક ભર્યા કેાડ રે, જનનીની ૦ પ ચિત્તકું ચડેલ એનું ચાકડે રે લેાલ, પળના બાંધેલ એના પ્રાણુ રે, જનનીની ૦ ૬ મુંગી આશિષ ઉરે મલકતી રે લેાલ, લેતાં ખૂટે ન એની લ્હાણ રે, જનનીની ૦ ૭ ધરતી માતા ચે હશે ધ્રજતી રે લાેલ. અચળા અચૂક એક માત રે, જનનીની ૦ ૮ ગંગાના નીરતા વધે – ઘટેરે લાેલ, એક સરખેા માના પ્રેમનાે પ્રવાહ રે, જનનીની ૦ ૯ વરસે ઘડીક વ્યાેમ વાદળી રે લાેલ. માડીના મેઘ આરે માસ રે, જનનીની ૦૧૦ ચળતી ચંદાની દીસે ચાંદની રે લાેલ. માની ચાંકનીના નહિ આથમે ઉજાસ રે, જનનીની જોડ, સખિ ! નહિ જડે રે, લાેલ. 99

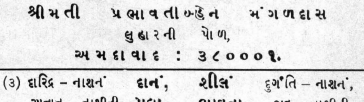
| 5 | ભાવ | l : | अन् | l | દા | નનું | મહત                | વ 55           |
|---|-----|-----|-----|---|----|------|--------------------|----------------|
|   |     |     |     |   |    |      | દીજે<br>કેવળ       | દાન,<br>ગ્રાન, |
|   |     |     |     |   |    |      | સુખ સંપત<br>ભવ નાર |                |

#### શ્રી શાન્તિના ચાય ન મ:

: દ્રવ્ય – સહાયક :



卐



અગ્રાન – નાશીની For Personal and Private Use Only ભવ – નાશીની

卐

## એ પુત્રને ધિક્કાર છે!

e

| ∵મા – ખાપનું માને નહિ,<br>∶સેવા કરી જાણે નહિ, | એ પુત્રને ધિક્કાર છે,<br>એ પુત્રને ધિક્કાર છે. ૧ |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ભીના કરી કેારા કર્યા,                         | છેાટા થકી માટા કર્યા,                            |
| ઉપકાર ન માને માતના,                           | એ પુત્રને ધિક્કાર છે. ર                          |
| દેલું કરી પરણાવીયા,                           | વળી ઘરેણાં પણ અપાવીયા,                           |
| દેવું ભરે ના બાપનું,                          | એ પુત્રને ધિક્કાર છે. ૩                          |
| પર <b>ષ્યા પછી જુદાે રહ્યો</b> ,              | પત્ની લઈ ને સાથમાં,                              |
| <b>દુશ્મન –</b> પણે દાવા કરે,                 | એ પુત્રને ધિક્કાર છે. ૪                          |
| માેજો કરે મનફાવતી,                            | હેાટલ સીનેમામાં જઇ,                              |
| માત મરે દાણા વિના,                            | એ પુત્રને ધિક્કાર છે. પ                          |
| દેવ−મંદિર સમા આપણા,<br>આશિષ લ્યાે અંતર થકી,   | મા−બાપ સાચા દેવ છે,<br>માતા−પિતા ભગવાન છે.       |

## એ ઉપકાર કેમ ભૂલાય ?

| ટગ – મગ | પગ ટકતેા નહિ, | ખાઈ ન શકતાે આજ,                 |
|---------|---------------|---------------------------------|
| ઊઠી ન   | શકતાે આપથી,   | લેશ હતી નહિંલાજ… <mark>૧</mark> |
| તે અવસર | આણી દયા,      | બાળકને <b>મા</b> – બાપ,         |
| સુખ આપે | હુઃખ વેઠીને,  | એ ઉપકાર અમાપર                   |

#### અમૃત છાયા અમૂલ્ય સ્નેહ

માતા – પિતા અમૃત છાયા, એ અવનિમાં અમૂલ્ય છે, બાળક ભૂલે સેવા કરવી, એ તેા હીમાલચન ભૂલ છે. ૧ અડસઠ તીરથ ઘેર આંગણે, તાે તીરથ કરવા કાં જઈએ ? એ ચરણેાના ચરણામૃતથી, ગંગા–જળનું કાંઈ મૂલ્ય નથી. ૨ ٩٥

સંતાન સુખી મા આપ સુખી, સંતાન દુ:ખી તેા એ દુ:ખી,, ધન ખરચે પાછા ના મળતાં, એમની માયા અમાપ છે. ૩

#### 45 **55 55**

સ્વાધ્યાય : (સ્વ + અધ્યાય = આત્મ જ્ઞાન, સ્વરૂપ દર્શન) એ જ ઉત્તમાત્તમ તપ છે – આંતરિક – આત્માનું તપ છે. આવું તપ ન ભૂતાે, ન ભવિષ્યતિ, માટે આત્માર્થી આત્માઓએ, દરરાજ, નીચેના સૂત્રાે, અર્થ સમજી, બાેલી જવા.

૧. નવકાર મંત્ર. ૪. જય વીયરાય. ૭. સ'સાર–દાવાનલ. ૨. લેા ગ સ્સ. ૫. ન મુ થ્શુ ણું. ૮. પુખ્ખરવર–દિવડ્ઢે. ૩. ઉવસગ્ગ–હરં. ૬. કલ્લાણુ–કંદં. ૯. સિદ્ધાણું– બુદ્ધાણું.

#### ત હુપ શંત

દરેક સાચા જૈન મુમુક્ષુએ ''ચાર પ્રકરણેા '' અર્થ સહિત, 'એક વાર તેા ખાસ 'વાંચવા – સમજવા – વિચારવા. ૧. જીવ – વિચાર પ્રકરણ. ૩. દંડ ક પ્ર કર ણ. ૨. નવ – તત્ત્વ પ્ર કર ણ. ૪. લઘુ–સંગ્રહણી પ્રકરણ. " સમકાલીન " પત્રમાંથી એક આધુનિક કાવ્ય – સાભાર '" (એક માેડર્ન યુવાનની 'મા' વિષેની વિકૃત માન્યતા ---ટીકા - ટીપ્પણ વિના) 4 341 7 મા પ્રેમિકા જેટલી સુંદર નથી હાતી અને થાેડી વૃદ્ધ પણ હેાય છે. આપણામાં જયારે સમજણ આવી જાય છે ત્યારે કહીએ છીએ.. "મા, તને કંઈ સમજણ નથી પડતી. " પછી મા કશું બાેલતી નથી ચૂપચાપ ઘરના એક ખૂણામાં બેસીને પાતાના વાથી પીડાતા પગને પંપાળ્યા કરે છે પ છી એક દિવસ મા મરી જાય છે. અને આપણે બે હાથ જેડીને કહી પણ શકતા નથી, 'માક કરી દેજે મા.' સ્ત્રીઓ નાં (પ્રેયસીનાં) <mark>બે સ્તને</mark>ા વચ્ચેથી પસાર થતા રાજ માર્ગ પર દેાડી દેાડીને એક વાર હાંકી જઈએ ત્યારે ઇચ્છા થાય છે મા ના વૃદ્ધ પડછાયામાં બેસીને આરામ કરવાની ત્યારે ખ્યાલ આવે છે મા તેા મરી ગઇ છે મા જે પ્રેમિકા જેટલી સુંદર ન હેાતી. (કિરીટ દૂધાત)⊸

Jain Educationa International

For Personal and Private Use Only

www.jainelibrary.org

૧૨

\* 'મા', જે સઘળાં અસ્તિત્ત્વાનું પ્રારંભિક રૂપ છે તે અનંત આત્મા છે – સૌંદર્ય અને પ્રેમથી ભરપુર. " ખલિલ જિય્રાન

\* માને દેખી બહુ હરખાઉં, દાેડી દાેડી સામે જાઉં.

∗ નારી તું નારાયણી ! નર તું નારાયણુ !

\* સ્ત્રી વિષે સામાન્ય દ્રબ્ટિ બે પ્રકારની છે: વિ ચા રા.

🗶 સ્ત્રીથી સંસાર સુખી કેંદુઃખી ? વિચારા.

\* 'સ્ત્રી ' વિષે વર્તામાન પત્રોમાં અનેક લેખાે આવે છે– સ્ત્રીઓ : શું કરવું, શું ન કરવું, વગેરે વિષે લેખકાે– લેખિકાઓ ધાેધમાર ઉપદેશા આપે છે : આમ કરવું પડશે, તેમ કરવું પડશે–વગેરે : વાંચા છા ને ?

\* નવરાત્રીની પૂર્વ સંધ્યાએ કેટલાક લાેકાે પાતાના ઘરમાં 'માતાજી'ની સ્થાપના કરે છે, અને, નવ દિવસથી પંદર દિવસ સુધી રંગબેરંગી ગરબા ને ડીસ્કાે−દાંડીયાની રમઝટ ચલાવે છે.

શ્રી અનિલ જેશીના એક લેખમાંથી આ ઉતારા છે : 'આપણા નિવૃત્ત ન્યાયમૂર્તિ દાદા ધર્માધકારીએ આપણી ચામડી ઉતરડી નાંખે તેવા ધારદાર સવાલ પૂછયા છે :-જે સમાજમાં મહિલાઓ છાશવારે (અરે, લગભગ દરરાજ), કેરાસીન છાંટીને 'દહેજ' (પહેરામણી, Dowry) ને કારણે ખળી મરતી હાેય એ સમાજ કયા માઢે પાતાના માતાજીના ગરબા પધરાવે છે ? કયા અધિકારથી માતાજીની ગરખી ગાય છે ?

\* અરે : નર્કાગાર સમા ઘરમાંથી છૂટવા આ સી <sup>∽</sup>ઘણીવાર આત્મ – હત્યા એકલી કરતી નથી – પાતાના જણેલાં પણ કમનસીબ એક, બે, ત્રણ પુત્ર – પુત્રીઓને સાથે લઈ, કાં તા કુવામાં કે નદીમાં ઝ પલાવે છે – કાં તા કાંસા ખાય છે. ંકે બળી મરે છે. અરે ! સગર્ભા સ્ત્રીએા કાં તા પાતે માનસિક ્ત્રાસથી છુટવા આપઘાત ક**રે છે, અથવા**, તેમને, પતિના સાથ લઈ, સાસુ નર્ણદ વગેરે આળી મૂકે છે!! આવા અપમૃત્યુ રાેકવા સમાજના મ**હિલા મ**ંડળા કંઈ કરતા નથી જણાતા ( કેમકે પાેત પાેતાના કાર્યંક્રમામાં આ સંસ્થાએા મસ્તાન હાય છે - અને – આવા મંડળાે અહુધા ઉપલા વર્ગના લાગણીહીન લાેકાેના હાેય છે!) લેખા કે T. V. કીલ્મેા પણ આવા લાેકાેને ઝુંબેશ કરવા કેમ પ્રેરતા નથી ? સ્ત્રી સંસ્થાઓ બે ત્રણ વરસ બધી પ્રવૃત્તિઓ અટકાવી દઈ. ંદેશ – બ્યાપી ઝ્રુંબેશ કેમ ચલાવતી નથી ? કાેઇ ખ્રિસ્તી ્ભાઈ અઠવાડિક લેખ લખતાં જણાય છે. કેમ કાેઈ હિન્દુ – જૈન ્રસસ્લીમ, પારસી, સ્રોએા જપ્બર વંટાેળ જગાવતાં નથી ? ∘સ્ત્રીઓ શા માટે આત્મ – સમર્પણુ કરી દે છે ? આપણા ુકુટ બામાં દીકરાના જન્મ થાય ત્યારે હાંશે હાંશે મીઠાઈની લ્હોણી કરવામાં આવે છે. અને દીકરી જન્મે ત્યારે ( કહે શું ? લક્ષ્મી પધારી ) ઘરમાં ' સાદડી ' છેસાડી હેાય તેવું ગમગીન વાતાવરણ છવાઈ જાય છે. સ્ત્રીઓને પાતાને પણ આનંદ . ચતાે નથી, એ પણ એક આશ્ચર્ય છે ને !

આપણા બધા ઉત્સવેામાં કક્ત ખાેળિશું રહ્યું છે : <sup>-</sup>આત્મા તાે કયારનાયે ઊડી ગયાે છે.

ખરેખર તાે નવરાત્રી એ કરુણા અને પ્રેમનાે ઉત્સવ છે. " મા ' કાેઈ દિવસ ' પાવાગઢ 'થી ઉતરથી નથી પણ આપણા <sup>-</sup>ચરના દાદ**રેથી ઉતરે છે. ખરેખર તેા આ પ**ણે સ વેદન–શીલતા ગુમાવી છે. હાલ તેા ભક્તિની જગ્યાએ ભગત – વેડા પેસી <sup>ગ</sup>ગયા છે – અસુક નામાંકીત ભકતાે ગાય ને સ્ત્રીઓ માત્ર અભિનય કરી લંખગાળ લાઇનમાં ચપટીઓ વગાડે કે <sup>.</sup>તાલીઓ પાડે: કેવી ગુજરાતના ગરબાની વિકૃતિ !

અરેરે ! કેવા ઘાતકી જમાના કરાથી આવ્યા છે આ દેશમાં. પહેલાં આળકી જન્મે ત્યારે ' દ્રધ પીતી ' કરતા : હાલ સ્ત્રી – ભૃણુના ' કેળવાયેલી નારી ' ' કાયદેસર ગર્ભ પાત ' કરાવે છે, અને, ગર્ભ પાત કરાવનાર સુખ્યત્વે ' સ્ત્રી નર્સ કે સ્ત્રી ડાકટર ' હાય છે : લાભ-લાભી-ધન ખાતર – અરે રે. નાલાયક રાજકારણીઓ અને તેમના ચમચાઓ વસ્તી વધારાની ખૂમા પાંડે છે...અષ્ઠમી પાંપી બદમાસા જરા વિચારે અને ચાગ્ય આયાજન ગ્રામ – શહેરની વસ્તી માટે કરે તા વસ્તી – વધારા અભિશાપ નહિ – દેશની સમૃદ્ધિ માટે આરીર્વાદ સમાન નીવડે ! મૂડીવાદી પરિગ્રહી શહેરી સમાજ ' ગાંધી ચીંધ્યા ' માર્ગે જવાને બદલે નાલાયક નેતા ચિંધ્યે માર્ગે જાય તેમાં ' વસ્તી વધારા ' નુ તૃત ચલાવે છે– અને આ ડીંડવાણાને પાંપીઓ ટેકા આપે છે.

જો ' બે બસ ' ના નિયમ ઠીક હાેત તા શ્રીકૃષ્ણ, સ્વીન્દ્રનાથ જેવા કયાંથી જન્મત ! અને, બીજા સે કડા દાખલા આજ પણ દેખાય જ છે ને ! એટલે આવી ગાંડી ઝુ'બેશ દેશ વિરાધી જણાય છે, પ્રભુઃ બાળકીઓનું 'સાર્ક વર્ષ' ઉજવાઈ રહ્યું છે તે પ્રસ ગે, જગતમાં આઓના દરજ્જો નીંચા છે ત્યાં માતનું પ્રમાણ ઊંચું છે વિચારા : ભારતની ૮૦ કરાડની વસ્તીમાં, છાકરાઓ કરતાં વધુ સબળ હાેવા છતાં, દર વર્ષે ત્રણ લાખ છાકરાઓ મૃત્યુ પામે છે! 'સી' ઘણીપાર સ્તીની દુશ્મન જણાય છે! અરે, ધરમ કરતી દેખાતી સ્ત્રીઓ પણુ! મુખ્ય કારણુ : 'સાચી કેળવણી'ના અભાવ – આધુનિક કેળવણી તાે માનવને ઘાતકી બનાવે તેવી છે : અજ્ઞાન માટું પાપ છે.

કહે નેપોલિયન દેશને, કરવા આખાદાન, સરસ રીત તા એ જ છે, ઘો 'માતા'ને જ્ઞાન.

' કાને હતી એવી ખબર, છે જુદગી કેવી સફર ? મંઝીલ સુધી તે લઈ જશે, કે રાખશે મંઝીલ વગર ?'

છેવટે. ' માતા 'ને એક માસિક કે વાર્ષિક શ્રદ્ધાંજલિ. આપી વિરમીએ : મા મને સાંભરે રે.

'મા તારા મહિમા અપરંપાર ' વહાલી 'ભા',

આટલું બાેલતાં આજે કેટલાે ભાર લાગે છે*!* કરી આ દિવસ આવ્યા જ્યારે આખા પરિવારને સૂનું પાડી ' તું ' અન'તની યાત્રાએ ચાલી નીકળેલી.

સદાય હસતું વદન અને પ્રસન્ન – ચિત્ત નયનામાં ભારાભાર સ્નેહ ને કરુણા.

વાત્સલ્ય–મૂર્તિ<sup>૬</sup> સમાન ' તુ<sup>:</sup> ' નાના–માટાં સહુને માટે એક પ્રેરણા સ્વરૂપ હલી.

આજે અમે જે કાંઈ છીએ તેના પાયામાં છે તારુ અમૂલ્ય સંસ્કાર – સીંચન અને સ–રસ શીખામણુ – જે આજે ઉચ્ચ સંસ્કાર – રૂપે, આદર્શ – રૂપે, અમારા જીવનમાં વધાયાં છે. એ જ તમે અમને આપેલી અમારી સાચી અહુમાલ મૂડી છે, જે સદાય અમારી સાથે રહેશે, પણ વાત્સલ્યની સરવાણી હવે કયાં પામવી ?

હે પરમકૃપાળુ પરમાત્મા : મારી 'બા 'ના આત્માને પરમ શાંતિ અર્પજે એ જ પ્રાર્થના." (આજના 'મમ્મી' 'મામ' વાળા આળકા બિચારા આ, મા, શબ્દ ભૂલી ગયા છે-માને 'mumny 'ને ઠાદીને 'માટી મમ્મી ' કહે છે, ને કે હજુ દાદીમાને ઘણુા આળકા 'બા ' કહે છે. ને બા શબ્દ ચિરંજીવ છે. (નારી તું તા ન્યારી.)

ે સુર્રે ધું કિંબ હુના?

# શ્રી શાહ સાહેબની પ્રવૃત્તિના હેતુ

અભણતા પણ મારા કરથી, શ્રેચ અવસ્તુ ચાએા, તન – મન – ધન સહુ સાધન મારાં, એ પ'થે ચાબ્રેઓ. \* શહેરમાં જરા વિચિત્ર કે અસામાન્ય બણાય તેવી શ્રી શાહ સાહેબની પ્રવૃત્તિ : પાતાના મકાનની એ બાજુ પ્રલેક બાર્ડ : જેના ઉપર પ્રસંગાપાત સામાજીક, ધાર્બિક, આધ્યાત્મિક સમાચારા લખવામાં આવે છે : માર્ગમાં જતા જિજ્ઞાસુને વાંચવા વિચારવા માટે.

# લદ્દપદાંત ઘરમાં ડ્રોઈંગ રૂમમાં એક કાર્ડ બાર્ડ જપર "નીચેનું ધર્મ' – સાર જેવું લખાહ્યું છે – ખુરશી ઉપર બેસનારની નજર તેના ઉપર પડે.

R

| 💃 🐲 વત્ સત્ - 🥗 હું શકાત્મા છું 卐                                                                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પરમ કૃપાળુ દેવકી જય ધી રે સે બા લેા                                                                                                                                                                                                                |
| મહાવીરસ્વામી ભગવાનકી જય પ્રેમ સે બા લા                                                                                                                                                                                                             |
| પારસનાથ ભગવાનકી જય<br>આદિનાથ ભગવાનકી જય આદર દેકર બાંલા                                                                                                                                                                                             |
| સ અને સંતન કી જય જરૂરત હોને પર એક લો                                                                                                                                                                                                               |
| ત્રણુ તત્ત્વ ચાર ભાવના માક્ષમાર્ગ-ત્રણ રત્ન<br>૧ સુ – દેવ ૧ મૈત્રી ભાવના સમ્યગ્ દર્શન<br>૨ સુ – શરૂ ૨ પ્રમાદ ભાવના સમ્યગ્ જ્ઞાન<br>૩ સુ – ધર્મ ૩ કરુણા ભાવના સમ્યગ્ર્ ચાસ્ત્રિ<br>૪ માધ્યસ્થ ભાવના                                                 |
| અસત્યા માંહેથી, પ્રભુ! પરમ સત્યે તું લઈ જા,<br>ભાંડા અધારેથી, પ્રભુ! પરમ તેજે તું લઈ જા,<br>મહા – મૃત્યુમાંથી, ચારુત સમીપે નાથ, લઈ જા,<br>તું હીરોુા હું છું તા, તુ જ કરશના કાન કઈ જા.                                                             |
| ૧૨ ભાવના + ૪ ભાવના (ભાવે કેવળજાણાન)<br>૧ અનિત્ય ભાવના પ અશુચિ ભાવના ૯ સંસાર ભાવના<br>૨ અશ્વરણ ભાવના ૬ ગ્યાસ્ત્રલ ભાવના ૧૦ લેહકાવરૂપ ભાવના<br>૩ એકદવ ભાવના ૬ ગ્યાસ્ત્રલ ભાવના ૧૦ લેહકાવરૂપ ભાવના<br>૪ અન્યત્વ ભાવના ૬ નિર્જરા ભાવના ૧૨ કા મેં ભાવના |

÷

ભાગવાન કર્યા આવે છે? ૧ માતા પિતાની સેવા કરનારને ઘેર. ૨ પતિવતા સ્ત્રીને ઘેર. ૩ અતિથિ – સત્કાર કરનારને ઘેર. ૪ સત્યવાદી, પ્રમાણુિક, ઈમાનદાર વેપારીને ત્યાં. ૫ જિતે ન્દ્રિય વ્યક્તિને ધેર. ૬ નિષ્ડા પૂર્વક ફરજ બજાવનારને ત્યાં.

|   | સુખી થવાના ઉપાય                    |
|---|------------------------------------|
|   | લડાઈ થાય તેવું બાલવું નહીં.        |
|   | દેવું થાય તેવું ખરચવું નહીં.       |
| 3 | શક્તિ મુજબ દાન કરવું.              |
|   | જામીન થતાં પહેલાં બે વાર વિચારવું. |
|   | માંદા પડાય તેવું જમવું નહીં.       |
| Ę | પાપ થાય તેવું કરવું નહીં.          |

- ૧ જગતમાં ક્રષ્ઠત છ દ્રવ્યાે છે : ૧. જીવ અસ્તિકાય, ૨. પુદ્ ગ લ – અસ્તિ કા ય. ૩. ધર્મા સ્તિ કા ય, ૪. અધર્મા-સ્તિકાય, પ. આકાશાસ્તિકાય ને ૬. કાળ.
- ર યાદ રાખાે : કર્મ સત્તા એટલી વ્યવસ્થિત છે કે ત્યાં લાં ચ રૂ વ્ધ ત, ક ટ કી, કમીશન ચાલતાં નથી. ત્યાં દેર પણુ નથી ને અંધેર પણુ નથી.
- ૩ " હું કેાણ છુ' ? " આ વાકચનેા વિવેક−પૂર્વંક વિચાર કરનાર, અને, દેહ તથા આત્માનું ભેદગ્ઞાન કરનાર જ સાચા ધર્મ અને ધર્મના મર્મ સમજી શકે.

- ૪ કર્માના ખેલ અજબ ગજબ છે : નિરાળા છે : ચિત્ર વિચિત્ર છે, જગતમાં ચારે બાજુ નજરે પડે છે.
- પ ધર્મથી પુષ્ય થાય−સુખ મળે. પાયથી હુઃખખં દુઃખખા. માટે કર્મ કરતી વખતે ચેતાે. તેનું ફળ સારૂં – નરસું અવશ્ય મળવાનું જ.
- ૬ સ સારનું મૂળ ચાર ગતિમાં ભટકાવનાર 'રાગ" છે. માહનીય કર્મ છે. માહ એટલે મિથ્યાત્વ – અજ્ઞાન. માહમહારાજા જીવને નાચ નચાવે છે, ને ચાર કષાય– ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ, કરનારને ચારે ગતિમાં ભટકાવે છે. રાગને લીધે દ્વેષ−કષાયાે–થાય છે.
- ૭ વીત−રાગ થયેા તે સુખી ઃ માટે અનાસક્ત થઈ, આપણા આત્માને શરીર રૂપી જેલમાંથી છેાડાવવા પ્રયત્ન કરાે, જેથી આત્મા માક્ષમાં શાજ્યત અવ્યાબાધ સુખ મેળવે.
- ૮ સંસાર = સ્વાર્થ. દરરોજ 'મરણુનું સ્મરણુ' કરવાથી પાપ થશે નહિ, અને, દરરોજ 'નવકાર મહામ ત્ર' નું સ્મરણુ કરવાથી પુષ્ટ્ય થશે ઃ આ લાેક, પર – લાેકમાં સુખ પ્રાપ્તિ.
- ૯ સંસાર સ્વપ્ન છે, ઘર ધર્મશાળા છે, જીવ સુસાફર છે, રહેવાની સુદત (આયુબ્ય) પૂર્ણુ થચે એક ક્ષણુ પણુ રહેવાશે નહિ. જીવ એકલાે આવ્યા છે : એકલાે ચાલ્યા જવાના છે : આંખ મીંચાયા પછી તું એક પૈસાના પણુ માલિક નથી. માટે ધર્મ કરાે : ધર્મ કરા – તે જ સાથે આવશે. સગાં–સંબંધી, મા–બાપ, પુત્ર–પુત્રી, પતિ–પત્ની, કાેઈ સાથે આવશે નહીં.

| <br>* સ       | ત્પરુષાન                            | ચાેગ – અળ              | ો જગાલ               | ાનું કલ્યાણ           |                               |
|---------------|-------------------------------------|------------------------|----------------------|-----------------------|-------------------------------|
|               |                                     |                        |                      | મ – કલ્યાણ            |                               |
| * 1           | ાવવા સાવ<br>મવશ્યા સૌ               | ાલા હાલવા<br>અખી શાર્ગ | ાચા આપ<br>હો અગ      | ન – કલ્વાણ<br>તા સૌ સ | ુ વશ :<br>માગગા               |
|               | ા ગયા હા<br>મવ <sup>્</sup> ત્ર દિવ | સુઃ પા~<br>યતા વ્યાપે  | 1. Ha <sup>c</sup> a | ા સાંસાં<br>શાંતિ (   | નાવ્યુ <b>રા</b> ,<br>લેસ્તરો |
|               |                                     | ત: શાન્                |                      |                       |                               |
|               | 5                                   | ц                      |                      | 5                     |                               |
|               | 1 ka                                | ,                      | •                    |                       |                               |
|               |                                     |                        |                      | પરના કાર્ડ            |                               |
|               |                                     |                        |                      | માર્ગદર્શન            |                               |
| તે            | પણુ જન સ                            | ામાજને ઉપ              | ચાેગી થક             | ્રિપેડે તેવું         | છે :                          |
| ચાડી          | સ – રસ િ                            | ચેન્તન - મ             | ાનન કરવ              | યા જેવી ક             | હેવતેા                        |
| ٩             | के वुं                              | ચ્ય ન્ન                | તે વું               | મ ન.                  |                               |
| ંર            | જે વું                              | પાણી                   | તે વી                | વા ણી.                |                               |
| 3             | જે વું                              | અન્ન                   | તેવેા                | એાડકાર.               |                               |
| K             | જે વી                               | મ તિ                   | તે વી                | ગતિ.                  |                               |
| ેપ            | જે વેા                              | ભાવ                    | તે વેા               | ભ વ.                  |                               |
| £             | જે વી                               | ક્ષ ષ્ટિ               | તે વી                | સ ષ્ટિ.               |                               |
| e             | જે વું                              | વાં ચન                 | તે વેા               | વિચાર.                |                               |
| ٢             | જે વેા                              | ભાષ ક                  | તે વી                | ભાષા.                 |                               |
| E             |                                     | કલા કાર                |                      | ક લા.                 |                               |
| ٩٥            |                                     | ખા દે                  |                      | પ ડે.                 |                               |
| ૧૧            | વાવે તે                             | વું લ છે 🖣             | । इरे ते             | વું પામે.             |                               |
| " <b>૧૨</b> " | હા થ ના                             | ક ર્યા                 | ૈ રે ચે              | . વાગે.               | L.                            |

| ૧૩ જે      | ઉ ગ્સું            | તે આ થ            | મે.         |
|------------|--------------------|-------------------|-------------|
| ૧૪ જે      |                    | તે કરમા           |             |
|            | લ ખ કીંસ ખ         |                   |             |
|            | લ ખ કે સા          | •                 | ,           |
|            | ષ કારએ સ જજ        |                   |             |
|            | મા ટે              |                   |             |
| શુ ભ       | કાર્યમાં યથા       | શક્તિ પ્રવર્તલ    | 4.          |
| -          | વળે આંગ            |                   | •           |
| ૧૮ જેવી    | केनी पात्रता       | તેટલું તેનું ગ્રહ | ણ.          |
|            | માત્રભૂમિ સ્વર્ગથ  |                   |             |
|            | પ્રભાવના–સાંપ્રદા  |                   |             |
|            | યવાળા પાત – પૈ     | ોાતાના મત – લે    | ોદેા મિટાવી |
| એક મત થ    |                    |                   |             |
| મીલે જે રુ | તુર મેરા તુમ્હાર   | શ, તેા સૂર અ      | ાને હમારા,  |
| મળે સૂર જે | મ્હારા ને ત્હારે   | τι,               |             |
| ~ ~ ~      | ્ અને તે           | સૂર્ આપણે         | નિ રાળા.    |
|            | પ્રેમ અને          |                   |             |
|            | નિર્મળ સ્નેહ, વા   |                   |             |
|            | kes waste. Hu      |                   |             |
|            | ry? it won't       |                   |             |
|            | ns, it will soo    |                   |             |
|            | ્પ્યારે, કયા       |                   |             |
|            | હૈ નૈયા, ્         |                   |             |
|            | કદીન તજીએ, ∷<br>ા⊤ |                   |             |
| 5          | 55                 |                   | 5           |

-

۶.

## કર વિચાર તાે પામ

23

હિન્દુ – જૈના ખાસ લગ્ન વખતે વિચારા

- <sup>વ</sup> વીતરાગેાને લગ્ન જેવા સંસારી પ્રસ'ગેામાં આમ'ત્રવા આમ'ત્રણુ પત્રિકા – લગ્નની ને જમણુની – દેરાસરા મ'દિરામાં મૂકવી તે ભય'કર અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાની ગાડરીયા પ્રવાહમાં તણાય છે, ને ઘેટાંના ટાેળાં માફક અ'ધ – અનુકરણુ કરે છે.
- <sup>ા</sup>ર દારૂમાં દેવતા : કાેઇપણ પ્રસ**ંગે, ને લગ્ન જેવા સંસારિક** પ્રસંગે દારૂખાનું ફાેડવું – ફાેડાવવું તે ભયંકર પાપ છે. અનંત જીવાની હિંસા છે. જૈન કહેવાતા શ્રાવક શું એવા અક્ષ્કર્મા છે કે આવી જીવ – હિંસા કરતાં તેનું રૂવાડું ય ફરકતું નથી ? અહિંસા પરમ ધર્મ છે. શ્રી નેમિનાથ પ્રભુએ જીવા પર કરુણા લાવી રથડાે પાછા વાળ્યાે : વિચારા.

દારૂખાનામાં જીવ – હિંસા પાપ ન સમજનાર ચુવાનેા કદાચ આવી અધમ હિંસક કુ – પ્રવૃતિ કરે, પરંતુ વચેાવૃદ્ધ વડીલાેની આવી આઘાત – જનક પ્રવૃત્તિ અઠકાવવાની જવાબદારી નથી ? અને, રાત્રે ડીસ્કાે – ડેન્સાે ને નાસ્તા–પાણી ! પાપનાં પ્રદર્શના !

અજ્ઞાની લગ્ન–યુગલ દેરાસર જઇ વીતરાગેાને પગે લાગવા જતા લાજતા નથી ? થાપા શા માટે લગાવે છે ? ાર્ક ''પુષ્પ–પાંખડી જયાં દુસાય, જિનવરની ત્યાં નહિ આજ્ઞાય'' ફૂલની પાંદડીની પણુ હિંસા જૈન ધર્મને માન્ય નથી. જૈન – વિજ્ઞાન, અનંત કાળથી કહે છે કે વનસ્પતિઃ માત્રમાં જીવ છે, અને, પૂજા પ્રસંગે કે લગ્ન – પ્રસંગે શા માટે અવિચારી હિંસા કરવી – કસાઈ જેમ ઘેટાં – અકરાંની હત્યા કરે તેમ નિદેષિ નિર્મળ કુમળા ફૂલાેની આસાપાલવની કતલ કરવી તે ભયંકર પાપ છે. ડમરાના છાેડમાં અનંત જીવા હાેય છે તેને ધાતા બિચારા હણાય છે. લગ્ન પ્રસંગે સુખડના હાર વાપરી શકાય અને શાણુગાર માટે પ્લાસ્ટિકના ફૂલા વગેરે વાપરી શકાય.

પ્રેલુ : અજ્ઞાની જીવેા વિચારી પાપથી અઠકે તે માટે સન્મતિ આપજે.

૪ અને, રાત્રી ભાેજન – સમૂહને – કર્મ દેષ્ટિએ પાપ, તથા અંગ્રેજોનું અંધ અનુકરણ ? ( બુફે Buffet–plate – ડીશ– તાસક – રકાબી ) ગુજરાતીઓની સ્વાસ્થ્ય પ્રદ – પ્રથા – નિરાંતે બેસીને શાંતિથી જમવું : કેાટ પાટલુન–પેન્ટવાળાને પણ નિરાંતે ખુરશી ટેબલ પર બેસી જમવું – જમાડવું તે માનવીય છે. હરતા જાય – ફરતા જાય – બે લચકા ખાતા જાય. આ પાશવીય કુ – પ્રથાને તિલાંજલી આપવા જેવી છે: અને : સુજ્ઞજના વિચારી જોજો : ખર્ચ વધશે નહિ – અને મોંઘા ખાઘ પદાર્થોના બગાડ અટકશે.

્**ક્રિંક ક્રિંક** ક્રત સમ્યક્ષ્વ = સુદેવ, સુગુરુ, સુધર્મની એકતામાં ઢઢ અચળ શ્રહા. તેા 'સુધર્મ' શું છે ?

' જા ના મિ ધ મેં ન ચ મેં પ્ર વૃત્તિ: સુચાયન હરે. જા ના મિ અધ મેં ન ચ મે નિવાત્ત: દુર્ચોધનની હ બ્રિત. આમાં પશ્ચાતાપ નથી પરંતુ પાેતાના ' સ્વભાવ'ની સ્વૈચ્છિક કષ્ણલાત છે : ''હું ધર્મ' જાણું છું છતાં આચરતાે નથી, અને અધર્મ શું છે તે પણ જાણું છું છતાં અધર્મ કરવાથી અટકતાે નથી."

શું આ પરિસ્થિતિ આપણામાંના ઘણા અધાની નથી ?

જિનેશ્વર પરમાત્માના જૈન દર્શનમાં આસ્થા, શ્રહા, વિશ્વાસ રાખતા જૈના – શ્રાવકાે – ખાસ કરીને શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૂજ્ક જૈના માટે, પરમ કૃપાળુ દેવ શ્રીમદ્દ રાજચ'દ્રના કેટલાક વચનામૃત :

અહાૈ ! અહાૈ ! શ્રી સત્ પુરૂષના જગ-હિતકર વચનામૃત. \* કર વિચાર તેા પામ. \* જન્મ – જરા – મરણુ વગેરે દુઃખે કરી સમસ્ત સંસાર અશરણુ છે. જેણે સર્વ પ્રકારે તે સંસારની આસ્થા તજી, તે જ આત્મ-સ્વભાવને પામ્યા છે, અને, નિર્ભય થયા છે. વિચાર વિના તે સ્થિતિ જીવને પ્રાપ્ત થઈ શક્તી નથી અને 'સંગ'ના માહે પરાધિન એવા આ જીવને

- વિચાર પ્રાપ્ત થવેા દુર્લભ છે.
- ૠ સર્વ કલેશથી અને સર્વ દુઃખથી મુક્ત થવાના આત્મજ્ઞાન સિવાય બીજો કાેઈ ઉપાય નથી, અને, સદ્−વિચાર વિના આત્મજ્ઞાન થાય નહીં.

\* હે જીવ ! કયા ઇચ્છત હવે ? હે ઈચ્છા દુઃખ–મૂલ, જખ ઈચ્છા કા નાશ તબ, મીટે અનાદિ ભૂલ.

\* તૃષ્ણા (ઈચ્છા, આકાંક્ષા, લાલસા, આશા) નાના પ્રકારે (જુદી જુદી રીતે) આવરણ કર્યા કરે....અનતાં સુધી તૃષ્ણા ઓછી કરવી એઈએ....જે તૃષ્ણા રાખે છે તેના જન્મ, જરા, મરણ છે, માટે જેમ બને તેમ તૃષ્ણા એાછી કરતાં જવું.

'આતમ ભાવના' ભાવતાં, જીવ લહે કેવળજ્ઞાન રે.
(દસ દેબ્ટાંતે) દુર્લભ એવા મનુખ્ય દેહ પૂર્વે અનંતવાર પ્રાપ્ત થયાં છતાં કંઈ પણ સફળ-પણું થયું નહિ. (સુત્ર જના વિચારા). ( મૂળમાં કઈ ભૂલ થઈ છે ?)
સર્વ કરતાં જીવને જેમાં અધિક સ્નેહ (માહ) રહ્યા કરે છે એવી આ કાયા, રાગ-જરા-જન્મ-મરણથી આત્માને જ દુઃખરૂપ થઈ પડે છે. દૃહ ક્ષણભાંગુર છે. દૃહની ચિંતા રાખે છે તેટલી નહીં પરંતુ એથી અનંતગણી ચિંતા આતમાની રાખ, કારણ અનંત ભવ એક ભવમાં ટાળવા છે.

- ઋ શ્રી સદ્ગુરુએ કહ્યો છે એવા નિગ્ર`ન્થ માગ<sup>c</sup>ના સદાય આશ્રય રહેા ! હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી અને દેહ–સ્તી– પુત્રાદિ કાેઇપણુ મારા નથી. શુદ્ધ ચૈતન્ય–સ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આત્મા છું એમ 'આત્મ–ભાવના' કરતાં રાગ–દેષના ક્ષય થાય (જે આત્માના માેક્ષનું પરમ કારણુ છે.)
- \* હંમેશા યાદ રાખા : કર્મ સત્તા મહાન છે. 'સકળ જીવ હૈ કર્માધીના' માટે, હવે વિચારા : મંત્ર તંત્ર ઔષધ નહિ, જેથી પાપ પલાય, વીતરાગ વાણી વિના, અવર ન કાેઈ ઉપાય.

\* આ તેા અખંડ સિદ્ધાંત માનને કે, સંયાગ-વિયાગ, સુખ -દુ:ખ, ખેદ-આનંદ, અણુરાગ-અનુરાગ વગેરે ચાગ કાઈ બ્યવસ્થિત (દાદા ભગવાનના શખ્દેામાં : circumstantial evidence) કારણને લઈને રહ્યા છે. અને,

આ બધાનું કારણુ 'મન' છે–જેણું મનને વશ કર્યું તેણું જગતને વશ કર્યું. મન જ માણુસાને માટે કર્મ –બંધનું કારણુ છે અને કર્મ'થી–મુકત–દશા, માેક્ષનું પણુ કારણુ છે. શરીરના આ અવયવ ઉપર શાન્તિથી ઉંડા વિચાર કરા, અને આ વિષે ભગવત ગીતામાં તથા ઘણુા સંતા– સજ્જનાએ પાતાના વિચારા વ્યક્ત કર્યા છે, તે જિજ્ઞાસાથી જાણુા, નાેંધા અને ચિન્તવા.

∗ હાલમાં લાેકાેને વીતરાગ પરમાત્મા ઉપર શ્રહા ઓછી લાગે છે અને દેવ–દેવીઓ વગેરે તરફ ભક્તિ–ભાવ જણાય છે. પરંતુ એટલું કેમ સમજતા નહિ હાેય કે તમારા પુષ્ટય કર્મ વિના કાેઇપણુ વ્યક્તિ કંઈ પણુ લાભ આપી શકે નહિ–હા, જ્યારે તમને તે પ્રાપ્ત થવાનું હાેચ ત્યારે કાગનું બેસવું ને તાડનું પડવું તે પ્રમાણે નિમિત્ત અને – માટે,

ક્ર માર્ગાનુસારીના ૩૫ ગુણુમાં પહેલેા–સૌથી અગત્યનેા ગુણુ ન્યાય–સંપન્ન વૈભવ. સુશ્રાવકાે : આ ગુણુ ન હાેય તાે ધર્મ થાય ખરાે ? જો સાધ્ય પવિત્ર હાેય તાે સાધન પણુ પવિત્ર જોઈ એ. ( કાળાં નાણાંથી ધર્મ થાય જ નહિ ).

ં∗ લેાભ પાપનું મૂળ છે–પાપના બાપ છે–લાેભે લક્ષણુ જાય. આ પાપી 'કષાય'તાે ભલભલા મુનિવરાને પણુ પાડે છે ! માટે તાે બધા આર્ય ધર્મીમાં 'અપરિગ્રહ વત' ઉત્તમ કહ્યું છે. પરિગ્રહની મૂર્છા–આસક્તિ પાપનું મૂળ છે–દુ:ખનું કારણ છે. 'પરિ–ગ્રહ' તાે નવ ગ્રહાે તથા આગ્રહ, કઠાગ્રહ વગેરે ગ્રહાથી પણ ભયંકર છે. મહાવીરના દસ મહા-શ્રાવકાે (ઉપાસકાે) વિષે જાણી, સમજી, વિચાફી 'પરિ-ગ્રહ પરિમાણુ' કરાે, જો આત્મ–કલ્યાણ હેતુ હાેય તાે.

- ₩ અને 'માન–કષાય'–અહાહા ! માન–સન્માન–માણસનું 'અહં' પાેષી, આત્માને પાંડે છે : જો સાધુ–સંતા કહે કે હું જે કરૂં–કરાવું છું તે અનાસકત ભાવથી છે તા તે દંભ છે, કેમકે, માહ–મહારાજા ગુપ્ત રીતે તેમને લલચાવી પછાડે છે.
- \* જે જગતમાં 'માન' ન હાેત તાે 'માક્ષ' હાેત.
   \* મન, માન, માયા, માહ, મમતા, મૃત્યુ, મરણ-'મ' કાર-વાચક દરેક શખ્દ વિચારી જાવ આધ્યાત્મિક દ્રષ્ટિથી.
- \* હા, જેને (૧) મૃત્યુની સાથે મિત્રતા હાેય, અથવા (૨) જે મૃત્યુથી ભાગી છુટી શકે તેમ હાેય, અથવા (૩) હું નહિ જ મરૂં, એમ જેને નિશ્ચય હાેય તે ભલે સુખે સૂએ. માટે બાેધી બીજના ધણી, ચાર જ્ઞાન ધારક, શ્રી ઈન્દ્રભૂતિ ગૌતમ ગણુધરને પ્રભુએ કહ્યું કે હે ગૌતમ, એક 'સમય' ના પણ 'પ્રમાદ' કરીશ નહિ. 'સમય' શખ્દના અર્થ જાણા. Eternal Vigilance-શાશ્વત જાગૃતિ.
- ં કે જવ! તું આ બાબત નિશ્ચયથી જાણુ: સુખ અંતરમાં છે, બહાર શાેધવાથી મળશે નહીં.

- \* મેાક્ષના માર્ગ અહાર નથી, પણ આત્મામાં છે, માટે આત્માને જોવા, આત્મા સાંભળવા, બાલવા, વિચારવા, નિદિધ્યાસવા,–ભાવવા, અનુભવવા, આવું વેદમાં જણાવેલ છે. આત્મામાં રહેવું, આત્માર્થે ક્રિયા કરવી, આત્મામાં શમાઈ જવું.
- \* અહેા ! આત્મા ા સ્વાત્મા ા અતીત મન કાયા વચનથી, સ્મરૂં, ભાવું, ધ્યાવું, અનુભવું, સદા લીન મનથી, અનુભવું, સમાધિસ્થ મનથી.
- **ૠ** આત્મા નિશ્ચયના આધારે છે, દેહ પ્રારખ્ધના આધારે છે, સંસાર સંકલ્પના આધારે છે, માેક્ષ ક્ષમા⊸સમભાવના આધારે છે.
- ¥ ટેકનીકલ–(૧) 'ક્રિયા' એ કમ', (૨) 'ઉપયાગ' એ ધર્મ, (૩) 'પરિણામ' એ બંધ, (૪) બ્રમ એ 'મિથ્યાત્વ, (૫) 'બ્રહ્મ' તે આત્મા, અને (૬) 'શ'કા' એ જ શલ્ય છે.
- ★ 'તપ' શું છે, શા માટે છે, કેટલા પ્રકારના છે તે વિચારા. સવેત્તિમ તપ કશું છે ? ઉપ–વાસ કરા તેની વાત બહાર ન કરા. તપ વગેરે આત્માના અર્થે કરવાના છે, લાેકોને દેખાડવા અર્થે કરવાના નથી. 'કષાય' (ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ) ઘટે તેને તપ કહ્યાં છે. અંદરથી 'અંતઃકરણુ' શુદ્ધ થાય ત્યારે તપ કહેવાય.
- ¥ કુગુરુ અને અજ્ઞાન પાંખડીઓના આ કાળમાં પાર નથી. (પ્રભુના વખતમાં પણુ ૩૬૩ પાંખડીયા હતા, હાં. વિચારી જાવ) માટા વરઘાડા ચઢાવે ને (કાળાં) નાણાં. ખરચે : એમ જાણીને કે મારું કલ્યાણુ થશે, અરેરે ! જીવનું કેટલું અજ્ઞાન.

- 🛪 એક અજ્ઞાનીના કરાડ અભિપ્રાયેા છે જ્યારે કરાડ જ્ઞાનીને। એક અભિપ્રાય છે.
- \* આત્મા કેવી અપૂર્વ વસ્તુ છે ! જ્યાં સુધી શરીરમાં હાેય, ભલે ને સેંકડાે વર્ષ, છતાં ત્યાં સુધી શરીર સડતું નથી, અને, જેવાે ચેતન આત્મા ગયાે કે તરત જ આ જ શરીર મડદું થઈ સડવા માંડે.
  - \* પ્રાણી માત્રને રક્ષક, આંધવ, પાલક, પાેષક અને હિતકારી એવા કાેઈ ઉપાય હાેય તા તે વીતરાગના ધર્મ છે.

🧈 શા ન્તિ: શા ન્તિ: શા ન્તિ:

\* ખાસ સૂચના :

જ્યારે કંઈ પણુ બાબત પૂછવી હેાચ તાે રીપ્લાચ પાસ્ટ− કાર્ડ વાપરાે. અથવા, કવરમાં જરૂરી ટીકીટાે બીડાે. O. K. જે ચ જિ ને ન્દ્ર.

5

5

5

#### પ્રસ્તાવના

આ અતિહાસિક પુસ્તકને પ્રસ્તાવવાની ખાસ જરૂર ન હતી કેમ કે પ્રકાશકીય નેાંધ જેવી જાણવા ચાેગ્ય સર્વ હકિકત આ પુસ્તકના પાના નં. ૧ : સમણ સુત્તાં (જૈન – ધર્મ – સાર – ગ્રન્થ) (શ્રમણુ સુક્તં અથવા શ્રમણુ સુત્તાં) થી પાના નં. ૨૭ સુધીમાં આવી જ જાય છે.

આ પુસ્તકનું હસ્ત – લિખિત મેટર અમે પ. પૂ. મુનિશ્રી અકલંકવિજયજી મ. સા. ને સાંપેલું અને તેમણે તે પ્રેસમાં આપી દીધું. તેના પહેલા કમાં સુધારવા માટે અમને આપેલા, અને, આ પુસ્તક પ્રકાશન અમારે કરવું એમ મહારાજશ્રીએ વિનંતી કરી. અમાએ ૧૯૯૦ ની સાલમાં એક સુંદર પુસ્તક ''મન્નહ જિણાણુ આણુ' ' છપાવેલું, તેથી અમારી જરા–તરા અનિચ્છા હતી પરંતુ એમ થશું કે ગમતાના ગુલાલ કરીએ, તેથી આ પુસ્તક પ્રકાશન, શ્રી પ્રદીપભાઈ શેઠના આર્થિક સહકારથી માથે લીધું.

આ પુસ્તક ૧૯૯૦ ના અંતમાં તૈયાર થઇ જવું જોઈતું હતું, પરંતુ મુદ્રકની અક્ષમ્ય ઢીલથી હવે પ્રગટ થાય છે. આ પુસ્તકના પાના ૧ થી ૨૪૦ પ્રથમ મુદ્રકની છપાઈના છે, અને આ મૂળ ગ્રન્થના આગળના પાના નં. ૧ થી ૩૨ તથા, પાછળના પાના નં. ૧ થી ૮૦ અન્ય મુદ્રકના છે.

∗ નીતિહીન વિલ બકારી સુદ્રકને પ્રભુ સદ્ગુદ્ધિ આપે !!! આ સુખ્ય પુસ્તક ઉપરાંત, આ પુસ્તકમાં બીજી ચિન્તન મનન ચાેગ્ય ઘણી બાબતાે, આગળ−પાછળના પાનામાં

્સમાવેશ કરેલ છે જે અનુક્રમણિકામાંથી જાણી શકાશે. આ સ કલનમાં ઘણા નામી – અનામી વ્યક્તિઓના શખ્દેા – વાકચાે લેવાયા છે તેમનાે અત્રે આભાર વ્યક્ત કરીએ છીએ. પાના નં. પ ઉપર પ્રાે. કે. છે. શાહના જે ત્રણેક પુસ્તક પ્રકાશન માટે તૈયાર છે એમ છપાયું છે તેમાંથી 'ત્રાન – પદ પૂજાએા ' નું પુસ્તક 'શ્રી અઠલંક ગ્રંથમાળા 'ના પુષ્પ નં. ૧૧૭ તરિકે પ્રકાશિત થઈ ગયેલ છે, જેમાં પરિશિષ્ઠ-૨ 'જૈન દર્શનમાં છ દ્રવ્ય અને નવ તાવનું સ્વરૂપ. તથા પરિશિષ્ઠ~૩ 'સ્વાદ્વાદ અથવા અનેકાન્તવાદ્દ' છપાયા છે. પરંત પરિશિષ્ઠ-૧ 'પીસ્તાલીસ આગમ' વિશેનું છપાયું નથી તે આ ગ્રન્થ માળાના આગામી પુસ્તકમાં છપાશે જેમાં આ બાબત જણાવવામાં આવશે-પ્રાય: 'ઉપાસક દશાંગ' ્પુસ્તક છપાય છે તેમાં સમાવેશ થશે. (આ પુસ્તકે પાલિતાણામાં છપાયેલ હાવાથી ઘણી જ અશુદ્ધિઓવાળા છે.) આ પુસ્તકની છપાઈમાં બને તેટલી કાળજી લીધા છતાં 😪 (પટનદાષ કે પ્રેસ-દાષ (Printer's Devil) થી કાેઈ પણ અશુદ્ધિ કે ભૂલાે રહી ગઈ હાેય તાે તે માટે મિથ્યા – દુષ્કત કહી પ્રસ્તાવના સમાપ્ત કરીએ છીએ.

35

જુઓ પાનું ૭ – અમે ' શ્રી ગુરુ ગૌતમ ' બરાબર સુધારીને આપેલું છતાં મુદ્રકે ''ગાતમ '' છાપી નાખ્યું – બે માત્રા પ્રેસમાં ઉડાડી દીધા ! આવું છે, શું થાય. આ આપણા દેશી પ્રેસ ! શરૂઆતનું પાનું ૧૬ : 'ઘણી વાર' વાંચવું. વીતરાગ પરમાત્મા સૌને કલ્યાણમય સત્–સુખ મેળવવા સદ્બુદ્ધિ ને પ્રેરણા આપે એવી શુભ ભાવનાથી વિરમીએ છીએ. '' જિન આણા " વિરૂદ્ધ પ્રમાદથી કે અજ્ઞાનથી લખાણું 'હાય તા ક્ષમા યાચીએ છીએ.

💑 તત્ સત્ : સુર્રોષુ કિં બહુના ?

### નમ્ર વિનંતી

33

| *ં પુસ્તકને સારૂં પૂંઠું ચઢાવી દ્યો જેથી પુસ્તક સુવ્યવસ્થિત<br>રહે અને જ્ઞાનની આશાતના ટાળી શકાય.                     |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| * '' સવિ છવ કરૂં શાસન ૨સી,<br>જો હેાવે મુજ શક્તિ ઈસી. "                                                              |  |  |  |
| નરમ દિલથી, ડાહી વૃત્તિથી,<br>સમજી વાંચશાે, સુખીયા થશાે,<br>અનુભવી હશાે, શુદ્ધ જાણુશાે,<br>વળી વખાણુશાે, પા'ડ માનશાે. |  |  |  |
| લિ. સ <b>ંકલનકાર</b><br>(પ્રા.) કુસુદચન્દ્ર ગાેકળદાસ શાહના<br>જય જિનેન્દ્ર                                           |  |  |  |
| તા. ૧૨ મી માર્ય'−૧૯૯૧                                                                                                |  |  |  |

શ્રી સમણ સુત્ત ના આગળ−પાછળના પૂંકા ઉપરનું લખાણુ ૧. સમગ્ર જૈન સમાજ સંમત એવા 'સમણુ સુત્ત' નામના ગ્રન્થની નિષ્પત્તિ થઇ. ભગવાન મહાવીર ના ૨૫૦૦ મા વર્ષના અવસરે એ એક માેટી ઉપલબ્ધિ થઈ એમ સૌએ સ્વીકાર્યું.

> \* સુનિ શ્રી વિદ્યાન દજ **\*** સુનિ શ્રી સુશીલકુમારજી \* સુનિ શ્રી જનક વિજયજી \* સુનિ શ્રી નથમલજી \* શ્રી જિનેન્દ્ર વર્ણાજી

ર. જૈન ધમી<sup>દ</sup>એાની છેલ્લા બે હજાર વરસામાં ન**હાેલી** થઈ તેવી સંગીતિ ભગવાન મહાવીરના ૨૫૦૦ મા જન્મ કલ્યાણકના વર્ષમાં થઈ અને તેમાં જૈન ધર્મના તમામ સ'પ્રદાચાના મુનિઓ અને અગ્રગણ્ય શ્રાવકાેએ હાજર રહી, અમૃત કુંભ સમાે સર્વ સંમત સાર – રૂપ ગ્રન્થ આપ્યા તે આ 'સમણ સત્ત'' છે.

38

3. મારા જીવનમાં મને અનેક સમાધાન પ્રાપ્ત થયા છે. એ બધામાં સૌથી છેવટતું, જે કઠાચ સર્વોત્તમ સમાધાન છે, તે આ વર્ષે પ્રાપ્ત થયું....પ્રભુ મહાવીર જન્મ કલ્યાણકના દિવસે 'જૈન ધર્મ સાર'...જેનું નામ 'સમણ સુત્ત' રાખવામાં આવ્યું છે તે આખાય ભારતને પ્રાપ્ત થશે... જ્યાં સુધી જૈન ધર્મ રહેશે અને બીજા વૈદિક તથા બૌદ્ધ વગેરે ધર્મા પણ હશે ત્યાં સુધી (આ) જૈન-ધર્મ-સારતું અધ્યયન થતું રહેશે. – વિનાબા ભાવે

૪. આ ગ્રન્થ 'સમણુ–સુત્તંની સંકલના પૂજ્ય વિનેા-બાજીની પ્રેરણાથી થઈ છે. એ જ પ્રેરણા અનુસાર સંગીતિનું આયેાજન થયું અને એમાં આના પ્રારૂપને સ્વીકૃતિ મળી. આ એક વિશિષ્ટ ઐતિહાસિક ઘટના છે.

#### સમણુ સુત્ત પરસ્પરાે**ગ્રહા** જીવાનામ્

પ. ચાર ખ'ડામાં ૭૫૬ ગાથાઓમાં થઈને જૈન ધર્મ, તત્ત્વ દર્શન તથા આચાર માર્ગનો સર્વાંગીણ સંક્ષિપ્ત પરિચય આવી જાય છે, એમ કહી શકાય...સાંપ્રદાચિક આગ્રહાેથો પર, મૂળ રૂપમાં જૈન ધર્મ સિદ્ધાન્તના, આચાર પ્રણાલિના, અને, જીવનના ક્રમિક વિકાસની પ્રક્રિયાના, સામાન્ય માણસને પરિચય કરાવવા માટે આ એક સવ<sup>જ</sup> સ'મત પ્રતિનિધિક પ્રન્થ છે.

雪 જેનં જયતિ શાસનમ 雪

અનુક્ર મણિ કા વિષયા પાના ન'ખર ક્રમાં ક I ૧ કાળજીપૂર્વ કે સાનની આશાતના ટાળા ર ૨ જૈન – શ્રાવક – JAIN 3 " जानी " ને આેળખવાના લક્ષણા 3 ۲ ૪ સાચા જૈન પ પ માતા – પિતાના ઉપકારની સ્તુતિ 9 જનનીની જોડ, સખી, નહિં જડે રે લાેલ ¢ 6 ૭ એ પુત્રને ધિક્રાર છે: (સ્વાધ્યાય : ૧૦) e 66 344 22 99 L 🖌 भाता – પિता विषे सुविऱ्या रे। 92 ૧૦ નારી! તંનારાયણી! 13 ૧૧ ' સાહ સાહેબ ' ની પ્રવૃત્તિના હેત 99 ૧૨ કર વિચાર તા પામ 23 13 અહા! શ્રી સત્ય રૂષના વચનામૃત રપ ૧૪ પ્રસ્તાવ ના (સૂચના : પા-૭૦) 31 II ૧૫ શ્રીં 'સમણ સત્તં"ના પુંઠા ઉપરના કુકરાઓ ૩૩–૩૪ ૧૬ ચલુક્રમ શિકા 34-35 # अगि "स म ख सत्त " के न ध म सा र १ थी १८८ પરિશિષ્ક – ૧ – પારિભાષિક ૧૮૯થી ૨૩૨ 21021

શ્રી સમણુ સુત્ત

કર્મ પચ્ચીસીની સજઝાય – ૨૫ ગાથા ¢ તથા સવાકચા પુસ્તકના છેલ્લા પૂંઠા ઉપર માતા - પિતાની સ્તુતિ IV . . . **4** 4

વિશેષ – સમજણ – મનન માટે અનપસ પાથેચ ૬૯ થી ૭૩ આર્થિક સહયેાગી શ્રી પ્રદીપભાઈની વેપાર જ × ખ " માળા વિ' માઈ જાય – ૈરાગ્ય પ્રધાન કાવ્ય

- વિશેના કેટલાક અભિપ્રાયે! ૪૬ થી ૬૨ ' વિચાર વલેાહું ' પુસ્તિકામાંથી થાડુ' પૌષ્ટિક નવનીત ६३ थी ६८
- સ્વ. શ્રી ધન જયભાઈના જીવનની 3પરેખા ૧૭થી ૨૨ પ્રાે. કે. જી. શાહ સાહેબનું સંક્ષિપ્ત જીવન – ચરિત્ર રલ થી ૪૫

#### ત ચા

તેમના ધાર્મિક – આધ્યાત્મિક પુસ્તકો

98

194

૭૬ થી ૮૦

4

38

સાે ના - ચાંદીના વરખ - ચર્ચા

તથા એક માનસ શાસ્ત્રીય હક્કિત

અભિપ્રાચેા

III १

2

3

X

٦ų

¢

9

l

૮ કે માંના સ્વભાવનું સ્પ બ્ટી કર શ ર૩૩ - ૨૩૪

સુનિશ્રી અકલંકવિજયજીનું જીવન ચરિત્ર ૧ થી ૭

२ उप थी २४०

< 219€

2

સમણ સુત્તં (જૈન-ધર્મ-સાર ગ્રન્થ) (શ્રમણ સુક્રતં અથવા શ્રમણ સત્રં)

જેન ધર્મના શાસન નાયક, અરિહેલ વીતરાગ પરમાત્મા શ્રી થર્ધ માન સ્વામી શરૂ મા અવસર્પિ છી કાળના ચરમ તીર્થ કર શ્રી મહાવીર સ્વામી ના રૂપ૦૦ મા ' જન્મ કલ્યાણુ ક' તું નિમિત્ત લઈ, અમુક મહાત્માઓને એવા વિચાર સ્કૂચે કે જૈન ધર્મી ઓના બધા જ પંચા અને સંપ્રદાયોને માન્ય એવા જૈન ધર્મના કાઈ ગ્રન્થ દાય તા તે આવશ્યક છે જેમાં જૈન-ધર્મ સાર આવી જાય.

ભદ્ર પરિણામી, ધર્માનુરાગી સ્વ. આચાર્ય શ્રી 'વિનેામા સાવે 'એ સર્વ –ધર્મ –સમભાવની ભાવનાથી ભિવના થણુા ધર્મીના નિચાઢ રૂપ નીચેના પુસ્તકોનું પ્રકાશન કરેલું :

(૧) કુરાન સાર ( સુસ્લીમ ધર્મ ), (૨) ખ્રિસ્ત-ધર્મ સાર ( છસસ કાઇસ્ટના ' બાઈબલ ' ના સાર ), (૩) ભાગવત ધર્મ-સાર ( હિન્દુ ધર્મ-વૈષ્ણુવ ધર્મ ), (૪) ગીતા પ્રવચના ( હિન્દુ-વૈદિક-ધર્મ ), (૫) જપુછ ( શીખ ધર્મ ), (૬) ધરમપદ ( બીદ્ધ ધર્મ ), તથા, (૭) તાઓ ઉપનિષદ.

આ ધર્મ-સાર-માળામાં એક મહત્વના મછુકાે ખૂટતા હતા તે વિશ્વધર્મ "જૈન-ધર્મ સાર " જે જૈન ધર્મના બધા જ પંચા તથા સંપ્રદાયાને સ્વીકાર્ય થાય. ભા કામ અતિશય સુશ્કેલ હતું કેમકે જૈનામાં બે સુખ્ય પંચ છે-

٩

(૧) શ્વેતાંબર સંપ્રકાય, તથા (૨) દિગમ્ભર સંપ્રદાય, ઉપરાંત (૩) તેરાપ'થી (૪) સ્થાનકવાસી-એમ ચાર પ'થ ઉપરાંત બીજા પછુ સંપ્રદાયો છે, છતાં શ્રી વિનેાબાજીની સદ્-ભાવના કળે તેમાં કાળ પુરુષને રસ હશે તેથી અમુક નિમિત્ત કહેા કે સંયોગેા, '' પાંચ સમવાય '' ભેગા થવાથી 'સમણુ સુત્ત' ' ગુન્થનું પ્રકાશન થયું.

2

(૧) ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામીના ૨૫૦૦ મા જન્મ– કલ્યાણુકનું આગમન, (૨) વિકસિત સમાજ-ચેતના, અને (૩) વાદ-વિવાદ તથા ધર્મ, નીતિ, પંથ, વગેરેના ભેદેાથી પર પ્રતિષ્ઠિત થયેલ શ્રો વિનાેબાજીની દીર્ઘકાલીન આકાંક્ષા– આ ત્રણુના યાેગે આ ગ્રન્થના અવતરણ માટેની ભૂમિકા રચી આપી.

આત્મ-પ્રકાશી પ્રદ્વાચારી સ્વ. શ્રી જિનેન્દ્ર વર્ણા છ જેવા તપસ્વી વિદ્વાન મહામુનિના ('પાગલ'ના) મનમાં વિનેષ્ણાજીની વાત વસી અને શ્રી વર્ણા જીએ અખૂટ અદ્ભૂત ધીરજ, મહેનત અને પરાકાષ્ટાના પરિશ્રમે આ ગ્રન્થને સંભાવિતતાની ક્ષિતિજે લાવી દીધા.

આ ગ્રન્થનું પ્રારંભિક સંકલન અથાક પરિશ્રમ લઈ શ્રી વર્ણા છિએ ' જૈન ધર્મ સાર' એ નામે પ્રકાશિત કર્યું અને તેમાં જૈન ધર્મી તેમજ જૈનેતર સાધુઓ તથા વિદ્રાનાએ માકલેલા સુધારા તથા સૂચનાને આધાર બીજું સંકલન શ્રી દલસુખસાઈ માલવશ્યુિયાએ કર્યું, અને બીજ અનેક સૂચના આવતાં તે તમામનું અધ્યયન કરી

For Personal and Private Use Only

<mark>શ્રી વણી`છ</mark>એ <mark>ત્રીજુ' સ</mark>'ક્લન <mark>' જિણુ ધમ્મ ' નામે</mark> પ્રસિદ્ધ ક્યુ<sup>°</sup>.

3

જૈન ધમી ઓની છેલ્લાં ૨૦૦૦ વરસામાં થઈ નહાેતી તેવી સંગીતિનું આવાહન કરવામાં આવ્યું અને જૈન ધર્મના તમામ સંપ્રદાયાના મુનિઓ અને અગ્રગણ્ય શ્રાવકાેની હાજરીમાં આ 'જિણુ ધમ્મ ' સંકલન વિચારણુા માટે રજુ કરવામાં આવ્યું.

સને ૧૯૭૪ ના ૨૯–૩૦ નવેમ્બરના દિવસાેએ **દિલ્હીમાં મળેલી ઉપરે**ાક્ત સંગીતિનું અધિવેશન <mark>બે દિવસ</mark> ચાલ્યું તેમાં કુલ ચાર બેઠકાે થઈ.

શ્રી વર્ણા છ ઉપરાંત ચાર બેઠકામાં ચાર આમ્નાયાના સુનિશ્રીઓ અધ્યક્ષપદે બેઠા. (૧) દિગ બર સંપ્રદાયના સુનિશ્રી સુરીલકુમારછ, (૨) સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના સુનિ શ્રી નથમલછ, (૩) તેશ પંથી સંપ્રદાયના સુનિ શ્રી જનકવિજયજી, તથા, (૪) શ્વેતામ્બર સંપ્રદાયના ઉપાધ્યાય સુનિ શ્રી વિદ્યાન દછ. તદુપરાંત બીજા અનેક નામી--અનામી સુનિ મહાત્માએા, આચાર્ય ભગવ તા તેમજ વિદ્વાન-પંઠિતાના પરિશ્રમ, સંશાધન અને પરિમાર્જનના પુરુષાર્થ રૂપે શ્રી વર્ણા છ એ અંતિમ સંકલન કર્સું જે શુદ્ધ, પરિપૂર્ણ અને સર્વમાન્ય ગણી શકાય. આ જેન-સમાજ-સંમત સંકલન ગ્રન્થ તે આ 'સમણુ-સુત્ત'.

સંગીતિને સફળ બનાવવામાં પ્રારખ્ધ યાેગે અનેક લાેકાેએ અમૂલ્ય મદદ અને કિંમતી સહકાર આપેલ છે જે અવર્શનીય અને પ્રશાસનીય છે. ઉપરોક્ત સંકલનમાં જૈન ધર્મના સર્વ શાસ્ત્રોમાંથો સર્વમાન્ય ગાથાઓ જે માગધી (પ્રાકૃત) લાષામાં છે તે લેવામાં આવી અને દરેક ગાથા સાથે તેના સુંદર સંસ્કૃત અનુવાદ પણ આપવામાં આવ્યા. આ પુસ્તકના હિન્દી અનુવાદ પં. કૈલાશચન્દ્રજીએ તથા મુનિશ્રી નથમલજીએ કર્યો અને તેનો ગુજરાતી અનુવાદ શ્રી અમૃતલાલ ગાપાણીએ કર્યો છે.

લગભગ દેાઢ દસકા ભાદ પ્રાધ્યાપક શ્રી કુસુદચન્દ્ર ગેાકળદાસ શાહ ( એમ. એ., એલ એલ. બી., બી. એઠ., ડી. કેામ. ( આઇ. એમ. સી. ) ને એક વિચાર આવ્યા કે પ્રાકૃત અર્ધ માગધી-સંસ્કૃત ગાથાઓ બહુ લેાકલાગ્ય થાય નહિ જેથી કંકત ગુજરાતી અનુવાદ ગુજરાતી જનતા સમક્ષ મુકવામાં જ્યાવે તેા આ અનુપમ પુસ્તકના લાભ ગુજરાતી જનતાને મળે. આ વિચારને અમલમાં મુકવા ઉપરાક્ત ગ્રન્થમાંથી ફક્ત ગુજરાતી અનુવાદ ઉધ્ધૃત કરી, ગુજરાતી વાચકા સમક્ષ રજુ કરવામાં આવ્યા છે.

પ્રેા. કે. છ. શાહ સાહેબે શાળા-મહાશાળામાં લગભગ નવેક વર્ષ શિક્ષણ કાર્ય કર્યું અને લગભગ ૨૧ વર્ષ કેામર્સ-આર્ટ્સ કોલેજેમાં અંગ્રેજી ભાષાનું અધ્યાપન કર્યું તથા તે સમય દરમિયાન ગુજરાત સુનિવર્સિટી સંચાલિત પાસ્ટગ્રેજ્યુએટ (એમ. એ.) ના વગેમાં ઇંગ્લીશ ભાષા તથા સાહિત્યના સાંપાયેલ વિભાગનું અધ્યાપન કરેલ છે. નિવૃત્તિ બાદ તેએાશ્રી એક દસકાથી જેન દર્શનની ધાર્મિક અધ્યાત્મિક બાબતોમાં રસ લે છે અને તેમનાં વિશાળ વાંચનના લાભ જૈન જનતાને મળે તે માટે આ સમય દરમિયાન તેએાશ્રીએ નીચેના પુસ્તકા સંકલિત-પ્રકાશિત કરેલ છે :

ત્રણ નાની પુસ્તિકાઓ (૧) માતા-પિતાશ્રીના શ્રેયાર્થે સ્મરણિકા, (૨) મહાતપસ્વી શ્રી પૂંજા મુનિ, (૩) શ્રી ઉપધાન તપ-વિધિ વિધાનની નાટ, તથા, છ પુસ્તકો (૧) સતી માણેક દેવી ચરિત્ર, (૨) જૈન દર્શનમાં અતિચાર સૂત્રાે તથા જૈન દર્શનનું જ્ઞાન વિજ્ઞાન, (૩) જિનેન્દ્ર ભક્તિ-રસ-ધાર, (૪) જૈન દર્શનમાં પચ્ચખ્ખાણુ આવશ્યકનું સ્વરૂપ, (૫) શ્રી સુભાષિત વ્યાખ્યાન સંગ્રહ, તથા (૬) મન્નહ જિણાણું આણું (૧૯૯૦).

તદુપરાંત ત્રણેક પુસ્તકો પ્રકાશન માટે તૈયાર છે: (૧) સવા-સામાની ટૂંક કેમ થઇ ? તથા શેત્રુંજય ગિરિરાજ લિષે ઐતિહાસિક, અદ્ભૂત તથા મનનીય માહિતી વિષેનું પુસ્તક, (૨) જ્ઞાન-પદ પૂજાએા અર્થ સહિત, તથા, 'પીસ્તાલીસ આગમ', 'નવતત્તવ', 'છ દ્રવ્ય' વગેરેના પરિશિષ્ઠ સાથેનું પુસ્તક, અને (૩) 'મરણ પર મનન'.

યથા સમયે બહાર પડશે તેવી ભાવના છે. મુમુક્ષુને લાભ લેવા આમંત્રણ છે.

જૈન લાેકાે વેપારી પ્રજા છે. ધર્મનું અજ્ઞાન ઘણું જ જણાય છે અને ફક્ત ક્રિયામાં જ ધર્મ સમાય છે તેવી રૂઢ માન્યતાને લીધે જ્ઞાન તરફ ઘણા જ ઓછા રસ લે છે. જડ કિસ્યાિશ ખાસ લાભ નથી. ક્રિયા જ્ઞાન–મય જ જોઇએ, તાે લાભ થાય. જ્ઞાન દીપકથી અજ્ઞાન અધકાર દ્વર કરવાે જોઈએ. મ્મા ગ્રન્યમાં રસ લઈ પ્રેા. કે. છ. શાહે આ પુસ્તકનું મેટર તૈયાર કરી અમને પ્રકાશન કરવાને લાભ આપ્યા તે માટે અમા તેએાશ્રીના આભારી છીએ

શરૂઆતમાં શ્રી વિનાબાજીએ ઉપરાક્ત ગ્રન્થ માટે 'સમાધાન' નામના નાનકડા લેખ, પ્રદ્દાવિદ્યા મંદિર, પવનાર, વર્ધા, તા. ૨૫-૧૨-૧૯૭૪ ના રાજ લખેલ તે અનુપમ માહિતીપ્રદ્દ હોવાથી અત્રે આપેલ છે.

જૈન દર્શાનના અગત્યના તત્ત્વાે (૧) વોતરાગ વિજ્ઞાન (૨) અહિંસા (૩) અનેકાન્તવાદ તથા 'ધર્મ' સુંદર રીતે સમજાવવામાં આવ્યા છે અને પછી આ પુસ્તકના પરિચય આપવામાં આવ્યા છે બૂમિકા જેમ જેમ વધારે વાર વાંચવામાં આવશે તેમ તેમ જૈન ધર્મ-જૈન દર્શનનું સ્વરૂપ ઘણું જ સ્પષ્ટ થશે.

ત્યારભાદ €પરાેક્ત ગ્રન્થમાંથો આ પુસ્તકની રસપ્રદ 'ભૂમિકા' આપવામાં આવો છે, ત્યાર બાદ શ્રી 'સમણુ સુત્ત' નાે ગુજરાતી અનુવાદ, અને છેલ્લે પરિશિષ્ટમાં 'પારિભાષિક શબ્દ કાેશ' આપવામાં આવેલ છે.

આશા છે કે ગુજરાતી જૈન−જૈનેતર જનતા આ ¤મુલ્ય ગ્રન્થનેા સારાે એવાે આધ્યાત્મિક લાભ ઉઠાવશે.

આ ગ્રન્થના અનુવાદ્વ પ્રકાશનમાં પ્રેા શ્રી કે છે. શાહના પરિશ્રમને લાલ ગુજરાતી જૈન જનતા લેશે એ આશા અસ્થાને નથી. દ્રરેક જૈને આ પુસ્તકની એક નકલ પાતાના દૈનિક અલ્યાસ માટે વસાવવી જ જોઇએ અને (પાતાની) ભવિષ્યનો પ્રજ્ઞ માટે વારસામાં આપવી જોઈએ.

For Personal and Private Use Only

Jain Educationa International

ઓક્રાર' બિન્દુ સંગ્રુક્ત', નિત્યં ધ્યાયન્તિ ચાેગિનઃ, કામદં માક્ષદં ચૈવ, ૐ કારાય. નમાં નમઃ. મંગલમય મંગલકરણ. વીતરાગ વિજ્ઞાન. નમા તાહિ જાતે લયે, અરિહ તાદિ મહાન. માેક્ષ માર્ગ સ્ય નેતારં, ભેત્તારં કર્મ–ભૂભૂતામ્ , જ્ઞાતાર' વિશ્વ-તત્ત્વાનાં, વન્દે તદ્વગ્રણ લખ્ધયે. અનંતાનંત સંસાર-સંતતિ છેદ કારણ્ય, જિન-રાજ પદાંભાજ, સ્મરણ શરણ મમ. અન્યથા શરણં નાસ્તિ, ત્વમેક શરણં મમ, તસ્માત્ કારુષ્ય-લાવેન, રક્ષ રક્ષ જિનેશ્વર. શાસન નાયક સમરિયે, ભગવ'ત વીર જિશંદ. અનિષ્ટ વિઘ્ન દૂરે હરે, આપે પરમાનંદ. અંગ્રેઠે અમૃત વસે. લબ્ધિ-તણા ભંડાર. શ્રી-ગુરૂ ગાતમ સમરિયે, મન-વાંછિત કૂળ દાતાર.

મકાશક

A.

આસા સુદ્ધ ૧૦ શ્રી પ્રદીપભાઇ અરવિન્દ્રભાઈ શેઠ, દ રો રા, વીરચંદ દીપચંદની હવેલી, વિક્રમ સં. ૧૯૪૬ રે રૂપાસુરચંદની પાળ, ૨૯ – ૯ – ૧૯૯૦ માણેકચાક પાસે, રા નિ વા ર અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૧.

٩

# "સમાધાન"

l

મારા છવનમાં અનેક સમાધાન પ્રાપ્ત થયાં છે. ઐ બધામાં સૌથી છેવટનું, જે કઢાચ સવેત્તિમ સમાધાન છે, તે આ વર્ષે પ્રાપ્ત થયું.

મે' જૈનાને કેટલીય વાર વિન'તિ કરા હતા કે જેમ વૈકિક ધર્મ'ના સાર ગીતાના ૭∙૦ ^લાેકામાં મળે છે, બોેદ્રોના 'ધમ્મ-પક'માં મળે છે, તેવા જ રીતે જૈનધર્મ'ના પણ પ્રાપ્ત થવા જોઈએ.

પણુ જૈના માટે આ અધરૂં હતું, કારશુ કે એમના અનેક પંચ અને અનેક ગ્રન્થ છે.

બાઈબલ લાે, કુરાન લાે, ગમે તેટલાે માટેા ગ્રન્થ હાેય, પ**ણ એક જ છે**; પણુ જૈનામાં <sup>શ્</sup>વેતામ્બર અને દિગમ્બર, એમ બે ઉપરાંત, તેરાપંથી, સ્થાનકવાસી, એ ચાર સુખ્ય પંચ અને બીજ પણુ પંચા છે અને ગ્રન્થા તાે વાસ–પચીસ જેટલા છે.

મેં એમને વારંવાર કહ્યું કે તમે લોકો, મુનિઓ લેગા બેસી ચર્ચા કરા અને જૈનોનો એક ઉત્તમ સર્વમાન્ય સાર રજૂ કરા. ૭વટે વર્ણા જી નામના 'પાગલ' ના મનમાં એ વાત વાસી ગઈ. એ અધ્યયનશીલ છે અને ખૂબ મહેનત કરીને જૈન બાધાનો એક કોશ પણ એમણે તૈયાર કર્યો છે. એમણે 'જૈન-ધર્મ-સાર' નામનું એક પુસ્તક તૈયાર કર્યુ. એની એક હુલર નકલ છાપીને જૈન સમાજના વિદ્ધાનોને પથ મોકલી. Ŀ

આ બધા વિદ્વાનોએ જે સૂચને। કર્યા તેના પરથી એ ગ્રંથમાં કેટલોક ગાથાએ। જેડી અને કેટલોક કાઢી નાખી. આમ 'જિણુ ધ+મ' પુસ્તકનું પ્રકાશન થયું.

વળી પાછા મારા ભાગ્રહથી એ ગ્રન્થ પર ચર્ચા કરવા માટે એક સંગીતિ મળી, એમાં મુનિઓ, આચાર્યો, વિદ્વાના ભને શ્રાવકો મળી લગભગ ૩૦૦ જેટલા લોકો ભેગા મળ્યા. અનેક વાર ચર્ચાને અંતે એનું નામ અને એનું રૂપ મહલ્યાં. છેવટે સૌની સંમતિ સાથે 'શ્રમણ સુકતમ્' જેને અર્ધ-માગધીમાં 'સમાજી સુત્ત' કહે છે તે તૈયાર થયું. એમાં કુલ ૭૫૬ ગાયા છે. જેનાને ૭ ના આંકડા પ્રિય છે. ૭ ને ૧૦૮ વડે ગુણીએ તા ૭૫૬ થાય છે. સર્વ સંમતિથી એટલી ગાયા લેવામાં ભાવી છે.

ઠરાવવામાં આવ્યું કે આ વર્ષ ચૈત્ર સુદ તેરસ ને વર્ધ માન જય તીને દિવસે-( 'જય તી' ને બદલે 'કલ્યાણુક' શબ્દ વાપરવા નેઇએ.) ૨૪ મી એપ્રિલે આ ગ્રન્થ અત્યંત શુદ્ધ રીતે છાપીને પ્રકાશિત કરવા. 'જય તી'ને દિવસે જૈન ધર્મ-સાર જેતું નામ 'સમણુ સુત્ત' રાખવામાં આવ્યું છે તે આખાય ભારતને પ્રાપ્ત થશે.

હવે આગળ ઉપર જ્યાં સુધી જૈન ધર્મ ટકશે અને બીજા વૈદિક તથા બૌદ્ધ વગેરે ધર્મા પણ હશે ત્યાં સુધી ''જૈન-ધર્મ-સાર'' નું અધ્યયન થતું રહેશે.

છેલ્લાં હજાર દાેઠહજાર વર્ષમાં નહેાતું થઈ શક્યું તેલું એક મહુ માટું કાર્ય સંપન્ન થયું, એમાં ભાભા નિ(મત્ત માત્ર અન્યા, પણ મને પાકી ખાત્રો છે કે એ **ભગવાન મહાવીરની કૃપા છે**.

હું એ કબુલ કરૂં છુ કે ગીતાની મારા ઉપર ઊંડી અસર છે. ગીતા પછીથી મહાવીર લગવાનથી વધુ બીજ કાેઈ વાતની અસર મારા ચિત્ત પર નથી, એતું કારણ એ છે કે મહાવીર લગવાને જે આજ્ઞા ભાપી છે તે બાબાને પ્રેપુરી કબુલ છે.

એ આજ્ઞા છે: '' સત્યાગ્રહી " ખના.

આજે તે જે આવ્યા તે 'સત્યાગ્રહી' બની નીકળે છે. બાપુએ બાબાને પણ સત્યાગ્રહી તરીકે આગળ કર્યો હતા, પણ બાબા જાણતા હતા કે એ સત્યાગ્રહી નથી, 'સત્યગ્રાહી' છે.

કરેક માનવ પાસે એનું સત્ય હેાય છે. અને તેથી માનવ−જન્મ સાર્થક થતાે હાેષ છે.

આમ તમામ ધર્મોમાં, તમામ પંચામાં અને તમામ માનવામાં જે સત્યના અંશ છે તેને ગ્રહણ કરવા જોઈએ. ભગવાન મહાવીરના આ ઉપદેશ છે. ગીતા પછીથી બાબા પર એની જ અસર છે. 'ગીતા પછીથી' એમ કહું છું ખરા, પણુ જોઉં છું તા મને એ બન્નેમાં કરાય ફરક જણાતા નથી

પ્રક્ષ વિદ્યા મ'કિર પવનાર, વર્ષાં, } ૨૫–૧૨–૭૪ રામ હરિ { રામ હરિ રામ હરિ

(વિનાેબાજી હસ્તાક્ષરમાં) 44

# ભૂ મિ કા

99

આ ગ્રન્થ 'સમણુ સુત્ત'' ની સંકલના પૂજ્ય વિનેાબાજીની પ્રેરણાથી થઈ છે. એ જ પ્રેરણા અનુસાર સંગીતિનું આયેાજન થયું અને એમાં આના પ્રારૂપને સ્વીકૃતિ મળી.

આ એક વિશિષ્ટ ઐતિહાસિક ઘટના છે.

(વશ્વના તમામ ધર્મીનું મૂળ છે-આત્મા અને પરમાત્મા. તત્ત્વરૂપ આ બે સ્તંભાં પર ધર્મનાં લબ્ય લવન ઉભારવામાં આવ્યાં છે. વિશ્વના કેટલાય ધર્મી આત્મવાદી છે અને સાથે ઇશ્વરવાદી પણુ છે, તા વળી કેટલાય નિરીશ્વરવાદી છે.

ઇશ્વરવાદી પર પરા તેને કહેવાય જેમાં સપ્ટિના કર્તા, ધર્તા અને નિયામક એક સર્વશક્તિમાન ઈશ્વર અથવા પરમાત્માને માનવામાં આવે છે. સપ્ટિના તમામ આધાર એના પર જ છે. એને જ પ્રદ્ધા, વિધાતા, પરમપિતા, વગેરે નામાથી ઓળખે છે. આ પર પરાની માન્યતા છે કે પૃથ્વી પર જ્યારે જ્યારે ધર્મની ગ્લાનિ થાય છે ત્યારે ત્યારે લગવાન અવતાર લે છે, દુષ્ટાના નાશ કરે છે, સપ્ટિનું સંરક્ષણ કરે છે અને એમાં સદાચારનાં બીજ વાવે છે.

## નિરીશ્વરવા**દી પર**ંપરા :

ું બીજી પર'પરા છે તે આત્મવાદી છે પણ સાથે સાથે નિરીશ્વરવાદી છે. એ પર'પરા વ્યક્તિના સ્વત'ત્ર વિકાસમાં માને છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિ અથવા જીવ પોતાના સંપ્**ષ**ે વિકાસ સાધી શકે છે, પાતાનામાં રાગ-દ્વેષ-વિદ્ધીનતા અથવા વીતરાગતાના સવે<sup>વિ</sup>ચ વિકાસ સાધી એ પરમ-પદને પામી શકે છે. એ પાતે જ પાતાના નિયામક અને સંચાલક છે. પાતે જ પાતાના મિત્ર અને પાતે જ પાતાના શત્રુ છે.

પોલ પૈયાલા લગ્ય અને પાલ પોલા રાયુ છે. જૈન ધર્મ આ જ પરંપરામાના સ્વતંત્ર વૈજ્ઞાનિક ધર્મ છે. આ જૈન પરંપરા ટુંકામાં ''શ્રમણુ-સંસ્કૃતિ'' ને નામે ઓળખાય છે. આ આધ્યાત્મિક પરંપરામાં નૌદ્ધ વગેરે ધર્મી પણુ આવે છે. જ્યારે ઇજી સ્વાદી ભારતીય પરંપરા 'ધ્યાદ્મણુ સંસ્કૃતિ' ને નામે ઓળખાય છે.

પ્રાચીનતા :

કાઇ પદ્ય ધર્મ પ્રાચીન કે અર્વાચીન દેવા માત્રથી તે શ્રેષ્ઠ છે એમ સાબિત નથી થતું, પણ ને કાેઈ ધાર્મિક પર'પરા પુરાણી દાય ભને દીર્ધ કાળ સુધી તે સજીવ, સક્રિય અને પ્રગતિશીલ રહી હાેય તથા લાેકાેન્નતિમાં, નૈતિક વિકાસ ભને સાંસ્કૃતિક સમૃદ્ધિમાં, પ્રભળ, પ્રેરક, તથા, સહાયક નીવડી દાય તા એના અર્થ એમ કરી શકાય કે એ ધર્મમાં ટકાઉ, સાર્વકાલિક અને સાર્વભોમિક તત્ત્વા રહેલાં છે.

જૈન ધર્મ આચાર અને વિચાર અન્ને દ્રષ્ટિએ બહુ પુરાશેા ધર્મ છે. ઇતિહાસકારોએ હવે એ વાત માની લીધો છે કે તીર્થ કર મહાવીર જૈન ધર્મના મૂળ સંસ્થાપક નંદ્રાતા. એમના પહેલાં બીજા પહ્યુ તીર્થ કરા થઇ ગયા હતા, એમછે, જૈન ધર્મની પુનસ્થાપના કરી હતી, અને એની પ્રાણધારાને આગળ વધારી હતી.

એ ખરૂં કે જૈન ધર્મના મૂળ **દગમ સુધી હ**જુ ઇ તિહાસ પહેાંચ્યાે નથી, આમ છતાં જે પુરાતાત્વિક અને સાહિત્યિક તથ્યાં પ્રાપ્ત છે તેના નિષ્પક્ષ વિશ્લેષણુથી નિવિવાદ રીતે સિદ્ધ થયું છે કે જૈનધર્મ એક અતિ પ્રાચીન ધર્મ છે.

વાતરશના સુનિએા, કેશિએા તથા વાત્ય-ક્ષત્રિએા વિષે ઋગ્વેદ, શ્રીમદ્ ભાગવત, આદિ મહત્ત્વપૂર્ણુ **ગ્રંથામાં** સંખ્યાબંધ ઉલ્લેખા મળી આવે છે.

જૈન ઇતિહાસમાં ત્રેસઢ 'શલાકાપુરુષા' નું વર્ષક આવે છે.

અવસર્પિ છી અને ઉત્સર્પિ છી નામના પ્રત્યેક સુદીર્થ કાળખંઢમાં થ્યા શલાકા પુરુષા જન્મે છે અને માનવ સંસ્કૃતિના વિકાસમાં તથા ધર્મ–નીતિ આગળ વધારવામાં પ્રેરથ્યા આપે છે.

આ શલાકા પુરુષામાં ૨૪ તીર્થ કરેાનું સ્થાન સવેષિરિ છે. વર્તમાન અવસર્ષિ જી કાળમાં એના ચતુર્થ કાલખંઠમાં જે ૨૪ તીર્થ કર થઇ ગયા તેમાં સૌથી પહેલાં મકષલદેવ હતા. એ રાજા નાભિ તથા માતા મરુદેવીના પુત્ર હતા. તેમને આદિનાથ, આદિ પ્રાક્ષા, આદીશ્વર, વગેરે, નામથી આળખવામાં આવે છે. સૌથી છે લ્લા (૨૪ માં) તીર્થ કર મહાવીર ભગવાન અઢી હજાર વર્ષ પૂર્વે થઈ ગયા. તથાગત બુદ્ધ ભગવાન તથા મહાવીર ભગવાન સતકાલીન હતા. ભગવાન મહાવીરના ૨૫૦ વર્ષ પૂર્વે ૨૩ મા તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાન થઈ ગયા. એ વારાછુસીના રાજા અવ્લસેનના કુંવર હતા.

બોેદ્ધ આગમામાં શ્રી મહાવીર ભગવાનના ઉલ્લેખ 'નિગંઠ– નાત–પુત્ત'ના નામે મળે છે, જ્યારે પાર્શ્વ પરંપશના ઉલ્લેખ 'ચાતુર્યામ ધર્મ' તરીકે મળે છે. મહાવીર ભગવાન પછ્ પાર્શ્વપરંપશના પ્રતિનિધિ હતા.

મામ જેવા જઈએ તો કાળના અનંત અત્ પ્રવાહમાં ન તો ઝાયલાદેવ પ્રથમ હતા કે ન મહાવીર છેલ્લા હતા. આ તો અનાદિ અનંત પરંપરા છે. દાેશુ જાણે કેટલોય ચાવીસીઓ ભાગળ ઉપર થઈ ગઈ અને હવે ભવિષ્યમાં થશે ! સાંસ્કૃતિક વિકાસની દેષ્ટિએ જોતાં દેખાઈ આવે છે કે પારમાર્થિક અને આધ્યાત્મિક ભૂમિકામાં વૈદિક અને શ્રમણ સંસ્કૃતિમાં ઝાઝા લેદ નથી. ભામ છતાં વહેવારના ક્ષેત્રમાં તથા બન્નેના તત્ત્વજ્ઞાનમાં, આચારમાં, અને, દર્શાનમાં ચાફ્નમાં લેદ છે.

બન્ને સંસ્કૃતિએ એક બીજાથી ખાસ્સી પ્રભાવિત થઈ છે, બન્નેમાં આદાન–પ્રદાન ખાસ્સું થયું છે, અને સામાજિક પરિસ્થિતિ તાે બન્નેની લગલગ એક સરખી જ રહી છે. જે લેક દેખાય છે તે પજ્ઞુ સમજમાં ઉતરે નહિ તેવા નથી. ઉલટું માનવ સંસ્કૃતિના વિકાસના સ્તરા સમજવામાં એ બહુ સહાયક થાય છે. ભારતના સમૃદ્ધ પ્રાચીન સાહિત્યમાં મા બન્ને સંસ્કૃતિના પરસ્પર ઉપરના પ્રભાવ અને આદાન–પ્રદાનના અનેક દેશ્યા જેવા મળે છે. એક જ કુટું બમાં જુદા જુદા વિચારવાળા લાેકાે પાતપાતાની રીતે ધર્મ સાધના કરતા હતા.

આજે જે જૈન ધર્મને નામે એાળખાય છે એતું પ્રાચીન કાળમાં કાઈ વિરોષ નામ નહીં હાય. એ ખરૂં કે જૈન શરુદ 'જિન' પરથી બન્યા છે, આમ છતાં જૈન શરુદ પ્રમાછુમાં અવર્ધ્યીન છે. લગવાન શ્રી મહાવારના સમયમાં એને માટે 'નિર્ગ્રન્થ' અથવા 'નિર્ગ્રન્થ પ્રવચન' રાખ્દ ચાલતા એને ક્યાંક ક્યાંક આર્ય ધર્મ પણ કદ્યો છે.

શ્રી પાર્શ્વનાથના સમયમાં તેને 'શ્રમણુ ધમ' પણ કહેતા. શ્રી પાર્શ્વનાથ પહેલાં જે આવીસમાં તીર્થ' કર શ્રી અશ્ટિનેમી (શ્રી નેમિનાથ ભગવાન) થઈ ગયા તેના સમયમાં આને 'અહે' ત ધર્મ' કહેતા હતા. શ્રી અસ્ટિનેમી એ શલાકા-પુરુષ શ્રી કૃષ્ણના કાકાના દીકરા હતા. શ્રીકૃષ્ણુ ગાયની સેવા અને ગારસ (દ્ધ આદિ) ના જે પ્રચાર કર્યો તે ખરી રીતે બેઈ એ તા અહિંસક-સમાજ-સ્ચના માટે થયેલા એક મંગળ પ્રયાસ હતા.

બિહારમાં જૈન ધર્મ 'આહેલ ધર્મ' ના નામે પ્રચલિત હતા. રાજધિ નમિ મિથિલાના હતા અને રાજા જનકના વ'શ જ હતા. એમની આધ્યાત્મિક વૃત્તિનું જૈત આગમમાં સુંદર ચિત્રણુ આવે છે.

For Personal and Private Use Only

ઈ તિહાસમાં વખતા-વખત નામા બદલાતાં રહ્યાં હશે, પછુ આ ધર્મ પરંપરા અને સંસ્કૃતિનું મૂળ, સિદ્ધાન્ત પાજ તા આજે છે તેનું તે જ હતું-આત્મવાદ અને અનેકાન્તવાદ. આ જ આત્મવાદની બૂમિ પર જૈન ધર્મ પરંપરાનું કલ્પવૃક્ષ વધતું ગયું છે.

જૈન ધર્મી સાધુ આજે પણ શ્રમણ કહેવાય છે. 'શ્રમણુ' રાબ્દ 'શ્રમ', સમતા અને વિકાર--શમનના સૂચક છે. એમાં પ્રભૂત અર્થ સમાયેલા છે.

'જૈન ધર્મ'ને અર્થ છે : જિને ઉપદેશેલા અથવા જિને પ્રસારેલા કલ્યાણુ માર્ગ.

'જિન' એને કહે છે જેમણુે પાતાના દેહગત તથા આત્મગત એટલે અંદર-મહારના વિકારા પર વિજય પ્રાપ્ત કરી લોધો હોય.

આત્માના સૌથી પ્રબળ શાત્રુ છેઃ રાગ–દ્વેષ માહાદિ વિકારા. એટલે 'જિન' શબ્દના એક વિશેષ અર્થ છે: એ કાેઈ અમુક જાતિનું નામ નથી.

આત્માપલબ્ધિ – આત્માની પ્રાપ્તિ-માટે જે 'જિન'ના માગે' ચાલે છે તે જૈન છે. વીતશગ–વિત્રાનતા :

જૈન ધર્મનું પૂર્ણુ લક્ષ્ય છે વીતરાગ-વિજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ આ જે વીતરાગ-વિજ્ઞાન છે તે મંગળમય છે, મંગળ કરનારૂં છે, અને એના જ પ્રકાશમાં ચાલી માણુસ 'અરહન્ત' પદને પામે છે. (વીતરાગ વિજ્ઞાન : કેવળજ્ઞાન.) ''મ'ગલમય મંગલ કરણ, વીતરાગ વિજ્ઞાન, નરો તાહિ લતે લયે, અરિહન્તાદિ મહાન."

આ વીતરાગતા સમ્યગ્-કર્શન, સમ્યગ્-જ્ઞાન અને સમ્યગ્-ચારિત્ર રૂપી રત્નવ્રયની સમન્વિત સાધનામાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ ત્રણુનો સમન્વિત પ'ય જ માણુસને સુડિત અથવા સિદ્ધિ સુધી પહેાંચાઉ છે. દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રથા જ મનુખ્ય પૂર્ણુતાને પ્રાપ્ત કરે છે.

જૈન ધર્મના સૌથી પહેલા અને મૂળભૂત ઉપદેશ એ છે કે શ્રહ્યા-પૂર્વક, વિવેકની આંખા વડે, સંસારને જોઇને એનુ ચથાર્થ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરા અને એને જીવનમાં ઉતારા, પરંતુ સંપૂર્ણ આચારવિચારનું કેન્દ્ર બિન્દુ વીતરાગતાની પ્રાપ્તિ છે. વીતરાગતાની સામે માટામાં માટું ઐશ્વર્ય પણ વ્યર્થ છે.

પ્રવૃત્તિ હા યા નિવૃત્તિ, ગાહે સ્થ્ય હાે યા શ્રામથ્ય, મન્ને સ્થિતિમાં અંતરમાં વીતરાગતા વધતી જાય એને જ શ્રેયસ્કર ગશ્યું છે, પરંતુ અને કાન્ત દહિટ મળ્યા વગર વીતરાગતાની પ્રાપ્તિનો રસ્તાે હાથ નથી લાગતા. આ અનેકાન્ત દબ્ટિ જ, પ્રવૃત્તિમાં નિવૃત્તિ અને નિવૃત્તિમાં પ્રવૃત્તિનું દર્શન કરાવી, યથાર્થ નિવૃત્તિનું માર્ગ-દર્શન કરી શકે છે.

ર

2८

અહિંસા :

જૈન આચારતું મૂળ અહિંસા છે. આ અહિંસાતું પાલન અનેકાન્ત દબ્ટિ વગર સંભવિત નથી, કારણ જૈન દબ્ટિએ, માણુસ હિંસા ન કરતા હાય છતાં હિંસક હાઈ શકે છે, અને હિંસા કરતા હાય છતાં હિંસક ન પણ હાઈ શકે.

આમ, જૈનધર્મમાં હિંસા-અહિંસા કર્તાના ' લાવ' ઉપર આધાર રાખે છે, ક્રિયા ઉપર નહીં.

અહારથી થનારી હિંસાને જ જે હિંસા ગણી લઇએ તેા કાેઈ અહિંસક હાેઇ જ ન શકે, કારણ કે જગતમાં સર્વત્ર જીવ વ્યાપી રહેલા છે અને નિસંતર એમનો ઘાત થઈ રહ્યો છે, માટે જે સાવધાન રહીને પ્રવૃત્તિ કરે છે એના ભાવામાં અહિંસા છે, અને જે બ્યક્તિ પાતાની પ્રવૃત્તિમાં સાવધાન નથી હાેતી તેના ભાવમાં હિંસા છે. આમ બેદરકાર વ્યક્તિ હિંસા ન કરતી ઢાેય તાે પણ હિંસક છે.

આ બધું પૃથક્ષત્વણ અને કાન્ત દબ્ટિ વગર સંભવિત નથો, તેથો જેને અનેકાન્ત દબ્ટિ પ્રાપ્ત થઈ છે તે જ મનુષ્ય સમ્યગ્-દબ્ટિવાળા મનાયા છે અને સમ્યગ્-દન્ટિવાળા જ સમ્યગ્-જ્ઞાની તથા સમ્યગ્-ચારિત્ર-શીલ હાઈ શકે. જેની દબ્ટિ સમ્યક્ નથી એનું જ્ઞાન પણ સાચું નથી અને આચાર પણ યથાર્થ નથી. આને જ લીધે જૈન માર્ગમાં સમ્યક્ત્વ અથલા સમ્યગ્-દર્શનનું મહત્ત્વ વિશેષ માન્યું છે. માક્ષમાર્ગના પણ એ જ પાયા છે. સંસાર એક બધ્ધ ન છે. જીવ અનાદિકાળથી એમાં પડયા છે. એ પાતાના યથાર્થ સ્વરૂપને બૂલીને આ બધનને જ પાતાનું સ્વરૂપ સમજી એમાં રમમાણ રહે છે. આ જે બ્રમ છે, પાતાના સ્વરૂપની ભ્રાન્તિ છે, પાતાની દ્રષ્ટિની ભૂલ છે, તે જ એના બધનતું કારણ છે. આ બૂલ જ્યારે એની નજરે પડે છે ત્યારે જ એની દબ્દિ પાતાના સ્વરૂપ લણી લય છે અને ત્યારે જ એની દબ્દિ પાતાના સ્વરૂપ લણી લય છે અને ત્યારે જ એની દબ્દિ પાતાના સ્વરૂપ લણી લય છે અને ત્યારે જ એની દબ્દિ પાતાના સ્વરૂપ લણી લય છે અને ત્યારે જ એની સમજાય છે કે હું તો ચૈતન્ય શક્તિ-સંપન્ન છું; લોતિક શક્તિથી પણ વિશિબ્દ શક્તિ એ મારૂં ચૈતન્ય છે એ અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ અને અનંત વીર્ય (શક્તિ)ના લાંદાર છે.

એનામાં આ શ્રદ્ધા જાગતાંની સાથે જ એને સમ્યગ્ દબ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે અને એ સમ્યગ્ આચાર-દ્રારા પાતાના યથાર્થ સ્વરૂપમાં સ્થિર થવાના પ્રયત્ન કરે છે. આમ જૈન ધર્મના આચાર માર્ગ સમ્યગ્-જ્ઞાનપૂર્વક વીતરાગતા સુધી પહેાંચવાના રાજમાર્ગ છે.

અનેકાન્ત :

આ વિશાળ 'લેાક'માં દેહધારી વ્યક્તિનું વધુમાં વધુ જ્ઞાન પણુ સીમિત, અપૂર્ણ અને એકાંગી હેાય છે. વસ્તુના અનંત ગુણુોના સમગ્ર અનુસવ વ્યક્તિ એક સાથે કરી શકતી નથી, તાે એને વ્યક્ત કરવાની વાત તાે આધી જ રહી. લાષાની અશક્તિ અને રારુદ્દાના અર્થ'ની સર્યાદા જ્યાં ત્યાં ઝથઠા અને વિવાદ ઊભા કરે છે. માણુસના 'અહમ્' એમાં ઉમેરા ક્રેરે છે; જ્યારે અનેકાન્ત, સમન્વયના અને વિરાધ-પરિહારના માર્ગ દેખાડે છે.

સૌની વાતમાં સત્યનો 'અંશ' દ્વાય છે, અને એ સત્યના અંશ સમજીએ તાે વિવાદ સહેલાઇથી ટળી શકે છે. જેને પાતાની વાતની હૃઢ અથવા પાતાના જ સાચાપણના આગ્રહ નથી હૈાતા એવી જ વ્યક્તિ અનેકાન્ત મારફતે ગાંઠાને સારી રીતે ઉકેલી શકે છે. આમ તા દરેક મનુખ્ય અનેકાન્તમાં જીવે છે, પણ એને ખબર નથી કે એ જ્યાતિ ત્યાં છે અને એનાથી જ એ પ્રકાશિત છે. આંખા પર આગ્રહના પાટા બાંધેલા હાય ત્યાં સુધી વસ્તુ-સ્વરૂપનું સાર્ચું દર્શન થઈ શક્રતું નથી. અનેકાન્ત દ્ધિ વસ્તુ અથવા પદાર્થથી સ્વતંત્ર સત્તાના ઉદ્વાબ કરે છે.

**વિચાર જગતમાં અહિંસાનું મૂર્ત રૂપ અનેકાન્ત** છે. જે અહિંસક હશે એ અનેકાન્તી હશે અને જે અનેક્રાન્તી હશે તે અહિંસક હશે.

આજે જૈન ધર્મનું જે સ્વરૂપ આપણી સામે છે તે પ્રભુ શ્રી મહાવીરસ્વામીની દેશનાથી અનુપ્રાણિત થયેલું છે. આજે એમનું ધર્મ-શાસન પ્રવર્તી રહ્યું છે. મહાવીર પ્રભુ ધર્મ અને દર્શનરા સમન્વયકાર હતા. જ્ઞાન, દર્શન અને આચરજીનો સમન્વય જ મનુષ્યને દુઃખ-મુક્તિ ભણી લઈ જાય છે.

ગ્રાન-હીન કર્મ અને કર્મ-હીન ગ્રાન વ્યર્થ છે. જ્ઞાત સત્યનું આચરણુ અને આચરિત સત્યનું જ્ઞાન બન્ને લેગાં મળીને જ સાર્થક થઈ શકે છે. २१

વસ્તુ સ્વભાવ ધર્મ ઃ

'' વત્શુ સહાવાે ધમ્માે.'' વસ્તુનાે સ્વભાવ જ ધર્મ છે. – આ વાત જૈન દર્શનની સૌથી મહત્વપૂર્ણ દેશુ છે.

સ્ટ્રાબ્ટિના પ્રત્યેક પદાર્થ પોતાના સ્વભાવ પ્રમાણે વરતી રહ્યો છે. એતું અસ્તિત્વ-ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, અને વિનાશથી યુક્ત છે. પદાર્થ જડ હાે યા ચેતન, પાતાના સ્વભાવમાંથી હઠતા નથી. સત્તાના રૂપમાં એ સદૈવ સ્થિત હાય છે. પર્યાય કરતાં એ નિરંતર પરિવર્ત નશીલ છે. આ જ ત્રિપદી પર સંપૂર્ણ જૈન-દર્શન ઊભું છે, અને આ જ ત્રિપદીના આધાર પર સંપૂર્ણ લાે ક-૦યવસ્થાનું પ્રતિપાદન એ જૈન-દર્શનની વિશેષતા છે.

ષડ્-દ્રવ્યાની સ્થિતિથી સાક થઇ જાય છે કે આ ' લાક ' અનાદ અનન્ત છે. એના કર્તા, ધર્તા, કે, નિમ્હતા કાઈ વ્યક્તિ-વિશેષ અથવા શક્તિ-વિશેષ નથી. દેશ-કાળથી પર, વસ્તુ-સ્વબાવના આધાર પર આત્માની સત્તા સ્વીકારવામાં આવે તા સમાજમાં વિષમતા, વર્ગ લોદ, વર્ણ લોદ, વગેરેનું સ્થાન રહેતું નથી.

આવી હાલતમાં વ્યવહાર જગતમાં પ્રભુ મહાવીર જેવા વીતરાગ તત્ત્વદર્શી એમ જ કહે છે કે સમભાવ એ જ અહિંસા છે, અને, મનમાં મમત્વ ન હાેલું એ જ અપરિગ્રહ છે. સત્ય શાસ્ત્રમાં નથી વસતું, એ તો <mark>અનુભવમાં</mark> વસે છે.

્ર પ્રદ્વાની ચર્યાએ જ પ્રદ્વાચર્યઃ કર્મથી માણુસ પ્રાહ્મણુ બંને છે અને કર્મથી જ ક્ષવિય, કર્મથી જ વૈશ્ય અને કર્મથી જ શૂદ્ર

ચારિગ્યહીન વ્યક્તિને સ'પ્રકાય, વેશ, ધન, બળ, સત્તા અને ઐશ્વર્ય, જ્ઞાન અને પાેથી બચાવી શકતાં નથી. દેવી, દેવતાએા કે પ્રકૃતિની વિભિન્ન શક્તિઓાને રીઝવવા માટે કરાતાં જાતજાતનાં કર્માં કાંડયા અનુષ્ઠાના પણ બચાવી શકતાં નથી.

અપાત્મ – પ્રતીતિ, આત્મ – જ્ઞાન અને આત્મલીનતા-નિજાનંદ્ર રસલીનતા જ મનુષ્યને સુક્રિત ≈પાવી શકે

મા જ સાર્ગુ સમ્યક્ત્વ છે.

શ્રી મહાવીર પ્રભુ સાચા અર્થમાં નિર્ગ્રન્થ હતા ગ્રન્થ અને ગ્રન્થિયા છેદીને એ દેહમાં પહ્યુ વિદેહ હતા. એમની જ નિરક્ષરી, સર્વ-ઝાધ-ગમ્ય, અમૃત વરસાવનારી વાણીનું ગૂંજન વાતાવરજીમાં છે.

શ્રાવકાચાર :

સાધના સૌ સૌની શક્તિ વ્યવ્રસાર જ થઇ શકે. આને કારણે જૈન–આવ્યાર માર્ગના શ્રાવકા ચાર અને શ્રમણા ચાર એમ બે ભાગ પાઢવામાં આવ્યા છે. શ્રમણાના આચાર

વહેવારની દષ્ટિએ ભાચાર-નિયમા ઘડવામાં આવ્યા નથી. શક્તિ સાપેક્ષતા અને વિકાસની પ્રક્રિયામાં ભાદ્ય ક્રિયામાં ડ અથવા રૂદિગત લાેક મૂદતા, દેવ મૂદતા અ**શવા** ગુરુ મૂહતાને એમાં જરા જેટલું પણ સ્થાન નથી. અહુવ્રતાદિનું પાલન શ્રાવકને સાધક અનવાની પ્રેરણા આપે છે તે <mark>બીજ</mark>ી બાજુ સમાજના <u>મ</u>ુ –સંચાલનમાં પણ અપૂર્વ ભૂમિકા અદા કરે છે. 46 4 4 Jain Educationa International For Personal and Private Use Only

છે કે એ લાેકાે ગૃહ-ત્યાગી નથી હોતા અને સંસારમાં રત રહે છે. આમ છતાં શ્રાવક પાતાના આચાર પરત્વે અશબર સાવધાન રહે છે. એતું લક્ષ શ્રમણાચારની દિશામાં આગળ વધવાનું હોય છે. શ્રાવકની આત્મ-શક્તિ વધે. રાગ-દેખાદિ વિકારા અને ક્રોધાદિ કપાયા પર કાબુ આવવા લાગે ત્યારે એ એક પછી એક શ્રેહ્યી વધતાે શ્રમણ--પદ પર ડગ દેવા માં દે છે. ખાર વતે ાતું બરાબર પાલન કરતાં કરતાં ૧૧ શ્રેણીએ ાપાર કરીને શ્રાવક શ્રમણની શ્રેથીમાં પહોંચી જાય છે. આમ જેવા જઇએ તા શ્રાવક ધર્મ એ શ્રમથ ધર્મના આધાર અથવા પૂરક ધર્મ છે. જૈન ધર્મના તમામ આચાર આત્મલસ્તી છે. એમાં શ્રાવક તથા શ્રમણ માટે વ્યવસ્થિત એક પછી એક એમ આગળ

વિકાસનાં પગથિયાં ઉપર લઈ જતી સંદ્વિતા પ્રાપ્ત છે.

<sup>જે</sup>ન ધર્મમાં કેવળ નીતિ-**ઉપદેશની** દબ્ટિએ અથવા

23

કરતાં શ્રાવકાેના આચાર સહેલા હાય છે. આનું કારણ એ

### ગ્રન્થ પરિચય

₹X

' સમણ્ય સુત્તં ' ગ્રન્યમાં જૈન–ધર્મ- દર્શનની સારભૂત વાતાેનું સંક્ષેપમાં ક્રમપૂર્વક સંકલન કર્સું છે.

આ ગ્રન્થમાં ૪ ખાંહ અને ૪૪ પ્રકરણે છે.

ગાથાએા કુલ્લે ૭૫૬ છે. ( ૭+૫+૬=૧૮=૧+૮=૯ )

™ા ગ્રન્થની મૂળ સંકલના પ્રાકૃત ગાથાએામાં કરી છે. આ ગાથાએા ગેય છે અને પારાયણુ કરવા ચાગ્ય છે.

જૈનાચાર્યોએ પ્રાકૃત ગાયાઓને 'સૂત્ર ' કહ્યાં છે પ્રાકૃત 'સુત્ત ' શબ્દના અર્થ 'સૂત્ર ', 'સુક્ત ' તથા ' શ્રુત ' પણ થાય છે. જૈન પર પશમાં ' સૂત્ર ' શબ્દ રૂઢ છે, તેથી આ ગ્રન્થનું નામ ' સમણ સુત્તં ' (શ્રમણ સૂત્રમ્ ) રાખ્યું છે. ગાથાઓની પસંદગી પ્રાચીન મૂળ ગ્રંથામાંથી કરી છે. આમ આ ' સમણસુત્તં 'આગમના જેલું સ્વત : પ્રમાણ છે.

આપણા આ પુસ્તકમાં ફક્ત ગુજરાતી અનુવાદ ગઘમાં આપવામાં આવે**લ** છે. વાચકને તેમાં રસ પડે તેા પછી અર્ધ માગધી ગાથાએા જે ગેય છે તેના રસાસ્વાદ મૂળ પુસ્તકમાંથી માણી શકે છે. સંસ્કૃત <sup>્ર</sup>લાેકા પ્રાકૃત સમજવામાં મદદ રૂપ છે.

(૧) જયાતિસુંખ : આ નામ પ્રથમ ખંડનું છે. એમાં વ્યક્તિ 'ખાએા, પીએા, ને, માજ માણેા 'ની નિમ્ન ભૌતિક ભૂમિકા અથવા બાહ્ય જીવનથી ઉપર ઊઠીને આલ્યાંતર જીવનનું દર્શન કરે છે. એ વિષય ભાેગાને અસાર, દુખમય તથા જન્મ-જરા-મરણ રૂપ સંસારનાં કારણ સમજ એનાથી વિરક્ત થાય છે. એ રાગ−દ્વેષને જ પેહાના સૌથી માટા શત્રુ સમજી બધી રીતે પરિદ્વારના ઉપાય કરે છે.

કોધ, માન, માયા, અને, લાેલને ઠેકાણે એ અનુક્રમે ક્ષમા, નમ્રતા, સરળતા અને સંતાષ વગેરે ગુણુાના આશ્ચય લે છે. ચારે કષાયાના નિગ્રહ કરીને વિષયમાં ફસાયેલી ઇદ્રિયાને સંયમિત કરે છે. બધાં પ્રાણીઓને આત્મવત લેખે છે અને એમનાં સુખ–દુઃખને પાતાનાં જ હાેય તેમ અનુલવ કરે છે. બીજાઓની જરૂરિયાતને સમછ, એના કદરને ખુઝી, પરિગ્રહના યયા–શક્તિ ત્યાગ કરે છે. પાતાની તથા બીજાની તરફ સદા જાગ્રત રહે છે અને યતનાચાર-પૂર્વક માક્ષમાર્ગમાં નિર્ભયતાથી વિગ્રરણ કરે છે.

(ર) માક્ષ માર્ગ : આ નામ મીજા ખંડતું છે. આમાં ડગ દેનાર વ્યક્તિની તમામ શંકાઓ, ભયવાળી સંવેદનાઓ, આકાંક્ષાઓ અને મૂદ્લાઓ પ્રદ્ધા (દર્શન)-જ્ઞાન ચારિત્રની, અથવા,જ્ઞાન-કર્મ-ભક્તિની ત્રિવેણીમાં ધાવાઇ જાય છે. ઇષ્ટ-અનિષ્ટના તમામ દ્રન્દ્રી સમાપ્ત થઈ જાય છે, અને સમતા તથા વાત્સલ્યતું ઝરણ કૂટી નીકળે છે. એતું ચિત્ત સંસારના ભાેગા તરક્ષ્યી વિરત થઇ પ્રશાંત અને છે. ઘરમાં રહેતા હેાય, તા પણ જળમાં કમળની જેમ રહે છે. વેપાર ધંધા બધું જ કરતાં હાેવા છતાં એ કશું જ કરતા નથી.

શ્રાવક, શ્રમ**ણ** ધર્મ માે ક્રમશ ઃ આધાર લઇને એનુ ચિત્ત સ**હ**જ રીતે જ્ઞાન–વૈરાગ્ય−**ઝ**ને–ધ્યાનની વિવિધ શ્રેણીએાને પાર કરીને ધોરે ધોરે ઉપર તરક ગતિ કરવા માંડે છે. અંતે એની તમામ વાસનાઓ નિર્મૂળ થઇ જાય છે, જ્ઞાન-સૂર્ય પૂરી પ્રખરતાથી પ્રકાશવા માંડે છે અને આનંદ-સાગર ઉછળવા માંડે છે. દેહ છે ત્યાં સુધી એ અહ<sup>5</sup>ન્ત અશવા જીવન-સુક્રત દશામાં દિવ્ય ઉપદેશ મારકતે જગતમાં કલ્યાણુ માર્ગના પ્રસાર કરતા વિચરછુ કરે છે અને છેવટે દેહ-સ્થિતિ અથવા આશુષ્ય પૂરું થાય છે ત્યારે સિદ્ધ અથવા વિદેહ દશા પામીને સદાને માટે આનંદ-સાગરમાં લીન થઈ જાય છે.

24

(3) તત્ત્વ-દર્શન : નામ ત્રોજા ખંડતું છે. એમાં જીવ-અજીવ વગેરે સાત તત્ત્વાનું તથા પાપ પુષ્ટય વગેરે નવ પદ્દાર્થીનું વિવેચન છે. ઉપરાંત જીવાત્મક પુદ્રગલ-પરમાણુ વગેરે છ દ્રવ્યના પરિચય આપીને એના સંચાગ તથા વિભાગ દ્વારા વિશ્વ સખ્ટિની અકૃત્રિમતા જાને અનાદિ-અનંતતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

(૪) સ્યાદ્વાદ : નામ ચાચા ખંડતું છે. એમાં અનેકાન્ત-વાદના સંક્ષિપ્ત પરિચય અપાયા છે. જૈન દર્શનનો પ્રધાન ન્યાય આ જ છે. આ ખંડમાં પ્રમાણુ, નય, નિક્ષેપ અને સપ્ત ભાગી જેવા ગૂઢ અને ગંભીર વિષયાનો હુદ્દયગ્રાહી સરળ સંક્ષિપ્ત પરિચય આપ્યા છે.

છેલ્**લે વીર સ્તવનથી** આ પુસ્તક સમાપ્ત થાય છે. **સમાપન :** આ ચાર ખંડામાં ૭૫૬ ગાથાઓમાં થઇને જૈન–ધર્મ, તત્ત્વ–દર્શન તથા આચાર માર્ગનો સર્વાંગીથ્ સંક્ષિપ્ત પરિચય આવી જાય છે એમ કહી શકાય. આમ તા જૈન સાહિત્ય વિપુલ છે અને એની એક એક શાખા પર અનેક ગ્રન્થ પ્રાપ્ત છે. સૂક્ષ્મ રીતે અધ્યયન કરવું હોય તા એ બધા ગ્રન્થાનો આધાર લેવા જરૂરી છે, પરંતુ સાંપ્રદાયિક આગ્રહાથી પર, મૂળરૂપમાં, જૈન ધર્મ સિદ્ધાન્તનો, આગ્રાર-પ્રણાલીનો અને જીવનના કબિક-વિકાસની પ્રક્રિયાનો સામાન્ય માજીસને પરિચય કરાવવા માટે આ એક સર્વ-સંમત પ્રતિનિધિક ગ્રન્થ છે.

જૈન' જયતિ શાસન'. જિન શાસન દેવકી જય. મહાવીરસ્વામી ભાગવાન કી જય.

5 5 5

For Personal and Private Use Only

| ાલેકકાર      | વિષય                                                     | ম                                | ાક્યા             | ગિરકાર        | વિષય                   | 1/81/c                                        |
|--------------|----------------------------------------------------------|----------------------------------|-------------------|---------------|------------------------|-----------------------------------------------|
| ې<br>د د     | સમ્યગ્ર શાન                                              | સમ્યગ્ર સાન સૂત્ર ૨૪૫ થી ૨૬૧     | ાથી રદ્ધ          | <b>دد.</b>    | દેયા ન સ્              | સૂત્ર ૪૮૪ થી ૫૦૪                              |
| 20.          | સમ્યગુ ચારિ                                              | સમ્યગ્ર આસ્ત્રિ સૂત્ર ૨૬૨ થી ૨૮૭ | થી ૨૮૭            | 0 M           | અનુપ્રેક્ષા સ્ત્રપ•પથી | ત્ર ૫૦૫ થી ૫૩૦                                |
| ۶ <u>۹</u> . | સાધના                                                    | सूत्र २८८                        | સ્ત્રર્ડથી રદ્ય   | <b>ن</b><br>ع | હે શ્યા સ્             | સૂત્ર પ૩૧ થી ૫૪૫                              |
| 22.          | દિનિધ થર્મ                                               | દ્વિધિ ધર્મ સૂત્ર રહે શે ૩૦૦     | k 21 300          | 32.           | આત્મવિકાસ સૂત્ર        | <del>۲</del> ,                                |
| <b>9</b> 3.  | શ્રાવક ઘર્મ                                              | શ્રાવક ધર્મ સૂત્ર ૩૦૧ થી ૩૩૫     | ા થી ૩૩૫          |               | ( ગુણુ સ્થાન )         | ૫૪૬ થી ૫૬૬                                    |
| ۶۶.<br>۲۲    | શ્રમણુ ધર્મ                                              | સ્ત્ર 33\$                       | સૂત્ર 33 શી 3 દ 3 | 3 <b>.</b> .  | સંલેખના સૂ             | સે લેખના સૂત્ર પરબ થી પ૮૭                     |
| بر<br>رہ     | ਹ<br>ਸ                                                   | સ્ ત્ર ૩૬૪ થો ૩૮૩                | ४ थी <b>३८</b> ३  |               |                        |                                               |
| ·            | գու                                                      | તૃતીય ખંડ : —                    | <br> <br>         | ]             | તત્વ દશેન              | રાંન                                          |
| โละรห        | वि <b>स</b> म                                            | ন্                               | ાક્ષા             | નિસ્કાર       | <b>eu</b> <sup>2</sup> | วแขเ                                          |
| 3%. d        | ह<br>ए                                                   | સ્ત્ર ૫૮૮                        | સ્ત્ર ૫૮૮ થી દ્ર૩ | ૩૬. સ હિ      |                        | સ્ત્ર દ્યા થી દ્ય૯                            |
| มี<br>เกิด   | ম<br>১০<br>১                                             | સ્ત્ર ૬૨)                        | સ્ત્ર દર૪ થો દ્ય૰ |               |                        |                                               |
|              | ส                                                        | ચતુથ' ખંડે : — —                 |                   |               | — સ્યાદ્વાદ            | વાદ                                           |
| ગ્રિકરણ      | વિષય                                                     | ম                                | 118110            | ગિસ્કૃત       | વિષય                   | ગાથા                                          |
| 3G.          | <b>૩૭. અનેકાન્ત સ્ત ૬૬૦ થ</b> િ ૬૭૩                      | સ્ત્ર ૬૬                         | થી ૬૭૩            | ن.<br>هر      | સમન્વય સ્              | <b>૪૧. સમન્વ</b> ય સ્ત્ર હર્ <b>ર થી હ</b> ક્ |
| 36.          | ૩૮. પ્રમાથુ સુત્ર ૬૭ <mark>૪ થી</mark> ૬૮ <mark>૯</mark> | સ્ ત્ર દ્વ                       | र थी ६८६          | <u>ج</u> ي.   | দ<br>জ<br>নি           | સ્ય હકા થી હજા                                |

|            |                                | <b>.</b>              |                            |
|------------|--------------------------------|-----------------------|----------------------------|
| oltal<br>S | י פ<br>הי                      | י<br>ק                |                            |
| iic.       | <b>N</b> 1                     | <b>उ</b>              |                            |
|            | ତ <b>୧୯ ୩୩</b> ୦୪ <del>୧</del> | •<br>•<br>•           |                            |
| વિષય       |                                | ર રતવન                |                            |
|            | સમાપન                          | શ્રા લા               | <b>b</b> .                 |
| 1028K      |                                | <b>૪૪</b> . આ વાર સ્વ |                            |
|            | સૂત્ર ૧૯૦ થી ૭૧૩               |                       | <b>1</b> 20                |
| ગાચા       | เล                             |                       | เส                         |
|            | 500                            |                       | <b>* 1</b> ຄ               |
|            | 7                              | ลี                    | ಗ                          |
| વિષય       | ¥                              | . સ્યાદ્વાદ તથા       | સાપ્તલંગી સૂત્ર હાર થી હરા |
| ف          | నే                             | ช <b>า</b><br>บง(     | <b>e</b>                   |
|            |                                | in-                   | ন্ট<br>মণ্ড                |
| विदेश र    | ૩૯.ંન ય                        | •×                    | ſŢ                         |

垢

5

5

, હું શુદ્ધાત્મા છું

# પ્રથમ ખંડ: જ્યાેતિ મું ખ

32

પ્રકરણ ૧: મંગળસ્ત્ર

| ۹. | શ્રી અર્હ તોને        | નમસ્કાર.         |
|----|-----------------------|------------------|
|    | શ્રી સિદ્ધોને         | નમસ્કાર.         |
|    | શ્રી આચાર્યોને        | નમસ્કાર.         |
|    | શ્રી ઉપાધ્યાચાને      | <b>નમસ્ક</b> ાર. |
|    | લાકવર્તી સર્વ સાધુઓને | નમસ્કાર.         |

| ર. | આ પંચ નમસ્કાર મંત્ર તમામ પાપાનો વિ     |          |
|----|----------------------------------------|----------|
|    | કરનાર છે, અને તમામ મંગલામાં પ્રથમ મંગલ | ા છે.    |
| з. | અહેં ત મંગલ                            | છે.      |
|    | સિંહ મંગ 🤻                             | છે.      |
|    | સા ધું મંગ લ                           | છે.      |
|    | કેવલ—પ્રિશ્વમં મંગલ                    | છે.      |
| ¥. | અહેંત લાંકા તમ                         | છે.      |
|    | सिद थे। डे। त म                        | છે.      |
|    | સા ધુ લેં કે ત્ત મ                     | છે.      |
|    | કેવલિ-પ્રણીત ધર્મ લાંકાતમ              | છે.      |
| પ. | અહેંતાનું શરણુલ ઉં                     | હું.     |
|    | સિ હો તું શ ર ણુ લ ઉં                  | ¥.       |
|    | સાધુ એ નું શરણુલ ઉ                     | <u>ي</u> |
|    | કેવલિ—પ્રિણીત ધર્મનુ શરણુ લઉં          | હું.     |

Jain Educationa International

- <. મંગલસ્વરૂપ, ચાર શરણ રૂપ તથા લાેકાેત્તમ, પરમ આરાધ્ય અને નર-સુર-વિદ્યાધરા દ્વારા પ્જિત, કર્મ-શત્રુએાના વિજેતા પાંચ ગુરુએા ( પરમાબ્ઠિ ) નું ધ્યાન ધરવું જોઇએ.
- ૭. સઘન થાતી-કર્માનો નાશ કરનાર, ત્રણેય લાેકમાં વિદ્યમાન, ભવ્ય-છવ−રૂપી કમળાેનો વિકાસ કરનાર સૂર્ય, અન'ત જ્ઞાની અને અનુપમ સુખમય અહ<sup>°</sup>'તાેના જગતમાં જય ઢાે.
- ૮. આઠ ક્રમેથિી રહિત, કૃતકૃત્ય, જન્મ-મૃત્સુના ચક્રથી સુક્રત તથા સકળ તત્ત્વ-રહસ્યના દ્રષ્ટા **સિદ્ધ** મને સિદ્ધિ પ્રદાન કરે.
- ભાંચ મહાવ્રતોને લીધે સમુન્નત, તત્કાલીન સ્વ-સમય
   અને પર-સમય-રૂપ શ્રુતના જ્ઞાતા તથા વિવિધ
   ગુણસમૃહથી પરિપૂર્ણ આચાર્ય મારા ઉપર પ્રસન્ન દ્વા.
- ૧૦. જેની પેલે પાર જવું કઠણુ છે એવા અજ્ઞાન રૂપી ઘેાર અંધકારમાં ભટકનાર ભવ્ય જીવાને જ્ઞાનનો પ્રકાશ આપનાર ઉપાદ્યાય મને ઉત્તમ ગતિ આપે.
- ૧૧. <mark>શીલ</mark>રૂપી માળાને સ્થિરતાથો ધારહ્યુ કરનાર, રાગ રહિત, યશ–સમૂહથી ભરપૂર **મ્યને** પ્રવર વિનય વડે અલ'કૃત શરીરવાળા **સાધુ** મને સુખ આપે.
- ૧૨. અહેં'ત, અશરીરી (સિદ્ધ), આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સુનિ– આ પાંચના પ્રથમ પાંચ અક્ષરે। (અ+અ+આ+ઉ+મ)ને મેળવવાથી ૐ (અોંકાર)

બને છે જે પ**ંચ પરમેબ્ડી**નો વાચક છે – બીજ રૂપ છે. (એો કા **ફાર**ી ખંત્ર છે.)

- ૧૩. હું ૧ ઝાષ<mark>લ, ૨. અ</mark>જિત, ૩ સં<mark>સવ, ૪.</mark> અલિનં**દન,** ૫. સુમતિ, ૬. પ્રદ્મ પ્રક્ષ, ૭. સુપાર્શ્વ, તથા ૮. ચંદ્રપ્રલ પ્ર<mark>સુને વ'દું છું</mark>.
- ૧૪. હું ૯ સુવિધિ (પુષ્પ દંત), ૧૦. શીતલ, ૧૧. શ્રેયાંસ, ૧૨. વાસુપૂજ્ય, ૧૩. વિમલ, ૧૪. અનંત, ૧૫. ધર્મ, ૧૬. શાન્તિનાયને વંદું છું.
  ૧૫ હું ૧૭. કું શુ, ૧૮. અર, ૧૯. મલ્લિ, ૨૦. સુનિસુવત, ૨૧. નમિ, ૨૨. અસ્બિટ નેમિ, ૨૩. પાર્શ્વ, તથા ૨૪. શ્રી વર્ધ માન સ્વામીને વંદું છું.
  ૧૬. ચંદ્રથી અધિક નિર્મળ, સૂર્યથી અધિક પ્રકાશ કરનાર, સાગરનો જેમ ગંભીર સિદ્ધ ભગવાન મને સિદ્ધિ (સુડિત) પ્રદાન કરે.

પ્રકરણ ૨ : જિન શાસન સૂત્ર

- ૧૭. જેમાં **લીન થ**ઇ જવાથી છવ અનંત સંસાર-સાગરને પાર કરી જાય છે તથા જે તમામ છવેા માટે શરણ સમાન છે, એ જિન **શાસન** લાંખા સમય સુધી સમૃદ્ધ રહેા.
- ૧૮. વિષય–સુખનું વિરેચન કરવા, જન્મ–મરણુરૂપી વ્યાધિને દ્રૂર કરવા તથા અર્ધા દુઃખાેનાે નાશ કરવા આ જિન વચન અમૃતસમું ઐષધ છે.

- ૧૯. જેનો ઉપદેશ અર્ડ તેઓ અર્થરૂપે કર્યો છે અને જેને ગણુધરાએ સૂત્ર રૂપે સારી રીતે ગૂથેલું છે એ ક્યુન–જ્ઞાન–રૂપી મહા સમુદ્રને ભક્તિપૂર્વક શીર નમાવી પાણામ કરૂં છું.
- २०.
- અર્હ તેના મુખમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા તથા પ્ર્વાપર દેાષ–રહિત શુદ્ધ વચનોને આગમ કહેવામાં આવે છે. એ આગમમાં જે કહેવામાં આવ્યું છે તે સત્યાર્થ છે. (અર્હ તેાએ ઉપદેશેલું અને ગણધરાએ ગૂંથેલું **મુત આગમ છે.**)
- ૨૧. જે જિન–વચનમાં રાગ ધરાવે છે અને જિનવચનોનુ ભાવપૂર્વ ક આચરણુ કરે છે તે નિર્મળ તથા કલેશ વિનાનો બનીને પરીત સ સારી (અલ્પ જન્મ– મરણવાળા) બની જાય છે.
- રર. હે વીતરાગ! હે જગદ્ગુરુ! આપના પ્રભાવથી મને સ'સારથી વિરક્તિ, માેક્ષમાર્ગનું આચરણુ અને ઇષ્ટ ફળની પ્રાપ્તિ થતી રહાે.
- ૨૩. જે સ્ય–સમય અને પર-સમયનો જાણકાર, ગંભીર, દીપ્િમાન, કલ્યાણકારી અને સૌમ્ય છે તથા સેંકડા ગુણુાથી ચુક્ત છે એ જ નિર્ગ્ર**ંથ પ્રવચનના** સારને કહેવાના અધિકારી છે.
- ૨૪ તમે પાતાને માટે જે ઇચ્છતા હાે તે બીજા માટે પણ ઇચ્છા અને જે તમારા પાતાના માટે ન ઇચ્છતા

હેાએ બોજા માંટે પણ ન ઇચ્છો. આ જ જિનશાસન−**તીર્થ**ંકરાને**ા ૬પદેશ** છે.

#### પ્રકરણ ૩ : સંઘસ્ત્ર

- ૨૫. ગુથેયાના સમૂહને સાંઘ કહે છે. સંઘ કર્મીથી છોડાવે છે. દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રનો સંચય (રત્નત્રયની પ્રાપ્તિ) કરે છે તેને સાંઘ કહે છે.
- ૨૬. રત્નત્રય જ 'ગણુ' કહેવાય છે. મેાક્ષ માર્ગ ૬પર ગમન કરવાને 'ગચ્છ 'કહે છે. 'સ'ઘ ' એટલે ગુણુનો સમૂહ. અને નિર્માળ આત્મા જ 'સમય ' કહેવાય છે
- રછ. ભયભીત વ્યક્તિઓ માટે સ'ઘ આવ્યાસન રૂપ છે, છળ-કપટ વિનાના વ્યવહારને કારણે વિવ્ધાસભૂત છે, સર્વત્ર સમતાતે લીધે એ શીતળ ગૃહ સમાન છે, એ અવિષમદર્શી છે એ કારણસર માતા-પિતા તુલ્ય છે, ઉપરાંત, તમામ પ્રાણીઓ માટે શરણ લેવા રૂપ છે, માટે તમે સ'ઘથી ડરા નહિ.
- ૨૮. સંઘમાં રહેલાે સાધુ જ્ઞાનનો ભાગી (અધિકારી) છે; દર્શન અને ચારિત્રમાં એ સવિશેષ સ્થિર રહી શકે છે. છવન પર્ય'ત જે ગુરુકળવાસને છોઠના નથી તે ધન્ય છે
- ર દ. જેને ગુરુને માટે નથી લક્તિ, નથી આકર, નથો ગૌરવ, નથી ભય ( અનુશાસન ), નથી લજ્જા, તથા

નથી **સ્નેહ એ** ગુરુકુળવાસમાં રહે તેા પણ તેનો શું અર્થ ?

૩૦-૩૧. સ'ઘ કમળ જેવા છે (કારથ્યુ કે) કર્મ-રજ-રૂપી જળ-સમૂહથો કમળની માફક એ ઉપર રહે છે તથા અલિપ્ત રહે છે. શ્રુતરત્ન (જ્ઞાન અગર આગમ) જ એતો દીર્ઘ નાળ છે, પંચ મહાવ્રત જ એની સ્થિર કર્ણિકા છે, અને ઉત્તર ગુણ જ એની મધ્યવર્તી કેસર છે, શ્રાવક-જન રૂપી બ્રમર જેને સદા થેરી રહે છે, જિનેશ્વર-દેવ-રૂપી સૂર્યના તેજથી જે પ્રખુદ થાય છે તથા જેને શ્રમણ ગણ રૂપી હજાર પાંદડાં છે તે સ'ઘરૂપી કમળનું કલ્યાણ થાએા.

#### પ્રકરણ ૪ : નિરૂપણ સૂત્ર

- ૩૨. પ્રમાણ, નય અને નિક્ષેપ દ્રારા જે અર્થ <mark>બાધ નથી</mark> કરતા તેને અગ્રુક્ત ગ્રુક્ત જેવું અને ગ્રુક્ત અગ્રુક્ત જેવું જણાય છે.
- ૩૩. જ્ઞાન પ્રમાણુ છે. જ્ઞાતાના હુદયગત મભિપ્રાયને નય કઢવાય છે. જાણવાના ઉપાયાને નિક્ષેપ કહે છે. આ પ્રમાણે શુક્તિ-પૂર્વક અર્થને ગઢણુ કરવા જોઈએ
- ૩૪. નિશ્ચયનય અને વ્યવહાર નય આ બે નય બધા નચાનાં મૂળ છે દ્રવ્યાર્થિક નય અને પર્યાર્થિક નયને નિશ્ચય–સાધનના હેતુ રૂપ જાણવા.

- ૩૫. અખંઢ વસ્તુના વિવિધ ધર્મીમાં કિંચિત લેઢને જે ઉપચાર કરે તે વ્યવહાર નય અને જે આ પ્રમાણે નથી કરતાે અર્થાત્ અખંઢ પદાર્થનો અનુસવ અખંઢ રૂપે કરે છે તે નિશ્ચય નય.
- ૩૬. જ્ઞાનીને ચરિત્ર છે, દર્શન છે અને જ્ઞાન છે એમ વ્યવહાર નય કહે, જ્યારે નિશ્ચય નય એમ કહે કે જ્ઞાનીને નથી જ્ઞાન, નથી ચારિત્ર, અને નથી દર્શન નથી જ્ઞાની તેા શુદ્ધ જ્ઞાયક છે.
- ૩૭. આ પ્રમાણે આત્માશ્રિત નિશ્ચય નય દારા વ્યવહાર– નયનેા પ્રતિષેધ કરવામાં આવે છે. નિશ્ચય–નયના આશ્ચય લેનાર સુનિજન જ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરે છે.
- ૩૮. (પરંતુ) જેવી રીતે અનાર્ય ભાષા વિના અનાર્ય પુરુષને સમજાવી ન શકાય તેવી રીતે વ્યવહાર વિના પરમાર્થના <sup>ક</sup>પદેશ અસંભવિત છે.
- ૩૯. •યવહાર નય અભૂતાર્થ ( અસત્યાર્થ ) છે અને નિશ્ચય નય ભૂતાર્થ ( સત્યાર્થ ) છે. ભૂતાર્થના આશ્રય લેનાર જીવ જ સમ્યગ્–દષ્ટિ હેાય છે.
- ૪૦. નિશ્ચયનું અવલ`બન કરનાર કાેઇક જીવાે નિશ્ચયને નિશ્ચયપૂર્વ'ક ન&િ જાણવાને કારણે ખાહ્ય આચરણુમાં આળસુ અને સ્વચ્છ'દી બની ચરણુ–કરણુ (આચાર–ક્રિયા)નાે નારા કરી નાખે છે.

- **૪૧.** (આવા છવાના સંભ'ષમાં આચાર્ય કહે છે કે) પરમ ભાવના લ્પ્ટા છવાની મારફતે શુદ્ધ વસ્તુનું કથન કરાવનાર શુદ્ધ–નય જ જાણવા લાયક છે, પરંતુ અપરમ ભાવમાં સ્થિત વ્યક્તિ માટે વ્યવહાર નય દ્વારા જ ઉપદેશ કરવા 6ચિત છે.
- ૪૨. કર્યા શ્રમણ ક્યા ભાવમાં સ્થિત છે એ નિશ્ચયપૂર્વ'ક **લણ્વું કઠણુ છે, એ**ટલે જે પૂર્વ--ચારિત્રમાં સ્થિત છે તેમનું કુતિકર્મ (વ'દના) વ્યવહારનયની મારફત ચાલે છે.
- ૪૩. એટલા માટે (સમજવું જોઈએ કે) પાેતપાેતાના પક્ષનાઆગ્રહ રાખવાવાળા તમામ નય મિથ્યા છે અતે એ બધા પરસ્પર સાપેક્ષ બને એટ**લે** સમ્યક લાવને પ્રાપ્ત કરી વાળે છે.
- ૪૪. જ્ઞાન વગેરે કાર્ય, ઉત્સર્ગ (સામાન્ય વિધિ) અને અયવાદ (વિશેષ વિધિ)ને લીધે સત્ય બને છે. એ એવી રીતે કરવામાં આવે કે તમામ સફળ અને.

#### પ્રકરણ પ: સંસાર ચક સૂત્ર

૪૫. અધુવ, અશાશ્વત અને દુખ-બહુલ-સ સારમાં એવું કશું કર્મ છે જેને લીધે હું દુર્ગતિમાં ન ન€ં? ૪૬. આ કામભાેગા ક્ષણભર સુખ અને દીર્થકાળ દુખ આપનારા છે, ઝાઝું દુખ અને શેહું સુખ દેનારા છે.

- ૪૭. ખૂબ **શાધવા છતાં કેળના ઝાડમાં જે**મ કાઈ સારભૂત વસ્તુ દેખાતી નથી તેમ, બરાબર તેમ, ઇં**દ્રિચાના વિષયામાં** પદ્મ કશું સુખ દેખવામાં નથી આવતું
- ૪૮. નરેન્દ્ર સરેન્દ્રાદિના સુખ પરમાર્થ દ્રષ્ટિએ દુઃપ જ <sup>છે</sup>. જો કે એ છે ક્ષ**ણિક છતાં એનું પરિષ્ઠામ** દારુણ હેાય છે. માટે, **એનાથા** દૂર રહેવું જ ઉચિત છે. ૪૯. **ખુજલીના રાગી ખંજો**ળે ત્યારે દુખને પણ સુખ
- માને છે. અરાબર એ પ્રમાણે, માહાતુર મનુષ્ય કામજનિત દુખને સુખ માને છે.
- પ૦. આત્માને દ્રષિત કરનારા ભાેગામિષ (આસક્તિ–જનક ભાેગ)માં નિમગ્ન, હિત અને શ્રેયસમાં વિપરાત છુહિ ધરાવનાર, અજ્ઞાની, મંદ અને મૂઢ જીવ, કફના બળખા (કર્મામાં) માખીની જેમ, ફસાઈ જાય છે.
- પર. જન્મ, જરા અને મરથ્યથી ઉત્પન્ન થનારા દુખને જીવ જાણે છે અને એનાે વિચાર પણ કરે છે, પરંતુ વિષયાથી વિરક્ત થઈ શકતાે નથી. અઢાે! માયા (દુ'ભ)ની ગાંઠ કેટલી મજખૂત છે!

પર થી પ૪. સંસારી જીવનાં (રાગ-હેય રૂપ) પરિષ્ણામ હાેય છે. પરિષ્ણામાથી કર્મ બંધ થાય છે. કર્મ બંધને હિસાબે જીવ ચાર ગતિએામાં જાય છે-જન્મ લે છે. જન્મથી શરીર અને શરીરથી ઇંદ્રિયા પ્રાપ્ત થાય છે. જીવ એના દ્વારા વિષયાનું ગ્રહણ (સેવન) કરે છે. એથી વળી રાગ-દેષ ઉત્પન્ન થાય છે. આ પ્રમાણે જીવ સંસાર-ચક્રમાં પરિબ્રમણ કરે છે. એના પરિબ્રમણના હેતુરૂપ પરિષ્ણામ (સમ્યગ્-દેષ્ટિ પ્રાપ્ત નથી થઈ એટલે) અનાદિ-અનંત અને (સમ્યગ્-દબ્ટિ પ્રાપ્ત ચાય એટલે) અનાદિ-સાંત હાેય છે.

પપ. જન્મ દુખ છે, ઘડપણ દુખ છે, રાગ દુખ છે અને મૃત્યુ દુખ છે અહેા ! સંસાર દુ:ખ જ છે. એમાં છવને કલેશ પ્રાપ્ત થતા રહે છે

### પ્રકરણ ૬: કર્મસૂત્ર

- પર. જે **લાવ** જે પ્રકારે નિયત **હાય છે એનાથી બીજે** (જુદે) રૂપે એને માનવેા, વર્ણુ વવેા કે આચરવા એનુ નામ વિપર્યાસ અગર તેા વિપરીત ણહિદ્દ કહેવાય.
- પ<mark>છ. જે સમયે છવ જેવે</mark>। ભાવ ધારણુ કરે છે તે સમયે તે તેવા જ શુભ–અશુભ કર્મા વડે બંધાય છે.
- પઽ (પ્રમત્ત મનુષ્ય) શરીર અને વાણીથી મત્ત બને છે તથા ધન અને સ્ત્રીએામાં ગૃદ્ધ (આસક્ત) બને છે. અળસીશું જેવી રીતે મુખ અને શરીર બન્ને વડે માઠી સંચય કરે છે, તેવી રીતે તે (ગૃદ્ધ મનુષ્ય) રાગ અને દ્વેષ બન્ને વડે કર્મ-મળના સંચય કરે છે.
- પહ. જ્ઞાતિ, મિત્ર વર્ગ, પુત્ર અને બધુએા એના દુખમાં ભાગ પઠાવી શકતા નથી એ એકલાે પાતે જ દુખના અતુભવ કરે છે કારણ કે કર્મ એના કરનારની પાછળ પાછળ જાય છે
- ૨૦. જેવી રીતે કાંઈ પુરુષ ઝાડ ઉપર ચઢતી વખતે સ્વ-વરા હાેય છે પર'તુ પ્રમાદવશ એ જ્યારે ઝાડ ઉપરથી

નીએ પડે છે ત્યારે એ પર-વશ બની જાય છે, તેવી રીતે જીવ સ્વ-વશપણું કર્મ કરે છે પણ કર્મના ઉદય વખતે એને (કર્મ) વોગવવાં પડે છે ત્યારે એ પર-વશ બની જાય છે.

६१

જેવી રીતે કયારેક ( કરજ દ્રવ્ય આપતી વખતે) ધનિક બળવાન હાેય છે તાે વળી કયારેક ( કરજ ભરપાઈ કરતી વખતે) કરજદાર બળવાન હાેય છે, તેવી રીતે કયારેક જીવ કર્મને આધીન હાેય છે તાે વળી કયારેક કર્મ જીવને આ**ધીન હાે**ય છે.

૬૨. સામાન્યની અપેક્ષાએ કર્મ એક છે, અને દ્રબ્ય તથા ભાવની અપેક્ષાએ બે (પ્રકાશ્નાં) છે કર્મના પુદ્રગલાૈના પીંડને દ્રવ્ય કર્મ કહેવામાં આવે છે અને એમાં રહેલી શક્તિને કારણે એટલે કે એનાનિ મિત્તથી જીવમાં થનારા રાગ–દ્રેષ રૂપી વિકારોને ભાવ કર્મ કહે છે.

- ૬૩. ઇદ્રિયાદિ ઉપર વિજય મેળવી જે ઉપયોગમય ( જ્ઞાન-દર્શાન-મચ) આત્માનું ધ્યાન કરે છે તેને કર્મભંધન નથી. માટે, પૌઢગલિક પ્રાથ્ એની પાછળ કેવી રીતે જઈ શકે? (અર્થાત્ એને નવેા જન્મ લેવેા પઢતો નથી.)
- ૬૪. (૧) જ્ઞાનાવરથુ, (૨) દર્શનાવરથુ, (૩) વેદનીય,
- ૬૫. (૪) મેાઢનીચ, (૫) આશુ, (૬) નામ, (૭) ગાત્ર, અને (૮) અં⁻રાય – સંક્ષેપમાં આ આઢ કર્મેિછે.

૬૬. આ કર્મીનો સ્વભાવ (૧) પડદા, (૨) દ્રારપાળ, (૩) તલવાર, (૪) મધ, (૫) હડ (લાકડું), (૬) ચિતારા, (૭) કુંભાર અને (૮) ભાંડારી જેવા છે.

\* [ આની સમજૂતી માટે જીએા પરિશિષ્ટ : ૨ ]

#### પ્રકરણ ૭: મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ સૂત્ર

- ૬૭. **હા** ! ખેદ છે કે સુ–ગતિનેા માર્ગ નહિ જાણવાથી મૂઢમતિ લયાનક વ્યને લવરૂપી ઘાર વનમાં લાંબા સમય સુધી લમતાે રહ્યો
- ૬૮. જે જીવ મિચ્યાત્વથી ચસ્ત થાય છે તેની દબ્ટિ વિપરીત થઈ જાય છે. જેવી રીતે જ્વર-ચસ્ત મનુષ્યને મીઠાે રસ પણુ ગમતાે નથી તેવી રીતે મિચ્યાદબ્ટિ જીવને ધર્મ મમતાે નથી.
- ૬૯. તીવ્ર કષાય-ગ્રુકત બની મિથ્યાદપ્ટિ જીવ શરીર અને જીવને એક માને છે-એ બહિરાતમા છે.
  ૭૦. તત્ત્વ-વિચાર પ્રમાણે જે નથી ચાલતા તેનાથી માટા મિથ્યાદષ્ઠિ બીજો કાેણ હાેઈ શકે ? એ બીજાને શંકા-શીલ બનાવી પાતાના મિથ્યાત્વમાં વધારા કરતા રહે છે.

પ્રકરણ ૮ : રાગ પરિહાર સૂત્ર

७૧.

રાગ અને દ્વેષ કર્માનાં ધીજ (મૂળ કારણું) છે. કર્મ માહથી ઉત્પન્ન થાય છે. એ જન્મ-પરણનું મૂળ છે. જન્મ મરણુને દુખના મૂળ કઢેવામાં આવ્યાં છે.

- ૭૨. અંકુશમાં નહિ રાખવામાં આવે**લા ૨ાગ અને હેષ** જેટલું નુકસાન કરે છે તેટલું અત્યંત તિરસ્કારને પામેલા **ખળવાન શ**ત્રુ પણ નથી કરતાે.
- ૭૩. જાતિ (જેન્મ), બુઢાપા (ઘડપથુ) અને મરણના દુખથો ઘેરાયેલા જીવને આ સંસારમાં કાેઈસુખનથી, એટલા માટે માક્ષ જ પ્રાપ્ત કરવા ચાેગ્ય છે.
- ૭૪. <mark>ને તું દ્યાર લવસાગરની</mark> પાર (તટ ઉપર) જવા માગવા **હા તા હે સુવિદ્ધિત ! તું તપ–સ**ં**યમરૂપી** નોઁકાનું તરત જ ગ્ર**હ**ણુ કર
- ૭૫. સમ્યક્ત્વ તથા ચારિત્રાદિ ગુથે્રાનો નાશ કરનાર, અત્ય'ત ભય'કર ૨ાગ−દ્વેષરૂપી પાપાને આધોન ન થવુ' જોઈએ.
- હર. તમામ જીવાને, અરે ! દેવતાઓને પ**ણ જે કાંઈ** કાયિક અને માનસિક દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે તે કામ–ભાગની સતત અભિલાષાને લાધે થાય છે. વીતરાગી એ દુખાના અંત કરી શકે છે.
- ૭. જેમાંથી વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે એનું ભાદરપૂર્વક આચરણુ કરવું જોઇ બ. વિરક્ત વ્યક્તિ સંસારનાં બધનથી છૂટી જાય છે, અને આસક્ત વ્યક્તિનો સંસાર અનંત બનતા જાય છે.
- ૭૮. પાતાના રાગ-દ્રેષાત્મક સંકલ્પા જ કરેંક દેષનું મૂળ છે. જે આ પ્રકારના ચિ. તન માટે પ્રયત્ન શીલ અને છે

તથા ઇન્દ્રિય-વિષયા દાષાના મૂળ નથી-આવા પ્રકારનો જે સંકલ્પ કરે છે તેના મનમાં સમતા ઉત્પન્ન યાય છે. એથી, કામ ગુણામાં થનારી એની તુષ્ણ પ્ર<mark>ક્ષીણ થઇ</mark> જાય છે.

- નિશ્ચય દબ્દિ અનુસાર શરીર બિન્ન છે અને 96. આત્મા ભિન્ન છે. એટલા માટે શરીરનું દુઃખદાયક અને કલેશકારી મમત્વ છેદેા.
- માક્ષ પ્રાપ્તિ માટે, કર્મના આગમન દ્રારા-60. આસ્ત્રવાનો, તથા ઇંદ્રિયાનો, ત્રણ કરણ ( મન, વચન, અને કાયા, ) અને ત્રણ યાેગ (કૃત, કારિત, અનુમત) વડે નિરાધ કરા અને કષાયાને હણા.
- લાવથી વિરક્ત થયેલેા મતુષ્ય શાક-મુક્ત ખ-ી નય છે. د٩. જેવી રીતે કમળના છોઢનું પાંદડું પાણીથી લેપાતું નથી તેવી રીતે સ સારમાં રહ્યો થકે પણ તે વિરક્ત મનુષ્ય અનેક દુ:ખાેની પર પરાથી લેપાતા નથી.

પ્રકરણ ૯ : ધર્મ સત્ર

- ૮૨. ધર્મ ઉત્કુષ્ટ મંગળ છે. અહિંસા, સંયમ અને તપ એનાં લક્ષણો છે જેનું મન ધર્મમાં હંમેશાં રમ્યા કરે છે તેને દેવા પણ નમે છે.
- ૧. વસ્તુના સ્વભાવ એ ધર્મ છે. ર. ક્ષમા વગેરે **८**3. ભાવાની અપેક્ષાએ એ ધર્મ દસ પ્રકારના છે.

For Personal and Private Use Only

૩. ૨૮ન ત્રચ ( સમ્યગ્−દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ ચારિત્ર)તથા ૪. જીવેાની રક્ષા કરવી એવું નામ **ધર્મ**.

- (૧) ઉત્તમ ક્ષમા, (૨) ઉત્તમ માર્દવ, (૩) ઉત્તમ આર્જવ ( ઝાજુતા, સરળપણુ ) (૪) ઉત્તમ સત્ય, (૫) ઉત્તમ શૌચ, (૬) ઉત્તમ સંયમ, (૭) ઉત્તમ તપ, (૮) ઉત્તમ ત્યાગ, (૯) ઉત્તમ આક્રિંચન્ય, તથા (૧૦) ઉત્તમ પ્રકારના દસ પ્રકારના દ્વર્મ છે.
- ૮૫. (૧) દેવ મતુષ્ય અને તિર્ય`ચેા ( પશુએા ) દારા દ્યાર અને ભયાનક ઉપસર્ગ કરવામાં આવે તેા પણ જે કાેધથી તપ્ત થતાે નથી તેનો એ નિર્માળ ક્ષમા ધર્મ કહેવાય.
- ૮૬. હું તમામ જીવાને ક્ષમા પ્રદાન કરૂં છું. તમામ જીવા મને ક્ષમા આપે તમામ પ્રાથમિયા તરફ મને મૈત્રી સાવ છે. મને કાેઈ સાથે બ્હેર નથી.
- ૮૭. એાછામાં એાછા પ્રમાદને લઇને પણુ મે આપની તરફ ઉચિત વ્યવહાર ન કર્યો હાેય તેા હું શલ્ય તથા કવાય વિનાનો અની આપની ક્ષમા માગું છું.
- (૨) કુલ, રૂપ, જાતિ, બળ, જ્ઞાન, તપ, શ્રુત,
   અને શીલના જે શ્રમથુ જરા જેટલા પણુ ગર્વ કરતા નથી તે તેના માર્દવ ધર્મ કઢવાય.
   (આઠ મદ ત્યાગ)

For Personal and Private Use Only

- ૮૯. બીજાતું અપમાન કરવાના દેાવને જે સદા સાવધાની પૂર્વક છાંડે તે જ ખરા અર્થમાં સ્વમાની છે. ગુણુ ન હેાય અને અભિમાન કરવું તેથી કંઈ 'માની' અનાતું નથી.
- ૯૦. આ પુરુષ અનેકવાર ઉચ્ચ ગેાત્ર અને અનેક વાર નીચ ગેાત્રનો અનુભવ કરી ચુક્રયાે છે, એટલા માટે નથી કાેઈ દ્વીન કે નથો કાેઈ અપ્લિસ્ક્તિ, (એટલા માટે એશે ઉચ્ચ ગાેત્રની) ઇચ્છા ન કરવી. (આ પુરુષ અનેક વખત ઉચ્ચ ગાેત્ર અને નોચ ગાેત્રનો અનુભવ કરી ચુક્રયા છે-) આવું જાણ્યા પછી ગાંત્રવાદી ઠાેણ દ્વાઈ શકે ? કાેણુ માનવાદી હાેઇ શકે ?
- ૯૧. (૩) જે કુટિલ વિચાર નથી કરતો, કુટિલ કાર્ય નથી કરતા, કુટિલ વચન નથી બાલતા અને પાતાના દાષા છુપાવતા નથો તેનો એ આ જ`વ ધર્મ કેઢવાય.
  - હર. (૪) બીજાને સંતાપ કરે એવાં વચનો ત્યાગ કરી જે ભિક્ષુ સ્વ–પર-હિતકારી વચન બાેલે છે તેનો એ સત્ય ધર્મ કહેવાય.
  - ૯૩. અસત્ય બાેલીને પણુ પાેતે સફળ ન થઇ શક્યાે એવા શાક અસત્ય બાેલ્યા પછી, અસત્યવાદીને થાય છે અને એથી દુખી બને છે. અસત્ય બાેલીને એ બીજાને ઠગવાનો સંકલ્પ કરી રહ્યો છે એ વિચારથી અસત્યવાદી અસત્ય બાેલાતાં પહેલાં વ્યાકુળ બને છે. કદાચ કાંઇ પાેતાના અસત્યને પકડી ન પાંડે એ

Jain Educationa International

એ વિચારથી એ દુખી બને છે આ પ્રમાણે, અસત્ય વ્યવદ્વારનું પરિષ્ટામ દુખજનક છે. આ પ્રમાણે, વિષયાથી અતુપ્ત અની ચારી કરતા ચકા એ દુખી અને આશરા વિનાનો અનતા જાય છે.

પાતાના ગણવાસી (સાથી) એ કરેલી હિતકર વાત EX. પાતાને મધુર ન લાગી દ્વાય તે। પણ, તીખા ઔષધની જેમ, એ પરિશામે મધુર કળ આપનારી નીવડે છે.

فلا

સત્યવાદી મનુષ્ય, માતાની માક્રક, વિશ્વાસપાત્ર, E4. માણસાે માટે ગુરુની માફક પૂજ્ય, અને, સગાંગ્ઢાલાની મહક બધાનું પ્રીતિયાત્ર બને છે

સત્યમાં તપ, સંયમ અને બાકીના તમામ 6e. ગુણેાનેા વાસ **હા**ય છે. જેવી રીતે સાગર માછલાંઓનું આશ્રયસ્થાન છે તેવી રીતે **સ**ત્ય સમસ્ત ગુણાનું આશ્રયસ્થાન છે.

e. જેમ જેમ લાભ થાય છે, તેમ તેમ લાભ થાય છે. લાભાધી લાભા વધતા જાય છે. બે માસા સાેનાથી જે કામ પાર પાડી શકે છે તે કામ કરાેડા સુવર્ણ-સુદ્રાએાથી પણ પાર પાડી રાકતું નથી. (કપિલ નામની વ્યક્તિની નૃષ્ણાના ન્યૂનાધિક પરિણામને દર્શાવનારું આ દગ્ટાન્ત છે)

કદાચ સાેના અને ચાંદીના કલાસ-સમા અસંખ્ય 66. પર્વત ઉત્પન્ન થઈ જાય, તેા પણ લાેભી પુરુષને એથી 80

કશી અસર થતી નથી (તૃપ્તિ થતી નથી) કારણ કે ઇચ્છા આકાશ જેટલી અનંત છે.

૯૯. જેવી રીતે મતક ઈંડામાંથી અને ઇંડું બતકમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે, તેવી રીતે તૃષ્ણુા માહમાંથી અને માહ તૃષ્ણામાંથી ઉત્પન્ન થાય છે.

૧૦૦. (૫) (માટે) સમતા અને સતાષરૂપી પાણી વડે તીવ્ર લાેભી રૂપી મળને જે ધુએ છે અને જેને લાેજનની કશી પડી નથી તેને વિમળ શૌચ ધર્મ લાધે છે.

૧૦૧. (૬) વ્રત-ધારજ્યુ, સમિતિ-પાલન, કષાચ-નિગ્રહ, મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિરૂપ દ`ડાનો ત્યાગ, પ'ચેંદ્રિય-જય-આ બધાને સ'ય મ ક્રહેવામાં આવે છે ૧૦૨. (૭) ઇંદ્રિય-વિષયા તથા કષાયાનો નિગ્રહ કરીને, ધ્યાન અને સ્વાધ્યાય દ્વારા આત્માને જે ભાવિત કરે છે

તેનો એ ધર્મ **તપ ધર્મ કઢેવાય છે** ૧૦૩. (૮) તમામ દ્ર**વ્યામાં ઉત્પન્ન થનારા માહને ત્યાગી,** ત્રણ પ્રકારના નિવેદિ (સંસાર, શરીર, અને ભાગો તરફનો વૈરાગ્ય) ધ્વારા પાતાના આત્માને જે ભાવિત કરે છે તેનો એ ધર્મ ત્યાગ ધર્મ કહેવાય છે એમ જિનેન્દ્ર દેવે કહ્યું છે.

૧૦૪. કાંત અને પ્રિય ભાેગા પાતાને ઉપલબ્ધ ઢાેવા છતાં એની સામે જે પીડ ફેરવી નાખે છે અને સ્વેચ્છાએ ભાેગાને છાંડ છે એ ત્યાગી કહેવાય છે.

- ૧૦૫. (૯) તમામ પ્રકારના પરિગ્રહને છાંડી જે નિઃસંગ (સંગ રહિત) અની જાય છે જાને પાેતાના સુખકારી અને દુખદાયી ભાવાે ઉપર અંકુશ સ્થાપી નિર્દ્ર'ન્દ્રપણે વિચરે છે તેનો એ ધર્મ આકિંચન્ય ધર્મ કહેવાય છે.
- ૧૦૬. હુ**ં એક શુદ્ધ, દર્શન-જ્ઞાનમય, નિત્ય અને** અ**રૂપી છું.** આ સિવાય, બીજા બધા પરમાણુઓ પહ્યુ મારા નથી. (આને આકિ'ચન્ય ધમ' કહેવાય છે.)
- ૧૦૭. જેની પાસે અમારું પાતાનું કહી શકાય એવું કાંઇ
- ૧૦૮. નથી એવા અમે સુખેથી રહીએ છીએ અને સુખેથી જીવીએ છીએ. મિથિલા સળગી રહી છે પણ એથી મારૂં કહી શકાય એવું કશું સળગી રહ્યું નથી કારણ કે જે પુત્ર અને પ્રિયાથી સુક્રત છે અને વ્યવસાયથી નિવૃત્ત થયેલા છે એવા ભિક્ષુને માટે નથી કાેઇવસ્તુ પ્રિય કે નથી ઠાેઈ વસ્તુ અપ્રિય. ( રાજ્ય છોડી સાધુ અનેલા રાજર્ષિ નમિના દઢ વૈરાગ્યના સંબંધમાં આ વાત છે.)
- ૧૦૯.
- જે પ્રમાણે જળમાં ઉત્પન્ન થયેલ કમળ જળ વડે લેપાતું નથી તેવી રીતે કામ-ભાેગના વાતાવરણુમાં ઉછરેલ જે મનુષ્ય એનાથી લેપાતા નથી એને અમે ધ્રાક્ષણુ કહીએ છીએ.

- ૧૧૦. જેને માહ નથી, એછુે દુખના નારા કરી નાખ્યા. જેને તૃષ્ણા નથી એણે માહનો નારા કરી નાખ્યા. જેને લાભ નથી તેણે તૃષ્ણાનો નારા કરી નાખ્યા, (અને) જે અકિ ચન છે, જેની પાસે કાંઈ નથી એશે લાભનો નારા કરી નાખ્યા.
- ૧૧૧. (૧૦) જીવ જ પ્રક્ષ છે. દેહાસક્તિથી સુક્ત સુનિની પ્રદ્ધને માટે જે ચર્યા છે તે જ પ્રક્ષચર્ય.
- ૧૧૨. સ્ત્રીએાનાં મનેારમ સર્વાંગાેને દેખતાં છતાં જે એના માટે દુર્ભાવ નથી કરતાે-વિકાર પામતાે નથી એ જ ખરી રીતે કબ્ટ--પૂર્વાક ધારણ કરી શકાય એવા ધ્રક્ષચાર્ય ભાવને ધારણ કરે છે.
- ૧૧૩. જેવી રીતે લાખના ઘડા અગ્નિ વડે તપ્ત થાય તા તરત જ નષ્ટ થઈ જાય છે તેવી રીતે સ્ત્રીના સદ્ધવાસથી અનગાર (મુનિ) નષ્ટ થઈ જાય છે.

૧૧૪. જે માણુસ આ સ્ત્રી–વિષયક આસક્તિઓની પેલી પાર ચાલ્યા જાય છે તેને માટે બાકી રહેલ બધી આસક્તિઓ, મહાસાગર પાર કરનાર માટે ગંગા જેવી માટી નદીની જેમ, સુખેથી પાર કરવા લાયક બની જાય છે.

- ૧૧પ. જેવી રીતે શીલ–રક્ષક પુરુષે৷ માટે સ્ત્રીચ્મે৷ નિંદનીય છે તેવી રીતે શીલ–રક્ષિકા સ્ત્રીએા માટે પુરુષે৷ નિંદનીય છે. (બન્નેએ એક–બોજાથી ભચતાં ર≩વું જોઇએ.)
- ૧૧૬. પરંતુ એવી પણુ શીલ–ગુણુ–સંપન્ન સ્ત્રીઓ છે જેમનો યશ સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે. એ મનુષ્ય લાેકની દેવતાઓ છે અને દેવાને વ'દન કરવા ચાેગ્ય છે. ૧૧૭. વિષયરૂપી વૃક્ષ ધ્વારા પ્રજવલિત થયેલા કામાગ્નિ ત્રણેય લાેક રૂપી અટવાેને બાળી નાખે છે, પણુ યોવન રૂપી ઘાસ ઉપર ચાલવામાં કુશળ એવા જે મહાત્માને એ અગ્નિ નથી બાળતાે કે નથી વિચલિત કરો શકતા તે ધન્મ છે.
- ૧૧૮. જે જે રાત્રી વ્યતીત થઈ ગઈ છે તે પાછી આવતી નથો. અધર્મ કરનારની રાત્રીએ નિષ્ફળ ચાલી જાય છે. ૧૧૯. જેવી રોતે ત્રણુ વાણીયાએ દ્રવ્યની અસુક મૂળ ૧૨૦. રક્રમ લઇને નીકળી પડયા એમાંથી એકે લાભ્ર મેળવ્યા, બીજો મૂળ રક્રમ લઇને પાછો ફર્યો, અને ત્રીજો મૂળ રક્રમને પણ ગુમાવીને પાછો આવ્યા. આ વ્યાપારની ઉપમા છે. બરાબર આ પ્રમાણે ધર્મના સંબંધમાં જાણવું – સમજવું જોઇએ.
- ૧૨૧. આતમા જ ચથાસ્થિત (નિજ સ્વરૂપમાં સ્થિત) આત્માને જાણે છે.એટલા માટે સ્વભાવરૂપ ધર્મ પણ આત્મ–સાક્ષી–રૂપ હેાય છે. આ ધર્મનું પાલન (અનુભવ) આત્મા એ વિધિથો કરે છે કે જેથી એ પોતાને માટે સખદાયક બને.

### પ્રકરણ ૧૦: સંયમ સૂત્ર

પર

- ૧૨૨. આત્મા જ વૈતરણી નદી છે. આત્મા જ ક્વટશાલ્મલી વૃક્ષ છે. આત્મા જ કામદ્રધા ગાય છે અને માત્મા જ ન'દન–વન છે.
- ૧૨૩. સુખ-દુખનો કર્તા આત્મા જ છે અને ભાેકતા (વિકર્તા) પણુ આત્મા જ છે, સત્ પ્રવૃત્તિ કરનાર આત્મા જ પોતાનો મિત્ર છે અને દુષ્પ્રવૃત્તિ કરનાર આત્મા જ પોતાનો **રાત્રુ છે**.
- ૧૨૪. અવિજિત એવે৷ એક પોતાનો આત્મા જ પોતાનો શાસુ છે. અવિજિત કષાય અને ઇંદ્રિયા જ પોતાની શાસુ છે. હે સુનીન્દ્ર ! એમના ઉપર વિજય મેળવીને હું ન્યાયપૂર્વક (ધર્માનુસાર) વિચરૂં છું,
- ૧૨૫. દુર્જે ય સુદ્ધમાં જે હજારા ચાેદ્ધાઓને જીતે છે તેની અપેક્ષાએ જે એકલી પોતાની જાતને જ જીતે છેતેનો એ વિજય પરમ વિજય છે.
- ૧૨૬. બાહ્ય ચુદ્ધોથી શુંવત્ર્યું ? પાેતાની જાત સાથે જ સ્વયં ચુદ્ધ કરાે. પાેતા વડે પાેતાની જાતને જીતવાથી જ સાચું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૧૨૭. પોતાની જાત ઉપર જ વિજય પ્રાપ્ત કરવા નેઇએ. પોતાની ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરવા એ જ કઠણ છે.

આત્મ⊸વિજયી જ આ લાેક અને પર–લાેકમાં સુખી અને છે.

- ૧૨૮٠ હું પોતે જ સંયમ અને તપ ધ્યારા પોતાની ઉપર વિજય મેળવું એ જ યેાગ્ય છે. બંધન અને વધવડે બીજાએા મારું દમન કરે એ ઠીક નહિ.
- ૧૨૯. એક તરફ નિવૃત્તિ અને બીજી તરફ પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ-અસંયમથી નિવૃત્તિ અને સંયમમાં પ્રવૃત્તિ.
- ૧ઢ૦. પાપકાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર રાગ અને દ્વેષ બાન્ને પાપ છે. જે ભિક્ષુ આનેા સદા નિરાધ કરે કરે છે એ મંડળ(સંસાર)માં અટવાઇ પહ્તા નથી પથુ સુક્ત બની બાય છે.
- ૧૩૧ જેવી રીતે લગામ દ્રારા અ<sup>્</sup>વાને બળપૂર્વ'ક રાકવામાં આવે છે, એવી રીતે જ્ઞાન, ધ્યાન અને તપના બળ વડે ઇદ્રિયાના વિષયોને અને કષાયાને જોરપૂર્વ'ક રાકવા જોઇએ
- ૧૩૨. અતિ ગ્રુથુવાન સુનિએ શાંત કરેલા કષાયેા જિનેશ્વર દેવ જેવા ચારિત્રવાન (ઉપશાંત અને વીતરાગી) સુનિને પણુ જો પાડી દે છે તેા પછી રાગ-સુક્ત સુનિની તેા વાત જ શી <sup>°</sup>
- ૧૩૩. કષાચાને ઉપશાંત કરેલાે પુરુષ પણ જ્યારે અનંત પ્રતિપાત (વિશુદ્ધ અધ્યવસાયની અનંતહીનતા)ના ભાગી અને છે ત્યારે (તાે પછી) બાકી રહી

ગયેલા થાડા જેટલા કખાય હપર કેવી રીતે વિશ્વાસ મૂકી શકાય ? એના ઉપર વિશ્વાસ ન કરવે। નેઈ એ.

- થાેડુંક દેવું, નાનાે ઘા, જરા જેટલી આગ, અને ૧૩૪. નહિ જેવા કબાય - આ ચારેયના તમારે વિશ્વાસ ન કરવા નેઈએ, કારણ કે આ અલ્પ દાવા છતાં વધીને મહત્ (માટું) અની જાય છે.
- ક્રોધ પીલિના, માન વિનયના, માયા ૧૩૫. મૈત્રીને અને લાેભ તમામનાે નાશ કરે છે. ક્ષમાથી કોધને હણા. ન મતાથી માનને છતા. 134.
  - સરળ સ્વભાવથી માયા ઉપર અને સંતાપથી सेल जपर विजय मेणवे।
- 130. જેવી રીતે કાચબા પાતાનાં અંગાને પાતાના શરીરમાં સમેટી લે છે તેવી રીતે બુદ્ધિમાન (જ્ઞાની) પુરુષ પાપાને અધ્યાત્મ મારકૃત સમેટી લે છે.
  - જાણ્યે અથવા અજાણ્યે કાેન અધર્મ કાર્ય થઈ જાય તાે પાતાના આત્માને એમાંથી તરત હઠાવી લેવા નેઈએ. પછી **કરી વાર એ કાર્ય**ન કરવું.
  - ધૈર્યવાન્ ધર્મ રૂપી સ્થને ચલાવનાર, ધર્મના ઉદ્યાનમાં રત-લીન, દાન્ત અને પ્રદાયર્થમાં ચિત્તની શાંતિ પ્રાપ્ત કરનાર ભિક્ષ ધર્મના આરામ(બગીચા)માં (**a**ચરે.

www.jainelibrary.org

For Personal and Private Use Only

936.

૧૩૯.

#### પ્રકરણ ૧૧ : અપરિગ્રહ સૂત્ર

- ૧૪૦. સંગ(પરિબ્રહ)ને કારણે છવ હિંસા કરે છે, અસત્ય બાેલે છે, ચાેરી કરે છે, મૈશુન સેવે છે અને અત્યધિક આસક્તિ કરે છે. (આ પ્રકારે 'પરિગ્રહ' પાંચેય મહાપાપાતી જડ છે.)
- ૧૪૧ સછવ કે નિર્જીવ સ્વલ્પ વસ્તુને৷ પણ જે પરિગ્રહ રાખે છે અથવા બૌજાને એમ કરવાની અનુજ્ઞા મ્યાપે છે તે દુઃખથી સુક્રત થતાે નથી.
- ૧૪૨. જે પરિગ્રહની વૃદ્ધિનેા ત્યાગ ક્રરે છે તે જ પરિગ્રહને ત્યાગી શકે છે. જેની પાસે મમાચિત (પરિગ્રહ) નથી ઐ મુનિએ માર્ગનું કર્શન કર્યું છે.
- ૧૪૩. પરિઝાઢ છે પ્રકારના છે : (૧) આભ્યંતર અને ૧૪૪. (૨) બાદ્ય. ભાભ્યંતર પરિઝઢ ૧૪ પ્રકારના છે : (૧) મિચ્યાત્વ,(૨) સીવેદ,(૩) પુરુષવેદ,(૪) નપુંસક વેદ, (૫) ઢાસ્ય, (૬) સ્તિ, (૭) અરતિ, (૮) ભય, (૯) રાક, (૧૦) દુગ છા (જુગુપ્સા), (૧૧) ક્રેાધ, (૧૨) માન, (૧૩) માયા, (૧૪) લાેભ. બાદ્ય પરિગ્રઢ ૧૦ પ્રકારના છે. ૧. ખેતર, ૨. મકાન, ૩. ધન-ધાન્ય, ૪. વસ્ત, ૫. ભાંઢ (વાસણેા), ૬. દાસ-દાસી, ૭. પશુ, ૮. વાઢન, ૯ શચ્યા (બિછાનું), ૧૦. આસન.

- ૧૪૫. સંપૂર્ણ પરિગ્રહથી સુક્ત, શીતીભૂત ( સીઝી ગયેલે। ), પ્રસન્નચિત્ત શ્રમ**ણ** જેવું સુક્તિ-સુખ પામે છે તેવું સુખ ચક્રવતી<sup>6</sup>ને પણ નથી મળતું.
- ૧૪૬. જેવી રીતે ઢાથીને કાખૂમાં લાવવા માટે અંકુશ અને શહેરની રક્ષા માટે ખાઈ છે, તેવી રીતે ઈ દ્રિય – નિવારણ માટે પરિગ્રહના ત્યાગ ( કહેવામાં આવ્યા ) છે. પરિગ્રહ – ત્યાગથી ઇદ્રિયા કાખૂમાં આવે છે.

#### પ્રકરણ ૧૨ : અહિંસા સૂગ

- ૧૪૭. જ્ઞાની દ્વાવોના સાર એ જ છે કે (એ) કાેઈ પથ પ્રાણીની હિંસા ન કરે. એટલું જાણવું જ અસ થરો કે અહિંસાસ્લકસમતા જ ધર્મ છે, અથવા એ જ અહિંસાનું વિજ્ઞાન છે.
- ૧૪૮. **સર્વ** જીવે**ા જીવવા માગે** છે, મરવા નહિ. ઐટલા માટે પ્રાણ-વધને ભયાનક જાણી નિર્ગ'ય એ**ને વ**ર્જે છે, છાંડે છે.
- ૧૪૯. લેાકમાં જેટલાં પણ ગાસ અને સ્થાવર પ્રાણીઓ છે એને નિર્ગ'થા જાણ્યે કે અજાણ્યે ન હણે અથવા ન હણાવે.
- ૧૫૦. જેવી રીતે તમને પાેતાને દુઃખ ગમતું નથી એવી રીતે બીજા જીવાને પણ ગમતું નથો – આવું જાણી, પૂરા આકર અને સાવધાનીથી, આત્મીપસ્યની દેષ્ટિથી કરેક ઉપર દેયા ૨ાખેા.

- ૧૫૧. છવના વધ આપણા પાતાના જ વધ છે. છવ ઉપર દયા રાખવી એ આપણા પાતાના ઉપર દયા કરવા બરાબર છે. એટલા માટે આત્મ-હિતૈષી (આત્મ-કામ) પુરુષાએ તમામ પ્રકારની જીવહિંસાના ત્યાગ કર્યો છે. ૧પર. જેને તું હણવાયાગ્ય માને છે તે તું પાતે જ છેા. જેને તું આજ્ઞામાં રાખવા યાગ્ય માને છેતે પણ તું પાતે જ છેા.
- ૧૫૩. શ્રી જિનેશ્વર દેવે કહ્યું છે: રાગ વગેરેની અનુત્પાત્ત અહિંસા છે, અને એની ઉત્પત્તિ હિંસા છે.
- ૧૫૪. હિંસા કરવાના વિચારથી જ કર્મા બાધ થાય છે-લલે પછી કાેઈ જીવ મરે કે ન મરે - નિશ્ચયનયને અનુસારે જીવાના કર્મ બાંધનું ટુંકામાં આ જ સ્વરૂપ છે
- ૧૫૫. હિંસા કરતાં હિંસાના ભાવ−વિચાર જ પરિણામ, એ જ હિંસા છે. માટે જ્યાં પ્રમાદ છે ત્યાં નિત્ય હિંસા છે.
- ૧૫૬. જ્ઞાની કમંક્ષય માટે પ્રયત્ન કરે છે-હિંસા માટે નહિ. નિષ્ક્રપટ ભાવે અહિંસા આચરવાના એના પ્રયત્ન હાેય છે. એ અપ્રમત્ત સુનિ અહિંસક હાેય છે. ૧૫૭. આત્માજ અહિંસા છે અને આત્મા જ હિંસા છે. સિદ્ધાંતના આ ઓખરી ફેંસલા છે. જે અપ્રમત્ત છે એ અહિંસક છે અને જે પ્રમત્ત છે એ હિંસક છે.

૧૫૮. મેરુ પર્વતથી ઊંચું અને આકાશથી વિશાળ જગતમાં કશું નધી, તેવી જ રીતે અહિંસા સમાન (જગતમાં) બીજો કાઇ ધર્મ નથી એમ જાણ.

૧૫૯. સુનિએ કહ્યું : હે રાજન્ ! તને અસય છે અને તું પણ અભયદાતા અન. આ અનિત્ય જીવલાેકમાં

તું હિંસામાં શા માટે આસકત બની રદ્યો છે ?

પ્રકરણ ૧૩ : અપ્રમાદ સૂગ

- ૧૬•. આ મારા પાસે છે અને આ મારી પાસે નથી તથા આ મારે કરવું છે અને આ નથી કરવું–આ પ્રમાણે મિથ્યા બાકવાસ કરનાર પુરુષને, ઉઠાવી લેવાના સ્વભાવવાળા, કાળ ઉઠાવી લે છે, તા શા માટે પ્રમાદ કરવા ?
- ૧૬૧. આ જગતમાં જ્ઞાનાદિ સારભૂત વસ્તુ છે. જે પુરુષ સૂતાે રહે છે તેના એ અર્થ નષ્ઠ થઈ જાય છે, એટલા માટે સતત જાગરણપૂર્વક પૂર્વ-અર્જિત કર્મોને ખંખેરી નાખાે.
- ૧૬૨. ધાર્મિક માટે જાગવું શ્રેયસ્કર છે અને અધાર્મિક માટે સૂવું શ્રેયસ્કર છે – આવું ભાગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીએ વરસ દેશના રાજા શતાનીક્રની બહેન 'જય'તી' ને કહ્યું હતું.

- ૧૬૩. સૂતેલી વ્યક્તિઓની વચ્ચે પણુ આશુ-પ્રજ્ઞ પંઢિત જાગતા રહે છે. પ્રમાદમાં એ વિશ્વાસ નથી કરતા. સુહ્તાે ઘણુા દ્યાર (નિર્દય) છે, શરીર દુર્ખળ છે, માટે ભાર ડ પ'ખીની માફક સાવધાનીથી વિચરવું જોઈએ.
- ૧૬૪.
- પ્રમાદને કર્મ (ઋાસવ) અને અપ્રમાદને અકર્મ (સંવર) કહેવામાં આવે છે. પ્રમાદને કારણે મનુષ્ય બાલ (અજ્ઞાની) બની જાય છે, પ્રમાદ ન હાેય તાે મનુષ્ય પંડિત (જ્ઞાની) બને છે.
- ૧૬૫. (કર્મ-પ્રવૃત્તિ દ્વારા કર્મ-ક્ષય થઈ શકે છે એમ અજ્ઞાની સાધક માને છે, પરંતુ) કર્મ દ્વારા કર્મના ક્ષય એ કરી શક્તા નથી. ધીર પુરુષ અકર્મ ( સંવર અથવા નિવૃત્તિ ) દ્વારા કર્મક્ષય કરે છે. લાેભ અને મદથી પર બની, અને સંતાેષ કેળવી, મેધાવી પુરુષ પાપ નથી કરતા.
- ૧૬૬. પ્રમત્તને બધી બાજુએથી **લ**ય હેાય છે. અપ્રમત્તને કાેઈ લય નથી હોતા. ૧૬૭. આળસુને સુખ નથી. નિદ્રાળુને વિદ્યાલ્યાસ ન હાેય. મમત્વ રાખનારને વૈરાગ્ય ન હાેય, અને હિં'સક ને દયા નથી હાેલી.
- ૧૬૮. મનુષ્યાં ! સતત જાગ્રત રહેા. જે જાગતા હાય છે તેની ખુદ્ધિ વધતી રહે છે. જે સૂતાે રહે છે તે ધન્ય નથી-ભાગ્યશાળી નથી. ધન્ય-કૃતકૃત્ય એ છે જે હ'મેશાં જાગરણશીલ છે.

૧૬૯. વસ્તુઓને લેવા-મૂકવામાં, મળ--મૂત્ર ત્યાગ કરવામાં, બાલવા–ચાલવા-કરવામાં તથા સૂવામાં જે દયાવાન પુરુષ હ'મેશાં અપ્રમાદ સેવતાે હાેય એ ખરેખર જ અહિંસક છે.

#### પ્રકરણ ૧૪ : શિક્ષા સૂત્ર

- ૧૭૦. અવિનયીના જ્ઞાનાદિ ગુણેાના નાશ થઈ જાય છે એ એની વિપત્તિ છે અને વિનચીને જ્ઞાનાદિ ગુણેાની પ્રાપ્તિ થાય છે એ એની સંપત્તિ છે. આ બન્મે બાબતાેના જાણકાર જ ગ્રહણ અને આસેવન-રૂપ સાચી શિક્ષા પ્રાપ્ત કરે છે.
- ૧૭૧. આ પાંચ કારણેને લઈને શિક્ષા પ્રાપ્ત થતી નથી : (૧) અભિમાન, (૨) ક્રોધ, (૩) પ્રમાદ, (૪) રાગ, અને (૫) આળસ.
- ૧૭૨. આ આઠ સ્થિતિઓ અથવા કારણેાને લઈને માણસને ૧૭૩. શિક્ષણશીલ કહેવામાં આવે છે : ૧. હાંસી-મજાક ન ઉડાવવી, ૨. હંમેશાં ઇદિય અને મનનું દમન કરવું, ૩. કાંઇની ગુપ્ત વાત પ્રકાશમાં ન આણુવી, ૪. અશીલ (સર્વ પ્રકારે આચારવિહીન) ન અનવું, ૫. વિશીલ (દાષોથી કલ કિત) ન અનવું, ૬. અતિશય રસલેાલુપતા ન હાેવી, ૭. અકાેધી રહેવું, ૮ સત્યમાં રત રહેવું.

- ૧૭૪. વ્યકિતને જ્ઞાન અને ચિત્તની એકાગ્રતા અધ્યયન દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે. એ પાતે ધર્મમાં સ્થિર થાય છે અને બીજાને પછુ સ્થિર બનાવે છે, તેમજ અનેક પ્રકારનાં શાસ્ત્રાનું અધ્યયન કરીને એ શ્રુત-સમાધિમાં લીન બની જાય છે.
- ૧૭૫. જે હંમેશાં ગુરુકુળમાં વાસ કરે છે, જે ચાેગવાન છે, ઉપધાન (શ્રુતના અધ્યયન સમયે) તપ કરે છે, જે પ્રિય કરે છે અને જે પ્રિય બાેલે છે તે શિક્ષા પ્રાપ્ત કરી શકે છે.
- ૧૭૬. જેવી રીતે એક દીપમાંથી સે કડેા દીપા જવલી ઊઠે છે અને એ પાતે દીપ્ત રહે છે તેવી રીતે આચાર્ય દીપક જેવા છે. એ પાતે પ્રકાશવાન રહે છે અને બીજાને પણ પ્રકાશિત કરે છે.

પ્રકરણ ૧૫ : આપ્ત સૂગ

- ૧૭૭. જીવ ઉત્તમ ગુણ્રોનું આશ્રયસ્થાન છે : બધાં દ્ર**ે**ગમાં ઉત્તમ દ્રવ્ય છે અને સર્વ તત્ત્વેામાં પરમ તત્ત્વ છે એમ તમે નિશ્ચયપૂર્વક **ભ**ણ્રા.
- ૧૭૮. છવ ત્રઘુ પ્રકારના છે ઃ બહિરાત્મા, અંતરાત્મા, અને, પરમાત્મા. પરમાત્માના બે પ્રકાર છે : અહંત અને સિદ્ધ.

- ૧૭૯. ઇન્દ્રિય સમૂહને આત્મા માનનાર **ભહિરાત્મા** છે; આત્મ–સંકલ્પ-દે**હથી ભિ**ન્ન આત્માંને સ્વીકારનાર અં**તરાત્મા** છે; કર્મ-ક**લ**ંકથી વિમુક્ત આત્મા પરમાત્મા છે.
- ૧૯૦. દેવળજ્ઞાન દારા તમામ પદાર્થીને જાણુનાર સ-શરીરી જીવ 'અહેં ત્' કહેવાય છે, તથા, સર્વોત્તમ સુખ એટલે કે માક્ષ જેણે મેળવ્યા છે એવા ગ્રાન-શરીરી જીવને 'સિદ્ધ ' કહે છે.
- ૧૮૧. મન, વચન અને કાયાથી ખહિરાત્માને છેાડીને અંતરાત્મામાં આરાહેણુ કર અને એ રીતે પરમાત્માનું ધ્યાન ધર, એમ જિનેન્દ્ર દેવે કહ્યું છે. ૧૮૨. ચતુર્ગતિરૂપ ભવબ્રમણુ; જન્મ, ઘડપણુ, મરણુ; રાગ શાક, તથા કુલ, ચાનિ, જીવસ્થાન, અને માર્જા શાસ્થાન વગેરે શુદ્ધ આત્મામાં નથી.
- ૧૮૩. **શુદ્ધ આત્મામાં** વર્ણુ, રસ, ગ'ધ, સ્પર્શ, તથા, સ્ત્રી, પુરુષ, નપુંસક, વગેરે પર્યાયેા તથા સંસ્થાન અને સંહનન નથી.
- ૧૮૪. આ સર્વ ભાવેા વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવ્યા છે. શુદ્ધ નય(નિશ્વયનય)ની અપેક્ષાએ સંસારી જીવ પણુ સિદ્ધ સ્વરૂપ છે.
- ૧૮૫. વાસ્તવિક રીતે શુદ્ધ આત્મા અરસ, અરૂપ, અગ'ધ, અ•્યક્ત, ચૈતન્ય ગુણુવાળા, અશબ્દ, અલિંગ–ગ્રાહ્ય ( અનુમાનના અવિષય ) અને સંસ્થાન રહિત છે.

૧૮૬. આત્મા મન, વચન અને કાયારૂપી ત્રથ્યુ દંડથી રહિત, નિર્દ્ર'દ્ધ, એકલાે, મમત્વ રહિત, શરીર રહિત, નિરાલંબ ( પરદ્રવ્યના અવલંબન વિનાનાે ), વીતરાગ, નિદ્રેષ ( નિર્દોષ ), માહ રહિત તથા ભય રહિત છે.

૧૮૭. એ (આત્મા) નિર્ગ્ર ન્થ (ગ્રાંચિ રહિત) છે, નિઃશલ્ય (નિદાનશલ્ય, માયાશલ્ય અને મિથ્યાદર્શન-શલ્ય રહિત), સર્વ દેાષેાથી મુક્ત છે, નિષ્કામ (કામના રહિત) છે અને નિષ્કાેધ, નિર્માન તથા નિર્માંક છે.

૧૮૮. આતમા જ્ઞાયક છે. જે જ્ઞાયક હાેય છે એ નથી હાેતા અપ્રમત્ત અને નથી હાેતા પ્રમત્ત જે અપ્રમત્ત અને પ્રમત્ત નથી હાેતા એ શુદ્ધ હાેય છે. આત્મા જ્ઞાયક રૂપમાં જ જ્ઞાત છે અને એ શુદ્ધ અર્થમાં જ્ઞાયક જ છે. એમાં ગ્રેયકૃત અશુદ્ધતા નથી. ( ગુણસ્થાનની દષ્ટિએ જીવને છઠ્ઠા ગુણસ્થાન સુધી 'પ્રમત' અને સાતમાથી 'અપ્રમત્ત ' કહેવામાં આવે છે. આ બન્ને દિશાએા શુદ્ધ જીવની નથી. )

૧૮૯. હું ( આતમા ) નથી શરીર, નથી મન, નથી વાણી, અને નથી એમનું કારણુ. હું નથી કર્તા (કરનાર ), નથી કરાવનાર. અને કર્તાને નથી અનુમાદનાર.

## 5

#### 5

5

રાળા હરા જ આ મારુ છે અલુ કહરા? હું એક છું, શુદ્ધ છું, મમતા રહિત છું તથા જ્ઞાન – દર્શનથી પરિપૂર્ણુ છું. પાતાના આ શુદ્ધ સ્વભાવમાં સ્થિત અને તન્મય બની હું આ બધા( પરકીય ભાવેા )ના ક્ષય કરું છું. અપૂર્વ અવસર એવા ક્યારે આવશે ? કયારે થઈ શું બાહ્યાન્તર નિર્ગન્થ જે ? સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણુ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્ પુરુષને પંથ જો ? અપૂર્વ અવસર એવા ક્યારે આવશે ?

٩૯٩.

૧૯૦. આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને જાણુવાવાળા તથા પરકીય ( આત્મ વ્યતિરિક્ત ) ભાવાને જાણુવાવાળા એવા કરેા જ્ઞાની હશે જે 'આ મારું છે ' એવું કહેશે ?

## કૃપ

# સમણુ સુત્તં (જૈન ધર્મ સાર) દ્વિતીય ખંડ માક્ષમાર્ગ

## પ્રકરણ ૧૬ : માક્ષમાર્ગ સૂત્ર

- ૧કર. જિનશાસનમાં 'માગ'' તથા 'માર્ગ' ફળ' આ છે. પ્રકારા કહેવામાં આવ્યા છે. 'માર્ગ' 'માક્ષ'ના ઉપાય છે. એતું 'ફળ' 'નિવધ્ણુ' અથવા 'માક્ષ' છે.
- ૧૯૩. સમ્યગ્-દર્શન, સમ્યગ્-જ્ઞાન, સમ્યક્-ચારિત્ર (તથા તપને) જિનેન્દ્રદેવે 'માેક્ષના માર્ગ' કદ્યો છે. નિશ્ચય અને વ્યવહાર એમ બે પ્રકારના એ છે.
- ૧૯૪. અજ્ઞાનવશ જે જ્ઞાની પણ એવું માનવા **લાગે કે** શુદ્ધ સંપ્રયાેગ અર્થાત્ ભક્તિ વગેરે **શુભ ભાવથી** '**ગ્રુક્તિ' મળે છે તાે એ** પણુ રાગના અંશ ઢાેવાને કારણે પર–સમય–રત બન્યા ક**હેવા**ય.
- ૧૯૫. જિનેન્દ્રદેવ દ્વારા પ્રરૂપિત વૃત, સમિતિ, ગુપ્તિ, શીદ, અને, તપનું આચરણ કરતે৷ હાેય છતાં 'અભવ્ય જીવ' અજ્ઞાની અને મિચ્યા--દર્ષિ જ છે.

น

- ૧૯૬. જિનેન્દ્રદેવે એ ઉપદેશ આપ્યા છે કે નિશ્ચય અને બ્યવહાર-સ્વરૂપ રત્નવ્રય (દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર)ને જે નથી જાણતો તેનું તમામ આચરણ મિથ્યારૂપ છે. ૧૯૭. 'અભાવ્ય જીવ' જો કે ધર્મમાં વિશ્વાસ રાખે છે, એની પ્રતીતિ કરે છે, એમાં રૂચિ રાખે છે, એનુ
  - અગા વ્રલાલ કર છે, અના ડ્રાચ રાખ છે, અનુ પાલન પણ કરે છે છતાં એ બધું ધર્માચરણ 'લે!ગનું નિમિત્ત ' સમજી કરે છે, 'કર્મ–ક્ષયનું કારણ 'સમજીને નથી કરતેા.
- ૧૯૮. (એ નધી જાણતાે કે) પર-દ્રવ્યમાં પ્રવૃત્ત શુભ પરિણામ 'પુછ્ય' કહેવાય અને અશુભ પરિણામ 'પાપ'. (ધર્મ) અાન્યગત અર્થાત્ સ્વ-દ્રવ્યમાં પ્રવૃત્ત પરિણામ છે જે યથાસમય દુ:ખાનાં ક્ષયનું કારણ બને છે.
- ૧૯૯. જે પુષ્યની ઇચ્છા કરે છે તે સંસારની જ ઇચ્છા કરે છે. 'પુષ્ટ્ય' 'સદ્દગતિ'નેા હેતુ (જરૂર) છે, પરંતુ 'નિવહિયુ' તેા 'પુષ્ટ્યના ક્ષયથી' જ થાય છે.
- ૨૦૦. અશુભ કર્મ ને કુશીલ અને શુભ કર્મ ને સુશીલ જાણે, પરંતુ જેના દ્વારા સંસારમાં પ્રવેશ થાય છે એને સુશીલ કેવી રીતે કહી શકાય ?
- ૨૦૧. પુરુષને અન્ને બેડીએા બાંધે છે, બલે પછી એ બેડી સાેનાની (પુષ્ય) હાેય કે લાેખંડની (પાપ) હાેય. આ પ્રમાણુ જીવને એનાં શુભ-અશુભ કર્મો બાંધે છે.

- ૨૦૨. એટલા માટે (પરમાર્થ દષ્ટિએ) બન્ને પ્રકારના (શુભ અને અશુભ) કર્મોને કુશીલ બાણી એની સાથે ન રાગ કરવે। બેઈ એ અને ન એના સંસર્ગ પણુ, કારથુ કે કુશીલ (કર્મ) તરફ રાગ અને સંસર્ગ કરવાથી સ્વાધીનતા નષ્ટ થાય છે.
- ૨૦૩. (તાે પછુ) વ્રત અને તપ વગેરે દ્વારા 'સ્વર્જા'પ્રાપ્તિ ઉત્તમ છે. એ ન કરીએ તાે ' નરક ' વગેરેનું દુઃખ ઉઠાવવું પડે એ ઠીક નથી, કારણ કે કષ્ટ સદ્ધીને તડકામાં ઊભા રહેવું એના કરતાં છાંયડામાં ઊભા રહેવું એ ઘણું સારું છે. (આ ન્યાયે લાેકમાં પુષ્ટ્રયની સર્વધા ઉપેક્ષા ઉચિત ન કહેવાય. આ કાળમાં પુષ્ટય ઉપાદેય છે.)
- ૨•૪. (એમાં સંદેહ નયો કે) **શુભ ભાવપૂર્વ ક** વિદ્યાધર, દેવ, તથા, મનુષ્યની હાથ જોડીને કરેલી સ્તુતિએા લારા ચકવતી<sup>૬</sup> સમ્રાટની વિપુલ રાજ્યલક્ષ્મી પણ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, પરંતુ 'સમ્યફ્ર–સંબોધી ' પ્રાપ્ત નથી થતી.
- ર૦પ. ( પુષ્ય પ્રતાપે ) દેવલેાકમાં યથાસ્થાન સ્દ્ધીને ભાસુખ્ય-ક્ષય થયા પછી દેવગણુ ત્યાંથી પાછેહ ફરી મનુષ્ય-ચાૈનિમાં જન્મ લે છે. ત્યાં તે દશાંગ ભાેગ-સામગ્રી ભાેગવે છે.

\_\_\_\_\_

505.

209.

જીવન પર્ય'ત અનુપમ માનવીય ભ્રાેગાને ભ્રાેગવીને પૂર્વ-જન્મમાં વિશુદ્ધ ચાેગ્ય ધર્મારાધનને કારણે નિર્માળ બાેધિના અનુભવ કરે છે અને ચાર અંગા( મનુષ્યત્વ, શ્રુતિ, શ્રદ્ધા તથા વીર્ષ)ને દુર્લભ જાણી, એ સંયમધર્મના સ્વીકાર કરે છે અને કરી તપશ્ચર્યા દ્વારા કર્માના નાશ કરી શાધત સિદ્ધ-પદ્ધને પામે છે.

પ્રકરણ ૧૭ : રત્નત્રય સૂત્ર

(અ) વ્યવહાર રત્નત્રય :

- ૨૦૮. 'ધર્મ' વગેરે ( છ દ્રવ્ય તથા તત્ત્વાર્થ વગેરે )ની શ્રદ્ધાને 'સમ્યગ-દર્શાન' કહે છે. અંગસ્ત્ર તથા પ્વેાના જ્ઞાનને 'સમ્યગ્**જ્ઞાન' કહે** છે. તપ માટે પ્રયત્નશીલ અનવું એને 'સમ્યક્ ચરિગ' કહે છે. આને 'વ્યવહાર માક્ષમાર્ગ' કહે છે.
- ૨૦૯. મનુખ્ય જ્ઞાનથી જીવાદિ પદાર્થીને જાણે છે, દર્શનથી ઐમાં શ્રદ્ધા કેળવે છે, ચારિત્રથી (કર્મ–આઅત્રવનેા) નિરાધ કરે છે અને તપથી વિશુદ્ધ બને છે.

૨૧૦. (ત્રણેય એક-બીજાના પ્રક છે એટલા માટે જ કહેવામાં આવ્યું છે કે) ચારિગ વિનાનું જ્ઞાન, સ્રમ્યગૂ-દર્શન વિનાનું લિંગ ગ્રહણ (સુનિ-પણું) અને સ'યમ વિનાનું તપશ્ચરણુ નિરર્થ'ક છે.

વિનાનું જ્ઞાન વ્યર્થ છે અને અજ્ઞાનીઓની ક્રિયા વ્યર્થ છે.

ર૧૩. જેવી રીતે વગડામા પાંગળાે અને આંધળાે મળ્યા અને બન્નેનાં પારસ્પારિક સંપ્રયાેગથી (વગડામાંથી સહીસલામત નીકળી)બન્ને નગરમાં પ્રવિષ્ટ થયા તેવી રીતે કહેવામાં આવે છે કે જ્ઞાન અને કિયાના સ્રાંયાેગથી જ ફળ પ્રાપ્તિ થાય છે. એક પૈડાથી રથ ચાલતાે નથી.

(આ) નિશ્ચય રત્ન-ત્રય :

- ૨૧૪. જે તમામ નય–પક્ષેાથી રહિત છે તે જ 'સમયસાર' છે. ; ઐને જ સમ્યગ્–દર્શન તથા સમ્યગ્–ત્તાનની સંજ્ઞા પ્રાપ્ત થાય છે.
- ર૧૫. સાધુઓએ હ મેશાં દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રનું પાલન કરવું જોઈએ. નિશ્ચય – નય અનુસાર આ ત્રણેયને આત્મા જ સમજવે৷ જોઈએ. આ ત્રણેય આત્મ-સ્વરૂપ જ છે, એટલા માટે નિશ્ચયથી આત્માનું સેવન જ હચિત છે.

જિન-દેવે સન્યકત્વ કહ્યં નિશ્વયનયથી તે આત્મા જ સમ્યગૂ દર્શન છે.

માક્ષરૂપી મહા-વક્ષતું મૂળ કહેવામાં આવ્યું છે. આ દર્શન વ્યવહાર અને નિશ્ચય એમ બે પ્રકારનું છે. ૨૨•. વ્યવહાર-નથથી છવાદિ તત્ત્વેામાં શ્રદ્ધા રાખવી એને છે.

(અ) વ્યવહાર-સમ્યક્ત્વ : નિશ્ચય સમ્યક્ત્વ

પ્રકરણ ૧૮ : સમ્યગ્ર-દર્શન સુવ્ર

૨૧૯. રત્નત્રયમાં સમ્યગ્ર-દર્શન જ શ્રેષ્ઠ છે, અને એને જ

માત્મ-૩૫ જ છે.

છે એ જ ' સમ્યગુ-જ્ઞાન ' છે અને એમાં સ્થિત યવું એને જ ' સમ્યક-ચારિત્ર ' કહે છે. **૨૧૮. આત્મા જ માર્** જ્ઞાન છે. આત્મા જ દર્શન અને

કાંઈ નથી કરતા તથા નથી કાંઈ છેાઢતા એને જ નિશ્ચય – નયથી ' માસ મારું ' કહેવામાં આવે છે. આ દેષ્ટિએ આત્મામાં લીન આત્મા 290. •

જે આત્મા આ ત્રહોયથી સમાહિત અને છે અને બીજું

'સમ્યગ્-દાષ્ટ'હાય છે.જે આત્માને યથાર્થ રૂપમાં લાણે

ચારિત્ર છે. આત્મા જ પ્રત્યાખ્યાન છે અને આત્મા જ

સં**યમ અને ચાેગ છે**, અર્થાત આ તમામ

29 €.

- રર૧. (અથવા) નિશ્ચયનયથી જે મૌન છે એને જ સમ્યગ્–દર્શન કહે છે અને જે સમ્યગ્–દર્શન છે એ જ મૌન છે. વ્યવહારથી જે નિશ્ચય-સમ્યગ્દર્શનનો હેતુ છે તે પણ સમ્યગ્–દર્શન છે.
- ૨૨૨. **સમ્યક્<sub>ર</sub>વ વિનાની વ્યક્તિ હજારેા કરેા**હા વર્ષ સુધી રૂડી રીતે લ્ર્ચ તપ કરે તેાપણ બ<mark>ેાધિ</mark> પ્રાપ્ત કરતી નથી.
- રર૩. જે સમ્યગ્-દર્શાનથી બ્રષ્ટ છે. તે જ બ્રષ્ટ છે. દર્શન-બ્રષ્ટને કઢી પણ નિર્વાણુ-પ્રાપ્તિ થતી નથી. ચારિત્રવિહીન સમ્યગ્-દષ્ટિ તેા (ચારિત્ર ધારણુ કરીને) સિહિ પ્રાપ્ત કરી વાળે છે, પરંતુ સમ્યગ્-દર્શનથી રહિત સિહિ પ્રાપ્ત કરી રાકતા નથો.
- ૨૨૪. (વાસ્તવિક રીતે) જે સમ્યગ્ર દર્શનથી શુદ્ધ છે એ જ નિર્વાણુ પ્રાપ્ત કરે છે. સમ્યગ્-દર્શન–વિદ્ધીન પુરુષ ઇપ્ટિ–લાભ નથો કરી શકતાે.
- ૨૨૫. એક તરફ સમ્યક્લનો લાભ અને બીજી તરફ ગૈલેાકચના લાભ થતાે હાેય તાે ગૈલાેકચના લાભથી સમ્યગ્−દર્શનનો લાભ શ્રેષ્ઠ છે.
- ૨૨૬. વધારે શું કહીએ ? અતીત–કાળે જે શ્રેષ્ઠ વ્યક્તિએ। સિદ્ધત્વ પામી છે અને **લવિષ્ય–કાળે જે પામશે** તે સમ્યક્ત્વનું જ માહાત્મ્ય છે.

- ૨૨૭. જેમ કમળના છેાઠનું પાંકડું સ્વભાવથી જ પાણીથી લેપાતું નથી તેમ સત્પુરુષ સમ્યક્ત્વના પ્રભાવથી કુષાય અને વિષયેાથી લેપાતા નથી.
- ૨૨૮. સમ્યગ્–દબ્ટિ મનુષ્ય પાેતાની ઇંદ્રિયાે દ્વારા ચેતન તથા અચેતન દ્રવ્યાનો જે કાંઈ ઉપલાેગ કરે છે એ તમામ કર્માની નિર્જરામાં સહાયક અને છે.
- ૨૨૯. કેાઇક તેા વિષયનું સેવન કરતા હેાવા છતાં સેવન કરતા નથી, અને, કાેઈ સેવન ન કરતા હેાવા છતાં વિષયાનું સેવન કરે છે. જેવી રીતે કાેઈ પુરુષ વિવાહાદિ કાર્યમાં લાગ્યાે રહ્યો હેાવા છતાં પણ એ કાર્યનો સ્વામી નહિ હાેવાથી કર્તાં નથી ગણાતાે.
- ૨૩૦. ( આ પ્રમાણે ) કામલાેગ નથી સમભાવ €ત્પન્ન કરતા અને નથી કરતા વિકૃતિ એટલે કે વિષમતા. ৵ એમના પ્રતિ દ્વેષ થ્યને મસત્વ રાખે છે તે એમનામાં વિકૃતિને પ્રાપ્ત થાય છે.

(આ) સમ્યગ્ર-દર્શન અંગ

૨૩૧. સમ્યગ્-દર્શાનના આ થ્યાઠ અંગ છે : ૧. નિઃશંકા, ૨. નિષ્કાંક્ષા, ૩. નિવિંચિકિત્સા, ૪. અમૂઢ દેષ્ટિ, ૫. ઉપગૂહન, ૬. સ્થિરીકરણુ, ૭. વાત્સલ્ય, અને, ૮. પ્રભાવના

- ર૩ર. સમ્યગ્-દૃષ્ટિ છવ નિઃશ'ક હોય છે અને એ કારણે નિર્ભય પશુ હાેચ છે. એ સાત પ્રકારના ભચા-૧. આ લાેકનાે ભય, ૨. પર લાેકનાે ભય, ૩. અરક્ષા ભય, ૪. અગુપ્તિ ભય, ૫. મૃત્યુ-ભય, ૬. વેદના-ભય, અને, ૭, અકસ્માત-ભય---થી રહિત હાેય છે, એટલા માટે નિઃશ ક હાેય છે. (અર્થાત્ નિઃશંક્તા અને નિર્ભયતા બન્ને એક્સાથે રહેનારા ગુણા છે.)
- ૨૩૩. જે સમસ્ત ક્રમ<sup>ક્</sup>કળાેમાં અને સંપૂર્ણ વસ્તુ-ધર્મીમાં કાેઈ પણ પ્રકારની આકાંક્ષા નથી રાખતે**ા એને** નિષ્**કાંક્ષ**–સમ્યગ્**દ**ષ્ટિ<sup>ર</sup> સમજવા જાેઈએ.
- ર૩૪. જે સત્કાર, પૂજા અને વંદના સુદ્ધાં પણ નથી ચાહતા એ ઠાેઈની પણ પ્રશંસાની અપેક્ષા ઠેવી રીતે રાખે !
- ૨૩૫. હે ચેાગી ! અગર જે તું પરલેાકની આશા કરે છે તાે ખ્યાતિ, લાભ, પૂજા અને સત્કારાદિ શા માટે ચાહે છે ! શું એથી તને પરલાેકનું સુખ મળશે !
- ૨૩૬. જે સમસ્ત ધર્મા (વસ્તુ-ગત સ્વભાવ) પ્રતિ ગ્લાનિ નથી કરતાે એને નિવિધિકિત્સા<sup>3</sup> ગુથુના ધારક સમ્યગ્ર્દ્દબ્દિ સમજવા જાેઈએ.
- ૨૩૭. જે સમગ્ર ભાવે৷ પ્રતિ વિમૂઢ નથી જાગરૂક છે, નિર્બ્રાન્ત છે, દબ્ટિ-સંપન્ન છે, એ અમૂઢ-દૃબ્ટિ<sup>૪</sup> સમ્યગ્–દૃષ્ટિ જ છે.

૨૩૮. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, ક્ષાંતિ (ક્ષમા) અને મુક્તિ (નિર્લોભતા) દ્વારા આગળ વધવું જોઈએ– જીવનને વર્ધમાન બનાવવું જોઈએ.

૨૩૯. (અમૂઢ-દષ્ટિ અગર વિવેકી) કાૈઇના પ્રશ્નનો ઉત્તર દેતી વખતે ન તેા શાસ્ત્રના અર્થ છુપાવે અને ન તેા અપસિદ્ધાંત દ્વારા શાસ્ત્રની અસમ્યક્ વ્યાખ્યા કરે, ન માન કરે અને ન પાતાના વડપછ્યુનું પ્રદર્શન કરે, ન ન કાેઈ વિદ્વાનના પરિહાસ કરે અને ન કાેઈને આશીર્વાદ દે.

૨૪૦ જેવી રીતે જાતિવ'ત અશ્વ લગામ દ્વારા સીધા રસ્તા ૬પર આવી જાય છે તેવી રીતે જયારે કેાઈ વખત પાતાનામાં દુષ્ટ પ્રયાગની પ્રવૃત્તિ દેખવામાં આવે ત્યારે તેને તત્કાળ જ મન, વચન અને કાયાથી ધીર ( સમ્યગ્–દેષ્ટિ ) સમેટી લે. ( પ ઉપગ્રહન )

૨૪૧. તું મહાસાગર તાે પાર કરી ગયાે છે તાે પછી કિનારા પાસે પ**હાં**ચીને કેમ ઊભાે છે ! એને પાર કરવામાં શીઘ્રતા કર. હે ગૌતમ ! ક્ષણુભરનાે પણુ પ્રમાદ ન કર. (સમય', ગાેયમ ! મા પમાયએ.) [<sup>૬</sup> સ્થિરીકરણુ ]

- ૨૪૨. જે ધાર્મિક માણુસામાં **લક્તિ ( અનુરાગ )** રાખે છે, પરમ શ્રદ્ધા**શી** એમનું અનુસરણુ કરે છે તથા પ્રિય વચન બાલે છે તે લગ્ય સમ્યગ્−દષ્ટિનું <sup>°</sup> **વાત્સલ્ય** બતાવે છે.
- ૨૪૩. ધર્મ કચાના કચન દ્રારા અને નિર્દોષ આહ્ય-ચાેગ (ગ્રીષ્મ ઝતુમાં પર્વત ઉપર ઊભા રહીને, વર્ષાઝતુમાં વૃક્ષની નીચે, શીત ઝતુમાં નદીના કિનારે ધ્યાન) દ્રારા તથા જીવા ઉપર દ્રયા અથવા અનુકંપા દ્રારા ધર્મની <sup>૮</sup> પ્રભાવના કરવી બેઈએ.
- ૨૪૪. (૧) પ્રવચનકુશળ, (૨) ધર્મકથા કરનાર, (૩) વાદી, (૪) નિમિત્ત-શાસ્ત્રના જાણુકાર, (૫) તપસ્વી, (૬) વિદ્યાસિદ્ધ, (૭) ઝ્રદ્ધિ–સિદ્ધિઓના સ્વામી, અને, (૮) કવિ (કાન્તદર્શી)-આ આઠ પુરુષને **ધર્મ પ્રભાવ** ક ક**હેવા**માં આવે છે.

### પ્રકરણ ૧૯: સમ્યગ્-જ્ઞાન-સૂત્ર

૨૪૫. (સાધક) સાંભળીને જ કલ્યાણુ અથવા આત્મદિતના માર્ગ જાણી શકે છે, સાંભળીને જ પાય અથવા અહિતના માર્ગનું જ્ઞાન થઈ શકે છે. એટલા માટે, સાંભળીને દિત અને અહિત બન્નેના માર્ગ જાણી જે પ્રેયસ્કર દાય તેનું આચરણ કરવું જોઈએ.

- ૨૪૬. ( અને પછી ) જ્ઞાનના આદેશ મારક્ત, સમ્યગ્–દર્શન-મૂલક તપ, નિયમ, સંચમમાં સ્થિર અની, કર્મ–મળથી વિશુદ્ધ ( સંચમી સાધક) જીવન પર્યાંત નિષ્કંપ (સ્થિર – ચિત્ત) અની વિદ્હરે છે.
- ૨૪૭. જેમ જેમ સુનિ અતિશય રસના અતિરેકથી સુક્રત બની અપૂર્વ-શ્રુતનું અવગાહન કરે છે તેમ તેમ નવી નવી વૈરાગ્યપૂર્જુ શ્રદ્ધાથી આહ્લાદિત બને છે. ૨૪૮. જેવી **રીતે દાેરી પરેાવેલી સાય** પડી ગયા પછી ખાેવાઈ જતી નથી એવી રીતે સ-સૂત્ર જીવ અર્થાત્ શાસ્ત્ર–જ્ઞાન-સુક્રત જીવ સંસારમાં દ્વાવા છતાં નાશ
- ૨૪૯. પરંતુ સમ્યક્ત્વરૂપી રત્નથી રાહત અનેક પ્રકારના શારેલાના ગ્રાતા, આરાધના વિહીન હાેઈ, સંસારમાં અર્થાત્ નરકાદિક ગતિઓમાં ભમ્યા કરે છે.

પાસતાે નથી.

૨૫૦. જે વ્યક્તિમાં એક પરમાણુ જેટલાે પણુ રાગાદિલાવ ૨૫૧. વિદ્યમાન છે એ બધાં આગમાનાે જ્ઞાતા હાેવા છતાં પણુ આત્માને નથી જાણુતાે. આત્માને ન**હિ જાણુ**વાથી અનાત્માને પણુ નથી જાણુતાે. આ પ્રમાણુ જયારે એ છલ–અછવ તત્ત્વને નથો જાણુતાે ત્યારે ચે સમ્યગ્–દષ્ટિ કેવી રીતે હાેઈ શકે !

For Personal and Private Use Only

- ૨પ૨. જેનાથો તત્ત્વતું જ્ઞાન થઈ શકે છે, ચિત્તના નિરોધ સાધી શકાય છે તથા આત્મા વિશુદ્ધ બને છે એને જિનશાસનમાં ' જ્ઞાન ' કહેવામાં આવ્યું છે.
- ૨૫૩. જે વડે-જે દારા જીવ રાગથો વિમ્રુખ બને છે, શ્રેયમાં–હિતમાં અનુરક્ત બને છે અને મૈત્રીભાવ વધતે। જાય છે એને જિન શાસનમાં 'ગ્રાન' કહેવામાં આવ્યું છે.
- રપ૪. આતમાને જે અબહ-સ્પૃષ્ટ (દેઢ-કર્માતીત), અનન્ય (અન્યથી રહિત), અવિશેષ (વિશેષથી રહિત), અને આદિ-મધ્ય-અંત વિહીન (નિર્વિકદય) દેખે છે એ સમગ્ર જિનશાસનને દેખે છે.
- ૨૫૫. જે આત્માને આ અપવિત્ર શરીરથી તત્ત્વતઃ ભિન્ન તથા જ્ઞાયક-ભાવ-રૂપ જાણે છે એ જ સમસ્ત શાસ્ત્રોને જાણે છે.
- રપદ. જે છવ આત્માને શુદ્ધ માને છે એ જ શુદ્ધ આત્માને પ્રાપ્ત કરે છે, અને જે આત્માને અશુદ્ધ અર્થાત્ દેઢાદિ-સુક્ત જાણું છે, એ અશુદ્ધ આત્માને પ્રાપ્ત કરે છે.
- રપછ. જે અધ્યાત્મને ભાણે છે એ બાહ્ય (ભૌતિક)ને લાણે છે, જે બાહ્યને લાણે છે એ અધ્યાત્મને લાણે છે. ( આ પ્રમાણે બાહ્ય-અભ્યંતર-એકબીલ-સહેવતી છે.)

- રપટ. જે એક આત્માને જાણુ છે, એ તમામ (જગત)ને જાણુ છે. જે તમામને જાણુ છે એ એકને જાણુ છે. રપક્ષ. (માટે હે લગ્ય!) તું આ જ્ઞાનમાં હંમેશાં લીન રહે.
  - રુ (માટ હુ મળ્ય ) તુ આ સાનમાં હુ મસા લામ રહુ. એમાં જ હુંમેશાં સંતુષ્ટ રહે. એથી જ તૃપ્ત અન. એથી જ તને ઉત્તમ સુખ (પરમ સુખ) પ્રાપ્ત થશે.
- ૨૬૦. જે અહિન્ત ભાગવાનને દ્રવ્ય–ગુજી–પર્યાયની દષ્ટિએ (પૂર્જુપ**ણે) ન**ાણે છે એ જ આત્માને નાણે છે. ખરેખર તેના માહ વિલય પામે છે.
- ૨૬૧. જેવી રીતે કાેઈ વ્યક્તિ ખજાના પ્રાપ્ત થાય એટલે એના €પયાગ સ્વજનાની વચ્ચે કરે છે તેમ – બરાબર તેમ–જ્ઞાની જન મેળવેલા જ્ઞાન–ખજાનાના €પલાગ પર–દ્રવ્યાની વચ્ચે રહી પાતાના માટે કરે છે.

# પ્રકરણુ ૨૦ : સમ્યક્-ચારિત્ર-સૂત્ર

(અ) વ્યવહાર-ચરિત્ર :

- ૨૬૨. •યવદ્વાર–નયના ચારિત્રમાં વ્યવહાર–નયતું તપશ્ચરહ્યુ થાય છે. નિશ્ચય–નયના ચારિત્રમાં નિશ્ચય–નયનું તપશ્ચરહ્યુ થાય છે.
- ર૬૩. **અશુભની નિવૃત્તિ અને શુભ**માં પ્રવૃત્તિ એ વ્યવ**હાર--ચરિત્ર છે. તેને પાંચ વત, પાંચ સમિતિ અને ત્રણુ ગુપ્તિના રૂપે જિનદેવે વર્ણ** વ્યું છે.

- ૨૬૪. શ્રુતિજ્ઞાનમં નિમગ્ન જીવ અગર તપ–**સંચમ-રૂપ** ચાેગને ધારણુ કરવામાં અસમ**ર્થ અને** તે મેા**ક્ષ પ્રા**પ્ત કરી શકતો નથી.
- ર૬પ. જેવી રીતે માર્ગના બાણુકાર ધારેલ દેશમાં જવા માટે સમુચિત પ્રયત્ન ન કરે તા તે ત્યાં સુધી પદ્ધાંચી શકતા નથી અથવ: અનુકૂળ પવનના અભાવમાં નોકા ઇચ્છિત સ્થાન સુધી પદ્ધાંચી શકતી નથી, તેવી રીતે (શારેલા લારા માક્ષમાર્ગને જાણી લીધા પછી પણુ) સત્-ક્રિયાથી-રક્ષિત-જ્ઞાન ઇષ્ટ-લક્ષ પ્રાપ્ત કરાવી શકતું નથી.
- ૨૬૬. જેવી રીતે અધ્વની આગળ લાખખો–કરાેડો દીવા સળગાવવા વ્યર્થ છે તેવી રીતે ચારિત્ર શૂન્ય પુરુષતું વિપુલ શાસ–અધ્યયન પણુ અર્થ-દીન છે.
- ૨૬૭. ચારિત્ર સંપન્ન પુરુષનું અલ્પમાં મ્મલ્પ જ્ઞાન પશુ ઘણું કહેવાય અને ચારિત્ર-વિહીનનું ઘશું શ્રુતજ્ઞાન પણ નિષ્ફળ છે.
- (આ) નિશ્ચય ચારિત્ર
- ૨૬૮. નિશ્ચય નયના અભિપ્રાય અનુસાર આત્માનું, આત્મામાં, આત્માને માટે તન્મય થવું એ જ સમ્યક્-ચારિત્ર છે. આવા ચારિત્રશીલ યાેગીને નિર્વાછુની પ્રાપ્તિ થાય છે.

- ર૬૯. જેને જાણી ચાેગી પાપ મ્મને પુષ્ય બન્નેના પરિઢાર કરે છે એને જ કર્મ-રઢિત નિર્વિક**લ્પ ચારિત્ર** કઢેવામાં આવે છે.
- ૨૭૦. જે રાગને વશ થઈ પર દ્રવ્યાેમાં શુભાશુભ ભાવ કરે છે એ જીવ પાેતાના ચારિત્રથી ભ્રષ્ટ થઈ પર–ચરિતાચારી અને છે.
- ૨૭૧. જે સંગ (પરિચઢ) વિનાના તથા મ્બનન્ચ મન બનીને આત્માને જ્ઞાન-દર્શન-મય સ્વભાવ-રૂપ જાણે છે-દેખે છે એ છવ સ્વકીય-ચરિતાચારી કહેવાય છે.
- ૨૭૨. જે (આ પ્રકારના) પરમાર્થમાં સ્થિત નથી. એનાં તપશ્ચરણુ અથવા વ્રતાચરણુ વગેરેને સર્વત્ત દેવે બાલ-તપ (અજ્ઞાન તપ) અને બાલ-વત(અજ્ઞાન વ્રત) કહ્યાં છે.
- ૨૭૩. જે બાલ (પરમાર્થશૂન્ય અગ્નાની) મહિના મહિનાનું તપ કરે છે અને (પારણામાં) દાલના અગ્ર-ભાગ જેટલું (એટલે નામ–માત્ર) સાજન કરે છે એ સુઆખ્યાત ધર્મની સાળમી કળાને પથુ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.
- રહ્ય. વાસ્તવમાં, ચારિત્ર જ ધર્મ છે. આ ધર્મને - રામ ' રૂપ કહેવામાં આવ્યા છે. માહ અને ક્ષાલ-રહિત આતમાતું નિર્મળ પરિષ્ણામ જ 'શમ' અથવા 'સમતા' રૂપ છે.

૨૭૫. સમતા, માધ્યસ્થભાવ, શુદ્ધભાવ, વીતરાગતા, ચારિત્ર, ધર્મ, અને, સ્વભાવ–આરાધના આ બધા એકાર્થક શાઝદેા છે.

રહર. જેણે (સ્વ-દ્રબ્ય અને પર-દ્રબ્યના લોક-જ્ઞાનની થહા તથા આચરણુ દ્વારા ) પદાર્થા તથા સૂત્રોને સારી પેઠે જાણી લીધા છે, જે સંયમ અને તપથી ચુક્ત છે, વિગત-રાગ છે, સુખ-દુઃખમાં સમભાવ રાખે છે એ શ્રમણાને જ શાહ્યોપયાગી કહેવામાં આવે છે.

રાહ્યું છે હુવા વસ છે કે ગામ થયને જ 'શ્રામથ્ય' કઢેવામાં આવે છે. ચોનાં દર્શન અને જ્ઞાનને જ 'દર્શન' અને 'જ્ઞાન' કહેવામાં આવે છે. અને જ નિર્વાદ્યપ્રાપ્તિ થાય છે. અને જ સિદ્ધપદ પ્રાપ્ત થાય છે. એને હું નમન કરું છું'

૨૭૮. શુદ્ધ-ઉપયાગપૂર્વ ક સિદ્ધ બનનાર ભારમાઓને અતિશય, આત્માતપન્ન, વિષયાતીત ભર્ચાત્ અતીન્દ્રિય, અનુપમ, અનંત અને અવિનાશી સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. ૨૭૯. જે ભિક્ષને તમામ દ્રવ્યા પ્રતિ રાગ, દ્વેષ અને

> માહ નથી તથા જે સુખ-દુખમાં સમભાવ રાખે છે તે ભિક્ષુને શુલ-અશુલ કર્મીના આસવ હાતા નથી.

Ś

(ઈ) સમન્વય :

- ૨૮૦. નિશ્ચય–ચ રિત્ર તે৷ સાધ્યરૂપ છે, તથા સ–રાગ (બ્યવહાર) ચારિત્ર એનું સાધન છે. સાધન તથા સાધ્ય-સ્વરૂપ બન્ને ચારિત્રને ક્રમપૂર્વક ધારણ કરવાથી છવને 'પ્રબાધ' થાય છે.
- ૨૮૧. આભ્ય'તરશહિ હાેય તે બાહ્ય–શુદ્ધિ નિયમપૂર્વંક હેાય જ છે. આભ્ય'તર–દેાષ હાેય તાે જ મનુષ્ય બાહ્ય–દાેષ કરે છે.
- ૨૮૨. મદ, માન, માયા, અને, લેાભથી રહિત ભાવ હાય ત્યારે એને 'ભાવશુદ્ધિ' કહેવાય છે. આવા ઉપદેશ લાક–અલાેઠના જ્ઞાતા, દ્રષ્ટા સવર્જ્સ દેવે 'ભવ્ય જીવાે'ને આપ્યા છે.
- ૨૮૩. પાપ–આરંભ(ત્રવૃત્તિ)નેા ત્યાગ કરી શુભ અર્થાત્ વ્યવહારચરિત્ર પાળવા છતાં જીવ જે માહાદિ ભાવેાથી મુક્ત થતાે નથી તાે એ 'શુદ્ધ આત્મત્ત્વ'ને પ્રાપ્ત કરી શકતાે નથી.
- ૨૮૪. (એટલા માટે કહેવામાં આવ્યું છે કે) જેવી રીતે શુભ ચારિત્ર દ્વારા અપશુભ(પ્રવૃત્તિ)ના નિરાધ કરવામાં આવે છે તેવી રીતે શુદ્ધ (ઉપયાગ) દ્વારા શુભ(પ્રવૃત્તિ)ના નિરાધ કરવામાં આવે છે. એટલા માટે આ જ ક્રમશી – વ્યવહાર અને નિશ્ચયના પૂર્વાપર ક્રમથી – ચાગી આત્માનું ધ્યાન કરે.

૨૮૫. નિશ્ચય–નય અનુસાર ચારિત્ર(**ભાવશુદ્ધિ**)નેા થાત થાય એટલે જ્ઞાન–દર્શનનેા પણ ઘાત થઈ જાય **છે,** પરંતુ વ્યવહારનય અનુસાર ચારિત્રનેા થાત થયેા હાય તેા જ્ઞાન દર્શનનેા થાત થાય છે અને નથો પણ થતાે. (વસ્તુતઃ જ્ઞાન–દર્શનની વ્યાપ્તિ ભાવશુદ્ધિની સાથે છે,નહિ કે બાજ્ય ક્રિયાની સાથે.)

૨૮૬. શ્રદ્ધાનું નગર, તપ અને સંવરનાે આગળા, ક્ષમાના ૨૮૭. બુરજે બનાવી તથા ત્રિ–ગુપ્તિ(મન,વચન, કાયા)થી સુરક્ષિત તથા અજેય સુદઢ પ્રાકાર (કિલ્લાે) રચી, તપરૂપી બાણેુાથી સુક્ત ધનુષ વડે, કર્મનાં અખ્તરને લેદી (આંતરિક) સંગ્રામના વિજેતા સુનિ સંસારથી સુક્ત બને છે.

પ્રકરણ ૨૧ : સાધના સૂત્ર

- ૨૮૮. જિનદેવના મત પ્રમાણે, આહાર, આચન તથા નિદ્રા પર વિજય પ્રાપ્ત કરી, ગુરુકૃપા વડે માન મેળવી, નિજાતમાનું ધ્યાન ધરવું જોઈ એ.
- ૨૮૯. સંપૂર્ણ જ્ઞાનના પ્રકાશનથી, અજ્ઞાન તથા માહના પરિહારથી, અને, રાગદેષના પૂર્ણ ક્ષયથી જીવ એકાંત સુખ અર્થાત્ માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.

૨૯૦. (૧) ગુરુ તથા ઘરઢાં મા**ણુ**સાેની સેવા કરવી, (૨) અજ્ઞાની લાેકાેના સંપર્કથી દૂર રહેવુ , (૩) સ્વાધ્યાય કરવા, (૪) એકાન્તવાસ, (૫) સૂત્ર અને **અર્થ**વું સમ્યક્ ચિંતન કરવું તથા (૬) ધીરજ રાખવી – આ દુ: ખમાંથી છૂટવાના ઉપાય છે.

૨૯૧. સમાધિને ઇ≈છનાર તપસ્વી શ્રમણુ (૧) પરિમિત અને એષણીય આહારની જ ઇ≈છા કરે, (૨) તત્ત્વાર્થમાં નિપુણુ (પ્રાજ્ઞ) સાથીદારની જ અભિલાષા કરે, અને (૩) વિવેક-ચુક્ત એટલે કે વિવિક્ત (એકાંત) સ્થાનમાં જ નિવાસ કરે.

- રહર. જે મનુષ્ય હિતા, મિતા અને થેાડેા આહાર કરે છે એને કઠી પણુ વૈદ્યની ચિકિત્સા કરાવવાની આવશ્યકતા નથી પડતી. એ તેા પાતે જ પાતાનો ચિકિત્સક હાેય છે. પાતાની આંતરિક શુદ્ધિમાં એ લાગ્યાે રહે છે.
- ૨૯૩. રસાેનું અતિ–અધિક સેવન ન કરવું જોઈ એ. રસ સામાન્ય રીતે ઉન્માદ–વર્ધક અને પુબ્ટિ–વર્ધક છે. મદથી વ્યાકુળ અને વિષયમાં રચ્યા–પચ્યા મનુષ્યને કામ એવી રીતે સતાવે છે કે જેવી રીતે સ્વાદિષ્ટ ફળવાળા વૃક્ષને પક્ષી સતાવે છે.

રહ૪ જેમ ઔષધિથી પરાજિત અથવા વિનષ્ટ થયેલ વ્યાધિ ક્રરી વખત સતાવતાે નથી તેમ જે વિવિક્ત (સ્રી વગેરેથી રહિત) શય્યાસનથી નિયંત્રિત (ચુક્ત)છે, અલ્પ આહારી છે અને દમિતેન્દ્રિય (દાન્ત) છે એના ચિત્તને રાગ–દ્રેષરૂપી વિકાર પરાજિત કરી શકતા નથી.

૨૯૫. જ્યાં સુધી ઘડપણુ સતાવતું નથી, રાગાદિ વધતા નથી અને ઇન્દ્રિયા અશક્ત ન બની ગઈ હાેચ ત્યાં સુધી <mark>યથાશક્તિ ધર્મ−આચરણુ</mark> કરી લેવું ( કારણુ કે પછી અશક્ત તથા અસમર્થ દેહેન્દ્રિયા દ્રારા ધર્મ આચરી શકાતાે નથી. )

પ્રકરણુ ૨૨ઃ દ્વિ-વિધ ધર્મસ્ત્ર

૨૯૬. જન્મ, ઘડપણ, મરશ્રુથી મુક્ત જિનેન્દ્ર-દેવે આ લાેકમાં બે જ માર્ગ બતાવ્યા છે – એક છે ઉત્તમ શ્રમણુાનો અને બીજો છે ઉત્તમ શ્રાવકાેના.

૨૯૭. શ્રાવક ધર્મમાં દાન અને પૂજા સુખ્ય છે જેના વિના શ્રાવક બની શકાતું નથો, તથા, શ્રામણ્ ધર્મમાં ધ્યાન અને અધ્યયન સુખ્ય છે જેના વિના શ્રમણ બની શકાતું નથી.

- ૨૯૮. ને કે શુદ્ધાચારી સાધુ મધા ગૃહસ્થાેથી સ'યમમાં શ્રેષ્ઠ છે તાે પણુ કાેઇક (શિયિલાચારી) ભિક્ષુઓાની તુલનામાં અગારસ્થ (ગૃહસ્થ) સ'યમમાં શ્રેષ્ઠ હાેઈ શકે છે.
- રહ્લ. જે વ્યક્તિ સુંડિત (પ્રવજિત–દીક્ષિત) અની અનગાર (સાધુ) ધર્મ સ્વીકારવામાં અસમર્થ દ્વાેય છે એ જિનેન્દ્રદેવ દ્વારા પ્રરૂપિત ખાર (વત) પ્રકારના શ્રાવક ધર્મનો સ્વીકાર કરે છે.
- ઢ૦•. શ્રાવક ધર્મ અથવા શ્રાવક આચારમાં `પાંચ અહ્યુવત તથા સાત શિક્ષાવત (શીલવત) આવે છે. જે વ્યક્તિ આ અધાનું અથવા અમુકતું આચરણ કરતા હાય તે (દ્વેશ-યતિ) શ્રાવક કહેવાય છે.

## પ્રકરણ ૨૩: શ્રાવક-ધર્મ સૂત્ર

૩૦૧ જે સમ્યગ્-દષ્ટિં વ્યક્તિ હં'મેશાં યતિએા પાસેથી 'સામાચારી' (ખાચાર – વિષયક – ઉપદેશ) અલણુ કરે છે તે 'શ્રાવક' કહેવાય છે.

**૩**૦૨. પાંચ ઉદુંબર ફળ ( ઉમર, કઠુમર, ગૂલર, પીપળાે તથા વડ)ની સાથે સાત વ્યસનાના ત્યાગ કરનાર વ્યક્તિને 'દાર્શાનિક વ્યક્તિ'' કહેવામાં આવે છે જેની બુદ્ધિ સમ્યગ્–દર્શનથી વિશુદ્ધ અની ગઈ દ્વાય છે.

- 3૦૩. (૧) પરસ્રીનો સહવાસ, (૨) દ્યુત-કીડા (જુગાર), (૩) મઘ (દારૂ), (૪) મૃગયા (શિકાર), (૫) વચન-પરુષતા (ઘાતકી વાણી), (૧) કઠાેર દંડ તથા (૭) અર્થ-દ્રષણુ (ચારી વગેરે) આ સાત વ્યસ્ત છે.
- ૩૦૪. માંસાહારથી ઉદ્ધતાઈ વધે છે, ઉદ્ધતાઇથી મનુષ્ય દારૂ પીવાની અભિલાષા કરે છે, અને પછી એ જુગાર પણુ ખેલે છે. આ પ્રમાણે (એક માંસાહારથી જ)મનુષ્ય ઋગાઉ વર્ણુ વેલા અધા દાેષાનું ભાજન (ઘર, પાત્ર) અને છે.
- ૩૦પ. **લીક્રિક શા**સ્ત્રમાં પણુ આ ઉલ્લેખ મળે છે કે માંસ ખાવાથી આકાશમાં વિહાર કરનાર બ્રાહ્મણુ જમીન ઉપર પડી ગયે৷ એટલે કે પતિત બની ગયે৷, એટલા માટે માંસનું સેવન કઠાપિન કરવું જોઈએ.
- ૩૦૬. માંસાઢારની માક્ષ્ક દારૂ પીવાથી પણુ મનુષ્ય મદ−હાેશ અની નિંદનીય કર્મ કરે છે અને ફળ રૂપે આ લાેક તથા પર-લાેકમાં અનંત દુઃખાેના અનુભવ કરે છે.
- ૩૦૭. જેના હુક્રયમાં સંસાર તરફ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરનારી, શલ્ય વિનાની તથા મેરુ જેવી સ્થિર અને અડગ જિન-ભક્તિ છે તેને સંસારમાં ઠાેઇપણુ પ્રકારના ભયનથી.

- ૩૦૮, વિનયવાન વ્યક્તિને। શત્રુ પણુ મિત્ર અની જાય છે. માટે દેશ–વિસ્ત અથવા અણુવ્રતી શ્રાવકોએ મન, વચન અને કાયાથી સમ્યક્ત્વ વગેરે ગુણુોનેા તથા ગુણી જનાના વિનય કરવા નેઈ એ.
- ઢ૦૯. (૧) પ્રાણીવધ ( હિંસા ), (૨) મૃષાવાદ ( અસત્ય ), (૩) અદત્તાદાન ( આપ્યા વિના પર–વસ્તુ લઇ લેવી– ચારી ), (૪) પરસ્ત્રી-સેવન ( અણ્રદ્ય–કુશીલ ), તથા (૫) અપરિમિત કામના ( પરિગ્રહ ) – આ પાંચેથ પાપેાથી વિરતિને ' આણુવત ' કહે છે.

**ક૧**. (૧) પ્રાણીવધથી વિરત માવકે કાેધ વગેરે ક્યાયોથી મનને દ્રષિત કરી પશુ અને મનુષ્ય વગેરેનું બંધન, દ'ઢ વગેરેથી મારવા કરવાનું, નાક વગેરે કાપી નાખવાનું, શક્તિથી વધારે ભાર લાદવાનું અને તેમનાં ખાન-પાન રાકવાનું વગેરે પાપ-કાર્યો ન ફરવાં જોઈ એ (કારણ, આ બધાં કામા પણ હિંચા જેવાં જ છે. એ બધાના ત્યાગ એ ' રથુળ ' હિંસા-વિરીત છે.)

૩૧૧. (૨) સ્થળ (જાડી રીતે જેતાં) અસત્ય-વિરતિ બીજુ અહુવત છે. આના પણ પાંચ પ્રકાર છે : ૧. કન્યા અલીક, ૨. ગાે-અલીક, ૩. બૂ-અલીક, એટલે કન્યા, ગા (પશુ) તથા બૂમિતી બાબતમાં જૂઠું બાલવું, ૪. કાેઈની થાપણ એાળવવી, અને પ જુઠ્ઠી સાક્ષી આપવી. આ અર્ધાના ત્યાગને ' સ્થૂલ ' અસત્ય-વિરતિ કહે છે.

(સાથે સાથે) સત્ય-અણવતી ૧. વિચાર્યા વિના ૩૧૨. સહસા નથી કાેઈ વાલ કરતા, ૨. નથી કાેઈની છૂપી વાત કહી દેતા. ૩. નથી પાતાની પત્નીની કાેઈ ગ્રુપ્ત વાત મિત્રામાં પ્રગટ કરતા. ૪ નથી મિથ્યા (અહિતકારી) ઉપદેશ આપતા, અને, પ. નથી કુટ લેખ ક્રિયા (ખાટા હસ્તાક્ષર અગર ખાટા દસ્તાવેજ) કરતા. 313. (3) અચૌર્ય-અહુવતી શ્રાવકે ૧. ન ચારીના માલ ખરીદવે જોઈ એ, કે ર. ન કાેઈને ચારી કરવા માટે પ્રેરવેા જોઈ છો, તેમજ, ૩. રાજ્ય-વિરુદ્ધ અર્થાત્ ટેકસ⊸કર વગેરેની ચારી કે નિયમ વિરુદ્ધનું કાેઈ કાર્ય કરવું નહિ જેઈએ. ૪. વસ્તુઓમાં લેળસેળ વગેરે ન કરવી નેઈએ. પ. ખાટા સિક્કા કે નાટ ન બનાવવા જોઈ એ.

૩૧૪. (૪) સ્ત્ર-સ્ત્રીમાં સંતુષ્ટ **પ્રક્ષચર્ય-અણુવતી શ્રાવ**કે ૧. વિવાહિત કે ૨. અવિવાહિત સ્રીથી સર્વથા દ્ર૨ રહેવું જોઈ એ. ૩. અન'ગ-ક્રીડા ન કરવી જોઈ એ. ૪. પાતાના સંતાન સિવાય અીજાના વિવાહ વગેરે કરાવવામાં રસ ન લેવેા જોઈએ. (પાતાના પણ બીજ વખતે વિવાહ ન કરવા જોઈએ **અર્થ પણ આમાં શામિ**લ એ છે) પ. કામ સેવનની તીવ **લાલસા**ને**ા** પણ ત્યાગ પ્રચ્વા નાઈએ.

૩૧૫. (પ) અપરિમિત પરિચઢ અનંત તૃષ્ણાનું કારણ છે. ૩૧૬. એ બહુ જ દેષ્યચુક્ત છે તથા નરક ગતિના માર્ગ છે. એટલા માટે પરિગ્રહ-પરિમાણ-અણુવતી, વિશુદ-ચિત્ત શ્રાવકે ૧. ક્ષેત્ર-મકાન, ૨. સાના-ચાંકી, ૩. ધન-ધાન્ય, ૪. દ્વિપદ-ચતુષ્પદ, તથા ૫ ભાંડાર (સંગ્રઢ) વગેરે પરિગ્રઢના ભાંગીકૃત પરિમાણુનું અતિક્રમણ ન કરવું જોઈએ.

૩૧૭. એ છે. સંતાય રાખવા જોઈએ. 'આ વખતે મેં બૂલમાં થાડું લેગું કશું'., આગળ આવશ્યકતા ઊભી થતાં ફરીથી વધુ લેગું કરી લઇશ''– આવા વિચાર તેછે, ન કરવા જોઈએ.

૩૧૮. શ્રાવકના સાત શોલ-વ્રતાેમાં આ ત્રણ્ ગુહ્યુવ્રત છે∶ ૧. દેશ-વિરતિ, ૨ અનર્થ-કંઠ વિરતિ.

તથા, ૩. દેશાવકાશિક.

૩૧૯. (૬) ( બ્યાપાર વગેરેના ક્ષેત્રને મર્યાદિત કરવાની ઇચ્છાથી )ઉપર, હેઠે તથા આસપાસની દિશાઓામાં ગમન, આગમન, અથવા સંપર્ક વગેરેની મર્યાદા બાંધવાનું જેમાં કહેવામાં આવ્યું છે તે (દેગૂ–વ્રત નામનું પહેલું ગુણુવ્રત છે. ( બ્રાવકના ૧ર વ્રતમાં છ ઠું ) <sup>૩૨૦.</sup> (૭) જે દેશમાં જવાથી કાૈઈ પણ વતના **લ**ંગ થાય અથવા એમાં દાષ આવે એમ હાેય તે દેશમાં જવાની નિયમપૂર્વ'ક નિવૃત્તિને 'દેશાવકાશિક' નામતુ' બીજુ' ગુણુવત કહે છે. (૧૨ વતમાં સાતસુ')

૩ર૧. (૮) કારણ વિના કાર્ય કરવું અથવા કાેઈ પણુને સતાવવાની ક્રિયાને 'અનર્થદાંડ' કહે છે. આના ચાર પ્રકાર છે. ૧. અપધ્યાન, ર∴પ્રમાદપૂર્ણ ચર્યા, ૩ હિંસાના ઉપકરણ વગેરે આપવાં, અને ૪. પાપને ઉપદેશ–આ ચારેયના ત્યાગને અનર્થ-દાંડ-વિરતિ નામનું ત્રીજુ' ગુણુવ્રત કહે છે. (૧૨ વ્રતમાં આઠસું)

૩રર પ્રચાજનપૂર્વ'ક કામ કરવાથી થાડું કર્મબ ધન થાય છે અને પ્રયાજન વિના કરવાથી થણું થાય છે, કારણુ કે સ–પ્રયાજન કાર્યમાં તાે દેશ–કાળ વગેરે પરિસ્થિતિઓને ગણુતરીમાં દોવાની દ્વાય છે, પરંતુ પ્રયાજન વિનાની પ્રવૃત્તિ તાે હુંમેશાં (અમર્યાદિતપણું) થઈ શકે છે.

૩ર૩. અનર્થદાંઢથી વિરમેલા શ્રાવકે ૧. કંદર્પ ( હાસ્યપૂર્ણ અશિષ્ટ વચનપ્રયાેગ ), ર. કૌત્કુચ્ચ (શારીરિક કુચેષ્ટા), ૩. મૌખર્ય (વ્યર્થ બકવાઠ), ૪. હિંસાનાં અધિકારણુાના સંચાેજનની લયા પ. ઉપલાેગ-પરિલાેગની સર્યાદાના અતિરેક ન કરવા જોઈ એ.

For Personal and Private Use Only

૩૨૪. ( બ્રાવકના સાત શીલ વ્રતાેમાં ) અહીના ચાર શિક્ષાવ્રત નીચે પ્રમાણે છે. ૧. ભેાગાેનું પરિમાણુ, ૨. સામાયિક, ૩. અતિથિ સ'વિમાગ અને ૪. પૌષષ-ઉપવાસ.

3રપ. (૯) ભાગા પભાગ- પરિમાણુ (ભાગ ઉપલાગ) વત છે પ્રકારનાં છે: (૧) ભાજન-રૂપ તથા (૨) કાર્ય અથવા બ્યાપારરૂપ. ૧. કંદમૂલ વગેરે અનંતકાયિક વનસ્પતિ, ઉદું અર કળ તથા મઘ-માંસ વગેરેના ત્યાગને અથવા પરિમાણુને ભાજન - વિષય ક ભાગા પરિમાણુને છે, અને ૨. 'ખર કર્મ' અર્થાત્ હિંસા ઉપર આધાર રાખનારી આછવિકા વગેરેના ત્યાગને અથવા પરિમાણુને બ્યાપારવિષય ક ભાગા પભાગ

પરિમાણ વત કહે છે. (૧૨ વ્રતમાં નવમું)

૩ર૬.ં (૧૦) **સામાયિક વત :** સાવઘ યાેગ અર્થાત્ હિંસા આરંલથી બચવા માટે માત્ર સામાયિક જ પ્રશસ્ત છે. એને શ્રેષ્ઠ ગૃહસ્થ ધર્મ જાણી, વિદ્વાને આત્મહિત તથા **માક્ષ**પ્રાપ્તિ માટે સામાયિક કરવું જોઈ એ.

૩ર૭. સામાચિક કરવાથી અર્થાત્ **સામાચિક કરતી** વખતે શ્રાવક પણ શ્રમણ જેવેા (સર્વસાવઘ– ચેાગથી રહિત અને સમતા–ભાવ–સુક્ત ) અની જાય છે. એટલા માટે અનેક પ્રકારે સામાચિક કરવા જોઈએ.

For Personal and Private Use Only

Jain Educationa International

- ૩૨૮. સામાયિક કરતી વખતે જે પ્રાવક પર–ચિંતા કરે છે એનું ધ્યાન એ આ ત્ત<sup>°</sup>–ધ્યાન કહેવાય. એનું સામાયિક નિરર્થક છે.
- ૩ર૯. (૧૧) પૌષધ વત∶ ૧ આહાર પૌષધ, ર. શરીર– સત્કાર પૌષધ, ૩ અબ્રહ્મ પૌષધ તથા ૪. આરંભ-ત્યાગ પૌષધ–આ ગાર પૌષધ-દપવાસ નામના શિક્ષાવતમાં આવે છે. આ ચારેચને ત્યાગ આંશિક પણ હાેય અને સર્વા રાપણ હાેય છે. જે સંપૂર્ણ પણે પૌષધ કરે એણે નિયમપૂર્વ કરામાયિક કરવું જોઇ એ.
- ૩૩૦. (૧૨) ઉદ્ગમ વઞેરે દાેષેાથી રહિત, દેશ–કાળ અનુકૂળ, શુદ્ધ અન્નાદિકનું મુનિ આદિ સંચમીઓને ઉચિત રીતે દાન દેવું એને ગૃહસ્થાનું અતિથિ–સંવિભાગ શિક્ષાવ્રત કહે છે. (જે લાેકાે કાેઇ પણ પ્રકારની સૂચના અગાઉથી આપ્યા વિના અ–તિથિરૂપે ભાવે છે એમને પાતાના ભાેજનમાં સંવિભાગી અનાવવા એવા પણ આનાં અર્થ થાય છે.
- ૩૩ . ૧. આહારદાન, ૨. ઔષધદાન, ૩. શાસ-દાન,
   અને, ૪. અભયદાન આમ દાન
   ચાર પ્રકારે કહેવામાં આવ્યું છે. ઉપાસક અધ્યયનમાં
   અર્ધાત્ શ્રાવકાચારમાં એને દેવા યાગ્ય ગણાવેલ છે.
   ૩૩૨. ભાજન (આહાર) માત્રનું દાન કરવાથી પણ ગૃહસ્થ ધન્ય બને છે. આમાં પાત્ર અને અપાત્રના વિશેષ વિચાર કરવાથી શું લાભ ?

- ૩૩૩. જે ઘરમાં સાધુઓને કલ્પે તેવું (એમને અનુકૃળ) કશું પણ દાન દેવામાં આવતું નથી એ ઘરમાં શાસ્ત્રોક્ત આચરણ કરનાર ધીર અને ત્યાગી સુ–શ્રાવક ભાેજન કરતા નથી.
- ૩૩૪. જે ગૃહ**સ્ય મુ**નિને ભાેજન કરાવ્યા પછી બચે**લુ** ભાેજન કરે છે, વાસ્તવમાં તેનું જ ભાેજન કર્યું સાર્થક થાય છે. જિનેશ્વરે કહેલું સાંસારિક સારભૂત સુખ તથા અનુક્રમે માેક્ષનું ઉત્તમ સુખ એ પ્રાપ્ત કરે છે.
- ૩૩૫. મૃત્**યુના લાયથી** લાયભીત જીવેાની ૨**સા** કરવી એનેજ અલયદાન કહે છે. આ અભયદાન ખધાં દાનામાં શિરામણી સમાન છે.

### પ્રકરણ ૨૪ : શ્રમણ-ધર્મ સૂત્ર

(અ) સમતા :

- ૩૩૬. <sup>૧</sup>શ્રમણુ, <sup>૨</sup>સંચત, <sup>૩</sup>ઋષિ, <sup>૪</sup>મુનિ, <sup>૫</sup>સાધુ, <sup>૬</sup>વીતરાગ, <sup>૭</sup>ઽ્ર્મનગાર, <sup>૮</sup>ભદંત, <sup>૯</sup>દાંત – આ બધાં શાસ્ત્રોક્ત ભાચરણ કરનારાનાં નામ છે.
- ૩૩૭. પરમ-પદની પ્રાપ્તિ માટે નિરત સાધુ ૧ સિંહ જેવા પરાક્રમી, ૨ હાથી જેવા સ્વાભિમાની, ૩. વૃષભ જેવા ભદ્ર, ૪. મૃગ જેવા સરળ, ૫ પશુ જેવા નિરીહ (ઇચ્છા વગરના), ૬. વાશુ જેવા નિઃસ્સંગ,

૭. સૂર્ય જેવા તેજસ્વી, ૮. સાગર જેવા ગંભીર, ૯. મેટુ જેવા નિશ્વળ, ૧૦. ચન્દ્ર જેવા શીતળ, ૧૧. મણિ જેવા કાન્તિમાન, ૧૨. પૃથ્વી જેવા સહિષ્ણુ, ૧૩. સર્પ જેવા અનિયત આશ્રચી (જેનું આશ્રય કરવાનું અનિયત- અચાક્ક્રસ છે) તથા, ૧૪. આકાશ જેવા નિરવલાંબ (અવલાંબન વિનાના) હોય છે.

૩૩૮. (પરંતુ) એવા પછ્યુ ઘણા અસાધુઓ છે જેમને સંસારમાં સાધુ કહેવામાં આવે છે (પરંતુ) અ–સાધુને સાધુ ન કહેવા જોઇએ. સાધુને જ સાધુ કહેવા જોઈએ.

૩૩૯. જ્ઞાન અને કર્શનથી સંપન્ન તથા સંયમ અને તપમાં લીન હાેય તેમને તથા આવા પ્રકારના ગુણે ધરાવનાર સાધુને જ સાધુ કહેવા જેઈ એ.

૩૪૦. માશું સુંઠાવવા માત્રથી ઠાેઈ **શ્રામણ્યુ** બની શકતાે નથી, ૐ નાે જપ કરવાથી કાેઈ <mark>છ્રાક્ષાણુ</mark> બની શકતાે નથી, અરષ્ટ્યમાં રહેવાથી ઠાેઈ <mark>સુનિ</mark> બની જતાે નથી, અને, દર્ભના વસ્ત્ર પહેરવા માત્રથી કાેઈ ત∖પસ્વી થઈ જતાે નથી.

૩૪૧. પરંતુએ 'સમતા'થી શ્રમણુ, 'બ્રહ્મચર્યા'થી બ્રાહ્મણુ, 'ગ્રાન'થી સુનિ, અને, 'તપ' મી તપસ્વી બની શકે છે.

- ૩૪૨. (કાૈઈ પણુ વ્યક્તિ) ગુણેૃાથો સાધુ અને અગુણેૃાથી અ−સાધુ બને છે. માટે, સાધુના ગુણેૃાને ધારથ્ કરા અને અ–સાધુતાના ત્યાગ કરા. આત્માને આત્મા દ્વારા જાણીને જે રાગદ્રેષ વગેરેમાં સમભાવમાં રહે છે તે પૂજ્ય છે.
- ૩૪૩. ૧. દેહ વગેરેમાં અનુરક્ત ૨. વિષયેામાં આસક્ત, ૩. કષાય–ચુક્ત અને ૪. આત્મ–સ્વભાવમાં સુપ્ત સાધુ 'સમ્યક્ત્વ ' થી શૂન્ય હાેય છે.
- ૩૪૪. ગાેચરી અર્થાત ભિક્ષા માટે નીકળેલ સાધુ કાનથી ષણી સારી-નઠારી વસ્તુએા સાંભળે છે તથા આંખથી ષણી સારી-નઠારી વસ્તુએા દેખે છે પરંતુ ભધું જ નેઈ, સાંભળીને પણુ એ કાેઈને કાંઈ કહેતા નથી, બલ્કે ' ઉદાસીન ' રહે છે.
- ૩૪૫. સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનમાં વીન સાધુએા ૨ાત્રે ઝાઝું સૂતા નથી. સૂત્ર અને અર્થનું ચિંતન કરતાં રહેતા હેાવાથી એ નિદ્રાને વશ થતા નથી.
- ૩૪૬. સાધુ મમત્વ રહિત, નિરભિમાની, નિઃસંગ, ગૌરવનેા ત્યાગી તથા ત્રસ અને સ્થાવર છવા તરક્ સમ-દચ્ટિ-વાળા ઢાય છે.

- ૩૪७. સાધ્યુ લાલ અને ઢાનિમાં, સુખ અને દુખમાં, જીવન અને મરણમાં, નિંદા અને સ્તુતિમાં, તથા માન અને અપમાનમાં સ**મભાવ** રાખે છે.
- ૩૪૮. એ ગારવ ( ત્રણુ ગૌરવ ), કષાય**, દ'ડ, ભ**ય, હાસ્ય અને શાકરહિત તથા નિદાન ( નિયાજ્રુ<sup>·</sup> ) તથા બ'ધન વિનાના હોય છે.
- **૩૪**૯. આ લાેક અને પરલાેકમાં અનાસક્ત, એને વાંસલાથી છોલે કે ચંદનનાે લેપ કરે, તથા આહાર મળે કે ન મળે– બધી વખત એ **સમભાવી હાે**ય છે, તથા હર્ષ કે વિષાદ એ નથી કરતાે.
- ૩૫૦. આવે શ્રમણુ અપ્રશસ્ત દ્વારા ( દેતુઓ )થી આવનારાં કર્મોના સર્વ તાેભાવેન અવરાેધ કરી અધ્યાત્મ સંબધી ધ્યાન-યાેગાથી પ્રશસ્ત એવા સંયમમાં **લીન થઈ જાય છે**. ૩૫૧. ભૂખ, તરસ, દુધ્ટ-રીયા (ઊંચી-નીચી પથરાળી ભૂમિ), ટાઢ, તઢકાે, અરતિ, ભય વગેરેને દુઃખ અનુભબ્યા સિવાય સહન કરવાં જોઈ એ, કારણ કે શારીરિક

૩૫૨.

કેવા સંદર ઉપદેશ આપ્યા છે!

દુઃખાેને સમભાવપૂર્વક સહન કરવાં મહા-કળદાચી છે.

સંયમને અનુકૂળ વૃત્તિ અને સાથે સાથે દિવસમાં

કેવળ એક જ વખત ભાજન. અદ્વા ! ં બધા જ્ઞાની યુરુષાએ નિત્ય અનુષ્ડાન( તપ-કર્મ)ના

U

- શ્રમણ જે સમતા વિનાનાે હાય તાે વનવાસ, 343. કાયકલેશ, વિચિત્ર ઉપવાસ, અધ્યયન અને મૌન-બધું જ નકાસું છે.
- પ્રબુદ્ધ અને ઉપશાંત અનીને સંયત (મુનિ) ૩૫૪. ભાવપૂર્વક ગામઠામાં અને શહેરમાં વિચર! શાંતિના માર્ગનું ઉપયુંહશ કર. સમય ગાયમ ! મા પમાયએ ( હે ગૌતમ,

ક્ષણ આત્રના પણ પ્રમાદ ન કર.)

- આજે એક પણ 'જિન' દેખાતા નથી અને જે જે માર્ગ દર્શ છે તે દરેક એક મત ધરાવતા નથી એવું લાેકા સવિષ્યમાં કહેશે, પરંતુ તને તેા માજે ન્યાયપૂર્ણ માર્ગ મળી ગયે છે, માટે (**સમય**ં ગાયમ્ ! મા પમાયએ ) હે ગૌતમ ! ક્ષણ માત્રના પણ પ્રમાદ ન કર.
- ( આ ) વેશ-લિંગ (સાધુનું ચિહન, નિશાની)
- ૩૫૬. (સંયમ નાર્ગમાં) વેશ (સાધુનાં કપડાં) પ્રમાણ નથી, કારલ કે એ તેા અસંયત ( અસાધુ ) લાેકામાં પણ જોવામાં આવે છે. વેશ બદલનાર વ્યક્તિને શું ખાધેલું વિષ ( ઝેર ) મારતું નથી ?
- ૩૫૭. (છતાં પણ) લાેક પ્રતીતિ માટે વિવિધ ઉપકરણાની અને વેશ વગેરેની કલ્પના કરવામાં આવી છે. સંયમ-યાત્રાના નિર્વાહ માટે તથા"હું સાધુ છું " એની **બ**ણકારી માટે જ લાેકમાં લિંગ (સાધુ વેશ)નું પ્રયાજન છે.

રપય

- ૩૫૮. લેાકમાં સાધુએા અને ગૃહસ્થાના વિવિધ પ્રકારના લિંગ પ્રચલિત છે જેને ધારણ કરીને અસુક લિંગ (ચિહ્ન) માેક્ષનું કારણુ છે એમ મૂઢ જન કહેતા કરે છે.
- ૩૫૯. જે લિંગ ખાલી મુઠ્ઠીનો માફક નિઃસાર છે, ખાેટા સિક્કાની માફક અપ્રમાથિત છે, વૈડૂર્ય (રત્ન) જેવી ચમકદાર કાચમણિ સમાન છે તેનું કાેઈ મૂલ્ય જાણુકારની દંગ્ટિમાં નથી.
- - પરિગ્રહના ત્યાગ કરે છે તેનું, આતમ−**સાવના**
  - વિનાના બાહ્ય ત્યાગ શું લહું કરી શકે ! ૩૬૩. ૧. જે શરીર વગેરેની મમતાથી રહિત છે, ૨. માન વગેરે ક્યાયાથી પ્રેપ્રો મુક્ત છે, અને ૩. જે પાતાના આત્મામાં જ લીન છે એ સાધુ જ ભાવ-લિંગી છે.

#### પ્રકરણ ૨૫: વત સૂત્ર

- ૩૬૪. અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્વાચર્ય અને અપરિગ્રહ આ ' પાંચ મહાવતા 'ના સ્વીકાર કરીને વિદ્વાન સુનિ જિનેશ્વર દેવે ઉપદેશેલા ધર્મનું આચરણ કરે.
- ૩૬૫. નિઃશલ્ય વ્રતી હાેય તેને જ મહાવ્રત હાેય છે, કારણ કે નિદાનશલ્ય, મિથ્યાત્વ−શલ્ય અને માયાશલ્ય – આ ત્રછ્ શલ્યાેથી મહાવ્રતાેના ઘાત થાય છે.
- ૩૬૬. જે વ્રતી માેક્ષ−સુખની ઉપેક્ષા અથવા અવગણુના કરીને (પરભવમાં) અસાર સુખની પ્રાપ્તિ માટે નિદાન અગર દ<sup>ા</sup>ચ્છા કરે છે એ કાચના ટુકઢા માટે વૈડૂર્ય મણિને ગુમાવે છે.
- ૩૬૭. (૧) કુલ, ચાેનિ, જીવસ્થાન, માર્ગ ણાસ્થાન વગેરેમાં જીવાેને જાણીને એની સાથેના સંબંધમાં આરંભથી નિવૃત્તિરૂષ (આભ્ય ંતર) પરિણામ પહેલું અહિંસા વૃત્ત કહેવાય છે.
- ૩૬૮. અહિંસા તમામ ઋાશ્રમાનું હૃદય, તમામ શાસ્ત્રોનું રહસ્ય, તથા તમામ વતાે અને ગુર્ણાના પિંડભૂત સાર છે.
- ૩૬૯. (૨) સ્વયં પાતાને માટે અથવા બીજાને માટે કાેધ વગેેરને અથવા ભય વગેરેને અધીન થઈ હિંસાત્મક અસત્ય વચન ન તાે પાતે બાેલવું જેઈએ અને ન તાે બીજા પાસે બોલાવવું જેઈએ. આ બીજું સત્ય બત કહેવાય છે.

- ૩૭●. (૩) ગામ, નગર અથવા અરષ્ટયમાં પશ્માર્થ ( બીજાની વસ્તુ ) જેઈને એને ગ્રહણ કરવાના ભાવને તજનારા સાધુનું એ ત્રીજું અચેાર્ય વત્ત કહેવાય.
- ૩૭૧. સચેતન અથવા અચેતન, થેાડું અથવા ઝાઝું, જે સાધુને આપવામાં ન આવે તેા તે લેતા નથી. દાંત સાક્ષ કરવાના ખ્રશ જેવી ચીજ પણ આપવામાં ન આવે તાે તે લેતા નથી.
- ૩૭૨. ગાેચરીએ જનાર સાધુએ વજ્ય ભૂમિમાં પ્રવેશ ન કરવે। જોઈએ. કુલ–ભૂમિ છે એવું જાણી એના પગુ મર્યાદિત પ્રવેશમાં જ સાધુએ ગાેચરીએ જવું.
- ૩૭૩. (૪, " મૈશુન '' અધર્મનું મૂળ છે, માેટા દેાષાનું કારણુ છે, એટલા માટે 'બ્રહ્મચર્ય વ્રત' પાળનારા નિર્ગ'થ સાધુ મૈશુન સેવનના સર્વથા ત્યાગ કરે છે.

૩૭૪. અી–ત્રિક એટલે ઘરડી સી, બાળા અને જુવાન અી, અથવા એની છબી, વગેરેને જોઈને માતા, પુત્ર અને બહેન સમાન ગણવી તથા સ્ત્રી–કથા( સ્ત્રીની વાતો )થી નિવૃત થવું એતું નામ પ્રક્ષચાર્ય વત. આ પ્રદ્રાચર્ય ત્રણે લાેકામાં પ્જવા–લાયક વસ્તુ છે.

૩૭૫. (૫) નિરપેક્ષ–ભાવે ચારિત્રના ભારને જે વહે છે તે સાધુના બાહ્ય અને અભ્ય'તર સંપૂર્ણ પરિગ્રહના ત્યાગ એવું નામ પાંચસું પરિગ્રહ નામનું વ્રત, ૩૭૬. અપુનર્ભવ કામી ( માક્ષની ઇચ્છાવાળા ) માટે 'શરીર પણુ પરિગ્રહ છે' – આવું કહીને એની ઉપેક્ષા કરવાનું ભગવાન અરિહ ત દેવે કહ્યું છે તે৷ પછી બીજા પરિગ્રહની ઉપેક્ષા કરવાની વાત જ શી ?

૩૭૭. ( છતાં પહ્યુ ) જે અનિવાર્ય છે, જે અસ યમી જના માટે અપ્રાર્થનીય છે, મૂછાં (મમત્વ) વગેરે પેદા કરતી નથી એવી ઉપધિ (વસ્તુ) સાધુ માટે ઉપાદેય ( ગ્રહણુ કરવા ચાેગ્ય ) છે. આનાથી વિરુદ્ધ થાેઠામાં થાેડા પણુ પરિગ્રહ એને માટે ઉપાદેય ( ગ્રહણુ કરવા લાયક ) નથી.

૩૭૮. આહાર અને વિહારમાં દેશ, કાળ, શ્રમ, સમતા (પાતાની શક્તિ) તથા ઉપધિને ધ્યાનમાં લઈને શ્રમછ્યુ જે વર્તાન કરે તાે એ અલ્પ–લેપી બને છે અર્થાત્ એને એાછો કર્મબાધ પડે છે.

૩૭૯. છ કાય રક્ષક (તાયિના) જ્ઞાતપુત્રે (ભગવાન **શ્રી** મહાવીસ્વામીએ) પરિગ્રહને પરિગ્રહ નથી કક્ષો. એ મહર્ષિએ 'સ્૨છરિ' (આસક્તિ)ને પરિગ્રહ કહ્યો છે.

૩૮૦. સાધુ લેશમાત્ર પણુ સંગ્રહ ન કરે. પક્ષીની સાફક સંગ્રહથી કેવળ નિરપેક્ષ રદ્ધીને સંયમનાં ઉપકર**ણે**! ક્ષઇને વિચરે. ૩૮૧. પથારી, પ**લ**ંગ, આસન અને આહાર–પાણીનેા અતિવાભ હાેય તાે પણ જે થાેડી ઇચ્છા રાખીને ઓછાથી પાેતે સંતાેષ માનતાે હાેય અને વધારે ગ્રહણ કરવાની ઇચ્છા ન રાખતાે હાેય એવા સ તાેષમાં સુખ્યપણે અનુ-૨ક્ત સાધુ પૂજ્ય છે.

૩૮૨. પરિગ્રહથી સંપૂર્ણ પછે રહિત, સમરસી સાધુએ સૂર્યાસ્ત બાદ અને સૂર્યાદય પૂર્વે કાેઇ પણ પ્રકારના આહાર વગેરેની ઇચ્છા મનમાં પણ ન લાવવી જોઈ એ.
૩૮૩. આ ધરતી ઉપર એવા ત્રસ અને સ્થાવર સૂક્ષ્મ જીવા હ મેશાં વ્યાપ્ત રહે છે જે રાત્રીના અંખારામાં દેખી શકાતા નથી, માર્ટ તેવા વખતે સાધુની આહારની શુદ્ધ ગવેષણા કેવી રીતે થાય ? પ્રકરણ ૨૬: સમિત્તિ-ગુપ્તિ-સૂત્ર

#### (અ) આઠ પ્રવચન માતા

૩૮૪. ૧. ઇર્ચા સમિતિ, ૨. ભાષા સમિતિ, ૩. એષણા સમિતિ, ૪. આદાન–મંડ–નિક્ષેષણુ સમિતિ, અને, ૫. પારિષ્ઠાપનિકા (ઉત્સર્ગ) સમિતિ – આ **પાંચ** સ(મતિઓા છે. ૧. મનેાગુપ્તિ, ૨. વચન ગુપ્તિ, અને ૩. કાયગુપ્તિ, આ ગાણ ગુર્પપ્તાએા છે.

- ૩૮૫. **અ અષ્ટ પ્રવચન-માતાએ** છે. જેવી રીતે સાવધાન–માતા પુત્રનું રક્ષ**ણ** કરે છે, બરાબર તેવી જ રીતે સાવધાનીપૂર્વક પાલન કરવામાં આવતી આ આઠ માતાએા મુનિના સમ્યગ્−જ્ઞાન, સમ્યગ્–દર્શન અને સમ્યક્–ચારિત્રનું રક્ષણ કરે છે.
- ૩૮૬ આ **પાંચ સમિતિએ**। ચારિત્રમાં પ્રવૃત્ત થવા માટે છે અને ત્રણુ ગુસિએ। તમામ અશુ<del>લ</del> વિષયેાથી નિવૃત્ત થવા માટે છે.
- ૩૮૭. ગુપ્તિ પાલન કરનારને અનુચિત ગમનાગમનના દેષ જેવી રીતે નથી લાગતા તેવી રીતે સમિતિ પાલન કરવાવાળાને પણુ નથી લાગતા. આનું કારણુ એ છે કે સુનિ જયારે મનેાગુપ્તિ વગેરેમાં સ્થિતિ હેાય છે ત્યારે એ અગુપ્તિ-મૂલક પ્રમાદને રાેકે છે કે જે દેાષાનું કારણ છે. જયારે સુનિ સમિતિમાં સ્થિત થાય છે ત્યારે ચેષ્ટા કરતી વખતે થનારાે પ્રમાદ રાેકે છે.
- ૩૮૮. છવ મરે કે છવે અયતના−પૂર્વક ચાલનારને હિં**સા** નેા દેાષ અવશ્ય લાગે છે, પરંતુ જે સમિતિઓમાં પ્રયત્નશીલ છે તેનાથી બાહ્ય હિંસા થઈ જાય તેા પણુ ઐને કર્મબંધ નથી થતાે.
- ૩૮૯. (મ્માનું કારણુ એ છે કે) સમિતિનું પાલન કરનાર ૩૯●. સાધુથી જે મ્માકસ્પિક હિંસા થઈ જાય છે એ કેવળ દ્રવ્ય હિંસા છે, ભાવ હિંસા નથી.

જે અસંચમી હાેય છે અથવા અયતનાચારી હાેય છે તેનાથી ભાવહિંસા થાય છે. આ લાેકા જે જીવાને કઢી મારતા નથી તેની હિંસાના દેખ પણ એમને લાગે છે. જેવી રીતે અયતનાચારી સંચત (સાધુ) અથવા અસંચત વ્યક્તિને કાેઈ પ્રાણીનો ઘાત થવાથી પ્રથવા અસંચત વ્યક્તિને કાેઈ પ્રાણીનો ઘાત થવાથી પ્રથવા ભાવ બન્ને પ્રકારની હિંસાના દેખ વાગે છે તેવી રીતે ચિત્ત-શુદ્ધિવાળા સમિતિ-પરાયથુ સાધુ દારા (મનથી) કાેઈના ઘાત ન થવાને કારણે એને દ્રવ્ય અહિંસા તથા ભાવ અહિંસા – બન્ને પ્રકારની અહિંસા થાય છે.

૩૯૧- ઇર્ધા-સમિતિ-પૂર્વક ચાલનાર સાધુના પગ નીચે ૩૯૨. અચાનક કેાઈ નાનેા છવ આવી જાય અને કચડાઈ ને મરી જાય તેા, આગમા ભાખે છે કે, એથો સાધુને સૂક્ષ્મ માત્ર પછ્યુ બ'ધ નથી થતાે. જેવી રીતે અધ્યાત્મ-(શાસ્ત્ર)માં મૂચ્છાં'ને જ 'પરિગ્રહ' કહેવામાં આવ્યા છે તેવી રીતે અહીં 'પ્રમાદ'ને જ 'હિંસા' કહેવામાં આવી છે.

૩૬૩. જેવી રીતે ચીકણુેા ગુણુ ધરાવતું કમ**લિનીનું** પાંદડું પાણીથો લેપાતું નથી, તેવી રીતે છવેાની વચ્ચે સમિતિ-પૂર્વ'ક વિચરનારાે સાધુ પાપ (કર્મ-અ'ધ)થી લેપાતાે નથી.

360

364.

ઇન્દ્રિચાના વિષયાને તથા પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય-કાર્ય ને છોઠીને માત્ર જવાની ક્રિયામાં જ તન્મય થઈ ને, તેને જ વિશેષ મહત્ત્વ ગ્યાપીને ઉપયાગપૂર્વક (જાગૃતિપૂર્વક) ચાલવું જોઈએ.

કર્યા

(૧) કાર્યવરા દિવસમાં પ્રાસુક માર્ગ ઉપર (જે રસ્તા ઉપર પદ્ધેલેથી આવવું-જવું શરૂ થઈ ગયું દાેય), ચાર હાથ સૂમિને આગળ દેખીને જીવાની વિરાધના કર્યા વિના ચાલવું એને ઈર્યા સમિતિ કહે છે.

(આ) સ મિ તિ :

યતના( વિવેક, અથવા ઉપયોગ)પૂર્વંક ચાલવું, યતના-પૂર્વં કરહેવું, યતના-પૂર્વં ક બેસવું, યતના-પૂર્વં ક સૂવું, યતના-પૂર્વં ક ખાવું, યતના-પૂર્વં ક બાલવું – આ કરવાથી સાધુને પાપ-કર્મના બંધ નથી થતા. (જયં ચરે, જયં ચિટ્ઠે, જયં આસે જયં સએ, જયં ભું જંતા સાસંતા, 'પાવં કમ્મ' ન બંધાઈ, )

૩૯૫.

36X.

'યતના–ચારિતા ' ધર્મ'ની જન્મદાત્રી છે. યતના-ચારિતા ધર્મ'ની પાલનહાર છે. યતના–ચારિતા ધર્મ'ની વૃદ્ધિ કરે છે. યતના–ચારિતા એકાન્ત સુખાવહ છે.

- ૩૯૮. વિવિધ પ્રકારના છવ–જંતુ, પશુ–પક્ષી વગેરે અહીં તહીંથી ચારા માટે એકઠાં થયાં હાેય તાે એમની સામે પણુ ન જવું જોઈ એ જેથો એ ભયભીત ન થાય – આ બાબતની ચાલતી વખતે પ્રેપ્રી સાવધાની રાખવી જોઈ એ.
- ૩૯૯. (૨) (**ભાષા-સમિતિ-પ**રાયણુ સાધુ) કાેઈના પૂછવાથી પણુ પાેેલાના માટે, બીજાને માટે, કે બન્નેને માટે સાવઘ એટલે પાપ-વચન ન બાેલે, અને ન બોલે મર્મ વિદારે તેવાં વચન
- ૪૦૦.ં તથા કઠેાર અને પ્રાણીઓનેા ઉપથાત (આથાત, વિરાધના) પ**હેાંચા**ડે એવી ભાષા પણુ બોલે **નહિ.** પાપનો બંધ પડે એવું સત્ય વચન પણુ ન બાેલે.
- ૪૦૧. ( તથા ) કાણાને કાણેા, નપુંસકને નપુંસક, રાગીને રાગી અને ચારને ચાર પણ ન કહે.
- ૪૦૨. પૈશુન્ય ( ચાડીચુગલો ), હાસ્ય, કર્કરા વચન, પારકી નિંદા, આત્મ-પ્રશંસા, વિક્રથા ( ચાર વિક્રથા-રાજકથા, દેશકથા, ભક્ત-લેાજન કથા, તથા સ્ત્રી વગેરેની રસવર્ધક અથવા વિકારવર્ધક કથા ) ના ત્યાગ કરીને, સ્વ-પર-હિતકારી વચન બોલવું એને જ ભાષા સમિતિ કહેવામાં આવે છે.

- ૪૦૩. ૧. આંખે દેખેલી વાતનું ৵ નિરૂપણ કરતી હોય ઐવી ભાષા આત્મવાન સુનિ બાેલે ઉપરાંત, એ એવી ભાષા બોલે જે ૨ મિત ( ટૂંકી ) હાેય, ૩. સંદેઢ-જનક ન હાેય, ૪. સ્વર-વ્યંજન વગેરેથી પૂર્ણ દાેય, ૫. સ્પધ્ટ દાેય, ૬ બોલાઈ હાેય છતાં ન બોલાથા જેવી એટલે 'સહજ' હાેય, અને છ. ઉદ્દેગ વિનાની હાેય.
- ¥∙૪. સુધા-દાયી (કારણુ વિના આપવાવાળા) મળવા સુશ્કેલ છે, અને સુધા-જીવી (ભિક્ષા ઉપર જીવન વિતાવવાવાળા) પછુ સુશ્કેલ છે. સુધા-દાયી અને સુધા-જીવી બન્ને સાક્ષાત્ અઘવા પર'પરાથી સુ-ગતિ અથવા માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.
- ૪૦૫. (૩) એ મુનિની એષણા સમિતિ શુદ્ધ કહેવાય જે \* ઉંદગમ–દેાષ, ઉત્પાકન–દેાષ અને અશન–દેાષ રહિત, લેાજન, ઉપધિ, રાય્યા, વસતિ વગેરેનેા ઉપચાેગ કરતાે હાેય.

\*( આહાર બનાવતો તેખતે જે દેાષ લાગે છે તેને ' ઉદ્ગમ વગેરે દેાષ ' કહે છે. ઉત્પાદન વખતે લાગતા દેાષોને ' ઉત્પાદન દેાષ ' કહે છે. આહાર ગ્રહણ કરતી વખતે લાગતા દેાષને ' અશન દેાષ ' કહે છે

- ૪૦૬. શક્તિ અથવા આયુષ્ય વધારવા માટે, સ્વાદ માટે, દેહ–વૃદ્ધિ કે તેજ–વૃદ્ધિ માટે મુનિજન આહાર લેતાે નથો. જ્ઞાન, સંયમ અને ધ્યાનની સિદ્ધિ માટે જ એ આહાર કરે છે
- ૪૦૭- ભમરા જેમ ફૂલાેને જરા પણુ ઈજા પ**હાંચાડયા** વિના ૪૦૮. રસ ગ્રહેશ કરે છે અને તૃપ્તિ અનુભવે છે તેવી રીતે લાેકમાં વિચરનારા, બાહ્યાંતર પરિગ્રહથો રહિત શ્રમથુ, દાતાને કાેઈ પણુ પ્રકારનું કષ્ટ દીધા વિના, ઐણે આપેલાે પ્રાસુક આહાર ગ્રહણુ કરે છે. આ જ એમની એપણા સમિતિ છે.
- ૪●૯. જે પ્રાસુક-લેાજી સાધુ આધાકર્મ (અધિક આરંભ અને હિંસા દ્વારા તૈયાર કરવામાં આવેલું ભાેજન )થી ચુક્રત અને પાતાના માટે બનાવેલું ભાેજન કરે તાે તે દાેષિત બને છે, પરંતુ જો તે ઉદ્ગમ વગેરે દાેષાથો રહિત શુદ્ધ ભાેજનની ગવેષણાપૂર્વક કદાચિત્ આધાકર્મથી ચુક્રત ભાેજન પણ કરી લે છે તાે ભાવાથી શુદ્ધ હાેવાને લીધે તે શુદ્ધ જ છે.
- ૪૧૦. (૪) યતના (વિવેક, ઉપચાેગ)પૂર્વંક પ્રવૃત્તિ કરનારેા સુનિ પાેતાના બન્તે પ્રકારનાં ઉપકરણોને આંખો વડે જોઈ, પુંજી, ઉઠાવે અને રાખે -આને આદાન–ભ'ડ–નિક્ષેષણુ સમિતિ કહે છે.

For Personal and Private Use Only

- ૪૧૧. (૫) જે સ્થાન એકાંતમાં હેાય, જ્યાં લીલી અથવા ભીની વનસ્પતિ તથા ત્રસ છવ ન હાેય, ગામથી દૂર હાેય, જે સ્થાનને કાેર્કો દેખી શકતું ન હાેય, અને જે વિશાળ-વિસ્તીર્છું હાેય અને જે પરત્વે કાેઈના વિશાધ ન હાેય ત્યાં સાધુએ મળ-મૂત્રના ત્યાગ કરવા જાેઈએ. આને પ્રતિષ્ઠાપના અથવા ઉત્સર્ગ સમિતિ કહેવામાં આવે છે. (સાધુ-સાધ્વી વિચારે.) (ઇ) ગુ સિ
- ૪૧૨. (૧) ચતના–સ`પન્ન (જાગરૂક, વિવેકી) યતિ સ'ર'ભ, સમાર'ભ અને આર'લમાં પ્રવ`તમાન મનને રાેકે, એવું ગાેપન કરે તે મનાેગુપ્તિ છે.
- ૪૧૩. (૨) યતના–સંપન્ન (જાગરૂક) યત્તિ સંરંભ, સમારંભ મ્યને વ્યારંભમાં પ્રવર્તમાન વચનને રાકે– એવું ગાપન કરે તે વચનગુપ્તિ છે.
- ૪૧૪. (૩) યતના–સંપન્ન (જાગરૂક) યતિ સંરંભ, સમારંભ, અને આરંભમાં પ્રવર્તમાન કાયાને રાેકે, એતું ગાેપન કરે તે કાથ–ગુપ્તિ છે.
- ૪૧૫. જેવો રીતે ખેતરનો વાડ અને નગરનો ખાઈ અથવા નગરનેા કિલ્લાે એની રક્ષા કરે છે, એવા રીતે પાપ-નિરેાધક ગુપ્તિએા સાધુતા સંયમની રક્ષા કરે છે.

૪૧૬. જે સુનિ આઠ પ્રવચન−માતાઐાનું સમ્યઞ્ આચરથ્ કરે છે એ જ્ઞાની સંસારથી તરત સુક્ત થઈ જાય છે.

## પ્રકેરણ ૨૭: આવશ્યક સૂત્ર

- ૪૧૭ આ પ્રકારના **ભેદ**-જ્ઞાન ( દેહ અને આત્મા જુદા છે તે ) ના અભ્યાસ થઈ ગયા પછી છવ માધ્યસ્થ ભાવચુક્ત થઈ જાય છે અને એથી એને ચારિત્ર**લાભ થાય છે. આને દઢ કરવા માટે પ્ર**તિક્રમણ વગેરે ( છ આવશ્યક ક્રિય**ઃએ**। ) કહું છું.
- ૪૧૮ પર−ભાવનેા ત્યાગ કરી, નિર્મળ સ્વભાવી **અ**ાત્માનેા ધ્યાતા આત્મ−વશી હેાય છે. એના કર્મ**ને આવરયક ⊾હેવામાં આવે છે**.
- ૪૧૯. ને તું પ્રતિક્રમથુ વગેરે આવશ્યક કર્માની ઇચ્છા રાખે છે તેા તું પાતાને આત્મ–સ્વભાવમાં સ્થિત, સ્થિર રાખ. આથી જીવના સામાયિક ગુણુ પૂર્ણ બને છે. એનામાં સ મ તા પ્રવેશે છે.
- ૪૨∙. જે શ્રમણુ આવશ્ય કર્મ નથી કરતાે એ ચારિત્રથી બ્રષ્ટ ક**હે**વાય. એટલા માટે પ્**વેક્તિ ક્રેમે આવ**શ્યક અવશ્ય કરવાં જોઈ એ.
- ૪૨૧. જે નિશ્ચય–ચારિત્ર-સ્વરૂપ પ્રતિક્રમણ વગેરે ક્રિયાઐા કરે છે એ શ્રમણ વીતરાગ-ચારિત્રમાં સમુત્થિત અથવા આરઢ બને છે.

- ૪૨૨. ( પરંતુ ) વચનમય પ્રતિક્રમણુ, વચનમય પ્રત્યાખ્યાન, વચનમય નિયમ, વચનમય આલેાચના–આ **બ**ધાંને કેવળ સ્વાધ્યાય કહેવામાં આવે છે. ( ચારિત્ર નહિ. )
- ૪૨૩. (માટે જ) જે કરવાની શક્તિ અને સંભાવના હોય તા ધ્યાનમય પ્રતિક્રમણુ વગેરે કર. આ સમયે જે શક્તિ નથી તાે એ ખધાંમાં શ્રદ્ધા કેળવવી એ કર્તવ્ય છે – શ્રેયસ્કર છે.
- ૪૨૪. ૧. સામાયિક, ૨. ચઉવિસત્થા (લાેગસ્સ, ચાેવીસ જિનનું સ્તવન ), ૩. વદના (વાંદણા), ૪. પ્રતિક્રમણુ, ૫ કાચાેત્સર્ગ અને ૬. પ્રત્યાખ્યાન (પચ્ચ ખ્ઞાણ)–આ છ **આવશ્યક** છે.
- ¥૨૫. (૧) તૃષ઼્ અને સાેનું, શત્રુ અને મિત્રમાં સમભાવ રાખવા એને સામાયિક કહે છે, એટલે કે, રાગ-હેષ-રૂપ અભિષ્વંગ રહિત (ધ્યાન અથવા અધ્યયન રૂપ) ચાેગ્ય પ્રકૃત્તિપ્રધાન ચિત્તને સામાયિક કહે છે. ૪૨૬. જે વચન-ઉચ્ચારજીની ક્રિયાના ત્યાગ કરી, વીતરાગ ભાવપૂર્વક આત્માનું ધ્યાન કરે છે એને પરમ-સમાધિ અથવા સામાયિક પ્રાપ્ત થાય છે.

- ૪૨૭. જે સર્વ **સાવઘ(વ્યાર લ**)થી વિરત, ત્રિ–ગુપ્તિ–ચુક્ત છે– હ્રાય છે–ખને છે-તથા ઇન્દ્રિયાે ઉપર વિજય મેળવ્યાે છે જેણે તેનું સામાયિક સ્થિર ઢાટીનું હેાય છે એમ કેવળિ લગવાને લાખ્યું **છે**.
- ૪૨૮. જે સર્વ ભૂતાે (સ્થાવર અને ત્રસ જવાે) તરફ સમભાવી છે એનું સાામયિક સ્થિર પ્રકારનું દ્વાય છે. આવું કેવળિ શાસનમાં કહેવામાં આવ્યું છે.
- ૪૨૯. (૨) શ્રી ઝાયલદેવ વગેરે ૨૪ તીર્થ કરાનાં નામાની નિરુક્તિ તથા એમના ગુણ્રાેને ગાવા, ગ'ધ–પુષ્પ–અક્ષત વગેરેથી પ્લ-અર્ચા કરી, મન–વચન અને કાયાની શુદ્ધિપૂર્વક પ્રણામ કરવા એને 'ચ વિ<sup>૯</sup> રાતિ સ્તવ'–ચીવિસ ત્થા નામનું બીજું અ વશ્યક કહે છે. (૩) શ્રી વીર પ્રભુને વંદન કરવુ તે ''વાંદણુાં'' નામનું ત્રીજું આવશ્યક છે.
- ૪૩૦ (૪) નિંદા તથા ગર્હાયુક્ત સાધુનાં મન-વચન-કાયા દ્રારા, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવના વ્રતાચરહ્યુ-વિષયક દેાષેા અગર અપરાધાની આચાર્ય સામે આલેાચનાપૂર્વાક શુદ્ધિ કરવી એને પ્રતિક્રમણુ આવશ્યક કહે છે

- ૪૩૧. આલેાચના, નિંદા તથા ગહો દ્વારા પ્રતિક્રમણ કરવામાં તથા કરી વખત દેાષ ન કરવામાં પ્રયત્નશીલ સાધુના પ્રતિક્રમણને 'ભાવ પ્રતિક્રમણ' કહે છે. આક્રી બીજું બધું ( પ્રતિક્રમણ વગેરે પાઠ ) 'દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણુ' કહેવાય છે.
- ૪૩૨. વચન-રચના માત્રને ત્યાગી, જે સાધુ રાગાદિ ભાવેાને દૂર કરી, આત્માનું ધ્યાન ધરે એનું એ પારમાર્થિક પ્રતિક્રમણ કહેવાય.
- ૪૩૩. ધ્યાનમાં ડૂબી ગયેલેા સાધુ બધા દેાષાને દ્વર કરી શકે છે, એટલા માટે ધ્યાન જ સમસ્ત અતિચારાે– (દાેષા)નું પ્રતિક્રમણ છે.
- ૪૩૪. (૫) દિવસ, રાત્રી, પક્ષ, માસ, ચાતુર્માસ વગેરેમાં કરવામાં આવનારાં પ્રતિક્રમણુ વગેરે વખતે શાસ્ત્રોક્ત નિયમ અનુસાર ૨૭ વ્હાસાવ્ધાસ સુધી અથવા ઉપયુક્ત–કાળ સુધી, જિનેન્દ્ર ભગવાનના ગુણ્રાનું ચિંતન કરતાં, શરીરની મમતાને છોડી દેવી તેનું નામ કાર્યાત્સર્ગ આવશ્યક છે.

૪૩૫.

કાર્યોત્સર્ગંમાં હાેય તે સાધુ-દેવે, મનુષ્યે, તિર્ય'ંચે, અચેતને, કરેલ (એટલે કે પ્રાકૃતિક, આકસિમક) બધા ઉપસર્ગો (ભાધાએા, આપત્તિએા) સમભાવે રહે છે.

- <sup>૪૩૬.</sup> (૬) તમામ વાચનિક વિકલ્પોને ત્યાગ કરી અને ભવિષ્યના શુભાશુભતું વિવરણ કરી જે સાધુ ભાત્માનું ધ્યાન ધરે છે એનું એ પ્રત્યાખ્યાન નામનું આવશ્યક કહેવાય છે.
- ૪૩૭. જે પેહતાના ભાવને છોઠતો નથી, અને કોઇ પણ પર–ભાવને ગ્રહણ કરતા નથી, અને જે બધાના જ્ઞાવા–દ્રષ્ટા છે એ (પરમતત્ત્વ) 'હું' જ છું એવું ચિંતન આત્મ–ધ્યાનમાં લીન જ્ઞાની કરે છે.
- ૪૩૮. (એ એવેા પણ વિચાર કરે છે કે) જે કાંઈ મારુ દુશ્ચારિત્ર છે એનેા હું મન, વચન અને કાયપૂર્વાક ત્યાગ કરું **છું અને** નિર્વિકલ્પ બની ત્રણુ પ્રકારે સામાયિક કરું છું.

## પ્રકરણ ૨૮: તેમ સૂત્ર

(અ) બાહ્ય તપ:

- ૪૩૯. જ્યાં કષાયેાના નિરાધ, પ્રદ્વાચર્યનું પાલન, જિનપૂજન તથા અનશન (આત્મહિત માટે) કરવામાં આવે છે એ બધું 'તાપ' છે. વિશેષતયા, મુગ્ધ એટલે બકતા એ જ તપ કરે છે.
- ૪૪૦ તામ એ પ્રકારતું છે: (૧) બાહ્ય અને (૨) આહ્યાં તાર. બાહ્ય તામ છ પ્રકારતું છે. એ પ્રમાણે અલ્યં તર તામ પણ છ પ્રકારતું છે.

- ૪૪૧. ૧. અનરાન, ૨. અવમાેઢર્ય (ઉદ્યોદરી), ૩. ભિક્ષાચર્યા (વૃત્તિસંક્ષેપછુ), ૪. રસ−પરિત્યાગ, ૫. કાયકલેરા અને ૬. સંલીનતા – આ પ્રમાણે બાદ્ય તપ છ પ્રકારનું છે.
- ૪૪૨. (૧) ક્રમીંની નિર્જરા માટે એક બે દિવસ વગેરેનું યથાશક્તિ પ્રમાણ નક્કી કરી આહારના ત્યાગ સરળતાથી કરે છે એનું એ અન**રાન તપ** કહેવાય છે.
- ૪૪૩. જે શાસ્ત્રાભ્યાસ (સ્વાધ્યાય) માટે થેાડા આહાર કરે છે, એને જ આગમામાં તપસ્વી કહેવામાં ભાવ્યા છે. શ્રુતવિહીન અનશન તપ તાે કેવળ – બૂખના આહાર – બૂખે મરવું – લાંઘણ કહેવાય છે.
- ૪૪૪. જેથી મનમાં કાેઈ પણ જાતના અમંગળની ચિંતા ઉત્પન્ન ન થાય, ઇન્દ્રિયામાં **શિથિલ**તા ન આવે, અને જે મન, વચન તથા કાયાના થાેગાેમાં પતનનું કારણ ન ખને એને જ વાસ્તવમાં 'અન**રાન તપ**' ક**હે**વામાં આવે છે.
- ૪૪૫. પાેલાનાં બળ, તેજ, શ્રદ્ધા અને આરોગ્યને ધ્યાનમાં લઈ, ક્ષેત્ર અને કાળને અનુસારે, પાેતે ઉપવાસ કરે. (ક્રારણ કે શક્તિથી અધિક ઉપવાસ કરવામાં હાનિ થાય છે.)

- ૪૪૬. ટ્રંકમાં, ઇન્દ્રિયાેના ઉપરામનને જ 'ઉપવાસ' કહેવામાં આવે છે. ચેટલા માટે જ, જિતેન્દ્રિય સાધુ આવા છતાં 'ઉપવાસી' જ, કહેવાય છે.
- ૪૪૭. અ-બહુશ્રુત અર્થાત્ અજ્ઞાનીની જેટલી વિશુદ્ધિ એ–સાર ઉપવાસાેથી થાય છે તેથી વધારે-ઘણી વધારે–વિશુદ્ધિ જ્ઞાની તપસ્વી હંમેશાં લાેજન કરે તાે પણુ એની હાેય છે.
- ૪૪૮. (૨) જે જેટલું ભાેજન કરો શકતાે હાેય તેનાથી એક દાશે઼ા કે કોળિયા એાછું ભાેજન કરે તા તે દ્રવ્યથા 'ઉણાદરી' કહેવાય
- ૪૪૯. (૩) માજે હું ભાજનનું પ્રમાણ આટલું લઇશ, ભિક્ષા માટે આજે હું આટલાં ઘરામાં જઇશ, આજે મને અમુક પ્રકારના માણસા વઢે રાવશે તા જ લઇશ, આજે હું અમુક જાતના વાસણામાંથી વ્હારાવવામાં આવશે તા જ લઈશ, આજે મને માંડા, સાથવા, વગેરે વગેરે ભાજન મળશે તા જ કરીશ–આવા આવા વિચારપૂર્વક આહાર ગ્રહણ કરનાર સાધુનું ઐ વૃત્તિ પરિસ'ખ્યાન નામક તપ કહેવાય.
- ૪૫૦. (૪) દ્રધ, દહીં, ઘી, વગેરે પૈષ્ટિક ભાજન–પાન આદિ રસાેના ત્યાગને 'રસ પરિત્યાગ'નામનું તપ કહેવાય આવે છે.

(૫) એકાંત, અનાપાત (જ્યાં કાેઈ આવતું જતું ન ૪૫૧. હાય), ્યા સ્ત્રી-પુરુષ વગેરેથી રહિત સ્થાનમાં સૂવું 2 એસવં – આને વિવિકત શગ્યાસન (પ્રતિ–સંલીનતા) નામનું તપ કહે છે.

> (૬) ગિરિ, કંદરા વગેરે ભયાંકર સ્થળામાં, આત્મા માટે લાભકારી, વીરાસન વગેરે ઉગ્ર આસનાના અભ્યાસ કરવેા અથવા એ આસનાને ધારણ કરવાં તેને કાય-કલેશ નામનું તપ કદ્ઘ છે.

૪૫૩ સખ-પૂર્વક ગાપ્ત કરેલું જ્ઞાન દુઃખ આવે ત્યા૨ે નષ્ટ થઈ જાય છે, એટલા માટે યેાગીએ પાતાની શક્તિ પમાણે દુ:ખાે દ્વારા અર્થાત્ કાય-કલેશ-પૂર્વક મ્યાત્મ-ચિંતન કરવું જોઈ એ.

> ચિક્તિ<mark>સાનેા હ</mark>ેતુ રાગીનું કેવળ સુખ કે રાગની રેાગીનું કેવળ દુઃખ નથી. ચિકિત્સા કરાવતી વખતે રાેગીને સુખ પણ થાય અને દુ:ખ પણ થાય. આ પ્રમાણે માહતા ક્ષયમાં પ્રવૃત્ત થયા બાદ સાધકને સુખ પણ થાય અને દુખ પણ થાય. (કાયકલેશ ત મમાં સાધકને શરીરગત દુખ અથવા બાહ્ય રાગેાને સહન કરવા પડે છે પરંતુ એ માહ-ક્ષયની સાધનાનું માંગ હાેવાથી અનિષ્ટકારી નથી)

४५२.

848. ૪૫૫.

(આ) આલ્યંતર તપ

- ૪૫૬. ૧. પ્રાયશ્ચિત્ત, ૨. વિનય, ૩. વૈયાવૃત્ય, ૪. સ્વાધ્યાય, ૫ ધ્યાન, અને ૬. વ્યુત્સર્ગ (કાચાત્સર્ગ)– આ પ્રમાણે **અપાલ્ય તાર તાપ છ** પ્રકારનું છે.
- ૪૫૭. (૧) વત, સમિતિ, શીલ, સ**ંયમ, પરિણામ તથા કરણ** ( ઇંદ્રિય ) નિગ્રહનાે ભાવ – આ બધું પ્રાય!શ્ચત્ત તપ છે, જે નિરંતર કર્ત વ્ય-નિત્યકરણીય છે.
- ૪૫૮. કેાધ વગેરે સ્વકીય ભાવેાનેા ક્ષય અથવા ઉપરામ વગેરેની ભાવના કરવી **અ**ગર નિજ ગુણેાનું ચિંતન કરવું એ નિશ્ચય પ્રાયશ્ચિત્ત તપ છે.
- ૪૫૯. અન તાન ત ભવામાં બાંધેલાં શુભાશુભ કર્મીના સમૂહના નાશ તપશ્ચરણથી સિદ્ધ થાય છે, માટે તપશ્ચરણ એ પ્રાયશ્ચિત્ત છે.
- ૪૬•. પ્રાયશ્ચિત્ત દસ પ્રકારનું છેઃ ૧. આલેાચના, ૨. પ્રતિક્રમણુ, ૩. ઉભય, ૪. વિવેક, ૫. વ્યુત્સગ<sup>\*</sup>, ૬. તપ, ૭. છેદ, ૮. મૂલ, ૯. પરિહાર તથા ૧૦. શ્રદ્ધા. ૪૬૧. મન, વચન અને કાયા દ્વારા કરેલાં શુભાશુભ કર્મા એ પ્રકારનાં દ્વાય છેઃ આલેાગ કૃત અને અનાલાગ કૃત. બીજા દ્વારા જાણવામાં આવેલાં કર્મ આલાેગ કૃત કહેવાય અને બીજા દ્વારા નહિ જાણવામાં આવેલ

કર્મ અનાલાેગ કૃત કહેવાય. બન્ને પ્રકારનાં કર્મોની અને એથી લાગેલા દાેષાેની આલાેચના ગુરુ અથવા આચાર્યની સમક્ષ નિરાકળ ચિત્તે કરવી જોઈ એ.

૪૬૨. જેવી રીતે બાળક પાેતાના કાર્ય -ચ્યકાર્ય ને સરળતાથી માતા સમક્ષ વ્યક્ત કરી દે છે તેવી રીતે સાધુએ પણુ પાેતાના બધા દેાષાેની આલાેચના માયા–મદ (છલ–છવ્ર) તષ્ટને કરવી જાેઈએ

૪૬૩. જેવી રીતે કાંટેા લાગવાથી આખા શરીરમાં વેદના યા ૪૬૪. પીઠા થાય છે અને કાંટા નીકળી ગયા પછી શરીર શલ્યરહિત અર્થાત્ સર્વાંગ મુખી થઈ જાય છે, તેવી જ રીતે પાતાના દાેષોને ન પ્રગટ કરનારા માયાવી દુઃખી અથવા વ્યાકુળ રહે છે અને એને ગુરુની સમક્ષ પ્રગટ કરી દેવાથી સુવિશુદ્ધ બની સુખી થ⊦િજય છે – મનમાં કાેઈ શલ્ય રહી જતું નથી

૪૬૫. પેાતાનાં પરિણામાને સમભાવમાં સ્થાપિત કરી આત્માને જોવા એતું નામ જ આલાેચના છે. જિનેશ્વર દેવે આ ઉપદેશ આપ્યા છે.

૪૬૬. (૨) શુરુ તથા વૃદ્ધ માણુસ સામે આવી રહ્યો દાય ત્યારે ઊભા થઇ જવું, હાથ જોડવા, એમને ઊંચું આસન આપવું, એમની ભાવપૂર્વક ભક્તિ અને સેવા કરવી આ બધાંને વિનય તપ કહે છે.

- ૪૬૭. **દર્શન વિનય, જ્ઞાન વિનય, ચારિત્ર વિનય, તપ વિનય** અને **ઝોપચારિક વિનય-આ વિનય તપના પાંચ** લે**દ કહેવામાં આવ્યા છે, જે પંચમ ગતિ અથવા** માક્ષમાં લઈ જાય છે
- ૪૬૮ એકના તિશ્સ્કારમાં બધાંને৷ તિરસ્કાર સમાયેલે**! ∌** અને એકની પૂજામાં બ<mark>ધાંની પૂજા</mark> આવી જાય **૭.** ( માટે જ્યાં જ્યારે ક્રાેઈ પૂજ્ય અને વૃદ્ધજન <mark>દેખવામાં</mark> આવે ત્યાં ત્યારે એમના વિનય કરવા જોઈ એ.)
- ૪૬૯. જિન–શાસનનું મૂળ વિનય છે. સંયમ **અને** તપથી વિનીત બનવું જેઈ એ જે વિનયહીન છે **એને** કયાંથી હેાય ધર્મ **અને** કયાંથી હાય તપ **?**
- ૪૭૦. <mark>વિનય માેક્ષનું દ્વાર છે</mark>. વિનયથી સંયમ, **તપ** તથા જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. વિનયથી આચાર્ય તથા સકળ સંઘની આરાધના થાય છે.

૪૭૧. વિનયપૂર્વક પ્રાપ્ત ક**રેલી વિદ્યા આ લેાકમાં તથા** પરલેાકમાં ફળ આપનારી હેાય છે. પાણી વિના માન્ય નથો પાકતુ તેમ વિનયવિહીન વિદ્યા ફળ આપતી નથી.

૪૭૨. એટલા માટે તમામ પ્રકારનાે પ્રયત્ન કરીને વિનયને કદી ન છોઠવાે જાેઈ એ. થાેઠા જ શ્રુતજ્ઞાનનાે માલિક પણ વિનય દ્વારા કર્મીનાે નાશ કરી શકે છે.

(૩) પથારી, ઘર, એઠક તથા પ્રતિલેખનથી ઉપકત ¥03. સાધુપુરુષોની આહાર, ઔષધિ, વાચના, મળ–મૂત્ર–વિસર્જન તથા વંદના વગેરે દ્વારા સેવા સુશ્રુષા કરવી તેને વૈયાવૃત્ય તપ કહે છે.

માર્જમાં ચાલવાથી જે થાકી ગયા છે; ચાર, હિંસક 808. પશ. રાજા વગેરે દ્વારા જે વ્યચિત થયા છે. નદીની રૂકાવટ, મરકી, રાગ અને દુકાળથી જે પીઠા પામેલા છે. તેમની સારસંભાળ **અને** રક્ષા કરવી તે**ને વૈયા**વૃત્ય કહે છે.

(૪) સ્વાધ્યાય તાપ પાંચ પ્રકારનું છે: ૧. પરિવર્તના ૪૭૫. (વાંચેલું ફેરવી જવું), ર. વાચના (વંચાવવું), ૩. પૃચ્છના (પ્રશ્ને પૂછવા), ૪. અનુપ્રેક્ષણા (વિચારણા) અને પ. સ્તુતિ – માંગળ પૂર્વાક ધર્મા કથા.

આદરસત્કારની આશા છોડી દઈને, કર્મ રૂપી મેલ 808. ધાેવા માટે લક્તિપૂર્વક જે જિન શાસ્ત્રોને મણે છે તેનું શ્રુતજ્ઞાન પાેતાને તથા બીજાને માટે સુખકારી છે. અર્થાત શાસ્ત્રોના જ્ઞાતા સ્વાધ્યાયી 800. સાધ પાંચ ઇન્દ્રિયાથી સંવૃત્ત, ત્રણ ગુપ્તિઓથી ગુપ્ત, વિનયથી સમાહિત તથા એકાગ્ર મનવાળા દાય છે. **જ્ઞાનથી 'ધ્યાન'ની સિ**દ્ધિ થાય છે. ધ્યાનથી બધાં YUC. કર્માની નિર્જરા થાય છે. નિર્જરાનું કળ માક્ષ છે. માટે સતત જ્ઞાનાલ્યાસ કરવા નેઈ એ.

. . <sup>2</sup>

(માંચમું આલ્ય તર તપ 'ધ્યાન' માટે--ર૯. ધ્યાનસૂત્ર)

- ૪૭૯. આહ્ય અને આભ્યંતર એમ ખાર પ્રકારનાં તપમાં સ્વાધ્યાય જેવું કાેઈ તપ નથી, હતું નહિ, અને, હશે પણ નહિ.
- ૪૮૦. (૬) સૂવા, બેસવા અને ઉઠવા માટે ભિક્ષુએ બ્**યર્થ** કાયિક વ્યાપાર–પ્રવૃત્તિ ન કરવી અને લાકડા**ની** માફક રહેવું એને છઠ્ઠું કા**યાત્સ**ગ<sup>°</sup> નામનું **તપ** કહે છે.

પાતાનાં માટાં કળાના ત્યાગ કરી જેમણે **દીક્ષા લીધી છે** X62. તેઓ આદર-સત્કાર માટે તપ કરે છે ત્યારે તે તપ શુદ્ધ ન કહેવાય, એટલા માટે કલ્યાથની <sup>ઇચ્છા</sup>વાળાએ એવી રીતે તપ કરવું કે જેની બીજાને અભર સુધ્ધાં ન પડે. પાતાના તપની પ્રશંસા પણ બીજા પાસે ન કરવી જોઈએ, ન કરાવવી જોઈએ.

> જેવી રીતે વનમાં **લાગેલી** પ્રચ**ં**ઠ આગ **યાસના** ગંજના ગંજ ભસ્મીભૂત કરી મૂકે છે તેવી રીતે ज्ञानभयी बायु अने शील दारा प्रल्ववित तथे। भय અગ્નિ-એ બન્ને મળીને સંસારના કારણભૂત કર્મ-આજને આળી નાખે છે.

## પ્રકરણ ૨૯: ધ્યાન સત્ર

( પાંચમું આભ્ય ંતર તપ : 'ધ્યાન ')

(૫) જેવી રીતે મનુષ્યના શરીરમાં માથું, અને જેવી XCX. રીતે વૃક્ષમાં એની જડ, મુખ્ય છે – ઉત્કૃષ્ટ છે, તેવી રીતે સાધુના\_તમામ ધર્મોનું મૂળ 'દયાન' છે. સ્થિર અધ્યવસાય અર્થાત માનસિક ૪૮૫. એ કાગ્રતા જ ધ્યાન કહેવાય છે; અને, ચિત્તની જે ચંચળતા છે તેનાં ત્રણ રૂપ છે: ૧. ભાવના, 2. અનુપ્રેક્ષ, અને 3. ચિંતા ( ચિંતન ).

¥<3.

- ૪૮૬. જેવી રીતે પાણીના સ'ચેાગથી મીઠું એમાં એાગળો જાય છે તેવી રીતે જેનું ચિત્ત નિર્લિંકલ્પ સમાધિમાં વિલીન થઈ ગશું છે એનામાં ક્રાંબા વખતથી સંચિત થયેલાં શુભાગુભ કર્માને ભસ્મ કરનારા આતમ-રૂપ-અગ્નિ પ્રગટ થાય છે.
- ૪૮૭ એને રાગ્ર. દ્વેષ અને માહ નથા, તથા. મન, વચન, કાયારૂપ ચાેગાના વ્યાપાર (પ્રવૃત્તિ) નથી તેનામાં શુભાશુભ કર્મીને સળગાવી નાખનારા ધ્યાનાગ્નિ પ્રગટ થાય છે.
- ૪૮૮. પૂર્વ અપવા ઉત્તર દિશામાં મેં રાખીને એઠેલા શુદ્ધ આચાર અને પવિત્ર શરીરવાળા ધ્યાતા સુખાસનમાં સ્થિર થઈ સમાધિમાં લીન થઈ જાય છે.
- ૪૮૯. પદય કાસન લગાવી, મન-વચન-કાયાના વ્યાપારને રાંકી, નજરને નાકના અગ્ર ભાગ ઉપર લગાવી, એ દેયાન કરનાર મંદ્ર મંદ્ર શ્વાસાવ્છવાસ લે.
- ૪૯૦. જ્યાં સુધી પૂર્વ-કર્મનો નાશ ન થાય ત્યાં સુધી એ પાતાના પૂર્વે કરેલા છુરા આગરઘુની નિંદા કરી, અધાં (સત્તવ) પ્રાણીઓાની ક્ષમા ચાહી, પ્રમાદને દૂર કરી, તથા ગિત્તને નિશ્વલ કરી ધ્યાન ધરે.

- ૪૯૧. જેમણે પાેતાના ચાેગ અર્થાત્ મન-વચન-કાયાને સ્થિર કરી દીધા છે અને જેમનું ચિત્ત બરાેબર નિશ્ચલ થઈ ગયુું છે, એ સુનિએાના ધ્યાનને માટે માણસાેથી ભરષ્ર શહેર અથવા શૂન્ય અરણ્યમાં કશા ફેર નથી.
- ૪૯૨. સમાહિની ભાવનાવાળાે તપસ્વી શ્રમણ ઇન્દ્રિયાેના અનુકૂળ વિષયાેમાં ( શબ્દ, રૂપ, વગે**રે**માં ) કદી પણ રાગ−ભાવ ન રાખે **અને** પ્રતિકૂળ વિષયાેમાં મનથી પણ દેષ–ભાવ ન રાખે.
- ૪૯૩. સ સારના સ્વરૂપથી જે સુ–પરિચિત છે, નિઃસંગ છે, નિર્ભાય છે, આશારહિત છે તથા જેનું મન વૈરાગ્યથી ભરપૂર છે ઐ જ ધ્યાનમાં સુ-નિશ્ચલ એટલે કે રૂડે પ્રકારે સ્થિર બની શકે છે.
- ૪૯૪. જે ચેાગી, પુરુષના આકારવાળા, કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનથી પૂર્ણ એવા, આત્માનુ દેયાન ધરે છે એ કર્મના બ'ધનના નાશ કરી દ્રન્દ્ર વિનાના અની જાય છે.
- ૪૯૫. **ધ્યાન ચાેગી** પાતાના આત્માને શરીર તથા સમસ્ત બાહ્ય સંચાેગાેથી વિવિક્ત (ભિન્ન) દેખે છે, અર્થાત્ દેહ તથા ઉપકરણાનો સર્વથા ત્યાગ કરી, નિઃસંગ બની જાય છે.

- ૪૯૬. '' હુ'" નથી ' બીજ 'નો કે નથી ' બીજા ' ( પકાર્શ અથવા ભાવ ) ' મારા.' '' હુ'" તા એક ( શુદ્ધ-બુદ્ધ ) જ્ઞાનમય (ચૈતન્ય) છું — આવું જે ધ્યાનમાં ચિંતવે તે શ્રમણુ આત્માના ધ્યાતા છે. ૪૯૭. જેમ ભાગ્યહીન વ્યક્તિ રત્ન પ્રાપ્ત કરી શકતી નથી, તેમ ધ્યાનમાં રહેલા ચાગી, જો પાતાના આત્માનું સંવેદન નથી કરતા તા એ શુદ્ધ આત્માને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.
- ૪૯૮. ધ્યાન કરવાવાળાે સાધક ૧. પિંડસ્થ, ૨. પદસ્થ અને ૩. રૂપાતીત – આ ત્રણુ અવસ્થાએાની ભાવના કરે. પિંડસ્થ ધ્યાનનાે વિષય છે – છજ્ઞસ્થત્વ – દેઢ–વિપશ્યત્વ. પદસ્થ ધ્યાનનાે વિષય છે કેવલિત્વ – કેવલિ દ્વારા પ્રતિપાદિત અર્થતું અનુચિંતન, અને રૂપાતીત ધ્યાનનાે વિષય છે –સિદ્ધત્વ–શુદ્ધાત્મા.
- ૪૯૯. ઊકડુ વગેરે આસનામાં સ્થિત યા સ્થિર થઈ **ભગવાન** શ્રી મહાવીરસ્વામી ધ્યાન કરતા હતા. ઊ'ચા, નીચા અને ત્રાંસા લાેકમાં રહેલા પદાર્થોને એ ધ્યેય બનાવતા હતા. એમની દૃષ્ટિ આત્મ-સમાધિ ઉપર સ્થિર થયેલા હતી. એ સંકલ્પ-સુક્ત હતા.
- પ૦૦. તથાગત ભૂત અને ભવિષ્યના અર્થને દેખતા નથી. કલ્પના–સુક્ત મહર્ષિ વર્તમાનને દેખે છે કર્મ–શરીરનું શાેષણ કરી એ ક્ષીણ કરી નાખે છે.

- પગ્૧. હે ધ્યાતા ! તું શરીર વડે કાેઈ ચેમ્ટા ન કર. **વાણી** વડે કાંઈ પણ ન બોલ, અને મનથી કશું પણુ ન વિચાર આ પ્રમાણે ત્રિયાેગના નિરાધ કરવાથો તુ સ્થિર બની જઈશ. તારા માત્મા આત્મ–રત થઈ જશે. આ જ પરમ ધ્યાન છે.
- પ૦૨. જેનું ચિત્ત આ પ્રકારના ધ્યાનમાં લીન છે એ આત્મ-ધ્યાની પુરુષ કષાયથી ઉત્પન્ન થયેલ ઇર્થ્યા, વિષાક, શાક, વગેરે માનસિક દુ:ખાેથી ભાષા પામતે નથી.
- પ૦૩. એ ધીર પુરુષ 'પરીષહ**ં અને 'ઉપસર્ગ'**થી વિચલિત તથા ભયભીત થતેા નથી, તથા સૂક્ષ્મ ભાવેામાં અને દેવનિર્મિત 'માયાજાળ'માં સુગ્ય થતાે નથો

પ•૪. વાયુથી ઉદ્દીખ્ત થયેલો આગ જેવી રીતે લાંબા •ખતથી એકઠા કરેલા લાકઠાના સમૂદ્ધને તત્કાળ બાળી નાખે છે તેવા રીતે ધ્યાનરૂપી આગ અપરિમિત કર્મ-ઇધણને એક ક્ષણમાં ભાળીને ભરમ કરી નાખે છે પ્રકરણ ૩૦: અનુપેક્ષા સૂત્ર (બાર સાવના) પ૦પ માક્ષાર્થી મુનિ સૌથી પહેલાં ધર્મધ્યાન દ્વારા

પાેતાના ચિત્તને બરાબર ભાવિત કરે. પછી ધર્મ'-દેગાન બાદ પણ હંમેશાં અનિત્ય, અશરણ, વગેરે ભાવનાએાનાં ચિંતન-મનનમાં મશગૂલ રહે.

For Personal and Private Use Only

- પ૦૬. ૧. અનિત્ય, ૨. અશરથ્યુ, ૩. એકત્વ, ૪. અન્યત્વ, ૫. સંસાર, ૬. લાેક, ૭. અશુચિ, ૮. આસવ, ૯. સંવર, ૧•. નિર્જરા, ૧૧. ધર્મભાવના, અને ૧૨. બાેધિ દુર્લભ ભાવના આ−બાર ભાવનાએાનું ચિંતન–મનન કરવું બોઈએ.
- પ૦<mark>૭. ૧. જ</mark>ન્મ મૃત્સુ સા**થે બેઢાયેલું છે અને યોવન વઢપથ** સા**થે. લક્ષ્મી ચ**ંચળ છે. આ પ્રકારે (સંસારમાં) બધુ' જ ક્ષ**ણબ**ંગુર છે, અનિત્ય છે, અધ્રવ છે.
- પ∙ઽ. મઢા મેઢને ત્યજીને અને તમામ વિષયાને (ઇન્દ્રિયાને) ક્ષણ્લાંગુર જાણી, મનને નિવિ'ષય બનાવા જેથી ઉત્તમ સુખ પ્રાપ્ત થાય. (અનિત્ય ભાવના)
- પ૦૯. ૨. અજ્ઞાની છવ ધન, પશુ તથા જ્ઞાતિબંધુઓને પાતાન રક્ષક અથવા શરણ આપવાવાળા માને છે, એટલે કે 'એ મારાં છે' અને 'હું એમના હું' એમ માને છે, પરંતુ ખરી રીતે એ બધાં નથી રક્ષક કે નથી શરણારૂપ.
- પ૧૦. પરિબ્રહને હું જાણીછુઝીને છેાડું છું અને માયા–શલ્ધ, મિબ્યાત્વ–શલ્ય તથા નિદાન–શલ્ય–આ ત્રણ શલ્મોને મન–વચન અને કાયાથી દૂર કરું છું. પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ (ઋષ્ટ પ્રવચન માતા ) મારા માટે રક્ષક અને શરણ છે.

- પ૧૧. જ્યાં પરમ–રૂપ–ગવિ<sup>°</sup>ત ચુવક મરઘ્યુ બાદ પાેતાના એ સૃત (ત્યક્ત) શરીરમાં જ કૃમિ(કીડા)રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે એવા આ સ`સારને ધિક્કાર હેા !
- પ૧૨. વાળના અગ્રભાગ જેટ**લી** પણ આ લાેકમાં એવી કાેઈ જગ્યા નથી જયાં આ જીવે અનેકવાર જન્મ, મરણુનું કપ્ટ ન લાેગવ્યું હાેચ.
- પ૧૩. અહેા! આ ભવસસુદ્ર દુરંત છે એટલે કે એનેા અંત ભારે સુશ્કેલીથી આવે તેવા છે. એમાં વ્યાધિ તથા વૃદ્ધાવસ્થા અને મરણુરૂપી અનેક મઝરમચ્છ છે અને નિરંતર જન્મ રૂપી જળ–રાશિ છે.
- પ૧૪. ખરી રીતે, રત્નત્રયથી સંપન્ન છવ જ તીર્થ (તટ, કિનારા) છે કારથુ કે રત્નત્રયરૂપી દિવ્ય નૌકા દ્વારા સંસાર પાર કરી શકાય છે. (અશરણા ભાવના)
- પ૧પ. ૩. અહિંયા **દ**રેક જીવ પાેતાનાં ક્રમોંના કળને પાેતે **એકલા જ** ભાેગવે છે. એવી સ્થિતિમાં અહિંયા કાેણ્ પાેતાનું છે અને કાેણ્ પારકું છે ? ( એકડવ ભાવના)
- પ૧૬. જ્ઞાન અને દર્શનથી ચુક્ત મારે৷ એ કલે৷ આત્મા જ શાશ્વત છે. બાકી બીજું બધું એટલે કે શરીર તથા રાગ વગેરે ભાવ તાે સંચાગ લક્ષણુવાળા છે, એટલે કે બધાંની સાથે મારાે સંબંધ સંચાગવશાત્ છે. એ મારાથી ભિન્ન છે.

- પ૧૭. અપ સંચેાગને લીધે જ જીવને દુઃખાેની પર'પરા પ્રાપ્ત થાય છે. એટલા માટે સંપૂર્ણ ભાવપૂર્વ'ક હું આ સંચાેગ–સંભાધના ત્યાગ કરું છું.
- પ૧૮. અન્ય ભવેામાં ગયેલા બીજા લાેકાે માટે બાલ (અજ્ઞાની) જીવ શાેક કરે છે, પરંતુ આ ભવસાગરમાં ક્રમ્ટ ભાેગવી રહેલ પાતાના આત્માની ચિંતા કરતાે નથી.
- પ૧૯. ૪. આ શરીર અન્ય છે. હું અન્ય છું. બંધુ બાંધવ પણુ મારાથી અન્ય છે. આવું જાણી કુશળ વ્યક્તિ એમાં આસક્ત થતી નથી. (અન્ચત્વદા **લાવના**)
- પર• દેહ છવના સ્વરૂપથી તત્ત્વતઃ ભિન્ન છે એવું ભેદજ્ઞાન જાણી જે આત્માનું ચિંતન–મનન કરે છે તેની અન્યત્વ ભાવના કાર્યકારી–ફગદાયક છે.

પર૧. ૭ માંસ અને અસ્થિક(હાઠકાં)નાં મેળમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ, પુરીષ (૨૦૦) તથા મૂત્રથી જરેલું, અને નવ છિદ્રોમાંથી અસ્વચ્છ પદાર્થ વહાવનારા આ શરીરમાં

કચાંથી સુખ હાેઈ શકે ? ( અશુચી ભાવના ) પરર. ૮. માહના ઉદયયો થનારા મ્યા સર્વ ભાવેા હેય (ત્યજવાયેાગ્ય) છે એવું જાણી ઉપશમ (સામ્ય, સમતા, સમભાવ) ભાવમાં લીન સુનિ આના ત્યાગ ઠરી દે છે. આ એની આસવ અનુપ્રેક્ષા (ભાવના) છે. પર૩. ૯. ત્રણુ ગુપ્તિએા દ્વારા ઇન્દ્રિયેાને વશમાં શખનારા તથા પાંચ સમિતિએાના પા**લ**નમાં અપ્રમત્ત એવા સુનિના ભાસવ દ્વારાના નિરાધ થઈ ગયા બાદ નવીન કર્મરજના આસ્ત્રવ થતા નથી. આ **સ**ંવર અનુપ્રેક્ષા છે.

- પર૪. ૬ અને પ 'લાે ક' અસાર છે તથા આ 'સ સાર' એક દીર્ઘ યાત્રાછે એમ જાણીને મુનિ પ્રયત્નપૂર્વંક 'લાેક'ના સવેચ્ચિ અગ્રભાગમાં સ્થિત એવા મુક્તિ-પદનું ધ્યાન ધરે છે કે જ્યાં મુક્ત (સિદ્ધ) જીવ સદા સુખેથી રહે છે.
- પરપ. ૧૧. **ધર્મ દુર્લંભ ભાવના : જ**રા અને મરણના આ **ને**શીલા પ્રવાઢમાં ઘસહાતા અને ડૂબતા પ્રાણીએા માટે ધર્મ જ દ્વીપ છે, પ્રતિષ્ઠા છે, ગતિ છે, તથા ઉત્તમ શરણ છે.
- પર૬. (પ**હેલાં** તાે ચાર ગતિઓમાં ભમનારા જીવ માટે મનુષ્ય વિગ્રહ (શરીર) મેળવવું એ જ દુર્લભ છે. છતાં) મનુષ્ય દેહ પ્રાપ્ત થયા પછી પણ જે ધર્માના શ્રવષ્ટ્રથી તપ, સમા અને અહિંસા પ્રાપ્ત કરી શકાય એવા **ધર્માનું શ્રવણુ** તેા એાર કઠિન છે. (સૂઈ ધરમસસ દુલ્લહા.)

- પર છ. (૧૨) એાધિ દુર્લ **ભ ભાવના : ક**ઢાચ ધર્મ પ્રવય્ થઇ પણ જય તાે છેવટે એના ઉપર (સદ્ધા પરમ દુલ્લહા) શ્રદ્ધા થવી મહા કઢેણુ કામ છે. કારણ કે થણા લાેકા ન્યાયચુક્ત માસમાર્ગનું શ્રવણ કરીને પણ એમાંથી વિચલિત થઈ જાય છે.
- પર૮ ધર્મ --શ્રવણ તથા (એના તરક) શ્રદ્ધા થયા છતાં પણ ('વીરિયં પુણ દુલ્લાહં)-સંયમમાં પ્રયત્ન થવા અત્યંત દુર્લભ છે ઘણા લાેકા સંયમમાં અભિરુચિ ધરાવતાં હાેવા છતાં પણ એને સમ્યક્ત્વ સ્વરૂપે સ્વીકારી શકતા નથી. (૧૦. નિર્જરા ભાવના કહેવાય ?)
- પરલ. ભાવના ચાેગથી શુદ્ધ આત્માને જળમાં નૈકા સમાન કહેવામાં આવ્યા છે. જેવી રીતે અનુકુળ પવનના સહારા (આશ્રય) મેળવી નૈકા ક્રિનારા પાસે પહોંચી જાય છે, તેવી રીતે શુદ્ધ આત્મા સ'સારની પાર પહેાંચી જાય છે જ્યાં તેનાં તમામ દુખાેના અ'ત આવી જાય છે. (અધી ભાવના ક્રમવાર નથી.)
- પ૩૦. એટલા માટે **ધ્યાર અનુ પ્રેક્ષાએ**ાનું અને પ્રત્યાખ્યાન, પ્રતિક્રમ**ણ**, આલેાચના તથા સમાધિનું પણુ વારંવાર ચિંતન-મનન કરતાં રહેવું જોઇ એ.

## પ્રકરણુ ૩૧ઃ લેશ્યા સ્વ

- પ૩૧. ધર્મ ધ્યાનથી સુક્ત સુનિને વિશુદ્ધ ૧. પીત ,૨ પદ્મ અને ૩. શુકલ-અગ ત્રણુ શુભા લેશ્યાએન હોય છે. આ લેશ્યાએનાં તીવ-મંદ રૂપે અનેક પ્રકાર છે.
- કષાચના ઉદ્દયથી અનુરંજિત મન, વચન અને કાયાની પ૩૨. યેાગ-પ્રવૃત્તિને લેશ્યા કહે છે. ચાર પ્રકારના કર્માળાંધ આ બેતું એટલે કે ઇક્રષાય અને ર ચાેગતું પરિણામ છે. કષાયથી કર્માની સ્થિતિ–બંધ અને અનુભાગ–બંધ, તથા, ચાેગથી પ્રકુતિ-બંધ અને પ્રદેશ-બંધ થાય છે. લેશ્યા છ પ્રકારની છે: ૧ કૃષ્ણ લેશ્યા, N33. **૨. નીલ લે**શ્યા, ૩. કાપાત લેશ્યા, ૪. તેને લેશ્યા (પીત લેશ્યા), પ. પદ્મ લેશ્યા, અને, ૬. શુકલ લેશ્યા. કુષ્ણ, નીલ અને કાપાત આ ત્રણ લેશ્યા અધર્મ **43**¥. અથવા અશુભ લેશ્યાએ છે. આને કારણે જવ વિવિધ દુર્ગ તિએામાં ઉત્પન્ન થાય છે.
- પ૩પ. પીત (તેએ લેશ્યા), પદ્મ અને શુકલ-આ ત્રણુ લેશ્યા ધર્મ અથવા **શુભ લેશ્યાએ** છે. આને કારણે જીવ વિવિધ સુ-ગતિઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

પ૩૬. કૃષ્ણુ, નીલ અને કાપાત-આ ત્રણ અશુભ લેશ્યાએામાંથી પ્રત્યેકના તીવતમ, તીવતર અને તીવ-આ ત્રણુ લોક છે. બાકીની ત્રણ શુભ લેશ્યામાંથી પ્રત્યેકના મંદતમ, મંદતર અને મંદ આ ત્રણ લેદા છે. 'તીવ' અને 'મંદ'ની અપેક્ષાએ પ્રત્યેકમાં અન'ત ભાગ-વૃદ્ધિ, અને 'મંદ'ની અપેક્ષાએ પ્રત્યેકમાં અન'ત ભાગ-વૃદ્ધિ, તથા સંખ્યાત શાણ-વૃદ્ધિ, સંખ્યાત ભાગ-વૃદ્ધિ, તથા સંખ્યાત શાણ-વૃદ્ધિ, અસંખ્યાત શાણ વૃદ્ધિ અને અનંત શાણવૃદ્ધિ-આ છ વૃદ્ધિઓ અને આ નામની જ છ ઢાનિઓ સદા થતી રહે છે. આ કારણે જ લેશ્યાએાના લેદામાં પણ એાટ ભરતી થયા કરે છે.

थ३७. हेष्टान्त :

પ૩૮. છ પશ્વિક (યાત્રાળુઓ) હતા. જંગલ વચ્ચે અટવાઈ પડયા. ભૂખ સતાવવા લાગી. થાેઢા સમય પછી તેઓને કળથી ભરચક એક ઝાડ દેખાશું. તેઓને કળ ખાવાની ઇચ્છા થઇ. આથી તે છ પશ્વિક મનમાં ને મનમાં વિચારવા લાગ્યા. પહેલાએ વિચાશું કે ઝાઢને જઢમૂળથી કાપી તેનાં કળ ખાઈ એ. (કૃષ્ણુ); બીજાએ વિચાશું કે કલ્ત થડ જ કાપી તેનાં કળ ખાવાં. (નીલ); ત્રીજાએ વિચાશું કે કલ્ત ઢાળીને કાપવી.(કાપાત); ચાેલાએ ઢાળીએા કાપવાના,(પીત); પાંચમાએ કલ્ત (ફળ) તાેડીને આવાના પ્રસ્તાવ રજૂ કર્યા (પદ્મ); જ્યારે છઠ્ઠાએ વિચાર્યું કે ઝાઠને કે એના ઠાઈ પદ્મ ભાગને કાપવા નહિ પદ્મ ઝાડ દપરથી જે પાકાં કળ નીચે પઠયાં છે તેને વીજ્ઞીને આવામાં શું વાંધા છે? (શુક્લ લેશ્યા). આ છ યાત્રીઓનાં વિચાર, વાણી અને વર્તન અનુક્રમે દપરાષ્ઠત છ લેશ્યાઓના ઉઠાહરથ્યુ છે.

- પ૩૯. ૧. સ્વભાવની પ્રચંડતા, વેરની મજબૂત ગાંઢ, ઝથઢાખાર વૃત્તિ, ધર્મ અને દયા રહિતતા, સમજાવવા છતાં ન માનવું – આ બધાં કૃષ્ણુ – લેશ્યાનાં લક્ષણુ છે.
- પ૪∙. ૨. મંદતા, **ઝુદ્ધિદ્ધીનતા, અજ્ઞાન અને વિષય**-લેાલુપતા – આ દુ'કમાં, નીલ – લેશ્યાનાં લક્ષણુ છે.

પ૪૧. ૩. જક્ષદી રાષે બરાવું, બીજાની નિંદા કરવી, દેાષ દેવેા, અતિ રાેકાસુક્ત હેાવું, અત્યંત સયસીત બની જવું, કાર્ય અકાર્ય ન જાણવું— આ કાપાત - લેશ્યાનાં લક્ષણુ છે.

પ**કર. ૪. કાર્ય-અકાર્યનું** જ્ઞાન, બ્રેય-અબ્રેયનેા વિવેક, બધા તરફ સમભાવ – દયા – દાનમાં પ્રવૃત્તિ – આ પીત અથવા તેને – લેશ્યાનાં **લક્ષણ** છે.

પ૪૩. પ. ત્યાગ – **રાીલ**તા, પરિણામાની ભદ્રતા, વ્યવહારમાં પ્રમાણિક્તા, કાર્યમાં ઝજુતા, અપરાધીઓ પ્રતિ ક્ષમા**રાીલ**તા, સાધુ – ગુરુ – જનાની પૂજા – સેવામાં તત્પરતા – આ પદ્મ – હેશ્યાનાં લક્ષણુ છે. પઢ૪. પક્ષપાત ન કરવા, ભાેગાની આકાંક્ષા ન કરવા, બધાની સાથે સમદશી પણું, રાગ-દ્રેષ-સ્નેહથી દૂર રહેવું – આ શુક્લ લેશ્યાનાં લક્ષણ છે. પ૪પ. કષાચાની મંદતાથી આત્મ પરિણામા વિશુદ્ધ થાય છે અને આત્મ પરિણામામાં વિશુદ્ધિ આવવાથી

લેશ્યામાં વિશુદ્ધિ થાય છે.

પ્રકરણ કર: આત્મ-વિકાસ સૂત્ર ( ગુણુ-સ્થાનકા )

પ૪૬ મેહનીય વગેરે કર્માંના ઉદય, (ઉપશમ, ક્ષય, ક્ષયેાપશમ વગેરે)થી થનાર જે પરિણામાથી શુક્ત જીવને એાળખી શકાય છે એમને સર્વદર્શી જિનેન્દ્ર દેવે 'ગુણુ' અથવા 'ગુણુસ્થાન' સંજ્ઞા આપી છે. અર્થાત્ સમ્યક્ષ્ત્વ વગેરેની અપેક્ષાએ જીવાની અવસ્થાને– શ્રેણીને–ભૂમિકાને 'ગુણુસ્થાન' કઢેવામાં આવે છે

પ૪૭. ૧. મિચ્યાત્વ, ૨. સાસ્વાદન, ૩. મિશ્ર, ૪. અવિ**ર**તિ સમ્યગદષ્ટિ, ૫. દેશ–વિરત, ૬. પ્રમત્ત–વિરત, ૭. અષમત્ત–વિરત, ૮. અપૂર્વ-કરણ, ૯. અનિવૃત્તિ–કરણ, ૧●. સૂક્ષ્મ–સંપરાય, ૧૧. ઉપશાંત–માહ, ૧૨. ક્ષીણુ–માહ,૧૩. સ–યાેગી ઠેવળિજિન ૧૪. અયાેગી કેવળિ જિન – આ અનુકુમે ચૌદ જીવ–સમાસ અથવા ગુણુસ્થાન છે. સિદ્ધ જીવેા ગુણુસ્થાન–અતીત દાય છે. પ૪૯ ૧. તત્ત્વાર્થ તરફ શ્રદ્ધાના અભાવને મિથ્યાત્વ ગુણુસ્થાન કહેવાય છે. મિથ્યાત્વ ત્રણ પ્રકારતું છે — ૧. સંશયિત, ૨. અભિગૃહિત, અને ૩ અનભિગૃહિત.

પપ૦. ૨. ( તત્ત્વાર્થ શ્રાદ્ધાનને સમ્યફત્વ કહે છે). આ સમ્યક્ત્વ-રત્નરૂપી પર્વતના શિખર ઉપરથી ગખડી પડીને જીવ મિથ્યાત્વ-ભાવની અભિસુખ થઈ ગયે৷ છે-(મથ્યાત્વની તરફ વળી ગયે৷ છે, પરંતુ ( સમ્યકત્વ-નષ્ટ થઈ ગયા પછી પણુ ) જેણે હજી સુધી પણ સાક્ષાત્ મિથ્યાત્ત્વ ભાવમાં પ્રવેશ નથી કર્યો એ મધ્યવતી અવસ્થાને 'સાસ્વાદન' ગુણુસ્થાન કહે છે.

પપ૧. ૩. દહીં અને ગાેળની મેળવણીના સ્વાદની માફક સમ્યક્ષ્ત્વ અને મિથ્યાત્વનાે મિશ્રિત ભાવ એટલે કે પરિણામ જેને અલગન કરી શકાય એને સમ્યક્ષ્ત્વ– મિથ્યાત્વ અચવા મિશ્ર ગુણસ્થાન કહે છે.

પપર. ૪. ઇન્દ્રિયાના વિષયાેથી જે વિરત થયાે નથી તથા ત્રસ-સ્થાવર જીવાની હિંસાથી પણ ઉપરત થયાે નથી પરંતુ કેવળ જિનેન્દ્ર પ્રરૂપિત તત્ત્વાર્થમાં શ્રહ્યા રાખતાે હાેય એ વ્યક્તિ અવિરત-સમ્યગ્દ્રષ્ટિ ગુણરથાન-વતી કહેવાય છે.

For Personal and Private Use Only

પપ૩.

પ. જે ત્રસ છવાની હિંસાથી વિરત થઈ ગયાે છે પરંતુ એકેન્દ્રિય સ્થાવર જીવા – પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, (પાણી), તેઉકાય (અગ્નિ), વાઉકાય અને વનસ્પતિકાયની હિંસાથી વિરત નથી થયા તથા પ્રતિસમય એક માત્ર જિન લગવાનમાં જ શ્રદ્ધા રાખે છે એ શ્રાવક દેશવિરત ગુણુરથાનવતી કહેવાય છે.

પપ૪. ૬. જેછે, મહાવ્રત ધાર**છુ કરી** લીધાં છે, જે સક્લ શીલ ગુણેાથી સુક્રત થઈ ગયેા છે છતાં જેનામાં વ્યક્ર્ત-અવ્યક્તરૂપે પ્રમાદ બાકી રહી ગયેા છે એ પ્રમત્ત-સ યત ગુણુસ્થાનવતી કહેવાય છે. આવું વ્રત-આચરછુ કિંચિત સદેાષ હાય છે.

પપપ. જેને બ્યક્ત-અબ્યક્ત સંપૂર્ણ પ્રમાદ નબ્ટ થઈ ગયે છે અને જે જ્ઞાની દ્વાવા ઉપરાંત વત, ગુણ અને શીલની માળા વડે સુરોાભિત છે છતાં પણ જે માહનીય કર્મના નથી તા ઉપશમ કરતા અને નથી ક્ષય કરી શકતા તે કેવળ આત્મધ્યાનમાં લીનરહેલાે હાેય છે એ શ્રમણ ૭. અપ્રમત્ત-સંયત ગુણસ્થાનવતી કહેવાય છે. \* વિશેષ જાણવા જેવું: અપ્રમત્ત-સંયત ગુણસ્થાનથી આગળ બે શ્રેણીઓના આરંભ થાય છે:---(૧) ઉપશમ-શ્રેણી, તથા, (૨) ક્ષપક-શ્રેણી. (૧) ઉપશમ-શ્રેણીવાળા તપસ્વી માહનીય કર્મના ઉપશમ કરતાં કરતાં અગિયારમાં ગુણુસ્થાન સુધી ચઢી ગયા પછી પણુ કરીથી માહનીય કર્મના ઉદય થવાથી પડી જાય છે, પરંતુ

(૨) શ્રાપક-શ્રેણીવાળાે તપસ્વી તાે માહનીય કર્મના સમૂળા ક્ષય કરી અનગળ વધી જાય છે અને માક્ષ પ્રાપ્ત કરી લે છે.

૮ આ આઠમા ગુણસ્થાનમાં વિભિન્ન સમયામાં સ્થિત પપ૬. ೮ લ એવાં એવાં અપૂર્વ પરિણામા (ભાવેા) ને ધારણ કરે છે જે પહેલાં કદિ એણુ ધારણુ કર્યા નહાેતાં. આ માટે આતું નામ અપૂર્વ કરણ ગુણસ્થાન છે. અજ્ઞાન રુપી અંધકારને દ્વર કરનાર (ગ્રાન-સર્ય) પપછ. જિનેન્દ્ર દેવે એ અપૂર્વ-પરિણામી જીવાને માહનીય કર્મના સય અથવા ઉપશમ કરવામાં તત્પર કદ્યા છે. ( માહનીય કર્મના સય અથવા ઉપશમ તા નવમા અને કસમાં ગુણસ્યાનોમાં થાય છે, છતાં તેની તૈયારી આ આકમાં ગુણસ્થાનમાં જ શરૂ થઈ જાય છે.) ૯. જે લાેકાનાં પરિણામ દરેક સમયે (નિરંતર) પપટ. એક જ વર્તે છે તે અનિવૃત્તિ - કરણ ગુણરથાનવાળા હાય છે. (એમના ભાવ આઠમા ગુણ્રસ્થાનવાળાની માફક વિસદશ નથી હાેતા.) આ જીવેા નિર્મલતર ધ્યાનરૂપી અગ્નિશિખાએા વડે કર્મના વનને ભરમ કરી તાખે છે.

પપઢ. ૧૦. કસ્રું આના જલદી ઊડી જાય એવા 'રાગ' (ર`ગ)ની માર્કક જેમનાં અંતરમાં રૂક્ત સૂક્ષ્મ રાગ બાકી રહી ગયા હાય તે મુનિઓને સૂક્ષ્મ-સરાગ અર્થાત્ સૂક્ષ્મ – ક્રષાયવાળા જાણવા જોઇએ. આ સૂક્ષ્મ-સ'પરાય નામનું ગુણરથાનક છે.

પ૬૦. ૧૧. જેવી રીતે કતક (નિર્મળી) ક્ષ્ળથી ચુક્ત જળ, અથવા, શરદકાલીન સરાેવરનું જળ ( માટી નીચે બેસી જાય ત્યારે ) નિર્મળ સ્વચ્છ હાેય છે, તેવી રીતે જેએોને સંપૂર્ણ માઢ ઉપશાંત થઈ ગયે છે તે નિર્મળ પરિણા**મી ઉપશાંત**–કષાય ( **ઉપશાં ત–માહ** ગુણારથાને) કહેવાય છે. ( ઉપશાંત કષાય અને સાલ કષાયમાં એટલાે જ ફરક છે કે ઉપશાંત–કષાય વાળાનો માહ દખાચેલા રહે છે જ્યારે સૌઘ્-કષાય વાળાનો માહ નાશ પામે છે.) છતાં પણ જેવી રીતે પાણી હાલી જાય એટલે નીચે બેઠેલી માટી **ઉપર આ**વી જઈ પાણી ડહેાળું ખની જાય છે તેવી રીતે માહના ઉદયથી ઞા €પશાંત–કષાય શ્રમણ સ્થાન–ચ્યુત બની સૂક્ષ્મ-સરાગ દશામાં ( દસમાં ગુણસ્થાન કે ) પદ્ધાંચી જાય છે.

પ૬૧. ૧૨. સંપૂર્ણું માહ પુરેપૂરા નષ્ટ થઈ જાય એટલે જેમનું ચિત્ત સ્ફટિક-મણિના પાત્રમાં રાખેલા સ્વચ્છ પાણીની માફક નિર્મળ થઈ જાય છે એમને વીતરાગ દેવે ' ક્ષીણ કષાય ' નિર્ગોથ ક્રદ્યા છે.

૧**૩. કેવળજ્ઞાન** રૂપી સૂર્યના કિરણ સમૂહ વડે પરર. જેમના અજ્ઞાનરૂપી અંધકાર નષ્ટ થઈ ગયાે છે તથા પ૬૩. નવ કેવળ લબ્ધિએા (૧ સમ્યક્ત, ર. અનંત-જ્ઞાન, ૩. અનંત-દર્શન, ૪. અનંત-સુખ, પ. અનંત-વીર્ય, ૬. દાન, ૭. લાસ, ૮. લોગ, અને ૯. ઉપલોગ)પ્રગટ થવાથી જેમને પરમાત્મા ની સંગ્રા પ્રાપ્ત થઇ છે તે ઈન્દ્રિય વગેરેની મદદની અપેક્ષા ન રાખનારા, જ્ઞાન-દર્શનથી સુકત હાેવાને લીધે કેવળી. અને કાય-યાગથી યુક્ત હાેવાને લીધે. 'સચાેગી **કેવળી'** ( તથા **ઘ**ાતી કર્મીના વિજેતા હેાવાને લીધે ) · જિ. ન ' કહેવા ય 19. આવું અનાદિ અનંત જિનાગમમાં કહેવામાં આવ્યું છે. પદ્દ ૧૪ જે શીલના સ્વામી છે, જેમના અધા નવીન કર્માના આસન અવરૂદ્ધ થઈ ગયા છે તથા જે પૂર્વ સંચિત કર્મોમાંથી (અંધથી) સર્વથા સુક્રત થઈ ગયા છે એ ' અચાગી-કેવળા', કહેવાય છે.

પરપ. આ (ચૌદમા) ગુણસ્થાનને પ્રાપ્ત કરી લીધા ઉપરાંત એ સમયે જ ઊંચે જવાના સ્વભાવવાળા એ અયેાગી – કેવળી અશારીરી તથા 'ઉત્કૃષ્ટ આઠં ગુણુ'વાળા બનીને હંંગેશ માટે લાેકના અગ્રભાગ ઉપર ચાલ્યા જાય છે. (એમને 'સિદ્ધ' કહે છે.) (સિદ્ધના આઠં ગુણુ : આઠં કર્મના ક્ષય થવાથી આ આઠં ગુણુ પ્રગટ થાય છે. ૧. અનંત જ્ઞાન, ૨. અનંત દર્શન, ૩. અવ્યાબાધ સુખ, ૪. અનંત ચારિત્ર પ. અક્ષય સ્થિતિ, ૬. અરૂપીપહ્યું, ૭. અગુરુલઘુ, ૮. અનંત વીર્ય.)

પ૬૬. સિદ્ધ જીવ આઠે કમેંિ (૧. જ્ઞાનાવર્ણીય, ૨.દર્શનાવરણીય, ૩. વેદનીય, ૪. માહનીય, ૫. આશુષ્ય, ૬. નામ કર્મ, ૭. ગાેત્ર કર્મ, ૮. અંતરાય કર્મ) થી રહિત, સુખમય, નિરંજન, નિત્ય, ઉપરાક્ત આઠે ગુણુ સહિત તથા કૃતકૃત્ય બની જાય છે અને હંમેશાં લાેકના અગ્રભાગ ઉપર નિવાસ કરે છે.

| 1    | <b>મકરણ</b> ા | <b>3</b> 3:     | સ લેપ | ાના સૂ | ત્ર (સંધ | યારેા )     |     |
|------|---------------|-----------------|-------|--------|----------|-------------|-----|
| ય૬૭. | શરીરને        | નાવ             | અને   | જીવને  | નાવિક    | કહ્યા       | છે. |
|      | આ             | સંસાર           |       | સમુદ્ર | સમા      | સમાન        |     |
|      | केने          | <b>મહ</b> ષિ જન |       | तरी    | G        | <b>ଜୀ</b> ୟ |     |

- પ૬૮. ઊર્ધ્વ અર્થાત્ મુક્તિનું લક્ષ્ય રાખનારે৷ સાધક કઠિ બાહ્ય વિષયેાની આકાંક્ષા ન રાખે. પૂર્વ કર્મોના ક્ષય કરવા માટે જ આ શરીરને ધારણ કરે.
- પ૬૯. હૈર્યાવાનને પણ નિશ્ચયરૂપે મરવાતું છે ખને બૌકણુને પ**ણ.** જ્યારે મર**ણ અ**વશ્ય –ભાવી છે ( નક્કી છે ), તા પછી ધીરતાથી મરવું એ જ ઉત્તમ છે.
- પછ૦. એક પંડિત મરણુ (જ્ઞાન-પૂર્વક મરણુ) સેંકડા જાતિ એટલે જન્માના નાશ કરી નાખે છે, એટલા માટે એવી રીતે મરવું જેઈ એ જેથી 'મરણુ' 'સુ-મરણુ' બની જાય. ( મૃત્યુ મહાત્સવ બની જાય.)
- પ૭૧. અસંબ્રાન્ત (નિર્ભય) સંત્પુરુષ એક પંઠિત–મરણે મરે છે અને તરત જ અનંત મરણુને – વારંવારના મરણુને અંત કરી નાખે છે.
- પછર. સાધક ઢગલે પગલે દેાષેાની આશંકાને (સંભાવનાને) ધ્યાનમાં રાખી ચાલે. નાનામાં નાના દેાયતે પણુ પાશ (જાળ) સમજે એનાથી સાવધાન રહે. નવા નવા લાબ માટે જીવનને સુરક્ષિત શખે જ્યારે જીવન તથા શરીરથી લાબ છે એવું દેખાય નહિ ત્યારે પરિજ્ઞાન–પૂર્વક શરીરને છોડી કે.

- પછ3. (પરંતુ) જેની સામે (પાેતાનાં સંયમ, તપ વગેરે સાધનાના) કાેઈ ડર અથવા કાેઈ પ્રકારની ક્ષતિની આશંકા નથી એને માટે ભાેજનના ત્યાગ ઉચિત નથી. જે તે (છતાં પણુ ભાેજનના ત્યાગ કરી) મરવા જ માગતા હાેય તા કહેવું પડશે કે એ મુનિપણાથી જ વિરક્ત થઈ ગયા છે.
- પ૭૪. સંલેખના એ પ્રકારની છે : ૧. આભ્ય તર, અને, ૨. બાદ્ય. કષાયેાને પાતળા પાઠવા તે આભ્ય તર સંલેખના,અને શરીરને પાતળું પાઠવું તે બાદ્ય સંલેખના.
- પછપ. (સં**લેખના ધારણુ કરનાર** સાધુ) કષાચાને પાતળા પાઢી ધીરે ધીરે આહારનું પ્રમાણુ ઘટાડે. જે તે રાેગી હાેય, શરીર અત્યાંત ક્ષીણુ થઈ ગયું હાેય, તાે આહારના સર્વથા ત્યાગ કરો દે.
- પ૭૬. જેતું મન વિશુદ્ધ છે એની પથારી નથો થાસની કે નથી પ્રાસુક ભૂમિની. એનેા આત્મા જ એની પથારી છે. (નેાંધ : સંલેખના ધારણુ કરી હાેય એને માટે પ્રાસુક ભૂમિમાં થાસની પથારી કરવામાં આવે છે જેના ઉપર એ વિશ્રામ કરે છે– આ લક્ષ્યમાં રાખીને આ ભાવતું કથન કરવામાં આવ્યું છે.)

Jain Educationa International

પછ છ. દુષ્પ્રસુકત શરૂ, ઝેર, વૈતાલ (ભૂત) તથા દુષ્પ્રસુકત પછ . યંત્ર, તથા કૃદ્ધ સર્પ વગેરે પ્રમાદીનું એટલું અનિષ્ટ નથી કરતાં જેટલું સમાધિ કાળે મનમાં રહેલાં માયાશલ્ય, મિચ્યાત્વ શલ્ય અને નિદાન શલ્ય (નિયાણું) કરે છે. આથી બોષ્ટિ પ્રાપ્તિ દુર્લભ થઈ જાય છે તથા સંસારના આંત નથી થતા.

પ૭૯. એટલા માટે ગૌરવ રહિત (અભિમાન વિનાનેા) સાધક પુનર્જન્મરૂપી લતાનું મૂળ અર્થાત મિથ્યાદર્શન-શલ્ય, માયા શલ્ય અને નિદાન શલ્યને અંતરમાંથી ફેંકી દે છે.

પઽ૦ આ સંસારમાં જે જીવ મિથ્યા−દર્શનમાં અનુરક્ત બની નિયા**હ્યા−પૂર્વ**ંક અને કૃષ્ણ લેશ્યાની પ્રગાઢતા સહિત મરણ પામે છે તેમને માટે બે**ાધિલાભ દુર્લ**ભ છે.

પ૮૧. જે છવ સમ્યગ્**દર્શ**નનેા અનુરાગી બની નિદાન રહિત તથા શુકલ લેશ્યાપૂર્વક મરણ પામે છે તેને બેા**ધિલાભ સુ**હાભ છે.

પઽર. (એટલા માટે મરણ કાળે રત્ન-ત્રયની સિદ્ધિ અગર સંપ્રાપ્તિના **અભિલા**ષી સાધકે) પ**હેલેથી જ પરિકર્મ** અર્થાત સમ્યક્ત્વ વગેરેનું અનુષ્ઠાન કરતાં રહેવું જોઈ એ કારણુ**કે પરિકર્મ અથ**વા અભ્યાસ કરતા રહેનાશ્ની આરાધના સુખેશી થાય છે. પ૮૩. રાજકુળમાં ઉ<sub>ત્</sub>પન્ન રાજપુત્ર હંમેશાં સમુચિત પ૮૪. ( ચેાગ્ય ) શસ્ત્રાભ્યાસ કરતાે રહે તાે એનામાં દક્ષતા આવી જાય છે અને એ ચુહમાં વિજય પ્રાપ્ત કરવા શક્તિશાળી બને છે. એ પ્રમાણુ જે સમભાવ–ચુક્ત સાધુ સદા ચાેગ પરિકર્મ (ધ્યાન–અભ્યાસ ) કરે છે એતું ચિત્ત અંકુશમાં આવી જાય છે અને મર**ણુકાળે** ધ્યાન કરવામાં સમ**ર્ય** બની જાય છે.

પ૮પ. હે ભબ્ય !તું તારા આત્માનું માક્ષ માર્ગ માં સ્થાપન કર. એવું જ ધ્યાન ધર. એના જ અનુભવ કર તથા એનામાં જ વિદ્વાર કર. બીજા દ્રબ્યામાં વિહાર કરવા છોડી દે.

પઽ ર. આ લાેક અને પરલાેકમાં આશાંસા પ્રચાેગ ( કામભાેગ, સુખ વગેરે પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા )ની તથા મરવાની ઇચ્છાને, સંલેખના-રત સાધકે, મરણુકાળા છોડવા બેઈએ અને છેલ્લા વ્યાસ સુધી સંસારના અશુભ પરિણામનું ચિંતન કરવું બેઈએ.

પઽ७. પર-દ્રવ્ય મર્થાત્ ધન-ધાન્ય, પરિવાર અને દેઢાદિમાં અનુરઙત સ્હેવાથી દુર્ગતિ થાય છે અને સ્વદ્રવ્ય અર્થાત પાતાના આત્મામાં લીન થઈ જવાથી સુગતિ થાય છે. આવું ભાણી સાધકે સ્વ-દ્રવ્યમાં અનુરક્રત અને પર-દ્રવ્યથી વિરત થવું જોઈએ.

# સમણુ સુત્તં

(कैन धर्भ सार)

તૃતીય ખંડ

તત્ત્વ–દર્શન

પ્રકરણ ૩૪: તત્ત્વ સૂત્ર

- પઽઽ. સમસ્ત અવિદ્યાવાન્ ( અજ્ઞાની પુરુષ ) દુઃખી છે, દુઃખના ઉત્પાદક છે. એ વિવેક−મૂઢ, અન'ત સ'સારમાં વાર'વાર લુપ્ત થઈ જાય છે.
- પટલ એટલા માટે, જન્મ-મરણના કારણ સમાન સ્ત્રી–પુત્રાદિના સંબંધા કે જે અનેક પ્રકારના પાશ એટલે બ**ંધન**રૂપ છે તેના પૂરેપ્**રા વિચાર કરીને પંડિતપુરુષ પાતે** સત્યની સાધ કરે અને બધાં પ્રાણીઓ તરક મૈત્રી**લાવ** રાખે.

પઢ૦. તત્ત્વ, પરમાર્થ, દ્રવ્ય-સ્વભાવ, પર-અપર ધ્યેચ, શુદ્ધ, પરમ—આ બધા રાજદા એકાર્થક છે. પ૯૧. જીવ, અજીવ, <sup>3</sup>ભંધ, <sup>૪</sup>પુષ્ટ્ય, 'પાપ, <sup>દ</sup>આસવ, "સંવર, <sup>૯</sup>નિજ'રા, અને <sup>૧</sup>માલ – આ નવ તત્ત્વ, અથવા, પદાર્થ છે.

- પલ્ર. (૧) જીવનું **લક્ષણુ ઉપયોગ છે.** એ અનાદિ નિધન છે. શરીરથી ભિન્ન છે, અરૂપી છે અને પાતાના કર્મના કર્તા તથા ભાકતા છે.
- પ૯૩. (૨) જેને હ મેશાં સુખ-દુઃખનું જ્ઞાન નથી, જે હિતપરિકર્મ (પાતાના ભલા માટે ઉદ્યમ ) કરતા નથા તેમજ જેને પાતાના અહિતના પણ ડર નથી એને શ્રમણ જના અજીવ કહે છે.
- પહ્&. **અજીવ દ્રવ્ય**ના પાંચ પ્રકાર છેઃ ૧ પુદ્ગલ, ૨. ધર્મદ્રવ્ય, ૩. અધર્મ દ્રવ્ય, ૪. આકાશ, અને ૫. કાળ આમાં પુદ્દગલ, રૂપ વગેરે ગુણ્રુવાળું દેાવાને લીધે, મૃર્તિંક (મૂર્ત) છે. બાકીનાં ચાર અમૂર્તિંક (અમૂર્ત) છે.
- પહપ. (૩) આત્મા (જીવ) અસ્તૂર્તા છે, એટલા માટે એ ઇન્દ્રિયા દ્વારા ગ્રાહ્ય નથી. વળી અમૂર્ત પદાર્થ નિત્ય દ્વાય છે એટલે આત્મા નિત્ય છે. આત્માના આંવરિક રાગાદિ ભાવ જ નિશ્વય દષ્ટિએ 'ભ'ધ' ના કારણુ છે અને બંધને સંસારના હેતુ કહ્યો છે.

પહ્૬. રાગ–સુક્રત આત્મા જ કર્માબ'ધ કરે છે. રાગ–રહિત આત્મા કર્મીથી મુક્રત બને છે. જીવાના બ'ધનુ' આ કથન સ'ક્ષેપમાં નિશ્વય દષ્ટિએ કહ્યું છે.

- પહ્છ. એટલા માટે માેક્ષાબિલાથીએ સૂક્ષ્મ પણ રાગ ન કરવા નેઈ એ. આમ કરવાથી એ વીતરાગી બની લવસાગરને તરી જાય છે.
- પલ્ટ. કર્મ એ પ્રકારનાં છે : ૧. પુષ્ટયરૂપ અને, ૨. પાપરૂપ. (૪) પુષ્ટ્રચકર્મના ખધના હેતુ સ્વચ્છ અથવા શુભ ભાવ છે, અને (૫) પાપ કર્મનાં બધના હેતુ અસ્વચ્છ અથવા અશુભ ભાવ છે. મંદકષાયી જીવ સ્વચ્છ ભાવવાળા હાય છે. અને તીવ્રકષાયી જીવ અસ્વચ્છ ભાવવાળા હાય છે.
- પ૯૯. સર્વત્ર પ્રિય વચન બાેલવુ, દુષ્ટ વચન બાેલનારને પહ્યુ ક્ષમા આપવી, અને બધાના ગુણેાને ગ્રહણ કરવા--આ મંદકષાયી જીવાનાં લક્ષણ છે.
- ૬૦૦. પાેતાની પ્રશંસા કરવી, પૂજ્ય પુરુષાેમાં પણ દાેષ જેવાના સ્વભાવ હાેવા, લાંખા વખત સુધી વેરની ગાંઠ બાંધી રાખવી—આ તીવ કષાયવાળા જીવાનાં લક્ષણ અથવા ચિહુન છે.
- ૬૦૧. (૬) રાગ-હેષથો પ્રમત્ત થયેલેા છવ ¥ન્દ્રિયાને આધીન બનીને, મન-વચન-કાયા દ્વારા, એના આસલ દ્વાર બરાબર ખુલ્લા રહી ગયા હેાવાને લીધે નિર'તર કર્મ કરતા રહે છે.

- ૬૦૨. જેવી રીતે સમુદ્રમાં છિદ્રોવાળી નૈીકામાં સતત પાણી ભરાતુ' રહે છે (અને અંતે નૈીકા ડૂબી જાય છે) તેવી રીતે હિ'સાવએરે આસવ–દ્વારા મારક્ત હ'મેશાં કર્મીના આસવ થતાે રહે છે.
- ૬૦૩. ('ચેાગ' પશુ આસવ દાર છે. ) મન, વચન અને કાયાથી ચુક્ત જવના જે વીર્ય પરિણામ અથવા પ્રદેશ–પસ્સિપંદન-રૂપ પ્રાથ્ય્યોગ થાય છે. તેને જિન પરમાત્મા '**ચાેગ'** કહે છે
- ૬૦૪. જેમ જેમ ચાેગ અહપતર થતાે જાય છે તેમ તેમ 'ભ'ધ' અથવા 'આસવ' પણ અહપતર થતાે જાય છે. જેવી રીતે કાણું વિનાના જહાજમાં પાણીના પ્રવેશ નથી થતાે તેવી રીતે ચાેગનાે નિરાધ થઈ જાય એટલાે ભ'ધ નથી પહેતાે.
- ૬૦૫. ૧. મિચ્યાત્વ, ૨. અવિરતિ, ૩. કષાય અને, ૪.યેાગ---મા ચાર અપાસવના હેતુએો છે. (૭) ૧. સ'યમ, ૨. વિરાગ, ૩. દર્શન અને, ૪. યેાગના અભાવ---આ સ'વરના હેતુએા છે.
- ૬૦૬. જેવી રીતે જલયાન(વહાણુ)નં હજારાે કાણાં બંધ કરી દીધા પછી એમાં પાણી ઘૂસી શકતું નથો, તેવી રીતે ઉપરાક્ત મિથ્યાત્વ વગેરે ચાર, દૂર થઈ ગયા પછી જીવમાં સ**ંવર થાય છે**.

- ૬૦૭. જે સકળ પ્રાણીએોને આત્મવત્ દેખે છે અને જેણે કર્મ આસ્તવનાં બધાં દ્વાર બાધ કરી દીધાં છે એ સંયમીને પાપ–કર્મના બાધ નથો પઢતાે.
- ૬૦૮. માેક્ષાથાં છવ સમ્યક્ષ્ત્વ−રૂપી દઢ કમાડ દ્વારા મિથ્યાત્વ રૂપી આસવદ્વારને બ'ધ કરી દે છે અને દઢ વતાે રૂપી કમાડથી હિંસા વગેરે દ્વારને બ'ધ કરી દે છે.
- ૬૦૯- (૮) પાણી ભ્યાવવાના માર્ગને બંધ કરી દીધાથી અને ૬૧૦. પ્રથમના પાણીને ઉલેચી નાખ્યાથી, જેમ સૂર્યના તાપમાં ક્રેમશઃ માટા તળાવનું પાણી સુકાઈ જાય છે, તેમ સંયમીના કરાેડા ભવમાં એકઠાં કરેલા કર્મની, પાપ કર્મીના પ્રવેશ માર્ગને બંધ કરી દીધા પછી, તપ વડે નિર્જરા થાય છે.

૬૧૧ સંવર-વિહીન સુનિને કૈવળ તપ કરવાથી માક્ષ નથી મળતાે એવું જિન વચન છે. પાણી આવવાના માર્ગ ખુલ્લાે હાેય તાે તળાવનું બધું પાણી સુકાઈ જતું નથી. ૬૧૨ અજ્ઞાનાં વ્યક્તિ તપ દારા કરાેઠા જન્મા અથવા વર્ષોમાં જેટલાં કર્માના ક્ષય કરે છે તેઠલાં કર્માના નાશ જ્ઞાની વ્યક્તિ ત્રથ્યુ ગુપ્તિઓ દારા એક શ્વાસ માત્રમાં કરે છે.

- ૬૧૩. જેવી રીતે સેનાપતિ મરાઈ ગયા બાદ સેનાનેા નાશ થઈ જાય છે તેવી રીતે એક માહ**નીય** કર્મના ક્ષય થઈ ગયા પછી સમસ્ત કર્મ સહજ રીતે જ નષ્ટ થઈ જાય છે.
- ૬૧૪. (૯) કર્મ મળથી મુક્ત થઈ ગયેલાે જીવ ઉપર લાેકના અંત સુધી પહેાંચી જાય છે અને ત્યાં સર્વદ્વ અને સર્વદર્શીના રૂપમાં અતીન્દ્રિય સુખ ભાેગવે છે. આ **મા**ક્ષ છે.
- ૬૧પ. ચક્રવતી મોને, ઉત્તરકુરુ, કક્ષિથ્કુકરુ વગેરે ભાેગ ભૂમિવાળા જીવાને, તથા, ક્ણીન્દ્ર, સુરેન્દ્ર અને અહ'−ઇન્દ્રોને ત્રહ્યુ કાળમાં જેટલું સુખ મળે છે તેનાથી અન'તગણું સુખ સિદ્ધોને એક ક્ષણુમાં મળે છે.
- ૬૧૬. માેક્ષ અવસ્થાનું રાઝદેામાં વર્ણુન કરવું શકય નથી, કારણુકે ત્યાં શબ્દાેની પ્રવૃત્તિ નથી. વળી ત્યાં તકે ની પણુ કાેઈ પહેાંચ નથી, કારણુ કે માનસવ્યાપાર ત્યાં સંભવ નથી. માેક્ષ અવસ્થા સંકલ્પ–વિકલ્પથી અતીત છે. સાથે સાથે સમસ્ત મળ–કલંકથી રહિત હાેવાને કારણુ ત્યાં એાજ પણુ નથી. રાગ–અતીતપણું હાેવાને કારણુ સાતમા નરક સુધીની બ્રૂમિનું જ્ઞાન હાેવા છતાં ત્યાં કાેઈ પણુ પ્રકારના ખેદની હાજરી નથી.

જ્યાં નથી દુઃખ, નથી સુખ, નથી પીઠા, નથી બાધા, E9.0. નથી મરણ અને નથી જન્મ---આનું નામ જ નિર્વાણ.

૬૧૮. જ્યાં નથી ઇન્દ્રિયા, નથો ઉપસર્ગ, નથી માઢ, નથી વિસ્મય, નથી નિદ્રા, નથા તૃષ્ણા અને નથી ભૂખ, — આતું નામ જ નિર્વાણ. ૬૧૯. જ્યાં નથી કર્મ, નથી નાે-કર્મ, નથી ચિંતા.

. નથી આર્ત-રીદ્ર ધ્યાન, નથી ધર્મધ્યાન અને નથી શુક્લધ્યાન — આતું નામ જ નિવશિષુ.

**૬૨૦. ત્યાં એટલે કે મુક્ત છવામાં કેવળત્રાન, કેવળદર**ાન, કેવળસુખ, કેવળ વીર્ય, અરૂપીપણું, કેવળ ચારિત્ર, અક્ષય સ્થિતિ (અસ્તિત્વ) અને અગુ**ટુલ**ધુ (સપ્રક્રેશતા) આ ગુણે**ા ઠાેય છે. (સિદ્ધના ૮ ગુણે**ા)

૬૨૧ જે સ્થાનને મહર્ષિ જ પ્રાપ્ત કરે છે તે સ્થાન નિર્વાણ છે. એ અબાધ (ભાષા–પીડા વગરનું) છે, સિદ્ધિ છે, લેાકાગ્ર છે; ક્ષેમ, શિવ અને અનાબાધ છે.

૬૨૨. જેવી રીતે તુંબડું માટીથી ખરડાયેલું દ્વાય ત્યારે પાણીમાં ડૂબી જાય છે પરંતુ માટી દૂર થઈ જાય કે તરત એ પાછું પાણી ઉપર તરવા લાગે છે, તેવી રીતે; અથવા, એરંડ કળ તડકામાં સુકાયા પછી જેમ એનું બી ઉપર થઈ જાય છે; અથવા જેવી રીતે અગ્નિ અગર ધુમાડાની ગતિ સ્વાભાવિક રીતે જ ઉપરની દિશામાં થાય છે; અથવા જેવી રીતે ધનુષ્યમાંથી છૂટેલું ભાથુ પૂર્વ-પ્રયોગથી ગતિમાન થાય છે, તેવી રીતે સિદ્ધ જીવાનીગતિ પણ સ્વભાવથી જ ઉપરની દિશામાં થાય છે.

૬૨૩. પરમાત્મ-તત્ત્વ અવ્યાબાધ, અતીન્દ્રિય, અનુપમ, પુષ્ટચ-પા**પ-રહિ**ત, પુનરાગમન-રહિત, નિત્ય, અચળ અને નિરાલ બ હાય છે.

### પ્રકરણ ૩૫ : દ્રવ્ય સુત્ર

પરમદર્શી જિનવરાએ 'લેાક' ને ૧. ધર્મ અ**ય**વા ૬૨૪. ધર્માસ્તિકાય, ૨. અધર્મ અથવા અધર્માસ્તિકાય, ૩. આકાશ, ૪. કાળ, ૫. પુદ્રગલ અને ૬. છવ-આમ 'છ દ્રવ્યે !'ના બનેલા કહ્યો છે.

આકારા, કાળ, પુદ્ગલ, ધર્મ અને અધર્મ-આ ૬૨૫. <u>દ્રવ્ય</u>ેામાં જીવના ગુ**ણે**ા નથી ઢાેતા તેથી **માં પાંચે** દ્રબ્યાને 'અજીવ' કહ્યાં છે. 'જીવ' દ્રવ્યને৷ ગુણ ચૈતન્ય – ચેતનતા છે.

અાકાશ, કાળ, છવ, ધર્મ અને અધર્મ-આ પાંચ ૬૨૬. **દ્ર**બ્યે**। અમૂર્ત છે. ક**ક્ત પુદ્ગલ દ્રબ્ય મૂર્ત છે. આ છ દ્રવ્યામાં કુક્ત છવ દ્રવ્ય જ ચેતન છે.

૬૨૭. છવ અને પુદ્રગલ કાય— આ બે દ્રવ્યાે જ સક્રિય છે. ખાકીનાં ચારે દ્રવ્યાે નિષ્ક્રિય છે. 'જીવ' સક્રિય અને છે તેમાં કર્મ, નાે-કર્મરૂપ પુદ્રગલ આદ્ય સાધન છે, અને, પુદ્ગલ મક્રિય બને છે તેમાં કાળ-દ્રવ્ય ખાદ્ય સાધન છે.

- **સ્ઽઽ. ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ આ ત્રણે દ્રવ્યા સંખ્યામાં** એક એક છે. (૦યવહાર-) કાળ, પુદ્ગલ અને છવ – આ ત્રણેય દ્રવ્યા અનંત–અનંત છે.
- <sup>૬</sup>૨૯. 'ધર્મ' અને 'અધર્મ' આ બન્ને દ્રવ્યાે 'લાેક'પ્રમા**ણ** છે. 'આકાશ' લાેક અને અહાેકાકાં વ્યાપ્ત છે ( આકાશ ના બે વિભાગ-લાેકાકાશ અને અલાેકાકાશ). ( વ્યવહાર) કાળ કેવળ 'સમય-ક્ષેત્ર' એટલે કે મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં છે.
- **૬૩૦. આ બધાં દ્ર**વ્યેા પરસ્પરમાં પ્રવેશ મેળવે છે. એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યને અવકાશ આપીને રહેલું છે. આ છચે દ્રવ્યાે આ પ્રમાણે અનાદિ કાળથી (એકબીજા–સાથે) મળેલાં છે છતાં એક પણ દ્રવ્ય પાેતપાેતાનાં સ્વભાવને છાેઠતું નથી
- < ૬૩૧. (૧) 'ધમોરિત કાય'રસ, રૂપ, સ્પર્શ, ગ'ધ અને શખ્દ રહિત છે. સમસ્ત લાકાકાશમાં વ્યાપ્ત છે, અખંડ છે, વિશાલ છે અને અસંખ્યાત પ્રદેશી છે.
- ૬૩૨. જેવી રીતે આ લાેકમાં પાણી માછલીઓના ગમનમાં અનુગ્રહ (સહાય) કરે છે તેવી રીતે ધર્માસ્તિકાય-દ્રવ્ય જીવા તથા પુદ્દગલાેના ગમનમાં સહાયક અથવા નિમિત્ત બને છે.

- ૬૩૩. ધર્માસ્તિકાય પાતે ગમન કરતું નથી અને બીજા દ્રવ્યાને પણ ગમન નથી કરાવતું. એ તાે જીવ અને પુદ્દગલાેની ગતિમાં ઉદાસીન કારણ છે. આ જ ધર્માસ્તિકાયનું લક્ષણુ છે.
- ૬૩૪. (૨) ધર્મ−દ્રબ્યની માફક અધમાંસ્તિકાય દ્રવ્યનું પણ સમજવું. ફક્ત તફાવત એટલાે જ કે અધર્મ−દ્રબ્ય એ સ્થિતિ રૂપ ક્રિયાથી ચુક્ત જીવાેની તથા પુદ્દગલાેની સ્થિતિમાં, પૃથ્વીની જેમ, કારણુભૂત (નિમિત્ત) બને છે.
- ૬૩૫. (૩) જિત્તેન્દ્ર દેવે આકાશ દ્રવ્યને અચેતન, અમૂર્ત, વ્યાપક અને અવગાહ લક્ષણવાળું કહ્યું છે. <sup>૧</sup>લાક અને <sup>\*</sup>અલાેકના લેદને હિસાબે આકાશ બે પ્રકારનું છે
- ૬૩૬. આ 'લેાક'ને જીવ અને અજીવ–મય કહ્યો છે. જ્યાં અજીવના એકદેશ (ભાગ) માત્ર આકાશ હાય ત્યાં એને '**અલાેક' અથ**વા અલાેકાકાશ કહે છે.
- ૬૩૭. (૪) સ્પર્શ, ગ'ધ, રસ અને રૂપ વિનાનું, અગુરુ–**લઘુ** ગુણુથી સુક્રત, તથા વર્તાના લક્ષણુવાછું કાળદ્રવ્ય કેઢે<del>લામાં</del> આવ્સું છે.
- ૬૩ટ. જેવે અને પુદ્ગલમાં હે મેશાં યનારી અનેક પ્રકારની ં જે પરિહુતિઓ જેઅથવા પર્યાયો સુખ્યપછે કાળ-દ્રવ્યના આધારથી ં થતી હોય છે, એટલે કે, એમના

પરિણુમનમાં કાળદ્રવ્ય નિમિત્ત ખને છે. (આને આગમમાં 'નિશ્ચય-કાળ' કહેવામાં આવ્યા છે. )

**૬૩૯. શ્રી વીતરાગ દેવે કહ્યું છે કે '૦યવહાર કાળ'—સમય,** આવ**લિ** ( એક શ્વાસેાશ્વાસને। સંખ્યાતમો ભાગ), <sup>ઉચ્</sup>છ્વાસ, પ્રાણ, સ્તાક (કાળનું એક જાતનું પ્રમાણુ) વગેરે રૂપાત્મક છે.

- ૬૪૦. (૫) <sup>૧</sup>અણુ અને <sup>ર</sup>સ્ક′ધરૂપે પુદ્દગલ દ્રવ્ય બે પ્રકારનું છે: સ્ક'ધ છ પ્રકારના છે, અને, પરમાણુ બે પ્રકારના છે. ૧. કારણુ પરમાણુ અને ૨. કાર્ય પરમાણુ.
- ૬૪૧. સ્ક'ધ–પુદ્ગલના છ પ્રકાર આ પ્રમાણે છે : ૧. અતિસ્થૂળ, ૨. સ્થૂળ, ૩. સ્થૂળ-સૂક્ષ્મ, ૪. સૂક્ષ્મ–સ્થૂળ, ૫. સૂક્ષ્મ, અને, ૬. અતિ સૂક્ષ્મ. પૃથ્વી વગેરે આ છના છ દર્ષાત છે.
- ૬૪૨. ૧. પૃચ્વી, ૨. જળ, ૩. છાયા, ૪. નેત્ર તથા બાકીની ચાર ઇન્દ્રિયાના વિષયા, ૫. કર્મ અને ૬. પરમાછુ
  — આ રીતે જિનેન્દ્ર દેવે સ્કંધ પુદ્દગલના છ દેશન્ત આપ્યાં છે. (૧. પૃચ્વી અતિ-સ્થૂળનું, ૨. જળ-સ્થૂળનું, ૩. છાયા-પ્રકાશ વગેરે નેત્રેન્દ્રિય વિષય સ્થૂળ-સૂક્ષ્મનું, ૪. રસ-ગ'ધ-સ્પર્શ-શબ્દ વગેરે બાકીના ઇન્દ્રિયવિષયા સૂક્ષ્મ-સ્થૂળનું, ૫. કાર્મછુ-સ્કંધ સૂક્ષ્મનું અને, પરમાછુ અતિ-સૂક્ષ્મના, દેષ્ટાંત છે.)

- ૬૪૩. જે આદિ-મધ્ય–અંત વિનાનું છે, જે કેવળ એકપ્રદેશી છે, જેના લે વગેરે પ્રદેશ નથી, જેને ઇન્દ્રિયા ગ્રહણ કરી શક્તી નથી એ વિભાગ-વિદ્ધીન–દ્રવ્ય 'પરમાણુ' કહેવાય છે.
- **588**.
- જેમાં પુદ્ ( પુરાવાની–પૂરઘુની ) અને ગલ્ (ગળવાની) ક્રિયાએ થાય છે એટલે કે જે દ્રવ્ય તૂટે છે અને જોડાય છે એ 'પુદગલ' કહેવાય છે. સ્કાંધની માફક પરમાણુના પણ સ્પર્શ, રસ, ગાંધ, વર્ણુ, ગુણુમાં દુંમેશાં પુરાવાની અને ગળવાની કિયાએ થતી રહે છે, એટલા માટે પરમાણુ પણ પુદ્દગલ કહેવાય છે.
- ૬૪૫.

(૬) ચાર પાણા વડે વર્તમાનમાં જે છવે છે, ભવિષ્યમાં જે છવશે અને ભૂતકાળમાં જે છવ્યા છે તે 'છવ દ્રવ્ય' છે. પ્રાણ ચાર છે: ૧. બળ, ર. ઇન્દ્રિય, ૩. આયુ અને ૪. ઉચ્છવાસ. (કુલ ૧ - પ્રાણ-મન, વચન, કાય-ત્રથુ બળ, પાંચ ઇન્દ્રિયા, એક આયુ ને એક ઉચ્છવાસ)

- ૬૪૬. વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ, સમુદ્ધાત અવસ્થાને કેરડી, સંકેાચ-વિસ્તારની શક્તિને લીધે 'જીવ' પાતાના નાના અથવા માટા શરીરના બરાબર પરિમાણને હેાય છે, પરંતુ નિશ્ચયનયની અપેક્ષાએ 'જીવ' અસંખ્યાત પ્રદેશી છે.
- ૬૪૭. જેવી રીતે પદ્મરાગ મણિ દ્વધમાં નાખવાથી પાતાની પ્રભા વડે દ્વધને ઉજજવળ બનાવે છે અને દ્વધના વાસણુની બહારના કાેઈ વદાર્થને નથી બનાવતાે

તેવી રીતે દેહી (છવ) દેહસ્થ (શરીરમાં) રહીને પાતાના શરીર માત્રને પ્રભાસિત કરે છે.

પ્રકરણુ ૩૬ – સૃષ્ટિ સૂત્ર પ્રકરણુ ૩૬ – સૃષ્ટિ સૂત્ર ૬૫૧. વાસ્તવિક રીતે આ 'લેાક' અકૃત્રિમ, અનાદિ-નિધન, ાં અને સ્વભાવથી જ નિર્મિત, છવ અને અજીવ દ્રવ્યોથી વ્યાપ્ત ાં અને સંપૂર્ણ આકાશના જ એક ભાગ છે તથા નિત્ય છે.

નહિ.

For Personal and Private Use Only

અન્ય **ક**ાઈ પદ્ય બાહ્ય દ્ર**વ્યને** 

૬૪૮. ( આ પ્રમાણુે વ્યવહારનયથી છવ શરીરવ્યાપી છે, પર'તુ) એ જ્ઞાન પ્રમાણ છે, જ્ઞાન ત્રેય પ્રમાણુ છે તથા ત્રેય લાેક–અલાેક છે, એટલા માટે જ્ઞાન સવવ્યાપી છે. આત્મા જ્ઞાન−પ્રમાણ હોવાથી આત્મા પણુ સર્વવ્યાપી છે.

- **૬૪૯. છવ બે પ્રકારના છેઃ સ**ંસારી અને મુક્ત. બન્નેય ચેતના સ્વભાવવાળા અને ઉપયાેગ લક્ષણુવાળા છે. સંસારી છવ શરીરો હેાય છે અને મુક્ત જીવ અશરીરી.
- ૬૫૦. સંસારી છવ પછ્યુ એ પ્રકારના છે. ત્રસ અને સ્થાવર. પૃથ્વીકાચિક, જળકાચિક, તેજકાચિક, વાઉકાચિક અને વનસ્પતિ-કાચિક, આ બધા એકેન્દ્રિય 'સ્થાવર જીવ'છે શ'ખ વગેરે એ ઇન્દ્રિય, કીડી, વગેરે ત્રણુ ઇન્દ્રિય, ભમરેા વગેરે ચાર ઇન્દ્રિય, અને, મનુષ્ય−પશુ વગેરે પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા 'ત્રસ જીવ' છે.

- ૬પર. (લેાકમાં વ્યાપેલા) પુદ્ગલ પરમાણુ એક પ્રદેશી છે. બે, ત્રણ ભાદિ પ્રકેશી નથી તથા એ શબ્દરૂપ નથી, છતાં એમાં ચીકણા અને લૂખા સ્પર્શાના એવા ગુણુ છે કે એક પરમાણુ બૌજા પરમાણુઓા સાથે જોઠાવાથી બે–પ્રદેશી વગેરે સ્કંઘનું રૂપ ધારણ કરી લે છે.
- ૬પ૩. <mark>બે-પ્રદેશી આદિ</mark> તમામ સૂક્ષ્મ અને <mark>બાદર (સ્</mark>થૂળ) સ્કંધ પાેતપાેતાના પરિણમન દ્વારા પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, અને, વાશુના રૂપમાં અનેક આકારવાળા બની જાય છે.
- ૬પ૪. આ 'લાેક' બધી તરફથી સૂક્ષ્મ-સ્થૂળ પુદ્ગલ–સ્ક'ધાેથી ખીચાેબીચ ભરેલાે છે. આમાંથી પુદ્ગલ કર્મફપે પરિશ્વમવા યાેગ્ય અને છે અને કાેઈક એ પ્રમાણે પરિશ્વમવા યાેગ્ય નથી બનતા.
- ૬પપ. કર્મરૂપે પરિશ્વુત થવા યેાગ્ય પુદ્રગલ જીવના રાગાદિ (ભાવેા)નું નિમિત્ત મેળવો આપાેઆપ જ કર્મભાવને પામે છે. જીવ પાેતે એને (બળપૂર્વક) કર્મના રૂપમાં પરિશ્વિ કરતાે નથી.
- ૬૫૬. જીવ પોતાના રાળ અપ્યવા હેય રૂપી જે ભાવથી સંયુક્ત બની ઇન્દ્રિયાના વિષયાના રૂપમાં આવેલા પદાર્થીને જાણે છે-ઢેંખે છે; તેનાથી તે ઉપ-સ્ક્ત બને છે અને એ ઉપરાગને કારણે નવીન કર્મા બાંધે છે.

- ૬પછ. તમામ છવા માટે સંગ્રહ (બહ) કરવા યાેગ્ય કર્મ-પુદ્દગલાે છ દિશાએામાં તમામ આકાશ પ્રદેશામાં વિદ્યમાન હાેય છે. એ તમામ–કર્મ–પુદ્દગલ આત્માના તમામ પ્રદેશામાં બહ્ર થાય છે.
- ૬૫૮. વ્યકિત સુખ⊢દુઃખરૂપ અથવા શુભ-અશુભ કર્મ આચરે છે અને પોતાનાં એ કર્માની સાથે જ પરભવમાં જાય છે.
- ૬પ૯. આ પ્રમાણું કર્મરૂપે પરિણત થયેલ એ પુદ્રગલાેના પિંડ એક દેહથી બીજા દેહમાં–નવીન શરીરરૂપ પરિવર્તનમાં–પ્રાપ્ત થતાે રહે છે અર્થાત્ પ્વે બાંધેલાં કમાંના ફળરૂપે નવું શરીર બને છે અને નવું શરીર મેળવી નવીન કર્મા બાંધે છે. આ પ્રમાણે જીવ નિરંતર વિવિધ યાેનિઓમાં પરિભ્રમણ કરતાે રહે છે.

### 5 5 5

સિદ્ધ શ્રી પરમાતમા, અરિ-ગજન અરિંહ ત, ઇબ્ટ-દેવ વદુ સદા, ભચભાંજન ભગવાંત. ૧ ૧ અરિંહા ર સિદ્ધ સમરું સદા, ૩ આચારજ, ૪ ઉવજ્ઝાય, ૫ સાધુ સકળ કે ચરણુ હું, વંદુ શિશ નમાય. ર શાસન-નાયક સમરિયે, ભગવાંત શ્રી વીર-ભિણુંદ, અનિષ્ઠ – વિધ્ન દરે હરે, આપે પરમાનંદ ૩

#### 953

# સમણુ સુત

(कैन धर्भ सार)

# ચતુર્થ ખંડ

# સ્યા દ્વાદ

પ્રકરણ ૩૭: અનેકાન્ત સૂત્ર

૬૬૦. જેના વિના લાેકમાં વ્યવહાર બિલકુલ ચાલી શક્તા નથી અને વિશ્વના જે એક જ ગુરુ સમાન છે. એવા અને કાન્તવાદને હું પ્રહ્યામ કરું છું.

ત્રિકાલસ્થાયી ધ્રાેગ્ય (આધાર) વિના ઉત્પાદ અને વ્યય બન્ને નથી હેાતા.

- ૬૬૪. ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌવ્ય (ઉત્પત્તિ, વિનાશ, અને, સ્થિતિ)–આ ત્રષ્ઠુ દ્રવ્યમાં ઢાતાં નથી પરંતુ દ્રવ્યતી (નત્ય પરિવર્તનશીલ પર્યાયોમાં રહે છે. હવે પર્યાયોના સમૂહ એ જ દ્રવ્ય, એટલા માટે બધા દ્રવ્ય જ કહેવાય.
- ૬૬૫. 'દ્ર૦ય' એક જ સમયે ઉત્પાદ, વ્યય અને દ્રૌવ્ય નામના અર્થાની સાથે સમવેત—એકમેક હાય છે. એટલા માટે આ વ્રણેય વાસ્તવમાં દ્ર∙ય છે.
- ૬૬૬. દ્રવ્યને। એક (ઉત્તરવર્તી) પર્યાય ઉત્પન્ન (પ્રગટ) થાય છે અને અન્ય (પૂર્વવર્તા) પર્યાય નષ્ટ (અદશ્ય) થાય છે, છતાં દ્રવ્ય નથી થતું ઉત્પન્ન અને નથી થતું નષ્ટ. દ્રટયરૂપે એ હંમેશાં ધ્રુવ (નિત્ય, શાશ્વત) રહે છે.
- ૬૬૭. પુરુષમાં 'પુરુષ' શબ્દના વ્યવહાર જ-મથી માંડી મૃત્યુ સુધી થાય છે. પરંતુ વચ્ચેના ગાળામાં ભાળપણુ-ઘડપણુ વગેરે અનેક પ્રકારન પર્યાયા ઉત્પન્ન થતા જાય છે અને નષ્ટ પણુ થતા જાય છે.
- ૬૬૮. ( એટલા માટે ) વસ્તુઓના જે **સદશ પર્યાય છે**-લાંબા સમય સુધી ટકી રહેવાવાળા છે એ જ સામાન્ય કહેવાય, અને એના જે વિસદશ પર્યાય છે તે વિશેષ કહેવાય. આ બન્ને સામાન્ય તથા વિશેષ પર્યાયે એ વસ્તુથી અભિન્ન (થાેડાક) માનવામાં આવ્યા છે.

- ૬૬૯. સામા-ય તથા વિશેષ– ઞા ઞન્ને ધર્મોથી ચુક્ત દ્રવ્યમાં થનારું વિરાધ વિનાનું જ્ઞાન જ સમ્યક્ષ્ત્વનું સાધક અને છે. એનાથી વિપરીત અર્થાત્ વિરાધચુક્ત જ્ઞાન સાધક નથી બનતું.
- ૬૭૦. એક જ પુરુષમાં પિતા, પુત્ર, પૌત્ર, ભાણેજ, ભાઈ, વગેરે અનેક સંબંધ હેાય છે. ( એક જ સમયે એ પાતાના પિતાને પુત્ર અને પાતાના પુત્રને પિતા હાેય છે) એટલા માટે એકના પિતા હાેવાથી એ બધાના પિતા નથી થતાે. ( આ જ સ્થિતિ બધી વસ્તુઓના સંબંધે છે.)
- ૬૭૧. નિર્વિકલ્પ તથા સવિકલ્પ--ઉભયરૂપ પુરુષને જે ફક્ત નિર્વિ'કલ્પ અથવા સવિકલ્પ (ઍક જ) ક**હે છે** ચ્પેની **સુદ્ધિ, ખરેખર જ, શાસ્ત્રમાં સ્થિર નથી**.
- ૬૭૨. દ્રધ અને પાણી માફક અનેક વિ**રાેધી ષ**ર્મો દ્વારા પરસ્પર એકબીજા સાથે મળી ગ**યેલ પઠાર્થમાં** "આ ધર્મ" અને "એ ધર્મ"-આમ વિભાગ કરવેા ઉચિત નથી. જેટલી વિશેષ પર્યાયો દ્વાય એટલાે જ અવિભાગ સમજવા જાેઈએ.
- ૬૭૩. સૂત્ર અને અર્થના વિષયમાં શંકારહિત સાધુ પણ ગર્વ છેાડી સ્યાદ્વાદ−મય વચનનાે ઉપયાેગ કરે. ધર્માચરણમાં પ્રવૃત્ત સાધુએા સાથે વિચરણ કરતાે થકાે સત્ય ભાષા અને અનુભય (અન્+ઉભય**≕જે ન**

હેાય સત્ય કે ન હાય અસન્ય) ભાષાનાે ઉપયાેગ કરે. ધનવાન અથવા નિર્ધાનનાે ભેદ પાડયા વિના સમભાવપૂર્વ ક ધર્મકથા કહે.

પ્રકરણ ૩૮ : પ્રમાણુ સૂત્ર

(અ) પંચવિધ જ્ઞાન

- **૬૭૪. ૧. સંશય, ૨. વિમેાહ (વિમ**ર્ચય) અને ૩. વિભ્રમ (અનધ્યવસાય)—આ ત્રણુ મિથ્યા-જ્ઞાનાથી રહિત, પાતાના તથા પરના સ્વરૂપને ગ્રહણુ કરવું તેનુ. નામ 'સમ્યગ્ જ્ઞાન' કહેવાય. આ વસ્તુ-સ્વરૂપના યથાર્થ નિર્ણય કરાવે છે તેથી જ તેને સાકાર અર્થાત્ સવિકલ્પક (નિશ્ચયાત્મક) કહે છે. આના અનેક પ્રકાર છે.
- ૬૭૫. તે જ્ઞાન પાંચ પ્રકારનું છેઃ
  ૧. આભિ(નબેાધિક અથવા મતિજ્ઞાન,
  ૨. ચુત જ્ઞાન, ૩. અવધિ જ્ઞાન,
  ૪. મન:પર્યંય જ્ઞાન, અને પ. કેવળ જ્ઞાન.
  ૬૭૬. આ પ્રકાર મતિ, શ્રુત, અવધિ, મન:પર્યંય અને કેવળના રૂપમાં જ્ઞાન કેવળ પાંચ જ છે. આમાંથી પ્રયમના ચાર જ્ઞાન ક્ષાચા પશ મિક છે અને, કેવળજ્ઞાન ક્ષાચિક છે. (એક દેશ ક્ષય અને ઉપશ મથી ઉત્પન્ન થવાને લીધે પહેલા ચાર જ્ઞાન અપૂર્ણું છે છે. અને સમસ્ત કર્માના ક્ષયને કારણે પાંચ સું

- ૬७७. (૧) ૧. ઇહા, ૨. અપેહ, ૩. વિમર્શ (મીમાંસ ), ૪. માર્ગ છ્યા, ૫. ગવેષછ્યા, ૬ સગ્રા, ૭. સ્મૃતિ, ૮. મતિ અને ૯ પ્રજ્ઞા—આ બધા આલિમિઓિમિક અથવા માંતજ્ઞાન કહેવાય છે
- ૬૭૮. (૨) (અનુમાન અથવા લિંગગ્ઞાનની માફક) અર્થને (શબ્દ) જાણી એના ઉપરથી અર્થાંત૨ (વાચ્યાર્થ)ને ગ્રહણ ક∢વા એનું નામ શ્રુતગ્ઞાન. આ ગ્રાન નિયમપૂર્વ'ક આલિનિબાધિક ગ્રાનપૂર્વ'ક થાય છે. આના બે લેદ છે: ૧. લિંગજન્ય, અને ૨. શબ્દજન્ય (ધૂમાડા દેખી થનારું અગ્નિનું ગ્રાન 'લિંગજ' અને વાચક શબ્દ સાંભળી અથવા વાંચી થનારું ગ્રાન 'શબ્દજ.') આગમામાં રાબ્દજ– શ્રુતગ્રાનનું પ્રાધાન્ય છે.
- ૬૭૯. ઇન્દ્રિય અને મનના નિમિત્તથી શ્રુતાનુસાર્શ થનારું જ્ઞાન **શ્રુતજ્ઞાન કહે**વાય છે. એ પાેતાના વિષયભૂત અર્થ ને બીજા દ્રારા વ્યક્ત કરી શકાય તેવું હાેય છે. બાકીનું ઇન્દ્રિય અને મનના નિમિત્તથી થનારું અ**શ્રુતાનુસારી અવગ્રહાદિ જ્ઞાન મતિજ્ઞાન કહેવાયછે**. ( આનાથી સ્વયં જાણી શકે છે પરંતુ બીજાને સમજાવી શકાતા નથી.)

- ૬૮૦. આગમામાં કહેવામાં આવ્યું છે કે શ્રુતજ્ઞાન મતિજ્ઞાન પૂર્વક થાય છે, પણ મતિજ્ઞાન બ્રુતજ્ઞાન પૂર્વક નથી થતું. આ જ બન્ને વચ્ચે અંતર છે. 'પૂર્વ' શબ્દ 'પૃ' ધાતુથી બન્યા છે. એના અર્થ 'પાલન' અને 'પૂરણુ' એવા થાય છે. શ્રુતનું પૂરણુ અને પાલન કરવાથી શ્રુતજ્ઞાન મતિજ્ઞાન પહેલાં થાય છે, એટલા માટે શ્રતને મતિ પહેલાં થનારું કહ્યું છે.
- **૧૮૧. (૩) 'અવધીયતે ઇતિ અવધિઃ' અર્થાત્ દ્રબ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ,** અને, ભાવ<sup>ત</sup>ે મર્યાદાપૂર્વંક રૂપી પદાર્થીને એકદેશ જાણુવાવાળા જ્ઞાનને અવધિજ્ઞાનકહે છે.આનેઆગમામાં 'સીમાજ્ઞાન' પણુ કહ્યુ છે. આના બે ભેદ છે: ૧. ભવ–પ્રત્યય, ૨. ગુણુ–પ્રત્યય
- **૬૮૨. (૪) જે જ્ઞાન મનુષ્યલેાકમાં રહેલા** જીવના ચિંતિત, અચિંતિત, અર્ધ- ચિંતિત, વગેરે અનેક પ્રકારના અર્થ દ્રારા મનને પ્રત્યક્ષ જાણુ છે તે છે મનાઃપર્યંવ જ્ઞાન.
- ૬૮૩. (૫) 'કેવળ' શખ્દને અર્થ 'એક', 'શુદ્ધ', 'સકળ', 'અસાધારણુ' અને 'અનંત' વગેરે થાય છે. એટલા માટે કેવળજ્ઞાન 'એક' છે. અર્થાત્ ઇન્દ્રિયા વગેરેની સહાયતા વિનાનું છે, અને કેવળજ્ઞાન થવાથી બીજા બધાં જ્ઞાના વિનાનું છે, અને કેવળજ્ઞાન થવાથી બીજા બધાં જ્ઞાના વિનાનું છે. અને કેવળજ્ઞાન શહેત હાવાથી એ જ્ઞાન 'એકાઠી' છે. મળ-કલંકથી રહિત હાવાથી એ 'શુદ્ધ' છે. સંપૂર્ણ રૂચેાને જાણવાવાણું હાવાથી એ

'સકળ' છે. એના જેવું બીજું કાેઈ જ્ઞાન નથી એટલા માટે એ 'અસાધારણુ' છે, અને એનેા કદી અંત નથી માટે એ 'અનંત' છે.

- ૬૮૪. ઠેવળજ્ઞાન લે!ક અને અલે!કને પરિપૂર્ણરૂપે જાણુ છે. ભૂત. સવિષ્ય અને વર્તમાનમાં કશું એવું નથી જેને કેવળજ્ઞાન ન જાણુતું હે!ય.
- (આ) પ્રત્યક્ષ-પરાક્ષ પ્રમાણુ
- ૬૮૫. જે જ્ઞાન વસ્તુ-સ્વભાવને-યથાર્થ સ્વરૂપને-સમ્યક્ રૂપે જાણુ છે તેને 'પ્રમાણુ' કહે છે. એના બે પ્રકાર છે ૧. પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ અને, ૨. પરાક્ષ પ્રમાણ.
- ૬૮૬. જીવને ' અક્ષ' કહે છે. આ શબ્દ "અશુ બ્યાપ્તી" ધાતુમાંથી બનેલા છે. જે જ્ઞાનરૂપે તમામ પદાર્થામાં બ્યાપ્ત છે એને 'અક્ષ' અર્થાત્ જીવ કહે છે. 'અક્ષ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ ભાજનના અર્થમાં 'અશ' (ખાવું) ધાતુમાંથી પણ કરી શકાય છે. જે ત્રણ લાકની સમગ્ર સમૃદ્ધિ વગેરેને ભાગવે છે એને 'અક્ષ' અર્થાત્ જીવ કહે છે. આ પ્રમાણે બન્ને વ્યુત્પત્તિએા દ્વારા ('ભર્થ વ્યાપ છે. આ પ્રમાણે બન્ને વ્યુત્પત્તિએા દ્વારા ('ભર્થ વ્યાપન' અથવા 'ભાજન' ગુણથી) જીવના 'અક્ષ' અર્થ સિદ્ધ થાય છે. એ 'અક્ષ' એટલે 'જીવ'માં થનારું જ્ઞાન 'પ્રત્યક્ષ' કહેવાય છે. આના ત્રણ ભેદ છે : ૧. આ વધિ.૨.મન--પર્યય અને ૩. કેવળજ્ઞાન.

- ૬૮७. પૈદ્રગલિક હેાવાને લીધે દ્રવ્ય-ઇન્દ્રિચેા અને મન 'અક્ષ' એટલે 'જીવ'થી 'પર' એટલે **લિજા છે**. એટલા માટ ઇન્દ્રિયા અને મન દ્રારા થનારું જ્ઞાન 'પ**રેાક્ષ' કહેવાય છે. જેવી રીતે અનુમાનમાં ધૂમાઠાથી** અગ્નિનું જ્ઞાન થાય છે એવીજ રીતે પરાક્ષ જ્ઞાન પણ 'પર'ના નિમિત્તથી થાય છે.
- ૬૮૮. જીવતું ૧. મતિજ્ઞાન અને ૨. શ્રુતજ્ઞાન-'પર' ના નિમિત્ત ને ક્ષધ ને થતું હાેવાથી 'પરાક્ષ' જ્ઞાન કહેવાય, અથવા અતુમાનની માફક પહેલેથી જ ઉપલબ્ધ અર્થના સ્મરણ દ્વારા થવાને લીધે એ પર-નિમિત્તિક છે, અર્થાત્ પરને કારણે છે. ( નાંધ : પરનિમિત્તિક એટલે મન અને પાંચ ઇન્દ્રિયાની મદદથી થતું જ્ઞાન.)

૬૮૯. ધૂમાડા વગેરે લિંગને લીધે યનારું લિંગજ-શ્રુતજ્ઞાન તાે એકાંત રૂપે પરાક્ષ જ છે. અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવ જ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન – આ ત્રણિય જ્ઞાન એકાંતરૂપે પ્રત્યક્ષ જ છે. પરંતુ ઇન્દ્રિયા અને મનથી થનારું 'મતિજ્ઞાન' લાેકવ્યવહારમાં 'પ્રત્યક્ષ' ગણાય છે. એટલા માટે તે 'સંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ' કહેવાય છે.

## ૧૭૧

### પ્રકરણ ૩૯ : નય સૂત્ર

- ૬૯૦. શ્રુતજ્ઞાનના આશ્રયથી ચુક્ત 'વસ્તુના અગંશને ગ્રહણ કરનાર' જ્ઞાનીના વિકલ્પને 'નય' કહે છે. એ જ્ઞાનથી જે ચુક્ત છે તે જ જ્ઞાની છે.
- ૬૯૧. નય વિના મતુષ્યને સ્યાદ્વાદનાે ખાેધ નથો થતાે. એટલા માટે જે એકાંતનાે અથવા એકાંત આગ્રહનાે ત્યાગ કરવા માગે છે એણે નયને જરૂર જાણવાે જોઈ એ.
- ૬૯૨. જેવી રીતે ધર્મ–વિહેાણે। મનુષ્ય સુખ ઇચ્છે છે અથવા કાેઈ પાણી વિના પાતાની તરસ છીપાવવા માગે છે તેવી જ રીતે મૂઢ માલ્યુસ નય વિના દ્રવ્યના સ્વરૂપનાે નિશ્ચય કરવા માગે છે.
- ૬૯૩. તીર્થ'ંકરાેના વચનાેના પ્રકાર બે છેઃ સામાન્ય અને વિશેષ. બન્તે પ્રકારનાં વચનાેના સંગ્રહના મૂળ પ્રતિપાઠક 'નય' પણુ બે જ છેઃ રા દ્રવ્યાર્થિક નય અને ૨. પર્યાયાર્થિક નય. બાકીના બધા નયાે આ બે નયાેના જ અવાંતર લોદાે છે. (દ્રવ્યાર્થિક નય વસ્તુના સામાન્ય અંશના પ્રતિપાદક છે અને પર્યાયાર્થાંક નય વસ્તુના વિશેષ અંશના પ્રતિપાદક છે.)
- ૬૯૪. દ્રવ્યાર્થિક નચનુ' વક્તવ્ય (સામાન્યાંશ) પર્યાયાર્થિક નચને માટે નિચમપૂર્વંક અવસ્તુ છે, અને પર્યાયાર્થિક નચની વિષયભૂત વસ્તુ (વિશેવાંશ) દ્રવ્યાર્થિક નચને માટે અવસ્તુ છે.

- ૬૯૫. પર્યાયાર્થિક નયની દષ્ટિ મુજબ પદાર્થો નિયમપૂર્વક ઉત્પન્ન થાય છે અને નષ્ટ થાય છે, અને દ્રગ્યાર્થિક નયની દષ્ટિ મુજબ તમામ પદાર્થી સદૈવ અનુત્પન્ન અને અવિનાશી છે.
- ૬૯૬. દ્રવ્યાર્થિક નયને હિસાએ બધાં દ્રવ્ય છે અને પર્યાયા**ર્થિક** નયના હિસાહે એ અન્ય−બન્ય છે, કારણ કે જે સમચે જે નયથી વસ્તુ જોવામાં આવે એ સમયે એ વસ્તુરૂપે જ દષ્ટિગાચર **થાય છે**.
- ૬૯૭. ઝે ∓્રાન પર્યાયને ગૌથુ અનાવી લાેકમાં દ્રવ્યને જ ગ્રહણ કરે છે એને 'દ્રવ્યાર્થિક નય' કહેવામાં આવે છે, તથા, જે દ્રવ્યને ગૌણ કરી પર્યાયને જ ગ્રહણ કરે છે એને 'પર્યાદ્યાર્થિક નય' કહેવામાં આવે છે.
- **૬૯૮.** (દ્રવ્યાર્થિક નય અને પર્યાયાર્થિક નયના **લેદરૂપે**) મૂળ નય સાત છે ૧. નૈગમ નય, ૨. સંગ્રહ નય, ૩. વ્યવહાર નય, ૪. ઝાજુસ્ત્ર નય, ૫. શબ્દ નય, ૬. સમલાિરૂઢ નય, અને ૭. એવંભૂત નય.
- ૬૯૯. ઉપર જ્ણાવેલા સાત નયમાંથી પ્રથમના ત્રણ નય 'દ્રવ્યાશિંક' છે અને બાકીના ચાર નય 'પર્યાશિકિ' છે.

સાત નયમાંથી પહેલા ચાર નય 'અર્થપ્રધાન' છે અને બાકીના ત્રણુ નય 'શબ્દ પ્રધાન' છે.

- ૭૦૦. (૧) સામાન્ય જ્ઞાન,વિશેષ જ્ઞાન, અને ઉભય જ્ઞાન રૂપ જે અનેક 'માન' લાેકમાં પ્રચલિત છે એમને જે દારા જાણવામાં આવે છે તે 'નેેગમ નય' છે. એટલા માટે એને 'નયિક–માન' અર્થાત્ 'વિવિધ રૂપે જાણુવું' એવું કહેવામાં આવ્યું છે.
- ૭૦૧. ( ભૂત, વર્તમાન, અને ભવિષ્યના **લેદે નૈગમનય ત્રણ** પ્રકારના છે. ) જે દ્રવ્ય અથવા કાર્ય ભૂતકાળમાં સમાપ્ત થઈ ગયું છે એનું વર્તમાનકાળમાં આરાેપણ કરવું એ ભૂત નૈગમનય' છે. દા. ત. હજારા વર્ષ પૂર્વે થઈ ગયેલા ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામીના નિર્વાણ માટે 'નિર્વાણ અમાવાસ્યાના' દિવસે ''આજે વીર પ્રભુનું નિર્વાણ થયું છે'' એમ ખાેલવું તે ભૂત 'નેગમનય'નું દષ્ટાંત થયું.
- ૭૦૨. જે કાર્ય હમણાં જ પ્રારંભ્યું હાેય એના સંબંધમાં લાેકા પૂછે ત્યારે 'પૂરું થયું' એમ કહેવું તે 'વર્તામાન નેગમનચ'છે. ભાજત બનાવવાના આરંભ માત્ર જ કર્યા હાેય તે વખતે જ કહેવું કે ''આજભાત બનાવ્યા છે''એ'વર્તામાન નેગમનય'નું દ⊍ટાંત થયું.
- ७०३.

જે કાર્ય ભવિષ્યમાં થવાતું છે એના સંબધ્ધમાં થયું ન હાેય છતાં થયું એમ કહેવું એ 'ભાવિ નીગમ-નય' છે. જેવી રીતે જે હજુ ગયાે નહાેય છતાં એના સંબધમાં કહેવું કે ''એ ગયા'' એ 'ભાવિ નીયમનય'તું દગ્ટાંત છે.

- ૭૦૪. (૨) સંગ્રહ નયના બે પ્રકાર છે ઃ એક શુદ્ધ સંગ્રહ-નય અને બીજો અશુદ્ધ સંગ્રહનય. 'શુંદ્ધ સંગ્રહ નય'માં પરસ્પર વિરાધ કર્યા વિના 'સત્' રૂપે બધાનું ગ્રહણ થાય છે. એમાંથી એક જાતિ વિશેષનું ગ્રહણ કરવાથી એ જ 'અશુદ્ધ સંગ્રહનય' થયે.
- ૭∙પ. (ઙુ) સંગ્રહનય દારા ગૃહીત થયે**લ શુદ્ધ અથવા અશુદ્ધ** અર્થના જે ભેદ કરે છે તે **વ્યવહારનય** છે. આપણ બે પ્રકારના છેઃ એક અશુદ્ધાર્થ ભેદક અને બીજો શુદ્ધાર્થ–ભેદક છે.
- ૭૦૬. (૪) દ્રવ્યમાં એક સમયવતી (વર્તમાન) અધ્રુવ પર્યાયને ગ્રહ્યણુ કરે છે તેને સૂક્ષ્મ-**ગદ જુ-સૂત્ર-નય** કહે છે. દા. ત. તમામ રાબ્દ ક્ષ**ણિક** છે.

૭૦૭. અને જે પાતાની સ્થિતિ સુધી રહેનારા મનુષ્યાદિ પર્યાવને એટલા સમય સુધી એક મનુષ્યરૂપે ગ્રહણુ

કરે છે તે સ્થૂળ-ઋડજુ-સૂલ-નય કહેવાય છે. ૭૦૮. 'શપન' અર્થાત્ આહ્વાન શખદ છે, અથવા જે 'શપતિ' અર્થાત આહ્વાન કરે છે, એ શખદ છે, અથવા 'શપ્યતે' જે દ્વારા વસ્તુને કહેવામાં આવે છે એ શખદ છે. એ શખ્દના વાચ્ય જે અર્થ છે (વાચ્ચાર્થ) તેને ગ્રહ્ણ કરવાથી નયને પણ શબ્દ (શખ્દનય) કહેવામાં આવ્યા છે.

- ૭૦૯. જે એકાર્યવાચી શખ્દામાં લિંગ આદિ લેદને કારણે અર્થ લેદ સ્વીકારે છે તેને શબ્દનય કહેવામાં આવે છે ઢાખલા તરીકે 'પુષ્પ' શબ્દ પુલ્લિંગમાં નક્ષત્રના વાચક છે અને 'પુષ્યા' શબ્દ (સ્રીલિંગ શબ્દ) સ્રીલિંગમાં તારિકાના એાધ કરાવે છે.
- ૭૧૦. અથવા વ્યાકરણુથી સિદ્ધ શબ્દમાં **અર્થ**ેને જે વ્યવદ્ધાર કરવામાં આવે છે તે જ અર્થ ને શબ્દ દ્વારા ગ્રહણ કરવા એને શબ્દનય કહે છે. દા.ત. 'દેવ' શબ્દ દ્વારા એને સારી પેઠે ગ્રહણ કરવામાં આવતા અર્થ દેવ અયવા સુરને જ ગ્રહણ કરવા તે.
- ૭૧૧. ૬. જે પ્રમાણે પ્રત્યેક પદાર્થ પોતપોતના વાચક અર્થમાં આરૂઢ છે એ પ્રમાણે પ્રત્યેક શબ્દ પણ પોતપોતાના અર્થમાં આરૂઢ છે, અર્થાત્ શબ્દભેદની સાથે સાથે અર્થભેદ પણ થાય જ છે, દા.ત. ઇન્દ્ર, પુરંદર અને શક-ત્રણેય શબ્દો દેવાના રાજાના ખાધક છે, છતાં 'ઇન્દ્ર' શબ્દથી એના 'ઐશ્વર્ય'ના બાધ થાય છે.અને 'પુરંદર' શબ્દથી ગેના 'ઐશ્વર્ય'ના બાધ થાય છે.અને 'પુરંદર' શબ્દથી 'પાતાના શત્રુઓના પુર એટલે શહેરાના નાશ કરનાર'ના બાધ થાય છે. આ પ્રમાણે શબ્દભેદ અનુસાર અર્થ લેદ કરવાવાળા નયને 'સમલિરૂઢ નય' કહે છે.) (આ શબ્દને અર્થારૂઢ અને અર્થને શબ્દારૂઠ કહે છે.

- ૭૧૨. ૭. 'એવ' અર્થાત્ જેવા શખ્દાર્થ હેાય તેવા જ રૂપમાં જે વ્યવહુત થાય છે એ 'ભૂત' અર્થાત્ વિદ્યમાન છે, અને જે શખ્દાર્થથી અન્યથા છે એ અ–ભૂત અર્થાત્ અવિદ્યમાન છે. જે આ પ્રમાણે માને છે એ 'એવ ભૂત નય' છે. એટલા માટે જ શખ્દનય અને સમભિરૂઢ નયની અપેક્ષાએ 'એવંબૂત નય' વિશેષરૂપે શખ્દાર્થ-તત્પર-નય છે.
- ૭૧૩. જીવ પોતાના મન, વચન અને કાયાની ક્રિયા દ્વારા જે જે કામ કરે છે એ પ્રત્યેક દર્મના બાેધક અલગ-અલગ શબ્દ છે અને એના જ એ વખતે પ્રયાગ કરનાર 'એવંભૂત નય' છે. દા.ત. પૂજા કરતી વખતે મનુષ્યને પૂજારી કહેવા અને સુદ્ધ કરતી વખતે એને યાેહો કહેવા તે આ હકીકતના સાક્ષી છે.

પ્રકરણ ૪૦ : સ્યાદ્વાદ તથા સપ્તભ ગી સૂત્ર

૭૧૪. નચના વિષય હેાય કે પ્રમાણના, પરસ્પર સાપેક્ષ વિયયને જ સાપેક્ષ કહેવામાં આવે છે, અને એથી વિપસ્તિને નિરપેક્ષ કહેવામાં આવે છે. (અર્થાત્ પ્રમાણના વિષય સર્વ નચાની અપેક્ષા રાખે છે, અને નયના વિષય પ્રમાણુની તથા અન્ય વિરાધી નચાની અપેક્ષા રાખે છે, ત્યારે જ એ વિષય સાપેક્ષ કહેવાય છે.

- હ૧૫. જે હં'મેશાં નિયમનાે નિષેધ કરે છે અને નિયાતરૂપે સિદ્ધ છે એ શબ્દને 'સ્યાત્' કહેવાય છે. આ, વસ્તુને, સાપેક્ષ સિદ્ધ કરે છે.
- ૭૧૬. (અનેકાન્તાત્મક વસ્તુની સાપેક્ષતાના પ્રતિપાદનમાં પ્રત્યેક વાકયની સાથે 'સ્યાત્' પદ લગાડી કથન કરવું એ સ્યાદ્વાદનું લક્ષણ છે.) આ ન્યાયમાં પ્રમાણ, નય અને દુર્નયના લેદથી ચુક્ત સાત ભંગ થાય છે. 'સ્યાત્' સાપેક્ષ ભંગાને 'પ્રમાણુ' કહે છે. નયચુક્ત ભંગાને 'નય' કહે છે અને નિરપેક્ષ ભંગાને 'દુર્નય' કહે છે.
- ૭૧૭ ૧ સ્યાદ્ર અસ્તિ, ૨. સ્યાત્ નાસ્તિ, ૩. સ્યાદ્ર અસ્તિ નાસ્તિ, ૪. સ્યાદ્ર અવક્તવ્ય, ૫. સ્યાદ્ર અસ્તિ અવક્તવ્ય, ૬. સ્યાદ્ર નાસ્તિ અવક્તવ્ય, ૭. સ્યાદ્ર અસ્તિનાસ્તિ અવક્તવ્ય–આને પ્રમાણ્યુ સ સભ્ર'ગી જાણવી જોઈ એ.
- ૭૧૮ઃ સ્વ−દ્રવ્ય, સ્વ−ક્ષેત્ર, સ્વ−કાળ અને સ્વ−ભાવની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય (૧) અસ્તિ સ્વરૂપ છે. એ જ પર−દ્રવ્ય, પર-ક્ષેત્ર, પર-કાળ, અને પર-ભાવની અપેક્ષાએ (૨) નાસ્તિ સ્વરૂપ છે.

996.

સ્વ-દ્રબ્યાદિ ચતુષ્ટય ( ઉપર કહેલાં ચાર) અને પરદ્રબ્યાદિ ચતુષ્ટય – બન્નેની અપેક્ષાએ એક જ વસ્તુ (૩) સ્યાદ્ અસ્તિ અને સ્યાત્ નાસ્તિ સ્વરૂપ થાય છે. બન્ને ધર્મોને એક સાથે કહેવાની અપેક્ષાએ વસ્તુ અવફ્તબ્યછે. આ પ્રમાણે પોતપોતાના નયની સાથે અર્થના ચાંજના કરવાથી (૪) સ્યાદ્ર અવફ્તબ્ય, (૫) સ્યાદ્દઅસ્તિ અવફ્તબ્ય, (૬) સ્યાદ્વનાસ્તિ અવફ્તબ્ય અને (૭) સ્યાદ્દ-અફ્તિ-નાસ્તિ અવફ્તબ્ય બને છે

1920.

' સ્યાત્' પદ તથા નય-નિરપેક્ષ દાય ત્યારે જ સાતેય ભાંગ દુર્ન ય-ભાંગી કહેવાય છે. જેવી રીતે કે વસ્તુ અસ્તિ જ છે, નાસ્તિ જ છે, ઉભયરૂપ જ છે, અવક્તવ્ય જ છે, અસ્તિ અવક્તવ્ય જ છે, નાસ્તિ અવક્તવ્ય જ છે અથવા અસ્તિ નાસ્તિ અવક્તવ્ય જ છે. (કાઇ એક જ અંશ અથવા દષ્ટિકાેણ ઉપર જોર દેવું અથવા આગ્રહ રાખવાં તથા બીજાની સર્વથા ઉપેક્ષા કરવી તે દુર્ન ય છે.)

છર૧.

વસ્તુના એક ધર્મને ગ્રહ્ય કરવાથી એના પ્રતિપક્ષી બીજા ધર્મનું પણ ગ્રહણ આપોઆપ થઈ જાય છે કારથુ કે બન્ને ધર્મા વસ્તુના સ્વભાવ છે. એટલા માટે તમામ વસ્તુના ધર્મેમાં સપ્તભ ગીની ચાજના કરવી જોઈ એ.

## પ્રકેરણ ૪૧ : સમન્વય સુત્ર

- હરર. પરેાક્ષરૂપે સમગ્ર વસ્તુઐાને જે અનેકાન્ત રૂપે <mark>બ</mark>તાવે છે અંરે સં**શ**ય વગેરેથી રહિત છે તે <mark>શ્રુતજ્ઞાન</mark> કહેવાય છે.
- ७२૩. વસ્તુના કાેઈ પણુ એક ધર્મની વિવક્ષા અથવા અપેક્ષા દ્વારા જે લાેકવ્યવહારને સાધે છે એ નય છે. નય શ્રુતज્ञાનના ભાદ છે અને લિંગદ્વારા ઉત્પન્ન થાય છે.
- ७२४. અનેક ધર્મોથી ચુક્ત વસ્તુના કોઈ પણ એક ધર્મ'ને ગ્રહણ કરવા તે નયતું લક્ષણ છે, કારણ કે એ સમયે એ જ ધર્મનો વિવક્ષા છે, બીજા ધર્મોની નહિ.
- ૭૨૫. એ નયેા ( વિરાધી હેાય છતાં પણુ ) સાપેક્ષ હાેય તાે 'સુનય' કહેવાય છે અને નિરપેક્ષ હાેય તાે **દુર્નય** ક**હે**વાય છે. સુનય દારા જ નિયમપૂર્વક સમસ્ત વ્યવહાર સિદ્ધ થાય છે.
- ૭૨૬. (વાસ્તવમાં એ એઈએ તો લાેકમાં) જેટલાં વચન-પંચ છે એટલા નય છે, કારણ કે દરેક વચન વક્તાના કાેઈને કાેઈ અભિપ્રાય અથવા અર્થને સૂચવે છે, અને એવાં વચનામાં વસ્તુના કાેઈ પણ એક ધર્મની જ સુખ્યતા હાેય છે, એટલા માટે જેટલા નય સાવધારણુ (હઠગ્રાહી) છે એ બધા પર-સમય છે,

(મેચ્યા છે, અને, આવધારણુ–રહિત (સાપેક્ષ-સત્યગ્રાહી) તથા સ્યાત્ શખ્દથી ચુક્ત સમુદિત બધા નય સમ્યક્ હાેય છે

૭૨૭. નયવિધિના જ્ઞાતાએ પર-સમય-રૂપ ( એકાંત અથવા આગ્રહપૂર્ણ) અનિત્યત્વ આદિના પ્રતિપાદક ઝાજીસૂત્ર આદિ નય અનુસાર લાેકમાં પ્રચલિત મતાેનું નિવર્તન અથવા પરિહાર, નિત્યાદિનું કથન કરવાવાળા દ્રવ્યાર્થિ ક નય પ્રમાણે કરવા નેઇએ, તથા, સ્વ-સમય રૂપ જે સિદ્ધાંતામાં પશુ અજ્ઞાન અથવા દેવાદિ દેાષાથી ચુક્ત કાેઈ વ્યક્તિએ, દાેષ ખુદ્ધિથી કાેઈ નિરપેક્ષ પક્ષ સ્વીકારી લીંધા હાેય તાે એનું પણ નિવર્તન (નિવારણ) કરવું નેઈ એ

- ૭૨૮. અધા નચેા પાેતપાેતાના વક્રતવ્યમાં સાચા છે, પરંતુ જો બીજા નચાેના વક્ર્તવ્યનું નિરાકરશ્રુ કરતા હેાય તાે તે મિચ્યા છે. અનેકાન્ત દબ્ટિના અથવા શાસ્ત્રના જ્ઞાતા એ નચાેના 'આ સાચા છે' અને 'એ જાુઠ્ઠા છે' એવી રીતે વિભાગ કરતાે નથી.
- ૭૨૯. નિરપેક્ષ–નચેા સામુદાયિકતા પ્રાપ્ત કરતા નથી અને સામુદાયરૂષ કરી દેવાથી સમ્યક્ બનતા નથી, કારણ કે પ્રત્યેક નિરપેક્ષ નય મિથ્યા હેાવાથી એના સમુદાય તાે મહા–મિથ્યા-રૂપ બની જશે. સમુદાયરૂપ બનવાથી પણ એ એ વસ્તુના બાેધક નથી બનતા, કારણ કે પૃથક્–

પૃથક્ર અવસ્થામાં પણ એ બાેધક નથી, એતું કારણ એ છે કે નિરપેક્ષ હાેવાને લીધે દુશ્મનની માક્ષ્ક એ બધા પરસ્પર વિરોધી છે.

930.

જેવી રીતે વિવિધ અભિપ્રાય ધરાવનારા અનેક સેવક રાજા, સ્વામી કે અધિકારીના વશમાં રહે છે અથવા આપસમાં લડવા--ઝઘડવાવાળા વ્યવહારી માણુસ કાેઈ ઉદાસીન (તટસ્થ) વ્યક્તિને વશવર્તા બની મિત્રતા પ્રાપ્ત કરી વાળે છે, તેવી રીતે જ બધા પરસ્પર વિરાધી નય સ્યાદ્વાદને શરણે જઈ સમ્યગ્ભાવને પ્રાપ્ત કરે છે, અર્થાત્ સ્યાદ્વાદની છત્રછાયામાં પરસ્પર વિરાધનું કારણ (સાવધારણતા) દૂર થઈ જાય છે અને એ બધા સાપેક્ષતા-પૂર્વક એકત્ર થઈ જાય છે.

- ૭૩૧. જેવી રીતે હાથીનું પૂંછડું, પગ, સૂંઢ વગેરે જે સ્પર્શ કરીને એ હાથો છે એવું માનનારા જન્માંધ લાેકાેના અભિપ્રાય મિથ્યા છે. તેવી રીતે અનેક ધર્માત્મક વસ્તુના એક-એક અંશ ગ્રહણ કરી ''અમે પ્**રી વસ્તુ જાણી** લીધી છે'' એવી પ્રતિપત્તિ-સ્વીકૃતિ કરનારાઓનું તદૂ-વસ્તુ વિષયક જ્ઞાન મિચ્યા ગણાય છે.
- ૭૩૨. તથા જેવી રીતે હાથીના બધા અવયવાના સમૂહને હાથી જાણુનારા ચક્ષુષ્માન (દપ્ટિસંપન્ન)નું જ્ઞાન સમ્યક્ અને છે, તેવી રીતે સમસ્ત નયાના સમુદાય દ્વારા વસ્તુની સમસ્ત પર્યાયાને અથવા એના ધર્મોને જાણુનારનું જ્ઞાન સમ્યક્ર કહેલાય છે.

933. સંસારમાં એવા ઘણા પદાર્થો છે જેનું વર્ણુન થઈ શકતું નથી. આવા પદાર્થીને અનંતમા ભાગ જ કહેવા યાગ્ય હેાય છે. આવા પદ્માપનીય પદાર્થીના અનંતમા ભાગ જ શાસ્ત્રમાં નિઅદ્ધ છે. (આવી સ્થિતિમાં, એ કેવી રીતે કહી શકાય કે અસુક શાસ્ત્રમાં લખેલી વાત અથવા અસુક જ્ઞાનીની વાન નિરપેક્ષ સત્ય છે ?)

- ૭૩૪. એટલા માટે જે પુરુષ કેવળ પાેતાના મતની જ પ્રશંસા કરે છે અને બીજાનાં વચનાેની નિંદા કરે છે અને **એ** રીતે પાેતાનું પાંડિત્ય બતાવે છે એ સ**ંસારમાં મજળૂત** રીતે જકઢાઈ ગયેલા છે.
- ૭૩૫. આ સંસારમાં વિવિધ પ્રકારના જીવેા છે, વિવિધ પ્રકારનાં કર્મી છે, વિવિધ પ્રકારની લબ્ધિએા છે, એટલા માટે કાેઈ સ્વધમી હાેય કે પરધમી, કાેઈની પણુ **સાથે** વાદ્વવિવાદ કરવા ચાેગ્ય નથી.
- ૭૩૬. મિથ્યાદર્શાં નાના સમૂહરૂપ અમૃત-રસ-પ્રદાયી **અને** અનાયાસ જ મુમુક્ષુઓની સમજમાં આવનારા વ**ંદનીય** જિન**વચન**તું કલ્યાણ હેા !

પ્રકરણ ૪૨ : નિક્ષેપ સૂત્ર

**૭૩૭. સુક્તિપૂર્વ ક, ઉપસુક્ત માર્ગમાં પ્રયોજનવશ** ૧.નામ,૨. સ્થાપના,૩ દ્રવ્ય,અને ૪. સાવમાં પદાર્થની સ્થાપનાને આગમમાં 'નિક્ષેપ' કહે છે.

- ७૩૮. દ્રવ્ય વિવિધ સ્વભાવવાળું છે. એમાંથી જે સ્વભાવ ઢારા એ ધ્યેય અથવા જ્ઞેય(ધ્યાન અથવા જ્ઞાન) નાે વિષય બંને છે એ સ્વભાવને નિમિત્ત બનાવી એક જ દ્રવ્યના આ ચાર લોદાે પાઢવામાં આવ્યા છે.
- 93e.
- અને (એટલા માટે) નિશેષ ચાર પ્રકારના માનવામાં આવ્યા છે. ૧. નામનિક્ષેપ, ૨. સ્થાપના (નક્ષેપ, ૩. દ્રવ્યનિક્ષેપ અને ૪. ભાવનિક્ષેપ. (૧) દ્રવ્યની સંજ્ઞાને 'નામ' કહે છે. એના પણુ છે વેદ્દા પ્રસિદ્ધ છે.
- ૭૪૦. (૨) જ્યાં એક વસ્તુનાે કાેઈ બીજી વસ્તુમાં આરાેપ કરવામાં આવે છે ત્યાં 'સ્થાપના નિક્ષેપ' કહેવામાં આવે છે. આ બે પ્રકારના છે: એક 'સાકાર' અને બીજો 'નિરાકાર.' કૃત્રિમ અને અકૃત્રિમ અહેંતની પ્રતિમા 'સાકાર સ્થાપના' છે તથા બીજા કાેઈ પદાર્થમાં અહેંતની સ્થાપના કરવી તે નિરાકાર સ્થાપના છે.
- ૭૪૧- (3) જ્યારે વસ્તુની વર્તમાન અવસ્થાનું ઉલ્લંધન કરી
- ૭૪૨. એના ભૂતકાલીન અથવા ભાવી સ્વરૂપ અનુસાર વ્યવઢાર કરવામાં આવે છે ત્યારે એને 'દ્રવ્યનિક્ષેપ' કહે છે. આના બે ભેદા છે – એક 'આગમ'

ત્રણ પ્રકારનાં હેાય છે.

વસ્તુને જેસ્વરૂપ સવિષ્યમાં પ્રાપ્ત થશે એને વર્તાબાનમાં જ એવું માનવું એને 'સાવિ–નાેઆગમ દ્રવ્ય-નિક્ષેપ' કહેવાય છે. દા. ત. યુવરાજને રાજા માનવાે, તથા કાેઈ વ્યક્તિના કર્મ જેવાં હાેય અથવા વસ્તુના વિષયમાં લીકિક માન્યતા જેવી થઈ ગઈ હાેય એ અતુસાર ગ્રહથુ કરવું એને 'કર્મ' અથવા 'તદ્દ્વ્યતિરિક્ત નામ્માગમ દ્રવ્યનિક્ષેપ' કહેવાય છે. જેવી રીતે જે

'નાઆગમ દ્રબ્યનિક્ષેપ' ના ત્રણુ લેકા છે: ૧. જ્ઞાયક શરીર, ૨. ભાવિ, અને ૩. કર્મ. જયાં વસ્તુંના જ્ઞાતાના શરીરને એ વસ્તુસ્વરૂપ માનવામાં આવે ત્યાં જ્ઞાયક શરીર 'નાઆગમ દ્રબ્યનિક્ષેપ' છે દા ત. રાજનીતિજ્ઞના મૃત શરીરને દેખીને કહેવું કે રાજનીતિ મરી ગઈ. જ્ઞાયક શરીર પણુ 'મૃત, રવર્તમાન અને રભવિષ્યની અપેક્ષાએ ત્રણુ પ્રકારનાં, તથા ભૂત-જ્ઞાયક-શરીર ૧. 'ચ્યુત', ૨. 'ત્યક્ત' અને ૩. 'ચ્યાવિત' રૂપે પુન:

અને બીજો 'નાઆગમ ' અર્ઢ તકથિત શાસ્ત્રના જાણકાર જે સમયે એ શાસ્ત્રમાં પાતાના ઉપયાગ નથી લગાવતા એ સમયે એ આગમ દ્રબ્ય-નિક્ષેપ અનુસાર અર્ઢ ત છે.

Jain Educationa International

19XX.

વ્યક્તિમાં દર્શનવિશુદ્ધિ, વિનય વગેરે તીર્થ કર નામકર્મના ખંધ પાંડે એવાં લક્ષણ દેખવામાં આવે તેને તીર્થ કર જ કહેવા અથવા પુર્ણ કળશ, **દર્પણ** वगेरे पहार्थनि सेाह मान्यता अनुसार मांगसिङ हहेवा. 983- (8) લત્કાળવર્લી પર્યાય અનુસાર જ વસ્તુને સંદેશાધિત કરવી અથવા માનવા એને ભાવનિક્ષેપ' કહે છે. એના પણ બે પ્રકારા છે. એક 'આગમ-ભાવ-નિક્ષેપ' અને બીજો 'નાઆગમ-ભાવ નિક્ષેપ,' દા ત અહેત-શાસ્ત્રના ગ્રાયક જે સમયે એના ગ્રાનમાં પાતાના ઉપયોગ લગાડી રહો હોય એ સમયે એ અહ તે છે. આ 'આમમ–ભાવ નિક્ષેપ' થયેા. જે સમયે એમાં મર્ક તેના તમામ ગુણે પ્રગટ થઈ ગયા દાય એ સમયે એને અહીંત કહેવા તથા એ ગુણાથી સુકત થઈ ધ્યાન કરનારને કેવળગ્રાની કહેવા એ 'નાઆગમ ભાવ નિક્ષેપ' કહેવાય.

## પ્રકરણ ૪૩ : સમાયન

આ પ્રમાણેને આ હિતો પદેશ અનુત્તરજ્ઞાની. UX4. **અતુત્તરદર્શા** વયા અતુત્તર-જ્ઞાન-દર્શનને ધારણ કરેલા છે જેણે એવા જ્ઞાતપુત્ર **લગવાન** શ્રીમઢાવીરે વિશાલા નગરીમાં દીધે હતે.

For Personal and Private Use Only

1986.

એટલા માટે હવે મને મરણના કાેઈ સચનથી. પ્રકરણ ૪૪ : શ્રી વીર પ્રભુ સ્તવન ૭૫૦. જ્ઞાન મારું શરણ છે, દર્શન મારું શરણ છે, ચારિત્ર મારું શરણ છે, તપ તથા સંચમ મારું શરણ છે, થને ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામી મારું શરણ છે.

- જે મને પહેલાં કદી પ્રાપ્ત થયું નહેાતું એ અમૃતમય ઝુ**ભાષિત જિનવચન આ**જે મને પ્રાપ્ત થયું છે અને તે પ્રમાણે મેં સુગતિના માર્ગ સ્વીકાર્યો છે, એટલા માટે હવે મને મરણવાે કાેઈ ભય નથી.
- ૭૪૭. જે આત્માને જાણે છે, લાક'ને જાણે છે, આગતિ ૭૪૮. અને અનાગતિને જાણે છે, શાશ્વત-અશાશ્વત, જન્મ-મરણ, ચયન અને ઉપપાદને જાણે છે, આસવ અને સંવરને જાણે છે, દુઃખ અને નિર્જરાને જાણે છે એ જ કિયાવાદનું અર્થાત્ સમ્યક્ આચાર વિચારતું કથન કરી શકે છે.
- ૭૪૬. સર્વદર્શી જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન શ્રો મહાવીરે સામાયિક વગેરેને ઉપદેશ દીધા હતે પરંતુ જીવે એને સાંમળ્યે નહિ અથવા સાંસળીને એનું સમ્યક્ **માચરથ** કર્યું નહિ.

- ૭૫૧. એ અગવાન શ્રી અહાવીર-સ્વામી સર્વદર્શી, કેવળજ્ઞાની, મૃળ અને ઉત્તર ગુણે સહિત વિશુદ્ધ ચારિત્રના પાલન કરનાર, ધૈર્યવાન, અને ગ્રન્થાતીત એટલે અપરિગ્રહી હતા. તેઓ નિર્ભય અને આયુ-કર્મ રહિત હતા.
- ૭પર. એ શ્રી વીરપ્રભુ ભૂતિપદ્મ: (અન તજ્ઞાની) અને અનિકેત-ચારી (અનાગારી) હતા તેએા સ સાર પાર કરનાર હતા. તેએા ધીર અને અન તકશી હતા. સૂર્યની મારક અતિશય તેજસ્વી હતા. જેવી રાતે ઝળહળતા અગ્નિ અધકારને નષ્ટ કરી પ્રકાશ ફેલાવે છે. એવી રંતે એમણે પથ્થુ અજ્ઞાનરૂપી અધકારને દૂર કરી પઠાર્થાના સત્ય સ્વરૂપને પ્રકાશિત કર્યું હતું.
- ૭૫૩. જેવી રીતે હાથીઓમાં ઐશવત, પશુઓમાં સિંહ, નદીઓમાં ગ'ગા, પક્ષીએામાં ગરુડ શ્રેષ્ઠ છે એ પ્રમાણ નિવ[િણુવાદીએાખાં જ્ઞાતપુત્ર (શ્રી મહાવીર સ્વામી) શ્રેષ્ઠ હતા.
- ૭૫૪. જેવી રીતે દાનેામાં અભયકાન ક્ષેષ્ઠ છે, સત્ય વચનામાં અનવઘ વચન (પરને પીડા ન ઉપજાવે એવું) શ્રેષ્ઠ **છે અને** તપમાં ઉત્તમ બ્રહ્મચર્ય શ્રેષ્ઠ છે, તેવી રીતે જ્ઞાતપુત્ર શ્રમણ લાેકમાં ઉત્તમ હતા.

૭૫૫. જંગતના જીવેાની ચાેનિ અર્થાત્ €ત્યત્તિસ્થાનના જાશુવાવાળા, જગતના ગુરુ, જગતને આનંદ આપનારા, જગતના નાથ, જગતના બંધુ, જગતના પિતામઢ ભગવાન જયવંતા થાવ !

૭૫૬. દ્વાદરાાંગરૂપ શ્રુતજ્ઞાનના ઉત્પત્તિસ્થાનના જયજયકાર હેા ! તીથ'ંકરામાં અ'તિમ તીર્થ'કરના જય હા ! લાેકાના ગુરુના વિજય હા ! મહાત્મા મહાવીરના જય હા !

5 5 5

(શ્રી સમણ સુત્ત ં જૈન ધર્મ સાર) સંપૂર્ણ

Y

¥.

5

## પરિશિષ્ટ ૧ : પારિભાષિક રાઝદકાેરા

( ક્રીં સમાંના આંકડા ગાથાઓનેા ક્રમાંક સૂચવે છે. જે આંકડા સાથે 'સૂત્ર' **લ**ખ્યું **છે** તે આંકડા પ્રકરણ<mark>ુનેા ક્રમાં</mark>ક સૂચવે છે. )

- અંગ સમ્યગ્ દર્શનના આઠ ગુણુ (સૂત્ર ૧૮)
- અગાર વેશ્મ અથવા ઘર (૨૯૮)
- અજ્ઞાન માહશુક્ત મિથ્યાજ્ઞાન (૨૮૯)
- અજ્ઞાની મિથ્યાદષ્ટિ (૧૯૫)
- અછવ સુખદુઃખ તથા હિત-અહિતના જ્ઞાનથી (૫૯૩) અને ચેતનાથી રહિત પુદ્ગક્ષ આદિ પાંચ દ્રવ્ય (૬૨૫)
- **અણુવ**ત શ્રાવકોના પાંચ વ્રત (સૂત્ર ૩૦૦) અતિથિ સંવિમાગ-વ્રત – સાધુને ચાર પ્રકારનું દાન દેવુ' (૩૩૦–૩૩૧)
- અતીન્દ્રિય સુખ આત્મજાત નિરાકુળ આનંદ અનુભૂતિ (૬૧૪–૬૧૫)

અકત્તાદાન વ્રત –અચૌર્ય વ્રત (૩૧૩) ઋધર્મ દ્રવ્ય – છવ અને પુદ્ગલની સ્થિતિમાં પૃથ્વીની માફક સદ્હાયક, લાકાકાશ–પ્રમાણ એક અમૂર્ત દ્રવ્ય

ભાવનાએ (સત્ર ૩૦) અનેકાન્ત – વસ્તુની સ્વતંત્ર સત્તાનું અથવા વસ્તુની અનંત ધર્માત્મકતાનું નિદર્શ ક તત્ત્વ; નિયત્વ-અનિત્યત્વ વગેરે પશ્સ્પર વિરાધી અનેક ધર્મ-સુગલાથી સુક્રત વસ્તના ... વિભાજય એકરસાત્મક જાતિ અંતરસ્વરૂપ  $(\xi\xi\xi - \xi \psi z)$ 

અનુપ્રેક્ષા – વૈરાગ્યવૃદ્ધિ માટે ચિંતવન કરવામાં આવતી બાર

वारंवार विथार (४०७-४०८) અનિવૃત્તિકરણ – સાધકની નવમી ભૂમિ, નવમું ગુણસ્થાન, જેમાં સમાન સમયવર્તી સાધકાનાં બધાં પરિણામ समान थ6 लय छे अने प्रति-समय इत्तरे। तर अन तगली विशुद्धता प्राप्त थती जाय छे. (५५८)

અનશન - કર્મની નિર્જરા માટે યથાશક્તિ એક છે દિવસ વગેરેનું આહાર-ત્યાગરૂપ વત (૪૪૨, ૪૪૭) અનિત્ય અનુપ્રેક્ષા - વૈરાગ્યવૃદ્ધિ માટે જગતની ક્ષણ-સંગુરતાને

અનલિગૃદ્ધિત મિથ્યાત્વ - બીજાના ઉપદેશ વગેરેથી નિરપેક્ષ अन्मलत तत्त्वनं अश्रदान (486) **अन्ध हंड वत - प्रयेाजन विनानां डायेनि।** त्याग (3२१-3२२)

અધ્યાત્મ - શદ્ધાત્મામાં વિશુદ્ધતાનું આધારભૂત અનુષ્ઠાન (૧૩૭) અનગાર – ગહત્યાગી સાધુ (૩૩૬)

અધ્યવસાય – કર્મ – બંધનું કારણ, છવની રાગ-ખુદ્ધિ (૧૫૪-૩૯૨)

- અંતરાત્મા દે<mark>ઢાદિથી ભ</mark>િન્ન આત્મસ્વરૂપને સ**મજનાર** સમ્યગ્ દષ્ટિ (૧૭૯)
- અંતરાય-કર્મ દાન, લાભ, ભાેગ, ઉપભાેગ વગેરેમાં બાધક કર્મ (૬૬)
- અન્યત્વ અનુપ્રેક્ષા પાતાનું સ્વરૂપ દેહ વગેરેથી ભિન્ન છે તેવી ભાવના (૫૧૮-૨૦)
- **મ્મય-**ધ્યાન રાગ દેવ વશ બ<sup>9</sup>જાએાનું અનિષ્ટ ચિંતન (૩૨૧)
- અપર ભાવ વસ્તુના શુદ્ધ સ્વભાવ અથવા તત્ત્વ (૫૯૦)

**અ**પરમ **ભા**વ – અપર-ભાવ-વત્ (૫૯૦)

અપવાદ – એાછી શક્તિને લીધે વીતરાગ માગી ઓને પણ આહાર વગેરે ગ્રહણની ભાજ્ઞા (૪૪)

અપૂર્વ કરશુ – સાધકની આઢમી ભૂમિ (૮ મું ગુણુસ્થાન) જેમાં પ્રવેશ કર્યા પછી જીવેાનાં પરિણામ પ્રતિ-સમય અપૂર્વ અપૂર્વ થતાં જાય છે. (૫૫૬–૫૫૭)

- અપ્ર**દેશ જેને**। બીજો કાેઈ પ્રદેશ નથી હાેતા એવા એક**દેશી** પરમા**ણુ (**૬પ૨)
- અપ્રમત્ત રાગ-દેષ રહિત, આત્મા તરક સદા જાગૃત (૧૬૬–૧૬૯)
- અપ્રમત્ત સંયત સાધકની સાતમી ભૂમિ ( ૭ સું ગુણુસ્થાન ) જ્યાં કાેઈ પણુ પ્રકારના પ્રમાદ વ્યક્ત નથી થતા (૫૫૫)

અપ્રમાદ – રાગ દેષ વિનાની આત્મ જાગૃતિ (સૂત્ર ૧૩) અભયદાન – મરણુ વગેરેના ભાયથી ગ્રસ્ત છવેાની રક્ષા કરવી (३૩૫)

અભિગૃહિત મિથ્યાત્વ – બીજાના ઉપદેશ વગેરેથી અસત્ય ધર્મ તથા તત્ત્વાે તરફ ઉપજેલી શ્રદ્ધા અને

સત્ય તરફ અશ્રદ્ધા (૫૪૯)

અભ્યંતર ગ્રન્થ – મિચ્યાદર્શન તથા કષાય વગેરે ૧૪ ભાવ (૧૪૩)

અભ્યંતર તપ – પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ય વગેરે **છ** પ્રકારતું આંતરિક તપ (૪૫૬)

અભ્ય તર સંલેખના – કષાયાેનું પાતળાપણું (૫૭૪) અમૂઢ ઢબ્ટિ – તત્ત્વાે તરફ અભ્રાંત દબ્ટિ (૨૩૭) અમૂર્ત – ઇન્દ્રિય જોઈ ન શકે તેવાં જીવ વગેરે પાંચ દ્રવ્ય (૫૯૫, ૬૨૬)

₩ચેાગી કેવલી – સાધકની ૧૪ મી બૂમિકા (છેલ્લું ૧૪ સું ગુણુસ્થાન) જેમાં મન, વચન અને કાયાની બાધી ચેબ્ટા આત થઈ જઈ શૈલેશી સ્થિતિ પ્રાપ્ત થઈ છે એવા છવ (૫૬૪)

ઋરહત યા અર્હુન્ત – પ્રથમ પરમેષ્ઠી (૧) છવન્સુક્ત સર્વજ્ઞ (૭) જે ક્**રીને દેહ** ધારણ કરતા નથી તે (૧૮૦) અરૂપી - જુઓ 'અમત'' (પલ્ર) અર્થ - જ્ઞાનના વિષય અની શકે તે દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય (૩૨) અલ્લોક - 'લાક' ની અહાર કેવળ અસીમ આકાશ (૬૩૬) અવધિજ્ઞાન - મર્યાદિત દેશ-કાળની અપેક્ષાએ અંતરિત અમુક **દ્ર**બ્યાને તથા એના સક્ષ્મ **લા**વા સધીની એક સીમા સુધી પ્રત્યક્ષ કરાવના ડું જ્ઞાન (૬૮૧–૬૮૯) અવમાદર્ય – ઉદ્યાદરી, આહારની માત્રામાં ક્રમે ક્રમે કમી કરતાં એક 'ચાખા ' સુધી પદ્ધાંચલું તે (૪૪૮) અવિરત સમ્યગ્દબ્ટ - સાધકની ચાથી ભૂમિ (ચાશું ગુણસ્થાન) જેમાં સમ્યગ્-દર્શન થઈ ગયું હાય તા પણ લોગા અથવા હિંસા વગેરે પાપા તરક વિરતિ ભાવ જગૂત ન થયે। હાેય તે (પપર)

- અવિરતિ હિંસા વગેરે પાંચ પાપ ક્રમીંમાં વિરક્તિના અભાવ (૬૦૮)
- અશરણ-અનુપ્રેક્ષા વૈરાગ્યવૃદ્ધિ માટે ધન-કુટુંબ વગેરે અશરણ છે તેવું મનન તથા ધર્મનું શરણ સ્વીકારવાની ભાવના (૫૦૯-૫૧૦)
- મશુચિ અનુપ્રેક્ષા વૈરાગ્યવૃદ્ધિ માટે શરીર મળ-મૃત્રથી ભરેલું અસ્વચ્છ છે તેવું સવત મનન (૫૨૧)

અશુભ ભાવ - તીવ્ર ક્રષાય (૫૯૮)

અશુભ લેશ્યા – કૃષ્ણુ, નીલ, કાપાેત નામની તીવ્ર કષાય–ચુક્રત ત્રથ્થ વૃત્તિએા (૫૩૪)

અષ્ટ – ૧. આઢ કર્મ, ૨. સિદ્ધોના આઠ ગુણુ, ૩. અાઠ પ્રવચન-માતા, ૪. આઠ મદ્દ, ૫. આઠ સિદ્ધિ ( આ બધાં આઠ આઠ છે)

અસ'ખ્ય પ્રદેશ – આકાશ અન'ત છે જેના મધ્ય લાેક-ભાગ કેવળ અસ'ખ્યાત - પ્રદેશપ્રમાણુ છે. ધર્મ તથા અધર્મ દ્રવ્ય પણુ આટલાં જ પરિમાણુ વાળાં છે. ૬ વદ્રવ્ય પણુ પરમાર્થતઃ આટલા જ માટા છે, પરંતુ દેહમાં સંકુચિત હાેવાને લીધે આ પરિમાણ અવ્યક્ત છે. એની કેવળ-સમુદ્ધાત અવસ્થા જ એવી છે કે એક ક્ષણુને માટે એ ફેલાઈ ને લાેક પ્રમાણુ જેટલી બની જાય છે. (૬૪૬)

અસ્તિકાય - છવ વગેરે છ દ્રવ્યાે અસ્તિત્વ-ચુક્ત છે પરંતુ પ્રદેશ પ્રચયચુક્ત હેાવાથી કાય-વાન કેવળ પાંચ છે. પરમાણુવત્ સમય માત્ર એકપ્રદેશી હાેવાને લીધે કાળદ્રવ્ય કાય-વાન નથી. (૬૨૯-૬૩૧)

**અસ્તેય – ™ા**પ્યા વિના કાેઈ વસ્તુ ગ્રહ્યુ ન કરવાને ભાવ ™થવા વ્રત (૩૧૩, ૩૭૦-૩૭૧)

માદાન–નિક્ષેપણ–સમિતિ− વસ્તુએાને લેવા–મૂકવામાં વિવેક, યતનાચાર (૪૧૦)

મ્માત્મા – વ્યક્તિનું નિજત્વ અથવા એનું જ્ઞાન-દર્શન-પ્રધાન ચૈતન તથા અમૂર્ત અંતસ્તત્ત્વ (૧૮૫) (સૂત્ર ૧૫)

આચાર્ય – સ્વ-મત તથા પર-મતના જ્ઞાતા સંથનાયક સાધુ (૯-૧૭૬)

આગમ – પૂર્વાપર વિરાધ રહિત જૈન ગ્રન્થ, વીતરાગવાણી (૨૦) આગમ–નિક્ષેપ – વિચારણીય પદાર્થ-વિષયક શાસ્ત્રને। જ્ઞાતા પુરુષ પણ એ નામે જ કાેઈવખત જાણવામાં આવે છે. દા. ત., મશીનરીના જાણકાર મિકેનિક (૭૪૧–૭૪૪)

આકિંચન્ય – નિઃસંગતા મ્રથવા અકિંચન વૃત્તિ અથવા નિતાંત અપરિગ્રહવૃત્તિ. દસ પ્રકારના ઉત્તમ ધર્મોમાં નવમાે ઉત્તમ આકિંચન્ય ધર્મ (૧૦૫–૧૧૦)

આકાશ – અધાં દ્રવ્યોને અવકાશ આપવાવાણું સર્વગત અમૂર્ત દ્રવ્ય જે લાક અને અલાક એ બે ભાગામાં વિભક્ત છે. (દરપ-દરહ, દરૂપ)

અહિંસા – પ્રાણીવધ ન કરવા એ વ્યવહાર-અહિંસા છે (૧૪૮) અને રાગ~દ્વેષ ન હાેવા તે ભાવ-અહિંસા (૧૫૧) અથવા ચતનાચારમાં અપ્રમાદ એ નિશ્ચય-અહિંસા છે. (૧૫૭)

અહંકાર – શરીરમાં 'હું'પણાને ભાવ (૩૪૬)

માધાકર્મ – ઘટી–ચૂલાે વગેરૈના અધિક મારભ દ્વારા કરવામાં આવતું હિંસાચુક્ત ભાેજન (૪૦૯)

- આ<mark>ગિનિ</mark>બેાધિક જ્ઞાન ઇન્દ્રિય-અભિમુખ વિષયેાનું ગ્ર**હણ**-મતિજ્ઞાનનું બીજું નામ (૬૭૭)
- આચુ–કર્મ આત્મા શરીરમાં રાેકો રાખવાવાણું કર્મ (૬૬) આરંભ – પ્રાણીઓને દુઃખ પહેાંચાઉ એવી હિંસક પ્રવૃત્તિ (૪૧૨, ૪૧૪)
- भार्जव निष्डपटता तथा सरणता (६१)
- આર્લ-ધ્યાન ઇષ્ટ વિચાેગ, અનિષ્ટ સંચાેગ તથા વેઢના વગેરેના કારણુે ઉત્પન્ન થનારું દુઃખ અથવા ખેદસુક્ત મનની સ્થિતિ (૩૨૮)
- આ**લાેચના સરળ ભાવપૂર્વ ક પાતાના દાેષાનું આ**ત્મ<mark>નિંદા કર</mark>તાં કરેલું પ્રગઠીકરણ (૪૬૧-૪૬૫)
- ≈ાવશ્યક સાધુ દ્વારા નિત્યકરણીય પ્રતિક્રમ**ણ વગેરે** છ કર્તવ્ય (૬૧૮, ૬૨૦, ૬૨૪)
- આસન ધ્યાન તથા તપ વગેરે માટે સાધુએ પાળવાની કે કરવાની બેસવા, ઊભા રહેવાની વિધિ, પલ્યંકાસન (૪૮૯), વીરાસન (૪૫૨) વગેરે લોકને લઈ ઘણુા પ્રકારના

- આસવ મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ દ્વારા શુભ–અશુભ કર્મોનું આવવું (**૬૦૧**−૬૦૪)
- આસાવ ) વૈરાગ્ય વધારવા માેહજન્ય ભાવાની તથા મન, વચન અનુપ્રેક્ષા∫ અને કાયાની પ્રવૃત્તિએા ત્યાગ કરવા યાેગ્ય છે તેલુ` ચિ'તન (પરર)
- મ્માસવ−દ્વાર ક્રર્મ માગમનનું મૂળ કારણુ મિથ્યાત્વ, અવિરતિ કષાય અને ચાેગ (૬૦૫)
- ઇન્દ્રિય જ્ઞાનના પાંચ કરણ-સ્પર્શન, રસના, ઘાણુ, નેત્ર, અને શ્રેાત્ર (૪૭) ચામડી, જીભ, નાક, આંખ અને કાન. ઇદ્લેલાક – મનુષ્યલાક કે તીર્છાલાક (૧૨૭) ઇર્યા-સમિતિ – ગમન-આગમન વિષયક યતનાચાર (૩૯૬) ઉચ્ચાર-સમિતિ – જુઓ પ્રતિષ્ઠાપના સમિતિ ઉત્તમાર્થ-કાળ – સંલેખના-સુક્ત મરણ-કાળ (૫૭૮) ઉત્પાદ – દ્રબ્યની નિત્ય નવીન પર્યાધાની ઉત્પત્તિ (૬૬૬-૬૬૭) ઉત્પાદન-દેાષ – ગૃહસ્થાને એમની ઇચ્છા પ્રમાણુ વિદ્યા, સિદ્ધિ અથવા ચિકિત્સા વગેરેના ઉપાય અતાવવાથી
- પ્રાપ્ત થઈ શકે તેવી સદેાષ ભિક્ષા (૪૦૫) ઉત્સર્ગ – જ્ઞાનાદિ કાર્યની સફળતાનાે સર્વ'થા નિર્દોષ અતિ કર્કરા માર્ગ જેમાં સાધુ કાેઈપણુ પ્રકારનાે પરિગ્રહ ગ્રહણુ નથી કરતા (૪૪)

- ઉદ્દગમ−દેષ્ષ પાેતાના નિમિત્તે તૈયાર કરવામાં આવેલા ભાેજન અથવા ભિક્ષાનુ' ગ્રહણ કરવું–સદાેષ. (૪૦૫)
- ઉદુંભર ઊમર, વડ, પીપળાે, ગૂલર, પાકર આ પાંચ અગ્રાદ્ય કુળ જેમાં નાના નાના જીવાે વધારે પ્રમાણુમાં દાય છે. (૩૦૨)
- ઉપગ્ર્હન સમ્યગ્–દર્શનનું એક અંગ, પોલાના ગુણેા અને મૌજાના દેાધા પ્રગટ ન કરવા (૨૩૯)
- ઉપષિ ગક્તિની એાછપને કારણે આઢારાદિ કંઇક નિ**દેષિ** તથા શાસ્ત્રસંમત પદાર્થ નિર્ગ્ર**ંથ સાધુ ગ્રહેલુ કરે** તે. (ઢાહ્રબ–૩હ૮)
- €પલોગ ફરી ફરીને ભાેગવવા લાયક વસ્ત્ર, અલંકાર, સી વગેર પઠાર્થ અથવા વિષય (૩૨૩)
- ઉપયોગ આત્માતું ચૈતન્ય ઞ્યતુવિધાયી જ્ઞાન–ઢર્શન સુક્રત પરિણ્રામ (૬૪૯)
- **૬૫**બું હાલુ ધાર્મિક ભાવનાથી માત્મિક શક્તિઓની અભિવૃદ્ધિ (૨૩૮)
- ઉપશામ ક્ષમા-ભાવ (૧૩૬)
- ઉપરામક કષાયાનું ઉપરામન કરનારાે સાધક (પપપ)
- €પશમન ધ્યાન, ચિંતન વગેરે દ્વારા કષાચાને પ્રશાંત કરવા (પપ૭)

1

એવં**બૂત-નય – જે શબ્દનાે ક્રિયાવાળાે** વ્યુત્પત્તિ-**લભ્ય અર્થ થા**ય છે તે દ્વારા એ ક્રિયારૂપ પરિણુત ખ્દાર્થને প

એકેન્દ્રિય – કેવળ સ્પર્શ - ઇન્દ્રિય ધારી - પૃથ્વી, જળ, વાયુ, અગ્નિ અને વનસ્પતિ વગેરે જીવ (૬૫૦)

ઋષિ – શિદ્ધ સિદ્ધિ સંપન્ન સાધુ (33૬) એકત્વ-અનુપ્રેક્ષા – વૈરાગ્યમાં પ્રગતિ કરવા માટે પાતાના કર્મોનાં કળને ભાેગવવામાં અધા જવા અસહાય 🕈 तेव' चिंतवन (५९५)

પર્યાયને પૂર્ણ દ્રબ્ય તરીકે સ્વીકારનારી શ્રણ-નંગવાદી દબ્ટિ (૭૦૬-૭૦૭)

ઉદ્યાદરી - જુઓ અવમાદર્ય. ઝજુસૂત્ર−નય – ભૂત અને ભવિષ્યથી નિરપેક્ષ કેવળ વર્તંમાન

આગમ-જ્ઞાતા સાધુ (૧૦)

(450)

**ઉપશા**ન્ત−માહ – €પશાન્ત કષાય ગુણસ્થાનનું બીજું નામ. ચાથા પરમેષ્કી (૧), ઉપાધ્યાય – પાંચ પરમેષ્ઠીમાં

**ઉપશા**ન્ત–કષાય– સાધકની અગિયારમી ભૂમિ (૧૧સું ગુણુસ્થાન) જેમાં કથાયાનું પૂર્ણ ઉપશમન થઈ જવાને લીધે એ થાડાક સમય માટે ખૂબ શાંત બની લાય છે.

- ચાલલી ગાયને જ સમજવી, નહીં કે એઠેલી. (હ૧૨–૭૧૩)
- **થ્વેષથ્રા**−સમિતિ ભિક્ષા–ચર્યાને લગતે। વિવેક, યત્તનાચાર (૪૦૪-૪૦૯)
- કરણુ પ્રવૃત્તિના સાધનરૂપ, વચન અને કાયા (**૧●૧)** અથવા ઇન્દ્રિયેા.

કર્મ – મન, વચન અને કાયાની શુભ અથવા અશુભ પ્રવૃત્તિ અથવા વ્યાપાર (૬૦૧). એ નિમિત્તે બંધને પામનાર કર્મ–જાતીય સૂક્ષ્મ પુદ્ગલ–સ્કંધરૂપ દ્રવ્યકર્મ, જે જ્ઞાનાવરણીય વગેરે આઠ પ્રકારે છે. કર્મના ક્ળ ઉદ્ધ્યને અનુસાર થનારા રાગાદિ પરિણામ ભાવકર્મ છે. (સૂત્ર ૬) ક્ષાય – કેાધ, માન, માયા અને લાભરૂપી આત્મઘાતક વિકાર (૧૨૫–૧૩૬)

કાપાત-લેશ્યા – ત્રણુ અશુન લેશ્યાએામાંથી ત્રીજી અથવા જધન્ય (૫૩૪–૫૪૧)

ક્રામ-ભાેગ – ઇન્દ્રિયાે દ્વારા ભાેગ્ય વિષય (૪૯)

કાય – અનેક પ્રદેશાના પ્રચય અથવા સમૂહે જેથી ચુક્ત થયેલુ દ્રવ્ય કાયવાન અને છે (૬૫૯). જીવના પૃથ્વી વગેરે પાંચ સ્થાવર-કાય તથા એક ત્રસ–કાય – એ પ્રમાણે છ જાતિના શરીરને છ કાય કહે છે (૬૫૦)

Jain Educationa International

કાય-કલેશ – ગરમીંની ઝતુમ પવ તના શિખર ઉપર ઉત્કટ આસન લગાવીને આતાપન યેાગ ધારણ કરવા અને આ પ્રકારે શરદઝતુમાં શીત-યાેગ અને વર્ષાઝતુમાં

વર્ષા-ચાેગ ધારણ કરવા; એક તપ (૪૫૨)

કાય–શુપ્તિ – કાયાની પ્રવૃત્તિનું ગાેપન, સંકાૈચન (૪૧૪) કાયેાત્સર્ગ – (કાયા+ઉત્સર્ગ) અમુક સમય સુધી શરીરને લાકઠા જેવું ગણીને ધીરજપૂર્વક ઉપસર્ગ સહન કરવાના રૂપમાં કરવામાં આવતું આભ્ય'તર તપ (૪૩૪-૪૩૫, ૪૮૦)

કાળ – એક સમય પ્રમાણ, એક પ્રદેશી અમૂર્ત તથા નિષ્ક્રિય દ્રબ્ય જે તમામ દ્રબ્યાેના પરિણુમનના સામાન્ય હેતુ છે. (૬૨૫, ૬૨૯, ૬૩૭–૬૩૯)

કુલ – જીવેાની ૧૯૯ કે લાખ કરાેઠ જાતિએો (૩૬૭) કૂટ–શ'લ્મલી – નારકીનું અતિ પીડાદાયક કાંટાવાછું ઝાડ (૧૨૨) કુષ્ણુ–લેશ્યા– ત્રણુ અશુભ લેશ્યાએામાંથી પ્રથમ અથવા તીવ્રતમ લેશ્યા (૫૩૪, ૫૩૯)

કેવળ-જ્ઞાન – ઇન્દ્રિય વગે રેથી નિરપેક્ષ તથા સર્વ'ગ્રાદ્ધી આત્મ-જ્ઞાન (૬૮૪, ૬૮૯)

કેવળ-દર્શન - કેવળજ્ઞાન-વત્ સર્વગ્રાહી દર્શન (૬૨•)

કેવળ-લખ્ધિ – કેવળજ્ઞાનની માફક અહેંતો તથા સિદ્ધોની નય લખ્ધિએા – અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સમ્યક્ત્વ, અનંત ચારિત્ર અથવા સુખ, તથા અનંત દાન, લાભ, લાેગ, ઉપલાેગ તથા વીર્ય (૫૬૨) કેવળ-વાર્ય – કેવળજ્ઞાનવત્ જાણવા-જોવાની અનંત શક્તિ (૬૨૦)

- કેવળ-સુખ (અબ્યાબાધ સુખ) : કેવળજ્ઞાનવત્ ઇન્દ્રિય વગેરેથી નિરપેક્ષ અન'ત–સુખ અથવા નિરાકુળ આન'ઠ. (૬૨●)
- કેવળી કેવળજ્ઞાન, કેવળ દર્શન વગેરે શક્તિઓથી સંપન્ન અહેંત પરમેબ્કી (૫૬૨-૫૬૩).

ક્ષપક – કષાયેાના ક્ષય કરનાર સાધક (પપપ) ક્ષપણ – ધ્યાન વગેરે દ્વારા કષાયાેના સમૂળો નાશ કરવા જેથી એ કરીથી ઉત્યન્ન ન થવા પામે (પપછ)

ક્ષમા – કસ ઉત્તમ ધર્મીમાંથી પ્રથમ ઉત્તમ ધર્મ (૮૫, ૧૩૫) ક્ષીછુ-કષાય – સાધકની બારમી ભૂમિ (૧૨ સું ગુણુસ્થાન) જેમાં કષાયોના સમૂળગે⊦ નાશ થઈ જાય છે. (૫૬૧)

ક્ષીજીુ-મેહ્દ – ક્ષીણુ-કષાય ગુણુસ્થાનકનું બીજું નામ. ખેચર – વિદ્યાના બળ વડે આક્રાશમાં વિચરણુ કરવામાં સમર્ચ એવા મનુષ્યાની એક જાતિ-વિશેષ, વિદ્યાધર (૨૦૪) ગચ્છ – ત્રણથી અધિક પુરુષે અથવા સાધુઓને સમૂઢ (૨૬) ગણ – ત્રણુ પુરુષે અથવા સાધુઓને સમૂઢ, અથવા, સ્થવિર સાધુઓની પર પરા (૨૬)

- ગણુધર તીર્થ કરના સાધુ સમુ**કાય**ના નાયક જે અહેં ત-ઉપદિષ્ટ ગ્રાનને શબ્દબહ કરે છે. (૧૯)
- ગતિ એક લવથી બીજે લવ જવું તે. આવી ગતિ ચાર છે-૧. નારક, ૨. તિર્ય ચ, ૩. મનુષ્ય અને ૪. દેવ (૫૨)
- ગર્હ છુ રાગાદિના ત્યાગ કરી કરેલા દાેષાને ગુરુની સમક્ષ પ્રગટ કરવા (૪૩૦)
- ગુણુ દ્રવ્યના સંપૂર્ણ પ્ર**દે**શામાં તથા તેની સમસ્ત પર્યાયેામાં વ્યાપી રહેલે। ધર્મ, દા.ત. મનુષ્યમાં જ્ઞાન અને કેરીમાં રસ (૬૬૧)
- ગુણુ-વ્રત શ્રાવકના પાંચ અણુવ્રતાેમાં વૃદ્ધિ કરનારાં દિગ્વત, દેશાવકાસિક વ્રત તથા અનર્થ-કાંડ નામનાં ત્રણ વ્રત (૩૧૮)
- ગુગ્ર-સ્થાન કર્મીના ઉદયને કારણે ઉત્પન્ન થતી સાધકની ઉત્તરાતર ઉન્નત ૧૪ ભૂમિકાએા (૫૪૬-૫૪૮) (વિશેષ જુએા સૂત્ર ૩૨)

ગુપ્તિ – સમિતિએામાં સહાયક માનસિક, વાચનિક તથા કાચિક પ્રવૃત્તિએાનું ગાેપન ( ૩૮૪, ૩૮૬ ) (વિશેષ જુએા સૂત્ર ૨૬ ઇ)

ગુરુ – સમ્યક્ત્વ વગેરે ગુણેા દ્વારા મહાન અન્યા હેાવાને કારણે અહીં ત, સિદ્ધ વગેરે પંચ પરમેષ્ઠી (૬)

ગૃદ્ધિત-મિથ્યાત્વ - જુઓ અભિગૃદ્ધિત-મિથ્યાત્વ.

ગોત્ર-કર્મ – જે કર્મના કારણુે છવ ઉચ્ચ તથા નીચ કુળમાં જન્મ લે છે. (૬૬)

- ગૌરવ વચન, કલા, ઋદ્ધિ તથા સમૃદ્ધિને લઈને વ્યક્તિમાં ઉત્પન્ન થનારું અભિમાન (૩૪૮)
- જ્ઞાનાવરણુ-કર્મ જીવના જ્ઞાન ગુણુને ઢાંઠનાટું અથવા મંદ કરનાટું કર્મ (૬૬)
- ગ્રન્થ ૧● બાહ્ય તથા ૧૪ અભ્ય'તર એમ ૨૪ પ્રકારના પરિગ્રહ (૧૪૩)
- ઘાલી -કર્મ જીવના જ્ઞાન વગેરે અનુજીવી ગુણેાના ઘાલ કરનાર આર કર્મ-જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય, અને અંતરાય (૭)
- ચતુ ચાર અર્થ નય, ચાર કષાય, ચાર ગતિ, ચાર નિક્ષેપ, ચાર પર્યાયાર્થિક નય, ૪ શિક્ષાવત, વગેરે ચાર ચાર હેાય છે.
- ચતુરિન્દ્રિય સ્પર્શ, રસના, ઘ્રાણુ તથા નેત્ર આ ચાર ઇન્દ્રિયાવાળા બ્રમર વગેરે જીવ (૬૫•)

- ચતુર્દશ ચૌદ આભ્યંતર પરિગ્રહ, ૧૪ ગુણુસ્થાન, ૧૪ છવ-સ્થાન, ૧૪ માર્ગ હ્યુાસ્થાન, આ બધા ૧૪-૧૪ હાેય છે.
- ચારિત્ર મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિમાં નિમિત્ત રૂપ ગુણુ–વિશેષ (૩૬)
- ચેતના જીવમાં જ્ઞાન-દર્શનનો તથા કર્તૃત્વ-ભાેકૃત્વની નિમિત્તભૂત મૂળ શક્તિ (૧૮૫)

ચ્યાવિત-શરીર – આત્મહત્યા દ્વારા છૂટનારું શરીર (૭૪૨) ચ્યુત–શરીર – આયુષ્ય પૂરું થતાં સ્વયં છૂટનારું શરીર (૭૪૨) છવ્નસ્થ – અલ્પજ્ઞ (૪૯૭)

- જિન ઇન્દ્રિય જયી તથા કષાય જયી વીતરાગી અર્હ-ત ભગવાન (૧૩)
- જવ ચાર શારીસ્કિ પ્રાણેાથી અથવા ગૈતન્ય પ્રાણથી જીવવાને કારણે માત્મ-તત્ત્વ જ જીવ છે. (૬૪૫) આ ઉપયાેગ લક્ષણવાળું (૫૯૨, ૬૪૯) કિયાવાન અમૂર્ત દ્રવ્ય છે તથા ગણનામાં અનંત છે. (૬૨૫–૬૨૮), જ્ઞાનને લઇને સર્વગત હાવા છતાં (૬૪૮)પ્રદેશાની અપેક્ષાએ લાેકાકાશ-પ્રમાણુ છે જે પાતાની સ'કાેચ-વિસ્તારના શક્તિને કારણે દેહ પ્રમાણ હાેય છે. (૬૪૬–૬૪૭)

છવ-સ્થાન – જીવાના ત્રસ, સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, બાદર વગેરે ચૌદ લેદ (૧૮૨. ૩૬७) જુગુપ્સા – પાેતાના દાેધાને અને બીજાના ગુણુાને છુપાવવા અથવા બીજા પ્રત્યે ગ્લાનિના ભાવ (૨૩૬)

તત્તવ - દ્રવ્યના અન્ય નિરપેક્ષ નિજ સ્વભાવ અથવા સર્વ ધ્વ(પ૯૦)

તપ – વિષય–કષાયાના નિગ્રહ, અથવા, ઇચ્છાએાના નિરાધ માટે બાદ્ય તથા આભ્યંતર રીતે કરવામાં આવતી ક્રિયાએા. (૧૦૨, ૪૩૯)

તીર્થ – સંસાર સાગરને પાર કરવા માટે તીર્થ કર પ્રરૂપિત રત્ન–ત્રય ધર્મ તથા તઘુક્ત જીવ. (૫૧૪)

તેને-લેશ્યા – ત્રણ શુભ લેશ્યાએામાંથી જવન્ય અથવા શુભ લેશ્યા. (પ૩૪, ૫૪૨)

ત્યક્ત-શરીર – સંલેખન વિધિથી છેાડેલું શરીર (૭૪૨) ત્રસ – રક્ષા માટે અથવા આહાર વગેરેની શાેધમાં સ્વયં ચાલવા-ફરવામાં શક્તિશાળી બે, ત્રણુ, ચાર, પાંય ઇન્દ્રિયાેવાળા બધા જીવાે 'ત્રસ' કહેવાય છે.

ત્રિ – ત્રણુ શુભ્રુવત, ત્રણુ ગુપ્તિ, ત્રયુ ગારવ, ત્રણુ દંઢ, ત્રણુ દ્રવ્યાધિ કન્ય, તથા નિવે દ, નૈગમત્વ્ય, અળ, ભુવન, મૂઢતા, ચેાબ, લાેક, વેદ, શબ્દ–નય, શલ્ય, સામાવિક, વગેરે ભધા ત્રણ ત્રણ છે.

ત્રિઇન્દ્રિય – સ્પર્શન, રસના તથા ધ્રાશુ-આ ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા ક્રીડી વગેરે જવા (૬૫૦)

ક્રઙ – મન કાંડ, વચન દાંડ, કાય દાંક (૧૦૧)

209

કમન – જ્ઞાન, ધ્યાન અને તપ દ્વારા ઇંદ્રિય-વિષયેા તયા ક્યાચાના નિરાધ (૧૨૭, ૧૩૧)

**કર્શ**ન – જ્ઞાનના વિષયભૂત પદાર્થના નિરાકાર તથા નિવિ<sup>\*</sup>કલ્પ પ્રતિભાસ કરનારી ચેતનાશક્તિ (૩૬)

કર્શનાવરણ-કર્મ - જીવના કર્શન ગુણને ઢાંકવાવાળું અથવા મંદ કરનાર કર્મ (૬૬)

કસ – બાહ્ય પરિગ્રહ, તથા ઉત્તમ ધર્મ દસ કસ છે.

દાન્ત - ઇન્દ્રિયા તથા કપાયાનું કમન કરનાર (૧૨૭)

દિગ્વત – પરિગ્રહ પરિમાણ વતની રક્ષા માટે વ્યાપાર ક્ષેગને સીમિત રાખવામાં સહાયક ગુણવત (૩૧૯)

કુર્ગત – નરક અને તિર્યંચ ગતિ (૫૮૭)

દુર્નય – વિરાધી ધર્મની અપેક્ષાને ગ્રહણ ન કરનારી કંડત પાતાના જ પક્ષ પકઢનારી દબ્ટિ (૭૨૫)

દેશવત યા દેશાવકાશિકવત - દેશદેશાન્તરમાં ગમનાગમન યા વ્યાપાર સંખંધી મર્યાદારૂપ વત અથવા જે દેશમાં જવાથી વ્રતભાંગ થવાના ભય છે ત્યાં જવાના त्याग (उ२०)

<mark>દ્રવ્ય – ગુણા અને પર્યાયાના આ</mark>શ્રયભૂત પદાર્થ (૬૬૧) જે છવ, પુદુગલ વગેરે લેદે છ દ્રવ્ય છે. (૬૨૪)

દ્રબ્ય-કર્મ - છવના રાગાદિ ભાવાનું નિમિત્ત મેળવી એની સાથે ખ ધાવાવાળા સૂક્ષ્મ પુદ્રગલ સ્કંધ (૬૨, ૬૫૪-૬૫૫)

- અહિંસા વગેરે, ક્ષમા વગેરે, અ ભાવ (૮૩, ૨૭૪, સૂત્ર ૧૫)
- (સૂત્ર ૮) ધર્મ - છવના નિજ સ્વભાવ, અયવા, સમ્યગ્-દર્શન વગેરે, અહિંસા વગેરે. ક્ષમા વગેરે. અથવા, સમતા વગેરે
- જળાે વગેરે છવ (૬૫૦) દ્વેષ – અનિષ્ટ અગર અરુચિકર પકાર્થા વરફ અપ્રીતિનાે ભાવ
- **દ્વિપદ –** આ કુંટુંબ વગેરે (૧૪૪) દ્વિ.ઇન્દ્રીય–છવ – સ્પર્શન અને રસના–આવા બે ઇદિયાવાળા
- દ્રાદ્રશ તપ બાર છે. શ્રાવકના વત ૧૨ છે.
- વગેરે પરસ્પર વિરેષ્ધી ચુગલ ભાવ (૧૦૫)
- (૬**૯૪–૬૯૭)** દ્રન્દ્ર\_ કષ્ટિ **અનિષ્ટ. સુખ દુખ, જ**ન્મ–મરુણ, સંયોગ–વિયોગ
- દ્રવ્યાર્થિ'ક–નય પર્યાયેાને ગણુનામાં લીધા વિના દ્રવ્યને હ`મેશા અનુત્પન્ન તથા અવિનષ્ટ દેખનારી દ્રષ્ટિ
- દા.ત. રાજપુગને રાજા કહેવા (૭૪૧, ૭૪૨) દ્રબ્ય-પ્રતિક્રમણ – પ્રતિક્રમણ પાઠનું ઉચ્ચારણ માગ (૪૨૨, ૪૩૨) દ્રબ્ય-લિંગ – સાધુના ભાહ્ય વેશ અથવા ચિહ્ન (૩૬૦, ૩૬૨) દ્રબ્ય-હિંસા – પ્રાણી વધ (૩૮૯-૩૯૦)
- દ્રબ્ય–નિક્ષેપ આગામી પરિણામની યાેગ્યતા રાખનાર કાેઈ પદાર્થ'ને વર્તામાનમાં જ એ પ્રમાણે કહી દેવા

- **ધર્મ અનુપ્રેક્ષા** વૈરાગ્ય વધારવા જન્મ, જરા, મરણરૂપ આ દુખમય સંસારમાં ધર્મ જ રક્ષણ રૂપ છે એવું ચિંતવન (પરપ)
- **ષમ'-દ્રવ્ય છ**વ તથા પુદ્ગલાેની ગતિમાં સહાયક હેતુ. લાેકાઝાશ પ્રમાણુ નિચ્કિય અમૂર્ત દ્રવ્ય (૬૨૫, ૬૩૩)
- **ધર્મ-ધ્યાન** આત્માના અથવા અર્ડાન્ત સિદ્ધ વગેરેના સ્વરૂપનું એકાગ્ર ચિંતવન તથા મંત્ર, જાપ, વગેરે (૫૦૫)
- ધ્યાન આત્મ-ચિંતવન વગેરેમાં ચિત્તની એકાગ્રતા (૪૮૫, સૂત્ર ૨૯)
- ਸ्रીञ्ચ દ્રવ્યને। નિત્ય અવસ્થિત સામાન્ય ભાવ, જેવી રીતે બાળપણુ, શુવાવસ્થા વગેરે અવસ્થાએામાં મનુખ્યત્વ કાયમી છે. (૬૬૨–૬૬७)
- નય વક્તા જ્ઞાનીનેા હુદયગત્ અભિપ્રાય (૩૩) સકળ-અર્થ– આહી પ્રમાણ સ્વરૂપ શ્રુતજ્ઞાનનેા વિકલાર્થ–ગ્રાહી એક વિકલ્પ અથવા વસ્તુના કાેઈ પણ એક અંશનું ગ્રાહક જ્ઞાન (૬૯૦)
- નવ કેવળલબ્ધિ નવ છે. તત્ત્વાર્થ નવ છે.
- નામ-કર્મ છવ માટે ચારેય ગતિઓમાં વિવિધ પ્રકારના શરીરાની રચના માટે જવાબદાર કર્મ (૬૬)
- નામ–નિક્ષેષ પાતાની ઇચ્છાથી કાેઈ પ**છ**ુ વસ્તુનું કાેઈ પ**છ**ુ હાનામ રાખવું (૭૩૯)

18

નિઃકાંક્ષા – વસ્તુની તથા ખ્યાતિ–લાભ–પૂલાની ઇગ્રાક્ષથી રહિત નિષ્કામ ભાવ, સમ્યગ્ દર્શનનું એક અંગ (૨૩૩–૨૩૫)

નિઃશ'કા – ક્રાેઈ પણ, પ્રકારના ભય અથવા આશંકા વિનાને! ભાવ, સમ્યગ દર્શનતું એક અંગ (૨૩૨)

નિઃસંગ – અધા બાહ્ય પ્રદાર્થી તથા એમની આકાંક્ષા વિનાના નિર્ગ્રન્ય સાધુ (૩૪૬)

નિક્ષેપ - નામ-સ્થાપના, દ્રવ્ય કે ભાવદ્વારા કાેઈ પદાર્થ ને ચુક્તિ-પૂર્વ ક જાણવાનું તથા બતાવવાનું માધ્યમ (૨૩, ७૩७)

નિદાન – મરણુ બાદ સુખ વગેરે પ્રાપ્ત કરવાની અભિલાષા (૩૬૬) નિમિત્ત-જ્ઞાન – તલ, મસા, વગેરે જોઈ ને ભવિષ્ય બતાવનારી વિદ્યા અથવા જ્યાતિષ (૨૪૪)

નિર્ગ્ર'ન્ય – ગ્ર'ય અથવા ગ્ર'થીરહિત અપરિગ્રહી. જુઓ 'નિઃસંગ".

નિર્જરા – સાત તત્ત્વામાંથી એક, જેના છે લેદ છે. સુખ-દુખ તથા જન્મ-મરઘુ વગેરે હંહેાથી પર જીવની કેવળ જ્ઞાનાનંદરૂપ અવરથા (૬૧૭-૬૧૯) અર્થાત્ માેક્ષ (૧૯૨ ૨૧૧).

નિર્વાણ - ગુએા માક્ષ.

- નિર્વિચિકિત્સા જુગુપ્સાના અભાવ, સમ્યગ-દર્શનનું એક અગ (૨૩૬)
- નિવે'દ સ'સાર, દેહ તથા ભાગ ત્રણેથી વૈરાગ્ય (રર)

નિશ્ચય–નથ – અનંત–ધર્માત્મક વસ્તુના અખંડ તથા વાસ્તવિક કપરૂપને દર્શાવનારું એ જ્ઞાન જે નથી ગુશુ-શુર્ભ્ રૂપ લેદાપચાર કરી વાખ્યા કરતું અને નથી બાહ્ય નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંબંધ-રૂપ કાેઈ અલેદા-પચાર સ્વીકારતું (૩૫) દા. ત. માક્ષમાર્ગને સમ્યગ્ દર્શન વગેરે રૂપે ત્રયાત્મક કદ્યા વિના સર્વ પક્ષાથી પર નિવિકિલ્પ કહેવું તે (૨૧૪), અથવા જવ-વધને હિંસા નહિ કહેતાં રાગાદિ ભાવને હિંસા કહેવી તે. (૧૫૩)

નીલ-લેશ્યા – ત્રણ અશુમ લેશ્યાએામાંથો બીજી અથવા તીવ્રતર (૫૩૪, ૫૪૦)

નેંગ્રમ–નથ – સંકલ્પ માત્રના આધાર પર ગત પઠાર્થને અથવા અનિષ્પન્ન અથવા અર્ધનિષ્પન્ન પઠાર્થને વર્તમાનમાં અવસ્થિત અથવા નિષ્પન્ન કહેવા. (હ∘●-હ∘૩) વિશેષ જુઓ ભૂલ, વર્તમાન અને ભાવિ નેગમ–નય)

નેમિત્તિક – નિમિત્ત જ્ઞાની (૨૪૪)

**નાઆગમ–નિક્ષેપ – કાે**ઈ પઠાર્થ ના જ્ઞાતા વ્યક્તિના કર્મ અને શરીરને એ પદાર્થ કહી દેવેા દા. ત. મિકેનિક ના મૃત શરીરને 'આ મિકેનિક હતાે' એમ કહેવું (૧૪૧, ૭૪૪)

ના-કર્મ – શરીરથી માંડી જે બધા દષ્ટ પદાર્થ છે અથવા એના કારણબૂત સુક્ષ્મ સ્કંધ છે તે તમામ કર્મ નિમિત્તિક ઢાવાને લીધે ના-કર્મ કહેવાય છે. ના-ઇન્દ્રિય – ચાેડુંક ઇન્દ્રિય ઢાવાને કારણે 'મન'તું નામ. પ ચ – ૧. અજીવ ૨ અણુવત ૩. ઇન્દ્રિય ૪. ઉદું બરકળ, ૫. ગુરુ, ૬. જ્ઞાન ૭. મહાવત, ૮. સમિતિ, ૯. સ્થાવર જીવ-આ બધાં પાંચ પાંચ છે.

- પ'**ચેન્દ્રિય** સ્પર્શન વગેરે પાંચેય ઇન્દ્રિયેાવાળા મનુષ્ય વગેરે છવા (૬૫૦)
- પંડિત અપ્રમત્ત જ્ઞાની (૧૬૪-૧૬૫)
- પ'ઢિત–મરણુ અપ્રમત્ત જ્ઞાનીએાનું સંલેખના–સુક્રત મરથુ (પ૭૦–૫૭૨)
- પદસ્થ-ધ્યાન વિવિધ મંત્રાના જાપ કરવામાં મનને એક્રાગ્ર કરપું. (૪૯૭)
- પદ્મ-લેશ્યા ત્રણ શુભ લેશ્યાએામાંથી બીજી અથવા શુભતર (પ૩૪, ૫૪૩)

પર-દ્રવ્ય - આત્માને છેાડી દેહ વગેરે સહિત સર્વ પદાર્થ (૫૮૭)

પર-ભાવ – આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવને છેાડી એના રાગાદિ સર્વ વિક્રારી ભાવ (૧૮૮, ૧૯૧)

પરમ–ભાવ– તત્ત્વ અથવા વસ્તુના શુદ્ધ સ્વભાવ (પ૯૦) પરમાણુ – તમામ સ્ક'ધાનું મૂળ કારણુ–કેવળ એક–પ્ર**દેશી** અવિભાજય, સૂક્ષ્મ, પુદ્ગલ દ્રવ્ય (૬૪૩–૬૫૨)

પશ્માત્મા – આઠ કર્મીથી રહિત તથા આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં

પર્ય કાસન - બન્ને જાંધાને ભેગી કરી ઉપર નીચે રાખવી (૪૮૯) પર્શાય – વસ્તુની ઉત્પન્ન-ધ્વ'સી પરિષ્ઠુમન-શોલ અવસ્થાએા

પરાક્ષ જ્ઞાન – ઇન્દ્રિય અને મનની સહાયતાથી થનાશ भति-ज्ञान अने श्रुत-ज्ञान (६८७)

પરિષદ્ધ – માર્ગમાંથી ચ્યુત ન થવા માટે તથા કર્મોની નિર્જવા માટે ભૂખ, તરસ, તાઢ, તઠકો વગેરેને સહન કરવા (4.3)

પરપદાર્થ અથવા પર-ભાવ છે એનું ગ્રહ્ણ અથવા ઇચ્છા તથા મમત્વ-ભાવતું ગ્રહણ એ નિશ્ચય પરિગ્રહ છે. (૩૭૯) (સૂત્ર ૧૧)

(૧૯૪-૧૯૫) અન્ય મત (૨૩, ૭૩૫) પક્ષયાત (928-926) પરિ-ગ્રહ - દેહ વગેરે સહિત આત્મા-અતિરિક્ત જેટલા સંચય વ્યવહાર-પ્રસ્થિક છે, અને, એ પદાર્થીમાં

પરલાક – મૃત્યુ બાદ પ્રાપ્ત થનારા બીજો સવ (૧૨૭) પર-સમય – આત્મ સ્વભાને છેાડી અન્ય પદાર્થીમાં અથવા અન્ય ભાવામાં ઇષ્ટ-અનિષ્ટની કલ્પના કરનાર મિચ્યાદબ્ટિ

પરમાર્થ - તત્ત્વ અથવા વસ્તુના શહ સ્વભાવ (૫૯૦) પરમેષ્ઠી – મુમુક્ષ માટે પરમ ઇષ્ટ તથા મંગળસ્વરૂપ અહેન્ત. સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ એ પાંચ (૧-૨)

અવસ્થિત અર્દ્ધ-ત તથા સિદ્ધ (૧૭૮-૧૭૯)

પરિ-લોગ - જાએા● ઉપ-લોગ

પ્રત્યાખ્યાન – આગામી દેાષાના ત્યાગના સંકલ્પ (૪૩૬-૪૩૮) પ્રદેશ – એક પરમાણુ પરિમાણુ આકાશ એ પ્રકારે જીવ વગેરે બધા દ્રવ્યાનાં પદાર્થોની સ્થિતિ (૬૨૦, ૬૫૭)

પ્રમત્ત – આત્મ–સ્વભાવ પ્રતિ સુપ્ત અથવા અજાગરૂક (૧૬૨–૧૬૪) અથવા રાગ–દેષ--રત (૬૦૧)

પ્રમત્ત-સંયત – સાધકની આઠમી બૂમી (૮સું ગુણરથાન) જ્યાં સંયમની સાથે સાથે મંદ રાગાદિના રૂપમાં પ્રમાદ દ્વાય છે. (૫૫૪)

પ્રમાણ – સંશય વગેરેથી રહિત સમ્યગ્જ્ઞાન (૬૮૫)

પ્રમાદ – માત્મ પ્રસુપિત, ચારિત્ર પ્રત્યે અનુરસાહ તથા આવાદર (સૂત્ર ૧૩)

પ્રમાદ-ચર્ય – બેઠા બેઠા પાતાના આસનમાંથી તાણા વાણા કે તૃણુ તાેડતા રદ્ધેવું, પાણીના નળ ખુલ્લાે મુકવા, વગેરે વગેરે અકારણ સાવધ ક્રિયા (૩૨૧)

પ્રમાર્જન – વસ્તુઓને લેતી મૂકતી વખતે, અથવા ઉઠતી બેસતી વખતે એ જગ્યા ક્ષુદ્ર છવાની રક્ષા માટે કાઈ

સુંવાળા સાધન વડે વાળવી–સાક કરવી તે (૪૧૦)

પ્રવચન–માતા – માતાની માફક <u>સ્</u>તન–ત્રયની રક્ષા કરનારી પાંચ સમિતિએા અને ત્રણુ ગુપ્તિએો (૩૮૫)

પ્રાણ – મન, વચન, કાયા રૂપ ત્રણ બળ, પાંચ ક'દ્રિયા, આયુ અને શ્વાસાશ્વાસ-આ દસ પ્રાણ છે. (૬૪૫) પ્રાસુક – જીવાના સંયાગ અથવા સંચાર વગરતું ભાજન (૪૦૯) ભૂમિ (૫૭૬) માર્ગ (૩૯૬) વગેરે.

પ્રેષિધાપવાસ – એક વાર ભાેજન કન્વું તે પ્રોષધ અને બિલકુલ ભાેજન ન કન્વું તેનું નામ ઉપવાસ. પર્વના આગલે દિવસે સવારના સમયે અને એના પછીના દિવસે સાંજે ક્ષ્ડત એક એક વખત ભાેજન કન્ત્વું અને પવ વાળા દિવસે બન્ને વખત ભાેજન કર્ત્વું અને પવ વાળા દિવસે બન્ને વખત ભાેજન ન કરવું. (ચાય ભક્ત). આ પ્રમાણે ૧૬ પઢાર સુધી સર્વ આરંભના તથા ભાેજનના ત્યાગ. (૩૨૯)

અન્ધ – જીવના રાગાદિ પરિણામાના નિમિત્તે કર્મ –જાતીય સૂક્ષ્મ પુદ્રગલ પરમાણુએન્તું જીવના પ્રદેશા સાથે અવસ્થિત થઈ જવું (૫૫૬–૫૫૭)

પાઇ પણુ (૧૧૧-૧૧૭) ભળ- ત્રણ છે. મના-બળ, વચન અળ, કાય-અળ (૧૪૫) અદિરાત્મા – દેહને આત્મા માનવાવાળા મિચ્યાદ્ર (૧૯) ભાલ – અજ્ઞાની, મિચ્યાદ્ર (૫૦, ૨૭૨) ભાલ – ક્ષેપ, મકાન વગેરે ૧૦ પ્રકારના પરિગ્રહ (૧૪૪) અનશન વગેરે છ પ્રધારનું તપ (૪૪૧) દેહ – કુશતા-રૂપ સંલેખના (૫૭૪) વગેરે. આપિ-સ્ત્વત્રય – (૫૮૦-૫૮૧) ભાકત-પ્રત્યાખ્યાન – સંલેખના વિધિમાં શરીરને પાતછું પાડવા માટે ધીરે ધીરે લોજન તજવાની પ્રક્રિયા વિશેષ (૫૭૩) **લ'ગ – સ્યાદ્વાદ ન્યાયને અનુસાર અનેકાન્ત રૂપ વસ્તુના** જટિલ સ્વરૂપનું પરસ્પર-વિરેાધી પ્રત્યેક ધર્મ-સુગલમાં સાત-સાત વિકલ્પ ઉત્ત્પન્ન કરી પ્રતિપાદન કરવાની પદ્ધતિ (સૂત્ર ૪૦)

**લય** – સાત છે. આ લેાકનેા ભય, પર લેાકનેા ભય, વેદના ભય, મૃત્યુ ભય, અરક્ષા ભય, અગુપ્તિ **ભય** અને આકસ્મિક ભય (૨૩૨)

**લવ –** એક દેહથી બીજા દેહની પ્રાપ્તિ રૂપ ચાર ગતિએ**ગમાં** ભ્રમણ (૧૮૨)

**લારંડ** પક્ષી – ખાસ જાવનું પક્ષી જેના એક શરીરમાં **છે જીવા,** એ ડાેક, અને, ત્રણ, પગ હાેય છે. જ્યારે એક છવ સૂવે છે ત્યારે સાવધાની માટે બીજો **છવ** જાગતા રહે છે (૧૬૩)

ભાવ–કર્મ – દ્રબ્ય કર્મની ફળ આપવાની શક્તિ અથવા એના ઉઠયને કારણે જીવના રાગાદિ ભાવ (૬૨)

લાવ-નિક્ષેપ – વિવક્ષિત પર્યાયયુક્ત વસ્તુને જ એ નામે કહેવી તે દા. ત. રાજ્યનિષ્ઠ રાજાને રાજા કહેવા. (૭૪૩-૭૪૪)

લાવ-પ્રતિક્રમણ – દેાષ શુદ્ધિ કરવામાં આવેલી આત્મનિંદા અને ધ્યાન વગેરે (૪૩૧-૪૩૨)

**લાવ-લિંગ** – સાધુના નિસંગ અને નિષ્કષાયરૂપ સમતા**લાવ** (૩૬૩) **ભાવ-હિંસા – આ**ત્મ-હનન સ્વરૂપ રાગાદિની ઉત્પત્તિના રૂપમાં થનારી હિંસા (૧૫૩–૩૮૯-૩૯૨)

ભાવિ–નેગમ–નય – સંકલ્પ માત્રના આધારે અનુત્પન્ન પદાર્થને પણ એ નામે કઢેવા દા.ત. પાષાણ ને 'પ્રતિમા' કહેવી (७०૩)

**લાષા-સમિતિ – બાલવાના સંબંધે વિવેક-યતનાચાર (૩૯૧, ૪૦૩)** 

**શુવન –** ત્રણુ છે. ઉર્ષ્વ, મધ્ય અને અધેા (૭) ભૂત–નૈગમ–નય– સંકલ્પ માત્રના આધાર પર ગત પદાર્થને વર્તમાનમાં અવસ્થિવ કરવા, દા.ત. "આજે દ્વીવાળીના દિવસે ભગવાન વીર નિર્વાણ પામ્યા"

(७०१)

<mark>ભાઝ–પ</mark>રિભાેગ–પરિમાણ–વત – ભાેગના થાલ માંટે ભાેગ તથા ઉપલાેગની વસ્તુએા મર્યાદિત કરવી (૩૨૫)

भतिज्ञान – જુએ આભિનિએાધિક–જ્ઞાન. મક – અર્વ આઠ છે. કુળમદ, જાતિમદ, લાભમદ, અળમદ, રૂપમદ, જ્ઞાનમદ, તપમદ અને સત્તામદ. (૮૮, ૧૯૭) મનઃ પર્યવ-જ્ઞાન-અીજાના મનની વાત પ્રત્યક્ષ જાણી લેવાવાણું ज्ञान.

મનાગુપ્તિ – મનનો પ્રવૃત્તિનું ગેાયન. (૪૧૨)

મુસ્કાર – આરંમાને છેાડી બીજા બધા પદાર્થીમાં 'મારા-પણા'

ના ભાવ. (૧૮૬, ૩૪૬) મમત્વ - મમકાર. **મળ – મલ-કર્મ સ્ક**ંધ (૫૮) พท-มด-มน์ เร่ย (५८) મહાવત – સાધુઓનું સર્વદેશ—વત જુએા 'વત' શખ્દ. માધ્યસ્કય-ભાવ – માહ ક્ષેણ – વિદ્દીન સમતા અથવા विश्रान्तलाव (२७४, २७४) માર્ગ – માક્ષના ઉપાય. (૧૯૨) માર્ગણા-સ્યાન – જેની જેની દ્વારા જીવાનું અન્વેષણુ (શાધ) કરવામાં આવે એ તમામ ધર્મી-ચૌદ છે. ગતિ, ઇન્દ્રિય, કાય, ચાેગ, વેદ, કવાય, સંયમ, દર્શન, લેશ્યા, ભવ્યત્વ, સમ્યધ્રત્વ, સંગ્નિત્વ, આહારકત્વ (૧૮૨, ૩૬૭) માઈવ – અભિમાન રહિત મૃદ્ પરિશામ, કસ ધર્મીમાંથી ખીને (૮૮) મિશ્વાત્વ યા તત્ત્વા પ્રત્યે અશ્રદ્ધા. અથવા વિપસ્તિ શ્રદ્ધાર્થી મિથ્યા-દર્શન – અથવા તત્ પરિણામ સ્વરૂપ યથાર્થ ધર્મોમાં અરુચિ. ચૌદ ગુણુસ્થાનામાં પ્રથમ ગુણુસ્થાન. મિશ્ર – સાધકની ત્રાજી ભૂમિ (ત્રીજું ગુણસ્થાન) જેમાં એનાં પરિષ્ણામ કહી' અને ગાળના મિશ્રિત સ્વાકની માકક

For Personal and Private Use Only

સમ્યક્<sub>ર</sub>વ તથા મિથ્યાત્વના મિશ્રણ જેવા **હાય છે.** (૫૫૧)

- મૂચ્છા, ઇચ્છા, મમત્વભાવ, માહાંધતા **અથવા આસકિત** (૩૭૬, ૧૪૨)
- મૂઢતા ગાડરીયા પ્રવાહની જેમ રૂઢિંગત મિથ્યા અધવિ<sup>4</sup>યાસ જે ત્રણુ પ્રકારના છે—લાેક-મૃઢતા, દેવ-મૂઢતા **મને** ગુરુ-મૂઢતા. (૧૮૬)
- મૂર્ત ઇન્દ્રિય ગ્રાહ્ય હેાવાને લીધે માત્ર પુદ્ગ**લ દ્રવ્ય** (પલ્પ, ૬૨૬)
- માેક્ષ તમામ કર્મા નષ્ટ થઈ ગયા પછી કેવળજ્ઞાનાનં**દ-મય** સ્વરૂપ જીવને પ્રાપ્ત થાય એટલે શરીર છૂટી ગયા બાદ એના ઉર્ધ્વ ગમનના સ્વભાવના કારણે ઉપર '**લેાક'** ના અગ્ર ભાગમાં હ મેશાં જીવનું રહેવું તે માેક્ષ, સુક્તિ, અથવા નિર્વાણ. (૬૧૪-૬૨૩)
- **માહ**-શ્રેય-અશ્રેય વિવેકથી વિહીન ભાવ, અર્થાત્ મિ**મ્યા** દર્શન. આ માહજ રાગ દેવનું તથા કર્મ**બ** ધનું મૂ**ળ** છે. (૭૧)
- **માહ**નીય દારૂની માફક <sup>શ્રે</sup>ય–અશ્રેયના વિવેકને નષ્ટ કરના**ટુ**ં પ્રબળ કર્મ (૬૬, ૬૧૩)
- **યેાગ મન, વચન અને** કાયાની ચેષ્ટાનેા કારણભૂત **માંતર** ગ પ્રયત્ન અથવા વીય પરિણામ. (૬૦૩)

ચાન - છવાની ઉત્પત્તિને ચાગ્ય ૮૪ લાખ સ્થાન (૩૬૭)

રેર૦

**૨૯૧-ત્રય – મેાક્ષમાર્ગ –રૂપ સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્**જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્ર (સૂત્ર ૧૭)

રસ−પરિત્યાગ – સ્વાદ (જીભ) ઉપર વિજય મેળવવા ઘી, દ્વધ, નમક વગેરે રસેાના ત્યાગરૂપી ખાદ્ય તપ ચાેશુ ૪૫૦

રાગ – ઇષ્ટ વિષયે। પ્રતિ પ્રીતિનાે ભાવ (સૂત્ર ૮) **ટુક્ષ – પરમાણુને**। વિકર્ષણુ ગુણ જે આકર્ષ<mark>ણુ</mark> સાથે મળવાથી બંધનાે મૂળ હેતુ બને છે. (૬૫૨)

**રૂપસ્થ-ધ્યાન – અને**ક વિભૂતિ–સ`પન્ન અર્હ ન્તનું ધ્યાન (૪૯૭) **રૂપાતીત-ધ્યાન** – કેવળજ્ઞાન–શરીરી સિદ્ધ ભગવાનનું ધ્યાન અથવા તત્ સદેશ નિજ શુદ્ધાત્માનું ધ્યાન.

**લિંગ – ખુદ્ધિ** અથવા અનુમાન જ્ઞાન (૧૮૫)

સાધુનું ભાહ્ય – આભ્યંતર-રૂપ (સૂત્ર ૨૪-મ્માં)

**લેસ્યા** – મન, વચન, અને, કાયાની ક્ષાય ચુક્ત વૃત્તિએા જેનાં સ્વરૂપતું કથન કૃષ્ણુ, નીલ, વગેરે છ રંગાની ઉપમા દ્વારા કરવામાં આવ્યું છે (સૂત્ર ૩૧)

**લાેક – અ**સીમ આકાશનું એ મધ્યવતી પુરુષ–આકાર ક્ષેત્ર જેમાં છ દ્રવ્યા અવસ્થિત છે. (૬૩૬, ૬૫૧). 'લાેક<sup>\*</sup> ત્ર**ણ** ભાગામાં વિભક્રત છે. અધાલાક (નારકી), મધ્ય–લાેક (મનુષ્ય અને તિર્ય'ંચ) તથા ઉધ્વ'–લાેક (સ્વર્ગ') (ભુએા પૃષ્ઠ ૨૧૦)

લાકાગ્ર – લાેકાકારાના શીર્ષ ભાગ (૫૬૫, ૬૨૧)

## રોકાન્ત - રોકના અ'તિમ ભાગ ભર્યાત લાકશિખર (૧૧૪)

**વચન-ગુપ્તિ – વ**ચનની પ્રવૃત્તિનું ગૈષ્પન (૪૧૩)

**વર્ત માન** નેઝમ–નય – સંકલ્પ માત્રના આધાર પર કાઈ કામ આરંભ કરતી વખતે જ એને 'થઇ ગયુ'' કહેવું. દા. ત. ભાત સંધવાની શરૂઆત કરતાંજ કહી દેવું કે 'ભાત થઇ ગયેા.' (૭૦૨)

વિરતાવિરત – સાધકની પાંચમી બૂમિ (પાંચમું ગુણુસ્થાન) જેનાં ત્રસ હિંસા વગેરે સ્થૂળ પાપા તરક તા વિરાક્ત થઈ જાય પરંતુ સ્થાવર હિંસા વગેરે

સૂક્ષ્મ પાપાેથી વિરતિ નથી થતી (૫૫૩) વિરાગ–ચારિત્ર યા) બાદ્ય-અભ્ય તર સકળ પરિગ્રહના પૂર્ણુ ત્યાગ વીતરાગ–ચારિત્ર – રૂપ નિરપવાદ ઉત્સર્ગ ચારિત્ર (૪૨૧) વિવિક્ત–શબ્યાસન – એકાન્તવાસ (૪૫૧)

**વિશેષ – અીજાની** અપેક્ષાએ વિસદેશ પરિણામ દા. ત. બાલ્યાવસ્થા અને વૃદ્ધાવસ્થા પરસ્પર વિસદેશ **હે**ાવાને લીધે મનુષ્યના વિશેષ ધર્મ છે. (૬૬૮)

**નીરાસન** – અન્ને પગને બન્ને જાંધની ઉપર રાખવા (૪૫૨)

**વૈકનીય** – દુખ-સુખની કારણબૂત બાહ્ય સામગ્રીના સંધેષ્ય– વિગેમ્ગમાં હેતુરૂપ કર્મ (૬૬) એ લેદ-શાતા વેદનીય, અને, અશાતા વેદનીય.

વૈતરણી – નરકની અતિ દુર્ગ'ધી રક્ત અને પરુવાળી નદી.

- **વૈયાવૃત્ય રે**ાગી, ગ્લાન અને શ્રમિત સમય વગેરેની પ્રેમપ્**ણ** સેવા (૪૭૩-૪૭૪)
- **વૃત્તિ–પરિસ`પ્યાન** અટપટા અભિગ્રહાે લઇ**ને ભિક્ષાચર્યાં** માટે નીકળવું (૪૪૯)
- •ચય દ્રવ્યમાં નિત્ય થતેા રહેતા પૂર્વ પર્યાચાના નાશ (૬૬૬ ૬૬७)

**વ્યવહાર-નય** – અનંત ધર્માત્મક વસ્તુના એક-રસાત્મક ભાવના ગુણુ–ગુણી વગેરે રૂપ વિ<sup>્ર</sup>લેષણુ દ્રાન લેદાપચાર કથન વ્યથવા બીજી વસ્તુએહ સાથે નિ(મત્તક– નૈમિત્તિક સંબંધરૂપ અલેદેહપચાર કથન (૩૫) દા. ત. અખંઠ માક્ષમાર્ગ ને સમ્યગ્-દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન તથા સમ્યક્ ચારિત્ર રૂપે કહેવા (૨૧૪) અથવા બીજા પ્રાણીના ધાતને હિંસા કહેવી (૩૮૮-૩૯૨)

- **બ્યસન કુટેવ અથવા ખૂરી આદતાે. જુગાર ખેલવેા, પરસ્તી-**ગમન વગેરે સાત વ્યસન છે. બીજી ખધી કુટેવાેના આમાં અંતર્ભાવ થઈ જાય છે. (૩૦૩)
- વ્રત હિંસા વગેરે પાપેાથી વિરતિ. એકદેશ તથા સર્વ`દેશ– વ્રતના એ પ્રકાર છે. એકદેશ–વત 'અછુવ્રત' ક્રહેવાય છે અને સર્વ`દેશ-વ્રત 'મહાવ્રત' કહેવાય છે. (૩૦૦) (સૂત્ર ૨૫)

જ્રાખ્ડ-નય – પદાર્થીના વાચક શબ્દામાં જ જેના ઉપયાગ થાય

છે તે નય 'શખ્દ-નય' કહેવાય છે. એ ત્રણુ પ્રકારના છે : શખ્દનય, સમભિરૂઢ નય અને એવ'બૂત નય. એ ઉત્તરાત્તર સૂક્ષ્મ છે. (૬૯૯) આમાંથી પ્રથમ શખ્દ નય લાેકશાસ્ત્રમાં સ્વીકૃત એકાર્થવાચી શખ્દેામાંથી સમાન લિંગ, કાસ્કવાળા શખ્દેાને જ એકાર્થવાચી માને છે; અસમાન લિંગ વાળાને નહિ. (७૦૮)

- **શચ્યાસન** સાધુના બેસવા, સૂવા વગે**રેના ઉપકરણુ** ફલક, પાટેા વગેરે (૪૭૩)
- શલ્ય કાંટાની માફક પીડાકારી માયાશલ્ય, મિચ્ચાત્વશલ્ય અને નિદાનશલ્ય–આ ત્રણ ભાવરૂપી પારમાર્થિક શલ્ય (૫૭૭ ૫૭૯
- **શિક્ષા-વત શ્રમણ ધર્મ ની શિક્ષા અથવા અભ્યાસમાં હેતુરૂપ** સામાયિક વગેરે ચાર વત (૩૨૪)
- શીલ સાધુના અનેક ગુણુ (યપપ)
- **શીલ-વ્રત –** શ્રાવકના પાંચ અણુવ્રતાના રક્ષક ત્રણ ગુ**ણુવ્ર**ત અને ચાર શિક્ષાવત (૩૦૦) (સાત <mark>શીલવત</mark> )

(શ્રાવકના કુલ ૧૨ વત)

શુક્રલ-લેશ્યા – ત્રણ શુભ લેશ્યામાંથી અંતિમ ઉત્કટ અથવા શુભતમ (પ૩૪, ૫૪૪)

શુદ્ધ--સાવ – કર્મીના ઉદય, ઉપશમ અને ક્ષય વગેરેથી નિરપેક્ષ છવના ગૈકાલિક સ્વભાવ અથવા તત્ત્વ (૧૮૮, ૫૯●)

આ બધાં છ છ છે. સંગ – દેઢ સહિત સમસ્ત બાહ્ય-આબ્ય ંતર પરિશહ (૩૬૩, ૧૪૩ ૧૪૪)

શ્રુત - શાસ્ત્ર અથવા આગમ (૧૭૪) શ્રુત-જ્ઞાન - ધુમાઢા જોઇને અગ્નિ જાણવાની માફક અર્થાથી અર્થાન્તર ગ્રહણ કરનારા મન અને ઈન્દ્રિયાની સહાયતાથી થનારું પરાક્ષ જ્ઞાન. વાચક ઉપરથી વાચ્યાર્થને ગ્રહણ કરનારું શખ્દ લિંગજ જ્ઞાન (૧૭૮) ષડ (છ) - ૧. આભ્યંતર તપ, ૨. આવશ્યક, ૩. જવકાય, ૪. દ્રવ્ય, ૫. આદ્ય-તપ, ૬. લેશ્યા, ૭. સ્કંધ-

શ્રાવક--ધર્મ – આમાં દયા, દાન, ભક્તિ, વગે**રેની પ્રમુખતા** દ્વાય છે (૨૯૭) (વિશેષ જુએા સૂત્ર ૨૩)

હેાય છે. (૨૯૭) (સૂત્ર ૨૪) શ્રાવક – ગુરુ સુખેથી ધર્મ ઉપદેશ સાંભળનાર ધર્માત્મા અવિરત અથવા અણવતી ગૃહસ્થ (૩૦૧)

નિર્ગ્રન્થ તથા વીતરાગી (૪૨૧), સંયત જન (૩૩૬) (સૂત્ર ૨૪) શ્રમણુ–ધર્મ – આમાં ધ્યાન અને અધ્યયનની પ્રમુખતા

દસ ધર્મેમાંથી એક (૧૦૦) શ્રમછુ – માક્ષમાર્ગમાં શ્રમ કરવાને કારણે સમતા ધારી (૩૪૧) નિર્ગ્રન્થ તથા વીતરાગી (૪૨૧). સંયત જન (૩૩૬)

શુદ્ધોપ**યોગ** – જ્ઞાન અને ચારિત્ર ચુક્ત સા**ધુની શુલ–અશુલ** ભાવાથી નિરપેક્ષ, કેવળ આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવમાં અવસ્થિતિ અથવા માહ ક્ષેાલ વિહીન સામ્યલાવ (૨૭૪–૨૭૯) શૌચ – **લાલ અને** તુષ્ણા રહિત સંતાષભાવ સંગ્રઢ–નય – લાૈકસ્થિત સમસ્ત ≪ડ-ચેતન દ્રઔામાં અસ્તિત્વ સામાન્યની અપેક્ષાએ એકત્વની અથવા પ્રત્યેક જાતિનાં અનેક દ્રવ્યામાં એ જાતિની અપેક્ષાએ એકત્વની દષ્ટિ (૭૦૪)

સ'ઘ – રત્નત્રય વગેરે અનેક ગુણુેથી સુક્ત શ્રમણે ના સમુકાય (સૂત્ર ३)

સંજ્ઞા – ઇન્દ્રિયજ્ઞાન (૬૭૭) અથવા, આહાર, નિદ્રા, ભય, મૈશુન, પરિગ્રહ, વગેરેની વાસનાએા.

મેશુન, પારગ્રહ, વગરના વાસનાચ્યા. સંયમ – વૃત સમિતિ **વગેરેનું** પાલન; મન, (**વચન છાને કાયનું** નિચંત્રણુ, ઇન્દ્રિય-જ્ય, ક્ષાય નિગ્રહ, વગેરે બધા

ભાવેા (૧૦૧) (સૂત્ર ૧૦)

સંરમ્ભ – કાર્ય કરવાની પ્રયત્ન-શીલતા (૪૧૨-૪૧૪) સંવર – સમ્યક્ત્વ વગેરે દ્વારા નવીન કર્માતું આગમન રાકવું તે (૬૦૫-૬૦૮)

સ'વેગ – ધર્મ પ્રતિ અનુરાગ (૭૭) સ'શય-મિચ્યાત્વ – તત્ત્વાના સ્વરૂપમાં "આવું છે કે એવું છે" એવા પ્રકારના સ'દેહમાં રહેવું (૫૪૯)

સંસાર – જન્મ-મરણુ રૂપ સંસરણુ (પર-૫૪) સંસાર-અનુપ્રેક્ષા – વૈરાગ્ય વૃદ્ધિ મોટે સંસારમાં જન્મ-મરણ રૂપ લય દેખીને એનાથી સુક્રત થવાની

ભાવનાનું કરીને ચિંતન (પરષ્ઠ) ( સંસ્તર – સંલેખનાધારી સાધુને માટે વાળી ઝૂડીને સાફ કરેલી જંતુ વિનાની ભૂમિ અથવા ઘાસનું બિછાનું (૫૭૬) સંસ્થાન – શરીર તથા અન્ય પુદ્ગલ–સંઘાના વિવિધ ભાકાર (૧૮૩, ૬૫૩)

www.jainelibrary.org

For Personal and Private Use Only

Jain Educationa International

સંહનને - શરીરના હારકાઓનું દદે અથવા નખભું છાંયન તથા

નેસવું વગેરે. સંહનન છ પ્રધારનું છે (૧૮૩) સમ (સાત) – ૧. તત્વ, ૨. નય, ૭. ભાંગ, ૪. ભય, ૫. વ્યસન, ૬. સમુદ્ધાત–આ અધાં સાત સાત છે. સમતા – સુખ–દુખ, શત્રુ–મિત્ર વગેરે હંદોમાં એક સ્વચ્છું રહેનારું વીતરાબોઓનું માહ–ક્ષાલ વિનાનું પશ્ચિમ (૨૭૬, ૩૪૬, ૨૭૪)

સમભિરૂઢ-નય– ત્રણુ શબ્દ-નયેામાંના બીજો-જે પ્રથમ નય દ્વારા સ્વીકૃત સમાન લિંગ વગેરે વાળા એકાર્યવાચી

શખ્દામાં પણ અર્થભેક માને છે. (૭૧૧)

સમય – આત્મા (૨૬) ધર્મપાંચ, ધર્મશાસ્ત્ર યા મત (૨૩) (સિદ્ધાન્ત:)

સમય-સાર સર્વ વિકલ્પાથી પર આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવ (૨૧૪). જુઓ શુદ્ધભાવ

સમાધ - આત્માનું નિવિકિલ્પ ધ્યાન (૪૨૬) અથવા

્ર શાસ્ત્ર અધ્યયનમાં તલ્ઢીનતા (૧૭૪) સમાર'લ – કાર્યના પ્રાર'લ કરવા માટે સાધન લેગાં કરવાં

(४१२-४१४)

સમિતિ - સ્તનાચાર-પૂર્વક પ્રવૃત્તિ ( ૩૯૬-૩૯૮ )

્રસા સ્ત્ર ૨૬)

સસુદ્ધાત – વેદના વગેરેના નિમિત્તે દેહમાં સંકુચિત આત્માના અસુક પ્રદેશાનું દેહમાંથી બહાર નીકળી દેલાઈ જવું. સસુદ્ધાતના સાત પ્રકાર છે. (૬૪૬)...:

સભ્યકૃત્વ 🗃 જુંએા 'સમ્યગ્ન કર્શ ન.'

ીનેશ્ચય સમ્યગ્-દર્શન' (૨૨૦, ૨૨૧) સયેાગી-કેવળી – સાધકની તેરમી ભૂમિ (તેરમું ગુણસ્થાન) જ્યાં પૂર્ણ-કામ થઈ ગયા પછી પણ શરીર આઠી રહી ગયું હોવાથી પ્રવૃત્તિ ચાલ રહે છે. અહેન્ત અથવા જીવન્મુક્ત અલસ્થા. (૫૬૨, ૫૬૩) સશગ-ચારિત્ર – વ્રત, સમિતિ, ગુપ્તિ, વગેરેનું ધારણ અને પાલન થયું હોય છતાં, રાગ ભાવને કારણે જે ચારિત્રમાં આહાર તથા યાગ્ય ઉપાધિના ગઢણ સ્વરૂપ થોડોક અપવાદ સ્વીકારી લેવામાં આવે છે, એ સરાગ ચારિત્ર કહેવાય અને એ નિશ્ચય ચારિત્રનું સાધન છે (૨૮૦) સ'લેમના – સ'યમની શક્તિ બાકી ન રહી હાય એટલે યાગ્ય વિધિથી સમતાપૂર્વ'ક શરીરના ત્યાગ કરવા (સૂત્ર ૩૩)

સમ્યગ્–જ્ઞાન – સમ્યગ્–દર્શન-ચુક્ત શાસ્ત્રજ્ઞાન 'બ્યવહાર સમ્યગ્ જ્ઞાન' (૨૦૮, ૨૪૫), અને, રાગ વગેરેની નિવૃત્તિમાં પ્રેરક શુદ્ધાત્માનું જ્ઞાન 'નિશ્ચય સમ્યગ્–જ્ઞાન'. (૨૫૦,–૨૫૫) સમ્યગ્–દર્શન – (સમ્યક્ત્વ) –સાત (નવ) તત્ત્વાનો બ્રદ્ધા 'બ્યવહાર સમ્યગ્ દર્શન,' અને, આત્મરુચિ

સમ્યદ્દ-ચારિત્ર + વત સમિતિ વગેરેનું પાલન 'બ્યવહાર ચારિત્ર' છે (૨૬૩) અને નિજ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ-સ્વરૂપ (૨૬૮), માહ-ક્ષાલ વિનાની સમતા અથવા પ્રશાંત-ભાવ 'નિશ્ચય ચારિત્ર' છે. (૨૭૪) સમ્યદ્દ-મિચ્ચાત્વ - જુઓ 'મિશ્ર'. સમાચારી – ધર્મ ઉપદેશ (૩૦૧) સામાચારીના દસ પ્રકાર છે. સામાન્ય – અનેક વિસદશ પદાર્થીમાં એક સદશ પરિણામ દા. ત. બાલ્યાવસ્થા તથા વૃદ્ધાવસ્થામાં મનુષ્યપણુ (૬૬૭-૬૬૮)

સામાચિક – પાપારંભવાળા સમસ્ત કાર્યોથી નિવૃત્તિનું નામ 'વ્યવહાર સામાચિક' કહેવાય (૪૨૭). તૃણુ અને કંચન વગેરેમાં (૪૨૫) વ્યથા સર્વ ભૂતાેમાં સમજ્ઞાવ (૪૨૮) એ 'નિશ્ચય સામાચિક' કહેવાય.

સાવઘ – પ્રાણીને પીઠાકારી નીવડે એવી પાપકારી પ્રવૃત્તિ, આવા તથા કાર્ય (૩૨૬, ૩૯૧, ૪૨૭)

સાસ્વાદન – સાધકનો બીજી ભૂમિ (બીજું ગુજીસ્થાન) આની પ્રાપ્તિ એક ક્ષગુ માટે એ સમયે થાય છે જ્યારે સાધક કર્ષ-ઉદય-વશ સમ્યક્ત્વથી ચ્યુત બની મિગ્યાત્વ અભિમુખ બને છે, પરંતુ સાક્ષાત્ મિગ્યાત્વ અવસ્થામાં પ્રવિષ્ટ નથી થતો. (૫૫૦)

સિંધ્રથ - ભાતના કણુ અથવા ચાવલ (૪૪૮)

- સિદ્ધ ચૌદ ભૂમિ (ચૌદગુણુ સ્થાન)–એ્પાળ ગી ગયા બાદ, આઠ કર્મીના નાશ થવાથી આઠ ગુણા પ્રગટે તેના ફળ સ્વરૂપે શરીર છેાડી લાેકના અગ્રબાગ ઉપર જનારા (૫૬૬)
- સિહિ માક્ષ પ્રાપ્તિ (૬૨૧)
- સુનય અપેક્ષાવાદ દારા વિરાધો ધર્માના સમન્વય કરનારી નિષ્પક્ષ દેષ્ટિ (હરપ)

સુક્રમ-ક્રષાય – સૂક્ષ્મ-સરાગ, સક્ષ્મ-સાંપરાય ઃ સાધક્રની ક્રસ્મી બૂમિ (ક્રસસું ગુણુસ્થાન) જ્યાં તમામ ક્ષાયા ઉપશાંત અથવા દ્વીણ થઈ ગયા પછી લાેભ અથવા રાગના કાેઈ સુક્ષ્મ અંશ છવિત રહે

છે. (પપ૯) શ્ક'ધ – બે અથવા અધિક પરમાણુઓના સ'યેાગથી ઉત્પન્ન દ્રયણુક વગેરે છ પ્રકારના સૂક્ષ્મ–સ્થૂળ ભૌતિક તત્ત્વ (૬૬૦-૬૬૧, ૬૪૮–૬૫૦)

સ્ત્રી – ત્રલ્યુ પ્રકારની મનુષ્યણી, તિર્ચ'ચની અને દેવી (૩૭૪) સ્થાપના -નિક્ષેષ – કેહ્ય પુરુષ અથવા પકાર્થના ચિત્રને, પ્રતિમાને અથવા કોઈ પદાર્થમાં કલ્પિત આકારને 'આ એ જ છે' એવા માની વિનયાદિ રૂપ બ્યવહાર કરવા (૭૪૦)

સ્થાવર – પૃથ્વી, અપ, તેજ, વાશુ, અને, વનસ્પતિ–આ પાંચ કાયોવાળા એકેન્દ્રિય છવ (૬૫૦)

સ્થિતિ-કરણ – કાેઇ પણ કારણે અધર્મમાં પ્રવૃત્તિ થઈ ગઈ હાેય તા પાતાને અથવા સાધમી બધુને વિવેકપૂર્વક ધર્મમાર્ગમાં કરી આરૂઢ કરવા

(280-289)

સ્તિગ્ધ – પરમાણુના આકર્ષક ગુણ જે વિકર્ષણ ગુણુના ચામ પામી બંધના હેતુ બની જાય છે (૬૫૨) સ્યાત્ – 'આવુ' જ છે' એવી એકાંત હડતા નિષેધ કરી 'કઠાચ એવુ' પણ છે' આવા પ્રકારના સમન્વય સિદ્ધ કરનાર એક નિષાત (૭૧૫).

Jain Educationa International

#### \* 5 5 5 **\***

''પારિભાષિક શખ્દ કાેલ" સંપૂર્ણ

(૩૮૯) અને રાગાદિના ઉત્પત્તિ (૧૫૩) અથવા અયતના ચાર રૂપ પ્રમાદ (૧૫૭) 'નિશ્ચય હિંસા' છે. હિંસા–દાન – પ્રાણી પીડાકારી અથવા વધકારી ઉપકરલુ–સાધન ( કરવત, ચપ્પુ, છરી, કાેદાળી, ઉંદરનું પાંજરૂં વગેરેની લેણુ દેણુ (૩૨૧)

સ્વાધ્યાય – શાસ અધ્યયન રૂપ તપ સ્વાધ્યાય તપ પાંચ પ્રકારના હાેય છે (૪૭૫) હિંસા – જીવ-વધ અથવા પ્રાણાતિપાત 'વ્યવહાર હિંસા' છે (૩૮૯) અને રાગાદિનો ઉત્પત્તિ (૧૫૩) અથવા અયતના

સ્વ-દ્રવ્ય – શુદ્ધ વ્યાત્મા (પટ૭) સ્વ-ક્રમય – શુદ્ધ આત્મામાં જ પાેતાપણાને જોવારા સમ્યગ્ દષ્ટિ સ્વ-સમય છે (૨૭૧). સ્વ-મત (૨૩, ૭૩૫) પરસ્પર વિરાધી મતાેના શુક્તિપૂર્ણ સમન્વય, સાધકના નિષ્પક્ષ ભાવ (૭૨૬)

(सूत्र' ४०)

વિવેચન કરવા સમર્થ સમન્વયકારી ન્યાય

સ્યાદ્રાદ - 'સ્યાત્' પદયુક્ત વાક્રય દ્વારા વસ્તુના જટિલ સ્વરૂપતુ

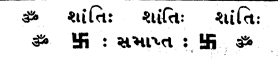
**Reference de la companya** 

# આઢ કર્મેના સ્વભાવાનું સ્પષ્ટી-કરણ

- (૧) જ્ઞાનાવરણીય કર્મને પડદા સાથે સરખાવવામાં આવે છે. જેવી રીતે પડદા હાય તા ઓરડાની આંદર રહેલી વસ્તુનું જ્ઞાન થઈ શકતું નથી તેમ આ કર્મ, જ્ઞાનને રાકવાનું અથવા આેછું વધતું કરવાનું નિમિત્ત અને છે આ કર્મના ઉદયની ન્યુન-અધિકતાને કારણે, કાેઇ અલ્પ જ્ઞાની અને કાેઈ વિશિષ્ટ જ્ઞાની અને છે.
- (ર) દર્શનાવરણીય કમ<sup>6</sup>ને ઢારપાળ સાથે સરખાવવામાં આવે છે. જેવી રીતે ઢારપાળ દર્શનાથી ઓને રાજાના દર્શન કરવામાં રુકાવટ કરે છે તેવી રીતે આ કર્મ દર્શનનું (સમક્તિનું) આવરણ કરે છે.
- (3) વેદનીય કર્મને મધ ચાે પડેલી તલવારની ધાર સાથે સરખાવવામાં આવે છે. તલવારની ધાર પર લગાવેલા મધને ચાટવામાં મધુર સ્વાદ આવે પણ સાથે જીલ કપાવાનું અસહ્ય દુ:ખ અનુસવાય છે તેવી રીતે વેદનીય કર્મ બે જાતના હાેય છે. શાતા વેદનીય અને અશાતા વેદનીય આમ વેદનીય કર્મ સુખ-દુખ અન્નેનું નિમિત્ત અને છે
- (૪) માહનીય કર્મને મદ્ય (મઠીરા, દારૂ) સાથે સરખાવવામાં આવે છે. જેમ દારૂ પીવાથી મનુષ્ય કેક્થી બેહાેશ-બેભાન બને છે અને સૂધ-બૂધ ગુમાવી બેસે છે, તેમ માહનીય કર્મના ઉદયથી વિવશ બનેલા જીવ પાતાનું સ્વરૂપ ભૂલી જાય છે.

- (**પ) આયુ કમ**ેને હડ સાથે સરખાવવામાં આવે છે. જેવી રીતે હડમાં પગ નાખેલી વ્યક્તિ હાલવા-ચાલવામાંથા રાકાઈ જાય છે તેમ આયુ કર્મના ઉદયથી જીવ પાતાના શરીરમાં સુકર્રર સમય સુધી ગોંધાયેલા રહે છે.
- (૬) નામ કર્મને ચિતારા સાથે સરખાવવામાં આવે છે. જેમ ચિતારા વિવિધ પ્રકારના ચિત્રા બનાવે છે તેમ આ કર્મના ઉદયથી જીવાના વિવિધ પ્રકારના દેદાની રચના થાય છે
- (છ) <mark>ગાેલ કર્માને</mark> કુંભાર સાથે સરખાવવામાં ભાવે છે જેમ કુંભાર નાના માટા વાસણુ બનાવે છે તેમ આ કર્મના ઉદયથી જીવને ઉચ્ચ કે નીચ કુળની પ્રાપ્તિ થાય છે.
- (૮) અંતરાય કર્મને ભાંડારી (મુનોમ) સાથે સરખાવવામાં આવે છે. જેમ ભાંડારી (ખજાનચી) દાતાને આપતાં અને ખિક્ષુકને લેતાં રાકે છે તેવી રીતે આ ક્રમના ઉદયથો દાન-લાભ વગેરેમાં ગરબડ ઉભી થાય છે

ચાર કર્મ : (૧) જ્ઞાનાવરાણાય (૨) દર્શનાવર ્રીય (૩) માહનાય માને (૪) આંતરાયને ઘાતી કર્મ કહેવાય છે, કેમ કે તે જીવના મૂળ સ્વરૂપના ઘાત કરે છે. જ્યારે બાકીના ચાર કર્મ : (૧) આયુ, (૨) નામ, (૩) ગાંત્ર તથા (૪) વેદનીય કર્મને અઘાતી કર્મ કહેવાય છે, કેમ કે તે જીવના મૂળ સ્વરૂપના ઘાત કરતાં નથા.



For Personal and Private Use Only

www.jainelibrary.org

₹ 38

## કર વિચાર તા પામ

ચાંદી સાેનાના વરખ <sup>(Cons & Pros.)</sup> એક સંકલન સેવા-પૂજામાં કે ખાવામાં ન વાપરવા **લલા**મણ.

(૧) અમે જ્યારે લગભગ ૧૯૨૭ માં અમદાવાદ, કાલુપુર, ટંકશાલમાં ભણુતા હતા ત્યારે ટંકશાળના નાકે વરખ બનાવનારની ત્રણેક દુકાના હતી અને ત્યાં કારાગરો ચામડાના પઠમાં ચાંદી મૂકી, લાકઠાની હથાડી વડે, ૮૫ ૮૫ ૮૫ ૮૫તા–કાેઈ કાેઈ વાર શુંક બી લગાડતા.

(૨) તે પછી **થ**ણા વર્ષો સુધી અમે જતા આવતા જોતા પરંતુ આ અંદી પ્રક્રિયા વિષે ધ્યાન ગયેલું નહિ.

(૩) તા. ૧૮-૧૨-૧૯૮૯ ના સ્થાનિક પત્ર 'સંદેશ' માં 'ખરીદીના કસબ' સ્થંભમાં 'ચાંદીના વરખ બનાવવા માટે વાપરવામાં આવતા પશુઓના આંતરડાં કે ચામડીના ઉલ્લેખ કર્યો હતા." આ વરખ મીઠાઈ, સુગ'ધી સાપારી, ફળફળાદિ ઉપર તા વપરાય જ છે પરંતુ જૈન દેરાસરામાં ને મંદિરામા પણુ તેના ઉપયોગ થાય છે.

(૪) ત્યારબાદ તા. ૧૮-૩-૯૦ ના સંદેશમાં 'ખરીદીના કસબ' કેાલમમાં, ''મુક્તિ દ્વત'' નામના માસિકમાંથી આચાર્યદેવ શ્રીમદ્દ ભદ્ર'કરસ્ટ્રસ્ઝિ મ. સા ના, 'વરખમાં હિંસા અને શાસ્ત્રોય માર્ગદર્શન'ના શીર્ષકવાળું નાચેતું લખાણ છપાયેલું છે : ''વર્તમાનમાં હિંસાને પ્રાધાન્ય આપી, વરખને અપવિત્ર તરીકે જણાવાય તે અંગે તપાસ કરતા જણાયું છે કે પ્રારંભકાળથી વરખ આ રીતેજ બને છે. સાના-ચાંદીને કૂટી કૂટીને પાતળું પઢાળું બનાવાય છે તેને મૃતક બળદના ચર્મ-આંતર ચર્મ અથવા ઉપરની ચામડીની અંદર બીજી પાતળી ચામડી હાય છે તે બહુ જ મજબૂત હાય છે. તે ચામડી કુદરતે મરેલા બળદોને ચમાર લાેકા લઈ જતા. તેમની પાસેથી આ આંતર-ચર્મ વેચાણુ લાવી, તેના સહકારથી વરખ બનતા ને આજે પણ બને છે.

૦ અળદેાની હિંસા તાે માંચના ઉત્પાદન માટે વધી રહી છે. તેમાં વરખતુ' કાેઇ પછુ કારણુ નથી,

૦ વળી સાેનું, ચાંદી વગેરે ધાતુઓ અપવિત્ર થતી નથી : અપવિત્રને પવિત્ર કરે છે.

૦ લેાકમાં આમઢછેર ટાળવા સાેનાના સ્પર્શવાળા પાણી (સાેના-પાણી) છાંટવામાં આવે છે. આજે પશુ આ માન્યતા શિવાજ ચાલુ છે. (ક્યાં ?)

૦ વરખના કારણું હિંસા થતી જણાવી નથી.

૦ શીઆકરની પેઢીના ટ્રસ્ટીએાએ તપાસ કરાવી 🗮 હ્રક્કિત મેળવી છે. (?)

૦ હિંહાને મહત્વ અપાય તે એક પણ વસ્તુ હિંસા વિના પાકલી નથી. બધી વનસ્પતિનાં પ્રારંભમાં અનંતકાય હાઇ અનંતા જીવાના નાશ પછી પ્રત્યેક વનના જીવ પાતાના શરીરરૂપી પ્રત્યે વનસ્પતિ બનાવે છે. કપાસીઆના દાણા કે જુવાર બાજરાના દાણા પણ આ રીતે તૈયાર થાય છે તા અકલ્પ્ય બની બાય, બ્યવહાર નષ્ટ થાય. નિશ્રય–વહેવારની સાપેક્ષતા ઊઠી જાય. ૦ અશુચિના વિચાર કરીએ તાે પ્રાય: પવિત્ર બધી વસ્તુઓ અશુચિમાંથી ઉપજે છેઃ લોહીના ઝરણાથી દૂધ, વિષ્ટાના ખાતરમાંથી અનાજ, અૃગળદ કસ્તુરી કેસર પણ વનસ્પતિ છે. ઘી–દૂધનું દહીં બનાવતા અસંખ્ય જીવા ઉપજ્યા પછી જ તેના નાશ કરોને માખણ અને ઘી બનાવાય છે, એમ છતાં વ્યવહારથી એ બધું પવિત્ર અને નિદાર્ષ ગણાય છે, વગેરે વગેરે......

એક જૈનાચાર્ય દ્વારા વરખની બાબતમાં આવું માર્ગદર્શન આપવામાં આવ્યું છે તેથા અમને થાહું આશ્ચર્ય થયું.

૦ જગત અને જીવન હિંસાથી ભરેલાં છે એ વિષે બે મત નથીજ છતાં જેઓ અહિંસાના આગ્રહી છે તેઓ પોતાનું જીવન ડકાવવા માટે તથા પોતાના વહેવારા ચલાવવામાં ઓછામાં ઓછી અનિવાર્ય હાેય તેટલો જ હિંસા થાય તેનાે આગ્રહ રાખે છે.

૦ <sup>જે</sup>નાચાર્યા મોઢા પર મુક્રપત્તિ રાખે છે અને ૦ અંધારા પછી બહાર ચાલતા નથી કે ૦ પગરખાં પહેરતાં નથી. એની પાછળ સૂક્ષ્મ **અહિં**સાનું પાલન કરવાના જ ખ્યાલ રહ્યો હેાવા જોઈ એ.

૦ દેવની પૂજાવિધિમાં શું વરખ, કસ્તુરો અંબર વગેરે પઠાર્થી અભિવાર્ય છે ?

્રધાતુએા તેા <mark>બધી</mark> સરખોજ છે. સાેના–ચાંદીમા પવિત્રહાના ખાસ ગુણ છે એવુ વૈજ્ઞાનિક રીતે પુરવાર થયું નથો.

૦ અમારા ( અને આ સંકલનકારના ) બહુ જ સ્પષ્ટ મત છે કે જેઓ અહિંસાના આગ્રહી છે અને પાતાના પ્રત્યેક વ્યવહારમાં અહિ સાના જ ખ્યાલ રાખવા માગે છે તેઓએ જેની પાછળ હિંસા આચારવામાં આવી હાય તે જીવન ટકાવવા કે વહેવાર નિભાવવા અનિવાર્ય ના જ હાય તા તેના ઉપયાગ કરવા નહિ.

૦ વળી દેવની પૂજા-વિધિ માટે તાે નહિ જ.

∘ એમાં જેએાનેા ધર્મ અહિંસા પર આધારિત છે એવાએાનાં ધર્મ સ્થાનામાં તાે આવી કાેઇ વસ્તુ ન વપરાય એ જ ઇચ્છનીય ગણાય.

કોબા, શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર આ. સા. કેન્દ્ર પ્રકાશિત આ. માસિક સુખપત્ર દિવ્ય ધ્વનિના એપ્રીલ ૧૯૯૦ ના અંકમાં વિશેષ વિગત પ્રાપ્ત થાય છે.

મઘમઘતી મીઠાઈ અને પાનને માેહક બનાવવા ચાંદીને વરખ લગાઠવામાં આવે છે અને વરખ–યુક્ત ચીજોના ભાવ વધારે લેવાય છે. (લેવાય જ)

કેટલાક અહિંસાવાદી ધર્મીના દેવમ'દિરામાં ધરવામાં આવતા પ્રસાદમાં પણ વરખ વપરાય છે.

આ વરખ બનાવવામાં કતલ ખાનામાં કપાતા બળદના આંતરહાનાે ઉપચાેગ યાય છે. પ્રાણી-પ્રેમી શ્રીમતી મેનકા ગાંધી ઈલસ્ટ્રેટેડ વીકલી આફ ઈન્ડીયાના છેલ્લા આકમાં.

આ વરખ શેમાથી અને છે તે જાણે છે ?

જાણીને આઘાત લાગે તેવું છતાં સાણું છે કે ચાંદીના બારીક પતરાંને, કતલખાનામાં કપાતા બળદના તાજા કાઢેલા આંતરડાની ચામડીમાંથી બનાવવામાં આવેલા પાતળા પાના વચ્ચે મૂકવામાં આવે છે.

કતલખામાંથી અળદ કપાય તે પછી તરત જ તેનાં આંતરહં બહાર કાઢી સાફ કરવામાં ભાવે છે. આ આંતરડાંના કટરા કરવામાં આવે છે અને એની પાતળી ચામડીનાં પાનાં એક ચાપડીમાં બાંધવામાં આવે છે....વરખ બનાવવાની આ પ્રક્રિયામાં બળદની તાજી ચામડી ( તેના પુદ્રગલ પરમાણું ) થાડી ઘણી ચાંટી **લય છે.** બિચારા શાકાહારીએા....તેમને આ પ્રક્રિયાની ખબર જ

નથો હેાતી.

ચાેડાં વરસ પહેલાં ઈન્ડીયન એર-લાઈન્સને આ વાતની જાણ થઈ ત્યારે તેમણે વિમાનમાં પીરસવાની ખાદ્ય સામગ્રી ખનાવવા કેટરર ને વરખ લગાઢવાની જ મનાઈ કરી દીધી. કેવુ' સરસ ! અને હવે જૂઓ જૈન સાપ્તાહિક, ભાવનગર, ના ૧૩-૪-૯૦ ના અક જેમાં જિનપૂજામાં ઉપયાગમાં લેવાતા વરખના વિષયમાં 'જ્ઞાની,' ગીતાર્થ' જૈનાચાર્યો તુ' માર્ગદર્શન છ પાયેલુ' છે :

"જિનેશ્વર ભગવાનની પૂજામાં શુદ્ધ અને ઉત્તમ દ્રબ્ધા વાપરવા જોઈએ, પરંતુ અડીં આ શુદ્ધતા લોક-બ્યવહારને આશ્રયીને એટલે લોક બ્યવહારની અપેક્ષાએ સમજવાની છે. દા. ત. (૧) સાેનું કે ચાંદી ચંઠાલ અડે છતાં અશુદ્ધ ગણાતું નથી. (૨) નદીમાંથી પાણી ચંઠાલ ભરે છતાં તેના સ્પર્શથી નદીનું પાણી અશુદ્ધ અનતું નથી.

(3) માેતી, કસ્તુરી, અંખર આદિ સ્વયં શુદ્ધ છે તેથી તેની ઉત્પત્તિ અશુદ્ધમાં હાેવા છતાં તે અશુદ્ધ નથી. એવી રીતે ચાંદીના વરખ જે ખને છે તે ચાંદીમાંથી જ પણ ખનાવટનો પ્રક્રિયા કેટલાક લાેકા ને (!!) અશુદ્ધ લાગતી હાેય છતાં વરખ શુદ્ધ છે, અશુદ્ધ નથી. માટે જ પૂર્વે પણ પાતળા ચામહાના પડની વચ્ચે ચાંદીની પતરી ને કૂટીને વરખ બનાવવામાં આવતા અને તે આજ સુધી અનાવવામાં આવે છે, ને લારતના સકળ જૈન ( <sup>શ્</sup>વેતામ્બર ) સંઘા વરખના શુદ્ધ અને પવિત્ર તરીકે વ્યવહાર કરતાં આવ્યા છે અને 'તે વસ્તુ ઉત્તમ પણ છે! આ જ રીતે ચામઠાના ઉપયાગ તા ચિરકા ગથી વિવિધ રીતે ઢાલ-નગારા વગેરે દ્વારા દેરાસરમાં પણ થતાજ આવ્યા છે. ( અને હવે વાંચા : ધ'ધાદારી પાતાનું અચાવનાસું.) સાધુછ કહે છે: ઉપરનું કબુલ કર્યા પછી વરખના વિષયમાં આંતરડાં વગેરેની વાત તા તદ્દન અનાવટી લાગે છે. વિશેષ તા અમદાવાદ, સુરત, સુંબાઇના વરખ અનાવવાવાળા તા કહે છે કે પરદેશથી રાસાયાણુક રીતે અનેલા સિન્ચેટિક કાગળની તૈયાર બુક આવે છે. એના કાગળના પડ વચ્ચે ચાંદીના પતરા ને કૂટી વરખ અનાવાય છે. ( ખાલો, કંઇ કહેવું છે ? )

અને, ત્રષ્ઠુ પ્રકારની સામચી ( જ્લન્ય, મધ્યમ, અને ઉત્તમ) તું વર્ણુન કરી, તંત્રીશ્રીએ કહેલા, જ્ઞાની, ગીતાર્થ જૈનાચાર્યો (જેમનાં નામ આપવાની હિંમત નથી એમ લાગે છે!) શ્વે. મૂર્તિ પુજક જૈન શ્રાવકોને સલાહ આપે છે (કેમકે દિગંબર મૂર્તિ પૂજક તા પ્રભુ પ્રતિમાને એકવાર અભિષેક સિવાય અઠકતા જ નથી અને અષ્ટ પ્રકારી પૂજ, અચિત્ત દ્રવ્યાથી, પ્રભુ સન્સુખ, હાયમાં દ્રવ્ય રાખી, પૂજાના દુદ્દા બાલી, દ્રવ્ય-પદાર્થી થાળીમાં મૂકે છે. અનુકરણીય સુંદર વિધિ માનીએ છીએ. અને સ્થાનક વાસી-તેરાપંથીને તા મૂર્તિ-પૂજા ન હાવાથી વરખના સવાલ જ નથી ) કે: (૧) વરખ વાપરતા કોઇને અટકાવવા નહીં. (૨) વરખ વિષે માંસાહારની વાત કરવી તે તા તદ્દન ગેરવ્યાજવા જ છે. (બરાબર), અને. (૩) જાણી–અઝીને કેટલાક લાેકા તરફથી જિત પૂજામાં અ તરાય કરવા માટે, સત્યથી વેગળાે અને ભ્રામક પ્રચાર છેટ્ટા એક....બે મહિનાથી ચલાવાઈ રહ્યો છે, તેનાથી કેઇએ પણ ભરમાવાની કે વરખથી પૂજા બંધ કરવાની જરૂર નથી.

જિન-પ્લ-શ્વેતામ્બરા કરે છે તે લગભગ ઘણા બધા દેરાસરોમાં અમે (<sup>9</sup>વે. મૂ. પૂજક હોવાથી) જાતે તેથેલું છે. અને વિષિ-વિધાના મહક રો જડ કિયાવાદી કરે છે તેમાં વીતરાગેાના ભારોભાર આશાવના-વિરાધના જણાયા છે. મારૂ કરતે, અમે લણા વર્ષીથી સેવા-પૂજા ગાઠરીયા પ્રવાહમાં થાઠા તણાઇને કરતા હતા, પરંતુ હવે દેરાસર દર્શન માટે રૂઢીગત જઈ એે છીએ, બાકી હવે પ્રભુન અંગાને અડીને દ્રવ્ય-પૂજા બંધ કરી છે. અને, મુખ્ય તા ભાવપૂજા જ છે ને! દ્રવ્ય-પૂજા તો ભાવ ઉત્પન્ન કરવા નિનિત્તે જ છે, અને, તેથી તા સાધુ-સાગ્વીને દ્રવ્ય-પૂજા કરવાની મનાઈ છે. બરાબર. જો દ્રવ્ય-પૂજા કર્મ ગુઠિતનું કારણ હાત તા વાંતરાગા તેમને શા માટે નિષેધ કરત ? 0. K. છેલ્લે : ચામડાની પુદ્ગલ રજકણા ચાટેલા વરખ વાપરવા નહિ તેવા બ્યાજળી પ્રચાર કરનાર ને કર્યા ભીતિક લાભ થવાના

હતા ? લોકા તા ખીચારા અજ્ઞાની ઘેટાં જેવા છે, જ. વધુમાં વાંચા : સમકાલીન અખબારની પૂર્તિ, 'વરાઇટા' તા. ૧૬-૧૨-૯૦, (૨-૧૨-૯૦) માંથી

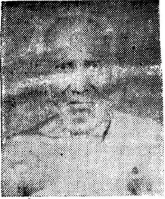
બીજું **ઘ**ણું **લખાણુ છે પરંતુ જગાના અભાવે** અત્રે વિશ્મીએ છીએ. સુરૂજનાને વધુ શું ?

### 5 સમાપ્ત 55

પૂ, મુનીશ્રી અકલંકવિજયજીનું દ્વંકુ જીવન ચરિત્ર

ય. પ્જય સુનિશ્રી અઠલ ક વિજયજી મહારાજને અમે શ્રી'સમઘુ સુત્ત' નું મેટર પ્રકાશન માટે સાંપેલુ – તેમણે પ્રેસગાં આપી દીધું ને અમને સ'ભાળી લેવા વિન'તિ કરી. આ કામ અમને ગમતું હાવાથી અમે સ્વીકારી લીધું : પ્રેા. કે. છ. શાહ

તપસ્વી સુનિશ્રી અકલ'ક વિજય મહારાજ સાહેબના ટૂંક પશ્ચિય-કૃક્ત રેખા ચિત્ર (વિસ્તૃત પરિચય માટેઃ વાંચાઃ



અકલંક ગ્રંથમાળા પુષ્પ ૧૧ તથા પુષ્પ ૭૬) (૧) જન્સ સ્થળ :-- લીંચ, છલ્લા મહેસાણા (૨) જન્મ તિથિ :-- ૧૯૭૦, કાગણ સુદ પ (શ્રી કે. છ. શાહ ૧૯૭૨, ફાગણ સુદ ૮) (૩) સંસારી નામ :-- શ્રી અમૃતલાલ (૪) પિતાનું નામ :--શિવલાલ તારાચંદ શાહ

- (પ) માતાનું નામ —ડા**હીઅહે**ન
- અમૃતલાલની ૧૧ વર્ષની ઉંમરે માતાનું મરઘુ.
- (૬) અમૃતલાલના વડવાએા ત્ર**છ**, પેઢીથી ધાેળકા પાસે જુવાલ રૂપાવટીમાં ધ**ંધાથે<sup>૬</sup> રહે**તા હતા.
- (૭) નાનપણમાં ધામિક સંસ્કાર :-- નાની ઉંસરે

પંચપ્રતિક્રમણુ, નવસ્મર**ણ**, ત્રણુ ભાષ્ય ને ચાર પ્રકેરણ કંઠાગ્રે, અને દસ વર્ષની ઉંમરે તેા જગુદણુ ગામે પશું પણુમાં પ્રતિક્રમણુ વગેરે ક્રિયા કરાવવા માકઢીવામાં આવ્યા. પુત્રના લક્ષણુ પારણામાંથી. ધાર્મિક શાળામાં તથા વ્યવહારિક શાળામાં પ્રથમ ન બરે માનિટર તરીકે રહેતા હતા. આવળામાં પ્રથમ ન બરે માનિટર તરીકે રહેતા હતા. આવળામાં અ ગ્રેજી પહેલા ધારણુ પછીનો અભ્યાસ અમદા-વાદ સી. ઐન. છાત્રાલયમાં પરંતુ આર્થિક મુશ્કેલીને લીધ્ છાત્રાલયમાંથી છુટા થઈ દુકાનમાં લાગી ગયા.

(૮) પિતાશ્રીએ સાથે દીક્ષા લેવા સમજાવ્યા પરંતુ અમૃતલાલે કહ્યું કે દેવાદાર સ્થિતિમાં દીક્ષા લેવાથી નિંદા થાય. (અશક્તિમાન ભવેત સાધુ) પિતાશ્રીના એ અભિગ્રહ (૧) જો અમૃત દીક્ષા લે તા તેની સાથે મારે દીક્ષા લેવી, નહિતર તેને પરણાવ્યા પછી છે વર્ષે મારે દીક્ષા લેવી, નહિતર તેને પરણાવ્યા પછી છે વર્ષે મારે દીક્ષા લેવી. (૨) જ્યાં સુધી દેવું પુરું થાય નહિ ત્યાં સુધી વતન લીંચમાં પ્રવેશ કરવા નહિ. કર્મની વિચિત્રતા તા જૂઓ : શ્રી અમૃતલાલના વિવાહ શ્રીમતી લીલાવતી સાથે નક્ષ્ઠી થયા તે વખતે પિતા શિવલાલ પુનામાં માંદા પડયા. અમૃતલાલ સુંબઇથી પુના આવ્યા પરંતુ વાતચીત થઇ શકી નહી. ફક્ત તેમનું માં જોઇને દેહ છાડયા : પુનામાં અગ્નિ-સંકાર : અમૃતલાલની ઉમર લગભગ ૨૫ વર્ષની થઈ. (ગદ્ધા પચીસી)

(૯) લગ્ન સંવત ૧૯૯૫ ના મહા વદિ ૧૧, ધંધામાં-જીવનમાં ઘણી ઉથલ-પાથલ થઇ ગઈ. જીવન-ચક્ર ઐવું છે- વૈયાર – નાકરી– ધમાશિકતા– ધર્મ રુચિ–તીર્થ ચાત્રાએા-ત્રણુ ઉપધાન- વર્ધમાન તપની ચ્યાળીએા, ધાર્મિક અધ્યાપક તરીકે નાકરી- પુણ્યને લીધે કાઈ દિવસ નાકરી ધંધા વગર રહ્યા નથી- ધર્મ સાથે અર્થ કામ– પ્રવૃત્તિ, સમય રાકાતા નથી– ઉંમર વર્ષ ૬૫ છતાં શારીરિક શક્તિ-પત્ની વગેરેની સંમતિ લઈ-દીક્ષા સ્થળ મલાડ : વૈશાખ સુદિ ૩ તું સુહૂર્ત-આમંત્રણુ પત્રિકા–વાયણા–વરસીદાનના વરઘાડા– સાળ જણાની સાથે.

સંવત ૨૦૩૫ના વૈશાખ સુદ ૩ (અક્ષય તૃતીયા અખાત્રીજ) ના પવિત્ર દિવસે સુંબઈ મલાડ સુકામે દ્રીક્ષા અંગીકાર કરી.

દીક્ષા ગુરુઃ આચાર્ય શ્રી વિજય ભુવન ભાનુસૂરિ.

(૧૦) શિષ્ય ચૈલાનું નામ જે હાલ છે તે મુનિ અકલંક વિજયજી, જ્ઞાન શુરુ : આચાર્ય શ્રી પ્રેમસૂરિઃ (૧૧) જ્ઞાન ક્રિયાભ્યાં માક્ષઃ રત્નવ્રયીની આરાધના

સમ્યગ્ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર દર્શન-જૈન તત્વજ્ઞાનના ઊ`ડા અભ્યાસ. જ્ઞાન-દૈનિક વાંચન, લેખન તથા પુત્થય લિહ્ર**ણ**. ચારિત્ર--વર્ધમાન તપની ૧૫૪મી એાળી ચાલુ છે. (૧૨) દીક્ષા પછીની પ્રવૃત્તિ-જૈન ધર્મના સાહિત્યનું સરળ, સુ**વૈ**ષ્ય અને સુબાદ્ય રૌલીમાં લેખન-પ્રકાશન-સ'પાદન-સ'કલન-પાંચ વર્ષનાં દીક્ષા પર્યાયમાં ૧૦ પુસ્તકા છપાત્યા. (૧૩) માનવ અવતારે સિદ્ધક્ષેત્ર પાલિતાથુા જેવા દિવ્ય ધામમાં વર્ષમાન તપની ૧૦૦ મી એાળી. વિક્રમ સ વત ૨૦૪૦ ના વૈશાખ સુદ ૩ ના પાવન દિવસે પૂર્થુ કરી. બાવનમી આળીતું, પારણું– ૨૦૪૬ શ્રાવથુ વદી ૬– રવિવાર, અમદાવાદ, તા. ૧૨–૮–૯૦

(૧૪) શ્રી અકલ ક્ર ગ્રંથમાળા સુનિશ્રીના અદ્ભુત અભિગ્રહ : સ કલ્પ. ૧૦૮ પુસ્તક પ્રકાશિત કરવા, પ્રભુ કૃપાથી નિર્વિધ્ત પૂર્ણુ થયા. અમદાવાદ ચાતુર્માસ દરમિયાન અને તેની છેલ્લા દસ પુસ્તકાની વિમાચન વિધિ રંગે ચગે પતી ગઈ. તા. ૧૨-૮-૧૯૯૦ રવિવાર.

(૧૫) અમદાવાદમાં "સસ્તુ સાહિત્ય પ્રકાશન" ઘણા વર્ષોથી જનતાને સાહિત્ય-ધર્મ-જ્ઞાન- વિજ્ઞાનનાં પુસ્તકા ઓાછી કિંમતે વેચે છે, જેથી લાેકાને સારાં સારાં પુસ્તકા સુલભ બને છે, તેવી રીતે મહારાજ સાહેબે પણ લગભગ મહદ શે જૈન ધર્મ જ્ઞાન-વિજ્ઞાન-તત્વજ્ઞાનના દરેક વિષયને આવરી લેતા પુસ્તકા પ્રકાશન કર્યાં છે- જેવા જેની રુચિ હાય તેવી જ્ઞાનપિપાસા સંતાષી શકે.

(૧૬) મહારાજશ્રીનું ફળદ્રુપ મગજ: હજુ કેટલાય નવા નવા વિષયા પ્રકાશન માટે ઉભરાય છે.

(૧૭) જ્યારે ૧૦૦ પુસ્તકાનું વિમાચન થયું ત્યારે અમે વધુમાગી સલાહ આપેલી કે હવે આગળ વધવું નહિ, પરંતુ સ્વાધ્યાય, મૌન, આશધના, સાધના, ઉપાસનામાં જીવ લગાવવા, પણુ તેઆશ્રીની પુસ્તક પ્રકાશન પ્રવૃત્તિ એટલી તીવ છે કે ઉલ્લાસ ઉમ'ગથી આ ઉમરે, તપસઢ, ૧૨૫ પુસ્તક સુધી પદ્ધાંચી ગયા છે. (૧૮) આ ગ્રન્થમાળાના એકએક ટાઇટલ-પુસ્તકનું મથાળું વાંચતાં જ અદ્ધાભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. જૈન કથાઓ ભાગ સ્પ. પ્રકાશનના લગભગ ચાથા ભાગ રાકે છે. ગ્રાવક-ગ્રાવિકા, સાધુ-સાધ્વીજી, બાળ-ચુવાન-વૃદ્ધ, દરેકને કંઈને કંઈ લાભ થાય તેવી ગ્રંથમાળા કદાચ અણુધારી રીતે ગાઠવાઈ ગઈ જણાય છે. ગ્રંથમાળાના આ એક વિશેષતા છે.

(૧૯) અને મહારાજ શ્રોને ગૃહસ્થ તરીકે તથા સાધુજી તરીકેના અનુમવ પશુ સારા દેશમાં પર્યટનના છે ગુજરાત, સાૈરાષ્ટ્ર, મહારાષ્ટ્ર, બંગાળ અને ભારત સ્રરદ બહાર છેક નેપાળ ખટમંડુ સુધી-ખટમંડુમાં તેરાપંથી સંપ્રદાય-કામ-ઘર દેરાસરમાં સેવા પૂજા ને ઐાફિસ કામ. ખટમંડુમાં કાષ્ટ (લાકડા)ના મંડપા ઘણા છે તેથી તેનુ નામ કાઠમાંડુ-અપબ્રંશ ખટમંડુ-ત્યાંના મંદીરા મુખ્ય (૧) ૮૪ આસનવાળું કામદેવનું મંદિર, (૨) ૨૦૦૦ વર્ષ જૂનું પુદ્ધનું મંદિર-નામ-સુવર્ણુમંદિર, તથા (૩) પશુ-પતિનાય (મહાદેવ)નું મંદિર જ્યાં પશુએાનાં બલિદાન અપાતાં. લાકા માંસાહારી-તેથી મુંબઇ જેમ વેજ્ટેરીયન અને મટન મારકેટ લેગી હતી. એ મહિના ત્યાં રહેલા. (૨૦) દરેક પ્રન્થની હજાર હજાર નકલ; કેટલાકમાં કિંમત છાપેલી છે, પરંતુ પુસ્તકા છુટથી લેટ અપાય છે. કુદરતના

Jain Educationa International

કાઇ અગમ્ય કારણ્યાં ગ્રન્યમાળાના પ્રથમ પુષ્પથી ૧૦૮ પુષ્પ સુધીના ખધા પુસ્તકા, સુનિશ્રી જ્યાં ચામાસુ હાય ત્યાંથી મને માકલતા રહ્યા છે તે કાઈ પૂર્વ-જન્મના પુષ્ય સંસ્કારને લીધે જ હશે. હાલ પણ તેમની કૃપાદ્ધિ ચાલુ છે અને અમદાવાદમાં હાવાથી તથા મન-વચન-કાય-શક્તિ મજણત હાવાથી મને ઘેર અવાર-નવાર દશન<sup>6</sup>ના લાભ આપે છે.

(૨૧) છેલ્લે વિશિષ્ટ હડીકતા : (૧) એક ઓળીનું પારશું અમદાવાદ શામળાની પાળમાં થયેલું (૨) પુસ્તક લેખન પ્રકાશનમાં પ્રાત્સાહન, અમદાવાદ્યમાં શ્રી કનકચંદ્રસુરિજીને લખેલ મેટર બતાવતા પ્રસ્તાવના લખી આપેલી (૩) ચતુર્થ ચતુર્માસ : પ્ વિદ્યાન દવિજયે સંઘમાંથી જાહેર કર્યું કે (મહારાજશ્રીનું ચાશું પુસ્તક: શ્રીનેમિનાથ તથા કૃષ્ણ ચરિત્ર) આ પુસ્તક ઠાઇએ લેવું નહિ અને લખાયેલા પૈસા કાઈએ આપવા નહિ. મકારાજશ્રી એ કહશું : પ્રભુતી નિશ્રામાં પ્રભુના પુસ્તકના વિરાધ કરે તેને હું ગુરુ કે સાધુ માનતા નથી, હા ભૂલ હાય તા સુધારી લઈશું, આ બાબતમાં મારા શુરુ મહારાજના ઠપઠાના પત્ર મારા પર આવ્યા. મે તેમને રાજીનામું લખીને માકલ્યું.....ઓઘા પાછા માગ્યા...મે તેમને આપ્યા, વગેરે વગેરે.

(૨૨) આ ગ્રંથમાળાને અહેાળા પ્રચાર અને ફેલાવા થાય અને આંબાલવૃદ્ધ સર્વ જેના 'અકલંક સાહિત્યના' તન મન ધનથી લાભ લઈ આત્મ કલ્યાથુ સાધે તેવી શુભ

For Personal and Private Use Only

(૨૬) સિધ્ધા સિધ્ધિંમમ દિસન્ત. (.७) 🚙 શાન્તિ : શાન્તિ : શાન્તિ : તા.ક. આન'દા! આનંદા! જોનધમ પ્રેમીઓ : આનંદા!! જેન ધર્મ-ગ્રન્થાના અંગ્રેજ અનુવાદનું ઇન્ટ્લેન્ડના રાજા કિલીપ્સ અને રાષ્ટ્રી એલીઝાએથે આચાજન કરેલ છે અને તે માટે (U.K.) સુનાઇટેડ કિંગડમના રાજવી ક ંટ્ર એ એક ટ્રસ્ટ અનાવ્યું છે.

હવે જેન ધરના ગ્રંથાના English ભાષામાં અનવાદ થશે અને આખા વિશ્વમાં તે વેચાશે વહેંચાશે. સર્વે પ્રથમ 'તત્ત્વાર્થ સૂત્ર'ના અનુવાદ કરવાનુ નક્કી શ્રચેલ તે પ્રમાણે આ પ્રસંગની મંગળવિધિ તારંખ ૨૩-૧૦-૧૯૯૦ના રાજ લંડન 'અક્રિંગહામ પેલેસ'માં શર્દ ગઈ હશે અને તેમાં વિશ્વના પંદર જેન અગ્રશીઓ (જેમાં ભારતમાંથી પાંચ મહાનુભાવા છે,) એમણે આ લખાણ અને દસ્તાવેની અર્પણ કર્યા હશે.

હવે ''ભગવાન મહાવીર'' ના દિવ્ય અને વિશ્વ-હિતકારી સંદેશ' દુનિયાના દ્રરના દેશામાં પહાંચશે તે આપણા સૌને માટે ગૌરવ અને આનંકના વિષય છે જ 8 RA 82

સમ્મગ્ જ્ઞાન દારા સેવા કરે તેવી પાર્થના. (ર૪) નમામિ વીરં ગિરિ–સાર ધીરં.

9

(૨૩) પ્રભુ મુનિશ્રીને શતાય અપી રમમાં તીર્થંકરશ્રી સંધની

જગત :

(૨૫) શિવમસ્તુ સર્વ

પ્રાપ્તના સાથે વિરમીએ.

### એક માનસ–શાસ્ત્રીય હકિકત

#### (પ્રા. કે. છ. શાહ.)

એવું બનતું જોવામાં આવે છે કે અમુક વિચારા અમુક વ્યક્તિઓને અમુક સમયે આવે છે, પરંતુ તે વિચારના અવતરણ માટે અમુક વ્યક્તિ યાેગ્ય હોય છે. શ્રી વિનાબાજીની પ્રેરણાથી શ્રી સમણસત્તાં પ્રાપ્ત થયું. જૈનધર્મનું આવું એક પુસ્તક હેાય તેવા વિચાર મને છેલ્લા ઘણા વર્ષોથી આવતા હતા અને તેથી મેં કેટલાક વિદ્વાનાને તથા સાધુજી ને લંબાણુ-પૂર્વક પત્રા લખેલા

'આપણે જાણીએ છીએ કે જગતના લગભગ બધા ધર્મમાં તે તે ધર્મના મૂળ સિદ્ધાંતા દર્શાવતું 'એક' પુસ્ત<sup>ક</sup> છે જ દા.-ત. (૧) ખિસ્તી ધર્મનું 'ધી બાઈબલ,' (૨) સુસ્લીમ ધર્મનું, અલ કુરાન, (૩) હિન્દુ ધર્મના ઘણા ફાંટા છે-તેમના સંપ્રદાયામાં રામાયણ, મહાભારત, ભાગવત, ગીતા, ગણી શકાય, (૪) સ્વામીનારાયણમાં 'શિક્ષાપત્રી' (૫) શીખ ધર્મમાં 'જપુજી' (૫) પારસી ધર્મમાં 'બંદ અવેસ્તા' (૬) યહુદી ધર્મમાં જૂના કરાર, (૭) ઔદ્ધ ધર્મમાં 'ધરમપદ વગેરે, તરત જ સ્મૃતિમાં આવે અને આ પુસ્તકા સુલભ હાય છે.

(તે વખતે મને જાણ નહિં કે શ્રી વિનાબાછએ આમાંના કેટલાક ધર્મના 'સાર' રૂપ પુસ્તક છપાવેલાં.)

જવાબા આત્યા પશુ એકેય આશાજનક નહી.

હું તાે ઘણા વર્ષોથી આવેા વિચાર કરૂ છું. પરંતુ આ બાબતનું ઊડું વાંચન નહી હાેવાથી મારૂં ગજી નથી,

અલ્યાસી અને કાર્યંકુશળ ઐવા આપશ્રી આ આખત હાથમાં લ્યા તા અસંભવિત નથી.

'જૈનધર્મના મૂળ તત્ત્વા' આપી શકાય. વિષયા નક્ષ્ઠાં કરી, વિદ્વાન ગીતાર્થ સુનિરાજોનું માર્ગદ્દર્શન મેળવી-ભદ્ધે સમય જાય અને પુરુષાર્થ કરવા પડે, પણ એક સુંદર પુસ્તક છવન-લરનું જ્ઞાન દુંકમાં દાળી શકાય તા એક સરસ કામ થઈ જાય.

વિષે પૂછીએ તા તે કિ-કર્ત ૦૫-મૂઢ બની જશે. અને ગમે તે એકાદ નામ, કલ્પસૂત્ર, તત્ત્વાર્થ સૂત્ર, એવું આપશે કેમકે આવું એક પુસ્તક તેના ખ્યાલમાં નથી જે કાંઇ પછુ ધમીં ને 'જૈન ધમે' ના પુસ્તક તરીકે ભલામણ કરી શકાય અને તેને જૈન દર્શનના માક્ષ માર્ગના, સમગ્ર ખ્યાલ આપી શકાય, તેથી જો એકાદ પુસ્તક ૨૦૦ થી ૩૦૦ પાનાનું હાય તા તે લાકપ્રિય પુસ્તક થાય અને લેખક પછુ 'અમર (!) કીર્તિ મેળવે. પુસ્તકનું નામ Jainism at a Glance અથવા The Essence of Jainism યાને 'જૈન ધર્મનું માર્ગદર્શન' અથવા 'જૈનધર્મના મૂળ તત્ત્વા' આપી શકાય.

હવે આપણે કાઇ જૈન **ધર્મી** તેમના મુખ્ય પુસ્તક

ઉપરતુ લખાણ વાંચતાં એક ખ્યાલ એવા બધાય છે કે શ્રી 'સમણસુત્ત' પણ જેન ધર્મના એક પુસ્તક તરીકે વિશ્વવ્યાપી થયું નથી-કદાય હજુ તે સર્વમાન્ય બની શક્યું નથી કે શ્રી ઉમાસ્વાતીજીના 'તત્વાર્થ સૂત્ર' વગેરેની જેમ શાસ્ત્ર તરીકે બધાએ અપનાવ્યું જણાતું નથી, છતાં એક અમુલ્ય કાર્ય તેા જરૂર થયું છે. 'જેન ધર્મ સાર' કડ્ત શ્લોકામાં છે તેના પાયા ઉપર, દરેક શ્લાકની થાંડો સમજુતી સાથે, યાગ્ય સુધારા વધારા સાથે, 'ગઘ' (PROSE) માં પુસ્તક તરીકે કાંઈ વિદ્વાન સાધમિંક કે ગીતાર્થ

આપવા દ્વાય તા તે માટે ઘણી તૈયારી જોઇએ. તમે લખા છા કે જીવનભરનું જ્ઞાન ટૂંકમાં ઢાળીને આપવું, તા હજુ જીવનભરનું જ્ઞાન જ ભેશું કરવાનુ બાકી છે! આવા કેટલાક પ્રયત્ના થયા છે. પરંતુ સર્વ સંપ્રદાયાને સ્તીકૃત હાેય અને ્પ્રમાણ્ગતૂત તરીકે સૌએ

**અપના**વ્યું હાેય તેવું થયું નથી.' વગે**રે, વગેરે**."

આપણા સમાજના હાલના સંચાેગામાં શકય નથી. શ્વેતામ્બર, દિગ'બર, સ્થાનકવાસી,-અધાને એમ છે કે અમારા વ્યક્તિગત વિચારાના-માન્યતાએાના-પણ્ સ્વીકાર થાય તાે એ પુસ્તકને અપનાવીએ.

જૈન ધર્મના સંપૂર્ણ પરિચય સર્વબાહ્ય અને તેવા

"તમે સૂચવેલ કામ જરૂર કરવા જેવું છે એમાં શંકા નથી. પણુ આ અંગે પહેલાં પણુ પ્રયત્ના થયા છે. તેનું પરિણામ જોતાં સવ<sup>6</sup>ને સ્વીકાર્ય અને ગ્રાહ્ય અને એવું કામ થવું શુરુ અહાર પાડે—પરિશ્રમ જરૂર થાય-સમય પ**શુ જાય-**પ**ણ 'ન**ંબર એ' તરીકે જિન શાસનની અનન્ય સેવા ભક્તિ થાય અને દરેક ભાષામાં ભાષાંતર થાય તાે વિશ્વ **વિખ્યાત** થાય.

શાસન દેવ આ કાર્યમાટે કાેઇ સુમુક્ષુને પ્રેરણા આપે! !

મૂળ પુસ્તકના પૂંઠા ઉપરથી ઉતારા

(૧) સમગ્ર જેન સમાજ સંમત એવા 'સમશુ સુત્ત' નામના ગ્રંથની નિષ્પતિ થઈ. લગવાન મહાવીરના ૨૫૦૦મા વર્ષના અવસરે એ એક માેડી ઉપલબ્ધિ એમ સૌએ સ્વીધાર્શું.

મુનિશ્રો વિદ્યાન દજ મુનિશ્રો **સુશીલકુમારછ** મુનિશ્રી જનક વિજ્યછ મુનિશ્રી નથમલછ શ્રી જિનેન્દ્ર વણો<sup>6</sup>જ

(૨) જૈન ધમીંઓની છેલ્લાં બે હજાર વર્ષોમાં નહાેલી થઈ તેવી સંગીતિ ભગવાન મહાવીરના ૨૫૦૦મા 'કલ્યાછુક' વર્ષમાં થઈ અને તેમાં જૈન ધર્મના તમામ સંપ્રદાયેના સુનિઓ અને અબ્રગણ્ય બ્રાવકાેઓ હાજર રહી, અમૃતકુંભ સમા, સર્વ-સંમત સારરૂપ ગ્રંથ આપ્યા તે આ 'સમછુ સુત્ત છે. (3) મારા જીવનમાં મને અનેક સમાધાન પ્રાપ્ત થયાં છે. એ બધામાં સાથી દેવટતું, જે કદાચ સવેત્તિમ સમાધાન છે, તે આ વિષે પ્રાપ્ત થયું… શ્રી મહાવીરપ્રભુના કલ્યાણાકના દિવસે જૈન ધર્મ સાર' જેતું નામ સમણ-સુત્ત' રાખવામાં આવ્યું છે તે આખાય ભારતને પ્રાપ્ત થશે…..જયાં સુધી જૈન ધર્મ ટકશે અને બીજા વૈદિક તથા ભૌદ્ધ વગેરે ધર્મે પણ હશે ત્યાં સુધી (આ) 'જૈન-ધર્મ-સાર'નું અધ્યયન થતું રહેશે.

#### શ્રી વિનાભા ભાવે

(૪) આ ગ્રંથ સમઘુસુત્ત ની સંકલના પૂજ્ય વિનાબાજીની પ્રેરથુાથી થઇ છે. એ જ પ્રેરથુા અનુસાર સંગીતિનું આયોજન થયું અને એમાં આના પ્રારૂપને સ્વીકૃતિ મળી.

આ એક વિશિષ્ટ ઐતિહાસિક ઘટના છે.



## શ્રી સમણુસુત્તં વિષે બે બાલ સંકલકનકારના

22

આ ગ્ર'થ વિષે ખાસ કંઈ કહેલાનું નથી કારણુ કે ભધી જાણવા જેવી હકિકત પુસ્તકના પાના ૧ થી ૨૭ સુધીમાં આવી જ જાય છે. તેથી પુનરુક્તિની જરૂર નથી. પાના ૪ પર જણાવ્યું છે તેમ આ પુસ્તકના શુજરાતી અનુવાદ, છપાવવાની ઈચ્છાથી, અમે ઘણુા વર્ષો પહેલાં તૈયાર કરી રાખેલાે, પરંતુ ખીજા પુસ્તકા છપાતાં ગયા : આ પુસ્તકનું મેટર પડી રહેલું.

ય.પૂ સુનિશ્રી અકલંક લિજયજી મૃસાહેબે જૈન ધર્મના ૧૦૮ પુસ્તક છપાવવા થાેડા વર્ષો પહેલાં સ'કલ્પ કરેલાે અને લગભગ ૧૦૦ પુશ્તક છપાઇ ગયેલાં. આ વર્ષે તેઓશ્રીનું ચાેમાસુ અમદાવાદમાં થયું અને થાેડા સમયમાં ૮ પુસ્તક છપાયાં અને તેની વિમાચન વિધિ પણ સુપેરે થઈ. આ સમય દરમિયાન મહારાજશ્રી મારે ત્યાં અવારનવાર આવતા.

મારી પાસે મારી નિવૃત્તિના સમય દરમિયાન જેન દર્શનના ધાર્મિક–આધ્યાત્મિક પુસ્તકાેના વાંચન સાથે અસુક નેાંધા લેખિત થતી. આવા લગભગ ત્રથુ ચાર પુસ્તક થાય તેવા ૪૦૦ પ૦૦ લખેલાં પાનાં હતા જેના ઉલ્લેખ 'મન્નહ જિણાથું આથું ' પુસ્તકમાં કરેલ છે, તેમાં આ 'સમઘુસુત્ત''ના પણુ પાના હતા. આ બધા મસાલા મેં મહારાજશ્રીને આપ્યા કેમકે તેએા-શ્રીને હજુ પણુ વધુ પુસ્તક છપાવવાના અદમ્ય ઉત્સાહ હતા ને છે. તેઆશ્રીના અર્ધા ડઝન પુસ્તકાનું પ્રકાશન હાલમાં પણુ ચાલુ છે.

હવે એવું બન્યું કે મહારાજશ્રીએ "સમઘ્ સુત્ત'' આરાબાર પ્રેસમાં આપી દીધેલું અને તેના ત્રઘ્ ફર્મા ૪૮ પાનાંના કાચા છાપેલા પુરૂ મને વાંચવા માકલ્યા જેથી સુધારેઃ-વધારેઃ કરી પાકું છાપકામ થઈ શકે. બાદમાં મહારાજશ્રી મળ્યા અને કહે કે આ કામ તમે લઈ લા અને પ્રકાશન તથા આર્થિક બાબત સંભાળી લા.

અમને તેા આ કામ ગમતું હતું–એટલે થયું–ચાલેા ગમતાના ગ્રુલાલ કરીએ, પરંતુ હમણાં શ્રી ''મન્નહ જિણાણું આણું' પુસ્તક છપાવેલું તેમાં ઠીક ઠીક આર્થિક બ્યચ કરેલા એટલે થાઠા અનિચ્છા હતી.

અમે અમારા પુસ્તકા અમારા ખર્ચે છપાવી લેટ આપીએ છીએ. આર્થિક સહયાેગ માટે કાઇને કહેતા નથી. આ પુસ્તક બાબત અમાએ શ્રી પ્રદીપભાઈ શેઠને વાત કરી અને તેઓએ પ્રકાશનનું કામ ચાલુ કરવા સહર્ષ જછ્યાવ્યું અને લગલગ ૫૦ ટકા આર્થિક જવાબદારી સ્વિકારતાં અમારા ઉલ્લાસ–ઉમંગમાં ભરતી આવી અને કામ આગળ ચાલ્યું.

Jain Educationa International

૧પ

હવે 'શ્રી સમથ્યુસત્ત' છપાય તેમી અમારા પુસ્તક પ્રકાશનના સ્વિજ મુજબ મુખ્ય વિષય સાથે 'જિજ્ઞાસા' ના મથાળા નીચે જેન ધર્મના જ્ઞાન-વિજ્ઞાન-તત્ત્વજ્ઞાનની વિવિધ બાબતા પથ્યુ છપાવવી એવા સંકલ્પને અમલમાં મુકવા મેટર તૈયાર કર્શું, પરંતુ આ પુસ્તકમાં મેટર bulky કદ માટું થઈ જાય તેથી 'જિજ્ઞાસા' જુદા પુસ્તક તરીકે છપાવવા નિર્ણય કર્યો, તેથી બે પુસ્તકા છપાશે અને એની સાઇઝ પથ્યુ જુદી હશે, કારથુ કે મહારાજ શ્રીએ પુસ્તક છાપવા આપી દીધેલું તેથી તે કાઉન સાઈઝમાં છપાશું છે અને અમારા છેલ્લા પુસ્તકા ડેમી સાઈઝમાં હોવાથી 'જિજ્ઞાસા' પથ્યુ તે ડેમી સાઇઝમાં છપાશે.

અમે અમારા પુસ્તકાની છપાઈ fool-proof થાય, એફકે ભૂલ ન થાય તેવી કાળજી લીધા છતાં દબ્દિ-દાેષ કે પ્રેસ દાેષ (Printer's Devil સુદ્રા રાક્ષસ) ને લીધે અશુદ્ધિઓ રહી જવા સંસવ છે. દા. ત. પા. ૭, પુક્રમાં અખ્બેવાર 'ગૌતમ' હતું, છતાં પ્રેસમાં બે માત્રા ઉઠી ગયા, 'ગાતમ' છપાશું, શું થાય ?

સુજ્ઞ પાઠક મ આવી અશુદ્ધિ કે ભૂલાે જણાય તાે સુધારી વાંચવા પ્રાર્થના

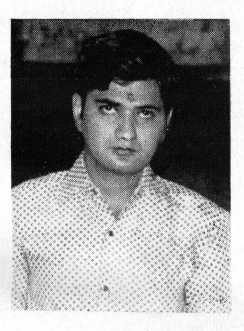
શ્રી 'જિન આણા' વિરુદ્ધ પ્રમાદ કે અજ્ઞાનથી લખાણું દ્વાચ તા ક્ષમા યાચીએ છીએ.

#### સ ત્યં ૧૬, ધ્વર્મ ચરૂ સ્વાધ્યાચાલ મા પ્રમદીલવ્યમ્

| 15                                                                                            |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| <u>પ</u> ્રભુ ! ભવ્ય જને <b>ા શુધ્ધાત્મા પ્રાપ્ત કરે</b> ા                                    |  |  |  |  |
| શિવમસ્તુ સર્વ જગત:                                                                            |  |  |  |  |
| મિચ્છામિ દુફ્કડ <b>ં :</b> ઇચ્છામિ <b>સુક્</b> કડં                                            |  |  |  |  |
| 🐝 તત્ સત્ : સુજ્ઞેષુ કિં ખહુના ?                                                              |  |  |  |  |
| નમ્ર વિનંતિ                                                                                   |  |  |  |  |
| પુસ્તકને સારૂં પૂંઠું ચઢાવી દ્યો જેથી પુસ્તક સુવ્યવસ્થિત<br>રહે અને જ્ઞાનની આશાતના ટાળી શકાય. |  |  |  |  |
| રહ અને જ્ઞાનના આશાલના ટાળા રાકાય.                                                             |  |  |  |  |
| લિ. સ'કલનકાર                                                                                  |  |  |  |  |
|                                                                                               |  |  |  |  |
| લિ. સ'કલનકાર                                                                                  |  |  |  |  |

92

શ્રી વર્ધમાન સ્વામીને નમા નમઃ અશ્ર**ભીની ભાવભ**ારી શ્રાદ્ધાંજલી



## શ્રી ધન જયભાઈ કાન્તિલાલ ઝવેરી જન્મ તા. ૧-૯-૧૯૫૨ અવસાન તા. ૨૦-૧૨-૧૯૮૨ આપના અકાળ અવસાનને આઠ આઠ વર્ષ વીતી બયાં : તમારા માયાળુ મિલનસાર સ્વભાવ, વ્યવહાર-કુશળતા, અપૂર્વ ઉદારતા તથા વીતરાગના ધર્મ તરફની લાગણી વારંવાર યાદ આવે છે.

આપના આત્મા જ્યાં હશે ત્યાં શાન્તિ અને સંતાય અનુભવતાે હશે એવી અમારી અચળ શ્રહા છે. અમા છીએ આપના કુટુંબીજના તથા મિત્ર-મંડળ.

શ્રી સમણસત્ત ના આર્થિક સહયાેગી શ્રી પ્રદીપભાઈ શેઠના બનેવી સ્વ. શ્રી ધન જયભાઈનાે સંક્ષિપ્ત જીવન પરિચય

99

अनित्य सावना (ઉपजति छंद)

વિદ્યુત લક્ષ્મી, પ્રભૂતા પતંગ, આસુબ્ય તે તેા જળના તરગ, પુર દરી-ચાપ અનંગ-રંગ, શું રાચીચે ત્યાં ક્ષણનાે પ્રસંગ ? શ્રીમદ રાજચન્દ્ર

'' ન જાણ્યું જાનકીનાથે, સવારે શું થવાનું છે?" "જે જાસું તે જાય, જે કુલ્સું તે કરમાય." આ ભાવના અને કહેવતા આ ચંત્ર યુગના માનવીને જીવનની ક્ષણભંગુરતા ક્ષણે ક્ષણે યાદ કરાવે છે.

આવું જ અકસ્માત અણ્ધાર્શું બન્સું સુવાન ભાઈ શ્રી ધન જય માટે. ક્ષણવારમાં કુમળી કળી સુરઝાઈ જાય તેમ કરાળ-વિકરાળ કાળની ફર થપાટ વાગતાં ભાઈ શ્રી ધન જચે પાતાની જીવન–લીલા સે કેલી લીધી. કુટ્રાંબીજના અને મિત્ર મંડળ ઉપર જાણે વજ-ઘાત થયેા. માહી સ્વજનાના હદયમાં અકસ્માતના આઘાતથી પારાવાર દુઃખ થયું, પરંત જૈન ધર્મના ' ક્રમબહ પર્યાય <sup>//</sup> ના નિયમ અનુસાર એ અકસ્માત ન હતેા, પરંતુ 'જીવ'ના ' પર્યાય 'ની હારમાળામાં ગાેઠવાયેલા ક્રમ અનુસાર આ અકસ્માત એક 'વ્યવસ્થિત '

ર

બાબત સમજવી જોઈ એ. જે કંઈ બનવાનું છે તે બને જ છે એમ જે કંઈ બનવાનું હતું તે જ બન્યું છે એમ સમજ્ય છે. વિધિને ગમ્યું તે ખરૂં.

٩८

ઉપરાેક્ત વ્યવસ્થિત ક્રમને ન તેા ઇન્દ્ર ફેરવી શકે, ન તાે જિનેન્દ્ર ફેરવી શકે. આ હકીક્ત કાેઈ પણ આઘાતજનક દુઃખદ પ્રસંગનું સુખદ સમાધાન ગણાય. સમજુને જિન– શાસનના કેવા ઉપકાર ! જીવ માત્રના ખધા સંબંધા 'સંચાેગી ' હાેય છે અને વીજળીના ઝબકારાની જેમ 'વિચાેગ ' આવી પડે છે. રે સંસાર !

એમ પણ કહેવાય છે કે સારા સરળ ભાેળા દિલના મનુષ્યા યુવાન વયમાં મરણુ પામે છે. 'શહાણું માનુષ લાભત નાંહિ " એમ મરાઠીમાં કહેવાયેલું છે. જેને ઇજ્વર ચાંહે છે તે યુવાનીમાં મરણુ પામે છે. Those whom the gods love die young. કેટલીક વાર તાે કુટું બનાે એકના એક પુત્ર મરણ-શરણુ ધાય છે.

કર્મનો ગતિ ન્યારી છે : બધા જીવેા કર્મવશ છે.

ભાઈ શ્રી ધનંજયનાે જન્મ સંવત ૨૦૦૮ના ભાદરવા સુદિ ૧૧ ના અમદાવાદના સમૃદ્ધ ઝવેરી કુટું બમાં થયા હતાે. જૈન ધર્મના સંસ્કારા અને શુદ્ધ આધ્યાત્મિક વિચારા ધરાવતા તેમના પિતા શ્રી કાન્લાિલ માહનલાલ ઝવેરી તેમજ માતા વિદ્યાબેનના સંસ્કાર સિંચનથી શ્રી ધનંજયનું જીવન દિન–પ્રતિદિન નવપલ્લવિત થતું ગયું.

શાંત સરળ આલ્યવય અભ્યાસ તથા ૨મત ગમતમાં વીતાવી કાેલેજનું વિદ્યાર્થી જીવન શરૂ થયું અને ગુજરાત સુનિવર્સિંટીની બી.કાેમ.ની ડીગ્રી લઈ વેપારી જીવન શરૂ કર્યું. યૌવન વય : લગ્ન જીવન : પ્રભુતામાં પગલાં – અમદાવાદની શ્રી જૈન શ્વેતામ્બર મૂર્તિ પૂજક જ્ઞાતિના સભ્ય શ્રી અરવિ દલાઈ શેઠ તથા શારદાબેનની સુપુત્રી કાશ્મીરા સાથે શ્રી ધન જ્યના લગ્ન ધામધૂમથી થયા. અન્ને પક્ષ સાધન–સંપન્ન અને કાશ્મીરા–ધન જયનું રૂડું રૂપાળું ચુગલ વિધાતાને ઘડતાં પણ કદાચ ઈર્ષા ઉપજાવે તેવું.

જીવન−પ્રવાહમાં આ જુગલ−ંબેડીની સંસાર−નાવ આનંદ−મંગળ−સુખપૂર્વક સરકલી જલી હલી−પાંચ વર્ષ તા આંખના પલકારામાં પસાર થયા ત્યાં તાે 'કૂર વિધાતા' એ પાેલાના કારમાે પંજો ચુવાન ધનંજય પર ચલાવ્યાે.

માનવી પાતાના જીવનમાં કેટકેટલી આશાએ৷ અને કેટકેટલા અરમાના સેવતા હાય છે પરંતુ ભવિષ્યના ગર્ભમાં શું છુપાયેલું છે તેના ખ્યાલ બિચારાને સ્વપ્ને પણુ કયાંથી આવે ?

'' કાળને તેા કહીચે શું, જરાયે ના ચૂકિ**ચેા.** પાંચ આંગળીઓમાંથી, અંગુઠે વાઢ મૂકિચા.'' શ્રી ઉમાશ ંકર જોષી

હઝુ તે৷ ચૌવનના આંગણે પગરણ–માંડયા ત્યાં જ આટલી નાનકડી જીંદગીમાં કાળ ભરખી ગયેા. પાતાના ધ'ધાર્થે દર મહિને એક વાર સુંબાઈ જતા. આ વખતે પણ હ'મેશની જેમ, માતા–પિતા–પત્નીને મળીને, ફૂલ જેવા કાેમળ બે બાળકા ('હર્ષ' ઉ. વર્ષ ૩, તથા કાેશા–ઉ. વર્ષ એક)ને રમાડી, સમજાવી, રાજી, કરી, 'કાલે સવારે તાે વહેલા આવી જઈશ 'કહી, સુંબાઈ તરફ પ્રયાણુ કહું'. અ રે રે ! " છે માનવી જીવનની ઘટમાળ એવી, દુઃખ પ્રધાન, સુખ અલ્પ થકી ભરેલી." 'કાલે વહેલાે આવીશ ' એમ કહેનારને ક્યાં ખબસ્ હતી કે, "કાલ કાળ લઈ આવશે.

ઉડી જશે વરાળ."

દર વખતની જેમ અમદાવાદથી સાંજે મુંબાઈ જતી લકઝરી બસમાં મુસાકરી શરૂ કરી ત્યાં તેા અડધે રસ્તે બસને અકસ્માત થતાં ભાઈશ્રી ધન જય આ કાની દુનિયાના ત્યાગ કરી, અન્ય જગાએ જીવન – યાત્રા કરવા ચાલી નીકળ્યા – સંસારના બધા સંબંધા તાેડીને – રડતા પરિવાર – માબાપ, પત્ની, બે બાળકાેને છાેડીને. ન થાેલ્યા પાતાની જીવન સંગીની – બાળકાે, માબાપ, ભાઈ–ખ્હેન કે કુટુંબ પરિવારના સગાં –સંબંધી મિત્ર પરિવાર માટે.

ખરેખર, કુદરત આગળ કાેઇનું પણ ડહાપણ ચાલતું નથી. માનવ બિચારા લાચાર છે તેથી શાેક-કલેશ કરી આર્લ-ધ્યાન ન કરવું જોઈએ. સરળ, પ્રમાણિક, ન્યાયી, ધર્મ-નિષ્ઠ જીવન પતાવી શ્રી ધનંજ્ય કહેતા ગયા :

" નવ કરશાે કાેઈ શાેક, રસિકડાં, નવ કરશાે કાેઈ શાેક." કારણુ આવા મૃત્યુ વખતે ખરેખર તાે " મૃત્યુ મરી ગયું રે લાેલ " Death, thou shalt die.

માણુસનું મરણ કેવી રીતે થાય છે તે અગત્યનું નથી પરંતુ તેનું જીવન કેવું હતું તે અગત્યનું છે. કેામળ પુષ્પ સવારે ખીલી સાંજે કરમાય છે પરંતુ કેવી સુવાસ સુકતું જાય છે, માટે તાે કહે છે : કુલ ગયું, ફાેરમ રહી ગઈ. જે જન્મ્યાે તેનું મૃત્યુ નિશ્ચિત છે અને મરે તેના જન્મ પણ નિશ્ચિત છે, માટે જીવન દરમિયાન દરરાજ મરણ પર મનન કરવું જોઈએ જેથી પાપ ન થાય, અને નવકાર મહામંત્રનું સ્મરણ કરવું જોઈએ જેથી પુણ્ય પ્રાપ્ત થઈ સુ–ગતિ થાય: જ્યાં આત્મા સુંદર જીવન મેળવે.

ં છેવટે દરેક જણે શ્રી ભગવત ગીતાના એટલે સત્ય ધર્મ ખાત્રના આ વાક્યા યાદ રાખી જીવન જીવવું જોઈએ જેથી ખત્યુના ભય રહે નહિ.

આર્ય શાસ્ત્રા પૂર્વ –જન્મ થને પુનર્જન્મનાં સિદ્ધાંતામાં માને છે–આમ ભારતીય સંસ્કૃતિએ આ સિદ્ધાન્તા આપીને માનવ જીવનમાં માટું આવ્ધાસન અને માટી આસ્થા ઉભી કરી છે.

માણુસને મુખ્યત્વે બે શરીર હાેય છે – એક સ્થૂળ અને બીજુ' સૂક્ષ્મ. મરણ સમયે સ્થૂળ દેહ અહીં પડી રહે છે પરંતુ સૂક્ષ્મ શરીર બધા સંસ્કારો સાથે પુનર્જન્મ પામે છે. જેમ પાણીનું આખ્પીભવન થઈ વાદળાં બંધાય છે અને વરસાદ રૂપે પાછું કરીથી વરસે છે તેમ માનવી અહીં મૃત્યુ પામી તરત જ બીજો જન્મ ધારણુ કરે છે,

" જેમ મનુષ્ય જૂના વસ્ત્રા ફેંકી દઈ, નવાં વસ્ત્રા ધારણ કરે છે તેમ દેહધારી જીવ, જીર્ણ થઈ ગયેલા શરીરને છેાડી દઈ, બીજાં નવાં શરીર ધારણ કરે છે."

આર્ય શાસ્ત્રા પ્રમાણે આત્મા તેા અવ્યય, અજન્મા, શાશ્વત, પુરાતન છે - તે કદી જન્મતાે નથી અને મરતાે પણ નથી તેને શસ્ત્રા છેદતાં નથી, અગ્નિ આળતાે નથી, પાણી પલાળતું નથી તેમ વાચુ સૂકવી શકતાે નથી. '' બહુ પુષ્ષ કેરા પુંજથી, શુભ દેહ માનવનાે મળ્યાે '" છે તાે ધર્મ-મય જીવન જીવી સાર્થંક કરવું જોઈએ.

ચ્યા જગત એક ધર્મશાળા છે, મુસાકર–ખાનું છે. રેલ્વેની યાત્રા છે, ભાડાનું મકાન છે, નાટક–શાળાની રંગભૂમિ છે, પંખીના મેળા છે.

"તન મન ધન તારાં નથી, નથી પ્રિયા પરણેત, પાછળ સૌ રહેશે પડયાં, ચેત, ચેત, નર, ચેત." "પંખી ટેાળું વૃક્ષ પર, હળી મળ્યું છે હાલ, પ્રાતઃ સમે ઊડી જશે, કાેગ્રે દીઠી કાલ?" "નીકળ્યા જ્યાં શરીરમાંથી, પછે તું માલિક નથી, કહે દલ પત કથી રે, પામર પ્રાણી, ચેતે તા ચેતાવું તને રે, પામર પ્રાણી." જન્મ-મરણ પછી સુ-તક લાગે છે તેને સુ-તક, સારી

તક માની, શાક ત્યછ, આત્માને જાણેા ઃ ને ઃ આત્માને તારાે.

મરણું મંગલ ચસ્ય, સકલ તસ્ય જીવન.

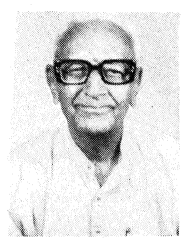
જન્મ તા. ૧-૯-૧૯૫૨ મૃત્યુ તા. ૨૦-૧૨-૧૯૮૨

શાસન દેવ સદગત્ના આત્માને ચીર શાન્તિ આપે એજ અભ્યર્થના. (પ્રેા. કે. જી. શાહ. )

| 300 | શાન્તિ:                 | શાન્તિ:             | શાન્તિ:        |
|-----|-------------------------|---------------------|----------------|
| પરમ | – કૃપાળુ                | દેવકી               | જય.            |
|     | શ્રી વધ <sup>્</sup> મા | ન-સ્વામી <b>ભ</b> ગ | વાનનાે જય હાે. |

પ્રિય મિત્ર **પ્રેા. કુસુદચ ંદ્ર ગાેકળદાસ શાહ,** એમ.એ.,એલ.એ**લ.બી., બી.એ**ડ., ડી કાેમ.-(I.M.C.)(L.C.C.)

લુહારની પાેળ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.



અભિનંદન ઃ જૈન સાહિત્યની સેવા માટે શ્રીમતી પુષ્પાબહેન તયા શ્રી લક્ષ્મીચંદ (બાબુભાઈ) છે. સ'ઘવી તરફથી ફેારવર્ડ એન્ટરપ્રાઇઝ, ુમંબઇ-૪૦૦૦૦૪.

શ્રી કે. છ. શાહની નેાંધ : જગતમાં જેમ નિંદકા દ્વાય છે તેમ સારા કામાની કદર (appreciation) કરનાર પણ સજ્જના દાય છે. બાકી કવિશ્રી કહે છે તેમ : "નથી આનંદ કાેઈ સિદ્ધિઓના,નથી આનંદ કાેઈ પ્રસિદ્ધિઓના, ને આનંદ છે તાે છે એટલાે કે,સહુના હુદયમાં હું વસતાે રહું છું"

Jain Educationa International

For Personal and Private Use Only

# પ્રાે. કે. છ. શાહ સાહેબના સંક્ષિપ્ત પરિચય

તથા

તેમના ધામિ<sup>°</sup>ક–આધ્યાત્મિક પુસ્તકા વિષેના કેટલાક અભિપ્રાયા:

#### સત્ય વદ, ધમ<sup>્</sup>ચર, સ્વાધ્યાયાત્ મા પ્રમદિતવ્યમ્

 Lives of great men all remind us, We can make our lives sublime, And departing, leave behind us, Foot-prints on the sands of time.

₩ '' છે માનવી જીવનની ઘટમાળ એવી, ૬:ખ પ્રધાન, સુખ અલ્પ થકી ભરેલી."

\* Human life is such where there is less to enjoy and more to endure.

ગુજરાતમાં કેટલા મહાનુભાવાએ પાતાના જીવન ચરિત્ર (Biography અને Autobiography)ના પુસ્તકા છપાવેલા છે જે જીવન-ઘડતરમાં ઉપયાગી થઈ પડે, અને, તેમાંથી વિવેકપૂર્વંક જે અપનાવવા જેવી બાબતા લાગે તે અપનાવવાથી આપણું જીવન ઉન્નત બને, અને, અન્યને પણ તેમાંથી માર્ગદર્શન મળે.

અહિંતો શ્રી શાહ સાહેબનેા થાેડો પરિચય આપવા પ્રયત્ન કરીએ છીએ. આશા છે કે તે વાંચવાથી સંસારનું સ્વરૂપ સમજાશે અને પાઠક પાતાના જીવન વિષે પણુ વિચારી શકશે. ૨૪

દરેક પ્રાણી જીવનમાં દુ:ખ ઘણેરં, સુખ થાડલું, તેમ શ્રી શાહ સાહેબના જીવનમાં પણુ કેટલા ups and downs, vicissitudes-સ'યાંગાના ફેરકાર-આવેલા પગુ પ્રભુ કૃપાથી તેમનું જીવન શાંત સરળ રીતે પસાર થયેલું જણાશે. પુષ્યશાળીને પણુ દુ:ખ તા આવે અને તે કર્મની વિચિત્રતા સમજી સમભાવથી વેદે, પરંતુ દુ:ખ પાછળ સુખ લઈ ને આવે છે એવું દેખાશે. થાડાં વિઘ્ના આવેલાં તે આંખનાં પલકારામાં પસાર થઈ ગયેલાં અને જીવન-સરિતા હાલ પણુ સરળ રીતે વહે છે.

શાસ્ત્ર વચન છે : ' હાેત આસવા પરિસવા.' સામાન્ય રીતે આસ્ત્રવા કર્મ–ઝ'ધનનું કારણ છે પરંતુ ધર્મમાં ઢઢ શ્રહ્યા રાખનારને પરિસ્તવનું એટલે સંવર-નિર્જરા– કર્મ–મુક્તિનું કારણુ થાય છે.

શ્રી શાહ સાહેબના દાદા, શહેર અમદાવાદમાં, રાયપુર, શામળાની પાળમાં, એક સુખી સમૃહ વહેપારી : શ્રી મંગળદાસ લલ્લુભાઈ શાહ હતા. જેમની જીવન ઝરમર શ્રી સાહેબના પુસ્તક "શ્રી સુમાષિત વ્યાખ્યાન સંગ્રહ 'માં વિસ્તારથી આપેલી છે. તેમને તેમના દાદાશ્રી તરફથી જૈન ધર્મના સંસ્કારો વારસામાં મળેલા જે શ્રી શાહ સાહેબના પિતા શ્રી ગાકળદાસમાં ઉતરી આવેલા અને તે દ્વિગુણિત ધર્ઈ શાહ સાહેબમાં આવેલા જણાશે. આ સંસ્કારોને પ્રતાપે શ્રી શાહ સાહેબના દાદાશ્રી તથા પિતાશ્રીએ જ્ઞાન પુસ્તક પ્રકાશનમાં ઉલ્લાસભર્થી લાગ લીધેલા અને આ વારસા શ્રી શાહ સાહેબમાં ઉતરી આવ્યા પિતાશ્રીએ જ્ઞાન યુસ્તક પ્રકાશનમાં ઉલ્લાસભર્યી ભાગ લીધેલા અને આ વારસા શ્રી શાહ સાહેબમાં ઉતરી આવ્યા જેવી તેમગુ તેમની નિવૃત્તિના સમય ૧૯૭૬ થો ૧૯૯૧ ના જૈન ⊧દર્શન−જ્ઞાનના પુસ્તકો છપાવી ભેટ આપવામાં કાળેા આપ્યે। <sup>-</sup>છે જે શ્રી સમણ્-સુત્ત'ના પાનાં ૪−૫ થી જોઈ શકાશે.

આ કુટુંબ શહેર અમદાવાદની શ્રી જૈન શ્વેવામ્બર ખૂર્તિ પૂજક વિશા શ્રીમાળી શ્રાવકતી જ્ઞાતિનું ' લાણાદાર સલ્ય ' ગણાય.

શ્રી મંગળકાસે, સામાન્ય અભ્યાસ છતાં, પાતાની કુશાગ્ર બુદ્ધિથી અમદાવાદમાં સૌ પ્રથમ 'સિલ્ક મીલ્સ 'ની સ્થાપના કરી હતી. તેમના જીવન કાળ દરમિયાન તેએાશ્રીએ ત્રણ વખત લગ્ન કરેલા. (પાઠક, આશ્ચર્ય ન પામતા. આજથો સાત આઠ દાયકા પહેલાં સ્ત્રો મરણે વિશેષ થતાં અને જ્ઞાતિઓમાં પુરુષે બે ત્રણ વખત પરણે તે સામાન્ય ગણાતું.) તેમને સંતાનમાં ચાર પુત્રા અને એક પુત્રી, થયેલા, જેમાં પ્રથમ પત્નીથી થયેલા પ્રથમ જેબ્ડ પુત્ર ગોકળદાસભાઈ હતા. તેમના પિતાશ્રી બીજી પત્ની પરણે ત્યારે આરમાન માતા સાથે સંબંધો સારા રહે તે માટે શ્રી ગોકળદાસભાઈ એ પિતાશ્રીનું ઘર છાહી, લુહારની પાળમાં તેમના સસરાનું મકાન હતું તે ખરીદી લીધું.

શ્રી કુમુદ્દચંદ્રનેા જન્મ વિક્રમ સંવત ૧૯૭૨ ના એક પવિત્ર દિવસ ફાગગ્રુ સુદિ ૮ ને રવિવારે થયેા હતાે : આ દિવસ અત્યંત પવિત્ર ગણાય કેમકે દાદા શ્રી ઋષભદેવ તિરથ નાયક, નાભિકાે નંદન, મરુદેવા માતકાે જાયાે, ચુગલા ધર્મ નિવારક, જિનપતિ, પૂર્વ નવ્વાણું વાર શ્રી સિદ્ધાચળ શત્રુંજય-આ પવિત્ર દિવસે આવેલા, તેથી ત્યાં દર વર્ષે ફાગગ્રુ સુદિ આક્રમને દિવસે રથ-યાત્રા થાય છે. \* 'રાયણ, ઋષભ સમાસર્યા સ્વામી, પૂર્વ નવ્વાણ વારા રે – ધન્ય ભાગ્ય હમારા.'

 \* એક પૂર્વ એટલે ૮૪ લાખ × ૮૪ લાખ વર્ષ.
 \* પૂર્વ ૯૯ વાર એટલે ૮૪ લાખ × ૮૪ લાખ × ૯૯.
 ( આશ્ચર્ય ન પામતા-' ઉત્સર્પિણી કાળ ' માં આવું હેાય. )
 અમદાવાદમાં પણ દિલ્હી દરવાજા બહાર, સુપ્રસિદ્ધ શ્રી હઠિસીંગના દેરાસરમાં, આ દિવસે બપારે, રથયાત્રા કઠાય છે અને સેંકડા માણસા તેના લાભ લે છે.

શ્રી શાહ સાહેબના જન્મની અંગ્રેજી તારિખ જેઈએ તા તે પણ પાછળથી મા. ક. ગાંધીજીના ગુજરાતના એક જોતિહાસિક બનાવ સાથે જોડાયેલી છે : ૧૯૧૬ ના માર્ચની બારમી તારિખ (હે જિજ્ઞાસુ પાઠક : આ ઘટના તા ખબર છે ને-૧૨ મી માર્ચ અસલ 'દાંડી ' કચ થયેલી. 'દાંડી તણા કિનારે, માહન મીઠું પકાવે.' અને હમણાં થાડા સમય, પહેલાં માજી વ. પ્ર. શ્રી રા. ગાંધીએ આજ દિવસે નકલી દાંડી કુચ કાઢેલી. )

શ્રી શાહનું પ્રાથમિક શિક્ષણ ખાડિયા, મ્યુનિસિપલ શાળા નં. પ માં થયેલું. તે વખતમાં શિક્ષકા નિષ્ઠાવાળા હતા અને લગભગ બધા વિદ્યાર્થી એા મ્યુનિ. શાળાઓમાં ગુજરાતી બાળપાથીથી ચાર ધારણ સુધી અભ્યાસ કરતાં. ચાર વરસમાં શાળાનું મકાન (૧) શામળાની પાળના નાકે ' સાંહેબા 'ના મકાનમાં (૨) હનુમાનજી સામેના માટા મકાનમાં, અને (૩) બંધારાના ખાંચામાં બદલાયેલું –હાલમાં પણુ ન. પ ની શાળા આ ખાંચામાં મ્યુ. ના મકાનમાં એસે છે. માધ્યમિક શાળાના અભ્યાસ કાળુપૂર ડંકશાળમાં ટચુટારિયલ હાઈસ્કૂલમાં થચેલા-આ શાળાનું મકાન હતું ત્યાં. પહેલા બાદશાહી ડંકશાળ હતી અને એક જાદુગર આવેલા તે કહેતા કે હજુ પણુ અહિંની હવામાં ધન ઉભરાય છે એમ કહી, હવામાં હાથ વીંઝી, રાકડા રૂપીયા ચાંદીના, ડખ્બામાં નાખી ખખડાવતાે !

આ શાળા બાબત બીજી હકિકત વિચિત્ર છે. પછીથી તે મકાન બાદશાહી ઘાેડાર થયેલું તેથી ત્યાંની રૂમેા પતરાંથી બાંધેલી–ધાેડાના તબેલા માટે સ્તા–અને આ રૂમેામાં શ્રી શાહ સાહેબનું માધ્યમિક શિક્ષણ થયેલું, જે વિષે, શ્રી સાહેબે બે લેખ લખ્યા છે. એક તા શાળાની રજત જ્ય તિ વખતે, શાળાએ બહાર પાડેલા અંકમાં, અને, બીજો શાળાના પ્રિન્સિપાલ શ્રી વી. એસ. ત્રિવેદી સાહેબના સ્મૃતિ અંકમાં.

તે વખતમાં માધ્યમિક શાળાઓ ધારણ પાંચમાંથી સાત વર્ષ શિક્ષણ આપતી. છેલ્લું વર્ષ તે જમાનામાં કેળવણી માટે ઘણું જ અગત્યનું ગણાતું. તે 'મેટ્રીકયુલેશન'–ટુંકમાં, મેટ્રીક (Matric) કહેવાતું, આ ધારણુ પાસ થાય એટલે નાકરી પણ મળતી, અને, કાલેજમાં પ્રવેશ પણ મળતાે.

શ્રી કે. જી. શાહ આ શાળાના તેજસ્વી વિદ્યાર્થી હતા અને મેટ્રોકનો પરીક્ષામાં ૧૯૩૩ ની સાલમાં ગુજરાતનો અધી શાળાઓમાં અને મેટ્રોકની તે સમયની પરીક્ષાઓ લેતી મુ'બાઈ શુનિવર્સિંટોમાં અ'ગ્રેજીના વિષયમાં ૨૦૦ માંથી ૧૩૫ માર્ક મેળવી પ્રથમ ન'બરે આવેલા. તેમને સરકારી ઈનામ મળેલું અને શાળાના આચાર્યશ્રીએ સ્પેશ્યલ મેળાવડા કરી, શુવક કુમુદ્દચન્દ્રને, તે સમયના ઉત્તર વિભાગના એજ્યુકેશનલ ઈન્સ્પેક્ટર સાહેબ મારકત ''ઓકસફર્ડ ઇંગ્લીશ ડીક્શનેરી' તથા અન્ય પુસ્તકો આપેલા. શ્રી શાહ સાહેબે આ ડીક્શનેરી આજદિન સુધી વાપરી છે 'ને તેઓ હજુ પણુ તે વાપરે છે. ૧૯૩૩ ની સાલની તેમની અ'ગ્રેજ પ્રાઝ-પાએટ્રીની અદ્ભુત ટેક્સ્ટ બુક પણુ તેમણે બળવી રાખી છે જેમાં છપાયેલી ગઘ-પઘની અંગ્રેજી નાંધા તેમને કેાલેજમાં શીખવવામાં પણુ ઉપયાગી થયેલી. આવી સિહિ માટે તેઓશ્રીના પિતાશ્રી ઘણુ રાજી થયેલા અને તે વખતના ગુજરાત સમાચારમાં તેમના પુત્રના ફાટા છપાવેલા અને જે મીલમાં નાકરી કરતા ત્યાં પેંડા વહેંચેલા. ટ્યુટોરોઅલ હાઈસ્કુલના પ્રીન્સીપાલ સાહેબે પણુ તેમના એક મજાના ફાટા શાળાના દરવાજા પાસે મુકેલા જે કદાચ હજુ પણુ નવા મકાનમાં હાેવા જઈ એ.

આ શાળાના ઇતિહાસમાં મુંબાઈ ચુનિવર્સિટીની મેટ્રીકની પરીક્ષામાં ૧૯૨૩ની સાલમાં જાણીતા ન્યાયમૂર્તિ શ્રી નામાનભાઈ મીયાંભાઈ આવેલા અને ૧૯૩૩માં શ્રી કે. છ. શાહ આવેલા. આ શાળાની ખાસિયત એ હતી કે ઓારડા તંખેલા હતા પરંતુ ચારે ખાજુ માટુ વિશાળ ચાકઠું અને વચ્ચા વચ્ચ, કબીરવડની ચાદ આપે તેવા, વિશાળ વડ. કેવું સરસ ખુલ્લી હવા મળે તેવું કુદરતી વાતાવરણ.

હવે એઈએ તેમનું કાેલેજ શિલ્લ્ણ : તે વખતે ગુજરાતમાં એક જ કાેલેજ હતી. અને તે પણ આર્ડ્સ કાેલેજ–ગુજરાત કાેલેજ–અત્યારે છે તે જ અને ત્યાં જ કાેલેજમાં બી.એ. ડીગ્રી માટે ચાર વર્ષ કસ્ટં: ઈચર, ઈન્ટર, અને જુનિયર–સીનીયર બી.એ, અને, એમ.એ. ડીગ્રી માટે એ વર્ષ -જુનિયર-સીનીયર. જુનિયર પરીક્ષાએા કાેલેજ લેતી. સીનીયર પરીક્ષાએા સુંબાઈ શુનિવર્સિટી લેતી. બી. એ.ની અમદાવાદમાં, અને, એમ. એ.ની સુંબાઈ શુનિવર્સિટીના મકાનમાં સુંબાઈ લેવાતી.

શ્રી કુસુદચન્દ્રે F. Y. B. A. નો પરીક્ષા સેકન્ડ કલાસમાં (૧૯૩૩–૩૪) પસાર કરી, પરંતુ તેમના પિતાશ્રીની ઇચ્છાથી કાેલેજ છાેડી દઈ, અમદાવાદમાં 'યાજ્ઞિક કાે<mark>લેજ</mark> એાક કાેમસ<sup>િ</sup> (ખાનગી ટસુશન આપતી સંસ્થા)'માં, એક વર્ષ મુંબઈની 'ઈ નિષ્યન સરચન્ટસ ચેમ્બર'ના 'સેક્રેટેરીઅલ ડીપ્લામા કાેર્સ ' તથા 'પીટમેન્સ શાર્ટ-હેન્ડ' કાેર્સ કર્યા અને તેમાં સારી કત્તોહ મેળવી. તદ્વપરાંત આ કાેર્સની લાંડન ચેમ્બર એાક કામર્સ, ની પરીક્ષાએા સુંબઈ લેવાતી, તે પણ તેમણે આપી અને ડીસ્ટી કશનના સટી<sup>૬</sup>ફીકેટેા મેળવ્યા. (૧૯૩૪-૩૫) ત્યાર બાદ એક મીલમાં સેક્રેટરીના હાથ નીચે એપ્રેન્ટીસ રહ્યા, પરંતુ તેમાં કંઈ રસ–કસ ન જણાતા શ્રી કે. છ. શાહ ઇન્ટર આટર્સ ને અભ્યાસ કરવા કરીથી માત-સંસ્થામાં લગભગ ૧૯૩૬ના જુલાઈની શરૂઆતમાં नेराय। સહ-વિદ્યાર્થી એ કહે : કે. છ. શાહ, તમને સુશ્કેલી પડશે, લેાજીક વિષય ઘણા ચાલી ગયે**ા છે : પ્રભુ ઈચ્છા વ્યળવાન** છે. ત્રણ ચાર દિવસમાં લાેજીકના શિક્ષકની બદલી થઈ અને નવા લાજીકના શિક્ષકે એક લાજીક (તકેશાસ્ત્ર)ના અન્ને વિભાગને આવરી લેતાં પુસ્તકની ભલામણ કરી. ક્રમુદભાઈ એ તે પુસ્તક ખરીઘું ને લગભગ માઢે કરાં લીધું. કુદરતની કરામત તાે જુએા–ખુદા દેગા તાે છપ્પર ફાડ કે દેતા હૈ– બન્ને પેપરમાં પ્રશ્નો આ પુસ્તકમાંથી. કે. છ. શાહ કેાલેજમાં 'તેમના' વિષયેા-લાેજીક સાથે-માં ક્રસ્ટ આવ્યા, લાેજીકમાં. <sup>-</sup>૨૦૦ માંથી ૧૪૦ પરંતુ ઈન્ટર આટર્સમાં પહેલાે નંખર `મેથેમેટીક્સ વાળા વિદ્યાર્થાંના આવેલાે–કારણ સ્વાભાવિક છે. આ વિષયમાં હેાંશિયાર વિદ્યાર્થી ઘણા માર્કસ મેળવે એટલે શ્રી કે. છ. શાહના નંબર કાેલેજમાં બીજો. સ્કાેલરશીપ મળી. કાેલેજના બે વર્ષ એક વિષય : અર્ધ માગધી હતા. શાહ સાહેબે જૈન–પાઠશાળામાં સારૂં ધાર્મિંક જ્ઞાન મેળવેલું એટલે એમને ફ્સ્ટર્ટ ઈચર તથા ઈંટરમાં ૧૦૦ માંથી ૮૦ ઉપર માર્કર્સ આવતા અને તેમના પ્રાફેસર સાહેબા દરેક પેપર ઉપર Good રીમાર્ફ સ લખતા.

ંકમ<sup>6</sup>ની વિચિત્રભા તેા જૂઓ : B. A. માં સ્પેશ્યલ વિષય (First love) તરીકે અધ<sup>6</sup> માગધી વિષય રાખવાની તીવ્ર ઈચ્છા સ્વાભાવિક હેાય જ, પરંતુ તકદીરની તદબીર-તે સમયે B. A. માં આ વિષય રખાતા નહિ તેથી કુમુદ્દભાઈ એ English અ ગ્રેજીના વિષય પસંદ કર્યો અને મુંબાઈ ચુનિવર્સિટીની B. A. ની પરીક્ષા સેકન્ડ કલાસમાં, કાેલેજમાં બીજા નંબરે, પસાર કરી, ૧૯૩૮, અને સ્કાેલરશીપ મેળવી. આ સમય દરમિયાન અમદાવાદમાં બે કાેલેજો નવર ગપુરામાં સ્થપાઈ H. L. College of Commerce અને L. D. Arts College.

આ સમયમાં વિદ્યાર્થીએા M. A. સાથે LL. B. કરી શકતા, કેમકે લાે કાેલેજના વર્ગાે સાંજના લેવાતા.

બી. એ. પાસ કરી એટલે ટયુટેારીયલ હાઇસ્કુલના 'પ્રિન્સિપાલ સાહેબે, શ્રી કે. જી. શાહને બાેલાવી, શાળામાં 'શિક્ષકની નાેકરી આપી અને M. A, ના પીરીયડ ભરવાની 'છૂટ. M. A. માં English ના ૮ પેપર–પરીક્ષા બીજે વર્ષે તેથી M. A. ના પહેલા વર્ષમાં પહેલો LL. B. ની પરીક્ષા મુંબાઈ શુનિવર્સિંટોનો પસાર કરી–(૧૯૩૯), બીજા વર્ષે સીનોયર M. A. નો પરીક્ષા પસાર કરો–(૧૯૪૦ માર્ચ) (માર્કસ–અહાહાઃ) નસીબની બલિહારી : માર્ક્ સ ૮૦૦ માંથી ૪૦૦, સેકન્ડ કલાસ B.U. અને

૧૯૪૦ના ઓકટેાબરમાં સેકન્ડ LL.B. સેકન્ડ કલાસ B. U. પાસ કરી. તે સમયે M. A. માં English વિષય રાખનાર ફક્ત ચાર પાંચ વિદ્યાર્થી એા હતા અને તેમને અમદાવાદની ત્રણે કાેલેજેમાં-ગુ. કાેલેજ, એચ. એલ. તથા એલ. ડી. અંગ્રેજીના પ્રાફેસરાેનું માર્ગદર્શન મેળવવા જવું પડતું. ઘર જેવા સંબંધ કેટલી વાર તા સાહેબના ઘેર બબ્બે કલાક જ્ઞાન મળતું. કેવી મજા હતી !

૧૯૪૦ના જૂનમાં રાજકાેટ ધર્મે ન્દ્રસિંહજ કાેલેજમાં અંગ્રેજીના અધ્યાપકની જગાની જા. ખ. આવતા, ત્યાં તેમની નિમણું ક થઈ. પગાર ( આર્શ્વય ન પામતા ) રૂા. ૮૫–૫– ૧૪૦, કાેલેજ રાજ્ય તરકથી ચાલતી. શ્રી શાહ સાંહેબને ત્યાંનુ વાતાવરણુ અનુકૂળ ન આવતાં તેમણુ રાજીનામું આપ્યું. આ જગા ખાલી પડતા સ્વ. શ્રી એસ. આર. ભટ્ટ સાંહેખ શ્રી 'કે. જી. શાહને પુછવા આવેલા અને તે જગાએ તેઓશ્રીએ અંગ્રેજીના અધ્યાપક તરીકે ઉપરાક્ત પગારમાં નાકરી સ્વીકારેલી.

શ્રી કે. છ. શાહને કુદરત દરેક રીતે અનુકૂળ થલી <sup>ક</sup> પૂર્વના પૂલ્ય પ્રતાપે.'' કર્મ સત્તાના **બે વિભાગ – પુ**ણ્ય અને પાપ. આપે સુખ અને દુ:ખ.

પુષ્ય : ૨૪ વર્ષ ના સુવાન કુમુદભાઇ-રાજકોટ ઇન્ટરવ્સુ આપવા સ્ટેશને ટીકીટ લેવા લાઈનમા ઉભેલા. પાછળ ઉભેલા એક ભાઈ એ ( ધર્મે ન્દ્રસિંહજી કેાલેજના ચાલુ પ્રાેફેસર જેઓ અમદાવાદ આવેલા ને રાજકોટ જવા Oમાં ઉભા હતા ) પૂછ્યું : આપને કથાં જવું છે ? જવાબ: રાજકોટ. પ્રશ્ન : રાજકોટમાં શું કામ છે ? જવાબ : ધર્મે ન્દ્રસિંહજી કેાલેજમાં અંગ્રેજના અધ્યાપકના ઇન્ટરવ્યુ માટે. તરત જ શ્રી વ્યાસભાઈ કહે, ચાલા, હું ત્યાં પ્રોફેસર છું. મારી સાથે અમારી રૂમમાં ઉતરતો, તમારું કામ પતાવી દઇશું.

શ્રી કે. છ. શાહ તેમની રૂમમાં ઉતર્યા. રૂમમાં બે જણ્ હતા. શ્રી વાસુદેવ વ્યાસ−સાયન્સના પ્રાધ્યાપક અને શ્રી જમુભાઈ પંડયા : સંસ્કૃતના વિદ્વાન પ્રાધ્યાપક. ત્રણુની ત્રિપુટી સુમેળથી રહ્યા, રાજકાેટ જાગનાથ પ્લાેટમાં, મજાની ભાડાની રૂમમાં, કાેલેજની સામે જ.

જુઓ : પ્રબળ પુષ્ય વ્યક્તિને અણુધાર્યો અચાનક કેવે. સુમેળ કરાવી આપે છે ! poor કે. છ. શાહ આ કામ કેવી રીતે પાર પાડશે તેની અકલ્પ્ય સુંઝવણુમાં હતા અને સદ્દભાગ્યે કેવું સુંદર મિલન કરી દીધું ! ! !

કર્મનકી ગતિ ન્યારી,

ખંધુ, કર્મનકી ગતિ ન્યારી!

અમદાવાદ આવ્યા પછી ધી ન્યુ એજ્ચુકેશન હાઈસ્કૂલ ના પ્રિન્સિપાલ સાહેએ તેમની શાળામાં જોડાઈ જવા કહ્યું અને બુક-કીપીંગને৷ નવે৷ વિષય દાખલ કર્યો ૧૯૪૧–૪૨. ભારતના ઈ તિહાસમાં કટેાકટીનેા સમય. શાળાની દિવસની નાેકરી દરમિયાન સાંજના સમયે શ્રી. કે. જી. શાહ સાહેબ ફતાસા પાેળમાં આવેલી એક સમૃદ્ધ કાપડની શેઠ હીરાચ'દ રતનચ'દ નામની પેઢીમાં પાર્ટ ટાઈમ કાેરસપાેન્ડન્સ ટાઈપીસ્ટ તરીકે પણુ નાેકરી કરતા. ગુજરાતની શાળાઓનાે કટાેકટીના સમય. શાળાઓ લગભગ છ મહિના બ'ધ. સંચાલકાે આર્થિક સુશ્કેલીમાં.

આ સમયે શ્રી શાહ સાહેબ પેઢીમાં કુલ ટાઈમ થઈ ગયા અને પેઢીમાં ૧૯૪૨ થી ૧૯૫૨ સુધી નિષ્ઠાથી કામ કર્સુ. આ થિંક લાભ પણ સારા હતા. કમનસીએ પેઢીને સશ્કેલી આવી અને શ્રો કે. જી. શાહ સાહેબની નિમણ ંક ધી વનિતા વિશ્વામ ગર્લ્સ હાઈસ્કૂલમાં શિક્ષક તરીકે થઈ. ( મેલ કરવત, ફીર માેચીકા માેચી) છતાં કુદરતે એક દિવસ પણ બેકાર રાખ્યા નથી. (૧૯૫૨–૫૩) આ શાળામાંથી વગર પગારે રજા લઈ, શાળા શિક્ષક માટે જરૂરી B.Ed. ની ડીમી મેળવી: ગુજરાત ચુનિ'વસિટી ફસ્ટ' કલાસ: ૧૯૫૩−૫૪ અને શાળામાં જેડાઈ ગયા. ૧૯૫૪માં L, D. આર્ડ્સમાં અંગ્રેજીનાં અધ્યાપકની જગા ખાલી પડી–નિમણ ક ન થઈ. કુદરતની કરામત, અને બીજ વર્ષે H. L. કાેમર્સ કાેલેજમાં અંગ્રેજીના અધ્યાપક શ્રી K. C. પરીખની નિમણ કે G. U. ના રજીસ્ટ્રાર તરિકે થતાં, તે જગા જૂનના અંતમાં ખાલી પડી. આ વખતે અમદાવાદ એજ્યુકેશન સાસાયટીના માનદ્દ મ'ત્રી શ્રી S. M. શાહ સાહેબ હતા. જેઓ ૧૯૩૫માં F. Y. Arts માં તેમના મેથેમેટીક્સના પ્રાફેસર હતા અને તેમને સારી રીતે ઓળખતા તેથી તેમની નિમણ કે, ઈન્ટરવ્યુની કડાકુટ વગર થઈ ગઈ. શૈક્ષણિક લાયકાતને ચાગ્ય તક મળી ગઈ.

<sup>3</sup> 

બાકીની વિગત હવે લખવી જરૂરી નથી-૧૯૫૫ થી ૧૯૬૧ કેામર્સ કાેલેજમાં, અને, ૧૯૬૧ થી ૧૯૭૬ નિવૃત્તિ સુધી આર્ટ્સ કાેલેજમાં. સમણસુત્તં પાનું ૪.

શ્રી શાહ સાહેબનું મૂળથી Strong English અને કર્મ સંજોગે છેક ૧૯૩૫માં લીધેલા કેામર્સ ડીપ્લાેમાના અનુભવને લીધે કાેમર્સ કાેલેજમાં ટીચીંગ ફાવી ગયું. અહિં એક ઘટના જણાવીએ–વર્ગોમાં લગભગ ૧૫૦ ઉપરાંત વિદ્યાર્થીઓ હાેય અને ઉપલા વર્ગના વિદ્યાર્થીઓ નવા પ્રેફિસરનો શરૂશરૂમાં મજાક મશ્કરી કરે તેવા સંજોગોમાં શ્રી શાહ સાહેખને કોલેજ છેાડી દેવાની ઈન્છા થઈ આવેલી પરંતુ H. L. કાેલેજની શિસ્તને લીધે ગાડું ગબડ્યું અને સમય પસાર થતાં ગાડી પાટે ચઢી ગઈ અને તેઓશ્રી વિદ્યાર્થા – પ્રિય થયા. ગમતાનાે કરીએ ગુલાલ – બન્ને કાેલેેેેેેેમાં તેમજ M.A. ના વર્ગમાં તેમની શિક્ષણ પદ્ધતિ ભાષાના બધા પ્રાધ્યાપકાે કરતાં વિશિષ્ઠ હતી. આ પદ્ધતિ હતી–વર્ગમાં ચાેકસ્ટીક લઈને જવું અને અભ્યાસક્રમ શીખવતી વખતે ખ્લેક બાેર્ડ ઉપર શખ્દા, વાકચા, વગેરે લખતા જવું અને વિદ્યાર્થી ને નાંધી લેવા જણાવવું જેથી તેમના સમય દરમિયાન કેટલું કાર્ય થયું તે સારો विद्यार्थींने वर्षान्ते अक्षर पडे.

G. U.માં કેટલા વર્ષ અંગ્રેજીના સ્પેશ્યલ વર્ગો સાંજના લેવાતા તેમાં પણ શ્રી શાહ સાહેબની ત્રણેક વર્ષ જયુનિયર સર્ટી ફીકેટ કેાર્સમાં અંગ્રેજી શીખવવામાં નિમણુંક થયેલી.

M.A.ના વગેાં શહેરમાં લેવાતા-તદુપરાંત તેમને M.A. ના વગેાં લેવા રવિવારે પાટણુ, સુરેન્દ્રનગર, વગેરે શહેરાેમાં પણ જવું પડતું. Now, see, what a chequered & lucky career Shri Shah Saheb's was ! It was a queer admixture of hard work, diligence & good-luck. Luck & Labour went hand-in-hand from 1933 to 1976. કાલેજ સમય દરમિયાન બન્ને કાેલેજોના પ્રિન્સિપાલ સાહેબા સાથે શ્રી સાહેબને સૈદ્ધાન્તિક ઘર્ષણ થયેલું પરંતુ સાસાયટીની કાર્ય-નીતિને લીધે તેમને કાેઈ વિધ્ન નડેલું નર્ડિ. કાલેજ સમય દરમિયાન શ્રી સાહેબ તેમની ધાર્મિક વૃત્તિને લીધે વિદ્યાર્થી'- વિદ્યાર્થી'નીઓને જીવન - ઉપયાગી સલાહ પણ આપતા.એક રાજનીશી રાખી તેમાં અગત્યના બનાવા નોંધવાનું કહેતા. અંગ્રેજીની ટેક્સ્ટ - બુકા તથા નાટ્સ જાળવી રાખવાનું કહેતા-જેથી ભવિષ્યમાં પાતાની કાલેજ લાઈફ કેવી હતી તેની સ્મૃતિ રહે.

આટ્રર્સ કેાલેજ સવારની : પટાવાળાે રૂમાે સાફ કરી લાઈટ–પંખા ચાલુ કરી ચાલ્ચાે જાય. શ્રી શાહ સાહેબ કલાસ લેવા જાય ત્યારે દરેક વર્ગના વિદ્યાર્થીઓને પંખા−લાઈટનાે દુર્વ્યંચ અટકાવવા કહેતા જાય.

કાેલેજ સમય દરમિયાન એક કુટેવ વળગેલી-Smoking -લગભગ દરરાેજ કેાલેજ જતાં-આવતાં સાઈકલ ઉપર બેસી સીગારેટ 'પીવાની ' અને, ક્રી પીરીયડ દરમિયાન પણ મિત્રા સાથે 'પી લેતા'. કાેમર્સ કાેલેજના પ્રીન્સીપાલ સાહેબ ચેઈન-સ્માકર હતા. ૧૯૭૬ માં નિવૃત્તિ પછી આ કુટેવ ગઈ તે ગઈ-આજની ઘડીને કાલના દહાડા.

નિવૃત્તિ પછીનું જીવન સરળ પ્રવાહી રીતે વહી જાય છે. શ્રી શાહ સાહેબના પિતાશ્રી વિષે એક એ આખતાે

ધર્મમાં-વીતરાગ પરમાત્મામાં અટળ-અચળ શ્રહા અને

આમ શ્રી સાહેબનું નિવૃત્તિ પહેલાનું જીવન પુરુષાર્થ પ્રારખ્ધના સંમિશ્રણ જેવું લાગે, અને, હવે છેલ્લે ૧૯૭૬ થી ૧૯૯૧ સુધીના જીવનનું વિહંગાવલાેકન કરીએ. જૈન

જ્યાેતિષિએા અવારનવાર ઘેર આવતા. આવા એક જ્યાેતિષિએ એ શ્રી કુસુદચન્દ્ર વિષે તે સમયે બે ભવિબ્યવાણી કરેલી જે તે સમયે તે સંજોગામાં અશકય જેવી લાગતી. (૧) કુમુદભાઈ માેટી પદવી મેળવી સારૂં કમાશે અને (૨) આ જ જગાએ અંગલાે ખાંધશે. અન્ને ભવિષ્યવાણી ૧૦૦ ટકા સત્ય નીવડી, ૧૯૭૬માં નિવૃત્તિ પછી જે મકાન લગભગ ૧૦૦ વર્ષ ઉપર જૂનું હશે તે પડાવી ન ખાવી તે જગા એ પાયામાંથી નવું મેકાન એન્જીનિયરે આંધ્યું જે પાળમાં બંગલા જેવું જ લાગે.

સારી ન હાેવા છતાં.

**અને જ્યાતિષમાં માના કે નમાના-કેટલાક પ**વિત્ર નિસ્વાર્ધ જ્યેાતિષિએા સચાટ ભવિષ્ય ભાખી શકે છે. શ્રી ગાેકળદાસભાઈના જ્યાેતિષના શાેખને લીધે કેટલાક

નાંધીએ. તેએાશ્રી અમદાવાદ સ્ટાક એક્લ્ચેઈન્જ (શેર બજાર) ના કાર્ડ હાેલ્ડર હતા અને સને ૧૯૪૦ આસપાસ તે કાર્ડ શાહ સાહેબને નામે ટ્રાન્સફર કરેલું. તેએાશ્રીને જ્યાેતિષનેા ગજ્બના શાખ હતા-શર બજારના ભાવાની વધ-ઘટનું-ચહાેની ચાલનું –ંદનિક રટણ અને શેર દલાલાે સાથે તે∞– મંદીની ' રૂખ' ' ટીપ ' વાતચિત. હાલ પણ આ દલાલાે તેમનું નામ જ્યાતિષી તરિકે જણાવે છે. તેમનું કાર્ડ ' સાચલન્ટ ' હતું અને તેઓ કઠી સકો કરતા નહિ તે ઉત્તમ ટેવથી કુટુ'અ સુખી રહી શકેલું − ખાસ આર્થિંક પરિસ્થિતિ પુષ્ય−પ્રકૃતિને લીધે કેટલાક કામેા સમયસર automatic ચઇ જાય છે.

નિવૃત્તિ પછી શ્રી શાહ સાહેબે આર્થિક પ્રવૃત્તિ-નાેકરી, ટસુશન. વગેરે ન કરવાનું નક્ષ્ઠી કર્યું અને પાેતાની પાસે જે છે અને કુદરતી ક્રમે આવી મળે તેમાં 'રહેજે શાંતિ સંતાેષે સદાયે નિર્મળે ચિત્તે' – એમ રહેવા નિશ્ચય કર્યા. હા, કાેઈને અ'ગ્રેજી ભાષા જ્ઞાન તથા ધર્મ--જ્ઞાન તદ્દન ફ્રી શીખવું હાેય તાે આવે તેમની કુરસદે, પરંતુ આ ભૌતિકવાદના જમાનામાં વિદ્યાર્થી ઓ પરીક્ષાલક્ષી હાેઈ આ તકના કોઈ લાભ લેતું નથી સિવાય કે એમનાં કેટલાક કુટું બીજના.

નિવૃત્તિ પછીનું ધ્યેય : સ્વાધ્યાય, મૌન, અને તેટલું ચ્યસંગ થવું અને ૨૪ કલાકમાં ૮, ૧૦, ૧૨ કલાક વાંચન– લેખન પ્રવૃત્તિ, આમાં જરા પણુ અતિશયેાક્તિ નથી.

> 'પ્રારખ્ધ ઉત્તમ જનાઃ ન પરિત્યજન્તિ' 'જેહના ભાગ્યમાં જે સમે જે લખ્યું, તે સમે તેહને તે જ પહેાંચે.'

એમ કહેવાય છે કે લક્ષ્મી અને સરસ્વતી સાથે રહી શકે નહિ પરંતુ શ્રી શાહ સાહેબ ઉપર બન્નેની મહેર છે તેથી તેમને લીલા લહેર છે. તેમને કુટુંબીજનેાનેા સહકાર સારા મળે છે જેથી તેમના વાંચન–લેખન કાર્યમાં ખલેલ પડે નહિ. વહેવારમાં પત્નીની સલાહ પ્રમાણે વર્તવું. (આ સુખી થવાના માર્ગ છે. વિરૂદ્ધ વર્તતાં દુઃખી થવાય– સમજ્યા) અને, એકાન્તમાં શાસ્ત્રીય–આધ્યાત્મિક દેનિક,

Jain Educationa International

www.jainelibrary.org

માસિક, અખબાર તથા લેખાે, પુસ્તક, વાંચન અને લેખન જે બે ત્રણ વરસના સમયે એકાદ પુસ્તકમાં પરિણમે.

શ્રી કુસુદચન્દ્રના પિતા શ્રી ગાેકળદાસભાઈ ને શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર નિજાભ્યાસ મંડપ, વડવાના, આરાધક એક શેરદલાલભાઈ સાથે ગાઢ સંબ'ધ હતા તેથી નાની ઉંમરમાં શ્રી કુસુદભાઈને વડવા લઈ ગયેલા અને ત્યારથી શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રના પુસ્તકોના પરિચય થયેલા.

તદુપરાંતલુહારની પાળની પાકશાળામાં પંચ પ્રતિક્રમણુ. સૂત્ર, નવ સ્મરણ વગેરેનેા બાળપણમાં અભ્યાસ કરેલા અને ધાર્મિંક પરીક્ષામાં ઈનામ પણ મેળવેલું. ચાર કષાચાની. સજ્ઝાયા, શ્રાવક કરણીની સજ્ઝાય, સમક્તિના ૬૭ બાલની સજ્ઝાય વગેરે અર્થ સહિત માઢ કરેલ.

નાનપણમાં સાધુ-સમાગમ પણ ઠીક ઠીક થયેલેા અને. ધર્મ–જ્ઞાનનાે લાભ મળેલાે.

અંગ્રેજી–ગુજરાતી ભાષા સાહિત્યનું વિશાળ જ્ઞાન. તથા અનેકાન્ત દષ્ટિ હેાવાથી સવ'–ધર્મ'–સમભાવથી વિચારતા તથા દરેક ધર્મના પુસ્તકાના ઠીક ઠીક અભ્યાસ કરેલા. જૈન ધર્મના અનેક પુસ્તકા ઉપરાંત હિન્દુ–ધર્મ'પુસ્તકા બે મહાકાવ્યા (epics) રામાયણ ને મહાભારત ઉપરાંતશ્રી ભાગવત ગીતાનું વાર વાર પારાયણ, સુસ્લિમ ધર્મ પુસ્તક કુરાન અંગ્રેજમાં, ખ્રિસ્તી ધર્મ પુસ્તક ધી હાેલી બાઈબલના બે ભાગ--ચહુદીઓનું (એલ્ડ ટેસ્ટામેન્ટ) જૂના કરાર અને ખ્રિસ્તીઓનું (ન્યુ ટેસ્ટામેન્ટ) નવા કરાર અંગ્રેજી-ગુજરાતીમાં, સ્વામીનારાયણ શિક્ષાપત્રી વગેરે. કિસ્મત, મુકદ્દર, પ્રારબ્ધ, નસીબ, Fate આ એક ગૂઢ બાબત છે જે સંચિત કર્મ પ્રમાણે કામ કરતું હશે. શ્રી શાહ સાહેબે તથા તેમની પત્ની શ્રીમતી પ્રભાવતીબહેને છુટે હાથે દાન પ્રવૃત્તિ હાથ ધરેલી છે અને જેમ જેમ ધન વાપરે છે તેમ તેમ તે વધતું જાય છે : દેરાસર, ઉપાશ્રય, આંબેલશાળા, રેલ રાહત, દુકાળ રાહત, સાધના કેન્દ્રો, ચિત્રપટ સ્થાપન, પ્રતિમા સ્થાપન અને પાતાના તથા અન્યના પ્રકાશન, વગેરે વગેરે.

' કિસ્મત કરાવે ભૂલ ' –૧૯૭૬ પછી શેર બજારનું કાર્ડ જે તેમના નામે 'સાયલેન્ટ ' હતું ફક્ત રૂા. ૧૫૦૦/– માં બજારના સ્વાર્થા લોકોના દબાણુથી અને થાેડું સ્વેચ્છાએ (આપણુ સટ્ટો કરવા નહિ અને કાલને વહાણું આપણું ન હાઈએ તાે કદાચ પુત્ર કપૂત પાકે તાે બાપનું નામ બાળે હાઈએ તો કદાચ પુત્ર કપૂત પાકે તાે બાપનું નામ બાળે એમ વિચારીને ) આ કાર્ડ સમર્પણુ કરી દીઘેલું – હાલમાં તેની કિંમત લાખ્ખાની છે–છતાં આ બાબતના જરા પણુ રંજ કે શાક નથી અને કાર્ડ ગયા પછી પણુ આર્થિક સુશ્કેલી પડી નથી–નડી જ નથી.

કેટલાક રૂઢિ ચુસ્તાેને શ્રી શાહ સાહેબની પુસ્તક પ્રવૃત્તિ ન ગમે કેમકે જડ ક્રિયાવાદીઓ ઘૂવડ જેવા **હ**ાય છે-

> ''જ્યાં જૂએ। ત્યાં કુડેકૂડ સામે સામા બેઠા ઘૂડ"

પરંતુ જે સમજુ છે તેમણે શ્રી શાહ સાહેબના પુસ્તકોની વિવેકપૂર્ણ પ્રશંસા કરી છે જે દરેક પુસ્તકના છાપેલા થાેડા અભિપ્રાચાથી જાણી શકાશે. કર્માનુસારે સ સારી જીવન જીવતાં તેમને ત્રણ પુત્રો ને ત્રણ પુત્રીઓના યાગ પ્રાપ્ત થયેલેા જેમાંથી હાલ એક પુત્ર અને ત્રણ પુત્રીએા પરિવાર સહિત હયાત સુખી છે.

એક ઘટના : બે દસકા પહેલા પાસ્ટ ઓફીસે એક ચાજના કાઢેલી : રૂા. ૨૦૦) ખચત ખાતામાં રાખી મુકનારના ખાતા નંબરાેના ડ્રો દર મહિને થતા તેમાં (૧) તેમની પત્નીને રૂા. પ૦૦૦), (૨) તેમની એક પુત્રીને રૂા. ૫૦૦), અને (૩) તેમને પાતાને રૂા. ૫૦)ના ઈનામ લાગેલા. પુસ્તક પ્રકાશનામાં તેમની પત્નીના આર્થિક સહચાગ હાય છે. મદુરા બેન્કે રૂા. ૫૦૦) ડીપાઝીટ મુકનારને માટે પણુ માસિક ડ્રો રાખેલા તેમાં પણુ તેમની એક પુત્રીને રૂા. ૧૦૦૦) ઈનામ લાગેલું.

ચાલ સાલ – ૧૯૯૦ : જન્મ વર્ષ ૧૯૧૬ : ૭૫ માં વર્ષ પ્રવેશ : પત્નીને પણ હર મું વર્ષ. વૃદ્ધાવસ્થા-Second Childhood બન્નેએ બન્ને આંખામાં માતીયા (Cataract) ના ઓપરેશન કરાવી Lens ન ખાવેલા છે. અને દર વર્ષ પાતાની લીમીટમાં વધુ ધન શુભ પ્રવૃત્તિમાં વાપરવાનું નક્કી કરેલ છે. જીવન ક્ષણભ ગુર છે. પ્રભુ કૃપાથી કર્મ સંજોગે ધન વધતું જાય તેના દર વર્ષે સદુપયાગ કરવા કેમકે પાછળ પણ ઘણું મુકીને જવાનું છે. કાઈ અમરપટ્ટો લાગ્યા નથી અને તારા આત્મા નીકળ્યા જ્યાં શરીરમાંથી, પછી તું એક પૈસાના પણ માલિક નથી, માટે ધન ઉપરની મૂર્છા છેાડી 'હાથ તે સાથ ' એમ વિચારી, ધન–ખર્ચ-પ્રવૃત્તિ વિકસાવવી. ભૌતિક જરૂરિયાતા માટે પણ કંજુસાઈ ન કરવી.

''વિદ્યુત લક્ષ્મી, પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તેા જળના તર ંગ''

આ અનિત્ય ભાવના ભાવતાં પુષ્ય-અળે પોતાના મળેલા ધનના પુસ્તકો પ્રકાશન કરી, ભેટ આપવા ઉપરાંત ઠીક ઠીક સદ્વ્યય કરેલા છે તે વિચારવા જેવું છે: અમદાવાદઃ (૧) લુહારની પાળના દેરાસર-ઉપાશ્રયમાં (૨) શામળાની પાળમાં ચાંદીમય બે અદ્ભુત દર્શનીય ચિત્રપટ-શ્રી શંખેશ્વરજીના તથા શ્રી રાષુકપુરના દેરાસરાના (ચ્રમદાવાદ શહેરના લાેકોને દર્શન કરવા વિન તિ) (૩) શ્રી સમેતશીખરની પાળમાં સમેતશીખરના ગઢમાં, પુનરાહાર કરી, વીસ પ્રતિમામાંથી બે પ્રતિમાઓની પ્રતિષ્ઠા. (૪) લુહારની પાળ, શામળાની પાળ, ઝવેરી વાડ, નરાેડા તથા શંખેશ્વર તીર્થમાં આંબેલ શાળામાં સારી એવી રકમાેનું દાન વગેરે. (૫) શુજરાતમાં દુકાળ પડતાં સાતેક પાંજરાપાળાને સે કડાે રૂપીયાનું દાન (૬) ખ્યુટી વિધાઉટ કૂઅલ્ટી-ના મેમ્બર. ભલામણ : અહિંસા પ્રચારક સંસ્થાઓને પ્રાત્સાહન

આપવા વિનંતિ.

સરનામુ**ં : અ**ધ્યક્ષ, ખ્યુટી વિધાઉટ કુએલ્ટી (ભારતી<mark>ય શાખા)</mark> ૪, પ્રિન્સ એાફ વેલ્સ ડ્રાઈવ, વાનવડી, પુના−૪૧૧૦૪૦.

(૭) શાહ સાહેબની 'દાન-પ્રવૃત્તિ'ની એક ખાસ વિશેષતા છે કે 'હાથે ને સાથે' અને નક્કી કરેલ રકમ તરત જ આપી દેવી. એક દિવસ પણ ઉધાર નહિ. આપ જાણતા હ**શેા,** કદાચ અનુભવ હશે કે ઘણા મહાનુભાવા ધરમની રકમા લખાવે પરંતુ આપતા મહિના, અરે, વર્ષો નીકળી જાય. શાહ સાહેબ તેા વ્યવહારની બાબતમાં પણ જે વસ્તુ ખરીદી હાેય તેનું પેમેન્ટ તે જ દિવસે. તેમના સંપર્કમાં આવનાર આ ગુણની પ્રશંસા કરે છે. હે પરમ પ્રભુ, જ્યાં સુધી આયુષ્ય રેખા અતુટ રહે ત્યાં સુધીશ્રી કુસુદચન્દ્રભાઈ ને નિરાગી રાખજે જેથી તેઓ શક્ય તેટલું સ્વ–પર–કલ્યાણુ કરી શકે, and,

leave behind him, Foot-Prints on the Sands of Time.

'Llife is a continual struggle for existence and Survival of the Fittest.

Prof. K. G. Shah's life is an inspiring and. illuminating illustration of this dictum.

ર કું દુર્પુ ભુજ મુનિ ભક્તિ શશી સંવત્સરે, ક્રાગણુ શુકલ પક્ષ...... અષ્ટ મી ને રવિવાસરે, જન્મ્યા જન--નયન કુમુદ્દચન્દ્ર. હ ઠી સીંગ ની વા ડી એ, રથ – જાત્રા તે દિન થાય, અમદાવાદના સંઘ તે દિન યા ત્રા કરી હ ર ખા ય.

#### 5 55 55

એક વિશિષ્ઠ કહે તેા વિશિષ્ઠ, વિચિત્ર કહેા તેા વિચિત્ર, પ્રા. શાહ સાદ્ધેષ્ટની છેલ્લા બે દાયકાથી એક પ્રવૃત્તિ આળ મંદિરના આળકાને લખવાના ચાક (Chalk-sticks) આપવાની. આ તેમને બાળ-પ્રેમ બતાવે છે. નાનાં બાળકા નિદેષિ-પ્રભ્રના પેગ બર-હાેય છે અને તેમને ચાકલેટ વગેરે ખાવાની ચીજ નહિ પરંતુ **ગાક જેવી વસ્તુ આપવાથી રાજી** રાજી થઈ જાય – અરે, શાળા જતાં આળક રડતું હાય તા પણ શાંત થઈ જાય – ચાક મેળવવાથી. જ્યારે પણુ ઘર **બહાર** નિકળે ત્યારે તેમનાં ખીસ્સામાં અચૂક થાેડા ચાક હાેય જ અને શાળાએ જતાં આવતાં, પાળમાં રમતાં, રીક્ષામાં બેઠેલાં,. આળકોને બાેલાવીને ચાક આપે. શાહ સાહેબ જતા. આવતા હાેય તાે બાળકાે 'સાહેબ, ચાક' બાેલતાં આવે. સામાન્ય માેટા બાળકને કહે : 'સાહેબ ' બાેલ, 'સાહેબ ' એટલે હ઼ું નહિ પરંતુ ' ભગવાન '. પછી સવાલ પૄ્છે : ભગવાન . કર્યા હોય ? બિચારા બાળકા લાંચ આંગળી કરી કહે : આકાશમાં. શાહ સાહેબ કહે : આકાશ એટલે ખાલી ખમ. આપણી ચારે બાજુ આકાશ છે. આપણું શરીર પાંચ મહાભૂતાેનું પુતળું છે, તેમાં પણુ એક તત્ત્વ આકાશ. પછી કહે : ખાેલા, આત્મા ભગવાન છે : આત્મા જેવે ખીજો. કાેઈ ભગવાન નથી. આત્મા ચેતન છે. બાકી બધા પદાર્થો જડ છે. –દેહમાંથી આત્મા ભગવાન જતા રહે તેા શરીર મડદ્ર થઈ જાય – આટલું બાેલી – બાેલાવી. આળકની. પ્રસન્નતા જોઈ શ્રી શાહ સાહેબ ચાલ્યા જાય. કેટલાક માબાપેા આ પ્રવૃત્તિ જાણે એટલે બાળકને ચાક આપવા. પણ કહે. અસ્ત.

અને એક જાણવા જેવેા પાેલીસની કિન્નાખાેરીને એક રાેમાંચક બનાવ અને પ્રાેફેસરનાે અણુધાર્યા અદૂભુત બચાવ.

For Personal and Private Use Only

સ્વરાજ્યની ચળવળ ચાલતી હતી⊸તે વખતે દુકાળ વખતે ફતાશા પાળમાં શેઠના મકાનેથી ૦-૬ આના રાકડા (કે લગભગ અમુક નાની રકમ) લઈને એક શેર ખીચડી આપવામાં આવતી અને પરચુરણ જોઈએ તેને આપવામાં આવતું. બપાર પછી બાંધ કરવામાં આવતું:

તેમનાં જ શખ્દેામાં વાંચીએ :

''એક પાેલીસભાઈ ચાર વાગે પેઢી પર પરચુરણ લેવા આવ્યા. મેં કહ્યું : ભાઈ, ટાઈમ થઈ ગયા. કાલે આવજો. હવે પાેલીસ જેનું નામ : કાેણ જાણે કેમ ? મનમાં ફાંકાે રાખી ગયા, જરા ધુવાંકુંવા થતાે પાેળના નાકે 'ગેટ' છે ત્યાં.

હવે આ બાબત નામ લ હતી પરંતુ આ ભાઈ પાલીસમાં – બીજે દિવસે હું પેઢી પર જતા હતા-હાથમાં ચેલી હતી-પેલા વાટ જોઈ ઉભેલા-મને કહે : ચાલા ગેટ પર -શું છે ચેલીમાં ? હવે તે સમયે કાંગ્રેસ પત્રિકાઓ પ્ર બને સમાચાર આપવા ગુપ્ત રીતે વહે ચાતી-મારી ચેલીમાં તાે એક પુસ્તક હતું, છતાં પણ મને કહે-ચાલા. હું અદર જાઉં ત્યાં તાે એક પાલીસ ઈન્સ્પેકટર ભાઈ બળીમાંથી જેતા હતા. પાલીસ મને અંદર લઈ ગયા કે તરત જ ઈન્સ્પેકટરે પાલીસને ધમકાવી કાઢયા : 'અલ્યા જોતા નથી -કાને લઈ આવ્યા છું ? ' પછી મને કહે : '' સાહેબ, જાવ, આ તાે મુરખ છે.'' હું તા આશ્ચર્ય પામ્યા : ઈન્સ્પેકટર હતા મારા કાઈ મુસ્લીમ વિદ્યાર્થા પામ્યા : ઈન્સ્પેકટર હતા મારા કાઈ મુસ્લીમ વિદ્યાર્થા -પછી શું થયું તે કાેણ જાણે પરંતુ શું થયું હાેત ગેટમાં-જો હું નિર્દોષ ન છુટ્યા હાત તાે !-એ વિચારતા આજે પણ કંપારી છૂટે છે કેમકે કિન્નાખાેરી કેટલી હદે જાય છે તે મારા અનુભવ−જ્ઞાનમાં છે. હે પ્રભુ ! તારા આભાર : ૐ પ્રભુ : "

કેરલીક કષ્યુલાતેા : Confessions :

- ૧. નાનપણમાં દેરાસરમાંથી પૈસાે–બે પૈસાની નાની ચારી. પીપરમીંટ માટે (તે વખતે પૈસાની કિંમત અત્યારના ૦–૨૦ જેટલી ગણાય) (માબાપાેએ વિચારવું.)
- ર. પેઢીમાં-થાેડી નાની ચાેરી તથા કટકી કમીશન– (સંસ્થાએાએ તથા સમાજે વિચારવું.)
- B. Ed.ની પરીક્ષામાં નાંધમાંથી ચારી. (M.A., LL.B. સુધી કદી જરૂર પડેલો નહિ,) પરંતુ ના છુટકે કરવું પડેલું (જો કે આ ટ્રેઇનીંગ પણ ઉપયાગી નીવડેલી) માેટી ઉંમરે--તૈયારી તાે સખત કરેલી પરંતુ પાઇન્ટસ વાર ફાવે તેવા હેતુ.)
- નેાંધ : માનવીનું મન કેવું છે ! ચાર−વૃત્તિ શાથી જન્મે છે ?–હમ સબ ચાર હે !!! માનસશાસ્ત્રીય હકિક્ત છે ! તે નિર્મૂળ થાય–નાનપણુથી સતત સુસંસ્કાર મળે તાે, ને, માતા પિતા સતત જાગૃત રહે તાે ! પ્રભુ, પ્રભુ. સબકા સન્મતિ દે ભગવાન !

"હા પસ્તાવેા, વિપુલ ઝરણું, સ્વર્ગથી ઉતર્શું છે, પાપી તેમાં, ડૂબકી દઈને, પુણ્યશાળી અને છે."

''કહેવામાં આવે નહીં', અવગુણુ ભર્યા અનંત, લિખવામાં કશું કર લિખું, જાણે શ્રી ભગવંત."

9.646

2604

2600

9.606

(२) कि ज्ञा सा ''નસું વીર જે અજ્ઞાન – રાગાદિ – અરિ સંહારતા, નમું રામ સ્વરૂપે રમણ કરતા પતિત જગ ઉદ્ધારતા, જે બાધિ ઉપવન સી ચવા, શમ−રસ−સુધા વરસાવતા, સદ્ગુરુ કૃપાળુ રાજ વંદુ, સુક્તિ-પથ દરશાવતા."

(૫) શ્રી જિનેન્દ્ર–ભક્તિ–રસધાર 9620 (૬) જૈન દર્શનમાં પચ્ચકખાણ આવશ્યકનું સ્વરૂપ 1663 (૭) જૈન ધર્મ રહસ્ય-દૈનિક પારાયણ માટે 9668 (૮) શ્રી સુભાષિત વ્યાખ્યાન સંગ્રહ 9668 (૯) શ્રી મન્નહ જિણાણ' આણ 9660 અને હવે પ્રલુ કૃપાથી - (૧) શ્રી સમણુસુત્તું 9669 1669

Ж શ્રી શાહ સાહેબના પુસ્તકાે વિષે અભિપ્રાચેા

(૩) સતી માગે્કદેવી ચરિત્ર તથા સ્વાધ્યાય અમૃત

5

(૨) મહાતપસ્વી શ્રી પૂંજા સુનિ

(૪) જૈન દર્શનમ્ અતિચાર સત્રો

્(૧) સ્મરણિકા

ॐ તત્ સત્ ! મિચ્છામિ દુક્કડ': ઇચ્છામિ સુક્કડ'.

5

"હૂં કેવળ પશ્ચાતાપથી દિલ દહું છું, મુજ કર્મ∽જન્ય પાપની ક્ષમા ચાહું છુ." "શાસન અનાદિનું પ્રવ'તે કર્મ'નું, જીવ ઉપરે, તેથી ભવેા–ભવ દુઃખ દરિયે, જીવ, હા! ડ્પ્યા કરે, શાસન પ્રવતે આત્મનું તા, કર્મ–સુક્ત થતાં, અરે, સહજાત્મ-રૂપી સિદ્ધ પદને પામી, આત્મા ભવ તરે."

પ્રેા. કે. જી. શાહને તેમના બે દસકાના ધાર્મિક− ઃઆધ્યાત્મિક પુસ્તકાે માટે મળેલા થાેડા મુમુક્ષ ભવ્ય સજ્જનેા ∘ના–આત્માથી આત્માઓના અભિપ્રાયા ઃ

િભા ઈ શ્રી કુ સુદ ચ ન્દ્ર, .(૧) ''તમે માેકલેલ બન્ને પુસ્તકાે (સુભાષિત વ્યાખ્યાન સંગ્રહ તથા જૈન દર્શનમાં પચ્ચક્રખાણુનું સ્વરૂપ) માટે તમારા ઝાણી છું.

આપ વિદ્વાન છેા. જૈન ધર્મના ઊંડા અભ્યાસી છેા આપના અભ્યાસ આ બાબતના ખૂબ ખૂબ છે. દીધ દષ્ટિવાળા છેા. પચ્ચક્ ખાણ દર્શન આંખા ખાલનારૂ દર્શન છે. ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ. વ્યાખ્યાન દર્શન ખરેખર પ્રશંસનીય છે. તમે તેમજ તમારા સ્વ. પૂજ્ય પિતાશ્રી–કુટુ અમાં-ધર્મ પ્રત્યેના અનુરાગ અને સેવા ભાવ આવકારદાયી, ખૂબ આવકારદાયી છે. આપની તંદુરસ્તી પ્રાર્થ છું.

<sub>`૩–૫–૧</sub>૬૮૬ શ્રી એલ. સી. સંઘવી (બાબુભાઈ) ફેારવર્ડ એન્ટરપ્રાઇઝ, મુંબઈ.

<sup>5</sup> S S

- (ર) પ.પૂ. મુનિશ્રી ભુવનચંદ્રજી મ.સા., દેવલાલી, તમારૂં લખાણુ રસપ્રદ હાેય છે. માર્મિક અને હળવી શૈલી હાેવાથી વાંચવું ગમે. વળી અત્યારની પરિસ્થિતિની આલાેચના પણ બિલકુલ ઠીક હાેય છે. ખરેખર તાે તમારા લેખાે સામયિકામાં આવવા જોઈ એ. પુસ્તકાે કેટલા હાથામાં પહાેંચે ?
- (૩) પ.પૂ. મુનિશ્રી મનાજ્ઞચ'દજી મ. સા. તમારી કૃતિ ષડ-રસ–યૂતી મળી, વિહ'ગાવલાેકન કર્યું. બધું થાેહ' થાેહ' પણ ઘણું ભધું પિરસાયુ' છે. વર્તામાનમાં બહુલતયા દ્વચ્ટિ ફેર થઈ ગયાે હાેવાથી બધાને ન પણ ગમ પરંતુ આ વિષે જે તમે મહેનત કરી છે તે આપણા માટે ગુણકારી જ છે.
- (૪) પ.પૂ. સુનિશ્રી સુયરાચ લજી ઠા. ૪, અીકાનેર. ધર્માનુરાગી ભક્તિવ તે અત્ય તે માયાળુ સરળ-સ્વભાવી નવકાર મહામ ત્રના આરાધક સુશ્રાવકરત્ન કુસુદય દ્રભાઈ આદિ સમસ્ત પરિવાર પ્રતિ ધર્મ લાભ.... આપની નવીન પુસ્તક શ્રેણીની વાત જાણી, આનંદ. જ્ઞાનસેવા જ ઉત્તમ સેવા છે.
- (૫) જય જિનેન્દ્ર કાેલમ–શ્રી ધર્મ પ્રિય-સુંભાઇ સમાચાર. (અ) શ્રી સુભાષિત વ્યાખ્યાન સંગ્રહ : સંકલનકાર તથા પ્રકાશક પ્રાે. કુસુદચંદ્ર છે. શાહ, લુહારની પાેળ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૧. (ભ) જૈન દર્શાનમાં અતિચાર સૂત્રા-સંકલનકાર તથા પ્રકાશક ઉપર સુજબ.

(ક) સતી માણેક**ઢવી ચારિત્ર** તથા સ્વાધ્યાય અમૃત− ઉપદેશક સુનિરાજ શ્રી પૂર્ણુંયશચન્દ્રજી મ.સા., સંપાદક સુનિરાજ શ્રી પત્રયશચન્દ્રજી મ.સા. પ્રકાશક ઉપર સુજબ.

(ડ) જૈન ધર્મ રહસ્ય-સંકલનકાર પ્રકાશક ઉપર સુજઅ.

આ પુસ્તકાે તેમના નામ ઉપરથી જ વસ્તુનું સૂચન કરે છે. ત્રા કે. જી. શાહ પ્રખર વિદ્વાન છે અને જૈન ધર્મ ના અલ્યાસીએા માટે ગહન વિષયા સરળ ગુજરાતીમાં રજુ કરી શંકે છે એ તેમની વિશિષ્ટતા છે. કાેઈ પુસ્તક ઉપર કિંમત લખી નથી (કેમ કે અમે ધર્મના કાેઈ પુસ્તક વેચતા નથી પરંતુ મુમુક્ષુ આત્માથી આત્માએાને લેટ આપીએ છીએ) અસ્તુ.

સતી માણેકદેવી ચરિત્ર તથા સ્વાધ્યાય અમૃત (૧૯૭૮)

૧. જૈન પત્ર - ભાવનગર.

....જગવિખ્યાત જગત શેઠના માતા સતી શ્રાવિકાનું ચરિત્ર રાસ–રૂપે વિ. સં. ૧૭૨૮ માં રચાયેલ. શૈલી સરળ પ્રવાહી તથા ભાવવાહી છે તેમજ સ્તવનાે, સજ્ઝાયાે, સ્તુતિએા વગેરે માહિતી–સભર પ્રકાશન બનાવેલ છે....

ર. પ. પૂ. સુનિશ્રી હેમકીર્તિ વિજયજી મ. સા. આપશ્રી અતિ શ્રદ્ધાવાન છેા તેથી પત્ર લખવાની પ્રેરણા થાય છે. આપશ્રીને શાસનદેવ હ'મેશાં ધમ<sup>૧</sup>– પ્રેમ–શક્તિ અર્પે એવી મારી શ્રદ્ધા છે. હ'મેશાં આપના આત્માને શાંતિ મળે, ઉચ્ચ સુખ મેળવા એ જ શુભ કામના.

Jain Educationa International

જૈન દર્શાનમાં અતિચાર સૂત્રો તથા જૈન ધર્મ નું જ્ઞા ન~વિ જ્ઞા ન (૧૯૭૯) ૧. શ્રી લખ્ધિસુરીશ્વરજી શાસ્ત્ર સ'ગ્રહઃ પન્નાલાલ રાયચ'દ વેારા–ચીટનીસ. પુસ્તક હજી વાંચેલ નથી પણુ પ્રસ્તાવના વાંચવાથી જ એની ઉપચુક્તતા જણાય છે. શાસ્ત્ર–સંગ્રહમાં વિજ્ઞાન–વૃદ્ધિ થશે એમ લાગે છે.

૨. ૫. પૂ. શ્રો ભુવનચન્દ્રજી મ. સા., ભદ્રેશ્વર.

પુસ્તક જોયું. ખૂબ સ'તાેષ થયેા. અતિ ઉપયાેગી કાર્ય તમે કર્યું છે. મેં તમને લખેલ કે ધર્મ તરફ લોકો રૂચિ ધરાવતા થાય એવું કંઈક કરાે. આ પુસ્તક તે કામ કરે એવું જ થયું છે. તમે ધાર્મિક વિષયાની આટલી માહિતી ધરાવાે છા એ આ પુસ્તક જોયા પછી જ ખબર પડી. નિવૃત્તિના ફાયદાે સારાે ઉઠાવાે છા તેમ લાગ છે.

૩. ૫. પૂ. મુનિશ્રી રામચન્દ્રજી મ. સા., પાલિતાથા.

રાજનગરે, નવકાર મહામંત્રનું શ્રહા સહ સ્મરણ કરનાર, નિત્ય નવિન જાણવાની જીજ્ઞાસા ધરનાર, ધર્મ પ્રેમી ભાઈ કુસુદચન્દ્ર ગાેકળદાસભાઈ પ્રત્યે ધર્મલાલ–પૂર્વ'ક લખવાનું કે તમાએ માેકલેલ ચાપડી-૩ ''જૈન દર્શનમાં અતિચાર સૂત્રો "ની બરાબર મળી ગયેલ છે. એકદર કામ પ્રિન્ટી ગ, બાઈન્ડી બ, શુહિ, કાગળ વગેરે સુંદર છે. તમારા પ્રત્યેક પ્રકારના પરિશ્રમ તથા અર્થનું જોડવું-સર્વ બાબતા પ્રસંશનીય છે, ગુણુમાહી શ્રેષ્ઠ આત્માએા જરૂર તમારા પુસ્તકમાંથી સાર ગ્રહણ કરો, પાેતાના જ્ઞાન –ખજાનાને સમૃહ કરી, પ્રશંસાના પુષ્પાેથી વધાવશે.

૪. પરમ વિદુષી સાધ્વીજીશ્રી સુનંદાશ્રીજી તથા વસંતપ્રભાશ્રીજી 'સુતેજ,' ધાંગધા.

ભક્તિવંત શ્રાવક શ્રી કુસુદચન્દ્રસાઈ તથા ઘરના સર્વ પ્રતિ ધર્મલાભ સહ લખવાનું કે તમારા તરફથી ત્રણ પુસ્તક મળ્યા. શ્રાવકના અતિચાર અંગે સારૂં જ્ઞાન પ્રકાશિત કર્યુ' છે. તમારા પ્રયત્ન પ્રશસ્ય છે. શ્રાવક ધર્મ'ને ચાગ્ય જ્ઞાન તાે અગાધ છે–પૂર્વ પુરુષાએ આવી કૃતિઓ બનાવી બિન્દુમાં સિન્ધુ સમાવી દીધા છે, પણ અત્યારે ગાેખણીયા સૂત્રો પણ પૂરા મુખ–પાઠ નથી હાેતા તા તાત્ત્વિક–જ્ઞાન અંતર સુધી ક્યાંથી પહેાંચે?–તેનું ચિંતન, મનન, પરિશીલન થાય તાે જ ઉપગારી બની શકે તે માટે તમારા પ્રયાસ સારા છે. 'કાઈ ને કાેઈ તેનું ચિન્તન કરશે તા નવનિત મેળવશે.

પ. પૂ. પ્રવર્તિંની સાધ્વી શ્રી ખાંતિશ્રીજી મહારાજના શિષ્યાશ્રી ૐકારશ્રીજી, સુલુન્ડ.

રાજનગર મધ્યે ભક્તિવ ત જ્ઞાનપિપાસુ સાહિત્ય સ'શાેધક સુર્ત્ત સુશ્રાવકરત્ન કુમુદ્દચન્દ્રભાઈ પ્રત્યે ધર્મ'લાભ.

તમારૂં પુસ્તક મળ્યું. બહુ સુંદર સર્જન કરેલ છે. તમારી જ્ઞાનાઞૃત પીરસવાની પિપાસા ઘણી જ ઉત્તમાત્તમ છે. <. શ્રી કપૂરચ'દ આર. વારૈયા, પાલી**તા**ણા.

આપે માેકલેલ '' જૈન દર્શ'નમાં અતિચાર સૂત્રો તથા જૈન ધર્મનું જ્ઞાન-વિજ્ઞાન " પુસ્તક મળ્યું. આપે આ માટે સારા પ્રયત્ન કર્યો છે. શ્રી પાર્શ્વ'ચન્દ્રસૂરિ કૃત પદ્યભ'ધ અતિચાર આપી એક નવીનતા આપી છે. અતિચારના અઘરા શબ્દાના અર્થ આપી અતિચાર બાલનાર તથા સાંભળનારને જે શબ્દાના અર્થ ન બેસતા હોય તેને સુગમતા કરી આપી છે. શ્રી ગૌતમ સ્વામીના બે રાસ અર્થ'સહિત આપ્યા છે તે પણ ઉપયોગી છે.

**૭.** " કલ્યાણુ " વઢવાણુ.

જૈન શાસનમાં થઈ ગયેલા પાપના બધથી આત્માને બચાવવા માટે અતિચારની આલાેચના કરમાવેલ છે. ''વ`દિત્તુ" સૂત્રમાં આવતા સમ્યક્ત્વમૂલ શ્રાવકના ૧૨ વ્રતાે આદિના અતિચારા અર્થ સાથે તેમજ લઘુ ને માટા પાક્ષિક અતિચારા ગદ્ય પદ્ય રૂપે અહિં પ્રસિદ્ધ થયેલ છે; જે ઉપયાગી અર્થ સાથે સંકલિત કરીને આ પ્ર'થ-રત્નમાં પ્રકાશિત કરવામાં આવેલ છે. સાથે કેટલીક ઉપયાગી ને જિજ્ઞાસુ વર્ગ'ની જ્ઞાન-ભૂખને સંતાેષી શકે તેવી હકીકતો અત્રે સંગ્રહિત કરેલ છે, માટે સ'કલનકારના પરિશ્રમ જરૂર આવકાર્ય છે. (પાનાં ડેમી ૧ર+૧૮૦=૧૮૨ પેઈજ)

શ્રી જિનેન્દ્ર ભક્તિ – રસ – ધાર ઈ. સ. (૧૯૮૦)

(૧) ચ'પકલાલ રતિલાલ ગાંધી, અમદાવાદ. આપે સ'કલન કરી પ્રકાશમાં સુકૈલ પુસ્તકમાં જે ચીવટ અને ઝીહ્યુવટથી જૈન દર્શ'નના પાસા નાનકડી પુસ્તિકામાં ઐઝિત્રીત કર્યા તે જેઈ અમા ખૂબ પ્રભાવિત થયા છીએ. ઃઆવા પુસ્તકાે વાંચવા વ'ચાવવા અને વસાવવાનાે અમાેને ાઉલ્લાસ છે.

(૨) ૫. પૂ. સુનિશ્રી લુવનચન્દ્રજી મ. સા.

" પુસ્તક સારૂ" બન્યું છે. '' જિજ્ઞાસા''ના લેખેા સારા છે. આવા લેખા જરા માેટા અને નિબંધ જેવા લખા તાે સુઘાષા, કલ્યાણ, જેવામાં આપી શકાય.

(3) કલ્યાણ – વઢવાણ.

વર્તમાન અવસર્પિણી કાળના ૨૪ શ્રી તીર્થ'કર ભગવ'તાના ચૈત્યવ'દના, સ્તવના તથા સ્તુતિઓાનુ ઉપયાેગી સાહિત્ય કાળજીપૂર્વ'ક આ પ્રકાશનમાં સંકલિત કરેલ છે. વૈરાગ્ય-વર્ધ'ક સજ્ઝાયા તથા ઉપયાેગી બીજી પણ માહિતી સંગ્રહિત થયેલ છે.

(એક ધૂન એવી ચઢેલી કે ચાવીસીમાંથી કે છૂટાં એક એક પ્રભુનાં જેટલા મળે તેટલાં સ્તવનાે ઉતારી છપાવવાં– અને–આ પ્રમાણે ૩૦૦/૪૦૦ પાના સ્તવનાે ઉતારેલા–પરંતુ એક સુનિશ્રીએ કહ્યું કે આવા પુસ્તકાે ઘણા બહાર પડેલ છે તેથી મેં સહેલા, સરળ સ્તવનાે પસંદ કરી, ચૈત્યવંદન– સ્તુતિ સહ છપાવેલાં)

(૪) આ પુસ્તકમાં (૧) શ્રી નેમનાથ પ્રભુના ચાદવ−કુળનું ડુ`ક સ્વરૂપ અપાયેલું છે. (૨) મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં હાલ વિચરતા વીસ વિહરમાન તીર્થ`કરા વિષે અદ્ભુત હક્કિત છે : કવિશ્રી ઉદયરત્નજીની ચાર કષાય ઉપરની સજ્ઝાયેા, ૭ આરતીએા તથા ૩ મ'ગળ દીવા અને જિજ્ઞાસાના અનેક વિષયા છે.

જૈન દર્શાનમાં પચ્ચખ્ખાણ આવશ્યકનું સ્વરૂપ (૧૯૮૩) ( વર્તમાન ચાવીસીના ૨૪ પ્રભુના જીવન ચરિત્રા, હરિયાળી, નવ સ્મરણ, ગુરૂ છત્રીસી સજ્ઝાય, જિજ્ઞાસા– જુદી જુદી અનેક વિચારણીય હંકીકતા, કાયમી પચ્ચખ્ખાણ સમય–દર્શન તથા અણાહારી વસ્તુઓનું લીસ્ટ.)

(૧) મુંબઈ સમાચાર-૨૯-૮-૮૩

સ'કલનકાર તથા પ્રકાશક : પ્રેા. કુસુદયન્દ્ર ગાેકળદાસ શાહ, લુહારની પાળ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૧. કિંમત લખી નથી, પણ પડતર કિંમત રૂા. ૧૫ થી વધુ છે. શ્રાવક આવશ્યકમાં છઠ્ઠું આવશ્યક પચ્ચખ્ખાણ છે જે અંગેની ખૂબ જ સરસ ' સમજણ ' આ પુસ્તકમાં આપવામાં આવી છે. વળી તેમાં ચાવીસ તીર્થ કેરોના ઢુંકા જીવન-ચરિત્રો, હરિયાળી, નવ-સ્મરણ, ગુરૂ છત્રીસી સજ્ઝાય, આદિ અનેક ઉપયાગી વસ્તુઓના સમાવેશ કર્યા છે. પુસ્તક ખૂબજ આવકારદાયક છે.

(ર) મુ. સમાચાર-જય જિનેન્દ્ર-ર૩-૮-૮૩ ના લંખાણ લેખમાંથી થાડી વાનગી : 'ભક્તો, ગુરુુએા અને ભગવાના ' લેખમાં ' જૈના તેમજ જૈનેતરા ' સર્વ'ને માટે સમજવા જેવી કેટલીક બાબતા પ્રાફેસર કુમુદયત્દ્ર છ. શાહે કરી છે. ૧૯૯૦ ના અમદાવાદના ' જન કલ્યાણ ' માસિકના જાન્યુઆરી અંકમાં 'ભારતના ભગવાના ' અંગે. (૩) શ્રી જસવાંતલાલ વ. શાહ, મુંબાઈ

પુસ્તક ખૂબ સુંદર છે. ઘણી ઉપયાગી માહિતી-સમજણ છે. વાંચતાં ઘણેા આનંદ થાય છે. ક્રિયાઓમાં વિવેક દબ્ટિની જરૂર ઉપર ભાર મૂકતા જે વિચાર-મૌકિતકા આપ્યા છે એ પણુ ઘણુા સુંદર છે. ઘણી જગ્યાએ મેં મારા વિચારાના પડઘા જાણ્યા....આપના વિચારા, સંશાધન પ્રવૃત્તિ ખૂબ અનુમાદનીય છે. આપને ત્યાં બધાની કુશળતા ઈચ્છું છું.

(૪) શ્રી શાન્તિલાલ એમ. કાેઠારી, સુંબઈ.

આ કાળમાં ધર્મના સંસ્કારોને દઢ બનાવે, શ્રહા સુદઢ બનાવે તેવા ધાર્મિંક સાહિત્યની ખાસ આવશ્યપ્રતા છે....એટલે તમા આટલું માડું પુસ્તક પ્રગટ કરાવીને વિના મૂલ્યે માકલાે છા તે ધર્મની ઉત્તમ પ્રભાવના કરી કહેવાય. માતા-પિતાના પુનિત સ્મરણ માટે આથી ઉત્તમ માર્ગ બીએ ક્યા હાેઈ શકે ? કરી કરી અભિનંદન આપીને વિરમીએ છીએ. (પ) પ. પૂ. મુનિશ્રી મુક્તિચન્દ્રજી મ. સા.

તમારૂં પુસ્તક '' પચ્ચખ્ખાણ આવશ્યકનું સ્વરૂપ '' વાંચી બહુ જ આનંદ થયેા. મહીં ' અવળ વાણી ' બહુજ છે. પુસ્તક બહુ જ સારૂં છે.

(૬) પ. પૂ. મુનિશ્રી હેમકીર્તિ વિજય મ. સા.

આપશ્રી ઘણા દાનેશ્વરી છે৷ એ હેતુના અંતગ<sup>ુ</sup>તમાં લખું છું, સુપાત્ર દાનથી મનુષ્ય જન્મ સફળ ખને છે. ધર્મ-ધ્યાનમાં યાદ કરા. આનંદમાં હેશા.

શ્રી અનિલ એચ. શાહ.

ધર્મ પ્રત્યે આપની ભાવના, લાગણી અને આવી સુંદર પ્રવૃત્તિ સેવા બદલ લાખ લાખ ધન્યવાદ.

જૈન ધર્મ રહસ્ય દૈનિક પારાયણ માટે (૧૯૮૪)

(૧) આ પુસ્તકમાં સામાન્ય માનવીને ઉપયાેગી થાય એવા ઘણુા વિષયા ચર્ચવામાં આવ્યા છે અને તેનું સંપાદન --સંકલન શ્રી કુમુદ્દચન્દ્ર ગાેકળદાસ શાહે કર્યું છે તે તેમના સરનામેથી જ્ઞાન વિજ્ઞાન ચિન્તન મનન સમજણુ માટે મળી શકશે.

શ્રી સુભાષિત વ્યાખ્યાન સંગ્રહ ૧૯૮૬ (વ્યાખ્યાન ૧ ચી ૧૨ ) તથા (૧) વૈરાગ્યશતક (૨) ઉપદેશ બત્રીસી તથા (૩) હિતાપદેશ પત્રિકા તથા છજ્ઞાસામય અન્ય ઘણી બાબતાે. (૧) પ્રેા. કવિન શાહ, ખીલીમારા

નિવૃત્તિમાં આપની જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ આત્માલિમુખ અવા, કર્મ'બ'ધમાંથી અટકવા ઉપકારી છે. આપના વિચારા ઉત્તમ છે. સંતસમાગમની અપેક્ષા આ પુસ્તકથી પૂર્ણ થાય છે.

(૨) ૫. પૂ. સુનિશ્રી પ્રશાન્ત-રત્ન-વિજયજી મ. સા.

વિશેષ જ્ઞાતવ્ય છે કે આપશ્રી દ્વારા પ્રેષિત સુભાષિત વ્યાખ્યાન સંગ્રહ અવલાેકન કર્યું. જૈન ધર્મના પ્રાથમિક કક્ષાના અભ્યાસીએા માટે આશીર્વાદરૂપ નિવડે તેમ છે. થાેડામાં ઘર્ણ સમાવી લીધું છે. ધન્યવાદ.

લિ.: પ્રશાન્તના ધર્મલા ભ.

#### (૩) શ્રી હરીશભાઈ : જામનગર

આપ આપના પુસ્તકમાં જે વેદના અનુભવેા છેા તે યાેગ્ય જ છે. બાહ્ય આડ બર અને કિયાકાંડ વધ્યા છે અને આંતરિક શુદ્ધિ ઘટી છે. અગ્નિનાં એક તણુખામાં અસ ખ્યાતા જીવ, પાણીનાં એક ટોંપામાં અસ ખ્યાતા જીવ, ફૂલની એક પાંદડીમાં અસ ખ્યાતા જીવ કહ્યા છે, પણુ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ કાયના જીવેાના કચ્ચરઘાણુ નીકળી જાય છે અને તે પણુ ધર્મના નામે. પ્રભુએ ધર્મને નામે કે 'ધર્મ'ને માટે પણુ હિંસા નહીં કરવાનું સ્પષ્ટ ફરમાન શાસ્ત્રોમાં કરેલ છે, છતાં એ ભૂલીને આપણા બ્રાવકા આર ભ સમાર ભ કરી, છ કાયના જીવાની દયા તરફ દુર્લંક્ષ સેવે છે. બીજી 'આજુ બાહ્ય તપ ખૂબ વધ્યું છે. માસ ક્ષમણુંાના હિસાબ નથી, ત્યાં અઠ્ઠાઇની તેા શી વાત ? તેમાં લંબાઈ-પહાળાઈ જેટલી વધી છે એટલી ઊંડાઈ વધી નથી. ખેર ! જે વસ્તુ સારી હાેય તેની આપણે અનુમાદના કરીએ અને વિકૃત તત્ત્વા તરફ માધ્યસ્થ ભાવના રાખીએ.

### (૪) શ્રી કિશાર મહેતા

" પુસ્તક મનનીય છે. રાજ વાંચવા જેવું છે. વળી છપાઈ પણુ ઘણી જ સરસ છે. આપે આવું પુસ્તક પ્રગટ કરીને જૈન સમાજની ઘણી સેવા કરી છે. આપ જૈન સમાજની ખૂબ જ સેવા કરાે એવી પ્રાર્થના.

(૫) શ્રી ખુબચંદ કેશવલાલ પારેખ, મું. વાવ

આપે શ્રી જૈન સંઘની વર્તમાન પરિસ્થિતિ દર્શાવી તે પ્રમાણે જ ચાલી રહ્યું છે. કાેઈ કાેઈ ને રાેકી-ટાેકી શકે તેમ નથી. કાેણ જાણે હજુ પણ આ પરિસ્થિતિ કયાં જઈ ને અટકશે તે કલ્પી શકાય તેમ નથી. આપણા એટલા પુણ્યાદય નથી કે આવી પરિસ્થિતિને રાેકી શકીએ. આ તાે ન કહેવાય, ન સહેવાય તેવી પરિસ્થિતિ પ્રવર્તા રહી છે. કાેઈ મહાન પુરુષ સંઘમાં પાંકે અને સુધારા જલદી થાય તેમ આપણે તાે ભાવના રાખી, મધ્યસ્થ ભાવ કેળવવાના છે. આપનું પુસ્તક થાડું વાંચ્ચું પણ સંકલન સારૂં છે. આપ પણ એક ત્તત્ત્વ-જિજ્ઞાસુ છેા એવું આ પુસ્તક ઉપરથી જરૂર લાગે છે.

''મન્નહ જિણાણ આણ' '' સજ્ઝાયના

૩૬ કર્ત બ્યાનુ વિવરણ-દબ્યાન્ત સહિત

#### <u> କ</u>ଥା

પ્રકીર્શ્વ જિજ્ઞાસા – પ્રેરક બાબતા (૧૯૯૦)

(આ છેલ્લા પુસ્તકના અનુમાદનીય અભિપ્રાચા ઢગલા બંધ આવ્યા છે તેમાંથી પસંદ કરેલા કેટલાક.)

(૧) મુંબાઈ સમાચાર-જય જિનેન્દ્ર સ્થંલ - શ્રી ધર્મપ્રિય : ઘણા વખતે કાેઈ પણ જાતના સંપ્રદાય કે સમુદાયવાદની વાતા વિનાનું, નિભ<sup>ુ</sup>ય સત્ય રજુ કરતું, પુસ્તક જેવા મળ્યું. શ્રાવકોને કરવાના કર્તાવ્યાનું દિગુદર્શન આ પુસ્તક કરાવે છે તેમજ સમાજમાં ચાલી રહેલી કેટલીક રૂઢિએાની નિરર્શકતા અને અશાસ્ત્રીયતા તરક વાચક વર્ગતું ધ્યાન ટ્રોરે છે.

આજે ચાલેલા બતબતના પૂજના અને દેવદેવીઓની માન્યતાએ અંગે લેખકે લાલભત્તી ધરી છે.

દેખાવમાં સાદું દેખાતું આ પુસ્તક જેમ જેમ વાંચતા. જઈ એ તેમ તેમ આંતરચક્ષુઓ ઉઘાડનારું અનતું જાય છે. ૮૧ પાનાં પછીનાં પાનાએ તેતા દરેક જૈને ખાસ વાંચવા જેવા છે.

વસ્તુએાની રજીઆત લેખકે પદ્ધતિસર અને સાદી સુ'દર ભાષામાં કરી છે. એ સાથાસાથ રજુઆત કરવામાં ુંહેજ પણ સ'પ્રદાયની શેહ શરમ રાખી નથી છે માટે∷ તેઓ ધન્યવાદને પાત્ર છે.

50

(ર) સુઘાષા પાલિતાણા – ૩૬૪૨૭૦.

ડેમી પેજી. ૧પર પેજ. પાસ્ટેજના ૧−૫૦ માેકલનારને લેટ મળશે. મન્નહ જિણાણ ંની આ સબ્જાયમાં શ્રાવકના ૩૬ કર્ત બ્યાના વિવરણ સાથે વિશેષ સમજુતી માટે સાથે દબ્ટાંતા પણ રજુ કરેલ છે. આ ઉપરાંત આત્મ–ઉપયાગી કેટલીક બાબતાેના સંકલનકારે સંગ્રહ કરીને મુમુક્ષુઓ માટે પ્રકાશનને વિશેષ ઉપયાગી બનાવ્યું છે.

#### (૩) કલ્યાણ – વઢવાણુ

ડેમી સાઈઝના ૧પર પેજનું કદ ધરાવતા અને ૧−૫૦ સ્ટેમ્પ બીડવાથી ભેટ અપાતા આ પુસ્તકમાં અનેક વિષયેા સંગ્રહિત છે. કેટલુંક લખાણુ પ્. ગીતાર્થ–ગુરુ ભગવંતાેને બતાવીને ફરીથી (વન્સ માર) પ્રસિદ્ધ કરવા જેવું.

(૪) દિવ્ય ધ્વનિ-શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર આરાધના કેન્દ્ર, કાેબા.
પ્રેા. શ્રી કે. જી. શાહ દ્વારા સંકલિત આ પુસ્તકમાં જુદા જુદા વિષચાને સમાવી લીધા છે તેમાંનાં ૩૬ કર્ત વ્યા અને પ્રશ્નોતરી ધ્યાન ખેંચે તેવાં છે. ઘણા દબ્ટાન્તા આપેલ છે. ડેમી સાઈઝનું ૧પર પાનાનું આ પુસ્તક લેટ પુસ્તક તરીકે બહાર પડેલ છે.

(૫) સંકલ્પ – ભુજ ૩૭૦૦૦૧ (કચ્છ)

શ્રાવકના ૩૬ કર્તાંબ્યાેની સરળ ભાષામાં સમજીતી દાખલા–દલીલ સાથે આમાં આપવામાં આપી છે. ઉપરાંત ધાર્મિક–સામાજક જીવનને સ્પર્શતા વિષયા પર લેખકના વિચારાેનું સંકલન પણ એમાં અપાયું છે. મનનીય પુસ્તક છે.

#### (૬) જૈન પ્રકાશ – સુંબઈ

આ પુસ્તકમાં 'મન્નહ જિણાણું આણું ' સજ્ઝાયના ૩૬ કર્ત વ્યાનું વિવરણ દ્રષ્ટાન્ત સહિત આપવામાં આવેલ છે. આ ઉપરાંત ' પ્રક્ષોત્તર ૨ત્ન માલિકા 'નું ગુજરાતી ભાષાંતર, મૃત્યુ ઉપર મનન, વગેરે ઘણી મહત્ત્વની માહિતી આપવામાં આવેલ છે. દૈનિક સ્વાધ્યાય કરવા માટે આ પુસ્તક ઉપયાગી વિગતાેથી ભરપુર છે.

#### (૭) શ્રી કે. પી. શાહ – ભાવનગર

આપના પુસ્તકનું અવલાકન સું. સમાચારમાં વાંચીને હું પ્રભાવિત થયા છું. આપે સાંપ્રદાયિક છાપામાં આપ્યા વિના 'તત્ત્વનું સત્ત્વ ' પુસ્તકમાં આમેજ કર્યું છે તેના માટે આપને ધન્યવાદ ઘટે છે. આજે માત્ર જૈના વાંચે તેવા પુસ્તકા અને શાસ્ત્રો ઘણાં છે અને આપણાં સાધુઓ ઘણાં પ્રકાશના કરે છે, પણ જૈનેતર સમાજમાં રસ–પૂર્વક વાંચે તેવાં પ્રકાશના જૈન તત્ત્વ–જ્ઞાનના બેઇઝ પર લખાઈને બહાર પડે તા જૈન તત્ત્વ પ્રત્યે જૈનેતર સમાજમાં આદર વધતા રહે. આપનો કુશળતા ઈચ્છું છું.

(૮) ચાગાચાય બ્રી શાન્તિકુમાર જે ભટ્ટ, મુંબઈ.

મ. જિ. આર્ણું પુસ્તક મેં ખૂબ જ રસપૂર્વ ક અને અભ્યાસની દ્રષ્ટિએ અથથી ઘતિ સુધી ખૂબ જ ધ્યાનપૂર્વ ક વાંચ્યું છે. સમગ્ર પુસ્તકનું વાંચન અહિંસા તથા સદાચાર માટે પ્રેરણા આપે તેવું છે. પુસ્તકમાં તમે જૈન ધર્મના સિહાન્તા તથા ઉપદેશા સમજાવવા અનેક વિષ**યાને સુગ્રાહ્ય** 

٤Fi

અનાવ્યા છે. જૈન ધર્મના અનુયાયીઓની મર્યાદાએ પણ તમે મીકાશપૂર્વ ક સમજાવી છે એ ખૂબ ગમ્યું કારણ કે આજે તા બધે 'અહાે રૂપ' અહાે ધ્વનિ' જેવા ઘાટ છે.... આમ છતાં ચ ' મન્નહ જિણાણુ' આણું ' જૈનામાં ધર્મ'-ગૌરવની ભાવના જગાડે-જાગૃત રાખે એની સાચી ક્ષમતા ધરાવે છે....પુસ્તક લખવા માટે હાદિ ક અભિન દન આને માકલવા માટે હાદિક આભાર.

(૯) શ્રી જય િલાલ ડી. દેાશી. મુંબાઈ.

સ્થાનકવાસી સંપ્રદાચના છે,–તેમણે ઘણા અધા પાને ્પાનાની બે પાનાં ભરીને સૂક્ષ્મ છણાવટ કરી છે....દેવી– ંદેવલાં સંબ'ધી અંધશ્રહા~પ્રતિમાને પંચામૃતથી અભિષેક –પાલીતાણામાં હાેમ-હવન જૈન તત્ત્વના નાશની પરાકાષ્ટા <sup>ં</sup>છે. આપશ્રીનુ**` અવલે**ાકન વિશાળ સત્ય−ક્રબ્ટિપૂર્વ'કનું લાગ્યું છે. પા. ૯૯ થી ૧૦૯ : વર્તમાન સમાજમાં ધર્મને નામે ચાલતી વિકૃત પ્રવૃત્તિઓના સારાે ખ્યાલ આપ્યા છે...૧૧૭ ચી ૧પર સુધીમાં સુંદર બાેધદાયક લખાહ્ય પણ સરસ છે. કલેકશન ઘર્ણ વિશાળ કર્શું છે છતાં વાસ્તવિક છે, તેથી પ્રશ'સનીય છે. કુળથી શ્વેતાંભર મૂર્તિ પૂજક હાેવા છતાં સ'પ્રદાયની નાગચડ છેાડીને કક્ત ચથાથ<sup>િ</sup> દ્રબ્ટિ અપનાવી સત્યને ગ્રહણુ કરવાના ભીષણુ પુરુષાર્થ જરૂર ધન્યવાદને પાત્ર છે. કલેકશન પણ ઘણી જગ્યાએથી મતાગ્રહ રહિત ચઈ કાેઈ પણ સ**ંપ્રદાયનુ** જે સત્ય લાગ્યું તે લીધું છે તે એક મહાન કાર્ય કર્યું છે. અ ધશ્રદ્ધા અને કળ–પર પરા ્રજીવને અ'ધ બનાવી દે છે.

L.F.

5

:\*

કેટલાક ધર્મ-વિષે વિચારક-ચિન્તકના વિચારા વિષે કેટલ બધું સાગ્ય હાેય છે અને ખાસ તાે જૈન-ધર્મ -कैन दर्शन, अध्यात्म अने ज्ञान-विज्ञान-तत्त्वज्ञानना ક્ષેત્રે પણ ગણ્યા–ગાંઠયા ચિન્તકાે જિનશાસન પ્રત્યેના વ્યનરાગથી પ્રેરાઈ, સંપ્રદાયથી પર ઉઠી, પોતાના વિચારા-નગ્ન સત્ય-સ્પષ્ટપો રજુ કરવાની ફરજ અદા કરે છે તે જાણવા-વિચારવા અંત્રે માટી-ખાખર (કચ્છ) ના '' સંકલ્પ " માસિકમાં પ્રેરક-પ્રેષક લેખક-પ. પ. મુનિશ્રી લુવનચન્દ્રજી ( ચિન્મય )ની પુસ્તિકા<sup>44</sup>વિવાદ-વલાહા "માંથી થાડું પૌષ્ટિક નવનીત મુમુક્ષઓના આધ્યોત્મિક સ્વાસ્થ્ય માટે અત્રે પીરસીએ છીએ : સંકલન છે.

- ગચ્છના ભેદ બહુ નિહાળતાં. નયણ \* કરતાં ન વાત त त्व नी લા જે. કળ અનેકાન્ત કિસ્થા કરી ભાપડા. \* રડવડે ચાર ગતિ માંહિ લે એ ? કૃલેશે વાસિત મન સ'સાર, કુલેશ રહિત મન તે ભવપાર. \* મુખ્ય સવાલ છે: ફિરકાની ફિકર કરવી કે \* મળધર્મની માવજત કરવી.
- \* દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવને ન્યાય આપવા માટે નૂતન ચિન્તન આવશ્યક છે.
- શાસ્ત્રનું કાર્યું માત્ર દિશા સૂચનતું છે. શાસ્ત્રને શસ્ત્ર તે નજ બનાવીએ.
- 🛊 જૈનાનાં અધા સ પ્રદાયા–ફિરકા વચ્ચે વિવાદ અને ઘર્ષણ થયા છે ને થાય છે તથા જન-કલ્યાણ અને આધ્યાત્મિક વિકાસ-અન્ને ક્ષેત્રે સ્થગિતતા અથવા પીછેહઠ દેખાય છે

તેના કારણે৷ સાવ ક્ષુલ્લક હેાય છે, છતાં ગૂંચવાચેલા કાેકડાને ઉકેલવા સંઘના ઘટકાે એકતા, સહકાર, સંવાદ સર્જવા કેમ પુરુષાર્થ કરતા નથી તે જ આશ્ચર્ય છે. સહ–કાર કે અહં–કાર !

- \* જૈન ધર્મના શ્રમણાની આચારનિષ્ઠાની પ્રશંસા અજૈન તરક્ષ્થી થાય છે પરંતુ જૈન સંઘ પ્રશંસા–પ્રતિષ્ઠા પર જીવવા લાગે તેા તે ભારે રુગ્ણતા–રાગિષ્ટમનાદશાનુ લક્ષણ ગણાય. આજના શ્રમણા વ્યક્તિગત કે જૂચલક્ષી પ્રવૃત્તિઓને પ્રાધાન્ય આપી રહ્યા છે. આંતરકલહા, વિવાદા અને પક્ષ–પરસ્તીના વરવાં–વિકૃત સ્વરૂપા, ક્ષમણાના લક્ષ્ય–બિન્દુના ઘોતક છે.
- \* મહાવીર પ્રભુએ સરળ અનુશાસન અને ઉત્તમ શિક્ષણ બન્ને કાર્ય સુગમતાથી થાય માટે ૧૧ ગણધરોના નેતૃત્વ નીચે ૯ ગણેામાં સંઘનું વિભાજન કર્યું હતું, પણ પછી શ્રમણેાના જુદા જુદા જૂથા અલગ અલગ ચાકા જમાવી, ભિન્ન ભિન્ન સુદ્દા પર સંઘના ટૂકડે ટૂકડા કરતા ગયા છે : તેમને જૈન બનવાની પડી નથી પણ પાતના પક્ષ કે જૂથ કેમ વિજયી અને તેવા સતત પ્રયત્ના કરે જ જાય છે.
- \* વિવાદની ઐાથે ભારે ધૃષ્ટતાપૂર્વ કહેષ-ક્લેશ, મનામાલિત્ય અને મારામારી સુદ્ધાં.... ગચ્ઘવાદ, ગચ્છમાં જૂથવાદ, શાર્ત્લોના નામે વિત ડાવાદ, સુધારાના નામે ભાગવાદ, અહં–ઇર્બ્યાના કરજ દ જેવા વિખવાદ.
- \* જૈન સંઘની ભિન્નભિન્ન પરિસ્થિતિ માટે જવાબદાર કાેણ છે ?

જવાબ છે જૈન શ્રમણે....જેઓ જૈન સંઘને કાેરી ખાતા આજના સઘળા આંતર-કલહા-ક્ષમા, અહિંસા કે સંચમ જેવા આચરણના મુદ્દાઓ ઉપર-ચગાવી રદ્ધા છે. તેમનું આ વર્તન પેલા પઠાણની દંતકથાની યાદ દેવડાવે છે-પત્નીના જીવડા ગયા તા ભલે ગયા, પત્નીના પગની મેંદીના ર'ગડા તા રદ્યોને. જિનેશ્વરાએ રાગ-દેયમના વિજય કરવાનું પ્રબાધ્યું હતું - જૈનાએ-જિનના અનુયાયીઓએ - ભગવાનના આદેશનું અડધીયું જ ધ્યાનમાં રાખ્યું: વિજય મેળવા, બાજુવાળાને જતા, હરાવા, હંફાવા, રાગદ્વેષના વિજય કરવા એ તા મહાવીરનું કામ !

\* આચારમાં અહિંસા અને વિચારમાં અનેકાન્તવાદતુ આચરણ એ જૈનત્વ છે : આંતરિક વિવાદો એ અવસર્પિણી કાળતું ૧૧મું આશ્વર્ય છે !

\* અમદાવાદ શહેરમાં પાેળમાં પાેળ ને ગલીમાં ગલી, તેમ ત્રણુ કે ચાર સુખ્ય સંપ્રદાયામાં પાછા અનેક પેટા વિભાગા. એક કાળે 'શ્વેતામ્બરા 'માં જ ૮૪ ગચ્છ હતા. જુદા જુદા કાળે જન્મ્યા ને વિલીન થઈ ગયા. અસુક વિધિ કે વિધાનથી જરા – તરા જૂદું કરનાર અજ્ઞાની, અધમી ને મિથ્યાદ્ધષ્ટિ કહેવાય છે!

\* દષ્ટિરાગ એટલે સંપ્રદાય–માેહ. આ પાપી દષ્ટિરાગ ભયંકર છે. તેથી ભક્તિ, શ્રદ્ધા કે સુસુક્ષાની જગાએ વટ, પ્રતિષ્ઠા, ને અહંગોઠવાઈ જાય છે અને પાતાના સંપ્રદાયને કાેઈ પણ ભાેગે મહાન દેખાડી,તેને ઝુકાવવાનું માનસ ઘડાય છે.

પ

\* આજે 'આગમ – વ્યવહાર ' રહ્યો નથી. ' જીત વ્યવહારથી ' આ કાળમાં સંઘનું સંચાલન અને ધર્મ નું આચરણ થાય છે. ' જીત વ્યવહાર ' એટલે પર પરા. અમુક વખતે અમુક સંજોગોમાં સંવત્સરી ભાદરવા સુદ ૪ ની એકાદ આચાર્ય કરી, જે તે સંચાગોમાં ઉચિત હતું, પરંતુ, જડતાને લીધે, ઘણા ગચ્છાના શ્રમણાએ, પાંચમ સાચી ને પવિત્ર ભણવા છતાં, ચાથ પકડી રાખી, તેના જ પ્રચાર કર્યો –પર પરાને નામે.

\* પ્રભુએ ચીંધેલા સમતા, અહિંસા અને સ'યમની વૃત્તિની કાેઈ ને ચિન્તા નથી. તેમને તેા પાતાના ગચ્છના, અને તે મારફત, પાતાના વિજયના, ડંકાે વાગે તે જોવા તે લાેકાે આતુર હાેય છે.

\* જ્યારે રાેમ ભડકે બળતું હતું ત્યારે ત્યાના રાેમન સમ્રાટ નીરા ' ફીડલ ' વગાડતાે હતા – જો કે પાછળથી તેને ઘઊા પશ્ચાતાપ થયેલાે. અહિં તાે ધર્મના નામે, ધર્મના બહાને, ને ધર્મના ઓઠા હેઠળ, વેર – ઝેર, વાદવિવાદ, ચડસા – ચડસી, ધાંધલ – ધમાલ – ઘાંધાટ,અને બાલા–બાલી, બારા–મારી, કાપા–કાપી, ચાલે છે, છતાં કાેઈને જરા પણ પશ્ચાત્તાપ થતા નથી !

\* પક્ષ-માહને શાસન રક્ષાનું રૂપાળું નામ આપતાં પણ આપણુ શરમાતા નથી – એ તાે આપણી ધિઠાઈની ચરમ સીમા છે. જુએા તાે ખરા વિશ્વના પ્રાચીનતમ ધર્મ : વિશ્વ – કલ્યાષ્ટ્ર – ભાવનાવાળા ધર્મની અર્વાચીન દશા ! એટલું ચ સમજાતું નથી કે અંતતાગત્વા કિયાકાંડ માનવ માટે <sup>7</sup>છે – નહિ કે માનવ ક્રિયાકાંડ માટે. લિથિ માનવ માટે છે, -નહિ કે માણસ તિથિ માટે.

\* નવાઈની વાત તો એ છે કે ગૃહસ્થા (જેમાં લુચ્ચા રાજકારણીઓ પણ ખરા ) કે જે હિંસા, વિલાસ કે અધર્મના ઉપાસક હાેય છે તેમની સાથે સાધુઓ સહાનુભૂતિ અને સુમેળ – ભર્ચા વહેવાર કરી શકે છે પણ અન્ય શ્રમણા સાથે નહિ! અને આચાર્ય મહારાજાઓ જૈન ધર્મના અનુષ્ઠાનેામાં જૈન-જૈનેતર રાજકારણીઓને આમ ત્રી, તેમને નાસ્તા – પાણી કરાવી, વાસક્ષેપ કરી, લેટા આપી, ફાટા પડાવી, પાતાના મહત્ત્વનું પ્રદર્શન કરે છે : રાજકારણીઓ તા ( તેમનું લક્ષ તા સી જાયુ છે!) બિચારા 'ધાર્મિક વૃત્તિના ' હાેઈ સર્વ – ધર્મ સમભાવ માની, બધેજ નિમ ત્રણ સ્વીકારે છે! અને પરાપકારાથે પધારે છે!

∗ આજે ખરેા પડકાર શ્રમણુ – સંઘની અંદર અને અહાર, આસ – પાસ – ચાપાસ, પ્રસરેલા ભ્રષ્ટાચારના છે.

\* ભાગ અને ભાેગની ભૂખથી દુનિયાના લાેકા જે કજિયા – કંકાસ કૂડકપટ કરે છે, એવા જ ક્લેશ ને કુટિલતા 'ધર્મ'ના પ્રશ્ને પણ થતાં હાેય તાે બન્ને વચ્ચે અંતર કશું રહ્યું ?

\* શ્રી આનંદધનજી, શ્રી સુનિસુંદરસૂરિજી, શ્રી પાર્શ્વ ચન્દ્રસૂરી, ઉપાધ્યાયજી શ્રી ચશાવિજયજી જેવા જ્ઞાનીજના જે પુષ્ટય – પ્રકાેય ઠાલવે છે તે માત્ર ગણુ કે ગચ્છ ઉપર નહિ પરંતુ તેમાં ભળેલા 'વાદ ' ઉપર ઠાલવે છે – ગચ્છ – વાદ જે કદાચ આજના માનવીને અર્મ – વિસુખ થવામાં માટા ભાગ ભજવે છે. \* કાળાં નાણાનું મહત્ત્વ વસ્તુત: ધર્મ-પાેષક નથી ધર્મ-વિધાતક છે, માટે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવને ન્યાય આપવા માંટે નૂતન ચિન્તન આવશ્યક છે, અને તેને અનુરૂપ પરિવર્તાન – પરિમાર્જન કરવા પ્રખર પુરુષાર્થ ને અણુનમ હિંમતની જરૂર છે.

\* ટુંકમાં ગચ્છને৷ મહિમા એ જ શાસનને৷ મહિમા નથી. સંપ્રદાયની ચડતી – પડતી એ જ શાસનને ચડતી – પડતી નથી, અને, મંદિરેા, મહેાત્સવેા, ઉપાશ્રયેા ને વરઘાેડા એ જ કંઈ જિનશાસન નથી. ખરું જિનશાસન તેં આપણા આત્મામાં વસે છે. અનેકાન્ત, અહિંસા, અપરિગ્રહ, આચાર – શુદ્ધિ, વીંતરાગતા, અને, વિશ્વમૈત્રો એ જ વાસ્તવિક જિનશાસન છે.

#### અને છેલ્લે

શ્રી વિજય વલ્લભસૂરિજીએ કહેલું તે વાંચીએ : '' અને કે ન અને, પણુ મારા આતમાં એમ ચાહે છે કે સાંપ્રદાયિકતા દ્રુર થાય અને જૈન સમાજ, શ્રી મહાવીર સ્વામીની જય જય બાલે અને જિનશાસનની વૃદ્ધિ માટે '' જૈન વિશ્વ– વિદ્યાલય '' નામે એક સંસ્થા સ્થાપિત થાય, તેમાં પ્રત્યેક જૈન શિક્ષિત થાય, અને ધર્મને બાધ ન આવે તેવી રીતે રાજ્યાધિકારમાં જૈનાના વધારા થાય. પરિણામે બધા જૈન શિક્ષિત થાય અને ભૂખનું દુઃખ ન રહે ''

• **5** • • • • • •

5

5

Jain Educationa International

∗ થાડું ચિન્તન લેખકશ્રીના પુસ્તક 'ધર્મ−ક્ષેત્રનું અંતરંગ એાહિટ 'માંથી.

#### (Internal Audit of Religious Field)

\* સામાજિક ક્ષેત્રે જૈનાનું જીવન ધર્મને ઝેબ આપે એવું નહિ પણ ઝાંખપ આપે તેવું છે. શ્રાવકના ગુણોનેા ક્રમિક વિકાસ તાે નહિ પણ સદંતર અભાવ ડાેકાઈ રહ્યો છે. સાધુ–વર્ગંમાં આડાંબર કૂલ્યાં ફાલ્યાં છે. આપણા ધાર્મિક કારાબાર ધર્મની નહિ, અધર્મની સેવામાં વળી ગયા છે એમ નથી લાગતું શું ?

5

5

5

ધર્મ'ની સ્થાપના સ્થૂળ ક્રિયાકાંડાને અભિષેકના આડંબરાથી નહિ પરંતુ મૂલ્યાેનો માવજતથી થઈ શકે ! (ચિન્તનની ચાંદની.)

જ્યારે અ'ધશ્ર હાનુ' સામ્રાજ્ય પ્રબળ અને છે ત્યારે ધર્મના મૂલ્યાની માવજત થવાને બદલે દ'ભ અને આડ'બરની સ્થાપના થઈ જાય છે. કહેવાતા ધર્મગુરુએા પાતાની અંગત પ્રતિષ્ઠા અને પ્રસિદ્ધિ માટે ધાર્મિકતાના નામે લેાકાના ટાળાંને અંધશ્રહા તરક વધુને વધુ ધક્ કેલતા રહે છે– ગાડરિયા પ્રવાહમાં ધન્યતા મનાય છે. ૨૩-૧૨-૯૦ના રાજ પાલિતાણા શત્રુ'જયના પવૃતના અભિષેક કરવા નક્ક્રી થશું છે–ચામાસામાં ધાધમાર વરસાદથી પ્વર્વત પવિત્ર ને શુદ્ધ થઈ ગયા છે છતાં જડ અવિચારી અજ્ઞાની લાેકાને કાળાં નાણાંના પ્રવાહથી ધાવા તૈયાર થયેલા શ્રમણ સંઘને કાેણ <mark>કહે કે આ કાર્ય'ક્રમ હિ</mark>ંસક છે અને જિનેશ્વરાેની ધર્મ<sup>"</sup> <mark>ભાવના વિરુદ્ધ પાપમય છે.</mark> આ જરા કડવું સત્ય છે પરં*તુ*: વિવેકથી વિચારનારને ચાેગ્ય લાગશે.

ભવ્ય ભવ્ય સામેયા, ભવ્યાતિ ભવ્ય લાખેણી આંગીએ, ભવ્ય ચાતુર્માસા અને ચારે મહિના બતજાતના આરંભ સમારંભા, ભેજામાંથી ઉત્પન્ન થયેલા નવા નવા તપા, પ-૨૫-૫૦-૧૫૦ છોડા ના ઉજમણાઓ,વરઘાડા, બેન્ડવાજાં, લાઈ ટાેના ઝગઝગાટ ને લાઉડ-સ્પીકરાના બરાડાથી અને વિક્રમ નેાંધાય તેવા, નવીન કહેવાય તેવા, અભિષેકાથી, જો ધર્મની પ્રભાવના થતી હાત તા આજે જૈન ધર્મ-જન - ધર્મ વિશ્વ-વ્યાપી બન્યા હાત!

હે પરમાત્મા ! 'માર્ગ' ભૂલેલાને સાચે માર્ગે જવા પ્રેરણા અને સદ્ધુબુદ્ધિ આપજે, જેથી તેઓ અજ્ઞાનને લીધે જે ભયંકર હિંસા આચરવા તૈયાર થયા છે તેથી અટકે !

s s

જરા રાજકરણમાં ડાેકીયું કરીએ :

લેાકેાએ પાતપાતાના માનીતા નેતાએાનાં બાવલાં શીલ્પી પાસે બનાવરાવી ચાર રસ્તાએા ઉપર બેસાડયા કે ઉભા રાખ્યા છે – જાણે એમ કહેવા કે – લેા, નેતાએા થઇને શું કાંદા કાઢચા ? હવે ટાઢ, તડકા ને વરસાદમાં ચાવીસે કલાક ઉભા રહેા ને ભક્તજના તેમના તરફ માનની લાગણીના એાઠા નીચે જે દુર્દશા કરે છે તે અપમાન–જનક છે. તેમના ઉપર ને આગળ – પાછળ કંઈ રક્ષણ પણ હાેતુ

For Personal and Private Use Only

નથી. કહેવાય છે કે પરદેશામાં તેમના નેતાઓનાં આવલાં સુરક્ષિત હાેય છે ને કાેઈ રાજકારણી તેમનું અપમાન કરે જ નહિ. હા – અમુક કાળે જ્યારે વિચાર – સરણી બદલાય અથવા રાજ્ય – વ્યવસ્થા બદલાય ત્યારે આ બાવલાંઓની ભાંગ ફાેડ પણ થાય છે.

બાેલા, હવે તમને નેતાજી થવાના કાેડ થાય છે ખરા ?

અમુક જૈનાની ધેલછા – પાેતાના ધર્મગુરુઓના 'રસ્તા'માર્ગ'ના બાેર્ડ મુકાવવાની – મુકાયા પછી કાૈઈ જોવા પણુ જાય છે કે તેની કેવી અવદશા થાય છે !

પશુંષણુ પર્વના છેલ્લા દિવસે ' ભારસા સૂત્ર ' વ ચાય છે જે આપણી શાસ્ત્રીય ભાષામાં છે અને જે ૯૫ ટકા સાંભળનારા પ્રાયે જાણતા હાતા નથી છતાં ૨૧ વખત સાંભળવાથી માક્ષ મળે માટે કેટલાક અહાેભાવથી સાંભળતા હાય છે. ૨૧ વખત કેવી રીતે સાંભળવાથી માક્ષ મળે તે તા બિચારા કયાંથી જાણે અને જાણે તા તે આચરણ સહેલું નથી.

સાધુજ જે ખારસા સૂત્ર વાંચન ઝડપથી પુરૂં કરી નાખે તાે શ્રાવકાે પ્રશંસા કરે છે – સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણુ માટે પણ અમે આવી પ્રશંસા સાંભળીએ છીએ!!

હવે આ બારસા સૂવ્ર ગઘમાં છે (Prose) પરંતુ હસ્તલિખિત પ્રતામાં લખાણના અક્ષરાે ગણીને ચન્ધનુ માપ શ્લાેકામાં દર્શાવવાની પદ્ધતિ પ્રમાણે શ્રી બારસા સૂત્રનું માપ લગભગ ૧૨૧૫ શ્લાેક જેટલું થાય છે. હવે ઋાક શખ્દ જુઓ : ' થ્રન્થાગ્ર ' એટલે શ્લાક સંખ્યા. આમ જનતાને રસ હાય છે ' બાેલી ' બાેલી નાના બાળક કલ્પસ્ત્રના ચિત્રા બતાવે તેમાં : એમ જ હાય ને : બિચારાને બારસા સ્ત્ર સમજાય જ ક્યાંથી ? સાધુજીની ઝડપ વખણાય ! હવે ' ગ્રંથાગ્ર ' શબ્દનું ' ગ્રંથા ગ્રંથ ' થયું અને વાંચન કર્યા સુત્રી અવ્યું તે જગુાવવા સાધુ જી સંઘને પૂછે : ગ્રંથાગ્રંથ ૧૦૦/૨૦૦/ વગેરે, એટલે શ્રોતાએ. જાગે,ને માટેથી પાપટીયા ઉચ્ચારણુ કરે : ધન્ય વીર વાણી. આમ બાલવાની સાધુજી સ્ત્રચના આપે છે.

આ ગ્રાંથાગ્રાંથ શબ્દ બ્રમજનિત છે અને વર્ષોવર્ષ 'બારસા' વ ચાય. તે પવિત્ર દિવસે પાંચ દસ ટકા શ્રદ્ધાથી દાઢ, બે, અઠી કલાક સ્વસ્થ બેસી રહે, બાકી અવરજવર ચાલુ હેાય છે. કેમ લાગે છે ? વાસ્તવિક છે ને ? આ બારસા સૂત્ર સાધુ–સાધ્વો પણુ કેટલા સમજતા હશે ! વાંયવુંને વેક કાઢવી–બે વિચારણીય છે.

જહાં સત્ય અહિંસા એારસ યમકા, પગપગ લગતા હૈ ડેરા, વેા ભારત દેશ હૈ મેરા, વેા જૈન – ધર્મ હૈ મેરા. \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ વિચાર વલાેહ્યું (સહયાેગ : શ્રી કે. છ. શાહ પરિવાર)

શ્રી લક્ષ્મીચંદ રાયચંદ સરવૈયા, મુંબાઈ ધર્મપ્રેમી સ્નેહી શ્રી સુ−શ્રાવક પ્રેાફેસર સાહેબ, **ૠ** વિચાર-ત્રલેા**ણું પુસ્તિકા મળી-વાંચી**-ચાભાર, પણ આજકાલ અમલ કરનાર કેટલા **? છતાં મહેનત નિષ્**કળ નહિ જાય તેમ સમજીને ચાલવું.

\* અગાઉ મેં લખેલ કે આપશ્રીને સંસ્કારા વારસામાં મળેલ છે તે ચથાર્થ છે. સાત ક્ષેત્રામાં પણ સમ્યગ્ – જ્ઞાન –દાનનું કાર્ય ખાસ તન મન ધનથી કરી રહ્યા છે તે ધન્યવાદને પાત્ર છે. ખૂબખૂબ અનુ માદના. જ્ઞાનાવરણીય કમ<sup>c</sup>ના ભૂકા બાલાવી રહ્યા છે. આપતું પુસ્તક સુભાષિત બ્યાખ્યાન સંગ્રહ વારંવાર વાંચવા જેવું છે. ધન્યવાદ.

જૈનં જયતિ શાસન**ં. મિચ્છામિ દુક્કડ**ં. ઇચ્છામિ સુક્રડં. શિવમસ્તુ સર્વ જગત:

#### એક લેઈઽ અભિપ્રાય

શ્રી નવીનચન્દ્ર રમણુલાલ ઘેબરીયા, અમદાવાદ.

ભાઈશ્રી કુમુદ્દભાઈ, તમારી બન્ને ચાપડીઓ પાસ્ટ મારક્ષ્ત મળી, તે માટે આભાર. તમે જે ધગશથો જૈન ધર્મના પ્રચાર કરે છે તે માટે મારા ખાસ અભિનંદન. ઇશ્વર તમને આ કાર્ય માટે લાંભુ આયુષ્ય આપે અને જૈન 'ધર્મ'ના પ્રચાર કરતા રહેા તેવી મારી પ્રાર્થના છે.

#### 555

### શ્રી પ્રદીપભાઈ અરવિન્દભાઈ શેઠ

198

( શ્રી પ્રદીપ શેઠ : વીરચન્દ દીપચ'દવાળા)

સરનામું શ્રી પ્રદીપભાઈ શેઠ, શેઠ વીરચંદ દીપચંદ હવેલી, રૂપા સૂરચંદની પાેળ, માં છે ક ચાક પા સે, અમદાવાદ – ૩૮૦૦૦૧.

કે**!ન ન**ં. ૩૪ ૭૦ ૩૪°

રજીસ્ટર્ડ એજન્ટસ

\* **ફી**ક્**સ્ડ ડીપેાઝીટસ** Fixed Deposits

\* નાની અચત Small Savings

\* પાેસ્ટ સટી ફીકેટ્સ Post Certificates \* બહેર લવિષ્યનિધિ Public Provident Fund \* સુનિટ ટ્રસ્ટ એાફ ઇન્ડીય<sup>ા</sup> Unit Trust of India \* જાહેર ભવિષ્ય નિધિ National Deposits Scheme \* લાઇફ ઇન્સ્યેારન્સ ( L. I. C. ) \* શેરા તથા ડીએન્ચરા

Shares and Debentures.

\* દરેક જાતના જૂના∽નવા શેરાે, ડીબેન્ચરેા, વગેરે, ખરીદવા, વેચવા, ટ્રાન્સફર કરવા વગેરેનું બધું કામકાજ કરવામાં આવે છે : નવા શેરાે–ડીબેન્ચરાેના ફાેમ વગેરે કર્યાં ભરવા લાભદાયક છે તેનું માર્ગદર્શન પણ અપાય છે.

રૂખરૂ મળવાના સમય : ૧૧ થી ૬.

## માળાે વિંખાઈ જાય

હે જીવ, તારાે માળાે વિ'ખાઈ જાય, 'આયુષ્યનાે માળાે' વિંખાઈ જાય….૧

દિન–રૂપી એ તરણાં ત્હારા રાેજ વિખૂટા થાય, પળ પળ કરતા પહેાંચ્યાે પચાસે, હજુય ના સમજાય, રે જીવ, ત્હારા માળાે વિંખાઈ જાય....ર

'આતમા'ને એંઠવાડ દીધા ને 'દેહ'ને દ્રધ પીરસાય, દર્પણમાં ત્હારા દેહ જોઈને, શાને ફાગટ કુલાય ? મુરખ, ત્હારા માળા વિંખાઈ જાય…૩ઃ

'નમન' 'દમન' છે દ્રવ્ય સાચું, જે જે કદી ના ભૂલાય, સમય એવેા આવશે જ્યારે, ન માળે, ન પંખી, જણાય, અક્રમી<sup>૬</sup>, ત્હારાે માળાે વિંખાઈ જાય....૪:

રાગ-ક્રેષ-મોહના ભરત ગ્રૃંગ્યા ને મનડે મેળે ભરાય, 'લક્ષ્ય-સમાધિ' ચૂક્યા રમણુ તું, આતમ – દેવ મુંઝાય,

> ભવ્ય, ત્હારેા માળેા વિંખાઈ જાય, આગ્રુષ્યના માળા વિંખાઈ જાય...પહ

> > માટે

ચેત ચેત નર ચેત આજ ને હમણાં ચેતીજા,ભાઈ, તું ચેતીજા. 54 54 55 કમ<sup>°</sup> પચ્ચીસીની સજ્ઝાય (સ્વાધ્યાય) (૨૫ ગાથા)

(કર્મની ગતિ ન્યારી છે – પુષ્ટય કર્મ કે પાપ કર્મ-જીવને ઉદય આવે ભાગવવા જ પડે છે, પછી ભલેને તીર્થ કરના ચકવતી ના કે સામાન્ય જનના જીવ હાેય. માના કે ના માના, પ્રાણી માત્ર કર્મને પાત્ર. સર્વ 'જીવ' કર્મ વશ છે. કર્મ મહારાજાને નમસ્કાર. દુર્લ ભ મનુષ્ય અવતારમાં કર્મમાત્રના ભુક્કો ઉડી જાય–પુષ્ટય કે પાપ અંશમાત્ર પણ ન રહે તા કર્મ હીન સિદ્ધ પરમાત્મા થઈ અવ્યાબાધ અનંત સુખ. ભવ્ય જના,:કર્મને વશ જીવને, કર્મના બધનમાંથી મુક્ત કરવા, આત્મજ્ઞાન પ્રગટાવવા અને નિર્દોષ આત્મસુખને, આત્માન દેને ગમે ત્યાંથી મેળવા.)

દેવ દાનવ તીર્થ કર ગણુધર, હરિ – હર નરવર સખળા, કર્મ સંચાેગે સુખ – દુ:ખ પામ્યા, સખળા હુઆ મહા નખળા રે, પ્રાણી, કર્મ સમાે નહિ કાેય, કીધાં કર્મ વિના ભાેગવ્યા, છુટક ખારાે ન હાેય રે, કર્મ સમા નહિ કાેય. ૧ પ્આદીધ્વરને અંતરાય વિડંખ્યા, વર્ષ દિવસ રહ્યા ભૂખે, 'શ્રી વીરને ખાર વરસ દુ:ખ દીધું, ઉપન્યા પ્રાહ્મણી કુખે રે, પ્રાણી૦ ર સાઠ હજાર સુત એક દિન મૂઆ, સામ'ત શૂરા જેસા, 'સગર ચકી હુએા પુત્ર – હીન દુ ખીઓ, કર્મ તાથા કળ એસા રે, પ્રાણી૦ ૩ ખત્રીસ હજાર દેશના સાહેબ, <sup>૪</sup>ચક્રી ચાથા સનતકુમાર, સાેળ સાેળ રાેગ શરીરે ઉપન્યા. તેને કર્મે કીધા ખુવાર રે, પ્રાણી૦ ૪ <sup>પ</sup>સભામ નામે આઠમાે ચક્રી, કરમે સાગરમાં નાખ્યેા, સાળ હજાર યક્ષે ઉભા દીઠા. પણ કેાઈએ ન બચાવ્યાે રે, પ્રાણી૦ પ <sup>૬</sup>બ્રહ્મદત્ત નામે બારમેા ચક્રી, કમે<sup>°</sup> કીધા રે અ'ધા, એમ જાણી, પ્રાણી વિણ કામે, કાેઈ કર્મ મત આંધા રે, પ્રાણી૦ ૬ વીસ હાથ દસ મસ્તક વાળા **ગ્રાવણુને** લક્ષ્મણે માર્ચો, એકલા હાથે જેણે જગ જતેલું, તે પણ કર્મથી હાર્યા રે, પ્રાણી૦ હ <sup>૮</sup>લક્ષ્મણ–રામ મહાબળવંતા, વળી સત્યવતી સીતા, ખાર વરસ લગી વનમાં ભમ્યા. વીતક તેમને અહ વીત્યા રે, પ્રાણી૦ ૮ છપ્પન કરોડ જાદવને સાહેબ, <sup>૯</sup>કૃષ્ણ મહાબળ જાણી, અટવી કેાસ બીમાં એકલેા મૂએા, વલવલતાે વિષ્ પાણી રે, પાણી૦ ૯ <sup>૧૦</sup>પાંચ પાંડવ મહાચાેહાએા, હાર્યા દ્રીપદી નારી, આર વર્ષ સુધી વન<u>દ્</u>ર:ખ દીઠાં. ભમીયાં જેમ ભિખારી રે, પ્રાણી૦ ૧૦

્સતી શિરામણી <sup>૧૧</sup>દ્રીપદી કહીએ, પાંચ પુરૂષની નારી. સકમાલિકા ભવે બાંધ્યુ નિયાણુ', પામી પાંચ લરતાર રે, પ્રાણી૦ ૧૧ ક્રમે હલકે। કીધેા ૧રહરિશ્ચન્દ્રને, વેચી તારામતી રાહી. આર વર્ષ સધી માથે આથ્સ. ચંડાળના ઘેર પાણી રે. પ્રાણી૦ ૧૨ <sub>ેદ</sub>ધિવાહન રાજાની પુત્રો, સુંદરી <sup>૧૩</sup>ચન્દ્ર**નધ્યા**ળા. પશની પેઠે ચૌટે વેચાઈ, કર્મતણા એ ચાળા રે, પ્રાણી૦ ૧૩ સમક્તિધારી <sup>૧૪</sup>શ્રેણિક રાજા, પુત્ર કેાણિકે નાખ્યા પાંજરે. ્ઘરમી નરપતિ આત્મહત્યા કરી, આમ કર્મે દાખ્યા તેહ રે, પ્રાણી૦ ૧૪ ્ર્ગીવ <sup>૧૫</sup>શંકર ને પાર્વલી રાણી, મહાદેવ તેા કહેવાય, ાગત – દિવસ સ્મશાન વસે ને, ભીક્ષા ભાજન ખાય રે, પ્રાણી૦ ૧૫ ્હુજાર-કિરણ વાળેો <sup>૧૬</sup>સૂર્ય પ્રતાપી, રહે રાત દિવસ ્**ભમ**તેા. સાળ – કળા – ધર ચન્દ્ર જગ જાણે, દિન દિન જાયે ઘટતાં રે, પ્રાણી૦ ૧૬ <sup>્પ</sup>્રનળરાજા પણ જુગટે રમતા, અર્થ ગરથ રાજ્ય હાચે. -આર વર્ષ સુધી વન દુ:ખ દીઠાં, તેને આમ કર્મે ભમાડયા રે, પ્રાણી૦ ૧૭

96

For Personal and Private Use Only

એક ક્ષણ પશ નાણી રીસ રે, પ્રાણી૦ ૧૯ <sup>્ર ક</sup>પાંચસાે સાધુને ઘાણીમાં ઘાલ્યા, રાષ ન આષ્યે৷ રે લગાર. <sup>-</sup>પર્વ - કર્મે <sup>- ૪</sup>ઢ ઢણ પ્રક્ષીને, છ મહિના ન મળ્યેા આહાર રે, પ્રાણી૦ ૨૦ ચૌદ પૂર્વધર કર્મ તણે વશ, પડચા નિગોદ માજાર. <sup>રપ</sup>આર્ડ્રેક્રમાર ને <sup>રંદ્</sup>ન'દિષેણે, કરી વસાવ્યા ઘર – ખાર રે પ્રાણી૦ ૨૧ <sup>્ર</sup> ષ્કળાવ**તી**ના કર છેદાણા, <sup>૨૮</sup>સુભદ્રા પામી કલ'ક. <sup>૨૯</sup>મહાબળ મુનિનું ગાત્ર પ્રજાળ્યું, કર્મ તણા એ વંક રે, પ્રાણી૦ ૨૨ દ્રીપદી – હરનાર <sup>૩૦</sup>પદ્મનાલનું, દે્ડશું કૃષ્ણે ઠામ, <sup>૱</sup>પ્શ્રી વીરના કાને ખીલા ઠાેકાણા. પગે રાંધી ખીર તામ રે, પાછી૦ ૨૩

ેં માંની ન કાેઈની શીખં રે, પ્રાણી૦ ૧૮ <sup>ર ૧</sup>ગજ સુકુમાલ શીર ઉપર અ'ગારા, સસરા સાેમદત્તે બાળ્યું શીષ.

<sup>સર</sup>મેતારજ મુનિ વાધરે વીંટાણા.

ચેઠ પ્ઽસુદર્શાનને શુળીચે ચઢાવ્યા, પ્લસુંજરાજ ભીખ માગી મર્ચા, તપસ ગુક્ષા સુખ<sup>્ર</sup>ંકોણિક બળ્યેા, માની ન કાેઇની શીખ રે. પ્રાણી૦ ૧૮ કર્મથી નાસી જાય પાતાળે, કે પેસે અગ્નિ માેઝાર, અરે, મેરુ શિખર ચઢી જાય તાે પણ, કર્મ ન મૂકે ન લગાર રે, પ્રાણી૦ ૨૪

મ્યાવા કર્મ જીતી નર નારી, પહેાંચ્યા શિવ – પુર ઠામ, પ્રભાતે ઉઠી નિતનિત વંદેા, ભક્તિએ તેહના પાય રે, પ્રાણી૦ ૨૫

એમ અનેક નર ખંડયા કર્મે, ભલભલેરાં રે સાજ, ઋષ્દ્રિ – હરખ કહે કર જોડો, નમાે નમાે કર્મ મહારાજ રે, પ્રાણી, કર્મ સમાે નહિ કાેય.

#### 

\* જિજ્ઞાસા હાેય. તાે દરેકનું જીવન - ચરિત્ર વાંચાે. મજા આવશે. કર્માધિન જીવાનાં કેવાં જીવન, કેવાં મરણ.

% શ્રી સહજાત્મ – સ્વરૂપ સુજ, પરમ ગુરુ ભગવાન, શરણ અખંડિત આપનું, ટાળા ઉર અજ્ઞાન, સેવું, ભાવું, ચિન્તવું, ધ્યાવું ધરી ઉર ધ્યાન, ગાધિ સમાધિ ઘો મને, શાશ્વત સૌખ્ય નિધાન.
\* તૂને રચા એક અદ્ભુત પ્રાણી, જિસકા નામ ઈન્સાન, ઇસમેં હી શેતાન છૂપા હૈ, ઈસમેં હિ ભગવાન.
\* અજાણતાં પણ મારા કરથી, શ્રેય અવરનું થાએા, તન મન ધન સૌ સાધન મારાં, એ પંચે ચાજાઓ.

# \*\*\*\*\* માતા – પિતાની સ્તુતિ

ભૂલ શાન હિ: ભૂલ શાન હિ: ભૂલ શાન હિ: ભૂલા ભલે બીજું બધું, મા – ગાપને ભૂલશા નહિ,

પલ્થર પુજયા પુથ્વી તણા, ત્યારે દીઠું તમ મુખડું, પત્થર અની છંદશા નહિ. ર

ઝેર ઉછાળશા નહિ. ૩

એ કેાડના પૂરનારના, કેાડ પૂરવા ભૂલશા નહિ. ૪ લાખ્ખા કમાતા હા ભલે, મા – આપ જેથી ના ઠર્યા,

સ'તાન થી સેવા ચહેા, સ'તાન છા સેવા કરા જેવું કરા તેવું ભરા, એ ભાવના ભૂલશા નહિ. ૬

એ અમીમય આંખને, ભૂલીને ભીંજવશા નહિ. ૭

એ રાહળરના રાહ પર, કંટક કદી અનશા નહિ. ૮

પળ-પળ પુનિત એ ચરણની, ચાહના ભૂલશા નહિ. ૯

45

અગણિત છે ઉપકાર એના, એહ વિસરશા નહિ. ૧ એ પુનિત જનના કાળજાં, કાઢી સુખેબી કાેળીયા, મ્હાેંમાં દઈ માટા કર્યા, અમૃત તણાં દેનાર સામે, લાખ્ખાે લડાવ્યાં લાડ તમને, કાેડ સૌ પૂરા કર્યા, એ લાખનહિ પણ રાખ છે, એ માનવું ભૂલશા નહિ. પ ભીને સૂઈ પાતે, અને, સુકે સુવાડયા આપને, પુષ્પાે બિછાવ્યા પ્રેમથી, જેણે તમારા રાહ પર,

ધન ખરચતાં મળશે ખધું, માતા – પિતા મળશે નહિ.