



NON-VIOLENCE

परस्परोपग्रहो जीवानाम्

### A GREAT ACHIEVEMENT

On the eve of 25th Nirvana Centenary of Lord Mahavira whatever works have been contributed on national and international level Saman Suttam is definitely the cream of the whole. I regard it as the greatest achievement. The holy river of Lord Mahavira's teachings flows by its two banks namely Svetambara and Digambara; but, alas, it flows through two currents instead of one. In this modern age the unification of these two currents appeared an imminent possibility, but because of prejudices and tensions, prevalent from many centuries, relating to insignificant things, any hope of unity among these sects seems a distant dream. Inspite of all that the way in which all the Jaina Acharyas, Monks, Nuns and Jain Scholars unanimously cooperated in compilation and editing Saman Suttam is really a miracle. May, the whole world become well acquinted with this religious text.

- Acharya Sushil Muni

### With Best Compliments

### From

## Jyoti & Navin Shah Vimal, Sorali, Tejal, Minal

12, Templars Crescent, 501/503 Sheel Chambers London N3 3QS (UK) 10, Cawasji Patel Street, Fort, Mumbai - 400001

# SAMAN SUTTAM

(Essence of Jainism)

સમણ સુત્તં

(જૈનધર્મસાર)

# SAMAN SUTTAM

(Essence of Jainism)
समश सुत्तं

(જૈનધર્મસાર)

Comp]iled by Sri Jinendra Varni

Translated by T. K. Tukol K. K. Dixit

ગુજરાતી અનુવાદ ઉપાધ્યાય ભુવનચંદ્રજી

• Publishers •

Jyoti & Navin Shah

501/503 Sheel Chambers 10, Cawosji Patel Street, Fort, Mumbai - 400001

and

**SHRUTRATNAKAR** 

104, Sarap, Opp. Navjivan Press, Income-Tax, Ashram Road, Ahmedabad-380 014.

### SAMAN SUTTAM

Compiled by **Sri Jinendra Varni** 

English Translation T. K. Tukol Dr. K. K. Dixit

Gujarati Translation Upadhyāya Bhuvanchandraji

Published by Jyoti & Navin Shah

501/503 Sheel Chambers 10, Cawosji Patel Street, Fort, Mumbai - 400001

### SHRUTRATNAKAR

104, SARAP, OPP. NAVJIVAN PRESS, INCOME-TAX, ASHRAM ROAD, AHMEDABAD-380 014.

First Edition: 2008

Copies: 600

Price: Swadhyaya

### ACKNOWLEDGMENT

We have immense pleasure and satisfaction in publishing this book containing original verses in Prakrit as well as their Gujarati and English translations along with Roman transliteration.

We are extremely grateful to Sarva Seva Sangh Prakashan for their pioneering effort and Bhagwan Mahavir Memorial Samiti for readily consenting to the publication of its English translation and transliteration.

Samansuttam is a single book which can be also called 'Jain Dharmsār.' It will, we hope, prove useful to both the senior as well as the younger generations of Jains in India and abroad. Our aim is to circulate it free of charge to our Jain friends and other interested people.

We are indebted to Shri Jitendra B. Shah (Director of L. D. Institute of Indology) for enthusiastically accepting the entire responsibility of the tasks of this publication. He has completed the publication within a very short time. Our gratitude is extended to Shri Manikant R. Shah and his wife Shobhaben for advice and guidance at every stage of the publication of this book, to Sadhviji Chandanbalashriji and Nirali for Proof reading, to Shri Akhilesh Mishra for entry work, to my son Vimal and his wife Sorali for encouragement and continous involvement in all discussions, and to so many others, who helped, but whose names cannot all be mentioned here.

We pray and hope this publication will further the original objectives of Shri Vinobaji.

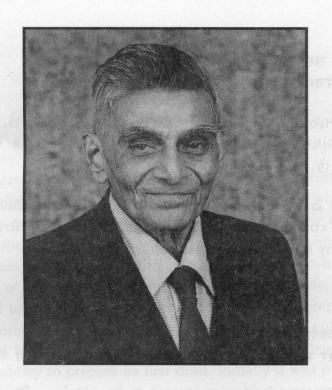
27th Oct., 2008

Jyoti and Navin Shah & Shrutratnakar



# Smt. Kamalaben Chhaganlal Shah माताश्री इमटाालेन छगनसास शाह

સૂર્ય-ચંદ્ર છે માતા-પિતા, હોઠ રહે છે ગાતા, પહાડ જેવા પિતાજી ને, ઝરણાં જેવી માતા.



# Shri Chhaganlal Motilal Shah पिताश्री छगनसास मोतीसास शाह

પિતાજીનો ખભો વહાલો, માતાજીની ગોદ, જીવનમાં આ બંને, આપે છે આનંદ-પ્રમોદ

## णाणं सरणं मे, दंसणं च सरणं च चरिय सरणं च । तव संजमं च सरणं, भगवं सरणो महावीरो ॥ १ ॥

જ્ઞાન મારું શરણ છે. દર્શન મારું શરણ છે, ચારિત્ર મારું શરણ છે, તપ અને સંયમ મારું શરણ છે અને શ્રમણ ભગવાન મહાવીર મારું શરણ છે.

Right knowledge is my shelter, Right Faith is my shelter, right conduct is my shelter, austerity and self-restraint are my shelters, Bhagavān Mahāvīra is my shelter.

## से सव्वदंसी अभिभूयणाणी, णिरामगंधे धिइमं ठियप्पा । अणुत्तरे सव्वजगंसि विज्जं, गंदा अतीते अभए अणाऊ ॥ २ ॥

એ ભગવાન સર્વદર્શી હતા, પ્રત્યક્ષજ્ઞાની હતા, નિર્મળ ચારિત્ર્યવાન હતા; ધૈર્યવાન, સ્થિર, જગતના સર્વોત્તમ વિદ્વાન, પરિગ્રહથી પર, અભય અને જન્મમરણથી મુક્ત હતા.

Lord Mahāvīra was possessed of an all-comprehensive perception, possessed of a supreme knowledge, no taker of an improper meal, possessed of patience, possessed of steadiness, the supreme learned man in the world, free from all possessions, free from fear, one not going to take another birth.

### **PUBLISHER'S NOTE**

Sarva Seva Sangh feels immense pleasure in bringing out the English translation of Saman Suttam. Acharya Vinobaji has brought out the essence of all the religions and their religious works such as The Essence of Christianity, Navasamhitā of Dhamma- Pada, Kurānasāra, Bhāgavata Dharmasāra, The Essence of the Vedas, The Essence of the Manusmrti etc. He also wanted to bring out the essence of Jaina religion, prepared by Jaina monks. He consented to go through the collection. Inspired by him respected Śrī Jinendra Varniji undertook the responsibility to prepare its first draft. Initially it was published as Jaina Dharmasāra. Then incorporating the comements and suggestions therein of monks and scholars, a new compilation entitled Jinadhamma was published. Finally, an assembly was held on 29-30 November in 1974, in Delhi, attended by the Jaina Āchāryas and monks, scholars and laymen, representing all the Jaina sects. It is in this assembly that Saman Suttam took its present form.

With the inspiration of Acharya Vinobaji I (Radha Krishna Bajaj) contacted Āchāryas and monks of all the Jaina sects, with the draft prepared by Jinendra Varniji. I am very grateful to Āchārya Tulsiji, Yuvāchārya Mahāprajña, Muni Nathmalaji, Āchārya Vidyānandaji and Āchārya Sushil Kumarji who co-operated whole-heartedly. Āchārya Janakvijayaji was

able to give little time for it.

Āchārya Ānand Rṣiji, Upādhyāya Amarmuniji, Āchārya Dharmasāgarji, Āchārya Vijayasamudra Sūriji, Muni Santabālji and Muni Yaśovijayaji, all gave their co-operation in some form or the other. We had blessings of Āchārya Ramachandra Sūriji also. Śrī Kānjiīswāmy also supprted us. It is mentioned in the religious texts that *Sarveṣām avirodhena brahmakarma samārabhe* (सर्वेषामिवरोधेन ब्रह्मकर्म समारभ), that is, a work ought to be performed with the congregation of all. It is a matter of great pleasure that in its compilation and publication we had co-operation from all and oppostition from none.

During the course of last two thousand years, it was for the first time that an unanimous work was published on the eve of 25th Centenary of Nirvāṇa of Lord Mahāvīra. Saint Vinobaji remarked that impact of Mahāvīra on his mind was second only to the *Bhagavadgīta*.

After the assembly of 1974, in April 1975 the first edition of *samanasuttam* with Hindi translation was published. Its second edition was published in May 1975, just one month after the first. Third edition was published in 1982. In all 15,000 copies of Hindi editions have been published. The demand for its English translation arose after some time. To bring out an edition with appropriate and upto mark English translation, we have been striving for last twelve years. We have to be very careful in the translation of a religious text to avoid contradiction.

First of all Dr. K. K. Dixit translated it into English. He was entrusted with the task on the advice on Padmabhūṣaṇa Pt. Dalsukhbhai Malvania. Mr. Justice T.K. Tukol also

translated it, on the suggestion of Honourable Vice-President of India, Sri B.D. Jatti. Both the drafts were handed over to Dr. Sagarmal Jain, Director, Pārśvanātha Sodhapeeth, Varanasi in accordance with recommendation of late Chimanbhai Chakubhai Shah. On the basis of both the drafts he corrected the translation and prepared this final draft. The draft prepared by him is being published now. I am very thankful to all of them. I appeal to the learned readers to write us, about the errors in it, to enable us to correct those in ensuing editions.

I find that the publicity of samaṇasuttaṁ was not at desired level during last 15 years. As far as the English edition of Samaṇasuttaṁ is concerned it was unduly delayed. Respected Vinobaji and Sarva Seva Sangh have entrusted me the responsibility of bringing out the English edition. I am extremely sorry for this delay.

I wish that Jaina society should take the responsibility of its publication and circulate lakhs of copies of their precious text. The copies of *Samaṇasuttam* should be with all the temples, monks, scholars and laities. Like *Bhagavadgītā* each and every house ought to keep it as an essential one for daily reading. Sarva Seva Sangh will willingly hand over the responsibility of its publication to Jaina society with one reservation that no change should be made without prior and explicit approval of prominent Jaina *Āchāryas* of Svetambara, Digambara, Terapanthi and Sthanakavasi Jaina sects.

I will also like to thank Dr. Harihar Singh, Lecturer, Ancient History, B.H.U., who transliterated into Roman, Prakrit gāthās of Samaṇasuttaṁ which was lost unfortunately.

It is the Roman transliteration by Dr. Ashok Kumar Singh, P.V. Research Institute, which is appearing with the text of the English edition. He has also done proof-reading. My thanks are due to him also.

### Radha Krishna Bajaj

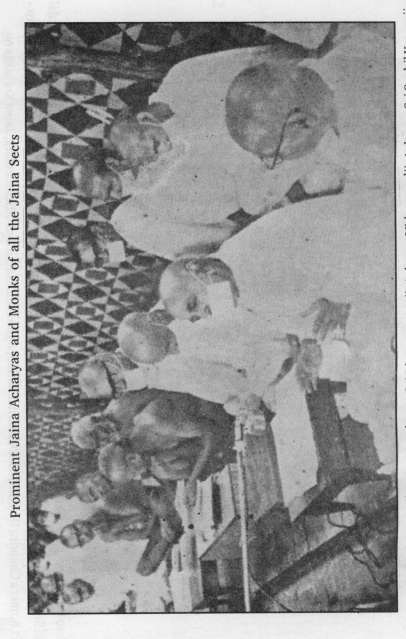
for Sarva Seva Sangh Prakashan

This Second edition is now being published by Bhagwan Mahavir Memorial Samiti on conferment of full rights by Serva Seva Sangh to the Samiti.

Eminet Scholars and Dignitaries of Jaina Society present at Assembly



L.to R. 1st row - Sri K. Bhujabli Sastri, Manava Muni• II row - A.N. Upadhye, Jamna Lal Jain, Yashpal Jain, Santilal V. Seth, Radha Krishna Bajaj, Pt. Kailash Chandji Sastri, Khushalchandraji Gorawala, Krishnaraj Mehta• III riw Pt Sumeru Chandra Divakar, Dr. Darbarilal Kothia, Agarchand Natha and other scholars, Jaina Sravakas etc.



From L. to R. Br. Sri Jinendra Varni, Acharya Sri Dharmasagarji, Acharya Vidyanandji, Acharya Sri Sushil Kumarji. Yuvacharya Mahaprajna, Acharya Sri Tulsiji Acharya Sri Vijaya Samudra Suriji and other Jaina monks.

# THE MUNIS (MONKS)

Anuvrat Vihar 210, Deendayal Upadhyaya Marg Vira Nirvana Date 24-1-2501 New Delhi Date 7-12-74

Auspicious-minded Lover of Religion Sri Acharya Vinobaji,

Jaina Dharma Sara and its new form Jinadhamma have been compiled bearing in mind your timely suggestion based on equanimity of thought. In this task of compilation, we have received the co-operation of Sri Jinendra Kumar Varniji and other scholars. An assembly was organised due to the untiring efforts of Radha Krishna Bajaj, for Sarva Seva Sangh. All the Acharyas, monks and scholars who participated in the Assembly endorsed your suggestion and brought out a book entitled Samanasuttam acceptable to the entire Jaina community. It has been regarded as a great achievement during the 2500th Year of the Nirvana of Bhagavan Mahavira. The Assembly met on the 29th and 30th November, 1974 and the text was recited therein. Critical observations, reviews and thoughtful comments were received from the Acharyas, monks

and scholars. The responsibility of critical revision was finally entrusted to the monks and the co-operation of Varniji was placed at their disposal. The work was completed within the course of a week after frequent meetings for revision and mature consideration. We are happy over it. We hope that you will pursue the text with seriousness and plan it after the pattern of the Dhammapada. If there be still more suggestions, you may give them. That will please us all.

Presidents of the various sessions of the Assembly,

(Muni Sri Vidyanandaji) (Muni Sri Sushil Kumarji)

मनि जनभ विज्ञान (Muni Sri Janakavijavaji)

(पृथ्ते नथमत (Muni Sri Nathmalji)

योनेन्द्र वर्धी

(Jinendra Varniji) Compiler of the Book

{ 114 ER

(In the handwriting of Vinobaji).

(12.12.1974)

## વિનોબાજી જોગ મુનિઓનો પત્ર

અશુવ્રત વિહાર માર્ગ, ૨૧૦, દીનદયાલ ઉપાધ્યાય વીર-નિર્વાણ તિથિ ૨૪-૧-૨૫૦૧. નવીદિલ્હી, દિનાંક ૭-૧૨-૭૪ ભદ્રપરિશામી, ધર્માનુરાગી શ્રી આચાર્ય વિનોબાજી,

આપના સમભાવપૂર્ણ ચિંતન અને સામયિક સૂચનને ધ્યાનમાં લઈ 'જૈન ધર્મ સાર' અને પછી એનું નવું સ્વરૂપ 'જિણધમ્મ'નું સંકલન કરવામાં આવ્યું. એમાં જિનેન્દ્રકુમાર વર્ણીજી તથા અનેક વિદ્વાનોનો યોગ રહ્યો. સર્વ સેવા સંઘ તથા શ્રીરાધાકૃષ્ણ બજાજના અથાક પરિશ્રમ અને પ્રયત્નના ફળ સ્વરૂપ સમાયોજના થઈ. સંગીતિમાં ભાગ લેનાર તમામ મુનિઓ અને વિદ્વાનોએ ચિંતનનું અનુમોદન કર્યું અને સમગ્ર જૈન-સમાજ-સંમત એવા 'સમણસુત્તં' નામના ગ્રંથની નિષ્પત્તિ થઈ. ભગવાન મહાવીરના ૨૫૦૦મા નિર્વાણવર્ષના અવસરે એ એક મોટી ઉપલબ્ધિ થઈ એમ સૌએ સ્વીકાર્યું. તા. ૨૯-૩૦ નવેમ્બર ૧૯૭૪ના રોજ સંગીતિ થઈ તેમાં એ ગ્રંથનું પારાયણ કરવામાં આવ્યું. એમાં આચાર્યો, મુનિઓ અને વિદ્વાનોની સલાહ, સમીક્ષા અને સમાલોચનાત્મક દેષ્ટિકોણ જાણવા મળ્યા. છેવટે ગ્રંથના પરિશોધનનો ભાર મુનિઓ પર છોડવામાં આવ્યો અને સાથે વર્ણીજીની મદદ પણ આપવામાં આવી.

મુનિઓ એક અઠવાડિયાના ગાળામાં કેટલીયે વાર ભેગા મળ્યા અને ચિંતનપૂર્વક પ્રંથનું પરિશોધન કર્યું. આનાથી અમને પૂરો સંતોષ થયો છે. હવે અમે ઇચ્છીએ છીએ કે આ ગ્રંથનું આપ ઊંડાણપૂર્વક નિરીક્ષણ કરો અને 'ધમ્મપદ'નો ક્રમ ગોઠવ્યો છે તે પ્રમાણે આની પણ યોજના કરો. એ ઉપરાંત કોઈ સૂચન હોય તો તે પણ કરશો. અમને સૌને તેથી મોટી પ્રસન્નતા થશે.

### સંગીતિની વિભિન્ન બેઠકોના અધ્યક્ષગણ

- મુનિશ્રી વિદ્યાનન્દજી
- મુનિશ્રી જનકવિજયજી

- મુનિશ્રી સુશીલકુમારજી
  - મુનિશ્રી નથમલજી - જિનેન્દ્રવર્ણીજી
    - ાજનન્દ્રવણાજી

ગ્રન્થ સંકલન કર્તા

(પ્રથમ આવૃત્તિમાંથી ઉધ્ધૃત)

### **SATISFACTION**

(Vinoba)

There have been many events of satisfaction in my life. Perhaps, the best of the satisfactions, the final one, come to me at last this year. I had often requested the Jainas that the essence of Jaina philosophy should be available in the same manner as that of Vedic religion which was available in the Gita in about seven hundred verses and that of Buddhism in the Dhammapada. This was a diffircult task for the Jainas, as they have many traditions and many books. Thus there are the Bible and the Quran, however big in size they might be; they are one. But among the Jainas, there are two: the Svetambaras and the Digambaras, apart from some others. I have been frequently telling all of them that their monks should meet together, discuss and bring about an universally acceptable essence of Jainism for all Jainas. At last, 'a fool', by name Varniji, came forward and the views of Baba appealed to him. He is studious, and with great labour he has also compiled a dictionary of Jaina technical terms. He published a book entitled Jaina Dharmasara. He printed a thousand copies of the book and sent them to Jaina scholars and also to the scholars outside the community. On the suggestions made by the scholars, he dropped some verses, added some and after doing all that, he published a book Jina-dhamma. An Assembly was

convened on the persistence of Baba in order to hold discussions thereon; monks, acharyas and the other scholars including some householders, those participated therein, numbered nearly three hundred. After frequent discussions, they changed its name, form and finally prepared by unanimous consent, a book entitled Samanasuttam in Ardhamagadhī took its shape. There are 756 verses. The figure 'seven' is very auspicious for the Jainas. If 7 and 108 are multiplied, the result is 756. So many verses were selected by unanimous consent. It was decided that the book should be published on Chaitra Sukla 13, the date of the birth anniversary of Bhagwan Mahavira which feel on 24th April this year; it was to be published in the most auspicious manner. The essence of Jainism was to be available throughout India on that day under the title of Samanasuttam. It will be continued to be read in the future by Jainas and non-Jainas so long as Jainism continues to be in existence as also the Vedic religion and Buddhism continue to be alive. A very great thing which could not be achieved during the last thousand or fifteen hundred years has been achieved. Baba became merely an instrument but Baba fully believes that it is all the grace of Bhagavan Mahavira.

I confess that the *Gita* has had a tremendous influence on me. Barring the *Gita* there has been no other influence on my mind greater than that of Mahavira. The reason for it is that Baba whole-heartedly accepts the command of Mahavira. His command is "become a votary of truth". Today whoever rises high, he becomes a votary of truth. The heritage of a votary of truth was conferred personally on Baba by Gandhiji; Baba

knew who he was, not a votary of truth but one who accepted the truth. There is in every individual an elements of truth; that is why human birth becomes meaningful. One ought to accept that element of truth that is found in every religion, every sect and in all human beings. We must all become the votaries of truth; this has been the teaching of Mahavira; that is the influence on Baba apart from the influence of the *Gita*. When I look beyond what has been said in the *Gita*, I see no diference between the two.

Brahma-vidya Mandir Pawnar (Wardha). 25-12-1974 { राम द्रीर राम द्रीर गम्ह द्रीर

In Vinobaji's handwriting.

### સમાધાન

મારા જીવનમાં મને અનેક સમાધાન પ્રાપ્ત થયાં છે. એ બધામાં સૌથી છેવટનું, જે કદાચ સર્વોત્તમ છે, તે આ વર્ષે પ્રાપ્ત થયું. મેં જૈનોને કેટલીય વાર વિનંતી કરી હતી કે જેમ વૈદિક ધર્મનો સાર ગીતાના સાતસો શ્લોકોમાં મળે છે, બૌદ્ધોનો 'ધમ્મપદ'માં મળે છે તેવી જ રીતે જૈન ધર્મનો પણ પ્રાપ્ત થવો જોઈએ. પણ જૈનો માટે આ અઘરું હતું. કારણ કે એમના અનેક પંથ અને અનેક ગ્રંથ છે. બાઈબલ લો કે કુરાન લો, ગમે તેટલો મોટો ગ્રંથ હોય, પણ એક જ છે. પણ જૈનોમાં શ્વેતાંબર અને દિગમ્બર એમ બે ઉપરાંત તેરાપંથી, સ્થાનકવાસી એમ ચાર મુખ્ય પંથ અને બીજા પણ પંથો છે અને ગ્રંથો તો વીસપચ્ચીસ જેટલા છે. મેં એમને વારંવાર કહ્યું કે તમે લોકો, મુનિઓ ભેગા બેસી ચર્ચા કરો અને જૈનોનો એક ઉત્તમ સર્વમાન્ય ધર્મસાર રજૂ કરો. છેવટે વર્ણીજી નામના ''પાગલ''ના મનમાં એ વાત વસી ગઈ. એ અધ્યયનશીલ છે અને ખૂબ મહેનત કરીને જૈન પરિભાષાનો એક કોશ પણ એમણે તેયાર કર્યો છે. એમણે જૈન ધર્મસાર નામનું એક પુસ્તક તૈયાર કર્યું. એની એક હજાર નકલ છાપીને જૈન સમાજના વિદ્વાનોને પણ મોકલી. એ બધા વિદ્વાનોએ જે સુચનો કર્યા તેના પરથી એ ગ્રંથમાં કેટલીક ગાથાઓ જોડી અને કેટલીક કાઢી નાંખી. આમ 'જિણધમ્મ' પુસ્તકનું પ્રકાશન થયું. વળી પાછા મારા આગ્રહથી એ ગ્રંથ પર ચર્ચા કરવા માટે એક સંગીતિ મળી. એમાં મુનિઓ, આચાર્યો, વિદ્વાનો અને શ્રાવકો મળી લગભગ ત્રણસો જેટલા લોકો મળ્યા. અનેકવાર ચર્ચાને અંતે એનું નામ અને એનું રૂપ પણ બદલ્યાં. છેવટે સૌની સંમતિ સાથે "શ્રમણ સુક્તમ" જેને અર્ધમાગધીમાં 'સમણસુત્તં' કહે છે તે તૈયાર થયું. એમાં કુલ ૭૫૬ ગાથા છે. જૈનોને ૭નો આંકડો પ્રિય છે. ૭ને ૧૦૮ વડે ગુણીએ તો ૭૫૬ ગાથા છે. સર્વસંમતિથી એટલી ગાથા લેવામાં આવી છે. ઠરાવવામાં આવ્યું કે આ વર્ષ ચૈત્ર સુદ તેરસ ને વર્ધમાન જયંતીને દિવસે — ર૪મી એપ્રિલે આ ગ્રંથ અત્યંત શુદ્ધ રીતે છાપીને પ્રકાશિત કરવો. જયંતીને દિવસે જૈન ધર્મસાર જેનું નામ "સમણસુત્તં" રાખવામાં આવ્યું છે તે આખાય ભારતને પ્રાપ્ત થશે. હવે આગળ ઉપર જયાં સુધી જૈન ધર્મ ટકશે અને બીજા વૈદિક તથા બૌદ્ધ વગેરે ધર્મો પણ હશે ત્યાં સુધી "જૈન-ધર્મ-સાર"નું અધ્યયન થતું રહેશે. છેલ્લાં દોઢ હજાર વર્ષમાં નહોતું થઈ શક્યું તેવું એક બહુ મોટું કાર્ય સંપન્ન થયું. એમાં બાબા નિમિત્ત માત્ર બન્યા, પણ મને પાકી ખાતરી છે કે એ ભગવાન મહાવીરની કૃપા છે.

હું એ ક્બૂલ કરું છું કે ગીતાની મારા ઊપર ઊંડી અસર છે. ગીતા પછીથી મહાવીર ભગવાનથી વધુ બીજી કોઈ પણ વાતની અસર મારા ચિત્ત પર નથી. એનું કારણ એ છે કે મહાવીર ભગવાને જે આજ્ઞા આપી છે તે બાબાને પૂરેપૂરી કબૂલ છે. એ આજ્ઞા છે—"સત્યપ્રાહી" બનો. આજે તો જે આવ્યો એ "સત્યાપ્રહી" બની નીકળે છે. બાપુએ બાબાને પણ સત્યાપ્રહી તરીકે આગળ કર્યો હતો, પણ બાબા જાણતો હતો કે એ સત્યાપ્રહી નથી, "સત્યપ્રાહી" છે. દરેક માનવ પાસે એનું સત્ય હોય છે અને તેથી માનવ-જન્મ સાર્થક થતો હોય છે, આમ તમામ ધર્મોમાં, તમામ પંથોમાં અને તમામ માનવોમાં જે સત્યનો અંશ છે તેને પ્રહણ કરવો જોઈએ. ભગવાન મહાવીરનો આ ઉપદેશ છે. ગીતા પછીથી બાબા પર એની જ અસર છે. "ગીતા પછીથી" એમ કહું છું ખરો, પણ જોઉં છું તો મને એ બન્નેમાં કશોય ફરક દેખાતો નથી.

બ્રહ્મવિદ્યામંદિર, પવનાર, વર્ધા, ૨૫-૧૨-'૭૪

राम होरे राम होरे राम्ह हिरे

> **હસ્તાક્ષર શ્રી વિનોબાજી** (પ્રથમ આવૃત્તિમાંથી ઉઘ્ધૃત)

### INTRODUCTION

The compilation of this book, by name *Samanasuttam*, was undertaken by the inspiration of Acharya Vinobaji. As a result of that inspiration, the text was read in the Assembly which accorded its unanimous approval. This is a significant historical event.

The basic foundation of all religions in the world is -ātmā and the parāmātmā, the soul and the supreme soul. The grand edifice of religion stands on the pillars of these two principles. Some religions of the world are believers in the existence of soul alongwith the existence of God; some religions are atheistic. Those who believe in the doctrine of the existence of God, regard him as the Creator, Protector and Regulator of the universe, a God who is all powerful supreme soul. Everything in the universe is dependent upon him. He is called the Brahmā, the Creator, the supreme Father and so on. According to this tradition, whenever there is an increase of irreligion or religion deteriorates, God incarnates Himself on earth and protects and the world after conquering the evil forces; thereby he sows the seeds of righteousness.

### Tradition of Non-existence of God

The second tradition is one which believes in the existence of the soul but not of God; as a creator of the

universe, it believes in the independent progress of the soul. The soul reaches the highest position after attainment of supreme purification by destruction of attachment or indulgence and hatred, and acquisition of complete detachment. It is an eternal existence and self-regulated. He is his own friend and foe. Jainism follows this philosophy which has an independent and scientific outlook. This tradition is known, in brief, by the name of Śramaṇa-culture. The Indian tradition, of believers in the existence of God, is known as the Brāhmaṇa-culture. Buddhism is another Indian religion which also follows the philosophy of non-creation of universe by God, but believes in the cycle of birth and death.

### **Antiquity**

The greatness or the utility of a religion does not depend upon its antiquity or its recent origin. If some religious tradition, besides being ancient, has been alive since long, has remained active and progressive, has been successfully helpful in ethical advancement, and inspired and assisted long in cultural enrichment, it is a great religion. The antiquity of such religion and its continued importance are indicative of the inherent nature of its eternal and universal principles. The tradition of Jainism, from the point of view of its principles both on conduct and thought, goes very deep beyond comprehnsion. Historians have so far recognised fully the truth of this position and that Tīrthankara Mahāvīra is not the founder of the religion. He was preceded by many Tīrthankaras. He merely reiterated and rejuvenated that religion.

It is correct that history has not been able to trace the origin of the Jaina religion; but the historical evidence now available and the result of dispassionate researches in literature have established that Jainism is undoubtedly an ancient religion. Reference to *Vāta-raśana munis*, Keśī and Vrātya-kṣatriya in the *Rgveda*, Śrīmadbhāgavata and other famous books have become available now.

The Jaina history contains references to the 63 Śalākāpurusas (the Supreme personages). These Salākāpurusas lived during each of the ancient periods of time, called a cycle of two parts, one the avasarpinī-kāla and the other utsarpinī-kāla. They each inspired the people to follow religion and ethics during the course of the advancement of human civilization. The Tirthankaras occupy the highest position among the Śalākā-purusas. During the present period of Avasarpinī-kāla, the 24 Tīrthankaras were born during the fourth portion of that period; the first of them is Rsabhadeva who was the son of king Nābhi and queen Marudevī. He is designated as Ādinātha, Ādibrahmā, Ādīśvara etc. The last of the Tīrthankaras, Mahāvīra lived about 2500 years ago. Buddha Tathagata was his contemporary. The 23rd Tīrthankara Pārśvanātha preceded Mahāvira by 250 years; he was the son of Aśvasena, the king of Vārānasī. The Buddhistic scriptures mention Mahāvīra as Niganthanāta-putta. The Pārśva's tradition has been also mentioned as Cāturyāmadharma (religion of four vows). Mahāvīra was the representative of Pārśva's tradition. If one were to consider the uninterrupted flow of time, neither Rsabha is the first nor Mahāvīra, the last. This tradition is without a beginning and without end; who knows how many twenty-four Tirthankaras

have gone by and how many will come in future?

Viewed from the point of cultural evolution, it would be apparent that from the point of spiritual stand-point, there is not much difference between the Vedic and śramanic cultures: but difference between the two from the popular view-point, in respect of principles, conduct and faith, appears to be quite clear. The two cultures have influenced each other toa considerable extent; there have been exchanges between the two, while the social circumstances have almost remained the same. The difference that is evident is not such as is not perceptible. Besides, it is very helpful in understanding the levels of advancement in human civilization. In the rich ancient literature of India, we get ample evidence of the mutual exchange and influence that seem to have taken place between the two cultures and traditions. Even in one family, people with different traditions used to follow their respective modes of religious worship.

### Doctrine of the Soul

What we call the Jaina religion today, must have had some other name in ancient days. It is true that the word Jaina is derived from the word Jina; again the word Jaina is relatively new. During the period of Mahāvīra, Nirgrantha or Nirgrantha-pravacana was indicative of the word 'Jaina religion'. During that period of Pārśvanāṇadharma. At the time of Ariṣṭa-nemi, the 22nd Tīrthaṅkara who preceded Pārśvanātha, it was called Ārhata-dharma. Ariṣṭa-nemi was the cousin-brother of Śrīkṛṣṇa, the Karma-yogī (the propounder of activism) śalākā-puruṣa. In fact, the service of the cow and the spread of use of milk was an auspicious step in the direction

of establishing a non-violent social order. In the Bihar region, Jaina-dharma is still popular as Ārhata-dharma. The king-saint Nami was from Mithilā and hailed from the family of Janaka. The Jaina scriptures contain beautiful account of his spiritual practices. There are many changing pictures of different names found reflected on the curtains of history; but this much can be said that the original doctrine of this religion, of its tradition and its culture remains today what it was in the form of seed, viz., ātma-vāda and Anekānta vāda. On the fertile soil of ātma-vāda and kalpa-vṛkṣa(tree)is continuing to bear fruit. Monks of the Jaina religion are called śramaṇa even today. The word śramaṇa is still in use as suggestive of labour (śrama), equanimity (samatā) and subdued passions (vikāra-śamana).

The meaning of Jaina religion is the pathway to welfare, preached or propounded by Jina. He is called *Jina* who has achieved victory over the passions of his body and soul, namely external and internal. The greatest enemies of the soul are attachment, hatred, delusion and other passions. Therefore, the word Jaina maintains one meaning, that it is not indicative of any caste. He is a Jaina who follows the path shown by Jina or follows it for the sake of self-realization.

### Conquest of Attachment and Realization

The aim of the Jaina religion is attainment of complete conquest of attachment, and realization. conquest of attachment and realization is auspicious; it will bring in bliss and by attaining it man can achieve the position of the *Arhat* in the other world. This victory over attachment becomes possible by a harmonious accomplishment of three jewels of Right Faith, Right Knowledge and Right Conduct. It is the path

of happy combination of Faith, knowledge and conduct by following which man can attain salvation or perfection. Faith, knowledge and conduct together can bestow perfection on man. The primary or the basic teaching of Jainism is that right knowledge should be acquired by looking at mundane things with an eye of right faith and that the same should be translated into conduct in life. However, the pivotal point of entire conduct and thought is attainment of conquest over attachment. Even the greatest riches of the world are futile in the face of conquest of attachment. Conquest of attachment in an everincreasing degree by constant endeavour is regarded as conducive to the highest welfare of the innermost soul in both the states, whether one is in a state of involvement or detachment or of a householder or a monk. But, the path of attainment of conquest of attachment cannot be reached without the aid of an attitude of many points-of-views. This doctrine of many points-of-views will show the right path of liberation by creating in an individual an inclination towards detachment which he is inclined towards a mundane life, or by exposing the hollowness of mundane life when an individual is in a state of detachment.

### Ahimsā or Non-violence

Non-violence is the foundation of Jaina ethics. The observance of non-violence is not possible without an attitude of many points-of-views. Because from the Jaina point of view, a person can be non-violent even when violence is committed, or even when committing violence. According to Jainsism, commission of violence or non-violence is dependent upon the mental condition of the doer, not on the act. If the violence

that is taking place outside is to be regarded as violence that is taking place outside is to be regarded as violence, then none can be non-violent because the entire world is pervaded by living creatures and there is constant violence to them going on. Therefore, he who conducts himself with the utmost caution is non-violent in his thought, hence he is non-violent; and he who does not observe caution in his active daily life, there is violence in his mental state so even if no violence is actually committed by him, he would be ethically violent. All this analysis is not possible unless one possesses the many points-of-views. Hence a person who possesses an attitude of many points-of-views is regarded as being possessed of right faith, and it is the person possessed of right faith that can acquire right knowledge and become capable of right conduct. He who has no right attitude cannot have right knowledge and his conduct also cannot be of right type. Hence righteousness or right faith has special significance in the Jaina faith; that is the foundation-stone to the path of liberation.

Mundane life is a bondage. The soul is involved in this bondage from time immemorial; he has forgotten his real nature on this account; he regards it as his real nature and continues to find pleasure in it; it is this forgetfulness that is responsible for his bondage. He will realize this mistake only when he discovers that his nature is endowed with infinite consciousness, that his strength is greater than what is seen in mundane life, that he is the treasure-house of infinite knowledge, infinite faith, infinite bliss and infinite power; it is only when he becomes alive to this faith that he will achieve right attitude and then he will try to achieve firmness of conviction about his real nature through his right conduct.

Hence the pathway of Jaina ethics is the royal road that leads to the state of conquest of attachment in accordance with right knowledge.

#### Anekānta

Viewed from the real point of view, even the highest knowledge that he acquired by an embodied soul in this vast world is limited, imperfect and one-sided. It is not possible for such persons to comprehend the infinite qualities of an object simultaneously, let alone the expression of it which is far more difficult. The inadequacy of language and the limitations of the meaning of words create conflicts and disputes now and then. The ego of man further accentuates the matter. The doctrine of Anekanta paves the way for harmony and removal of conflicts. There is an element of truth in every statement and it is possible to dissolve the conflicts in a straightforward manner by understanding that element of truth. He who is not obstinate or persistent in his own point of view can solve easily almost every problem. Every person lives under the vital influence of Anekanta but he does not know that he lives the very light which illuminates his life. So long as the sight is obscured by the veil of persistence, it is not possible to get a proper perspective of an object. The doctrine of Anekanta proclaims the independent existence of an object. In the world of thought, Anekānta is the tangible form of Ahimsā. Whoever is non-violent shall be the possesses of Anekanta view of life and whoever possesses the Anekanta view of life shall be nonviolent in thought and action. The present form of Jainism as is available to us was inspired by the teachings of Mahāvira. It is his religious code that is in vogue today. Mahāvīra. brought

about a synthesis between religion and philosophy. It is the harmony between knowledge, faith and conduct that can lead man towards liberation from misery. Action without knowledge or knowledge without action are both futile. The practice of truth that is known and the knowledge of the truth that is practice of truth that is known and the knowledge of the truth that is practised it is only when both combine together that there can be fruitful result.

### Nature of Substance, Dharma

The nature of an object (or substance) is dharma - that is the most significant contribution of Jaina philosophy-vatthusahāvo dhammo. Every substance in this world behaves according to its own nature. Its existence is attended with origination, sustenance and destruction. No substance, whether it possesses consciousness or is immobile, departs from its nature. The form of existence always sustains it; due to its changing nature, it is always subject to constant modifications. The mansion of Jaina philosophy is that the world-organization is expounded on the strength of this triple character. It is clear from the existence of six substances that this world is without a beginning and without an end, and that, there is no special being or power that is its creator, preserver or builder. There can be no room for inequalities in society like classdistinctions or caste-distinctions when once the existence of soul is accepted on the basis of space, time and nature of the substance. In such circumstances, it was possible for Mahāvīra, the conqueror of attachments and the seer of principles, to say in this mundane world that equanimity is Ahimsā, and non-possessiveness consists in not entertaining

any sense of attachment or of ownership. Truth is contained not in sacred books but in experience; brahmacarya or celibacy consists in walking along the path of the Supreme Soul. through action alone, a person becomes a Brahman; through action alone, a person becomes a Ksatriya; through action alone, a person becomes a Vaiśya; through action alone a person becomes a śūdra. Neither tradition nor apparel, neither money nor strength, neither power nor wealth, neither knowledge nor books, can afford any protection to a person devoid of character. No protection can be available to a person by performance of various rituals for propitiation to please gods and goddesses or the different powers in nature. Selfrealisation, self-knowledge and self-absorption absorption in the bliss of one's own soul, alone can bring about liberation to man. This is certainly the right-faith. Mahāvīra was a nirgrantha; in the true sense making a distinction between an object of possession and possession, he was devoid of a body, though embodied. The atmosphere was surcharged with his speech, which was devoid of words, though comprehensible to everyone, pouring nectar.

#### Householder's Conduct

Fulfilment is always dependent upon the capacity of a devotee. It is for this reason that two divisions have been made in the Jaina path of conduct: Householder's conduct and Monk's conduct. The rules of conduct prescribed for a householder are easier than those prescribed for a monk. Because he has not renounced his household and remains occupied with his occupation, a householder always remains conscious of his conduct and his aim is to progress towards the

ethical code prescribed for a monk. When the inherent capacity of the soul of householder increases and when his power of restraint over the perturbations of attachment, hatred etc. and control of passions like anger etc. goes on increasing, he progresses gradually upwards step by step to march over the path of a monk. A householder reaches the state of a monk by observing the twelve vows without any transgression and crossing the eleven stages (pratimās). Really speaking, the ethical rules of conduct prescribed for a householder form the foundation for and are complementary to the ethical rules prescribed for a monk. It is worthy of mention that the entire ethical discipline of Jainism is self-oriented, and a systematic and a gradually progressive prescription of ethical codes capable of leading upwards is available.

Jainism does not merely praech morality or rules of conduct from the point of view of mutual relationship in life. There is no place for external rituals, popular beliefs, or false beliefs about Gods and preceptors, as it is directed towards the achievement of spiritual strength. When observance of the small vows etc. gives an inspiration to a householder to become a spiritual-seeker, he discharges a unique role in the conduct of affairs of the society.

## Introducing the Book

Samanasuttam is an orderly and brief compilation of the essential principle of the Jainas' religion and philosophy. There are four parts and forty-four sections in the book. There are 756 verses altogether.

The book has been composed or compiled with verses in Prakrit which can be sung and are fit for regular recitation.

The Jaina Ācāryas have called Prakrit verses as sūtras. The Prakrit word sutta means sūtra, sūkta or also śruta. The word sūtra is popular in the Jaina tradition. Hence the book has been given the title of Samaṇasuttam (Śramaṇasūttam). The collection of the verses has been made ordinarily from the ancient texts. Hence this Samaṇasuttam is itself as valid as the scriptures.

The first part is Jyotirmukha or source of illumination: therein an individual gets a glimpse of internal life by rising above the plane of mundane or external life of 'eat', 'drink' and 'make merry'. He understands the futility of sensuous enjoyment, of the cause of misery, birth and death in mundane life, and develops detachment towards mundane life. He understands that attachment and hatred are his greatest enemies and begins trying to subdue them in every possible way and takes recourse to forgiveness, compassion, sincerity, contentment and other virtues by replacing anger, pride, delusion and greed. He restrains his passions and controls the senses, covetous of pleasures. He looks upon all living creatures as on himself, begins to experience the sensations of pleasure and pain of others and renounces possessiveness according to his capacity, taking into consideration of the needs of others. Heremains ever wakeful towerds himself and others, as also begins to march fearlessly on the path of emancipation with perseverance.

The second part deals with the Path of Emancipation. On being intiated into it, all doubts, sensations born of fear, desires as also false beliefs are all washed off by the trio of right faith, knowledge and conduct or devotion, knowledge and

action. The dualism of what is desirable an dundersirable comes to an end and there will be sudden outburst of equanimity and affection. One becomes detached towards wordly attachments and the mind becomes full with peace. Even if he remains in his house, he remains as detached as a lotus in water remains unaffected by it. He does nothing, even if he is carrying on his business and occupations. The householder gradually relies on the religion of the monk and his mind ascends progressively the different steps of knowledge, detachment and meditaions; the mind rises higher and higher till all its inclinations become uprooted; the sun of knowledge begins to illuminate with all his brightness; the mind rises and falls with the tedes in the ocean of bliss. So long as he is associated with the body, he remains in the state of an Arhat or a liberated being, though embodied, continues to move about giving his message of welfare to the world; and when he is freed from his body or his life comes to an end, he attains the status of a Siddha, only to become absorbed in the ocean of blisss.

The third part deals with *Tattva-darśana* or faith in principles; in it are contained the expositions on the seven principles like soul, non-soul etc. or the nine fundamental principles including merit and demerit. After giving an account of six substances like soul, matter (atom), there is an exposition of the theory of creation of the universe by the combination and division of these substances, as also its eternity and endlessness.

The fourth part deals with Syādvāda (or the doctrine of seven predictions). Besides, there is a brief account of

Anekānta. This is the fundamental principle of Jaina logic. This section contains a heart-captivating, simple and brief account of deep and serious topics like pramāṇa, naya, nikṣepa and sapt-bhaṅgī. Finally the book ends with a prayer to Mahāvīra.

It can be said that the four parts or the 756 verses contain an all-sided and brief account of the Jaina religion, an exposition of its principles and ethical code of conduct. The Jaina literature is vast and there are many books available on each of the subjects. Surely, it is necessary that one should make a comprehensive study of those books for a deep understanding of the subjects. This is a representative book acceptable to all for the purpose of having a general acquaintance with the doctrines of the Jaina religion, its code of ethics and the process of gradual spiritual advancement of life, in a traditional but devotional manner. Victory shall there be to the Jaina doctrine.

Justice T.K. Tukol and Dr. K.K. Dixit

# ભૂમિકા

આ ગ્રંથ—'સમણસુત્તં'ની સંકલના પૂજય વિનોબાજીની પ્રેરણાથી થઈ છે. એ જ પ્રેરણા અનુસાર સંગીતિનું આયોજન થયું અને એમાં આના પ્રારૂપને સ્વીકૃતિ મળી. આ એક વિશિષ્ટ ઐતિહાસિક ઘટના છે.

વિશ્વના તમામ ધર્મોનું મૂળ છે—આત્મા અને પરમાત્મા. તત્ત્વરૂપ આ બે સ્તંભો પર ધર્મનાં ભવ્ય ભવન ઉભારવામાં આવ્યાં છે. વિશ્વના કેટલાય ધર્મો આત્મવાદી છે અને સાથે ઈશ્વરવાદી પણ છે, તો વળી કેટલાક નિરીશ્વરવાદી છે. ઈશ્વરવાદી પરંપરા તેને કહેવાય જેમાં સૃષ્ટિનો કર્તા ધર્તા અને નિયામક એક સર્વશક્તિમાન ઈશ્વર અથવા પરમાત્માને માનવામાં આવે છે. સૃષ્ટિનો તમામ આધાર એના પર જ છે. એને જ બ્રહ્મા, વિધાતા, પરમપિતા વગેરે નામોથી ઓળખે છે. આ પરંપરાની માન્યતા છે કે પૃથ્વી પર જયારે જયારે ધર્મની ગ્લાનિ થાય છે ત્યારે ત્યારે ભગવાન અવતાર લે છે, દુષ્ટોનો નાશ કરે છે, સૃષ્ટિનું સંરક્ષણ કરે છે અને એમાં સદાચારનાં બીજ વાવે છે.

#### નિરીશ્વરવાદી પરંપરા

બીજી પરંપરા છે તે આત્મવાદી છે પણ સાથે સાથે નિરીશ્વરવાદી છે. એ પરંપરા વ્યક્તિના સ્વતંત્ર વિકાસમાં માને છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિ અથવા જીવ પોતાનો સંપૂર્ણ વિકાસ સાધી શકે છે, પોતાનામાં રાગ-દ્વેષ-વિહીનતા અથવા વીતરાગતાનો સર્વોચ્ચ વિકાસ સાધી એ પરમપદને પામી શકે છે. એ પોતે જ પોતાનો નિયામક અને સંચાલક છે. પોતે જ પોતાનો મિત્ર અને પોતે જ પોતાનો શત્રુ છે. જૈન ધર્મ આ જ પરંપરામાંનો સ્વતંત્ર વૈજ્ઞાનિક ધર્મ છે. આ જૈન પરંપરા ટૂંકામાં "શ્રમણ સંસ્કૃતિ"ને નામે ઓળખાય છે. આ આધ્યાત્મિક પરંપરામાં બૌદ્ધ વગેરે ધર્મો પણ આવે છે. જયારે ઈશ્વરવાદી ભારતીય પરંપરા

'બ્રાહ્મણ સંસ્કૃતિ'ને નામે ઓળખાય છે.

## પ્રાચીનતા

કોઈ પણ ધર્મ પ્રાચીન કે અર્વાચીન હોવા માત્રથી એ શ્રેષ્ઠ છે એમ સાબિત નથી થતું. પણ જો કોઈ ધાર્મિક પરંપરા પુરાણી હોય, અને દીર્ઘકાળ સુધી એ સજીવ, સિક્રય અને સાંસ્કૃતિક સમૃદ્ધિમાં પ્રબળ પ્રેરક તેમ જ સહાયક નીવડી હોય તો એનો અર્ત એમ કરી શકાય કે એ ધર્મમાં ટકાઉ, સાર્વકાલિક અને સાર્વભૌમિક તત્ત્વો રહેલાં છે. જૈન ધર્મ આચાર અને વિચાર બન્ને દષ્ટિએ બહુ પુરાણો ધર્મ છે. ઇતિહાસકારોએ હવે એ વાત માની લીધી છે કે તીર્થંકર મહાવીર જૈન ધર્મના મૂળ સંસ્થાપક નહોતા. એમના પહેલા બીજા પણ તીર્થંકરો થઈ ગયા હતા, એમણે જૈન ધર્મની પુનર્સ્થાપના કરી હતી, અને એની પ્રાણધારાને આગળ વધારી હતી. એ ખરું કે જૈનધર્મના મૂળ ઉગમ સુધી હજુ ઇતિહાસ પહોંચ્યો નતી. આમ છતાં વિશ્લેષણથી નિર્વિવાદ રીતે સિદ્ધ થયું છે કે જૈન ધર્મ એક અતિ પ્રાચીન ધર્મ છે. વાતરશના મુનિઓ, કેશિઓ તથા વ્રાત્ય-ક્ષત્રિયો વિષે ઋગ્વેદ, શ્રીમદ્ ભાગવત આદિ મહત્ત્વપૂર્ણ ગ્રંથોમાં સંખ્યાબંધ ઉલ્લેખો મળી આવે છે.

જૈન ઇતિહાસમાં ત્રેસઠ 'શલાકા-પુરુષો'નું વર્શન આવે છે. અવસર્પિશી અને ઉત્સર્પિશી નામના પ્રત્યેક સુદીર્ઘ કાલખંડમાં આ શલાકાપુરુષો જન્મે છે અને માનવ-સંસ્કૃતિના વિકાસમાં તથા ધર્મ-નીતિ આગળ વધારવામાં પ્રેરણા આપે છે. આ શલાકા-પુરુષોમાં ૨૪ તીર્થંકરોનું સ્થાન સર્વોપરિ છે. વર્તમાન અવસર્પિશી કલ્પમાં એના ચતુર્થ કાલખંડમાં જે ૨૪ તીર્થંકર થઈ ગયા તેમાં સૌથી પહેલા ઋષભદેવ હતા. એ રાજા નાભિ તથા માતા મરુદેવીના પુત્ર હતા. એમને આદિનાથ, આદિબ્રહ્મા, આદીશ્વર વગેરે નામથી ઓળખવામાં આવે છે. સૌથી છેલ્લા તીર્થંકર મહાવીર ભગવાન અઢી હજાર વર્ષ પર થઈ ગયા. તથાગત બુદ્ધ ભગવાન તથા મહાવીર સમકાલીન હતા. ભગવાન મહાવીરના ૨૫૦ વર્ષ પૂર્વે ૨૩ મા તીર્થંકર પાર્શ્વનાથ ઈ ગયા. એ વારાણસીના રાજા અશ્વસેનના કુંવર હતા. બૌદ્ધ આગમોમાં મહાવીરનો ઉલ્લેખ નિગંઠનાતપુત્તના નામે મળે છે, જયારે પાર્શ્વપરંપરાનો ઉલ્લેખ ચાતુર્યામ ધર્મ તરીકે મળે છે. મહાવીર ભગવાન પણ પાર્શ્વ પરંપરાના પ્રતિનિધિ હતા. આમ જોવા જઈ તો કાળના અનંત અતૂટ પ્રવાહમાં ન તો ઋષભદેવ પ્રથમ હતા કે ન મહાવીર

છેલ્લા હતા. આ તો અનાદિ અનંત પરંપરા છે. કોણ જાણે કેટલીયે ચોવીસીઓ આગળ ઉપર થઈ ગઈ અને હવે ભવિષ્યમાં થશે !

સાંસ્કૃતિક વિકાસની દષ્ટિએ જોતાં દેખાઈ આવે છે કે પારમાર્થિક અને આધ્યાત્મિક ભૂમિકામાં વૈદિક અને શ્રમણ સંસ્કૃતિમાં ઝાઝો ભેદ નથી. આમ છતાં વહેવારના ક્ષેત્રમાં તથા બન્નેના તત્ત્વજ્ઞાનમાં આચારમાં અને દર્શનમાં ચોખ્ખો ભેદ છે. બન્ને સંસ્કૃતિઓ એકબીજાથી ખાસી પ્રભાવિત થઈ છે, બન્નેમાં આદાન-પ્રદાન પણ ખાસું થયું છે, અને સામાજીક પરિસ્થિતિ તો બન્નેની લગભગ એક સરખી જ રહી છે. ભારતના સમૃદ્ધ પ્રાચીન સાહિત્યમાં આ બન્ને સંસ્કૃતિના પરસ્પર ઉપરના પ્રભાવ અને આદાન-પ્રદાનનાં અનેક દેશ્યો જોવા મળે છે. એક જ કુટુંબમાં જુદા જુદા વિચારવાળા લોકો પોત-પોતાની રીતે ધર્મસાધના કરતા હતા.

આજે જે જૈન ધર્મને નામે ઓળખાય છે એનું પ્રાચીનકાળમાં કોઈ વિશેષ નામ નહીં હોય. એ ખર્ કે જૈન શબ્દ 'જિન' પરથી બન્યો છે, આમ છતાં જૈન શબ્દ પ્રમાણમાં અર્વાચીન છે. ભગવાન મહાવીરના સમયમાં એને માટે 'નિર્ગ્રન્થ' અથવા 'નિર્ગ્રન્થ પ્રવચન' શબ્દ ચાલતો. એને ક્યાંક ક્યાંક આર્યધર્મ પણ કહ્યો છે. પાર્શ્વનાથના સમયમાં એને 'શ્રમણધર્મ' પણ કહેતા. પાર્શ્વનાથ પહેલાં જે બાવીસમાં તીર્થંકર અરિષ્ટનેમિ થઈ ગયા તેના સમયમાં આને ''અર્હત ધર્મ" કહેતા હતા. અરિષ્ટનેમિ એ શલાકા-પુરૂષ શ્રી કૃષ્ણના કાકાના દીકરા હતા. શ્રી કૃષ્ણે ગાયની સેવા અને ગોરસ-(દૂધ આદિ)નો જે પ્રચાર કર્યો તે ખરી રીતે જોઈએ તો અહિંસક સમાજસ્થના માટે થયેલો એક મંગળ પ્રયાસ હતો. બિહારમાં જૈન ધર્મ "આર્હત ધર્મ"ના નામે પ્રચલિત હતો. રાજર્ષિ નમિ મિથિલાના હતા અને રાજા જનકના વંશજ હતા. એમની આધ્યાત્મિક વૃત્તિનું જૈન આગમમાં સુંદર ચિત્રણ આવે છે. ઇતિહાસમાં વખતોવખત નામો બદલાતાં રહ્યાં હશે, પણ આ ધર્મ-પરંપરા અને સંસ્કૃતિનું મૂળ, સિદ્ધાંતબીજ તો આજે છે તેનું તે જ હતું– આત્મવાદ અને અનેકાન્તવાદ. આ જ આત્મવાદની ભૂમિ પર જૈન-પરંપરાનું કલ્પવૃક્ષ વધતું ગયું છે. જૈનધર્મી સાધુ આજે પણ શ્રમણ કહેવાય છે. શ્રમણ શબ્દ શ્રમ, સમતા અને વિકાર શમનનો સૂચક છે. એમાં પ્રભૂત અર્થ સમાયેલો છે

જૈનધર્મનો અર્થ છે જિને ઉપદેશેલો અથવા જિને પ્રસારેલો કલ્યાણમાર્ગ. "જિન" એને કહે છે જેમણે પોતાના દેહગત તથા આત્મગત એટલે અંદર-બહારના વિકારો પર વિજય પ્રાપ્ત કરી લીધો હોય. આત્માના સૌથી પ્રબળ શત્રુ છે રાગ-દેષ મોહાદિ વિકારો. એટલે 'જિન' શબ્દનો એક વિશેષ અર્થ છે; એ કોઈ અમુક જાતિનું નામ નથી. આત્મોપલબ્ધિ-આત્માની પ્રાપ્તિ માટે જે "જિન"ના માર્ગે ચાલે છે તે જૈન છે.

#### વીતરાગ-વિજ્ઞાનતા

જૈન ધર્મનું પૂર્શ લક્ષ્ય છે વીતરાગ-વિજ્ઞાનતાની પ્રાપ્તિ. આ જે વીતરાગ-વિજ્ઞાન છે તે મંગળમય છે, મંગળ કરનારું છે અને એના જ પ્રકાશમાં ચાલી માણસ 'અરહન્ત' પદને પામે છે. આ વીતરાગતા સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રરૂપી રત્નત્રયી સમન્વિત સાધનામાંતી પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ ત્રણનો સમન્વિત પંથ જ માણસને મુક્તિ અથવા સિદ્ધિ સુધી પહોંચાડે છે. દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રથી જ મનુષ્ય પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરે છે. જૈનધર્મનો સૌ પહેલો અને મૂળભૂત ઉપદેશ એ છે કે શ્રદ્ધાપૂર્વક વિવેકની આંખો વડે સંસારને જોઈને એનું યથાર્થ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરો અને એને જીવનમાં ઉતારો. વીતરાગતાની સામે મોટામાં મોટું ઐશ્વર્ય પણ વ્યર્થ છે. પ્રવૃત્તિ હો યા નિવૃત્તિ, ગાર્હસ્થ્ય હો યા શ્રામણ્ય, બંને સ્થિતિમાં અંતરમાં વીતરાગતા વધતી જાય એને જ શ્રેયસ્કર ગણ્યું છે. પરંતુ અનેકાન્ત દષ્ટિ મળ્યા વગર વીતરાગતાની પ્રાપ્તિનો રસ્તો હાથ નથી લાગતો. આ અનેકાન્ત દષ્ટિ જ પ્રવૃત્તિમાં નિવૃત્તિ અને નિવૃત્તિમાં પ્રવૃત્તિનું દર્શન કરાવી યથાર્થ અને નિવૃત્તિનું માર્ગદર્શન કરી શકે છે.

## અહિંસા

જૈન આચારનું મૂળ અહિંસા છે. આ અહિંસાનું પાલન અનેકાન્ત દેષ્ટિ વગર સંભવ નથી. કારણ, જૈન દેષ્ટિએ માણસ હિંસા ન કરતો હોય છતાં હિંસક હોઈ શકે છે, અને હિંસા કરતો હોય છતાં હિંસક ન પણ હોઈ શકે. આમ જૈનધર્મમાં હિંસા-અહિંસા કર્તાના ભાવ ઉપર આધાર રાખે છે, ક્રિયા ઉપર નહીં. બહારથી થનારી હિંસાને જ જો હિંસા ગણી લઈએ તો કોઈ અહિંસક હોઈ જ ન શકે. કારણ કે જગતમાં સર્વત્ર જીવ વ્યાપી રહેલા છે અને નિરંતર એમનો ઘાત થઈ રહ્યો છે. માટે જે સાવધાન રહીને પ્રવૃત્તિ કરે છે એના ભાવોમાં અહિંસા છે અને જે વ્યક્તિ પોતાની પ્રવૃત્તિમાં સાવધાન નથી હોતી તેના ભાવમાં હિંસા છે, આમ એ હિંસા ન કરતી હોય તો પણ હિંસક છે. આ બધું પૃથક્કરણ અનેકાન્ત દૃષ્ટિ વગર સંભવ નથી. તેથી જેને અનેકાન્ત દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થઈ છે તે જ મનુષ્ય સમ્યગ્દૃષ્ટિવાળો મનાયો છે અને સમ્યગ્દૃષ્ટિવાળો જ સમ્યગ્જ્ઞાની તથા સમ્યક્ ચારિત્રશીલ હોઈ શકે. જેની દૃષ્ટિ સમ્યક્ નથી એનું જ્ઞાન પણ સાચું નથી અને આચાર પણ યથાર્થ નથી. આને જ લીધે જૈન માર્ગમાં સમ્યક્ત્વ અથવા સમ્યગ્દર્શનનું મહત્વ વિશેષ માન્યું છે. મોક્ષમાર્ગનો પણ એ જ પાયો છે.

સંસાર એક બંધન છે. જીવ અનાદિકાળથી એમાં પડ્યો છે. એ પોતાના યથાર્થ સ્વરૂપને ભૂલીને આ બંધનને જ પોતાનું સ્વરૂપ સમજી એમાં રમમાણ રહે છે. આ જે ભ્રમ છે તે જ એના બંધનનું કારણ છે. આ ભૂલ જયારે એની નજરે ચડે છે ત્યારે જ એની દૃષ્ટિ પોતાના સ્વરૂપ ભણી જાય છે. ત્યારે એને સમજાય છે કે હું તો ચૈતન્યશક્તિ સંપન્ન છું; ભૌતિક શક્તિથી પણ વિશિષ્ટ શક્તિ એ મારું ચૈતન્ય છે. એ અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ અને અનંત શક્તિનો ભંડાર છે. એનામાં આ શ્રદ્ધા જાગતાંની સાથે જ એને સમ્યગ્દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે અને એ સમ્યક્ આચાર દ્વારા પોતાના યથાર્થ સ્વરૂપમાં સ્થિર થવાનો પ્રયત્ન કરે છે. આમ જૈન ધર્મનો આચારમાર્ગ સમ્યગ્જ્ઞાન પૂર્વક વીતરાગતા સુધી પહોંચવાનો રાજમાર્ગ છે.

## અનેકાન્ત

આ વિશાળ લોકમાં દેહધારી વ્યક્તિનું વધુમાં વધુ જ્ઞાન પણ સીમિત, અપૂર્ણ અને એકાંગી હોય છે. વસ્તુના અનન્ત ગુણોનો સમગ્ર અનુભવ વ્યક્તિ એક સાથે કરી શકતી નથી, એને વ્યક્ત કરવાની વાત તો આઘી જ રહી. ભાષાની અશક્તિ અને શબ્દોના અર્થની મર્યાદા જયાં ત્યાં ઝઘડા અને વિવાદ ઊભા કરે છે. માણસનો અહમ્ એમાં ઉમેરો કરે છે; જયારે અનેકાન્ત સમન્વયનો અને વિરોધ-પરિહારનો માર્ગ દેખાડે છે. સૌની વાતમાં સત્યનો અંશ હોય છે, અને એ સત્યનો અંશ સમજીએ તો વિવાદ સહેલાઈથી ટળી શકે છે. જેને પોતાની વાતની હઠ અથવા પોતાના જ સાચાપણાનો આગ્રહ નથી

હોતો એવી જ વ્યક્તિ અનેકાન્ત મારફતે ગાંઠોને સારી રીતે ઉકેલી શકે છે. આમ તો દરેક મનુષ્ય અનેકાન્તમાં જીવે છે; પણ એને ખબર નથી કે એ જ્યોતિ ત્યાં છે, અને એનાથી જ એ પ્રકાશિત છે. આંખો પર આગ્રહનો પાટો બાંધેલો હોય ત્યાં સુધી વસ્તુ-સ્વરૂપનું સાચું દર્શન થઈ શકતું નતી. અનેકાન્ત વસ્તુ અથવા પદાર્થથી સ્વતંત્ર સત્તાનો ઉદ્દેશેષ કરે છે. વિચાર-જગતમાં અહિંસાનું મૂર્તરૂપ અનેકાન્ત છે. જે અહિંસક હશે એ અનેકાન્તી હશે અને જે અનેકાન્તી હશે તે અહિંસક હશે.

આજે જૈન ધર્મનું જે સ્વરૂપ આપણી સામે છે તે મહાવીર ભગવાનની દેશનાથી અનુપ્રાણિત થયેલું છે. આજે એમનું ધર્મ-શાસન પ્રવર્તી રહ્યું છે. મહાવીર ધર્મ અને દર્શનના સમન્વયકાર હતા. જ્ઞાન, દર્શન અને આચરણનો સમન્વય જ મનુષ્યને દુઃખ-મુક્તિ ભણી લઈ જાય છે. જ્ઞાનહીન કર્મ અને કર્મહીન જ્ઞાન બન્ને વ્યર્થ છે. જ્ઞાત સત્યનું આચરણ અને આચરિત સત્યનું જ્ઞાન બન્ને ભેગાં મળીને જ સાર્થક થઈ શકે છે.

## વસ્તુસ્વભાવ ધર્મ

'વત્થુસહાવો ધમ્મો' વસ્તુનો સ્વભાવ જ ધર્મ છે- આ વાત જૈન દર્શનની સૌથી મહત્ત્વપૂર્ણ દેશ છે. સૃષ્ટિનો પ્રત્યેક પદાર્થ પોતાના સ્વભાવ પ્રમાશે વરતી રહ્યો છે. એનું અસ્તિત્વ, ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશથી યુક્ત છે. પદાર્થ જડ હો યા ચેતન, પોતાના સ્વભાવમાંથી હટતો નથી. સત્તાના રૂપમાં એ સદૈવ સ્થિત હોય છે. પર્યાય કરતાં એ નિરંતર પરિવર્તનશીલ છે. આ જ ત્રિપદી પર સંપૂર્શ જૈન દર્શન ઊભું છે અને આ જ ત્રિપદીના આધાર પર સંપૂર્શ લોક-વ્યવસ્થાનું પ્રતિપાદન એ જૈન-દર્શનની વિશેષતા છે. ષડ્દ્રવ્યોની સ્થિતિથી સાફ થઈ જાય છે કે આ લોક અનાદિ અનન્ત છે, એનો કર્તા ધર્તા કે નિર્માતા કોઈ વ્યક્તિ-વિશેષ અથવા શક્તિ-વિશેષ નથી. દેશ-કાળથી પર, વસ્તુ-સ્વભાવના આધાર પર આત્માની સત્તા સ્વીકારવામાં આવે તો સમાજમાં વિષમતા, વર્ગભેદ, વર્ણભેદ વગેરેનું સ્થાન રહેતું નથી. આવી હાલતમાં વ્યવહાર-જગતમાં મહાવીર જેવા વીતરાગ તત્ત્વદર્શી એમ જ કહે કે સમભાવ એ જ અહિંસા છે અને મનમાં મમત્વ ન હોવું એ જ અપરિગ્રહ છે; સત્ય શાસ્ત્રમાં નથી વસતું, એ તો અનુભવમાં વસે છે; બ્રહ્મની ચર્યા એ જ બ્રહ્મચર્ય; કર્મથી માણસ

બ્રાહ્મણ બને છે અને કર્મથી જ ક્ષત્રિય, કર્મથી જ વૈશ્ય અને કર્મથી જ શૂદ્ર. ચારિત્ર્યહીન વ્યક્તિને સંપ્રદાય, વેશ, ધન, બળ, સત્તા અને ઐશ્વર્ય, જ્ઞાન અને પોથી બચાવી શકતાં નથી. દેવી-દેવતાઓ કે પ્રકૃતિની વિભિન્ન શક્તિઓને રીઝવવા માટે કરાતાં જાતજાતનાં કર્મકાંડ યા અનુષ્ઠાનો પણ બચાવી શકતા નથી. આત્મ-પ્રતીતિ, આત્મ-જ્ઞાન અને આત્મલીનતા-નિજાનંદ રસલીનતા જ મનુષ્યને મુક્તિ અપાવી શકે. આ જ સાચું સમ્યક્ત્વ છે. મહાવીર સાચા અર્થમાં નિર્પ્રન્થ હતા, પ્રન્થિયો છેદીને એ દેહમાં પણ વિદેહ હતા. એમની જ નિરક્ષરી, સર્વબોધગમ્ય, અમૃત વરસાવનારી વાણીનું ગૂંજન વાતાવરણમાં છે.

#### શ્રાવકાચાર

સાધના સૌ સૌની શક્તિ અનુસાર જ થઈ શકે. આને કારણે જૈન-આચાર માર્ગના શ્રાવકાચાર અને શ્રમણાચાર એમ બે ભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. શ્રમણોના આચાર કરતાં શ્રાવકોનો આચાર સહેલો હોય છે. આનું કારણ એ છે કે એ લોકો ગૃહ-ત્યાગી નથી હોતા અને સંસારમાં રત રહે છે. આમ છતાં શ્રાવક પોતાના આચાર પરત્વે બરાબર સાવધાન રહે છે. એનું લક્ષ્ય શ્રમણાચારની દિશામાં આગળ વધવાનું હોય છે. શ્રાવકની આત્મ-શક્તિ વધે. રાગ-દ્વેષાદિ વિકારો અને ક્રોધાદિ કષાયો પર કાબૂ આવવા લાગે ત્યારે એ એક પછી એક શ્રેણી વધતો વધતો શ્રમણ-પંથ પર ડગ દેવા માંડે છે. બાર વ્રતોનું બરાબર પાલન કરતાં કરતાં ૧૧ શ્રેણીઓ પાર કરીને શ્રાવક શ્રમણની શ્રેણીમાં પહોંચી જાય છે. આમ જોવા જઈએ તો શ્રાવક-ધર્મ એ શ્રમણધર્મનો આધાર અથવા પ્રરક ધર્મ છે. જૈન ધર્મનો તમામ આચાર આત્મલક્ષી છે. એમાં શ્રાવક તથા શ્રમણ માટે વ્યવસ્થિત. એક પછી એક એમ આગળ ને આગળ વિકાસનાં પગથિયાં ઉપર લઈ જતી સંહિતા પ્રાપ્ત છે. જૈન ધર્મમાં કેવળ નીતિ-ઉપદેશની દષ્ટિએ અથવા વહેવારની દેષ્ટિએ આચાર-નિયમો ઘડવામાં આવ્યા નથી. શક્તિ સાપેક્ષતા અને વિકાસની પ્રક્રિયામાં બાહ્ય ક્રિયાકાંડ અથવા રૂઢિગત લોકમૃઢતા, દેવમૃઢતા અથવા ગુરુમુઢતાને એમાં જરા જેટલું પણ સ્થાન નથી. અણુવ્રતાદિનું પાલન શ્રાવકને સાધક બનવાની પ્રેરણા આપે છે તો બીજી બાજુ સમાજના સુસંચાલનમાં પણ અપૂર્વ ભૂમિકા અદા કરે છે.

## પ્ર**ન્થપ**રિચય

સમણસુત્તં ગ્રંથમાં જૈન-ધર્મ-દર્શનની સારભૂત વાતોનું સંક્ષેપમાં ક્રમપૂર્વક સંકલન કર્યું છે. ગ્રંથમાં ચાર ખંડ અને ૪૪ પ્રકરણો છે. ગાથાઓ કુલ્લે ૭૫૬ છે.

ત્રંથની સંકલના પ્રાકૃત ગાથાઓમાં કરી છે. આ ગાથાઓ ગેય છે અને પારાયણ કરવા યોગ્ય છે. જૈનાચાર્યોએ પ્રાકૃત ગાથાઓને સૂત્ર કહ્યાં છે. પ્રાકૃત 'સુત્ત' શબ્દનો અર્થ સૂત્ર, સૂક્ત તથા શ્રુત પણ થાય છે. જૈન પરંપરામાં સૂત્ર શબ્દ રઢ છે. તેથી ગ્રંથનું નામ સમણસુત્તં (શ્રમણ સુત્રમ્) રાખ્યું છે. ગાથાઓની પસંદગી પ્રાચીન મૂળ ગ્રંથોમાંથી કરી છે. આમ આ સમણસુત્તં આગમના જેવું સ્વતઃ પ્રમાણ છે.

પહેલો ખંડ જયોતિર્મુખ છે. એમાં વ્યક્તિ "ખાઓ પીઓ ને મોજ માણો"ની નિમ્ન ભૌતિક ભૂમિકા અથવા બાહ્ય જીવનથી ઉપર ઊઠીને આભ્યન્તર જીવનનું દર્શન કરે છે. એ વિષયભોગોને અસાર, દુઃખમય તથા જન્મ-જરા-મરણ રૂપ સંસારનાં કારણ સમજી એનાથી વિરક્ત થાય છે. રાગદેષને જ પોતાના સૌથી મોટા શત્રુ સમજી બધી રીતે એના પરિહારનો ઉપાય કરે છે, ક્રોધ, માન, માયા અને લોભને ઠેકાણે એ ક્ષમા, નમ્રતા, સરળતા, સંતોષ વગેરે ગુણોનો આશ્રય લે છે. કષાયોનો નિગ્રહ કરીને વિષયમાં ફસાયેલી ઇંદ્રિયોને સંયમિત કરે છે. બધાં પ્રાણીઓને આત્મવત્ દેખે છે અને એમનાં સુખ-દુઃખને પોતાનાં જ હોય તેમ અનુભવ કરે છે. બીજાઓની જરૂરિયાતોને સમજી, એની કદરને બૂજી પરિગ્રહનો યથાશક્તિ ત્યાગ કરે છે. પોતાની તથા બીજાની તરફ સદા જાગૃત રહે છે અને યતનાચાર-પૂર્વક મોક્ષમાર્ગમાં નિર્ભયતાથી વિચરણ કરે છે.

બીજો ખંડ મોક્ષમાર્ગ છે. આમાં ડગ દેનાર વ્યક્તિની તમામ શંકાઓ, ભયવાળી સંવેદનાઓ, આકાંક્ષાઓ અને મૂઢતાઓ શ્રદ્ધા-જ્ઞાન-ચારિત્ર્યની અથવા જ્ઞાન-કર્મ-ભક્તિની ત્રિવેણીમાં ધોવાઈ જાય છે. ઇષ્ટ-અનિષ્ટના તમામ હન્દ્વો સમાપ્ત થઈ જાય છે અને સમતા વાત્સલ્યનું ઝરણુ ફૂટી નીકળે છે. એનું ચિત્ત સંસારના ભોગો તરફથી વિરત થઈ પ્રશાંત બને છે. ઘરમાં રહેતા હોય, તો પણ જળમાં કમળની જેમ રહે છે. વેપાર, ધંધો બધું જ કરતા હોવા છતાં એ કશું જ કરતો નથી. શ્રાવક શ્રમણ ધર્મનો ક્રમશઃ આધાર લઈને એનું ચિત્ત સહજ રીતે જ્ઞાન-વૈરાગ્ય અને ધ્યાનની વિવિધ શ્રેણીઓને પાર કરીને ધીરે ધીરે ઉપર તરફ ગતિ કરવા માંડે છે. અંતે એની તમામ વાસનાઓ નિર્મૂળ થઈ જાય છે, જ્ઞાન-સૂર્ય પૂરી પ્રખરતાથી પ્રકાશવા માંડે છે અને આનંદ-સાગર ઊછળવા માંડે છે. દેહ છે ત્યાં સુધી એ અર્હન્ત અથવા જીવન્મુક્ત દશામાં દિવ્ય ઉપદેશ મારફતે જગતમાં કલ્યાણ માર્ગનો પ્રચાર કરતો વિચરણ કરે છે અને છેવટે દેહ-સ્થિતિ અથવા આયુષ્ય પૂરું થાય છે ત્યારે સિદ્ધ અથવા વિદેહ દશા પામીને સદાને માટે આનંદસાગરમાં લીન થઈ જાય છે.

ત્રીજો ખંડ 'તત્ત્વ-દર્શન'નો છે. એમાં જીવ-અજીવ વગેરે સાત તત્ત્વોનું તથા પાપ-પુષ્ય વગેરે નવ પદાર્થોનું વિવેચન છે. ઉપરાંત જીવાત્મા, પુદ્દગલ-પરમાણુ વગેરે છ દ્રવ્યોનો પરિચય આપીને એના સંયોગ તથા વિભાગ દ્વારા વિશ્વસૃષ્ટિની અકૃત્રિમતા અને અનાદિઅનન્તતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

ચોથો ખંડ 'સ્યાદ્વાદ'નો છે. ઉપર અનેકાન્તનો સંક્ષિપ્ત પરિચય અપાયો છે. જૈન દર્શનનો પ્રધાન ન્યાય આ જ છે. આ ખંડમાં પ્રમાણ, નય, નિક્ષેપ અને સપ્તભંગી જેવા ગૂઢ અને ગંભીર વિષયોનો હૃદયગ્રાહી સરળ સંક્ષિપ્ત પરિચય આપ્યો છે. છેલ્લે વીરસ્તવનથી ગ્રંથ સમાપ્ત થાય છે.

આ ચાર ખંડોમાં ૭૫૬ ગાથાઓમાં થઈને જૈનધર્મ, તત્ત્વદર્શન તથા આચાર માર્ગનો સર્વાંગીણ સંક્ષિપ્ત પરિચય આવી જાય છે એમ કહી શકાય. આમ તો જૈન-સાહિત્ય વિપુલ છે અને એની એક એક શાખા પર અનેક ગ્રંથ પ્રાપ્ત છે. સૂક્ષ્મ રીતે અધ્યયન કરવું હોય તો એ બદા ગ્રંથોનો આધાર લેવો જરૂરી છે. પરંતુ સાંપ્રદાયિક આગ્રહોથી પર મૂળરૂપમાં જૈનધર્મ સિદ્ધાંતનો, આચાર-પ્રણાલીનો અને જીવનના ક્રમિક-વિકાસની પ્રક્રિયાનો સામાન્ય માણસને પરિચય કરાવવા માટે આ એક સર્વસંમત પ્રાતિનિધિક ગ્રંથ છે. જૈનં જયિત શાસનમ્.

(પ્રથમ આવૃત્તિમાંથી ઉઘ્ધૃત)

# મૂળ ગ્રંથઆયોજનની ભૂમિકા

ગુજરાતીમાં 'સમણસુત્તં'નું પ્રકાશન ભગવાન મહાવીરની ૨૫૦૦મી જયંતીના ગાળામાં કરવા ધાર્યું હતું. પરંતુ અનેક મુશ્કેલીઓ આડે આવી. પણ એ બધી અહીં ગણાવવી નથી.

તીવ્ર આકાંક્ષા અને પ્રબળ પુરુષાર્થના સંયોગમાંથી જ મોટાં કામ સધાતાં હોય છે. સમણસુત્ત ગ્રંથના સર્જન પાછળ આવો જ એક ઇતિહાસ પડેલો છે, એ બધો ઇતિહાસ વિગતે તો અહીં આપી શકાય તેમ નથી, છતાં સંક્ષેપમાં એની રજૂઆત ન કરીએ તો મહત્ત્વનાં તથ્યો ગુજરાતી વાચકો સમક્ષ આવ્યા વગર જ રહી જાય એમ બને.

વિનોબાજી ગાંધીજી તરફ આકર્ષાયા તેની પાછળ બાપુમાં જે તત્ત્વ રહ્યાં હશે તે હશે જ, પરંતુ વિનોબામાં પોતામાં પણ એક સમન્વય-દેષ્ટિ, રચનાત્મક વૃત્તિ, સત્ય-શોધક અને જેને ભગવાન મહાવીરે સત્યાગ્રાહીતા કહી છે તેવી મનોવૃત્તિ પડેલી હતી, અને તે જ એમને એ ક્ષેત્રમાં લઈ જવામાં મહદ્દ અંશે કારણભૂત હતી. આ વૃત્તિના સહજ પરિણામસ્વરૂપ વિશ્વના તમામ મહાન ધર્મોના અધ્યયન તરફ એ વળ્યા. તત્ત્વતઃ વિશ્વના સર્વ ધર્મ સમાન છે એવી એમની સમજમાંથી આપણને કુરાનસાર, ખ્રિસ્તધર્મસાર, ગીતા પ્રવચનો, જપુજી, ધમ્મપદ, ભાગવતધર્મસાર, તાઓ ઉપનિષદ્ વગેરે અનેક ગ્રંથો મળ્યાં. આ ધર્મ-સારના માળામાં એક મહત્ત્વનો મણકો ખૂટતો હતો. જૈન ધર્મીઓના બધા જ પંથોને માન્ય એવો જૈન-ધર્મ-સાર આપવો અઘરો હતો. આ આવશ્યકતા એ બધા પંથોના ધર્મગુરુઓને સમજાય અને વળી એવી કોઈ વિદ્ધદ્ વિભૂતિ આગળ આવી એ કામ માથે લે તે જરૂરી હતું. વિનોબાજીની આવી સદ્વવાસના ફળે એમાં કાળ-પુરુષને પણ રસ હશે.

ભગવાન મહાવીરની ૨૫૦૦મી જન્મજયંતીનું આગમન, વિકસિત સમાજ ચેતના અને વાદ-વિવાદ તથા ધર્મ, નીતિ, પંથ આદિના ભેદોથી પર પ્રતિષ્ઠિત થયેલા વિનોબાજીની દીર્ધકાલીન આકાંક્ષા—આ ત્રણના યોગે આ ગ્રંથના અવતરણ માટેની ભૂમિકા રચી આપી. બ્રહ્મચારી વર્ણીજી જેવા તપસ્વી વિદ્વાનના મનમાં વિનોબાની વાત વસી. વર્ણીજીની અખૂટ ધીરજ અને પરાકાષ્ટાના પરિશ્રમે આ ગ્રંથને સંભવિતતાની ક્ષિતિજમાં આણી દીધો.

પ્રારંભિક સંકલન વર્ણીજીએ કહ્યું તે "જૈન ધર્મ સાર" ના નામે પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યું. એની હજારેક નકલો જૈનધર્મી તેમ જ જૈનેતર સાધુઓ તથા વિદ્વાનોને મોકલવામાં આવી. જે બધા સુધારા અને સૂચનો આવ્યાં તેનો આધાર લઈને બીઝું સંકલન શ્રી દલસુખભાઈ માલવિષ્યાએ કર્યું. સંત કાનજી સ્વામીની પ્રેરણાથી ડૉ. હુકુમીચંદ ભારિલ્લે ઘણી ગાથાઓ સૂચવી. ઉદયપુરવાળા ડૉ. કમલચંદજી સોગાણીએ પણ અનેક સૂચનો કર્યાં. આ તમામનું અધ્યયન કરીને વર્ણીજીએ ત્રીજું સંકલન કર્યું તે "જિણધમ્મ"ના નામે છપાયું. જૈન ધર્મીઓની છેલ્લી બે હજાર વરસોમાં થઈ નહોતી તેવી સંગીતિનું આહ્વાન કરવામાં આવ્યું. એમાં જૈનધર્મના તમામ સંપ્રદાયોના મુનિઓ અને અગ્રગણ્ય શ્રાવકોની હાજરી હતી. એ સંગીતિ સમક્ષ "જિણધમ્મ" સંકલન રજૂ થયું.

દિલ્હીમાં મળેલી એ સંગીતિનું અધિવેશન બે દિવસ સુધી ચાલ્યું. કુલ બાર બેઠકો થઈ. ચાર બેઠકોમાં ચાર આમ્નાયોના મુનિઓ અવ્યક્ષપદે વારાફરતી બેઠા-મુનિશ્રી સુશીલ કુમારજી, મુનિશ્રી નથમલજી, મુનિશ્રી જનક વિજયજી, આચાર્યશ્રી ધર્મસાગરજી, આચાર્યશ્રી વિજયસમુદ્રસૂરિજી તથા આચાર્યશ્રી દેશભૂષણજીના આશીર્વાદ પ્રાપ્ત થયા. પ્રંથનું અંતિમ પ્રારૂપ ચારે અધ્યક્ષોની સહાયતાથી શ્રી જિનેન્દ્ર વર્ણીજીએ તૈયાર કર્યું. આમ જે સંકલન તૈયાર થયું તે અંતિમ અને સર્વમાન્ય છે. આને શુદ્ધ અને પરિપૂર્ણ બનાવવામાં મુનિશ્રી નથમલજી તથા શ્રી દલસુખભાઈ માલવણિયાજીનો હાથ વિશેષરૂપ છે. ડૉ. એ. એન. ઉપાધ્યે, ડૉ. દરબારીલાલજી કોઠિયા વગેરે વિદ્યાનોએ પણ ઘણી મદદ કરી છે. ગાથાઓની શુદ્ધિમાં પંડિત કૈલાશચંદ્રજી શાસ્ત્રી, પંડિત બેચરદાસજી દોશી અને મુનિશ્રી નથમલજીએ ભારે પરિશ્રમ કર્યો છે. પંડિત બેચરદાસજીએ એક એક શબ્દને ચકાસીને સંસ્કૃત છાયાનું સંશોધન અને

પરિમાર્જન કર્યું છે. આ બધા વિદ્વાનોના પુરુષાર્થીને પ્રેરવામાં અને પછી એમનાથી પ્રેરાઈને એક સંપૂર્ણ માળા રચવામાં સૂત્રરૂપે પૂ. વિનોબાજીનું પ્રત્યક્ષ તથા પરોક્ષ માર્ગદર્શન આરંભથી અંત સુધી રહ્યું છે એ વાતનો ઉલ્લેખ કરતાં પણ સંકોચ થાય છે, છતાં અનિવાર્ય કર્તવ્યરૂપે અહીં કરીએ છીએ.

અશુવ્રત આંદોલનના પ્રવર્તક શ્રી તુલસીજી અને ઉપાધ્યાય શ્રી વિદ્યાનંદજીએ સૌને ઉત્સાહિત કરી કામને આગળ વધારવામાં મદદ કરી છે. સાહુ શાંતિપ્રસાદ જૈન, એમનાં પત્ની શ્રીમતી રમારાણી જૈન તથા શ્રી પ્રભુદયાલ ડાભડીવાળા વગેરેએ પણ સંગીતિને સફળ બનાવવામાં કીમતી સહકાર આપ્યો છે.

ઉપાધ્યાય કવિરત્ન અમર મુનિજી, મુનિશ્રી યશોવિજયજી વગેરેએ પણ આ પ્રયાસોનું સમર્થન કર્યું અને અનેક સૂચનો આપી મદદ કરી. સર્વ સેવા સંઘના શ્રી રાધાકૃષ્ણ બજાજ, કૃષ્ણદાસ મહેતા અને જમનાલાલ જૈન તથા માનવમુનિજી વગેરેએ પોતપોતાની રીતે ઘણી મદદ કરી છે. વારાણસીના પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ શોધ સંસ્થાન તરફથી સ્યાદ્વાદ જૈન મહાવિદ્યાલયમાંથી સેંકડો ગ્રંથોની મદદ લેવાઈ છે.

આ બધાની પાછળ રહેલ ક્ષીણકાય પરંતુ આત્મ-પ્રકાશી બ્ર. જિનેન્દ્ર વર્ણીજીની અદ્ભુત મહેનતનો ઉલ્લેખ કરી કર્યા વગર આ પૂરું ન કરાય. પૂ. વિનોબાજીની પ્રેરણા એમના દિલને અડી ગઈ અને એમણે કામ માથે લીધું. એમનો આભાર ફરી ફરીને માનવાનું મન થાય છે.

(ગુજરાતી પ્રથમ આવૃત્તિના 'પ્રકાશકીય'માંથી તારવીને.)

# અનુવાદકીય

જગત પરિવર્તનશીલ છે. સમયના પ્રવાહની સાથે લોકોનાં જીવન, રૃઢિ, ભાષા વગેરે બદલાય છે, ભૂગોળ બદલાય છે. અરે, ખગોળ પણ બદલાય છે. આ બધાંની વચ્ચે ન બદલાય એવી એક વસ્તુ છે અને તે છે ધર્મ. ધર્મ એટલે પદાર્થનો-વસ્તુનો સ્વભાવ, દરેક પદાર્થનો સહ ગુણ; અર્થાત્ કુદરતનાં કાનૂન; એ તો સનાતન જ હોય.

ધર્મની બીજી પણ એક વ્યાખ્યા છે. ધર્મ એટલે કર્તવ્ય, આચારસંહિતા, જીવનના માર્ગદર્શક સિદ્ધાંતો. આજથી પાંચ હજાર વર્ષ પહેલાં, અઢી હજાર વર્ષ પહેલાં કે બસો-પાંચસો વર્ષ પહેલાં અહિંસા, સત્ય, પ્રેમ, સંયમ, નમ્રતા જેવા જીવન-મૂલ્યોની જેટલી મહત્તા કે સત્યતા હતી એટલી જ આજે છે, અને બે-પાંચ હજાર વર્ષ પછી પણ એ રહેશે. સત્ય હંમેશા સત્ય જ રહે છે. પ્રેમ કે કરુણા ભૂતકાળમાં જેટલા શાતાદાયક હતાં એટલાં જ આજે છે. સંયમની જરૂર હંમેશાં રહેવાની. ધર્મ આજે પણ પ્રસ્તુત છે, કારણ કે ધર્મ શાશ્વત છે.

ધર્મના રૂપ અને પ્રકાર અનેક છે, વ્યાખ્યાઓ વિવિધ છે. ઉપનિષદ્દની ઉક્તિ છે: एकं सद् विष्रा बहुधा वदिन्त- એક જ સત્યને જ્ઞાનીઓ વિવિધ રૂપે વદે છે. જૈન તત્ત્વચિંતકો વસ્તુના અનંત ધર્મોની વાત કરે છે. આ પૃથ્વી ઉપર જગતસ્વરૂપની તાત્ત્વિક વ્યાખ્યાઓ ભિન્ન ભિન્ન રૂપે થતી આવી છે. તત્ત્વચિંતકો કોરી તત્ત્વચર્ચા જ નથી કરતા, તેને અનુસરતી કોઈ જીવનચર્યા પણ પ્રબોધતા હોય છે. આમ, ચર્ચા અને ચર્યા — બંને ભૂમિકાએ જુદા જુદા દષ્ટિકોણ ધરાવતી અનેક ધર્મપરંપરાઓ વિકસી. જૈન ધર્મ આવી પ્રાચીન ધર્મપરંપરાઓમાંની એક પરંપરા છે. એ કોઈ એક વ્યક્તિએ સ્થાપેલો ધર્મ નથી. ભગવાન મહાવીર તો આ પરંપરાના અંતિમ તીર્થંકર હતા, જેમણે અઢી હજાર વર્ષ પૂર્વે ધર્મની ફરી

એકવાર વ્યાખ્યા કરી.

જૈન પરંપરાનું ધર્મદર્શન તથા ધર્મજીવન પોતાની આગવી ભાત ધરાવે છે. તત્ત્વચર્ચામાં તે અનેકાંતની ઉદાર દષ્ટિ અપનાવે છે તો જીવનચર્યામાં એ આંતર-બાહ્ય શુદ્ધિનો દઢ આગ્રહ રાખે છે. કોઈ પણ કથનમાં અને કોઈના પણ કથનમાં રહેલા સત્યાંશોને સ્વીકારવાની હિંમત અનેકાંત દષ્ટિમાં છે. એવી રીતે, માનવ કર્તવ્યની, જીવનવિકાસની અને મુક્તિસાધનાની વિવિધ ભૂમિકાએ ઊભેલી વ્યક્તિ ઓ માટે તેની ભૂમિકાને સુસંગત આદર્શો અને તેના સાધક ઉપાયોનું વિગતવાર તથા વ્યવહારું આયોજન પણ આ ધર્મપરંપરા પાસે છે.

ભારતના અર્વાચીન ઋષિ શ્રી વિનોબાજીને ભગવાન મહાવીરની અનેકાંતદૃષ્ટિ ગમી ગઈ હતી. વિવિધ ધર્મનો સાર રજૂ કરતાં 'ખ્રિસ્તીધર્મસાર', 'કુરાનસાર' વગેરે પુસ્તકો તેમની પ્રેરણાથી જ અસ્તિત્ત્વમાં આવ્યો. આ પ્રંથનું સંકલન કરવા માટે જૈનોના બધા ફિરકાના મુનિઓ તથા વિદ્વાનો એકઠા થયા, અને તે વિનોબાજી જેવા 'અ-જૈન' સંતની પ્રેરણાથી, એ અનેકાંતવાદની સમન્વયશક્તિની પ્રતીતિ કરાવતી આ સદીની નેત્રદીપક ઐતિહાસિક ઘટના હતી.

જૈન તત્ત્વદર્શન, જૈન ધર્મજીવન અને ભગવાન મહાવીરના ધર્મબોધનો પ્રમાણભૂત અને સારભૂત પરિચય આપતો આ ગ્રંથ અનેક રીતે વિશિષ્ટ છે. આ ગ્રંથનો ગુજરાતી અનુવાદ કરવાનો મોકો મને મળ્યો તેને હું મારું મોટું સદ્ભાગ્ય સમજું છું.

અનુવાદના નિમિત્તે આ ગ્રંથનો વિશેષ લક્ષ્યપૂર્વક સ્વાધ્યાય કરવાનું બન્યું ને એ દરમ્યાન, ધર્મની કોઈ કોઈ વાતનો નવો મર્મ હાથ લાગવાની ક્ષણોમાં જે અપાર્થિવ આનંદે હૃદયને રોમાંચિત કર્યું તેણે આ લેખનકાર્યને મારા માટે વરદાનરૂપ સિધ્ધ કરી દીધું. પરંતુ આ બધાની પાછળ ખરેખરા નિમિત્ત તો છે સ્વાધ્યાયનિષ્ઠ, જ્ઞાનોપાસક શ્રી માવજીભાઈ સાવલા.

તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રાધ્યાપક મટીને તત્ત્વના ગવેષક બની ગયેલા શ્રી માવજીભાઈના સૂચન અને આગ્રહવશ મેં આ કાર્ય હાથમાં લીધું. દરેક તબક્કે તેમની વ્યવહારુ, અભ્યાસપૂર્ણ અને મૂલ્યવાન સલાહ મેળતી રહી. અનુવાદને સાઘંત તપાસી જઈને ભાષાકીય દેષ્ટિએ અને મુદ્રણની દેષ્ટિએ મઠારવાનું કામ પણ તેમણે પ્રેમભાવે કર્યું છે. હું જાણું છું કે આભારની ઔપચારિકતા તેમને નહિ ગમે. આ શ્રુતારાધનામાં તેમનો સંગાથ મને મળ્યો એનો આનંદ જ માત્ર અહીં વ્યક્ત કરું છું.

હવે આ અનુવાદ્ ગે જૈન-જૈનેતર કોઈ પણ સામાન્ય વાચક જૈન ધર્મનું આવું પુસ્તક પહેલીવાર વાંચતો હોય તેને આનું વાંચન સુગમ લાગે, રસ જળવાઈ રહે અને પ્રેરણાદાયી નીવડે એ રીતે અનુવાદ કરવાનો પ્રયત્ન મેં કર્યો છે. અપરિચિત પારિભાષિક શબ્દોનો ઉપયોગ શક્ય એટલો ઓછો થાય એવી કોશિષ કરી છે. એવા શબ્દો વાપરવાની જરૂર જણાઈ ત્યાં એ શબ્દોના સરળ અર્થ કોંસમાં અથવા ગાથાર્થની નીચે અલગ આપી દીધા છે. જયાં આવશ્કયકતા જણાઈ ત્યાં ગાથાનો ભાવાર્થ કે સમજૂતી પણ ગાથાની સાથે - જુદા ટાઈપમાં - કોંસમાં આપ્યા છે. ગ્રંથના અંતે અકારાદિવિષયસૂચિ તથા પારિભાષિક શબ્દોનો કોશ નવા તૈયાર કરીને આપ્યાં છે. આ કોશમાં શબ્દોના સરળ-લોકભોગ્ય અર્થો જ આપ્યા છે.

બારેક વર્ષ પૂર્વે તૈયાર કરેલ આ અનુવાદની બે આવૃત્તિઓ અન્યત્રથી છપાઈ છે. હવે આ અનુવાદ યજ્ઞ પ્રકાશન દ્વારા પ્રકાશિત થાય છે ત્યારે અનુવાદક તરીકે ઊંડા પરિતોષની લાગણી અનુભવું છું. આશા છે કે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના પ્રબોધેલા ધર્મતત્ત્વનો શાસ્ત્રીય પરિચય મેળવવા ઇચ્છતા વિચારશીલ-જનોને આ અનુવાદ સહાયક બનશે.

– ઉપાધ્યાય ભુવનચંદ્ર

અમદાવાદ ફા.સુ.૮, વીર સં. ૨૫૩૩ તા. ૨૪–૩-૨૦૦૭

# **CONTENT**

| Firs | Verses                                             |         |
|------|----------------------------------------------------|---------|
| 1.   | Precepts on the Auspicious (मंगलसूत्र)             | 1-16    |
| 2.   | Precepts on the Jina's Teachings (जिनशासनसूत्र)    | 17-24   |
| 3.   | Precepts on the Religious Order (संघसूत्र)         | 25-31   |
| 4.   | Precepts on the Scriptural Exposition              |         |
|      | (निरूपणसूत्र)                                      | 32-44   |
| 5.   | Precepts on the Transmigratory Cycle               |         |
|      | (संसारचकसूत्र)                                     | 45-55   |
| 6.   | Precepts on the Karmas (कर्मसूत्र)                 | 56-66   |
| 7.   | Precepts on the Wrong faith (मिथ्यात्वसूत्र)       | 67-70   |
| 8.   | Precepts on the Renunciation of Attachment         |         |
|      | (रागपरिहारसूत्र)                                   | 71-81   |
| 9.   | Precepts on the Religion (धर्मसूत्र)               | 82-121  |
| 10.  | Precepts on the Self-restraint (संयमसूत्र)         | 122-139 |
| 11.  | Precepts on the Non-possessiveness (अपरिग्रहसूत्र) | 140-146 |
| 12.  | Precepts on the Non-violence (अहिंसासूत्र)         | 147-159 |
| 13.  | Precepts on the Vigilance (अप्रमादसूत्र)           | 160-169 |
| 14.  | Precepts on the Education (शिक्षासूत्र)            | 170-176 |
| 15.  | Precepts on the Soul (आत्मसूत्र)                   | 177-191 |

# Second Part: Path of Libration

| 16.                     | Precepts on the Path of Liberation (मोक्षमार्गसूत्र) | 192-207 |  |  |
|-------------------------|------------------------------------------------------|---------|--|--|
| 17.                     | Precepts on Three Jewels (रत्नत्रयसूत्र)             | 208-218 |  |  |
| 18.                     | Precepts on Right Faith (सम्यक्त्वसूत्र)             | 219-244 |  |  |
| 19.                     | Precepts on Right Knowledge (सम्यग्जानसूत्र)         | 245-261 |  |  |
| 20.                     | Precepts on Right Conduct (सम्यक्वारित्रसूत्र)       | 262-287 |  |  |
| 21.                     | Precepts on Spiritual Realization (साधनासूत्र)       | 288-295 |  |  |
| 22.                     | Precepts on the Two Paths of Religion                | 200-275 |  |  |
| 44.                     | (द्विविधधर्मसूत्र)                                   | 296-300 |  |  |
| 23.                     | Precepts on Householder's Religion                   | 290-300 |  |  |
| 20.                     | (श्रावकधर्मस्त्र)                                    | 201 225 |  |  |
|                         |                                                      | 301-335 |  |  |
| 24.                     | Precepts on Religion of Monks (श्रमणधर्मसूत्र)       | 336-363 |  |  |
| 25.                     | Precepts on Vows (न्नतसूत्र)                         | 364-383 |  |  |
| 26.                     | Precepts on Carefulness and Self-Control             |         |  |  |
| -                       | (समिति-गुप्तिसूत्र)                                  | 384-416 |  |  |
| 27.                     | Precepts on Obligatory Duties (आवश्यकसूत्र)          | 417-437 |  |  |
| 28.                     | Precepts on Penance (तप:सूत्र)                       | 438-483 |  |  |
| 29.                     | Precepts on Meditation (ध्यानसूत्र)                  | 484-504 |  |  |
| 30.                     | Precepts on Reflection (अनुप्रेक्षासूत्र)            | 505-530 |  |  |
| 31.                     | Precepts on Soul-colouring (लेश्यासूत्र)             | 531-545 |  |  |
| 32.                     | Precepts on Spiritual Progress (गुणस्थानसूत्र)       | 546-566 |  |  |
| 33.                     | Precepts on Passionless Death (संलेखनासूत्र)         | 567-587 |  |  |
| Third Part: Metaphysics |                                                      |         |  |  |
| 34.                     | Precepts on Fundamental (तत्त्वसूत्र)                | 588-623 |  |  |
| 35.                     | Precepts on Substance (द्रव्यसूत्र)                  | 624-650 |  |  |
|                         | -                                                    |         |  |  |

| 36.                                | Precepts on Universe (सृष्टिसूत्र)             | 651-659 |  |  |
|------------------------------------|------------------------------------------------|---------|--|--|
| Fourth Part : Theory of Relativity |                                                |         |  |  |
| 37.                                | Precepts on Non-absolutism (अनेकान्तवाद)       | 660-673 |  |  |
| 38.                                | Precepts on Valid Knowledge (प्रमाणसूत्र)      | 674-689 |  |  |
| 39.                                | Precepts on View-point (नयसूत्र)               | 690-713 |  |  |
| 40.                                | Precepts on Theory of Relativity and           |         |  |  |
|                                    | Seven Predictions (स्याद्वाद व सप्तभंगी सूत्र) | 714-721 |  |  |
| 41.                                | Precepts on Reconciliation or Synthesis        |         |  |  |
|                                    | (समन्वयसूत्र)                                  | 722-736 |  |  |
| 42.                                | Precepts on Installation (निक्षेपसूत्र)        | 737-744 |  |  |
| 43.                                | Conclusion (समापन)                             | 745-749 |  |  |
| 34.                                | Hymn to Mahāvīra (वीरस्तवसूत्र)                | 750-753 |  |  |
|                                    |                                                |         |  |  |

# Appendix

1. Index of Verses

# SAMAŅSUTTAM

# 1st Part SOURCE OF ILLUMINATION

# १ - मंगलसूत्र

- एमो अरहंताणं । एमो सिद्धाणं । एमो आयित्याणं ।
   एमो उवज्झायाणं । एमो लोए सव्वसाहुणं ॥ १ ॥
- અર્હતોને નમસ્કાર. સિદ્ધોને નમસ્કાર.
   આચાર્યોને નમસ્કાર. ઉપાધ્યાયોને નમસ્કાર.
   વિશ્વમાં રહેલા સર્વ સાધુઓને નમસ્કાર.
- २. एसो पंचणमोक्कारो, सळ्यावप्पणासणो । मंगलाणं च सळ्वेसिं, पढमं हवड मंगलं ॥ २ ॥
- આ પાંચ પરમેષ્ઠીઓને કરેલો નમસ્કાર સર્વ પાપોનો નાશ કરે છે અને તે સર્વ મંગળોમાં પ્રથમ મંગળ છે.
- अरहंता मंगलं । सिद्धा मंगलं । साहू मंगलं ।
   केवलिपण्णत्तो धम्मो मंगलं ॥ ३ ॥
- અર્હતો મંગળકારી છે. સિદ્ધો મંગળકારી છે. સાધુઓ મંગળકારી છે. કેવલીકથિત ધર્મ મંગળકારી છે.
- ४. अरहंता लोगुत्तमा । सिद्धा लोगुत्तमा । साहू लोगुत्तमा । केवलिपण्णत्तो धम्मो लोगुत्तमो ॥ ४ ॥
- અર્હતો લોકમાં ઉત્તમ છે.
   સિદ્ધો લોકમાં ઉત્તમ છે.
   સાધુઓ લોકમાં ઉત્તમ છે.
   કેવલીકથિત ધર્મ લોકમાં ઉત્તમ છે.

## PRECEPTS ON THE AUSPICIOUS

- Namo arahantāṇam. Namo siddhāṇam, Namo āyariyāṇam.
   Namo uvajjhāyāṇam. Namo loe savvasāhūṇam.
- 1. Obeisance to the Worthy souls.

Obeisance to the Liberated souls.

Obeisance to the Preceptors (Spiritual guides).

Obeisance to the Spiritual Teachers.

Obeisance to all the Saints in the world.

- 2. Eso pancaṇamokkāro, savvapāvappaṇāsaṇo Mangalāṇaṁ ca savvesiṁ, paḍhamaṁ havai mangalaṁ
- 2. This five-fold obeisance is destructive of all sins and is he foremost amongst all the auspicious.
- 3. Arahantā maṅgalaṁ. Siddhā maṅgalaṁ. Sāhū maṅgalaṁ. Kevalipaṇṇatto dhammo maṅgalaṁ.
- 3. Auspicious are the Worthy souls.

Auspicious are the Liberated souls.

Auspicious are the Saints.

Auspicious is the Religion preached by the Worthy Souls.

- 4. Arahantā loguttamā. Siddhā loguttamā. Sāhū loguttamā. Kevalipaṇṇatto dhammo loguttamo.
- 4. Supreme in the world are the Worthy Souls.

Supreme in the world are the Liberated Souls.

Supreme in the world are the Saints.

Supreme in the world is the Religion preached by the Worthy Souls.

#### **SAMANSUTTAM**

- 4
- ५. अरहंते सरणं पव्वज्जामि । सिद्धे सरणं पव्वज्जामि । साहू सरणं पव्वज्जामि । केवलिपण्णत्तं धम्मं सरणं पव्वज्जामि ॥ ५ ॥
- પ. હું અહીંતોનું શરણ સ્વીકારું છું. હું સિદ્ધોનું શરશું સ્વીકારું છું. હું સાધુઓનું શરણ સ્વીકારું છું. હું કેવલીકથિત ધર્મનું શરણ સ્વીકારું છું.
- ६. झायहि पंच वि गुरवे, मंगलचउसरणलोयपरियरिए । णर-सुर-खेयर-महिए, आराहणणायगे वीरे ॥ ६ ॥
- દ. મંગલકારી, લોકોત્તમ અને શરણદાયક, તથા મનુષ્યદેવ-વિદ્યાધરોથી પૂજિત, પરમ આરાધ્ય, પરમ વીર અને પરમ ગુરુ એવા પાંચ પરમેષ્ઠીઓનું ધ્યાન ધરો.
- घणघाइकम्महणा, तिहुवणवरभव्व-कमलमत्तंडा ।
   अरिहा अणंतणाणी, अणुवमसोक्खा जयंतु जए ॥ ७ ॥
- ૭. આત્મગુણના ઘાતક એવા કર્મોનો નાશ કરનાર, ત્રણે લોકમાં રહેલા ભવ્ય આત્માઓને વિકસિત કરવામાં સૂર્ય સમાન, અનુત્તર સુખ અને અનંતજ્ઞાન યુક્ત અરિહંતોનો જગતમાં જય હો.

- ८. अट्ठविहकम्मवियला, णिट्ठियकज्जा पणट्ठसंसारा । दिट्ठसयलत्थसारा, सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु ॥ ८ ॥
- ૮. આઠ કર્મોથી રહિત, સાધ્યની પ્રાપ્તિ કરી ચૂકેલા, સંસારથી મુક્ત, સર્વ

- 5. Arahante saranam pavvajjāmi. Siddhe saranam pavvajjāmi. Sāhū saraņam pavvajjāmi. Kevalipannattam dhammam saranam pavvajjāmi.
- 5. I seek protection with the Worthy Souls.
  - I seek protection with the Liberated Souls.
  - I seek protection with the Saints.
  - I seek protection with the Religion preached by the Worthy Souls.
- 6. Jhāyahi panca vi gurave, mangalacausaranaloyapariyariye. Nara-sura-kheyara-mahie, ārāhananāyage vīre.
- 6. Meditate upon the five Supreme Souls, who afford fourfold shelter for the world and who are auspicious, the greatest among those deserving veneration, victors (over the passions) and worshipped by human beings, Vidyadharas (demi-god) and gods.
- 7. Ghanaghāikammamahanā, tihuvanavarabhavvakamalamattandā. Arihā aṇantaṇāṇī, aṇuvamasokkhā jayantu jae.
- May there be glory in this world to the Worthy Souls (Arhats) who have destroyed the dense of destructive Karmas, who like the sun bloom forth the lotus like hearts of devoted persons capable of liberation, and who are possessed of infinite knowledge and excellent bliss.
- 8. Atthavihakammaviyalā, nitthiyakajjā paṇaṭṭhasamsāra. Ditthasayalatthasārā, siddhā siddhim mama disantu.
- May the path of emancipation be shown to me by the

પદાર્થોના તત્ત્વને જેમણે પિછાણી લીધું છે, એવા સિદ્ધ ભગવંતો મને સિદ્ધિ પ્રદાન કરો.

- ९. पंचमहळ्वयतुंगा, तक्कालिय-सपरसमय-सुद्धारा ।णाणागुणगणभरिया, आइरिया मम पसीदंतु ॥ ९ ॥
- ૯. પાંચ મહાવ્રતોના પાલનને કારણે મહાન, તે તે કાળે ઉપલબ્ધ સ્વશાસ્ત્ર અને પરશાસ્ત્રરૂપી શ્રુતજ્ઞાનના ધારક, અનેક ગુણોથી પૂર્ણ એવા આચાર્યો મારા પર કૃપા કરો.
- १०. अण्णाणघोरतिमिरे, दुरंततीरम्हि हिंडमाणाणं । भवियाणुज्जोययरा, उवज्झाया वरमदिं देंतु ॥ १० ॥
- જેમાંથી બહાર નીકળવું કઠણ છે એવા અજ્ઞાનરૂપ અંધકારમાં ભટકતા ભવ્ય આત્માઓને જ્ઞાનપ્રકાશ આપનારા ઉપાધ્યાયો મને સન્મતિ આપો.
- ११. थिरधरियसीलमाला, ववगयराया जसोहपडिहत्था । बहविणयभूसियंगा, सुहाइं साह पयच्छंतु ॥ ११ ॥
- ૧૧. દઢ શીલરૂપી માળાને ધારણ કરનારા, રાગરહિત, યશસ્વી, વિનયથી વિભૂષિત એવા સાધુજનો મને સુખશાંતિ આપો.
- १२. अरिहंता असरीरा, आयरिया उवज्झाय मुणिणो । पंचक्खरनिप्पण्णो, ओंकारो पंच परमिट्टी ॥ १२ ॥
- ૧૨. અર્હત, અશરીરી (સિદ્ધ), આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને મુનિ આ પાંચ નામના પ્રથમાક્ષરો વડે બનેલો ૐકાર પંચ પરમેષ્ઠીનું પ્રતીક છે.

Liberated Souls, who have freed themselves from the eight kinds of Karmas, have attained complete fulfilment, have freed themselves from the cycles of births and deaths and who have known the essence of all the things.

- 9. Pancamahavvayatungā, takkāliya-saparasamaya-sudadharā Nāṇāguṇagaṇabhariyā, āiriyā mama pasidantu.
- 9. May the preceptors, who are elevated by the five great vows, wellversed in their own Scriptures as well as in other contemporary scriptures and endowed with numerous virtues, be pleased with me.
- 10. Aṇṇāṇaghoratimire, durantafiramhi hiṇḍamāṇāṇaṁ. Bhaviyāṇujjoyayarā, uvajjhāyā varamadiṁ dentu.
- 10. May the spiritual teachers, who show the path of illumination of the Souls capable of liberation but are groping in the dense and impassable darkness of ignorance, grant me excellent wisdom.
- 11. Thiradhariyasīlamālā, vavagayarāyā jasohapaḍihatthā. Bahuviṇayabhūsiyangā, suhāiṁ sāhū payacchantu.
- 11. May the saints, who have adorned themselves firmly with the garland of virtues, earned glorious reputation and are devoid of attachments, and are the embodiments of humility, grant me happiness.
- 12. Arihantā, asarīrā, āyariyā, uvajjhāya muṇiṇo.
  Pancakkharanippaṇṇo, oṁkāro panca paramiṭṭhī.
- 12. The word Om is denotative of five supreme spiritual guides, because it is made of five first letters (a,a, a, u and m) of

**SAMANSUTTAM** 

(अ+अ+आ+उ+म् =♦)

- १३. उसहमजियं च वंदे, संभवमिभणंदणं च सुमइं च । पउमप्पहं सुपासं, जिणं च चंदप्पहं वंदे ॥ १३ ॥
- ૧૩. ઋષભદેવ, અજિતનાથ, સંભવનાથ, અભિનંદન સ્વામી, સુમિતનાથ પદ્મપ્રભસ્વામી, સુપાર્શ્વનાથ તથા ચન્દ્રપ્રભસ્વામીને હું વંદન કરું છું.
- १४. सुविहिं च पुष्फयंतं, सीयल सेयंस वासुपुज्जं च । विमलमणंत-भयवं, धम्मं संतिं च वंदामि ॥ १४ ॥
- ૧૪. સુવિધિનાથ (પુષ્પદંત), શીતલનાથ, શ્રેયાંસનાથ, વાસુપૂજ્યસ્વામી, વિમલનાથ, અનંતનાથ, ધર્મનાથ તથા શાંતિનાથને હું વંદન કરું છું.
- १५. कुथुं च जिणवरिंदं, अरं च मिल्लं च सुव्वयं च णिंम । वंदामि रिट्टणेमिं, तह पासं वऽ्ढमाणं च ॥ १५ ॥
- ૧૫. કુંથુનાથ, અરનાથ, મલ્લિનાથ, મુનિસુવ્રતસ્વામી, નમિનાથ, નેમિનાથ, પાર્શ્વનાથ તથા વર્ધમાનસ્વામીને હું વંદન કરું છું.
- १६. चंदेहि णिम्मलयरा, आइच्चेहि अहियं पयासंता । सायरवरगंभीरा, सिद्धा सिद्धं मम दिसंतु ॥ १६ ॥
- ૧૬. ચંદ્રો કરતાંયે વધુ ઉજ્જવળ, સૂર્યોથી પણ અધિક તેજસ્વી, સાગર જેવા ગંભીર એવા સિદ્ધો મને સિદ્ધિ આપો.

Arhat, Aśarīrī (Siddha) Ācārya, Upādhyāya and Muni.

- 13. Usahamajiyam ca vande, sambhavamabhinandanam ca sumaim ca. Vimalamananta-bhayavam, dhammam santim ca vandāmi.
- 13. I bow to the Jinas: Rsabha, Ajita, Sambhava, Abhinandana, Sumati, Padmaprabha, Supārśva and Candraprabha.
- 14. Suvihim ca pupphayantam, sīyala seyamsa vāsupujjam ca. Vimalamananta-bhayavam, dhammam santim santim ca vandāmi.
- 14. I bow to the Jinas: Suvidhi (Puṣpadanta), Śītala. Śreyāmsa, Vāsupūjya, Vimala, Ananta, Dharma and Śānti
- 15. Kunthum ca Jiṇavarindam, aram ca mallim ca suvvayam ca ṇamim. Vandāmi riṭṭhaṇemim, taha pāsam vaḍḍhamāṇam ca
- 15. I bow to the Jinas: Kunthu, Ara, Malli, Munisuvrata, Nami, Aristanemi, Pārśva and Vardhamāna.
- Candehi nimmalayarā, āiccehim ahiyam payāsamtā.
   Sāyaravaragambhīrā, siddhā siddhim mama disantu.
- 16. May the Siddhas (or the Liberated Souls) who are more immaculate than the moons, brighter than the suns and more serene than the oceans, show me the path of liberation.

# २. जिनशासनसूत्र

- १७. जमल्लीणा जीवा, तरंति संसारसायरमणंतं । तं सव्वजीवसरणं, णंददु जिणसासणं सुइरं ॥ १ ॥ २. **8िनशासनस**त्र
- ૧૭. જેનો આશ્રય લેનારા જીવો અનંત સંસાર સાગરને તરી જાય છે અને તેથી જ જે સર્વ જીવોને માટે શરણરૂપ છે, એ જિનશાસન ચિરકાળ સમૃદ્ધિમાન રહો.
- १८. जिणवयणमोसहमिणं, विसयसुह-विरेयणं अमिदभूयं । जरमरणवाहिहरणं, खयकरणं सव्वदुक्खाणं ॥ २ ॥
- ૧૮. જિનવાણીરૂપી આ ઔષધિ અમૃત સમાન છે; એ વિષય સુખની અભિલાષાનું વિરેચન કરે છે, જરા-મરણરૂપી રોગને દુર કરે છે અને સર્વ દુઃખોનો નાશ કરે છે.
- १९. अरहंतभासियत्थं, गणहरदेवेहिं गंथियं सम्मं । पणमामि भत्तिजुत्तो, सुदणाणमहोदिहं सिरसा ॥ ३ ॥
- ૧૯. અર્હતોએ અર્થરૂપે જેનો ઉપદેશ કર્યો અને ગણધરદેવોએ સૂત્રરૂપે જેની રચના કરી એ શ્રુતજ્ઞાનના મહાસાગરને હું ભક્તિપૂર્વક મસ્તક નમાવી વંદન કરું છું.

(શ્રુતજ્ઞાન = શાસ્રો-આગમો દ્વારા મળતું જ્ઞાન.)

- २०. तस्स मुहुग्गदवयणं पुळावरदोसविरहियं सुद्धं । आगममिदिपरिकहियं, तेण दु कहिया हवंति तच्चत्था ॥ ४ ॥
- અર્હતોના મુખમાંથી નીકળેલા, પૂર્વાપરદોષથી રહિત એટલે કે સુસંગત
   અને શુદ્ધ વચનોને આગમ કહેવામાં આવે છે. આવા આગમો દ્વારા

## 2. Jinaśāsanasūtra

17. Jamalīṇā Jīvā, taranti, samsārasāyaramaṇantam
Tam savvajīvasaraṇam ṇamdadu jiṇasāsaṇam suiram
2 PRECEPTS ON JINA'S TEACHINGS

- 17. May the teachings of Jina which enable all souls to cross over the endless ocean of mundane existence and which afford protection to all living beings, flourish for ever.
- 18. Jiṇavayaṇamosahamiṇam, visayasuha-vireyaṇam amidabhūyam.

Jaramaraṇavāhiharaṇam, khayakaraṇam sav-vadukkhāṇam.

- 18. The teachings of Jina are nectar-like medicine for weaning away people from all mudane pleasures, for curing them of ailments of old age and death, and for relief from all miseries.
- 19. Arahantabhāsiyattham, gaṇahardevehim ganthiyam sammam.

Paṇamāmi bhattijutto, sudaṇāṇamahodahim sirasā.

- 19. I bow down my head with devotion to the vast ocean of scriptural knowledge preached by the Worthy souls and properly composed in the form of scriptures by the Venerable Ganadharas (group leaders of ascetic order).
- 20. Tassa muhuggadavayanam, puvvavaradosavirahiyam suddham.

Āgamamidi parikahiyam, teņa du kahiyā havanti taccatthā.

તત્ત્વની સમજ મેળવી શકાય છે.

- २१. जिणवयणे अणुरत्ता, जिणवयणं जे करेंति भावेण । अमला असंकिलिट्टा, ते होंति परित्तसंसारी ॥ ५ ॥
- ૨૧. જિનવચનના અનુરાગી હોય અને જિનવચન અનુસાર આચરણ પણ કરતા હોય એવા નિર્મળ અને કલેશરહિત ચિત્તવાળા જીવો અલ્પસંસારી બને છે.
- २२. जय वीयराय ! जयगुरु ! होउ मम तुह पभावओ भयवं ! भवणिव्वेओ मग्गाणुसारिया इट्टफलसिद्धी ॥ ६ ॥
- રર. હે વીતરાગ! હે જગદ્ગુરુ! આપનો જય હો! હે ભગવન્! આપના પ્રભાવથી મને ભવનિર્વેદ, માર્ગાનુસારિતા અને ઈષ્ટ ફળની પ્રાપ્તિ થજો. (ભવનિર્વેદ = સંસાર પ્રત્યે વિરક્તિ. માર્ગાનુસારિતા = ધર્મપ્રાપ્તિ માટે જરૂરી પ્રાથમિક સદ્યુણો.)
- २३. ससमय-परसमयविक, गंभीरो दित्तिमं सिवो सोमो । गुणसयकलिओ जुत्तो, पवयणसारं परिकहेउं ॥ ७ ॥
- ૨૩. સ્વશાસ્ત્ર અને પરશાસ્ત્રના જ્ઞાતા, ગંભીર, તેજસ્વી, પવિત્ર, સૌમ્ય અને એવા બીજા સેંકડો ગુણોથી સંપન્ન મુનિ જ જિનવચનના મર્મને સમજાવી શકે છે.
- २४. जं इच्छिस अप्पणतो, जं च ण इच्छिस अप्पणतो । तं इच्छ परस्स वि या, एत्तियगं जिणसासणं ॥ ८ ॥
- ૨૪. તું તારા પોતા માટે જે ઇચ્છે છે તેવું બીજા માટે પણ ઇચ્છ, તું તારા પોતા માટે જે નથી ઈચ્છતો તેવું બીજા માટે પણ ન ઈચ્છ – જિનનો ઉપદેશ આટલો જ છે.

- 20. That which has come from the mouth of the worthy souls is pure and completely free from contradictions is called the āgama or the Scripture and what is recorded in the Scriptures is verily true.
- 21. Jiṇavayaṇe aṇurattā, jiṇavayaṇaṁ je karenti bhāveṇa. Amalā asaṅkiliṭṭhā, te honti parittasaṁsārī.
- 21. Those who are fully devoted to the preachings of the Worthy Souls and practise them with sincerity shall attain purity and freedom from miseries and shortly get, emancipation from the cycle of birth and death.
- 22. Jaya vīyarāya ! jayagurū ! Hou mama tuha pabhāvao bhayavaṁ !
  Bhavaṇivveo maggāṇusāriyā iṭṭhaphalasiddhī.
- 22. Oh the Conqueror of all attachments: Oh, the world teacher: Oh the blessed one: through your grace may I develop detachment to the mundane world, continue to follow the path of Salvation and attain fulfilment.
- 23. Sasamaya-parasamayavtu, gambhīro dittimam sivo somo. Guṇasayakalio jutto, pavayaṇasāram parikaheum.
- 23. He, who is conversant with the doctrines of his own as well as that of others, is serene, illuminated, benevolent, gentle and possessed of hundreds of other virtues, is fit to expound the essence of the Scriptures.
- 24. Jam icchasi appaṇato, jam ca ṇa icchasi appaṇato. Tam iccha parassa vi yā, ettiyagam jiṇasāsaṇam.
- 24. What you desire for yourself desire for others too, what you do not desire for yourself do not desire for others toothis is the teaching of the Jina.

# ३. संघसूत्र

२५. संघो गुणसंघाओ, संघो य विमोचओ य कम्माणं । दंसणणाणचिरित्ते, संघायंतो हवे संघो ॥ १ ॥

# ૩. સંઘસૂત્ર

- ૨૫.. ગુણોનો સમૂહ એ જ છે સંઘ. કર્મોનો સંહાર કરે તે સંઘ. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રનો જ્યાં સંચય થાય છે તેને સંઘ કહેવાય છે.
- २६. खणत्तयमेव गणं, गच्छं गमणस्स मोक्खमग्गस्स । संघो गुणसंघादो, समयो खलु णिम्मलो अप्पा ॥ २ ॥
- રક. રત્તત્રય એ છે 'ગણ'; મોક્ષમાર્ગ પર ગતિ કરવી એનું નામ 'ગચ્છ'; ગુણનો સમૂહ એ 'સંઘ'; અને નિર્મળ એવો આત્મા એ છે 'સમય'.
- २७. आसासो वीसासो, सीयधरसमो य होई मा भाहि । अम्मापितिसमाणो, संघो सरणं तु सव्वेसि ॥ ३ ॥
- ૨૭. સંઘ ખરું આશ્વાસન છે, વિશ્વાસસ્થાન છે, શીતળતા કરનાર શીતગૃહ છે; હે સાધક, તું ગભરાઈશ નહિ, માતા-પિતા સમાન સંઘ સર્વજીવોને શરણરૂપ છે.
- २८. नाणस्स होइ भागी, थिख्यस्ओ दंसणे चिरिते य । धन्ना गुरुकुलवासं, आवकहाए न मुंचंति ॥ ४ ॥
- ૨૮. (સંઘને શરણે જનારા) સાધક જ્ઞાનનો અધિકારી બને છે, દર્શન અને ચારિત્રમાં સ્થિર થાય છે; માટે ધન્ય આત્માઓ જીવનપર્યંત

## 3. Saṅghasūtra

25. Samgho guṇasamghāo, samgho ya vimocao ya kammāṇam.

Damsanananacaritte, samghayanto have samgho.

#### 3. PRECEPTS OF RELIGIOUS ORDER

- 25. A religious order is accumulation of virtues: a religious order frees people from the pollution of Karmas and conjoins together Right Faith, Right Knowledge and Right Conduct.
- 26. Rayanattayameva ganam, gaccham gamanassa mokkhamaggassa. Samgho guna samghādo, samayo khalu nimmalo appā.
- 26. The (said) three jewels alone constitute a gana, what leads to the path of Salvation constitutes a gaccha: the accumulation of virtues is Sangha and a pure soul is "Samaya" (right doctrine).
- 27. Āsāso vīsāso, sīyagharasamo ya hoi mā bhāhi.
  Ammāpitisamāņo, samgho saranam tu savvesim.
- 27. The Sangha grants assurance, evokes confidence and gives peace like a cool chamber. It is affectionate like the parents and affords shelter to all living beings so be not afraid of the Sangha.
- 28. Nāṇassa hoi bhāgī, thirayarao damsaṇe caritte ya. Dhannā gurukulavāsam, āvakahāe na muncanti.
- 28. Blessed are those who reside life-long in their preceptor's entourage as they acquire knowledge and specially attain

ગુરુકુલવાસને છોડતા નથી.

- २९. जस्स गुरुम्मि न भत्ती, न य बहुमाणो न गउरवं न भयं । न वि लज्जा न वि नेहो, गुरुकुलवासेण किं तस्स ? ॥ ५ ॥
- ર૯. જેને ગુરુ ઉપર ભક્તિ નથી, બહુમાન નથી, ગૌરવ નથી, પ્રેમ નથી, તેમ જ ગુરુની બીક કે શરણ પણ નથી એ માણસને ગુરૂકુલવાસથી શો લાભ ?
- ३०. कम्मरयजलोहविणिग्गयस्स, सुयरयणदीहनालस्स । पंचमहळ्वयथिरकण्णियस्स, गुणकेसरालस्स ॥ ६ ॥
- ३१. सावगजणमहुयरपिवुडस्स, जिणसूरतेयबुद्धस्स । संघपउमस्स भद्दं, समणगणसहस्सपत्तस्स ॥ ७ ॥
- 30-39 સંઘ એક કમળ સમાન છે, તે કર્મરૂપી પાણીમાં ઉત્પન્ન થાય છે; એને શ્રુતજ્ઞાનરૂપી લાંબી દાંડી છે; એ પાંચ મહાવ્રતરૂપી કર્ણિકા અને ગુણરૂપી તાંતણા ધરાવે છે; શ્રાવકજનરૂપી ભમરા તેને વીંટળાયેલા રહે. છે; જિનેશ્વરૂપી સૂર્ય દ્વારા વિકસિત થાય છે, હજારો શ્રમણો જાણે એનાં પાંદડા છે, આવા સંઘકમળનું સદા કલ્યાણ હો!

stability in faith and conduct.

- 29. Jassa gurummi na bhattī, na ya bahumāņo na gauravam na bhayam.
  - Na vi lajjā na vi neho, gurukulavāseņa kim tass?
- 29. What is the use of residing in the preceptor's entourage for him who does not have a sense of devotion, respect, reverence, regard and affection and feels no awe of his preceptor.
- 30. Kammarayajalohaviniggayassa, suyarayanadīh-anālassa.

Pancamahavvayathirakanniyassa, gunakesarālassa.

- 31. Sāvagajaņamahuyaraparivudassa, jiņasūrateyabuddhassa.
  - Samghapaumassa bhaddam, samanaganasahassa-pattassa.
- 30-31. May the lotus like *Sangha* prosper which keeps itself aloof from the Karmic-dirt just as a lotus keeps itself away from the mud and water. The *Sangha* is a lotus whose long stalk is scriptures, the paricarp is the five great vows the filaments are the other virtues and petals are the *munis* (monks) As the black bees move around the lotus similarly the house-holders frequent the *Sangha*. As the lotus blossoms on account of the sunrays, similarly the *Sangha* grows on account of the precepts of *Jina*.

## ४. निरूपणसूत्र

- ३२. जो ण पमाणणयेहि, णिक्खेवेणं णिरिक्खदे अत्थं । तस्साजुत्तं, जुत्तमजुत्तं च पडिहादि ॥ १ ॥ ४. नि३५॥ सूत्र
- 3૨. જે વ્યક્તિ નય, પ્રમાણ અને નિક્ષેપ દ્વારા પદાર્થનું જ્ઞાન કરતો નથી તે અયુક્ત વાતને યુક્ત તથા યુક્ત વાતને અયુક્ત સમજી બેસશે.
- ३३. णाणं होदि पमाणं, णओ वि णादुस्स हिदयभावत्थो । णिक्खेओ वि उवाओ, जुत्तीए अत्थपडिगहणं ॥ २ ॥
- 33. જ્ઞાનને પ્રમાણ કહે છે, જ્ઞાન કરનાર વ્યક્તિના આશયને (દષ્ટિબિન્દુને) નય કહે છે અને (યોગ્ય વિશ્લેષણ-વર્ગીકરણ દ્વારા) પદાર્થનો બોધ મેળવવાના ઉપાયને નિક્ષેપ કહે છે.
- ३४. णिच्छयववहारणया, मूलभेया णयाण सळाणं । णिच्छयसाहणहेउं, पज्जयदळितथयं मुणह ॥ ३ ॥
- ૩૪. સર્વ નયોના મૂળ બે ભેદ છે નિશ્ચયની સિદ્ધિ અર્થે દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક એવા બે ભેદ પણ જાણવા જોઈએ.

- ३५. जो सिय भेदुवयारं, धम्माणं कुणइ एगवत्थुस्स । सो ववहारो भणियो, विवरीओ णिच्छयो होइ ॥ ४ ॥
- 3પ. એક અખંડ પદાર્થમાં રહેલા ધર્મોને જે પરસ્પર ભિન્ન ગણે છે એવા દષ્ટિકોણને 'વ્યવહારનય' કહેવામાં આવે છે અને જે દષ્ટિકોણ

## 4. Nirūpaņasūtra

32. Jo ņa pamāņaņayehim, ņikkheveņam ņirikkhade attham.

Tassājuttaṁ, juttamajuttaṁ ca paḍihādi.

### 4. PRECEPTS ON SCRIPTURAL EXPOSITION

- 32. To one, who does not ascertain the meaning (of a word.) by *Pramāṇa, Naya* and *Nikscpa*, appears what is proper to be improper and what is improper to be proper.
- 33. Nāṇaṁ hodi pamāṇaṁ, ṇao vi ṇādussa hidayabhāvattho.
  Nikkheo vi uvāo, juttīe atthapaḍigahaṇaṁ.
- 33. Knowledge is *pramāṇa*: naya is view-point of the knower, the way of knowing is called *Nikṣepa* i. e. reasoning to understand the proper meaning of the text.
- 34. Nicchayavavahāraṇayā, mūlabheyā ṇayāṇa savvāṇaṁ. Nicchayasāhaṇaheuṁ, pajjayadavvatthiyaṁ muṇaha.
- 34. The real point of view (*Niścaya-naya*) and the empirical point of view (*vyavahāra-naya*) are the two fundamental types of view-points (*nayas*). The *dravyārthika naya* (substantial point of view) and the *paryāyārthika-naya* or the modal point of view are the two means for comprehending the real nature of a thing.
- 35. Jo siya bheduvayāram, dhammāṇam kuṇai egavatthussa. So vavahāro bhaṇiyo, vivarīo ṇicchayo hoi.
- 35. The empirical point of view (or the *Vyavahāra-naya*) is fragmentary i. e. it does take a thing as whole but

પદાર્થના ધર્મોમાં ભેદ નથી સ્વીકારતો તેને 'નિશ્ચયનય' કહે છે.

- ३६. ववहारेणुवदिस्सइ, णाणिस्स चरित्तं दंसणं णाणं । ण वि णाणं ण चरित्तं, न दंसणं जाणगो सुद्धो ॥ ५ ॥
- 3દ. કોઈ વ્યક્તિમાં જ્ઞાન છે, દર્શન છે, ચારિત્ર છે એમ કહેવું એ વ્યવહારનયનું કથન છે. નિશ્ચયનય એમ કહે છે કે જ્ઞાન, દર્શન કે ચારિત્ર એવા ભિન્ન ભિન્ન ધર્મો વસ્તુતઃ છે જ નહિ, માત્ર શુદ્ધ જ્ઞાતા નામક એક અખંડ પદાર્થ જ અસ્તિત્વ ધરાવે છે.
- ३७. एवं ववहारणओ, पडिसिद्धो जाण णिच्छयणयेण । णिच्छयणयासिदा पुण, मुणिणो पावंति णिव्वाणं ॥ ६ ॥
- ૩૭. આમ, નિશ્ચયનય વ્યવહારનયના કથનનો નિષેધ કરે છે. મુનિવરો નિશ્ચયનયનો આશ્રય લઈને નિર્વાણની ઉપલબ્ધિ કરે છે.
- ३८. जह ण वि सक्कमणज्जो, अणज्जभासं विणा उ गाहेउं । तह ववहारेण विणा, परमत्थुवएसणमसक्कं ॥ ७ ॥
- 3૮. પરંતુ અનાર્યજાતિનાં માણસને તેની ભાષા વિના સમજાવી શકાતો નથી, તેમ વ્યવહારનય વિના પરમાર્થની એટલે કે નિશ્ચયનયની વાત પણ કહી-સમજાવી શકાતી નથી.
- ३९. ववहारोऽभूयत्थो, भूयत्थो देसिदो दु सुद्धणओ । भूयत्थमस्सिदो खलु, सम्माइट्ठी हवई जीवो ॥ ८ ॥
- ૩૯. વ્યવહાર અસત્ય છે અવાસ્તવિક છે, નિશ્ચય સત્ય છે વાસ્તવિક છે. વાસ્તવિકતાનો આશ્રય લેનાર આત્મા સમ્યગ્દષ્ટિ છે.

concentrates on its units only. The opposite of it is called the real view-point which takes a comprehensive view and takes into consideration the thing as a whole.

36. Vavahāreņuvadissai, ņāņissa carittam damsaņam ņāņam.

Na vi ṇāṇam ṇa carittam, na damsaṇam Jāṇago suddho.

- 36. From the stand-point of *vyavahāra-naya* it is said that a knower is possessed of conduct, faith and knowledge, but in fact (that is, from the stand-point of *niścaya-naya*) he possesses neither knowledge nor conduct, nor faith but is purely of the form of a knower.
- 37. Evam vavahāraņao, padisiddho jāņa ņicchayaņayeņa Nicchayaņayāsidā puņa, muņiņo pāvanti ņivvāņam.
- 37. Know that the empirical point of view is contradicted by the real point of view. The saints who take recourse to the real point of view (*Niścaya-Naya*) attain salvation.
- 38. Jaha ņa vi sakkamaņajjo, aņajjabhāsam viņā u gāhewm.

Taha vavahāreņa viņā, paramatthuvaesaņamasakkam.

- 38. Just as it is impossible to explain things to a non-Arya without taking recourse to a non-Aryan language, similarly it is impossible to explain the ultimate truth without taking recourse to *vyavahāra-naya*.
- 39. Vavahāróbhūyattho, bhūyattho desido du suddhaṇao. Bhūyatthamassido khalu, sammāiṭṭhī havai jīvo.
- 39. It is said that the empirical point of view does not explain reality as it is, while the real point of view explains it as

- ४०. निच्छमयमवलंबंता, निच्छयतो निच्छयं अजाणंता । नासंति चरणकरणं, बाहिरकरणालसा केई ॥ ९ ॥
- ૪૦. નિશ્ચયનું આલંબન લેતા હોય પણ નિશ્ચયથી નિશ્ચયને જેઓ જાણતા-સમજતા ન હોય તેવા કેટલાક લોકો બાહ્ય આચરણમાં શિથિલ બની આચારધર્મનો નાશ કરે છે.
- ४१. सुद्धो सुद्धादेसो, णायव्वो परभभावदरिसीहिं । ववहारदेसिदा पुण, जे दु अपरमे हिदा भावे ॥ १० ॥
- ૪૧. પરમ તત્વના જિજ્ઞાસુઓએ શુદ્ધ વસ્તુનું કથન કરનાર શુદ્ધનય દ્વારા પરમ તત્ત્વનું જ્ઞાન મેળવવું અને જે લોકો પરમ તત્વને જાણવાની શક્તિ ધરાવતા નથી તેમને વ્યવહારનય દ્વારા બોધ આપવો.
- ४२. निच्छयओ दुण्णेयं, को भावे कम्मि वर्ट्ड समणो । ववहारओ य कीरइ, जो पुव्विठओ चरित्तम्मि ॥ ११ ॥
- ૪૨. નિશ્ચયદેષ્ટિએ કોઈ શ્રમણ કયા ભાવમાં છે તે જાણવું કઠિન છે; તેથી જ જેણે પ્રથમ ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું હોય તેને પ્રથમ વંદન કરવું એવો વ્યવહાર છે.
- ४३. तम्हा सब्बे वि णया, मिच्छादिट्ठी सपक्खपडिबद्धा । अन्नोन्नणिस्सिया उण, हवंति सम्मत्तसब्धावा ॥ १२ ॥
- ૪૩. માટે, બધા જ નય જો પોતાના પક્ષના આગ્રહી બને (એકાંગી બને) તો તે મિથ્યા બની જાય છે અને જો પરસ્પર સાપેક્ષ બને (અન્ય નયોનો પણ સ્વીકાર કરે) તો તેઓ સમ્યક્ રહે છે.

it is. He'who takes recourse to the reality as it is, attains the right faith.

- 40. Nicchayamavalambantā, nicchayato nicchayam ajāṇantā.
  - Nāsanti caraṇakaraṇam, bāhirakaraṇālasā keī.
- 40. Those who have recourse to the real point of view only and does not know it correctly, being negligent regarding to the minor rule of external conduct spoil the whole discipline i.e. major and minor code of conduct.
- 41. Suddho suddhādeso, ņāyavvo paramabhāvadarisīhim. Vavahāradesidā puņa, je du aparame ṭṭhidā bhāve.
- 41. Reality can be understood properly by those who have realized the highest truth; but for those who are in a lower stage it is proper to expound the reality through the empirical point of view.
- 42. Nicchayao duṇṇeyaṁ, ko bhāve kammi vaṭṭaī samaṇo. Vavahārao ya kīrai, jo puvvaṭṭhio carittammi.
- 42. Verily, it is very difficult to know the mental stages of monks; therefore the criterion of seniority in the order of monks should be decided by practical view-point i. e. standing monkhood
- 43. Tamhā savve vi ṇayā, micchādiṭṭhī sapakkhapaḍibaddhā.
  - Annonnanissiyā uṇa, havanti sammattasabbhāvā.
- 43. Hence all the *nayas* (view-points), so long as they remain confined to their own respective stand-points, are perverted, but when they are mutually dependent on one another, they verily become true.

- ४४. कज्जं णाणादीयं, उस्सग्गाववायओ भवे सच्चं । तं तह समायरंतो, तं सफलं होई सव्वं पि ॥ १३ ॥
- ૪૪. ઉત્સર્ગ અને અપવાદ (સામાન્ય નિયમ અને વિશેષ નિયમ અનુસાર જે જ્ઞાનાદિ પ્રવૃત્તિ કરાય તે સાચી હોય છે. એ રીતે (ઉત્સર્ગ-અપવાદની મર્યાદા પ્રમાણે ) જે કંઇ કરવામાં આવે તે સઘળું ફળદાયક બને.

# ५. संसारचऋसूत्र

- ४५. अधुवे असासयम्मि, संसारम्मि दुक्खपउराए । किं नाम होज्ज तं कम्मयं, जेणाऽहं दुग्गइं न गच्छेज्जा ? ॥ १ ॥ **५. संसारयः सूत्र**
- ૪૫. અનિત્ય, અશાશ્વત અને દુઃખમય, આ સંસારમાં એવું કયું કાર્ય મારે કરવું કે જેનાથી મારી દુર્ગતિ ન થાય ?
- ४६. खणमित्तसुक्खा बहुकालदुक्खा, पगामदुक्खा अणिगामसुक्खा । संसारमोक्खस्स विपक्खभूया, खाणी अणत्थाण उ कामभोगा ॥२॥
- ૪૬. કામભોગોનું સુખ ક્ષણભરનું અને દુઃખ દીર્ઘકાળનું છે; એમાં સુખ થોડુંક છે અને દુઃખ વધારે છે. કામભોગો સંસારથી મુક્તિ મેળવવામાં બાધક છે અને અનર્થોની ખાણ જેવા છે.
- ४७. सुट्ठु वि मग्गिज्जंतो, कत्थ वि केलीई नित्थ जह सारो । इंदिअविसएसु तहा, नित्थ सुहं सुट्ठु वि गविट्ठं ॥ ३ ॥
- ૪૭. કેળના ઝાડમાંથી ખૂબ શોધવા છતાં કોઈ સારભૂત (નક્કર) ભાગ હાથમાં આવતો નથી તેમ, ગમે તેટલું શોધો તો પણ

- 44. Kajjam nānādīyam, ussaggāvavāyao bhave saccam.
  Tam taha samāyaramto, tam saphalam hoi savvam pi.
- 44. Conduct, knowledge etc. are right one when they satisfy general rules as well as the exceptional conditions. They should be practised in such a manner that they become fruitful.

### 5. Samsāracakrasūtra

45. Adhuve asāsayammi, samsārammi dukkhapaurāe. Kim nāma hojja tam kammayam, jeṇāaham duggai na gacchejjā.

#### 5. PRECEPTS ON THE TRANSMIGRATORY CYCLE

- 45. In this world which is unstable, impermanent and full of misery, is there any thing by the performance of which I can be saved from taking birth in undesirable conditions.
- 46. Khaṇamittasukkhā bahukāladukkhā, pagāmadukkhā, aṇigāma sukkhā.
  Saṁsāramokkhassa vipakkhabhūyā, khāṇī aṇatthāṇa u kāmabhogā.
- 46. Sensuous enjoyments give momentary pleasure, but prolonged misery, more of misery and less of pleasure and they are the obstructions to salvation and a veritable mine of misfortunes.
- 47. Suṭṭhuvi maggijjanto, kattha vi keīi, natthi jaha sāro. Indiavisaesu tahā, natthi suham suṭṭhu vi gaviṭṭham.
- 47. Just as no substantial thing can be found in a bananaplant even after a minute search, similarly there can be no

ઇન્દ્રિયવિષયોમાંથી સુખ મળી શકતું નથી.

- ४८. नरविबुहेसरसुक्खं, दुक्खं परमत्थओ तयं बिंति । परिणामदारुणमसासयं च जं ता अलं तेण ॥ ४ ॥
- ૪૮. નરેન્દ્ર કે દેવેન્દ્રનું સુખ પણ ખરી રીતે વિચારીએ તો દુઃખ જ છે. તે શાશ્વત નથી અને વળી તેનું પરિણામ દુઃખદાયી છે. એવા સુખ શા કામના ?
- ४९. जह कच्छुल्लो कच्छुं कंडूयमाणो दुहं मुणइ सुक्खं । मोहाउरा मणुस्सा, तह कामदुहं सुहं बिंति ॥ ५ ॥
- ૪૯. ખુજલીમાં કષ્ટ હોવા છતાં, ખુજલીનાં રોગીને ખુજલી કરતાં સુખ જજ્ઞાય છે. એવી જ રીતે કામભોગો દુઃખરૂપ હોવા છતાં મોહાધીન મનુષ્યો તેમાં સુખ માને છે.
- ५०. भोगामिसदोसविसन्ने, हियनिस्सेयसबुद्धिवोच्चत्थे । बाले य मन्दिए मुढे, वज्झई मच्छिया व खेलिम्मि ॥ ६ ॥
- પo. ભોગની આસક્તિમાં ડૂબેલા, પોતાના હિત અને શ્રેયની સાચી સમજ જેમને નથી એવા અજ્ઞાન અને મૂઢ જીવો, માખી જેમ બળખામાં ફસાય તેમ કર્મોમાં બંધાય છે.
- ५१. जाणिज्जइ चिन्तिज्जइ, जम्मजरामरणसंभवं दुक्खं । न य विसएस् विरज्जई, अहो सुबद्धो कवडगंठी ॥ ७ ॥

happiness in the objects of senses even when minutely looked for.

- 48. Naravibuhesarasukkham, dukkham paramatthao tayam binti.
  - Pariņāruņamasāsayam ca jam tā alam teņa.
- 48. From the real point of view the pleasures enjoyed by emperors and the lord of gods are painful as they are momentary and agonizing in their effect, therefore it is proper to remain away from them.
- 49. Jaha kacchullo kacchum, kaṇḍayamāṇo duham muṇai sukkham

Mohāurā maņussā, taha kāmaduham suham binti.

- 49. Just as a person suffering from itches considers the scratching of his body to be a pleasure though really it is painful, similarly people who are under the spell of infatuation consider the sensuous enjoyment to be pleasurable.
- 50. Bhogāmisadosavisanne, hiyanisseyasabuddhivoccatthe. Bāle ya mandiye mūḍhe, bajjhaā macchiyā va khelammi.
- 50. He who is immersed in carnal pleasures becomes perverted in knowing what is beneficial and conducive to spiritual welfare, becomes ignorant, dull and infatuated and entangles himself in his own Karmas like a fly caught in phlegm.
- 51. Jāṇijjai cintijjai, jammajarāmaraṇasambhavam dukkham.

Na ya visaesu virajjaī, aho subaddho kavaḍagaṇṭhī.

- પ૧. જન્મ-જરા-મરણનાં દુઃખોને જાણવા છતાં, વિચારવા છતાં વિષયોથી વિરક્ત થવાતું નથી. કેવી દઢ છે આ ગુપ્તગાંઠ ?
- ५२. जो खलु संसारत्थो, जीवो तत्तो दु होदि परिणामो । परिणामादो कम्मं, कम्मादो होदि गदिसु गदी ॥ ८ ॥
- ५३. गदिमधिगदस्स देहो, देहादो इंदियाणि जायंते । तेहिं दु विसयग्गहणं, तत्तो रागो वा दोसो वा ॥ ९ ॥
- ५४. जायदि जीवस्सेवं, भावो संसारचक्कवालिम्म । इदि जिणवरेहिं भणिदो, अणादिणिधणो सणिधणो वा ॥ १० ॥
- પર-પ૪. સંસારીજીવને રાગ-દ્વેષ આદિનાં પરિણામ (સંકલ્પ) હોય છે. પરિણામથી કર્મો બંધાય છે અને કર્મોથી ચારેય ગતિઓમાં જીવને જન્મ લેવાં પડે છે. જન્મ થવાથી દેહ અને દેહ હોવાથી ઇન્દ્રિયોનું નિર્માણ થાય છે. ઇન્દ્રિયો વિષયોને ગ્રહણ કરે છે તેના કારણે રાગ-દ્વેષ ઉદ્ભવે છે. આ રીતે સંસારચક્રમાં જીવનું પરિભ્રમણ ચાલતું રહે છે. આ સંસારને જિનેશરોએ અનાદિ-અનંત અથવા અનાદિ-સાંત કહ્યો છે. (જે આત્મા કદી પણ સમક્તિ નહિ પામે તેનો સંસાર અનાદિ-અનંત રહેશે. જે સમક્તિ પામે છે તેનો સંસાર અનાદિ-સાંત થઈ જાય છે કારણ કે તે મોક્ષ પામે છે.)
- ५५. जम्मं दुक्खं जरा दुक्खं, रोगा य मरणाणि य । अहो दुक्खो हु संसारो, जत्थ कीसन्ति जंतवो ॥ ११ ॥
- ૫૫. જન્મ દુઃખ છે, ઘડપણ દુઃખ છે, રોગો અને મરણ પણ દુઃખ છે. અરે, આખો સંસાર દુઃખરૂપ છે, જેમાં પ્રાણીઓ દુઃખથી પીડાતા રહે છે.

- 51. Everyone knows and thinks about the pains of birth, old age and death, and yet no one develops disregard for the objects of sense. Oh: how tight is this knot of conceit?
- 52. Jo khalu samsārattho, Jīvo tatto du hodi pariņāmo. Pariņāmādo kammam, kammādo hodi gadisu gadī.
- 53. Gadimadhigadassa deho, dehādo imdiyāṇi jāyante. Tehim du visayaggahaṇam, tatto rāgo vā doso vā.
- 54. Jāyadi Jīvassevam, bhāvo samsāracakkavālammi. I di jiņavarehim bhaṇido, aṇādiṇidhaṇo saṇidhaṇo vā.
- 52 to 54. A person who is worldly, becomes the subject of feeling like attachment and aversion; as a consequence, karma binds his soul; the bondage of karmas results in cycles of births. As a result of birth, he gets a body; the body will have its senses; the senses will lead to their respective enjoyments which in turn will give birth to attachment and aversion. Thus is the soul involved into cycles of births and deaths that is why it is said by the supreme Jinas, that the soul as such is beginningless and endless and still it has an end (due to its death).
- 55. Jammam dukkham jarā dukkham, Rogā ya maraṇāṇi ya.
  - Aho dukkho hu samsāro, jattha kīsanti jantavo.
- 55. Birth is painful, old age is painful, disease and death are painful. Oh: painful, indeed, is worldly existence, where living beings suffer afflictions.

# ६. कर्मसूत्र

- ५६. जो जेण पगारेणं, भावो णियओ तमन्नहा जो तु ।

  मन्नति करेति वदति व, विप्परियासो भवे एसो ॥ १ ॥

  ह. ५५२७
- પદ. જે પદાર્થ જે સ્વરૂપનો છે તેનાથી અન્ય સ્વરૂપે તેને માનવો, બતાવવો કે આચરવો એને વિપર્યાસ(ભ્રમ) કહેવામાં આવે છે.
- ५७. जं जं समयं जीवो आविसइ जेण जेण भावेण । सो तंमि तंमि समए, सुहासुहं बंधए कम्मं ॥ २ ॥
- પ૭. જે જે સમયે જીવમાં જેવા જેવા ભાવ જાગે છે તે તે સમયે જીવ તેવા તેવા શુભ કે અશુભ કર્મો બાંધે છે.
- ५८. कायसा वयसा मत्ते, वित्ते गिद्धे य इत्थिसु । दुहओ भलं संचिणइ, सिसुणागु व्व मट्टियं ॥ ३ ॥
- પ૮. કાયાથી મદોન્મન્ત અને વાણીથી ઉદ્ધત તેમજ ધન અને સ્ત્રીઓમાં અતિ આસક્ત માનવી, અળસિયું જેમ બંને બાજુથી માટીથી ખરડાય છે તેમ, બંને બાજુથી (શરીર અને મનથી) મલિન થાય છે.
- ५९. न तस्स दुक्खं विभयन्ति नाइओ, न मित्तवग्गा न सुया न बंधवा । एक्को सयं पच्चणुहोई दुक्खं, कत्तारमेव अणुजाइ कम्मं ॥ ४ ॥
- પ૯. સગાં-સંબંધી, મિત્રો, પુત્રો કે બાંધવો—કોઈ એના દુઃખમાં ભાગ પડાવી શકતા નથી. એ એકલો જ દુઃખ વેઠે છે, કારણ કે કર્મ તેના કર્તાની પાછળ જ જાય છે.

### 6. Karamsūtra

56. Jo jeṇa pagāreṇaṁ, bhāvo ṇiyao tamannahā jo tu. Mannati Kareti vadati va, vippariyāso bhave eso.

### 6. PRECEPTS ON KARMAS

- 56. If a thing is possessed of a certain definite form, then to consider it otherwise, to act as if it were otherwise, or to describe as otherwise is perversion.
- 57. Jam jam samayam jīvo āvisai jeņa jeņa bhāveņa. So tammi-tammi samae, suhāsuham bandhae kammam.
- 57. Whenever a soul experiences this or that mental state at that very time it gets bound by a corresponding good or evil karmas.
- 58. Kāyasā Vayasā matte, vitte giddhe ya itthisu. Duhao malam samciņai, sisuņāgu vva maṭṭiyam.
- 58. Whoever is careless about his physical activities and speech and covetous of wealth and woman, accumulates Karmic dirt of attachment and aversion just as an earth-worm accumulates mud by both ways (i. e., internally and externally).
- 59. Na tassa dukkham vibhayamti nāio, na mittavaggā na suyā na bandhavā.
  Ekko sayam paccaņuhoi dukkham, kattārameva aņujāi kammam.
- 59. As Karmas pursue the doer, the doer must suffer misery all alone and neither his castemen, nor friends, nor sons, nor brothers can share his misery.

- ६०. कम्मं चिणंति सवसा, तस्सुदयम्मि उ पख्वसा होति । रुक्खं दुरूहइ सवसो, विगलइ स पख्वसो तत्तो ॥ ५ ॥
- ૯૦. ઝાડ પર ચડતી વખતે માણસ પોતાની ઇચ્છાથી ચડે છે પણ પડતી વખતે એ પરવશ હોય છે. એમ લોકો કર્મ બાંધતી વખતે સ્વતંત્ર હોય છે પણ એ કર્મોનો ઉદય થાય ત્યારે પરાધીનપણે તેનું ફળ તેમણે ભોગવવું પડે છે.
- ६१. कम्मवसा खलु जीवा, जीववसाइं किहंचि कम्माइं । कत्थड धणिओ बलवं, धारणिओ कत्थई बलवं ॥ ६ ॥
- ૬૧. ક્યારેક લેણદાર બળવાન હોય છે તો ક્યારેક કરજદાર બળવાન હોય છે. એવી જ રીતે ક્યારેક જીવ કર્મને આધીન હોય છે (ભોગવતી વખતે) અને ક્યારેક કર્મ જીવને આધીન હોય છે (બાંધતી વખતે)
- ६२. कम्मत्तणेण एक्कं, दव्वं भावो ति होदि दुविहं तु । पोग्गलिपंडो दव्वं, तस्सत्ती भावकम्मं तु ॥ ७ ॥
- કર્મ, કર્મ તરીકે એક પ્રકારનું છે, દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે પ્રકારનું પણ
   છે. દ્રવ્યકર્મ એટલે કર્મનાં પુદ્દગલો-પરમાશુઓ અને ભાવકર્મ એટલે
   એ પરમાશુઓમાં રહેલી વિકાર ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિ.
- ६३. जो इंदियादिविजई, भवीय उवओगमप्पगं झादि । कम्मेहिं सो ण रंजदि, किह तं पाणा अणुचरंति ॥ ८ ॥
- ૬૩. જે ઇન્દ્રિય આદિને વશમાં રાખીને ઉપયોગ અર્થાત્ જ્ઞાન અને દર્શનની જાગૃત અવસ્થારૂપ આત્માનું ધ્યાન કરે છે તે કર્મો વડે લેપાતો નથી.

- 60. Kammam ciņanti savasā, tassudayammi u paravvasā homti.
  - Rukkham duruhai savaso, vigalai sa paravvaso tatto.
- 60. Just as a person is free while climbing a tree but once he starts falling then he has no power to check it. Similarly a living being is free in accumulating the Karmas but once accumulated it is beyond his power to control their fruition.
- 61. Kammavasā khalu jīvā, jīvavasāim kahimci kammāim. Katthai dhaṇio balavam, dhāraṇio katthaī balavam.
- 61. At sometimes (i. e., at the time of fruition) the living beings are controlled by Karmans while at other times (i. e., at the time of doing) the Karmans are controlled by them, just as at the time of lending the money the creditor is in a stronger position, while at the time of returning it, a debtor is in a stronger position.
- 62. Kammattaṇeṇa ekkam, davvam bhāvo tti hodi duviham tu.
  - Poggalapindo dhavvam, tassatī bhāvakammam tu.
- 62. Karma as such is of one type. But it is of two kinds also, dravyakarma and bhdvakarma. The dravyakarma is a mass of physical particles and the inherent capacity of it is bhavakarma (and this capacity is originated from the attachment and aversion of the self.
- 63. Jo indiyādivijaī, bhavīya uvaogamappagam jhādi. Kammehim so ņa ranjadi, kiha tam pāṇā aṇucaranti.
- 63. He who has gained victory over his senses and meditates on the very nature of soul, is not bound by Karmas; how

એવા આત્માને દેહ-મન-પ્રાણ કેવી રીતે વળગે ? અર્થાત્ તેને ફરી ફરી જન્મ લેવા પડતા નથી.

- ६४. नाणस्सावरणिज्जं, दंसणावरणं तहा । वेयणिज्जं तहा मोहं, आउकम्मं तहेव य ॥ ९ ॥
- ६५. नामकम्मं च गोयं च, अंतरायं तहेव य । एवमेयाइं कम्माइं, अट्ठेव उ समासओ ॥ १० ॥
- ૬૪-૬૫. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, વેદનીય, મોહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગોત્ર અને અંતરાય - સંક્ષેપમાં કર્મના આ આઠ પ્રકારો છે.

- ६६. पड-पडिहार-सि-मज्ज, हड-चित्त-कुलाल-भंडगारीणं । जह एएसिं भावा, कम्माणं वि जाण तह भावा ॥ ११ ॥
- ૬૬. આ આઠ કર્મોનો સ્વભાવ અનુક્રમે પડદો, દ્વારપાળ, મધ ચોપડેલી તલવાર, દારૂ, બેડી, ચિત્રકાર, કુંભાર અને ભંડારી જેવો છે.

can the prana which is made of Karmic matter follow such a being? (That is,-his soul gets freedom from transmigration).

- 64. Nāṇassāvaraṇijjam, damsaṇāvaraṇam tahā. Veyaṇijjam tahā moham, āukammam taheva ya.
- 65. Nāmakammam ca goyam ca, antarāyam taheva ya. Evameyāim kammāim, attheva u samāsao.
- 64-65. In brief, the Karmas are of eight kinds: (1) Jñānāvar-anīya (knowledge obscuring), (2) Darśanāvaranīaya (Apprehension obscuring), (3) Vedanīya (feeling producing), (4) Mohanīya (causing delusion), (5) Āyu (determining the life-span), (6) Nāma (physique-determining), (7) Gotra (status determining) and (8) Antarāya (obscuring the power of self).
- 66. Paḍa-paḍihāra si majja, haḍa-citta-kulālabhaṇḍagārīṇaṁ.

Jaha eesim bhāvā, kammāna vi jāņa taha bhāvā.

- 66. The nature of these eight karmas resembles respectively a curtain, a door-keeper, a sword, wine, wooden fetters, a painter, a potter and a treasurer.
- **Explanation:** This verse explains the nature of the eight karmas thus:
  - (1) The knowledge-obscuring karma, is like a curtain which prevents a person from knowing what is inside a room;
  - (2) The darśanāvaraṇīya karma prevents a person from apprehension like a door-keeper who prevents one from seeing a dignitary;

# ७. मिथ्यात्वसूत्र

- ६७. हा ! जह मोहियमइणा, सुग्गइमग्गं अजाणमाणेणं । भीमे भवकंतारे, सुचिरं भिमयं भयकरम्मि ॥ १ ॥ ७. भिथ्यात्वसूत्र
- ૬૭. અરે ! સુગતિના માર્ગથી અજાણ અને મૂઢમતિ એવો હું ઘોર-ભયાનક ભવાટવીમાં કેટલું બધું ૨ખડ્યો ?

- (3) *Vedanīya* karma is the cause of pleasure and pain like a sword smeared with honey which while licking becomes the cause of pleasure due to honey and pain as there is chance of an injury to the tongue;
- (4) Mohanīya karma causes delusion as does wine;
- (5) The *Ayu* karma keeps the soul tied down to a body, just as the wooden-fetters on legs keep the person tied down to a place until they are removed;
- (6) *Nāma-karma* cause the soul to enter different kinds of bodies, just as a painter paints different pictures;
- (7) Gotra-karma is responsible for birth in high or low families just as a potter prepares small or big pots;
- (8) The Antarāya karma prevents a person from doing good deeds just as treasurer prevents his master from making gifts and donations.

### 7. Mithyātasūtra

67. Hā! jaha mohiyamaiṇā, suggaimaggam ajāṇamāṇeṇam.

Bhīme bhavakamtāre, suciram bhamiyam bhayakarammi.

#### 7. PRECEPTS ON WRONG FAITH

67. Oh: what a pity? Due to my delusion, I have not been able to know the path leading to spiritual progress; so, I have been wandering since long in this formidable and terrible forest of mundane existence.

- ६८. मिच्छतं वेदंतो जीवो, विवरीयदंसणो होइ । ण य धम्मं रोचेदि हु, महुरं पि रसं जहा जरिदो ॥ २ ॥
- ૬૮. તાવવાળા માણસને મીઠી વસ્તુ નથી ભાવતી તેમ, મિથ્યાત્વને આધીન વ્યક્તિનું દર્શન વિપરીત બની જાય છે તેને ધર્મ પણ ગમતો નથી.
- ६९. मिच्छत्तपरिणदप्पा, तिव्वकसाएण सुट्ठु आविट्ठो । जीवं देहं एक्कं, मण्णंतो होदि बहिरप्पा ॥ ३ ॥
- ૬૯. તીવ્ર કષાયના આવેશવાળો અને મિથ્યાદષ્ટિયુક્ત આત્મા દેહ અને આત્માને એક સમજે છે. એ બહિરાત્મા કહેવાય છે.
- ७०. जो जहवायं न कुणइ, मिच्छादिट्ठी तओ हु को अन्नो । वऽ्दइ य मिच्छत्तं, परस्स संकं जणेमाणो ॥ ४ ॥
- ૭૦. (સિદ્ધાંતની વાતો કરનાર પણ) સિદ્ધાંત અનુસાર વર્તન નહિ કરનાર વ્યક્તિ કરતાં મોટો મિથ્યાદષ્ટિ બીજો કોણ હોઈ શકે ? (પોતાના આચરણથી) અન્યના મનમાં શંકા ઉત્પન્ન કરીને એ આત્મા મિથ્યાત્વને (સ્તેજન આપતો રહે છે

# ८. रागपरिहारसूत्र

- ७१. रागो य दोसो वि य कम्मबीयं, कम्मं च मोहप्पभवं वयंति । कम्मं च जाईमरणस्स मूलं, दुक्खं च जाईमरणं वयंति ॥ १ ॥ ८. रागपरिक्षारसूत्र
- ૭૧. રાગ અને દ્વેષ કર્મનાં બીજ છે અને મોહ પણ કર્મનું મૂળ છે. કર્મ જન્મ-મરણનું મૂળ છે અને જન્મમરણ એજ ખરું દુઃખ છે.

- 68. Micchattam vedanto jīvo, vivarīyadamsaņo hoi. Na ya dhammam rocedi hu, mahuram pi rasam jahā jarido.
- 68. Owing to the delusion, the attitude of a soul becomes perverted and he does not relish religion, just as a person suffering from fever cannot relish even a sweet.
  - 69. Micchattapariṇadappā, tivvakasāeṇa suṭṭhu āviṭṭho. Jīvam deham ekkam, maṇṇamto hodi bahirappā.
  - 69. A perverted soul, who remains completely in the grip of passions or intense moral impurities and due to this regards soul and body as one; is an extrovert.
  - Jo jahavāyam na kuņai, micchādiţţhī tao ko anno.
     Vaḍḍhai ya micchattam, parassa samkam janemāno.
  - 70. Could there be a person with greater wrong faith than the one who does not lead his life according to the precepts of Jina? He develops wrong beliefs by creating doubt in others (about the right path of Jina).

### 8. Rāga-parihārasūtra

71. Rāgo ya doso vi ya kammaviyam, kammam ca mohappabhavam vayanti. Kammam ca jāīmaranassa mūlam, dukkham ca jāīmaranam vayanti.

### 8. PRECEPTS ON RENUNCIATION OF ATTACHMENT

71. Attachment and aversion are seeds of karma; karma originates from infatuation; karma is the root-cause of birth and death. Birth and death are said to be sources of misery.

- ७२. न वि तं कुणइ अमित्तो, सुट्ठु वि य विराहिओ समत्थो वि । जं दो वि अनिग्गहिया, करंति रागो य दोसो य ॥ २ ॥
- ૭૨. નિરંકુશ એવા રાગ અને દ્વેષ આપશું જેટલું બૂરું કરે છે એટલું ગમે તેટલો છંછેડાયેલો અને બળવાન શત્રુ પણ નથી કરી શકતો.
- ७३. न य संसारिम्म सुहं, जाइजरामरणदुक्खगहियस्स । जीवस्स अत्थि जम्हा, तम्हा मुक्खो उवादेओ ॥ ३ ॥
- ૭૩. જન્મ-જરા-મરણના દુઃખથી ઘેરાયેલા જીવને સંસારમાં સુખ છે જ નહિં; આથી જ મોક્ષ પસંદ કરવા યોગ્ય ઠરે છે.
- ७४. तं जइ इच्छिस गंतुं, तीरं भवसायरस्स घोरस्स । तो तवसंजमभंडं, सुविहिय ! गिण्हाहि तूरंतो ॥ ४ ॥
- ૭૪. ભયંકર ભવસાગરને પાર કરવાની ઈચ્છા હોય તો હે સુજ્ઞ બંધુ ! તપ અને સંયમરૂપી નૌકા જલદી મેળવી લે.
- ७५. बहुभयकरदोसाणं, सम्मत्तचरित्तगुणविणासाणं । न हु वसमागंतव्वं, रागद्दोसाण पावाणं ॥ ५ ॥
- ૭૫. ઘણા દોષથી ભરેલા, સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્રના ગુણોનો નાશ કરનારા, પાપરૂપ એવા રાગ-દ્વેષને કદી પણ વશ થવું નહિ.
- ७६. कामाणुगिद्धिप्पभवं खु दुक्खं, सव्वस्स लोगस्स सदेवगस्स । जं काइयं माणसियं च किंचि, तस्संतगं गच्छइ वीयरागो ॥ ६ ॥
- ૭૬. દેવો સહિત જગતના સર્વ જીવોને કામભોગની સતત અભિલાષામાંથી ઉદ્ભવતું જે કાયિક અને માનસિક દુઃખ ભોગવવું પડે છે, તેનો

- 72. Na vi tam kuṇai amitto, suṭṭhu vi ya virāhio samattho vi.
  - Jam do vi aniggahiyā, karamti rāgo ya doso ya.
- 72. Even the most offended and powerful enemy does not cause as much harm as uncontrolled attachment and aversion do.
- 73. Na ya samsārammi suham, jāijarāmaraṇadukkagahiyassa. Jīvassa atthi jamhā, tamhā mukko uvādeo.
- 73. Since living beings caught in the grip of miseries of birth, old age and death, have no happiness in this mudane existence. Liberation is, therefore, worthy of attainment.
- 74. Tam jai icchasi gamtum, tīram bhavasāyarassa ghorassa. To tavasamjamabhaṇḍam, suvihiya! giṇhāhi tūramto.
- 74. If you are desirous of crossing this terrible ocean'of mundane existence, Oh: virtuous one, better catch quickly a boat of penance and self-control.
- 75. Bahubhayamkaradosāṇam, sammattacarittaguṇaviṇāsāṇam.
  - Na hu vasamāgantavvam, rāgaddosāņa pāvāņam.
- 75. One should not be under the influence of attachment-aversion which are formidable defects, destructive of right faith, right conduct and other virtues.
- 76. Kāmānugiddhippabhavam khu dukkham, savvassa logassa sadevagassa. Jam kāiyam mānasiyam ca kimci, tassamtagam gacchai
  - vīyarāgo.

વીતરાગીને માટે અંત આવી જાય છે.

- ७७. जेण विरागो जायइ, तं तं सव्वायरेण करिणज्जं ।
   मुच्चइ हु ससंवेगी, अणंतयो होइ असंवेगी ॥ ७ ॥
- ૭૭. જે જે પ્રકારે વૈરાગ્ય વૃદ્ધિ પામે તે તે ઉપાય કરવા. વિરાગી છૂટે છે; રાગી પોતાના બંધનોનો અંત આણી શકતો નથી.
- ७८. एवं ससंकप्पविकप्पणासु, संजायई समयमुवट्टियस्स । अत्थे य संकप्पयओ तओ से, पहीयए कामगुणेसु तण्हा ॥ ८ ॥
- ૭૮. સમતામાં સ્થિત પુરુષના સંકલ્પ-વિકલ્પોનો નાશ થાય છે અને જે પદાર્થોનો સંકલ્પ તેને થાય છે તેમાં પણ વિષયસંબંધી તૃષ્ણા વધુને વધુ ક્ષીણ થતી જાય છે.
- ७९. अत्रं इमं सरीरं, अन्नो जीवु त्ति निच्छियमईओ । दक्खपरीकेसकरं छिंद ममत्तं सरीराओ ॥ ९ ॥
- ૭૯. શરીર ભિન્ન છે, આત્મા ભિન્ન છે એ પરમસત્યના બોધ વડે દેહનું દુઃખદાયક અને કલેશજનક મમત્વ દૂર કરો.
- ८०. कम्मासवदाराइं, निर्हेभियव्वाइं इंदियाइं च । हंतव्वा य कसाया, तिविहं तिविहेण मुक्खत्थं ॥ १० ॥
- ૮૦. મોક્ષની ઉપલબ્ધિ માટે, મન-વચન-કાયા દ્વારા કરશ-કરાવશ-અનુમોદન એમ ત્રણે પ્રકારે આશ્રવદ્વારોને રોકો, ઇન્દ્રિયોને વશમાં રાખો તથા કષાયોને ખતમ કરો.

- 76. Bodily and mental misery of all human beings and of gods is to some extent born of their constant sensual desire; he who is free from desire can put an end to this misery.
- 77. Jeṇa virāgo jāyai, taṁ savvāyareṇa karaṇijjaṁ. Muccai hu sasaṁvegī, aṇantavo hoi asaṁvegī.
- 77. That which secures freedom from attachment must be practised with utmost respect; he who is free from attachments secures release from mundane existence; while, one who is not, continues to wander in it endlessly.
- 78. Evam sasamkappavikappanāsum, samjāyaī samayamuvaṭṭhiyassa.

Atthe ya samkappayao tao se, pahīyae kāmaguņesu taṇhā.

- 78. He, who endeavours to recognize that the cause of his misery lies in desires and not in the objects of senses, acquires the equanimity of mind. When he ceases to desire the objects (of the senses), his thirst for sensual pleasure will become extinct.
- 79. Annam imam sarīram, anno jīvu tti nicchiyamaīo.

  Dukkhaparīkesakaram, chhinda mamattam sarīrāo.
- 79. From the real point of view the body and the soul are distinct from each other, that is why shake off the attachment to the body because it is the cause of suffering and pain.
- 80. Kammāsavadārāim, nirumbhiyavvāim indiyāim ca. Hamtavvā ya kasāyā, tiviham-tiviham-tiviheņa mukkhattham.
- 80. To attain liberation, one must block all the passages of karmic influx and also curb the activities of one's sense organs and must annihilate all passions; all this (must be

- ८१. भावे विस्तो मणुओ विसोगो, एएण दुक्खोहपरंपरेण । न लिप्पई भवमज्झे वि संतो, जलेण वा पोक्खरिणीपलासं ॥ ११ ॥
- ૮૧. અંતરથી વિરક્ત મનુષ્ય શોકથી મુક્ત બની જાય છે. કમળનું પાંદડું પાણીમાં હોવા છતાં પાણીથી ભીંજાતું નથી, એમ સંસારમાં રહેવા છતાં એવા મનુષ્યને દુઃખોની પરંપરા અસર કરતી નથી.

# ९. धर्मसूत्र

८२. धम्मो मंगलमुक्किट्ठं अहिंसा संजमो तवो । देवा वि तं नमंसंति जस्स धम्मे सया मणो ॥ १ ॥

## ૯. ધર્મસૂત્ર

- ૮૨. ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ મંગળ છે, અહિંસા સંયમ અને તપ એ જ ધર્મ છે. જેનું મન સદા ધર્મમાં લીન રહે છે તેને દેવો પણ નમે છે.
- ८३. धम्मो वत्थुसहावो, खमादिभावो य दसविहो धम्मो । रयणत्तयं च धम्मो, जीवाणं ख्यां धम्मो ॥ २ ॥
- ૮૩. વસ્તુનો સ્વભાવ એ ધર્મ. ક્ષમા વગેરે દશ ગુણો એ ધર્મ છે; રત્નત્રયને પણ ધર્મ કહી શકાય અને જીવની રક્ષા-્હિસાને પણ ધર્મની વ્યાખ્યા ગણી શકાય.

achieved) through the three modes of activity, i.e., mind, speech and body and in a three-fold manner of doing, causing to be done and approving the action.

81. Bhāve viratto maņuo visogo, eeņa dukkhohaparampareņa.

Na lippaī bhavamajjhe vi samto, jaleņa vā pokkhariņīpalāsam.

81. A person who is free from worldly attachments becomes free from sorrow. Just as the petals of lotus growing in the midst of a lake remain untouched by water, even so, a person who is detached from all passions will remain unaffected by sorrows in this world.

#### 9. Dharamsūtra

82. Dhammo mangalamukkiṭṭham, ahimsā samjamo tavo. Devā vi tam namamsanti, jassa dhamme sayā maṇo.

#### 9. PRECEPTS ON RELIGION

- 82. Religion is supremely auspicious; nonviolence, self-control and penance are its essentials. Even the gods bow down before him whose mind is ever preoccupied with religion.
- 83. Dhammo vatthu sahāvo, khamādibhāo ya dasaviho dhammo.
  - Rayaṇattayaṁ ca dhammo, jīvāṇaṁ rakkhaṇaṁ dhammo.
- 83. The essential nature of a thing is called dharma. The ten virtues, i.e. forgiveness etc., are the ten forms of dharma. The three jewels, i.e. right faith, right knowledge and right

- ८४. उत्तमखममद्दवज्जव-सच्चसउच्चं च संजमं चेव । तवचागमिकंचण्हं बम्ह इदि दसविहो धम्मो ॥ ३ ॥
- ૮૪. પરમ ક્ષમા, પરમ મૃદુતા (માર્દવ), પરમ ઋજુતા (આર્જવ), પરમ સત્ય, પરમ શૌચ, પરમ સંયમ, પરમ તપ, પરમ ત્યાગ, પરમ આર્કિંચન્ય, પરમ બ્રહ્મચર્ય-આ દશ ઉત્તમ ગુણો એ જ ધર્મ છે.
- ८५. कोहेण जो ण तप्पदि, सुर-णर-तिरिएहि कीरमाणे वि । उवसग्गे वि रउद्दे, तस्स खमा णिम्मला होदि ॥ ४ ॥
- ૮૫. દેવો-મનુષ્યો-તિર્યંચો દ્વારા ગમે એવા ભયંકર ઉપદ્રવો થાય તે છતાં ક્રોધ ન કરે તે આત્મામાં નિર્મલ ક્ષમાધર્મ છે એમ સમજવું.
- ८६. खम्मामि सळ्जीवाणं, सळ्वे जीवा खमंतु मे । मित्ती मे सळ्अभूदेसु, वेरं मज्झं ण केण वि ॥ ५ ॥
- ૮૬. હું સર્વ જીવોને ક્ષમા કરું છું. સર્વ જીવો મને ક્ષમા આપે. સર્વ પ્રાણીઓ પ્રત્યે મને મૈત્રીભાવ છે, કોઈના ય પ્રત્યે મને વેર નથી.
- ८७. जइ किंचि पमाएणं, न सुट्ठु भे वट्टियं मए पुळ्यि । तं भे खामेमि अहं, निस्सल्लो निक्कसाओ अ ॥ ६ ॥
- ૮૭. પ્રમાદના કારણે પૂર્વે મેં તમારી સાથે જો કોઈ અનુચિત વ્યવહાર કર્યો હોય તો, શલ્ય અને કષાયથી મુક્ત બની, હું તેની ક્ષમા યાચું છું.

- conduct, constitute the dharma (religion). To render protection to the living being is also called dharma.
- 84. Uttamakhamamaddavajjava-saccasauccam ca samjamam ceva.
  - Tavacāgamakimcaņham, bamha idi dasaviho dhammo
- 84. Supreme forgiveness, supreme humility, supreme straightforwardness; supreme truthfulness, supreme purity, supreme self-restraint, supreme penance, supreme renunciation, supreme non-possessiveness and supreme celibacy, these constitute the ten-fold Religion.
- 85. Koheṇa jo ṇa tappadi, sura-ṇara-tiriehi kīramāṇe vi. Uvasagge vi raudde, tassa khamā ṇimmalā hodi.
- 85. He who does not become excited with anger even when terrible afflictions are caused to him by gods, human beings and beasts, his forbearance is perfect.
- 86. Khammāmi savvajīvāṇaṁ, savve jīvā khamamtu me. Mittī me savvabhūdesu, veraṁ majjhaṁ ṇa keṇa vi.
- 86. I forgive all living beings and may all living beings forgive me; I cherish feelings of friendship towards all and I harbour enmity towards none.
- 87. Jai kiṁci pamāeṇaṁ, na suṭṭhu bhe vaṭṭiyaṁ mae puvviṁ. Taṁ me khāmemi dhaṁ, nissallo nikkasāo a.
- 87. If I have behaved towards you in the past in an improper manner due to slight inadvertence, I sincerely beg 'your pardon, with a pure heart (i.e.without any sting and passion).

- ८८. कुलरूवजादिबुद्धिसु, तवसुदसीलेसु गाखं किंचि । जो णवि कुळ्वदि समणो, मद्दवधम्मं हवे तस्स ॥ ७ ॥
- ૮૮. જે શ્રમણ કુલ, રૂપ, જાતિ, બુદ્ધિ, તપ, શ્રુત, શીલ વગેરેનો ગર્વ કરતો નથી તે ઉત્તમ માર્દવ(નમ્રતા) ધર્મને પામેલો છે એમ સમજવું.
- ८९. जो अवमाणकरणं, दोसं परिहरइ णिच्चमाउत्तो । सो णाम होदि माणी, ण दु गुणचत्तेण माणेण ॥ ८ ॥
- ૮૯. અપમાન થવાના કારણરૂપ દુર્ગુણથી જે સાવધાનપણે દૂર રહે છે તે સાચો માનાર્હ છે. ગુણ ન હોવા છતાં ગર્વ કરવાથી માનાર્હ થવાતું નથી.
- ९०. से असइं उच्चागोए असइं नीआगोए, नो हीणे नो अइस्ति । नोऽपीहए इति संखाए, के गोयावाई के माणावाई ? ॥ ९ ॥
- ૯૦. આ આત્મા અનેકવાર ઉચ્ચગોત્રમાં અને અનેકવાર નીચ ગોત્રમાં જન્મ લઈ ચૂક્યો છે; પરંતુ એટલાથી તે નથી હીન બની જતો કે નથી ઉચ્ચ થઈ જતો. માટે કોઈની અભિલાષા ન કરવી. આ સમજયા પછી કોણ ગોત્રવાદી બને ? કોણ માનવાદી બને ?
- ९१. जो चिंतेइ ण वंकं, ण कुणदि वंकं ण जंपदे वंकं । ण य गोवदि णियदोसं, अज्जव-धम्मो हवे तस्स ॥ १० ॥
- ૯૧. જે કુટિલ વિચાર નથી કરતો, કુટિલ કાર્ય નથી કરતો, કુટિલ વચન નથી બોલતો, જે પોતાના દોષને છુપાવતો નથી એવો આત્મા આર્જવ (સરળતા) ધર્મને પામ્યો છે એમ સમજવું.
- ९२. परसंतावयकारण-वयणं, मोत्तूण सपरहिदवयणं । जो वददि भिक्खु तुरियो, तस्स दु धम्मो हवे सच्चं ॥ ११ ॥
- ૯૨. અન્યને પીડા થાય એવાં વચનોનો ત્યાગ કરી, પરને હિતકારી હોય એવાં વચનો જે બોલે છે તે સત્યધર્મને પામ્યો છે એમ જાણવું.

- Kularūvajādibuddhisu, tavasudasīlesu gāravam kimci.
   Jo ņavi kuvvadi samņo, maddavadhammam have tassa.
- 88. A monk who does not boast even slightly of his family, handsomeness, caste, learning, penance, scriptural knowledge and character observes the religion of humility.
- 89. Jo avamāṇakaraṇaṁ, dosaṁ pariharai ṇiccamāutto. So ṇāma hodi māṇī, ṇa du guṇacatteṇa māṇeṇa.
- 89. He alone is really worthy of proud who is careful not to insult other people. A person who merely boasts, has no virtues, cannot command respect.
- 90. Se asaim uccāgoe asaim nīāgoe, no hīņe no airitte. Nó pīhae iti samkhāe, ke goyāvāī ke māṇāvāī ?
- 90. Every one has been born several times in high families as well as in low families; hence none is either high or low. After knowing this, who will feel proud of taking birth in respectable or high family?
- 91. Jo cintei ņa vamkam, ņa kuņadi vamkam ņa jampade vamkam. Na ya govadi niyadosam, ajjava-dhammo have tassa.
- 91. He who does not think crookedly, does not act crookedly, does not speak crookedly and does not hide his own weaknesses, observes the virtue of straightforwardness.
- 92. Parasamtāvayakāraņa-vayaņam, mottūņa saparahidavayaņam ayaņam Jo vadadi Bhikkhu turiyo, tassa du dhammo have saccam.
- 92. A monk who avoids all speech that is likely to hurt others and speaks only what is good to himself and to others observes

- ९३. मोसस्स पच्छा य पुरत्थओ य, पओगकाले य दुही दुरंते । एवं अदत्ताणि समाययंतो, रूवे अतित्तो दुहिओ अणिस्सो ॥१२॥
- ૯૩. ખોટું બોલતાં પહેલાં, ખોટું બોલ્યા પછી અને ખોટું બોલતી વખતે માણસ દુઃખી અને બેચેન હોય છે. એ જ રીતે ચોરી કરનારો અને રૂપદર્શનનો લોભી આત્મા પણ દુઃખી અને અસ્થિર રહે છે.
- ९४. पत्थं हिदयाणिट्ठं पि, भण्णमाणस्स सगणवासिस्स । कडुगं व ओसहं तं, महरविवायं हवइ तस्स ॥ १३ ॥
- ૯૪. મનને અપ્રિય લાગે એવી હિતકર વાત સાંભળવી પડે તો, ગુરુકુલવાસમાં રહેનારા મુનિને માટે એ કડવી દવાની જેમ મધુર ફળ આપનારી બને છે.
- ९५. विस्ससणिज्जो माया व, होइ पुज्जो गुरु व्व लोअस्स । सयणु व्व सच्चवाई, पुरिसो सव्वस्स होइ पिओ ॥ १४ ॥
- ૯૫. સત્યભાષી વ્યક્તિ, માતાની જેમ વિશ્વાસપાત્ર, ગુરુની જેમ પૂજ્ય અને સ્વજનની જેમ સૌને પ્રિય બને છે.
- ९६. सच्चिम्म वसदि तवो, सच्चिम्म संजमो तह वसे सेसा वि गुणा । सच्चं णिबंधणं हि य, गुणाणमुदधीव मच्छाणं ॥ १५ ॥
- ૯૬. સત્યમાં તપ છે, સત્યમાં સંયમ છે, અને બીજા બધા ગુણો પણ સત્યમાં છે. માછલાંઓને માટે સાગર આધાર છે તેમ સત્ય સર્વ ગુણોનો આધાર છે.

the fourth virtue of truthfulness.

- 93. Mosassa pacchā ya puratthao ya, paogakāle ya duhī durante.
  - Evam adattāņi samāyayanto, rūve atitto duhio aņisso.
- 93. A person suffers misery after telling a lie, before telling a lie and while telling a lie, thus suffers endless misery, similarly a person who steels or a person who is lustful also suffers misery and finds himself without a support.
- 94. Pattham hidayāṇiṭṭham pi, bhaṇṇamāṇassa sagaṇavāsissa.

Kadugam va osaham tam, mahuravivāyam havai tassa.

- 94. Every beneficial advice given by a group-fellow though unpalatable to the mind at first, proves wholesome in the end, like a medicine which is bitter in taste becomes agreeable in effect.
- 95. Vissasaņijjo māyā va, hoi pujjo guru vva loassa. Sayaņu vva saccavāī, puriso savvassa hoi pio.
- 95. A person who speaks the truth becomes trustworthy like a mother, venerable like a preceptor to his people and dear to all others as their relatives.
- 96. Saccammi vasadi tavo, saccami samjamo taha vase sesā vi guņā.
  - Saccam nibandhanam hi ya, gunanamudadhīva macchānam.
- 96. Truthfulness is the abode of penance, of self-control and of all other virtues; indeed truthfulness is the place of origination of all other noble qualities as the ocean is that of fishes.

- ९७. जहा लाहो तहा लोहो, लाहा लोहो पवड्ढई । दोमासकयं कज्जं, कोडीए वि न निट्टियं ॥ १६ ॥
- ૯૭. લાભ વધારે, તો લોભ વધારે. લાભથી લોભ વધે છે. બે માસા સોનાથી જે કાર્ય થઈ જાય તેમ હતું તે કરોડો સોનામહોરોથી પણ ન થયું.
  (બે માસા સોનું માગવા આવેલા બ્રાહ્મજ્ઞપુત્રને રાજાએ વધુ માગવા કહ્યું તો તેની માંગજ્ઞી વધતી વધતી રાજ્ય માગવા સુધી પહોંચીગઈ હતી.)
- ९८. सुवण्णरुप्पस्स उ पव्वया भवे, सिया हु केलाससमा असंखया । नरस्स लुद्धस्स न तेहि किंचि, इच्छा हु आगाससमा अणन्तिया ॥ १७ ॥
- ૯૮. સોનાના અને ચાંદીના હિમાલય જેવા અસંખ્ય પર્વતો હોય તો પણ લોભી મનુષ્યને સંતોષ થશે નહિ; કારણ કે ઈચ્છાઓ આકાશ જેવી અનંત છે.
- ९९. जहा य अंडप्पभवा बलागा, अंडं बलागप्पभवं जहा य । एमेव मोहाययणं खु तण्हा, मोहं च तण्हाययणं वयंति ॥ १८ ॥
- ૯૯. જેમ ઈંડામાંથી બતક જન્મે છે અને બતકમાંથી ઈંડુ, એમ તૃષ્ણામાંથી મોહ ઉત્પન્ન થાય છે અને મોહમાંથી તૃષ્ણા.
- १००. समसंतोसजलेणं, जो धोवदि तिळ्व-लोहमल-पुंजं । भोयण-गिद्धि-विहीणो, तस्स सउच्चं हवे विमलं ॥ १९ ॥
- ૧૦૦. સમતા અને સંતોષના જળ વડે જે તીવ્ર લોભરૂપી મેલને ધોઈ નાખે છે, ભોજનની પણ લાલસા જેને રહી નથી એવા આત્માને નિર્મળ શૌચ ધર્મ પ્રાપ્ત થયો છે એમ સમજવું.

- Jahā lāho tahā loho, lāhā loho pavaḍḍhaī.
   Domāsakayaṁ kajjaṁ, kodīe vi na niṭṭhiyaṁ.
- 97. Greed grows with every gain, every gain increases greed. A work which could be done by two grams of gold, could not be done even by crores of grams.
- 98. Suvaņņaruppassa u pavvayā bhave, siyā hu kelāsasamā asamkhayā.
  - Narassa luddhassa na tehi kimci, icchā hu āgāsasamā anantiyā.
- 98. Even if a greedy person comes to accumulate a numberless Kailāśa-like mountains of gold and silver they mean nothing to him, for his desire is as endless as is the sky.
- 99. Jahā ya aṇḍappabhavā balāgā, aṇḍaṁ balāgappabhavaṁ jahā ya.
  - Emeva mohāyayaṇaṁ khu taṇhā, mohaṁ ca taṇhāyayaṇaṁ vayanti.
- 99. Just as a she-crane is born of an egg and an egg is born of a she-crane, so also delusion is born of craving and craving is born of delusion.
- 100. Samasamtosajalenam, jo dhovadi tivva-lohamalapunjam.
  - Bhoyaṇa-giddhi-vihīṇo, tassa sauccam have vimalam.
- 100. One who washes away the dirty heap of greed with the water of equanimity and contentment and is free from lust for food, will attain perfect purity.

- १०१. वय-समिदि-कसायाणं, दंडाणं तह इंदियाण पंचण्हं । धारण-पालण-णिग्गह-वाय-जओ-संजमो भणिओ ॥ २० ॥
- ૧૦૧. વ્રતોનું પાલન, દરેક કામમાં સાવધાની, કષાયોનો નિગ્રહ, કર્મબંધન કરાવે એવી કાયિક-વાચિક-માનસિક ક્રિયાનો ત્યાગ, ઈન્દ્રિયો પર કાબૂ—એ સંયમધર્મ છે. (કષાય=આત્માને મલિન કરનારા મનોભાવ. ક્રોધ-માન-માયા-લોભ એ ચાર કષાય કહેવાય છે.)
- १०२. विसयकसाय-विणिग्गहभावं, काऊण झाणसज्झाए । जो भावइ अप्पाणं, तस्स तवं होदि णियमेण ॥ २१ ॥
- ૧૦૨. વિષયોમાં જતી ઈન્દ્રિયોનો તથા મનમાં ઊઠતા કષાયોનો નિગ્રહ કરીને, ધ્યાન અને સ્વાધ્યાય દ્વારા જે વ્યક્તિ પોતાના આત્માને કેળવે છે તે તપધર્મયુક્ત છે એમ સમજવું.
- १०३. णिळेदतियं भावइ, मोहं चइऊण सळवदळेसु । जो तस्स हवे चागो, इदि भणिदं जिणवरिंदेहि ॥ २२ ॥
- ૧૦૩. સર્વ પદાર્થીમાંથી આસક્તિ દૂર કરીને સંસાર, શરીર અને ભોગો એ ત્રણેય ઉપર જે વૈરાગ્યનો અભ્યાસ કરે તે આત્મા ત્યાગધર્મ પામ્યો છે એમ સમજવું.
- १०४. जे य कंते पिए भोए, लब्दे विपिद्विकुव्वइ । साहीणे चयइ भोए, से हु चाइ ति दुच्चई ॥ २३ ॥
- ૧૦૪. જે વ્યક્તિ સુંદર અને પ્રિય એવા ભોગો મળતા હોય છતાં તેની સામે ન જુએ અને સ્વાધીન હોય એવા સુખોનો પણ ત્યાગ કરે તે ખરો ત્યાગી કહેવાય.
- १०५. होउण य णिस्संगो, णियभावं णिग्गहित्तु सुहदुहदं । णिद्दंदेण दु वट्टदि, अणयारो तस्साऽऽकिंचण्णं ॥ २४ ॥

- 101. Vaya-Samidi-kasāyānam, dandānam taha imdiyāna pancanham.
  - Dhāraṇa-pālaṇa-niggaha-cāya-jao samjamo bhanio.
- 101. Self-restraint consists of the keeping of five vows, observance of five rules of carefulness (samiti) subjugation of (four) passions, controlling all activities of mind, speech and body, and victory over the senses.
- 102. Visayakasāya-viniggahabhāvam, kāūna jhānasajjhāe. Jo bhāvai appānam, tassa tavam hodi niyamena.
- 102. Penance consists in concentration on the self by meditation, study of the scripture and restraining the senses and passions.
- 103. Nivvedatiyam bhāvai, moham caiūna savvadavvesu. Jo tassa have cāgo, idi bhanidam jinavarindehim.
- 103. Supreme Jina has said that true renunciation consists in developing indifference towards the three, namely the world. the body and the enjoyment, through detachment for material objects
- 104. Je ya kante pie bhoe, laddhe vipitthikuvvai. Sāhīne cayai bhoe, se hu cāi tti vuccaī.
- 104. He alone can be said to have truly renounced everything who has turned his back on all available, beloved and dear objects of enjoyment possessed by him.
- 105. Hoūna nissamgo, niyabhāvam ya niggahittu suhaduhadam. Niddamdena du vațțadi, anayāro tassā kicannam.

- ૧૦૫. સર્વ પરિગ્રહને છોડી, સુખ-દુઃખને ઉત્પન્ન કરનાર પોતાના મનના ભાવોને અંકુશમાં લઈ, ''મારું-તારું'' જેવા દ્વન્દ્વોથી અલિપ્ત રહીને જે વિચરે છે તે મુનિ આકિંચન્યધર્મયુક્ત છે એમ સમજવું.
- १०६. अहमिक्को खलु सुद्धो, दंसणणाणमङ्ओ सदाऽरूवी । ण वि अत्थि मज्झ किंचि वि, अण्णं परमाणुमित्तं पि ॥ २५ ॥
- ૧૦૬. દર્શન-જ્ઞાનમય, અરૂપી એવો હું સદા એકાકી જ છું. પરમાણુ જેટલી પણ અન્ય કોઈ વસ્તુ મારી નથી.
- १०७. सुहं वसामो जीवामो, जेसिं णो नित्थि किंचण । मिहिलाए डज्झमाणीए, न मे डज्झइ किंचण ॥ २६ ॥
- १०८. चत्तपुत्तकलत्तस्स, निव्वावारस्स भिक्खुणो । पियं न विज्जई किंचि, अप्पियं पि न विज्जए ॥ २७ ॥
- ૧૦૭-૧૦૮ અમારું કહી શકાય એવું કશું જેની પાસે છે નહિ એવા અમે સુખેથી રહીએ છીએ, સુખેથી જીવીએ છીએ. મિથિલાનગરી બળતી હોય તો તેમાં અમારું કંઈ બળતું નથી.
  - પુત્ર અને પત્ની આદિનો ત્યાગ કરનાર અને જેને કોઈ વ્યવસાય નથી એવા મુનિ માટે કોઈ વસ્તુ પ્રિય નથી, કોઈ વસ્તુ અપ્રિય નથી.
- १०९. जहा पोम्मं जले जायं, नोवलिप्पइ वारिणा । एवं अलित्तं कामेहिं, तं वयं बूम माहणं ॥ २८ ॥
- ૧૦૯. પાણીમાં જન્મેલું કમળ પાણીથી ભીંજાતું નથી તેમ જે વ્યક્તિ (કામભોગોની વચ્ચે રહેતી હોવા છતાં) કામભોગોથી લેપાતી નથી તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ.
- ११०. दुक्खं हयं जस्स न होइ मोहो, मोहो हओ जस्स न होइ तण्हा । तण्हा हया जस्स न होइ लोहो, लोहो हओ जस्स न किंचणाइं ॥२९॥

- 105. That monk alone acquires the virtue of non-possessiveness, who renouncing the sense of ownership and attachment and controlling his own thoughts, remains unperturbed by the pair of opposites like happiness and misery.
- 106. Ahamikko khalu suddho, damsananananaio sadarūvī. Na vi atthi majjha kimci vi, annam paramānumittam pi.
- 106. Verily I am alone, pure, eternal and formless and possessing the qualities of apprehension and comprehension except these there is nothing, not even an atom, that is my own.
- 107. Suham vasāmo jīvāmo, jesim ņo natthi kimcaņa. Mihilāe ḍajjhamāṇīe, na me dajjhai kimcaņa.
- 108. Cattaputtakalattassa, nivvāvārassa bhikkhuņo. Piyam na vijjaī kimci, appiyam pi na vijjae.
- 107 & 108. We, who have nothing of our own, reside happily and live happily. As Nami who had renounced his kingdom and become a saint, said when Mithila was in flames nothing of mine is being burnt there. I have abandoned my children and my wife, I have no occupation; I am a mendicant; there is nothing dear or disagreeable to me.
- 109. Jahā pommam jale jāyam, novalippai vāriņā. Evam alittam kāmehim, tam vayam būma māhaṇam.
- 109. We call him a Brahmin who remains unaffected by objects of sensual pleasures like a lotus which remains untouched by water, though born in it.
- 110. Dukkham hayam jassa na hoi moho, moho hao jassa na hoi taṇhā.
  - Taṇhā hayā jassa na hoi loho, loho hao jassa na kiṁcaṇāiṁ.

- ૧૧૦. જેને મોહ નથી તેને દુઃખ નથી; જેણે તૃષ્ણાનો નાશ કર્યો તેણે મોહનો નાશ કર્યો; જેણે લોભને દૂર કર્યો તેણે તૃષ્ણાને દૂર કરી અને જેણે સંગ્રહ તજ્યો તેણે લોભને તજ્યો.
- १११. जीवो बंभ जीविम्म, चेव चिरया हविज्ज जा जिंदणो । तं जाण बंभचेरं, विमुक्कपरदेहितित्तिस्स ॥ ३० ॥
- ૧૧૧. બ્રહ્મ એટલે આત્મા. દેહ અને પરની આસક્તિથી મુક્ત મુનિ બ્રહ્મને અર્થે જે આચરણ કરે તેને બ્રહ્મચર્ય કહે છે.
- ११२. सव्वंगं पेच्छंतो, इत्थीणं तासु मुयदि दुब्भावं । सो बम्हचेरभावं, सुक्कदि खलु दुद्धरं धरदि ॥ ३१ ॥
- ૧૧૨. નારીના સુંદર અંગો દષ્ટિ સમક્ષ આપવા છતાં જે પોતાના ચિત્તમાં મલિનભાવ અનુભવતો નથી એ ધન્ય આત્મા કઠિન બ્રહ્મચર્યભાવને ધારણ કરનારો છે એમ જાણવું.
- ११३. जउकुंभे जोइउवगूढे, आसुभितत्ते नासमुवयाइ । एवित्थियाहि अणगारा, संवासेण नासमुवयंति ॥ ३२ ॥
- ૧૧૩. અગ્નિની સમીપ રહેલો લાખનો ઘડો જલદીથી ગરમ થઈ પીગળી જાય છે એવી જ રીતે સ્ત્રીના નિકટ સહવાસથી મુનિના સંયમનો પણ નાશ થાય છે.
- ११४. एए य संगे समइक्कमित्ता, सुदुत्तरा चेव भवंति सेसा । जहा महासागरमुत्तरित्ता, नई भवे अवि गंगासमाणा ॥ ३३ ॥
- ૧૧૪. જે સાધક-સાધિકા વિષયાસક્તિને પેલે પાર પહોંચી જાય છે તેને માટે બાકીની આસક્તિઓ ઓળંગવી સહેલી બની જાય છે; જેમ મહાસાગર પાર કરનારને ગંગા જેવી મોટી નદીઓ પાર કરવી સહેલી

- 110. He who has got rid of delusion has his misery destroyed, he who has got rid of craving has his delusion destroyed. He who has got rid of greed has his craving destroyed, he who owns nothing has his greed destroyed.
- 111. Jīvo bambha Jīvammi, ceva cariyā havijja jā jadiņo. Tam jāṇa bambhaceram, vimukkaparadehatittissa.
- 111. The soul verily is Brahman, so the activity regarding the self of a monk-who refrains himself from seeking enjoyment through other's body (i. e. sexual enjoyment), is called Brahma-carya (celibacy).
- 112. Savvamgam pecchanto, itthīṇam tāsu muyadi dubbhāvam. So bamhacerabhāvam, sukkadi khalu duddharam dharadi.
- 112. He observes the most difficult but pious virtue of celibacy, who does not entertain evil thoughts even after looking at all the organs of a woman.
- 113. Jaukumbhe joiuvagūdhe, āsubhitatte nāsamuvayāi. Evitthiyāhi aṇagārā, samvāseṇa nāsamuvayanti.
- 113. Just as a jar made of lac (sealing wax) when placed near fire soon gets melted and perished. Similarly a monk who moves in the company of women looses his character.
- 114. Ea ya samge samaikkamittā, suduttarā ceva bhavanti sesā.
  - Jahā mahāsāgaramuttarittā, naī bhave avi gamgāsamāṇā.
- 114. One, who overcomes desires for association with women, can overcome other temptations of his life as easily as a

બની જાય છે, તેમ.

- ११५. जह सीलख्यवयाणं, पुरिसाणं णिंदिदाओ महिलाओ । तह सीलख्यवयाणं महिलाणं णिंदिदा पुरिसा ॥ ३४ ॥
- ૧૧૫. શીલના રક્ષણમાં સાવધાન રહેવા માટે પુરુષની સામે જેમ સ્ત્રીઓને નિંદનીય રૂપે વર્ણવામાં આવે છે, તેવી જે રીતે શીલધારક સ્ત્રીઓ માટે પુરુષો પણ એટલા જ નિંદનીય સમજી લેવા જોઈએ.
- ११६. किं पुण गुणसहिदाओ, इत्थीओ अत्थि वित्थडजसाओ । णरलोगदेवदाओ, देवेहिं वि वंदणिज्जाओ ॥ ३५ ॥
- ૧૧૬. જગતમાં એવી ગુણસંપન્ન સ્ત્રીઓ પણ છે કે જેનો યશ સર્વત્ર ફેલાયેલો છે, જે મનુષ્યલોકની દેવતાઓ સમાન છે, ને જે દેવોને પણ વંદનીયછે.
- ११७. तेल्लोक्काडविडहणो, कामग्गी विसयरुक्खपज्जलिओ । जोव्वणतणिल्लचारी, जं ण डहइ सो हवइ धण्णो ॥ ३६ ॥
- ૧૧૭. કામાગ્નિ વિષયરૂપી વૃક્ષમાંથી પ્રગટે છે, યૌવનરૂપી ઘાસ એનો ચારો છે; ત્રણ લોકરૂપી વનને બાળવાની શક્તિ ધરાવતો એ અગ્નિ જેને બાળતો નથી તે પુરુષને (અને તે નારીને) ધન્ય છે.
- ११८. जा जा वच्चई खणी, न सा पडिनियत्तई । अहम्मं कुणमाणस्स, अफला जन्ति राइओ ॥ ३७ ॥
- ૧૧૮. જે રાત વીતી ગઈ છે તે પાછી આવવાની નથી, અધર્મ આચરનારાઓનો સમય વ્યર્થ વહી જાય છે.
- ११९. जहा य तिण्णि विणया, मूलं घेत्तूण निग्गया । एगोऽत्थ लहई लाहं, एगो मूलेण आगओ ॥ ३८ ॥
- १२०. एगो मूलं पि हारित्ता, आगओ तत्थ वाणिओ । ववहारे उवमा एसा, एवं धम्मे वियाणह ॥ ३९ ॥

- person, who has crossed an ocean, can easily cross the river Ganges.
- 115. Jaha sīlarakkhayāṇam, purisāṇam ṇindidāo mahilāo. Taha sīlarakkhayāṇam, mahilāṇam ṇindidā purisā.
- 115. Just as women become censurable by men observing calibacy, similarly men become censurable by women observing celibacy.
- 116. Kim puṇa guṇasahidāo, itthīo atthi vitthaḍajasāo. Naralogadevadāo, devehim vi vandaṇijjāo.
- 116. But there are women endowed with stern character, renowned far and wide, who are goddesses on this earth and are even adorned by gods.
- 117. Tellokkāḍaviḍahaṇo, kāmaggī visayarukkhapajjalio. Jovvaṇataṇillacārī, jam ṇa ḍahai so havai dhaṇṇo.
- 117. The sexual fire fed by the trees of desires can burn the forest of the three world, one is blessed whose grass of youthful life remains unburnt by this fire.
- 118. Jā jā vajjaī rayaņī, na sā paḍiniyattaī.

  Ahammaṁ kuṇamāṇassa, aphalā janti rāio.
- 118. The nights that pass away cannot return back. The night of a person engaged in sinful activities, go waste.
- 119. Jahā ya tiṇṇi vaṇiyā, mūlaṁ ghettūṇa niggayā. Egottha lahaī lāhaṁ, ego mūleṇa āgao.
- 120. Ego mūlam pi hārittā, āgao tattha vāṇio. Vavahāre uvamā esā, evam dhamme viyāṇaha.
- 119-120. Three Merchants started (on business) with their apital; one of them made profit in his business; the other returned

- ૧૧૯-૧૨૦. ત્રણ વેપારીઓ સરખી મૂડી લઈને નીકળ્યા. એકે નફો કર્યો, બીજો મુદ્દલ લઈને પાછો આવ્યો, ત્રીજો વેપારી મૂળ રકમ ગુમાવીને પાછો ફર્યો. એવું જ ધર્મ વિષે પણ સમજવું.
- १२१. अप्पा जाणइ अप्पा, जहिंदुओ अप्पसिक्खओ धम्मो । अप्पा करेइ तं तह, जह अप्पसुहावओ होइ ॥ ४० ॥
- ૧૨૧. આત્મા આત્માને જાણે છે. આત્મસાક્ષીએ કરાતો ધર્મ સાચો છે. ધર્મ એવી રીતે આચરવો કે જેથી આપણા પોતાના માટે એ સુખદાયક નીવડે.

## १०. संयमसूत्र

१२२. अप्पा नई वेयरणी, अप्पा मे कूडसामली । अप्पा कामदुहा धेणू, अप्पा मे नंदणं वणं ॥ १ ॥

#### ૧૦. સંયમસૂત્ર

- ૧૨૨. આત્મા જ વૈતરણી નદી છે, આત્મા જ કૂટશાલ્મલી વૃક્ષ છે. આત્મા જ કામધેનુ છે અને આત્મા જ નંદનવન છે. (આત્મા જ નર્ક છે, આત્મા જ સ્વર્ગ છે. વૈતરણી નદી અને ફૂટશાલ્મલી વૃક્ષ નર્કમાં આવેલાં કહેવાય છે, કામધેનુ ગાય અને નંદનવન સ્વર્ગમાં આવેલાં કહેવાય છે.)
- १२३. अप्पा कत्ता विकत्ता य, दुहाण य सुहाण य । अप्पा मित्तममित्तं च, दुप्पट्विय सुप्पट्विओ ॥ २ ॥
- ૧૨૩. આત્મા જ સુખ-દુઃખનો કર્તા છે અને સુખદુઃખનો ભોક્તા છે. સન્માર્ગે ચાલનારો આત્મા પોતે પોતાનો મિત્ર છે, ઉન્માર્ગે ચાલનારો આત્મા પોતે પોતાનો શત્રુ છે.
- १२४. एगप्पा अजिए सत्तू, कसाया इन्दियाणि य । ते जिणित्तु जहानायं, विहरामि अहं मुणी ॥ ३ ॥
- ૧૨૪. એક તો ન જીતાયેલો આત્મા આપણો શત્રુ છે, બીજા ન જીતાયેલા કષાય અને ન જીતાયેલી ઇન્દ્રિયો આપણા ખરા શત્રુ છે. હે મુનિવર !

back with his capital only; the third one returned after losing all the capital that he had taken with him. Know that in practice, this simile is also applicable in religious matter.

- 121. Appā jāṇai appā, jahaṭṭhio appasakkhio dhammo. Appā kareiṁ taṁ taha, jaha appasuhāvao hoi.
- 121. The soul verily knows himself. Really one's soul itself is the witness of religiosity, hence he performs religious activity in such a manner as brings satisfaction to himself.

### 10. Samyamasūtra

122. Appā naī veyaraṇī, appā me kūḍasāmalī. Appā kāmaduhā dheṇū, appā me nandaṇaṁ vaṇaṁ.

#### 10. PRECEPTS ON SELF-RESTRAINT

- 122. My soul is to me the river Vaitarani and the thorny tree Śālmalī. But is to me the cow *Kāmadhenu* (as it yields all that I desire) and the heavenly garden Nandanavana also.
- 123. Appā kattā vikattā ya, duhāṇa ya suhāṇa ya. Appā mittamamittam ca, dupaṭṭhiya supaṭṭhio.
- 123. The soul is the doer and enjoyer of both happiness and misery; it is his own friend when it acts righteously and foe when it acts unrighteously.
- 124. Egappā ajie sattū, kasāyā indiyāṇi ya. Te jiṇittu jahānāyaṁ, viharāmi ahaṁ muṇi.
- 124. One's unconquered self, unconquered passions and uncontrolled sense-organs are one's own enemies. Oh

- એ બધાંને જીતી લઈને હું યથાયોગ્યપણે વિચરું છું.
- १२५. जो सहस्सं सहस्साणं, संगामे दुज्जए जिणे । एगं जिणेज्ज अप्पाणं, एस से परमो जओ ॥ ४ ॥
- ૧૨૫. કોઈ વ્યક્તિ યુદ્ધમાં હજારો મહાન યોદ્ધાઓને એકલો જીતી લે તેના કરતાં પણ કોઈ વ્યક્તિ પોતાની જાતને જીતી લે એ વિજય મોટો છે.
- १२६. अप्पाणमेव जुज्झाहि, किं ते जुज्झेण बज्झओ । अप्पाणमेव अप्पाणं, जइत्ता सुहमेहए ॥ ५ ॥
- ૧૨૬. બહારની લડાઈથી શું વળશે ? પોતાની જાત સાથે જ લડ. પોતે પોતાને જીતીએ તો જ સાચું સુખ મળે છે.
- १२७. अप्पा चेव दमेयव्वो, अप्पा हु खलु दुद्दमो । अप्पा दंतो सुही होइ, अस्सि लोए परत्थ य ॥ ६ ॥
- ૧૨૭. પોતાની જાતને જ તાબે કરવી જોઈએ. આત્મવિજય સૌથી અઘરો છે. જાતને જીતનારો આ લોકમાં અને પરલોકમાં સુખી થાય છે.
- १२८. वरं मे अप्पा दंतो संजमेण तवेण य । माऽहं परेहिं दम्मंतो, बंधणेहिं वहेहि य ॥ ७ ॥
- ૧૨૮. હું મારી જાતે તપ અને સંયમ વડે મારા પર કાબૂ મેળવું એ જ સારું છે. વધ અને બંધન જેવી શિક્ષાઓ વડે બીજાઓ મને કાબૂમાં લે એ ઠીક નહિ.
- १२९. एगओ विखं कुज्जा, एगओ य पवत्तणं । असंजमे नियत्तिं च, संजमे य पवत्तणं ॥ ८ ॥
- ૧૨૯. એક વસ્તુથી નિવૃત્ત થવા જેવું છે અને બીજી એક વસ્તુમાં પ્રવૃત્તિ કરવા જેવી છે. અસંયમથી નિવૃત્તિ કરવી અને સંયમમાં પ્રવૃત્તિ કરવી.

- monk: having conquered them, I move about righteously.
- 125. Jo sahassam sahassāṇam, samgāme dujjae Jiņe. Egam jiņejja appāṇam, esa se paramo jao.
- 125. One may conquer thousands and thousands of enemies in an invincible battle; but the supreme victory consists in conquest over *one's self*.
- 126. Appāṇameva jujjhāhi, kiṁ te jujjeṇa bajjhao. Appāṇameva appāṇaṁ, jaittā suhamehae.
- 126. Fight with thyself; what is the good in fighting against external foes? One can get supreme happiness by conquering one's own self by one's self.
- 127. Appā ceva dameyavvo, appā hu khalu duddamo. Appā damto suhī hoi, assim loe parattha ya.
- 127. One must conquer one's own self, because it is difficult to conquer it. One who has conquered one's own self attains bliss in this world as well as in the next.
- 128. Varam me appā damto, samjameņa taveņa ya. Māham parehim dammamto, bandhaņehim vahehi ya
- 128. It is proper that I must conquer my self by self-restraint and penance. But it is not proper that I should be vanquished by others and made a prisoner or killed by them.
- 129. Egao viraim kujjā, egao ya pavattaṇam.
  Asamjame niyattim ca, samjame ya pavattaṇam.
- 129. One should desist from action in one direction and undertake action in another direction. One should avoid being incontinent and should practise self-restraint.

- १३०. रागे दोसे य दो पावे, पावकम्म-पवत्तणे । जे भिक्खू रुंभई निच्चं, से न अच्छइ मंडले ॥ ९ ॥
- ૧૩૦. રાગ અને દ્વેષ નામના બે પાપ જ અન્ય પાપકાર્યમાં આપણને દોરી જાય છે. જે મુનિ આ બંનેનો સદાને માટે ક્ષય કરે છે તે સંસારચક્રમાં રહેતો નથી.
- १३१. नाणेण य झाणेण य, तवोबलेण य बला निरुब्धिति । इंदियविसयकसाया, धरिया तुरमा व रज्जूहिं ॥ १० ॥
- 131. જેવી રીતે લગામ વડે અશ્વને રોકવામાં આવે છે તેમ જ્ઞાન, ધ્યાન અને તપના આધારે ઈન્દ્રિયો, વિષયો તથા કષાયોનો નિગ્રહ કરી શકાય છે.
- १३२. उवसामं पुवणीता, गुणमहता जिणचरित्तसरिसं पि । पडिवार्तेति कसाया, किं पुण सेसे सरागत्थे ॥ ११ ॥
- ૧૩૨. ઉચ્ચ કોટિના ગુણવાન અને જિનેશ્વર સમાન ચારિત્રધારી મુનિ કષાયોને શાંત કરી દે છે, પરંતુ (નિમિત્ત મળતાં ફરી જાગૃત થઈને) કષાયો એવા મુનિને પણ પાડી નાખે છે, તો અન્ય સરાગી મુનિનું શું કહેવું ?
- १३३. इह उवसंतकसाओ, लहइ अणंतं पुणो वि पडिवायं । न हु भे वीससियव्वं, थेवे वि कसायसेसम्मि ॥ १२ ॥
- ૧૩૩. કષાયોને ઉપશાંત કરનાર પણ જો ફરીથી અનંતગણી પતિત અવસ્થાને પામતો હોય તો, કષાય ભલે થોડો રહ્યો હોય તો પણ, તેનો વિશ્વાસ કરવો જોઈએ નહિ.
- १३४. अणथोवं वणथोवं, अग्गीथोवं कसायथोवं च । न हु भे वीससियव्वं, थोवं पि हु तं बहु होइ ॥ १३ ॥
- ૧૩૪. થોડુંક કરજ, નાનો ઘા, નાનકડી આગ કે જરાક જેટલો કષાય આ બધાંનો તમારે કદી વિશ્વાસ ન કરવો. એમને નાનામાંથી મોટું રૂપ લેતા વાર લાગતી નથી.

- 130. Rāge dose ya do pāve, pāvakamma pavattaņe. Je bhikkhū rumbhaī niccam, se na acchai maṇḍale.
- 130. The two sins attachment and aversion lead one to commit sinful acts. That monk who always besieges them will not wander in this mundane existence.
- 131. Nāṇeṇa ya jhāṇeṇa ya, tavobaleṇa ya balā nirubhanti. Imdiyavisayakasāyā, dhariyā turagā va rajjūhim.
- 131. Just as a horse can be controlled by a bridle, the sensual pleasures and passions can be forcefully kept under control by knowledge, meditation and power of penance.
- 132. Uvasāmam puvaņītā, guņamahatā jiņacarittasarisam pi. Paḍivātemti kasāyā, kim puņa se sarāgatthe.
- 132. When suppressed, passion can bring about the spiritual degeneration of even the most virtuous monk, who in bis conduct is akin to Jina himself, what can we say of monks who are under the sway of attachment?
- 133. Ih uvasamtakasāo, lahai aṇantam puṇo vi paḍivāyam. Na hu bhe vīsasiyavvam, theve vi kasāyasesammi.
- 133. Even, one who has subsided or repressed all his passions, once more experience a terrible spiritual degeneration, may ence, one ought not to become complacent when some remnants of passions still continue.
- 134. Aṇathovaṁ vaṇathovaṁ, aggīthovaṁ kasāyathovaṁ ca. Na hu bhe vīsasiyavvaṁ, thovaṁ pi hu taṁ bahu hoi.
- 134. One should not be complacent with a small debt, slight wound, spark of fire and slight passion, because what is small (today) may become bigger (later).

- १३५. कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो । माया मित्ताणि नासेइ, लोहो सव्वविणासणो ॥ १४ ॥
- ૧૩૫. ક્રોધ પ્રેમનો, અભિમાન વિનયનો, માયા મૈત્રીનો અને લોભ સર્વનો નાશ કરે છે.
- १३६. उवसमेण हणे कोहं, माणं मद्दवया जिणे । मायं चऽज्जवभावेण, लोभं संतोसओ जिणे ॥ १५ ॥
- ૧૩૬. ક્ષમાથી ક્રોધને હણો, નમ્રતાથી અભિમાનને જીતો, સરળતાથી માયાનો અંત આણો અને સંતોષ વડે લોભ પર વિજય મેળવો.
- १३७. जहा कुम्मे सअंगाइं, सए देहे समाहरे । एवं पावाइं मेहावी, अज्झप्येण समाहरे ॥ १६ ॥
- ૧૩૭. કાચબો પોતાના અંગોને પોતાની અંદર લઈ લે છે એમ વિચારશીલ પુરુષ આત્મલક્ષ્ય વડે પાપોનું સંવરણ કરે.
- १३८. से जाणमजाणं वा, कट्टुं आहम्मिअं पयं । संवरे खिप्पमप्पाणं, बीयं तं न समायरे ॥ १७ ॥
- ૧૩૮. જાણતાં કે અજાણતાં ધર્મવિરુદ્ધ કાર્ય થઈ જાય તો સાધકે પોતાની જાતનું જલદીથી સંવરણ કરવું અને ફરીથી એ ભૂલ થવા ન દેવી.
- १३९. धम्मारामे चरे भिक्खू, धिइमं धम्मसारही । धम्मारामराए दंते, बम्भचेरसमाहिए ॥ १८ ॥
- ૧૩૯. ધૈર્યવાન, ધર્મરૂપી રથના સારથી, ધર્મઉદ્યાનમાં રમવાના પ્રેમી, પોતાની જાતને વશમાં રાખનાર મુનિ બ્રહ્મચર્ય દ્વારા શાંત બનીને ધર્મઉદ્યાનમાં આનંદથી વિચરે.

- 135. Koho pīim paṇāsei, māṇo viṇayanāsaṇo. Māyā mittaṇi nāsei, loho savvaviṇāsaṇo.
- 135. Anger destroys love, pride destroys modesty, deceit destroys friendship; greed is destructive of everything.
- 136. Uvasameṇa haṇe koham, māṇam maddavayā jiṇe. Māyam cájjavabhāveṇa, lobham samtosao jiṇe.
- 136. One ought to put an end to anger through calmness, pride by modesty, deceit by straight-forwardness and greed by contentment.
- 137. Jahā kumme saamgāī, sae dehe samāhare. Evam pāvāim mehāvī, ajjhappeṇa samāhare.
- 137. Just as a tortoise protects itself by withdrawing all its limbs within its own body, similarly a wise man protects himself from evil by withdrawing himself from extrovertness.
- 138. Se jāṇamajāṇaṁ vā, kaṭṭuṁ āhammiaṁ payaṁ. Saṁvare khippamappāṇaṁ, bīyaṁ taṁ na samāyare.
- 138. When an unrighteous deed is committed, whether consciously or unconsciously, one should immediately control oneself so that such an act is not committed again.
- 139. Dhammārāme care bhikkhū, dhiimam dhammasārahī. Dhammārāmarae dante, bambhacerasamāhie.
- 139. A monk who is a courageous driver of the chariot of religion, engrossed in the delight of religion, self-controlled and devoted to celibacy, wanders in the garden of religion.

# ११. अपरिग्रहसूत्र

- १४०. संगनिमित्तं मारइ, भणइ अलीअं करेइ चोरिक्कं । सेवइ मेहुणं मुच्छं, अप्परिमाणं कुणइ जीवो ॥ १ ॥ ११. અપિરગ્રહસત્ર
- ૧૪૦. પરિગ્રહવૃત્તિના કારણે મનુષ્ય હિંસા કરે છે, અસત્ય બોલે છે, ચોરી કરે છે, મૈથુન સેવે છે અને પોતાની પાસે જે કંઈ હોય તેમાં ખૂબ આસક્ત રહે છે.
- १४१. चित्तमंतमचित्तं वा, परिगिज्झ किसामवि । अन्तं वा अणुजाणाइ, एवं दुक्खा ण मुच्चई ॥ २ ॥
- ૧૪૧. સજીવ કે નિર્જીવ એવી નાનકડી વસ્તુનો પણ પરિગ્રહ કરનાર કે તેની અનુમોદના કરનાર આત્મા દુઃખમુક્ત થઈ શકતો નથી.
- १४२. जे ममाइयमितं जहाति, से जहाति ममाइयं । से हु दिटुपहे मुणी, जस्स नित्थ ममाइयं ॥ ३ ॥
- ૧૪૨. જે મમત્વને ત્યજી શકે છે તે જ પરિગ્રહને તજી શકે છે. તે મુનિએ માર્ગ જોયો છે, જેણે પરિગ્રહ તજ્યો છે.
- १४३. मिच्छत्तवेदरागा, तहेव हासादिया य छद्दोसा । चत्तारि तह कसाया, चउदस अब्भंतरा गंथा ॥ ४ ॥
- ૧૪૩. મિથ્યાત્વ, સ્ત્રીભાવ, પુરુષભાવ, નપુસંકભાવ, હાસ્ય, રતિ (ખુશી), અરતિ (કંટાળો), શોક, ભય, જુગુપ્સા, ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ– આ ચૌદ પ્રકારનો અભ્યંતર પરિગ્રહ છે.

### 11. Aparigrahasūtra

140. Samganimittam mārai, bhaṇai alīam karei corikkam. Sevai mehuṇa muccham, apparimāṇam kuṇai jīvo.

#### 11. PRECEPTS ON NON-POSSESSIVENESS

- 140. Owing to attachment, a person commits violence, tells lies, commits theft, indulges in sex and develops a wish for unlimited hoarding.
- 141. Cittamantamacittam vā, parigijjha kisāmavi. Annam vā aņujāņāi, evam dukkhā ņa muccaī.
- 141. A person who hoards even the slightest amount of an animate or inanimate thing or gives consent to some one for hoarding, will not escape from misery.
- 142. Je mamāiya matim jahāti, se jahāti mamāiyam. Se hu diṭṭhapahe muṇī, jassa natthi mamāiyam.
- 142. Whoever frees himself from the instinct of possessiveness, can renounce his possession. A monk who has nothing of his own has really seen the path (of liberation).
- 143. Micchattavedarāgā, taheva hāsādiyā ya chaddosā. Cattāri taha kasāyā, caudasa abbhantarā ganthā.
- 144. Bāhirasamgā khettam, vatthu dhaṇadhannakuppabhāṇḍāṇi. Dupayacauppaya jāṇāṇi, keva sayanāsane ya tahā.'
- 143-144. Attachment of possessiveness is of two kinds; internal and external. The internal possessiveness is of fourteen kinds—(1) Wrong belief, (2) Sexual desire for women (3) Sexual desire for man (4) Sexual desire for both, (5)

- १४४. बाहिरसंगा खेत्तं, वत्थु धणधन्नकुप्पभांडाणि । दुपयचउप्पय जाणाणि, चेव सयणासणे य तहा ॥ ५ ॥
- ૧૪૪. ખેતર, મફાન, ધન, ધાન્ય, વસ્ત્ર, વાસણ, નોકર-ચાકર, પશુ, વાહન, બિછાનાં અને ખુરશી-પલંગ-રાચરચીલું – આ દશ પ્રકારનો બાહ્ય પરિગ્રહ છે.
- १४५. सव्वगंथविमुक्को, सीईभूओ पसंतचित्तो अ । जं पावइ मुत्तिसुहं, न चक्कवट्टी वि तं लहइ ॥ ६ ॥
- ૧૪૫. સર્વ પરિગ્રહથી મુક્ત, શીતળ, પ્રસન્નચિત્ત શ્રમણને સંતોષ દ્વારા જેવું સુખ મળે છે તેવું સુખ ચક્રવર્તીને પણ મળતું નથી.
- १४६. गंथच्चाओ इंदिय-णिवारणे अंकुसो व हत्थिस्स । णयरस्स खाइया वि य, इंदियगुत्ती असंगत्तं ॥ ७ ॥
- ૧૪૬. હાથીને કાબૂમાં રાખવા માટે અંકુશ હોય છે તેમ ઈન્દ્રિયોને કાબૂમાં રાખવા પરિગ્રહ ત્યાગ જરૂરી છે. નગરના રક્ષણ માટે ખાઈ હોય છે તેમ ઈન્દ્રિયોના સંયમ માટે પરિગ્રહત્યાગ આવશ્યક છે.

# १२. अहिंसासूत्र

- १४७. एयं खु नाणिणो सारं, जं न हिंसइ कंचणं । अहिंसासमयं चेव, एतावंते वियाणिया ॥ १ ॥ १२. અહिंसासत्र
- ૧૪૭. જ્ઞાનીપણાનો સાર એ જ છે કે કોઈ પણ પ્રાણીની હિંસા ન કરવી, અહિંસા એ જ સમતા છે, એ વાત બરાબર સમજી લો.

Laughter, (6) Liking, (7) Disliking, (8) Grief, (9) Fear, (10) Disgust, (11) Anger, (12) Pride, (13) Deceit and (14) Greed.

The external possessions are ten: (1) Fields, (2) Houses,

- (3) Wealth and food-grains, (4) stock of house-hold goods.
- (5) utensils, (6) male or female slaves (7) Animals, (8) Vehicles, (9) Beddings and (10) Seats.
- 145. Savvaganthavimukko, Sūbhūo pasantacitto a. Jam pāvai muttisuham, Na cakkavaṭṭī vi tam lahai.
- 145. One who is completely free from all possessiveness, is calm and serene in his mind and attains bliss of emancipation which even an emperor cannot obtain.
- 146. Ganthaccāo imdiya-ņivāraņe amkuso va hatthissa. Nayarassa khāiyā vi ya, indiyaguttī asamgattam.
- 146. The renunciation of attachment is useful for controlling the sense-organs as the driver's hook is useful for controlling an elephant and the ditch for protecting a town. Certainly, the control of sense-organs is the same thing as freedom from all possession.

#### 12. Ahimsāsūtra

147. Eyam khu nāṇiṇo sāram, jam na himsai kamcaṇa. Ahimsāsamayam ceva, etāvante viyāṇiyā.

#### 12. PRECEPTS ON NON-VIOLENCE

147. It is the essential trait of a wise man that he does nots kill any living being. Certainly, one has to understand just two principles namely non-violence and equanimity (of all living beings).

- १४८. सब्बे जीवा वि इच्छंति, जीविउं न मरिज्जिउं । तम्हा पाणवहं घोरं, निग्गंथा वज्जयंति णं ॥ २ ॥
- ૧૪૮. સર્વ જીવો જીવવા ઈચ્છે છે, મરવા નહિ. માટે ભયંકર એવી પ્રાણી હિંસાથી નિર્ગ્રન્થો દૂર રહે છે.
- १४९. जावंति लोए पाणा, तसा अदुव थावरा । ते जाणमजाणं वा, ण हणे णो वि घायए ॥ ३ ॥
- ૧૪૯. જગતમાં જેટલા ત્રસ અને સ્થાવર જીવો છે તેને જાણતાં કે અજાણતાં પોતે મારવા નહિ અને બીજાની પાસે મરાવવા નહિ. (ત્રસ = હાલી ચાલી શકે એવા. સ્થાવર = હાલીચાલી ન શકે તેવા.)
- १५०. जह ते न पिअं दुक्खं, जाणिअ एमेव सव्वजीवाणं । सव्वायरमुवउत्तो, अत्तोवम्मेण कुणसु दयं ॥ ४ ॥
- ૧૫૦. જેમ તને દુઃખ ગમતું નથી તેમ બીજા સર્વ જીવોને પણ ગમતું નથી. સૌને પોતાના સમાન ગણીને ખૂબ આદર અને સાવધાનીથી, સર્વ જીવો પર દયા રાખો.
- १५१. जीववहो अप्पवहो, जीवदया अप्पणो दया होइ । ता सव्वजीवहिंसा, परिचत्ता अत्तकामेहिं॥ ५ ॥
  - ૧૫૧. કોઈ જીવને મારવો એ પોતાને મારવા બરાબર છે; કોઈના પર દયા કરવી એ પોતાની ઉપર દયા કરવા બરાબર છે તેથી આત્મહિતૈષી જનો સર્વજીવોની હિંસાથી દૃર રહે છે.
- १५२. तुमं सि नाम स चेव, जं हंतव्वं ति मन्नसि । तुमं सि नाम स चेव, जं अज्जावेयव्वं ति मन्नसि ॥ ६ ॥
- ૧૫૨. જેને તું મારવા યોગ્ય માને છે તે તું જ છે, જેને તું તાબામાં રાખવા યોગ્ય ગણે છે તે તું જ છે.

- 148. Savve jīvā vi icchanti, jīvium na marijjium. Tamhā pāṇavaham ghoram, niggamthā vajjayanti ṇam.
- 148. All the living beings wish to live and not to die; that is why *nirgranthas* (personages devoid of attachment) prohibit the killing of living beings
- 149. Jāvanti loe pāṇā, tasā aduva thāvarā. Te jāṇamajāṇaṁ vā, ṇa haṇẹ ṇo vi ghāyae.
- 149. Whether knowingly or unknowingly one should not kill living beings, mobile or immobile, in this world nor should cause them to be killed by others.
- 150. Jaha te na piam dukkham, jāṇia emeva savvajīvāṇam. Savvāyaramuvautto, attovammeṇa kuṇasu dayam.
- 150. Just as pain is not agreeable to you, it is so with others. Knowing this principle of equality treat other with respect and compassion.
- 151. Jīvavaho appavaho, jīvadayā appaņo dayā hoi. Tā savvajīvahimsā, paricattā attakāmehim.
- 151. Killing a living being is killing one's own self; showing compassion to a living being is showing compassion to oneself. He who desires his own good, should avoid causing any harm to a living being,
- 152. Tumam si nāma sa ceva, jam hantavvam ti mannasi. Tumam si nāma sa ceva, jam ajjāveyavvam ti mannasi.
- 152. The being whom you want to kill is the very same as you are yourself, the being whom you want to be kept under obedience is the very same as you yourself.

- १५३. रागादीणमणुप्पाओ, अहिंसकत्तं त्ति देसियं समए । तेसिं चे उप्पत्ती, हिंसे त्ति जिणेहि णिद्दिष्टा ॥ ७ ॥
- ૧૫૩. રાગાદિ ઉત્પન્ન ન થાય એ જ અહિંસા છે. રાગાદિ ઉત્પન્ન થાય એ જ હિંસા છે – એમ જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે.
- १५४. अज्झवसिएण बंधो, सत्ते मारेज्ज मा थ मारेज्ज । एसो बंधसमासो, जीवाणं णिच्छयणयस्स ॥ ८ ॥
- ૧૫૪. જીવને મારે કે ન મારે કિંતુ મારવાના ભાવ હોય તો કર્મ બંધાય છે. જીવો કર્મ બાંધે છે તેની પાછળનો વાસ્તવિક નિયમ ટૂંકમાં આટલો જ છે.
- १५५. हिंसादो अविरमणं, वहपरिणामो य होइ हिंसा हु । तम्हा पमत्तजोगो, पाणव्ववरोवओ णिच्चं ॥ ९ ॥
- ૧૫૫. હિંસાનો(સમજપૂર્વક) ત્યાગ ન કર્યો હોય ત્યાં સુધી હિંસા ચાલુ છે. (હિંસો કરે કે ન કરે) હિંસાના ભાવ એ હિંસા છે, માટે જ જર્યા પ્રમાદ છે ત્યાં નિત્ય હિંસા છે.
- १५६. णाणी कम्मस्स खयत्थ-मुट्ठिदो णोट्ठिदो य हिंसाए । अदि असढं अहिंसत्थं, अप्पमत्तो अवधगो सो ॥ १० ॥
- ૧૫૬. જ્ઞાની કર્મક્ષય માટે પ્રવૃત્તિ કરે છે. હિંસા માટે નહિ, જે સાચા હૃદયથી અહિંસા માટે પ્રયત્નશીલ હોય એવો અપ્રમત્ત આત્મા સદા અહિંસક છે.
- १५७. अत्ता चेव अहिंसा, अत्ता हिंस त्ति णिच्छओ समए । जो होदि अप्पमत्तो, अहिंसगो हिंसगो इदरो ॥ ११ ॥
- ૧૫૭. આત્મા જ હિંસા છે, ને આત્મા જ અહિંસા છે—આ અંતિમ નિષ્કર્ષ છે. અપ્રમાદી હોય એ અહિંસક છે, પ્રમાદી હોય તે હિંસક છે.
- १५८. तुंगं न मंदराओ, आगासाओ विसालयं नित्थ । जह तह जयंमि जाणसु, धम्ममहिंसासमं नित्थ ॥ १२ ॥

- 153. Rāgādiṇamaṇuppāo, ahimsakattam tti desiyam samae. Tesim ce uppattī, himsetti jinehi niddiṭṭhā.
- 153. It is said by Lord Jina that absence of attachment etc. is *ahimsā* (non-violence) while their presence is himsā (violence).
- 154. Ajjhavasieņa bandho, satte mārejja mā tha mārejja. Eso bandhasamāso, jīvāṇam nicchayaṇayassa.
- 154. Even an intention of killing is the cause of the bondage of Karma, whether you actually kill or not; from the real point of view, this is the nature of the bondage of Karma.
- 155. Himsādo aviramaņam, vahapariņāmo ya hoi himsā hu. Adadi asaḍham ahimsattham, appamatto avadhago so.
- 155. Non-abstinence from *hiṁsā* or an intention to commit it, is *hiṁsā*. Therefore careless activity through passions amounts to violence (*hiṁsā*)
- 156. Nāṇī kammassa khayattha-muṭṭhido ṇoṭṭhido ya hiṁsāe. Adadi asaḍhaṁ ahiṁsatthaṁ, appamatto avadhago so.
- 156. A wise person is one who always strives to eradicate his Karmas and is not engaged in hirmsā. One who firmly endeavours to remain non-violent is verily a non-killer.
- 157. Attā ceva ahimsā, attā himsati ņicchao samae. Jo hodi appamatto, ahimsago himsago idaro.
- 157. As per scriptures the self is both violent and non-violent. He who is careful is non-violent and who is careless is violent.
- 158. Tumgam na mandarāo, āgāsāo visālayam natthi. Jaha taha jayammi jāṇasu, dhammamahimsāsamam natthi.

- ૧૫૮. મેરુ પર્વતથી ઊંચું કંઈ નથી, આકાશથી વિશાળ કંઈ નથી, તેવી જ રીતે જગતમાં અહિંસાથી ઊંચો કોઈ ધર્મ નથી.
- १५९. अभयं पत्थिवा ! तुब्भं, अभयदाया भवाहि य । अणिच्चे जीवलोगम्मि, किं हिंसाए पसज्जसि ॥ १३ ॥
- ૧૫૯. હે રાજન્ ! તને અભય છે ને તું પણ બીજાને અભયદાતા બન. આ ટૂંકી જિંદગીમાં તું શા માટે હિંસાનો આશરો લઈ રહ્યો છે ?

### १३. अप्रमादसूत्र

- १६०. इमं च मे अत्थि इमं च नित्थि, इमं च मे किच्चं इमं अकिच्चं । तं एवमेव लालप्पमाणं, हरा हरंति त्ति कहं पमाए ? ॥ १ ॥
- ૧૬૦. આ મારી પાસે છે, આ નથી; આ મેં કરી લીધું, આ બાકી છે; એવો બડબડાટ કરી રહેલા માનવીને કાળ જોતજોતામાં ઉઠાવી જાય છે. આ સ્થિતિમાં પ્રમાદ કરાય જ કેમ ?
- १६१. सीतंति सुवंताणं, अत्था पुरिसाण लोगसारत्था । तम्हा जागरमाणा, विधुणध पोराणयं कम्मं ॥ २ ॥
- ૧૬૧. જગતમાં સારભૂત એવા જ્ઞાનાદિ પદાર્થોને સૂઈ રહેનારો આત્મા ખોઈ નાખે છે માટે જાગૃત રહીને પુરાણાં કર્મોને ખંખેરતા રહો.
- १६२. जागरिया धम्मीणं, अहम्मीणं च सुत्तया सेया । वच्छाहिवभगिणीए, अर्राहेस् जिणो जयंतीए ॥ ३ ॥
- ૧૬૨. ભગવાન મહાવીરે વત્સ દેશના રાજા શતાનિકની બહેન જયંતીને કહ્યું હતું : ''ધર્મવાન આત્મા જાગતો સારો, અધર્મી સૂતેલો સારો.''

- 158. No mountain is higher than the Meru; nothing is more expansive than the sky; similarly know that there is no religion equal to the religion of ahirmsā in this world.
- 159. Abhayam patthivā! tubbham, abhayadāyā bhavāhi ya. Anicce jīvalogammi, kim himsāe pasjjasi.
- 159. Oh: Mortal being! be free from fear and you let others be free from fear. In this transitory world, why do you indulge in himsā?

### 13. Apramādasūtra

160. Imam ca me atthi imam ca natthi, imam ca me kiccam imam akiccam.

Tam evamevam lālappamāṇam, harā haranti tti kaham pamāe ?

#### 13. PRECEPTS ON VIGILANCE

- 160. This is with me and this is not, this is done by me and this is not; even while a man is fondling thus, he is removed away by death; how can one be careless in this state?
- 161. Sītanti suvantāṇam, atthā purisāṇa logasāratthā. Tamhā jāgaramāṇā, vidhuṇadha porāṇayam kammam.
- 161. He who sleeps, his many excellent things of this world are lost unknowingly. Therefore, remain awake all the while and destroy the Karmas, accumulated in the past.
- 162. Jāgariyā dhammīṇam, ahammīṇam ca suttayā seyā. Vacchāhivabhagiṇīe, akahimsu jiņo jayantīe.
- 162. It is better that the religious-minded should awake and the wicked should sleep; this is what Jina said to Jayanti, the

- १६३. सुत्तेसु यावी पडिबुद्धजीवी, न वीससे पण्डिए आसुपण्णे । घोरा मुहुत्ता अबलं सरीरं, भारंड-पक्खी व चरेऽप्यमत्तो ॥ ४ ॥
- ૧૬૩. સૂતેલા લોકોની વચ્ચે પણ પ્રજ્ઞાવાન મનુષ્ય જાગૃત જીવન ગાળે; એ ક્યારેય પ્રમાદ ન કરે. કાળ નિર્દય છે, શરીર નિર્બળ છે; માટે ભારંડપક્ષીની જેમ સદા સાવધાન રહેવું.
- १६४. पमायं कम्ममाहंसु, अप्पमायं तहाऽवरं । तब्भावादेसओ वावि, बालं पंडियमेव वा ॥ ५ ॥
- ૧૬૪. પ્રમાદ એ જ કર્મ છે, અપ્રમાદ એ જ અકર્મ છે એમ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે. પ્રમાદી વ્યક્તિ બાળ(અજ્ઞાની) છે, અપ્રમાદી પંડિત(જ્ઞાની) છે.
- १६५. न कम्मुणा कम्म खर्वेति वाला, अकम्मुणा कम्म खर्वेति धीरा । मेघाविणो लोभमया वतीता, संतोसिणो नो पकरेंति पावं ॥ ६ ॥
- ૧૬૫. બાળજીવો કર્મ(પ્રવૃત્તિ) દ્વારા કર્મને ક્ષય કરવા ઇચ્છે છે, પણ તેમ થતું નથી. જ્ઞાનીજનો અકર્મ(નિવૃત્તિ) દ્વારા કર્મોનો ક્ષય કરે છે. લોભ અને ભયથી મુક્ત અને સંતોષી એવા મેઘાવી પુરુષો પાપથી બચે છે.

१६६. सळ्ओ पमत्तस्स भयं, सळ्ओ अप्पमत्तस्स नित्थ भयं ॥ ७ ॥ १६६. પ્રમત્તને બધી બાજુએથી ભય હોય છે, અપ્રમત્તને કોઈ ભય નથી હોતો.

- sister of the king of Vatsadeśa.
- 163. Suttesu yāvī paḍibhddhajīvī, na vīsase paṇḍie āsupaṇṇe. Ghorā muhuttā abalaṁ sarīraṁ, bhāraṇḍa pakkhī va caréppamatto.
- 163. A wise person of sharp intelligence should be awake, even amongst those who sleep; he should not be complacent, because time is relentless and the body is weak, (So) he should ever be vigilant like the fabulous bird, Bhāraṇḍa.
- 164. Pamāyam kammamāhamsu, appamāyam tahàvaram. Tabbhāvādesao vāvi, bālam paṇḍiyameva vā.
- 164. Carelessness is the cause of Karma i;e.influx. Vigilance stops it. He who is invigilant is ignorant, and he who is vigilant is wise.
- 165. Na kammuṇā kamma khaventi vālā, akammuṇā kamma khaventi dhīrā.
  Medhāviṇo lobhamayā vatītā, samtosiņo na pakarenti pāvam.
- 165. The ignorant cannot destroy their Karmas by their actions while the wise can do it by their inaction i.e.by controlling their activities because they are free from greed and lustful passions and do not commit any sin as they remain contented.
- 166. Savvao pamattassa bhayam, savvao appamattassa natthi bhayam.
- 166. There is fear from every direction for an invigilant person; while there is no fear for a person who is vigilant.

- १६७. नाऽऽलस्सेण समं सुक्खं, न विज्जा सह निद्दया । न वेरग्गं ममत्तेणं, नारंभेण दयालुया ॥ ८ ॥
- ૧૬૭. આળસ હોય ત્યાં સુખ નથી. નિદ્રા અને વિદ્યા સાથે રહેતાં નથી. જયાં મમતા ત્યાં વૈરાગ્ય નહિ અને આરંભ ત્યાં અહિંસા નહિ. (આરંભ=મોટા પાયે કરાતા સાંસારિક કાર્યો.)
- १६८. जागरह नरा ! णिच्चं, जागरमाणस्स वड्ढते बुद्धी । जो सुवति ण सो धन्नो, जो जग्गति सो सया धन्नो ॥ ९ ॥
- ૧૬૮. હે મનુષ્યો, સતત જાગતા રહો ! જાગતો રહે છે તેનું જ્ઞાન વધે છે. સૂઈ રહેનારો ભાગ્યહીન છે, જાગનારો ભાગ્યશાળી છે.
- १६९. आदाणे णिक्खेवे, वोसिरणे ठाणगमणसयणेसु । सव्वत्थ अप्पमत्तो, दयावरो होदु हु अहिंसओ ॥ १० ॥
- ૧૬૯. વસ્તુઓ લેવી-મૂકવી, મળ-મૂત્ર અને બીજી વસ્તુઓનું વિસર્જન કરવું, બોલવું-ચાલવું, બેસવું-ઉઠવું, જવુ-આવવું—આવી દરેક ક્રિયામાં સાવધાન રહીને જે જીવરક્ષાનો પ્રયત્ન કરે છે તે જ અહિંસક રહી શકે છે.

# १४. शिक्षासूत्र

- १७०. विवत्ती अविणीअस्स, संपत्ती विणीअस्स य जस्सेयं दुहओ नायं, सिक्खं से अभिगच्छइ ॥ १ ॥ **१४. शिक्षासूत्र**
- ૧૭૦. અવિનીત આત્માને હાનિ થાય છે, વિનીતને લાભ થાય છે આ વાત જેના ધ્યાનમાં હોય તે વ્યક્તિ વિદ્યા પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

167. Nàlasseṇa narā! ṇiccam, jāgaramāṇassa vaḍḍhate buddhī.

Na veraggam mamatteņam, nārambheņa dayāluyā.

- 167. An idle person can never be happy and a sleepy person can never acquire knowledge. A person with attachments cannot acquire renunciation and he who is violent cannot acquire compassion.
- 168. Jāgaraha narā! ņiccam, jāgaramāņassa vaḍḍhate buddhī.

Jo suvati ņa so dhanno, jo jaggati so sayā dhanno.

- 168. Oh: human beings; always be vigilant. He who is alert gains more and more knowledge. He who is invigilant is not blessed. Ever blessed is he who is vigilant.
- 169. Ādāņe ņikkheve, vosiraņe thāņagamaņasayaņesu. Savvattha appamatto, dayāvaro hodu hu ahimsao.
- 169. A compassionate person who is always cautious while lifting and putting a thing, while urinating and excreting, and while sitting, moving and sleeping, is really a follower of non violence.

## 14. Śikṣāsūtra

170. Vivattī aviņīassa, sampattī viņīassa ya. Jasseyam duhao nāyam, sikkham se abhigacchai

#### 14. PRECEPTS ON EDUCATION

170. He who is modest and respectful gains knowledge and he who is arrogant and disrespectful fails to gain knowledge. He who is aware of these two facts acquires education..

- १७१. अह पंचिहं ठाणेहिं, जेहिं सिक्खा न लब्भई । थम्भा कोहा पमाएणं, रोगेणाऽलस्सएण य ॥ २ ॥
- ૧૭૧. અભિમાન, ક્રોધ, પ્રમાદ, રોગ અને આળસ આ પાંચ વસ્તુઓ એવી છે કે જે જ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં બાધક બને છે.
- १७२. अह अट्टिहं ठाणेहिं, सिक्खासीले ति वुच्चई । अहस्सिरे सया दंते, न य मम्मुदाहरे ॥ ३ ॥
- १७३. नासीले न विसीले, न सिया अइलोलुए । अकोहणे सच्चरए, सिक्खासीले त्ति वुच्चई ॥ ४ ॥
- ૧૭૨-૧૭૩. આ આઠ વસ્તુઓ એવી છે કે જેનાથી જ્ઞાનાર્જનમાં સફળતા મળે છે : મજાક-મસ્તીથી દૂર રહેવું, ઈન્દ્રિયમનને કાબૂમાં રાખવાં, બીજાની ખાનગી વાતોમાં રસ ન લેવો, અસભ્ય ન બનવું, મોટા અપરાધો ન આચરવા, સ્વાદલોલુપ ન થવું, ક્રોધી ન હોવું, સત્યના પ્રેમી રહેવું.
- १७४. नाणमेगग्गचित्तो अ, ठिओ अ ठावयई परं । सुआणि अ अहिज्जित्ता, रओ सुअसमाहिए ॥ ५ ॥
- ૧૭૪. અધ્યયન કરવાથી જ્ઞાન મળે છે, ચિત્ત એકાગ્ર થાય છે, ધર્મમાં પોતે સ્થિર થવાય છે અને બીજાને સ્થિર કરી શકાય છે. આ હેતુથી શાસ્ત્રોનું પરિશીલન કરી જ્ઞાનસમાધિમાં લીન થવું.
- १७५. वसे गुरुकुले निच्चं, जोगवं उवहाणवं । पियंकरे पियंवाई, से सिक्खं लद्धुमरिहई ॥ ६ ॥
- ૧૭૫. સર્વદા ગુરુનિશ્રામાં રહે, વિધિપૂર્વક શાસ્ત્રઅધ્યયન કરે, ઉપધાન(તપ) કરે, ગુરુને પ્રિય લાગે તેવું બોલે અને તેવું કરે એ આત્મા જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાને લાયક છે.

- 171. Aha pancahimṭhāṇehim, jehim sikkhā na labbhaī. Thambhā kohā pamāeṇam, rogeṇālassaeṇa ya.
- 171. Pride, anger, negligence, disease and laziness these are five factors on account of which one fails to receive education.
- 172. Aha aṭṭhahim ṭhāṇehim, sikkhāsīle tti vuccaī. Ahassire sayā dante, na ya mammamudāhare.
- 173. Nāsīle na visīle, na siyā ailolue. Akohaņe saccarae, sikkhāsīle tti vuccaī.
- 172 & 173 Not indulging in jokes, ever controlling oneself, not revealing the secrets of others, not lacking good manners, not exhibiting bad manners, not being very much greedy, not being angry and being committed to truthfulness, these are eight traits of character on account of which one is called a (true) lover of education.
- 174. Nāṇamegaggacitto a, ṭhio a ṭhāvayaī paraṁ. suāṇi a ahijjīttā, rao suasamāhie.
- 174. A person acquires knowledge and concentration of mind by studying scriptures. He becomes firm in religion and helps others to acquire that firmness. Thus through the studies of scriptures he becomes absorbed in the contemplation of what is expounded therein.
- 175. Vase gurukule niccam, jogavam uvahāṇavam. Piyamkare piyamvāī, se sikkham laddhumarihaī.
- 175. He who always resides with the preceptor, practising meditation and austerities, is pleasant in action and sweet in speech such a person is fit to receive education.

- १७६. जह दीवा दीवसयं, पड़प्पे सो य दिप्पए दीवो । दीवसमा आयरिया, दिप्पंति परं च दीर्वेति ॥ ७ ॥
- ૧૭૬. જેવી રીતે એક દીવામાંથી સેંકડો દીવા પ્રગટાવી શકાય છે ને તે છતાં પ્રથમ દીવો એવો જ પ્રકાશવાન રહે છે તેવી રીતે આચાર્યો પોતે પ્રકાશવાન રહીને અન્યોને પ્રકાશિત કરે છે.

### १५. आत्मसूत्र

१७७. उत्तमगुणाण धामं, सव्वदव्वाण उत्तमं दव्वं । तच्चाण परं तच्चं, जीवं जाणेह णिच्छयदो ॥ १ ॥

### ૧૫. આત્મસૂત્ર

- ૧૭૭. આત્મા ઉત્તમ ગુણોનું ધામ છે, સર્વ પદાર્થીમાં ઉત્તમ પદાર્થ આત્મા છે, સર્વ તત્ત્વોમાં ઉત્તમ તત્ત્વ આત્મા છે – આ વાત નિશ્ચિતરૂપે સમજી લો
- १७८. जीवा हवंति तिविहा, बहिरप्पा तह य अंतरप्पा य । परमप्पा वि य दुविहा, अरहंता तह य सिद्धा य ॥ २ ॥
- ૧૭૮. જીવો ત્રણ પ્રકારના છે : બહિરાત્મા, અંતરાત્મા અને પરમાત્મા. પરમાત્માના બે ભેદ છે – અરિહંત અને સિદ્ધ.
- १७९. अक्खाणि बहिरप्पा, अंतरप्पा हु अप्पसंकप्पो । कम्मकलंक-विमुक्को, परमप्पा भण्णए देवो ॥ ३ ॥
- ૧૭૯. ઈન્દ્રિય અને શરીરને આત્મા માનનાર બહિરાત્મા છે. આત્માને જ આત્મા તરીકે સમજનાર-ઓળખનાર અંતરાત્મા છે, સર્વ કર્મથી મુક્ત થઈ જનાર આત્મા પરમાત્મા છે.

- 176. Jaha Dīvā dīvasayam, paippae so ya dippae dīvo. Dīvasamā āyariā, dippamti param ca dīvemti.
- 176. A lamp lights hundreds of other lamps and yet remains lighted; so are the Ācāryas who, like a lamp, enlighten others and continue to remain enlightened themselves.

## 15. Ātmasūtra

177. Uttamaguṇāṇa dhāmam, savvadavvāṇa uttamam davvam.

Taccāṇa param taccam, jīvam jāṇeha nicchayado.

#### 15. PRECEPTS ON SOUL

- 177. Know for certain that the soul is the home of excellent virtues, the best among the substances and the highest reality among the realities.
- 178. Jīvā havanti tivihā, bahirappā taha ya antarappā ya. Paramappā vi ya duvihā, arahamtā taha ya siddhā ya.
- 178. The Jīvas (souls) are of three kinds:(1) the extrovert soul, (2) the .introvert soul and (3) the supreme soul. The supreme souls are of two kinds: (i) the Arhats (the worthy souls) and (ii) the Siddhas (the liberated).
- 179. Akkhāṇi bahirappā, aṁtarappā hu appasaṁkappo. Kammakalṁka-vimukko, paramappā bhaṇṇae devo.
- 179. He, who is led by his senses is extrovert or Bahirātmā and he who exercises self discretion (i.e.not guided by external factors) is introvet or Antarātmā. The self who is liberated from the pollution of the Karmas is paramātmā.

- १८०. ससरीरा अरहंता, केवलणाणेण मुणिय-सयलत्था । णाणसरीरा सिद्धा, सव्वृत्तम-सुक्ख-संपत्ता ॥ ४ ॥
- ૧૮૦. કેવળજ્ઞાન વડે સકળ પદાર્થોને જાણનાર અહીંતો શરીરધારી પરમાત્મા છે. સર્વોત્તમ સુખને પ્રાપ્ત કરી લેનારા સિદ્ધ આત્માઓને માત્ર જ્ઞાનરૂપી શરીર છે.
- १८१. आरुहिव अंतरप्पा, बहिरप्पा छंडिउण तिविहेण । झाइज्जइ परमप्पा, उवइट्ठं जिणवरिंदेहिं ॥ ५ ॥
- ૧૮૧. બહિરાત્મપશું તજી, અંતરાત્મા બની પરમાત્માનું ધ્યાન કરવું એવો જિનેશ્વરોનો ઉપદેશ છે.
- १८२. चउगइभवसंभमणं, जाइजरामरण-रोयसोका य । कुलजोणिजीवमग्गण-ठाणा जीवस्स णो संति ॥ ६ ॥
- ૧૮૨. ચાર ગતિમાં ભ્રમણ, જન્મ-જરા-મરણ-રોગ-શોક આદિ દુઃખો, કુલ, યોનિ, જીવસ્થાન કે માર્ગણાસ્થાન — શુદ્ધ આત્મામાં આમાનું કશું છે જ નહિ. (કુલ=જીવોના પ્રકારો. યોનિ=જીવોના ઉત્પત્તિ સ્થાનો. જીવસ્થાન=જીવની વિવિધ સ્થિતિઓ. માર્ગભ્રાસ્થાન=ભિન્ન-ભિન્ન કક્ષા અને સ્થિતિ પ્રમાણે જીવનને મળનારી ભિન્ન-ભિન્ન વસ્તુઓ. એમાં ગતિ, ઈન્દ્રિય, કાયા વગેરે ૧૪ વસ્તુઓનો

સમાવેશ થાય છે અને તેના આધારે જીવોના ભેદોનું પૃથક્કરણ કરવામાં આવે છે.)

- १८३. वण्णसमंधफासा, थीपुंसणवुंसयादि-पज्जाया । संठाणा संहणणा, सब्वे जीवस्स णो संति ॥ ७ ॥
- ૧૮૩. વર્ણ, ગંધ, ૨સ, સ્પર્શ, સ્ત્રીત્વ, પુરુષત્વ, નપુસંકત્વ, સંસ્થાન, સંહનન—શુદ્ધ આત્મામાં આ બધું નથી. (સંસ્થાન=શરીરના આકાર. સંહનન=શરીરનું બંધારજા.)

- 180. Sasarīrā arahamtā, kevalaņaņeņa muņiya-sayalatthā. Nāṇasarīrā siddhā, savvuttama-sukkha-saṃpattā.
- 180. The Arhats are those who know all the objects by their Omniscience and have human bodies, the Siddhas are those who are endowed with the highest bliss and possessed of a body in the form of knowledge.
- 181. Āruhavi antarappā, bahirappo chanḍiūṇa tiviheṇa. Jhāijjai paramappā, uvaiṭṭhaṁ, Jiṇavarindehiṁ.
- 181. Lord Jineśvara has said "relinquishing the extrovert attitude by your mind, speech and body realise the antarātmā and contemplate on the supreme soul (paramātmā)."
- 182. Caugaibhavasambhamaṇaṁ, jāijarāmaraṇa-royasokā ya.
  - Kulajoņijīvamaggaņa-ṭhāṇā jīvassa ņo santi.
- 182. Transmigration within the four species of living beings, birth, old-age, death, disease, sorrow, a family, a place of birth, a status in the scheme of Jīvasthānas, a status in the scheme of mārgaṇāsthānas none of these (really) belongs to a soul.
- 183. Vaṇṇarasagandhaphāsā, thīpumsaṇavumsayādipajjāya.
  - Samthāṇā samhaṇaṇā, savve jīvassa ņo santi.
- 183. The soul has no colour; no taste, no smell, no touch, no gender like male, female or neuter; no bodily form and no bone-structure.

- १८४. एदे सब्बे भावा, ववहारणयं पडुच्च भणिदा हु । सब्वे सुद्धसहावा, सुद्धणया संसिदी जीवा ॥ ८ ॥
- ૧૮૪. આ બધા ભાવ જીવને હોય છે એમ વ્યાવહારિક ભૂમિકાએ કહેવાય છે. જગતના સર્વ જીવો વાસ્તવિક સ્વરૂપની દેષ્ટિએ સિદ્ધની સમાન જ છે.
- १८५. अरसमरूवमगंधं, अव्वत्तं चेदणागुणमसद्दं । जाण अलिंगग्गहणं, जीवमणिद्दिद्वसंठाणं ॥ ९ ॥
- ૧૮૫. વાસ્તવિક દેષ્ટિએ આત્મામાં ૨સ-રૂપ-ગંધ-શબ્દ નથી; આત્મા અવ્યક્ત છે, આત્મા બાહ્ય ચિહ્નોથી જાણી શકાતો નથી. આત્માને કોઈ આકાર પણ નથી.
- १८६. णिदंडो, णिदंदो, णिम्ममो णिक्कलो णिरालंबो । णीरागो णिद्दोसो, णिम्मूढो णिब्भयो अप्पा ॥ १० ॥
- ૧૮૬. શુદ્ધ આત્મામાં નથી દંડ, નથી દ્વન્દ્વ; નથી મમત્વ, નથી શરીર. આત્મા નિરાલંબ છે, વીતરાગ છે, વીતદ્વેષ છે, નિર્મોહ છે, નિર્ભય છે.
- १८७. णिग्गंथो णीरागो, णिस्सल्लो सयलदोसणिम्मुक्को । णिक्कामो णिक्कोहो, णिम्माणो णिम्मदो अप्पा ॥ ११ ॥
- ૧૮૭. આત્મા નિર્ગ્રન્થ છે ગ્રંથિરહિત છે. રાગવિહીન, શલ્યવિહીન, સર્વદોષોથી મુક્ત છે. એ નિષ્કામ છે, નિષ્કોધ છે, માન-મદ રહિત છે.
- १८८. ण वि होदि अप्पमत्तो, ण पमत्तो जाणजो दु जो भावो । एवं भणंति सुद्धं, णाओ जो सो उ सो चेव ॥ १२ ॥
- ૧૮૮. જે માત્ર જ્ઞાયક છે તે નથી પ્રમત્ત કે નથી અપ્રમત્ત. શુદ્ધ આત્મામાં આવા ભેદ નથી. તે તો માત્ર જ્ઞાતા છે.

- 184. Ede savve bhāvā, vavahāraṇayam paḍucca bhaṇidā hu. Savve siddhasahāvā, suddhaṇayā samsidī jīvā.
- 184. All these states of beings are said from the empirical point of view. From the real point of view, all souls including the mundane souls are perfect in nature.
- 185. Arasamarūvamagandham, avvattam cedaṇāguṇamasaddam. Jāna alingaggahanam, jīvamanidditthasamthānam.
- 185. Know that in fact the soul is devoid of taste, form, smell and sex. It is indescribable and possessed of consciousness, it is not amenable to inferential cognition, and is devoid of bodily structure.
- 186. Niddaṇḍo ṇiddando, ṇimmamo ṇikkalo ṇirālambo. Nīrāgo ṇiddoso, ṇimmūḍho ṇibbhayo appā.
- 186. The pure soul is free from activities of thought, speech and body. He is independent, infallible and fearless. He is also free from mineness, attachment and delusion.
- 187. Niggantho ņīrāgo, ņissallo sayaladosaņimmukko. Nikkāmo ņikkoho, ņimmāņo ņimmado appā.
- 187. The pure soul is free from complexes, attachment, blemishes, desire, anger, pride, lust and all other kinds of defects.
- 188. Navi hodi appamatto, ņa pamatto jāṇao du jo bhāvo. Evam bhaṇanti suddham, ṇāo jo so u so ceva.
- 188. The state of pure knowership is neither vigilant nor non-vigilant, (because vigilant means ,: absence of passions and non-vigilant means presence of passions). The

- १८९. णाहं देहो ण मणो, ण चेव वाणी ण कारणं तेसि । कत्ता ण ण कारयिदा, अणुमंता णेव कत्तीणं ॥ १३ ॥
- ૧૮૯. હું દેહ નથી, મન નથી, વાણી નથી, એમનું કારણ પણ નથી. નથી કોઈનો પ્રેરક અને નથી કોઈનો અનુમોદક.
- १९०. को णाम भणिज्ज बुहो, णानं सक्वे पराइए भावे । मज्झिमणं ति य वयणं, जाणंतो अप्पयं सुद्धं ॥ १४ ॥
- ૧૯૦. પોતાને શુદ્ધ સ્વરૂપે જાણનાર તથા અન્ય સર્વ પદાર્થોને પોતાથી પર સમજનાર કયો જ્ઞાની જન ''આ મારું છે'' એમ બોલશે ?
- १९१. अहमिक्को खलु सुद्धो, णिम्ममओ णाणदंसणसमग्गो । तम्हि ठिओ तिच्चित्तो, सव्वे एए खयं णेमि ॥ १५ ॥
- ૧૯૧. મમતાવિહીન, જ્ઞાન-દર્શનમય હું એક છું, શુદ્ધ છું, શુદ્ધ સ્વરૂપમાં સ્થિત થઈ, તન્મય બની આ સર્વ બાહ્યભાવોનો ક્ષય કરું.

- knower self is called pure, because it is only knower and nothing else.
- 189. Nāhaṁ deho ṇa maṇo, ṇa ceva vāṇī ṇa kāraṇaṁ tesiṁ. Kattā ṇa ṇa kārayidā, aṇumantā ṇeva kattīṇaṁ.
- 189. The soul is neither the body, nor the mind nor the speech, nor their cause. Nor is he doer, nor the cause of action nor the approver of action.
- 190. Ko ṇāma bhaṇijja buho, ṇāum savve parāie bhāve.

  Majjhamiṇam ti ya vayaṇam, jāṇanto appayam suddham.
- 190. After knowing that the pure soul is different from everything else, is there any wise man who says "this is mine"?
- 191. Ahamikko khalu suddho, ņimmamao ņāṇadaṁsaṇa-samaggo.
  - Tamhi thio taccitto, savve ee khayam nemi.
- 191. I am alone, really pure and free from attachment. I have the faculties of apprehension and of comprehension.

  Being steadfast in concentrating the real nature of self I discount all those forms that are alien to me.

## SAMAŅSUTTAM

# Second Part PATH OF LIBRATION

## १६. मोक्षमार्ग सूत्र

- १९२. मग्गो मग्गफलं ति य, दुविहं जिणसासणे समक्खादं । मग्गो खलु सम्मत्तं मग्गफलं होइ णिळ्वाणं ॥ १ ॥ १६. भोक्षभार्ग सूत्र
- ૧૯૨. જિનશાસનમાં માર્ગ અને માર્ગફળ એવા બે પદાર્થ કહ્યા છે. માર્ગ એટલે સમ્યગ્દર્શન. માર્ગફળ એટલે નિર્વાણ.
- १९३. दंसणणाणचरित्ताणि, मोक्खमग्गो ति सेविदव्वाणि । साधूहि इदं भणिदं, तेहि दु बंधो व मोक्खो वा ॥ २ ॥
- ૧૯૩. દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ મોક્ષમાર્ગ છે માટે તેનું આચરણ કરવું. પરંતુ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે કે તેનાથી કર્મબંધ પણ થાય અને મોક્ષ પણ થાય.
- १९४. अण्णापादो णाणी, जदि मण्णदि सुद्धसंपओगादो । हवदि त्ति दुक्खमोक्खं, परसमयरदो हवदि जीवो ॥ ३ ॥
- ૧૯૪. શાસ્ત્રાભ્યાસી વ્યક્તિ પણ ભ્રમવશ એવું માનવા લાગે કે ભક્તિ આદિ શુભભાવ મોક્ષકારક છે, તો તે વ્યક્તિ પરભાવમાં રમનારો છે એમ સમજવું.
- १९५. वदसमिदिगुत्तीओ, सीलतवं जिणवरेहि पण्णत्तं । कुळंतो वि अभळ्वो, अण्णाणी मिच्छिदिट्टी दु ॥ ४ ॥
- ૧૯૫. વ્રત, સમિતિ, ગુપ્તિ, શીલ, તપ વગેરેને ભગવાને જેમ કહ્યા છે તેમ

## 16. Mokṣamārgasūtra

192. Maggo maggaphalam ti ya, duviham jinasāsaņe samakkhādam.

Maggo khalu sammattam maggaphalam hoi nivvāna.

### 16. PRECEPTS ON THE PATH OF LIBERATION

- 192. "The path" and the "result of (following) the path" these two things have been proclaimed in the discipline preached by the Jinas. Really 'right faith' is the path and liberation is the result.
- 193. Damsaṇaṇāṇacarittāṇi, mokkhamaggo tti sevidavvāṇi. Sādhūhi idam bhaṇidam, tehim du bandho va mokkho vā.
- 193. The faith, the knowledge and the conduct together constitute the path of liberation; this is the path to be followed. The saints have said that if it is followed in the right way it will lead to liberation and otherwise it will lead to bondage.
- 194. Aṇṇāṇādo ṇāṇī maṇṇadi suddhasampaogādo. Havadi tti dukkhamokkham, parasamayarado havadi jīvo.
- 194. If a wise person ignorantly considers that by doing pure (i.e.,religious) performance he will be free from sorrow then he is the follower of an alien view i.e., wrong faith.
- 195. Vadasamidīguttīo, sīlatavam jiņavarehi paņņattam. Kuvvanto vi abhavvo, aņņāņī micchadṭṭhī du.
- 195. An abhavya Jīva (a soul inherently incapable of attaining

આચરતો હોય તે છતાં અભવ્ય આત્મા અજ્ઞાની અને નિથ્યાદેષ્ટિ જ રહે છે.

(સિમિતિ=હિંસાદિ દોષો ન લાગે તેની કાળજી સાથે પ્રવૃત્તિ કરવી. ગુપ્તિ=મન-વાણી-કાયાની પ્રવૃત્તિ અટકાવીને અંતર્મુખ થવું. અભવ્ય=મોક્ષનો અધિકારી ન હોય તેવો જીવ.)

- १९६. णिच्छयववहारसरूवं, जो खणत्तयं ण जाणइ सो । जं कीरइ तं मिच्छा-रूवं सव्वं जिणुद्दिट्ठं ॥ ५ ॥
- ૧૯૬. નિશ્ચય અને વ્યવહાર આ બંને દેષ્ટિએ રત્નત્રયને જે આત્મા સમજતો નથી તે જે ધર્માચરણ કરતો હોય તે જિનેશ્વરનિર્દિષ્ટ હોય તો પણ મિથ્યા છે. (રત્નત્રય= સમ્યગુજ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન, સમ્યક્ર ચારિત્ર.)
- १९७. सद्दृदि य पत्तेदि य, रोचेदि य तह पुणो य फासेदि । धम्मं भोगणिमित्तं, ण दु सो कम्मक्खयणिमित्तं ॥ ६ ॥
- ૧૯૭. અભવ્ય આત્મા ધર્મ પર શ્રધ્ધા રાખે, ધર્મનો સ્વીકાર કરે, ધર્મને ચાહે કે તેનું પાલન પણ કરે તે બધું ખરેખર ભોગસુખ નિમિત્તે જ કરતો હોય છે, નહિ કે કર્મક્ષય નિમિત્તે.

- १९८. सुहपरिणामो पुण्णं, असुहो पाव त्ति भणियमन्नेसु । परिणामो णन्नगदो, दुक्खक्खयकारणं समये ॥ ७ ॥
- ૧૯૮. પરપદાર્થને આશ્રયીને જે શુભ પરિણામ(વિચાર) જીવ કરે છે તે પુણ્ય કહેવાય છે, અશુભ પરિણામ કરે છે તે પાપ કહેવાય છે. આવો પરલક્ષી પરિણામ મુક્તિનું કારણ બની શકતો નથી એવો જિનેશ્વરોનો સિદ્ધાંત છે.

animittam.

liberation), even if he observes the five vows, the five types of vigilence, the three fold self-control, the code of morality and the various modes of austerities as laid down by the Jina, lacks right understanding and possesses wrong faith.

- 196. Nicchayavavahārasarūvam, jo rayaṇattayam ṇa jāṇai so.
  - Je kīrai tam micchā-rūvamsavvam jiņuddiṭṭham.
- 196. It is preached by the Jina that all the actions of a person who does not know the three jewels from the empirical and real points of view, are wrong.
- 197. Sahhahadi ya pattedi ya, rocedi ya taha puṇo ya phāsedi. Dhammam bhogaṇimittam, ṇa du so kammakkhay-
- 197. An abhavya Jīva, even if he develops faith in the religion, has confidence in it, has a liking for it and performs it. does all this for the sake of attaining some worldly enjoyment and not for the sake of annihilating his karmas.
- 198. Suhapariņāmo puņņam, asuho pāva tti bhaņiyamannesu. Pariņāmo ņannagado, dukkhakkhayakāraņam samaye.
- 198. An auspicious disposition towards worldly gain secures merit (puṇya) while an inauspicious disposition towards worldly gain acquires sin (pāpa) but one, who remains undisturbed by alien things and enjoys one's own pure nature, can put an end to one's misery.

- १९९. पुण्णं पि जो सिमच्छिदि, संसारो तेण ईहिदो होदि । पुण्णं सुगईहेदुं, पुण्णखण्णेव णिव्वाणं ॥ ८ ॥
- ૧૯૯. જે પુણ્યની ઈચ્છા રાખે છે તેણે સંસારની પણ ઇચ્છા રાખી એમ કહેવું જોઈએ. પુણ્ય સદ્ગતિનો હેતુ છે; નિર્વાણ માટે તો પુણ્યનો પણ ક્ષય કરવો રહ્યો.
- २००. कम्ममसुह कुसीलं, सुहकम्मं चावि जाण व सुसीलं । कह तं होदि सुसीलं, जं संसारं पवेसेदि ॥ ९ ॥
- ૨૦૦. પુણ્યકર્મને સારું અને પાપકર્મને ખરાબ ભલે સમજો. પરંતુ સૂક્ષ્મદેષ્ટિએ વિચારીએ તો જે કર્મ (પુણ્યકર્મ) સંસારમાં ખેંચી જાય તેને સારું કેમ કહેવાય ?
- २०१. सोवण्णियं पि णियलं, बंधिद कालायं पि जह पुरिसं । बंधिद एवं जीवं, सुहमसुहं वा कदं कम्मं ॥ १० ॥
- ૨૦૧. લોઢાની સાંકળ માણસને બાંધે છે તો સોનાની સાંકળ પણ બાંધે છે જ. એ જ રીતે શુભ કે અશુભ જે કર્મ કરાય તે જીવને બાંધનારું જ બને છે.
- २०२. तम्हा दु कुसीलेहिं य, रायं मा कुणह मा व संसग्गं । साहीणो हि विणासो, कुसीलसंसग्गरायेण ॥ ११ ॥
- ૨૦૨. માટે 'ખરાબ'ને ચાહો નહિ, તેનો સંસર્ગ પણ ન કરો. 'ખરાબ'ના સંસર્ગ અને સ્નેહથી વિનાશ નિશ્ચિત છે.

kammam.

- 199. Puṇṇaṁ pi jo samicchadi, saṁsāro teṇa īhido hodi. Puṇṇaṁ sugaīheduṁ, puṇṇakhaeṇeva ṇivvāṇaṁ.
- 199. He who aspires for merit, i.e. worldly well being, aspires for life in this mundane world; merit (punya) is capable of securing a pleasant state of existence; but it is cessation of merits (punya Karma) only that leads to liberation.
- 200. Kammamasuham kusīlam, suhakammam cāvi jāṇa va susīlam.
  - Kaha tam hodi susīlam, jam samsāram pavesedi.
- 200. Know that an inauspicious Karma (results in) misery while an auspicious Karma in (worldly) happiness; but how can it be said that auspicious Karma results in happiness when it leads to mundane existence?
- 201. Sovaṇṇiyam pi ṇiyalam, bandhadi kālāyasam pi jaha purisam.
  Bandhadi evam jīvam, suhamasuham vā kadam
- 201. Just as fetter whether made of iron or gold binds a person similarly Karma whether auspicious (Puṇya) or inauspicious (Pāpa) binds the soul.
- 202. Tamhā du kusīlehim ya, rāyam mā kuṇah mā va samsaggam.
  - Sāhīņo hi viņāso, kusīlasamsaggarāyeņa.
- 202. Therefore, do not develop attachment for or association with either of them. One loses one's freedom by attachment to or association with what is evil.

- २०३. वरं वयतवेहि सग्गो, मा दुक्खं होउ णिर्र्ड इयरेहिं। छायातवट्टियाणं, पडिवालंताण गुरुभेयं॥ १२॥
- ૨૦૩. તેમ છતાં, વ્રત-તપ વગેરે શુભભાવોથી સ્વર્ગ કે સદ્દગતિની પ્રાપ્તિ થતી હોય તો ભલે થાય, હિંસા આદિ અશુભ ભાવો કરીને નરકાદિ દુઃખોને આમંત્રણ આપવું એ તો સારું નહિ. રાહ જોવી જ હોય તો છાંયડામાં ઊભા રહીને જોવી સારી છે, તડકામાં ઊભા રહીને નહિં. (નિર્વાશની પ્રાપ્તિ થતાં સુધી જે રાહ જોવાની છે તે દરમ્યાન પુશ્યકર્મોથી મળતી સુખશાંતિરૂપ છાયાનો લાભ લેવો અનુચિત નથી.)
- २०४. खयरामरमणुय-करंजिल-मालाहिं च संथुया विउला । चक्कहररायच्छी, लब्भई बोही ण भव्वणुआ ॥ १३ ॥
- ૨૦૪. વિદ્યાધરો, દેવો અને મનુષ્યો હાથ જોડીને જેની સ્તુતિ કરતા હોય એવા ચક્રવર્તીનું પદ મળી જવું સુલભ છે પણ ભવિજીવોને વહાલી એવી બોધિ દુર્લભ છે.**(બોધિ=સમ્યગ્દર્શન)**

- २०५. तत्थ ठिच्चा जहाठाणं, जक्खा आउक्खए चुया । उवेन्ति माणुसं जोणिं, सेदुसंगेऽभिजायए ॥ १४ ॥
- ૨૦૫. (શુભ કર્મ દ્વારા પુણ્ય ઉપાર્જન કરનાર વિવેકી આત્મા) દેવલોકનું આયુષ્ય પુરૂં થતાં મનુષ્ય લોકમાં સુખચેનભર્યું અને ઉત્તમ સામગ્રીવાળું જીવન પ્રાપ્ત કરે છે.
- २०६. भोच्चा माणुस्सए भोए, अप्पडिरूवे अहाउयं । पुट्यं विसुद्धसद्धम्मे, केवलं बोहि बुज्झिया ॥ १५ ॥
- २०७. चउरंगं दुल्लहं मत्ता, संजमं पडिवज्जिया । तवसा धुयकम्मंसे, सिद्धे हवइ सासए ॥ १६ ॥

- 203. Varam vayatavehi saggo, mā dukkham hou ņirai iyarehim.
  Chāyātavaṭṭhiyāṇam, paḍivālantāṇa gurubheyam.
- 203. Though it is better to attain heaven by observing vows and penances than to suffer misery in hell by doing evil. There is great difference between one who stands in shade and the other standing in the sun.
- 204. Khayarāmaramaņuya-karanjali-mālāhim ca santhuyā viulā.
  - Cakkahararāyalacchī, labbhaī bohī ņa bhavvaņuā.
- 204. Through merit (Punya karma) one may attain cakravartihood (i.e. supreme kingship) where great honour is bestowed on one by the Vidyādharas (demigods), gods and men through praising with folded hands and offering of garlands, but certainly he will not attain the right understanding braised by a bhavya (i. e., soul fit for salvation)
- 205. Tattha ṭhiccā jahāṭhāṇaṁ, jakkhā ākkhae cuyā. Uventi māṇusaṁ joṇiṁ, sedasaṁgébhijāyae.
- 205. The men of merit (Punyātmā) after enjoying his divine status in heaven at the end of his life span will be born as a human being with ten types of worldly enjoyment.
- 206. Bhoccā māṇussae bhoe, appaḍirūve ahāuyaṁ.
  Puvvaṁ visuddhasaddhamme, kevalaṁ bohi bujjhiyā.
- 207. Caurangam dullaham mattā, samjamam paḍivajjiyā. Tavasā dhuyakammamse, siddhe havai sāsae.

૨૦૬-૨૦૭. જીવનભર ઉત્તમ માનવીય સુખોનો ઉપભોગ કરીને, પૂર્વે વિશુદ્ધ ધર્મનો અભ્યાસ કરેલો હોવાથી, એ આત્મા બોધિ પ્રાપ્ત કરે છે. ચાર અંગો દુર્લભ છે એમ જાણીને સંયમનો સ્વીકાર કરે છે. તપથી કર્મનો ક્ષય કરી એ શાશ્વત સિદ્ધપદને ઉપલબ્ધ થાય છે. (ચાર દુર્લભ અંગ= મનુષ્યત્વ, ધર્મશ્રવણ, ધર્મશ્રદ્ધા, પુરુષાર્થ)

## १७. रत्नत्रयसूत्र

#### ( अ ) व्यवहार-रत्नत्रय

२०८. धम्मादीसद्दहणं, सम्मत्तं णाणमंगपुळ्वगदं । चिट्ठा तवंसि चरिया, ववहारो मोक्खमग्गो त्ति ॥ १ ॥

### ૧૭. રત્નત્રયસૂત્ર

### (अ) વ્યવહારરત્નત્રય

૨૦૮. ધર્મ આદિ છ દ્રવ્યો પર શ્રદ્ધા હોવી એ સમ્યગ્દર્શન છે; દ્વાદશાંગી આદિ આગમોની જાણકારી એ સમ્યગ્જ્ઞાન છે; તથા તપ આદિનું આચરણ એ સમ્યક્ચારિત્ર છે. આ ત્રણ ગુણોને મોક્ષનો વ્યાવહારિક માર્ગ કહ્યો છે.

(છ દ્રવ્ય = ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાલ, પુદ્દગલ અને જીવ. દ્વાદશાંગી = બાર મુખ્ય જૈન આગમો.) 206 & 207. After having experienced for the entire life incomparable enjoyments appropriate to human beings one attains the right-understanding that leads to emancipation on account of the religious performances undertaken by one in one's earlier births. Having realized that four things (viz.human birth. listening to scriptures, having faith in scriptures, appropriate practical endeavour) are difficult to attain, one observes self-restraint and having annihilated one's past karmans through penance, one becomes for ever a soul emancipated.

## 17. Ratnatrayasūtra

- (a) Vyavahāra-ratnatraya
- 208. Dhammādīsaddahaņam, sammattam ņāņamangapuvvagadam.

Ciţţhā tavamsi cariyā, vavahāro mokkhamaggo tti.

#### 17. PRECEPTS ON THREE JEWELS

- (a) The three jewels understood from the stand-point of vyavahāra-naya (practical view-point).
- 208. To have faith in the existence of (substances like) dharma etc. is right faith, to have acquaintance with the 'texts called *Anga* and *Purva* is right knowledge, to perserve in the performance of penance is right conduct. These three constitute the pathway-to-emancipation understood from the standpoint *vyavahāra-naya*.

- २०९. नाणेण जाणई भावे, दंसणेण य सद्दहे । चरित्तेण निगिण्हाइ, तवेण परिसुज्झई ॥ २ ॥
- ૨૦૯. મુમુક્ષુ જ્ઞાનથી પદાર્થોને જાણે, સમ્યગ્દર્શન દ્વારા તેમાં શ્રદ્ધા કેળવે, ચારિત્રથી કર્મોને રોકે અને તપથી પૂર્વકર્મોનો ક્ષય કરી શુદ્ધ બને.
- २१०. नाणं चरित्तहीणं, लिंगग्गहणं च दंसणिवहीणं । संजमहीणं च तवं, जो चरइ निरस्थयं तस्स ॥ ३ ॥
- ૨૧૦. ચારિત્ર વગરનું જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન વગરનું ચારિત્ર, ચારિત્ર વગરનું તપઃ આ બધું નિરર્થક છે.
- २११. नादंसिणस्स नाणं, नाणेण विणा न हुंति चरणगुणा । अगुणिस्स नत्थि मोक्खो, नत्थि अमोक्खस्स निव्वाणं ॥ ४ ॥
- ૨૧૧. સમ્યગ્ દર્શન વિનાની વ્યક્તિમાં જ્ઞાન ન હોય; સમ્યગ્ જ્ઞાન વિના શુદ્ધ ચારિત્ર ન હોય; ચારિત્ર વિના મોક્ષ નથી અને મોક્ષ વિના શાંતિ નથી.
- २१२. हयं नाणं कियाहीणं, हया अण्णाणओ किया । पासंतो पंगुलो दड्ढो, धावमाणो य अंधओ ॥ ५ ॥
- ૨૧૨. ક્રિયા વિનાનું જ્ઞાન નકામું છે અને જ્ઞાન વિનાની ક્રિયા નકામી છે. લંગડો દેખી શકતો હોય અને આંધળો દોડી શકતો હોય છતાં બંને જંગલમાં લાગેલી આગથી બચી ન શકે.

- 209. Nāṇeṇa jāṇaī bhāve, daṁsaṇeṇa ya saddahe. Caritteṇa nigiṇhāi, taveṇa parisujjhaī.
- 209. One understands by his (right) knowledge the nature of substances, develops belief in them by his (right) faith and controls himself by his(right) conduct and purifies his soul by penance (i.e., austerities).
- 210. Nāṇaṁ carittahīṇaṁ, liṁgaggahaṇaṁ ca daṁsaṇa-vihīṇaṁ.
  - Samjamahīnam ca tavam, jo carai niratthayam tassa.
- 210. Knowledge without right conduct, acceptance of the asceticism without right faith and observance of austerities without self-control are all futile.
- 211. Nādamsaņissa nāṇam, nāṇeṇa viṇā na humti caraṇaguṇā.
  - Aguņissa natthi mokkho, natthi amokkhassa nivvāņam.
- 211. Without right faith, there cannot be right knowledge; without right knowledge, there cannot be right conduct; without right conduct, there cannot be release from Karmas; without release of Karmas there cannot be nirvāna (salvation).
- 212. Hayam nāṇam kiyāhīṇam, hayā aṇṇāṇao kiyā. Pāsamto pamgulo daḍḍho, dhāvamāṇo ya andhao.
- 212. Right knowledge is of no use in the absence of right conduct, action is of no use in the absence of right knowledge. Certainly, in the case of conflagration the lame man burns down even if capable of seeing while the blind man burns down even if capable of running away.

- २१३. संजोअसिद्धीइ फलं वयंति, न हु एकचक्केण रहो पयाइ । अंधो य पंगू य वणे समिच्चा, ते संपउत्ता नगरं पविद्वा ॥ ६ ॥
- ૨૧૩. બંનેનો સંયોગ થાય તો સફળતા મળે છે. રથ એક પૈડાથી નથી ચાલતો. વનમાં આંધળા અને લંગડાએ પરસ્પર સુમેળ સાદ્યો અને સાથે મળીને તેઓ સ્વસ્થાને પહોંચ્યા.

#### (आ) निश्चय-रत्नत्रय

२१४. सम्मद्दंसणणाणं, एसो लहदि त्ति णवरि ववदेसं । सव्वमयपक्खरहिदो, भणिदो जो सो समयसारो ॥ ७ ॥

#### (आ) निश्चयरत्नत्रय

- ર૧૪. દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર વગેરે નામો દ્વારા આત્માનો જ નિર્દેશ થાય છે; પરંતુ વસ્તુતઃ આત્મા એવા સર્વ આંશિક વિધાનો કે નામોથી પર છે. આત્મા સમયસાર છેઃ સમસ્ત શાસ્ત્રોનો સાર છે.
- २१५. दंसणणाणचिरित्ताणि, सेविदव्वाणि साहुणा णिच्चं । ताणि पुण जाण तिण्णि वि, अप्पाणं चेव णिच्छयदो ॥ ८ ॥
- ર૧૫. સમ્યગ્ જ્ઞાન, સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રનું સાધુએ સદા આરાધન કરવું જોઈએ. પણ વાસ્તવિક દષ્ટિએ આત્મા જ આ ત્રણેય ગુણરૂપ છે.

213. Samjoasiddhīi phalam vayanti, na hu egacakkeṇa raho payāi.

Andho ya pamgū ya vaņe samiccā, te sampauttā nagaram paviṭṭhā.

213. The desired result is attained when there is a harmony between right knowledge and right conduct, for a chariot does not move by one wheel. This is like a lame man and a blind man come together in a forest and manage to reach the town with the help of one another.

#### (ā) Niścaya-ratnatraya

- (b) the three jewels "understood from the standpoint of niscaya-naya (real view-point).
- 214. Sammaddamsaṇaṇāṇam, eso lahadi tti ṇavari vavadesam.
  - Savvaņayapakkharahido, bhaņido jo so samayasāro.
- 214. The self is characterised by right faith and right knowledge is merely an assertion (by vyavahāranaya). In reality what transcends all points of view is said to be the Self (Samayasāra)
- 215. Damsaṇaṇāṇacarittāṇi, sevidavvāṇi sāhuṇā ṇiccam Tāṇi puṇa jāṇa tiṇṇi vi, appāṇam ceva ṇicchayado.
- 215. From practical point of view faith, knowledge and conduct should always be cherished by saints.But they must know that from real point of view these three are the self.

- २१६. णिच्छयणयेण भणिदो, तिहि तेहिं समाहिदो हु जो अप्पा । ण कुणदि किंचि वि अन्नं, ण मुयदि सो मोक्खमग्गो त्ति ॥ ९ ॥
- ૨૧૬. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રથી તૃપ્ત એવો આત્મા કંઈ જ નથી કરતો કંઈ ગ્રહણ નથી કરતો, તેમ કંઈ ત્યાગ નથી કરતો; શુદ્ધ દષ્ટિએ આ જ મોક્ષમાર્ગ છે.
- २१७. अप्पा अप्पम्मि रओ, सम्माइट्ठी हवेइ फुडु जीवो । जाणइ तं सण्णाणं, चरिदह चारित्तमग्ग् ति ॥ १० ॥
- ૨૧૭. આત્મામાં લીન આત્મા પરમ સમ્યગ્ દષ્ટિ છે. આત્માને જાણે છે તે સમ્યગ્જ્ઞાન અને આત્મામાં જ સ્થિર વર્તે છે એ જ સમ્યક્ચારિત્ર.
- २१८. आया हु महं नाणे, आया मे दंसणे चरित्ते य । आया पच्चक्खाणे, आया मे संजमे जोगे ॥ ११ ॥
- ર૧૮. મારો આત્મા જ જ્ઞાન છે, એ જ દર્શન છે, એ જ ચારિત્ર છે. આત્મા જ પચ્ચક્ખાણ છે, આત્મા જ સંયમ છે ને આત્મા જ યોગ છે. (પચ્ચક્રખાણ= વ્રત, નિયમ, ત્યાગ, નિષેધ.)

## १८. सम्यग्दर्शनसूत्र

- (अ) व्यवहार-सम्यक्त्व : निश्चय-सम्यक्त्व
- २१९. सम्मत्तरयणसारं, मोक्खमहारुक्खमूलिमिदि भणियं । तं जाणिज्जइ णिच्छय-व्यवहारसरुवदोभेयं ॥ १ ॥

૧૮. સમ્યગ્દર્શન સૂત્ર

(૩) વ્યવહારસમ્યકૃત્વ : નિશ્ચય સમ્યકૃત્વ

૨૧૯. સમ્યગ્દર્શનને શ્રેષ્ઠ રત્ન કહ્યું છે, મોક્ષરૂપી મહાવૃક્ષનું મૂળ કહ્યું છે; તે

- 216. Nicchayaṇayeṇa bhaṇido, tihi tehim samāhido hu jo appā.
  - Na kundadi kimci vi annam, na muyadi so mokkhamaggo tti.
- 216. It is said from the real point of view that, the soul who comprises all the three together; and does not act otherwise or depart from this even in the slightest degree, follows the path of Liberation.
- 217. Appā appammi rao, sammāiṭṭhī havei phuḍu jīvo. Jāṇai taṁ saṇṇāṇaṁ, caradiha cārittamaggu tti.
- 217. Right faith means a soul engrossed in itself; Right knowledge is knowledge of the real (nature of) the soul; Right conduct consists in faithful pursuit of that path.
- 218. Āyā hu maham nāṇe, āyā me damsaṇe caritte ya. Āyā paccakkhāṇe, āyā me samjame joge.
- 218. Certainly, my soul is my right knowledge, my right faith, my right conduct, my renunciation of evil acts, my self-restraint and my meditation.

## 18. Samyag-darśana-sūtra

- (a) Vyavahāra-samyaktva : Niścaya-samyaktva
- 219. Sammattarayaṇasāraṁ, mokkhamahārukkhamūlamidi bhaṇiyaṁ.

Tam jāṇijjai ṇicchaya-vavahārasarūvadobheyam.

#### 18. PRECEPTS OF RIGHT FAITH

219. Right Faith is the core of the three jewels; it is the root of

નિશ્ચય અને વ્યવહાર : બે પ્રકારનું છે.

- २२०. जीवादी सद्दहणं, सम्मत्तं जिणवरेहिं पण्णत्तं । ववहारा णिच्छयदो, अप्पा णं हवइ सम्मत्तं ॥ २ ॥
- ૨૨૦. જીવ-અજીવ આદિ તત્ત્વો પર શ્રદ્ધા હોવી એને વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ કહ્યું છે. આત્માનુભૂતિ એ નિશ્ચય સમ્યગ્દર્શન છે.
- २२१. जं मोणं तं सम्मं, जं सम्मं तिमह होइ मोणं ति । निच्छयओ इयरस्स उ, सम्मं सम्मत्तहेऊ वि ॥ ३ ॥
- ૨૨૧. નિશ્ચયદેષ્ટિએ મૌન(મુનિત્વ) એ જ સમ્યક્ત્વ છે, સમ્યક્ત્વ એ જ મૌન છે. વ્યવહાર સમ્યક્ત્વને સમ્યક્ત્વ કહેવાનું કારણ એ છે કે તે નિશ્ચય સમ્યગુદર્શનનું નિમિત્ત છે.
- २२२. सम्मत्तविरिहया णं, सुट्ठु वि उग्गं तवं चरंता णं । ण लहंति बोहिलाहं, अवि वाससहस्सकोडीहिं ॥ ४ ॥
- ૨૨૨. સમ્યક્ત્વરહિત આત્મા, સારી પેઠે તપ કરતો હોય તોય, કરોડો વર્ષે પણ મોક્ષ પામી શકતો નથી.
- २२३. दंसणभट्ठा भट्ठा, दंसणभट्ठस्स णित्थि णिव्वाणं । सिज्झंति चरियभट्ठा, दंसणभट्ठा ण सिज्झंति ॥ ५ ॥
- ૨૨૩. સમ્યગ્ દર્શનથી જે ભ્રષ્ટ થાય છે તેને પૂરો ભ્રષ્ટ સમજવો. સમ્યક્ત્વરહિત નો મોક્ષ નથી. ચારિત્રરહિતનો મોક્ષ થાય,

the great tree of liberation; it has to be understood from two point of views-real point of view (Niścaya-naya) and empirical point of view (vyavahāranaya).

220. Jīvādī saddahaṇam, sammattam jiṇavarehim paṇṇattam.

Vavahārā ņicchayado, appā ņam havai sammattam.

- 220. Lord Jina has said that from the empirical point of view, Right Faith is faith in the existence of the soul and the other principles (Tattvas), from the real point of view, the soul itself is Right Faith.
- 221. Jam moṇam tam sammam, jam sammam tamiha hoi moṇam

Nicchayao iyarassa u, sammam sammattaheū vi.

- 221. From real point of view, true monkhood constitutes righteousness and righteousness constitutes true monkhood. But from the practical point of view, the causes of righteousness are called Right Faith itself.
- 222. Sammattavirahiyā ṇaṁ, suṭṭhu vi uggaṁ tavaṁ carantā ṇaṁ.

Na lahanti vohilāham, avi vāsasahassakodīhim.

- 222. Those persons who are devoid of Right Faith will not obtain right Knowledge, even if they practise severe penance for a thousand crores of years.
- 223. Damsaṇabhaṭṭhā bhaṭṭhā, damsaṇabhaṭṭhassa ṇatthi ṇivvāṇam.
  - Sijjhamti cariyabhaṭṭhā, damsaṇabhaṭṭhā ṇa sijjhamti.
- 223. Those who have renounced Right Faith are deprived persons. There is no liberation for a person devoid of Right

સમ્યક્ત્વરહિતનો કદી નહિં.

- २२४. दंसणसुद्धो सुद्धो दंसणसुद्धो लहेइ णिव्वाणं । दंसणविहीण पुरिसो, न लहइ तं इच्छियं लाहं ॥ ६ ॥
- ૨૨૪. જેનું દર્શન શુદ્ધ છે તે શુદ્ધ છે, તે નિર્વાણ પામશે. સમ્યગ્દર્શનરહિત વ્યક્તિ પોતાના ઈષ્ટને–મોક્ષને પ્રાપ્ત કરી શકતી નથી.
- २२५. सम्मत्तस्य य लंभो, तेलोक्सस्स य हवेज्ज जो लंभो । सम्मद्दंसणलंभो, वरं खु तेलोक्कलंभादो ॥ ७ ॥
- ૨૨૫. એક તરફ સમ્યક્ત્વલાભ, બીજી તરફ ત્રણ લોકની સંપદાનો લાભ— એ બેમાં સમ્યક્ત્વલાભ શ્રેષ્ઠ છે.

- २२६. किं बहुणा भणिएणं, जे सिद्धा णखरा गए काले । सिज्झिहिंति जे वि भविया, तं जाणह सम्ममाहप्पं ॥ ८ ॥
- ૨૨૬. વધારે શું કહેવું ? ભૂતકાળમાં અનેક મહાપુરુષો મુક્ત થયા છે ને ભવિષ્યમાં મુક્ત થશે તે બધો સમ્યક્ત્વનો પ્રભાવ છે.
- २२७. जह सिललेण ण लिप्पइ, कमिलिणिपत्तं सहावपयडीए । तह भावेण ण लिप्पइ, कसायविसएहिं सप्पुरिसो ॥ ९ ॥
- ૨૨૭. કમળનું પાંદડું સ્વભાવથી જ પાણીથી અલિપ્ત રહે છે તેમ સત્પુરુષ

bhādo.

Faith. Those who have renounced Right Conduct may attain liberation but not those who have renounced Right Faith.

224. Damsaņasuddho suddho damsaņasuddho lahei nivvāņam.

Damsanavihīna puriso, na lahai tam icchiyam lāham.

- 224. He who has Right Faith is certainly pure; he who is possessed of Right Faith attains liberation. A person devoid of Right Faith does not attain the desired result (i.e. liberation).
- 225. Sammattassa ya lambho, telokkassa ya havejja jo lambho. Sammaddaṁsaṇalambho, varaṁ khu telokkalaṁ-
- 225. If on the one hand there be the attainment of right faith and on the other the attainment of (mastery over) all the three world regions, then the former attainment is preferable to the latter.
- 226. Kim bahuṇā bhaṇieṇam, je siddhā ṇaravarā gae kāle. Sijjhihimti je vi bhaviyā, tam jāṇai sammamāhappam.
- 226. What is the use of saying more? It is due to the magnanimity of Right Faith that the great personage and the Bhavya (those worthy of attaining emancipation) have attained liberation in the past and will do so in future.
- 227. Jaha salileņa ņa lippai, kamaliņipattam sahāvapayaḍīe.

Taha bhāveņa ņa lippai, kasāyavisaehim sappuriso.

227. Just as it is on account of its very nature that a lotus-leaf

સમ્યગ્દર્શનના પ્રભાવે કષાય અને વિષયથી અલિપ્ત રહે છે.

- २२८. उवभोगमिंदियेहिं, दव्वाणमचेदणाणमिदराणं । जं कुणदि सम्मदिद्वी, तं सव्वं णिज्जरिणमित्तं ॥ १० ॥
- ૨૨૮. જે જે સચેતન કે અચેતન વસ્તુઓનો સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા પોતાની ઈન્દ્રિયો વડે ઉપભોગ કરે છે તે બધી વસ્તુઓ તેના માટે કર્મનિર્જરાનું સાધન બને છે.
- २२९. सेवंतो वि ण सेवइ, असेवमाणो वि सेवगो कोई । पगरणचेट्ठा कस्स वि, ण य पायरणो त्ति सो होई ॥ ११ ॥
- ૨૨૯. કોક વિષયોનો ઉપભોગ કરતો હોવા છતાં નથી કરતો એમ કહી શકાય, ને કોક ન કરતો હોવા છતાં ઉપભોગ કરે છે એમ કહી શકાય. કોઈ માણસ નાટકમાં લગ્નાદિ કાર્યમાં જોડાયો હોય તો તે કાર્ય કરતો હોવા છતાં કાર્યનો કર્તા ગણાતો નથી, તેની જેમ.
- २३०. न कामभोगा समयं उर्वेति, न यावि भोगा विगइं उर्वेति । जे तप्पओसी य परिग्गही य, सो तेसु मोहा विगइं उवेइ ॥ १२ ॥
- ૨૩૦. ઈન્દ્રિયોના વિષયો પોતે (કોઈના મનમાં) નથી સમતા ઉત્પન્ન કરતા કે નથી વિકાર ઉત્પન્ન કરતા. જે વ્યક્તિ મોહ-અજ્ઞાનને લીધે વિષયો પ્રત્યે દ્વેષ અથવા આસક્તિ કરે છે તે પોતે જ પોતાની અંદર વિકાર જગાવે છે.
- (आ) सम्यग्दर्शन-अंग
- २३१. निस्संकिय निक्कंखिय निक्वितिगिच्छा अमूढिदट्ठी य । उवबूह थिरीकरणे, वच्छल्ल पभावणे अट्ट ॥ १३ ॥

remains untouched by water, similarly a righteous person remains really un-affected by passions and by the objects of sensuous enjoyment.

228. Uvabhogamimdiyehim, davvāņamacedaņāņamidarāņam.

Jam kuṇadi sammadiṭṭhī, tam savvam ṇijjaraṇim-

- 228. Whatever use of living or non-living objects, a man of Right Faith may, make through his senses, is all for getting release from the Karmas.
- 229. Sevamto vi ņa sevai, asevamāņo vi sevago koī. Pagaraņaceṭṭhā kassa vi, ņa ya pāyaraņo tti so hoī.
- 229. A man of Right Faith even when enjoying (an object), does not enjoy (it); while another person enjoys (it) even when he is not enjoying (it). A person acting in a drama does not in fact become transformed into that character. A right believer always thinks of his soul and remains unaffected by what goes on around him.
- 230. Na kāmabhogā samayam uvemti, na yāvi bhogā vigaim uvemti.

Je tappaosī ya pariggahī ya, so tesu mohā vigaim uvei.

- 230. The objects of enjoyment of senses do not produce either equanimity or perversion. He who has attachment or aversion for objects becomes perverted (while enjoying them) due to his delusion.
- (ā) Samyagdarśana-Aṅga
- 231. Nissamkiya nikkamkhiya nivvitigicchā amūḍhadiṭṭhīya. Uvabūha thirīkaraṇe, vacchalla pabhāvaṇe aṭṭha.

## (આ) સમ્યગ્દર્શન અંગ

ર૩૧. સમ્યગ્દર્શનના આઠ અંગ છે : ધર્મમાં શંકા ન કરવી, અન્યની આકાંક્ષા ન કરવી, અરુચિ ન રાખવી, મૂઢદેષ્ટિથી ન વિચારવું, અન્ય વ્યક્તિની ધર્મશ્રદ્ધાને પુષ્ટ કરવી, કોઈ વ્યક્તિ ડગી ગઈ હોય તો તેને સ્થિર કરવી, ધર્મવાન લોકોની સેવા કરવી, ધર્મમાર્ગની જગતમાં પ્રસિદ્ધિ કરવી.

(આ આઠ અંગના શાસ્ત્રીય નામો : નિ:શંકતા, નિષ્કાંક્ષતા, નિર્વિચિકિત્સા, અમૂઢદેષ્ટિ, ઉપબૃંહણ, સ્થિરીકરણ, વાત્સલ્ય, પ્રભાવના.)

- २३२. सम्मदिट्ठी जीवा, णिस्संका होंति णिब्भया तेण । सत्तभयविष्पमुक्का, जम्हा तम्हा दु णिस्संका ॥ १४ ॥
- ૨૩૨. સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મા (પૂર્ણ શ્રદ્ધાવાન હોવાથી) નિઃશંક અને નિર્ભય હોય છે. સાત પ્રકારના ભયથી એ મુક્ત હોય છે. આ નિઃશંકતા અંગ છે.

(સાતભય=ઈહલોકભય (મનુષ્ય કે પશુ તરફથી થનારો ભય), પરલોક ભય (દેવતાનો ભય), આદાનભય (ચોરીનો ભય), અકસ્માત ભય, આજીવિકા-ભય, મરણભય, અપકીર્તિભય.)

- २३३. जो दु ण करेदि कंखं, कम्मफलेसु तह सव्वधम्मेसु । सो णिक्कंखो चेदा, सम्मादिट्ठी मुणेयव्वो ॥ १५ ॥
- ૨૩૩. કર્મથી મળનારા શુભ-અશુભ ફળો કે જગતની સર્વ વસ્તુઓ—કશાનું ેઆકર્ષણ ન હોવું એ સમ્યગૃદષ્ટિ આત્માની નિષ્કાંક્ષતા છે.
- २३४. नो सक्कियमिच्छई न पूयं, नो वि य वन्दणगं कुओ पसंसं ? । से संजए सुव्वए तवस्सी, सहिए आयगवेसए स भिक्खू ॥ १६ ॥
- ૨૩૪. જે સત્કારને નથી ઈચ્છતો, પૂજાને નથી ઈચ્છતો, નમસ્કારને નથી

#### (A) Essential requisites of Right Faith

231. The eight essential requisites of Right Faith are: absence of doubt, absence of longing, absence of contempt, absence of confusion, absence of belief in heretical sects, stabilization, affection and exaltation.

- 232. Sammadiṭṭhī jīvā, ṇissamkā homti ṇibbhayā teṇa. Sattabhayavippamukkā, jamhā tamhā du ṇissamkā.
- 232. The persons possessed of Right Faith are free from doubts and are therefore fearless. Because of their freedom from seven fears, they are free from doubts.
  - [ Note:- The seven fears are: fear of life on earth, fear of next life, fear of being unprotected, fear of absence of control, fear of pain, fear of accident and fear of death.]
- 233. Jo du ṇa karedi kaṁkhaṁ, kammaphalesu taha savvadhammesu.
  - So ņikkamkho cedā, sammādiṭṭhī muņeyavvo.
- 233. A person who has no longing for the fruits of Karmas and for all objects or any of the properties of a thing is possessed of Right Faith, with a mind free from any longing.
- 234. No sakkiyamicchai na pūyam, na vi ya vandaṇagam kuo pasamsam ?
  - Se samjae suvvae tavassī, sahie āyagavesae sa bhikkhū.
- 234. He who desires no honour, no worship, no salutation

ઈચ્છતો, એ પ્રશંસાને તો ક્યાંથી ઈચ્છે ? સંયમી, વ્રતનિષ્ઠ, તપસ્વી, જાગૃત એવો ભિક્ષુ સદા આત્મગવેષી હોય.

- २३५. खाई-पूया-लाहं, सक्काराइं किमिच्छसे जोई । इच्छिस जइ परलोयं, तेहिं तुज्झ परलोये ॥ १७ ॥
- ૨૩૫. હે યોગી ! જો તું તારા પરલોકનું કલ્યાણ કરવા ઈચ્છે છે તો ખ્યાતિ, સન્માન, સંપત્તિ કે સત્કારની કામના શા માટે રાખે છે ? એ વસ્તુઓથી પરલોકમાં તને શો લાભ થશે ?
- २३६. जो ण करेदि जुगुप्पं, चेदा सव्वेसिमेव धम्माणं । सो खलु णिव्विदिगिच्छो, सम्मादिट्ठी मुणेयव्वो ॥ १८ ॥
- ૨૩૬. જે આત્મા કોઈ પણ પદાર્થના સહજ સ્વભાવ તરફ અણગમો નથી રાખતો તે સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મા નિર્વિચિકિત્સાગુણ સહિત છે એમ જાણવું.
- २३७. जो हवइ असम्मूढो, चेदा सिद्द्ठी सव्वभावेसु । सो खलु अमूढिदट्ठी, सम्मादिट्ठी मुणेयव्वो ॥ १९ ॥
- ૨૩૭. જે આત્મા સર્વ વિષયોનો સૂક્ષ્મ દેષ્ટિએ વિચાર કરે છે અને સત્યદર્શી છે તેને અમૂઢદેષ્ટિ સમ્યગ્દર્શન યુક્ત આત્મા જાણવો.
- २३८. नाणेणं दंसणेणं च, चिरत्तेणं तहेव य । खंतीए मुत्तीए, वड्डमाणो भवाहि य ॥ २० ॥
- ૨૩૮. હે મુમુક્ષુ ! તું સદા જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, ક્ષમા અને સંતોષ જેવા સદ્ગુણોનું સંવર્ધન કરતો રહેજે. (આ ઉપબૃંહણ અંગ છે.)

even, how will he desire praise? He who has self-control, observes the vows correctly, practises penance and seeks to know the true nature of the soul is the real monk.

- 235. Khāī-pūyā-lāham, sakkārāim kimicchase joī. Icchasi jai paraloyam, tehim kim tujjha paraloye.
- 235. Oh monk, if you desire that bliss of the other world, why do you hanker after fame, worship, enjoyment and honour in this world? Of what use are they to you in the next world?
- 236. Jo ṇa karedi juguppam, cedā savvesimeva dhammāṇam.
  - So khalu nivvidigiccho, sammādiṭṭhī muṇeyavvo.
- 236. He who does not exhibit contempt or disgust towards any of the things, is said to be the right believer without any contempt or disgust.
- 237. Jo havai asammūḍho, cedā saddiṭṭhī savvabhāvesu. So khalu amūḍhadiṭṭhī, sammādiṭṭhī muṇeyavvo.
- 237. He who is completely devoid of delusion as to the nature of things is certainly understood to be the non-deluded right-believer.
- 238. Nāṇeṇam damsaṇeṇam ca, caritteṇam taheva ya. Khantīe muttīe, vaḍḍhamāṇo bhavāhi ya.
- 238. May you prosper with the aid of (right) knowledge, (right) faith and (right) conduct as also forgiveness and freedom from bondage (of Karma).

- २३९. णो छादए णोऽवि य लूसएज्जा, माणं ण सेवेज्ज पगासणं च । ण यावि पण्णे परिहास कुज्जा, ण याऽऽसियावाद वियागरेज्जा ॥२१॥
- ર૩૯. (ધર્મમાર્ગમાં સ્થિર થયેલો સમ્યગ્દષ્ટિ મુમુક્ષુ) પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં શાસ્ત્રનો અર્થ છુપાવે નહિ, અવળો અર્થ કરે નહિ, પોતાના જ્ઞાનનું અભિમાન સેવે નહિં અને પ્રદર્શન પણ કરે નહિ. અન્ય વિદ્વાનનો ઉપહાસ ન કરે અને (લૌકિક તૃષ્ણાને સંતોષનારા) આશીર્વાદો આપે નહિ.
- २४०. जत्थेव पासे कइ दुप्पउत्तं, काएण वाया अदु माणसेणं । तत्थेव धीरो पडिसाहरेज्जा, आइन्नओ खिप्पमिव क्खलीणं ॥२२॥
- ૨૪૦. જયારે પણ મનથી, વાણીથી કે કાયાથી કોઈ સ્ખલના થાય તો તરત જ લગામ વડે ઘોડો રોકાઈ જાય તેમ, ધૈર્યવાન સાધક પોતાની જાતને અટકાવી લે.

- २४१. तिण्णो हु सि अण्णवं महं, किं पुण चिट्ठिस तीरमागओ । अभितूर पारं गमित्तए, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ २३ ॥
- ર૪૧. તું મહાસાગરને પાર કરી ચૂક્યો છે, હવે કિનારા પાસે આવ્યા પછી કેમ થંભી ગયો છે ? શીઘ્રતાથી કિનારા પર પહોંચી જા. હે ગૌતમ ! એક ક્ષણનો પણ પ્રમાદ ન કર. (આ સ્થિરીકરણ અંગ છે.)
- २४२. जो धम्मिएसु भत्तो, अणुचरणं कुणदि परमसद्धाए । पियवयणं जंपंतो, वच्छल्लं तस्स भव्वस्स ॥ २४ ॥
- ૨૪૨. ધાર્મિક જનોનો પ્રેમી હોય, પરમ શ્રદ્ધાથી તેમની સેવા કરતો હોય અને

239. No chādae ņóvi ya lūsaejjā, māṇaṁ ṇa sevejja pagāsaṇaṁ ca.

Na yāvi paņņe parihāsa kujjā, ņa siyāvāda viyāgarejjā.

- 239. The wise man should not conceal the meaning of a scriptural text nor should he distort it; he should not harbour pride or a tendency to self-display; he should not make fun of anyone or bestow words of blessing on anyone.
- 240. Jattheva pāse kai duppauttam, kāeņa vāyā adu māṇaseṇam.

Tattheva dhīro paḍisāharejjā, āinnao khippami-vakkhtīṇaṁ.

- 240. The wise man, whenever he comes across an occasion for some wrong doing on the part of body, speech or mind, should withdraw himself there from just as a horse of good pedigree is brought to the right track by means of rein.
- 241. Tiṇṇo hu si aṇṇavaṁ mahaṁ, kiṁ puṇa ciṭṭhasi tīramāgao.

Abhitura pāram gamittae, samayam goyama! mā pamāyae.

- 241. Oh Gautama, when you have crossed over the big ocean, why then do you come to a stop near the shore? Make haste to go across, be not complacent even for a moment.
- 242. Jo dhammiesu bhatto, aņucaraņam kuņadi parama-saddhāe.

Piyavayanam jampamto, vacchallam tassa bhavassa.

242. The bhavya person, who is full of devotion for religious

- તેમની સાથે પ્રેમથી સંભાષણ કરતો હોય એ સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મા વાત્સલ્યગુણયુક્ત છે.
- २४३. धम्मकहाकहणेण य, बाहिरजोगेहिं चावि अणवज्जे । धम्मो पहाविदव्यो, जीवेसु दयाणुकंपाए ॥ २५ ॥
- ૨૪૩. ધર્મોપદેશ વડે, નિર્મળ આચરણ વડે તથા જીવો પર યથાયોગ્ય રૂપે દયા અથવા અનુકંપાની પ્રવૃત્તિ કરીને ધર્મમાર્ગની પ્રભાવના કરવી જોઈએ.
- २४४. पावयणी धम्मकही, वाई नेमित्तिओ तवस्सी य । विज्जा सिद्धो य कवी, अट्ठेव पभावगा भणिया ॥ २६ ॥
- ર૪૪. પ્રભાવશાળી વક્તા, કથાકાર, તત્ત્વજ્ઞાની, નૈમિત્તિક (ભવિષ્યવેત્તા), તપસ્વી, વિદ્યાધર, સિદ્ધયોગી, કવિ- આ આઠ પ્રકારના વિશિષ્ટ શક્તિશાળી પુરુષો લોકોમાં ધર્મમાર્ગનો પ્રભાવ વિશેષરૂપે ફેલાવી શકે છે.

# १९. सम्यग्ज्ञानसूत्र

- २४५. सोच्चा जाणइ कल्लाणं, सोच्चा जाणइ पावगं । उभयं पि जाणए सोच्चा, जं छेयं तं समायरे ॥ १ ॥ ९८. सम्यगुश्चानसूत्र
- ૨૪૫. શ્રવણ કરવાથી સન્માર્ગની સમજ પડે છે, શ્રવણ કરવાથી પાપની સમજ પડે છે. શ્રવણ દ્વારા બંનેનું જ્ઞાન મેળવી, જે શ્રેયકારી લાગે તેનું આચરણ કરવું.
- २४६. णाणाऽऽणत्तीए पुणो, दंसणतवनियमसंजमे ठिच्चा । विहरइ विसुज्झमाणो, जावज्जीवं पि निक्कंपो ॥ २ ॥

- personages, follows them with a feeling of great faith, and utters loveable words, is possessed of affection.
- 243. Dhammakahākahaṇena ya, bāhirajogehim cāvi aṇavajje.
  - Dhammo pahāvidavvo, Jīvesu dayāņukampāe.
- 243. The radiance of religion should be spread by narration of religious stories, by performance of dispassionate external austerities and by showing mercy and compassion towards living beings.
- 244. Pāvayaṇī dhammakahī, vāī nemittio tavassī ya. Vijjā siddho ya kavī, aṭṭheva pabhāvagā bhaṇiyā.
- 244. One who holds religious discourse, one who narrates religious stories, one who holds discussions with rivals, one who reads omens, one who performs penance, one who is learned, one who is possessed of miraculous powers, one who is a poet, these eight types of person undertake propagation of religion.

## 19. Samyagjñānasūtra

245. Soccā jāṇai kallāṇaṁ, soccā jāṇai pāvagaṁ.

Ubhayaṁ pi jāṇae soccā, jaṁ cheyaṁ taṁ samāyare.

#### 19. PRECEPTS ON RIGHT KNOWLEDGE

- 245. After listening to scriptures, a person comes to know what is good and what is sinful, having thus known through listening one ought to perform what leads to welfare.
- 246. Naṇấṇattīe puṇo, daṁsaṇatavaniyamasaṁjame ṭhiccā. Viharai visujjhamāṇo, jāvajjivaṁ pi nikkaṁpo.

- ૨૪૬. મેળવેલા જ્ઞાનને આધારે નિર્ણય કરી દર્શન, ચારિત્ર અને તપમાં સ્થિર થઈ, જીવનભર આત્મવિશુદ્ધિ કરતો મુનિ અડગપણે વિચરે.
- २४७. जह जह सुयमोगाहइ, अइसयरसपसरसंजुयमपुळां । तह तह पल्हाइ मुणी, नवनवसंवेगसद्धाओ ॥ ३ ॥
- ૨૪૭. સાધક જેમ જેમ રસપૂર્ણ અને નવા નવા શ્રુતનું શાસ્ત્રોનું અવગાહન કરે, તેમ તેમ તે નવો ઉત્સાહ અને નવી શ્રદ્ધા પ્રાપ્ત કરે છે અને તેમ તેમ વધુ આનંદનો અનુભવ કરે છે.
- २४८. सूई जहा ससुत्ता, न नस्सई कयवरिम्म पडिआ वि । जीवो वि तह ससुत्तो, न नस्सइ गओ वि संसारे ॥ ४ ॥
- ૨૪૮. દોરો પરોવેલી સોય પડી જાય તોય ખોવાઈ જતી નથી, તેવી જ રીતે જ્ઞાનયુક્ત આત્મા સંસારમાં ફસી જવા છતાં તેમાં ખોવાઈ જતો નથી.
- २४९. सम्मत्तरयणभट्ठा जाणंता बहुविहाइं सत्थाइं । आराहणाविरहिया, भमंति तत्थेव तत्थेव ॥ ५ ॥
- ૨૪૯. સમ્યક્ત્વરત્ન જેમણે ખોઈ નાખ્યું છે એવા લોકો, ઘણાં શાસ્ત્રો જાણતાં હોય તોય, આરાધનારહિત હોવાથી ત્યાં ને ત્યાં (સંસારમાં) ભમતા રહે છે.
- २५०. परमाणुमित्तयं पि हु, रायादीणं तु विज्जदे जस्स । ण वि सो जाणदि अप्पाणयं दु सव्वागमधरो वि ॥ ६ ॥

- 246. Again, under the influence of his(scriptural) knowledge, he becomes firm in his faith, meditation, observance of vows and self-restraint, and lives a life of purity throughout his lifetime without any wavering.
- 247. Jaha jaha suyamogāhai, aisayarasapasarasamjuyamapuvvam.

Taha taha palhāi muṇi, navanavasamvegasamddhāo.

- 247. As a monk continues to master the scriptures with extraordinary devotion and unbounded interest, he experiences supreme bliss with renewed faith accompanied by dispassion.
- 248. Sūī jahā sasuttā, na nassaī kayavarammi paḍiā vi. Jīvo vi taha sasutto, na nassai gao vi saṁsāre.
- 248. A needle with a thread (in it) does not get lost even when it falls in a heap of rubbish, so a person endowed with scriptural knowledge does not lose his self, even if involved in transmigratory cycle.
- 249. Sammattarayaṇabhaṭṭhā, jāṇantā bahuvihāim satthāim.
  - Ārāhaṇāvirahiyā, bhamamti tattheva tattheva.
- 249. Those who have renounced the jewel of right faith will continue to wander in different states of mundane existence, as they are devoid of proper devotions to virtuous qualities, even though they may be knowing the various scriptures.
- 250. Paramāṇumittayam pi hu, rāyādīṇam tu vijjade jassa. Na vi so jāṇadi, appāṇayam tu savvāgamadharo vi.

- २५१. अप्पाणमयाणंतो, अणप्पयं चावि सो अयाणंतो । कह होदि सम्मदिट्ठी, जीवाजीवे अयाणंतो ॥ ७ ॥
- રપ૦-૨૫૧. પરમાણુ જેટલો પણ રાગાદિભાવ જેની અંદર વિદ્યમાન હોય એવી વ્યક્તિ ભલે સર્વ આગમોની જ્ઞાતાં હોય, પણ તેને આત્માને ઓળખ્યો નથી. આત્માને ન જાણનારો ને તેથી અનાત્માને પણ ન જાણનારો —જીવ-અજીવનો ભેદ નહિ સમજનારો એ આત્મા સમ્યગ્દષ્ટિ કેવી રીતે હોઈ શકે ?
- २५२. जेणं तच्चं विबुज्झेज्झ, जेण चित्तं णिरुज्झदि । जेण अत्ता विसुज्झेज्झ, तं णाणं जिणसासणे ॥ ८ ॥
- ૨૫૨. જેનાથી તત્વબોધ થાય, જેનાથી મન વશ થાય, જેનાથી આત્મા શુદ્ધ થાય એને જ જિનશાસનમાં જ્ઞાન કહ્યું છે.
- २५३. जेण रागा विरज्जेज्ज, जेण सेएसु रज्जदि । जेण मित्ती पभावेज्ज, तं णाणं जिणसासणे ॥ ९ ॥
- ૨૫૩. જેનાથી રાગ ક્ષીણ થાય, જેનાથી સત્પ્રવૃત્તિની રુચિ થાય, જેનાથી મૈત્રીભાવ વિકસે એને જ જિનશાસનમાં જ્ઞાન કહ્યું છે.
- २५४. जो पस्सदि अप्पाणं, अबद्धपुट्ठं अणण्णभविसेसं । अपदेससुत्तमज्झं, पस्सदि जिणसासणं सव्वं ॥ १० ॥
- ૨૫૪. જે પોતાના આત્માને કર્મોથી અબદ્ધ-અસ્પૃષ્ટ, અનન્ય, એકરસ અને અખંડ સ્વરૂપે અનુભવે છે તેણે સમગ્ર જિનશાસનને જાણી લીધું છે.

- 251. Appāṇamayāṇaṁto, aṇappayaṁ cāvi so ayāṇaṁto. Kaha hodi sammadiṭṭhī, jīvājīve ayāṇaṁto.
- 250 & 251. A person, who has in him even an iota of attachment, though he may be knowing all the scriptures, will not understand the nature of the soul. He who does not know the (nature of) soul, will not know the non-soul also. How can a person not knowing the soul and the non-soul, become a person having right faith?
- 252. Jeṇa taccam vibujjhejja, jeṇa cittam ṇirujjhadi. jeṇa attā visujjhejja, tam ṇāṇam jiṇasāsaṇe.
- 252. According to the teachings of Jina, knowledge is that which helps to understand the truth, controls the mind and purifies the soul.
- 253. Jeṇa rāgā virajjejja, jeṇa seesu rajjadi. Jeṇa mittī pabhāvejja, tam ṇāṇam jiṇasāsaṇe.
- 253. According to the teachings of Jina, it is through knowledge that ties of attachment are severed, attraction towards auspiciousness is developed and the feelings of friendship are strengthened.
- 254. Jo passadi appāṇaṁ, abaddhapuṭṭhaṁ aṇaṇṇamavisesaṁ
  - Apadesasuttamajjham, passadi jinasāsanam savvam.
- 254. He only knows the whole doctrine of Jina, who knows the soul, unbound by karmic matter, different from everything else, devoid of all particularities and well described in the scriptures.

- २५५. जो अप्पाणं जाणदि, असुइ-सरीरादु तच्चदो भिन्नं । जाणग-रूव-सरूवं, सो सत्थं जाणदे सव्वं ॥ ११ ॥
- ૨૫૫. આ અશુચિમય શરીરથી પોતાને વસ્તુસ્વરૂપે ભિન્ન અને કેવળ જ્ઞાયકરૂપ જાણે છે તે સઘળાં શાસ્ત્રોને જાણે છે.
- २५६. सुद्धं तु वियाणंतो, सुद्धं चेवप्पयं लहइ जीवो । जाणंतो दु असुद्धं, असुद्धमेवप्पयं लहइ ॥ १२ ॥
- ૨૫૬. જે આત્માને અશુદ્ધ સમજે છે તેને આત્મા અશુદ્ધ અનુભવમાં આવે છે, જે આત્માને શુદ્ધ માને છે તેને આત્મા શુદ્ધ જણાય છે.
- २५७. जे अज्झत्थं जाणइ, से बहिया जाणइ । जे बहिया जाणइ, से अज्झत्थं जाणइ ॥ १३ ॥
- ૨૫૭. જે વ્યક્તિ અંદરનું જાણે છે તે બહારનું જાણે છે; જે બહારનું જાણે છે તે અંદરનું જાણે છે.
- २५८. जे एगं जाणइ, से सव्वं जाणइ। जे सव्वं जाणइ, से एगं जाणइ॥ १४॥
- ૨૫૮. જે એકને જાણે છે તે સર્વને જાણે છે, જે સર્વને જાણે છે તે એકને જાણે છે.
- २५९. एदिम्ह रदो णिच्चं, संतुट्ठो होहि णिच्चमेदिम्ह । एदेण होहि तित्तो, होहिदि तुह उत्तमं सोक्खं ॥ १५ ॥
- ૨૫૯. હે મુમુક્ષુ ! તું આ એક સ્વમાં જ લીન રહે; એમાં જ સંતુષ્ટ રહે, એનાથી જ તૃપ્તિ માન. આમાંથી જ તું સર્વોત્તમ સુખને પ્રાપ્ત કરીશ.
- २६०. जो जाणदि अरहंतं, दव्वत्तगुणत्तपज्जयत्तेहिं। स्रो जाणदि अप्पाणं, मोहो खलु जादि तस्स लयं॥ १६॥

- 255. Jo appāṇam jāṇadi, asui-sarīrādu taccado bhinnam. Jāṇaga-rūva-sarūvam, so sattham jāṇade savvam.
- 255. He who knows that the self is wholly different from an impure body and possesses cognizership as its own form knows the entire body of scriptures.
- 256. suddham tu viyāṇamto, suddham cevappayam lahai jīvo.
  - Jāṇamto du asuddham, asuddhamevappayam lahai.
- 256. One who knows soul as'pure oneself attains a pure self. But who contemplates the soul as having impure nature becomes himself impure.
- 257. Je ajjhattham jāṇai, se bahiyā jāṇai. Je bahiyā jāṇai, se ajjhattham jāṇai.
- 257. He who knows the internal, knows the external and he who knows the external, knows the internal.
- 258. Je egam jāṇai, se savvam jāṇai. Je savvam jāṇai, se egam jāṇai.
- 258. He who knows the one (the self) knows everything else; he who knows all things, knows the one (the self).
- 259. Edamhi rado niccam, samtuṭṭho hohi niccamedamhi. Edena hohi titto, hohidi tuha uttamam sokkham.
- 259. Be you always engrossed in pure knowledge; be you ever satisfied in it, be contented with it; you will get supreme happiness therefrom.
- 260. Jo Jāṇadi arahaṁtaṁ, davvattaguṇattapajjayattehiṁ. So jāṇādi appāṇaṁ, moho khalu jādi tassa layaṁ.

- ૨૬૦. દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય વડે અર્હતોને જે જાણે છે તે પોતાના આત્માને પણ જાણે છે. એ પુરુષનો મોહ વિલય પામે છે.
- २६१. लद्भूणं णिहिं एक्को, तस्स फलं अणुहवेइ सुजणत्ते । तह णाणी णाणणिहिं, भुंजेइ चइत्तु परतित्तं ॥ १७ ॥
- રદ્દ૧. જેમ કોઈને ખજાનો મળે તો તે પોતાના લોકોની વચ્ચે તેનો ઉપભોગ કરે છે એમ જ્ઞાનરૂપી નિધાનને પ્રાપ્ત કરી જ્ઞાની પરની પંચાત છોડી સ્વમાં લીન થઈ જાય છે.

# २०. सम्यक्चारित्रसूत्र

## (अ) व्यवहारचारित्र

२६२. ववहारणयचिरत्ते, ववहारणयस्स होदि तवचरणं । णिच्छयणयचारित्ते, तवचरणं होदि णिच्छयदो ॥ १ ॥ २०. सम्यक्ष्यारित्रसूत्र

#### (અ) વ્યવહારચરિત્ર

૨૬૨. વ્યવહારચારિત્રની સ્થૂળ ભૂમિકા પર વ્યવહાર તપ હોય છે. નિશ્ચય ચારિત્રની સૂક્ષ્મભૂમિકાએ નિશ્ચયાનુસારી સૂક્ષ્મ તપ હોય છે.

- २६३. असुहादो विणिवित्ती, सुहे पवित्ती य जाण चारित्तं । वदसमिदिगुत्तिरूवं, ववहारणया द जिणभणियं ॥ २ ॥
- ૨૬૩. ચારિત્ર એટલે અશુભ આચરણથી નિવૃત્ત થવું અને શુભ આચરણમાં પ્રવૃત્ત થવું. જિનેશ્વરોએ વ્રત, સમિતિ અને ગુપ્તિરૂપે વ્યવહાર-ચારિત્રનો ઉપદેશ કર્યો છે.

- 260. He who knows the *Arhat* from the view-points of substance, attributes and modifications, knows also the pure soul; his delusion will surely come to an end.
- 261. Laddhūṇam nihim ekko, tassa phalam anuhavei sujanattem.

Taha nāṇī nāṇaṇihim, bhumjei, caittu paratattim.

261. Just as one getting hold of a treasure consumes it in a gentlemanly fashion, similarly the wise man, getting hold of the treasure of knowledge, enjoys it ignoring all pleasure derived from anything else.

## 20. Samyakcāritrasūtra

- (ā) Vyavahāra-cāritra
- 262. Vavahāraņayacaritte, vavahāraņayassa hodi tavacaraņami.

Nicchayaṇayacāritte, tavacaraṇam hodi ṇicchayado.

#### 20. PRECEPTS ON RIGHT CONDUCT

- (A) Practical view-point
- 262. Right Conduct from the practical view-point is to practice austerities from practical view point. Right Conduct from the real view-point is to observe austerities from the real view-point.
- 263. Asuhādo viņivittī, suhe pavittī ya jāņa cārittam. Vadasamidiguttirūvam, vavahāraņayā du jiņabhaņiyam.
- 263. Know that Right Conduct consists in desisting from inauspicious activity and engaging in auspicious activity.

- २६४. सुयनाणिम्म वि जीवो, वट्टंतो सो न पाउणित मोक्खं । जो तवसंजमममइए, जोगे न चएइ वोढुं जे ॥ ३ ॥
- ૨૬૪. જે વ્યક્તિ શ્રુતજ્ઞાન સારી પેઠે ધરાવતો હોય પણ તપ-સંયમરૂપ યોગને ધારણ ન કરી શકતો હોય તો તે મોક્ષ પામી શકતો નથી.
- २६५. सक्किरियाविरहातो, इच्छितसंपावयं ण नाणं ति । मग्गण्णू वाऽचेट्ठो, वातविहीणोऽधवा पोतो ॥ ४ ॥
- રદ્દપ. ઉચિત આચરણ વિના જ્ઞાન ઇચ્છિત લક્ષ્યની પ્રાપ્તિનું સાધન બનતું નથી. રસ્તો હોય પણ ચાલતો ન હોય એવો મનુષ્ય અથવા પવનનો સાથ જેને ન હોય એવું વહાણ ઇષ્ટ સ્થાને પહોંચતા નથી.
- २६६. सुबहुं पि सुयमहीयं किं काहिइ चरणविप्पहीणस्स । अंधस्स जह पिलत्ता, दीवसयसहस्सकोडी वि ॥ ५ ॥
- ૨૬૬. ગમે તેટલું અધ્યયન કર્યું હોય, પણ આચરણનો અભાવ હોય તો તે શા કામનું ? આંધળાંની આગળ કરોડો દીપક પ્રગટાવીએતો ય તે નકામા છે.
- २६७. थोवम्मि सिक्खिदे जिणइ, बहुसुदं जो चरित्तसंपुण्णो । जो पुण चरित्तहीणो, किं तस्स सुदेण बहुएण ॥ ६ ॥
- ૨૬૭. જે ચારિત્રયુક્ત છે તે થોડું શીખ્યો હશે તો પણ વિદ્વાનને હરાવી દેશે. જે ચારિત્રવિહીન છે તે ગમે તેટલું ભણે તોય તેથી શું ?

Jina has ordained that conduct from the practical point of view consists in the observance of vows, acts of carefulness (Samiti) and of control (gupti).

264. Suyanāṇammi vi jīvo, vaṭṭamto so na pāuṇati mokkham.

Jo tavasamjamamaie, joge na caei vodhum je.

- 264. A person, even possessing scriptural knowledge will not attain emancipation if he is not able to observe strictly the activities of austerity and self-control.
- 265. Sakkiriyāvirahāto, icchitasampāvayam ņa nāṇam ti. Maggannū vấ cettho, vātavihīnódhavā poto.
- 265. Though a person knows the right path yet fails to reach his destination due to inaction or absence of favourable wind for his boat *(pota)*; similarly knowledge will not achieve the desired fruit in the absence of virtuous deeds.
- 266. Subahum pi suyamahīyam kim kāhii caraṇavippahīṇassa.

Aṁdhassa jaha palittā, dīvasayasahassakoḍī vi.

- 266. Just as a hundred-thousand-crore of lamps kept burning are of no use to a blind person, of what use is study of numerous scriptures to a person who has no character?
- 267. Thovami sikkhide jiṇai, bahusudam jo carittasmpuṇṇo. Jo puṇa carittahīṇo, kim tassa sudeṇa bahueṇa.
- 267. A person of right conduct triumphs over a learned person, even if his scriptural knowledge is little; what is the use of wide study of scriptures for a person without right conduct?

#### (आ) निश्चयचारित्र

- २६८. णिच्छयणयस्स एवं, अप्पा अप्पम्मि अप्पणे सुरदो । सो होदि हु सुचरित्तो, जोई सो लहड़ णिव्वाणं ॥ ७ ॥
- (આ) નિશ્વયચારિત્ર
- ૨૬૮. નિશ્ચયનયની દેષ્ટિએ સ્વની પ્રાપ્તિ માટે, સ્વયં સ્વમાં લીન થવું એ સત્યારિત્ર છે. આવો ચારિત્રવાન યોગી નિર્વાણને પ્રાપ્ત કરે છે.
- २६९. जं जाणिउण जोई, परिहारं कुणइ पुण्णपावाणं । तं चारित्तं भणियं, अवियणं कम्मरहिएहिं ॥ ८ ॥
- ૨૬૯. જે સ્થિતિએ પહોંચીને યોગી પુણ્ય અને પાપ બંનેનો પરિહાર કરે છે તેને ભગવાને નિશ્ચયચારિત્ર કહ્યું છે.
- २७०. जो परदव्विम्म सुहं, असुहं रागेण कुणदि जिद भावं । सो सगचरित्तभट्ठो, परचरियचरो हवदि जीवो ॥ ९ ॥
- ૨૭૦. જે આત્મા રાગને આધીન થઈ પરપદાર્થમાં શુભ-અશુભ ભાવ કરે છે તે સ્વથી ભ્રષ્ટ થઈને પરમાં રમનારો કહેવાય છે.

- २७१. जो सव्वसंगमुक्कोऽण्णमणो अप्पणं सहावेण । जाणदि पस्मदि णियदं, सो सगचरियं चरदि जीवो ॥ १० ॥
- ૨૭૧. જે સર્વ પરિગ્રહથી નિવૃત્ત થઈ સ્વમાં અનન્યભાવે લીન બની, પોતે પોતાને શુદ્ધ ત્રિકાળી તત્ત્વરૂપે જાણે-જુએ છે તે સ્વમાં રમનારો છે.

- (ā) Niścaya-cāritra
- 268. Nicchayaṇayassa evam, appā appammi appaṇe surado. So hodi hu sucaritto, joī so lahai ṇivvāṇam.
  - (B) Real view-point
- 268. From the real point of view, he, who is blissfully absorbed in his own soul to know his soul with the aid of his soul, becomes a person of Right Conduct; that ascetic attains emancipation.
- 269. Jam jāṇiūṇa joī, parihāram kuṇai puṇṇapāvāṇam. Tam cārittam bhaniyam, aviyappam kammarahiehim.
- 269. An ascetic who eradicates his punya Karmas (merits) as well his *Pāpa* Karmas (sins) undoubtedly acquires right conduct-this is said by those who are free from *Karmas* (i.e. the *Jinas*).
- 270. Jo paradavvammi suham, asuham rāgeņa kuņadi jadi bhāvam.
  - So sagacarittabhattho, paracariyacaro havadi jīvo.
- 270. He who, out of attachment, develops a favourable or unfavourable attitude in respect of an alien object, renounces what constitutes his own conduct (i.e. *Svabhāva*) and adopts what constitutes alien conduct (i.e. *Vibhāva*).
- 271. Jo savvasamgamukko naamano appanam sahāvena. Jānadi passadi niyaaūm, so sagacariyam caradi jīvo.
- 271. He, who is devoid of all attachment and withdrawing one's mind from everything else, definitely knows and sees one's soul in its own true nature, practises what constitutes one's own conduct (i.e. *Svabhāva*).

- २७२. परमट्टम्हि दु अठिदो, जो कुणदि तवं वदं च धारेई । तं सव्वं बालतवं, बालवदं बिंति सव्वण्ह ॥ ११ ॥
- ૨૭૨. નિશ્ચયનયથી જાણેલા સત્યમાં નિષ્ઠા લાવ્યા વિના જે કંઈ વ્રત કે તપ કરવામાં આવે તેને ભગવાને બાળતપ કે બાળવ્રત કહ્યાં છે.
- २७३. मासे मासे तु जो बालो, कुसग्गेणं तु भुंजए । न सो सुअक्खायधम्मस्स, कलं अग्घइ सालसिं ॥ १२ ॥
- ર૭૩. મહિના-મહિનાના ઉપવાસ કરે અને દર્ભની એણી પર રહે એટલા આહારથી પારણું કરે એવો તપસ્વી પણ શુદ્ધ ધર્મના સોળમાં ભાગની યે બરોબરી કરી શકતો નથી.
- २७४. चारित्तं खलु धम्मो, धम्मो जो सो त्ति णिद्दिष्ठो । मोहक्खोहविहीणो, परिणामो अप्पणो हु समो ॥ १३ ॥
- ૨૭૪. ચારિત્ર એ જ ધર્મ છે, સમતા એ જ ધર્મ છે. મોહના ક્ષોભથી મુક્ત એવી જ્ઞાનધારા એ જ સમતા.
- २७५. समदा तह मज्झत्थं, सुद्धो भावो य वीयरायत्तं । तह चारित्तं धम्मो, सहावआराहणा भणिया ॥ १४ ॥
- ૨૭૫. સમતા, માધ્યસ્થ, શુદ્ધ ઉપયોગ, વીતરાગતા, ચારિત્ર, ધર્મ–આ બધા 'સ્વ-ભાવ' આરાધકરૂપ એક જ વસ્તુના વાચક શબ્દો છે.
- २७६. सुविदिदपयत्थसुत्तो, संजमतवसंजुदो विगदरागो । समणो समसुहदुक्खो, भणिदो सुद्धोवओओ त्ति ॥ १५ ॥

- 272. Paramaṭṭhamhi du aṭhido, jo kuṇadi tavaṁ vadaṁ ca dhāreī.
  - Tam savvam bālatavam, bālavadam bimti savvaņhū.
- 272. If one performs austerities (tapas) or observes vows (vratas) without fixed contemplation on the Supreme Self, the omniscients call all that childish austerity (bālatapa) and childish vow (bālavrata).
- 273. Māse māse tu jo bālo, kusaggeņam tu bhumjae. Na so sukkhāyadhammassa, kalam agghai solasim.
- 273. One who eats once in a month through the tip of kuśagrass does not attain even the sixteenth part of what constitutes religion well proclaimed.
- 274. Cārittam khalu dhammo, dhammo, jo so samo tti niddiṭṭho. Mohakkhohavihīṇo, parināmo appaṇo hu samo.
- 274. Right Conduct is really what constitutes religion; it is said that religion is equanimity .Equanimity is that condition of the soul which is free from delusion and excitement.
- 275. Samadā taha majjhattham, suddho bhāvo ya vīyarāyattam.
  - Taha cārittam dhammo, sahāvaārāhaņā bhaņiyā.
- 275. Equanimity, tolerance, pure-thought, freedom from attachment and hatred, (Right) conduct, religion, devotion to one's own self, all of these are said to be one and same.
- 276. Suvididapayatthasutto, samjamatavamjudo vigadarāgo.
  - Samaņo samasuhadukkho, bhaņido suddhovaoo tti.

- ૨૭૬. સૂત્ર અને તેના અર્થને સુંદર પ્રકારે જાણનાર, તપસંયમયુક્ત, રાગવિહીન અને સુખ-દુઃખને સમાન ગણનાર શ્રમણને શુદ્ધોપયોગમાં વર્તનારો કહ્યો છે.
- २७७. सुद्धस्स य सामण्णं, भणियं सुद्धस्स दंसणं णाणं । सुद्धस्स य णिव्वाणं, सो च्चिय सिद्धो णमो तस्स ॥ १६ ॥
- ૨૭૭. શુદ્ધ ઉપયોગવંતને જ શ્રમણપણું છે, તેને જ દર્શનજ્ઞાન મળેલાં છે તેનું નિર્વાણ નિશ્ચિત છે. જે શુદ્ધ છે તે સિદ્ધ છે. એને નમસ્કાર હો.
- २७८. अइसयमादसमुत्थं, विसयातीदं अणोवममणंतं । अव्वुच्छिन्नं च सुहं, सुद्धवओगप्पसिद्धाणं ॥ १७ ॥
- ર૭૮. શુદ્ધ ઉપયોગ દ્વારા શુદ્ધ સ્થિતિને પામનાર આત્માઓને આત્મામાંથી જ પ્રગટનારા, સર્વોત્કૃષ્ટ, અતીન્દ્રિય, અનુપમ, અનંત અને અવિનાશી સખની ઉપલબ્ધિ થાય છે.
- २७९. जस्स ण विज्जिद रागो, दोसो मोहो व सव्वदव्वेसु । णाऽऽसविद सुहं असुहं, समसुहदुक्खस्स भिक्खुस्स ॥ १८ ॥
- ર૭૯. જેને સર્વ પદાર્થોમાં રાગ નથી, દેષ નથી, અને મોહ નથી, જેને સુખદુઃખ બંને સમાન છે એવો મુનિ શુભ કે અશુભ કોઈ આસ્રવ કરતો નથી.

(આગ્નવ=આત્મામાં કર્મોનું આગમન થવું.)

- 276. That monk, is said to possess pure consciousness (comprising darśana and Jñānd) who has understood the real nature of the substances, is endowed with self-restraint and penance, is free from attachment and maintains equanimity (of mind) both in happiness and sorrow.
- 277. Suddhassa ya sāmaṇṇaṁ, bhaṇiyaṁ suddhassa daṁsaṇaṁ ṇāṇaṁ.
  Suddhassa ya ṇivvāṇaṁ, so cciya siddho namo tassa.
- 277. Purity of faith and knowledge constitutes pure asceticism. Such pure soul attains liberation. He is the *Siddha*, to him, I pay my obeisance.
- 278. Aisayamādasamuttham, visayātīdam aņovamamaņamtam.
  - Avvucchinnam ca suham, suddhuvaogappasiddhānam.
- 278. The bliss of a liberated soul *(Siddha)*, characterized by purity of consciousness, is born of the excellence of his soul, is beyond the reach of senses, is incomparable, inexhaustible, and indivisible
- 279. Jassa ņa vijjadi rāgo, doso moho va savvadavvesu. Nāsavadi suham asuham, samasuhadukkhassa hhikkhussa.
- 279. The monk who harbours no attachment, aversion or delusion in respect of anything whatsoever and who maintains equanimity of mind in pleasures and pains, does not cause an inflow of good or evil Karmas.

### (ई) समन्वय

२८०. णिच्छय सज्झसरूवं, सराय तस्सेव साहणं चरणं । तम्हा दो वि य कमसो, पडिच्छमाणं पबुज्झेह ॥ १९ ॥

#### (ઇ) સમન્વય

૨૮૦. નિશ્ચય ચારિત્ર સાધ્ય છે; વ્યવહાર ચારિત્ર તેનું સાધન છે. તેથી બુદ્ધિમાન સાધક બંને ચારિત્રને ક્રમશઃ જીવનમાં અપનાવે છે.

- २८१. अब्भंतरसोधीए, बाहिरसोधी वि होदि णियमेण । अब्भंतर-दोसेण हु, कुणदि णरो बाहिरे दोसे ॥ २० ॥
- ૨૮૧. અભ્યંતર શુદ્ધ થતાં બાહ્ય શુદ્ધિ અવશ્ય થાય છે. વ્યક્તિ અભ્યંતર અશુદ્ધિના કારણે જ બાહ્ય દોષોનું આચરણ કરે છે.
- २८२. मदमाणमायलोह-विवज्जियभावो दु भावसुद्धि त्ति । परिकहियं भव्वाणं, लोयालोयप्पदरिसीहिं ॥ २१ ॥
- ૨૮૨. મદ, માન,માયા, લોભ આદિથી રહિત ચિત્તવૃત્તિ એ જ ભાવશુદ્ધિ છે – એમ લોકાલોકદર્શી અર્હતોએ ભવ્યજનોને પ્રબોધ્યું છે.

- २८३. चत्ता पावारंभं, समुद्ठिदो वा सुहम्मि चिरियम्हि । ण जहदि जदि मोहादि, ण लहदि सो अप्पगं शुद्धं ॥ २२ ॥
- ૨૮૩. પાપકાર્યો તજી દે અને શુભ આચરણમાં તત્પર હોય છતાં જો મોહ આદિને તજે નહિ તો તેવો મુમુક્ષુ શુદ્ધ આત્માને પામી શકતો નથી.

- (i) Samanvaya
- 280. Nicchaya sajjhasarūvam, sarāya tasseva sāhaṇam caraṇam.

Tamhā do vi ya kamaso, paḍicchamāṇaṁ pabujjheha
(C) Synthesis

- 280. Right Conduct from the real point of view is the ultimate goal; Conduct vitiated by attachment, i.e., conduct from practical view point is only the means to attain it. Hence these two should be followed one after another. He who follows them gradually will attain intuitive knowledge.
- 281. Abbhamtarasodhīe, bāhirasodhī vi hodi niyameṇa. Abbhamtara-doseṇa hu, kuṇadi naro bāhire dose.
- 281. Invariably, internal impurity results in external impurity; due to his internal impurities man commits external blemishes.
- 282. Madamāṇamāyaloha-vivajjiyabhāvo du bhāvasuddhi tti.

Parikahiyam bhavvāṇam, loyāloyappadarisīhim.

- 282. Those who have seen and known this world and the other (i.e.the Omniscient Arhats) have preached to all (who are capable of getting release from the Karmas) that purity of mind can be achieved by those who free themselves from lust, conceit, delusion and greed.
- 283. Cattā pāvārambham, samuṭṭhido vā suhammi cariyamhi.

Na jahadi jadi mohādī, ņa lahadi so appagam suddham.

- २८४. जह वि णिरुद्धं असुहं सुहेण सुहमवि तहेव सुद्धेण । तम्हा एएण कमेण य, जोई झाएउ णियआदं ॥ २३ ॥
- ૨૮૪. જેમ પ્રથમ શુભ વડે અશુભનો અંત આશ્યો તેમ શુદ્ધ વડે શુભનો પણ અંત આણવો. સાધક આ ક્રમનું અનુસરણ કરી નિજ આત્માનું ધ્યાન કરે.
- २८५. निच्छयनयस्स चरणाय-विघाए नाणदंसणवहोऽवि । ववहारस्स उ चरणे, हयम्मि भयणा हु सेसाणं ॥ २४ ॥
- ૨૮૫. નિશ્ચયનયાશ્રિત ચારિત્રને હાનિ થાય તો નિશ્ચયનયાશ્રિત જ્ઞાન-દર્શનને પણ અવશ્ય હાનિ થાય છે. જયારે વ્યવહારનયાશ્રિત ચારિત્રની હાનિ થતાં જ્ઞાનદર્શનની હાનિ થાય અથવા ન પણ થાય.

- २८६. सद्धं नगरं किच्चा, तवसंवरमग्गलं । खर्नित निउणपागारं, तिगुत्तं दुप्पधंसयं ॥ २५ ॥
- २८७. तवनारायजुत्तेण, भित्तूणं कम्मकंचुयं । मुणी विगयसंगामो, भवाओ परिमुच्चए ॥ २६ ॥
- ૨૮૬-૨૮૭. શ્રદ્ધા એ નગર છે, તપ અને સંવર તેનાં દ્વાર અને સાંકળ છે. ક્ષમારૂપી અજેય અને સુરક્ષિત એવો તેનો કોટ છે. તપરૂપ બાણો વડે કર્મરાજાનું બખ્નર ભેદી આંતરિક સંગ્રામમાં વિજયી થનાર મુનિ

- 283. He who has acquired auspicious conduct after renouncing all sinful activities cannot obtain purity of his soul, if he has not freed himself from delusion.
- 284. Jaha va ṇiruddhaṁ asuhaṁ, suheṇa suhamavi taheva suddheṇa. Tamhā eṇa kameṇa ya, joī jhāeu ṇiyaādaṁ.
- 284. Just as inauspicious thoughts are obstructed by auspicious conduct, auspicious conduct by pure conduct; hence performing these (latter two types of act) one after another let a yogin meditate on his own soul.
- 285. Nicchayanayassa caraṇāya-vighāe nāṇadaṁsaṇavahóavi. Vavahārassa u caraṇe, hayammi bhayaṇā hu sesānaṁ..
- 285. If there is any damage from the real point of view in one's Right Conduct, then there would be damage in Right Knowledge and Right Faith, but if there is any damage to right conduct from the empirical point of view then there may or may not be any defect in Right knowledge and Right Faith.
- 286. Saddham nagaram kiccā, tavasamvaramaggalam. khamtim niuṇapāram, tiguttam duppadhamsayam.
- 287. Tavanārāyajutteņa, bhittūņam kammakamcuyam. Muņī vigayasamgāmo, bhavāo parimuccae.
- 286 & 287. After building a citadel with his Right Faith, gatebars with his austerities and self-control, strong ramparts with his forgiveness, invincible gaurds with his three controls (of mind, speech and action), a monk arms

ભવભ્રમણથી મુક્ત થઈ જાય છે.

## २१. साधना सूत्र

२८८. आहारासण-णिद्दाजयं, च काउण जिणवरमएण । झायव्वो णियअप्पा, णाउणं गुरुपसाएण ॥ १ ॥ २१. साधनासूत्र

- ૨૮૮. જિનવચન અનુસાર આહાર, નિદ્રા અને આસન એ ત્રણે પર કાબૂ મેળવી, ગુરુકૃપાથી આત્મસ્વરૂપ જાણી મુમુક્ષુએ નિજ આત્માનું ધ્યાન કરવું.
- २८९. नाणस्स सव्वस्स पगासणाए, अण्णाणमोहस्स विवज्जणाए । रागस्स दोसस्स य संखएणं, एगंतसोक्खं समुवेइ मोक्खं ॥ २ ॥
- ૨૮૯. પૂર્ણ જ્ઞાનનો પ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય, અજ્ઞાન અને મોહનો અંત આવે તથા રાગ અને દ્વેષનો ક્ષય થાય ત્યારે અનંત સુખમય મોક્ષની ઉપલબ્ધિ થાય છે.

- २९०. तस्सेस भग्गो गुरुविद्धसेवा, विवज्जणा बालजणस्म दूरा । सज्झायएगंतनिवेसणा य, सुत्तत्थसंचिंतणया धिई य ॥ ३ ॥
- ૨૯૦. અને મોક્ષની ઉપલબ્ધિ માટેનો આ છે માર્ગ: ગુરુ અને વડીલોની સેવા, અજ્ઞાનીના સંગનો ત્યાગ, સ્વાધ્યાય અને એકાંતની આરાધના, સૂત્ર અને અર્થનું મનન અને અખૂટ ધૈર્ય.

himself with a bow of his penance, pierces through the garb of his Karma, wins the battle and becomes liberated from this mundane worldly life.

### 21. Sādhanāsūtra

288. Āhārāsaṇa-ṇiddājayaṁ, ca kāūṇa jiṇavaramaeṇa. Jhāyavvo ṇiyaappā, ṇāūṇaṁ gurupasāeṇa.

#### 21. PRECEPTS ON SPIRITUAL REALIZATION

- 288. One should meditate on one's soul after acquiring control over his diet, sitting and sleep in accordance with the precepts of Jina, and Knowledge gained by the grace of the preceptor.
- 289. Nāṇassa savvassa pagāsaṇāe, aṇṇāṇamohassa vivajjaṇāe.

Rāgassa dosassa ya samkhaeņam, egamtasokkham samuvei mokkham.

- 289. Having become enlightened through an allcomprehending knowledge, having given up ignorance and delusion, having put an end to attachment and aversion one attains emancipation which is of the form of supreme bliss.
- 290. Tassesa maggo guruviddhasevā, vivajjaṇā bālajaṇassa dūrā.
  - sajjhāyaegamtanivesaņā ya, suttattha samcimtaņayā dhū ya.
- 290. Devoted service bestowed on the preceptor and the elders, an absolute avoiding of the company of ignorant people,

- २९१. आहारमिच्छे मियमेसणिज्जं, सहायमिच्छे निउणत्थबुद्धि । निकेयमिच्छेज्ज विवेगजोग्गं समाहिकामे समणे तवस्सी ॥ ४ ॥
- ૨૯૧. સમાધિના અભિલાષી તપસ્વી મુનિએ આહાર શુદ્ધ અને પરિમિત ગ્રહણ કરવો, સાથીદાર ચતુર અને વિદ્વાન પસંદ કરવો; નિવાસસ્થાન એકાંતવાળું સ્વીકારવું.

- २९२. हियाहारा मियाहारा, अप्पाहारा य जे नरा । न ते विज्जा तिगिच्छंति, अप्पाणं ते तिगिच्छगा ॥ ५ ॥
- ૨૯૨. જે હિત, મિત અને અલ્પ આહાર કરે છે તે વ્યક્તિને વૈદ્યોની જરૂર પડતી નથી. તે પોતે જ પોતાનો ચિકિત્સક હોય છે.
- २९३. रसा पगामं न निसेवियव्वा, पायं रसा दित्तिकरा नराणं । दित्तं च कामा समभिद्दवंति दुमं जहा साउफलं व पक्खी ॥ ६ ॥
- ર૯૩. રસપ્રચુર ભોજન અધિક કદી ન કરવું જોઈએ, કારણ કે સામાન્ય રીતે રસયુક્ત આહાર મદવર્ધક છે અને મદોન્મત્ત પુરુષને કામ એવી રીતે સતાવે છે કે જેવી રીતે સ્વાદિષ્ટ ફળવાળા વૃક્ષને પક્ષીઓ સતાવે છે.

self-study, lonely residence, proper consideration of the meaning of scriptural texts, patience, these constitute the pathway to that emancipation.

- 291. Āhāramicche miyamesaņijjam, sahāyamicche niunatthabuddhim.
  - Nikeyamicchejja vivegajoggam, samāhikāme samaņe tavassī.
- 291. A monk observing the austerities and desirous of eqanimity of his mind, should partake of limited and unobjectionable (pure) food, should have an intelligent companion well-versed in the meaning of scriptures and should select a secluded place for his shelter and for meditation.
- 292. Hiyāhārā miyāhārā, appāhārā ya je narā. Na te vijjā tigicchanti, appāṇam te tigicchagā.
- 292. Persons who take healthy, controlled and less diet do not need physicians to treat them; they are physicians of themselves (that is, keep themselves healthy and pure).
- 293. Rasā pagāmam na niseviyavvā, pāyam rasā dittikarā narāṇam.
  - Dittam ca kāmā samabhiddavamti, dumam jahā sāuphalam va pakkhī.
- 293. One should not take delicious dishes in excessive quantity; for the delicious dishes normally stimulate lust in a person. Persons whose lusts are stimulated are mentally disturbed like trees laden with sweet fruits frequently infested with birds.

- २९४. विवित्तसेज्जाऽऽसणजंतियाणं, ओमाऽसणाणं दिमइंदियाणं । न रागसत्तू धरिसेइ वित्तं पराइओ वाहिरिवोसहेहिं ॥ ७ ॥
- ૨૯૪. ઔષધિથી શાંત થયેલો રોગ જેમ પીડા આપતો બંધ થાય છે એમ, એકાંતનિવાસ કરનાર, અલ્પ આહાર કરનાર અને ઈન્દ્રિયોને નિયંત્રિત રાખનાર મુમુક્ષુને રાગરૂપી શત્રુ સતાવી શકતો નથી.
- २९५. जरा जाव न पीलेइ, वाही जाव न वड्ढई । जाविंदिया न हायंति, ताव धम्मं समायरे ॥ ८ ॥
- ૨૯૫. જયાં સુધી ઘડપણ આવીને પજવતું નથી, જયાં સુધી રોગો વધ્યા નથી અને ઈન્દ્રિયોની શક્તિ જયાં સુધી ઘટી નથી ત્યાં સુધીમાં ધર્મસાધના કરી લેવી જોઈએ.

# २२. द्विविध धर्मसूत्र

- २९६. दो चेव जिणवरेहिं, जाइजरामरामरणविष्पमुक्केहिं। लोगम्मि पहा भणिया, सुस्समण सुसावगो वा वि ॥ १ ॥ २२. द्विविध धर्मसूत्र
- ૨૯૬. જન્મ-જરા-મરણથી મુક્ત જિનેશ્વરોએ જગતમાં બે સાધનામાર્ગ દર્શાવ્યા છે : એક શ્રમણનો માર્ગ, બીજો શ્રાવકનો.
- २९७. दाणं पूया मुक्खं, सावयधम्मे ण सावया तेण विणा । झाणज्झयणं मुक्खं जइधम्मे तं विणा तहा सो वि ॥ २ ॥
- ૨૯૭. શ્રાવકધર્મમાં દાન અને પૂજા મુખ્ય છે, તેના વગર શ્રાવક, શ્રાવક નથી. અને શ્રમણધર્મમાં ધ્યાન અને સ્વાધ્યાય મુખ્ય છે, તેના વગર શ્રમણ, શ્રમણ નથી.

294. Vivittasejjá saņajamtiyāņam, omásaņāņam damiimdiyāņam.

Na rāgasattū dharisei cittam, parāio vāhirivosahehim.

- 294. A disease cured by medicine does not reappear; like wise enemies like attachment will not disturb the mind of a monk who takes a bed or seat in a lonely place, takes little food and has controlled his senses.
- 295. Jarā jāva na pīlei, vāhī jāva na vaḍḍhaī. Jāviṁdiyā na hāyaṁti, tāva dhammaṁ samāyare.
- 295. One should practise religion well before old age does not annoy him, a disease does not aggravate and senses do not become weak.

### 22. Dvividha Dharmasūtra

- 296. Do ceva jiṇavarehim, jāijarāmaraṇavippamukkehim. Logammi pahā bhaṇiyā, sussamaṇa susāvago vā vi.
  - 22. PRECEPTS ON THE TWO PATHS OF RELIGION
- 296. Lord Jina, who has conquered birth, old age and death, has spoken of two pathways: one for the virtuous householders and other for the virtuous monks.
- 297. Dāṇaṁ pūyā mukkhaṁ, sāvyadhamme ṇa sāvayā teṇa viṇā.
  - Jhāṇājjhayaṇaṁ mukkhaṁ, jaidhamme taṁ viṇā tahā so vi.
- 297. Charity and worship are the primary duties in religion of a house-holder; without them, one cannot be *śrāvaka* (house-holder). Meditation and study of scriptures are the

- २९८. सन्ति एगेहि भिक्खूहिं, गास्त्था संजमुत्तरा । गास्त्थेहिं य सव्वेहिं, साहवो संजमुत्तरा ॥ ३ ॥
- ૨૯૮. અમુક(શિથિલ) મુનિઓની સરખામણીમાં કેટલાક શ્રાવકો આચરણમાં ચડિયાતા હોય છે, પણ બધા સુશ્રાવકો કરતાં એક સુશ્રમણ આચરણમાં ચડિયાતો હોય છે.
- २९९. नो खलु अहं तहा संचाएमि मुंडे जाव पव्वइत्तए । अहं णं देवाणुप्पियाणं अंतिए पंचाणुव्वइयं सत्तिसिक्खावइयं दुवालसिवहं गिहिधम्मं पडिवज्जिस्सामि ॥ ४ ॥
- ૨૯૯. હું પ્રવ્રજિત બની-શ્રમણ બનીને વિચરવા શક્તિમાન નથી. હું આપની પાસેથી પાંચ અણુવ્રત અને સાત શિક્ષાવ્રત — એમ દ્વાદશવ્રતરૂપી શ્રાવક ધર્મ અંગીકાર કરવા ઈચ્છું છું.

- ३००. पंच य अणुळ्याइं, सत्त उ सिक्खा उ देसजइधम्मो । सळ्येण व देसेण व, तेण जुओ होइ देसजई ॥ ५ ॥
- 300. પાંચ અણુવ્રત અને સાત શિક્ષાવ્રત એ દેશવિરતિરૂપ ધર્મ છે. આ બાર વ્રત અથવા તેમાંના અમુક વ્રતોનું પાલન કરે તેને શ્રાવક કહેવાય છે. (દેશવિરતિ=પાપોનો આંશિક ત્યાગ)

- primary duties of a virtuous monk; there can be no monk without them.
- 298. Santi egehim bhikkhūhim, gāratthā samjamuttarā. Gāratthehim ya savvehim, sāhavo samjamuttarā.
- 298. In some case house-holders are superior to certain monks in respect of conduct. But as a whole monks are superior in conduct to the house-holder.
- 299. No khalu aham tahā, samcāemi muṇḍe jāva pavvaittae.

Aham nam devāņuppiyāṇam, amtie pamcāṇuvvaiyam sattasikkhāvaiya

duvālasaviham gihidhammam padivajjissāmi.

- 299. So long as I am not able to take leave of home and become a monk with a shaven head, I accept, in the presence of monks, beloved of gods, to observe the twelve kinds of vows of a house-holder, viz. five small vows (Anuvratas), and seven disciplinary (śikshāvratas) vows as prescribed for a layman.
- 300. Pamca ya anuvvayāim, satta u sikkhā u desajaidhammo.

Savveņa va deseņa va, teņa juo hoī desajaī.

300. The religion of a house-holder consists in the observance of the five small vows and the seven disciplinary vows. A house-holder who observes all or some of the vows becomes a partial monk (i. e., a pious house-holder).

# २३. श्रावकधर्मसूत्र

- ३०१. संपत्तदंसणाई, पइदियहं जइजणा सुणेई य । सामायारिं परमं जो, खलु तं सावगं विंति ॥ १ ॥ २३. श्रावक्ष्यस्थित
- ૩૦૧. જેને સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે અને જે ઉત્તમ ચારિત્રધર્મનું શ્રમણો પાસેથી પ્રતિદિન શ્રવણ કરે છે તે શ્રાવક છે.
- ३०२. पंचुंबरसिहयाइं, सत्त वि विसणाई जो विवज्जेइ । सम्मत्तविसुद्धमई, सो दंसणसावओ भणिओ ॥ २ ॥
- ૩૦૨. જેને સમ્યગ્ શ્રદ્ધા છે પણ આચરણના વિષયમાં માત્ર અભક્ષ્ય વસ્તુઓનો અને સાત મહાવ્યસનોનો જેણે ત્યાગ કર્યો છે તે દર્શનશ્રાવક કહેવાય છે.
- ३०३. इत्थी जूयं मज्जं, मिग व्व वयणे तहा फरुसया य । दंडफरुसत्तमत्थस्स दुसणं सत्त वसणाइं ॥ ३ ॥
- ૩૦૩. પરસ્ત્રીગમન, જુગાર, મઘપાન, માંસાહાર, અપશબ્દ, ઉગ્ર શારીરિક દંડ અને ચોરી આદિ આર્થિક અપરાધો – આ સાત વ્યસનો કહેવાય છે.
- ३०४. मांसासणेण वड्ढइ दप्पो दप्पेण मज्जमहिलसङ् । जूयं पि रमइ तो तं, पि विण्णिए पाउणइ दोसे ॥ ४ ॥
- ૩૦૪. માંસાહારથી શારીરિક ઉત્તેજના વધે છે, ઉત્તેજિત વ્યક્તિ મદ્યપાન તરફ વળે છે, પછી જુગાર પણ રમે છે અને આમ એ વ્યક્તિ એક પછી એક બધા દોષોમાં પડે છે.

## 23. Śrāvakadharmasūtra

301. Sampattadamsaṇāī, paidiyaham jaijaṇā suṇeī ya. Sāmāyārim paramam jo, khalu tam sāvagm bimti

#### 23. PRECEPTS ON HOUSEHOLDER'S RELIGION

- 301. He is called a Śrāvaka (householder) who, being endowed with right faith, listens every day to the preachings of the monks about right conduct
- 302. Pamcumvarasahiyāim, satta vi visaņāī jo vivajjei. Sammattavisuddhamaī, os damsaņasāvao bhaņio.
- 302. A pious householder is one who has given up (eating) five udumbar-fruits (like banyan, Pīpala, fig (Anjeer), kathumara and pākar), is free from seven vices and is called Darśna Śrāvaka, a man whose intellect is purified by right faith.
- 303. Itthī jūyam majjam, migavva vayaņe tahā farusayā ya. Dandafarusattamatthassa dūsaņam satta vasaņāim.
- 303. The seven vices are: (1) sexual intercourse with other than one's own wife, (2) gambling, (3) drinking liquor (4) hunting, (5) harshness in speech, (6) harsh in punishment and (y) misappropriation of other's property.
- 304. Māṁsāsaṇeṇa vaḍḍhai dappo dappeṇa majjamahilasai.
  - Jūyam pi ramai to tam, pi vaņņie pāuņai dose.
- 304. Meat-eating increases pride, pride creates a desire for intoxicating drinks and pleasure in gambling; and thus springs up all aforesaid vices.

- ३०५. लोइयसत्थम्मि वि, विण्णयं जहा गयणगामिणो विष्पा । भुवि मंसासणेण पडिया, तम्हा ण पउंजए मंसं ॥ ५ ॥
- ૩૦૫. કહે છે કે કેટલાક બ્રાહ્મણો ગગનગામી હતા, માંસાહાર કરવાથી તેઓ જમીન પર પડ્યા. આમ, વ્યાવહારિક દેષ્ટિએ પણ માંસાહાર તજવા યોગ્ય છે.
- ३०६. मज्जेण णरो अवसो, कुणेइ कम्माणि णिंदणिज्जाइं । इहलो=ए परलोए, अणुहवइ अणंतयं दुक्खं ॥ ६ ॥
- ૩૦૬. માદક પીણાથી ભાન ભૂલેલો માણસ નિંદનીય કાર્યો કરે છે અને આ ભવમાં તથા અન્ય ભવોમાં અપાર દુઃખ વેઠે છે.
- ३०७. संवेगजणिदकरणा, णिसल्ला मंदरो व्व णिक्कंपा । जस्स दढा जिणभत्ती, तस्स भयं णित्थ संसारे ॥ ७ ॥
- ૩૦૭. જેના હૃદયમાં સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય પ્રેરનારી, નિર્મળ, મેરુ જેવી અડગ અને દઢ જિનભક્તિ છે તેને સંસારમાં કોઈ ભય નથી.
- ३०८. सत्तू वि मित्तभावं, जम्हा उवयाइ विणयसीलस्स । विणओ तिविहेण तओ, कायव्वो देसविरएण ॥ ८ ॥
- ૩૦૮. વિનયી વ્યક્તિ શત્રુને પણ મિત્ર બનાવી લે છે. શ્રાવકે મન-વચન-કાયાથી હંમેશા વિનયશીલ થવું.
- ३०९. पाणिवहमुसावाए, अदत्तपरदारिनयमणेहिं च । अपरिमिइच्छाओऽवि य, अणुळ्वयाइं विरमणाइं ॥ ९ ॥

- 305. Loiyasatthammi vi, vaṇṇiyaṁ jahā gayaṇagāmiṇo vippā.
  - Bhuvi mamsāsaņeņa padiyā, tamhā ņa paumjae mamsam.
- 305. Scriptures of other religions have described that sages moving in air have fallen to the ground on eating meat; therefore meat-eating should be avoided.
- 306. Majjeṇa ṇaro avaso, kuṇei kammāṇi ṇiṁdaṇijjāiṁ. Ihaloe paraloe, aṇuhavai aṇaṁtayaṁ dukkhaṁ.
- 306. A person loses control over himself by drinking intoxicating liquors and commits many censurable deeds. He experiences endless miseries both in this world and in the next.
- 307. Samvegajaņidakaraņā, ņissallā mamdaro vva ņikkampā.
  - Jassa daḍhā jiṇabhattī, tassa bhayam ṇatthi samsāre.
- 307. A person who has firm devotion towards Jina like the steady mountain Meru, inclination for renunciation and is free from defects of character (śalya) will have no fear in this world.
- 308. Sattū vi mittabhāvam, jamhā uvayāi viņayasīlassa. Viņao tiviheņa tao, kāyavvo desaviraeņa.
- 308. Since even an enemy approaches a man of humility with friendliness, a house-holder must cultivate humility of three kinds: (in thought, speech and action).
- 309. Pāṇivahamusāvāe, adattaparadāraniyamaṇehim ca. Aparimiicchāó vi ya, aṇuvvayāim viramaṇāim.

- ૩૦૯. જીવવધ, અસત્યભાષણ, ચોરી, પરસ્રીસેવન, અમર્યાદ સંગ્રહ આ પાંચે પાપોથી અટકવું એને પાંચ અશુવ્રત કહેવામાં આવે છે.
- ३१०. बंधवहच्छविच्छेए, अइभारे भत्तपाणवुच्छेए । कोहाइदूसियमणो, गोमणुयाईण नो कुज्जा ॥ १० ॥
- 3૧૦. મનુષ્યને કે પશુને, ક્રોધ વગેરેના આવેશ હેઠળ બંધન, પ્રહાર, અંગવિચ્છેદ, અતિ ભાર આરોપણ અને આહારની બંધી જેવા કાર્યો દ્વારા દુઃખ ન દેવું.
- ३११. थूलमुसावायस्स उ, विरई दुच्चं स पंचहा होइ । कन्नागोभूअल्लिय - नासहरण - कूडसक्खिजजे ॥ ११ ॥
- 3૧૧. સ્થૂળ અસત્યોનો ત્યાગ એ બીજું વ્રત છે. સ્થૂળ અસત્યો પાંચ પ્રકારના છે : કન્યા અંગે જુઠું બોલવું, ગાય, ભેંસ વગેરે અંગે જૂઠું બોલવું, જમીન અંગે જૂઠું બોલવું, કોઈની થાપણ ઓળવવી, જૂઠી સાક્ષી ભરવી.
- ३१२. सहसा अब्भक्खाणं, रहसा य सदारमंतभेयं च । मोसोवएसयं, कूडलेहकरणं च वज्जिज्जा ॥ १२ ॥
- ૩૧૨. (બીજા વ્રતના ૨ક્ષણ માટે) વિચાર્યા વિના-એકદમ બોલવું નહિ, કોઇની છૂપી વાત જાહેર ન કરવી, પત્ની કે પતિની ગુપ્ત વાત પ્રગટ ન કરવી, ખોટી શિખામણ ન આપવી, ખોટા દસ્તાવેજ ન બનાવવા.
- ३१३. विज्जिज्जा तेनाहड तक्करजोगं विरुद्धरज्जं च । कूडतुलकूडमाणं, तप्पडिरुवं च ववहारं ॥ १३ ॥

- 309. Injury to living beings (himsā), speaking falsehood, taking away a thing which is not given (theft), sexual enjoyment with other than one's own wife (incontinence) and limitless desire for possession (parigraha)-abstinence from these acts are called (five) small vows.
- 310.Bandhavahacchavicchee, aibhāre bhattapāṇavucchee. Kohāidūsiyamaṇo, gomaṇuyāīṇa no kujjā.
- 310. One should not tie, injure, mutilate, load heavy burdens and deprive from food and drink any animal or human being with a polluted mind by anger or other passions (these five are the transgration (aticāra) of the vow of Ahimsā.
- 311. Thūlamusāvāyassa u, viraī duccam, sa pamcahā hoi. Kannāgobhu ālliya-nāsaharaṇa-kūḍasakkhijje.
- 311. Refraining from major type of falsefood is the second vow; this major type of falsehood is of five kinds; speaking untruth about unmarried girls, animals and lands, repudiating debts or pledges and giving false evidence.
- 312. Sahasā abbhakkhāṇaṁ, rahasā ya sadāramaṁtabheyaṁ ca. Mosovaesayaṁ, kūdalehakaranaṁ ca vajjijjā.
- 312. Making a false charge rashly (or without consideration), divulging any one's secret, disclosing the secrets confided to-by one's own wife, giving false advice and preparation of a false document or writing these should be avoided.
- 313. Vajjijjā tenāhaḍa-takkarajogaṁ viruddharajjaṁ ca. Kūḍatulakūḍamāṇaṁ, tappaḍirūvaṁ ca vavahāraṁ.

- 3૧૩. (ત્રીજા અશુવ્રતમાં) ચોરીની વસ્તુ લેવી નહિ, ચોરી માટે મદદ કરવી નહિ, કરચોરી-દાણચોરી વગેરે રાજ્યવિરુદ્ધ કાર્ય કરવાં નહિ, વસ્તુમાં ભેળસેળ કે વસ્તુના તોલમાપમાં ગરબડ કરવી નહિ, નકલી નાશું ચલાવવું કે બનાવવું નહિ.
- ३१४. इत्तरियपरिग्गहिया-ऽपरिगहियागमणा-<mark>णंगकीडं</mark> च । परविवाहकरणं, कामे तिव्वाभिलासं च ॥ १४ ॥
- 3૧૪. (સ્વપત્નીસંતોષરૂપી ચતુર્થવ્રતના પાલન માટે) વેશ્યા અથવા રખાતનો ત્યાગ કરવો, અન્ય કોઈપણ સ્ત્રીથી દૂર રહેવું, અકુદરતી કામક્રીડાથી દૂર રહેવું, પોતાનાં સંતાન સિવાય અન્યના વિવાહકાર્યમાં રસ ન લેવો. અને સ્વપત્ની કે સ્વપતિમાં પણ કામભોગની અતિશય ઇચ્છા ન રાખવી.
- ३१५. विख्या परिग्गहाओ, अपरिमिआओ अणंततण्हाओ । बहुदोससंकुलाओ, नखगइगमणपंथाओ ॥ १५ ॥
- ३१६. खित्ताइ हिरण्णाई धणाइ दुपयाइ कुवियगस्स तहा । सम्मं विसुद्धचित्तो, न पमाणाइक्कमं कुज्जा ॥ १६ ॥
- 3૧૫-૩૧૬. પરિગ્રહની તૃષ્ણાનો અંત નથી. દોષભરપૂર, દુર્ગતિ તરફ દોરી જનારા અમર્યાદ પરિગ્રહથી જેઓ બચવા ઇચ્છે છે તેઓએ આ વસ્તુઓનું પ્રમાણ બાંધી લેવું જોઈએ :- જમીન-મકાન, સોનું આદિ કિંમતી ધાતુઓ, ધન-ધાન્ય, દ્વિપદ-ચતુષ્પદ, સરસામાન; શુદ્દ દૃદયવાળા શ્રાવકે આ વસ્તુઓનું જે પ્રમાણ પોતે નક્કી કર્યું હોય તેને ઓળંગવું નહિ.
- ३१७. भाविज्ज य संतोसं, गहियमियाणि अजाणमाणेणं । थोवं पुणो न एवं, गिहिणस्सामो त्ति चिंतिज्जा ॥ १७ ॥
- 3૧૭. શ્રાવકે સંતોષ કેળવવો, ''અજ્ઞાનપણે મેં સંગ્રહ કરી લીધો છે, હવે વધુ સંગ્રહ નહિ કરું'' એવો વિચાર તેણે રાખવો.

- 313. One should desist from: buying stolen property, inciting another to commit theft, avoiding the rules of government, use of false weights and measures, adulteration and preparation to counterfeit coins and notes.
- 314. Ittariyapariggahiyấparigahiyāgamaṇāṇangakīḍṁ ca.
  Paravivāhakkaraṇaṁ, kāme tivvābhilāsaṁ ca.
- 314. One should refrain from having intercourse with a woman kept by a vagabond or with one looked after by none, from committing unnatural sexual act, from arranging another's marriage (alternatively from marrying twice) and from intense desire for sexual act.
- 315. virayā pariggahāo, aparimiāo aṇaṁtataṇhāo. Bahudosasaṁkulāo, narayagaigamaṇapaṁthāo.
- 316. Khittāī hiraṇṇāī dhaṇāi dupayāi kuviyagassa tahā. Sammaṁ visuddhacitto, na pamāṇāikkamaṁ kujjā.
- 315 & 316. Persons should refrain from accumulation of unlimited property due to unquenchable thirst (i. e. greed) as it becomes a pathway to hell and results in numerous faults. A righteous and pure-minded person should not exceed the self-imposed limit in the acquisition of lands, gold, wealth, servants, cattle, vessels and pieces of furniture.
- 317. Bhāvijja ya santosam, gahiyamiyāṇim ajāṇamāṇeṇam. Thovam puṇo na evam, gihiṇassāmo tti cintijjā.
- 317. A person who has accepted the vow to limit the possessions) should remain contented (with what he has). He should not think for himself, "This time I have resolved

- ३१८. जं च दिसावेरमणं, अणत्थदंडाउ जं च वेरमणं । देसावगासियं पि य, गुणव्वयाइं भवे ताइं ॥ १८ ॥
- ૩૧૮. બીજાં ત્રણ ગુણવ્રત છે : દિશાપરિમાણ, અનર્થદંડવિરમણ, દેશાવકાશકિ.

- ३१९. उड्ढमहे तिरियं पि य, दिसासु परिमाणकरणिमह पढमं । भणियं गुणव्वयं खलु, सावगधम्मिम वीरेण ॥ १९ ॥
- 3૧૯. વ્યવસાય આદિ કાર્યો માટે ઉપર, નીચે તથા તિરછી દિશાઓમાં અમુક અંતર સુધી ગમન-આગમનની મર્યાદા બાંધવી એને ભગવાને શ્રાવકો માટેનું દિશાપરિમાણ નામનું ગુણવ્રત કહ્યું છે.

- ३२०. वयभंगकारणं होई, जिम्म देसिम्म तत्थ<sup>्</sup>णियमेण । कीरइ गमणणियत्ती, तं जाण गुणव्वयं बिदियं ॥ २० ॥
- ૩૨૦. જે દેશ કે દિશામાં જવાથી વ્રતનો ભંગ થવાની અથવા વ્રતમાં દોષ લાગવાની શક્યતા હોય તે દેશમાં નહિ જવાનો સદંતર નિયમ એ દેશાવકાશિક નામનું બીજું ગુણવ્રત છે.

to possess a little (amount of property) unknowingly but in future I will not do that i. e. if it will be necessary I will accumulate more.

318. Jam ca disāveramaņam, aņatthadaņḍāu jam ca veramanam.

Desāvagāsiyam pi ya, guņavvayāim bhave tāim.

- 318. Resolving not to ravel beyond the self-determined limits of ten directions (digvrata), refraining from purposeless activities (Anarthadanda-viramanavrata) and resolving not to cross the fixed regional boundaries for the purpose of sensuous enjoyments (deśāvakāśika) these are three guṇavratas (i. e., the three meritorious vows).
- 319. Uḍḍhamahe tiriyam pi ya, disāsu parimāṇakaraṇamiha paḍhamam. Bhaṇiyam guṇavvayam khalu, sāvagadhammammi

virena.

- 319. Lord Mahāvīra has said that the first *Guṇavrata* in the religion of a householder is *digvrata*, according to which one should limit his activities (for the purpose of business and enjoyment of the senses, etc.) to certain regional boundaries in the upward, lower and oblique direction.
- 320. Vayabhangakāraņam hoi, jammi desammi tattha ņiyameņa.

kīrai gamaṇaṇiyattī, tam jāṇa guṇavvayam vidiyam.

320. Know that the second *Guṇavrata* (*desavakdsika* gunavrata) is not to visit any particular geographical region where there is possibility of violation of an accepted vow (i. e. to cross the fixed regional boundaries for the purpose of sensuous enjoyment).

- ३२१. विर्र्ड अणत्थदंडे, तच्चं स चउव्विहो अवज्झाणो । पमायायरिय हिंसप्पयाण पावोवएसे य ॥ २१ ॥
- 3ર૧. વિના કારણે કર્મબંધન કરવું અથવા અન્યને નિરર્થક દુઃખ દેવું એ અનર્થ દંડ કહેવાય છે. તેનાથી વિરમવું એ ત્રીજું ગુણવ્રત છે. અનર્થદંડના ચાર પ્રકાર છે : દુષ્ટ વિચારો કરવા, અસાવધાનીથી વર્તવું, હિંસાના સાધનો આપવાં, અન્યને પાપકાર્યની પ્રેરણા કરવી.
- ३२२. अट्ठेण तं न बंधइ, जमणट्ठेणं तु थोवबहुभावा । अट्ठे कालाईया, नियामगा न उ अणद्वाए ॥ २२ ॥
- 3૨૨. પ્રયોજન હોય અને કાર્ય કરવામાં આવે તો કર્મબંધન ઓછું થાય છે, પ્રયોજન વિના કરવાથી વધુ થાય છે; કારણ કે આવશ્યક કાર્યમાં તો સ્થળ-કાળનો ખ્યાલ રહે છે, અનાવશ્યક કાર્યોમાં એની અપેક્ષા ન હોવાથી પ્રવૃત્તિ અમર્યાદ બની જાય છે.
- ३२३. कंदप्पं कुक्कुइयं, मोहरियं संजुयाहिगरणं च । उवभोगपरीभोगा-इरेयगयं चित्थ वज्जेइ ॥ २३ ॥
- ૩૨૩. અનર્થદંડવિરમણ વ્રતના પાલન માટે શ્રાવકે અશ્લીલ ભાષા, કુચેષ્ટા, ગપ્પાંબાજી, હિંસામાં ઉપયોગી થઈ શકે એવાં ઉપકરણો-સાધનો(સોય-અસ્ત્રો-છરી વગેરે)ના ઉપયોગમાં અસાવધાની, ભોગ-ઉપભોગનો અતિરેક–આટલી વાતોથી બચવું જોઈએ.
- ३२४. भोगाणं परिसंखा, सामाइय-अतिहिसंविभागो य । पोसहविही य सव्वो, चउरो सिक्खाउ वुत्ताओ ॥ २४ ॥
- ૩૨૪. ભોગોપભોગ પરિમાણ, સામાયિક, અતિથિસંવિભાગ, પૌષધોપ-વાસ– આ ચાર શિક્ષાવ્રત છે.

- 321. Viraī aṇatthadaṇḍe, taccaṁ, sa cauvviho avajjhāṇo. Pamāyāyariya hiṁsappayāṇa pāvovaese ya.
- 321. The third *gunavrata* consists in refraining from a futile violent act which might be one of the four-types, viz. (1) entertaining evil thought, (2) negligent behaviour, (3) lending to someone an instrument of violence and (4) advising someone to commit a sinful act.
- 322. Aṭṭheṇa taṁ na baṁdhai, jamaṇaṭṭheṇaṁ tu thovabahubhāvā.
  - Aṭṭhe kālāīyā, niyāmagā na u aṇaṭṭhāe.
- 322. Meaningful activities (of *himsā etc.*) do not cause so much bondage as useless activities, The meaningful activities (of *himsā* etc.) are only performed under some circumstances (i.e. the needs of time etc.) but it is not the case of useless activities.
- 323. Kandappam kukkuiyam, mohariyam samjuyāhigaranam ca.
  Uvabhogaparībhogā-ireyagayam cittha vajjai.
- 323. A person observing the vow of (Anarthadanda viraman) should refrain from amorous activities, mimicry, abusive talk, garrulity, keeping instruments and weapons of violence, excessive sexual enjoyment and possessing in excess the things of daily requirement.
- 324. Bhogāṇam parisamkhā, sāmāiya-atihisamvibhāgo ya. Posahavihī ya savvo, cauro sikkhāu vuttāo.
- 324. Setting limit to the consumable and unconsumable objects of sensuous enjoyment, practising the mental equanimity (Sāmāyika), offering food etc. to the monks,

- ३२५. वज्जणमणंतगुंबरि, अच्चंगाणं च भोगओ माणं । कम्मयओ खरकम्मा-इयाण अवरं इमं भणियं ॥ २५ ॥
- ૩૨૫. ભોગ અને ઉપભોગની મર્યાદારૂપ નવમા વ્રતના બે ભેદ છે : ભોજનની મર્યાદા અને વ્યવસાયની મર્યાદા. કંદમૂળ વગેરે અનંતકાય વનસ્પતિ, પાંચ બહુબીજવાળાં ફળ તથા મદ્ય-માંસ વગેરે પદાર્થોનો ત્યાગ કરવો અથવા પરિમાણ કરવું એ પ્રથમ ભેદ છે. ખરકર્મ એટલે કે હિંસક ઉદ્યોગો દ્વારા આજીવિકા ચલાવવાનો ત્યાગ કરવો અથવા એવા કાર્યોનું પરિમાણ બાંધવું એ બીજો ભેદ છે. (અનંતકાય=જેના એક સૂક્ષ્મ ટુકડામાં અનંત જીવો હોય એવી વનસ્પતિ.)
- ३२६. सावज्जजोगपरिख्खणद्वा, सामाइयं केवलियं पसत्थं । गिहत्थधम्मा परमं ति नच्चा, कुज्जा बुहो आयहियं परत्था ॥२६॥
- ૩૨૬. હિંસાદિ પાપમય પ્રવૃત્તિથી (અમુક સમય માટે) વિરમવું એ નિર્મળ અને સુંદર સામાયિક વ્રત છે. ગૃહસ્થનો આ એક શ્રેષ્ઠ ધર્મ છે એમ સમજી આત્મકલ્યાણ અર્થે સુજ્ઞ પુરુષે સામાયિક કરતા રહેવું જોઈએ.
- ३२७. सामाइयम्मि उ कए, समणो इव सावओ हवइ जम्हा । एएण कारणेणं, बहुसो सामाइयं कुज्जा ॥ २७ ॥
- ૩૨૭. સામાયિકમાં શ્રાવક, સાધુની સમાન કક્ષાએ પહોંચે છે, માટે જ ગૃહસ્થે સામાયિક વારંવાર કરવા યોગ્ય છે.

guests and other needy persons and performing fast alongwith the religious set called *pauṣadha*, all these are known as four disciplinary vows.

325. Vajjaṇamaṇamtagumbari, accamgāṇam ca bhogao māṇam.

Kammayao kharakammā-īyāṇa avaram imam bhaniyam.

- 325. The first disciplinary vow (i. e. bhogopabhoga viramana) is of two types, viz., that in respect of enjoyment and that in respect of occupation. The former consists in refrainment from eating the infinite souled vegetables (i.e. bulbous roots), fruit containing microscopic organism which are called *udum-baras* and flesh etc., the second is refrainment from such trades and industries which involves violence and other sinful acts.
- 326. Sāvajjajogaparirakkhaṇaṭṭhā, sāmāiyaṁ pasatthaṁ.
  Gihatthadhammā paramaṁ ti naccā, kujjā buho
  āyahiyaṁ paratthā.
- 326. Aimed at refrainment from sinful acts, the only auspicious religious act is *sāmāyika*. Hence considering it to be something superior to a householder's ordinary acts, an intelligent person ought to perform *sāmāyika* for the sake of one's own welfare.
- 327. Sāmāiyaṃmi u kae, samaņo iva sāvao havai jamhā. Eeṇa kāraṇeṇaṁ, bahuso sāmāiyaṁ kujjā.
- 327. While observing the vow of *Sāmāyika* (i. e., refraining from sinful acts and practice for mental equanimity) a householder becomes equal to a saint; for reason, he should observe it many times (in a day).

- ३२८. सामाइयं ति काउं पर्राचितं जो उ चिंतई सङ्ढो । अट्टवसट्टोवगओ, निर्त्थयं तस्स सामाइयं ॥ २८ ॥
- ૩૨૮. સામાયિક કરતી વખતે જે શ્રાવક સુખદુઃખના વિચારમાં ડૂબી જઈને સાંસારિક ચિંતન કરે છે તેનું સામાયિક વ્યર્થ છે.
- ३२९. आहारदेहसक्कार-बंभाऽवावारपोसहो य णं । देसे सळे य इमं, चरमे सामाइयं णियमा ॥ २९ ॥
- ૩૨૯. પૌષધ એટલે આત્માની પુષ્ટિ માટેનું વ્રત. તે ચાર પ્રકારનું છે : આહાર, શરીરશોભા, મૈથુન અને સાંસારિક કાર્યકલાપ– આ ચારનો પૂરો અથવા આંશિક(અમુક પ્રહર કે દિવસ માટે) ત્યાગ કરવો. સંપૂર્ણ પૌષધ કરવો હોય તો સામાયિક વ્રત પણ સાથે કરવું જોઈએ.
- ३३०. अन्नाईणं सुद्धाणं, कप्पणिज्जाण देसकालजुत्तं । दाणं जईणमुचियं, गिहीण सिक्खावयं भणियं ॥ ३० ॥
- 330. મુનિઓને શુદ્ધ, નિર્દોષ, દેશકાળની દેષ્ટિએ ઉચિત એવા અન્ન આદિનું દાન કરવું એ ગૃહસ્થોનું અતિથિસંવિભાગ નામનું વ્રત છે. (ધર્મસાધક કોઈ પણ અતિથિને ભોજન કરાવવું એ પણ અતિથિસંવિભાગ છે.)
- ३३१. आहारोसह-सत्थाभय-भेआ जं चउव्विहं दाणं । तं वुच्चइ दायव्वं, णिद्दिट्ठमुवासयज्झयणे ॥ ३१ ॥
- 331. આહારદાન, ઔષધદાન, શાસ્ત્રદાન અને અભયદાન એમ ચાર પ્રકારનું દાન શ્રાવકોએ કરવું એવું ઉપાસક અધ્યયનમાં કહેવામાં આવ્યું છે.
- ३३२. दाणं भोयणमेत्तं, दिज्जइ धन्नो हवेइ सायारो । पत्तापत्तविसेसं, संदंसणे किं वियारेण ॥ ३२ ॥
- ૩૩૨. અન્નદાનથી ગૃહસ્થ ધન્ય બને છે. આ દાનમાં પાત્ર-અપાત્રનો વિચાર

- 328. Sāmāiyam ti kāum, paricimtam jo u cimtaī saḍḍho. Aṭṭavasaṭṭovagao, niratthayam tassa sāmāiyam.
- 328. If a householder thinks of other worldly matters (than him self) while practising *sāmāyika*, he will become engrossed in distressful concentration; his *sāmāyika* will be fruitless.
- 329. Āhāradehasakkāra-bambhávāvāraposaho ya ņam. Dese savve ya imam, carame sāmāiyam ņiyamā.
- 329. *Posadhopavāsa* involves abstinence from food, from embellishment of the body, from sexual union and from violence. It is of two types, viz., partial and total and performing posadha of the latter type one must necessarily perform  $s\bar{a}m\bar{a}yika$ .
- 330. Annāīṇam suddhāṇam, kappaṇijjāṇa desakālajuttam. Dāṇam jaīṇamuciyam, gihīṇa sikkhāvayam bhaṇiyam.
- 330. A householder who offers pure food etc. to the monks in a proper manner and according to the rules and the needs of place and time, observes the fourth disciplinary vow (called *Atithisamvibhāga*)
- 331. Āhārosaha-satthābhaya-bheo jam cauvviham dāṇam. Tam vuccai dāyavvam, niddiṭṭhamuvāsayajjhayane.
- 331. Donation is of four types, viz., that of food, that of medicine, that of scriptural teaching, that of assurance against fear. And in the scriptural text 'Upāsakādhyayan this fourfold donation is declared worthy of performance.
- 332. Dāṇaṁ bhoyaṇamettaṁ, dijjai dhanno havei sāyāro. Pattāpattavisesaṁ, saṁdaṁsaṇe kiṁ viyāreṇa.
- 332. A householder, who gives food in charity becomes praise-

શા માટે કરવો જોઈએ ?

- ३३३. साहूणं कप्पणिज्जं, जं न वि दिण्णं किहं पि किंचि तिहं । धीरा जहुत्तकारी, सुसावया तं न भुंजंति ॥ ३३ ॥
- 333. મુનિઓને યોગ્ય એવી વસ્તુનું દાન દેવાનો અવસર ન મળે તો, શાસ્ત્રોક્ત ધર્મનું પાલન કરનારા ઉત્તમ શ્રાવકો તે વસ્તુ પોતે ખાતા નથી.
- ३३४. जो मुनिभुत्तविसेसं, भुंजइ सो भुंजए जिणुवदिद्ठं । संसारसारसोख्खं, कमसो णिव्वाणवरसोक्खं ॥ ३४ ॥
- 33૪. મુનિઓને દાન આપ્યા પછી વધેલા આહારનું ભોજન કરનારા શ્રાવકો જિનવચન અનુસાર ભોજન કરનારા કહેવાય. આવા શ્રાવકો સંસારના શ્રેષ્ઠ સુખોનો લાભ મેળવી અનુક્રમે મુક્તિના પરમ સુખને પણ માણે છે.
- ३३५. जं कीरइ परिस्क्खा, णिच्चं मरण-भयभीरु-जीवाणं । तं जाण अभयदाणं, सिहामणि सव्वदाणाणं ॥ ३५ ॥
- 33પ. મૃત્યુથી ભયભીત એવા જીવોનું રક્ષણ કરવું એ સર્વ દાનોમાં શિરોમણિ એવું અભયદાન કહેવાય છે.

# २४. श्रमणधर्मसूत्र

(अ) समता

३३६. समणो त्ति संजदो त्ति य, रिसि मुणि साधु त्ति वीदरागो त्ति । णामाणि सुविहिदाणं, अणगार भदंत दंतो त्ति ॥ १ ॥ worthy, what is the good of inquiring about the fitness or unfitness of the person receiving the charity?

333. Sāhūṇaṁ kappaṇijjaṁ, jaṁ na vi diṇṇaṁ kahiṁ pi kiṁci tahiṁ.

Dhīrā jahuttakārī, susāvayā tam na bhumjamti.

- 333. The pious householders who are prudent and have good conduct as per scriptures, do not take food in a house where no charity of any kind is ever given to a monk.
- 334. Jo munibhuttavisesam, bhumjai so bhumjae jinuvadiţţ-ham.

Samsārasārasokkham, kamaso ņivvāņavarasokkham.

- 334. He, who eats which is left after a monk has taken food, enjoys the best worldly happiness and will gradually obtain the bliss of emancipation. This is the preaching of the Jina.
- 335. Jam kīrai parirakkhā, ņiccam maraņa-bhayabhīrujīvāṇam.

Tam jāņa abhayadāņam, sihāmaņim savvadāņāņam.

335. Know that giving protection always to living beings who are in fear of death is known as *abhayadāna*, supreme amongst all charities.

## 24. Śramaņadharmasūtra

- (a) Samatā
- 336. Samaņo tti samjado tti ya, risi muņi sādhu tti vīdarāgo tti.

Nāmāṇi suvihidāṇam, aṇagāra bhadamta damto tti.

### ૨૪. શ્રમણધર્મ સૂત્ર

#### (અ) સમતા

33૬. શ્રમણ, સંયત, ઋષિ, મુનિ, સાધુ, વીતરાગ, અણગાર, ભદંત, દાન્ત (સંયમી) –શાસ્ત્રોક્ત ધર્મનું આચરણ કરનારા શ્રમણોના આવાં અનેક નામો છે.

- ३३७. सीह-गय-वसह-मिय-पसु, मारुद-सूरुवहि-मंदरिंदु-मणी । खिदि-उरगंबरसरिसा, परम-पय-विमग्गया साहू ॥ २ ॥
- 339. પરમપદની પ્રાપ્તિની સાધનામાં લીન મુનિ પુરુષાર્થમાં સિંહ જેવા હોય છે, સ્વમાનમાં હાથી જેવા હોય છે, એ વૃષભ જેવા ધુરંધર હોય છે અને હરણ જેવા સરળ, પશુની જેમ એ મમત્વરહિત અને પવનની જેમ બંધનરહિત હોય છે. મુનિ સૂર્ય જેવા તેજસ્વી, સાગર જેવા ગંભીર, મેરુ જેવા નિશ્વલ, ચંદ્ર જેવા શીતળ અને મણિ જેવા કાંતિમાન હોય છે. મુનિ પૃથ્વીની જેમ સહિષ્ણુ હોય છે, સર્પની જેમ મુનિનું સ્થાન અનિશ્વિત હોય છે, આકાશને જેમ આલંબન નથી જોઈતું તેમ મુનિ પણ આલંબન વગરના હોય છે.
- ३३८. बहवे इमे असाहू, लोए वुच्चंति साहुणो । न लवे असाहुं साहु त्ति, साहुं साहु त्ति आलवे ॥ ३ ॥
- 33૮. જગતમાં કેટલીક વ્યક્તિઓ સાધુ ન હોવા છતાં સાધુ ગણાય છે, પણ અસાધુને સાધુ ન કહેવા, સાધુને જ સાધુ કહેવા.
- ३३९. नाणदंसणसंपण्णं, संजमे य तवे खं । एवंगुणसमाउत्तं, संजयं साहुमालवे ॥ ४ ॥
- ૩૩૯. જે જ્ઞાન અને દર્શનથી સંપન્ન હોય, સંયમ અને તપમાં લીન હોય,

#### 24. PRECEPTS ON RELIGION OF MONKS

#### (A) Equanimity

- 336. Śramaṇa, Saṁyata, Rṣi, Muni, Sādhu, Vītarāga, Anagāra, Bhadanta and Dānta, these are designations used for monks with ideal behaviours.
- 337. Sīha-gaya-vasaha-miya-pasu, mārudasūrūvahimamdarimdumaņī. Khidi-uragamvarasarisā, parama-paya-vimaggayā sāhū.
- 337. Monks who are in search of the supreme path of liberation, resemble a lion (in fearlessness), an elephant (in dignity), a bull (in strength), a deer (in uprightness), a beast (in freedom from attachment), the wind (in being compahionless), the sun (in brilliance), an ocean (in serenity), the Mandara Mountain (in firmness) the moon (in coolness), a diamond (inlustre), the earth (in patience), a serpent (in being houseless) and the sky (in not being dependent).
- 338. Bahave ime asāhū, loe vuccamti sāhuņo. Na lave asāhum sāhu tti, sāhum sāhu tti ālave.
- 338. In this world, there are many ill-behaved monks who are called monks; a pseudo-monk should not be called a monk; but a true monk alone must be called a monk.
- 339. Nāṇadaṁsaṇasaṁpaṇṇaṁ, saṁjame ya tave rayaṁ. Evaṁguṇasamāuttaṁ, saṁjayaṁ sāhumālave.
- 339. A person who is endowed with (Right) knowledge and

સાધુને યોગ્ય ગુણથી યુક્ત હોય તેવા સંયમીને જ સાધુ કહેવા જોઈએ.

- ३४०. न वि मुण्डिएण समणो, न ओंकारेण बंभणो । न मुणि रण्णवासेणं, कुसचीरेण न तावसो ॥ ५ ॥
- 3૪૦. માથું મુંડાવવા માત્રથી શ્રમણ થવાતું નથી. ૐ નો પાઠ કરવાથી બ્રાહ્મણ થવાતું નથી, જંગલમાં વસવાથી કોઈ મુનિ બની જતો નથી અને દર્ભના વસ્ત્ર પહેરવાથી કોઈ તાપસ થઈ જતો નથી.
- ३४१. समयाए समणो होई, बंभचेरेण बंभणो । नाणेण य मुणी होइ, तवेण होइ तावसो ॥ ६ ॥
- ૩૪૧. સમતાથી શ્રમણ બનાય અને બ્રહ્મચર્યથી બ્રાહ્મણ થવાય. જ્ઞાન વડે મુનિ થઈ શકાય અને તપથી તાપસ થવાય.
- ३४२. गुणेहि साहू अगुणेहिऽसाहू, गिण्हाहि साहूगुण मुंचऽसाहू । वियाणिया अप्पगमप्पएणं, जो रागदोसेहिं समो स पुज्जो ॥ ७ ॥
- 3૪૨. ગુણથી સાધુ થવાય છે અને દુર્ગુણથી અસાધુ. માટે ગુણોને સ્વીકારો, દુર્ગુણોને તજો. જે પોતે પોતાને જાણે છે— આત્મનિરીક્ષણ કરે છે અને રાગદ્વેષથી બચીને સમભાવમાં રહે છે તે પૂજ્ય છે.

- ३४३. देहादिसु अणुरत्ता, विसयासत्ता कसायसंजुत्ता । अप्पसहावे सुत्ता, ते साहू सम्मपरिचत्ता ॥ ८ ॥
- ૩૪૩. દેહનો અનુરાગી, વિષયોમાં આસક્ત, કષાયથી ભરેલો અને

(Right) Faith, is engaged in self-restraint and penance, and is endowed truly with all these virtues, should be called a monk.

- 340. Na vi muṇḍieṇa hoi, baṁbhacereṇa baṁbhaṇo. Nāṇeṇa ya muṇī hoi, taveṇa hoi tāvaso.
- 340. A person does not become a monk by merely shaving his head, a Brahmin by repeating the Omkāra mantra, a monk by residing in a forest, nor a hermit by wearing garments woven of *darbha* grass.
- 341. Samayāe samaņo hoi, bambhacereņa bambhaņo. Nāņeņa ya muņī hoi, taveņa hoi tāvaso.
- 341. A person becomes a *Śramana* by equanimity, a Brahmin by his celibacy, a Muni by his knowledge and an ascetic by his austerities.
- 342. Guṇehi sāhū aguṇehisāhū, giṇhāhi sāhūguṇa muṁcasāhū. Viyāṇiyā appagamappaeṇaṁ, jo rāgadosehiṁ samo sa puijo.
- 342. A person becomes a monk by his virtues and a pseudomonk by absence of virtues; therefore master all the virtues of a monk and be free from all the vices of a pseudo-monk; conquer your self through the self. He who possesses equanimity in the face of attachments and hatred is worthy of veneration.
- 343. Dehādisu aņurattā, visayāsattā kasāyasaṁjuttā. Appasahāve suttā, te sāhū sammaparicattā.
- 343. Those monks who are attached to their body, addicted to sensual pleasures, possessed of passions, and asleep in

આત્મસ્વરૂપના ભાન રહિત મુનિ સમ્યગ્દર્શનથી પણ રહિત છે.

- ३४४. बहुं सुणेइ कण्णेहिं बहुं अच्छीहिं पेच्छइ । न य दिट्ठं सुयं सळ्वं, भिक्खू अक्खाउमरिहइ ॥ ९ ॥
- ૩૪૪. ઘણી બધી વાતો મુનિના કાને પડે છે, ઘણી બધી વસ્તુઓ મુનિની નજરે પડે છે; પરંતુ સાંભળેલું ને જોયેલું બધું એ કોઈને કહે નહિ.
- ३४५. सज्झायज्झाणजुत्ता, रित्तं ण सुयंति ते पयामं तु । सुत्तत्थं चिंतंता, णिद्दाय, वसं ण गच्छंति ॥ १० ॥
- ૩૪૫. સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનમાં રુચિ રાખનારા એ મુનિઓ રાત્રે વધુ નિદ્રા કરતા નથી, સૂત્ર અને અર્થનું ચિંતન કરતાં તેઓ નિદ્રાને આધીન થતા નથી.
- ३४६. निम्ममो निरहंकारो, निरसंगो चत्तगारवो । समो य सव्वभूएसु, तसेसु थावरेसु अ ॥ ११ ॥
- ૩૪૬. મુનિ મમત્વ અને અહંકારથી રહિત હોય છે, સંસર્ગ અને આસક્તિથી દૂર રહે છે, ત્રસ અને સ્થાવર બધા જીવો પ્રત્યે તેને સમદષ્ટિ હોય છે.
- ३४७. लाभालाभे सुहे दुक्खे, जीविए मरणे तहा । समो निन्दापसंसासु, तहा माणावमाणओ ॥ १२ ॥
- ૩૪૭. લાભ-હાનિ, સુખ-દુઃખ, જીવન-મરણ, નિંદા-પ્રશંસા, માન-અપમાન– દરેકમાં મુનિ સમાનભાવ રાખે છે.
- ३४८. गाखेसु कसाएसु, दंडसल्लभेसु य । नियत्तो हाससोगाओ, अनियाणो अबन्धणो ॥ १३ ॥
- ૩૪૮. આસક્તિ, કષાય, દંડ, ભય, શલ્ય, હાસ્ય, શોક બધાથી બચીને

- respect of their own nature are certainly devoid of righteousness.
- 344. Bahum suṇei kaṇṇehim, bahum acchīhim pecchai.

  Na ya diṭṭham suyam savvam, bhikkhū akkhāumarihai.
- 344. A monk hears much through his ears *and* sees much with his eyes; but everything that he has seen and heard does not deserve to be narrated.
- 345. Sajjhāyajjhāṇajuttā, rattim ṇa suyamti te payāmam tu. Suttattham cimtamtā, ṇiddāya vasam ṇa gacchamti.
- 345. The monks do not sleep long at night, as they are engaged in studying of scriptures and meditation. They do not fall asleep as they are always reflecting on the meaning of precepts.
- 346. Nimmamo nirahamkāro, nissamgo cattagāravo. Samo ya savvabhūesu, tasesu thāvaresu a.
- 346. The (real) monks are free from attachment, self-conceit, companionship and egotism, they treat impartially and equally all living beings, whether mobile or immobile.
- 347. Lābhālābhe suhe dukkhe, jīvie maraņe tahā. Samo nindāpasamsāsu, tahā māṇāvamāṇao.
- 347. A real monk maintains his equanimity, in success and failure, happiness and misery, life and death, censure and praise and honour and dishonour.
- 348. Gāravesu kasāesu, daņḍasallabhaesu ya. Niyatto hāsasogāo, aniyāṇo abandhaṇo.
- 348. He is thoroughly unaffected by honour, passions,

રહેનારો મુનિ ઇચ્છારહિત હોય છે, બંધનરહિત હોય છે.

#### ३४९. अणिस्सिओ इहं लोए, परलोए अणिस्सिओ । वासीचन्दणकप्यो य, असणे अणसणे तहा ॥ १४ ॥

3૪૯. જેને આ લોકમાં આસક્તિ નથી ને પરલોકમાં પણ કશું જોઈતું નથી એવા મુનિને કોઇ અસ્ત્રાથી છોલે કે ક્રોઈ ચંદનનો લેપ કરે, ભોજન મળે કે ન મળે — બધું સરખું લાગે છે.

### ३५०. अप्पसत्थेहिं दारेहिं, सव्वओ पिहियासवो । अज्झप्पज्झाणजोगेहिं, पसत्थदमसासणे ॥ १५ ॥

3પ૦. મુનિ બધા અપ્રશસ્ત - અશુભ કાર્યોરૂપી કર્મના દ્વારોને સંપૂર્ણ બંધ કરે છે અને અધ્યાત્મલક્ષી ધ્યાન અને યોગો વડે પ્રશસ્ત - શુભ આચરણમાં પ્રવર્તે છે.

### ३५१. खुहं पिवासं दुस्सेज्जं, सीउण्हं अख्डं भयं । अहियासे अव्वहिओ, देहदुक्खं महाफलं ॥ १६ ॥

૩૫૧. ભૂખ, તરસ, ખરાબ સ્થાન, ઠંડી, ગરમી, કંટાળો, ભય – આવાં કષ્ટોને વ્યથિત થયા વિના સહેવા જોઈએ. દેહનાં દુઃખોને સમભાવે સહેવામાં મહાન લાભ સમાયેલો છે.

### ३५२. अहो निच्चं तवोकम्मं, सव्वबुद्धेहिं विण्णयं । जाय लज्जासमा वित्ती, एगभत्तं च भोयणं ॥ १७ ॥

૩૫૨. સંયમના નિર્વાહ પૂરતી જરૂરિયાતો રાખવી અને એક વાર ભોજન કરવું. અહો, જ્ઞાનીઓએ આ કેવો સુંદર નિત્ય તપ બતાવ્યો છે!

### ३५३. किं काहिद वणवासो, कायकलेसो विचित्त उववासो । अज्झयणमोणपहुदी, समदारहियस्स समणस्स ॥ १८ ॥

૩૫૩. મુનિમાં જો સમતા નથી, તો વનવાસ, ઉપવાસ, અધ્યયન અને મૌન

- punishment, affliction and fear; he is undisturbed and unbound and free from laughter and sorrow.
- 349. Aņissio iham loe, paraloe aņissio. Vāsīcandaṇakappo ya, asaņe aṇasaņe tahā.
- 349. He is neither interested in this world nor in the next. He is indifferent to food or fasts. He does not mind whether his limb is smeared with Sandal paste or cut off with an axe.
- 350. Appasatthehim dārehim, savvao pihiyāsavo. Ajjhappajjhāṇajogehim, pasatthadamasāsaṇe.
- 350. In this way, a monk prevents the influx of Karmas through inauspicious doors (i.e.,ways) of every kind and becomes engrossed in his rigorous self-control and discipline through his spiritual meditation.
- 351. Khuham pivāsam dussejjam, sīuņham araīm bhayam. Ahiyāse avvahio, dehe dukkham mahāphalam.
- 351. He must bear without any pang hunger, thirst, uncomfortable ground for sleep, cold, heat, uneasiness and fear. Mortification of body is most fruitful.
- 352. Aho niccam tavokammam, savvabuddhehim vaṇṇiyam. Jāya lajjāsamā vittī, egabhattam ca bhoyaṇam.
- 352. Oh: all learned men have said that in order to observe penance constantly, it is necessary always to maintain self-restraint and to take food only once a day.
- 353. Kim kāhadi vaṇavāso, kāyakaleo vicitta uvavāso. Ajjhayaṇamoṇapahudī, samadārahiyassa samaṇassa.
- 353. What is the use of residing in a lonely place, mortification

– એ બધાંથી શો લાભ ?

- ३५४. बुद्धे परिनिव्वुडे चरे, गामगए नगरे व संजए । संतिमग्गं च बुहए, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ २९ ॥
- 3પ૪. જ્ઞાની અને સંયમી મુનિ ગામડામાં કે નગરમાં શાંતભાવે વિચરણ કર્યા કરે અને શાંતિની અભિવૃદ્ધિ કરતો રહે. હે ગૌતમ ! મુનિએ એક ક્ષણનો પણ પ્રમાદ કરવા યોગ્ય નથી.
- ३५५. न हु जिणे अज्ज दिस्सई, बहुमए दिस्सई-मग्गदेसिए । संपड़ नेयाउए पहे, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ २० ॥
- 3૫૫. એક સમય એવો આવશે કે કોઈ જિન નહિ હોય અને માર્ગદર્શકો અનેક થઈ જશે. પરંતુ હે ગૌતમ! તેં તો શુદ્ધ માર્ગ આજે પ્રાપ્ત કરી લીધો છે; તેમાં ક્ષણ માત્રનો પ્રમાદ ન કર.

#### (आ) वेश-लिंग

- ३५६. वेसो वि अप्पमाणो, असंजमपएसु वट्टमाणस्स । कि परियत्तियवेसं, विसं न मारेइ खज्जंतं ॥ २१ ॥
- (આ) વેશ-લિંગ
- ૩૫૬. જે સંયમવિરુદ્ધ માર્ગે ચાલે છે તેને મુનિવેશથી મહત્તા મળી જતી નથી. વેશ બદલી નાખનાર જો ઝેર ખાય તો તે શું મરતો નથી ?
- ३५७. पच्चयत्थं च लोगस्स, नाणाविहविगम्पणं । जत्तत्थं गहणत्थं च, लोगे लिंगपओयणं ॥ २२ ॥
- ૩૫૭. લોકોને વિશ્વાસ પડે, સંયમની રક્ષા થાય, "હું મુનિ છું" એવી સ્મૃતિ

- of body, different types of fasting, study of scriptures, keeping silence etc., to a monk who is devoid of equanimity?
- 354. Buddhe parinivvude care, gāma gae nagare va samjae. Samtimaggam ca būhae, samayam Goyama! mā pamāyae.
- 354. The enlightened and desisted monk should control himself; whether he be in a village or a town, and he should preach to all, the road of peace; O' Gautama!, be careful all the while.
- 355. Na hu jiṇe ajja dissaī, bahumae dissaī maggadesie. Sampai neyāue pahe, samayam Goyama! mā pamāyae.
- 355. In future people will say "No Jinas are seen these days, while those proclaiming the path of spiritual progress hold divergent views; now being on the right path, O' Gautama! be careful all the while?
- (ā) Veśa-liṅga
- 356. Veso vi appamāņo, asañjamapaesu vaṭṭamāṇassa. Kiṁ pariyattiyavesaṁ, visaṁ na mārei khajjaṁtaṁ.
- (A) EXTERNAL APPEARANCE OR DISTINGUISHING MARKS
- 356. Apparel is no proof of *a* person's being self-controlled; for, does not a person without self-control wear the same dress? Does not poison kill a person who swallows it, even if he changes his dress?
- 357. Paccayattham ca logassa, nāṇāvihavigappaṇam.

  Jattattham gahaṇattham ca, loge limgapaoyaṇam.
- 357. People wear various kinds of dresses to win the confidence

પોતાને રહે એ માટે વિવિધ પ્રકારના વેશ અને લિંગની યોજના કરવામાં આવે છે. (લિંગ=ચિક્ષ)

- ३५८. पासंडीलिंगाणि व, गिहिलिंगाणि व बहुप्पयाराणि । घित्तुं वदंति मूढा, लिंगमिणं व मोक्खमग्गो ति ॥ २३ ॥
- 3પ૮. કેટલાક મૂઢ લોકો વિવિધ પંથોનાં અને ગૃહસ્થોનાં પણ જાતજાતનાં ચિક્ષો ધારણ કરીને અમુક લિંગ ધારણ કરવું એ જ મોક્ષનો માર્ગ છે એમ માને - મનાવે છે.
- ३५९. पुल्लेव मुट्ठी जह से असारे, अयन्तिए कूडकहावणे वा । राढामणी वेरुलियप्पगासे, अमहम्घए होइ य जाणएसु ॥ २४ ॥
- ૩૫૯. એવો વેશ સમજુ લોકોની દેષ્ટિમાં ખાલી મુક્રી જેવો પોકળ છે, ખોટા સિક્કા જેવો અનધિકૃત છે, નીલમ જેવા રત્નની ભ્રાંતિ ઉત્પન્ન કરનાર રંગીન પત્થર જેવો મૂલ્યહીન છે.
- ३६०. भावो हि पढमिंतगं, ण दव्विंतगं च जाण परमत्थं । भावो कारणभूदो, गुणदोसाणं जिणा बिंति ॥ २५ ॥
- ૩૬૦. સૌથી મોટું લિંગ આંતરિક ભાવ છે; બાહ્ય ચિક્ષ વાસ્તવિક રીતે જોતાં આધારભૂત નથી. જિનેશ્વરોએ ભાવને જ ગુણ-દોષનો માપદંડ ગણ્યો છે.
- ३६१. भावोविसुद्धिणिमित्तं, बाहिरगंथस्स कीरए चाओ । बाहिरचाओ विहलो, अब्भंतरगंथजुत्तस्स ॥ २६ ॥
- ૩૬૧. બાહ્ય પરિગ્રહનો ત્યાગ ભાવને વિશુદ્ધ રાખવા માટે કરવાનો હોય છે.

of others. A distinguishing mark is useful to a person who is self-restrained to show the people that he is a monk.

- 358. Pāsaṇḍīliṁgāṇi va, gihiliṁgāṇi va bahuppayārāṇi.
  Ghittum vadaṁti mūḍhā, liṁgamiṇaṁ mokkhamaggo
  tti.
- 358. Fools put on various types of insignia of false ascetics or householders and maintain that this outer mark provides the path to liberation.
- 359. Pulleva muṭṭhī jaha se asāre, ayantie kūḍakahāvaṇe vā.
  - Rāḍhāmaṇī veruliyappagāse, amahagghae hoi ya jāṇaesu.
- 359. He, who is devoid of strength like a hollow fist, is hatested like a false coin and a bead of glass shining like a diamond, will have no respect from the wise who know the truth.
- 360. Bhāvo hi paḍhamaliṁgaṁ, ṇa davvaliṁgaṁ ca jāṇa paramatthaṁ.
  - Bhāvo kāraņabhūdo, guņadosāņam jiņā bimti.
- 360. Know that it is the mental state and not the dress that is the first distinguishing mark of spirituality. Jinas state that it is the mental state that is the cause of virtues and vices.
- 361. Bhāvavisuddhiṇimittaṁ, bāhiragaṁthassa kīrae cāo. Bāhiracāo vihalo, abbhaṁthajutta.
- 361. Renunciation of external possessions is the cause of

જેણે આંતરિક પરિત્રહ (ઈચ્છા કે આસક્તિ) છોડ્યો નથી તેનો બાહ્ય ત્યાગ નિષ્ફળ છે.

- ३६२. परिणामिम असुद्धे, गंथे मुंचेइ बाहिरे य जई । बाहिरगंथच्चाओ, भावविहणस्स किं कुणइ ? ॥ २७ ॥
- ૩૬૨. ચિત્તવૃત્તિ અશુદ્ધ છે અને બાહ્ય વસ્તુઓનો ત્યાગ કરે છે અને પોતાને ત્યાગી સમજે છે એવા ભાવહીન મુનિને એકલા બાહ્ય પરિગ્રહત્યાગથી શો લાભ થશે ?
- ३६३. देहादिसंगरहिओ, माणकसाएहिं सयलपरिचत्तो । अप्पा अप्पम्मि रओ, स भावलिंगी हवे साहू ॥ २८ ॥
- ૩૬૩. દેહ વગેરેની આસક્તિથી રહિત, ક્રોધાદિ કષાયોથી દૂર રહેનાર અને સ્વમાં લીન સાધુ સાચો ભાવલિંગી મુનિ છે.

### २५. व्रतसूत्र

- ३६४. अहिंसा सच्चं च अतेणगं च, तत्तो य बंभं अपरिग्गहं च । पडिवज्जिया पंच महव्वयाणि, चरिज्ज धम्मं जिणदेसियं विऊ ॥१॥ २५. प्रतसूत्र
- ૩૬૪. અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ–આ પાંચ મહાવ્રતો અંગીકાર કરી સુજ્ઞ સાધુ શ્રી જિનેશ્વરોએ ઉપદેશેલ ધર્મનું આચરણ કરે.
- ३६५. णिस्सल्लस्सेव पुणो, महळ्वदाइं हवंति सळ्वाइं । वदमुवहम्मदि तीहिं दु, णिदाणमिच्छत्तमायाहिं ॥ २ ॥

mental purity. Renunciation of external possessions is futile if it is not combined with internal resolve of non-attachment.

- 362. Pariṇāmammi asuddhe, gamthe mumcei bāhire ya jaī. Bāhiragamthaccāo, bhāvavihūṇassa kim kuṇi?
- 362. If a monk who is of impure mentality renounces all external possessions, what can such renunciation do to one who is devoid of appropriate mental condition?
- 363. Dehādisamgarahið, māṇakasāehim sayalaparicatto. Appā appammi rao, sa bhāvalimgī have sāhū.
- 363. One, who is unattached to his body, is entirely free from passions like pride etc. and possessed of a soul which is engrossed in itself, is a real monk.

#### 25. Vratasūtra

364. Ahimsā saccam ca ateņagam ca, tatto ya bambham apariggaham ca.

Paḍivajjiyā paṁca mahavvayāṇi, carijja dhammaṁ jiṇadesiyaṁ viū.

#### 25. THE PRECEPTS ON VOWS

- 364. A wise monk, after adopting the five great vows of non-voilence, truthfulness, non-stealing, celibacy and non-possessiveness, should practise the religion preached by the Jina.
- 365. Nissallasseva puṇo, mahavvadāim havamti savvāim. Vadamuvahammadi tīhim du, ṇidāṇamicchattamāyāhim.

- ૩૬૫. ગુપ્ત અને ઊંડા દોષ રૂપી શલ્ય જેમાં ન હોય તેને જ સર્વ મહાવ્રતો હોય છે. નિદાન (ભૌતિક આકાંક્ષા), મિથ્યાત્વ(મિથ્યા માન્યતા) અને માયા આ ત્રણ શલ્યોથી વ્રતને હાનિ પહોંચે છે.
- ३६६. अगणिअ जो मुक्खसुहं, कुणइ निआणं असारसुहहेउं। सो कायमणिकएणं, वेरुलियमणि पणासेइ॥ ३॥
- ૩૬૬. મોક્ષસુખની અવગણના કરીને જે અસાર ભૌતિક સુખની માગણી કરે છે તે આત્મા કાચના ટુકડા માટે ઉત્તમ રત્ન ખોઈ રહ્યો છે.
- ३६७. कुलजोणिजीवमग्गण-ठाणाइसु जाणिऊण जीवाणं । तस्सारंभणियत्तण - परिणामो होड पढमवदं ॥ ४ ॥
- ૩૬૭. જીવોના વિવિધ કુલ, ઉત્પત્તિ સ્થાન, વિવિધ સ્થિતિઓ વગેરેનું જ્ઞાન મેળવી એ જીવોની હિંસાથી નિવૃત્ત થવાના મનોભાવ એ પ્રથમ અહિંસાવત છે.
- ३६८. सव्वेसिमासमाणं, हिदयं गब्भो व सव्वसत्थाणं । सव्वेसि वदगुणाणं, पिंडो सारो अहिंसा हु ॥ ५ ॥
- ૩૬૮. અહિંસા સર્વ આશ્રમોનું હાર્દ છે. સર્વ શાસ્ત્રોનું રહસ્ય છે, સર્વ ગુણોનો અને સર્વ વ્રતોનો નીચોડ છે.
- ३६९. अप्पणट्ठा परट्ठा वा, कोहा वा जड़ वा भया । हिंसगं न मुसं बूया, नो वि अन्नं वयावए ॥ ६ ॥
- ૩૬૯. પોતાના માટે કે બીજાના માટે, ક્રોધથી કે ભયથી, હિંસાત્મક અને

- 365. A monk, who is free from the thorns of character (salya) really observes (five) great vows; the vows become ineffective due to three thorns of character, i.e., desire for worldly return for one's good acts, wrong'faith and deceit.
- 366. Agaṇia jo mukkhasuham, kuṇai niāṇam asārasuh-aheum.
  - So kāyamaņikaeņam, veruliyamaņim paņāsei.
- 366. He, who harbours desire for worthless worldly pleasures and disregard for bliss of emancipation, is like a person who destroys a (real) gem for a (glittering) piece of glass.
- 367. Kulajoņijīvamaggaņa-ṭhāṇāisu jāṇiūṇa jīvāṇaṁ.

  Tassārambhaṇiyattaṇa, pariṇāmo hoi padhamavadaṁ.
- 367. Mental state of the form of refrainment from killing living beings after having knowledge of them in respect of their species-of-birth, place-of-birth, peculiarities and (margana-sthana) this is called the first vow (viz/non-killing).
- 368. Savvesimāsamāṇam, hidayam gabbho va savvasatthāṇam.
  - Savvesim vadaguņāņam, pimdo sāro ahimsā hu.
- 368. Ahimhsa is the heart of all stages of life, the core of all sacred texts, and the sum (pinda) and substance (sāra) of all yows and virtues.
- 369. Appaṇaṭṭhā paraṭṭhā vā, kohā vā jai vā bhayā Hiṁsagaṁ na musaṁ būyā, no vi annaṁ vayāvae.
- 369. One should not speak or excite others to speak harmful

અસત્ય વચન ન તો પોતે બોલવું કે ન બીજા પાસે બોલાવવું.

- ३७०. गामे वा णयरे वा, रण्णे वा पेच्छिऊण परमत्थं । जो मुंचिद गहणभावं, तिदियवदं होदि तस्सेव ॥ ७ ॥
- 3૭૦. ગામમાં, નગરમાં કે વનમાં અન્યની વસ્તુને લેવાની વૃત્તિ ન રાખવી એ ત્રીજું અચૌર્યવ્રત છે.
- ३७१. चित्तंमंतमचित्तं वा, अप्यं वा जइ वा बहुं । दंतसोहणमेत्तं पि, ओग्गहंसि अजाइया ॥ ८ ॥
- ૩૭૧. સજીવ કે નિર્જીવ, થોડી કે ઝાઝી દાંત ખોતરવાની સળી જેટલી વસ્તુ પણ –માલિકની રજા વિના મુનિ લેતા નથી.
- ३७२. अइभूमिं न गच्छेज्जा, गोयरग्गगओ मुणी । कुलस्स भूमिं जाणित्ता, मियं भूमिं परक्कमे ॥ ९ ॥
- ૩૭૨. ગોચરી(ભિક્ષા-માધુકરી) માટે ગયેલા મુનિએ ઘરની અંદર બહુ ઉંટ જવું નહિ. તે તે ઘરની મર્યાદાને સમજી લઈને અમુક ભાગ સુધી જ અંદર જવું.
- ३७३. मूलमेअमहम्मस्स, महादोससमुस्सयं । तम्हा मेहुणसंसर्गिंग, निग्गंथा वज्जयंति णं ॥ १० ॥
- 393. મૈથુનસેવન અધર્મનું મૂળ છે; મોટા મોટા દોષોનું ઉદ્ભવસ્થાન છે. માટે મુનિઓ મૈથુન સેવનનો સર્વથા ત્યાગ કરે છે.

- false words, either in the interest of oneself or of another, through anger or fear.
- 370. Gāme vā ņayare vā, raṇṇe vā pecchiūṇa paramattham.
  Jo mumcadi gahaṇabhāvam, tidiyavadam hodi
  tasseva.
- 370. He, who desists from a desire to take anything belonging to others, on seeing it lying in a village or town or forest, observes the third vow of non-stealing.
- 371. Cittamamtamacittam vā, appam vā jai vā bahum. Damtasohanamettam pi, oggahamsi ajāiyā.
- 371. Nothing whether animate or inanimate, whether cheap or dear, nay, not even a tooth-brushing piece-of-stick (is to be taken) without being asked for, while staying at a place fixed for residence.
- 372. Aibhūmim na gacchejjā, goyaraggagao muņī. Kulassa bhūmim jāṇittā, miyam bhūmim parakkame.
- 372. A monk set out on a begging-tour should not go beyond the prescribed limit of land; thus having prior information about the families where it is permissible for the monks to beg for aims, he should wander around in a limited area of land.
- 373. Mūlameamahammassa, mahādosasamussayam.

  Tamhā mehuṇasamsaggim, niggamthā vajjayamti
  ṇam.
- 373. Since sexual intercourse is the root of all irreligiosity and is of the form of a massive accumulation of great defects, the monks invariably refrain there from.

- ३७४. मादुसुदाभगिणी विय, दट्ठूणित्थित्तियं य पडिरूवं । इत्थिकहादिणियत्ती, तिलोयपुज्जं हवे बंभं ॥ ११ ॥
- ૩૭૪. વૃદ્ધ સ્ત્રી, યુવતી કે કન્યાને જોઇને અથવા એમની છબીને જોઈને માતા, બહેન કે પુત્રી સમાન ભાવ રાખવો. સ્ત્રીવિષયક કામુક વાતોથી પણ દૂર રહેવું; એવું બ્રહ્મચર્યવ્રત વિશ્વમાં પૂજનીય છે.
- ३७५. सव्वेसि गंथाणं, तागो णिखेक्खभावणापुव्वं । पंचमवदमिदि भणिदं, चारित्तभरं वहंतस्स ॥ १२ ॥
- ૩૭૫. નિરપેક્ષભાવે સર્વ વસ્તુઓનો ત્યાગ એ સંયમના કઠિન માર્ગે ચાલનારા મુનિનું પાંચમું અપરિગ્રહવ્રત છે.
- ३७६. किं किंचण त्ति तक्कं, अपुणब्भवकामिणोध देहे वि । संग त्ति जिणवरिंदा, णिप्पडिकम्मत्तमुद्दिद्वा ॥ १३ ॥
- 3૭૬. શરીર ઉપર "આ મારું છે" એવો સંકલ્પ પણ, મોક્ષાભિલાષી મુનિ માટે બંધનકારક છે; માટે ભગવાને શરીરની શુશ્રૂષાનો પણ નિષેધ કર્યો છે.
- ३७७. अप्पडिकुट्ठं उवधिं, अपत्थिणिज्जं असंजदजणेहिं। मुच्छदिजणणरहिदं, गेण्हदु समणो जदि वि अप्पं॥ १४॥
- 3૭૭. મુનિ જે અલ્પ ઉપકરણો પોતાની પાસે રાખે તે એવાં જ સ્વીકારે કે જેને ભોગી લોકો પસંદ કરે નહિ અને જેના પર મમત્વ જાગવાનો સંભવ રહે નહિ.

- 374. Mādusudābhagiņī viya, daṭṭhūṇitthittiyaṁ ya paḍirūvaṁ.
  - Itthikahādiņiyāttī, tiloyapujjam have bambham.
- 374. When you come across the three forms of women, see in them the reflections of a mother, a daughter and a sister (according to their age) and refrain from telling the stories about women celibacy becomes worthy of veneration in all the three worlds.
- 375. Savvesim gamthāṇam, tāgo ņiravekkhabhāvaṇāpuvvam.

Pamcamavadamidi bhanidam, cārittabharam vahamtassa.

- 375. The fifth great vow for monks who are the followers it right conduct, is renunciation of attachments for all things with a dispassionate mind.
- 376. Kim kimcaṇatti takkam, apuṇabbhavkāmiṇodha dehe vi.
  - Samga tti jiṇavarimdā, nippadikamattamuddiṭṭhā.
- 376. What is the use of further argument to those who do not desire to be reborn? The supreme Jina has advised that they should not have attachment even for their body and should retry in from beautifying their bodies.
- 377. Appadikuṭṭhaṁ uvadhiṁ, apatthaṇijjaṁ asaṁjadajaṇehiṁ.
  - Mucchādijaṇaṇarahidam, geṇhadu samaṇo jadi vi appam.
- 377. A monk can keep only such things which are necessary for the observance of vratas and are not desired by worldly

- ३७८. आहारे व विहारे, देसं कालं समं खमं उवधिं । जाणित्ता ते समणो, वद्ददि जदि अप्पलेवी सो ॥ १५ ॥
- 3૭૮. જે શ્રમણ આહાર અને વિહારના વિષયમાં દેશ, કાળ, શ્રમ, શક્તિ અને સાધનાનો ખ્યાલ કરીને વર્તે છે તે અલ્પ કર્મબંધન કરે છે.
- ३७९. न सो परिग्गहो वुत्तो, नायपुत्तेण ताइणा । मुच्छा परिग्गहो वुत्तो, इइ वुत्तं महेसिणा ॥ १६ ॥
- ૩૭૯. વસ્તુના સંગ્રહને ભગવાને પરિગ્રહ નથી કહ્યો; એ મહર્ષિએ મૂર્ચ્છા (આસક્તિ)ને પરિગ્રહ કહ્યો છે.
- ३८०. सिन्निहिं च न कुळ्वेजा, लेवमायाए संजए । पक्खी पत्तं समादाय, निखेक्खो परिव्वए ॥ १७ ॥
- ૩૮૦. સાધુ જરા જેટલો પણ આહારનો સંગ્રહ ન કરે. પક્ષી પોતાના પેટમાં સમાય એટલું જ ગ્રહણ કરે છે તેમ સાધુ પાત્રમાં પેટ પૂરતું લે અને વધુ લોભ રાખ્યા વગર વિચરે.
- ३८१. संथारसेज्जासणभत्तपाणे, अप्पिच्छया अइलाभे वि संते । एवमप्पाणभितोसेज्जा, संतोसपाहन्नरए स पुज्जो ॥ १८ ॥
- ૩૮૧. પથારી, પલંગ, ખાન-પાન વગેરે વધુ મળતું હોય તો પણ થોડાની જ ઈચ્છા કરવી; આત્માને સદા પ્રસન્ન રાખવો. સંતોષરૂપી ભાથું જેમની પાસે છે તે શ્રમણ ખરેખર પૂજ્ય છે.

people and are incapable of creating any attachment; anything that may create even a slight attachment is unacceptable to a monk.

- 378. Āhāre va vihāre, desam kālam samam khamam uvadhim.
  - Jāṇittā te samaņo, vaṭṭadi jadi appalevī so.
- 378. If in connection with his eating and touring, a monk acts taking into consideration the place, time, needed labour, his own capacity, requisite implements; there would be little bondage of karmas.
- 379. Na so pariggaho vutto, nāyaputteņa tāiņā Mucchā pariggaho vutto, ii vuttam mahesiņā.
- 379. Jñātaputra (Bhagavān Mahāvīra) has said that an object itself is not possessiveness; what that great saint has said is that attachment to an object is possessiveness.
- 380. Sannihim ca na kuvvejjā, levamāyāe samjae. Pakkhī pattam samādāya, niravekkho parivvae.
- 380. A monk should not collect anything, not even as little as a particle of food sticking to his alms-bowl, as a bird flies away only with its wings so he should wander alone without having any means.
- 381. Samthārasejjāsaņabhattapāņe, appicchayā aliābhe vi samte.
  - Evapmapāņabhitosaejjā, samtosapāhannarae sa pujjo.
- 381. Even when blankets, beds, seats, food and drink are available in plenty, a monk who desires only a little and remains self-contented is worthy of adoration.

- ३८२. अत्थंगयम्मि आइच्चे, पुरत्था अ अणुग्गए । आहारमाइयं सव्वं, मणसा वि ण पत्थए ॥ १९ ॥
- ૩૮૨. સૂર્ય અસ્ત થાય પછી અને ફરી પાછો ન ઊગે ત્યાં સુધી કોઈ પણ જાતના આહારની મુનિએ મનથી પણ ઈચ્છા ન કરવી.
- ३८३. संतिमे सुहुमा पाणा, तसा अदुव थावरा । जाइं राओ अपासंतो, कहमेसणियं चरे ? ॥ २० ॥
- ૩૮૩. ત્રસ અને સ્થાવર એવા અનેક પ્રકારના સૂક્ષ્મ જીવો છે, જે રાત્રે જોઈ શકાતા નથી, તો રાત્રે આહારની શુદ્ધિ મુનિ કેવી રીતે કરી શકે ?

## २६. समिति-गुप्तिसूत्र

#### (अ) अष्ट प्रवचनमाता

३८४. इरियाभासेसणाऽऽदाणे, उच्चारे समिई इय । मणगुत्ती वयगुत्ती, कायगुत्ती य अट्टमा ॥ १ ॥

#### ૨૬. સમિતિ-ગુપ્તિસૂત્ર

#### (અ) આઠ પ્રવચનમાતા

- ૩૮૪. ઈર્યા (ગમન-આગમન), ભાષા, એષણા, આદાનનિક્ષેપ અને ઉત્સર્ગ — આ પાંચ સમિતિ છે; મન<u>ગુ</u>પ્તિ, વચન ગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ — એ ત્રણ ગુપ્તિઓ છે.
- ३८५. एदाओ अट्ठ पवयणमादाओ णाणदंसणचरित्तं । रक्खंति सदा मुणिणो, मादा पुत्तं व पयदाओ ॥ २ ॥
- ૩૮૫. આ આઠને પ્રવચનમાતા કહેવાય છે, કેમ કે જેમ માતા પુત્રને જન્મ આપે છે ને પછી તેનું પોષણ પણ કરે છે તેમ આ આઠ આચારો મુનિના

- 382. Atthamgayammi āicce, puratthā a aṇuggae. Āhāramāiyam savvam, maṇasā vi ṇa patthae.
- 382. A monk should not desire even in his mind for food. after sun-set and before sun-rise.
- 383. Samtime suhumā pāṇā, tasā aduva thāvarā. Jāim rāo apāsamto, kahamesaṇiyam care?
- 383. There are innumerable subtle living beings, mobile as well as immobile, which are invisible in night; how can a monk move around for food at such time?

# 26. Samiti-guptisūtra

#### (a) Asta-pravacana-mātā

384. Iriyābhāsesaṇấdāṇe, uccāre samīī iya. Maṇaguttī vayaguttī, kāyaguttī ya aṭṭhamā.

# 26.PRECEPTS ON CAREFULNESS (SAMITI) AND SELF-CONTROL (GUPTI)

#### (A) Eight Mother Precepts

- 384. Vigilance in walk, speech, begging alms, receiving and keeping down of things and excreting are five Samitis (acts of carefulness): control of mind, control of speech and control of body (i.e.actions) are three guptis. All are eight in number.
- 385. Edāo aṭṭha pavayaṇamādāo ṇāṇadaṁsaṇacarittaṁ. Rakkhaṁti sadā muṇiṇo, mādā puttaṁ va payadāo.
- 385. These eight are called pravacanamātā (mother precepts).

  Just as a diligent mother protects her son, so they protect

- જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર ગુણોને જન્મ આપે છે ને તેમનું રક્ષણ પણ કરે છે. (સમિતિ=સંભાળપૂર્વક કાર્ય કરવું. ગુપ્તિ= કાર્યથી વિરમી અંતર્મુખ થઈ રહેવું.)
- ३८६. एयाओ पंच समिईओ, चरणस्स य पवत्तणे । गुत्ती नियत्तणे वृत्ता, असुभत्थेसु सव्वसो ॥ ३ ॥
- ૩૮૬. આમાંથી પાંચ સમિતિ એ ચારિત્રનો પ્રવૃત્તિમય ભાગ છે અને ગુપ્તિ એ અશુભથી પૂર્ણરૂપે દૂર થવારૂપ ચારિત્રનો નિવૃત્તિમય ભાગ છે.
- ३८७. जह गुत्तस्सिरियाई, न होंति दोसा तहेव सिमयस्स । गुत्ती ठियप्पमायं, रुंभइ सिमई सचेट्टस्स ॥ ४ ॥
- ૩૮૭. ગુપ્તિ દ્વારા ઈર્યા(ગમન-આગમન) આદિ પ્રવૃત્તિ બંધ થવાથી તે તે દોષો મુનિને લાગતા નથી. તેવી રીતે સમિતિ દ્વારા પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે પણ દોષ નથી લાગતા. પ્રવૃત્તિ ન હોય ત્યારે ગુપ્તિ પ્રમાદને રોકે છે, પ્રવૃત્તિ હોય ત્યારે સમિતિ પ્રમાદને રોકે છે.
- ३८८. मरदु व जियदु व जीवो, अयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा । पयदस्स णित्थ बंधो, हिंसामेत्तेण समिदीसु ॥ ५ ॥
- ૩૮૮. જીવનું મૃત્યુ થાય કે ન થાય, જે યતના(સંભાળ) પૂર્વક કાર્ય નથી કરતો તેને હિંસાનો દોષ લાગે જ છે, પરંતુ સમિતિયુક્ત હોય(સાવધાનીથી વર્તતો હોય) અને (છતાં) ક્યારેક હિંસા થઈ જાય તો પણ કર્મબંધ નથી થતો.
- ३८९. आहच्च हिंसा समितस्स जा तु दव्वतो होति ण भावतो उ । भावेण हिंसा तु असंजतस्स, जे वा वि सत्ते ण सदा वधेति ॥६॥

right knowledge, right faith and right conduct of the monk.

- 386. Eyāo paṁca samīīo, caraṇassa ya pavattaṇe. Guttī niyattaṇe vuttā, asubhatthesu savvaso.
- 386. The five types of vigilances are meant for the practice of religious life and the three controls (guptis) for the prevention of every thing sinful.
- 387. Jaha guttassiriyāī, na homti dosā taheva samiyassa. Guttiṭṭhiya ppamāyam, rumbhai samū saceṭṭhassa.
- 387. Just as one who practises the gupti is not touched by defects pertaining to Samiti, so also one who practises the samiti; does not have the defects of gupti. Certainly a gupti puts an act of negligence on the part of one who is undertaking an activity, to an end.
- 388. Maradu va jiyadu va jīvo, ayadācārassa ņicchidā himsā.
  - Payadassa natthi bandho, himsāmetteņa samidisu.
- 388. The person, who is careless in his activities is certainly guilty of violence, irrespective of whether a living being remains alive or dies; on the other hand, the person who is careful in observing the samitis experiences no karmic bondage simply because some killing has not taken place in connection with his activities.
- 389. Āhacca himsā samitassa jā tū, sā davvato hoti ņa bhāvato u.
  - Bhāveṇa hiṁsā tu asaṁjatassā, je vā vi satte ṇa sadā vadheti.

- ३९०. संपत्ति तस्सेव जदा भविज्जा, सा दव्विहंसा खलु भावतो य । अज्झत्थसुद्धस्स जदा ण होज्जा वधेण जोगो दुहतो वऽहिंसा ॥७॥
- ૩૮૯. સિમિતિપૂર્વક કાર્ય કરતા મુનિથી જે અણધારી આકસ્મિક જીવહિંસા થઈ જાય તે દ્રવ્યહિંસા હોય છે, ભાવ હિંસા નહિ. જે અસંયમી છે -અસાવધાન છે તે ભલે હંમેશાં જીવવધ નથી કરતો, તો પણ તેને સતત હિંસાનું પાપ લાગે છે.
- 3૯૦. જે સંયમી કે અસંયમી અસાવધ છે તેના હાથે જીવહિંસા થતાં દ્રવ્ય અને ભાવ બંને હિંસાનો દોષ તેને લાગે છે. જે આંતરિક શુદ્ધિવાળો છે, સાવધ છે તેને, તેના હાથે જીવહિંસા ન થાય ત્યારે દ્રવ્ય અને ભાવ બંને પ્રકારે અહિંસા જ હોય છે.

- ३९१. उच्चालियम्मि पाए, इस्यिासमियस्स णिग्गमणट्ठाए । आबाधेज्ज कुलिंगी, मरिज्ज तं जोगमासज्ज ॥ ८ ॥
- ३९२. ण हि तग्घादिणिमित्तो, बंधो सुहुमो वि देसिओ समए । मुच्छा परिग्गहो त्ति य, अज्झप्यपमाणदो भणिदो ॥ ९ ॥
- ૩૯૧-૩૯૨. સમિતિપૂર્વક ચાલનારા મુનિના પગ નીચે કોઈ સૂક્ષ્મ જંતુ આવી જાય ને મરણ પામે તો તેની હિંસા સંબંધી સૂક્ષ્મ પણ કર્મબંધ તેને થતો નથી એમ આગમમાં કહ્યું છે. જેમ આસક્તિ એ જ પરિગ્રહ છે તેમ આંતરિક પ્રમાદ એ જ હિંસા છે.

- 390. Sampatti tasseva jadā bhavijjā, sā davvahimsā khalu bhāvato ya.
  - Ajjhatthasuddhassa jadā ņa hojjā, vadheņa jogo duhato váhimsā.
- 389-390. A monk who is observing the Samitis i.e.vigilant about his activities may commit himsā (injury) through oversight; in such a case, there is only external violence (Dravya-Himsā) and not the internal. On the other hand a negligent person is guilty of the internal violence (Bhāva-Himsā) even though no external violence is caused by him by killing being. When an injury is caused, through negligence of a person, whether he is ascetic or not there will be both types of violence external (physical) as well as internal (mental). A monk firm in his observance of the samitis will not cause any violence because of the purity of his soul; there will be neither external violence nor internal violence.
- 391. Uccāliyammi pāe, Iriyāsamiyassa ņiggamaṇaṭṭhāe. Ābādhejja kulimgī, marijja tam jogamāsajja.
- 392. Na hi tagghādaņimitto, bandho suhumo vi desio samae.
  - Mucchā pariggaho tti ya, ajjhappa pamāṇado bhaṇido.
- 391-392. If a tiny living creature is accidentally crushed under the foot of a monk who is careful in respect of his movement, the scriptures state that he will not attract even the slightest of karmic bondage (i.e.he is not responsible for that violence). Just as possessiveness consists in a sense of attachment, so the violence consists in the intention of killing.

- ३९३. पउमिणिपत्तं व जहा, उदयेण ण लिप्पदि सिणेहगुणजुत्तं । तह समिदीहिं ण लिप्पइ, साधू काएसु इस्यिंतो ॥ १० ॥
- ૩૯૩. જેમ ચીકાશનો ગુણ ધરાવતું કમળનું પાંદડું પાણીથી ભીંજાતું નથી, તેમ કાયાથી પ્રવૃત્તિ કરતો હોવા છતાં સમિતિયુક્ત હોવાથી મુનિ કર્મથી લેપાતો નથી.
- ३९४. जयणा उ धम्मजणणी, जयणा धम्मस्स पालणी चेव । तव्वुड्ढीकरी जयणा, एगंतसुहावहा जयणा ॥ ११ ॥
- ૩૯૪. યતના(જયણા-સાવધાની) ધર્મની માતા છે, ધર્મની પાલિકા છે, ધર્મની વૃદ્ધિ કરનારી છે. યતના એકાંતે સુખદાયી છે.
- ३९५. जयं चरे जयं चिट्ठे, जयमासे जयं सए । जयं भुंजंतो भासंतो, पावं कम्मं न बंधइ ॥ १२ ॥
- ૩૯૫. યતનાથી ચાલવું, યતનાથી રહેવું, યતનાથી બેસવું અને યતનાથી સૂવું, યતનાથી ખાવું અને યતનાથી બોલવું – આવી સાવધાનીથી વર્તનારા સાધુને કર્મબંધ થતો નથી.

## (आ) समिति

३९६. फासुयमग्गेण दिवा, जुगंतरप्पेहिणा सकज्जेण । जंतूण परिहरंते - णिरियासमिदी हवे गमणं ॥ १३ ॥

# (આ) સમિતિ

૩૯૬. લોકોની અવરજવરવાળા નિર્જીવ માર્ગ ઉપર, સૂર્યપ્રકાશમાં. ચાર હાથ જેટલી જમીન પર દેષ્ટિ રાખીને, જીવજંતુથી બચતા રહીને કોઈ આવશ્યક કાર્ય માટે મુનિ ગમન કરે તે ઇર્યાસમિતિ છે. (ઇર્યા≕ગમન - આગમન.)

- 393. Paumiņipattam va jahā, udayeņa ņa lippadi siņehaguņajutta.
  - Taha samidīhim ņa lippai, sādhu kāesu iriyamto.
- 393. Just as a lotus-leaf possessing the property of smoothness is not touched by water; similarly a monk practising samitis is not touched by karmic bondage, in the course of moving around in the midst of living beings.
- 394. Jayaṇā u dhammajaṇaṇī, jayaṇā dhammassa pālaṇī ceva.
  - Tavvuddhīkarī jayaņā, egamtasuhāvahā jayaņa.
- 394. Carefulness (Yatanā) is the mother of religion; it is also the protector of religion; it helps the growth of religion and it begets perfect happiness.
- 395. Jayam care jayam ciṭṭhe, jayamāse jayam sae.

  Jayam bhumjamto bhāsamto, pāvam kammam na bandhai.
- 395. A monk who moves cautiously, stands cautiously, sits cautiously, sleeps cautiously, eats cautiously and speaks cautiously would not be bounded by the evil karmas.
- (ā) Samiti
- 396. Phāsuyamaggeņa divā, jugamtarappehiņā sakajjeņa. Jamtuņa pariharamteņiriyāsamidi have gamaņam.

#### (A) Acts of Carefulness

396. Īryāsamiti consists in walking along a trodden path during day-time when required to move out for any work, looking ahead to a distance of four cubits and avoiding the killing of tiny living creatures.

- ३९७. इन्दियत्थे विवज्जित्ता, सज्झायं चेव पंचहा । तम्मुत्ती तप्पुरक्कारे, उवउत्ते इरियं रिए ॥ १४ ॥
- ૩૯૭. (ચાલતી વખતે) ઈન્દ્રિયોના વિષયો (દેશ્ય, અવાજ વગેરે)માં ધ્યાન ન આપે, સ્વાધ્યાય પણ ન કરે, ચાલવાની ક્રિયામાં તન્મય અને તત્પર રહીને જાગૃતિપૂર્વક મુનિએ ચાલવું જોઈએ.

- ३९८. तहेबुच्चावया पाणा, भत्तद्वाए समागया । तं उज्जुअं न गच्छिज्जा, जयमेव परक्कमे ॥ १५ ॥
- ૩૯૮. વિવિધ પ્રકારના નાનાં-મોટાં જીવો ખોરાક માટે અહીંતહીં એકઠા થયા હોય તેમની પાસે ન જવું, સંભાળપૂર્વક બાજમાંથી નીકળી જવું.
- ३९९. न लवेज्ज पुट्ठो सावज्जं, न निरट्ठं न मम्मयं । अप्पणद्वा परद्वा वा, उभयस्सन्तरेण वा ॥ ९६ ॥
- ૩૯૯. કોઈ પૂછે તો પણ, પોતાને, બીજાને કે બંનેને દોષકારક નીવડે એવું વચન ન બોલવું, નિરર્થક ન બોલવું અને મર્મવેધી વચન પણ ન બોલવું.
- ४००. तहेव फरुसा भासा, गुरुभूओवधाइणी । सच्चा वि सा न वत्तव्वा, जओ पावस्स आगमो ॥ १७ ॥
- ૪૦૦. એવી જ રીતે કઠોર, અન્ય પ્રાણીને હાનિકારક નીવડે એવું અથવા જેનાથી પાપનું આગમન થાય એવું સત્ય વચન પણ બોલવું નહિ.

- 397. Imdiyatthe vivajjittā, sajjhāyam ceva pamcahā. Tammuttī tappurakkāre, uvautte iriyam rie.
- 397. Not paying attention to the objects of sensuous enjoyment and not taking up the study of five types, one should walk cautiously absorbing oneself in the task of walking and giving all out prominence to the task of walking.
- Note:- The five-fold methods of study are Reading of sacred texts (Vācanā), questioning the teacher (prcchanā), revision by re-reading (parāvartana), pondering over what has already been studied and learnt (anuprekṣā) and reading illustrative stories (dharmakatha).
- 398. Tahevuccāvayā pāṇā, bhattaṭṭhāe samāgayā. Taṁ ujjuaṁ na gacchijjā, jayameva parakkame.
- 398. Similarly, one ought not to walk on straight within the midst of such living beings of all sorts as have gathered together (on the wayside) with a view to feeding themselves this is how one ought to move cautiously.
- 399. Na lavejja puṭṭho sāvajjaṁ, na niraṭṭhaṁ na mammayaṁ. Appaṇaṭṭhā paraṭṭhā vā, ubhayassantareṇa vā.
- 399. Even when enquired, a monk ought not to utter a sinful word, a senseless word, a heart-rending word either for the sake of oneself, or for the sake of another one, or for the sake of both.
- 400. Taheva pharusā bhāsā, gurubhūovaghāiņī. Saccā-vi sā na vattavvā, jao pāvassa āgamo.
- 400. The monk should not use harsh words or speak what is harmful to other living beings; even if it is true, because it is sinful.

- ४०१. तहेव काणं काणे त्ति, पंडगं पंडगे त्ति वा । वाहियं वा वि रोगी त्ति, तेणं चोरे त्ति नो वए ॥ १८ ॥
- ૪૦૧. કાણાને કાણો ન કહેવો, નપુંસકને નપુસંક કહીને ન બોલાવવો. રોગીને રોગી તરીકે ન સંબોધવો અને ચોરને ચોર ન કહેવો.
- ४०२. पेसुण्णहासकक्कस पर्राणदप्पप्पसंसा विकहादी । वज्जित्ता सपरिहयं, भासासमिदी हवे कहणं ॥ १९ ॥
- ૪૦૨. ઈર્ષ્યા, મજાકમશ્કરી, કઠોરતા, નિંદા, સ્વપ્રશંસા, વિકથા વગેરે દોષોથી મુક્ત તથા સ્વ-પરને હિતકારી વાણી ઉચ્ચારવી એ ભાષાસમિતિ છે.
  (વિકથા=સ્રીઓ, રાજકારણ, દેશવિદેશ અને ભોજન એ ચાર વિષયની, સમયનો અપવ્યય કરનાર રાગ-દેષોત્પાદક વાતો.)
- ४०३. दिट्ठं मियं असंदिद्धं, पडिपुण्णं वियंजियं । अयंपिरमणुव्विग्गं, भासं निसिर अत्तवं ॥ २० ॥
- ૪૦૩. આત્મવાન મુનિ પોતે જોયું હોય એટલું જ બોલે. એની વાણી સંક્ષિપ્ત, સંદેહરહિત, પૂર્ણ અને શુદ્ધ ઉચ્ચારવાળી હોય. એકની એક વાત ફરીફરીને ન કહે, અને તેની વાણી કોઈને ઉદ્વેગકારી ન હોય.
- ४०४. दुल्लहा उ मुहादाई, मुहाजीवी वि दुल्लहा । महादाई महाजीवी, दो वि गच्छंति सोग्गइं ॥ २१ ॥
- ૪૦૪. નિષ્કામભાવે દાન આપનાર અને નિષ્કામભાવે દાન લેનાર વ્યક્તિ જગતમાં દુર્લભ છે. નિષ્કામ દાતા અને નિષ્કામ ભોક્તા – બંને સદ્દગતિના અધિકારી બને છે.
- ४०५. उग्गम-उप्पादण-एसणेहिं, पिंडं च उवधिसज्जं वा । सोधंतस्स य मुणिणो, परिसुज्झइ एसणा समिदी ॥ २२ ॥

- 401. Taheva kāṇaṁ kāṇe tti, paṁḍagaṁ paṁḍage tti vā. Vāhiyaṁ vā vi rogi tti, teṇaṁ core tti no vae.
- 401. Similarly, he should not call an one-eyed person as one-eyed, and eunuch as eunuch, a diseased person as diseased or a thief as thief.
- 402. Pesuṇṇahāsakakkasa-paraṇimdāppappasamsā vikahādī
  - Vajjittā saparahiyam, bhāsāsamidī have kahanam.
- 402. Carefulness in speech (bhāṣāsamiti) consists in avoiding slanderous, ridiculous and speeches blaming others, self-praise or incredible stories. Such speeches conduce neither to the good of oneself nor that of others.
- 403. Diṭṭhaṁ miyaṁ asaṁdiddhaṁ, paḍipuṇṇaṁ viyaṁji-yaṁ.
  - Ayampiramanuvviggam, bhāsam nisira attavam.
- 403. A wise monk would speak what he has seen; his speech should be brief, free from ambiguity, clearly expressed, free from prattle and incapable of causing anxiety.
- 404. Dullahā u muhādāī, muhādāī, muhājīvī vi dullahā. Muhādāī muhājīvī, dovi gacchamti soggaim.
- 404. It is difficult to find faultless alms-givers; it is more difficult to find one who lives on faultless begging; one who gives faultless alms and the one who lives on faultless begging, both will attain happy state in the next birth.
- 405. Uggama-uppādaņa-esaņehim, pimḍam ca uvadhi sajjam vā.
  - Sodhamtassa ya muṇiṇo, parisujjhai esaṇā samidī.

- ૪૦૫. ઉદ્ગમ, ઉત્પાદન અને એષણા ત્રણે પ્રકારના દોષથી રહિત ભોજન, વસ્ત્ર કે સ્થાન ગ્રહણ કરવાં એ એષણાસમિતિ છે. (ઉદ્ગમ દોષ= આહાર વગેરે વસ્તુ બનાવતી વખતે લાગનારા દોષ. ઉત્પાદન દોષ = દાતા પાસેથી લેતી વખતે લાગનારા દોષ. એષણા દોષ = આહાર વગેરેનો ઉપયોગ કરતી વખતે લાગનારા દોષ.)
- ४०६. ण बलाउसाउट्ठं, ण सरीरस्सुवचयट्टं तेजट्ठं । णाणट्ठसंजमट्ठं झाणट्ठं चेव भूंजेज्जा ॥ २३ ॥
- ૪૦૬. સાધુ ન બળ માટે ખાય, ન જીવવા માટે, ન સ્વાદ માટે. શરીરની પુષ્ટિ કે લાવણ્ય માટે નહિ. મુનિ માત્ર જ્ઞાનાર્જન માટે, સંયમપાલન માટે અને ધ્યાનસાધના અર્થે જ ભોજન કરે.
- ४०७. जहा दुमस्स पुष्फेसु, भमरो आवियइ रसं । ण य पुष्फं किलामेइ, सो य पीणेइ अप्पयं ॥ २४ ॥
- ४०८. एमेए समणा मुत्ता, जे लोए संति साहुणो । विहंगमा व पुष्फेसु, दाणभत्तेसणेखा ॥ २५ ॥
- ૪૦૭-૪૦૮. ભમરો વૃક્ષના ફૂલોમાંથી રસ ચૂસે છે ત્યારે ફૂલને ઈજા પહોંચાડતો નથી અને પોતાને તૃપ્ત કરે છે; એવી જ રીતે લોકમાં જે નિર્લોભી સાધુજનો છે તે દાનમાં મળેલા આહારથી પોતાનો નિર્વાહ કરે છે.
- ४०९. आहाकम्म-परिणओ, फासुयभोई वि बंधओ होई । सुद्धं गवेसमाणो, आहाकम्मे वि सो सुद्धो ॥ २६ ॥
- ૪૦૯. સાધુ પોતાને અર્થે બનાવેલો આહાર કરે તો, એ આહાર નિર્જીવ હોય તો પણ, તેને હિંસાનો દોષ લાગે છે અને શુદ્ધ આહારની શોધ કરતાં અજાણતાં પોતાના નિમિત્તે બનાવાયેલો આહાર લે તો પણ તે શુદ્ધ રહે છે.

- 405. The monk.who begs for a meal, an implement or a bedding in a manner not vitiated by the defects pertaining to their sources, preparation and receiving, practises in a true sense the carefulness (samiti) in respect of begging for alms.
- 406. Na balāusāuaṭṭhaṁ, ṇa sarīrassuvacayaṭṭha tejaṭṭhaṁ. Nāṇaṭṭhasaṁjamaṭṭhaṁ, jhāṇaṭṭhaṁ ceva bhuṁjejjā.
- 406. A monk should not take food for the sake of (physical) strength, taste, bodily improvement or lustre; but only for acquisition of knowledge, self-restraint and meditation.
- 407. Jahā dumassa pupphesu, bhamaro āviyai rasam. Na ya puppham kilāmei, so ya pīņei appayam.
- 408. Emee samaṇā muttā, je loe samti sāhuṇo. Vihamgamā va pupphesu, dāṇabhattesaṇerayā.
- 407 & 408. Just as a bee sips the sap of a tree flowers without injuring the flowers and pleases itself, similarly in this world the monks who properly observe the monastic code of conduct and are free from all possessions are engaged in begging for meal and other things heeded (from householders without being burden on them) as the bees procure nourishment from flowers.
- 409. Āhākamma-pariņao, phāsuyabhoī vi bamdhao hoī. Suddham gavesamāņo, āhākamme vi so suddho.
- 409. A monk who entertains in his mind the idea of having a violently prepared meal; binds down karmas even if he is actually having a non-violently prepared meal. On the other hand, a monk who always looks for a pure (non-violently prepared) meal is pure (blameless) even if

- ४१०. चक्खुसा पडिलेहित्ता, पमज्जेज्ज जयं जई । आइए निक्खिवेज्जा वा, दृहओ वि समिए सया ॥ २७ ॥
- ૪૧૦. પ્રથમ આંખોથી જુએ, પછી જીવજંતુ કે રજ વગેરે દૂર કરે. ત્યારબાદ જ કોઈ પણ વસ્તુને લે અથવા મૂકે. આ આદાન-નિક્ષેપ સમિતિ છે.
- ४११. एगंते अच्चित्ते दूरे, गूढे विसालमविरोहे । उच्चारादिच्चाआ, पदिठावणिया हवे समिदी ॥ २८ ॥
- ૪૧૧. સાધુ મળ-મૂત્ર અને અન્ય ફેંકવા યોગ્ય પદાર્થોનું વિસર્જન વનસ્પતિ, જંતુ, પાણી વગેરેથી રહિત, વસતીથી દૂર અને કોઈ જુએ નહિ એવી, ખુલ્લી, એકાંત અને કોઈનો વિરોધ ન હોય એવી જમીન પર કરે. આ ઉત્સર્ગ અથવા પરિષ્ઠાપનિકા સમિતિ છે.

## (इ) गुप्ति

- ४१२. संरंभसमारंभे, आरंभे य तहेव य । मणं पवत्तमाणं तु, नियत्तेज्ज जयं जई ॥ २९ ॥
- (ઈ) ગુપ્તિ
- ૪૧૨. વિવિધ કાર્યોના સંરંભ, સમારંભ અને આરંભમાં પ્રવર્તી રહેલા પોતાના મનને મુનિ સાવધાનપણે પાછું વાળી લે. (સંરંભ= માનસિક તૈયારી. સમારંભ= કાર્યની તૈયારી. આરંભ= કાર્યનો આરંભ. મનોગુપ્તિમાં આ ત્રશે માનસિક ક્રિયાના સંબંધમાં સમજવાનાં છે.)
- ४१३. संरंभसमारंभे, आरंभे य तहेव य । वयं पवत्तमाणं तु, नियत्तेज्ज जयं जई ॥ ३० ॥
- ૪૧૩. વિવિધ કાર્યોના સંરંભ, સમારંભ અને આરંભમાં પ્રવર્તી રહેલી વાણીને મુનિ સાવધાનપણે અટકાવી લે.

- perchance he gets a violently prepared meal.
- 410. Cakkhusā paḍilehittā, pamajjejja jayaṁ jaī. Āie nikkhivejjā vā, duhaovi samie sayā.
- 410. If a monk attentively undertakes the required visual inspection and cleaning while receiving or placing down things, he always practises the concerned two-fold samiti (i.e., samiti in respect of receiving and placing things).
- 411. Egamte accitte dūre, gūḍhe visālamavirohe. Uccārādiccāo, padiṭhāvaṇiyā have samidī
- 411. A monk should answer his calls of nature at a place which is solitary, free from insects and grass, concealed, spacious, free from objection, this is observance of Utsarga Samiti.
- (i) Gupti
- 412. Samrambhasamārambhe, ārambhe ya taheva ya. Maṇam pavatamāṇam tu, niyattejja jayam jaī.

#### I. Self-Control

- 412. An attentive monk should prevent his mind from indulging in evil thoughts (samrambha), collection of impliments which cause harm to others (samārambha) and evil actions (ārambha).
- 413. Samrambhasamārambhe, ārambhe ya taheva ya. Vayam pavattamāṇam tu, niyattejja jayam jaī.
- 413. An attentive monk should control his speech as soon as it is inclined towards the thought of evil expression efforts for evil expression and evil expression.

- ४१४. संरंभसमारंभे, आरंभिम्म तहेव य । कायं पवत्तमाणं तु, नियत्तेज्ज जयं जई ॥ ३१ ॥
- ૪૧૪. વિવિધ કાર્યોના સંરંભ, સમારંભ અને આરંભમાં પ્રવર્તી રહેલી કાયાને મુનિ સાવધાનપણે પાછી વાળી લે.
- ४१५. खेत्तस्स वई णयरस्स, खाईया अहव होइ पायारो । तह पावस्स णिरोहो, ताओ गुत्तीओ साहुस्स ॥ ३२ ॥
- ૪૧૫. ખેતરને વાડ, નગરને ખાઈ અથવા કોટ હોય છે, તેમ પાપને અટકાવવા માટે મુનિઓ માટે ગુપ્તિ બતાવવામાં આવી છે.
- ४१६. एया पवयणमाया, जे सम्मं आयरे मुणी । से खिप्पं सव्वसंसारा, विष्पमुच्चइ पंडिए ॥ ३३ ॥
- ૪૧૬. જે વિવેકી મુનિ આ અષ્ટપ્રવચનમાતાનું સમ્યગ્ રીતે આચરણ કરે છે તે સંસારથી શીધ્ર મુક્તિ મેળવે છે.

# २७. आवश्यक सूत्र

४१७. परिचत्ता परभावं, अप्पाणं झादि णिम्मलसहावं । अप्पवसो सो होदि हु, तस्स दु कम्मं भणंति आवासं ॥ १ ॥

## ૨૭. આવશ્યક સૂત્ર

૪૧૭. પરભાવનો ત્યાગ કરી મુનિ નિર્મળ સ્વભાવી આત્માનું ધ્યાન કરે છે અને અંતર્મુખ - આત્મલીન થાય છે ત્યારે મુનિની એ ક્રિયાને 'આવશ્યક' કહેવામાં આવે છે.

- 414. Samrambhasamārambhe, ārambhammi taheva ya. Kāyam pavattamāṇam tu, niyattejja jayam jaī.
- 414. An attentive monk should bring under control his body as soon as it is inclined towards a mental plan for causing misery, collection of impliments to others to cause misery to others and action causing misery to others.
- 415. Khettassa vaī ņayarassa, khāiyā ahava hoi pāyāro. Taha pāvassa ņiroho, tāo guttīo sāhussa.
- 415. As a fence protects a field, a ditch or a rampart protects a city, so the guptis (i.e.control of mind, speech and body) protect a monk from sins.
- 416. Eyā pavayaṇamāya, je sammam āyare muṇī. Se khippam savvasamsārā, vippamuccai paṇḍie.
- 416. A monk who practises these eight mother-precepts by his righteous conduct is a wise person who will be liberated quickly from all bondages of mundane existence.

# 27. Āvaśyaksūtra

417. Paricattā parabhāvam, appāṇam jhādi ṇimmalasah-āvam.

Appavaso so hodi hu, tassa du kammam bhaṇamti āvāsam.

#### 27. PRECEPTS ON OBLIGATORY DUTIES

417. He who contemplates over the pure nature of soul after renouncing all alien states of mind, becomes really engrossed in himself; this act is called a (real) "obligatory duty".

- ४१८. आवासएण हीणो, पब्भट्ठो होदि चरणदो समणो । पुळ्युत्तकमेण पुणो, तम्हा आवासयं कुज्जा ॥ २ ॥
- ૪૧૮. મુનિ જયારે આત્મલીનતામાંથી હટી જાય છે ત્યારે તે ચારિત્રથી પણ હટી જાય છે. ફરીથી આત્મલીન થવા માટે મુનિએ વિધિપૂર્વક આવશ્યકનું આલંબન લેવું.
- ४१९. पडिकमणपहुदिकिरियं, कुळ्वंतो णिच्छ्यस्स चारित्तं । तेण दु विरागचरिए, समणो अब्भुद्विदो होदि ॥ ३ ॥
- ૪૧૯. નિશ્વયચારિત્રરૂપ પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા કરનારો સાધુ વીતરાગ અવસ્થામાં પહોંચે છે–નિશ્વય ચારિત્રમાં આરૂઢ થાય છે.
- ४२०. वयणमयं पडिकमणं, वयणमयं पच्चखाण णियमं च । आलोयण वयणमयं, तं सळ्वं जाण सज्झाउं ॥ ४ ॥
- ૪૨૦. સૂત્રોચ્ચા૨રૂપ શબ્દમય પ્રતિક્રમણ, શબ્દમય પચ્ચક્ખાણ, શબ્દમય નિયમ, શબ્દમય આલોચના – આ બધું કેવળ સ્વાધ્યાય છે એમ જાણો.

- ४२१. जिंद सक्किद कार्दुं जे, पिंडकमणार्दि करेज्ज झाणमयं । सत्तिविहीणो जा जइ, सद्दहणं चेव कायव्वं ॥ ५ ॥
- ૪૨૧. જો શક્તિ હોય તો ધ્યાનમય પ્રતિક્રમણાદિ જ કરવાં. જો એવી શક્તિ ન હોય તો 'શુદ્ધ માર્ગ એ જ છે' એવી શ્રદ્ધાનું અવલંબન લેવું.

- 418. Āvāsaeņa hīņo, pabbhaṭṭho hodi caraṇado samaṇo. Puvvuttakameṇa puṇo, tamhā āvāsayaṁ kujjā.
- 418. That monk, who does not practise the obligatory duties, will fall from (the path of) right conduct; He should observe them following the order set forth.
- 419. Paḍikamaṇapahudikiriyam, kuvvamto ṇicchayassa cārittam.
  - Tena du virāgacarie, samaņo abbhuṭṭhido hodi.
- 419. One who performs acts like repentance (pratikramana) etc.attains right conduct viewed from the standpoint of niścaya-naya, certainly, on account of that, a monk becomes steadfast in a conduct devoid of attachment
- 420. Vayaṇamayam paḍikamaṇam, vayaṇamayam paccakhāṇa ṇiyamam ca. Āloyaṇa vayaṇamayam, tam savvam jāṇa sajjhāum.
- 420. Repentance for past evil acts (pratikramaṇa), renunciation from future evil acts (pratyākhyāna), vow to refrain from evil acts (niyama), confession of evil acts (alocanā) all these are the forms of verbal expressions and so they constitute study (Svādhyāya).
- 421. Jadi sakkadi kādum je, padikamaṇādim karejja jhāṇamayam.
  Sattivihīṇo jā jai, saddahaṇam ceva kāyavvam.
- 421. One who has capacity to practise repentance, should do it by contemplation: a person having no such capacity, ought to have faith in its efficacy.

- ४२२. सामाइयं चउवीसत्थओ वंदणयं । पडिक्कमणं काउस्सग्गो पच्चक्खाणं ॥ ६ ॥
- ૪૨૨. સામાયિક, ચોવીશ જિનેશ્વરની સ્તુતિ, ગુરુવંદન, પ્રતિક્રમણ, કાયોત્સર્ગ અને પચ્ચક્ખાણ — આ છ આવશ્યક છે.
- ४२३. समभावो सामाइयं, तणकंचण-सत्तुमित्तविसओ ति । निरिभस्संगं चित्तं उचियपवित्तिप्पहाणं च ॥ ७ ॥
- ૪૨૩. ઘાસ હોય કે સોનું, શત્રુ હોય કે મિત્ર દરેક પ્રત્યે સમાન ભાવ અનુભવવો એ સામાયિક છે. ચિત્ત વિક્ષોભરહિત હોય અથવા ઉચિત પ્રવૃત્તિ (સ્વાધ્યાય આદિ)માં લાગેલું હોય એ સામાયિકની અવસ્થા છે.
- ४२४. वयणोच्चारणिकरियं, परिचत्ता वीयरायभावेण । जो झायदि अप्पाणं, परमसमाही हवे तस्स ॥ ८ ॥
- ૪૨૪. વીતરાગભાવનો આશરો લઈ વચનોચ્ચાર વગેરે ક્રિયાઓ છોડી જે આત્માનું ધ્યાન કરે છે તેને પરમ સામાયિકની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે.
- ४२५. विरदो सव्वसावज्जे, तिगुत्तो पिहिर्दिदिओ । तस्स सामाइगं ठाई, इदि केवलिसासणे ॥ ९ ॥
- ૪૨૫. સર્વ પાપકાર્યોથી વિરમી, મન-વચન-કાયાને શાંત કરી ઈન્દ્રિયોને વશમાં રાખી, જે વ્યક્તિ સમતાનો અભ્યાસ કરે છે તેનું સામાયિક સ્થિર થાય છે એમ કેવળી ભગવાને કહ્યું છે.

- 422. Sāmāiyam cauvīsatthao vamdaņayam. padikkamaņam kāussaggo paccakkhāņam.
- 422. The six obligatory duties are (1) Equanimity (Sāmāyika),
  - (2) Prayer of the twenty-four Jinas (Caturvimsati-stava),
  - (3) Obeisance (Vandana), (4) repentance (Pratikramana),
  - (5) bodily steadiness to meditate upon soul (Kāyotsarga),
  - and (6) renunciation from future evil acts (Pratyākhyāna).
- 423. Samabhāvo sāmaiyam, taṇakamcaṇa-sattumittavisao tti. Nirabhissamgam cittam, uciyapavittippahāṇam ca.
- 423. To treat as equal, a blade of grass and gold, an enemy and a friend, as also to develop a mind devoid of all attachment and predominantly incline towards performing proper acts, this is what constitutes sāmāyika.
- 424. Vayaṇoccāraṇakiriyaṁ, paricattā vīyarāyabhāveṇa. Jo jhāyadi appāṇaṁ, paramasamāhī have tassa.
- 424. Having renounced all utterance of a word and having developed a state of mind devoid of attachment one who concentrates thought on one self is verily possessed of the supreme type of meditation (called parama samadhi or sāmāyika)
- 425. Virado savvasāvajje, tigutto pihidimdio. Tassa sāmāigam ṭhāī, idi kevalisāsaņe.
- 425. One who refrains from all sinful acts whatsoever, who practises the three controls (guptis).who has one's senseorgans under control is alone possessed of a steadfast sāmāyika This is what has been proclaimed in the discipline preached by omniscients.

- ४२६. जो समो सव्वभूदेसु, थावरेसु तसेसु वा । तस्स सामायिगं ठाई, इदि केवलिसासणे ॥ १० ॥
- ૪૨૬. ત્રસ અને સ્થાવર બધા જીવો પર જે સમભાવ રાખે છે તેનું સામાયિક સ્થિર થયેલું છે એમ કેવળી ભગવાને કહ્યું છે.
- ४२७. उसहादिजिणवराणं, णामणिरुत्तिं गुणाणुकित्तिं च । काउण अच्चिद्रुण य, तिसुद्धिपणामो थवो णेओ ॥ ११ ॥
- ૪૨૭. ઋષભ આદિ ચોવીશ જિનોના નામ ઉચ્ચારવાં, તેમના ગુણોનું કીર્તન કરવું, ઉચિત પદાર્થોથી તેમની પૂજા કરવી અને મન-વચન-કાયાની શુદ્ધિ સહિત વંદન કરવા એ ચતુર્વિંશતિસ્તવ નામનું બીજું આવશ્યક છે.
- ४२८. दव्वे खेत्ते काले, भावे य कयावराहसोहणयं । णिंदणगरहणजुत्तो, मणवयकायेण पडिक्कमणं ॥ १२ ॥
- ૪૨૮. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના ભેદે મન-વચન-કાયાથી જે દોષ આચરાયાં હોય તેની નિંદા તથા ગર્હા દ્વારા શુદ્ધિ કરવી એ પ્રતિક્રમણ આવશ્યક છે. (દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ = પાપ કઈ વસ્તુ અંગેનું થયું, ક્યાં થયું, ક્યારે થયું અને ક્યા આશયથી થયું તેનું વિવસ્જ્ય. નિંદા= મનોમન પોતાના પાપને વખોડવું. ગર્હા = ગુરુની સમક્ષ પ્રગટરૂપે વખોડવું.)
- ४२९. आलोचणणिंदणगरह-णाहिं अब्भुट्टिओ अकरणाए । तं भावपडिक्कमणं, सेसं पुण दव्वदो भणिअं ॥ १३ ॥
- ૪૨૯. પાપની આલોચના, નિંદા અને ગર્હા કરવી તથા ફરીથી એવું ન થાય તે માટે તત્પર રહેવું એ ભાવપ્રતિક્રમણ છે. (જેમાં આવી તત્પરતા ન હોય એવો કેવળ સૂત્રપાઠ વગેરે) બીજું બધું દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણ છે.) (આલોચના = ગુરુ સમક્ષ દોષોનું નિવેદન.)

- 426. Jo samo savvabhūdesu, thāvaresu tasesu vā. Tassa sāmāyigam ṭhāī, idi kevalisāsaņe.
- 426. One who treats as equal all the living beings whether mobile or immobile is alone possessed of a steadfast samayika. This is what has been proclaimed in the discipline preached by omniscients.
- 427. Usahādijiņavarāṇam, ṇāmaṇiruttim guṇaṇukittim ca. Kāūṇa accidūṇa ya, tisuddhipaṇamo thavo ṇeo.
- 427. To elucidate the names of and to devotedly speak about the virtuous qualities of the great Jina Rsabha etc. as also to offer them a worship—this is what constitutes stava (caturvimsatistava or praising the twenty-four tirthankaras) pure in a threefold: fashion (i.e.in respect of mental states, speech and bodily acts).
- 428. Davve khette kāle, bhāve ya kayāavarāhasohaṇayam. Nimdaṇagarahaṇajutto, maṇavayakāyeṇa paḍikkamaṇam.
- 428. A monk practises repentance, if being filled with a sense of censure and remorse about himself, he makes a search, with his mind, expression and action, of faults committed by him with reference to any substance, place, time and modes.
- 429. Ālocaṇaṇiṁdaṇagarahaṇāhiṁ abbhuṭṭhio akaraṇāe. Taṁ bhāvapaḍikkamaṇaṁ, sesaṁ puṇa davvado bhaṇiaṁ.
- 429. If after having confessed, blamed and condemned an offence committed by him (a monk) makes resolve not to repeat this offence in the future; it is a real repentance on his part—

- ४३०. इच्छा य अणुण्णवणा अव्वाबाहं य जत्त अवणा य । अवराहखामणा वि य छट्टाणा हुंति वंदणए ॥ १४ ॥
- ૪૩૦. ગુરુવંદનમાં છ બાબતોનો સમાવેશ થાય છે : ગુરુ સમક્ષ વંદન કરવાની ઈચ્છા દર્શાવવી, અનુજ્ઞા મળતાં ગુરુની નિકટ જવું, સ્વાસ્થ્યની પૃચ્છા કરવી ગુરુની સંયમયાત્રા નિર્વિઘ્ન છે કે કેમ તેની પૃચ્છા કરવી, તેમના સંયમની અનુમોદના કરવી અને પોતાથી થયેલ અપરાધોની ક્ષમા યાચવી.
- ४३१. विणओवयार माणस्स भंजणा पूजणा गुरुजणस्स । तित्थयराण य आणा सुयधम्माराहणा किरिया ॥ १५ ॥
- ૪૩૧. વંદન કરવાથી ગુરુનો વિનય થાય છે, પોતાના અભિમાનનો નાશ થાય છે, ગુરુજનોનું પૂજન થાય છે, તીર્થંકર પ્રભુની આજ્ઞાનું પાલન થાય છે, જ્ઞાનની આરાધના થાય છે અને તેના ફળસ્વરૂપે ધ્યાન અને મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.
- ४३२. मोत्तूण वयणस्यणं, रागादीभाववारणं किच्चा । अप्पाणं जो झायदि, तस्स दु होदि त्ति पडिकमणं ॥ १६ ॥
- ૪૩૨. સૂત્રોચ્ચારથી વિરમી, રાગાદિ ભાવોને નિવારી, આત્મલીન થવું એ ભાવપ્રતિક્રમણ છે.
- ४३३. झाणणिलीणो साहू परिचागं कुणइ सव्वदोसाणं । तम्हा दु झाणमेव हि, सव्वऽदिचारस्स पडिक्कमणं ॥ १७ ॥
- ૪૩૩. ધ્યાનમાં લીન બનેલો સાધુ સર્વ દોષોને દૂર કરી શકે છે, માટે ધ્યાન જ સર્વ અતિચારો(દોષો)નું પ્રતિક્રમણ છે.

- everything else done in this connection constitutes but a formal repentance.
- 430. Icchāya aṇuṇṇavaṇā, avvāvāhaṁ yajatta avaṇāya. Avarāha-sāmaṇā vi, va chaṭṭhāṇā huṁti vaṁdaṇa e.
- 430. Obeisance is of six kinds: (1) Expression of desire for salutation; (2) to obtain the permission of his preceptor to go to any place determined by him; (3) to express a desire for completion of religious acts; (4) to go on a pilgrimage with full self-control; (5) Conquest over senses; and (6) to pray for pardon for faults committed through mistake.
- 431. Viņaovayāra māṇassa-bhamjaṇā, pūjaṇā gurujaṇassa. Titthayarāṇaya āṇā suyadhammā rāhaṇā kiriyā.
- 431. Humility is a must; it dispels pride; it amounts to worship of the preceptor and tirthankaras and it is the obedience of scriptural tenets.
- 432. Mottūņa vayaņarayaṇam, rāgādībhāvavāraṇam kiccā. Appāṇam jo jhāyadi, tassa du hodi tti paḍikkamaṇam.
- 432. A monk who meditates upon his soul after renunciation of attachment and other passions, refraining from talking about them, practises repentance in the true sense.
- 433. Jhāṇaṇilīṇo sāhu, paricāgaṁ kuṇai savvadosāṇaṁ.

  Tamhā du jhāṇameva hi, savvádicārassa paḍikkam-aṇaṁ.
- 433. A monk who becomes absorbed in meditation renounces all faults; therefore meditation alone is real repentance for all transgressions.

- ४३४. देवस्सियणियमादिसु, जहुत्तमाणेण उत्तकालम्हि । जिणगुणचिंतणजुत्तो, काउसग्गो तणुविसग्गो ॥ १८ ॥
- ૪૩૪. દિવસ, રાત, પખવાડિયું, ચાર માસ અને વર્ષ માટે નિયત કરેલ સમયમર્યાદા સુધી, યોગ્ય કાળે, પરમાત્માના ગુણચિંતન સહિત (સ્થિરતા, મૌન અને ધ્યાનમાં રહી) કાયાને તજી દેવી તેને કાયોત્સર્ગ કહે છે.
- ४३५. जे केइ उवसग्गा, देवमाणुस-तिरिक्खऽचेदणिया। ते सव्वे अधिआसे, काउसग्गे ठिदो संतो ॥ १९ ॥
- ૪૩૫. કાયોત્સર્ગમાં રહેલો સાધક, દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચો તરફથી કે બીજા નિર્જીવ પદાર્થો તરફથી જે કોઈ ઉપસર્ગ (કષ્ટ) થાય તેને સમભાવે સહે.
- ४३६. मोत्तूण सयलजप्प-मणागयसुहमसुहवारणं किच्चा । अप्पाणं जो झायदि, पच्चक्खाणं हवे तस्स ॥ २० ॥
- ૪૩૬. સર્વ વાણી-વ્યાપારનો ત્યાગ કરીને અને મનમાં ઊઠનારા શુભ-અશુભ ભાવોને રોકીને શુદ્ધ આત્મભાવમાં રહેવું એ પચ્ચકખાણ આવશ્યક છે.

(પચ્ચકુખાણ = ત્યાગ, નિષેધ, પ્રતિજ્ઞા.)

- ४३७. णियभावं ण वि मुच्चइ, परभावं णेव गेण्हए केइं । जाणदि पस्सदि सव्वं, सोऽहं इदि चिंतए णाणी ॥ २१ ॥
- ૪૩૭. જે સ્વભાવને કદી છોડતો નથી, પરભાવને કદી ગ્રહણ કરતો નથી, સર્વ પદાર્થોને જે જાણે છે અને જુએ છે તે હું છું – એમ જ્ઞાની ચિંતવે છે.
- ४३८. जं किंचि मे दुच्चरितं, सव्वं तिविहेण वोसिरे । सामाइयं तु तिविहं, करेमि सव्वं णिरायारं ॥ २२ ॥

- 434. Devassiyaṇiyamādisu, jahuttamāṇeṇa uttakālamhi. Jiṇaguṇaciṁtaṇajutto, kāusaggo taṇuvisaggo.
- 434. At the time of daily ceremonials etc.the renunciation of attachment for one's own body at the prescribed time, for the prescribed period and with one's mind concentrated on the virtuous qualities of Jinas this is what constitutes kāyotsarga (an immobile state of body).
- 435. Je kei uvasaggā, devamāņusa-tirikkhá cedaņiyā. Te savve adhiāse, kāusagge ṭhido saṁto.
- 435. While performing the kayotsarga one ought to face patiently all the obstacles that might be placed in one's way by a god, a man, an animal, or by the inanimate nature.
- 436. Mottūņa sayalajappa maņāgayasuhamasuhavāraņam kiccā.
  - Appāņam jo jhāyadi, paccakkhāņam have tassa.
- 436. He who having given up all sorts of talking about and having detached himself from all future thought activities, good and evil; meditates upon his soul, practises renunciation of future evil acts, pratyākhyāna in a true sense.
- 437. Niyabhāvam ņa vi muccai, parabhāvam ņeva geņhae keim.
  - Jāṇadi passadi savvam, sóham idi cimtae ṇāṇī.
- 437. That, which never gives up its own nature, that which never assumes another one's nature, that which knows and sees everything whatsoever is I.Thus should be the meditation of an intelligent person.
- 438. Jam kimci me duccaritam, savvam tivihena vosire. Sāmāiyam tu tiviham, karemi savvam ņirāyāram.

૪૩૮. મારાથી જે કોઈ ભૂલો થઈ ગઈ છે તેનો મન-વચન-કાયાથી ત્યાગ કરું છું અને કરણ-કરાવણ-અનુમોદન એમ ત્રણ પ્રકારે પૂર્ણ સામાયિકને અંગીકાર કરું છું.

# २८. तपसूत्र

#### (अ) बाह्यतप

४३९. जत्थ कसायणिरोहो, बंभं जिणपूयणं अणसणं च । सो सव्वो चेव तवो, विसेसओ मुद्धलोयम्मि ॥ १ ॥ २८. तपसूत्र

### (અ) બાહ્યતપ

- ૪૩૯. જેમાં કષાયોને અંકુશમાં લેવાતા હોય, બ્રહ્મચર્યપાલન હોય, જિનપૂજન હોય અને આહારનો (આંશિક અથવા સંપૂર્ણ) ત્યાગ હોય એ સઘળું તપ છે અને તે પ્રાથમિક કક્ષાના આત્માઓ માટે વિશેષ ઉપયોગી છે.)
- ४४०. सो तवो दुविहो वुत्तो, बाहिरब्भंतरो तहा । बाहिरो छिव्वहो वुत्तो, एवमब्भंतरो तवो ॥ २ ॥
- ૪૪૦. તપના બે પ્રકાર છે બાહ્ય અને આભ્યંતર. બાહ્ય તપ છ જાતનો અને આભ્યંતર તપ પણ છ જાતનો છે.
- ४४१. अणसणमूणोयरिया, भिक्खायरिया य रसपरिच्चाओ । कायकिलेसो संलीणया य, बज्झो तवो होइ ॥ ३ ॥
- ૪૪૧. અનશન, ઊણોદરી, ભિક્ષાચાર્ય અથવા વૃત્તિસંક્ષેપ, રસપરિત્યાગ, કાયકલેશ, સંલીનતા – આ છ પ્રકારનો બાહ્ય તપ છે.

438. Whatever evil act has been performed by me that I renounce in a three fold fashion (i.e. through mind, speech and body) and I perform samayika in a threefold fashion without any transgression.

## 28. Tapasūtra

#### (ā) Bāhayatapa

439. Jattha kasāyaṇiroho, baṁbhaṁ jiṇapūyaṇaṁ aṇasaṇaṁ ca.

So savvo ceva tavo, visesao muddhaloyammi.

#### 28.PRECEPTS ON PENANCE

#### (A) External Penance

- 439. Everything celibacy, worship of Jina and fasting done to check the passions is penance; specially according to the simple people.
- 440. So tavo duviho vutto, bāhirabbhamtaro tahā. Bāhiro chavviho vutto, evamabbhamtaro tavo.
- 440. That penance is said to be of two types viz., external and internal. The external penance is again of six types, and so is internal penance.
- 441. Aṇasaṇamūṇoyariyā, bhikkhāyariyā ya rasapariccāo. Kāyakileso saṁlīṇayā, bajjho tavo hoi.
- 441. (1) Fasting, (2) eating less than one's normal diet, (3) begging for alms (4) giving up of delicacies. (5) mortification of body,(6) lonely residence, these are the external penances.

- ४४२. कम्माणं णिज्जस्ट्ठं, आहारं परिहरेइ लीलाए । एगदिणादिपमाणं, तस्स तवं अणसणं होदि ॥ १८ ॥
- ૪૪૨. કર્મોની નિર્જરા અર્થે એક દિવસ માટે કે વધુ દિવસ માટે (અથવા એક-બં ટંક માટે) સરળતાથી આહારનો ત્યાગ કરવો એ અનશન તપ છે.
- ४४३. जे पयणुभत्तपाणा, सुयहेउ ते तवस्सिणो समए । जो अ तवो सुयहीणो, बाहिरियो सो छुहाहारो ॥ ५ ॥
- ૪૪૩. શ્રુતાભ્યાસ માટે જે વ્યક્તિ અલ્પ આહાર લે છે તેને સિદ્ધાંતમાં તપસ્વી કહ્યો છે. જે તપની સાથે જ્ઞાન નથી તે કેવળ ભૂખે મરવાની વાત છે.
- ४४४. सो नाम अणसणतवो, जेण मणोऽमंगुलं न चिंतेइ । जेण न इंदियहाणी, जेण य जोगा न हायंति ॥ ६ ॥
- ૪૪૪. અનશન તપ તેને જ કહી શકાય જેમાં મનમાં ખોટા વિચાર ન આવે, ઈન્દ્રિયોને નુકસાન ન થાય અને મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિને વાંધો ન આવે.
- ४४५. बलं थामं च पेहाए, सद्धामारोग्गमप्पणो । खेत्तं कालं च विन्नाय, तहप्पाणं निजुंजए ॥ ७ ॥
- ૪૪૫. પોતાનાં બળ, દઢતા, શ્રદ્ધા, આરોગ્ય, ક્ષેત્ર અને કાળને બરાબર જોઈ-વિચારીને યોગ્ય રીતે તપમાં જોડાવું.
- ४४६. उवसमणो अक्खाणं, उववासो विण्णदो समासेण । तम्हा भुंजंता वि य, जिदिंदिया होंति उववासा ॥ ८ ॥
- ૪૪૬. ઈન્દ્રિયોની ઉપશાંતિ એ જ ઉપવાસ છે, માટે જેઓ જિતેન્દ્રિય છે તે ભોજન કરતા હોય ત્યારે પણ ઉપવાસી છે.

- 442. Kammāṇa ṇijjaraṭṭhaṁ, āhāraṁ pariharei līlāe. Egadiṇādipamāṇaṁ, tassa tavaṁ aṇasaṇaṁ hodi.
- 442. He who voluntarily gives up food for a day or so, for purging the soul from Karmas practises the external penance of fasting.
- 443. Je payaṇubhattapāṇā, suyaheū te tavassiṇo samae. Jo a tavo suyahīno, bāhirayo so chuhāhāro.
- 443. A monk who takes a little food for undertaking study of scriptures is said to be a tapasvi (i.e., one practising the penance), according to scriptures. The penance of fasting without scriptural study amounts only to starving.
- 444. So nāma aṇasaṇatavo, jeṇa manómaṁgulaṁ na cittei. jeṇa na iṁdiyahāṇī, jeṇa ya jogā na hāyaṁti.
- 444. Fasting is penance when the person observing it does not entertain any inauspicious thoughts, when it does not result in bodily weakness, and when the activities of mind, speech and body remain unimpaired.
- 445. Balam thāmam ca pehāye, saddhāmāroggamappaņo. Khettam kālam ca vinnāya, tahappāṇam nijumjae.
- 445. A person should decide upon fasting after taking into consideration his physical strength, stamina. faith, state of health, place and time.
- 446. Uvasamaņo akkhāṇaṁ, uvavāso vaṇnido samāseṇa. Tamhā bhuṁjaṁtā vi ya, jidiṁdiyā hoṁti uvavāsā.
- 446. In short, subjugation of senses is also described as fasting; therefore those who have conquered their senses are said to be fasting, though they maybe taking food.

- ४४७. छट्टद्वमदसमदुवालसेहिं, अबहुसुयस्स जा सोही । तत्तो बहुतरगुणिया, हविज्ज जिमियस्स नाणिस्स ॥ ९ ॥
- ૪૪૭. બે ઉપવાસ, ત્રણ ઉપવાસ કે તેથી વધારે ઉપવાસોથી અજ્ઞાનીને જેટલી શુદ્ધિ થાય તેનાથી ઘણી વધારે શુદ્ધિ રોજ જમનારા જ્ઞાનીને થાય છે.
- ४४८. जो जस्स उ आहारो, तत्तो ओमं तु जो करे। जहन्नेणेगसित्थाई, एवं दव्वेण ऊ भवे॥ १०॥
- ૪૪૮. જે વ્યક્તિનો જેટલો(એક ટંકનો) આહાર હોય તેનાથી એક કોળિયો અથવા વધુ કોળિયા ઓછાં ખાય એ ઊણોદરી તપ છે.
- ४४९. गोयरपमाणदायग-भायणणाणाविधाण जं गहणं । तह एसणस्स गहणं, विधिधस्स य वुत्तिपरिसंखा ॥ ११ ॥
- ૪૪૯. મુનિ પોતાની ગોચરીનું પ્રમાણ બાંધે, એવી રીતે ઘરનું દાન દેનારી વ્યક્તિઓનું, પાત્રનું અથવા વસ્તુનું અમુક પ્રમાણ અગાઉથી ધારી લે અને (ગોચરી જતી વખતે) શુદ્ધ વસ્તુનું જ ગ્રહણ કરે તે વૃત્તિસંક્ષેપ અથવા ભિક્ષાચર્યા તપ છે.
- ४५०. खीरदिहसप्पिमाई पणीयं पाणभोयणं । परिवज्जणं रसाणं तु, भणियं रसविवज्जणं ॥ १२ ॥
- ૪૫૦. દૂધ, દહીં, ઘી વગેરે રસ, પૌષ્ટિક ખાન-પાન અને સ્વાદનો ત્યાગ કરવો તે રસપરિત્યાગ તપ છે.
- ४५१. एगंतमणावाए, इत्थीपसुविवज्जिए । सयणासणसेवणया, विवित्तसयणासणं ॥ १३ ॥

447. Chaṭṭhaṭṭhamadasamaduvālasehim, abahusuyassa jā sohī.

Tatto bahutaraguniyā, havijja jimiyassa nāņissa.

- 447. The purity (of self) achieved by one who is wellversed in scriptures, though regularly takes food, would be many times more than the purity of a person who is ignorant of scriptures, though he may fast for two, three, four or five days.
- 448. Jo jassa u āhāro, tatto omam to jo kare. Jahanneņegasitthāī, evam davveņa ū bhave.
- 448. A person, who takes food less even by a morsel than his usual diet, is said to practise penance called formal unodarl (partial fasting).
- 449. Goyarapamāṇadāyaga-bhāyaṇaṇāṇāvidhāṇa jam gahaṇam.

Taha esaṇassa gahaṇam, vividhassa ya vuttiparisamkhā.

- 449. If one procures alms after having taken various sorts of decisions as to their amount, their donor, their containing-vessel or as to their various types of contents, one performs the penance called vrttiparisankhyāni. e.limiting the things begged for.
- 450. Khīradahisappimāī, paṇīyam pāṇabhoyanam. Parivajjaṇam rasāṇam tu, bhaṇiyam rasavivajjaṇam.
- 450. A monk who avoids delicious food like milk, curds, butter and taking his food on leaf, practises the penance of rasaparityāga (renunciation of delicious dishes).
- 451. Egamtamaṇāvāe, itthīpasuvivajjie. Sayaṇāsaṇasevaṇayā, vivittasayaṇāsaṇam.

- ૪૫૧. એકાંતવાળા, લોકોની અવરજવર વિનાના, સ્ત્રી-પુરુષ-પશુ વગેરેથી રહિત સ્થાનમાં બેસવું, સૂવું, રહેવું એ વિવિક્તશય્યાસન(સંલીનતા) તપ છે.
- ४५२. ठाणा वीरासणाईया, जीवस्स उ सुहावहा । उग्गा जहा धरिज्जंति, कायकिलेसं तमाहियं ॥ १४ ॥
- ૪૫૨. યોગ્ય સ્થળે વીરાસન વગેરે આત્મહિતકારી કષ્ટમય આસનો ધારણ કરી કાયાને કેળવવી એ કાયકલેશ તપ છે.
- ४५३. सुहेण भाविदं णाणं, दुहे जादे विणस्सदि । तम्हा जहाबलं जोई, अप्पा दुक्खेहि भावए ॥ १५ ॥
- ૪૫૩. સુખી સ્થિતિમાં મેળવેલું જ્ઞાન દુઃખની સ્થિતિમાં નકામું થઈ જાય છે. માટે સાધકે પોતાની શક્તિ અનુસાર દુઃખ-કષ્ટ અપનાવીને પોતાની જાતને કેળવવી.
- ४५४. ण दुक्खं ण सुखं वा वि, जहाहेतु तिगिच्छिति । तिगिच्छिए सुजुत्तस्स, दुक्खं वा जइ वा सुहं ॥ १६ ॥
- ४५५. मोहक्खए उ जुत्तस्स दुक्खं वा जइ वा सुहं । मोहक्खए जहाहेउ, न दुक्खं न वि वा सुहं ॥ १७ ॥
- ૪૫૪-૪૫૫. રોગીની ચિકિત્સા કરાતી હોય ત્યારે રોગીને કષ્ટ પણ થાય અથવા સુખ પણ થાય. ચિકિત્સા કરવાનો હેતુ(તાત્કાલિક)સુખ કે દુઃખનો નથી. એવી રીતે મોહનો ક્ષય કરવા તત્પર સાધકને કષ્ટ પડે અથવા સુખ લાગે, પણ તેનો ઉદ્દેશ(તાત્કાલિક)સુખ કે દુઃખ પ્રાપ્ત કરવાનો નથી.
  - (ચિકિત્સાનો હેતુ રોગનાશનો છે એમ તપનો હેતુ મોહક્ષય કરવા માટેનો હોય છે, સુખ મેળવવું કે દુઃખ દૂર કરવું એ તપનો મુખ્યહેતુ નથી.)

- 451. The penance of having his bed and seat in a solitary and unfrequented place, shunned by women and animals, is called Viviktaśyyāsana (i.e. solitary residence).
- 452. Ṭhāṇā vīrāsaṇāīyā, jīvassa u suhāvahā.
  Uggā jahā dharijjamti, kāyakilesam tamāhiyam.
- 452. Adapting harsh bodily postures like vīrāsana etc.which cause bliss in a soul, constitute the penance called kāyakleśa (mortification of body).
- 453. Şuhena bhāvidam, nānam, duhe jāde viņassadi. Tamhā jahābalam joī, appā dukkhehi bhāvae.
- 453. The knowledge acquired at a time when one experiences convenience vanishes away when one begins to experience inconvenience. Hence (at the time of acquiring knowledge) a yogin ought to put himself to inconvenience keeping in mind his capacity for tolerance.
- 454. Na dukkham na sukham vā vi, jahāhetu tigicchiti. Tigicchie sujattassa, dukkham vā jai vā suham.
- 455. Mohakkhae u juttassa, dukkhaṁ vā jai vā suhaṁ. Mohakkhae jahāheu, na dukkhaṁ na vi vā suhaṁ.
- 454 & 455. Neither an experience of pain nor an experience of pleasure is an appropriate cause for curing an ailment but one who conducts one's life well, gets cured either by way of pain or by way of pleasure. Likewise, one engaged in putting an end to one's delusion might experience either pain or pleasure but neither pain nor pleasure is what puts an end to one's delusion.

#### (आ) आभ्यन्तरतप

४५६. पायच्छित्तं विणओ, वेयावच्चं तहेव सज्झाओ । झाणं च विउस्सग्गो, एसो अब्भितरो तवो ॥ १८ ॥

#### (આ) આભ્યંતર તપ

૪૫૬. પ્રાયશ્ચિત, વિનય, વૈયાવૃત્ત્ય, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન અને કાયોત્સર્ગ – આ છ પ્રકારનો આભ્યંતર તપ છે.

- ४५७. वद-समिदि-सील-संजम-परिणामो करणिणग्गहो भावो । सो हवदि पायच्छित्तं, अणवस्यं चेव कायव्वो ॥ १९ ॥
- ૪૫૭. વ્રત, સમિતિ, શીલ અને સંયમના પાલનની વૃત્તિ અને ઈન્દ્રિયોને અંકુશમાં રાખવાની કોશીશ એ પ્રાયશ્ચિત્ત તપ છે અને તે હંમેશાં કરવા યોગ્ય છે.
- ४५८. कोहादि-सगब्भाव-क्खयपहुदि-भावणाए णिग्गहणं । पायच्छित्तं भणिदं, णियगुणचिंता य णिच्छयदो ॥ २० ॥
- ૪૫૮. ક્રોધાદિ ભાવોના ક્ષય અથવા ઉપશમનો અભ્યાસ કરવો અથવા નિજગુણના ચિંતનમાં જોડાવું એ નિશ્ચયદષ્ટિનો પ્રાયશ્ચિત તપ છે.
- ४५९. णंताणंतभवेण, समज्जिअ-सुहअसुहकम्मसंदोहो । तवचरणेण विणस्सदि, पायच्छित्तं तवं तम्हा ॥ २१ ॥
- ૪૫૯. અનંત ભવોમાં ઉપાર્જિત કરેલા શુભ-અશુભ કર્મોના સમૂહ તપથી નાશ પામે છે માટે એને પ્રાયશ્ચિત્ત કહ્યું છે.

#### (ā) Ābhayantaratapa

456. Pāyacchittam viņao, veyāvaccam taheva sajjhāvo. Jhāṇam ca viussaggo, eso abbhimtaro tao.

#### (A) INWARD PENANCE

- 456. Internal penance is (of six kinds): (1) Atonement for sins, (2) humility, (3) serving his preceptor, (4) self-study of scriptures (5) meditation and (6) Steadiness of body while in meditation.
- 457. Vada-samidi-sīla-samjama-pariņāmo karaņaņiggaho bhāvo.
  - So havadi pāyacchittam, anavarayam ceva kāyavvo.
- 457. The effects of observance of a vow, carefulness, continence, self-control and subjugation of the senses, these bring about atonement; they are to be practised incessantly.
- 458. Kohādi-sagabbhāva-kkhayapahudi-bhāvaṇāe ṇiggahaṇaṁ.
  - Pāyacchittam bhaṇidam, ṇiyaguṇacimtā ya ṇicchayado.
- 458. Thinking of controlling anger and other thoughts, pascification of intense thoughts, contemplation of one's own virtues, these constitute atonement from the real view-point.
- 459. Namtāṇamtabhaveṇa, samajjia-suhaasuhakamm-asamdoho.
  - Tavacaraņeņa viņassadi, pāyacchittam tavam tamhā.
- 459. The multitude of auspicious and in-auspicious Karmas accumulated during endless transmigration can be destroyed by practice of penances; so, the atonement (expiation) is called the penance.

- ४६०. आलोयण पडिकमणं, उभयविवेगो तहा विउस्सग्गो । तव छेदो मूलं वि य, परिहारो चेव सद्दहणा ॥ २२ ॥
- ૪૬૦. પ્રાયશ્ચિત્ત તપ દશ પ્રકારનો છે : આલોચના, પ્રતિક્રમણ, ઉભય, વિવેક, વ્યુત્સર્ગ, તપ, છેદ, મૂલ, પરિહાર તથા શ્રદ્ધા.
- ४६१. अणाभोगिकदं कम्मं, जं किं पि मणसा कदं । तं सळ्वं आलोचेज्ज हु अळ्वाखित्तेण चेदसा ॥ २३ ॥
- ૪૬૧. જે દોષ અજાણતાં થઈ ગયાં હોય અને જે જાણી-જોઈને સેવ્યાં હોય તે બધા દોષોને ગુરુ સમક્ષ સરળભાવે નિવેદન કરવાં એ આલોચના છે.
- ४६२. जह बालो जंपन्तो, कज्जमकज्जं च उज्जुयं भणइ । तं तह आलोइज्जा, मायामयविष्पमुक्को वि ॥ २४ ॥
- ૪૬૨. જેમ બાળક સારી-ખોટી વાતોને સરળભાવે બોલી નાખે છે તેમ કપટ અને અભિમાન તજીને પોતાના દોષોની આલોચના કરવી જોઇએ.
- ४६३. जह कंटएण विद्धो, सळ्वंगे वेयणिद्यओ होइ । तह चेव उद्धियम्मि उ, निस्सल्लो निळ्वओ होइ ॥ २५ ॥
- ४६४. एवमणुद्धियदोसो, माइल्लो तेणं दुक्खिओ होइ । सो चेव चत्तदोसो, सुविसुद्धो निब्वुओ होइ ॥ २६ ॥
- ૪૬૩-૪૬૪. જેમ પગમાં કાંટો લાગતાં આખા શરીરમાં વેદના અનુભવાય છે અને કાંટો કાઢી લેવાય ત્યારે શલ્યરહિત થવાથી શાંતિ અનુભવાય છે; તેમ જેણે દોષો પ્રગટ નથી કર્યા તે કપટી આત્મા અંતરથી બેચેન રહે છે અને જો દોષોને ગુરુ સમક્ષ પ્રગટ કરે તો તે શુદ્ધ થવાથી શાંતિ અનુભવે છે.

- 460. Āloyaṇa paḍikamaṇaṁ, ubhayaviveg tahā viussaggo. Tava chedo mūlaṁ vi ya, parihāro ceva saddahaṇā.
- 460. Confession, repentance, both confession and repentance, judicious discrimination, renunciation, penance, partial reduction of seniority, absolute exclusion for a particular time from sangh and reiteration of faith (i.e.absolute exclusion) (these ten constitute atonement).
- 461. Aṇābhogakidam kammam, jam kim pi maṇasa kadam. Tam savvam āloccejja hu, avvākhittena cedasā.
- 461. An evil act done unintentionally or intentionally all this has to be confessed with an unperturbed mind.
- 462. Jaha bālo jampanto, kajjamakajjam ca ujuyam bhaṇai. Tam taha āloijjā, māyāmayavippamukko vi.
- 462. Just as a child speaks of its good and bad acts in a straightforward manner, similarly one ought to confess one's guilt with a mind free from deceit and pride.
- 463. Jaha kamṭaeṇa viddho, savvamge veyaṇaddio hoi. Taha ceva uddhiyammi u, nissallo nivvuo hoi.
- 464. Evamaņuddhiyadoso, māillo teņam dukkhio hoi. So ceva cattadoso, suvisuddho nivvuo hoi.
- 463 & 464. He who is pricked by a thorn feels the pain all over his body (but) becomes free from such pain when the thorn is removed. Similarly, he who hides his faults fraudulently, becomes miserable; he who confesses his faults honestly becomes pure and free from mental affliction.

- ४६५. जो पस्सदि अप्पाणं, समभावे संठवित्तु परिणामं । आलोयणमिदि जाणह, परमजिणिदस्स उवएसं ॥ २७ ॥
- ૪૬૫. ચિત્તવૃત્તિને સમભાવમાં સ્થિર કરીને આત્મનિરીક્ષણ કરવું, તે જિનેશ્વરે કહેલો નિશ્ચયદેષ્ટિનો આલોચના તપ છે.
- ४६६. अब्भुद्वाणं अंजलिकरणं, तहेवासणदायणं । गुरुभत्तिभावसुस्सूसा, विणओ एस वियाहिओ ॥ २८ ॥
- ૪૬૬. ગુરુ અને વડીલ આવે ત્યારે ઊભા થવું, હાથ જોડવા, એમને ઊંચા આસને બેસાડવા, ભાવપૂર્વક તેમની સેવાભક્તિ કરવી એ વિનયતપ છે.
- ४६७. दंसणणाणे विणओ, चिस्तितव-ओवचारिओ विणओ । पंचिवहो खलु विणओ, पंचमगङ्गाणगो भणिओ ॥ २९ ॥
- ૪૬૭. દર્શનવિનય, જ્ઞાનવિનય, ચારિત્રવિનય, તપવિનય, ઔપચારિક-વિનય—આ પાંચ પ્રકારનો વિનય તપ છે, જે પંચમ ગતિ અર્થાત્ મોક્ષમાં લઈ જાય છે.
- ४६८. एकम्मि हीलियम्मि, हीलिया हुंति ते सळ्वे । एकम्मि पूड्रयम्मि पूड्रया हुंति सळ्वे वि ॥ ३० ॥
- ૪૬૮. એકના અપમાનમાં બધાનું અપમાન છે, એકની પૂજામાં સર્વની પૂજા આવી જાય છે.
- ४६९. विणओ सासणे मूलं विणीओ संजओ भवे। विणयाओ विष्पमुक्कस्स, कओ धम्मो कओ तवो ? ॥ ३१ ॥
- ૪૬૯. વિનય ધર્મનું મૂળ છે; વિનયી આત્મા જ ચારિત્રવાન બને છે. વિનયરહિતને ધર્મ ક્યાંથી અને તેને તપ પણ ક્યાંથી હોય ?
- ४७०. विणओ मोक्खद्दारं, विणयादो संजमो तवो णाणं । विणएणाराहिज्जदि, आइस्ओि सव्वसंघो य ॥ ३२ ॥

- 465. Jo passadi appāṇam, samabhāve samṭhavittu pariṇāmam.
  Āloyaṇamidi jāṇaha, paramajiṇamdassa uvaesam.
- 465. He who realises his own soul after attaining mental
- equanimity achieves confession, know this to be the advice of the supreme Jina.
- 466. Abbhuṭṭhāṇaṁ aṁjalikaraṇaṁ, tahevāsaṇadāyaṇaṁ. Gurubhattibhāvasussūsā, viṇao esa viyāhio.
- 466. To get up at the arrival of an elder to welcome him with folded hands, to offer him (an honoured) seat, to serve him with a feeling of devotedness, these constitute humility.
- 467. Damsaṇaṇāṇe viṇao, carittatava-ovacārio viṇao.
  Pamcaviho khalu viṇao, pamcamagaiṇāigo bhaṇio.
- 467. Humility is of five kinds; humility in faith, in knowledge, in conduct, in penance and in decorum or etiquette, these lead to liberation, i.e. the fifth state.
- 468. Ekammi hīliyammi, hīliyā humti te savve. Ekmmi pūiyammi, pūiyā humti savve.
- 468. If one (elder) is insulted, it amounts to an insult to all; if one is venerated, all of them are venerated.
- 469. Viṇao sāsaṇe mūlam, viṇīo samjao bhave. Viṇayāo vippamukkassa, kao dhammo kao tavo ?
- 469. Humility is the basic (virtue) according to Jaina scripture; a person of humility acquires self-restrataint. Where is religion and where is penance to one who has lost humility?
- 470. Viņao mokkhaddāram, viņayādo samjamo tavo ņāņam. Viņaeņārāhijjdi, āriro savvasamho ya.

- ૪૭૦. વિનય મોક્ષનું દ્વાર છે.વિનયથી જ સંયમ, તપ કે જ્ઞાન સાંપડે છે. ગુર્ અને સકળ સંઘની આરાધના વિનય વડે થાય છે.
- ४७१. विणयाहीया विज्जा, देंति फलं इह परे य लोगम्मि । न फलंति विणयहीणा, सस्साणि व तोयहीणाइं ॥ ३३ ॥
- ૪૭૧. વિનયપૂર્વક મેળવેલી વિદ્યા આ લોક અને પરલોકમાં ફળદાયી થાય છે. પાણી વગર અનાજ પાકતું નથી તેમ વિનય વગરની વિદ્યા ફળતી નથી.
- ४७२. तम्हा सव्वपयत्ते, विणीयत्तं मा कदाइ छंडेज्जा । अप्पसुदो वि य पुरिसो, खवेदि कम्माणि विणएण ॥ ३४ ॥
- ૪૭૨. માટે કોઈપણ રીતે વિનય કદી ન છોડવો. વિનયવાન વ્યક્તિ, ઓછું ભણી શકે તોય વિનય દ્વારા કર્મોને ખપાવી શકે છે.
- ४७३. सेज्जोगासणिसेज्जो, तहोवहिपडिलेहणाहि उवग्गहिदे । आहारोसहवायण-विकिचणं वंदणादीहिं ॥ ३५ ॥
- ૪૭૩. પથારી, આવાસ, આસન, ઉપયોગી ઉપકરણો આપીને સહાયક થવું, આહાર-ઔષધનું દાન કરવું, પઠન-પાઠનમાં સહાય કરવી, મળ-મૂત્રાદિની સફાઈ કરવી, વંદન કરવા – સાધુ પુરુષોની આ જાતની સેવાને વૈયાવચ્ચ તપ કહે છે.
- ४७४. अद्धाणतेणसावद-रायणदीरोधणासिवे ओमे । वेज्जावच्चं उत्तं, संगहसारक्खणोवेदं ॥ ३६ ॥
- ૪૭૪. વિહાર કરવાથી થાકી ગયા હોય, ચોર-હિંસક પશુ-રાજા-નદી વગેરેથી તકલીફમાં મૂકાયા હોય, અકસ્માત-રોગ-દુકાળ વગેરેથી મુશ્કેલીમાં આવી પડ્યા હોય તેમની સંભાળ લેવી, રક્ષા કરવી તે વૈયાવચ્ચ છે.

- 470. Humility is the gateway to liberation; through humility one acquires self-restraint, penance and knowledge. By humility one honours the Ācārya and the Sangh (i.e.the entire community of religious people).
- 471. Viṇayāhīyā vijjā, demti phalam iha pare ya logammi. Na phalamti viṇayahīṇā, sassāṇi va toyahīṇāim.
- 471. Learning acquired with humility proves fruitful in this world and in the other world; just as a plant cannot grow without water, learning will not be fruitful without humility.
- 472. Tamhā savvapayatte, viņīyattam mā kadāi chamḍejjā. Appasudo vi ya puriso, khavedi kammāṇi viṇaeṇa.
- 472. Therefore, one should not abandon humility at any cost. Even a person with less scriptural knowledge can annihilate his Karmas, if he has humility.
- 473. Sejjogāsaņisejjo, tahovahipaḍilehaṇāhi uvaggahide. Āhārosahavāyaṇa-vikiṁcaṇaṁ vaṁdaṇādīhiṁ.
- 473. The service to a monk (vaiyāvrttya) consists in providing him bed, residence, seat, proper cleaning of his implements etc. and then arranging for his food, medicine, a reading of scriptural text, a proper disposal of refuse with proper respect.
- 474. Addhāṇateṇasāvada-rāyaṇdīrodhaṇāsive ome. Vejjāvaccaṁ uttaṁ, saṁgahasārakkhaṇovedaṁ.
- 474. Offering protection to and taking care of a monk who becomes fatigued on his way, is threatened by a thief, a wild animal, a king or obstructed by river or gets afflicted by a contagious disease or famine, is service to a monk (vaiyāvrttya).

- ४७५. परियट्टणा य वायणा, पडिच्छणाणुवेहणा य धम्मकहा । थुदिमंगलसंजुत्तो, पंचिवहो होइ सज्झाओ ॥ ३७ ॥
- ૪૭૫. વાચના(પાઠ લેવો), પરિવર્તના (શીખેલું ફરી યાદ કરી જવું), પૃચ્છના (પ્રશ્ન કરવાં), અનુપ્રેક્ષા (વિચારવું) અને ધર્મકથા (અન્યને સમજાવવું) – આ પાંચ પ્રકારનો સ્વાધ્યાય તપ છે. સ્વાધ્યાયના પ્રારંભે મંગળાચરણ કરવું.
- ४७६. पूर्यादिसु णिखेक्खो, जिण-सत्थं जो पढेइ भत्तीए । कम्ममल-सोहणट्ठं, सुयलाहो सुहयरो तस्स ॥ ३८ ॥
- ૪૭૬. માન-સન્માનની અપેક્ષા રાખ્યા વિના, માત્ર કર્મમળની શુદ્ધિ અર્થે ભક્તિપૂર્વક જે વ્યક્તિ જિનશાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરે છે તેને શ્રુતજ્ઞાન લાભદાયી બને છે.
- ४७७. सज्झायं जाणंतो, पंचिंदियसंवुडो तिगुत्तो य । होइ य एकग्गमणो, विणएण समाहिओ साहू ॥ ३९ ॥
- ૪૭૭. મુનિ જયારે સ્વાધ્યાય-રત હોય છે ત્યારે પાંચ ઈન્દ્રિયના સંયમ અને ત્રણ ગુપ્તિથી યુક્ત હોય છે, તેનું મન એકાગ્ર થાય છે અને વિનયથી તે ભરપર હોય છે.
- ४७८. णाणेण ज्झाणसिज्झी, झाणादो सव्वकम्मणिज्जरणं । णिज्जरणफलं मोक्खं, णाणब्भासं तदो कुज्जा ॥ ४० ॥
- ૪૭૮. જ્ઞાનથી ધ્યાનની સિદ્ધિ થાય છે, ધ્યાનથી સર્વ કર્મની નિર્જરા થાય છે, નિર્જરાનું પરિણામ મોક્ષ છે માટે હમેશાં જ્ઞાનાભ્યાસ કરવો.
- ४७९. बारसविहम्मि वि तवे, अब्भितरबाहिरे कुसलदिट्ठे । न वि अत्थि न वि य होही, सज्झायसमं तवोकम्मं ॥ ४१ ॥

- 475. Pariyaṭṭaṇā ya vāyaṇā, paḍicchaṇuvehaṇā ya dham-makahā.
  - Thudimamgalasamjutto, pamcaviho hoi sajjhāo
- 475. Study of scriptures (svādhyāya) is of five kinds: (1) reading of scriptural text (2) questioning (3) repetition (4) pondering over and (5) narration of religious discourses opening with auspicious praise (of Jina).
- 476. Pūyādisu ņiravekkho, jiņa-sattham jo paḍhei bhattīe. Kammamala-Sohaṇaṭṭham, suyalāho suhayaro tassa.
- 476. He who studies scriptures with devotion without any desire for personal praise and honour or purging of his Karmic pollution, will have the benefit of scriptural knowledge conducive to his happiness.
- 477. Sajjhāyam jāṇamto, pamcimdiyasamvuḍo tigutto ya. Hoi ya ekaggamaṇo, viṇaeṇa samāhio sāhū.
- 477. A monk who has studied the scriptures keeps his five sense organs under control, practises the three guptis i.e. the control over one's mind, speech and body, concentrates his mind and observes humility.
- 478. Nāṇeṇa jjhāṇasijjhī, jhāṇādo savvakammaṇijjaranaṁ. Nijjaraṇaphalaṁ mokkhaṁ, ṇāṇabbhāsaṁ tado kujjā.
- 478. Perfect meditation is attained through knowledge and destruction of Karmas by meditation; liberation is the fruit of destruction of Karmas; hence; one should be engaged constantly in acquisition of knowledge.
- 479. Bārasavihammi vi tave, abbhimtarabāhire kusaladiṭṭhe. Na vi atthi na vi ya hohī, sajjhāyasamam tavokammam.

- ૪૭૯. જ્ઞાનીઓએ જણાવેલ બાહ્ય અને આભ્યંતર એમ બાર પ્રકારના તપમાં સ્વાધ્યાય સમાન કોઈ તપ છે નહિ અને થશે પણ નહિ.
- ४८०. सयणासणठाणे वा, जे उ भिक्ख न वावरे । कायस्स विउस्सग्गो, छट्ठो सो परिकित्तिओ ॥ ४२ ॥
- ૪૮૦. સૂવું, બેસવું, આવવું-જવું વગેરે સર્વ કાયિક પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરવો એ કાયોત્સર્ગ તપ છે.
- ४८१. देहमइजड्डसुद्धी, सुहदुक्खितितक्खया अणुप्पेहा । झायइ य सुहं झाणं एगग्गो काउसग्गम्मि ॥ ४३ ॥
- ૪૮૧. કાયોત્સર્ગથી : દેહની જડતા મટે છે- કફ વગેરે ઓછાં થાય છે, મતિની જડતા મટે છે - માનસિક જાગૃતિ કેળવાય છે. સુખ-દુઃખની તિતિક્ષા-સહિષ્ણુતા વધે છે, અનુપ્રેક્ષા થાય છે - ભાવનાઓનો અભ્યાસ થાય છે અને એકાગ્રતાનો વિકાસ થવાશી ધ્યાનમાં પ્રગતિ થાય છે.
- ४८२. तेसिं तु तवो ण सुद्धो, निक्खंता जे महाकुला । जं नेवन्ने वियाणंति, न सिलोगं पवेज्जइ ॥ ४४ ॥
- ૪૮૨. પોતાના મોટાં કુળ અને પરિવારને છોડીને જેમણે દીક્ષા લીધી છે તેઓ માન-પ્રતિષ્ઠા માટે તપ કરે તે તપ શુદ્ધ નથી. તપ એવી રીતે કરવો કે જેથી બીજાને ખબર પડે નહિ. તપની પ્રશંસા થાય એવી ઈચ્છા પણ ન રાખવી.
- ४८३. नाणमयवायसिहओ, सीलुज्जलिओ तवोमओ अग्गी । संसारकरणबीयं दहइ दवग्गी व तणरासि ॥ ४५ ॥
- ૪૮૩. દાવાનળ જેમ ઘાસના ઢગલાને બાળી નાંખે તેમ, જ્ઞાનરૂપી વાયુ જેની સાથે છે અને શીલથી જે પ્રજ્જવલિત થયો છે એવો તપરૂપી અગ્નિ

- 479. Among the twelve penances, internal and external which are experienced by one wise person, there is no penance, that equals or will be equal to the study of scriptures.
- 480. Sayaṇāsaṇaṭhāṇe vā, je u bhikkhū na vāvare. Kāyassa viussaggo, chaṭṭho so parikittio.
- 480. A monk who makes no movements of his body while sleeping, sitting or standing and checks all activities of his body is said to observe the sixth penance of bodily steadiness.
- 481. Dehamaijaḍḍasuddhī, suhadukkhatitikkhayā aṇuppehā. Jhāyai ya suhaṁ jhāṇaṁ, egaggo kāusaggammi.
- 481. The benefits of practising meditation with bodily steadiness are: removal of bodily and mental lethargy, development of capacity to bear pain as well as pleasure, acquisition of deep reflection, and enhanced power of concentration in pure meditation.
- 482. Tesim to tavo ņa suddho, nīkkhamtā je mahākulā. Jam nevanne viyāṇamti, na silogam pavejjai.
- 482. The penance of those who are born in noble families and have renounced their homes will not be pure, if they practise it for praise and honour; those who desire to attain purity must practise penance unnoticed and without any desire for praise.
- 483. Nāṇamayavāyasahio, sīlujjalio tavo mao aggī. Samsārakaraṇabīyam, dahai davaggī va taṇarāsim.
- 483. The fire of penance which is set ablaze by righteous character when combined with the wind of Right

સંસારના બીજભૂત કર્મોને બાળી નાખે છે.

# २९. ध्यानसूत्र

४८४. सीसं जहा सरीस्स, जहा मूलं दुमस्स य । सव्वस्स साधुधम्मस्स, तहा झाणं विधीयते ॥ १ ॥

### ૨૯. ધ્યાનસૂત્ર

- ૪૮૪. મનુષ્યના શરીરમાં મસ્તક મુખ્ય છે અને વૃક્ષમાં એનું મૂળ મુખ્ય છે, તેમ સાધુના સર્વ ધર્મોમાં ધ્યાન મુખ્ય છે.
- ४८५. जं थिरमज्झवसाणं, तं झाणं जं चलं तयं चितं । तं होज्ज भावणा वा, अणुपेहा, वा अहव चिंता ॥ २ ॥
- ૪૮૫. ચિત્ત એક વિષયના અવલંબને ચિંતન કરતું રહે તે ધ્યાનની અવસ્થા છે. ચિત્ત ચલાયમાન હોય ત્યારે કાં તો ભાવના હોય, કાં અનુપ્રેક્ષા અને કાં તો અન્ય કોઈ ચિંતન.
- ४८६. लवण व्व सलिलजो, झाणे चित्तं विलीयए जस्स । तस्स सुहासुहडहणो, अप्पाअणलो पयासेइ ॥ ३ ॥
- ૪૮૬. પાણીમાં મીઠું ઓગળી જાય તેમ જેનું ચિત્ત ધ્યાનમાં વિલીન થઈ જાય છે તે વ્યક્તિની અંદર શુભ-અશુભ-સર્વ કર્મોને ભસ્મ કરનારો આત્માગ્નિ પ્રગટ થાય છે.
- ४८७. जस्स न विज्जिद रागो, दोसो मोहो व जोगपरिकम्मो । तस्स सुहासुहडहणो, झाणमओ जायए अग्गी ॥ ४ ॥
- ૪૮૭. જયારે સાધકમાં રાગ નથી રહેતો, દ્વેષ નથી રહેતો, મોહ નથી રહેતો, તેમજ મન-વચન-કાયાનું સ્પંદન પણ નથી રહેતું ત્યારે તેની અંદર

knowledge, will burn the seed of karma which is the cause of mundane existence, like a forest-fire which burns heap of grass.

## 29. Dhyānasūtra

484. Sīsam jahā sarīrassa, jahā mūlam dumassa ya. Savvassa sādhudhammassa, tahā jhāṇam vidhīyate.

#### 29. PRECEPTS ON MEDITATION

- 484. Meditation is enjoined on a monk as the most vital part of his religion, just like the head to a body and the roots to a tree.
- 485. Jam thiramajjhavasāṇam, tam jhāṇam jam calam-tayam cittam.

Tam hojja bhāvaṇā vā, aṇupehā vā ahava cimtā.

- 485. A steady state of mind constitutes meditation while an active mind might be engaged in either contemplation or deep reflection or thinking.
- 486. Lavaņa vva salilajoe, jhāņe cittam vilīyae jassa. Tassa suhāsuhaḍahaņo, appāaṇalo payāsei.
- 486. Just as salt dissolves due to its contact with water, similarly if the mind becomes absorbed in meditation, the fire of soul shines brightly, burning the auspicious and inauspicious karmas.
- 487. Jassa na vijjadi rāgo, doso moho va jogaparikammo. Tassa suhāsuhaḍahaṇo, jhāṇamao jāyae aggī.
- 487. If a person is free from attachment, hatred, delusion and activities of the mind, speech and body, he becomes filled

શુભ-અશુભ સર્વ કર્મોનું દહન કરનારો ધ્યાનાગ્નિ પ્રગટ થાય છે.

- ४८८. पुट्चाभिमुहो उत्तरमुहो व, होउण सुइ-समायारो । झाया समाहिजुत्तो, सुहासणत्थो सुइसरीरो ॥ ५ ॥
- ૪૮૮. શરીરની અને આહારની શુદ્ધિપૂર્વક પૂર્વ કે ઉત્તર દિશાની સન્મુખ સુખાસનમાં બેસી શાંત ચિત્તથી ધ્યાનનો અભ્યાસ કરવો.
- ४८९. पिलयंकं बंधेउं, निसिद्धमण-वयणकायवावारो । नासग्गनिमियनयणो, मंदीकयसासनीसासो ॥ ६ ॥
- ४९०. गरिहयनियदुच्चरिओ, खामियसत्तो नियत्तियपमाओ । निच्चलचित्तो ता झाहि, जाव पुरओ व्य पडिहाइ ॥ ७ ॥
- ૪૮૯-૪૯૦. મન-વચન-કાયાની હલચલ અટકાવી દઈને, પલાંઠી મારીને, નાસાગ્ર પર દેષ્ટિ સ્થાપીને, શ્વાસોશ્વાસને મંદ કરીને, પોતાના દોષોની નિંદા તથા સર્વ જીવો સાથે ક્ષમાપના કરી, પ્રમાદને હઠાવી, ચિત્તને નિશ્ચલ રાખીને ધ્યેય પદાર્થનું ધ્યાન ત્યાં સુધી કરતો રહે કે જ્યાં સુધી ધ્યેય વસ્તુ જાણે સામે પડી હોય એટલું તદાકાર ચિત્ત ન થઈ જાય.

- ४९१. थिरकयजोगाणं पुण, मुणीम झाणे सुनिच्चलमणाणं । गामम्मि जणाइण्णे, सुण्णे रण्णे व ण विसेसो ॥ ८ ॥
- ૪૯૧. મન-વચન-કાયાને જેમણે સ્થિર કરી દીધાં છે, જેમનું ધ્યાન નિશ્ચલ થઈ ગયું છે એવા મુનિઓને વસતિથી ભરેલું નગર કે શૂન્ય વન– બંને વચ્ચે કોઈ અંતર જણાતું નથી.

with fire of meditation that burns the auspicious and inauspicious Karmas.

- 488. Puvvābhimuho uttaramuho va, hoūņa sui-samāyāro. Jhāya samāhijutto, suhāsaņattho suisarīro.
- 488. A person who being pure in thought and body, concentrates his mind sitting in *a* comfortable posture, facing the East or the North, becomes absorbed in perfect meditation.
- 489. Paliyamkam bamdheum, nisidhamana-vayanakāy-avāvāro.
  - Nāsagganimiyanayaņo, maṁdikayasāsanīsāso.
- 490. Garahiyaniyaduccario, khāmiyasatto niyattiyapamāo. Niccalacitto tā jhāhi, jāva puraovva paḍihāi.
- 489. A person (engaged) in meditation should sit in the *palyanka* posture, stop all activities of mind, speech and body, fix the gaze of his eyes on the tip of his nose and slow down his expiration and inspiration.
- 490. Having condemned all one's evil conduct, having begged pardon of all the living beings, having renounced negligence, having steadied one's mind, one ought to undertake meditation until the thing meditated looks like standing in front of oneself.
- 491. Thirakayajogāṇam puṇa, muṇīṇa jhāṇe suniccalamaṇāṇam.
  - Gāmammijaṇāiṇṇe, suṇṇe raṇṇe va ṇa viseso.
- 491. In the case of monks who have steadied all their mental, vocal and bodily activity and who have thoroughly concentrated their mind on meditation, it does not matter

- ४९२. जे इंदियाणं विसया मणुण्णा, न तेसु भावं निसिरे कयाइ । न याऽमणुण्णोसु मणं पि कुज्जा, समाहिकामे समणे तवस्सी ॥९॥
- ૪૯૨. સમાધિની અભિલાષા ધરનાર તપસ્વી શ્રમણ, ઈન્દ્રિયોને ગમતા વિષયોમાંથી કદી ખેંચાય નહિ અને ન ગમતા વિષયોને પણ મહત્ત્વ આપે નહિ.
- ४९३. सुविदियजगस्सभावो, निस्संगो निब्भओ निरासो य । वेरग्गभावियमणो, झाणम्मि सुनिच्चलो होइ ॥ १० ॥
- ૪૯૩. જગતનો સ્વભાવ જેણે સારી રીતે જાણ્યો છે, જે નિઃસંગ છે, નિર્ભય છે, આકાંક્ષારહિત છે, જેનું મન વૈરાગ્યરંજિત છે તેવો સાધક ધ્યાનમાં સારી રીતે સ્થિર થઈ શકે છે.
- ४९४. पुरीसायारो अप्पा, जोई वरणाणदंसणसमग्गो । जो झायदि सो जोई, पावहरो हवदि णिदंदो ॥ ११ ॥
- ૪૯૪. આત્મા શરીરાકાર છે, જયોતિ સ્વરૂપ છે, જ્ઞાન-દર્શનમય છે. જે યોગી તેનું ધ્યાન કરે છે તે સુખ-દુઃખાદિ દ્વન્દ્વથી અને પાપથી મુક્ત થઈ જાય છે.
- ४९५. देहविवित्तं पेच्छइ, अप्पाणं तह य सव्वसंजोगे । देहोविहवोसग्गं निस्संगो सव्वहा कुणइ ॥ १२ ॥
- ૪૯૫. યોગી પોતાના આત્માને દેહથી અને સર્વ સંયોગોથી ભિન્ન સ્વરૂપે અનુભવે છે અને પરિણામે આસક્તિ– રહિત થઈ શરીર અને અન્ય સર્વ પદાર્થોના મમત્વને તજી દે છે.

- at all whether they stay in a village full of people or in an empty forest
- 492. Je imdiyāṇam visayā maṇuṇṇā, na tesu bhāvam nisire kayāi
  Na yāmaṇuṇṇesu maṇam pi kujjā, samāhikāme samane tavass
- 492. A monk devoted to penance and desirous of practising meditation should neither entertain pleasant nor unpleasant thoughts about the objects of senses.
- 493. Suvidiyajagassabhāvo, nissamgo nibbhao nirāso ya. Veraggabhāviyamaņo, jhāṇammi suniccalo hoi.
- 493. A monk becomes quite steady in his meditation if he has understood thoroughly the nature of mundane existence, is dewiod of all attachment, is fearless, is desireless, and has developed an attitude of indifference to the world.
- 494. Purīsāyāro appā, joī varaņāņadamsaņasamaggo. Jo jhāyadi so joī, pāvaharo havadi ņiddamdo.
- 494. A yogin (monk) who meditates upon the soul in human form equipped with supreme knowledge and faith, is a (real) *yogī*; he puts an end to all his sins and becomes free from conflicting feelings of pain and pleasure.
- 495. Dehavivittam pecchai, appāṇam taha ya savvasamjoge. Dehovahivosaggam nissamgo savvahā kuṇai.
- 495. A monk who sees that soul is distinct from body as well as from all other (external and internal) possessions; becomes free from all attachments and undertakes an absolute renunciation of body as also of all external implements.

- ४९६. णाहं होमि परेसिं, ण मे परे संति णाणमहमेक्को । इदि जो झायदि झाणे, सो अप्पाणं हवदि झादा ॥ १३ ॥
- ૪૯૬. હું અન્યનો ન બની શકું, અન્ય પદાર્થો મારાં ન બની શકે, હું તો માત્ર જ્ઞાનસ્વરૂપ છું. જે ધ્યાતા આ સત્યનું ધ્યાન કરે છે તે આત્માનું ધ્યાન કરી રહ્યો છે.
- ४९७. झाणद्विओ हु जोई जइ णो संवेय णिययअप्पाणं । तो ण लहइ तं सुद्धं भगगिवहीणो जहा स्वणं ॥ १४ ॥
- ૪૯૭. ધ્યાનસ્થિત યોગી જો નિજસ્વરૂપનું સંવેદન નથી કરતો તો ભાગ્યહીન વ્યક્તિને રત્ન ન સાંપડે તેમ તેને શુદ્ધ આત્માની ઉપલબ્ધિ થતી નથી.
- ४९८. भावेज्ज अवत्थितियं, पिंडत्थ-पयत्थ-रूवरिहयत्तं । छउमत्थ-केवलित्तं सिद्धत्तं चेव तस्सत्थो ॥ १५ ॥
- ૪૯૮. પિંડસ્થ, પદસ્થ અને રૂપાતીત એવા ત્રણ સ્વરૂપે પરમાત્માનું ધ્યાન કરવું. કર્મક્ષયની સાધનામાં લીન અને હજી કર્મના આવરણમાં રહેલ અર્હત એ પિંડસ્થ ભગવાન છે. કૈવલ્યને પ્રાપ્ત કરી ચૂકેલા પરંતુ હજી દેહધારી અર્હત એ પદસ્થ ભગવાન છે તથા દેહ તથા કર્મથી મુક્ત સિદ્ધાત્મસ્વરૂપ અર્હત એ રૂપાતીત ભગવાન છે.
- ४९९. अवि झाइ से महावीरे, आसणत्थे अकुक्कुए झाणं । उड्ढमहे तिरियं च, पेहमाणे समाहिमपडिण्णे ॥ १६ ॥
- ૪૯૯. વિવિધ આસનમાં બેસી, જરાય હલનચલન કર્યા વિના, ઊર્ધ્વ, અધો અને તિરછા લોકના પદાર્થો પર મનને કેન્દ્રિત કરી, કશી જ આકાંક્ષા વિના, સમાધિસ્થ થઈને એ શ્રમણ ભગવાન મહાવીર ધ્યાન કરતા.

- 496. Nāham homi paresim, ņa me pare samti ņāņamahamekko.
  - Idi jo jhāyadi jhāņe, so appāņam havadi jhādā.
- 496. That soul verily undertakes meditation which at the time of meditation knows as follows: "I do not belong to the others nor do the others belong to me while I am all alone and of the form of knowledge."
- 497. Jhāṇaṭṭhio hu joī, Jaiṇo saṁveya ṇiyayaappāṇaṁ.
  To ṇa lahai taṁ suddhaṁ bhaggavihīṇo jahā
  rayaṇaṁ.
- 497. Verily, if a monk, while doing meditation does not train the knowledge of his real nature of soul, he cannot secure purity; he will be unlucky like a person who fails to secure a precious stone.
- 498. Bhāvejja avatthatiyam, pimḍattha-payattha-rūvarahi-yattam.
  - Chaumattha-kevalittam, siddhattam ceva tassattho.
- 498. One must undertake meditation over the three states technically called *pindastha*, *padastha* and ruparahitatva which respectively stand for an ordinary embodied soul, an embodied soul that has attained omniscience and an emancipated soul.
- 499. Avi Jhāi se Mahāvīre, āsaṇatthe akukkue jhānaṁ. Uḍḍhamahe tiriyaṁ ca, pehamāṇe samāhimapaḍiṇṇe.
- 499. That Mahāvlra, having assumed a particular bodily posture and having freed himself from all unsteadiness, undertook meditation. At that time he, free from all worldly desires, would meditatively inspect whatever exist

- ५००. णातीतमट्ठं ण य आगमिस्सं, अट्ठं नियच्छंति तहागया उ । विधूतकप्पे एयाणुपस्सी, णिज्झोसइत्ता खवगे महेसी ॥ १७ ॥
- ૫૦૦. તથાગતો (સત્યને અનુસરનારા) ન તો ભૂતકાળનો વિચાર કરે છે કે ન તો ભવિષ્ય પર લક્ષ્ય આપે છે. કલ્પનાઓને છોડી, વર્તમાન ક્ષણના સત્યનું તટસ્થભાવે નિરીક્ષણ કરતાં કરતાં એ મહર્ષિઓ કર્મોને ખંખેરી નાખે છે.
- ५०१. मा चिट्ठह मा जंपह, मा चिन्तह किं वि जेण होइ थिरो । अप्पा अप्पम्मि रओ, इणमेव वरं हवे झाणं ॥ १८ ॥
- પ૦૧. કંઈ કરો નહિ, કંઈ બોલો નહિ અને કંઈ વિચારો નહિ- જેથી આત્મા આત્મામાં જ સ્થિર થાય. આ જ પરમ ધ્યાન છે.
- ५०२. न कसायसमुत्थेहि य, वाहिज्जइ माणसेहिं दुक्खेहिं । ईसा-विसाय-सोगा-इएहिं, झाणोवगयचित्तो ॥ १९ ॥
- પ૦૨. ચિત્ત ધ્યાનમાં લીન થાય છે ત્યારે કષાયના કારણે ઉદ્ભવ પામતી ઈર્ષ્યા, વિષાદ અને શોક જેવી માનસિક પીડાઓ સાધકને સ્પર્શી શકતી નથી.
- ५०३. चालिज्जइ बीभेइ य, धीरो न परीसहोवसग्गेहिं। सुहुमेसु न संमुच्छइ, भावेसु न देवमायासु ॥ २० ॥
- ૫૦૩. ધીર સાધક પરીષહ કે ઉપસર્ગથી નથી ચલિત થતો કે નથી ગભરાતો અને સૂક્ષ્મ અનુભવોમાં કે દેવોની માયાજાળમાં એ મુંઝાતો પણ નથી.

in the upper, the lower region and the transverse region of the world.

500. Nātītamaṭṭhaṁ ṇa ya āgamissaṁ, aṭṭhaṁ niyacchaṁti tahāgayā.

Vidhūtakappe eyāņupassī, ņijjhosaittā khavage mahesī.

- 500. The blessed personages give no consideration to what existed in the past nor to what will exist in the future. Certainly, the great sage, free from all indulgence in imagination and concentrating his thought on what existed in the present, first dries down and then annihilates (all his karmas).
- 501. Mā ciṭṭhaha mā jampaha, mā cintaha kim vi jeṇa hoi thiro.

Appā appammi rao, iṇameva param have jhāṇam.

- 501. Undertake no bodily act, utter no word and think no thought; thus you will become steady. Certainly, supreme meditation consists in a soul engaged in concentration on itself.
- 502. Na kasāyasamutthehi ya, vahijjai māṇasehim dukkhehim.

Īsā-visāya-sogā-iehim, jhānovagayacitto.

- 502. A mind engaged in meditation is not perturbed by miseries born of passions nor those born of mental acts nor by jealousy, remorse, sorrow etc.
- 503. Cālijjai bībhei ya, dhīro na parīsahovasaggehim. Suhumesu na sammucchai, bhāvesu na devamāyāsu.
- 503. A brave (monk) is neither moved nor frightened by afflictions and calamities; his mind does not become

- ५०४. जह चिरसंचियमिंधण-मनलो पवणसिंहओ दुयं दहइ । यथा कम्मेंधणमिययं, खणेण झाणानलो डहइ ॥ २१ ॥
- પ૦૪. પવનનો જેને સાથ હોય એવો અગ્નિ વર્ષોના સંચિત લાકડાના ઢગલાને પણ જરા વારમાં બાળી નાખે છે તેમ, ધ્યાનાગ્નિ અનેક જન્મોથી સંચિત કર્મોના ઇંધણને ક્ષણવારમાં બાળી નાખે છે.

# ३०. अनुप्रेक्षासूत्र

५०५. झाणोवरमेऽवि मुणी, णिच्चमणिच्चाइभावणापरमो । होइ सुभावियचित्तो, धम्मज्झाणेण जो पुर्व्वि ॥ १ ॥

## ૩૦. અનુપ્રેક્ષાસૂત્ર

- પ૦૫. ધર્મધ્યાનથી પોતાના ચિત્તને જેણે સારી રીતે ભાવિત કર્યું હોય તેવો મુનિ, ધ્યાન પૂરૂં થયા પછી પણ સતત અનિત્યાદિ અનુપ્રેક્ષા-ભાવનાઓમાં મનને જોડી રાખે.
- ५०६. अद्धुवमसरणमेगत्त-मन्नत्तसंसारलोयमसुइत्तं । आसवसंवरणिज्जर, धम्मं बोधिं च चितिज्ज ॥ २ ॥
- ૫૦૬. અનિત્યતા, અશરણતા, એકત્વ અન્યત્વ, સંસાર, લોક, અશુચિત્વ, આસ્રવ, સંવર, નિર્જરા, ધર્મ, બોધિદુર્લભતા- — આ બાર વિષયની અનુપ્રેક્ષા વારંવાર કરવી જોઈએ.

infatuated in the slightest degree, not even by the celestial illusions.

- 504. Jaha cirasamciyamimdhanamanalo pavanasahio duyam dahai
  Taha kammemdhanamamiyam, khanena jhananalo dahai.
- 504. Just as fire favoured by wind speedily burns up the fuel accumulated since long, so also, the fire of meditation destroys in a moment the unlimited fuel of karmas.

## 30. Anuprekṣāsūtra

505. Jhāṇovaramévi muṇī, ṇiccamaṇiccābhaāvaṇāparamo. Hoi subhāviyacitto, dhammajjhāṇena jo puvviṁ.

#### 30. PRECEPTS ON REFLECTION

- 505. Even when ordinary meditation is over, then, before undertaking the meditation called 'dharma-dhyāna', a monk ought to constantly make his mind permeated with deep reflection pertaining to things transient etc.
- 506.Addhuvamasaraṇamegattamannattasaṁsāraloyamasuittaṁ Āsavasaṁvaraṇijjara, dhammaṁ bodhiṁ ca ciṁtijja.
- 506. (A monk) should reflect upon transitoriness, helplessness, loneliness, distinctness (of body and soul), mundane existence, the terrestrial world, impurity, influx of Karmas, stoppage of Karmic influx, release from Karmas, religion and enlightenment.

- ५०७. जम्मं मरणेण समं, संपज्जइ जोव्वणं जरासहियं । लच्छी विणास-सहिया इय सव्वं भंगुरं मुणह ॥ ३ ॥
- ૫૦૭. (અનિત્યત્વ) જન્મની સાથે મૃત્યુ જોડાયેલું છે, યૌવનની સાથે જરા જોડાયેલી છે. સંપત્તિ આવે છે તેમ જાય છે પણ ખરી. અહીં બધું જ નાશવંત છે એ સત્ય સમજી લો.
- ५०८. चइऊण महामोहं, विसए मुणिऊण भंगुरे सब्वे । णिव्विसयं कुणह मणं, जेण सुहं उत्तमं लहह ॥ ४ ॥
- પ૦૮. મહામોહમાંથી બહાર આવી, સર્વ પદાર્થો ક્ષણભંગુર છે એ સત્ય પિછાણી મનને વિષયોમાંથી પાછું વાળો, જેથી પરમ સુખ પ્રાપ્ત થાય.
- ५०९. वित्तं पसवो य णाइओ, तं बाले सरणं ति मण्णइ । एए मम तेसि वा अहं, णो ताणं सरणं ण विज्जई ॥ ५ ॥
- ૫૦૯. (અશરણતા.) ધન, પશુ, પરિવાર વગેરેને મૂઢ જીવ આધાર ગણે છે– "આ મારાં છે, હું તેમનો છું" એમ માને છે, પરંતુ એમાંનું કોઈ રક્ષણ કે શરણરૂપ બનતું નથી.
- ५१०. संगं परिजाणामि, सल्लं पि य उद्धरामि तिविहेणं । गुत्तीओ समिईओ, मज्झं ताणं च सरणं च ॥ ६ ॥
- ૫૧૦. આસક્તિઓ તજું છું. મનમાં ઊંડે ઊંડે ખૂંચી ગયેલાં માયા, મિથ્યાત્વ અને નિદાન(આકાંક્ષાના) શલ્યને ખેંચી કાઢું છું. પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ એ જ હવે મારાં રક્ષણ અને શરણ છે.
- ५११. घी संसारो जिहयं, जुवाणओ परमरूवगव्वियओ । मरिऊण जायइ किमी तत्थेव कलेवरे नियए ॥ ७ ॥
- ૫૧૧. (સંસાર) આ સંસારને ધિક્કાર છે! રૂપગર્વિત કોઈ યુવાન મરીને

- 507. Jammam maraņeņa samam, sampajjai jovvaņam jarāsahiyam.
  - Lacchī viņāsa-sahiyā, iya savvam bhamgura munaha.
- 507. Know that birth is accompanied by death; youth is succeeded by old age, wealth is perishable. Thus should one reflect that everything is transient.
- 508. Caiūṇa mahāmoham, visae muṇiūṇa bhamgure savve. Nivvisayam kuṇaha maṇam, jeṇa suham suham uttamam lahaha.
- 508. After discarding the great illusion, and reflecting that all objects of senses are transient, cultivate a detached mind so that you may attain supreme bliss.
- 509. Vittam pasavo ya ṇāio, tam bāle saraṇam ti maṇṇai. Ee mama tesim vā aham, ņo tāṇam saraṇam ṇa vijjaī.
- 509. A fool thinks wealth, animals and kinsmen to be his protectors, saying to himself they are mine, I am theirs. Infact, they are neither his protectors nor his shelter.
- 510. Samgam parijāņāmi, sallam pi ya uddharāmi tiviheņam.
  - Guttīo samīīi, majjham tāņam ca saraņam ca.
- 510. I know that they are all (the forms of) attachments; I shall remove those defects known as salya from my mind, speech and body; the *guptis* and the *samitis* are my protectors and shelters.
- 511. Dhī samsāro jahiyam, juvāṇāo paramarūvagavviyao. Mariūṇa jāyai, kimī tattheva kalevare niyae.
- 511. Fie upon the transmigratory cycle where a youth, highly

પોતાના જ ક્લેવરમાં કૃમિરૂપે આ સંસારમાં ઉત્પન્ન થઈ શકે છે.

- ५१२. सो नित्थ इहोगासो, लोए वालग्गकोडिमित्तोऽवि । जम्मणमरणाबाहा, अणेगसो जत्थ न य पत्ता ॥ ८ ॥
- ૫૧૨. (લોક.)આ લોકમાં વાળના અગ્રભાગ જેટલી પણ કોઈ એવી જગ્યા નથી કે જયાં જીવે અનેક અનેકવાર જન્મ-મરણનું કષ્ટ ન વેઠ્યું હોય.
- ५१३. वाहिजरमरणमयरो, निरंतरुप्पत्तिनीरनिकुरुंबो । परिणामदारुणदुहो, अहो दुरंतो भवसमुद्दो ॥ ९ ॥
- પ૧૩. કેવો દુઃખમય છે આ ભવસાગર! રોગ-જરા-મરણરૂપ મગર-મચ્છોથી એ ભરેલો છે, જન્મની પાછળ જન્મ એવી જન્મ પરંપરા એ તેનો જળરાશિ છે અને ભયંકર દુઃખો એ તેનું પરિણામ છે.
- ५१४. रयणत्य-संजुत्तो, जीवो वि हवेइ उत्तमं तित्थं । संसारं तरइ जदो, रयणत्तय-दिव्व-णावाए ॥ १० ॥
- ૫૧૪. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર રૂપી રત્નત્રયથી સંપન્ન આત્મા તીર્થ છે, કારણ કે રત્નત્રયરૂપ નૌકા વડે એ સંસાર સાગરને તરી જાય છે.
- ५१५. पत्तेयं पत्तेयं नियगं, कम्मफलमणुहवंताणं । को कस्स जए सयणो ? को कस्स व परजणो भणिओ ? ॥११॥
- ૫૧૫. (એકત્વ.) જયાં પ્રત્યેક વ્યક્તિ પોતપોતાનાં કર્મફળ ભોગવે છે એવા આ જગતમાં કોને સ્વજન ગણવો અને કોને પરજન ?

proud of his own handsomeness, is born after death as a tiny insect in his own dead body.

- 512. So natthi ihogāso, loe vālaggakoḍimittó vi. Jammaṇamaraṇabāhā, aṇegaso jattha na ya pattā.
- 512. There is no place in this world, even as tiny as tip of hair, where a soul has not suffered the pangs of births and deaths several times.
- 513. Bāhijaramaraṇamayaro, niramtaruppattinīrani-kurumbo.

Parināmadārunaduho, aho duramto bhavasamuddo.

- 513. Oh, this ocean of mundane existence is difficult to cross over; there are many crocodiles in the form of disease, oldage and death; there is great mass of water in the form of constant births and deaths, the result of all these are terrible misery.
- 514. Rayaṇattaya-saṁjutto, jīvo vi havei uttamaṁ titthaṁ. Saṁsāraṁ tarai jado, rayaṇattaya-divva-ṇāvāe.
- 514. A soul endowed with the Three Jewels constitutes an excellent ford. One can cross the ocean of transmigratory cycle with the aid of the divine boat of Three Jewels.
- 515. Patteyam patteyam niyagam, kammaphalamanuhavamtānm.

Ko kassa jae sayano; ko kassa va parajano bhanio?

515. In this world where every one has to suffer the fruits of his own Karmas individually, is there any person whom one can call his own either related or stranger?

- ५१६. एगो मे सासओ अप्पा, नाणदंसणसंजुओ । सेसा मे बाहिरा भावा, सब्वे संजोगलक्खणा ॥ १२ ॥
- ૫૧૬. જ્ઞાનદર્શનયુક્ત અને શાશ્વત એવો આત્મા જ મારો છે; બાકીના બધા પદાર્થો સંયોગથી નિર્માણ થયા છે, તે બધા મારાથી અલગ છે.
- ५१७. संजोगमूला जीवेणं, पत्ता दुक्खपरंपरा । तम्हा संयोगसंबंधं, सव्वभावेण वोसिरे ॥ १३ ॥
- ૫૧૭. સંયોગના કારણે જ જીવ દુઃખ પર દુઃખ વેઠતો આવ્યો છે, માટે સંયોગથી સર્જાયેલા સંબંધોને હું હવે સર્વથા વિસર્જન કરું છું.
- ५१८. अणुसोअइ अन्नजणं, अन्नभवंतरगयं तु बालजणो । नवि सोयइ अप्पाणं, किलिस्समाणं भवसमुद्दे ॥ १४ ॥
- ૫૧૮. મૃત્યુ પામીને અન્ય સ્થાને જન્મ લઈ લેનાર બીજા જીવ માટે અજ્ઞાની મનુષ્ય શોક કરે છે; પણ પોતે ભવસાગરમાં દુઃખી થઈ રહ્યો છે તેની ચિંતા તેને થતી નથી.
- ५१९. जो जाणिऊण देहं, जीवसरूवादु तच्चदो भिन्नं । अप्पाणं पि य सेवदि, कज्जकरं तस्स अण्णत्तं ॥ १५ ॥
- ૫૧૯. દેહ આત્માથી તત્ત્વતઃ ભિન્ન છે.એ જાણીને જે આત્મા તરફ વળે છે તેની જ અન્યત્વભાવના સફળ છે.
- ५२०. मंसट्टिसंघाए, मुत्तपुरीसभिरए नवच्छिद्दे । असुइं परिस्सवंते सुहं सरीरिम्म किं अत्थि ? ॥ १६ ॥
- પર૦. (અશુચિ.)માંસ અને હાડકાંના સંયોજનરૂપ, મળ-મૂત્રથી ભરેલા નવ છિદ્રવાળા અને જેમાંથી સતત મલિન સ્રાવો વહી રહ્યા છે એવા આ શરીરમાં સુંદર કહી શકાય એવી વસ્તુ કઈ છે ?

- 516. Ego me sāsao appā, nāṇadaṁsaṇasaṁjuo. Sesā me bāhirā, savve saṁjogalakkhaṇā.
- 516. My soul endowed with knowledge and faith is alone permanently mine; all others are alien to me and are in the nature of external adjuncts.
- 517. Samjogamūlā jiveņam, pattā dukkhaparamparā. Tamhā samjogasambamdham savvabhāveņa vosire.
- 517. All the series of miseries "suffered by a soul are born of these alien associations; therefore, I severe whole-heartedly contacts from all alien associations.
- 518. Aņusoai annajaṇam, annabhavamtaragayam tu bālajaṇo.
  Navi soyai appāṇam, kilissamāṇam bhavasamudde.
- 518. A foolish person grieves over the death of another person when he has departed to assume another birth but he does not think of his own soul which is suffering in this ocean of mundane existence.
- 519. Jo jāṇiūṇa deham, jīvasarūvādu taccado bhinnam. Appāṇam pi ya sevadi, kajjakaram tassa aṇṇattam.
- 519. He who reflects over his own soul, after knowing that, in principle, his body is distinct from his soul, achieves effective results.
- 520. Mamsaṭṭhiyasamghāe, muttapurīsabharie navacchidde. Asuim parissavamte, suham sarīrammi kim atthi?
- 520. What is there auspicious in this body, which is constituted of flesh and bone, filled with urine and excrement, and foul matter through nine openings?

- ५२१. एदे मोहय-भावा, जो परिवज्जेइ उवसमे लीणो । हेयं ति मन्नमाणो आसवअणुवेहणं तस्स ॥ १७ ॥
- પર૧. (આસ્રવ.) ચિત્તવૃત્તિઓને ઉપશાંત કરી, આ મોહક પદાર્થીને ત્યાજ્ય સમજવાપૂર્વક તેમનો ત્યાગ કરવો એ આસ્રવભાવના છે.
- ५२२. मणवयणकायगुत्ति-दियस्स समिदीसु अप्पमत्तस्स । आसवदारणिरोहे, णवकम्मरयासवो ण हवे ॥ १८ ॥
- પ૨૨. (સંવ૨.) મન-વચન-કાયા અને ઈન્દ્રિયોની પ્રવૃત્તિને અંકુશમાં લાવી, જરૂરી પ્રવૃત્તિમાં પણ અપ્રમત્તપણે જયણા-સાવધાની રાખી જે આત્મા કર્મોને આવવાના દ્વારોને બંધ કરે છે તેને નવાં કર્મોનો આસ્નવ થતો નથી.
- ५२३. णाऊण लोगसारं, णिस्सारं दीहगमणसंसारं । लोयग्गसिहरवासं झाहि पयत्तेण सुहवासं ॥ १९ ॥
- પ૨૩. (નિર્જરા.) લોકમાં જે સાર છે તેને જાણી લઈને અને દીર્ઘકાળના ભ્રમણરૂપ આ સંસારને નિઃસાર સમજીને લોકાગ્ર પર સુખભર્યો નિવાસ કરવા માટે તત્પર બનો.
- ५२४. बंधप्पदेसगलणं णिज्जरणं इदि जिणेहि पण्णत्तं । जेण हवे संवरणं तेण दु णिज्जरणमिदि जाण ॥ २० ॥
- પ૨૪. (નિર્જરા.) અગાઉ બાંધેલા કર્મોના પ૨માશુઓ આત્મા ઉપરથી પાછા ખરી પડવા તેને ભગવાને નિર્જરા કહી છે. જે જે સંવરનાં સાધનો છે તે બધા નિર્જરાના પણ સાધન બને છે અર્થાત્ જેનાથી સંવર સધાય છે તેનાથી નિર્જરા પણ થાય છે.
- ५२५. जरामरणवेगेणं, वुज्झमाणाण पाणिणं । धम्मो दीवो पइट्ठा य, गई सरणमुत्तमं ॥ २१ ॥

- 521. Ede mohaya-bhāvā, jo parivajjei uvasame līņo. Heyam ti mannamāņo, āsavaaņuvehaņam tassa.
- 521. Thus absorbed in an experience of calmness the person who renounces the mental state born of delusion-considering that they are worth being renounced, truly undertakes deep reflection related to karmic inflow.
- 522. Maṇavayaṇakāyaguttim-diyassa samidīsu appamattassa. Āsavadāraṇirohe, ṇavakammarayāsavo ṇa have.
- 522. A monk who controls his senses through restraints of his mind, speech and body, and is aware of the observance of samiti i. e., the five types of vigilance, prevents influx of karmas and will not attract the dust of new karmas.
- 523. Nāūṇa logasāram, ņissāram dīhagamaṇasamsāram. Loyaggasiharavāsam, jhāhi payatteṇa suhavāsam.
- 523. Having understood the nature of worldly existence and the worthlessness of long transmigrations in mundane life, a monk should exert to meditate residing on the top of the universe (i. e., śiddha-śilā) where-living is blissful.
- 524. Bamdhappadesa-ggalaṇam ṇijjaraṇam idi liṇe hi paṇattam.
  - Jeṇa have saṁvaraṇaṁ, teṇa du ṇijjaraṇa midi jāṇa.
- 524. It is preached by Jina that the dissociation of Karmic matter (from the self) is called Nirjarā. Know that, means of Sarmvara (stoppage) are also the means of Nirjarā.
- 525. Jarāmaraṇavegeṇam, vujjhamāṇāṇa pāṇiṇam. Dhammo dīvo paiṭṭhā ya, gaī saraṇamuttamam.

- પરપ. (ધર્મ.) જન્મ-જરા-મરણના પ્રવાહમાં તણાતા જીવો માટે ધર્મ જ દરિયા વચ્ચેના દ્વીપ સમાન છે, આધાર છે, આશરો છે અને શ્રેષ્ઠ શરણ છે.
- ५२६. माणुस्सं विग्गहं लद्धुं, सुई धम्मस्स दुल्लहा । जं सोच्चा पडिवज्जंति, तवं खंतिमहिंसयं ॥ २२ ॥
- પર દ. (બોધિદુર્લભતા.) માનવજન્મ દુર્લભ છે. એ મળી ગયા પછી જેનાથી અહિંસા, ક્ષમા, તપનો માર્ગ સમજાય એવું ધર્મશ્રવણ દુર્લભ છે.
- ५२७. आहच्च सवणं लद्धुं, सद्धा परमदुल्लहा । सोच्चा नेआउयं मग्गं, बहवे परिभस्सइ ॥ २३ ॥
- પર૭. કોઈક રીતે ધર્મશ્રવણની પ્રાપ્તિ થઈ જાય તો તેના પર શ્રદ્ધા જાગવી મહાદુર્લભ છે. સત્યમાર્ગને સાંભળ્યા પછી પણ ઘણાંયે તેનાથી વિમુખ થઈ જાય છે.
- ५२८. सुइं च लद्धुं सद्धं च, वीरियं पुण दुल्लहं । बहवे रोयमाणा वि, नो एणं पडिवज्जए ॥ २४ ॥
- પ૨૮. ધર્મશ્રવણ અને શ્રદ્ધા પ્રાપ્ત થયા પછી આચરણ માટે પુરુષાર્થ થવો દુર્લભ છે. કેટલાંય લોકો એવા હોય છે કે ધર્મ પ૨ પ્રેમ હોવા છતાં તેનું પાલન ક૨તા નથી.
- ५२९. भावणाजोग-सुद्धप्पा, जले णावा व आहिया । नावा व तीरसंपण्णा, सळवदुक्खा तिउट्टइ ॥ २५ ॥
- પર૯. ભાવનાયોગથી શુદ્ધ બનેલો આત્મા એટલે જાણે જળમાં રહેલી નૌકા. કાંઠે પહોંચેલી નાવડીની જેમ એ આત્મા સર્વ દુઃખોને પેલે પાર પહોંચે છે.

- 525. For living beings who are floating in the currents of old age and death, religion is the best island, resting place, and supreme shelter.
- 526. Māṇussaṁ viggahaṁ laddhuṁ, suī dhammassa dullahā. Jaṁ soccā paḍivajjaṁti, tavaṁ khaṁtimahiṁsayaṁ.
- 526. Even after being born in a human body, it is the most difficult to listen to the scriptural texts; having listened them one accepts penance, forgiveness and non-voilence (Ahimsā.)
- 527. Āhacca savaṇaṁ laddhuṁ, saddhā paramadullahā. Soccā neāuyaṁ maggaṁ, bahave paribhassaī.
- 527. Even after listening to the religious text, it is extremely difficult to cultivate faith in it; because there are many people, who even after learning about the righteous path, deviate from it.
- 528. Suim ca laddhum saddham ca, vīriyam puṇa dullaham. Bahave royamāṇā vi, no eṇam paḍivajjae.
- 528. Even after listening to the sacred lore and acquiring firm faith in it, it is again difficult to undertake the endeavour needed, for certainly, there are many people who even having a firm faith in religion, do not practise it.
- 529. Bhāvaṇājoga-suddhappā, jale ṇāvā va āhiyā. Nāvā va tīrasaṃpaṇṇā, savvadukkhā tiuṭṭai.
- 529. A person who has purified his soul by his thought-activity resembles a boat; as boat crosses an ocean, so also such a person secures freedom from all misery.

- ५३०. बारस अणुवेक्खाओ, पच्चक्खाणं तहव पडिक्कमणं । आलोयणं समाही, तम्हा भावेज्ज अणुवेक्खं ॥ २६ ॥
- પ૩૦. બાર ભાવનાઓ એ પચ્ચક્ખાણ છે, એ પ્રતિક્રમણ છે, એ આલોચના છે ને એ જ સમાધિ છે, માટે વારંવાર આ બાર વિષયોની અનુપ્રેક્ષા – વિચારણા કરતા રહેવું.

# ३१. लेश्यासूत्र

५३१. होंति कमविसुद्धाओ, लेसाओ पीयपम्हसुक्काओ । धम्मज्झाणोवगयस्स, तिळ्व-मंदाइभेयाओ ॥ १ ॥

### ૩૧. લેશ્યાસૂત્ર

- પ૩૧. ક્રમશઃ શુદ્ધ, શુદ્ધતર અને શુદ્ધતમ એવી તેજો, પદ્મ અને શુક્લ એ ત્રણ લેશ્યાઓ ધર્મધ્યાનની અવસ્થામાં રહેલી વ્યક્તિને હોય છે. દરેકના તીવ્ર-મંદરૂપે પાછા અનેક પ્રકાર હોય છે.
- ५३२. जोगपउत्ती लेस्सा, कसायउदयाणुरंजिया होई । तत्तो दोण्हं कज्जं, बंधचउक्कं समुद्दिट्ठं ॥ २ ॥
- ૫૩૨. કષાયથી પ્રભાવિત મન-વચન-કાયાના યોગ(પ્રવૃત્તિ) એ લેશ્યા છે. ચાર પ્રકારનો કર્મબંધ એ કષાય અને યોગના સંયોજનરૂપ લેશ્યાનું કાર્ય છે.

(કર્મબંધના ચાર પ્રકાર : પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, અનુભાગ(સ્સ) અને પ્રદેશ. પ્રકૃતિ=કર્મનો પ્રકાર. સ્થિતિ = કર્મની અવધિ. રસ = કર્મની શક્તિ. પ્રદેશ = કર્મ - પરમાણુઓનો જથ્થો. સ્થિતિબંધ અને રસબંધમાં કષાય મુખ્ય ભાગ ભજવે છે, પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબંધમાં યોગ (શારીરિક, વાચિક, માનસિક પ્રવૃત્તિ) મુખ્ય ભાગ ભજવે છે.)

५३३. किण्हा णीला काऊ, तेऊ पम्मा सुक्कलेस्सा य । लेस्साणं णिद्देसा, छच्चेव हवंति णियमेण ॥ ३ ॥ ।

- 530. Bārasa aņuvekkhāo, paccakkhāṇaṁ taheva paḍikkam-aṇaṁ.
  - Āloyaṇaṁ samāhī, tamhā bhāvejja aṇuvekkhaṁ.
- 530. The twelve Anuprekṣā (deep reflections) are themselves, abstinence, repentance, confession and meditation, one should deeply contemplate on these reflections.

# 31. Leśyāsūtra

- 531. Homti kamavisuddhāo, lesāo pīyapamhasukkāo. Dhammajjhāṇovagayassa, tivva-mamdāibheyāo.
  - 31. PRECEPT ON SOUL-COLOURING (LE\$YAS)
- 531. As a rule, the leśyas, (colours or tinges of the soul) are specifically mentioned to be of six kinds: (1) black (Kṛṣṇa), (2) blue (Nīla), (3) grey (Kapota), (4) golden yellow (Tejas), (5) lotus coloured (Padma) and (6) white (Śukla).
- 532. Jogapauttī lessā, kasāyaudayāņuramjiyā hoī. Tatto doṇham kajjam, bamdhacaukkam samuddiṭṭham.
- 532. Occurrence of soul-colouring as a result of activities (of mind, speech and body) due to the rise of passions is called Leśyā. The twin effects of activity and passions is to bring about bondage of four kinds of Karma.
- 533. Kiṇhā ṇīlā kāū, teū pammā ya sukkalessā ya. Lessāṇaṁ ṇiddesā, chacceva havanti ṇiyameṇa.

૫૩૩. લેશ્યા છ પ્રકારની છે : કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત, તેજો, પદ્મ અને શુક્લ.

- ५३४. किण्हा नीला काऊ, तिण्णि वि एयाओ अहम्मलेसाओ । एयाहि तिहिं वि जीवो, दुग्गइं उववज्जई बहुसो ॥ ४ ॥
- ૫૩૪. કૃષ્ણ, નીલ અને કપોત એ ત્રણ લેશ્યાઓ અશુભ છે. આ ત્રણ લેશ્યાઓ જીવને અધોગતિમાં લઈ જાય છે.
- ५३५. तेऊ पम्हा सुक्का, तिण्णि वि एयाओ धम्मलेसाओ । एयाहि तिहिं वि जीवो, सुग्गइं उववज्जई बहुसो ॥ ५ ॥
- ૫૩૫. તેજો, પદ્મ અને શુક્લ આ ત્રણ લેશ્યાઓ શુભ છે. આ ત્રણ લેશ્યાઓ જીવને સદ્દગતિમાં લઈ જાય છે.
- ५३६. तिव्वतमा तिव्वतरा, तिव्वा असुहा सुहा तहा मंदा । मंदतरा मंदतमा, छट्ठाणगया हु पत्तेयं ॥ ६ ॥
- પ૩૬. પ્રત્યેક લેશ્યાની છ કક્ષાઓ હોય છે : તીવ્રતમ, તીવ્રતર, તીવ્ર, મંદ, મંદતર, મંદતમ. તીવ્રતા અને મંદતાની અપેક્ષાએ એક-એક લેશ્યાની અસંખ્ય-અનંત કક્ષાઓ હોઈ શકે છે. એક વ્યક્તિમાં પણ લેશ્યાની તરતમતા સતત ચાલ્યા કરતી હોય છે.
- ५३७. पहिया जे छ प्पुरिसा, परिभट्ठरण्णमज्झदेसम्हि । फलभरियरुक्खमेगं, पेक्खिता ते विचिंतंति ॥ ७ ॥

- 533. One engaged in the meditation called 'dharma-dhyana' is possessed of three leśyās (soul-colouring), viz, yellow, lotus coloured and white—which are respectively more and more pure and are each divided into sub-types like intense, mild etc.
- 534. Kiṇhā nīlā kāū, tiṇṇi vi eyāo ahammalesāo. Eyāhi tihi vi jīvo, duggaim uvavajjaī bahuso.
- 534. The black, blue and grey are the three types of inauspicious Leśyās; as result of these three (Leśyās) the soul takes birth in various-unhappy states of existence.
- 535. Teū pamhā sukkā, tiṇṇi vi eyāo dhammalesāo. Eyāhi tihi vi jīvo, suggaim uvavajjī bahuso.
- 535. The golden-yellow, lotus-coloured and white are the three types of auspicious *Leśyās*; on account of these three, the soul mostly takes birth in various happy states of existence.
- 536. Tivvatamā tivvatarā, tivvā asuhā suhā tahā maṁdā. Maṁdatarā maṁdatamā, chaṭṭhāṇagayā hu patteyaṁ.
- 536. Each of the three inauspicious *Leśyās* differ in their intensity; most intense, more intense and intense; similarly the auspicious *Leśyās* undergo three changes; most mild, more mild and mild. And each of these subtypes is further subdivided into six classes in accordance with its relative increase and decrease.
- 537. Pahiyā je cha ppurisā, paribhaṭṭhāraṇṇamajjhadesamhi. Phalabhariyarukkhamegaṁ, pekkhittā te viciṁtaṁti.

- ५३८. णिम्मूलखंधसाहु-वसाहं छित्तुं चिणित्तु पडिदाइं । खाउं फलाइं इदि, जं मणेण वयणं हवे कम्मं ॥ ८ ॥
- પ૩૭-૫૩૮. છ પ્રવાસીઓ વનમાં ભૂલા પડ્યા. ભૂખ્યા થયેલ એ પ્રવાસીઓ એ ફળથી લચી પડેલું એક વૃક્ષ જોયું. છમાંથી દરેકને જુદો જુદો વિચાર આવ્યો : ૧- આખું ઝાડ મૂળસહિત ઊખેડીએ અને ફળ ખાઈએ. ૨- થડમાંથી આખું ઝાડ કાપી લઈએ. ૩- મોટી મોટી ડાળીઓ કાપીએ. ૪- ફળવાળાં ડાળખાં જ કાપી લઈએ. ૫- ફળો જ તોડી લઈએ. ૬- ઝાડ નીચે પડેલાં ફળો જ પૂરતાં છે. આ છ માણસોના વિચાર એ છ લેશ્યાધારક વ્યક્તિના વિચાર, ઉચ્ચાર અને વર્તનનાં ઉદાહરણ છે.

- ५३९. चंडो ण मुंचइ वेरं, भंडणसीलो य धरमदयरहिओ । दुट्ठो ण य एदि वसं, लक्खणमेयं तु किण्हस्स ॥ ९ ॥
- પ૩૯. અતિ ઉગ્ર ક્રોધ, વેરની ગાંઠ વાળવી, ઝઘડાળુ સ્વભાવ, ધર્મ અને દયાનો અભાવ, દુષ્ટતા, કોઈ રીતે સમજવું નહિ – આ કૃષ્ણ લેશ્યાનાં લક્ષણ છે.
- ५४०. मंदो बुद्धिविहीणो, णिव्विणाणी य विसयलोलो य । लक्खणमेयं भणियं, समासदो णीललेस्सस्स ॥ १० ॥
- ૫૪૦. આળસ, બુદ્ધિહીનતા, અશઆવડત, વિષયલોલુપતા આ નીલ લેશ્યાનાં લક્ષણ છે.

538. Nimmūlakhamdhasāhu-vasāham chittum ciņittu paḍidāim.

Khāum phalāim idi, jam maņeņa vayaņam have kammam.

- 537 & 538. Six persons who are travellers miss their way in the midst of a forest. They see a tree laden with fruits and begin to think of getting those fruits: one of them suggests uprooting the entire tree and eating the fruits; the second one suggests cutting the trunk of the tree; the third one suggests cutting the branches; the fourth one suggests cutting the twigs; the fifth one suggests plucking the fruits only; the sixth one suggests picking up only the fruits that have fallen down. The thoughts, words and bodily activities of each of these six travellers related to eating fruits are mutually different and respectively illustrative of the six *Leśyās*.
- 539. Camdo na mumcai veram, bhamdanasīlo ya dhammadayarahio.

Duttho na ya edi vasam, lakkhanameyam tu kinhassa.

- 539. The (mental) characteristics of a person of black *Leśyā* are: he is violent; he does not give up enmity; he is quarrelsome, he is devoid of goodness and compassion; he is wicked and he cannot be influenced.
- 540. Mamdo buddhivihīņo, ņivviņāņī ya visayalolo ya. Lakkhaņameyam bhaņiyam, samāsado ņīlalessassa.
- 540. The (mental) characteristics of a person with blue *Leśyā* are: he is dull; he is devoid of intelligence; he has no discrimination; and he is given to sensual enjoyment.

- ५४१. रूसइ णिंदइ अन्ने, दूसइ बहुसो य सोयभयबहुलो । ण गणइ कज्जाकज्जं, लक्खणमेयं तु काउस्स ॥ ११ ॥
- પ૪૧. રીસ, બીજાની નિંદા, બીજાના વાંક કાઢવાની ટેવ, શોક અને ભય વધુ પ્રમાણમાં હોવાં, કાર્ય-અકાર્યનો વિવેક ન હોવ – આ કાપોત લેશ્યાનાં લક્ષણ છે.
- ५४२. जाणइ कज्जाकज्जं, सेयमसेयं च सव्वसमपासी । दयदाणरदो य मिदू, लक्खणमेयं तु तेउस्स ॥ १२ ॥
- ૫૪૨. કાર્ય-અકાર્યનો વિવેક, હિત-અહિતની સમજણ, તટસ્થતા, દયા, દાન, નમ્રતા— આ તેજોલેશ્યાનાં લક્ષણ છે.

- ५४३. चागी भद्दो चोक्खो, अज्जवकम्मो य खमदि बहुगं पि । साहुगुरुपूजणरदो, लक्खणमेयं तु पम्मस्स ॥ १३ ॥
- ૫૪૩. ત્યાગની વૃત્તિ, સરળતા, વ્યવહારશુદ્ધિ, નિષ્કપટતા, ખૂબ સહિષ્શુતા, સાધુ અને વડીલો પ્રત્યે આદર – આ પદ્મ લેશ્યાનાં લક્ષણ છે.
- ५४४. ण य कुणइ पक्खवायं, ण वि य णिदाणं समो य सव्वेसिं । णत्थि य रायद्दोसा, णेहो वि य सुक्कलेस्सस्स ॥ १४ ॥
- પ૪૪. પક્ષપાત ન કરવો, લૌકિક સુખની કામના ન હોવી, સર્વ પ્રત્યે સમભાવ, રાગદ્વેષની અલ્પતા અને મમતાનો અભાવ – આ શુક્લલેશ્યાનાં લક્ષણ છે.

- 541. Rūsai ņimdai anne, dūsai bahuso ya soyabhayabahulo. Na gaṇai kajjäkajjam, lakkhaṇameyam tu kāussa.
- 541. The (mental) characteristics of a person with grey *Leśyā* are: he frequently gets angry, censures others, blames others, is susceptible to sorrow and fear, and does not discriminate between what ought to be done and what not to be done.
- 542. Jāṇai kajjākajjam, seyamaseyam ca savvasamapāsī. Dayadāṇarado ya midū, lakkhaṇameyam tu teussa.
- 542. The (mental) characteristics of a person with golden yellow *Leśyā* are: he knows as to what ought to be done and what not to be done; he knows as to what acts lead to welfare and what do not; he has always an attitude of impartiality, he is ever engaged in acts of compassion and charity, and he is soft.
- 543. Cāgī bhaddo cokkho, ajjavakammo ya khamadi bahugam pi. Sāhugurupūjaṇarado, lakkhaṇameyam tu pammassa.
- 543. The (mental) characteristics of a person with *Padma Leśyā* are: he is generous, honest, straight-forward in his dealings, possessed of great forbearance and engaged in the worship of monks and preceptors.
- 544. Na ya kuṇai pakkhavāyam, ṇa vi ya ṇidāṇamsamo ya savvesi.

  Natthi ya rāyaddosā, neho vi ya sukkalessassa.
- 544. The (mental) characteristics of a person with white i are: he does not treat anybody with partiality; has no desire for future sensual pleasures, treats everybody with equality

- ५४५. लेस्सासोधी अज्झवसाणविसोधीए होइ जीवस्स । अज्झवसाणविसोधी, मंदकसायस्स णायव्वा ॥ १५ ॥
- પ૪૫. ચિત્તના અધ્યવસાયો શુદ્ધ થાય તો લેશ્યાઓ શુદ્ધ થાય છે અને અધ્યવસાયોની શુદ્ધિ કષાયો મંદ થવાથી થાય છે.

### ३२. आत्मविकाससूत्र (गुणस्थान)

- ५४६. जेहिं दु लिक्खज्जंते, उदयादिसु संभवेहिं भावेहिं । जीवा ते गुणसण्णा, णिद्दिठा सव्वदिरसीहिं ॥ १ ॥ ३२. आत्भविश्वससूत्र
- પ૪૬. કર્મના ઉદય, ક્ષય, ઉપશમ, ક્ષયોપશમ વગેરે દ્વારા ઉત્પન્ન થનારા ભાવોના આધારે આત્મવિકાસની વિવિધ અવસ્થાઓ ઓળખી શકાય છે. એ અવસ્થાઓને સર્વજ્ઞોએ "ગુણસ્થાન" તરીકે ઓળખાવી છે. (ઉદય = કર્મ પોતાનું ફળ આપી રહ્યું હોય તે સ્થિતિ. ઉપશમ = અમુક સમય સુધી અમુક કર્મ નિષ્ક્રિય થઈ જાય તે સ્થિતિ. ક્ષય = ભોગવી લેવાથી અથવા અન્ય રીતે કર્મનો નાશ થાય તે. ક્ષયોપશમ = જેમાં કોઈ કર્મનો થોડો ક્ષય અને બાકીના હિસ્સાનો ઉપશમ થયો હોય એવી સ્થિતિ.)
- ५४७. मिच्छो सासण मिस्सो, अविरदसम्मो य देसविरदो य । विरदो पमत्त इयरो, अपुळ्व अणियद्वि सुहुमो य ॥ २ ॥
- ५४८. उवसंत खीणमोहो, सजोगिकेवलिजिणो अजोगी य । चोद्दस गुणहाणाणि य, कमेण सिद्धा य णायव्वा ॥ ३ ॥
- ૫૪૭-૫૪૮ મિથ્યાત્વ, સાસ્વાદન, મિશ્ર, અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ, દેશવિરત, પ્રમત્તવિરત, અપ્રમત્તવિરત, અપૂર્વકરણ, અનિવૃત્તિકરણ, સૂક્ષ્મ-સંપરાય, ઉપશાંતમોહ, ક્ષીણમોહ, સયોગીકેવલી, અયોગીકેવલી —

and he is devoid of affection, hatred and attachment.

- 545. Lessāsodhī ajjhavasāṇavisodhīe hoi jīvassa. Ajjhavasāṇavisodhi, maṁdakasāyassa ṇāyavvā.
- 545. On the attainment of mental purification there will be purity in the *Leśyās*; it should be understood that the subsidence of passions leads to attainment of mental purification.

### 32. Ātmavikāsasūtra (Guņasthāna)

546. Jehim du lakkhijjamte, udayādisu sambhavehim bhāvehim.

Jīvā te guņasaņņā, ņiddiṭṭhā savvadarisīhim.

## 32. PRECEPTS ON SPIRITUAL PROGRESS (GUNASTHANAS)

- 546. Those states resulting from the fruition etc. of Karmas, by which souls are distinguished are given the name 'guṇa' (spiritual stages) by the Omniscients.
- 547. Miccho sāsaņa misso, aviradasammo ya desavirado ya. virado pamatta iyaro, apuvva aṇiyaṭṭi suhumo ya.
- 548. Uvasamta khīṇamoho, sajogikevalijiṇo ajogī ya. Coddasa guṇaṭṭhāṇāṇi ya, kameṇa siddhā ya ṇāyavvā.
- 547 & 548. There are fourteen stages in the path of gradual spiritual development; (1) false belief, (2) failing from right faith; (3) mixture of right faith and wrong faith, (4) vowless right faith, (5) partial observance of vows, (6)

આ ચૌદ ગુષ્રસ્થાન છે. આત્માની તે પછીની અવસ્થા સિદ્ધપષ્ટાની છે.

- ५४९. तं मिच्छत्तं जमसद्दहणं तच्चाण होदि अत्थाणं । संसइदमभिग्गहियं, अणभिग्गहियं तु तं तिविहं ॥ ४ ॥
- પ૪૯. તત્ત્વભૂત પદાર્થો ઉપર શ્રદ્ધા ન હોવી એ મિથ્યાત્વ છે. તેના ત્રણ પ્રકાર છે સાંશયિક, અભિગૃહીત, અનભિગૃહીત.
  (સાંશયિક = શંકાત્મક. અભિગૃહીત = અસત્યને સત્ય સમજી લેવું. અનભિગૃહીત = સત્યાસત્યનો કોઈ વિચાર જ ન હોવો.)
- ५५०. सम्मत्तरयणपव्वय-सिहरादो मिच्छभावसमभिमुहो । णासियसम्मत्तो सो, सासणणामो मुणेयव्वो ॥ ५ ॥
- ૫૫૦. જીવ સમ્યક્ત્વરૂપી પર્વતના શિખરથી પડીને મિથ્યાત્વ પ્રતિ જઈ રહ્યો હોય – સમ્યગ્દર્શન ગુમાવી પાછો મિથ્યાત્વની સ્થિતિમાં સરકી રહ્યો હોય – પણ હજી મિથ્યાત્વભાવમાં પ્રવેશ્યો ન હોય એવી વચગાળાની સ્થિતિમાં તે સમ્યગ્ દર્શનનો કંઈક સ્વાદ હજી અનુભવી રહ્યો હોય છે. આ સાસ્વાદન ગુણસ્થાન છે.
- ५५१. दिहगुडमिव व मिस्सं, पिहुभावं णेव कारिदुं सक्कं । एवं मिस्सयभावो, सम्मामिच्छो त्ति णायव्वो ॥ ६ ॥
- ૫૫૧. જયારે જીવમાં દહીં અને ગોળની જેમ સમ્યક્ત્વ અને મિથ્યાત્વ મિશ્ર થઈ ગયાં હોય – બંનેનો સ્વાદ અલગ અનુભવી શકાય એવો રહ્યો ન હોય એ અવસ્થાને મિશ્રગુણસ્થાન કહે છે.

non-vigilant observance of vows, (7) vigilant observance of vows, (8) unique condition of bliss, which has not been experienced before, (9) constant thought-activity (that is meditation), (10) slightest attachment, (11) subsided delusion, (12) destroyed delusion, (13) omniscient with activities, and (14) Omniscient without activity. It should be understood that emancipation is attained in stages

549. Tam micchattam jamasaddahanam, taccāna hodi atthānam.

Samsaidamabhiggahiyam, aṇabhiggahiyam tu tam tiviham.

- 549. Having faith in the things existing in a veritable fashion that is called mithyatva. It is of three forms viz. that of the form of entertaining a doubt, that of the form of something developed deliberately, that of the form of something not developed deliberately.
- 550. Sammattarayaṇapavvaya-siharādo micchabhāvasam-abhimuho.

Nāsiyasammatto so, sāsaņaņāmo muņeyavvo.

- 550. The soul falls down from the peak of the mountain of right faith, with his face towards the plain of wrong faith, and has his right-faith destroyed this stage of soul is called *sāsvādana.L* e., having taste of right faith.
- 551. Dahiguḍamiva vāmissam, pihubhāvam ņeva kāridum sakkam.

Evam missayabhāvo, sammāmiccho tti nāyavvo.

551. The mixed stage of *Samyaktva* (Right faith) and mithyatva (wrong faith) which can, in no way, be split up into right

- ५५२. णो इंदिएसु विरदो, णो जीवे थावरे तसे चावि । जो सद्दहइ जिणुत्तं, सम्माइट्ठी अविरदो सो ॥ ७ ॥
- પપર. જે જિનેશ્વરકથિત તત્ત્વ પર શ્રદ્ધા ધરાવે છે પરંતુ વિષયોથી કે ત્રસ -સ્થાવર કોઈ પણ જીવોની હિંસાથી વિરમ્યો નથી તે અવિરત સમ્યગ્દરિષ્ટ છે.
- ५५३. जो तसवहाउ विखो, णो विख्ओ एत्थथावखहाओ । पडिसमयं सो जीवो, विख्याविख्ओ जिणेक्कमई ॥ ८ ॥
- ૫૫૩. જે જિનેશ્વરકથિત તત્ત્વ પર પૂરી શ્રદ્ધા ધરાવે છે અને ત્રસ જીવોની હિંસાનો ત્યાગ કરી શકે છે પણ સ્થાવર જીવોની હિંસાનો ત્યાગ નથી કરી શકતો તે આત્મા દેશવિરત ગુણસ્થાને રહેલો જાણવો.
- ५५४. वत्तावत्तपमाए, जो वसइ पमत्तसंजओ होइ । सयलगुणसीलकलिओ, महव्वई चित्तलायरणो ॥ ९ ॥
- પપ૪. જે શીલના સર્વગુણોથી યુક્ત હોય, મહાવ્રતોનું પાલન કરતો હોય પણ વ્યક્ત કે અવ્યક્ત (સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ) પ્રમાદ જેનામાં હજી રહ્યો હોય અને તેથી જેનું આચરણ થોડું દોષયુક્ત હોય તેને પ્રમત્તસંયત ગુણસ્થાને રહેલો જાણવો.
- ५५५. णट्ठासेसपमाओ, वयगुणसीलोलिमंडिओ णाणी । अणुवसमओ अखवओ, झाणणिलीणो हु अप्पमत्तो सो ॥ १० ॥

and wrong beliefs of just as a mixed taste of curd and treacle can not be referred to separately as sour or sweet, is known as miśra-bhāva.

- 552. No imdiesu virado, no jīve thāvare tase cāvi. Jo saddahai jinattum, sammāiṭṭhī avirado so.
- 552. He who has not vowed to abstain from indulgence in the senses and from hurting the mobile and immobile living beings; although he has firm faith in the doctrines propounded by the Jina. This stage is said to be of a person of right vision without abstinence (Avirata-Samyagdṛṣṭi).
- 553. Jo tasavahāuvirado, ņo virao ettha-thāvaravahāo. Paḍisamayaṁ so jīvo, virayāvirao jiṇekkamaī.
- 553. One who desists from a killing of the mobile living beings but not from that of the immobile ones and yet who has unwavering faith in Jinas is called viratāvirata or deśavirata),i. e., partial observer of vows.
- 554. Vattāvattapamāe, jo vasai pamattasamjao hoi. Sayalaguṇasīlakalio, mahavvaī cittalāyaraņo.
- 554. One who has adopted the Great Vows, is equipped with all virtuous qualities and good conduct, often exhibits negligence in a manifest or a non-manifest form and hence whose conduct is bit defective is to be called pramattasamyata i. e.,non-vigilant observer of great vows.
- 555. Naṭṭhāsesapamāo, vayaguṇasīlolimaṁḍio ṇāṇī.
  Aṇuvasamao akhavao, jhāṇaṇilīṇo hu appamatto so.

- પપપ. જેનો પ્રમાદ સંપૂર્ણ નષ્ટ થઈ ગયો છે, મહાવ્રત, ગુણ અને શીલની માળાથી જે અલંકૃત છે, જે ધ્યાનમાં લીન હોય છે અને અપ્રમત્તસંયત ગુણસ્થાને રહેલો જાણવો.
- ५५६. एयम्मि गुणट्ठाणे, विसिरससमयट्टिएहिं जीवेहिं। पुळ्यमपत्ता जम्हा, होंति अपुळ्या हु परिणामा ॥ ११ ॥
- ૫૫૬. આઠમા અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાને જીવ જુદાજુદા સમયે એવા ઉચ્ચ ભાવ (ચિત્તના અધ્યવસાયો) પ્રાપ્ત કરે છે કે જે પહેલાં કદી એણે અનુભવ્યા ન હોય.
- ५५७. तारिसपरिणामट्टियजीवा, हु जिणेहिं गलियतिमिरेहिं । मोहस्सऽपुळ्वकरणा, खवणुवसमणुज्जया भणिया ॥ १२ ॥
- ૫૫૭. અજ્ઞાનિતિમિરને હટાવવામાં સૂર્ય સમાન જિનેન્દ્રોએ કહ્યું છે કે અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાને રહેલા જીવો તે વખતના અપૂર્વ ભાવના બળે મોહનીય કર્મનો ક્ષય અથવા તેનો ઉપશમ કરવા માટે સજ્જ થાય છે — તૈયારી કરે છે.
- ५५८. होंति अणियद्विणो ते, पडिसमयं जेसिमेक्कपरिणामा । विमलयरझाणहुयवह-सिहाहिं णिद्दड्ढकम्मवणा ॥ १३ ॥
- ૫૫૮. તે આત્માઓ અનિવૃત્તિ ગુણસ્થાને રહેલા કહેવાય છે કે જેમના પરિણામો પ્રતિસમય એકધારા સ્થિર સ્વરૂપે ચાલતા રહે છે. નિર્મળ ધ્યાનાગ્નિની જ્વાળાઓ વડે તેઓ કર્મવનનું દહન કરતા રહે છે.

- 555. The wise man who is well equipped with all vows, whose negligence has disappeared entirely, who remains absorbed in meditation, but who has started neither subsiding his delusive karrnas nor annihilating his delusive karmas is called apramattasamyata, i. e., vigilant observer of great vows.
- 556. Eyammi guṇaṭṭhāṇe, visarisasamayaṭṭhiehim jīvehim. Puvvamapattā jamhā, homti apuvvā hu pariṇāmā.
- 556. In this (eighth) stage of spiritual development the soul experiences unique but frequently changing mental states (of bliss) which have not been experienced ever before; hence the stage is called *apūrvakaran*..
- 557. Tārisapariņāmaṭṭhiyajīyā, hu jiņehim galiyatimirehim. Mohassápuvvakaraņā, khavaņuvasamaņujjayā bhaṇiyā.
- 557. The souls, experiencing such mental states (of bliss), get ready either to subside or to annihilate their delusive karmas, are given the designation 'apūrvakarana1 by Jinas, free from all darkness, i. e., ignorance.
- 558. Homti aṇiyaṭṭiṇo te, paḍisamayam jesimekkapariṇāmā. Vimalayarajhāṇahuyavaha-sihāhim ṇiddaḍḍhakammavaṇā.
- 558. The souls, occupying the ninth stage of spiritual development enjoy the constant mental state (of bliss) each moment and burn down the forest of the karmas through the flames of the fire of a very pure meditation, are called anivratin (anivrttikarana).

- ५५९. कोसुंभो जिह राओ, अब्भंतरदो य सुहुमरत्तो य । एवं सुहुमसराओ, सुहुमकसाओ ति णायव्वो ॥ १४ ॥
- ૫૫૯. જેવી રીતે ધોવાઈ ગયા પછી પણ કપડામાં રંગની ઝાંય રહી જતી હોય છે, એવી રીતે દશમા સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણસ્થાને રહેલા જીવોમાં અતિ સૂક્ષ્મ સ્વરૂપનો રાગ વિદ્યમાન હોય છે.
- ५६०. सकदकफलजलं वा, सरए सरवाणियं व णिम्मलयं । सयलोवसंतमोहो, उवसंतकसायओ होदि ॥ १५ ॥
- પદ્દ નિર્મળી ફળથી પાણીનો કચરો નીચે બેસી જાય અને શરદઋતુમાં સરોવરનું પાણી પણ ધૂળ નીચે બેસી જવાથી સ્વચ્છ થઈ જાય તેમ, જે આત્માનો મોહ સંપૂર્ણ શાંત થઈ ગયો હોય છે તે અગિયારમાં ઉપશાંતમોહ ગુણસ્થાને રહેલો કહેવાય છે.

(આઠમા ગુણસ્થાનથી બે શ્રેણી(સીડી) શરૂ થાય છે. કેટલાક જીવો ઉપશમશ્રેણી પર ચડે છે. તેઓ મોહનું ઉપશમન કરતાં કરતાં અગિયારમાં ગુણસ્થાને પહોંચે છે, પરંતુ કરી મોહનો ઉદય શરૂ થતાં નીચેના ગુણસ્થાને પાછા આવી જાય છે. જયારે બીજા કેટલાક ક્ષપકશ્રેણી(ક્ષયની સીડી) પકડે છે. તેઓ મોહનો નાશ કરતાં કરતાં દશમા ગુણસ્થાનેથી સીધા બારમા ગુણસ્થાને જાય છે.)

- ५६१. णिस्सेसखीणमोहो, फलिहामलभायणुदय-समचित्तो । खीणकसाओ भण्णइ, णिग्गंथो वीयराएहिं ॥ १६ ॥
- પદ્દ૧. મોહનો સંપૂર્ણ ક્ષય થઇ ગયો છે, ચિત્ત સ્ફટિકપાત્રમાં રાખેલા જળ જેવું પારદર્શક બની ગયું છે, સર્વ ગ્રંથિઓ ઓગળી ગઈ છે, રાગ અને દ્વેષ હંમેશ માટે ચાલ્યા ગયા છે – આ ક્ષીણકષાય નામનું બારમું ગુણસ્થાન છે.
- ५६२. केवलणाणदिवायर-किरणकलाव-प्पणासिअण्णाणो । णवकेवललद्भुग्गम-पावियपरमप्पववएसो ॥ १७ ॥

- 559. Kosumbho jiha rāo, abbhamtarado ya suhumaratto ya. Evam suhumasarāo, suhumakasāo tti nāyavvo.
- 559. Just as a *Kusumbha* flower has a slight tinge of reddish colour, similarly a monk who has reached this tenth stage of spiritual development, retains a slight tinge of attachment internally. Hence this stage is called sūkṣma Kaṣāya or sūkṣma-samparāya, i. e., the stage of slight attachment.
- 560. Sakadakaphalajalam vā, sarae saravāṇiyam va ṇimmalayam.

Sayalovasamtamoho, uvasamtakasayao hodi.

560. Just as the water mixed with kaaka-fruit or a pond's water in the autumn season have their dirtiness subsided, similarly a person whose all delusive karmas have subsided is called upaśānta Kasāya, i. e., whose passions are subsided.

- 561. Nissesakhīṇamoho, phalihāmalabhāyaṇudaya-samacitto. Khīṇakasāo bhaṇṇai , ṇiggaṁtho vīyarāehiṁ.
- 561. The monk whose all delusive karmas are annihilated and whose mind is (clean) like the water placed in a crystal-made vessel is designated kṣīṇamoha and destroys passions by the worthy soul, free from all attachment.
- 562. Kevalaṇāṇadivāyara-kiraṇakalāvappaṇāvappaṇāsiaṇṇāṇo.
  - Navakevalaladdhuggama-pāviyaparamappavavaeso.

- ५६३. असहायणाणदंसण-सहिओ वि हि केवली हि जोएण । जुत्तो त्ति सजोइजिणो, अणाइणिहणारिसे वुत्तो ॥ १८ ॥
- પદ્દર-પદ્દ 3. કેવળજ્ઞાનરૂપ સૂર્યના કિરણો વડે અજ્ઞાનરૂપ અંધકાર જેમનો નષ્ટ થઈ ગયો છે અને નવ કેવલિલિબ્ધો પ્રાપ્ત થતાં "પરમાત્મા" એવું નામ જેમને મળી ચૂક્યું છે, જેમાં ઈન્દ્રિયોની સહાયની અપેક્ષા નથી એવાં જ્ઞાનદર્શન જેઓ ધરાવે છે પરંતુ હજી કાયા અને વાણીની પ્રવૃત્તિરૂપ યોગ જેમનો રહ્યો છે એ કેવળી જિનને સયોગી કેવલી નામનું તેરમું ગુણસ્થાન હોય છે એમ આગમમાં કહેવાયું છે.

(નવકેવલિ લબ્ધિઓ : ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ, અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતસુખ, અનંતવીર્ય, દાન, લોભ, ભોગ, ઉપભોગ.)

- ५६४. सेलेसि संपत्तो, णिरुद्धणिस्सेस-आसओ जीवो । कम्मरयविष्पमुक्को, गयजोगो केवली होइ ॥ १९ ॥
- પદ્દ૪. આયુષ્યના અંત સમયે કેવળીજિન જયારે સૂક્ષ્મયોગને પણ અટકાવી મેરુ જેવી અડોલ અવસ્થાને પામે છે, સફળ આશ્રવોનો નિરોધ કરે છે અને સંપૂર્ણ કર્મરજથી મુક્ત થઈ જાય છે ત્યારે તેનું અયોગી કેવળી ગુણસ્થાન કહેવાય છે.
- ५६५. सो तिम्म चेव समये, लोयग्गे उड्ढगमणसब्भाओ । संचिट्ठइ असरीरो, पवरटुगुणप्यओ णिच्चं ॥ २० ॥
- પદ્દપ. (ચૌદમા ગુણસ્થાને રહેલો) આ આત્મા, આત્માના સહજ ઊર્ધ્વગતિરૂપ ગુણથી તે જ ક્ષણે લોકના અગ્રભાગે પહોંચે છે. આ અશરીરી સિદ્ધ આત્મા સદાને માટે આઠ ગુણથી યુક્ત હો છે.
- ५६६. अट्ठविगम्मवियडा, सीदीभूदा णिरंजणा णिच्चा । अट्टगुणा कथकिच्चा, लोयग्गणिवासिणो सिद्धा ॥ २१ ॥
- પદ્દ. આઠ પ્રકારના કર્મથી મુક્ત, પરમ શીતળ અવસ્થા (નિર્વાણ)ને પામેલા, નિરંજન, શાશ્વત, અષ્ટગુણધારી, કૃતાર્થ બનેલા સિદ્ધ

- 563. Asahāyaṇāṇadaṁsaṇa-sahio vi hu kevalī hu joeṇa. Jutto tti sajoijiṇo, aṇāiṇihaṇārise vutto.
- 562 & 563. It is stated in the eternal holy scriptures that a monk who has destroyed the darkness of his ignorance by an assemblage of the rays of the sun of Omniscience, has obtained knowledge of the supreme soul on account of having acquired nine super ordinary and is equipped with determinate and indeterminate types of cognition requiring no help of external instruments, i. e., senses is called sayogi-kevalin. Though he is a Kevalin (Omniscient) yet undertakes mental, vocal and bodily activities.
- 564. Selesim sampatto, niruddhanissesa-āsao jīvo. Kammarayavippamukko, gayajogo kevalī hoi.
- 564. The personage who has assumed the state called Śaileśī (i. e. state of utterfreedom from all activity whatsoever). In whom the entire karmic inflow has been put to a stop, who is free from the dirt of karma is called kevalin, devoid-of-activities.
- 565. So tammi ceva samaye, loyagge uḍḍhagamaṇasabbhāo. Samciṭṭhai asarīro, pavaraṭṭha guṇappao ṇiccam.
- 565. The moment, the pure soul reaches this stage, it goes upward straight to the top of the universe according to its natural attribute, remains there forever in a disembodied form and endowed with the eight supreme attributes.
- 566. Aṭṭhavihakammaviyaḍā, sīdībhūdā ṇiraṁjaṇā ṇiccā. Aṭṭhaguṇā kayakiccā, loyaggaṇivāsiṇo siddhā.
- 566. The emancipated souls are ones who are devoid of the eight types of karmas, having attained peace, are devoid of

આત્માઓ લોકાગ્ર પર નિવાસ કરે છે.

### ३३. संलेखनासूत्र

- ५६७. सरीरमाहु नाव त्ति, जीवो वुच्चइ नाविओ । संसारो अण्णवो वुत्तो, जं तरंति महेसिणो ॥ १ ॥ 33. संक्षेपनासूत्र
- પદ્દ૭. શરીર નૌકા છે, જીવ નાવિક છે. સંસાર એ સાગર છે. મહર્ષિઓ શરીરરૂપી નૌકાથી સંસાર સાગરને પાર કરે છે.
- ५६८. बहिया उड्ढमादाय, नावकंखे कयाइ वि । पुव्यकम्मक्खयद्वाए, इमं देहं समृद्धरे ॥ २ ॥
- પદ્દ . સર્વોચ્ચ સ્થિતિનું લક્ષ્ય રાખનાર સાધક બાહ્ય કોઈપણ વસ્તુની આકાંક્ષા રાખતો નથી. આ શરીરને પણ તે પૂર્વકર્મના ક્ષયની સાધના અર્થે જ ધારણ કરે છે.
- ५६९. धीरेण वि मरियव्वं, काउरिसेण वि अवस्समरियव्वं । तम्हा अवस्समरणे, वरं खु धीरत्तणे मरिउं ॥ ३ ॥
- પદ્દ૯. ધૈર્યવાન માણસને પણ મરવાનું છે અને બીક્શ માણસને પણ મરવાનું છે, મરવાનું અનિવાર્ય છે તો ધીરતાથી મૃત્યુનો સ્વીકાર કરવો એ વધુ ઉત્તમ છે.
- ५७०. इक्कं पंडियमरणं, छिंदइ जाईसयाणि बहुयाणि । तं मरणं मरियव्वं, जेण मओ सुम्मओ होइ ॥ ४ ॥

all thought of blemish, are eternal, are equipped with eight auspicious qualifications, are such as have already accomplished whatever had to be accomplished and are residing at the top of the universe.

#### 33. Samlekhanāsūtra

567. Sarīramāhu nāva tti, jīvo vuccai nāvio. Samsāro aņņavo vutto, jam taramti mahesiņo.

#### 33. PRECEPTS ON PASSIONLESS DEATHS

- 567. The body is called a boat, the soul is a boatman, the worldly existence is an ocean which the great sages cross over.
- 568. Bahiyā uḍḍhamādāya, nāvakaṁkhe kayāi vi. Puvvakammakkhayaṭṭhāe, imaṁ dehaṁ samuddhare.
- 568. He who has an eye on his upward journey (liberation) should not think of the external objects (i. e., worldly pleasures): he should protect his body for annihilating the past Karmas.
- 569. Dhīreņa vi mariyavvam, kāuriseņa vi avassamariyavvam.
  - Tamhā avassamarane, varam khu dhīrattaņe marium.
- 569. The man possessed of a calm disposition must die, the man possessed of a cowardly disposition too must die; so when death is inevitable in any case, it is better to die possessed of a calm disposition.
- 570. Ikkam pamdiyamaranam, chimdai jāīsayāni bahuyāni. Tam maranam mariyavvam, jena mao summao hoi.

- ૫૭૦. એકવાર પણ જો પંડિતમરણ થાય તો સેંકડો જન્મો ઓછા થઈ શકે. મરવું તો એવી રીતે મરવું કે મરણ સુમરણ(સન્મૃત્યુ) બની જાય.
- ५७१. इक्कं पंडियमरणं, पडिवज्जइ सुपुरिसो असंभंतो । खिप्पं सो मरणाणं, काहिइ अंतं अणंताणं ॥ ५ ॥
- પ૭૧. નિર્ભય સત્પુરુષ એક વખત પણ પંડિતમરણે મરે તો તે અનંત મરણોનો શીઘતાથી અંત આણશે.
- ५७२. चरे पयाइं परिसंकमाणो, जं किंचि पासं इह मन्नमाणो । लाभंतरे जीविय बूहइत्ता, पच्चा परिण्णाय मलावधंसी ॥ ६ ॥
- ૫૭૨. ડગલે અને પગલે દોષની સંભાવના છે તે ધ્યાનમા રાખીને સાધુ વિચરે. દરેક વસ્તુ બંધનકારક છે એ સમજે, લાભ જણાય ત્યાં સુધી શરીરને ટકાવે અને પછી સમજપૂર્વક એનું વિસર્જન કરે.

- ५७३. तस्स ण कप्पदि भत्त-पइण्णं अणुवट्टिदे भये पुरदो । सो मरणं पर्त्थितो, होदि हु सामण्णणिव्विण्णो ॥ ७ ॥
- પ૭૩. ધર્મસાધનામાં કોઈ બાધા કે જોખમ ઉપસ્થિત થાય નહિ ત્યાં સુધી આહારત્યાગ (અનશન) કરવો અનુચિત છે. કારણ વિના મૃત્યુની ઈચ્છા કરનારો શ્રમણધર્મથી જ કંટાળી ગયેલો છે એમ સમજવું.
- ५७४. संलेहणा य दुविहा, अिंध्भितिरया य बाहिरा चेव । अिंध्भितिरया कसाए, बाहिरिया होइ य सरीरे ॥ ८ ॥ ५७४. संक्षेपना के प्रशरनी छे : काह्य अने अल्यंतर, क्षायोने क्षीण करवा

- 570. One death-of-the-wise-man puts an end to hundreds of births; hence one ought to die such a death as earns one the title well-died.
- 571. Ikkam pamdiyamaranam, padivajjai supuriso asambhamto.
  - Khippam so maranāṇam, kāhie amtam aṇamtāṇam.
- 571. A wise person who is free from anxiety dies a peaceful death once; by such death, he immediately puts an end to an infinite number of deaths.
- 572. Care payāim parisamkamāņo, jam kimci pāsam iha mannamāņo
  - Lābhamtare jīviya vūhaittā, paccā pariņņāya malāvadhamsī.
- 572. One ought to undertake every activity with the fear of bondage (i. e., possibilities of bondage) one ought to prolonge one's life in the hope of acquiring ever new gains in the future and at the end, one ought to destroy one's defilements with prudence.
- 573. Tassa na kappadi bhatta-painnam anuvaṭṭhide bhaye purado.
  - So maraņam patthito, hodi hu sāmaņņaņivviņņo.
- 573. He who has no fear of any kind before him, should not take the vow of desisting from food and water; if he seeks death, he should be treated as disgusted taken even from his monkhood,!. e., fast-unto-death.
- 574. Samlehaṇā ya duvihā, abbhimtariyā ya bāhirā ceva. Abbhimtariyā kasāe, bāhiriyā hoi ya sarīre
- 574. A Sallekhanā-i. e., fast-unto-death is of two kinds; internal

એ અભ્યંતર સંલેખના અને શરીરને ક્ષીણ કરવું એ બાહ્ય સંલેખના.

- ५७५. कसाए पयणुए किच्चा अप्पाहारे तितिक्खए । अह भिक्खू गिलाएज्जा, आहारस्सेव अन्तियं ॥ ९॥
- પ૭૫. (યોગ્ય સમયે) સાધુ એક તરફથી કષાયોને પાતળા પાડે અને બીજી બાજુથી આહાર ઓછો કરે. જો રોગ ચિકિત્સાને યોગ્ય ન રહ્યો હોય (અને શરીર કામ આપે તેવું ન રહ્યું હોય) તો ભિક્ષુ આહારનો સર્વથા ત્યાગ કરે.
- ५७६. न वि कारणं तणमओ संथारो, न वि य फासुया भूमी । अप्पा खलु संथारो, होइ विसुद्धो मणो जस्स ॥ १० ॥
- પ૭૬. ઘાસનો સંથારો મહત્ત્વનો નથી અને પ્રાસુક-શુદ્ધ ભૂમિ પણ મુખ્ય વસ્તુ નથી. જેનું મન શુદ્ધ છે તેને માટે આત્મા જ ખરો સંથારો છે. (સંથારો = સૂવા માટેની ઊન કે ઘાસની પથારી. પ્રાસુક = જીવસહિત)
- ५७७. न वि तं सत्थं च विसं च, दुप्पउत्तु व्व कुणइ वेयालो । जंतं व दुप्पउत्तं, सप्पु व्व पमाइणो कुद्धो ॥ ११ ॥
- ५७८. जं कुणइ भावसल्लं, अणुद्धियं उत्तमट्ठकालिम्म । दुल्लहबोहीयत्तं, अणंसंसारियत्तं च ॥ १२ ॥
- પ૭૭-પ૭૮. સંભાળ રાખ્યા વિના વાપરેલું શસ્ત્ર, બેદરકારીથી ઉપયોગમાં લીધેલું ઝેર, અયોગ્ય રીતે આરાધાયેલો વેતાળ, અસાવધાનીથી પ્રયોજેલું યંત્ર અને અસાવધાનપણાથી છંછેડાયેલો સાપ આ બધાં આપણને જે હાનિ ન કરી શકે તે હાનિ, સમાધિમૃત્યુના ટાણે હૃદયમાં રહી ગયેલું શલ્ય કરે છે. શલ્ય જો દૂર ન થાય તો જીવને ફરીથી બોધિ (સમ્યક્ત્વ)ની પ્રાપ્તિ મુશ્કેલ બની જાય છે.

and external, internal *sallekhanā* consists in emaciating the passions while the external one consists in emaciating the body.

- 575. Kasāe payaṇūem kiccā, appāhāre titikkhae. Aha bhikkhū gilāejjā, āhārasseva amtiyam.
- 575. A monk (adopting the vow of sallekhanā) should first subdue his passions and (then) reduce the intake of his food gradually; but when the body becomes extremely weak, he should stop taking any food.
- 576. Na vi kāraņam taņamao samthāro, na vi ya phāsuyā bhūmī.
  - Appā khalu samthāfo, hoi visuddho maņo jassa.
- 576. A person whose mind is pure, needs neither a bed of straw nor a faultless ground; his soul itself becomes his bed.
- 577. Na vi tam sattham ca visam ca, duppautu vva kuṇai veyālo.
  - Jamtam va duppauttam, sappu vva pamāiņo kuddho.
- 578. Jam Kuṇai bhāvasallam, anuddhiyam uttamaṭṭhakālammi.
  - Dullahabohīyattam, anamtasamsāriyattam ca.
- 577 & 578. Mental thorns (śalya) like deceit, perverted attitude and a desire for worldly enjoyments in next life in a person observing the vow of Sallekhanā cause him greater pain than a tainted weapon, poison, devil, an evil-motivated amulet or an angry serpent, for in the presence of these śalyas right understanding becomes impossible and involvement in an infinite transmigratory cycle becomes inevitable.

- ५७९. तो उद्धरंति गारवरहिया मूलं पुणब्भवलयाणं । मिच्छादंसणसल्लं, मायासल्लं नियाणं च ॥ १३ ॥
- પ૭૯. માટે, નિરિભમાની સાધક પુનર્જન્મની વેલના મૂળિયાં જેવાં માયા, નિદાન અને મિથ્યાત્વ – એ ત્રણે શલ્યને હૃદયમાંથી ઉખેડીને ફેંકી દે છે.
- ५८०. मिच्छदंसणरत्ता, सनियाणा कण्हलेसमोगाढा । इय जे मरंति जीवा, तेसिं दुलहा भवे बोही ॥ १४ ॥
- ૫૮૦. મિથ્યાત્વમાં રક્ત, આકાંક્ષાસહિત અને કૃષ્ણ લેશ્યામાં ડૂબેલા રહીને જે લોકો મરે છે તેમના માટે જગતમાં બોધિ દુર્લભ બને છે.
- ५८१. सम्मद्दंसणरत्ता, अनियाणा सुक्कलेसमोगाढा । इय जे भरंति जीवा, तेसिं सुलहा भवे बोही ॥ १५ ॥
- ૫૮૧. સમ્યગ્દર્શનમાં સ્થિત, ઈચ્છારહિત અને શુક્લ લેશ્યામાં લીન રહીને જે લોકો મરે છે તેમને જગતમાં બોધિ સુલભ થાય છે.
- ५८२. आराहणाए कज्जे, परियम्मं सळदा वि कायळ्वं । परियम्मभाविदस्स ह, सुहसज्झाऽऽराहणा होइ ॥ १६ ॥
- ૫૮૨. આરાધક બનવા માટે સતત અભ્યાસ અનુષ્ઠાન કરતાં રહેવું જોઈએ. જે સતત અભ્યાસ કરતા રહે છે તેમને માટે આરાધના સુખસાધ્ય બને છે.
- ५८३. जह रायकुलपसूओ, जोग्गं णिच्चमिव कुणइ परिकम्मं । तो जिदकरणो जुद्धे, कम्मसमत्थो भविस्सदि हि ॥ १७ ॥

- 579. To uddharamti gāravarahiyā, mūlam puṇabbhavalayāṇam.
  - Micchādamsanasallam, māyāsallam niyānam ca.
- 579. A monk who is free from pride cuts down the three roots of rebirth, i. e., the thorns of wrong faith, deceit and desire for worldly enjoyment in next life.
- 580. Micchaddamsaṇarattā, saniyāṇā kaṇhalesamogāḍhā. Iya je maramti jīvā, tesim dulahā bhave bohī.
- 580. Hence those persons who die as attached to wrong faith, as full of desire for sensuous enjoyment in return for the good acts performed, as subject to kṛṣṇa leśyā (black-colouring) do not find it easy to attain right understanding
- 581. Sammaddamsaṇarattā, aniyāṇā sukkalesamogāḍhā. Iya je maramti jīvā, tesim sulahā bhave bohī.
- 581. (On the other hand) those persons who die as attached to right faith, as devoid of desire for sensuous enjoyment in return for the good acts performed, as subject to śukla leśyā (white-colouring) find it easy to attain right understanding.
- 582. Ārāhaṇāe kaje, pariyammam savvadā vi kāyavvam. Pariyambhabhāvidassa hu, suhasajjhārāhaṇā hoi.
- 582. One who is desirous of performing ārādhanā (the set of auspicious acts to be performed at the time of death) ought to always perform parikarman (practice of the set of auspicious acts): for one whose mind is permeated with parikarman, finds it easy to perform ārādhanā.
- 583. Jaha rāyakulapasūo, joggam niccamavi kuņai parikammam.
  - To jidakaraṇo juddhe, kammasamattho bhavissadi hi.

- ५८४. इय सामण्णं साधू वि, कुण्णदि णिच्चमवि जोगपरियम्मं । तो जिदकरणो मरणे, ज्झाणसमत्थो भविस्सति ॥ १८ ॥
- ૫૮૩-૫૮૪. જેમ રાજપુત્ર હમેશાં વ્યાયામનો અને શસ્ત્રચાલનનો અભ્યાસ કરતો રહે છે, ને તેથી પોતાના શરીરને કેળવીને વશ કરનાર એ રાજપુત્ર યુદ્ધ વખતે કામ કરી શકે છે, એવી જ રીતે સાધુ પણ સતત યોગાભ્યાસ કરે છે ને તેથી ચિત્તને વશ કરી લીધેલું હોવાથી અંત સમયે તે ધ્યાન કરવા માટે સમર્થ બને છે.
- ५८५. मोक्खपहे अप्पाणं, ठवेहि तं चेव झाहि तं चेव । तत्थेव विहर णिच्चं, मा विहरसु अन्नदव्वेसु ॥ १९ ॥
- પ૮૫. હે મુનિ ! તું તારા આત્માને મોક્ષમાર્ગમાં સ્થાપન કર, તેનું જ ધ્યાન કર, તેમાં જ નિત્ય વિહાર કર, અન્ય પદાર્થીમાં વિહાર કરી નહિ.
- ५८६. इहपरलोगासंस-प्यओग, तह जीयमरणभोगेसु । वज्जिज्जा भाविज्ज य, असुहं संसारपरिणामं ॥ २० ॥
- ૫૮૬. સંલેખના સ્વીકારનાર સાધકે આ જન્મનાં સુખાદિ અથવા પરલોકનાં સુખાદિની કામના તજવી, જીવવાની ઈચ્છા કે મરવાની ઈચ્છા પણ છોડવી અને સંસારના અશુભ સ્વરૂપનું ચિંતન કરવું.
- ५८७. परदव्वादो दुग्गइ, सद्दव्वादो हु सुग्गई होई । इय णाऊ सदव्वे, कुणह रइं विरइं इयरिम्म ॥ २१ ॥
- ૫૮૭. પરદ્રવ્યની આસક્તિથી દુર્ગતિ થાય છે, સ્વદ્રવ્યની રુચિથી સદ્ગતિ થાય છે. એમ જાણીને સ્વદ્રવ્યમાં - આત્મામાં લીન બનો, પરદ્રવ્યથી વિરક્ત બનો.

- 584. Iya sāmaṇṇam sādhūvi, kuṇadi ṇiccamavi jogapariyammam.
  - To jidakaraņo maraņe, jjhāņasamattho bhavissati.
- 583 & 584. One who is born in a royal family and performs his (military) exercises regularly will become competent to win all wars: similarly a monk who regularly engages himself in meditation and practise of the vows of monastic life, conquers his mind, and will become competent to practice meditation at his death.
- 585. Mokkhapahe appāṇaṁ, thavehi taṁ ceva jhāhi taṁ ceva. Tattheva vihara ṇiccaṁ, mā viharasu annadavvesu.
- 585. Fix (your) soul on the path of liberation and meditate on that soul only; always be engrossed in it and not in any other substance.
- 586. Ihaparalogāsamsa-ppaoga, taha jīyamaraṇabhogesu. Vajjijjā bhāvijja ya, asuham samsārapariṇāmam.
- 586. One should give up desire for pleasures in this world as also in the next; should give up liking either for life or for death or for enjoyments, should engage thought in the evil consequences available in the world of transmigration.
- 587. Paradavvādo duggai, saddavvādo hu suggaī hoī. Iya ṇāū sadavve, kuṇaha raī viraī iyarammi.
- 587. One gets birth in a miserable state by being devoted to other substances.i. e., worldly things and birth in a good state by being devoted to contemplation of one's own soul; knowing this one should be absorbed in meditation of one's soul and desist from thinking of other substances

### SAMAŅSUTTAM

# Third Part METHAPHYSICS

#### ३४. तत्त्वसूत्र

- ५८८. जावन्तऽविज्जापुरिसा, सव्वे ते दुक्खसंभवा । लुप्पन्ति बहुसो मूढा, संसारिम्म अणन्तए ॥ १ ॥ ३४. तत्त्वसूत्र
- પ૮૮. બધાજ વિવેકહીન જનો દુઃખી છે; મૂઢ લોકો અનંત સંસારમાં ખોવાઈ જાય છે.
- ५८९. समिक्ख पंडिए तम्हा, पासजाइपहे बहू । अप्पणा सच्चमेसेज्जा, मेत्ति भूएसु कप्पए ॥ २ ॥
- પ૮૯. માટે વિવેકી પુરુષોએ અનેક પ્રકારના સંબંધોને બંધન તરીકે ઓળખીને સત્યની શોધ કરવી અને સર્વ જીવો સાથે મૈત્રીભાવ રાખવો.
- ५९०. तच्चं तह परमट्ठं, दव्वसहावं तहेव परमपरं । धेयं सुद्धं परमं, एयट्ठा हुंति अभिहाणा ॥ ३ ॥
- ૫૯૦. તત્ત્વ, પરમાર્થ, દ્રવ્યસ્વભાવ, પર-અપર, ધ્યેય, શુદ્ધ, પરમ-આ બધા શબ્દો એકાર્થવાચક છે.
- ५९१. जीवाऽजीवा य बन्धो य, पुण्णं पावाऽऽसवो तहा । संवरो निज्जरा मोक्खो, संतेए तहिया नव ॥ ४ ॥
- ૫૯૧. જીવ, અજીવ, બંધ, પુણ્ય, પાપ, આસ્રવ, સંવર, નિર્જરા અને મોક્ષ– આ નવ પદાર્થીને તત્ત્વ કહેવાય છે.

METHAPHYSICS 297

#### 34. PRECEPTS ON FUNDAMENTAL TRUTHS

588. Jāvantávijjāpurisā, savve te dukkhasambhavā. Luppanti bahuso mūḍhā, samsārammi aṇantae.

#### **METAPHYSICS**

- 588. All persons who are ignorant suffer misery; most of those who are foolish will remain confounded in this endless mundane existence.
- 589. Samikkha pamdie tamhā, pāsajāipahe bahū. Appaņā saccamesejjā, mettim bhūesu kappae.
- 589. Therefore, a wise person, considering that most of the ways of living result in entanglements of (mundane) existence, should search for truth with (the aid of) his own soul and develop affection towards all living beings.
- 590. Taccam taha paramaṭṭham, davvasahāvam taheva paramaparam.
  - Dheyam suddham paramam, eyaṭṭhā humti abhihāṇā.
- 590. Truth, emancipation, the nature of substance, the highest reality, the supreme pure goal, all these words convey the same meaning.
- 591. Jivājivā ya bandho ya, puṇṇaṁ pāvāsavo tahā. Saṁvaro nijjarā mokkho, saṁtee tahiyā nava.
- 591. Soul, non-soul, Karmic bondage, merit, demerit, karmic-influx, stoppage of influx, release (from Karmas) and liberation, these constitute the nine fundamental principles.

- ५९२. उवओगलक्खणमणाइ निहणमत्थंतरं सरीराओ । जीवमरूविं कारिं, भोयं च सयस्स कम्मस्स ॥ ५ ॥
- પ૯૨. જીવનું મુખ્ય લક્ષણ ઉપયોગ છે. જીવ અનાદિ અનંત છે, શરીરથી ભિન્ન છે, અરૂપી છે તે પોતાના કર્મોનો કર્તા છે અને પોતાના કર્મોનો ભોક્તા છે.

(ઉપયોગ = જ્ઞાન અને દર્શનની ક્ષણે ક્ષણે પ્રવર્તી રહેલી ક્રિયા.)

- ५९३. सुहदुक्खजाणणा वा, हिदपरियम्मं च अहिदभीरुत्तं । जस्स ण विज्जदि णिच्चं, तं समणा बिंति अज्जीवं ॥ ६ ॥
- પ૯૩. જે ક્ચારેય સુખ-દુઃખને અનુભવતું નથી, જે પોતાના હિત માટે કે અહિતથી બચવા માટે કશો પ્રયત્ન કરી શકતું નથી તેને જ્ઞાનીઓ અજીવ કહે છે
- ५९४. अज्जीवो पुण णेओ, पुग्गल धम्मो अधम्म आयासं । कालो पुग्गल भुत्तो, रूवादिगुणो अमुत्ति सेसा दु ॥ ७ ॥
- પ૯૪. પુદ્દગલ, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશ, કાલ- —આટલા પદાર્થો અજીવ છે. એમાંથી પુદ્દગલ રૂપી (મૂર્ત) છે – રૂપ-રસ-ગંધ વગેરે ગુણો ધરાવે છે; બાકીના ચાર અમૂર્ત છે.
- ५९५. नो इन्दियग्गेज्झ अमुत्तभावा, अमुत्तभावा वि य होइ निच्चो । अज्झत्थहेउं निययऽस्स बन्धो, संसारहेउं च वयन्ति बन्धं ॥ ८ ॥
- પ૯૫. આત્મા અમૂર્ત હોવાથી ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય નથી આંખ વગેરે ઇન્દ્રિયો તેને ગ્રહણ કરી શકે નહિ. અમૂર્ત હોવાથી તે નિત્ય છે – તેનો નાશ નથી. કર્મબંધનું મૂળકારણ આત્મામાં રહેલા રાગ-દ્વેષાદિ છે, અને કર્મબંધ સંસારમાં આત્માના પરિભ્રમણનું કારણ છે.

METHAPHYSICS 299

592. Uvaogalakkhaṇamaṇāi-nihaṇamatthaṁtaraṁ sarirāo. Jivamarūviṁ kāriṁ, bhoyaṁ ca sayassa kammassa.

- 592. A soul is characterised by consciousness; is eternal, immortal, different from the body (in which it is embodied), formless, and the doer and enjoyer of his own Karmas (i.e., fruits of his actions).
- 593. Suhadukkhajāṇaṇā vā, hidapariyammam ca ahidabhīruttam.
  - Jassa ņa vijjadi ņiccam, tam samaņā vimti ajjīvam.
- 593. The Jinas call that an *ajīva* (i.e., non-soul) which invariably does not have any knowledge of pleasure or pain, does not know what is beneficial and does not have any fear of what is detrimental.
- 594. Ajjīvo puṇa ṇeo, puggala dhammo adhamma āyāsam. Kālo puggala mutto, rūvādiguṇo amutti sesā du.
- 594. *Ajīva* should again be known (to be of five kinds): matter (pudgala), motion (dharma), rest (adharma), space (ākāśa) and time (kāla): matter has form as it has the attributes of colour etc., the rest of them are verily formless.
- 595. No imdiyaggejjha amuttabhāvā, amuttabhāvā vi ya hoi nicco.
  - Ajjhatthaheum niyayássa bandho, samsāraheum ca vayanti bandham.
- 595. The soul is not perceptible to the senses as it has no corporal form; it is eternal since it has no corporal form; due to internal activities like the passions, Karma binds the soul; and it is said that bondage is the cause of mundane existence.

- ५९६. रत्तो बंधदि कम्मं, मुच्चदि कम्मेहिं रागरहिदप्पा । एसो बंधसमासो, जीवाणं जाण णिच्छ्यदो ॥ ९ ॥
- ૫૯૬. રાગાદિયુક્ત આત્મા કર્મોથી બંધાય છે, રાગાદિ રહિત થતાં તે મુક્ત થાય છે. જીવના બંધનનું નિશ્ચયદેષ્ટિએ સંક્ષેપમાં વર્શન આટલું જ છે.
- ५९७. तम्हा णिव्वृदिकामो, रागं सव्वत्थ कुणदि मा किंचि । सो तेण वीदरागो, भवियो भवसायरं तरदि ॥ १० ॥
- ૫૯૭. માટે, મોક્ષાર્થી ક્યાંય પણ, લેશમાત્ર રાગ ન કરે; પૂર્ણ વીતરાગતા પ્રાપ્ત થતાં એ ભવ્ય આત્મા સંસાર-સાગરનો પાર પામે છે.

- ५९८. कम्मं पुण्णं पावं, हेऊ तेसिं च होंति सच्छिदरा । मंदकसाया सच्छा, तिव्वकसाया असच्छा हु ॥ ११ ॥
- પ૯૮. કર્મ બે પ્રકારનું છે– પુણ્ય અને પાપ; પુણ્ય કર્મનો હેતુ શુભભાવ છે, પાપ કર્મનો હેતુ અશુભ ભાવ છે. જેમાં કષાય મંદ હોય તેને શુભભાવ કહેવાય છે અને કષાય તીવ્ર હોય તેને અશુભ કહેવાય છે.
- ५९९. सव्वत्थ वि पियवयणं, दुव्वयणे दुज्जणे वि खमकरणं । सव्वेसिं गुणगहणं, मंदकसायाण दिट्ठंता ॥ १२ ॥
- પ૯૯. હમેશાં પ્રિયવચન બોલવું, પોતાનું ખરાબ બોલનાર દુર્જનને પણ ક્ષમા કરવી, બધાનાં ગુણ જોવાં– આ મંદકષાયી વ્યક્તિનાં લક્ષણો છે.

METHAPHYSICS 301

596. Ratto bamdhadi kammam, muccadi kammchim rāgarahidappā.

Eso bamdhasamāso, jīvāņam jāņa micchayado.

- 596. Attachment binds the soul (with Karmas); a soul which is free from attachments becomes liberated from Karmas. Know that this surely is briefly (the nature of) the Karmic bondage of souls.
- 597. Tamhā ņivvudikāmo, rāgam savvattha kuṇadi mā kimci.
  - So teņa vīdarāgo, bhaviyo bhavasāyaram taradi.
- 597. Therefore, it is desirable to renounce the attachments; do not do anything at any time that brings about an attachment even to the Slightest degree; it is due to this that a soul conquers all attachments and crosses over the ocean of worldly existence.
- 598. Kammam puṇṇam pāvam, heū tesim ca homti sacchidarā.
  - Mamdakasāyā sacchā, tivvakasāyā asacchā hu.
- 598. Karma is the cause of merit (punya) and demerit ( $p\bar{a}pa$ ); auspicious thoughts give rise to merit while inauspicious thoughts to demerit. Those who, are possessed of subdued passions have clean (mental states); those with intense passions will have unclean (mental states).
- 599. Savvattha vi piyavayaṇaṁ, duvvayaṇe dujjaṇe vi khamakaraṇar
  - Savvesim guņagahaņam, mamdakasāyāņa diṭṭhamtā.
- 599. Always speak words which are dear (to others), even those wicked men who use harsh words ought to be forgiven;

- ६००. अप्पपसंसण-करणं, पुज्जेसु वि दोसगहण-सीलत्तं । वेरधरणं च सुइरं, तिव्वकसायाण लिंगाणि ॥ १३ ॥
- ૬૦૦. પોતાની બડાઈ હાંકવી, પૂજ્ય પુરુષોનાં પણ દોષો જોવાની ટેવ, લાંબા સમય સુધી વેર ચાલુ રાખવું – આ તીવ્રકષાયી વ્યક્તિનાં લક્ષણ છે.
- ६०१. रागद्दोसपमत्तो, इंदियवसओ करेइ कम्माइं । आसवदारेहिं अवि-गुहेहिं तिविहेण करणेणं ॥ १४ ॥
- ૬૦૧. રાગ-દ્વેષને આધીન અને ઇન્દ્રિયોનો દાસ બનેલો આત્મા, આસ્રવદ્વારોને ખુલ્લાં રાખીને, કરવું-કરાવવું-અનુમોદવું એ ત્રણે રીતે કર્મોને એકઠાં કરતો રહે છે.
- ६०२. आसवदारेहिं सया, हिंसाईएहिं कम्ममासवइ । जह नावाइ विणासो, छिद्देहि जलं उयहिमज्झे ॥ १५ ॥
- ૬૦૨. દરિયામાં રહેલી નાવમાં કાણાં વાટે સતત પાણી ભરાતું રહે છે તેમ, હિંસા વગેરે આસ્રવદ્વારોમાંથી આત્મામાં સદા કર્મોનું આગમન થતું રહે છે.
- ६०३. मणसा वाया कायेण, का वि जुत्तस्स विरियपरिणामो । जीवस्सप्पणिओगो, जोगो त्ति जिणेहिं णिहिट्ठो ॥ १६ ॥
- ૬૦૩. મન-વચન-કાયાથી કોઈપણ કાર્યમાં જીવના વીર્યગુણનું પરિણમન થાય અને જીવમાં જે કંપન થાય તેને યોગ કહેવામાં આવે છે.

one must take the best from all people, these are illustrative of persons possessed of subdued passions.

600. Appapasamsana-karanam, pujjeu vi dosagahanasīlattam.

Veradharanam ca suiram, tivvakasāyāņa limgāņi.

- 600. Praising oneself, picking up faults even with those who are worthy of worship and maintaining inimical attitude for a pretty long time, these are the characteristics of persons possessed of intense passions.
- 601. Rāgaddosapamatto, imdiyavasao karei kammāim. Āsavadārehim avi-guhehim tiviheņa karaņeņam.
- 601. A person, having lost his self-awareness due to attachment and aversion, remains enslaved by the senses. His doors of karmic influx being open, he commits Karmas continuously through three fold means, i. e., mind, body and speech.
- 602. Āsavadārehim sayā, himsāīehim kammamāsavai. Jaha Nāvāi viņāso, chiddehi jalam uyahimajjhe.
- 602. There is a continuous inflow of the Karmas through the doors of influx, i. e., violence etc., just as a boat with holes sinks in the sea due to the inflow of water, so does the soul.
- 603. Maṇasā vāyā kāyeṇa, kā vi juttassa viriyapariṇāmo. Jīvassa-PPaṇiogo, jogo tti jiṇehiṁ ṇiddiṭṭho.
- 603. (Yogas are also the doors of Karmic influx). The vibrations in the soul through the activities of mind, body and the speech are known as Yoga. So say the Jinas.

- ६०४. जहा जहा अप्पतरों से जोगों, तहा तहा अप्पतरों से बंधों । निरुद्धजोगिस्स व से ण होति, अछिद्दपोतस्स व अंबुणाथे ॥ १७ ॥
- ૬૦૪. જેમ જેમ આત્માનો યોગ ઓછો થતો જાય તેમ તેમ કર્મબંધ ઓછો થતો જાય છે. જયારે યોગ બિલકુલ અટકી જાય ત્યારે, દરિયામાં રહેલી છિદ્ર વગરની નૌકામાં પાણી ન આવે, તેમ તેની અંદર કર્મો પ્રવેશતાં નથી.
- ६०५. मिच्छत्ताविरदी वि य, कसाय जोगा व आसवा होंति । संजम-विराय-दंसण-जोगाभावो य संवरओ ॥ १८ ॥
- ૬૦૫. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યોગ એ આસ્રવનાં હેતુઓ છે. સમ્યક્ત્વ, વિરતિ, વૈરાગ્ય અને યોગરહિતતા આ સંવરના હેતુઓ છે.
- ६०६. रुंधियछिद्दसहस्से, जलजाणे जह जलं तु णासविद । मिच्छत्ताइअभावे, तह जीवे संवरो होइ ॥ १९ ॥
- ૬૦૬. જે નૌકાના બધાં છિદ્રો બંધ કરી દીધાં હોય તેમાં પાણી પ્રવેશતું નથી. તેમ મિથ્યાત્વ આદિનો અભાવ થતાં કર્મોનો સંવર થાય છે.
- ६०७. सव्वभूयऽप्पभूयस्स, सम्मं भूयाइं पासओ । पिहियासवस्स दंतस्स, पावं कम्मं न बंधई ॥ २० ॥
- ૬૦૭. સર્વ જીવોને આત્મસમ ગણનાર, સર્વ પ્રત્યે સમ્યગ્દેષ્ટિ રાખનાર અને આસ્રવદ્વારોને બંદ કરનાર સંયમવ્રતી આત્માને પાપકર્મ લાગતાં નથી.

604. Jahā jahā appataro se jogo, tahā tahā appataro se bamdho.

- Niruddhajogissa va se ņa hoti, achidapotassa va ambuņāthe.
- 604. As soon as the Yogas, i. e., the soul vibrations lessen, the bondage or the Karmic influx also lessens. The moment the Yogas are stopped, the Karmic-influx does not take place; just as the water does not enter the boat which has no holes.
- 605. Micchattāviradī vi ya, kasāya jogā ya āsavā homti. Samjama-virāya-damsana-jogābhāvo ya samvarao.
- 605. Wrong faith, non-refrainment, passion and Yoga are the causes of Karmic influx. Self-restraint, detachment, right-faith and the absence of Yoga are the causes of cessation.
- 606. Rumdhiyachiddasahasse, jalajāņe jaha jalam tu ņāsavadi.
  - Micchattāiabhāve, taha jīve samvaro hoi.
- 606. Just as there is no inflow of water in the boat after the thousands of its holes have been plugged, similarly, the wrong faiths being removed, there is the cessation of Karmic influx in the soul (Jīva).
- 607. Savvabhūyáppabhūyassa, sammam bhūyāim pāsao. Pihiyāsavassa damtassa, pāvam kamam na bamdhaī.
- 607. He who feels all beings to be like himself and who has stopped all the doors of the Kannic influx, such a self-restrained person does not suffer the bondage of sinful deeds.

- ६०८. मिच्छत्तासवदारं, रुंभइ सम्मत्तदिढकवाडेण । हिंसादिदुवाराणि वि, दिढवयफलिहेहिं रुंभंति ॥ २१ ॥
- ૬૦૮. મિથ્યાત્વ આસ્રવદ્વાર સમ્યક્ત્વરૂપ દઢ કમાડથી બંધ થાય છે, અને હિંસા આદિ આસ્રવદ્વારો વ્રતરૂપી મજબૂત પાટિયાંથી ઢંકાય છે.
- ६०९. जहा महातलायस्स, सन्निरुद्धे जलागमे । उस्सिचणाए तवणाए, कमेण सोसणा भवे ॥ २२ ॥
- ६१०. एवं तु संजयस्सावि, पावकम्मनिरासवे । भवकोडीसंचियं कम्मं, तवसा निज्जरिज्जइ ॥ २३ ॥
- €૦૯-૬૧૦. કોઈ મોટા તળાવમાં પાણીને આવવાનાં રસ્તા બંધ કરી દેવામાં આવે તો બાકીનું પાણી ઉલેચાઈને ખલાસ થઈ જાય છે અથવા તાપથી સોસાઈ જાય છે, એવી જ રીતે, સંયમી પુરુષ નવાં કર્મોને આવવાનાં દ્વાર બંધ કરે છે ત્યારે અનેક જન્મોનાં એકત્ર થયેલાં તેનાં પુરાણાં કર્મો તપ વડે ખરી પડે છે.
- ६११. तवसा चेव ण मोक्खो, संवरहीणस्स होइ जिणवयणे । ण ह सोत्ते पविसंते, किसिणं परिसुस्सिद तलायं ॥ २४ ॥
- ૬૧૧. જે સંવરિવહીન હોય તેને માત્ર તપથી મોક્ષ નહિ મળે. જો સરોવરમાં પાણીનું આગમન ચાલુ હોય તો તે તળાવ કદી પુરું સૂકાશે નહિ.
- ६१२. जं अन्नाणी कम्मं खवेइ बहुआहिं वासकोडिहिं। तं नाणी तिहिं गुत्तो, खवेइ ऊसासमित्तेणं ॥ २५ ॥
- ૬૧૨. અજ્ઞાન આત્મા કરોડો વર્ષે જેટલાં કર્મોનો ક્ષય કરી શકે છે તેટલાં કર્મોનો ક્ષય જ્ઞાનવાન આત્મા મન-વચન-કાયાની ગુપ્તિના બળે, એક

608. Micchattāsavadāram, rumbhai sammattadiḍhakavāḍeṇa.

Himsādiduvārāņi vi, diḍhavayaphalihahim rumbhati.

- 608. The soul aspiring after liberation blocks the doors of influx of wrong faith by the firm shutters of righteousness and those of violence etc. by the shutters of staunch vows.
- 609. Jahā mahātalāyassa, sanniruddhe jalāgame. Ussimcaņāe tavaņāe, kameņa sosaņā bhave.
- 610. Evam tu samjayassāvi, pāvakammanirāsave. Bhavakodīsamciyam kammam, tavasā nijjarijjai.
- 609-610. Just as the water of a huge pond gradually dries by blocking the way of the inlet of water, drawing out its previous water and by sunheat, in the same way, the Karmas of the self-restrained, accumulated during crores of births, get destroyed by blocking the entrance of sinful deeds and by austerities.
- 611. Tavasā ceva ņa mokkho, samvarahīņassa hoi jiņavyaņe. Na hu sotte pavisamte, kisiņam parisussadi talāyam.
- 611. It has been asserted by the Jinas that one who has not controlled the influx of the Karmas, does not achieve liberation by practising austerities only; just as the water of a pond does not dry completely, if the sources of the inlet of water are kept open.
- 612. Ja aṇnāṇī kammaṁ, khavei bahuāhiṁ bāsakoḍīhiṁ. Taṁ nāṇī tihiṁ gutto, khavei ūsāsamitteṇaṁ.
- 612. The annihilation of the amount of Karmas, which an ignorant person does during the crores of years by practising austerities, is done by the wise person,

ક્ષણમાં કરી નાખે છે.

- ६१३. सेणावइम्मि णिहए, जहा सेणा पणस्सई । एवं कम्माणि णस्संति, मोहणिज्जे खयं गए ॥ २६ ॥
- ૬૧૩. સેનાપતિ મરાતાં જેમ સેના નાસી જાય છે તેમ મોહનીય કર્મનો નાશ થતાં અન્ય કર્મોનો પણ નાશ થઈ જાય છે.
- ६१४. कम्ममलविप्पमुक्को, उड्ढं लोगस्स अंतमधिगंता । सो सळ्वणाणदरिसी, लहदि सुहमणिदियमणंतं ॥ २७ ॥
- ૬૧૪. કર્મના મેલથી મુક્ત થયેલો આત્મા સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી બની લોકાત્ર પર પહોંચે છે અને અતીન્દ્રિય તથા અનંત સુખમાં મગ્ન બની જાય છે.

- ६१५. चिक्किकुरुफणिसुरेंदेसु, अहमिंदे जं सुहं तिकालभवं । तत्तो अणंतगुणिदं, सिद्धाणं खणसुहं होदि ॥ २८ ॥
- ૬૧૫. ચક્રવર્તી, ઉત્તરકુરુક્ષેત્રના સુખી યુગલિકો, નાગેન્દ્ર, દેવેન્દ્ર કે અનુત્તર લોકના દેવોનું ત્રણ કાળનું સુખ એકઠું કરીએ તેના કરતાં પણ સિદ્ધ આત્માનું એક ક્ષણનું સુખ અનંતગણું હોય છે.
- ६१६. सव्वे सरा नियट्टंति, तक्का जत्थ न विज्जइ । मई तत्थ न गाहिया, ओए अप्पड्डाणस्स खेयन्ने ॥ २९ ॥
- ૬૧૬. એ સ્થિતિનું વર્શન કરવામાં શબ્દો પાછાં પડે છે, તર્કનું ત્યાં કામ નથી, બુદ્ધિ ત્યાં પ્રવેશી શકતી નથી. એ છે ઓજસરૂપ-જયોતિર્મય અને અશરીરી જ્ઞાનમય સ્થિતિ માત્ર.

practising the three Gupties, in a single breath.

- 613. Seṇāvaimmi ṇihae, jahā seṇā paṇassaī.

  Evaṁ kammāṇi ṇassaṁti, mohaṇijje khayaṁ gae.
- 613. Just as the army is destroyed after the Commander is dead, in the same way, all the Karmas are automatically destroyed after the annihilation of the Mohanlya Karma (infatuating Karma).
- 614. Kammamalavipamukko, uḍḍhaṁ logassa aṁtamadhigaṁtā.
  - So savvaņāņadarisī, lahadi suhamaņimdiyamaņamtam.
- 614. The soul, liberated from the Karmic pollution, ascends the top of the universe and there enjoys transcendental infinite bliss, possessing all knowledge and all perception (i. e., being omniscient).
- 615. Cakkikurufaṇisureṁdesu, ahamiṁde jaṁ suhaṁ tikālabhavaṁ.
  - Tatto aņamtaguņidam, siddhāņam khanasuhem hodi.
- 615. The bliss attained by the Siddhas in a moment is infinite times more than the pleasure enjoyed by the emperors, by the Jīvas residing in the regions of the Karmas, and by the Fanlndras, Surendras and Ahamindrasin all the ages.
- 616. Savve sarā niyaṭṭaṁti, takkā jattha na vijjai. Maī tattha na gāhiyā, oe appaiṭṭhāṇassa kheyanne.
- 616. It is not possible to describe the state of liberation in words as they transcend any such verbal expression. Nor is there the possibility of argument as no mental business

- ६१७. ण वि दुक्खं ण वि सुक्खं, ण वि पीडा णेव विज्जदे बाहा । ण वि मरणं ण वि जणणं, तत्थेव य होइ णिव्वाणं ॥ ३० ॥
- દ૧૭. જયાં નથી દુઃખ, નથી સુખ, નથી પીડા કે નથી બાધા; નથી જન્મ, નથી મરણ એ જ છે નિર્વાણ.
- ६१८. ण वि इंदिय उवसग्गा, ण वि मोहो विम्हयो ण णिद्दा य । ण य तिण्हा णेव छुहा, तत्थेव य होइ णिव्वाणं ॥ ३१ ॥
- ૬૧૮. નથી ઈન્દ્રિયો, નથી ઉપસર્ગો, નથી મોહ, નથી વિસ્મય, નથી નિંદ્રા, નથી તરસ, નથી ભૂખ – એ જ છે નિર્વાણ.
- ६१९. ण वि कम्मं णोकम्मं, ण वि चिंता णेव अट्टुरुद्दाणि । ण वि धम्मसुक्कझाणे, तत्थेव य होइ णिव्वाणं ॥ ३२ ॥
- ૬૧૯. નથી કર્મ, નથી નોકર્મ, નથી ચિન્તા, નથી આર્તધ્યાન, નથી રૌદ્રધ્યાન, નથી ધર્મધ્યાન કે નથી શુક્લધ્યાન એ જ નિર્વાણની અવસ્થા છે.
  (નોકર્મ = કર્મથી થયેલ વસ્તુઓ, અવસ્થાઓ. આર્તધ્યાન = દુઃખમય વિચારધારા. રૌદ્રધ્યાન = દેષમય વિચારધારા.)
- ६२०. विज्जिद केवलणाणं, केवलसोक्खं च केवलं विखं । केवलिदिट्टि अमुत्तं, अत्थित्तं सप्पदेसत्तं ॥ ३३ ॥

is possible. The state of liberation transcends all the determinations and alternatives. Side by side with it, there is no pride due to being devoid of all the blemishes of the mind. There is no melancholy even if there is knowledge of upto the seventh hell, due to it transcending the pleasure and pain.

- 617. Na vi dukkham na vi sukkham, na vi pīḍā neva vijjade bāhā.
  - Na vi maraṇam ṇa vi jaṇaṇam, tattheva ya hoi ṇivvāṇam.
- 617. Where there is neither pain nor pleasure, neither suffering nor obstacle, neither birth nor death, there is emancipation.
- 618. Na vi imdiya uvasaggā, ņa vi moho vimhayo ņa ņiddā ya.
  - Na ya tinhā neva chuhā, tattheva ya hoi nivvānam.
- 618. Where there are neither sense organs, nor is there any action caused by the others, nor infatuation, nor surprise, nor sleep, nor thirst, nor hunger, there is emancipation.
- 619. Na vi kammam nokammam, na vi cimtā neva attaruddāņi.
  - Na vi dhammasukkajhāņe, tattheva ya hoi ņivvāņam.
- 619. Where there is neither Karma, nor quasi-Karma nor the worry, nor any type of thinking which is technically called Artta, Raudra, Dharma and Sukla, there is Nirvana.
- 620. Vijjadi kevalaņāṇaṁ, kevalasokkhaṁ ca kevalaṁ virayaṁ.
  - Kevaladiṭṭhi amuttam, atthittam sappadesattam.

- ૬૨૦. ત્યાં છે માત્ર જ્ઞાન, માત્ર સુખ, માત્ર વીર્ય, માત્ર દર્શન; ત્યાં છે માત્ર અમૂર્ત-નિરાકાર અસ્તિત્વ - સત્તા માત્ર.
- ६२१. निव्वाणं ति अबाहंति, सिद्धी लोगगगमेव य । खेमं सिवं अणाबाहं जं चरंति महेसिणो ॥ ३४ ॥
- ૬૨૧. નિર્વાણ, અબાધા, સિદ્ધિ, લોકાગ્ર, ક્ષેમ, શિવ, અનાબાધ આ બધાં એ સ્થિતિનાં નામ છે જેને પ્રાપ્ત કરવા મહર્ષિઓ સાધના કરે છે.
- ६२२. लाउअ एरण्डफले, अग्गीधूमे उसू धणविमुक्के । गइ पुव्वपओगेणं, एवं सिद्धाण वि गती तु ॥ ३५ ॥
- દરર. પત્થર વગેરે ભારના કારણે પાણીમાં ડૂબેલું તુંબડું ભાર નીકળી જતાં પાણી ઉપર આવી તરવા લાગે છે; એરંડિયાના ફળ સૂકાઈને ફાટે છે ત્યારે બી ઉછળીને ઉપર ઉડે છે; અગ્નિનો ધૂમાડો હમેશાં ઉપરની તરફ જાય છે; ધનુષ્યમાંથી છૂટેલું તીર તીવ્રગતિથી સીધું જાય છે— આ બધાંની ગતિ તેમની પૂર્વની સ્થિતિના પ્રભાવ હેઠળ તે તે પ્રકારની થાય છે તેમ, દેહથી મુક્ત આત્માની ઉધ્વગતિ પણ તેના તેવા સ્વભાવથી થાય છે.
- ६२३. अव्वाबाहमणिदिय-मणोवमं पुण्णपाविणम्मुक्कं । पुणरागमणविरहियं, णिच्चं अचलं अणालंबं ॥ ३६ ॥
- દ્દ૨૩. મુક્તાવસ્થા બાધારહિત છે, અતીન્દ્રિય છે અનુપમ છે, પુણ્ય-પાપથી મુક્ત છે, ત્યાંથી પાછા ફરવાનું નથી; તે નિત્ય છે, અચળ છે અને નિરાલંબ છે.

## ३५. द्रव्यसूत्र

६२४. धम्मो अहम्मो आगासं, कालो पुग्गल जन्तवो । एस लोगो त्ति पण्णत्तो, जिणेहिं वरदंसिहिं ॥ १ ॥

620. In .the emancipated souls, there are attributes like absolute knowledge, absolute bliss, absolute potentiality, absolute vision, formlessness, existence and extension.

- 621. Nivvāṇaṁ ti avāhaṁti, siddhī logaggameva ya. Khemaṁ sivaṁ aṇābāhaṁ, jaṁ caraṁti mahesiṇo.
- 621. Emancipation which is realized only by the great is the state of unobstructedness, perfection, residing at the top of universe, well-being, goodness and freedom from the obstacles.
- 622. Lāua eraṇḍaphale, aggīdhūme usū dhaṇuvimukke. Gai puvvapaogeṇaṁ, evaṁ siddhāṇa vi gati tu.
- 622. Just as there is an upward motion in gourd if freed inside the water, in castor-seed (when it is dried), in smoke of fire and in the arrow shot from the bow, in the sameway there is a natural upward motion of the emancipated souls.
- 623. Avvābāhamaņimdiya-maņovamam puņņapāvaņimmukkam, Puņarāgamaņavirahiyam, ņiccam acalam aņālambam.
- 623. The state of emancipation is free from all obstacles and sense-organs, unique, devoid of merit and demerit, devoid of rebirth, eternal, immobile and independent.

## 35. Dravyasūtra

624. Dhammo ahammo āgāsam, kālo puggala jantavo. Esa logo tti paṇṇatto, jiṇehim varadamsihim.

### ૩૫. દ્રવ્યસૂત્ર

- ૬૨૪. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, કાલ, પુદ્ગલાસ્તિકાય અને જીવાસ્તિકાય લોક આ છ દ્રવ્યોનો બનેલો છે એમ પરમદર્શી જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે.
- ६२५. आगासकालपुग्गल-धम्माधम्मेसु णित्थ जीवगुणा । तेसिं अचेदणत्तं, भणिदं जीवस्स चेदणदा ॥ २ ॥
- દરપ. આકાશ, કાલ, પુદ્દગલ, ધર્મ અને અધર્મ એમાં ચૈતન્ય નથી હોતું તેથી તે અજીવ છે. જીવમાં ચૈતન્ય છે.
- ६२६. आगासकालजीवा, धम्माधम्मा य मुत्तिपरिहीणा । मुत्तं पुग्गलदव्वं, जीवो खलु चेदणो तेसु ॥ ३ ॥
- દરદ. આકાશ, કાલ, જીવ, ધર્મ અને અધર્મ-આટલાં દ્રવ્ય અમૂર્ત છે, પુદ્દગલદ્રવ્ય મૂર્ત છે. આ બધામાં કેવળ જીવ જ ચેતન છે.
- ६२७. जीवा पुग्गलकाया, सह सिक्किरिया हवंति ण य सेसा । पुग्गलकरणा जीवा, खंधा खलु कालकरणा दु ॥ ४ ॥
- ૬૨૭. પુદ્દગલ અને જીવ એ બે દ્રવ્યો સક્રિય છે ક્રિયાશીલ છે. જીવને ક્રિયામાં પુદ્દગલ બાહ્ય સાધનરૂપ બને છે અને પુદ્દગલને કાળ સાધનરૂપ બને છે.
- ६२८. धम्मो अहम्मो आगासं, दव्वं इक्किक्कमाहियं । अणंताणि य दव्वाणि, कालो पुग्गल जंतवो ॥ ५ ॥
- ૬૨૮. ધર્મ, અધર્મ, આકાશ એટલાં દ્રવ્યો વ્યક્તિ તરીકે એક એક છે. કાળ, પુદ્ગલ અને જીવ એ ત્રણ દ્રવ્યો અનંત-અનંત સંખ્યામાં છે.

#### 35. PRECEPTS ON THE SUBSTANCE

- 624. The supreme visioned Jinas have described the universe to be constituted of six substances viz. Dharma (medium of motion), Adharma (medium of rest), Ākāśa (space), kāla (time), Pudgala (matter) and Jīva (soul).
- 625. Āgāsakālapuggala-dhammādhammesu ņatthi jīvaguņā.
  Tesim acedaņattam, bhaņidam jīvassa cedaņadā.
- 625. The substances, Ākāśa, kāla, Pudgala, Dharma and Adharma, do not possess the attributes of the Jīva (i. e. devoid of life) and they therefore have been called Ajīvas (non-living). The attribute of Jīva is consciousness.
- 626. Āgāsakālajīvā, dhammādhammā ya muttiparihīņā. Muttam puggaladavvam, jīvo khalu cedaņo tesu.
- 626. Ākāśa, Kāla, Jīva, Dharma and Adharma are incorporeal, where as Pudgala (matter) is corporeal. Of these, only the soul substance is conscious.
- 627. Jīvā puggalakāyā, saha sakkiriyā havamti ņa ya sesā. Puggalakaraņā jīvā, khamdhā khalu kālakaraņā du.
- 627. The Jīva (soul), the Pudgala ' (matter), these two substances are active, while the rest are inactive. The external cause of the activity of soul is Karmic matter and of the activity of matter is the substance kāla (time).
- 628. Dhammo ahammo āgāsam, davvam ikkikkamāhiyam. Aṇamtāṇi ya davvāṇi, kālo puggala jamtavo.
- 628. Dharma, Adharma and Ākāśa are singular in number, Kāla, Pudgala and Jīva-these three are infinite in number.

- ६२९. धम्माधम्मे य दोऽवेए, लोगमित्ता वियाहिया । लोगालोगे य आगासे, समए समयखेत्तिए ॥ ६ ॥
- દ્દ૨૯. ધર્મ અને અધર્મનું કદ લોક જેટલું છે. આકાશ લોક અને અલોકમાં વ્યાપ્ત છે, વ્યાવહારિક કાળ માત્ર મનુષ્યક્ષેત્રમાં છે.
- ६३०. अन्नोन्नं पविसंता, दिंता ओगासमन्नमन्नस्स । मेलंता वि य णिच्चं, सगं सभावं म विजहंति ॥ ७ ॥
- ૬૩૦. બધાં દ્રવ્યો એકબીજામાં પ્રવેશ કરે છે, દરેક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યને અવકાશ આપે છે અવરોધતું નથી; સદા એકબીજામાં ભળી જતાં હોવા છતાં દ્રવ્યો પોતાના સ્વભાવને છોડતા નથી.
- ६३१. धम्मत्थिकायमरसं, अवण्णगंधं असद्दमप्फासं । लोगोगाढं पुट्ठं, पिहुलमसंखादिय-पदेसं ॥ ८ ॥
- ૬૩૧. ધર્માસ્તિકાય રસ વર્જ્ઞ-ગંધ-શબ્દ-સ્પર્શ વગેરે ગુલોથી રહિત છે, લોકાકાશમાં વ્યાપ્ત છે, અખંડ છે, વિશાળ છે અને અસંખ્યાત પ્રદેશી છે.

(પ્રદેશ = પદાર્થના અંતિમ અવિભાજય અંશને પ્રદેશ કહે છે. ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને જીવના પ્રદેશો હોય છે. પુદ્દગલના અવિભાજય અંશને પરમાણુ કહેવામાં આવે છે; કાળને અંશ હોતા નથી.)

- ६३२. उदयं जह मच्छाणं, गमणाणुग्गहयरं हवदि लोए । तह जीवपुग्गलाणं, धम्मं दव्वं वियाणेहि ॥ ९ ॥
- ૬૩૨. જેવી રીતે પાણી જળચર જીવોને ગમનમાં સહાયક બને છે તેમ જીવ અને પુદ્દગલને ધર્મદ્રવ્ય ગતિમાં સહાયક બને છે.

629. Dhammādhamme ya dóvee, logamittā viyāhiyā. Logāloge ya āgāse, samae samayakhettie.

- 629. Dharma and Adharma-both these substances have their extension throughout the universe, while Ākāśa (space) pervades the universe and beyond the universe. Kāla pervades only the time region.
- 630. Annonnam pavisamtā, dimtā ogāsamannamannassa. Melamtā vi ya ņiccām, sagam sabhāvam ņa vijahanti.
- 630. These six substances (dravyas) are co-extensive in the same space and accommodate one-another, they are mixed up with one another from the time infinite. However, they maintain their identity without loosing their respective nature.
- 631. Dhammatthikāyamarasam, avannagandham asaddamapphāsam. Taha jīvapuggalānam, dhammam davvam viyānehi.
- 631. Dharmāstikāya is devoid of the attributes like taste, colour, smell, sound and touch. It pervades universe, it is independent, huge and has innumberable prades'as.i. e., space- points.
- 632. Udayam jaha macchāṇam, gamaṇāṇuggahayaram havadi loe.
  - Taha jīvapuggalāṇam, dhammam davvam viyāṇehi.
- 632. Just as water is helpful in the movement of fishes so is the Dharma in the movement of souls and matter.

- ६३३. ण य गच्छदि धम्मत्थी, गमणं ण करेदि अन्नदिवयस्स । हवदि गती स प्यसरो, जीवाणं पुग्गलाणं च ॥ १० ॥
- ૬૩૩. ધર્માસ્તિકાય પોતે ગતિ કરતું નથી અને અન્ય દ્રવ્યને ગતિ કરવા પ્રેરતું નથી, પરંતુ જીવ અને પુદ્દગલની ગતિક્રિયામાં તે તટસ્થ સહાયક રહે છે.
- ६३४. जह हवदि धम्मदव्वं, तह तं जाणेह दव्वमधम्मक्खं । ठिदिकिरियाजुत्ताणं, कारणभूदं तु पुढवीव ॥ ११ ॥
- ૬૩૪. અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય ધર્માસ્તિકાય જેવું છે. પૃથ્વી જેમ જીવોને સ્થિતિ કરવામાં મદદ કરે છે તેમ તે જીવ અને પુદ્દગલને સ્થિતિક્રિયામાં તટસ્થરૂપે સહાયક બને છે.
- ६३५. चेयणरिहयममुत्तं, अवगाहणलक्खणं च सळगयं । लोयालोयिबभेयं, तं णहदळं जिणुद्दिट्ठं ॥ १२ ॥
- ૬૩૫. આકાશાસ્તિકાય અચેતન, અમૂર્ત અને વ્યાપક છે તેનો સ્વભાવ વસ્તુઓને અવકાશ આપવાનો છે; લોકાકાશ અને અલોકાકાશ એમ તેનાં બે પ્રકાર શ્રી જિનેશ્વરે કહ્યાં છે.
- ६३६. जीवा चेव अजीवा य, एस लोए वियाहिए । अजीवदेसमागासे, अलोए से वियाहिए ॥ १३ ॥
- ૬૩૬. જયાં જીવ અને અજીવ છે તે લોક છે. જયાં જીવો વગેરે દ્રવ્યો નથી અને માત્ર આકાશ છે તે અલોક છે.
- ६३७. पासरसगंधवण्ण-व्वदिरित्तो अगुरुलहुगसंजुत्तो । वत्तणलक्खणकलियं, कालसरूवं इमं होदि ॥ १४ ॥
- ૬૩૭. કાળદ્રવ્યમાં સ્પર્શ-રૂપ-ગંધ-વર્ણ વગેરે ગુણો નથી, તેમાં ગુરુતા કે

633. Na ya gacchadi dhammatthī, gamaṇaṁ ṇa karedi annadaviyas.

Havadi gatī sa ppasaro, jīvānam puggalānam ca.

- 633. Dharmāstikāya does not move itself nor cause other things to move; but it is an all pervading medium of motion for the living and non-living bodies.
- 634. Jaha havadi dhammadavvam, taha tam jāṇeha davvamadhammakkham.

  Thidikiriyājuttāṇam, kāraṇabhūdam tu puḍhavīva.
- 634. Know that just as Dharma is substance, so is the Adharma. It is helpful in bringing about the rest of the Jīvas and Pudgalas capable of being static.
- 635. Ceyaṇarahiyamamuttam, avagāhaṇalakkhaṇam ca savvagayam. Loyāloyavibheyam, tam ṇahadavvam jiṇuddittham.
- 635. The substance space is devoid of consciousness, is incorporeal, accommodating and all-pervading. It is of two types one is lokākāśa, i. e., (space within the universe) and Alokākāśa i. e., space beyond the universe.
- 636. Jīvā ceva ajīvā ya, esa loe viyāhie. Ajīvadesamāgāse, aloe se viyāhie.
- 636. It is explained that the loka, i. e., universe consists of living and non-living substances, whereas Aloka consists of only a part of one non-living substance, i. e., (space).
- 637. Pāsarasagamdhavaṇṇa-vvadiritto agurulahuga-samjutto.
  - Vattaṇalakkhaṇakaliyaṁ, kālasarūvaṁ imaṁ hodi.

લઘુતા નથી; વર્તના એ કાળનું મુખ્ય લક્ષણ છે. (વર્તના = પરિવર્તન.)

- ६३८. जीवाण पुग्गलाणं, हुवंति परियट्टणाइ विविहाइ । एदाणं पज्जाया, वट्टंते मुक्खकालआधारे ॥ १५ ॥
- ૬૩૮. જીવ અને પુદ્ગલમાં વિવિધ પરિવર્તન થાય છે. એમના પર્યાયો (બદલાતી અવસ્થાઓ) નો પ્રમુખ આધાર કાળ છે. ( આ નિશ્ચયદેષ્ટિથી કાળની વ્યાખ્યા છે.)
- ६३९. समयावलिउस्सासा, पाणा थोवा य आदिआ भेदा । ववहारकालणामा, णिदिट्ठा वीयराएहिं ॥ १६ ॥
- દ્દ૩૯. સમય, આવલિ, ઉચ્છ્વાસ, પ્રાણ, સ્તોક વગેરે વ્યવહાર કાળના ભેદો છે એમ વીતરાગોએ કહું છે.
- ६४०. अणुखंधवियप्पेण दु, पोग्गलदव्वं हवेइ दुवियप्पं । खंदा हु छप्पयारा, परमाणू चेव दुवियप्पो ॥ १७ ॥
- ૬૪૦. પુદ્દગલ દ્રવ્યના અશુ અને સ્કંધ— એમ બે પ્રકારો છે. સ્કંધ પાછા છ પ્રકારનાં છે. પરમાશુ બે પ્રકારનાં છે. (સ્કન્ધ = બે અથવા તેથી અધિક પરમાશનું જોડાણ)
- ६४१. अइथूलथूल थूलं, थूलसुहुमं च सुहुमथूलं च । सुहुमं अइसुहुमं इदि, धरादियं होदि छङ्भेयं ॥ १८ ॥
- ૬૪૧. સ્કન્ધના છ પ્રકાર આ પ્રમાણે છે : અતિસ્થૂલ, સ્થૂલ, સ્થૂલસૂક્ષ્મ, સૂક્ષ્મસ્થૂલ, સૂક્ષ્મ અને અતિસૂક્ષ્મ. પૃથ્વી વગેરે તેનાં ઉદાહરણ છે.

637. The substance time is devoid of attributes like touch, taste, smell and colour and properties like heaviness and lightness. It is characterized by mutation.

- 638. Jīvāṇaṁ puggalāṇaṁ, huvaṁti pariyaṭṭaṇāi vivihāi. Edāṇaṁ pajjāyā, vaṭṭaṁte mukkhakālaādhāre.
- 638. The multiple mutations and various modes of the soul and matter are mainly due to time substance.
- 639. Samayāvaliussāsā, Pāṇā thovā ya ādiā bhedā. Vavahārakālaṇāmā, nidiṭṭhā vīyarāehiṁ.
- 639. From practical view-point the time is measured by diverse units like avali (closing and opening of eye-lids) Ucchvāsa (time taken in an exhalation), Prāṇa (taken in one respiration) and stoka (second). It is asserted by the Jinas.
- 640. Aṇukhaṁdhaviyappeṇa du, poggaladavvaṁ havei duviyappaṁ.
  - Khamdhā hu chappayārā, paramāņū ceva duviyappo.
- 640. The substance matter is of two kinds-in the form of an atom (paramāṇu) and in the form of molecules.

  Molecules are of six kinds, while the atoms are of two kinds.
- 641. Aithūlathūla thūlam, thūlasuhumam ca suhumathūlam ca.
  - Suhumam aisuhumam idi, dharādiyam hodi chabbheyam.
- 641. Gross-gross, gross, gross-fine, fine-gross, fine and fine-fine, these are the six kinds of the aggregate matter (skandha Pudgal). The earth etc. are its six examples.

- ६४२. पुढवी जलं च छाया, चउरिंदियविसय-कम्मपरमाणू । छिट्विहमेयं भणियं, पोग्गलदव्वं जिणवरेहिं॥ १९॥
- ૬૪૨. અતિ સ્થૂળ પુદ્ગલસ્કંધનું ઉદાહરણ પૃથ્વી એટલે કે માટી છે. સ્થૂળસ્કંધનું ઉદાહરણ જળ છે. સ્થૂળસૂક્ષ્મ સ્કંધ એટલે છાયા અથવા પ્રકાશ જે નેત્રેન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય છે. સૂક્ષ્મસ્થૂળ સ્કંધમાં નેત્ર સિવાયની ચાર ઇન્દ્રિયોથી ગ્રાહ્ય એવાં રસ-ગંધ-સ્પર્શ-શબ્દનો સમાવેશ થાય છે. સૂક્ષ્મસ્કંધનું ઉદાહરણ કાર્મણ વર્ગણા(કર્મ પુદ્ગલો) અને અતિસૂક્ષ્મ પુદ્ગલસ્કંદનું ઉદાહરણ બે-ત્રણ પરમાણુ ધરાવતા સ્કંધો છે.
- ६४३. अंतादिमज्झहीणं, अपदेसं इंदिएहिं ण हु गेज्झं । जं दव्वं अविभत्तं, त परमाणुं कहंति जिणा ॥ २० ॥
- દ૪૩. જેમાં આદિ, અંત કે મધ્ય નથી, જેની અંદર ભાગ નથી, જે ઈન્દ્રિયોથી જાણી શકાતો નથી, એવા અવિભાજય દ્રવ્યને શ્રી જિનેશ્વરે પરમાણુ કહ્યો છે.
- ६४४. वण्णरसगंधफासे, पूरणगलणाइ सव्वकालम्हि । खंदं इव कुणमाणा, परमाणू पुग्गला तम्हा ॥ २१ ॥
- દ૪૪. જેમાં સદા પૂરણ અને ગલન (કંઈક ઉમેરાવું અને કંઈક ઓછું થવું, જોડાવું અને છૂટા થવું) વગેરે ક્રિયાઓ ચાલ્યા કરે છે, જેનાં વર્ણ-ગંધ-રસ-સ્પર્શ વગેરે ગુણોમાં પણ વધઘટ થયા કરે છે તે પદાર્થને પુદ્દગલ કહેવાય છે. પુદ્દગલના સ્કન્ધ અને પરમાણુ બંને પ્રકારોમાં આવું પરિવર્તન ચાલતું જ રહે છે.
- ६४५. पाणेहिं चदुहिं जीवदि, जीवस्सदि जो हु जीविदो पुळ्वं । सो जीवो, पाणा पुण बलमिंदियमाउ उस्सासो ॥ २२ ॥
- ૬૪૫. જે વિવિધ પ્રકારના પ્રાણો વડે જીવે છે, જીવશે અને જીવ્યો હતો તે જીવ ઈન્દ્રિય, આયુષ્ય, ઉચ્છ્વાસ, મન-વચન-કાયાનું બળ વગેરે

642. Puḍhavī jalam ca chāyā, caurimdiyavisayakammaparamāṇū.

Chavvihabheyam bhaniyam, poggaladavvam jinavarehim.

- 642. The earth, the water, the shadow, the objects of four senses, (except sight), the Karmic matter and the atoms, these are the six different forms of matter.
- 643. Antādimajjahīņam, apadesam imdiehim ņa hu gejjham.

Jam davvam avibhattam, tam paramāņum kahamti jiņā.

- 643. Such a substance, as is devoid of dimensions/i. e., two extremes and the middle, unextended, not to be perceived by the sense-organs and indivisible, has been called atom by the Jinas.
- 644. Vaṇṇarasagaṁdhaphāse, pūraṇagalaṇāi savvakālamhi.

Khamdam iva kuṇamāṇā, paramāṇū puggalā tamhā.

- 644. Like the molecules, the atoms also possess the attributes of colour, taste, smell and touch, they remain everchanging by getting conjoined and disjoint. They therefore are called Pudgala.
- 645. Pāṇehiṁ caduhiṁ jīvadi, jīvassadi jo hu jīvīdo puvvaṁ. So jīvo, pāṇā puṇa balamiṁdiyamāu ussāso.
- 645. That which lives, will live and has lived through the instrumentality of the four'types of vitalities (prāṇa) is

પ્રાણોની સહાયથી જીવ જીવે છે.

- ६४६. अणुगुरुदेहपमाणो, उवसंहारप्पसप्पदो चेदा । असमुहदो ववहारा, णिच्छयणयदो असंकदेसो वा ॥ २३ ॥
- ૬૪૬. જીવ પોતાના નાના કે મોટા શરીર પ્રમાણે નાનો-મોટો હોય છે તે ફેલાઈ શકે છે અને સંકોચાઈ પણ શકે છે; આ વ્યવહારનયથી સમજવું. નિશ્ચયનયથી જીવ નાનો મોટો નથી; તે અસંખ્યાત પ્રદેશી છે.
- ६४७. जह पउमरायरयणं, खित्तं खीरे पभासयदि खीरं । तह देही देहत्तो, सदेहमत्तं पभासयदि ॥ २४ ॥
- ૬૪૭. જેમ પદ્મરાગરત્નને દૂધમાં રાખીએ તો તેની લાલ કાંતિ સમગ્ર દૂધમાં ફ્રેલાઈ જાય છે તેમ જીવ દેહમાં હોય ત્યારે સંપૂર્ણ દેહમાં વ્યાપીને રહે છે.
- ६४८. आदा णाणपमाणं, णाणं णेयप्पमाणमुद्दिहुं । णेयं लोयालोयं, तम्हा णाणं तु सळ्वगयं ॥ २५ ॥
- ૬૪૮. (નિશ્ચય દેષ્ટિથી) આત્મા જ્ઞાનપ્રમાણ છે, (જ્ઞાન એ જ આત્મા છે) અને જ્ઞાન તેના જ્ઞેય પદાર્થોના પ્રમાણનું છે. અને લોક-અલોક બધું જ જ્ઞાનનું જ્ઞેય છે માટે જ્ઞાન સર્વવ્યાપી છે અને તેથી આત્મા પણ સર્વવ્યાપી છે.
- ६४९. जीवा संसारत्था, णिव्वादा चेदणप्पगा दुविहा । उवओगलक्खणा वि य, देहादेहप्पवीचारा ॥ २६ ॥
- ૬૪૯. જીવો બે પ્રકારના છે : સંસારી અને મુક્ત. બંનેના લક્ષણ સરખાં છે-બંને ચેતન છે, બંનેમાં જ્ઞાનોપયોગ અને દર્શનોપયોગ હોય છે. માત્ર સંસારીને દેહ હોય છે, મુક્તને દેહ હોતો નથી.

called soul (Jīva) and the four types of vitality are lifeforce, organs, life-span and respiration.

- 646. Aņugurudehapamāņo, uvasamhārappasappado cedā. Asamuhado vavahārā, ņicchayaṇayado asamkhadeso vā.
- 646. From practical point of view, a soul has a small or big size according to the size of the body, on account of its undergoing expansion and contraction. But from real viewpoint, it is possessed of innumerable space-points (Pradeśas).
- 647. Jaha paumarāyarayaṇaṁ, khittaṁ khīre pabhāsayadi khīraṁ.
  - Taha dehī dehattho, sadehamattam pabhāsayadi.
- 647. Just as a ruby thrown into milk illuminates the whole milk only, so also an embodied soul illuminates its own body only.
- 648. Ādā ṇāṇapamāṇaṁ, ṇāṇaṁ ṇeyappamāṇamuddiṭṭhaṁ.
  - Neyam loyāloyam, tamhā ņāņam tu savvagayam.
- 648. The soul is co-extensive with cognition, cognition is co-extensive with what is to be cognised, loka and aloka are cognizable, therefore cognition is all-pervasive.
- 649. Jīvā samsāratthā, ņivvādā cedaņappagā duvihā. Uvaogalakkhaņā vi ya, dehādehappavīcārā.
- 649. Jīva is of two kinds: mundane and emancipated; both of them are sentient and endowed with consciousness; even then the mundane souls have bodies while the emancipated ones do not.

- ६५०. पुढविजलतेयवाऊवणप्फदी विविहथावरेइंदी । बिगतिगचदुपंचक्खा, तसजीवा होंति संखादी ॥ २७ ॥
- ૬૫૦. પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તુેકાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિકાય આ પાંચ પ્રકારનાં જીવોને એક જ ઈન્દ્રિય હોય છે અને તે બદા સ્થાવર હોય છે. જેમને બે, ત્રણ, ચાર કે પાંચ ઈન્દ્રિય હોય તેમને ત્રસ કહેવાય છે. (માટી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને બધી જ વનસ્પતિ એકેન્દ્રિય સ્થાવર જીવ છે. શંખ, છીપલાં વગેરેને બે ઇન્દ્રિય હોય છે. કીડી, મંકોડા વગેરેને ત્રણ ઈન્દ્રિય હોય છે. ભમરા, વીંછી વગેરેને ચાર ઈન્દ્રિય અને મનુષ્ય, પશુ-પક્ષી, દેવ, નારકીના જીવોને પાંચ ઈન્દ્રિય હોય છે.)

## ३६. सृष्टिसूत्र

- ६५१. लोगो अकिट्टिमो खलु, अणाइणिहणो सहावणिव्वत्तो । जीवाजीवेहिं फुडो, सव्वागासावयवो णिच्चो ॥ १ ॥ ३६. सृष्टिसूत्र
- ૬૫૧. લોક અકૃત્રિમ છે—કોઈએ બનાવેલો નથી. તે અનાદિ છે અને અનંત છે. તેનું નિર્માણ તેના તેવા સ્વભાવથી જ થયું છે. તે આકાશના એક ભાગરૂપ છે, નિત્ય છે અને જીવ-અજીવ પદાર્થોથી પરિપૂર્ણ છે.
- ६५२. अपदेसो परमाणू, पदेसमेत्तो य समयसद्दो जो । णिद्धो वा लुक्खो वा, दुपदेसादित्तमणुहवहि ॥ २ ॥
- ૬૫૨. પરમાણુના ટૂકડા નથી; તે પોતે નાનામાં નાનો ટૂકડો છે; વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ તેમાં સદાય હોય છે. સ્નિગ્ધ અને રુક્ષ સ્પર્શના કારણે બે, ત્રણ, ચાર કે અસંખ્ય-અનંત પરમાણુ જોડાય છે અને સ્કન્ધનું રૂપ ધારણ કરે છે.
- ६५३. दुपदेसादी खंधा, सुहुमा वा बादरा ससंठाणा । पुढविजलतेउवाऊ, सगपरिणामेहि जायंते ॥ ३ ॥
- દ્વપાલ. બે પ્રદેશવાળાં કે વધુ પ્રદેશવાળાં સ્કન્ધો પોતપોતાના પરિણમન દ્વાર

650. Puḍhavijalateyavāū-vaṇapphadī vivihathāvareimdī. Bigatigacadupamcakkhā, tasajīvā homti samkhādī.

650. The earth, the water, the fire, the air and the plants are various kinds of immobile beings with one sense organ. The mobile beings like conches etc. are possessed of two, three, four and five sense-organs.

### 36. Sṛṣṭisūtra

651. Logo akiṭṭimo khalu, aṇāiṇihaṇo sahāvaṇivvatto. Jīvājīvahiṁ phuḍo, savvāgāsāvayavo ṇicco.

#### 36. PRECEPTS ON UNIVERSE

- 651. Verily, the world is uncreated; it has neither beginning nor end, it exists by its own nature; it is pervaded by the Jīvas and Ajīvas; it exists in a pan of the space and is eternal.
- 652. Apadeso paramāṇū, padasametto ya samayasaddo jo. Nidḍho vā lukkho vā, dupadesādittamaṇuhavadi.
- 652. An atom is unextended. Due to its being unextended, it is devoid of sound, and it is either smooth or rough, i. e., with positive or negative charges. When the atoms are conjoined, they become subject to experience.
- 653. Dupadesādī khamdhā, suhumā vā bādara sasamṭhāṇā. Puḍhavijalateuvāū, sagapariṇāmehim jāyamte.
- 653. The molecules constituted by two or more atoms (and

પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ કે વનસ્પતિ વગેરેનું સૂક્ષ્મ કે બાદર(સ્થૂલ) રૂપ ધારણ કરે છે અને આકાર મેળવે છે.

- ६५४. ओगाढगाढणिचिदो, पुग्गलकायेहिं सळ्दो लोगो । सुहुमेहि बादरेहि य, अप्पाओगेहिं जोग्गेहिं ॥ ४ ॥
- ∈૫૪. આ લોક પુદ્ગલના સૂક્ષ્મ-બાદર સ્કન્ધોથી ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલો છે. કેટલાક સ્કન્ધો શરીર, કર્મ દઆદિની રચનામાં કામ આવે છે, તો કેટલાક ઉપયોગમાં ન આવી શકે એવાં હોય છે.
- ६५५. कम्मत्तणपाओग्गा, खंधा जीवस्स परिणइं पप्पा । गच्छंति कम्मभावं, न हि ते जीवेण परिणमिदा ॥ ५ ॥
- દ્રપપ. જે પુદ્દગલસ્કન્ધો કર્મરૂપે પરિણમન કરવા યોગ્ય હોય છે તે જીવની પરિણતિ (અધ્યવસાય)નું નિમિત્ત મળતાં સ્વયં કર્મપણું પામે છે અને જીવની સાથે સંયોગમાં આવે છે પરંતુ જીવ પુદ્દગલોનું પરિણમન (નિશ્ચયદેષ્ટિએ) કરતો નથી.
- ६५६. भावेण जेण जीवो, पेच्छिद जाणादि आगदं विसये । रज्जिद तेणेव पुणो, बज्झिद कम्म त्ति उवदेसो ॥ ६ ॥
- ૬૫૬. જીવ, સામે આવેલા વિષયને જેવા ભાવે જુએ અને જાણે તે ભાવથી તે જાતે રંગાય છે અને તે ભાવથી તે કર્મોને ખેંચે છે.
- ६५७. सळजीवाणं कम्मं तु, संगहे छिहसागयं सळेसु वि पएसेसु, सळ्वं सळेण बद्धगं ॥ ७ ॥
- દય૭. જીવો જયારે કર્મ બાંધે છે ત્યારે છએ દિશામાંથી કર્મપુદ્ગલોને આકર્ષે છે. અને ગ્રહણ કરેલાં એ પુદ્ગલો આત્માના સર્વ પ્રદેશો સાથે બંધાય છે.

having two or more space-points) one either subtle or gross, one possessed of specific configuration, and in accordance with the transformation undergone by them, they assume the form of earth, water, fire or air.

- 654. Ogādhagādhaṇicido,puggalakāyahim savvado logo. Suhumehim bādarehi ya, appāogehim joggehim.
- 654. The universe is fully occupied by these subtle as well as gross molecules. Some of them are capable of being transformed into the karmic particles while others are not.
- 655. Kammattaṇapāoggā, khamdhā jīvassa pariṇaim pappā.

Gacchamti kammabhāvam, ņa hi te jīvena pariņamidā.

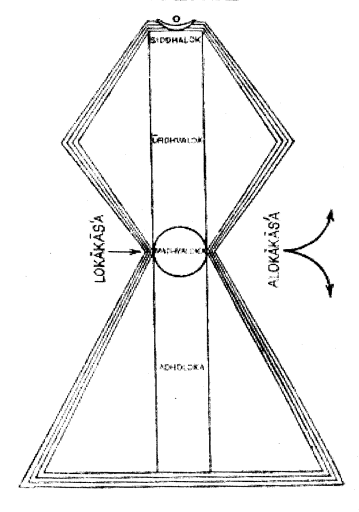
- 655. The molecules are capable of being transformed into Karma as a result of the thought activity of the Jīva, yet this transformation is not caused by Jīva itself.
- 656. Bhāveṇa jeṇa jīvo, pecchadi jāṇādi āgadaṁ visaye. Rajjadi teṇeva puṇo, bajjhadi kamma tti uvadeso.
- 656. The mental attitude through which the soul perceives and knows the objects that come into its experience and is attached to them; it comes into bondage due to the same.
- 657. Savvajīvāṇa kammam tu, samgahe chaddisāgayam. Savvesu vi paesesu, savvam savveṇa baddhagam.
- 657. The karmas, capable of binding every soul, come from six directions, and they all bind all the pradesas, i.e., regions of soul.

- ६५८. तेणावि जं कयं कम्मं, सुहं वा जइ वा दुहं। कम्मुणा तेण संजुत्तो, गच्छई उ परं भवं॥ ८॥
- ૬૫૮. જીવે શુભ કે અશુભ જે કર્મો બાંધ્યા હોય તે કર્મોની સાથે એ જીવ બીજા જન્મમાં જાય છે.
- ६५९. ते ते कम्मत्तगदा, पोग्गलकाया पुणो वि जीवस्स । संजायंते देहा, देहंतरसंकमं पप्पा ॥ ९ ॥
- ૬૫૯. કર્મ અવસ્થામાં આવેલાં પુદ્દગલો અન્ય જન્મોમાં નવાં શરીર રૂપે પરિણત થાય છેં – અથવા અન્ય કોઈ રૂપે પોતાનું કાર્ય કરે છે અને પોતાનું કાર્ય કરીને નાશ પામે છે.

658. Teṇāvi jam kayam kammam, suham vā jai vā duham. Kammuṇā teṇa samjutto, gacchaī u param bhavam.

- 658. Whatever good or evil Karmas are accumulated by a soul, associated with those very Karmas, it proceeds on to assume the next birth.
- 659. Te te kammattagadā, poggalakāyā puņo vi jīvassa. Samjāyamte dehā, dehamtarasamkamam pappā.
- 659. Those very Paudgalic aggregates which have assumed the form of a Karma for a soul, now assume the different bodies when soul takes a new birth.

## UNIVERSE



# SAMAŅSUTTAM

## Fourth Part JAINA THEORY OF RELATIVITY

## ३७. अनेकान्तसूत्र

- ६६०. जेण विणा लोगस्स वि, ववहारो सव्वहा न निव्वहड़ । तस्स भुवणेक्कगुरुणो, णमो अणेगंतवायस्स ॥ १ ॥ ३७. अनेअंतस्रत्र
- ૬૬૦. જેના વિના આ જગતનો વ્યવહાર બિલકુલ ચાલી ન શકે એવા, ત્રણ લોકના એકમાત્ર ગુરુ સમાન અનેકાંતવાદને નમસ્કાર.
- ६६१. गुणाणमासओ दव्वं, एगदव्वस्सिया गुणा । लक्खणं पज्जवाणं तु, उभओ अस्सिया भवे ॥ २ ॥
- ૬૬૧. ગુણનો આશ્રય કે આધાર તે દ્રવ્ય, એક દ્રવ્યને આશ્રયીને જે રહે તે ગુણ; પર્યાય એટલે દ્રવ્ય અને ગુણની બદલાતી અવસ્થાઓ.
- ६६२. दव्वं पज्जविवउयं, दव्वविउत्ता पज्जवा णित्थ । उप्पाय-द्विड्न-मंगा, हंदि दवियलक्खणं एयं ॥ ३ ॥
- ૬૬૨. દ્રવ્ય પર્યાય વગરનું કે પર્યાય દ્રવ્ય વગરનો ન હોઈ શકે. ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌવ્ય એ જ તો દ્રવ્યનું લક્ષણ છે.
  - (પર્યાય બદલાય તે ઉત્પાદ(ઉત્તપત્તિ છે, આગળના પર્યાયનો અભાવ થાય તે વ્ય્ય(નાશ) છે અને દ્રવ્ય તો કોઈને કોઈ રૂપે કાયમ છે તે પ્રીવ્ય (સ્થિતિ) છે. દરેક દ્રવ્યને આ લક્ષણ લાગુ પડે છે. જેને આ લક્ષણ લાગુ ન પડે તે દ્રવ્ય નથી.)
- ६६३. ण भवो भंगविहीणो, भंगो वा णित्थ संभवविहीणो । उप्पादो वि य भंगो, ण विणा धोव्वेण अत्थेण ॥ ४ ॥
- ૬૬૩. ઉત્પત્તિ હોય ત્યાં નાશ પણ હોવાનો, ને નાશ હોય ત્યાં ઉત્પાન ન હોય એવું ન બને. ઉત્પાદક કે વ્યય પણ ધ્રુવ પદાર્થના આશ્રય વિના ન હોઇ શકે.

### JAINA THEORY OF RELATIVITY

660. Jeṇa viṇā logassa vi, vavahāro savvahā na nivvahai. Tassa bhuvaṇekkaguruṇo, ṇamo aṇegaṁtavāyassa.

#### 37. THE PRECEPTS ON NON-ABSOLUTISM

- 660. Without whom, even the worldly affairs can not be carried out, I bow to that Anekāntavāda (non-absolutism), the only preceptor of the world.
- 661. Guṇāṇmāsao davvam, egadavvassiyā guṇā. Lakkhaṇam pajjavāṇam tu, ubhao assiyā bhave.
- 661. The substance is the abode of attributes and the same are inhered by the substance. The distinctive characteristic of mode is that it depends on both.
- 662. Davvam pajjavaviuyam, davvaviuttā ya pajjavā ņatthi. Uppāya-ṭhii-bhamgā, hamdi daviyalakkhaṇam eyam.
- 662. There is no substance without the modes, nor are the modes without substance. The characteristics of substance are origination, permanence and destruction.

- 663. Na bhavo bhamgavihīņo, bhamgo vā ņatthi sambhavavihīņo.
  - Uppādo vi ya bhamgo, ņa viņā dhovveņa attheņa.
- 663. There is no origination without destruction, no destruction without origination, while neither origination nor destruction is possible without a permanent substance.

- ६६४. उप्पादिद्विदिभंगा, विज्जंते पज्जएसु पज्जाया । दव्वं हि संति नियदं, तम्हा दव्वं हवदि सव्वं ॥ ५ ॥
- ૬૬૪. ઉત્પાદ, વ્યય અને સ્થિતિ પર્યાયોમાં જ થાય છે પરંતુ પર્યાયોનો સમૂહ એ જ દ્રવ્ય છે માટે ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ-નાશ દ્રવ્યનાં જ ગણવામાં આવે છે.
- ६६५. समवेदं खलु दव्वं, संभविठिदिणाससण्णिदट्ठेहिं । एक्कम्मि चेव समये, तम्हा दव्वं खु तत्तिदयं ॥ ६ ॥
- દદય. કોઈ પણ ક્ષણે દ્રવ્ય ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ-નાશથી સંયુક્ત જ હોય છે— તદુપ હોય છે માટે એ ત્રણેય સ્વરૂપો દ્રવ્યનાં જ છે.
- ६६६. पाडुब्भविद य अन्नो, पज्जाओ वयिद अन्नो । दव्यस्स तं पि दव्वं, णेव पणट्ठं णेव उप्पन्नं ॥ ७ ॥
- ૬૬૬. દ્રવ્યનો એક પર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે, પૂર્વવર્તી પર્યાય નષ્ટ થાય છે. તે દ્રવ્ય તો નથી ઉત્પન્ન થતું કે નથી નાશ પામ્યું.
- ६६७. पुरिसम्मि पुरिससद्दो, जम्माई-मरणकालपज्जन्तो । तस्स उ बालाईया, पज्जवजोया बहुवियप्पा ॥ ८ ॥
- દદ્દ⊙. જેમ જન્મથી મરણ સુધી પુરુષ માટે પુરુષ શબ્દનો વ્યવહાર થાય છે— એટલે કે પુરુષ તરીકે જ એ પદાર્થ ઓળખાય છે. બાળ-યુવાન વગેરે અનેક પ્રકારના તેના પર્યાય બદલાયા કરે છે. (એવું જ દરેક પદાર્થ વિશે સમજવું.)

- 664. Uppādaṭṭhidibhaṁgā, vijjaṁte pajjaesu pajjāyā.

  Davvaṁ hi saṁti niyadaṁ, tamhā, tamhā davvaṁ havadi savvaṁ.
- 664. The origination, permanence and destruction belong to the modes (and not to the substance), but since modes are definitely of the form of a substance, everything whatsoever is the form of a substance.
- 665. Samavedam khalu davvam, sambhavaṭhidiṇāsasaṇṇidaṭṭhehim.
  - Ekkammi ceva samaye, tamhā davvam khu tattidayam.
- 665. Since at one and the same moment the substance is subject to three states, viz..origination, permanence and destruction-these three states verily constitute a substance.
- 666. Pāḍubbhavadi ya anno, pajjāo pajjāo vayadi anno.

  Davvassa tampi davvam, ņeva paṇaṭṭham ņeva uppannam.
- 666. The mode of a substance which emerges is one and that which vanishes is other than it, while the substance neither emerges, not vanishes.
- 667. Purisammi purisasaddo, jammāī-maraṇakālapajjanto. Tassa u bālāīyā, pajjavajoyā bahuviyappā.
- 667. The individual remains the same person from his birth till the time of death, though he assumes the various states of childhood etc.

- ६६८. तम्हा वत्थूणं चिय, जो सिरसो पज्जवो स सामन्नं । जो विसरिसो विसेसो, स मओऽणत्थंतरं तत्तो ॥ ९ ॥
- ૬૬૮. વસ્તુની લાંબા કાળ સુધી એક સરખી ચાલનારી અવસ્થા સામાન્ય પર્યાય કહેવાય. એક સમાન ન હોય તે પર્યાયને વિશેષ પર્યાય કહેવાય. આ બંને પર્યાયો સાપેક્ષદેષ્ટિએ દ્રવ્યથી અભિન્ન છે—દ્રવ્ય જ છે.

(જીવની મનુષ્યાવસ્થા એ તેનો સામાન્ય પર્યાય કહેવાય અને બાળ-યુવા-વૃદ્ધ વગેરે અવસ્થાઓ જીવના વિશેષ પર્યાય કહેવાય).

- ६६९. सामन्नं अह विसेसे दव्वे णाणं हवेइ अविरोहो । साहइ तं सम्मत्तं, णहु पुण तं तस्स विवरीयं ॥ १० ॥
- દદ્દ. જે જ્ઞાનમાં દ્રવ્યના સામાન્ય અને વિશષ બંને પ્રકારના ધર્મોનો સમાવેશ થતો હોય તેવું જ્ઞાન જ સુસુંગત ગણાય. એ જ જ્ઞાન સમ્યગ્ દર્શનનું સાધક બને છે. એનાથી વિપરીત અર્થાત્ માત્ર સામાન્ય પર્યાય કે માત્ર વિશેષ પર્યાયનું નિરૂપણ કરનારું જ્ઞાન સમ્યક્ત્વ-સાધક નથી બની શકતું.
- ६७०. पिउ-पुत्त-णत्तु-भव्वय-भाऊणं एगपुरिससंबंधो । ण य सो एगस्स पिय, त्ति सेसयाणं पिया होइ ॥ ११ ॥
- ૬૭૦. એક જ વ્યક્તિમાં પિતા-પુત્ર-પૌત્ર-ભાશેજ-ભાઈ વગેરે સંબંધો હોય છે પશ, એકનો પિતા હોય છે તેથી તે બધાનો પિતા નથી થઈ જતો. (આવી સાપેક્ષદેષ્ટિથી દરેક પદાર્થનો વિચાર કરવો જોઈએ.)
- ६७१. सवियप्प-णिवियप्पं इय, पुरिसं जो भणेज्ज अवियप्पं । सवियप्पमेव वा णिच्छएण, ण स निच्छओ समए ॥ १२ ॥
- ૬૭૧. આત્મા સવિકલ્પ-નિર્વિકલ્પ ઉભય સ્વરૂપ છે. જો કોઈ તેને માત્ર

- 668. Tamhā vatthūṇaṁ ciya, jo sariso pajjavo sa sāmannaṁ. Jo visariso viseso, ya maóṇatthaṁtaraṁ tatto.
- 668. All the modes of the things which are common to all of them are universal, while those which are not, are particular but both belong to the same.

- 669. Sāmanna aha visese, davve ṇāṇam havei aviroho. Sāhai tam sammattam, ṇahu puṇa tam tassa vivarīyam.
- 669. The cognitions of a substance are universal and particular and are uncontradicted. This is the right cognition whereas the contrary to it is not.
- 670. Piu-putta-nattu-bhavvaya-bhāūnam egapurisa-sambandho.
  - Na ya so egassa piya, tti sesayāṇam piyā hoi
- 670. One and the same person assumes the relationship of father, son, grandson, nephew and brother, but he is the father of one whose he is and not of the rest (so is the case with all the things).
- 671. Saviyappa-ņiviyappam iya, purisam jo bhaņejja aviyappam.
  - Saviyappameva vā ņicchaeņa, ņa sa nicchao samae.
- 671. A person is certainly possessed of alternative relationships

સવિકલ્પ કે માત્ર નિર્વિકલ્પ કહે તો તે ખરેખર શાસ્ત્રનો સમ્યગ્ અર્થ જાણતો નથી.

- ६७२. अन्नोन्नाणुगयाणं, 'इमं व तं व' त्ति विभयणमजुत्तं । जह दुद्ध-पाणियाणं, जावंत विसेसपज्जाया ॥ १३ ॥
- ૬૭૨. વસ્તુના ધર્મો પરસ્પર ભળેલા છે— "આ ધર્મ જુદો" અને "આ ધર્મ જુદો" એવું વિભાજન કરવું યોગ્ય નથી. દૂધ અને પાણી મિશ્ર થયા પછી તેના ઠંડા-ગરમ વગેરે વિશેષ પર્યાયો થાય તે દૂધ-પાણી બંનેમાં સમાવિષ્ટ હોય છે, તેને જુદા પાડી શકાતા નથી, તેની જેમ.
- ६७३. संकेज्ज याऽसंकितभाव भिक्खू, विभज्जवायं च वियागरेज्जा । भासादुगं धम्मसमुद्वितेहिं, वियागरेज्जा समया सुपन्ने ॥ १४ ॥
- ૬૭૩. કોઈ પદાર્થના વિષયમાં પોતે નિઃશંક હોય અથવા શક્તિ હોય, ભિક્ષુ સર્વત્ર સાપેક્ષવાદથી વસ્તુનું વર્શન કરે. ધર્મકાર્યોમાં બે પ્રકારની ભાષા—સત્યભાષા અને અસત્ય-અમૃષાભાષા (વ્યવહાર ભાષા)નો ઉપયોગ કરે અને પ્રજ્ઞાવાન મુનિ ઉચ્ચ-નીચનો ભેદ રાખ્યા વિના ધર્મકથા કરે.

# ३८. प्रमाणसूत्र

### (अ) पञ्चविध ज्ञान

६७४. संसयविमोह-विब्भम-विविज्ज्यं अप्परसरूवस्स । गहणं सम्मं णाणं, सायारमणेयभेयं तु ॥ १ ॥ and also assumes single relationship. But one exclusively ascribes to this person either the former or the latter relationship, is certainly not wellversed in the scriptures.

- 672. Annonnāņugayāṇaṁ, 'imaṁ va taṁ va' tti vibhyaṇamajuttaṁ.
  - Jaha duddha-pāṇiyāṇam, jāvamta visesapajjāyā.
- 672. The particular qualities (of a substance) are mixed together just like milk and water, so it is not justifiable "to exclusively distinguish them as 'this' or 'that' quality.
- 673. Samkejja yāsamkitabhāva bhikkū, vibhajjavāyam ca viyāgarejja
  Bhāsādugam dhammasamuṭṭhitehim, viyāgarejjā samayā supanne.
- 673. A monk, who is doubtful about the meaning of a verse, should adopt without any pride the relative point of view in his interpretation. A wise monk, while dealing with other monks following the right path in their practice of religion, should preach with eqanimity in a truthful and unequivocal language.

## 38. Pramāņasūtra

- (a) Pañcavidha Jñāna
- 674. Samsayavimoha-vibbhaya-vivajjiyam appaparas-arūvassa.
  - Gahaṇam sammam ṇaṇam, sāyāramaṇeyabheyam tu.

### ૩૮. પ્રમાણસૂત્ર

- ૬૭૪. સ્વનો કે પર પદાર્થનો સંશય, વિપર્યાસ કે ભ્રમરહિત અવબોધ થવો તે જ્ઞાન છે. આ જ્ઞાન સાકાર-નિશ્ચયાત્મક હોય છે અને તેના અનેક ભેદ પડે છે.
- ६७५. तत्थ पंचविहं नाणं, सुयं आभिनिबोहियं । ओहिनाणं तु तइयं, मणनाणं च केवलं ॥ २ ॥
- ૬૭૫. જ્ઞાનના પાંચ ભેદ છે : મતિજ્ઞાન (આભિનિબોધિક જ્ઞાન), શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન.
- ६७६. पंचेव होंति णाणा, मिदसुदओहीमणं च केवलयं । खयउवसमिया चउरो, केवलणाणं हवे खड्रयं ॥ ३ ॥
- ૬૭૬. આ પાંચ જ્ઞાનમાંથી પ્રથમનાં ચાર જ્ઞાન ક્ષાયોપશમિક છે, કેવળજ્ઞાન ક્ષાયિક છે. (કર્મના આવરણ સહિતની અવસ્થામાં, કર્મોનો થોડો ક્ષય કે થોડો ઉપશમ થવાથી જે પ્રગટે છે તે ક્ષાયોપશમિક. કર્મનો સંપૂર્ણ અને સદાને માટે ક્ષય થવાથી જે પ્રગટે તે ક્ષાયિક.)
- ६७७. ईहा अपोह वीमंसा, मग्गणा य गवेसणा । सण्ण सती मती पण्णा, सव्वं आभिणिबोधियं ॥ ४ ॥
- ૬૭૭. ઈહા, અપોહ, વિમર્શ, માર્ગણા, ગવેષણા, સંજ્ઞા, સ્મૃતિ, મતિ, પ્રજ્ઞા— આ બધાં નામ આભિનિબોધિક જ્ઞાનનાં છે.
  (પાંચ ઈન્દ્રિયો અને મન દ્વારા થતું જ્ઞાન તે મતિજ્ઞાન છે.)

#### 38. PRECEPTS ON VALID KNOWLEDGE

#### (a) Five kinds of knowledge

- 674. Such a grasping of the nature of itself and that of other things, as is free from doubt, mistake and uncertainty is called the right cognition; it is of a determinate form and is of various types.
- 675. Tattha paṁcavihaṁ nāṇaṁ, suyaṁ ābhinibohiyaṁ. Ohināṇaṁ tu taiyaṁ, maṇanāṇaṁ ca kevalaṁ.
- 675. The knowledge is of five kinds: Mati-Jñāna i. e. knowledge derived through the five senses and the mind, Śruta-Jñāna i. e. knowledge obtained from the scriptures, Avadhi-Jñāna (clairvoyance) Manahaparya-Jñāna i. e. telepathy and Kevala-Jñāna i. e. omniscience.
- 676. Paṁceva hoṁti ṇāṇā, madisudaohīmaṇaṁ ca kevalayaṁ.

Khayauvasamiyā cauro, kevalaņāņam have khaiyam.

- 676. Knowledge is thus of five kinds: sensory knowledge, scriptural knowledge, clairvoyarice, telepathy and omniscience. The first four result from substance cum annihilation of the relevant Karma,- while omniscience result after total annihilation of Kannas.
- 677. Īhā apoha vīmamsā, maggaņā ya gavesaņā. Saņņā satī matī paņņā, savvam ābhiņibodhiyam.
- 677. Reflection on what has been perceived, reasoning, questioning, examining, searching, understanding and judging-these are the varieties of sensory knowledge.

- ६७८. अत्थाओ अत्थंतर-मुवलंभे तं भणंति सुयणाणं । आभिणिबोहियपुळ्वं, णियमेण य सद्दयं मुलं ॥ ५ ॥
- ૬૭૮. શબ્દ દ્વારા વિવિધ પદાર્થોનું જે જ્ઞાન થાય તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે. શ્રુતજ્ઞાન શબ્દ આધારિત છે, અને તેની સાથે મતિજ્ઞાન અનિવાર્યરૂપે હોય છે.
- ६७९. इंदियमणोनिमित्तं, जं विण्णाणं सुयाणुसारेणं । निययतत्थुत्तिसमत्थं, तं भावसूयं मई सेसं ॥ ६ ॥
- ૬૭૯. ઇન્દ્રિયો અને મન દ્વારા શાસ્ત્રના અધ્યયનથી જે જ્ઞાન મળે તે શ્રુતજ્ઞાન. આ જ્ઞાન પોતાના વિષયનું શબ્દ દ્વારા વિવેચન કરી શકતું હોવાથી અન્યને બોધ કરી શકે છે. શાસ્ત્ર કે શબ્દ સિવાયનું મન-ઈન્દ્રિય દ્વારા થતું જ્ઞાન મતિજ્ઞાન છે.
- ६८०. मइपुव्वं सुयमुत्तं, न मई सुयपुव्विया विसेसोऽयं । पुव्वं पूरणपालण-भावाओं जं मई तस्स ॥ ७ ॥
- ૬૮૦. વિશેષતા એ છે કે શ્રુતજ્ઞાન હોય ત્યાં તેની પૂર્વે મતિજ્ઞાન હોય જ, પરંતુ મતિજ્ઞાન હોય ત્યાં શ્રુતજ્ઞાન હોય જ એવું નથી. મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાનનું પાલક-પોષક છે.
- ६८१. अवहीयदित्ति ओही, सीमाणाणेत्ति विण्णयं समए । भवगुणपच्चय-विहियं, तमोहिणाण त्ति णं बिंति ॥ ८ ॥
- દ૮૧. સ્થળ, કાળ, વસ્તુ અને ભાવને વિવિધ સીમાઓ સુધી જાણવાની શક્તિને અવધિજ્ઞાન કહે છે. આ જ્ઞાન અતીન્દ્રિય હોવા છતાં સંપૂર્ણ નથી હોતું - અમુક ભાગ પૂરતું હોય છે. દેવ-નારકીના જીવોને આ જ્ઞાન ભવપ્રત્યય (જન્મજાત) હોય છે, મનુષ્યને ગુણપ્રત્યય (કર્મક્ષયથી

- 678. Atthāo atthamtaramuvalambhe tam bhaṇanti suyaṇāṇam.
  - Ābhiņibohiyapuvvam, ņiyameņa ya saddayam mūlam.
- 678. Śruta-Jñāna is said to consist in comprehension of the meaning of words that are heard or it is derived from the senses and the mind and it as a rule is born of words.
- 679. Imdiyamanonimittam, jam vinnānam suyānusārenam.
  Niyayatatthuttisamattham, tam bhāvasuyam maī sesam.
- 679. The knowledge which is required through the senses and the mind by hearing or reading the scripture and which is capable of expressing its content is called Bhāva-śrutajñāna, the rest of the knowledge (acquired through thought-activities and the senses) is matijñāna.
- 680. Maipuvvam suyamuttam, na maī suyapuvviyā visesóyam.
  - Puvvam pūraņapālaņa-bhāvāo jam maī tassa.
- 680. The Śrutajñāna is acquired through matijñāna while the matijnana is not acquired through Śrutajñāna, but in the act of fostering thoughts, it is the characteristic of matijñāna that it precedes the Śrutajñāna.
- 681. Avahiyaditti ohī, sīmāṇāṇetti vaṇṇiyam samae.

  Bhavaguṇapaccaya-vihiyam, tamohiṇāṇa tti ṇam bimti.
- 681. The type of cognition which limits the (direct) knowledge is called (Avadhi-Jñāna) i.e. clairvoyance, in the scriptures, it is also called sīmājñāna i. e. limited cognition. This avadhi-jñāna is of two types viz. one that

ઉત્પન્ન થનાર) હોય છે.

- ६८२. चिंतियमचिंतियं वा अद्धं चिंतियं अणेयभेयगयं । मणपज्जव त्ति णाणं, जं जाणइ तं तु णख्लोए ॥ ९ ॥
- ૬૮૨. મનુષ્યક્ષેત્રમાં રહેલા જીવોના મનના ચિંતિત, અચિંતિત કે અર્ધચિંતિત વગેરે અનેક પ્રકારના વિચારોને જે જ્ઞાન દ્વારા જાણી શકાય છે તેને મનઃપર્યવજ્ઞાન કહે છે.
- ६८३. केवलमेगं सुद्धं, सगलमसाहारणं अणंतं च । पायं च नाणसद्दो, नामसमाणाहिगरणोऽयं ॥ १० ॥
- ૬૮૩. કેવળ એટલે એક, શુદ્ધ, સંપૂર્ણ, અસાધારણ અને અનંત એવું જે જ્ઞાન તે કેવળજ્ઞાન.
- ६८४. संभिन्नं पासंतो, लोगमलोगं च सळ्ळओ सळ्वं । तं नित्थ जं न पासइ, भूयं भळ्वं भविस्सं च ॥ ११ ॥
- ૬૮૪. કેવળજ્ઞાની સમસ્ત જગતને સંપૂર્ણ રીતે જાણે છે; ભૂત, ભવિષ્ય કે વર્તમાનની એવી કોઈ વસ્તુ નથી જેને કેવળજ્ઞાન ન જાણતું હોય.

is born on account of a certain type of birth and one that is born on account of the practice of certain various qualities.

682. Cimtiyamacimtiyam vā, addham cimtiya aneyabhe-yagayam.

Maṇapajjava tti ṇāṇam, jam jāṇai tam tu ṇaraloe.

682. In this world of human beings, that type of cognition is called manahaparyayajñāna, which comprehends other's thought, that is already entertained, that is not yet entertained or that is only half entertained, and so on. It is of many types.

40

683. Kevalamegam suddham, sagalamasāhāraṇam aṇamtam ca.

Pāyam ca nāṇasaddo, nāmasamāṇāhigaraṇóyam.

- 683. That type of cognition which is one, pure, perfect, extraordinary, endless, is called Kevalajñāna, and here as usual the generic word jñāna is to be added to the specific word denotative of a particular jnana Type.
- 684. Sambhinnam pāsamto, logamalogam ca savvao savvām.

Tam natthi jam na pāsai, bhūyam bhavissam ca.

684. Kevala-Jñāna grasps in one sweep all that is in this universe and beyond the universe in its entirety; certainly, there is nothing in the past, future and the present which is not grasped by this type of cognition.

### (आ) प्रत्यक्ष-परोक्ष प्रमाण

६८५. गेह्नइ वत्थुसहावं, अविरुद्धं सम्मरूवं जं णाणं । भणियं खु तं पमाणं, पच्चक्खपरोक्खभेएहिं ॥ १२ ॥

### (આ) પ્રત્યક્ષ-પરોક્ષ પ્રમાણ

૬૮૫. વસ્તુ સ્વભાવને અવિરુદ્ધ રૂપે - સમ્યક્ર્યુપે જે જ્ઞાન જણાવે છે તેને પ્રશામ કહે છે. તે પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ એવા બે ભેદનું છે.

- ६८६. जीवो अक्खो अत्थव्ववण भोयणगुणन्निओ जेणं । तं पइ वट्टइ नाणं, जे पच्चक्खं तयं तिविहं ॥ १३ ॥
- ૬૮૬. અક્ષ એટલે આત્મા; જે જ્ઞાન આત્માને સાક્ષાત્ સીધું થાય તે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન. આત્મપ્રત્યક્ષ જ્ઞાન ત્રણ છે અવિધ, મનઃપર્યવ અને કેવળ (કારણ કે તે સીધાં આત્માને થાય છે ઇન્દ્રિયો દ્વારા નથી થતા.)
- ६८७. अक्खस्स पोग्गलकया, जं दिव्वन्दियमणा परा तेणं । तेहिं तो जं नाणं, परोक्खमिह तमणुमाणं व ॥ १४ ॥
- ૬૮૭. ઇન્દ્રિય અને મન આત્માથી ભિન્ન છે, પુદ્દગલરચિત છે. તેના માધ્યમથી થાય તે પરોક્ષ જ્ઞાન. અનુમાન જેમ પરોક્ષ હોય છે તેમ ઇન્દ્રિયજ્ઞાન પણ પરોક્ષ જ છે.

६८८. होंति परोक्खाइं मइ-सुयाइं जीवस्स परनिमित्ताओ । पुळ्योवलद्धसंबंध-सरणाओ वाणुमाणं व ॥ १५ ॥

- (ā) Pratyakşa-Parokşa Pramāņa
- 685. Gehaṇai vatthusahāvam, aviruddham sammarūvam jam ṇāṇam.

Bhaṇiyam khu tam pamāṇam, paccakkhaprok-khabheehim.

- (A) PRECEPTS ON DIRECT AND INDIRECT KNOWLEDGE
- 685. That cognition which grasps the nature of things in a proper and uncontradicted form is called pramāṇa; it is of two types-viz. Pratyaksa (direct) and paroksa (indirect).
- 686. Jīvo akko atthvvavaṇa-bhoyaṇaguṇannio jeṇaṁ. Taṁ pai vaṭṭai nāṇaṁ, je paccakkhaṁ tayaṁ tivihaṁ.
- 686. The word 'aksa' means a soul either because it covers the entire range of the things or because it enjoys these things (the two meanings depending on two different etymologies of the word 'aksa' and the type of cognition, which is had be an aksa is called pratyaksa; it is of three sub-types.
- 687. Akkhassa poggalakayā, jam davvindiyamaṇā parā teṇam.

Tehim to jam nāṇam, parokkhamiha tamaṇumāṇam va.

- 687. The physical sense-organs and the internal organ i.e. mind, are something alien to an aksa or self, and the type and the type of cognition had through the instrumentality of these two is called paroksa-just like inferential cognition.
- 688. Homti parokkhāim mai-suyāim jīvassa paranimittāo.
  Puvvovaladdhasambambamdha-saranāo vāņumāṇam va.

- ૬૮૮. પરના માધ્યમથી (ઈન્દ્રિયોના માધ્યમથી) થનારાં મિત અને શ્રુત એ બે જ્ઞાન પરોક્ષ છે. અનુમાન વખતે પૂર્વે મેળવેલું જ્ઞાન જેમ સહાયક બને છે તેમ મિત - શ્રુતમાં પણ પૂર્વજ્ઞાત અર્થની સ્મૃતિ સહાયક બને છે માટે મિત-શ્રુત પણ પરોક્ષ છે.
- ६८९. एगंतेण परोक्खं, लिंगियमोहाइयं च पच्चक्खं । इंदियमणोभवं जं, तं संववहारपच्चक्खं ॥ १६ ॥
- ૬૮૯. ધૂમાડાની નિશાનીથી અગ્નિનું જ્ઞાન થાય છે; આવું અનુમાન જ્ઞાન પરોક્ષ છે એ તો સ્પષ્ટ છે. અવધિ, મનઃપર્યવ અને કેવળ એ ત્રણ પ્રત્યક્ષ છે. ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાનને વ્યાવહારિક દષ્ટિએ પ્રત્યક્ષ કહેવાં હોય તો જરૂર કહી શકાય.

## ३९. नयसूत्र

६९०. जं णाणीण वियप्पं, सुयभेयं वत्थुअंससंगहणं । तं इह णयं पउत्तं, णाणी पुण तेण णाणेण ॥ १ ॥

### ૩૯. નયસૂત્ર

- ૬૯૦. વસ્તુના આંશિક સ્વરૂપને પકડનારો, શ્રુતજ્ઞાનાધારિત અને જ્ઞાતાનો હૃદયગત જે આશય તેને નય કહે છે. જે નયને જાણે છે તે જ્ઞાની છે. (પ્રમાણજ્ઞાન વસ્તુના વિવિધ પાસાંને એક સાથે પકડનારું કથન છે. નયજ્ઞાન વસ્તુના કોઈ એક પાસાંની સાથે સંબંધ રાખે છે, અન્ય પાસાં અંગે તે મૌન હોય છે. નય એટલે ભિન્ન ભિન્ન આશય અથવા દષ્ટિકોણ.)
- ६९१. जम्हा ण णएण विणा, होइ णरस्स सियवायपडिवत्ती । तम्हा सो बोहळ्वो, एयंतं हंतुकामेण ॥ २ ॥
- ૬૯૧. નયને સમજયા વિના કોઈ વ્યક્તિ સ્યાદ્વાદને સમજી શકે નહિ, માટે

- 688. The two cognitions mati and śruta are paroksa i.e. indirect because they are acquired by a soul through the instrumentality of something alien to itself or because they are born of the memory of relationship grasped earlier, just like inferential cognition.
- 689. Egamtena parokkham, limgiyamohāiyam ca paccakkham. Imdiyamanobhavam jam, tam samvavahārapaccakkham.
- 689. In a real sense, the cognition acquired through the other sources is paroksa i. e. indirect while cognition acquired directly by the soul is pratyaksa. But the cognition, born of a sense-organ is 'pratyaksa', practically so called.

### 39. Nayasūtra

690. Jam nāṇīṇa viyappam, suyabheyam vatthuamsasamgahaṇam.

Tam iha nayam pauttam, nānī puņa teņa nāņeņa.

#### 39. PRECEPTS ON VIEW-POINT

- 690. The thought activity which grasps only one aspect of an object with the aid of scriptures, is called Naya. He who possesses such knowledge is wise.
- 691. Jamhā ņa ņaeņa viņā, hoi ņarassa siyavāyapaḍivattī. Tamhā so bohavvo, eyamtam hamtukāmeņa.
- 691. Since without a (knowledge of) naya a man cannot have a knowledge of syādvāda (the doctrine of conditional

એકાન્તવાદથી જેને બચવું હોય તેણે નયોને સારી રીતે સમજી લેવા.

- ६९२. धम्मविहीणो सोक्खं, तण्हाछेयं जलेण जह रहिदो । तह इह वंछइ मूढो, णयरहिओ दव्वणिच्छिती ॥ ३ ॥
- ૬૯૨. ધર્મ વિના કોઈ સુખી થવા ઇચ્છે અથવા પાણી વિના કોઈ તરસ છિપાવવા માગે તો તે વ્યક્તિ મૂર્ખ છે, તેમ નયના આધાર વિના જે વ્યક્તિ વસ્તુતત્ત્વનો નિર્ણય કરવા ઈચ્છે તે મૂઢ છે.
- ६९३. तित्थयखयणसंगह-विसेसपत्थार-मूलवागरणी । दव्वद्विओ य पज्जवणओ, य सेसा वियप्पा सिं ॥ ४ ॥
- ૬૯૩. તીર્થંકરની વાણીના બે મુખ્ય પ્રકાર છે કેટલાંક વચન વસ્તુના સામાન્ય ધર્મના નિરૂપક છે, બીજાં વિશેષ ધર્મનાં નિરૂપક છે. સામાન્ય ધર્મપ્રતિપાદક દષ્ટિકોણને દ્રવ્યાર્થિક નય કહેવાય છે અને વિશેષ ધર્મપ્રતિપાદક કથનને પર્યાયાર્થિક નય કહેવાય છે. બાકીના નયો આ બે નયના જ પેટાભેદ છે.
- ६९४. दव्विट्टियवत्तव्वं, अवत्थु णियमेण पज्जवणयस्स । तह पज्जववत्थु, अवत्थुमेव दव्विट्टियनयस्स ॥ ५ ॥
- ૬૯૪. જે દ્રવ્યાર્થિક નયનો વિષય છે તે પર્યાયાર્થિક નયનો વિષય નથી અને જે પર્યાયાર્થિક નયનો વિષય છે તે કદી દ્રવ્યાર્થિકનો વિષય થતો નથી. (દ્રવ્યાર્થિક નય વસ્તુના સામાન્ય ધર્મનું જ પ્રહણ કરે છે, પર્યાયાર્થિક નય વસ્તુના માત્ર વિશેષ ધર્મોનું જ પ્રહણ કરે છે.)

statement). A knowledge of naya can be had by one who is desirous of destroying all the extremes.

692. Dhammavihīņo sokkham, tanhācheyam jaleņa jaha rahido.

Taha iha vamchai mūdho, nayarahio davvanicchitī.

- 692. Just as an irreligious person desired to attain bliss without practising religion or a thirsty person desires to quench his thirst without using water, similarly the fool desires to determine the nature of a substance without taking recourse to naya.
- 693. Titthayaravayaṇasamgaha-visesapatthāra-mūlavā-garaṇī.

Davvaţţhio ya pajjavaņao, ya sasā viyappā sim.

- 693. The entire body of the teachings of Tīrthankara taken in its entirety and taken in its particular details is to be explained with the help of two basic standpoints (nayas)-viz that substantial point of view (dravyārthikanaya) and that modificational point of view (paryāyārthikanaya). The rest of them are the offshoots of these two.
- 694. Davvaṭṭhiyavattavvaṁ, avatthu ṇiyameṇa pajjavaṇayassa.

Taha pajjavavatthu, avatthumeva davvatthiyanayassa.

694. What is said from the substantial view-point appears, as a rule, unreal from the modal view-point. Similarly what is said from the modal view-point appears unreal from the substantial view-point.

- ६९५. उप्पज्जंति वियंति य, भावा नियमेण पज्जवनयस्स । दव्वट्वियस्स सव्वं, सया अणुप्पन्नमविणट्ठं ॥ ६ ॥
- ૬૯૫. પર્યાયાર્થિક (વિશેષગ્રહી) નયની દષ્ટિએ પદાર્થો ઉત્પન્ન થાય છે અને તેમનો નાશ પણ થાય છે; જયારે દ્રવ્યાર્થિક (સામાન્યગ્રાહી) દષ્ટિએ બધું જ અનુત્પન્ન અને અવિનાશી છે.
- ६९६. दव्वट्ठिएण सव्वं, दव्वं तं पज्जयट्ठिएण पुणो । हवदि य अन्नमणन्नं, तक्काले तम्मयत्तादो ॥ ७ ॥
- ૬૯૬. દ્રવ્યાર્થિક દેષ્ટિકોણથી બધાં પદાર્થો માત્ર દ્રવ્ય જ છે, પણ પર્યાયાર્થિક નયના હિસાબે બધાં પદાર્થો ભિન્ન છે. જયારે જે નયથી જોવામાં આવે ત્યારે તે વસ્તુ તેવી જ ભાસે છે.
- ६९७. पज्जयं गउणं किच्चा, दव्वं पि य जो हु गिण्हड़ लोए । सो दव्वत्थिय भणिओ, विवरीओ पज्जयत्थिणओ ॥ ८ ॥
- ૬૯૭. જગતમાં જે દષ્ટિબિંદુ પર્યાયને ગૌણ કરી દ્રવ્યને જ લક્ષ્મયમાં લે છે તે દ્રવ્યાર્થિક નય છે; એનાથી ઊલટું, દ્રવ્યને ગૌણ કરી પર્યાયને મહત્વ આપે છે તે પર્યાયાર્થિક નય છે.
- ६९८. नेगम-संगह-ववहार-उज्जसुए चेव होई बोद्धव्वा । सद्दे य समभिरूढे, एवंभूए य मूलनया ॥ ९ ॥
- ૬૯૮. મૂળ નયો સાત છે : નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઋજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત.

- 695. Uppajjamti viyamti ya, bhāvā niyameṇa pajjavanayassa.
  - Davvaṭṭhiyassa savvam, sayā anuppannamavinaṭṭham.
- 695. From the modal view-point, things necessarily originate and perish. But from the substantial view-point, there is neither origination nor destruction.
- 696. Davvaṭṭhieṇa savvaṁ, davvaṁ taṁ pajjayaṭṭhieṇa puṇo.
  - Havadi ya annamanannam, takkale tammayattado.
- 696. From substantial point of view, everything is of the form of substance (always remaining the same), but from modal view-point every thing differs from time to time. From each particular stand-point, a thing appears to its corresponding form.
- 697. Pajjaya gauṇaṁ kiccā, davvaṁ pi ya jo hu giṇhai loe. So davvatthiya bhaṇio, vivarīo pajjayatthiṇao.
- 697. The stand-point which gives secondary status to the modes and only grasps the substance, is called substantial viewpoint, while the opposite to it is called modal viewpoint.
- 698. Negama-samgaha-vavahāra-ujjusue ceva hoī bodhavvā.
  - Sadde ya samabhirudhe, evambhūe ya mūlanayā.
- 698. Naigam, samgraha, vyavahāra, rjusūtra, śabda, samabhirūḍha and evambhūta-these are the seven basic standpoints.

- ६९९. पढमतिया दव्वत्थी, पज्जयगाही य इयर जे भणिया । ते चदु अत्थपहाणा, सद्दपहाणा हु तिण्णि या ॥ १० ॥
- ૬૯૯. પ્રથમનાં ત્રણ દ્રવ્યાર્થિક છે, પછીનાં ચાર પર્યાયાર્થિક છે. બીજી રીતે પ્રથમનાં ચાર નય અર્થપ્રધાન છે, છેલ્લાં ત્રણ શબ્દપ્રધાન છે.

- ७००. णेगाइं माणाइं, सामन्नोभयविसेसनाणाइं । जं तेहिं मिणइ तो, णेगमो णओ णेगमाणो त्ति ॥ ११ ॥
- 900. નૈગમ નય સામાન્ય, વિશેષ અને ક્ચારેક બંને સાથે એવાં જાતજાતનાં ધોરણોથી વસ્તુનું નિરૂપણ અથવા દૈનિક વ્યવહાર કરે છે. જેનો એક જ "ગમ" (ધોરણ) નથી તે નૈગમ.
- ७०१. णिव्वित्त दव्विकिरिया, वट्टणकाले दु जं समाचरणं । तं भूयणइगमणयं, जह अज्जिदणं निव्वुओ वीरो ॥ १२ ॥
- ૭૦૧. (નૈગમ નયના બદલાતાં ધોરણોનાં દેષ્ટાંતો.) ભૂતકાળના પદાર્થ કે કાર્યનું વર્તમાનમાં આરોપણ કરે તે ભૂતનૈગમ. દા. ત. હજારો વર્ષ પૂર્વે ભગવાન મહાવીરનો જન્મ થયો હતો, એનું આજની તિથિ પર આરોપણ કરીને કહેવાય છે: "આજે ભગવાનનો જન્મ દિવસ છે."
- ७०२. पारद्धा जा किरिया, पयणविहाणादि कहड़ जो सिद्धं । लोए य पुच्छमाणे, तं भण्णइ वट्टमाणणयं ॥ १३ ॥
- ૭૦૨. રાંધવા-કરવાની ક્રિયા હજી શરૂ કરી હોય છતાં તે કાર્ય જાણે થઈ ગયું હોય તેમ કહેવું તે વર્તમાન નૈગમ નય છે. ખીચડી હજી ચૂલા પર હોય છતાં કોઈ પૂછે તો કહી દેવાય છે કે "આજે ખીચડી રાંધી છે."

- 699. Paḍhamatiyā davvatthī, pajjayagāhī ya iyara je bhaṇiyā.
  - Te cadu atthapahāṇā, saddapahāṇā hu tiṇṇi yā.
- 699. The first three fall under the category of substantial view-point, while the remaining four come under the modal view-point. Among these seven, the first four give eminence to meaning, while the remaining three to the word.
- 700. Negāim māṇāim, sāmannobhayavisesanāṇāham. Jam tehim miṇai to, negamo ṇao ṇegamāṇo tti.
- 700. Naigam Naya deals with both the aspects of a thing, that is, generic as well as specific aspects, as the case might be, in order to know this, it knows the thing in its various forms.
- 701. Nivvitta davvakiriyā, vaṭṭaṇakāle du jaṁ samācaraṇaṁ.
  - Tam bhūyanigamanayam, jaha ajjadinam nivvuo vīro.
- 701. Naigam Naya is of three kinds, according to the three tenses. The past, the present and the future.
- 702. Pāraddhā jā kiriyā, payaṇavihāṇādi kahai jo siddham. Loe ya pucchamāṇe, tam bhaṇṇai vaṭṭamāṇaṇayam.
- 702. To describe the work as "has been done" when asked, the moment it has been started, is known as the Vartamāna Naigam Naya, for, example the food is said to have been cooked when the cooking has just been started.

- ७०३. णिप्पण्णमिव पयंपदि, भाविपदत्थं णरो अणिपण्णं । अप्पत्थे जह पत्थं, भण्णइ सो भावि णइगमो त्ति णओ ॥ १४ ॥
- ૭૦૩. હજી હવે બનનારી બાબતને, જાશે તે બની ગઈ હોય તેમ કહેવી તે ભાવિ નૈગમનય છે. કોઈનું જવાનું નક્કી થઈ ગયું હોય પણ હજી ત્યાં જવાને નીકળ્યો ન હોય તોય એના વિશે ''અમુક સ્થાને ગયો'' એવું બોલાતું હોય છે.
- ७०४. अवरोप्परमिवरोहे, सव्वं अत्थि त्ति सुद्धसंगहणे । होइ तमेव असुद्धं, इगजाइविसेसगहणेण ॥ १५ ॥
- ૭૦૪. પરસ્પર વિરોધને લક્ષ્યમાં લીધા વગર પદાર્થોને સત્સ્વરૂપ એકમાં સમાવી લેવા તે શુદ્ધ સંગ્રહ નય છે. કોઈ એક જાતિની વ્યક્તિગત સર્વ વસ્તુઓને એક લેખવી તે અશુદ્ધ સંગ્રહ નય છે. ("બધાં જ પદાર્થ દ્રવ્ય છે, બધા જ સત્ છે." વગેરે શુદ્ધ સંગ્રહ નયનાં કથન છે. વિવિધ દેશ જાતિ અવસ્થાના મનુષ્યોને "મનુષ્ય" ગજ્ઞવા કે બધી જાતની ગાયોને "ગાય" કહેવી એ અશુદ્ધ સંગ્રહ નયનાં ઉદાહરણ છે.)
- ७०५. जं संगहेण गहियं, भेयइ अत्थं असुद्धं सुद्धं वा । सो ववहारो दुविहो, असुद्धसुद्धत्थभेयकरो ॥ १६ ॥
- ૭૦૫. સંગ્રહનયથી વર્ણિત વસ્તુઓના પાછાં ભેદ પાડે તેને વ્યવહારનય કહે છે. તે પણ બે પ્રકારનો છે-શુદ્ધ વ્યવહાર નય અને અશુદ્ધ વ્યવહાર નય.
  - (સત્ તરીકે સંગ્રહ નય જેમને એક દ્રવ્ય ગશે છે તેના ધર્મ, અધર્મ, આકાશ વગેરે ભેદ પાડવા એ શુદ્ધ વ્યવહાર નય છે; બધી ગાયો, ગાયો હોવા છતાં "ગાયો દોહી લો" એમ કહેતી વખતે મનમાં પોતાની ગાયો જ અભિપ્રેત હોય છે. આ અશુદ્ધ વ્યવહાર નય છે.)

- 703. Nippaṇṇamiva payampadi, bhāvipadatthaṁ ṇaro aṇipaṇṇaṁ.
  - Appatthe jaha pattham, bhannai so bhāvi naigamo tti nao.
- 703. To say that an act, which is to be performed in future has been completed, though incomplete is an example of Bhavisya Naigam Naya e. g. when a person is about to start, we say "he has gone"
- 704. Avaropparamavirohe, savvam atthi tti suddhasamgahane.

Hoi tameva asuddham, igajāivisesagahaņeņa.

- 704. There are two kinds of samgrahanaya-śuddhasamgrahanaya and aśuddhasamgrahanaya. In śuddhasamgraha-naya, we accept only one common characteristic of things-existence, ignoring all the mutual conflicting characteristics, while in Aśuddhasamgrahanaya, we accept the generic class characteristic of things.
- 705. Jam samgahena gahiyam, bheyai attham asuddhari suddham.
  - So vavahāro duviho, asuddhasuddhatthabheyakaro.
- 705. That which distinguishes between the pure synthetic approach and impure synthetic approach about the thing is called Vyavahāranaya. This Vyavahāranaya is further of two types-complete distinguishing and incomplete distinguishing.

- ७०६. जो एयसमयवट्टी, गिहणइ दव्वे धुवत्तपज्जायं । सो रिउसुत्तो सुहुमो, सव्वं पि सद्दं जहा खणियं ॥ १७ ॥
- ૭૦૬. વસ્તુની એક-એક સમયની અવસ્થા પર દેષ્ટિ સ્થાપીને જે કથન કરાય તે સૂક્ષ્મ ઋજુસૂત્ર નય છે. દા. ત. "શબ્દ ક્ષણિક છે" એ કથન.
  (શબ્દ બીજી જ ક્ષણે નાશ પામે છે, તે શબ્દરૂપે નાશ પામે છે, પદાર્થરૂપે તો રહે છે. કિંતુ ઋજુસૂત્રનય દ્રવ્યને લક્ષ્યમાં નથી લેતો, પર્યાયનો જ વિચાર કરે છે)
- ७०७. मणुयाइयपज्जाओ, मणुसो त्ति सगट्टिदीसु वट्टंतो । जो भणइ तावकालं, सो थूलो होइ रिउसुत्तो ॥ १८ ॥
- ૭૦૭. અમુક સમય મર્યાદા સુધી ચાલુ રહેનાર અવસ્થાઓને સ્વીકારે તે સ્થૂળ ઋજુસૂત્રનય છે. જેમ કે મનુષ્ય દેહમાં હોય ત્યાં સુધી જીવને મનુષ્ય ગણવો.
- ७०८. सवणं सपइ स तेणं, व सप्पए वत्थु जं तओ सद्दो । तस्सत्थपरिग्गहओ, नओ वि सद्दो त्ति हेउ व्व ॥ १९ ॥
- ૭૦૮. કંઈપણ કથન કરવું તેનું નામ શબ્દ. કથન માટે જે વર્ણસમૂહોનો ઉપયોગ કરાય છે તે પણ શબ્દ છે. શબ્દના અર્થ ઉપર ધ્યાન આપનાર નયને શબ્દનય કહ્યો છે.
- ७०९. जो वट्टणं ण मण्णइ, एयत्थे भिन्नलिंगआईणं । सो सद्दणओ भणिओ, णेओ पुस्साइआण जहा ॥ २० ॥
- ૭૦૯. એકાર્થવાચક શબ્દમાં પણ શબ્દનય લિંગભેદે અર્થભેદ માને છે. જેમ કે પુષ્ય શબ્દ પુલ્લિંગમાં નક્ષત્રવાચી છે, સ્ત્રીલિંગમાં ''પુષ્યા'' રૂપે કહેવાય તો તે એક સ્વતંત્ર તારાનો વાચક છે એમ શબ્દનય કહેશે.

- 706. Jo eyasamayavaṭṭī, gihṇai davve dhuvattapajjāyaṁ. So riusutto suhumo, savvaṁ pi saddaṁ jahā khaṇiyaṁ.
- 706. The naya which grasps the evanescent modes of an eternal substance, is called Rjusūtra naya, for example 'to say that 'all the sound is momentary'.
- 707. Maņuyāiyapajjāo, maņuso tti sagaṭṭhidīsu vaṭṭaṁto. Jo bhaṇai tāvakālaṁ, so thūlo hoi riusutto.
- 707. On the other hand that naya which attributes a mode like man-ness etc. to a being, throughout the course of that period during which this being continues to exhibit that mode is the sub-type of Rjusūtranaya, called Sthularjusūtranaya.
- 708. Savaṇaṁ sapai sa teṇaṁ, va sappae vatthu jaṁ tao saddo.
  - Tassatthapariggahao, nao vi saddo tti heu vva.
- 708. Kathan, i. e. "calling", is a word, or that which calls is word, or through which an object is reffered to is also a word. It is called "Sabdanaya" because it grasps the meaning of the word.
- 709. Jo vaṭṭaṇaṁ ṇa maṇṇai, eyatthe bhinnaliṁgaāīṇaṁ. So saddaṇao bhaṇio, ṇeo pussāiāṇa jahā.
- 709. The naya that differentiates the meaning of the words according to their use, as gender etc., in a sentence is called śabda naya, for example, the word 'pusya' denotes a particular Naksatra, while the word 'Pusya' denotes a particular Tārikā'.

- ७१०. अहवा सिद्धे सद्दे, कीरइ जं कि पि अत्थववहरणं । तं खलु सद्दे विसयं, 'देवो' सद्देण जह देवो ॥ २१ ॥
- ૭૧૦. શબ્દનય એમ પણ માને છે કે વ્યાકરણ દ્વારા જે અર્થ નીકળે છે તે અર્થમાં જ તે શબ્દનો વ્યવહાર થવો જોઈએ. દેવ એટલે દેવલોકમાં રહેલો દેવ જ, અન્ય કોઈને દેવ કહી શકાય નહિ.
- ७११. सद्दारूढो अत्थो, अत्थारूढो तहेव पुण सद्दो । भणइ इह समभिरूढो, जह इंद पुरंदरो सक्को ॥ २२ ॥
- ૭૧૧. સમભિરૂઢ નય એવું માને છે કે અર્થ જેમ શબ્દ પર આરૂઢ છે શબ્દથી બંધાયેલો છે તેમ શબ્દ પણ અર્થથી બંધાયેલો છે. અર્થાત્ દરેક શબ્દ ભિન્ન ભિન્ન પદાર્થનો વાચક છે, પછી ભલે તે પર્યાયવાચી ગણાતો હોય. ઈન્દ્ર, શક, પુરંદર વગેરે શબ્દો ભિન્ન ભિન્ન અર્થ જણાવે છે. (સમભિરૂઢ નયના મતે દરેક શબ્દ ભિન્ન ભિન્ન પદાર્થનો બોધક છે. ઈન્દ્ર શબ્દ ઈન્દ્રના ઐશ્વર્યનો વાચક છે, પુરંદર શબ્દ પુર નામના શત્રુનો ઈન્દ્રે નાશ કર્યો એટલો જ અર્થ દર્શાવે છે.)
- ७१२. एवं जह सद्दत्थो, संतो भूओ तदन्नहाऽभूओ । तेणेवंभूयनओ, सद्दत्थपरो विसेसेण ॥ २३ ॥
- ૭૧૨. જયારે શબ્દાર્થ પ્રમાણે પદાર્થ વિદ્યમાન હોય છે ત્યારે જ તે શબ્દ તેના માટે પ્રયોજી શકાય એમ એવંભૂત નય કહે છે.
  (શબ્દથી સૂચિત ક્રિયા કે ગુજ્ઞ જ્યારે પદાર્થમાં જજ્ઞાતા ન હોય ત્યારે તે શબ્દ તેને લાગુ પડે નહિ. આ નય મુજબ, ઈન્દ્ર જ્યારે પુરનો નાશ કરતો હતો ત્યારે જ પુરંદર હતો. ઈન્દ્રને હંમેશાં પુરંદર કહી શકાય નહિ.)
- ७१३. जं जं करेड़ कम्मं, देही मणवयणकायचेट्ठादो । तं तं खु णामजुत्तो, एवंभूओ हवे स णओ ॥ २४ ॥
- ૭૧૩. માણસ જ્યારે મન-વચન-કાયા દ્વારા કોઈ કાર્ય કરી રહ્યો હોય ત્યારે જ

- 710. Ahavā siddhe sadde, kirai jam kim pi atthavavaharanam.
  - Tam khalu sadde visayam, 'devo' saddena jaha devo.
- 710. The naya which grasps the meaning of the word according to its etymology, is also called 'Śabdanaya', for example, the word 'deva' generally means God.
- 711. Saddārūḍho attho, atthārūḍho taheva puṇa saddo.

  Bhaṇai iha samabhirūḍho, jaha iṁda puraṁdaro sakko.
- 711. Every word is followed by a specific meaning and viceversa. The different synonymous words have their respective connotations even if the same object is referred to by them. For example, the word, Indra, Purandar and Śakra connote the same object, yet they have their respective meaning too. This is known as Samabhirūḍhanaya.
- 712. Evam jaha saddattho, samto bhūo tadannahābhūo. Tenevambhūyanao, saddatthaparo viseseṇa.
- 712. A word only applies to an object in case it behaves in the manner suggested by the (etymological) meaning of the word, denoting it and not in case it does not behave in that manner. This is what is maintained by the naya, called "Evambhūtanaya". Hence this particular naya cling to the particular meaning of the word.
- 713. Jam jam karei kammam, dehī maṇavayaṇakāyaceṭṭhādo.
  - Tam tam khu nāmajutto, evambhūo have sa nao.
- 713. Whatever an act a person is now performing, through the

તેને તે નામથી ઓળખી શકાય એમ એવંભૂત નય માને છે. સેવા કરતો હોય ત્યાં સુધી જ કોઈને સેવક કહી શકાય, પછી નહિ.

# ४०. स्याद्वाद व सप्तभंगीसूत्र

- ७१४. अवरोप्परसावेक्खं, णयविसयं अह पमाणविसयं वा । तं सावेक्खं भणियं, णिखेक्खं ताण विवरीयं ॥ १ ॥ ४०. स्थाद्वाह तथा सप्तलंगीसूत्र
- ૭૧૪. કોઈપણ કથન એક નયથી થતું હોય કે સર્વ નયોને સમાવનારા પ્રમાણથી થતું હોય, તેમાં અન્ય નયોની અપેક્ષા ગર્ભિત કે સ્પષ્ટ રૂપમાં હોય ત્યાં સુધી જ તે સાપેક્ષ કથન રહે છે; અન્યથા તે નિરપેક્ષ અને એકાંત બની જાય છે.
- ७१५. णियमणिसेहणसीलो, णिपादणादो य जो हु खलु सिद्धो । सो सियसदो भणिओ, जो सावेक्खं पसाहेदि ॥ २ ॥
- ૭૧૫. કોઈપણ કથનમાં એકાંત અથવા એક જ દષ્ટિકોણ ન આવી જાય તે માટે स्यात् શબ્દસહિત કથન કરવું તે સ્યાદ્વાદ છે.
  - · (स्यात् સંસ્કૃત ભાષાનો શબ્દ છે; તેનો અર્થ છે : "હોઈ શકે". આનાથી વસ્તુના અન્ય પાસાંના અસ્તિત્વનું સૂચન થાય છે. અન્ય અપેક્ષાએ વસ્તુ અન્ય સ્વરૂપે પણ હોઈ શકે છે એવા આશય સાથે કથન કરવું એ સ્યાદ્વાદ છે.)
- ७१६. सत्तेव हुंति भंगा पमाणणयदुणयभेदजुत्ता वि । सिय सावेक्खं पमाणं, णएण णय दुणय णिखेक्खा ॥ ३ ॥
- ૭૧૬. પ્રમાણથી, નયથી કે દુર્નયથી થતાં કથનોનાં દરેકનાં સાત સાત

instrumentality of his mind, speech or body, a name corresponding to that act is to be applied to this person, this is what is maintained by the naya called Evambhūtanaya (e. g. A person is called teacher only while he is teaching).

## 40. Syādvāda va Saptabhangisūtra.

714. Avaropparasāvekkham, ņayavisayam aha pamāṇavisayam vā.

Tam sāvekkham bhaņiyam, ņiravekkham tāņa vivarīyam.

#### 40. SYĀDVĀDA & SAPTABHANGĪ SŪTRA

- 714. The object of naya or pramāṇa; if it is conditional, is called relative, and if not, absolute. The object whether of naya or pramāṇa, is called relative, if it is conditional, and absolute, if it is unconditional.
- 715. Niyamaṇisehaṇasīlo, ṇipādaṇādo ya jo hu khalu siddho.
  - So siyasaddo bhanio, jo sāvekkham pasāhedi.
- 715. The word 'Syāt' is said to be one that negates all unconditionality, one that is of the grammatical form called nipāta (an underived particle) and one that demonstrates all things as conditional.
- 716. Satteva humti bhamgā, pamāṇaṇayaduṇayabhedajuttā vi.
  - Siya sāvekkham pamāṇam, ṇaeṇa ṇaya duṇaya ṇiravekkhā.

ભંગ(ભેદ) થાય છે. "स्यात्"ના સ્પષ્ટ ઉચ્ચાર સાથે થતું કથન પ્રમાણવાક્ય છે. "સ્યાત્"નો પ્રગટ ઉચ્ચાર ન હોય પણ તેનો ગર્ભિત ખ્યાલ રાખીને કથન થતું હોય તો તે નયવાક્ય છે. "સ્યાત્"ના પ્રગટ કે અપ્રગટ સંબંધ વિના કરેલું કથન દુર્નયવાક્ય ગણાય. એ એકાંતવાદ બની જાય છે અને તેથી દુર્નયનું કથન અસત્ય ઠરે છે.

- ७१७. अत्थि त्ति णत्थि दो वि य, अव्वत्तव्वं सिएण संजुत्तं । अव्वत्तव्वा ते तह, पमाणभंगी सुणायव्वा ॥ ४ ॥
- ૭૧૭. અસ્તિ, નાસ્તિ, અસ્તિ-નાસ્તિ, અવક્તવ્ય, અસ્તિ-અવ્યક્તવ્ય, નાસ્તિ- અવક્તવ્ય, અસ્તિ - નાસ્તિ - અવક્તવ્ય — કોઈ પણ વસ્તુ અંગે આવાં સાત કથન થઈ શકે છે. દરેકની સાથે स्यात् શબ્દ જોડીએ તો તે પૂર્ણ અને શુદ્ધ પ્રમાણ વાક્ય બને. એને સપ્તભંગી કહે છે.
  - (કોઈ વસ્તુનું કે તેના ગુણધર્મનું કથન સાત પ્રકારે થઈ શકે :-
  - (૧.) સ્વની(વસ્તુની પોતાની) અપેક્ષાએ વિધેયાત્મક કથન:- "સ્યાત્ અસ્તિ."
  - (૨.) પરની (અન્ય વસ્તુની) અપેક્ષાએ નિષેધાત્મક કથનઃ "સ્યાત નાસ્તિ".
  - (૩.) ક્રમશઃ સ્વ-પર બંનેની અપેક્ષા લઈને કરાતું કથનઃ "સ્યાત્ અસ્તિ, સ્યાત્ નાસ્તિ"
  - (૪.) બંને અપેક્ષાનું યુગપત્ એક સાથે કથન અશક્ય છે : "સ્યાત્ અવક્તવ્ય"
  - (૫.) સ્વ અપેક્ષાએ અને યુગપત્ કથનઃ "સ્યાત્ અસ્તિ અવક્તવ્ય."
  - (૬) પર અપેક્ષાએ અને યુગપત્ કથન : "સ્યાત્ નાસ્તિ અવક્તવ્ય."
  - (૭) સ્વ પર અને યુગપત્ કથનઃ "સ્યાત્ અસ્તિ નાસ્તિ અવક્તવ્ય") स्यात् શબ્દ મનોગત રાખીને કથન કરાય તો આ વાક્યો નયવાક્ય (આંશિક વિધાનો) ગજ્ઞા.

#### નય વાક્યનાં ઉદાહરણ-

(૧.) આ ઘડો છે. (સ્વ અપેક્ષા) (૨.) આ દડો નથી. (પર અપેક્ષા) (૩.) આ ઘડો છે, આ દડો નથી. (ક્રમશઃ) (૪.) આ શું છે અને શું નથી તે એક સાથે કહેવું અશક્ય છે. (અવક્તવ્ય) (૫.) આ ઘડો છે પણ બધું એક સાથે કહી શકાય નહીં. (૬.) આ દડો નથી પણ બધું એક સાથે કહી શકાય નહીં. (૭.) આ ઘડો છે, દડો નથી પણ બધું એક સાથે કહી શકાય નહીં.)

- 716. The predications are seven be they of the form of pramana or a naya proper or a naya improper. The statement characterized by syāt (in same respect) is pramāṇa, that which does not rule out the other probabilities is naya proper, and that which absolutely negates the other probabilities is naya improper.
- 717. Atthi tti natthi do vi ya, Avvattavvam siena samjuttam. Avvattavvā te taha, pamāṇabhamgī suṇāyavvā.
- 717. 'Is', 'is not', 'is and is not', 'is indescribable', 'is and is indescribable', 'is not and indescribable', and 'is, is not and is indescribable'-these seven predications, each containing the word 'syat' constitute predications of the form of Pramana.

- ७१८. अत्थिसहावं दव्वं, सद्दव्वादीसु गाहियणएण । तं पि य णत्थिसहावं, परदव्वादीहि गहिएण ॥ ५ ॥
- ૭૧૮. સ્વ દ્રવ્ય, સ્વ ક્ષેત્ર, સ્વ કાળ અને સ્વ ભાવની અપેક્ષાએ દરેક વસ્તુનું હોવાપશું છે, પર-દ્રવ્ય, પર-ક્ષેત્ર, પર-કાલ, અને પર-ભાવની અપેક્ષાએ દરેકનું ન હોવાપશું છે.
  (પોતાના દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવના સંદર્ભમાં જ ઘડાનું અસ્તિત્વ છે. અન્ય પદાર્થના સંદર્ભમાં તેનું અસ્તિત્વ નથી. આમ, દરેક દ્રવ્યમાં અસ્તિત્વ નાસ્તિત્વ, નિત્યત્વ અનિત્યત્વ આદિ સ્વ પર અપેક્ષાએ જ ઘટી શકે છે.)
- ७१९. उहयं उहयणएण, अव्वत्तव्वं च तेण समुदाए । ते तिय अव्वत्तव्वा, णियणियणयअत्थसंजोए ॥ ६ ॥
- ૭૧૯. બંને ધર્મોને બંને દષ્ટિએ વારાફરતી લેતાં ઉભયસ્વરૂપ ત્રીજું કથન થાય છે. બંને ધર્મોને એકસાથે કહી શકાતા નથી તેથી અવક્તવ્ય એવો ચોથો પ્રકાર પડે છે. આ બધાંના સંયોજનથી બાકીનાં ત્રણ ભંગ બને છે.

- ७२०. अत्थि त्ति णत्थि उहयं, अव्वत्तव्वं तहेव पुण तिदयं । तह सिय णयणिखेक्खं, जाणसु दव्वे दुणयभंगी ॥ ७ ॥
- ૭૨૦. આ સાત કથનોને ''સ્યાત્''ના સંદર્ભ વગર અથવા કોઈ નયની અપેક્ષા વગર અને આગ્રહપૂર્વક કહેવામાં આવે ત્યારે તે દુર્નયનાં વિધાનો બની જાય છે. (અન્ય અપેક્ષાઓનો ખ્યાલ રાખ્યા વિના અથવા અન્ય અપેક્ષાઓનો તદ્દન વિરોધ/નિષેધ કરીને કરાતું કથન ખોટું છે. તે પ્રમાણ કે નય નથી, દુર્નય છે.)
- ७२१. एकणिरुद्धे इयरो, पडिवक्खो अवरे य सब्भावो । सव्वेसिं स सहावे, कायव्वा होइ तह भंगा ॥ ८ ॥

- 718. Atthisahāvam davvam, saddavvādīsu gāhiyaṇaeṇa. Tam pi ya ṇatthisahāvam, paradavvādihi gahieṇa.
- 718. Each substance grasped in the form of 'this substance' etc. is of the nature of something existent, the same grasped in the form of 'a substance other than this one' etc. is of the nature of something non-existent.
- 719. Uhayam uhayanaenā, avvattavvam ca tena samudāe. Te tiya avvattavvā, niyaniyanayaatthasamjoe.
- 719. When grasped in both the above forms it is of the nature of samething existent as well as non-existent, when simultaneously grasped in both the above forms, it is something indescribable in three additional forms, in as much as, it is at the same time also treated as something existent, something nonexistent, or something both existent and non-existent.
- 720. Atthi tti ṇatthi uhayaṁ, avvattavvaṁ taheva puṇa tidayaṁ.
  - Taha siya nayaniravekkham, jānasu davve dunayabhamgī.
- 720. 'Is', 'Is not', 'is and is not', 'is indescribable', 'is and is indescribable' 'is not and is indescribable', and 'is, is not and is indescribable'—these very seven predications, pertaining to a substance, when characterized by 'syat' (in some respect are called improper nayas.
- 721. Ekṇiruddhe iyaro, paḍivakkho avare ya sabbhāvo. Savvesiṁ sa sahāve, kāyavvā hoi taha bhaṁgā.

૭૨૧. વસ્તુનું કોઈ એક સ્વરૂપે અસ્તિત્વ જણાવવામાં આવે ત્યારે અન્ય સ્વરૂપે તેનું નાસ્તિત્વ આપોઆપ ફ્લિત થાય છે. આમ, સ્વસ્વરૂપે અસ્તિત્વ અને પરસ્વરૂપે નાસ્તિત્વ એ બંને ધર્મ વસ્તુના સ્વભાવમાં જ છે માટે જ સર્વવસ્તુઓના સર્વ ધર્મોમાં સાત ભંગની યોજના કરી શકાય છે.

## ४१. समन्वयसूत्र

७२२. सव्वं पि अणेयंतं, परोक्खरूवेण जं पयासेदि । तं सुयणाणं भण्णदि, संसय-पहुदीहि परिचत्तं ॥ १ ॥

### ૪૧. સમન્વયસૂત્ર

- ૭૨૨. જે જ્ઞાન પરોક્ષ રીતે વસ્તુઓનો અનેકાંતિક સ્વભાવ પ્રકાશિત કરે છે, જે સંશય આદિ દોષોથી રહિત છે તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે.
- ७२३. लोयाणं ववहारं, धम्म-विवक्खाइ जो पसाहेदि । सुयणाणस्स वियप्यो, सो वि णओ लिंगसंभूदो ॥ २ ॥
- ૭૨૩. વસ્તુના અનેક ધર્મોમાંથી કોઈ એક ધર્મનું કથન કરવાની ઇચ્છા અથવા કોઈ એક ધર્મની અપેક્ષા રાખીને લોકવ્યવહાર ચલાવનાર જે વચનપ્રયોગ છે તે નય છે. એ શ્રુતજ્ઞાનનો જ ભાગ છે.
- ७२४. णाणाधम्मजुदं पि य, एयं धम्मं पि वुच्चदे अत्थं । तस्सेयविवक्खादो णित्थि विवक्खा हु सेसाणं ॥ ३ ॥
- ૭૨૪. વસ્તુ અનેક ધર્માત્મક હોવા છતાં ક્યારેક વસ્તુના એક જ ધર્મનું કથન કરાય છે, કારણ કે તે સમયે તેનું પ્રયોજન છે, અન્ય ધર્મોનું નથી, તેથી અન્ય ધર્મોનો ઉલ્લેખ કરાતો નથી.

721. When one property of a thing is grasped, the property opposed to it is also grasped automatically because both these properties constitute the nature of this thing. Thus in respect of nature of all things, the afforesaid predications are to be made.

## 41. Samanvayasūtra

722. Savvam pi aņeyamtam, parokkharūveņa jam payāsedi. Tam suyaņāņam bhaņņadi, samsaya-pahudīhi paricattam.

#### 41. PRECEPTS ON RECONCILIATION

- 722. That (knowledge) which reveals the multiple aspects of the things in an indirect form and is free from any doubt etc. is designated as scriptural knowledge.
- 723. Loyāṇaṁ vavahāraṁ, dhamma-vivakkhāi jo pasāhedi. Suyaṇāṇassa viyappo, so vi ṇao liṁgasaṁbhūdo.
- 723. That (knowledge) which makes possible the transactions of the people and illuminates the desired property of the thing, is a naya which is subtype of śrutajñāna and born of a probans.
- 724. Nāṇādhammajudam pi ya, eyam dhammam pi vuccadeattham.
  - Tasseyavivakhādo, ņatthi vivakkhā hu sesāņam.
- 724. Although a thing is possessed of so many properties, yet it is referred to by only one of these properties, because at that time exposition of only that property is required and not the remaining others.

- ७२५. ते सावेक्खा सुणया, णिखेक्खा ते वि दुण्णया होंति । सयल-ववहार-सिद्धी, सुणयादो होदि णियमेण ॥ ४ ॥
- ૭૨૫. આવાં એકધર્માવલંબી કથનો, જો મનમાં અન્ય દષ્ટિકોણોની અપેક્ષા રાખીને કરાતાં હોય તો તે સુનય છે, અન્ય નયોની ઉપેક્ષા સાથે કરાતાં હોય તો તે દુર્નય છે. જગતનો સમગ્ર વ્યવહાર નિશ્ચિતરૂપે સુનય દ્વારા જ સિદ્ધ થાય છે.
- ७२६. जावंतो वयणपहा, तावंतो वा नया 'वि' सद्दाओ । ते चेव य परसमया, सम्मत्तं समुदिया सव्वे ॥ ५ ॥
- ૭૨૬. જગતમાં કથનના જેટલા પ્રકાર છે તેટલા નય છે જો તેમાં અન્ય-અન્ય દિષ્ટિકોણોનો સ્વીકાર ગર્ભિત હોય તો; ભિન્ન ભિન્ન દિષ્ટિકોણવાળાં વચનો હઠવાદી હોય તો મિથ્યા છે, બધાંનો સરવાળો થાય તો સમ્યક્ છે.

(કોઈપણ વિધાન "આમ પણ હોઈ શકે" એવા આશય સાથે કરાય તો તે નય છે, કિન્તુ "આમ જ છે" એવા નિશ્વયપૂર્વક કરાય તો તે મિથ્યા છે.)

- ७२७. परसमएगनयमयं, तप्पडिवक्खनयओ निवत्तेज्जा । समए व परिग्गहियं, परेण जं दोसबुद्धीए ॥ ६ ॥
- ૭૨૭. કોઈ વ્યક્તિએ જે એક નયથી એકાંગી કથન કર્યું હોય તેનો જવાબ તેના પ્રતિપક્ષી નય દ્વારા આપવો જોઈએ. અજ્ઞાન અથવા દ્વેષબુદ્ધિથી કોઈએ સત્ય વાતમાં પણ દોષારોપણ કર્યું હોય તો તેનું નિવારણ પણ યોગ્ય નયનું આલંબન લઈને કરવું જોઈએ.
- ७२८. णिययवयणिज्जसच्चा, सळ्वनया परिवयालणे मोहा । ते उण ण दिट्ठसमओ, विभयइ सच्चे व अलिए वा ॥ ७ ॥
- ૭૨૮. સર્વ નયો પોતપોતાના વક્તવ્યમાં સાચાં હોય છે; પણ કોઈ નય અન્ય નયના વિષયનો વિરોધ કરવાની શક્તિ ધરાવતો નથી. જેણે શાસ્ત્રનું

- 725. Te sāvekkhā suṇayā, ṇiravekkhā te vi duṇṇayā hoṁti. Sayala-vavahara-siddhī, suṇayādo hodi ṇiyameṇa.
- 725. The view, which accepts the relativity or mutual dependence of these properties, is a case of naya proper (Sunaya) while the view that does not, is a case of naya-improper (Durnaya). It is the rule that all the transactions become successful when based on a naya proper.
- 726. Jāvamto vayaṇapadhā, tāvamto va nayā 'vi' saddāo. Te ceva ya parasamayā, sammattam samudiyā savve.
- 726. There are as many points of view as their are modes of expression. In case the word "also" is employed every statement or expression represents Jaina position. The same provides an alien position, in case the word is not employed. Certainly right understanding demands a synthetic approach to all the statements about the thing.
- 727. Parasamaeganayamayam, tappaḍivakkhanayao nivattejjā. Samae va pariggahiyam, pareṇa jam dosabuddhīe.
- 727. Any specific extremistic view point adopted by rival, should be refuted by pointing out its rival view-point. The same should be our process, in case same person, following our own religious traditions adopts out of same faulty understanding any extremistic view.
- 728. Niyayavayaṇijjasaccā, savvanayā paraviyālaṇe mohā. Te uṇa ṇa diṭṭhasamao, vibhayai sacce va alie vā.
- 728. All view-points (nayas) are true in respect of what they have themselves to say but they are false so far as they

રહસ્ય જાણ્યું છે તે વ્યક્તિ નયોમાં "આટલાં સાચાં અને આટલાં ખોટાં" એવા વિભાગ પાડતો નથી.

- ७२९. च समेन्ति न य समेया, सम्मत्तं नेव वत्थुणो गमगा । वत्थुविघायाय नया, विरोहओ वेरिणो चेव ॥ ८ ॥
- ૭૨૯. અન્ય દષ્ટિકોણોની ઉપેક્ષા કરનારા નયો કદી પરસ્પર સુમેળ સાધી શકતાં નથી તે બધા ભેગાં મળે તો પણ સમ્યક્ બનતા નથી, તેઓ વસ્તુનો સમ્યગ્ બોધ પણ કરાવતા નથી. પરસ્પર વિરોધી એવા તે એકાંગી નયો, દુશ્મનની જેમ વર્તે છે અને વસ્તુસ્વરૂપના બોધમાં બાધક બને છે.
- ७३०. सव्वे समयंति सम्मं, चेगवसाओ नया विरुद्धा वि । भिच्च-ववहारिणो इव, राओदासीण-वसवत्ती ॥ ९ ॥
- 930. એક બીજાથી જુદી પડતી વાતો કરનારા નયો પણ જો અનેકાંતવાદનો આશ્રય લે તો, ભિન્ન ભિન્ન અભિપ્રાય ધરાવનારા પણ એક રાજાને આધીન એવા સેવકોની જેમ અથવા આપસમાં લડનારા પરંતુ કોઈ તટસ્થ વ્યક્તિના કહ્યામાં રહેનાર વેપારીઓની જેમ, સમન્વય સાધી શકે છે.
- ७३१. जमणेगधम्मणो वत्थुणो, तदंसे च सव्वपडिवत्ती । अंध व्व गयावयवे तो, मिच्छाद्दिट्टिणो वीसु ॥ १० ॥
- ૭૩૧. અનેકધર્માત્મક વસ્તુના એક ધર્મને જાણીને "સમગ્ર વસ્તુ જાણી લીધી" એવું માનનારા લોકો, હાથીના એક-એક અવયવને તપાસીને આખો હાથી જાણી લીધાનું માનનારા જન્માંધ લોકોની જેમ, મિથ્યાદેષ્ટિ છે.

refute a rival view-point (naya). One who is well-versed in the scriptures, should not divide the view-points (nayas) into true and false ones.

729. Na samenti na ya sameyā, sammattaṇ neva vatthuṇo gamagā.

Vatthuvighāyāya nayā, virohao veriņo ceva.

- 729. Every absolute point of view is independent of the other, they cannot be united together and their union is not conducive to the right approach. They are independent of each other like the opposing enemies.
- 730. Savve samayanti sammam, cegavasāo nayā viruddhā vi.

Bhicca-vavahāriņo iva, rāodāsīņa-vasavattī.

- 730. Even though a single view-point (naya) taken, be itself may appear to be opposed to the other (naya), yet when they are considered mutually dependent to others, they would be conducive to the right understanding. Like the servants who act in harmony when they come under common control, even though they may be differing when they are separated.
- 731. Jamaṇegadhammaṇo vatthuṇo, aadaṁse ca savvapaḍivattī.

Amdha vva gayāvayave to. micchāddiṭṭhiṇo vīsu.

731. Those, who treat some one portion or aspect of a thing as a whole thing, have a wrong understanding like those blind persons who treated some one particular part of an elephant as a whole elephant.

- ७३२. जं पुणं समत्तपज्जाय-वत्थुगमग त्ति समुदिया तेणं । सम्मत्तं चक्खुमओ, सव्वगयावयवगहणे व्व ॥ ११ ॥
- ૭૩૨. કોઈ દષ્ટિવંત મનુષ્ય હાથીના બધા અંગોને જોઈને હાથીનું સ્વરૂપ સમ્યક્ર્રેપે નિશ્ચિત કરે છે તેમ, વસ્તુના અલગ અલગ પર્યાયોને જણાવનારા બધા નયોને એકત્ર કરીને વસ્તુનો વિચાર કરનારનું દર્શન સમ્યક્ છે.
- ७३३. पण्णविणज्जा भावा, अणंतभागो तु अणभिलप्पाणं । पण्णविणज्जाणं पुण, अणंतभागो सुदिणबद्धो ॥ १२ ॥
- ૭૩૩. જગતમાં જે પદાર્થો વર્ણન કરી શકાય એવાં છે તે બધાં, જેનું વર્ણન નથી કરી શકાતું તેના અનંતમાં ભાગના છે, અને જે વર્ણવી શકાય એવા ભાવો છે તેનો પણ અનંતમો ભાગ જ આગમોમાં વર્ણિત છે. (બધું જ વર્શની શકાતું નથી અને વર્શની શકાય છે તેટલું લખી કે બોલી શકાતું નથી. આ સંયોગોમાં કોઈપણ બાબત અંગે બધું જ જાણી લીધું હોવાનો દાવો કેવી રીતે કરી શકાય?)
- ७३४. सयं सयं पसंसंता, गरहंता परं वयं । जे उ तत्थ विउस्संति, संसारं ते विउस्सिया ॥ १३ ॥
- ૭૩૪. પોત-પોતાના મતની પ્રશંસા અને અન્યના મતની નિંદા કરનારા જે લોકો વાદ-વિવાદમાં રાચે છે તેમને સંસારમાં ફસાયેલા સમજી લેવા.
- ७३५. णाणाजीवा णाणाकम्मं, णाणाविहं हवे लद्धी । तम्हा वयणविवादं, सगपरसमएहिं विज्जिज्जा ॥ १४ ॥
- ૭૩૫. ભિન્ન ભિન્ન જીવો હોય છે, ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનાં તેમનાં કર્મો અને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની તેમની શક્તિઓ હોય છે. માટે સ્વમત કે અન્યમત વિષયક વાદ-વિવાદથી દૂર રહેવું.
- ७३६. भद्दं मिच्छादंसण-समूहमईयस्स अमयसारस्स । जिणवयणस्स भगवओ, संविग्गसुहाहिगम्मस्स ॥ १५ ॥

- 732. Jam puṇa samattapajjāya-vatthugamaga tti samudiyā teṇam.
  - Sammattam cakkhumao, savvagayāvayavagahaņe vva.
- 732. Those, who take together all the stand-points and thus grasp all the aspects of a thing, have a right understanding just as those with eyes, are able be grasp an elephant as a whole.
- 733. Paṇṇavaṇijjā bhāvā, aṇamtabhago tu aṇabhilappāṇam.
  Paṇṇavaṇijjāṇam puṇa, aṇamtabhāgo sudaṇibaddho.
- 733. The properties of the things, capable of being described are infinite times less than those not capable of being described, while the properties described in the scriptures are infinite times less than those who are describable (In view of such problems, how can it be said that the statement of such a scripture or person is absolutely true).
- 734. Sayam Sayam pasamsamtā, garhamtā param vayam. Je u tattha viussamti, samsāram te viussiyā.
- 734. Those, who go on praising their own view and condemning those of their rival, simply make a show of their learning and are variously in the grip of transmigratory cycle.
- 735. Nāṇājīvā ṇāṇākammam, ṇāṇāviham have laddhī. Tamhā vayaṇavivādam, sagaparasamaehim vajjijjā.
- 735. There are various types of people, various types of their activities, various types of (their) capabilities. Hence one ought to give up quarrelling either with the people of one's own faith and also with that of the others.
- 736. Bhaddam micchādamsaņa-samūhamaiyassa amayasārassa.
  - Jiṇavayaṇassa bhagavao, samviggasuhāhigammassa.

૭૩૬. જે મિથ્યા દર્શનોના સમૂહરૂપ છે, જે અમૃત સમાન છે, મોક્ષાર્થી જન જેને સરળતાથી સમજી શકે છે એવી પૂજનીય જિનવાણીનો જય હો !

# ४२. निक्षेपसूत्र

- ७३७. जुत्तीसुजुत्तमग्गे, जं चउभेएण होइ खलु ठवणं ।
  कज्जे सदि णामादिसु, तं णिक्खेवं हवे समए ॥ १ ॥
  ४२. निक्षेपसत्र
- ૭૩૭. કોઈ પણ વસ્તુને, કાર્ય પ્રસંગે, યુક્તિ વ્યવહાર સંગત રીતે, નામ -સ્થાપના - દ્રવ્ય - ભાવ એવા રૂપમાં રજૂ કરવી તેને શાસ્ત્રોમાં નિક્ષેપ કહ્યો છે.
- ७३८. दव्वं विविहसहावं, जेण सहावेण होइ तं झेयं । तस्स निमित्तं कीरइ, एक्कं पि य दव्व चउभेयं ॥ २ ॥
- ૭૩૮. દ્રવ્યનો સ્વભાવ વૈવિધ્યપૂર્ણ છે. જે સમયે તેના જે સ્વભાવને મુખ્ય બનાવી વિચાર કે કાર્ય કરવાનાં હોય ત્યારે તેને નામ-સ્થાપના આદિ ચારમાંથી કોઈ પણ ઉપર્યુક્ત સ્વરૂપે પ્રસ્તુત કરાય છે.
- ७३९. णाम द्ववणा दव्वं, भावं तह जाण होइ णिक्खेवं । दव्वं सण्णा णामं, दुविहं पि य तं पि विक्खायं ॥ ३ ॥
- ૭૩૯. નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ આ ચાર નિક્ષેપ છે. નામ એટલે દ્રવ્યને ઓળખાવનાર સંજ્ઞા.
- ७४०. सायार इयर ठवणा, कित्तिम इयरा दु बिंबजा पढमा । इयरा इयरा भणिया, ठवणा अरिहो य णायव्वो ॥ ४ ॥

736. Let glory be to the holy teaching of Jinas which is of the form of conglommeration of all false views; which is possessed of a nectar and is easy of comprehension by those who are desirous to attain emancipation.

### 42. Niksepasūtra

737. Juttīsujuttamagge, jam caubheeṇa hoi khalu ṭhavaṇam. Kajje sadi ṇāmādisu, tam ṇikkhevam have samae.

#### 42. PRECEPTS OF INSTALLATION

- 737. There is a description of four types of Niksepas (ascriptions) as naming etc. in the scriptures to understand the right meaning of a proposition.
- 738. Davvam vivihasahāvam, jeņa sahāveņa hoi tam jheyam. Tassa nimittam kīrai, ekkam pi ya davva aubheyam.
- 738. A substance is possessed of various characteristics and for the sake of that characteristic, which is presently under consideration, one and the same thing is described in four ways.
- 739. Nāma ṭṭhavaṇā davvaṁ, bhāvaṁ taha jāṇa hoi ṇikkhevaṁ.
  - Davve sannā nāmam, duviham pi ya tam pi vikkhāyam.
- 739. Nāma, Sthāpanā, Dravya, Bhāva—these four ways provide the concept of nikṣepa. Of these nāma stands for the name of the thing concerned and is of two types.
- 740. Sāyāra iyara ṭhavaṇā, kittima iyarā du bimbajā paḍhamā.
  - Iyarā iyarā bhaṇiyā, ṭhavaṇā ariho ya ṇāyavvo.

- ૭૪૦. સ્થાપના બે પ્રકારની છે : સાકાર અને નિરાકાર. પ્રતિમા કે ચિત્રરૂપે કોઈ વસ્તુ દર્શાવવી તે સાકાર સ્થાપના. ગમે તે વસ્તુમાં (તેની આકૃતિ મળતી આવતી ન હોય તો પણ) કોઈ વસ્તુની કલ્પના કરવી તે નિરાકાર સ્થાપના. અર્હતની પ્રતિમા તે સાકાર સ્થાપનાઅર્હત છે, અન્ય કોઈ પદાર્થમાં અર્હતની કલ્પના કરવી તે નિરાકાર સ્થાપના અર્હત્ છે.
- ७४१. दव्वं खु होइ दुविहं, आगम-णोआगमेण जह भणियं । अरहंत-सत्थ-जाणो, अणजुत्तो दव्व-अरिहंतो ॥ ५ ॥
- ७४२. णोआगमं पि तिविहं, देहं णाणिस भाविकम्मं च । णाणिसरीरं तिविहं, चुद चत्तं चाविदं चेति ॥ ६ ॥
- ૭૪૧-૭૪૨. વસ્તુના પૂર્વકાલીન કે ઉત્તરકાલીન સ્વરૂપને પ્રાધાન્ય આપીને રજુઆત થાય થે દ્રવ્યનિક્ષેપ છે. દ્રવ્યનિક્ષેપના બે ભેદ છે : આગમ અને નોઆગમ.

(વસ્તુનું જ્ઞાન ધરાવનાર વ્યક્તિને પણ તે વસ્તુરૂપ કહેવાય છે. જ્યારે તેનું એ જ્ઞાન તરફ લક્ષ્ય ન હોય ત્યારે તે "આગમ-દ્રવ્ય નિક્ષેપ" થી વસ્તુરૂપ છે. દા. ત. અર્હંતના ઉપદેશને જાણનારી વ્યક્તિ પણ અરિહંત છે કિંતુ અત્યારે તેનું ધ્યાન તેમાં નથી તો તે "આગમ-દ્રવ્ય નિક્ષેપે" દ્રવ્ય અર્હંત છે. ન્યાયાધીશ જ્યારે કાયદાનો વિચાર નથી કરી રહ્યો ત્યારે તે આગમથી દ્રવ્ય ન્યાયમૂર્તિ છે.

- નોઆગમતી દ્રવ્યનિક્ષેપના ત્રણ પ્રકાર છે : જ્ઞાનીનું શરીર, વસ્તુની ભાવિ અવસ્થા, ભાવી અવસ્થાનું કર્મ જેણે બાંધી લીધું છે તે વ્યક્તિ. શરીર = ન્યાયમૂર્તિના મૃતદેહને પણ ન્યાયમૂર્તિ કહેવાય છે. ભાવી અવસ્થા = રાજકુમારને સજા કહી દેવાય છે. કર્મ = જેણે તીર્થંકર બનવાનું કર્મ ઉપાર્જન કર્યું છે, પણ હજી તીર્થંકર બન્યો નથી તેને દ્રવ્યઅર્હંત કહી શકાય છે.
- ७४३. आगम-णोआगमदो, तहेव भावो वि होदि दव्वं वा । अरहंतसत्थजाणो, आगमभावो दु अरहंतो ॥ ७ ॥
- ७४४. तग्गुणए य परिणदो, णोआगमभाव होइ अरहंतो । तग्गुणएई झादा, केवलणाणी हु परिणदो भणिओ ॥ ८ ॥

- 740. Sthāpanā is of two types—that which resembles the real shape of that for which it stands, and that which does not. When there is a supposition of one object in the other, it is called sthāpanā Niksepa, for example, supposing an idol of an arhat as an arhat.
- 741. Davvam khu hoi duviham, āgama-ņoāgameņa jah bhaṇiyam.
  Arahamta-sattha-jāṇo, aṇajutto davva-arihamto.
- 742. Noāgamam pi tiviham, deham ņāņissa bhāvikammam ca.

Nāṇisarīram tiviham, cuda cattam cāvidam ceti.

- 741-742. Dravya (= potency) is of two types—viz. āgamato (= that in respect of an authentic text) and no-āgamato (=that not in respect of an authentic text). Thus the person who knows an authentic text pertaining to an Arhat and yet is not making use of this knowledge of his is āgamato-dravya Arhat. Similarly, no-āgamato dravya is of three types—viz. the knower's body, the would be knower, one acting in a manner appropriate to the thing concerned. And the knower's body is of three types—viz. one fallen, one given up, one made to fall.
- 743. Āgama-ņoāgamado, taheva bhāvo vi hodi davvam vā. Arahamtasatthajāņo, āgamabhāvo du arahamto.
- 744. Tagguṇae ya pariṇado, ṇoāgamabhāva hoi arahamto. Tagguṇaeī jhādā, kevalaṇāṇi hu pariṇado bhaṇio.

૭૪૩-૭૪૪. વસ્તુની પ્રગટ સિક્રય અવસ્થા તે ભાવનિક્ષેપ છે. તેના પણ દ્રવ્યની જેમ આગમ-નોઆગમ એવાં બે ભેદ છે. અહિંતના ઉપદેશને જાણનારો જયારે તેમાં તેનું ધ્યાન (ઉપયોગ) હોય ત્યારે આગમથી ભાવ - અહિંત્ છે. જેની અંદર અહિંત્ના સર્વ ગુણો પ્રગટ થઈ ચૂક્યા છે, જે કેવળજ્ઞાની છે તે નોઆગમથી ભાવ અહિંત છે.

## ४३. समापनसूत्र

- ७४५. एवं से उदाहु अणुत्तरनाणी, अणुत्तरदंसी अणुत्तरणाणदंसणधरे । अरहा नायपुत्ते भगवं, वेसालिए विद्याहिए त्ति बेमि ॥ १ ॥ ४३. सभापनसत्र
- ૭૪૫. આમ આપ્યો હતો ઉપદેશ એ અનુત્તરજ્ઞાની, અનુત્તરદર્શી, અનુત્તર જ્ઞાન દર્શનવંત, જ્ઞાતપુત્ર, વૈશાલિક તરીકે પ્રખ્યાત એવા ભગવાન મહાવીરે.
- ७४६. णहि णूण पुरा अणुस्सुयं, अदुवा तं तह णो समुट्टियं । मुणिणा सामाइ आहियं, नाएणं जगसव्वदंसिणा ॥ २ ॥
- ૭૪૬. એ પરમ મુનિએ સર્વદર્શી જ્ઞાતપુત્ર મહાવીરે સામાયિક ધર્મનો ઉપદેશ આપ્યો હતો, પણ આ જીવે કાં તો તે સાંભળ્યો નથી ને કાં તો તેનું સમ્યક્ આચરણ કર્યું નથી.

743-744. Like dravya bhava (= reality) too is of two types—viz. āgamato (= that in respect of an authentic text) and no-āgamato (= that not in respect of an authentic text). Thus the person who knows an authentic text pertaining to an Arhat and is also making use of this knowledge is āgamato-bhāva Arhat. On the other hand, the person who has developed the virtuous qualities appropriate to an Arhat or one who while equipped with those qualities, undertakes meditation and so is considered to have become a Kevalajñānin (= Arhat) is no-āgamatobhava Arhat.

### 43. Samāpana

745. Evam se udāhu aņuttaranāņī, aņuttaradamsī. aņuttaranāņadamsaņadhare.

Arahā nāyputte bhagavam, vesālie viyāhie tti bemi.

#### 43. CONCLUSION

- 745. Thus preached the Vaiśālika Bhagavān Mahāvīra, of the Jñātaclan, endowed with supreme knowledge and supreme vision this is what I speak about.
- 746. Nahi ṇūṇa purā aṇussuyaṁ, aduvā taṁ taha ṇo samuṭṭhiyaṁ.
  - Muninā sāmāi āhiyam, nāenam jagasavvadamsinā.
- 746. One might not have heard about that or one might not have acted in accordance with that, but certainly virtues like equanimity etc. have been preached by the omniscient sage Jñātaputra (= Mahāvīra).

- ७४७. अत्ताण जो जाणइ जो य लोगं, जो आगतिं जाणइ णागिंत च । जो सासयं जाण असासयं च, जातिं मरणं च चयणोववातं ॥३॥
- ७४८. अहो वि सत्ताण वि उड्ढं च, जो आसवं जाणित संवरं च । दुक्खं च जो जाणइ णिज्जरं च, सो भासिउमरिहति किरियवादं ॥४॥
- ૭૪૭-૭૪૮. જે પોતાને જાણે છે, જે લોકને જાણે છે, આગતિ ગતિ, શાશ્વત - અશાશ્વત, જન્મ - મરણ, ચ્યવન - ઉપપાત, આત્માની નિમ્નતા -ઉચ્ચતા, આસ્રવ, સંવર, દુઃખ અને દુઃખનો નાશ — આ સઘળું જે જાણે છે તે જ સાચા આચારમાર્ગનું-ક્રિયામાર્ગનું નિરૂપણ કરી શકે છે.

- ७४९. लद्धं अलद्धपुळ्वं, णियवयण-सुभासिदं अमिदभूदं । गहिदो सुग्गइमग्गो, णाहं मरणस्स बीहेमि ॥ ५ ॥
- ૭૪૯. અમૃત સમાન આ જિનવચન, જે પહેલાં કદી પ્રાપ્ત થયું ન હતું તે હવે મને મળ્યું છે. મેં સન્માર્ગ ગ્રહણ કરી લીધો છે; હવે મને કશાનો — — મરણનો પણ —— ભય નથી

## ४४. वीरस्तवन

७५०. णाणं सरणं मे, दंसणं च सरणं च चरिय सरणं च । तव संजमं च सरणं, भगवं सरणो महावीरो ॥ १ ॥ 747. Attāṇam jo jāṇai jo ya logam, jo āgatim jāṇai ṇāgatim ca.

Jo sāsayam jāņa asāsayam ca, jātim maraņam ca cayaņovavātam.

- 748. Aho vi sattāņa vi ţhahuṇam ca, jo āsavam jāṇati samvaram ca.
  - Dukkham ca jo jāṇai ṇijjaram ca, so bhāsiumarihati kiriyavādam.
- 747-748. One who knows about a soul, the world, the ensuing births, cessation of the ensuing births, the things eternal and non-eternal, birth, death in general and that of deities soul in the tour and higher region, the karmic inflow, The stay of karmic inflow, misery, the purging of karmas only he deserves to preach the doctrine of right action.
- 749. Laddham aladdhapuvvam, jinavayana-subhāsidam amidabhūdam.
  - Gahido suggaimaggo, ņāham maraņassa bīhemi.
- 749. I have already attained the noble verbal preaching of Jinas which was not attained earlier and is of the form of nectar; I have taken up the path leading to a happy future birth-so that I may no more be afraid of death.

#### 44. Vīrastavana

750. Nāṇam saraṇam me, damsaṇam ca saraṇam ca cariya saraṇam ca.

Tava sañmjamam ca saraṇam, bhagavam saraṇo Mahāvīro.

#### ૪૪. વીરસ્તવન.

- ૭૫૦. જ્ઞાન મારું શરણ છે. દર્શન મારું શરણ છે, ચારિત્ર મારું શરણ છે, તપ અને સંયમ મારું શરણ છે અને શ્રમણ ભગવાન મહાવીર મારું શરણ છે.
- ७५१. से सव्वदंसी अभिभूयणाणी, णिरामगंधे धिइमं ठियप्पा । अणुत्तरे सव्वजगंसि विज्जं, गंदा अतीते अभए अणाऊ ॥ २ ॥
- ૭૫૧. એ ભગવાન સર્વદર્શી હતા, પ્રત્યક્ષજ્ઞાની હતા, નિર્મળ ચારિત્ર્યવાન હતા; ધૈર્યવાન, સ્થિર, જગતના સર્વોત્તમ વિદ્વાન, પરિગ્રહથી પર, અભય અને જન્મમરણથી મુક્ત હતા.

- ७५२. से भूइपण्णे अणिएयचारी, ओहंतरे धीरे अणंतचक्खू । अणुत्तरे तवित सूरिए व, वइरोयणिदेव तमं पगासे ॥ ३ ॥
- ૭૫૨. ભગવાન મહાવીરની પ્રજ્ઞા વિશાળ હતી; તેઓ કદી એક સ્થળે રહેતા ન હતા. જગતના પ્રવાહને તેઓ તરી ગયા હતા. ધીર, અનંતદર્શી હતા. સૂર્યની જેવા ઝળહળતા અથવા અગ્નિની જેમ પ્રકાશતા એ પ્રભુએ અજ્ઞાનના અંધકારને નષ્ટ કર્યો હતો.
- ७५३. हत्थीसु एरावणमाहु णाए, सीहो मिगाणं सिललाण गंगा । पक्खीसु वा गरुले वेणुदेवो, निव्वाणवादीणिह नायपुत्ते ॥ ४ ॥
- ૭૫૩. હાથીઓમાં ઐરાવણ, પશુઓમાં સિંહ, નદીઓમાં ગંગા, પક્ષીઓમાં ગરુડ શ્રેષ્ઠ છે તેમ નિર્વાણના ઉપદેશકોમાં જ્ઞાતપુત્ર મહાવીર શ્રેષ્ઠ છે.

#### 44. HYMN TO MAHĀVĪRA

- 750. Right knowledge is my shelter, Right Faith is my shelter, right conduct is my shelter, austerity and self-restraint are my shelters, Bhagavān Mahāvīra is my shelter.
- 751. Se savvadamsī abhibhūyaṇāṇī, nirāmagamdhe dhiimam thiyappa
  - Aņuttare savvajagamsi vijjam, gamthā atīte abhae aṇāū.
- 751. Lord Mahāvīra was possessed of an all-comprehensive perception, possessed of a supreme knowledge, no taker of an improper meal, possessed of patience, possessed of steadiness, the supreme learned man in the world, free from all possessions, free from fear, one not going to take another birth.
- 752. Se bhūipaṇṇe aṇieyacārī, ohamtare dhīre aṇantacakkhū. Aṇuttare tavai surie va, vairoyaṇimdeva tamam pagāse.
- 752. That supreme wise man lived in no permanent dwelling, had crossed over the flood-of-transmigration, had a limitless vision, shown in a supreme fashion as does the sun, produced light where darkness prevailed as does the great Indra Vairocana.
- 753. Hatthīsu erāvaņamāhu ņāe, sīho migāņam salilāņa gamgā.
  - Pakkhīsu vā garule veņudevo, nivvāņavādīņiha nāyputte.
- 753. Just as Airāvata is supreme among elephants, lion among animals, Gamgā among rivers, Garuḍa-the son of Venudeva-among birds, similarly was Jñātrputra supreme among those preaching emancipation.

- ७५४. दाणाण सेट्ठं अभयप्पयाणं, सच्चेसु वा अणवज्जं वयंति । तवेसु वा उत्तमं बंभचेरं, लोगुत्तमे समणे नायपुत्ते ॥ ५ ॥
- ૭૫૪. સર્વ દાનોમાં શ્રેષ્ઠ દાન અભયદાન છે, વચનોમાં શ્રેષ્ઠ વચન નિષ્પાપ વચન છે, તપમાં શ્રેષ્ઠ તપ બ્રહ્મચર્ય છે; એમ જ, લોકોમાં શ્રેષ્ઠ પુરુષ ભગવાન મહાવીર છે.
- ७५५. जयइ जगजीवजोणी-वियाणओ जगगुरू जगाणंदो । जगणाहो जगबंधू, जयइ जगप्पियामहो भयवं ॥ ६ ॥
- ૭૫૫. જગતના સર્વ પ્રકારના જીવોને જાણનારા, જગત્ગુરુ, જગતને આનંદ આપનારા, જગતના નાથ, જગતના બંધુ, જગતના પિતામહ ભગવાનનો જય હો!
- ७५६. जयइ सुयाणं पभवो, तित्थयराणं अपच्छिमो जयइ । जयइ गुरू लोगाणं, जयइ महप्पा महावीरो ॥ ७ ॥
- ૭૫૬. સર્વ શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિનાં મૂળ સ્રોત સમાન, અંતિમ તીર્થંકર, લોકગુરુ, મહાત્મા મહાવીર પ્રભુનો જય હો !

- 754. Dāṇāṇa seṭṭhaṁ abhayappayāṇaṁ, saccesu vā aṇavajjaṁ vayaṁti.
  - Tavesu vā uttama bambhaceram, loguttame samaņe nāyaputte.
- 754. Just as bestowal of freedom-from-fear is best among donations. Speaking no harsh words is best among truth-tellings, continence is best among penances, similarly is the monk Jñātrputra best among the people of the world.
- 755. Jayai jagajīvajoņī-viyāṇao jagagurū jagāṇaṁdo. Jagaṇāho jagabaṁdhū, jayai jagappiyāmaho bhayavaṁ.
- 755. Let victory be to the Blessed one (= Mahāvīra) who knows as to where the mundane souls take birth, who is a teacher and a source of joy to the whole world, who is the lord and the well-wisher of the universe who is like grand-father to the whole world.
- 756. Jayai suyāṇaṁ pabhavo, titthayarāṇaṁ apacchimo jayai.
  Jayai gurū logāṇaṁ, jayai mahappā Mahāvīro.
- 756. Let victory be to the great soul Mahāvīra who is the source of all scriptural texts, who is the last among tīrthankaras, who acts as teacher to all the world.

## અકારાદિ વિષયસૂચિ

મુખ્ય વિષયોની સૂચિ અનુક્રમિશકામાં છે. અહીં અનેક પેટાવિષયોની સૂચિ આપી છે જેના આધારે કોઈ એક વિષયનું વિવરણ ગ્રંથમાં જુદા જુદા સંદર્ભોમાં કયાં કયાં થયું છે તે શોધી શકાશે. શબ્દની સામે આપેલ અંક ગાથાઓના ક્રમાંક છે.

| અશુવ્રત     | २८८-३००, ३०८-३३०                        |
|-------------|-----------------------------------------|
| અધ્યવસાય    | ૧૫૪, ૨૭૪ (પરિણામ)                       |
| અધ્યાત્મ    | ૧૩૭, ૧૭૭-૧૯૧, ૨૧૧, ૨૧૮, ૨૫૫-૨૬૧         |
| અનુપ્રેક્ષા | ૫૦૫-૫૩૦                                 |
| અનેકાંત     | ૬૬૦-૬૭૩, ૬૯૧, ૭૧૪-૭૧૫, ૭૨૨              |
| અન્તરાત્મા  | १०८, १७८-१८८                            |
| અરહંતઅર્હત્ | १, ७, १८०, २६०                          |
| અસ્તિકાય    | જુઓ 'ષડ્દ્રવ્ય'                         |
| અહિંસા      | ૧૪૭-૧૫૯, ૩૬૭, ૩૬૮                       |
| આચાર્ય      | <b>৫, ৭৩</b> €                          |
| આત્મા       | १२१-१२८, १७७-१८१, २१७-२१८, ५१६, ६४५-६५० |
| આરંભસમારં   | ભ ૨૮૨, ૪૧૨-૪૧૪                          |
| આલોચના      | ४६१-४६५                                 |
| આવશ્યક      | ४९७-४२८                                 |
| આસ્રવ       | પરે૧, ૬૦૧, ૬૦૫, ૬૦૭-૬૦૮                 |
| આહાર        | २८८, २८१-२८३, ३८०, ३८२-३८३, ४०५-४०८,    |
|             | ४३૯-४५०                                 |
| ઇન્દ્રિય    | ४७. हउ. ८०. १०१. १२४. १३१. ४८२          |

| นโร | શિષ્ટ | • | q |
|-----|-------|---|---|
| マレて | にてして  | • | L |

**३**८१

| ઉપયોગ               | જુઓ 'શુદ્ધોપયોગ'       | ૫૯૨, ૬૪૯         |
|---------------------|------------------------|------------------|
| ઉપાધ્યાય            |                        | ٩, ٩٥            |
| ઉત્પાદવ્યયઘ્રૌવ્ય   |                        | ६६२-६६७          |
| કર્મ                | पह-हह, प८ह, प८८, ६०७,  | ૬૧૨, ૬૫૫-૬૫૯     |
| કષાય                | ૧૨૪-૧૩૨-               | -938, 462-800    |
| કામભોગ              | ४८-५१, ७६, ७८, १०४,    | १०७, ११७, २३०    |
| કાયોત્સર્ગ          | 838-                   | -૪૩૫, ૪૮૦-૪૮૧    |
| કેવલજ્ઞાન           | ૫૬૨-                   | -૫૬૩, ૬૮૩-૬૮૪    |
| ક્ષમા               |                        | ૮૫-૮૭, ૧૩૫       |
| ગુણ                 | જુઓ 'દ્રવ્યગુણપંર્યાય' |                  |
| ગુણસ્થાન            |                        | ૫૪૬-૫૬૬          |
| ગુપ્તિ              | 3८४-                   | -૩૮૭, ૪૧૨-૪૧૬    |
| ગુરુકુલવાસ          |                        | ૨૮-૨૯, ૧૭૫       |
| ચારિત્ર             | <b>३</b> ६, २०६-२०७,   | ૨૧૫, ૨૮૦-૨૮૭     |
| વ્યવહાર ચારિત્ર     |                        | २६२-२६७          |
| નિશ્ચય ચારિત્ર      |                        | ૨૬૮-૨૭૯          |
| જયણા                | જુઓ 'યતના'             |                  |
| જિનશાસન             | ૧૭-૨૧, ૨૮,             | ૨૫૨-૨૫૪, ૭૩૬     |
| જીવ                 | ૫૯૨, ૬૨૫-              | ६२८, ६४५-६५०     |
| જ્ઞાન               | २०८, २४५-२४६, २५०-     | -२६१, ६७४-६८४    |
| તપ                  | 902,                   | ४८२-४८३, ६११     |
| બાહ્ય તપ            |                        | ૪૩૯-૪૫૨          |
| આભ્યંતર તપ          |                        | ४५६-४८३          |
| દર્શન               | જુઓ 'સમ્યગ્દર્શન'      |                  |
| દશવિધ /દશલક્ષણ ધર્મ | Į.                     | ८४-१२१           |
| દાન                 |                        | ૩૩૦- <b>૩</b> ૩૫ |
| દ્રવ્યગુણપર્યાય     |                        | <b>६६</b> १-६६८  |

| 392                 | SAMAŅSUTTAM                       |
|---------------------|-----------------------------------|
| દ્ <del>વે</del> ષ  | ૭૧-૭૨, ૭૫, ૧૩૦, ૨૭૯               |
| ધર્મ                | ૮૨-૮૪, ૨૯૫, ૫૨૫                   |
| ધ્યાન               | २८४, २८८, २૯७, ४८૯-५०४, ५८૩-५८४   |
| ત્ત્વય              | ૩૨-૪૩, <i>૬</i> ૯૦- <b>૬</b> ૯૭   |
| વ્યવહાર નય          | 38-36                             |
| નિશ્ચય નય           | ૩૫-૩૭, ૪૦-૪૨                      |
| દ્રવ્યાર્થિક નય અને | ો પર્યાયાર્થિક નય ૬૯૩-૬૯૭         |
| નયના સાત પ્રકાર     | . ६८८-७१३                         |
| નવતત્ત્વ            | ૫૯૩-૬૨૩                           |
| નિક્ષેપ             | ૨૩, ૭૩૭-૭૪૪                       |
| નિર્ગ્રન્થ          | १४उ-१४६, उ४६                      |
| નિર્જરા             | ६०८-६१३                           |
| નિર્વાણ             | જુઓ 'મોક્ષ'                       |
| પરમાશુ              | <b>૬૪૩-૬૪૪, ૬૫</b> ૨              |
| પરમાત્મા            | ૧૭૮-૧૭૯                           |
| પરમેષ્ઠી            | <b>ह-</b> 9२                      |
| પરિગ્રહ             | ૧૪૦-૧૪૬, ૩૧૫-૩૧૭, ૩૭૯             |
| પર્યાય              | જુઓ 'દ્રવ્યગુણપર્યાય'             |
| પાપ                 | ૫૮, ૭૫, ૮૧, ૧૧૮, ૧૩૦, ૧૩૭, ૧૯૮    |
| પુણ્ય               | 167-503                           |
| પુદ્ગલ              | ક૨૫-૬૨૮, <i>૬</i> ૪૦-૬૪૪, ૬૫૨-૬૫૫ |
| પ્રમાણ              | ૩૨-૩૩, ૬૮૫                        |
| પ્રવચનમાતા          | 3८४-3८७                           |
| બહિરાત્મા           | ह८, १७८, १८१                      |
|                     | જુઓ 'સમ્યગ્દર્શન'                 |
| બ્રહ્મચર્ય          | ୧୦૭-୧୧୭                           |
|                     |                                   |

જુઓ 'અનુપ્રેક્ષા' ભાવના

ભાવશુદ્ધિ ८१, २७५, २८२, ३६०-३६३

७८, १४२, १८८-१८१, २५०, ३४६, ३७६-મમત્વ

366

મહાવ્રત **3**₹४-3८3

મિથ્યાત્વ/ મિથ્યાદર્શન ६७-७०, उहप, ५४८, ५७८-५८०

મિથ્યાદેષ્ટિ આત્મા ७०, १८४-१८६

५६८-५७३, ५८०-५८४ भृत्यु

મૈત્રી ८६, ४२८, ५८५

મોક્ષ ७३, २११, ६१४-६२३

મોહ ४८, ६७, ७१, ८८, ११०, ६१३

3८८. <u>3</u>८४-3८५ યતના

રત્તત્રય

વ્યવહાર રત્નત્રય २०८-२१३

નિશ્ચય રત્નત્રય 298-296

७१-८१, १३०, २७८, २८४, ५८६-५८७ રાગ

લેશ્યા પ૩૯-૫૪૫

લોક ६२४, ६३६, ६५१-६५४

विनय १७०, ३०८, ४६६-४७२

જુઓ 'ઉત્પાદવ્યયઘ્રૌવ્ય' વ્યય

વ્યસન 303-308

શલ્ય ૩૬૫, ૫૭૭-૫૭૯

શુદ્ધોપયોગ १८८, २६८-२७८, २८१-२८२

११, २७६, २७८, उउ६-उ५५, ४२१ શ્રમણ

ભાવશ્રમણ 350-353

શ્રાવક २८६-30८

| શ્રાવકધર્મ         | જુઓ 'અશુવ્રત'                              |
|--------------------|--------------------------------------------|
| શ્રુત              | ૧૭૪, ૨૪૫-૨૪૬, ૨૬૪-૨૬૭, ૬૭૮-૬૮૦             |
| ષડ્દ્રવ્ય          | ह२४-ह५०                                    |
| સત્ય               | ૯૫-૯ <b>૬, ३११-३</b> १२, ३ <b>६</b> ૯, ४०० |
| સપ્તભંગી           | ૭૧૬-૭૨૧                                    |
| સમતા               | ૭૮, ૨૭૪-૫, ૨૭૯, ૩૪૧, ૩૪૭                   |
| સમ્યગ્જ્ઞાન        | ૨૦૮, ૨૪૫-૨૪૯, ૨૫૦-૨૬૧                      |
| સમ્યગ્દર્શન        | જુઓ 'બોધિ' આઠ અંગ                          |
| સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મા | ૨૨૭-૨૨૮, ૨૩૨, ૨૩૬-૨૩૭, ૫૫૦-૫૫૨             |
| સંયમ               | ૧૦૧, ૧૨૨-૧૩૯                               |
| સંવર               | ૧૩૭-૧૩૮, ૬૦૫-૬૧૯                           |
| સંલેખના            | ૫૬૭-૫૮૪                                    |
| સંસાર              | પર-પપ, ૭૩, પ૧૧-પ૧૪                         |
| સમિતિ              | <b>૩૮</b> ૬-૩૯૨                            |
| સામાયિક            | ૩૨૬-૩૨૯, ૪૨૩-૪૨૮                           |
| સિદ્ધ              | ૮, પદ્દપ-પદ્દ, દ્૧૪-૬૨૩                    |
| સ્કંધ              | <b>६४८-६५०, ६६०-६६</b> १                   |
| સ્યાદ્વાદ          | જુઓ 'અનેકાંત'                              |
| સ્વાધ્યાય          | ૨૯૦, ૩૪૫, ૪૭૫-૪૭૯                          |
| હિંસા              | ૧૪૮-૧૫૧, ૩૦૪-૩૦૫, ૩૧૦                      |
| દ્રવ્ય હિંસા       | ૩૮૮-૩૯૨                                    |
| ભાવ હિંસા          | ૧૫૩-૧૫૬, ૩૮૮-૩૯૨                           |

### પારિભાષિક શબ્દકોશ

આ અનુવાદમાં વારંવાર વપરાયા હોય એવા જૈન પારિભાષિક શબ્દોના સામાન્ય અર્થ અહીં આપ્યા છે. આવા કેટલાક શબ્દોના અર્થ વાચકોની સુગમતા અર્થે અનુવાદમાં તે તે સ્થળે કૌંસમાં અથવા ગાથાની નીચે પણ દર્શાવ્યા છે.

અતિચાર : લીધેલ વ્રત / નિયમમાં થોડી ભૂલ થવી તે.

અધ્યવસાય : મનના ભાવ. વિચાર.

અનુપ્રેક્ષા : જગતની અનિત્યતા વગેરે બાર વિષયોને

વારંવાર વિચારવા - વાગોળવા તે.

અનેકાંતવાદ : દરેક વાતને વિવિધ દષ્ટિકોણથી વિચારવાની

તરફેણ કરતી જૈન વિચારપદ્ધતિ.

અપવાદ ઃ નિયમમાં કામચલાઉ પરિવર્તન; વિશેષ નિયમ.

આગમ ઃ જૈનોના મુખ્ય ધર્મગ્રંથો.

આરંભ-સમારંભ : મોટા પાયે કરાતાં સાંસારિક કાર્યો.

આલોચના / આલોયણા ઃ ગુરુ સમક્ષ પાપનું નિવેદન કરી પ્રાયશ્ચિત કરવું

તે.

આસ્રવ : (૧) આત્મામાં કર્મોનું આગમન (૨)

કર્મબંધનનાં કારણો.

ઉત્સર્ગ : મૂળ નિયમ, સામાન્ય નિયમ.

ઉપયોગ ઃ જાગૃતપણે કોઈ બાબત પર લક્ષ કેન્દ્રિત કરવું તે;

સાવધાની, જ્ઞાન અને દર્શનની સક્રિય અવસ્થા.

કષાય : ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ - આ ચાર દુષ્ટ

વૃત્તિઓ.

કેવળજ્ઞાન : પૂર્શજ્ઞાન.

ગણધર : તીર્થંકરના મુખ્ય શિષ્યો.

396 SAMAŅSUTTAM

ગર્હા : ગુરુ કે બીજા સમક્ષ પોતાની ભૂલ જાતે વખોડવી.

ગુણ : પદાર્થના મૂળભૂત ધર્મો.

ગુપ્તિ : મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિને અટકાવી અંતર્મુખ

રહેવું તે.

ગોચરી : ઘેર ઘેર ફરીને થોડી થોડી ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાની

જૈન મુનિની પદ્ધતિ.

ચારિત્ર : આચરણ, આત્માનો એક ગુણ.

જયણા : જુઓ 'યતના'

જિન : રાગ-દ્વેષ વગેરે દોષોને જીતી લેનાર આત્મા

તીર્થંકર ભગવાન.

તત્ત્વ : જાણવા લાયક, સ્વીકારવા લાયક અને છોડવા

લાયક એવાં નવ મુદ્દા.

તીર્થંકર : સંસારસાગર તરવાનો માર્ગ બતાવનાર પૂર્ણ

જ્ઞાની, ધર્મની પુનઃ સ્થાપના કરનાર મહાપુરુષો.

ત્રસ : સ્વેચ્છાએ હિલચાલ કરી શકે એવા જીવો.

દર્શન : (૧) જેના દ્વારા પદાર્થીનું સામાન્ય જ્ઞાન થાય છે

એ આત્માનો એક સહજ ગુણ. (૨) શ્રદ્ધા.

દેશવિરતિ : હિંસાદિ પાપોનો આંશિક ત્યાગ.

દ્રવ્ય : મૂળ પદાર્થ.

દ્વાદશાંગી : બાર મુખ્ય જૈન આગમો.

નય : દષ્ટિબિંદ્દ, આશય, અપેક્ષા.

નિદાન : સાંસારિક કામના.

નિક્ષેપ : પદાર્થના શક્ય સ્વરૂપોનું પૃથક્કરણ.

નિર્જરા : પૂર્વે બાંધેલા કર્મો ખપી જવા તે.

નિશ્ચયનય : પદાર્થનો અખંડ, પૂર્ણ, શુદ્ધ રૂપે વિચાર કરવાની

તરફ્રેણ કરતો દષ્ટિકોણ.

પચ્ચક્ખાણ : નિયમ, પ્રતિજ્ઞા, ત્યાગ.

**3**69

પરભાવ : (૧) આત્માથી ભિન્ન હોય એવી બધી વસ્તુઓ.

(૨) એવી વસ્તુઓ તરફ ઢળતું વલણ.

પરિણામ : મનના ભાવ, વિચાર.

પર્યાય ઃ દ્રવ્ય કે ગુણની પલટાતી અવસ્થા.

પુદ્દગલ : ભૌતિક જડ દ્રવ્ય.

પ્રતિક્રમણ : દિવસ કે રાત દરમ્યાન લાગેલા પાપોને સાંજે

અથવા સવારે યાદ કરી તેની શુદ્ધિ કરવા માટેની

દૈનિક વિધિ.

પ્રમાણ : કાંઈ પણ વિષયનું નિશ્ચયાત્મક જ્ઞાન, વિધાન.

બોધિ : જુઓ 'સમ્યગૃદર્શન'

ભવ્ય : ક્યારેક ને ક્યારેક મોક્ષ પામશે એવો આત્મા.

ભાવના : જુઓ 'અનુપ્રેક્ષા'

ભાવલિંગ ઃ અનાસક્તિ, સમતા, વૈરાગ્ય વગેરે આંતરિક

સાધુતાના ગુણ.

મિથ્યાત્વ/ મિથ્યાદર્શન : અવળી, ખોટી કે ભ્રાંત માન્યતા.

મિથ્યાદષ્ટિ : (૧) અવળી, ખોટી કે ભ્રાંત સમજ (૨) એવી

સમજ ધરાવનાર વ્યક્તિ.

યતના : કોઈ પણ કાર્ય કરતાં દોષ ન લાગે તેવી કાળજી

રાખવી તે.

યોગ : (૧) મન-વાણી-કાયાની સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ હલચલ

(૨) મોક્ષ માટેની સાધના.

રત્નત્રય : જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર.

લિંગ : વેશભૂષા વગેરે બાહ્ય ચિક્ષો.

લેશ્યા : માનસિકિ શુભ-અશુભ વલણ, જે તેવી જ

પ્રવૃત્તિમાં પરિશમે છે.

વિરતિ : હિંસાદિ પાપોનો આંશિક અથવા પૂર્ણ ત્યાગ.

વ્યવહારનય : પદાર્થ અને ગુણો/પર્યાયોનો જુદો જુદો વિચાર

કરવાની તરફેશ કરતો દેષ્ટિકોણ, રોજિંદા

જીવનના સત્યોને મહત્ત્વ આપતો અભિગમ.

શલ્ય : મનમાં ઊંડે ઊંડે રહી ગયેલ કપટ, કામના કે

મિથ્યા માન્યતા.

શ્રુત/શ્રુતજ્ઞાન : (૧) શ્રવણ-વાંચન દ્વારા પ્રાપ્ત થતું જ્ઞાન (૨)

એવું જ્ઞાન આપનારા ગ્રન્થો / આગમો.

ષડ્દ્રવ્ય : જગત જેનાથી રચાયું છે તે છ મૂળ પદાર્થી.

સમાધિ : સમતા, શાંતિ.

સમિતિ : હિંસાદિ દોષ ન લાગે તેની કાળજી સાથે કોઈ પણ

કામ કરવું તે.

સમ્યક્ત્વ/ સમ્યગ્દર્શન : સાચી સમજ, શ્રદ્ધા, આત્માનુભૂતિ દ્વારા થયેલ

આત્મપ્રતીતિ.

સર્વવિરતિ : હિંસાદિ પાપોનો સર્વથા ત્યાગ.

સંથારો : સાધુ કે વ્રતધારી શ્રાવકનું સૂવા માટેનું ઉન

વગેરેનું બિછાનું.

સંથારો લેવો ઃ જીવનના અંતે આહાર આદિનો ત્યાગ કરી

મૃત્યુને સ્વીકારવાની સાધના, અનશન.

સંલેખના : જુઓ 'સંથારો લેવો'.

સંવર : કર્મોને આત્મામાં આવતા રોકવા.

સ્થાવર : હાલી-ચાલી ન શકે એવા જીવો — માટી,

પાણી, વનસ્પતિ વગેરે.

#### COMMAND OF OBTAINING TRUTH

Sarvadharma-Samabhava (Equality of All Religions). But there is nothing new in it for those, acquainted with the teachings of Lord Mahavira. of Sarvadharma Samanvaya (Co-ordination among all the religions). He introduced Nayas, each of which incorporated partial truth found in different sects. But the truth in toto cannot be derived unless all the partial truths are obtained. This is the central thought of Mahavira. It comprehends Ahimsa itself. I concede that I am deeply influenced by Gita. Barring that Gita, nothing else has influenced my mind so greatly as has Mahavira. The reason is that what Mahavira has commanded is fully acceptable to Baba. The command is 'Be a satyagrahin' (one who receives truth). Each man is possessed of a part of truth; this is what makes human birth meaningful. This teaching of Mahaviraviz., that we ought to be a satvagrahin, has, exerted influence on Baba next only to Gita. I say 'next to Gita' but on viewing closely I find no difference between the two.

Brahma Vidya Mandir Pawnar (Wardha) 25.12.74 राम द्वि