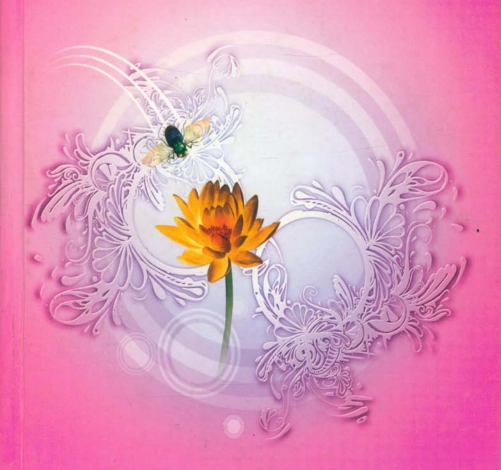
શ્રી હરિભદ્રસૂરિ વિરચિત

# श्री संपोध प्रडर्धा

ભાગ-**3** 



ભાવાનુવાદકાર

પ.પૂ. આચાર્ચ શ્રી રાજરોખરસૂરીશ્વરજી મદારાજ

॥ ધરણેન્દ્ર-પદ્માવતીસંપૂજિતાય ૐ હ્યે શ્રી શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથાય નમઃ ॥ ॥ શ્રી દાન-પ્રેમ-રામચંદ્ર-હીરસૂરિ સદ્દગુરુભ્યો નમઃ ॥ ॥ ऐं नमः ॥

याङिनीमहत्तराधर्मपुत्र श्री हरिलद्रसूरि महाराष्ट्र विरियत सी सीसीय प्राड्यण श्रीयजी

> આચાર્યશ્રી રાજશેખરસૂરિ કૃત ગુજરાતી ભાવાનુવાદ ભાગ-૩

🕽 🚅 ભાવાનુવાદકાર-છાયાકાર : 🔫

પ.પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજાના પટ્ટાલંકાર પ.પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય હીરસૂરીશ્વરજી મહારાજાના પટ્ટઘોતક પ.પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય લલિતશેખર સૂ.મ.સા.ના શિષ્યરત્ન આચાર્યદેવ શ્રી રાજશેખરસૂરીશ્વરજી મહારાજ

> ઋ—ઃ સંપાદક ઃ—**ક્ષ** પ.પૂ. મુનિરાજ શ્રી ધર્મશેખરવિજયજી

ઋ—ઃ સહયોગ ઃ—**ા∻** પ.પૂ. મુનિરાજ શ્રી દિવ્યશેખરવિજયજી

ઋ : પ્રકાશક : — ₭ શ્રી અરિહંત આરાધક ટ્રસ્ટ C/o. હિન્દુસ્તાન મિલ સ્ટોર્સ ૪૮૧, ગની એપાર્ટમેન્ટ, રતન ટોકીઝ સામે, આગ્રા રોડ, ભીવંડી - ૪૨૧ ૩૦૫.

વિક્રમ સંવત્-૨૦૬૫ ● વીર સંવત્-૨૫૩૫ મૂલ્ય : રૂા. ૪૦૦ (ભાગ : ૧+૨+૩)



પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રીમદ્ હરિભદ્રસૂરિ વિરચિત અને પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી રાજશેખરસૂરિ અનુવાદિત શ્રી સંબોધ પ્રકરણ ગ્રંથના ભાગ- 3નો સંપૂર્ણ આર્થિક લાભ પરમ પૂજ્ય પરમારાધ્યપાદ સુવિશાલ ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજયરામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના સમુદાયવર્તી સિદ્ધહસ્ત લેખક પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજયપૂર્ણચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના શિષ્યરત્ન તપસ્વી મુનિરાજ શ્રી પ્રશમપૂર્ણવિજયજી મહારાજ સાહેબની પ્રેરણાથી શ્રી આલવાડા જૈન સંઘના જ્ઞાનનિધિમાંથી લેવામાં આવ્યો છે. શ્રી અરિહંત આરાધક ટ્રસ્ટ તેની ખૂબ ખૂબ અનુમોદના કરે છે.

વિશેષ સૂચના: આ પુસ્તક જ્ઞાનદ્રવ્યમાંથી છપાવ્યું હોવાથી ગૃહસ્થે મૂલ્ય ચૂકવ્યા વિના આ પુસ્તકની માલિકી કરવી નહિ. વાંચવા માટે આ પુસ્તકનો ઉપયોગ કરવો હોય તો યોગ્ય નકરો જ્ઞાનભંડાર ખાતે આપવો જરૂરી જાણવો.

#### सामान्य अनुङ्गिशङा

- ભાગ-૧
- (૧) દેવ અધિકાર
  - (૨) ગુરુ અધિકાર વિભાગ-૧ કુગુરુ અધિકાર તથા ગાથાઓનો અકારાદિ અનુક્રમ
- ભાગ-૨ (૨) ગુરુ અધિકાર વિભાગ-૨ સુગુરુ અધિકાર તથા સુગુરુ અધિકારમાં આવતા પદાર્થોથી ભરપૂર પરિશિષ્ટ
- ભાગ-3
- (3) સમ્યકૃત્વ અધિકાર
- (૪) અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ અધિકાર
- (૫) શ્રાવક પ્રતિમા અધિકાર
- ( ) શ્રાવક વ્રતાધિકાર
- (૭) સંજ્ઞા અધિકાર
- (૮) લેશ્યા અધિકાર
- (૯) ધ્યાન અધિકાર
- (૧૦) મિથ્યાત્વ અધિકાર
- (૧૧) આલોચના અધિકાર

# -: અનુક્રમણિક। :-G-1C114)

#### (૩) સમ્યકત્વ અધિકાર

|              | (5) 11 12 12 12 1                                 |      |
|--------------|---------------------------------------------------|------|
| ગાથા         | વિષય                                              | પૃષ્ |
| १~२          | સમ્યક્ત્વનું મહત્ત્વ                              | . ૧  |
| ૩ થી ૯       | ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ                                  | . ૨  |
| . 40         | ત્રણ કરણ                                          | ٠ د  |
| 99           | ઉપશમી મિથ્યાદેષ્ટિ બને                            | ٠. د |
| ૧૨           | ઉપશમ સમ્યક્ત્વવાળો અપ્રમત્તગુશસ્થાનને             |      |
|              | પશ પામે                                           | . ૯  |
| १उ           | પણ પામે<br>યથાપ્રવૃત્તિકરણમાં કેટલો કાળ રહે ?     | ٠.   |
| ૧૪           | ભૌતિક સુખ માટે દીક્ષા લેનાર કેટલું શ્રુત પામે ? … |      |
| ૧૫           | ગ્રંથિભેદ કરીને અંતર્મુહૂર્તમાં મોક્ષ             | ٩o   |
| ૧૬થી ૨૧      | સાસ્વાદનાદિ સમ્યક્ત્વનું વર્શન                    | ૧૦   |
| .33          | સમ્પક્ત્વનો કાળ                                   | १३   |
| <b>૨૩-૨૪</b> | સમ્પક્ત્વ કેટલી વાર પ્રાપ્ત થાય                   | ૧૩   |
| રપ           | સમ્પક્ત્વની હાજરીમાં ઉત્કૃષ્ટ                     |      |
|              | સ્થિતિ-રસનો અબંધ                                  | १४   |
| २६           | ક્ષાયિક સમકિતી ક્યારે મોક્ષ પામે ?                | १४   |
| ૨૭           | સમ્યક્ત્વની વિદ્યમાનતામાં કોને                    |      |
|              | કયું ઓયુષ્ય બંધાય ?                               | ૧૫   |
| . ૨૮         | દેશવિરતિ આદિની પ્રાપ્તિ ક્યારે થાય ?              | ૧૫   |
| ર૯           | કઇ શ્રેણિ કેટલી વાર પ્રાપ્ત થાય ?                 | ٩٤   |
| ૩૦ થી ૩૨     | સામાયિકના આકર્ષો                                  | १६   |
| 33           | પ્રશસ્ત રાગ                                       | ૧૭   |
| 38           | કેવો શુભ ભાવ સમ્યક્ત્વ છે ?                       | ૧૭   |
| ૩૫           | સમ્યક્ત્વની વિઘમાનતામાં આયુષ્યબંધ                 | १७   |
| <b>उ</b> ह   | સમ્યગ્દેષ્ટિ શક્ય આચરે, અશક્યમાં શ્રદ્ધા રાખે …   | የረ   |
| 39           | સમ્યગ્દર્શનનું મહત્ત્વ                            | ٩८   |
| ૩૮ થી ૪૨     | સમ્યક્ત્વના પાંચ અતિયારો                          |      |
| 83           | સમ્યક્ત્વી ચઢતા આલંબનોને લે                       | ૨૧   |
|              |                                                   |      |

| <b>४४-</b> ४५ | ચાર પ્રકારનું મિથ્યાત્વ ૨૧                          |
|---------------|-----------------------------------------------------|
|               | મન-વચન-કાયાથી મિથ્યાત્વને                           |
|               | કરવું-કરાવવું-અનુમોદવું ૨૩                          |
| ४७            | મિથ્યાત્વના પાંચ પ્રકારો ૨૪                         |
| ४७            | સાંશયિક મિથ્યાત્વ અને શંકા અતિચારમાં ભેદ ૨૪         |
| ૪૮ થી પર      | કોને કયું મિથ્યાત્વ હોય ? ૨૬                        |
| પ૩ થી પ૭      | મિથ્યાત્વની ગર્હા ૨૯                                |
| ૫૮ થી ૭૮      | સમ્યક્ત્વના ૬૭ ભેદો ૩૧                              |
| ૭૯ થી ૮૯      | ે ૧ થી ૧૦ પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ ૪૮                    |
|               | કોને કયું સમ્યકૃત્વ હોય ૫૪                          |
| ૯૨            | સમ્યકૃત્વ સ્વીકારનારે ૧૪ રાજલોકમાં                  |
|               | અમારિનો પટહ વગડાવ્યો છે પ૪                          |
| ૯૩            | સમકિતદાતાનો ઉપકાર ૫૫                                |
|               | સમકિતથી સુખો સ્વાધીન બને ૫૫                         |
| . ૯૫          | સમ્યક્ત્વ બોલનાર બધામાં સમ્યક્ત્વ ન હોય ૫૫          |
| ৫૬-৫৩         | · સમ્યક્ત્વની વિદ્યમાનતામાં ભક્તિ તાત્ત્વિક થાય  પદ |
| ૯૮            | અન્ય દર્શનોમાં રહેલ જિનવચનાનુસારી                   |
|               | વચનોમાં દ્વેષ કરવો એ મૂઢતા છે પદ                    |
| . ૯૯          | ેકેવો જીવ શુદ્ધ સમ્યક્ત્વવાળો હોય ? ૫૮              |
| 100           | સમ્યગ્દષ્ટિ કુશાસ્ત્રોનું શ્રવણ ન કરે ૫૯            |
|               | ્સમ્યગ્દર્શનની દુર્લભતા ૫૯                          |
| ૧૦૨           | સમ્યક્ત્વી શાસ્ત્રોથી ગુરુનો વિભાગ કરે ૫૯           |
|               | _                                                   |
|               | (૪) અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ શ્રાવક અધિકાર                |
|               | શ્રાવક શબ્દનો અર્થ ૬૧                               |
| 2-3           | હીનાચાર સાધુના સંગનો નિષેધ ૬૨                       |
|               | અનુકંપાદાન દર                                       |
|               | સુગુરુ-સુશ્રાવકોની દુર્લભતા ૬૨                      |
| ૬ થી ૮        | ધર્મ પામવાને યોગ્ય શ્રાવકના ૨૧ ગુણો દર              |
|               | ચૌદ નિયમો ૬૬                                        |
| 4.5           | ગરીબ પણ થોડામાંથી પણ થોડે સાધઓને આપે ૭૨             |

|            | **                                    |     |
|------------|---------------------------------------|-----|
| ঀঽ         | સાધુ આદિની નિંદાને રોકે               | 93  |
| १४         | સાધુઓ ન હોય તો દિશાવલોકન કરે          | ૭૩  |
| ૧૫         | ભાવસાધુ-દ્રવ્યસાધુનું અંતર            | 93  |
| ૧૬ થી ૨૦   | मन्नइ जिणाणमाणं એ सજઝાય               | ७४  |
| ેર૧        | શ્રાવકની ભાવના                        | ૭૫  |
| ૨૨         | જ્ઞાનપૂજા સદા કરવી જોઇએ               |     |
| २3-२४      | કેટલી રકમ થાય ત્યારે શું કરવું જોઇએ ? |     |
| રપ         | પર્વ દિવસોમાં વિશેષથી ધર્મ કરે        | ૭ં૬ |
| રફ થી ૨૮   | યારિત્રાદિ આરાધનાની તિથિઓ             |     |
| ર૯         | અષ્ટાહ્નિકા મહોત્સવ કરવો              |     |
| ૩૦ થી ૩૨   | . દેવદ્રવ્યાદિનું ૨ક્ષણ               | ୬୬  |
| 33         | સંઘમાં મોટો કોશ ?                     | 9८  |
| 38         | સમ્પક્ત્વનાં લિંગો                    | 9८  |
| <b>૩</b> ૫ | શ્રાવક બીજાઓને સહાય-સ્થિર કરે         |     |
| 3₹         | સાધર્મિકવાત્સલ્ય કરે                  |     |
| 39         | ન આપી શકનારનું દેવાનું ધન માફ કરી દે  | ૭૯  |
| 36         | યાર પ્રકારના સાર્ધર્મિકો              |     |
| 81         | અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ પણ યૌષષ કરે         | ८१  |
|            | ( )                                   |     |
|            | (૫) શ્રાવક પ્રતિમા અધિકાર             |     |
| ૨-૩        |                                       |     |
| 8          | મૂલગુણો-ઉત્તરગુણો                     |     |
| ય          | - **                                  |     |
| ૬ થી ૧૦    |                                       |     |
| 99         |                                       |     |
| ૧૨-૧૩      | <u> </u>                              |     |
| ঀ४         | <b>G</b>                              |     |
| ૧૫         |                                       |     |
| १६         | આશંસાથી રહિત પ્રત્યાખ્યાન કરે         |     |
| ૧૭         | ધર્મ માટે પુણ સાવઘારંભનો નિષેધ        |     |
| 9 / Bl 2 9 | अधियंताहि ६८ ४६)                      | 19  |

| ૨૨ થી ૨૪        | જિનપૂજાદિમાં સાવઘનો અનુબંધ ન હોય ૮૯           |
|-----------------|-----------------------------------------------|
| રપ              | યતનાથી સેવા-ભક્તિ કરે ૮૯                      |
| २६              | શ્રાવકના નામાદિ ચાર ભેદો ૯૦                   |
| ૨૭ થી ૨૯        | શ્રાવકના ૨૧ ગુણો ૯૦                           |
| ૩૦ થી ૩૯        | શ્રાવકના ૩૫ ગુણો ૯૧                           |
| ४०-४१           | શ્રાવક અભિગ્રહાદિમાં કુશળ હોય ૯૪              |
| ४२-४३           | ચાર પ્રકારનું કાર્ય ૯૫                        |
| ४७              | શ્રાવકને નવ ભાંગાથી પચ્ચક્ખાણ ક્યારે હોય ? ૯૬ |
| ५०-५१           | જિનપૂજામાં શુભયોગ છે ૯૭                       |
| પર              | ત્રસજીવોની રક્ષા-પ્રાયશ્ચિત્ત ૯૮              |
| ૫૩              | સાધુઓ ભક્તિ કાર્યોમાં ચાર ભાષા બોલે ૯૮        |
| ૫૪              | જિનમંદિર નિર્માણમાં થતી હિંસા લાભકારી ૯૯      |
| ૫૫-૫૬           | જીવહિંસા પણ પૂજકના હિતને કરે છે ૯૯            |
| ૫૭              | યજ્ઞમાં પંચેંદ્રિયવધ શુભ ફળવાળો નથી ૧૦૦       |
| પેટ થી દર       | જિનમંદિર ભાવાપત્તિઓને દૂર કરે છે ૧૦૦          |
| ६३-६४           | પરમાત્માના દ્રવ્યનિક્ષેપાની પૂજાનું ફળ ૧૦૨    |
| . ६७            | શ્રાવકોને ત્રિકરણયોગ ન ઘટે૧૦૪                 |
| <b>೯૮ થી ૭૦</b> | વ્રતધારીની જિનભક્તિ૧૦૪                        |
| ৩৭              | પચ્ચક્ખાણમાં ચાર ભાંગા૧૦૫                     |
| ૭૨              | ભાવશ્રાવકનાં ક્રિયાગત છ લક્ષણો૧૦૬             |
| ૭૩ થી ૭૭        | ભાવશ્રાવકનાં ભાવનારૂપ ૧૭ લક્ષણો૧૦૭            |
| 9८-9૯           | ભાવશ્રાવકનાં ૭ લિંગો૧૧૫                       |
|                 | ભાવશ્રાવક સમકિત દાતાનું બહુમાન કરે            |
|                 | અને પરદોષદર્શનમાં કર્મને વિચારે૧૨૩            |
| ረዓ              | ભાવશ્રાવક ધર્મમાં શિથિલ વગેરેને               |
|                 | ધર્મમાં સ્થિર કરે૧૨૩                          |
| ८२              | ભાવશ્રાવક સુવિહિત સાધુઓમાં આ આપણા             |
|                 | અને આં પારકા એવો ભેદ ન કરે૧૨૪                 |
|                 | ભાવશ્રાવક ઉપધાન-તપ વગેરેમાં તત્પર હોય ૧૨૪     |
| ૮૫ થી ૮૭        | વ્રત-પ્રતિમામાં ભેદ૧૨૫                        |
| المرام المرام   | શાવદની ૧૧ પ્રતિમા ૧૨૬                         |

|          | (૬ ) શ્રાવક વ્રતાધિકાર                     |      |
|----------|--------------------------------------------|------|
| ٩        | શ્રાવકનાં ૧૨ વ્રતો                         | ૧૩૫ં |
| રથી પ    | પહેલું અશુવ્રત                             | ૧૩ં૫ |
| Ę        | સંરંભ આદિનો અર્થ                           | ૧૩૯  |
| . 9      | આભોગાદિ અને અતિક્રમાદિ ભેદો                | ૧૩૯  |
| 2-6      | જીવહિંસાના ૨૪૩ પ્રકારો                     |      |
| 90       | જીવહિંસાનાં ફળો                            | ዓሄዓ  |
| ૧૧       | અતિચારનું લક્ષણ                            | ૧૪૧  |
| ૧૨       | જીવદયાનાં ફળો                              | १४१  |
| 93       | બીજા વ્રતો પ્રથમ વ્રતની રક્ષા માટે છે      | ૧૪૨  |
| ૧૪-૧૫    | અહિંસા સમાન અન્ય ધર્મ નથી                  | ૧૪૨  |
| ૧૬ થી ૧૯ | બીજા અણુવ્રતનું વર્ણન                      | ૧૪૩  |
| ૨૦ થી ૨૫ | અસત્ય બોલવાથી થતા અનર્થો                   | ૧૪૮  |
| રફ થી ૨૯ | ત્રીજા અશુવ્રતનું વર્શન,                   | ૧૫૦  |
| ૩૦ થી ૩૨ | ચોરીના ૧૮ પ્રકારો                          | ૧૫૪  |
| 33-38    | અચૌર્યનાં ફળો                              | ૧૫૪  |
| ૩૫-૩૬    | ચોરીનાં ફળો                                |      |
| ૩૭ થી ૪૧ | ચોથા વ્રતનું વર્જીન                        | ૧૫૬  |
| ४२-४3    | શીલનાં ફળો                                 | ૧૫૯  |
| ૪૪ થી ૪૬ | દુરાચારના ફળો                              | १६०  |
| ४७-४८    | પાંચમા વ્રતના અતિચારો                      | १६०  |
| ૪૯ થી ૬૧ | પરિગ્રહના ભેદો                             | १६४  |
| ह२-ह3    | સુખનું મૂળ સંતોષ છે                        | ٩೯८  |
| ६४       | છકા વ્રતના અતિચારો                         | ٩೯८  |
| ફય       | ઉપભોગ-પરિભોગની વ્યાખ્યા                    | ૧૭૦  |
| ६६       | ઉપભોગ-પરિભોગના બે પ્રકાર                   | ৭৩৭  |
| ६७       | ઉપભોગ-પરિભોગના પાંચ અતિચાર                 | ৭૭૧  |
| ६८       | ઉપભોગ-પરિભોગનો બીજો અર્થ                   |      |
| हए       | શ્રાવકે કર્માદાનનો સર્વથા ત્યાગ કરવો       |      |
| .90      | ्रधातके अनंत्रहासाहिनो अर्वधा त्याग हरयो . | ૧૭૪  |

| ૭૧                   | આરંભનું પ્રમાણ ન કરવાથી અવિરતિનો                          |
|----------------------|-----------------------------------------------------------|
|                      | કર્મબંધ થયા કરે છે૧૭૫                                     |
| ૭૨ થી ૭૭             | મદિરાદિ ચારનું વર્શન૧૭૫                                   |
| ૭૮ થી ૯૫             | ૨૨ અભક્ષ્યનું વર્શન૧૭૭                                    |
|                      | ૧૫ કર્માદાન૧૯૩                                            |
| ૯૮ થી ૧૦૨            | અનર્થદંડનું વર્ષિન૧૯૪                                     |
| ૧૦૩ થી ૧૧૮           |                                                           |
| ૧૧૯ થી ૧૨૩           | દેશાવગાસિકનું વર્શન૨૦૨                                    |
| ૧૨૪થી ૧૩૫            |                                                           |
| ૧૩૬ થી ૧૪૦           |                                                           |
| १४१                  | સંલેખનાના પાંચ અતિચારો૨૧૨                                 |
| १४३                  | નવ નિયાણાં૨૧૨                                             |
| १४४-१४५              | _                                                         |
| ૧૪€ થી ૧૫૧           |                                                           |
| ૧૫૨થી ૧૫૫            | સમ્યક્ત્વાદિમાં દેષ્ટાંતો ૨૧૫                             |
| •                    |                                                           |
|                      | (૭) સંજ્ઞા અધિકાર                                         |
| ٩                    | દશ સંજ્ઞા૨૧૭                                              |
| -૨થી ૮               | દશ સંજ્ઞા એકેંદ્રિયને પણ હોય ૨૧૭                          |
| ં ૯                  | એકેંદ્રિયને મોહાદિ છ સંજ્ઞા ન હોય ૨૧૯                     |
|                      | (4) days 240 442                                          |
| •                    | (૮) <mark>લેશ્યા અધિકાર</mark><br>સંજ્ઞા-લેશ્યામાં ભેદ૨૨૦ |
|                      |                                                           |
|                      | દ્રવ્ય-ભાવ લેશ્યા૨૨૦<br>જાંબૂભક્ષણ-ચોરોનું દેષ્ટાંત૨૨૧    |
|                      |                                                           |
|                      | કૃષ્ણાદિ લેશ્યામાં વર્તતા જીવોના પરિણામ ૨૨૫               |
| <del>૧</del> ૦<br>૨૧ | જીવ સ્વપરિણામ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરે છે ૨૨૭                |
|                      | સર્વ કાર્યોની સિદ્ધિ આત્મપરિણામથી થાય છે ૨૨૭              |
|                      | લેશ્યાના ૨૪૩ પ્રકારના પરિજ્ઞામ ૨૨૭                        |
|                      | પ્રત્યેક લેશ્યા અનંત વર્ગણાવાળી છે૨૨૮                     |
| ન ૪-નપ               | લેશ્યાઓના અધ્યવસાય સ્થાનો અસંખ્ય છે ૨૨૮                   |

| २६-२७      |                                                   |               |
|------------|---------------------------------------------------|---------------|
| ૨૮-૨૯      | દ્રવ્યલેશ્યા કર્મોથી ઉત્પન્ન નથી                  | ૨૨૯           |
| 30-31      | કષાયોથી સ્થિતિ-રસબંધ,                             | •             |
|            | યોગોથી પ્રકૃતિ-પ્રદેશ બંધ                         | २३०           |
| <b>૩</b> ૨ | શુદ્ધાશુદ્ધ લેશ્યાથી શુભાશુભ ધ્યાન                | ૨૩૧           |
| 33         | દ્રવ્યલેશ્યા કરણવીર્યની પ્રવૃત્તિમાં નિમિત્ત છે   | ૨૩૧           |
|            |                                                   |               |
|            | (૯) ધ્યાન અધિકાર                                  |               |
| ર          | ધ્યાન-ચિત્તમાં ભેદ                                | ૨૩૩           |
| 3          | ધ્યાન-ચિત્તમાં ભેદ<br>ધ્યાન અંતર્મુહૂર્ત સુધી હોય | ૨૩૩           |
| 8.         | ધ્યાનસંતતિ અંતર્મુહૂર્તથી વધારે હોય               | २.३३          |
| પ          | ધ્યાનના ચાર પ્રકાર                                | , <b>२</b> ३४ |
| દ થી ૧૮    |                                                   |               |
| 99         | કેવા મુનિને આર્તધ્યાન ન હોય ?                     | ૨૩૫           |
| ૧૯થી ૨૭    | રૌદ્રધ્યાન                                        |               |
| २८-२७      | ધર્મધ્યાનનાં ૧૨ દ્વારો                            |               |
| ૩૦ થી ૩૪   | ધ્યાનભૂમિકાની ૪ ભાવના                             |               |
| ૩૫ થી ૩૭   | ધ્યાન માટે સ્થાન                                  |               |
| 3८         | ધ્યાન માટે કાળ                                    |               |
| 3૯         | ધ્યાન માટે આસન                                    | <b>5</b> 88   |
| ४०-४१      | સ્થાન, કાળ, આસનનો અનિયમ                           |               |
| ४२-४३      | ધર્મધ્યાનનાં આલંબનો                               | ૨૪૫           |
| ४४         | ધ્યાનપ્રાપ્તિનો ક્રમ                              |               |
| ૪૫ થી ૬૭   | ધર્મધ્યાન                                         |               |
| €८         | શુક્લધ્યાન કોને હોય ?                             | ૨પર           |
| हए         | ધ્યાનના અભાવમાં મુનિ અનિત્યાદિ                    |               |
|            | ભાવનાઓમાં રમે                                     |               |
|            | ધર્મધ્યાનમાં લેશ્યા                               |               |
|            | ધર્મધ્યાનનું લિંગ                                 |               |
|            | શુક્લધ્યાનનાં આલંબનો                              |               |
| ૭૪ થી ૮૦   | યોગનિરોધ                                          | ૨૫૩           |

| ८१-८२    | પૃથક્ત્વવિતર્કસવિચાર૨૫૫                                   |
|----------|-----------------------------------------------------------|
| 83-63    | એકત્વિવતર્ક અવિચાર૨૫૬                                     |
| ८५-८६    | છેલ્લા બે શુક્લધ્યાન ૨૫૬                                  |
| ८७       | શુક્લધ્યાનમાં યોગો૨૫૭                                     |
| 22       | કેવળીને સ્થિરકાયા એ ધ્યાન૨૫૭                              |
| ८५-५०    | અયોગમાં ધ્યાન કેવી રીતે ?૨૫૭                              |
| ૯૧-૯૨    | ધ્યાનના અભાવમાં અનુપ્રેક્ષા૨૫૮                            |
| ૯૩       | ્શુક્લધ્યાનમાં લેશ્યા૨૫૮                                  |
| ૯૪ થી ૯૬ | શુકલધ્યાનનાં લિંગો૨૫૯                                     |
| ୯૭       | ર્ધર્મધ્યાનનાં ફળો૨૫૯                                     |
| 66       | શુક્લધ્યાનનાં ફળો૨૬૦                                      |
| ૯૯       | ધર્મ-શુક્લધ્યાન સંસારના પ્રતિપક્ષી છે ૨૬૦                 |
| 900      | ધ્યાન મોક્ષનું કારણ છે૨૬૦                                 |
| 101-102  | ધ્ <mark>યાન કર્મમેલ</mark> -કલંક-પંકના શોધનમાં સમર્થ ૨૬૦ |
| 103      | ધ્યાનથી કર્મનું તાપન-શોષણ-ભેદન ૨૬૧                        |
| 908      | ંધ્યાન-અનશનાદિ યોગથી કર્મરોગનું                           |
|          | શમન-નિવારણ ૨૬૧                                            |
| 104-106  | ્ધ્યાન અપરિમિત કર્મીને બાળી દે છે ૨૬૧                     |
| १०७-१०८  | ધ્યાની માનસિક શારીરિક દુઃખોથી પીડાતો નથી … ૨૬૨            |
| 100      | ધ્યાનનું મહત્ત્વ ૨૬૩                                      |
|          |                                                           |
|          | (૧૦) મિથ્યાત્વ અધિકાર                                     |
|          | મિથ્યાત્વના બે પ્રકાર૨૬૪                                  |
| ጸ        | મિથ્યાત્વના આઠ પ્રકાર ૨૬૪                                 |
| પથી ૧૩   | જિનોક્તધર્મની અશ્રદ્ધારૂપ મિથ્યાત્વના                     |
|          | સાત પ્રકાર૨૬૫                                             |
| ૧૪થી ૧૬  | અભવ્યો શાસ્રવાંચનાદિથી પણ મિથ્યાત્વનો                     |
|          | ત્યાગ ન કરેરફ૭                                            |
| ৭৩       | ભવ્ય જીવોમાં મિથ્યાત્વની વિચારણા ૨૬૮                      |
|          | આઠમું મિથ્યાત્વ૨૬૯                                        |
| ၁∉ ၏ ခဲ∠ | અનેકામંત્રેકામદથી યક્ત જાવ દેવો હોય ? રાજર                |

| ૨૯         | ચરમપુદ્દગલપરાવર્તમાં ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણ … | ૨૭૪  |
|------------|-------------------------------------------|------|
| 30         |                                           | ૨૭૫  |
| ૩૧         | સમ્યગ્દેષ્ટિ વેઘસંવેદ્યપદમાં રમે          | ૨૭૫  |
| <b>૩</b> ૨ | સાત પ્રકારનું મિથ્યાત્વ કોને કેટલા કાળ    |      |
|            | સુધી હોય ?                                |      |
| 33         | આઠમું મિથ્યાત્વ કોને કેટલા કાળ સુધી હોય?  |      |
| 38         |                                           |      |
| <b>૩૭</b>  | પહેલીવાર કયું સમ્યક્ત્વ પામે ?            | ૨૭૮  |
| 3८         | સમ્યક્ત્વ કોને હોય, કોને ન હોય?           | ૨૭૮  |
| 3૯         | પહેલી વાર ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ પામે           | ૨૭૯  |
| 80.        | સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો કેટલા પુંજવાળા હોય       | ૨૭૯  |
| ૪૧ થી ૪૫   | કર્યું સમ્યક્ત્વ કોનામાં હોય ?            | ૨૭૯  |
| ४६-४७      |                                           | રે૮ર |
| ४८         |                                           | ર૮૩  |
| ४७         |                                           |      |
| પ૦         |                                           |      |
| ય૧         | સમ્યક્ત્વનું મહત્ત્વ                      | ૨૮૪  |
|            |                                           |      |
|            | (૧૧) આલોચના અધિકાર                        |      |
| 3          | આરાધના-વિરાધના                            |      |
| 8          | આલોચનાનાં નક્ષત્રોં                       |      |
| પ          | આલોચનાની તિથિઓ                            |      |
| Ę          | કુયોગમાં આલોચના ન આપવી                    |      |
| 9          | આલોચનાનો વિધિ                             |      |
| ۷          | આલોચના માટે ગીતાર્થ ગુરુની શોધ            |      |
| ૯થી ૧૨     | આલોચના આપવાને લાયક ગુરુ                   | २८८  |
| ૧૩         |                                           |      |
| १४         | કઇ દિશામાં મુખ રાખવું ?                   | २७०  |
| ૧૫         | આલોચનાનો વિધિ                             | २७०  |
| १६         |                                           |      |
| 9.9        | પાપ શબ્દનો નિર્યક્તિ અર્થ                 | ૨૯૧  |

| 96            | આલોચનાનો નિર્યુક્તિ અર્થ          | ૨૯૨  |
|---------------|-----------------------------------|------|
| १૯            |                                   | ૨૯૨  |
| २०            | _                                 |      |
| ર૧            | આલોચના જ્ઞાતાએ પણ ગુરુની પાસે     |      |
|               | આલોચના કરવી જોઇએ                  | ૨૯૩  |
| રર            |                                   |      |
| ર૩            | આલોચનાના પરિજ્ઞામવાળો રસ્તામાં    |      |
|               | મૃત્યુ પામે તો પણ આરાધક           | ૨૯૩  |
| ૨૪            | આલોચના ન લેનાર આરાધક નથી          | ૨૯૪  |
| ૨૫ થી ૨૭      | કેવી રીતે આલોચના લેવી ?           | ૨૯૪  |
| ૨૮            | આલોચના લેવાથી થતા લાભો            | ૨૯૫  |
| २७-३०         | ભાવશલ્યના અનુદ્ધારથી અનર્થો       | ২৬৩  |
| ૩૧            | આલોચના લીધાનું લક્ષણ              | ૨૯૭  |
| 33            | દર પક્ષ્મીએ-ચોમાસીએ આલોચના લેવી   |      |
| 38            | આલોચનાથી અનંતજીવો મોક્ષને પામ્યા  | 300  |
| ૩૫ થી ૩૮      | આલોચનાના પ્રકારો                  | 300  |
| 3૯            | પાંચ વ્યવહાર                      | ३०२  |
| 80            | ભંગની ચતુર્ભંગી                   | ૩૦૫  |
| . ४४-४८       | અવિરતિના ૪૨ ભેદ                   | ३०६  |
| ४३            |                                   |      |
| 88            | આલોચનામાં ૪-૬ કાન                 | 30८  |
| . ૪૫          | સાથે રહેનારી સ્ત્રી કેવી હોય ?    | ३०८  |
| 86-80         |                                   |      |
|               | પ્રાયશ્ચિત્તના ૧૦ પ્રકાર          |      |
| . પ્પ         | અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત           |      |
| પક            | દશ પ્રાયશ્ચિત્તો ક્યાં સુધી રહે ? |      |
|               | કોને કેટલાં પ્રાયશ્ચિત્ત હોય ?    |      |
|               | કોણે સારી રીતે આલોચના કરી નથી ?   |      |
|               | કોને કેટલું પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું ?  |      |
|               | આચાર્યાદિનો આશાતક અનંત સંસારી     |      |
| ´ <b>=1</b> ) | ടിച്ചുമായുട                       | 20.0 |

|                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     |       |
|----------------|-------------------------------------------|-------|
| ŧŧ             | પાંચ વ્યવહાર                              | 399   |
| ६७             | ચાહીને દોષો છૂપાવનારને પ્રાયશ્ચિત્ત ન આપે | 31८   |
| ६८             | સદ્ભાવથી દોષોને ભૂલનારને યાદ કરાવે        | ૩૧૮   |
| हर             | શ્રુત-આજ્ઞા વ્યવહાર                       |       |
| ୬୦             | ધારણા વ્યવહાર                             |       |
| <b>૭</b> ૧     | જીત વ્યવહાર                               |       |
| ં ૭૨           | આગમ વ્યવહારીઓ આશય પ્રમાણે                 |       |
|                | પ્રાયશ્ચિત્ત આપે                          | ૩૧૯   |
| ૭૩ થી ૭૫       | શ્રુતધરો શાસ્ત્ર પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત આપે |       |
| 9 <b>६-</b> 99 | આજ્ઞા-ધારણા વ્યવહાર                       | . ૩૨૧ |
| 96             | જીત વ્યવહાર                               | . ૩૨૧ |
| ୬୯             | ગ્રંથિભેદથી થનારી વિરતિ ઉત્તમ છે          | . 3२१ |
| ٥٥             | સમ્યગ્દેષ્ટિ-મિથ્યાદૈષ્ટિની આલોચનામાં ભેદ |       |
| ८१             | નવ પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત                 | . ૩૨૨ |
| ८२             | અપરાધ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું          | . 3२२ |
| ૮૩ થી ૧૩૧      | પ્રાયશ્ચિત્તના સંકેત વગેરે                |       |
| ૧૩૨-૧૩૩        | અરિહતાદિના આશાતકને અને આજ્ઞાભંજકને        |       |
|                | સંઘ બહાર કરવો એ જ પ્રાયશ્ચિત્ત            | . उ२७ |
| ૧૩૪            | ભાવથી શલ્યનો ઉદ્ઘાર ન કરનારનું અનુષ્ઠાન   |       |
|                | દ્રવ્ય અનુષ્ઠાન છે                        | . 3२७ |
| १३५-१३६        | શલ્ય રહિતને અનુષ્ઠાનથી થતા લાભો           | . उ२७ |
| 139            | આ પ્રકરણ કોને આપવું ?                     |       |
| 932            | અયોગ્યને આ પ્રકરણ આપવામાં પ્રાયશ્ચિત્ત    |       |
|                | અને મિથ્યાત્વ દોષ                         | . 3२८ |
| 936-980        | ગ્રંથકારની ઉત્તમ ભાવના                    |       |
|                | ભાવાનુવાદકારની પ્રશસ્તિ                   |       |

"ધરણેન્દ્ર-પદ્માવતીસંપૂજિતાય ૐ હ્યું શ્રો શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથાય નમઃ" "શ્રી દાન-પ્રેમ-રામચંદ્ર-હીરસૂરિ સદ્ગુરુભ્યો નમઃ" ऍ नमः

યાકિનીમહત્તરાધર્મપુત્ર શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ વિરચિત

# શ્રી સંબોધ પ્રકરણ ગ્રંથનો

આચાર્યશ્રી રાજશેખરસૂરિ કૃત ગુજરાતી ભાવાનુવાદ

-: ભાગ-૩ :-

# 3. સમ્યક્ત્વ અધિકાર

चरणाईया धम्मा, सब्बे सहला हवंति थोवा वि । दंसणगुणेण जुत्ता, जड़ नो उण उच्छुदंडनिभा ॥ १ ॥

चरणादिका धर्मा: सर्वे सफला भवन्ति स्तोका अपि ।

दर्शनगुणेन युक्ता यदि न पुनिरिक्षुदण्डनिभाः ॥ १ ॥ ......८६३

ગાથાર્થ– ચારિત્ર વગેરે સર્વ ધર્મો થોડા હોય તો પણ દર્શનગુણથી યુક્ત હોય તો સફળ થાય છે, સમ્યગ્દર્શનથી યુક્ત ન હોય તો શેરડીના સાંઠા સમાન છે, અર્થાત્ જેમ શેરડીના સાંઠામાં ફળો થતાં નથી, તેમ સમ્યગ્દર્શન રહિત ધર્મોથી યથાર્થ ફળ મળતું નથી.

વિશેષાર્થ– બીજા સ્થળે ધર્મની નિષ્ફળતા બતાવવા માટે શેરડીના પુષ્યનું દેષ્ટાંત આવે છે, જેમ શેરડીના પુષ્યમાં ફળ થતું નથી તેમ સમ્યગ્દર્શન રહિત ધર્મથી ફળ મળતું નથી. (૧)

दंसणमिह सम्मत्तं, तं पुण तत्तत्थसद्दहणरूवं । दंसणमोहविणासे, निम्मलमज्झप्यगुणळणं ॥ २ ॥

दर्शनिमह सम्यक्त्वं तत् पुनः तत्त्वार्थश्रद्धानरूपम् । दर्शनमोहिवनाशे निर्मलमध्यात्मगुणस्थानम् ॥ २ ॥.......८६४ गाथार्थ- અહીં દर्शन એટલે सम्यङ्ग्त्व. सम्यङ्ग्त्व तात्त्विङ (=स्रत्य) पदार्थोनी श्रद्धा३५ छे. दर्शनभोडनो विनाश (=क्षय, क्षयोपशभ ङे ઉપશમ) થતાં સમ્યકૃત્વ પ્રગટે છે. સમ્યકૃત્વ નિર્મલ આધ્યાત્મિક ગુલોનું સ્થાન છે. (૨) खड्याइपणविहं पुण, दंसणं तत्थ पढममुवसमियं। लम्भइ णाइअणंते, संसारे सुभिमरो जीवो ॥ ३ ॥ क्षायिकादिपञ्चविधं पुनर्दर्शनं तत्र प्रथममौपशमिकम् । लभतेऽनाद्यनन्ते संसारे सुभ्रमिता जीव: ॥ ३ ॥.....८६५ ગાથાર્થ– દર્શન ક્ષાયિક વગેરે પાંચ પ્રકારનું છે. તેમાં અનાદિ-અનંત સંસારમાં અતિશય પરિભ્રમણ કરનાર જીવ પહેલું ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરે છે. (૩) पल्लोवलमाइअहापवत्तकरणेहि कोवि पंचिदी । भव्वो अवद्रुपुग्गलपरियट्टवसेससंसारो ॥ ४ ॥ 🗸 पल्योपलादि-यथाप्रवृत्तकरणैः कोऽपि पञ्चेन्द्रियः। -भव्योऽपार्धपुद्गलपरिवर्तावशेषसंसारः ॥ ४ ॥ ...... ८६६ पलियअसंखविभागे, एगा कोडी हविज्ज कम्मर्टिई । सत्तपह वि कम्माणं अहापवत्तेण करणेणं ॥ ५ ॥ पल्यासंख्यविभागे एका कोटिर्भवेत् कर्मस्थिति:। सप्तानामपि कर्मणां यथाप्रवृत्तेन करणेन ॥ ५ ॥ ......८६७ गंठिति सुदुब्भेओ, कक्खडघणरूढगृढगंठिव्व। जीवस्स कम्मजणिओ, घणरागद्दोसपरिणामो ॥ ६ ॥ ग्रंथिरिति सुदुर्भेद्यः कर्कशघनरूढगूढग्रन्थिवत् । जीवस्य कर्मजनितो घनरागद्वेषपरिणाम: ॥ ६ ॥ ......८६८ भित्तुणं तमपुळ्वकरणेण अज्झप्पझाणसुद्धेण । तत्थ य अंतरकरणं, कोइ अंतोमुहुत्तमियं ॥ ७ ॥ भित्त्वा तमपूर्वकरणेनाध्यात्मध्यानशुद्धेन ।

तत्र चान्तरकरणं करोत्यन्तर्मुहूर्तिमितम् ॥ ७ ॥ ......८६९

ગાથાર્થ— 'પલ્ય અને પથ્થર આદિના દેષ્ટાંતથી યથાપ્રવૃત્તિકરણ વડે જેનો સંસારકાળ કંઇક ન્યૂન અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્ત જેટલો બાકી રહ્યો છે તે ભવ્ય પંચેન્દ્રિય જીવ આયુષ્ય સિવાય સાતેય કર્મોની સ્થિતિ પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલી ન્યૂન એક કોડાકોડી સાગરોપમ જેટલી થાય ત્યારે આધ્યાત્મિકધ્યાનથી શુદ્ધ એવા અપૂર્વકરણ વડે રાગ-દ્વેષની ગ્રંથિને=ગાંઠને ભેદે છે. પછી ત્યાં (=અનિવૃત્તિકરણમાં રહ્યો થકો) અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ અંતરકરણ કરે છે.

'બ્રંથિ એટલે કાષ્ઠની કર્કશ, ઘન, રૂઢ (=શુષ્ક) અને ગૂઢ ગાંઠની જેમ જીવનો અતિશય દુભેઘ, કર્મજનિત અને અતિગાઢ એવો રાગ-દેષનો પરિણામ.

વિશેષાર્થ— જેવી રીતે અતિશય મોટા પલ્યમાંથી કુંભ જેટલું ધાન્ય કાઢે અને એક સેતિકા જેટલું ધાન્ય નાખે તો સમય જતાં પલ્યમાં ધાન્ય ઘણું ઓછું થઇ જાય. તે રીતે જીવ કર્મીનર્જરા વધારે કરે અને કર્મબંધ ઓછો કરે ત્યારે તેમાં પલ્યનું દેષ્ટાંત ઘટે. જેવી રીતે પર્વતમાંથી નીકળેલી નદીમાં પાણીથી તણાતો-અથડાતો-કૂટાતો પથ્થર ઘડ્યા વિના જ ક્યારેક ગોળ-સુંવાળો બની જાય છે તેમ જીવ જયારે કર્મસ્થિતિ ઘટાડવાના આશય વિના જ કર્મનિર્જરા વધારે અને કર્મબંધ અલ્પ કરીને કર્મસ્થિતિને ઘટાડે ત્યારે પથ્થરનું દેષ્ટાંત ઘટે. અહીં "પથ્થર આદિ" એ સ્થળે આદિ શબ્દનું ઘુણાક્ષરનું દેષ્ટાંત લેવું. ઘૂણ નામનો કીડો લાકડાને ખોતરી ખાય. તેમાં અક્ષરો લખવાના આશય વિના પણ અક્ષરોનો આકાર પડે. તેવી રીતે કર્મીની સ્થિતિને ઘટાડવાના આશય વિના જ સંસારનાં કપ્ટો સહન કરતાં કર્મો ખપે ત્યારે ઘુણાક્ષર દેષ્ટાંત ઘટે. પલ્ય વગેરેનાં દેપ્ટાંતથી કર્મોની સ્થિતિ ઘટે તેને જૈનશાસ્ત્રોમાં યથાપ્રવૃત્તિકરણ કહે છે. પલ્ય વગેરેનાં દેપ્ટાંતથી કર્મોની સ્થિતિ ઘટે તેને જૈનશાસ્ત્રોમાં યથાપ્રવૃત્તિકરણ કહે છે. પલ્ય વગેરેનાં દેપ્ટાંતથી યથાપ્રવૃત્તિકરણથી જીવની આયુષ્ય સિવાય સાત કર્મોની સ્થિતિ ઘટતાં ઘટતાં એક કોડાકોડે સાગરોપમ જેટલી થાય. પછી

પહ્ય ધાન્ય રાખવાનું મોટું પાત્ર છે. કુંભ (લગભગ ધડા જેટલું) પ્રાચીન સમયનું માય છે. સેતિકા (લગભગ ખોબા જેટલું) પ્રાચીન સમયનું માય છે.

અર્થ સમજવામાં સરળતા રહે એ માટે પહેલાં ૪-૫-૭ નંબરની ત્રણ ગાયાઓનો અર્થ લખીને પછી દ નંબરની ગાયાનો અર્થ લખ્યો છે.

તેમાંથી પલ્યોપમના અસંખ્યાતમાં ભાગ જેટલી કર્મસ્થિતિ ઘટે ત્યારે જીવ પ્રાંથિસ્થાને આવ્યો કહેવાય. આટલી કર્મસ્થિતિને પ્રાંથિસ્થાન એટલા માટે કહેવામાં આવે છે કે અહીં જ આવેલો જીવ પ્રાંથિભેદ કરવા સમર્થ બને છે. આનાથી વધારે કર્મસ્થિતિ હોય તો પ્રાંથિભેદ કરી શકાતો નથી. અલબત્ત, અહીં આવેલા બધા જ જીવો પ્રાંથિભેદ કરે જ, એવો નિયમ નથી. પણ અહીં આવ્યા વિના પ્રાંથિભેદ ન જ થાય એવો નિયમ છે.

સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિની પ્રક્રિયાને સમજવા ત્રણ કરણને સમજવાની જરૂર છે. યથાપ્રવૃત્તિ, અપૂર્વ અને અનિવૃત્તિ એમ ત્રણ કરણ છે. કરણ એટલે જીવનો પરિણામ=અધ્યવસાય.' ગ્રંથિ (=ગ્રંથિદેશ) સુધી પહેલું યથાપ્રવૃત્તિકરણ, ગ્રંથિને ભેદતાં બીજું અપૂર્વકરણ, જીવ સમ્યક્ત્વાભિમુખ બને ત્યારે (ગ્રંથિભેદ થયા પછી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી) ત્રીજું અનિવૃત્તિકરણ હોય.'

યથાપ્રવૃત્તિકરણ— પૂર્વે કહ્યું તેમ જીવ યથાપ્રવૃત્તિકરણથી સાત કર્મોની સ્થિતિ ઘટાડતાં ઘટાડતાં પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલી ઓછી એક કોડાકોડિ સાગરોપમ જેટલી કરીને ગ્રંથિસ્થાને આવે છે. જીવને આટલી કર્મસ્થિતિ સુધી પહોંચાડવો એ જ યથાપ્રવૃત્તિકરણનું કાર્ય છે. અહીંથી આગળ વધવા પુરુષાર્થ કરવો પડે છે. આનાથી એ સિદ્ધ થયું કે જીવ પુરુષાર્થ વિના જ તેવી ભવિતવ્યતા આદિના બળે આટલી અવસ્થા (દેશોન એકકોડાકોડિસાગરોપમસ્થિતિ) સુધી પહોંચી શકે છે. અહીંથી આગળ વધવા પુરુષાર્થ કરવો પડે છે. પુરુષાર્થ વિના આગળ ન વધી શકાય. જે જીવ અહીં આવ્યા પછી પુરુષાર્થ ન કરી શકે તે જીવ ગ્રંથિસ્થાને જ ઘણા સમય સુધી રહે કે પાછો હટી જાય, અર્થાત્ ફરી કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને બાંધે.

અપૂર્વકરણ– અપૂર્વકરણ એટલે અપૂર્વ વીર્યોલ્લાસ. તેનું અપૂર્વ એવું નામ સાર્થક છે. અપૂર્વ=પૂર્વે કદી ન થયું હોય તેવું. જ્યારે રાગ-દ્વેષની

१. विशेषावश्यक लाध्य-१२०२

૨. વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય-૧૨૦૩

ગાંઠને છેદવાનો ઉલ્લાસ જાગે છે, ત્યારે જ અપૂર્વકરણ આવે છે. સંસારી જીવો પૂર્વે કહ્યું તેમ યથાપ્રવૃત્તિકરણથી અનેકવાર ગ્રંથિદેશ સુધી આવી જાય છે. પણ પછી રાગ-દેષની ગાંઠને છેદવાનો પુરુષાર્થ ન કરી શકવાથી ફરી કર્મની સ્થિતિ વધારી દે છે. પણ ક્યારેક કોઇ સત્ત્વશાળી આસન્નભવ્ય જીવમાં ગ્રંથિદેશે આવ્યા પછી રાગ-દેષની ગાંઠને ભેદવાનો તીવ્ર વીર્યોલ્લાસ પ્રગટે છે. રાગ-દેષની ગાંઠને ભેદવાના તીવ્ર વીર્યોલ્લાસને જ અપૂર્વકરણ કહેવામાં આવે છે. કારણ કે પૂર્વે અનેકવાર ગ્રંથિદેશે આવવા છતાં ક્યારેય તેવો વીર્યોલ્લાસ જાગ્યો નથી. આથી તેનું અપૂર્વ એવું નામ સાર્થક છે. રાગ-દેષની ગાંઠને ભેદવાનો તીવ્ર વીર્યોલ્લાસ પ્રગટતાં જીવ તેનાથી એ ગાંઠને ભેદી નાંખે છે. માટે જ અહીં કહ્યું છે કે—"ગ્રંથિને ભેદતાં બીજું અપૂર્વકરણ હોય છે."

અનિવૃત્તિકરણ અનિવૃત્તિકરણ એટલે સમ્યક્ત્વને પમાડનારા વિશુદ્ધ અધ્યવસાયો. આનું 'અનિવૃત્તિ' એવું નામ સાર્થક છે. અનિવૃત્તિ એટલે પાછું ન કરનાર. જે અધ્યવસાયો સમ્યક્ત્વને પમાડ્યા વિના પાછા કરે નહિ-ર્જાય નહિ તે અનિવૃત્તિ. 'અનિવૃત્તિકરણને પામેલો આત્મા અંતર્યુદ્ધનાં જ અવશ્ય સમ્યક્ત્વ પામે છે.

અંતરકરણ– અનિવૃત્તિકરણ વડે જીવ ઉદયક્ષણથી અંતર્મુહૂર્ત સુધીની મિથ્યાત્વની સ્થિતિની ઉપર અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ અંતરકરણ કરે છે.

અંતરકરણ એટલે મિથ્યાત્વના કર્મદલિકો વિનાની સ્થિતિ. અનિવૃત્તિકરણમાં રહેલો જીવ ઉદયક્ષણથી અંતર્મુહૂર્ત સુધીની મિથ્યાત્વની સ્થિતિથી ઉપરની અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ સ્થિતિમાં રહેલા મિથ્યાત્વના દલિકોને ત્યાંથી લઇ લે છે અને એ સ્થિતિને ઘાસ વિનાની ઉખર ભૂમિની જેમ મિથ્યાત્વ કર્મના દલિકો વિનાની કરે છે. મિથ્યાત્વ કર્મનાં દલિકોથી રહિત અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ સ્થિતિને અંતરકરણ કહેવામાં આવે છે.

અંતરકરણ થતાં મિથ્યાત્વ કર્મની સ્થિતિના બે વિભાગ થાય છે. એક વિભાગ અંતરકરણની નીચેની સ્થિતિનો અને બીજો વિભાગ

જેમ અનિવૃત્તિકરણમાં આવેલા જીવો પાછા કરતા નથી તેમ અપૂર્વકરણમાં આવેલા જીવો પણ પાછા કરતા નથી.

અંતરકરણની ઉપરની સ્થિતિનો. તેમાં પ્રથમ સ્થિતિમાં=અંતરકરણની નીચેની સ્થિતિમાં મિથ્યાત્વનો ઉદય હોવાથી જીવ મિથ્યાદેષ્ટિ છે. આ સ્થિતિનો કાળ અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ છે. અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ પ્રથમ સ્થિતિ સમાપ્ત થતાં અંતરકરણ શરૂ થાય છે. અંતરકરણના પ્રથમ સમયથી જ જીવ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ પામે છે. કારણ કે અંતરકરણમાં મિથ્યાત્વના દલિકો ન હોવાથી મિથ્યાત્વકર્મના ઉદયનો અભાવ છે. જેમ દાવાનલ સળગતાં સળગતાં ઉખર ભૂમિ પાસે આવે છે ત્યારે શાંત થઇ જાય છે તેમ મિથ્યાત્વકર્મ અંતરકરણ પાસે આવતાં શાંત થઇ જાય છે.

અંતરકરણમાં રહેલો જીવ મિથ્યાત્વ મોહનીયનાં કર્મદલિકોને શુદ્ધ કરે છે. ' આથી તે દલિકોના ત્રણ પુંજો બને છે. ૧. શુદ્ધપુંજ, ૨. અર્ધશુદ્ધપુંજ, ૩. અવિશુદ્ધપુંજ. આ ત્રણ પુંજના ત્રણ નામ પડે છે. શુદ્ધપુંજનું સમ્યક્ત્વમોહનીયકર્મ, અર્ધશુદ્ધપુંજનું મિશ્રમોહનીયકર્મ અને અવિશુદ્ધપુંજનું મિથ્યાત્વમોહનીયકર્મ નામ છે. જેમ નશો પેદા કરનાર કોદરાને શુદ્ધ કરતાં તેમાંથી કેટલોક ભાગ શુદ્ધ થાય છે, કેટલોક ભાગ અર્ધશુદ્ધ થાય છે અને કેટલોક ભાગ અશુદ્ધ જ રહે છે; તેમ અહીં મિથ્યાત્વના દલિકોને શુદ્ધ કરતાં કેટલાંક દલિકો શુદ્ધ થાય છે, કેટલાક અર્ધશુદ્ધ થાય છે અને કેટલાક અશુદ્ધ જ રહે છે. શુદ્ધ દલિકો એ શુદ્ધપુંજ, અર્ધશુદ્ધ દલિકો એ અર્યુદ્ધપુંજ અને અશુદ્ધ દલિકો એ અશુદ્ધપુંજ.

અંતરકરણનો કાળ સમાપ્ત થતાં જો શુદ્ધપુંજનો અર્થાત્ સમ્યક્ત્વ મોહનીયનો ઉદય થાય તો જીવ ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ પામે છે. અર્ધશુદ્ધપુંજનો અર્થાત્ મિશ્ર મોહનીયનો ઉદય થાય તો મિશ્ર સમ્યક્ત્વ પામે છે. અશુદ્ધપુંજનો અર્થાત્ મિથ્યાત્વ મોહનીયનો ઉદય થાય તો મિથ્યાત્વ પામે છે. (૪-૫-૬-૭)

#### उवसामगसेढिगयस्स होइ उवसामियं तु सम्मत्तं । जो वा अकयतिपुंजो, अखवियमिच्छो लहइ सम्मं ॥ ८ ॥

પંચસંત્રહ ઉપશમનાકરણ ગાથા ૨૨મી તથા કર્મપ્રકૃતિ ઉપશમનાકરણ ગાથા ૧૯મીની ટીકામાં અનિવૃત્તિકરણના ચરમ સમયથી અંતર્મુહૂર્ત સુધી મિથ્યાત્વનાં દલિકોને શુદ્ધ કરે છે એવા ભાવનું જણાવ્યું છે. કર્મગ્રંથ, લોકપ્રકાશ વગેરે પ્રસિદ્ધ ગ્રંથોમાં અંતરકરણમાં પ્રવેશ કરે એ સમયથી(≕ઉપશમ સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિના પહેલા સમયથી) અંતર્મુદૂર્ત સુધી કર્મદલિકોને શુદ્ધ કરે એમ જણાવ્યું છે.

उपशमकश्रेणिगतस्य भवत्यौपशमिकं तु सम्यक्त्वम् ।

यो वाऽकृतत्रिपुञ्जोऽक्षपितमिथ्यात्वो लभते सम्यक्त्वम् ॥ ८ ॥...... ८७०

ગાથાર્થ- ઉપશમશ્રેિષામાં પ્રવેશેલા મનુષ્યને ઔપશમિક જ સમ્યક્ત્વ હોય છે. અથવા જેણે ત્રણ પુંજ કર્યા નથી અને મિથ્યાત્વનો ક્ષય કર્યો નથી તે જીવ ઔપશમિક જ સમ્યક્ત્વને પામે છે.

વિશેષાર્થ- ઉપશમથી થયેલું સમ્યક્ત્વ તે ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ. અનંતાનુબંધી ચાર કષાયોના અને દર્શનમોહનીયના ઉપશમથી થયેલું હોવાથી ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ છે.

તેવા પ્રકારના પરિણામથી યુક્ત હોવાથી જેણે સમ્યક્ત્વ, મિથ્યાત્વ અને સમ્યક્ત્વ-મિથ્યાત્વ એ ત્રણ પુંજ કર્યા નથી અને મિથ્યાદર્શનનો ક્ષય કર્યો નથી તે જીવ જે સમ્યક્ત્વને પામે છે તે પણ ઔપશમિક જ છે.

"જેણે મિથ્યાત્વનો ક્ષય કર્યો નથી" એવું વિશેષણ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વનો વિચ્છેદ કરવા માટે છે. (કારણ કે જેણે મિથ્યાત્વનો ક્ષય કર્યો છે તે.જીવ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વને પામે છે.) (૮)

खीणंमि उइण्णंमि, अणुइज्जंते अ सेसमिच्छत्ते। अंतोमुहुत्तमित्तं, उवसमसम्मं लहइ जीवो ॥ ९ ॥

क्षीणे उदीर्णेऽनुदीर्यमाणे च शेषिमध्यात्वे ।

अन्तर्मुहूर्तमात्रं औपशमिकं सम्यक्त्वं लभते जीव: ॥ ९ ॥ ...... ८७१

**ગાથાર્થ–** ઉદયમાં આવેલું મિથ્યાત્વ ક્ષીણ થયે છતે અને શેષ મિથ્યાત્વ ઉદયમાં ન આવી રહ્યું હોય ત્યારે જીવ અંતર્મુહૂર્ત સુધી ઔપશમિક સમ્યક્ત્વને પામે છે.

વિશેષાર્થ- **ક્ષીણ થયે છતે**- અનુભવથી જ ભોગવાયે છતે.

**ઉદયમાં ન આવી રહ્યું હોય ત્યારે—** મંદ પરિણામ હોવાના કારણે શેષ મિથ્યાત્વ ઉદયમાં ન આવી રહ્યું હોય ત્યારે, અર્થાત્ શેષ મિથ્યાત્વનો ઉદય અટકી ગયો હોય ત્યારે.

અંતર્મુહૂર્ત સુધી— અંતર્મુહૂર્તથી વધારે કાળ સુધી ઔપશમિક સમ્પક્ત્વ રહે એ અંગે નિયામક કોઇ ન હોવાથી અંતર્મુહૂર્ત પછી અવશ્ય મિથ્યાત્વની પ્રાપ્તિ થતી હોવાથી અંતર્મુહૂર્ત <mark>સુધી જ ઔપશમિક સમ્યક્</mark>ત્વ રહે છે. (૯)

# जा गंठी ता पढमं, गंठिं समइच्छओ भवे बीयं । अनियट्टीकरणं पुण, सम्मत्तपुरक्खडे जीवे ॥ १० ॥

यावद् ग्रन्थिस्तावत् प्रथमं ग्रन्थि समितकामतो भवेद् द्वितीयम् । अनिवृत्तिकरणं पुनः सम्यक्त्वपुरस्कृते जीवे ॥ १० ॥ ......८७२

ગાથાર્થ- ગ્રંથિ (=ગ્રંથિસ્થાન) સુધી પહેલું યથાપ્રવૃત્તિકરણ, ગ્રંથિને ઓળંગતા જીવને બીજું અપૂર્વકરણ અને જીવ સમ્યક્ત્વાભિમુખ બને ત્યારે (=ગ્રંથિભેદ થયા પછી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી) ત્રીજું અનિવૃત્તિકરણ હોય છે. (૧૦)

#### आलंबणमलहंती, जह सद्घाणं न मुंचए इलिया। एवं अकयतिपुंजी, मिच्छत्तं उवसमी एइ॥ ११॥

आलम्बनमलभमाना यथा स्वस्थानं न मुञ्जतीलिका । एवमकृतित्रपुञ्जो मिथ्यात्वमुपशमी एति ॥ ११ ॥......८७३

ગાથાર્થ— જેમ ઇયળ પહેલાં શરીરને લંબાવી આગળના સ્થાને સ્થિર થયા પછી પાછળના સ્થાનને છોડે છે, આગળના સ્થાનને પકડી ન શકે તો મૂળસ્થાનને છોડતી નથી≔પાછી વળે છે, તેમ ત્રણ પુંજ વિનાનો ઉપશમ સમકિતી જીવ પણ આગળ શુદ્ધ કે અર્ધશુદ્ધ પુંજના અભાવે તેના ઉદયરૂપ આલંબન ન મળવાથી મિથ્યાત્વે જ પાછો કરે છે, એટલે કે મિથ્યાત્વના ઉદયાભાવનો કાળ પૂર્ણ થયે પુનઃ તેને મિથ્યાત્વનો જ ઉદય થાય છે.

વિશેષાર્થ— સિદ્ધાંતના મતે તો કોઇ અનાદિ મિથ્યાત્વી જીવ તથા-પ્રકારની વિશિષ્ટ અધ્યવસાયાદિક સામગ્રી પ્રાપ્ત થતાં, પૂર્વે કહી ગયા તે અપૂર્વકરણ દ્વારા જ ત્રણ પુંજ કરે અને તેમાંના સર્વથા શુદ્ધ (સમકિત મોહનીય) પુંજને ભોગવતો-અનુભવતો (ઔપશમિક સમકિત પામ્યા વિના જ) પ્રથમ ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ પામે, અથવા કોઇ અન્ય જીવ (કર્મગ્રંથના મતમાં જણાવ્યું છે તેમ) યથાયવૃત્તિકરણ, અપૂર્વકરણ અને અનિવૃત્તિકરણના કમે અંતરકરણના પ્રથમ સમયે જ ઔપશમિક સમકિત પામે. પણ ઉપર જણાવ્યા તે પ્રમાણે ત્રણ પુંજ કરે નહિ. આથી તેને સમકિત મોહનીય-મિશ્ર મોહનીયના પુંજો ન હોવાથી ઔપશમિક સમકિત (અંતરકરણ)નો કાળ પૂર્ણ થતાં નિયમા મિથ્યાત્વ મોહનીયનો ઉદય થાય, અર્થાત્ મિથ્યાદષ્ટિ જ બને. (૧૧)

#### उवसमसम्मद्दिड्डी, अंतरकरणे ठिओ वि जइ को वि । देसविख़ं पि लहुइ, केवि पमत्तापमत्तं पि ॥ १२ ॥

उपशमसम्यग्दष्टिरन्तरकरणे स्थितोऽपि यदि कोऽपि । देशविरतिमपि लभते केऽपि प्रमत्ताप्रमत्तावपि ॥ १२ ॥......८७४

ગાથાર્થ- ઉપશમ સમકિતવાળો કોઇ જીવ અંતરકરણમાં વર્તતો જ દેશવિરતિને, કોઇ જીવો પ્રમત્તને કે કોઇ અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનને પણ પામે છે. (૧૨)

#### भव्यो वाऽभव्यो वा, गंठिसमीवद्विओ न भिंदंतो । संखिज्जमसंखिज्जं, कालं चिट्ठेड जड़ को वि ॥ १३ ॥

भव्यो वाऽभव्यो वा ग्रन्थिसमीपस्थितो न भिन्दन् । संख्येयमसंख्येयं कालं तिष्ठति यदि कोऽपि ॥ १३ ॥ ......८७५

ગાથાર્થ– ગ્રંથિની નજીકમાં (=ગ્રંથિસ્થાને) રહેલો ભવ્ય કે અભવ્ય જીવ જો ગ્રંથિનો ભેદ ન કરે તો ત્યાં જ સંખ્યાતકાળ કે અસંખ્યાતકાળ સુધી રહે છે. (૧૩)

#### दव्वसुयस्स य लाहो, हविज्ज पुव्वं विमुत्तदिक्खंमि । जिणरिद्धिदंसणाओ, उवरिमगेविज्जगसुहट्वं ॥ १४ ॥

द्रव्यश्रुतस्य च लाभो भवेत् पूर्वं विमुक्त (?जिनोक्त) दीक्षे । जिनद्भिंदर्शनादुपरिमप्रैवेयकसुखार्थम् ॥ १४ ॥......८७६

ગાથાર્થ- તીર્થંકરની ઋદ્ધિ જોવાથી (બાર દેવલોકથી) ઉપરના પ્રૈવેયક દેવલોકના સુખ માટે જેણે જિને કહેલી દીક્ષા લીધી છે તેવા જીવને (સાધિક નવ)પૂર્વ જેટલા દ્રવ્યશ્રુતનો લાભ થાય. (૧૪)

#### एयमभव्वाणं चिय, भव्वाणं पुणमभिन्नदसपुव्वा । अंतमुहुत्तेण वि कोइ, गंठि भिच्चा लहेड़ सिवं ॥ १५ ॥

एतदभव्यानामेव भव्यानां पुनरभिन्नदशपूर्वाणि । अंतर्मुहूर्तेनाऽपि कश्चिद् ग्रन्थि भित्त्वा लभेत शिवम् ॥ १५ ॥ ........ ८७७ અાથાર્થ— આ (સાધિક નવ પૂર્વ જેટલું દ્રવ્યશ્વત) અભવ્યોને જ હોય. ભવ્યોને 'સંપૂર્ણ દશ પૂર્વો હોય. કોઇક જીવ ગ્રંથિનો ભેદ કરીને એક અંતર્મુહૂર્ત જેટલા કાળમાં પણ મોક્ષ મેળવે. (૧૫)

#### उवसमसम्मत्ताओ, चइउं मिच्छं अपावमाणस्स । सासायणसम्मत्तं, तयंतरालंमि छावलियं ॥ १६ ॥

उपश्रमसम्यक्त्वाच्न्युत्वा मिथ्यात्वमप्राप्नुवतः । सास्वादनसम्यक्त्वं तदन्तराले षडावलिकाम् ॥ १६ ॥ ...... ८७८

ગાથાર્થ— ઉપશમ સમ્યક્ત્વથી પડીને મિથ્યાત્વને નહિ પામેલા જીવને ઉપશમસમકિત અને મિથ્યાત્વના આંતરામાં (=ઉપશમ સમ્યક્ત્વ અને મિથ્યાત્વ એ બંનેના અભાવમાં) છ આવલિકા સુધી સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વ હોય. (૧૬)

#### पच्छा मिच्छिद्दिडी, सासायणचुओ हवे नियमा । उक्कोसं सासायण-मुवसमियं पंचखुत्तमिह ॥ १७ ॥

पश्चाद् मिथ्यादिष्टः सास्वादनच्युतो भवेत् नियमा । उत्कृष्टं सास्वादनमौपशमिकं पञ्चकृत्व इह ॥ १७ ॥......८७९

ગાથાર્થ– છ આવલિકા પછી સાસ્વાદનથી પડેલો તે જીવ નિયમા મિથ્યાદેષ્ટિ થાય છે. આખા ભવચુક્રમાં એક જીવને આશ્રયીને સાસ્વાદન અને ઔપશમિક સમ્યકૃત્ય ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ વાર પ્રાપ્ત થાય છે. (૧૭)

#### पुळमपुळकरणेणं, अंतरकरणेण वा कयतिपुंजो । कोद्दवनिदंसणेण य, सुद्धाणुवेयगो होइ ॥ १८ ॥

ભવ્ય જીવોને ૧૪ પૂર્વો જેટલું શ્રુત હોઇ શકે છે. આમ છતાં અહીં ૧૦ પૂર્વોનું કથન અભવ્યોને અપૂર્ણ દશપૂર્વો હોય, જયારે ભવ્યોને પૂર્ણ ૧૦ પૂર્વો હોય આ ભેદ જણાવવા માટે છે.

| पूर्वमपूर्वकरणेनान्तरकरणेन वा कृ | तत्रिपुञ्जः ।  |
|----------------------------------|----------------|
|                                  | भवति ॥ १८ ॥८८० |

ગાથાર્થ (સિદ્ધાંતના મતે) અનાદિ મિથ્યાદષ્ટિ જીવ તથાપ્રકારના વિશિષ્ટ અધ્યવસાયથી અપૂર્વકરણ દ્વારા ત્રણ પુંજ કરે અને તેમાંના શુદ્ધપુંજને વેદતો ⇒અનુભવતો (ઔપશમિક સમકિત પામ્યા વિના જ) પ્રથમ ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વને પામે. અથવા પૂર્વે કહ્યું તેમ અંતરકરણ કરે અને અંતરકરણ વડે કોદ્રવના દેષ્ટાંતથી ત્રણ પુંજ કરે. અંતરકરણ પૂર્ણ થતાં ત્રણ પુંજમાના શુદ્ધપુંજને અનુભવતો ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ પામે છે. (૧૮)

# मिच्छत्तं जमुङ्गणां, तं खीणं अणुङ्अं च उवसंतं । मीसीभावपरिणयं, वेङ्ज्जंतं खओवसमं ॥ १९ ॥

मिथ्यात्वं यदुदीर्णं तत्क्षीणमनुदितं चोपशान्तम् । मिश्रीभावपरिणतं वेद्यमानं क्षायोपशमिकम् ॥ १९ ॥ ...... ८८१

ગાથાર્થ- જે મિથ્યાત્વ ઉદયમાં આવ્યું તે ક્ષયને પામ્યું અને જે મિથ્યાત્વ ઉદયમાં નથી આવ્યું તે ઉપશમને પામ્યું. આ પ્રમાણે જે ક્ષય અને ઉપશમ એમમિશ્રભાવરૂપે પરિણમેલું છે અને વર્તમાનમાં (સમ્યક્ત્વ મોહનીયરૂપે) વેદાઇ રહ્યું છે તે (=સમ્યક્ત્વ મોહનીય) ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ છે.

વિશેષાર્થ— અહીં મિથ્યાત્વ એટલે મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મ સમજવું. જે મિથ્યાત્વ ઉદયમાં આવ્યું છે=જેનામાં ફળ આપવાની શક્તિ ઉત્પન્ન થઇ છે તેવું થયું છે, અર્થાત્ ઉદયાવલિકામાં રહેલું છે, તે ક્ષય પામ્યું અને જે ઉદયમાં નથી આવ્યું તે ઉપશાંત છે. અહીં ઉપશાંતના બે અર્થ છે. એક અર્થ—જેનો ઉદય અટકી ગયો છે તે ઉપશાંત. બીજો અર્થ—જેમાંથી મિથ્યાત્વનો સ્વભાવ જતો રહ્યો છે તે ઉપશાંત. જેનો ઉદય અટકી ગયો છે તેવું ઉપશાંત એટલે બાકી રહેલું (=સત્તામાં પડેલું) મિથ્યાત્વ. જેમાંથી મિથ્યાત્વનો સ્વભાવ જતો રહ્યો છે તેવું ઉપશાંત એટલે મદન-કોદ્રવના દેશાંતથી ત્રણ પુંજના ન્યાયથી શુદ્ધ કરેલું (સમ્યક્ત્વ મોહનીયરૂપ) સમ્યક્ત્વ જ જાણવું. (અહીં મિથ્યાત્વના રસનો ઉપશમ છે.)

મિશ્રભાવરૂપે પરિણમેલું એટલે ક્ષય અને ઉપશમ ભાવને પામેલું. વેદાઇ રહ્યું છે એટલે અનુભવમાં આવી રહ્યું છે. વર્તમાનમાં જે વેદાઇ રહ્યું છે તે પ્રદેશાનુભવથી મિથ્યાત્વ છે અને વિપાકથી સમ્યક્ત્વ છે. આ પ્રમાણે આ સમ્યક્ત્વ ક્ષય અને ઉપશમથી થયેલું હોવાથી ક્ષાયોપશમિક છે. (૧૯)

#### उवसमसम्मत्ताओ, खाओवसमस्स को विसेसोत्थि ?। उवसंमि मिच्छत्तं, पएसवेज्जं न इह वेज्जं ॥ २०॥

उपशमसम्यक्त्वात् क्षायोपशमिकस्य को विशेषोऽस्ति ?।
उपशमे मिथ्यात्वं प्रदेशवेद्यं नेह वेद्यम्॥ २०॥ .......८८२
गाथार्थ- प्रश्न- ઉपशम सम्यङ्क्त्व अने क्षायोपशमिङ सम्यङ्क्त्वमां
शो लेह छे ?

ઉત્તર— ઉપશમ સમ્યક્ત્વમાં મિથ્યાત્વ પ્રદેશથી વેદાતું નથી, અને ક્ષાયોપશમિકમાં પ્રદેશથી વેદાય છે, અર્થાત્ ઉપશમ સમ્યક્ત્વમાં મિથ્યાત્વના પ્રદેશોનો=દિલકોનો ઉદય સર્વથા હોતો નથી અને ક્ષાયોપશમિકમાં શુદ્ધપુંજ રૂપ મિથ્યાત્વના પ્રદેશોનો ઉદય હોય છે. આટલો ઔપશમિક અને ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વમાં ભેદ છે. (૨૦)

#### वेयगसम्मत्तं पुण, पुळोइअचरमपुग्गलावत्थं । खीणे दंसणमोहे, तिविहंमि वि खाइयं होइ ॥ २१ ॥

वेदकसम्यक्त्वं पुन: पूर्वोदितचरमपुद्गलावस्थम् । क्षीणे दर्शनमोहे त्रिविधेऽपि क्षायिकं भवति ॥ २१ ॥ ......८८३

ગાથાર્થ— વેદક સમ્યક્ત્વ ઉદયમાં આવેલા સમ્યક્ત્વ મોહનીયના છેલ્લા પુદ્ગલોની અવસ્થારૂપ છે. ત્રણે પ્રકારના દર્શનમોહનો ક્ષય થયે છતે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ થાય છે.

વિશેષાર્થ— વેદક સમ્યક્ત્વ ઉદયમાં આવેલા સમ્યક્ત્વ મોહનીયના છેલ્લા પુદ્દગલોની અવસ્થારૂપ છે. એનો ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે—જીવ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામે છે ત્યારે અનંતાનુબંધી ચારેય કષાયો, મિથ્યાત્વમોહનીય અને મિશ્રમોહનીય એ છ પ્રકૃતિઓનો સંપૂર્ણ ક્ષય થયા પછી સમ્યક્ત્વ મોહનીયને ખપાવતાં ખપાવતાં અંતિમ એક સમયના

પુદ્દગલોને વેદે≕અનુભવે ત્યારે વેદક સમ્યક્ત્વ હોય છે. આથી જ વેદક સમ્યક્ત્વનો કાળ એક સમયનો છે. વેદક સમ્યક્ત્વનો એક સમય જેટલો કાળ પૂર્ણ થતાં જ ત્રણે પ્રકારના દર્શનમોહનો ક્ષય થવાથી જીવ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામે છે. (૨૧)

# अंतमुहुत्तोवसमो, छविल सासाण वेयगो समओ। साहियतित्तीसायर, खड्ओ दुगुणो खओवसमो ॥ २२ ॥

अन्तर्महर्तोपशमः षडावलिसास्वादनं वेदकः समयः।

साधिकत्रयस्त्रिशत्सागरः क्षायिको द्विगुणः क्षयोपशमः ॥ २२ ॥ ..... ८८४

ગાથાર્થ- ઔપશમિક સમ્યક્ત્વનો કાળ એક અંતર્મુહૂર્ત છે. સાસ્વાદનનો કાળ છ આવલિકા છે. વેદકનો કાળ એક સમય છે. ક્ષાયિકનો કાળ સાધિક તેત્રીશ સાગરોપમ છે અને ક્ષાયોપશમિકનો કાળ સાધિક છાસઠ સાગરોપમ છે.

**વિશેષાર્થ** ક્ષાયિક સમ્યગ્દેષ્ટિ મરીને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં જાય અને પછીના ભવમાં મોક્ષમાં જાય. સર્વાર્થસિદ્ધમાં તેત્રીશ સાગરોપમનું આયુષ્ય છે. મનુષ્યભવનો કાળ અધિક આ રીતે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વનો કાળ એક જીવને આશ્રયીને સાધિક તેત્રીસ સાગરોપમ થાય.

કોઇ ક્ષાયોપશમિક સમ્પગ્દષ્ટિ જીવ બે વખત વિજયાદિ ચારમાંથી કોઇ એક અનુત્તર દેવલોકમાં જાય કે ત્રણ વાર અચ્યુત દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થાય તો અનુત્તરમાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય તેત્રીસ સાગરોપમ હોવાથી બે ભવમાં અને અચ્યુતમાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય બાવીસ સાગરોપમ હોવાથી ત્રણ ભવમાં છાસઠ સાગરોપમ થાય. આમાં જેટલા મનુષ્યભવો કરે તેટલો કાળ અધિક થાય. આમ એક જીવની અપેક્ષાએ ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વનો કાળ સાધિક છાસઠ સાગરોપમ થાય. (૨૨)

# वेयगखाइगमिक्कसि, वारमसंखिज्जओ खओवसमो । साइअणंतो कालो, खड़यस्स य सिद्धभावंमि ॥ २३ ॥

वेटकशायिकमेकशो वारमसंख्येयकं क्षयोपशमः ।

| 18                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------|
| ગાથાર્થ– આખા ભવચક્રમાં વેદક અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ એક જ વા                  |
| પ્રાપ્ત થાય છે. ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ અસંખ્યવાર પ્રાપ્ત થાય છે             |
| સિદ્ધાવસ્થામાં ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વનો કાળ સાદિ-અનંત છે. (૨૩)                  |
| अंतोमुहुत्तमित्तं, पि फासियं हुज्ज़ जेहि सम्मत्तं ।                        |
| तेसिमवड्ढपुग्गलपरियट्टवसेससंसारो ॥ २४ ॥                                    |
| अन्तर्मुहूर्तमात्रमपि स्पृष्टं भवेत् यै: सम्यक्त्वम् ।                     |
| तेषामपार्धपुद्गलपरिवर्तावशेषसंसारः ॥ २४ ॥८८१                               |
| <b>ગાથાર્થ—</b> સમ્યક્ત્વને જેમણે અંતર્મુહૂર્ત જેટલો કાળ પણ સ્પર્શ્યું હોય |
| જીવોને વધારેમાં વધારે કંઇક ન્યૂન અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્ત જેટલો જ સંસા          |
| બાકી રહે છે, તેટલા કાળ સુધીમાં નિયમા તેમનો મોક્ષ થાય છે. (૨૪               |
| उक्किटुरसेण नोकिट्ट-ठिइबंधो हवइ कम्मपयडीणं ।                               |
| सम्मत्तपरिच्चाए, वि पडिवडिओउवसमी खओ वा ॥ २५ ॥                              |
| उत्कृष्टरसेन नोत्कृष्टरिथतिबन्धो भवति कर्मप्रकृतीनाम् ।                    |
| सम्यक्त्वपरित्यागेऽपि प्रतिपतिता उपशमी क्षयो (=क्षयोपश्रमो) वा ॥ २५ ॥ ८८।  |
| ગાથાર્થ– જે જીવને એક વાર પણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું છે તે જીવ               |
| સમ્યક્ત્વ જતું રહે તો પણ કર્મપ્રકૃતિઓનો ઉત્કૃષ્ટ રસપૂર્વક ઉત્કૃષ્ટસ્થિ     |
| બંધ થતો નથી, અર્થાત્ તેને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ-રસ બંધાતા નથી                    |
| ઔપશમિક અને ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ પ્રતિપાતી છે. (૨૫)                        |
| खाइयमपडिवाइ, सत्तगखीणो तिदंसचउअणओ ।                                        |
| चउतिभवभाविमुक्खो, तब्भवसिद्धी अबद्धाऊ ॥ २६ ॥                               |
| क्षायिकमप्रतिपाति सप्तकक्षीणस्त्रिदर्शनचतुरनन्तकः ।                        |
| चतुस्त्रिभवभाविमोक्षस्तद्भवसिद्धिरबद्धायुः ॥ २६ ॥८८८                       |
| ગાથાર્થ– ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અપ્રતિપાતી છે. ક્ષાયિક સમ્યગ્દર્ષિ              |
| જીવને ત્રણ દર્શન અને ચાર અનંતાનુબંધી કષાય એ સાત કર્મપ્રકૃતિઓન              |
| ક્ષય થઇ ગયો હોય છે. તે જીવ ત્રણ ભવમાં કે ચાર ભવમાં મો <b>ક્ષને</b> પા      |

જ ભવમાં મોક્ષને પામે છે.

છે. જો ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામ્યા પહેલાં આયુષ્ય ન બાંધ્યું હોય તો તે

વિશેષાર્થ— કોઇ જીવ આગામી ભવના દેવ કે નારકના આયુષ્યનો બંધ કર્યા પછી ક્ષાયિક સમકિત પામે, તો તે મરીને દેવ કે નારકમાં જાય અને ત્યાંથી મનુષ્ય થઇને મોક્ષમાં જાય, એમ તેનો ત્રીજા ભવે મોક્ષ થાય. કોઇ જીવ અસંખ્યાત વર્ષનું તિર્યંચ કે મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધીને પછી ક્ષાયિક સમકિત પામે તો તે મરીને યુગલિકમાં તિર્યંચ કે મનુષ્ય થાય અને ત્યાંથી દેવ થઇ મનુષ્યપણું પામી મોક્ષે જાય, એમ ચોથા ભવે મોક્ષે જાય. જે જીવે સંખ્યાતા વર્ષનું તિર્યંચ કે મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધ્યું હોય, તે જીવ વર્તમાન ભવમાં ક્ષાયિક સમક્તિ પામી શકતો નથી. જેણે આગામી આયુષ્ય બાંધ્યું ન હોય તે (ચરમ દેહધારી જીવ) ક્ષાયિક સમક્તિ પામે તો ક્ષપકશ્રેણિ પૂર્ણ કરીને તે જ ભવમાં 'મોક્ષે જાય. (૨૬)

सम्मत्तंमि उ लब्द्वे, विमाणवज्जं न बंधए आऊ । तिरिमणुओ देवो पुण, नराउमवि चउगइ सबद्धाऊ ॥ २७ ॥ सम्यक्ते तु लब्धे विमानवर्जं न बध्नात्यायुः ।

तिर्यग्मनुजो देव: पुनर्नरायुरिप चतुर्गति: सबद्धायु: ॥ २७ ॥ ........ ८८९

ગાથાર્થ— સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે તિર્યંચો અને મનુષ્ય વૈમાનિક દેવ સિવાય બીજું આયુષ્ય ન બાંધે, અને દેવ મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધે. જેણે સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ પહેલાં આયુષ્યુ બાંધી દીધું હોય તે જીવ મરીને ચારે ગતિમાં ઉત્પન્ન થઇ શકે. (૨૭)

# सम्मत्तंमि य लद्धे, पलियपहुत्तेण सावओ हुज्जा । चरणोवसमखयाणं, सागरसंखंतरा हुंति ॥ २८ ॥

सम्यक्त्वे तु लब्धे पल्यपृथक्त्वेन श्रावको भवेद् ।

चरणोवशमक्षयाणां सागरसंख्येयान्तराणि भवन्ति ॥ २८ ॥ .......... ८९०

<mark>ગાથાર્થ—</mark> ગ્રંથિભેદથી ભાવ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ વખતે રહેલી (અંતઃકોડાકોડિ) કર્મસ્થિતિમાંથી બે થી નવ પલ્યોપમ જેટલી કર્મ

૧. શ્રી દુષ્પહસૂરિજી, શ્રી કૃષ્ણજી વગેરે ક્ષાયિક સમકિતી પાંચમાં ભવે મોક્ષમાં જશે, ઐમ પ્રણ પ્રસિદ્ધ છે. શ્રી દુષ્પહસૂરિજી પૂર્વ ભવે ક્ષાયિક સમકિત પામીને દેવલોકે ગયા છે. ત્યાંથી અવી પાંચમા આરાને અંતે અહીં મનુષ્ય થશે, છતાં તે કાળે મોક્ષને યોગ્ય સંધયભાદિ સામગ્રીના અભાવે પુનઃ દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થઇને ફરી મનુષ્યભવ પામી મોક્ષે જશે. એ પ્રમાણે પાંચમા ભવે મોક્ષ થશે. શ્રી કૃષ્ણજી માટે પણ એ રીતિએ પાંચ ભવો મનાય છે.

સ્થિતિનો ક્ષય થાય ત્યારે દેશવિરતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાંથી પણ સંખ્યાતા સાગરોપમ જેટલી સ્થિતિ ઘટે ત્યારે સર્વવિરતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાંથી પણ સંખ્યાતા સાગરોપમ જેટલી કર્મસ્થિતિ ઘટે ત્યારે ઉપશમ-શ્રેષ્ટ્રિની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાંથી પણ સંખ્યાતા સાગરોપમ જેટલી સ્થિતિ ઘટે ત્યારે ક્ષપકશ્રેષ્ટ્રિની પ્રાપ્તિ થાય છે. (૨૮) (પંચવસ્તુક ગા-૯૧૯)

# उवसमसेढिचउक्कं, जायइ जीवस्स आभवं नूणं । सा पुण दो एगभवे, खवगस्सेढी पुणो एगा ॥ २९ ॥

उपशमश्रेणिचतुष्कं जायते जीवस्याभवं नूनम्।

सा पुनर्द्धे एकभवे क्षपकश्रेणिः पुनरेका ॥ २९ ॥ ......८९१

ગાથાર્થ— જીવને નિશ્રે આખા ભવચકમાં ચાર વખત ઉપશમ શ્રેણિ હોઇ શકે. વળી તે ઉપશમશ્રેણિ એક ભવમાં બે વાર હોઇ શકે. પણ ક્ષપકશ્રેણિ તો આખા ભવચકમાં એક જ વાર હોય. (૨૯)

# सामाइयं चउद्धा, सुय १ दंसण २ देस ३ सव्य ४ भेएहिं। नाणभवे आगरिसा, एगभवं पप्प भणियव्वा ॥ ३० ॥

सामायिकं चतुर्धा श्रुत-दर्शन-देश-सर्वभेदै: ।

नानाभवानाकर्षा एकभवं प्राप्य भणितव्याः ॥ ३० ॥ ......८९२

ગાથાર્થ- સામાયિક શ્રુત સામાયિક, સમ્યક્ત્વ સામાયિક, દેશવિરતિ સામાયિક અને સર્વવિરતિ સામાયિક એમ ચાર પ્રકારે છે. તે ચાર સામાયિકના અનેક ભવોને આશ્રયીને અને એક ભવને આશ્રયીને આકર્ષો કહેવા. (30)

### तिण्हं सहसपुहुत्तं, सयप्पहुत्तं च होइ विर्ख्ए । एगभवे आगरिसा, एवड्या हुंति नायव्वा ॥ ३१ ॥

त्रयाणां सहस्रपृथक्तवं शतपृथक्तवं च भवति विरत्या: ।

एकभव आकर्षा एतावन्तो भवन्ति ज्ञातव्याः ॥ ३१ ॥ ......८९३

ગાથાર્થ— એક ભવમાં શ્રુતસામાયિક, સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને દેશવિરતિ સામાયિક એ ત્રણના હજાર પૃથક્ત્વ અને સર્વવિરતિના શતપૃથક્ત્વ આકર્ષો જાણવા. (૩૧)

| तिण्हमसंखसहस्सा, सहस्सपुहुत्तं च हाइ विख्ए ।                                                                                                                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नाणभवे आगरिसा, एवइया हुंति नायव्वा ॥ ३२ ॥                                                                                                                                                                 |
| त्रयाणामसंख्यसहस्राः सहस्रपृथक्त्वं च भवति विरत्याः ।                                                                                                                                                     |
| नानाभवेषु आकर्षा एतावन्तो भवन्ति ज्ञातव्याः ॥ ३२ ॥८९४                                                                                                                                                     |
| <b>ગાથાર્થ–</b> અનેક ભવોમાં શ્રુતસામાયિક આદિ ત્રણના અસંખ્ય હજાર                                                                                                                                           |
| અને સર્વવિરતિના સહસ્ર પૃથક્ત્વ આકર્ષો જાણવા. (૩૨)                                                                                                                                                         |
| अरिहंतेसु य रागो, रागो साहुसु बंभयारीसु ।                                                                                                                                                                 |
| एस पसत्थो रागो, अज्ज सरागाण साहूणं ॥ ३३ ॥                                                                                                                                                                 |
| अर्हत्सु च रागो रागों साधुषु ब्रह्मचारिषु ।                                                                                                                                                               |
| एष: प्रशस्तो रागोऽद्य सरागाणां साधूनाम् ॥ ३३ ॥८९५                                                                                                                                                         |
| <b>ગાથાર્થ વર્તમાનકાળે સરાગી સાધુઓનો અરિ</b> હંત દેવોમાં અને                                                                                                                                              |
| બ્રહ્મચારી સાધુઓમાં જે રાગ છે એ રાગ પ્રશસ્ત જાણવો. (૩૩)                                                                                                                                                   |
| अरिहं देवो गुरुणो, सुसाहुणो जिणमयं मह पमाणं ।                                                                                                                                                             |
| इच्चाइसुहो भावो, सम्मत्तं बिति जगगुरुणो ॥ ३४ ॥                                                                                                                                                            |
| अर्हद् देवो गुरव: सुसाधवो जिनमतं मम प्रमाणम् ।                                                                                                                                                            |
| इत्यादिशुभो भावो सम्यक्त्वं ब्रुवते जगद्गुरव: ॥ ३४ ॥८९६                                                                                                                                                   |
| <b>ગાથાર્થ–</b> અરિહંત મારા દેવ છે, સુસાધુઓ મારા ગુરુ છે અને જિને                                                                                                                                         |
| કહેલો ધર્મ મારે પ્રમાણ છે ઇત્યાદિ શુભભાવ સમ્યક્ત્વ છે એમ જિનેશ્વરો                                                                                                                                        |
| કહે છે. (૩૪)                                                                                                                                                                                              |
| सम्महिद्धी जीवो, गच्छइ नियमा विमाणवासीसु ।                                                                                                                                                                |
| जइ न चइयसमत्तो, अहव न बद्धाउओ पुर्व्वि ॥ ३५ ॥                                                                                                                                                             |
| सम्यग्दृष्टिर्जीवो गच्छति नियमाद् विमानवासिषु ।                                                                                                                                                           |
| यदि न त्यक्तसम्यक्तवोऽथवा न बद्धायुष्को पूर्वम् ॥ ३५ ॥ ८९७                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                           |
| ગાથાર્થ- સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી આયુષ્યના બંધ સમયે સમ્યક્ત્વનો                                                                                                                                               |
| ગાથાર્થ- સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી આયુષ્યના બેધ સમયે સમ્યક્ત્વની<br>ત્યાગ ન કર્યો હોય અથવા સમ્યક્ત્વ પામ્યા પૂર્વે આયુષ્ય ન બાંધ્યું હોય<br>તો સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવ નિયમા વૈમાનિક દેવોમાં જાય, અર્થાત્ સમ્યક્ત્વની |

| વિદ્યમાનતામાં મનુષ્યો અને તિર્યંચો નિયમા વૈમાનિક દેવલોકનું                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| આયુષ્ય બાંધે છે. (૩૫)                                                             |
| जं सक्क्इ तं कीख़, जं च न सक्क्ड् तयंमि सद्दहणा ।                                 |
| सद्दहमाणो जीवो, वच्चइ अयरामरं ठाणं ॥ ३६ ॥                                         |
| यत् शक्नोति तत् करोति यच्च न शक्नोति तके श्रद्धानम् ।                             |
| श्रद्धानो जीवो व्रजत्यजरामरं स्थानम् ॥ ३६ ॥८९८                                    |
| <b>ગાથાર્થ—</b> સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવને આશ્રયી <b>ને જે</b> ટલું |
| ધર્માનુષ્ઠાન શક્ય હોય=થઇ શકે તેવું હોય તેટલું કરે છે, અને અશક્યમાં                |
| શ્રદ્ધા રાખે છે, અર્થાત્ યોગ્ય સમયે સામગ્રી મળેથી કરવાની ભાવના                    |
| રાખે છે. આવી શ્રદ્ધા કરતો જીવ મોક્ષને પામે છે. (૩૬)                               |
| एगत्थ सव्वधम्मा, लोइयलोउत्तराइणुद्वाणा ।                                          |
| एगत्थं दंसणं खलु न समं होइ तेसि तु ॥ ३७ ॥                                         |
| एकत्र सर्वधर्मा लौकिकलोकोत्तराद्यनुष्ठानानि ।                                     |
| एकत्र दर्शनं खलु न समं भवति तेषां तु ॥ ३७ ॥८९९                                    |
| <b>ગાથાર્થ–</b> એક સ્થળે લૌકિક-લોકોત્તર ધર્માનુષ્ઠાન રૂપ સર્વ ધર્મો હોય           |
| અને એક સ્થળે દર્શન હોય તો દર્શન તેમની સમાન થતું નથી, અર્થાત્                      |
| સમ્યગ્દર્શન તે બધાથી વધી જાય છે. (૩૭)                                             |
| संका १ कंखा २ य तहा, वितिगिच्छा ३ अण्णतित्थियपसंसा ४ ।                            |
| परतित्थियाण सेवण ५, मइयारा पंच सम्मत्ते ॥ ३८ ॥                                    |
| शङ्का काङ्क्षा च तथा विचिकित्साऽन्यतीर्थिकप्रशंसा।                                |
| परतीर्थिकानां सेवनमतिचाराः पञ्च सम्यक्त्वे ॥ ३८ ॥९००                              |
| ગા <b>થાર્થ</b> શંકા, કાંક્ષા, વિચિકિત્સા, અન્યતીર્થિક પ્રશંસા અને                |
| પરતીર્થિકોની સેવા એ પાંચ સમ્યક્ત્વમાં અતિચારો છે. (૩૮)                            |
| सव्वे देसे धम्मे, अत्थि नित्यित्ति संसओ संका ।                                    |
| कंखा कुमयभिलासो, दयाइगुणलेसदंसणओ ॥ ३९ ॥                                           |
| सर्वस्मिन् देशे धर्मेऽस्ति नास्तीति संशयः शङ्का ।                                 |
| काङ्क्षा कुमताभिलाषो दयादिगुणलेशदर्शनतः ॥ ३९ ॥ ९०१                                |

**ગાથાર્થ--** સર્વમાં કે દેશમાં ધર્મસંબંધી "આ છે કે નહિ ?" એવો સંશય કરવો તે શંકા છે. દયા વગેરે અલ્પગુણો જોવાથી કુદર્શનની ઇચ્છા તે કાંક્ષા છે.

વિશેષાર્થ— (૧) શંકા— અરિહંત પ્રભુએ સિદ્ધ કરેલા અને અનંત ગહન એવા ધર્માસ્તિકાય આદિ પદાર્થો મતિની દુર્બલતાથી આ પદાર્થ આ પ્રમાણે જ છે એમ સમ્યગ્ ન અવધારી શકાય=નિશ્ચિત ન કરી શકાય ત્યારે આ પદાર્થ શું આ પ્રમાણે છે કે આ પ્રમાણે નથી એવો સંશય કરવો તે શંકા. શંકા દેશશંકા અને સર્વશંકા એમ બે પ્રકારની છે. દેશમાં (=અમુક કોઇ પદાર્થમાં) શંકા તે દેશશંકા. જેમ કે, આ અત્મા શું અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક છે કે પ્રદેશથી રહિત નિરવયવ છે? એવી શંકા. સર્વમાં શંકા તે સર્વશંકા. સર્વ અસ્તિકાય સમૂહમાં જ શું આ પ્રમાણે છે કે આ પ્રમાણે નથી ? એવી શંકા.

(૨) કાંક્ષા— બુદ્ધ આદિએ રચેલાં દર્શનોની ઇચ્છા કરવી. કાંક્ષા દેશકાંક્ષા અને સર્વકાંક્ષા એમ બે પ્રકારે છે. એક જ બૌદ્ધ દર્શનને ઇચ્છે. આ દર્શનમાં ચિત્તજય જણાવ્યો છે. ચિત્તજય જ મુક્તિનું મુખ્ય કારણ છે. એથી ઘટતું (=યુક્તિસંગત) આ દર્શન દૂર ગયેલું નથી, અર્થાત્ મુક્તિની નજીક છે. આ પ્રમાણે બૌદ્ધદર્શનની ઇચ્છા કરવી તે દેશકાંક્ષા છે.

કપિલમત, કણાદમત, અક્ષપાદમત એ સઘળા ય મતો અહિંસાનું પ્રતિપાદન કરવામાં તત્પર છે, અને આ લોકમાં અત્યંત ક્લેશનું (=કષ્ટનું) પ્રતિપાદન કરવામાં તત્પર નથી, આથી સુંદર જ છે. આ પ્રમાણે સઘળા ય દર્શનોને ઇચ્છે તે સર્વકાંક્ષા. (૩૯)

# वितिगिच्छा य फलं पड़, संदेहो मलिणयंमि वि दुगंछा । परितत्थीण पसंसा, परिचयकरणं पसंगो य ॥ ४० ॥

विचिकित्सा च फलं प्रति संदेहो मिलनकेऽपि जुगुप्सा । परतीर्थिनां प्रशंसा परिचयकरणं प्रसङ्गश्च ॥ ४० ॥ ...... ९०२

ગાથાર્થ— ધર્મના ફળમાં સંદેહ કરવો એ વિચિકિત્સા અતિચાર છે. અથવા મલિનમાં જુગુપ્સા કરવી તે અતિચાર છે. અન્ય તીર્થિકોની પ્રશંસા કરવી, પરિચય કરવો કે સોબત કરવી તે અન્યદેષ્ટિ સંસ્તવ અતિચાર છે. (3) વિચિકિત્સા— વિચિકિત્સા એટલે સંશય=સંદેહ. ધર્મના ફળનો સંદેહ રાખવો. મેં કરેલી તપ વગેરે સાધનાનું ફળ મને મળશે કે નહિ ? લોકમાં ખેતી વગેરે ક્રિયાઓ ઘણી વખત સફળ થાય છે અને ઘણી વખત સફળ થતી નથી. તેમ આ જૈન ધર્મના પાલનથી (=દાન આદિના સેવનથી) તેનું ફળ મને મળશે કે નહિ ? એ પ્રમાણે સંશય રાખવો.

શંકા અને વિચિકિત્સામાં તફાવત— શંકા અને વિચિકિત્સા એ બંનેમાં શંકા તો છે જ, પણ શંકાનો વિષય ભિન્ન ભિન્ન છે. શંકા અતિચારમાં શંકાનો વિષય પદાર્થો કે ધર્મ છે. જયારે વિચિકિત્સા અતિચારમાં શંકાનો વિષય ધર્મનું ફળ છે. અર્થાત્ શંકા રૂપ અતિચારમાં પદાર્થની કે ધર્મની શંકા હોય છે અને વિચિકિત્સામાં ધર્મના ફળની શંકા હોય છે. અથવા વિચિકિત્સા એટલે જુગુપ્સા. સાધુ-સાધ્વીનાં મલિન શરીર-વસ્ત્રાદિને જોઇને દુર્ગંછા કરવી. તથા આ લોકો પાણીથી સ્નાન પણ કરતા નથી, સચિત્ત પાણીમાં ભલે દોષ હોય, પણ અચિત્ત પાણીથી સ્નાન અને વસ્ત્રપ્રક્ષાલન કરે તો શો વાંધો આવે ? એમ તેમની નિંદા કરવી.

- (૪) અન્યદેષ્ટિ પ્રશંસા— સર્વજ્ઞપ્રણીત દર્શન સિવાયના અન્ય બૌદ્ધ આદિ દર્શનની પ્રશંસા કરવી. જેમ કે—તેઓ પુષ્ટ્યવાન છે. તેમનો જન્મ સફળ છે. તેમનો ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે. તેમનામાં દાક્ષિણ્યતા વગેરે ગુણો રહેલા છે. ઇત્યાદિ રૂપે પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ પ્રશંસા કરવી. આવી પ્રશંસાથી અપરિપક્વ બુદ્ધિવાળા જીવો તેમના ગુણોથી આકર્ષાઇને સમ્યગ્દર્શન ગુણ ગુમાવી દે એ સુસંભવિત છે. આથી અન્યદેષ્ટિની પ્રશંસા અતિચાર છે.
- (૫) અન્યદેષ્ટિ સંસ્તવ– સંસ્તવ એટલે પરિચય. અન્યદર્શનવાળા લોકોની સાથે રહેવું, પરિચય રાખવો. તેમની સાથે અતિ પરિચય રાખવાથી તેમના દર્શનની ક્રિયાઓને કે સિદ્ધાંતોને જોવાથી કે સાંભળવાથી, સમ્યક્ત્વથી પતિત થવાનો સંભવ છે.

સમ્યક્ત્વ વ્રતના આ અતિચારો સાધુ અને શ્રાવક બંનેને લાગુ પડે છે. આમાં પ્રથમના ત્રણ અતિચારો ગુપ્ત (બીજા ન જોઇ શકે તેવા) છે અને છેલ્લા બે અતિચારો પ્રગટ છે. બીજાઓ જોઇ શકે તેવા છે. (૪૦)

| मिच्छत्तथिरीकरणं, अतत्तसद्धा पवित्तिदोसो य ।                            |
|-------------------------------------------------------------------------|
| तह तिव्वकम्पबंधो, पसंसओ इह कुदंसणिणं ॥ ४१ ॥                             |
| मिथ्यात्वस्थिरीकरणमतत्त्वश्रद्धाः प्रवृत्तिदोषश्च ।                     |
| तथा तीव्रकर्मबन्धः प्रशंसत इह कुदर्शनिनः ॥ ४१ ॥ ९०३                     |
| <b>ગાથાર્થ–</b> અન્ય ધર્મીઓની પ્રશંસા કરનારને તેમનું મિથ્યાત્વ સ્થિર    |
| કરવાનો દોષ લાગે, પોતાને અતત્ત્વમાં શ્રદ્ધા થાય, પ્રશંસા કરવાથી તે       |
| ધર્મ ગમી જાય, તેથી તેમના ધર્મમાં પોતાને કે બીજાઓને પ્રવૃત્તિ કરવાનો     |
| પ્રસંગ આવે, પ્રશંસા કરનારને તીવ્ર કર્મબંધ થાય. (૪૧)                     |
| अन्नेसिं सत्ताणं, मिच्छतं जो जणेइ मूढप्पा ।                             |
| सो तेण निमित्तेणं, न लहड़ बोहिं जिणाभिहियं ॥ ४२ ॥                       |
| अन्येषां सत्त्वानां मिथ्यात्वं यो जनयति मूढात्मा ।                      |
| सः तेन निमित्तेन न लभते बोर्धि जिनाभिहितम् ॥ ४२ ॥ ९०४                   |
| <b>ગાથાર્થ– જે મૂઢ જી</b> વ બીજા જીવોમાં મિથ્યાત્વને ઉત્પન્ન કરે છે તે  |
| જીવ તે નિમિત્તથી જિનોક્ત બોધિને પામતો નથી. (૪૨)                         |
| जाणिज्ज मिच्छदिद्वी, जे पडणालंबणाइं घिप्पंति ।                          |
| जे पुण सम्मद्दिद्वी, तेर्सि पुण चढ्ड पयडीए ॥ ४३ ॥                       |
| जानीहि मिथ्यादृष्टीन् ये पतनालम्बनानि गृह्वन्ति ।                       |
| ये पुन: सम्यग्दष्टयस्तेषां पुनगरोहति प्रकृत्या ॥ ४३ ॥ ९०५               |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જેજીવો પડવાના આલંબનોને ગ્રહણ કરે છે, તેમને મિથ્યાદેષ્ટિ |
| જાણ. જેઓ સમ્યગ્દર્ષ્ટિ છે તેમનું સમ્યક્ત્વ સ્વભાવથી જ ચઢે છે, અર્થાત્   |
| સમ્યગ્દંષ્ટિ જીવો સ્વભાવથી જ ચઢતા આલંબનોને ગ્રહણ કરે છે. (૪૩)           |
| दुविहं लोइयमिच्छं, देवगयं गुरुगयं मुणेयव्वं ।                           |
| लोउत्तरं पि दुविहं, देवगयं गुरुगयं होइ ॥ ४४ ॥                           |
| द्विविधं लौकिकमिथ्यात्वं देवगतं गुरुगतं ज्ञातव्यम् ।                    |
| लोकोत्तरमपि द्विविधं देवगतं गुरुगतं भवति ॥ ४४ ॥ ९०६                     |
| चउभेयं मिच्छत्तं, तिविहं तिविहेण जो विवज्जेइ ।                          |
| अकलंकं सम्मत्तं, होइ फुडं तस्स जीवस्स ॥ ४५ ॥                            |

चतुर्भेदं मिथ्यात्वं त्रिविधं त्रिविधेन यो विवर्जयति ।

अकलङ्कं सम्यक्त्वं भवति स्फुटं तस्य जीवस्य ॥ ४५ ॥...... ९०७

ગાથાર્થ- લૌકિક મિથ્યાત્વ દેવગત અને ગુરુગત એમ બે પ્રકારે તથા લોકોત્તર મિથ્યાત્વ પણ દેવગત અને ગુરુગત એમ બે પ્રકારે જાણવું. જે આત્મા તે ચારેય મિથ્યાત્વોને ત્રિવિધે ત્રિવિધે તજે છે, તેને નિષ્કલંક શુદ્ધ સમકિત હોય (પ્રગટે) છે.

વિશેષાર્થ— (૧) લૌકિક દેવગત મિથ્યાત્વ— વિષ્ણુ, મહાદેવ, બ્રહ્મા વગેરે લૌકિક દેવોને (સુદેવ માનીને) પૂજવાથી, પ્રણામ વગેરે કરવાથી અને તેઓના મંદિરોમાં જવાથી લાગે છે. તે તે દેશોમાં પ્રસિદ્ધ અનેક પ્રકારની પ્રવૃત્તિરૂપ આ લૌકિક દેવગત મિથ્યાત્વ સમજવું. અર્થાત્ ભિન્ન દેશોમાં જુદા જુદા ધર્મવાળાઓના અનેક પ્રકારના દેવો હોય તથા તેની પૂજા વગેરેના પણ અનેક પ્રકારો હોય, તે અનેક પ્રકારની પ્રવૃત્તિઓ કરવી, તે સઘળા લૌકિક દેવગત મિથ્યાત્વના પ્રકારો સમજવા.

- (૨) લૌકિક ગુરુગત મિથ્યાત્વ— બ્રાહ્મણ, તાપસ, સંન્યાસી વગેરે લૌકિક ગુરુઓને (સુગુરુ માનીને) નમસ્કાર કરવો, તેઓને દંડવત્ પ્રણામ કરવો, તેઓની સામે 'नमः शिवाय' ઇત્યાદિ બોલવું, તેઓની ધર્મકથા સાંભળવી અને તે પ્રમાણે આચરણ કરવા દ્વારા તેઓનું કે તેઓની કથા-ઉપદેશનું બહુમાન કરવું; વગેરે લૌકિક ગુરુગત મિથ્યાત્વના પણ અનેક પ્રકારો જાણવા.
- (૩) લોકોત્તર દેવગત મિથ્યાત્વ— પરદર્શનીઓએ પોતાને કબજે કરેલી પોતાના દેવરૂપે માનેલી શ્રીજિનપ્રતિમાની પૂજા વગેરે કરવાથી તથા આ લોકના સુખના અર્થે જૈન તીર્થોની યાત્રાએ જવાની માનતા માનવાથી, વગેરે અનેકવિધ પ્રવૃત્તિ કરવાથી લોકોત્તર દેવગત મિથ્યાત્વ લાગે છે.
- (૪) લોકોત્તર ગુરુગત મિથ્યાત્વ— પાસત્થા, અવસત્ર વગેરે કુસાધુઓને ધર્મગુરુરૂપ માનીને વંદન વગેરે કરવાથી અને ગુરુના સ્તૂપ (પગલાં) મૂર્તિઓ વગેરેની આ લોકના સુખને માટે યાત્રા, બાધા, માનતા વગેરે કરવાથી વગેરે અનેકવિધ પ્રવૃત્તિથી લોકોત્તર ગુરુગત મિથ્યાત્વ લાગે છે. (૪૪-૪૫) (દર્શનશુદ્ધિ પ્રકરણ ગા-૩૪-૩૫)

# एयं अणंतरुत्तं, मिच्छं मणसा न चिंतइ करेमि । सयमेसो व करेड, अन्नेण कए व सुट्टु कयं ॥ ४६ ॥

एतदनन्तरोक्तं मिथ्यात्वं मनसा न चिन्तयित करोमि । स्वयमेष च करोतु अन्येन कृतेऽपि सुष्टु कृतम् ॥ ४६ ॥...... ९०८

ગાથાર્થ- હું મિથ્યાત્વ કરું એમ વિચારવું એ મનથી કૃત (=કરેલું) છે. તે મિથ્યાત્વ કરે એમ વિચારવું એ મનથી કારિત (=કરાવેલું) છે. કોઇએ મિથ્યાત્વ કર્યું હોય ત્યારે સારું કર્યું એમ વિચારવું એ મનથી અનુમોદન (=અનુમોદેલું) છે. આથી મિથ્યાત્વના ત્યાગને પાળવા માટે લૌકિક દેવવંદન વગેરે મિથ્યાત્વને હું કરું એમ મનથી ન વિચારે, તે (બીજી કોઇ વ્યક્તિ) મિથ્યાત્વને કરે એમ મનથી ન વિચારે, કોઇએ મિથ્યાત્વ કર્યું હોય ત્યારે તેણે આ સારું કર્યું એમ મનથી ન વિચારે. (૪૬)

# 'एवं वाया न भणइ, करेमि अण्णं च न भणइ करेहि। अन्नकयं न पसंसइ, न कुणइ सयमेव काएणं॥ १॥

एवं वाचा न भणति, करोमि अन्यं च न भणति कुरु । अन्यकृतं न प्रशंसति न करोति स्वयमेव कायेन ॥ १ ॥

ગાથાર્થ– હું મિથ્યાત્વને કરું એમ વચનથી ન બોલે, અન્યને તું મિથ્યાત્વને કર એમ વચનથી ન કહે, બીજા કોઇએ મિથ્યાત્વ કર્યું હોય તો તેણે સારું કર્યું એમ વચનથી પ્રશંસા ન કરે. (૧)

## करसन्नभमुहखेवाइएहिं न य कारवेइ अन्नेणं । न पसंसइ अन्नकयं, छोडियहसियाइचेट्टाहिं ॥ २ ॥

करसंज्ञाभूक्षेपादिभिः, न च कारयति अन्येन । न प्रशंसति अन्यकृतं छोटिकाहसितादिचेष्टाभिः ॥ २ ॥

**ગાયાર્થ-** 'સ્વયં કાયાથી મિથ્યાત્વ ન કરે, હાથથી ઇશારો કરવો, ભમર

અહીં આ બે ગાથા મૂળગ્રંથમાં ન હોવા છતાં સંબંધવાળી હોવાથી શ્રાવકધર્મવિધિપ્રકરણમાંથી લીધેલ છ—આ. રાજશેખરસૂરિ

 <sup>&</sup>quot;સ્વયં કાયાથી મિથ્યાત્વ ન કરે" એ વર્ણન ૧ નંબરની ગાથામાં હોવા છતાં સંબંધ જળવાઇ રહે એ માટે બે નંબરની ગાથામાં લીધું છે.

ચઢાવવી, ઇત્યાદિ પ્રસિદ્ધ ચેષ્ટાઓ વડે કાયાથી બીજાને મિથ્યાત્વ ન કરાવે, બીજાઓએ મિથ્યાત્વ કર્યું હોય ત્યારે ચપટી વગાડવી, હસવું વગેરે પ્રસિદ્ધ ચેષ્ટાઓ વડે કાયાથી બીજાના મિથ્યાત્વની પ્રશંસા ન કરે. (૨)

## अभिगाहियमणभिगाहं च तहाऽभिनिवेसियं चेव । संसङ्यमणाभोगं, मिच्छत्तं पंचहा एयं ॥ ४७ ॥

अभिगृहीतमनभिग्रहं च तथाऽभिनिवेशितं चैव । सांशयिकमनाभोगं मिथ्यात्वं पञ्चधा एतद् ॥ ४७ ॥ .......९०९ **ગાથાર્થ—** અભિગૃહીત, અનિભિગ્રહ, અભિનિવેશિત, સાંશયિક અને અનાભોગ એમ મિથ્યાત્વ પાંચ પ્રકારે છે.

વિશેષાર્થ— બીજા પ્રંથોમાં અભિગૃહીતના સ્થાને આભિપ્રહિક, અનિભગ્રહના સ્થાને અનાભિગ્રહિક, આભિનિવેશિતના સ્થાને આભિનિવેશિક અને અનાભોગના સ્થાને અનાભોગિક શબ્દ છે. બધાનો અર્થ સમાન જ છે.

- (૧) આભિગ્રહિક— અભિગ્રહ એટલે પકડ. વિપરીત સમજ્જાથી અતાત્ત્વિક બૌદ્ધ આદિ કોઇ એક દર્શન ઉપર આ જ સત્ય છે એવા અભિગ્રહથી=પકડથી યુક્ત જીવની તત્ત્વો પ્રત્યે અશ્રદ્ધા તે આભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ. આમાં વિપરીત સમજજ્ઞ તથા અભિગ્રહ=પકડ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે.
- (૨) અનાભિગ્રહિક— અનાભિગ્રહિક એટલે અભિગ્રહથી=પકડથી રહિત. અમુક જ દર્શન સત્ય છે એવા અભિગ્રહથી રહિત બનીને 'સર્વ દર્શનો સત્ય છે' એમ સર્વ દર્શનો ઉપર શ્રદ્ધા રાખનાર જીવની તત્ત્વો પ્રત્યે અશ્રદ્ધા તે અનાભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ. આમાં યથાર્થ સમજણનો અભાવ તથા સરળતા•મુખ્ય કારણ છે.
- (3) આભિનિવેશિક— અભિનિવેશ એટલે કદાગ્રહ-પકડ. યથાવસ્થિત તત્ત્વોને જાણવા છતાં અહંકાર આદિના કારણે અસત્ય સિદ્ધાંતને પકડી રાખનાર જીવની તત્ત્વો પ્રત્યે અશ્રદ્ધા એ આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ. આમાં અહંકારની પ્રધાનતા છે. અસત્ય સિદ્ધાંત વિશે અભિનિવેશ=પકડ અહંકારના પ્રતાયે છે.

યદ્યપિ અભિગ્રહ અને અભિનિવેશ એ બેનો અર્થ પકડ છે. એટલે શબ્દાર્થની દર્ષ્ટિએ બંનેનો અર્થ એક છે. છતાં બંનેમાં પકડના હેતુમાં ભેદ હોવાથી અર્થનો ભેદ પડે છે. આભિગ્રહિક મિથ્યાત્વમાં વિપરીત સમજશથી પકડ છે. જયારે આભિનિવેશિકમાં અંદરથી (હૃદયમાં) સત્ય હકીકતને સમજવા છતાં 'મારું માનેલું=મારું કહેલું હું કેમ ફેરવું ?' ઇત્યાદિ અહંકારના પ્રતાપે પોતાની અસત્ય માન્યતાને પકડી રાખે છે. બીજું, આભિગ્રહિકમાં સર્વ તત્ત્વો પ્રત્યે વિપરીત માન્યતા હોય છે, જયારે આભિનિવેશિકમાં કોઇ એકાદ તત્ત્વ વિશે કે કોઇ એક વિષયમાં વિપરીત માન્યતા હોય છે. આભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ જૈનદર્શન સિવાય બૌદ્ધ આદિ કોઇ એક દર્શનના આગ્રહવાળાને હોય છે. જયારે આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ જૈનદર્શનને પામેલાને હોય છે. જેમ કે જમાલિ.

(૪) સાંશયિક- શ્રીસર્વજ્ઞદેવે કહેલા જીવાદિ તત્ત્વો સત્ય હશે કે નહિ એવી શંકા સાંશયિક મિથ્યાત્વ છે. અહીં શ્રીસર્વજ્ઞદેવ ઉપર અવિશ્વાસ એ મુખ્ય કારણ છે. શ્રીસર્વજ્ઞદેવ ઉપર પૂર્ણ વિશ્વાસ ન હોવાના કારણે તેમની વર્ચનની પ્રામાણિકતાની બાબતમાં સંશય થાય છે, અને તેથી તેમણે કહેલા જીવાદિ તત્ત્વો સત્ય હશે કે નહિ એવી શંકા થાય છે.

સાંશયિક મિથ્યાત્વ અને શંકા અતિચારમાં ભેદ--

પ્રશ્ન– સાંશયિક મિથ્યાત્વ અને શંકા અતિચાર એ બેમાં શો ભેદ છે ?

ઉત્તર— શ્રી સર્વજ્ઞ દેવે કહેલા જીવાદિ તત્ત્વો સત્ય હશે કે નહિ ? એવી શંકા સાંશયિક મિથ્યાત્વ છે. પોતાની મતિમંદતાથી આગમોક્ત પદાર્થો ન સમજી શકવાથી અમુક વસ્તુ અમુક સ્વરૂપે હશે કે નહિ ઇત્યાદિ શંકા તે શંકા અતિચાર છે.

ં આ વ્યાખ્યાઓથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે સાંશયિક મિથ્યાત્વમાં જિનવચનની પ્રામાણિકતામાં શંકા છે અને શંકા અતિચારમાં શાસ્ત્રમાં વર્ણવેલા પદાર્થો અંગે શંકા છે.

જો આત્મા સાવધ ન રહે તો શંકા અતિચાર થયા પછી સાંશયિક મિથ્યાત્વ ઉત્પન્ન થઇ જાય. ક્ષાયોપશમિક સમ્યગ્દર્શનવાળા આત્માને (શ્રાવક કે સાધુને) મિથ્યાત્વનો પ્રદેશોદય રહેલો હોવાથી કોઇ વાર સૂક્ષ્મ પદાર્થના વિષયમાં શંકા પેદા થઇ જાય અને તેથી શંકા અતિચાર લાગી જાય એ સંભવિત છે. પણ પછી તુરત **તમેવ સચ્ચં નિ: શંક जં जિणेहिं** पवेइअं='જિને કહેલું જ તત્ત્વ શંકા વિનાનું સાચું છે' એ આગમ વચનને યાદ કરીને એ શંકા દૂર કરવી જોઇએ. જો આ શંકા દૂર કરવામાં ન આવે તો તેમાંથી સાંશયિક મિથ્યાત્વ આવી જવાની પૂર્ણ સંભાવના છે.

પહેલા શંકા અતિચાર ઉત્પન્ન થાય, પછી સાવધ ન રહે તો જિનવચનની પ્રામાણિકતામાં સંશય ઉત્પન્ન થાય અને તેનાથી સાંશયિક મિથ્યાત્વ ઉત્પન્ન થાય. શંકા અતિચાર ચોથા ગુણસ્થાને હોય અને સાંશયિક મિથ્યાત્વ પહેલા ગુણસ્થાને હોય. આમ શંકા અતિચાર અને સાંશયિક મિથ્યાત્વમાં ભેદ છે.

(૫) અનાભોગિક— અનાભોગ એટલે અજ્ઞાનતા. અજ્ઞાનતાના યોગે તત્ત્વો પ્રત્યે અશ્રદ્ધા(=શ્રદ્ધાનો અભાવ) કે વિપરીત શ્રદ્ધા તે અનાભોગિક મિથ્યાત્વ. અહીં સમજણ શક્તિનો અભાવ મુખ્ય કારણ છે. આ મિથ્યાત્વ એકેંદ્રિય આદિને તથા કોઇ એક વિષયમાં અનાભોગના કારણે વિપરીત શ્રદ્ધા ધરાવનાર સાધુ યા શ્રાવકને હોય છે. અનાભોગના કારણે વિપરીત શ્રદ્ધા ધરાવનારને જો કોઇ સમજાવે તો તે પોતાની ભૂલ સુધારી લે છે. કારણ કે તે આગ્રહરહિત હોય છે. અન્યના સમજાવવા છતાં સમજાવનારની દલીલ વગેરે તેને સત્ય ન જણાય તેથી વિપરીત શ્રદ્ધા ધરાવે એ બને. પણ સમજાવનારની દલીલ વગેરે સત્ય છે એમ જણાયા પછી પોતાની ભૂલનો અવશ્ય સ્વીકાર કરી લે. (૪૭)

# मिच्छत्तं पुण सव्वाणत्थाण निबंधणं मुणेयव्वं । तत्थाभिग्गहियं पुण, कविलाईणं मुणेयव्वं ॥ ४८ ॥

मिथ्यात्वं पुन: सर्वानर्थानां निबन्धनं ज्ञातव्यम् । तत्राभिगृहीतं पुन: कपिलादीनां ज्ञातव्यम् ॥ ४८ ॥ ......९१०

ગાથાર્થ— મિથ્યાત્વને સર્વ અનર્થોનું કારણ જાણવું. પાંચ મિથ્યાત્વોમાં અભિગૃહીત મિથ્યાત્વ કપિલ (સાંખ્ય દર્શનના પ્રવર્તક મુનિ) વગેરેને જાણવું. (૪૮)

| अणभिग्गहियं पुण कुदिद्विदिक्खाणमपत्तसमत्ताणं ।                        |
|-----------------------------------------------------------------------|
| मणुअतिरियाणमाबालगोवालाईण विण्णेयं ॥ ४९ ॥                              |
| अनिभगृहीतं पुन: कुदृष्टिदीक्षानामप्राप्तसम्यक्त्वानाम् ।              |
| मनुजतिरश्चामाबालगोपालादीनां विज्ञेयम् ॥ ४९ ॥ ९११                      |
| <b>ગાથાર્થ–</b> અનભિગૃહીત મિથ્યાત્વ કુદર્શનમાં દીક્ષિત થયેલાઓને       |
| તથા જેમને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નથી તેવા બાળક અને ગોવાળ વગેરે        |
| મનુષ્યોને અને તિર્યંચોને જાણવું. (૪૯)                                 |
| अभिनिवेसं गोठामाहिलपभिईण लद्धजिणवयणे ।                                |
| अण्णह वागरमाणाण पच्छा णाए वि तब्भावे ॥ ५० ॥                           |
| अभिनिवेशं गोष्ठामाहिलप्रभृतीनां लब्धजिनवचने ।                         |
| अन्यथा व्याकुर्वतां पश्चाद् ज्ञातेऽपि तद्भावे ॥ ५० ॥ ९१२              |
| <b>ગાથાર્થ–</b> પ્રાપ્ત થયેલા જિનવચનમાં અન્યથા કહેનારા ગોષ્ઠામાહિલ    |
| વગેરેને અભિનિવેશ મિથ્યાત્વ હોય છે. તેમને પાછળથી જાણવા છત              |
| અન્યથાભાવ હોય છે, અર્થાત્ તેમને મેં જે કહ્યું છે તે ખોટું છે એમ       |
| પાછળથી ખ્યાલ આવી ગયો હોવા છતાં પોતાની ભૂલને ન સુધારે-ન                |
| સ્વીકારે અને તે પ્રમાણે જ અસત્ય પ્રતિપાદન કરે. (૫૦)                   |
| संसइयं पुण सुत्ते, अत्थे वा तदुभए वि संकित्तं ।                       |
| जिणदत्तसङ्ख्यमुहाण बोद्धसंगयकिलिद्वाणं ॥ ५१ ॥                         |
| सांशयिकं पुन: सूत्रेऽर्थे वा तदुभयेऽपि शङ्कित्वम् ।                   |
| जिनदत्तश्राद्धप्रमुखाणां बौद्धसङ्गतक्लिष्टानाम् ॥ ५१ ॥ ९१३            |
| <b>ગાથાર્થ–</b> સૂત્રમાં, અર્થમાં કે સૂત્ર-અર્થ ઉભયમાં શંકા એ સાંશયિક |
| મિથ્યાત્વ છે. બૌદ્ધસાધુઓની સોબતથી સંક્લિષ્ટ પરિણામવાળા થયેલ           |
| જિનદત્ત શ્રાવક વગેરેને સાંશયિક મિથ્યાત્વ હોય.                         |
| વિશેષાર્થ–                                                            |

# શ્રાવકનું દેષ્ટાંત

સૌરાષ્ટ્ર દેશમાં જીવ-અજીવ વગેરે તત્ત્વોનો જાણકાર અને જિનધર્મમાં પરાયણ એવો કોઇ શ્રેષ્ઠ શ્રાવક હતો. દેશમાં દુકાળનો ઉપદ્રવ થતાં તે એકવાર થોડું ભાતું લઇને બૌદ્ધસાધુઓની સાથે ઉજજૈનીનગરી તરફ 🦠 ચાલ્યો. તેથી બૌદ્ધ સાધુઓએ તેને મોક્ષ માટે બુદ્ધે કહેલા ધર્મનો ઉપદેશ આપ્યો. તેણે બૌદ્ધ સાધુઓને આ પ્રમાણે કહ્યું: હે ભિક્ષુકો ! બુદ્ધે કહેલો ધર્મ જૂઠા માણસે કરેલા ધર્મની જેમ મોક્ષ સાધક નથી. કારણ કે તે ધર્મ આપ્રપુરુષે કહ્યો નથી. એકાંત ક્ષણિક્વાદની દેશના આપવાના કારણે બુદ્ધ આપ્ત નથી. કારણ કે–"પદાર્થી એકાંતે ક્ષણિક છે" એ સિદ્ધાંત પ્રત્યક્ષથી બાધિત છે, અર્થાત્ પદાર્થો એકાંતે ક્ષણિક હોય (≔ક્ષણે ક્ષણે નાશ પામતા હોય) તેવું આંખોથી જોવામાં આવતું ન હોવાથી પદાર્થો એકાંતે ક્ષણિક છે એવો બુદ્ધનો સિદ્ધાંત પ્રત્યક્ષથી ઘટતો નથી. એકાંત ક્ષણિકત્વમાં પદાર્થીનો બોધ પણ ન ઘટી શકે. (કારણ કે બીજી જ ક્ષણે બોધ કરનાર જીવ બદલાઇ જાય છે. આથી જ બીજી ક્ષણે બુદ્ધ પોતે કરેલી આજ્ઞા વગેરેને ભૂલી જાય છે.) આજ્ઞા વગેરેને ભૂલી જનારાઓ: ત્રિભુવનમાં કેવી રીતે પ્રસિદ્ધ થઇ શકે ?, અર્થાત્ ન થઇ શકે. ઇત્યાદિ યક્તિઓથી તેમને એવા નિરુત્તર કરી દીધા કે જેથી તેમણે ફરી ક્યારે ય ધર્મસંબંધી વિચારણા ન કરી. એક વાર અર્ધા રસ્તે તેનું ભાતું ખૂટી ગયેલું જોઇને બૌદ્ધ સાધુઓએ તેને કહ્યું કે અમારું ભાતું લે. રસ્તામાં તને અમે જ ભોજન આપીશું, અને તેણે વિચાર કર્યા વિના તેમનું વચન માની લીધું. એક દિવસ તે બૌદ્ધ સાધુઓની સાથે ઉજજૈનીનગરીમાં આવી પહોંચ્યો. ત્યાં તેને આહારના દોષથી વિસ્ચિકા રોગ (=ખોરાકના અજીર્ણથી પેટપીડા વગેરે ઉપદ્રવ) થયો. નમસ્કાર મહામંત્રના સ્મરણમાં પરાયણ બનેલો તે વિસૂચિકા રોગથી શીધ્ર મૃત્યુ પામ્યો. બૌદ્ધ સાધુઓએ તેનું શરીર પોતાના કપડાથી ઢાંકી દીધું. દેવોમાં ઉત્પન્ન થયેલા તેણે તત્કાલ વિચાર્યું કે હું દેવોમાં ઉત્પન્ન થયો એ કયા કર્મનું ફળ છે ? આ પ્રમાણે વિચારતા તેણે પ્રગટેલા વિભંગજ્ઞાનથી બૌદ્ધ સાધુઓના કપડાથી વીંટળાયેલું પોતાનું જ શરીર જોયું. પોતાના શરીરને બૌદ્ધ સાધુઓના વસ્રથી વીંટાયેલું જોઇને તેણે ફરી મણ વિચાર્યું કે, હું દેવભવને પામ્યો એ બૌદ્ધ સાધુઓની સેવાનો પ્રભાવ છે. આ પ્રમાણે વિચારીને તે ગુપ્ત રહીને જ દિવ્યહાથથી બૌદ્ધ સાધુઓને ભક્તિથી આહાર આપવા લાગ્યો. આથી બૌદ્ધોની પ્રભાવના થઇ. જૈનેતરો તે વખતે આમના

દર્શનમાં દેવોનું સાંનિધ્ય નથી (=દેવો મદદ કરતા નથી) એ પ્રમાણે શ્રાવકોનો ઉપહાસ કરવા લાગ્યા. શ્રાવકોએ યુગપ્રધાન આચાર્યને આ વાત જણાવી. તેથી તેમણે જ્ઞાનથી જોઇને કહ્યું કે, આ પૂર્વજન્મમાં જૈન ધર્મનો જાણકાર શ્રાવક હતો. ત્યાંથી દેવ થયો. હમણાં બૌદ્ધ સાધુઓના સંસર્ગરૂપ દોષથી મિથ્યાત્વને પામ્યો છે. તેથી એની પાસે જઇને નમસ્કાર કરીને એને કહો કે—હે યક્ષ! બોધ પામ, બોધ પામ, મોહને ન પામ. આચાર્યની આજ્ઞાથી શ્રાવકોએ તે પ્રમાણે કર્યું એટલે તે ત્યારથી મોહને છોડીને સમ્યક્ત્વથી ભાવિત થયો. સંસર્ગ દોષથી પણ આ પ્રમાણે મિથ્યાત્વ થાય છે. માટે સારી બુદ્ધિવાળાઓએ મિથ્યાદર્શનવાળાઓની સાથે સંગ ન કરવો જોઇએ. (૫૧)

# एरिंदियविगलिदियमुच्छिमपमुहाण वा अणाभोगं । अन्नाणुवओगो य, तेर्सि सळ्तस्य विष्फुरइ ॥ ५२ ॥

एकेन्द्रिय-विकलेन्द्रिय-मूर्छिमप्रमुखाणां वाऽनाभोगम् । अज्ञानोपयोगश्च तेषां सर्वत्र विस्फुरित ॥ ५२ ॥ ...... ९१४

ગાથાર્થ- એકેંદ્રિય, વિકલેંદ્રિય અને સંમૂર્છિમ (પંચેંદ્રિય) વગેરેને અનાભોગ મિથ્યાત્વ હોય. (કારણ કે) તેમને સર્વસ્થળે અજ્ઞાન રૂપ ઉપયોગ હોય છે. (પર)

# एयं पंचवियप्पं, मिच्छत्तमणाइणंतयं णेयं । तच्चाए सम्मत्तं, पयडइ भव्वाण जीवाणं ॥ ५३ ॥

एतत् पञ्चविकल्पं मिथ्यात्वमनाद्यनन्तकं ज्ञेयम् । ततृत्यागे सम्यक्तवं प्रगटितं भव्यानां जीवानाम् ॥ ५३ ॥ ...... ९१५

ગાથાર્થ— આ પાંચ પ્રકારનું મિથ્યાત્વ સંસારમાં અનાદિ-અનંત જાણવું, અર્થાષ્ટ્ સંસારમાં અનાદિથી છે અને અનંતકાળ સુધી રહેશે=તેનો ક્યારેય અંત નહિ આવે. તેનો ત્યાગ થતાં ભવ્ય જીવોમાં સમ્યક્ત્વ પ્રગટે છે. (૫૩)

न वि तं करेड़ अग्गी, नेव विसं नेव किण्हसप्पो वा । जं कुणइ महादोसं, तिव्वं जीवस्स मिच्छत्तं ॥ ५४ ॥

| नापि तं करोत्यग्निनैव विषं नैव कृष्णसर्पो वा ।                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| यं करोति महादोषं तीत्रं जीवस्य मिथ्यात्वम् ॥ ५४ ॥ ९१६                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ગાથાર્થ જીવને મિથ્યાત્વ જે પ્રબળ મહાદોષને કરે છે તે પ્રબળ                                                                                                                                                                                                                                                         |
| મહાદોષને અગ્નિ પણ કરતો નથી. વિષ પણ નથી જ કરતું અને કાળો                                                                                                                                                                                                                                                           |
| સર્પ પણ નથી જ કરતો. (૫૪)                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| कट्ठं करेसि अप्पं, दमेसि अत्थं चिणसि धम्मत्थं ।                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| इकं न चयसि मिच्छत्तविसलवं जेण बुड्डिहिसे ॥ ५५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| कष्टं करोष्यात्मानं दाम्यस्यर्थं चिनोषि धर्मार्थम् ।                                                                                                                                                                                                                                                              |
| एकं न त्यजिस मिथ्यात्वविषलवं येन बुडिष्यिस ॥ ५५ ॥ ९१७                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ગાથાર્થ– તું કષ્ટ કરે છે (=ધર્મમાં કષ્ટ સહન કરે છે), આત્માનું દમન                                                                                                                                                                                                                                                 |
| કરે છે, ધર્મ માટે ધન એકઠું કરે છે, પણ એક મિથ્યાત્વવિષના અંશને (પણ)                                                                                                                                                                                                                                                |
| છોડતો નથી, જેથી તું (ધર્મ માટે આટલું બધું કરવા છતાં) ડૂબીશ. (૫૫)                                                                                                                                                                                                                                                  |
| तो मिच्छमहादोसं, नाऊण य जेण नासियमसेसं ।                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ते धन्ना कथपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ते धन्ना कथपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥<br>तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् ।                                                                                                                                                                                                          |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥<br>तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् ।<br>ते धन्याः कृतपुण्या ये सम्यक्त्वं धारयन्तः ॥ ५६ ॥९१८                                                                                                                                                  |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥<br>तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् ।<br>ते धन्या: कृतपुण्या ये सम्यक्त्वं धारयन्तः ॥ ५६ ॥ ९१८<br>गाथार्थ- तेथी के જीवो सद्यणानो विनाश धर्यो छे એवा भिथ्यात्व३५                                                                                |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥  तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् ।  ते धन्याः कृतपुण्या ये सम्यक्त्वं धारयन्तः ॥ ५६ ॥ ९१८  गाथार्थ- तेथी थे छवो सघणानो विनाश ५र्थो छे खेवा भिथ्यात्व३५  महाद्दोषने अष्टीने सम्यङ्ग्वने धारण्ड ५री रह्या छे, ते छवो धन्य छे                    |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥ तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् । ते धन्याः कृतपुण्या ये सम्यक्त्वं धारयन्तः ॥ ५६ ॥ ९१८ गाथार्थ- तेथी थे छवो सघणानो विनाश अर्थो छे ओवा भिथ्यात्व३५ महादोषने श्राष्ट्रीने सम्यङ्ग्वने धारण इरी रह्या छे, ते छवो धन्य छे अने लाज्यशाणी छे. (५६) |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥  तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् ।  ते धन्याः कृतपुण्या ये सम्यक्त्वं धारयन्तः ॥ ५६ ॥                                                                                                                                                         |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥ तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् । ते धन्याः कृतपुण्या ये सम्यक्त्वं धारयन्तः ॥ ५६ ॥                                                                                                                                                           |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥  तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् ।  ते धन्याः कृतपुण्या ये सम्यक्त्वं धारयन्तः ॥ ५६ ॥                                                                                                                                                         |
| ते धन्ना कयपुण्णा, जे सम्मत्तं धरिज्जंता ॥ ५६ ॥ तस्माद् मिथ्यात्वमहादोषं ज्ञात्वा च येन नाशितमशेषम् । ते धन्याः कृतपुण्या ये सम्यक्त्वं धारयन्तः ॥ ५६ ॥                                                                                                                                                           |

| तस्स विसुद्धिनिमित्तं, भणियाइं सत्तसद्वि खणाइं ।                             |
|------------------------------------------------------------------------------|
| धारिज्ज परिहरिज्ज व, जहारिहं पवयणे परमो ॥ ५८ ॥                               |
| तस्य विशुद्धिनिमित्तं भणितानि सप्तषष्टिस्थानानि ।                            |
| धारयेत् परिहरेद् वा यथायोग्यं प्रवचने परम: ॥ ५८ ॥ ९२०                        |
| <b>ગાથાર્થ–</b> સમ્યક્ત્વની વિશુદ્ધિ માટે પ્રવચનમાં શ્રેષ્ઠ એવો સમ્યગ્દિષ્ટિ |
| જીવ સમ્યક્ત્વના સંડસઠ સ્થાનોને યથાયોગ્ય ધારણ કરે-છોડે. (૫૮)                  |
| चउसदृहण ४ तिर्लिगं ३, दसविणय १० तिसुद्धि ३ पंचगयदोसं                         |
| अट्टपभावण ८ भूसण ५, लक्खण ५ पंचविहसंजुत्तं ॥ ५९ ॥                            |
| चतुःश्रद्धानं त्रिलिङ्गं दशविनयं त्रिशुद्धि गतपञ्चदोषम् ।                    |
| अष्टप्रभावनं पञ्चविधभूषणलक्षणसंयुक्तम् ॥ ५९ ॥ ९२१                            |
| छिव्वहजयणा ६ गार ६ छठमावण भावियं ६ च छट्ठाणं ।                               |
| इय सत्तसिट्ठ ६७ दंसणभेयविसुद्धं तु सम्मत्तं ॥ ६० ॥ द्वारगाथे २ ॥             |
| षड्विधयतनाकारं षड्भावनाभावितं च षट्स्थानम् ।                                 |
| इति सप्तषष्टिदर्शनभेदविशुद्धं सम्यक्त्वम् ॥ ६० ॥ ९२२                         |
| ાથાર્થ- ૪ શ્રદ્ધા, ૩ લિંગ, ૧૦ વિનય, ૩ શુદ્ધિ, ૫ દોષો, ૮                      |
| પ્રભાવકો, ૫ ભૂષણ, ૫ લક્ષણ, ૬ યતના, ૬ આગાર, ૬ ભાવના અને                       |
| દ સ્થાનો એમ સમ્યક્ત્વના ૬૭ ભેદોથી વિશુદ્ધ જ સમ્યક્ત્વ પરમાર્થથી              |
| સમ્યક્ત્વ છે. (૫૯-૬૦)                                                        |
| परमत्थसंथवो खलु १, सुमुणिय परमत्थजइजणणिसेवा ।                                |
| वावण्ण ३ कुदिद्वीण य, वज्जण ४ मिइ चउह सद्दहणं ॥ ६१ ।                         |
| परमार्थसंस्तवः खलु सुज्ञातपरमार्थयतिजननिसेवा ।                               |
| व्यापत्रकुदृष्टीनां च वर्जनमिति चतुर्धा श्रद्धानम् ॥ ६१ ॥ ९२३                |
| <b>ાાથાર્થ–</b> શ્રદ્ધાના પરમાર્થસંસ્તવ, પરમાર્થજ્ઞાતૃસેવા, વ્યાપત્રવર્જન    |
| અને કુદષ્ટિવર્જન એમ ચાર પ્રકાર છે. તેમાં (૧) પરમાર્થસંસ્તવ-                  |
| પરમાર્થ(=સત્ય) જીવાદિ પદાર્થીનો સંસ્તવ(=પરિચય) તે                            |
| પરમાર્થસંસ્તવ, અર્થાત્ જીવાદિ તત્ત્વોને જાણવા માટે અભ્યાસ કરવો               |
| તે પરમાર્થસંસ્તવ શ્રદ્ધા છે.                                                 |

- (૨) પરમાર્થજ્ઞાતૃસેવન-પરમાર્થભૂત જીવાદિ તત્ત્વોના સમ્યગ્જ્ઞાતા (સંવેગરંગમાં રમતા અને શુદ્ધ ધર્મના ઉપદેશક) શ્રી આચાર્ય ભગવંત વગેરે સાધુજનોની સેવા.
- (૩) વ્યાપત્રવર્જન– જૈનદર્શન પામીને પણ વમી જવાથી સાધુવેષમાં રહેવા છતાં વિરુદ્ધ વર્તનારા નિહ્નવ, યથાચ્છંદક, પાસત્થા કે કુશીલ વગેરેનો ત્યાગ-તેઓના સંસર્ગનો ત્યાગ.
- (૪) **કુદેષ્ટિવર્જન**–બૌદ્ધ વગેરે અન્યદર્શનીઓના સંસર્ગથી સમક્તિમાં મલિનતા થાય માટે તેવા અન્યધર્મીઓના સંસર્ગનો ત્યાગ કરવો. (સંસર્ગથી દૂર રહેવું.) (૬૧)

## परमागमसुस्सूसा १, अणुराओ धम्मसाहणे परमो २ । जिणगुरुवेयावच्चे, नियमो ३ सम्मत्तलिंगाइ ॥ ६२ ॥

परमागमशुश्रुषाऽनुरागो धर्मसाधने परम: ।

जिनगुरुवैयावृत्त्ये नियमः सम्यक्त्वलिङ्गानि ॥ ६२ ॥ ...... ९२४

ગાથાર્થ— શુશ્રૂષા, અનુરાગ અને વૈયાવૃત્ત્યમાં નિયમ એ ત્રણ સમ્યક્ત્વનાં લિંગો છે. શુશ્રૂષા એટલે સાંભળવાની ઇચ્છા. ઉત્તમ આગમોને સાંભળવાની ઇચ્છા એ શુશ્રૂષા. ધર્મનાં જિનમંદિર વગેરે સાધનોમાં (અથવા ધર્મને સાધવામાં) ઉત્કૃષ્ટ અનુરાગ એ બીજું લિંગ છે. દેવ-ગુરુના વૈયાવૃત્ત્યમાં (વેયાવચ્ચમાં) નિયમ એ ત્રીજું લિંગ છે.

વિશેષાર્થ— (૧) શુશ્રૂષા— જેનાથી નિયમા તાત્ત્વિક-યથાર્થ બોધ થાય, તેવાં ધર્મશાસ્ત્રોને વિનયાદિ વિધિપૂર્વક સાંભળવાની ઇચ્છા. સંગીતકળા વગેરેના જાણ અને ચતુરાઇ ગુણવાળા (નિરોગી) યુવાનને (સ્વસ્ત્રી સાથે બેસીને) દૈવી ગાયન સાંભળવામાં જે તીવ્ર ઇચ્છા (રાગ) હોય, તેથીય આ ઇચ્છા ઘણી જ હોય. કહ્યું છે કે—

यूनो वैदग्ध्यवतः, कान्तायुक्तस्य कामिनो पि दृढं । किन्नरगेयश्रवणा-दिधको धर्मश्रुतौ सगः ॥ १ ॥

(षोडशक, ११-३)

- "(નિરોગી) ચતુરાઇવાળા, કામી અને સ્ત્રી (વગેરે)થી પરિવરેલા યુવાન પુરુષને દૈવી ગાયન સાંભળવામાં જે રાગ હોય, તેથી પણ શુશ્રૂષા ગુણવાળાને ધર્મશ્રવણનો રાગ અધિક હોય."
- (૨) ધર્મરાગ- પહેલો 'શુશ્રૂષા' ગુણ શ્રુતધર્મના રાગરૂપ હોવાથી, અહીં ધર્મરાગ એટલે 'ચારિત્રધર્મનો રાગ' એમ સમજવું. કર્મના દોષથી ચારિત્રને ન પામી શકે, તો પણ 'જંગલરૂપ મહાઅટવીના પંથને કાપી થાકી ગયેલા, દરિદ્ર અને ભૂખથી પીડાતા બ્રાહ્મણને' ઘેબર (મિષ્ટાત્ર) જમવામાં જેવો તીવ્ર રાગ હોય, તેથી પણ (સમક્તિવંતને) ચારિત્રની અભિલાષા અધિક હોય.
- (3) દેવ-ગુરુની વેયાવચ્ચ માટે પ્રતિજ્ઞા— ધર્મોપદેશક વગેરે ઉત્તમ ગુરુઓની અને શ્રીઅરિહંતદેવોની (અર્થાત્ શ્રીજિનમંદિરો, મૂર્તિઓ વગેરેની તેઓની આજ્ઞાનુસાર આશાતના ન થાય તેમ) સેવા, પૂજા, ભક્તિ વગેરે અનેક પ્રકારે વેયાવચ્ચ કરવાનો નિયમ કરવો, તે સમ્યક્ત્વનું ત્રીજું લિંગ છે. (૬૨)

अरिहंत १ सिद्ध २ चेइय ३, सुए य ४ धम्मे य साहुवग्गे य ३। आयरिय ७ उवज्झाए ८ पवयणे ९ दंसणे १० विणओ ॥ ६३॥

अर्हत्-सिद्ध-चैत्य-श्रुतेषु च धर्मे च साधुवर्गे च । आचार्योपाध्याययो: प्रवचने दर्शने विनय: ॥ ६३ ॥ ...... ९२५

भत्ती पूरा वण्णुज्जलणं वज्जणमवन्नवायस्स । आसायणपरिहारो, दंसणविणओ समासेण ॥ ६४ ॥

भक्तिः पूजा वर्णोज्ज्वलनं वर्जनमवर्णवादस्य ।

आशातनापरिहारो दर्शनविनय: समासेन ॥ ६४ ॥...... ९२६

ગાથાર્થ— ભાવાર્થ— ૧. અરિહંત એટલે તીર્થંકર ભગવંતો (તથા સામાન્ય કેવલીઓ), ૨. આઠેય કર્મોરહિત સિદ્ધભગવંતો, ૩. ચૈત્યો એટલે જિનપ્રતિમાઓ (અને મંદિરો), ૪. શ્રુત એટલે આચારાંગાદિ આગમો, ૫. ધર્મ એટલે ક્ષમા વગેરે દશ પ્રકારનો યતિધર્મ, દ. સાધુવર્ગ એટલે (આચાર્ય-ઉપાધ્યાય સિવાયના) સર્વ પ્રકારના મુનિઓનો સમૂહ, ૭. આચાર્ય ભગવંતો, ૮. ઉપાધ્યાય ભગવંતો, ૯. પ્રવચન એટલે અહીં જીવાદિ તત્ત્વોને જણાવે તે 'શાસન' (અથવા તેના આધારભૂત શ્રીસંથ) અને ૧૦. દર્શન એટલે સમક્તિ તથા ગુણ-ગુણીના અભેદ ઉપચારથી સમક્તિવંત આત્માઓ. એ દર્શયનો ૧. ભક્તિ, ૨. પૂજા, ૩. પ્રશંસા, ૪. નિંદાનો પરિહાર અને ૫. આશાતનાનો ત્યાગ—એ પાંચ રીતે વિનય કરવો. તે દશ પ્રકારો વિનયના જાણવા. તેમાં ૧. 'ભક્તિ' એટલે આવતાની સામે જવું, આવે ત્યારે આસન આપવું, શારીરિક વગેરે સેવા કરવી, બે હાથ વગેરેથી પ્રણામ કરવો, જાય ત્યારે વળાવવા જવું, ઇત્યાદિ (અંતરમાં બહુમાનપૂર્વક) અનેક પ્રકારની યથાયોગ્ય બાહ્ય સેવા. ૨. 'પૂજા' એટલે વસ્ત, પાત્ર, અન્નપાનાદિ આપવારૂપ સત્કાર. ૩. 'પ્રશંસા' એટલે સ્વમુખે તેઓના ગુણો વગેરેની પ્રશંસા કરવી-કીર્તિ વધારવી. ૪. 'નિંદાપરિહાર' એટલે છતા કે અછતા પણ દોષો પ્રગટપણે બીજાની આગળ કહેવા નહિ-નિંદા ન કરવી અને ૫. 'આશાતનાનો ત્યાગ' એટલે દેવની ૮૪, ગુરુની ૩૩, વગેરે શાસ્ત્રોમાં કહેલી દશેયની તે તે આશાતનાઓનો ત્યાગ કરવો. (૬૩-૬૪) (પ્રવચન સારોદ્ધાર ગા-૯૩૦-૯૩૧)

मण १ वाया २ कायाणं ३, सुद्धी सम्मत्तसोहणी जत्य । मणसुद्धी जिणजिणमयवज्जमसारं मुणइ लोयं ॥ ६५ ॥

मनो-वाक्-कायानां शुद्धिः सम्यक्त्वशोधनी यत्र । मनःशुद्धिजिन-जिनमतवर्जमसारं जानाति लोकम् ॥ ६५ ॥....... ९२७

ગાથાર્થ– મનશુદ્ધિ, વચનશુદ્ધિ અને કાયશુદ્ધિ એમ સમ્યક્ત્વને શુદ્ધ કરનારી ત્રણ પ્રકારની શુદ્ધિ છે. જે જીવ જિન અને જિનમતને છોડીને (શેષ) લોકને અસાર જાણે(=માને) તેનામાં મનશુદ્ધિ છે. (૬૫)

तित्थंकरचलणाराहणेणं जं मज्झ सिज्जइ न कज्जं । पत्थेमि तत्थ नन्ने, देवविसेसे हि वयसुद्धी ॥ ६६ ॥

तीर्थङ्करचरणाराधनेन यद् मम सिध्यति न कार्यम् । प्रार्थयामि तत्र नान्यान् देवविशेषान् खलु वचःशुद्धिः ॥ ६६ ॥ ...... ९२८

| થાય ત કાયમા (≕ત કાય માટ) બાજા દવાન પ્રાથના ન કરુ અને બાલપુ<br>એ વચનશુદ્ધિ છે. (૬૬)                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| छिज्जंतो भिज्जंतो, पीलिज्जंतो व डज्झमाणो वि ।                                                                                       |
| जिणवज्जदेवयाणं, न नमइ जो तस्स तणुसुद्धी ३ ॥ ६७ ॥                                                                                    |
| छिद्यमानो भिद्यमान: पील्यमानोऽपि दह्यमानोऽपि ।<br>जिनवर्जदेवता न नमति यस्तस्य तनुशुद्धिः ॥ ६७ ॥ ९२९                                 |
| ગાથાર્થ– છેદાતો, ભેદાતો, પીલાતો અને બળાતો પણ જે જીવ જિન<br>સિવાયના દેવોને ન નમે તેની કાયશુદ્ધિ જાણવી. (૬૭)                          |
| पावयणी १ धम्मकही २, वाई ३ नेमित्तिओ ४ तव्वसी य ।                                                                                    |
| विज्जा ६ सिद्धो य ७ कई ८, अट्ठेव प्रभावगा भणिया ॥ ६८ ॥                                                                              |
| प्रावचनी धर्मकथी वादी नैमित्तिकस्तपस्वी च ।<br>विद्यावान्-सिद्धश्च कविरष्टौ एव प्रभावका भणिता: ॥ ६८ ॥ ९३०                           |
| ગાથાર્થ— પ્રાવચની, ધર્મકથી, વાદી, નૈમિત્તિક, તપસ્વી, વિદ્યાવાન,<br>સિદ્ધ અને કવિ એમ આઠ પ્રભાવકો કહ્યા છે. (પ્રવચન સારોદ્ધાર ગા-૯૩૪) |
| <b>વિશેષાર્થ—</b> આનો અર્થ ભાગ-૨ના પરિશિષ્ટમાં આઠ અંકના<br>પદાર્થીમાં જણાવ્યો છે. (૬૮)                                              |
| विहिभासओ १ विहिकारओ वि २ पवयणपभावणाकरणो ३ ।                                                                                         |
| थिरकरण ४ सुद्धकहगो ५, समयंमि सव्वसमयत्रू ६ ॥ ६९ ॥                                                                                   |
| विधिभाषको विधिकारकोऽपि प्रवचनप्रभावनाकरणः ।                                                                                         |
| स्थिरकरणः शुद्धकथकः समये सर्वसमयज्ञः ॥ ६९ ॥ ९३१                                                                                     |
| पवयणपसंसकरणो ७, पवयणुड्डाहगोवओ ८ ।                                                                                                  |
| पुट्युत्तस्साभावे, अट्ठेव पभावगा एए ॥ ७० ॥                                                                                          |
| प्रवचनप्रशंसाकरणः प्रवचनोद्दाहगोपकः ।                                                                                               |
| पूर्वोक्तस्याभावे अष्टा एव प्रभावका एते ॥ ७० ॥९३२                                                                                   |

**ગાથાર્થ**– તીર્થંકરોના ચરણોની આરાધનાથી મારું જે કાર્ય સિદ્ધ ન

ગાથાર્થ- પૂર્વોક્ત અઠ પ્રભાવકોના અભાવમાં (૧) અનુષ્ઠાનોની વિધિને કહેનાર, (૨) વિધિપૂર્વક અનુષ્ઠાનો કરનાર, (૩) પ્રવચનની પ્રભાવનાથાય તેવા મહોત્સવાદિ કરનાર, (૪) પ્રવચનની શ્રદ્ધામાં બીજાઓને સ્થિર કરનાર, (૫) શુદ્ધ મોક્ષમાર્ગને કહેનાર, (૬) તે તે સમયે સર્વશાસ્ત્રોને જાણનાર, (૭) પ્રવચનની પ્રશંસા કરનાર અને (૮) પ્રવચનની નિંદા થાય તેવા મલિન કાર્યોને છુપાવનાર આ આઠ પ્રભાવકો છે. (૬૯-૭૦)

अइसेसिड्डि १ धम्मकही २ वाई ३ आयरिय ४ खवग ५ नेमित्ती ६ । विज्जा ७ गया ८ गणसंमयो य तित्यं प्रभावंति ॥ ७१ ॥

अतिशेषितर्द्धिर्धर्मकथी वादी आचार्यः क्षपकः नैमित्तिकः ।

विद्यावान् राजगणसम्मतश्च तीर्थं प्रभावयन्ति ॥ ७१ ॥ ...... ९३३

ગાથાર્થ– અતિશયર્દ્ધિ, ધર્મકથક, વાદી, આચાર્ય, તપસ્વી, નૈમિત્તિક, વિદ્યાવાન અને રાજગણસંમત એ આઠ શાસનની પ્રભાવના કરે છે.

વિશેષાર્થ— (૧) અતિશેષિતર્દ્ધિ— બીજાઓ કરતા પરમ ઉત્કર્ષને પમાડેલી છે ઋદ્ધિઓ જેણે તે અતિશેષિતર્દ્ધિ, અર્થાત્ જંઘાચારણ, વિદ્યાચારણ, આશીવિષ, જલૌષધિ, અવધિ, મનઃપર્યાય આદિ લબ્ધિરૂપ ઋદ્ધિઓથી યુક્ત. (૨) ધર્મકથી— વ્યાખ્યાન લબ્ધિવાળો. (૩) વાદી—પરવાદીને જીતનારો. (૪) આચાર્ય— (છત્રીશ છત્રીશી) બારસો છશું ગુણથી અલંકૃત. (૫) ક્ષપક— વિકૃષ્ટ (=અક્રમ કે તેથી અધિક તપ કરનાર) તપસ્વી. (૬) નૈમિત્તિક— ત્રિકાળજ્ઞાનને જાણનારો. (૭) વિદ્યાવાન— સિદ્ધ વિદ્યામંત્રવાળો. (૮) રાજગણસંમત— રાજા વગેરે લોકને વહાલો. (૭૧) (આચારપ્રદીપ)

जिणसासणे कुसलया १, पभावणा २ तित्थसेवणा ३ । थिरया ४ भत्ती य गुणा ५ सम्मत्त दीवगा उत्तमा पंच ॥ ७२॥ जिनशासने कुशलता प्रभावना तीर्थसेवना ।

स्थिरता भक्तिश्च गुणाः सम्यक्त्वदीपका उत्तमाः पञ्च ॥ ७२ ॥....... ९३४ ગાથાર્થ— જિનશાસનમાં કુશલતા, પ્રભાવના, તીર્થસેવા, સ્થિરતા અને ભક્તિ આ પાંચ ઉત્તમ ગુણો સમ્યક્ત્વને દીપાવનારા છે, અર્થાત્ સમ્યક્ત્વનાં ભૂષણો છે.

- વિશેષાર્થ— (૧) જૈનશાસનમાં કૌશલ્ય— અહીં કૌશલ્ય એટલે નિપુણતા. (અર્થાત્ શ્રીજિનાગમમાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનાં એટલે કે— કેટલાંક વિધિવચનો છે. કેટલાંક ઉદ્યમમાં પ્રેરનારાં છે, કેટલાંક પદાર્થીના વર્શનરૂપે છે. કેટલાંક ભય પેદા કરનારાં છે, કેટલાંક ઉત્સર્ગવચનો છે, કેટલાંક અપવાદરૂપે છે, તો કેટલાંક ઉત્સર્ગ-અપવાદ ઉભયરૂપે છે; ઇત્યાદિ અનેક અપેક્ષાવાળા તે તે વચનોને અનુસરી દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ-પુરુષને આશ્રયીને તેવો તેવો વ્યવહાર કરવો. તેને જૈન પ્રવચનમાં-આગમમાં નિપુણતા કહી છે.) શ્રી જૈનશાસનની વ્યવસ્થામાં-વ્યવહારમાં એવી નિપુણતાને જ જૈન શાસનમાં કૌશલ્ય સમજવું.
- (ર) પ્રભાવના– આઠેય પ્રભાવકોનું કર્તવ્ય જે ઉપર જણાવ્યું, તે પ્રમાણે કરાતી શાસનની પ્રભાવના સ્વ-પર ઉપકાર કરનારી છે અને શ્રી તીર્થંકર નામકર્મનું કારણ છે, તેથી સમક્તિમાં તેની પ્રધાનતા જણાવવા માટે પુનઃ ભૂષણોમાં પણ ગણી છે.
- (૩) તીર્થસેવા– તીર્થો 'દ્રવ્ય અને ભાવ' એમ બે પ્રકારનાં છે. તેમાં શ્રી જિનેશ્વરોનાં જન્મ, દીક્ષા, કેવલજ્ઞાન કે મોક્ષ જ્યાં જ્યાં થયાં હોય તે ભૂમિઓ, તથા શ્રી શત્રુંજય ગિરિરાજ વગેરે 'દ્રવ્ય તીર્થો' છે. કહ્યું છે કે−

जम्म दिक्खा नाणं, तित्थयराणं महाणुभावाणं । जत्थ य किर निव्वाणं, आगाढं दंसणं होइ ॥ १ ॥

"મહામહિમાવંત શ્રી તીર્થંકર ભગવંતોના જન્મ, દીક્ષા, કેવલજ્ઞાન કે નિર્વાજ્ઞ જયાં જયાં થયાં હોય, તે તે દ્રવ્યતીર્થો કહેવાય છે. (તેની સ્પર્શનાથી) સમકિત આગાઢ એટલે (નિરપવાદ) સ્થિર થાય છે."

જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના આધારભૂત સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકારૂપ શ્રી શ્રમણસંઘ અથવા પહેલા શ્રી ગણધર, તે બીજું 'ભાવતીર્થ' કહેવાય છે. કહ્યું છે કે–

तित्थं भंते ! तित्थं ? तित्थयरे तित्थं ? गोयमा ! अरिहा ताव नियमा तित्थयरे, तित्थं पुण चाउळ्वण्णे समणसंघे पढमगणहरे वा ॥ (भगवती० सू० ६८३)

"ભગવાન શ્રી વર્ધમાનસ્વામીજીને શ્રી ગૌતમસ્વામીજી પૂછે છે કે— હે ભગવંત! તીર્થને તીર્થ કહેવાય કે તીર્થંકરને? ભગવાન જવાબ આપે છે કે— હે ગૌતમ! અરિહંત તો નિયમા (તીર્થના સ્થાપક) તીર્થંકર છે અને તેઓએ સ્થાપેલો 'સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિધ શ્રીસંઘ અથવા પહેલા શ્રીગણધર' એ તીર્થ કહેવાય છે.

એ દ્રવ્ય અને ભાવ બંને પ્રકારનાં તીર્થોની 'યાત્રા-પૂજાદિરૂપે કે વિનયાદિરૂપે' સેવા કરવી, તેને તીર્થસેવા કહી છે.

- (૪) સ્થિરતા~ શ્રી જિનેશ્વરદેવના ધર્મમાં અન્ય આત્માઓને સ્થિર કરવા અથવા અન્યદર્શનીઓના ચમત્કારાદિ મહિમાને જોવા છતાં પોતે જૈનધર્મથી ચલાયમાન ન થવું, તેને સ્થિરતા કહી છે.
- (૫) ભક્તિ– શ્રી જિનપ્રવચનનો-સંઘનો વિનય કરવો, તેમની વેયાવચ્ચ વગેરે કરવું તેને ભક્તિ કહી છે. આ પાંચેય ગુણો (શરીરને આભૂષણોની જેમ) સમ્યક્ત્વને શોભાવનારા હોવાથી શ્રેષ્ઠ છે, તેનાથી સમ્યક્ત્વ શોભે છે. માટે તેને ભૂષણો કહ્યાં છે. (૭૨) (પ્રવચન સારોહાર ગા-૯૩૫)

लिखज्जइ सम्मत्तं, हिययगयं जेहि ताइं पंचेव । उवसम १ संवेगो २ तह, निव्वेय ३ णुकंप ४ अत्थिकं ५ ॥ ७३॥ लक्ष्यते सम्यक्तं हृदयगतं यैस्तानि पञ्चैव।

उपशम: संवेगस्तथा निर्वेदानुकम्पाऽऽस्तिक्यानि ॥ ७३ ॥ ............ ९३५ ગાથાર્થ- હૃદયમાં રહેલું સમ્યક્ત્વ જેમનાથી ઓળખાય=જણાય તે લક્ષણો કહેવાય. સમ્યક્ત્વનાં ઉપશમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા અને આસ્તિક્ય એ પાંચ લક્ષણો છે.

વિશેષાર્થ— (૧) શમ— પ્રશમ, અનંતાનુબંધી કષાયોના અનુદયને શમ કહેવાય છે. આવો શમ સ્વાભાવિક રીતે (આત્મામાં કષાયો મંદ પડવાથી) કે કષાયો વગેરેનાં કડવાં ફળો (દુઃખો)ને જોવાથી થાય છે. કહ્યું છે કે—

पयईए कम्माणं, नाऊणं वा विवागमसुहंति । अवरद्धे वि न कुप्पइ, उवसमओ सव्वकालंपि ॥ १ ॥ (विशिक्ष छही, गाथा-१०) "સ્વાભાવિક રીતિએ (નિસર્ગથી) અથવા તો કર્મોના અશુભ વિપાકોને (દુષ્ટ ફળોને) જાણીને કષાય વગેરેનો ઉપશમ થાય છે. આ ઉપશમથી જીવ અપરાધી ઉપર પણ કોપ કરતો નથી."

અન્ય આચાર્યો તો 'ક્રોધની ચળ અને વિષયતૃષ્ણા શમી જાય અર્થાત્ વિષય-કષાયો શમી જાય, તેને શમ કહેવો' એમ કહે છે. ઉપર જણાવ્યું તેવા સમક્તિવાળો, સાધુપુરુષોની સેવા (સંગતિ) કરનારો આત્મા ક્રોધની વૃત્તિથી કે વિષયતૃષ્ણાથી કેમ ચપળ બને ? અર્થાત્ ન જ બને!

પ્રશ્ન- જો ક્રોધવૃત્તિ અને વિષયતૃષ્ણા-એ બંનેની શાંતિને શમ કહ્યો, તો શ્રી શ્રેણિક મહારાજ, શ્રી કૃષ્ણજી વગેરે, કે જેઓ બીજા અપરાધી કે નિરપરાધી જીવો ઉપર પણ ક્રોધ કરનારા તથા વિષયોની તૃષ્ણાવાળા હતા, તેઓને 'શમ' રૂપી આ લક્ષણ શી રીતિએ ઘટે? અને એ લક્ષણ વિના તેઓ સમ્યક્ત્વવાળા હતા એમ પણ કેમ કહેવાય?

ઉત્તર- વસ્તુને ઓળખાવનાર ચિક્ષ વસ્તુની સાથે રહે જ-એવો નિયમ નથી. જેમ કે-'અગ્નિનું ચિક્ષ ધૂમ છે' છતાં લોખંડના ગોળામાં રહેલા અગ્નિમાં કે રાખમાં ઢંકાએલા અગ્નિમાં ધૂમનો અંશ પણ હોતો નથી, તો શું તેને અગ્નિ નહિ કહેવો ? હા ! એ સુનિશ્ચિત છે કે-જયાં ઓળખાવનાર ચિક્ષ (લિંગ) હોય ત્યાં (ઓળખવાની) વસ્તુ (લિંગી) હોય જ. કહ્યું છે કે-

लिङ्गे लिङ्गी भवत्येव, लिङ्गिनि वेतरत् पुनः । नियमस्य विपर्यासे ( सः ), सम्बन्धी ( धे ) लिङ्ग-लिङ्गिनोः ॥ १ ॥ (योगशा० ६० ५० श्लोक-१५ टीक्र)

"જ્યાં લિંગ (ચિક્ષ) હોય ત્યાં લિંગી (ઓળખવાની વસ્તુ) હોય જ, પણ લિંગ (ચિક્ષ) તો લિંગી (વસ્તુ) હોય ત્યાં હોય કે ન પણ હોય. (એટલે ચિક્ષ વિના પણ વસ્તુ રહી શકે, પણ વસ્તુ વિના ચિક્ષ તો ન જ હોય.) એમ લિંગ અને લિંગીના સંબંધમાં નિયમની વિપરીતતા છે."

માટે શ્રી શ્રેણિક મહારાજ વગેરે સમક્તિવંત હતા, તેથી શમવાળા હોવા જ જોઇએ-એવો નિયમ ન થઇ શકે. અર્થાત્ શમ વિના પણ સમક્તિ હોય-એમ સમજવું. અથવા તો બીજું સમાધાન એ પણ છે કે— કૃષ્ણજી, શ્રેણિક મહારાજા વગેરેને ક્રોધવૃત્તિ કે વિષયતૃષ્ણા સંજવલનકષાયજન્ય હતી. કેટલાકને સંજવલન કષાય પણ એવો હોય છે કે—તેનો અનંતાનુબંધી જેવો તીવ્ર પણ વિપાક (પરિણામ) હોય, માટે તેઓને સંજવલન કષાયોની ક્રોધવૃત્તિ અને વિષયતૃષ્ણા હતાં એમ માનવું. એમ બંને રીતિએ સમાધાન થઇ શકે છે. (અર્થાત્ તેઓમાં શમના અભાવે પણ સમકિત હતું જ એ સિદ્ધ છે.)

(૨) સંવેગ— મોક્ષની અભિલાષાને સંવેગ કહ્યો છે. સમક્તિદૃષ્ટિ આત્મા રાજાનાં, ચક્રવર્તીનાં કે ઇન્દ્રોનાં પણ વિષયાદિ સુખોને દુઃખિમિશ્રિત અને પરિણામે પણ દુઃખ દેનારા હોવાથી દુઃખો જ માને, માત્ર એક મોક્ષસુખને જ સાચું સુખ માને અને તેની જ અભિલાષા કરે. કહ્યું છે કે–

नरविब्रुहेसरसुक्खं, दुक्खं चिय भावओ अ मन्नंतो । संवेगओ न मोक्खं, मोत्तुणं किंचि पत्थेइ ॥ १ ॥

(વિશિકા છકી, ગાથા-૧૧)

"સંવેગવાળો જીવ સંવેગથી રાજા, ચક્રી કે ઇન્દ્રનાં સુખોને પણ તાત્પર્યથી દુઃખ રૂપ સમજતો એક મોક્ષ સિવાય કોઇ પણ (સુખની) પ્રાર્થના (અભિલાષા) ન કરે."

(3) નિર્વેદ – સંસાર પ્રત્યેના વૈરાગ્યને (થાકને) નિર્વેદ કહ્યો છે. સમક્તિદૃષ્ટિ આત્મા, દુઃખ-દુર્ભાગ્ય વગેરેથી ભરેલી સંસારરૂપ ભયંકર જેલમાં કર્મરૂપ કોટવાળોની અનેક કદર્થનાઓ વેઠવા છતાં તેનો પ્રતિકાર કરવામાં અશક્ત અને (સંસારમાં) મમત્વ વિનાનો હોવાથી દુઃખથી કંટાળેલો હોય. કહ્યું છે કે–

नारयतिरिअनरामर-भवेसु निव्वेअओ वसइ दुक्खं । अकयपरलोयमग्गो, ममत्तविसवेगरिहयो अ ॥ १ ॥

(વિંશિકા છક્રી, ગાથા-૧૩)

"પરલોકનો માર્ગ એટલે પારલૌકિક સુખની સાધના કરી નથી (કરી શકતો નથી) તો પણ સંસાર પ્રત્યે મમત્વરૂપી ઝેરનું જોર જેને ટળી ગયું છે, એવો (સમકિતી) જીવ નિર્વેદગુણના યોગે નરક-તિર્યંચ-મનુષ્ય અને દેવ, એ ચારેય ગતિમાં દુઃખ માનીને જ કાળ નિર્ગમન કરે, અર્થાત્ 'ક્યારે હું સંસારમાંથી નીકળું ?' એમ ઝંખનાપૂર્વક રહે."

ઉપર જણાવ્યાં તે સંવેગ અને નિર્વેદનો અર્થ બીજા ગ્રંથકારો ઊલટો કહે છે. એટલે કે–સંવેગનો અર્થ 'સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય' અને નિર્વેદનો અર્થ 'મોક્ષની અભિલાષા', એમ સંવેગને નિર્વેદ અને નિર્વેદને સંવેગ કહે છે.

(૪) અનુકંપા- નિષ્પક્ષપાતપણે દુઃખીયાઓનાં દુઃખોને ટાળવાની ઇચ્છા, તેને અનુકંપા કહી છે. પક્ષપાતથી તો સિંહ-વાઘ જેવા ક્રૂર જીવોને પણ પોતાનાં બચ્ચાંઓ વગેરેનાં દુઃખોને દૂર કરવાની ઇચ્છા હોય છે, પણ તે કરુણા મનાતી નથી. આ અનુકંપા 'દ્રવ્યથી અને ભાવથી' એમ બે પ્રકારે છે. શક્તિ પ્રમાણે દુઃખીયાઓનાં દુઃખોને ટાળવાની પ્રવૃત્તિને દ્રવ્ય-અનુકંપા અને તેઓને જોવાથી હૃદય દ્રવિત થાય તેને ભાવ-અનુકંપા કહેવાય છે. (અન્યત્ર શારીરિક વગેરે દુઃખોવાળા પ્રત્યેની દયાને દ્રવ્યદયા અને પાપાચરણ વગેરે કરનારા આત્માની દયાને ભાવદયા કહી છે.) કહ્યું છે કે-

दङ्गुण पाणिनिवहं, भीमे भवसागरीम दुक्खत्तं । अविसेसओऽणुकंपं, दुहावि सामत्यओ कुणइ ॥ १ ॥

(વિંશિકા છક્રી, ગાથા-૧૨)

"ભયંકર સંસારસમુદ્રમાં દુઃખથી પીડાતા પ્રાણીઓને જોઇને નિષ્પક્ષપાતપણે યથાશક્તિ દ્રવ્ય અને ભાવ, એમ બે પ્રકારની અનુકંપા કરે."

(૫) આસ્તિકય- (શ્રી જિનેશ્વરદેવોએ કહ્યાં છે તે) 'જીવાદિ તત્ત્વો સત્ય જ છે' (નિ:શંક જ છે), એવી બુદ્ધિવાળો આસ્તિક કહેવાય અને તેના પરિણામને (ભાવને કે ધર્મને) આસ્તિકય (આસ્તિકતા) કહેવાય. અન્ય ધર્મીઓનાં (બીજાં) તત્ત્વોને સાંભળવા છતાં પણ તેમાં આકાંક્ષા ન થાય, માત્ર એક શ્રી જિનકથિત તત્ત્વોનો જ તેને દઢ સ્વીકાર હોય, આવી શ્રદ્ધાવાળો આત્મા આસ્તિક કહેવાય. કહ્યું છે કે-

मण्णइ तमेव सच्चं, नीसंकं जं जिणेहि पण्णतं । सुहपरिणामा (मो) सम्मं, कंखाइविसुत्तिआरहिओ ॥ १ ॥ (विशिश ७६ी, गाथा-१४) "જે શ્રી જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે તે જ સત્ય અને શંકા વગરનું છે, એવી માન્યતાવાળો અને અન્યની અભિલાષારૂપ આકાંક્ષા વિનાનો આત્માનો શુભ પરિણામ, તે સમ્યક્ત્વ (આસ્તિક્ય) સમજવું." (૭૩)

# परितत्थीणं तद्देवयाणं तग्गहियचेड्याणं च । जं छिळ्वहवावारं, न कुणइ सा छिळ्वहा जयणा ॥ ७४ ॥

परतीर्थिनां तद्देवतानां तद्गृहीतचैत्यानां च।

यद् षड्विधव्यापारं न करोति सा षड्विधा यतना ॥ ७४ ॥ ...... ९३६

ગાથાર્થ– અન્યતીર્થિકો, અન્યતીર્થિકોના દેવો અને અન્યતીર્થિકોએ પ્રહણ કરેલી (=પોતાની કબજામાં રાખેલી) જિનપ્રતિમાને વિષે છ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ ન કરવી તે છ પ્રકારની યતના છે. (૭૪)

# वंदणनमंसणं वा, दाणाणुपयाणमेसि वज्जेइ । आलावं संलावं, पुळ्यमणालत्तगो न करे ॥ ७५ ॥

वन्दन-नमस्यनं वा दानानुप्रदानमेषां वर्जति ।

आलापं संलापं पूर्वमनालिपतकश्च न कुर्याद् ॥ ७५ ॥ ...... ९३७

ગાથાર્થ– સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પૂર્વોક્ત અન્યતીર્થિક વગેરેને વંદન, નમસ્કાર, દાન, અનુપ્રદાન, પહેલાં તેમના બોલાવ્યા વિના આલાપ અને સંલાપ આ છ ન કરે.

ભાવાર્થ— "પરિવાજક, ભિક્ષુક, સંન્યાસ વગેરે અન્યદર્શનીયો, તેઓના મહાદેવ, વિષ્ણુ વગેરે દેવો તથા દિગંબર વગેરેએ પોતાના દેવ તરીકે સ્વીકારેલાં અરિહંતનાં (શ્વેતાંબરમાન્ય) પ્રતિમાજી કે મહાદેવ વગેરેના અનુયાયીઓએ પોતાના કબજે કરી લીધેલું (ઉજ્જયનીમાં સીમા નદીના કાઠે અવંતિસુકુમાર મુનિના મરણાંત ઉપસર્ગસ્થાને તેમના ગૃહસ્થપુત્રે બંધાવેલું શ્રી અવંતિપાર્શનાથ પ્રભુનું) મહાકાલ મંદિર વગેરે મંદિરો (પ્રતિમાઓ) એ સર્વેને ૧. વંદન, ૨. નમન, ૩. આલાપ, ૪. સંલાપ, ૫. દાન અને ૬. પ્રદાન ન કરવું, તે છ જયણા કહેવાય છે."

તેઓને વંદન વગેરે કરવાથી તેઓના ભક્તો પોતાના (મિથ્યા) માર્ગમાં સ્થિર બને અને બીજા જૈનો પણ સમકિતીની તેવી પ્રવૃત્તિ દેખીને તેમ કરતા થઇ જાય, વગેરે મિથ્યાત્વનો પ્રવાહ વધે, માટે આ છ જયશા સમકિતવંતે સાચવવી. ૧. વંદન— મસ્તક નમાવવું (કે હાથ જોડવા) તે. ૨. નમન— સ્તુતિ-ગુણગાન કરવાપૂર્વક પંચાંગાદિ પ્રણામ કરવો તે. ૩. આલાપ— (સન્માનની બુદ્ધિએ) તેમણે બોલાવ્યા સિવાય જ કોઇ વખત તેમની સાથે બોલવું તે. ૪. સંલાપ— (બોલાવ્યા પછી જવાબ આપવો તે ઔચિત્ય છે.) તેમની સાથે વારંવાર એ પ્રમાણે વાર્તાલાપ કરવો તે. આ આલાપ-સંલાપ કરવાથી પરિચય વધતાં, તેમની દરેક ક્રિયાને જોવાના, સાંભળવાના વગેરે પ્રસંગો બને અને આખરે સમકિત ચાલ્યું જવાનો પ્રસંગ પણ આવે. ૫. દાન— ઉપર જણાવેલા તે અન્યધર્મી વગેરેને અશન, પાન, ખાદિમ, સ્વાદિમ, વસ્ત્ર, પાત્રવગેરે પૂજયબુદ્ધિથી આપવું તે. અનુકંપાબુદ્ધિએ તો આપવાનો નિષેધ નથી. કહ્યું છે કે—

### सव्वेहिं पि जिणेहिं, दुज्जयजिअसगदोसमोहेहिं। सत्ताणुकंपणद्वा, दाणं न कहिं वि पडिसिद्धं ॥ १ ॥

"દુર્જેય એવા રાગ, દ્રેષ અને મોહને જેઓએ જીત્યા છે, તે સઘળાય વીતરાગ જિનેશ્વરોએ કોઇ અનુકંપાના પાત્રને અનુકંપાબુદ્ધિથી દાન આપવાનો નિષેધ કર્યો નથી." (માટે અહીં પૂજ્યબુદ્ધિથી આપવાનો નિષેધ સમજવો.)

€. પ્રદાન— તે પરદર્શની વગેરેની, તેમના દેવ વગેરેની મૂર્તિની, કે તેમણે કબજે કરેલા જિનબિંબો કે મંદિરોની, પણ પૂજા-ભક્તિ નિમિત્તે કેસર, ચંદન, પુષ્પ વગેરે પૂજાની સામગ્રી વગેરે આપવું તે. અહીં વગેરે શબ્દથી તેઓનો વિનય, વેયાવચ્ચ, યાત્રા, સ્નાન વગેરે પણ પ્રદાનમાં સમજવું. (અન્યત્ર પ્રદાનના સ્થાને વિધર્મી ધર્મગુર્વાદિને વારંવાર દાન કરવારૂપ 'અનુપ્રદાન' કહ્યું છે.)

આ ઉપર જણાવ્યાં તે વંદન, નમન, આલાય, સંલાય, દાન તથા પ્રદાનનાં કાર્યોને વર્જવાથી સમકિતની યતના-રક્ષા થાય છે, સમકિતને નિર્મળ-સુરક્ષિત રાખવા માટે સમકિતના આચારરૂપે તે નહિ કરવાનાં હોવાથી તેને સમકિતની જયણા (રક્ષા) કહી છે. (૭૫)

रायाभिओगो य १ गणाभिओगो २, बलाभिओगो य ३ सुराभिओगो ४ । कंतारिवत्ती ५ गुरुनिग्गहो य ६, छच्छिडियाओ जिणसासणंमि ॥ ७६ ॥

राजाभियोगश्च गणाभियोगो बलाभियोगश्च सुराभियोगः । कान्तारवृत्तिर्गुरुनिग्रहश्च षट् छिण्डिका जिनशासने ॥ ७६ ॥ .......... ९३८ ગાથાર્થ— રાજાભિયોગ, ગણાભિયોગ, બલાભિયોગ, દેવાભિયોગ, કાંતારવૃત્તિ અને ગુરુનિગ્રહ એ છ જૈનશાસનમાં છીંડીઓ=આગારો છે.

વિશેષાર્થ— અહીં અભિયોગ શબ્દનો 'ઇચ્છા વિના-બલાત્કારે' એવો અર્થ સમજવો. તેમાં ૧. રાજાભિયોગ— રાજા વગેરેનો દુરાગ્રહ, (બલાત્કાર) પરવશપશું. ૨. ગણાભિયોગ— સ્વજન-સંબંધીઓ કે અન્ય નગરજનો વગેરે જનસમૂહનો આગ્રહ-પરાધીનતા. ૩. બલાભિયોગ— હઠનો ઉપયોગ અર્થાત્ કોઇ દુરાગ્રહી હઠીલાનો (બળવાનનો) આગ્રહ.' ૪. દેવાભિયોગ— કુલદેવી (કે બીજાં દુષ્ટ દેવ-દેવી) વગેરેનો બલાત્કાર કે શરીરપ્રવેશાદિ. ૫. કાંતારવૃત્તિ— જંગલ આદિમાં કોઇ પ્રાણાંત કષ્ટ આવે અગર આજીવિકાનો નિર્વાહ કરવાની ભારે મુશ્કેલી આવે, તેવા 'વિકટ પ્રસંગને' કાંતારવૃત્તિ કહી છે. અર્થાત્ તેવો પ્રાણનો સંકટપ્રસંગ. અને દ. ગુરુનિગ્રહ— નીચે જણાવાતા ગુરુવર્ગ પૈકી કોઇનો પણ તેવો આગ્રહ. (પ્રવચન સારોદ્ધાર ગા-૯૩૯) કહ્યું છે કે—

माता पिता कलाचार्य, एतेषां ज्ञातयस्तथा । वृद्धा धर्मोपदेष्टारो, गुरुवर्गस्सतां मतः ॥ १ ॥

(યોગબિંદુ, શ્લોક-૧૧૦)

"માતા, પિતા, વિદ્યાગુરુ તે દરેકના સંબંધીઓ, વૃદ્ધ પુરુષો અને ધર્મીપદેશકો એ દરેક ગુરુઓ છે, એમ સત્પુરુષો કહે છે." (આમાંના કોઇનો આગ્રહ તેને 'ગુરુનિગ્રહ' જાણવો.)

શ્રી જિનશાસનમાં ઉપર જણાવી તે છ છીંડીઓ એટલે અપવાદમાર્ગો છે. ટૂંકમાં સમકિતી આત્માને ઉત્સર્ગ માર્ગે પરધર્મી વગેરેને (ઉપર જયણામાં કહ્યાં તે) વંદનાદિ કરવાનો નિષેધ છે, છતાં રાજાભિયોગાદિ

૧. અન્યત્ર ચોર, લૂંટારા વગેરે દુષ્ટોના બલાત્કારને બલાભિયોગ કહ્યો છે.

આ છ કારણોએ 'અંતરમાં ગૌરવ, ભક્તિ કે આરાધનાની બુદ્ધિ આદિ વિના' કેવળ દ્રવ્યથી (બહાર દેખાવરૂપે) વંદન વગેરે કરવું પડે તો સમક્તિમાં દોષ ગણ્યો નથી.' (૭૬)

## भाविज्ज मूलभूयं १, दुवारभूयं २ पइट्ठ ३ निहिभूयं ४ । आहार ५ भायणमिमं ६, सम्मत्तं चरणधम्मस्स ॥ ७७ ॥

भावयेद् मूलभूतं द्वारभूतं प्रतिष्ठं निधिभूतम् । आधारं भाजनिमदं सम्यक्त्वं चरणधर्मस्य ॥ ७७ ॥ .......९३९

**ગાથાર્થ—** આ સમ્યક્ત્વ ચારિત્ર ધર્મનું મૂળ સ્વરૂપ, દ્વાર સ્વરૂપ, પીઠિકા સ્વરૂપ, નિધિ સ્વરૂપ, આધાર અને ભાજન છે એમ વિચારે-ચિતવે.

વિશેષાર્થ- ૧. મૂલ- (જેમ દઢ મૂલમાંથી ઉગીને વૃક્ષ ફળ આપે છે, તેમ મૂળરૂપ સમક્તિ જ્યાં દઢ હોય ત્યાં ચારિત્રધર્મરૂપી વૃક્ષ ઉગીને પરિશામે મોક્ષરૂપ ફળ આપે છે.) જેમ મૂલ વિના વૃક્ષ ટકતું નથી, તેમ સમક્તિ વિના કુતીર્થિકોના મતરૂપી પવનથી ડોલાયમાન થતું ધર્મવૃક્ષ પણ ટકતું નથી. માટે 'સમક્તિ એ ધર્મવૃક્ષનું મૂળ' છે.

- ર. દ્વાર— દરવાજો. જેમ નગર સુંદર હોય અને ચારેય બાજુ કિલ્લો મજબૂત હોય, પણ દરવાજો ન હોય તો નગરમાં જવા-આવવાનું કે નગરને જાણવા-જોવાનું કાર્ય થઇ શકતું નથી, તેમ ધર્મરૂપ નગરમાં પણ સમ્યક્ત્વ દ્વાર વિના પ્રવેશ થઇ શકતો નથી, તેમ ધર્મનું સત્ય સ્વરૂપ પણ જાણી શકાતું નથી; આથી ધર્મનગરનુ સ્વરૂપ જાણવા માટે 'સમકિત એ પ્રવેશદાર' છે.
- 3. પીઠિકા– પાયો. જેમ જમીનમાં પાયો ખોદી, તેને મજબૂતાઇથી પૂરી તેના ઉપર બાંધેલો મહેલ સ્થિર રહે, તે સિવાય ટકે નહિ. તેમ
- ૧. શક્તિવંત આત્માએ રાજાદિના બલાત્કારમાં પણ શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિજી કે શ્રી કુમારપાળ મહારાજા આદિની જેમ વંદનાદિ નહિ કરતાં, પોતાની શક્તિનો ઉપયોગ કરી તેવા અવસરે જૈનશાસનની પ્રભાવના કરવી અને અશક્ત આત્માઓએ શાસનની અપભ્રાજના ન થાય તે હેતુથી અપવાદ સેવવો તે હિતાવહ છે. સામાન્ય-અલ્ય સત્ત્વવાળા આત્માને માટે જ્ઞાનીઓએ આ માર્ગો રાખ્યા છે. જે અજ્ઞાનથી તેવા પ્રસંગે વંદનાદિ ન કરે તે ધર્મની અપભ્રાજના કરવાથી જ્ઞાનીના વચનનો વિરાધક થાય છે. જ્ઞાનીઓએ કહેલા વિધિ-નિષેધો દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ-પુરુષ સાપેક્ષ હોઇ તેનો વિવેક કરણીય છે.

સમક્તિરૂપી પાયા વિના ધર્મરૂપી મહેલ નિશ્ચલ-સ્થિર બને નહિ-તૂટી જાય, માટે 'સમકિત એ ધર્મરૂપી મહેલનો મજબૂત પાયો' છે.

- ૪. નિધિ- ભંડાર, જેમ મહામૂલ્યવાન મિશ, મોતી, સુવર્શ વગેરે ચીજો તિજોરી કે ભંડાર વિના મળે નહિ, (કે સુરક્ષિત રહી શકે નહિ-ચોરાઇ જાય), તેમ સમક્તિરૂપી ભંડાર વિના ચારિત્રરત્ન પ્રાપ્ત થાય નહિ, (કે સુરક્ષિત રહે નહિ, મોહના લૂટારાઓ લૂંટી જાય), માટે 'સમક્તિ એ ધર્મરૂપ (જ્ઞાનાદિ) રત્નોનો ભંડાર' છે.
- પ. આધાર- જેમ જગત પૃથ્વી વિના નિરાધાર રહી શકે નહિ. તેમ ધર્મરૂપ જગત પણ સમકિત વિના નિરાધાર રહી શકે નહિ, માટે 'સમકિત એ ધર્મજગતનો આધાર' છે.
- €. ભાજન− જેમ પાત્ર વિના દૂધ, ઘી વગેરે રસો નાશ પામે, તેમ સમક્તિરૂપ ભાજન વિના ધર્મરસ પણ નાશ પામે, ચાખી પણ શકાય નહિ, માટે 'સમક્તિ એ ધર્મરસનું ભાજન' છે.

આ છ પ્રકારે સમકિતને ભાવવાથી-વિચારવાથી તે આત્માનું વહેલામાં વહેલું મોક્ષસાધન બને છે, માટે આને સમકિતની ભાવનાઓ કહી છે. (૭૭)

# अत्थि जिओ १ तह णिच्चो २, कत्ता ३ भुत्ता य पुण्णपावाणं ४। अत्थि धुवं निव्वाणं ५, तस्सोवाओ य ६ छ द्वाणा ॥ ७८ ॥

अस्ति जीवस्तथा नित्यः कर्ता भोक्ता च पुण्यपापयोः ।

अस्ति ध्रुवं निर्वाणं तस्योपायश्च षट् स्थानानि ॥ ७८ ॥ ..... ९४०

ગાથાર્થ– જીવ છે, જીવ નિત્ય છે, જીવ પુણ્ય-પાપનો કર્તા અને ભોક્તા છે, નિશ્વે મોક્ષ છે અને મોક્ષનો ઉપાય છે, એણ માનવું એ છ સમ્યક્ત્વનાં સ્થાનો છે.

- **૧. આત્મા છે** નાસ્તિકો આત્માનું અસ્તિત્વ જ માનતા **નથી** તે આ માન્યતાથી અસત્ય ઠરે છે, આત્મા સત્**રૂપે છે** જ.
- ર. આત્મા નિત્ય છે— આત્માને ઉત્પત્તિ કે નાશ થવાનું કારણ નહિ હોવાથી તે નિત્ય પદાર્થ છે. બૌદ્ધો આત્માનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવા છતાં તેને નાશવંત માને છે, તે આ કથનથી અસત્ય છે.

- 3. આત્મા કર્તા છે— મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય વગેરે કર્મબંધનાં કારણોથી યુક્ત આત્મા પોતે તે કારણો દ્વારા તે તે કર્મોને ઉપજાવે છે-બાંધે છે. આ કથનથી આત્મા કાંઇ કરતો જ નથી-એમ માનનાસ કપિલનો સાંખ્યમત અસત્ય ઠરે છે.
- ૪. આત્મા ભોકતા છે— 'सव्यं पएसतया भुज्जइ कम्माणुभावतो भइयं' અર્થાત્—'સઘળું કર્મ પ્રદેશો દારા ભોગવાય છે, રસ દારા તે ભોગવાય પણ ખરું કે ન પણ ભોગવાય; એમ વિકલ્ય છે.' આગમના આ વચનથી પણ જીવ ભોકતા છે એ નક્કી છે. જેઓ એમ માને છે કે—જીવ અભોગી જ છે, તેમનો મત આથી અસત્ય ઠરે છે.
- પ. આત્માનો મોક્ષ થાય છે— એટલે કે—જીવને રાગ, હેષ, મદ, મોહ વગેરેનો અને તેના કળસ્વરૂપ જન્મ, જરા, મરણ, રોગ વગેરે દુઃખોનો આત્યંતિક ક્ષય થાય તે જ તેનો મોક્ષ છે. આ વચનથી 'જેમ દીવો બૂઝાયા પછી કાંઇ રહેતું નથી, તેમ આત્માના નિર્વાણ પછી કાંઇ રહેતું નથી.' એવું નિર્વાણ-મોક્ષનું સ્વરૂપ માનનારા બુદ્ધના અનુયાયીઓનો મત પણ અસત્ય ઠરે છે. મોક્ષ-નિર્વાણની વ્યાખ્યા બૌદ્ધશાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે છે—

दीपो यथा निर्वृतिमभ्युपेतो, नैवावनी गच्छति नान्तरिक्षम् ।

दिशं न काञ्चिद्विदिशं न काञ्चित्, स्नेह्क्षयात् केवलमेति शान्तिम् ॥ १ ॥
"જેમ તેલ ખૂટવાથી બૂઝાઇ ગયેલો દીવો પાતાળમાં, આકાશમાં,
કોઇ દિશામાં કે વિદિશામાં, ક્યાંય જતો નથી-માત્ર શાંત થઇ જાય છે,
તેમ જીવનું નિવિશ થવાથી જીવ પણ બૂઝાઇ ગયેલા દીવાની જેમ
શાંતિને પામે છે."

આ તેમનું મંતવ્ય અસત્ય છે, કારણ કે—એમ માનવાથી દીક્ષા વગેરે કાર્યો, કે જે આત્માના સુખને ઉદ્દેશીને કરણીય જણાવ્યાં છે તે વ્યર્થ ઠરે છે. દીવાનું આ દર્શાત પણ જીવના મોક્ષની સાથે ઘટતું નથી. આ વિષયમાં બીજા ગ્રંથોમાં વિસ્તાર છે તે ત્યાંથી જાણી લેવો.

**દ. મોક્ષનો ઉપાય છે**— સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ મુક્તિનાં સાધનો હોવાથી મોક્ષના ઉપાયો છે જ. આથી જેઓ કહે છે કે—મોક્ષના ઉપાયો જ નથી, તેઓ અસત્યવાદી ઠરે છે.

સમક્તિનાં આ છ સ્થાનકોને સારી રીતિએ સમજવાં જરૂરી છે, કારણ કે–એ છ પ્રકારની માન્યતા જેનામાં શુદ્ધ હોય તે જીવમાં જ સમ્યક્ત્વ રહે છે અને તેથી જ એ છને સમ્યક્ત્વનાં સ્થાનો કહ્યાં છે. (૭૮)

## तं चेगविहं १ दुविहं २, तिविहं ३ चउ ४ पंचहा ५ तहा नेयं। तत्थेगविहं सम्मं, रुड़मित्तं संमयं तित्थे॥ ७९॥

तच्चैकविधं द्विविधं त्रिविधं चतुष्पञ्चधा तथा ज्ञेयम् । तत्रैकविधं सम्यक्त्वं रुचिमात्रं संमतं तीर्थे ॥ ७९ ॥ ...... ९४१

ગાથાર્થ– તે સમ્યક્ત્વ એક પ્રકારનું, બે પ્રકારનું, ત્રણ પ્રકારનું, ચાર પ્રકારનું અને પાંચ પ્રકારનું જાણવું. તેમાં જિનોક્ત જીવાદિ તાત્ત્વિક પદાર્થીમાં રુચિ=શ્રદ્ધા એ એક પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ જિનશાસનમાં સંમત છે. (૭૯)

# दुविहं दव्वे १ भावे २, निच्छय १ ववहारओ य २ अहवा वि । दव्वं अयाणमाणे, भावे पुण जाणमाणे य ॥ ८० ॥

द्विविधं द्रव्ये भावे निश्चय-व्यवहारतश्चाथवाऽपि ।

द्रव्यमजानित भावे पुनर्जानित च ॥ ८० ॥ ...... ९४२

ગાથાર્થ- દ્રવ્યથી અને ભાવથી એમ બે પ્રકારનું અથવા નિશ્ચયથી અને વ્યવહારથી એમ બે પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ છે. જીવાદિ પદાર્થીને નહિ જાણનારમાં દ્રવ્ય સમ્યક્ત્વ હોય અને જીવાદિ પદાર્થીને જાણનારમાં ભાવ સમ્યક્ત્વ હોય.

વિશેષાર્થ- "જિનવચન જ તત્ત્વ=સત્ય છે, જિનવચન સિવાય કોઇ વચન તત્ત્વ નથી." એવી રુચિ એ દ્રવ્ય સમ્યક્ત્વ છે. માત્ર રુચિરૂપ આ સમ્યક્ત્વ વિશિષ્ટજ્ઞાનથી રહિત જીવને હોય છે. વસ્તુને યથાવસ્થિત જુણાવનારા (નય-નિક્ષેપ-પ્રમાણાદિથી વિશુદ્ધ) જ્ઞાનપૂર્વકની શ્રદ્ધાથી વિશુદ્ધ સમ્યક્ત્વ ભાવ=નૈશ્વયિક સમ્યક્ત્વ છે. કારણ કે તે સમ્યક્ત્વ સ્વકાર્ય (=પ્રશમ વગેરે) કરે છે.

જયારે ચિંતામણી વગેરે કોઇ રત્નનું થોડુંક જ્ઞાન હોય ત્યારે તેમાં જેટલી (આ ઉપાદેય છે એવી) શ્રદ્ધા હોય, તે જ રત્નનું વિશેષજ્ઞાન થાય છે, ત્યારે તેમાં પૂર્વ કરતાં અનંતગણી શ્રદ્ધા થાય છે. માટે પૂર્વીક્ત ભાવસમ્યક્ત્વનું લક્ષણ જેમાં હોય તે જ ભાવસમ્યક્ત્વ જાણવું. આવું જ સમ્યક્ત્વ પ્રશમાદિ લિંગનું જનક છે, અર્થાત્ સ્વકાર્ય (પ્રશમ વગેરે) કરે છે. અન્ય (=દ્રવ્ય) સમ્યક્ત્વ પ્રશમાદિજનક નથી. યથોક્ત (=ભાવ) સમ્યક્ત્વથી તીદ્ર શુભભાવ થાય છે. કોઇ વસ્તુ જયારે અજ્ઞાત હોય છે- તેના ગુણોનું વિશેષ જ્ઞાન હોતું નથી ત્યારે તેના ઉપર સામાન્ય શ્રદ્ધા હોય છે. તે જ વસ્તુ જ્ઞાત બને છે=તેના ગુણોનું વિશેષ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે તેના વિષે પૂર્વે જે શ્રદ્ધા હતી તેના કરતાં અનંતગણી શ્રદ્ધા વધી જાય છે.

આ હકીકતને આપણે દેશંતથી વિચારીએ. રોગીને રોગ દૂર કરનારા ઔષધનું નામ સાંભળતાં એ ઔષધ પ્રત્યે શ્રદ્ધા જાગે છે, પણ જ્યારે એ ઔષધનું વિશેષજ્ઞાન મેળવે છે, તેમાં રહેલી અદ્દભૂત શક્તિનું ચોક્કસ જ્ઞાન થાય છે, આના સેવન વિના મારો રોગ નહિ જાય એવી ચોક્કસ ખાત્રી થાય છે, ત્યારે તેની શ્રદ્ધા કઇ ગુણી વધી જાય છે. હીરાના હાર પ્રત્યે બાળકને જે શ્રદ્ધા હોય છે તેનાથી અનંતગણી શ્રદ્ધા મોટા માણસને હોય છે. એકાએક રત્નની પ્રાપ્તિ થતાં એ રત્ન પ્રત્યે શ્રદ્ધા જાગે છે. પણ તેની પરીક્ષા કરતાં તેના ગુણોનું જ્ઞાન થતાં આ તો જીવનપર્યંત દરિદ્રતાને ફેડનાર ચિંતામણી રત્ન છે એવી ખબર પડતાં તેના પ્રત્યે અનંતગણી શ્રદ્ધા પ્રગટે છે. બાળપોથીમાં ભણતા વિદ્યાર્થીને અભ્યાસ પ્રત્યે જે શ્રદ્ધા હોય છે, તેનાથી કઇગુણી શ્રદ્ધા કોલેજના વિદ્યાર્થીને હોય છે. (૮૦)

# निच्छ्यओ सम्मत्तं, नाणाइमयप्पसुद्धपरिणामो । भत्तिबहुमाणमाइ-लक्खणजुत्ते य ववहारे ॥ ८१ ॥

निश्चयतः सम्यक्त्वं ज्ञानादिमयात्मशुद्धपरिणामः ।

भक्ति-बहुमानादिलक्षणयुक्ते च व्यवहारे ॥ ८१ ॥....... ९४३ ગાથાર્થ- જ્ઞાનાદિમય આત્માનો શુદ્ધ પરિણામ નિશ્ચયથી સમ્યક્ત્વ છે. ભક્તિ-બહુમાન વગેરે લક્ષણોથી (=સડસઠ ભેદોથી) યુક્ત વ્યવહાર એ વ્યવહારથી સમ્યક્ત્વ છે.

વિશેષાર્થ— જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રમય આત્માનો શુદ્ધ પરિણામ તે નિશ્ચય સમ્યક્ત્વ છે. નિશ્ચય સમ્યક્ત્વમાં હેતુભૂત સમ્યક્ત્વના ૬૭ ભેદોનું જ્ઞાન, શ્રદ્ધા અને ક્રિયારૂપે યથાશક્તિ પાલન કરવું એ વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ છે. (સમ્ય૦ સ્તવ૦ ગા.૧૧) (૮૧)

## तिविहं कारगरोयगदीवगभेएहि साहुसेणिगाईणं । मिच्छदिद्वीणं पुण, अभव्वाईणं पि तइयं तु ॥ ८२ ॥

त्रिविधं कारकरोचकदीपकभेदैः साधुश्रेणिकादीनाम् ।

मिथ्यादृष्टीनां पुनरभव्यादीनामपि तृतीयं तु ॥ ८२ ॥ ...... ९४४ ગાથાર્થ– કારક, રોચક અને દીપક એ ત્રણ ભેદોથી સમ્યકૃત્વ ત્રણ પ્રકારનું છે. તેમાં સાધુઓને કારક, શ્રેણિક વગેરેને રોચક અને અભવ્ય વગેરે મિથ્યાદષ્ટિ જીવોને દીપક સમ્યકૃત્વ હોય. (૮૨)

## विहियाणुद्वाणं पुण, कारगमिह रोअगं तु सद्दहणं । मिच्छिद्दिन्ने दीवइ, जं तत्ते दीवगं तं तु ॥ ८३ ॥

विहितानुष्ठानं पुनः कारकिमह रोचकं तु श्रद्धानम् ।

मिथ्यादृष्टिर्दीपयति यत् तत्त्वानि दीपकं तत् तु ॥ ८३ ॥ ...... ९४५

**ગાથાર્થ–** આગમોક્ત ક્રિયા કરવી તે કારક સમ્પક્ત્વ છે. જિનોક્ત તત્ત્વોની માત્ર શ્રદ્ધા કરવી (=ક્રિયાનો અભાવ હોય) તે રોચક સમ્યક્ત્વ છે. મિથ્યાદેષ્ટિ જીવ બીજાઓને તત્ત્વો પ્રકાશિત કરે તે દીપક સમ્યકૃત્વ છે.

**વિશેષાર્થ–** જે સમ્યકૃત્વની વિદ્યમાનતામાં જે, જે પ્રમાણે કહ્યું હોય તે. તે પ્રમાણે કરે તે કારક સમ્યગ્દર્શન છે. જે માત્ર રુચિને કરે તે સમ્યકૃત્વ રોચક જાણવું.

જે સમ્યકૃત્વની વિદ્યમાનતામાં સૂત્રમાં જે અનુષ્ઠાન જે પ્રમાણે કરવાનું કહ્યું હોય તે અનુષ્ઠાન તે પ્રમાણે કરે તે સમ્યકૃત્વ કારક છે. જે કરાવે તે કારક. કારક સમ્યક્ત્વ પરમ વિશુદ્ધિરૂપ છે. (આથી કારક સમ્યક્ત્વ સૂત્રમાં કહ્યા મુજબ અનુષ્ઠાન કરાવે છે.)

જે સમ્યકૃત્વ વિહિત અનુષ્ઠાનમાં માત્ર રુચિ ઉત્પન્ન કરે (પણ અનુષ્ઠાન કરાવે નહિ) તે સમ્યક્ત્વ રોચક છે. જે રુચિ ઉત્પન્ન કરે તે રોચક. આ સમ્યક્ત્વમાં તેવા પ્રકારની વિશુદ્ધિ ન હોવાથી આ સમ્યક્ત્વ વિહિત અનુષ્ઠાનમાં માત્ર રુચિ ઉત્પન્ન કરે છે.

જે જીવ સ્વયં મિથ્યાદેષ્ટિ હોવા છતાં ધર્મકથા આદિથી બીજાને દીપાવે=શ્રોતામાં સમ્યકૃત્વને ઉત્પન્ન કરે તેનું આ સમ્યકૃત્વ કારણ-કાર્યભાવથી દીપક જાણવું.

કોઇક અભવ્ય કે ભવ્ય મિથ્યાદેષ્ટિ જીવ અંગારમર્દક આચાર્ય વગેરેની જેમ ધર્મકથાથી, દંભવાળા હોવા છતાં (બાહ્યથી સારા) આચરણથી કે કોઇક અતિશયથી (=પોતાનામાં પ્રગટેલી કોઇ વિશેષતાથી) શ્રોતામાં સમ્યક્ત્વને દીપાવે=પ્રકાશિત કરે તેનું આ સમ્યક્ત્વ દીપક છે. દીપક સમ્યક્ત્વનું બીજું નામ વ્યંજક છે.

પૂર્વપક્ષ- મિથ્યાદસ્ટિને સમ્યકૃત્વ હોય એ વિરોધ છે.

ઉત્તરપક્ષ- તમારી વાત સાચી છે. પણ અહીં કારણ-કાર્યભાવથી સમ્યક્ત્વ જાણવું. મિથ્યાદેષ્ટિનો જે પરિણામ છે તે પરિણામ સમ્યક્ત્વને સ્વીકારનારના સમ્યક્ત્વના કારણભાવને પામે છે. કારણ કે તે સમ્યક્ત્વ મિથ્યાદેષ્ટિના તેવા પરિણામથી થાય છે. આથી કારણમાં (=મિથ્યાદેષ્ટિના તેવા પરિણામથી થાય છે. આથી કારણમાં (=મિથ્યાદેષ્ટિના તેવા પરિણામમાં) કાર્યનો(=સમ્યક્ત્વનો) ઉપચાર કરવાથી "ઘી આયુષ્ય છે" એની જેમ વિરોધ નથી. (૮૩)

खड्यं १ खओवसिमयं २, उवसिमयं ३ वा हविज्ज सत्तखए । खड्यमुदिण्णस्स खए, अणुदिण्णुवसमं खओवसमं ॥ ८४ ॥

क्षायिकं क्षायोपशमिकमौपशमिकं वा भवेत् सप्तक्षये ।

क्षायिकमुदीर्णस्य क्षयेऽनुदीर्णोपशमं क्षायोपशमिकम् ॥ ८४ ॥ ...... ९४६ गाथार्थ— अथवा क्षायिक, क्षायोपशमिक अने औपशमिक अम त्रश प्रकारनं सम्यक्त्व છे. तेमां सम्यक्त्वमोछनीय, मिश्रमोछनीय, मिश्रमोछनीय अने अनंतानुअंधी यार क्षाय अम सात प्रकृतिओनो संपूर्ण क्षय थतां क्षायिक सम्यक्त्व छोय, मिथ्यात्वना उद्दय पामेखां दिलिकोनो क्षय करवो, अर्थात् सत्तामांथी नाश करवो अने उद्दय निर्ध पामेखां दिलिकोनो उपशम करवो (=उद्दय न थवा देवो) अम क्षयनी साथे उपशम ते क्षयोपशम. आवा क्षयोपशमथी प्रगट थतुं सम्यक्त्व क्षायोपशमिक छे. (८४)

मिच्छत्तस्स उवसमा, उवसंमं तं भणंति समयण्णू । तं उवसमसेढीए, आइमसम्मत्तलाभे वा ॥ ८५ ॥

मिथ्यात्वस्योपशमादौपशमिकं तद् भणन्ति समयज्ञाः ।

तंदुपशमश्रेण्यामादिमसम्यक्त्वलाभे वा ॥ ८५ ॥.................. ९४७

ગાથાર્થ- મિથ્યાત્વના દલિકોના ઉપશમથી (=વિપાકથી અને પ્રદેશથી એમ બંને પ્રકારના ઉદયને અટકાવવાથી) ઔપશમિક સમ્યકૃત્વ હોય એમ શાસ્ત્રના જ્ઞાતાઓ કહે છે. ઉપશમ સમ્યકૃત્વ ઉપશમ શ્રેણિમાં અથવા જીવને સર્વપ્રથમ સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારે હોય. (૮૫)

# खड़याई सासायण-सहियं तच्चउव्विहं तु सम्मत्तं । तं सम्मत्तव्यं से, मिच्छत्ता-ऽपत्तिरूवं तु ॥ ८६ ॥

क्षायिकादि सास्वादनसहितं तच्चतुर्विधं तु सम्यक्त्वम् । तत् सम्यक्त्वभ्रंशे मिथ्यात्वाप्राप्तिरूपं तु ॥ ८६ ॥.......९४८

ગાથાર્થ— સાસ્વાદન સહિત ક્ષાયિક વગેરે ત્રણ એમ સમ્યક્ત્વ ચાર પ્રકારનું છે. સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વનો નાશ થયે છતે મિથ્યાત્વની અપ્રાપ્તિરૂપ છે.

વિશેષાર્થ— સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વનું વિશેષ સ્વરૂપ ભાગ-રના પરિશિષ્ટમાં પાંચ સમ્યક્ત્વમાંથી જાણવું. (૮૬)

## वेयगसम्मत्तं पुण, एवं चिय पंचहा मुणेयव्वं । सम्मत्तचरिमपोग्गलवेयणकाले तयं होइ ॥ ८७ ॥

वेदकसम्यक्त्वं पुनरेवमेव पश्चधा ज्ञातव्यम् । सम्यक्त्वचरमपुद्गलवेदनकाले तकं भवति ॥ ८७ ॥......९४९

ગાથાર્થ- પૂર્વોક્ત ચાર અને વેદક સમ્યક્ત્વ એમ પાંચ પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ જાણવું. વેદક સમ્યક્ત્વ સમ્યક્ત્વના અંતિમ પુદ્દગલોના અનુભવકાળે હોય છે.

વિશેષાર્થ– વેદક સમ્યક્ત્વનું વિશેષ સ્વરૂપ ભાગ-૨ના પરિશિષ્ટમાં પાંચ સમ્યક્ત્વમાંથી જાણવું. (૮૭)

### एयं चिय पंचरूवं, निस्सग्गुवएसभेयओ दसहा । अहवा निस्सग्गाइ-रुइदसगं पवयणे भणियं ॥ ८८ ॥

एतदेव पञ्चरूपं निसर्गोपदेशभेदतो दशधा । अथवा निसर्गादिरुचिदशकं प्रवचने भणितम् ॥ ८८ ॥ ...... ९५० ગાથાર્થ— આ જ ક્ષાયિકાદિ પાંચ પ્રકારનું સમ્પક્ત્વ નિસર્ગ અને ઉપેદશ એવા બે ભેદથી દશ પ્રકારનું છે. અથવા શાસ્ત્રમાં નિસર્ગરુચિ આદિ દશ પ્રકારનું સમ્પક્ત્વ કહ્યું છે.

વિશેષાર્થ— ક્ષાયિક વગેરે પાંચ પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ કોઇ જીવને નિસર્ગથી થાય તો કોઇ ગુરુ આદિના ઉપદેશથી થાય. અન્ય ગ્રંથોમાં ઉપદેશના સ્થાને અધિગમ શબ્દ છે. અધિગમ એટલે ગુરુનો ઉપદેશ આદિ બાહ્ય નિમિત્ત. આથી અહીં પણ ઉપદેશ શબ્દના ઉપલક્ષણથી બાહ્ય નિમિત્તો સમજવા. આથી જ તત્થાં ધિગમસૂત્રમાં પહેલા અધ્યાયના ત્રીજા સૂત્રમાં કહ્યું છે કે નિસર્ગ અથવા અધિગમ એ બે હેતુથી સમ્યગ્દર્શન ગુણ પ્રગટ થાય છે.

નિસર્ગ- બાહ્ય નિમિત્ત વિના સ્વાભાવિક.

અધિગમ– ગુંરુઉપદેશ આદિ બાહ્ય નિમિત્ત.

કોઇ જીવને બાહ્ય નિમિત્ત વિના સ્વાભાવિક રીતે અને કોઇ જીવને ગુરુઉપદેશ આદિ બાહ્ય નિમિત્તથી સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થાય છે.

સમ્યગ્દર્શનની ઉત્પત્તિ અંતરંગ અને બાહ્ય એમ બે નિમિત્તથી થાય છે. વિશિષ્ટ શુભ આત્મપરિણામ અંતરંગ નિમિત્ત છે. ગુરુઉપદેશ આદિ બાહ્ય નિમિત્ત છે. આ બે નિમિત્તોમાં કેટલાક જીવોને બાહ્યનિમિત્ત વિના કેવળ અંતરંગ નિમિત્તથી સમ્યગ્દર્શન પ્રગટે છે. કેટલાક જીવોને બાહ્ય નિમિત્ત લારા અંતરંગ નિમિત્તથી સમ્યગ્દર્શન પ્રગટે છે. આમ સમ્યગ્દર્શન બાહ્ય નિમિત્ત વિના પ્રગટે, પણ અંતરંગ નિમિત્ત વિના તો કોઇને પણ ન જ પ્રગટે. કેવળ અંતરંગ નિમિત્તથી પ્રગટ થતું સમ્યગ્દર્શન તે નિસર્ગ સમ્યગ્દર્શન. બાહ્ય નિમિત્ત દ્વારા અંતરંગ નિમિત્તથી પ્રગટ થતું સમ્યગ્દર્શન તે અધિગમ સમ્યગ્દર્શન. (૮૮)

निस्सग्गु १ वएसरुई २, आणरुई ३ सुत्त ४ बीयरुइ चेव ५। अभिगम ६ वित्थाररुई ७, किरिया ८ संखेव ९ धम्मरुई १०॥८९॥

निसर्गोपदेशरुची आज्ञारुचिः सूत्र-बीजरुचिश्चैव । अधिगम-विस्तारुची क्रिया-संक्षेप-धर्मरुचयः ॥ ८९ ॥ ...... ९५१ ગાથાર્થ— નિસર્ગરુચિ, ઉપદેશરુચિ, આજ્ઞારુચિ, સૂત્રરુચિ, બીજરુચિ, અધિગમરુચિ, વિસ્તારરુચિ, ક્રિયારુચિ, સંક્ષેપરુચિ અને ધર્મરુચિ એમ દશ પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ છે.

વિશેષાર્થ- આનો અર્થ ભાગ-૨ના પરિશિષ્ટમાં ૧૦ અંકવાળા પદાર્થીમાં જણાવ્યો છે. (૮૯)

## आइसु पुढवीसु तिसु, खय १ उवसम २ खओवसम ३ सम्मत्तं । वेमाणियदेवाणं, पणिदि तिरियाण एमेव ॥ ९० ॥

आद्यासु पृथिवीषि त्रिषु क्षायिकौपशमिकक्षायोपशमिकसम्यक्त्वम् । वैमानिकदेवानां पञ्चेन्द्रियतिस्श्चामेवमेव ॥ ९० ॥ .......

ગાથાર્થ- નરકની પહેલી ત્રણ પૃથ્વીઓમાં ક્ષાયિક, ઔપશમિક અને ક્ષાયોપશમિક એ ત્રણ સમ્યક્ત્વ હોય. વૈમાનિક દેવોને પંચેદ્રિય તિર્યંચ મનુષ્યોને પણ આ ત્રણ સમ્યક્ત્વ હોય. (૯૦)

# सेसाण नारयाणं, तिरिङ्गत्थीणं च तिविहदेवाणं । नित्थ हु खड्डयं सम्मं, पंच नराणं न अन्नेसि ॥ ९१ ॥

शेषाणां नारकाणां तिर्यवस्त्रीणां च त्रिविधदेवानाम् ।

नास्ति खलु क्षायिकं सम्यक्त्वं पञ्च नराणां नान्येषाम् ॥ ९१ ॥ ...... ९५३

ગા<mark>થાર્થ–</mark> બાકીના નારકોને, તિર્<mark>યંય સ્ત્રીઓને અને ત્રણ પ્રકારના</mark> દેવોને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ન હોય. મનુષ્ય સિવાય બીજાઓને પાંચ સમ્યક્ત્વ ન હોય. (૯૧)

# सयलम्मिव जीवलोए, तेण इह घोसिओ अमाघाओ । इक्कं पि जो दुहत्तं, सत्तं बोहेइ जिणवयणे ॥ ९२ ॥

सकलेऽपि जीवलोके तेनेह घोषितोऽमाघात:।

एकमपि यो दु:खार्तं सत्त्वं बोधयित जिनवचने ॥ ९२ ॥ ...... ९५४

ગાથાર્થ— જે મનુષ્ય એક પણ દુઃખાર્ત (દુઃખથી પીડિત) સત્ત્વ (પ્રાણી)ને જિનવચનનો (જિનવચનો વડે) બોધ પમાડે છે, તે પુરુષે અહીં (આ લોકમાં) રહ્યા થકા જ સકલ જીવલોકમાં (ચૌદ રાજલોકને વિષે) પણ અમારી પટહ વગાડાવ્યો એમ જાણવું.(૯૨) (ઉપ.મા. ગા-૨૬૮)

| सम्मत्तदायगाणं, दुप्पडिया | रं भवेसु बहुएसु ।       |
|---------------------------|-------------------------|
| सव्वगुणमेलियाहि वि, उव    | यारसहस्सकोडीर्हि ॥ ९३ ॥ |

सम्यक्त्वदायकानां दुष्प्रतिकारं भवेषु बहुकेषु ।

सर्वगुणमीलिताभिरपि उपकारसहस्रकोटिभि: ॥ ९३ ॥ ...... ९५५

ગાથાર્થ— ઘણા ભવોમાં પણ સર્વગુણમિલિત એટલે (ગુરુએ કરેલા ઉપકારથી) બે ગણા, ત્રણ ગણા, ચાર ગણા એમ કરતાં કરતાં સર્વ ગણા (અનંતગુણ) એવા પણ હજારો, કરોડો ઉપકારોએ કરીને પણ સમક્તિ આપનાર ગુરુનો પ્રતિકાર (પ્રત્યુપકાર) કરવો અશક્ય છે, અર્થાત્ જે ગુરુએ સમક્તિ આપીને ઉપકાર કર્યો છે તેનાથી અનંતગણા કરોડો ઉપકારો વડે પણ તેનો પ્રત્યુપકાર કરી શકાતો નથી (થઇ શકતો નથી) માટે સમક્તિદાતા ગુરુની મોટી ભક્તિ કરવી. (૯૩) (ઉપ.મા. ગા-૨૬૯)

## सम्मत्तंमि उ लद्धे, ठड्डयाइं नखितिरियदाराइं । दिव्वाणि माणुसाणि य, मुक्खसुहाइं सहीणाइं ॥ ९४ ॥

सम्यक्त्वे तु लब्धे स्थगितानि नरकतिर्यग्द्वाराणि ।

दिव्याणि मानुषाणि च मोक्षसुखानि स्वाधीनानि ॥ ९४ ॥ ...... ९५६

ગાથાર્થ — પુનઃ (વળી) સમકિત પામે છતે (જયારે સમકિત પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે) નરકગતિ અને તિર્યંચગતિનાં દ્વારો બંધ થઇ જાય છે (તે ગતિઓમાં જન્મ થતો નથી). કેમ કે સમકિત પામેલા મનુષ્યો દેવાયુ જ બાંધે છે અને સમકિત પામેલા દેવો મનુષ્યાયુ જ બાંધે છે, તેથી તે દ્વારો બંધ થાય છે એ અહીં તાત્પર્ય છે. તથા દેવ સંબંધી, મનુષ્ય સંબંધી અને મોક્ષ સંબંધી સુખો પોતાને સ્વાધીન થાય છે. (૯૪) (ઉપ.મા. ગા-૨૭૦)

## सम्मत्तं सम्मत्तं, सव्वेवि वयंति अप्पधम्मदिढे । जड एवं तो मिच्छत्तवित्थारं कत्थइ न भवे ॥ ९५ ॥

सम्यक्त्वं सम्यक्त्वं सर्वेऽपि वदन्त्यात्मधर्मदृढाः ।

यद्येवं तदा मिथ्यात्वविस्तारं कुत्रचिद् न भवेद् ॥ ९५ ॥ ...... ९५७

ગાથાર્થ- પોતાના (=પોતે માનેલા) ધર્મમાં દઢ બધાય સમ્યક્ત્વ સમ્યક્ત્વ એમ બોલે છે. (પણ બધાયમાં સમ્યક્ત્વ હોતું નથી.) જો એમ હોય (=સમ્યક્ત્વ સમ્યક્ત્વ એમ બોલનારા બધાયમાં સમ્યક્ત્વ હોય) તો મિથ્યાત્વનો વિસ્તાર કોઇ પણ સ્થળે ન હોય.

વિશેષાર્થ— જૈનેતરોની અપેક્ષાએ સમ્યક્ત્વ એટલે સારાપશું. જૈનેતરો અમારા દેવ સારા છે, અમારા ગુરુ સારા છે, અમારો ધર્મ સારો છે, એથી અમારામાં સમ્યક્ત્વ=સારાપશું છે—એમ સારાપશું બોલતા હોય છે. પણ તેમના દેવ વગેરે સારા નથી અને એથી તેમનામાં સમ્યક્ત્વ=સારાપશું નથી. જૈનો પણ અમારામાં સમ્યક્ત્વ છે એમ બોલતા હોય છે. પણ એમ બોલનારા બધાયમાં સમ્યક્ત્વ હોતું નથી. આથી અહીં કહ્યું કે સમ્યક્ત્વ સમ્યક્ત્વ બોલનારા બધાયમાં સમ્યક્ત્વ હોય તો મિથ્યાત્વનો વિસ્તાર કોઇ સ્થળે ન હોય. (૯૫)

## अरिहंतेसु य भत्ती, निरुवयारा हविज्ज सुद्धप्पा । संजलणाण कसाए, मंदरसे मंदमणुबंधे ॥ ९६ ॥

अर्हत्सु च भिक्तिनिरुपचारा भवेत् शुद्धात्मा । संज्वलनानां कषाया मन्दरसा मन्दानुबन्धा ॥ ९६ ॥......९५८

# मूलोत्तरगुणसुद्धे, सुसाहुवग्गे य जा य पडिवत्ती । समयविखतपड्टे भत्ती सम्मत्तजुयसंघे ॥ ९७ ॥

मूलोत्तरगुणशुद्धे सुसाधुवर्गे च या च प्रतिपत्तिः । समयक्षेत्रप्रतिष्ठे भक्तिः सम्यक्त्वयुतसङ्घे ॥ ९७ ॥ ...... ९५९

ગાથાર્થ- જયારે સમ્યક્ત્વ વિદ્યમાન હોય ત્યારે અરિહંતોની ભક્તિ નિરુપચાર=તાત્ત્વિક થાય, અર્થાત્ ભાવથી ભક્તિ થાય, આત્મા શુદ્ધ થાય, અને સંજવલનના કષાયો મંદ રસવાળા અને મંદ અનુબંધવાળા થાય. મૂલોત્તર ગુણોથી શુદ્ધ એવા સુસાધુસમૂહની જે ભક્તિ થાય અને અઢીદ્વીપમાં (=મનુષ્યક્ષેત્રમાં) રહેલા સમ્યક્ત્વયુક્ત સંઘની જે ભક્તિ થાય તે નિરુપચાર=તાત્વિક થાય. (૯૬-૯૭)

# तत्तमिणं जा बुद्धी, अण्णत्थ जिणिदवक्कमणुसारि । मज्झत्थो तप्पक्खे, मिच्छत्तच्चायओ सव्वं ॥ ९८ ॥

तत्त्वमिदं या बुद्धिरन्यत्र जिनेन्द्रवाक्यानुसारि । मध्यस्थो तत्पक्षे मिथ्यात्वत्यागतः सर्वम् ॥ ९८ ॥ ......९६०

ગાથાર્થ— અન્ય દર્શનોમાં જે વચન જિનેન્દ્રના વચનને અનુસરનારું હોય તે વચનમાં આ તત્ત્વરૂપ છે, એવી જે બુદ્ધિ થાય અને જીવ અન્ય દર્શનો પ્રત્યે મધ્યસ્થ ભાવવાળો બને એ બધું મિથ્યાત્વના ત્યાગથી થાય.

વિશેષાર્થ— અન્ય દર્શનોમાં રહેલું વચન જિનવચનાનુસારી હોવા છતાં 'આ વચન અન્ય દર્શનોમાં કહેલું છે' માટે તાત્ત્વિક નથી એમ માનવું તે મૂઢતા છે. આ વિષે ઉપદેશપદ ૬૯૩મી ગાથાનો ગાથાર્થ અને ટીકાર્થ નીચે મુજબ છે—

ગાથાર્થ– જે અર્થથી અભિન્ન હોય તેમ જ અન્વર્થને આશ્રયીને શબ્દથી પણ અભિન્ન હોય તેમાં પ્રદ્વેષ કરવો તે મૂઢતા છે, જિનમતમાં રહેલાઓને વિશેષથી મૂઢતા છે.

**ટીકાર્થ– જે અર્થથી અભિન્ન હોય–** જે વાક્ય શબ્દભેદ હોવા છતાં અર્થની અપેક્ષાએ અભિન્ન હોય=એક અભિપ્રહયવાળું હોય.

અન્વર્ધને આશ્ર<mark>યીને શબ્દથી પણ અભિન્ન હોય—</mark> અર્થને અનુસરનાર વ્યુત્પત્તિવાળા શબ્દરચનાની અપેક્ષાએ શબ્દથી પણ એક અભિપ્રાયવાળું હોય.

અહીં પરદર્શનમાં બે પ્રકારના વાક્યો ઉપલબ્ધ થાય છે–(૧) કેટલાક વાક્યો અર્થથી જ અભિન્ન હોય. (૨) કેટલાક વાક્યો શબ્દ અને અર્થ એ બંનેથી અભિન્ન હોય. તે આ પ્રમાણે–ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર (ગાથા-૭૩૪)માં કહ્યું છે કે–આત્મા જ 'વૈતરણી નદી છે. આત્મા જ કૂટશાલ્મલી વૃક્ષ છે. આત્મા જ કામધેનુ ગાય છે. આત્મા જ નંદનવન છે.

મહાભારતમાં કહ્યું છે કે--"જે કાંઇ સ્વર્ગ-નરક છે તે બધું જ ઇંદ્રિયો જ છે. નિગ્નહ કરાયેલી ઇંદ્રિયો સ્વર્ગ છે, અને ઉચ્છૃખલ ઇંદ્રિયો નરક

નરકમાં વૈતરણી જાતિના પરમાધામીઓ વૈતરણી નદી વિકુર્વીને તેમાં નારકોને ચલાવે છે. આ નદીમાં ઉકળતા લાક્ષારસનો ધોધમાર પ્રવાહ વહેતો હોય છે. તેમાં ચરબી, પરુ, લોહી, વાળ અને હાડકાં તજ્ઞાતાં હોય છે. ખરસ્વર જાતિના પરમાધામીઓ વિકરાળ અને વજના તીક્ષ્ય કાંટાઓથી ભરપૂર મોટાં શાલ્મહિવૃક્ષો ઉપર ચડાવીને દુઃખ આપે છે.

છે. (૧) ઇંદ્રિયોના અસંયમને આપત્તિનો માર્ગ કહ્યો છે અને ઇંદ્રિયોના જયને સંપત્તિનો માર્ગ કહ્યો છે. જે માર્ગે જવાનું ઇષ્ટ (પસંદ) હોય તે માર્ગે જવું." (૨)

અહીં ઉત્તરાધ્યયના વાક્યોની સાથે મહાભારતના વાક્યો અ**ર્થથી** અભિત્ર છે.

જૈનદર્શનમાં જીવદયા પાળવી જોઇએ, સત્યવયન બોલવું જોઇએ ઇત્યાદિ વાક્યો પ્રસિદ્ધ જ છે.

અ<mark>ન્યદર્શનમાં કહ્યું છે કે– "અ</mark>હિસા, સત્ય, અચૌર્ય, પરિગ્રહનો ત્યાગ અને મૈથુનનો ત્યાગ આ પાંચ બધા જ ધર્મચારીઓ માટે પવિત્ર છે.

અહીં જૈનદર્શનના વાક્યોની સાથે અન્યદર્શનના વાક્યો <mark>શબ્દ અને</mark> અર્થ એ બંનેથી અભિક્ષ છે.

આ પ્રમાણે નિશ્ચિત થયે છતે અભિન્ન અર્થવાળા 'અકરણનિયમ' આદિ વચન ઉપર 'વિશિષ્ટ ક્ષયોપશમ' આદિ વાક્યની સાથે પ્રદેષ કરવો એ બૌદ્ધ વગેરે સામાન્ય લોકની પણ મૂઢતા છે, તેમાં પણ સર્વ નયવાદનો સંત્રહ કરવાના કારણે જેમનું હૃદય મધ્યસ્થ ભાવવાળું છે તેવા સાધુ-શ્રાવકોની વિશેષથી (=ખાસ) મૂઢતા છે. આથી જ બીજા સ્થળે પણ આ ગ્રંથકાર મહાત્માએ કહ્યું છે કે—"અર્થથી તુલ્ય એવા હિંસાદિના સ્વરૂપમાં માત્ર નામભેદના કારણે પોતાનું કહેલું જ સાચું અને બીજાનું કહેલું ખોટું એવો અધમ દોષ જેનાથી થાય તેને વિદ્વાનો દષ્ટિસંમોહ કહે છે." (પોડશક ૪-૧૧)

પ્રદ્વેષ એટલે "આ અન્યદર્શનની પ્રરૂપણા છે" એવી ઇર્ષ્યા. (૯૮)

#### सो सुद्धदंसणधरो, अलंकियं तेण भूयलं सव्वं । अण्णो ममत्तमिच्छत्तवासिओ पासिसारिच्छो ॥ ९९ ॥

स शुद्धदर्शनधरेऽलङ्कृतं तेन भूतलं सर्वम् । अन्यो ममत्व-मिथ्यात्ववासितः पार्श्विसदृशः ॥ ९९ ॥......९६१

ગા**થાર્થ-** પૂર્વે કહ્યું તેમ જેનામાં અરિહંતોની, સુસાધુઓની અને સમ્યકૃત્વયુક્ત સંઘની નિરુપચાર ભક્તિ છે અને અન્યદર્શનમાં રહેલા જિનવચનાનુસારી વચનને તત્ત્વરૂપ માને છે તે શુદ્ધ સમ્યગ્દર્શનને ધારણ કરે છે, અને તેણે સઘળા પૃથ્વીતળને વિભૂષિત કર્યું છે. એ સિવાયનો બીજો જીવ મમત્વ અને મિથ્યાત્વથી વાસિત છે અને શિથિલાચારી જેવો છે.

पार्शि=शिथिक्षायारी.(૯૯)

# कुसमयसुईण महणं, सम्मत्तं जस्स सुट्टियं हियए । तस्स जगुज्जोयकरं, नाणं चरणं च भवमहणं ॥ १०० ॥

कुसमयश्रुतीनां मथनं सम्यक्त्वं यस्य सुस्थितं हृदये ।

तस्य जगदुद्योतकरं ज्ञानं चरणं च भवमथनम् ॥ १०० ॥ ...... ९६२

ગાથાર્થ— કુશાસ્ત્રોના શ્રવણને બંધ કરનારું સમ્યક્ત્વ જેના હૃદયમાં સારી રીતે સ્થિર થયેલું છે તેનું જ્ઞાન જગતને પ્રકાશિત કરનારું છે અને તેનું ચારિત્ર ભવનો નાશ કરનારું છે.

વિશેષાર્થ— આજે જૈન કહેવાતા જે લોકો ગમે તેનું વ્યાખ્યાન-ભાષણ સાંભળવા જાય છે અને ગમે તેનાં પુસ્તકો વાંચે છે તેમની સામે "કુશાસ્ત્રોના શ્રવણને બંધ કરનારું" એવું સમ્યક્ત્વનું વિશેષણ લાલબત્તી ધરે છે. (૧૦૦)

# लब्भइ सुरसामित्तं, लब्भइ पहुयत्तणं न संदेहो । एगं नवरि न लब्भइ, दुल्लहरयणं च सम्मत्तं ॥ १०१ ॥

लभ्यते सुरस्वामित्वं लभ्यते प्रभुकत्वं न संदेहः ।

एकं नवरि न लभ्यते दुर्लभरतं च सम्यक्त्वम् ॥ १०१ ॥...... ९६३

ગાથાર્થ - દેવોનું સ્વામીપણું મેળવી શકાય છે, ધન આદિનું સ્વામીપણું મેળવી શકાય છે, પણ એક દુર્લભ એવું સમ્યક્ત્વરૂપી રત્ન મેળવી શકાતું નથી, અર્થાત્ જગતમાં બધું જ મેળવવું સહેલું છે, પણ સમ્યક્ત્વ મેળવવું કઠીન છે. (૧૦૧)

### गुरुणो गुरुगुणजुत्ता, समयपमाणेण ताण नाऊण । वयणायरणा संविग्ग-पक्खाइगुणेहि भइयव्वा ॥ १०२ ॥

गुरवो गुरुगुणयुक्ताः समयप्रमाणेन तान् ज्ञात्वा । वचनाचरणाभ्यां संविग्नपक्षादिगुणैर्भक्तव्याः ॥ १०२ ॥.......९६४ ગાથાર્થ— ગુરુના (શાસ્ત્રોક્ત) ગુજોથી યુક્ત હોય તે ગુરુ છે. શાસ્ત્રરૂપ પ્રમાણથી તેમને જાણીને વચન અને આચર<mark>ણથી અને</mark> સંવિગ્નપક્ષ આદિ ગુણોથી તેમનો વિભાગ કરવો.

વિશેષાર્થ— જેમનું વચન જિનોક્ત શાસને અનુસરનારું હોય અને શાસમાં કહ્યા મુજબ આચરણ કરનારા હોય તે સુગુરુ છે. શાસમાં કહ્યા મુજબ આચરણ ન હોય પણ વચન જિનોક્ત શાસને અનુસરનારું હોય તે સંવિગ્નપાક્ષિક છે. આ બંને ગુરુ તરીકે સ્વીકારવા યોગ્ય છે. જેમનાં વચન અને આચરણ એ બંને જિનવચનાનુસારી ન હોય તે કુગુરુ છે. આમ ગુરુઓ વિભાગ કરવા યોગ્ય છે. (૧૦૨)

॥ આ પ્રમાણે ત્રીજો સમ્યક્ત્વ અધિકાર પૂર્ણ થયો. ॥

#### ૪. અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ શ્રાવક ધર્મ અધિકાર

संपत्तदंसणाई, पइदियहं जइजणाओ निसुणेइ। सामायारिं परमं, जो खलु तं सावगं बिति॥१॥

संप्राप्तदर्शनादि: प्रतिदिवसं यतिजनाद् निछृणोति । सामाचारीं परमां य: खलु तं श्रावकं ब्रुवते ॥ १ ॥ ......९६५

(અહીં શ્રાવકધર્મને કહેવાનું શરૂ કર્યું છે. શ્રાવકધર્મને આચરનાર શ્રાવક હોય છે. આથી ગ્રંથકાર શ્રાવક શબ્દના અર્થનું જ પ્રતિપાદન કરે છે.)

ગાથાર્થ- સમ્યગ્દર્શનાદિને પામેલો જે પ્રતિદિન સાધુઓની પાસે પરમ સામાચારીને અવશ્ય સાંભળે છે તેને શ્રાવક કહે છે.

વિશેષાર્થ— સમ્યગ્દર્શન આદિને પામેલો— અહીં સમ્યગ્દર્શનને પામેલો એમ કહેવાથી સમ્યગ્દિષ્ટે જીવનું ગ્રહણ કર્યું છે. આથી જે સમ્યગ્દિષ્ટે છે તે શ્રાવક છે, મિથ્યાદેષ્ટિ શ્રાવક નથી. આદિ શબ્દથી અણુવ્રતો વગેરેનું ગ્રહણ કરવું.

**પરમ 'સામાચારીને–** સાધુ-શ્રાવકની પ્રધાન સામાચારીને. શિષ્ટોએ આચરેલો ક્રિયાસમૃહ સામાચારી છે.

કહે છે– તીર્થંકરો અને ગણધરો કહે છે.

ભાવાર્થ- જે જીવ સમ્યક્ત્વને પામ્યો છે અને અલુવ્રતો વગેરેનો પણ સ્વીકાર કર્યો છે તે જીવ દરરોજ સાધુઓ પાસેથી સાધુ-શ્રાવકની સામાચારીને અવશ્ય સાંભળે છે માટે તે શ્રાવક છે. (જે સાંભળે તે શ્રાવક એવો શ્રાવક શબ્દનો શબ્દાર્થ છે. આવો શબ્દાર્થ સમ્યક્ત્વને પામીને સાધુઓ પાસેથી દરરોજ સાધુ-શ્રાવકની સામાચારીને સાંભળનારમાં ઘટે છે. માટે તે સાચો શ્રાવક છે. આનાથી એ સમજી શકાય છે કે, જેમ બ્રાહ્મણ કુળમાં જ ઉત્પન્ન થયેલો બ્રાહ્મણ કહેવાય છે, તેમ અમુક કુળમાં

૧. સમાચાર શબ્દથી સામાચારી શબ્દ બન્યો છે. તે આ પ્રમાણે—સમાચારનો ભાવ તે સમાચાર્ય. અહીં સમાચાર શબ્દ પછી ભાવ અર્થમાં સિ.હે.શ./૭/૧/૬૦ સૂત્રથી द्व પ્રત્યય લાગતા સામાચાર્ય શબ્દ બન્યો. પછી સ્ત્રીલિંગમાં સિ.હે.શ./૨/૪/૨૦ સૂત્રથી की પ્રત્યય લાગતા સામાચારી શબ્દ બન્યો.

કર્યો છે. (૨)

જ ઉત્પન્ન થયેલો શ્રાવક કહેવાય એવું નથી. કારણ કે શ્રાવકપણાનું કારણ કુળ નથી, કિંતુ સમ્યગ્દર્શન અને સામાચારી શ્રવણ છે. આથી બ્રાહ્મણકુળમાં ઉત્પન્ન થયેલો પણ જો સમ્યક્ત્વને પામીને સામાચારીને સાંભળે તો શ્રાવક કહેવાય. જૈન કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલો પણ સમ્યક્ત્વને પામેલો ન હોય એથી સામાચારીને ન સાંભળે તો શ્રાવક ન કહેવાય. (૧) (શ્રાવક પ્રજ્ઞપ્તિ ગા-૨)

#### वेसागिहेसु गमणं, जहा निसिद्धं सुकुलवहूयाणं । तह हीणायारजङ्जण-संगं सङ्गाण पडिसिद्धं ॥ २ ॥

वेश्यागृहेषु गमनं यथा निषद्धं सुकुलवधूकानाम्। तथा हीनाचारयतिजनसङ्गं श्राद्धानां प्रतिषिद्धम् ॥ २ ॥......९६६ ગાથાર્થ– જેવી રીતે સુકુળની વધૂઓને વેશ્યાઘરોમાં જવાનો નિષેષ કર્યો છે તેવી રીતે શ્રાવકોને હીનાચારવાળા સાધુજનના સંગનો નિષેષ

### वरं दिट्ठिविसो सप्पो, वरं हालाहलं विसं । हीणायारागीयत्थ-वयणपसंगं खु णो भद्दं ॥ ३ ॥

वरो दृष्टिविष: सर्प: वरं हालाहलं विषम् । हीनाचारागीतार्थवचनप्रसङ्ग: खलु न भद्र: ॥ ३ ॥ ...................९६७ भाषार्थ— दृष्टिविष सर्प ७७ सारो, हालाहल जेर पण ७७ सारुं, पण हीनायारवाणा अगीतार्थनो संग ४९याण४२ नथी. (3)

# जिणपवयणस्स सवणं, कायव्वं सुगुरुपायमूलंमि । अणुकंपादाणं पुण, निच्चं सङ्गेहिं कायव्वं ॥ ४ ॥

जिनप्रवचनस्य श्रवणं कर्तव्यं सुगुरुपादमूले । अनुकम्पादानं पुर्नानत्यं श्राद्धैः कर्तव्यम् ॥ ४ ॥ ......९६८ शाथार्थ- श्रावडोओ सुगुरुओनी पासे दररोष िष्नशास्त्रनुं श्रवण्न કरवुं श्रोधेओ अने दररोष्ठ अनुडंपादान કरवुं श्रोधेओ. (४)

संपइ दूसमकाले, धम्मत्थी सुगुरुसावया दुद्धा । नामगुरु नामसङ्घा, सरागदोसा बहू अत्थि ॥ ५ ॥

| सम्प्रति दुःषमकाले धर्मार्थिनः सुगुरुश्रावका दुर्लभाः ।                |
|------------------------------------------------------------------------|
| नामगुरु-नामश्राद्धाः सरागद्वेषा बहवः सन्ति ॥ ५ ॥९६९                    |
| <b>ગાથાર્થ–</b> હમણાં દુઃષમકાળમાં ધર્મના અર્થી હોય તેવા સુગુરુઓ        |
| અને સુશ્રાવકો દુર્લભ છે. રાગ-દેષથી યુક્ત એવા નામગુરુઓ અને              |
| નામશ્રાવકો ઘણા છે. (૫)                                                 |
| धम्मस्यणस्स जुग्गो, अक्खुद्दो १ रूववं २ पगिइसोमो ३ ।                   |
| लोगप्पिओ ४ अकूरो ५, भीरू ६ असढो ७ सुदक्खिण्णो ८ ॥ ६ ॥                  |
| धर्मरत्नस्य योग्योऽक्षुद्रो रूपवान् प्रकृतिसौम्य: ।                    |
| लोकप्रियोऽकूरो भीरुरशद: सुदाक्षिण्य: ॥ ६ ॥९७०                          |
| लज्जालुओ ९ दवालू १०, मज्झत्यो ११ सोमदिझे १२ गुणरागी १३ ।               |
| सक्द्रहसुपक्खजुत्तो १४, सुदीहदंसी १५ विसेसन्नू १६ ॥ ७ ॥                |
| लज्जालुको दयालुर्मध्यस्थः सौम्यदृष्टिर्गुणरागी ।                       |
| सत्कथसुपक्षयुक्तः सुदीर्घदर्शी विशेषजः ॥ ७ ॥ ९७१                       |
| वुड्डाणुंगो १७ विणीओ १८, कयन्नुओ १९ परिहयत्थकारी २० य ।                |
| तह चेव लद्धलक्खो २१, इगवीसगुणो हवइ सङ्घो ॥ ८ ॥                         |
| वृद्धानुगो विनीतः कृतज्ञः परहितार्थकारी च ।                            |
| तथा चैव लब्धलक्ष्यः एकविंशतिगुणो भवति श्राद्धः ॥ ८ ॥ ९७२               |
| <b>ગાથાર્થ—</b> એકવીશ ગુણોથી યુક્ત આત્મા ધર્મરત્નને પ્રાપ્ત કરવા યોગ્ય |
| થાય છે. તે એકવીશ ગુણો આ મુજબ છે–૧. ગંભીર હૃદયવાળો, ૨.                  |
| રૂપવાન, ૩. સ્વભાવથી જ આનંદદાયી (સૌમ્ય પ્રકૃતિવાળો), ૪.                 |
| વિનયાદિ ગુણોથી લોકમાં પ્રિય, ૫. અફ્રૂર, ૬. પાપસમૂહથી ગભરાનારો,         |
| ૭. સરળ આશયવાળો, ૮. સુદાક્ષિણ્યવાન, ૯. લજ્જાળુ, ૧૦. દયાળુ,              |
| ૧૧. મધ્યસ્થ, ૧૨. શાંત દેષ્ટિવાળો, ૧૩. ઔચિત્ય આદિ ગુણોનો                |
| અનુરાગી, ૧૪. સારી જ વાત કરનારો, સારી પ્રતિજ્ઞાવાળો, ૧૫.                |
| સુદીર્ઘદર્શી, ૧૬. વિશેષજ્ઞ, ૧૭. જ્ઞાનાદિ ગુણોથી વૃદ્ધ એવા પુરુષોને     |
| અનુસરનારો, ૧૮. વિનીત, ૧૯. કૃતજ્ઞ, ૨૦. પરોપકાર કરવાના                   |
| સ્વભાવવાળો અને ૨૧. સર્વ શુભ અનુષ્ઠાનોમાં કુશળ.                         |

#### વિશેષાર્થ–

- અક્ષુદ્ર- ઉતાવળીયો અને છીછરો નહીં, પણ ઉદાર, ધીર અને ગંભીર. આવો જીવ સ્વપરનો ઉપકાર કરવા સમર્થ હોય છે.
- ર. **રૂપવાન** સંપૂર્ણ અંગોપાંગવાળો, પાંચેય ઇંદ્રિયથી પરિપૂર્ણ હોવાના કારણે સુંદર દેખાતો અને સારા સંઘયણ (બાંધા)વાળો હોય તે રૂપવાન ગણાય.
- **૩. પ્રકૃતિ સૌમ્ય** સ્વભાવથી જ પાપકાર્ય નહિ કરનારો, શાંત સ્વભાવથી બીજાઓને પણ ઉપશાંત કરે.
- ૪. લોકપ્રિય– નિંદા, જુગાર, શિકાર વગેરે શાસ્ત્રોમાં કહેલા આ લોક અને પરલોક વિરુદ્ધ કાર્યો નહિ કરનારો, દાન-વિનય આદિ સદાચારથી યુક્ત લોકપ્રિય થઇ લોકોને ધર્મમાં બહુમાન ઉપજાવે.
- **પ. અક્ક્ર્- ક્ર્**ર પરિણામવાળો ધર્મને સારી રીતે સાધવા સમર્થ ન થાય, તેથી પ્રશસ્ત ચિત્તવાળો, કષાય-ક્લેશથી રહિત પ્રસન્ન ચિત્તવાળો હોય.
- દ. પાપભીરુ– આ લોક અને પરલોકના દુઃખોને વિચારી પાપમાં ન પ્રવર્તે અને અપયશના કલંકથી ડરનારો હોય.
- ૭. અશઠ– અશઠ પુરુષ બીજાને ઠગતો નથી, તેથી તે વિશ્વાસ કરવા યોગ્ય તથા વખાણવા યોગ્ય હોય છે અને ભાવપૂર્વક ધર્મમાં ઉદ્યમ કરે છે.
- ૮. સુદાક્ષિણ્ય સુદાક્ષિણ્ય ગુણવાળો પોતાનો કામધંધો મૂકીને બીજાને ઉપકાર કરતો રહે છે, તેથી તેનું વાક્ય સૌ કબૂલ રાખે છે, અને સૌ તેને અનુસરે છે.
- ૯. લજ્જાળું– નાનામાં નાના પણ અકાર્યને દૂરથી ત્યાગ કરનારો, સદાચારને આચરનારો અને સ્વીકારેલા કાર્યને નહીં મૂકનારો.
- ૧૦. દયાળુ– 'દયા ધર્મનું મૂળ છે' તેથી દુઃખી, દરિદ્રી અને ધર્મરહિત વગેરે પ્રાણીઓ પ્રત્યે દયાના પરિણામવાળો.
- **૧૧. 'મધ્યસ્થ–** રાગ-દ્વેષથી રહિત હોવાના કારણે વિશ્વને આદરણીય વચનવાળો થાય છે.

બીજાઓ તો સત્કથ અને સુપક્ષયુક્ત એમ બે ગુણોને અલગ માને છે તથા મધ્યસ્થ અને સૌમ્પદેષ્ટિ એ બેને એક જ ગુણ માને છે.

- ૧૨. સૌમ્યદેષ્ટિ— સૌમ્યદેષ્ટિ કોઇને પણ ઉદ્દેગ કરતો નથી અને દર્શનમાત્રથી પણ જીવોને પ્રીતિ ઉત્પન્ન કરે છે.
- ૧૩. ગુણરાગી— ગાંભીર્ય-સ્થૈયિંદિ ગુણોમાં રાગ કરવાના સ્વભાવવાળો, ગુણોનો પક્ષપાત કરનારો, ગુણવાનનો બહુમાન કરનારો, નિર્ગુણીઓની ઉપેક્ષા કરનારો હોય.
- **૧૪. સત્કથસુપક્ષયુક્ત** સારી પ્રવૃત્તિને કહેનારા જેને સહાય કરનારા છે.
- ૧૫. સુદીર્ઘદર્શી— સારી રીતે વિચારીને પરિણામે સુંદર કામને કરનારો. પરંતુ ઉત્સુકતાને કરનારો ન હોય, તે પારિણામિકી બુદ્ધિથી આ લોકનું પણ કાર્ય સુંદર પરિણામવાળું જ કરે છે.
- **૧૬. વિશેષજ્ઞ–** સાર-અસાર વસ્તુના વિભાગને જાણનારો. અવિશેષજ્ઞ તો દોષોને પણ ગુણરૂપે અને ગુણોને પણ દોષરૂપે જાણે.
- ૧૭. <mark>વૃદ્ધાનુગ</mark>– ગુણોને પ્રાપ્ત કરવાની બુદ્ધિથી પરિણતમતિવાળા વૃદ્ધોને અનુસરનારો. વૃદ્ધજનોને અનુસરનારો માણસ ક્યારે પણ વિપત્તિને પામતો નથી.
- ૧૮. વિનીત- ગુરુજનનો ગૌરવ કરનારો. વિનયવાળાને વિષે તરત જ જ્ઞાનાદિ સંપત્તિ પ્રગટ થાય છે.
- **૧૯. કૃતજ્ઞ–** બીજાએ કરેલા આ લોક સંબંધી કે પરલોક સંબંધી અલ્પ પણ ઉપકારને જાણે, છૂપાવે નહીં.
- ૨૦. પરહિતાર્થકારી બીજાના હિતકારી કાર્યોને કરવાના સ્વભાવવાળો આવો પુરુષ ધર્મના પરમાર્થને સમ્યક્ જાણનારો હોવાથી નિસ્પૃહ મહાસત્ત્વવાન રહી બીજાઓને પણ માર્ગમાં સ્થાપે છે.
- ર ૧. લબ્ધલક્ષ– શીખવા યોગ્ય ધર્માનુષ્ઠાનનું જેણે લક્ષ રાખ્યું છે તે. આવો પુરુષ વંદન-પડિલેહણ આદિ ધર્મકૃત્યને જાણે પૂર્વભવમાં અભ્યાસ કર્યો હોય એમ જલદી જ જાણે છે. શ્રાવક આવા એકવીશ ગુણોથી યુક્ત હોય છે. (પ-૬-૭-૮) (દર્શનશુદ્ધિ પ્રકરણ-ધર્મરત્ન પ્રકરણ)

विहिवायं नयवायं, आगमवायं खु चरियअणुवायं । नाऊण सुसीलाणं, जो कुणइ सयावि सो सङ्ग्रो ॥ ९ ॥ विधिवादं नयवादमागमवादं खलु चिस्तानुवादम्।
ज्ञात्वा सुशीलानां यः करोति सदाऽपि सः श्राद्धः॥९॥.......९७३
गाथार्थ— विधिवयनने, नयवयनने, आगभवयनने अने
महापुरुषोओ कहेला सहायारीओना छवनयरित्रोने श्राणीने के सहाय
करे=आयरण करे ते श्रावक छे.(८)

# चिइवंदण गुरुवंदण, पइदिणमावस्सयाइकरणं च । गोसे पच्चक्खाणं, चउदसनियमाण संगहणं ॥ १० ॥

चैत्यवन्दनं गुरुवन्दनं प्रतिदिनमावश्यकादिकरणं च ।
प्रत्युषिस प्रत्याख्यानं चतुर्दशनियमानां संग्रहणम् ॥ १० ॥ ........... ९७४
गाधार्थ— ६२२१४ सवारे चैत्यवंहन, गुरुवंहन, आवश्यक्ष (=प्रतिक्रमण्) वगेरे अने पय्यक्षाण् करवुं अने यौह नियमो सारी रीते अहण करवा. (१०)

# सच्चित्तदव्वविगई-वाणहतंबोलवत्यकुसुमेंसु । वाहणसयणविलेवण-बंभदिसन्हाणभत्तेसु ॥ ११ ॥

सचित-द्रव्य-विकृत्युपानत्-तम्बोल-वस्त्र-कुंसुमेषु । वाहन-शयन-विलेपन-ब्रह्म-दिशा-स्त्रान-भक्तेषु ॥ ११ ॥ ......... ९७५ **ગાથાર્થ-** આ ગાથામાં બતાવેલા ચૌદ નિયમો ધારવાની સમજ નીચે પ્રમાણે છે--

૧. સચિત્તનો ત્યાગ— ઉત્સર્ગ માર્ગે શ્રાવકે સર્વ સચિત્તનો ત્યાગ કરવો જોઇએ, જો તેવી શક્યતા ન હોય તો નામ-નિર્ણયપૂર્વક અમુક અમુક સચિત્ત વસ્તુઓ સિવાયની બીજી સચિત્ત વસ્તુઓનો ત્યાગ કરવો જોઇએ, નામનો નિર્ણય પણ કરી ન શકાય, તો એક, બે કે અમુક સંખ્યાથી વધુ સચિત્ત વસ્તુઓનો ત્યાગ કરવો જોઇએ; કારણ કે— 'निरवज्जाहारेण' ઇત્યાદિ ગાથામાં જણાવ્યા પ્રમાણે શક્ય હોય તેટલો નિરવદ્ય આહારથી જ નિભાવ કરવો તે ઉત્તમ શ્રાવકનું કર્તવ્ય છે, દરરોજ એકેક ભિન્ન ભિન્ન સચિત્ત વસ્તુ વાપરનારને પણ દરરોજ જુદી જુદી વસ્તુઓ વાપરવાથી પરિણામે-લાંબે કાળે સર્વ સચિત્તનો ઉપભોગ થઇ શકે છે, તેથી નામ-

નિર્ણય વિનાના સચિત્તના ત્યાગમાં વિશિષ્ટતા ઘટતી નથી. (વસ્તુત: તેને દરેક સચિત્ત વાપરવાની છૂટ રહે છે,) માટે જ નામ નક્કી કરવાથી અમુક સિવાયના બીજા દરેક સચિત્ત પદાર્થોનો જાવજ્જીવ સુધી ત્યાગ થતાં સ્પષ્ટ રીતિએ વિશેષ ફળ મળે છે. કહ્યું છે કે—

पुष्फ-फलाणं च रसं, सुराइमंसाण महिलिआणं च । जाणंता जे विखा, ते दुक्करकारए वंदे ॥ १ ॥

"જેઓએ પુષ્પોનો, ફળોનો, મંદિરાનો અને માંસ વગેરેનો સ્વાદ તથા સ્ત્રીસંભોગનો રસ ચાખ્યો છે (અર્થાત્ જેણે તે તે પદાર્થ ભોગવ્યા છે) અને તેથી તેના રસાસ્વાદને જાણે છે, છતાં તેનો ત્યાગ કરે છે તેઓ દુષ્કરકારક (મહાસમર્થ) છે. તેઓને હું વાંદું છું." (અર્થાત્ વિષયોના રસોને ચાખ્યા પછી છોડવા દુષ્કર છે, માટે ઉત્તમ શ્રાવકે વિષયોને ભોગવ્યા પહેલાં જ શક્ય હોય તેટલો વિશેષ ત્યાગ કરવો હિતાવહ છે.)

સચિત્તમાં પણ નાગરવેલનાં પાનનો ત્યાગ કરવો મુશ્કેલ છે, બીજી સચિત્ત વસ્તુઓ પ્રાયઃ થોડા કાળમાં અચિત્ત થતી જોવાય છે, પણ પાન તો પાર્ણીથી નિરંતર ભીંજાયેલા રહેવાથી સચિત્ત જ રહે છે. તે ઉપરાંત તેમાં કુંથુ આદિ બીજા ત્રસ જીવોની પણ ઘણી વિરાધના થાય છે, માટે પાપભીરુ શ્રાવકે પાનને તજવું હિતકર છે, છોડી ન શકાય તો પણ રાત્રે તો તે નહિ જ વાપરવું; આમ છતાં જો કોઇને રાત્રે પણ તેની જરૂર પડે, તો તેને દિવસે જોઇ-તપાસી રાખવાં. એમ યતનાની મુખ્યતા રાખવી. બ્રહ્મચારીએ તો નાગરવેલનાં પાન કામોદીપક હોવાથી તજવાં જ જોઇએ, વસ્તુતઃ સચિત્તના ભક્ષણથી 'અનેક જીવોની હિંસા થાય' એ મોટું પાપ છે, કારણ કે—પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય પણ સચિત્ત હોય ત્યાં સુધી તેના એક પણ પત્ર-ફળ કે બીજ વગેરેના ઉપયોગથી પણ અસંખ્યાતા જીવોની હિંસાનો સંભવ છે. સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે કે—

जं भणिअं पज्जत्तण-निस्साए वुक्कमंत अपजत्ता । जत्थेगो पज्जत्तो, तत्थ असंखा अपज्जता ॥ १ ॥

"અપર્યાપ્તા જીવો પર્યાપ્તાની નિશ્રામાં ઉપજે છે, તેમાં પણ જયાં એક જીવ પર્યાપ્તો હોય, ત્યાં અસંખ્યાતા બીજા અપર્યાપ્તા હોય છે." આ સિદ્ધાંત પણ બાદર-એકેન્દ્રિય જીવોને અંગે છે, સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવોમાં તો (તેથી ઊલટું એટલે કે--) જ્યાં અપર્યાપ્ત સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવ એક હોય, ત્યાં તેની નિશ્રાએ નિશ્ચયે અસંખ્યાતા પર્યાપ્તા સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવો હોય છે—એમ આચારાગંસૂત્રની ટીકા વગેરેમાં કહ્યું છે. એ કારણે એકેક પત્ર, ફળ વગેરે વાપરવામાં પણ અસંખ્ય જીવોની વિરાધના થાય છે અને તેને આશ્રયે અપ્કાય (પાણી) કે નીલ (ફૂગ) વગેરે જે રહ્યાં હોય, તેમાં તો અનંતા જીવોનો પણ નાશ થાય છે. પાણી, લવણ વગેરે પણ અસંખ્યાતા જીવોના સમૂહરૂપ જ છે. સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે કે--

एगंमि उदगबिंदुमि, जे जीवा जिणवरेहि पन्नता । ते जड़ सरिसवमित्ता, जंबुदीवे न मायंति ॥ १ ॥

अद्दालगप्पमाणे पुढवीकाए हवंति जे जीवा । ते पारेवयमित्ता, जंबुद्दीवे न मायंति ॥ २ ॥

"પાણીના એક અતિ અલ્પ બિંદુમાં (પણ) તેટલા જીવો શ્રી જિનેશ્વર દેવોએ કહ્યા છે કે—તેઓનાં શરીરો જો સરસવના દાણા જેવડાં હોય, તો આખા જંબૂદીપમાં તે પણ સમાય નહિ. (૧) લીલા આમળાના પ્રમાણ જેટલા પૃથ્વીકાયમાં (માટી, મીઠા વગેરેમાં) જે જીવો હોય છે તેઓનાં શરીરો જો પારેવા (કબૂતર) જેવડાં હોય તો સમર્ચ જંબૂદીપમાં પણ તે સમાય નહિ. (૨)"

સર્વ સચિત્તના ત્યાગ અંગે અંબડ પરિવ્રાજકના ૭૦૦ શિષ્યોનું ઉદાહરણ 'શાસ્ત્રમાં કહેલું છે. એ રીતિએ આત્માર્થીએ સચિત્તનો ત્યાગ કરવામાં શક્ય પ્રયત્ન કરવો.

૧. અંબડ પરિવ્રાજકના સાતસો શિષ્યોએ પાછળથી શ્રાવકધર્મને સ્વીકાર્યો હતો, તેમાં તેઓએ 'સચિત તથા બીજાએ આપ્યા વિનાનાં' આહાર-પાલી નહિ વાપરવાનો નિયમ કર્યો હતો, તેથી તેઓ હંમેશા અચિત અને તે પણ બીજાએ આપેલા આહારાદિથી જીવનનિર્વાહ કરતા. કોઇ વખત ગંગા નદીના કાંઠે જંગલમાં પહોંચતાં, ત્યાં શ્રીષ્મઋતુનો સભ્ર તાપ, ગંગા નદીના કાંઠાની અતિ તપેલી ઉષ્ણ રેતી અને સૂર્યની ગરમી વગેરેથી અતિ તૃષાતુર થયા છતાં પોતાના નિયમમાં દઢતાવાળા તેઓએ ગંગાના પાણીનો ઉપયોગ ન કરતાં, આગળ ચાલવા માટે અસમર્થ હોઇ આખરે અનશન=સર્વ આહારાદિનો ત્યાગ કર્યો અને કાળધર્મ પામી પાંચમા બ્રહ્મ દેવલોકમાં ઇન્દ્રની સમાન ઋદ્ધિવાળા દેવો થયા. એમ સચિત્તના ત્યાગથી થતા લાભને સમજી આત્માર્થીએ શક્ય ત્યાગ કરવા ઉદ્યમ રાખવો.

- ર. દ્રવ્ય– સચિત્ત અને વિગઇઓ સિવાય' જે જે વસ્તુ મુખમાં નાખવામાં આવે, તે દરેક ચીજોને≂દ્રવ્યોને સંખ્યાથી ગણવાં. તેમાં ખીચડી, રોટલી, નિવિયાતા લાડુ, લાપસી, પાપડી, ચુરમું, કરમ્બો, દુધપાક, ખીર વગેરે પદાર્થો અનેક જાતિનાં ધાન્યો આદિ ઘણાં દ્રવ્યોથી તૈયાર થાય છે. તો પણ તે બધાં દ્રવ્યોનું સ્વ3પ બદલાઇને એક નવું સ્વ3પ પ્રગટ થતું હોવાથી તેને એકેક દ્રવ્ય જ ગણવું. વળી એક જ જાતિના અનાજ વગેરેમાંથી બનેલાં અનેક દ્રવ્યો, જેવાં કે–ઘઉંમાંથી બનાવેલાં પુરી, રોટલો, રોટલી, ખાખરો, ઘુઘરી, ઢોકળાં, થુલી, બાટ, કર્ણિક વગેરે દરેકનાં નામ તથા સ્વાદ જુદા જુદા હોવાથી, તે એક જ દ્રવ્યમાંથી બનેલાં પણ દરેકને જુદા ગણવાં. ફળો, સીંગો વગેરેમાં પણ તેનાં નામ એક જ હોવા છતાં સ્વાદ જુદા જુદા હોવાથી તથા તેનું સ્વરૂપ બદલાતું હોવાથી દરેકને જુદા દ્રવ્યો તરીકે ગણવાં. અથવા તો ગુરુ કે અનુભવી શ્રાવક પાસેથી સમજીને ઉપર જણાવ્યું તે સિવાય બીજી રીતિએ પણ દ્રવ્યોની મર્યાદા સંખ્યાથી નિયત કરવી. ધાતુની સળી, હાથની આંગળી વગેરે મુખમાં નાખવા છતાં દ્રવ્યમાં ગણાતાં નથી. (તે સિવાયની પ્રત્યેક ચીજ દ્રવ્ય3પે ગણવી-એવો વ્યવહાર છે.)
- **૩. વિગઇ–** દૂધ, દહીં, ઘી, તેલ, ગોળ અને સર્વપક્વાત્ર-એ છ વિગઇઓ ભક્ષ્ય છે. (તેમાં અમૂક છૂટ રાખીને બાકીની શક્ય હોય તેટલી વિગઇઓનો ત્યાગ કરવો તે વિગઇનિયમ.)
  - ૪. ઉપાનહ- જોડા, બુટ, ચંપલ વગેરે ચામડાનાં-કપડાનાં પગરખાં કે કપડાનાં મોજાં, એ દરેક ઉપાનહ કહેવાય છે. લાકડાની પાદુકા (ચાખડી) વગેરે તો ઘણા જીવોની વિરાધનાનું કારણ હોવાથી શ્રાવકે તેનો સર્વથા ત્યાળ કરવો, અને વાપરવાના ચામડાનાં કે કપડાનાં ઉપર જણાવ્યાં તે બુટ, ચંપલ, મોજા વગેરેનું પ્રમાણ નક્કી કરી બાકીનો ત્યાગ કરવો.
  - **પ. તામ્બૂલ** મુખવાસ, પાન, સોપારી, ખદિર (કપુર કે ખેરમાંથી બનેલી ઔષધિ વગેરે), વડિકા, કાથો વગેરે સ્વાદિમ વસ્તુઓ અમુક ઉપરાંત નહિ વાપરવાનું નિયમન કરવું.

ગ્રંથમાં 'સચિત્ત અને વિગઇઓ સિવાય' એમ જજ્ઞાવેલું છે, તેનું કારણ એ કે—ચૌદ નિયમમાં સચિત્ત અને વિગઇ એ બે નિયમો અલગ જજ્ઞાવ્યા છે, વર્તમાનમાં તો મુખમાં નંખાય તે તે બધી વસ્તુઓને દ્રવ્યોમાં ગજ્ઞવાનો વ્યવહાર જોવામાં આવે છે.

- દ. વસ્ત્ર— મસ્તક આદિ પાંચેય અંગોનું રક્ષણ કરનાર વેષ. લજ્જાદિના રક્ષણ માટે પહેરવાનું ધોતીયું, પોતડી કે રાત્રે સૂતાં પહેરવાનું વસ્ત્ર વેષમાં ગણાતું નથી, માટે તે સિવાયના વાપરવાનાં વસ્ત્રોની સંખ્યા નક્કી કરી તેથી અધિક વાપરવાનો ત્યાગ કરવો.
- 9. **કુસુમ** પુષ્પો. એમાં મસ્તકે કે ગળામાં પહેરવા લાયક ફૂલ-હાર કે શય્યામાં તથા ઓશીકે રાખવા લાયક અમુક પુષ્પોને ભોગવવાનો નિર્ણય કરી બીજાનો ત્યાગ કરવો.
- **૮. વાહન** એમાં ૨થ, ઘોડાં, ઉટ, (ગાડી, મોટર, સાયકલ, વિમાન, સ્ટીમર) વગેરે વાહનોનો અમુક પ્રમાણથી વધુ નહિ વાપરવાનો નિયમ કરવો
- ૯. શયન— એમાં પલંગ, ખાટલો (પાટ-પાટલા-ખુરસી-ટેબલ-આસન) વગેરે સૂવા-બેસવાના સાધનોનો નિયમ કરી તેથી વધારેનો ત્યાગ કરવો.
- ૧૦. વિલેપન– આમાં શરીરસુખાકારીરૂપ ભોગને માટે ચંદન, જવ વગેરેનો ચૂરો તથા કસ્તૂરી વગેરે વિલેપનોનું પ્રમાણ નક્કી કરી બાકીનો ત્યાગ કરવો. આ નિયમ કરવા છતાં પણ દેવપૂજાદિ વખતે તિલક કરવું અને પોતાના હાથ, કાંડા વગેરેને ધૂપ દેવો વગેરે કરવું કલ્પે.
- **૧૧. અબ્રહ્મ—** મૈથુનિક્રિયા. તેમાં દિવસે ત્યાગ અને રાત્રિએ પણ અમુક વાર ભોગનું પ્રમાણ નક્કી કરી તે ઉપરાંત મૈથુનનો ત્યાગ કરવો.
- ૧૨. **દિક્પરિમાણ** આ નિયમમાં સર્વ દિશાઓમાં કે અમુક દિશામાં અમુક હદથી વધારે દૂર જવા-આવવાનો કે ત્યાંથી કોઇને બોલાવવાનો, અથવા કોઇ વસ્તુ મંગાવવા-મોકલવા વગેરેનો યથાશક્તિ ત્યાગ કરવો.
- ૧૩. સ્નાન– સ્નાનમાં શરીરસુખની અભિલાષાએ માત્ર પાણીના સ્નાનનો કે સાબૂ, તેલ વગેરે ચોળવાપૂર્વકના સ્નાનનો અમુક સંખ્યામાં નિયમ કરી વધારેનો ત્યાગ કરવો. દેવપૂજાદિ કારણે સ્નાન કરવામાં નિયમભંગ થતો નથી. તે સિવાય લૌકિક (સ્મશાનાદિ કારણે કે અન્ય અસ્પૃશ્યનો સ્પર્શ થવો વગેરે) કારણે જયણા રાખવી.

૧૪. ભંકત- રાંધેલું ધાન્ય, સુખડી, (પાણી) વગેરે ખોરાકાદિનું વજનથી અમુક ત્રણ શેર, ચાર શેર વગેરે વજનનું પ્રમાણ નક્કી કરી તેથી વધારે વાપરવાનો ત્યાગ કરવો. તેમાં તડબૂચ આદિ ફળો ખાવાથી વજન વધી જવાનો સંભવ છે માટે તેનો ખ્યાલ રાખવો.

એમ ઉપર જણાવ્યા તે ચૌદ નિયમનો ઉપલક્ષણથી બીજી પણ શાક, ફળ, ધાન્ય વગેરે વસ્તુઓનું નામ-સંખ્યા-વજન વગેરેથી પ્રમાણ નક્કી કરવું અને સ્નાન, અબ્રહ્મ વગેરેનું 'અમુક વાર કે અમુક સમય સુધી' એમ પ્રમાણ નક્કી કરવું. એ મુજબ યથાશક્તિ ચૌદ નિયમો ગ્રહણ કરવા. '(૧૧)

૧. ચૌદ નિયમો ધારવામાં, વસ્તુતઃ નિરુપયોગી ભોગના અવિરતિજન્ય પાપથી બચી જવાય એ એક મોટું ફળ છે. મુખ્યતયા નિયમો ધારવામાં પોતાની બુદ્ધિ-સમજપૂર્વક જે રીતિએ ધારે તે રીતિએ તેનું પાલન કરવાનું હોય છે, છતાં શાસ્ત્રોમાં ઉપર પ્રમાણે સામાન્ય ક્રમ બતાવ્યો છે. આ ચૌદ પદાર્થોની સાથે બીજી પણ અનેક વસ્તુઓના નિયમો થઇ શકે છે, તે નિયમ ધારનારા અનુભવીઓ પાસેથી સમજીને કરી શકાય છે. વર્તમાનકાળે છ વિગઇઓ માંથી અમુક વિગઇ સિવાયની બાકીની વિગઇઓનો ત્યાગ કરાય છે અથવા કોઇ તો દરરોજ અનુક્રમે નામપૂર્વક તજે છે. તેમાં કેટલાકો મુલમાંથી, કાચી અને નિવિધાતી-એમ સર્વથા વિગઇનો ત્યાગ કરે છે, તો કોઇ માત્ર કાચી કે તેનાં નિવિયાતાં જ તજે છે. તામ્બુલમાં કોઇ લવિંગ, એલચી, જાયકળ, જાવંત્રી, અનેક જાતિનાં યુર્જો વગેરે મુખશુદ્ધિનાં સાધનો પૈકી અમુક નામપૂર્વક અમુક સંખ્યાનો નિયમ કરી બાકીના તજે છે. વસમાં કોઇ ધોતીયું, પોતડી, હાથ સાફ કરવાના ટુકડા (નેપકીન) શરીર લુછવાના રૂમાલ વગેરે દરેક વસ્ત્રોની ગણત્રી રાખે છે. યુષ્યના ઉપલક્ષણથી કોઇ અમુક જાતિના સૂંધવાનાં તેલ, અત્તર વગેરે તથા હાથમાં રાખવાની કલગી, ગળાના ફ્લહાર, હાથે પહેરવાના ફ્લના કંક્જ઼, માથે ગૂંચવામાં આવતી ફ્લની વેજાીઓ, છૂટાં ફૂલો વગેરે દરેકનું નિયમન કરે છે. વાહનો—'ફરતું, તરતું, ચરતું અને ઊડતું– એમ ચાર પ્રકારનાં હોય છે. તેમાં મોટર, ગાડી, રેલ્વે, સાઇકલ, ટ્રામ, ગાડાં, એક્કા વગેરે જડ કે યાંત્રિક જમીન ઉપર ચાલતાં પ્રત્યેક વાહનો 'કરતાં' કહેવાય છે; નાવડી, હોડી, સ્ટીમર, મચ્છવા, ત્રાપા વગેરે નદી, ખાઇ કે સમુદ્રાદિના પાસીમાં ચાલતાં વાહનો 'તરતાં' ગુજાય છે. હાથી, ઘોડા, ઉટ, ખચ્ચર વગેરે પશુરૂપ વાહનો 'ચરતાં' ગજાય છે; અને આકાશમાં ચાલતાં વિમાનાદિ 'ઉડતાં' વાહનો કહેવાય છે. એ દરેક જાતિનાં વાહનોનો વિભાગપૂર્વક અમુક સંખ્યામાં નિયમ કરી બાકીનો ત્યાગ કરાય છે. વિલેપનમાં-શરીરના સુખસ્પર્શરૂપ 'સાબુ, તેલ, અળતો, મેંદી, પાઇડરો, સુખડ, બરાસ, કસ્તુરી' વગેરેનું અમુક તે તે વસ્તુઓના નામપૂર્વક, અમુક પ્રમાણમાં, અમુક વાર ઇત્યાદિ નિયમન કરી બાકીનો ત્યાગ કરાય છે. શ્વયનમાં-ગાદી, તકીયા, ખુરશી, ટેબલ, મેજ, આરામચેર, સ્ટ્રેચર, પલંગ, ખાટલા, ચોપાઇ, પથારી, કોચ વગેરે સૂવા, બેસવા કે આરામનાં દરેક સાધનોની સંખ્યાનો નામ-વિભાગપૂર્વક નિયમ કરી બાકીનો ત્યાગ કરાય છે અને સ્મરણ ન રહે તો બહારગામે , બજારમાં કે એવા બીજા સ્થાને ઔચિત્યભંગ ન થાય માટે જયણા રખાય છે. અબ્રહ્મને અંગે સ્વસ્ત્રીસંતોષ અને એકથી અધિક સ્ત્રીઓ હોય તો અમુક અમુક સિવાયની બીજીનો નિયમ કરવા સાથે અમુક વારથી વધારે વાર મૈથુન તજે છે. આને અંગે તિથિ પ્રાતઃસૂર્યોદયથી મનાય છે, છતાં પૂર્વની

# वसहीसयणासणभत्त-पाणभेसज्जवत्थपत्ताइ । जड्वि न पज्जत्तधणो, थोवा वि हु थोवयं देइ ॥ १२ ॥

वसति-शयना-ऽऽसन-भक्त-पान-भैषज्य-वस्त्र-पात्रादि । यद्यपि न पर्याप्तधनः स्तोकादपि खलु स्तोकं ददाति ॥ १२ ॥ ....... ९७६ **ગાથાર્થ-** શ્રાવક સાધુઓને વસતિ (=२હેવાનું મકાન), શયન (=સૂવા માટે સંથારો વગેરે), આસન, આહાર, પાણી, ઔષધ, વસ્ર

મધ્યરાત્રિના પછીના સમયથી તેનો ત્યાગ કરવો વ્યાજબી છે. કારણ કે-પાછલી અડધી રાત્રિ બીજી તિથિરૂપે નહિ છતાં બીજી તિથિના પરોઢરૂપે વ્યવહાર થાય છે અને તેથી કેટલીક વખત નિયમ તૂટવાનો સંભવ છે; માટે તે દિવસની પૂર્વની મધ્યરાત્રિથી આરંભીને તે દિવસ અને પૂર્ણ રાત્રિ સુધી પણ તજવું શ્રેયસ્કર છે. અન્યથા પર્વતિથિ વગેરે પણ સચવાવી દુઃશક્ય છે. દિશાઓમાં ઉર્ધ્વ, અધો અને આઠ તિચ્છી—એ દશેય દિશામાં જવા-આવવાનો નિયમ કરાય છે. સ્નાનને અંગે છોટકાં-મોટકાંનો વિભાગ કરાય છે. તેમાં સંપૂર્ણ સ્નાન કરવું તે મોટકું કહેવાય છે અને હાથ, પગ, મુખ વગેરે ધોવાં તે છોટકાં કહેવાય છે. આ સ્નાનનો અમુક સંખ્યાથી વધારે નહિ કરવાનો નિયમ કરાય છે. ભક્ત એટલે ભાત-પાણીરૂપ અશન, પાન, ખાદિમ, સ્વાદિમ-એ ચારેય આહાર પૈકી જે જે મુખમાં નંખાય, ખવાય અને પીવાય, તે તે બધાનું વજનથી અમુક શેર-એમ પ્રમાણ કરી તેથી અધિકનો ત્યાંગ કરાય છે.

આ ઉપરાંત પૃથ્વીકાયાદિ પાંચ સ્થાવરોનો નિયમ કરાય છે, તેમાં પૃથ્વીકાયમાં-ખાણની માટી, મીઠું વગેરે ચીજોનું સંખ્યા અને વજનથી પ્રમાણ કરાય છે. અપુકાયમાં-અમુક શેરથી વધારે પાણી નહિ પીવાનો નિયમ કરાય છે, સ્નાનને અંગે અમુક માપ નક્કી કરાય છે અને કપડાં વગેરે ધોવાને અંગે અમુક કૂવા, તળાવ, નદી, નળ વગેરેનો નિર્જાય કરાય છે. તેઉકાયમાં-અમુક સંખ્યામાં ચુલા, સ્ટવ વગેરેના આરંભનો નિર્ભય કરાય છે. દીવાને અંગે પોતાના ઘર, દુકાન વગેરેના દીવાઓનું અમુક સંખ્યામાં પ્રમાણ કરાય છે અને જાહેર રસ્તાના વગેરે બીજા દીવાઓની જયણા રખાય છે. વાયુકાયમાં-પંખા, હિંચકા વગેરે વાયુકાયની વિરાધનાનાં સાધનોનો નિયમ થાય છે અને વનસ્પતિકાયમાં-સચિત્તના નિયમમાં જણાવ્યું તેમ નામ, માપ અને સંખ્યાના વિભાગપૂર્વક ત્યાગ કરાય છે. ત્રસકાયમાં-અમુક સંખ્યામાં નોકર-ચાકરો વગેરેનો નિર્ણય થાય છે. તે સિવાય અસી, મસી અને કૃષિ-એ ત્રણના વ્યાપારનાં નિયમો કરવામાં આવે છે. તેમાં અસીના નિયમમાં ચપ્પ. કાતર. સૂડી, સૂડા, સોય વગેરે દરેકના પ્રકારનાં શસ્ત્રો વાપરવાને અંગે અમુક પ્રમાણમાં સંખ્યાનો નિયમ કરાય છે; મસીના વિષયમાં પેન, પેન્સીલ, કલમ, હોલ્ડર, શાહી, ખડીયા વગેરે લખવાનાં સાધનોને (વ્યાપાસદિ લૌકિક કાર્યોમાં) વાયરવાનો સંખ્યાથી નિયમ કરાય છે અને કૃષિથી ખેતર વગેરેના આરંભનો નિંયમ થાય છે. એ રીતિએ યથાશક્ય ચૌદ નિયમો કરવાથી તે સિવાયના બીનજરૂરી ઘણા આશ્રવમાંથી આત્મા બચી જાય છે અને દરેક વ્યવહારમાં કોઇ પ્રકારની અગવડ વિના ઘણો મોટો લાભ થાય છે. પાપભીરુ આત્માઓને બીજી આરાધના ઓછી થતી હોય તો પક્ષ ચૌદ નિયમથી જીવનને મર્યાદિત કરવામાં ઘજો લાભ છે. આ વિષયમાં વિશેષ સ્વરૂપ નિયમ પાળનારા અનુભવી શ્રાવકો કે ગીતાર્થ મુનિરાજો પાસેથી સમજવું. (ધર્મસંગ્રહ ભાષાંતરમાંથી સાભાર ઉદ્ધત)

| आवरत सम्बन्धां श्रावं वम आवंदार                                                                                                         | 93    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| અને પાત્ર વગેરે આપે=વહોરાવે. જો શ્રાવક પૂર્ણ ધનવાળો ન હો<br>પણ થોડામાંથી થોડું પણ આપે. (ઉપ.મા., ગા.૨૪૦) (૧૨)                            | ય તો  |
| साहूण चेड़याण य, पंडिणीयं तह अवण्णवाइं च ।                                                                                              |       |
| जिणपवयणस्स अहियं, सव्वत्थामेण वारेड ॥ १३ ॥                                                                                              |       |
| साधूनां चैत्यानां च प्रत्यनीकं तथाऽवर्णवादिनं च ।<br>जिनप्रवचनस्याहितं सर्वस्थाम्ना वारयति ॥ १३ ॥                                       | Olala |
|                                                                                                                                         |       |
| ગાથાર્થ- સાધુઓના, જિનમંદિરોના અને જૈનશાસનના વિરોધ્<br>નિંદા કરનારાને અને અહિત કરનારને પોતાની સર્વશક્તિનો ઉપ<br>કરીને રોકે. (ઉપ.મા. ૨૪૨) |       |
| વિશેષાર્થ— આ વિષે અભયકુમાર અને વસ્તુપાળ આદિ શ્રાવ<br>અને વિષ્ણુકુમાર આદિ સાધુઓનાં દેષ્ટાંતો સુપ્રસિદ્ધ છે. (૧૩)                         | કોનાં |
| पढमं जईण दाऊण, अप्पणा पणमिऊण पारेड़ ।                                                                                                   |       |
| असइ सुविहियजणंमि, भुंजेइ कयदिसालोओ ॥ १४ ॥                                                                                               |       |
| प्रथमं यतिभ्यो दत्त्वाऽऽत्मना प्रणम्य पारयति ।                                                                                          |       |
| असति सुविहितजने भुनक्ति कृतदिशालोक: ॥ १४ ॥                                                                                              | ९७८   |
| <b>ગાથાર્થ—</b> શ્રાવક પહેલાં પ્રણામ કરવાપૂર્વક મહાત્માને દાન કરીને<br>પોતે જમે. કદાચ સુવિહિત મહાત્મા ન મળે તો (મહાત્મા મળી જાય         | એવા   |
| ભાવપૂર્વક) ચારે દિશામાં નજર કરી મહાત્માની વાટ જોઇ, કોઇ મહ                                                                               |       |
| પધારી જાય તો સારું, મને લાભ મળે આમ વિચારીને પછી જમે. (                                                                                  | ૧૪)   |
| (ઉપ.મા. ગા-૨૩૮)                                                                                                                         |       |
| संजईण दव्वलिगीण-मंतरं मेरुसरिसवसरिच्छं।                                                                                                 |       |
| नाऊण पत्तदाणे, जयइ सो गुणजुओ सङ्घो ॥ १५ ॥                                                                                               |       |
| संयतीनां द्रव्यलिङ्गिनामन्तरं मेरु-सर्षपसदृशम् ।                                                                                        |       |
| ज्ञात्वा पात्रदाने यतते सो गुणयुतः श्राद्धः ॥ १५ ॥                                                                                      |       |
| <b>ાથાર્થ–</b> સુસાધુઓનું અને દ્રવ્યસાધુઓનું અંતર મેરુ-સરસવ સ                                                                           | માન   |

જાણીને ગુણયુક્ત તે શ્રાવક સુપાત્ર દોનમાં યત્ન કરે છે. (૧૫)

| मन्नइ जिणाण आणं, मिच्छं परिहरइ धरइ सम्मत्तं ।                               |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| छव्विहआवस्सयंमी, उज्जुत्तो होइ पइदिवसं ॥ १६ ॥                               |
| मन्यते जिनानामाज्ञां मिथ्यात्वं परिहर्रात-धरति सम्यक्त्वम् ।                |
| षड्विधावश्यके उद्युक्तो भवति प्रतिदिवसम् ॥ १६ ॥९८०                          |
| <b>ગાથાર્થ</b> જિનેશ્વર ભગવાનની આજ્ઞા માને છે, મિથ્યાત્વનો ત્યાગ            |
| કરે છે, સમ્યક્ત્વ ધારણ કરે છે, છ પ્રકારના આવશ્યકમાં પ્ર <mark>તિદિવસ</mark> |
| ઉદ્યમવંત થાય છે. (૧૬)                                                       |
| पव्वेसु पोसहवयं, दाणं सीलं तवो य भावो य ।                                   |
| सज्झायनमुक्कारो, परोवयारो य जयणा य ॥ १७ ॥                                   |
| पर्वसु पौषधव्रतं दानं शीलं तपश्च भावश्च ।                                   |
| स्वाध्याय-नमस्कारौ परोपकारश्च यतना च ॥ १७ ॥९८१                              |
| ગાથાર્થ પર્વ દિવસને વિષે પોસહવ્રત કરવું, દાન, શિયળ, તપ અને                  |
| ભાવના, સ્વાધ્યાય, નમસ્કાર અને પરોપકાર તથા જયણા રાખવી. (૧૭)                  |
| जिणपूया जिणाथुणणं, गुरुथुइ साहम्मियाण वच्छल्लं ।                            |
| ववहारस्स य सुद्धी, रहजत्ता तित्थजत्ता य ॥ १८ ॥                              |
| जिनपूजा जिनस्तवनं गुरुस्तुति: साधर्मिकाणां वात्सल्यम् ।                     |
| व्यवहारस्य च शुद्धिः रथयात्रा तीर्थयात्रा च ॥ १८ ॥९८२                       |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જિનેશ્વર ભગવાનની પૂજા, જિનેશ્વર ભગવાનની સ્તુતિ,             |
| ગુરુની સ્તુતિ અને સાધર્મિકને વિષે વાત્સલ્ય, વ્યવહારની શુદ્ધિ,               |
| રથયાત્રા અને તીર્થયાત્રા. (૧૮)                                              |
| उवसमविवेगसंवर-भासासमिइछज्जीवकरुणा य ।                                       |
| धम्मियजणसंसग्गो, करणदमो चरणपरिणामो ॥ १९ ॥                                   |
| उपशम-विवेक-संवर-भाषासमिति-षङ्जीवकरुणाश्च ।                                  |
| धार्मिकजनसंसर्गः करणदमश्चरणपरिणामः ॥ १९ ॥ ९८३                               |
| <b>ગાથાર્થ</b> ઉપશમ, વિવેક, સંવર, ભાષાસમિતિ અને ષટ્કાય જીવની                |
| દયા, ધાર્મિક માણસનો સંસર્ગ, ઇન્દ્રિયોનું દમન અને ચારિત્રનો                  |
| પરિજ્ઞામ. (૧૯)                                                              |

| संघोवरि बहुमाणो, पुत्थयलिहणं पभावणा तित्थे ।                              |
|---------------------------------------------------------------------------|
| जिणसासणंमि राओ, णिच्चं सुगुरूण विणयपरे ॥ २० ॥                             |
| सङ्ग्रेपरि बहुमान: पुस्तकलेखनं प्रभावना तीर्थे ।                          |
| जिनशासने रागो नित्यं सुगुरूणां विनयपरः ॥ २० ॥ ९८४                         |
| <b>ગાથાર્થ–</b> શ્રીસંઘ ઉપર બહુમાન રાખવું, પુસ્તક લખાવવા અને              |
| તીર્થની પ્રભાવના કરવી. જિનશાસન ઉપર રાગ રાખવો, અને નિત્ય                   |
| સુગુરુના વિનયમાં તત્પર રહેવું. (૨૦)                                       |
| इच्छइ नियहिययंमी, परिगहं णवविहं परिच्वज्ज ।                               |
| गहिऊण संजमभरं, करेमि संलिहणमणिदाणं ॥ २१ ॥                                 |
| इच्छति निजहृदये परिग्रहं नवविधं परित्यज्य ।                               |
| गृहीत्वा संयमभारं करोमि संलेखनामनिदानम् ॥ २१ ॥ ९८५                        |
| <b>ગાથાર્થ–</b> શ્રાવક પોતાના હૃદયમાં ઇચ્છે=ભાવના રાખે કે હું નવ          |
| પ્રકારના પરિગ્રહનો ત્યાગ કરીને સંયમના ભારને સ્વીકારીને અંત સમયે           |
| નિદાનરહિત સંલેખનાને કરું. (૨૧)                                            |
| कणूरधूववत्थ-प्राभिड़ रव्वेहिं पुत्थयाणं च ।                               |
| निम्माइ सया पूया, पव्वदिणंमी विसेसाओ ॥ २२ ॥                               |
| कर्पूर-धूप-वस्त्रप्रभृतिद्रव्यै: पुस्तकानां च।                            |
| निर्माति सदा पूजां पर्वदिने विशेषात् ॥ २२ ॥ ९८६                           |
| <b>ગાથાર્થ–</b> શ્રાવક સદા કપૂર, ધૂપ, વસ્ર વગેરે દ્રવ્યોથી પુસ્તકોની પૂજા |
| કરે અને પર્વદિવસે વિશેષથી કરે. (૨૨)                                       |
| दळ्वसए संजाए, गेहंमि जिणिदिबंबसंठवणं ।                                    |
| पवयणलिहणं सहस्से, लक्खे जिणभवणकारवणं ॥ २३ ॥                               |
| द्रव्यशते सञ्जाते गृहे जिनेन्द्रबिम्बसंस्थापनम् ।                         |
| प्रवचनलेखनं सहस्रे लक्षे जिनभवनकारापणम् ॥ २३ ॥ ९८७                        |
| <b>ગાથાર્થ-</b> શ્રાવક સો રૂપિયા થાય તો ઘરમાં જિનેશ્વરનાં બિંબનું         |
| સ્થાપન કરે, હજાર રૂપિયા થાય તો શાસ્ત્રો લખાવે અને લાખ રૂપિયા              |
| થાય તો (શિખરબંધી) જિનમંદિર કરાવે. (૨૩)                                    |

| जिण्णुद्धरणाईयं, किच्चं किज्जइ दससहस्सेहिं।                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| इच्चाइधम्मकिच्चं, सत्तीए कुणइ जो सङ्खो ॥ २४ ॥                                                                                     |
| जीर्णोद्धारणादिकं कृत्यं क्रियते दशसहस्रै: ।                                                                                      |
| इत्यादिधर्मकृत्यं शक्त्या करोति यः श्राद्धः ॥ २४ ॥ ९८८                                                                            |
| <b>ગાથાર્થ—</b> શ્રાવક દશ હજાર રૂપિયાથી જીર્જોદ્ધાર વગેરે કરે. <mark>શ્રાવક</mark><br>ઇત્યાદિ ધર્મ કાર્યો શક્તિ પ્રમાણે કરે. (૨૪) |
| संवच्छाचाउम्मासिएसु अट्ठाहियासु अ तिहीसु ।                                                                                        |
| सळायरेण लग्गइ, जिणवरपूर्यातवगुणेसु ॥ २५ ॥                                                                                         |
| संवत्सर-चातुर्मासिकेषु अष्टाहिकासु च तिथिसु ।                                                                                     |
| सर्वादरेण लगति जिनवरपूजातपोगुणेषु ॥ २५ ॥ ९८९                                                                                      |
| ગાથાર્થ– પર્યુષણપર્વ, ત્રણચૌમાસીપર્વ, ચૈત્ર અને આસો મહિનાની                                                                       |
| બઢાઇ, આઠમ-ચૌદશ આદિ મુખ્ય પર્વ <mark>તિથિ - આ દિવસોમાં શ્રાવક</mark>                                                               |
| ાૂરતા આદરપૂર્વક જિનેશ્વર ભગવા <b>નની પૂજા અને તપરૂપ ગુણોમાં મગ્ન</b>                                                              |
| મની જાય છે. (૨૫) <b>(ઉપ.મા. ગા-૨૪૧)</b>                                                                                           |
| अट्टमि चउद्दसी पुण्णिमसी उद्दिट्ठा तिहिचउक्कंमि ।                                                                                 |
| चारित्तस्साराहण-कए करे पोसहाईयं ॥ २६ ॥                                                                                            |
| अष्टमी चतुर्दशी पूर्णिमा उद्दिष्टा (=अमावास्या) तिथिचतुष्के ।                                                                     |
| चारित्रस्याराधनकृते करोति पौषधादिकम् ॥ २६ ॥ ९९०                                                                                   |
| <b>ગાશાર્થ—</b> શ્રાવક આઠમ, ચૌદશ, પૂનમ અને અમાસ એ <mark>ચાર</mark>                                                                |
| તેથિઓમાં ચારિત્રની આરાધના માટે પૌષધ વગેરે કરે. (૨૬)                                                                               |
| बीया पंचमि इकारसी तिही नाणहेउया एया ।                                                                                             |
| तत्थ य नाणाईणं, पूया भत्तीए कायव्वा ॥ २७ ॥                                                                                        |
| द्वितीया पञ्चमी एकादशी तिथयो ज्ञानहेतुका एता: ।                                                                                   |
| तत्र च ज्ञानादीनां पूजा भक्त्या कर्तव्या ॥ २७ ॥                                                                                   |
| <b>ગાથાર્થ</b> બીજ, પાંચ અને અગિયારસ આ ત્રણ તિથિઓ જ્ઞાન માટે                                                                      |
| ે તે તિથિઓમાં લાન વગેરેની પજા ભક્તિથી કરવી જોઇએ (ર.લ)                                                                             |

| अण्णा दंसणतिहिओ, तत्थ जिणिंदाण भत्ती जुत्तीए।                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विविहा विविहपयारा, कायव्वा पइदिणं सम्मं ॥ २८ ॥                                                      |
| अन्या दर्शनतिथयस्तत्र जिनेन्द्राणां भक्तिर्युक्त्या ।                                               |
| विविधा विविधप्रकार कर्तव्या प्रतिदिनं सम्यक् ॥ २८ ॥ ९९२                                             |
| <b>ગાથાર્થ—</b> બીજી તિથિઓ દર્શનતિથિઓ (સમ્યગ્દર્શનની આરાધના                                         |
| માટેની તિથિઓ) છે. તે તિથિઓમાં દરરોજ વિવિધ પ્રકારની પૂજા<br>વિવિધ રીતે અને સારી રીતે કરવી જોઇએ. (૨૮) |
| अद्वहियंमि भूयाण, तसाण जीवाण जो अमाघाओ ।                                                            |
| निखज्जं कायव्वं, असणाई जिणिदआणाए ॥ २९ ॥                                                             |
| अष्टाहिके भूतानां त्रसानां जीवानां योऽमाघात: ।                                                      |
| निखद्यं कर्तव्यमशनादि जिनेन्द्राज्ञया ॥ २९ ॥ ९९३                                                    |
| <b>ગાથાર્થ–</b> આઠ દિવસના મહોત્સવમાં એકેંદ્રિય અને ત્રસ જીવોની                                      |
| અમારિ પ્રવૃતવિ તથા (ગરીબ આદિને આપવા માટે) જિનાજ્ઞા પ્રમાણે                                          |
| નિર્દોષ 'અશનાદિ તૈયાર કરે. (૨૯)                                                                     |
| जिणदव्वनाणदव्वं, साहारणमाइदव्वसंगहणं ।                                                              |
| न करेड़ जड़ करेड़, नो कुज्जा नियधणप्पसंगं ॥ ३० ॥                                                    |
| जिनद्रव्य-ज्ञानद्रव्य-साधारणादिद्रव्य-संग्रहणम् ।                                                   |
| न करोति यदि करोति न कुर्याद् निजधनप्रसङ्गम् ॥ ३० ॥ ९९४                                              |
| <b>ગાથાર્થ–</b> દેવદ્રવ્ય, જ્ઞાનદ્રવ્ય અને સાધારણદ્રવ્ય આદિ દ્રવ્યનો સંગ્રહ                         |
| ન કરે. જો (તેવા વિશિષ્ટ કારણોથી) દેવદ્રવ્ય આદિ દ્રવ્યનો સંગ્રહ કરે                                  |
| તો તે દ્રવ્યને પોતાના ધનની સાથે ન રાખે. (૩૦)                                                        |
| जइ वङ्गावइ तो पुण लेहयभिच्चाइ सव्वमन्नत्थ ।                                                         |
| संघसमक्खं रक्खड़, नासे जड़ देइ मूलधणं ॥ ३१ ॥                                                        |
| यदि वर्धापयति तदा पुनर्लेखकभृत्यादि सर्वमन्यत्र ।                                                   |
| सङ्घसमक्षं रक्षति नश्येद् यदि ददाति मूलधनम् ॥ ३१ ॥ ९९५                                              |

૧. અભક્ષ્યભક્ષણ આદિ દોષોથી રહિત.

ગાથાર્થ— જો દેવદ્રવ્ય આદિ દ્રવ્યની વૃદ્ધિ કરે તો તેનું રક્ષણ કરવા લેખક (=નામું લખનાર) અને નોકર આદિ કોઇને ય ન આપે, (=સાચવવા ન આપે અને વ્યાજથી પણ ન આપે) કિંતુ સંઘ સમક્ષ (=સંઘની સાક્ષીએ) પોતે રક્ષણ કરે. કદાચ જો તે દ્રવ્ય નાશ પામે તો મૂળધન (=મૂળ રકમ) પોતે આપે. (૩૧)

#### एवं तित्थयरत्तं, पावइ तप्पुण्णओ महासङ्को । इइविहिविवरीओ जो, सो दुल्लहबोहिओ हवइ ॥ ३२ ॥

एवं तीर्थङ्करत्वं प्राप्नोति तत्पुण्यतो महाश्राद्धः ।

इतिविधिविपरीतो यः स दुर्लभबोधिको भवति ॥ ३२ ॥ ......९९६

ગાથાર્થ— આ પ્રમાણે દેવદ્રવ્ય આદિની રક્ષા કરનાર મહાશ્રાવક દેવદ્રવ્ય આદિ ધનનું રક્ષણ કરવાના પુણ્યથી તીર્થકરપણાને પામે છે. જે આ પ્રમાણેની વિધિથી વિપરીત કરે છે તે દુર્લભબોધિ થાય છે. (૩૨)

# तम्हा आगममग्गं, कोड़ सव्वत्थ अग्गओ कुसलो । सो खलु दंसणसङ्घो, वुड्ढो सो संघमज्झंमि ॥ ३३ ॥

तस्मादागममग्रयं करोति सर्वत्राग्रगः कुशलः ।

स खलु दर्शनश्राद्धः वृद्धः स सङ्घमध्ये ॥ ३३ ॥..... ९९७

ગાથાર્થ– કુશળ અગ્રેસર (≔આગેવાન) સર્વસ્થળે શાસ્ત્રને મુખ્ય કરે છે, અર્થાત્ શાસ્ત્ર પ્રમાણે વહીવટ કરે છે. (તેથી) તે દર્શનશ્રાદ્ધ કહેવાય અને તે જ સંઘમાં મોટો ગણાય. (૩૩)

# विहिकरणं गुणिराओ, अविहिच्चाओ य पवयणुज्जोओ । अरिहंतसुगुरुसेवा, इमाइ सम्मत्तलिङ्गाइं ॥ ३४ ॥

विधिकरणं गुणिरागोऽविधित्यागश्च प्रवचनोद्योत: ।

अर्हत्सुगुरुसेवेमानि सम्यक्त्वलिङ्गानि ॥ ३४ ॥ ...... ९९८

ગાથાર્થ- વિધિપૂર્વક કરવું, ગુણીજન પ્રત્યે અનુરાગ, અવિધિનો ત્યાગ, પ્રવચન પ્રભાવના અને અરિહંતદેવ-સુગુરુ સેવા આ સમ્યક્ત્વનાં લેંગો=ચિક્ષો છે. (૩૪)

# धम्मकरणे सहाओ, दसारपुत्तुव्य सेणियस्सेव । धम्मधिरिकरणजोओ, अभयस्सेवाणुओगपरो ॥ ३५ ॥

धर्मकरणे सहायो दशार्हपुत्रवत् श्रेणिकस्येव ।

धर्मस्थिरीकरणयोगोऽभयस्येवानुयोगपरः ॥ ३५ ॥...... ९९९

ગા**થાર્થ**– શ્રાવક ધર્મકરવામાં બીજાઓને કૃષ્ણની જેમ સહાય કરનારો હોય, શ્રેણિકની જેમ બીજાઓને ધર્મમાં સ્થિર કરનારો હોય, અને અભયકુમારની જેમ બીજાઓની સાથે સંબંધ રાખનારો હોય.

વિશેષાર્થ— કૃષ્ણ મહારાજાએ દ્વારિકા નગરીમાં ઘોષણા કરાવી હતી કે કુટુંબના પાલન-પોષણની જવાબદારીના કારણે જે કોઇ દીક્ષા ન લઇ શકતા હોય તેમના કુટુંબનું હું પાલન-પોષણ કરીશ. દેવે શ્રેણિક રાજાની ધર્મશ્રદ્ધામાં દઢતાની પરીક્ષા કરી ત્યારે શ્રેણિકે માછલા મારતા એક મુનિને અને ગર્ભવતી એક સાધ્વીને ચારિત્રધર્મમાં સ્થિર કરવાનો પ્રયત્ન કર્યો હતો. અભયકુમારે અનાયદેશના આર્દ્યકુમારની સાથે મૈત્રીનો સંબંધ રાખીને આર્દ્યકુમારને ધર્મ પમાડ્યો હતો. (૩૫)

# साहम्मियवच्छल्लं, कोड़ भत्तीइ कारवे अण्णं । जि( रि )णदव्वाइअणाहाइदुहियनियसयणपभिईयं ॥ ३६ ॥

साधर्मिकवात्सल्यं करोति भक्त्या कारयत्यन्यम् ।

१जि(रि)णद्रव्याद्यनाथादिदु:खितनिजस्वजनप्रभृतिकम् ॥ ३६ ॥ ... १०००

**ગાથાર્થ**– દેવાદાર વગેરે, અનાથ વગેરે અને દુઃખી પોતાના સ્વજન વગેરેનું સાધર્મિક વાત્સલ્ય ભક્તિથી પોતે કરે અને બીજા પાસે કરાવે.(૩૬)

# सगवित्ति( त्त )निसेहाई-इच्चाईसयललोयगरहिज्जं । जह न हविज्जा तह कुज्जा वच्छक्लपभावणाइयं ॥ ३७ ॥

<sup>२</sup>स्वकवृत्ति(त्त)निषेधादीत्यादि सकललोकगर्हणीयम् ।

यथा न भवेत् तथा कुर्याद् वात्सल्यप्रभावनादिकम् ॥ ३७ ॥ ...... १००१

भारी पासे રહેલી ત્રણેય હસ્તલિખિત પ્રતોમાં जिण એવો પાઠ છે, પણ સંબંધ પ્રમાણे रिण એવો પાઠ હોવો જોઇએ એમ સમજીને અનુવાદ કર્યો છે. આ. રાજશેખરસૂરિ.

મારી પાસે રહેલી ત્રણેય હસ્તલિખિત પ્રતોમાં विक्ति એવો પાઠ છે, પણ સંબંધ પ્રમાણे विक्त એવો પાઠ હોવો જોઇએ એમ સમજીને અનુવાદ કર્યો છે. આ. રાજશેખરસૂરિ.

ગાથાર્થ— પોતાના ધનનો નિષેધ કરવો, અર્થાત્ પોતે સાધર્મિકને વ્યાજથી કે વ્યાજ વિના ધન આપ્યું હોય, સાધર્મિક હવે ધન પાછું આપી શકે તેવી સ્થિતિમાં ન રહ્યો હોય વગેરે કારણથી તે ધન માફ કરી દેવું, ઇત્યાદિ સર્વલોકમાં જે રીતે નિંદનીય ન બને તે રીતે વાત્સલ્ય અને પ્રભાવના વગેરે કરે. (૩૭)

#### पवयणितगेहिं दुहा, चउहा ते दव्वभावभेएहिं। साहम्मिया विसेसा, भावजुवा तम्मि विण्णेया॥ ३८॥

प्रवचन-लिङ्गाभ्यां द्विधा चतुर्धा ते द्रव्यभावभेदाभ्याम् । साधर्मिका विशेषा भावयुतास्तस्मिन् विज्ञेयाः ॥ ३८ ॥...... १००२

ગાથાર્થ— પ્રવચન અને લિંગ એમ બે ભેદથી અથવા દ્રવ્યથી અને ભાવથી એમ બે ભેદથી ચાર પ્રકારે સાધર્મિકો જાણવા. તેમાં ભાવથી યુક્ત સાધર્મિકોને વિશેષ(=ઉત્તમ) જાણવા.

વિશેષાર્થ— ચાર ભાંગા આ પ્રમાણે છે— ૧. પ્રવચનથી સાધર્મિક ન હોય અને લિંગથી સાધર્મિક ન હોય જૈનેતર બધા જીવો. ૨. પ્રવચનથી સાધર્મિક હોય અને લિંગથી પણ સાધર્મિક હોય ધર્મિક યાયુક્ત સમ્યગ્દર્ષ્ટિ શ્રાવક. ૩. પ્રવચનથી સાધર્મિક ન હોય અને લિંગથી સાધર્મિક હોય અને જૈન ધર્મને પાળનાર મિથ્યાદર્ષ્ટિ. ૪. પ્રવચનથી સાધર્મિક હોય અને લિંગથી સાધર્મિક ન હોય ધર્મિક યાથી રહિત સમ્યગ્દર્ષ્ટિ. એ જ પ્રમાણે દ્રવ્યથી અને ભાવથી ચતુર્ભંગી સમજવી. (૩૮)

#### इच्चाइ धम्मकिच्चं, कुव्वइ सव्वत्थ उचियभत्तीए । जिणसासणप्पसंसा, विसेसओ जायए एवं ॥ ३९ ॥

इत्यादि धर्मकृत्यं करोति सर्वत्रोचितभक्त्या । जिनशासनप्रशंसा विशेषतो जायते एवम् ॥ ३९ ॥ ....... १००३ **ગાથાર્થ—** શ્રાવક ઇત્યાદિ ધર્મકાર્યો સર્વસ્થળે ઉચિત ભક્તિથી કરે, એમ કરવાથી વિશેષથી શાસનપ્રભાવના થાય. (૩૯)

कल्लाणगतिहीसु पळेसु तह य पळतिहीसु । जिणपडिवत्ती सम्मं, किज्जइ तह धम्मजागरिया ॥ ४० ॥ कल्याणकितिथिषु पर्वसु तथा च पर्वतिथिषु । जिनप्रतिपत्तिः सम्यक् क्रियते तथा धर्मजागरिका ॥ ४० ॥ ........ १००४ गाथार्थ- કલ્યાણકોની तिथिइप पर्वोमां अने (अन्य) पर्वतिथिओमां सारी रीते शिनलिस्ति अने धर्मश्रागरिका डरे. (४०)

### अविखसम्महिट्टी, वि योसहमाइ करिज्ज अब्भासा । पवयणपभावणद्वं, जहुत्तभवविखलाहुद्वं ॥ ४१ ॥

अविरतसम्यग्दष्टिरपि पौषधादि कुर्यादभ्यासात् ।

प्रवचनप्रभावनार्थं 'यथोक्तभवविरहलाभार्थम् ॥ ४१ ॥ ...... १००५

ગાથાર્થ— અભ્યાસ થાય એ માટે, પ્રવચનની પ્રભાવના થાય એ માટે અને યથોક્ત (સર્વજ્ઞ ભગવંતે જેવો કહ્યો છે તેવા) મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય તે માટે અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ પણ પૌષધ વગેરે કરે. विस्ह શબ્દ મૂકી કર્તાએ પોતાનું નામ સૂચિત કર્યું છે. (૪૧)

॥ આ પ્રમાણે ચોથો અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિશ્રાવકધર્મ અધિકાર પૂર્ણ થયો.॥

મુદ્રિત પ્રતમાં जहुतविहिसुलहलाहट्टं એવો પાઠ છે, પણ મારી પાસે હસ્તલિખિત પ્રતોમાં 'जहुत्तमविद्यहलाहट्टं' એવો પાઠ હોવાથી અહીં તે પાઠ રાખ્યો છે.—આ. રાજશેખરસૂરિ

# ૫. શ્રાવક પ્રતિમા અધિકાર

| नमिय जिणं सळ्त्रुं सळ्वनयाणं पयासगं सारं ।                                                                                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अह सङ्घासङ्खाणं भेयवियारं भणिस्सामि ॥ १ ॥                                                                                                                                                 |
| नत्वा जिनं सर्वज्ञं सर्वनयानां प्रकाशकं सारम् ।<br>अथ श्रद्धाश्राद्धानां भेदविचारं भणिष्यामि ॥ १ ॥ १००६                                                                                   |
| ગાથાર્થ– હવે સર્વનયોના પ્રકાશક, સર્વજ્ઞ અને શ્રેષ્ઠ એવા જિનને<br>નમીને શ્રદ્ધાવાળા શ્રાવકોના ભેદોના વિચારને કહીશ. (૧)                                                                     |
| सङ्गा दुविहा वुत्ता, सम्मजुया देसविग्डविग्या य ।                                                                                                                                          |
| मूलगुणोत्तरगुणया ते दुविहा देससव्वा य ॥ २ ॥                                                                                                                                               |
| श्राद्धा द्विविधा उक्ताः सम्यक्त्वयुक्ता देशविरतिविरताश्च ।<br>मूलगुणोत्तरगुणकास्ते द्विविधा देशसर्वाभ्यां च ॥ २ ॥ १००७                                                                   |
| ગાથાર્થ– શ્રાવકો કેવળ સમ્યક્ત્વથી યુક્ત અને દેશવિરતિથી વિરત<br>એમ બે પ્રકારના કહ્યા છે, મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણને ધારણ કરનારા તે<br>શ્રાવકો દેશથી વિરત અને સર્વથી વિરત એમ બે પ્રકારના છે. (૨) |
| इक्किका वि य चउहा, नाणन्नाणेहिं बालभदेहिं।                                                                                                                                                |
| अहवा दव्वाईहिं, देसे सब्बे य विण्णेया ॥ ३ ॥                                                                                                                                               |
| एकैकोऽपि च चतुर्धा ज्ञानाज्ञानाभ्यां बालभद्राभ्याम् ।<br>अथवा द्रव्यादिभिर्देशे सर्वस्मिश्च विज्ञेया: ॥ ३ ॥ १००८                                                                          |
| ગાથાર્થ— ઉક્ત એક એક ભેદ પણ જ્ઞાન-અજ્ઞાનથી અને બાલ-ભદ્રથી<br>ચાર પ્રકારે છે. એમ આઠ ભેદો થાય અથવા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી<br>દેશથી અને સર્વથી એમ આઠ ભેદો થાય. (૩)                          |
| मूलगुणा पण थूलगपाणाइवायपमुहभेएहिं।                                                                                                                                                        |
| सत्त य सिक्खाइवया, उत्तरगुणिमे विणिद्दिद्वा ॥ ४ ॥                                                                                                                                         |
| मूलगुणाः पञ्च स्थूलकप्राणातिपातप्रमुखभेदैः ।                                                                                                                                              |
| सप्त च शिथादिवतानि उनसाणा दमे विनिर्दिष्ट ॥ ८ ॥ 🔻 🔻 🛂 🗸 🗸 🗸                                                                                                                               |

| श्रापं श्रातमा आपंत्रार ८उ                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ગાથાર્થ— સ્થૂલપ્રાણાતિપાતથી વિરમણ વગેરે પાંચ મૂલગુણો છે.<br>શિક્ષાવ્રતો વગેરે સાત ઉત્તરગુણો કહ્યા છે. (૪) |
| ते देससव्वओ वि हु, तसाण जीवाणमेगपमुहं वा ।                                                                |
| ते वि हु सिक्खपमुहा, सब्बे णेगेण भेएहिं ॥ ५ ॥                                                             |
| ते देश-सर्वाभ्यामपि खलु त्रसाणां जीवानामेकप्रमुखं वा।                                                     |
| तेऽपि खलु शिक्षाप्रमुखाः सर्वेऽनैकैभेंदैः ॥ ५ ॥                                                           |
| <b>ાાથાર્થ–</b> તે મૂલગુણ-ઉત્તરગુજ્ઞો દેશથી અને સર્વથી એમ બે પ્રકારે                                      |
| છે. તેમાં ત્રસ જીવોના વધની વિરતિરૂપ એક વગેરે વ્રતોનો સ્વીકાર,                                             |
| અર્થાત્ એક, બે, ત્રણ વગેરે અપૂર્ણ વ્રતોનો સ્વીકાર એ દેશથી વિરત                                            |
| છે. શિક્ષાવ્રતો વગેરે બધા ય વ્રતોનો અનેક ભેદોથી સ્વીકાર તે સર્વથી                                         |
| વિરત છે. (૫) ·                                                                                            |
| जं जं पच्चक्खाणं, देसे सळ्वे य जे पकुळांति ।                                                              |
| भंगगुणेहिं समेहि, ते सङ्घा णाणगुणजुत्ता ॥ ६ ॥                                                             |
| यद् यत् प्रत्याख्यानं देशे सर्विस्मिश्च ये प्रकुर्वन्ति ।                                                 |
| भङ्गगुणैः समैस्ते श्राद्धा ज्ञानगुणयुक्ताः ॥ ६ ॥ १०११                                                     |
| <b>ાયાર્થ– દેશ</b> થી કે સર્વથી જે જે પ્રત્યાખ્યાન કરે તેના સઘળા                                          |
| ભાંગાઓને ગણવાપૂર્વક કરે તે જ્ઞાનગુણયુક્ત દેશવિરતિ શ્રાવક છે,                                              |
| અર્થાત્ વ્રતના ભાંગાઓને સમજીને મેં અમુક અમુક વ્રતો અમુક અમુક                                              |
| ભાંગાથી લીધા છે એમ બધા ભાંગાઓની ગણનાપૂર્વક વ્રતોનું                                                       |
| પચ્ચક્રખાણ કરે તે જ્ઞાનયુક્ત દેશવિરંત શ્રાવકો છે. (૬)                                                     |
| तप्पण्णाइविहूणा, अइयाराइं वि जे न सम्माइं ।                                                               |
| ते अन्नाणपराणा, केवलमुज्जुत्तया जुत्ता ॥ ७ ॥                                                              |
| तत्प्रज्ञादिविहीना अतिचारान् अपि ये न समीच: ।                                                             |
| ते अज्ञानपराज्ञाः केवलमुद्युक्तता युक्ता ॥ ७ ॥ १०१२                                                       |
| <b>ાથાર્થ–</b> જેઓ વ્રતોના જ્ઞાનથી રહિત છે, અતિચારોને પણ સારી રીતે                                        |
| જાણતા નથી તેઓ અજ્ઞાન છે . કેવળ પરની આજ્ઞારૂપ ઉદ્યમ યુક્ત છે , અર્થાત્                                     |

આવા અજ્ઞાન જીવો બીજાની આજ્ઞાથી દેશવિરતિ સ્વીકારતા હોય છે. (૭)

#### सारं मण्णइ सळं, पच्चक्खाणं खु भवदुहपमद्दं। 'सुभसंसासंजणिया, बाला रुइमत्तसम्मत्ता ॥ ८ ॥

सारं मन्यन्ते सर्वं प्रत्याख्यानं खलु भवदुःखप्रमर्दम् । शभशंसासंजनिता बाला रुचिमात्रसम्यक्त्वाः ॥ ८ ॥.......१०१३

ગાથાર્થ- જે જીવો સર્વ પ્રત્યાખ્યાનને સારભૂત અને ભવદુઃખનુ નાશક માને છે, પણ (કર્મોથી) ઉત્પન્ન કરાયેલી શુભની (=સુખની) આશંસાવાળા છે, એથી જેમાં વ્રતો પ્રત્યે માત્રરુચિ છે તેવા (=રોચક) સમ્યકૃત્વવાળા છે, તે બાલ છે. (૮)

# जं जं भणियं समए, तं तं वि तह गुरुविणिद्दिष्टं । इइ मुणिऊण समग्गं, कुळांति हु भद्दिया ते य ॥ ९ ॥

यद् यद् भणितं समये तत् तदिप तथा गुरुविनिर्दिष्टम् । इति ज्ञात्वा समग्रं कुर्वन्ति खलु भद्रिकास्ते च ॥ ९ ॥ ......१०१४

ગાથાર્થ– શાસ્ત્રમાં જે જે કહ્યું છે અને ગુરુએ જે જે કહ્યું હોય તે તે બધું ગુરુએ જે પ્રમાણે કહ્યું હોય તે પ્રમાણે જાણીને કરે છે તે ભદ્રિક દેશવિસ્ત શ્રાવકો છે. (૯)

# देसे सङ्ग्रे बारस-वयजुत्तो गिहिपसत्तवावारो । सळ्वे पडिमाभिग्गहनिखो णिद्धूयपावखो ॥ १० ॥

देशे श्राद्धो द्वादशव्रतयुक्तो गृहिप्रसक्तव्यापारः । सर्वस्मिन् प्रतिमाभिग्रहनिरतो निर्धृतपापरजाः ॥ १० ॥ ...... १०१५

ગાથાર્થ– જે શ્રાવક ગૃહસ્થોની પ્રવૃત્તિઓમાં લાગેલો છે અને (તેથી) બાર વ્રતથી યુક્ત છે તે **દેશથી** વિરત છે. જે શ્રાવકે પાપરૂપી રજને દૂર કરી છે અને (એથી) પ્રતિમાઓના અભિગ્રહમાં અનુરક્ત છે તે **સર્વથી** વિરત છે. (૧૦)

હસ્તલિખિત ત્રણે પ્રતોમાં અને મુદ્રિત પ્રતમાં सुभसंसासंजिणया એવો જ પાઠ છે, પણ संजिणयसुक्षसंसा એવો પાઠ હોય તો અન્વય બરોબર થાય. ઉત્પન્ન કરાયેલી સુખોની આશંસા જેમનામાં હોય તે संजिणयसुक्षासंसा.

# जिणपूआ गुरुसेवा, सज्झायज्झाणसंजमा दाणं । एयारिसनाणविहा-भिग्गहा हुंति सङ्घाणं ॥ ११ ॥

जिनपूजा गुरुसेवा स्वाध्याय-ध्यान-संयमा दानम् । एतादृशनानाविधाभिग्रहा भवन्ति श्राद्धानाम् ॥ ११ ॥...... १०१६

ગાથાર્થ— જિનપૂજા, ગુરુસેવા, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, સંયમ, દાન, આવા પ્રકારના વિવિધ અભિગ્રહો શ્રાવકોને હોય, અર્થાત્ મારે દરરોજ જિનપૂજા કર્યા વિના ન રહેવું વગેરે વિવિધ પ્રકારના અભિગ્રહો શ્રાવકોને હોવા જોઇએ. (૧૧)

# उक्किटुमज्झिमजहन्नभेएिंह ते वियाणिज्जा । उक्किट्ठो पडिमठिओ, मज्झिमओ बारसवओ य ॥ १२ ॥

उत्कृष्ट-मध्यम-जघंन्यभेदैस्तान् विजानीयाद् । उत्कृष्टः प्रतिमास्थितो मध्यमको द्वादशत्रतश्च ॥ १२ ॥ ...... १०१७

# एगाइवयजहण्णो सकम्मनिस्ओ जहुत्तविहिकलिओ । भत्तद्वाइयनियमुज्जुत्तो संपत्तसम्मत्तो ॥ १३ ॥

एकादिव्रतजघन्यः स्वकर्मनिरतो यथोक्तविधिकलितः । भक्तार्थादिकनियमोद्यकः संप्राप्तसम्यक्तः ॥ १३ ॥ ...... १०१८

ગાથાર્થ— શ્રાવકોને ઉત્કૃષ્ટ-મધ્યમ-જઘન્ય ભેદોથી ત્રણ પ્રકારના જાણવા. તેમાં પ્રતિમામાં રહેલ શ્રાવક ઉત્કૃષ્ટ છે, બાર વ્રતધારી મધ્યમ છે, એક વગેરે વ્રતોને ધારણ કરનાર, પોતાના ધર્મકાર્યમાં તત્પર, યથોક્તવિષિથી યુક્ત, ભોજન આદિ સંબંધી નિયમોમાં ઉદ્યમવાળો અને જેણે સમ્યક્ત્વને પ્રાપ્ત કર્યું છે તે જઘન્ય શ્રાવક છે. (૧૨-૧૩)

#### दव्वाइचउक्केहि, जाणगमाईहि सव्वभेएहिं। जहभावं पडिवज्जिय, पच्चक्खाणाइकज्जो य ॥ १४॥

द्रव्यादिचतुष्कैर्जायकादिभिः सर्वभेदैः । यथाभावं प्रतिपद्य प्रत्याख्यानादिकार्यश्च ॥ १४ ॥ ...... १०१९ **ગાથાર્થ–** દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ એ ચારથી અને જ્ઞાતા આદિ સર્વ ભેદોથી પોતાની ભાવના પ્રમાણે વ્રતોને સ્વીકારીને પ્રત્યાખ્યાન વગેરે કરે.

વિશેષાર્થ— અહીં જ્ઞાતા આદિ એમ કહીને ચાર ભાંગા જણાવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે—(૧) વ્રત આપનાર ગુરુ વ્રતોના અર્થ વગેરેના જાણકાર હોય અને વ્રત લેનાર પણ વ્રતોના અર્થ વગેરેનો જાણકાર હોય. (૨) આપનાર-લેનાર બંને જાણકાર ન હોય. (૩) આપનાર જાણકાર હોય, લેનાર જાણકાર ન હોય. (૪) આપનાર જાણકાર ન હોય, લેનાર જાણકાર હોય.

સર્વ ભેદોથી એમ કહીને દ્ધિવિધ-ત્રિવિધ વગેરે ભેદોનું સૂચન કર્યું છે. (૧૪)

### सव्वोवहाणनिरओ, विहिपडिपुण्णो य सव्वकज्जेसु । जिणधम्मं परमट्ठं, सेसमणट्ठं मुणेइ सवा ॥ १५ ॥

सर्वोपधाननिरतो विधिप्रतिपूर्णश्च सर्वकार्येषु ।

जिनधर्मं परमार्थं शेषमनर्थं जानाति सदा ॥ १५ ॥...... १०२०

ગાથાર્થ- સર્વ (=િવિધિ) તપશ્ચર્યામાં તત્પર અને સર્વ ધર્મ કાર્યોમાં વિધિનું સંપૂર્ણ પાલન કરનાર શ્રાવક સદા જૈનધર્મને તત્ત્વરૂપ (=પરમ કલ્યાણકારી) અને એ સિવાય બધાને અતત્ત્વરૂપ (=અહિતકારી) જાણે છે. (૧૫)

#### अरिहंताइपयदसस्, भित्तपुट्वं खु संसणिरविक्खं । पच्चक्खाणं जंकिचि होइ णियपरमुभयगाणं ॥ १६ ॥

अर्हदादिपददशसु भक्तिपूर्वं खलु शंसानिरपेक्षम् । प्रत्याख्यानं यत्किञ्चिद् भवति निज-परोभयगानाम् ॥ १६ ॥ ....... १०२१

ગાથાર્થ—(જૈનશાસનમાં) સ્વસંબંધી, પરસંબંધી કેસ્વ-પર ઉભયસંબંધી જે કાંઇ પચ્ચક્ખાણ થાય છે તે અરિહંત આદિ દશ પદોની ભક્તિપૂર્વક અને (ભૌતિક સુખની) આશંસાથી નિરપેક્ષ થાય છે, અર્થાત્ પોતે, બીજાઓ કે સ્વ-પર બંને જે કંઇ પચ્ચક્ખાણ કરે તે અરિહંત આદિની ભક્તિપૂર્વક અને ભૌતિક સુખની આશંસાથી રહિત બનીને કરે. (૧૬)

| कुलगणसं    | घपयट्ठं, स  | गगारं जइ  | हविज्ज त | गे कुज्ज | II I |   |
|------------|-------------|-----------|----------|----------|------|---|
| निरगारपच्च | त्रक्खाणेरि | वे अरिहंत | ईणमुज्झि | জ্জা ॥   | १७।  | l |

कुल-गुण-सङ्घ पदस्थं साकारं यदि भवेत् तदा कुर्याद् । निगकारप्रत्याख्यानेऽपि अर्हदादीन् उज्झेत् ॥ १७ ॥ ....... १०२२

ગાથાર્થ— કુલ-ગણ-સંઘ સંબંધી આગાર સહિત પચ્ચક્ષ્પાણ કર્યું હોય, અર્થાત્ પોતે જે પચ્ચક્ષ્પાણ કર્યું હોય તેમાં જો કુલ-ગણ-સંઘની સેવા-ભક્તિની છૂટ રાખી હોય તો તેમની સેવા-ભક્તિ કરે. આગારરહિત પ્રત્યાખ્યાનમાં અરિહંત આદિનો પણ ત્યાગ કરે, અર્થાત્ અરિહંત આદિની પણ ત્યાગ કરે, અર્થાત્ અરિહંત આદિની પણ પૂજા વગેરે ન કરે.

વિશેષાર્થ- જે શ્રાવક દીક્ષા ન લઇ શકતો હોય, પણ સંસારમાં રહીને અત્યંત અલ્પપાપથી જીવન જીવતો હોય એવો શ્રાવક જિનપૂજા વગેરે પણ ન કરે. આ વિષે અષ્ટક પ્રકરણમાં બીજા અષ્ટકના પાંચમા શ્લોકની ટીકામાં કહ્યું છે કે—પ્રકૃતિથી જે પૃથ્વી આદિના ઉપમર્દનથી ભીરુ, યતનાવાળા, સાવઘ-સંક્ષેપરુચિ અને યતિક્રિયાના અનુરાગી એવા ગૃહસ્થને પણ ધર્મ માટે સાવઘ આરંભની પ્રવૃત્તિ યુક્ત નથી. (૧૭)

### अरिहंतसिद्धचेइयसुए य धम्मे य साहुवग्गे य । आयरियउवज्झाया पवयणे दंसणे दसगं ॥ १८ ॥

अर्हित्सद्ध-चैत्य-श्रुतानि च धर्मश्च साधुवर्गश्च।
आचार्योपाध्यायौ प्रवचनं दर्शनं दशकृम्॥ १८॥......१०२३
गाथार्थ- અरिહंत, सिद्ध, प्रतिभा, श्रुत(=शास्त्र), धर्म (=यारित्रधर्म), साधुसमूढ, आयार्थ, ઉपाध्याय, प्रवयन(=यतुर्विध संध) अने सम्यञ्दर्शन એम अरिढंत वगेरे दश पदो (=स्थानो) छे.

अरिहंता विहरंता, चउक्कनिक्खेवयाइसंजुत्ता । सिद्धा कम्मविमुक्का, चेइय पासाय पंडिमा वा ॥ १९ ॥

अर्हन्तो विहरन्तश्चतुष्किनिक्षेपकादियुक्ताः ।

सिद्धाः कर्मविमुक्ताश्चेत्यं प्रासादः प्रतिमा वा ॥ १९ ॥ ...... १०२४

(92)

ગાથાર્થ- વિચરતા જિનેશ્વરો અરિહંત છે. અરિહંતો નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય-ભાવ એ ચાર નિક્ષેપા આદિથી યુક્ત છે. કર્મથી સંપૂર્ણ મુક્ત જીવો સિદ્ધો છે. ચૈત્ય એટલે જિનમંદિર કે જિનપ્રતિમા. (૧૯)

सामाइयमाइसुयं, धम्मो चारित्तधम्मपरिणामे । तस्साहारो साहू, वग्गोत्त (? इति) दुट्टहणणट्टा ॥ २० ॥

सामायिकादिश्रुतं धर्मश्चारित्रधर्मपरिणामः ।

तस्याधारः साधुर्वर्ग इति दुष्टहननार्थम् ॥ २० ॥ ...... १०२५ . ગાથાર્થ— સામાયિક વગેરે શ્રુત છે. ચારિત્ર ધર્મનો પરિણામ એ ધર્મ છે. તેનો જે આધાર હોય તે સાધુ છે. વર્ગશબ્દનો પ્રયોગ દુષ્ટોને હણવા માટે છે.

વિશેષાર્થ— અહીં સાધુ એવો શબ્દપ્રયોગ કરે તો ચાલે, તો પછી સાધુવર્ગ એમ વર્ગ શબ્દનો પ્રયોગ શા માટે કર્યો? એના સમાધાનમાં અહીં કહ્યું કે વર્ગ એવા શબ્દનો પ્રયોગ દુષ્ટોનો નાશ કરવા માટે છે, અર્થાત્ દુષ્ટોને એકલ દોકલ માણસ ન હણી શકે, પણ સમુદાય હણી શકે. અહીં કર્મરૂપ દુષ્ટોને હણવાના છે. તેથી સાધુઓ સમૂહમાં હોય તો કર્મરૂપ દુષ્ટોને હણી શકે. સાધુઓ સમૂહમાં હોય તો સાધનામાં એક-બીજાને સહાયક બની શકે. એકલો સાધુ બિમાર પડે તો બીજાની સહાય ન મળવાથી આર્તધ્યાન વગેરે કરે. એકલો સાધુ આલંબન ન મળવાથી શિથલ પણ બની જાય. ઇત્યાદિ અનેક દોષો થાય. આથી જ સાધુ માટે ગચ્છમાં રહેવાની આજ્ઞા છે. ગચ્છમાં રહેવાથી વિશિષ્ટ આલંબન વગેરે મળવાથી સાધુ કર્મરૂપ દુષ્ટોને હણવા સમર્થ બને છે. (૨૦)

आयरिया तह वायग, विसेसगुणसंपयाइसयजुत्ता । पवयण समओ संघो, दंसणमिह मिच्छपडिकूलं ॥ २१ ॥

आचार्यस्तथा वाचको विशेषगुणसम्मदातिशययुक्ताः ।
प्रवचनं 'समतो सङ्घो दर्शनिमह मिथ्यात्वप्रतिकृतम् ॥ २१ ॥...... १०२६
गाधार्थ- विशेष गुण्णरूप संपदाधी अने अतिशयधी युक्त होय ते
आयार्थ तथा ઉपाध्याय छे. प्रवयन એटले सम्यण्टर्शन सहित संघ.
अहीं भिथ्यात्वधी विरुद्ध सम्यण्टर्शन छे. (२१)

૧. મત એટલે જ્ઞાન, મતથી=જ્ઞાનથી સહિત તે સમત.

### जइ वि हु सावज्जं हेऊहिं तहवि निखज्जमणणुबंधपरं। नहु होइ तयट्टं खलु पच्चक्खाणं सुसङ्काणं॥ २२॥

यद्यपि खलु सावद्यं हेतुभिस्तथापि निरवद्यमननुबन्धपरम् । न खलु भवति तदर्थं खलु प्रत्याख्यानं सुश्राद्धानाम् ॥ २२ ॥ ....... १०२७ शाथार्थ- श्रे डे धर्मडार्थ स्वरूपथी सावद्य डोय तो पण डेतुओथी निरवद्य डोय अने सावद्यना अनुअंधवाणुं न डोय तो ते धर्मडार्थ निरवद्य छे. सुश्रावडोनुं प्रत्याण्यान सावद्यना अनुअंध भाटे थतुं ४ नथी.

વિશેષાર્થ-જેમ કે-શ્રાવક દરરોજ જિનપૂજા કરવી એવું પચ્ચક્ષ્પાણ કરે. જિનપૂજા સ્વરૂપથી સાવદા છે, પણ હેતુથી (=યતનાપૂર્વક જિનપૂજા કરવાથી) નિરવદ્ય છે. તથા હિંસાના અનુબંધવાળી નથી, કિંતુ અહિંસાના અનુબંધવાળી (=ફળવાળી) છે. (૨૨)

# सारंभं सावज्जाणुबंधयं सव्वहा ण कायव्वं । तप्पच्चइयं णेयं, पच्चक्खाणं सुसङ्खाणं ॥ २३ ॥

सारम्भं सावद्यानुबन्धकं सर्वथा न कर्तव्यम् ।

तत्प्रत्ययिकं ज्ञेयं प्रत्याख्यानं सुश्राद्धानाम् ॥ २३ ॥...... १०२८

**ગાથાર્થ—** શ્રાવકોએ સાવઘના અનુબંધવાળું હોય તેવું આરંભવાળું કાર્ય ન કરવું જોઇએ. શ્રાવકોનું કોઇ પણ પ્રત્યાખ્યાન સાવઘના અનુબંધ-વાળા હોય તેવા આરંભવાળા કાર્યોના ત્યાગ માટે હોય છે. (૨૩)

# गिहिवावारपरम्पुहसिच्चित्ताबंभचाइणो जइवि । तह वि हु पयदसयस्स य, भित्तपराणं निरणुबंधं ॥ २४ ॥

गृहिव्यापारपग्रङ्मुखसचित्ताब्रह्मत्यागिनो यद्यपि ।

तथापि खलु पददशकस्य च भक्तिपराणां निरनुबन्धम् ॥ २४ ॥ .... १०२९

ગાથાર્થ- જો કે શ્રાવકો ગૃહસ્થના વ્યાપારોથી (=પાપપ્રવૃત્તિથી) નિવૃત્ત હોય, સચિત્તના અને અબ્રહ્મના ત્યાગી હોય તો પણ દશપદોની ભક્તિમાં તત્પર તેમને (જિનપૂજાદિમાં) સાવઘનો અનુબંધ ન હોય. (૨૪)

कुलगणपभिइपएसु, भयणा सागारमियरजयणाओ । कज्जाकज्जविसेसं, लाहालाहं तहा नच्चा ॥ २५ ॥ कुल-गणप्रभृतिपदेषु भजना सागारिमतस्यतनया । कार्याकार्यविशेषं लाभालाभं तथा ज्ञात्वा ॥ २५ ॥.........................१०३०

ગાથાર્થ- કાર્ય-અકાર્યના વિશેષને અને લાભાલાભને જાણીને ઉત્સર્ગ-અપવાદની યતનાથી કુલ-ગણ વગેરેની સેવા-ભક્તિ કરે.

વિશેષાર્થ— અમુક પ્રકારના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવમાં અમુક કાર્ય કરવા યોગ્ય હોય અને અમુક પ્રકારના દ્રવ્યાદિમાં અમુક કાર્ય કરવા યોગ્ય ન હોય, અમુક સંયોગોમાં અમુક કાર્યથી લાભ થાય, અમુક સંયોગોમાં અમુક કાર્યથી લાભ થાય, અમુક સંયોગોમાં અમુક કાર્ય કરવાથી લાભના બદલે હાનિ થાય. જેમ કે સાધુની ગાઢ બિમારી આદિમાં આધાકર્મ આદિ દોષોથી દૂષિત આહાર વહોરાવવાથી લાભ થાય. આવા કારણ વિના તેમ કરે તો લાભના બદલે હાનિ થાય. આ બધું જાણીને સેવા-ભક્તિ કરે. (૨૫)

# नामाइचउळ्भेया, सङ्घा तह नामठवणओ सुगमा । इगवीसगुणसमेओ, दळ्वे स मओ जिणमयस्स ॥ २६ ॥

नामादिचतुर्भेदाः श्राद्धाः तथा नाम-स्थापने सुगमे । एकविंशतिगुणसमेतो द्रव्ये स मतो जिनमतस्य ॥ २६ ॥ ........... १०३१

ગાથાર્થ— શ્રાવકો નામ વગેરેથી ચાર પ્રકારના છે. તેમાં નામ શ્રાવક અને સ્થાપના શ્રાવક સુગમ છે. એકવીસ ગુણોથી યુક્ત જિનશાસમાં દ્રવ્યશ્રાવક રૂપે માન્ય છે.

#### દ્રવ્ય શ્રાવકના ૨૧ ગુણે

संतो दंतो धीरो, असढज्जु परहियत्थकारी य । अविहिच्चाई उदत्तो, अवंचणो पावभीरू य ॥ २७ ॥

शान्तो दान्तो धीरोऽशठ: ऋजु: परिहतार्थकारी च । अविधित्यागी उदात्तोऽवञ्चन: पापभीरुश्च ॥ २७ ॥ ................ १०३२

सद्धालूओ चियन्नू, पङ्ण्णवाई अणिदसुपरिक्खो । अत्तगुणंमि सुलद्ध-लखो हु परमसमए ॥ २८ ॥

| श्रद्धालुकश्चित्तज्ञः प्रतिज्ञात्वादी अनिन्द्यसुपरीक्षः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| आत्मगुणे सुलब्धलक्षः खलु परमसमयः ॥ २८ ॥ १०३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| मियभासी करुणिक्को, सज्जणसेवी विवेयसुपइण्णो ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| गुरुवयणे दड्ढचित्तो, जुग्गो पवयणसवणंमि ॥ २९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| मितभाषी करुणैक: सज्जनसेवी विवेकसुप्रतिज्ञ: ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| गुरुवचने दृढचित्तो योग्य: प्रवचनश्रवणे ॥ २९ ॥• १०३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ગાથાર્થ— ૧. શાંત(=ક્ષમાશીલ), ૨. દાંત(=ઇંદ્રિય વિજેતા), ૩. ધીર(=તકલીફમાં હતાશ ન થનાર), ૪. અશઠ(=વક્રતાથી રહિત), ૫. સરળ(=દંભથી રહિત), ૬. પરહિત કરનાર, ૭. અવિધિનો ત્યાગી, ૮. ઉદાત્ત(=ઉદાર), ૯. બીજાને ન છેતરનાર, ૧૦. પાપભીરુ, ૧૧. (ધર્મ વગેરેમાં) શ્રદ્ધાવાળો, ૧૨. પરના ચિત્તને જાણવાની શક્તિવાળો, ૧૩. પ્રતિજ્ઞાવાદી(=પ્રતિજ્ઞાપ્રમાણે કરનારો, અર્થાત્ બોલેલું પાળનાર), ૧૪. વસ્તુને નિંઘ ન બને તે રીતે પારખવાની શક્તિવાળો, ૧૫. આત્માના 'ગુણોમાં સારા લક્ષવાળો, ૧૬. સદાચારી, ૧૭. મિતભાષી(=અલ્પ બોલનાર, અર્થાત્ જરૂર પૂરતું જ બોલનાર), ૧૮. ધારણામાં તત્પર, ૧૯. સત્પુરુષોની સેવા કરનાર, ૨૦. વિવેકપૂર્વકની સારી પ્રતિજ્ઞાવાળો અને ૨૧. ગુરુવચનમાં સ્થિર ચિત્તવાળો (એથી જ) પ્રવચનનું શ્રવણ કરવા માટે યોગ્ય. આ ૨૧ ગુણોથી યુક્ત શ્રાવક દ્રવ્યથી શ્રાવક છે. (૨૭-૨૮-૨૯) |

# द्रव्य श्रावङ्गना ३५ गुशो

| मग्गाणुसारिपणतीसगुणजुत्तो धम्मकम्पसंजुत्तो ।         |
|------------------------------------------------------|
| ववहारदव्वओ सो, विण्णेओ सुगुरुपयसेवी ॥ ३० ॥           |
| मार्गानुसारिपञ्चत्रिंशद्गुणयुक्तो धर्मकर्मसंयुक्तः । |
| व्यवहारद्वव्यतः स विजेयः सुगुरुपदसेवी ॥ ३० ॥ १०३५    |
| नयसंपुण्णधणोहो, सिद्वायारप्यसंसओ सययं।               |
| नियकुलसीलेहिं समं, सगुत्तवज्जं कयवीवाहो ॥ ३१ ॥       |

| नयसंपूर्णधनौघः शिष्टाचारप्रशंसकः सततम् ।                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| निजकुलशीलैः समं सगोत्रवर्जं कृतविवाहः ॥ ३१ ॥ १०३६                                             |
| पावाणुविक्खकारी, विसिट्ठजणवयसुकिच्चकारिश्चे ।                                                 |
| कत्थ वि न अवण्णवाइ, विसेसगुरुजणाईणं ॥ ३२ ॥                                                    |
| पापानामुपेक्षाकारी विशिष्टजनपदसुकृत्यकारी ।                                                   |
| कुत्रापि नावर्णवादी विशेषगुरुजनादीनाम् ॥ ३२ ॥ १०३७                                            |
| नो अणतिगुत्तगेहो, सुसंगकारी न गेहबहुदारो ।                                                    |
| कयसुविहियमुणिसंगो, अम्मापियराइभत्तिरओ ॥ ३३ ॥                                                  |
| नोऽनतिगुप्तगृहः सुसङ्गकारी न गृहबहुद्वारः ।                                                   |
| कृतसुविहितमुनिसङ्गोऽम्बापित्रादिभक्तिस्तः ॥ ३३ ॥१०३८                                          |
| विद्वद्वाणच्चाइ निंदियवावारकरणनिव्वित्ती ।                                                    |
| लाहुच्चियवयकता, उब्भडवेसो न कड्या वि ॥ ३४ ॥                                                   |
| विद्रवस्थानत्यागी निन्दितव्यापारकरणनिवृत्तिः ।                                                |
| लाभोचितव्ययकर्ता उद्भटवेषो न कदापि ॥ ३४ ॥ १०३९                                                |
| सुस्सूसाइधीगुणजुत्तो जिणधम्ममसइ सुणमाणो ।                                                     |
| काले भोयण रुइओ, संतोसे दाणगुणजुत्तो ॥ ३५ ॥                                                    |
| शुश्रूषादिधीगुणयुक्तो जिनधर्ममसकृत् शृण्वन् ।                                                 |
| काले भोजनं रुचित: संतोषे दानगुणयुक्त: ॥ ३५ ॥१०४०                                              |
| साहियतिवग्गरयणो, अणोण्णमवाहकालवत्यूहि ।                                                       |
| कयपडिवत्तिपवित्ती, साहुअतिहिदीणपमुहाणं ॥ ३६ ॥                                                 |
| साधितत्रिवर्गरत्नोऽन्योऽन्यमबाधकालवस्तुभि: ।                                                  |
| कृतप्रतिपत्तिप्रवृत्तिः साध्वितिथिदीनप्रमुखाणाम् ॥ ३६ ॥ १०४१                                  |
|                                                                                               |
| न य कुग्गहियचित्तो सुगुणो गुणपक्खवायतित्रल्लो ।                                               |
| न य कुग्गहियचित्तो सुगुणो गुणपक्खवायतित्तिल्लो ।<br>तह देसकालचरियाइ चरमाणो बलाबलं जाणे ॥ ३७ ॥ |
|                                                                                               |

| णिच्चं सुदीहदंसी, विसेसदक्खो कयत्रू सव्वत्थ | 1  |
|---------------------------------------------|----|
| सदओ वुड्डजणाणं, पूयाकड पेसपोसयउ ॥ ३८        | 11 |

नित्यं सुदीर्घदर्शी विशेषदक्षः कृतज्ञः सर्वत्र ।

सदयो वृद्धजनानां पूजाकृत: पोष्यपोषकक: ॥ ३८ ॥ ..... १०४३

जणवह्नहो सलज्जो, सोमो य परोवयारनिरओ य । मग्गाणुसारिगुणगणसहिओ सहिओ कुडुंबेहि ॥ ३९ ॥

जनवल्लभः सलज्जः सौम्यश्च परोपकारनिरतश्च ।

मार्गानुसारिगुणगणसहित: सहित: कुटुम्बै: ॥ ३९ ॥ ...... १०४४

**ગાથાર્થ-** ૧. ન્યાયથી પૂર્ણ ધનસમૂહવાળો(=ન્યાયથી ધન મેળવનાર). ૨. સતત શિષ્ટાચારોની પ્રશંસા કરનાર, ૩. ભિન્ન ગોત્રવાળા અને સમાન કલાચારવાળા સાથે વિવાહ કરનાર, ૪. પાપોની ઉપેક્ષા કરનાર, અર્થાત્ પાપભીરુ, પ. દેશના વિશિષ્ટ સુકૃત્યોને કરનાર, અર્થાત્ દઢ થયેલા અને શિષ્ટ પુરુષોને માન્ય દેશના સદાચારોને પાળનાર; દ. કોઇના ય અવર્શવાદ ન બોલનાર, ગુરુજન આદિના અવર્શવાદ તો ખાસ ન બોલનાર, ૭. અતિશય ગુપ્ત રહે તેવા (જ્યાં કોઇનું ય ગમનાગમન ન હોય તેવા એકાંત) સ્થાનમાં અને ઘણાં બારણાંવાળું ઘર ન રાખનાર, ૮. સત્પુરુષોનો અને આચારસંપન્ન સુસાધુઓનો સંગ કરનાર, ૯. માતા-પિતા વગેરેની (ઉપકારીઓની તથા જ્ઞાનીઓની) ભક્તિમાં તત્પર, ૧૦. (સ્વરાજ્ય આદિથી કે મરકી આદિથી થનારા). ઉપદ્રવવાળા સ્થાનનો ત્યાગ કરનાર, ૧૧. (મદિરાપાન આદિ) નિંદનીય પ્રવૃત્તિ ન કરનાર, ૧૨. આવક પ્રમાણે ધનવ્યય કરનાર, ૧૩. ક્યારે પણ ઉદ્દભટ વેષ ન પહેરનાર, ૧૪. બુદ્ધિના શુશ્રુષા વગેરે આઠ ગુણોથી યુક્ત, ૧૫. વારંવાર જિનધર્મને સાંભળનાર, ૧૬. યોગ્ય કાળે (ભુખ લાગે ત્યારે) ભોજન કરનાર, ૧૭. સંતોષમાં રુચિવાળો, ૧૮. દાનગુણથી યુક્ત, ૧૯. એકબીજાને બાધા ન પહોંચે તે રીતે તેવા કાળે અને તેવી વસ્તુઓથી(=સાધનોથી) ધર્મ, અર્થ અને કામ એ ત્રણ પુરુષાર્થ સાધનાર, ૨૦. સાધુ, અતિથિ, દીન વગેરેની (યથાયોગ્ય) ભક્તિ કરનાર, ૨૧, કદાગ્રહથી રહિત, ૨૨,

સદ્ગુણી, ૨૩. ગુણોમાં પક્ષપાત રાખનાર, ૨૪. દેશ-કાળને ઉચિત આચરનાર, અર્થાત્ અદેશમાં=અનુચિત સ્થાનોમાં અને અકાળે ગમનાગમન ન કરનાર, ૨૫. બળ-અબળને જાણનાર, અર્થાત્ પોતાની શક્તિ અને અશક્તિને જાણીને તે પ્રમાણે કાર્ય કરનાર, ૨૬. સદા દીર્ઘદષ્ટિવાળો, ૨૭. વિશેષ નિપુણ, ૨૮. સર્વસ્થળે કૃતજ્ઞ, ૨૯. દયાળુ, ૩૦. (વ્રત, નિયમધારી અને જ્ઞાની એવા) વૃદ્ધજનોની પૂજા કરનાર, ૩૧. પોષવા યોગ્યનું પોષણ કરનાર, ૩૨. લોકપ્રિય, ૩૩. લજ્જાળુ, ૩૪. સૌમ્ય અને ૩૫. પરોપકાર કરવામાં તત્પર. આ માર્ગાનુસારી મનુષ્યના પાંત્રીશ ગુણોથી યુક્ત પ્રાવક દ્રવ્યથી શ્રાવક છે. તથા શ્રાવક કુટુંબથી સહિત હોવો જોઇએ, અર્થાત્ શ્રાવકે સંયુક્ત કુટુંબમાં રહેવું જોઇએ. (૩૧-૩૨-૩૩-૩૪-૩૫-૩૬-૩૭-૩૮-૩૯)

# पच्चक्खाणे कुसलो, अद्धाभिग्ग्हवयाइनियमे य । दव्चाइचउक्केहिं, देसे सव्वेगदुगजोगे ॥ ४० ॥

# दुविहे वि अइक्कमवइक्कमाइयारेहि तह व इयरेहिं। सुवियारजाणसुगुरूप्पवयणसवणस्त्रो सुद्धसद्धाए॥ ४१॥

द्विविधेऽपि अतिक्रम-व्यतिक्रमातिचाराभ्यां तथा चेतराभ्याम् । सुविचारज्ञानसुगुरुप्रवचनश्रवणरतः शुद्धश्रद्धया ॥ ४१ ॥ .......... १०४६

ગાથાર્થ- શ્રાવક પચ્ચક્રખાણ, કાળના અભિગ્રહો, વ્રતો અને નિયમ આદિ દ્રવ્યાદિ ચતુષ્ટથી, દેશથી અને સર્વથી, એક, બે વગેરે ભાંગાઓ, અતિક્રમ અને વ્યતિક્રમ એ બંને પ્રકાર, અને અતિચાર અને અનાચાર એ બંને પ્રકાર, આ બધામાં કુશળ હોય, શુદ્ધ શ્રદ્ધાથી જીવાદિ પદાર્થીના

૧. પૂર્વે ૨૧ ગુણોથી યુક્ત દ્રવ્ય શ્રાવક છે એમ કહ્યું અને અહીં પણ ૩૫ ગુણોથી યુક્ત દ્રવ્ય શ્રાવક છે એમ કહ્યું. અહીં બંને સ્થળે જૈન કુળમાં જન્મ વગેરેથી યુક્ત હોય અને સમ્યગ્દર્શન ન પામ્યો હોય તેવો શ્રાવક સમજવો. અહીં દ્રવ્ય શબ્દ યોગ્યતા અર્થમાં છે. અર્થાત્ આવો જીવ ભાવશ્રાવક બનવા માટે યોગ્ય છે. અભયકુમારને કસાવનારી વેશ્યા દ્રવ્ય શ્રાવિકા હતી.અહીં દ્રવ્ય શબ્દનો અર્થ ભાવ શ્રાવક બનવાની યોગ્યતાથી રહિત એવો છે.

પરમાર્થનો વિચાર કરવામાં કુશળ (અથવા જુદા જુદા દર્શનોમાં કુશળ) અને ગુરુનું પ્રવચન સાંભળવામાં તત્પર હોય. (૪૦-૪૧)

# तिगरणतिजोगजुत्तं, सव्वं तदियरं च देसओ भणियं । सावज्जं सानुबंधं, सावज्जं निरणुबंधं च ॥ ४२ ॥

त्रिकरण-त्रियोगयुक्तं सर्वं तदितरद् च देशते भणितम् । सावद्यं सानुबन्धं सावद्यं निरनुबन्धं च ॥ ४२ ॥ ......१०४७

### निखंधमसावज्जं, साणुबंधं तहा असावज्जं । चउभेयं जं किच्चं, पच्चक्खाइ जहाजुग्गं ॥ ४३ ॥

निर्बन्धमसावद्यं सानुबन्धं तथाऽसावद्यम् । चतुर्भेदं यत्कृत्यं प्रत्याख्याति यथायोग्यम् ॥ ४३ ॥......१०४८

ગાથાર્થ— ત્રણ કરણથી અને ત્રણ યોગથી યુક્ત પ્રત્યાખ્યાન સર્વથી છે. તેનાથી બીજું (≔ત્રણ કરણ અને ત્રણયોગની ન્યૂનતાવાળું) પ્રત્યાખ્યાન દેશથી કહ્યું છે. સાવદ્ય હોય અને અનુબંધથી સહિત હોય, સાવદ્ય હોય અને અનુબંધથી રહિત હોય, અસાવદ્ય હોય અને અનુબંધથી રહિત હોય, અસાવદ્ય હોય અને અનુબંધથી સહિત આમ ચાર પ્રકારનું કાર્ય છે. તેનું યથાયોગ્ય પચ્ચકુખાણ કરે.

વિશેષાર્થ— કરવું-કરાવવું-અનુમોદવું એ ત્રણ કરણથી અને મન-વચન-કાયા એ ત્રણ યોગથી થતું પચ્ચક્ષ્ખાણ સર્વથી છે. આ ભાંગા સિવાય બીજા ભાંગાઓથી લેવાતું પચ્ચક્ષ્ખાણ દેશથી છે. સાવદ્ય એટલે હિંસાદિ પાપવાળું કાર્ય. નિરવદ્ય એટલે હિંસાદિ પાપથી રહિત. અનુબંધ એટલે ફળ, અથવા પરંપરા. મકાન બાંધવું વગેરે કાર્ય સાવદ્ય છે. જો તે કાર્ય રસપૂર્વક કરવામાં આવે તો પાપના અનુબંધવાળું થાય, રસ વિના કરે તો પાપથી-અનુબંધથી રહિત થાય. પ્રતિક્રમણાદિ કાર્ય અસાવદ્ય છે. જો તે ભાવથી કરવામાં આવે તો અનુબંધવાળું બને. ભાવથી રહિત કરવામાં આવે તો અનુબંધથી રહિત થાય. (૪૨-૪૩)

जेहिं कम्मादाणप्पमुहा जणणिदणिज्जववहारा । पच्चक्खाया नियगिहवावारा विज्जिया सथयं ॥ ४४ ॥

| यै: कर्मादानप्रमुखा जननिन्दनीयव्यवहाराः ।                              |
|------------------------------------------------------------------------|
| प्रत्याख्याता निजगृहव्यापारा वर्जिताः सततम् ॥ ४४ ॥ १०४९                |
| ते हि जड़ सुद्धकट्ठाइदलेहिं पयदसगभित्तिमिच्छिज्जा ।                    |
| जम्हा न लोयखिंसा, हविज्ज सागारओ भयणा ॥ ४५ ॥                            |
| ते हि यदि शुद्धकाष्टादिदलैः पददशकभिक्तिमिच्छेयुः ।                     |
| यस्माद् न लोकखिसा भवेत् साकारतो भजना ॥ ४५ ॥ १०५०                       |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જેમણે કર્માદાન વગેરે (શિષ્ટ)જનનિદનીય ધંધાનો ત્યાગ      |
| કર્યો છે અને પોતાના ઘરની પ્રવૃત્તિઓ સદા માટે છોડી દીધી છે તેવા શ્રાવકો |
| જો 'શુદ્ધ કાષ્ઠના ટુકડાઓ વગેરેથી દશ પદોની ભક્તિને ઇચ્છે તો             |
| આગારથી ભક્તિં કરે. કારણ કે આમાં લોકનિંદા ન થાય. (૪૪-૪૫)                |
| थूलतसपाणरक्खण-अहिगारी नो परं स सुहुमेसु ।                              |
| गिहिवावारे जड़ वि हु, कि पुण अरिहाइभत्तीसु ॥ ४६ ॥                      |
| स्थूलत्रसप्राणरक्षणाधिकारी न परं स सृक्ष्मेषु ।                        |
| गृहिव्यापारे यद्यपि खलु कि पुनर्रहदादिभक्तिसु ॥ ४६ ॥ १०५१              |
| ાાથાર્થ– શ્રાવક જો ગૃહસ્થની પ્રવૃત્તિમાં પણ સ્થૂલ ત્રસ જીવોની          |
| રક્ષાનો અધિકારી છે, પણ સૂક્ષ્મ જીવોની રક્ષાનો અધિકારી નથી, તો          |
| પછી અરિહંત આદિની ભક્તિમાં સૂક્ષ્મ જીવોની રક્ષાનો અધિકારી ન             |
| હોય તેમાં શું કહેવું ? અર્થાત્ સૂક્ષ્મજીવોની હિંસા થતી હોય તો પણ       |
| જિનપૂજા વગેરે કરે. (૪૬)                                                |
| तिकरणतिजोगजुत्तं, पच्चक्खाणं सया मुणीणं च ।                            |
| सङ्घाणं संधारे, अहवा वत्थुं समणुपप्प ॥ ४७ ॥                            |
| त्रिकरण-त्रियोगयुक्तं प्रत्याख्यानं सदा मुनीनां च ।                    |
| श्राद्धानां संस्तारकेऽथवा वस्तु समनुप्राप्य ॥ ४७ ॥ १०५२                |
| <b>ગાથાર્થ</b> ત્રણ કરણ અને ત્રણ યોગથી યુક્ત પ્રત્યાખ્યાન મુનિઓને      |
| સદા હોય. શ્રાવકોને તો અંત સમયે સંથારામાં (=અનશનમાં) અથવા               |
| વિશિષ્ટ વસ્તુને પામીને હોય.                                            |

શુદ્ધ કાષ્ઠના ટુકડા વેચીને પ્રાપ્ત થતા ધનથી અરિહંત પૂજા વગેરે કરે એવો ભાવ જણાય
 છે. અથવા બીજો કોઇ ગૃઢ અર્થ હોય તો ગીતાર્થીએ વિચારવો.

વિશેષાર્થ— મન-વચન-કાયાથી પાપ ન કરવું, ન કરાવવું, ન અનુમોદવું એ નવભાંગાથી પાપનો ત્યાગ મુનિઓ કરી શકે, શ્રાવકો નહિ. કારણ કે સંસારીઓ સાપેક્ષ હોવાથી તેમને અનુમતિ રહેલી જ છે. આમ છતાં જ્યારે અંત સમયે અનશન કરે ત્યારે નવ ભાંગાથી પચ્ચકૃખાણ કરી શકે. અથવા પોતાના ક્ષેત્રથી(=ભરતક્ષેત્રના મધ્યખંડથી) બહારના ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ત્રિવિધ-ત્રિવિધથી પચ્ચક્ખાણ કરી શકે. અથવા સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રના માછલાનું માંસ ન ખાવું. ઇત્યાદિ વિશેષ વસ્તુઓ આશ્રયીને ત્રિવિધ-ત્રિવિધથી પચ્ચક્ખાણ કરી શકે. (૪૭)

## कयपुढविपच्चक्खाणे, पडिमाकारावणे वि न हु दोसा । जलजलणपवणवणाणं, ठाणा ठाणं न कुळ्जिजा ॥ ४८ ॥

कृतपृथिवीप्रत्याख्याने प्रतिमाकारणेऽपि न खलु दोषा: ।

जल-ज्वलन-पवन-वनस्पतीनां स्थानात् स्थानं न कुर्यात् ॥ ४८ ॥ १०५३

ગાથાર્થ— પૃથ્વીકાયની હિંસા ન કરવાના પ્રત્યાખ્યાનમાં જિનપ્રતિમા કરાવવામાં પણ દોષો નથી. આવો શ્રાવક પાણી, અગ્નિ, પવન અને વનસ્પતિને એક સ્થાનેથી બીજા સ્થાને ન કરે, અર્થાત્ જયાં હોય ત્યાંથી ખસેડે નહીં. (૪૮)

### जिणपूयाइनिमित्तं, जइ कुज्जा अप्पणो सिया सङ्घो । जइ अण्णो न सहाओ, हविज्ज नो तत्थ वयदक्खो ॥ ४९ ॥

जिनपूजादिनिमित्तं यदि कुर्योदात्मनः स्यात् श्राद्धः ।

यदि अन्यो न सहायो भवेद् न तत्र व्रतदक्ष: ॥ ४९ ॥...... १०५४

ગાથાર્થ- શ્રાવક કદાચ જિનપૂજા આદિ માટે જિનપ્રતિમાને કરે⇒પોતાના ગૃહમાં સ્થાપન કરે તો જો તેમાં બીજો કોઇ સહાયક હોય તો કરે, અન્યથા વ્રતમાં કુશળ એવો તે ન કરે. (૪૯)

पूयाए कायवहो, जड़ वि हु हुज्जा तहावि सुद्धमणं । जलगलणधम्ममिव जं, निरविज्जप्याण सुहजोगं ॥ ५० ॥

पूजायां कायवधो यद्यपि खलु भवेत् तथापि शुद्धमनाः । जलगलनधर्म इव यद् निखद्यात्मनां शुभयोगः ॥ ५० ॥ ......... १०५५ ગાથાર્થ– જો કે પૂજામાં જીવહિંસા અવશ્ય છે, તો પણ તેમાં મન શુદ્ધ છે, અર્થાત્ મનમાં હિંસાની ભાવના નથી, કિંતુ જિનભક્તિની ભાવના છે. કારણ કે જેવી રીતે પાણીને ગાળવામાં (જીવોને કિલામણા થવા છતાં) ધર્મ છે તેમ જિનપૂજામાં નિષ્પાપ આત્માઓનો શુભયોગ છે. (પ૦)

# जत्थ य सुहजोगाणं, पवित्तिमेत्तं च पापनिव्वित्ती । तं भत्तिजुत्तिजुत्तं, परितरवज्जं न सावज्जं ॥ ५१ ॥

यत्र च शुभयोगानां प्रवृत्तिमात्रं च पापिनवृत्तिः ।
तद् भक्तियुक्तियुक्तं परिनरवद्यं न सावद्यम् ॥ ५१ ॥...... १०५६
गाधार्थ— के अर्थमां भात्र शुल्ययोगोनी क प्रवृत्ति डोय अने पापोथी
निवृत्ति डोय लक्तियोगथी युक्त ते अर्थ उत्तम निरवद्य(=निष्पाप)
छे, सावद्य(=पापवाणु) नथी. (पर)

### जयणा तसाण निच्चं, कायव्वा सा वि जइ अणाभोगे । जं तह पायच्छितं, जहारिहं तत्थ घेत्तव्वं ॥ ५२ ॥

यतना त्रसाणां नित्यं कर्तव्या साऽपि यदि अनाभोगे । यत् तथा प्रायश्चित्तं यथार्हं तत्र ग्रहीतव्यम् ॥ ५२ ॥ ...... १०५७

**ગાથાર્થ—** સદા ત્રસ જીવોની યતના કરવી જોઇએ. આમ છતાં અનાભોગથી ત્રસ જીવોની હિંસા થઇ જાય તો તેમા <mark>યથાયો</mark>ગ્ય જે પ્રાયશ્ચિત્ત હોય તે પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ કરવું જોઇએ. (૫૨)

### तिगरणतिजोगजुत्ता, मुणिणो वि हु तत्थ जं वए भासा । विहिफलनिसेहमोणप्ययाख्या भत्तिकज्जेसु ॥ ५३ ॥

त्रिकरण-त्रियोगयुक्ता मुनयोऽपि खलु तत्र यद् वदेद् भाषा।
विधि-फल-निषेध-मौनप्रकारिता, भक्तिकार्येषु ॥ ५३ ॥ ............. १०५८
शाधार्थ— त्रिक्षरण-त्रियोगधी युक्त मुनिओ पण लिक्तिकार्योभां
विधि, इण, निषेध अने भौन એवा लेहवाणी लाषा जोले.

વિશેષાર્થ– સાધુઓ જિનપૂજાની વિધિ કહે તે વિધિભાષા છે. જિનપૂજાના ફળનું વર્ણન કરે તે ફળભાષા છે. જિનપૂજામાં આવું આવું ન કરાય એમ કહે તે નિષેધભાષા છે. ક્યારેક કોઇ એવો પ્રશ્ન કરે કે જેમાં ન તો હા કહેવાય અને ન તો ના કહેવાય. આ સમયે સાધુઓ મૌન રહે. જેમ કે—સૂર્યાભદેવે શ્રી મહાવીરદેવને ભક્તિ માટે નૃત્ય કરવાનું પૂછ્યું ત્યારે ભગવાન મૌન રહ્યા. કારણ કે આ પ્રશ્નમાં હા કહે તો હાથ કપાય અને ના કહે તો નાક કપાય એવી સ્થિતિ છે. જો નૃત્ય કરવા માટે હા કરે તો નૃત્યદર્શનના કારણે ગૌતમસ્વામી મહારાજા વગેરેના સ્વાધ્યાયનો વ્યાઘાત (=ભંગ) થાય, અને ના કહે તો સંસારનો ઉચ્છેદ કરનારી જિનભક્તિથી વંચિત રહે. આમ ભક્તિકાર્યોમાં મુનિઓ વિવિધ ભાષા બોલે. (જુઓ રાજપ્રશ્નીય આગમ) (પ3)

परिणामविसेसाओ, पुढवाइ वहो वि अह जिणाययणे । भणिओ गुणाय एव मुणिविहारुव्व निऊणेहिं ॥ ५४ ॥

परिणामविशेषात् पृथ्व्यादिवधोऽपि अथ जिनायतने ।

भणितो गुणायैव मुनिविहारवद् निपुणै: ॥ ५४ ॥ ...... १०५९

ગાથાર્થ– જિનમંદિર બંધાવવામાં થતી પૃથ્વીકાયાદિની હિંસાને પણ (જિનમતમાં) કુશળ પુરુષોએ પરિણામ વિશેષથી મુનિઓના વિહારની જેમ લાભ માટે(=લાભ કરનારી) જ કહી છે. (૫૪)

तर्इ तित्थविसेसे जह पाहाणो विसज्जियं गरलं। नो मारइ बलपुर्ट्टि, कोइ जह दळ्ळजोएण ॥ ५५ ॥

तरित तीर्थविशेषे यथा पाषाणो विसृष्टं गरलम्।

न मारयति बलपुष्टिं करोति यथा द्रव्ययोगेन ॥ ५५ ॥ ...... १०६०

सच्चप्पभावओ च्चिय, अग्गी णो डहइ तं हियं कुणइ। तह कायवहो वि तया, सुहजोगनिमित्तसंजणया॥ ५६॥

सत्यप्रभावत एवाग्निनं दहति तस्य हितं करोति ।

तथा कायवधोऽपि तया शुभयोगनिमित्तसंजनया ॥ ५६ ॥ ....... १०६१

ગાથાર્થ- જેવી રીતે વિશિષ્ટ તીર્થમાં પથ્થર પણ તરે છે, તેવા દ્રવ્યના સંયોગથી જેમાંથી વિષશક્તિ નષ્ટ થઇ છે તેવું ઝેર મારતું નથી બલ્કે બલવૃદ્ધિને કરે છે, સત્યના પ્રભાવથી જ અગ્નિ બાળતો નથી, બલ્કે તેનું

१. शुभयोगनिमित्तं संजनयतीति शुभयोगनिमित्तसंजना, तया ।

હિત કરે છે, તેવી રીતે જીવહિંસા પણ શુભયોગના નિમિત્તને ઉત્પન્ન કરનાર પૂજાથી પૂજકના હિતને કરે છે. (૫૫-૫૬)

### परिणामविसेसो वि हु, सुहबज्झगओ सुहफलो होति । ण उ इयरो वेयवहो, उ मिच्छस्स जह विप्पं ॥ ५७ ॥

परिणामविशेषोऽपि खलु शुभबाह्यगत: शुभफलो भवति ।

न त्वितरो वेदवधस्तु म्लेब्स्य यथा विप्रम् ॥ ५७ ॥ ...... १०६२

ગાથાર્થ— પરિણામ વિશેષ પણ અવશ્ય શુભ બાહ્ય પદાર્થને અવલંબીને જ શુભ કળવાળા તરીકે સંમત છે, વેદમાં કહેલ પંચેંદ્રિય જીવોનો વધ (=જીવવધનો પરિણામ) અશુભ બાહ્ય પદાર્થના આલંબનવાળો હોવાથી શુભ કળવાળો નથી. જેમ કે બ્રાહ્મણને મારનાર મ્લેચ્છનો પરિણામ વિશેષ શુભ કળવાળો નથી.

વિશેષાર્થ— ભિલ્લો ચંડિકાદેવી વગેરેની આગળ બ્રાહ્મણનો ઘાત કરે છે. બાહ્ય પદાર્થના આલંબનવાળો આ પરિણામવિશેષ્ત્ર શુભકળવાળો નથી એમ વૈદિકો પણ માને છે. આથી જેમ મ્લેચ્છોનો બ્રાહ્મણઘાત-પરિણામ અશુભ બાહ્ય પદાર્થના આલંબનવાળો હોવાથી શુભ કળવાળો નથી, તેમાં યજ્ઞમાં પંચેંદ્રિય જીવવધનો પરિણામ પણ અશુભ બાહ્ય પદાર્થના આલંબનવાળો હોવાથી શુભ કળવાળો નથી. (ધર્મસંગ્રહણી ગાથા-૮૭૦, પંચવસ્તુક ગાથા-૧૨૪૧ વગેરે) (૫૭)

## सइ सव्वत्थाभावे, जिणाण भावावयाए जीवाणं । तेसिं नित्थरणगुणं, पुढवाइवहे वि आययणं ॥ ५८ ॥

सदा सर्वत्राभावे जिनानां भावापदि जीवानाम् ।

तेषां निस्तरणगुणं पृथ्व्यादिवधेऽपि आयतनम् ॥ ५८ ॥ .......... १०६३

ગાથાર્થ— સર્વ ક્ષેત્રોમાં સદા તીર્થંકરો ન હોય અને જીવોને ભાવ આપત્તિઓ(=સંક્લેશનું કારણ એવા રાગાદિ દોષો) તો હોય. જિનમંદિરમાં(=જિનમંદિરના નિર્માણમાં) પૃથ્વી આદિ જીવોનો વધ થતો હોવા છતાં જિનમંદિર જીવોની ભાવઆપત્તિઓને નિયમા દૂર કરવાના ગુણવાળું છે. તેથી જિનમંદિર નિર્માણ આદિમાં પૃથ્વી વગેરેનો વધ હોવા છતાં પરિણામ શુભ બાહ્ય પદાર્થના આલંબનવાળો છે. (૫૮) જિનમંદિર ભાવઆપત્તિઓને દૂર કરવાના ગુણવાળું કેવી રીતે છે તે જણાવે છે—

### साहुनिवासो तित्थगर-ठावणा आगमस्स परिवुङ्की । इक्किकं भावावइनित्थरणगुणं तु भव्वाणं ॥ ५९ ॥

साधुनिवासस्तीर्थकरस्थापना आगमस्य परिवृद्धिः ।

एकैकं भावापदनिस्तरणगुणं तु भव्यानाम् ॥ ५९ ॥...... १०६४

ગાથાર્થ— જે ગામમાં દહેરાસર બનાવેલું હોય તો (૧) વિહારક્રમને અનુરૂપ વિચરતા સાધુ ભગવંતો તે ગામ આદિમાં નિવાસ કરે. વળી, (૨) એ જિનમંદિરમાં તીર્થંકરની સ્થાપના થાય, તથા (૩) સાધુ ભગવંતના સંપર્કથી ગામવાસી પ્રાયઃ બધા શ્રાવકોની સદાગમ વૃદ્ધિ=સદ્બોધની વૃદ્ધિ થાય. આ એક એક વસ્તુ લઘુકર્મી ભવ્યજીવો માટે ભાવાપદ નિસ્તરણ ગુણરૂપ જ બને છે. (મૂળમાં 'તુ' પદ જકારાર્થક છે.) આમ પૃથ્વી વગેરે જીવોનો વધ હોવા છતાં જિનાયતન ભાવાપદ નિસ્તરણ ગુણવાળું છે. (૫૯) (ધર્મસંગ્રહણી ગા-૮૭૩)

સાધુનિવાસ વગેરે એક એક વસ્તુ ભાવઆપત્તિને દૂર કરવાના ગુણવાળી કેવી રીતે છે તે જણાવે છે—

# साहूण वासा सद्धम्मदेसणा धम्मकायपरियरणं । तित्थयरत्रवणाओ परमगुरुगुणागमो भणितो ॥ ६० ॥

साधूनां (नि)वासात् सद्धर्मदेशना धर्मकायपरिचरणम् ।

तीर्थकरस्थापनातः परमगुरुगुणागमो भणितः ॥ ६० ॥ ...... १०६५

, ગાથાર્થ— સાધુનો નિવાસ થાય, તો સાધુ પાસે ગયેલા કો'ક ભવ્યજીવને સદ્ધર્મની દેશના સાંભળવા મળે. તથા (સાધુનું શરીર ધર્મપ્રવૃત્તિમાં રત હોવાથી ધર્મકાય છે.) ધર્મકાયની પ્રાસુક (=અચિત્ત) અને કલ્પનીય (=૪૨ દોષથી રહિત) ઔષધ આદિથી પ્રતિચારણા= વેયાવચ્ચનો લાભ મળે. આ બંને દુસ્તર સંસારસાગરના નિસ્તરણ માટે કારણભૂત છે. તથા તીર્થંકરની સ્થાપના (=જિનબિંબ પધરાવવા)થી તેના દર્શનથી પરમગુરુ તીર્થંકરના વીતરાગતા આદિ ગુણોનો બોધ થાય છે.

જિનબિંબની સ્થાપનાનું આ ફળ છે. એમ આગમવેદી મહાપુરુષોએ કહ્યું છે. પરમગુરુના આ ગુણોનો બોધ પણ કેટલાક લઘકર્મી જીવોને તેવા પ્રકારના શુભપરિણામમાં કારણ બનવા દ્વારા ભાવઆપત્તિ નિસ્તરણ ગુણ ધરાવે છે. (૬૦) **(ધર્મસંગ્રહણી ગા-૮૭૪)** 

### सज्झायज्झाणकरणे, आगमपरिवड्टणं तओ नियमा । रागादीण पहाणं, तत्तो मोक्खो सयासोक्खो ॥ ६१ ॥

स्वाध्यायध्यानकरणे आगमपरिवर्द्धनं ततो नियमात् ।

रागादीनां प्रहानं ततो मोक्षः सदासौख्यः ॥ ६१ ॥......१०६६

ગાથાર્થ– સાધુઓના સંપર્કથી દરરોજ સ્વાધ્યાય-ધ્યાન કરવાનું થાય. સ્વાધ્યાય-ધ્યાનથી અવશ્ય સદ્બોષની વૃદ્ધિ થાય. સદ્બોષની વૃદ્ધિથી રાગાદિ દોષોનો અત્યંત ક્ષય થાય છે. રાગાદિ દોષોનો અત્યંત ક્ષય થવાથી સદા સુખમય મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. (૬૧) (ધર્મસંગ્રહણી ગા-૮૭૫)

### ता इइ सुहबज्झगओ संविग्गस्स जयणापवत्तस्स । जिणभवणकायघाए, परिणामो होइ जीयस्स ॥ ६२ ॥

तस्मादेवं शुभबाद्भागतः संविग्नस्य यतनाप्रवृत्तस्य ।

जिनभवनकायघाते परिणामो भवति जीवस्य ॥ ६२ ॥ ...... १०६७

**ગાથાર્થ–** આવી પડતા અનેક શારીરિક અને માનસિક દુઃખોને સહન કરવાથી-સંસારથી વિમુખ એવી પ્રજ્ઞાથી મોક્ષની અભિલાષાવાળો= સંવિગ્ન જીવ જિનાયતન બનાવતી વખતે જયણા રાખે છે. અર્થાત પાજ્ઞી, લાકડા, શુદ્ધ ભૂમિનું ત્રહણ વખતે અલ્પહિંસાનો ખ્યાલ રાખીને જિનાયતન બનાવવા પ્રવૃત્ત થાય છે. તેથી જિનાયતન સંબંધી પૃથ્વી વગેરે છકાય જીવના વધ વખતે પણ તેનો પરિણામ ઉપરોક્ત પ્રમાણે શુભ બાહ્ય આલંબનવાળો છે. (૬૨) **(ધર્મસંગ્રહણી ગા-૮૭૬)** 

# मुत्तगसरीरदव्वस्स पूया भवियत्तकम्मनिद्दलणी । नो आरंभपवित्तीयसत्तया सम्मत्तसुद्धिकरी ॥ ६३ ॥

मृर्तकशरीरद्रव्यस्य पूजा भव्यात्मकर्मनिर्दलनी । नारम्भप्रवृत्तिप्रसक्तता सम्यक्त्वशुद्धिकरी ॥ ६३ ॥ ...... १०६८

ગાથાર્થ– પરમાત્માના રૂપી શરીરરૂપ દ્રવ્યની (=દ્રવ્યનિક્ષેપાની) પૂજા ભવ્ય જીવોના કર્મોનો નાશ કરનારી છે. આરંભમાં પ્રવૃત્તિરૂપ દોષ લાગતો નથી, તથા સમ્યક્ત્વની શુદ્ધિ કરનારી છે. (૬૩)

# जस्स य सुद्धो भावो, णिक्खेवो तत्य तं सुहयबंधं । अत्तद्वपरद्वमुभयद्वर्मिदियरागेहिं पडिबंधं ॥ ६४ ॥

यस्य च शुद्धो भावो निक्षेपस्तत्र तद् सुखदबन्धम् । आत्मार्थपरार्थम्भयार्थमिन्द्रियरागैः प्रतिबन्धम् ॥ ६४ ॥......१०६९

ં **ગાથાર્થ−** જેનો ભાવ નિક્ષેપો શુદ્ધ છે તેનું દ્રવ્ય(=દ્રવ્યની પૂજા) સ્વ માટે, પર માટે અને સ્વપર ઉભય માટે સુખ આપનારા કર્મોનો બંધ કરાવે છે, અને ઇંદ્રિયોના વિવિધ રાગોનો પ્રતિબંધ કરે છે. (૬૪)

### निक्खेवासुद्धं जं, तदट्टमुच्चावरेहि तं भयणा । सागारमणागारं, जह वृत्तं तं निखहेज्जा ॥ ६५ ॥

निश्चेपाशुद्धं यत् तदर्थमुच्चापराभ्यां तद् भजना । साकारमनाकारं यथा वृत्तं तद् निविहेद् ॥ ६५ ॥.......१०७०

ગાથાર્થ- જે જીવ ભાવનિક્ષેપાથી અશુદ્ધ છે તેની પૂજા કરવામાં ઉચ્ચ અને સામાન્ય પુરુષની અપેક્ષાએ વિકલ્પ છે. અપવાદ સહિત કે અપવાદ વિના જે રીતે પ્રત્યાખ્યાન થયું (=કર્યું) હોય તે રીતે તે પચ્ચક્ષ્પાણનો નિવૃદ્ધિ કરે=પાલન કરે.

વિશેષાર્થ— કોઇ શ્રાવક આગાર સહિત સમ્યક્ત્વ ઉચ્ચરે અને તેમાં મિથ્યાદષ્ટિ રાજા વગેરે મોટા માણસની પૂજા કરવી પડે તેની છૂટ રાખી હોય તો રાજા વગેરે વિદ્યમાન હોય ત્યારે તેની કે મૃત્યુ પામે ત્યારે તેના મૃતક શરીરરૂપ દ્રવ્યની પૂજા કરવી પડે તો કરે. છૂટ ન રાખી હોય તો ન કરે. માટે અહીં કહ્યું કે અપવાદ સહિત કે અપવાદ વિના જે રીતે પ્રત્યાખ્યાન થયું હોય તે રીતે તે પચ્ચક્ખાણનો નિર્વાહ કરે. તથા કોઇ સામાન્ય માણસ હોય તો તેની પણ તેવા સંયોગોમાં પૂજા કરવાનો પ્રસંગ આવી જાય ત્યારે પૂજા કરવાથી બચી શકાતું હોય તો બચે. બચી ન શકાતું હોય તો પ્રત્યાખ્યાન પ્રમાણે યથાયોગ્ય કરે. (દ્દપ)

### सिक्खावयंमि जइ वयअइरित्ते धम्मकज्जमद्भविए । साहुव्व तत्थ इरियापरएहि तत्थ कायव्वं ॥ ६६ ॥

शिक्षावते यदि वतातिरिक्ते धर्मकार्योत्थापिते ।

साधुरिव तत्रेर्यापरकैस्तत्र कर्तव्यम् ॥ ६६ ॥ ...... १०७१

**ગાથાર્થ–** જો (સામાયિક વગેરે) શિક્ષાવ્રતમાં વ્રત સિવાય બીજં ધર્મકાર્ય કોઇએ ઉભુ કર્યું હોય, અર્થાત્ શિક્ષાવ્રતમાં શિક્ષાવ્રત સિવાય અન્ય ધર્મકાર્ય કરવા માટે કોઇ સ્થળે જવાનો પ્રસંગ આવી જાય, તો તે શ્રાવક સાધુની જેમ ઇર્યાસમિતિથી ત્યાં જાય અને (સામાયિક વગેરેમાં થઇ શકે તેવં) કાર્ય કરે. (૬૬)

# पडिमापडिवण्णाणं, पण तिकरणजोओ न संगओ जम्हा । नो कहमियराणं पुण, देसवयाणं न धम्मद्वा ॥ ६७ ॥

प्रतिमाप्रतिपन्नानां पुनस्त्रिकरणयोगो न सङ्गतो यस्मात् ।

न कथमितरेषां पुन: देशव्रतानां न धर्मार्थम् ॥ ६७ ॥ ...... १०७२

ગાથાર્થ— પ્રતિમા જેમણે સ્વીકારી છે તેમને પણ જે કારણથી ત્રિકરણયોગ અસંગત છે તે કારણથી તે સિવાયના દેશથી વ્રત સ્વીકારનારા શ્રાવકોને ધર્મ માટે ત્રિકરણયોગ કેવી રીતે અસંગત ન હોય? અર્થાતુ અસંગત છે.

વિશેષાર્થ- પ્રતિમાને સ્વીકારનાર શ્રાવક મન-વચન-કાયાથી ન કરવું, ન કરાવવું અને ન અનુમોદવું એમ નવ ભાંગાથી પાપનો ત્યાગ કરી શકતો નથી તો દેશથી વ્રતોને સ્વીકારનાર નવ ભાંગાથી પાપનો ત્યાગ કેવી રીતે કરી શકે ? અર્થાત્ ન કરી શકે. વળી પાપત્યાગ પણ પોતાના કામ માટે હોય, ધર્મ માટે નહિ. આ જ વિગતને હવે પછીની ગાથાઓમાં સ્પષ્ટ કરે છે. (૬૭)

# कयकम्मादाणवओ, जिणभूसणकरणकारणे निरओ। वणकम्मवओ वि जिणवरपूर्यणकुसुमाणि उवचिणइ ॥ ६८ ॥

कृतकर्मादानव्रतो जिनभूषणकरण-कारणे निरत: । वनकर्मव्रतोऽपि जिनवरपूजनकुसुमान्युपिचनोति ॥ ६८ ॥ ....... १०७३ **ગાથાર્થ-** જેણે કર્માદાન વ્રતનો સ્વીકાર કર્યો છે તે શ્રાવક જિનના આભૂષણો કરવા-કરાવવામાં તત્પર બને. જેણે વનકર્મ વ્રત લીધું છે તે શ્રાવક પણ જિનપૂજા માટે પુષ્પોને ચૂંટે છે. (*e* ૮)

### एमाइसव्वकरणे, न दोसपोसो वि कहवि सङ्गुणं । नियर्गिदियत्थसाहण-संकप्पो जाव न हु हुज्जा ॥ ६९ ॥

एवमादिसर्वकरणे न दोषपोषोऽपि कथमपि श्राद्धानाम् । निजकेन्द्रियार्थसाधनसंकल्पो यावद् न खलु भवेद् ॥ ६९ ॥....... १०७४

ગાથાર્થ— (વ્રતધારીને પણ) ઇત્યાદિ સર્વ કાર્યો કરવામાં કોઇ પણ રીતે દોષનું પોષણ નથી જ. તેમાં પોતાની ઇંદ્રિયોના વિષયોને સિદ્ધ કરવાનો સંકલ્ય ન હોવો જોઇએ. (૬૯)

### अक्किटुजहन्नमञ्झिम-वयधणसत्तीर्हि भत्तिनिम्माणे । पासायाइविहाणे, आयवयं समतुलिज्जा य ॥ ७० ॥

उत्कृष्ट-जघन्य-मध्यमव्रत-धनशक्तिभिर्भक्तिनिर्माणे । प्रासादादिविधाने आय-व्ययौ संतोलयेत् च ॥ ७० ॥ .............. १०७५

ગાથાર્થ- ઉત્કૃષ્ટ-મધ્યમ-જઘન્ય એ ત્રણમાંથી જે રીતે વ્રતો સ્વીકાર્યા હોય, પોતાની પાસે ઉત્કૃષ્ટ-મધ્યમ-જઘન્ય એ ત્રણમાંથી જેટલું ધન હોય, એ વ્રતોથી અને ધનશક્તિથી જિનભક્તિ કરવામાં અને જિનમંદિર નિર્માણ વગેરેમાં આય-વ્યય (આવક-જાવક)ની તુલના કરે, અર્થાત્ આય-વ્યયનો નિર્ણય કરીને તે પ્રમાણે જિનભક્તિ વગેરે કરે. (૭૦)

### गिहिकज्जे वि विगिचइ, पच्चक्खाणं खु देसकालाइ। जाणगचउभंगंमी, सइअंतद्धाण वज्जिज्जा ॥ ७१ ॥

मृहिकार्येऽपि विवेक्ति प्रत्याख्यानं खलु देशकालादि । ज्ञायकचतुर्भङ्गे स्मृत्यन्तर्धानं वर्जयेद् ॥ ७१ ॥ ......१०७६

ગાથાર્થ– ઘરનાં કાર્યોમાં પણ દેશ-કાળને આશ્રયીને પ્રત્યાખ્યાનનો વિભાગ કરે, અર્થાત્ અમુક દેશમાં અમુકકાળમાં આ રીતે પ્રત્યાખ્યાન કરું છું. અમુક દેશમાં, અમુક કાળમાં આ રીતે પ્રત્યાખ્યાન કરું છું. (બહારગામ જવાનું થાય ત્યારે છૂટ) વગેરે રીતે વિભાગ કરે. જ્ઞાયક ચતુર્ભગીમાં યોગ્યભાંગાથી પ્રત્યાખ્યાન કરે. સ્મૃત્યન્તર્ધાનનો ત્યાગ કરે.

વિશેષાર્થ— અહીં જાણકાર જાણકારની પાસે પ્રત્યાખ્યાન લે એ વિધિમાં ચાર ભાંગા થાય છે. તે આ પ્રમાણે—(૧) જાણકાર જાણકારની પાસે લે. (૩) જાણકાર અજાણકારની પાસે લે. (૩) જાણકાર અજાણકારની પાસે લે. (૩) જાણકાર અજાણકારની પાસે લે. આ ચાર ભાંગાઓમાં પહેલો ભાંગો બિલકુલ શુદ્ધ છે, ચોથો ભાંગો બિલકુલ અશુદ્ધ છે, બીજો અને ત્રીજો એ બે ભાંગા શુદ્ધાશુદ્ધ છે, અર્થાત્ અમુક રીતે શુદ્ધ છે, અમુક રીતે અશુદ્ધ છે.

બીજો-ત્રીજો ભાંગો કઇ રીતે શુદ્ધ છે તેનું સ્પષ્ટીકરણ—જાણકાર ગુરુ અજાણકારને સામાન્યથી સમજ આપીને પ્રત્યાખ્યાન કરાવે તો શુદ્ધ છે, અર્થાત્ બિલકુલ અસમજદારને જે પ્રત્યાખ્યાન કરાવવું હોય તે પ્રત્યાખ્યાન ક્યારે આવે અને તેમાં કઇ વસ્તુ કલ્પે કઇ વસ્તુ ન કલ્પે વગેરે સામાન્યથી સમજાવીને જાણકાર ગુરુ પ્રત્યાખ્યાન આપે તો તે શુદ્ધ છે. પણ જો બિલકુલ અસમજદારને સામાન્યથી પણ સમજાવ્યા વિના આપે તો તે અશુદ્ધ છે. ત્રીજા ભાંગામાં ગુરુ આદિના (સંસારીપણે) મોટા ભાઇ આદિ સાધુ, કે જે પ્રત્યાખ્યાનના સ્વરૂપથી અજાણ છે, તેની પાસે જાણકાર સાધુ વગેરે વિનય-પાલન આદિ પુષ્ટ કારણે પ્રત્યાખ્યાન લે તો શુદ્ધ છે, કારણ વિના લે તો અશુદ્ધ છે.

સ્મૃત્યન્તર્ધાન—સ્મૃત્યન્તર્ધાન એટલે ભૂલી જવું. લીધેલા પચ્ચક્ષ્પાણને ભૂલી જવું. સ્મૃત્યન્તર્ધાનનો ત્યાગ કરે એનો અર્થ એ થયો કે લીધેલા પચ્ચક્ષ્પાણને યાદ રાખે. માત્ર પચ્ચક્ષ્પાણને યાદ રાખે એમ નહિ, કિંતુ પચ્ચક્ષ્પાણ જે રીતે લીધું હોય તે રીતે યાદ રાખે. સ્મૃતિ મોક્ષના દરેક અનુષ્ઠાનનું મૂળ છે. જે પચ્ચક્ષ્પાણ યાદ જ ન હોય તેનું પાલન શી રીતે થાય ? માટે લીધેલા પચ્ચક્ષ્પાણને ભૂલે નહિ. (૭૧)

सइ एयंमि गुणेहिं, संजाए भावसावगत्तंमि । तस्स पुण लक्खणाइं, एयाइं भणंति गीयत्था ॥ ७२ ॥ सत्येतस्मिन् गुणै: सञ्जाते भावश्रावकत्वे ।

तस्य पुनर्लक्षणान्येतानि भणन्ति गीतार्थाः ॥ ७२ ॥ ...... १०७७

ગાથાર્થ— જ્ઞાનપૂર્વક પ્રત્યાખ્યાન થયે છતે ગુણોથી ભાવ શ્રાવકપણું થાય છે. ભાવ શ્રાવકપણાનાં લક્ષણો ગીતાર્થ આ (=હવેની ગાથાઓમાં કહેવાશે તે) કહે છે. (૭૨)

कयवयधम्मो १ तह सीलवं २ गुणवं च ३ उज्जुववहारी ४। गुरुसुस्सूसो ५ पवयणकुसलो ६ खलु सावगो भावे॥ ७३॥

कृतव्रतकर्मा तथा शीलवांश्च गुणवांश्च ऋजुट्यवहारी ।

गुरुशुश्रूष: प्रवचनकुशल: खलु श्रावको भावे ॥ ७३ ॥ .......... १०७८

**ગાથાર્થ— ક્**તવ્રતકર્મા, શીલવાન, ગુણવાન, ઋજુવ્યવહારી, ગુરુશુશ્રૂષ અને પ્રવચનકુશલ શ્રાવક એ ભાવશ્રાવક છે.

વિશેષાર્થ− "૧. કૃતવ્રતકર્મા, ૨. શીલવંત, ૩. ગુણવંત, ૪. ઋજુ-વ્યવહારી, ૫. ગુરુશુશ્રૂષક અને ૬. પ્રવચનકુશલ–એમ ભાવશ્રાવકનાં મુખ્ય છ લક્ષણો છે." તેનું તેના પેટાભેદપૂર્વક સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે~

**૧. કૃતવ્રતકર્મા**— એટલે 'વ્રતધારી'. ભાવશ્રાવકના આ પહેલા લક્ષણનાં ચાર પ્રકારો નીચે પ્રમાણે જાણવા.

तत्थायन्नेणजाणण-गिण्हणपैडिसेवणेसु उज्जुत्तो । कथवथकम्मो चउहा, भावत्थो तस्स इमो होइ ॥ ३४ ॥

(धर्मरत्नप्र०, गा०३४)

ભાવાર્થ— ૧. ધર્મ સાંભળવામાં ઉદ્યમી— અર્થાત્ 'સમ્યક્ત્વ-વ્રતો' વગેરે જે ગુણો પોતે અંગીકાર કર્યા હોય કે કરવાના હોય, તેનું વર્શન વિનય-બહુમાનપૂર્વક હંમેશાં ગીતાર્થ ગુરુ પાસે સાંભળે. ૨. જાણકાર— સાંભળેલા તે વ્રતાદિના ભેદો, ભાંગાઓ અને અતિચારો વગેરેને બસબર સમજવાવાળો. ૩. વ્રત ગ્રહણ કરનારો— સમજાયેલાં તે વ્રતો વગેરેને વિધિપૂર્વક દેવ, ગુરુ આદિની સાક્ષીએ યાવજજીવ માટે કે અમુક કાળ માટે સ્વીકારનારો. અને ૪. પાળનારો— રોગાદિ આતંકો કે દેવાદિના ઉપસર્ગોમાં પણ સત્ત્વથી ચલાયમાન ન થતાં સ્થિરતાપૂર્વક તે

અંગીકાર કરેલાં વ્રતો વગેરેને સંપૂર્ણ પાળનારો. એ ચાર પ્રકારો પહેલા લક્ષણના જાણવા.

ર. શીલવંત– 'સદાચારી'. ભાવશ્રાવકના આ બીજા લક્ષણના છ પ્રકારો છે.

आययणं खु निसेवई, वज्जई परगेहपविसणमकज्जे । निच्चमणुब्भडवेसी, न भणई सवियाखयणाई ॥ ३७ ॥ परिहरई बालकीलं, साहई कज्जाई महुरनीईए । इय छिव्चहसीलजुओ, विन्नेओ सीलवंतीऽत्थ ॥ ३८ ॥ (धर्मस्वप्र० गा०३७-३८)

ભાવાર્થ**– ૧. આયતનસેવી–** આયતન એટલે ધર્મીઓએ મળવાનું સ્થાન. કહ્યું છે કે–

जत्थ साहम्मिआ बहवे, सीलवंता बहुस्सुआ। , चरित्तायारसंपन्ना, आययणं तं विआणाहि ॥ १ ॥

"જ્યાં શીલવંત (સદાચારી), બહુશ્રુત (જ્ઞાની) અને સુંદર દેશવિરતિ આદિ ચારિત્રને પાળનારા ઘણા સાધર્મિકો (ભેગા થતા) હોય, તેવાં (ઉપાશ્રય, ધર્મશાળા વગેરે) સ્થાનકોને 'આયતન' કહેવાય છે."

આવા આયતનને સેવનારો, અર્થાત્ ધર્મની હાનિ થાય તેવાં અનાયતનોને છોડી જયાં ઉત્તમ સાધર્મિકોનો યોગ મળે ત્યાં ઘણો સમય રહેનારો. ર. કારણ વિના પર ઘેર નહિ જનારો— 'સદાચારીઓને કારણ વિના જેના-તેના ઘેર જવું તે સદાચારમાં સુદર્શન શેઠની જેમ કલંકનું કારણ (તથા લઘુતા કરનાર) છે'—એમ સમજી વિના કારણે જયાં-ત્યાં નહિ કરનારો. 3. ઉદ્ભટવેષરહિત— 'ધર્મી આત્મા શાંત પ્રકૃતિવાળો હોય, તેથી તેને ઉદ્ભટ વેષ શોભે નહિ'—એમ સમજી દેશાચાર-કુલાચાર પ્રમાણે પોતાના વૈભવને શોભે તેવો સાદો પોષાક પહેરનારો. ૪. અસભ્ય વચન નહિ બોલનારો— વિકારી વચનો પ્રાયઃ કામવિકારને પેદા કરતાં હોવાથી અસભ્ય-વિકારજનક વાતો કે ગલીચ શબ્દો નહિ બોલનારો. ૫. બાલક્રિડા નહિ કરનારો— જુગાર વગેરે વ્યસનો કે બાળ

(અજ્ઞાની) આત્માને ઘટે તેવી અનર્થદંડના કારણભૂત (ચોપાટ વગેરે) પ્રવૃત્તિને નહિ કરનારો. **દ. મીઠા વચનથી કાર્ય કરાવનારો**— શુદ્ધ ધર્મી આત્માને કઠોર ભાષા ધર્મમાં કલંકરૂપ હોવાથી (પોતાનાથી નાના કે નોકરો વગેરેની પાસે પણ) મીઠા શબ્દોથી કામ કરાવનારો. એ છ પ્રકારો ભાવશ્રાવકના બીજા લક્ષણના જાણવા.

**૩. ગુણવંત**— અર્થાત્ 'ગુણી'. ભાવશ્રાવકના આ ત્રીજા લક્ષણના પાંચ પ્રકારો નીચે પ્રમાણે છે—

जड़िव गुणा बहुरूवा, तहिव हु पंचिंह गुणेहिं गुणवंतो । इह मुणिवरेहिं भणिओ, सरूवमेसि निसामेहि ॥ ४२ ॥ सज्झाएं करणंमिं अ, विणयंमिं अ निच्चमेव उज्जुतो । सळ्ळाळाणिभिनिवसी, वहड़ रेइं सुद्धु जिणवयणे ॥ ४३ ॥ (धर्मरत्नप्र० गा०४२-४३)

ભાવાર્થ— "જો કે ગુણો ઘણા છે, તો પણ અહીં પૂર્વાચાર્યોએ પાંચ ગુણોવાળાને ગુણવંત કહ્યો છે. તે ગુણો આ પ્રમાણે છે—(૪૨) ૧. સ્વાધ્યાયમાં ઉદ્યમી— વૈરાગ્યના કારણભૂત વાચના-પૃચ્છનાદિ પાંચેય પ્રકારના સ્વાધ્યાયમાં (પઠન-પાઠનાદિમાં) પ્રમાદ નહિ સેવનારો. ૨. કિયામાં ઉદ્યમી— તપ, નિયમ, વંદન આદિ જ્ઞાનીઓએ જણાવેલી શ્રાવકની તે તે કરણીમાં (આદરપૂર્વક) ઉદ્યમ કરનારો. ૩. વિનયમાં ઉદ્યમી— ગુણવાનો (કે ગુર્વાદિ વડીલો વગેરે) આવે ત્યારે ઉભા થવું, સામે જવું, આસન આપવું, સેવા કરવી, વળાવવા જવું વગેરે અનેક પ્રકારે વડીલાદિનો વિનય કરનારો-વિનયી. ૪. સર્વત્ર અનભિનિવેશી— સર્વ કાર્યોમાં (વાળ્યો વળે તેવો) દુરાગ્રહ વિનાનો, જ્ઞાની ગુરુના વચનને માનનારો, સત્ય વસ્તુ સમજાવી અસત્ય છોડાવી શકાય તેવો સત્યનો ગ્રાહક અને પ. જિનવચનની રુચિવાળો— જિનવચનનું શ્રવણ કરવામાં રુચિવાળો-શ્રદ્ધાળુ. 'ધર્મ-શ્રવણ વિના સમક્તિરત્ન નિર્મળ થતું નથી' એમ સમજી હંમેશાં ધર્મશ્રવણ કરનારો. આ પાંચ પ્રકારો ત્રીજા લક્ષણના જાણવા. (૪૩)

**૪. ઋજુ (શુદ્ધ) વ્યવહારી–** 'કપટરહિત'. આ ભાવશ્રાવકના ચોથા લક્ષણના ચાર પ્રકારો છે. उजुववहारो चउहा, जहत्थर्भणणं अवंचिगा किरिया । हुंतावायपगासणा, मित्तीभावा अ सब्भावा ॥ ४७ ॥

(धर्मस्त्रप्र०, गा०४७)

ભાવાર્થ— ૧. યથાર્થ બોલનારો— કપટપૂર્વક ખોટું, ખોટું-ખરું કે વિસંવાદી નહિ બોલનારો, અર્થાત્ સરળ સત્યવાદી. ૨. અવંચકક્રિયાવાળો—બીજાને ઠગવા-દેખાવ કરવાના ઉદ્દેશથી મન, વચન અને કાયાની ખોટી-વિસંવાદી પ્રવૃત્તિને નહિ કરનારો. ૩. ભાવિઅપાયકથક— 'હે પુણ્યવંત! ચોરી, જુગાર વગેરે પાપકાર્યો આ લોક અને પરલોકમાં દુઃખના કારણભૂત છે, તેને તજવામાં સુખ છે' વગેરે વચનો દ્વારા યોગ્ય જીવોને ભાવિ આપત્તિઓ સમજાવી પાપપ્રવૃત્તિથી બચાવનારો. અને ૪. નિષ્કપટ મૈત્રીવાળો— યોગ્ય જીવોની સાથે નિઃસ્વાર્થ-શુદ્ધ મૈત્રીને ધારણ કરનારો. અસત્ય ભાષણ વગેરે માયા-કપટ કરનારો બહુધા બીજાઓને પણ મિથ્યાત્વની વૃદ્ધિ કરે છે અને તેથી સ્વ-પર સંસાર વધારે છે, માટે ભાવશ્રાવક આ ચારેય પ્રકારે શુદ્ધ વર્તનવાળો હોય. એ ચોથા લક્ષણના ચાર પ્રકારો કહ્યા.

**પ. ગુરુશુશ્રૂષક—** 'ગુરુસેવાકારી' ભાવશ્રાવકના આ લક્ષણના પણ ચાર પ્રકારો છે.

सेवाई कारणेण ये, संपायणे भावओं गुरुजणस्स । सुस्सूसणं कुणंतो, गुरुसुस्सूसो हवइ चउहा ॥ ४९ ॥

(धर्मस्त्रप्र०, गा०४९)

ભાવાર્થ— ૧. સેવાકારી— ગુરુને જ્ઞાન-ધ્યાનમાં વિઘ્ન ન થાય તેમ તેઓની ઇચ્છાનુસાર અનુકૂળ બનીને સ્વયં સેવા કરનારો. ૨. સેવાકારક— ગુરુના ઉપકારાદિ ગુજ્ઞોની પ્રશંસા દ્વારા અન્ય જીવોમાં પણ ગુરુ તરફ બહુમાન પેદા કરીને તેઓ દ્વારા પણ ગુરુની સેવા કરાવનારો. ૩. ઔષધાદિ મેળવી આપનારો— સ્વયં કે બીજાઓ દ્વારા ગુરુને જે જે વસ્તુનું પ્રયોજન હોય તે તે ઔષધાદિને મેળવી આપનારો. અને ૪. ઇચ્છાને અનુસરનારો— હંમેશાં ગુરુનું બહુમાન કરે અને તેઓની ઇચ્છાનુસાર વર્તે તેવો; એ ચાર પ્રકારો પાંચમા લક્ષણના કહ્યા. જો કે—

સામાન્યતઃ માતા, પિતા, વિદ્યાગુરુ વગેરેને પણ ગુરુ કહ્યા છે, છતાં અહીં અધિકાર ધર્મગુરુનો હોવાથી શ્રી આચાર્ય ભગવંત આદિ ધર્મગુરુઓની સેવા કરનારો, એમ સમજવું.

**દ. પ્રવચનકુશલ**— 'સિદ્ધાંત સમજવામાં કુશળ'. આ લક્ષણના છ પ્રકારો છે.

र्मुत्ते अत्थे अ तहा, उसग्ग-ववाय-भाव-ववहारे । जो कुसलत्तं पत्तो, पवयणकुसलो तओ छद्धा ॥ ५२ ॥ (धर्मस्त्रप्र०, गा०५२)

ભાવાર્થ- સૂત્ર, અર્થ વગેરે છ વિષયોમાં કુશળ ભાવ શ્રાવકને પ્રવચન્કશળ કહ્યો છે. તેમાં **૧. સત્રકુશલ–** જે કાળે શ્રાવકને ઉચિત જે જે મુળ સુત્રો વગેરે ભણવાનો અધિકાર હોય, તે સુત્રાદિને ગુરુ પાસે વિધિપૂર્વક ભણેલો. ૨. અર્થકુશલ– સંવેગી એવા ગીતાર્થ ગુરુઓ પાસે સુત્રોના અર્થો (વ્યાખ્યાનો) સાંભળીને અર્થના જ્ઞાનમાં નિપુણ બનેલો. **૩-૪. ઉત્સર્ગ-અપવાદકુશલ--** અહીં ઉત્સર્ગ એટલે સર્વસામાન્ય મુખ્ય માર્ગ અને અપવાદ એટલે તથાવિધ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ-પુરુષાદિને ઉદ્દેશીને કારણિક માર્ગ: આ બે માર્ગોમાં પ્રવીણ હોય તે શ્રાવક કેવળ ઉત્સર્ગ કે કેવળ અપવાદને નહિ સેવતાં, જ્યારે કારણ ન હોય ત્યારે ઉત્સર્ગ માર્ગે ચાલે અને દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલાદિ તથાવિધ કારણો ઉપસ્થિત થયે અપવાદનું આલંબન લઇને પણ પોતાના દાનાદિ ધર્મી કે વ્રતાદિનું પાલન કરે. ઉદાહરણ તરીકે ઉત્સર્ગ માર્ગે સાધને નિર્દોષ આહારાદિ - વહોરાવવામાં શ્રાવકને ઘણો લાભ કહ્યો છે માટે તેવાં નિર્દોષ આહારાદિ જ વહોરાવે. પણ માદગી હોય કે આહારાદિ ન મળતાં હોય તેવા પ્રસંગે આધાકર્મી આદિ દોષિત વસ્તુ પણ વાપરવાનું વિધાન છે, એમ જાણતો હોવાથી તેવા સમયે તેવાં દોષિત આહારાદિ પણ વહોરાવે; પરંતુ એમ ન વિચારે કે દોષિત કેમ વહોરાવી શકાય ? વગેરે. **૫. ભાવકુશલ**— વિધિપૂર્વક ધર્મ-અનુષ્ઠાનો કરવામાં કુશલ, વિધિનો જાણ, સ્વયં વિધિમાં આદરવાળો, બીજા વિધિપૂર્વક કરનારાઓનું બહુમાન કરનારો અને પોતે સામગ્રીના અભાવે ન કરી શકે તો પણ વિધિપૂર્વક કરવાના મનોરથોને સેવનારો; એમ વિધિ (જિનાજ્ઞા)ના પક્ષપાતીને ભાવકુશલ જાણવો. **દ. વ્યવહારકુશલ—** ગીતાર્થોએ ચલાવેલા ધર્મવ્યવહારોમાં કુશલ, અર્થાત્ દેશ-કાલાદિની અપેક્ષાએ લાભ-હાનિ, (વધુ લાભ-ઓછું નુકશાન) વગેરે ગુરુલાધવતાને સમજનારો. આવો કુશળ શ્રાવક ગીતાર્થીએ ચલાવેલા આત્મહિતકર વ્યવહારોને લોપે નહિ.

एसो पवयणकुसत्तो, छ्ळ्भेओ मुणिवरेहि निहिट्ठो । किरियागयाइं छच्चिय, लिंगाइं भावसङ्कस्स ॥ ५५ ॥

(धर्मस्त्रप्र०, गा०५५)

ભાવાર્થ– "એ છ પ્રકારે પ્રવીણ હોય તેને જ્ઞાનીઓએ પ્રવચનકુશળ કહ્યો છે. ઉપર જણાવ્યાં તે ભાવશ્રાવકનાં છ લક્ષણો ક્રિયાગત જાણવાં, અર્થાત્ ભાવશ્રાવકનું લક્ષણ તેની ક્રિયાને ઉદ્દેશીને આ છ પ્રકારે કહ્યું." (૭૩)

भावगयाइं सतरस, मुणिणो एयस्स बिति लिंगाइं । जाणियजिणमयसारा, पुळायरिया जओ आहु ॥ ७४ ॥

भावगतानि सप्तदश मुनय एतस्य ब्रुवन्ति लिङ्गानि । ज्ञातजिनमतसाराः पूर्वाचार्या यत आहुः ॥ ७४ ॥ .......१०७९ भाषार्थ- मुनिओ ભાવશ્રાવકોનાં ભાવસંબંધી सत्तर લિંગો કહે છે.

કારણ કે જિનસિદ્ધાંતના સારને જાણનારા પૂર્વાચાર્યો (નીચે પ્રમાણે ) કહે છે. (૭૪)

इर्त्थिं दिये त्थे संसार्रं, विसर्य आर्र्भ गेहँ दंसणओ । गडुरिगाइपवाहे पुरस्सरं आगमपवित्ती ॥ ७५ ॥

स्त्रीन्द्रिया-ऽर्थ-संसार-विषयाऽऽरम्भ-गेह-दर्शनत: । गडुरिकादिप्रवाहे पुरस्सरमागमप्रवृत्ति: ॥ ७५ ॥ .......१०८०

दाणाइ जहा सत्ती, पवत्तणं ११ विहि १२ अरत्तदुट्टे य १३ । मज्झत्थ १४ मसंबद्धे १५, पत्त्थकामोपभोगी य १६ ॥ ७६ ॥

दानादि यथाशक्ति प्रवर्तनं विधि: अरक्तद्विष्टश्च । मध्यस्थोऽसम्बद्धः परार्थकामोपभोगी च ॥ ७६ ॥................. १०८१

### वेसा इव गिहवासं, पालइ १७ सत्तरस गुण निबद्धं तु । भावगय भावसावगलक्खणमेयं समासेण ॥ ७७ ॥

वेश्येव गृहवासं पालयित सप्तदशगुणनिबद्धं तु । भावगतं भावश्रावकलक्षणमेतत् समासेन ॥ ७७ ॥ ...... १०८२

ગાથાર્થ— સ્ત્રી, ઇંદ્રિય, અર્થ, સંસાર, વિષય, આરંભ, ઘર, સમ્યક્ત્વ, ગકરિકાપ્રવાહ, આગમપૂર્વક પ્રવૃત્તિ, યથાશક્તિ દાનાદિની પ્રવૃત્તિ, વિધિ, અરક્તદ્વિષ્ટ, મધ્યસ્થ, અસંબંદ્ધ, પરાર્થકામભોગી અને વેશ્યાની જેમ ઘરવાસને પાળનાર એમ સત્તર પદોથી સંયુક્ત ભાવશ્રાવકનાં ભાવસંબંધી લક્ષણો છે.

વિશેષાર્થ– જૈનાગમનાં મર્મોને જાણનારા (ગીતાર્થ) પૂર્વાચાર્યોએ નીચે મુજબ ભાવશ્રાવકનાં ભાવગત લક્ષણો સત્તર પ્રકારનાં કહેલાં છે.

- **૧. સ્ત્રી** સામાન્યતયા સ્ત્રીજાતિને અનર્થનું ઘર અને ચંચળ સ્વભાવવાળી કહી છે, તેથી તેને દુર્ગતિના મૂળરૂપ સમજતો આત્મહિતનો અર્થી ભાવશ્રાવક સ્ત્રીને પરાધીન ન રહે.
- ર. ઇન્દ્રિયો– 'કાન, આંખ, નાક, જીભ અને ચામડી–એ પાંચેય ઇન્દ્રિયો સ્વભાવથી જ ચપળ ઘોડાની જેમ આત્માને ઉન્માર્ગે ઘસડી જનારી છે' એમ સમજી તેને વશ ન થાય, પણ જ્ઞાનના બળે વિષયોથી રોકી-વશ કરી ઇન્દ્રિયોને આત્મકલ્યાણમાં જોડે.
- 3. ધન- 'ધન એ નામથી 'અર્થ' કહેવાવા છતાં સઘળા અનર્થોને કરાવનારું છે, તેને માટે કરાતી મહેનત અનેક ક્લેશનું કારણ છે અને આખરે અસાર છે' એમ સમજતો તેમાં લોભ ન કરે (અન્યાયાદિ પાપો ન કરે) પણ સંતોષી રહે અને પુણ્યના યોગે મળેલી લક્ષ્મીનું પણ દાન કરવાની ભાવના સેવે.
  - ૪. સંસાર— 'સંસાર સ્વરૂપે દુઃખોની ખાણ છે, તેનો પક્ષપાત કરવાનાં ફળો પણ દુઃખદાયી છે અને પરંપરાએ પણ તે દુઃખનું કારણ છે' એમ સંસારને વિડંબનારૂપ જાણતો સંસારી કાર્યોમાં આનંદ ન માને, કરવા છતાં ઉદાસીનતા સેવે.

- પ. વિષયો– 'વિષયો ઝેરની માફક ક્ષણ માત્ર સુખ બતાવી પરિણામે દીર્ધકાળ દુઃખ દેનારા છે' એમ સમજતો બુદ્ધિમાન ભાવશ્રાવક તેમાં આસક્તિ ન રાખે.
- **દ. આરંભ** જીવનનિર્વાહ ન થવાથી આરંભ કરવો પડે તો પણ જેમ બને તેમ અલ્પ અને તે પણ દુઃખાતા દિલે જ કરે, તીવ્ર આરંભ (ઘણા પાપ)વાળાં કાર્યો તો ઇચ્છે પણ નહિ, આરંભથી મુક્ત બનેલા બીજા ધર્મી જીવોની પ્રશંસા કરે, તેમ જ સર્વ જીવો તરફ દયાળુ હોવાથી (આરંભથી દયા ન પાળી શકાય માટે) ગૃહસ્થાવાસમાં પણ આરંભોને તજવાની ભાવના સેવે.
- 9. ગૃહસ્થાવાસ– ચારિત્રમોહનીય કર્મના ઉદયે ઘરવાસ છોડી ન શકે તો પણ, તે કર્મોને તોડવા માટે શુદ્ધ શ્રાવકધર્મ પાળતો ભાવશ્રાવક ઘરવાસને જેલ જેવો માને-બંધન માને.
- **૮. સમકિત** જિનવચનમાં શુદ્ધ શ્રદ્ધાવાળો, જૈનશાસનની શોભા વધે તેમ પ્રભાવના અને ગુરુઓ વગેરેની ભક્તિ કરતો ભાવશ્રાવક સમકિતનું નિરતિચાર પાલન કરે-ચિંતામણિરત્નથી પણ તેને અધિક સમજે.
- ૯. લોકાચાર— ગાડરીયા પ્રવાહે ચાલતા લોકને ગતાનુગતિક પ્રવૃત્તિવાળો સમજે અને લોકસંજ્ઞાને જીતી દરેક કાર્યોમાં ધૈર્ય કેળવી સૂશ્મ બુદ્ધિથી વિચારી, વિશેષ લાભ થાય તેમ વર્તન કરવા ઇચ્છે. (છતાં લોકમાં ધર્મની અપભ્રાજના થાય તેવું ન કરે.)
- ૧૦. જૈનાગમો— 'પરલોકનાં સુખોનો માર્ગ જણાવનાર જૈનાગમ સિવાય કોઇ જ નથી' એમ સમજી દરેક ધર્મકાર્યમાં જિનાજ્ઞાનું પાલન કરવા પૂર્ણ ભાવના રાખે.
- ૧૧. દા**નાદિ ધર્મ** પોતાનાં આવક, ખર્ચ અને શરીરબળ વગેરેનો વિચાર કરી, શક્તિને ગોપવ્યા સિવાય જેમ ઉત્તરોત્તર વધુ થઇ શકે તેમ દાન, શીલ, તપ અને ભાવધર્મની આરાધના કરે.
- **૧૨. ધર્મક્રિયા** ચિંતામણિરત્ન સમાન દુર્લભ, અમૂલ્ય અને એકાન્તે હિતકર એવા ધર્મઅનુષ્ઠાનોને કરવાનો અવસર પામીને પ્રમાદરહિત

નિરતિચારપણે તે તે ધર્મક્રિયાઓ કરે, ભોળા-અજ્ઞ માણસો તેથી હાંસી કરે તો પણ તેની ઉપેક્ષા કરતો ક્રિયાને મહાકલ્યાણકારી સમજતો છોડે નહિ. પૂર્ણ કરે-વારંવાર કરે.

- ૧૩. રાગ-દેષનો ત્યાગ⊷ માત્ર શરીર ટકાવવાના સાધનભૂત માની, ધન, સ્વજન, આહાર, ઘર વગેરે સંસારગત પદાર્થીમાં રાગ-દેષ ન કરે, તે બધું અનુકૂળ હોય તો આનંદ ન માને તેમ પ્રતિકૂળ કે ઓછું હોય તો ક્લેશ ન કરે, સારા-નરસા દરેક પ્રસંગોમાં સમતા સેવે.
- ૧૪. દુરાગ્રહનો ત્યાગ— 'ઉપશમ એ જ ધર્મનો સાર છે' એમ સમજતો આત્મહિતનો અર્થી ભાવશ્રાવક ધર્મવિષયમાં રાગ-દેષથી દુરાગ્રહ ન કરે, પણ સર્વ વિષયમાં અસદ્ આગ્રહને છોડે, સત્યનો આગ્રહ રાખે, મધ્યસ્થ રહે, પણ 'પોતાનું જ સાચું' એમ ન માને.
- ૧૫. સ્વજનાદિ સંબંધની પરકીયતા— સઘળા પદાર્થો ક્ષણભંગુર છે-અનિત્ય છે, એમ સમજતો ધન-સ્વજન વગેરેનો બાહ્ય સંબંધ રાખવ છતાં તેને આત્માથી પર-પારકાં માને.
- ૧૬. વિષયો— સંસારસુખમાં વિરાગી બનેલો હોવાથી 'પાંચેય્ ઇન્દ્રિયના ભોગોને ભોગવવા છતાં કદી તૃપ્તિ થતી જ નથી' એમ સમજી ભોગવે તો પણ તે માત્ર બીજાઓની દાક્ષિણ્યતાથી ભોગવે, અસાર માનતો પોતે તેમાં રસ-આનંદ ન માને, તીવ્ર આસક્તિ ન કરે. મૈથુનાદિને સેવવાં પડે તો પણ વ્યભિચારથી બચવા-બચાવવા માટે અનાસક્તભાવે સેવે.
- ૧૭. ગૃહસ્થપણાનું પાલન– ગૃહસ્થપણાનાં કાર્યોને 'આજે છોડું-કાલે છોડું' એમ છોડવાની ભાવનાપૂર્વક, પારકી મહેનત-વેઠરૂપે માનતો, વેશ્યાની માફક, ઘરવાસને પ્રેમ વિના સંભાળે.

આ પ્રમાણે સામાન્યથી ભાવશાવકની ભાવનારૂપ સત્તર લક્ષણો જાણવા. (૭૫-૭૬-૭૭)

एयस्स य लिंगाइं, सयला मग्गाणुसारिणी किरिया १ । सद्धा पवरा धम्मे २, पण्णविणिज्जत्तमुजुभावा ३ ॥ ७८ ॥

વિશેષાર્થ- ૧. માર્ગાનુસારી ક્રિયા- આગમનીતિ અથવા સંવિગ્ન બહુજન આચરિત માર્ગ છે. એ ઉભયને અનુસરનારી જે ક્રિયા તે માર્ગાનુસારી ક્રિયા છે.

### માર્ગનું સ્વરૂપ

માર્ગ-ઇષ્ટરથાનની પ્રાપ્તિ માટે પુરુષોથી જે શોધાય તે માર્ગ. તે માર્ગ દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે પ્રકારે છે. ગામ આદિનો માર્ગ એ દ્રવ્યમાર્ગ છે. મુક્તિનગરનો માર્ગ ભાવમાર્ગ છે. ભાવમાર્ગ સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન- યારિત્રરૂપ છે અથવા ક્ષાયોપશમિક ભાવરૂપ છે. પ્રસ્તુતમાં ભાવમાર્ગનો અધિકાર છે, અર્થાત્ પ્રસ્તુતમાં ભાવમાર્ગ વિવક્ષિત છે.

પ્રશ્ન-- જો માર્ગ સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ કે ક્ષાયોપશમિકભાવ રૂપ છે, તો અહીં આગમનીતિ કે સંવિગ્ન બહુજન આચરિતને માર્ગ કેમ કહ્યો ?

ઉત્તર– આગમનીતિથી અને બહુજન આચરિતથી સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની કે ક્ષાયોપશમિકભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી આગમનીતિ અને સંવિગ્નબહુજન આચરિત સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રનાં કે ક્ષાયોપશમિકભાવનાં કારણો છે. એથી અહીં આગમનીતિ અને સંવિગ્ન બહુજન આચરિતરૂપ કારણમાં સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ કે ક્ષાયોપશમિકભાવરૂપ કાર્યનો ઉપચાર કરીને આગમનીતિ અને સંવિગ્ન બહુજન આચરિતને માર્ગ કહેલ છે. જેમ કે આપણે બોલીએ છીએ કે 'ઘી જીવન છે' અહીં ઘી જીવન નથી, કિંતુ જીવનનું કારણ છે. જીવનનું કારણ એવા ઘીમાં જીવનરૂપ કાર્યનો ઉપચાર (આરોપ) કરીને ઘીને જીવન કહેવામાં આવે છે. એ પ્રમાણે પ્રસ્તુતમાં કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી આગમનીતિ અને સંવિગ્ન બહુજન આચરિતને માર્ગ કહેલ છે.

આગમનીતિ— आगमोक्ता नीतिः=आगमनीतिः આગમનીતિ એટલે આગમમાં કહેલા આચારો. આગમ એટલે વીતરાગનું વચન. આ વિષે કહ્યું છે કે—"આપ્રપુરુષનું વચન તે આગમ છે. દોષોનો ક્ષય થવાના કારણે આપ્તને જાણે છે, અર્થાત્ જેના સઘળા દોષોનો ક્ષય થઇ ગયો છે તેને વિદ્વાનો "આ આપ્ત છે" એમ આપ્ત પુરુષ તરીકે જાણે છે. વીતરાગના સઘળા દોષોનો ક્ષય થઇ ગયો હોવાથી વીતરાગ આપ્ત છે. વીતરાગમાં અસત્ય બોલવાનાં (રાગ-દ્વેષ-મોહ એ ત્રણ) કારણો ન હોવાથી વીતરાગ અસત્ય વચન ન કહે."

આગમની નીતિ તે આગમનીતિ. આગમનીતિ (=આગમમાં કહેલા આચારો) ઉત્સર્ગ-અપવાદરૂપ છે. કોઇક આચાર ઉત્સર્ગરૂપ છે, તો કોઇક આચાર અપવાદરૂપ છે, એમ આગમોક્ત આચારો ઉત્સર્ગ-અપવાદરવરૂપ આગમોક્ત આચારો શુદ્ધ સંયમનો ઉપાય છે. આનો અર્થ એ થયો કે શુદ્ધ સંયમનો ઉપાય એવા ઉત્સર્ગ-અપવાદસ્વરૂપ આગમોક્ત આચારો માર્ગ છે.

સંવિગ્ન બહુજન આચરિત- સંવિગ્ન એટલે મોક્ષના અભિલાષી. સંવિગ્ન શબ્દનો આ શબ્દાર્થ છે. સંવિગ્ન શબ્દનો તાત્પર્યાર્થ ગીતાર્થ છે. કારણ કે ગીતાર્થ વિના બીજાઓને (પારમાર્થિક) સંવેગ ન હોય. આચીર્ણ એટલે આચરેલી ક્રિયા. ગીતાર્થ એવા ઘણા જનોએ જે ક્રિયા આચરી હોય તે સંવિગ્ન બહુજન આચીર્ણ છે.

પ્રશ્ન– સંવિગ્ન બહુજન આચરિત એ સ્થળે સંવિગ્ન શબ્દનો ઉલ્લેખ કેમ કર્યો છે ?

**ઉત્તર–** અસંવિગ્ન ઘણા પણ જનોએ આચરેલું અપ્રમાણ છે, એ જણાવવા સંવિગ્ન શબ્દનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ વિષે વ્યવહારસૂત્રમાં કહ્યું છે કે–"પાસત્થા અને પ્રમત્ત સાધુઓએ જે આચરેલું હોય તે શુદ્ધિ કરતું નથી. આથી પાસત્થા અને પ્રમત્ત એવા ઘણા પણ સાધુઓએ જે આચરેલું હોય તેને શુદ્ધ ચારિત્રવાળા સાધુઓ પ્રમાણ માનતા નથી."

પ્રશ્ન– તો પછી "સંવિગ્ને આચરેલું માર્ગ છે" એમ કહેવું જોઇએ. સંવિગ્ન બહુજન આચીર્લ એમ 'બહુજન' એવો ઉલ્લેખ કેમ કર્યો ?

ઉત્તર– સંવિગ્ન પણ એંક જન અનાભોગ અને અજ્ઞાનતા આદિથી ખોટું આચરણ કરે. તેથી એક સંવિગ્ન પણ પ્રમાણ નથી. માટે અહીં "બહુજન" એવો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

આનો તાત્પર્યાર્થ એ થયો કે-આગમને બાધા ન થાય તે રીતે સંવિગ્નોના વ્યવહારરૂપ જે ક્રિયા તે સંવિગ્ન બહુજન આચીર્જા છે. આગમનીતિ અને સંવિગ્ન બહુજન આચીર્જા એ ઉભયને અનુસરે, તે માર્ગાનુસારી ક્રિયા છે.

### ૨. ધર્મમાં ઉત્કૃષ્ટ શ્રદ્ધા–

પ્રશ્ન- અમુક વ્યક્તિમાં શ્રદ્ધા છે કે નહિ તે કેવી રીતે જાણવું ? ઉત્તર- વિધિસેવા, અતૃપ્તિ, શુદ્ધદેશના અને સ્ખલિત-પરિશુદ્ધિ એ ચાર લક્ષણોથી શ્રદ્ધા જાણી શકાય છે. જેમાં આ લક્ષણો દેખાય તેમાં અવશ્ય શ્રદ્ધા હોય છે.

(૧) વિધિસેવા— શ્રદ્ધાળુ જીવ દરેક અનુષ્ઠાન જો શક્તિ હોય તો વિધિપૂર્વક જ કરે છે. જો તેવા પ્રકારના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવ આદિના કારણે વિધિપૂર્વક ન કરી શકે તો પણ વિધિ ઉપર પક્ષપાત-રાગ અવશ્ય હોય છે. આથી થઇ જતી અવિધિ બદલ હૃદયમાં દુ:ખ હોય છે. 'એ તો ચાલે' એમ ન માને. પોતાનાથી થતી અવિધિ પ્રત્યે અન્ય અંગુલીનિર્દેશ કરે ત્યારે અવિધિ દૂર ન થઇ શકે તો પણ મનમાં સંકોચ પામે અને પોતાની નબળાઇ આદિનો સ્વીકાર કરે. પણ અંગુલીનિર્દેશ કરનાર સામે ઉદ્ધતાઇ ન બતાવે. જેમ સુંદર ભોજનનો જેણે આસ્વાદ ચાખ્યો છે તે દુષ્કાળ આદિમાં તુચ્છ ભોજન કરે તો પણ તુચ્છ ભોજનમાં આસક્ત બનતો નથી, કિંતુ ઉત્તમ ભોજનની જ લાલસાવાળો હોય છે. એના મનમાં એમ જ હોય છે કે ક્યારે મારી આ દશા દૂર થાય અને હું ઉત્તમ

ભોજનનો આસ્વાદ કરું! તે પ્રમાણે શ્રદ્ધાળુ જીવ દ્રવ્યાદિની પ્રતિકૂળતાના કારણે અવિધિ કરે તો પણ વિધિ પ્રત્યે જ રાગ હોય છે. આવો જીવ કારણવશાત્ દોષિત આહારનું સેવન આદિ વિરુદ્ધ આચરણ કરે, તથા વેયાવચ્ચ આદિ ન કરે, તો પણ શ્રદ્ધા (=તાત્ત્વિક અભિલાષા)ગુણના કારણે તેના (ભાવ)ચારિત્રનો ભંગ થતો નથી.

- (૨) અતૃપ્તિ– શ્રદ્ધાળુ જીવ શ્રદ્ધાના કારણે જ્ઞાન, સંયમાનુષ્ઠાન, વેયાવચ્ચ, તપ આદિ સંયમયોગોમાં તૃપ્તિ પામતો નથી. અર્થાત્ જ્ઞાન વગેરેની અધિક અધિક આરાધના કરવાનું મન હોય છે. આથી તે જ્ઞાન વગેરેમાં સદ્ભાવપૂર્વક સ્વશક્તિ પ્રમાણે પ્રયત્ન કરે છે.
- (3) શુદ્ધદેશના– શ્રદ્ધાળુ સાધુ ગુરુ પાસે આગમોનો સારી રીતે અભ્યાસ કરીને પરમાર્થવેદી બને. પછી ગુરુની અનુજ્ઞા મળતાં સ્વપક્ષ-પરપક્ષ પ્રત્યે રાર્ગ-દેષરહિત બનીને યથાર્થ ધર્મોપદેશ કરે. તથા શ્રવણ કરનારા જીવોની લાયકાત જાણીને લાયકાત પ્રમાણે ધર્મોપદેશ કરે. અર્થાત્ જે જે જીવોને જેવા જેવા ઉપદેશથી શુભપરિણામની વૃદ્ધિ થાય તે તે જીવોને તેવો તેવો ધર્મીપદેશ કરે. મોક્ષમાર્ગથી વિપરીત ઉપદેશનો ત્યાગ કરીને આગમોક્ત જ ધર્મોપદેશ કરે. આવા જીવની આવી દેશના શુદ્ધ દેશના છે.
- (૪) સ્ખલિતપરિશુદ્ધિ- 'શ્રદ્ધાળુ જીવ પ્રમાદ આદિથી વ્રત આદિમાં લાગેલા અતિચારોની આલોચનાથી શુદ્ધિ કરી લે છે.

**૩. પ્રજ્ઞાપનીયતા**— માર્ગાનુસારિણી ક્રિયાથી ભાવિત ચિત્તવાળા ભાવ-શ્રાવકમાં સરળતા ગુણના કારણે વિધિ-પ્રતિષેધોમાં પ્રજ્ઞાપનીયતા ગુણ હોય.

વિશેષાર્થ— વિધિ-પ્રતિષેધોમાં પ્રજ્ઞાપનીયતા— 'અમુક કરવું' એવું શાસ્ત્રમાં વિધાન કર્યું હોય તે વિધિ. 'અમુક ન કરવું' એમ નિષેધ કર્યો હોય તે પ્રતિષેધ. પ્રજ્ઞાપનીયતા એટલે ભૂલને સ્વીકારીને ભૂલને સુધારવાનો સ્વભાવ. શાસ્ત્રોક્ત વિધિ-પ્રતિષેધમાં ભૂલ થાય ત્યારે ગુણવાન પુરુષ આ તમારી ભૂલ છે, આ ક્રિયા આ રીતે ન થાય, કિંતુ આ રીતે થાય એમ સમજાવે ત્યારે પ્રજ્ઞાપનીયતા ગુણવાળો શ્રાવક ઝટ પોતાની ભૂલને સ્વીકારીને ભૂલને સુધારે. કદાચ કોઇ કારણથી ભૂલને સુધારી ન શકે તો પણ ભૂલનો સ્વીકાર તો અવશ્ય કરે.

૧. શ્રદ્ધાળુના વિધિસેવા આદિ લક્ષણો માટે જુઓ ધર્મરત્નપ્ર.ગા.૯૦ વગેરે.

૪. ક્રિયામાં અપ્રમાદ – શ્રાવક માર્ગાનુસારી અને શ્રદ્ધાળુ હોવાના કારણે જેમ પ્રજ્ઞાપનીય હોય છે, તેમ મોક્ષસાધક અનુષ્ઠાનો આચરવામાં નિધાન ગ્રહણ કરનાર પુરુષની જેમ તત્પર રહે છે. અર્થાત્ નિધાનની ઇચ્છાવાળો જીવ નિધાન લેવામાં - નિધાન ગ્રહણ કરવાની વિધિમાં આળસ ન કરે તેમ ભાવશ્રાવક મોક્ષસાધક અનુષ્ઠાનમાં આળસ ન કરે. (આથી તે વિકથા આદિ પ્રમાદનો ત્યાગી હોય.)

**પ. શક્યાનુષ્ઠાન આરંભ–** પોતાનાથી શક્ય અનુષ્ઠાનોને આચરનારો હોય. અર્થાત્ શક્ય અનુષ્ઠાનમાં પ્રમાદ ન કરે અને અશક્ય અનુષ્ઠાન કરે નહિ.

આત્મોત્કર્ષને ઉત્પન્ન કરનાર કર્મથી (=કર્મોદયથી) અશક્યનો આરંભ થાય છે. પણ નિપુણ જીવ અનુબંધવાળા અને એષણીય અનુષ્ઠાનને જાણે છે.

વિશેષાર્થ— માનકષાય આત્મોતકર્ષને ઉત્પન્ન કરે છે. માટે માન-કષાયના ઉદયથી જીવ અશક્યનો આરંભ કરે છે, માનકષાયના ઉદયથી જીવમાં બધા કરતા ચઢિયાતા દેખાવાની વૃત્તિ થાય છે. બધા જેવું ન કરતા હોય તેવું કરવામાં આવે તો બધાથી ચઢિયાતા દેખાય. બધા જેવું ન કરતા હોય તેવું કરવાની ઇચ્છાથી જીવ અશક્ય પણ અનુષ્ઠાન કરવા માંડે છે. આથી અહીં કહ્યું કે આત્મોતકર્ષને ઉત્પન્ન કરનાર કર્મથી અશક્યનો આરંભ થાય છે.

નિપુણ જીવ અનુબંધવાળા અને એષણીય અનુષ્ઠાનને જાણે છે— અહીં તાત્પર્ય એ છે કે નિપુણ જીવ એ વિચારે છે કે કેવું અનુષ્ઠાન કરવાથી અનુષ્ઠાન અનુબંધવાળું બને. આમ વિચારતાં જે અનુષ્ઠાન અનુબંધવાળું બને તે અનુષ્ઠાનનો પ્રારંભ કરે. અહીં અનુબંધ એટલે સતત થવું, તૂટવું નહિ. જે અનુષ્ઠાન સતત થાય, વચ્ચે તૂટે નહિ, તે અનુષ્ઠાન અનુબંધવાળું કહેવાય. અથવા અનુબંધ એટલે પરિણામ-ફળ. જે અનુષ્ઠાનનું ફલ મળે તે અનુષ્ઠાન અનુબંધવાળું કહેવાય. કર્મનિર્જરા દ્વારા સંસારનાશ થાય એ અનુષ્ઠાનનું ફળ છે. આર્ય મહાગિરિએ આચરેલું અનુષ્ઠાન સાનુબંધ હતું, અને શિવભૂતિએ આચરેલું અનુષ્ઠાન આનાથી વિપરીત હતું.

**દ. ગુણાનુરાગ**— ભાવશ્રાવકમાં ગુણાનુરાગ હોય. તેને મોક્ષ જોઇએ છે. મોક્ષ આત્માના ગુણો પ્રગટ થાય તો જ મળે. આથી તેને ગુણો પ્રત્યે અનુરાગ હોય છે. કોઇ પણ વ્યક્તિમાં ગુણાનુરાગ છે કે નહિ તે જાણવા ગુણાનુરાગના લક્ષણો જાણવા જોઇએ. જેનામાં ગુણાનુરાગનાં લક્ષણો હોય તેનામાં ગુણાનુરાગ છે તે નિશ્ચિત થાય.

ગુણાનુરાગનાં લક્ષણો આ પ્રમાણે છે- (૧) જ્ઞાનાદિગુણોને મલિન કરનાર દુષ્ટપ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરે. (૨) બીજાઓના મોટા પણ દોષોની ઉપેક્ષા કરી નાના પણ ગુણની મહાન ગુણ તરીકે પ્રશંસા કરે. (૩) પોતાના મહાન અને ઘણા પણ ગુણો તરફ ઉપેક્ષા કરે અને નાના પણ દોષને મહાન તરીકે જોઇને પોતાની નિંદા કરે. (૪) મેળવેલા-પ્રાપ્ત થયેલા જ્ઞાનાદિ ગુણોનું કાળજીથી રક્ષજા કરે. (પ) ગુણીજનના સંગથી આનંદ અનુભવે: (દ) અધિક ગુણોને મેળવવા ભાવપૂર્વક ઉદ્યમ કરે. (૭) અન્ય ઉપર ગુણના કારણે જ રાગ કરે. આથી જ સ્વજન, શિષ્ય, ઉપકારી, એક સમુદાયનો સાધુ વગેરે પણ જો નિર્ગૂણ હોય તો તેમના ઉપર રાગ ન કરે. અલબત્ત, કરુણાભાવનાથી નિર્ગુણી સ્વજનાદિને ગુણી બનાવવા ઉપદેશ આદિથી શક્ય પ્રયત્ન કરે, છતાં જો ગુણી ન બને તો તેમની ઉપેક્ષા કરે. એટલે કે તેમના ઉપર રાગ ન કરે. કારણ કે ગુણના યોગે જ થતો રાગ લાભ કરે છે. નિર્ગુણી ઉપર સ્વજન્નાદિના કારણે થતો રાગ નુકશાન કરે છે. છતાં તેમના ઉપર દેષભાવ પણ ન કરે. એટલે શક્ય પ્રયત્ન કરવા છતાં ગુણી ન બને-સુધરે નહિ તો તેમના પ્રત્યે રાગદ્વેષથી રહિત બને છે-ઉપેક્ષા ધારણ કરે છે.

ગુણાનુરાગનું ફળ- ગુણાનુરાગથી નવા ગુણોની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ્રાપ્ત ગુણોની રક્ષા-શુદ્ધિ-વૃદ્ધિ થાય છે. કદાચ તેવા કર્મ આદિના કારણે આ ભવમાં નવા ગુણોની પ્રાપ્તિ ન થાય તો ભવાંતરમાં નવા ગુણો બહુ જ સુલભ બને છે.

9. ગુર્વાજ્ઞા આરાધન ગુર્વાજ્ઞા આરાધન એટલે ગુરુની આજ્ઞાનું પાલન. ગુર્વાજ્ઞાની આરાધના સર્વ ગુણોમાં શ્રેષ્ઠ ગુણ છે. કારણ કે ગુર્વાજ્ઞાની આરાધનાથી ઘણા ગુણોરૂપી રત્નોની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી

જ ગુર્વાજ્ઞાની આરાધના ઘણા ગુણોરૂપી રત્નોનું નિધાન છે. જેમ ધનના અનુરાગી જીવને ઘણું ધન મેળવવાની ઇચ્છા હોય તેમ ગુણાનુરાગી શ્રાવકને ઘણા ગુણો મેળવવાની ઇચ્છા હોય. ઘણા ગુણો ગુર્વાજ્ઞાની આરાધનાથી જ મળી શકે છે. માટે તે અવશ્ય ગુર્વાજ્ઞાની આરાધના કરે, અર્થાત્ ગુર્વાજ્ઞાનું પાલન કરે.

તીર્થંકરવચનના પાલનમાં આચાર્યવચનનું પાલન થઇ જાય છે અને આચાર્યવચનના પાલનમાં તીર્થંકરવચનનું પાલન થઇ જાય છે. હા, એ બેમાંથી કોઇ એક વચનનું દ્રવ્યથી પાલન ન પણ હોય, પણ ભાવથી બંનેનું પાલન હોય છે. આમ એકના વચનના પાલનમાં બીજાના વચનનો ભાવથી સંયોગ અવશ્ય થઇ જાય છે. માટે અહીં કહ્યું કે પરસ્પર ભાવના સંયોગથી આ કહ્યું છે. તીર્થંકર અને આચાર્ય એ બેમાંથી એકના વચનનું પાલન કરવાથી બીજાના વચનનું ભાવથી પાલન થઇ જાય છે. કોઇ એકના વચનનો ભાવથી ત્યાગ કરવાથી બીજાના વ્ચનનો ભાવથી અવશ્ય ત્યાગ થઇ જાય છે.

જેમ કે—ઓઘનિર્યુક્તિમાં કહ્યા પ્રમાણે ગ્લાનસેવા કરનારે તીર્થંકરવચનનું પાલન કરવામાં આચાર્યવચનનું દ્રવ્યથી પાલન નથી કર્યું, પણ ભાવથી કર્યું જ છે. એ રીતે કોઇ સાધુ બિમાર પડે ત્યારે ગુરુ તેને આધાકર્મિક આહાર સેવનની આજ્ઞા કરે છે. અહીં આધાકર્મિક આહાર સેવન કરનારે તીર્થંકરવચનનું દ્રવ્યથી પાલન કર્યું નથી, પણ ભાવથી કર્યું છે.

ભાવનિક્ષેપામાં રહેલા ગુરુ અને તીર્થંકર એ બંનેની આજ્ઞા સમાન છે. શ્રી મહાનિશીય સૂત્રમાં નિક્ષેપાના ઉલ્લેખથી ગુરુ અને તીર્થંકર એ બંનેની આજ્ઞા સમાન છે એ વિષયને સ્પષ્ટ કહ્યો છે.

श्री महानिशीय सूत्र (अध्याय पांय)मां पांय प्रकारना आयारोने पाणनार अने तेनो ઉपदेश आपनार लावायार्यने तीर्थं कर समान कहा छे. ते आ प्रमाशे—"से भयवं तित्थयरसंतियं आणं नाइक्रमिज्जा उदाहु आयरिय संतियं ? गोयमा ? चडिव्वहा आयरिआ पण्णत्ता, तं जहानामायरिया ? ठवणायरिया २ दव्वायरिया ३ भावायरिया ४ । तत्थ

### णं जे ते भावायरिया ते तित्थयरसमा चेव स्टुट्या, तेर्सि संतियं आणं नाइक्कमिज्ज'' ति ।

પ્રશ્ન– હે ભગવંત ! તીર્થંકરની આજ્ઞાનું અતિક્રમણ ન કરવું જોઇએ કે આચાર્યની આજ્ઞાનું અતિક્રમણ ન કરવું જોઇએ ?

ઉત્તર— હે ગૌતમ! આચાર્ય ચાર પ્રકારના છે. તે આ પ્રમાણે— નામાચાર્ય, સ્થાપનાચાર્ય, દ્રવ્યાચાર્ય અને ભાવાચાર્ય. તેમાં જે ભાવાચાર્ય છે તે તીર્થંકર સમાન જાણવા. તેમની આજ્ઞાનું અતિક્રમણ ન કરવું જોઇએ. દ્રવ્ય આચાર્યની આજ્ઞા ન માનવી જોઇએ. ભ્રષ્ટાચારી, ભ્રષ્ટાચાર ઉપેક્ષક અને ઉન્માર્ગસ્થિત એ ત્રણેય આચાર્ય દ્રવ્ય આચાર્ય છે અને મોક્ષમાર્ગનો વિનાશ કરે છે.

ભ્રષ્ટાચારી એટલે જેના જ્ઞાનાચાર વગેરે આચારો સર્વથા વિનાશ પામ્યા છે તેવો અધર્માચાર્ય. ભ્રષ્ટાચાર ઉપેક્ષક એટલે જેમના જ્ઞાનાચાર વગેરે આચારો વિનાશ પામ્યા છે તેવા સાધુઓની ઉપેક્ષા કરનાર, અર્થાત્ પ્રમાદમાં પ્રવૃત્ત થયેલા સાધુઓને ન રોકનાર મંદ ધર્માચાર્ય. ઉન્માર્ગ સ્થિત એટલે ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણા વગેરેમાં તત્પર અધર્માચાર્ય. આ ત્રણેય દ્રવ્ય આચાર્ય છે અને મોક્ષમાર્ગનો વિનાશ કરે છે. (૭૮-૭૯)

### लद्धं दंसणखणं, जं निमित्तं तं बहु स मन्नेइ। परदोसाण पलोए, भावइ तक्कम्मसंवायं ॥ ८०॥

लब्धं दर्शनरत्नं यन्निमित्तं तद् बहुं स मन्यते ।

परदोषाणां प्रलोके भावयति तत्कर्मसंपातम् ॥ ८० ॥ ...... १०८५

ગાથાર્થ- ભાવશ્રાવક જે નિમિત્તથી (=જેના ઉપદેશાદિથી) દર્શનરત્ન પ્રાપ્ત થયું હોય તેને બહુ માને છે, અર્થાત્ તેના ઉપર બહુમાન રાખીને તેનો યોગ્ય આદર-સત્કાર વગેરે કરે છે. બીજાના દોષો નજરમાં આવી જાય તો તેના કર્મના આગમનને (=ઉદયને) વિચારે છે. (૮૦)

थिरकरणत्तं धम्मे, सिढिलाणं मुच्छमुद्धजीवाणं । इच्चाइयर्लिगाइं, भावसङ्गुस्स वुत्ताइं ॥ ८१ ॥

| 158                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| स्थिरकरणत्वं धर्मे शिथिलानां मूर्च्छमुग्धजीवानाम् ।<br>इत्यादिलिङ्गानि भावश्राद्धस्योक्तानि ॥ ८१ ॥ १०८६                                                                                                            |
| ગાથાર્થ– ધર્મમાં શિથિલ, (ધનાદિની) મૂર્છાવાળા અને મુગ્ધ જીવોને<br>ધર્મમાં સ્થિર કરવા વગેરે ભાવસાધર્મિકનાં લિંગો કહ્યાં છે. (૮૧)                                                                                     |
| नहु अप्पणा पराया, साहूणो सुविहिया य सङ्गुणं ।                                                                                                                                                                      |
| अगुणेसु न नियभावं, कयावि कुव्वंति गुणिसङ्खा ॥ ८२ ॥                                                                                                                                                                 |
| न खलु आत्मन: परकीया: साधव: सुविहिताश्च श्राद्धानाम् ।<br>अगुणेषु न निजभावं कदापि कुर्वन्ति गुणिश्राद्धा: ॥ ८२ ॥ १०८७                                                                                               |
| ગાથાર્થ– ગુણવાન શ્રાવકોને સુવિહિત (=સારું ચારિત્ર પાળનારા)<br>સાધુઓમાં આ આપણા છે અને આ પારકા છે એવો ભાવ હોતો નથી.<br>તથા ગુણરહિત સાધુઓમાં ક્યારે ય આત્મીયભાવ કરતા નથી. (૮૨)                                        |
| पणमंगलपडिक्कमणसक्कत्थयनामचेइसुयसिद्धा ।                                                                                                                                                                            |
| एसि तवोवहाणाइ विहिजुत्तो संभवे तत्थ ॥ ८३ ॥                                                                                                                                                                         |
| पञ्चमङ्गल-प्रतिक्रमण-शक्रस्तव-नामस्तव-चैत्यस्तव-श्रुतस्तव-सिद्धस्तवाः।<br>एतेषां तपउपधानादिविधियुक्तः संभवेत् तत्र ॥ ८३ ॥१०८८                                                                                      |
| ગાથાર્થ– ભાવશ્રાવક સુવિહિત સાધુઓની નિશ્રામાં પંચમંગલ,<br>પ્રતિક્રમણ, શક્રસ્તવ, નામસ્તવ, ચૈત્યસ્તવ, શ્રુતસ્તવ અને સિદ્ધસ્તવ એ                                                                                       |
| સૂત્રના તપપૂર્વક ઉપધાનની વિધિથી યુક્ત થાય.                                                                                                                                                                         |
| વિશેષાર્થ- પંચમંગલ=નવકારસૂત્ર. પ્રતિક્રમણ=ઇરિયાવહિયાસૂત્ર.<br>શકસ્તવ=નમુત્થુણંસૂત્ર. નામસ્તવ=લોગસ્સસૂત્ર. ચૈત્યસ્તવ=અરિહંત<br>ચેઇયાણંસૂત્ર. શ્રુતસ્તવ=પુક્ખરવરદીવઢેસૂત્ર. સિહસ્તવ=સિદ્ધાણં<br>બુદ્ધાણં સૂત્ર. (૮૩) |
| इंदियजोयकसायविजयतवाईण करणसच्चरओ ।                                                                                                                                                                                  |
| पडिमाभिग्गहधारी, तत्थ सया जहक्कमं हुज्जा ॥ ८४ ॥                                                                                                                                                                    |
| इन्द्रिय-योग-कषायविजयतप आदीनां करणसत्यस्त: ।<br>प्रतिमाभिग्रहधारी तत्र सदा यथाक्रमं भवेद् ॥ ८४ ॥ १०८९                                                                                                              |

ગાથાર્થ– ઇંદ્રિયવિજય, યોગવિજય અને કષાયવિજય આદિ તપને કરવામાં સદા પરમાર્થથી તત્પર બને. તેમાં ક્રમે કરીને પ્રતિમારૂપ અભિગ્રહને ધારણ કરનારો બને. (૮૪)

### वयपडिमाण विसेसो, को इत्थ हविज्ज सीसजणपुच्छ । अन्न १ सहस्सा २ गाराविणा निरालंबणा पडिमा ॥ ८५ ॥

व्रत-प्रतिमानां विशेषः कोऽत्र भवेत् शिष्यजनपृच्छ । अन्यत्र सहसागारौ विना निरालम्बना प्रतिमा ॥ ८५ ॥ ............. १०९०

ગાથાર્થ— વ્રતોમાં અને પ્રતિમામાં શો ભેદ છે ? એમ અહીં શિષ્યલોકનો પ્રશ્ન છે. પ્રતિમા અન્નત્થણાભોગેણં અને સહસાગારેણં એ બે આગાર વિના આલંબન રહિત હોય.

વિશેષાર્થ— અત્રથણાભોગેણં એટલે ઉપયોગના અભાવ સિવાય. સહસાગારેણં એટલે સહસાત્કાર સિવાય. ઉપયોગના અભાવથી કે સહસાત્કારથી વ્રતમાં સ્ખલના થાય તો વ્રતભંગ ન થાય. વ્રતોમાં આ બે આગાર≕છૂટ′ હોય. પ્રતિમામાં આ આગાર ન હોય. આથી પ્રતિમા આલંબનથી રહિત છે. (∠પ)

# रायाइपयसमेओ, बहुविहभेएहिं हुज्ज वयधम्मो । सागारजहागहिओ, पडिमा पुण भेयभिण्णा णो ॥ ८६ ॥

राजादिपदसमेतो बहुविधभेदैर्भवेद् व्रतधर्मः ।

साकारयथागृहीत: प्रतिमा पुनर्भेदिभिन्ना न ॥ ८६ ॥...... १०९१

ં **ગાથાર્થ–** વ્રતધર્મ રાજાભિયોગ આદિ સ્થાનોથી યુક્ત હોય, ઘણા પ્રકારના ભેદોથી ગ્રહણ કરી શકાય છે. તેથી આગારોથી જેવા પ્રકારે વ્રતધર્મ સ્વીકાર્યો હોય તેવા પ્રકારે હોય. પ્રતિમા ભેદોથી ભિન્ન ન હોય.

વિશેષાર્થ— રાજાભિયોગ આદિ છ અભિયોગનું વર્ણન ભાગ-૨ના પરિશિષ્ટમાં છના આંકવાળી વસ્તુઓમાં કર્યું છે. (૮૬)

जइ कहवि एगवारं, हविज्ज रायाइपयसमालंबो । तो पडिवज्जइ चरणं, पुण करणं अणसगं खु तहा ॥ ८७ ॥ यदि कथमप्येकवारं भवेद् राजादिपदसमालम्बः । तदा प्रतिपद्यते चरणं पुनः करणमनशनं खलु तथा ॥ ८७ ॥ ....... १०९२ भाशार्थ- प्रतिभाषारी के डोઇ पश रीते એકવાર राक्षिभियोग आहि स्थानोनुं आलंभन थाय(=लेवुं पडे) तो यरश-डरशने (=यारित्रने) तथा (=अथवा) अनशनने स्वीडारे छे. (८७)

#### શ્રાવકની ૧૧ પ્રતિમાઓ

दंसण १ वय २ सामाइय ३, पोसह ४ पडिमा ५ अबंभ ६ सचित्ते ७। आरंभ ८ पेस ९ उद्दिद्ववज्जए १० समणभूए य ११॥८८॥

दर्शन-व्रत-सामायिक-पौषध-प्रतिमा-ऽब्रह्म-सच्चिते । आरम्भ-प्रेषोद्दिष्टवर्जक: श्रमणभूतश्च ॥ ८८ ॥ .......१०९३

ગાથાર્થ– દર્શન, વ્રત, સામાયિક, પૌષધ, કાયોત્સર્ગ, અબ્રહ્મવર્જન, સચિત્તવર્જન, આરંભવર્જન, પ્રેપ્યવર્જન, ઉદ્દિષ્ટવર્જન, શ્રમણભૂત એમ શ્રાવકની અગિયાર પ્રતિમાઓ છે. (૮૮)

# जस्संखा जा पडिमा, तस्संखा तीइ हुंति मासा वि । कीरंतीसु वि कज्जाउ तासु पुळ्युत्तकिरियाओ ॥ ८९ ॥

यत्संख्या या प्रतिमा तत्संख्या तस्यां भवन्ति मासा अपि । कियमाणास्विप कार्यास्तासु पूर्वोक्तिकयाः ॥ ८९ ॥ ...... १०९४

ગાથાર્થ- જે પ્રતિમા પહેલી-બીજી એમ જે સંખ્યાવાળી હોય તે પ્રતિમામાં માસ પણ તેટલા હોય. જેમ કે પહેલી પ્રતિમા એક માસની, બીજી બે માસની... અગિયારમી પ્રતિમા અગિયાર માસની તથા તે પ્રતિમાઓ કરાતી હોય ત્યારે જે પ્રતિમા વહન કરાતી હોય તે પ્રતિમાના પૂર્વની પ્રતિમાઓની પણ ક્રિયા કરવાની હોય છે. જેમ કે પાંચમી પ્રતિમા વહન કરાતી હોય તો તેમાં પૂર્વની ચાર પ્રતિમાઓની ક્રિયા (=િનયમો) કરવાની હોય છે. (૮૯)

पसमाइगुणविसुद्धं, कुग्गहसंकाइसल्लपरिहीणं । सम्मद्दंसणमणहं, दंसणपडिमा हवइ पढमा ॥ ९० ॥ प्रशमादिगुणविशुद्धं कुग्रहशङ्कादिशल्यपरिहीनम् । सम्यग्दर्शनमनघं दर्शनप्रतिमा भवति प्रथमा ॥ ९० ॥ ............. १०९५

ગાથાર્થ→ પ્રશમાદિગુણોથી વિશુદ્ધ, કદાગ્રહ-શંકાદિ દોષ રૂપ શલ્યથી રહિત અને એથી જ નિર્દોષ એવું સમ્યગ્દર્શન પહેંલી દર્શન પ્રતિમા છે.

વિશેષાર્થ—પ્રશમાદિગુણોથી વિશુદ્ધ— શમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા અને આસ્તિક્ય એ પાંચ ગુણોથી વિશુદ્ધ. શંકાદિ એ સ્થળે આદિ શબ્દથી કાંક્ષા, વિચિકિત્સા, અન્યદંષ્ટિપ્રશંસા અને અન્યદંષ્ટિપરિચય એ અતિચારો સમજવા. જો કે શ્રાવકને પહેલાં પણ સમ્યક્ત્વનો સ્વીકાર હોય છે. પણ અહીં દર્શનપ્રતિમામાં શંકાદિ દોષોથી અને રાજાભિયોગ આદિ છ આગારોથી રહિતપણે વિશુદ્ધ સમ્યગ્દર્શનનું પાલન કરવાનું હોય છે. (૯૦)

### एया खलु एक्कारस, गुणळणगभेयओ मुणेयव्वा । समणोवासगपडिमा, बज्झाणुद्वाणर्लिगेहि ॥ ९१ ॥

्एताः खलु एकादश गुणस्थानकभेदतो ज्ञातव्याः । श्रमणोपासकप्रतिमा बाह्यानुष्ठानिलङ्गैः ॥ ९१ ॥...... १०९६

**ગાથાર્થ—** શ્રાવકની આ અગિયાર પ્રતિમાઓ ગુણસ્થાનના ભેદને આશ્રયીને બાહ્ય આચરણના ચિક્ષોથી જાણવી.

વિશેષાર્થ— પ્રતિમા વહન કરનાર શ્રાવક પાંચમા ગુણસ્થાને હોય છે. બાર વ્રતોને ધારણ કરનાર પણ પાંચમા ગુણસ્થાને હોય છે. આમ છતાં પ્રતિમાવહન કરનાર શ્રાવકનું ગુણસ્થાન વધારે વિશુદ્ધ હોય છે. તેમાં પણ આગળ આગળની પ્રતિમામાં વિશેષ વિશુદ્ધિ હોય છે. માટે અહીં 'ગુણસ્થાનકના ભેદને આશ્રયીને' એમ કહ્યું. પ્રતિમાને વહન કરનાર શ્રાવક અને બાર વ્રતધારી શ્રાવક એ બંને સંસારમાં હોય છે. તો પછી આ શ્રાવક પ્રતિમાને વહન કરે છે એમ કેવી રીતે જાણી શકાય. એના સમાધાનમાં અહીં 'બાહ્ય આચરણના ચિદ્ધોથી જાણવી' એમ કહ્યું. (૯૧)

| जम्हा दंसणपमुहाण कज्जमुप्पत्तिकायिकरियाइ ।                                                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सम्मं लिक्खज्जइ तिवेलपूयाओ पढम पंडिमा ॥ ९२ ॥                                                                                     |
| यस्माद् दर्शनप्रमुखाणां कार्योत्पत्तिः कायक्रियया ।                                                                              |
| सम्यक् लक्ष्यते त्रिवेलापूजात: प्रथमप्रतिमा ॥ ९२ ॥ १०९७                                                                          |
| ગાથાર્થ— કારણ કે સમ્યગ્દર્શન વગેરે કાર્યોની ઉત્પત્તિ કાયિક ક્રિયાથી<br>થાય છે. ત્રણ વખત પૂજા કરવાથી પહેલી પ્રતિમા ઓળખાય છે. (૯૨) |
| सुस्सूस धम्मराओ, गुरुदेवाणं जहा समाहीयं ।                                                                                        |
| वेयावच्चे नियमो, दंसणपडिमा भवे एसा ॥ ९३ ॥                                                                                        |
| शुश्रुषा धर्मरागो गुरु-देवानां यथासमाधिकं ।                                                                                      |
| वैयावृत्त्ये नियमो दर्शनप्रतिमा भवेद् एषा ॥ ९३ ॥ १०९८                                                                            |
| ગાથાર્થ- શુશ્રૂષા, ધર્મરાગ અને સમાધિ રહે તે પ્રમાણે ગુરુઓની<br>અને દેવોની વેયાવચ્ચ કરવાનો નિયમ આ દર્શનપ્રતિમા છે.                |
| વિશેષાર્થ- શુશ્રૂષા વગેરે ત્રણ ગુણોનું વર્ણન સમ્યક્ત્વ અધિકારમાં<br>સમ્યક્ત્વના ૬૭ ભેદોના વર્ણનમાં આવી ગયું છે. (૯૩)             |
| वावन्नदंसणाणं, निन्हवहाछंदकुग्गहहयाणं ।                                                                                          |
| मणसावि न वंदंति य, दंसणपडिमाद्विया सङ्घा ॥ ९४ ॥                                                                                  |
| व्यापन्नदर्शनान् निह्नवयथाछन्दकुग्रहहतान् ।                                                                                      |
| मनसाऽपि न वन्दन्ते च दर्शनप्रतिमास्थिताः श्राद्धाः ॥ ९४ ॥ १०९९                                                                   |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જેમનું સમ્યગ્દર્શન નાશ પામ્યું છે તેવા નિક્રવ, યથાછંદ                                                            |
| અને કદાગ્રહથી હણાયેલાઓને દર્શનપ્રતિમામાં રહેલા શ્રાવકો મનથી પણ વંદન કરતા નથી. (૯૪)                                               |
|                                                                                                                                  |
| बीयाणुळयधारी, सामाइयकडो हविज्ज तइयाए ।                                                                                           |
| होइ चउत्थी चउदसीअट्टमाईसु दियहेसु ॥ ९५ ॥                                                                                         |
| द्वितीयाऽणुव्रतधारी सामायिककृतो भवेत् तृतीयायाम् ।<br>भवति चतुर्थी चतुर्दश्यष्टम्यादिषु दिवसेषु ॥ ९५ ॥११००                       |

### पोसह चर्जव्वहं पि य, पडिपुत्रं सम्मं सो य अणुपाले । बंधाई अइयारे, पयत्तओ वज्जईमास् ॥ ९६ ॥

पौषधं चतुर्विधमपि प्रतिपूर्णं सम्यक् स चानुपालयेत् ।

बन्धादीन् अतिचारान् प्रयत्नतो वर्जयत्यासु ॥ ९६ ॥ ...... ११०१

ગાથાર્થ- અણુવ્રતોને, ગુણવ્રતોને અને શિક્ષાવ્રતોને, અર્થાતુ બારેય વ્રતોને ધારણ કરનારને બીજી પ્રતિમા હોય ત્રીજી પ્રતિમામાં દરરોજ સવાર-સાંજ સામાયિક કરે. ચોથી પ્રતિમામાં ચૌદશ,આઠમ, અમાસ અને પૂનમ એ દિવસોમાં ચારે પ્રકારનો સંપૂર્ણ પૌષધ સારી રીતે પાળે અને વ્રત વગેરે આ પ્રતિમાઓમાં બંધ વગેરે (બાર વ્રતનાં-૬૦) અતિચારોનો પ્રયત્નપૂર્વક ત્યાગ કરે. (૯૫-૯૬)

### पोसहिकरियाकरणं, पव्वेसु चउसु तहा सुपरिसुद्धं । जह भवभावपसाहगमणहं तह पोसहप्पडिमा ॥ ९७ ॥

पौषधिकयाकरणं पर्वसु चतुर्षु तथा सुपरिशुद्धम् ।

यथा भव्यभावप्रसाधकमन्छं तथा पौषधप्रतिमा ॥ ९७ ॥ ......... ११०२

**ગાથાર્થ--** તથા ચાર પર્વ દિવસોમાં પૌષધની ક્રિયા તે રીતે સુપરિશુદ્ધ કરવી કે જે રીતે નિર્દોષ અને ઉત્તમ ભાવોની સાધક બને. આ પૌષધપ્રતિમા છે. (૯૭)

# चउदिसि काउसग्ग-प्यडिमाकरणं तु इह भवे पडिमा । पुष्युत्तसयलकिरियाजुत्तो वा जाव पणमासा ॥ ९८ ॥

चतुर्दिकायोत्सर्गप्रतिमाकरणं त्विह भवेतु प्रतिमा ।

पूर्वोक्तसकलिकयायुक्तो वा यावत् पञ्चमासान् ॥ ९८ ॥ ...... ११०३

**ગાથાર્થ--** અષ્ટમી આદિ પર્વતિથિઓમાં સંપૂર્ણ રાત્રિ સુધી ચાર દિશાઓમાં કાયોત્સર્ગરૂપ પ્રતિમા કરવી તે પ્રતિમા કાયોત્સર્ગ પ્રતિમા છે. પૂર્વીક્ત પ્રતિમાઓની સર્વ ક્રિયાથી યુક્ત તે પાંચ માસ સુધી આ પ્રતિમાનું પાલન કરે. (૯૮)

પર્વ સિવાયના દિવસોમાં આ પ્રતિમા ન હોય, તેથી એ દિવસોમાં શું કરે તે કહે છે--

### असिणाण वियडभोई, मोलियडो दिवसबंभयारी य । रत्तिपरिमाणकडो, पडिमावज्जेसु दिवसेसु ॥ ९९ ॥

अस्त्रानो विकटभोजी मौलिकृतो दिवसब्रह्मचारी च । रात्रिपरिमाणकृत: प्रतिमावर्जेषु दिवसेषु ॥ ९९ ॥ .................. ११०४

ગાથાર્થ— કાયોત્સર્ગ પ્રતિમાધારી કાયોત્સર્ગ પ્રતિમા સિવાયના દિવસોમાં (૧) સ્નાન ન કરે, (૨) પ્રકટમાં=પ્રકાશમાં ભોજન કરે, અર્થાત્ રાત્રે ચારે પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરે. (૩) ધોતિયાની કાછડી ન વાળે. (૪) દિવસે સંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરે. (૫) રાતે પણ સ્ત્રીભોગનું પરિમાણ કરે. (૯૯)

# एवं किरियाजुत्तो, बंभं वज्जेइ नवरि राइं पि । छम्मासावहि नियमा, एसा हु अबंभपडिमत्ति ॥ १०० ॥

ગાથાર્થ— આ પ્રમાણે (=પૂર્વોક્ત સર્વ પ્રતિમાની) ક્રિયાથી યુક્ત રાતે પણ અબ્રહ્મનો ત્યાગ કરે, આ અબ્રહ્મ પ્રતિમા અવશ્ય છ મહિના સુધી હોય. (૧૦૦)

# सिंगारकहिवभूसुक्करिसं इत्थीकहं च वज्जंतो । चयइ अबंभमेगंतओ य छट्टीइ छम्मासे ॥ १०१ ॥

शृङ्गारकथाविभूषोत्कर्षं स्त्रीकथां च वर्जयन् । त्यजत्यब्रह्म एकान्ततश्च षष्ट्यां षण्मासान् ॥ १०१ ॥.............. ११०६

ગાથાર્થ– છક્રી પ્રતિમામાં શૃંગારકથા, વિશિષ્ટ શરીરવિભૂષા અને સ્ત્રીકથાનો ત્યાગ કરતો તે અબ્રહ્મનો છ મહિના સુધી સર્વથા ત્યાગ કરે. (૧૦૧)

जावज्जीवाए वि हु, एसाऽबंभस्स वज्जणा होइ । एवं चिय जोयजुत्तो, सावगधम्मो बहुपयारो ॥ १०२ ॥

| यावज्जीवमपि खल्वेषाऽब्रह्मणश्च वर्जना भवति ।                    |
|-----------------------------------------------------------------|
| एवमेव योगयुक्तः श्रावकधर्मो बहुप्रकारः ॥ १०२ ॥ ११०              |
| <b>ગાથાર્થ—</b> આ અબ્રહ્મત્યાગ જીવનપર્યંત પણ થાય છે. આ રીતે     |
| સમાધિથી યુક્ત શ્રાવકધર્મ અનેક પ્રકારનો છે. (૧૦૨)                |
| एवंविहो वि नवरं, सच्चित्तं पि परिवज्जए सव्वं ।                  |
| सत्त य मासे नियमा, फासुयभोयणगतप्पडिमा ॥ १०३ ॥                   |
| एवंविधोऽपि नवरं सचित्तमपि परिवर्जीत सर्वम् ।                    |
| सप्त च मासान् नियमा प्रासुकभोजनगतप्रतिमा ॥ १०३ ॥ ११०            |
| <b>ગાથાર્થ—</b> આવા પ્રકારનો પણ પ્રતિમાધારી સાત મહિના સુધી સઘળ  |
| સચિત્તનો ત્યાગ કરે. પ્રાસુકભોજન સંબંધી આ પ્રતિમા છે. (૧૦૩       |
| सत्तमि सत्त उ मासे, नवि आहए सचित्तमाहारं।                       |
| जा जा हिद्धिञ्ज किरिया, नवरमुवरिमाण सा सव्वा ॥ १०४ ॥            |
| सप्तमी तुन्सप्त मासान् नवि आहरति सच्चित्तमाहारम् ।              |
| या याऽधस्तनक्रिया नवरमुपरितनानां सा सर्वा ॥ १०४ ॥ ११०           |
| <b>ગાથાર્થ—</b> સાત મહિના સુધી સચિત્ત આહાર ન કરે. આ સાત <b></b> |
| પ્રતિમા છે. નીચે નીચેની પ્રતિમાની જે જે ક્રિયા હોય તે બધી ઉપરન  |
| પ્રતિમાઓમાં કરવાની હોય છે. (૧૦૪)                                |
| आरंभसयंकरणमद्वीमया अट्टमासे वज्जेइ ।                            |
| असिणाणो वि हु पूयापरायणो उसिणजलन्हाणो ॥ १०५ ॥                   |
| आरम्भस्वयंकरणमष्टमीकाऽष्टमासान् वर्जति ।                        |
| अस्त्रानोऽपि खलु पूजापरायण उष्णजलस्त्रानः ॥ १०५ ॥ १११           |
| <b>ગાથાર્થ—</b> આઠ મહિના સુધી સ્વયં આરંભ કરવાનો ત્યાગ કરે છે    |
| આ આઠમી પ્રતિમા છે. (પોતાના માટે) સ્નાન ન કરનાર પણ તે પૂ         |
| કરવા માટે ઉષ્ણજળથી સ્નાન કરે. (૧૦૫)                             |
| जावज्जीवं सच्चित्तवज्जणा होइ जस्सावि ।                          |

कयपूओ भुंजेमित्ति पइण्णा जस्स तस्सेवं ॥ १०६ ॥

| यावज्जीवं सच्चित्तवर्जना भवति यस्यापि ।                            |
|--------------------------------------------------------------------|
| कृतपूजो भुनज्मीति प्रतिज्ञा यस्य तस्यैवम् ॥ १०६ ॥ १११              |
| ગાથાર્થ– જે કોઇને યાવજજીવ સચિત્તનો (≕સચિત્તને સ્પર્શવાન            |
| પણ) ત્યાગ છે અને પૂજા કર્યા વિના હું ભોજન ન કરું એવી પ્રતિક        |
| છે તેના માટે આ પ્રમાણે (=પૂજા માટે સ્નાન કરવાનું) છે. (૧૦૬         |
| नवमी नवमासे पुण, पेसारंभं विवज्जए सव्वं ।                          |
| पुळ्विकरियासमेओ, पूया कप्पूरवासेहिं ॥ १०७ ॥                        |
| नवमी नवमासान् पुनः प्रेष्यारम्भं विवर्जयति सर्वम् ।                |
| पूर्विकयासमेत: पूजा कर्पूरवासै: ॥ १०७ ॥ १११                        |
| ગા <mark>થાર્થ—</mark> નવ મહિના સુધી નોકરો વગેરે બીજાઓ દ્વારા પણ સ |
| પ્રકારના આરંભનો ત્યાગ કરે. આ નવમી પ્રતિમાછે. પૂર્વની પ્રતિમાઓન     |
| ક્રિયાથી યુક્ત તે કપૂર વગેરે સુગંધી ચૂર્ણથી પૂજા કરે. (૧૦૭)        |
| दसमी पुण दसमासे, उद्दिट्टकडंपि तत्थ न वि भुंजे ।                   |
| छुमुंडो सिसहो वि हु, सज्झायज्झाण पुट्युत्तो ॥ १०८ ॥                |
| दशमी पुनः दशमासान् उद्दिष्टकृतमपि तत्र नाऽपि भुञ्जीत ।             |
| क्षुरमुण्डः संशिखोऽपि खलु स्वाध्याय-ध्याने पूर्वोक्तः ॥ १०८ ॥ १११  |
| <b>ગાથાર્થ–</b> દશ મહિના સુધી પ્રતિમાધારી માટે તૈયાર કરેલ આહા      |
| પણ ન વાપરે. આ દશમી પ્રતિમા છે. દશમી પ્રતિમામાં રહેલ શ્રાવ          |
| મસ્તકે અસ્ત્રાથી સંપૂર્ણ મુંડન કરાવે, અથવા કોઇક ચોટલી રાખે         |
| પૂર્વોક્ત ક્રિયાઓ કરવાપૂર્વક સ્વાધ્યાય-ધ્યાનમાં રહે. (૧૦૮)         |
| जं निहियमत्थजायं, पुच्छंतसुयाण नवरि सो तत्थ ।                      |
| जइ जाणइ तो साहइ, अह नवि तो बेइ न वियाणे ॥ १०९ ।                    |
| यद् निहितमर्थजातं पृच्छत्सुतानां नविर स तत्र ।                     |
| यदि जानाति तदा कथयत्यथ न तदा ब्रूते न विजाने ॥ १०९ ॥ १११           |
| <b>ગાથાર્થ−</b> પુત્રો (વગેરે) ભૂમિમાં રાખેલા ધન અંગે અમુક ધન ક્ય  |
| મૂક્યું છે ? કોને આપ્યું છે ? એમ પૂછે તો પોતાને ખ્યાલ હોય તો કહે   |

(કારણ કે જો ન કહે તો આજીવિકાનો અભાવ વગેરે થાય.) જો જાણતો ન હોય તો નથી જાણતો એમ કહે. (૧૦૯)

#### खुरमुंडो लोएण व, रयहरण पडिग्गहं च गिण्हित्ता । समणब्भूओ विहरङ, मासा इक्कारसुक्कोसं ॥ ११० ॥

क्षुरमुण्डो लोचेन वा रजोहरणं प्रतिग्रहं च गृहीत्वा ।

श्रमणभूतो विहरित मासान् एकादशोत्कर्षम् ॥ ११० ॥ ............ १११५

ગાથાર્થ અગિયારમી પ્રતિમામાં અસ્ત્રાથી કે લોચથી મસ્તક મુંડાવી રજોહરણ અને પાત્ર (વગેરે સંયમનાં ઉપકરણો) લઇને સાધુ જેવો બનેલો તે (ગામ વગેરેમાં) ઉત્કૃષ્ટથી અગિયાર માસ સુધી વિચરે. (૧૧૦)

### नियकुलनिस्साए वा, साहम्मियाण भिक्खत्थमुवर्हिडे । पडिमापडिवन्नस्स य, दलाहि मे भिक्खमिइवयणो ॥ १११ ॥

निजकुलनिश्रया वा साधर्मिकाणां भिक्षार्थमुपहिण्डेत ।

प्रतिमाप्रतिपत्रस्य च देहि मे भिक्षामितिवचनः ॥ १११ ॥...... १११६

ગાથાર્થ— પોતાના કુળની નિશ્રાથી (=પોતાના કુળોના ઘરોમાં) કે સાધર્મિકોના ઘરોમાં ભિક્ષા માટે ફરે. (ઘરમાં પ્રવેશતાં) 'પ્રતિમાધારી મને ભિક્ષા આપો' એમ બોલે. (૧૧૧)

# मुणिवसहीओ बहिया, वसही पुट्युत्तज्झाणसंजुत्तो । गामंतरे विहारं, साहुट्य करिज्जमपमाओ ॥ ११२ ॥

मुनिवसतितो बहिस्ताद् वसति: पूर्वोक्तध्यानसंयुक्त: ।

🕝 ग्रामान्तरे विहारं साधुरिव कुर्यादप्रमाद: ॥ ११२ ॥ ...... १११७

ગાથાર્થ— પૂર્વોક્ત ધ્યાનથી યુક્ત તે મુનિઓની વસતિથી બહાર નિવાસ કરે, અર્થાત્ સાધુઓની સાથે ન રહે, અલગ રહે. પ્રમાદરહિત તે બીજા ગામમાં સાધુની જેમ વિહાર કરે, અર્થાત્ એક જ સ્થળે ન રહે. (૧૧૨)

# ससहाओ जड़ नड़िव, संतरिज्जा वि तहाविहे कज्जे। भावत्थयसंजुत्तो, दव्यत्थयमित्थ नो कुज्जा॥ ११३॥

| ······································                            |
|-------------------------------------------------------------------|
| ससहायो यदि नदीमपि संतरेदपि तथाविधे कार्ये ।                       |
| भावस्तवसंयुक्तो द्रव्यस्तवमत्र न कुर्याद् ॥ ११३ ॥ १११८            |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જો તેવા પ્રકારના કાર્યમાં સહાય સહિત હોય તો નદી પણ |
| ઉતરે. ભાવસ્તવથી યુક્ત તે આ પ્રતિમામાં દ્રવ્યસ્તવ ન કરે. (૧૧૩)     |
| आसेविऊण एया, पडिवज्जइ सव्वविद्धमह देसे।                           |
| गिहिभावं पडिवज्जइ, कोवि पुणो जह तहा भावे ॥ ११४ ॥                  |
| आसेव्यैताः प्रतिपद्यते सर्वविरतिमथ देशे ।                         |
| गृहिभावं प्रतिपद्यते कोऽपि पुनर्यथा तथा भावे ॥ ११४ ॥ १११९         |
| <b>ગાથાર્થ–</b> આ પ્રતિમાઓનું પાલન કરીને જેવા પ્રકારના ભાવ હોય    |
| તે પ્રમાણે કોઇ સર્વવિરતિને સ્વીકારે છે, તો કોઇક ફરી દેશવિરતિને    |
| સ્વીકારવા પૂર્વક ગૃહસ્થભાવને સ્વીકારે છે. (૧૧૪)                   |
| अंतमुहुत्तपमाणा, सळ्वा पडिमा जहन्नओ हुंति ।                       |
| उक्किट्ठा पुण एवं, भणिया सिरिखीणरागेहिं ॥ ११५ ॥                   |
| अन्तर्मुहूर्तप्रमाणाः सर्वाः प्रतिमा जघन्यतो भवन्ति ।             |
| उत्कृष्टा पुनरेवं भणिताः श्रीक्षीणरागैः ॥ ११५ ॥ ११२०              |
| <b>ગાથાર્થ—</b> શ્રી વીતરાગ ભગવંતોએ બધી પ્રતિમાઓનો કાળ            |
| જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત કહ્યો છે. ઉત્કૃષ્ટથી તો અહીં જણાવેલો કાળ છે  |
| (૧૧૫)                                                             |
|                                                                   |

*ા આ પ્રયાલે વાંચમો શ્રાહ પ્રતિમા અ*ધિકાર પૂર્ણ થયો. II

#### ક. શ્રાવક વ્રત અધિકાર

पाणिवह १ मुसावाए २, अदत्त ३ मेहुण ४ परिग्गहे विरओ ५ । दिसि ६ भोग ७ दंड ८ समए १, देसे १० तह पोसह ११ विभागे १२ ॥ १ ॥

प्राणिवध-मृषावादयोखत-मैथुन-परिग्रहेषु विरत: ।

दिग्-भोग-दण्ड-समयेषु देशे तथा पौषध-विभागयो: ॥ १ ॥ ..... ११२१

ગાથાર્થ— પ્રાણિવધ, મૃષાવાદ, અદત્ત, મૈથુન અને પરિગ્રહમાં વિરત, દિશાપરિમાણ, ભોગોપભોગપરિમાણ, અનર્થદંડ વિરમણ, સામાયિક, દેશાવગાસિક, પૌષધ અને અતિથિસંવિભાગ એમ શ્રાવકનાં બાર વ્રતો છે. (૧)

#### जीवा सुहुमा थूला, संकप्पारंभओ य ते दुविहा । सावराहनिखराहा, साविक्खा चेव निरविक्खा ॥ २ ॥

जीवाः सूक्ष्माः स्थूलाः संकल्पारम्भतश्च ते द्विविधाः ।

सापराध-निरंपराधाः सापेक्षाश्चेव निरपेक्षाः ॥ २ ॥...... ११२२

ગાથાર્થ— જીવો સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ એમ બે પ્રકારના છે. તેમાં અહીં સ્થૂલ એટલે બેઇંદ્રિય વગેરે ત્રસ જીવો સમજવા. સૂક્ષ્મ એટલે સર્વ પ્રકારના સ્થાવર એકેંદ્રિય જીવો સમજવા.

- (૧) સાધુધર્મમાં સ્થૂલ(=ત્રસ) અને સૂક્ષ્મ(=સ્થાવર) એ બંને પ્રકારના જીવોની હિંસાનો ત્યાગ થાય છે. પણ ગૃહસ્થ તો માત્ર સ્થૂલ(=ત્રસ) જીવોની જ હિંસાનો ત્યાગ કરી શકે છે. ઉપર કહ્યા તે સૂક્ષ્મ (બાદર પૃથ્વીકાયાદિ) જીવોની હિંસાનો ત્યાગ તેઓથી કરી શકાતો નથી; કારણ કે—તેઓનો માટી, પાણી, અગ્નિ આદિનો વારંવાર અનેક કાર્યોમાં ઉપયોગ કરવો પડે છે, તે સિવાય તેઓનો ગૃહસ્થાવાસ ચાલી શકતો નથી; માટે એ રીતિએ સાધુ કરતાં શ્રાવક દયા અડધી=દશ વસા પાળી શકે.
- (૨) આ સ્થૂલ (ત્રસ) જીવોની હિંસા પણ એક સંકલ્પપૂર્વકની, અને બીજી ખેતી, રસોઇ આદિ આરંભથી એમ બે પ્રકારે થાય છે, તેમાં ગૃહસ્થ તો 'હું આને હશું'—એવા સંકલ્પપૂર્વક હિંસા નહિ કરવાનું જ પચ્ચક્ષ્માણ

કરી શકે, નહિ કે–ખેતી વગેરે આરંભના કાર્યોમાં થતી બેઇન્દ્રિયાદિ ત્રસ જીવોની હિંસાનું. કારણ કે–ગૃહસ્થ એવા આરંભ વિના શરીર, કુટુંબ, આજીવિકા વગેરેનો નિર્વાહ કરી શકે નહિ. એટલે દશ વસામાંથી પણ અડધી (પાંચ વસા) જીવદયા ઓછી થવાથી શેષ પાંચ વસા જ પાળી શકે.

- (૩) સંકલ્પથી થતી હિંસાનો પણ સંપૂર્ણ ત્યાગ ગૃહસ્થ કરી શકતો નથી, કારણ કે—િનરપરાધી અને અપરાધી—એમ બે પ્રકારના સ્થૂલ જીવો પૈકી નિરપરાધીની જ હિંસાનો તે ત્યાગ કરી શકે. કારણ કે—અપરાધી જીવો માટે તો શ્રાવકને ગુરુ-લાઘવતાનો વિચાર કરવો પડે છે, અર્થાત્ સામાન્ય અપરાધ કર્યો છે કે મહાન અપરાધ કર્યો છે—એમ વિચારી, મહા અપરાધીને તો સંકલ્પપૂર્વક પણ મારવો પડે તેમ હોવાથી તેનો ત્યાગ કરી શકાતો નથી; એ રીતિએ સ્થૂલ જીવોમાં પણ અપરાધીને સંકલ્પપૂર્વક હણવાની છૂટ રહેવાથી પુનઃ અડધી ઓછી થતાં ઉપર જણાવેલા પાંચ વસામાંથી પણ અઢી વસા જ પાળી શકે.
- (૪) નિરપરાધી જીવોની હિંસા પણ એક સકારણ અને બીજી નિષ્કારણ—એમ બે પ્રકારે થાય છે. આ બેમાં ગૃહસ્થને ગાડે જોડેલા પાડા, બળદ કે ઘોડા વગેરે પશુઓને તથા ભણવામાં પ્રમાદી કે અસદાચારી પુત્ર વગેરે પરિવારને, એ નિરપરાધી છતાં તોફાની હોય, કામ ન આપતાં હોય, પળોટવા હોય, ભણાવવા હોય તો તેવા કારણે તાડન, તર્જન વગેરે વધ-બંધનાદિ કરવાં પડે, જેથી તેનું પચ્ચક્ખાણ પણ કરી શકાતું નથી; એ પ્રમાણે અઢી વસામાંથી પણ અડધી ઓછી કરતાં માત્ર 'સવા વસો' (રૂપિયામાં એક આના જેટલી જ) અહિંસા પાળી શકે. એ મુજબ શ્રાવક દેશથી, અર્થાત્ સંપૂર્ણની અપેક્ષાએ અલ્પ માત્ર હિંસાને તજી શકે છે. (૨)

दुतिचर्अरिदय पाणा, भूया पत्तेय तरुगणा नेया। सब्वे पणिदि जीवा, सेसा सत्ता थिराईआ॥३॥

द्वि-त्रि-चतुरिन्द्रियाः प्राणा भूताः प्रत्येकतरुगणा श्रेयाः । सर्वे पञ्चेन्द्रिया जीवाः शेषाः सत्त्वाः स्थिरदिकाः ॥ ३ ॥.......... ११२३ ગાથાર્થ બેઇંદ્રિય, તેઇંદ્રિય અને ચઉરિંદ્રિય જીવો પ્રાણ જાણવા, અર્થાત્ તેમની 'પ્રાણ' એવી સંજ્ઞા છે. પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય જીવો 'ભૂત' જાણવા. સર્વ પંચેંદ્રિયો 'જીવ' જાણવા. બાકીના 'સ્થાવરો (પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાયુકાય અને સાધારણ વનસ્પતિકાય એ પાંચ) 'સત્ત્વ' જાણવા. (3)

#### सुहुमा सव्वत्थ ठिया, अहवा णो चम्मचक्खुणो गिज्झा । थूला तसावि दुविहा, चक्खुगिज्झा अगिज्झा य ॥ ४ ॥

सृक्ष्मा: सर्वत्र स्थिता अथवा न चर्मचक्षुषो ग्राह्मा: ।

स्थूला: त्रसा अपि द्विविधा: चक्षुग्राह्मा अग्राह्माश्च ॥ ४ ॥ ......... ११२४

ગાથાર્થ— સ્થાવર જીવોના સૂક્ષ્મ અને બાદર એમ બે ભેદ છે. તેમાં સૂક્ષ્મ જીવો સર્વસ્થળે રહેલા છે અને ચર્મચક્ષુથી ગ્રાહ્ય નથી≔દેખી શકાય તેવા નથી. સ્થૂલ ત્રસ જીવો પણ ચક્ષુથી ગ્રાહ્ય અને ચક્ષુથી અગ્રાહ્ય એમ બે પ્રકારે છે. (વાસી ભોજન વગેરેમાં ઉત્પન્ન થતા ત્રસ જીવો ચક્ષુથી અગ્રાહ્ય છે. કૃમિ΄ વગેરે ચક્ષુથી ગ્રાહ્ય છે.) (૪)

## वहबंधछविच्छेए, अइभारे भत्तपाणरोहे य । पढमाणुळ्यंमि य अइयारा पंच विण्णेया ॥ ५ ॥

्वध-बन्ध-छविच्छेदा अतिभारे भक्तपानरोधश्च ।

प्रथमाणुव्रते चातिचाराः पञ्च विज्ञेयाः ॥ ५ ॥ ...... ११२५

**ગાથાર્થ—** પહેલા અ<mark>ણુવ્રતમાં વધ, બંધ, છવિચ્છે</mark>દ, અતિભાર અને ભક્તપાનરોધ એ પાંચ અતિચારો જાણવા.

વિશેષાર્થ— સ્થૂલ પ્રાણિવધનો ત્યાગ કરનાર શ્રાવક ક્રોધ, લોભ આદિ દુષ્ટભાવથી બંધ, વધ, છવિચ્છેદ, અતિભાર અને ભક્તપાનવિચ્છેદ ન કરે. આ દોષોને આચરનારો જીવ પહેલા અણુવ્રતને દૂષિત કરે છે. બંધ એટલે દોરડા આદિથી બાંધવું. વધ એટલે ચાબુક આદિથી મારવું. છવિચ્છેદ એટલે કરવત આદિથી હાથ વગેરે અંગોનો છેદ કરવો=અંગોને કાપવા. અતિભાર એટલે પશુ વગેરે પાસે તેની શક્તિથી અધિક સોપારી

૧. અહીં ચિતાર્કું એ સ્થળે રહેલ 'આદિ' શબ્દથી સ્થાવર જીવોના જ ભેદો સમજવા.

વગેરેનો ભાર ખાંધ-પીઠ આદિ ઉપર મૂકવો. ભક્તપાનવિચ્છેદ એટલે આહાર-પાણી ન આપવાં.

ક્રોધ, લોભ આદિ દુષ્ટભાવથી બંધ આદિ કરવાથી અતિચાર લાગે છે. પણ પુત્રાદિના અવિનય, રોગ આદિ અનર્થો દૂર કરવાના શુભ આશયથી બંધ આદિ કરવામાં આવે તો અતિચાર લાગે નહિ, અર્થાત્ નિરપેક્ષપણે એટલે કે પ્રાણનાશની દરકાર કર્યા વિના નિર્દયપણે બંધ આદિ કરવાથી અતિચાર લાગે છે, પણ સાપેક્ષપણે, એટલે કે દયાર્દ્ર દૃદયથી બંધ આદિ કરવાથી અતિચાર ન લાગે.

અહીં પૂર્વાચાર્યોએ કહેલ વિધિ આ પ્રમાણે છે-

બંધ— બેપગા કે ચારપગા પ્રાણીઓનો બંધ સકારણ અને નિષ્કારણ એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં નિષ્કારણ બંધ કરવો યોગ્ય નથી. સકારણ બંધ સાપેક્ષ અને નિરપેક્ષ એમ બે પ્રકારે છે. નિર્દય બનીને અતિશય મજબૂત બાંધવામાં આવે તે નિરપેક્ષ બંધ. આગ વગેરેના પ્રસંગે છોડી શકાય કે છેદી શકાય તેવી રીતે દોરીની ગાંઠ આદિથી બાંધવું તે સાપેક્ષબંધ. ચોપગા પ્રાણીના બંધની હકીકત કહી. બે પગા (મનુષ્ય) પ્રાણીના બંધની હકીકત પણ એ પ્રમાણે જાણવી. અર્થાત્ દાસ-દાસી, ચોર કે ભણવામાં પ્રમાદી પુત્ર વગેરેને જો બાંધવાની જરૂર પડે તો તે ચાલી શકે-ખસી શકે કે અવસરે છૂટી શકે તે રીતે (ઢીલા બંધનથી) બાંધવું કે જેથી આગ વગેરેના પ્રસંગે તેનું મૃત્યુ ન થાય. શ્રાવકે બાંધ્યા વિના જ રાખી શકાય તેવા જ બેપગા અને ચોપગા પ્રાણી રાખવા જોઇએ.

વધ- વધમાં પણ બંધની જેમ જાણવું. તેમાં નિષ્કારણ નિરપેક્ષ વધ એટલે કારણ વિના નિર્દયપણે મારવું. સાપેક્ષ વધ અંગે એવો વિધિ છે કે શ્રાવકે ભીતપર્ષદ્ બનવું જોઇએ. જેથી પુત્રાદિ પરિવાર અવિનય વગેરે ન કરે, અને મારવાનો પ્રસંગ જ ન આવે. છતાં કોઇ અવિનય વગેરે કરે એથી મારવાનો પ્રસંગ આવે તો મર્મસ્થાનોને છોડીને લાત કે દોરીથી એક બે વાર મારવું.

છવિચ્છેદ- છવિચ્છેદ અંગે પણ બંધની જેમ જાણવું. નિર્દયપણે હાથ, પગ, કાન, નાક વગેરેનો છેદ કરવો એ નિરપેક્ષ છવિચ્છેદ છે.

શરીરમાં થયેલ ગુમડું, ઘા-ચાંદી વગેરેને કાપી નાખવું કે બાળી નાખવું વગેરે સાપેક્ષ છવિચ્છેદ છે.

અતિભાર— શ્રાવકે પશુ આદિ ઉપર તે ન ઉપાડી શકે તેટલો ભાર ન મૂકવો જોઇએ. શ્રાવકે પ્રાણી ઉપર ભાર ઊંચકાવીને આજીવિકા ચાલે તેવો ધંધો ન કરવો જોઇએ. તેમ ન બની શકે તો મનુષ્ય પાસે તે સ્વયં ઊંચકી શકે અને નીચે ઉતારી શકે તેટલો જ ભાર ઊંચકાવવો જોઇએ. બળદો પાસે ઉચિતભારથી કંઇક ઓછો ભાર ઉપડાવવો જોઇએ. હળ, ગાડા વગેરેમાં જોડેલા પશુઓને સમયસર છોડી દેવા જોઇએ. અશ્વ અને હાથી વગેરેને આશ્રયીને પણ આ જ વિધિ છે.

ભક્તપાન વિચ્છેદ આહાર-પાણીનો વિચ્છેદ કોઇને ન કરવો જોઇએ. અન્યથા અતિશય ભૂખથી મૃત્યુ થાય. ભક્તપાનવિચ્છેદના પણ સકારણ નિષ્કારણ વગેરે પ્રકારો બંધની જેમ જાણવા. રોગના વિનાશ માટે ભક્તપાનનો વિચ્છેદ સાપેક્ષ છે. અપરાધ કરનારને "આજે તને આહાર આદિ નહિ આપું" એમ કહેવું. (પણ સમય થતાં આહારપાણી આપવા.) શાંતિ નિમિત્તે ઉપવાસ કરાવવો. સર્વત્ર યતના કરવી, અર્થાત્ વ્રતમાં અતિચાર ન લાગે તેમ કાળજીથી વર્તવું. (પ)

# संकप्पो संरंभो, परितावकरो भवे समारंभो । आरंभो उद्दवओ, सव्वव( न )याणं विसुद्धाणं ॥ ६ ॥

संकल्पः संरम्भः परितापकरो भवेत् समारम्भः ।

आरम्भ उद्द्रवत: सर्वनयानां विशुद्धानाम् ॥ ६ ॥ ...... ११२६

ગાથાર્થ- જીવહિંસાનો મનથી સંકલ્પ કરવો તે સંરંભ છે. જીવોને પીડા કરવી એ સમારંભ છે. જીવોનો વિનાશ કરવો એ આરંભ છે. આ વ્યાખ્યા શુદ્ધ સર્વનયોને માન્ય છે. (ફ)

### आभोगाणाभोगे, इक्किक्को सो हविज्ज दुहओ य । अइक्कमवइक्कमअईयाराणायोरेहिं सव्वगया ॥ ७ ॥

आभोगाऽनाभोगौ एकैकः सो भवेद् द्विधाकश्च।

अतिक्रम-व्यतिक्रमा-ऽतिचारा-ऽनाचारैः सर्वगताः ॥ ७ ॥ ...... ११२७

ગાથાર્થ— બંધ વગેરે એક એક અતિચાર આભોગ અને અનાભોગ એમ બે પ્રકારનો છે. તથા સર્વવ્રતોમાં અતિક્રમ, વ્યતિક્રમ, અતિચાર અને અનાચાર એ ચાર ભેદો થાય

વિશેષાર્થ- બંધ વગેરે ઉપયોગપૂર્વક (=જાણી જોઇને) થાય તો આભોગ છે. ઉપયોગ વિના (=અજાણતા) થઇ જાય તો અનાભોગ છે.

અતિક્રમ, વ્યતિક્રમ, અતિચાર અને અનાચારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે. જેમ કે–કોઇ મનુષ્ય વ્રત (નિયમ)નો ભંગ થાય તેવા કાર્ય માટે આમંત્રણ (વિનંતી) કરે ત્યારે વ્રત (નિયમ) ધારી તેનો ઇન્કાર ન કરે (=ના ન પાડે) તો અતિક્રમ કહેવાય. આગળ વધીને વ્રતવાળો તેવું કાર્ય કરવા માટે તૈયાર થાય=જાય વગેરે પ્રવૃત્તિને વ્યતિક્રમ કહેવાય. ક્રોધથી વધ, બંધન વગેરે કરે તે અતિચાર કહેવાય અને જીવહિંસા વગેરે કરે તે અનાચાર કહેવાય. (૭)

#### भूजलजलणानिलवणिबतिचउपंचिदिएहिं नव जीवा। मणवयणकायगुणिया, हवंति ते सत्तवीसत्ति ॥ ८॥

भू-जल-ज्वलना-ऽनिल-वण-द्वि-त्रि-चतुष्पञ्चेन्द्रियै: नवजीवा: । मन-वचन-कायगुणिताः भवन्ति ते सप्तर्विशतिरिति ॥ ८ ॥ ....... ११२८

# इक्रासीई ते करणकारणाणुमइताडिया होइ । तेच्चिय तिकालगुणिया, दुन्निसया हुंति तेयाला ॥ ९ ॥

एकाशीतिः करण-कारणानुमतिभिस्ताडिता भवन्ति ।

ते एव त्रिकालगुणिता द्विशतौ त्रिचत्वारिंशद् ॥ ९ ॥.......११२९

ગાથાર્થ પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાયુકાય, વનસ્પતિકાય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય અને પંચેંદ્રિય—એમ જીવો નવ પ્રકારે છે. તેની મન, વચન અને કાયાથી હિંસા કરતાં ૨૭ પ્રકારો થાય, તેને પણ કરવા, કરાવવા અને અનુમોદવારૂપ ત્રણ પ્રકારે ગુણતાં ૮૧ પ્રકારો થાય અને તેને પણ ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન—એમ ત્રણ કાળ સંબંધી ગુણતાં જીવહિંસાના ૨૪૩ પ્રકારો થાય છે.

એ ૨૪૩ પ્રકારોમાંથી માત્ર ત્રણેય કાળમાં મન, વચન અને કાયા-એ ત્રણ યોગો દ્વારા બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય- એટલા જીવોની જ, તે પણ કરવા અને કરાવવારૂપ બે કરણોની જ હિંસાના ત્યાગનો પ્રાયઃ શ્રાવકને સંભવ છે. એ રીતિએ પહેલા વ્રતનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. (૮-૯)

### पाणिवहे वट्टंता, भमंति भीमासु गब्भवसहीसु । संसारमंडलगया, णिखितिरिक्खासु जोणीसु ॥ १० ॥

ગાથાર્થ- જીવહિંસાથી પ્રાણીઓ સંસારચક્રમાં નરક, તિર્યંચ વગેરે યોનિઓમાં ભયંકર ગર્ભરૂપી સ્થાનોમાં દુઃખ વેઠતા ભટકે છે, અર્થાત્ નરક-તિર્યંચ જેવી ગતિઓનાં અતિ આકરાં દુઃખોને ભોગવતા અનેક જન્મ-મરણો કરે છે.

# देसे भंगो सर्व्वमि ( होइ ) नो भंगमित्थपरिणामे । एवं भंगाभंगं, अइयारे लक्खणं नेयं ॥ ११ ॥

देशे भङ्गः संर्विस्मिन् (भवति) न भङ्गोऽत्र परिणामे । एवं भङ्गाभङ्गौ अतिचारे लक्षणं ज्ञेयम् ॥ ११ ॥ ....................... ११३१

ગાથાર્થ– અહીં પરિણામને આશ્રયીને દેશથી ભંગ થાય, સર્વથી ભંગ ન થાય, એમ આંશિક પાલન અને આંશિક ભંગ એ અતિચારનું લક્ષણ જાણવું. (૧૧)

जं आरुग्गमुदग्गमप्पडिहयं आणेसरत्तं फुडं, रूवं अप्पडिरूवमुज्जलतरा कित्ती धणं जुव्वणं । दीहं आउमवंचणो परियणो पुत्ता विणीया सया, तं सव्वं सचराचरंमि वि जए नूणं दयाए फलं ॥ १२ ॥

यदारोग्यमुदग्रमप्रतिहतमाजैश्वर्यत्वं स्फुटम्, रूपमप्रतिरूपमुज्ज्वलतरा कीर्तिर्धनं यौवनम् ।

दीर्घमायुखञ्चनः परिजनः पुत्रा विनीताः सदा,

तत् सर्वं सचरचरेऽपि जगति नूनं दयायाः फलम् ॥ १२ ॥ ....... ११३२

ગાથાર્થ— આ ચરાચર-નશ્વર જગતમાં પણ જીવોને, ૧. આરોગ્ય-રોગરહિત શરીર, ૨. આજ્ઞાને કોઇ તોડે નહિ પણ સર્વને પ્રિય લાગે તેવી ઠકુરાઇ (આજ્ઞૈશ્વર્ય), ૩. અનુપમ રૂપ, ૪. કદી નાશ ન પામે તેવી નિષ્કલંક યશઃકીર્તિ, ૫. ઉત્તમ નિષ્પાપ ન્યાયોપાર્જિત ધન, ૬. નિર્વિકારી યૌવન, ૭. અખંડ દીર્ઘ આયુ, ૮. કદી ઠગે નહિ તેવો પરિવાર, ૯. ભક્તિ-પૂજ્યભાવ ધારણ કરનારા પવિત્ર હૃદયવાળા પુત્રો, વગેરે ઉત્તમ સુખો મળે છે, તે એક માત્ર જીવદયાનું જ સાક્ષાત્ ફળ છે.

વિશેષાર્થ- જીવદયા નહિ પાળનારાઓનું જીવન તેથી વિપરીત, અર્થાત્ પાંગળાપણું, કુંઠાપણું, કોઢિયાપણું વગેરે મહારોગો; સ્વજનાદિનો વિયોગ, શોક, અપૂર્ણ આયુ (અકાળ મરણ), દુઃખ, દૌર્ભાગ્ય વગેરે મહાદુઃખોથી ભરેલું હોય છે. (૧૨)

## धण्णाणं ख्या , कीरंति वईओ जहा तहेवेत्थ । पढमवयख्याद्वा, कीरंति वयाइं सेसाइं ॥ १३ ॥

## कि ताए पढियाए, पयकोडीए पलालभूयाए । जं इत्तियं न नायं, परस्स पीडा न कायव्वा ॥ १४ ॥

किं तथा पठितया पदकोट्या पलालभूतया । यदेतावद् न ज्ञातं परस्य पीडा न कर्तव्या ॥ १४ ॥ .......११३४

ગાથાર્થ— જો પરને પીડા ન કરવી જોઇએ એટલું પણ જાણ્યું નથી તો તે પરાળ સ્વરૂપ ક્રોડો પદોને ભણવાથી શું ? (પરાળ એટલે જેમાંથી ધાન્ય કાઢી લીધું છે તેવા સાર વગરના પોચા સાંઠા.) (૧૪)

किं सुरगिरिणो गरुयं, जलनिहिणो किं व हुज्ज गंभीरं। किं गयणाओ विसालं, को य अहिंसासमो धम्मो ॥ १५॥ कि सुरिगरेर्गुरुकं ? जलिनिधेः कि वा भवेद् गम्भीरम् ? । कि गगनाद् विशालं ? कश्चाहिंसासमो धर्मः ? ॥ १५ ॥ ............. ११३५ भाधार्थ— शुं भेरु पर्वतथी अधिक भोटी कोઇ वस्तु छे ? शुं समुद्रथी अधिक गंભीर कोઇ वस्तु छे ? शुं आक्षशथी अधिक विशाण कोઇ वस्तु छे ? अने शुं अधिंसा सभान जीको कोઇ धर्म छे ? अर्थात् नथी. (१५)

#### अलियं न भासियव्वं, अत्थि हु सच्चंपि जं न वत्तव्वं । सच्चंपि तं न सच्चं, जं परपीडाकरं वयणं ॥ १६ ॥

अलीकं न भाषितव्यमस्ति खलु सत्यमपि यत्र वक्तव्यम् । सत्यमपि तत्र सत्यं यत्परपीडाकरं वचनम् ॥ १६ ॥ .......११३६

ગાથાર્થ- અસત્ય ન બોલવું જોઇએ. સત્ય પણ જે બોલવા જેવું ન હોય તે ન બોલવું જોઇએ. જે વચન બીજાને દુઃખ કરનારું હોય તે વચન સત્ય હોય તો પણ પરમાર્થથી સત્ય નથી. (૧૬)

# दुविहो य मुसावाओ, सुहुमो थूलो य तत्थ इह सुहुमो । परिहासाइप्पभवो, थूलो पुण तिव्वसंकेसा ॥ १७ ॥

द्विविधश्च मृषावाद: सूक्ष्म: स्थूलश्च तत्रेह सूक्ष्म: । परिहासादिप्रभव: स्थूल: पुनस्तीव्रसंक्लेशाद ॥ १७ ॥................... ११३७

ગાથાર્થ– મૃષાવાદ સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં પરિહાસ (=મશ્કરી આદિ)થી થતો મૃષાવાદ સૂક્ષ્મ છે. તીવ્ર સંક્લેશથી થતો મૃષાવાદ સ્થૂલ છે. (૧૭)

#### थूलमूसावायस्स य, विर्ड् सा पंचहा समासेण । कण्णागोभूमालियनासहरणकूडसिक्खज्जे ॥ १ ॥

स्थूलमृषावादस्य च विरितः सा पञ्चधा समासेन । कन्यागौभूम्यलीकन्यासहरणकूटसाक्षित्वे ॥ १ ॥

ગાથાર્થ— કન્યાલીક, ગવાલીક, ભૂમ્યલીક, ન્યાસાપહાર અને કૂટસાક્ષ્ય એ પાંચ અસત્યનો ત્યાગ કરવો. તે સ્થૂલ મૃષાવાદની સંક્ષેપથી પાંચ પ્રકારની વિરતિ છે.

વિશેષાર્થ - ઉપર જણાવ્યાં તે 'કન્યાલીક' વગેરે પાંચ પ્રકારનાં અસત્ય વચનો અતિક્લિષ્ટ (દુષ્ટ) આશય (અધ્યવસાય)થી બોલાય છે, માટે તેને 'મોટાં-સ્થૂલ' અસત્યો કહ્યાં છે. તેનો ત્યાગ કરવો તેને શ્રી જિનેશ્વરદેવોએ બીજું અણુવ્રત કહ્યું છે. તેમાં –

- ૧. કન્યાલીક— રાગ, દ્રેષ વગેરેથી કન્યાના સંબંધમાં અસત્ય બોલવું. જેમ કે—વિષકન્યાને સારી કે સારી હોય તેને વિષકન્યા કહેવી, સદાચારિણીને દુરાચારિણી કે દુરાચારિણીને સદાચારિણી કહેવી, વગેરે કન્યા સંબંધી અસત્ય બોલવું તેને 'કન્યાલીક' કહ્યું છે. જો કે કન્યાને ઉદ્દેશીને વ્યાખ્યા કરેલી હોવાથી આનું નામ કન્યાલીક કહ્યું છે, તો પણ (ઉપલક્ષણથી) અહીં કુમાર, દાસ, દાસી, નોકર, ચાકર વગેરે કોઇ પણ બે પગવાળાને અંગે 'સારાને ખોટાં અને ખોટાંને સારા' વગેરે જણાવવારૂપ અસત્ય બોલવું, તે બધું આ કન્યાલીક નામના મૃષાવાદમાં ગણાય છે, એમ સમજવું.
- ર. ગવાલીક— રાગ-દ્વેષાદિ દુષ્ટ આશયથી ગાયને અંગે અસત્ય બોલવું. જેમ કે—થોડું દૂધ આપતી હોય તેને ઘણું દૂધ આપનારી કે ઘણું દૂધ આપતી હોય તેને ઘણું દૂધ આપનારી કે ઘણું દૂધ આપતી હોય તેને અલ્પ દૂધ આપનારી, વગેરે ખોટાં દૂષણો બોલવાં કે ખોટી પ્રશંસા કરવી, ઇત્યાદિ 'ગવાલીક' જાણવું. અહીં પણ માત્ર ગાયને અંગે જ નહિ, પણ (ઉપલક્ષણથી) ભેંસ, ઘોડા, હાથી, બળદ, બકરાં, ઘેટાં, પાડા, સાંઢ, ગઘેડા વગેરે કોઇ પણ ચાર પગવાળાં પશુને અંગે ખોટાં દૂષણો બતાવવાં કે ખોટી પ્રશંસા કરવી, તે સઘળાંય અસત્ય વચનો આ 'ગવાલીક'માં ગણાય. એમ સમજવં.
- 3. ભૂમ્યલીક- ભૂમિ એટલે જમીન, તે સંબંધમાં રાગ-દ્રેષાદિ કારણે અસત્ય બોલવું તે 'ભૂમિઅલીક'. જેમ કે-ક્ષેત્ર, ઘર, હાટ, આંગણું વગેરે બીજાનાં હોય છતાં તેને પોતાનાં કે તેના માલિકને છોડી અમુક બીજાનાં છે-એમ જુદ્ધું બોલવું, આપણાં ક્ષેત્રાદિને બીજાનાં કે બીજાનાં હોય તેને અમુક (ત્રીજા)નાં છે-એમ કહેવું, અથવા ઉખર ક્ષેત્રાદિને સારું (રસાળ) વગેરે કહી પ્રશંસા કરવી, સારાં ક્ષેત્રાદિને ઉખર વગેરે કહી દૂષણો જણાવવાં, વગેરે સઘળું ભૂમિઅલીક સમજવું. અહીં પણ માત્ર

ભૂમિ અંગે જ નહિ, પણ (ઉપલક્ષણથી) દ્વિપદ-ચતુષ્પદ સિવાયની અપદ વસ્તુઓ વસ્ન-પાત્ર-વૃક્ષ-ધન-માલ-મિલ્કત વગેરે સર્વ અંગે સમજવું. અર્થાત્-દ્વિપદ-ચતુષ્પદ સિવાયના કોઇ પણ પદાર્થ અંગે તેનાં સ્વરૂપથી વિપરીત સારું-ખોટું કે પોતાનું યા પારકું જે જેવું હોય તેથી વિપરીત જણાવવું, તે બધું 'ભૂમિઅલીક' મનાય, એમ સમજવું.

૪. ન્યાસાપહાર— ન્યાસ એટલે રક્ષા માટે બીજાએ સોંપેલી (વસ્તુ-સોનું વગેરે) થાપણ. તેને અંગે અસત્ય બોલવું, જેમ કે—મારે ત્યાં તેં કોઇ થાપણ મૂકી જ નથી, અગર મૂકી હોય વધારે અને કહેવું કે—આટલી જ મૂકી છે, અગર અમુક વસ્તુ મૂકી હોય તેને બદલીને કહેવું કે—તે આ વસ્તુ નહીં પણ આ વસ્તુ મને સોંપી ગયો છે, વગેરે થાપણ સંબંધી અપલાપ કરવો, તે 'ન્યાસાપહાર' કહેવાય છે. પૂર્વના ત્રણ અસત્યથી આને ભિશ્ન કહેવાનું કારણ એ છે કે—આમાં 'બીજાએ વિશ્વાસથી સોંપેલી થાપણને અંગે' અસત્ય બોલાય છે. વસ્તુતઃ તે અસત્ય છતાં વિશ્વાસઘાતરૂપ એક ચોરીનો પ્રકાર છે, છતાં એ ચોરી જુદ્ધું બોલીને કરાતી હોવાથી એમાં અસત્ય વચનની મુખ્યતા માનીને મૃષાવાદમાં ગણેલ છે.

પ. કૂટસાક્ય- લેવડ-દેવડ વગેરેમાં બીજાએ પ્રમાણિક માનીને વિશ્વાસથી સાક્ષી રાખેલો હોય, તે છતાં પોતે લાંચ, રુશ્વત, દેષ આદિને વશ થઇ જુદ્રી સાક્ષી ભરે. આ જુદ્રી સાક્ષીનું વચન બીજાનાં પાપનું પોષણ કરવારૂપ મૃષાવાદ હોવાથી ઉપરનાં ચારથી તેને ભિન્ન ગણાવ્યું છે.

અહીં તાત્પર્ય એ છે કે—ક્રોધ, માન, માયા, લોભ, કામરાગ, સ્નેહરાગ, દેષ્ટિરાગ, દ્વેષ, હાસ્ય, ભય, લજ્જા, ક્રીડા, રતિ, અરતિ, દાક્ષિણ્યતા, વાચાળપશું, વિષાદ વગેરે કોઇ દુષ્ટ આશયથી બોલાય તે સઘળું અસત્ય છે; કારણ કે—દુષ્ટ આશયથી બોલાતું સત્ય વચન પણ અન્યને નુકશાન માટે થતું હોવાથી અસત્ય માન્યું છે. તત્ત્વથી 'સંતો (સદાચારીઓ)ને હિત કરે તે સત્ય' એવો અર્થ કહેલો છે. એટલે અર્થાપત્તિથી સિદ્ધ થયું કે—બીજાને પીડા થાય તેવું સત્ય વચન પણ અસત્ય જ છે. (૧૭)

कन्नागहणं दुपयाणं सूथगं,चउपयाण गोवयणं । अपयाणं सळाणं, दळाणं भूमिवयणं तु ॥ १८ ॥ कन्याग्रहणं द्विपदानां सूचकं चतुष्पदानां गोवचनम् । अपदानां सर्वेषां द्रव्याणां भूमिवचनं तु ॥ १८ ॥.......११३८

ગાથાર્થ— અહીં 'કન્યા' શબ્દને ગ્રહણ કર્યો છે તે સર્વ દ્વિપદનો સૂચક છે. 'ગો' શબ્દ સંઘળાં ચતુષ્પદોનો સૂચક છે અને 'ભૂમિ' શબ્દ સઘળા અપદ પદાર્થીનો સૂચક છે.

વિશેષાર્થ- પ્રશ્ન- જો ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે કન્યા શબ્દથી સઘળાં દ્વિપદ, ગો શબ્દથી સઘળાં ચતુષ્પદ અને ભૂમિ શબ્દથી બધાં અપદને પ્રહેશ કરવાનું કહ્યું, તો તે કન્યાદિ શબ્દોને બદલે 'દ્વિપદ અલીક, ચતુષ્પદ અલીક કે અપદ અલીક' એવાં નામો કેમ ન રાખ્યાં ?

ઉત્તર– પ્રશ્ન વ્યાજબી છે, છતાં બધાં દ્વિપદોમાં કન્યાને અંગે. ચાર પગવાળામાં ગાયને અંગે અને સઘળી અપદ વસ્તુઓમાં ભૃમિને અંગે અસત્ય બોલવું, તે લોકોમાં અતિ નિંદનીય (અતિ દુષ્ટ) તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. માટે તેની અતિ દુષ્ટતા સમજી વિશેષતયા વર્જવાં જોઇએ: એમ સમજાવવા 'દ્વિપદ' વગેરેને બદલે 'કન્યા' વગેરે નામો રાખ્યાં છે. કન્યાદિને અંગે એમ અસત્ય બોલવાથી બોલનારને ભોગાંતરાય (કર્મનો બંધ) થાય છે, દ્વેષવૃદ્ધિ થાય છે, વગેરે તેનાં અનેક માઠાં (દુષ્ટ) ફળો જગતમાં પણ પ્રસિદ્ધ છે. શ્રી આવશ્યકસૂત્રની ચૂર્શિમાં પણ જણાવ્યું છે **डे-"मुसावाए के दोसा ? अकधंते के गुणा ? तत्थ दोषा कण्णगं** चेव अकण्णगं भणंतो भोगांतसयदोसा य, दुद्रा वा आतघातं करेज्ज कारवेज्ज वा, एवं सेसेस् भाणिअव्या ॥ इत्यादि ॥"( पच्चक्खाणाव० ) અર્થાત્—"અસત્ય બોલવામાં કયા દોષો છે ? અને નહિ બોલવામાં કયા ગુણો છે ? તેના ઉત્તરમાં દોષો 'કન્યાને અકન્યા (વ્યભિચારિણી) કહેવાથી બોલનારને ભોગાંતરાય બંધાય છે, દ્વેષ થાય છે' અગર કન્યા દુષ્ટ હોય તો આપધાત કરે કે કરાવે વગેરે (ઘણાં દુષ્ટ ફળો આવે છે). એમ બાકીનાં અસત્યોમાં પણ સમજવું." ઇત્યાદિ. (૧૮)

सहसाकलंकणं १ रहसदूसणं २ सदारमंतभेयं च ३। तह कूडलेहकरणं ४, मुसोवएसो ५ मुसादोसा ॥ १९॥ सहसाकलङ्कृनं रहस्यदृषणं स्वदारमन्त्रभेदश्च ।

तथा कूटलेखकरणं मृषोपदेश: मृषादोषा: ॥ १९ ॥ ...... ११३९

**ગાથાર્થ**— સ્થૂલમૃષાવાદ વિરમણવ્રતમાં સહસા-અભ્યાખ્યાન, રહસ્ય-અભ્યાખ્યાન, સ્વદારમંત્રભેદ, અસત્ય-ઉપદેશ, કૂટલેખ એ પાંચ અતિચારોનો ત્યાગ કરે.

વિશેષાર્થ— ૧. સહસા-અભ્યાખ્યાન— સહસા એટલે વિચાર્યા વિના. અભ્યાખ્યાન એટલે અવિદ્યમાન દોષોનો આરોપ મૂકવો. વિચાર્યા વિના ખોટો આરોપ મૂકવો એ સહસા અભ્યાખ્યાન છે. જેમ કે—વિચાર્યા વિના કોઇને તું ચોર છે, તું પરસ્ત્રીગમન કરનાર છે, વગેરે કહેવું.

૨. રહસ્ય-અભ્યાખ્યાન— રહસ્ય એટલે એકાંતમાં થયેલ. અભ્યાખ્યાન એટલે કહેવું. એકાંતમાં બનેલું કહેવું તે રહસ્ય-અભ્યાખ્યાન. કોઇને એકાંતમાં મસલત કરતા જોઇને કે સાંભળીને બીજાને કહે કે આ લોકો અમુક અમુક રાજ્ય વિરુદ્ધ વગેરે મસલત કરે છે.

3 સ્વદારમંત્રભેદ – દાર એટલે સ્ત્રી. મંત્ર એટલે ગુપ્ત વાત. ભેદ એટલે પ્રકાશન કરવું. પોતાની પત્નીએ મારી વાત બીજાપાસે નહિ જાય એવા વિશ્વાસથી કરેલી ગુપ્ત વાત બીજાને કહેવી એ સ્વદારમંત્રભેદ છે. (પત્નીના ઉપલક્ષણથી મિત્ર આદિ માટે પણ તેમ સમજવું. અર્થાત્ કોઇ પણ વ્યક્તિએ મારી વાત બીજા પાસે નહિ જાય એવા વિશ્વાસથી કરેલી ગુપ્ત વાત બીજાને કહેવી તે સ્વદારમંત્રભેદ છે.)

**૪. અસત્ય ઉપદેશ–** બીજાને "આ આમ આમ કહે" ઇત્યાદિ જુઠું બોલવાની સલાહ આપવી.

પ. ફૂટ લેખકરણ – ફૂટ એટલે ખોટું. લેખકરણ એટલે લખવું. ખોટું લખવું તે ફૂટ લેખકરણ. ફૂટલેખકરણના અન્ય નામ, અન્ય મુદ્રા, અન્ય અક્ષર, અન્ય બિંબ અને અન્ય સ્વરૂપ એ પાંચ ભેદો છે. અન્ય નામ – સહી વગેરેમાં પોતાનું નામ લખવાના બદલે બીજાનું નામ લખવું અથવા અમુક વિગત લખે પોતે અને બીજાના નામે પ્રસિદ્ધ કરે. અન્ય મુદ્રા જે મહોરછાપ કરવાની હોય તેના બદલે બીજી મહોરછાપ કરે. અન્ય અક્ષર – પોતાના હસ્તાક્ષરોથી લખવાને બદલે બીજાના હસ્તાક્ષરોથી લખે. **અન્ય બિંબ–** પોતાના જેવા અક્ષરો હોય તેનાથી જુદી જાતના અક્ષરોથી લખે. અન્ય સ્વરૂપ– જે વિગત લખવી જોઇએ તે ન લખતાં બીજી જ વિગત લખે, અર્થાત્ સત્ય લખવાના બદલે અસત્ય લખે. આ દોષોને આચરતો જીવ વ્રતને દૃષિત કરે છે, માટે આ પાંચ દોષોનો ત્યાગ કરે. (૧૯)ા

#### लाउयबीयं डक्कं, नासङ भारं गृडस्स जह सहसा । तह गुणगणं असेसं, असच्चवयणं विणासेइ ॥ २० ॥

अलाबुकबीजमेकं नाशयति भारं गुडस्य यथा सहसा। तथा गुणगणमशेषमसत्यवचनं विनाशयति ॥ २० ॥ ...... ११४०

ગાથાર્થ- જેવી રીતે તુંબડાનું એક જ બીજ 'ભાર જેટલા ગોળનો સહસા નાશ કરે છે≔ગોળને કડવો બનાવી દે છે તેવી રીતે અસત્યવચન ∹ સઘળા ગુણસમૃહનો નાશ કરે છે. (૨૦)

# वायसपयमिकं पि हु, सामुद्दियलक्खणाण लक्खंपि। अपमाणं कुणइ जहा, तह अलियं गुणगणं सयलं ॥ २१ ॥

वायसपदमेकमपि खलु सामुद्रिकलक्षणानां लक्षमपि। अप्रमाणं करोति यथा तथाऽलीकं गुणगणं सकलम् ॥ २१ ॥ ..... ११४१

ગા<mark>થાર્થ–</mark> કોઇના શરીરમાં એક લાખ જેટલાં સારાં સામુદ્રિક લક્ષણો હોય. પણ જો તેમાં કાગડાનો એક પણ પગ હોય તો તે લાખ સારાં લક્ષણોનુ અપમાન કરે છે, અર્થાત્ લાખ લક્ષણોને નકામા બનાવી દે છે. એ સારાં લક્ષણો પોતાનું ફળ આપતા નથી, તે રીતે અસત્ય સઘળા ગુણસમૂહને નકામા બનાવી દે છે. (૨૧)

## तालपडं गरलाणं, जह बहुवाहीण खित्तिओ वाही। दोसाणमसेसाणं, तह अविगिच्छा मुसादोसो ॥ २२ ॥

तालपुटं गरलानां यथा बहुव्याधिनां क्षेत्रिको व्याधि: ! दोषाणामशेषाणां तथाऽविचिकित्सा मुषादोष: ॥ २२ ॥ ........... ११४२

૧. ભાર પ્રાચીન સમયનું માપ છે. વીસ તોલાનો એક ભાર થાય.

ગાથાર્થ– જેમ ઝેરોમાં તાલપુટ ઝેર અને ઘણા રોગોમાં ક્ષેત્રિક રોગ દૂર ન કરી શકાય તેવો છે, તેમ સર્વ દોષોમાં અસત્ય દોષ (સહેલાઇથી) દૂર ન કરી શકાય તેવો છે. (૨૨)

जं जं वच्चइ जाइं अप्पियवाई तर्हि तर्हि होइ । न य सुणइ सुहे सद्दे, सुणइ असोयव्वए सद्दे ॥ २३ ॥

यां यां व्रजति जातिमप्रियवादी तत्र तत्र भवति ।

न च शृणोति शुभान् शब्दान् शृणोत्यश्रोतव्यान् शब्दान् ॥ २३ ॥ ... ११४३

दुग्गंधो पूइमुहो, अणिट्ठवयणो अ फरुसवयणो य । जलएलमूयमम्मण, अलियवयणजंपणे दोसा ॥ २४ ॥

दुर्गन्धः पूतिमुखोऽनिष्टवचनश्च परुषवचनश्च ।

जाड्यैडमूकमन्मनानि अलीकवचनजल्पने दोषा: ॥ २४ ॥ ....... ११४४

ગાથાર્થ— મૃષાવાદી અન્ય ભવમાં જે જે જાતિમાં ઉપજે ત્યાં ત્યાં અપ્રિય બોલનારો થાય, તે હિતકર-સારાં વચનો સાંભળે નહિ, બીજાઓ (વિના કારણેં પણ) તિરસ્કાર-અપમાન વાચક શબ્દો સંભળાવે, (સારાં કાર્યો કરવા છતાં) તેનો યશવાદ કોઇ બોલે નહિ; વળી શરીર દુર્ગંધવાળું મળે, મુખમાંથી દુર્ગંધ ઉછળે, તેનું બોલેલું કોઇને ગમે નહિ, ભાષા કઠોર-કડવી હોય, બુદ્ધિરહિત મૂર્ખ કે બોબડો-તોતડો-મૂંગો-અસ્પષ્ટ (અટકતી જિદ્ધાથી) બોલનારો થાય. એ બધા શરીરના, મુખના અને ભાષાના દોષો મૃષાવાદથી થાય છે. (૨૩-૨૪)

इह लोएच्चिय जीवा, जीहाछेयं वहं च बंधं च । अयसं धणनासं वा, पावंति य अलियवयणाओ ॥ २५ ॥

इहलोक एव जीवा जिह्वाछेदं वधं च बन्धं च ।

अयशो धननाशं वा प्राप्नुवन्ति चालीकवचनाद् ॥ २५ ॥ ....... ११४५

ગાથાર્થ- અસત્ય બોલનારા આ જન્મમાં પણ જિહ્લાછેદ, વધ, જેલ, ફાંસી વગેરે અનેક પીડાઓ ભોગવે છે, અપયશ પામે છે, નિર્ધન થાય છે, દરિદ્રી બને છે, ઇત્યાદિ મૃષાવાદનાં આ લોક-પરલોકનાં માઠાં ફળોને સમજી અવશ્યમેવ મૃષાવચન તજવું જોઇએ. (૨૫)

### सामी जीवादत्तं, तित्थयरेणं तहेव य गुरुहिं। एवमदत्तसरूवं, परूवियं आगमधरेहिं॥ २६॥

**વિશેષાર્થ–** તેમાં ૧. સોનું , વસ્ત્ર , પાત્ર વગેરે કોઇ વસ્તુ તેના સ્વામીએ (માલિકે) ન આપવા છતાં લેવી, તે "સ્વામી અદત્ત" કહેવાય છે. ૨. સચિત્ત ફળ, ફૂલ, અનાજ વગેરે સજીવ પદાર્થી—જે તેમાં રહેલા વનસ્પતિકાય આદિ એકેન્દ્રિય જીવોનાં શરીરરૂપ છે, તે ફળાદિને તેનો બાહ્યમાલિક (અથવા બીજો કોઇ પણ) કાપે, છેદે, શેકે કે ખાય, વગેરેથી તેનો નાશ કરે, ત્યારે તેનો સાચો માલિક જીવ, કે જેનું તે શરીર છે. તેની એ રીતિએ નાશ કરવા સંમતિ હોતી નથી, માટે તે અદર્ત્ત ગણાય છે—એ પ્રમાણે જે કોઇ વસ્તુ જીવના શરીરરૂપ હોય, તેને તે જીવની રજા વિના કાપવી, છેદવી, શેકવી, ખાવી વગેરે 'જીવઅદત્ત' કહેવાય છે. કારણ કે— વ્યવહારમાં માલિક મનાતા મનુષ્ય વગેરેને ફળાદિના તે તે જીવો તે ફળાદિ પોતાનાં શરીરોનો નાશ કરવા સંમત હોતા નથી. ૩. ગૃહસ્થે સાધુને વહેરાવેલાં અચિત્ત પણ આધાકર્મીકાદિ દોષિત આહાર વગેરે.કે જેને લેવાનો શ્રી તીર્થંકર દેવોએ સાધુઓને (ઉત્સર્ગ માર્ગે) નિષેષ કરેલો છે, આવું તીર્થંકરની આજ્ઞા વિરુદ્ધ જે લેવામાં આવે તે 'તીર્થંકર અદત્ત' કહેવાય છે. તે મુજબ ગૃહસ્થને પણ અચિત્ત છતાં અનંતકાય, અભક્ષ્ય વગેરે પદાર્થી ભોગવવાની શ્રી તીર્થંકર દેવોની આજ્ઞા નથી, છતાં તેનો ઉપયોગ કરે, તો ગૃહસ્થને પણ તીર્થંકરઅદત્ત મનાય છે. ૪. ઉપરના બધા દોષોથી રહિત જે વસ્તુ શુદ્ધ-કલ્પ્ય હોય, તે પણ સાધુ પોતે જેની નિશ્રામાં હોય તે ગુર્વાદિને નિમંત્રણ કર્યા વિના, બતાવ્યા વિના કે તેઓની સંમતિ વિના વાપરે, તો તેને 'ગુરુઅદત્ત' કહેવાય છે. એ ચારેય અદત્તો જે જે વસ્તમાં જેટલાં ઘટે તેટલાં સ્વયમેવ વિચારવાં. (૨૬)

#### सामी अदत्तं सङ्खाण, पडिसेहो थूलओ जईण पुणो । सळ्यमदिन्नादाणं. चउप्पयारं भवे जम्हा ॥ २७ ॥

स्वाम्यदत्तं श्रद्धानां प्रतिषेधः स्थूलतो यतीनां पुनः ।

सर्वमदत्तादानं चतुष्प्रकारं भवे यस्माद् ॥ २७ ॥ ...... ११४७

ગાથાર્થ– શ્રાવકોને ચાર પ્રકારના અદત્તમાં સ્વામી અદત્ત રૂપ સ્થૂલ અદત્તના ગ્રહણનો નિષેધ છે. ચારે પ્રકારના અદત્તના ગ્રહણનો પ્રતિષેધ સાધુઓને હોય.

વિશેષાર્થ— ઉપરનાં ચાર અદત્તાદાનો પૈકી શ્રાવકને સ્વામી અદત્તને અંગે જ વિરતિ થઇ શકે છે, તે સ્વામી અદત્ત બે પ્રકારનું છે. ૧. સ્થૂલ અને ૨. સૂક્ષ્મ. તેમાં 'બહુમૂલ્ય મોટી વસ્તુ કહ્યા વિના લેવાથી ચોરીનું કલંક લાગે, તેથી શ્રી જિનેશ્વરોએ માલિકની રજા વિના તેને લેવાનો નિષેધ કર્યો છે'—એમ સમજવા છતાં પણ સંમતિ વિના ગ્રહણ કરે, ત્યારે લેનારના અધ્યવસાયો ઘણા દુષ્ટ (ચોરીના) હોવાથી તે 'સ્થૂલ' કહેવાય છે. એ પ્રમાણે ખેતર-ખળા વગેરેમાંથી પણ થોડુંય ચોરીની બુદ્ધિથી ગુપ્ત રીતિએ ગ્રહણ કરે, તો તે પણ દુષ્ટ આશયપૂર્વક લેવાનું હોઇ સ્થૂલ અદત્તાદાન કહ્યું છે. તેનાથી વિપરીત એટલે ચોરી કરવાની બુદ્ધિ વિના સામાન્ય ઘાસ, માટીનું ઢેકું, રાખ વગેરે વસ્તુ લેવી તે સૂક્ષ્મ-નાનું અદત્તાદાન સમજવું. આ બેમાં સૂક્ષ્મ અદત્તાદાનની યતના રાખી શ્રાવકને માત્ર સ્થૂલ અદત્તાદાનનો ત્યાગ થઇ શકે છે. (૨૭)

## चोराणीयं १ चोरप्पओगगं २ कूडमाणतुलकरणं च ३ । रिउरज्जववहारो ४ सरिसजुई ५ तइयवयदोसा ॥ २८ ॥

चोरानीतं चोरप्रयोगकं कूटमानतुलकरणं च ।

रिपुराज्यव्यवहारः सदृशयुतिस्तृतीयव्रतदोषाः ॥ २८ ॥ ...... ११४८

ગાથાર્થ— ચોરાનીત, ચોરપ્રયોગ, કૂટતુલા-કૂટમાન, શત્રુરાજ્ય વ્યવહાર અને સમાનયુતિ એ પાંચ ત્રીજા અણુવ્રતના અતિચારો છે.

વિશેષાર્થ- શ્રાવક ત્રીજા અશુવ્રતમાં સ્તેનાદત, તસ્કરપ્રયોગ, વિરુદ્ધ-રાજયાતિક્રમ, કૂટતુલકૂટમાન અને તત્પ્રતિરૂપ વ્યવહાર એ પાંચ અતિચારોનો ત્યાગ કરે છે. સ્તેનાહૃત- સ્તેન એટલે ચોર. આહૃત એટલે ચોરી લાવેલું.
 ચોરોએ ચોરી લાવેલી વસ્તુ તે સ્તેનાહૃત અતિચાર છે. ચોરે ચોરી લાવેલી વસ્તુને લોભથી છૂપી રીતે વેચાતી લેનાર ચોર કહેવાય છે. કહ્યું છે કે-

चौरश्रौरापको मंत्री, भेदज्ञ: काणकक्रयी । अन्नद: स्थानदश्चैव, चौर: सप्तविध: स्मृत: ॥ १ ॥

"ચોરી કરનાર, બીજા પાસે ચોરી કરાવનાર, ચોરીની સલાહ-સૂચન આપવા આદિથી ચોરીની મંત્રણા કરનાર, ચોરી લાવેલી વસ્તુ વેચાતી લેનાર, ચોરને ભોજન આપનાર, ચોરને સ્થાન આપનાર એમ સાત પ્રકારના ચોર છે."

આથી ચોરે ચોરી લાવેલી વસ્તુ વેચાતી લેવાથી પરમાર્થથી ચોરી કરી હોવાથી વ્રતભંગ થાય, પણ હું તો વેપાર જ કરું છું, ચોરી કરતો નથી, આવી બુદ્ધિથી વ્રતસાપેક્ષ હોવાથી વ્રતનો ભંગ નથી, આમ ચોરી લાવેલી વસ્તુ વેચાતી લેવામાં દેશથી ભંગ અને દેશથી અભંગ રૂપ સ્તેનાહત અતિચાર લાગે.

- ર. તસ્કરપ્રયોગ- તસ્કર એટલે ચોર. પ્રયોગ એટલે પ્રેરણા. ચોરને ચોરી કરવાની પ્રેરણા કરવી તે તસ્કરપ્રયોગ. હું ચોરી નહિ કરું અને બીજા પાસે નહિ કરાવું એવું વ્રત લેનારને સ્નેતપ્રયોગથી વ્રતભંગ જ થાય, છતાં (કોઇ મંદબુદ્ધિ જીવ) તમે હમણાં નવરા કેમ બેઠા છો ? જો તમારી પાસે ભોજન વગેરે ન હોય તો હું આપું, તમારી ચોરી લાવેલી વસ્તુ કોઇ વેચનાર ન હોય તો હું વેચીશ, વગેરે વચનોથી ચોરીની પ્રેરણા કરે, પણ હું પોતે ક્યાં ચોરી કરાવું છું ? એમ માને, આથી વ્રતસાપેક્ષ હોવાથી અતિચાર લાગે
- 3. વિરુદ્ધરાજ્યાતિક્રમ વિરુદ્ધ રાજ્ય એટલે જે રાજ્યમાં જવાનો નિષેધ હોય તે રાજ્ય કે તે રાજ્યનું સૈન્ય. અતિક્રમ એટલે જવું. જવાની રજા ન હોય તે રાજ્યમાં કે તેના સૈન્યમાં જવું તે વિરુદ્ધરાજ્યાતિક્રમ. યદ્યપિ જે રાજ્યમાં જવાનો નિષેધ હોય તે રાજ્યમાં કે તેના સૈન્યમાં જવું એ સ્વામી અદત્ત હોવાથી અને તેમ કરવાથી ચોરીનો દંડ થતો હોવાથી ચોરી જ છે, એથી તેનાથી વ્રતનો ભંગ જ થાય, છતાં તેમ

કરનાર એમ માને કે મેં વેપાર જ કર્યો છે ચોરી નહિ, આથી વ્રતસાપેક્ષ હોવાથી અને લોકમાં આ ચોર છે એવો વ્યવહાર નહિ થતો હોવાથી વિરુદ્ધરાજયાતિક્રમ અતિચાર છે.

૪. ફૂટતુલકૂટમાન– ફૂટ એટલે ખોટું. તુલ એટલે જોખવાનાં (શેર વગેરે) તોલાં. માન એટલે તેલ વગેરે માપવાનાં માપાં. વસ્તુ લેવા-દેવામાં ખોટાં તોલાં-માપાં રાખવાં તે ફૂટતુલકૂટમાન છે. ભારે (વધારે વજનવાળા) અને હલકાં (ઓછા વજનવાળા) તોલાં તથા મોટાં અને નાનાં માપાં રાખી મૂકે. જયારે વસ્તુ લેવાની હોય ત્યારે ભારે-મોટાં તોલાં-માપાંથી લે અને જયારે વસ્તુ આપવાની હોય ત્યારે હલકાં નાના તોલાં-માપાંથી આપે. આ રીતે ત્રીજા વ્રતમાં અતિચાર લાગે.

પ. તત્પ્રતિરૂપવ્યવહાર— તત્ એટલે અસલી વસ્તુ. પ્રતિરૂપ એટલે સમાન. વ્યવહાર એટલે વેચવું વગેરે. અસલી વસ્તુના જેવી નકલી વસ્તુને અસલી વસ્તુ તરીકે વેચવી. અથવા અસલી વસ્તુમાં નકલી વસ્તુ ભેળવીને અસલી તરીકે વેચવી તે તત્પ્રતિરૂપ વ્યવહાર છે.

કૂટતુલકૂટમાન અને તત્પ્રતિરૂપ વ્યવહારમાં બીજાને છેતરીને પરધન લેવામાં આવતું હોવાથી વ્રતનો ભંગ ગણાય. છતાં ખાતર પાડવું વગેરે ચોરી છે, આ તો વિષકકળા છે, આવી બુદ્ધિથી વ્રતસાપેક્ષ હોવાથી અતિચાર ગણાય. અથવા સ્તેનાહત વગેરે પાંચે સ્પષ્ટપણે ચોરીરૂપ જ છે. પણ સહસા આદિથી કે અતિક્રમ આદિથી થાય તો અતિચાર ગણાય. (૨૮)

# जिवयं मुत्तूण कलं, दव्वाइकमागयं च उक्करिसं । निवडियमवि जाणंतो, परस्स संतं न गिणिहज्जा ॥ २९ ॥

उचितं मुक्त्वा कलां द्रव्यादिक्रमागतं चोत्कर्षम् । निपतितमपि जानन् परस्य सन्तं न गृह्णीयात् ॥ २९ ॥ ....... ११४९

ગાથાર્થ- જે દેશમાં જે કાળે ઉચિત ગણાતું હોય તેથી વધારે વ્યાજ લેવું નહિ, 'દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ'ને આશ્રયીને જે ચીજનો જેટલા પ્રમાણમાં ભાવ વધ્યો હોય તેનાથી વધુ ભાવ લેવો નહીં તથા 'આ વસ્તુ પડી ગયેલી છે' એમ જાણવા છતાં પારકી ચીજ લેવી નહીં. (૨૯)

भलणं १ कुसलं २ तज्जा ( य ) ३, रायभेया ४ वलोयणं । आमग्गदंसणं ६ सिज्जा ७, पयभंगो ८ तहा पुणो ॥ ३० ॥ भलनं कुशलं तज्जा(तं) राजभेदावलोकनम्। आमार्गदर्शनं शय्या पदभङ्गस्तथा पुन: ॥ ३० ॥ ..... विस्सामण ९ पायपडणं १०, चासणं ११ गोवणं १२ तहा । महरज्जा १३ तहपद्दा १४, जला १५ निल १६ रज्जु १७ दाणं १८ च ॥ ३१ ॥ विश्रामणं पाटपतनं चासनं गोपनं तथा। महाराज्यास्तथा <sup>१</sup>पद्मा जला-ऽनिल-रज्जदानानि च ॥ ३१ ॥ ...... ११५१ सळ्यं वियाणइत्ता, जं किज्जइ तं अदत्तदाणं च। एया तेणपसुई, जेया अद्वार तइयवए ॥ ३२ ॥ सर्वं विज्ञाय यत् क्रियते तददत्तादानं च । एताः स्तेनप्रस्तयो जेया अष्टादश तृतीयव्रते ॥ ३२ ॥ ...... ११५२ ગાથાર્થ-- અહીં ચોરીની ઉત્પત્તિના અઢાર પ્રકારો બતાવ્યા છે-૧. ચોરના ભેગા ભળી જવું, ૨. ચોરની કુશળતા પૂછવી, ૩. ચોરના જેવા થઇ જવું, ૪. રાજભેદ કરવો, ૫. ક્યાં ચોરી થઇ શકે એમ ચોરીનું નિરીક્ષણ કરવં. ૬. ચોરને ચોરીનો માર્ગ બતાવવો (≕ચોરી કરવાનું માર્ગદર્શન આપવું), ૭. ચોરને શય્યા આપવી, ૮. ચોરના પગલાનો નાશ કરવો. ૯. વિશ્રાંતિ કરાવવી (વિશ્રાંતિનું સ્થાન આપવું), ૧૦. ચોરના પગે પડવું. ૧૧. ચોરને આપવું, ૧૨. ચોરનું રક્ષણ કરવું, ૧૩. ચોરને મહારાજ્યો બતાવવાં. ૧૪. નાના ગામો બતાવવાં, ૧૫. ચોરને પાણી આપવું, ૧૬. પવનની અનુકૂળતા કરી આપવી, ૧૭. ચોરી માટે દોરડાં આપવાં, ૧૮. ચોરને જરૂરી ધન વગેરે આપવું. આ બધું સમજપૂર્વક કરાય તો ચોરી છે. ત્રીજા વ્રતમાં ચોરીની ઉત્પત્તિના આ અઢાર પ્રકારો છે. (૩૦-૩૧-૩૨)

खित्ते खले अरण्णे, दिवा य राओ विसत्थयाए वा । अत्थो से न विणस्सइ, अचोरियाए फलं एयं ॥ ३३ ॥

પદ્દ શબ્દ દેશી છે. તેનો સ્થાન એવો અર્થ છે.

क्षेत्रे खलेऽरण्ये दिवा च गत्रौ विश्वस्तायां वा । अर्थस्तस्य न विनश्यत्यचौरिकायाः फलमेतद् ॥ ३३ ॥ ...... ११५३

# गामागरनगराणं, दोणमुहमडंबपट्टणाणं च । सुइरं हवंति सामी, अचोरियाए फलं एवं ॥ ३४ ॥

ग्रामाकरनगराणां द्रोणमुखमडम्बपत्तनानां च । सुचिरं भवन्ति स्वामिनोऽचौरिकाया: फलमेतद् ॥ ३४ ॥ .......... ११५४

ગાથાર્થ— ક્ષેત્રમાં, ખળામાં કે જંગલમાં, દિવસે કે રાત્રે, શસ્ત્રઘાતાદિ (પ્રાણાંત) આપત્તિમાં પણ તેનું (ચોરી વિના ન્યાયથી મેળવેલું) ધન નાશ પામે નહિ. (અર્થાત્ ચોરી નહિ કરનારનું ધન કોઇ સ્થળે, કોઇ કાળે કે કોઇ પણ સંયોગમાં વિના રક્ષકે પણ સુરક્ષિત રહે છે.) એ અચૌર્ય વ્રતનું ફળ છે. વળી ચોરી નહિ કરનાર ઘણા કાળ સુધી 'ગામો, નગરો, ખાણો, દ્રોણમુખો, મડંબો કે પત્તનો (શહેરો)નો સ્વામી-વિશાળ રાજ્યને ભોગવનારો 'રાજા' બને છે. એ બધાં અદત્તાદાનવિરમણ વ્રતનાં ઉત્તમ ફળો છે. (૩ં૩-૩૪)

### इह चेव खरारुहणं, गरहाधिक्कारमरणपज्जंतं । दुक्खं तक्करपुरिसा, लहंति निरयं परभवंमि ॥ ३५ ॥

इह चैव खरारोहणं गर्हा-धिक्कार-मरणपर्यन्तम् । दुःखं तस्करपुरुषा लभन्ते नरकं परभवे ॥ ३५ ॥......११५५

निखाओ उवट्टा केवट्टा कुंटमुंटबहिरंधा । चोरिक्कवसणनिहया, हुंति नरा भवसहस्सेसु ॥ ३६ ॥

नरकादुद्वृत्ताः कैवर्ताः कुण्ट-मुण्ट-बधिग्रऽन्धाः । चौर्येकव्यसननिहता भवन्ति नगः भवसहस्रेषु ॥ ३६ ॥...... ११५६

૧. જ્યાં કર ભરવો પડે તે ગામ, જ્યાં કર ન ભરવો પડે તે (નકર) નગર, જ્યાંથી લોખંડ વગેરે નીકળે તે ખાજા, જ્યાં જળ-સ્થળ બંને માર્ગે વ્યાપાર ચાલતો હોય તે દ્રોજ્ઞમુખ, જેની આજુબાજુ અડધા યોજનમાં ગામો વસેલાં હોય તે મડંબ અને જ્યાં જળ કે સ્થળ બેમાંથી એક જ માર્ગે વ્યવહાર થતો હોય તે પત્તન કહેવાય છે. એ પ્રમાજ઼ે પ્રાચીન સંજ્ઞાઓ આગમોમાં જજ઼ાવેલી છે.

ગાથાર્થ— ચોરી કરનારા મનુષ્યો, આ જન્મમાં રાજાદિ તરફથી થતાં 'ગયેડા ઉપર બેસાડી શહેરમાં સર્વત્ર ફેરવવા, અનેક મનુષ્યો દ્વારા નિંદા- યિક્કાર-તિરસ્કાર વગેરે પરાભવો કરાવવા, દેશનિકાલ કે મરણપર્યંતની (શૂળી વગેરેની) પણ સજા ભોગવવી, વગેરે મહાકષ્ટો ભોગવે છે અને અન્ય ભવમાં નરક જેવી દુર્ગતિને પામે છે. ચોરીના વ્યસનથી મનુષ્યો નરકમાં ઘણા કાળ સુધી મહાદુ:ખો ભોગવીને, ત્યાંથી નીકળ્યા પછી પણ માછીમાર, ઠુંઠા, હીન અંગોપાંગવાળા, બહેરા, આંધળા વગેરે થાય છે. એમ હજારો ભવો સુધી મહાકષ્ટો ભોગવે છે. ઇત્યાદિ ચોરીનાં મહાદુષ્ટ ફળો કહ્યાં છે. (૩૫-૩૬)

भुंजइ इत्तरपरिग्गह १ मपरिग्गहियं थियं २ चउत्थवए । कामे तिव्वहिलासो ३, अणंगकीला ४ परिववाहो ५ ॥ ३७ ॥ भुनक्तीत्वरपरिग्रहामपरिगृहीतां स्त्रियं चतुर्थव्रते ।

कामे तीव्राभिलाषोऽनङ्गकीडा परविवाह: ॥ ३७ ॥ ...... ११५७

ગાથાર્થ— (પરસ્ત્રીનો ત્યાગ અથવા સ્વસ્ત્રીમાં સંતોષ એ ચોથું અશુવ્રત છે.) ચોથા અશુવ્રતમાં ઇત્વરપરિગ્રહાગમન, અપરિગૃહીતા-ગમન, કામમાં તીવ્રાભિલાષ, અનંગક્રીડા અને પરવિવાહ એ પાંચ અતિચારોનો ત્યાગ કરે.

વિશેષાર્થ- ૧. ઇત્વરપરિગ્રહાગમન- ઇત્વર એટલે થોડો સમય. અર્થાત્ મૂલ્ય આપીને થોડા સમય માટે સ્વીકારેલી વેશ્યા. (ગમન એટલે વિષયસેવન). ભાડું આપીને કેટલોક કાળ પોતાને આધીન કરેલી વેશ્યાની સાથે વિષયસેવન કરવું તે ઇત્વરપરિગ્રહાગમન.

ર. અપરિગૃહીતાગમન– અપરિગૃહીતા એટલે જેણે અન્યનું ભાડું નથી લીધું તેવી વેશ્યા, અથવા પતિ વિનાની કુલાંગના. અપરિગૃહીતા સાથે વિષયસેવન કરવું તે અપરિગૃહીતાગમન.

ઇત્વરપરિગ્રહાગમન સ્વસ્ત્રીસંતોષની અપેક્ષાએ અને અપરિગૃહીતા-ગમન પરસ્ત્રી ત્યાગની અપેક્ષાએ અતિચાર છે.

3. અનંગક્રીડા– (અહીં મૈથુનની અપેક્ષાએ સ્ત્રીયોનિ અને પુરુષચિક્ષ અંગ છે. તે સિવાયના સ્તન વગેરે અવયવો અનંગ છે.) સ્ત્રીના સ્તન, બગલ, છાતી, નાભિ અને મુખ વગેરે અનંગોમાં તેવી ક્રીડા≔વિષયચેષ્ટા કરવી તે અનંગક્રીડા છે. અથવા (અનંગ એટલે કામ≕વિષયવાસના. કામની ક્રીડા તે અનંગક્રીડા.) સંભોગની ક્રિયા પૂર્ણ થવા છતાં તીવ્ર કામાભિલાષાના કારણે ચામડી વગેરેથી બનાવેલા પુરુષલિંગ જેવા સ્થાલક વગેરે કૃત્રિમ સાધનોથી સ્ત્રીના યોનિપ્રદેશને સેવે તે અનંગક્રીડા.

૪. પરિવાહકરણ— કન્યાદાનનું ફળ મેળવવાની ઇચ્છાથી કે સ્નેહના સંબંધથી બીજાઓના સંતાનોનો વિવાહ કરવો તે પરિવાહકરણ. શ્રાવક માટે તો પોતાના સંતાનોમાં પણ આટલાથી વધારે સંતાનોનો વિવાહ નહિ કરું એમ સંખ્યાનો અભિગ્રહ કરવો એ વ્યાજબી છે.

પ. કામભોગતીવ્રાભિલાષ— શબ્દ અને રૂપ કામ છે. ગંધ, રસ અને સ્પર્શ ભોગ છે. કામભોગોમાં તીવ્રાભિલાષ=અત્યંત કામ-ભોગના અધ્યવસાયવાળા બનવું તે કામભોગતીવ્રાભિલાષ. આ દોષોને આચરતો જીવ ચોથા વ્રતને દૂષિત કરે છે. (૩૭)

## दुविहं दिव्वमुरालं, करणकारणाणुमइतिभेयजुयं । मणवयणकायगुणियं, नवहाद्वारसविहं मिलियं ॥ ३८ ॥

े द्विविधं दिव्यमुदारं करण-कारणा-ऽनुमतित्रिभेदयुतम् । मनो-वचन-कायगुणितं नवधाऽष्टादश्तविधं मिलितम् ॥ ३८ ॥..... ११५८

ગાથાર્થ- અબ્રહ્મ વૈક્રિય અને ઔદારિક એમ બે પ્રકારનું છે. તેમાં એક પ્રકારને કરવું-કરાવવું-અનુમોદવું એ ત્રણ ભેદ સહિત મન-વચન-કાયાથી ગુણતાં નવભેદ થાય. બંને પ્રકારના મળીને અઢાર પ્રકાર થાય. એથી અબ્રહ્મ અઢાર પ્રકારનું છે. (૩૮)

# छत्रंगदंसणे फासणे य गोमुत्तगहणकुस्सुमिणे । जयणा सव्वत्थ करे, इंदिय अवलोयणे य तहा ॥ ३९ ॥

क्राङ्गदर्शने स्पर्शने च गौमूत्रग्रहणकुस्वप्ने ।

यतना सर्वत्र कुर्यादिन्द्रियावलोकने च तथा ॥ ३९ ॥ ...... ११५९

ગાથાર્થ— સ્ત્રીના ગુપ્ત અંગોના દર્શનમાં અને સ્પર્શમાં, ગૌમૂત્રગ્રહણ કરવામાં, કુસ્વપ્ન (વગેરેમાં) તથા સ્ત્રીની ઇંદ્રિયોનું નિરીક્ષણ એ બધા સ્થળે શ્રાવક યતના કરે, અર્થાત્ આવા પ્રસંગો થવા ન <mark>દે, કરવા પડે</mark> કે થઇ જાય તો તેમાં રાગ ન કરે. (૩૯)

#### वसहिकहनिसिर्जिजदियकुडुंतरपुव्वकीलियपणीए । अइमायाहारविभूसणाइ नव बंभचेरगुत्तीओ ॥ ४० ॥

वसित-कथा-निषद्येन्द्रिय-कुड्यान्तर-पूर्वकीडित-प्रणीतानि । अतिमात्राहार-विभूषणे नवब्रह्मचर्यगुप्तयः ॥ ४० ॥ ....... ११६० गाथार्थ- आनो अर्थ त्रीक्ष अधिक्षारनी ६८भी (सर्णण गाथा नंजर-૫૭૮) गाथामां कुओ.

### परदाखिजिणो पंच हुंति तिन्नि उ सदारसंतुद्वे । इत्थीए तिन्नि पंच, व भंगविगप्पेहिं नायव्वा ॥ ४१ ॥

परदारवर्जिण: पञ्च भवन्ति त्रयस्तु स्वदारसंतुष्टे ।

स्त्रिय: त्रय: पञ्च वा भङ्गविकल्पैर्ज्ञातव्या: ॥ ४१ ॥ .............. ११६१

ગાથાર્થ-- પરદારા (પરસ્ત્રી)નો ત્યાગ કરનારને પાંચ અને સ્વદારા સંતોષીને ત્રણ અતિચારો લાગે. તથા સ્ત્રીને ત્રણ અથવા પાંચ અતિચારો ભાગાના વિકલ્પથી જાણવા

વિશેષાર્થ— અમુક કાળ માટે બીજાએ રખાત રાખેલી વેશ્યાનો ભોગ કરવાથી રખાત હોવાથી પરસ્ત્રી ગણાય માટે વ્રતનો ભંગ થાય અને લોકોમાં તો તે બીજાની-અમુકની સ્ત્રી ગણાતી નથી માટે વ્રતભંગ ન થાય, એમ પરદારાસેવીને ભંગાભંગરૂપ અતિચાર લાગે; (સ્વદારાસંતોષીને તો વ્રતભંગ જ થાય;) માલિક વિનાની (વિધવા, જેનો પતિ પરદેશ ગયો હોય, કે જે સ્વપતિને ન માનતી હોય તેવી) સ્ત્રીને ભોગવવાથી પરદારાવર્જકને અતિચાર લાગે; કારણ કે—લોકોમાં તેઓ અમુકની સ્ત્રી તરીકે પ્રસિદ્ધ છે અને બીજી બાજુ તેઓને તે કાળે પતિ નથી તે અપેક્ષાએ પરસ્ત્રી નથી. તેથી તેવીને ભોગવતાં અતિચાર લાગે, વ્રતભંગ ન થાય. એમ આ બંને અતિચારો પરદારાત્યાગીને જ ઘટે, બાકીના પરવિવાહ, અનંગ ક્રીડા અને તીવ્ર રાગ; એ ત્રણ તો બંનેને ઘટે, એમ સ્વદારાસંતોષીને ત્રણ અને પરદારાત્યાગીને પાંચ અતિચારો સમજવા. આ સઘળું પુરુષને અંગે જણાવ્યું. સ્ત્રીને અંગે તો

સ્વદારાસંતોષીને જે ત્રણ અતિચારો કહ્યા તે સ્ત્રીને તો લાગે જ, કારણ કે–સ્ત્રીઓને તો સ્વપતિસંતોષ કે પરપતિત્યાગ એવા ભેદે આ વ્રત હોતું નથી. તેણીને તો સ્વપુરુષ સિવાય કુમાર, વિધુર કે બીજો કોઇ પણ પરપુરુષ જ છે. એટલે એક સ્વપતિસંતોષવ્રત જ હોય તેથી પરવિવાહકરણ, અનંગ ક્રીડા અને તીવ્ર કામરાગ એ ત્રણ અતિચારો જ લાગે. બાકીના બે તો લાગે અથવા ન પણ લાગે. તે એ રીતે કે~જો પોતાને શોક્ય હોય અને પતિએ વારા બાંધ્યા હોય, તો પોતાની શોક્યના વારામાં પોતાનો પતિ હોવા છતાં વારા દરમિયાન તે પરપતિ છે અને બીજી બાજુ સ્વપરણેત પતિ પણ છે, તેથી શોક્યના વારાના દિવસે પોતાના પતિ સાથે ભોગ ભોગવતાં વ્રતના ભંગાભંગ૩૫ ઇત્વરઆત્તભોગ નામનો અતિચાર લાગે અને અનાત્તગમનરૂપ અતિચાર તો પરપુરુષને ભોગવવાની ઇચ્છા કે ઉપાયો વગેરે કરવા છતાં જ્યાં સુધી ભોગવ્યો ન હોય ત્યાં સુધી અતિક્રમ, વ્યતિક્રમ કે અતિચારરૂપે લાગે. અગર અજાણતાં નહિ ઓળખવાથી ભોગવાય તો અનાભોગ વગેરેથી લાગે કે પોતાના પર્ણ બ્રહ્મચારી પતિને ભોગવવાની ઇચ્છા, પ્રયત્ન વગેરે કરવા3૫ અતિક્રમ વગેરેથી લાગે. (૪૧)

#### आणाईसरियं वा, इड्ढी रज्जं च कामभोगा य । कित्ती बलं च सग्गो, आसन्ना सिद्धि बंभाओ ॥ ४२ ॥

आजैक्षर्यं वा ऋद्भिः राज्यं च कामभोगाश्च ।

कीर्तिर्बलं च स्वर्ग आसत्रा सिद्धिर्ब्रह्मणः ॥ ४२ ॥...... ११६२

# कितकारओ वि जणमारओ वि सावज्जजोगनिरओ वि । जं नारओ वि सिज्झइ, तं खलु सीलस्स माहप्पं ॥ ४३ ॥

कलिकारकोऽपि जनमारकोऽपि सावद्ययोगनिरतोऽपि । यन्नारदोऽपि सिद्धचित तत् खलु शीलस्य माहात्म्यम् ॥ ४३ ॥...... ११६३

ગાથાર્થ-- ઉત્તમ ઠકુરાઇ, અખૂટ ધન-ધાન્યાદિ ઋદ્ધિ, રાજ્ય, કામભોગનાં સાધનો, નિર્મળ કીર્તિ, નિર્વિકારી બળ, સ્વર્ગનાં સુખો અને અંતે અલ્પકાળમાં મોક્ષ, એ બધું નિર્મળ બ્રહ્મચર્ય પાળવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. (૪૨) કલહ કરાવનાર, મનુષ્યોને મરાવનાર અને પાપકાર્યોમાં રક્ત એવા પણ 'નારદ'નો મોક્ષ થાય છે, તે માત્ર તેના નિર્મળ શીલનો જ મહિમા છે. (૪૩)

# वहवंधणउब्बंधण-नासिदियछेयधणखयाइया । परदाराओ बहुहा, कयत्थणाओ इह भवे वि ॥ ४४ ॥

वध-बन्धनोद्बन्धन-नासेन्द्रियच्छेद-धनक्षयादिका: ।

परदारतः बहुधा कदर्थनेह भवेऽपि ॥ ४४ ॥ ......११६४

<mark>ગાથાર્થ</mark>– પરદારગમનથી વધ, બંધન, ફ્રાંસી, નાકછેદ અને ધનક્ષય વગેરે અનેક પ્રકારની કદર્થના આ ભવમાં પણ થાય છે. (૪૪)

#### परलोए सिंबलि तिक्ख-कंटगार्लिगणाइ बहुरूवं । नरयंमि दुहं दुस्सहं, परदासया लहंति नरा ॥ ४५ ॥

परलोके शाल्मलितीक्ष्णकण्टकालिङ्गनादि बहुरूपम् ।

नरके दुःखं दुःसहं परदारस्ता लभन्ते नराः ॥ ४५ ॥ ...... ११६५

ગાથાર્થન પરસ્ત્રીમાં આસક્ત મનુષ્યો પરલોકમાં નરકમાં શીમળાના વૃક્ષના તીક્ષ્ણ કાંટાઓ ભોંકાવા વગેરે અનેક પ્રકારનું દુઃખે કરીને સહન કરી શકાય તેવું દુઃખ પામે છે. (૪૫)

## छिन्निंदिया नपुंसा, दुरूव दोहग्गिणो भगंदरिणो । रंड कुरंडा वंझा, निंदु विसकन्ना हुंति दुस्सीला ॥ ४६ ॥

छिन्नेन्द्रिया नपुंसका दुरूपा दौर्भागिनो भगन्दरिण: ।

रण्डा कुरण्डा वन्ध्या निन्दुर्विषकन्या भवन्ति दुःशीलाः ॥ ४६ ॥ .. ११६६

ગાથાર્થ— દુરાચારી મનુષ્યો પરલોકમાં છેદાયેલી ઇંદ્રિયોવાળા, નપુંસક, કુરૂપ, દુર્ભાગી, ભગંદર રોગવાળા, વિધવા, નિંદાયેલી વિધવા, વંધ્યા, મૃત બાળકને જન્મ આપનારી સ્ત્રી અને વિષકન્યા થાય છે. (૪૬)

# जोएइ खेत्तवत्थूणि १, रूप्यकणयाइ देइ सयणाण २ । धणधन्नाइं परघरे बंधइ ३ जा नियमपञ्जंतो ॥ ४७ ॥

योजयित क्षेत्र-वास्तूनि रूप्य-कनकादि ददाति स्वजनेभ्यः । धन-धान्यानि परगृहे बध्नाति यावत्रियमपर्यन्तः ॥ ४७ ॥ .......... ११६७

दुपयाइं चउप्पयाइं, गब्धं गाहेइ ४ कुप्पसंखेवो । अप्पथणं बहुमुस्लं ५, कोइ पंचमवए दोसा ॥ ४८ ॥

द्विपदानि चतुष्पदानि गर्भं ग्राहयति कुप्यसंक्षेपः । अल्पधनं बहुमूल्यं करोति पञ्चमव्रते दोषाः ॥ ४८ ॥

ગાથાર્થ− ક્ષેત્ર-વસ્તુને જોડે, ચાંદી-સુવર્ણ વગેરે સ્વજનોને આપે, ધન-ધાન્ય પોતાના નિયમ સુધી બીજાના ઘરમાં બાંધે≔બાંધીને રાખી મૂકે, દ્વિપદ-ચતુષ્પદ પ્રાણીઓને ગર્ભાધાન કરાવે, કુપ્યનો સંક્ષેપ કરે અથવા અલ્પમૂલ્યવાળી વસ્તુને બહુ મૂલ્યવાળી કરે, આ પાંચ પાંચમા અણુવ્રતના અતિચારો છે.

વિશેષાર્થ— પાંચમા અણુવ્રતમાં નવ પ્રકારના પરિગ્રહનું પરિમાણ કરવાનું હોય છે. પરિગ્રહનું પરિમાણ કર્યા પછી અહીં ગાથાર્થમાં કહ્યું તેમ કરીને પરિમાણનું અતિક્રમ=ઉલ્લંઘન કરે છે. તેથી અતિચાર થાય છે. બીજા ગ્રંથોમાં આ પાંચ અતિચારના અનુક્રમે નામ આ પ્રમાણે છે— ક્ષેત્ર-વાસ્તુપરિમાણાતિક્રમ, હિરણ્ય-સુવર્ણાતિક્રમ, ધન્ય-ધાન્યાતિક્રમ, દ્વિપદ-ચતુષ્પદાતિક્રમ અને કુપ્યપ્રમાણાતિક્રમ. અહીં ૪૭-૪૮ એ બે ગાથાઓમાં કહેલા અતિચાર સ્પષ્ટ સમજાય એ માટે અહીં આ પાંચ અતિચારોનો વિસ્તૃત અર્થ જણાવવામાં આવે છે—

પાંચમું અણુવ્રત લેનાર શ્રાવક યોજન, પ્રદાન, બંધન, કારણ અને ભાવથી અનુક્રમે ક્ષેત્ર-વાસ્તુ, હિરણ્ય-સુવર્ણ, ધન-ધાન્ય, દ્વિપદ-ચતુષ્પદ અને કુપ્ય એ પાંચના પરિમાણનો અતિક્રમ (=ઉલ્લંઘન) કરતો નથી, અર્થાત્ ધારેલા પરિમાણથી વધારે રાખતો નથી.

(યોજન એટલે જોડવું. પ્રદાન એટલે આપવું. બંધન એટલે બાંધવું. કારણ એટલે પેટમાં રહેલ ગર્ભ. ભાવ એટલે વસ્તુનું અર્થિપશું, વસ્તુની ઇચ્છા. આ પાંચ શબ્દોનો ભાવાર્થ અતિચારોની ઘટનાથી ખ્યાલમાં આવી જશે.)

- 1. ક્ષેત્ર-વાસ્તુ પરિમાણાતિક્રમ— (જેમાં અનાજ વગેરે ઉત્પન્ન થાય તેવી ભૂમિ ક્ષેત્ર છે. વાસ્તુ એટલે વસવા લાયક ઘર, ગામ, નગર વગેરે પ્રદેશ.) એક ક્ષેત્રને બીજા ક્ષેત્રની સાથે અને એક વાસ્તુને બીજા વાસ્તુ સાથે જોડીને પરિમાણનું ઉલ્લંઘન કરવાથી અતિચાર લાગે છે. જેમ કે—લીધેલા પરિમાણથી વધારે ખેતરની કે ઘરની જરૂર પડતાં કે ઇચ્છા થતાં વ્રતભંગના ભયથી જૂના ખેતરની કે જૂના ઘરની બાજુમાં જ નવું ખેતર કે નવું ઘર લે. પછી ખેતરની વાડ દૂર કરીને બે-ત્રણ ખેતરને જોડીને એક ખેતર કરે. તે પ્રમાણે ઘરની ભીંત દૂર કરીને બે-ત્રણ ઘરને જોડીને એક ઘર કરે. આ રીતે કરવાથી ક્ષેત્ર-વાસ્તુ પરિમાણાતિક્રમ અતિચાર લાગે.
- ર. હિરણ્ય-સુવર્ણ પરિમાણાતિક્રમ— (હિરણ્ય એટલે ચાંદી) પરિમાણથી અધિક ચાંદી અને સુવર્ણ બીજાને આપીને પરિમાણનું ઉલ્લંઘન કરવાથી અતિચાર લાગે. તે આ પ્રમાણે—કોઇએ ચાર મહિના વગેરે અવિધ સુધી અમુક પરિમાણથી વધારે ચાંદી-સોનું નહિ રાખું એવો નિયમ કર્યો. નિયમ દરમિયાન કરેલા પરિમાણથી અધિક ચાંદી-સોનું કોઇ પણ રીતે મળ્યું. વ્રતભંગના ભયથી તેણે ચાંદી-સુવર્ણની વૃદ્ધિ થાય એ માટે સારી યુક્તિ કરીને ચાર મહિના વગેરે પછી લઇશ એમ કહીને તે ચાંદી-સોનું બીજાને ચાર મહિના માટે આપી દીધું. આમ કરવાથી હિરણ્ય-સુવર્ણાતિક્રમ અતિચાર લાગે.
- 3. ધન-ધાન્ય પરિમાણાતિક્રમ— (રત્ન, વસ્ત વગેરે ધન છે. ચોખા વગેરે ધાન્ય છે.) ધન, ધાન્ય બાંધીને રાખી મૂકવા દ્વારા ધન-ધાન્યના પરિમાણનું ઉલ્લંઘન કરવાથી અતિચાર લાગે. તે આ પ્રમાણ—કોઇએ ધન આદિનું પરિમાણ કર્યું. પછી કોઇ લેણાનું કે બીજું ધન વગેરે આપવા આવ્યો. મારો નિયમ પૂરો થશે ત્યારે લઇ જઇશ એવી ખાતરી આપીને આપનારને ત્યાં જ દોરી આદિથી બાંધીને રાખી મૂકે. અથવા અમુક સમય પછી જ હું આ લઇ જઇશ એમ ખાતરી આપીને આપનારને ત્યાં જ રાખી મૂકે. 'આમ કરવાથી ધન-ધાન્ય પરિમાણાતિક્રમ અતિચાર લાગે.

અહીં પ્રથમ વિકલ્પમાં જાતે જ બાંધીને આપનારને ત્યાં રહેવા દે છે. બીજા વિકલ્પમાં બાંધવું વગેરે કશું કરતો નથી. માત્ર હું પછી લઇ જઇશ એવી ખાતરી આપે છે.

૪. દ્વિપદ-ચતુષ્પદ પરિમાણાતિક્રમ— પુત્ર વગેરે દ્વિપદના અને ગાય વગેરે ચતુષ્પદના પરિમાણનું કારણથી (=ગર્ભાધાનથી) ઉલ્લંઘન કરવાથી અતિચાર લાગે છે. તે આ પ્રમાણે—કોઇ બાર માસ વગેરે સમય સુધી દ્વિપદ-ચતુષ્પદનું પરિમાણ કરે. હવે બાર માસ વગેરે કાળમાં કોઇનો જન્મ થાય તો પરિમાણથી સંખ્યા વધી જાય. આથી અમુક સમય ગયા બાદ ગાય વગેરેને ગર્ભાધાન કરાવે. જેથી ૧૨ માસ વગેરે સમય પછી જન્મ થાય. આમ કરવાથી દ્વિપદ-ચતુષ્પદ પરિમાણાતિક્રમ અતિચાર લાગે.

પ. કુપ્ય પરિમાણાતિક્રમ— કુપ્ય એટલે ઘરમાં ઉપયોગી ગાદલાં, ગોદડા, થાળી, વાટકા, કથરોટ, કબાટ વગેરે સામગ્રી. કુપ્યના પરિમાણનું ભાવથી ઉલ્લંઘન કરવાથી અતિચાર લાગે. અહીં ભાવ એટલે વસ્તુનું અર્થિપણું, અર્થાત્ વસ્તુની ઇચ્છા. કુપ્યના પરિમાણનું બાર માસ વગેરે કાળ સુધી નિયમ કર્યા પછી કબાટ વગેરે કોઇ આપે અગર તો પોતાને જરૂર પડે તો બીજાને કહી દે કે અમુક સમય પછી હું એ વસ્તુ લઇશ. આથી એ વસ્તુ તમારે બીજા કોઇને આપવી નહિ. આમ બીજાને નહિ આપવાની શરતે રાખી મૂકે. આમ કરવાથી કુપ્ય પરિમાણાતિક્રમ અતિચાર લાગે.

મારું આ અવધિ કરેલા કાળ પછી જ પરિગ્રહનો વિષય બનશે, અર્થાત્ અવધિ કરેલા કાળ પછી જ આ મારી માલિકીનું થશે, એવા અધ્યવસાયથી આ પ્રદાન (કબાટ વગેરે કોઇ આપે) વગેરે બધુંય પરિમાણની અવધિ કરેલા ચાર માસ વગેરે કાળ પૂર્ણ થયા પહેલાં જ કરે છે. (આમ કરવામાં બાહ્ય દેષ્ટિએ સંખ્યામાં વધારો થયો નથી, પણ પરમાર્થથી નિયમથી વધારે લેવાના ભાવ=પરિણામ થયા હોવાથી સંખ્યાનો વધારો થયો છે. આથી અતિચાર લાગે.)

પ્રશ્ન- પરિગ્રહના નવ પ્રકાર હોવાથી અતિચાર નવ થાય, જ્યારે અહીં પાંચ જ કહ્યાં છે તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર–સમાન જાતિવાળા હોવાથી ચાર ભેદોનો પાંચ ભેદોમાં સમાવેશ થઇ ગયો છે. તથા શિષ્યહિત માટે પ્રાયઃ બધા સ્થળે મધ્યમ પદ્ધતિથી જ વિવક્ષા કરી હોવાથી બધા વ્રતોમાં અતિચારોની પાંચ સંખ્યા જ ગણી છે. આથી અતિચારોની ચાર કે છ સંખ્યા નહિ ગણવી એ યુક્તિયુક્ત છે. પાંચમા અતિચારમાં અહીં બે વિકલ્પ છે. કુપ્યનો સંક્ષેપ કરે, અથવા અલ્પ મૂલ્યવાળી વસ્તુને બહુમૂલ્યવાળી કરે. તેમાં કુપ્યનો સંક્ષેપ કરે એ વિકલ્પ કુપ્ય પ્રમાણાતિક્રમમાં જણાવ્યા પ્રમાણે છે. બીજા વિકલ્પનો અર્થ આ પ્રમાણે છે—ધારેલા પરિમાણથી ધન વધી જાય તો પોતાના ઘરમાં ચાંદીની દશ થાળી હોય, તો ચાંદીની થાળી સોનાની બનાવી દે. આમ એ થાળીનું પહેલાં જે મૂલ્ય હતું તેનાથી ઘણું વધી ગયું. અહીં થાળીની સંખ્યા વધતી નથી એ દષ્ટિએ વ્રતનો ભંગ નથી, પણ પરમાર્થથી પરિગ્રહનું પરિમાણ વધ્યું છે. આથી આ અતિચાર છે. (૪૭-૪૮)

### बज्झब्मंतरभेएहिं, नायव्वो परिग्गहो दुविहभेओ । मिच्छत्तरागदोसाइ अब्भिंतरओ मुणेयव्वो ॥ ४९ ॥

बाह्याभ्यन्तरभेदाभ्यां ज्ञातव्यः परिग्रहो द्विविधभेदः ।

मिथ्यात्व-राग-द्वेषादि अभ्यन्तरको ज्ञातव्य: ॥ ४९ ॥ ...... ११६९

ગા**થાર્થ—** પરિગ્રહ બાહ્ય અને અભ્યંતર એવા બે ભેદથી બે પ્રકારનો છે. તેમાં મિથ્યાત્વ અને રાગ-દ્વેષ વગેરે (અંદરના દોષો) અભ્યંતર પરિગ્રહ જાણવો. (૪૯)

# बज्झो नवविहो णेओ, धणधन्नवखेत्तवत्युरुप्पाइं । सोवन्नकुवियपरिमाणदुपयचउप्पयमुहो वृत्तो ॥ ५० ॥

बाह्यो नवविधो ज्ञेय: धन-धान्य-क्षेत्र-वास्तु-रूप्यानि । सुवर्ण-कुप्यपरिमाण-द्विपद-चतुष्पदमुख उक्त: ॥ ५० ॥.......... ११७०

ગાથાર્થ- બાહ્યપરિગ્રહ, ધન, ધાન્ય, ક્ષેત્ર, વાસ્તુ, રૂપ્ય, સુવર્ણ, કુપ્ય, દ્વિપદ અને ચતુષ્પદ એમ નવ પ્રકારનો જાણવો. એનું પરિમાણ કરવું જોઇએ. (૫૦)

#### धन्नाइ चडव्वीसं, धणखणाइं वि हुंति चडवीसं। दसहा चडप्पयं पुण, दुविहं दुप्पयं कुप्पमेगं॥५१॥

धान्यानि चतुर्विशतिर्धनरत्नान्यपि भवन्ति चतुर्विशतिः । दशधा चतुष्पदं पुनर्द्विविधं द्विपदं कुप्यमेकम् ॥ ५१ ॥ ...... ११७१ ગાથાર્થ— ધાન્ય ચોવીશ પ્રકારના છે. ધનરૂપ રત્નો પણ ચોવીસ પ્રકારના છે. ચતુષ્પદ દશ પ્રકારે છે. દ્વિપદ બે પ્રકારે છે. કુપ્ય એક પ્રકારનું છે. (૫૧)

### वत्थुथावररूवं तिविहं एवं हवंति चउसट्टी । अहवा गणिमं १ धरिमं २, मेयं ३ तह पारिछिज्जं च ॥ ५२ ॥

वस्तुस्थावररूपं त्रिविधमेवं भवन्ति चतुःषष्टिः ।

अथवा गणिमं धरिमं मेयं तथा पारिच्छेद्यं च ॥ ५२ ॥ ...... ११७२

ગા**થાર્થ**— સ્થાવર વસ્તુરૂપ પરિગ્રહ ત્રણ પ્રકારનું છે. આ પ્રમાણે (૨૪+૨૪+૧૦+૨+૧+૩=) ૬૪ પ્રકારનું પરિગ્રહ છે. અથવા ગણિમ, ધરિમ, મેય અને પરિછેદ્ય એમ ચારે પ્રકારનું પરિગ્રહ છે. (૫૨)

#### गणिमं जाइफल-फोफलाइ १ धरिमं तु कुंकुमगुडाइ २ । मेज्जं चोप्पडलोणाइ ३ खणवत्थाइ परिच्छेज्जं ४ ॥ ५३ ॥

गणिमं जातिफ़ल-फोफलादि धरिमं तु कुङ्कुम-गुडादि ।

मेयं चोप्पड लवणादि स्त्रवस्त्रादि परिच्छेद्यम् ॥ ५३ ॥ ........... ११७३

ગાથાર્થ— જાયફળ અને સોપારી વગેરે ગણિમ, કેસર અને ગોળ વગેરે ધરિમ, ચોપ્પડ (=િસ્નિગ્ધ વસ્તુ વિશેષ) અને મીઠું વગેરે મેય, રત્ન અને વસ્ર વગેરે પરિછેદ્ય છે. (પ3)

धन्नाइ चडळ्वीसं, जब १ गोहुम २ सालि ३ वीहिया ४ सट्टी ५ । कोह्व ६ अणुया ७ कंगू ८, सल ९ तिल १० मुग्ग ११ मासा य १२ ॥ ५४ ॥

धान्यानि चतुर्विशतिः यव-गोधूम-शालि-व्रीहिका-षष्टयः ।

् कोद्रवा-ऽणुक-कङ्ग्-गल-तिल-मुद्ग-माषाश्च ॥ ५४ ॥ ....... ११७४

अयसि १३ हरिमंथ १४ तिउडय १५, निप्पाव १६ सिलिंद १७ रायमासा य १८ । इक्खु १९ मसुर २९ तुवरि २१ कुलत्थ २२ तह धन्नय २३ कलाया २४ ॥ ५५ ॥

अतसि-हरिमन्थ-त्रिपुटक-निष्पाव-शिलिन्द-राजमाषाश्च । इक्षु-मसुर-तुवरी-कुलत्थास्तथा धान्यक-कलायौ ॥ ५५ ॥ ....... ११७५ ગાથાર્થ- ધાન્ય- ૧. જવ, ૨. ઘઉં, ૩. શાલ ડાંગર, ૪. કમોદ ડાંગર, ૫. સાઠી ડાંગર, ૬. કોદ્રવા, ૭. જુવાર (અથવા મીણચવ નામનું ધાન્ય વિશેષ), ૮. કાંગ, ૯. ઝીશો-પીળો ચશો (તાંદળાની દાળ નીકળે તે), ૧૦. તલ, ૧૧. મગ, ૧૨. અડદ, ૧૩. અળસી, ૧૪. મોટા ચશા (કઠોળ), ૧૫. લોંગ, ૧૬. વાલ, ૧૭. મઠ, ૧૮. ચોળા, ૧૯. બરંટી, ૨૦. મસુરી, ૨૧. તુવેર, ૨૨. કળથી, ૨૩. ધાશા અને ૨૪. વટાશા. એમ ધાન્યો ચોવીશ પ્રકારના કહ્યા છે. (૫૪-૫૫)

रयणाइं चडवीसं २४, सुवत्र १ तउ २ तंब ३ रयय ४ लोहाइ ५ । सीसग ६ हिरण्ण ७ पासाण ८ वयरमणि मोत्तियणवालं ॥ ५६ ॥ रत्नानि चतुर्विशति: सुवर्ण-त्रपु-रजत-लोहादि । सीसक-हिरण्य-पाषाण-वज्र-मणि-मौक्तिक-प्रवालानि ॥ ५६ ॥ ११७६ । संखो तिणिसागुरुचंदणाणि वत्थमस्त्रणि कट्सइ ।

नहचम्मदंतवाला, गंधा दव्वोसहाइं च ॥ ५७ ॥ शङ्खस्तिनिशा-ऽगुरु-चन्दनानि वस्त्र-माल्यानि काष्ठादि । नख-चर्म-दन्त-वाला गन्धा द्रव्यौषधानि च ॥ ५७ ॥ ............ ११७७

ગાથાર્થ— રત્નો— ૧. સોનું, ૨. ત્રપુ (તરવું), ૩. તાંબુ, ૪. રૂપું, ૫. લોખંડ (લોઢું), ૬. સીસું=કલાઇ ૭. હિરણ્ય (રૂપિયા વગેરે નાણું), ૮. ઉત્તમ જાતિના પથ્થરો-અકીક વગેરે, ૯. વજરત્ન, ૧૦. મિક્ષ, ૧૧. મોતી, ૧૨. પ્રવાલ, ૧૩. શંખ, ૧૪. તિનીશ નામનું વૃક્ષ (નેતર), ૧૫. અગુરુ, ૧૬. ચંદન, ૧૭. સુતર વગેરેનાં વસ્ત્રો, ૧૮. કાષ્ઠ (અગ્નિમંથ વૃક્ષ વગેરેનાં પાટિયાં), ૧૯. નખો, ૨૦. ચામુડું (મૃગચર્મ, સિંહચર્મ, વ્યાઘ્રચર્મ વગેરે), ૨૧. દાંત (હાથીદાંત વગેરે), ૨૨. વાળ (ચમરી ગાયના ચામર વગેરે), ૨૩. ગંધ (સુગંધી ચૂર્લો વગેરે), ૨૪. દ્રવ્યૌષષિ (સૂંઠ, મરી, પીપર વગેરે ઔષષિઓ) એમ ચોવીશ પ્રકારનાં રત્નો કહ્યાં છે. (૫૬-૫૭)

भूमिगिहा य तरुगण, तिविहं पुण थावरं मुणेयव्वं । चक्कारबद्धमाणुस्स दुविहं पुण होइ दुपयं तु ॥ ५८ ॥ भूमिगृहाणि च तरुगणस्त्रिविधं पुनः स्थावरं ज्ञातव्यम्।
चकारबद्धमानुष्यं द्विविधं पुनर्भविति द्विपदं तु ॥ ५८ ॥ ............... ११७८
गाधार्थ— भेतर अने वाडी वगेरे लूभि, घर अने दुडान वगेरे
भडानो, वृक्ष समूढ એटले नाणियेरी अने भर्जूरी वगेरेना वन-अंगलो
भेभ त्रष्ठ प्रडारना स्थावरो आष्ट्रवां. गाडां-गाडी तथा दास-दासी वगेरे
भेभ भे प्रडारे द्विपद छे. (५८)
गावो महिसा ओट्टिय, अयएलय आसआसतरगा य ।
घोडगगदहहत्यी, चउप्पयं होइ पसुयाओ ॥ ५९ ॥
गावो महिषा उष्टिक-उजैलकाश्वाश्वतरकाश्च।

गावो महिषा उष्ट्रिक-ऽजैलकाश्चाश्वतरकाश्च ।

घोटक-गर्दभ-हस्तिनश्चतुष्पदं भवति पशुकेभ्यः ॥ ५९ ॥ ...... ११७९

ગાથાર્થ— ગાય, ભેંસ, ઊંટડી, બકરી, ઘેટી, જાતિવંત અશો, ખચ્ચર, કુજાત ઘોડા, ગધેડા અને હાથી એમ પશુઓને આશ્રયીને ચતુષ્પદો દશ પ્રકારે થાય છે. (અહીં ગાય શબ્દથી બળદ, ભેંસ શબ્દથી પાડો ઇત્યાદિ સજાતીય એકમાં ગણ્યા છે.) (પ૯)

## णाणाविहोवगरणं, णेगविहं कुप्पलक्खणं होइ । एसो अत्थो भणिओ, छब्बिह चउसद्वि भेओ उ ॥ ६० ॥

नानाविधोपकरणं नैकविधं कुप्यलक्षणं भवति । एषोऽर्थो भणितः षड्विधश्चतुःषष्ठिभेदस्तु ॥ ६० ॥ .............................. ११८०

ગાથાર્થ— જુદી જુદી જાતિના અનેક પ્રકારના ઉપકરણો એક જ કુપ્ય છે. અર્થાત્ વાસણ-વસ્ત્રો વગેરે બધી ઘરવખરી (=ઘરસામગ્રી) કુપ્ય છે. આમ આ પરિગ્રહ (મૂળ) છ પ્રકારે અને (પેટાભેદોથી) ચોસઠ પ્રકારે કહ્યો. (૬૦)

### खित्तं सेउ १ केउ २ उभयमयं ३ वत्यु तिविहमेवं तु । खाउ १ च्छियं २ च खाओच्छिय ३ मेयं तिविह मुणेयव्वं ॥६१॥

क्षेत्रं सेतु-केतूभयमयं वास्तुत्रिविधमेवं तु । खातमुच्छ्रितं च खातोच्छ्रितमेतत् त्रिविधं ज्ञातव्यम् ॥ ६१ ॥ ....... ११८१ ગાથાર્થ— જેમાં અનાજ વગેરે ઉત્પન્ન થાય તેવી ભૂમિ ક્ષેત્ર છે. ક્ષેત્રના સેતુ, કેતુ અને સેતુ-કેતુ એમ ત્રણ ભેદ છે. જેમાં વાવ આદિના પાણીથી ખેતી થાય તે સેતુભૂમિ છે. જેમાં આકાશના (વર્ષાદના) પાણીથી ખેતી થાય તે કેતુભૂમિ છે. જેમાં વાવ આદિ અને આકાશ (વર્ષાદ)ના એમ બંનેના પાણીથી ખેતી થાય તે સેતુ-કેતુ ભૂમિ છે. વાસ્તુ એટલે ઘર, ગામ, નગર વગેરે (વસવા લાયક) પ્રદેશ. ઘરના ખાત, ઉછ્તિ અને ખાતોછ્રિત એમ ત્રણ ભેદ છે. જે જમીનની અંદર હોય તે ભોંયરું વગેરે ખાત છે. જે જમીનની ઉપર હોય તે ઘર-દુકાન-મહેલ વગેરે ઉછ્તિ છે. ભોંયરા આદિ સહિત ઘર વગેરે ખાતોછ્તિ છે. (૬૧)

जह जह अप्पो लोहो, जह जह अप्पो परिग्गहारंभो । तह तह सुहं पवडूइ, धम्मस्स य होइ संसिद्धी ॥ ६२ ॥

यथा यथाऽल्पो लोभो यथा यथाऽल्पो पिग्रहारम्भः ।
तथा तथा सुखं प्रवर्धते धर्मस्य च भवति संसिद्धिः ॥ ६२ ॥ ....... ११८२
भाषार्थ— क्षेभ क्षेभ क्षोत्भ अल्प थाय अने क्षेभ क्षेभ परिश्रहनो
आरंभ घटे, तेभ तेभ (संतोषनुं) सुज वर्ष अने (आत्म)धर्मनी सिद्धि
थाय. (६२)

आरोग्गसारियं माणुस्सत्तणं सच्चसारिओ धम्मो । विज्जा निच्छयसारा, सुहाइं संतोससाराइं ॥ ६३ ॥

आरोग्यसारिकं मानुष्यत्वं सत्यसारिको धर्म: । विद्या निश्चयसारा सुखानि संतोषसाराणि ॥ ६३ ॥ .......११८३

ગાથાર્થ— માનવદેહનો સાર આરોગ્ય, ધર્મનો સાર સત્ય, વિદ્યાનો સાર (તત્ત્વનો) નિશ્ચય અને સુખનો સાર સંતોષ છે, અર્થાત્ સુખનું મૂળ સંતોષ છે. (૬૩)

तिरियं अहो य उड्ढं, दिसिवयसंखा अइक्क्मे तिण्णि । दिसिवयदोसा सड्-विम्हरणं खित्तवुड्ढी य ॥ ६४ ॥

तिर्यगधश्चोध्वं दिग्वतसंख्यातिकमे त्रयः । दिग्वतदोषाः स्मृतिविस्मरणं क्षेत्रवृद्धिश्च ॥ ६४ ॥ ...... ११८४ ગાથાર્થ- તિર્યગ્દિશાપ્રમાણાતિક્રમ, અધોદિશાપ્રમાણાતિક્રમ અને ઊર્ધ્વદિશાપ્રમાણાતિક્રમ એ ત્રણ, ક્ષેત્રવૃદ્ધિ અને સ્મૃતિઅંતર્ધાન એમ યાંચ દિશાપરિમાણવ્રતના અતિચારો છે.

વિશેષાર્થ – છકા વ્રતમાં કઇ દિશામાં ક્યાં સુધી જવું તેનું પરિમાણ કરવાનું હોય છે. પરિમાણ કર્યા પછી તેનું ઉલ્લંઘન કરવા વગેરેથી અતિચાર લાગે. તેના પાંચ અતિચારો આ પ્રમાણે છે–

- ૧.૨.૩. પહેલા ત્રણ અતિચારોની ઘટના— જે ભૂમિનો ત્યાગ કર્યો છે તે ભૂમિમાં બીજા દ્વારા કોઇ વસ્તુ મોકલે કે તે ભૂમિમાંથી બીજા દ્વારા કોઇ વસ્તુ મોકલે કે તે ભૂમિમાંથી બીજા દ્વારા કોઇ વસ્તુ મંગાવે તો અતિચાર લાગે. સહસા કે અનુપયોગ આદિથી આમ કરે તો અતિચાર લાગે, જાણી જોઇને કરે તો વ્રતભંગ જ થાય. જેણે હું નહિ કરું અને બીજા પાસે નહિ કરાવું એ રીતે નિયમ લીધો હોય તેને બીજા પાસેથી મંગાવવાથી કે મોકલવાથી આ ત્રણ અતિચારો લાગે. પણ જેણે હું નહિ કરું તેવું વ્રત લીધું હોય તેને બીજા પાસેથી મંગાવવાથી કે મોકલવાથી આ ત્રણ અતિચારો ન લાગે. કારણ કે તેનો નિયમ જ નથી. જેણે હું નહિ કરું એવો નિયમ લીધો હોય તેને સહસા કે અનુપયોગ આદિથી જાતે મર્યાદાથી બહાર જાય કે બહાર જવાની ઇચ્છા વગેરે દ્વારા અતિક્રમ આદિ લગાડે તો અતિચાર લાગે.
- ૪. ક્ષેત્રવૃદ્ધિ જવા-આવવા માટે ત્યાગ કરેલા ક્ષેત્રમાં વધારો કરવો તે ક્ષેત્રવૃદ્ધિ અતિચાર. તે આ પ્રમાણે—પૂર્વિદિશામાં સો માઇલથી આગળ નહિ જવું, પશ્ચિમદિશામાં પણ સો માઇલથી આગળ નહિ જવું, એવો નિયમ લીધા પછી પૂર્વિદિશામાં સો માઇલથી આગળ જવાની જરૂરિયાત ઊભી થતાં પશ્ચિમ દિશાના ૯૦ માઇલ કરી તેના ૧૦ માઇલ પૂર્વિદિશામાં ઉમેરીને ૧૧૦ માઇલ કરે. આમ કરવામાં બસો માઇલ પરિમાણ કાયમ રહેવાથી અને વ્રતસાપેક્ષ હોવાથી વ્રતભંગ ન થાય, પણ પરમાર્થથી પૂર્વિદિશામાં દશ માઇલ વધી જવાથી વ્રતભંગ ગણાય.
  - ૫. સ્મૃતિ-અંતર્ધાન-- કરેલું દિશાનું પરિમાણ ભૂલી જવું તે સ્મૃતિ-અંતર્ધાન. કોઇ પૂર્વદિશામાં સો યોજન પરિમાણ કરે. પછી જવાના સમયે ભૂલી જાય કે મેં સો યોજનનું પરિમાણ કર્યું છે કે પચાસ યોજનનું ?

આવી સ્થિતિમાં તે પચાસ યોજન ઉપર જાય તો વ્રતસાપેક્ષ હોવાથી અતિચાર લાગે. સો યોજન ઉપર જાય તો વ્રતભંગ થાય.

અહીં વૃદ્ધસંપ્રદાય આ પ્રમાણે છે–ઉપરની દિશામાં જે પ્રમાણ કર્યું હોય તેનાથી વધારે દૂર પર્વતના શિખર ઉપર કે વૃક્ષ ઉપર વાંદરો કે પક્ષી વસ્ર કે આભૂષણ લઇને જાય તો ત્યાં ન જઇ શકાય. જો તે વસ્તુ (વસ્ર કે આભૂષણ) પડી જાય કે બીજો કોઇ લઇ આવે તો લઇ શકાય. અષ્ટાપદ, ગિરનાર વગેરે પર્વતોમાં આવું બને. એ જ પ્રમાણે નીચે કૂલા વગેરેમાં પણ સમજવું. તથા તિર્છી દિશામાં જે પ્રમાણ લીધું હોય તેનું મન-વચન-કાયાથી ઉલ્લંઘન નહિ કરવું, તથા એક દિશામાંથી બીજી દિશામાં ઉમેરીને ક્ષેત્રવૃદ્ધિ નહિ કરવી જોઇએ. તે આ પ્રમાણે–કરિયાણું લઇને પૂર્વ દિશા તરફ પરિમાણ લીધું હોય ત્યાં સુધી જાય. પણ ત્યાં સુધીમાં કરિયાણું વેચાણું નહિ. આગળ જાય તો કરિયાણું વેચાય. આથી પશ્ચિમ દિશામાં જેટલા ગાઉ છુટા હોય તે પૂર્વ દિશામાં ઉમેરી દે. આમ કરવાથી અતિચાર લાગે. જો અજાણતાં પરિમાણનું ઉલ્લંઘન થઇ જાય તો ખ્યાલ આવે એટલે તુરત ત્યાંથી પાછા ફરવું જોઇએ. અથવા આગળ ન વધવું જોઇએ; અને બીજાને પણ નહિ મોકલવો જોઇએ. મોકલ્યા વિના બીજો કોઇ ગયો હોય તો તે વસ્તુ લાવ્યો હોય તે વસ્તુ ન**િ લે**વી જોઇએ. અથવા ભૂલી જવાથી સ્વયં જાય તો ત્યાંથી કોઇ વસ્ત નહીં લેવી જોઇએ. (ખ્યાલ આવ્યા પછી પણ આગળ જાય, બીજાને મોકલે કે નિયમ બહારની વસ્તુ લે તો નિયમ ભંગ થાય.) (૬૪)

# उवभोगो विगईओ, तंबोलाहार पुप्फफलमाई । परिभोगे वत्थसुवण्ण-माइयं इत्थिगेहाइं ॥ ६५ ॥

उवभोगो विकृतयः तम्बोला-ऽऽहार-पुष्प-फलादि । परिभोगो वस्त्र-सुवर्णादिकं स्त्री-गृहादीनि ॥ ६५ ॥ ............................. ११८५ ગાથાર્થ~ (સાતમા વ્રતમાં ઉપભોગ અને પરભોગનું પરિમાણ કરવાનું હોય છે. આથી ઉપભોગ અને પરિભોગની વ્યાખ્યા જણાવે છે.) વિગઇઓ, તાંબૂલપાન, આહાર, પુષ્પ અને ફળ વગેરે ઉપભોગ કહેવાય છે. વસ્ર, સુવર્ણ વગેરે, સ્ત્રી અને ઘર વગેરે પરિભોગ કહેવાય છે. વિશેષાર્થ- ઉપભોગ શબ્દમાં ઉપ અને ભોગ એમ બે પદો છે. તેમાં ઉપ એટલે એકવાર. જે વસ્તુ એક જ વાર ભોગવાય તે ઉપભોગ કહેવાય. અહીં જણાવેલ વિગઇઓ વગેરે એક જ વાર ભોગવી શકાય છે. માટે તે ઉપભોગ છે. પરિભોગ શબ્દમાં પરિ અને ભોગ એમ બે પદો છે. તેમાં જે વસ્તુ અનેકવાર (=વારંવાર) ભોગવી શકાય તે પરિભોગ કહેવાય. અહીં જણાવેલ વસ્ત્ર વગેરે અનેકવાર ભોગવી શકાય છે માટે તે પરિભોગ છે. (૬૫)

## भोयणओ कम्माओ, दुविहं उवभोगपस्यिभोगेहिं। वाणिज्जं सामण्णं, विण्णेयं तिविहमईयारे॥ ६६॥

भोजनतः कर्मतो द्विविधमुपभोगपरिभोगै:।

वाणिज्यं सामान्यं विज्ञेयं त्रिविधमतिचारे ॥ ६६ ॥ ...... ११८६

ગા**થાર્થ-** ઉપભોગ-પરિભોગ ભોજનથી અને કર્મથી એમ બે પ્રકારનું છે. અતિચારને આશ્રયીને સામાન્યથી વાણિજય (=ધંધો) ત્રણ પ્રકારનું જાણવું.

વિશેષાર્થ— પાંચ કર્મ, પાંચ વાશિજય અને પાંચ સામાન્ય એમ સામાન્યથી ત્રણ પ્રકારનું વાશિજય છે. વિશેષથી તો પંદર પ્રકારનું છે. (૬૬)

## अप्पक्तं-दुप्पक्तं, सच्चित्तं तह सचित्तपडिबद्धं । तुच्छोसहिभक्खणयं, दोसा उवभोगपरिभोगे ॥ ६७ ॥

अपववं दुष्पक्वं सचित्तं तथा सचित्तप्रतिबद्धम् । तुच्छैषधिभक्षणकं दोषा उपभोगपरिभोगे ॥ ६७ ॥ ................ ११८७

ગાથાર્થ— ઉપભોગ-પરિભોગ પરિમાણ વ્રતમાં સચિત્ત આહાર, સચિત્તસંબદ્ધ આહાર, અપક્વ આહાર, દુષ્પક્વ આહાર અને તુચ્છૌષધિ એ પાંચનું ભક્ષણ કરવું તે પાંચ અતિચારો છે.

વિશેષાર્થ- ૧. સચિત્તઆહાર- સચિત્ત એટલે જીવસહિત. કંદ, ફળ વગેરે સચિત્ત વસ્તુ વાપરવાથી અતિચાર લાગે.

પ્રશ્ન– સચિત્તત્યાગી સચિત્ત આહાર કરે તો નિયમભંગ જ થાય. તો અહીં તેને અતિચાર કેમ કહ્યો ? ઉત્તર- સહસા, અનુપયોગ કે અતિક્રમ આદિથી સચિત્ત આહાર કરે તો વ્રતસાપેક્ષ હોવાથી અતિચાર ગણાય. જો જાણી જોઇને સચિત્ત આહાર કરે તો વ્રતભંગ જ થાય. આ સમાધાન હવે કહેવામાં આવશે. તે સચિત્ત સંબદ્ધ આદિ ચાર અતિચારો વિષે પણ સમજવું.

- ર. સચિત્તસંબદ્ધ આહાર— સચિત્ત વસ્તુ સાથે જોડાયેલી અચિત્ત વસ્તુ સચિત્ત સંબદ્ધ કહેવાય. જેમ કે—સચિત્ત વૃક્ષમાં રહેલ અચિત્ત ગુંદર, પાકાં ફળો વગેરે (પાકાં ફળોમાં બીજ સચિત્ત છે અને ગર્ભ વગેરે અચિત્ત છે.) આવી વસ્તુ અનાભોગ આદિથી વાપરે તો અતિચાર લાગે. અથવા ખજૂરનો ઠળિયો સચિત્ત હોવાથી ફેંકી દઇશ અને એનો ગર્ભ અચિત્ત હોવાથી ખાઇ જઇશ એમ વિચારી પાકી ખજૂર મોઢામાં નાખે તો સચિત્તસંબદ્ધ અતિચાર લાગે.
- **૩. અપક્વ આહાર—** અગ્નિથી નહિ પકાવેલું અપક્વ કહેવાય. અનાભોગથી અપક્વ આહાર કરવાથી અતિચાર લાગ્રે.

પ્રશ્ન– નહિ પકાવેલો આહાર સચિત્ત હોય તો પ્રથમ અતિચારમાં તેનો સમાવેશ થઇ જાય છે. હવે જો તે અચિત્ત હોય તો કોઇ જાતનો દોષ લાગતો નથી. આથી અપક્વ અતિચાર કહેવાની જરૂર નથી.

ઉત્તર— વાત સાચી છે. પણ પ્રથમના બે અતિચારો સચિત્ત કંદ, ફળ વગેરે સંબંધી છે. બાકીના ત્રણ અતિચારો ચોખા આદિ અનાજ (—ધાન્ય) સંબંધી છે. આમ અતિચારોનો વિષય ભિન્ન હોવાથી અતિચાર ભિન્ન છે અથવા કણિક, દાળ વગેરે સચિત્ત અવયવોથી મિશ્ર હોવાનો સંભવ હોવા છતાં આ તો પીસાઇ ગયેલું કે ખંડાઇ ગયેલું હોવાથી અચિત્ત છે એમ માનીને કાચી કણિક વગેરે વાપરે તો અતિચાર લાગે.

- ૪. દુષ્પક્વ આહાર— બરોબર નિક પકાવેલો આહાર દુષ્પક્વ કહેવાય, બરોબર નિક શેકેલા ઘઉં, મગવગેરેના દાણા સચિત્ત અવયવોથી મિશ્ર હોવાનો સંભવ હોવા છતાં આ તો શેકાઇ ગયેલું હોવાથી અચિત્ત છે, એમ માનીને દુષ્પક્વ આહાર કરે તો અતિચાર લાગે.
- **પ. તુચ્છ આહાર–** જેનાથી વિશેષતૃપ્તિ ન થાય-પેટ ન ભરાય તેવો આહાર તુચ્છ છે.

પ્રશ્ન- તુચ્છ આહાર અપક્વ, દુષ્પક્વ કે સુપક્વ (=બરોબર પકાવેલ) હોય. તેમાં જો અપક્વ અને દુષ્પક્વ હોય તો તેનો ત્રીજા અને ચોથા અતિચારમાં સમાવેશ થઇ જાય છે. સુપક્વ હોય તો દોષ જ નથી. આથી આ અતિચાર વધારે છે.

ઉત્તર– વાત સત્ય છે. પણ જેમ પહેલા બે અને પછીના બે અતિચારો સચિત્તની અપેક્ષાએ સમાન હોવા છતાં (સચિત્ત આહાર અને અપક્વ આહાર સમાન છે તથા સચિત્તસંબદ્ધ આહાર અને દુષ્પક્રવ આહાર સમાન છે.) પહેલા બે અતિચારો કંદ, ફળ વગેરે સંબંધી હોવાથી અને પછીના બે અતિચારો અનાજ સંબંધી હોવાથી વિષયભેદના કારણે પહેલા બે અને પછીના બે અતિચારોમાં વિશેષતા છે, તેમ અહીં (અ૫ક્વ, દુષ્પક્વ અને તુચ્છ એ ત્રણમાં) સચિત્તની અપેક્ષાએ અને વિષયની (–અનાજની) અપેક્ષાએ સમાનતા હોવા છતાં, તુચ્છતા અને અતુચ્છતાની અપેક્ષાએ ભેદ છે. અર્થાત્ અપક્વ આહાર અને દુષ્પક્વ આહાર એ બે અતિચાર અતુચ્છ (તૃપ્તિ થાય તેવા) આહારના છે. જયારે તુચ્છ આહાર રૂપ અતિચાર તુચ્છ આહાર સંબંધી છે. કોમળ મગની શિંગો વગેરે વિશેષ તૃપ્તિ નહિ થતી હોવાથી (=પેટ નહિ ભરાતું હોવાથી) તચ્છ છે. તચ્છ સચિત્ત વસ્તુ અનાભોગ આદિથી વાપરવામાં આવે તો અતિચાર લાગે. અથવા શ્રાવક અતિશય પાપભીરુ હોવાથી સચિત્ત આહારનો ત્યાગી હોય. આથી શ્રાવક અતુચ્છ (તૃપ્તિ કરે તેવા) આહારને અચિત્ત કરીને વાપરે તો તે યોગ્ય ગણાય. કારણ કે તેણે સચિત્ત વસ્તુનો ત્યાગ કર્યો છે, અચિત્ત વસ્તુનો નહિ. પણ તુચ્છ (=તૃપ્તિ ન કરે તેવો) આહાર લોલપતાના કારણે અચિત્ત કરીને વાપરે તો તે યોગ્ય ન ગણાય, આથી અતિચાર લાગે. યદ્યપિ અચિત્ત તુચ્છ વસ્તુ ખાવામાં બહારથી (–દ્રવ્યથી) નિયમનો ભંગ થયો નથી, પણ ભાવથી વિરતિની ∙ વિરાધના થઇ છે. (કારણ કે તેમાં લોલુપતા રહેલી છે, અને તેવી વસ્તુથી પેટ નહિ ભરાતું હોવાથી નિરર્થક વધારે જીવહિંસાદિ પાપ લાગે છે) એ પ્રમાણે રાત્રિભોજન, માંસ આદિના નિયમનો પણ અનાભોગ આદિથી ભંગ થાય તો અતિચાર લાગે. (૬૭)

| सइवेलं खल् | भोगोऽसण | ापुष्काईणमस | इमुवभोगो । |
|------------|---------|-------------|------------|
| _          | •       | प्पारंभओ अह | -          |

सकृद्वेलां खलुं भोगोऽशन-पुष्पादीनामसकृदुपभोग: ।

भोगोपभोगं द्विविधाः संकल्पारम्भाभ्यामथवा ॥ ६८ ॥ ........... ११८८

ગાથાર્થ— (સાતમા વ્રતના ભોગપભોગ પરિમાણ અને ઉપભોગ પરિમાણ એવા બે નામ છે. તેમાં ઉપભોગ-પરિભોગનો અર્થ દપમી (સળંગ ગાથા-૧૧૮૫) ગાથામાં જણાવ્યો છે. આ ગાથામાં ભોગ-ઉપભોગનો અર્થ જણાવે છે—) જે એકવાર ભોગવી શકાય તે આહાર અને પુષ્પ વગેરે ભોગ છે. જે અનેકવાર ભોગવી શકાય તે (વસ્ર વગેરે) ઉપભોગ છે. આમ સાતમું વ્રત ભોગ-ઉપભોગને આશ્રયીને બે પ્રકારે છે અથવા સંકલ્પ અને આરંભને આશ્રયીને બે પ્રકારે છે. (ભોગ-ઉપભોગનો મનમાં સંકલ્પ-વિચાર કરવો તે સંકલ્પ ભોગોપભોગ છે. ભોગોપભોગ માટે આરંભ-સમારંભ કરવો તે આરંભરૂપ ભોગોપભોગ છે.) (૬૮)

### सइमसइं कम्मगओ, आयाणं सव्वहा परिच्वाओ । वाणिज्जं ववहारे, सामण्णं सव्वसंगाओ ॥ ६९ ॥

सकृदसकृत् कर्मगत आदानं सर्वथा परित्याग: ।

वाणिज्यं व्यवहारे श्रामण्यं सर्वसङ्गात् ॥ ६९ ॥ ...... ११८९

ગાથાર્થ— કર્મસંબંધી, વાણિજય અને સામાન્ય એ ત્રણ પ્રકારના કર્માદાન રૂપ વ્યાપારનો સર્વસંબંધથી એકવાર કે અનેકવાર સર્વથા ત્યાગ કરવો, અર્થાત્ એકવાર પણ ન કરવો. સર્વસંગનો ત્યાગ કરવાથી સંયમ પ્રાપ્ત થાય છે. (૬૯)

## निखज्जाहारेण, निज्जीवेणं परित्तमीसेणं । अत्ताणुसंधणपरा, सुसावगा एरिसा हुंति ॥ ७० ॥

निखद्याहारेण निर्जीवेन प्रत्येकमिश्रेण।

आत्मानुसन्धानपराः सुश्रावका एतादृशा भवन्ति ॥ ७० ॥ ........... ११९० ગાથાર્થ— આત્મચિંતનમાં તત્પર શ્રાવકો એવા હોય છે કે જેઓ નિસ્વદ્ય નિર્જીવથી અને તેમ ન બને તો અનંતકાયાદિનો ત્યાગ કરી માત્ર પ્રત્યેક (સજીવ કે) મિશ્ર પદાર્થોથી આજીવિકાનો નિર્વાહ કરે. (૭૦)

## रंधणखंडणपीसणदलणं पयणं च एवमाईणं । निच्चं परिमाणकरणं, अविरइबंधो जओ गुरुओ ॥ ७१ ॥

रन्धन-खण्डन-पीषण-दलनं पचनं चैवमादीनाम् । नित्यं परिमाणकरणमविरतिबन्धो यतो गुरुक: ॥ ७१ ॥ ........... ११९१

ગાથાર્થ— રાંધવું, ખાંડવું, વાટવું, દળવું અને પકાવવું (સેકવું) વગેરે (આરંભો)નું નિત્ય પ્રમાણ કરવું જોઇએ, કારણ કે પ્રમાણ નહિ કરવા રૂપ અવિરતિનો (આત્માને) મહાન કર્મબંધ (વિના કારણે પણ) થયા કરે છે. (૭૧)

## कट्ठिपट्ठभवं मज्जं मंसं जलथलखयरेहिं तिहा । अहवा चम्मंरुहिरं-भेएहिं दुविहमामिस्सं ॥ ७२ ॥

काष्ट-पिष्टभवं मद्यं मांसं जल-स्थल-खेचरैक्त्रिधा । अथवा चर्म-रुधिरभेदैर्द्विविधमामिषम् ॥ ७२ ॥ ......११९२

ગાથાર્થ— દારૂ કાષ્ઠમાંથી (=તાડ વગેરે વૃક્ષોના રસની સાથે તેવાં દ્રવ્યોને કોહડાવીને) બનતો અને લોટમાંથી (=લોટની સાથે તેવાં દ્રવ્યો કોહડાવીને) બનતો એમ દારૂ બે પ્રકારનો છે. જલચર-સ્થલચર અને ખેચર એ ત્રણ પ્રકારના પ્રાણીઓની અપેક્ષાએ માંસ ત્રણ પ્રકારે છે, અથવા ચામડી અને લોહી એ બે ભેદથી બે પ્રકારે જાણવું.

વિશેષાર્થ— ચામડીવાળા પ્રાણીઓ=જેમનું ચામડું ઉપયોગમાં આવતું હોય તેવા પ્રાણીઓ અને જેમની ચામડી ઉપયોગમાં ન આવતી હોય પણ લોહી વધારે ઉપયોગમાં આવતું હોય તેવા પ્રાણીઓની અપેક્ષાએ આ બે ભેદ સંભવે છે. અનુભવીઓ પાસેથી આનો બીજો અર્થ જાણવા મળે તો તે પ્રમાણે ગણવો. (૭૨)

## गुरुमोहकलहनिद्दा, परिभवउवहासरोसमयहेऊ । मज्जं दुग्गइमूलं, हिरिसिरिमइ धम्मनासकरं ॥ ७३ ॥

गुरुमोह-कलह-निद्रा-परिभवोपहास-ग्रेष-मदहेतुः । मद्यं दुर्गतिमूलं ह्री-श्री-मति-धर्मनाशकरम् ॥ ७३ ॥ ...... ११९३ ગાથાર્થ-- મદિરા એ અતિ મૂઢતા, કલહ-કંકાશ, નિંદા, પરાભવ, હાંસી, રોષ અને મદનું કારણ છે, દુર્ગતિનું મૂળ છે, તેમજ લજ્જા, લક્ષ્મી, બુદ્ધિ અને ધર્મનો નાશ કરનાર છે. (૭૩)

# पंचिदियवहभूयं, मंसं दुग्गंधमसुइ बीभत्यं । रक्खसपरितुलियभक्खगमामयजणगं कुगइमूलं ॥ ७४ ॥

पञ्चेन्द्रियवधभूतं मांसं दुर्गन्धमशुचि बीभत्सम् ।

ग्रक्षसपित्तुलितभक्षकमामयजनकं कुगतिमूलम् ॥ ७४ ॥ ........... ११९४ ગાથાર્થ— પંચેદ્રિય જીવોના વધથી થયેલું, દુર્ગંધમય, સૂગ કરાવે તેવું અને અપવિત્ર હોવાર્થી માંસ, તેના ભક્ષકને રાક્ષસની પરિતુલના કરાવનારું છે, અર્થાત્ માંસાહારી અને રાક્ષસમાં ભેદ જેવું રહેતું નથી. માંસભક્ષણ રૂપી રાક્ષસી કાર્ય આ લોકમાં રોગનું કારણ છે અને પરલોક

आमासु अ पक्कासु अ, विपच्चमाणासु मंसपेसीसुं। सययं चिय उववाओ, भणिओ अ निगोयजीवाणं॥ ७५॥

आमासु च पक्वासु च विपच्यमानासु मांसपेशीषु ।

सततमेवोपपातो भणितश्च निगोदजीवानाम् ॥ ७५ ॥ ...... ११९५

ગા**થાર્થ-** કાચી, પકાવેલી કે પકાવાતી માંસની પેશીઓ (ટુકડાઓ)માં નિગોદ જીવો સતત ઉપજે છે અને મરે છે એમ શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે. (૭૫)

मज्जे महुंमि मंसंमी, नवणीयंमि चउत्थए । उपज्जंति असंखा, तव्वण्णा तत्थ जंतुणो ॥ ७६ ॥

मद्ये मधौ मांसे नवनीते चतुर्थके ।

માટે દર્ગતિનું મળ છે. (૭૪)

उत्पद्यन्तेऽसंख्यास्तद्वर्णास्तत्र जन्तवः ॥ ७६ ॥ ....... ११९६

ગાથાર્થ- દારૂ, મધ, માંસ અને માખણ એ ચારેયમાં તહર્ણા જીવો સ્વયં ઉપજે છે અને મરે છે. (અર્થાત્ તે ચારેય અસંખ્ય જીવમય હોય છે.) (૭૬)

मज्जंगालातीयं, महुं महुपुडपुलभावसंपन्नं । मंसाइअतणुपत्तं, तक्क्सबहिअं च नवणीयं ॥ ७७ ॥

मद्यमङ्गारातीतं मधु मधुपुटपुलभावसंपन्नम् । मांसमतीततनुप्राप्तं तकबाह्यं च नवनीतम् ॥ ७७ ॥ ...... ११९७ **ગાથાર્થ—** મદ્ય અંગારાથી=અગ્નિથી દૂર થયા 'પછી તુરત, મધ મધપુડામાંથી નીકળ્યા પછી તુરત, માંસ શરીરથી છુટું પડ્યા પછી તુરત અને માખણ છાશમાંથી છુટું પડ્યા પછી તુરત જીવોત્યત્તિવાળું થાય છે. (૭૭) (तत्थाभक्खाणि-) पंचुंबरि ५ चउविगई ९, हिम १० विस ११ करगे य २१ सव्वमट्टी य १३। रयणीभोयणगं चिय १४ बहुबीय १५ मणंत १६ संघाणं १७॥ ७८॥ पञ्चोदुम्बराश्चतुर्विकृतयो हिम-विष-करकानि च सर्वमृदश्च । रजनीभोजनकमेव बहुबीजमनन्तं सन्धानम् ॥ ७८ ॥...... ११९८ घोलवडा १८ वायंगण १९, अमुणियनामाणि पुष्फफलयाणि २०। तुच्छफलं २१ चिलयरसं २२ वज्जह दव्वाणि बावीसं ॥ ७९ ॥ घोलवडा वृन्ताकमज्ञातनामानि पुष्पफलकानि । तुच्छफलं चिलतरसं वर्जयत द्रव्याणि द्वाविशति: ॥ ७९ ॥ ....... ११९९ <mark>ગાથાર્થ— ૧-</mark>૫. ઉદુંબરાદિ પાંચ પ્રકારનાં ફળો, ૬-૯. ચાર મહાવિગઇઓ, ૧૦. હિમ-બરફ, ૧૧. વિષ, ૧૨. કરા, ૧૩. દરેક જાતિની માટી, ૧૪. રાત્રિભોજન, ૧૫. બહુબીજ, ૧૬. અનંતકાય, ૧૭. બોળ અથાણું, ૧૮. ઘોલવડા, ૧૯. વેંગણ, ૨૦. અજાણ્યાં પુષ્પ-**કળો, ૨૧. તુચ્છ કળ, ૨૨. ચલિત રસ. એ બાવીશ અભક્ષ્ય** .વસ્તુઓનો ત્યાગ કરે.

વિશેષાર્થ- ૧-૫. પાંચ ઉદુંબર- અહીં ઉદુંબર શબ્દથી ૧. વડ, ૨. પીપળો તથા પારસ પીપળો, ૩. ઉદુંબરનું (ગુલરનુ) વૃક્ષ, ૪. પ્લક્ષ (પીપળાની જાતિનું વૃક્ષ), અને ૫. કાકોદુંબરી (કાલુંબર) એ પાંચ જાતિનાં વૃક્ષો સમજવાં. આ પાંચેય પ્રકારના વૃક્ષોનાં ફળો (ટેટા)માં

આનો ભાવાર્થ એ જણાય છે કે દારૂ વસ્તુઓને કોહડાવીને બનતો હોવાથી જીવોત્પતિવાળું
 છે. પણ તેને સખત ગરમ કરવામાં આવે તો તેમાં રહેલા જીવોનો નાશ થાય છે અને મઘ અચિત્ત થાય છે. પણ ક્યાં સુધી અચિત્ત રહે? તેમાં સખત ઉષ્ણતા રહે ત્યાં સુધી જ અચિત્ત રહે. સખત ઉષ્ણતા દૂર થતાં જ તેમાં કરી જીવોત્પત્તિ થઇ જાય.

મચ્છરના આકારના અતિસૂક્ષ્મ ઘણા ત્રસ જીવો હોય છે, માટે તેનું ભક્ષણ મહા હિંસારૂપ હોઇ અવશ્ય વર્જવું જ જોઇએ.

- દ-૯. ચાર વિગઇઓ– દારૂ, માંસ, મધ અને માખણ એ ચાર વિગઇઓ અભક્ષ્ય છે. આ ચારે અતિવિકારના કારણ હોવાથી મહાવિગઇઓ કહેવાય છે. આ ચારેય મહાવિગઇઓનું વર્ણન પૂર્વની ગાથાઓમાં આવી ગયું છે.
- 10. બરક- અસંખ્ય અપ્કાય જીવોરૂપ હોવાથી બરકને પણ તજવી જોઇએ. અતિ હીમ પડવાથી કુદરતી રીતિએ ઠરી જતા પાણીનો બરફ બને છે તે અને યંત્ર દ્વારા કૃત્રિમ તૈયાર થાય છે તે બંને અસંખ્યાત જીવમય હોવાથી અભક્ષ્ય છે. (આઇસ પાણી, આઇસ્ક્રીમ, સોડા વગેરે પદાર્થી કે જેમાં ત્રસ જીવોનો પણ સંભવ છે તે દરેક અભક્ષ્ય જાણવાં.)
- ૧૧. વિષ- દરેક જાતિનાં ઝેર, જેવાં કે—અફીણ, સોમલ, વચ્છનાગ વગેરે મંત્રાદિના યોગે તે માર્યા હોય (=ઝેરી શક્તિ નાશ કરી હોય) તો પણ તે પેટમાં જતાં જ અંદર રહેલા કૃમિ આદિ ત્રસ જીવોનો ઘાત કરે છે, વિશેષમાં અફીણાદિનો વ્યસની મરણકાળે પ્રાયઃ મહામૃઢતાને પામે છે. (≕ભાન ગુમાવે છે), માટે ઝેરી પદાર્થો તજવા જોઇએ.
- ૧૨. કરા– વરસાદ વખતે કોઇ કોઇ વાર કરા પડે છે, તે અસંખ્યાતા અપ્કાય જીવોના સમૂહરૂપ હોવાથી વર્જનીય છે.
- **પ્રશ્ન–** જો (બરફ, કરા વગેરે) અસંખ્યાત અપ્કાય જીવોરૂપ હોવાથી અભક્ષ્ય છે, તો પાણી પણ અસંખ્ય અપ્કાયમય છે જ, તે અભક્ષ્ય કેમ નહિ?
- ઉત્તર— પાણી અસંખ્ય અપ્કાયમય હોવા છતાં તેના સિવાય જીવનનિર્વાહ થઇ શકે તેમ નથી, માટે તેને અભક્ષ્ય કહ્યું નથી. (છતાં હિંસાથી બચવા માટે તેમાં પણ વિવેક રાખવાની જરૂર તો છે જ. વિવેકી શ્રાવકોએ ઘી કરતાં પણ પાણીને વાપરતાં બહુ વિવેક રાખવો જોઇએ. કારણ વિના અને જેમ-તેમ ગમે તેટલું પાણી ઢોળવું-વાપરવું, એથી શ્રાવકધર્મનું રક્ષણ થતું નથી. જેટલાં શરીરસુખનાં સાધનો તેટલાં આત્માને મહાદુ:ખનાં સાધનો છે. થોડું શારીરિક સુખ ભોગવવા માટે કરાતાં પાપોનું પરિણામ અન્ય ભવોમાં કેવું વિષમ ભોગવવું પડે છે,

તે શ્રી વીતરાગદેવના વચનથી સમજીને મનુષ્યે પાપભીરુ બનવું એ જ સુખનો માર્ગ છે.)

૧૩. સર્વ પ્રકારની માટી— માટી, દેડકાં વગેરે જીવોની યોનિરૂપ છે, એટલે તે પેટમાં ગયા પછી દેડકાં વગેરે જીવોની ઉત્પત્તિનું કારણ બને તો મરણ વગેરે મહા અનર્થો પણ થાય છે. અહીં માટીની દરેક જાતિ વજર્ય કહી છે, તેથી ખડી વગેરે પણ તજવાં, કારણ કે—તેના ભક્ષણથી પણ આમવાત વગેરે વિવિધ રોગો થાય છે. ઉપલક્ષણથી ચૂનો વગેરે પણ વર્જનીય છે, તેના ભક્ષણથી પણ આંતરડાંનું સડવું વગેરે રોગો પેદા થાય છે. કોઇ પણ જાતિની માટીના ભક્ષણથી અસંખ્યાત પૃથ્વીકાય જીવોની હિંસા થાય છે. નીમક (મીઠા)માં પણ અસંખ્યાત પૃથ્વીકાય જીવો હોવાથી સચિત્ત (કાચું) નીમક વર્જવું અને અચિત્ત કરેલું (બલવન) મીઠું વાપરવું. મીઠાને અચિત્ત (બલવન) બનાવવા માટે અગ્નિ વગેરે બલિષ્ઠ શસ્ત્રોનો ઉપયોગ કરવો પડે છે, તે સિવાય તે અચિત્ત થતું નથી, કારણ કે—તેમાં અસંખ્યાતા પૃથ્વીકાય જીવો એવા સૂક્ષ્મ હોય છે, કે તેને ગમે તેટલું ખાંડવાથી, દળવાથી કે વાટવાથી પણ તે અચિત્ત થતું નથી. ભગવતી સૂત્રના ઓગણીસમા શતકના ત્રીજા ઉદેશામાં કહ્યું છે કે—

वजमय्यां शिलायां स्वल्पपृथ्वीकायस्य वज्जलोष्टकेनैकर्विशतिवारान् पेषणेऽपि सन्त्येके केचन जीवा ये स्पृष्टा अपि न, इति ॥

"વજની શીલા (નીશા) ઉપર અલ્પ માત્ર પૃથ્વીકાય (નીમક)ને મૂકીને તેને વજલોષ્ટ (વ્રજના વાટા)થી એકવીસ વખત ચૂરવામાં (વાટવામાં) આવે, તો પણ તેમાં વચ્ચે કેટલાંક એવા જીવો રહી જાય છે કે જેને એ નીશાનો કે વાટાનો સ્પર્શ પણ ન થાય."

૧૪. રાત્રિભોજન– રાત્રિભોજન અવશ્ય વર્જવું જોઇએ, કારણ કે રાત્રિએ ભોજન તૈયાર કરતાં કે ખાતાં ઘણી જાતિના ઉડતા વગેરે જીવો તેમાં પડી મરી જવાનો સંભવ છે. વળી રાત્રિભોજન આ લોક અને પરલોકમાં અનેક દોષોનું કારણ છે. કહ્યું છે કે– (૭૮-૭૯)

मेहं पिवीलियाओ, हणंति वमणं च मच्छिया कुणइ। जूया जलोदरत्तं, कोलियओ कोट्टरोगं च॥ ८०॥

| मेधां पिपीलिका घ्नन्ति वमनं च माक्षिका करेति ।         |
|--------------------------------------------------------|
| यूका जलोदरत्वं कोलियक: कुष्ठरोगं च ॥ ८० ॥ १२००         |
| वालो सरस्स भंगं, कंटो लग्गइ गलंमि दारुं च ।            |
| तालुंमि विंधइ अली, वंजणमज्झंमि भुंजंतो ॥ ८१ ॥          |
| वाल: स्वरस्य भङ्गं कण्ये लगति गले दारु च।              |
| तालौ विधत्यलिर्व्यञ्जनमध्ये भुञ्जानो ॥ ८१ ॥ १२०१       |
| ગાથાર્થ- ભોજનમાં કીડીનું ભક્ષણ થાય તો બુદ્ધિનો નાશ થાય |

ગાથાર્થ— ભોજનમાં કીડીનું ભક્ષણ થાય તો બુદ્ધિનો નાશ થાય, માખીના ભક્ષણથી વમન થાય, યૂકા (જૂ)ના ભક્ષણથી તો જલોદર (પાણી ભરાવાથી પેટનું ફૂલી જવું, ઝાડા પેશાબનું અટકી જવું વગેરે) થાય અને કરોળિયો ખાવામાં આવી જાય તો કોઢ રોગ થાય; ખોરાકમાં વાળ આવે તો સ્વર (અવાજનો) ભંગ થાય, કાંટો કે લાકડું વગેરે ખવાય તો ગળામાં ભરાઇ રહે અને શાકમાં વિછી ખવાઇ જાય તો તાળવું વિધી નાખે વગેરે.

પ્રશ્ન-શાકમાં વિછી કેમ ખવાઇ જાય?, કારણ કે-તે તો મોટો હોય! ઉત્તર- અહીં શાક વૃંતાકનું સમજવું. તેનાં ડીંટાં (વૃન્ત) વિંછીના આકારનાં હોય છે. એટલે તેની સાથે વિંછી પણ આકારની સમાનતાના યોગે ડીંટાંરૂપ સમજી ખવાઇ જવાનો સંભવ છે. નિશીથસૂત્રની ચૂર્ઊમાં પણ કહ્યું છે કે-

### गिहकोइलअवयवसम्मिस्सेण भुत्तेण पोट्टे किल गिहकोइला संमुच्छंति ।

"ગીરોલીના શરીરના અવયવથી મિશ્ર ભોજનને ખાવાથી પેટમાં ગીરોલીઓ ઉત્પન્ન થાય છે."

વળી રાત્રિભોજનમાં સર્પ વગેરેનાં ગરલ, ઝેર કે મળ-મૂત્રાદિ ખવાઇ જતાં મરણ પણ સંભવિત છે. તે ઉપરાંત– (૮૦-૮૧)

# मालंति महीयलं जामिणीसु स्वणीयस समंतेणं । ते वि हु च्छलंति हु फुडं, स्वणीए भुंजमाणे तु ॥ ८२ ॥

मालिन्त महीतलं यामिनीषु रजनीचराः समन्तात् । तेऽपि खलु छलयन्ति खलु स्फुटं रजन्यां भुजाने तु ॥ ८२ ॥ ...... १२०२ ગાથાર્થ— "રાત્રિએ રાક્ષસો વગેરે પૃથ્વી ઉપર સર્વત્ર (જયાં-ત્યાં) સ્વેચ્છાએ ફરે છે, તે પણ રાત્રિભોજન કરનારને છળે છે (ઉપદ્રવ કરે છે)."

વિશેષાર્થ- બીજી વાત એ પણ છે કે-રાત્રિએ ખાવામાં રસોઇ વગેરે કાર્યો પણ રાત્રે કરવાં પડે એથી તેમાં પણ છએ કાયના જીવોની હિંસા થાય. તે સિવાય વાસણ ધોવાં વગેરેથી પણ પાણીમાં રહેલા (ત્રસ) જીવોનો નાશ, પાણી ફેંકી દેતાં જમીનમાં રહેલા કુંથુઆ-કીડીઓ આદિ જીવોનો નાશ, વગેરે અનેક પ્રકારે ત્રસકાયનો પણ નાશ થાય; માટે તે જીવોની રક્ષા માટે પણ રાત્રિભોજન છોડવું જરૂરી છે. કહ્યું છે કે- (૮૨)

### जीवाणं कुंथुमाईण घायणं भाणधोयणाईसु । एमाइ स्यणीभोयणदोसे को साहिउं तस्त ॥ ८३ ॥

जीवानां कुन्थुमादीनां घातनं भाजनधावनादिषु ।

एवमादि रजनीभोजनदोषान् कः कथियतुं तरित ॥ ८३ ॥ ........... १२०३ ગાથાર્થ- "ભાજન ધોવા વગેરેમા કુંથુઆ આદિ જીવોનો ધાત થાય, વગેરે રાત્રિભોજનના ઘણા દોષોને કોણ કહેવા સમર્થ છે? (અર્થાત્ રાત્રિભોજનના ઘણા જદોષો છે, તેનું મુખે વર્ણન કરતાં પાર આવે તેમ નથી.)"

વિશેષાર્થ— જો કે લાડુ વગેરે તૈયાર મીઠાઇ તથા ખજુર, દ્રાક્ષ વગેરે પદાર્થી રાત્રિએ ખાવામાં રસોઇ કરવાની હોતી નથી અને વાસણ ધોવાં વગેરે આરંભ પણ થતો નથી, છતાં તેના ઉપર ચઢેલા કુંથુઆ કે તેમાં થઇ ગયેલી તદ્દવર્શી લીલફૂગ વગેરે પ્રકાશ હોવા છતાંય રાત્રિએ ન દેખાવાથી તેની હિંસા થઇ જાય, માટે તેવી વસ્તુઓનું પણ રાત્રિભોજન તજવું જોઇએ. નિશીથભાષ્યમાં ગા૦ ૩૩૯૯-૩૪૦૦થી કહ્યું છે કે—

जइ वि हु फासुगदव्वं, कुंथू पणगा तहा वि दुप्पस्सा ।
पच्चक्खनाणिणोऽवि हु, राइभत्तं परिहरंति ॥ १ ॥
जइ वि हु पिवीलिगाई, दीसंति पईवमाइ (जोइ) उज्जोए ।
तहिव खलु अणाइन्नं, मूलवयिवराहणाजणणं (जेण) ॥ २ ॥
"श्रे डे बाउु वगेरे पदार्थो प्रासुड (दिवसे अनावेबा अथित्त) छोय, तो
पश (रात्रिओ) तेमां यढेबा डुंथुआ, पनड (इ्ग) वगेरे छावो अराअर श्रेछं
शडाता नथी. (अविष, मनःपर्यव डे डेवबज्ञानवाणा) प्रत्यक्ष ज्ञानीओ

પણ સ્વજ્ઞાનબળથી કુંથુઆ, ફૂગ વગેરે જીવોને જાણી શકે છે, છતાં તેઓ પણ રાત્રિભોજન કરતા નથી. (૧) જો કે દીપક વગેરેના પ્રકાશથી કીડીઓ વગેરે (મોટા જીવો) દેખી શકાય, તો પણ વિશિષ્ટ જ્ઞાનીઓએ રાત્રિભોજન આચર્યું નથી, માટે અનાચરણીય હોવાથી તેને તજવું જ જોઇએ, કારણ કે— રાત્રિભોજનથી મૂળવ્રતોની પણ વિરાધના થાય છે. (૨)

तथा- उलूक-काक-मार्जार-गृध-शम्बर-शूकराः । अहि-वृश्चिक-गोधाश्च, जायन्ते रात्रिभोजनात् ॥ १ ॥

(महाभारत ज्ञानपर्व अ.-७० श्लोक-२०३)

"રાત્રિભોજન કરનારાઓ અન્ય ભવે ઘુવડ, કાગડા, બીલાડા, ગીધ, ભૂંડ, સાપ અને વિંછી કે ગીરોલીના અવતારો પામે છે. (કારણ કે— પ્રાયઃ જીવને વર્તમાન ભવમા જેવી પ્રવૃત્તિ ગમતી હોય તેવા જીવનવાળો અન્ય ભવ મળે છે.)"

अन्य दर्शनवाणाओ पण कहे छे के—
मृते स्वजनमात्रेऽपि, सूतकं जायते किल ।
अस्तंगते दिवानाथे, भोजनं क्रियते कथम् ? ॥ १ ॥
(मार्कंडेयपुराण अ.-२३ श्लोक-३०)

रक्तीभवन्ति तोयानि, अन्नानि पिशितानि च । रात्रौ भोजनसक्तस्य, ग्रासे तन्मांसभक्षणम् ॥ २ ॥ अस्तंगते दिवानाथे, आपो रुधिरमुच्यते । अन्नं मांससमं प्रोक्तं, मार्कण्डेन महर्षिणा ॥ ३ ॥

(मार्कंडेयपुराण अ.-३४ श्लोक-५३)

"એક સ્વજન માત્ર અસ્ત (મરણ) પામ્યો હોય તો પણ સૂતક લાગે છે, (ખાન-પાન કરી શકાતાં નથી), તો દિવાનાથ-સૂર્ય અસ્ત પામે ત્યારે ભોજન કેમ જ કરાય? (૧) રાત્રિએ પાણી લોહી સમાન બને છે અને ખોરાક માંસરૂપ બને છે, જેથી રાત્રિભોજનમાં આસક્ત મનુષ્યને રાત્રિએ પાણી કે ખોરાક વાપરવાં તે માંસભક્ષણ બરાબર છે. (૨) માર્કણ્ડ મહર્ષિએ સૂર્યાસ્ત થયે છતે પાણીને લોહી કહ્યું છે, અને અન્નને માંસસમાન કહ્યું છે. (૩)"

સ્કન્દપુરાણમાં પણ રુદ્રના બનાવેલા સૂર્યની સ્તુતિરૂપ સ્તોત્રમાં કહ્યું છે કે— एकभक्ताऽशनान्नित्यमग्निहोत्रफलं लभेत् । अनस्तभोजनो नित्यं, तीर्थयात्राफलं लभेत् ॥ १ ॥

(स्कंदपुराण स्कंद-७ अ.-११ श्लोक-२३)

"હંમેશાં એક જ વખત ભોજન કરનારો અગ્નિહોત્ર યજ્ઞનું ફળ પામે છે અને સૂર્યાસ્ત પહેલાં (દિવસે) જ ભોજન કરનારો હંમેશાં તીર્થયાત્રાનું કળ પામે છે."

नैवाहुतिर्ने च स्नानं, न श्राद्धं देवतार्चनं । दानं वा विहितं रात्रौ, भोजनं तु विशेषतः ॥ १ ॥

(योगशास्त्र, प्र०३-५३)

"રાત્રિએ હવન કરવાનું, સ્નાન કરવાનું, શ્રાહ (પિતૃતર્પણ) કરવાનું, દેવપૂજનનું કે દાન દેવાનું વિધાન નથી, અર્થાત્ એટલાં કાર્યો રાત્રિએ કરવાનો નિષેધ છે અને ભોજનનો તો રાત્રિમાં વિશેષતયા એટલે સર્વથા નિષેધ કરેલો છે."

આયુર્વેદમાં પણ કહ્યું છે કે–

हन्नाभिपद्मसङ्कोच-श्रण्डरोचिरपायतः । अतो नक्तं न भोक्तव्यं, सूक्ष्मजीवादनादपि ॥ १ ॥

(योगशास्त्र, प्र०३-६०)

"શરીરમાં બે કમળો છે, એક હૃદયકમળ અને બીજું નાભિકમળ; સૂર્ય અસ્ત થવાથી તે બંને કમળો સંકોચાઇ જાય છે, તે કારણથી તથા સૂક્ષ્મ જીવો ખાવામાં આવી જાય તે કારણથી પણ રાત્રિએ ભોજન કરવું જોઇએ નહિ."

આમ જૈન શાસ્ત્રોમાં અને લૌકિક શાસ્ત્રોમાં પણ (અનેક રીતિએ) રાત્રિભોજનનો ત્યાગ કરવા જણાવેલું છે, માટે વિવેકી મનુષ્યે રાત્રિએ ચારેય આહારનો ત્યાગ કરવો જોઇએ; કદાચ તેમ કરવું અશક્ય હોય તો પણ અશન અને ખાદિમ, એ બંનેનો ત્યાગ તો કરવો જ જોઇએ. સ્વાદિમમાં પણ સોપારી વગેરે દિવસે બરાબર જોઇ-તપાસી રાખ્યાં હોય તેવાં જ યતનાપૂર્વક વાપરવાં જોઇએ, નહિ તો ત્રસ જીવોની હિંસા વગેરે દોષો લાગે. ઉત્સર્ગ માર્ગે તો સવારે અને સાંજે રાત્રિની નજીકની (સૂર્યોદય પછીની અને સૂર્યાસ્ત પહેલાંની) બબ્બે ઘડીઓ પણ ભોજનમાં તજવી જોઇએ. કહ્યું છે કે—

अह्नो मुखेऽवसाने च, यो द्वे द्वे घटिके त्यजन् । निशाभोजनदोषज्ञोऽश्नात्यसौ पुण्यभाजनम् ॥ १ ॥

(योगशास्त्र- प्र०३-६३)

"રાત્રિભોજનના દોષોને જાણતો જે આત્મા દિવસના પ્રારંભમાં તથા અંતે બબ્બે ઘડી છોડીને ભોજન કરે છે, અર્થાત્ તે બબ્બે ઘડીઓને રાત્રી બરાબર સમજી તે સમયે ભોજન કરતો નથી, તે આત્મા પુણ્યવંત છે."

એ પ્રમાણે રાત્રિભોજનનાં અનેક મહાપાપો સમજીને હિતાર્થીએ તેનો અવશ્ય ત્યાગ કરવો જોઇએ.

૧૫. બહુબીજ- જે ફળોમાં બીજો વધારે હોય તે બહુબીજ કહેવાય. પંપોટા અને ખસખસ વગેરેમાં વચ્ચે અંતરપટ વિના ઘણાં બીજો ભેગાં હોય છે અને તે દરેક બીજોના જીવોનો નાશ થવાનો સંભવ હોવાથી બહુબીજ ફળોને અભક્ષ્ય કહ્યાં છે. દાડિમ કે ટિંડોરાં (એક જાતિનું શાક) વગેરેમાં બીજો ઘણાં હોવા છતાં તેમાં આંતરે આંતરે પડ હોય છે તેથી પરસ્પર સ્પર્શરહિત હોય છે, માટે તેને બહુબીજ માનેલાં નથી.

'૧૭. સંઘાન— બોળ અથાલાં, કે જે અનેક ત્રસ જીવોની ઉત્પત્તિમાં હેતુ છે, તેવાં લીંબુ, બીલુ, (મરચાં, કેરી, કેરાં, ગુંદાં, કાકડી, લીલાં મરી) વગેરે સઘળાંને અભક્ષ્ય સમજી વર્જવાં જોઇએ. અથાલાં વ્યવહારથી ત્રણ દિન ઉપરાંત અભક્ષ્ય થાય છે—એમ કહ્યું છે. યોગશાસ્ત્ર, પ્ર૦-૩-શ્લોક-૭૨ની ટીકામાં કહ્યું છે કે—કેરી વગેરેનું અથાલું જો જીવથી સંસક્ત બને તો શ્રીજિનકથિત-ધર્મપરાયલ્ય-દયાળુ શ્રાવક તેને ખાવાનું છોડી દે.

૭૮-૭૯મી મૂળગાથામાં ૨૨ અભક્ષ્યોનો જે ક્રમ છે તે ક્રમમાં અહીંથી ફેરફાર છે. અહીંથી નીચેના ક્રમથી વર્શન છે-૧૭. સંઘાન, ૧૯. વેંગણ, ૨૦. અજીલ્યાં ફળો, ૨૧. તુચ્છ ફળો, ૧૮. ધોલવડા (≕િદ્ધદેળ), ૧૬. અનંતકાય, ૨૨. ચલિતરસ.

**૧૯. વૃંતાક (વેંગણ)**– વેંગણ નિદ્રાને વધારનારું અને વિષય વિકાર (કામ)ને ઉદ્યીપન કરનારું વગેરે અનેક દોષોનું પોષક હોવાથી અભક્ષ્ય છે.

- 20. અજાણ્યાં ફળો— ભોજન કરનાર કે કરાવનાર, એ બંનેમાંથી કોઇ પણ જે ફળોની જાતિ ગુણ-દોષ વગેરેને જાણતા ન હોય, તેવાં અજાણ્યાં ફળો અભક્ષ્ય કહ્યાં છે. ઉપલક્ષણથી તેવાં અજાણ્યાં ફૂલ, પત્ર વગેરે પણ અભક્ષ્ય સમજવાં. કારણ કે—તેવાં કોઇ ફળ, ફૂલ વગેરે ઝેરી હોય તો ખાવાથી મરણ થાય અથવા પોતે જેનો ત્યાગ કર્યો હોય તે વસ્તુ ખવાઇ જાય તો નિયમનો ભંગ થાય; માટે જેનું નામ, જાતિ, ગુણ, દોષ વગેરે જાણવામાં ન હોય તેવાં અજાણ્યાં ફળો વગેરે અભક્ષ્ય સમજવાં.
- ર૧. તુચ્છ કળો—તુચ્છ એટલે અસાર, જેનાથી ભૂખ ભાગે નહિ અને શક્તિ આવે નહિ તેવાં કળ, ફૂલ, મૂળ, પાંદડાં વગેરે અભક્ષ્ય છે. અરણી, કેરડો, સરગવો, મહુડો વગેરે ઝાડોનાં ફૂલો તુચ્છ છે. મહુડાં, જાંબુ, ટિંબરૂં, પીલુડાં, પાકાં કરમદાં, ગુંદાં, પીચુકળ, બોરસલીકળ, વાલોળ, વડબોર, કાચર, કોઠીમડાં વગેરે ફળો તુચ્છ છે. બીજાં પણ એવા પ્રકારનાં મૂળીયાં વગેરે, તથા અર્ધપાકેલી ચોળાની કે મગની કોમળ સીંગો વગેરે તુચ્છ છે. આવા પદાર્થો ખાવા છતાં ખાવાનું થોડું, ફેંકી દેવાનું ઘણું હોવાથી ક્ષુધા શમે નહિ અને હિંસા ઘણા જીવોની થાય.
- ૧૮. ઘોલવડા (હિંદળ) દોષ— દહીંના ઘોળમાં બનાવેલા વડાને ઘોલવડા કહેવામાં આવે છે. અહીં દહીંના ઉપલક્ષણથી સઘળું ય ગોરસ સમજવું. કાચાં દૂધ, દહીં, છાશ, શીખંડ વગેરે ગોરસ કહેવાય છે. તેવાં ગરમ કર્યા વિનાનાં ગોરસમાં હિંદળ (કઠોળ) ભળવાથી કેવલીગમ્ય અતિ સૂક્ષ્મ ત્રસ જીવોની ઉત્પત્તિ થાય છે, માટે તે અભક્ષ્ય છે. (૮૩)

# सब्बेसु वि देसेसु, सब्बेसु वि चेव तह य कालेसु। कुसिणिसु आमगोरस-जुत्तेसु निगोयपंचिदी॥८४॥

सर्वेष्वपि देशेषु सर्वेष्वपि चैव तथा च कालेषु।

कुसुणिष्वामगोरसयुक्तेषु निगोदपञ्चेन्द्रियाः ॥ ८४ ॥ ...... १२०४

ગાથાર્થ– સર્વ દેશમાં અને સર્વ કાળમાં કાચા ગોરસથી યુક્ત સઘળાં કઠોળમાં નિગોદ તથા (સંમૂર્છિમ) પંચેંદ્રિય જીવો ઉત્પન્ન થાય છે. (૮૪)

| जंमि उ पीलिज्जंते, नेहो नहु होइ बिंति तं वियलं ।                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विदले वि हु उप्पन्नं, नेहजुयं होइ नो विदलं ॥ ८५ ॥                                                                                                                                           |
| यस्मिन् तु पील्यमाने स्नेहो न खलु भवति ब्रुवते तद् द्विदलम् ।<br>द्विदलेऽपि खलूत्पन्नं स्नेहयुतं भवति न द्विदलम् ॥ ८५ ॥ १२०५                                                                |
| ગાથાર્થ– (બે ફાડો-દાળ થાય તેવા) જે ધાન્યને પીલવાથી તેલ નીકળ<br>નહિ તે દ્વિદેલ કહેવાય, તેમ જ દ્વિદેળ (એટલે ભાંગવાથી બે ફાડ-દાળ<br>થાય) છતાં જેને પીલવાથી તેલ નીકળે તે દ્વિદેળ ગણાય નહિ. (૮૫) |
| उग्गममाणे विदलं, विदलं सळ्वं च कट्टदलयं च ।<br>निन्नेहं समदलयं, जं हुज्जा तं हवे विदलं ॥ ८६ ॥                                                                                               |
| उद्गच्छिति द्विदलं द्विदलं सर्वं च काष्ठदलकं च।<br>नि:स्रेहं समदलकं यद् भवेत् द्विदलम् ॥ ८६ ॥१२०६                                                                                           |
| ગાથાર્થ– જયારે દ્વિદેળ(=કઠોળ) ઊગતું હોય(=અંકુરા ફૂટતા હોય)<br>ત્યારે પણ દ્વિદેળ છે. સર્વ કાષ્ઠદળ(=કઠોળ) કે જે સ્નેહરહિત હોય અને<br>જેની સરખી બે ફાડ થતી હોય તે દ્વિદેળ થાય=ગણાય. (૮૬)       |
| निन्नेह विदलसंभवमवितयपत्ताइसव्वमवि विदलं ।                                                                                                                                                  |
| जइ गोरसंमि पडइ ता तसजीवाण उप्पत्ती ॥ ८७ ॥                                                                                                                                                   |
| निःस्रेहद्विदलसंभवमपि त्वक्पत्रादि सर्वमपि द्विदलम् ।<br>यदि गोरसे पतति तदा त्रसजीवानामुत्पत्तिः ॥ ८७ ॥ १२०७                                                                                |
| ગાથાર્થ– સ્નેહ (તેલ) રહિત દ્વિદેળમાં થયેલ (=સ્નેહરહિત દ્વિદેળનું)<br>શલ-પાંદડાં વગેરે બધું ય દ્વિદેળ છે. જો તે કાચા દૂધ-દહીં-છાશમાં પડે<br>તો ત્રસજીવોની ઉત્પત્તિ થાય. (૮૭)                 |
| जइ मुग्गमासपभिइविदलं कच्चंमि गोरसे पडइ ।<br>ता तसजीवुप्पत्तिं भणंति दहिए वि बिदिणुवरिं ॥ ८८ ॥                                                                                               |
| यदि मुद्ग-माषप्रभृतिद्विदलं कच्चे गोरसे पतित ।                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                             |

तदा त्रसंजीवोत्पर्त्ति भणन्ति दध्न्यपि द्विदिनोपरि ॥ ८८ ॥......... १२०८

ગા<mark>થાર્થ— મગ, અડ</mark>દ વગેરે કઠોળ જો કાચાં (દૂધ, દહીં, છાશ, શીખંડ વગેરે) ગોરસમાં ભળે તો તરત જ (અસંખ્ય) ત્રસ જીવો ઉપજે છે અને દહીંમાં પણ બે દિવસ (રાત્રિ) પૂર્ણ થતાં તુર્ત ત્રસ જીવો ઉપજે છે.

વિશેષાર્થ- દશવૈકાલિકસૂત્રની ટીકામાં પૂ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા લખે છે કે–

रसजा:-तऋारनालदिधतीमनादिषु पायुकृम्याकृतयोऽतिसूक्ष्मा भवन्ति ॥ "છાશ, કાંજી, દહીં, ઓસામણ વગેરે (રસો)માં વિષ્ઠાના કૃમિના સમાન આકારવાળા અતિ સૂક્ષ્મ જીવો ઉપજે છે."

પૂ. શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ પણ યોગશાસ્ત્ર પ્રકાશ ૩-શ્લોક સાતમામાં જણાવે છે કે—"**दध्यहर्દ્ધितयातीतं ( वर्जयेत्)**" "બે દિવસ (રાત્રિ) વ્યતીત થયેલું દહીં ત્યાગ કરવું." (૮૮)

दव्वंतरसंपत्ते, सीए वि हु गोरसंमि उसिणंमि । उसिणे वि अवक्खेवो, न जुज्जए गोरसाईणं ॥ ८९ ॥

द्रव्यान्तरसंप्राप्ते शीतेऽपि खलु गोरसे उष्णे ।

उष्णेऽपि अवक्षेपों न युज्यते गोरसादीनाम् ॥ ८९ ॥................................ १२०९ ગાથાર્થ— દ્રવ્યાંતરને પામેલા શીખંડ આદિ (અન્ય દ્રવ્યરૂપે બનેલા) પણ ઠંડા=કાચા અને (उष्णो=)ગરમ કરવા છતાં બરોબર(=આંગળી દાઝે તેટલું) ગરમ ન કરેલા ગોરસમાં કઠોળ ભેગું કરવું યોગ્ય નથી. ગરમ કરેલા પણ કઠોળમાં કાચો ગોરસ ભેગો કરવો યોગ્ય નથી. (૮૯)

૧ દ. અનંતકાય–

्सव्वाओं कंदजाई, सूरणकंदो य वज्जकंदो य । अल्रहलिहा य तहा, अल्लं तह अल्लकच्चूरो ॥ ९० ॥

सर्वाः कन्दजातयः सूरणकन्दश्च वज्रकन्दश्च ।

् आर्द्रहरिदा च तथाऽऽर्द्रं तथार्द्रकर्चूरः ॥ ९० ॥ ...... १२१०

सत्तावरी विराली, कुंआरि तह थोहरी गलोइआ। लसणं वंसकरिक्ष, गज्जरं लूणो य तह लोढो ॥ ९१॥

शतावरी विराली कुमारी तथा थोहरी गुडूची।

लशुनं वंशकरीलं गज्जरं लवणश्च तथा लोढश्च ॥ ९१ ॥ ...... १२११

| गिरिकण्णी किसलपत्ता, खरंसूया थेग अल्लमुत्था य ।                     |
|---------------------------------------------------------------------|
| तह लोणरुक्खच्छल्ले, खिल्लुहडा अमयवल्ली य ॥ ९२ ॥                     |
| गिरिकर्णी किशलयपत्राणि खरंसूया थेगः आर्द्रमुस्ता च ।                |
| तथा लवणवृक्षछल्ली खिल्लुहडाऽमृतवल्ली च ॥ ९२ ॥ १२१२                  |
| मूला तह भूमिरुहा, विरुहा तह ढंकवत्थुस्त्रे ।                        |
| पढमो सूयखल्लो, य तहा पल्लंको कोमलंबिलिया ॥ ९३ ॥                     |
| मूलास्तथा भूमिरुहा विरूढास्तथा ढङ्कवास्तुल: ।                       |
| प्रथमः शूकखलक्ष्म तथा पल्यङ्कः कोमलाम्लिका ॥ ९३ ॥ १२१३              |
| आलू तह पिंडालू, हवंति एए अणंतनामेणं ।                               |
| अण्णमणंतं नेयं, लक्खणजुत्तीइ समयाओ ॥ ९४ ॥                           |
| आलुस्तथा पिण्डालुर्भवन्त्येतेऽनन्तनाम्ना ।                          |
| अन्यदनन्तं न्नेयं लक्षणयुक्त्या समयाद् ॥ ९४ ॥ १२१४                  |
| <b>ગાથાર્થ–</b> સઘળી જાતિના કંદો અનંતકાયિક હોય છે. કંદ <b>એ</b> ટલે |
| વૃક્ષના થડની નીચે જમીનમાં રહેલો ગાંઠારૂપ ભાગ. આ સઘળાય લીલા          |
| કંદો અનંતકાયિક છે, કારણ કે–સૂકાયેલા નિર્જીવ થવાથી અનંતકાયપણું       |
| સંભવતું નથી. પૂ. શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા પણ પોતે રચેલા      |
| યોગશાસમાં એ જ જણાવે છે કે —"आई: कन्दः समग्रोऽपि" (પ્રકાશ            |
| ૩-૪૪) એની ટીકામાં પણ જણાવે છે કે–"આર્દ્ર એટલે 'નહિ સૂકાયેલા         |
| સર્વ જાતિના કંદ' સૂકાયેલા તો નિર્જીવ થવાથી તેનું અનંતકાયપણું        |
| સંભવતું નથી, વગેરે." આ કંદોમાંના કેટલાક લોકમાં વપરાતા હોવાથી        |
| તેના નામો જણાવે છે કે-(૧) સૂરણનો કંદ, જેનાથી હરસના જીવોનો           |
| નાશ થાય છે તે-સૂરણ પ્રસિદ્ધ છે. (૨) વજકંદ≃એક કંદવિશેષ છે,           |
| યોગશાસની ટીકામાં તેનું 'વજતરુ' નામ કહ્યું છે. (૩) લીલી              |
| હળદર=પ્રસિદ્ધ છે, દરેક જાતિની નહિ સૂકાયેલી હળદર. (૪) આદુ            |
| (લીલી સૂંઠ). (૫) લીલો કચ્ચૂરો=સ્વાદમાં તીખો હોય છે. (દ)             |
| શતાવરી=વેલડીવિશેષ. (૭) વિરાલિ-વેલડીવિશેષ, તેને કોઇ 'સોફાલી'         |
| પણ કહે છે. (૮) કુમારી-કુંઆર પ્રસિદ્ધ છે, જેનાં પત્રો બે ધારોમાં     |

કાંટાવાળાં લાંબા પરનાળના આકારનાં હોય છે. (૯) થોહરી=દરેક જાતિના થોરીયા, જેનાથી ખેતર વગેરેની વાડો કરવામાં આવે છે તે હાથીયા, કાંટાળા વગેરે જાતિના થોરીયા અનંતકાય છે, તેને સ્નૂહીવૃક્ષ પણ કહે છે. (૧૦) ગડૂચી=દરેક જાતિની ગળોના વેલા જે લીમડા વગેરે વૃક્ષો ઉપર હોય છે. (૧૧) લસણ. (૧૨) વંશકારેલ=કોમળ નવાવાંસનો અવયવવિશેષ, તે પ્રસિદ્ધ છે. (૧૩) ગાજર=પ્રસિદ્ધ છે. (૧૪) લવણક-લૂણી નામની વનસ્પતિવિશેષ. જેને બાળવાથી સાજીખાર બને છે. (૧૫) લોઢક-પદ્મિની નામની વનસ્પતિનો કંદ (પાણીમાં પોયણાં થાય તે). (૧૬) ગિરિકર્ણિકા=એક જાતિની વેલડી (કચ્છમાં પ્રસિદ્ધ છે, જેને 'ગરમર' પણ કહે છે. (૧૭) કિસલય પત્રો=દરેક વનસ્પતિનાં પ્રૌઢ પાંદડાની પૂર્વાવસ્થાનાં કોમળ પાંદડાં અને દરેક બીજમાંથી પ્રથમ નીકળતા અંકરાઓ. તે અનંતકાય જ હોય છે, જ્યારે તે રૂઢ બને ત્યારે પણ પ્રત્યેક વનસ્પતિનાં હોય તે જ પ્રત્યેક વનસ્પતિ થાય, બીજા તો અનંતકાય જ રહે, જેમ મેથીની ભાજીના મૂળમાં રહેલાં જાડાં પત્રો અનંતકાય હોય છે, તેમ દરેક વનસ્પતિનાં પણ પ્રથમ ઉગતાં પત્રો અનંતકાય હોય છે અને પ્રથમ નીકળતા અંકુરા પણ અનંતકાય હોય છે, (૧૮) ખરસઇઓ=કંદવિશેષ, જેને 'કસેરૂ=ખીરિંશુક' પણ કહે ેછે. (૧૯) થેગની ભાજી=પ્રસિદ્ધ છે, તેનો પોંખ પણ થાય છે, જે જુવારના જેવો ચોમાસામાં ઘણા સ્થળોએ વેચાય છે. (૨૦) લીલી મોથ=પ્રસિદ્ધ છે, જે જળાશયોમાં કાંઠે કાંઠે થાય છે અને પાકે ત્યારે કાળી થાય છે. (૨૧) લવણ નામના વૃક્ષની છાલ≔તેને 'ભ્રમર વૃક્ષ' પણ કહે છે, છાલ સિવાય તેનાં બાકીનાં અંગો પ્રત્યેક વનસ્પતિ છે. (૨૨) ખિલ્લહડો=ખિલ્લુડ નામે કંદ, લોકમાં તે પ્રસિદ્ધ છે. (૨૩) અમૃતવેલ=તે નામનો વેલો. (૨૪) મૂળાનો કંદ≔પ્રસિદ્ધ છે. (મૂળાનાં કંદ સિવાયનાં ડાંડલી, ફૂલ, પત્ર, મોગરા અને દાણા-એ બધાંય અંગો પ્રત્યેક છતાં અભક્ષ્ય ગણાય છે તથા કંદ તો ધોળો અને રાતો, જે દેશી અને પરદેશી કહેવાય છે, તે બંને પ્રકારનો પણ અનંતકાય જ છે). (૨૫) ભૂમિરુહ– જેનું લોકોમાં ભૂમિફ્રોડા નામ છે, તે ચોમાસામાં થાય છે-તેને બિલાડીનો ટોપ પણ કહે છે, કે જે છત્રના આકારે હોય છે. (૨૬) વિરૂઢ≔કઠોળમાંથી

નીકળતા અંકુરા, જ્યારે ચણા, મગ વગેરેને દાળ કરવા માટે પલાળવામાં આવે છે, ત્યારે તે વધુ વખત પાણીમાં રહેતાં તેમાં સફેદ અંકુરાઓ નીકળે છે (પછી તેની દાળ બનાવી હોય કે શાક તરીકે બાફ્યાં હોય તો પણ તેનું ભક્ષણ કરનારને અનંતકાયભક્ષણનો દોષ લાગે છે. માટે તે બહુ વખત પલાળી રાખવા નહિ. પરધર્મીને ત્યાં જમવા જતાં આ વિષયની કાળજી ન રખાય તો નિયમભંગ થવા સંભવ છે). (૨૭) ઢક્કવત્યુલ=વત્યુલો તે નામે પ્રસિદ્ધ એક શાક છે, તે પ્રથમ ઉગતી વખતે અનંતકાય છે અને કોમળતા મટી કઠિન બને ત્યારે પ્રત્યેક ગણાય છે. (૨૮) શકરવલ્લી=તેને 'શકરવાલ-શકરવેલી' પણ કહે છે. જેની જંગલમાં મોટી વેલડીઓ થાય છે. (ધાન્યમાં જે વાલ ગણેલા છે તે અનંતકાય નથી). (૨૯) પલ્યંક=તે પાલખની ભાજી તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. (૩૦) કુશી આંબલી=જેમાં ઠળીયા-બીજ ન થયાં હોય તેવા કુશા આંબલીના કાતરા અનંતકાય છે. (૩૧) આલુકંદ=જેને રતાળ કંદ કહેવાય છે તે પ્રસિદ્ધ છે અને (૩૨) પિંડાળ=ડંગળીવનામે પ્રસિદ્ધ છે. એ પણ કંદ છે. આ બત્રીશ નામો શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ છે. (વર્તમાનમાં આ પ્રકારો પૈકી કેટલાક નામો અન્ય દેશોમાં પ્રસિદ્ધ હોય કે બદલાઇ ગયાં હોય એમ સમજાય છે.) આ સિવાયનાં બીજા પણ શાસ્ત્રાનુસારે અનંતકાયનાં લક્ષણો જેમાં ઘટતાં હોય તે અનંતકાય જાણવા. (૯૦-

### गूढसिरसंधिपव्वं, सच्छीरं जं च होइ निच्छीरं। समभंगं छिन्नरुहं, साहारणसरीरयं जाण ॥ ९५ ॥

गृढसिरसन्धिपर्व सत्क्षीरं यच्च भवति निःक्षीरम् । समभङ्गं छित्ररुहं साधारणशरीरकं जानीहि ॥ ९५ ॥................. १२१५

ગાથાર્થ- જેનાં પાંદડાં વગેરેમાં નસો, (કુઆર વગેરેમાં) સાંધા અને (શેરડી વગેરેમાં) પર્વો≕ગાંઠો ગુપ્ત હોય, અર્થાત્ જેના નસો, સાંધા, ગાંઠો પ્રગટ ન થયા હોય તે, જે દૂધ સહિત હોય કે દૂધ રહિત હોય તે, વળી ભાંગતા જેના સરખા ભાગ થાય તે, જે છેદવા છતાં ઊગે, એવા લક્ષણવાળી વનસ્પતિને તું અનંતકાય જાણ. (૯૫)

રર. ચિલત રસ- જેનો રસ એટલે સ્વાદ કરી ગયો હોય અને ઉપલક્ષણથી જેના વર્ણ-ગંધ-સ્પર્શ વગેરે બદલાઇ ગયા હોય, તે વસ્તુઓ ચિલત રસ કહેવાય છે. કુથિત-કોહેલું અત્ર-રસોઇ, વાસી (આગળના દિવસે પાણી સહિત રાંધેલું) અત્ર, ગોરસ સાથેનું કઠોળ-દ્વિદળ, વાસી નરમ (લોચા) પુરી, પાણીમાં રાંધેલો વાસી ભાત, તાંદળા, કોદરા વગેરેમાં અનેક જીવો ઉત્પત્ર થઇ જાય છે.'

૧. ચલિત રસ સંબંધી બહુ કાળજી રાખવા જેવી છે. મીઠાઇ, ખાખરા વગેરેનો ચોમાસામાં ૧૫ દિવસ, ઉનાળામાં ૨૦ દિવસ અને શિયાળામાં ૩૦ દિવસ (મહિના)નો કાળ કહ્યો છે. તેમાં નવી-જૂની વસ્તુ ભેગી થયા કરે અને વાસસ સાફ કર્યા વિના નવી વસ્તુઓ તેમાં ભરે તો નવી પણ અભક્ષ્ય થઇ જાય. તેમાંય લોટ તો ખોરો થાય કે ધનેરાં, ઇયળો વગેરે જીવોની ઉત્પત્તિ થાય, તો ચાળીને પણ વાપરવો ઉચિત નથી. જીવોત્પતિ ન થઇ હોય ત્યારે પણ વારંવાર ચાળીને તેનો ઉપયોગ કરવો જોઇએ. ઘઉં, ચણા વગેરે કરતાં બાજરાનો લોટ જલદી ખોરો થઇ જવાથી વહેલો અભક્ષ્ય બને છે. બજારનો લોટ તો અભક્ષ્ય છે જ. જલેબીનો આથી રાત્રે કહોવડાવવાથી તેમાં ત્રસ જીવો ઉપજે છે અને તેથી તે અનાચરણીય (વજર્ય) છે. લીલો-સૂકો હલવો, બદામનો હલવો વગેરે પદાર્થી લોટ બે-ત્રણ દિવસ સડાવીને બનાવાય છે માટે અભક્ષ્ય છે. દૂધીનો હલવો તે જ દિવસે ભક્ષ્ય છે, પછી વાસી થાય છે, માવો-બને તે દિવસે ભક્ષ્ય છે. માવાની બનેલી ચીજો પેંડા, બરકી, ઘારી, જાંબૂ વગેરેમાં ચાસણી કાચી રહે તો અભશ્ય છે. કારણ કે–જેમાં માવો કાચો રહે છે કે માવો જેમાં કાચો જ વપરાય છે તે અભક્ષ્ય છે, ડેરીઓનો માવો કે તેની બનેલી વસ્તુઓ અભક્ષ્ય થવા સંભવ છે. નજરે બનાવેલી પાકા માવાની વસ્તુ પાકી ચાસણીયુક્ત હોય તો તે ભક્ષ્ય ગણાય છે. કેટલાક અન્યાયી વેપારીઓ રતાળ, બટેટા, વગેરેને બાકીને માવામાં ભેળવે છે, તે માવો ખાવાથી અનંતકાયના ભક્ષણનો દોષ લાગે છે. કેરી, આમળાં વગેરેના મુરબ્બા પણ ચાસણી ંબરાબર ન હોય તો અભશ્ય થવા સંભવ છે. વર્જ્ય-ગંધ-રસ-સ્પર્શ બદલાતાં જ તે અભશ્ય થાય છે-એમ સેનપ્રશ્નમાં કહ્યું છે. સેવ, વડી, પાપડ, ખેરો, સાળેવડાં, ખીચીયાં વગેરે ખાસ ઉનાળામાં જલદી સુકાઇ જાય તેવા દિવસોમાં સૂર્યોદય પછી જ લોટ બાંધીને બનાવવા વ્યાજબી છે, જે મુર્યાસ્ત પહેલાં સંપૂર્ણ સુકાઇ જવાથી વાસીભક્ષણનો દોષ લાગે નહિ. આ 🕒 બધી ચીજોમાં ચોમાસામાં લીલ-ફૂગ થઇ જવા સંભવ છે, માટે તે ચોમાસા પહેલાં સમાપ્ત થાય તેટલા પ્રમાણમાં જ બનાવવી વ્યાજબી છે. સેકેલો પાપડ બીજે દિવસે વાસી ગણાય છે, તળેલો પાપડ બીજે દિવસે વપરાય છે. દૂધપાક-બાસુદી-શ્રીખંડ-મલાઇ વગેરે બધી વસ્તુઓ બને તે દિવસે જ ભશ્ય છે, રાત્રિ જતાં તે વાસી થાય છે. કેરી-આર્ડ્રા નક્ષત્રમાં સુર્ય સંક્રમ થાય ત્યારથી અભક્ષ્ય કહી છે, તો પણ જે કેરીનો સ્વાદ ઊતરી ગયો હોય, જે ગંપાઇ ગઇ હોય, જે ભડદાં બની ગયાં હોય, તે તો આર્દ્રા પહેલાં પણ અભક્ષ્ય છે. કેરીમાં ઘણી વખત ઇયળો નીકળે છે. ચૂસીને ખાવાથી તેની જયશા થઇ શકતી નથી. હિંસા થાય છે અને રોગોત્પત્તિ થાય છે. વસ્તૃતઃ જૈન આચારો સ્વરૂપે જ આરોગ્યનું -શરીરપૃષ્ટિનું સાધન છે. તેને છોડીને આરોગ્ય કે પુષ્ટિના અન્યાન્ય ઉપાયો કરવા તે પાવલી કમાવા જતાં પંદરને ગુમાવવા જેવું છે અને અધર્મ-કર્મબંધ વગેરે થાય તે વધારામાં . માટે સુખના અર્થીએ જૈન આયારોને સાચવવા માટે પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. ચટશી બનાવતાં પાણી કે દાળીયા

વાસી ભાત (વગેરે રસોઇ), કાલાતીત પકવાત્ર, બે દિવસ (રાત્રિ) વ્યતીત થઇ ગયા પછીનું દહીં તથા છાશ, વગેરે બધું ચલિત રસ ગણાય છે; તેમાં પકવાત્ર વગેરેને અંગે શાસ્ત્રમાં જણાવ્યું છે કે–

વગેરે કાંઇ ન નાખ્યું હોય તો જ વધારેમાં વધારે ત્રણ દિવસ ખપે છે, પાણી કે દાળીયા જેવું કાંઇ પણ નાખ્યું હોય તો તે જ દિવસે ભક્ષ્ય છે. **ચવાશુ**-સેવ, ગાંઠીયા, ચ**ણાની દા**ળ વગેરે બધું બજારનું અભક્ષ્ય થવાનો સંભવ છે, ઘેર વિવેકપૂર્વક કરેલું જ વિશ્વાસપાત્ર હોવાથી ભક્ષ્ય છે, કારણ કે–વેપારીએ બનાવેલાનો કાળ નક્કી હોતો નથી. બટેટાં વગેરેનાં ભજીયાં જેમાં બનાવ્યાં હોય તે જ તેલ ચવાશામાં વપરાય છે. લાડુ-તળ્યા વિનાના ચૂરમાના બીજે જ દિવસે વાસી થાય. તળેલા ચૂરમાના લાડુ પણ મુઠીયાં ભાંગીને ફરી ચૂરીને શેકીને બનાવેલા હોય તો બીજે દિવસે ખપે. મુઠીયાં કાચા રહે તો વાસી થવા સંભવ છે. કોઇ કોઇ મોતીયા, ક્યુસઇ વગેરે લાડુ પણ ચાસણી કાચી હોવાના કારણે કે બુંદી કાચી રહેવાના કારણે બે-ચાર દિવસમાં ગંધાય છે અને ભાંગતાં અંદર સફેદ ક્ગ-અનંતકાય જણાય છે. રસોઇ-ઉનાળામાં સખત ગરમીને લીધે ઉતરી જવાથી-બેસ્વાદ થાય તો તેનો સ્સ બદલાઇ જવાનો સંભવ છે, ગરમ ગરમ રોટલા-રોટલી-પૂરી વગેરે પણ વાસભ્રમાં ભરી તરત ઢાંકવાં નહિ, પરંતુ થોડી વાર પછી ઢાંકવા. **છાશમાં રાખેલા ભાતનો** કાળ આઠ પ્રહરનો હોવાથી સાંજે રાંધ્યો હોય તે બીજે દિવસે ખપે, પણ સવારનો રાંધેલો તો તે જ દિવસે સૂર્યાસ્ત સુધી ખપે, કારણ કે–રાત્રિએ રાત્રિભોજનનો દોષ લાગે અને બીજે દિવસે સવારે જ કાળ પૂર્ણ થઇ જાય. તે પણ જો બૂડાબુડ જાડી છાશમાં દાશે દાશા છૂટા થઇ જાય તેમ છાંટેલો હોય તો જ ખપે, નહિ તો અભક્ષ્ય થાય, તેમાં ચાર આંગળ છાશ ઉપર તરતી હોવી જોઇએ, ચોમાસામાં તો એ પ્રમાણે કરતાં પણ દોષ લાગવા સંભવ છે. કોઇ કોઇ પ્રદેશમાં આજે બનાવેલા રોટલા-ભાખરી વગેરે બીજે દિવસે ખાવાનો રિવાજ છે. તે વાસી હોવાથી અભસ્ય છે. સેકેલા રોટલા પદ્મ ભાંગતાં ખાખરા કે પાપડની જેમ અવાજ થાય તેવા આકરો સેકાયેલા હોય તો જ વાસી ન થાય. સંધેલું વધી પડ્યા પછી લોભથી-કૃપણતાથી વાસી રાખવાનો અને ખાવાનો પણ પ્રસંગ આવી જાય છે. કૃપણતા હોય તો પ્રમાણયુક્ત રાંધવું, નિંદ તો વધેલું અનુકંપાદાન તરીકે ઉપયોગ કરવો ઉચિત છે. દહીં-દૂધમાં ખટાઇ નાખી મેળવેલું દહીં ૧૬ પ્રહર પછી અભક્ષ્ય થાય છે, માટે પ્રભાતે મેળવેલું બીજા દિવસની સાંજ સુધી ભક્ષ્ય સમજવું. રાત્રિ પૂર્ણ થતાં ૧૬ પ્રહર પૂર્ણ થઇ જાય, અર્થાત્ બે રાત્રિ પસાર થતાં તે અભક્ષ્ય બને છે, માટે સાંજે મેળવ્યું હોય તો પણ ૧૨ પ્રહર જ એટલે બીજા દિવસની સાંજ સુધી જ વાપરી શકાય. અહીં સોળ પ્રહરનો અર્થ મેળવણ નાખ્યું ત્યારથી તે ૧૬ પ્રહર સુધી-એમ સમજવાનો નથી. મેળવણ ગમે ત્યારે નાખ્યું હોય, તો પણ તે દિવસના પૂરા ચાર પ્રહર, રાત્રિના ચાર પ્રહર, બીજા દિવસના ચાર પ્રહર અને બીજી રાત્રિના ચાર પ્રહર મળી ત્રીજા દિવસના સૂર્યોદય થતાં પહેલાં સોળ પ્રહર પૂરા ગણવાના છે. તેમાં છેલ્લી રાત્રિએ રાત્રિભોજન-દોષ લાગે માટે મેળવ્યું તેના બીજા દિવસની સાંજ સુધી જ તે વાપરી શકાય અને ત્રીજા દિવસના સૂર્યોદય પહેલાં તેની છાશ-વલોણું કરી નાખવું જોઇએ. તેની બનેલી છાશનો કાળ પણ એ જ રીતિએ સોળ પ્રહરનો ગણવો. દૂધનો સામાન્ય રીતિએ **ચાર પ્રહરનો કાળ છે, તો પણ સાંજના દોહેલા દૂધમાં મધ્યરાત્રિ પહેલાં મેળવણ નાંખી** દેવું જોઇએ. વ્યાપારીઓ દૂષમાં પણ વાસી દૂષ કે આરારૂટ નામનો લોટ જેવો પદાર્થ ભેળવીને વેચે છે, જે અભક્ષ્ય છે. ઘી-ઘીનો સ્વાદ વગેરે બદલાઇ કડવું બની જાય. ખોરું

#### वासासु पन्नरिद्यसं, सि-उण्हकालेसु मास-दिणवीसं । उग्गाहिमं जईणं, कप्पड आरब्भ पढमदिणा ॥ १ ॥

"પકવાશાદિ તળેલી વસ્તુઓ, તે બની હોય તે દિવસને ભેગો ગણતાં વર્ષાકાળમાં ૧૫ દિવસ, શીતકાળમાં એક માસ અને ઉષ્ણકાળમાં ૨૦ દિવસ સુધી જ સાધુઓને કલ્પે છે."

### इंगाली वणसाडी, भाडी फोडी सुवज्जए कम्मं । वाणिज्जं चेव दंतलक्खरस केस विस विसयं ॥ ९६ ॥

आङ्गारी वनं शकटी भाटी स्फोटिः सुवर्जित कर्म । वाणिज्यं चैव दन्त-लाक्षारस-केश-विषविषयम् ॥ ९६ ॥....... १२१६

## एवं खु जंतपील्लण-कम्मं निल्लक्ष्णं च दवदाणं । सरदहतलाय सोसं, असइपोसं च वज्जिज्जा ॥ ९७ ॥

एवं खलु यन्त्रपीलनकर्म निर्लाञ्छनं च दवदानम् । सरो-द्रह-तलागशोषमसतीपोषं च वर्जयेत् ॥ ९७ ॥ .............. १२१७

ગાથાર્થ— અંગારકર્મ— લાકડા બાળીને કોલસા બનાવીને વેચે. તેમાં છ જીવનિકાયની વિરાધના થાય. વનકર્મ— વન ખરીદીને વૃક્ષોને છેદીને મૂલ્યથી વેચે. એ પ્રમાણે પત્રાદિનો પણ પ્રતિષેધ છે. શકટકર્મ— ગાડું ચલાવીને નિર્વાહ કરે. તેમાં વધ અને બંધ વગેરે બહુ દોષો થાય. ભાટકકર્મ— પોતાના ગાડાં વગેરેમાં બીજાના વાસણ, ઘરમાં ઉપયોગી ઉપકરણો વગેરે ભાડેથી લઇ જાય-લઇ આવે તે ભાટકકર્મ. આ રીતે પારકી વસ્તુઓ લઇ જવી-લઇ આવવી ન કલ્પે. અથવા પોતાના ગાડાં અને

કે લાલ બની જાય અને તેની ગંધ બદલાઇ જાય, તો તે અભશ્ય જાણવું. વેપારીઓ ધીમાં પણ ચરબી, બટેટા, રતાળુ વગેરેના કંદને બાફીને ભેળવે છે. માખણને થોડી છાશ સાથે રાખીને ઘી બનાવવું જોઇએ, નહિ તો માખણ અભક્ષ્ય બની જાય છે. પ્રસૂતિ પછી દશ દિવસ સુધી ગાયનું, પંદર દિવસ સુધી ભેંસનું અને આઠ દિવસ સુધી બકરીનું દૂધ કલ્પે નહિ. તેનો બળી વગેરે બનાવ્યો હોય તે પણ ખવાય નહિ. ખાટાં ઢોકળાં-ચોખાની કલકી, અડદ કે ચણાની દાળ વગેરેને ભરડી રાત્રે છાશમાં પલાળી રાખે છે અને બીજે દિવસે ઢોકળાં બનાવે છે, જે વાસી થવા સાથે કઠોળમાં છાશ ભળવાથી (દ્ધિદળ) અભક્ષ્ય થાય છે. સેકેલાં ધાન્ય-ચણા, મમરા, ધાણી વગેરેનો કાળ પકવાત્ર જેટલો સમજવો. વગેરે ઘણી વસ્તુઓ વિવેક વિના અભક્ષ્ય બને છે. આ વિષયમાં ઘણી સમજ મેળવવા યોગ્ય છે. તે બહુશ્રુતો પાત્રેથી જાણી લેવી

બળદ વગેરે બીજાને ભાડેથી આપે. ઇત્યાદિ શ્રાવકને ન કલ્પે. સ્ફોટકકર્મ– નીચે ઊંડે સુધી ખોદીને અથવા હળથી ભમિને ફાડીને આજીવિકા ચલાવે. **દંતવાણિજ્ય--** દાંત આપજે એમ કહી**ને** પહેલેથી ભીલોને મૂલ્ય આપે. તેથી ભીલો તે વાશિયો જેલદી આવશે એમ વિચારીને જલદી હાથીને મારે. એ રીતે માચ્છીમારોને પહેલેથી શંખનું મૂલ્ય આપે. ઇત્યાદિ ન કલ્પે. ભીલો પહેલેથી હાથીદાંત લઇ આવ્યા હોય અને માચ્છીમારો શંખ લઇ આવ્યા હોય તો ખરીદે. **લાક્ષાવાણિજય—** લાખના વેપારમાં આ જ દોષો છે. લાખમાં કૃમિઓ ઉત્પન્ન થાય. **રસવાબ્રિજ્ય**– દારૂ વેચવાનો વેપાર. મદિરાપાનમાં માર મારવો, આક્રોશ કરવો, વધ કરવો વગેરે ઘણા દોષો છે. માટે રસવાણિજય ન કલ્પે, કેશવાણિજય-દાસીઓ લઇને બીજા સ્થળે જ્યાં સારી કિંમત મળે ત્યાં વેચે. આમાં પણ પરાધીનતા વગેરે અનેક દોષો છે.**વિષવાક્ષિજ્ય–** વિષનું વેચાણ ન કલ્પે. તેનાથી ઘણા જીવોની વિરાધના થાય. **યંત્રપીલણકર્મ–** તલ પીલવાનું યંત્ર, શેરડી પીલવાનું યંત્ર, ચક્ર વગેરે ન કલ્પે. **નિલાંછનકર્મ~** બળદ આદિને નપુંસક કરવાનું ન કલ્પે. દ**વાગ્નિદાપનતાકર્મ–** ક્ષેત્રની રક્ષા માટે જંગલમાં આગ લગાડે. જેમ કે ઉત્તરાપથ દેશમાં, પછી ક્ષેત્ર બળી ગયે છતે નવું ધાસ ઊગે. તેમાં લાખો જીવોનો વધ થાય. સર-દહ-તડાગ-શોષણ કર્મ– સરોવર, મોટું જળાશય અને તળાવને સુકાવે, પછી તેમાં અનાજ વગેરે વાવે. આ ન કલ્પે. **અસતીપોષણતાકર્મ–** દુરાચારિણી સ્ત્રીઓને પોષે. જેમ કે ગોલ્લદેશમાં યોનિપોષકો (દરાચાર કરાવવા દ્વારા પોતાની આજીવિકા ચલાવનારાઓ) દાસીઓનું ઘણું ભાડું લે છે.

આ બહુ સાવઘ કર્મો બતાવ્યાં. આનાથી સાવઘ કર્મો આટલાં જ છે એમ ન સમજવું. આવા પ્રકારનાં બીજાં પણ જે જે બહુ સાવઘ કર્મો હોય તે ત્યાજય જાણવાં. (૯૬-૯૭)

जं इंदियसयणाई, पडुच्च पावं करेज्ज सो होइ। अत्थे दंडे इत्तो, अन्नो उ अणत्थदंडो य॥ ९८॥

यदिन्द्रियस्वजनादीन् प्रतीत्य पापं कुर्यात् स भवति । अर्थे दण्डोऽतोऽन्यस्तु अनर्थदण्डश्च ॥ ९८ ॥ .......१२१८ ગા<mark>થાર્થ</mark>— ઇંદ્રિયો કે સ્વજનાદિ માટે જે પાપો કરે તે અર્થદંડ છે, તે સિવાયનો અનર્થદંડ જાણવો (૯૮)

## तहवज्झाणायरियं, पावोवएसं च हिंसदाणाइं । चउत्थं पमायचरियं, अवज्झाणं अट्टहोहीं ॥ ९९ ॥

तथाऽपध्यानाचरितं पापोपदेशश्च हिंस्रदानानि । चतुर्थं प्रमादाचरितमपध्यानमार्तगैद्राभ्याम् ॥ ९९ ॥ ...... १२१९

ગાથાર્થ— અશુભધ્યાનાચરણ, પાપોપદેશ, હિસકપ્રદાન અને ચોથું પ્રમાદાચરણ એ ચાર અનર્થદંડ છે. તેમાં આર્તધ્યાન-રૌદ્રધ્યાન કરવાથી અશુભધ્યાન થાય છે. (૯૯)

## सत्थिगिमुसलजंतग, तणकट्ठे मंतमूलभेसज्जे । दिन्ने दवाविए वा, हिंसप्पयाणमणेगविहं ॥ १०० ॥

शस्त्रा-ऽग्नि-मुशल-यन्त्रक-तृण-काष्ठानि मन्त्र-मूल-भैषज्यानि । दत्ते दापिते वॉ हिंस्रप्रदानमनेकविधम् ॥ १०० ॥ .......१२२०

ગાથાર્થ— 'सत्थिगिमुसल'=શસ્ત્ર, અગ્નિતથા મૂશળ (સાંબેલું) વગેરે, 'जंतग'=ગાડું વગેરે યંત્રો, 'तण'=તૃશ-ઘાસ, જેનાથી મોટાં દોરડાં (વસ્ત) વગેરે બને છે તે, 'ડાભડો-શશ' વગેરે જાતિનાં ઘાસ, અથવા 'ક્ષત-ઘા' વગેરેમાં થયેલાં કૃમિ વગેરે જીવોનો નાશ કરનારી 'બહુકરી' નામની વનસ્પતિ, 'कहું'=કાષ્ઠ, અર્થાત્ લાકડાના રેંટ-લાકડી વગેરે, 'મંત'=ઝેર ઉતારવાના કે વશીકરણ વગેરેના મંત્રો, 'મૂল'=મૂળીઆ, અર્થાત્ નાગદમની આદિ કે તાવ વગેરે ઉતારવાનાં મૂળીયાં, અથવા 'ગર્ભ પાડવો-પડાવવો' ઇત્યાદિ પાપકાર્ય તે 'મૂળકર્મ' અને 'भेसज्जे'=અનેક ચીજો મેળવીને બનાવેલાં-ઉચ્ચાટન (સંતાપ-ક્લેશ) વગેરે કરનારાં ઔષધો; ઘણા જીવોનો સંહાર કરનારાં એ શસ્ત્ર-અગ્નિ વગેરે હિંસક સાધનો દાક્ષિણ્યતા આદિ કારણ વિના જ 'दिન્ને'=મેં બીજાને (જેને-તેને) આપ્યાં હોય 'वા'=અથવા 'दवाविए'=બીજાઓ દ્વારા અપાવરાવ્યાં હોય. આ રીતે હિંસકપ્રદાન અનેક પ્રકારનું છે. (૧૦૦)

## न्हाणुळ्वट्टणवन्नग-विलेवणे सद्दरूवरसगंधे । बत्थासण आभरणे पावुवएसमणेगविहं ॥ १०१ ॥

स्नानोद्वर्तन-वर्णक-विलपने शब्द-रूप-रस-गन्धे । वस्ना-ऽऽसना-ऽऽभरणे पापोपदेशोऽनेकविध: ॥ १०१ ॥........ १२२१

ગાથાર્થ- 'ण्हाणुव्वट्टण'=સ્નાન અને ઉદ્વર્તન, તેમાં ત્રસ જીવોવાળી જમીન ઉપર, અથવા ઉડતા જીવો પાણી વગેરેમાં પડે તેવા સમયે, કે. વસથી પાણીને ગાળ્યા વિના, એમ જયણા વિના શરીર ચોળવાપૂર્વક સ્નાન કરવાથી જે કર્મ બાંધ્યું, તથા જીવયુક્ત ચુર્ણ (શરીર ચોળવાની પીઠી) વગેરેનું શરીરે ઉદ્વર્તન કરવું-શરીરે ચોળવું અને ચોળ્યા પછી શરીરથી ઉતારેલી તે વસ્તુઓને રાખમાં નહિ રાખતાં જ્યાં-ત્યાં નાખવાથી તેની ઉપર કીડીઓ વગેરે ચઢે અને કૂતરાં વગેરે તેનું ભક્ષણ કરે, અથવા જતા-આવતા માણસોના પગ નીચે કચરાવાથી તે જીવો મરી જાય, એમ જયણા વિના ઉદ્વર્તન કરવાથી જે કર્મ બાંધ્યું, 'वन्नग'=કસ્તુરી આદિથી શરીરે વર્ણશોભા કરી, 'विलेवणे'=કંકુ-ચંદન-બરાસ વગેરેનું શરીરે વિલેપન કર્યું, એ વર્શ અને વિલેપનમાં ઉડતા જીવો પડવા વગેરેથી વિરાધના થાય તેમ અયતનાથી કર્યાં. તથા '**સદ**'=(કુતુહલથી) વીણા-વાંસળી વગેરેના શબ્દ સાંભળ્યા, વળી 'रूव'≔નટ વગેરેનાં રૂપો જોયાં (અર્થાતુ-નાટક-સીનેમા-સરકસ-ભવાઇ-તમાસા-નટ-ભાંડ-ભવૈયાના ચાળા કે મદારીની ૨મત વગેરે જોયાં), 'रस'=સાંભળનારને પણ આસક્તિ થાય તેમ તે તે ખાદ્ય વસ્તુના સ્વાદનું વર્ણન કર્યું, 'गंधे'=બીજાને આસક્તિ થાય તેમ ગંધની પ્રશંસા કરી. તથા 'वत्थासणआभरणे'=वस्र, आसन, आलरश (आलूषश-અલંકારાદિ)નું પણ આસક્તિ વધે તેમ વર્ણન (વર્તન) કર્યું; શબ્દ-રૂપ वगेरे पांयेय ઇन्द्रियोन विषयो अलावेला होवाधी तेना सन्नतिय સુરાપાન, વિષયસેવન, કષાય, નિદ્રા અને વિકથા–એ પાંચેય પ્રમાદો સમજી લેવા; અથવા તો આળસ-પ્રમાદથી તેલ વગેરેનાં ભાજન ખૂલ્લાં રાખ્યાં વગેરે અહીં જણાવ્યું તે સઘળું 'પ્રમાદાયરિત' જાણવું તથા પાપોપદેશ અનેક પ્રકારનો છે. (૧૦૧)

## कुकुइयं मोहरियं, भोगुवभोगाइरेगकंदप्पा । जुत्ताहिगरणमेए, अइआरा णत्थदंडवए ॥ १०२ ॥

कौत्कुच्यं मौखर्यं भोगोपभोगतिरेक-कन्दर्पौ ।

यक्ताधिकरणमेतेऽतिचारा अनर्थदण्डव्रते ॥ १०२ ॥ ...... १२२२

ગાથાર્થ— कुक्कइयं—આંખ વગેરેના વિકારપૂર્વક લોકો હસે તેમ ભાંડ જેવા ચાળા કરવા, मोहरियं—પ્રયોજન વિના મુખરપણાથી (=વાચાળ-પણાથી) બહુ બોલવું, મોगુલમોगાइरेक—ભોગોપભોગની વસ્તુઓ જરૂરિયાતથી વધારે રાખવી. (વધારે રાખવાથી બીજાઓ ઉપયોગ કરે તેથી નિરર્થક પાપ બંધાય.) कंदण—મોહ વધે તેમ હસવું, जुत्ताहि-गरणमेअ—આત્માને નરકાદિનો અધિકારી બનાવે તેવાં અધિકરણો-સાંબેલું, ખાંડણીઓ વગેરે તુરત કામમાં આવે તેમ સંયુક્ત રાખવાં, આ પાંચ અનર્થ દંડમાં અતિચારો છે. (૧૦૨)

# सामाइअं करितो पंचुवगरणाइसंजुओ सङ्घो । मुहपत्ती रयहरणं, अक्खा दंडाण पुंच्छणगं ॥ १०३ ॥

सामायिकं कुर्वन् पञ्चोपकरणादिसंयुतः श्राद्धः ।

मुखपत्री रजोहरणमक्षा दण्डानां प्रोञ्छनकम् ॥ १०३ ॥ ...... १२२३

**ાથાર્થ–** સામાયિકને કરતો શ્રાવક મુહપત્તિ, રજોહરણ (=ચરવળો), સ્થાપનાચાર્ય અને દંડાસણ (વગેરે) પાંચ ઉપકરણ વગેરેથી યુક્ત હોય.

**વિશેષાર્થ—** શ્રી અનુયોગદારસૂત્ર ચૂર્ણિમાં ચાર ઉપકરણો કહ્યા છે. તે મારુ આ મુસણે છે—

્તે પાઠ આ પ્રમાણે છે–

सामाइयकयस्स समणोवासगस्स चउविहे धम्मोवगरणे पत्रत्ते, तं जहा-ठवणायरियत्ति, मुहपत्तिअत्ति, जवमालिअत्ति दंडपाउंछणगं च त्ति ।

સામાયિક કરનાર શ્રમણોપાસકને ચાર પ્રકારનાં ધર્મોપકરણ હોય છે. તે આ પ્રમાણે—સ્થાપનાચાર્ય, મુહપત્તિ, જપમાલિકા (નવકારવાળી) અને દંડપ્રોંછનક=રજોહરણ (ચરવળો). (૧૦૩)

सावज्जजोगविस्ओ, तिगुत्तो छस्सु संजओ । ज्वउत्तो य जयमाणो आया सामाइयं होइ ॥ १०४ ॥

| सावद्ययोगविरतिस्त्रिगुप्तः षट्सु संयतः ।                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| उपयुक्तश्च यतमान आत्मा सामायिकं भवति ॥ १०४ ॥ १२२                                 |
| <b>ગાથાર્થ–</b> સાવદ્ય મન-વચન-કાયાના યોગોથી નિવૃત્ત, ત્રણ ગુપ્તિઓ                |
| ગુપ્ત, પાંચ ઇંદ્રિય અને મન એ છમાં સંયમવાળો, (આત્મામાં જ                          |
| ઉપયોગવાળો અને (છકાયની) યતના કરતો આત્મા જ સામાયિ                                  |
| છે=સામાયિકરૂપ થાય છે. (૧૦૪)                                                      |
| जो समो सव्वभूएस्, तसेसु थावरेसु य ।                                              |
| तस्स सामाइयं होइ, इइ केवलिभासियं ॥ १०५ ॥                                         |
| यः समः सर्वभूतेषु त्रसेषु स्थावरेषु च ।                                          |
| तस्य सामायिकं भवतीति केवलिभाषितम् ॥ १०५ ॥ १२२५                                   |
| <b>ગાથાર્થ—</b> ત્રસ અને સ્થાવર એ સર્વ જીવોમાં જે સ્વભાવવાળો દ                   |
| (=સર્વ જીવોને પોતાના સરખા માને છે) તે જીવને સામાયિક હોય છ                        |
| એમ કેવલીનું વચન છે. (૧૦૫)                                                        |
| सामं समं च सम्मइगमिइ सामाइयस्स एगट्टा ।                                          |
| तस्स सामाइयं होइ एयं केवलिभासियं ॥ १०६ ॥                                         |
| सामं समं च सम्यगेकमिति सामायिकस्यैकार्थाः ।                                      |
| तस्य सामायिकं भवत्येतत् केवलिभाषितम् ॥ १०६ ॥ १२२६                                |
| <b>ગાથાર્થ–</b> સામ (=શુભ પરિણામ), સમ (=સમાનતા), સમ્ય                            |
| (=શુભ) અને એક એ સામાયિકના એકાર્થવાચી શબ્દો છે. સામ વગે                           |
| જેને હોય તેને સામાયિક હોય-આ કેવલીનું વચન છે. (૧૦૬)                               |
| महुरपरिणाम सामं, समं तुला सम्मखीरखंडजुई ।                                        |
| दोरे हारस्स चिई, इगमेयाइं तु दव्वंमी ॥ १०७ ॥                                     |
| मधुरपरिणामं सामं समं तुला सम्यक् क्षीर-खण्डयुति: ।                               |
| दवरके हारस्य चितिरेकमेतानि तु द्रव्ये ॥ १०७ ॥ १२२७                               |
| <b>ગાથાર્થ–</b> મધુર પરિજ્ઞામવાળા સાકર આદિ દ્રવ્ય 'સામ' છે. <mark>સદ</mark> ્ભૂત |
| પદાર્થની વિચારણામાં ત્રાજવામાં રહેલું દ્રવ્ય સરખું છે એ દ્રવ્ય 'સમ               |

છે. દૂધ-સાકરને ભેગું કરવું એ દ્રવ્ય 'સમ્યક્' છે. સૂતરના દોરામાં હારને=મોતીઓને પરોવવા એ દ્રવ્ય 'એક' છે. 'સામ' આદિનાં આ બધાં દેષ્ટાંતો દ્રવ્યસંબંધી છે. (૧૦૭) (આવશ્યક નિ. ગા-૧૦૩૦)

## आओवमाइ परदुक्खमकरणं १ रागदोसमज्झत्यं २ । नाणाइतियं ३ तस्साइ पोयणं ४ भावसामाई ॥ १०८ ॥

आत्मोपमया परदु:खाकरणं राग-द्वेषमाध्यस्थ्यम् ।

ज्ञानादित्रिकं तस्यात्मनि प्रोतनं भावसामादीनि ॥ १०८ ॥ ......... १२२८

ગાથાર્થ— બધા જ જીવો મારા જેવા છે એમ બધા જીવોને આત્મતુલ્ય માનીને બીજા જીવોને દુઃખ ઉત્પન્ન ન કરવું એ ભાવ 'સામ' છે. અર્થાત્ પરને દુઃખ ઉત્પન્ન ન કરવાનો પરિણામ એ ભાવ 'સામ' છે. રાગ-દેષ ન કરવાથી રાગ-દેષની મધ્યમાં રહેવું, અર્થાત્ સમભાવમાં રહેવું એ ભાવ 'સમ' છે. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રને એક સ્થળે(આત્મામાં) જોડવા=ભેગા કરવા તે ભાવ 'સમ્યગ્' છે. કારણ કે ભેગા થયેલા એ ત્રણ મોક્ષના સાધક છે. સામ, સમ અને સમ્યક્ એ ત્રણનો આત્મામાં પ્રવેશ કરાવવો તે ભાવ 'એક' છે. આ દેષ્ટાંતો ભાવ 'સામ' વગેરેનાં છે. (૧૦૮) (આવશ્યક નિ. ગા-૧૦૩૧)

# सामाइयं तु काउं, गिहकज्जं जो य चिंतए सङ्ग्रो । अड्डवसड्टोवगओ, निरत्थयं तस्स सामाइयं ॥ १०९ ॥

सामायिकं तु कृत्वा गृहकार्यं यश्चिन्तयति श्राद्धः ।

आर्तवशार्तोपगतो निरर्थकं तस्य सामायिकम् ॥ १०९ ॥...... १२२९

ગાથાર્થ- જે શ્રાવક સામાયિક કરીને ઘરની ચિંતા કરે છે, તે આર્તધ્યાનથી દુઃખી બને છે અને સંસારની નજીક જાય છે. આથી તેનું સામાયિક નિરર્થક છે. (૧૦૯) (પંચાશક ગા-૩૧૩)

न सर्इ प्रमायजुत्तो, जो सामाइयं कया य कायव्वं । क्यमकयं वा तस्स हु, कयं पि विहलं तयं नेयं ॥ ११० ॥

न स्मरीत प्रमादयुक्तो यः सामायिकं कदा च कर्तव्यम् । कृतमकृतं वा तस्य खलु कृतमपि विफलं तकं ज्ञेयम् ॥ ११० ॥ .. १२३० ગાથાર્થ- જે પ્રમાદી બનીને મારે સામાયિક ક્યારે કરવાનું છે. સામાયિકનો કાળ કયો છે, મેં સામાયિક કર્યું કે નહિ તે યાદ ન રાખે, તેનું કરેલું પણ સામાયિક નિષ્ફળ જાણવું. (કારણ કે ધર્મના અનુષ્ઠાનોનું મૂળ સ્મૃતિ છે. જેમ મૂળ વિના વૃક્ષ ન હોય તેમ સ્મરણ વિના ધર્માનુષ્ઠાન પણ ન હોય.) (૧૧૦) (પંચાશક ગા-૩૧૬)

सामाइयंमि उकाए, समणो इव सावओ हवइ जम्हा । एएण कारणेणं, बहुसो सामाइयं कुज्जा ॥ १११ ॥

जीवो पमायबहुलो, बहुसो वि य बहुविहेसु अत्थेसु । एएण कारणेणं, बहुसो सामाइयं कुज्जा ॥ ११२ ॥

जीव: प्रमादबहुल: बहुशोऽपि च बहुविधेष्वर्थेषु । एतेन कारणेन बहुश: सामायिकं कुर्याद् ॥ ११२ ॥ ...... १२३२

ગાથાર્થ-- જીવ અનેક પ્રકારના પદાર્થીમાં (=કામોમાં) વારંવાર ઘણા પ્રમાદવાળો થાય છે. આ કારણથી જીવે વારંવાર સામાયિક કરવું. (૧૧૨)

दिवसे दिवसे लक्खं, देइ सुवन्नस्स खंडियं एगो । इयरो पुण सामाइयं, करेड़ न पहुप्पए तस्स ॥ ११३ ॥

दिवसे दिवसे लक्षं ददाति सुवर्णस्य खण्डिकामेकः । इतरः पुनः सामायिकं करोति न प्रभवति तस्य ॥ ११३ ॥.......... १२३३

ગાથાર્થ- એક મનુષ્ય દરરોજ લાખ ખાંડી સોનાનું દાન કરે અને બીજો એક સામાયિક કરે તો પણ દાન દેનારો સામાયિક કરનારને પહોંચે નહિ. (એક ખાંડી=૨૦ મણ) (૧૧૩)

सामाइयं कुणंतो, समभावं सावओ य घडियदुगं । आउं सुरेसु बंधइ, इत्तियमित्ताइं पलियाइं ॥ ११४ ॥

| सामायिकं कुर्वन् समभावं श्रावकश्च घटिकाद्विकम् ।<br>आयुः सुरेषु बध्नात्येतावन्मात्राणि पल्यानि ॥ ११४ ॥ १२३४                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>ાથાર્થ— બે</b> ઘડીનું સમપરિજ્ઞામરૂપ સામાયિક કરતો શ્રાવક આટલા<br>(આગળ કહેવાશે તેટલાં) પલ્યોપમ પ્રમાણ દેવનું આયુષ્ય બાંધે. (૧૧૪)                                                                                                                |
| बाणवईकोडीओ, लक्खा गुणसिट्ठ सहस्स पणवीसं ।                                                                                                                                                                                                        |
| नवसय पणवीसाए, सतिहा अडभागपलियस्स ॥ ११५ ॥                                                                                                                                                                                                         |
| द्विनवतिकोटयः लक्षा एकोनषष्ठिः सहस्राणि पञ्चविंशतिः ।<br>नवशतानि पञ्चविंशत्याः सत्रिधाऽष्टभागपत्यस्य ॥ ११५ ॥ १२३५                                                                                                                                |
| <b>ગાથાર્થ—</b> બાણું ક્રોડ, ઓગણસાઠ લાખ, પચીસ હજાર નવસો પચીસ<br>અને એક તૃતીયાંશ સહિત આઠ નવમાંશ (૯૨૫૯૨૫૯૨૫ ૮/૯ +<br>૧/૩) પલ્યોપમ પ્રમાણ દેવભવનું આયુષ્ય બાંધે (એ એક સામાયિકનું<br>ફળ છે.) <b>अंकतोऽपि । ९२ ५९ २५ ९२५</b> ॥ ८/ <b>९-१</b> /३ (૧૧૫) |
| तिव्वतवं तवमाणो, जं न वि निट्ठवइ जम्मकोडीहिं।                                                                                                                                                                                                    |
| तं समभावियचित्तो, खवेइ कम्मं खणद्धेणं ॥ ११६ ॥                                                                                                                                                                                                    |
| तीव्रतपस्तप्यमानो यत्रापि निष्ठापयति जन्मकोटिभिः ।<br>तत् समभावितचित्तः क्षपयति कर्म क्षणार्धेन ॥ ११६ ॥ १२३६                                                                                                                                     |
| ગાથાર્થ— (સમતા વિના) ક્રોડો જન્મો સુધી તીવ્ર તપ કરવા છતાં<br>જેટલાં કર્મોને ખપાવી શકે નહિ, તેટલાં કર્મોને સમતાભાવથી ભાવિત<br>ચિત્તવાળો અર્ધક્ષણ (બે મિનિટ)માં ખપાવી શકે છે. (૧૧૬)                                                                |
| जे के वि गया मोक्खं, जे वि य गच्छंति जे गमिस्संति ।<br>ते सळ्वे सामाइयमाहप्पेणं मुणेयळ्वं ॥ ११७ ॥                                                                                                                                                |
| ये केऽपि गता मोक्षं येऽपि च गच्छन्ति ये गमिष्यन्ति ।<br>ते सर्वे सामायिकमाहात्म्येन ज्ञातव्यम् ॥ ११७ ॥१२३७                                                                                                                                       |
| ગા <mark>થાર્થ—</mark> જે કોઇ મોક્ષમાં ગયા, જાય છે અને જશે, તે સઘળાય<br>સામાયિકના મહિમાથી જ ગયા હતા, જાય છે અને જશે. (૧૧૭)                                                                                                                       |

#### कायमणोवयणाणं, दुप्पणिहाणं सङ्अकरणं च । अणवट्टियकरणं चिय, सामाए पंच अङ्गयारा ॥ ११८ ॥

काय-मनो-वचनानां दुष्प्रणिधानं स्मृत्यकरणं च ।
अनवस्थितकरणमेव सामायिके पञ्चातिचाराः ॥ ११८ ॥ ............. १२३८
गाथार्थ- श्रावक सामायिके पञ्चातिचाराः ॥ ११८ ॥ ............ १२३८
गाथार्थ- श्रावक सामायिकमां मन, वचन अने क्षायानुं दुष्प्रशिधान,
स्मृतिस्रंश अने अनवस्थितकरश (=अनाहर) એ पांच अतिचारोनो
काण्छपूर्वक त्यान करे हो.

- (૧) મનોદુષ્પ્રશિધાન- સામાયિકમાં પાપનાં વિચારો કરવા.
- (૨) વચનદુષ્પ્રણિધાન– સામાયિકમાં પાપનાં વચનો બોલવા.
- (૩) કાયદુષ્પ્રણિધાન– સામાયિકમાં પાપનાં કાર્યો કરવા.
- (૪) સ્મૃતિબંશ– પ્રમાદના કારણે અત્યારે મારે સામાયિક કરવાનું છે, મેં સામાયિક કર્યું છે કે નહિ વગેરે ભૂલી જવું. સ્મૃતિ મોક્ષના દરેક અનુષ્ઠાનનું મૂળ છે. (જે અનુષ્ઠાન યાદ ન હોય તેનું આચરણ શી રીતે થાય ?)
- (પ) અનવસ્થિતકરણ– પ્રમાદથી સામાયિક લીધા પછી તુરત પારે. (સમય થયા પહેલાં પારે) અથવા ગમે તેમ (=ચિત્તની સ્થિરતા વિના) સામાયિક કરે. (૧૧૮) (પંચાશક-૧-૨૬)

### पुर्व्वि दिसिवयमाणं, जं विहियं जम्मपभिइ देसिक्कं। तं चेव मुहत्तमित्तं, जहन्नओ सव्ववयमाणं ॥ ११९ ॥

पूर्वं दिग्व्रतमानं यद् विहितं जन्मप्रभृति देशैकम् । तच्चैव मुहूर्तमात्रं जघन्यतः सर्वव्रतमानम् ॥ ११९ ॥ ...... १२३९

ગાથાર્થ— પૂર્વે જીવનપર્યંત દિગ્વ્રતમાં દિશાનું જે પ્રમાણ રાખ્યું હતું. (તેમાંથી ઘટાડીને) તેનો એક દેશ કરવો=તેના એક દેશમાં અવકાશ કરવો (=જવું-આવવું વગેરે રાખવું) તે દેશાવગાશિક છે. તેનો કાળ જઘન્યથી એક મુહૂર્ત પ્રમાણ છે. સર્વ વ્રતોનો જઘન્યથી કાળ એક મુહૂર્ત પ્રમાણ છે. (૧૧૯)

एगमुहुत्तं दिवसं, राइं पंचाहमेव पक्खं वा । वयमिह धारेह दढं, जावइयं उच्चहे कालं ॥ १२० ॥

| <del></del>                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------|
| एकमुहूर्तं दिवसं रात्रं पञ्चाहान्येव पक्षं वा ।                         |
| व्रतमिहं धारयत दृढं यावतिकमुद्वहेत् कालं ॥ १२० ॥ १२४०                   |
| <b>ગાથાર્થ—</b> એક મુહૂર્ત, દિવસ, રાત્રિ, પાંચ રાત્રિ-દિવસ, એક          |
| પખવાડિયું કે જેટલા કાળ માટે ભાવના-ઉત્સાહ રહે, (પાળી શકાય),              |
| તેટલા કાળનું આ વ્રત દઢતાથી ધારણ કરે. (૧૨૦)                              |
| सच्चित्तदव्यविगई-वाणहतंबोलवत्यकुसुमेसु ।                                |
| वाहणसयणविलेवणबंभदिसिन्हाणभत्तेसु ॥ १२१ ॥                                |
| सचित्त-द्रव्य-विकृत्युपानत्-तम्बोल-वस्त्र-कुसुमेषु ।                    |
| वाहन-शयन-विलेपन-ब्रह्म-दिशा-स्नान-भक्तेषु ॥ १२१ ॥ १२४१                  |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જુઓ શ્રાવકધર્મ અધિકાર ગાથા-૧૧. (સળંગ ગાથા નંબર-         |
| ૯૭૫)                                                                    |
| देसावगासियं पुण, दिसिपरिमाणस्स निच्चसंखेवो ।                            |
| अहवा सव्ववयाणं, संखेवो पइदिणं जो उ ॥ १२२ ॥                              |
| देशावगाशिकं पुनर्दिक्परिमाणस्य नित्यसंक्षेप: ।                          |
| अथवा सर्वव्रतानां संक्षेप: प्रतिदिनं यस्तु ॥ १२२ ॥ १२४२                 |
| <b>ગાથાર્થ–</b> પ્રતિદિન દિશિપરિમાણનો અથવા સર્વવ્રતોનો સંક્ષેપ          |
| કરવો, તેને દેશાવગાશિક કહ્યું છે. (૧૨૨)                                  |
| आणवणं पेसवणं, सद्दाणुवाओ य रूवअणुवाओ ।                                  |
| बहिपुगगलपक्खेवो, दोसा देसावगासिस्स ॥ १२३ ॥                              |
| आनयनं प्रेषणं शब्दानुपातश्च रूपानुपातः ।                                |
| बहिः पुद्गलप्रक्षेपः दोषा देशावगाशिकस्य ॥ १२३ ॥ १२४३                    |
| ગા <b>થાર્થ–</b> શ્રાવક દેશાવગાસિક વ્રતમાં આનયનપ્રયોગ, પ્રેષ્યપ્રયોગ    |
| શબ્દાનુપાત, રૂપાનુપાત અને પુદ્દગલપ્રક્ષેપ એ પાંચ અતિચારોનો ત્યાગ        |
| કરે છે. (પંચાશક-૧-૨૮)                                                   |
| (૧) <mark>આનયનપ્રયોગ–</mark> મર્યાદિત ક્ષેત્રની બહાર રહેલી વસ્તુની જરૂર |
| પડતાં, તે વસ્તુ લેવા હું જઇશ તો વ્રત ભંગ થશે એમ વિચારી                  |
| વ્રતભંગના ભયથી સંદેશા આદિથી તે વસ્તુ બીજા પાસેથી મંગાવે.                |

- (૨) પ્રેષ્યપ્રયોગ— મર્યાદિત ક્ષેત્રની બહાર કોઇ કામ પડતાં, હું જઇશ તો વ્રતભંગ થશે એમ વિચારી, વ્રતભંગના ભયથી તે કાર્ય માટે બીજાને મોકલે.
- (૩) શબ્દાનુપાત— મર્યાદિત ક્ષેત્રની બહાર રહેલી કોઇ વ્યક્તિ પોતાની પાસે આવે એ માટે ખાંસી આદિથી શબ્દ કરવો-અવાજ કરવો. (જેમ કે–ઘરની બહાર ન જવું અને કોઇને મોકલવો પણ નહિ એવો નિયમ કર્યા પછી ઘરની બહાર રહેલી કોઇ વ્યક્તિને મળવાની જરૂર પડતાં ખાંસી આદિ અવાજ કરે, જેથી તે વ્યક્તિ પોતાને ઘરમાં રહેલો જાણીને પોતાની પાસે આવે.)
- (૪) રૂપાનુપાત— મર્યાદિત ક્ષેત્રની બહાર રહેલી કોઇ વ્યક્તિ પોતાની પાસે આવે એ માટે તે વ્યક્તિને પોતાનું રૂપ (કાયા) બતાવે, અર્થાત્ તે વ્યક્તિ પોતાને દેખે તે રીતે ઊભો રહે કે આંટા મારે. (જેમ કે—ઘરથી બહાર ન જવું અને બીજાને મોકલવો નહિ એવો નિયમ કર્યા પછી ઘરની બહાર રહેલી વ્યક્તિને મળવાની જરૂર પડતાં ઘરની બારી આદિ પાસે તેવી રીતે ઉભો રહે, જેથી તે વ્યક્તિ પોતાને ઘરમાં રહેલો જોઇને પોતાની પાસે આવે.)
- (૫) પુદ્દગલપ્રક્ષેપ- મર્યાદિત ક્ષેત્રની બહાર રહેલી કોઇ વ્યક્તિ પોતાની પાસે આવે એ માટે તે વ્યક્તિ તરફ કાંકરો વગેરે ફેંકે. (જેમ કે--ઘરમાંથી તે વ્યક્તિ તરફ કાંકરો ફેંકે, જેથી તે વ્યક્તિનું પોતાના તરફ લક્ષ્ય જાય અને પોતાની પાસે આવે.)

જવા-આવવાથી જીવહિંસા ન થાય તે માટે દેશાવગાસિક વ્રત છે. જીવહિંસા પોતે કરે કે બીજા પાસે કરાવે તેમાં ફળમાં ફેર પડતો નથી. બલ્કે બીજાને મોકલે તેના કરતાં પોતે જાય તેમાં દોષો ઓછા લાગે. કારણ કે પોતે ઇર્યાસમિતિપૂર્વક જાય, જ્યારે બીજો ઇર્યાસમિતિ વિના જાય. આથી બીજાને મોકલે તેના કરતાં પોતે જાય તો જીવહિંસા ઓછી થાય. એટલે બીજાને મોકલવામાં પરમાર્થથી તો નિયમભંગ થાય છે, પણ વ્રતભંગભયના કારણે વ્રતસાપેક્ષ હોવાથી અતિચાર ગણાય.

આમાં પહેલા બે અતિચારો તેવી શુદ્ધ સમજણના અભાવથી કે સહ-સાત્કાર આદિથી થાય છે. છેલ્લા ત્રણ અતિચારો માયાથી થાય છે. (૧૨૩)

#### पोसं पुर्द्धि धम्मस्स धारिज्जइ तेण पोसहो भणिओ । पर्व्वमि जो भत्तद्वं सो पोसहोववासवयाणं ॥ १२४ ॥

पोषं पुष्टिं धर्मस्य धार्यते तेन पौषधो भणितः ।

पर्वणि योऽभक्तार्थः स पौषधोपवासो 'वृतानाम् ॥ १२४ ॥ ........... १२४४ ગાથાર્થ-- પોષને=ધર્મની પુષ્ટિને ધારણ કરાય છે, અર્થાત્ ધર્મની પુષ્ટિને કરે છે, તેથી (પોષ+ધૃ) પૌષધ કહ્યો છે. પર્વમાં='પૌષધમાં જે ઉપવાસ તે પૌષધોપવાસ વ્રત છે. (અન્ય પ્રંથોમાં ઉપવાસ શબ્દના પ્રયોગ વિના માત્ર પૌષધ શબ્દનો પ્રયોગ થાય છે, અર્થાત્ અન્ય પ્રંથોમાં આ વ્રતનું પૌષધ એવું નામ છે.) (૧૨૪)

### तत्थाहारसरीरा-बंभव्वावारभेयओ चउहा । देसे सव्वे य तहा, अडभंगा पोसहे भणिया ॥ १२५ ॥

तत्राहार-शरीरा-ऽब्रह्मा-ऽव्यापारभेदतश्चतुर्धा ।

देशे सर्विस्मिश्च तथाऽष्टभङ्गाः पौषधे भणिताः ॥ १२५ ॥ .......... १२४५

ગાથાર્થ— પૌષધવ્રત આહાર પૌષધ, શરીરસત્કાર પૌષધ, બ્રહ્મચર્ય પૌષધ અને અવ્યાપાર પૌષધ એમ ચાર પ્રકારે છે. તે દરેકના દેશથી અને સર્વથી એમ બે બે ભેદ છે. તેથી પૌષધવ્રતના આઠ ભાંગા (=ભેદ) કહ્યા છે. (૧૨૫)

# दुगसंजोगे छकं, चउवीसं चउगुणा कमेण इमे । तियसंजोगे चउरो, छत्तीसं हुंति सब्वे वि ॥ १२६ ॥

द्विकसंयोगे षट्कं चतुर्विशतिश्चतुर्गुणाः क्रमेण इमे ।

त्रिकसंयोगे चत्वारः षट्त्रिंशद् भवन्ति सर्वेऽपि ॥ १२६ ॥ ........ १२४६

चउसंजोगि सोलस, असीइ भंगा हवंति ते सव्वे।

संपइ मइदुब्बलाओ ( ? दुब्बलियाओ ) देसे सव्वेर्हि आहारो ॥ १२७ ॥

चतुःसंयोगिषोडशाशीतिर्भङ्ग भवन्ति ते सर्वे ।

सम्प्रति मतिदुर्बलाद् (?दौर्बल्याद्) देशे सर्वैग्रहारः ॥ १२७ ॥ ...... १२४७

૧. અહીં वयाणं પાઠ અશુદ્ધ જણાય છે. वयं जाणं ( ≔वतं जानीहि) એવો પાઠ હોવો જોઇએ.

ર. રૂઢિથી પૌંષધ શબ્દ પર્વના અર્થમાં છે.

ગાથાર્થ– પૌષધવ્રતના ભાંગા– ઉપર બતાવેલા આહારત્યાગ વગેરે ચાર પ્રકારના દેશ તથા સર્વ પૌષધના એક સંયોગી, બે સંયોગી વગેરે ૮૦ ભાંગા થાય છે: તે આ પ્રમાશે–એક સંયોગી ભાંગાનું વર્શન તો (ચાર પ્રકારના પૌષધના દેશથી અને સર્વથી—એમ બબ્બે પ્રકારોથી આઠ ભેદે) ઉપર જણાવ્યું. હવે મૂળ ચાર ભાંગાના દ્વિકસંયોગી ભાંગા છ થાય અને તે દરેકના પુનઃ દેશથી અને સર્વથી એમ ભાંગા કરતાં દરેકના દે૦દે૦. સ૦દે૦. દે૦સ૦ અને સ૦સ૦–એમ ચાર ચાર ભાંગા થતાં કલ (ɛxx=૨૪) ચોવીસ ભાંગા દ્વિકસંયોગી થાય. મુલ ચાર ભંગીના ત્રિકસંયોગી ભાંગા પણ ચાર જ થાય અને તે દરેકના આઠ આઠ ભેદો ૧. દે૦દે૦દે૦, ૨. દે૦દે૦સ૦, ૩. દે૦સ૦દે૦, ૪. દે૦સ૦સ૦, ૫. સ૦૬૦૬૦, ૬. સ૦૬૦સ૦, ૭. સ૦સ૦૬૦ અને ૮. સ૦સ૦સ૦ થાય, એમ કુલ (૮x૪=૩૨) બત્રીસ ભાંગા ત્રિકસંયોગી થાય, ચતુઃસંયોગી ભાંગો તો એક જ હોય તથા તેના દેશ અને સર્વથી એમ બે પ્રકારે સોળ ભાંગા આ પ્રમાણે થાય. ૧. દે૦દે૦દે૦, ૨. દે૦દે૦દે૦સ૦, ૩. દેગ્દેગ્સ૦દે૦, ૪. દેગ્દેગ્સ૦સ૦, ૫. દેગ્સ૦દે૦દે૦,  $\epsilon$ . દેગ્સ૦૬૦સ૦, ૭. ૬૦સ૦સ૦૬૦, ૮. ૬૦સ૦સ૦સ૦, ૯. સ૦દે૦દે૦દે૦, ૧૦. સ૦દે૦દે૦સ૦, ૧૧. સ૦દે૦સ૦દે૦, ૧૨. સંગ્રેટ્સ્સ્સ્ટ, ૧૩, સંગ્રસ્ટ્રેટ્સ્ટ, ૧૪, સંગ્રસ્ટ્રેટ્સ્ટ, ૧૫, સ૦સ૦સ૦દે૦, ૧૬. સ૦સ૦સ૦સ૦, એ પ્રમાણે એકસંયોગી ૮, દ્ધિકસંયોગી ૨૪, ત્રિકસંયોગી ૩૨ અને ચતુઃસંયોગી ૧૬ મળી <u>ક</u>ુલ ૮૦ ભાંગા થાય. હમણાં શારીરિક દુર્બલતાના કારણે આહારપૌષધ દેશથી કે સર્વથી કરાય છે. (૧૨૬-૧૨૭)

(બાકીના ત્રણ પૌષધ સર્વથી જ કરાય છે. આહાર માટે દેશથી છૂટ આપવાનું કારણ એ છે કે આહાર વિના શક્તિના અભાવે ધર્માનુષ્ઠાન બરોબર થઇ શકે નહિ. માટે સાધુની જેમ (નિર્બળ) શ્રાવકને પણ અન્ય ક્રિયાઓમાં સારો ઉદ્યમ થઇ શકે તે ઉદ્દેશથી આહારની દેશથી અનુમતિ આપી છે. આ અંગે આવશ્યક સૂત્રની ચૂર્શિમાં પૌષધવ્રતાધિકારમાં કહેલી ગાથાને જ પ્રસ્તુત ગ્રંથકાર હવે જણાવે છે—)

# तं सत्तिओ करिज्जा तवो य जो वन्निओ समणधम्मे । देसावगासिएणं, जुत्तो सामाइएणं वा ॥ १२८ ॥

तत् शक्त्या कुर्यात् तपश्च यद् वर्णितं श्रमणधर्मे । देशावगाशिकेन युक्तः सामायिकेन वा ॥ १२८ ॥ ...... १२४८

ગાથાર્થ-- શ્રમણ ધર્મમાં જે તપનું વર્ણન કર્યું છે તે તપ દેશાવગાશિક વ્રતવાળાએ અથવા સામાયિકવ્રતવાળાએ પોતાની શક્તિ પ્રમાણે કરવો. (922)

### जो सामाइयजुत्तो, दुविहं तिविहेण होइ सो नियमा । संपड़ एसोत्थ विही, कुसलस्स जहाजहं भयणा ॥ १२९ ॥

य: सामायिकयुक्तो द्विविधं त्रिविधेन भवति सो नियमा ।

सम्प्रत्येषोऽत्र विधिः कुशलस्य यथायथं भजना ॥ १२९ ॥ ....... १२४९

ગા<mark>થાર્થ– જે પૌષધ' દ્વિવિધ-</mark>ત્રિવિધથી હોય તે પૌષધ અવશ્ય સામાયિકથી યુક્ત હોય. હમણાં પૌષધમાં આ વિધિ છે, અર્થાત્ પૌષધ દ્વિવિધ-ત્રિવિધથી ગ્રહણ કરવો અને સામાયિક સહિત કરવો એવો હમણા વિધિ છે. જે (શ્રાવકની સામાચારીમાં કે પૌષધ-સામાયિકની વિધિમાં) કુશળ હોય તેને યથાયોગ્ય ભજના છે, અર્થાત્ કુશળ શ્રાવક જે રીતે લાભ વધારે થાય તે રીતે પૌષધ કરે. (૧૨૯)

## कंचणमणिसोवाणं, थंभसहस्सूसियं सुवण्णतलं। जो कारिज्ज जिणहरं, तओ वि तवसंजमो अहिओ ॥ १३० ॥

कञ्चन्मणिसोपानं स्तम्भसहस्रोच्छितं सुवर्णतलम् ।

यः कारयेद् जिनगृहं ततोऽपि तपःसंयमोऽधिकः ॥ १३० ॥ ....... १२५०

ગાથાર્થ– કાંચન (સુવર્ણ) અને ચંદ્રકાંતાદિક મણિઓના સોપાન (પગથિયાં) વાળું હજારો સ્તંભોથી ઉચ્છિત એટલે વિસ્તારવાળું અને

૧. પૂર્વે પૌષ્ધ अन्नत्थणामोगेणं વગેરે આગારોથી સહિત અને દ્વિવિધ-ત્રિવિધ પ્રતિજ્ઞાથી રહિત પ**ન્ન** લેવાતું હતું, જ્યારે સામાયિક તો આગારોથી રહિત જ અને દ્વિવિધ-ત્રિવિધ પ્રતિજ્ઞાથી સહિત જ લેવામાં આવતું હતું એ અપેક્ષાએ આ કથન છે. પણ વર્તમાનમાં તો પૌષધ અને સામાયિક એ બંને આગારોથી રહિત જ અને દ્વિવિધ-ત્રિવિધ પ્રતિજ્ઞાથી સહિત જ હેવામાં આવે છે.

સુવર્શની ભૂમિ (તળ)વાળું જિનગૃહ (જિનમંદિર) જે કોઇ પુરુષ કરાવે, તેના કરતાં પણ એટલે કે તેવું જિનમંદિર કરાવવા કરતાં પણ તપ સહિત સંયમનું પાલન (કરવું એ) અધિક છે, અર્થાત્ ભાવપૂજા અધિક છે. (૧૩૦)

# पोसेइ सुहे भावे, असुहाइं खवेइ नित्थ संदेहो । छिंदइ नरयितिरगई, पोसहिवहिअप्पमत्तो य ॥ १३१ ॥

पुष्णाति शुभान् भावान् अशुभानि क्षपयित नास्ति सन्देहः । छिनति नरक-तिर्यग्गती पौषधविध्यप्रमत्तश्च ॥ १३१ ॥ ....... १२५१ ગાથાર્થ– પૌષધવિધિમાં અપ્રમત્ત શ્રાવક શુભ ભાવોની પુષ્ટિ કરે છે, અશુભ કર્મોને ખપાવે છે અને નરક-તિર્યંચ ગતિને છેદે છે એમાં કોઇ સંદેહ નથી. (૧૩૧)

## सामाइअसामिंग, अमरा चितंति हिययमज्झंमि । जइ हुज्ज पहरमिक्कं, ता अम्ह देवत्तणं सहलं ॥ १३२ ॥

सामायिकसामग्रीममगश्चिन्तयन्ति हृदयमध्ये । यदि भवेत् प्रहरमेकं तदाऽस्माकं देवत्वं सफलम् ॥ १३२ ॥ ...... १२५२ ગાથાર્થ— જો એક પ્રહર સામાયિક થાય તો અમારો દેવ જન્મ સફળ બને એમ દેવો હૃદયમાં સામાયિકની સામગ્રીને વિચારે છે, અર્થાત્ સામાયિક કરવાનું ઝંખે છે. (૧૩૨)

# पोसहर्मसृहिनरुंभण-मपमाओ अत्थजोगसंजुत्तो । दळगुणद्वाणगओ, एगट्ठा पोसहवयस्स ॥ १३३ ॥

पौषधाऽशुभिनगेधनमप्रमादोऽर्थयोगसंयुक्तः ।

द्रव्यगुणस्थानगत एकार्थाः पौषधव्रतस्य ॥ १३३ ॥ ...... १२५३

ગાથાર્થ– પૌષધ, અશુભ નિરુંભણ, અપ્રમાદ, અર્થયોગસંયુક્ત અને દ્રવ્યગુણસ્થાનગત એ શબ્દો પૌષધવ્રતના એકાર્થક છે≔પર્યાયવાચી શબ્દો છે.

વિશેષાર્થ- ધર્મની પુષ્ટિ કરે છે માટે પૌષધ કહેવાય છે. અશુભ ભાવોને અને અશુભ કર્મોને રોકે છે માટે અશુભનિરુંભણ કહેવાય છે. પ્રમાદનો અભાવ થાય છે માટે અપ્રમાદ છે, પૌષધમાં રહેલ જીવ સાર્થક મન-વચન-કાયાના યોગથી યુક્ત થાય છે માટે અર્થયોગસંયુક્ત છે. જીવ રૂપ દ્રવ્યના પાંચમા ગુણસ્થાનને પામે છે માટે દ્રવ્યગુણસ્થાનગત કહેવાય છે. (૧૩૩)

#### सत्तहत्तरि सत्तसया सतहत्तरि सहस लक्खकोडीओ । सगवीसं कोडिसया, नव भागा सत्त पलियस्स ॥ १३४ ॥

सप्तसप्ति: सप्तश्रतानि सप्तसप्ति: सहस्रलक्षकोट्य: ।

सप्तविंशतिः कोटिशतानि नव भागाः सप्तपल्यस्य ॥ १३४ ॥ ...... १२५४

ગાથાર્થ— ૨૭ અબજ, ૭૭ ક્રોડ, ૭૭ લાખ, ૭૭ હજાર, ૭સો ૭૭ પલ્યોપમ તથા એક પલ્યોપમના ૯ ભાગ કરીને તેનો સાતમો ભાગ (૨૭,૭૭,૭૭,૭૭,૭૭૭,૭૭૭ <del>.૯</del>) આટલું દેવભવનું આયુષ્ય આઠ પ્રહરનો એક પૌષધ કરવાથી બંધાય છે. **अंकतोऽपि** । **૨૭૭૭૭૭૭૭૭૭૭ <u>૭</u> (**૧૩૪)

#### अपडिलेहिय अपमिञ्जयं च सिञ्जाइ थंडिलाणि तहा । सम्मं च अणणुपालण ५ मझ्यारा पोसहे पंच ॥ १३५ ॥

अप्रतिलेखिताप्रमार्जितं च शय्यादीनि स्थण्डिलानि तथा ।

सम्यक् चाननुपालनमितचाराः पौषधे पञ्च ॥ १३५ ॥...... १२५५

ગાથાર્થ- ૧. અપ્રતિલેખિત શય્યાદિ, ૨. અપ્રમાર્જિત શય્યાદિ, ૩. અપ્રતિલેખિત સ્થંડિલ, ૪. અપ્રમાર્જિત સ્થંડિલ, ૫. સમ્યક્ અનનુપાલન એ પાંચ અતિચારો પૌષધવ્રતમાં છે.

વિશેષાર્થ— અપ્રતિલેખિત એટલે આંખોથી નહિ જોયેલું. અપ્રમાર્જિત એટલે રજોહરણ વગેરેથી નહિ પૂંજેલું. પૌષધમાં કોઇ પણ વસ્તુનો ઉપયોગ કરતાં પહેલાં તે વસ્તુને આંખોથી બરોબર જોવી જોઇએ. પછી રજોહરણ આદિથી પૂંજવી જોઇએ. જેથી જીવ વિરાધના ન થાય. આંખોથી જોવા છતાં ઝીણા જીવો ન દેખાય એવું બને. આથી આંખોથી જોયા પછી પૂંજવું જોઇએ. કોઇ પણ જીવ એ વસ્તુમાં હોય તો પૂંજવાથી દૂર થાય-આંખોથી જોયા વિના વસ્તુનો ઉપયોગ કરવાથી અપ્રતિલેખિત શય્યાદિ દોષ લાગે. પૂંજયા વિના વસ્તુનો ઉપયોગ કરવાથી અપ્રમાર્જિત

શય્યાદિ દોષ લાગે. એ જ રીતે સ્થંડિલ અંગે પણ સમજવું. સ્થંડિલ એટલે ઝાડો-પેશાબ કરવાની ભૂમિ. સમ્યગ્ અનનુપાલન—આહારપૌષધ આદિ ચાર પૌષધનું શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ પાલન ન કરવું. તે આ પ્રમાણે— પૌષધ લીધા પછી અસ્થિર ચિત્તવાળો બનીને આહારમાં દેશથી કે સર્વથી આહારની અભિલાષા કરે, પૌષધના બીજા દિવસે પોતાનો આદર કરાવે, શરીરસત્કારમાં શરીરે તેલ વગેરે ચોળે, દાઢી, મસ્તક અને રંવાટાઓના વાળને સૌંદર્યની અભિલાષાથી વ્યવસ્થિત રાખે, દાહ થતાં શરીરે પાણી નાખે, બ્રહ્મચર્યમાં આ લોક અને પરલોકના ભોગોની માગણી કરે, શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ એ પાંચ વિષયોની અભિલાષા રાખે, બ્રહ્મચર્ય પૌષધ ક્યારે પૂર્ણ થશે એવી આતુરતા રાખે, બ્રહ્મચર્ય વડે અમે ભોગોથી વંચિત કરાયા એ પ્રમાણે વિચારે. અવ્યાપાર પૌષધમાં સાવદા કાર્યો કરે, મેં અમુક અનુષ્ઠાન કર્યું કે નહિ એ પ્રમાણે ભૂલી જાય. (૧૩૫)

अतिही लोइयपव्वतिहि-वज्जओ भोयणंमि वेलाए। संपत्तो गुणजुत्तो, साहू वा सङ्कुओ भणिओ ॥ १३६॥

अतिथिलौंकिकपर्वतिथिवर्जको भोजने वेलायाम् । संप्राप्तो गुणयुक्तः साधुर्वा श्राद्धको भणितः ॥ १३६ ॥ ...... १२५६

तस्स य जो संभागो, निखज्जाहास्वत्थपत्तवत्थूणं । सो अइहिसंविभागो, विण्णेयो निच्चकरणिज्जो ॥ १३७ ॥

तस्य च यः संभागो निरवद्याहारवस्त्रपात्रवस्तूनाम् । सोऽतिथिसंविभागो विज्ञेयो नित्यकरणीयः ॥ १३७ ॥ ...... १२५७

ગાથાર્થ- જે લૌકિક પર્વતિથિનો ત્યાગી છે, ભોજન સમયે આવ્યો છે, તે ગુજ્ઞયુક્ત સાધુ કે શ્રાવકને અતિથિ કહ્યો છે. તેનો નિર્દોષ આહાર-વસ્ત-પાત્ર-વસ્તુઓનો જે સમ્યક્ ભાગ તે અતિથિ સંવિભાગ જાણવો, અર્થાત્ સાધુઓને અને શ્રાવકોને ભક્તિથી નિર્દોષ આહારાદિનું દાન કરવું તે અતિથિસંવિભાગ છે. અતિથિસંવિભાગ નિત્ય કરવો જોઇએ. (૧૩૬-૧૩૭)

#### सिच्चित्ते निक्खिवणं, सिचत्तिपहणं च अन्नववएसो । मच्छरियं तह काला-इक्कमिइ पंच अङ्गयारा ॥ १३८ ॥

सचित्ते निक्षेपणं सचित्तपिधानं चान्यव्यपदेश: ।

मात्सर्यं तथा कालातिकम इति पञ्चातिचाराः ॥ १३८ ॥ ...... १२५८

ગાથાર્થ— શ્રાવક અતિથિસંવિભાગવ્રતમાં સચિત્તનિક્ષેપ, સચિત્તપિધાન, કાલાતિક્રમ, પરવ્યપદેશ અને માત્સર્ય એ પાંચ અતિચારોનો ત્યાગ કરે છે. (પંચાશક-૧-૩૨)

- (૧) સચિત્તનિક્ષેપ- (નહિ આપવાની બુદ્ધિથી) સાધુને આપવા લાયક વસ્તુ સચિત્ત પૃથ્વી, પાણી આદિ ઉપર મૂકી દેવી.
- (૨) **સચિત્તપિધાન** (નહિ આપવાની બુદ્ધિથી) સાધુને આપવા લાયક વસ્તુને ફળ આદિથી ઢાંકી દેવી.
- (3) કાલાતિક્રમ-- નહિ વહોરાવવાની ઇચ્છાથી ભિક્ષાનો સમય વીતી ગયા પછી કે ભિક્ષાસમય થયા પહેલાં નિમંત્રણ કરવું.
- (૪) **પરવ્યપદેશ** નહિ આપવાની બુદ્ધિથી પોતાની હોવા છતાં આ વસ્તુ બીજાની છે એમ સાધુ સમક્ષ બીજાને કહેવું.
- (૫) માત્સર્ય– માત્સર્ય એટલે સહન ન કરવું. સાધુ કોઇ વસ્તુ માગે તો ગુસ્સો કરવો અથવા પેલા રંકે સાધુની માંગણીથી આપ્યું તો શું હું તેનાથી ઉતરતો છું ? એમ ઇર્ષ્યાથી સાધુને વહોરાવવું. (૧૩૮)

# साहूण कप्पणिज्जं, जं न वि दिन्नं कहं पि किंचि तर्हि । धीरा जहुत्तकारी, सुसावगा तं न भुंजंति ॥ १३९ ॥

साधूनां कल्पनीयं यत्रापि दत्तं कथमपि किञ्चित् तत्र । धीरा यथोक्तकारिणः; सुश्रावकास्तत्र भुञ्जन्ति ॥ १३९ ॥ ............. १२५९

ગાથાર્થ- શ્રાવક કોઇક એવા સ્થાને ગયો હોય જેથી મહાત્માને ખપમાં આવે એવું શુદ્ધ ભોજન થોડું પણ જયાં સુધી ન આપી શકાયું હોય તો, સત્ત્વવંત અને વિહિત અનુષ્ઠાનમાં-વિધિમાં તત્પર એવો ભલો શ્રાવક જમે નહીં. (૧૩૯) (ઉપ.મા. ગા-૨૩૯)

#### वसहीसयणासणभत्तपाणभेसज्जवत्थपत्ताइ । जइ वि न पज्जत्तधणो, थोवा वि हु थोवयं देइ ॥ १४० ॥

वसित-शयना-ऽऽसन-भक्त-पान-भैषज्य-वस्त्र-पात्रादि ।
यद्यपि न पर्याप्तधनः स्तोकादिप खलु स्तोककं ददाति ॥ १४० ॥ . १२६०
गाथार्थ- श्रावक श्रे पूरता धनवाणी न होय तो पण उपाश्रय, पाट,
संथारो आदि, બाજोઠ-पाटला आदि, ભात-पाणी, औषध, वस्तपात्रादि એटली वस्तु थोऽामांथी थोऽी पण (दानमां) आपे. (१४०)
(ઉपदेशमाला गा-२४०)

#### इहपरलोयासंसा, जीवियसंसा य मरणआसंसा । तह कामभोगसंसा, अइयारा पंच संलिहणे ॥ १४१ ॥

# सीलव्वयाइं जो बहु-फलाइं हंतूण सुक्खमभिलसइ। धिइदुब्बलो तवस्सी, कोडीए कागिणी किणइ॥ १४२॥

शील-व्रतानि यो बहुफलानि हत्वा सुखमभिलषति । धृतिदुर्बलः तपस्वी कोट्या काकिणीं कीणाति ॥ १४२ ॥ ........... १२६२ ગાથાર્થ— જે ઘણા ફળોને આપનાર શીલ (સદાચાર) અને પાંચ મહાવ્રતો આદિનો નાશ કરીને વિષયસેવન રૂપ સુખનો અભિલામ કરે છે તે બિચારો મૂર્ખ કોટી ધન આપીને રૂપિયાના એંશીમાં ભાગ રૂપ કાગિશી (કોડીને) ખરીદ કરે છે. (૧૪૨) (ઉપદેશમાલા ગા-૧૮૮)

# निव १ सिट्ठि २ इत्थि ३ पुरिसे ४ परपवियारे य ५ सपवियारे य ६ । अप्परय ७ सुर ८ दरिद्दे ९ हुज्जा नव नियाणाइं ॥ १४३ ॥

नृप-श्रेष्ठि-स्त्री-पुरुषेषु परप्रविचारे च सप्रविचारे च । अल्परतसुर-दरिद्वयो: श्राद्धे भवन्ति नव निदानानि ॥ १४३ ॥ ...... १२६३ **ગાથાર્થ—** રાજા, શ્રેષ્ઠી, સ્ત્રી, પુરુષ, પરપ્રવિચાર, સપ્રવિચાર, અલ્પરત, સુર, દરિદ્ર અને શ્રાવક સંબંધી નિયાણું કરવું એમ નવ નિયાણાં છે.

વિશેષાર્થ– ભાગ-૨ના પરિશિષ્ટમાં નવ અંકવાળા પદાર્થીમાં વિશેષ અર્થ જણાવ્યો છે. (૧૪૩)

### सुबहुं पि तवं चित्रं, सुदीहमवि पालियं च सामण्णं। तो काऊण नियाणं, मुहाइ हारिति अत्ताणं॥ १४४॥

सुबह्वपि तपः चीर्णं सुदीर्घमपि पालितं च श्रामण्यम् ।

ततः कृत्वा निदानं मुधा हारयन्त्यात्मानम् ॥ १४४ ॥ ...... १२६४

ગાથાર્થ– અતિશય ઘણો તપ આચર્યો હોય, ઘણા કાળ સુધી ચારિત્ર પાળ્યું હોય, પણ પછી નિયાણું કરીને નિરર્થક આત્માને હારી જાય છે. (૧૪૪)

### उड्ढंगामी रामा केसवसब्वे वि जं अहोगामी । तत्थ वि नियाणकारणमओ य मइमं इमं वज्जे ॥ १४५ ॥

् ऊर्ध्वगामिनो रामाः केशवाः सर्वेऽपि यदधोगामिनः । तत्रापि निदानकारणमतश्च मतिमान् इमं वर्जयेद् ॥ १४५ ॥ ......... १२६५

**ગાથાર્થ–** બળદેવો બધા ઊંચી ગતિમાં (=દેવલોકમાં કે મોક્ષમાં) જાય

છે અને વાસુદેવો બધા નીચી (નરક) ગતિમાં જાય છે તેનું કારણ નિદાન

છે. આથી બુદ્ધિશાળી નિદાનનો ત્યાગ કરે. (૧૪૫)

#### काले विणए बहुमाणे उवहाणे उतहा अनिन्हवणे । वंजणअत्यतदुभए, अट्टविहो नाणमायारो ॥ १४६ ॥

काले विनये बहुमाने उपधाने तु तथाऽनिह्रवने ।

व्यञ्जना-ऽर्थ-तदुभयेऽष्टविधो ज्ञानाचारः ॥ १४६ ॥...... १२६६

**ગાથાર્થ--** કાળ, વિનય, બહુમાન, ઉપધાન, અનિક્ષવ, વ્યંજન, અર્થ અને તદભય એમ આઠ પ્રકારનો **'**જ્ઞાનાચાર છે. (૧૪૬)

૧. જ્ઞાન આઢિ પાંચના આચારોના અર્થ માટે ભાગ-૨ના પરિશિષ્ટમાં જુઓ.

| निस्संकिय निक्कंखिय, निव्वितिगिच्छा अमूढिदेड्डी य ।                      |
|--------------------------------------------------------------------------|
| उववूहिथरीकरणे, वच्छल्लपभावणे अट्ट ॥ १४७ ॥                                |
| नि:शङ्कितो निष्काङ्क्षितो निर्विचिकित्सोऽमृढदृष्टिश्च ।                  |
| उपबृंहस्थिरीकरणे वात्सल्यप्रभावनेऽष्टौ ॥ १४७ ॥ १२६७                      |
| ગાથાર્થ– નિઃશંકિત, નિષ્કાંક્ષિત, નિર્વિચિકિત્સ, અમૂઢદર્ષ્ટિ,             |
| ઉપબૃંહણ, સ્થિરીકરણ, વાત્સલ્ય અને પ્રભાવના એ આઠ સમ્યગ્દર્શનના             |
| આચાર છે. (૧૪૭)                                                           |
| पणिहाणजोगजुत्तो, पंचहिं समिईहिं तिहिं गुत्तीहिं ।                        |
| चरणायास तिन्हि वि, विवरीयाए अईयास ॥ १४८ ॥                                |
| प्रणिधानयोगयुक्तः पञ्चिभः समितिभिस्त्रिभिर्गुप्तिभिः ।                   |
| चरणाचारास्त्रीण्यपि विपरीततायामतिचाराः ॥ १४८ ॥ १२६८                      |
| <b>ગાથાર્થ–</b> મુક્તિના ધ્યેયપૂર્વકનું સંયમયોગથી યુક્ત આત્માનું જે પાંચ |
| સમિતિ અને ત્રેણ ગુપ્તિ એ આઠ પ્રવચનમાતાનું પાલન તે આઠ પ્રકારે             |
| યારિત્રાચાર છે. ત્રણેય (જ્ઞાનાચાર-દર્શનાચાર-ચારિત્રાચાર) વિપરીત          |
| આચરવાથી અતિચારો થાય. (૧૪૮)                                               |
| अणसणमूणोयरिया, वित्तीसंखेवणं रसच्चाओ ।                                   |
| कायिकलेसो संलीणया य बज्झो तवो होइ ॥ १४९ ॥                                |
| अनशनमूनोदरिता वृत्तिसंक्षेपनं रसत्यागः ।                                 |
| कायक्लेश: संलीनता च बाह्यं तपो भवति ॥ १४९ ॥ १२६९                         |
| <b>ગાથાર્થ–</b> અનશન, ઊશોદરિતા, વૃત્તિસંક્ષેપ, રસત્યાગ, કાયક્લેશ         |
| અને સંલીનતા એ છ બાહ્યતપ છે. (૧૪૯)                                        |
| पायच्छित्तं विणओ, वेयावच्चं तहेव सज्झाओ ।                                |
| झाणं उस्सग्गो वि य, अब्धितसओ तवो होइ ॥ १५० ॥                             |
| प्रायश्चित्तं विनयो वैयावृत्त्यं तथैव स्वाध्याय: ।                       |
| ध्यानमुत्सर्गोऽपि चाभ्यन्तरकं तपो भवति ॥ १५० ॥ १२७०                      |
| ગાથાર્થ— પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ત્ય, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન અને           |
| ઉત્સર્ગ એ છ અભ્યંતર તપ છે.                                               |

# सम्ममकरणे बारस, तवाइयारा तिगं तु वीरियस्स । मणवयकाया पावपवत्ता वीरियतिगड्यारा ॥ १५१ ॥ सम्यगकरणे द्वादश तपोऽतिचार त्रिकं तु वीर्यस्य। मनो-वचः कायाः पापप्रवृत्ता वीर्यत्रिकातिचारः ॥ १५१ ॥ ...... १२७१ **ગાથાર્થ–** બાર પ્રકારના તપને સમ્યગુ ન કરવાથી તપના બાર અતિચારો છે. વીર્યાચારના ત્રણ અતિચાર છે. મન-વચન-કાયા પાપમાં પ્રવૃત્ત થાય એ ત્રણ વીર્યાચારના અતિચારો છે. (૧૫૧) सम्मत्ते विजयनिवोऽहिंसाए हरिबलो मुसे कमलो । वरदत्तोऽदिन्नंमि, बंभवए सीलवड इत्थी ॥ १५२ ॥ सम्यक्त्वे विजयनुपोऽहिंसायां हरिबलो मुषावादे कमल: । वरदत्तोऽदत्ते ब्रह्मवते शीलवती स्त्री ॥ १५२ ॥ ............... १२७२ ગાથાર્થ- સમ્યકૃત્વમાં વિજય રાજાનું, અહિંસામાં હરિબલનું, મુષાવાદમાં કમલનું, ચોરીમાં વરદત્તનું અને બ્રહ્મચર્યવ્રતમાં શીલવતી સ્ત્રીનું દેષ્ટાંત છે. (૧૫૨) धणसेट्टी परिग्गहंमि, दिसिपरिमाणंमि होइ महाणंदो । मंतिसुया उवभोगे, मित्ततयं खणिभोयणए ॥ १५३ ॥ धनश्रेष्ठी परिग्रहे दिक्परिमाणे भवति महानन्दः । मन्त्रिस्ता उपभोगे मित्रत्रयं रजनीभोजनके ॥ १५३ ॥ ...... १२७३ ં <mark>ગાથાર્થ–</mark> પરિગ્રહમાં ધન શેઠનું, દિશા પરિમાણમાં મહાનંદનું, ઉપભોગમાં મંત્રીપુત્રોનું અને રાત્રિભોજનમાં ત્રણ મિત્રોનું દેષ્ટાંત છે. (૧૫૩) मियसुंदरी उलोए, अणद्भदंडमि वीरसेणनिवो। ंसामाए धणमित्तो, धणदो देसावगासंमी ॥ १५४ ॥ ं मृगसुन्दरी उल्लोचेऽनर्थदण्डे वीरसेननुप: । सामायिके धनमित्रो धनदो देशावगाशिके ॥ १५४ ॥...... १२७४

ગાથાર્થ– ચંદરવામાં મૃગસુંદરીનું, અનર્થદંડમાં વીરસેન રાજાનું, સામાયિકમાં ધનમિત્રનું અને દેશાવગાશિકમાં ધનદનું દેષ્ટાંત છે. (૧૫૪)

पोसहवयंमि हु देवकुमरो तह पेयकुमरिद्वंतो । गुणधरगुणाकराणं, दिद्वंता अइहिसंभागे ॥ १५५ ॥

पौषधव्रते खलु देवकुमारस्तथा प्रेतकुमारहष्टान्तः । गुणधर-गुणाकरयोद्दर्घन्तौ अतिथिसंविभागे ॥ १५५ ॥ ............ १२७५ **ગાથાર્થ-** પૌષધવ્રતમાં દેવકુમાર-પ્રિયકુમારનું અને અતિથિ સંવિભાગમાં ગુણધર-ગુણાકરનું દેષ્ટાંત છે. (૧૫૫)

॥ આ પ્રમાણે છટ્ટો શ્રાવક વ્રત અધિકાર પૂર્ણ થયો. ॥

# ७. સંજ્ઞા અધિકાર

|        | आहारभयपरिग्गह, मेहुण तह कोह माण मायाए ।                                                                                                                                              |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | लोभे लोगे ओघे, सन्नदसभेया सट्वजीवाणं ॥ १ ॥                                                                                                                                           |
|        | आहार-भय-परिग्रह-मैथुनेषु तथा क्रोध-मान-मायासु ।<br>लोभे लोके ओधे सञ्ज्ञादशभेदाः सर्वजीवानाम् ॥ १ ॥ १२७६                                                                              |
| લો     | <b>ગાથાર્થ—</b> આહાર, ભય, પરિગ્રહ, મૈથુન, ક્રોધ, માન, માયા,<br>ભ, લોક અને ઓઘ એ સંજ્ઞાના દશ ભેદો સર્વ જીવોને હોય છે. (૧)                                                              |
|        | रुक्खाण जलाहारो, समिच्च सत्थं भएण संकुचए ।                                                                                                                                           |
|        | नियतंतेहिं वेढइ, वस्त्री रुक्खं परिग्गहेइ ॥ २ ॥                                                                                                                                      |
|        | वृक्षाणां जलाहारः समित्य शस्त्रं भयेन संकुचित ।<br>निजतन्तुभिर्वेष्टति विक्षिर्वृक्षं परिगृह्णति ॥ २ ॥१२७७                                                                           |
| ۇ<br>ن | <b>ગાથાર્થ</b> વૃક્ષોનો આહાર પાણી છે. (આથી તેમને આહાર સંજ્ઞા<br>.) (સંકુચની નામની) વેલડી શસ્ત્રને (સ્પર્શથી) જાણીને ભયથી<br>કોચાય છે. વેલડી પોતાના તંતુઓથી (=શરીરથી) વૃક્ષને વીંટળાય |
|        | . એ રીતે વૃક્ષો (=પરિગ્રહ સંજ્ઞાથી) પરિગ્રહ કરે છે. (૨)                                                                                                                              |
| 9      |                                                                                                                                                                                      |
|        | कुरुबयतरुणो फुल्लंति, जत्य आलिंगणेण तरुणीणं ।                                                                                                                                        |
|        | कुरुबयतरुणो फुल्लंति, जत्य आलिंगणेण तरुणीणं ।<br>तरुणीपयोहरपुट्टा, असोयतरुणो वि वियसंति ॥ ३ ॥                                                                                        |
|        |                                                                                                                                                                                      |
| •      | तरुणीपयोहरपुट्टा, असोयतरुणो वि वियसंति ॥ ३ ॥<br>कुरुबकतरवः फुल्लन्ति यत्रालिङ्गनेन तरुणीनाम् ।                                                                                       |
| •      | तरुणीपयोहरपुट्टा, असोयतरुणो वि वियसंति ॥ ३ ॥<br>कुरुबकतरवः फुल्लन्ति यत्रालिङ्गनेन तरुणीनाम् ।<br>तरुणीपयोधरस्पृष्टा अशोकतरवोऽपि विकाशन्ते ॥ ३ ॥                                     |
| •      | तरुणीपयोहरपुट्टा, असोयतरुणो वि वियसंति ॥ ३ ॥<br>कुरुबकतरवः फुल्लन्ति यत्रालिङ्गनेन तरुणीनाम् ।<br>तरुणीपयोधरस्पृष्टा अशोकतरवोऽपि विकाशन्ते ॥ ३ ॥                                     |
| •      | तरुणीपयोहरपुट्टा, असोयतरुणो वि वियसंति ॥ ३ ॥ कुरुबकतरवः फुल्लन्ति यत्रालिङ्गनेन तरुणीनाम् । तरुणीपयोधरस्पृष्टा अशोकतरवोऽपि विकाशन्ते ॥ ३ ॥                                           |

ગાથાર્થ– તરુણીના મદિરાની ગંધથી સંતોષ પમાડાયેલા બકુલ વૃક્ષો પુષ્પિત (=પુષ્પવાળા) થાય છે. સુગંધી પાણીથી સિંચાયેલા ચંપક વૃક્ષો અને વરુ નામના તૃણો પ્રફુલ્લિત થાય છે=પુષ્પવાળા થાય છે. (૪)

# वियसंति तिलयतरुणो, तरुणिकडक्खेहिं पडिहया जत्थ । फुल्लंति विरहरुक्खा, सोऊणं पंचमुग्गारं ॥ ५ ॥

विकाशन्ते तिलकतस्वस्तरुणीकदाक्षैः प्रतिहता यत्र । फुल्लन्ति विरहवृक्षाः श्रुत्वा पञ्चमोदुगारम् ॥ ५ ॥ ............... १२८०

ગાથાર્થ– તરુણીના કટાક્ષોથી હણાયેલા તિલક (જાતિના) વૃક્ષો વિકાસ પામે છે. પંચમસ્વરને સાંભળીને વિરહ જાતિના વૃક્ષો પુષ્પિત થાય છે. (પ)

### सिणगार चारुवेसो, तरुणीतंबोलसंगओ तारो । पायं कोकणदस्स कंदो हुंकारं मुयइ कोहेण ॥ ६ ॥

शृङ्गास्थारुवेशस्तरुणीतम्बोलसङ्गतस्तारः । प्रायः कोकनदस्य कन्दो हंकारं मुञ्जति क्रोधेन ॥ ६ ॥ .......१२८१

ગાથાર્થ– તરુણીના તંબોલથી યુક્ત ઉચ્ચ શૃંગાર અને સુંદર વેષને જોઇને લાલ કમળનો કંદ પ્રાયઃ ક્રોધથી હુંકાર કરે છે. (૬)

### माणे झख़ रुयंती, च्छायइ वक्षी फलाण मायाए। लोहे बिल्लपलासा, खवंति मूले निहाणुवरिं॥७॥

माने क्षरित रुदन्ती छादयित विल्ल: फलानि मायया । लोभे बिल्वपलाशा क्षपयन्ति मूलानि निधानोपरि ॥ ७ ॥........... १२८२

ગાથાર્થ– માનના કારણે રુદંતી ટપકે છે. માયાથી વેલડી ફળોને ઢાંકે છે. લોભથી બિલાના વૃક્ષો અને પલાશ વૃક્ષો મૂળિયાઓને નિધાનની ઉપર નાખે છે=ફેલાવે છે. (૭)

खणीए संकोओ, कमलाणं होइ लोगसण्णाओ। ओहे चइतु मग्गं, चढंति रुक्खेसु वल्लीओ॥८॥ रजन्यां सङ्कोचः कमलानां भवित लोकसञ्जातः । ओघे त्यक्त्वा मार्गमारोहन्ति वृक्षेषु वह्नयः ॥ ८ ॥ ................ १२८३ गाथार्थ- લોકસંજ્ઞાથી કમળો રાતે સંકોચ પામે છે=બીડાય છે. ઓઘસંજ્ઞાથી વેલડીઓ માર્ગને છોડીને વૃક્ષોની ઉપર ચઢે છે. (८)

# एर्गिदियजीवाण वि, इय दस सन्ना जिणेहिं पण्णत्ता । न हु हुंति मोहसुहदुह-वितिगिच्छसोगधम्मा य ॥ ९ ॥

एकेन्द्रियजीवानामपीति दश सञ्जा जिनै: प्रज्ञप्ता: ।

न खलु भवन्ति मोह-सुख-दुःख विचिकित्सा-शोक-धर्माश्च॥ ९॥ १२८४ ગાથાર્થ— શ્રી જિનેશ્વરોએ એકેંદ્રિય જીવોને પણ આ દશ સંજ્ઞાઓ કહી છે. એકેંદ્રિય જીવોને મોહ, સુખ, દુઃખ, વિચિકિત્સા, શોક અને ધર્મ આ છ સંજ્ઞાઓ ન હોય.

વિશેષાર્થ— ધર્મસંજ્ઞા એટલે ક્ષમાદિ ધર્મનું આસેવન. (પ્રવ.સારો. ૧૪૭મુ સંજ્ઞાદ્વાર). બાકીની ૧૫ સંજ્ઞાઓના અર્થ માટે ભાગ-૨ના પરિશિષ્ટમાં ૧૫ અંકમાં જુઓ. (૯)

॥ આ પ્રમાણે સાતમો સંજ્ઞા અધિકાર પૂર્ણ થયો. ॥

#### ૮. લેશ્યા અધિકાર

### सन्नाणं लेसाणं, भेओ वा अत्तवेयणा सण्णा । सा दुविहा जीवाणं, सुद्धासुद्धा य वीरियभवा ॥ १ ॥

संज्ञानां लेश्यानां भेदो वाऽऽत्मवेदना सञ्ज्ञा । सा द्विविधा जीवानां शुद्धाऽशुद्धा च वीर्यभवा ॥ १ ॥ ...... १२८५

ગા**થાર્થ– સંજ્ઞાઓ**માં અને લેશ્યાઓમાં ભેદ છે. સંજ્ઞા આત્મવેદના રૂપ છે. આત્મવીર્યથી થનારી લેશ્યા શુદ્ધ અને અશુદ્ધ એમ બે પ્રકારે છે.

વિશેષાર્થ— સંજ્ઞા આત્મવેદના રૂપ છે. અર્થાત્ દુઃખરૂપ જ છે. જયારે લેશ્યા સુખ-દુઃખ ઉભયરૂપ છે. સંજ્ઞાઓ બધી અશુભ હોવાથી દુઃખ રૂપ જ છે. જયારે લેશ્યાઓ શુભ અને અશુભ એમ બે પ્રકારની હોવાથી સુખ-દુઃખ ઉભય સ્વરૂપ છે. આમ સંજ્ઞાઓમાં અને લેશ્યાઓમાં ભેદ છે. (૧)

### तत्थ परिणामजणिया, सिलेसदव्वप्पकम्मगर्यभावा । कण्हाइ दव्वसइ वा, फलिहस्सिव दव्वओ अप्पा ॥ २ ॥

तत्र परिणामजनिताः श्लेशद्रव्यात्मकर्मगतभावाः । कृष्णाद्रिद्रव्ये सति वा स्फटिकस्येव द्रव्यत आत्मा ॥ २ ॥........ १२८६

ગાથાર્થ— તેમાં લેશ્યા આત્મપરિમાણથી ઉત્પન્ન કરાયેલા કર્મવર્ગણાન્તર્ગત ચીકણા દ્રવ્ય સ્વરૂપ છે, અને તે દ્રવ્યલેશ્યા છે અથવા કૃષ્ણાદિ દ્રવ્યની વિદ્યમાનતામાં (=સહયોગમાં) સ્કટિકની જેમ કૃષ્ણાદિ દ્રવ્યોને આશ્રયીને થતું આત્મસ્વરૂપ ભાવલેશ્યા છે, અર્થાત્ જેમ નિર્મળ સ્કટિકનો તેવા કાળા વગેરે વર્ણવાળા દ્રવ્યના સહયોગથી (=સંગ્નિષાનથી) તેવો તેવો વર્ણ દેખાય છે, તેમ નિર્મળ આત્માનો પણ કૃષ્ણ-નીલ વગેરે દ્રવ્યોના સંબંધથી તેવો તેવો પરિણામ થાય તે ભાવલેશ્યા છે.

િ વિશેષાર્થ— અહીં દ્રવ્યલેશ્યાનું અને ભાવલેશ્યાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે, તેમાં ગાથાના પૂર્વાધથી દ્રવ્યલેશ્યાનું અને ઉત્તરાર્ધથી ભાવલેશ્યાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. જેવી રીતે આત્માના ભાવોથી કર્મબંધ થાય છે, અને કર્મોદયથી આત્માના ભાવો થાય છે. આમ દ્રવ્યકર્મી અને આત્મભાવો એ બેનો પરસ્પર સંબંધ છે. તેમ આત્માના ભાવોથી દ્રવ્યલેશ્યા અને દ્રવ્યલેશ્યાથી આત્માના ભાવો એમ દ્રવ્યલેશ્યા અને ભાવલેશ્યાનો પરસ્પર સંબંધ છે. કાર્મણ વર્ગણાની અંતર્ગત કૃષ્ણાદિ વર્ણવાળા દ્રવ્યો દ્રવ્યલેશ્યા છે અને એ દ્રવ્યોના સંસર્ગથી થતા આત્માના ભાવો ભાવલેશ્યા છે. દ્રવ્યલેશ્યાના સ્વરૂપ અંગે જુદા જુદા મતભેદો છે. તેમાં અહીં દ્રવ્યલેશ્યા કાર્મણવર્ગણાની અંતર્ગત દ્રવ્યસ્વરૂપ છે એમ જણાવ્યું છે. દ્રવ્યલેશ્યાના સંબંધથી થતો આત્મપરિણામ એ ભાવલેશ્યા છે. આમાં કોઇ મતભેદ નથી. દ્રવ્યલેશ્યાના સ્વરૂપ અંગેના મતભેદો ગુરુતત્ત્વવિનિશ્યય ગ્રંથના ચોથા ઉલ્લાસની ૧૭૭મી ગાથા-ટીકામાં જણાવ્યા છે. તથા પત્રવણા ઉપાંગના ૧૭મા લેશ્યાપદમાં ટીકામાં પ્રારંભમાં જ આ અંગે ચર્ચા કરી છે અને દ્રવ્યલેશ્યા યોગાંતર્ગત દ્રવ્ય સ્વરૂપ છે એમ સિદ્ધ કર્યું છે. (૨)

#### (दिट्टंता जहा)

#### जह जंबुपायवेगो, सुपक्कफलभारनियसाहग्गो। दिट्ठो छर्हि पुरुषेर्हि, ते बिंति जंबू भक्खेमो॥ ३॥

यथा जम्बुपादपे एक: सुपक्वफलभारनमितशाखाग्र:।

दृष्टः षड्भिः पुरुषैः ते ब्रुवते जम्बूर्भक्षयामः ॥ ३ ॥...... १२८७

ગાથાર્થ— ભાવલેશ્યાને સમજવા માટે દર્શાંત આ પ્રમાણે છે— જંગલમાં ગયેલા પુરુષોએ સારી રીતે પાકેલા ફળોના ભારથી સર્વાંગોમાં નમી ગયેલા એક જંબૂ વૃક્ષને જોયો. એકે કહ્યું: આપણે શું કરીએ ? તેમણે કહ્યું: આપણે જાંબુ ખાઇએ.

#### **વિશેષાર્થ–** સંપૂર્ણ દેષ્ટાંત આ પ્રમાણે છે–

કોઇ છ માણસો અટવીમાં ભૂલા પડ્યા, ભૂખ્યા થયેલા તેઓએ જ્યારે ચારેય બાજુ નજર ફેંકી, ત્યારે એક પાકેલા ફળોથી યુક્ત જાંબૂનું વૃક્ષ જોયું. આનંદમાં આવી એક બોલ્યો કે—કાપો ઝાડને મૂળમાંથી, નાંખો નીચે, કે જેથી સુખપૂર્વક જાંબૂ ખાઇ શકીએ. બીજો બોલ્યો કે—આવું મોટું વૃક્ષ ફરી ક્યારે ઉગે ? માટે મોટાં ડાળાં જ કાપો, કારણ કે—જાંબૂ તો ડાળાં ઉપર જ છે ને ? ત્રીજો બોલ્યો કે—મોટાં ડાળાં પણ ઘણાં વર્ષો પછી તૈયાર થાય, તેને શા માટે કાપવાં ? નાની ડાળિયો કાપો, જાંબૂ તો નાની ડાળિયો ઉપર જ છે. ચોથો ચતુર બોલ્યો કે—બીચારી ડાળીઓને શા માટે કાપવી ? જાંબૂના ગૂચ્છા જ કાપોને ! આપણે જરૂર તો જાંબૂની જ છે ને ? પાંચમો બોલ્યો કે—અરે ! ગૂચ્છામાં પણ ઘણાં કાચાં કે સડેલાં જાંબૂ હોય તેનું પણ આપણે શું પ્રયોજન છે ? માત્ર પાકેલાં જાંબૂ જ કાપો. આપણે કામ તો તેનું જ છે ને ? છઢો બોલ્યો કે—વિના પ્રયોજને ઉપરનાં જાંબૂ શા માટે તોડવાં ? નીચે પાકેલાં ઢગલાબદ્ધ જાંબૂ પડ્યાં છે તે જ ખાઓને ? કામ તો જાંબૂનું જ છે ને ? વિના પ્રયોજને હિંસા શા માટે કરવી ? એ રીતે છ મનુષ્યોમાં જે પરિણામનું તારતમ્ય હતું, તે કૃષ્ણાદિ લેશ્યાના પરિણામ3પ સમજવં. (3)

# किह पुण ते ? बिंतेगो, आरुहणे हुज्ज जीयसंदेहो । तो छिंदिऊण मूलाउ पाडिउं ताउ भक्खेमो ॥ ४ ॥

कथं पुनस्ता [भक्षयाम:] ? ब्रवीत्येक आगेहणे भवेद् जीवसन्देह:।
ततस्कित्वा मूलत: पातियत्वा ता भक्षयाम:॥ ४॥.................... १२८८
ગાથાર્થ- જાંબૂને કેવી રીતે ખાઇએ ? એક કહે છે-- વૃક્ષ ઉપર ચડવામાં જીવનો સંદેહ છે. માટે વૃક્ષને મૂળથી છેદીને પાડીને જાંબૂ ખાઇએ. (૪)

बीयाह इद्देश, किं छिन्नेण तरुणा उ अम्हंति । साहा महल्ल छिंदह, तइओ बेइ पसाहा उ ॥ ५ ॥

द्वितीय आहैतावता कि छिन्नेन तरुणा त्वस्माकमिति। शाखा महतीश्छिन्त तृतीयो ब्रवीति प्रशाखास्तु ॥ ५ ॥ ....... १२८९ गाथार्थ— બીજો કહે છે—કાપેલા આટલા વૃક્ષનું આપણે શું કામ છે? મોટી શાખાઓ છેદો. ત્રીજો કહે છે—નાની શાખાઓને છેદો. (પ)

गुच्छे च अथओ पुण, पंचमओ बेइ गिण्हह फलाइ । छट्ठो उ बेइ पडिया, एए चिय खायह घित्तुं ॥ ६ ॥

गुच्छांश्चतुर्थकः पुनः पञ्चमो ब्रवीति गृह्णीत फलानि । षष्ठस्तु ब्रवीति पतितान्येतान्येव खादत गृहीत्वा ॥ ६ ॥ ............ १२९० **ગાથાર્થ—** ચોથો કહે છે—ગુચ્છાને છેદો. પાંચમો કહે છે—(પાકેલાં) ફળોને ત્રહણ કરો. છક્કો કહે છે—આ નીચે પડેલા જ જાંબુ લઇને ખાઓ. (૬)

#### दिट्ठंतस्सोवणओ, छिंदह मूलाओ बेइ जो एवं । सो वट्टइ किण्हाए, साहमहस्त्र य नीलाए ॥ ७ ॥

दृष्टान्तस्योपनयो छिन्त मूलाद् ब्रूते य एवम् ।

स वर्तते कृष्णायां शाखा महतीश्च नीलायाम् ॥ ७ ॥ ...... १२९१

ગાથાર્થ – દર્ષ્ટાંતનો ઉપનય આ પ્રમાણે છે. વૃક્ષને મૂળથી છેદો એમ જે કહે છે તે કૃષ્ણલેશ્યામાં વર્તે છે. મોટી ડાળીઓને છેદો એમ કહેનાર નીલ લેશ્યામાં વર્તે છે. (૭)

### हवइ पसाहा काऊ, गुच्छा तेऊ फलाइं पम्हाए । पडियाइ सुकलेसा, अहवा अन्नं इमाहरणं ॥ ८ ॥

भवति प्रशाखाः कापोती गुच्छांस्तैजसी फलानि पद्मायाम् ।

पतितानि शुक्ललेश्याऽथवाऽन्यदिदमाहरणम् ॥ ८ ॥...... १२९२

ગાથાર્થ— નાની ડાળીઓને છેદો એમ કહેનાર કાપોત લેશ્યાવાળો છે. ગુચ્છાઓને છેદો એમ કહેનાર તેજો લેશ્યાવાળો છે. (પાકાં) ફળોને છેદો એમ કહેનાર પદ્મ લેશ્યામાં છે. નીચે પડેલાં પાકાં ફળો ખાઓ એમ કહેનાર શુક્લ લેશ્યાવાળો છે. અથવા આ વિશે આ બીજું ઉદાહરણ છે.

વિશેષાર્થ— તે દેષ્ટાંત આ પ્રમાણે છે—કેટલાક ચોરો કોઇ ગામ તરફ ચોરી કરવા નીકળ્યા. રસ્તે જતાં પરસ્પર વિચારતાં એક બોલ્યો કે—જે ગામમાં જવું છે, ત્યાં જેને દેખીએ તેને મારવા. બીજાએ કહ્યું કે—એમ શા માટે? બિચારા પશુઓનો શો અપરાધ છે? મનુષ્યોને જ મારવા. ત્રીજાએ કહ્યું કે—એ પણ ઠીક નથી, સ્ત્રીઓ-બાળકો વગેરેને છોડીને માત્ર પુરુષોને જ મારવા, કારણ કે—ધનના માલિક પુરુષો હોય છે. ચોથાએ કહ્યું કે—એમ પણ શા માટે? જેઓ શસ્ત્રધારી હોય, તેઓને જ મારવા. પાંચમાએ કહ્યું કે—નહિ-નહિ, ભલે શસ્ત્રધારી હોય પણ જે નાસી જતો હોય, તેને ન મારવો, જે સામે થાય, તેને મારવો. છઢાએ કહ્યું કે—અરે! એક તો ચોરી અને વળી બીજી મનુષ્યહત્યા? શા માટે કોઇને પણ મારવો? માત્ર

ધન જ લેવું. એ છ જુદા જુદા પરિણામવાળા ચોરોની અનુક્રમે કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત, તેજો, પદ્મ અને શુક્લલેશ્યા જાણવી. (૮)

### चोरा गामवहत्थं, विणिग्गया एगु बेइ घाएह । जं पिच्छह तं सळ्वं, दुपयं य चउप्पयं वा वि ॥ ९ ॥

चौरा ग्रामवधार्थं विनिर्गता एको ब्रूते घातयत । यं पश्यथ तं सर्वं द्विपदं च चतुष्पदं वाऽपि ॥ ९ ॥ ....... १२९३ ગાથાર્થ– કેટલાક ચોરો ગામને હણવા (=લૂંટવા) માટે નીકળ્યા છે. તેમાં એકે કહ્યું–મનુષ્ય કે પશુ જેને જુઓ તે સર્વને મારી નાખો. (૯)

# बीओ माणुस पुरिसे, य तईओ साउहे चउत्थो उ। पंचमओ जुझंते, छट्टो पुण तत्थिमं भणइ॥ १०॥

द्वितीयो मनुष्यान् पुरुषांश्च तृतीयः सायुधान् चतुर्थस्तु । पञ्चमको युध्यतः षष्ठः पुनस्तत्रेदं भणित ॥ १० ॥ .................. १२९४

ગાથાર્થ- બીજા મનુષ્યે કહ્યું કે-માત્ર મનુષ્યોને મારો. ત્રીજાએ કહ્યું કે-માત્ર પુરુષોને મારો. ચોથાએ કહ્યું કે-માત્ર હથિયારવાળા જ પુરુષોને મારો. પાંચમાએ કહ્યું કે-યુદ્ધ કરનારા (=આપણી સામે થનારા) પુરુષોને જ મારવા. ત્યાં છદ્વાએ આ પ્રમાણે (=હવેની ગાથામાં કહેવાશે તે પ્રમાણે) કહ્યું. (૧૦)

#### इकं ता हरह धणं, बीयं मारेह मा कुणह एयं। केवल हरह धणं ता, उवसंहारो इमो तेसिं॥ ११॥

सव्वे मारेहित्ती, बट्टइ सो किण्हलेसपरिणामो । एवं कमेण सेसा, जा चरमो सुक्कलेसाए ॥ १२ ॥

(હવેની ગાથામાં કહેવાશે તે) છે. (૧૧)

| सर्वान् मारयतेति वर्तते स कृष्णलेश्यापरिणामे ।                             |
|----------------------------------------------------------------------------|
| एवं क्रमेण शेषा यावच्चरमो शुक्ललेश्यायाम् ॥ १२ ॥ १२९६                      |
| <b>ગાથાર્થ–</b> બધાને મારો, એમ કહેનાર કૃષ્ણલેશ્યાના પરિણામમાં વર્તે        |
| છે. એ પ્રમાણે ક્રમશઃ બીજા મનુષ્યો પણ જાણવા. યાવત્ છેલ્લો મનુષ્ય            |
| શુક્લ લેશ્યામાં વર્તે છે. (૧૨)                                             |
| આ બે દર્શાતોનો સંક્ષેપથી સંગ્રહ કરનારી ગાથા આ પ્રમાણે છે—                  |
| ( संग्रहणी चेयं ) मूलं १ साह २ पसाहा ३, गुच्छ ४ फले ५ छिंद पडियभक्खणया ६ । |
| सब्वं १ माणुस २ पुरिसा ३, साउह ४ झूझंत ५ धणहरणा ६ ॥ १३ ॥                   |
| मूलं शाखा-प्रशाखा गुच्छ-फलानि छिन्त पतितभक्षणता ।                          |
| सर्वं मनुष्य-पुरुषान् सायुध-युध्यत्-धनहरणानि ॥ १३ ॥ १२९७                   |
| <b>ગાથાર્થ– મૂ</b> ળ, શાખા, પ્રશાખા, ગુચ્છા, પાકાં ફળોને છેદો. નીચે        |
| પડેલાનું ભક્ષણ. સર્વ, મનુષ્ય, પુરુષ, હથિયારધારી, યુદ્ધ કરનારા અને          |
| ધનહરણ. (૧૩)                                                                |
| वेरेण निर्ग्णुकंपो, अइचंडो दुम्मुहो खरो फरुसो ।                            |
| . किण्हाइ अणज्झप्पो, वहकरणस्ओ य तक्कालं ॥ १४ ॥                             |
| ै वैरेण निरनुकम्पोऽतिचण्डो दुर्मुख: खर: परुष: ।                            |
| कृष्णायामनध्यातमा वधकरणस्तश्च तत्कालम् ॥ १४ ॥ १२९८                         |
| <b>ગાથાર્થ–</b> કૃષ્ણલેશ્યામાં વર્તતો જીવ વૈરભાવવાળો, દયારહિત,             |
| અતિશયક્રોધી, અદર્શનીય, નિષ્ઠુર, કઠોર, ધર્મથી તદ્દન રહિત અને વધ             |
| કરવામાં તત્પર હોય. (૧૪)                                                    |
| मायादंभे कुसलो, उक्कोडालुद्धचवलचलचित्तो ।                                  |
| मेहुणतिव्वाभिरओ, अलियपलावी य नीलाए ॥ १५ ॥                                  |
| मायादम्भे कुशल उत्कोचालुब्धश्चपलचलिचतः ।                                   |
| मैथुनतीव्राभिरतोऽलीकप्रलापी च नीलायाम् ॥ १५ ॥ १२९९                         |
| <b>ગાથાર્થ–</b> નીલલેશ્યામાં વર્તતો જીવ માયા કરવામાં (=પોતાના તેવા         |
| (interpreted from ) interpret of the financial and fine                    |

કુશળ, લાંચ-રુશ્વત લેવામાં લાલચુ, ચંચળ અને અસ્થિર ચિત્તવાળો,. મૈથુનસેવનમાં અત્યંત આસક્ત અને અસત્ય બોલનારો હોય છે. (૧૫)

### मूढो आरंभिपओ, पावं न गणेइ सव्वकज्जेसु । न गणेइ हाणिवुड्डी, कोहजुओ काउलेसाए ॥ १६ ॥

मूढ आरम्भप्रिय: पापं न गणयति सर्वकार्येषु ।

न गणयति हानि-वृद्धी कोधयुतः कापोतलेश्यायाम् ॥ १६ ॥ ...... १३००

ગાથાર્થ– કાપોત લેશ્યામાં વર્તતો જીવ મૂઢ (≕હિતાહિતના ભાનથી રહિત), આરંભપ્રેમી, સર્વ કાર્યોમાં પાપને ન ગણનારો, હાનિ-વૃદ્ધિને (=લાભ-નુકશાનને) ન ગણનારો અને ક્રોધી હોય છે. (૧૬)

### दक्खो संवरसीलो, रिजुभावो दाणसीलगुणजुत्तो । धम्मंमि होइ बुद्धी, अरूसणो तेउलेसाए ॥ १७ ॥

दक्षः संवरशील ऋजुभावो दान-शील-गुणयुक्तः ।

धर्मे भवति बुद्धिररोषणस्तेजोलेश्यायाम् ॥ १७ ॥...... १३०१

ગાથાર્થ— તેજોલેશ્યામાં વર્તતો જીવ કુશળ, પચ્ચક્ખાણ કરવાના સ્વભાવવાળો, સરળ, દાન-શીલ ગુણથી યુક્ત, ધર્મમાં બુદ્ધિવાળો અને ક્રોધથી રહિત હોય છે. (૧૭)

# सत्तणुकंपो य थिरो, दाणं खलु देई सव्वजीवाणं। अइकुसलबुद्धिमंतो, धिइमंतो पम्हलेसाए॥ १८॥

सत्त्वानुकम्पश्च स्थिरो दानं खलु ददाति सर्वजीवेभ्य: ।

अतिकुशलबुद्धिमान् धृतिमान् पद्मलेश्यायाम् ॥ १८ ॥ ...... १३०२

ગાથાર્થ— પદ્મલેશ્યામાં વર્તતો જીવ જીવો પ્રત્યે દયાળુ, સ્થિર (વિચારોમાં અને કામમાં અસ્થિર ન હોય), સર્વ જીવોને દાન આપનાર (=ભેદ ભાવ વિના બધા જીવોને દાન કરવાની રુચિવાળો), અતિકુશળ બુદ્ધિને ધારણ કરનાર (=લાભ-હાનિનો વિચાર કરીને પ્રવૃત્તિ કરનાર), અને ધીરજને ધારણ કરનાર હોય. (=કોઇ પણ કામમાં તકલીફ આવે તો અકળાઇ ન જાય, હતાશ ન બને, કિંતુ ધીરજ સખીને કાર્યને પૂર્ણ કરવાનો પ્રયત્ન ચાલુ રાખે.) (૧૮)

#### धम्मंमि होइ बुद्धी, पावं वज्जेइ सव्वकज्जेसु । आरंभेसु न रज्जइ, अपक्खवाई य सुक्काए ॥ १९ ॥

धर्मे भवति बुद्धिः, पापं वर्जित सर्वकार्येषु ।

आरम्भेषु न रजत्यपक्षपातपाती च शुक्लायाम् ॥ १९ ॥ ........... १३०३

ગાથાર્થ— શુક્લ લેશ્યામાં વર્તતો જીવ ધર્મમાં મતિવાળો, સર્વકાર્યોમાં પાપનો ત્યાગી, આરંભવાળા કામોમાં અનુરાગથી રહિત અને (ખોટા કાર્યના) પક્ષપાતથી રહિત હોય. (૧૯)

#### कण्हाइदव्वजोयण, फलिहस्सिव अप्पणो य परिणामो । जायइ कज्जपवित्ती, दव्वओ सा भवे लेसा ॥ २० ॥

कृष्णादिद्रव्ययोजनेन स्फटिकस्येवात्मनश्च परिणाम: ।

जायते कार्यप्रवृत्तिर्द्रव्यत: सा भवे लेश्या ॥ २० ॥ ...... १३०४

ગાથાર્થ— જેમ નિર્મળ સ્કટિકનો તેવા તેવા વર્શવાળા દ્રવ્યના સંબંધથી તેવો તેવો વર્શ થાય છે, તેમ નિર્મળ આત્માનો પણ જે કૃષ્ણાદિ દ્રવ્યોના સંબંધથી તેવો તેવો પરિણામ થાય છે, તે દ્રવ્ય લેશ્યા છે. કૃષ્ણાદિ દ્રવ્યોના સંબંધથી થતા આત્મપરિણામથી કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે, અર્થાત્ જીવ પોતાના પરિણામ પ્રમાણે કાર્ય કરે છે. (૨૦)

### परिणामो सव्वत्थ, वि जायइ समत्तकज्जसंपत्ती । सा णेया भावलेसा, कम्मनिस्संदरूवा य ॥ २१ ॥

परिणामः सर्वत्रापि जायते समस्तकार्यसंपत्तिः ।

सा जेया भावलेश्या कर्मिन:स्यन्दरूपा च ॥ २१ ॥ ...... १३०५

ગાથાર્થ- સર્વસ્થળે સર્વ કાર્યોની સિદ્ધિનું કારણ આત્મપરિણામ છે, અર્થાત્ સંસાર-મોક્ષ, નિર્જરા-બંધ એ સર્વ કાર્યોની સિદ્ધિ આત્મપરિણામથી થાય છે. આત્મપરિણામ ભાવલેશ્યા છે. ભાવલેશ્યા કર્મના નિઃસ્યંદ (=વિકાર) રૂપ છે. (૨૧)

# लेसाणं परिणामा, तिगनवइगसीइदुसयतेयालं । बहुं वा बहुविहं वा हुंति, य जा सुक्कलेसा उ ॥ २२ ॥

लेश्यानां परिणामास्त्रिकनवैकाशीतिद्विशतित्रचत्वारिशतः । बहवो वा बहुविधा वा भवन्ति च यावत् शुक्ललेश्या तु ॥ २२ ॥ . १३०६ अथार्थ- वेश्याओना ३, ८, ८१ डे २४३ प्रडारे परिशामो थाय छे अथवा शुक्लवेश्या सुधी घष्टा डे घष्टा प्रडारना परिशामो थाय छे.

• વિશેષાર્થ— જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ પ્રકાર છે. જઘન્ય વગેરે ત્રણેના કરી જઘન્ય વગેરે પ્રકારોથી નવ પ્રકાર થાય છે. જેમ કે જઘન્યજઘન્ય, જઘન્યમધ્યમ, જઘન્યઉત્કૃષ્ટ. એમ મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટના પણ ત્રણ ત્રણ ભેદ થાય. એ નવના જઘન્ય વગેરે ત્રણ ભેદ કરવામાં આવે તો ૨૭ ભેદ થાય. ફરી ત્રણ ભેદ કરતાં ૮૧ થાય. એના ત્રણ ભેદ કરતાં ૨૪૩ થાય. એમ શુક્લ લેશ્યા સુધી ઘણા જ ભેદો થાય. (૨૨)

### पत्तेयं लेसाओ, अणंतवग्गणमईओ पण्णत्ता । तहाणंतासंखिज्जप्पएसगाढाओ सव्वाओ ॥ २३ ॥

प्रत्येकं लेश्या अनन्तवर्गणामत्यः प्रज्ञप्ताः ।

तथाऽनन्ता असंख्यातप्रदेशावगाढाः सर्वाः ॥ २३ ॥...... १३०७

ગાથાર્થ— પ્રત્યેક લેશ્યા અનંત વર્ગણાવાળી કહી છે, અર્થાત્ એક એક દ્રવ્યલેશ્યાના અશુઓની અનંત વર્ગણાઓ છે તથા એ સર્વ અનંત વર્ગણાઓ લોકાકાશના અસંખ્ય પ્રદેશોને અવગાહીને રહેલી છે. (૨૩)

#### अज्झवसायद्वाणाणि, तासि संखाइयाणि सव्वासि । खित्तओ असंखलोगा-गाससमाणिप्पमत्ताइ ॥ २४ ॥

अध्यवसायस्थानानि तासां संख्यातीतानि सर्वासाम् ।

क्षेत्रतोऽसंख्यलोकाकाशसमानि प्रमात्राणि ॥ २४ ॥...... १३०८

**ગાથાર્થ**— તે સર્વ લેશ્યાઓના અધ્યવસાયસ્થાનો અસંખ્ય છે તે અધ્યવસાય સ્થાનો ક્ષેત્રથી અસંખ્ય લોકાકાશ તુલ્ય પ્રમાણવાળા છે. (૨૪)

# असंखिज्जाण उस्सप्पिणीण वस्सप्पिणीण जे समया । संखाईया लोगा, लेस्साणं हुंति ठाणाइं ॥ २५ ॥

असंख्येयानामुत्सर्पिणीनामवस्तिणीनां ये समयाः । संख्यातीता लोका लेश्यानां भवन्ति स्थानानि ॥ २५ ॥ .............. १३०९ ગાથાર્થ— કાળથી અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણીના જેટલા સમયો થાય તેટલા અસંખ્ય લોકાકાશ પ્રમાણ લેશ્યાઓનાં અધ્યવસાય સ્થાનો છે. (૨૫)

जोगगयदव्यलेसा, के वि भणंति जाव जोगीणं।
तो ण अजोगित्ते वि हु, नज्जइ ता जुत्तिवयणमिणं॥ २६॥
योगगतद्रव्यलेश्याः केऽपि भणन्ति यावद् योगिनाम्।
ततो नायोगित्वेऽपि खलु ज्ञायते ततो युक्तिवचनमिदम्॥ २६॥ ... १३१०
गाथार्थ— डोઇड द्रव्यक्षेश्या योगान्तर्गत द्रव्यइप छे એम डहे छे.
डारण्ड डे छावो योगवाणा होय त्यां सुधी छ क्षेश्या होय छे. तेथी अयोग अवस्थामां क्षेश्या होती नथी. तेथी आ (=द्रव्यक्षेश्या योगान्तर्गत द्रव्यस्व३५ छे ओ) वयन युड्त छे. (२९)

ता न कसायसहाया, लेसा जम्हा अणण्णवइरिता। जुज्जइ अकसायाणं, कसायसंदीवणे तार्सि॥ २७॥

ततो न कषायस्वभावा लेश्या यस्मादन्योऽन्यव्यतिरिक्ताः । युज्यते अ(?स) कषायाणां कषायसंदीपने तासाम् ॥ २७ ॥ ....... १३११ ગાથાર્થ— તેથી લેશ્યાઓ કષાયરૂપ નથી. કારણ કે કષાય અને લેશ્યા પરસ્પર ભિન્ન છે. યોગાન્તર્ગત દ્રવ્ય લેશ્યાઓ કષાયયુક્ત જીવોના કષાયોને પ્રદીપ્ત કરે છે=વધારે છે.

વિશેષાર્થ-- દ્રવ્યલેશ્યા યોગાન્તર્ગત દ્રવ્ય સ્વરૂપ છે અને કષાયોને પ્રદીપ્ત કરે છે એ મતનું પૂજ્ય શ્રી મલયગિરિસૂરિ મહારાજે પન્નવણા ગ્રંથના ૧૭મા લેશ્યાપદમાં પ્રારંભમાં જ સમર્થન કર્યું છે. (૨૭)

(હવે દ્રવ્યલેશ્યા કર્મના ઝરણાસ્વરૂપ (=વિકારસ્વરૂપ) છે એ મતનું ખંડન કરે છે.)

जड़ लेसा निस्संदो, कम्माणं ता हविज्ज केसि वा । जड़ घाड़कम्मजणिया, ता केवलिणं न जुज्जड़ य ॥ २८ ॥ यदि लेश्या नि:स्यन्द: कर्मणां तर्हि भवेत् केषां वा। यदि घातिकर्मजनिता तर्हि केवलिनां न युज्यते च॥ २८॥ ....... १३१२

ગાથાર્થ- જો દ્રવ્યલેશ્યા કર્મોના(=કર્મરસના) ઝરણારૂપ હોય, અર્થાત્ કર્મોથી ઉત્પન્ન થયેલી હોય, તો પ્રશ્ન થાય કે ઘાતીકર્મો અને અઘાતીકર્મો એ બેમાંથી કયા કર્મોથી ઉત્પન્ન થયેલી છે ? જો ઘાતીકર્મોથી ઉત્પન્ન થયેલી હોય તો કેવળીને લેશ્યા ન ઘટે. કારણ કે તેમને ઘાતીકર્મોનો ઉદય હોતો નથી. (૨૮)

### जइ भवकम्मनिरुद्धा, न भवे ताऽजोगकेवलीणं च । जम्हा लेसाईयं, सुक्क्झाणं चऊरथं जं ॥ २९ ॥

यदि भवकर्मनिरुद्धा न भवे तदाऽयोगकेवलिनां च । यस्माद् लेश्यातीतं शुक्लध्यानं चतुर्थं यद् ॥ २९ ॥ ......१३१३

ગાથાર્થ– હવે જો ભવોપગ્રાહી(=અઘાતી) કર્મોથી ઉત્પન્ન કરાયેલી છે, તો અયોગી કેવળીઓને ન ઘટે. અયોગી કેવળીઓને ભવોપગ્રાહી કર્મો હોય છે અને લેશ્યા હોતી નથી. કારણ કે ચોથું શુક્લધ્યાન લેશ્યાતીત (=લેશ્યારહિત જીવોને થનારું) છે. (૨૯)

### लेसा कसाय पुट्टि-कारिया परमणुभागाण बंधहेऊ य । ठिइमणुभागं कसाया, पयडिपएसाण जोगा य ॥ ३० ॥

लेश्या कषायपृष्टिकारिका परमणुभागानां बन्धहेतुश्च । स्थितेरनुभागस्य कषायाः प्रकृति-प्रदेशानां योगाश्च ॥ ३० ॥ ....... १३१४

ગાથાર્થ– લેશ્યા કષાયોની પુષ્ટિને કરનારી છે અને અનુભાગબંધનું (=રસબંધનું) કારણ પણ છે. કેમ કે કષાયો સ્થિતિના અને રસના તથા યોગો પ્રકૃતિના અને પ્રદેશના કારણ છે.

વિશેષાર્થ— અહીં ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં લેશ્યા અનુભાગબંધનું કારણ છે, એમ કહ્યું, તથા ઉત્તરાર્ધમાં કષાયો અનુભાગબંધનું કારણ છે એમ કહ્યું. આમ આમાં વિસંવાદ જણાય છે. આનું સમાધાન પૂજ્ય શ્રી મલયગિરિસૂરિ મહારાજે પન્નવણાના સત્તરમા પદના પ્રારંભમાં કહ્યું છે. તે આ પ્રમાશે—तस्य निमित्तं कषायोदयान्तर्गतकृष्णादिलेश्यापरिणामः, ते च परमार्थतः कषायस्वरूपा एव=तेनुं (અનુભાગનું) નિમિત્ત કષાયોદયની અંતર્ગત કૃષ્ણાદિલેશ્યાના પરિણામો છે, અને તે પરિણામો પરમાર્થથી કષાયસ્વરૂપ જ છે. કેમ કે કષાયોદયની અંતર્ગત છે.

આમ લેશ્યા અનુભાગબંધનું કારણ છે એમ કહો કે કષાયો અનુભાગબંધનું કારણ છે એમ કહો એ બેનો અર્થ ઉક્ત રીતે સરખો જ છે. (૩૦)

### कम्मसहचारिकारण, अणुभागगुणस्स हेउणो भणिया । लेसाण सव्वमेवप्पयारविन्नाण उद्दिट्टं ॥ ३१ ॥

कर्मसहचारिकारणानुभागगुणस्य हेतवो भणिताः । लेश्यानां सर्वमेवंप्रकारविज्ञानमुद्दिष्टम् ॥ ३१ ॥ ...... १३१५

ગાથાર્થ− કષાયોને કર્મના સહકારી કારણ એવા અનુભાગરૂપ કાર્યના હેતુઓ કહ્યા છે. આ પ્રમાણે લેશ્યાઓના પ્રકારોનું સઘળું જ્ઞાન જણાવ્યું=સઘળી માંહિતી આપી. (૩૧)

### सुविसुद्धा सुपसत्था, लेसा सुहझाणसोहिणी भणिया । अविसुद्धा अपसत्था, लेसा दुहज्झाणजणियसब्भावा ॥ ३२ ॥

सुविशुद्धाः सुप्रशस्ता लेश्याः शुभध्यानशोधिन्यो भणिताः । अविशुद्धा अप्रशस्ता लेश्या दुःखध्यानजनितस्वभावाः ॥ ३२ ॥ ... १३१६ गाथार्थ— अत्यंत विशुद्ध अने (એथी ४) अत्यंत प्रशस्त देश्याओने शुलध्यानने शुद्ध अरनारी इही छे. अशुद्ध अने (એथी ४) अप्रशस्त देश्याओने हुः ५ उत्पन्न इरे तेवा (=अशुल) ध्यानने उत्पन्न इरेवाना स्वलाववाणी इही छे. (३२)

#### अणुभागहेऊरूवा, भावा पुण कम्मझरणओ दव्वा । करणपवित्तिनिमित्ता, जोगाणं सरूवमेयासि ॥ ३३ ॥

अनुभागहेतुरूपा भावा पुनः कर्मक्षरणतः द्रव्या । करणप्रवृत्तनिमित्ता योगानां स्वरूपमेतासाम् ॥ ३३ ॥ .............. १३१७ ગાથાર્થ—ભાવલેશ્યા અનુભાગના હેતુ સ્વરૂપ છે. દ્રવ્યલેશ્યા કર્મના ઝરણારૂપ (=કર્મના વિકારરૂપ) હોવાથી યોગોના કરણવીર્યની પ્રવૃત્તિમાં (=કરણવીર્યને પ્રવર્તવામાં) નિમિત્તરૂપ છે. આ પ્રમાણે લેશ્યાઓનું સ્વરૂપ કહ્યું.

વિશેષાર્થ— વીર્યના લબ્ધિ અને કરણ એમ બે ભેદ છે. આત્મામાં વીર્યાંતરાયનો ક્ષયોપશમ તે લબ્ધિવીર્ય. જે વીર્યનો ઉપયોગ થતો હોય=જે વીર્ય પ્રવર્તતું હોય તે કરણવીર્ય. યોગાન્તર્ગત દ્રવ્યલેશ્યા આ કરણવીર્યને પ્રવર્તાવે છે. માટે તે કરણવીર્યની પ્રવૃત્તિમાં નિમિત્તરૂપ છે. (૩૩) ા આ પ્રમાણે આઠમો લેશ્યા અધિકાર પૂર્ણ થયો. !

### ૯. ધ્યાન અધિકાર

| वीरं सुक्कज्झाणग्गिदङ्कुकिम्मधणं पणिमऊणं ।                               |
|--------------------------------------------------------------------------|
| जोगीसरं सरण्णं, झाणज्झयणं पवक्खामि ॥ १ ॥                                 |
| वीरं शुक्लध्यानाग्निदग्धकर्मेन्धनं प्रणम्य ।                             |
| योगीश्वरं शरण्यं ध्यानाध्ययनं प्रवक्ष्ये ॥ १ ॥१३१८                       |
| <b>ગાથાર્થ–</b> શુક્લધ્યાનરૂપી અગ્નિથી <b>ક</b> ર્મઇંધનને બાળી નાંખનાર,  |
| યોગેશ્વર (યોગીશ્વર) અને શરણ કરવા યોગ્ય શ્રી વીરપ્રભુને નમસ્કાર           |
| કરીને હું 'ધ્યાન'નુ અધ્યયન કહીશ. (૧)                                     |
| जं थिरमज्झवसाणं, तं झाणं जं चलं तयं चित्तं ।                             |
| तं हुज्ज भावणा वा, अणुपेहा वा अहव चिंता ॥ २ ॥                            |
| यत् स्थिरमध्यवसानं तद् ध्यानं यत् चलं तकं चित्तम्।                       |
| तद् भवेद् भावना वा, अनुप्रेक्षा वाऽथवा चिन्ता ॥ २ ॥ १३१९                 |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જેંસ્થિર મન છે તે 'ધ્યાન' છે. જે ચંચળ (મન) છે તે 'ચિત્ત' |
| છે. એ ચિત્ત ભાવનારૂપ હોય, અનુપ્રેક્ષારૂપ હોય, યા ચિંતન સ્વરૂપ            |
| હોય. (૨)                                                                 |
| अंतोमुहुत्तमित्तं, चित्तावत्थाणमेगवत्थुंमी ।                             |
| छउमत्थाणं झाणं, जोगनिरोहो जिणाणं तु ॥ ३ ॥                                |
| अन्तर्मुहूर्तमात्रं चित्तावस्थानमेकवस्तुनि ।                             |
| छद्मस्थानां ध्यानं योगनिरोधो जिनानां तु ॥ ३ ॥ १३२०                       |
| <b>ાથાર્થ–</b> એક વસ્તુમાં ચિત્તની સ્થિરતા માત્ર એક અંતર્મુહૂર્ત રહે છે. |
| આ છદ્મસ્થને હોય છે. વીતરાગ સર્વજ્ઞને યોગનિરોધ એ ધ્યાન છે. (૩)            |
| अंतोमुहुत्तपरओ, चिंता झाणंतरं व हुज्जाहि।                                |
| सुचिरं पि हुज्ज बहुवत्थु-संकमे झाणसंताणो ॥ ४ ॥                           |
| अन्तर्मुहूर्तपरतश्चिन्ता ध्यानान्तरं वा भवेद् ।                          |
| सचिरमपि भवेद बहवस्तसङ्क्रमे ध्यानसन्तान: ॥ ४ ॥ १३२१                      |

ગાથાર્થ— (છદ્મસ્થને ધ્યાનના) અંતર્મુહૂર્ત બાદ ચિંતા અથવા ભાવના અનુપ્રેક્ષાનું અંતર પડી તરત ધ્યાન લાગે. આમ બહુ વસ્તુ પર ક્રમશઃ ચિત્તનું સ્થિરપશે અવસ્થાન દીર્ઘકાળ સુધી પણ ચાલ્યા કરે, ને તે ધ્યાનસંતતિ-ધ્યાનધારા કહેવાય. (૪)

#### अट्टं रुद्दं धम्मं, सुक्कं झाणाइं तत्थ अंताइं । निव्वाणसाहणाइं, भवकारणमट्टरुद्दाइं ॥ ५ ॥

ગાથાર્થ— આર્ત, રૌદ્ર, ધર્મ્ય અને શુક્લ નામના ચાર પ્રકારના ધ્યાન છે. એમાં અંતિમ બે (ધર્મ્ય-શુક્લ) ધ્યાન સુખનાં સાધન છે, અને આર્ત-રૌદ્ર એ સંસારના કારણ છે. (૫)

### अमणुण्णाणं सद्दाइ-विसयवत्थुण दोसमइलस्स । धणियं विओगचिंतण-मसंपओगाणुसरणं च ॥ ६ ॥

अमनोज्ञानां शब्दादिविषयवस्तूनां द्वेषमिलनस्य । धनिकं वियोगचिन्तनमसंप्रयोगानुस्मरणञ्च ॥ ६ ॥......१३२३

ગાથાર્થ– દ્વેષથી મલિન જીવને અણગમતા શબ્દાદિ વિષય અને એવી વસ્તુના વિયોગનું ગાઢ ચિંતન યા અયોગનું ગાઢ ધ્યાન રહે (એ આર્તધ્યાનનો પહેલો પ્રકાર) છે. (૬)

### तह सूलसीसरोगाइ-वेयणाए विओगपणिहाणं । तदसंपओगचिंतण, तप्पडियाराउलमणस्स ॥ ७ ॥

तथा शूल-शीर्षरोगादिवेदनाया वियोगप्रणिधानम् । तदसंप्रयोगचिन्तनं तत्प्रतिकाराकुलमनसः ॥ ७ ॥ ......१३२४

ગાથાર્થ- તથા શૂળ, શિરોવ્યાધિ વગેરેની વેદનામાં તેના નિવારણના ઉપાયમાં વ્યાકૂળ મનવાળાને, એ વેદના કેમ જાય અગર (ભાવીમાં) ન આવે એની દઢ ચિંતા (તે આર્તધ્યાન) છે. (૭)

| इट्टाणं विसयाईण, वेयणाए य रागरत्तस्स ।                                                                                                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अवियोगज्झवसाण, तह संजोगाभिलासो य ॥ ८ ॥                                                                                                                                                   |
| इष्टानां विषयादीनां वेदनायाश्च रागरक्तस्य ।<br>अवियोगाध्यवसानं तथा संयोगाभिलाषश्च ॥ ८ ॥ १३२५                                                                                             |
| ગાથાર્થ- ઇષ્ટ વિયોગ વગેરેમાં કે ઇષ્ટ વેદનામાં રાગરક્ત જીવને<br>એના અવિયોગ પર મનની ચોંટ, તથા (ન મળેલા માટે એના) સંયોગની<br>ઇચ્છારૂપ દઢ અધ્યવસાય (પ્રણિધાન) થાય એ ત્રીજો પ્રકાર છે. (૮)    |
| देविंदचक्कवट्टित्तणाइ गुणरिद्धिपत्थणमईयं ।                                                                                                                                               |
| अहमं नियाणचिंतणमन्नाणाणुगयमच्चंतं ॥ ९ ॥                                                                                                                                                  |
| देवेन्द्रचक्रवर्तित्वादिगुणर्द्धिप्रार्थनमतिकम् ।<br>अधमं निदानचिन्तनमज्ञानानुगतमत्यन्तम् ॥ ९ ॥१३२६                                                                                      |
| ગાથાર્થ– દેવેન્દ્ર, ચક્રવર્તીપણાના સૌંદર્યાદિ ગુણની અને સમૃદ્ધિની<br>યાચનાની મતિવાળું નિયાણાનું ચિંતન થાય છે, તે અધમ છે, અત્યંત<br>અજ્ઞાનભર્યું છે. (એ ચોથા પ્રકારનું આર્તધ્યાન છે.) (૯) |
| एयं चउव्विहं राग-दोसमोहंकियस्स जीवस्स ।                                                                                                                                                  |
| अट्टं ज्झाणं संसार-वद्धणं तिरियगइमूलं ॥ १० ॥                                                                                                                                             |
| एतच्चतुर्विधं राग-द्वेष-मोहाङ्कितस्य जीवस्य ।<br>आर्तं ध्यानं संसारवर्धनं तिर्यग्गतिमूलम् ॥ १० ॥ १३२७                                                                                    |
| ગાથાર્થ— આ પ્રમાણે ચાર પ્રકારનું આર્તધ્યાન રાગ-દેષ-મોહથી<br>કલૂષિત જીવને થાય છે. એ સંસારવર્ધક છે અને તિર્યંચગતિનું કારણ<br>છે. (૧૦)                                                      |
| मज्झत्थस्स उ मुणिणो, सकम्मपरिणामजणियमेयं ति ।                                                                                                                                            |
| वत्थुस्सहावचितणपरस्स सम्मं सहंतस्स ॥ ११ ॥                                                                                                                                                |
| मध्यस्थस्य तु मुने: स्वकर्मपरिणामजनितमेतदिति ।<br>वस्तुस्वभावचिन्तनपरस्य सम्यक् सहमानस्य ॥ ११ ॥१३२८                                                                                      |
| मधीरम माना नामा मध्य सन्मर्ग सन्मर्ग सक्ता मध्य ॥ ११ ॥ """" १४४०                                                                                                                         |

#### कुणउ व्व पसत्था-लंबणस्स पडियारमप्पसावज्जं । तवसंजमपडियारं, च सेवओ धम्ममनियाणं ॥ १२ ॥

कुर्वतो वा प्रशस्तालम्बनस्य प्रतिकारमल्पसावद्यम् । तपःसंयमप्रतिकारं च सेवमानस्य धर्म्यमनिदानम् ॥ १२ ॥......... १३२९

ગાથાર્થ— કિંતુ (૧) 'આ પીડા તો મારા કર્મવિપાકથી ઊભી થયેલી છે' એવા વસ્તુ સ્વભાવની ચિંતવનામાં તત્પર અને સમ્પક્ સહન કરતા મધ્યસ્થ (રાગ-દ્વેષ સહિત) મુનિને, (૨) અથવા રત્નત્રયીની સાધનાનું પ્રશસ્ત આલંબન રાખી નિરવદ્ય કે અલ્પ સાવદ્ય (સપાપ) ઉપાયને કરતા મુનિને, તથા (૩) નિરાશંસભાવે તપ અને સંયમને જ પ્રતિકાર તરીકે સેવતા મુનિને ધર્મધ્યાન જ છે, આર્તધ્યાન નહિ. (૧૧-૧૨)

#### रागो दोसो मोहो, य जेण संसारहेयवो भणिया। अडंमि य ते तिन्नि, वि तो तं संसारतरुबीयं॥ १३॥

रागो द्वेषो मोहश्च येन संसारहेतवो भणिता: । आर्ते च ते त्रयोऽपि ततस्तत् संसारतरुबीजम् ॥ १३ ॥ ...... १३३०

ગા**થાર્થ**– જે કારણથી રાગ, દેષ અને મોહ એ સંસારના કાર**ણ** કહ્યાં છે, અને આર્તધ્યાનમાં એ ત્રણેય છે, તેથી આર્તધ્યાન <mark>એ સંસારવૃક્ષનું</mark> બીજ છે. (૧૩)

## कावोयनीलकाला, लेसाओ णाइसंकिलिट्ठाओ । अङ्ज्झाणोवगयस्स, कम्मपरिणामजणियाओ ॥ १४ ॥

कापोत-नील-कृष्णा लेश्या नातिसंक्लिष्टाः । आर्तध्यानोपगतस्य कर्मपरिणामजनिताः ॥ १४ ॥ ................ १३३१

ગાથાર્થ- આર્તધ્યાન કરનારને અતિસંક્લિષ્ટ નહિ એવી કાપોત-નીલ-કૃષ્ણ લેશ્યાઓ હોય છે. તે લેશ્યા કર્મપરિણામથી ઉત્પન્ન થાય છે. (૧૪)

# तस्सऽक्कंदणसोयणपरिदेवणताडणाइं लिंगाइं । इट्ठाणिट्ठविओगा-विओगवियणानिमित्ताइं ॥ १५ ॥

| तस्याऽऽक्रन्दन-शोचन-परिदेवन-ताडनानि लिङ्गानि ।                            |
|---------------------------------------------------------------------------|
| इष्टाऽनिष्ट-वियोगाऽवियोगवेदनानिमित्तानि ॥ १५ ॥ १३३२                       |
| र्निदइ निययकयाइं, पसंसइ सविम्हिओ विभूईओ ।                                 |
| पत्थेइ तासु रज्जइ, तयज्जणपरायणो होइ ॥ १६ ॥                                |
| निन्दित निजककृतानि प्रशंसित सिवस्मितो विभूती: ।                           |
| प्रार्थयते तासु रज्यते तदर्जनपरायणो भवति ॥ १६ ॥ १३३३                      |
| सद्दाइविसयगिद्धो, सद्धम्मपरंमुहो पमायंपरो ।                               |
| जिणमयमणविक्खंतो, वट्टइ अट्टंमि झाणंमी ॥ १७ ॥                              |
| शब्दादिविषयगृद्धः सद्धर्मेपराङ्मुखः प्रमादपरः ।                           |
| जिनमतमनपेक्षमाणो वर्तते आर्ते ध्याने ॥ १७ ॥ १३३४                          |
| <b>ાથાર્થ–</b> ૧. આકંદ; ૨. શોક, ૩. ઉકળાટ, ૪. કૂટવું વગેરે એ               |
| <mark></mark> આર્તધ્યાનના લિંગ (ચિક્ર) છે. એ ઇષ્ટવિયોગ, અનિષ્ટ અવિયોગ તથા |
| વેદનાના કારણે થાય છે. (વળી એમાં) પોતાના કરેલા કાર્યની (અલ્પફળ             |
| આવતાં કે નિષ્ફળ જતાં) ૫. હલકાઇ બોલે છે, અને બીજાની સંપત્તિની              |
| વેસ્મિત હૃદયે ૬. પ્રશંસા કરે છે, ૭. અભિલાષા કરે છે, એમાં જ ૮.             |
| રક્ત બને છે અને એને ૯. ઉપાર્જવામાં લાગી જાય છે, શબ્દાદિ વિષયોમાં          |
| ૧૦. ગૃદ્ધ મૂર્ચ્છિત બને છે, ક્ષમાદિ ચારિત્રધર્મથી ૧૧. પરાંમુખ રહે છે,     |
| ને મદ્યાદિ પ્રમાદમાં ૧૨. આસક્ત થાય છે. આર્તધ્યાનમા વર્તતો જીવ             |
| જિનાગમથી ૧૩. નિરપેક્ષ બને છે. (૧૫-૧૬-૧૭)                                  |
| तदविरयदेसविरया, पमायपरसंजयाणुगं झाणं ।                                    |
| सळ्यपमायमूलं, वज्जेयळ्वं जइजणेण ॥ १८ ॥                                    |
| तदविस्तदेशविस्तप्रमादपरसंयतानुगं ध्यानम् १                                |
| सर्वप्रमादमूलं वर्जितव्यं यतिजनेन ॥ १८ ॥ १३३५                             |
| <b>ગાથાર્થ-</b> એ આર્તધ્યાન અવિરતિમાં રહેલાને, કે દેશવિરતિધરને            |
| ખને પ્રમાદનિષ્ઠ સંયમધરને હોય છે. એને સર્વ પ્રમાદનું મૂળ સમજી              |
| પ્રાધુજનોએ (અને શ્રાવકોએ) એનો ત્યાગ કરવો જોઇએ. (૧૮)                       |

t. अकारोऽलाक्षणिकः

| सत्तवहवेहबंधणडहणंकणमारणाइपणिहाणं ।<br>अइकोहग्गहघत्थं निग्घिणमणसोहमविवागं ॥ १९ ॥                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सत्त्ववध-वेध-बन्धन-दहना-ऽङ्कन-मारणादिप्रणिधानम् ।<br>अतिकोधग्रहग्रस्तं निर्घृणमनसोऽधमविपाकम् ॥ १९ ॥१३३                                                                                                                                                                |
| ગાથાર્થ— અતિ ક્રોધગ્રહથી પકડાઇ મનનું લક્ષ્ય જીવોને પીટવા<br>વીંધવા-બાંધવા-બાળવા-નિશાન કરવા-મારી નાંખવા ઇત્યાદિ પર ચોં<br>(એ રૌદ્રધ્યાન છે.) એ નિર્દય હૈયાવાળાને થાય છે અને અધ<br>(નરકાદિ-પ્રાપ્તિના) ફળવાળું બને છે. (૧૯)                                             |
| पिसुणासब्भासब्भूयभूयघायाइवयणपणिहाणं ।                                                                                                                                                                                                                                 |
| मायाविणोऽतिसंधणपरस्स पच्छन्नपावस्स ॥ २० ॥                                                                                                                                                                                                                             |
| पिशुनासभ्यासद्भूतघातादिवचनप्रणिधानम् ।                                                                                                                                                                                                                                |
| मायाविनोऽतिसन्धानपरस्य प्रच्छत्रपापस्य ॥ २० ॥ १३३५                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>ગાથાર્થ—</b> ચાડી ચુગલી, અનિષ્ટસૂચક વચન, ગાળ વગેરે અસભ્<br>વચન, અસત્ય વચન, જીવઘાતના આદેશ વગેરેનું પ્રણિધાન (એકા<br>માનસિક ચિંતન એ રૌદ્ર ધ્યાન છે) એ માયાવીને કે ઠગાઇ કરનાર<br>યા ગુપ્ત પાપીને થાય છે. (૨૦)                                                         |
| तह तिव्वकोहलोहाउलस्स भूओवधायणमणज्जं ।                                                                                                                                                                                                                                 |
| परदव्वहरणचित्तं, परलोगावायनिरविक्खं ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                            |
| तथा तीव्रकोधलोभाकुलस्य भूतोपघातनमनार्यम् ।<br>परद्रव्यहरणचित्तं परलोकापायनिरपेक्षम् ॥ २१ ॥१३३८                                                                                                                                                                        |
| <b>ગાથાર્થ—</b> જેવું એ દેઢ ચિંતન બીજા પ્રકારમાં, તેવું ત્રીજા પ્રકારમ<br>(જરૂર પડ્યે) જીવઘાત કરવા સુધીનું પરદ્રવ્ય ચોરવાનું થતું અનાર્ય દ<br>ચિંતન (એ રૌદ્રધ્યાન છે, ને એ) તીવ્ર ક્રોધ અને લોભથી વ્યાકુળ અને<br>પુરક્ષોદના અનુર્શની પુરુષા વિનાના જીવને શાય છે. (૨૧) |

सद्दाइविसयसाहणधणसंख्खणपरायणमणिट्ठं । सव्वाभिसंकणपरोवधायकलुसाउलं चित्तं ॥ २२ ॥

| शब्दादिविषयसाधनधनसंरक्षणपरायणमनिष्टम् ।                                 |
|-------------------------------------------------------------------------|
| सर्वाभिशङ्कनपरोपघातकलुषाकुलं चित्तम् ॥ २२ ॥ १३३९                        |
| <b>ગાથાર્થ—</b> શબ્દાદિ વિષયોના સાધનભૂત પૈસાના સંરક્ષણમાં તત્પર અને     |
| સર્વની શંકા તથા બીજા (એના પર તાકનાર)ના ઘાતની કલુષિત બુદ્ધિથી            |
| વ્યાકુળ ચિત્ત-ચિંતન (એ ચોથું સંરક્ષણાનુબંધી રૌદ્રધ્યાન છે.) (૨૨)        |
| इय करणकारणाणुमइविसयमणुर्चितणं चउळ्भेयं ।                                |
| अविखदेसासंजय-जणमणसंसेवियमहण्णं ॥ २३ ॥                                   |
| एवं करण-कारणा-ऽनुमतिविषयमनुचिन्तनं चतुर्भेदम् ।                         |
| अविरत-देशासंयतजनमन:संसेवितमधन्यम् ॥ २३ ॥ १३४०                           |
| <b>ગાથાર્થ</b> આ પ્રમાણે સ્વયં કરવા, બીજા પાસે કરાવવા અને કરતાને        |
| અનુમોદવા સંબંધી પર્યાલોચન ચારે પ્રકારના રૌદ્રધ્યાનમાં જાય. (એના         |
| સ્વામી કોણ ? તો કે) અવિરત મિથ્યાદેષ્ટિઓ, સમ્યગ્દેષ્ટિઓ અને              |
| દેશવિરતિ શ્રાવકો સુધીના જીવોના મનથી આ સેવાઇ શકે છે. અને તે              |
| અહિતકર નિંઘ માપ છે. (૨૩)                                                |
| एयं चउव्विहं राग-दोसमोहंकियस्स जीवस्स ।                                 |
| रुद्दं झाणं संसार-वड्डुणं नखगइमूलं ॥ २४ ॥                               |
| एतच्चतुर्विधं राग-द्वेष-मोहाङ्कितस्य जीवस्य ।                           |
| रौद्रं ध्यानं संसारवर्धनं नरकगतिमूलम् ॥ २४ ॥ १३४१                       |
| <b>ગાથાર્થ–</b> આ ચાર પ્રકારનું રૌદ્રધ્યાન રાગ, દ્વેષ અને મોહથી વ્યાકુળ |
| જીવને થાય છે. એ સંસારની વૃદ્ધિ કરનારું અને નરકગતિનું મૂળ છે.            |
| (58)                                                                    |
| कावोयनीलकाला, लेसाओ तिळ्व संकिलिझओ।                                     |
| रुदुज्झाणोवगयस्स कम्मपरिणामजणियाओ ॥ २५ ॥                                |
| कापोत-नील-कृष्णा लेश्यास्तीव्रसंक्लिष्टाः ।                             |
| रौद्रध्यानोपगतस्य कर्मपरिणामजनिताः ॥ २५ ॥ १३४२                          |
| <b>ાયાર્થ</b> રૌદ્રધ્યાનમાં ચડેલાને તીવ્ર સંક્લેશવાળી કાપોત-નીલ-કૃષ્ણ   |
| લેશ્યાઓ હોય છે, અને તે કર્મપરિણામથી ઉત્પન્ન થનારી છે. (૨૫)              |

| लिंगाइ तस्स उस्सन्नबहुलनाणाविहामरणदोसा ।                           |
|--------------------------------------------------------------------|
| तेसि चिय हिंसाइसु, बाहिरकरणोवउत्तस्स ॥ २६ ॥                        |
| लिङ्गानि तस्योत्सन्न-बहुल-नानाविधा-ऽऽमरणदोषा: ।                    |
| तेष्वेव हिंसादिषु बाह्यकरणोपयुक्तस्य ॥ २६ ॥ १३४३                   |
| <b>ગાથાર્થ–</b> ૧. ઉત્સત્ર દોષ, ૨. બહુલ દોષ, ૩. નાનાવિધ દોષ અને    |
| ૪. આમરણ દોષ, (રૌદ્રધ્યાનના એક પ્રકારમાં ૧. સતત પ્રવૃત્તિ, ચારે     |
| પ્રકારમાં ૨. બહુ પ્રવૃત્તિ, ૩. હિસાદિના ઉપાયોમાં અનેકવાર પ્રવૃત્તિ |
| અને સ્વ કે પરના મૃત્યુ સુધી ય ૪. અસંતાપ ) રૌદ્રધ્યાનના આ લિંગો-    |
| ચિક્ષો છે. આ લિંગો હિંસા-મૃષાદિમાં ૫. બાહ્ય સાધન વાણી-કાયા દ્વારા  |
| પણ લાગેલાને હોય. (૨૬)                                              |
| परवसणं अभिनंदइ, निरविक्खो निद्दओ निरणुतावो ।                       |
| हरिसिज्जइ कयपावो, रुद्दज्झाणोवगयचित्तो ॥ २७ ॥                      |
| पख्यसनमभिनन्दति निरपेक्षो निर्दयो निरनुताप: ।                      |
| हृष्यते कृतपापो रौद्रध्यानोपगतचित्तः ॥ २७ ॥ १३४४                   |
| <b>ગાથાર્થ–</b> ૫. બીજાની આફત-સંકટ પર ખુશી થાય, (દ. અહીંના         |
| અને પરલોકના ભય પ્રત્યે) બેયરવા હોય, ૭. નિર્દય હોય, ૮.              |
| પશ્ચાત્તાપ રહિત હોય અને પાપ કરીને ખુશી થતો હોય, એવું રૌદ્રધ્યાન    |
| પામેલું ચિત્ત હોય છે. (૨૭)                                         |
| झाणस्स भावणाओ १, देसं २ कालं ३ तहाऽऽसण ४ विसेसं।                   |
| आलंबणं ५ कमं ६ झाइयव्वयं जे य ७ झायारो ८ ॥ २८ ॥                    |
| ध्यानस्य भावना देशं कालं तथाऽऽसनविशेषम् ।                          |
| आलम्बनं कमं ध्यातव्यं ये च ध्यातारः ॥ २८ ॥ १३४५                    |
| तत्तोऽणुप्पेहाओ ९, लेस्सा १० लिंगं ११ फलं च १२ नाऊणं ।             |
| धम्मं झाइज्ज मुणी, तक्क्यजोगो तओ सुक्कं ॥ २९ ॥                     |
| ततोऽनुप्रेक्षा लेश्या लिङ्गं फलं च जात्वा ।                        |
| धर्म्मं ध्यायेद् मुनिस्तत्कृतयोगस्ततः शुक्लम् ॥ २९ ॥ १३४६          |

ગાથાર્થ— ધ્યાનની ૧. ભાવના, ૨. દેશ, ૩. કાળ, અમુક જ ૪. આસન, ૫. આલંબન, ૬. ક્રમ, ૭. ધ્યેય યાને ધ્યાનનો વિષય, ૮. ધ્યાતા, ૫છી ૯. અનુપ્રેક્ષા, ૧૦. લેશ્યા, ૧૧. લિંગ તથા ૧૨. ફળને જાણીને મુનિ એમાં ચિત્ત સ્થાપી ધર્મધ્યાન કરે. ત્યાર બાદ શુક્લધ્યાન કરવાનું.

વિશેષાર્થ – ધર્મધ્યાનનાં ૧૨ દ્વાર – 'ધર્મધ્યાન' શું છે એ વર્ણવવા માટે આ પ્રમાણે ૧૨ દ્વારો છે—(૧) ધ્યાનની ભાવનાઓ. દા.ત. જ્ઞાનભાવના, દર્શનભાવના વગેરે. (૨) ધ્યાન માટે ઉચિત દેશ, સ્થાન, (૩) ઉચિત કાળ, (૪) ઉચિત આસન, (૫) ધર્મધ્યાન માટે આલંબન. જેમ કે—વાચના વગેરે. (૬) ધ્યાનનો ક્રમ, મનોનિરોધ વગેરે. (૭) ધ્યાનનો વિષય ધ્યેય. જેમ કે—જિનાજ્ઞા, વિપાક વગેરે. (૮) ધ્યાતા કોણ ? અપ્રમાદી આદિ. (૯) અનુપ્રેક્ષા યાને ધ્યાન અટકતાં ચિંતવવા યોગ્ય અનિત્યતા-અશરણતા આદિનું આલોચન. (૧૦) ધર્મધ્યાનીને શુદ્ધ લેશ્યા. (૧૧) ધર્મધ્યાનનું લિંગ, સમ્યક્ શ્રદ્ધાન આદિ અને (૧૨) ધ્યાનનું કળ ભાવના આદિ દ્વારોથી સારો અભ્યાસ કેળવી ધર્મધ્યાન ધ્યાવવું. પછી એમાં પરાકાષ્ટાએ પહોંચતા શુક્લધ્યાન ધ્યાવવું. (૨૮-૨૯)

#### पुळ्वकयब्भासो भावणार्हि झाणस्स जुग्गयमुवेइ । ताओ य नाणदंसणचरित्तवेरगजणियाओ ॥ ३० ॥

पूर्वकृताभ्यासो भावनाभिध्यानस्य योग्यतामुपैति । ताश्च ज्ञान-दर्शन-चारित्र-वैराग्यजनिताः ॥ ३० ॥ .......१३४७

્.**ગાથાર્થ--** ધ્યાનની પૂર્વે ભાવનાઓથી અથવા ભાવનાઓમાં અભ્યાસ કર્યો હોય એ ધ્યાનની યોગ્યતાને પામે છે. તે ભાવનાઓના જ્ઞાન-દર્શન-**ચારિત્ર-વૈ**રાગ્ય સાથે સંબંધ છે. (૩૦)

# नाणे निच्चक्यासो, कुणइ मणोधारणं विसुद्धि च । नाणगुणमुणियसारो, तो झाइ सुनिच्चलमईओ ॥ ३१ ॥

शाने नित्याभ्यासः करोति मनोधारणं विशुद्धि च । शानगुणमुणितसारस्ततो ध्यायति सुनिश्चलमतिकः ॥ ३१ ॥ ........ १३४८ ગાથાર્થ- શ્રુતજ્ઞાનમાં હંમેશા પ્રવૃત્તિ રાખે, (એના દ્વારા) મનને (અશુભ વ્યાપાર અટકાવી) ધરી રાખે, (સૂત્રાર્થને) વિશુદ્ધ કરે, 'ચ' શબ્દથી ભવનિર્વેદ કેળવે, એમ જ્ઞાનથી જીવ-અજીવના ગુણ-પર્યાયના સાર-પરમાર્થને જાણે. (અથવા જ્ઞાનગુણથી વિશ્વના સારને સમજે.) ત્યાર પછી અતિશય નિશ્વલ બુદ્ધિવાળો બની ધ્યાન કરે. (૩૧)

# संकाइदोसरहिओ, पसमित्यिज्जाइगुणगणोवेओ । होइ असंमूढमणो, दंसणसुद्धीइ झाणंमी ॥ ३२ ॥

शङ्कादिदोषरहित: प्रशमस्थैर्यादिगुणगणोपेत: ।

भवत्यसमूढमना दर्शनशुद्ध्या ध्याने ॥ ३२ ॥ .......१३४९

ગાથાર્થ- (સર્વજ્ઞ વચનમાં) શંકા આદિ દોષરહિત અને સર્વજ્ઞશાસ-પરિચય, પ્રશમ, સમ્યક્ત્વમાં સ્થિરતા, સાથે પડતાનું સ્થિરીકરણ વગેરે ગુણસમૂહથી સંપત્ર (પુરુષ) સમ્યગ્દર્શનની શુદ્ધિથી ધ્યાનમાં સંમોહરહિત (સ્થિર) ચિત્તવાળો બને છે. (૩૨)

## नवकम्माणायाणं, पोराणविणिज्जरं सुभादाणं । चारित्तभावणाए, झाणमयत्तेण य समेइ ॥ ३३ ॥

नवकर्माऽनादानं पुराणविनिर्जरां शुभाऽऽदानम् ।

चारित्रभावनया ध्यानमयत्नेन च समेति ॥ ३३ ॥ ....... १३५०

ગાથાર્થ– ચારિત્ર ભાવનાથી (૧) નવા કર્મનું અગ્રહણ (૨) જૂનાં કર્મની નિર્જરા અને (૩) નવા શુભનું ગ્રહણ, તથા (૪) ધ્યાન સહેલાઇથી પામે છે. (૩૩)

#### सुविइयजगस्सहावो, निस्संगो निब्भओ निरासो य । वेरगगभावियमणो, झाणंमि सुनिच्चलो होइ ॥ ३४ ॥

सुविदितजगत्स्वभावो नि:सङ्गो निराशश्च ।

वैराग्यभावितमना ध्याने सुनिश्चलो भवति ॥ ३४ ॥...... १३५१

ગાથાર્થ— વૈરાગ્ય ભાવનાથી ભાવિત મનવાળો જગતના સ્વભાવને સારી રીતે જાણનારો, નિસંગ, નિર્ભય અને આશારહિત બની ધ્યાનમાં સુનિશ્ચળ થાય છે. (૩૪)

| निच्चं चिय जुवइपसू-णपुंसगकुसीलविज्जयं जइणो ।                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ठाणं वियणं भणियं, विसेसओ झाणकालम्मि ॥ ३५ ॥                                                                                                                                                                                                            |
| नित्यमेव युवति-पशु-नपुंसक-कुशीलवर्जितं यतेः ।<br>स्थानं विजनं भणितं विशेषतो ध्यानकाले ॥ ३५ ॥ १३५२                                                                                                                                                     |
| <b>ગાથાર્થ—</b> હંમેશા યતિને, વિશેષ કરીને ધ્યાનકાળે સ્થાન યુવતિ-પશુ-<br>નપુંસક અને કુશીલ માણસથી રહિત-એકાંત સ્થાન જરૂરી કહ્યું છે.<br>ધ્યાનકાળે વિશેષથી એકાંતસ્થાન જરૂરી છે. (૩૫)                                                                      |
| थिरकयजोगाणं पुण, मुणीण झाणे सुनिच्चलमणाणं ।                                                                                                                                                                                                           |
| गामंमि जणाइण्णे, सुण्णेरत्ने व न विसेसो ॥ ३६ ॥                                                                                                                                                                                                        |
| स्थिरकृतयोगानां पुनर्मुनीनां ध्याने सुनिश्चलमनसाम् ।<br>ग्रामे जनाकीर्णे शून्येऽरण्ये वा न विशेष: ॥ ३६ ॥ १३५३                                                                                                                                         |
| ગાથાર્થ– ત્યારે સંઘયણ અને ધૃતિ-બળવાળા અભ્યસ્તયોગી, જીવાદિ<br>પદાર્થીનું મનન કરનાર વિદ્વાન તથા ધર્મધ્યાનમાં અત્યંત નિષ્પ્રકંપ<br>મનવાળા મુનિને તો લોકોથી વ્યાપ્ત ગામમાં કે શૂન્યસ્થાનમાં યા<br>અરણ્યમાં (ગમે ત્યાં ધ્યાન કરે એમાં) કોઇ તફાવત નથી. (૩૬) |
| तो जत्य समाहाणं, होइ मणोवयणकायजोगाणं ।                                                                                                                                                                                                                |
| भूओवरोहरहिओ, सो देसो झायमाणस्स ॥ ३७ ॥                                                                                                                                                                                                                 |
| ततो यत्र समाधानं भवति मनो-वचन-काययोगानाम् ।<br>ं भूतोपरोधरहितः सो देशो ध्यायतः ॥ ३७ ॥१३५४                                                                                                                                                             |
| <b>ગાથાર્થ—</b> તેથી ધ્યાન કરનારને જ્યાં મન-વચન-કાયાના યોગોની સ્વસ્થતા<br><b>રહે</b> , એવું જીવસંઘદ્વાદિ વિરાધના વિનાનું સ્થાન (યોગ્ય છે.) (૩૭)                                                                                                       |
| कालो वि सुच्चिय जिंह, जोगसमाहाणमुत्तमं लहड़ ।<br>न उ दिवसनिसावेलाइनियमणं झाइणो भणियं ॥ ३८ ॥                                                                                                                                                           |
| कालोऽपि स एव यत्र योगसमाधानमुत्तमं लभते ।<br>न त दिवसनिशावेलादिनियमनं ध्यानिनो भणितम् ॥ ३८ ॥१३५५                                                                                                                                                      |

ગાથાર્થ— ધ્યાન કરનારને કાળ પણ એવો જોઇએ કે જેમાં યોગસ્વસ્થતા ઉત્તમ મળતી હોય, કિંતુ દિવસ જ યા રાત્રિ જ યોગ્ય વેળા, એવો નિયમ નથી, એમ (તીર્થંકર-ગણધર દેવોએ) કહ્યું છે. (૩૮)

#### जिच्चय देहावत्था, जिया ण झाणोवरोहिणी होइ । झाइज्जा तयवत्थो, ठिओ निसण्णो निविन्नो वा ॥ ३९ ॥

यैव देहावस्था जिता न ध्यानोपरोधिनी भवति । ध्यायेत् तदवस्थः स्थितो निषण्णो निर्विण्णो वा ॥ ३९ ॥.......... १३५६

ગાથાર્થ— અભ્યાસ કરેલી જે કોઇ દેહાવસ્થા ધ્યાનને પીડા કરનારી ન બનતી હોય, તે અવસ્થામાં રહીને ધ્યાન કરે, ચાહે ઊભા (કાયોત્સર્ગ અવસ્થામાં) રહીને, યા (વીરાસનાદિએ) બેઠા રહીને કે લાંબા-ટૂંકા સૂઇ રહીને. (૩૯)

#### सव्वासु वट्टमाणा, मुणओ जं देसकालचिट्ठासु । वस्केवलाइलाभं, पत्ता बहुसो समियपावा ॥ ४० ॥

सर्वासु वर्तमाना मुनयो यद् देशकालचेष्टासु । वरकेवलादिलाभं प्राप्ता बहुश: शान्तपापा: ॥ ४० ॥ ................... १३५७

ગાથાર્થ (દેશ-કાળ-આસનનો નિયમ નથી) કારણ કે મુનિઓ બધી ય દેશ-કાળ-શરીરાવસ્થામાં રહ્યા અનેકવાર પાપને શમાવીને પ્રધાન કેવળજ્ઞાનાદિને પામ્યા છે. (૪૦)

#### तो देसकालिचड्डा-नियमो झाणस्स नित्थ समयंमी । जोगाण समाहाणं, जह होइ तहा पयइयव्वं ॥ ४१ ॥

ततो देशकालचेष्टानियमो ध्यानस्य नास्ति समये । योगानां समाधानं यथा भवति तथा प्रयतितव्यम् ॥ ४१ ॥.......... १३५८

ગાથાર્થ— એટલા માટે આગમમાં 'ધ્યાનના દેશ-કાળ-શરીરચેષ્ટા અમુક જ જોઇએ' એવો નિયમ નથી. માત્ર યોગોની સ્વસ્થતા જે રીતે થાય તે રીતે પ્રયત્ન કરવો. (આટલો નિયમ છે.) (૪૧)

| आलबणाइ वायण-पुच्छणपाख्ट्रणाणु।चताञा ।                                  |
|------------------------------------------------------------------------|
| सामाइयाइयाइं, सद्धममावस्सयाइं च ॥ ४२ ॥                                 |
| आलम्बनानि वाचना-पृच्छना-परिवर्तनानुचिन्ताः ।                           |
| सामायिकादीनि सद्धर्मावश्यकानि च ॥ ४२ ॥ १३५९                            |
| <b>ગાથાર્થ</b> (ધર્મધ્યાનમાં ચડવા માટે નિર્જરા નિમિત્તે કરાતી સૂત્રની) |
| વાચના યાને પઠન-પાઠન, (શંકિતમાં) પૃચ્છા, પૂર્વપઠિતનું પરાવર્તન          |
| તથા અનુચિતન-અનુસ્મરણ અને ચારિત્રધર્મનાં સુંદર અવશ્યકર્તવ્ય             |
| સામાયિક, પડિલેહણાદિ સાધુસામાચારી એ આલંબન છે. (૪૨)                      |
| विसमंमि समारोहइ, दढदव्वालंबणो जहा पुरिसो ।                             |
| सुत्ताइकयालंबो, तह झाणवरं समारोहइ ॥ ४३ ॥                               |
| विषमे समारोहति दृढद्रव्यालम्बनो यथा पुरुषः ।                           |
| सूत्रादिकृतालम्बस्तथा ध्यानवरं समारोहति ॥ ४३ ॥१३६०                     |
| ગા <b>થાર્થ–</b> જેવી રીતે માણસ નીચા સ્થાનમાં રહેલો કોઇ મજબૂત          |
| (દોરડાદિ) દ્રવ્યનાં આલંબને ઊંચે ચઢી જાય છે, તેવી રીતે સૂત્રાદિનું      |
| આલંબન કરનારો ઉત્તમ ધ્યાન (ધર્મધ્યાન) પર ચડી જાય છે. (૪૩)               |
| झाणपडिवत्तिकमो, होइ मणोजोगनिग्गहाईओ ।                                  |
| भवकाले केवलिणो, सेसाण जहासमाहीए ॥ ४४ ॥                                 |
| ध्यानप्रतिपत्तिकमो भवति मनोयोगनिग्रहादिक: ।                            |
| भवकाले केवलिन: शेषाणां यथासमाधिना ॥ ४४ ॥ १३६१                          |
| ગાથાર્થ– ધ્યાનપ્રાપ્તિનો ક્રમ (મોક્ષગમનની અતિ નિકટના)                  |
| સંસારકાળે કેવળ જ્ઞાનીને મનોયોગ-નિગ્રહ આદિ હોય છે, બાકીનાને             |
| સ્વસ્થતાનુસાર (હોય છે.) (૪૪)                                           |
| आणाविचयमवाए, विवागसंठाणओ वि नायव्वा ।                                  |
| एए चत्तारि पया, झायव्वा धम्मझाणस्स ॥ ४५ ॥                              |
| आज्ञाविचयोऽपायो विपाक-संस्थानतोऽपि ज्ञातव्याः ।                        |
| एते चत्वारः पदा ध्यातव्या धर्मध्यानस्य ॥ ४५ ॥ १३६२                     |

ગાથાર્થ– ધર્મધ્યાનના આજ્ઞાવિચય, અપાયવિચય, વિપાકવિચય અને સંસ્થાનવિચય એ ચાર પ્રકારો જાણવા. ધર્મધ્યાનમાં આ ચાર પ્રકારો ધ્યાન કરવા યોગ્ય છે.

વિશેષાર્થ— આ ચાર પ્રકારોનું વિશેષ વર્ણન ભાગ-૨ના પરિશિષ્ટમાંથી વાંચી લેવું. (૪૫)

# सुणिऊणमणाइनिहणं-भूअहियं भूयभावणमहग्घं । अमियमजियं महत्यं, महाणुभावं महाविसयं ॥ ४६ ॥

सुनिपुणामनादिनिधनां भूतहितां भूतभावनामनर्घ्याम् । अमितामजितां महार्थां महानुभावां महाविषयाम् ॥ ४६ ॥ ......... १३६३

# झाइज्जा निख्वज्जं, जिणाण आणं जगप्पईवाणं । अनिउणजणदुन्नेयं, नयभंगपमाणगमगहणं ॥ ४७ ॥

ध्यायेद् निरवद्यां जिनानामाज्ञां जगत्प्रदीपानाम् । अनिपुणजनदुर्जेयां नय-भङ्ग-प्रमाण-गमगहनाम् ॥ ४७ ॥ ......... १३६४

ગાથાર્થ— (જિનાજ્ઞા સૂશ્મદ્રવ્યાદિ, મત્યાદિની નિરૂપક હોઇ) અત્યંત નિપુણ, (દ્રવ્યાદિ અપેક્ષાએ) અનાદિ અનંત, જીવ કલ્યાણરૂપ, (અનેકાંત બોધક) સત્યભાવક, અનદર્ય-અમૂલ્ય (અથવા ઋણદન=કર્મનાશક) હોઇ (અર્થથી) અપરિમિત (યા અમૃત, કેમ કે મીઠી, પથ્ય, અથવા સજીવ યાને ઉપપત્તિક્ષમ) (અન્ય વચનોથી) અજિત, પ્રધાન અર્થવાળી (અવિસંવાદિ, અનુયોગદારાત્મક, નયઘટિત હોઇને ૧. મહાર્થ, યા ૨. મહત્સ્થ મોટા સમકિતી જીવોમાં રહેલ, યા ૩. મહાસ્થ=પૂજા પામેલ), મહાન અનુભાવ-પ્રભાવ-સામર્થ્યવાળી (ચૌદપૂર્વી સર્વ લબ્ધિસંપન્ન બનતા હોઇને પ્રધાન, તથા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાન અને મોક્ષ સુધીનાં પુષ્કળ કાર્ય કરતું હોવાથી પ્રભૂત) મહાન વિષયવાળી, નિરવદ્ય, દોષપાપરહિત, અનિપુણ લોકથી દુર્જ્ય, તથા નય-ભંગી-પ્રમાણ-ગમ (અર્થમાર્ગો)થી ગહન એવી જગતના દીવા સમાન જિનેશ્વર ભગવાનની આજ્ઞાનું (નિરવદ્ય) ધ્યાન કરે. (૪૬-૪૭)

| तत्थ य मइदुब्बलेणं, तिव्वहायरियविरहओ वा वि ।                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नेयगहणत्तणेण य, नाणावरणोदएणं च ॥ ४८ ॥                                                                                  |
| तत्र च मतिदौर्बल्येन तद्विधाचार्यविरहतो वाऽपि ।                                                                        |
| ज्ञेयगहनत्वेन च ज्ञानावरणोदयेन च ॥ ४८ ॥१३६५                                                                            |
| हेऊदाहरणासंभवे य सइ सुद्रु जं न बुज्झिज्जा ।                                                                           |
| सव्वन्नुमयमवितहं तहावि तं चिंतए मझ्मं ॥ ४९ ॥                                                                           |
| हेतूदाहरणासंभवे च सति सुष्ठु यद् न बुध्येत ।                                                                           |
| सर्वज्ञमतमवितथं तथापि तिच्चन्तयेद् मितमान् ॥ ४९ ॥ १३६६                                                                 |
| अणुवकयपराणुग्गहपरायणा जं जिणा जगप्पवरा ।                                                                               |
| जियरागदोसमोहा, य नन्नहाबाइणो तेणं ॥ ५० ॥                                                                               |
| अनुपकृतपरानुग्रहपरायणा यद् जिना जगत्प्रवराः ।                                                                          |
| जितराग-द्वेष-मोहाश्च नान्यथावादिनो तेन ॥ ५० ॥ १३६७                                                                     |
| <b>ગાથાર્થ</b> (૧) બુદ્ધિની સમ્યગ્ અર્થાવધારણની મંદતાએ, (૨) સમ્યક્                                                     |
| ્યથાર્થ તત્ત્વ પ્રતિપાદન કરનાર કુશળ આચાર્ય ન મળવાથી, (૩) જ્ઞેય                                                         |
| પદાર્થની ગહનતાને લીધે, (૪) જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ઉદય થવાથી, યા<br>(૫-૬) હેતુ-ઉદાહરણ ન મળવાથી, આ જિનાજ્ઞાના વિષયમાં જો કોઇ |
| સારી રીતે ન સમજાય તો પણ બુદ્ધિમાન પુરુષ આ ચિતવે કે, 'સર્વજ્ઞ                                                           |
| તીર્થંકરોનું વચન અસત્ય હોય નહિ. કારણ કે ચરાચર જગતમાં શ્રેષ્ઠ શ્રી                                                      |
| જિનેશ્વર ભગવતો, એમના પર બીજાઓએ ઉપકાર ન કર્યો હોય તો ય,                                                                 |
| એના પર ઉપકાર કરવામાં તત્પર રહે છે. એમણે રાગ-દ્વેષ-મોહ (અજ્ઞાન)ને                                                       |
| જીતી લીધા છે, તેથી (અસત્ય બોલવાનાં કારણો જ નહિ હોવાથી) તે<br>અન્યથાવાદી યાને અસત્યભાષી હોય નહિ.' (૪૮-૪૯-૫૦)            |
|                                                                                                                        |
| सळानईणं जा हुज्ज वालुया सळ्वोदहीण जं उदयं ।                                                                            |
| इत्तो वि अणंतगुणो, अत्थो इक्कस्स सुत्तस्स ॥ ५१ ॥                                                                       |
| सर्वनदीनां या भवेद् वालुका सर्वोदधीनां यदुदकम् ।                                                                       |
| इतोऽप्यनन्तगुणोऽर्थः एकस्य सूत्रस्य ॥ ५१ ॥१३६८                                                                         |

| ગાથાર્થ સર્વ નદીઓની જેટલી રેતી થાય અને સર્વ સમુદ્રોનું જેટલું<br>પાણી થાય તેનાથી પણ અનંતગણો અર્થ એક સૂત્રનો થાય છે. (૫૧)           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| जिणवयणमोअगस्स उ, रतिं च दिया य खज्जमाणस्स ।                                                                                        |
| तिंतं बुहो न बच्चइ, हेउसहस्सोवगूढस्स ॥ ५२ ॥                                                                                        |
| जिनवचनमोदकस्य तु रात्रं च दिवा च खाद्यमानस्य ।                                                                                     |
| तृप्तिं बुधो न व्रजति हेतुसहस्रोपगूढस्य ॥ ५२ ॥ १३६९                                                                                |
| ગા <b>થાર્થ</b> – હજારો હેતુઓથી યુક્ત અને રાત-દિવસ ભક્ષણ કરાતા                                                                     |
| જિનવચનરૂપ મોદકથી વિદ્વાન તૃપ્તિને પામતો નથી. (૫૨)                                                                                  |
| नरिनरयतिरियसुरगणसंसारियसळ्बदुक्खरोगाणं ।                                                                                           |
| जिणवयणमागमोसहमपवग्गसुहक्खयप्फलयं ॥ ५३ ॥                                                                                            |
| नर-निरय-तिर्यक्-सुरगणसांसारिकसर्वदुःखरोगाणाम् ।                                                                                    |
| जिनवचनागमौषधमपवर्गसुखाक्षयफलदम् ॥ ५३ ॥ १३७०                                                                                        |
| ગાથાર્થ– મનુષ્યો, નારકો, તિર્યંચો અને દેવસમૂહના સાંસારિક<br>સર્વદુઃખરૂપ યોગોનું ઔષધ જિનવચનરૂપ શાસ્ત્ર છે. એ ઔષધ                    |
| મોક્ષેસુખરૂપ અક્ષયફળને આપનારું છે. (પ૩)                                                                                            |
| गगद्दोसकसायासवाइकिरियासु वट्टमाणाणं ।                                                                                              |
| इहपरलोगावाए, झाइज्जा वज्जपरिवज्जी ॥ ५४ ॥                                                                                           |
| राग-द्वेष-कषाया-ऽऽस्रवादि-क्रियासु-वर्तमानानाम् ।                                                                                  |
| इहपरलोकापायान् ध्यायेद् वर्ज्यपरिवर्जी ॥ ५४ ॥ १३७१                                                                                 |
| ગા <b>થાર્થ</b> રાગ, દ્વેષ, કષાય અને આશ્રવાદિ ક્રિયાઓમાં વર્તતાને આ<br>લોક-ષરલોકના અનર્થ (કેવા આવે છે તે) વર્જ્ય (અકૃત્ય)નો ત્યાગી |
| ધ્યાવે-એકાગ્રતાથી વિચારે. (૫૪)                                                                                                     |
| पयइठिइपएसाणुभावभिन्नं सुहासुहविहत्तं ।                                                                                             |
| जोगाणुभावजणियं, कम्मविवागं विचितिज्जा ॥ ५५ ॥                                                                                       |
| प्रकृति-स्थिति-प्रदेशा-ऽनुभावभिन्नं शुभाशुभविभक्तम् ।                                                                              |
| योगानुभावजनितं कर्मविपाकं विचिन्तयेद् ॥ ५५ ॥ १३७२                                                                                  |

ગાથાર્થ – પ્રકૃતિ-સ્થિતિ-પ્રદેશ-અનુભાવના વિભાગથી ભિન્ન ભિન્ન, (એ દરેક પાછા) શુભ અશુભના વિભાગથી ભિન્ન ભિન્ન, તથા યોગ અને કષાયાદિથી ઉત્પન્ન કર્મ વિપાકને ચિંતવે. (૫૫)

| जिणदेसियाइ लक्खण-संठाणासणविहाणमाणाइं ।                   |
|----------------------------------------------------------|
| उप्पायद्विइभंगाइपज्जवा जे अ दव्वाणं ॥ ५६ ॥               |
| जिनदेशितानि लक्षण-संस्थाना-ऽऽसन-विधान-मानानि ।           |
| उत्पाद-स्थिति-भङ्गादिपर्यवा ये च द्रव्याणाम् ॥ ५६ ॥ १३७३ |
| पंचत्थिकायमइयं, लोयमणाइनिहणं जिणक्खायं ।                 |
| नामाइभेयभिण्णं, तिविहमहोलोगभेयाइ ॥ ५७ ॥                  |
| पञ्चास्तिकायमयं लोकमनादिनिधनं जिनाख्यातम् ।              |
| नामादिभेदिभन्नं त्रिविधमधोलोकादिभेदम् ॥ ५७ ॥ १३७४        |
| खिइवलयदीवसायर-नरयविमाणभवणाइसंद्यणं ।                     |
| वोमाइपइड्ठाणं, निययं लोगद्विइविहाणं ॥ ५८ ॥               |
| क्षिति-वलय-द्वीप-सागर-नरक-विमान-भवनादिसंस्थानम् ।        |
| व्योमादिप्रतिष्ठानं नियतं लोकस्थितिविधानम् ॥ ५८ ॥ १३७५   |
| उवओगलवखणमणाइ-निहणमत्यंतरं सरीराओ ।                       |
| जीवमरूर्वि कार्रि, भोइं च सगस्स कम्मस्स ॥ ५९ ॥           |
| उपयोगलक्षणमनादिनिधनमर्थान्तरं शरीराद् ।                  |
| जीवमरूपिणं कर्तारं भोक्तारं च स्वकस्य कर्मणः ॥ ५९ ॥ १३७६ |
| तस्स य सकम्मजणियं, जम्माइजलं कसायपायालं ।                |
| वसणसयसावयमणं, मोहावत्तं महाभीमं ॥ ६० ॥                   |
| तस्य च स्वकर्मजनितं जन्मादिजलं कषायपातालम् ।             |
| व्यसनशतश्वापदवन्तं मोहावर्तं महाभीमम् ॥ ६० ॥ १३७७        |
| अन्नाणमारुएरिय-संजोगविओगवीइसंताणं ।                      |
| संसारसागरमणोरपारमसुहं विचित्तिज्जा ॥ ६१ ॥                |

|      | अज्ञानमारुतेरितसंयोगवियोगवीचिसन्तानम् ।                                                                                   |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | संसारसागरमनोरपारमशुभं विचिन्तयेद् ॥ ६१ ॥ १३७८                                                                             |
|      | तस्स य संतरणसहं, सम्मदंसणसुबंधणमणग्धं ।                                                                                   |
|      | नाणमयकण्णधारं, चारित्तमयं महापोयं ॥ ६२ ॥                                                                                  |
|      | तस्य च सन्तरणसहं सम्यग्दर्शनसुबन्धनमनर्धम् ।                                                                              |
|      | ज्ञानमयकर्णधारं चारित्रमयं महापोतम् ॥ ६२ ॥ १३७९                                                                           |
|      | संवरकयनिच्छिडुं तवपवणाविद्धजवणतरवेगं ।                                                                                    |
|      | वेरगमगगपडियं, विसुत्तियावीइनिक्खोभं ॥ ६३ ॥                                                                                |
|      | संवरकृतनिश्छिदं तपःपवनाविद्धजवनतरवेगम् ।                                                                                  |
|      | वैराग्यमार्गपिततं विस्रोतिसकावीिचिनिक्षोभ्यम् ॥ ६३ ॥ १३८०                                                                 |
|      | आरोढुं मुणिवणिया, महग्घसीलंगस्यणपडिपुण्णं ।                                                                               |
|      | जह तं निव्वाणपुरं, सिग्धमविग्धेण पावंति ॥ ६४ ॥                                                                            |
|      | आरुह्य मुनिवणिजो महार्घशीलाङ्गरत्नप्रतिपूर्णम् ।                                                                          |
|      | यथा तद् निर्वाणपुरं शोघ्रमविघ्नेन प्राप्नुवन्ति ॥ ६४ ॥ १३८१                                                               |
|      | तत्थ य तिरयणविणिओगमइयमेगंतियं निराबाहं ।                                                                                  |
|      | साहावियं निरुवमं, जह सुक्खं अक्खयमुर्विति ॥ ६५ ॥                                                                          |
|      | तत्र च त्रिरत्नविनियोगमयमेकान्तिकं निराबाधम् ।                                                                            |
|      | स्वाभाविकं निरुपमं यथा सौख्यमक्षयमुपयान्ति ॥ ६५ ॥ १३८२                                                                    |
|      | किं बहुणा सव्वं चिय, जीवाइपयत्थवित्थरोवेअं।                                                                               |
|      | सळनयसमूहमयं, झाएज्जा समयसब्भावं ॥ ६६ ॥                                                                                    |
|      | किं बहुना ? सर्वमेव जीवादिपदार्थिवस्तरोपेतम् ।                                                                            |
|      | सर्वनयसमूहमयं ध्यायेत् समयसद्भावम् ॥ ६६ ॥ १३८३                                                                            |
|      | ગાથાર્થ- (ચોથા 'સંસ્થાનવિચય'માં શું ચિંતવે ? તો કે) જિનેશ્વર                                                              |
|      | ાગવાને ઉપદેશેલ ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યોનાં લક્ષણ, આકૃતિ, આધાર,<br>લાગ પ્રમાણ અને ઇત્યાદ-ત્યથ-ધીત્યાદિ જે પર્યાય (તે ચિંતવે |
| - 11 | sia nand and censeragenically at udio le failed                                                                           |

વળી—) (૫૬) જિનોક્ત અનાદિ-અનંત પંચાસ્તિકાયમય લોકને નામાદિ (નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ-પર્યાય-લોક) ભેદથી ૮ પ્રકાર તથા અધો-મધ્ય-ઊર્ધ્વ એમ ત્રણ પ્રકારે (ચિંતવે, એમાં) (૫૭) (ઘર્મ-ઘમ્મા આદિ સાત પાતાલ) ભમિઓ. (ઘનોદધિ આદિ) વલયો. (જંબદ્વીપ-લવણાદિ અસંખ્ય) દ્વીપો, સમુદ્રો, નારકો, વિમાનો, દેવતાઇ ભવનો તથા વ્યંતરનગરોની આકૃતિ. આકૃાશ-વાય આદિમાં પ્રતિષ્ઠિત શાશ્વત લોકવ્યવસ્થા પ્રકાર (ચિતવે), (૫૮) (વળી-સાકાર-નિરાકાર) ઉપયોગ સ્વરૂપ, અનાદિ અનંત તથા શરીરથી જુદો, અરૂપી, સ્વકર્મનો કર્તા ભોક્તા જીવ ચિંતવે. (૫૯) (વળી–) જીવનો સંસાર, સ્વકર્મથી જે નિર્મિત, જન્માદિ જળવાળો, કષાયરૂપી પાતાલવાળો, સેંકડો વ્યસનો (વ્યસન-દુ:ખો) રૂપી જલચર જીવોવાળો, (ભ્રમણકારી) મોહરૂપી આવર્તવાળો, અતિભયાનક. (૬૦) અજ્ઞાન પવનથી પ્રેરિત (ઇષ્ટાનિષ્ટ) સંયોગ-વિયોગરૂપી તરંગમાળાવાળો, અનાદિ અનંત અશુભ સંસાર ચિંતવે. (૬૧) વળી-તેને તરી જવા માટે સમર્થ. સમ્યગ્દર્શન૩પી સારા બંધનવાળું. નિષ્પાપ અને જ્ઞાનમય સુકાનીવાળું ચારિત્રરૂપી મહાજહાજ, (ચિંતવે) (૬૨) તે પણ આશ્રવનિરોધાત્મક સંવર (ઢાંકણો)થી છિદ્રરહિત કરાયેલું, તપરૂપી પવનથી પ્રેરિત અધિકશીઘ વેગવાળું, વૈરાગ્યરૂપી માર્ગે પડેલું અને દુર્ધ્યાનરૂપી તરંગોથી અક્ષોભાયમાન, (૬૩) મહાકિમતી શીલાંગરૂપી રત્નોથી ભરેલા (તે મહાજહાજ) પર આરૂઢ થઇને મુનિરૂપી વેપારીઓ જે રીતે શીધ નિર્વિધ્ને મોક્ષનગરે પહોંચી જાય છે. એ (ચિંતવે) (૬૪) વળી-એ નિર્વાણનગરમાં જ્ઞાનાદિ ત્રણ રત્નના વિનિયોગમય એકાંતિક. બાધારહિત સ્વાભાવિક, અનુપમ અને અક્ષય સુખને જે રીતે પ્રાપ્ત કરે છે, તે (ચિંતવે) (૬૫) વધુ શું કહેવું ? જીવાદિ પદાર્થના વિસ્તારથી સંપન્ન અને સર્વનયસમુહમય સમસ્ત સિદ્ધાંત-અર્થને ચિંતવે. (૬૬)

सव्वप्पमायरहिया मुणओ खीणोवसंतमोहा य । झायारो नाणधणा, धम्मज्झाणस्स निद्दिद्वा ॥ ६७ ॥

सर्वप्रमादरिहता मुनयः क्षीणोपशान्तमोहाश्च । ध्यातारो ज्ञानधना धर्मध्यानस्य निर्दिष्टाः ॥ ६७ ॥ ....... १३८४ ગાથાર્થ— સર્વ પ્રમાદથી રહિત મુનિ તથા ક્ષીણ યા ઉપશાંત થવા લાગ્યો છે મોહ જેનો (અર્થાત્ ક્ષપક અને ઉપશામક નિર્ગ્રથ, 'ચ' શબ્દથી બીજા પણ અપ્રમાદી) એવા જ્ઞાનરૂપી ધનવાળાને ધર્મધ્યાનના ધ્યાતા કહેવામાં આવ્યા છે. (૬૭)

## एए च्चिय पुव्वाणं, पुव्वधरा सुप्पसत्यसंघयणा । दुन्ह सजोगाजोगासुकाणपराण केवलिणो ॥ ६८ ॥

एत एव पूर्वयो: पूर्वधरा: सुप्रशस्तसंहनना: ।

द्वयोः सयोगायोगाः शुक्लयोः परयोः केवलिनः ॥ ६८ ॥ ......... १३८५

ગાથાર્થ— આ જ અપ્રમાદી મુનિઓ શુક્લધ્યાનના પહેલા બે પ્રકારના અધિકારી છે, માત્ર એ પૂર્વધર અને શ્રેષ્ઠ વજઋષભનારાચસંઘયણને ધરનારા હોવા જોઇએ, ત્યારે શુક્લધ્યાનના 'પરાણ' પાછલા બે પ્રકારના ધ્યાતા તો સયોગી-અયોગી કેવળજ્ઞાની હોય છે. (૬૮)

## झाणोवरमे वि मुणी, निच्चमनिच्चाइचिंतणापरमो । होइ सुभावियचित्तो, धम्मज्झाणेण जो पुर्व्वि ॥ ६९ ॥

ध्यानोपरमेऽपि मुनिर्नित्यमनित्यादिचिन्तनापरम: ।

भवति सुभावितचित्तो धर्मध्यानेन य: पूर्वम् ॥ ६९ ॥............. १३८६

ગાથાર્થ- જે મુનિએ પૂર્વ ધર્મધ્યાનથી ચિત્તને ભાવિત કર્યું છે તે મુનિ ધ્યાન ચાલ્યું જાય ત્યારે પણ હંમેશા અનિત્યાદિ ભાવનાઓમાં રમે. (૬૯)

#### हुंति कमविसुद्धाओ, लेसाओ पम्हपीयसुक्काओ । धम्मज्झाणोवगयस्स तिव्वमंदाइभेयाओ ॥ ७० ॥

भवन्ति कमविशुद्धा लेश्याः पद्म-पीत-शुक्लाः ।

धर्मध्यानोपगतस्य तीव्रमन्दादिभेदाः ॥ ७० ॥ ...... १३८७

**ગાથાર્થ–** ધર્મધ્યાનમાં રહેલાને તીવ્ર-મંદ યા મધ્યમ પ્રકારવાળી પીત-પદ્મ-શુક્લ લેશ્યા હોય છે. એ ક્રમસર વધતી-વિશુદ્ધિવાળી છે. (૭૦)

आगमञ्वएसाणा-निसग्गओ जं जिणप्पणीयाणं । भावाणं सद्दहणं, धम्मज्झाणस्स तं लिंगं ॥ ७१ ॥

| भाषार्थ— જિનેશર ભગવંતે કહેલ (દ્રવ્યાદિ) પદાર્થની આગમ- સૂત્રથી, તદનુસારી કથનથી, સૂત્રોક્ત પદાર્થથી યા સ્વભાવથી શ્રદ્ધ કરવી, એ ધર્મધ્યાનનું જ્ઞાપક ચિક્ષ છે. (૭૧) जिणसाद्गुणिकत्तण-पसंसणादाणिवणयसंपत्तो । सुयसीलसंजमरओ, धम्मज्झाणी मुणेयव्वो ॥ ७२ ॥ जिनसाधुगुणकीर्तनप्रशंसनादानिवनयसंप्राप्तः । श्रुतशीलसंयमरतो धर्मध्यानी ज्ञातव्यः ॥ ७२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| भाषार्थ— किनेश्वर लगवंते क्रेडेल (द्रव्यािह) पहार्थनी आगमस्त्रथी, तहनुसारी क्रथनथी, सूत्रोक्त पहार्थथी या स्वलावथी श्रद्ध करवी, से धर्मध्याननुं शापक थिह छे. (७१)  जिणसाहूगुणिकत्तण-पसंसणादाणिवणयसंपत्तो । सुयसीलसंजमरओ, धम्मज्झाणी मुणेयव्वो ॥ ७२ ॥ जिनसाधुगुणकीर्तनप्रशंसनादानिवनयसंप्राप्तः । श्रु ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | आगमोपदेशाज्ञानिसर्गतो यद् जिनप्रणीतानाम् ।                         |
| सूत्रथी, तहनुसारी अथनथी, सूत्रोक्त पहार्थथी या स्वलावथी श्रद्ध करवी, से धर्मध्याननुं श्रापक्ष विक्ष छे. (७१)  जिणसाहूगुणिकत्तण-पसंसणादाणिविणयसंपत्तो । सुयसीलसंजमरओ, धम्मज्झाणी मुणेयव्वो ॥ ७२ ॥ जिनसाधुगुणकीर्तनप्रशंसनादानिवनयसंप्राप्तः । श्रुतशीलसंयमरतो धर्मध्यानी ज्ञातव्यः ॥ ७२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | भावानां श्रद्धानं धर्मध्यानस्य तिल्लङ्गम् ॥ ७१ ॥ १३८८              |
| सूत्रथी, तहनुसारी अथनथी, सूत्रोक्त पहार्थथी या स्वलावथी श्रद्ध करवी, से धर्मध्याननुं श्रापक्ष विक्ष छे. (७१)  जिणसाहूगुणिकत्तण-पसंसणादाणिविणयसंपत्तो । सुयसीलसंजमरओ, धम्मज्झाणी मुणेयव्वो ॥ ७२ ॥ जिनसाधुगुणकीर्तनप्रशंसनादानिवनयसंप्राप्तः । श्रुतशीलसंयमरतो धर्मध्यानी ज्ञातव्यः ॥ ७२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>ગાથાર્થ—</b> જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલ (દ્રવ્યાદિ) પદાર્થની આગમ      |
| डरवी, એ धर्भध्याननुं श्लापं शिक्ष छे. (७१)  जिणसाहूगुणिकत्तण-पसंसणादाणिविणयसंपत्तो । सुयसीलसंजमरओ, धम्मज्झाणी मुणेयव्वो ॥ ७२ ॥ जिनसाधुगुणकीर्तनप्रशंसनादानिवनयसंप्राप्तः । श्रुतशीलसंयमरतो धर्मध्यानी ज्ञातव्यः ॥ ७२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _                                                                  |
| सुयसीलसंजमरओ, धम्मज्झाणी मुणेयव्यो ॥ ७२ ॥ जनसाधुगुणकीर्तनप्रशंसनादानिवनयसंप्राप्तः । श्रुतशीलसंयमरतो धर्मध्यानी ज्ञातव्यः ॥ ७२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                    |
| जिनसाधुगुणकीर्तनप्रशंसनादानिवनयसंप्राप्तः । श्रुतशीलसंयमरतो धर्मध्यानी ज्ञातव्यः ॥ ७२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | जिणसाहूगुणकित्तण-पसंसणादाणविणयसंपत्तो ।                            |
| श्रुतशीलसंयमरतो धर्मध्यानी ज्ञातव्यः ॥ ७२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सुयसीलसंजमस्ओ, धम्मज्झाणी मुणेयव्वो ॥ ७२ ॥                         |
| ગાથાર્થ— તીર્થંકર દેવ તથા મુનિઓના (નિરતિચાર સમ્યગ્દર્શનાદિ) ગુલોનું કથન, ભક્તિપૂર્વક સ્તુતિ, વિનય, એમને (આહારાદિનું) દાન, એનાથી સંપન્ન અને જિનાગમ, વ્રત, સંયમ (અહિંસાદિ) એમાં ભાવથી રક્ત ધર્મધ્યાની હોય એ જાણવું. (૭૨)  अह खंतिमद्दवज्जव—मुत्तीओ जिणमयप्पहाणाओ । आलंबणाइं जेहिं, सुक्रज्ञाणं समारुहइ ॥ ७३ ॥ अथ क्षान्ति—मार्दवा—ऽऽर्जव—मुक्तयो जिनमतप्रधानाः । आलम्बनानि यैः शुक्लध्यानं समारोहित ॥ ७३ ॥                                                                                                                                                                                                               | जिनसाधुगुणकीर्तनप्रशंसनादानविनयसंप्राप्तः ।                        |
| ગુણોનું કથન, ભક્તિપૂર્વક સ્તુતિ, વિનય, એમને (આહારાદિનું) દાન, એનાથી સંપન્ન અને જિનાગમ, વ્રત, સંયમ (અહિંસાદિ) એમાં ભાવથી રક્ત ધર્મધ્યાની હોય એ જાણવું. (૭૨)  अह खंतिमद्दवज्जव-मुत्तीओ जिणमयप्पहाणाओ । आलंबणाइं जेहिं, सुक्रज्झाणं समारुहइ ॥ ७३ ॥ अथ क्षान्ति-मार्दवा-ऽऽर्जव-मुक्तयो जिनमतप्रधानाः । आलम्बनानि यैः शुक्लध्यानं समाग्रेहित ॥ ७३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                         | श्रुतशीलसंयमरतो धर्मध्यानी ज्ञातव्यः ॥ ७२ ॥ १३८९                   |
| એનાથી સંપન્ન અને જિનાગમ, વ્રત, સંયમ (અહિંસાદિ) એમાં ભાવથી રક્ત ધર્મધ્યાની હોય એ જાણવું. (૭૨)  अह खंतिमद्दवज्जव-मुत्तीओ जिणमयण्यहाणाओ । आलंबणाइं जेहिं, सुक्रज्झाणं समारुह ॥ ७३ ॥ अथ क्षान्ति-मार्दवा-ऽऽर्जव-मुक्तयो जिनमतप्रधानाः । आलम्बनानि यैः शुक्लध्यानं समारोहित ॥ ७३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>ગાથાર્થ–</b> તીર્થંકર દેવ તથા મુનિઓના (નિરતિચાર સમ્યગ્દર્શનાદિ) |
| रक्त धर्मध्यानी होय से अशावुं. (७२)  अह खंतिमद्द्वज्जव-मुत्तीओ जिणमयप्पहाणाओ ।  आलंबणाइं जेहिं, सुक्कज्झाणं समारुह ॥ ७३ ॥  अथ क्षान्ति-मार्दवा-ऽऽर्जव-मुक्तयो जिनमतप्रधानाः ।  आलम्बनानि यैः शुक्लध्यानं समारोहति ॥ ७३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ગુજ્ઞોનું કથન, ભક્તિપૂર્વક સ્તુતિ, વિનય, એમને (આહારાદિનું) દાન,    |
| अह खंतिमद्दक्जव-मुत्तीओ जिणमयप्पहाणाओ । आलंबणाइं जेहिं, सुक्रज्झाणं समारुहइ ॥ ७३ ॥ अथ क्षान्ति-मार्दवा-ऽऽर्जव-मुक्तयो जिनमतप्रधानाः । आलम्बनानि यैः शुक्लध्यानं समारोहित ॥ ७३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | એનાથી સંપન્ન અને જિનાગમ, વ્રત, સંયમ (અહિંસાદિ) એમાં ભાવથી          |
| आलंबणाइं जेहिं, सुक्रज्झाणं समारुहइ ॥ ७३ ॥ अथ क्षान्ति-मार्दवा-ऽऽर्जव-मुक्तयो जिनमतप्रधानाः । आलम्बनानि यैः शुक्लध्यानं समारोहित ॥ ७३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | રક્ત ધર્મધ્યાની હોય એ જાણવું. (૭૨)                                 |
| अथ क्षान्ति-मार्दवा-ऽऽर्जव-मुक्तयो जिनमतप्रधानाः । आलम्बनानि यैः शुक्लध्यानं समारोहित ॥ ७३ ॥ १३९० शाथार्थ— હવે (આસન દ્વાર પછી) જિનમતમાં મુખ્ય ક્ષમા-મૃદુતા-નિર્લોભતા એ આલંબનો છે, તેથી શુક્લધ્યાન પર ચઢાય છે. (७३) तिहुयणिवसयं कमसो, संखिविड मणं अणुंमि छउमत्यो । झायइ सुनिप्पकंपो, झाणं अमणो जिणो होइ ॥ ७४ ॥ त्रिभुवनिषयं कमशः संक्षिप्य मनोऽणौ छद्यस्थः । ध्यायित सुनिष्प्रकम्पो ध्यानममना जिनो भवति ॥ ७४ ॥ १३९१ भाषार्थ— छन्नस्थ (असर्वज्ञ) आत्मा त्रिलोङना विषयमांथी क्षमशः (प्रत्येक वस्तुना त्यागपूर्वक) मनने संक्षेथी परमाशु ७पर स्थापित करीने अतीव निश्चण जनेलो शुक्लध्यान ध्यावे. (ते पहेला के प्रकारमां होय, | अह खंतिमद्दवज्जव-मुत्तीओ जिणमयप्पहाणाओ ।                           |
| आलम्बनानि यै: शुक्लध्यानं समारोहित ॥ ७३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | आलंबणाइं जेहिं, सुक्रज्झाणं समारुहइ ॥ ७३ ॥                         |
| ગાથાર્થ— હવે (આસન દ્વાર પછી) જિનમતમાં મુખ્ય ક્ષમા-મૃદુતા-<br>નિર્લોભતા એ આલંબનો છે, તેથી શુક્લધ્યાન પર ચઢાય છે. (૭૩)<br>तिहुयणिवसयं कमसो, संखिविड मणं अणुंमि छउमत्थो ।<br>झायइ सुनिप्पकंपो, झाणं अमणो जिणो होइ ॥ ७४ ॥<br>त्रिभुवनविषयं कमशः संक्षिप्य मनोऽणौ छद्मस्थः ।<br>ध्यायति सुनिष्प्रकम्पो ध्यानममना जिनो भवति ॥ ७४ ॥ १३९१<br>ગાથાર્થ— છદ્મસ્થ (અસર્વજ્ઞ) આત્મા ત્રિલોકના વિષયમાંથી ક્રમશઃ<br>(પ્રત્યેક વસ્તુના ત્યાગપૂર્વક) મનને સંકોચી પરમાણુ ઉપર સ્થાપિત કરીને<br>અતીવ નિશ્વળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,                                                                           | अथ क्षान्ति–मार्दवा–ऽऽर्जव–मुक्तयो जिनमतप्रधाना: ।                 |
| निर्खोलता એ આલંબનો છે, તેથી શુક્લધ્યાન પર ચઢાય છે. (૭૩) तिहुयणिवसयं कमसो, संखिविड मणं अणुंमि छउमत्थो । झायइ सुनिप्पकंपो, झाणं अमणो जिणो होइ ॥ ७४ ॥ त्रिभुवनविषयं कमशः संक्षिप्य मनोऽणौ छद्मस्थः । ध्यायित सुनिष्प्रकम्पो ध्यानममना जिनो भवित ॥ ७४ ॥ १३९१ गाथार्थ- છદ્મસ્થ (અસર્વજ્ઞ) આત્મા ત્રિલોકના વિષયમાંથી કમશઃ (પ્રત્યેક વસ્તુના ત્યાગપૂર્વક) મનને સંકોચી પરમાણુ ઉપર સ્થાપિત કરીને અતીવ નિશ્વળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,                                                                                                                                                               | आलम्बनानि यै: शुक्लध्यानं समारोहति ॥ ७३ ॥ १३९०                     |
| तिहुयणिवसयं कमसो, संखिविड मणं अणुंमि छउमत्थो । झायइ सुनिप्पकंपो, झाणं अमणो जिणो होइ ॥ ७४ ॥ त्रिभुवनविषयं कमशः संक्षिप्य मनोऽणौ छद्मस्थः । ध्यायित सुनिष्प्रकम्पो ध्यानममना जिनो भवित ॥ ७४ ॥ १३९१ गाथार्थ- छन्नस्थ (असर्वञ्च) आत्मा त्रिलोङना विषयमांथी ङमशः (प्रत्येड वस्तुना त्यागपूर्वङ) मनने संडोथी परमाशु उपर स्थापित डरीने अतीव निश्चण जनेलो शुड्लध्यान ध्यावे. (ते पहेला जे प्रडारमां होय,                                                                                                                                                                                                                       | <b>ગાથાર્થ–</b> હવે (આસન દ્વાર પછી) જિનમતમાં મુખ્ય ક્ષમા-મૃદુતા-   |
| झायइ सुनिप्पकंपो, झाणं अमणो जिणो होइ ॥ ७४ ॥ त्रिभुवनविषयं क्रमशः संक्षिप्य मनोऽणौ छद्मस्थः । ध्यायित सुनिष्प्रकम्पो ध्यानममना जिनो भवति ॥ ७४ ॥ १३९१ गाधार्थ- छद्मस्थ (असर्वञ्च) आत्मा त्रिलोडना विषयमांथी इमशः (प्रत्येड वस्तुना त्यागपूर्वड) मनने संडोयी परमाशु उपर स्थापित डरीने अतीव निश्चण जनेलो शुड्लध्यान ध्यावे. (ते पहेला जे प्रडारमां होय,                                                                                                                                                                                                                                                                    | નિર્લોભતા એ આલંબનો છે, તેથી શુક્લધ્યાન પર ચઢાય છે. (૭૩)            |
| त्रिभुवनविषयं क्रमशः संक्षिप्य मनोऽणौ छद्मस्थः ।<br>ध्यायति सुनिष्प्रकम्पो ध्यानममना जिनो भवति ॥ ७४ ॥ १३९१<br><b>ગાથાર્थ-</b> છદ્મસ્થ (અસર્વજ્ઞ) આત્મા ત્રિલોકના વિષયમાંથી ક્રમશઃ<br>(પ્રત્યેક વસ્તુના ત્યાગપૂર્વક) મનને સંકોચી પરમાણુ ઉપર સ્થાપિત કરીને<br>અતીવ નિશ્ચળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तिहुयणविसयं कमसो, संखिविउ मणं अणुंमि छउमत्थो ।                     |
| ध्यायित सुनिष्प्रकम्पो ध्यानममना जिनो भवति ॥ ७४ ॥ १३९१<br>ગાથાર્થ– છદ્મસ્થ (અસર્વજ્ઞ) આત્મા ત્રિલોકના વિષયમાંથી ક્રમશઃ<br>(પ્રત્યેક વસ્તુના ત્યાગપૂર્વક) મનને સંકોચી પરમાણુ ઉપર સ્થાપિત કરીને<br>અતીવ નિશ્ચળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | झायइ सुनिप्पकंपो, झाणं अमणो जिणो होइ ॥ ७४ ॥                        |
| ગાથાર્થ– છદ્મસ્થ (અસર્વજ્ઞ) આત્મા ત્રિલોકના વિષયમાંથી ક્રમશઃ<br>(પ્રત્યેક વસ્તુના ત્યાગપૂર્વક) મનને સંકોચી પરમાણુ ઉપર સ્થાપિત કરીને<br>અતીવ નિશ્ચળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | त्रिभुवनविषयं क्रमशः संक्षिप्य मनोऽणौ छद्मस्थः ।                   |
| (પ્રત્યેક વસ્તુના ત્યાગપૂર્વક) મનને સંકોચી પરમાણુ ઉપર સ્થાપિત કરીને<br>અતીવ નિશ્વળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ध्यायति सुनिष्प्रकम्पो ध्यानममना जिनो भवति ॥ ७४ ॥ १३९१             |
| અતીવ નિશ્વળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . ગાથાર્થ– છદ્મસ્થ (અસર્વજ્ઞ) આત્મા ત્રિલોકના વિષયમાંથી ક્રમશઃ     |
| અતીવ નિશ્વળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (પ્રત્યેક વસ્તુના ત્યાગપૂર્વક) મનને સંકોચી પરમાણ ઉપર સ્થાપિત કરીને |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | અતીવ નિશ્વળ બનેલો શુક્લધ્યાન ધ્યાવે. (તે પહેલા બે પ્રકારમાં હોય,   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                    |

| जह सळ्वसरीरगयं, मंतेण विसं णिरुंभए डंके ।                                |
|--------------------------------------------------------------------------|
| तत्तो पुणोऽविणिज्जइ, पहाणतरमंतजोगेण ॥ ७५ ॥                               |
| यथा सर्वशरीरगतं मन्त्रेण विषं निरुध्यते डङ्के ।                          |
| ततः पुनरपनीयते प्रधानतरमन्त्रयोगेन ॥ ७५ ॥ १३९२                           |
| तह तिहुयणतणुविसयं, मणोविसं मंतजोगबलजुत्तो ।                              |
| परमाणुमि निरुंभइ, अवणेइ तओवि जिणविज्जो ॥ ७६ ॥                            |
| तथा त्रिभुवनतनुविषयं मनोविषं मन्त्रयोगबलयुक्तः ।                         |
| परमाणौ निरुषद्धि अपनयति ततोऽपि जिनवैद्यः ॥ ७६ ॥ १३९३                     |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જેવી રીતે આખા શરીરમાં વ્યાપેલું ઝેર મંત્ર વડે (સંકોચીને) |
| ડંખપ્રદેશમાં લાવી મૂકવામાં આવે છે, (અને ત્યાર પછી) શ્રેષ્ઠતર મંત્રના     |
| યોગથી ડંખ દેશમાંથી પણ દૂર કરવામાં આવે છે, તેવી રીતે ત્રિભુવનરૂપી         |
| શરીરમાં પ્રસરેલું મનરૂપી ઝેર (જિનવચનધ્યાનરૂપી) મંત્રના સામર્થ્યવાળો      |
| પરમાણુમાં લાવી મૂકે છે, (અને પછી) જિનન્કેવળજ્ઞાનીરૂપી વૈદ્ય              |
| એમાંથી પણ (અચિંત્ય પ્રયત્નથી મનોવિષને) દૂર કરે છે. (૭૫-૭૬)               |
| ओसारिइंधणभरो, जह परिहाइ कमसो हुयासव्व ।                                  |
| थोवेंधणोवसेसो, निव्वाइ तओऽवणीओ य ॥ ७७ ॥                                  |
| उत्सारितेन्धनभरो यथा परिहीयते क्रमशो हुताशो वा।                          |
| स्तोकेन्धनावशेषो निर्वाति ततोऽपनीतश्च ॥ ७७ ॥ १३९४                        |
| तह विसर्वेधणहीणो, मणोहुयासो कमेण तणुअंमी ।                               |
| विसइंधणे निरुंभइ, निळाइ तओवणीओ य ॥ ७८ ॥                                  |
| तथा विषयेन्धनहीनो मनोहुताश: क्रमेण तनुके।                                |
| विषयेन्धने निरुध्यते निर्वाति ततोऽपनीतश्च ॥ ७८ ॥ १३९५                    |
| ગાથાર્થ– જેવી રીતે ક્રમશઃ કાષ્ઠસમૂહ દૂર થવાથી અગ્નિ ઓલવાતો               |
| આવે છે અને થોડાં જ ઇંધણ પર થોડો જ અગ્નિ રહે છે, તો થોડું પણ              |
| ઇંષણ દૂર થયે શાંત થઇ જાય છે, એવી રીતે વિષયરૂપી ઇંષણ પણ                   |
| સંકોચાઇ જાય છે, અને તે થોડા પણ વિષણ-ઇંધણ પરથી ખસેડી લેતાં                |
| શાંત થઇ જાય છે. (૭૭–૭૮)                                                  |

| तायामय गालवाए, तत्तायसमायणाप्यय या ।                                     |
|--------------------------------------------------------------------------|
| परिहाइ कमेण जहा, तह जोगिमणोजलं जाण ॥ ७९ ॥                                |
| तोयमिव नालिकायास्तप्तायसभाजनोदरस्थं वा ।                                 |
| परिहीयते क्रमेण यथा तथा योगिमनोजलं जानीहि ॥ ७९ ॥ १३९६                    |
| <b>ગાથાર્થ–</b> જેવી રીતે (કાચી) ઘડીમાં અથવા તપેલા લોઢાના વાસણમાં        |
| હેલ પાણી ક્રમશઃ ઓછું થતું આવે છે, તે પ્રમાણે યોગીનું મનરૂપી જળ           |
| <u>ત્ર</u> ણ. (એ ય અપ્રમાદરૂપી અગ્નિથી તપેલા જીવરૂપી વાસણમાં રહ્યું છતું |
| મોછું થતું જાય છે.) (૭૯)                                                 |
| एवं चिय वयजोगं, निरुंभइ कमेण कायजोगं पि ।                                |
| तो सेलेसुळ्व थिरो, सेलेसी केवली होइ ॥ ८० ॥                               |
| एवमेव वाग्योगं निरुणद्धि क्रमेण काययोगमपि ।                              |
| ततः शैलेश इव स्थिरः शैलेशी केवली भवति ॥ ८० ॥ १३९७                        |
| <b>ગાથાર્થ</b> આ વિષ આદિ દેષ્ટાંતોથી વાગ્યોગનો નિરોધ કરે છે, તથ          |
| મ્યાઃ કાયયોગનો પણ (નિરોધ કરે છે.) ત્યારબાદ કેવળજ્ઞાની મેરુની             |
| તાં <b>કક સ્થિર શૈલેશી બને છે. (૮૦</b> )                                 |
| उप्पायद्विइभंगाइ-पज्जवाणं जमेगदव्वंमी ।                                  |
| नाणानयाणुसरणं, पुळ्वगयसुयाणुसारेणं ॥ ८१ ॥                                |
| उत्पादस्थितिभङ्गादिपर्यायाणां यदेकद्रव्ये ।                              |
| नानानयानुसरणं पूर्वगतश्रुतानुसारेण ॥ ८१ ॥ १३९८                           |
| सवियासमस्थवंजण-जोगंतस्ओ तयं पढमसुक्कं ।                                  |
| होइ पहुत्तवियक्कं, सवियारमरागभावस्स ॥ ८२ ॥                               |
| सविचारमर्थव्यञ्जनयोगान्तरतस्तकं प्रथमशुक्लम् ।                           |
| ् भवति पृथक्त्ववितर्कं सविचारमरागभावस्य ॥ ८२ ॥ १३९९                      |
| <b>ગાથાર્થ–</b> એક (અણુ-આત્માદિ) દ્રવ્યમાં ઉત્પાદ-સ્થિતિ-નાશ વગેરે       |
| પર્યાયોનું અનેકનયોથી 'પૂર્વગત' શ્રુતના અનુસારે જે ચિંતન, તે પ <b>ણ</b>   |
| પદાર્થ દવ્ય શબ્દ (નામ) અને યોગ (મનોયોગાદિ)ના ભેદથી સવિચાર                |

અર્થાત્ એ ત્રણેમાં એક પરથી બીજા પર સંક્રમણવાળું ચિંતન, એ પહેલું શુક્લધ્યાન છે. એ પણ વિવિધતાએ શ્રુતાનુસારી હોઇ સવિચાર છે, અને તે રાગભાવરહિતને થાય છે. (૮૧-૮૨)

#### जं पुण सुनिप्पकंपं, निवायसरणप्पईविमव चित्तं । उप्पायद्विडभंगाइयाणमेगंमि पज्जाए ॥ ८३ ॥

यत् पुनः सुनिष्प्रकम्पं निवातशरणप्रदीप इव चित्तं । उत्पादस्थितिभङ्गादीनामेकस्मिन् पर्याये ॥ ८३ ॥ .......१४००

## अवियारमत्थवंजण-जोगंतरओ तयं बिइअसुक्तं । पुळ्यगयसुयालंबणमेगत्तवियक्कमवियारं ॥ ८४ ॥

अविचारमर्थव्यञ्जनयोगान्तरतस्तकं द्वितीयशुक्लम् । पूर्वगतश्रुतालम्बनमेकत्ववितर्कमविचारम् ॥ ८४ ॥......१४०१

ગાથાર્થ ત્યારે પવનરહિત સ્થાનમાં રહેલા 'સ્થિરદીવાની જેમ જે ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ-નાશ વગેરે પૈકી ગમે તે એક જ પર્યાયમાં સ્થિર ચિત્ત છે, તે બીજા પ્રકારનું શુક્લધ્યાન છે, એ 'અવિચાર' યાને અર્થ-વ્યંજન-યોગના ફેરફારથી (થનારા) સંક્રમણ વિનાનું તથા પૂર્વગત શ્રુતના આલંબને થનારું (તેમજ એકત્વ યાને અભેદવાળું હોઇ) 'એકત્વ- વિતર્ક-અવિચાર' ધ્યાન છે. (૮૩-૮૪)

# निव्वाणगमणकाले, केवलिणो दरिनरुद्धजोगस्स । सुहुमकिरियानियट्टिं, तइयं तणुकायकिरियस्स ॥ ८५ ॥

निर्वाणगमनकाले केवलिनोऽर्धनिरुद्धयोगस्य । सूक्ष्मक्रियाऽनिवर्ति तृतीयं तनुकायक्रियस्य ॥ ८५ ॥ ...... १४०२

## तस्सेव य सेलेसी-गयस्स सेलुळ्व निष्पकंपस्स । वुच्छित्रकिरियमप्पडि-वाई झाणं परमसुक्कं ॥ ८६ ॥

तस्यैव च शैलेशीगतस्य शैलेश इव निष्प्रकम्पस्य । व्युच्छित्रक्रियमप्रतिपाति ध्यानं परमशुक्लम् ॥ ८६ ॥............. १४०३

ગા**થાર્થ-** જ્યારે મોક્ષ પામવાનો નજીક અવસર થાય ત્યારે કેવળજ્ઞાનીને (મનોયોગ-વચનયોગનો સર્વથા નિરોધ કર્યા પછી) કાયયોગ અડધો નિરુદ્ધ થયે છતે સક્ષ્મકાયક્રિયા રહ્યે છતે સક્ષ્મક્રિયા-અનિવર્તી નામનું ત્રીજું ધ્યાન હોય છે. એમને જ શૈલેશી પામતાં મેરુની જેમ તદ્દન સ્થિર (નિશ્વલ આત્મપ્રદેશ) થયે છતે વ્યુચ્છિત્ર ક્રિયા-અપ્રતિપાતી નામનું ચોથું શુક્લધ્યાન હોય છે. (૮૫-૮૬)

पढमं जोगे जोगेसु वा मयं बीयमेगजोगंमी। तइयं च कायजोगे, सुक्कमजोगंमि य चउत्थं ॥ ८७ ॥

प्रथमं योगे योगेषु वा मतं द्वितीयमेकयोगे।

तृतीयं च काययोगे शुक्लमयोगिनि च चतुर्थम् ॥ ८७ ॥ ...... १४०४

<mark>ગાથાર્થ- પહેલું શુક્લ ધ્યાન એક યા સર્વયોગમાં હોય, બીજું</mark> એક (જ) યોગમાં હોય, ત્રીજું (સૂક્ષ્મ) કાયયોગ વખતે, અને ચોથું અયોગ અવસ્થામાં હોય. (૮૭)

जह छउमत्थस्स मणो, झाणं भन्नइ सुनिच्चलं संतं। तह केवलिणो काओ, सुनिच्चलो भन्नए झाणं ॥ ८८ ॥

यथा छदास्थस्य मनो ध्यानं भण्यते सनिश्चलं सत् ।

🗽 तथा केवलिन: काय: सुनिश्चलो भण्यते ध्यानम् ॥ ८८ ॥ ........ १४०५

<mark>ગાથાર્થ–</mark> જેવી રીતે છદ્મસ્થને મન સુસ્થિર થાય એને ધ્યાન કહે છે,

એમ કેવળજ્ઞાનીને સુસ્થિર કાયા એ ધ્યાન કહેવાય છે. (૮૮)

पुळ्यपओगओ च्चिय, कम्पविणिज्जरणहेउओ यावि । सद्दल्थबहुत्ताओ, तह जिणचंदागमाओ य ॥ ८९ ॥

पूर्वप्रयोगादेव कर्मविनिर्जरणहेततश्चापि ।

्रशब्दार्थबहुत्वात् तथा जिनचन्द्रागमाच्च ॥ ८९ ॥ ...... १४०६

चित्ताभावेवि सया, सुहुमोवरयिकरियाइ भन्नेति । जीवोवओगसब्भावओ भवत्थस्स झाणाइं ॥ ९० ॥

चित्ताभावेऽपि सदा सक्ष्मोपरतिकययोर्भण्येते । जीवोपयोगसद्भावतो भवस्थस्य ध्याने ॥ ९० ॥ ...... १४०७

ગાથાર્થ— (અયોગમાં ધ્યાન કેવી રીતે? તો કે—) (૧) પૂર્વ પ્રયોગના લીધે, યા (૨) કર્મ નિર્જરાનો હેતુ હોવાથી પણ, અથવા (૩) શબ્દના અનેક અર્થ થતા હોવાથી, તથા (૪) જિનેન્દ્ર ભગવાનના આગમનું કથન હોઇને સૂક્ષ્મક્રિયા અને વ્યુચ્છિત્રક્રિયા. અલબત્ત ત્યાં ચિત્ત નથી છતાં પણ જીવનો ઉપયોગ પરિણામ (ભાવમન) હાજર હોવાથી, ભવસ્થ કેવલીને ધ્યાનરૂપ કહેવાય છે. (૮૯-૯૦)

#### सुक्रज्झाणसुभावियचित्तो चितेइ झाणविरमे वि । निययमणुप्पेहाओ, चत्तारि चरित्तसंपत्तो ॥ ९१ ॥

शुक्लध्यानसुभावितचित्तश्चिन्तयति ध्यानविरमेऽपि ।

नियतमनुप्रेक्षाश्चतस्रशारित्रसंप्राप्तः ॥ ९१ ॥ ....... १४०८

ગાથાર્થ– શુક્લધ્યાનથી ચિત્તને જેણે સારું ભાવિત કર્યું છે એ ચારિત્ર-સંપન્ન આત્મા ધ્યાન બંધ થવા પર પણ અવશ્ય ચાર અનુપ્રેક્ષાનું ચિંતન કરે. (૯૧)

#### आसवदारावाए, तह संसारासुहाणुभावं च । भवसंताणमणंतं, वत्थणं विपरिणामं च ॥ ९२ ॥

आस्रवद्वारापायांस्तथा संसाराशुभानुभावं च ।

भवसन्तानमनन्तं वस्तूनां विपरिणामं च ॥ ९२ ॥ ...... १४०९

ગાથાર્થ— આશ્રવદ્વારો (મિથ્યાત્વાદિ)ના અનર્થ, સંસારનો અશુભ સ્વભાવ, ભવોની અનંત ધારા અને (જડ-ચેતન) વસ્તુનો પરિવર્તન-સ્વભાવ અશાશ્વતતા. (૯૨)

## सुकाए लेसाए, दो तइयं परमसुकलेसाए । थिरियाजियसेलेसं, लेसाईयं परमसुक्तं ॥ ९३ ॥

शुक्लायां लेश्यायां द्वे तृतीयं परमशुक्ललेश्यायाम् ।

स्थिरताजितशैलेशं लेश्यातीतं परमशुक्लम् ॥ ९३ ॥ ...... १५१०

ગાથાર્થ— પહેલા બે ધ્યાન શુક્લ લેશ્યામાં, ત્રીજું પરમશુક્લ લેશ્યામાં અને સ્થિરતાગુણથી મેરુને જીતનાર ચોથું શુક્લધ્યાન લેશ્યારહિત હોય છે. (૯૩)

| अवहासंमोहविवेग-विउसग्गा तस्स हुंति लिंगाइं ।                        |
|---------------------------------------------------------------------|
| लिंगिज्जइ जेहिं मुणी, सुक्कज्झाणोवगयचित्तो ॥ ९४ ॥                   |
| अवधा-ऽसंमोह-विवेक-व्युत्सर्गास्तस्य भवन्ति लिङ्गिनि ।               |
| लिङ्ग्यते यैर्मुनिः शुक्लध्यानोपगचित्तः ॥ ९४ ॥१४११                  |
| चालिज्जइ बीहेइ व, धीरो न परीसहोवसग्गेहिं।                           |
| सुहुमेसु न संमुज्झइ, भावेसु न देवमायासु ॥ ९५ ॥                      |
| चाल्यते बिभेति वा धीरे न परीषहोपसर्गै: ।                            |
| सूक्ष्मेषु न संमुद्धाते भावेषु न देवमायासु ॥ ९५ ॥ १४१२              |
| देहविवित्तं पिच्छइ, अप्पाणं तह य सव्वसंजोए।                         |
| देहोवहिवुस्सग्गं, निस्संगो सव्वहा कुणइ ॥ ९६ ॥                       |
| देहविविक्तं पश्यत्यात्मानं तथा च सर्वसंयोगान् ।                     |
| देहोपधिव्युत्सर्गं नि:सङ्गः सर्वथा करोति ॥ ९६ ॥ १४१३                |
| ગાથાર્થ- અવધ-અસંમોહ-વિવેક-વ્યુત્સર્ગ એ શુક્લધ્યાનીના લિંગ           |
| , જેનાથી શુક્લધ્યાનમાં ચઢેલા ચિત્તવાળા મુનિ ઓળખાય છે. (૧)           |
| રીસહ-ઉપસર્ગોથી એ ધીર <b>મુ</b> નિ નથી ચલાયમાન થતા, અને નથી ભય       |
| મતા, (૨) નથી એ સૂક્ષ્મ પદાર્થોમાં મૂંઝાતા, કે નથી એ દેવમાયામાં      |
| ઝાતા, (૩) પોતાના આત્માને દેહથી તદ્દન જુદો તેમજ સર્વ સંયોગોને        |
| દા જુએ છે અને (૪) દેહ તથા ઉપધિનો સર્વથા નિસ્સંગપણે ત્યાગ            |
| . છે. (૯૪-૯૫-૯૬)                                                    |
| हुंति सुभासवसंवर-विणिज्जरामरसुहाइ विउलाइं ।                         |
| झाणवरस्स फलाइं, सुहाणुबंधीणि धम्मस्स ॥ ९७ ॥                         |
| भवन्ति शुभास्रव-संवर-विनिर्जर-ऽमरसुखानि विपुलानि ।                  |
| ध्यानवरस्य फलानि शुभानुबन्धीनि धर्मस्य ॥ ९७ ॥ १४१४                  |
| <b>ગાથાર્થ</b> – ઉત્તમધ્યાન 'ધર્મધ્યાન'ના ફળ વિપુલ શુભ આશ્રવ, સંવર, |
| ર્જરા અને દિવ્ય સુખો હોય છે, તે ય શુભ અનુબંધવાળા હોય છે.            |
| .a)                                                                 |

| ते अ विसेसेण स्   | <i>रु</i> हा-सवादओए | <b>गुत्तरामरसुहं च</b> ा |  |
|-------------------|---------------------|--------------------------|--|
| दुण्हं सुक्काण फर |                     |                          |  |

ते च विशेषेण शुभास्रवादयोऽनुत्तरामरसुखं च । द्वयोर्शक्लयोः फलं परिनिर्वाणं परयोः ॥ ९८ ॥.......१४१५

ગાથાર્થ— આ જ વિશિષ્ટ પ્રકારના શુભાશ્રવાદિ અને અનુત્તર દેવના સુખ એ પહેલા બે શુક્લધ્યાનનું ફળ છે, અને છેલ્લા બેનું ફળ મોક્ષગમન છે. (૯૮)

#### आसवदारा संसारहेयवो जं न धम्मसुकेसु । संसारकारणाइं, ततो धुवं धम्मसुकाइं ॥ ९९ ॥

आस्रवद्वाराणि संसारहेतवो यत्र धर्मशुक्लयो: । संसारकारणानि तस्माद् ध्रवं धर्म-शुक्ले ॥ ९९ ॥ .......१४१६

ગાથાર્થ— આશ્રવના દ્વારો એ સંસારના હેતુ છે જે કારણથી એ સંસારના હેતુ આ ધર્મ શુક્લધ્યાનમાં હોતા નથી, તેથી ધર્મ-શુક્લધ્યાન નિયમા સંસારના પ્રતિપક્ષી છે. (૯૯)

# संवरविणिज्जराओ, मुक्खस्स पहो तवो पहो तासि । झाणं च पहाणंगं, तवस्स तो मुक्खहेऊ य ॥ १०० ॥

संवर-निर्जरे मोक्षस्य पन्थास्तपः पन्थास्तयोः । ध्यानं च प्रधानाङ्गं तपसस्तत मोक्षहेतुश्च ॥ १०० ॥ .......................... १४१७ **ગાથાર્થ—** મોક્ષનો માર્ગ સંવર અને નિર્જરા છે. એ બેનો ઉપાય તપ છે. તપનું પ્રધાન અંગ ધ્યાન છે, તેથી (એ ધ્યાન) મોક્ષનો હેતુ છે.

अंबरलोहमहीणं, कमसो जह मलकलंकपंकाणं । सोज्झावणयणसोसे, साहंति जलानलाइच्चा ॥ १०१ ॥

अम्बर-लोह-महीनां क्रमशो यथा मल-कलङ्क-पङ्कानाम् । शोध्यपनयनशोषान् साधयन्ति जला-ऽनला-ऽऽदित्याः ॥ १०१ ॥ १४१८

(900)

## तह सोज्झाइ समत्था, जीवंबरलोहमेइणिगयाणं । झाणजलानलसूरा, कम्ममलकलंकपंकाणं ॥ १०२ ॥

तथा शोध्यादिसमर्था जीवाम्बरलोहमेदिनीगतानां । ध्यानजलानलसूर्याः कर्ममलकलङ्कपङ्कानाम् ॥ १०२ ॥ ............. १४१९

ગાથાર્થ- જેવી રીતે પાણી-અગ્નિ અને સૂર્ય ક્રમશઃ વસ્ન, લોઢું અને પૃથ્વીના મેલ, કલંક અને કીચડનો (યથાસંખ્ય) શોધન, નિવારણ અને શોષણને સાધે છે, એવી રીતે ધ્યાનરૂપી પાણી-અગ્નિ-સૂર્ય એ જીવરૂપી વસ્ન-લોહ-પૃથ્વીમાં રહેલ કર્મરૂપી મેલ-કલંક-પંકના શોધન આદિમાં સમર્થ છે. (૧૦૧-૧૦૨)

## तावो सोसो भेओ, जोगाणं झाणओ जहा निययं। तह तावसोसभेआ, कम्मस्स वि झाइणो नियमा ॥ १०३॥

तापः शोषो भेदो योगानां ध्यानतो यथा नियतम् । तथा तापशोषभेदाः कर्मणोऽपि ध्यायिनो नियमाद् ॥ १०३ ॥ ...... १४२०

ગાથાર્થ – જેવી રીતે ધ્યાનથી (મન-વચન-કાયાના) યોગોનું અવશ્ય તપન, શોષણ અને ભેદન થાય છે તેવી રીતે ધ્યાનીને કર્મનું પણ અવશ્ય તાપન-શોષણ-ભેદન થાય છે. (૧૦૩)

## जह रोगासयसमणं, विसोसणविरेअणोसहविहीहिं। तह कम्मासयसमणं, झाणाणसणाइजोगेहिं॥ १०४॥

्यथा रोगाशयशमनं विशोषण-विरेचनौषधविधिभिः । तथा कर्माशयशमनं ध्यानानशनादियोगैः ॥ १०४ ॥ ......१४२१

**ગાથાર્થ–** જેવી રીતે રોગના મૂળ કારણનું નિવારણ લંઘન, વિરેચન અને ઔષધના પ્રકારોથી થાય છે, તેવી રીતે કર્મરોગનું શમન-નિવારણ-ધ્યાન-અનશન આદિ યોગોથી થાય છે. (૧૦૪)

जह चिरसंचियमिधणमनलो पवणसहिओ दुयं डहइ । तह कर्मिमधणममियं, खणेण झाणानलो डहइ ॥ १०५ ॥

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| यथा चिरसञ्चितमिन्धनमनलः पवनसहितो द्वतं दहित ।<br>तथा कर्मेन्धनममितं क्षणेन ध्यानानलो दहित ॥ १०५ ॥ १४२२                                                                               |
| ગાથાર્થ– જેમ પવન સહિત અગ્નિ દીર્ઘકાળના પણ એકત્રિત કરેલા<br>ઇંધણને શીઘ્ર ભસ્મીભૂત કરી દે છે, એમ ધ્યાનરૂપી અગ્નિ પણ<br>ક્ષણવારમાં અપરિમિત કર્મઇંધનને બાળી દે છે. (૧૦૫)                 |
| जह वा घणसंघाया, खणेण पवणाहया विलिज्जंति ।                                                                                                                                            |
| झाणपवणावहूया, तह कम्मघणा विलिज्जंति ॥ १०६ ॥                                                                                                                                          |
| यथा वा घनसङ्घाताः क्षणेन पवनाहता विलीयन्ते ।<br>ध्यानपवनावधूतास्तथा कर्मघना विलीयन्ते ॥ १०६ ॥१४२३                                                                                    |
| ગાથાર્થ− અથવા જેવી રીતે પવનથી ધકેલાયેલા વાદળના સમૂહ<br>ક્ષણવારમાં વિનષ્ટ થઇ જાય છે એ રીતે ધ્યાનરૂપી પવનથી હડસેલાયેલા<br>કર્મવાદળો નાશ પામી જાય છે. (૧૦૬)                             |
| न कसायसमुत्थेहिं, वाहिज्जइ माणसेहिं दुक्खेहिं।                                                                                                                                       |
| ईसाविसायसोगाइएहिं झाणोवगयचित्तो ॥ १०७ ॥                                                                                                                                              |
| न कषायसमुत्थैर्बाध्यते मानसैर्दुःखैः ।<br>इर्ष्या–विषाद–शोकादिकैर्ध्यानोपगतिचत्तः ॥ १०७ ॥ १४२४                                                                                       |
| ગાથાર્થ– ધ્યાનમાં લાગેલા ચિત્તવાળો (આત્મા) કષાયોથી ઉદ્દભવતા<br>માનસિક દુઃખો ઇર્ષ્યા, ખેદ, શોક આદિથી પીડાતો નથી. (૧૦૭)                                                                |
| सीआयवाइएहिं, य सारीरेहिं सुबहुप्पगारेहिं ।                                                                                                                                           |
| झाणसुनिच्चलचित्तो, न वाहिज्जइ निज्जरापेही ॥ १०८ ॥                                                                                                                                    |
| शीतातपादिकैश्च शारीरैः सुबहुप्रकारैः ।<br>ध्यानसुनिश्चलिचत्तो न बाध्यते निर्जरापेक्षी ॥ १०८ ॥१४२५                                                                                    |
| ગાથાર્થ– ધ્યાનથી સારી રીતે નિશ્વળ (ભાવિત) ચિત્તવાળો શીત-<br>તાપ આદિ અનેકાનેક પ્રકારના શારીરિક (દુઃખો)થી પીડાતો નથી,<br>ચલાયમાન થતો નથી, કેમ કે એ કર્મીનર્જરાની અપેક્ષાવાળો છે. (૧૦૮) |

## इय सळगुणाधाणं, दिझदिट्ठसुहसाहणं झाणं । सुपसत्थं सद्धेअं, नेअं झेअं च निच्चंपि ॥ १०९ ॥

इति सर्वगुणाधानं दृष्टादृष्टसुखसाधनं ध्यानम् । सुप्रशस्तं श्रद्धेयं ज्ञेयं ध्येयं च नित्यमपि ॥ १०९ ॥ ................... १४२६ ગાથાર્થ— આ પ્રમાણે ધ્યાન એ સકલગુણોનું સ્થાન છે, દેષ્ટ અદેષ્ટ સુખોનું સાધન છે, અત્યંત પ્રશસ્ત છે, માટે એ સર્વકાળ શ્રદ્ધેય છે, જ્ઞાતવ્ય છે. અને ધ્યાતવ્ય છે. (૧૦૯)

il આ પ્રમાણે નવમો ધ્યાન અધિકાર પૂર્ણ થયો. II

# ૧૦. મિથ્યાત્વ અધિકાર

| इइ पुळ्वुत्तचउक्कज्झाणेसुं पढमदुगि खु मिच्छत्तं ।                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| पुरिमदुगे सम्मत्तं, तयपुळं सळ्वणुट्ठाणं ॥ १ ॥                                      |
| इति पूर्वोक्तचतुष्कध्यानेषु प्रथमद्विके खलु मिथ्यात्वम् ।                          |
| पौरस्त्यद्विके सम्यक्त्वं तकपूर्वं सर्वानुष्ठानम् ॥ १ ॥ १४२७                       |
| <b>ગાથાર્થ—</b> આ પ્રમાણે પૂર્વોક્ત ચાર ધ્યાનોમાં પ્રથમના બે આર્ત-રૌદ્ર            |
| યાંનમાં જ મિથ્યાત્વ હોય છે. પછીનાં બે ધર્મ-શુક્લ ધ્યાનમાં સમ્યક્ત્વ                |
| કોય છે. સઘળાં અનુષ્ઠાનો સમ્યક્ત્વપૂર્વક કરવાં જોઇએ. (૧)                            |
| मिच्छत्तं तत्थ्य दुहा-णाइसपज्जंतमणाइयमपज्जं ।                                      |
| भव्वाणमभव्वाणं, णेयं खु विपज्जयाईणं ॥ २ ॥                                          |
| मिथ्यात्वं तत्र द्विधाऽनादिसपर्यन्तमनादिकमपर्यन्तम् ।                              |
| भव्यानामभव्यानां ज्ञेयं खलु विपर्ययादीनाम् ॥ २ ॥, १४२८                             |
| <b>ગાથાર્થ–</b> મિથ્યાત્વ અનાદિ-સાંત અને અનાદિ-અનંત એમ <b>બે પ્રકારે</b>           |
| છે. તેમાં ભવ્યોને અનાદિ-સાંત અને વિપરીત <mark>બો</mark> ધ આદિથી <mark>યુક્ત</mark> |
| બભવ્ <del>યો</del> ને અનાદિ-અનંત હોય છે. (૨)                                       |
| भव्वाण भिन्नगंठीण, पुणो भवे जं च साइपज्जंत्तं ।                                    |
| अट्टविहं मिच्छत्तं, पण्णत्तं खीणदोसेहिं ॥ ३ ॥                                      |
| भव्यानां भिन्नग्रन्थीनां पुनर्भवेद् यच्च सादि-पर्यन्तम् ।                          |
| अष्टविधं मिथ्यात्वं प्रज्ञप्तं क्षीणदोषै: ॥ ३ ॥ १४२९                               |
| <b>ગાથાર્થ–</b> ગ્રંથિનો ભેદ જેમણે કરી દીધો છે તેવા ભવ્યોને સાદિ-સાંત              |
| મેથ્યાત્વ હોય. જેમના સર્વ દોષોનો ક્ષય થઇ ગયો છે તેવા જિનોએ                         |
| મેથ્યાત્વ આઠ પ્રકારનું કહ્યું છે. (૩)                                              |
| एगंतिय १ संसइयं २, वेणइयं ३ पुळ्ववुग्गहं ४ चेव ।                                   |
| विवरीयरुड़ ५ निसग्गं ६, संमोहं ७ मूढदिट्टिभवं ८ ॥ ४ ॥                              |
| एकान्तिकं सांशियकं वैनियकं पूर्वव्युद्ग्रहं चैव।                                   |
| विक्रीतक्रीन निर्मा मंग्रेटं महर्रिश्वय ॥ ५ ॥ १५३०                                 |

| <b>ગાથાર્થ–</b> એકાંતિક, સાંશયિક, વૈનયિક, પૂર્વવ્યુદ્ગ્રહ, વિપરીતરુચિ, |
|------------------------------------------------------------------------|
| નિસર્ગ, સંમોહ અને મૂઢદેષ્ટિથી થનારું એમ આઠ પ્રકારનું મિથ્યાત્વ છે. (૪) |
| पदार्थानां जिनोक्तानां, तदश्रद्धानलक्षणं ।                             |
| ऐकान्तिकादिभेदेन, सप्तभेदमुदाहृतं ॥ ५ ॥                                |
| पदार्थानां जिनोक्तानां, तदश्रद्धानलक्षणम् ।                            |
| ऐकान्तिकादिभेदेन, सप्तभेदमुदाहृतम् ॥ ५ ॥ १४३१                          |
| क्षणिकोऽक्षणिको जीवः, सर्वथा सगुणोऽगुणः ।                              |
| इत्यादिभाषमाणस्य, तदैकान्तिकमुच्यते ॥ ६ ॥                              |
| क्षणिकोऽक्षणिको जीव:, सर्वथा सगुणोऽगुण:।                               |
| इत्यादिभाषमाणस्य, तदैकान्तिकमुच्यते ॥ ६ ॥ १४३२                         |
| सर्वज्ञेन विरागेण, जीवाजीवादिभाषितं ।                                  |
| तथ्यं न वेति संकल्पैर्दृष्टिः सांशयिकी मता ॥ ७ ॥                       |
| सर्वज्ञेन विरागेण, जीवाजीवादिभाषितम् ।                                 |
| तथ्यं न वेति संकल्पैर्दृष्टिः सांशयिकी मता॥ ७॥१४३३                     |
| ं आगमा लिङ्गिनो देवा, धर्म्माः सर्वे सदा समाः ।                        |
| इत्येषा कथ्यते बुद्धिः, पुंसां वैनयिकी जिनैः ॥ ८ ॥                     |
| आगमा लिङ्गिनो देवा, धर्म्मा: सर्वे सदा समा: ।                          |
| इत्येषा कथ्यते बुद्धिः, पुंसां वैनयिकी जिनैः ॥ ८ ॥ १४३४                |
| पूर्णः कुहेतुदृष्टान्तैर्न तत्त्वं प्रतिपद्यते ।                       |
| मण्डलश्चर्मकारस्य, भोज्यं चर्मलवैरिव ॥ ९ ॥                             |
| पूर्णः कुहेतुदृष्ट्यन्तैर्न तत्त्वं प्रतिपद्यते ।                      |
| मण्डलश्चर्मकारस्य, भोज्यं चर्मलवैरिव ॥ ९ ॥ १४३५                        |
| अतथ्यं मन्यते तथ्यं, विपरीतरुचिर्जनः ।                                 |
| दोषातुरमनास्तिक्तं, ज्वरीव मधुरं रसं ॥ १० ॥                            |
| अतथ्यं मन्यते तथ्यं, विपरीतरुचिर्जनः ।                                 |
| दोषातुरमनास्तिक्तं, ज्वरीव मधुरं रसम् ॥ १० ॥ १४३६                      |

| दीनो निसर्गमिथ्यात्व-स्तत्त्वातत्त्वं न बुध्यते ।                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सुन्दरासुन्दरं रूपं, जात्यन्थ इव सर्वथा ॥ ११ ॥                                                                          |
| दीनो निसर्गमिथ्यात्व-स्तत्त्वातत्त्वं न बुध्यते ।                                                                       |
| सुन्दरासुन्दरं रूपं, जात्यन्ध इव सर्वथा ॥ ११ ॥ १४३७                                                                     |
| देवो रागी यतिः संगी, धर्मः प्राणिनिशुम्भनः ।                                                                            |
| मूढदृष्टिरिति बूते, युक्तायुक्ताविवेचक: ॥ १२ ॥                                                                          |
| देवो रागी यति: संगी धर्म: प्राणिनिशुम्भन: ।                                                                             |
| मूढदृष्टिरिति ब्रूते युक्तायुक्ताविवेचकः ॥ १२ ॥:१४३८                                                                    |
| <b>ાાથાર્થ–</b> જિનોક્ત પદાર્થીનું શ્રદ્ધાન ન કરવા રૂપ મિથ્યાત્વ                                                        |
| બેકાન્તિક આદિ ભેદોથી સાત પ્રકારનું કહ્યું છે. (૫) આત્માં એકાંતે                                                         |
| નિત્ય છે, એકાંતે અનિત્ય છે, આત્મા એકાંતે ગુણી છે, <mark>એકાંતે નિર્</mark> ગુણી                                         |
| છે ઇત્યાદિ બોલનારનું મિથ્યાત્વ એકાંતિક કહેવાય છે. (૬) વીતરાગ                                                            |
| સર્વજ્ઞ વડે કહેવાયેલ જીવ-અજીવ આદિ સત્ય છે કે નહિ ? <mark>એ</mark> વા                                                    |
| સંકલ્પમાં (=માનસિક વિચારમાં) સાંશયિકી દર્ષ્ટિ માની છે. (૭) બધાં                                                         |
| શાસ્ત્રો, સાધુઓ અને દેવો સદા સમાન છે, પુરુષની આવી બુદ્ધિને જિનો                                                         |
| રૈનયિકી બુદ્ધિ કહે છે. (આવી બુદ્ધિ એ વૈનયિક મિથ્યાત્વ છે.) (૮)                                                          |
| યામડાના ટુકડાઓથી ધરાયેલો કૂતરો ભોજનને સ્વીકારતો નથી તેમ                                                                 |
| કુહેતુઓ અને કૃદેષ્ટાંતોથી સંપૂર્ણ જીવ તત્ત્વને સ્વીકારતો નથી. (આ                                                        |
| રૂર્વવ્યદ્ગ્રહ મિથ્યાત્વ છે.) (૯) તાવવાળો માણસ મધુર રસને કડવો                                                           |
| નાને તેમ, દોષોથી પીડિત મનવાળો વિપરીતરુચિ લોક અસત્યને સત્ય                                                               |
| નાને છે. (૧૦) જેવી રીતે જન્મથી અંધ પુરુષ સુંદર-ખરાબ રૂપને ન્                                                            |
| પ્રાણી શકે, તેમ દીન એવો નિસર્ગ મિથ્યાત્વી જીવ તત્ત્વ-અતત્ત્વને                                                          |
| ક્ષણતો નથી. (૧૧) યુક્ત-અયુક્તનો વિવેક ન કરનાર મૂઢદર્ષ્ટિ જીવ                                                            |
| શગીને દેવ, ધનાદિનો સંગ કરનારને સાધુ, જીવોનો વધ કરનારને<br>⊆જેમાં જ્વોનો વધ થતો હોય તેવા મિથ્યાધર્મને) ધર્મ કહે છે. (૧૨) |
| =쪼비 20이러 이외 하다 막다 보이 [개20]하게 다 하는 상이 [42]                                                                               |

एएसिं धम्मरुई, धाउक्खयरोगिणो जहा अन्ने । तह जिनधम्मे मिच्छ-दिठित्ति जं मन्नए मिच्छं ॥ १३ ॥

एतेषां धर्मरुचिर्धातुक्षयरोगिणो यथाऽन्ये । तथा जिनधर्मे मिथ्यादृष्टिरिति 'यद् मन्यते मिथ्या ॥ १३ ॥....... १४३९ ગાથાર્થ- જેવી રીતે ધાતુલયના રોગીને અન્નમાં રુચિ ન થાય. તેવી રીતે આ મિથ્યાદેષ્ટિઓને જિનધર્મમાં રુચિ ન થાય. મિથ્યા≕ખોટું માને છે તેથી મિથ્યાદંષ્ટિ એમ કહેવાય છે. (૧૩)

#### सइ पंचरूपभावा, नीली कसिणित्तणं ख नो चयड । दव्वपरिकम्मणार्हि, तहा अभव्वा ण मिच्छत्तं ॥ १४ ॥

सती पञ्चरूपभावा नीली कृष्णत्वं खलु न त्यजति । द्रव्यपरिकर्मणाभिस्तथाऽभव्या न मिथ्यात्वम् ॥ १४ ॥ ...... १४४०

ગાથાર્થ– જેવી રીતે દ્રવ્યના સંસ્કારોથી નીલી (=ગળી અથવા ગળીથી રંગેલ વસ્ર વગેરે કોઇ વસ્તુ) પાંચ વર્ણવાળી થવા છતાં કૃષ્ણવર્શનો ત્યાગ કરતી નથી તેમ અભવ્ય જીવો શાસ્રવાંચન. જિનદર્શન. ચારિત્રપાલન વગેરે દ્રવ્ય(≔બાહ્ય) સંસ્કારોથી પણ મિથ્યાત્વનો ત્યાગવકરતા નથી. (૧૪)

#### ्र जह पारसफासेण वि., कणयत्तं नो लहिज्ज उवधाऊ । ्र एवं जुग्गोपायाण-मंतराऽभव्वजीवो वि ॥ १५ ॥

यथा पारसस्पर्शेनापि कनकत्वं न लभेतोपधातुः ।

् एवं योग्योपादानमन्तराऽभव्यजीवोऽपि ॥ १५ ॥......१४४१

ગાથાર્થ— જેવી રીતે (લોઢાનો કાટ વગેરે) હલકી ધાતુ પારસમણિના સ્પર્શથી પણ સુવર્ણપણાને પામતી નથી, એમ યોગ્ય ઉપાદાન વિના અભવ્ય જીવ પણ સમ્યકૃત્વને પામતો નથી.

વિશેષાર્થ- કારણ ઉપાદાનકારણ અને સહકારીકારણ એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં જે કારણ પોતે જ કાર્યરૂપે પરિણમે (≔બની જાય) તે ઉપાદાન

<sup>🤋.</sup> મુદ્રિત પ્રતમાં અહીં न मन्नए मिच्छं એવો પાઠ છે. પણ બે હસ્તલિખિત પ્રતોમાં ज मन्नए मिच्छं એવો પાઠ છે. न मन्नए मिच्छं પાઠ પ્રમાણે અર્થ ઘટતો નથી. આથી અહીં जं मन्नए **પિચ્છે** એ પાઠ લીધો છે. જો કે પ્રતમાં **જ** છે **જં** નથી. પણ લેખક દોષથી અનુસ્વાર રહી ગયો હોય એવો સંભવ છે. અથવા પ્રાકૃતમાં અનુસ્વાર હોય તો લોપ કરી શકાય છે, અને ન હોય તો લાવી શકાય છે. - આચાર્ય રાજશેખરસરિ.

કારણ. ઉપાદાન કારણને સહાયભૂત થનાર કારણ સહકારી કારણ છે. જેમ કે ઘડો બનવામાં માટી ઉપાદાન કારણ છે, અને ચક્ર વગેરે સહકારી કારણ છે. પ્રસ્તુતમાં આત્મા પોતે જ સમ્યક્દિષ્ટે બને છે માટે સમ્યક્ત્વ રૂપ કાર્યમાં આત્મા ઉપાદાન કારણ છે. શાસ્રવાંચન વગેરે તેમાં સહાયભૂત બને છે માટે શાસ્રવાંચન વગેરે સહકારી કારણ છે. ઉપાદાનકારણ અને સહકારીકારણ એ બેમાં ઉપાદાનની મુખ્યતા છે. ઉપાદાન જો યોગ્ય ન હોય તો સહકારી કારણો મળવા છતાં કાર્ય ન થાય. જો માટી જ યોગ્ય ન હોય તો સહકારી કારણો મળવા છતાં કાર્ય ન થાય. જો માટી જ યોગ્ય ન હોય તો ચક્ર વગેરે કારણો હોવા છતાં માટીમાંથી ઘડો ન બને. લોઢું સુવર્ણ બને તેમાં લોઢુ ઉપાદાન કારણ છે. પારસમણિ સહકારી કારણ છે. લોઢું યોગ્ય હોય (=કટાયેલું ન હોય) તો જ પારસમણિના સ્પર્શથી સુવર્ણરૂપે બને. કટાયેલું લોઢું અયોગ્ય છે. તેમ પ્રસ્તુતમાં સમ્યક્ત્વ પામવામાં આત્મા ઉપાદાન કારણ છે. શાસ્રવાંચન વગેરે સહકારી કારણ છે. અભવ્ય જીવનો આત્મા જ અયોગ્ય છે. તેથી શાસ્રવાંચન કરવા છતાં સમ્યક્ત્વ ન પામે. અભવ્ય જીવ દીક્ષા લઇને નવપૂર્વથી પણ અધિક ભણે છે, છતાં સમ્યક્ત્વ ન પામે. (૧૫)

# आगमपारसफासेण, सिद्धत्तं नो लहिज्ज कइयावि । जइ अत्थि नाणदंसणलक्खणगुणसंमओ आया ॥ १६ ॥

आगमपारसस्पर्शेन सिद्धत्वं न लभेत कदापि । यद्यस्ति ज्ञान-दर्शनलक्षणगुणसंमत आत्मा ॥ १६ ॥ .......१४४२

ગાથાર્થ— અભવ્ય જીવ આગમરૂપ પારસમણિના સ્પર્શથી પણ સિદ્ધિગતિને પામતો નથી. જો આત્મા જ્ઞાન-દર્શન સ્વરૂપ ગુણવાળો અભિપ્રેત (=માન્ય) હોય તો સિદ્ધિગતિ થાય. (પણ અભવ્યને તેવો આત્મા અભિપ્રેત નથી.) (૧૬)

## आभिणिवेसियवज्जं चउहा मिच्छंपि मज्झओ एसि । जीवाणमणाइनिहणमणंतपुग्गलपरं हुज्जा ॥ १७ ॥

आभिनिवेशिकवर्जं चतुर्धा मिथ्यात्वमपि मध्यत एतेषाम् । जीवानामनादिनिधनमनन्तपुद्गलपरावर्तं भवेद् ॥ १७ ॥...... १४४३ ગાથાર્થ– પાંચ પ્રકારના મિથ્યાત્વમાંથી આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ સિવાય ચારે પ્રકારનું મિથ્યાત્વ (ભવ્ય) જીવોને અનાદિ-સાંત હોય અને અનંત પુદ્દગલ પરાવર્ત સુધી હોય. (૧૭)

## अह अट्टमिम्ळत्तं, दिट्ठिजुयं नामओ विणिद्दिट्टं। तं पुण चरमावत्तंमि, हविज्ज मग्गाणुपरिवत्ती ॥ १८ ॥

अथाष्ट्रममिथ्यात्वं दृष्टियुतं नामतो विनिर्दिष्टम् ।

तत् पुनश्चरमावर्ते भवेद् मार्गानुपरिवर्ति ॥ १८ ॥ ...... १४४४

ગાથાર્થ— આઠમું મિથ્યાત્વ દષ્ટિયુક્ત નામનું કહ્યું છે, અને માર્ગાનુસારી એવું તે મિથ્યાત્વ ચરમાવર્તમાં હોય, અર્થાત્ ચરમાવર્તમાં માર્ગાનુસારી જીવને હોય.

વિશેષાર્થ-- અહીં દેષ્ટિયુક્ત એટલે યોગની આઠ દેષ્ટિઓમાંથી મિત્રા વગેરે દેષ્ટિથી યુક્ત સમેજવું. (૧૮)

# जिणधम्मं बहु मन्नइ, भावायरियं णिसेवए निययं । आसेवइ जमनियमाइ गिण्हइ सुहजोयबीयं च ॥ १९ ॥

जिनधर्मं बहुमन्यते भावाचार्यं निसेवते नियतम् ।

आसेवइ यमनियमादि गृह्मति शुभयोगबीजं च ॥ १९ ॥ ....... १४४५

ગાથાર્થ– દર્ષ્ટિયુક્ત મિથ્યાદર્ષ્ટિ જીવ જિનધર્મ ઉપર બહુમાનવાળો હોય, નિયતપણે ભાવાચાર્યની સેવા કરે. યમ-નિયમ આદિ યોગના અંગોનું સેવન કરે અને શુભ યોગબીજોને ગ્રહણ કરે.

. **વિશેષાર્થ–** યોગબીજોનું વર્ણન યોગદષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્રંથની ગાથા ૨૩ વગેરેમાં કરવામાં આવ્યું છે. (૧૯)

# न धरेड वयरदोसं, दळाइअभिग्गहाइ गिण्हेड । नियपरसत्थसमग्गं, धारेड मझत्थभावेण ॥ २० ॥

न धारयति वैरदोषं द्रव्याद्यभिग्रहादि गृह्णति ।

निजपरशास्त्रसमग्रं धारयति मध्यस्थभावेन ॥ २० ॥ ...... १४४६

**ગાથાર્થ**—તે વૈરદોષને ધારણ કરતો નથી. દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહોને ગ્રહણ કરે છે. સર્વ સ્વ-પર દર્શનના શાસ્ત્રોને મધ્યસ્થભાવથી ધારણ કરે છે. (૨૦)

## तिविहअवंचकजोग-किरियाफलमाइओसहाईहिं। दाणविणयाइजुत्तो, नाणगुणवुड्विकरणरओ॥ २१॥

त्रिविधावञ्चकयोगिक्रयाफलादि औषधादिभि:। दानविनयादियुक्तो ज्ञानगुणवृद्धिकरणस्तः ॥ २१ ॥ .................. १४४७

ગાથાર્થ— તે જીવ ઔષધાદિથી યોગાવંચક, ક્રિયાવંચક અને ફ્લાવંચક એમ ત્રણ પ્રકારના અવંચકવાળો હોય તથા દાન-વિનય આદિથી યુક્ત હોય, જ્ઞાનગુણને વધારવામાં તત્પર હોય.

વિશેષાર્થ— સુસાધુઓનો યોગ થવો એ યોગાવંચક છે. આત્મહિતના ધ્યેયથી ઔષધપ્રદાન આદિથી સાધુઓની સેવા કરવી તે ક્રિયાવંચક છે. સાધુસેવાથી પુષ્ટયાનુબંધી પુષ્ટય આદિ ફળની પ્રાપ્તિ એ ફલાવંચક છે. આ ત્રણ અવંચકને વિશેષથી સમજવા યોગદષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્રંથ ગાથા ૩૪ વગેરે ગાથાઓની સંસ્કૃત ટીકા કે તેનો અનુવાદ વાંચવો જરૂરી છે. (૨૧)

# पुळाइसुयमाहिज्जइ गंथं वियारं कहेइ बंधेइ । केवलमभळमिच्छो, पुळं न मुणेइ नो गंथं ॥ २२ ॥

पूर्वादिश्रुतमध्येति ग्रन्थं विचारं कथयति बध्नाति । केवलमभव्यमिथ्यादृष्टिः पूर्वं न जानाति न ग्रन्थम् ॥ २२ ॥........ १४४८

ગાથાર્થ— તે પૂર્વ વગેરે શ્રુતને ભણે છે. શાસ્ત્ર અને વિચાર-વિમર્શ બીજાને કહે છે, શાસ્ત્રનો અને વિચાર-વિમર્શનો પોતાના આત્માની સાથે સંબંધ કરે છે, અર્થાત્ માત્ર બીજાને જ કહે છે, એવું નથી, પોતાના આત્મહિત માટે પણ વિચારે છે. કેવળ અભવ્ય મિથ્યાદેષ્ટિ પૂર્વને જાણતો નથી અને શાસને જાણતો નથી.

વિશેષાર્થ— અભવ્ય મિથ્યાદેષ્ટિ સાડા નવ પૂર્વ સુધી ભણે છે એવા શાસપાઠો જોવા મળે છે. એથી પૂર્વને અને શાસ્ત્રને જાણતો નથી એ કથન નિશ્ચય દેષ્ટિથી સમજવું જોઇએ. જે જ્ઞાનની આત્મા ઉપર જરા ય અસર ન થાય એ જ્ઞાન જ નથી એમ નિશ્ચય નય માને છે. (૨૨)

#### गुणिसंगजोगसुकहाकहापरो उचियकिच्चतप्परओ । किरियाइ अणुव्चिग्गो, जिग्गासा तच्चभावाणं ॥ २३ ॥

गुणिसङ्गयोगसुकथाकथापर उचितकृत्यतत्परकः ।

क्रियायामनुद्विग्नो जिज्ञासा तथ्यभावानाम् ॥ २३ ॥ ...... १४४९

**ગાથાર્થ–** તે ગુણી જીવોનો સંગ કરવામાં, યોગની સારી કથાઓનું કથન કરવામાં અને ઉચિત કર્તવ્યો કરવામાં તત્પર હોય, આત્મહિતકર ક્રિયામાં ઉદ્**વિગ્ન ન બને, સત્ય તત્ત્વોની જિજ્ઞાસાવાળો** હોય. (૨૩)

#### धारियभवसंतासो, भवपासो मन्नइ व पाससमो । सवणसमीहा सच्चा, उज्जुमई धम्मनिरविग्घो ॥ २४ ॥

धारितभवसंत्रासो भवपाशं मन्यते वा पाशसमम्।

श्रवणसमीहा सत्या ऋजुमतिर्धर्मनिर्विघ्न: ॥ २४ ॥ ...... १४५०

ગાથાર્થ— તે ભવના ત્રાસને ધારણ કરનારો હોય, અર્થાત્ ચતુર્ગતિ રૂપ સંસાર ઉપર અત્યંત ત્રાસ હોય, ભવરૂપ પાશને(=ફાંસલાને-બંધનને) પાશ સમાન માને, સાચી ધર્મશ્રવણની ઇચ્છાવાળો હોય, સરળ મતિવાળો હોય, અને ધર્મમાં વિધ્નોથી રહિત હોય=ધર્મમાં આવનારાં વિધ્નોનો યોગીઓની સેવાથી નાશ થઇ જાય. (૨૪)

## भवपासमोयणत्थं, सव्वं कट्ठं केख धणदाणं । गुरुभत्तिखंतिजुत्तो, अदोहभावेण झाणबीयधरो ॥ २५ ॥

. भवपाशमोचनार्थं सर्वं कष्टं करोति धनदानम् ।

गुरुभक्तिक्षान्तियुक्तोऽद्रोहभावेन ध्यानबीजधरः ॥ २५ ॥...... १४५१

ગાથાર્થ- તે ભવરૂપ પાશમાંથી મુક્ત થવા માટે સર્વ કષ્ટોને કરે છે=સહન કરે છે, ધનનું દાન કરે છે. ગુરુભક્તિ અને ક્ષમાથી યુક્ત હોય. કોઇના ઉપર દ્રોહ કરનારો ન હોય. ધ્યાનરૂપ યોગબીજને ધારણ કરનારો હોય. (૨૫)

આ જીવ અવેદ્યસંવેદ્યપદના દોષોથી યુક્ત ન હોય એ જણાવવા માટે અવેદ્યસંવેદ્યપદથી યુક્ત જીવો કેવો હોય છે તે જણાવે છે—

#### दीणो माई मच्छरठाणी किवणो भवाहिनंदी य । माणी अहलारंभी, अवेज्जपयदृद्दोसज्ओ ॥ २६ ॥

दीनो मायी मत्सरस्थानी कृपणो भवाभिनन्दी च।

मानी अफलारम्भी अवेद्यपददृष्टदोषयुत: ॥ २६ ॥...... १४५२

ગાથાર્થ– અવેદાસંવેદાપદથી યુક્ત જીવ દીન, માયાવી, મત્સરી, કૃપણ, ભવાભિનન્દી, માની અને નિષ્કળ આરંભયુક્ત હોય છે.

વિશેષાર્થ— વેદ્ય-સંવેદ્યપદ— વેદ્ય એટલે વેદવા યોગ્ય=અનુભવવા યોગ્ય. સંવેદ્ય એટલે સંવેદન=અનુભવ. જે વસ્તુ જેવા સ્વરૂપે હોય તેવા સ્વરૂપે તેનો અનુભવ થવો તે વેદ્ય-સંવેદ્ય છે. જેમ કે—વસ્તુ જેવા સ્વરૂપે તેનો અનુભવ થવો તે વેદ્ય-સંવેદ્ય છે. જેમ કે—વસ્તુ જેવા સ્વાદવાળી છે તેવા સ્વાદનો જીભથી અનુભવ થવો તે વેદ્ય-સંવેદ્ય. વેદ્ય-સંવેદ્ય પદ છે. જે વસ્તુ જેવા સ્વરૂપે છે તેવા સ્વરૂપે તેનો અનુભવ ન થાય તે અવેદ્યસંવેદ્યપદ. જેમ કે—તાવમાં જીભ બગડી જાય ત્યારે સ્વાદિષ્ટ વસ્તુમાં પણ સ્વાદનો અનુભવ ન થાય. મીઠી વસ્તુ પણ કડવી જેવી લાગે. કમળો થાય ત્યારે ધોળી પણ વસ્તુ પીળી દેખાય છે. આ અવેદ્યસંવેદ્યપદ છે. આની આધ્યાત્મિક દેષ્ટિએ ઘટના આ પ્રમાણે છે—મિથ્યાદેષ્ટ જીવમાં અવેદ્યસંવેદ્યપદ હોય અને સમ્યગ્દષ્ટિજીવમાં વેદ્યસંવેદ્યપદ હોય. કારણ કે મિથ્યાદેષ્ટિને પદાર્થો જેવા સ્વરૂપે છે તેવા સ્વરૂપે દેખાતા નથી=જણાતા નથી. સમ્યગ્દેષ્ટિજીવને જિનવચનના અનુસારે પદાર્થો જેવા સ્વરૂપે છે તેવા સ્વરૂપે દેખાય છે=જણાય છે.

દીન– સદાય અદષ્ટ કલ્યાણવાળો. (તેણે ક્યારેય પોતાનું કલ્યાણ ન જોયું હોય. ગુરુનો યોગ મળે, વ્યાખ્યાનાદિ સાંભળે, તો પણ એને આત્મકલ્યાણની ભાવના≔શ્રદ્ધા ન થાય. આત્મહિત તરફ લક્ષ ન જ હોય. આવો જીવ સાધુ બને તો ય આત્મહિત ન સાધી શકે.)

**માયાવી**— પોતાના હૃદયમાં શું છે તેની બીજાને ખબર ન પડવા દે. અંગારમર્દક આચાર્ય વગેરેની જેમ અંદર જુદું હોય અને બહાર જુદું હોય.

મત્સરી– પરના કલ્યાણમાં (≕ઉત્કર્ષમાં) દુઃખી થનારો. (એ બીજાનું સારું જોઇ ન શકે. બીજાનું સારું જોઇને ઇર્ષ્યા કરે. આવો જીવ સાધુ બને તો બીજા સાધુના ઉત્કર્ષને જોઇ ન શકે. તેથી તેને પાછા પાડવાની હલકી પ્રવૃત્તિ કરે.)

કૃપણ– ધન વગેરે ઘણું મળ્યું હોવા છતાં બીજાને આપવાનું મન ન થાય. સદુપયોગ કરવાનું મન ન થાય. આવો આત્મા સાધુ બને તો પણ પોતાના પાત્રા આદિ બીજાને ન આપે.

ભવાભિનંદી—સંસાર ઉપર બહુમાનવાળો હોય. (ભવાભિનંદી શબ્દનો શબ્દાર્થ આ પ્રમાણે છે—ભવની=સંસારની અભિનંદી=પ્રશંસા કરવાના સ્વભાવવાળો. અથવા ભવમાં=સંસારમાં અભિનંદી=આનંદ પામવાના સ્વભાવવાળો. ભવાભિનંદી જીવ સંસારમાં વિષયસુખ અનુભવી શકાતું હોવાથી સંસાર સારભૂત છે ઇત્યાદિ રીતે સંસારની પ્રશંસા કરે, તથા વિષયસુખોના કારણે તેને સંસારમાં બહુ જ આનંદ આવતો હોય.)

માની- અહંકારથી યુક્ત હોય. તેનામાં નમ્રતા દેખાય તો પણ પોતાનો સ્વાર્થ સાધવા બહારથી દેખાવની હોય, અંતરની નહિ.

નિષ્ફળ આરંભયુક્ત- ફળ ન મળે તેવી પ્રવૃત્તિ કરનારો. (અહીં આધ્યાત્મિક ફળ સંમજવું. તે વેપાર આદિમાં સફળ બને એવું બને. પણ આધ્યાત્મિક પ્રવૃત્તિમાં સફળ ન બને. સાધુધર્મની કે ગૃહસ્થધર્મની જે કોઇ પ્રવૃત્તિ કરે તે નિષ્ફળ બને. કારણ કે તે અતત્ત્વમાં અભિનિવેશવાળો હોય.) (૨૬)

# अतुक्करिसं अत्तंमि, न धर्ड लोगुत्तरंमि पक्खवहो । पच्छाणुतावनिरओ, साणुक्कोसो य लोयगुणो ॥ २७ ॥

ः आत्मोत्कर्षमात्मनि न धारयति लोकोत्तरे पक्षवहः ।

पश्चानुतापनिरतो सानुक्रोशश्च लोकगुण: ॥ २७ ॥ ...... १४५३

ગાથાર્થ- (વેદ્યસંવેદાપદનાં લક્ષણોથી યુક્ત જીવ) આત્મામાં સ્વોત્કર્ષને ધારણ ન કરે, લોકોત્તર ગુણોમાં પક્ષપાત ધારણ કરે, પશ્ચાત્તાપમાં તત્પર હોય, અર્થાત્ પાપનો પશ્ચાત્તાપ કરનારો હોય, દયાળુ અને જીવોનું હિત કરનારો હોય. (૨૭)

ं इच्चाइणेगपवयणगुणविहिनिस्ओ ( प )नमणतिल्लच्छे । ं वेज्जपयर्लिगजुत्तो , विवरीओऽवेज्जपयजुत्तो ॥ २८ ॥ . इत्याद्यनेकप्रवचनगुणविधिनिरतः (प्र)नमनतत्परः ।

वेद्यपदलिङ्गयुक्तो विपरीतोऽवेद्यपदयुक्तः ॥ २८ ॥ ...... १४५४

ગાથાર્થ- શાસ્ત્રોક્ત (સ્વોત્કર્ષનો અભાવ) ઇત્યાદિ અનેક ગુણોને કરવામાં=પાળવામાં તત્પર હોય અને નમવામાં તત્પર હોય. વેદ્યસંવેદ્યપદના લક્ષણોથી યુક્ત જીવ આવો હોય. અવેદ્યસંવેદ્યપદથી યુક્ત જીવ આનાથી વિપરીત હોય.

વિશેષાર્થ— આનો ભાવાર્થ એ છે કે અવેદાસંવેદાપદ યુક્ત જીવમાં જે દોષો હોય તે દોષો આઠમા દષ્ટિયુક્ત નામના મિથ્યાત્વમાં ન હોય. કારણ કે અવેદાસંવેદાપદથી યુક્ત જીવનાં અહીં જે દોષો જણાવ્યા છે તે દોષવાળો જીવ સમ્યક્ત્વ પામવાને લાયક નથી. જયારે આઠમા દષ્ટિયુક્ત મિથ્યાત્વવાળો જીવ સમ્યક્ત્વ પામવાને લાયક છે. અલબત્ત, આ જીવ અવેદાસંવેદાપદમાં જ રહેલો છે. કારણ કે મિથ્યાદષ્ટિમાં અવેદાસંવેદાપદ હોય. આમ છતાં તેનામાં અહીં જણાવેલા દોષો ન હોય, આ જીવ વેદાસંવેદાપદ પામવાની લાયકાત ધરાવે છે. એથી ઉપચારથી અવેદાસંવેદાપદથી યુક્ત કહી શકાય. (જુઓ યો.દ.સ.૬૭) (૨૮)

### इच्चाइच्चयणमङ्ओ, निच्छयववहारपक्खवाओ य । चरिमावत्ते चरिमं, करणं करेड़ सो दिट्टी ॥ २९ ॥

इत्यादिचयनमतिको निश्चय-व्यवहारपक्षपातश्च ।

चरमावर्ते चरमं करणं करोति स दृष्टि: ॥ २९ ॥ ....... १४५५

ગાથાર્થ— ઇત્યાદિ ગુણોનો સંગ્રહ કરવામાં મતિવાળો અને નિશ્ચય-વ્યવહાર ઉભયનો પક્ષપાતી તે મિથ્યાદેષ્ટિ જીવ ચરમ પુદ્ગલપરાવર્તમાં ચરમ યથાપ્રવૃત્તિકરણ કરે છે.

વિશેષાર્થ— જે યથાપ્રવૃત્તિકરણ પછી અપૂર્વકરણ થાય તેને ચરમ યથાપ્રવૃત્તિકરણ કહેવાય. યથાપ્રવૃત્તિકરણથી અનેકવાર ગ્રંથિદેશ સુધી આવી જાય છે, પણ પછી રાગ-દ્વેષની ગાંઠને છેદવાનો પુરુષાર્થ ન કરી શકવાથી ફરી કર્મની સ્થિતિને વધારી દે છે, પણ જે જીવ જે યથાપ્રવૃત્તિકરણ પછી અવશ્ય અપૂર્વકરણ વડે રાગ-દેષની ગાંઠને ભેદે છે, તે જીવનું તે યથાપ્રવૃત્તિકરણ ચરમ યથાપ્રવૃત્તિકરણ છે. ચરમ એટલે છેલ્લું. છેલ્લું યથાપ્રવૃત્તિકરણ તે ચરમ યથાપ્રવૃત્તિકરણ છે. એકવાર અપૂર્વકરણ થયા પછી જીવને ક્યારેય યથાપ્રવૃત્તિકરણ થતું નથી.

પ્રશ્ન- જીવ ગ્રંથિદેશે કેટલો કાળ રહે ?

ઉત્તર— જીવ જઘન્યથી એક અંતર્મુહૂર્ત જેટલા કાળ સુધી અને ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્ય વર્ષો સુધી ગ્રંથિદેશે રહે છે. (બૃહતકલ્પ ગાથા-૧૦૪) આનો અર્થ એ થયો કે ગ્રંથિદેશે આવેલા જીવનું યથાપ્રવૃત્તિકરણ ચરમ હોય તો પણ યથાપ્રવૃત્તિકરણ કર્યા પછી તુરત જ રાગ-દ્વેષની ગાંઠને ભેદે એવો નિયમ નથી. પણ ભેદશે અને સમ્યક્ત્વને પામશે એ વાત ચોક્ક્સ છે. (૨૯)

### घणरागदोसगंठि, भिदइ पावेइ तच्चसम्मत्तं । पच्चुब्भडपावपरीभवाणुबंधीकिच्चाओ विरमेइ ॥ ३० ॥

घनरागदोषप्रन्थि भिनत्ति प्राप्नोति तथ्यसम्यक्त्वम् । प्रत्युद्भटपापपरिभवानुबन्धिकृत्येभ्यो विरमति ॥ ३० ॥ ............ १४५६

ગાથાર્થ— ચરમ યથાપ્રવૃત્તિકરણમાં રહેલો તે જીવ તીવ્ર રાગ-દેષરૂપ ગાંઠને ભેદે છે, અને પારમાર્થિક (ભાવ) સમ્યક્ત્વને પામે છે. હવે તે અતિપ્રબલ પાપોથી જીવનો જે પરાજય=તિરસ્કાર થઇ રહ્યો છે તે પરાજયનો અનુબંધ કરનારા કાર્યોથી અટકી જાય છે, અર્થાત્ હવે તે પાપનો અનુબંધ કરાવે તેવાં પાપકાર્યો કરતો નથી. (૩૦)

# सम्मत्तंमि उलब्दे, जइवि गुणा हुंति नोवि पुव्वृत्ता । तह वि हु संविज्जपए, रमई मुक्खट्टमेगट्टा ॥ ३१ ॥

सम्यक्त्वे तु लब्धे यद्यपि गुणा भवन्ति नापि पूर्वोक्ताः । तथापि खलु संवेद्यपदे रमते मोक्षार्थमेकार्थम् ॥ ३१ ॥ ...... १४५७

<mark>ાથાર્થ- જો</mark> કે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે કોઇ જીવમાં પૂર્વોક્ત ક્ષમા વગેરે (બધા) ગુણો ન પણ હોય, તો પણ તે એક મોક્ષ માટે જ વેઘસંવેદ્યપદમાં રમે છે.

વિશેષાર્થ- સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવ વેદાસંવેદાપદમાં રમે છે એનો ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે—તેનામાં ક્રોધ વગેરે દોષો હોય એ બદલ હૈયામાં ભારે દઃખ હોય. દોષોને દૂર ન કરી શકે તો પણ દોષોને દૂર કરવા જેવા જ માને, ગુણોને મેળવી ન શકે તો પણ ગુણોને મેળવવા જેવા જ માને. પાપોને ન છોડી શકે તો પણ પાપોને છોડવા જેવા જ માને. એથી પાપ કરતી વખતે હૃદયમાં દુઃખ હોય. એથી જ રસપૂર્વક પાપ ન કરે. ધર્માનુષ્ઠાનોને ન કરી શકે તો પણ ધર્માનુષ્ઠાનોને કરવા જેવા જ માને. તે સતત મોક્ષની આકાંક્ષાવાળો હોય. ભૌતિક સુખનાં સાધનોને દુઃખનું કારણ માને. આમ તે વેદ્યસંવેદ્યપદમાં રમતો હોય. (૩૧)

### पुळ्युत्तं सत्तविहं, मिच्छतं पत्तमईयकालभावं । भव्वेहिमभव्वेहि-मणंतपुग्गलपखुगयं ॥ ३२ ॥

पूर्वोक्तं सप्तविधं मिथ्यात्वं प्राप्तमतीतकालभावम् । भव्यैरभव्यैरनन्तपुद्गलपरावर्तगतम् ॥ ३२ ॥ ....... १४५८

ગાથાર્થ- પૂર્વોક્ત સાત પ્રકારનું મિથ્યાત્વ ભૂતકાળમાં ભવ્ય અને અભવ્ય એ બંને પ્રકારના જીવો વડે અનંતપુદ્દગલ પરાવર્તકાળ સુધી પ્રાપ્ત કરાયું છે. (૩૨)

#### अद्रममिच्छत्तं पुण, भव्वमिच्छेहि णो अभव्वेहि । मग्गाणुसारिमइहिं, परमपयद्वं किलिद्वेहिं ॥ ३३ ॥

अष्टमिष्यात्वं पुनर्भव्यमिष्यादृष्टिभिर्नाभव्यै: ।

मार्गानुसारिमतिभि: परमपदार्थं क्लिष्टै: ॥ ३३ ॥...... १४५९

ગાથાર્થ- માર્ગાનુસારિમતિવાળા અને મોક્ષ માટે કષ્ટોને સહન કરનારા ભવ્ય મિથ્યાદેષ્ટિઓ વડે આઠમું મિથ્યાત્વ પ્રાપ્ત કરાય છે. પણ અભવ્યમિથ્યાદરિઓ વડે પ્રાપ્ત કરાતું નથી. (૩૩)

#### नो जिणधम्मेऽहिंसादाहिणकरुणाइगुणसमिद्धेहिं। मंदयरकसाएहिं, तेहिमिणं मिच्छमुज्जूढं ॥ ३४ ॥

नो जिनधर्मेऽहिंसा-दाक्षिण्य-करणदिगुणसमृद्धैः । मन्दतरकषायैस्तैरिदं मिथ्यात्वमुद्व्यूढम् ॥ ३४ ॥...... १४६०

ગાથાર્થ - જિનધર્મ પ્રાપ્ત થયે છતે અહિંસા, દાક્ષિણ્ય અને કરુણા વગેરે ગુણોથી યુક્ત અને અધિક મંદકષાયવાળા તે ભવ્ય મિથ્યાદષ્ટિઓથી આઠમું મિથ્યાત્વ ધારણ કરાયું નથી, અર્થાત્ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે આ મિથ્યાત્વ ન હોય. (૩૪)

# आभिणिवेसियमिच्छं, सम्मं जाणिज्ज जो <sup>१</sup>कयग्गेण । तं पुण अभव्वजीवेहिं नो पत्तं भवसमुद्दम्मी ॥ ३५ ॥

आभिनिवेशिकमिथ्यात्वं सम्यक् जानीहि यो कृताग्रस्तम् । तत् पुनरभव्यजीवैर्न प्राप्तं भवसमुद्रे ॥ ३५ ॥ .......१४६१

ગાથાર્થ-જેણે સંસારનું પરિમાણ કર્યું છે=સંસારનો કાળ પરિમિત કર્યો છે તેને આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ તું જાણ, અર્થાત્ તેને આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ તું જાણ, અર્થાત્ તેને આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ હોય એમ તું જાણ. અહીં તાત્પર્યાર્થ એ છે કે જેણે એકવાર પણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્યું હોય તેને જ આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ હોય, અભવ્યજીવોએ તે મિથ્યાત્વ સંસારસમુદ્રમાં પ્રાપ્ત કર્યું નથી. (૩૫)

### अट्टममिच्छत्तंमि रुइं धम्माइरुईण हुज्ज वित्थारो । जइ कहवि पयट्टिज्जइ, तहा वि तस्संसणा हुज्जा ॥ ३६ ॥

अष्टममिथ्यात्वे रुचिर्धर्मादिरुचीनां भवति विस्तारः ।

यदि कथमपि प्रवृत्यते तथापि तस्यांशना भवेद् ॥ ३६ ॥ ...... १४६२

ગાથાર્થ— આઠમા મિથ્યાત્વમાં (યોગકથારુચિ અને ગુણીજનસંગરુચિ આદિ) જે રુચિ છે તે ધર્મરુચિ વગેરે (દશ પ્રકારના) સમ્યક્ત્વનો વિસ્તાર છે. જો કોઇ પણ રીતે સમ્યક્ત્વ ચાલ્યું જાય તો પણ તેની સત્તા રહે છે.

ે વિશેષાર્થ— પન્નવણા ઉપાંગ વગેરેમાં ધર્મરુચિ વગેરે દશ પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ જણાવ્યું છે. તેમાં ધર્મરુચિવાળો જીવ સમ્યક્ત્વ પામેલો જ હોય એવો નિયમ નથી. પણ તે સમ્યક્ત્વ પામવાને લાયક અવશ્ય હોય આથી ધર્મરુચિવાળા જીવમાં દ્રવ્યથી ધર્મરુચિ સમ્યક્ત્વ હોય. તેવી રીતે આઠમાં મિશ્યાત્વમાં યોગરુચિ, યોગકથારુચિ વગેરે પણ ધર્મરુચિ છે, અને તે જીવમાં

૧. અહીં મુદ્રિત પ્રતમાં અને બે હસ્તલિખિત પ્રતોમાં जो कबग्गेण એવો પાઠ છે. આ પાઠના આધારે અર્થ બંધબેસતો નથી. એક હસ્તલિખિત પ્રતમાં जो कबग्गेण ण એવો પાઠ છે. એના આધારે અર્થ બંધબેસતો થાય છે. ण ના સ્થળે લેખકની ભૂલ સમજીને णં ( तं ) એવો પાઠ લીધો છે.

સમ્યક્ત્વ પામવાની લાયકાત હોવાથી દ્રવ્યથી ધર્મરુચિ સમ્યક્ત્વ હોય. માટે અહીં કહ્યું કે આઠમા મિથ્યાત્વમાં રુચિ ધર્મરુચિ વગેરેનો વિસ્તાર છે.

અંશના એટલે અંશ. અંશ એટલે સત્તા. "**अंस इति संतकम्मं** भन्नइ"≔અંશ એટલે સત્તામાં રહેલું કર્મ. સમ્યક્ત્વ મોહનીયના ઉદયનો અભાવ થાય તો પણ તે સત્તામાં રહે છે. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે જ સમ્યક્ત્વ મોહનીય સત્તામાંથી જાય. (૩૬)

# पायमिह संपदायाओ, खओवसमियं लहिज्ज सम्मत्तं । खड्यमिव केवि अहवा, जड़ हुज्जा तब्भवे सिद्धी ॥ ३७ ॥

प्राय इह संप्रदायात् क्षायोपश्चिमकं लभेत सम्यक्त्वम् । क्षायिकमिप केऽप्यथवा यदि भवेत् तद्भवे सिद्धिः ॥ ३७ ॥ ...... १४६३ शाथार्थ— प्रायः असी संप्रदायना (गुरुपरंपरागत उपदेशना) अनुसारे छव (परेसीवार) क्षायोपश्चिम सम्यक्त्व पामे छे अथवा श्रोते श्र भवमां मोक्ष थवानो स्रोय तो क्षेष्ठ छवो (परेसी वार) क्षायिक सम्यकृत्व पश्च पामे.

વિશેષાર્થ— પહેલી વાર સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ અંગે કાર્મગ્રંથિક અને સૈદ્ધાંતિક એમ બે મત છે. કાર્મગ્રંથિક મતે સૌથી પ્રથમવાર સમ્યક્ત્વ પામે ત્યારે ઔપશિમિક સમ્યક્ત્વ જ પામે. જયારે સૈદ્ધાંતિક મતે ઔપશિમિક કે ક્ષાયોપશિમિક એ બેમાંથી ગમે તે એક સમ્યક્ત્વ પામે છે. કાર્મગ્રંથિક અને સૈદ્ધાંતિક એ બંનેના મતે મિથ્યાદિષ્ટિ જીવ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામતો નથી. ક્ષાયોપશિમિક સમ્યક્ત્વી જીવ જ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામે છે. પણ વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ગાથા પ૩૧ની કોટ્યાચાર્યની ટીકામાં મિથ્યાદિષ્ટિ પણ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામે એમ જણાવ્યું છે. આ કથન અહીં જણાવ્યું તેમ "તે જ ભવમાં મુક્તિમાં જનારા કોઇ જીવો પહેલી વાર ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામે" એ અપેક્ષાએ હોય એમ સંભવે છે. (૩૭)

चउदस दस य अभिन्ने, नियमा सम्मं तु सेसए भयणा । मइउहिविवज्जासे, होइ मिच्छं न सेसेसु ॥ ३८ ॥ चतुर्दशसु दशसु चाभिन्ने नियमा सम्यक्त्वं तु शेषके भजना । मत्यविधिवपर्यासे भवति मिथ्यात्वं न शेषेसु ॥ ३८ ॥...... १४६४ ગાથાર્થ— સંપૂર્ણ ચૌદપૂર્વધર અને દશપૂર્વધરમાં નિયમા સમ્પક્ત્વ હોય, અન્ય શ્રુતધરોમાં ભજના છે એટલે સમ્યક્ત્વ હોય પણ ખરું અને ન પણ હોય. મતિઅજ્ઞાન અને અવધિ અજ્ઞાનમાં મિથ્યાત્વ હોય. મતિજ્ઞાની અને અવધિજ્ઞાનીઓમાં મિથ્યાત્વ ન હોય. (૩૮)

# पुळ्वमणाइलाभे, सम्मे उवसामियं भवे णियमा । पडि़वाइसु णो णियमं, खायं खाओवसमियं वा ॥ ३९ ॥

पूर्वमनादिलाभे सम्यक्त्वे औपशामिकं भवेद् नियमा।

प्रतिपातिषु नो नियमं क्षायिकं क्षायोपशिमकं वा ॥ ३९ ॥ ....... १४६५

ગાથાર્થ— પૂર્વે અનાદિકાળથી પ્રાપ્ત નહિ થયેલું સમ્યક્ત્વ જયારે પહેલીવાર પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે નિયમા ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે. ઔપશમિક સમ્યક્ત્વથી પડનારા જીવોમાં નિયમ નથી, અર્થાત્ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વથી પતિત થયા પછી ઔપશમિક જ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય એવો નિયમ નથી, ક્ષાયિક કે ક્ષાયોપશમિક પણ પ્રાપ્ત થાય. (૩૯)

### मिच्छत्तंमि अखीणे, तिपुंजिणो सम्मदिहिणो नियमा। मिच्छत्तंमि उखीणे, दुएगपुंजी व खवगो वा॥ ४०॥

मिथ्यात्वेऽक्षीणे त्रिपुञ्जिनः सम्यग्दृष्टयो नियमाद् ।

मिथ्यात्वे तु क्षीणे द्वयेकपुञ्जी वा क्षपको वा ॥ ४० ॥ ...... १४६६

ગાથાર્થ— સમ્યગ્દિષ્ટિ જીવો જયાં સુધી મિથ્યાત્વપુંજ ક્ષીણ ન થાય ત્યાં સુધી નિયમા ત્રણ પુંજવાળા હોય અને મિથ્યાત્વપુંજ ક્ષીણ થાય ત્યારે બેપુંજવાળા કે એકપુંજવાળા હોય, અથવા ક્ષપક (=ક્ષાયિક સમ્યગ્દિષ્ટે) બને છે.

વિશેષાર્થ– મિથ્યાત્વપુંજનો ક્ષય થતાં મિશ્રપુંજનો ક્ષય ન થાય ત્યાં મુધી બે પુંજવાળો અને મિશ્રપુંજનો ક્ષય થતાં સમ્યક્ત્વ પુંજનો ક્ષય ન થાય ત્યા સુધી એકપુંજવાળો હોય. સમ્યક્ત્વપુંજનો ક્ષય થતાં જીવ ક્ષપક≔ક્ષાયિક સમ્યગ્દેષ્ટિ બને છે. (બૃ.ક.ભા.ગા.૧૧૭) (૪૦)

उवसमवेयगखइया, अविखसम्माइसम्मदिद्विसु । उवसंतमप्पमत्ता, तह सिद्धंता जहाकमसो ॥ ४१ ॥ उपशम-वेदक-क्षायिका अविरतसम्यग्दष्ट्यादिसम्यग्दष्टिषु ।

उपशान्ताप्रमत्ता तथा सिद्धान्ता यथाक्रमशः ॥ ४१ ॥ ...... १४६७

ગાથાર્થ— ઉપશમ, ક્ષયોપશમ અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ વગેરે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોમાં હોય અને અનુક્રમે ઉપશાંતમોહ, અપ્રમત્ત અને સિદ્ધો સુધી હોય.

**વિશેષાર્થ—** ઉપશમ વગેરે ત્રણ સમ્યક્ત્વ અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ વગેરેમાં હોય, એનો અર્થ એ થયો કે પ્રથમના ત્રણ ગુણસ્થાનોમાં ન હોય. આ ત્રણ સમ્યક્ત્વ ક્યારથી હોય તે કહ્યું. હવે ક્યાં સુધી હોય? એમ જ્શાવતા કહે છે કે ઉપશમસમ્યકૃત્વ ઉપશાંતમોહ (અગિયારમા) ગુણસ્થાન સુધી હોય. ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ અપ્રમત્તગુણસ્થાન સુધી હોય. (આઠમા વગેરે ગુણસ્થાનમાં ઉપશમ કે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ હોય.) ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ સિદ્ધો (=સિદ્ધાવસ્થા) સુધી હોય. અહીં પરમાર્થ એ છે કે–અવિરત, દેશવિરત, પ્રમત્ત અને અપ્રમત્ત એ ચાર ગુણસ્થાનમાં ત્રણે સમ્યક્ત્વ પૂર્વે જે કહ્યાં તે હોય છે. (જુદા જુંદા જીવને આશ્રયી અથવા એક જ જીવને જુદા જુદા કાળ આશ્રયી એ ત્રણે સમ્યકૃત્વ હોય છે.) તથા અપૂર્વકરણ અનિવૃત્તિબાદર-સૂક્ષ્મસંપરાય અને ઉપશાંતમોહ એ ચાર ગુણસ્થાનવાળા જીવો કોઇ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વવાળા હોય છે, અથવા તો કોઇ ઉપશમ સમ્યક્ત્વવાળા હોય છે, પરંતુ ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વવાળા હોતા નથી. તથા ક્ષીણમોહ-સંયોગિકેવલી અને અયોગિ-કેવલી એ ત્રણ ગુણસ્થાનવાળા જીવો તથા સર્વે સિદ્ધપરમાત્મા ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વવાળા જ હોય. (પરંતુ ઉપશમ કે ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વવાળા હોતા નથી.) (૪૧)

### वेमाणिया य मणुया, खणाइतिनिस्आ असंखवासतिरिया य । तिविहा सम्मद्दिष्टी, वेयगउवसामगा सेसा ॥ ४२ ॥

वैमानिकाश्च मनुजा रत्नादित्रिनिरया असंख्यवर्षतिर्यञ्चश्च ।

त्रिविधाः सम्यग्हष्ट्यो वेदकोपशमकाः शेषाः ॥ ४२ ॥...... १४६८

ગાથાર્થ- વૈમાનિક દેવો, મનુષ્યો, રત્નપ્રભા વગેરે ત્રણ નરકના નારકો અને અસંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા તિર્યંચો એ ચાર પ્રકારના જીવો ઔષશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશમિક એ ત્રણે પ્રકારના સમ્યક્ત્વવાળા હોય છે. શેષ સર્વ જીવો ક્ષાયોપશમિક અને ઔષશમિક એ બે પ્રકારના સમ્યક્ત્વવાળા હોય છે. (૪૨)

#### अबद्धआऊयाणं, मणुयाणं खाइयं खु सेणिगयं। तब्भवियं परभवियं, पुव्वनिबद्धाउयाणं च ॥ ४३॥

अबद्धायुष्काणां मनुजानां क्षायिकं खलु श्रेणिगतम् । तद्भविकं परभविकं पूर्वनिबद्धायुष्काणां च ॥ ४३ ॥ ...... १४६९

ગાથાર્થ– જેમણે આયુષ્ય બાંધ્યું નથી તેવા મનુષ્યોને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ક્ષપકશ્રેણિમાં જ હોય. જેમણે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામ્યા પૂર્વે આયુષ્ય બાંધી દીધું છે તેવા મનુષ્યોને તદ્દભવિક=તે જ ભવમાં પ્રાપ્ત થયેલું કે પરભવિક≕પરભવમાં પ્રાપ્ત થયેલું ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ હોય.

વિશેષાર્થ— મનુષ્યોને જ તદ્ભવિક ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ હોય. અન્ય ત્રણ ગતિમાં પરભવિક જ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ હોય. કારણ કે મનુષ્યો સિવાય કોઇ જીવો નવું ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામતા નથી. (૪૩)

## भवणवणजोइसंखाउयसन्निपर्णिदितिरियजीवाणं । पंकाइनारयाणं, परतब्भवखाइयं णत्थि ॥ ४४ ॥

भवनपति–व्यन्तर-ज्योतिष्क-संख्यातायुष्कसंज्ञिपञ्चेन्द्रियतिर्यग्जीवानाम् । पङ्कादिनारकाणां परतद्भवक्षायिकं नास्ति ॥ ४४ ॥ .................१४७०

**ગાશાર્થ**– ભવનપતિ, વ્યંતર અને જ્યોતિષ્ક દેવોને, અસંખ્યાતવર્ષના આયુષ્યવાળા સંજ્ઞીપંચેંદ્રિય તિર્યંચોને તથા ચોથીથી સાતમી નરક સુધીના નારકોને પરભવિક કે તદ્દભવિક ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ન હોય. (૪૪)

#### इगबितिचउरअसण्णि-पणिदिजीवाणमेगमिव सम्मं । तब्भवियं न हविज्जङ्ग, परभवियं पुळ्यभणियाणं ॥ ४५ ॥

एक-द्वि-त्रि-चतुरसंज्ञिपञ्चेन्द्रियजीवानामेकमपि सम्यक्त्वम् । तद्भविकं न भवति परभविकं पूर्वभणितानाम् ॥ ४५ ॥ .......... १४७१ ગાથાર્થ-એકેંદ્રિય, બેઇંદ્રિય, તેઇંદ્રિય, ચઉરિંદ્રિય અને અસંજ્ઞીપંચેંદ્રિય જીવોને એક પણ સમ્યક્ત્વ તદ્દભવિક ન હોય. પૂર્વે (≔પ્રસ્તુત ગાથાની પૂર્વે) કહેલા બધા જ જીવોને પરભવિક સમ્યક્ત્વ હોય.

વિશેષાર્થ- એકેંદ્રિયથી અસંજ્ઞીપચેંદ્રિય સુધીના જીવોને પરભવિક પણ ત્રણમાનું એક પણ સમ્યક્ત્વ ન હોય. એથી પૂર્વે કહેલા એટલે પ્રસ્તુત ગાથાની પૂર્વે કહેલા વૈમાનિક દેવો વગેરેને પરભવિક સમ્યક્ત્વ હોઇ શકે છે. (૪૫)

# उवसमखायगवेयय, अपुग्गलाइं च तह अवेइयाइं । पुग्गलवेयं खाओवसमं तेणित्ति तद्दिद्वी ॥ ४६ ॥

उपशम-क्षायिक-वेदकानि अपुद्गलानि च तथाऽवेदितानि । पुद्गलवेदं क्षायोपशमं तेनेति तद्दृष्टिः ॥ ४६ ॥ ......१४७२

ગાથાર્થ- ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને વેદક એ ત્રણ સમ્યક્ત્વ પુદ્દગલથી (=કર્માણુઓથી) રહિત હોય છે અને તેથી જીવ વડે તેના પુદ્દગલો વેદાયા નથી. ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ પુદ્દગલોના (=કર્માણુઓના) અનુભવવાળું હોય છે. તેથી જ ક્ષાયોપશમિક સમ્યગ્દર્શન વેદક એવી સંજ્ઞાવાળું છે. જીવસમાસની ૭૯મી ગાથાની ટીકામાં વ્યુત્પત્તિસિદ્ધ અર્થ જણાવતાં કહ્યું છે કે જેમાં શુદ્ધ એવા સમ્યક્ત્વ પુંજના પુદ્દગલો વેદાય=અનુભવાય તે વેદક સમ્યક્ત્વ અર્થાત્ ક્ષયોપશમ સમ્યકૃત્વ કહેવાય છે. (૪૬)

#### उवसमपुग्गलजणियं, भणियं जं तत्थ सहियसासाणं । उभयविहीणं विवागपएसवेयणपसाहिकयं ॥ ४७ ॥

उपशमपुद्गलजनितं भणितं यत् तत्र सहितं सास्वादनम् । उभयविहीनं विपाकप्रदेशवेदनप्रसाधिकृतम् ॥ ४७ ॥ ............................. १४७३ गाथार्थ— सास्वादन सम्यक्त्व उपशांत थयेला पुद्दगलोधी उत्पन्न करायुं होवा छतां पुद्दगलोधी सहित क्र्युं छे. क्षरश के उपशम सम्यक्त्व

વેદક સમ્યકૃત્વ ઉદયમાં આવેલા સમ્યકૃત્વ મોહનીયના છેલ્લા પુદ્દગલોની અવસ્થારૂપ છે.
 (જુઓ સમ્યકૃત્વ અધિકાર ગાથા-૨૧) આ વ્યાખ્યા પ્રમાણે વેદક સમ્યકૃત્વમાં પુદ્દગલોનું વેદન હોવા છતાં માત્ર એક સમયરૂપ હોવાથી તેની વિવક્ષા નથી કરી એમ સમજાય છે.

પ્રદેશોદય અને વિપાકોદય એ બંનેથી રહિત છે. જયારે સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વ પ્રદેશોદય અને વિપાકોદયને સિદ્ધ કરનાર કર્મથી કરાયું છે.

વિશેષાર્થ- ઉપશમ સમ્યક્ત્વમાં મિથ્યાત્વનો પ્રદેશોદય કે વિપાકોદય હોતો નથી. સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વમાં અનંતાનુબંધી કષાયોનો પ્રદેશોદય અને વિપાકોદય એ બંને હોય છે. (૪૭)

#### तम्हा मिच्छत्तखए, बंधो दुविहो हविज्ज कम्माणं । मिच्छ अणनिरणुबंधा, हेऊणो साणुबंधन्ने ॥ ४८ ॥

तस्माद् मिथ्यात्वक्षये बन्धो द्विविधो भवेत् कर्मणाम् । मिथ्यात्वानन्तानुबन्धिनो निरनुबन्धा हेतवः सानुबन्धा अन्ये ॥ ४८ ॥१४७४

ગાથાર્થ— મિથ્યાત્વના કારણે કર્મીનો બંધ સાનુબંધ અને નિરનુબંધ એમ બે પ્રકારનો છે. તેમાં મિથ્યાત્વ અને અનંતાનુબંધી કષાયો સાનુબંધ છે, અર્થાત્ મિથ્યાત્વ અને અનંતાનુબંધી કષાયોની વિદ્યમાનતામાં અનુબંધ સહિત કર્મબંધ થાય છે. મિથ્યાત્વનો ક્ષય થયે છતે બીજા કર્મબંધ હેતુઓ નિરનુબંધ છે, અર્થાત્ મિથ્યાત્વથી રહિત અવિરતિ આદિ કર્મબંધ કર્મબંધહેતુઓથી અનુબંધરહિત કર્મબંધ થાય છે. (૪૮)

#### जइ वि हु अविद्धकसायजोगाईयाण हेउणो बंधो । हुज्जाऽमंदो मंदो मंदयरो तग्गुणप्पभवो ॥ ४९ ॥

यद्यपि खलु अविरति-कषाय-योगादिकानां हेतोर्बन्धः । भवेदमन्दो मन्दो मन्दतरस्तद्गुणप्रभवः ॥ ४९ ॥ ...... १४७५

ગાથાર્થ- જો કે અવિરતિ, કષાય અને યોગ વગેરે હેતુઓથી પણ કર્મબંધ થાય છે. પણ સમ્યગ્દર્શન આદિ તે તે ગુણથી અલ્પમંદ, અધિકમંદ અને તેનાથી પણ અધિકમંદ કર્મબંધ થાય છે.

વિશેષાર્થ— મિથ્યાત્વના અભાવમાં સમ્યગ્દર્શનગુણની વિદ્યમાનતામાં અવિરતિથી થતો બંધ મિથ્યાત્વાવસ્થામાં થતા બંધની અપેક્ષાએ મંદ હોય છે, પણ વિરતિમાં કષાયનાં કારણે થતા બંધથી અલ્પમંદ હોય છે. તેનાથી વિરતિમાં કષાયથી થતો બંધ અધિકમંદ હોય છે. તેનાથી પણ

કષાયરહિત યોગોથી થતો બંધ અધિકમંદ હોય છે. આમ કર્મબંધમાં અનેક તરતમતા હોય છે. (૪૯)

#### तम्हा परमं सल्लं, परमविसं परमबंधपच्चइयं । अवितहजोएहिं सया, मिच्छं हेयं सहावेहिं ॥ ५० ॥

तस्मात् परमं शल्यं परमविषं परमबन्धप्रत्ययिकम् ।

अवितथयोगै: सदा मिथ्यात्वं हेयं स्वभावै: ॥ ५० ॥ ............. १४७६

ગાથાર્થ- તેથી મુખ્ય શલ્ય, મુખ્ય વિષ અને પ્રકૃષ્ટ બંધનું કારણ એવું મિથ્યાત્વ સત્ય (=શુભ) યોગોથી અને પોતાના (શુભ) ભાવોથી સદા ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે. (પO)

### भवविरहहेऊ जिणमय-निस्संदं परमदिद्विवायसंपुत्रं । भव्वाणुभव्वभावुय-नंदणवणजलहरं सम्मं ॥५१ ॥

भवविरहहेतुर्जिनमतिनःस्यन्दं परमदृष्टिवादसंपूर्णम् ।

भव्यानुभव्यभावुकनन्दनवनजलधरं सम्यक्त्वम् ॥ ५१ ॥ ...... १४७७

ગાથાર્થ-- સમ્યક્ત્વ સંસારવિયોગનું કારણ છે, જિનમતના સારરૂપ છે, શ્રેષ્ઠદેષ્ટિવાદના સારરૂપ છે, ઉત્તમ અને મુક્તિગમનને યોગ્ય એવા ભાવુક જીવોરૂપનંદનવન માટે વાદળ સમાન છે.

વિશેષાર્થ– જીવો ભાવુક અને અભાવુક એમ બે પ્રકારના છે. જે જીવો ઉપર શુભ-અશુભ નિમિત્તોની અસર થાય તે ભાવુક છે અને તેનાથી વિપરીત જીવો અભાવુક છે. (૫૧)

🛮 આ પ્રમાણે દશમો મિથ્યાત્વ અધિકાર પૂર્ણ થયો. 🗈

#### ૧૧. આલોચના અધિકાર

| नमिऊण वि | जेणं वीरं, मो | हारिनिसूया | गे महावीरं ।  |    |
|----------|---------------|------------|---------------|----|
| आलोयणच   | वक्किनिहणिय   | क्रम्मनिवल | द्धजयकेउं ॥ १ | 11 |

नत्वा जिनं वीरं मोहारिनिसूदने महावीरम् । आलोचनाचक्रनिहतकर्मनृपलब्धजयकेतुम् ॥ १ ॥ ...... १४७८

आराहणाहियारो, अह भण्णइ सयलपावकम्माणं । जीवा दुविहा वृत्ता, सम्मिद्दिद्वीवि मिच्छा वा ॥ २ ॥

आराधनाधिकारोऽथ भण्यते सकलपापकर्मणाम् । जीवा द्विविधा उक्ताः सम्यग्दृष्टयोऽपि मिथ्यादृष्टयो वा ॥ २ ॥ ...... १४७९

ગાથાર્થ— મોહરૂપ શત્રુનો નાશ કરવામાં મહાપરાક્રમી અને જેમણે આલોચનારૂપ ચક્રથી કર્મરૂપ શત્રુને હણીને જયપતાકા મેળવી છે એવા શ્રીવીરજિનને નમીને સમ્યગ્દેષ્ટિ અને મિથ્યાદેષ્ટિ એમ બે પ્રકારના જીવો કહ્યા. હવે સર્વપાપકર્મોની આલોચનારૂપ આરાધનાનો અધિકાર કહેવાય છે. (૧-૨)

ं जा जिणवयणे जयणा, विहिकरणं द्व्वपमुहजोगेहिं। सा धम्माराहणा खलु, विराहणा ताण पडिसेहो॥ ३॥

या जिनवचने यतना विधिकरणं द्रव्यप्रमुखयोगै: । सा धर्माराधना खलु विराधना तयो: प्रतिषेध: ॥ ३ ॥............. १४८०

ગાથાર્થ− દ્રવ્ય વગેરેના યોગથી જિનવચનમાં (≔જિનવચનના અનુસારે) યતના કરવી અને વિધિનું પાલન કરવું તે ધર્મારાધના છે અને તે (યતના અને વિધિનું પાલન) ન કરવા તે વિરાધના છે.

િ**વિશેષાર્થ—** દ્રવ્ય વગેરેના યોગથી એટલે આરાધનાને અનુકૂળ દ્રવ્ય-્**ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવની પ્રાપ્તિથી. યતના એટલે જીવવિરાધના ન થાય તે રીતે** •**પ્રવૃત્તિ કરવાનો ઉપયોગ અથવા જયારે દોષ સેવવો જ પડે ત્યારે** •**પ્રવૃત્તિ કરવાનો ત્યાગ થાય તે રીતે અલ્પદોષ સેવાય તેનો ઉપયોગ. (૩)** 

# हत्थु ३ त्तर ३ सवणतिगं ३, रोहिणी २ रेवइ २ पुणव्वसूण २ दुगं अणुराहसमं भणिया, सोलस आलोयणारिक्खा ॥ ४ ॥

हस्तोत्तरश्रवणत्रिकं रोहिणी-रेवती-पुनर्वसुद्विकम् । अनुग्रधासमं भणिताः षोडश आलोचर्नक्षाः (आलोचना-ऋक्षाः) ॥ ४ ॥ १४८१ **ગાથાર્થ**— હસ્તત્રિક, ઉત્તરાત્રિક, શ્રવણત્રિક, રોહિણીદ્વિકે,રેવતીદ્વિકે, પુનર્વસુદ્ધિક અને અનુરાધા સહિત સોળ નક્ષત્રો આલોચનાના કહ્યા છે.

વિશેષાર્થ- હસ્તતિક- હસ્ત, ચિત્રા અને સ્વાતિ. ઉત્તરાત્રિક-ઉત્તરાષાઢા, ઉત્તરાભાદ્રપદા અને ઉત્તરાફાલ્ગુની: શ્રવણિત્રિક- શ્રવણ, ધનિષ્ઠા અને શતભિષા. રોહિણીદિક- રોહિણી અને મૃગશીર્ષ. રેવતીદિક-રેવતી અને અશ્વિની. પુનર્વસુદિક- પુનર્વસુ અને પુષ્ય. (૪)

## आलोयणातिहीओ, नंदा भद्दा जया य पुण्णा य । रविससिबुहगुरुसुक्का, वारा करणाणि विद्विविणा ॥ ५ ॥

आलोचनातिथयो नन्दा भद्रा जया च पूर्णा च । रवि–शशि–बुध–गुरु–शुक्रा वारा करणानि विष्टिं,विना ॥ ५ ॥ ..... १४८२

ગાથાર્થ– નંદા, ભદ્રા, જયા અને પૂર્ણા આલોચનાની તિથિઓ છે. રવિ, સોમ, બુધ, ગુરુ અને શુક્ર આલોચનાના વાર છે. વિષ્ટિ (=ભદ્રા) વિના કરણો આલોચનાના છે.

વિશેષાર્થ – નંદા = એકમ, છક અને અગિયારસ. ભદ્રા – બીજ, સાતમ અને બારસ. જયા – ત્રીજ, આઠમ અને તેરસ. પૂર્શા – પાંચમ, દશમ અને પૂનમ. (આમાં ૪-૯-૧૪ સિવાયની બધી તિથિઓ આવી જાય છે.) (પ)

### सूरे धणुमीणगए, गुरुहरिविट्ठे य गंडविड्वाए । अण्णे वि असुहजोगा, सोहिपयाणे परिच्चाया ॥ ६ ॥

सूर्ये धनुर्मीनगते गुरुहरिविष्टे च गण्ड-व्यतिपाते । अन्येऽप्यशुद्धयोगाः शुद्धिप्रदाने परित्याज्याः ॥ ६ ॥ ....... १४८३ ગાથાર્થ- સૂર્ય ધનરાશિમાં કે મીનરાશિમાં હોય અને ગુરુએ સિંહ રાશિમાં પ્રવેશ કર્યો હોય ત્યારે આલોચના ન કરવી. ગંડ અને વ્યતિપાતમાં આલોચના ન કરવી. આ સિવાય બીજા પણ કુયોગોનો આલોચના આપવામાં ત્યાગ કરવો. (દ)

# वसिंहं प्रवेयइत्ता, वासावासं तहा विविज्जित्ता । कयसम्मत्तविसुद्धी, जिणगुरुठवणारियाण पुरो ॥ ७ ॥

वसर्ति प्रवेद्य वर्षावासं तथा विवर्ज्य ।

कृतसम्यक्त्विविशुद्धिर्जिन-गुरु-स्थापनाचार्यानां पुरः ॥ ७ ॥....... १४८४ **ગાથાર્થ-** વસતિનું પ્રવેદન કરીને આલોચના કરે. ચાતુમસિને છોડીને આલોચના કરે, અર્થાત્ ચાતુર્માસમાં આલોચના ન કરે. સમ્યક્ત્વની વિશુદ્ધિ કરીને જિન, ગુરુ કે સ્થાપનાચાર્યની સમક્ષ આલોચના કરે.

વિશેષાર્થ— વસતિનું પ્રવેદન કરીને— જે સ્થાનમાં આલોચના કરવાની હોય તે સ્થાનની ચારે બાજુ સો ડગલામાં વસતિ જોવી, એટલે કે સો ડગલામાં ક્યાંય હાડકાં, લોહી, મૃતપંચેંદ્રિયનું મડદું વગેરે અશુદ્ધિ જોવી. હાડકાં વગેરે અશુદ્ધિ હોય તો તેને દૂર કરવી. પછી ગુરુની પાસે આવીને મगवन ! सुद्धा वसही=હે ભગવંત! વસતિ શુદ્ધ છે એમ જણાવવું. વસતિનું પ્રવેદન કરીને, એટલે કે વસતિશુદ્ધ છે, એમ જણાવીને આલોચના કરે. (૭)

### आलोयणाणिमित्तं, गीयत्थगवेसणा य उक्कोसा । जोयणसयाइं सत्त उ, बारस वासाइ कायव्वा ॥ ८ ॥

ं आलोचनानिमित्तं गीतार्थगवेषणा चोत्कृष्टा ।

વિશેષાર્થ- અહીં આલોચનાચાર્યના ગુણોથી યુક્ત ગીતાર્થની શોધ કરવી એમ ન કહેતાં ગીતાર્થની શોધ કરવી એમ જે કહ્યું તેનાથી એ જ્યાવ્યું કે-સઘળા ગુણોથી યુક્ત આલોચનાચાર્ય ન મળે તો જે કેવળ સંવિગ્ન ગીતાર્થ હોય તે પણ આલોચનાચાર્ય છે. (૮)

| ·                                  |                                                                  |
|------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| गीयत्थो संविग्गो, अपक्ख            | ·                                                                |
| मूलुत्तरगुणसुद्धो, मुणियपर         | त्रयणरहस्सो य ॥ ९ ॥                                              |
| गीतार्थ: संविग्नोऽपक्षपातोऽवद्यभ   | गैरुश्च ।                                                        |
| मूलोत्तरगुणशुद्धो ज्ञातप्रवचनरहस्य | स्थ्र ॥ ९ ॥१४८६                                                  |
| जुग्गाजुग्गगवेसण-बालतर             |                                                                  |
| जो कुसलो सव्वत्थे, आलो             | यणदायगो स मुणी ॥ १० ॥                                            |
| योग्यायोग्यगवेषण-बालतरुणादि        | *                                                                |
| •                                  | कः स मुनिः ॥ १० ॥ १४८७                                           |
| •                                  | ક્ષપાતથી રહિત, પાપભીરુ, મૂલગુણ-                                  |
|                                    | હસ્યનો જ્ઞાતા, યોગ્યાયોગ્યની તપાસ                                |
|                                    | ા માટે આ જીવ યોગ્ય છે કે અયોગ્ય<br>સ્કાર તારોલેની વિચાસભા કરનાર  |
| · · ·                              | રુણ-વૃદ્ધ વગેરેની વિચારણા કરનાર,<br>૧ પ્રમાણે આલોર્ચના આપનાર અને |
| સર્વકાર્યોમાં કશળ મનિ આલો          | ચનાદાતા છે≔આલોચના આપવાને                                         |

#### तयभावे संविग्गो, गीयत्थो जो अवज्जसज्जगुणो । संभोगी असंभोगी, तयभावे होइ सारूवी ॥ ११ ॥

तदभावे संविग्नो गीतार्थो योऽवद्यसज्जगुण: ।

યોગ્ય છે. (૯-૧૦)

संभोगी असंभोगी तदभावे भवति सारूपी ॥ ११ ॥ ............. १४८८

ગાથાર્થ- તેના (=૯-૧૦ ગાથામાં કહ્યા તેવા ગુરુના) અભાવમાં સંવિગ્ન, ગીતાર્થ અને પાપ ન કરવામાં તત્પરતારૂપ ગુણવાળા, અર્થાત્ સાવદ્યપ્રવૃત્તિથી રહિત ગુરુ આલોચના આપવાને યોગ્ય છે. તેના અભાવમાં સંભોગી, તેના અભાવમાં અસંભોગી, તેના અભાવમાં સારૂપી આલોચના આપવાને યોગ્ય છે.

વિશેષાર્થ— અહીં ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે—પહેલાં સ્વગચ્છમાં આચાર્ય વગેરે ગીતાર્થની પાસે આલોચના કરવી જોઇએ. તેમ ન બની શકે તો અન્યગચ્છમાં આચાર્ય વગેરેની પાસે આલોચના કરવી જોઇએ. અન્યગચ્છના ગીતાર્થ સાંભોગિક અને અસાંભોગિક એમ બે પ્રકારના હોય. સાંભોગિક એટલે સમાન સામાચારીવાળા. અસાંભોગિક એટલે ભિન્ન સામાચારીવાળા. અન્યગચ્છના જે ગીતાર્થ સાંભોગિક હોય તેની પાસે આલોચના લેવી, તેના અભાવમાં અસાંભોગિકની પાસે આલોચના કરવી. તેના પણ અભાવમાં સારૂપિકની પાસે આલોચના કરવી. સારૂપિક તે કહેવાય છે, કે જે સફેદ વસ્રધારી હોય, માથે મુંડન કરાવતો હોય, કચ્છ ન બાંધતો હોય (અધોવસ્ત્ર સાધુની જેમ પહેરતો હોય), એઘો છોડી દીધો હોય (બાકીનો સાધુવેષ રાખ્યો હોય), અબ્રહ્મચારી (ચતુર્થવ્રતનો વિરાધક હોય) છતાં સ્ત્રી વિનાનો હોય (=ઘરબારી ન હોય) અને ભિક્ષાથી જીવન ચલાવનાર હોય. (૧૧)

### तयभावे पच्छाकड-सिसहो वा सिद्धपुत्तयसदारो । सामाइय दाऊणं, तप्पुरओराहणा कुज्जा ॥ १२ ॥

तदभावे पश्चात्कृतसशिखो वा सिद्धपुत्रकसदारकः।

सामायिकं दत्त्वा तृत्पुरतः आराधनां कुर्याद् ॥ १२ ॥...... १४८९ शाथार्थ- तेना अत्मावमां थोटली राजनारा 'पश्चातकृत, तेना

અભાવમાં સ્ત્રીવાળો(=ઘરબારી) 'સિદ્ધપુત્ર આલોચના આપવાને યોગ્ય છે. પશ્ચાત્કૃત આદિની પાસે લેવી હોય ત્યારે તેને (અમુક સમય સુધી) સામાયિક આપીને=ઉચ્ચરાવીને તેની પાસે આલોચના કરે. (૧૨)

### तयभावे वि हु जत्थ य, जक्खाययणं पुराणमिज्जजणं । जिणगणहरसाइसया-रियाइ पुळ्वं ठियावासं ॥ १३ ॥

तदभावेऽपि खलु यत्र च यक्षायतनं पुराणमायजनम् । जिण-गणधर-सातिशयाचार्यादिपूर्वस्थितावासम् ॥ १३ ॥ ......... १४९०

પશ્ચાત્કૃત⇒દીક્ષા છોડીને તદન ગૃહસ્ય બની ગયેલ. કેટલાક કહે છે કે સિદ્ધપુત્ર એ જ પશ્ચાત્કૃત છે. (જુઓ નિશીય ઉ.૧૯. ગાયા- દ૨૬૬)

ર. સિદ્ધપુત્ર સારૂપિક જેવો હોય. તેમાં થોડો ભેદ આ પ્રમાણે છે—મસ્તક મુંડાવે પણ ચોટલી ારાખે. સ્ત્રી રાખે કે ન પણ રાખે. (જુઓ નિશીથ ઉદેશો-૧૪, ગાથા-૪૫૮૭)

<sup>3.</sup> ગાથામાં યક્ષાયતનનું इञ्जजनं એવું વિશેષણ છે. इज्ज પ્રયોગ સંસ્કૃત आ+इ ધાતુનું છે. इज्ज આવનારા. અહીં આ+इ ધાતુને કર્તા અર્થમાં लिहादिश्योऽच (સિ.હે. ૫-૧-૫૦) એ સ્ત્રયી અ પ્રત્યય લાગતાં ( આ+इ+અ ) आय રૂપ બને. જેમ लेडीति लेह: ચાટનાર અર્થ થાય, તેમ आयतीति आय: આવનાર એવો અર્થ થાય.

ગાથાર્થ— તેના પણ અભાવમાં જિન-ગણધર-અતિશયયુક્ત આચાર્ય આદિએ પૂર્વકાળમાં જયાં સ્થિરતા કરી હોય અને જેમાં લોકો આવે છે તેવા જૂના યક્ષમંદિરમા આલોચના કરે.

વિશેષાર્થ— અહીં બહુ જ સંક્ષેપમાં જણાવ્યું છે. અહીં વિસ્તૃત વિગત આ પ્રમાણે છે—આવા સ્થાનમાં શ્રી અરિહંતદેવ તથા ગણધર ભગવંતોથી પ્રાયશ્ચિત્ત અપાતાં અનેકવાર જે શાસનદેવીએ જોયાં હોય (એથી જે આલોચનાના સ્વરૂપને જાણતી હોય), તે શાસનદેવીને અક્રમ વગેરે તપથી આરાધના કરીને તેને પ્રત્યક્ષ કરી તેની સામે આલોચના કરવી. જો તેનું સ્વર્ગનું આયુષ્ય પૂર્ણ થવાથી ચ્યવન થયું હોય અને તેને સ્થાને બીજી દેવી ઉત્પન્ન થઇ હોય, તો તેને અક્રમ વગેરે તપથી પ્રત્યક્ષ કરીને પોતાના દોષો કહેવા. તે દેવી મહાવિદેહમાં વિચરતા શ્રી અરિહંત દેવને પૂછીને જે પ્રાયશ્ચિત્ત લાવી આપે તે લેવું. તેમ પણ જો ન બને, તો શ્રી અરિહંતદેવની પ્રતિમા સમક્ષ આલોચના કરી સ્વયં પ્રાયશ્ચિત્ત સ્વીકારવું. કદાચ પ્રતિમાનો પણ જો યોગ ન હોય, તો પૂર્વોત્તર (ઇંશાન) દિશાની સન્મુખ રહીને શ્રી અરિહંતસિદ્ધોની સમક્ષ આલોચના કરવી, પણ આલોચના કર્યા વિના રહેવું નહીં. કારણ કે—શલ્યવાળાને (આલોચના ન કરે તેને) આરાધકપણું રહેતું નથી. (૧૩)

#### पुळ्वुत्तरदिसिसमुहो, विदिसं उत्तरपुरित्थमाभिमुहो । पागडियसळ्यसस्त्रो, पुरिद्वओ भणइ विणयपरो ॥ १४ ॥

पूर्वोत्तरिदक्सम्मुखो विदिशमुत्तरपौरस्त्याभिमुख: । प्रकटितसर्वशल्य: पुरुस्थितो भणति विनयपर: ॥ १४ ॥ ......... १४९१

ગાથાર્થ– વિનયમાં તત્પર અને આલોચનાદાતાની આગળ રહેલો આલોચક પૂર્વ કે ઉત્તર દિશામાં અથવા ઇશાન વિદિશામાં મુખ રાખીને અપરાધોને કહે અને સર્વદોષરૂપ શલ્યોને પ્રગટ કરે≔કંઇ પણ છુપાવે નહિ. (૧૪)

पुत्तीं पमज्जिऊणं, काऊ किइकम्मचेइवंदणयं। वासद्वावणपुर्व्वि, अइयारा सव्व भणियव्वा ॥ १५ ॥

વિશેષાર્થ— વર્ષસ્થાપન પૂર્વે એટલે ચાતુર્માસ રહેવા માટે દિવસ નિશ્ચિત થાય તે પહેલાં. પૂર્વે આજની જેમ અષાઢ સુદ ચૌદશથી ચાતુર્માસ નિશ્ચિત ન હતું. ચાતુર્માસ પ્રાયોગ્ય ક્ષેત્ર જલદી પ્રાપ્ત ન થાય ત્યારે કલ્પસૂત્રમાં કહ્યા મુજબ અષાઢ સુદ-૧૫ પછી પાંચ પાંચ દિવસ લંબાવે, એમ લંબાવતાં લંબાવતાં ભાદરવા સુદ-૫ આવે ત્યારે અવશ્ય જયાં હોય ત્યાં સ્થિર રહે. આ રીતે ચાતુર્માસમાં એક સ્થળે સ્થિર રહેવાનો નિર્ણય થાય તેને શાસની ભાષામાં વર્ષાસ્થાપન કહેવાય. વર્ષાસ્થાપનની પૂર્વે આલોચના લેવાનું કારણ એ છે કે ચાતુર્માસમાં આલોચના લેવાનો નિષેષ છે. (જુઓ પ્રસ્તુત, અધિકારમાં સાતમી ગાથા) (૧૫)

#### आलोयणापरिणओ, पावं फेडेड़ सयलभवजणियं । जड़ निस्सल्लाणेहिं, ससल्लओ तं समज्जेड़ ॥ १६ ॥

आलोचनापरिणतः पापं स्फेटयित सकलभवजनितम् । यदि निःशल्यगुणैः सशल्यकस्तं समर्जयित ॥ १६ ॥....... १४९३ ગાથાર્થ— આલોચના કરવાના પરિણામવાળો જીવ જો શલ્યરહિત બનીને આલોચના કરે તો સઘળા ભવોમાં ઉત્પન્ન કરેલાં પાપનો નાશ કરે છે. પણ જો શલ્યસહિત આલોચના કરે તો પાપોને ઉપાર્જે છે=બાંધે છે. (૧૬)

# पायइ सोय( स )इ पुण्णं, पांसइ गुंडेइ जीववत्थं वा । पावसहस्स अत्थो, णिज्जुत्तिपएहि विण्णेओ ॥ १७ ॥

વિશેષાર્થ— પાપ શબ્દમાં પા અને પ એમ બે અક્ષરો છે. તેમાં પા એટલે પકાવવું. પકાવવું એટલે સુકવી નાખવું. પાપ પુષ્યને સુકવી નાખે છે. બીજો શબ્દ છે પ. પ એટલે દૂષિત કરવું. દૂષિત કરવું એટલે જીવની શુદ્ધ અવસ્થાને કર્મરૂપી ધૂળથી ખરડવી. આમ પા અને પ એવા બે અક્ષરોથી નિર્યુક્તિથી થતો અર્થ છે. (૧૭)

## लोयालोयस्स मज्जाया आत्ति लोयत्ति लोयणं तस्स । अयणत्ति संपाडण-मालोयणसद्दणिज्जुत्ती ॥ १८ ॥

लोकालोकस्य मर्यादा आ इति लोक इति लोकनं तस्य । अयनम् इति संपादनमालोचनशब्दनिर्युक्तिः ॥ १८ ॥ ....... १४९५

ગાથાર્થ- આ એટલે લોકાલોકની મર્યાદા. લોક એટલે લોકાલોકને જોવો. અયન એટલે સંપાદન. આ પ્રમાણે 'આલોચના' શબ્દની નિર્યુક્તિ છે≔નિર્યુક્તિથી થતો અર્થ છે.

વિશેષાર્થ— પ્રાકૃત आलोचनા શબ્દમાં આ, लोक અને अयण એમ ત્રણ વિભાગ છે. તેમાં આ એટલે મર્યાદા. કોની મર્યાદા ? લોકાલોકની મર્યાદા. लोक એટલે જોવું. લોકાલોકની મર્યાદાથી જોવું તે आलोक, અર્થાત્ आलोक એટલે લોકાલોકનું અવલોકન, अयण એટલે સંપાદન કરવું=સિદ્ધ કરવું. લોકાલોકના અવલોકનને સિદ્ધ કરવું તે आलोकन=आलोचन=आलोचण. આલોચનાથી સર્વ પાપકર્મીનો નાશ થાય છે. સર્વ પાપકર્મીનો નાશ થતાં કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. કેવળજ્ઞાનથી લોકાલોકને જોઇ શકાય છે. (૧૮)

#### अग्गीओ न वि जाणड़, सोर्हि चरणस्स देइ ऊणहियं। तो अप्पाणं आलोयगं च पाडेड़ संसारे॥ १९॥

अगीतो नापि जानाति शोधि चरणस्य ददात्यूनाधिकम् । तत आत्मानमालोचकं च पातयति संसारे ॥ १९ ॥................ १४९६

ગાથાર્થ-- અગીતાર્થ (સૂત્ર-અર્થ-ઉત્સર્ગ-અપવાદ-તદુભય-વિધિ-ઉદ્યમ-પ્રશંસા-ભય વગેરેને કહેનારાં તે તે સૂત્રોને તથારૂપે નહિ સમજનાર તથા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ-પુરુષ આદિને નહિ ઓળખનાર) ચારિત્રની શુદ્ધિને (તે તે દોષમાં કેવું પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું વગેરે) સમજી શકતો નથી, તેથી ન્યૂનાધિક પ્રાયશ્ચિત્ત આપતાં તે પોતાને અને આલોચકને એમ બંનેને સંસારમાં ડુબાડે છે. (ભમાવે છે.) (૧૯)

#### ससस्त्रे जड़ वि कट्ठुगं, घोरं वीरं तवं चरे। दिव्वं वाससहस्सं तु, तओ वि तं तस्स निष्फलं॥ २०॥

सशल्यो यद्यपि कष्टोग्रं घोरं वीरं तपश्चरेद् । दिव्यं वर्षसहस्रं तु तदाऽपि तत् तस्य निष्फलम् ॥ २० ॥.......... १४९७ गाथार्थ- शब्यसंकित छाव उत्रक्ष्याणुं, लयंकर अने पराक्षमवाणुं तप दिव्य क्षत्रर वर्षो सुधी करे तो पश तेनं ते तप निष्कण छे. (२०)

### जइ सुकुसलो वि विज्जो, अन्नस्स कहेड अप्पणो वाहिं। एवं जाणंतस्स वि, सहुद्धरणं गुरुसगासे॥ २१॥

यदि सुकुशलोऽपि वैद्योऽन्यस्य कथयत्यात्मनो व्याधिम् ।
एवं जानतोऽपि श्रांत्योद्धरणं गुरुसकाशे ॥ २१ ॥ ........................ १४९८
• ગાથાર્થ— અતિશય કુશળ પણ વૈદ્ય પોતાની વ્યાધિ બીજાને કહે છે.
એ પ્રમાણે આલોચનાના જ્ઞાતાએ પણ ગુરુની પાસે અપરાધરૂપ શલ્યનો ,
હિદ્યાર કરવો જોઇએ. (२१)

#### अक्खंडियचारित्तो, वयगहणाओ य जो य गीयत्थो । तस्स सगासे दंसणवयगहणं सोहिकरणं च ॥ २२ ॥

अखण्डितचारित्रो व्रतग्रहणाच्च यश्च गीतार्थः । तस्य सकाशे दर्शनव्रतग्रहणं शोधिकरणं च ॥ २२ ॥....... १४९९

**ગાથાર્થ-** ચારિત્ર લીધું ત્યારથી જે અખંડ ચારિત્રી હોય અને ગીતાર્થ હોય તેની પાસે સમ્યક્ત્વનો સ્વીકાર અને શુદ્ધિ (=આલોચના) કરવી જોઇએ. (૨૨)

आलोयणापरिणओ, संमं संपद्विओ गुरुसगासे । जइ अंतरा वि कालं, करिज्ज आराहगो तहवि ॥ २३ ॥

| 1876K F1767                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| आलोचनापरिणतः सम्यक् संप्रस्थितो गुरुसकाशे ।<br>यद्यन्तरापि कालं कुर्यादाराधकस्तथापि ॥ २३ ॥ १५००                                                                                                                                |
| ગાથાર્થ— આલોચના કરવાના પરિણામવાળો આત્મા આલોચના કરવા માટે ગુરુ પાસે જવા નીકળે અને ત્યાં પહોંચતાં પહેલાં રસ્તામાં જ મૃત્યુ પામે, તો પણ તેને આરાધક સમજવો, અર્થાત્ આલોચના નહિ થવા છતાં તે વિરાધક બનતો નથી. (૨૩)                    |
| लज्जाइगारवेणं, बहुस्सुयमएण वा वि दुच्चरियं।<br>जो न कहेइ गुरूणं, न हु सो आराहगो भणिओ॥ २४॥                                                                                                                                      |
| लज्जादिगौरवेण बहुश्रुतमदेन वाऽपि दुश्चरितम् ।<br>यो न कथयति गुरुभ्यो न खलु स आराधको भणितः ॥ २४ ॥ १५०१                                                                                                                          |
| ગાથાર્થ- જે લજ્જાથી અને ગારવથી=મોટાઇથી અથવા રસગારવ,<br>ઋદ્ધિગારવ અને શાતાગારવમાં આસક્તિથી તપ કરવાની ઇચ્છાના<br>અભાવે કે બહુશ્રુતપણાના મદથી આચરેલા દોષોને ગુરુ આગળ ન<br>જણાવે, તેને આરાધક કહ્યો નથી. (તેને આરાધક ન જાણવો.) (૨૪) |
| जह बालो जंपंतो, कज्जमकज्जं च उज्जुयं भणइ।                                                                                                                                                                                      |
| तं तह आलोइज्जा, मायामयविष्यमुक्को य ॥ २५ ॥                                                                                                                                                                                     |
| यथा बालो जल्पन् कार्यमकार्यं च ऋजुकं भणित ।<br>तं तथालोचयेद् मायामदिवप्रमुक्तश्च ॥ २५ ॥ १५०२                                                                                                                                   |
| ગાથાર્થ- બાળક (અણસમજુ હોવાથી) કાર્ય-અકાર્યનો (સારા-<br>ખોટાનો) વિચાર કર્યા વિના જ જેવું જાણે તેવું સરળ ભાવે જેમ બોલે<br>છે, તેમ આલોચકે પણ કપટ-મોટાઇ વગેરે દૂષણોને છોડીને જે અપરાધો<br>જેમ થયા હોય તેમ પ્રગટ જણાવવા જોઇએ. (૨૫)  |
| संवेगपरं चित्तं, काऊणं तेहिं तेहिं सुत्तेहिं।                                                                                                                                                                                  |
| सक्लणुद्धरणविवाग-दंसगाईहिं आलोए ॥ २६ ॥                                                                                                                                                                                         |
| संवेगपरं चित्तं कृत्वा तैस्तै: सूत्रै: ।<br>शल्यानुद्धरणविपाकदर्शकादिभिगलोचयेत् ॥ २६ ॥ १५०३                                                                                                                                    |

ગાથાર્થ— શલ્યની શુદ્ધિ નહિ કરવાથી થતા વિપાકોને જણાવનારાં, વગેરે તે તે સૂત્રોથી (આગમ વચનોથી) ચિત્તને સંવેગવાળું (ઉત્સાહી) બનાવીને આલોચના (અવશ્ય) કરવી જોઇએ. (૨૬)

#### मायाइदोसरहिओ, पइसमयं वहुमाणसंवेगो । आलोइज्ज अकज्जं, न पुणो काहिं ति निच्छयओ ॥ २७ ॥

मायादिदोषरहित: प्रतिसमयं वर्धमानसंवेग: ।

आलोचयेदकार्यं न पुन: करिष्यामीति निश्चयत: ॥ २७ ॥ ......... १५०४

ગાથાર્થ— માયા-મદ વગેરે દોષોનો ત્યાગ કરીને, સમયે સમયે સંવેગમાં વૃદ્ધિ પામતા આલોચકે ફરી તેવું પાપ નહિ કરવાના નિશ્ચયથી કરેલાં અકાર્યોની આલોચના કરવી.

વિશેષાર્થ— ભાવશલ્યનો ઉદ્ઘાર કરવામાં થતા લાભોને દર્શાવનારાં સૂત્રો આ પ્રમાણે છે—

आलोयणापरिणओ, सम्मं काऊण सुविहिओ कालं । उक्कोसं तिण्णि भवे, गंतूण लभेज्ज निव्वाणं ॥

(ओघ निर्युक्ति-८०९)

અલોચનાના પરિણામવાળો સાધુ સમાધિમરણ પામીને ફરી ઉત્કૃષ્ટ=અત્યંત સારી આરાધના કરીને ત્રણ ભવો કરીને મોક્ષ પામે છે. (એક સમાધિમરણવાળો ભવ, બીજો દેવભવ, ત્રીજો અત્યંત સારી આરાધનાવાળો ભવ) આવાં બીજા પણ સૂત્રો છે. (૨૭)

### लहुया १ ल्हाइजणणं २, अप्पपरिनवत्ती ३ अज्जवं ४ सोही ५ । दुक्करकरणं ६ आणा ७, निस्सल्लतं च सोहिगुणा ॥ २८ ॥

लघुताह्वादादिजननमात्मपरनिवृत्तिरार्जवं शोधि: ।

दुष्करकरणमाज्ञा नि:शल्यत्वं च शोधिगुणा: ॥ २८ ॥ ...... १५०५

ગાથાર્થ— ભાર ઉપાડનાર ભાર ઉતારીને જેમ હલકો થાય, તેમ આલોચકને પણ શલ્ય નીકળી જવાથી ૧. લઘુતા થાય છે (કર્મ ઓછા થાય છે. આલોચના કરવાથી આત્માને ૨. આહ્વાદાદિ≕પ્રમોદ (આનંદ)

આદિ ઉત્પન્ન થાય છે. ૩. આત્મપરનિવૃત્તિ=સ્વ-પર દોષની નિવૃત્તિ થાય છે. એ રીતિએ કે-આલોચકને પોતાના દોષો ટળે છે અને તેને જોઇને બીજાઓ પણ આલોચના કરવા તૈયાર થાય તેથી બીજાઓના પર્ણ દોષો ટળે છે. ૪. આર્જવ=યથાસ્વરૂપમાં દોષો સ્વમુખે કહેનારના 'માયા-કપટનો નાશ' થાય છે. પ. શોધિ≔દોષરૂપ મેલ જવાથી. 'આત્માની શુદ્ધિ' થાય છે. ૬. દુષ્કરણ≔દુષ્કર કાર્ય થાય છે, કારણ કે દોષો સેવવા દુષ્કર નથી, એ તો અનાદિના અભ્યાસથી સહથી થાય છે. પણ આલોચના કરવી અતિદુષ્કર છે, કારણ કે–મોક્ષનો સાધક એવો અત્યંત વીર્યોલ્લાસ પ્રગટ્યા વિના આલોચના થઇ શકતી નથી નિશીથચૂર્ણિમાં પણ કહ્યું છે કે-तं न दुक्करं जं पडिसेविज्जइ, तं दुक्करं जं सम्मं आलोइज्जइ ति । अर्थात् ते ६०५२ नथी डे अपराप डरवा, દુષ્કર તો તે છે કે–પોતે કરેલા અપરાધને સમ્યક્ રીતિએ સ્વમુખે જાંહેર કરવા. માટે જ તે અભ્યંતર તપ છે. 'સમ્યગુ આલોચના કરવી' તે 'માસક્ષમણ' વગેરે બીજા બાહ્ય અનેક પ્રકારના તપ કરતાં પણ 'પ્રાયશ્ચિત્ત' નામનો તપ અતિદુષ્કર છે. ૭. આજ્ઞા=શ્રી જિનેશ્વરદેવની 'આજ્ઞાનું પાલન' થાય છે અને ૮. નિઃશલ્યપણું≕આત્મા શલ્ય રહિત થાય છે. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં ૨૯મા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે~ 'आलोयणयाए णं भंते ! जीवे कि जणइ ? आलोयणयाए णं मायानियाणमिच्छा-दंसणसल्लाणं अणंतसंसाखडूणाणं उद्धरणं करेड, उज्जुभावं च णं जणयइ । उज्जुभावं पडिवन्ने अ णं जीवे अमायी इत्थीवेअं नपुंसगवेअं च न बंधइ, पुट्यबद्धं च णं निज्जरेइ' इति । અર્થાતુ–હે ભગવંત ! આલોચના કરવાથી જીવ શું મેળવે છે ? ઉત્તરમાં ભગવંત કહે છે કે–આલોચના કરવાથી જીવ અનંતસંસારને વધારનારાં 'માયા.નિયાણ અને મિથ્યાદર્શન' એ ત્રણેય શલ્યોનો (ઉદ્ધાર) નાશ કરે છે અને આત્માનો ઋજુ (સરલ) ભાવ પ્રગટ કરે છે. એ ઋજુભાવને પામેલો જીવ તેથી માયારહિત બને છે અને તેથી સ્ત્રીવેદ-નપુંસકવેદ (જેવાં દુષ્ટ) કર્મોને બાંધતો નથી તથા પૂર્વે બાંધ્યા હોય તેની પણ નિર્જરા કરે છે.' વગેરે આલોચના કરવાથી ઘણા ગુણો થાય છે. (૨૮)

| निव तं सत्थं च विसं, व दुप्पउत्तो व कुणइ वेयाली ।                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| जंतं च दुप्पउत्तं, सप्पो व पमायओ कुद्धो ॥ २९ ॥                                          |
| नापि तत् शस्त्रं च विषं च दुष्प्रयुक्तश्च करोति वेताल: ।                                |
| यन्त्रं च दुष्प्रयुक्तं सर्पश्च प्रमादतः कुद्धः ॥ २९ ॥ १५०६                             |
| ं जं कुणइ भावसल्लं, अणुद्धियं इत्थ सव्वदुहमूलं ।                                        |
| दुल्लहबोहियत्तं, अणंतसंसारियत्तं च ॥ ३० ॥                                               |
| यत् करोति भावशल्यमनुद्धरितमत्र सर्वदुःखमूलम् ।                                          |
| दुर्लभबोधित्वमनन्तसंसारित्वं च ॥ ३० ॥ १५०७                                              |
| <b>ગાથાર્થ–</b> દુઃસાધિત શસ્ત્ર, વિષ, દુઃસાધિત (=અવિધિથી સાધેલ                          |
| રાક્ષસ, દુષ્પ્રયુક્ત (=અવિધિથી ઉપયોગ કરેલ) શતઘ્ની વગેરે યંત્ર                           |
| છંછેડવાથી ગુસ્સે થયેલો સર્ષ જે નુકશાન ન કરે તે નુકશાન પંડિતમરણ                          |
| સમયે નહિ કરેલો ભાવશલ્યનો ઉદ્ધાર કરે છે. પંડિતમરણ (અનશન                                  |
| સમયે ભાવશલ્યનો ઉદ્ઘાર ન કરવાથી બોધિ (=જિનધર્મની પ્રાપ્તિ) દુર્લભ                        |
| બને છે, અને અનંત સંસાર થાય છે. સમ્યક્ <b>ત્વ સહિત ચારિત્ર</b> થી ભ્રષ                   |
| બનેલો જીવ ઉત્કૃષ્ટથી (દેશોન) અર્ધપુદ્દગલપરાવર્ત જેટલા કાળ સુધ                           |
| સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. (૨૯-૩૦)                                                       |
| आलोयणासुदाणे, लिंगमिणं बिति मुणियसमयत्था ।                                              |
| पच्छित्तकरणमुदियं, अकरणयं चेव दोसाणं ॥ ३१ ॥                                             |
| आलोचनासुदाने लिङ्गमिदं ब्रुवन्ति ज्ञातसमयार्थाः ।                                       |
| 1 2 2 1 2 2 1 2 2 1 2 2 1 2 2 1 2 2 2 1 2 2 2 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |

प्रायश्चित्तकरणमुदितमकरणं चैव दोषाणाम् ॥ ३१ ॥ ...... १५०८ गाथार्थ- गुरुना ઉપદેશ પ્રभाशे प्रायश्चित्त કરવું (=अपराध निभित्ते गुरुने थे हंउ आप्यो छोय तेने गुरुना કહ્યા પ્રમાણે पूरो કરવો) तथा थेनी आलोयना કરી છે ते होषोनुं इरी सेवन न કरવું अने सिद्धांतना अर्थोने જાણનારાઓ सारी रीते કરેલી આલોચનાનું લક્ષણ કહે છે, अर्थात् थे साधु गुरुना ઉપદેશ પ્રમાણે પ્રાયશ्चित्त કરે છે અને જેની આલોચના કરી છે તે દોષોનું इरी (ભાવથી) સેવન કરતો નથી, તેણે આલોચના સારી રીતે કરી છે એમ જાણી શકાય છે. (૩૧)

વિશેષાર્થ— પૂર્વપક્ષ— જેનું પ્રાયશ્ચિત્ત લીધું હોય તે દોષ ફરીફરી પણ સેવે તો એનું પ્રાયશ્ચિત્ત કુંભારના મિથ્યા દુષ્કૃતની જેમ નકામું ન થાય? માટે જ વીતરાગસ્તોત્રમાં દુષ્કૃત ગર્હા અંગે કહ્યું છે કે—

मनोवाक्कायजे पापे कृतानुमितकारितै: ।

मिथ्या मे दुष्कृतं भूयादपुनः क्रिययान्वितम् ॥ १७-२ ॥

"હે ભગવન્ ! કરણ-કરાવણ-અનુમોદનથી અને મન-વચન-કાયાથી થનારા દુષ્યિતન, દુર્ભાષણ અને દુરાચરણરૂપ પાપમાંથી મેં પૂર્વે જે દુષ્કૃતો કર્યા હોય તે ફરી ન થાય તે રીતે મિથ્યા **થાઓ**."

"અંહીં ફરી ન થાય તે રીતે પાપો મિથ્યા થાઓ." એનું એ જ પાપ વારંવાર કરે અને વારંવાર એની આલોચના લે એનો શો અર્થ ?

ઉત્તરપક્ષ— પહેલા નંબરમાં તો જેની આલોચના કરી તે દોષનું ફરી સેવન ન થવું જોઇએ. બીજા નંબરમાં જેની આલોચના કરી તે દોષનું ફરી ભાવથી સેવન કરવાની ભાવના ન હોવી જોઇએ. જે દોષનું પ્રાયશ્ચિત્ત કર્યું હોય તે દોષ તેવા પ્રકારના સંયોગ આદિના કારણે ફરી પણ વારંવાર સેવાય તો પણ જો તે દોષનું ફરી ભાવથી સેવન કરવાની ભાવના ન હોય અને તેથી તીવ્ર-ભાવથી દોષ ન સેવે તો તે પ્રાયશ્વિત્ત પણ સાચું છે.

જેમ કે—કોઇ વ્યક્તિ કોધ થઇ જવાથી કોધનું પ્રાયશ્વિત્ત લે છે, પણ ફરી કોધ થઇ જાય છે, અને ફરી પ્રાયશ્વિત્ત લે છે. અહીં જો તેને ક્રોધ પ્રત્યે અરુચિભાવ હોય અને આદરભાવ ન હોય તો તેનું પ્રાયશ્વિત્ત સાચું છે. આ વિષે ગુરુતત્ત્વિવિનશ્વયના ચોથા ઉલ્લાસમાં (ગાથા-૨૩) કહ્યું છે— "કર્મક્ષય માટે તત્પર બનેલા બકુશ નિર્ગ્રંથની નિત્ય વ્યસન સમાન બનેલી ઉત્તરગુણસેવા નિરુપક્રમી તેવા પ્રકારના ચારિત્ર મોહનીય કર્મરૂપ દોષથી કરાયેલી છે, પણ ઉત્કટ ભાવથી કરાયેલી નથી. કારણ કે, બકુશનિર્ગ્રંથને સંજવલન સિવાય અન્ય કષાયનો ઉદય હોતો નથી. (તેથી તેને તીવ્રભાવથી દોષસેવન ન હોય.) આમ, તેની ઉત્તરગુણ પ્રતિસેવા મંદભાવથી કરાયેલી હોવાથી તેના ચારિત્રનો ઘાત કરતી નથી. વળી તેને દોષસેવન પ્રત્યે અનાદર હોય, અર્થાત્ પ્રાયશ્વિત્ત દારા દોષની શુદ્ધિ કરવાના પરિણામ હોય. તેથી પણ ઉત્તરગુણ પ્રતિસેવા "મંત્રશક્તિથી યુક્ત વિષ જેમ પ્રાણનો નાશ કરતું નથી" તેમ ચારિત્રનો ઘાત કરતી નથી.

આનો અર્થ એ થયો કે તેવા પ્રકારના સંયોગ આદિને કારણે એક જ દોષ વારંવાર સેવાતો હોય તો પણ તેનું વારંવાર પ્રાયશ્ચિત્ત લેવું જોઇએ.

જેનું મિચ્છા મિ દુક્કડં આપ્યું તે કે જેનું પ્રાયશ્ચિત્ત લીધું તે પાપ ફરી ન કરે તો જ મિચ્છા મિ દુક્કડં અને પ્રાયશ્ચિત્ત સાચું ગણાતું હોય તો શ્રાવકનું પ્રતિક્રમણ તદન ખોટું થઇ જાય. કારણ કે, પ્રતિક્રમણ કરનાર શ્રાવક પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી તુરત ઘરે જઇને પાણી, વનસ્પતિ, વાયુ આદિની વિરાધના કરે છે. માટે ફરીવાર પાપ કરે તેટલા માત્રથી મિચ્છા મિ દુક્કડં કે પ્રાયશ્વિત્ત ખોટું ન થાય. હા, ફરી પાપ કરવાનો ભાવ ન હોવો જોઇએ=રસ ન હોવો જોઇએ, આ વિષે મહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે કહ્યું છે કે– (૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન, ઢાળ બીજી, ગાથા-૧૮)

મુલ પદે પડિક્કમણું ભાખ્યું, પાપ તશું અજ્ઞ કરવું રે ! શક્તિભાવ તણે અભ્યાસે, તે જસ અર્થે વરવું રે ॥

આનો અર્થ એ છે કે–"ફરીવાર પાપને ન કરવું એ મુખ્ય પ્રતિક્રમણ છે. પણ એ પ્રતિક્રમણ પ્રથમથી જ સિદ્ધ થતું નથી, કિંતુ શક્તિ મુજબ અને ભાવ મુજબ અભ્યાસ કરતાં કરતાં સિદ્ધ થાય છે.

હા, જેઓ માત્ર દેખાવ ખાતર જ પ્રતિક્રમણ કે પ્રાયશ્ચિત્ત કરે. અને કરી કરી તે પાપ રસપૂર્વક કર્યા કરે તેનું પ્રતિક્રમણ કે પ્રાયશ્ચિત્ત નિરર્થક છે. આ વિષે મહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે ૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન ઢાળ-બીજી ગાથા-૧૭ કહ્યું છે કે–

મિથ્યા દુક્કડ દેઇ પાતિક, તે ભાવે જે સેવે રે I આવશ્યક સાખે તે પરગટ, માયા મોસને સેવે રે 🛭

અહીં 'તે ભાવે' એટલે 'ફરી કરવાના ભાવે' અથવા 'ફરી પાપ કરીશું અને કરી મિચ્છા મિ દુક્કડં દઇશું' એવા ભાવે.

દંભી જીવો જ આવું કરે. અહીં આવા દંભી જીવોની વાત નથી. અહીં તો સરળ જીવોની વાત છે. (૩૧)

अप्पं पि भावसल्लं, अणुद्धियं रायवणियतणएहिं। जायं कडुगविवागं, किं पुण बहुयाई पावाई ॥ ३२ ॥

अल्पमपि भावशल्यमनुद्धरितं राजवणिक्तनययो: । जातं कट्कविपाकं कि पुनर्बहुकानि पापानि ॥ ३२ ॥ ...... १५०९

ગાથાર્થ— નહિ ઉદ્ધરેલું અલ્પ પણ ભાવશલ્ય રાજપુત્ર-વિશકપુત્રને કટુ વિપાકવાળું થયું તો પછી નૃૃહિ ઉદ્ધરેલા ઘણાં પાપો માટે તો શું કહેવું ? (૩૨)

# पक्खिय चाउम्मासे, आलोयणा नियमओ य दायव्वा । गहणं अभिग्गहाण य, पुट्यं गहिए निवेएउ ॥ ३३ ॥

पाक्षिक-चातुर्मासे आलोचना नियमतश्च दातव्या । ग्रहणमभिग्रहाणां च पूर्वं गृहीतान् निवेद्य ॥ ३३ ॥ ................ १५१०

ગાથાર્થ— દર પાક્ષિકમાં અને ચોમાસીએ તો ગુરુ પાસે આલોચના નિયમા આપવી અને તે વખતે પૂર્વે લીધેલા અભિગ્રહોનું પણ નિવેદન કરીને (પુનઃ વિશેષ) ગ્રહણ કરવા. (૩૩)

### निट्ठवियपावकम्मा, सम्मं आलोइयं गुरुसगासे । पत्ता अणंतसत्ता, सासयसुक्खं अणाबाहं ॥ ३४ ॥

निष्ठापितपापकर्माणः सम्यगालोच्य गुरुसकाशे ।

प्राप्ता अनन्तसत्त्वाः शाश्वतसुखमनाबाधम् ॥ ३४ ॥ ...... १५११

**ગાથાર્થ**– ગુરુની પાસે સારી રીતે આલોચના કરીને સઘળાં કર્મીને ખપાવી અનંતા જીવો દુઃખરહિત શાશ્વત સુખને પામ્યા છે. (૩૪)

### आलोयणा वि दुविहा, कयवयकम्मा अकिच्चवयकम्मा । इक्रिक्का वि य दुविहा, सद्धासत्तीविभेएहिं ॥ ३५ ॥

आलोचना तु द्विविधा कृतव्रतकर्माऽकृतव्रतकर्मा । एकैकाऽपि च द्विविधा श्रद्धा–शक्तिविभेदाभ्याम् ॥ ३५ ॥ ........ १५१२

**ગાથાર્થ**– આલોચના કૃતવ્રતકર્મા અને અકૃતવ્રતકર્મા એ બે પ્રકારની છે. તે એક એક પણ શ્રદ્ધા અને શક્તિ એ ભેદોથી બે બે પ્રકારની છે.

વિશેષાર્થ – આલોચકે વ્રત-નિયમો લીધા હોય તો તેની આલોચના કૃતવ્રતકર્મા છે. જેણે વ્રતો-નિયમો ન લીધા હોય તેની આલોચના અકૃતવ્રતકર્મા છે. જે આલોચકમાં તપથી આલોચના પૂર્ણ કરવાની શક્તિ ન હોય, માત્ર આલોચનાની શ્રદ્ધા હોય તેની આલોચના શ્રદ્ધા

આલોચના છે. જેનામાં તપથી આલોચના પૂર્ણ કરવાની શક્તિ છે. તેની આલોચના શક્તિ આલોચના છે.(૩૫)

# नाएहिं अनाएहिं, दुहावि तिविहा हवंति इक्किका । उक्किटुजहन्नमज्झिम-भेएहिं सावि चऊरूवा ॥ ३६ ॥

ज्ञातैरज्ञातैर्द्धिधाऽपि त्रिविधा भवति एकैका । उत्कृष्ट-जघन्य-मध्यमभेदैः साऽपि चतृरूपा ॥ ३६ ॥ ...... १५१३

आउट्टिपमायदप्प-कप्पभेएहिं सावि दुगभेया । उस्सग्गववाएहिं, सावि पुणो होइ चऊरूवा ॥ ३७ ॥

आकुट्टिका-प्रमाद-दर्प-कल्पभेदैः साऽपि द्विकभेदा ।

उत्सर्गापवादाभ्यां साऽपि पुनर्भवति चतूरूपा ॥ ३७ ॥ ...... १५१४

दळओ खित्तओ कालं, भावं पुरिसे पडुच्च णेयळं। पच्छितं नाऊणं, कायळं भावसुद्धीए॥ ३८॥

द्रव्यतः क्षेत्रतः कालं भावं पुरुषं प्रतीत्य नेतव्यम् ।

प्रायश्चित्तं ज्ञात्वा कर्तव्यं भावशुद्ध्या ॥ ३८ ॥ ...... १५१५

ગાથાર્થ— જ્ઞાત અને અજ્ઞાત એ બે ભેદોથી પણ આલોચના બે પ્રકારે છે. તે એક એક પણ ઉત્કૃષ્ટ-મધ્યમ-જઘન્ય એ ત્રણ ભેદોથી ત્રણ પ્રકારે છે. વળી આકુટિકા, પ્રમાદ, દર્પ અને કલ્પ એ ભેદોથી આલોચના ચાર પ્રકારની છે. વળી ઉત્સર્ગ અને અપવાદ એ ભેદોથી બે પ્રકારની છે. વળી દ્રત્યાર્ગ અને અપવાદ એ ભેદોથી બે પ્રકારની છે. (પુरुષં પદુષ્ટ પેયવ્યં=) આલોચના આપનારે પુરુષને આશ્રયીને પ્રાયશ્ચિત્ત જાણવું, અર્થાત્ દોષ સેવનાર કોણ છે, કેવા સંયોગોમાં દોષનું સેવન કર્યું છે, કેવા ભાવથી દોષનું સેવન કર્યું છે વગેરે જાણીને પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું. (પચ્છત્તં નાડળં कાયવ્યં માવશુદ્ધીણ=) આલોચના લેનારે ગુરુએ આપેલું પ્રાયશ્ચિત્ત જાણીને શુદ્ધ ભાવથી પૂર્ણ કરવું.

વિશેષાર્થ— જે દોષો બીજાએ જાણ્યા હોય તેની આલોચના કરવી તે જ્ઞાત આલોચના છે. જે દોષો બીજાએ ન જાણ્યા હોય તેની આલોચના કરવી તે અજ્ઞાત આલોચના છે. મોટા દોષોની આલોચના ઉત્કૃષ્ટ આલોચના છે. મધ્યમ દોષોની આલોચના મધ્યમ આલોચના છે. નાના દોષોની આલોચના જઘન્ય આલોચના છે.

આકુટિકા— આકુટિકા એટલે ઇરાદાપૂર્વક દોષ સેવવાનો ઉત્સાહ. દર્મ— દર્પ એટલે દોડવું, કૂદવું, ઓળંગવું વગેરે અથવા હાસ્યજનક વચનાદિ. પ્રમાદ— પ્રમાદ એટલે પ્રતિલેખના-પ્રમાર્જના આદિમાં અનુપયોગ. કલ્પ— કલ્પ એટલે પુષ્ટ કારણથી ગીતાર્થ ઉપયોગપૂર્વક યતનાથી દોષને સેવે. (યતિજીતકલ્પ ગાથા-૨૫૦, જીતકલ્પ ગાથા-૭૪) (૩૬-૩૭-૩૮)

### तिविहेण करणजोएण, सतंतपरतंतहेऊ नाऊण । ववहारपणगपुळ्वं, जहक्कमं कप्पभासाउ ॥ ३९ ॥

त्रिविधेन करणयोगेन स्वतन्त्र-परतन्त्रहेतून् ज्ञात्वा ।

व्यवहारपञ्चकपूर्वं यथाकमं कल्पभाष्याद् ॥ ३९ ॥ ...... १५१६

ગાથાર્થ- કરવું-કરાવવું-અનુમોદવું એ ત્રણ પ્રકારના કરણ અને મન-વચન-કાયા એ ત્રણ પ્રકારના યોગ આ નવ ભેદમાંથી કયા ભેદથી દોષ સેવ્યો છે તે જાણીને દોષ સ્વેચ્છાએ સેવ્યો છે કે પરાધીનતાથી સેવ્યો છે એમ દોષ સેવનના હેતુઓને જાણીને અનુક્રમે પાંચ પ્રકારના વ્યવહારપૂર્વક કલ્પભાષ્યના આધારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું.

વિશેષાર્થ- આગમમાં આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત એમ પાંચ પ્રકારનો વ્યવહાર છે. વ્યવહાર એટલે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાના આચારો. (=રીતો).

આગમ–જેનાથી અર્થો જણાયતે આગમ. કેવલજ્ઞાન, મન:પર્યવજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, ચૌદ, દશ અને નવ પૂર્વો એ છ આગમ છે. આગમ પ્રાયશ્ચિત્તના વ્યવહારનું કારણ હોવાથી વ્યવહાર કહેવાય છે.

શ્રુત– અંગ અને અંગ સિવાયનું શ્રુતજ્ઞાન. (અર્થાત્ નિશીથ, કલ્પ, વ્યવહાર, દશાશ્રુતસ્કંધ વગેરે શ્રુતગ્રંથોના આધારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું તે શ્રુતવ્યવહાર.)

**આજ્ઞા**– એક ગીતાર્થ અન્ય સ્થળે રહેલા ગીતાર્થ પાસે પોતાની આલોચના કરવાની હોય ત્યારે પોતે ત્યાં ન જઇ શકવાથી અગીતાર્થને ગૂઢ (≔સાંકેતિક) ભાષામાં પોતાના અતિચારો કહીને અન્ય સ્થળે રહેલા ગીતાર્થ પાસે જવા આજ્ઞા કરે, તે આચાર્ય પણ ગૂઢ ભાષામાં કહેલા અતિચારો સાંભળીને પોતે ત્યાં જાય, અથવા અન્ય ગીતાર્થને ત્યાં મોકલે, અથવા આવેલા અગીતાર્થને જ સાંકેતિક ભાષામાં પ્રાયશ્ચિત્ત કહે.

ધારણા— ગીતાર્થ ગુરુએ શિષ્યને દ્રવ્યાદિ, પુરુષ અને પ્રતિસેવનાને જાણીને જે અતિચારોનું જે પ્રાયશ્ચિત્ત અનેકવાર આપ્યું હોય, શિષ્ય તેને યાદ રાખીને તેવા જ દ્રવ્યાદિમાં તેવા જ અપરાધમાં તે જ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત આપે.

જીત— ગીતાર્થ સંવિગ્નોએ પ્રવર્તાવેલો શુદ્ધ વ્યવહાર. પૂર્વના મહાપુરુષો જે અપરાધોમાં ઘણા તપથી પ્રાયશ્ચિત્ત આપતા હતા, તે અપરાધોમાં વર્તમાન કાળે દ્રવ્યાદિની અને સંઘયણ-ધીરજ-બળ આદિની હાનિ થવાથી ઉચિત બીજા કોઇ ઓછા તપથી પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું તે જીતવ્યવહાર. અથવા કોઇ આચાર્યના ગચ્છમાં કારણસર કોઇ અપરાધમાં સૂત્રોક્ત પ્રાયશ્ચિત્તથી જુદું (ઉચિત) પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાની પ્રવૃત્તિ શરૂ થઇ હોય, પછી બીજાઓએ પણ તે પ્રમાણે જ ચલાવ્યું હોય તે જીત વ્યવહાર.

અનુક્રમ એટલે જે વખતે જે વ્યવહાર હોય તે વ્યવહારના ક્રમથી. આ વિષે વ્યવહારમાં ઉ.૧૦ (સૂ૦૩)માં સૂત્ર આ પ્રમાણે છે—

"પાંચ પ્રકારના વ્યવહારો કહ્યાં છે, તે આ પ્રમાણે—આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા, જીત. તેને (=સાધુને) આગમ હોય, તો તેણે (=સાધુએ) આગમથી વ્યવહાર ચલાવવો. હવે જો તેને (=સાધુને) આગમ ન હોય, શ્રુત હોય તો તેણે શ્રુતથી વ્યવહાર ચલાવવો. હવે જો તેને (=સાધુને) શ્રુત ન હોય, આજ્ઞા હોય તો તેણે આજ્ઞાથી વ્યવહાર ચલાવવો. હવે જો તેને (=સાધુને) આજ્ઞા ન હોય, ધારણા હોય તો તેણે ધારણાથી વ્યવહાર ચલાવવો. હવે જો તેને (=સાધુને) ધારણા ન હોય, જીત હોય તો તેણે જીતથી વ્યવહાર ચલાવવો.

આ પાંચ વ્યવહારોથી વ્યવહાર ચલાવવો. તે આ પ્રમાણે—આગમથી, શ્રુતથી, આજ્ઞાથી, ધારણાથી, જીતથી. તેને જેમ જેમ આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત હોય તેમ તેમ વ્યવહાર ચાલે. હે ભગવંત! શું કહો છો ? આગમના બળવાળા શ્રમણ નિર્ગ્રંથો આ પ્રમાણે પાંચ પ્રકારનો વ્યવહાર કરે છે. જ્યારે જ્યારે જ્યાં જ્યાં જે જે વ્યવહાર હોય ત્યારે ત્યારે ત્યાં ત્યાં તે તે વ્યવહારને રાગ-દેષથી રહિત બનીને મધ્યસ્થભાવથી કરનારા શ્રમણ નિર્ગ્રંથો આજ્ઞાના આરાધક બને છે."

અહીં કહેલા ક્રમનું ઉલ્લંઘન કરીને વ્યવહાર ચલાવવામાં, એટલે કે આગમ હોવા છતાં શ્રુત ચલાવવામાં, શ્રુત હોવા છતાં આજ્ઞા વગેરે ચલાવવામાં, 'ચતુર્ગુરુ' પ્રાયશ્ચિત્ત છે. (વ્ય.ઉ.૧૦, ગા.૫૩માં) કહ્યું છે કે—"ઉત્ક્રમથી વ્યવહાર કરે તો 'ચતુર્ગુરુ' પ્રાયશ્ચિત્ત છે."

પ્રશ્ન– તો પછી સૂત્ર હોવા છતાં પર્યુષણા તિથિનું પરાવર્તન આદિ જીત વ્યવહાર ચલાવવામાં પ્રાયશ્ચિત્ત કેમ નહિ ?

ઉત્તર— આ પ્રશ્ન બરોબર નથી. કારણ કે—ઉત્ક્રમનો અર્થ બરોબર તને સમજાયો નથી. ઉત્ક્રમ ન કરવો એનો અર્થ એ નથી કે એક વ્યવહાર હોય ત્યારે બીજો વ્યવહાર ન જ કરવો. એનો અર્થ એ છે કે, શ્રુતધર વગેરે હોવા છતાં તેમને મૂકીને જીતધરની પાસે પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે વ્યવહાર ચલાવવામાં જ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. જો એમ ન હોય, એટલે કે એક વ્યવહાર હોય ત્યારે બીજો વ્યવહાર કરવામાં પ્રાયશ્ચિત્ત આવે એમ હોય, તો આગમ હોય ત્યારે શ્રુત વ્યવહાર વગેરેથી પણ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. બીજું, જીત વ્યવહાર તીર્થ સુધી હોય છે, એટલે કે તીર્થ શરૂ થયું ત્યારથી આરંભી તીર્થ રહે ત્યાં સુધી જીત હોય છે. કારણ કે દ્રવ્યાદિનો વિચાર કરીને વિરોધ ન આવે એ રીતે ઉત્સર્ગ અને અપવાદમાં પ્રયત્ન કરવો એ જ પ્રાયઃ જીત વ્યવહાર છે. હા, એટલું વિશેષ છે કે સૂર્યના પ્રકાશમાં ગ્રહોનો પ્રકાશ અંતર્ભાવ થઇ જાય તેમ આગમ આદિના સમયે જીતનો આગમ આદિમાં અંતર્ભાવ થઇ જાય છે. એ વખતે તેની પ્રધાનતા રહેતી નથી.

પ્રશ્ન– આમ તો શ્રુત વખતે જે જીત હોય તે પણ તત્ત્વથી શ્રુત જ કહેવાય.

ઉત્તર– આમાં શો દોષ છે ? અર્થાત્ કોઇ દોષ નથી. શ્રુતકાલીન જીતને તત્ત્વથી શ્રુત કહેવામાં જરાય દોષ નથી. પ્રશ્ન- તો પછી જીતનો ઉપયોગ ક્યારે થાય ? અર્થાત્ આ વ્યવહાર જીત છે એમ ક્યારે કહેવાય ?

ઉત્તર– જયારે જીતની પ્રધાનતા હોય ત્યારે. આથી જ હમણાં જેટલા અંશે જીતમાં શ્રુત ન મળતું હોય તેટલા અંશે જીત જ પ્રમાણ છે. આથી જ આગમ વ્યવહારીએ રચેલા સૂત્રમાં ભવિષ્યકાળનો પરામર્શ કરીને જીતનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.

ભાવાર્થ- પાંચ વ્યવહાર પ્રતિપાદક સૂત્ર શ્રી ગૌતમસ્વામી વગેરેએ બનાવેલ છે. તે વખતે આગમ વ્યવહાર હતો. એટલે તે વખતે પ્રધાનતાની અપેક્ષાએ જીત વ્યવહાર ન હતો. તો પછી સૂત્રમાં તેનો ઉલ્લેખ શા માટે ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર એ છે કે ભવિષ્યમાં જીત વ્યવહારની પ્રધાનતા થશે એ બીનાને લક્ષમાં રાખીને આગમ વ્યવહારીઓએ સૂત્રમાં જીતનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

આ વિષે વ્યવહારભાષ્યના કર્તા (ઉ.૧૦, ગા.૫૫માં) કહે છે કે— (૧) "વ્યવહાર પ્રતિપાદક સૂત્ર અનાગત વિષય છે. ભવિષ્યમાં તે કાળ આવશે કે જે કાળમાં આગમનો વિચ્છેદ થશે, તેથી અન્ય વ્યવહારોથી વ્યવહાર થશે. (૨) તથા ક્ષેત્ર અને કાલ પ્રમાણે વ્યવહાર કરવો. ભાવાર્થ—તે તે કાળે કયો વ્યવહાર ચાલે છે, અને કયા વ્યવહારનો વિચ્છેદ થયો છે એ વિચારીને પૂર્વોક્ત (=વ્યવહારના પાઠમાં કહેલા) ક્રમથી વ્યવહાર કરવો તથા તે તે ક્ષેત્રમાં યુગપ્રધાનોએ અથવા વિશિષ્ટ આચાર્યોએ જે જે વ્યવસ્થા કરી હોય તે તે વ્યવસ્થા પ્રમાણે અનાસક્ત ભાવથી વ્યવહાર કરવો. (૩) પ્રથમના ચાર વ્યવહારો તીર્થ સુધી નહિ રહે, પણ જીત તો તીર્થ સુધી રહેશે. આ ત્રણ કારણોથી આગમ વ્યવહારીએ રચેલા સૂત્રમાં જીતનો ઉલ્લેખ છે." (૩૯)

जारिसयं जं तित्थं, मूलुत्तरगुणगणस्स सुद्धीए । सळ्ये देसे चडभंगीगमणेण सया पयट्टिव्वं ॥ ४० ॥

ं यादृशकं यत् तीर्थं मूलोत्तरगुणगणस्य शुद्धौ । सर्वस्मिन् देशे चतुर्भङ्गीगमनेन सदा प्रवर्तितव्यम् ॥ ४० ॥........ १५१७ ગાથાર્થ— મૂલગુણ-ઉત્તરગુણની શુદ્ધિમાં જેવું જે તીર્થ હોય તે પ્રમાણે તથા સર્વથી ભંગ અને દેશથી ભંગ એની ચતુર્ભંગી જાણીને પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રદાનમાં પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ.

વિશેષાર્થ— ચતુર્ભંગી આ પ્રમાણે છે—(૧) મૂલગુણનો સર્વથી ભંગ અને ઉત્તરગુણનો પણ સર્વથી ભંગ. (૨) મૂલગુણનો સર્વથી ભંગ અને ઉત્તરગુણનો દેશથી ભંગ. (૩) મૂલગુણનો દેશથી ભંગ અને ઉત્તરગુણનો સર્વથી ભંગ. (૪) મૂલગુણનો દેશથી ભંગ અને ઉત્તરગુણનો દેશથી ભંગ. (૪૦)

पाणिवहमुसावायादत्तअबंभय्परिग्गहनिसाइं । उक्किटुजहन्नमज्झिम-दव्वाइ चउव्विहाऽविरई ॥ ४१ ॥

प्राणिवध-मृषावादा-ऽदत्ता-ऽब्रह्म-परिग्रह-रात्रिभोजने । उत्कृष्ट-जघन्य-मध्यमद्रव्यादि चतुर्विधाऽविरति: ॥ ४१ ॥ ....... १५१८

एवं दुवालसविहा, इक्किका अविरईओ बिसयरी। मूलगुणे छट्टाणा, सव्वंमि पडिसेवणा चउहा॥ ४२॥

एवं द्वादशविधैकैकाऽविस्तयो द्विसप्तति:।

मूलगुणे षट्स्थानानि सर्वस्मिन् प्रतिषेवणा चतुर्धा ॥ ४२ ॥ ....... १५१९

ગાથાર્થ— સર્વવિરતિમાં પ્રાણિવધ, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન,અબ્રહ્મ, પરિગ્રહ અને રાત્રિભોજનની ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ અને જઘન્યથી તથા દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી એમ પ્રાણિવધ આદિ એક એક અવિરતિ બાર પ્રકારની થાય. બારને છથી ગુણતાં કુલ બોતેર પ્રકારની અવિરતિ છે. સર્વવિરતિમાં મૂલગુણમાં પ્રાણિવધ આદિ છ સ્થાનો છે. એ છ સ્થાનોનું દોષસેવન આકુટિકા, પ્રમાદ, દર્પ અને કલ્પ એમ ચાર પ્રકારે થાય. (૪૧-૪૨)

देसंमि उत्तरगुणे, सत्तण्हं हुंति चुलसी भेयाणं । जईण पुण चरणकरणे, नायव्वं आसयगुणेहिं ॥ ४३ ॥

देशे उत्तरगुणे सप्तानां भवन्ति चतुरशीतिभेंदानाम् । यतीनां पुनश्चरणकरणे ज्ञातव्यमाशयगुणै: ॥ ४३ ॥...... १५२० ગાથાર્થ– દેશવિરતિમાં ઉત્તરગુણોને આશ્રયીને ઉક્ત બાર ભેદો પ્રમાણે અવિરતિના ચોરાશી ભેદો થાય. સાધુઓના આશયગુણોથી ચરણ-કરણનું સ્વરૂપ જાણવું.

**વિશેષાર્થ-- આશયગુણો--** પ્રણિધાન, પ્રવૃત્તિ, વિધ્નજય, સિદ્ધિ અને વિનિયોગ એ પાંચ આશયો છે. (૧) પ્રક્ષિધાન=સ્થિરચિત્ત, તે (૧) પ્રસ્તુત અહિંસાદિ ધર્મસ્થાનમાં વિચલિત નહિ થનારું, (૨) નિષ્પાપ ઉદ્દેશવાળું, (૩) હીન ધર્મસ્થાનમાં રહેલા જીવ પર અરુચિવાળું નહિ. કિંતુ કરુણા સંપન્ન અને (૪) જીવનમાં સ્વાર્થ નહિ પણ પરાર્થ (પરોપકાર) સાધવાની મુખ્યતાવાળું હોવું જોઇએ, આવું સ્થિરચિત્ત એ પ્રણિધાન કહેવાય. એના પછી (૨) પ્રવૃત્તિ જોઇએ. એ માટે (૧) પ્રસ્તુત અહિંસાદિ ધર્મસ્થાનમાં પ્રયત્ન ઉત્તરોત્તર વધતો રહે એવો વિશિષ્ટ ઉદ્યમ કરી, ચિત્તને પરિણત કરવું જોઇએ, અને (૨) એ ચિત્તપરિણતિ સ્થિર થવી જોઇએ. (૩) પ્રસ્તુતધર્મકાર્ય સાધવા સિવાય બીજી કોઇ અભિલાષા ન હોવી જોઇએ. આવી પ્રવૃત્તિ સાથે (૩) વિઘ્નજય કરવો જોઇએ. પ્રવૃત્તિમાં બાહ્ય પીડા, આંતર વ્યાધિ અને મિથ્યાત્વ એ ત્રણ પ્રકારના જધન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ વિધ્ન નડે છે. તો જેવી રીતે સુખે પ્રવાસ કરવા માટે (૧) કાંટાળો રસ્તો ત્યજવા દ્વારા કાંટાનું, (૨) આરોગ્ય જાળવવા દ્વારા જવર વગેરેનું અને (૩) ઉત્સાહપૂર્વક સાવધાની રાખવા દ્વારા દિશામોહનું, એમ ત્રણ પ્રકારના વિઘ્નોનું નિવારણ કાર્યસાધક બને છે. એવી રીતે ધર્મસ્થાનમાં સિદ્ધિ કરવા માટે (૧) પરીષદ સહવાની ખડતલતા દ્વારા ઠંડી-ગરમી વગેરેની બાહ્ય પીડા, (૨) આહારાદિના નિયમન અને ત્યાગવૃત્તિ રાખવા દ્વારા જવર વગેરે આંતર વ્યાધિ તથા (૩) શ્રીવીતરાગ સર્વજ્ઞ ભગવાનનું વચન અન્યથા હોય જ નહિ એવી અટલ શ્રદ્ધા દ્વારા મિથ્યાત્વ એ ત્રિવિધ વિઘ્નોનો જય કરવો જોઇએ. ત્યારે (૪) સિદ્ધિ આશય પ્રાપ્ત થાય. એ (૧) માત્ર આભ્યાસિક નહિ કિન્તુ અભ્યાસથી શુદ્ધ થયેલ તાત્ત્વિક અહિંસાદિ ધર્મની પ્રાપ્તિરૂપ હોય છે. વળી (૨) આત્મામાં સ્વતઃ જાગેલી અને મર્તિમંત જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ બનેલ અનુભવાત્મક હોય છે. (૩) તેમજ હીન-મધ્યમ-

અધિક જીવો પ્રત્યે કૃપાદિથી યુક્ત હોય છે, અર્થાત્ અહિંસાદિ ધર્મને સિદ્ધ કરનારો નીચી કક્ષાના એટલે કે અહિંસાદિ ધર્મ ન સ્વીકારી શકે એવા જીવો પ્રત્યે કૃપા, અહિંસાદિ ધર્મ લઇ શકે તેવા મધ્યમ કક્ષના જીવો પ્રત્યે તે આપવાનો ઉપકાર અને અહિંસાદિ સિદ્ધ કરી ચૂકેલા ઊંચી કક્ષાના આત્માઓ પ્રત્યે વિનય એમ કૃપા, ઉપકાર અને વિનય એ ત્રણ ગુણ દાખવનાર હોય. એ પછી (પ) વિનિયોગ આશય જોઇએ. વિનિયોગ એટલે બીજાને અહિંસાદિ ધર્મમાં જોડવાનું કામ કરવું જોઇએ, તેથી તે ધર્મની અવિચ્છિત્ર પરંપરા સિદ્ધ થાય અને એથી મહાકળ અવશ્ય સિદ્ધ થાય છે. કેમકે સ્વ સાથે પરનો ઉપકાર કરવાની બુદ્ધિ, એ આગામી અનેક જન્મમાં સતત જાગ્રત રહીને ઉત્કૃષ્ટ ધર્મસ્થાનની પ્રાપ્તિનું કારણ બને છે, એ પછી મહાફળ કેમ સિદ્ધ ન થાય ?

આ પ્રિણિધાનાદિ પાંચ એ મુખ્યતયા વિશિષ્ટ ચિત્તની પરિણતિ રૂપ હોવાથી આશય કહેવાય છે. એ વિનાની ક્રિયા ધર્મ માટે નથી થતી. ચરમાવર્તમાં યાને અંતિમ પુદ્દગલ પરાવર્તન કાળમાં જ આ આશય પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. તેમ ત્યાં જ ભવાભિનંદીપણું ટળી મોક્ષાભિલાષીપણું પ્રગટી શકે છે. એ માટે અપુનર્બંધક અવસ્થા પ્રાપ્ત થવી જોઇએ. (પરમ તેજ ભાગ-૧, પૃ.૨૨૫માંથી સાભાર)

तत्थ ववहारपणगं, नाऊणं दिज्जए जहाजुग्गं । पुरिसाणं चउकण्णं, छकण्णगं होइ इत्थीणं ॥ ४४ ॥

तत्र व्यवहारपञ्चकं ज्ञात्वा दीयते यथायोग्यम् ।

पुरुषाणां चतुष्कर्णं षट्कर्णकं भवति स्त्रीणाम् ॥ ४४ ॥ ...... १५२१

ગાથાર્થ— તેમાં પાંચ વ્યવહારોને જાણીને યથાયોગ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત આપવામાં આવે છે. આલોચના આપવામાં પુરુષોને ચાર કાન અને સ્ત્રીઓને છ કાન હોય.

વિશેષાર્થ— આલોચનાદાતા અને આલોચના લેનાર પુરુષ એ બેના મળીને ચાર કાન થાય, ગુરુ જો વૃદ્ધ હોય તો એકલા અને આલોચના લેનાર સાધ્વી કે સ્ત્રીવૃદ્ધ હોય તો પણ બીજી સાધ્વીને કે સ્ત્રીને સાથે રાખે. તેથી ત્રણના મળીને છ કાન થાય. ગુરુ યુવાન હોય તો બીજા સાધુને સાથે રાખીને સાધ્વીને કે સ્ત્રીને આલોચના આપે. આમ ચારના મળીને આઠ કાન થાય. (૪૪)

#### सावि हु पवयणभत्ता, पवित्तिणी वा हविज्ज तत्तुस्त्र । गुरुपक्खगुणकरी जा, दक्खाऽतुच्छसया इत्थी ॥ ४५ ॥

साऽपि खलु प्रवचनभक्ता प्रवर्तिनी वा भवेत् तत्तुल्या ।

गुरुपक्षगुणकरी या दक्षाऽतुच्छाशया स्त्री ॥ ४५ ॥ ...... १५२२

ગાથાર્થ– તે (=સાથે રહેનારી) સ્ત્રી પણ શાસનભક્ત, ગુરુપક્ષને ગુણ કરનારી, દક્ષ અને અતુચ્છ આશયવાળી હોવી જોઇએ. અથવા તેના જેવી પ્રવર્તિની (સાથે) હોય.

વિશેષાર્થ— ગુરુપક્ષને ગુણ કરનારી— ગુરુ આગળ સ્ત્રીએ જે મર્યાદા સાચવવી જોઇએ તે મર્યાદાને સાચવનારી. દક્ષ— સાથે રહેનાર સ્ત્રી કુશળ હોય તો આલોચના આપનાર-લેનાર પરસ્પર મર્યાદા ન સાચવે તો તુરત તેને ખબર પડી જાય અને યથાયોગ્ય કરવા જેવું કરે. શાસનભક્ત— શાસન પ્રત્યે ભક્તિ હોય એથી શાસનની નિંદા થાય તેવી પ્રવૃત્તિ પોતે કરે નહિ અને તેવી પ્રવૃત્તિ કરનાર બીજાને રોકે. અતુચ્છ આશયવાળી— આશય તુચ્છ ન હોય એથી આલોચના લેનારના દોષો જાણવા છતાં બીજાને ન કહે અને આલોચના લેનાર પ્રત્યે જરા પણ અરુચિભાવવાળી ન બને. (૪૫)

#### अपरिस्सावी धीरो, दढसंघयणी निरासवो हियओ । पवयणसुत्तत्थोभयविण्णू वुङ्को गुरू भणिओ ॥ ४६ ॥

अपरिश्रावी धीरो दृढसंघयणी निरास्रवो हितक:।

प्रवचनसूत्रार्थोभयविज्ञो वृद्धो गुरुर्भणितः ॥ ४६ ॥ ...... १५२३

#### विहियप्पकयालोय-लोयणो सोहणट्टगुणजुत्तो । खंतो दंतो संतो, णासंसी गाहणाकुसलो ॥ ४७ ॥

विहितप्रकृतालोकलोचनः शोधनाष्टगुणयुक्तः ।

क्षान्तो दान्तो शान्तोऽनाशंसी ग्राहणाकुशलः ॥ ४७ ॥ ...... १५२४

ગાથાર્થ— (૧) અપરિશ્રાવી— આલોચકે કહેલા અપરાધો બીજાને નહિ કહેનારા. (૨) ધીર. (૩) દેઢસંઘયણવાળા. (૪) નિરાસવ— આસવોથી રહિત, અર્થાત્ સંયમજીવનમાં અનુચિત કાર્ય કરીને નવાં પાપો ન બાંધનારા. (૫) પરનું હિત કરનારા. (૬) શાસનમાં વિદ્યમાન સૂત્ર, અર્થ અને સૂત્ર-અર્થ ઉભયને જાણનારા. (૭) વૃદ્ધ. (૮) પ્રસ્તુત પ્રાયશ્વિત્ત સંબંધી જ્ઞાનરૂપનેત્રો જેમણે કર્યાં છે તેવા, અર્થાત્ કયા અપરાધમાં કેટલું પ્રાયશ્વિત્ત આવે ઇત્યાદિના જ્ઞાતા. (૯) શુદ્ધિજનક આઠ ગુણોથી યુક્ત. (૧૦) શમાશીલ. (૧૧) મન-ઇંદ્રિયોનું નિયંત્રણ કરનારા. (૧૨) શાંત. (૧૩) અનાશંસી— આલોચકની પાસે પોતાના સ્વાર્થ માટે કોઇ આશા નહિ રાખનારા, અથવા ધર્મના કળરૂપે સાંસારિક કળની આશંસાથી રહિત. (૧૪) ગ્રાહણાકુશલ— પ્રાયશ્વિત્ત ગ્રહણ કરાવવામાં કુશલ, અર્થાત્ અનેક પ્રકારની યુક્તિઓ દ્વારા (કે પ્રેરણા દ્વારા) તપ વગેરે પ્રાયશ્વિત્ત સુખપૂર્વક ગ્રહણ કરાવી શકે તેવા. આવા ગુરુ આલોચના આપવા માટે યોગ્ય કહ્યા છે.

विशेषार्थ— शुद्धिश्रनः आठ गुशो आ प्रभाशे छे— आयाखमाहारवं, ववहारुव्वीलए पकुव्वी अ । अपिरस्सावी निज्जव, अवायदंसी गुरू भणिओ ॥ १ ॥ (श्रा०जि०कल्प, गा.९)

ભાવાર્થ— (૧) 'आयारव'=આચારવાન, જ્ઞાન અને ક્રિયા દ્વારા 'જ્ઞાનાદિ પાંચેય આચારોને પાળનારો', કારણ કે—એવા ગુણીનું વચન શ્રદ્ધા કરવા યોગ્ય બને. (૨) 'आहारव'='અવધારણાવાન', અર્થાત્ યાદ રાખવાની શક્તિવાળો. જે આવો હોય, તે જ આલોચકે કહેલા સર્વ અપરાધોને તેણે કહ્યા હોય તેમ હૃદયમાં ધારણ કરી શકે. (૩) 'यवहार'=(मतुब् પ્રત્યયનો લોપ હોવાથી) વ્યવહારવાન, અર્થાત્ 'આગમ-શ્રુત-આજ્ઞા-ધારણા અને જીત'—એ પાંચ પૈકી કોઇ અન્યતર (એક) વ્યવહારનો જાણ, વ્યવહારને જે જાણતો હોય, તે જ યથાયોગ્ય શુદ્ધિ કરી (પ્રાયશ્વિત્ત આપી) શકે. તેમાં પહેલો 'આગમવ્યવહાર' કેવલજ્ઞાનીઓ, મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓ, અવધિજ્ઞાનીઓ તથા ચૌદ પૂર્વધરો,

દશ પૂર્વધરો અને નવ પૂર્વીઓને આશ્રયીને (તેઓના કાળમાં) હોય છે. બીજો 'શ્રુતવ્યવહાર' આઠ પૂર્વથી માંડીને ઘટતાં ઘટતાં એક કે અડધા પર્વના જ્ઞાનવાળાઓને તથા અગિયાર અંગ અને નિશિથ વગેરે સમગ્ર શ્રુતના જ્ઞાતાઓ માટે હોય છે. ત્રીજો 'આજ્ઞાવ્યવહાર' પરસ્પર દૂર દેશમાં રહેલા બે ગીતાર્થ આચાર્યો (આલોચક અને પ્રાયશ્ચિત્ત દેનારા)ને હોય છે. તેઓ ગૃઢ (સાંકેતિક) પદો (શબ્દો) દ્વારા આલોચના અને પ્રાયશ્ચિત્ત દેનારા-લેનારા હોય છે. અર્થાત (સંદેશો લઇ જનાર ન સમજે તેવા) સાંકેતિક શબ્દોમાં ગીતાર્થ આલોચક પોતાના અપરાધો બીજા સાધુ દ્વારા આચોલનાચાર્યને જણાવે અને તેનો જવાબ (તેવા જ) સાંકેતિક શબ્દોમાં આલોચનાચાર્ય મોકલે. એમ તેઓ બે જ સમજે. એ પ્રમાણે આલોચના દેનારા-લેનારાઓને આજ્ઞાવ્યવહાર જાણવો. ચોથો 'ધારણાવ્યવહાર' ગુરુએ નાના-મોટા જે અપરાધોમાં જેવી રીતિએ જે પ્રાયશ્ચિત્ત આપ્યું હોય, તે જાણી-ધારી રાખનારો અંતેવાસી (શિષ્ય) ગુરુના સ્વર્ગવાસ પછી તેવા અપરાધવાળાને તે પ્રાયશ્ચિત્ત તેવી રીતિએ આપે તેને. અને પાંચમો 'જીતવ્યવહાર' આગમમાં કહેલું હોય તેથી પણ ઓછું અથવા વધારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાનું પરંપરાથી જે ચાલુ હોય તે 'જીત' અને તેનાથી ચાલે તે જીતવ્યવહાર સમજવો. વર્તમાનકાળે એ મુખ્ય છે. આ પાંચ પૈકી કોઇ પણ વ્યવહારનો જાણ તે 'વ્યવહારવાન' કહેવાય. (૪) '**उब्बोलए'≔'લજ્જાને દૂર** કરાવનાર', અર્થાતુ આલોચક લજ્જાથી દોષોને કહી શકતો ન હોય તેની લજ્જા દૂર કરાવીને યથાર્થ સ્વરૂપમાં દોષો જણાવવા માટે ઉત્સાહી બનાવનાર. વસ્તુતઃ આ ગુણવાળો આલોચનાચાર્ય આલોચકને અત્યંત ઉપકારી થઇ શકે છે. (પ) '**પकुव्वी**'≕આલોચકે કહેલા અતિચારોનું પ્રાયશ્ચિત્ત આપીને તેની અત્યંત શુદ્ધિ કરાવનાર. કોઇ ઉપર કહ્યા તે 'આચારવાન્' વગેરે ગુણવાળો છતાં બીજાને શુદ્ધિ (પ્રાયશ્ચિત્ત) ન આપતો હોય, તે આલોચનાચાર્ય ન થઇ શકે—એમ જણાવવા માટે 'पक्टवी' વિશેષણ છે. ('શુદ્ધિ કરવી' એ અર્થમાં '**कुर्व**' ધાતુ આગમમાં પ્રસિદ્ધ છે, કે જેનું 'विकुर्वणा' રૂપ બને છે. એ જ ધાતુ ઉપરથી 'पकुट्वी' શબ્દ થયો છે.)— 'निज्जव'=(પ્રાકૃતના નિયમ પ્રમાણે 'निर्यापक')=આલોચકનો નિભાવ

કરનારો. આલોચકમાં જેવું સામર્થ્ય હોય તેને અનુસારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપનારો. (૭) 'अवायदंसी'='અપાયોનો જાણ', અર્થાત્ દુષ્કાર, શરીરનું દૌર્બલ્ય વગેરે (આલોચકને દોષ સેવવામાં હેતુભૂત બનેલાં) ઐહિક કારણોને સમજનાર, અથવા બીજો અર્થ 'અપાયોને દેખાડનાર' આલોચકને તેણે સેવેલા અતિચારોને યોગે ભાવિકાળે થનારા 'દુર્લભ બોધિપણું' વગેરે અપાયોને સમજાવનાર. આ કારણથી જ તે આલોચકને ઉપકારક થાય છે. (૮) 'अपिरसावी'=બીજાને નહિ સંભળાવનાર, અર્થાત્ આલોચકે કહેલા દોષો બીજા કોઇને નહિ કહેનારો. આલોચકના દોષો જાણીને જે અન્યને કહે, તે આલોચકની નિન્દા-લધુતા કરાવનાર થાય. એ આઠ ગુણવાળા ગુરુને શ્રી જિનેશ્વરોએ આલોચનાચાર્ય કહ્યો છે.આ આઠ ગુણોથી યુક્ત આચાર્ય વગેરે આલોચકના અપરાધોની યથાર્થ શુદ્ધિ કરાવે છે. માટે આ આઠ ગુણો શુદ્ધિજનક છે. (૪૭)

# आलोयणपडिक्कमणे, मीसविवेगे तहा विउस्सम्गे । तवच्छेयमूलअणव-द्विया य पारंचियं चेव ॥ ४८ ॥

आलोचन-प्रतिक्रमणे, मिश्र-विवेकौ तथा व्युत्सर्गः । तपश्छेद-मूलाऽनवस्थापितानि च पाराञ्चिकं चैव ॥ ४८ ॥ ........ १५२५ शाधार्थ— आલोચना, प्रतिक्रमण, भिश्र, विवेक्ष, व्युत्सर्ग, तप, छे६, भूल, अनवस्थाप्य अने पारांथिक अम प्रायश्चित्तना ६श प्रकारो छे. (४८)

# आलोइज्जइ गुरुणो, पुरओ कज्जेण हत्थसयगमणे । समिइपमुहाण मिच्छा-करणे कीख पडिक्कमणं ॥ ४९ ॥

आलोच्यते गुरो: पुरत: कार्येण हस्तशतगमने ।

समितिप्रमुखाणां मिथ्याकरणे क्रियते प्रतिक्रमणम् ॥ ४९ ॥ ....... १५२६ गाथार्थ— કાર્ય માટે સો હાથથી દૂર જવામાં ગુરુની સમક્ષ અતિચારોની આલોચના કરાય=અતિચારો પ્રગટ કરાય તે આલોચના પ્રાયશ્ચિત્ત છે, સમિતિ વગેરેમાં અતિચાર લાગે ત્યારે (ગુરુની સમક્ષ આલોચના કર્યા વિના) મિચ્છા મિ દુક્કં કરવામાં=બોલવામાં પ્રતિક્રમણ પ્રાયશ્ચિત્ત કરાય છે. (૪૯)

| सद्दाइएसु रागाइविखणं साहिउं गुरूण पुरो ।                              |
|-----------------------------------------------------------------------|
| दिज्जइ मिच्छादुक्कड-मेयं मीसं तु पच्छित्तं ॥ ५० ॥                     |
| शब्दादिकेषु रागादिविरचनं कथयित्वा गुरूणां पुरतः ।                     |
| दीयते मिथ्यादुष्कृतमेतद् मिश्रं तु प्रायश्चित्तम् ॥ ५० ॥ १५२७         |
| <b>ગાથાર્થ</b> શબ્દ વગેરે વિષયોમાં રાગ વગેરે જે કર્યું તેને ગુરુસમક્ષ |
| કહીને મિચ્છા મિ દુક્કડં કરાય તે મિશ્ર (=આલોચના+પ્રતિક્રમણ એમ          |
| ઉભય) પ્રાયશ્ચિત્ત છે. (૫૦)                                            |
| कज्जो अणेसणिज्जे, गहिए असणाईए परिच्चाओ ।                              |
| कीरइ काउस्सग्गो, दिट्ठे दुस्सुविणपमुहंमि ॥ ५१ ॥                       |
| कार्योऽनेषणीये गृहीतेऽशनादिके पस्त्यागः ।                             |
| क्रियते कायोत्सर्गो दृष्टे दुःस्वप्नप्रमुखे ॥ ५१ ॥ १५२८               |
| <b>ગાથાર્થ–</b> ગ્રહણ કરેલા દોષિત આહાર આદિમાં દોષિત આહાર              |
| આદિનો ત્યાગ કરવો (=િવવેક કરવો) જોઇએ. દુઃસ્વપ્ન વગેરે જોવાયે           |
| છતે કાયોત્સર્ગ પ્રાયશ્ચિત્ત કરાય છે. (૫૧)                             |
| निव्विगयाई दिज्जइ, पुढवाइविघट्टणे तवविसेसो ।                          |
| तवदुद्दमस्स मुणिणो, किज्जइ पज्जायवुच्छेए ॥ ५२ ॥                       |
| निर्विकृत्यादिर्दीयते पृथ्व्यादिविघट्टने तपोविशेष: ।                  |
| तपोदुर्दमस्य मुनेः कियते पर्यायव्युच्छेदः ॥ ५२ ॥ १५२९                 |
| <b>ગાથાર્થ—</b> સચિત્ત પૃથ્વી આદિના સંઘકામાં નિવિ આદિ તપવિશેષ અપાય    |
| છે.તપથી દમી ન શકાય તેવા મુનિના પર્યાયનો છેદ કરાય છે. (પર)             |
| पाणाइवायपमुहे, पुणव्वयारोवणं विहेयव्वं ।                              |
| ठाविज्जइ न वएसु, कराइघायप्पदुट्टमणो ॥ ५३ ॥                            |
| ् प्राणातिपातप्रमुखे पुनर्व्रतारोपणं विधातव्यम् ।                     |
| स्थाप्यते न व्रतेषु करादिघातप्रदुष्टमनाः ॥ ५३ ॥ १५३०                  |
| <b>ગાથાર્થ–</b> ઇરાદાપૂર્વક પંચેંદ્રિય જીવનો વધ વગેરે મોટા દોષોમાં    |
| (પૂર્વના સઘળા પર્યાયનો છેદ કરીને) ફરી મહાવ્રતોનું આરોપણ કરવું         |

જોઇએ. હાથ, મુક્રી અને લાકડી આદિથી (નિર્દયપણે) મારે તેથી પ્રકૃષ્ટ મનવાળા≔દુષ્ટપરિજ્ઞામવાળા સાધુને (આપેલો તપ પૂર્ણ ન કરે ત્યાં સુધી) ફરી વ્રતોમાં સ્થાપન ન કરાય. (આ અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત છે.) (પ૩)

# पारंचियमावज्जइ, सर्लिगनिवभारियाइसेवार्हि । अव्वत्तर्लिगधरणे, बारस वरिसाइं सूरीणं ॥ ५४ ॥

पारश्चिकमापद्यते स्वलिङ्गिनीनृपभार्यादिसेवाभिः।

अव्यक्तलिङ्गधरणे द्वादशवर्षाणि सूरीणाम् ॥ ५४ ॥...... १५३१

ગાથાર્થ- સાધ્વીને કે રાજપત્નીને ભોગવવી (અથવા સાધુ-સાધ્વી કે રાજા વગેરે ઉત્તમ મનુષ્યનો વધ કરવો) વગેરે અપરાધોથી આચાર્યને બાર વર્ષ સુધી પારાંચિક પ્રાયશ્વિત્ત આવે છે. આ પ્રાયશ્વિત્ત વહન કરે ત્યારે સાધુવેશ અપ્રગટ રાખે=લોકમાં સાધુ તરીકે ન ઓળખાય તેમ રાખે. (પ૪)

# नवरं दसमावत्तीए, नवममज्झावयाण पच्छितं । छम्मासे जाव तयं, जहन्नमुक्कोसओ वरिसं ॥ ५५ ॥

नवरं दशमापत्तौ नवममध्यापकानां प्रायश्चित्तम् ।

षण्मासान् यावत् तकं जघन्यमुत्कृष्टतो वर्षम् ॥ ५५ ॥ ...... १५३२

ગાથાર્થ— ઉપાધ્યાયને તો દશમા પ્રાયશ્ચિત્તને યોગ્ય અપરાધમાં નવમું અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત અપાય છે. તે પ્રાયશ્ચિત્ત જઘન્યથી છ મહિના અને ઉત્કૃષ્ટથી વર્ષ સુધી હોય છે.' (પપ)

# दस ता अणुसज्जंती, जाव चउदपुट्वि पढमसंघयणी । तेण परं मूलंतं, दुप्पसहो जाव चारित्ती ॥ ५६ ॥

दश तावदनुषजन्ति यावच्चतुर्दशपूर्विप्रथमसंघयणी ।

तेन परं मुलान्तं दुष्प्रसभो यावच्चारित्री ॥ ५६ ॥...... १५३३

ગાથાર્થ– દશ પ્રાયશ્ચિત્તો ચૌદપૂર્વીઓ અને પ્રથમ સંઘયણવાળા જયાં સુધી હોય ત્યાં સુધી હોય છે. ત્યારબાદ મૂળ સુધીનાં આઠ પ્રાયશ્ચિત્તો શ્રી દુષ્પ્રસભસૂરિજીના કાળ સુધી ચાલશે. (૫૬)

૧. દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તનું વિસ્તૃત વર્ણન ભાગ~૨ના પરિશિષ્ટમાં દશ અંકના વિભાગમાં છે.

## पढमछकं पुलायाणं, बउसपिडसेवणाकुसीलिथरकप्पाणं । दसहा पायच्छित्तं, जिणकप्पलंदए अट्टु ॥ ५७ ॥

प्रथमषट्कं पुलाकानां बकुशप्रतिसेवनाकुशीलस्थविरकल्पानाम् । दशधा प्रायश्चित्तं जिनकल्प-यथालन्दकयोग्छौ ॥ ५७ ॥ ........... १५३४

ગાથાર્થ– પુલોકોને પ્રથમના છ પ્રાયશ્ચિત્તો હોય. બકુશ, પ્રતિસેવના કુશીલ અને સ્થવિરકલ્પીઓને દશે ય પ્રાયશ્ચિત્તો હોય. જિનકલ્પિક અને યથાલંદિકને (અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિક સિવાય) આઠ પ્રાયશ્ચિત્તો હોય. (૫૭)

# आलोयणा विवेओ, णिग्गंथाणं दुहावि पच्छितं । एगं च सिणायाणं, विवेगरूवं खु पच्छितं ॥ ५८ ॥

आलोचना विवेको निर्ग्रन्थानां द्विधाऽपि प्रायश्चित्तम् । एकं च स्नातकानां विवेकरूपं खलु प्रायश्चित्तम् ॥ ५८ ॥........... १५३५

**ગાથાર્થ–** નિર્ગ્નન્થોને આલોચના અને વિવેક એ બંનેય પ્રાયશ્ચિત્ત હોય. સ્નાતકોને એક વિવેક પ્રાયશ્ચિત્ત હોય. (૫૮)

## सामाइयचरित्ताणं, थेरकप्पंमि हुज्ज दसगमवि । जिणकप्पे पुण अडगं, छेयं मूलं दुवे नत्थि ॥ ५९ ॥

सामायिकचारित्राणां स्थिविरकल्पे भवन्ति दशकपि । जिनकल्पे पुनरष्टकं छेदो मूलं द्वौ न स्तः ॥ ५९ ॥...... १५३६

**ગાથાર્થ**–સામાયિક ચારિત્રવાળાઓને સ્થવિરકલ્પમાં દશેય પ્રાયશ્ચિત્તો હોય, અને જિનકલ્પમાં આઠ પ્રાયશ્ચિત્ત હોય, છેદ અને મૂળ એ બે ન હોય. (૫૯)

## छेयंमि पढमछकं, परिहारविसुद्धयंमि थिरकप्पे । अड जिणकप्पे छग पुण, आलोयणविवेय सुहुमंमि ॥ ६० ॥

छेदोपस्थापनीये प्रथमषट्कं परिहारविशुद्धिके स्थविरकल्पे । अष्टौ जिनकल्पे षट्कं पुनरालोचना-विवेकौ सूक्ष्मसंपराये ॥ ६० ॥ १५३७ ગાથાર્થ-છેદોપસ્થાપનીય (જિનકલ્પ)માં પ્રથમના છ પ્રાયશ્ચિત્ત હોય. પરિહારવિશુદ્ધિમાં સ્થવિરકલ્પમાં આઠ અને જિનકલ્પમાં છ પ્રાયશ્ચિત્ત હોય. સૂક્ષ્મ સંપરાયમાં આલોચના અને વિવેક એ બે પ્રાયશ્ચિત્ત હોય.

વિશેષાર્થ— અહીં યથાખ્યાત ચારિત્રમાં પણ આલોચના અને વિવેક એ બે પ્રાયશ્ચિત્ત હોય. અહીં જણાવેલ પ્રાયશ્ચિત્તની સંખ્યામાં અને વ્યવહારસૂત્ર દશમો ઉદ્દેશો વગેરેમાં જણાવેલ જિનકલ્પ આદિની પ્રાયશ્ચિત્તની સંખ્યામાં કોઇ કોઇ સ્થળે ભેદ આવે છે. (૬૦)

# इच्चाइतविसेसा, नाऊण य जो पदेइ जहजुग्गं । न कुणइ जो जहवायं, न सम्ममालोइयं तस्स ॥ ६१ ॥

इत्यादितपोविशेषान् ज्ञात्वा च यः प्रददाति यथायोग्यम् । न करोति यो यथावादं न सम्यगालोचितं तस्य ॥ ६१ ॥...... १५३८

ગાથાર્થ- જે ગુરુ ઇત્યાદિ વિશેષ પ્રકારના તપને (=પ્રાયશ્ચિત્તને) જાણીને પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે તે યથાયોગ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે. ગુરુએ જે પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત કહ્યું હોય તે પ્રમાણે જે કરતો નથી તેણે સારી રીતે આલોચના કરી નથી. (૬૧)

# जइ सालंबणसेवी, संकप्पाईण विज्जिओ सययं। नहु तस्स दिज्ज एयं, आलोयणपयं पयट्टाओ ॥ ६२ ॥

यदि सालम्बनसेवी संकल्पादीनां वर्जितः सततम् । न खलु दद्यादेतदालोचनापदं प्रवृत्तात् ॥ ६२ ॥ ......१५३९

ગાથાર્થ- જો પુષ્ટ આલંબનથી (=કારણથી) દોષ સેવે અને સંકલ્પ આદિથી સતત રહિત હોય તો તેને (પ્રવૃત્તાત્=) જે દોષમાં જે પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રવૃત્ત થયું હોય તે પ્રવૃત્ત પ્રાયશ્ચિત્તને આશ્રયીને પ્રાયશ્ચિત્ત સ્થાન ન આપે, અર્થાત્ જે પ્રાયશ્ચિત્ત આવતું હોય તે પ્રાયશ્ચિત્ત ન આપે, ઓછું આપે. ( દર)

# तित्थयराइपयाणं, अणासायणपरस्स सव्वग्गं । पायच्छित्तं दिज्जा, हुज्जा जइ संजमुज्जुत्तो ॥ ६३ ॥

तीर्थङ्करादिपदानामनाशातनपरस्य सर्वाग्रम् ।

प्रायश्चित्तं दद्याद् भवेद् यदि संयमोद्युक्तः ॥ ६३ ॥...... १५४०

ગાથાર્થ- તીર્થંકર વગેરે (પૂજ્ય) પદોની આશાતના કરનાર ન હોય અને જો સંયમમાં ઉદ્યમી હોય તો તેને (सर्वाग्रम्=) સંપૂર્ણથી આગળનું પ્રાયશ્ચિત્ત આપે, અર્થાત્ તેના અપરાધ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્તનું જે સ્થાન હોય તે સ્થાનથી આગળનું સ્થાન આપે. જેમ કે આયંબિલ પ્રાયશ્ચિત્ત આવતું હોય તો નિવિ આપે. અથવા છેદ પ્રાયશ્ચિત્ત આવતું હોય તો તેની આગળનું તપ પ્રાયશ્ચિત્ત આપે. (૬૩)

## आयरियं साइसयं, तित्थयरं गणहरं महङ्क्रियं । आसायंतो बहुसो, अणंतसंसारिओ भणिओ ॥ ६४ ॥

आचार्यं सातिशयं तीर्थङ्करं गणधरं महर्धिकम् । आशातयन् बहुशोऽनन्तसंसारिको भणित: ॥ ६४ ॥ ...... १५४१

ગાથાર્થ— અતિશયોથી યુક્ત આચાર્ય, તીર્થંકર, ગણધર અને મહર્ધિકની (=વૈકિયલબ્ધિ-વાદલબ્ધિ વગેરે લબ્ધિને પામેલા સાધુની) અનેકવાર આશાતના કરનારને અનંત સંસારી કહ્યો છે. (તીર્થંકરાદિની આશાતના કરનાર સમ્યક્ત્વાદિ ગુણોનો ઘાતી બને છે. મિથ્યાત્વાદિ કર્મનું ઉપાર્જન કરે છે. આના કારણે સન્માર્ગથી પરાંમુખ બનેલા તેને ઘણા કાળ સુધી સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ થતી નથી. (૬૪)

## सइ सामत्थे पवयणकज्जे उज्जुत्ते उ न तस्सावि । े पायच्छित्तं जायइ, अणायरेणं कहं किमवि ॥ ६५ ॥

सित सामर्थ्ये प्रवचनकार्ये उद्युक्ते तु न तस्याऽपि । प्रायश्चित्तं जायतेऽनाचरेण कथं किमपि ॥ ६५ ॥ ......१५४२

ગાથાર્થ— સામર્થ્ય હોય અને પ્રવચનના કાર્યમાં પ્રયત્નશીલને પણ થયેલા અપરાધથી કોઇ પણ રીતે કંઇ પણ પ્રાયશ્ચિત્ત થતું નથી. (૬૫)

आगमसुय आणा धारणा य जीए च पंच ववहारा । केवलमणोहिचउदसदसनवपुट्वाइ पढमोऽत्थ ॥ ६६ ॥ आगम-श्रुता-ऽऽज्ञाधारणाश्च जीतश्च पञ्च व्यवहारा: ।

केवल-मनःपर्याया-ऽवधि-चतुर्दश-दश-नवपूर्वाणि प्रथमोऽत्र॥ ६६॥ १५४३

ગાથાર્થ— આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત એમ પાંચ વ્યવહારો છે. તેમાં કેવલજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, ચૌદ પૂર્વો, દશ પૂર્વો અને નવ પૂર્વો એ છ પહેલો આગમ વ્યવહાર છે. (૬૬)

## कहेहि सव्वं जो वुत्तो जाणमाणो वि गृहइ । न तस्स दिति पच्छित्तं, बिति अन्नत्थ सोहय ॥ ६७ ॥

कथय सर्वं य उक्तो जानानोऽपि गूहति ।

न तस्य ददित प्रायश्चित्तं ब्रुवतेऽन्यत्र शोधय ॥ ६७ ॥ ...... १५४४

ગાથાર્થ− બધા દોષોને કહે એમ આગમવ્યવહારી વડે કહેવાયેલો જે સાધુ જાણવા છતાં દોષોને છુપાવે છે તેને આગમવ્યવહારીઓ પ્રાયશ્ચિત્ત આપતા નથી, અને બીજા પાસે જઇને શુદ્ધિ કર એમ કહે છે. (૬૭)

# न संभरेड़ जे दोसा, सब्भावा न य मायओ । पच्चखी साहए सो उ, माइणो न उ साहए ॥ ६८ ॥

न स्मरति यान् दोषान् सद्भावाद् न च मायया ।

प्रत्यक्षी कथयति स तु मायिने न तु कथयति ॥ ६८ ॥ ...... १५४५

**ગાથાર્થ**– જેને માયાથી નહિ કિંતુ સદ્ભાવથી જ દોષો યાદ આવતા નથી તેને જે દોષો યાદ ન આવતા હોય તે દોષો આગમ વ્યવહારી કહે, પણ માયાવીને ન કહે. (*દ*૮)

# आयारपकप्पाई, सेसं सच्चं सुयं विणिद्दिहं। देसंतरिद्वयाणं, गूढपयालोयणं आणा ॥ ६९ ॥

आचारप्रकल्पादि शेषं सर्वं श्रुतं विनिर्दिष्टम् ।

देशान्तरस्थितयोर्गूढपदालोचनमाज्ञा ॥ ६९ ॥ .......१५४६

**ગાથાર્થ–** બાકીનું નિશીય સૂત્ર વગેરે સઘળું ય શ્રુત વ્યવહાર કહ્યો છે. અન્ય (દૂર) દેશમાં રહેલા બે આચાર્યોની ગૂઢપદોથી થતી આલોચના આજ્ઞાવ્યવહાર છે. (*૬૯*)

# गीयत्थेणं दिण्णं, सुद्धि अवहारिऊण तह चेव । र्दितस्स धारणा तह. उद्धियपय धरणरूवा वा ॥ ७० ॥ गीतार्थेन दत्तां शुद्धिमवधार्य तथा चैव । ददतो धारणा तथोद्धतपदधारणरूपा वा ॥ ७० ॥ ...... १५४७ **ગાથાર્થ-** ગીતાર્થ વડે અપાયેલી શહિનું (=પ્રાયશ્ચિત્તનું) અવધારણ કરીને તે જ પ્રમાણે પ્રાયક્ષિત્ત આપનારને ધારણા વ્યવહાર હોય. અથવા ગુરુએ શ્રુતમાંથી ઉદ્ઘાર કરીને કહેલા કેટલાક પ્રાયશ્ચિત્ત પદોને ધારી રાખવા અને તે પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું તે ધારણા વ્યવહાર છે. (૭૦) दव्वार्ड चितिऊणं, संघयणार्डण हाणिमासज्ज। पायच्छितं जीयं, रूढं वा जं जिंहं गच्छे ॥ ७१ ॥ द्रव्यादीन् चिन्तयित्वा संहननादीनां हानिमासाद्य । प्रायश्चित्तं जीतं रूढं वा यद् यत्र गच्छे ॥ ७१ ॥ ...... १५४८ **ગાથાર્થ—** દ્રવ્યાદિનો વિચાર કરીને અને સંઘયણ આદિની હાનિ પામીને ગીતાર્થી જે (ન્યૂન) પ્રાયશ્ચિત્ત આપે તે જીત પ્રાયશ્ચિત્ત છે અથવા જે ગચ્છમાં જે દોષમાં જે પ્રાયશ્વિત્ત રૂઢ થયું હોય તે જીત પ્રાયશ્વિત્ત છે. (૭૧) तत्थ य इमे विसेसा, आगमववहारणेहिं दायव्वा । जत्थ जहाभिप्पायविसेसमुहिस्स सोही य ॥ ७२ ॥ तत्र चेमे विशेषा आगमव्यवहारणैर्दातव्या । यत्र यथाऽभिप्रायविशेषमुद्दिश्य शोधिश्च ॥ ७२ ॥ ...... १५४९ **ગાથાર્થ--** પાંચ વ્યવહારોમાં આ (=નીચે કહેવાશે તે) વિશેષતાઓ છે. આગમવ્યવહારીઓએ આલોચના કરનારનો જ્યાં જેવો અભિપ્રાય-વિશેષ હોય ત્યાં તે અભિપ્રાયવિશેષને અનુસરીને પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું. વિશેષાર્થ- આગમવ્યવહારીઓ રત્નવિણકના દેષ્ટાંતથી તુલ્ય પણ અપરાધમાં આલોચકના અભિપ્રાયને માનસિકભાવને જાણીને વધારે-ઓછું પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે. જેમ રત્નોનો જાણકાર વેપારી મહાન પણ

કાચમણિનું મૂલ્ય માત્ર કાકિણી આપે છે. નાના પણ વજરત્નનું મૂલ્ય લાખ રૂપિયા આપે છે, તેમ આગમ વ્યવહારીઓ પણ રાગ-દેષ અલ્પ હોય તો મોટા પણ અપરાધમાં ઓછું પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે. રાગ-દેષ વધારે હોય તો નાના પણ અપરાધમાં વધારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે. આમ આગમવ્યવહારીઓ અભિપ્રાયને=માનસિક પરિણામને અનુસારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપે. (૭૨)

सुयधरेहिं लिगस्स, ववहारायारमाणसो कप्पो । तत्थ पुलोइज्ज सया, दायव्वा जं जहा सुद्धी ॥ ७३ ॥ 🔆

श्रुतधरैर्लिङ्गस्य व्यवहाराचारमानसो १कल्प:।

तत्र प्रलोकयन्ति सदा दातव्या यद् यथा शुद्धिः ॥ ७३ ॥ ...... १५५०

**ગાથાર્થ**– શ્રુતધરો સદા પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રતિપાદક વ્યવહાર, નિશીથ, બૃહત્કલ્પ વગેરે પ્રંથોનું નિરીક્ષણ કરે છે. શ્રુતધરોએ એ ગ્રંથોને અનુસરીને જે રીતે આલોચના લેનારની શુદ્ધિ થાય તે રીતે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું. (૭૩)

पुळं या संकलिया, गूढपएसत्थसत्थपडिबद्धा । गीयत्थनिदेसेहिं, दायव्या रजे जहा सोही ॥ ७४ ॥

पूर्वं या संकलिता गृढप्रदेशार्थशास्त्रप्रतिबद्धा । गीतार्थनिर्देशैर्दातव्या यथा शुद्धिः ॥ ७४ ॥ ...... १५५१

जह जम्मकम्मनाल-छिंदणओ अट्टमाइ जं बद्धं । ववहारपए सोही, सव्वत्थोचियविसेसेण ॥ ७५ ॥

यथा जन्मकर्मनालछेदनतोऽष्टमादि यद बद्धम ।

व्यवहारपदे शुद्धिः सर्वत्रोचितविशेषेण ॥ ७५ ॥ ...... १५५२

**ગાથાર્થ–** પૂર્વે જે સંગૃહીત કરાયેલું છે અને ગીતાર્થોની આજ્ઞાથી ગૂઢ સ્થાનોના અર્થવાળા શાસ્ત્રોમાં પ્રતિબદ્ધ (=નિયત) છે, તે પ્રાયશ્ચિત્ત જે રીતે શુદ્ધિ થાય તે રીતે આપવું. જેમ કે–જન્મકાર્ય (=પ્રસૂતિકાર્ય) કરવામાં અને નાલ છેદવામાં ...... પ્રાયશ્ચિત્ત વ્યવહારસૂત્રમાં પ્રતિબદ્ધ (=નિયત) થયું છે. સર્વસ્થળે (≕જ્યાં વિશેષ પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાની જરૂર જણાય ત્યાં) ઉચિત વિશેષ પ્રાયશ્ચિત્તથી શુદ્ધિ કરવી. (૭૪-૭૫)

૧. અહીં અશુદ્ધિ જણાય છે. શબ્દાર્થ મારી સમજમાં આવ્યો નથી. તેથી માત્ર ભાવાર્થ લખ્યો છે.–આ. રાજશેખરસૂરિ

२. इजेस: पादपूरणे (८-२-२१७)≔इ, जे अने र पाटपूर्ति माटे वपराय छे.

| सो आणाववहारो, सामन्नेणित्य दिज्जमाणो वि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| गीयत्थदत्तपाय-च्छित्तं विण्णाय जं बद्धं ॥ ७६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| स आज्ञाव्यवहारः सामान्येनात्र दीयमानोऽपि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| गीतार्थदत्तप्रायश्चित्तं विज्ञाय यद् बद्धम् ॥ ७६ ॥ १५५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| तं पुरओ करिज्जा, सरिसासरिसेवि दव्वपच्छिते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| जं दिज्जइ लिहियमत्तं, ववहारो धारणारूवो ॥ ७७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| तद् पुरतः कुर्यात् सदृशासदृशेऽपि द्रव्यप्रायश्चित्ते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| यद् दीयते लिखितमात्रं व्यवहारो धारणारूप: ॥ ७७ ॥ १५५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ગાથાર્થ− પ્રસ્તુતમાં સામાન્યથી અપાતો=કરાતો પણ તે વ્યવહાર<br>(=શાસ્ત્રમાં નિયત થયેલ વ્યવહાર) આજ્ઞાવ્યવહાર (≃િજનાજ્ઞાને<br>બનુસરનારો વ્યવહાર) છે. ગીતાર્થે આપેલા પ્રાયશ્ચિત્તને જાણીને જે બદ્ધ<br>કર્યું હોય (=ધારી લીધું હોય કે લખી દીધું હોય), તે પ્રાયશ્ચિત્તને આગળ<br>કરીને સમાન કે અસમાન દ્રવ્ય (ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ)માં લખ્યું હોય તે<br>તમાણે જે પ્રાયશ્ચિત્ત અપાય તે ધારણા વ્યવહાર છે. (૭૬-૭૭) |
| ्जं बहुगीयत्थेहिं, आइन्नं तं जीयं समावण्णं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| देसाइसव्यववहार, पुरओ कारिज्ज दिज्जइ जा ॥ ७८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| यद् बहुगीताथैराचीण तद् जीतं समापत्रम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| देशादिसर्वव्यवहारपुरतः कार्यते दीयते या ॥ ७८ ॥ १५५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>ગાથાર્થ</b> – ઘણા ગીતાર્થીએ જે આચરેલું હોય તે જીતને પામ્યું છે,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| નર્થાત્ તે જીતવ્યવહાર કહેવાય છે. દેશાદિના સર્વવ્યવહારોને આગળ<br>રીને ઘણા ગીતાર્થોની આચારણાથી જે શુદ્ધિ કરાવાય છે કે અપાય છે                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| . જીતવ્યવહાર છે. (૭૮)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| तत्थ य दुविहा विर्स्ट, देसे सब्बे य गंठिभेयपरा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| अण्णा विर्स्अविरइ-भवाणुबंधीण सा होइ ॥ ७९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| तत्र च द्विविधा विरतिर्देशे सर्वस्मिश्च ग्रन्थिभेदपरा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| अन्या विरितरविरितभवानबन्धिनां सा भवति ॥ ७९ ॥ १६५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

ગાથાર્થ- તેમાં (=પ્રાયશ્ચિત્તથી વિશુદ્ધિમાં) દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિ એમ બે પ્રકારની વિરતિ ગ્રંથિભેદથી ઉત્તમ છે=ગ્રંથિભેદના કારણે ઉત્તમ છે. બીજી=ગ્રંથિભેદથી રહિત વિરતિ અવિરતિના ભવોના અનુબંધવાળા (=જેમને હજી સંસારમાં ઘણું ભમવાનું છે તેવા) જીવોને હોય છે. (૭૯)

# जत्थ य दंसणमूला, उक्किड्डालोयणा वि लहु पयया। जा मिच्छत्तयमूला, लहु वि उक्किडुपयकलिया॥ ८०॥

यत्र च दर्शनमूला उत्कृष्टालोचनाऽपि लघुपदका।

या मिथ्यात्वमूला लध्वी अपि उत्कृष्टपदकलिता ॥ ८० ॥ ....... १५५७

ગાથાર્થ— સમ્યગ્દષ્ટિ જીવની ઘણી પણ આલોચના થોડી છે (અથવા મોટા અપરાધવાળી પણ આલોચના અલ્પ છે.) મિથ્યાત્વીજીવની થોડી પણ આલોચના ઘણી છે. (અથવા નાના અપરાધવાળી પણ આલોચના ઘણી છે.) (૮૦)

# उक्किटुउक्किटुं उक्किटुं मज्झिमं च उक्किटुं । जहण्णं पुणमिक्किकं, तिविहं तं नवविहं हुंति ॥ ८१ ॥

उत्कृष्टमुत्कृष्टमुत्कृष्टं मध्यमं चोत्कृष्टम् ।

जघन्यं पुनरैकैकं त्रिविधं तद् नवविधं भवति ॥ ८१ ॥ .............................. १५५८ ગાથાર્થ– ઉત્કૃષ્ટ-ઉત્કૃષ્ટ, ઉત્કૃષ્ટ-મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ-જઘન્ય, ફરી એક એક ત્રણ પ્રકારનું છે. એમ નવ પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત થાય છે. (८૧)

# दंसणनाणचिरित्ते, सइ सामत्थे तवे य वीरियए । सट्यं विगंचिऊणं, दायव्वं तं बहुसुएहिं ॥ ८२ ॥

दर्शन-ज्ञान-चारित्रे सित सामर्थ्ये तपिस च वीर्यके ।

सर्वं विविच्य दातव्यं तद् बहुश्रुतै: ॥ ८२ ॥...... १५५९

ગાથાર્થ- (આલોચકમાં) સામર્થ્ય હોય તો દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ અને વીર્યાચારમાં જે પ્રાયશ્ચિત્ત થયું હોય તે અલગ કરીને અર્થાત્ દરેક અપરાધના પ્રાયશ્ચિત્તની અલગ અલગ ગણતરી કરીને, બહુશ્રુતોએ પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું. (૮૨) પ

૮૩ થી ૧૩૧ સુધીની ગાયાઓમાં દર્શાવેલ વિવરણ કેવળ સુયોગ્ય ગીતાર્થોને જ જાણવા યોગ્ય હોવાથી અહીં તે ગાયાઓનો અનુવાદ કર્યો નથી. છેલ્લી ૧૩૨ થી ૧૪૦ ગાયાઓનો અર્થ લખ્યો છે.

नाम लिवी आवत्ती, दाणं विस्सोवगओ विन्नेयं। एए पंचद्वाणा, नीवीपुरिमाएसु जोइज्जा ॥ ८३ ॥ ..... १५६० पणगं १ मासलहुं २ तह, मासगुरु ३ चउलहुं च ४ चउगुरुयं ५ । छक्कह्यं ६ छग्फ्यं ७, कल्लं ८ पणकल्ल ९ मूलं १० च ॥ ८४ ॥१५६१ निव्विगयं १ पुरिमहूं २, इगभत्तं ३ च अंबिलि ४ चऊर्थं ५ च । छट्टं६ च अट्टमं ७ चिय, दो ८ दस ९ उववास असीइसयं दसम १० ॥८५ ॥ १५६२ पणगं च १ भिन्नमासो २, निळ्वीए मुक्कलं च पोह्नखं। दुतिचउआहारेसु, सुहयं दुहयं निराहारं ॥ ८६ ॥ ...... १५६३ निव्वी य पुरिमेगभत्तं अंबिलखवणं च छट्ठअट्टमयं। इइ य सत्ततवा जीयद्वाणे ववहरंति ॥ ८७ ॥ ...... १५६४ भित्रमास लहुमासो गुरुमासो चउलहुय चउगुरुया । छम्मासलहुय छुम्मासे गरुयं निव्वियाईणं सन्ना य ॥८८ ॥१५६५ निव्वियं तह पणगं पुरिमङ्ग कुंडलं च मासलहं। एगासणं च सुण्णं मासगुरू हुंति एगङ्ग ॥ ८९ ॥...... १५६६ पण कुंडलसुण्णंबिल खमणाणं जह कमेण परिपाणं । पायजुएकः १। दुअद्धं २॥ पण ५ दस १० वीसा २० तहविसोया ॥ ९० ॥ १५६७ नि १ पु २ ए १ आं १ उ १ कल्लाणं पणकल्लाणं च हुंति तग्गुणणे । दो आयामा निव्वियाणि तिन्नि चउगुरु मासा ॥ ९१ ॥ ....१५६८ दोलहुया दोगुरुया, दोछग तिन्नेव दोवि गुरुलहुया। अद्धदुगाएगभत्ता, दसतिगअवड्ढबारसगं ॥ ९२ ॥..... १५६९ चउवीसं पोरसीया नवकारसीयाण हुति पणयालं । अट्ट य मुक्कलनिव्विय, एगोवासेण नायव्वा ॥ ९३ ॥. १५७० सुत्रं तह पणवीसा, मुकल इगं १ लिपीदुं २ पण ५ तिगा य ३। चउ४ चउ४ धी पण ५ छग ६ ही सग ७ कर्छ ५ पंचकरत्राणं २५ ॥ १४ ॥ १५७१

मज्झण्हं प्व्वण्हं, कालाइक्कमयं लहं। विलंबो सङ्कालो य एगट्टा पुरिमवड्टस्स ॥ १५ ॥ ..... १५७२ पाओ मुणी सहावो, पाणाहारो सुभोयणं । आरोग्गं खंतिउक्किठं एगट्टा एगभत्तस्स ॥ ९६ ॥....... १५७३ अरसं विरसं लूहं, तिप्पायं साहुकम्ममिट्टं च। निम्मायं पोह्रस्यं, एगद्वा निव्विगइयस्स ॥ ९७ ॥....... १५७४ 📑 अंबिलनीरसजलं दप्पायं धाउसोसणं । कामग्घं मंगलं सीयं एगट्टा अंबिलस्सावि ॥ ९८ ॥ .... १५७५ मुत्तो समणो धम्मो, निप्पावो उत्तमो अणाहारो । चउप्पाओ भत्तट्ठो उववासो तस्स एगट्टा ॥ ९९ ॥...... १५७६ पसमो पत्थो दंतो, चउम्मुहो हियकरो य उक्किट्टो । भद्दं पुणं सुहीयं, छट्टभत्तस्स एगट्ठा ॥ १०० ॥ ...... १५७७ धिइबलसुंदरिदव्वं, मीसं नामाणि अट्टमस्सावि । विक्रिद्धं जुहकामं दसमभत्तस्स नामाइं ॥ १०१ ॥...... १५७८ दुक्ररकरणं मुक्को, दुवालसभत्तरस हुंति नामाइं। पूर्यं जूयं विमलं, चउद्दसभत्तस्स नामाइं ॥ १०२ ॥ .... १५७९ जीवं जीवविसिद्दं, सत्तं भत्तं च सत्तभत्तस्स । वुड्डी गुणवुड्डी वा, अट्टमदिणभत्तनामाइं ॥ १०३ ॥ ... १५८० अणसणरम्मं तारं. भव्वं नव्वं चऊदसअभत्तद्वे । दिणवुड्डीए पुट्वं, तवोवमाइं पर्वजिज्जा ॥ १०४ ॥ .... १५८१ परमन्नं खीरं, दही विकिद्वपरमं विसिद्वविमलं च। मंगलनिहिसंपुण्णं, घोसं अंगं तहा ठाणं ॥ १०५ ॥.... १५८२ ् वृच्छित्रं सिद्धधवलं, भोयणसुद्धं तहा य संसुद्धं । दुगसंपुण्णं नंदा-वत्तं मुणिलं ( पुलिणं ) च णलिणं च ॥ १०६ ॥ १५८३

सोगंधं आवत्तं, सिगं कुडंव सिहरसंदिन्नं । तिगसंपुण्णं भमगं, पत्तं छतं च पज्जतं ॥ १०७ ॥... १५८४ सन्नाणं परिभासाचउत्थाइ चउतीसभत्तपज्जंता । सेहं च सिंहाभूयं, तियचउहाहारमणसणयं ॥ १०८ ॥. १५८५ दंसणनाणायाराणमङ्यारा मणसि चितिया हुज्जा । चारित्ताईयारे, एमाइतवो पयट्टिज्जा ॥ १०९ ॥....... १५८६ तह नाणदंसणाइण, नट्टे भग्गे गए अणाविक्खे । उवगरणाणं सोही, पुणो कए तओ विवेसेहिं॥ ११०॥१५८७ तह चेइयदव्यभक्खणउवक्खणमण्वरक्खणुवएसे। परिभोगपरिच्चाए, जहजोगं तमुवजोइज्जा ॥ १११ ॥ १५८८ दुगुणतिगुणाइसेसे, विसोववुड्डीहिं तत्थ दायव्वं । सत्तीए णो कुज्जा, तबो पवज्जाणसणतित्थे ॥ ११२ ॥ १५८८ एवं नाणस्सावि, अप्पवरद्धं च तत्थ भइयव्वं। तम्हा दक्खे हिंसया, वायाए निरुवबंधिज्जा ॥ ११३ ॥१५९० चरित्तायाराणमईया-रविसुद्धिहेऊणमासज्ज । ् सर्ब्धिनतस्बाहिरयं, तवोवहाणं खु कारिज्जा ॥ ११४ ॥ १५९१ पडिकुट्टस्स य करणे, किच्चाणमकरणए य वियहाए। 💛 पवयणपरूवणाए, पच्छितं दिज्जए जम्हा ॥ ११५ ॥ १५९२ दुविहंमि वि मिच्छत्ते, लोईयणो उत्तरे य मीसे य। इक्किके वि य तिविहे, देवयगुरुपव्वगयभेए ॥ ११६ ॥ १५९३ तब्बुद्धीए करणं, उक्किटुजहण्णमझिमा भणिया । विवरीए विवरीया, मूलगहाणीहि नायव्वा ॥ ११७ ॥. १५९४ बालं पलंबतरुणं, दक्खं परिणयमइय वुडूतं। जुण्णमबीयं सुण्णपज्जंतं वयस्स एगट्टा ॥ ११८ ॥ ... १५९५

जहजोगं कायव्वा, भंगा दुतिचउपंचछगसत्ता । सङ्घाणपद्माणे, सोहिं तेसिं पयङ्गिजा ॥ ११९ ॥ ....... १५९६ दुतिचउपणगपमाणे, पच्छितं पणगपायमुक्तिद्वं। अण्णेहिं जहा सुद्धी, सत्तिगुणमुविक्ख दायव्यं ॥ १२० ॥ १५९७ दंसणनाणाईणं, नासे भंगे उविक्खभोगेसु । पुण तक्करणे सुद्धी, चरणायारंमि होइ तवो ॥ १२१ ॥ १५९८ अजिणेस् य जिणबुद्धी, असाहुवग्गे सुसाहुबुद्धी य । अचरणधम्मे चरणधम्मोत्ति परूवणा जा सा ॥ १२२ ॥ १५९९ ताणं चिय पडिवत्ती, करणे लोउत्तरं हवे मिच्छं। नाणाइतिगगहणे, तप्पुरओ होइ पच्छित्ते ॥ १२३ ॥.... १६०० उक्किट्टं चउसुहगं, मज्झिममारोग्गजहन्नयं पुरिमं । अहवा हुंति विसोया, सङ्खाण दंसणजुयाणं ॥ १२४ ॥ १६०१ वयभंगे पुण एवं, कुतित्थिनमणप्यसंससंथवणे। इच्चाईण विभासा, णायव्वा सम्मदिद्वीहिं॥ १२५ ॥. १६०२ सङ्गाणं मुणिभवणे, अक्टिझ मज्झिमा दविणचाए । बंभव्वयधरणे पुण, जहन्नया सव्वपच्छिते ॥ १२६ ॥. १६०३ साहूण भत्तपच्च-क्खाणे करणे विगिट्टतवकरणे । विगईण परिच्चाए, नायव्वा ओमजहण्णा य ॥ १२७ ॥ १६०४ अइयारेसु अइक्कमवइक्कमे तह पुणो अणायारे । मालातुलापलंबापभिड्भेएण दायव्वा ॥ १२८ ॥ ..... १६०५ इंगकन्ना दुगकन्ना, तिगकन्ना चंड य पंचकन्ना य । छगकन्नाइकमेणं, मणवयणाइक्रमाईसु ॥ १२९ ॥..... १६०६ नमुपोरिसिपुरिमावड्रइगदुतिअं खु पोह्नरं पुण्णं । इच्चाइ चउत्थाइ, दायव्वं तणूण अइकमणे ॥ १३० ॥१६०७

| सांप्रतं     | जीतव्यवहा        | सांप्रतं जीतव्यवहारे सप्तानां तपसां बहुशः प्रायः | पसां बहुशः | प्रायः       | ¥¥        | ादसहितस्येदं | व्यवहारम्      | <u>ज्यंत्रियम्</u> | प्रमादसहितस्येदं व्यवहारचूण्यंभिप्रायेण दानयन्त्रकम् | भ            |
|--------------|------------------|--------------------------------------------------|------------|--------------|-----------|--------------|----------------|--------------------|------------------------------------------------------|--------------|
|              | प्रदानं          | प्रदानं संभवति तद्यत्त्रम्                       | वन्त्रम    |              |           | एकेन्द्रिय   | द्वीत्रिय      | भ्रीन्द्रिय        | <u>बतुरिन्द्रय</u>                                   | पञ्जीन्द्रिय |
| -            |                  |                                                  |            |              | संघड्ड    | •            | 30             | >0                 | uz                                                   | क्र          |
| नामानि       | आपत्तयः          | संज्ञालिपय:                                      | लिपिन्यासा | विश्वापका    | र्माक्षाय | ) o          | у              | LEF                | w.                                                   | 30<br>(r)    |
| नीनीएकलर्ग   | 20.              | Remin                                            | د.         |              | अपहर्व    | 79           | 4              | пZ                 | 9 %                                                  | n<br>A       |
| mi vertinii. | 1                | Diller I                                         | r          | :            |           |              |                |                    |                                                      | •            |
| पुरिमान्द्रै | 6) ද             | लघुमास                                           | o          | =<br>&       | •         | एतहानयन्त्र  | कं जीतका       | न्योक्तं प्रम      | एतहान्यत्रक जीतकल्योक्तं प्रमादसहितस्य               |              |
|              |                  |                                                  |            |              |           | एकेन्द्रिय   | द्वीन्द्रिय    | भीरिय              | चतुरिद्रय                                            | पञ्जीद्रिय   |
| एकासण        | m <sup>*</sup>   | गुरुमास                                          | •          | s .          | संघड      | •            | ۰              | •                  | ٥                                                    | >            |
| आयाम         | ካወል              | चतर्लघ                                           | RJ o o     | 0%           | चरिताद    | *            | *              | >0                 | 27                                                   | >0           |
| ,            | •                | 9                                                | 0 0        |              | 34,44     | 48           | ₹ <del>6</del> | <b>₽</b>           | >0<br> #                                             | €<br>1.      |
| उपवासं       | 650              | चतुर्गुरु                                        | चें<br>• • | o<br>o       |           | -            |                |                    |                                                      |              |
| 120          | ع<br>ه<br>م<br>م | मदलम्                                            | 000        | 20           |           | श्रावराणां   | सा.बन.विकल     | विकल               | <b>पंचें</b> द्रिय                                   | मातअन्नाते   |
|              |                  |                                                  | ۱ ۱        |              | संबहे     | २५ क्यानं    | ۰              |                    | ۰                                                    | o<br>64      |
| अट्टम        | . 022            | मदगुरु                                           | <b>4</b> € | ů            | आगाह्यरि  | ۰            | °              |                    | 20                                                   | 39           |
|              |                  |                                                  |            |              | गाकपरिता० | ۰            | 36<br>-        |                    | ŧ                                                    | ₽            |
| के की        | ر<br>1اه         | आर                                               | उ० १ कल्या | छट्टद अट्टमद | उपद्रय    | 20           | 45             | ક્ષી ક             | एककल्या                                              | एककल्या      |

| परस्थानं स्मिंगना              | आ. घ. व.    | आ. प्र. व. | आ. घ. य    | आ. प्र. व. | अत. प्र. त. | आ. प्र. द.  | आ. प्र. द.  | आ. प्र. द. | आ. प्र. द. | आ. प्र. त.  | आ. प्र. द.     |            | मूलाभाकात् त्रिगुणं | नबसुणं वा.         |
|--------------------------------|-------------|------------|------------|------------|-------------|-------------|-------------|------------|------------|-------------|----------------|------------|---------------------|--------------------|
| सर्वे                          | УПО         | що         | अरह        | *£         | \$          | ŧ,          | ¥∏o         | वं०        | 础          | तस्य        | वी             | . *        |                     |                    |
| स्वस्थानं जासिंग्रणां          | आ. प्र. द.  | आ. प्र. द. | आ. प्र. द  | आ. प्र. द. | आ प्र. द.   | अस. प्र. द. | अत. प्र. द. | आ. प्र. द. | आ. प्र. द. | आ. प्र. द   | आ. प्र. द.     | आ. प्र. द. | मूलतो मूल           | त्रिगुणं वा        |
| सर्वे                          | Ψī°         | фо         | अद्        | 中。         | 40          | स्र         | ज्ञार       | द्०        | चाः        | त०          | यी०            |            |                     |                    |
| पास्थानं सम्यक्तवस्य           | अत. प्र. द. | आ. प्र. द. | अत. य. द.  | आ. प्र. द. | आ. प्र. द.  | आ. प्र. द.  | आ. प्र. द.  | आ. प्र. द. | आ. प्र. द. | अस. प्र. द. | आ. घ. द.       | आ. प्र. द. | मूलतः अपावृत्ती     | त्रिगुणं नवगुणं वा |
| देशे.                          | χπο         | मृ०        | 3740       | \$0        | чо          | िद्         | मो०         | अन०        | सा०        | ş,          | e <del>l</del> | अति०       |                     |                    |
| क्त्रेक्षकात्रमें भाक्ष्मेत्रक | आः यः दः    | आ. प्र. द. | आ. प्र. द. | आ. प्र. द. | आ. प्र. द.  | आः प्र. द.  | आ. प्र. द.  | असः प्र. व | आः प्र. द. | आ.प्र. द    | आ. प्र. ब.     | आ. प्र. द. | मूलतः त्रिगुणं      | नवगुणं वा          |
| देशे                           | ДПО         | र्म०       | अद्        | 井。         | त०          | Re          | म्मे        | अन्०       | सा०        | <b>₩</b>    | यो०            | अतिर       |                     |                    |

|            |            |         |           |          | ••• |      |     |     |            |
|------------|------------|---------|-----------|----------|-----|------|-----|-----|------------|
| अगीतार्थं  | ऽस्थित-    | कृतकरण  | 4         | w        | 450 | 20   | ۰   | ۰   | ž          |
| असीतार्थ   | स्थित-     | अकृतकरण | 큠         | ur       | \$  | 20   | 0   | ۰   | 3°         |
| गीतार्थ    | स्थित      | अकृतकरण | 類         | मु       | ur  | \$5  | 50  | ۰   | ٥          |
| गोतार्थ-   | अकृतकरण    |         | ਮੁੱਖ      | 摄        | 朝   | LET" | \$5 | 20  | ۰          |
| मीतार्थ-   | कृतकारण    | •       | मुल       | <b>Æ</b> | 4   | ill" | 456 | >0  | ۰          |
| उपाध्याय   | ऽकृतकरण    | ·       | मूल       | Æ        | 떕   | w    | ф.  | >0  | ۰          |
| उपाध्याय   | कृतकरण     | ,       | ऽनवस्थाय  | मूल      | 凝   | बी   | ω   | 458 | <b>7</b> 0 |
| आचार्य-    | कृतकरण     |         | ऽनवस्थायः | मूल      | 缺   | धी   | w   | 450 | >0         |
| आकार्य-    | कृतद       |         | पारांच    | अनवस्थाय | मृत | 類    | ¢.  | W.  | \$5        |
| निरपेक्षा- | निस्पेक्षा |         | ΙC        | ۰        | 寮   | ₩    | uT  | \$6 | <b>3</b> 0 |

| गीतार्थ- | कृतकरण    | समबस्त | ਸੂੰਦ           | 幫           | सु         | 450        | >0           | 6        | ۰   |
|----------|-----------|--------|----------------|-------------|------------|------------|--------------|----------|-----|
| उपाध्याय | अकृतकरण   |        | मूल            | <b>A</b>    | 늅          | \$5        | *            | ۰        | ۰   |
| उपाध्याय | कृतकस्या  |        | अनवस्थाय       | E) H        | 456        | us .       | 45           | 30       |     |
| आचार्य-  | अकृतकस्या |        | अनवस्थाय       | म्          | 第          | us"        | ďΣ           | >0       | .0  |
| आचार्य-  | कृतकरण    |        | पारांचिक       | अन्बस्थाव्य | Æ          | ω          | \$           | , 30     | 0   |
| निख्यी   | निरपेक्षा |        | 0              | 0           | मूल        | क्         | w            | φ        | >0  |
| अगीतार्थ | अस्थित-   | कृतकरण | sh             | <b>30</b>   | मूल        | ٥          | , <b>5</b> 2 | <b>૦</b> | >0  |
| अगीतार्थ | स्थित     | कृतकरण | f <del>.</del> | \$          | 0          | ٥          | o            | ካሪ       | かみ  |
| अगीतार्थ | ऽस्थित-   | कृतकरण | चे             | UΓ          | <b>3</b> 0 | <b>3</b> 0 | ۰            | 0        | 9.0 |

उपदार यंत्र ।४।६।५ उत्कृष्टापत्तौ गुरुउमंउठउ ।१२।२।७। उत्कृष्टापत्तौ लघुउउ१५ उत्कृष्टापत्तौ लघुक गुरुतरं ममउ० देघुतरंमपउ ।६ लघुतमंमउ ४।

| Ē                                                     | T         | # × # ^                                      | (a)                                    |
|-------------------------------------------------------|-----------|----------------------------------------------|----------------------------------------|
| प्रपतितसम्प्रकत्ववतां सम्यकत्ववतां च ॥                | 955 B 958 | मन्दस्थि क्यात्मना ३ऽ४<br>१६ इन्छिस्थितिऽपा- | ************************************** |
| मार्गानुसारिप्रायक्षित्तविशोधि                        | हेड स     | February 4 styles                            | ************************************** |
| माग                                                   | 35K       | \$358 HT                                     | 4 9 9                                  |
| मिध्यात्वभव्य प्राविश्वभविशोधि                        | 32 cm     | napageten .                                  |                                        |
|                                                       | 35 to     |                                              | 6 6 9 9                                |
| मध्यात्वमुख्येच् मध्याभव्यसार्गानुसारिपश्चित्रज्वद्या | \\*       | September 1                                  | us<br>ig                               |
| मिख्या                                                |           | 10. 0. 0. 0. 0. 0. 0. 0. 0. 0. 0. 0. 0. 0    | ~ #                                    |

| गनस्वापना ॥                                      |                      |                                             |      |
|--------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------------|------|
| क्ष्पकओणियतानां लोकप्रप्रस्थासिद्धस्थानस्थापना ॥ | °°°                  | 3.                                          |      |
| देवतान्यगतोपशमभेषांधु ॥                          | 28                   |                                             |      |
| गयश्चित्रशिक्षांचि.                              | 25 t d d d           | North Street                                | _    |
| सर्वविश्वतिप्रायोग्यप्रायक्षित्रसिक्ष्मीय.       | ३ऽ४<br>१२ऽ८ मो       | 25.5 A B B B B B B B B B B B B B B B B B B  | 200  |
| रशकिरीतप्रायोग्यप्रायक्षिणविश्लोधि.              | 7523 <b>1</b><br>854 | १२३८ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ | 2    |
| देशविरसियाच्योग्य                                | k 7166<br>일본         | ११५८८<br>१६<br>एकास्थितान                   | 6.63 |

| अत्र यथायोग्य | एकविध द्वित- | धात्रिक्षाददा | भगविधानां<br>योज्यं गास्तामं                           | उप १०३लम                                                      | उप ८ लका०                                                  | Ħ                                                  |
|---------------|--------------|---------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| करवा ३        | कारावण ३     | अनुयोदिनी     | F                                                      | महारिको                                                       | मेल                                                        |                                                    |
| म             | वचन ३        | काया ३        | गुणस्थानवि                                             | भागमञ्जतच्यर                                                  | इतातिव्यारिणा                                              | ने यन्त्रकम्                                       |
| असावधा        | निसशंसा      | नित्नुसंध     | न क्रुक्ता पर                                          | गन्द्रेदस्स तु                                                | नं सांप्रतन्तु र                                           | जीतव्यवहार                                         |
| साबद्या       | निवश्सा      | निरनुसंघ      | एतस्प्रमुतो लिखित तयःप्रदानं बुद्ध्या परगुणस्थानवसिनां | तु यथा २ करणव्यापरेष्ट्राशृषभेषाद्भेदस्स तु आंगमभुतव्यवहारिणो | गुरुलधुप्रायश्चितप्रदानादिवियानं सांप्रतन् इतातिव्यतिणामेष | क्षयिक प्राथिक्षज्ञादिदानं जीतव्यवक्षातो यन्त्रकम् |
| स्याब         | ងកេ          | उभयार्थं      | त्प्रसङ्गतो लि                                         | ि र करणब्दा                                                   | ःसद्युप्राध्य <sub>ि</sub> ष्टन                            | क्षयिव प्राप                                       |
| इ ध्राप्टि    | हे भगगह      | बर्नमान ३     | ध्ये                                                   | तु राष्ट्रा                                                   | 4                                                          |                                                    |
| के करण        | क्रमस        | अनुमो ३       | कारणविता                                               |                                                               |                                                            |                                                    |
| क्षेत्रम      | हे मुख्य     | काया ३        | योगवतां                                                |                                                               |                                                            |                                                    |
| असावध         | सारेम        | सन्देशस       | भ्रत्यक्रम्ब                                           | बताम                                                          | विस्तानां                                                  |                                                    |
| असावध         | मिसारंम      | सानुक्षंध     | बाह्यतपः                                               | प्रभृतीनां                                                    | मार्गाहु-                                                  | सारिका                                             |
| सावद्य        | सारेम        | सानुबंध       | मिध्यात्व                                              | स्थानक                                                        | बर्तिनां                                                   |                                                    |

| 0                   | 8       | s.             | °        | 5                                                   |                                       |      |
|---------------------|---------|----------------|----------|-----------------------------------------------------|---------------------------------------|------|
| 누는                  | ů,      | 5              | 80       | 3"                                                  |                                       |      |
| 7.                  | ž       | 30             | 2        | 60                                                  | *                                     |      |
| 0                   | y<br>m  | 40             | <i>y</i> | ٩٥                                                  | ٠                                     |      |
| <b>Q</b>            | ० च ० म | *              | 0        | 84 84                                               | 60                                    |      |
| 90                  | L o     | 44             | 96       | 4.8                                                 | ે                                     | 5    |
|                     |         |                |          | निस्मोक्ष्मियानेक्ष्म स्थान्त्रोत्ताक्ष्मीत्राक्षां | गीतार्थकतकरण अधिजनाह्यभन् घंडकस्थापना |      |
| 3                   | o à     | 2              | ٠        | 7                                                   | 2                                     |      |
| <b>5</b>            | ካል      | o <sub>è</sub> | 5        | 4                                                   | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |      |
| गीर०                | የч      | 60             | ٣        | A Charles                                           | र्वकत्व                               |      |
| मी२०                | 44      | 60             | ٠        | 4                                                   | <u>.</u>                              |      |
| मीर                 | 50      | 4.4            | 40       |                                                     | 0                                     |      |
| मीर                 | 50      | 44             | ٥à       |                                                     | ٥                                     |      |
| मी७० मी२० मी२० मी२० | 7,4     | ት<br>ò         | h à      | ٥à                                                  | 0                                     |      |
| ŧ                   | 24      | 50             | 44       | भेर ०३                                              | ٥ì                                    | ٥    |
|                     | >0      | 50             | ትቅ       | \$0                                                 | où                                    | ٥    |
| 30                  | κo      | 74             | 50       | ५०                                                  | 60                                    | 0    |
| 3                   | ЯПО     | ۰              | 25       | ક્ત                                                 | ካኔ                                    | 0 કે |
| это                 | это     | •              | 3.       | 30                                                  | ትኔ                                    | οà   |
| Ę.                  | निर     |                |          |                                                     |                                       |      |

# ॥ शिशिरदानयन्त्रकम् ॥

| गुरुकज्ञन<br>अमीनलयुज्ज<br>एका० लाधुक-<br>जन्म पुरिमधु<br>हेमंतदाने यंत्रं                                                                                                                                                                                               | गुरुजमम ४<br>लघुतम आं०<br>। लघुतम म-<br>आं० लघुतम-<br>म एकासणो.                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| गुरुकंजधन्य<br>४ लघु० ज्ञव<br>पर० आबिल-<br>लघुजधन्य<br>पर० एकासणो                                                                                                                                                                                                        | गुरुतस्यवभां<br>लघुतसम्बर्भ<br>स्वास्तिस्य<br>ज्युसिक्                                       |
| राश् असऱ्या-<br>प्रक्रोगुरुकं<br>जब्दा २०<br>जब्दायाप्रमे<br>लत्तम्अ<br>स्वर्धन्या सम्बु<br>अमिल.                                                                                                                                                                        | 813 मस्यमा-<br>एक्षो मठ ५६-<br>१५ मध्यमा-<br>पक्षो १०<br>मध्यसप्त्रो<br>मडआखिल.              |
| गुरुतसम्प ६<br>स्पष्टुर्वा मम्<br>अर्थेबल्<br>स्पष्टुर्वा<br>मजएकासणा.                                                                                                                                                                                                   | गुरुतम<br>अभिक्त<br>लमुकज<br>एकासणुं                                                         |
| तम्तेजद् ४।३<br>रुकुष्ट मध्यमापञ्जो<br>लघुउज गुरुतमः<br>मिद्यमापञ्जो<br>लघुतस्साउद<br>मध्यमापञ्जो<br>समुक्तत्ते-<br>सउ४॥                                                                                                                                                 | गुरुतमड<br>मदलपुओ<br>म ४ ल्युक<br>आबिल.                                                      |
| गुरुतम्पतंजव<br>सम्बन्धः<br>४ लघुउज<br>आधिल ४                                                                                                                                                                                                                            | ६ k। उक्क<br>छपत्रोगुर<br>०उ०८।२<br>एश उक्क्ष्य-<br>१५ उक्क्ष्य<br>०४, ग्रीय-<br>दानेयंत्रं  |
| गुरुतम उम<br>८ लघुडम ४<br>११ ४                                                                                                                                                                                                                                           | गुरुकंजज<br>अप ४ लघु-<br>नम्मजज-<br>काबिल<br>एका०<br>दर्जातन<br>पंत्र                        |
| ६ १.। उत्कृष्ट-<br>पन्नोत्कतरं<br>मध्यः २ १७<br>उत्कृष्ट्यपत्तो<br>लघुद्दः १ ५<br>उत्कृष्ट पत्तो<br>लघुक्तःउ<br>त्रमुसतमत्रद्<br>लघुकतमः                                                                                                                                 | गुरुकंजवए-<br>का० समुक्तम<br>पुरिसक्क<br>जजनीवी.<br>ग्रीभादाने यंत्रं                        |
| धावे ६ ६। उत्कृष्ट-<br>मध्यमापत्रो पक्रोनुकतर्र<br>पुरुष् उत्कृष्टपत्रो<br>मध्यमापत्रो तप्रु उत्कृष्टपत्रो<br>मध्यमापत्रो तप्रु उत्कृष्टपत्रो<br>मध्यमापत्रो तप्रु समुक्तउउ<br>वध्यापत्रोगृहक्षे तुस्तमक्षद्र<br>वध्यापत्रोगृहक्षे समुक्तमक्ष्य<br>वध्यापत्रो तप्रुक्तम् | गुरुकंज्यस्य<br>पुल्फूलपकाज<br>निवीग्रीका<br>गीष्पदाने यंत्रं                                |
| गुरुतम3 ८<br>लघुकाभन्य<br>3 ४ ४<br>गुरुतवसम3<br>८ लघुतसम<br>६ गुरुततंलम्<br>मम ४ ॥                                                                                                                                                                                       | शार जघयता-<br>पन्नो गुठकं ज<br>उधारत जघ<br>व्यापत्रो सर्घु<br>जडका १५<br>जघयनायन्नो<br>लह्मक |

| नियपरितत्थियसङ्घासङ्गुसहासहनायमन्नाए ।<br>जोग्गमजोग्गमहा जं, पर्खेजयव्वं विसोहिपयं ॥ १३१ ॥ १६०८                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अरिहंतसिद्धपवयण-आयरिया थेरसाहुवज्झाया ।                                                                                                                                                                                                                              |
| चेइयपडिमाईण-मवन्नवाई मइकुडिला ॥ १३२ ॥                                                                                                                                                                                                                                |
| अर्हत्सिद्ध-प्रवचना-ऽऽचार्याः स्थविर-साधूपाध्यायाः ।<br>चैत्य-प्रतिमादीनामवर्णवादिनो मतिकुटिलाः ॥ १३२ ॥ १६०९                                                                                                                                                         |
| तेसिमासायणा आणा-भंगाइअणेगदोससंकिट्टा ।                                                                                                                                                                                                                               |
| जे तेसि पवयणस्स य, बाहिरा एव पच्छितं ॥ १३३ ॥                                                                                                                                                                                                                         |
| तेषामाशासना-ऽऽज्ञाभङ्गद्यनेकदोषसंक्लिष्टाः ।<br>ये तेषां प्रवचनस्य च बाह्या एव प्रायश्चित्तम् ॥ १३३ ॥१६१०                                                                                                                                                            |
| ગાથાર્થ- જે જીવો અરિહંત, સિદ્ધ, પ્રવચન, સ્થવિર, સાધુ,<br>ઉપાધ્યાય, જિનમંદિર અને જિનપ્રતિમાનો અવર્શવાદ (=િનૃંદા) કરનારા,<br>વક્ર મતિવાળા, અરિહંતાદિની આશાતના અને આજ્ઞાભંગ વગેરે અનેક<br>દોષોથી સંક્લેશવાળા છે તેમને સંઘની બહાર કરવા એ જ પ્રાયશ્ચિત્ત<br>છે. (૧૩૨-૧૩૩) |
| इच्चाइभावसल्लं, उद्धरणं जेहिं भावओ न कयं ।                                                                                                                                                                                                                           |
| तेसिमणुद्वाणं पुण, दव्वाइदोसपरिकलियं ॥ १३४ ॥                                                                                                                                                                                                                         |
| इत्यादिभावशल्योद्धरणं यैर्भावतो न कृतम् ।<br>तेषामनुष्ठानं पुनर्द्रव्यादिदोषपरिकलितम् ॥ १३४ ॥ १६११                                                                                                                                                                   |
| ગાથાર્થ- ઇત્યાદિ ભાવશલ્યનો ઉદ્ધાર જેમણે ભાવથી કર્યો નથી<br>તેમનું અનુષ્ઠાન દ્રવ્ય આદિ દોષથી યુક્ત જાણવું.                                                                                                                                                            |
| વિશેષાર્થ- તેમનું અનુષ્ઠાન ભાવ અનુષ્ઠાન થતું નથી, કિંતુ દ્રવ્ય<br>અનુષ્ઠાન થાય છે. આદિ શબ્દથી બોધિ દુર્લભતા વગેરે દોષો સમજવા.                                                                                                                                        |

जे एयं निस्सक्षतं सम्मं काऊण सुगुरुपयमूले । सत्तीए भत्तीए, बहुमाणं जे पउंजंति ॥ १३५ ॥

(438)

| ये एतद् नि:शल्यत्वं सम्यक् कृत्वा सुगुरुपदमूले ।                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| शक्त्या भक्त्या बहुमानं ये प्रयुक्जन्ति ॥ १३५ ॥१६१२                                                                                                                                       |
| तेसिं निराणुबंधी, रागद्दोसा हविज्ज निखज्जा ।                                                                                                                                              |
| सुहकयतुट्टी पुट्टी , पुण्णस्सियस्स संसुद्धी ॥ १३६ ॥                                                                                                                                       |
| तेषां निरनुबन्धिनौ राग-द्वेषौ भवेतां निरवद्यौ ।                                                                                                                                           |
| शुभकृततुष्टिः पुष्टिः पुण्यस्येतरस्य संशुद्धिः ॥ १३६ ॥ १६१३                                                                                                                               |
| ગાથાર્થ— જે જીવો સુગુરુની પાસે અનુષ્ઠાનને સારી રીતે શલ્યરહિત<br>રીને શક્તિ પ્રમાણે ભક્તિપૂર્વક ગુરુનું બહુમાન કરે છે તેમના રાગ∙<br>ષ અનુબંધરહિત અને વિશુદ્ધ (≕અલ્પ પ્રમાણવાળા) બને છે, તથ |
| મના શુભ અનુષ્ઠાનની વૃદ્ધિ થાય છે, પુણ્યની પુષ્ટિ થાય છે, અને<br>ાપની સારી રીતે શુદ્ધિ થાય છે=બંધાયેલાં પાપોમાં રસહાનિ વગેરે થાય                                                           |
| . (૧૩૫-૧૩૬)                                                                                                                                                                               |
| जुग्गाणं भव्वाणं, संविग्गाणं विसुद्धसम्माणं ।                                                                                                                                             |
| संविग्गपर्विखयाणं, दायव्वं सव्वहा तेर्सि ॥ १३७ ॥                                                                                                                                          |
| योग्यानां भव्यानां संविग्नानां विशुद्धसम्यक्त्वानाम् ।<br>संविग्नपक्षिकाणां दातव्यं सर्वथा तेषाम् ॥ १३७ ॥१६१४                                                                             |
| <b>ગાથાર્થ−</b> જે જીવો યોગ્ય, ભવ્ય, સંવિગ્ન, વિશુદ્ધ સમ્યક્ત્વવાળા<br>ાને સંવિગ્નપાક્ષિક છે તેમને આ પ્રકરણ બધી રીતે (=સૂત્રથી, અર્થથી<br>ાને તદુભયથી) આપવું. (૧૩૭)                       |
| तग्गुणविपक्खियाणं, तप्पुरओ भासमाणमिणमं खु ।                                                                                                                                               |
| -                                                                                                                                                                                         |
| पट्चयणगुणनीसंदं हुज्जा पच्छित्तमिच्छत्तं ॥ १३८ ॥<br>तद्गुणविपक्षानां तत्पुरतो भाषमाणिमदं खलु ।<br>प्रवचनगुणिनःस्यन्दं भवेत् प्रायश्चितं मिध्यात्वम् ॥ १३८ ॥ १६१५                          |

# णिच्चं पसंतिचत्ता, पसंतवाहियगुणेहिं मज्झत्था । नियकुग्गहपडिकूला, पवयणमग्गंमि अणुकूला ॥ १३९ ॥

नित्यं प्रशान्तचित्ताः प्रशान्तवाहिकगुणैर्मध्यस्थाः ।

निजकुग्रहप्रतिकूलाः प्रवचनमार्गे अनुकूलाः ॥ १३९ ॥ ...... १६१६

इच्चाइगुणसमेया, भवविरहं पाविऊण परमपयं । पत्ता अणंतजीवा, तेसिमणुमोयणा मज्झ ॥ १४० ॥

इत्यादिगुणसमेता भवविरहं प्राप्य परमपदम् । प्राप्ता अनन्तजीवास्तेषामनुमोदना मम ॥ १४० ॥ ................................ १६१७

ગાથાર્થ-પ્રશાંતરસને વહેવડાવનારા, ગુક્ષોથી સદા પ્રશાંત ચિત્તવાળા, મધ્યસ્થ, પોતાના કદાગ્રહથી વિરુદ્ધ, અર્થાત્ પોતાના કદાગ્રહથી રહિત, પ્રવચનમાર્ગમાં(=જૈનસંઘથી કરાતી મોક્ષમાર્ગની આરાધનામાં) અનુકૂળ, ઇત્યાદિ ગુક્ષોથી યુક્ત અનંત જીવો ભવવિરહને પામીને મોક્ષપદને પામ્યા છે તેમની મારી અનુમોદના છે. (૧૩૯-૧૪૦)

॥ इति श्री संबोधप्रकरणं तत्त्वप्रकाशनाम कृतं श्वेताम्बराचार्यश्रीहरिभद्रसूरिभिः याकिनीमहत्तराशिष्यणीमनोहरीयाप्रबोधनार्थमिति श्रेयः ॥

આ પ્રમાણે તત્ત્વપ્રકાશક નામનું શ્રી સંબોધ પ્રકરણ શ્વેતાંબર આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે યાકિની નામના મહત્તરા (=પ્રવર્તિની) સાધ્વીના શિષ્યા સાધ્વી શ્રી મનોહરાના પ્રબોધ માટે કર્યું છે.

કલ્યાણ થાઓ.

## ભાવાનુવાદકારની પ્રશસ્તિ

સુગૃહીત નામધેય પરમપૂજય આચાર્યદેવ શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ વિરચિત શ્રી સંબોધ પ્રકરણ ગ્રંથનો સિદ્ધાંત મહોદિષ સ્વ. પરમપૂજય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજના પટ્ટાલંકાર પરમગીતાર્થ સ્વ. પરમપૂજય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય હીરસૂરીશ્વરજી મહારાજના પટ્ટાલંકાર વર્ધમાન તપોનિષ પરમપૂજય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય લિતશેખરસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્ય પંચસૂત્ર, ધર્મબિંદુ, યોગિલ્ફિ, શ્રાદ્ધદિનકૃત્ય, વીતરાગસ્તોત્ર, અષ્ટક પ્રકરણ, યોગદિષ્ટ

સમુચ્ચય, પંચવસ્તુક, પંચાશક, પ્રશમરતિ, ગુરુતત્ત્વવિનિશ્ચય, શ્રાવકધર્મિવિધિ પ્રકરણ, ઉપદેશમાલા (પુષ્પમાલા), ઉપદેશપદ, શ્રાવક પ્રજ્ઞપ્તિ, નવપદ પ્રકરણ, ચૈત્યવંદન મહાભાષ્ય, યતિલક્ષણ સમુચ્ચય, શીલોપદેશમાલા આદિ અનેક ગ્રંથોના ભાવાનુવાદકાર આચાર્ય શ્રી રાજશેખરસૂરિએ કરેલો ભાવાનુવાદ પૂર્ણ થયો.

પ્રારંભ સમય વિ.સં. ૨૦૬૩, મા.વ.પ પ્રારંભ સ્થળ વિજયરામચન્દ્રસૂરિ જૈન આરાધના ભવન, શ્રાવક બંગલો, સુભાનપુરા, વડોદરા.

સમાપ્તિ સમય વિ.સં. ૨૦૬૩, ફા.વ.૭ સમાપ્તિ સ્થળ જૈન ઉપાશ્રય, મકરપુરા, વડોદરા.

#### સિદ્ધાંત મર્મજ્ઞ પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય રાજશેખરસૂરીશ્વરજી મહારાજ આદિ દ્વારા લેખિત-સંપાદિત-અનુવાદિત પ્રાપ્ય પુસ્તકો

#### સંપૂર્ણ ટીકાના ભાવાનુવાદવાળા પુસ્તકો

- પંચસૂત્ર
- ધર્માબિંદુ
- યોગબિંદુ
- પ્રતિમાશતક
- આત્મપ્રબોધ
- પાંડવ ચરિત્ર
- શ્રાદ્ધદિનકૃત્ય
- આચારપ્રદીપ
- શ્રાવક પ્રજ્ઞપ્તિ
- અષ્ટક પ્રકરણ
- વીતરાગ સ્તોત્ર
- પ્રશમરતિ પ્રકરણ
- શ્રાદ્ધવિધિ પ્રકરણ
- રૂપસેન ચરિત્ર
- યોગદેષ્ટિ સમુચ્ચય
- પંચવસ્તુક ભાગ-૧-૨
- ઉપદેશપદ ભાગ-૧-૨
- ભવભાવના ભાગ-૧-૨
- શ્રાવક ધર્મવિધિ પ્રકરણ
- गुरुतत्त्वविनिश्चयभाग-१-२
- ~ ઉપદેશમાલા (પુષ્પમાલા) ભાગ-૧-૨

### સૂત્રોના અનુવાદવાળા પુસ્તકો

- સંબોધ પ્રકરણ ભાગ-૧-૨-૩
- ચૈત્યવંદન મહાભાષ્ય
- યતિલક્ષણ સમુચ્ચય
- હીર પ્રશ્ન

#### સંસ્કૃત પ્રાકૃત પ્રત

- संबोध प्रकरण छाया सहित
- सिरिसिरिवालकहा
- श्राद्धदिनकृत्य
- . आत्मप्र**बोध**

### ગુજરાતી વિવેચનવાળા પુસ્તકો

- પ્રભુભક્તિ
- શ્રાવકના બાર વ્રતો
- જેવી દેષ્ટિ તેવી સૃષ્ટિ
- શત્રુંજય તીર્થ સોહામણું
- પરોપકાર કરે ભવપાર
- આહારશુદ્ધિથી આત્મશુદ્ધિ
- ૪૫ આગમ આરાધના વિધિ
- સ્વાધીન રક્ષા-પરાધીન ઉપેક્ષા
- ચિત્ત પ્રસન્નતાની જડીબુટીઓ
- આધ્યાત્મિક પ્રગતિનાં પાંચ પગથિયાં
- ભાવના ભવ નાશિની (બાર ભાવના)
- ક્ષાયોના કટુ વિષાકો ભાગ-૧-૨-૩
- એક શબ્દ ઔષધ કરે, એક શબ્દ કરે ઘાવ
- તપ કરીએ ભવજલ તરીએ
  - (બાર પ્રકારના તપ ઉપર વિસ્તારથી વિવેચન)

#### અભ્યાસી વર્ગને ઉપયોગી પુસ્તકો

- તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર (વિવેચન)

(મહેસાજ્ઞા પાઠશાળા દ્વારા પ્રકાશિત)

- તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર (પોકેટ બુક)
- વીતરાગ સ્તોત્ર (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ટીકાર્થ)
- વીતરાગ સ્તોત્ર (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ)
- જ્ઞાનસાર (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ)
- અષ્ટક પ્રકરણ (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ)
- પ્રશમરતિ (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ)
- સંસ્કૃત શબ્દ રૂપાવલી

શ્રી અરિહંત આરાધક ટ્રસ્ટનું આગામી પ્રકાશન પંચાશક પ્રકરણ ભાવાનુવાદ ભાગ-૧-૨

● પ્રાપ્તિસ્થાન–શ્રી અરિહંત આરાધક દ્રસ્ટ ●

C/o. હિન્દુસ્તાન મીલ સ્ટોર્સ : ૪૮૧, ગની એપાર્ટમેન્ટ, રતન ટોકીઝ સામે, મુંબઇ-આગ્રારોડ, ભિવંડી-૪૨૧૩૦૫. ફોન : (૦૨૫૨૨) ૨૩૨૨૬૬, ૨૩૩૮૧૪

## સિદ્ધાંત મર્મજ્ઞ પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય રાજશેખરસૂરીશ્વરજી મહારાજ આદિ દ્વારા લેખિત-સંપાદિત-અનુવાદિત પ્રાપ્ય પુસ્તકો

#### સંપૂર્ણ ટીકાના ભાવાનુવાદવાળા પુસ્તકો

- પંચસુત્ર
- ધર્મબિંદ
- યોગબિંદ
- પ્રતિમાશતક - આત્મપ્રબોધ
- પાંડવ ચરિત્ર
- શ્રાદ્ધદિનકત્ય
- આચારપ્રદીપ
- શ્રાવક પ્રજ્ઞપ્તિ
- અષ્ટક પ્રકરણ - ૩૫સેન ચરિત્ર
- વીતરાગ સ્તોત્ર
- વાસુપૂજ્ય ચરિત્ર
- પ્રશમરતિ પ્રકરણ
- શ્રાદ્ધવિધિ પ્રકરણ
- યોગદેષ્ટિ સમુચ્ચય
- પંચવસ્તુક ભાગ-૧-૨
- ઉપદેશપદ ભાગ-૧-૨
- ભવભાવના ભાગ-૧-૨
- શ્રાવક ધર્મવિધિ પ્રકરણ
- गुरुतत्त्वविनिश्चय भाग-१-२
- ઉપદેશમાલા (પુષ્પમાલા) ભાગ-૧-૨

#### સૂત્રોના અનુવાદવાળા પુસ્તકો

- સંબોધ પ્રકરણ ભાગ-૧-૨-૩
- ચૈત્યવંદન મહાભાષ્ય
- યતિલક્ષણ સમુચ્ચય
- હીર પ્રશ્ન

#### ગુજરાતી વિવેચનવાળા પુસ્તકો

- પ્રભુભક્તિ
- શ્રાવકના બાર વ્રતો
- જેવી દેષ્ટિ તેવી સુષ્ટિ
- શત્રુંજય તીર્થ સોહામણું
- પરોપકાર કરે ભવપાર
- આહારશુદ્ધિથી આત્મશુદ્ધિ
- ૪૫ આગમ આરાધના વિધિ
- સ્વાધીન રક્ષા-પરાધીન ઉપેક્ષા
- ચિત્ત પ્રસન્નરાની જડીબુટ્ટીઓ
- આધ્યાત્મિક પ્રગતિનાં પાંચ પગથિયાં
- ભાવના ભવ નાશિની (બાર ભાવના)
- કષાયોના કટુ વિષાકો ભાગ-૧-૨-૩
- એક શબ્દ ઔષધ કરે, એક શબ્દ કરે ઘાવ
- તપ કરીએ ભવજલ તરીએ (બાર પ્રકારના તપ ઉપર વિસ્તારથી વિવચેન)

### અભ્યાસી વર્ગને ઉપયોગી પુસ્તકો

- तत्त्वार्थाधिगमसूत्र (विवयेन) (મહેસાણા પાઠશાળા દ્વારા પ્રકાશિત)
- તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર (પોકેટ બુક)
- વીતરાગ સ્તોત્ર (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ટીકાર્થ)
- વીતરાગ સ્તોત્ર (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ)
- જ્ઞાનસાર (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ)
- અષ્ટક પ્રકરણ (અન્વય સહિત શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ)

્વય સહિત શબ્દાર્થ-ભાવાર્થ)

### संस्कृत प्राकृत प्र

- संबोध प्रकरण छाया सर्
- सिरिसिरिवालकहा - श्राद्धदिनकृत्य
- आत्मप्रबोध



ાારાધક ટ્રસ્ટનું આગામી પ્રકાશન andir@kobatirth.org ડરણ ભાવાનુવાદ ભાગ-૧-૨

પંચાશક પ્રકરણ સંસ્કૃત પ્રત

## 🏮 પ્રાપ્તિસ્થાન - શ્રી અરિહંત આરાધક ટ્રસ્ટ 🍳

C/o. હિન્દુસ્તાન મીલ સ્ટોર્સ : ૪૮૧, ગની એપાર્ટમેન્ટ, રતન ટોકીઝ સામે, મુંબઈ-આગ્રા રોડ, ભિવંડી - ૪૨૧ ૩૦૫. ફોન : (૦૨૫૨૨) ૨૩૨૨૬૬, ૨૩૩૮૧૪