

(QUARTERLY)

VOL. 7

APRIL 1978-JANUARY 1979

NOS. I-4

EDITORS DALSUKH MALVANIA DR. H. C. BHAYANI NAGIN J. SHAH



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD-9.

# CONTENTS

Pindesanā Ram Prakash Poddar Bhoja's Singāraprakāša : Prakrit Text Restored V. M. Kulkarni 'Sāmrājyalaksmīpithikā or Akāšabhairavakalpa : A Tantrik Encyclopaedia of Magicoreligion' Ganesh Thite Vasistha in the Vedic Samhitās Umesh Chandra Sharma The Definition and Nature of Pramana According to Jayant Bhatta R. D. Hegde Prahasanas in Sanskrit Literature - A study of Its History S. Ramratnam A Close Look at the Plot - Construction of the Kādambarī Vijay Pandya The Language of Canda's Prthvīrāja - Rāsau - Lātīya Aprabhramsa H. C. Bhayani Zodiacal Circumference as Graduated in Jaina Astronomy Sajjan Singh Lishk and S. D. Sharma Self-Immolation as an Expedient for Emancipation as Revealed in the Uvāsagadasāo

5. N. Ghosal

Another Rare Specimen of Archaic Jain - Māhārāstrī : Taramgavaī - Kahā of Pādalipta H. C. Bhayani

Cont. Title Pa

### PINDESANĀ

#### Ram Prakash Poddar

In Jaina monastic discipline great importance is attached to *Pindesana i.e.* begging for food. Among other things Lord Mahāvīra inherited a code of conduct also from his predecessor and there is no doubt that the discipline of begging for food formed an essential part of monk's conduct in pre-Mahāvīra Jainisim. A monk has to be free from all attachments for food – he takes food only to survive and he survives only to practise ascetism. Whenever he feels that his survival is not conducive to the practice of asceticism he has to give up taking food with a determination to end the body which no longer served any purpose. While remaining completely detached to food, the monk has also to exercise great discretion in accepting it. We find that the discretions have gradually gained dimension.

The general principle is that a monk should beg such food as has been prepared by the householers for themselves and in the action of begging or taking food he should not commit, cause or support injury to living beings. He has to be abstemious in the matters of food.

In his ascetic life Lord Mahāvīra was completely detached to food. Though in good health, he did not take his fill and generally lived on rough food. For days together he did not take any food or drink at all. It did not make any difference to him if he got moist or dry food or he did not get food at all.

The Lord exercised great discretion in taking food. While still a houscholder he had given up the use of cold water. In his ascetic life he did not take the food which had expressly been prepared for him.<sup>1</sup> He begged such food as was prepared by the householders for themselves. He took care that the food was free from living beings.<sup>2</sup> He ate food restraining his impulses regarding its quality.<sup>3</sup> He took care that his begging for food did not involve in any way injury to living beings. Whenever there were Brahmana or Śramana, a beggar or guest or a Candala or even a cat or a dog already waiting for food, he walked away lest his presence might result in their disappointment.

- 3. Äyata-jogayāe.
  - Sambodhi 7.1-2

<sup>1.</sup> Ahākadam.

<sup>2.</sup> Viyadam.

#### Ram Prakash Poddar

Ayaramga Bk1 lesson (8-2) contains some warnings for the monk regarding the acceptence of alms. A householder may approach him and request to partake of food prepared by injuring living beings expressly for the monk or bought, borrowed or taken away by force for him. The monk should refuse such offers. He should also refuse offers of such food as is given without due authority.<sup>4</sup>

A Sūyagadam verse cautions a monk to abstain from evil food prepared for some guest – for such food also becomes food prepared for him since he happened to be the guest.<sup>5</sup>

Bhagavati-Sūtra (267-269), enumerates the blemishes of taking food. These are gluttony, aversion and relish.<sup>6</sup> It prescribes only such food for the monk as has been made free from living beings by the householder and possesses ninefold purity-i.e. it does not involve the act, order or approval of killing, cooking and buying' on the part of the monk. Carrying food through a distance of more than four miles or retaining it for more than six hours are forbidden.

Lord Mahāvīra's reference in  $S\bar{u}tra$  556 to Revati's cooking two "kavoyasarirā" for him and his instruction to his disciple, the mendicant Sīha to beg and bring for him "Pāriāsiya majjārakade kukkudamamsae" prima facte baffle attempts at reconciling them with strict abstinence from animal food.

The Naya (5) presents the scruples of monk regarding food in a very interesting dialogue between the *Parivrājaka* Šuka and the Śramaņa Sthāpatyaputra. The *Parivrājaka* asks: 'Are *Sarisavayā* to be eaten by monks or not?' The Śramaņa replies: there are two kinds of *Sarisavayā*-the friend *Sarisavayā* (of equal age) and the corn *Sarisavayā* (the mustard seeds). The former are not to be eaten. The latter are of two . kinds-those felled by weapon and those not felled by weapon. The latter are not to be eaten, The former are of two kinds-free from living beings.<sup>8</sup> and not free from living beings. The latter are not to be taken. The former are of two kinds-begged and not begged. The latter are not to be eaten. The former are of two kinds-acceptable and not acceptable. The latter are not to be eaten. The former again are of two kinds-obtained and not obtained. Those only are to be eaten which are obtained. To sum up the whole dialogue

<sup>4.</sup> Kiyam, pāmiccam, acchejjam, anisattham, abhihadam.

<sup>5.</sup> Jam kimci u puikadam saddbimāgantumihiyam/Sahassantariyam bhumje duppakkham ceva sevai//

<sup>6.</sup> Ingala, dhuma, sanjoyana.

<sup>7.</sup> Navakoțiparicuddham.

<sup>8,</sup> Phāsuya,

## Pindesana

only such corns are to be eaten by a monk as are (1) felled by weapon, (2) free from living beings, (3) begged, (4) acceptable and (5) obtained.

As we enter into the outside Amga canons we find that the discipline of begging food tends to be more complicatd. If one culls all the passages of the Uttarājjhayana dealing with begging, accepting and consuming food one finds that the attempts are often directed toward the delineation of minute details of the subject.

A monk must live on begging. He should not depend on his kins. He should not profess and live on divination, interpretation of dreams, guiding people about construction of buildings or explaining for them the omens and the marks on the body. He should beg food and drink only for the following purposes: (1) to prevent an illness, (2) to serve his teacher, (3) to be able to move about, (4) to be able to practise self-control, (5) to save his life and (6) to be able to meditate on the law. He should not take delicious dishes for these may excite the passions. He may omit to beg food for any of the following reasons: (1) in case of illness, (2) in case of disaster, (3) to overcome his flesh, (4) out of compassion for living beings (5) in the interest of penance and (6) to end his body which was no longer useful for ascetism.

A monk should set out on his begging tour in time. He should approach the householder preferably at a time when the inmates have presumably finished their meals. On approaching him he should keep at a reasonable distance and feel neither vanity nor humiliation. He should not overstep anybody already waiting for the householder's gift of food. He is forbidden to sit or stand in a row of many dining people. He should ask for pure food free from any living beings. He should not yield to disappointment in case of refusal. When he gets sumptuous food he should keep up his detachment and avoid such comments as 'this food is delicious and wellcooked' etc. On getting his food he should consume it in a place free from living beings and seeds, covered above and sheltered on all sides.

Such food has to be avoided as has been prepared keeping the monk in view or as has been bought for him or as he might get regularly (as by, right and custom).<sup>9</sup> He should avoid in his search for food the faults occasioned either by the giver<sup>10</sup> or by the receiver.<sup>11</sup> He should also avoid, the faults inherent in receiving<sup>12</sup> and in the use of the food received<sup>18</sup>.

13. Paribhoya.

<sup>9.</sup> Uddesiyam, kīyagadam, niyāgam.

<sup>10.</sup> Uggama.

<sup>11.</sup> Uppāyana.

<sup>12.</sup> Esana.

The  $M\bar{u}l\bar{v}c\bar{v}ra$  enumerates 16 faults of the giver, 16 faults of the receiver in obtaining food, and 10 in the act of receiving. It does not mention the fault in using food by name but substitutes instead other four faults which may be regarded as elaborations of the same.

The 16 faults of the giver are :

I/ Performing the mean acts of injuring the six categories of living beings purposely for the monk (*ādhākàmmuddesiya*),

- 2/ Increasing the quantity of food to be cooked on seeing the monk (ajjhovajjha),
- 3/ mixing particles of impure food with the pure one (pūdi),

.4/ serving the monks along with the heretics (missa),

- 6/ offering the remains of a sacrifice (bali),
- 7/ allowing the interval between decision to offer and actual offering (pahuda),
- 8/ shifting a curtain or cleaning a pot for offering food (pādukkāra),
- 9/ buying food for monk (kida),
  - 10/ borrowing food articles for monk (pamicca),
  - 11/ exchanging one kind of food with another for the monk (pariyatta),

12/ bringing food from a distance (abhihada),

- 13/ breaking a seal for offering food (ubbhinna),
- 14/ scaling a ladder to bring food to offer (malaroha),

15/ offering with fear (acchijja), and

16/ giving without partner's permission (anisatta).

It is necessary to point out the few cases of disagreement between this list and the one provided in the *Uttarajjhyana Dīpikā* in course of explaining giver's fault of the *sūtra*.

The  $Dip!k\bar{a}$  separates the mean acts of injuring the living beings (adhakomma or adhah karma<sup>1</sup>) from preparing food with the monk in view and so does the commentary of  $M\bar{u}l\bar{a}c\bar{a}ra$ . But in this case the list exceeds the stated number of sixteen. There is nothing in the text to warrant that the said act of injuring the living beings has to kept out of the list. Moreover injuring living beings becomes a fault only when it is committed expressly for the monk, otherwise it is not tenable since all acts of cooking food inevitably involve injury to living beings.

<sup>1.</sup> Proper Sanskrit would be yathākāmya Ed.

## Piņģeşaņā

In place of *Missa* of this list there is Unmisra in the  $D\bar{i}pik\bar{a}$  and the latter is explained as "food, of which a part only had been specially prepared for the monk in question."

For Pāhuda of this list the Dipika has Prabhrtaka which is the Sanskrit form of the same word. But the Dipika explains it as 'food prepared for some festivity.' The two explanations may be somehow reconciled-if the food is prepared for some festivity, it is possible that the owner decides to offer at one time and actually offers at another. Here it may be noted that the literal meaning of  $P\bar{a}huda$  is a present.

'Pādukkāra' of this list is explained as 'lighting a lamp' in the Dipikā.

The receiver's faults also are 16. These are occasioned by the monk's using some means to make a layman give him food. They are :

1/ playing with the layman's children (dhadī),

2/ playing the messenger (dūda),

. 3/ astrology (nimitta),

4/ making birth and family known to the laymen (ajīva),

5/ playing a miserable beggar (van ivaga),

6/ playing the doctor (tegimccha),

7/ using threats (kohī),

- 8/ swaggering to impress (mani).
- 9/ using tricks (mayī),

10/ showing greed for food ((lohi),

- 11/ flattering the alms-giver before receiving alms (puvvasamthudi).
- 12/ flattering the alms-giver after receiving alms (pacchasamthudi),
- 13/ using one's learning to obtain food (vijjo),
- 14/ teaching the layman some magic formula or giving him advice (manta),
- 15/ offering toilet or medicinal powder to the layman (cunna),
- 16/ bewitching and subjugating (mūlakamma),

This list generally agrees with the receiver's faults enumerated in the Uttarajjhayana  $D\bar{i}pika$  except that in the latter the two types of flattery, before and after receiving alms, are treated under one head and one "yogapinda" has been introduced. It has been explained as obtaining food by teaching spells. So the total number in the  $D\bar{i}pika$  too remains sixteen.

The following 10 are the faults in the act of receiving:

- I/ doubt in purity of food (samkida),
- 2/ food being served with a laddle already besmeared with ghee or oil (makkhida),
- 3/ food being placed on animate being (nikkhida),
- 4. animate food being covered with inainimate matter or vice versa (pihida),
- 5/ snatching pots in haste before giving (samvavaharana),
- 6/ receiving food from an unworthy giver (dayaga),
- 7/ receiving pure and impure food mixed together (ummissa),
- 8/ food being half cooked (aparinada),
- 9/ food being besmeared with undesirable elements such as cold water etc. (litta), and
- 10/ food being spilt or scattered (chotida),

This list also almost agrees with the one given in Uttarajjhayana Diptka in course of explaining the faults of receiving.

- The Mūlācāra adds the following four faults :
  - 1/ Mixing food materials to relish the same (samjoyana),
  - 2/ gluttony (adimatta),
  - 3/ greed (amgara) and
  - 4/ aversion (dhūma).

These four have been classed under the faults of using food, in the Uttarajjhayana Dīpikā.

Besides these the  $M\bar{u}l\bar{a}c\bar{a}ra$  mentions one fault of transgressing the reasons for taking or not taking food. The 'reasons' are adapted verbatism from the *Uttarajjhayana*. By way of peroration the  $M\bar{u}l\bar{a}c\bar{a}ra$  defines the pure food and names the dirts that pollute and render it unacceptable for the monks.

One is struck with the systematic treatment of the subject in the  $M\bar{u}lacara$ . The author has marshalled, explained and elaborated all the scattered data about a monk's begging food. He has taken pains to classify the faults and then to enumerate the various possible divisions and subdivisions. At places, one feels, the predilection for augmenting the subdivisions is too strong to abide by strictly logical considerations; in some cases the sub-divisions are not distinct and mutually exclusive.

#### Pindeşanu

In Dasaveyāliya Ch. 5 we come across a wild and rampant growth of rules about begging food. Here almost all the faults regarding food, related hitherto have been included. Besides, a considerable number of others have been added. Details regarding setting out on begging tour, food materials which ought not to be accepted, conditions under which pure food too should not be accepted have been related with punctilious minuteness.

In his begging tour a monk should avied going out in rain or fog and walking on a temporary bridge or causeway. He should also avoid stepping on a plank or a slab. He should not tread upon burning charcoal, heap of ashes, chaff or cowdung with dusty feet. He should in no case interfere with the privacies of the laymen nor chat or rest with them. He is forbidden to make any discrimination between the rich and the poor or the high and the low. Nevertheless, he may avoid householders of bad repute and notorious places such as a brothel. It may be observed that some of these are rules of common curtsy and apply not only to a mendicant on begging tour but also to any gentleman visitor.

A monk must not accept bulbous and other roots and green fruits and vegetables. He should also avoid barley powder, jujube powder and sesamum cakes. He should not accept treacle etc. placed for sale in the market and such other articles as have been lying for long time and are soiled with dust. He should repudiate the offer of flesh with many bones (?) and winkless (animisa=fish?) with many thorns. Such drinks too as contain living water or as have become stale and fermented should be avoided. The list of food materials to be avoided is a big one in the text and most of the names have by now grown obsolete and they present difficulty in interpretation. "Bahuatthiyam poggalam" and "animisam va bahukantayam" of the text present not so much difficulty in interpretation as in its reconciliation with the rule of strict abstinence from animal food. This verse occurs in Ayaracula also with the difference that in place of 'poggalam' there is "mamsam" and in place of "animisam" there is "maccham". Morever, here the monk is explicitly advised that in case he inadvertently accepts such food, he should consume the catable portion and deposit the remnants in a secluded place.

Food becomes unacceptable to a monk when it is given by a woman in advanced stage of pregnancy or when a woman puts down a sucking baby or when she or any other giver tramples upon living beings and hastens to offer food to the monk. Blemishes of prior and posterior activities injurious to life<sup>14</sup> render food unacceptable. If one puts the food on the hearth or stirs the food already on the hearth or kindles, pokes or puts out the fire before

<sup>14.</sup> Puyvakamma, pacchákamma,

## Ram Prakash Poddar

giving food, the same becomes unacceptable. The food expressly prepared for a pregnant woman is unacceptable-its acceptance may frustrate her longing for a particular food. The remnant when she has taken her fill may be accepted. In general any activity injuring or causing pain to living being performed in course of giving food or just before or after it renders the food unacceptable. For example, a monk appears before a man while he is dining. He gets up washes his hands with cold water and than serves the monk—this food is unacceptable on account of prior activity. Similarly a man is about to dine and the monk appears. He offers food, washes his hands with cold water and then sets to eating—the offer is unacceptable on ccount of posterior activity. In this circumstance the best way is to offer from the dish served before the person in question and than to resume or set to eating as the case may be.

 $Ay\overline{a}rac\overline{u}la$  contains a very exhaustive treatise on a monk's begging tour. Here the discourse proceeds in a meandering way. All rules are discussed threadbare and their scope and application are well-defined. Supplementaries are added to it and at places they are resumed after some interval.

In course of dealing with the food prepared expressly for some monk, guest, beggar, or any such individual, it has been added by way of elucidation that such food should not be taken even when the intended person has taken his fill out of it. But as an exception to the rule it has been added that the same might be taken if some other individual intervened, who took the food out for himself. took his fill out of it and offered the the rest to the monk. Similarly if it be known that in a certain house they give away food daily or on some festive day, a monk should not beg such food, but the same becomes acceptable when somebody intervenes, as in the former case.

A monk should not go to a convivial gathering<sup>15</sup> for taking his meal for various reasons. There he may indulge in overeating or he may fall in bad company. Since these gatherings are also frequented by the vulgar people and are generally overcrowded, it is impossible for the monk to maintain his self-respect in such places.

In Dasaveyaliya, Ch.5-2, certain remarks are made by way of peroration which are worthy of consideration. It has been said that a monk should not conceal the food begged by him from his teacher and fellow monks. If he does so for fear of his meal being partaken by others he commits a very heinous crime. If a monk consumes the delicious items of food begged by him, in secret and puts up only the rough ones to show that he has

15. Samkhadi, cf. Samāja of Asokan Inscriptions.

#### Piņģeşanā

been undergoing rigorous self-control in taking food he is of deceitful conduct and will not be saved. Similarly drinking secretly and abstaining from it in public to save one's reputation is very sinful. Such monks are sure to be exposed, moreover, they are always suspicious and restless in their minds.  $\bar{A}y\bar{a}rac\bar{u}l\bar{a}$  also deals with such hypocritical and deceitful practices<sup>18</sup> of a monk and condemns them.

Some of the rules in the Ayaracula seem to be concessional, others are in the nature of amendment to some former rules. In the Dasaveyaliya most of the rules are prohibitory and in the nature of condemnation of some evil practice.

They might be intended to check and restrain laxities growing in the order. On the whole they suggest an ebbing zeal in the matter of selfcontrol on the part of the monks and betray stagnation and decay.

Tenacious adherence to the formalities of begging food continue up to date and herein the laymen are more conservative. Those familiar with these formalities presume to coach the unfamiliar ones before a monk's expected begging tour. One wonders if it is worthwhile to stand upon all these rigorous punctilios. The later ramifications of rules bear a contrast to the Lord's simple and straightforward approch. He accepted dry, rough and stale food and at times delicious and well-dressed too; but in all cases he kept up his detachment and reduced the emphasis on food to the minimum. Can all the above mentioned 'do's' and 'don't's' help one reduce the emphasis to the minimum? The ramifications tend to overgrow and obscurthe essence. So it is wise to prune them from time to time.

3 16. Māiţihāna
 Sambodhi 7. 1-2

## BHOJA'S ŚŖŇĠĀRAPRAKĀŚA : PRAKRIT TEXT RESTORED

## V. M. Kulkarni

A considerable number of Prakrit passages in *SringTrapraktisa* (Vol. IV : Prakäšas 25 to 36) are extremely corrupt. They are such as cannot be traced to their sources, primary or secondary. They are not cited as illustrations in any other work either on poetics or prosody or grammar. Quite a few of these verses have prossibly been drawn from Prakrit epics such as Sarvasena's Harivijaya which are lost beyond recovery. An earnest attempt is made in this paper to restore them keeping in view the context, the metre, the tenor of the verse, and parallel ideas found elsewhere in Prakrit or Sanskrit poetic works.

With a view to economising space I do not record the variant readings, barring a few cases, but present the reconstructed verses adding below them their Sanskrit chäyā.

| <b>A</b> <i>I</i> | Atha mānopašama-lak <b>s</b> aņāni  Tesu nayana-nimīlanam yath<br>Daiāloapaattā                                                                | ā—         |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| •                 | Teşu nayananimilanam yathā                                                                                                                     |            |
|                   | Daiāloapaattā (Vol IV p. 10                                                                                                                    | <u>41)</u> |
| at at 1           | दइआलोअपअत्ता अब्वोच्छिण्प-पसरंत-बाह-विअलिआ <b>।</b>                                                                                            |            |
| 194               | मङल्खि-अंबुअ (१ णअण-)पसरा(प्पसरा) त से दंसणमुहं ण पावइ दिही ।।                                                                                 | <b>i</b> ; |
|                   | दियितालीकप्रवृत्ता अव्युच्छिन्न-प्रषरद्-बाध्प-विकृलिता/विगलिता ।<br>मुकुल्लित-अग्बुज-प्रसरा(-नयनप्रसरा) तस्या दर्शनसुर्खन प्राप्नोति दृष्टिः ॥ | ]          |

2 Atha mānopaśama-lakşaņāni/Teşu nayana-nimīlanam, mukha-prasādo
 ........ iti/Teşu mukha-prasādo yathā Āloe ccia pie
 (Vol. IV p.1041)

This verse is further on (p. 1211) cited by Bhoja to illustrate 'mukhaprasadah' once again. The text of the verse is somewhat corrupt at both the places. Though each is corrupt, they help us between themselves to

restore the original verse.

आलोइए च्चिअ पिए ठविओ तोए मअणेण मोहणसुह्ओ । कुसुमधणुम्मि वि बाणो विलहअ-विव्यम-गुणे सुहस्मि पहरिसो ॥ [आलोकित एव प्रिये स्थापितः तस्या मदनेन मोहनसुभगः/सुखदः ।] कुसुमधनुष्वपि बाणो आरोपित(?)-विभ्रम-गुणे मुखे प्रहर्षः ॥

 Atha mānopašama-lakşaņāni ..... Teşu doşa (?) roţa prati bhedo yathā-Accanta aņņa jaņo ...... (Vol IV p. 1042) अच्छड ता अण्णजणो(श्जणवाओ) हिअअं चिअ अप्पैणो तुह्र पमाणं । तह तंसि मदणेहो बह ण उवालंभजोग्गो दि ॥ [आस्तां तावदन्यजनो(श्जनवादो) हुद्दयमेवारमनस्तव प्रमाणम् । [तथा त्वमसि मन्दरनेहो यथा नोपालम्भयोग्योऽसि ॥

 This verse is drawn from the GS (III. 1)

 4 Atha mānopaśama – lakṣaṇāni ..... Teşu mānānuyogo yathā-Allai ditthi – nibbhacchio ...... (Vol. IV p. 1043)

This gatha, as printed here, is somewhat corrupt and, wrongly presented. Weber includes it in his edition of Saptasataka (SS) (No. 898)

> अह्लिअइ दिहि-णिव्मच्छिओ वि विहुओ वि लगाए सिअए । पहओ वि चुंबइ वला अलज्जिरे कह णु कुष्पिरसं ॥ [आलीयते दृष्टि-निर्भार्तसतोऽपि विधुतोऽपि लगति सिचये । [प्रहतोऽपि चुम्बति बलादलज्जाशीलाय कयं नु कोषिष्यामि ॥]

5 Atha-mänabhangopädhyaḥ/ ..... Teşu madopadhānam yathā-Agahia-daiāņuņao ..... (Vol. IV. p. 1043)

This very verse is cited by Bhoja (p. 1216) to illustrate 'mana-paścattapo mananuśayah'. The text is corrupt at both the places. It may be restored as follows :

> अगहिअदइआणुणओ पच्छा अणुणेइ अणुसअविसंवलिओ । कइअव-णिरुविअ-मओ वि कइअव-मअण-लहूइओ जुअइजणो ॥

िअग्रहीत--दयितानुनयः पश्चादनुनयति अनुशयविसंबलितः । कैतब-निरूपित--मदोऽपि कैतब--मदन--छन्नूकृतो युवतिजनः ॥]

6 Śrngāra-vrddhiryathā-

Panaa – paripūranėna .....

(Vol. IV; p. 1047)

This very verse is also cited to illustrate 'manah-praharsah' (Vol. IV p. 1221) :

पणअ-परिपूरणेण विअअ-भूसिअ-पिअक्षमागमेण भ गरुओ । पसरइ लद्धत्थामो अण्णण्ण-रसंतरेहिं तीएँ पहरिसो ॥ प्रिणय-परिपूर्णेन विजय-भूषित-प्रियतुमागमेन च गुरुकः ] प्रसरति लब्धस्थामाऽन्यान्य-रसान्तरेस्तस्याः प्रहर्षः ॥

The text reads 'viraabhüsia' in one place (p. 1047) while 'aviradsua' in another (p. 1221).

7 (Daivārthāpannesu) upanāgaro yathā – Aha dittha – vikkamasmi (?- vikkamammi) (Vol. IV p. 1058)

Ĥ.

۰., *ב* 

This verse, which speaks of Satyabhāmā, Madhumatha (Lord Kṛṣṇa) and sura-taru (pārijāta), is most probably drawn from Sarvasena's Harivijaya (now lost).

> अह दिह-विकमग्मि वि सिणेह-सञ्चविअ-गरुअ-विणिवाअ-हुआ । चितेह सञ्चभामा सुरअर-लंभदिठए गअग्मि महुमहे ॥

"अथ दृष्ट-विक्रमेऽपि स्नेह-दर्शित-गुरुक-विनिपात-भया । चिन्तयति सरयभामा सुरतरु-लाभार्थिनि/लामार्थं गते मधुमये ॥]

Honta-pia viraha dūsaha .....

(Vol. IV p. 1059)

होत-पिअ-विरह-दूमह-संताषुप्कुसिअ-बअण-सोहाओ । चंदमुहिओ त्ति सत्था जाओओं पिओओं पच्चूसे ॥

भविष्यद्-प्रिय-विरह-दुःसह-संतापोन्म्रष्ट-वदन-शोभाः । चन्द्रमुख्य इति सार्था जाताः प्रियाः प्रत्यूषे ॥

9 Prasthitasya sambhāşanāsleşādi-pūrvakaķ priya-janaparityāgaķ priyāprašnaķļSo'pi pañcadhā ..... Teşu älinganak to yathā -

Apucchaņovaŭhaņa(Vol. IV, p. 1062Weber includes this gāthā in his edition of SŚ (No. 786)

आउच्छणोवऊहणकंठसमोसरिअबाहुल्ह्आए । बलआइ पहिअचलणे वहूएँ णिअलाइ विअ पहंति ॥

भाषरछन(=आपृरछा--) उपगूहन-कण्ठ-समवस्तत-बाहुलतिकायाः। वलयानि पथिक-चरणयोर्निगडा इव पतन्ति ॥

 10 [Priyaviyoge nāyaketivritam pravāsa-caryā | Sā svadeša-kāla-Kāryapātraucitya-šaktisādhanopāyabhedāt dvātrimšat-prakārā | Teşu dešah caturdhā ... Evam kālādayo'pi | Tatra kālah sādhāraņah asādhāraņah ullekhavān, anullekhavān ca]| Kālah sādhāraņo yathā-Jaha diaha-virāmo ...... (Vol. IV p. 1064)

This gatha is included by Weber in his edition of SS (No. 839)

जइ दिअह-विरामो णव-सिरीस-गंधुद्धुराणिरुम्धविओ। पहिअ-धरिणीओँ ण तहा तवेइ तिग्वो वि मज्झण्हो ॥ [यथा दिवस-विरामो नव-धिरीष-गन्धोद्धुरानिलार्धित: ।] पथिकग्रहिणीने तथा तापथति तीवोऽपि मध्याहनः ॥

मण्णे दड्ढं दङ्खढं हिअअं ए दहम तुह पसारण/पवःसेण । दुरुण्णअ-घण-सामलिअ-दिश हि सिग्ध-परीणामा ॥

मन्ये दग्धं दग्धं हृदयं हे दयित तव प्रसादेन/प्रकासेन । दूरोन्नत-घन-इयामस्त्रि-दिशा हि शीघ्रपरिणामाः ॥

12 Kāryopādhi-bhedeşu sāmānyavad yathā -Ambharasūņāi .....

(Vol. IV p. 1065)

तंबिर—सूणइ णिरंजणाइ वइरिक–रुण्ण–पुसिआइं । विरहुक्कंठं कुल्लबालिआण साहेंति अच्छीइं ॥

ताम्र-श्वानि निरञ्जनानि एकान्त-बदित-म्रष्टानि । विरहोत्कण्ठां कुलबा (पा)लिकानां कथयन्ति आक्षीणि ॥

13 (Kāryopādhi-bhedeşu) višeşavad yathā -Ukkanthāņicchāā .....

(Vol. IV p. 1065)

उक्कंठा-णिच्छाआ सःवं चिभ परिअणं रुआवेइ । 'आअंबिरेहि अज्झा पुसिअ-परुण्णेहि अच्छोहि ॥

िउत्कण्ठा-निश्र्छायां सर्वेमेव परित्रनं रोदयति । आताम्राभ्यामार्था मृष्ट-प्रबदिताभ्यामक्षिभ्याम् ॥ ]

This gāthā is included in Weber's SS (No. 838)
14 (Kāryopādhi-bhedeşū) naimittikam yathā -Chana-padivaāe ......

(Vol. IV p. 1065)

छण-पडिवआए पह-देवआण दिज्जंति पहिअ-घरिणीए । दोन्वल्ल-गलिअ-वलआलि-परिगआ मंगल-पईवा ॥

िक्षण-प्रतिपदायां पथ-देवतानां दीयन्ते पथिक-गृहिण्या । दौर्बस्य-गहित-बलयालि-परिगता मङ्गल-प्रदीपाः ।।

15 Pātra-bhedeşu adhīrā yathā -Vijjhāvei paīvam .....

(Vol. IV p. 1066)

षिज्झावेइ पईव अब्भुट्ठैतीऍ पहिअ-जाआए । पिअअम-विओअ-दीहर-णीसह-णीषास-रिछोली ।। -

िवीध्यते– (∞निर्वापयति) प्रदीपमभ्युत्तिष्ठन्त्याः पथिक-जायायाः । \_प्रियतम-वियोग-दीर्ध-निःसह-निःश्वास-पर्ङ्क्तिः ।।

This  $g\overline{\sigma}th\overline{a}$  is included by Weber in his edition of SS (No. 836).

16 Aucitya-bhedeşu jātyaucityam yathā – Pariaddhiāi donni ..... (Vol. IV p. 1067) V. M. Kulkarni

परिअड्डिदआइ दोण्णि वि घरेणीए दइए पवसिए पत्ते/एंते णिअमो कुलाणुरूओ सिणेह~सरिसं च दोब्बल्लं ॥ [प्रकटिते द्वेऽपि गृहिण्या दयिते प्रोषिते प्राप्ते/आगच्छति ॥ [नियमः कुलानुरूपः स्नेहसदृशं च दौर्बल्यम् ॥

> ज पीअ मंगल-वासणाएँ परयाण-पदम-दिअहम्मि । बाह-सलिल ण चिट्ठइ/णिटइ तं चिअ विरहे इवतीए ॥ [यत्पीतं मङ्गल-वासनया प्रस्थान-प्रथम-दिवसे । [बाष्प-सलिलं न तिष्ठति/समाप्यते तदेव विरहे हदत्याः ॥]

This gatha is included by Weber in his edition of SS (No. 837).

18 Aucitya-bhedeşu guņaucityam yathā -Kulavāliāe pecchaha .....

(Vol. IV p.1067)

This gāthā is cited in Daśarūpaka (II. 15-16). It is included by Weber in his edition of SS (No. 871).

कुलबालिआए पेच्छह जेाव्वण-लाअण्ण-विक्रमम-विलासा । पवसंति व्व पवसिए एति एव पिए घर एते ।।

िंकुलवालिकायाः प्रेक्षध्वं यौवन-लावण्य-विभ्रम-विलासाः ।] प्रवसन्तीव प्रोषिते आयन्तोव प्रिये गढमायति ॥

19 (Šakti-bhedeşu) Vaišikī yathā -Raņaraņa arajja .....

(Vol. IV p. 1067)

The first half of this  $g\bar{a}th\bar{a}$  shows gaps and it is also corrupt. This  $g\bar{a}th\bar{a}$  is included in a later work called *Gahārayaņakosa* (No. 383). The text in SP is restored with its help as follows:

रणरणअ-सज्ज-दोव्वल्लपहि णच्चइ णडो व्व हअलोओ । विरहे मरणेण विणा सिणेह-रेहा ण णिव्वडइ ॥ रणरणक-रोदन -दौर्वल्यैन्रेरयति नट इव हतलोकः । विरहे मरणेन दिना स्नेहरेखा न स्रण्टीभवति ॥

20 Śakti-bhedesu daivikī yathā -Jam mucchiāe na suo .....

(Vol. IV p. 1068)

Bhoja cites this verse in his SK. (p. 676) to illustrate 'Mūrcchā'. Weber includes it in his edition of SS (No. 711).

· N .

चं मुच्छिआए ण सुओ कलंव--गंधेण तं गुणे पडिञं । इहरा गज्जिअ-सदो जीएण बिणा ण वोलंतो ।।

यन्मूछितया न श्रुतः इदम्ब-गन्धेन तद् गुणे पतितम् । इतरथा गर्जित-शब्दो जीवेन/जीवितेन विना न व्यतिकामेत् ॥

> णीसह--वेविर--सीहं पहिअ--वहु वाह---सलिल--सिप्पंत । देइ पह--देवआणं भामं मामं च णव--पईवं ।)

िनिःसह--वेपनशील-शिखं पश्चिक-वधूः वाष्पसलिल-सिच्यमानम् । दिदराति पथ-देवतानां भ्रामं भ्रामघ्च नव प्रदीषम् ।

22 · Sādhana-bhedeşu karanam, yathā – Gimhamra (? Gimham) gamei ..... (Vol., IV p.1068)

> गिम्हं गमेइ कहं कहं पि विरह-सिहि-तविआ पहिअवहू । अविरअ-पडंत-णिन्मर-वाह-फलोल्लावरिल्लेण ॥

म्प्रीष्मं गमयति कथं कथमपि विरह्-ांशेखि-तापिता पथिक-वधूः॥ ] अविरत-पतद्-निर्मर-वाष्य-जलाई-वस्त्रेण ॥

23 Upāya-bhedesu svābhāviko yathā — Uppekkhāgaadaiam ...... (Vol. IV p. 1068)

This gatha when rewritten, and slightly corrected is easily restored. It is included by Weber in his edition of SS (No. 834).

अप्पेक्ला-गअ-दइअग-संगमुच्चलिअ-विअण-सेआए । वोलीको वि ण णाओ पउत्थपद्दआइ हेमंतो ॥

[टरप्रेक्षागत-दयिताङ्ग-सङ्गमोचलित-द्विगुण-स्वेदया ।] अतिकान्तोऽपि न ज्ञातः प्रोषितपतिकया हेमन्तः ॥]

24 Viprayoge Videśādau nāyikāvasthānam pravāsa-vŗttāntah | ....tatra dešastridhā – grāmyah āraņyah sādhāraņašca | Teşu sādhāraņo yathā-

pajjantayi āsuvella ..... (Vol. IV p.1069)

The first part of this  $g\bar{a}th\bar{a}$  is a bit corrupt. The rest of the  $g\bar{a}th\bar{a}$ , if rewriten, becomes all right. The  $g\bar{a}th\bar{a}$  is cited from  $L\bar{i}l\bar{a}va\bar{i}$  (No. 80).

.

पज्जत्त-विआसुव्वेच्ल-गुंदि-पब्भार--णूमिअ--दलाई । पद्दिआण दुरालाआइँ होति माअद-गहणाई ॥ [पर्याप्त-विकास-प्रसरणशील-मध्वरी-प्राग्भार-छादित-दलानि ] पथिकानां दुरालोकानि भवन्ति माकन्द-गहनानि ॥

25 Pātram—uttamam madhyamam kanistham ca | Tatra uttamam yathā – Kodi-paritthaviānana ... ... (Vol. IV p. 1070)

> कोडि--परिट्ठविआणण-भर--णिमिअं रघुवइस्स सीआविरहे । चाब-वलिअं च णवरं सज्जिआजीअं व बाह-धाराहि कअं ।। कोटि-परिस्थापितानन--भर-न्यस्तं रघुपतेः सीताविरहे । चापवलित चानन्तरं सज्जित-जीवमिव बाष्य-धाराभिः कृतम् ॥

- Note : As this verse mentions Rāma (Raghupati), Sītā-viraha Rāma's lament over Sīta's abduction and his bow one expects to find this verse in *Setubandha*. The *printed* editions of the *Setubandha*, however, belie our expectation. One may hazard a guess that possibly the verse in question formed part of the recension used by Bhoja.

This gāthā, when rewritten, is easily restored. It is included by Weber in his edition of SS' (No. 832).

समपंथ-पत्थिअस्स वि पहिअस्स खलंति पढम-दिअहम्मि । हिअअ-डिअ-जाभा गुद-णिअंद-हारेण व पआइ ॥ डिम पथ-प्रस्थितस्यापि पथिकस्य स्खलतः प्रथम-दिवसे ।] हृदयस्थित-जाया-गुरु-नितम्ब-भारेणेव पदे ॥

27 Sādhana-viparyayaļi heyaļi, upādeyaļi heyopādeyaśca | Tatra upādeyo yathā –

Dīhuņņā ņīsāsā .....

(Vol. IV p. 1072)

Weber includes this gäthä in his edition of SS (No. 843).

दीहुण्हा णीसासा, रणरणओ ठउंज-गगिगरं गेअं ) पिअ--विरहे जीविअ--वल्लहाण एसो च्चिअ विणोओ ॥ [दीर्घोष्णा निःश्वासा रणरणकः (=उल्कण्ठा) रोदन--गद्गदं गेयम् ।] [प्रिय-विरहे जीवित--वल्लभानामेष एव विनोद: ॥ 28 Heyopädeyo yathā -

cirajīvantaņa (?) ..... (Vol. IV p. 1072) This gāthā is included by Weber in his edition of SS (No. 847) :

चिर-जीवित्तण-कैखिरि मा तम्म रसाअणेहि अथिरेहि । विरह' पवज्ज जाअंति जेण जुअ-दीहरा दिअहा ॥ िचिर-जीवल्व-काच्छ्रणशीले मा ताम्य रसायनैरस्थिरैः । ]

विरह' प्रपद्य जायन्ते येन युगदीर्घा दिवसाः ॥

29 Teşu virahināmasādhāraņa-dharmah viyukta-svarūpam | Tatra dešakāla-pātrādi-bhedādanekadhā .... Tatra .... kāle drsta-viparītam, sruta-viparītam anubhūta-viparītam ca | Tatra asādhāraņe śrutavīparītam yathā -

Rāīņa bhaņai loo ...... (Vol. IV p. 1073)

This gatha is included by Weber in his edition of SS (No. 845) :

राईण भणह लोओ जा किर गिम्हम्मि होति मडहाओ । मह उग दडगण विगा ण आणिमो कीस बडढंति ॥

िरात्रीणां भगति लोको याः किल ग्रीष्मे भवन्ति लघवः/अल्पाः । सम पुनर्देयितेन विना न जानीमः कस्मादु वर्धन्ते ॥

30 Parijana-krto yathā -

Sahasā mā sāhippau ..... (Vol. IV p. 1090)

This gatha is cited by Bhoja in his SK (p. 591) to illustrate 'Sanka':

सहसा मा साहिउनउ / साहिष्पउ पिआगमो तीए विरह-किसिआए | अच्चेत-पहरिसेण वि जा अ मआ सा मअ च्चेआ ||

सिंहता मा कथ्यतां पियागमस्तस्या विरहकुशायाः । अस्यन्त-प्रहर्षेणापि या च मृता सा मृतैव ॥

31 Hetu-viparīto yathā -

Sāhīņe vi piaame .....

(Vol. IV p. 1091)

साहीणे वि पिअभमे पत्ते वि छणे ण मंडिओ अप्पा । दुग्गअ-पउत्थ-पड्अ सर्आज्झअं संठवतीए ॥

स्वाधीनेऽपि प्रियतमे प्राप्तेऽपि क्षणे न मण्डित आत्मा । दुर्गत-प्रोषितपतिकां प्रतिवेशिनीं संस्थाश्यन्त्या ॥

This gāthā is also cited in SK (p. 647) to illustrate pravāse vasata ityupalaksanenātmānam anganā na bhūsayanti'. Sambodhi 7. 1-4

| V. | М. | Kulkarni |
|----|----|----------|
|    |    |          |

32 Tadarthakarī yathā -

18

Cira-pavasia daia .....

This gāthā is included by Weber in his edition of SS' (No. 840) :

चिर-पवसिअ-दइअ-कआ णिउणाहि सहोहि विरह-सहणत्यं । अलिआ भवि अवराहा वहूर्षे कमसो कहिज्जति ॥

िचर-प्रोषित-दयित-कृता निपुणाभिः सखौभिर्विरह-सहनार्थम् । अलीका अपि अपराधा वध्वाः कमशः कथ्यन्ते ॥

33 Viyoga-vedanāvega-šāntaye sakhījanādi-vākyam sahāyāšvāsanam/Tat āpātārambha....kālesu upapadyate | Tatra āpāto yathā -

Harihii piassa .....

(Vol. IV p. 1091)

ः हरिहिइ पिअस्स णव-चूभ-पल्ळवो पढम मंजरि-सणाहो । मा रेन्न्रमु पुत्ति परधाण-कलस-मुह-संठिओ गमणं ॥ ----GS II. 43

हिरिध्यति प्रियस्य नव-चूत-पङ्लवः प्रथम-मञ्जरो-सनाथः । मा रोदीः पुत्रि प्रस्थान-कलश्च मुख-संस्थितो गमनम् ॥

34 Nāyikāyāh sakhīm prati yathā – Sahi dūmenti kalambāim .....

(Vol. IV p. 1093)

सहि दूमेंति कलंबाइ बह मं तह ण सेस-कुसुमाइं।

- 🔬 पूर्ण इमेसु दिअहेसु वहइ गुडिआ घपुं कामो ।। ---GS 11.77
  - ुर्झाख दुन्वन्ति (==यथयन्ति) कदम्द्रानि यथा मां तथा न रोष-कुसुमानि । नूनमेषु दिवसेषु वहति गुटिका धनुः कामः ।।
- 35 Tatra dūtādibhyah priyodanta-lābha-pravrttyā sa svadūtakrtah paradūta-krtah ..... Tesu .... para-dūtakrto yathā -

Palianti pahia tuha ..... (Vol. IV p. 1098)

पलिञंति पहिओ तुद भवण-दार-सहआर-साहिणो एण्हि । े घरिणीर्षे कुद्ध-लोअण-गलंत-घल-पूरिआहारा ॥

प्रिद्दीपयन्ति पथिक तव भवन-द्वार-सहकार-शाखिन इदानीम् । गृहिण्या कुद्ध-लोचन-गलज्जलपूरिताधाराः ।।

36 Dūrasthayordūtadvārakayoh patra-prayogah sandeša-dānam | .... tatra dūtādibhyah priyodanta-lābhapravīttyā sa svadūtakītah .... | Tesu svapatraharakīto yathā -

Jam jam pauddhapaia (?) ..... (Vol. IV p. 1098)

1. Ruvasu-GS.

This galha is included by Weber in his edition of SS (No. 841) : र्ज जे पउत्यपद्भा पिअअमणामक्लरं लिहइ लेहे । तं तं से लेहणिआणुसारगलिओ पुसइ सेओ ॥ यद यत्प्रोषितपतिका प्रियतमनामाक्षरं लिखति छेखे । तत् तत् तस्या लेखनिकानुसारगलितो मार्षि स्वेदः ॥ 37 Priyāgamanādinodvīksaņam avadhi - pratiksā, sā .... / Tāsu nedīyasī yathā -(Vol. IV p. 1099) Ghara-kajjena vi jo ..... धर-कज्जेण वि स्रो चलड़ जस्थ धावइ तहिं तहिं चेअ । घरणीय ओहि-दिओहे पद्धावह संकिंभ हिअअ || िग्हकार्येणापि यश्चलति यत्र घावति तत्र तत्रैव । गृहिण्या अवधि-दिवसे प्रधावति राङ्कितं हृदयम् ।। This very gatha is further on (p. 1219) cited by Bhoja to illustrate 'dişt ya vrddhih'. 38 Priyāgamanadinodvīksanamavadhi — pratīksā, sā daviyasī ..... proptatita ca | Tasu Prapta yatha -(Vol. IV p. 1100) Dei puloia-parianam ..... देइ पुलोइअ-परिअणमोही-दिअहम्मि मज्जणुत्तिण्ण | सुरं जलंजलिं पिअअमवहणेक्क-कुअ जीअं सा || ददाति प्रजोकित-परिजनमवधि-दिवसे मज्जनोत्तीर्णा । पूर्यं जलाञ्जलिं प्रियतम-वर्धनेकइतजीवितं सा ॥ 39 Dayita-pathavaloko märgädiksanam | Sa g/hät, gaväksatah ..... | Teşu gavāksato yathā -Anna – pahiammi ente ..... (Vol. IV p. 1100)

> अण्ण-पहिअम्मि एंते सो ति गवक्खओ ते पुलोअंती । मुणिअ-वअणा गअवई सहीओ रुइरी रुआवेह !!

अन्य-पथिके आयाति स इति गवाक्षतः तं प्रलोकयन्ती । ज्ञात-वदना गतपतिका (==घोषितपतिका) सख्य: रोदनधीला रोदयति ॥

Sivina akhana .. .. .

सिविणअ-खण-सुत्तुद्विभाए पुणरुत्त-दरुण-मणाए । बालाए णिमीलिअ-लोअणाए दिअसो / दिअहो वि वोलीणो ॥ [स्वपन क्षण-सुप्तोरियतायाः पुनरुक्त-दर्शन-मनसः । ]

बालाया निमीलित-लोचनाया दिवसोऽप्यतिकान्तः ॥

41 Pravāsinah subha-sūcaka-caksurādi-sphuraņam sunimittānubhavah | Tan-manorathopagame dayitopagame ca | Tatra manorathopagamo yathā →

आरिए वामच्छि तुए जह एहिइ सो पिओऽज्ज ता सुहरं । मीलिअ दाहिण-लोअणं तुह अविअण्हं पुलोहरुसं ॥

स्कुरिते बामाक्षि त्वयि यद्येष्यति स प्रियोऽद्य तरसुचिरम् । मिलिरवा दक्षिण-नयनं त्वथावितृष्णं प्रहोकयिष्यामि ।।

42 (Pravāsinah subha-sūcaka-caksurādi-sphuraņam sunimittānubhavaļi | Tan manorathopagame dayitopagame ca.. [ Tatra..) dayitopagame yathā -

Ajja maha imam`sahi . . . .

(Vol. IV p. 1104)

This verse is again (p. 1219) cited by Bhoja to illustrate 'distyā-vrddhih' The Text of this  $g\bar{a}th\bar{a}$  is somewhat corrupt at both the places. The  $g\bar{a}th\bar{a}$ may, with the help of these two passages, be restored as follows :

> व्यक्त मह इमं सहि दाहिणेअरं पिअअमागमणदूर्अ । अवणिअ--सेअं 'वद्धाविआसि' पर्फंतए अच्छी ॥ अपनीतसेदं सखि दक्षिणेतरं प्रियतमागमनदूतम् । अपनीतसेदं 'वर्धापितासि' प्रस्पन्दतेऽक्षि ॥

 43 Pravāsato grhāgamanam priya-pratyāgamaņ | Sa udāttādi-nāyikānimitta-bhedād dvādašadhā| Teşu ..... dhīrānimitto yathā -Mangala-valaam jīam ...... (Vol. IV p. 1105)

This gäthā is also cited in his SK (p. 627 v. 190) by Bhoja to illustrate pravāsānantarah sambhogaśrngārah.

मंगल-वलअं जीअं व रक्तिजअं ज पउत्थपइआए । सहस त्ति दंसणूससिअ-बाहु-लइआए तं भिष्णं ॥ [मङ्गल-वलयं जीवितमिव रक्षितं यत् प्रोषितपतिकया । ]

मङ्गल-वलय जावितानच रावेठ पर्य जाविरवार्ताचा । बह्रसेति दर्शनोब्धुसित-बाहुलतिकायां तद् भिन्नम् ।।

. .

44 (Priya-pratyägamah) mugdhā-nimitto yathā -Puliiamaņujjuaccham ..... (Vol. IV p. 1105) पुलइअमणुज्जुअच्छं सेओ अंगेस पहरिसो हिअए । मुद्धाए वि जाअं णववहूए जामाउर आए 🎚 ୮प्रलोकितमनृज्वक्षं स्वेदोऽङ्गेषु प्रहर्षो हृदये । Lमुग्धाया अपि जातं नव-वथ्वा जामातृक आगते 11 🔳 45 Madhyā-nimitto yathā -Atthakkāgaa-diţţhe ..... (Vol. IV p. 1105) This gatha is also cited in SK (p. 639) by Bhoja. It is included by Weber in his edition of SS (No. 822) : अत्यकागअदिइठे वहुआ जामाउअम्मि गुषपुरओ । जूरइ णिवडंताणं हरिस-विसद्दाण वलआणं ।। । अकस्मादागतदृष्टे वधुका जामातृके (∺जामातरि) गुरुपुरत: । ] .कुभ्यति निपतद्भ्यो हर्ष-विकसद्भ्यो वलयेभ्यः ।। 46 (Pravāsato ..... teşu) pragalbhā-nimitto yathā -Avaranhāgaa (Vol. IV p. 1105) अवरण्हागअजामाउअस्त विउणेइ मोहणूवकंठं । बहुआए धर-परोहड मज्जण-मुहरो वलअ-सद्दो ॥ -GS. VII 83 अंपराहणागत-जामातृकस्य (=जामातुः) द्विगुणयति मोहनोःकण्ठाम् । ] वधुकाया (=वभ्वा) ग्रह-पश्चाद्भाग-मज्जन-मुखरो वल्य-शब्दः । 47 Pracchanno (anurãgo) yathā – Datthūna ciram ..... (Vol IV, p. 1113) दटठूण चिरं रोज्ञण णिग्मरं धारिऊण हिअअम्मि । बंघइ कंठे अडआ कंठमुहिं ओ मह पाइणो ॥ हिष्ट्वा चिरं रुदिरवा निर्भरं धारयित्वा हृदये । बभ्नोति कण्ठेऽसती कण्ठमुखी(=कण्ठिका,महो मम पत्यु: ॥ 48 Yauvanajo (anurāgo) yathā -Anudiaham vaddhante ..... (Vol. IV p. 1114) अणुदिअहं वड्द ते उभ उक्कुरुडे व्व दुक्खमुव्वहड् । कुलवहुआ विहवत्तण-णिप्फल-घण-गारवे थणए ॥ [अनुदिवंस वर्धमाने] उत्कराविव (=राशीभूताविव) दुःखमुद्रहृति । कुल्बधुका (=कुलबधूः) वैभव्य-निष्फल-धन-गौरवी स्तनी ॥

 49 ..... Tatra samksepädyartha-bhedatah kanisthädayo näyaka-bhedä bhavanti | Tatra ..... pratikūlavrttih sathahl Sa yathä Gharasāmiassa vaccia ..... (Vol. IV p. 1164)

For restoration of this gatha vide No. 51 infra.

 50 Loke pratīta - vrddhayah samsiddhāh | Tatra sārva-varņikah kanişthādi - nāyakah | Sa yathā -Jam vahai pīa-khandam (?) ..... (Vol. IV p. 1173)

This gatha is quite corrupt. It may be restored as follows :

ज वहइ बीओं कंडें मज्झ सुओ एकक-पहर-विणिवाई । तं कुलदूसणि सुण्हे थणाण तुह मत्थए पडउ ।। "यद वहति दितीयं काण्डं मम सुत एक-प्रहार-विनिपाती । तत् कुलद्षणे स्तुषे स्तत्योस्तव मस्तके पततु ।।

51 Nāyikāyāh kanīyasyanunāyikā | Yathā -Ghara-sāmiassa-vaccia (?) .....(Vol. IV p. 1174)

This  $g\bar{a}th\bar{a}$  is identical with the  $g\bar{a}th\bar{a}$  "Gharasamiassa", etc. cited to illustrate 'sathah', a type of  $n\bar{a}yaka$  (p. 1164); it almost agrees also with the verse "Jam cia piāṇaṇā", etc., cited to illustrate 'laulyam' one of the 64 kinds of anurāga (p. 782).

धरसामिअस्म वंचिअ-पिआणणा पडइ सहिमुहे दिट्ठी । लोलं बहुप्पआरं सा हु विधारेइ कामस्स ॥ "ग्रहस्शामिन वञ्चित-प्रियानना पतति सखीमुखे दृष्टि: । लिलां बहुप्रकारां सा खल्ज विधारयति कामस्य ॥

1 Atyantābhāvah śaśa-visānam nāstīti | Yathā -Jam jaddha addhi sāram

(Vol. IV p. 880)

ब जस्स अस्थि सारं तं सो देइ त्ति कि त्थ अच्छरिअं । अगहोतं पि [खु] दिष्णं दोहरगं तुएँ सवत्तीणं ।। वद्यस्यास्ति सारं तत् स ददातोति किमत्राश्चर्यम् । अभवदपि [खलु] दत्तं दौर्भाग्यं त्वया सपरनोनाम् (=सपत्नीम्यः) ।।

This gāthā, but for a few variant readings, agrees with GS III. 12 2 Sarvābhāvastasya nāmāpi nāstīti | Sa yathā -

Gāmāpa....sasesā.... (Vol. IV p. 880)

В

गामा पएस-सेसा णु रण्णसेसा कुइंग-परिवाडा । देहा वि अअिसेसा पेम्मस्स णरिय सेसं वि ॥ **ि**ग्रामाः प्रदेश-रोषाः नु अरण्यशेषाः लताग्रह-परिवाटाः । ] देहा अपि जीवित-शेषाः प्रेम्णो नास्ति शेषमपि ॥ 3 Tatra sabdāntarabhedo yathā -(Vol. IV p. 886) Bandam kīrāna nahe .... वंद कीराण णहे पहिआण पहे मआण छेत्तम्मि । तह कहमगोवि थोआरव-रसिअ ण चलई पर्अ पि । rवन्दं कीराणां नभसि पथिकानां पथि मृगाणां क्षेत्रे । तव कलम-गोपि स्तोकारव-रसितं न चलति पदमपि ।। 4 Samākhyāto yathā -(Vol. IV p. 888) Saccam sannā dhannā ... .... सच्चं सण्णा घण्णा जा तइ भा केसवेण गिरि-धरणे । गुरुभार-वावडेण वि तॅंस-वलिअच्छं चिरं दिट्ठा ॥ [सत्यं संज्ञा धन्या या तदा केशवेन गिरि-घरणे । ]. ] युद्य-भार-व्यापृतेनापि तिर्थग्वलिताक्षं चिरं दृष्ठा ।। 5 Sanketa-vātsalyam yathā....yathā vā -(Vol. IV p. 898) Vaddhavicchai pamsuli ... ... वद्धावेउ इच्छइ पंसुलि गामासण्णेस छेत्तेस । मुग्गस्त कण्ण-सरिच्छं दीसइ वण्णं पलासरुस ॥ िवर्धापयितमिच्छति पांसुली ग्रामासन्नेषु क्षेत्रेषु । मुद्रस्य वर्णसद्धां दृश्यते वन पलाशस्य ॥ 6 Sanketa-tātparyam yathā...yathā vā -(Vol. IV p. 899) Khujjanti jadantehim ... ... खुज्जंति झडंतेहि पल्लविआ होति पल्लयंतेहिं । गामासण्ण-पलासेहि पंसुली-हिअअ-सब्भावा ॥ rकुब्बन्ति शीयमानै: परल्विता भवन्ति परल्वद्रिः । 🕇 प्रामासन्त-पलाशैः पांसुली-हृदय-सद्भावाः ॥ 7 Sanketopajāpo yathā -(Vol. IV p. 899) Ummūlanti jaha tīra ... ...

उम्मूलंती जह तीर-तरु-वर्णि वहसि तह अहं मण्णे । होहिसि तुमं पि मुरले गंग व्व तवस्सि-परिवारा ॥ [उन्मूरुन्ती यथा तीर-तरु-वनीं वहसि तथाहं मन्ये । ] भविष्यसि त्वमपि मुरले गङ्गेव तपस्वि-परिवारा ॥ ]

8 Sanketa-praśno yathā -

Padamulliavāsoho ... ...

(Vol. IV p. 900)

(Vol. IV p. 901)

पढमुल्लअ-वासोल्लाइ बहल-मअरंद-मुरहि-गंघाइ । गोले कुडुंग-जुआइ कह ण णमिमो तुह पुलिपाइ ।।

प्रथम-वर्षार्द्राण बहल-मकरन्द-सुरभि-गन्धीनि । रोगेदे निकुञ्जयुतानि कथं न नमामस्तव पुलिनानि ।

9 Itivrttākhyānam yathā -

Ajja sahi so juāņo ... ... ...

अन्ज सहि सो जुआणो उवइट्ठो मुरलमुत्तरंतीए । संकेअ-पअडण-भंग-छरेण एआहि वाआहि ॥

अद्य सलि स युवा उपदिष्टो मुरलामुत्तरन्त्या । प्रस्केत-प्रकटन-भङ्ग च्छलेन एताभिर्वाग्भिः ।।

10 Dhvāntānuśocanam yathā.....yathā vā – Peduddesesu-paro ... ...

> पेदुद्देसेसु परोहडेमु हट्रेमु गाम-रच्छामु । विरहि करालंघआरआ साहअ केण त मुसिओ सि ॥

त्प्रेतोद्देशेषु ग्रहपश्चाद्धांगेषु हट्टेषु ग्राम-रथ्यासु । Lविरहि-इरालान्धकार कथय केन त्वं मुषितोऽसि ॥L

11 Dhvänta-satkāro yathā.....yathā vā – Pātahā sahi na dūī ... ...

(Vol. IV p. 902)

ण तहा सही ण दूई ण जण णेई णई-अड-कुडु गं । अह तम-णिवहो सहि णिद्ध-वंधवो बंधइ-जणस्स ॥ Гन तथा सखी न दूतो न जनं नयति नदी-तट-निकुझम् । प्रिथधा तमो-निवड: सखि स्निग्ध-बान्धवो बन्धकी-जनस्य ॥

12 Candrikābhisaraņam yathā......yathā vā – Adihāvijanto cia .... ... (Vol. IV p. 903)

(Vol. IV p. 902)

अविहाविउंबती च्चिअ शुरु--पुरओ पिअअमं समस्लिअइ । बोण्हा--सदण्ण-पड--बहुलंग-ठिओ कामिणी--सरथो ।।

-अविभाव्यमान एव गुरुपुरतः प्रियतमं समाहीयते । ज्योत्स्ना-सवर्ण-पट-बहुहाङ्ग-रिथतः कामिनी-सार्थः ॥]

13 Dūtāgamanam yathā – Sahlaņahaddhāhimuham ... ...

(Vol. IV p. 951)

सहिअण-सत्याहिमुहं वारइओ विसेसओ विअक्लिखविऊणं । जुअईहि पडिणिउत्तो अवबोहिज्जइ ससंभर्म दुइ-जणो ।।

[पत्ती-जन-सार्थाभिमुखं वारितो विरोषतो व्याक्षिप्य | Lयुवतिभिः प्रतिनिवृत्तोऽवनोध्यते स-संभ्रमं दूतीजनः ||\_

14 Upasthānam yathā -

Ento vipaläanto ... ...

एंतो वि पलाञंतो ण्हविअ-विभलंत-केस-हत्याए । विगलंत-वलअ-मालाए कह वि संभाविभो दइओ ॥ Гआयन्नपि पलायमानः स्नपित-विगलत्केश-हस्तया । दिगलद्वलयमालया कथमपि संभावितो दयितः ॥

(15) Nāyikāvadhānam yathā-Palihipādaa-puņņā....

(Vol. IV p. 968)

(Vol. IV p. 958)

फल्रही-बाहण-पुण्णाह-मंगलं लंगले कुणंतीए । बहुआएँ मणोरह-गब्भिणीएँ हत्था यरहरति ॥ GS. II. 65 (कार्पासी-क्षेत्र-कर्षण-पुण्याह-मङ्गलं लाङ्गले कुर्वत्या: । विधुकाया मनोरथ-गभिण्या हस्तौ थरधरायेते ॥

(16) Ubhaya-Krtam yathā-....pahāia....

(Vol IV. p. 969)

The verse, in question, is incomplete and obscure. It is, however, cited farther on (p. 1200) by Bhoja. There the text is almost complete:

पढमपहाऍ पुहक्किओ पओस-काल-पडिसिद्ध-धीरार्रमो । पेरछद्द गमणद्वपहे चंद-कर-समप्पिए पिए जुअइ-बणो ॥ \_्रधयम-प्रभया प्रथक्कृतः प्रदोष-काल-प्रतिषिद्ध--धैर्यारम्भः । \_्रेक्षते गमनार्थपये चन्द्र-कर-समर्पितान् प्रियान् युवतिबनः ।।]

(17) Dhīrāśrayo yathā-Dhario amarisapasaro.... Sambodhi 7.1-4

(Vol. IV p. 986)

षरिओ अमरिस-पसरो माण-क्खलणे वि ण पडिओ व्चिअ बाहो | तीऍ णवरं पिअअमेण गहिए विणेअत्त-लोअणं णीससिअं ।| [धृतोऽमर्ष-प्रसरो मान-स्खलनेऽपि न पतित एव बाष्पः ! ] [तया केवलं प्रियसमेन गहीते विनिवृत्त-लोचनं नि:श्वसितम् ।]]

(18) Vallabhādau vai [yātya]-hetuh kopo yathāta Dümei a me hiam....

(Vol. IV p. 989)

दूमेइ अ मे हिअअं पुणो पुणो वि रद्द-संग-जुत्त.णुणअं । दोस-पराहुत्त-ठिअं वर्लत-णिव्वोलिआहरं तीऍ मुद्दं ।। [दुनोति च मे दृदयं पुनःपुनरपि रहस्सन्न-युक्तानुनयम् । [दोष-पराङ्मुल-स्थितं वल्रन्मन्यु-मलिनिताघरं तस्या मुलम् ।।

(19) Priyāparādhāt manassamrambho roso yathā.... Nayanapaholirabāha....

(Vol. IV p. 990)

णअण-पहोलिर-बाह-प्फुरिआहर-मेत्त-णीसह च अणीसं । दूमेइ धरगआएँ तीसे रोस-विरमालण-परं हिअअं ॥ [नयन-प्रघूर्णनशील-बाष्य-स्फुरिताधर-मात्र-निःसहज्जानीशम् ।] दूनोति रह-गतायाः तस्या रोष-गोपन-परं हृदयम् ॥

(20) Viruddha-vākyādijah kopātišaya unmādo yathā-Sāhasu vilāsiaņim je....

(Vol. IV p. 992)

The verse is further on cited at p. 1018 (11 2-3) and p. 1029 (11 8-9). At all these places the text, as printed, is pretty corrupt. The verse may be restored as follows:

साहसु विलासिणि-अणं जे अहिलेति सरसावराहा पिअआ । किं हअ-दक्खिण्ण-गुणागं पहवंताण सुहअ एस सुहाओ ।। [कथय विलासिनी-जनमेव अभिलीयन्ते सरसापराधाः प्रियाः ।] [कें हत-दाक्षिण्य-गुणानां प्रभवतां सुभग एष स्वभावः ।।]

(21) Viruddha-vākyādijah kopātišaya unmādo ... ... yathā vā-· Āmapir..... fuhamaņa.... (Vol. IV p. 992)

> [सा] आम सुहअ गुण-रूअ-सोहिरी, आम णिग्गुणा अ अई । भग तीर्ये जो ण सरिसो किं सो सब्बो जणो मरउ ॥ हिंगे आम सुभग गुण-रूप-शोभनशीला आम निर्गुणा चाहम् ।" भिण तस्या यो न सदर्शः किं स सर्वो जनो म्रियताम् ॥

This gatha occurs in GS VI. 11.

(22) Kŗtāparādheşu krodhāprašāntir amarşo yathā-Aparajjhasuattāhe....

(Vol. IV p. 995)

This verse is further on (p. 1036 11 5-6) cited by Bhoja to illustrate inbhaya-dosāpādanam'. Only the first quarter agrees with its corresponding part in GS IV. 76.

> अवरज्झसु एत्ताहे वीसत्थो च्चिअ अणम्मि णिष्फल-मडए । काउं णिक्किव दुक्खं पत्तिअ सहउ अ एकर्स च्चिअ हिअअं ॥ अपराध्यस्वेदानीं विश्वस्त एव जने निष्फल-मृदुके । ट्रिज्रवा निष्कृप दुःखं प्रतीहि सहताञ्च एकस्थैव हृदयम् ॥

(23) Kopätirekaśca....yathä vä-Ia sävaparähapiaama.....

> इअ सावराह-पिअअम-दंसण-पसरंत-रोस-पडनलिओ । सहह विअभिअ-संरभ-विब्भमो माणिणी-सत्यो ॥ [इति सापराध-प्रियतम-द्र्शन-प्रसरद्रोष-प्रज्वलितः ।] राजते विजुम्भित-संरम्भ-विभ्रमो मानिनी-सार्थः ॥

(24) Āvirbhūtopalakṣaṇaḥ prakāśaḥ/Sa yathā-Dukkhantariamaṇasuham.....

(Vol. IV p. 998)

(Vol. IV p. 996)

दुक्खंतरिंअ–मणसुहं पिएण विमण-विलिओणएण पुलइअं । रोसागम--पडिपेस्लिअ-विसम-विरज्जंत~लोअणं तीऍ मुहं ।। टुदु:खान्तरित-मनस्सुखं प्रियेण विमनस्क-व्रीडितावनतेन प्रलोकितम् ।] रेरोषागम-परिप्रेरित-विधम-विरज्यमान-लोचनं तस्या सुखम् ।।

(25) Vāci vaiklavyam yathā-Uggāhiapamhutthā.....

(Vol, IV p. 1006

उग्गाहिअ--पम्हर्ट्ठा दर-जंपण--मुक्क-बहरू[--उण्ह-]णीससा । साहंति बिरह-दुक्खं असमत्त-पडिक्खिआ/पडिक्खरा वि से उल्लावा ॥ िउद्याहित-प्रस्मृता ईषउजल्पन-मुक्त-बहलोष्ण--निःश्वासाः । िडययन्ति बिरह-दुःखमसमात--प्रतीक्षिता/प्रतिकूला अपि तस्या उल्लापाः ॥

(26) Daņda-prakāresūpeksā yathā-Kaiaya-parammuhāņa.....

(Vol. IV p. 1010)

कइअव परंमुद्दाणं थोओसरिऊाण एक्क-सअलम्मि । पूरिङ्जइ रोमंचुग्गमेण दोण्हं वि ओआसो ॥ किंतूव-पराङ्मुखानां स्तोकापसतानामेकशयने । पूर्यते रोमाञ्चोद्रमेन द्वयोरपि अवकाशः ॥

(27) [Māna-vaikrtānuyogo māna-paripraśnah sa] Vāci yathā-Tanuampi anivvadaam..... (Vol. IV p. 1011)

> तणुअं रि अणिब्वडिअं पुणे पुणो वेविराहरोड-पिसुणिअं । वअणन्मंतर-भरि प्रं हिअअ-ठिअं किं तुद्ध प्यसम्मद्द वअणं ॥ तनुकमपि अस्पष्टीभूतं पुन: पुनर्वेपनशीलाधरोष्ठ-पिशुनितम् । विदनाभ्यन्तर-भृतं हृदय-स्थितं किं तब प्रशाम्यति वचनम् ॥

(28) (Priyāpratyānayanāya priyasya bhujanga-bhangi-bhāsitāni citra-cātūktayah [Tāśca ātmano doşābhyupagame..... ubhayābhāve ca] ] Ubhayābhāve yathā~ (Vol. IV p. 1013) Kaavippio na .....: कअ-विष्णिओ ज माणिणि मणांमि कह तुरुझ वअज-पढिऊलं । ब्रुआ-विष्पिओं सि एवं वि दारुणं ताव मा भणसु ॥ इतविप्रियो न मानिनि भणामि क्यं तव वचन-प्रतिकूलम् । कत-विप्रियोऽसि एतदपि दारुणं तायद् मा भण ॥ (29) Drši dainyam yathā -(Vol. IV p. 1015) Padivakkhe dumijjai ... ... पडिवक्से द्मिज्जइ जिए ण वीसवइ गुरुअ-मंतु-पडिहआ । तीप कह वि सहि-अणे खंडिअ-पेम्मा पडह णिसम्मइ दिही ॥ . . ⊓प्रतिपक्षे दयते यस्या न चिश्राम्यति गुदक–मन्तु–प्रतिहता ! तस्याः कर्यमपि सखीवने खण्डित-प्रेमा पतति निषीदति दृष्टिः ॥ (30) Priyāśrita-prabhutva-visayo (upālambho) yathā -(Vol. IV p. 1018) Sāhasu vilāsiaņijje ..... For the restoration of this verse vide No. 20 supra. (31) Ārdrāparādhatā yathā -(Vol. IV p. 1029) Sāha suvilāsiņiaņam ... ... For the restoration of this verse vide No. 20 supra. (32) Atha mäna-sukhänubhavah/Tatra mäne bahumänädisampadyogād ayam bahumato...... sodhā sambhavati | Teşu śiksito yathā...yathā vā -Cumbasu Sahattauttam ... ... (Vol. IV p. 1034) चंबस सहस्यहुत्तं मुहमिणमो हारिअं मए जूए । माणो उण मुच्चइ सामलंगि कह माणइत्तीए 11 िचुम्ब सहस्रकृरवो मुखमिदं हारितं मया चूते । मानः पुनर्भुच्यते स्यामलाङ्गि कथं मानवरया ।। It may be noted here that this gatha is further on cited twice by Bhoja, once to illustrate 'Kāryopadhāna' (p. 1044) and again to illustrate •Kālāsahisņur' dhirā (nāyikā) (p. 1169). The text of this gāthā is, however. found to be corrupt at all the three places. (33) Ubhayadoşāpādane (mānotpattiķ) yathā -Aparajjhasu ettāhe ... ... (Vol. IV p. 1036) For the restoration of this verse vide No. 22 suprā. (34) [Atha mānabhangopādhayah/Te ca nidrā....kāryam.... bhavanti] ] Teşu Kāryopādhānam yathā -

Cumbasu sahassaattam ... ...

(Vol. IV p. 1044)

For restoration of this gatha vide No. 32 supra. (35) Avadhi-dana-krtah (priya-prasnah) yatha -(Vol. IV p. 1063) Jāva a na dehi ohim ..... जाव अ ण देइ ओहिं डवऊढं जाव णेअ सिंढिलेह । मरणेण पुणो किं ण मह ताव गरुआविओ अष्पा ॥ त्यावच्च न ददाःखवंश्विमुपगुढं यावन्नैव शिथिलयति । मरणे पुनः कि न मम ताबदुगुरूकृत आत्मा ॥ (36) Adhikaranam yathā – (Vol. IV p. 1068) Jamjhāvāottiņie ..... झंझावाडत्तिणिए घरम्मि रोत्तूण णीसह--णिसण्णं । दावेइ व गअवइअं बिज्जुज्जोओ जलहराणं ॥ हा अक्सावातो चुणिते ग्रहे रुद्तिता निःसद्ध-निषण्णाम् । Lदर्शयतीव गत=प्रोषित-]पतिकां विद्युद-द्योतो जलघराणाम् ।। The opening words of this gatha agree with the corresponding words in GS II. 70 but the rest of the gatha is altogether different. The gatha under discussion, however, agrees with GS IV. 15. (37) Tatra manorathopagamo yathā -Jena thiavialiadhavala ..... (Vol. IV p. 1103 जेण दिउअ-बिअलिअ-धवल-बलअ-पडिरोहणेक्क-रसिआहि । बाहाहिं कह णुतुरिज्झ मामि पहिअ पुरंधीहिं ।। त्येन स्थित-धिगलित-धवल-वलय-प्रतिरोधनैक-रसिकाभ्याम् । .बाहुभ्यां कथं नु त्वर्थते सखि पथिक-पुरन्धोभिः ॥ (38) Kalāsahisņur dhīrā yathā -Cumbasu sahassahuttam ..... (Vol. IV p. 1169) For restoration of this gatha vide No. 32 supra. (39) Navodhāyāh kāma-praudhi-piśunam ārtava-daršanam parihārah | Yathā -Sohai visaddhasiddhattha ..... (Vol. IV p. 1182) सोहइ विसुद्ध-सिद्धत्यको अदंतुर-विसुद्ध-सीमैतो । गु फिअ-सिणिद्ध-दर-प्पसिढिलालअ-केस-बिण्णासो ॥ Гशोभते विशुद्ध−सिद्धार्थकोऽदन्तुर--विशुद्ध−सीमन्त: । 🤋 ५गम्फित∼स्निग्धेषत-प्रशिथिलालक–केश–विन्यासः ।। 」 (40-43) Indorudgamaścandrah (? ścandrodayah) / Yathā -Tāvasuleaadharāhara ..... (Vol. 1V p. 1186) ताव अ सुवेल-धराहर-कड-तडंतरिअ संतिअर-परिगाहिआ । i) दीसः योअ-थिआ अंसमारुद्वंति व्य णहअलं पुव्वदिसा ॥

तावच्च सुवेल-घराधर-कट-तटान्तरित-शशि-कर-परिग्रहीता ।] ट्रिइग्रेते स्तोकस्थितांसमारोहन्तीव नभस्तलं पूर्व-दिशा ॥

- ii) विदुम-वलअङ णिहार हिरोग्गभा अवरा [णु] दाढा सुहआ ! सोहइ असोअ-णिम्मिअ-वम्मह-चाव-तणुई मिर्जकस्स कला !! बिढुम-वलयार्ध-नीहार-हीरोद्रतापरा नु दंण्ट्रा सुभगा । ्योभतेऽयोक-निर्मित-मन्मथ-चाप-तन्वी मृगाङ्गस्य कला ।।
- iii) जोण्हा--रस--चुण्णइमं कर-विच्छूद-तिमिराइभ-परिक्खेवं । रइअ-मअ-पत्तलेहं मुहं व रअणीपॅ दाविअं ससिविवं ॥ ुज्योत्स्ना--रस--जूर्णितं कर-विक्षिप्त--तिमिरायित--परिक्षेपम् ॥ रचित -मद-पत्रलेखं मुखमिव रजन्या दर्शितं शशिबिम्बम् ॥
- iv) पढमं विहुम-अप्पो पञ्छा होइ सविसेस-धवल-च्छाओ । मअ-पर्ल्ल'बअ -विलासिणि-मुह-पडिमामुक्क-दप्पणो व्व मिअंको ॥ [प्रथमं विद्रुमकल्पः पश्चाद् भवति सविशेष-धवल्टछायः । [मद-पल्लवित-विलासिनी-मुख-प्रतिमामुक्त-दर्पण इव मृगाङ्कः ॥]

(44-45) Varşāsu kadamba-nīpa-hāridrumā (? hāridrakā)di - kusumaih prahara-(ņa)-bhūtaih dvidhā balam vibhaajya kāminām krīdāh kadamba-yuddhāni | Yathā -Thanavattu ccia Kalamba ..... (Vol. IV p. 1193)

- (i) थणवहो च्चिअ कलंब -रेणू--णिव्भर-णिमीलिअच्छीए । हम्मइ सेसो वि जणो कलंब--कुसुमेहि सुण्हाए ॥ [स्तनपृष्ठमेव कदम्ब--रेणु--निर्भर--निमीलिताक्ष्याः । हन्यते सेषोऽपि जन: कदम्ब--कुसुमैः स्नुषायाः ॥]
- (ii) हम्मइ पिआए दहओं कलंब-गुच्छेण मुच्छई दिअरो । हम्मइ दइएण पिआ पीडा उण से सवचोणं ।। [हम्यते पियया दयितः कदम्ब-गुच्छेन मूच्छति देवरः । हम्यते दयितेन प्रिया पीडा पुनस्तस्याः सपरनीनाम् ।।]
- (46) Sprhayantī-vratam aslamī-candrakaḥ/Sa hī caitra caturthīto 'slamacaturthyām udīyamānaḥ kāminibhirāpyate (? arcyate)| Yathā –

Avasahapavvaa-caranena .....

(Vol. IV p. 1195)

अवस-इअ--पक्व--चरणेष पुत्ति मा खेअअसु सुभणुं । उग्गमिहमाण--ससी तुह वभण--सिरीऍ [हि] जुअसोहो ॥ [अवश-हत--पर्व-चरणेन पुत्रि मा खेदयस्व सुतनुम् । ठद्रमिष्यमाण--शशी तव वदन--श्रिया [हि] युत-शोभः ॥]

(47) Krīdānte grhāgamanam grhapratyāgamaļ / Yathā – Sā tui sahatihadinnam ..... (Vol. IV p. 1195) सा तुइ सहत्य-दिण्णं कण्णे काऊण चोर-संघाडिं । लज्जाछुइणी वहुआ घरं गआ गाम-रच्छाए ।। सिंग त्वया स्व-हस्त-दर्स कर्णे कृरवा बदर-संघाटीम् । लज्जाछुर्वधुका ग्रहं गता ग्राम-रथ्यथा ।।]

The first part of the first half of this  $g\bar{a}th\bar{a}$  agrees with GS II. 94. The gatha, as a whole, however, agrees with GS. V. 19 leaving out of consideration minor variants.

- (48–49) Sambhogärtham śarīra-pratikarma prasādhanam/Yathā Darattamapattaleho ..... (Vol. IV p. 1198)
  - (i) दरमत्त-पत्तलेहो महग्धविअ-पिअअमोवऊइण-मुहिओ । पट्रि-मुह-ट्रिअ-हिअओ जाअइ पज्जत्त-मंडणो जुअइ-जजो ॥ [ईषम्मात्र-पत्रलेखो महाधित-प्रियतमोपगूहन-मुखित: । पृष्ठ-मुख-स्थित हृदयो जायते पर्याप्त-मण्डनो युवति-जन: ॥]
  - (ii) णिम्मविअ-मंडणाण वि सोहा वासअ-विमाणिआण विमलिआ । मोहं णेवच्छमिणं परिओसो चिचअ पसाहणं जुअईगं ।। [निर्मित-मण्डनानामपि शोभा वासक-विमानितानां विमर्दिता । मोर्ध नेपथ्यमेतत् परितोष एव प्रसाधनं युवतीनाम् ।।]

```
(Vol. IV p. 1199)
```

- (i) णेवच्छ-दिण्ण-हिअओ ओसरिअ--सहिअणो अंतट्ठिओँ णिहुअं । पेच्छइ आइत्त-पहं पिअ-पडिवत्ति-रसिओ विलासिणि-सरथो ।। [नेपथ्य-दत्त-हृदयोऽपस्तत-सखीजनोऽन्तःस्थितो निम्हतम् । प्रेक्षते आदीप्त-पर्य प्रिय-प्रतिपत्ति-रसिको विलासिनी-सार्थः ।।]
- (ii) भालिहइ पिअअमा आरण्ण-विओअं वम्मह-आउर-हिअअं । पुलडम्ममेग पिसुणिअ-केअव-माग-विमुहं विलासिणि-सरथं ।। [आलिखति प्रियतमा आसन्त-वियोगं मन्मथातुर-हृदयम् । पुरुकोद्रमेन पिशुनित-केतव-मान-विमुखं विलासिनी-सार्थम् ।]]
- (iii) अप्पेइ अ जुबइ-जणो ताबिअ-दइआण समुह-दंसण दिष्णं । हिव्रअ-प्पहुत्त-महिअं मअण-पहुप्पंत-लोअगो परिओतं ।। [अर्पयति च युवतिजनस्तापित-दयितानां (=दयितेम्यः) संमुख-दर्शन-दत्तम् । हृदय-प्रभूत-महितं मदन-प्रभवँल्लोचनः परितोषम् ।।]

<sup>(50–52)</sup> Ratyāvāsa–pravešo vāsagrhopagamanam/Yathā – Nevaccha-dinna-hiao

अहिसारणदठ--परिथए चिर-गमणुन्नाअ-णीसहाण समअनं । बोसमिउं पढम-गञं ग देइ जुबईण सुरअ--नुरिञं हिअञं । [अभिसारणार्थ--प्रस्थिते चिर--गमन-खिन्न-निःसहामां समदनम् । बिश्रमितुं प्रथम-गतं न ददाति युवतीनां सुरत-स्वरितं हृदयम् ।!}

- (54-55) Priyajanāhvānāya sakhyāpti-sampresanam dūtī-visarjanam yathā -Nivasasi dukka-sahāā ..... (Vol. IV p. 1200)
  - (i) णिवससि दुक्ख--सहाआ मह हिअए सो पिओ तहिं चेअ । सहि सुणह दो वि तुम्हे परमर्थं कीस संदिसिमो ।। [निवससि दुःख--सहाया मम हृदये स प्रियस्तत्रैव । सखि धुणुत द्वावपि युवां परमार्थं कस्मात् संदिशामः ।।]
  - (ii) अहिअं समागमाओँ वि पिअअमसंदेसिआहि दूईहि । सोक्खं बहुणंदअरा सीसंता देति संदेसा ।। [अधिकं समागमादपि प्रियतम-संदिष्टाभिर्दूतीभिः । सौरूयं बहु-नन्द-करा कथ्यमाना ददति संदेशाः ।]]
- (56–57) Nimitta-višesāt priyāņām gamane svayam vā tatra gacched iti svayam vā gamanam yathā –
  - (i) Vicchindijjai dhīram ..... (Vol. IV p. 1200)

विच्छिदिण्जइ चीरं दारगआ पडिवहं ण णिज्जइ दिट्ठी । गम्मइ दइअम्मि गए पिआण गअ-दूइ-मग्गउ दइअ-वसहि ॥ [विच्छिद्यते धैर्य द्वारगता प्रतिपर्य न नीयते दृष्टिः ।

- गम्यते दयिते गते प्रियाणां गत-दूती-मार्गतः दयितवसतिम् ॥]

For this verse vide No. 16 supra.

(58-60) Prāptasyābhyutthānādi-pratipattirāgatopacārah / Yathā -Jaņia-harisāņa ..... (Vol. IV p. 1200)

- (i) जणिअ-हरिसाण तक्खण-हिअआपडिअं पि पिअअमन्भुर्ठाणं । अंगेहि कामिणीणं संभावेडं मआलसेहिं ण चअइ ।। [स्रनित-हर्षाणां तरक्षण-हृदयापतितम पे प्रियतमाभ्युत्थानम् । अङ्गाः कामिनीनां संभावयितुं मदालसैर्ने शक्यते ।।]
- (ii) कामिणी-ज्जास्त सहसा पिअ-दंसण-विश्यरंत-हरिस-विमुहिआ । दिअसगुणिआ वि हिअए ण होति पडिवत्ति-भर-सहा उल्लावा ।। [कामिनी-जनस्य सहसा प्रिय-दर्शन-विस्तीर्यमाण-हर्ष-विमुखिता: (विमुग्धा) वा । दिवस-गुणिता अपि हृदये न भवन्ति प्रतिपत्ति-भर-सहा उल्लापाः ।]

(iii) तामरस-कोमलाओ पिअ-कंठालिंगणे समुक्लिताओ । परिरंभावीलाओ जुअईण घरेइ वम्महो बाहाओ । [तामरस-कोमलान् प्रिय-कण्ठालिङ्गने समुस्क्षिप्तान् ।। परिरम्भापीडान् युवतीनां धारयति मन्मथो बाहून् ।)]

| 61-62 | Kūrpāsaka-vibhūsaņādi-tyāgaķ | kaňcukādi-mokṣaḥ/Ya | athā – |    |    |       |
|-------|------------------------------|---------------------|--------|----|----|-------|
|       | Savvangattā kancuammi        |                     | (Vol.  | IV | p. | 1202) |

- (i) सब्वंगाओ हिअ-कंचुअस्मि मणि-वलअ-णिबिड-परिच्चत्ते । दे रइ-लालस-लीला-विसूरिअं सहउ मिहुणस्स ।। [सर्वाङ्गाद् हृत-कञ्चुके मणि-वलय-निबिड-परित्यक्ते । प्रार्थये रति-लालस-लीला-खिन्नं राजतु मिथुनस्य ।।]
- (ii) वीसंतस्स विलासिणि-हिअए कुसुमाउहस्स रसणाए । पुण्णाह-मंगर्छ पिव गिज्जड मुच्चंत-वंधाए । [विश्राम्यतो विलासिनी-हृदये कुसुमायुधस्य रशनया । पुण्याह-मङ्गडमिव गीयता मुच्यमान-चन्धया ।।]
- 63 Vyalīkānucintanama[pa]rādha-smaraņami/Yathā -Uggāmi-hiaa-pammattham ...... (Vol. IV p. 1210) उग्गामि-हिअअ-पम्हट्ठं खण-संभरिआवराह-दूमिअ-विहलं । खलंत-महु-मअ-सुहअं अपरिष्फुड-जंपिअं विलासवर्द्रणं ॥ [उद्गामि-हृदय-प्रस्मृतं क्षण-संस्मृतापराध-द्त-विह्वलम् । स्वलन्मधु-मद-सुभयम् अपरिस्कुट-जल्पितं विलासवतीनाम् ॥]
- 64 Balāt kešagrahaņam hatha-kaca-grahaḥ/ Yathā –

   Uggāhiam na bhaniam .....
   (Vol. IV p. 1213)

   डगगाहिअ ण भणिअ हिअप चिरचितिअं पि राअ(?रोस)-परीणअं ।

   माणंसिणीए पिअअम-सरहस-कअ-गाहिअग्मि माणग्गहणे ॥

   [उद्माहितं न भणितं हृदये चिर-चिन्तितमपि राग(? रोष)-परिणतम् ।

   मनस्वन्या प्रियतम-सरसर-कच-ग्रहीते मान-ग्रहणे ॥

65-66 Balādālinganam prasahyāsleşah/Yathā -Lambhapusiādharābho ...... (Vol. IV p. 1214) (i) दंभ-पुसिआहराओ रहसालिंगण-विद्धण्ण-वम्मह-पसरो । होइ रमिअब्व-कोग्गो दइअ-बलामोडि-चुं बिओ जुभइ-जणो ॥ [दम्भ-प्रोडिळताधराभो रभसालिज्ञन-वितीर्ण-मन्मथ-प्रसर: ।

- भवति रन्तव्य-योग्यो दयित-बलात्कार-चुम्बितो युवति-खन: 🔢
- (ii) अम्घइ गलेत-घीरं दइअ-हठालिङ्गिभाण णभण-च्चुं विअं । विसम-परिअट्टिअ-मुहं समुह-वलंत-हिअअं विलासवईणं ॥ Sambodhi 7. 1-4.

[राजते गढद्–धैर्यं दयित–हठालिङ्गितानां नयन--चुम्बितम् । षिषम--परिवर्तित--मुखं संमुख--बलद्-हृदयं विलासवतीनाम् ॥]

(Vol. IV p. 1214)

चलणाइअस्स पद्दणो पुलइअन्मरथालअं पुलोअंती । सबइ सकज्जल-बाह-च्छलेण मार्गसेणी माणं । [चरणाहतस्य पत्यु पुलकित-मस्तालकं प्रलोकयन्ती । स्रवति सक्षज्जल-बाष्पच्छलेन मनस्विनी मानम् ।।]

68 Pūrņapātrādi-haraņam prītyādayo yathā – Ko mam baddhāvehii ... ... ...

67 Caranāhatih pādābhighātah Yathā -Calanāhaassa paiņo ... ...

(Vol. IV p. 1219)

को मं वद्वावेहिइ जस्स तुमं हरित-विअसिअ कओला । तस्त तुमं किं दाहिसि भणिऊण पिएण उवऊढा ।। [को मां वर्घापयिष्यति यस्य खं इर्ष-विकसित-कणेला । तस्य (तस्मे) खं किं दास्यति भणिरवा प्रियेगोपगूढा ।।]

69 Priyāvalokanam samdaršah | Yathā -Assiasohāisao ... ... ...

(Vol. IV p. 1220)

अस्तिअ-सोहाइसओ सञ्चाए वि भोइदेव--दंसण--जणिओ । जह हिअअस्स पहरिसो तह हरिस--निसंठुलाण अच्छीण सुहं ।। [आश्रित--शोभातिशय: सत्याया (=सत्यभामाया) अपि भोगिदेव दर्शम-जनित: । यथा हृदयस्य प्रहर्षस्तया हर्ष-विसंस्थुलयोरक्ष्णोः सुखम् ।]]

This verse which mentions Satyä (=Satyabhāmā) and Bhogideva (=Kṛṣṇa) and is in Skandhaka metre is most probably drawn from 'Harivijaya', an epic poen now lost.

70-71 Punargrhamandanam bhavana-pratisamskārah/Yathā -

(i) Tuha sundari ghara-Kuddam ....

(Vol. IV p. 1222)

तुद्द सुंदरि घर कुद्धई दूरोगाअ--वाडअं दुमंतीए । मज्झ णिराअ - वलिअं वलेइ पडिवक्ख-दिअआईं ।। [तब सुन्दरि ग्रह-कुडयं दूरोद्रत-व टं धवलयन्त्या: । मध्यं प्रकट--वलिं वलते प्रतिपक्ष-हृदयानि ॥] (ii) तुद्द खामोआरि दूमिअ-दूर-चिछत्तण होइ हरथेण । आलिहिअ-मुद्ध-कंकेल्ली-पल्लवं विव कुडुमिणं ।। [तब क्षामोदरि धबलित दूर क्षिप्तेन भवति हस्तेन । आलिखित-मुग्धाशोक पल्लवामव कुडयमिदम् ॥]

I am thankful to Dr. H. C. Bhayani and Prof M. V. Patwardhan for their valuable suggestions to improve some of the readings. Please read märgodiksanam for märgädiksanam (p. 19. gäthä 37.

# "SĂMRAJYALAKȘMÎPĨȚHIKĂ OF ĂKĂŚABHAIRAVAKALPA: A TĂNTRIK ENCYCLOPAEDIA OF MAGICORELIGION'

### Ganesh Thite

The Sāmrājyalaksmīpīthikā\* of the Ākāšabhairavakalpa deals mainly with the tantric worship of Samrajyalaksmi i.e. the Goddess of wealth of Empire. The worship and other ritual in connection with the Sāmrājyalaksmi are to be performed for the sake of extending the empire and making it safe and secure. Accordingly many other subjects that are useful for an ambitious king are detailed in this text. Thus for example the text deals with the science of warfare, of archery, of horses, of elephants etc. and also prescribes the ways in which a king should behave daily. Moreover the work also prescribes many religious festivals and observances which are to be celebrated or observed during the whole year. Thus the work can be rightly described as an encyclopaedia as well as a tantric treatise. The information on various subjects given here contains numerous details of the magicoreligious view point of Indian thinkers. Therefore like many other encyclopaedic works (e.g. Mānasollāsa/Abhilasitārthacintāmani or Sivatattvaratnakara etc.) this work is important more for the history of religion than for the history of various arts and crafts described in it.

### Nature and importance of Sāmrājyalaksmī

In the beginning, while describing the nature and importance of the Sāmtājyalakşmī it is said that this is the god less of wealth obtained by the kings by conquering empire through good means. The kings who are favoured by this goddess, who behave according to the way prescribed in the science of polity and are religious can conquer easily other nations and cities rich in wealth and food. These kings get elephants, horses etc. as well as women adorned with ornaments and with face like moon. The religious kings like Māndhātr, Rāma, Yudhisthira obtained great empires by worshipping the Sāmrājya-lakşmī (Patala 1). The goddess Sāmrājyalakşmī is considered to be sitting on a lotus in the palace named Chintāmanī situated in the city named Vijayā. This city is situated on the Śveta-island in the ocean of milk (Patala 2).

#### Worship of the deity of empire

Om namo bhagavatyai sāmrājyadāyailakşmyai svāhā is the sacred formula of the deity of empire. This formula is helpful for removing all the sins, obtaining empire, and getting salvation. It has sixteen syllables, its seer is the Lord Śańkara, metre jagatī, and Mahālakşmī who gives

\* Ed. K. Vasudeva Sastri and K.S. Subrahmanya Sastri, Tanjore, 1952.

empire is its deity. Om is its seed and svaha is its power. One should mutter this formula for one lac times and then perform an offering. Then one should feed Brahmanas (Patala 3). A golden or silver diagram of this deity should be prepared. If one worship the deity of wealth of empire in this form, one's all the sins and calamities will be removed and evil beings run away from him (Patala 4). In order to get a large quantity of wealth one should perform the following rite. Near a temple, or on the bank of a river, or near a cowstall or in the courtyard, a pendal measuring eight hands should be erected. It should be adorned with mirrors etc. There should be iars full of water at its entrance. There should be a pit of the size of a leaf of holy fig tree for the sake of fire. In the eastern part of the pendal, there should be the altar measuring one hand. The fire-pit and the altar should be besmeared with cow-dung and adorned with colour-powder. Flowers, fruits. etc. should be kept ready. The sacrificer should take a bath, apply a mark on his forehead, and perform the punyahavacana. Then he should get the diagram purified with Pañcagivya and establish it with Tantric and Vedic formulas. Then the principal deity should be worshipped and offering of food should be made. Fire should be enkindled and an offering should be made in the fire. This diagram should then be given to a Brahmana along with some other gifts. Similarly, money should be given to poor and helpless people. Two hundred and fifty or five hundred Brähmanas then should be fed. This rite is helpful for getting wealth (Patala 7). In order to get long life, one should offer durva-grass besmeared with honey, into fire. For the sake of removing the sins, one should offer sesams bes neared with honey into fire. Similarly offerings of ghee of cow are to be made for the sake of increasing one's strength, of leaves of mango-tree, soaked in mitk, for the sake of curing one of fever, of new flowers of Palasa-tree for the sake of securing one's intelligence, of milk of cow for the sake of increasing cows, and of faggots of Bibhitaka-tree for the sake of destroying one's enemy (Patala 8).

A great worship of the Sāmrājyalaksmī should be made when there appear some phenomena e.g. when many people die, when there are no rains, when an enemy attacks upon the country, when deities laugh, dance, or move, when an earth-quake occurs, when trees are blossemed without the proper seasons, when rain-bows appear at night, when stars appear during the day-time, when forest-animals run in cities, when there appears to be a hole in the sun, when there is a shower of stone, blood or dust, or when white crows appear. All those who either speak, or listen to or think of or show them are equally affected by the bad consequences of the phenomena. When there are these phenomena, the king suffers or is transplaced. Therefore, it is essential that the king should perform a great worship of the Sāmrājyalaksmī (Patala 10). For the sake of this great worship, a place should be prepared. Priests should be honoured by the gifts of ornaments and be asked to recite Veda (Patala 11). Before the great worship, water from the rivers like Ganga or Yamuna should be given to the deity for the sake of sipping (acamana). Then the deity should be bathed with Pancamrta. Then it should be bathed with holy waters poured through golden jars, while the Sri-sukta is being muttered. Then garment similar in appearance to the moon-light and brought from China. should be dedicated. Flowers like Jati, Pumnaga, Campaka, Asoka, Mallikā. lotuses etc. as well as incense, and lamp with ghee of cow and with a clean wick should be offered. Ample quantity of food consisting of various kinds of rice and other eatables, one thousand pieces of bananas. mangoes, coconuts etc. should be offered. Five jars of water also should be given. Water should be given for drinking and for washing hands also. The offering of food should be followed by the offering of betle Then the king should walk around the deity keeping it to his right hand. Then it should be raised and handful of flowers should be offered (Patala 13). Then the king should pray to the deity to pacify the evil phenomena, remove the danger suggested by them, and give long life and plentitude of wealth. Then the king should make a gift of the image of the deity to his teacher. This "great worship" can be performed by the king on his birthday also. Thereby happiness, deseaselessness and thieflessness are secured among the people (Patala 14).

In order to avoid the evil effects of the phenomena, a 'great pacification' (mahāšānti) should also be performed. For the sake of this rite, the ground should be besneared with cowdung and colour-designs should be made on it. Deities should be established tributes (bali) should be offered and the Vāstu-hymn should be recited (Patala 17). Then the sacrifice to plants (Grahayajña) should be performed (Patala 18). Then an offering to the Lords of the directions (Dikpālahoma) should be perforemed. Then the Lords should be established and worshipped with the Vedic and Tāntric formulas. Then an offering should be performed in the way of domestic rites or of Tāntric rites (Patala 19). Then the greatpacification should be performed (Patala 20) and the image of the Sānnājyalakum should be given to a Brāhmana. By performing the great pacification in this way the king gets numerous good results (Patala 21).

#### Festivals; Vows and Worships throughout a year

The whole year is full of various sacred days and a king should perform everyday the rites proper to it. Thus on the first day of the month of Caitra, i.e. the first day of a year, the king should honour grown up ladies belonging to Barähmana-caste and having sons and grandsons, and give them daksinās and betles. The rice-grains given by them should be

borne on the head. The king then, along with his friends, wives and sons, eat leaves of Nim-tree, mixed with sugar. He should sprinkle on earth a few drops of oil for the sake of seven immortals like Asvatthama etc. and then take bath after having applied oil to his own body. Then he should listen to the prognosis of the year from an astrologer (Patala 82). In the evening of this day, he should attend the programmes of wrestling, boxing, music, drama etc. One who celebarates the day of year-beginning in this way gets long life, progeny etc. (Patala 83). On the ninth day of the bright fortnight of Caitra, one should celebrate the birth-date of Rāma. On that day one should observe fast, bathe the image of Rama and worship him. In the night one should listen to the recitation of Purana-texts and remain waking throughout the night (Patala 84). On the Full-Moon-day of Vaisākha, gifts of following things are to be made- betels, Gopīcandana, camphor, saffron, musk, clove, water. bedding, roots of Andropogon Mnricatus, campaka-flowers, foot-wears, rice boild with milk and sugar, (cold-) drink, juice of sugar-cane, water-jar, butter, curds, milk, coarse flour, umberlla etc. (Patala 87). On the new-moon-day of Jyestha, Vrsabha-Vrata should be performed. In it one should get prepared wooden bulloks on the earlier day. On the new-moon-day one should keep them in the granary after worshipping them. Thereby there will be ample growth of cuttle, wealth. grains, progeny etc. (Patala 88). On the eleventh day of the bright half of Āsādha, one should worship Vișnu (Patala 89) On the full-moon-day of Śrāvana, Varalaksmi-vrata should be performed. This leads to obtainment of empire. In it one has to worship Laksmi, royal emblems and treasury (Patala 90). On the eighth day of the dark fortnight of the same month. birth of Krsna should be celebrated. This rite was performed by Dilipa. Nābhāga, Ambarīsa, Hariścandra and Gādhi for the sake of pleasing Krsna. In this rite one has to observe a fast and worship images of Krsna. Devaki and Vasudeva. Next day these images are to be given to a Brahmana (Patala 92). On the fourth day of the bright half of Bhadrapada. Siddhivinäyaka-vrata should be performed. In the morning one should get bathed with water mixed with white sesams. An image of Ganesa should be made either of gold, silver or clay, The thighs and legs of this image should be short, There should be all kinds of adornments on it. This image should be ritually established and twentyone modakas (a variety of sweatmeat) should be offered. Durvagrass should also be offered. A priest should narrate the story of Ganesa and one should listen to it. (Patala 93). On the fourteenth day of the same fortnight one should perfrom Anantavrata. Ananta (serpent) should be made of Darbha-grass. It should have seven hoods. Then it should be worshipped. A thread should be worn on the wrist. This rite should be performed for fourteen years (Patala 96). Navaratravrata should be performed in the month of Asvina. One should obse-

rve fast, mutter the Gâyatrī-formula, recite Veda. One who listens to Devimāhātmya during this period gets salvation (Patala 97). During the festival the king should wear a thread in honour of Sāmrājyalaksmī, Thereby he becomes the lord of all the worlds. Then the chaptain should advise him the duties of king (Patala 99-100). In this advice the chaplain tells him to be devoted to the welfare of the people, to good activities, protection of the Brahmanas, service of the ascetics, honour the astrologers, maintaining the physicians, knowers of the secret doctrines and practices, artists, fire-worshippers, those well-versed in the texts of Saivism and Vaisnavism; poets, singers, dramaturgists, knowers of rhythm, of archery, of boxing, Ksatrivas, Vaisyas, Sudras and mystics. He further advices him to guard the people from mixture of castes (Patala 101). Then horses and elephants should be worshipped. (Patala 106). Then there should be some items of entertainments and the king should observe them. First, he should see the army consisting of chariots, elephants, horses, and infantry. Then he should see the tributes presented by the officers. Then there should be some music, recitation of poems, exibition of ships, wrestling, fights of rams, boars etc. Then some fire-work may be done. The king should see birds etc. made of cloth or leather. Then the king should give fragrances, betels etc. to the artists. Then the king should go to harem and narrate the details of the items of entertainments to the women there. The king should be circumambulated with lamps kept in golden vessel. This festival should be performed for nine days in this manner. On the tenth day the king should throw some arrows towards the direction of his enemy (Patala 107). By throwing arrows on one's enemy in this way, one becomes victorious because of the sacredness of this day. If one starts studies on this day one gets mastery in the subject undertaken. On that day the king should worship arms. He should think of the lord of the direction to which he wants to attack. He should go some distance in that direction riding on elephant. Some soldiers should accompany him at that time. Then the king should take the arms kept earlier on a Sami-tree and shoot some arrows. At each of the eight directions he should shoot three arrows. After this rite is over, he should return to the city (Patala 108-109). On each of the nine days of the Navarātra-festival, the king has to perform worship of maidens. This leads to the fulfilment of all the desires and victory over the enemy. The maidens to be worshipped should not be younger than one year. For they cannot have any interest in the worsihp. The maidens should be of the age of two to ten years. They should not be having any limb more or less or of black colour or from low type of families. This rite of worship of maidens can be performed at any other time of calamities etc. also (Patala 76)

On the fourteenth day of the black fortnight of Asvinamonth, gift of lamps should be made for the sake of removing the deity of poverty (Patala 112). On the first day of the bright half of Kārtika-month, Bali should be worshipped (Patala 113) In the month of Mārgasīrša rice mixed with pulse should de offered to Višņu (Patala 116). In the month of Pauşa, on the day of transition of the sun to capricorn, gifts of cows, land and sesams should be made (Patala 117). The fourteenth day of the black fortnight of the month of Māgha is known as Mahāšivarātrī. On this day one should observe fast (Patala 118). On the first day of the bright half of Phālguna, a picture of Madana (god of love) accompanied by Rati (his wife) should be drawn and this picture should be carried through the city. In the evening food should be offered before the picture and the picture should be burnt (Patala 123).

### Pilgrimage

For the sake of removing evil and gatting merit a king shloud desire to go on pilgrimage. On the earlier day of going out for pilgrimage punyähväcanarite should be performed and Brähmanas should be fed. The king himself should eat saltless food only. On the next day he should honour Brahmanas and women and give them betels and daksinäs. He should receive their benedictions and then utter the sankalpa (a solemn vow to perform an observance) in connection with the pilgrimage. In that sankalpa he says that during the pilgrimage he will eat only once a day, will observe silence, celebacy, restrain and avoid betels, bath with the body ointed, foot-wear, fragrances garlands, vehicles etc. Then he should make various gifts and go on pilgrimage while seeing good omens (Patgla 125).

Everyday he should traverse one or half a yojana(=about eight miles). Brähmanas should be fed. After reaching to a place of pilgrimage he should get the beard and hair shaved, take bath and worship the presiding deity of the place. On that day he should observe fast, remain waking during the night and listen to the glory of that sacred place. Next day he should celebrate the ancestral worship. Gifts of cows, land, sesams and gold should be made. Food should be given to poor and helpless people. The presiding deity should be bathed and worshipped. Even the slightest sin in a sacred place is considered as the biggest. Therefore he should not reside in a sacred place for a long time. He should accomplish the pilgrimage in this way and return to his city at an auspicious time and feed Barāhmaņas (Patala 126).

One who accomplishes piligrimage in the manner described above, gets the merit of Asvamedha-sacrifice (Patala 38).

### Omens : their nature and mantic

If one sneezes at the beginning of an activity one should consider this to be a blow of thunder as it were. If one sneezes while one is sitting, or lying on bed, or giving gifts, this should be considered as a

40

good omen. If a man sneezes when he is thinking of a woman or a woman sneezes when she is thinking of a man this is a good omen. If one sneezes towards the front, it is good, but if one sneezes towards the back, it is bad. If a man sneezes towards his right side, he will get money, if towards the left then death, disease or some danger is likely. In the case of women the results are obtained in a reverse manner. While going on a street, if one sees a wicked person, worshipper of god, an oil-miller, or hare, one will be successful in one's aim. If a cat goes accross while one is going on a street, one will die within three months or will not get the desired result. If one's hair are burnt by fire or cut by some animals or rats, one's life is reduced. If one sees a vulture one will die soon. If a house-lizard or a lizard falls upon one's body, one should take bath alongwith one's clothes. If the mansion suddenly falls, one will be poor. If women get suddenly possessed by a spirit or deity, there will be some calamity. If a dove enters into a rich man's house, it is a bad omen; if into a poor man's house, it is a good omen ( Patala 24 ). Then follow the subjects like pacification of the omens (Patala 25) and of bad dreams (Patala 26).

### Political science

The Sāmrājyalakşmīkalpa of the Ākāśabhairavakalpa contains some information on some details regarding the king's coronation, the qualifications of a king, his officers etc. and elements of a kingdom. The coronation should be celebrated every year on the king's birth-day, at the time when bad omens appear, or when there is an epidemic, or when there is a foreign attack, or when the king is in the aspect of a cruel planet, or when he sees some evil dreams. Thus the coronation is not merely a political ceremoney but a magicoreligious one, the aim of which is to strengthen the king and remove all the evil. After the coronation, a golden strip (Patta) should be bound on the forehead of the king. This strip should be consecrated with the formula beginning with somena rajňa. It should be one and half fingers broad and six-fingers long. On the strip some verses are to be written. These verses contain the decision taken by priests and gods about the king who wants to rule an empire. They describe the qualifications of a king. Thus a king should be able to punish wicked people and support the good people. He should be a devotee of cows, gods and Brahmanas. He should be able to ward off any mixture of casts. He can take the one sixth part of the agricultural productions. He should take pleasure by the pleasure of the subjects and feel sorry by the sorrows of the subjects. His anger and favour should never be in vain. He should have the following qualities: truth mercy, restrain, purity, non-violence, generosity, and straightforwardness, Thus the verses to be written on the strip to be bound on the forehead of the king contain the qualifications and duties of a king (Patala 47-62). Sambodhi 7. 1-4.

### Ganesh Thite

The Sāmrājyalaksmīpithikā of the Ākāsabhairavakalpa mentions elsewhere also the qualifications and duties of an emperor. Thus the body of a king is described as follows. The palms of feet of a king are of red colour. On it are found the signs like lotus, fish and banner. They are as soft as foliage and are oily as it were. His thighs are of the shape of a quiver. His knees are small. His testicles are equal and long. His penis is short, straight, oily, thin, without joints and redish. His navel is turned towards the right. His breast is broad and high. His nails are long, oily, pointed and reddish. His spiral cord is hidden. His neck is broad, fleshy, of the shape of a shell and with three lines. His lips are like Bimba-fruit. His mouth is small; his teeth pointed and white, tongue long, face like the moon, cheeks fleshy, the eye-balls red, nose long, head with a peak in the middle, and circular, hair like a row of bees, his voice deep, skin oily and soft, gait like that of an elephant. A person having all these characteristics becomes an emperor. One with five or six less than these all, becomes the chief of the region and with ten to twelve less, becomes the chief of a village ( Patala 66 ).

In order to be deserving for being a king one should be devoted to Visnu and be ready for serving Brāhmaņas and cows. He should be truthfull and bold. He should have no interest in the wealth, woman or abusing of others. He should be straight-forward for his people, cunning for his enemies and sympathetic for his attendants. He should be interested in religious, disinterested in antireligious and believer in good activities. He should be a performer of religious activities (Patala 67).

Elsewhere some other qualifications and duties of a king are told. Thus he should be very much particular about shaving his hair, taking bath after ointing body, wearing clean garments and adornments. These things are supposed to be bringing wealth. On his breast there should be application of sandal-paste, garlands around his neck, betel mixed with camphor in his mouth, a mark of musk on the forehead and garlands of flowers of Mālatī in the hair. These things are considered to increase the life. A king should worship the sun everyday, make gifts of medicines to poor men, protect those who are under fear, wait upon those who are learned, and have mercy for all beings (Patha 65).

While describing the characteristics of a king deserving empire, it is told elsewhere that he should be well-versed in all the branches of knowledge, having good conduct etc. (Patala 68). Similarly a queen should possess following qualifications. Thus she should be born in a descent family, devoted to auspicious vows, having good behaviour, ardently serving her husband, active in feeding the servants in the harem e.g. hunchbacked, dwarfs, eunuchs etc. possessing no jealousy for her co-wives etc. (Patala 69).

### Daily duties of a king

The daily duties are described in the Samrajyalaksmipithika of Äkäsabhairavakalpa. Some of these duties are nothing but enjoyments of various kinds. They are, however, distinctly marked by magicoreligious characteristics and can be important from the point of view of history of religions. A wet-nurse should awaken the king in the early morning. Then the king should concentrate his mind on the deity favourable to him. Then some Magalhas should sing songs of praise for him. Then a beautiful woman should show him mirror; another one a garland, another one a parrot, another one jars full of milk. Further, the king should see a Brāhmaņa who has studied Veda, a Brāhmaņa who has performed the rite of Fire-building, and a cow, fragrances, flowers etc. (Patala 71), It is worth-noting that all these things have a magical significance and by seeing these one will get good results. Then the king should go to the bath-room. There, a woman should pour fragrant water on him. A second one should rub his hair. A third one should apply fragrant smoke to his hair. A fourth one should bind together his hair. Then the king should apply white earth or Gopicandana on his fore-head. Then the king should mutter some sacred formula ( Patala 72).

Then he should worship deities and drink holy water used in that worship ( Patala 73 ). Then he should listen to some purana. This Purana should be narrated by a Pauranika who is expected to be good-looking. of good voice, one who can speak on Purana, Nyāya, Mimāmsā, Veda. and Vedānga, able in acting according the sentiment, with smiling face etc. After listening to Purana, an emperor should go to attend the conference of learned scholars (Patala 74). In this conference, discussions on various sästras should be held. Then he should listen to some pouns. After that he should attend a programme of instrumental music (Patala 76). Then he should consult his ministers on various problems and know the public affairs through spies. One who does not consult with one's minister. gets defeated by one's enemies (Patala 76). Then he should discuss various administrative matters with officers who have come by trdition and then make inquiries about incomes and expenditures. Medicines may be given to horses, elephants etc. Then the king should practise some wrestling. boxing, and fighting with swords. Then after taking bath, he should worship Samrajyalaksmi. Then he should go to harem (Patala 77.). At the time of noon a woman should request him to take the lunch. Then

#### Ganesh Thite

he should go to the dinning hall. In the dining hall, there should be golden vessels and the food should be served on the leaves of kadali-plant. The king should sit on a seat bedecked with jewels. Some women standing around should fan him. Some others should serve food through golden pots. The food should consist of rice, soup, various vegetables, things which can be eaten, sucked and fruits etc. The king should eat alongwith the women while joking. After the lunch is over, the king should wash his hands, mouth and fest, should rub his hand on the belly for the sake of digestion of food and walk slowly for some time. Then he should listen to two or three cantoes of Ramayana. Then he should sit upon a couch while being surrounded by women. At that time one woman should give him a betel and another one should press his feet. The king should take rest for some time. After the rest he should wear ornaments and arms and walk through the roads of the city, through the market place in particular, while accompanied by four kinds of army (Patala 78).

In the evening, the king should perform the Sandhya-rite and worship fire and Brāhmaņas, listen to Bhāgavata-text. Then he should spend some time in the company of actors, fudatory kings, poets, lute-players etc. Then he should listen to the letters sent by the kings from different countries (Patala 79).

In the night the king should see performance of dance. Seeing such a performance has a magical result viz. confirmation of wealth of empire. The threatre should be scented with fragrant smoke. The king should be accompanied by other kings. At this time the king should discuss the themes from Bharata's Nātyaśāstra. Before beginning the dance, the danceuse should pay homage to the deity presiding over the dance (Patala 80).

In a moon-lit night the king should enjoy the moon-light, for this he should go to the top of a mansion or a play-mountain or on the bank of a big lake or a bower (Patala 81).

### Hunting

Sometimes the king should go to forests for hunting. By hunting the king can remove the trouble created by the wild animals, can get fame and be strong. At the time of hunting he should be accompanied by princes, hunters, and dogs. He should kill deers, peacocks and hyenas with arrows, elephants with spears, bears with crescent-shaped missiles, camaras (a kind of deer) with iron clubs (Tomara), boars with goads etc. Some of the animals e.g. peacocks, bears, monkeys etc. should be held alive. After returning to the village, the king should perform some pacificatory rites in order to expiate for the killing he has done. As a part of this, he should

### Castles

Forts are very much essential for a king. Therefore the Sāmrājyalakşmtvidhāna of Ākāśabhairavakalpa deals with castles in details. While describing the importance of castles, it is said that castles form an important source of strength and king without castles gets defeated by his enemies. Therefore a king should insist on building up of castles. There are following kinds af castles.

### Giridurga (castle on a mountain) -

This is a citadel on a mountain, which is difficult to climb upon, surrounded by trees of Sala, and containing an inexhaustible source of water. There are eight kinds of mountain-castles. i) Bhadra- This is of circular size and in one single rock. A king who builds such a castle gets elephants of the Bhadra (auspicious kind) and rules over the whole earth. ii) Atibhadra- This castle is of square size. iii) Candra- The trunk of this castle is like a column and the surface at the top of it is like moon. The king who has such a castle, rules over all the directions like the moon. iv) Ardhacandra- This castle is neither too high nor too dwarfish. There are numerous lakes on this kind of castle. Its shape is like half moon (ardhacandra). The owner of such a castle gets victory over his enemy and protects the land. v ) Nabh i - This castle is thin at the bottom and broad at the head. It is growing big upwards slowly. The lord of this castle conquers his enemies as Padmanabha (Vișnu), vi) Sunābha- Castle of this kind is broad at the bottom and thin at the top. The lord of castle of this kind rules the earth for a long time and lives long vii) Rucira - Castle of this kind appears to be like a ladder. A king having such a castle becomes the chief of many kings. viii) Vardhamana - castle of this kind grows slowly like a drum. The owner of such a castle grows in respect of wealth and granary (Patala 31). In this way there are some magical results of possessing a certain kind of castle.

The mountain castles of the following kinds give some bad results in a similar magical manner and therefore are to be avoided : castles like a needle, man, winowing basket, vehicle, stick, plough etc., castles broken in the middle, very much crooked etc. A king should never reside on such castle, lest be would get some bad results. Thus if he resides on a castle with point like needle, the king would be defeated; if on a castle of human shape he would be valourless; if on a castle of the shape of a vehicle, there would be some mistakes; if on a castle broken in the middle, the king would get diseases; if on a castle which is very much crooked, there would be numerous deaths; if on a castle of the shape like a plough, the king would be poor (Patala 32).

### Other kinds of castles

We saw above the sub-kinds of castle of the first kind i.e. one on mountain. There are some other kinds of castles.

(2) Vanadurga (Forest-castle) - citadel which is surrounded by thick forest in which there live numerous wild animals, and many savage people and where there are deep lakes is called Vanadurga.

(3) Jaladurga (Water-castle) - A citadel which is surrounded by water in the form of river or lake, is ealled Jaladurga.

(4) Kardamadurga (mud-castle) – A citadel surrounded by mud of soft  $\therefore$  clay and water naturally coming out of the ground is called Kardamadurga.

(5) Miśra-durga (mixed castle) - A citadel surrounded by hills, forests and mud is called Miśradurga.

(6) Nara-durga (Men-castle) – A citadel guarded all-around by armed warriors is called Naradurga.

7) Kostha-durga (Store-castle) - A citatdel full of numerous useful things, grass, fire and hundred cannons, and protected by brave warriors is called Kostha-durga. It has many ramparts (Patala 33). This castle may be of four, five, six or eight corners or of circular size. A king should get built such a castle from good builders and reside therein, so that he will prosper. Before building this castle the king should, on an auspicious day, worship Ganesa and Visvakarma, gratify the builder and ask him to start the work. The castle is to be built on a high place, in stones, bricks and earth. There should be ramparts around the castle (Patala 34). The doors of this citadel should be of the following type. The eastern door should face the south; the southern to the west; the western to the north, and the northern to the east. The doors should appear as mouths of leopard. There should be some provision for warriors to stand near the doors. Deities like Ganesa, Bhairava, Bhadrakāli, and Hanūmān should be established at the eastern, southern, western and northern doors respectively. There should be strong bolts to all the doors. The doors should be covered by iron plates. There should also be protruding iron peg on the doors (Patala 36). There should be a store of following things in this castle - bows and arrows of different kinds, spears, swords, clubs, stones, ghee, oil, wine, honey, salt, lead, various herb-products, horns, hides, copper, iron, bronze, armours, poison, mercury, betel-nuts, meat, rice, wheat, chick-peas, kidney-bean (Mudga), bean (Mäsa), barely etc. (Patala 38).

### Sāmrājyalaksmīpīthika

Inside ramparts, there should be citadel, inside the citadel the royal place. In the citadel, there should be roads on which elephants and horses can move. Towards the east of this citadel, there should be shops of clothes; to the south, those of meat; to the west those of fragrances, flowers, spices, vegetables, jewels and gold; and to the north, there should be shops of rice, salt etc. On the main street, there should be houses of princes, ministers, chaplain, astrologers, bards, archers, charioteers, actors, dancers, artizans, makers of musical instruments. etc. Beyond these there should be granaries, temples, lakes etc. Beyond the ramparts, there should be separate houses of the Brāhmaņas, Kṣatriyas, Vaiśyas and Śūdras (Patala 39).

### Construction of royal Palace

Before starting the work of building of the royal palace, the plot may be made clean by removing clods of earth, bones, pieces of wood etc. Then the palace should be built in stones, bricks and clay (Patala 40). In the palace the bathroom should be towards the east, kitchen to south-east, bed-room to the south, store of weapons to the south-west, treasury to the north-west, store of clothes to the west etc. The place of idol-worship, room for wet-nurses, slave-women, harem and garden etc. should be towards the north-east. In the garden there should be various trees like coconut mango, orange etc. (Patala 42). The construction should be done on an auspicious time. After the construction is over, auspicious rites should be performed. At the time of entering into the palace the chaplain should be in front and after him the king should enter. A king who enters into the palace after performing the proper ritual gets long life, and prospers in connection with progeny, wealth etc. (Patala 43).

#### The officers to be appointed by king

A king has to appoint numerous officers in charge of various duties – counsellors, chief of the army, priests, chaplain, narrator of purāņas, astrologers, scholars, poets, players of musical instruments, singers, actors, jokers, clerks, medicine-men, idol-worshippers, judge, door-keepers, coocks, treasurers, superintendents of granary, of stores of clothes, fragrances, weapons, forests, body-guards, umbrella-holders, etc. (Patala 63).

In Sāmrājyalaksmīpīthikā, Patala 64, we get a list of arts and crafts. Some important lores

(i) Chariot lore

The Sāmrājyalakṣmīpithikā of the Ākāśabhairavakalpa deals with some lores which are useful for a king. The chariot-lore is one of them. In connection with the importance of chariots it is said that because of chariots one succeeds in getting empire; and that the chariots add to the

#### Ganesh Thite

beauty of the army. An artizen should be invited, honoured and asked for making chariots. The aritizen should then worship Ganesa and make out chariots. Chariots should be made of the wooden planks which are new and soft. Iron plates should be attached on the chariots so that they will be firm. Then the chariots should be covered with golden plates. On the roof of the chariots there should be pictures of swans, peacocks etc. On the flag there should be a picture of the deity of the charioteer's choice. In the chariot there should be weapons like bows, arrows, swords, spears, clubs, sticks, axes etc. A charioteer should be skilled in warfare, quick of his hand, with broad shoulders, and brave. The driver of the chariot should be a knower of horse psychology, and able to protect oneself, the horses and the charioteer in critical times. One charaiot is more important than the whole army. Because Rāma received a chariot from Indra, he could get victory over Rāvana (Patala 131).

### (2) Elephant-lore

Samrājyalakşmīpīţhikā gives a mythical story about the origin of elephants viz. they came into existence out of the dust raised from sun and therefore, it is added, they are fond of playing with dust. According to another myth related further, the elephants had, at first wings and could fly. Moreover, they could take any form. Once, some elephants, like birds, sat on a branch of a tree in the Himālaya region. The branch then broke and thereby an ascetic named Dirghatapā, who was practising penance under that tree, was troubled. Being angry, he cursed then all the elephants to be devoid of wings and to be vehicles of kings. The elephants are, accordingly wingless and royal vehicles.

There are various kinds of elephants. The breath of the elephants of the Bhadra-kind is fragrant, their lips, tongue and palate are all red. They are tall in the front part and are sloping down towards the back. Their spinal cord is like a bow They do not get afraid of the lions, or lightning. They have twenty nails. They are brave as well as tolerent. The tusk of the elephants of the Mandra kind are big, the lips longish and hairy. An elephant of this kind appears like a tortoise. His gait is slow. He walks in sleep as it were. He is dull and fearless. An elephant of Mrga-kind has ears, feet etc. of very small size. While walking he makes roaring. An elephant of mixed kind has characteristics of all the three kinds mentioned above.

While emphasizing the importance of elephants,  $S\bar{a}mr\bar{a}jyalaksmipithik\bar{a}$  says that an elephant is a deity. An elephant is the best of all vehicles. Elephants protect one's side and destory that of others. A person killed under the feet of an elephant goes to heaven (Patala 132).

. •

### (3) Horse-lore

As in the case of elephants, in the case of horses also their origin is told in a mythological manner. Thus when at the time of creating the universe, Prajāpati was performing a sacrifice, horses came into existence out of ashes. Therefore even today they are fond of wallowing in ashes. In the begining horses had wings and they used to fly in air. But Indra could not tolerate this and he asked Śālihotra to cut their wings and turn them into draught animals. Śālihotra did accordingly.

Horses are divided into four classes or castes. Out of them the Brāhmaņahorses are white in colour and are worthy to be employed at the time of auspicious occasions. The Kṣatriya-horses are red in colour and deserve to be employed in battles. The Vaiśya-horses are yellowish and are to be employed in commercial affairs. The Sūdra-horses are of black colour and are to be used for remaining purposes. The best horses are four hands tall; the middle ones three and half and the low ones three hands. A horse with white feet and white mouth is called Pañca-kalyāņa (five foldly auspicious), The horses from Pārasika country are the best, those from the region south-eastwards to the Sarasvati-river are of low type. Horses have no defects of their own. All their defects are due to the man in whose company they remain. Thus if a horse is weak the discredit goes to its owner. If the speed of a horse is slow, the discredit goes to one who rides upon it. In this way there is no defect of horse itself.

Horses have magical significance. One who dies while one is on the back of a horse gets the world better than the world obtained by one who performs Asyamedha-sacrifice. A horse is the best friend of man. For it does not leave its owner even when it is tired or wounded in a battle.

From the movements of a horse, future is suggested. Thus if it neighs with his face uplifted or digs the earth with its feet it indicates the victory of its owner. If it however defectates or urinates frequently it suggests that the owner will be defeated. If a horse neighs suddenly in early morning, it indicates invasion (Patala 133).

#### 4) The army-men

The army-men should be born in a good family, of good conduct, true to their word, having marks of wounds on their body, ready to die for the sake of their master, and skilled in the use of arms (Patala 134)

#### 5) Dhanurvidyā (Archery)

Bow is said to be the highest kind of weapon. It should be prepared. Sambodhi 7. 1-4. out of a good bamboo, accompanied by a good string and capable to throw arrows at a long distance. A bow should have an uneven number of joints e.g. three, five, seven, nine etc. A divine bow is five and half hands long and has seven or nine joints. A human bow should be four hands long and have three or five joints. The bamboo out of which a bow is made should not have an even number of joints e.g. four, six, or eight. A bow with joints of even number leads to sorrow. The bow of a warrior who fights while sitting on an elephant or horse should be made of a horn and that of a warior who fights while he is on a chariot or while on the earth, should be made of a bamboo. The string of a bow should be made of a cotton or out of a sinew of a female deer, or of a she-buffalo or of a cow or of skin of a bamboo. Arrows should be made out of ripe, hard bamboo. An arrow which is broad at the mouth and small at the back is considered to be of a female type and can go at a long distance. An arrow of small in size at the mouth and big at the back is of male type and can be used in order to penetrate something very hard. An arrow of even size is considered to be of eunuch-type and can be used for penetrating a small thing. By means of an arrow with the mouth of the size of a razer, the bow of another warrior can be cut; by means of an arrow with the mouth of the size of a needle, his armour can be penetrated; by means of an arrow with the mouth of the size of half-moon his head can be cut. There are three kinds of aims, viz. moving, steady, and mixed. In a battle if one shoots the enemy below the naval, one will have to suffer in hell. Bow is the weapon of a Brähmana, sword, that of a Kşatriya, spear, that of a Vaisva and club, that of a Sūdra (Patala 135).

An archer has to practice everyday, in the morning and evening, according to the guidance of his teacher. In the absence of practice he loses his control over his vision and hand. Before he starts practising, if the bow is broken and string cut, or if he sees a serpent, he should consider it as a bad omen and should not start practising. There are various positions for shooting. Thus in the position named Alidha, the left leg is in front and the right is slightly bent. This position is useful for shooting at an aim which is near. In the position called Pratyalidha the right foot is in front and left is slightly bent. This position is useful for shooting an aim which is at distance. In order to shoot an arrow in the aim which is very firm the position named Garuda is used. In it one keeps one's left knee on the ground and puts one's right leg slightly bent. In this way there are many positions and one should practise all these. On certain days, however, one should not practise archery. Thus, for example, the eight, fifteenth, and fourteenth days of a month are not auspicious for practise and if one practises on these days one would suffer calamities (Patala 136).

6) War

If an enemy cannot be tamed by peaceful means, one should try to make him friendly by means of gifts. If he is still antagonistic, ones hould divide his side and rule. But if this strategy is also not successful, one has to declare war against him (Patala 137). One should attack on the enemy for the sake of protecting one's own country or getting victory over him. Before starting a war one should perform a worship of weapons and pray them to give victory. Similarly one should worship Durga. Ganesa and the lord of that direction towards which one intends to invade. Then the king should come out of the palace while Brahmanas are reciting hymns, and the bards are singing his praise-songs. At that time the king should be wearing an helmet, armour and all kinds of ornaments (Patala 128). A king who prepares in this manner before the invasion gets victory (Patala 129). Elsewhere it is said that the king should worship the war-drum and then march on while the drum is being beaten. At that time he should be accompained by warriors holding all sorts of weapons. He should have good stores of weapons, grains, grass, salt, etc. at the time of invasion. Before an invasion, the military-chiefs should be honoured and gods should be worshipped. The king should pay obeisence to Brahmanas and teachers. The army should be arranged in the form of an eagle. There, the chariots and horses should stand at the place of the back; elephants at the place of the breast, infantry at the place of the tail and the king at the place of the belly. The army may be arranged in the form of a lotus or a wheel also. In that case the infantry should be at the outer side, inside it the horees, inside them the elephants, inside them the chariots and the king should stand at the centre. If a king conducts the whole war in accordance with the Religion, then he gets good worlds after his death. A king may get performed black megical rites for the sake of defeating the other side (Patala 137).

Those who die while fighting in a battle go to good worlds. Thus a fighter on chariot goes to the world of Indza; one who is cut into pieces as small as sesams (*tila*) goes to heaven and plays with Tilottamā (a heavenly damsel) (Patala 138).

### General observations

While taking a general survey of  $S\bar{a}mr\bar{a}$  jyalaksmīpuhikā we can note that it is a *Tantra*-like encylopaedic text containing information on various topics with the view to expand and maintain empire. Other encyclopaedic texts in Ssnskrit like Mānasollāsa or Śivatattvaratnākara also contain information on various subjects useful for a king. But there are two special features which differentiate the present work from the others. Firstly it

contains numerous details of Tantra-like ritual for the expansion and maintainance of empire and these details are not found in other encyclopaedic works. Secondly this work is mainly concerned with the duties of a king rather than his enjoyments. Therefore, this work contains little or no information on the subjects like Pakasastra, Kamsastra, Music etc. On the other hand some of the details of royal duties can be regarded as a special feature of the present treatise. Thus for example this work gives details of the religious festivals and duties to be performed throughout a year. Similarly there is a detailed description of pilgrimage and it may also be regarded as special feature to some extent. The remaining subjects like archery, horses, elephants etc. are found in other works also and no much new information is found about those subjects in this work. It may be finally noted that this encyclopaedia like other ones is more important for the magicoreligious details rather than the information of various arts and crafts it contains. . .

1.1.1

.

· .

## VASIȘȚHA IN THE VEDIC SAMHITAS

### (Other than the Rgveda)

#### Umesh Chandra Sharma

Vasistha is the famous seer of the Seventh Mandala of the RV. He is very prominent among the Rgvedic seers partly due to his involvement in the famous Dasarājňa War. No doubt he is a famous historical personality, as depicted in the Rgvedic verses. In the later Samhitās Vasistha figures practically in every text. Most of these texts are unimportant from the point of view of the socio-historical study of the Vasisthas. Only some references in these texts, which give account of Vasistha's social and historical role in his times, are being examined below.

First of all the references in the TS should be considered. According to the TS III. 5.2.1. a Vāsitsha should be chosen as a *Brahman* priest. "The Rşis could not see Indra face to face; Vasistha saw him face to face; he said, 'Holy lore shall I proclaim to you so that people will be propagated with thee as Purohita; therefore do thou proclaim me to the other Rşis.' To him he proclaimed these shares in the stoma, therefore people were propagated with Vasistha as their Purohita: therefore a Vasistha should be chosen as the Brahman priest; verily he is propagated."<sup>11</sup> The same story is repeated in the KS XXXVII. 17.

There is one reference to hostility between Vasistha and Visvāmitra<sup>2</sup> which proves that this rivalry has its roots in the remote vedic period. Visvāmitra and Jamadagni had quarrel with Vasistha. Jamadagni saw the Vihavya hymn<sup>3</sup> and by means of it he appropriated the power and strength of Vasistha.

Vasistha is mentioned with other Rsis in connection with the five layers of bricks. Here Vasistha is identified as *Prana*, Bharadväja as *Manas*, Visvāmitra as *Cakşus*, Jamadagni as *Śrotra* and Visvakarman as vāc of the sacrifice. After the bricks are laid, the text says-

"With those bricks put down on the east Vasistha prospered, with those on the south Bharadvaja, with those on the west Visvamitra, with

. . . .

<sup>1.</sup> KEITH, Veda of Black Yajus School Translated, (HOS), Vol. 18, p. 279.

<sup>2.</sup> TS HI.1.7.3; विश्वामित्रजमदग्नी वसिष्ठेनास्पर्धेताम्.... ।

Cf. also KEITH, op. cit., p. 230.

<sup>3.</sup> RV X.128, Because it contains the word vihava; Sarvā, p. 43.

### Umesh Chandra Sharma

those on the north Jamadagni, with those above, Viśvakarman. He who knows thus the prosperity in these bricks prospers; he who knows thus their relationship becomes rich in relations; he who knows thus their ordering, things go orderly for him; he who knows thus their abode becomes possessed of an abode; he who knows their support becomes possessed of support."<sup>4</sup>

At another place in this Samhitā, there is a mention of the murder of Vasistha's sons by the Saudāsas. The text runs as follows: "Vasistha, his sons slain, desired, 'May I win offspring, and defeat the Saudāsas.' He saw this rite of forty-nine nights; he grasped it, and sacrificed with it. Then indeed did he win offspring and defeated the Saudāsas. Those who knowing thus perform the rite of forty-nine nights, win offspring and defeat their enemies."<sup>5</sup> This reference also supports our hypothesis about Vasistha-Višvāmitra hostility. It seems that Višvāmitra instigated the Saudāsas to kill the sons of Vasistha. To defeat the Saudāsas and avenge of sons' murder, Vasistha saw this rite of forty-nine nights. This is a well established fact in the Vedic literature that the sons of Vasistha were killed by Saudāsas on the instigation of Višvāmitra. (See foot-note 5).

There is a reference to Vasistha Satyahavya in the TS.<sup>6</sup> He is a teacher. No clue is given about his whereabouts.

The other Samhitās of the Yajurveda do not add much to the information regarding Vasistha. Even whatever there is, is not of much sociohistorical value. Vasistha is identified with Prāņa-Rathantara and East.<sup>7</sup> It has been laid down at one place that that which is eaten by a non-Brāhmaņa, is called the dropped down oblation (skanna āhuti); only Vasistha knew the explation pertaining to that.<sup>8</sup> There are other references also to Vasistha, but those are not of any particular value here. Same is the case with the SV verses. Being borrowals from the RV, they are not of any independent value.

In the AV, the name Vasistha occurs at ten places. Out of these at five places the word is used as an adjective.<sup>9</sup> Remaining five are being examined.<sup>10</sup> Among these also the three verses, i.e. AV XX.12.1; 6; 117.3;

- 7. MS 11.7.19; KS XVI.19,
- 8. MS I.4.12; KS XXXII.2.
- 9. AV VI.21,2; 44.2; 119.1; VII.55.2; XVIII. 3.46.
- 10. AV IV. 9.3; XVIII. 3.16; XX 12.1.6; 117.3.

<u>,</u> '

. . .

<sup>4.</sup> TS V.2 10.5-6: KEITH. op. cit., pp. 415-16.

<sup>5.</sup> TS VII. 4.7.1; KEITH, op. cit., p. 606; Cf. also Vedic Index. Vol. II, p. 275; Sāyapa on RV VII. 32; Sarvā p. 107: WEBER, Indische Studien I-119; KB VI. 8 and TMB IV.7.3.

<sup>6.</sup> TS VI.6.2.2; he is referred to in the MS III 3.9; IV. 8.7 and the KS XXXII.2.

are repetitions from  $RV.^{11}$  In the remaining two i.e. AV IV 29.3; XVIII. 1.36; the name of Vasistha has been mentioned with the Rais Angiras, Agasti, Jamadagni, Atri, Kasyapa, Visvāmitra, Bharadvaja, Gotama etc.

Among the AV hymns attributed to the secreship of Vasistha, AV 1.29 is addressed to Brahmanaspati for chief's success (rastrabhivardhanam saptanakşayanam ca). It is also called Abhīvartamanī-sūkta. The AV III.19 is to help friend against enemies; III.20, 21 are addressed to Agni and other gods for various blessings and III.22 to the gods for splendour (varcas). AV IV.22 is for the success and prosperity of a king (amitra-kṣayanam). AV XX.12. 117 are the bymns borrowed from the seventh Mandala of the RV.

The word Vasistha occurs in the  $AVP^{12}$  also, but is of no significant value.

To sum up, the later Samhitās depict Vasistha as a great sage. Vasistha should be a Brahman priest. The references to his sons' death and his hostility to Viśvāmitra as well as Jamadagni are also found. There is a clear reference to this hostility in TS III.1.7.3. The charge of HARIAPPA<sup>19</sup> that "there is not the slightest suggestion of Vasistha-Višvāmitra rivalry" can very well be refuted by the above mentioned reference.

#### ABBREVIATIONS.

| AV    | Atharvaveda.                                        |
|-------|-----------------------------------------------------|
| AVP   | Atharvaveda Paippalāda.                             |
| HOŞ   | Harvard Oriental Series.                            |
| KB    | Kausītakī Brāhmaņa                                  |
| KS    | Kāțhaka Samhitā.                                    |
| MS    | Maitrāyaņī Samhitā.                                 |
| RLTA  | Rgvedic Legends Through the Ages, by H.L. HARIYAPPA |
| RV    | Rgveda.                                             |
| Sarvā | Sarvānukramaņī                                      |
| TMB   | Tandya Maha Brahmana                                |
| TS    | Taittirīya Samhitā.                                 |
| ТМВ   | Tāṇḍ ya Mahā Brāhmaṇa                               |

13. HARIYAPPA, RLTA p. 262.

<sup>11.</sup> RV VII.23.1,6: and 22.3, respectively.

<sup>12.</sup> AVP 1.38.2; 11.28 4; 111.27.6; IV.38.3; V.23.4; VIII- 15.1; X-6.4; 9.2; XI.5.13; XIV 3.23; XV.20.6; XX 10.7; 33.8

# THE DEFINITION AND NATURE OF PRAMANA ACCORDING TO JAYANTA BHATTA

### R. D. Hegde

All the systems of Indian Philosophy admit the significance of the means of valid knowledge. It was the cardinal point of discussion over the centuries in the ancient period of Indian Philosophy. It studies the method in which knowledge originates. It is a part of Indian epistemology, which renders great help to decide the philosophical problems<sup>1</sup>. The tradition of dealing with the issue of pramana, or the means of valid knowledge commenced with the Nyäya system of philosophy, though it is deemed that Kanāda, the first and foremost thinker of the Vaisesika system, introduced the concept of the nature of pramana. The Nyaya-thinkers stand first to attach priority to this problem, even though it is discussed in all the major schools like the Miniamsa. Vaisesika, Buddhist and others. Therefore, the Nyāva system is known also as Pramānasāstra. According to the Naivāyikas, the whole world both the perceptible and imperceptible, is the object of knowledge or prameya. Udayana the author of Nyāyakusumāňjali, compares pramana with God Siva. Gangesopadhyaya in his discussion on pramanas, bolds the opinion that Pramana is the determinant of the existence of all.<sup>4</sup>

The rival philosophical systems have attempted for a number of times to define the nature of *Pramāna* that usually opposed the Nyāya views. From the time of Gautama the author of Nyayasūtras, the Naiyāyikas have built up their strong fort of dialecticism which could not be deformed by the arguments of the rival schools. The Nyāya thinkers, kept revising their definition of Pramana till the 10th century A.D. Among them, Gautama is the pioneer of the tradition of defining Pramana. It is examined by him in the aphorism "Perception, Inference, Analogy, verbal Testimony are the means of valid knowledge". In his Nyäyamanjari, Bhatta Jayanta remarks that this aphorism serves two purposes: to indicate the number of Pramanas as four, and to define Pramana, in general<sup>4</sup>. Jayanta explains that the word 'cause of knowledge' (Sādhyasādhana) in the sūtra embodying the definition of Analogy<sup>5</sup> defines the common character of Pramana. According to it, pramāna is the cause of knowledge. The word 'cause of knowledge' should be incorporated into all the four sutras that define. Perception, Inference, Analogy and Verbal Testimony. Like a lamp on the threshold (Dehalidipanvāva) it affects all the four aphorisms. Such a cause is likely to produce even such judgments as memory and illusion. In order to prevent the emergence of such invalid and erroneous judgements, three terms from the sātra defining perception are borrowed. They are 'arthotpannam' (produced by the real objects), 'avyabhicāri' (non-erroneous), and 'vyavasāyātmakam', (determinate)<sup>6</sup>. These three sal.ent features of knowledge should be incorporated into the formulae that define the remaining three pramāņas. Thus, the term 'produced by the real object' prevents the cause of memory, because, memory is not caused by a real object? (anarthajatvāt). By the term 'nonerroneous' the cause of illusion is prevented, and, by the term 'determinate' the cause of doubt also is prevented from becoming a pramāņa. Hence it amounts to saying that pramāņa is the cause of such a non-erroneous and determinate knowledge as is produced by a real object<sup>8</sup>

The aphorism 'Adustam vidyā' in the Vaisesika sūtras of Kaņāda, brings to notice the conception of pramāņa as free from defects. Its impact on Gautama can be noticed in his definition of pramāņa. It is also argued that Gautama employs the term 'Pramāņa' in the sūrat 1.1.3. having in mind Kaņāda's definition of pramāņa, Dr. Sukhalalji Sanghvi remarks in regard to the tradition in question that Vātsyāvana introduces the tradition in Nyāya and continues the definition of pramāņa after Kaņāda, and Gautama's Nyāya treatise indicates utter indifference toward defining pramāņas.<sup>9</sup> But according to Jayanta Bhatta, as examined above Gautama defines pramāņa and classifies it by a single aphorism.<sup>10</sup>

Vätsyāyana explains pramāna on the basis of its etymology, that it is an instrument to produce cognition.<sup>11</sup> It does not embody the character of being defectless as defined by Kanada and Gautama. More clearly than either of these two Vatsyayana defines Pranana, but he does not indicate whether ot not the cognition should be valid. On this ground, Vatsyayana's definition of Pramana seems to be an independent one more than an improvement on the older views. He obviously employs two words anew viz., cause and cognition, and he omits the view 'free from defects' pronounced by Kanada. The successors of Vatsyayana incessantly kept improving the definition of Pramana with the exception of Udyotakara the author of Nyayavartika. who brings no more addition to it, but elucidates the same definition. Vācaspatimišra, who is known for his versatile sholarship, renders the definition complete by including the word 'artha' or object.<sup>12</sup> He rectifies the definition pressented by Vätsyäyana. The introduction of the word 'artha' is not independently coined by Vācaspati. As he himself admits in Tātparyatīkā, he borrows it from the Bhāsya of Vātsyāyana 13 'Artha' is used in the explanatory part of the definition in the Nyāya Bhāşya, whereas Vacaspati incorporates it in the definition itself. By the word 'Upalabdhi' (cognition) in the definition, Vatsyayana appears to have meant the generic character of the cognition (Jňānasāmānya). But, Vācaspati's verification of Sambodhi 7. 1-4.

.

the definition and the incorporation of the term 'artha' prevent the causes of invalid judgements like illusion, memory and others. He improves the definition of *Pramāna* as the cause of valid cognition of an object<sup>14</sup>. Udayana emphasizes the characteristic features of the means of valid knowledge established by Vatsyāyana and upheld by Vācaspati, and remarks that it is recognised by the dialecticians of the Nyäya system. Udayana epitomizes the views of his predecessors, and it can be observed that the definition of Pramāna discussed by Vācaspati is practically adopted even by the thinkers of the synthetic Nyāya Vaišesika system<sup>15</sup>.

It is a brief account of the definition of *Pramāna* advocated by the philosophers of the Gautama-line. But, Jaynata Bhatta a great logician known for his independent views and contemporary of Vacaspati, deviates from this tradition and presents his own definition of *Pramāna*.

П

Jayanta Bhatta, eventhough he belongs to the group of the ancient logicians, does not entirely follow the views of Vātsyāyana and others in defining *Pramāņa*. His definition is known as the Sāmagrīpramāņāvāda. *Pramāņa*, according to him, is the collocation of conscious and unconscious conditions other than the subject and the object, that produces a nonerroneous, determinate and valid knowledge of an object<sup>16</sup>. On a close comparison of the definition of Vātsyāyana and others with the present one, it becomes clear that Jayanta brings in two novel elements in his definition. They are 'the collection of conditions', and 'their conscious and unconscious nature.' Of these two the term 'collocation of conditions' defines pramāņa, and the second says what exactly is the nature of conditions that constitute the collocation.

All the Nyāya thinkers led by Vātsyāyana admit that the whole function of the verb 'to know' hinges upon the four important conditions viz., the subject, the object, the instrument and the knowledge itself<sup>17</sup>. Since these four conditions are indispensable to produce the knowledge, their assemblage or collocation is held as the instrument or *pramāna*. In fact, what is meant by the term 'collocation of conditions' is the assemblage of cases or kārakas: the nominative, accusative and the instrumental cases. Subject is the nominative case and object is the accusative case. *Pramāna* or instrument is the instrumental case. Therefore, the word 'collocation of kārakas' itself prevents the inclusion of *pramiti* or knowledge in the collocation of conditions. *Pramiti* is the effect to take place in the wake of the assemblage of the conditions. The nominative and accusative conditions do not join the collocation, though they are the kārakas, for, if they amalgamate together there will be no subject to cognise, and also no object to be cognised. Thus, all the subject, object and instrument cases turn out to be the instrumental condition. Consequently, the conception of the fourfold conditions will be invalidated. Anticipating complications of this kind Jayanta employs the word Kartykarmavyatiriktam ..... kārakam karaņam<sup>'1e</sup> which means that the Karaņa (instrument or pramāņa)-is the collocation of conditions other than the nominative and accusative Kārakas. In this way, the condition 'pramiti', is separated by the word 'Kāraka', and, the 'Pramātr' and the 'Prameya' are omitted directly by the term' 'other than the subject and the object.'

A question then, naturally arises regarding what exactly is the import of the word 'collocation of conditions' when the condition is supposed to mean only the Karanakāraka or instrumental case? Better Jayanta would have defined Pramāna as the instrument or Karana to produce an unerroneous, determinate and valid knowledge of an object. It is here in answering these questions that Jayanta joins the issue with his wonderful fabric of Karana.

Pramāna is Karaņa, and Karaņa is an instrument which renders the most effective service to produce the knowledge of an object. Accordingly, the collocation of conditions is to be held as the instrument of knowledge. Jayanta argues that the collocation of conditions consists of many causes that are equally important in effecting their knowledge. For example, in the case of visual knowledge, the gross form of the object, its clear appearance, the visual sense, and the association of the visual sense with the object-all these are the causes to produce the non erroneous, determinate and valid knowledge of the object. Supporting this point, Vishwanatha Pancanána also remarks that the visual sense associating with the sight and clear form of the object causes the knowledge.<sup>19</sup>. Thus it is empirically proved that the visual sense causes knowledge only when it is helped by the other causes like the sight<sup>20</sup>. Thus, the association of such causes is the *pramāna* of knowledge. Hence, the collocation of conditions is the *Kāraṇakūța* or assemblage of causal conditions.

It is generally agreed that the organs of senses are the pramānas of the perceptual knowledge<sup>21</sup>. According to it, visual organ is the pramāna of the visual knowledge. The magnitude of the object, sight (clear appearance) and their association – all these conditions equally co-operate to bring out the visual knowledge.<sup>22</sup> Then, it is questioned that how can visual organ alone is held to be the *Pramāna* or the pre-eminent cause, when all other causal conditions render the same quality of service ? Since all the conditions together exercise the effectuation, they share in common the credit of being the most effective instrument of the effect.

#### R. D. Hegde

The contention that which is directly connected with the effect is the distinctive cause (atisaya), is emphatically denied. Because, all the causes like the sense-organs, the mind, their association – equally engage in bringing forth the effect. Even the role of the mind which is distantly connected with the effect cannot be minimised in the emergence of the knowledge. In the absence of its co-operation the knowledge cannot take place.

It will not be c'ever to call for the argument that the causal condition in the wake of which the effect emerges, possesses the distinctive feature of the most effectiveness, hence, such cause alone should be the instrument. It will be invalidated since, sometimes, an immediate presence of an object also makes an act take place, e.g., in a dark night, when the sky is replete with heavy clouds, a damsel is abruptly revealed by a flash of lighting. Here in producing the knowledge of the damsel, it is believed that the flash of lighting holds the distinctive mark of the most effectiveness. Hence it is the pramāna. The lady is the object of the visual knowledge. But, if we admit the above argument of the 'immediate presence', we have to admit that the lady deserves the distinctive mark of the most effectiveness, because, no sooner she is present than the perception occurs. In this manner, an object also turns out to be an instrument. Therefore the above argument is inadmissible.

On examining the above views of *kurana*, the distinct cause, it can be concluded that *atišaya* or the distinctive feature of an instrument consists of the fact that its presence is succeeded immediately and invariably by the effect;<sup>23</sup> such nature cannot be ascribed to any one of the causal conditions. Therefore, it is discreet to deem the collocation of conditions alone as the instrument possessing the distinctive mark of the most effect-iveness, since, the effect invariably issues forth in its immediate succession.

The subject and the object also are invariably connected with the effect. On this ground, it should not be argued that these also should be considered as the most effective conditions. It is true to some extent. Vācaspati says that as the knowledge does not take place without the subject and the object, they also are to be regarded as causes in some sense.<sup>24</sup> But, on a thorough study of their position, it can be realized that only by the grace of the collocations of conditions they are recognised with their appellation as subject and object of true knowledge. When their collocation disperses, the subject and the object become insignificant. Hence, none but the collocation of conditions is the *Pramāņa*.

A Kāraka alone has the capacity to produce an act. Then, how can the collocation of conditions which is not at all a  $k\bar{a}raka$ , produce an act ?

The answer is that it is not an independent property, it is a common property of the conditions that are the constituents of the collocation. At their collocation, the conditions do not lose their individuality. By the capacity of its constituent conditions, the collocation gains the competency to act.

The collocation is not distinct from its conditions. When all the conditions come together with a purpose to act, the property of their assemblage is comprehended. If the causes like the cooking pot, fire and water all these are kept apart, the assemblage of the causal conditions cannot be perceived. When these conditions assemble, their relative property begins to work. The collocation of the causal conditions is not like the cloth which is a collocation of threads. The collocation of threads is physically perceptible. Hance is distinct from its conditions or threads. But, the assemlage of the causal conditions is evidently a comprehensible property which is logically distinct from its parts. "It is", in the words of Janakivallabha Bhattacharya, "not metaphysically distinct from the conditions like a cloth which is distinct from the threads which constitute it by being united, yet the property can be logically distinguished".25 For the same reason, it is not possible to observe the usage in the world that 'a man sees with the collocation of the causal conditions', in lieu of 'a man sees with the eyes'. In such cases, the invariable productivity is ascribed only to the visual organ. Good number of identical illustrations can be experienced in our daily reports. For example, it is told that a man cooks by a pot Here, the nature of the most effectiveness having invariable productivity is attributed to the pot alone. It does not mean that the pot alone is the most efficient condition to cause the effect. Therefore, Pramana is the collocation of the causal conditions.

The collocation consists of the nature of consciousness and unconscious conditions<sup>26</sup>. In explaining the nature of *pramāņa*, Jayanta Bhatta diverges from others. He remarks that both the consciousness and the unconscious objects are the causes that assemble to bring forth the effect. In perception the *pramāņa* is of unconscious nature. The association of the sense with the object, the contact of the mind with the sense, the sight, and the magnitude of the object—all these are the causes of the visual knowledge that are devoid of consciousness. The collocation of the unconscious causes or conditions produces the visual knowledge in the subject.

In inference the knowledge of the universal concomitance ( $Vy\bar{a}ptijn\bar{a}na$ ), is the instrument; and in Analogy, the knowledge of similarity is the instrument. The verbal Testimony is produced by the knowledge of the work<sup>27</sup>. In all these three types of knowledge, the Pramana is of the nature

of consciousness. Therefore, Pramana is the collocation of the conscious and unconscious causal conditions, that produces the non-erroneous, determinate and valid knowledge of the object.

The study of the text of Nyayamanjari tends to consider Jayanta Bhatta as a great realist. His approach is not dogmatic. It is generally accorded that the Nyava system is a realistic branch of Indian Philosophy. Its catholicity lies in the fact of its honesty and eagerness in pursuing the issue in hand. Jayanta's preeminence as a logician can be realised by his criticism of the unscientific and unempirical contention of the thinkers of the rival systems. The present portion of the text that examines the Definition and Nature of Pramanas is a specimen enough to show his comprehensive learning. He does not dogmatise his conclusions and is not ready to hold up his own theory to others. In the sequel of its exposition, he corrects his definition and presents it after a critical recension. His genuine effort to effect the synthesis between the definition of Pramaha proposed by his predecessors and what is being experienced in the world is not received by the subsequent logicians. Hence his realistic theories cease to continue with the want of followers. This conclusion may not be final. Because, in the course of my essay, I have adduced how Vishwanatha Panchanana corroborates Jayanta's view of the collocation of conditions as Pramāņa. The Sanmatitikā, the Nyāyakusumānjali and the two works of Prabhachandra viz., Prameyakamalamartanda and Nyayakumudacandra-all these works vehemently criticise the Sāmagri Pramāņavāda of Jayanta. Nevertheless, none of them has been successful to impress-their arguments against his views absolutely on the mind of realistic thinker.

#### NOIES

- 1 Vide, Nyāya Bhāşya Prastāvanā: Pramöņamantareņa nörthapratipattiķ, Also Nyāyavārtikatātpatyaţikā: Pramöņairarthaparik şaņam, also Ślokavārtika: Meyasiddheķ mönödhinatvēt.
- 2 Pramāņādhinā sarvesām vyavasthitiriti-Prāmāņyavāda. Also see Dr. Badrinath Sinha's article "Pramāņamimānisā" in Hindi p. 47, published in the "Sanskriti" Dr. Adityanath Jha felicitation volume (1969).
- 3 Nyāyasütra I. 1.3.
- 4 NM I p.25 "Ekenönena sutreņa dvayamcāha mahāmuniķ | Pramānesu catussamkhyöm tathā sāmātiyalak saņam" ||
- 5 Nyāyasūtram I.1.6 Prasiddhasādharmyāt sādhyasādhanamupamānam Also vide NM.I. pp. 24-5.
- 6 Nyāyasūtram I.I.4. : Indrivārthasannikar sotpannam jāānam avyabhicāri vyavasāyātmakam pratyak sam. Also vide NM. 1. p.25.
- 7 NM. I.p.21 : Tasmādanarthajatvena smytiprāmāņyavāraņāt.

- 8 NM. I.p.25 : Ata'scaivamuktam bhavati arthavişayam asandigdham avyabhlcāri ca jāānam yena janyate tat pramāņam iti evam ekasmādeva sūtrāt sāmānyalak şaņam vibhāga'sca avagamyate.
- 9 Vide 'Indian Logic and Mataphysics' pp. 34-5.
- 10 See NM. I p.25 :- Ekasmādeva sūtrāt sāmānyalak saņam vibhāgascāvagamyate.
- 11 I 1.3 Nyäyabhäsya : Upalabdhisädhanöni pramönöni iti samökhyänirvacana sömarthyät boddhavyam pramiyote anena iti karanörthöbhidhäno hl pramöna sabduh.
- 12 Tatparyatika, Arthavyabhicarityarthah.
- 13 Prastāvanā of N. Bhāsya, Pramāņatah arthapratipattau.. etc.
- 14 Tāiparyaţīkā II part.
- 15 Cf. Nyäyakusmänjali : Mitih samyak paricchittih tadvatta ca pramatyta | Tadayogavyavacchedah, Promanyam Gautame maté ||
- 16 NM. 1 P.14: Kartykarmavilak şanā samsayaviparyuyarahitärthabodhavidhāyin; bodhābodhasvabhāvā sāmagri pramāņamiti yuktam.
- 17 Nyāyabhöşya I.1.3, catasraşu caivam vidhösu arthatattvam parisamāpyate. Also vide NM,1 p.12.
- 18 NM, I. pp. 13-4.
- 19 Kārikāval'i, śloka 55, Gyhņāti cak sussambandhāt alokodbhūtarūpayoh, and also his auto commentary called Mukiāvali on the same verse.
- 20 Pramānāmīmāmsā, see footnote No. 2 by Dr. Badrinath Sinha.
- 21 Kārikāvalī verse 58, Indriyam kāraņammatam.
- 22 Ibid, verse 56 and 58.
- 28 NM. I. p.13.
- 24 Tătparyatikā : Pramātyprameyayoh pramāne caritārthatvam acaritārthatvam pramānasya...Pramātyprameye tu phaloddešena pravyte iti taddhetu kathañcit. Also vide, A
- History of Indian Philosophy I by S. Dasgupta p. 330, Cambridge University Press (1951).
- 25 Nyāyamañjari (English Tran lation) Published in the Calcutta Review (1952) p.85.
- 26 Vide, Granthibbanga by Cakradhara P.6. also refer to 'The Nyāya Philosophy of Gautama' by Ganganath Jha; Published in 'Indian Thought P. 280.
- 27 See Kärikävali of Vishwanatha Pañcanana and commentary on it, verses 66, 79 and 81

#### WORKS REFERRED

- 1 A History of Indian Philosopey, I volume,
  - 2 Granthibhafiga of Chakradhara, Published by L.D. Institute of Indology, Abmedabad
  - 3 Indian logic & Metaphysics.
  - 4 Kārikāvali with the commentary Muktāvali.
  - 5 Nyāya Bhāşya.
    - 6 Nyāyasūtra,
    - 7 Nyāyamañjari.
  - 8 Nyāyakusumānjali
  - 9 Nyàyamañjari translated into English by Janakivallabha Bhattacharya, 'Calcutta Review' 1952.
  - 10 Prāmāņyavāda.
  - 11 Pramāņamīmāmsā.
  - 12 Šlokavārtika.
  - 13 Tätparyatikä
- 14 The Nyäya Philosophy of Gautam by G.N. Jha. published in 'Indian Thought,'

63

# PRAHASANAS IN SAMSKRIT LITERATURE

### -A STUDY OF ITS THEORY

#### S. Ramratnam

Prahasana<sup>1</sup> or Farce is one of the ten types of drama in Samskrit Literature, the other nine being Nātaka, Prakarana, Bhāna, Dima, Vyāyoga, Samavakāra, Vīthī, Anka, and Īhāmrga. The characteristic features of these playforms have been dealt with in Nātyasīstra, the earliest and the most authoritative work dealing with dramaturgy. Later works on dramaturgy like Daśarūpaka and Nātaka Lakṣaṇa Ratna Kośa deal with the features of the daśarūpakas extensively.<sup>2</sup>

Though the varities of the dramas have been classified as ten thus<sup>3</sup>, they are to be understood only as ten tendencies but not as wat:r-tight and rigid classifications. A particular rupaka differs from the other in having one particular feature as predominent in it. Thus though Vithi is called a separate variety, its features find a place in the Prahasana also.

"udghātyakādibhiridam (Prahasanam) vithyangairmiśritam bhavenmiśram" (NS-XX-III). The comic element which is predominently found in the prahasana gets its due place in the Nāţaka through the character of Vidūşaka. The Dyūtakarasamvāhakāńka in the Mrcchakatika or the Pravešaka in tha Nāgānanda with the dranken viţa, ceta, cetā and vidušaka can by themselves be the specimens of the Prahasana."

Of these ten types of dramas the Näsaka and the Prakarana are said to be the perfected types since they possess the main features of all other varieties.

"trimšadrūpakabhedāšca prakāšynte'tra lakşaņaiķ prakītitvādāthānyesām bhūyo rasaparigraham sampūrņalakşaņatvāt ca pūrvam nātakamucyate" (Bhāvaprakāšana viii p. 221) "sarvavīttivinispannau kāvyabandhe tathātvimau" (Nātyašāstra - xx - 6)

1 The word 'Prahasana' is derived from the root EFT to smile.

- 2 On the Types of Dramas cf. 'The Types of Sanskrit Dramas' by D.R. Mankad and "Sanskrit Drama" by A.B. Keith.
- 3 See TABLE'A', विज्ञेयं दशमं नाटचलक्षणम्-NS-XX-3.

दशरूपाणि यस्य, तत् दशरूप काव्यम् इत्यर्थः-Abhinava

4 A note on the Dasarupaka - Dr. V. Raghvan JOR VII. 1933.

The prahasana itself is a perfected form of vithī which faded out very early.<sup>5</sup> This is evident from the Prahasana taking into its fold the limbs of vithī (vīthyangas).<sup>6</sup> The tendency to ridicule the degraded nature of the society can be traced even to the vedic period.<sup>7</sup> This satire found its place in the Vithī and got developed in the Prahasana. By the time of the Nāţya Śāstra the Prahasana had already come to be accepted as a distinct playform. Its popularity can be assessed from Bharata's statement;

sarvalokaprahasanaih bādhyante hāsyasamšrayaih<sup>8</sup>

### The Features of the Prahasanas

Bharata speaks of two varieties of the Prahasana. The difference between them lies only in the types of characters that are introduced.

Prahasanamatah paramaham salakşanam sampravakşyāmi prahasanamapi vijneyam dvividham suddham tathā ca sankīrnam// vakşyāmi tayoryuktyā prthak pṛthak lakşanaviseşam/ bhagavattāpasaviprairanyairapi hāsyavādasambaddham// kāpuruşasamprayuktam parihāsābhāṣanaprāyam/ avikrtabhäṣācāram viseṣabhāvopapannaracitapadam// niyatagativastuviṣayam suddham jneyam prahasanam tu/ vesyāceṭanapumsakaviṭadhūrtā bandhakï ca yatra syuh// anibhrtaveṣaparicchadaceṣtitakaranaistu sankīrnam/ lokopavādayuktā yā vārtā yasca dambhasamyogaḥ// tatprahasaneşu yojyam dhūrtoktivivādasamyuktam/ vithyangaih samyuktam kartavyam prahasanam yathāyogam//

The Prahasana is divided into two classes- the śuddha (pure) and the sankārņa(mixed). The śuddha type consists of humorous speeches of holy men (bhagavat), sages (tāpasa), brāhmins (vipra) and others. It may also have the cunning and the wicked (kāpurusāh). It should be full of humorous speeches having no vikrta language. Its poems should be full of bhāva and its plot should have a fixed goal.

The sankirna type has harlots, servants, eunuchs, parasites, and deceitful persons as its characters and is full of coarse dress, gestures etc. Popular story or a story full of coarse speech (dambha) may form the theme for a Prahasana. It may also have the vithyangas.

Ĵ

7 The frog hymn, for instance, where the monotonous recitation of the vedic hymn by the bards is compared to the croking of the frogs in the rainy season.

ı

Sambodhi 7.1-4.

<sup>5</sup> Ibid

<sup>6</sup> Vithyangas - udghātyaka etc., See Daśarūpaka - edn., Parab. Ch. III 12. 13a.

<sup>8 \$1, 29,</sup> N.S. Ch. xxxvi

<sup>9</sup> Natya Śāstra Ch. xviii Si, 153b - 159a. Nirnayanagar edn. Kāvyāmaļā - 42, 1943 Page - 302.

References to Prahasana are found in number of places other than the daśarūpakādhyāya in the Natyašāstra.

(1) utsṛṣṭikānkaprahasanabhānāstu karunahāsyavismayapradhānatvāt raňjakarasapradhānāh<sup>10</sup>; tata evātra strī-bālāh-mūrkhādih adhikārī: na ca vitatam atretivŗttam, itivŗttivalcitryam api tatra nāsti.<sup>11</sup>

The following characteristics of the Prahasana are revealed through this passage:

i. It is ranjakarasapradhana since hasya is its predominent sentiment. Consiquently women, children and the gullible are its chief enjoyers.

ii. Simplicity and lack of variety in the plot.

(2) vīth1..... prahasanam dimah kaišikīvrttihīnāni rupānyetāni kārayet.<sup>12</sup>

The Nataka and the Prakarana are *purnavyttirūpakas* i.e., they have all the four *vyttis*—bhāratī, sātvatī, kaišikī and ārabhatī. Prahasana along with the other *rūpakas* is devoid of Kaišikīvytti.

(3) dvisandhi tu prahasanam vithyankau bhana eva ca mukha-nirvahane syatām teşām vrttišca bhārati.<sup>13</sup>

Prahasana should have only two sandhis-the mukha and the nirvahana. Bhāratī vŗtti shall be mainly employed in it.

.

nātake saprakaraņe bhāņe prahasane tathā mrdangam paņavam caiva dardaram caiva vādayet.<sup>14</sup>

Percussion instruments like *mrdanga*, *panava* and *dardara* shall be played at the time of the performance of the Prahasana (and Nätaka, Prakarana and Bhāna).

Dasarūpaka devides Prahasana into three classes-sūddha, vikrta and sankIrna. Šuddha is the same as in Nātya Sāstra. Vikrta is the sankīrna of Bharata. The sankīrna of Dhananjaya is that which is mixed with the vīthyangas.

evam rañjanapradhänena karupena yuktam rūpakam (utsrstikänkam) abbidhāya rañjanam hāsyaprāyam prahasnam laksayanti.

66

<sup>10</sup> But curiously enough Abhinava contradicts Bharata regarding Parhasana's rafijakaraspradhānatva.

N. S. with Abhinavabhärati - G.O.S. sdn. H - P. 447.

<sup>11</sup> N.S. G.O.S. edn. - Vol, H. p. 447.

<sup>12</sup> N.S. Ch. xviii-7. G.O.S. edn.

<sup>13</sup> N.S.

<sup>14</sup> N.S. G.O.S. edn., Vol- IV., Ch. xxviv SJ 225 K M. xxxxiv 250-251

tadvat prahasanam tredhā šuddha-vaikrta-sankaraih pākhandivipraprabhrticetacetīvitākulam cestitam vesabhāsābhih šuddham hāsyavaconvitam kāmukādivacovesaih sandakaācukitāpasaih vikrtam sankarādvīthyā sankīrnam dhūrtasankulam.<sup>15</sup>

Another reference to Prahasana is found in the second chapter of the Dasarūpaka (Śl. 23-Parab edn.,) where the author defines the courtezen heroine.

'raktaiva tvaprahasane naişā divyanŗpāśraye'

A ganikā-heroine should be presented as in love with the hero except in a Prahasana, which means that  $\rightarrow$ 

Prahasane tvaraktāpi hāsyahetutvāt (Dhanika's commentary).

i.e., a  $ganik\bar{a}$  need not be in love with the hero in a Prahasana since  $h\bar{a}sya$  is the predominent sentiment in it. Anyhow it is evident that a  $ganik\bar{a}$  can be a leading character in a Prahasana,

Sahitya Darpana specifically states that a Prahasana should not have Arabhati vrtti, It should not have the Pravesaka also.

atra nārabhatī nāpi viskambha-pravešakau

angī hāsyarasastatra vīthyangānām sthitir na vā.16

According to Visvanātha suddha type is one where the plot revolves around one rogue (dhrsta). He quoted Kandarpakeli as an inst nce of this type.

eko yatra bhavet dhṛṣṭo hāsyam tat suddhamucyate. Asritya kañcana jana:n suhkirṇamiti tad viduh.<sup>16</sup>

A sankirna type has many rogues. Dhurtacaritam belongs to this type. A sankirna type of Prahasana may have one or two acts.

tat punarbhavati dvyankamathvaikankanirmitam.<sup>36</sup>

Latakamelaka is quoted as an illustration of the sankīrna type.

Visvanātha justifies the inclusion of the vikrta type into the sankirna type itself by Bharata.

vikrtantu viduryatra saņdakancukitāpasāh

bhujangacāraņabhataprabhrtervesavāgyutaķ

idam tu sankīrņenaiva gatārthamiti muninā prthak noktam.<sup>16</sup>

Śinghabhupāla prescribes ten new elements, which are different from the vithyangas, for a Prahasana, and illustrates them from Anandakoşa

<sup>15</sup> D.R. Nirnayasagar edn., Ch., III - 54-56

<sup>16</sup> S.D.---NS Press edn 1910; PP. 344-345; S'e 264-268.

#### S. Ramarainam

Prahasana which is unfortunately lost to us. The ten new elements suggested by Śingabhūpāla are – Avalagita, Avaskanda, Vyavahāra, Vipralambha, Upapatti, Bhayam, Anrtam, Vibhrānti, Gadgadavāk and Pralāpa.

One of them, the Avaskanda, is defined and illustrated thus :

avaskandastvanekeşāmayogyasyaikavastunaķ sambandhābhāsakathanāt svasvayogyatvayojanā.<sup>17</sup> yathā (Ānandakoşa) prahasane Yatiķ :- sākşādbhūtam vadati kucayorantaram dvaitavādam Bauddhaķ :- bhāvo bodhakşaņikamahimā saugate dattapādaķ Jainaķ :- bāhvormūle nayati sucitāmārhatī kācidīkṣā Sarve :- nābhermūlam prathayati phalam sarvasiddhāntasāram. atra yatibauddhajainānām gaņikāyām svasiddhāntadharmasambandhakathanena svasvapakṣaparigrahayogyatvayojanāt avaskandaķ.

#### Views of Abhinavagupta on Prahasaras

Bhagavatas, Tapasa, Vipras and others are the main characters in a Suddha type of a Prahasana. Is it not improper to make these noble men the butt of ridicule on the stage ? Abhinavagupta analyses this problem.

Bhāgavatas, Tāpasa and Vipras are not to be presented as regular rogues on the stage. They are not censurable by nature. It is only due to the association of the rogues that they are tempted to do acts of  $A\dot{s}l\bar{l}la$  and thereby become the laughing stock of the audience

"ye tu svabhāvatah na garhitā bhagavattāpasādicestāvišesāstesām prākŗtapurusasankrāntidaurātmyoditāmanyasambandhadūsyamāņatayā prahasanīyatām yātāh"......18

The word 'yathāyoga' in Bharata's statement has been explained by Abhinava thus "teşām samprayoge sankhyāyāh kramasya tu na kaścinniyama iti darśayati"<sup>10</sup>. There is no fixed number of Vīthyangas prescribed while adopting them in the Prahasana. With regard to the number of acts in a Prahasana Abhinava says "śuddham ekānkam sankīrņam tu anekānkam veśyādicaritasankhyābalāditi kecit ...."<sup>20</sup> some critics hold that the śuddha Prahasana may have one act and a mixed many acts since it has more characters like the courtezans.

Abhinava also answers the question whether it is worthwhile to present on the stage a Prahasana which generally depicts the life of the degraded persons. He says, the Prahasanas too have their moral appeal in that they show how one should not act. If the association of the rogues can corrupt

<sup>17</sup> R.S. - Trivendram Sanskrit Series-No. L. 1916. Page 290.

<sup>18</sup> N.S. - G.O.S. II p. 447-448.

<sup>19</sup> Ibid,

<sup>20</sup> Ibid.

the minds of even the *bhāgavata*, *tāpasa* and *vipra*, it is needless to say what they can do with regard to a common man. On witnessing the Prahasana, a wise man would become wiser and would learn to avoid the wicked.

"tadvişaye yah prakţsto vivādah viruddhatayāvabhāsanena phalabhūtena sampādyatayā yaduktam prahasyamānam tathābhūtacaritāvalokanena hi samskţtamatih vyutpādyo na bhūyastān vancakānupasarpati iti"<sup>21</sup>

Nāţya Darpaņa follows Abhinavabhāratī in the interpretation of the Nāţyašāstra definition of Prahasana. The new point that ND mentions is with regard to Bharata's statement "atra strī bālāļ mūrkhādiļ adhikarī". Does it mean that the connoisseurs of art are prohibited from seeing a Prahas na ? Prahasana being simple in theme and being full of comic situations, appeals to the women, children and the gullible. They are thus trained in the art of witnessing the dramas and analysing them critically. In course of time they too can become connoisseurs of art and witness the perfected playforms, the Nāţaka and the Prakaraņa. A Prahasana is thus a stepping stone in the dramatic art.

"Prahasanena ca bāla–strī–mūrkhānām hāsyapradaršanena nāţye praroca**nā** kriyate. tatah saňjātanāţyarucayah śeşarūpakaih dharmārthakāmesu vyutpādyante"<sup>22</sup>

Among the Prahasanas that have come down to us, Bhagavadajjukīya,<sup>28</sup> attributed to Bodhāyanakavi appears to be the most ancient one. Mattavilāsaprahasana of Mahendravarmapallava<sup>24</sup> (7th century A.D.) and Latakamelaka of Šankhadharakavirāja<sup>25</sup> (12th century A.D.) are the two other available Prahasanas belonging to the early period. Hāsyaratnākara,<sup>24</sup> Dhūrtacarita,<sup>27</sup> Kandarpakeli<sup>28</sup>, Ānandakoṣa,<sup>29</sup> Brhatsubhadraka,<sup>80</sup> and Kalikeli,<sup>81</sup> mentioned in some Alamkāra works, are known only by their names. A number of Prahasanas have been preserved from the 14 th century onwards.

24 7th cent. Edn. (i) Chowkhambha (ii) TSS (iii) N.P. Unni, Trivendram,

- 30 Quoted in RS.
- 31 Quoted in RS, BP.

69

<sup>21</sup> Ibid.

<sup>22</sup> N.D.-G.O.S. Vo. XLNIII Vol. I 1928- Page 128, 129

<sup>23 7</sup>th cent, (?) Edn. BORS - 1924; Anujan Acban. Cochin,

<sup>25 12</sup>th cent; Edn. (i) KM-20, 1889.

<sup>26</sup> Quoted in DR

<sup>27</sup> Quoted in SD.

<sup>28</sup> Quoted in SD.

<sup>29</sup> Quoted in RS.

To mention a few, Adbhutaranga,<sup>32</sup> Dhürtanartaka<sup>33</sup>, Dhürtasamägama<sup>34</sup> and Häsyacüdämani.<sup>35</sup>

It may not be out of place to add a few lines here on  $H\bar{a}sya$  rasa since it is the dominent sentiment in Prahasana. The  $H\bar{a}sya$  (comic) has as its basis, the sthāyībhāva Hāsa (laughter). The Hāsya is caused by the Vibhāvas such as showing unseemly dress or ornaments, impudence, greediness, quarrels, defective limbs or irrelevent words and the like. Hāsya is to be represented on the stage by Anubhāvas like the throbbing of the lips, the pose, and the cheek, opening the eyes wide or contracting them, perspiration, colour of the face and taking hold of the sides. Vyabhicāribhāvas in Hāsya are indolence, dissimilation, drowsiness, sleep, dreaming, insomnia, envy and the like. Hāsya is of two kinds – Ātmastha (self centered) and Parastha (centered in others). When a person laughs himself, it is Ātmastha. When he makes others laugh it is Parastha.

Bharata classifies laughter into six classes.

- (i) smita gentle smile
- s(ii) hasita smile
- (iii) vihasita gentle laughter
- (iv) upahasita laughter of ridicule
- (v) apahasita vulgar laughter
- (vi) atihasita excessive laughter

Smita and hasita are found in superior type of persons. The next two are found in average persons. The last two belong to inferior persons.

- For a fuller treatment of the Hasya Rasa see
- (i) Annals of Bhandarkar Oriental Research Vol-XXII. 1941. Har Dutt Sarma.
- (ii) Satindra Nath Sengupta, Journal of Bihar Research Society Vol. XXXIX-4. 1953.
- (iii) K. N. Watave, Journal of University of Poona-Humanities. No. 1, 1953.
- (iv) Samskrta Sahitya me hasya-Hariprakash, Saptasindhu, Patiyala, Vol. XII-6. 1965.
- "(v)" G. S. Amur, Journal of Kerala University Vol-VII Humanties, 1963. [For Prahasanas see ---

| (i) S.K. Day, Poona Orientalist Vol – vii, 1942 – 43.      | -On Prahasanas |            |  |  |
|------------------------------------------------------------|----------------|------------|--|--|
| (ii) History of Samskrit Literature by M. Krisnamachariar. | _ •            |            |  |  |
| iii) Samskrit Drama by A.B. Keith.                         |                | · _        |  |  |
| (iv) Types of Samskrit Drama by D. R. Mankad,              | _ ,            | ·          |  |  |
| (v) Indian Drama by Sten Konov,                            | - ·            | • _ (      |  |  |
| (vi) Theatre of the Hindus by H.H. Wilson.                 | - *            | <b>→</b> ] |  |  |
|                                                            |                |            |  |  |

- 32 Of Harijivana, Mièra (17th cent.) His other Prabasanas are Sahrdayānanda, Vibudhamohana Palāņģumaņdana, Prāsangikā, Ghrtakulyāvalī,
- 33 Of Sämräjadikshita (17th cent,.)
- 34 Of Jyotirisvara Kavisekhara (14th cent.) Edn. NS Press.
- 35 Of Minister Vatsaräja (13th cent.) Edn. TSS.

70

| Ser. No. R | Ser. Name of the<br>No. Rupaka.<br>1 2 | Varieties<br>3                                                                                                            | Main<br>Chracters<br>4                                  | Main Sen-<br>timents.<br>5 | Number<br>of Acts.<br>6 | Main Sen- Number Name of the<br>timents. of Acts. Model play<br>5 6 7 | Main theme                                                                 | Other details<br>9                    |
|------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|            | Nāțaka (i)<br>(ii                      | <ul> <li>(i) avaram-</li> <li>5 acts.</li> <li>(ii) param-</li> <li>10 acts.</li> </ul>                                   | King, queen<br>Dhirodātta<br>Nāyaka                     | Srņgāra,<br>Vīra.          | 5 or 10                 | Abhijñāna<br>Śākuntala<br>Veņisamhāra                                 | Prakhyāta<br>(known or<br>Historical)                                      | Five Sandhis                          |
| ρ.         | ra <b>kara</b> ņa (i)<br>(ii)<br>(iii) | Prakaraņa (i) Šuddha-heroine Kulastrī<br>(ii) Vikrata- "Ganikā<br>(iii) Sankīrņa- "Both<br>Dhīrašāt<br>Hero-<br>Vipra, An | nā.<br>Ik.                                              | Śŗngāra,                   | 5 or 10                 | Mrcchakațika<br>Mālatîmž-<br>dhava                                    | Utpādya<br>(Sociāl<br>theme)                                               | Five Sandhis                          |
| <b>A</b>   | Prahasana (i) Śuddh                    | Śuddha –                                                                                                                  | Bhagvat,<br>Tāpasa,<br>Vipra.                           |                            |                         | i, Bhagavadajju <sup>o</sup><br>ii, Kalikeli.<br>iii, Latakamelaka.   | i, Bhagavadajju <sup>o</sup> Utpādya<br>ii. Kalikeli.<br>ii. Latakamelaka. | OnlyMukha<br>and Nirvahana<br>Sandhis |
|            | ii)<br>Iii)                            | (ii) Víkrta-<br>(iii) Samkirna-                                                                                           | Ves'yā, Ceta Hāsya<br>Napumsaka,<br>Vita.<br>Mixed with | Hasya                      | one<br>(Two)            |                                                                       |                                                                            |                                       |
| B          | Bhāņa (i)                              | (i) Śuddha                                                                                                                | Vīthyangas.                                             | -                          |                         | The Caturbhani Utpadya                                                | ī Utpādya                                                                  | do                                    |

.

Jain Education International

Prahasana in Sanskrit Literature

| 7.2            |                                                       | <i>S</i> .                                                                        | Ramar                            | ainam                        |                                            |                            |                                       |
|----------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------|
| 6              | Monologue Play                                        | Has magic and<br>supernatural<br>clements                                         | No Garbha and<br>Vimarśa sandhis | Vimarśa Sandhi<br>prohibited | Has only Mukha<br>and Nirvahaņa<br>Sandhis | op                         | Only three<br>Sandhis                 |
| <del>0</del> 0 |                                                       | Prakhyāta                                                                         | Prakhyāta                        | ı Prakhyăta                  | Utpādya                                    | Prakhyāta<br>or<br>Utpādya | Miśra                                 |
| 7              |                                                       | Tripuravijaya                                                                     | Saugandhikā-<br>haraņa           | Samudramathana Prakhyāta     | Premābhirama                               | Unmattaraghava             | Rukmintharana                         |
| 6              | One                                                   | Four                                                                              | One                              | Three                        | One                                        | One                        | Four.                                 |
| ~              | Śŗ <b>ńgā</b> ra<br>Hasya                             | Rudra<br>Also<br>Adbhuta                                                          | Vīra                             | Vĩra                         | Śŗṅgāra                                    | Karuņa                     | Hāsya I<br>(The Abhasa<br>of Srhgāra) |
| 4              | Vița                                                  | Gods, Gan- Rudra<br>dharvas Also<br>Yakshas etc., Adbhuta<br>Dhiroddhata<br>hero. | Dhīroddhata Vīra<br>Hero         | Gods and<br>demons           | Dhīroddhata Šŗṅgāra                        | Common<br>men              | Divine and<br>mortal<br>beings        |
| 3              | (ii) Vikrta<br>(iii) Samkirpa<br>(refer BP<br>and SP) | 1 I                                                                               | I                                | I                            | ,<br>Î                                     | 1                          | 3                                     |
| 2              | (ii)<br>(iii)                                         | Dima                                                                              | Vyāyoga                          | Samavākāra                   | Vithī                                      | Ańka                       | 10 Ihāmrga                            |
| <br>           |                                                       | 40 m                                                                              | \$                               | 1                            | <b>\$</b> \$                               | δ                          | <b>10</b>                             |

www.jainelibrary.org

•

.

• •

.

#### TABLE B

Characteristics of the Prahasanas according to Nātyaśāstra

- Has two varieties śuddha and sankīrņa.
- Śuddha Has Bhagavat, Tāpasa and Vipra.
- 3 Sankīrņa Has Vesyā, Ceta, Napumsaka, Vita and Dhūrtas.
- 4 Theme Some popular topic of incident of hypocrisy through disputes between Dhūrtas and Vițas.
- 5 May have Vithyngas
- 6 Provides light entertainment (ranjakarasapradhāna)
- 7 Women, children and the gullible are the chief enjoyers.
- 8 Simplicity and lack of variety in plot.
- 9 Kaiśki Vrtti may not be employed.
- 10 Has only Mukha and Nirvahana Sandhis
- 11 Percussion instruments like Mrdanga, Panava and Dardara shall be played when staged.

# New characteristics mentioned in other works on dramaturgy.

- 1 Has three varieties Śuddha, Vikrta and Sankīrna. (DR)
- 2 Suddha has the heretics, Brähmins, servants and parasites as its characters. (DR)
- 3 Vikrta has eunuchs, chamberlains, ascetics etc. (DR)
- 4 Sankīma type has Vithyangas (DR)
- 5 The Ārabhațī Vrtti, the Viskambhaka and the Pravesaka shall not be employed. (SD)
- 6 May have ten limbs like Avalagita, Avaskanda etc., (RS)
- May have two acts. (NLRK)

#### SELECT BIBLIOGRAPHY

- 1 Bhāna as a playform, unpublished thesis of Dr. S.S. Janaki, K.S.R. Institute, Madras-4.
- 2 Bhāvaprakāśana-GOS\*-45, Oriental Institute, Baroda, 1930.
- 3 Daśarüpaka NS Press, 1941.

Sambhodhi 7-1.4

£.

#### S. Ramaratnam

- 4 History of Sanskrit Literature by M. Krishnamachariar, Oriental Book Agency, Poona, 1937.
- 5 Indian Drama by Sten Konov, Trans, edn., General Printers and Publishers Ltd., 119, Dharmasthala Street, Calcutta-13.
- 6 Indian Kāvya Literature by A.K. Warder, Motilal Banarsidass, Delhi-7, 1973.
- 7 Kāvyānuśasana, KM- 71, NS Press, 1934.
- 8 Națaka Lakșana Ratna Koșa, American Philosopical Society, Nov.1960.
- 9 Nätya Darpana, GOS 48, Oriental Institute, Baroda, 1928.
- 10 Nātya Śāstra, KM 42, NS Press, 1943. ; GOS 36, 1956.
- 11 Rasārņava Sūdhākara, TSS 40, 1916.
- 12 Sahitya Darpana, NS. Press 1910.
- 13 Sanskrit Drama by A.B. Keith, Oxford University Press. 1954,
- 14 Theatre of the Hindus by H.H. Wilson.
- 15 Type of Sanskrit Drama by D.R. Mankad, Urmi Prakasana Mandir Denso Hall, Karachi, 1936.

#### Abbreviations Used

| BORI<br>BP | – Bhandarkar Oriental Research Institute<br>– Bhāva Prakāšana of Šāradātanaya. |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| DR         | - Daśarūpaka of Dhanaňjaya.                                                    |
| GOS        | - Gaekwad Oriental Series.                                                     |
| JOR        | - Journal of Oriental Research.                                                |
| KM         | - Kāvya Mālā Series                                                            |
| ND         | - Națya Darpana of Rāmacandra and Gunacandra.                                  |
| NLRK       | - Nātaka Laksana Ratna Kosa of Sāgaranandin                                    |
| NS         | – Nātya Šāstra of Bharata Muni.                                                |
| NS Press   | – Nirnayasagar Press edition.                                                  |
| Rs         | - Rasārņava Sudhākara of Simhabhūpāla.                                         |
| SD ·       | – Sāhitya Darpaņa of Visvanatha.                                               |
| TSS        | - Trivandrum Sanskrit Series edition.                                          |

### A CLOSE LOOK AT THE PLOT-CONSTRUCTION OF THE KADAMBARI

#### Vijay Paudya

According to the tradition (and we have got no reason to set it aside) the Kādambarī left incomplete by Bāna was completed by his son. So while examining the construction of the plot one has to bear in mind this dual authorship which is likely to give rise to inconsistancies in various forms in the plot. Moreover discrepancies are also likely to creep in the plot on account of the bulk of the work and its many twists and turns in the plot. Against this background it is here proposed to examine the plot-construction of the Kādambarī mainly from the three points of view viz. characterisation, general structure of the plot and time-element.

First we shall deal with the characterisation. In the very beginning of the story the king Śūdraka is shown to have strong aversion to the pleasures of the amorous sports and scant regard for the fair-sex<sup>1</sup>. Now this is not just a trait, simply devised to distinguish another kingly character i.e. Tārāpīda which is to follow him in the story. As the story at the end discloses that the king Śūdraka is none but the hero and Chandrāpīda who all the time has love dormant in his bosom for his beloved Kādambarī. It would have been quite incongruous to have depicted the king Śūdraka to be indulging in carnal pleasures with women-folk. Thus a seemingly insignificant trait has turned out to be much significant in view of the denoument of the story and this has been achieved quite artistically.

The character of Pundarīka throughout his three births has consistently displayed the traits of irresoluteness and impatience. Being rash in his actions, he has invited much suffering upon himself. In the first birth as Pundarīka, no sooner he meets Mahāśvetā, than he is irresistably drawn to her and unable to bear the pangs of separation from her even for a while dies. Before dying he does not forget to commit one more rash act which in turn is to bring to him untold miseries. While dying Pundarīka anathematised the God Moon to undergo love-lorn sufferings similar to his in life after life on the earth. The Moon also cursed him to undergo similar sufferings along with him. At first sight there appears to be a flaw in the characterisation of Pundarīka whom the author describes as the rendezvous of all learnings and the confluence of all austerities. But his character is destiny. In spite of all his scholarship and penances he is unable to check

himself and falls headlong in love with Mahāśvetä and dies. This is all because of his innate irresoluteness which persists in his next birth of Vaisanpāyana. On the bank of the Acchoda lake, his dormant love of previous birth for Mahāśvetä is awakened, reminiscences are aroused and he is again drawn to Mahāśvetā who all the while is penancing for reunion with Pundarika. Vaišampāyana makes advances to Mahasveta and prattles declaring his love for Mahäśvetā. Mahäśvetā unknowingly curses him to be a parrot. He is born as a parrot in the forest of the Vindhya mountain. The parrot happens to obtain shelter in the hermitage of the sage Jabali who relates the previous life-history of the parrot. The parrot remembers everything of his past. Meanwhile he is advised by his friend Kapinjala to remain in the hermitage only. But as is his wont, he cannot have patience and sets out to meet his beloved. Again he is trapped but this time in the care-taking affectionate hands of his heavenly mother Laksmy, who is introduced as Candalakanya in the beginning of the story. Now in these three births covering the expanse of the entire work consisting of Purvabhaga and Uttarabhaga both, the character of Pundarika or Vaisampayana as a friend of Candrapida or a parrot has displayed out and out, the trait of itresoluteness. Why? The author of the Uttarabhaga with a remarkable perspicacity points out the reason that he was born of a female semen only<sup>2</sup>. This obviously has a reference to the story that Laksmi by the mere sight of the sage Svetaketu conceived and gave birth to Pundarika.

Take the character of Kapinjala, a friend of Pundarīka. He is turned into a horse on account of the curse of a space-traveller i. e. a God with whom be collided in haste. When Candrāpīda rides on this horse for the first time, he offers his apology-.

महात्मन्नर्वन, योऽसि सोऽसि | नमोऽस्तु ते | सर्वथा मर्षणीयोऽयमारोद्वातिकमोऽस्माकम् | अपरिगतानि देवतान्यप्यनुचितपरिभवभाष्डिन भवन्ति ।\*

While chasing a Kinnara-couple, Candrapīda traverses many more miles and comes a far from the camp of his army. As he was resting on the bank of the Acchoda lake the author describes the horse first listening to the notes of the song. At that time the reader takes it to be the intention of the author to delineate the effects of such a heavenly voice even on animals. But the reader is in for a surprise. The end of the story discloses that it was all the deliberate doings of the horse which in fact was Kapiñjala retaining the previous birth's faculties. This shows the consummate skill displayed by the two authors in the Plot-construction.

It was Tagore who with his keen poetic sensibilities pointed out the raw deal which the character of Patralekhā received at the hands of the author. But a close scrutiny of the plot would indicate that in the authors' plan of the plot no such thing existed. Of course, a reader would have liked it very much to see a minor character like Patralekhā blossomed into a major one. Patralekhā is none but Rohini the heavenly spouse of the God Moon who has come down on the earth to look after Candrāpīda, her lord. She is quite intimate to Candrāpīda but any relation is out of question on the earth and the author has deliberately chosen to portray this unidentifiable relation in a charming manner. Her too much intimacy with Candrāpīda might have aroused a sort of jealousy. This has been borne out by the end of the story when Kādambarī seeks information about Patralekhā from Chandrāpīda, and accordingly she is informed. She feels a little bit ashamed of herself for harbouring jealousy against Patralekhā. anaturati g daugean tikevatalatuan edaadan utatehā au a aliturati a daugean tikevatalatua edaadar utatehā anaturati g daugean tikevatalatua edaadar utatehā au a aliturati a aliturati at ali

This sentence of the Uttarabhāga pre-supposes that part of the story in the Pūrvabhāga in which Patralekhā has displayed all these traits by her devotion to Candrāpīda.

Kādambarī's very late entrance in the story has been pointed out as a flaw in the contraction of the plot by many of the critics<sup>5</sup>. But the closer scrutiny of the plot would justify the late entrance of the heroine. According to the canons of Sanskrit literature Candrapida of divine origin would be the hero and Kadambari by virtue of her being the spouse of the hero would be the heroine of the piece. According to the design of the plot, Pundarika and Mahāśvetā are to receive maximum attention of the author. Pundarika's falling in love with Mahāśvetā resulted in the entrance of two other characters viz. Candrāpīda and Mahāśvetā. To wit Puņdarīka unable to bear the agonising separation from Mahäśvetā cursed the Moon. There was no initiative on the part of the Moon to get involved into any kind of love affairs. So love-affair of Candrapida and Kadambari is in a way adventions in the story and it being so it should receive less attention of the author. This fits well in the author's scheme of the plot. In the first birth. Moon did not have any love-affair. In the second only he finds his beloved in Kadambarı. By this time love of Pundarıka had run the whole gamut of it. Similarly when love dawns upon Kadambari for the first time. Mahāśvatā by that time had already undergone the joys and sorrows of love. So from this point of view this Candrapida and Kadambari lovepair is junior and younger in respect of love to that of Pundarika and Mahāśvetā. This admirably suits well in the entire design of the plot. The late entrance of the heroine also might be due to as Pandya Chhaganial. Harilal conjectures, "The poet must have thought that it is better to introduce the heroine at the opportune time and keep constantly before the

eyes of the reader up to the end of the book rather than to usher her early and then not finding the central place on the stage in the story for her."

Even this late entrance of  $K\bar{a}$  dambarī is compensated as her character is endowed with the most poetic feelings. Peterson's quotation would not be amiss here. "On  $K\bar{a}$  dambarī in particular  $B\bar{a}na$  has spent all his wealth of observation, fullness of imagery and keenness of sympathy. From the moment when for the first time her eye falls and rests on Candrāpīda, this image of a maiden heart torn by the conflicting emotions of love and virgin shame, of hope and despondency, of cherished filial duty and a new born longing, of fear of the world's scorn and knowledge that a world given in exchange for this will be a world well lost takes full possession of the reader"?

Many critics have found faults with the general structure of the plot. Mm. P. V. Kane says, "Another serious blomish is that in the Kadambata we meet with a defect in constructive art which is due to the device of weaving stories within stories. The reader is unable to carry in his head the bewildering turns and convolutions of the story and the confusion of curses and counter-curses. The fact that the greater part of the story is put in the mouth of a parrot is a serious draw back to the verisimilitude of the work."<sup>a</sup> Now this emboxing tales within tales which C. Kunhan Raja terms as 'relay method of narration'9 was a well-tried one in the ancient Indian literature. If at times it sounds confusing and clumsy it has its merits also. The story deals with a world in which super-natural elements are galore ! Now in this atmosphere it is neither unrealistic nor bizzare that the story is put into the mouth of a parrot ! This is not a drawback to the verisimilitude of the work but quite keeping in with the supernatural background of the story. Moreover narration by the characters themselves as the story proceeds makes it a first-hand account. This is in itself quite dramatic and leads itself a great deal of convincing credibility. Dr. De tries to defend Bana by attributing all the defects of intricacies and confabulations of the story to Bhūşanabāna who is the author of the Uttara-bhāga in which all these convolutions of the story occur. He says 'these elaborate intricacies occur in the second part of the work. This important fact is ignored when one criticises Bana for his highly complex plot and charges him with deficiency of constructive power."10 This opinion presumes that denoument of the story is not properly brought about as well as someother denoument is possible. And critics are not wanting in casting aspersions on the ability of Bhusana in bringing the story to its natural end. Critic after critic has expressed doubts about the development of the plot in the Uttarabhaga but has not paused to deliberate whether there is any other denoument possible. Dr. De opines. "We have no means except from scattered and uncertain hints

in the narrative itself of knowing whether Bāņa wanted to develop it with all its later bewildering turn and confusion of curses and changing personalities or reborn heroes." A charge of hurried treatment of the remainder of the plot has been levelled against Bhūşaṇa. Whether "the different lines of the story are made to converge far more rapidly than Bāṇa would have done."<sup>13</sup> is a moot point and difficult to decide either way on account of its being highly hypothetical. But this much can be said with certainty that Bhūṣaṇa has unfolded the plot as Bāṇa would have done it. The Uttarabhāga is a natural outcome of the Pūrvabhāga. In view of what is preceded in the Pūrvabhāga the denoument is quite logical and inevitable. Bhūṣana seems to be aware of this when he says.

बीबानि गर्भितफलानि विकाशभाजि वर्थ्त्रैव यान्युचितकर्मवळारकतानि । उरकृष्टभूमिविरतानि च यान्ति पुष्टि तान्येव तस्य तनयेन तु संहृतानि ॥14

So the son brought the story to a conclusion which his father had intended. The Uttarabhāga is a natural culmination of the Purvabhāga. Bana intended Sudraka who appears to be an outsider in the story to be the hero Candrapida. Bana has thrown a hint about it. Sudraka, as noted earlier, is shown to be averse to the feminine lures not just for the sake of characterisation but he is Candrapida with love lurking in his bosom for Kādambarī all the time. This is so artistically achieved that it is not even easily noticeable. Similarly the parrot also should be a character in the story and who else can that be except the companion of the hero ? Had not that been the denoument it would have been a serious flaw in the plot-construction for having introduced redundant characters and episodes not germane to the plot. Kadambari and Mahāśveta are there on the bank of the Acchhoda lake waiting for their lovers and so who else the Candalakanya introduced in the beginning can be except the doting and affectionable mother Laksmi of Pundarika who was in need of such motherly care. From the foregoing analysis it should be quite clear that Bhusana has unrevelled the plot and brought a denoument of the story as intended by Bana. Successful execution of the plot depends also largely upon the arrangement of various incidents and descriptions. Various episodes and descriptions have been very judiciously arranged avoiding the tiring-repetitions and providing the contrast which enlivens story-telling. In the beginning of the story the anothor en passant mentions the city of Vidiśā and does not pause, here to describe it in details as he is very shortly to describe the city of Ujjayini elaborately. Similarly pompous and luxrious court-life is contrasted with serene life of the birds of the forest and the hermitage of Jabali. The whole atmosphere of the Kādambarī is shrouded with nebulous mystery which arouses and sustains curiosity of the reader impelling him to made through the much maligned long descriptions,

#### Vijay Pandya

Bhūşaṇa has taken every case not to have any discrepancy even of a minor nature in the plot and to present the work as an organic whole. The Pūrvabhāga and the Uttarabhāga are nowhere at variance. At times Bhūṣaṇa very subtly and artistically unfolded the plot in complete consolance with the earlier portion written by Bāṇa. At the first meeting beetween Chandrāpīda and Kādambarī Bāṇa has mentioned a trifle episode of Parihāsa a parrot and Kālindī a starling.<sup>16</sup> Now in the Uttarabhāga Kādambarī while lamenting over the death of Chandrāpīda mentions among many other things these porrot starling<sup>16</sup> which even if forgotten would not amount to any gerious omission. When Kapiñjala who has now been transformed from Indrāyudha relates his own tale he mentions the God Moon as saying that Mahāśvetā has been born of Gauri of the moon-ray-famil Apsaras.

## बरसा तु महा×वेता मन्मय्वसंभवादण्यरसः कुलाल्टब्धजन्मनि गौर्यामुरपन्ना<sup>17</sup> ।

This has an allusion to the birth-story of the fourteen families of Apsaras narrated in the Pūrvabhāg. In the Uttarabhāga Candrāpīda after listening to the tale of Kādambarī in his separation reminisces the entire episode. He recounts the following incidents in order (i) his following Kinnara-pair (ii) his signting the lake Acchoda (iii) his hearing the song (iv) his meeting Mahāśvetā (v) Taralikā's advent (vi) his accompanying Mahāśvetā to the mountain Hemaküta (vii) his meeting Kādambarī and falling in love with her.<sup>18</sup> In every detail, this recounting is in perfect harmony with the earlier story where the incidents took place with the same order and details.<sup>19</sup>

Let us now examine the time-element in the plot-construction. The authors have at times very skillfully suspended time in the story. As Mahāśvetā does not age time also stands still. It's all very delightful. In one part of the world the two characters Pundarika and Mahaśveta are being tossed by the storm of love. In another part of the world there are a king by the name Tārāpīda and his queen Vilāsavatī. The royal couple has to be progeny-less for a long time in order to allow Pundarika and Mahäsveta to, grow up and fall in love with each other. Ultimately Pundarika dies after having cursed and got cursed by the moon. Now it is time for Vilasavati and. Manorama the wife of Sukanasa a minister of Tarapida to conceive and give birth to Candrapida and Vaisampayana respectively. Both grow up. Meanwhile in the Gandharva region on the bank of the Acchoda lake Mahāsveta is performing rigorous austerities and along with her, her friend Kadambari also waits for the advent of Chandrapida. The hero comes and feels attracted to the heroine and both in love with each other. First it was the turn of Vaisampayana to die and to be turned into a parrot and then Chandrapida too dies on account of the grief of his friend's sad and

sudden demise. In this mundane world Vaisampayana is born as a parrot and passes through many travails. Candrāpīda is born as the king Sudraka. It is worth noting that the author has not given the detailed account of Sudraka's life and his upbringing. It was very thoughtful on the part of the author to have chosen to dwell upon the life of the parrot as the royal life's account would be repetitous in view of the later lengthy account of Candrāpīda. Both the friends meet. Sūdraka leaves his this body and there Candrapida comes to life. The parrot also shakes off its body and comes to Pundarika from the blue heavens ! It's all so charmingly intriguing. In the light of this discussion we well understand how the criticism, "This description of the parrot's birth-place Ujjayini and the details of Chandrapida's birth and education etc. are dealt with in unnecessary details" by Mrs. Neeta Sharma<sup>20</sup>, has miserably failed to grasp the design of the plot-construction. In one sweep Mrs. Neeta Sharma has dismissed these events which Bana has very meticulously built up. The parrot's birth, its growing up etc. have to be described in details in order to show some lapse of time and enable the parrot and Sudraka to come face to face. The same motive is discernible in the case of Candrapida whose upbringing has been described in some details so as to allow river of time to flow.

Thus foregone scrutinisation would indicate that much fore-thought and pre-planning have gone into the making of the plot of Kädambarī. This feat deserves the highest kind of approbation in view of the work having dual authorship and a big bulk. This is no mean achievement and it has been achieved with impeccable artistic design. W.H. Hudson, the doyen of the English critics lays down the following requisites of the plot-construction "We demand that the story shall its own particularly way to be good one and also that it shall be skillfully put together. By this we mean that on careful examination of all its details it shall reveal no gaps or inconsistancies, that its incidents shall appear to spontaneiously envolve from its date and from one another, that commonplace things shall be made significant by the writer's touch upon them, that the march of events however unusual shall be so managed as to impress us orderly and natural in the circumstances and that the catastrophe whether foreseen or not shall satisfy us as the logical product and summing up of all that has gone before.21 The foregoing analysis is vindication of this somewhat long quotation by W.H. Hudson laying down the essentials of the plot-construction. Sambodhi 7.1-4.

#### Vijay Pandya

Sec. Sec. REFERENCES 1 तस्य चातिविधिगीषुतया महासत्त्वतया च तृणमिव लघुवृत्ति स्त्रैणमाकलतः प्रथमे वयसि ्र बर्बमानस्यापि रूपवतोऽपि सन्तानार्थिभिरमाध्यैरपेक्षितस्यापि सुरतसुखस्योपरि हेथ इवासीत् । b. Nirnayasagar Press Edition hereafter referred to as NSP p. 13. 2 Ibid p. 676 3 Ibid p. 676 4 Ibid p. 709 5 (i) "One looks in vain for the appearence of the heroine whose name the wor" bears till one has nearly gone through half of the work." , .... Kale in his introduction to Bana's Kadamhari, p. 1. (ii) S. V. Dixit in 'Banabhatta : His life and Literature.' p. 94. (iii) De in 'A History of Sanskrit Literature.' p. 23. 6 Gujarati translation of Kādambarī 6th edn. p. 35 7 Quoted by Mm P.V. Kane in his introduction to Kādambrī, p. 28. 8 (i) 1bid p. 30. " (ii) Keith in 'A History of Sanskrit literature.' p. 230, (iii) De in 'A History of Sanskrit literature' p. 230, 9 Kadambari p. 9. 10 A History of Sanskrit literature p. 326. 11 Ibid P. 230, 12 Keith in 'A History of Sanskrit literature' p. 326. 13 Mm. P. V. Kane in Kadambari p. 91. 14 NSP. p. 486. 15 Ibid pp. 402-403. 16 Ibid p. 625. 17 Roid p. 631. 18 Ibid p. 524. 19 Ibid from p. 257-to p. 428. 20 Banabhatta-A literary study of Literature p. 111. 21 An Introduction to the study of literature p. 137.

# THE LANGUAGE OF CANDA'S PRTHVIRAJA-RASAU

### LĀŢĪYA APABHRAMŚA

#### H. C. Bhayani

#### (1)

In the Introduction to his edition of the Puratanaprubandha-samgraha.<sup>2</sup> published im 1936, Late Jinavijaya Muni drew the attention of the scholars to the four verses<sup>2</sup> appearing in the Prthvīrāja prabandha and Jayacandaprabandha from that collection and discussed their unique importance for the authenticity and textual history of the medieval Rajasthani-Hindi epic Prthvīrāja-rāso (PR) ascribed to Canda. Jinavijaya pointed out that because three of the four verses referred to above could be traced in the larger recension of PR., that provided positive evidence for genuiue older basis for the latter. The Prthvīrāja-prabandha and the Jayacanda-prabandha are to be dated between 1300 and 1500 A. D. The language of the four versesmentioned above has Late Apabhramsa features, e.g. clusters have not undergone simplification as yet. Some date between twelfth and thirteenth century can be safely assumed for it. Accordingly a verse composition commemorating and glorifying the career and hesoic deeds of Prthviraja Cakuana and Jayacanda Ratthauda can be assumed to have been extent during that period. 

Jinavijaya's discovery proved revolutionary for the study of PR. It gen-· erated numerous discussions and controversies and inspired considerable scholarly efforts to investigate the textual problems of PR. New MSS. of PR, were unearthed and on the basis of the available materials four recensions - Shortest, Shorter, Larger, and Largest - were set up. Making use of numerous MSS. of these recensions (and their versions) Late Mata Prasad Gupta attempted to reconstruct' the 'original' text of PR. According to him the Shortest recension was much more representative of the original against all the other recensions. But even in the former he considered several verses to be later interpolations and hence he did not accept them in his reconstructed text. While giving credit to Gupta for his systematic and very elaborate effort to critically reconstruct the original text of PR, it should be also said that his text-critical criteria and grounds for selection and rejection of readings require a critical discussion, as they appear to have been influenced to a degree by subjective consideration. But assessing Gupta's reconstruction of PR. is in no way a main or direct concern of the present article. The aim here is simply to draw attention to one more citation from the PR.

#### H. C. Bhayani

found in an old work and indicate its implications for the original text and language of PR. The work was published years back, yet so far nobody has noticed this citation and realized its importance because of its extremely corrupt character.

#### (2)

Sāhityamīmamsā,<sup>4</sup> an anonymous work on Sanskrit poetics, while treating Rasa in its sixth chapter describes Rīti, Vrtti aad Jāti in that connection. The Jāti is divided into three types Sanskrit, Prakrit and Apabhramśa, and the last one is subdivided as Superior (e. g. Ävantya, Lātīya), Middling (e. g. Ābhīra, Gürjara) and Inferior (e. g. Kāšmīra, Eastern). For the pure Lātīya Apabhramša Jāti the following illustration is given (we reproduce it exactly as is printed in the Trivandrum edition).

दिविदग्गअकगुरूस्पघटिअढळिढळ१टधिगरुअसणतरुनुण्णतस्अळज्जळर।सिपवर्णावरि २वः गरुभ२द्द-हि्ततिढडिदाडिकडक्कमळकठिणुकसमसइसेमुळपळइसळक्कजअचेदपआणठपप्परसिअअदपर्वं हद्दुवि-सहविटिहइहमाचळिमचळिममचळिअमहइपळटिहिहइ ।

After some persevering efforts we partially succeded in recovering from this formless mass of letters word-and line-structures. It became obvious that the contents of the verse indicated that it was possibly derived from some poem about the deeds of Prthvīrāja Cāhuāņa and Jayacanda Ratthaūda. The metre was tentatively identified as Kavitta (i.e. Rolā or Ṣatpada). Guided by these facts, we scanned the Nāgarī Pracāriņī Sabhâ edition of PR. and identified the Sahityamīmāmsā illustration as verse no. 1073 in the 61st Samaya. According to the concordance tables given by Gupta<sup>5</sup> this verse is found in all the recensions of PR. except the Shortest recension (represented by the Dharanoj MS.) We give below first the Sāhityamīmāmsā verse as partialiy restored by us and thereafter verse 61/1073.

> डरि दिग्गअ गुरु संघट्टिअ ढलि ढलि पडहि गुरुअ गिरि (?) सण (?) तरु चुण्ण सअल जलरासिअ वण गिरि (?) ......घर गुरु (?) घरटिअ किडिहि दिढ दाढ कडकइ ! कमढ-कडि णु (?) कसमसइ सेमु सटवलवि न सक्कइ !। बयचंद पआणउ संमरसि, अहव बम्हंडु विसटिहइ ! हिमाचल म चलि म चलि म म चलि, अहव मही वि पलटिहइ !।

डर द्रुग्गम घरहरहि अदर दरि परहि गरुअ गिरि | त्रिण बन घन टूटंत घरनि धसमसहि हयनि भर ।।

```
सर समुद घरभरहि डिटह डिट डाह करक्ताहे ।
कमठ पिट्ठ कलमलहि पहुमि महि प्रलय पलट्टहि ॥
जयचंद पयानौ संभरत फुनि ब्रहमंड विछुट्टिहय ।
मम चल्लहि म चलि मम चलि म चलि चलहि त प्रलय पलट्टिइय ॥
```

The reconstructed stanza can be roughly translated as follows: When you, O Jayacamda, even just think of marching (against some ememy), then, frightened (by the pressure and commotion to be imminently generated from the enormous army), the huge guardian elephants of the directions bump against one another; huge mountains topple down: all occeans, forests and mountains (?) get pulverized;--is ground to dust (?); the fang of the Boar (carrying the Earth) crackles; the back of the Tortoise make crumbling noises; the serpent Seşa cannot stir: the whole universe might fall apart. O Himālaya, do not become shaky, do remain steadfast, otherwise the Earth itself would become topsyturvy.

The date of the Sāhityamīmāmsā is uncertain. Sambasiva Sastri believes it to be the work of Mankhuka and places it in the 12th century.<sup>6</sup> Raghavan shows that it has borrowed from Bhoja, Kuntaka and Ksemendra.<sup>4</sup> There are two other works called Sāhityamīmāmsā dated in the fifteenth century or thereabout. Thus it turns out that two years prior to Jinavijaya's publication of the very striking evidence from the Jain Prabandhas, we had before us, in published form, a Sanskrit work on poetics that contained a citation deriving from PR. But due to the totally obscure character of the passage, nobody paid the slightest attention to it.

#### (3)

We may now point out some far reaching implications of the present unexpected discovery.

I. Once again the existence of a famous verse composition on the life and exploits of Prthvīrāja Cāhuāņa and Jayacanda Ratthaūda at a fairly early date is demonstrated.

2, The language of the work was Late Apabhramsa influenced by spoken idioms of the western region. What is most significant is the fact that from the Sāhityamīmāmsā we get a definite designation of the language of PR. There it is called Lātīya Apabhramsa.

The regional element in the standard literary Apabhramsa had assumed further significance so that the earlier three-fold classification into Nagara, Upanagara and Vracada was superceded, prior to Bhoja, by a classification of greater delicacy that subsumed the regional distinction under

#### H. C. Bhayani

the status distinction. According to Bhoja, the Avantya and Latiya varieties of Apabhramsa were superior, the  $\overline{A}bh\bar{r}a$  and  $\overline{G}arjara$  were middling and the Käshmira and Eastern were inferior<sup>a</sup>. The Sahityamimämsä has adopted this scheme.

We have at present hardly any materials to ascertain the grammatical basis that distinguished the different varieties of literary Apabhramsa. It seems likely that the language of the original PR. had characteristics due to which it might be described as the prior form of what is called by scholars Old Western Rajasthani. This question, however. of the language of the original PR. deserves separate and independent discussion. What is most significant for our purpose here is the fact that by the time of the Sāhityamīmāmsā PR had achieved such recognition and status that it could be cited in works on poetics.

3. This newly discovered citation from PR, provides further evidence for calling into question the validity of Gupta's view that the text of PR. as preserved in the Dharanoja MS. is textually nearest to the original PR. and that no verse that is not found in that MS. belonged to the original PR. And because this view forms the basis of Gupta's reconstructed text of the 'original' PR. the latter also requires to be reexamined.

Neither of the two verses of Canda cited in the Purātanaprabandhasamgraha finds s place in Gupta's reconstructed text, eventhough one of them is found in all the recensions of PR. and the other in the Larger and Largest recensions. Similary the verse cited in the Sāhityamīmāmšā is found in all the recensions of PR. except the Shortest one, but it also would count as a later interpolation according to Gupta's criteria. Thus when the earliest known citations from PR. are to be excluded from its reconstructed original, the principles set up for that reconstruction require to be critically reconsidered. A fresh effort is called for to recover, by using sound principles of reconstruction, the original Rāsau in Lātīya Apabhramśa that was known to the authors of the Sāhityamīmāmšā and the Purātana-prabandhasamgraha.

#### (4)

A verse closely resembling the PR. citation in the Sāhityamīmāmsā, occurs in Ratnamandiragaņin's Upadešataramgini<sup>9</sup> (beginning of the 16th Cent. A. D.). It was composed by the poet  $\overline{A}$ ma, who is said to have recited it in praise of Jayasimha Siddharāja, the Caulukya ruler of Gujarat (first half of the 12th cent. A. D.), at the latter's court. The verse is as follows:

> डरि गईद डगमगिअ चंद-कर मिलिय दिवायर । इल्लिय महि हल्लिय(?ड) मेरु जल झंपिय सायर ॥

• •

and An taona सुहड-कोडि थरहरिय कूर (१ कोड) कूरग्म कडक्किय । अन (१ त)ल-विन(१त)ल घरमसिय पुहवि संहु प्रलय पलडिय ।।

गडजेति गथण कवि आम भणइ सुरमणि फणमणि इनक हुय । मा गहिहि म गहि म म गहि म गहि मुंच मुंछ जयसिंह तुह ॥

(Upadeśa-tarangiņī, I.v. 202.p.64)\*

It describes the upheavals that shook the very foundationg of the earth and that were caused by Jayasimha's act of twisting his moustache (signifying an aggressive gesture forboding march against an opponent).

The amount of similarity in wording, form and meaning between this verse and the PR. verse cited in the  $S\bar{a}hityam\bar{a}m\bar{a}m\bar{s}\bar{a}$  is so great that the conclusion that one of them is written in imitation of the other becomes inevitable. Moreover, the last line of the Upadeśa-tarangini verse is nearer to the last line of the verse-text according to the Nāgarī Pracārini recension rather than to that as found in the Sāhityamīmāmsā. We are inclined to think that the author of the Upadeśatarangini has used in the present case some earlier Siddharāja-Prabandha, that utilized some recension of PR. (different from the one available to the author of the Sāhityamīmāmsā) for this purpose.

In this connection it is to be pointed out that there was a regular stylistic convention, onwards at least from the tenth century, to praise the great power or stength of a roy I hero by describing in exaggerated terms the march of his armies (and in the later bardic style, with onomatopoetic verbs) in terms of the devastating effects it generates on the agencies responsible for maintaining the stability of the earth. In Rājaśekhara's Bālarāmāyana Rāvaņa's act of stringing Śiva's bow is extolled thus :

> पृथ्वि स्थिरा भव भुबंगम घारयैनां त्वं कूर्मराज तदिदं द्वितयं दघीथाः ।। दिक्कु जराः क्रुरुत तत्त्रितये दिघीषां देवः करोति हरकार्म्र कमाततज्यम् ।।

> > (Balaramāyaņa, I. v. 49)

In similar style and terms the army's march is described at several places in the Old Gujarati poem *Bhurateśvara-Bāhubali-Rāsa*,<sup>10</sup> composed in 1185 A.D. by Śalibhadra-sūri. Consider the following passages :

रह-भय-भरि टलटलिय मेरु सेत-मणि मंडड खिल्टिय । 🐋

Bharate°. v, 16c.)

कंपिय पय-भरि शेष रहिउ सिर डोलावड घरणिहिं ए सायर सयल वि झल्झलिय

टूंक टोल गिरि-झू'ग तु । गहलिय गंग-तरग ्तु । (Bbarate°, vv. 35-36)

विण साहीउन आइ तु।

हय-खुर-रवि ऊछठिय खेह छाइय रवि-मंडल । घर धूबइ कडकलिय कोल कोपिउ काहडुल (१ आखंडल) ।। टलटलिया गिरि ट्रंक टोल खेखर खलमलिया । कडबिय कूरम कंघ-संधि साथर झलहलिया ।। चल्लिय समहरि सेस-सीमु सलसलिय न सक्कइ । कुंचण-गिरि कंघार-भारि कमकमिय कसक्कइ ।। कंपिय किन्तर-को डे पडिय हर-गण हडहडिया । संकिय सरवर स ग्रा सयल दाणव दडवडिया ।।

(Bharate°, vv. 127-129)

घमधमीय घरयल ससिय न सक्कइ सेस कुलगिरि कमकमई । (Bharate<sup>°</sup>, v. 145c.)<sup>11</sup>

The aggressively heroic gesture also of twisting the moustache figures in the Bharateśvara-Bahubali-rāsa :

बोइय भरह नरिंद कटक मुंछह वल घल्लइ |

(Bharate<sup>°</sup>, v. 130c.)

'The sovereign Bharata, having taken a look at his (massive, powerful) army, gave a twist to his moustache.'

In conclusion, we may observe that as in Jinavijaya Muni's considered opinion, Prthvīrāja-prabandha and Jayacamda-prabandha were a part of the core of the Prabandhas which formed the basis of the Purātana-prabandhasamgraha and which were composed by Jinacadra in 1290 V.S., we can assign Canda's Prthvīrāja rāsau to c. 1235 A.D. i.e. say within three or four decades after Prthvīrāja's death. This date accords well with the character of its language, which still preserved in the bardic tradition considerable features of literary Apabhramísa and hence was known to the author of the Sāhityamīmāmsā as Lātīya Apabhramísa.

≭

Verses about Prthviraja and Jayacandra cited in the Puratana-prabandha samgraha.

इनकु बाणु पहुवीसु जु पहं कहंवासह मुक्कउ . इर-सिंतरि खडहडिंड घीर कक्लंतरि चुक्कड ! बोर्झ करि संघीड़े मंपर सूमेश्वर-नंदण पहु सु गडि दाहिमउ खणद खुद्द सईंगरिवेणु । फुड छंडि न जार रहु छुडिमउ वारद पलकंड खल गुलह ! न जाणउं चंद-वलदिउं किं न वि छुट्ट इद फलह !! ( पुरातनप्रबन्धरंग्रह, प्रज्योगाव्यक्ल, हु०२८६०)

89

अगदु म गदि दाहिमउ रिएराय-खयंकेक कहु मंत्रु मम ठवंड एहु जैवूंय मिलिं जगारु । सह नामा सिक्खवर्उ जहसिक्बिविउं बुज्झई जपइ चैद-बलिदु मज्झ परमक्खर सुज्झह । पहुं पंदुविराय सइंभरिधणी सर्यभरि सडणइ सभरिषि कहंवास विआस विसट्ठविणु मच्छिबंधि बद्धड मरिखि ॥ ( पुरातनंप्रबन्धसंग्रह, पृथ्वीशाजमंत्रम्ण, पृष्ठ ८६%)

त्रिण्डि लक्ष तुखार सवल पाखरीआई जमुं हय चऊदसइ मयमत्त देंति गण्जेति महा-मय ! वीस लक्ख पायक्क सफर-फारक्क घणुद्धर स्टूरुडु अरु वख जान संख कु जाणइ तांई पर ! छत्तीस लक्ष नराडि्वइ विही-विनडिउ हो किम भयठ जयचंद न जाणउ जस्हु कइ गयउ कि मूउ कि घरि गयउ !! ( पुरातनप्रबन्घर्सप्रह, जयचन्दप्रबन्घ, पृ० ८८ )

बहतचंदु चक्कवह देव तुह दुसह पयाणउ धरणि घरवि उद्धसह पडड़ रायह मंगाणउं । सेषु मणिहिं संकियड मुक्कु हय-खरि सिरि खंडिउ तुष्टुउ सो हर-घवलु धूलि जसु चिय तणि मंडिउ । उच्छलीउ रेणु ज सगिग गय सुकवि जल्हु सच्चउं चवह वगा इंतु बिंदु भुयजुअलि सहस नयण किण परि मिलद ।। (पुरातनप्रबन्धसंग्रह, जयचन्दप्रबन्ध, ए० ८८--८९)

¥

#### Notes

- I. Singhi Jaina Series, No 2.
- 2. These are given here at the end of the main text of the paper.
- Prthyraja-rasau. 1964. For some of the numerous discussions and controversies about various aspects of PR. see Prthyraj Raso Ki Vivecana, 1959, Rajasthan University.
- edited by K. Sambasiva Sastri, Trivandrum Sanskrit Series, No. 104, 1934, p 92-93, Sambhodhi 7.1-4

It is quite likely that unaided by the knowledge of the language, meaning, word structure etc. of this passage the editor might have wrongly read some of the characters in his original MS.

5. Pythviraja-rāsau, Appendix, p. nau.

The text of the verse as found in the MSS, of other recensions of PR. might be useful in restoring the original.

6. Sahityammanez, Introduction. p. 6.

The Szhityamimänsä has been edited very carelessly and the printed text contains numerous errors, as already observed by Raghavan  $(S_{fig}\bar{g}ara Prakā'sa, pp. 93, 705)$ . In this connection we may note a very queer fact that in the strange textual confusion we find in the portion beginning with the last line of p. 160 and ending with the fifth line on p. 161 we find a citation that can be identified as the beginning portion of the Dasaratha Jātaka. (i. e. Jätäka no. 461.) If the text here is authentic, this would be quite a unique instance of a Pall citation in a Sanskrit work on poetics.

- 7. Sràgāra Prakāša, 1963, p. 93.
- \*8. Srågëraprakäsa, ed. by G. R. Josyer, vol. 1, p. 102-103. The illustrations are textwally highly corrupt. For an attempt at restoration of their text see H. C. Bhayani, "The Apabhramia passages from Bhoja's Srågäraprakäsa." I-VIH, Journal of the Oriental Institute, Baroda, 25,1976,355-357.
- Published in Yasovijaya-grantha-mālā, 2. I came across this verse accidentally in R. Samkrtyayana's Hindi-Kāvyadhārā, 1945, p. 394.
- 10. Edited by Jinavijaya Muni, 1941.
- 11. Descriptions in a similar vein occur elsewhere also in the larger recension of PR.
  - See for example vv. 61/1059-1062 describing the march of Jayacamda's army.

### ZODIACAL CIRCUMFERENCE AS GRADUATED IN JAINA ASTRONOMY

#### Sajjan Singh Lishk and S.D. Sharma

#### Abstract

Lunar zodiac of the Rig-Vedic Hindus consisted of 27 nakşatras<sup>1</sup> (asterisms). Jainas first measured zodiacal stretches of nakşatras (asterisms) into time degrees and included Abhijit (a Lyrae) nakşatra (asterism) to account for the discrepancy in lunar motion. A simple probe is rendered into a series of developments of graduating zodiacal circumference into  $27\frac{21}{67}$  days (time degrees)<sup>2</sup> of a nakşatra month (Iunar sidereal revolution) and subsequently into  $819\frac{27}{67}$  muhūrtas (1 muhūrta = 48 minutes) of a nakşatra month, 54900 muhūrtas of a 5 year cycle and 360 saura days (one saura day equals the time taken by the sun to move on 1/360th part of zodiacal circle) finally leading to the development of equal amplitude system of nakşatras when Abhijit (a Lyrae) was again dropped with the advent of Siddhāntic Astronomy. It is to be emphasised that these evolutionary developments of zodiacal divison are peculiar to pre-Āryabhatīyan Indian astronomy and are entirely free from any Greek orBabylonian influences.

#### Introduction

Here it would be worthy of introduction that Jainas had a peculiar theory<sup>a</sup> of two Suns and two Moons and two sets of naksatras (asterisms). Here we need not enter into whatever may be the mystery of the real and counter bodies existent in Jaina Prakrit texts, China, Greece, and ancient Babylon<sup>4</sup> but one will find that actually a single set of naksatras (asterisms) constituted the lunar zodiac of Jainas.<sup>5</sup>

#### Theory

 Zodiacal stretch (=ZS) of every nakşatra (asterism) has been expressed in time-units called muhūrtas (1 muhūrta=48 minutes). In this context Jambūdvīpa Prajňapti<sup>s</sup> =(JP) 9.8 states as : i. e.,

"Abhijit combines with Moon for  $9\frac{27}{67}$  muhūrtas (1). Šatabhisā, Bharaņī, Ārdrā, Âślesā, Svāti and Jyesthā (6 naksatras) combine (with Moon) for 15 muhūrtas each (2). Three Uttarās, Punarvasu, Rohini and Višākhā (6 nakşatras) combine (with Moon) for 45 muhūrtas each. (3) The rest of the 15 nakşatras (asterisms) combine (with Moon) for 30 munūrtas each (4),"

A conspicuous view is presented in the following table No. 1:

#### TABLE No. 1

Table of Naksatsas (asterisms and their zodiacal Stretches (-ZS) in time units called muhurtas (1 muhūrta=48 minutes)

| in<br>jūrtas      | Sr.<br>No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Naksatras                             | ZS in<br>muhūrtas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9 <u>27</u><br>67 | 15. P                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | uşya (& Cancri)                       | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 30                | 16. Ā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | sleşā (« Hydrae)                      | 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 30                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                       | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 15                | 18, Pi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | irvaphalguni (8 L:on                  | is) 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 30                | 19. U                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ttarāphàlguni, (B Leo                 | onis) 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 45                | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 30                | 21. C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | itrā (α Virginis)                     | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 30                | 22. Sv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | āti (a Bootis)                        | 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 15                | 23. Vi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | śākhā (* Libra)                       | 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 30                | 24. A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | nurādhā (8 Scorpii)                   | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 45                | 25. Jy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | esthā (ª Scorpii)                     | 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 30                | 26. M                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ūla (λ Scorpii)                       | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 15                | 27. Pē                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | irvāsādhā (که Sagitta                 | rii)30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 45                | 28. U                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ttarāsādhā (o Sagitta                 | rii) 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| that<br>as.       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                   | uirtas           9         27           9         67           30         30           15         30           45         30           30         15           30         15           30         15           30         15           30         15           30         15           45         30           15         45           45         5           45         5           45         5           45         5           45         5           45         5 | 1000000000000000000000000000000000000 | turtas No. Nakşatras<br>$9\frac{27}{67}$ 15. Puşya (& Cancri)<br>30 16. Āšleşā ( $\epsilon$ Hydrae)<br>30 17. Maghā ( $\alpha$ Leonis)<br>15 18. Pūrvāphālgunī ( $\delta$ Leonis)<br>15 18. Pūrvāphālgunī ( $\delta$ Leonis)<br>15 19. Uttarāphālgunī ( $\beta$ Leonis)<br>30 19. Uttarāphālgunī ( $\beta$ Leonis)<br>30 21. Citrā ( $\alpha$ Virginis)<br>30 22. Svāti ( $\alpha$ Bootis)<br>15 23. Višākhā ( $\alpha$ Libra)<br>30 24. Anurādhā ( $\delta$ Scorpii)<br>30 25. Jyesthā ( $\alpha$ Scorpii)<br>30 26. Mūla ( $\lambda$ Scorpii)<br>15 27. Pūrvāsādhā ( $\delta$ Sagitta<br>45 28. Uttarāsādhā ( $\sigma$ Sagitta<br>45 28. Uttarāsādhā ( $\sigma$ Sagitta |

67 naksatra months = 1 yuga (5-year cycle) =  $1830 \text{ days}^7$ .

This suggests that lunar zodiacal circumference was graduated in 819 57 muhurtas of a naksatra month (sidereal revolution of Moon). This view is strengthened by the fact that the zodiacal positions of Moon and. Sun at syzygies were also defined in terms of balance of muhurtas of naksatras (asterisms) occupied by them respectively. For instance, Surya Prajagraf<sup>1</sup> (SP, 10, 22, 15) states as : i.e.,

Editor and There is

- · ·

"At the ending moments of the last 62nd pūrņimā (full moon day) of the 5-year-cycle, which naksatra (asterism) is occulted by Moon ?

(The answer is) Uttarāsādhā ( $\sigma$  Sagittarii); the ending moments of Uttarāsādhā ( $\sigma$  Sagittarii).

Which naksatra (asterism) is occulted by Sun at that time ?

(The answer is) Puşya ( $\delta$  Cancri) nakşatra (asterism) with batance of  $19\frac{43}{62} + (\frac{1}{62} \times \frac{1}{67} \times \frac{33}{1})$  muhurtas."

These data can easily be generated. Thus as we know that on the full moon day,

 $L_s - L_m =$  Half the zodiacal circumference,

Where L, and L<sub>m</sub> denote the longitudes of Sun and Moon respectively on a full moon day.

$$L_{*} - L_{m} = \frac{1}{2} \times 819 \frac{27}{67}$$
 muhūrtas (Zodiacal circle =  $819 \frac{27}{67}$  muhūrtas).

=  $409 \frac{47}{67}$  muhūrtas.

In the present case,

 $L_m = O$ , because zero of the scale of graduating the zodiacal circumference in muhurtas coincides with the ending moments of Uttarāsādhā ( $\sigma$  Sagittarii) or beginning of Abhijit (# Lyrae) naksatra (asterism) where the Moon is posited at the end of 62nd pūrņimā (full-moon day) or the beginning of the 5-year cycle.

At the ending moments of the 62 purnima (full-moon day)

 $L_{e} = 409 \frac{47}{67}$  muhurras

 $= (429\frac{27}{67} - 19\frac{47}{67})$  muhūrtas

= Ending moment of Puşya -  $19\frac{47}{67}$  muhūrtas (using table No. 1)

=  $19\frac{43}{62} + (\frac{1}{62} \times \frac{1}{67} \times \frac{33}{1})$  muhurtas of Balance of Pusya ( $\delta$  Cancri),

Similarly the positions of Moon and Sun can also be generated at other syzygies. This shows that the zodical circumference was graduated in muhirtas of a nakyatra month (sidreal revolution of Moon). The time for which a naksatra (asterism) combines with Sun can be easily computed by applying ratio and proportion as follows :

- x : y : : sidereal revolution of Sun : sidereal revolution of Moon where
- x = The period for which the Sun in its sidereal revolution combines with a nakyatra,
- y = Zodiacal stretch of the nakşatra (asterism) in Muhūrtas or the period for which the Moon in one sidereal revolution combines with it. Sidereal revolution of Sun = 366 days of 30 muhūrtas each = 10980 muhūrtas

and sidereal revolution of Moon =  $819\frac{27}{67}$  muhartas.

x : y : : 10980 : 819 
$$\frac{27}{67}$$

If  $y = 9\frac{27}{67}$  muhūrtas, x = 4 days and 6 muhūrtas.

y = 15 muburtas, x = 6 days and 21 muburtas,

y = 30 muhartas, x = 13 days and 12 muhartas.

and y = 45 muhurtas, x = 20 days and 3 muhurtas.

The values of x as derived above are also stated in JP 9,8 as :

"Abhijit (\* Lyrae) combines with Sun for 4 days 6 muhūrtas only (1). Šatabhisā ( $\lambda$  Aquarii), Bharanī (41 Arietis), Ārdrā (\* Orionis), Āśleşā (\* Hydrae), Svāti (\* Bootis) and Jyeşthā (\* Scorpii) (6 nakṣatras) combine (with Sun) for 6 days 21 muhūrtas each (2). Three Uttarās (viz. Uttarabhādrapada i e.  $\gamma$  Pegasi, Uttarāphālgunī i.e.  $\beta$  Leonis, and Uttarāṣādhā i.e. ( $\sigma$ Sagittarii), Punarvasu ( $\beta$  Geminorum), Rohinī (\* Tauri), Viśâkhā (\* Libra) (6 nakṣatras) combine (with Sun) for 20 days 3 muhūrtas each (3).

The rest of the 15 naksatras (asterisms) combine (with the Sun) for 13 days 12 muhurtas each."

This suggests that zodiacal circumference was graduated in 366 days of a solar year. But this seems to be of the theoretical interest only.

2. Later, we find still a minute division of zodaical circumference. The actual velocities of Sun and Moon are depicted with 54900 celestial parts (abbreviated, C.P.) equivalent to the 360° of the modern celestial sphere, SP. 15. 2-3 states :

"How many parts does Moon move in one muhurta (48 minutes)?

(Moon) moves 1768 parts of the mandala (diurnal circle) on which (Moon) moves, whereas the mandala (diurnal circle) is divided into 109-800 parts.

How many parts does Sun move in one muhurta ? (The Sun) moves 1830 parts of the mandala (diurnal circle) on which (Sun) moves, whereas the mandala (diurnal circle) is divided into 109800 parts.

The rationale of this expression is easily discernible.

The two moons describe a mandala (diurnal circle) of 109800 parts in one lunar sāvaņa day (moonrise to moonrise).

Velocity of either Moon =  $\frac{109800}{2}$  parts/lunar sāvaņa day

= 54900 parts/lunar sāvaņa day.

Again 1768 lunar sāvaņa days = 1830 days of 30 muhūrtas each<sup>a</sup>.

1 lunar sāvaņa day =  $\frac{1830 \times 30}{1769}$  =  $\frac{54900}{1768}$  muhūrtas

:. Velocity of either Moon = 1768 Parts/muhurtas Similarly,

Velocity of either  $Sun = \frac{109800}{2}$  parts/day of 30 muhūrtas

= 1830 parts/ days

This indicates that the zodiacal circumference was graduated into 54900 celestial parts (gagana khandas).

It may be seen that this number 54900 is the same as the number of muhurtas in a 5-year cycle, for

One 5-year-cycle = 1830 days = 54900 muhūrtas (... 1 day = 30 muhūrtas)

Numerically,

54900 C.P. = 54900 muhūrtas in a five-year cycle. Thus the earlier concept of dividing zodiacal circle in the ratio of muhūrtas of the 28 naksatras (asterism) in a naksatra month (sidercal revolution of Moon) was further developed into dividing zodiacal circle in the ratio of respective sums of muhūrtas of the 28 naksatras (asterisms) in a 5-year cycle.

One 5-year cycle = 67 naksatra months<sup>16</sup> (Sidereal revolutions of Moon, Numerically,

54900 C.P. = 67 x length of a naksatra month in muhurtas 28 pr  $\sum_{n=1}^{28}$  (C. P. of a naksatra), = 67  $\sum_{n=1}^{28}$  (ZS)n

Where n is the serial number of a naksatra (asterism)

Starting from Abhijit ( Lyrae) as the first one (see table No. 1).

C.P. of a naksatra (asterism) = 67 ZS..(2)

From eq. No. 2, zodiacal streach in C. P. of every naksatra can be reasily computed. L. C. Jain has compared the celestial parts of nakstras (asterisms) with the modern degrees of arc. A typical table is reproduced below<sup>11</sup>:

| TABLE N | Jo. 2 |  |
|---------|-------|--|
|---------|-------|--|

Naksatras (asterisms) and their zodiacal stretches in C.P.

| Sr.<br>No. | Name of asterism | Stretch in C.P. | Remarks, stretch from and<br>upic       |
|------------|------------------|-----------------|-----------------------------------------|
|            |                  |                 |                                         |
| 1.         | Aśvinł           | 2010 C.P.       | Aries from O onwards 🥢                  |
|            |                  | from O.C.P.     | · .                                     |
| 2.         | Bharani          | 1005 C.P.       | Aries                                   |
| 3.         | Krttika          | 2010 C.P.       | Aries upto 4575 and Taurus 450<br>C.P.  |
| 4          | Rohiņī           | 3015 C.P.       | Taurus                                  |
| 5.         | Mrgastria        | 2010 C.P.       | Taurus upto 4575 and Gemini<br>900 C.P. |
| 6.         | Ārdrā            | 1005 C.P.       | Gemini                                  |
| 7.         | Punarvasu        | 3015 C.P.       | Gemini 4575 and Canter 346 C.P.         |
| 8,         | Puşya            | 2010 C.P.       | Cencer                                  |
| 9.         | Āśleņā           | 1005 C.P.       | Cancer                                  |
| 10.        | Maghā            | 2040 C.P.       | Cancer 4575 and Leo 795 C.P.            |
| 11.        | Purvaphalguni    | 2010 C.P.       | Leo                                     |
| 12.        | Uttaraphalguni   | 3015 C.P.       | Leo 4575 and Virgo 1245 C.P.            |
| 13.        | Hasta            | 2010 C.P.       | Virgo                                   |
| 14         | Citta            | 2010 C,P.       | Virgo 4575 and Libra 690 C.P.           |
| 15.        | Svati            | 1005 C.P.       | Libra                                   |
| 16.        | Viśzkha          | 3015 C.P.       | Libra 4575 and Scorpio 135 C P          |
| 17.        | Amarsdits        | 2010 C.P.       | Scotpio                                 |
| 18.        | Jyestha          | 1905 C.P.       | Scorpio                                 |
| 19.        | Mula             | 2010 C.P.       | Scorpio 4575 and Segittarius            |

| Sr.<br>No. | Name of<br>asterism               | Stretch in C.P. | Remarks, stretch from and<br>upto           |
|------------|-----------------------------------|-----------------|---------------------------------------------|
| 20.        | Pūrvāsādhā                        | 2010 C,P.       | Sagittarius                                 |
| 21.        | Uttarāsādhā                       | 3015 C.P.       | Sagittarius 4575 and Capricorn<br>1035 C.P. |
| 22,        | Abhijit                           | 630 C.P.        | Capricorn                                   |
| 23.        | Śravaņa                           | 2010 C.P.       | Capricorn                                   |
| 24;        | Dhanistha                         | 2010 C.P.       | Capricorn 4575 and Aquarius 1110 C.P.       |
| 25.        | Śatabhişā                         | 1005 C.P.       | Aquarius                                    |
| 26,        | P <b>ūrvā</b> bhādra <b>pad</b> a | 2010 C.P.       | Aquarius                                    |
| 27.        | Uttaräbhädrapada                  | 3015 C.P.       | Aquarius 4575 and Pisces 2565<br>C.P.       |
| 28.        | Revati                            | 2010 C.P.       | Pisces 4575 and Aries O.C.P.                |

Incidently it may be seen that the motion of Sun (1830 C.P. per muhurta) relative to that of the Moon (1768 C.P. per muhurta) is (1830-1768 =) 62 C.P. per muhurta. Thus there is a conjunction of Sun and Moon after  $\frac{54900}{62}$  muhurtas or 29.516 days whereas the modern value is 29.5305 days.<sup>12</sup>

3. A new mode of graduating the zodiacal circumference is also found implied in the notion of  $S\bar{i}m\bar{a}viskambha$ , literally 'lock of the limits' or the demarcation of the limits. The  $Sim\bar{a}viskambhas$  of all the naksatras (asterisms) have been stated in SP. 10.22.5 as :

"Out of these 56 nakşairas (asterisms),

- (i) There are two Abhijits ( $\alpha$  Lyrae) naksatras of  $\frac{630}{30 \times 67}$  Simävişkamb cach.
- (ii) There are 12 nakṣatras of  $\frac{1005}{30 \times 67}$  Sīmāviṣkambha each viz. 2 Śatabhiṣaś ( $\lambda$  Aquarii)....upto 2 Jyeṣthās ( $\alpha$  Scropii)
- (iii) There are 30 naksatras of  $\frac{2010}{30 \times 67}$  Simāviskambha each, viz. 2 Śravanas (<sup>a</sup> Aquilae)....upto 2 Pūrvāsādhās (8 Sagittarii),
- (iv) There are 12 nakşatras of 3015/30 x 67 Simāvişkambha each, viz. 2 Uttarābhādrapadas (γ Pegasi).....upto (two) Uttarāşādhās (σ Sagittarii), Sambhodhi 7.1-4

It is evident by inspection that Simaviskambha of any naksatra (asterism) is  $\frac{630}{30x67}$ ,  $\frac{1005}{30x67}$ ,  $\frac{2010}{30x67}$ ,  $\frac{3015}{30x67}$ , corresponding to its zodiacal stretch in muburtas, i.e. 9  $\frac{27}{67}$ , 15, 30 or 45 muburtas respectively (see Table No. 1).

If the zodiacal stretches in muhūrtas are converted into zodiacal stretches in days of 30 muhūrtas each, we have zodical stretch in days = Zodiacal stretch in muhūrtas

30

50 t 1 c

Using this relation, ZS in days of any naksatra may be easily computed. Thus the following table of naksatras and their zodiacal stretches in days may be easily obtained (See table No. 3).

#### TABLE No. 3

| Total number<br>of nakşatras<br>(Asterisms) | ZS in<br>muhūrtas                    | ZS in dnys             | ZS in days with the same denominator $30 \times 67$              |
|---------------------------------------------|--------------------------------------|------------------------|------------------------------------------------------------------|
| 1                                           | 9 <mark>27</mark><br>9 <del>67</del> | <u>630</u><br>30 x 67  | <u>630</u><br><u>30 x 67</u>                                     |
| 6.                                          | 15                                   | $\frac{15}{30}$        | $\frac{15}{30} \times \frac{67}{67} = \frac{1005}{30 \times 67}$ |
| 15                                          | 30                                   | <u>30</u><br><u>30</u> | $\frac{30}{30} \times \frac{67}{67} = \frac{2010}{30 \times 67}$ |
| 6                                           | 45                                   | 45<br>30               | $\frac{45}{30} \times \frac{67}{67} = \frac{3015}{30 \times 67}$ |

Nakşatras and their zodiacal stretches (=ZS) in days

In the light of the foregoing discussion this shows that Simāvişkambhas of nakşatras (asterisms) represent their zodiacal stretches in days expressed as fractions having the same denominator probably for a better comparison. Thus the zodiacal circumference was graduated in days of a nakşatra month i.e.  $\frac{54900}{30 \times 67}$  days. The correspondence between days of nakşatras and the modern degrees of arc works out as follows :

 $\frac{54900}{30 \times 67} \text{ days (time degrees)} = 360^{\circ}$   $\frac{630}{20 \times 67} \text{ days} = 4^{\circ}\frac{8}{61}$ 

$$\frac{1005}{30 \times 67} \text{ days} = 6^{\circ} \frac{36}{61}$$

$$\frac{2010}{30 \times 67} \text{ days} = 13^{\circ} \frac{11}{61}$$

$$\frac{3015}{30 \times 67} \text{ days} = 19^{\circ} \frac{47}{61}$$

4. Later still a grand scheme of graduating the zodiacal circumference was evolved. This is based on the fact that 360 saura days (one saura day equals the time taken by Sun to move on 1/360th part of zodiacal circle) make 3 seasons of 4 saura months (a saura month consists of 30 saura days) each. In this context, JP. 9. 17-19 states as : i, e.,

"(1) How many nakşatras (asterisms) are completed in the first month of Varşā (rainy season)? (The answer is) Uttarāṣādhā ( $\sigma$  sagittarii) remains for 14 ahorātras (days and nights), Abhijit ( $\alpha$  Lorae) for 7 ahorātras, Śravaṇa for 8 ahorātras and Dhaniṣṭhā ( $\beta$  Delphini) for one ahorātra. Second month of Varṣā--Dhaniṣṭhâ ( $\beta$  Delphini) for 14 ahorātras (days and nights), Śatabhiṣā ( $\lambda$  Aquarii) for 7 ahorātras, Pürvābhādrapada ( $\alpha$  Pegasi) for 8 ahorātras, and Uttarābhādrapada ( $\gamma$  pegasi) for one ahorātra.

Third month of Varșā....Uttarābhâdrapada (Y Pegasi) for 14 ahorātras Revatī (É Piscium) for 15 ahorātras and Aśvinī (B Arieties) for one ahorātra.

Fourth month of Varșā.. Asvini ( $\beta$  Arietis) 14, Bharani (41 Arietis), 15 and Krttikā ( $\eta$  Tauri) for one ahorātra.

(2) First month of Hemanta (Winter). Kritikā ( $\eta$  Taurī) 14, Rohini (\* Tauri) 15 and Migasirsa ( $\lambda$  Orionis) for one aborātra (day and night).

Second month of Hemanta. Mrgastrsa ( $\lambda$  Orsonis) for 14, Ardrä ( $\alpha$  Orionis) 8, Punarvasu ( $\beta$  Geminorum) 7 and Puşya ( $\delta$  Cancri) for one ahoratra.

Third month of Hemanta . Pusya ( $\delta$  Cancri) for 14 ahorātras, Āślesa ( $\epsilon$  Hydrae) 15 and Maghā ( $\alpha$  Leonis) for one ahorātra.

Fourth month of Hemanta. Maghā ( $\alpha$  Leonis) for 14 ahorātras, Pūrvāphālguņi ( $\delta$  Leonis) 15 ahorātras and Uttarāphālguņi ( $\beta$  Leonis) for one ahorātra.

(3) First month of Grīsama (Summer) . Uttarāphālguni ( $\beta$  Leonis) for 14 ahorātras, Hasta ( $\delta$  Corvi) 15 ahorātras and Citrā ( $\delta$  Virginis) for one ahorātra.

Second month of Grisma.. Citra ( $\alpha$  Verginis) for 14 ahorātras, Sväti ( $\alpha$  Bootis) for 15 ahorātras, Visākhā ( $\alpha$  Libra) for one ahorātra

Third month of Grișama...Viśākhā ( $\alpha$  Libra) for 14 ahorātras, Anurādhā ( $\delta$  Scorpii) for 8. ahorātras. Jyeșthā ( $\alpha$  Scorpii) for 7 ahorātras and Mūla ( $\lambda$  Scorpii) for one ahorātra.

Fourth month of Grisama.. Mūla ( $\lambda$  Scorpii) for 14 ahorātras, Pūrvasādhā ( $\delta$  Sagittarii) for 15 ahorātras, and Uttarāsādhā ( $\sigma$  Sagittarii) for one ahorātra.''

These data may be seen at a glance in table No. 4

#### TABLE No. 4

Table of Naksatras (asterisms) and their number of ahoratras (days and nights) associated with different months of the year.

| Season    | Sr. No. of<br>month | Naksatras and their number of ahorātras (days<br>and nights). |
|-----------|---------------------|---------------------------------------------------------------|
|           | 1.                  | Uttarāsādhā 14, Abhijit 7<br>Sravaņa 8, Dhanisthā 1.          |
|           | 2.                  | Dhanisthā 14, Satabhisā 7.                                    |
| Varșa     |                     | Purvabhadrapada 8, Uttarabhadrapada 1.                        |
| (Rainy)   | 3.                  | Uttarabhadrarada 14, Revatt 15, Asvint 1.                     |
|           | 4.                  | Ašvint 14, Bharant 15, Krttikā 1.                             |
|           | 1.                  | Krttikā 14, Rohiņī 15, Mrgašīrsa 1,                           |
| Hemanta   | 2.                  | Migaśirsa 14, Ärdrā 8, Punarvasu 7.                           |
| (Winter)  |                     | Pusya 1                                                       |
|           | 3.                  | Pușya 14, Āśleśā 15, Maghā 1                                  |
|           | 4.                  | Maghā 14, Pūrvāphālguņi 15, Uttarāphālguni 1                  |
|           | 1.                  | Uttaräphälguni 14, Hasta 15, Citra 1                          |
|           | 2.                  | Cítrā 14, Svāti 15, Višākhā 1                                 |
| Grīșma    | 3.                  | Visakha 14, Aunradha 8, Jyetha 7, Mula 1                      |
| (Summer). | 4.                  | Mūla 14, Pūrvāsadhā 15, Uttarasadha 1.                        |

This shows that twenty individual nakṣatras (asterisms) plus four pairs of nakṣatras (asterisms )i.e, Abhijit ( $^{\alpha}$  Lyrae) and Śravaṇa ( $^{\alpha}$  Aquilae), Śatabhiṣā ( $^{\lambda}$  Aquarii) and Pūrvābhādrapada ( $^{\alpha}$  Pegasi), Ārdrā ( $^{\alpha}$  Orionis) and Punarvasu ( $^{\beta}$  Geminorum) and Anurādhā ( $^{\delta}$  Scorpii) and Jyesthā ( $^{\alpha}$  Scorpii) have been allocated 15 saura days each. This hints upon a 24-fold division of the zodiacal circumference comprised of 360 saura days (one saura day equals the time taken by the Sun to move on 1/360th part of zodiacal circle). Besides, we find that Uttar $\bar{a}$ s $\bar{a}$ dhā ( $\sigma$  Sagittarii) lying near the Winter solstice is associated with last saura day of the 4th saura month of Grīsama (Summer) when the Sun is in the neighbourhood of Summer solstice. This shows that the number of saura days associated with any naksatra (asterism) represents its number of acronical risings in the eastern herizon after sunset. In this context, Henry C. King<sup>13</sup> also refers to the use of dekanal system, a kind of clock calendar of the stars, constellations and parts of constellations based on a year of 360 days, used by priests in some parts of the east. With the observed disposition of dekan stars, both the time and the direction could be found out. Ipso facto the Jainian approach may be contemplated as a sign of graduating the zodiacal circumference into 360 saura days.

Besides, if Summer ends with Sun at Summer solstice, winter solstice coincides with one saura day of Uttarāṣāḍhā ( $\sigma$  Sagittarii) i e. 14 saura days (time degrees) preceding winter solstice coincided with Abhijit ( $\alpha$  Lyrae) nakṣatra (See Table No. 4). Taking 72 years for 1° (= one saura day of) precession, we have.

14° (Saura dys) of precession = 72 x 14 = 1008 years.

Thus this observation dates ubout 1008 years after Winter solstice coincided with the beginning of Abhijit ( $\alpha$  Lyrae) nakşatra. So the event might have occurred in about 3rd/4th century A. D., i.e. just the transition period between pre-Siddhāntic and Siddhāntic astronomical systems.

Be it mentioned that the method of season determination as implied in the given data (vide table No. 4) has beed exhaustively dealt with in a separate paper.<sup>14</sup> However a passing reference may be made that allotment of equal numbers of saura days to the seasons is an indication that some inequalities of the Sun were not at all conceived contrary to the notion of step functions in Babylonian astronomy.

#### 5. Discussion

In Vedic period, days were called after the names of nak satras (asterims).<sup>15</sup> That was the first attempt to graduate zodiacil circumference in 27 days of a lunar sidereal revolution. Moon travels by definition through 27 nak satras (asterisms) in each sidereal revolution.<sup>18</sup> Pingree<sup>17</sup> points out from the Rk. recension, verse 18, that 27 nak satras (asterisms) have been interpreted as equal arcs of 13° 90' each. It is, of course, true that from verse 18 of the Rk. recension, we find that the Moon travels through a nak satra (asterism) in 1 day and 7 kalas such that it completes 67 lunar cycles or covers 1809 (= 67x27) nak sutras (asterisms) in a 5-year cycles of 1830 days. But this is the average motion of Moon. An estimate of the mean position of Moon in the neighbourhood of any bright star could help determine the name of day. In this way the conjunction stars of naksatras (asterisms) must have been identified. Distance between conjuction stars of any consecutive naksatras is not constant. So a naksatra (asterism) cannot be easily corresponded to an arc of 30° 20'. Similarly Biot guessed that Hindu naksatras (asterisms) were theoretically generated corresponding to 27 days for which the Moon remains visible in a lunar month.<sup>18</sup> In the light of this discussion, Biot's views are easily refutable. The ancient Hindus were aware of lunar stations among the stars. A remarkable advancement in this regard was made by exponents of School of Jaina astronomy who measured the longitudinal stretches of naksatras (asterisms) in days of naksatra month (sidereal revolution of Moon). A naked eye observer rounded off the zodiacal stretches of naksatras (asterisms) to the nearest whole number of half-days. 15 naksatras (asterisms) obtained 2 half-days each, 6 naksatras one one half day each and naturally the rest of the 6 naksatras three half days each so as to correspond the 27 naksatras (asterisms) with 27 days: But the length of a naksatra month (sidereal revolution of Moon) is  $9\frac{27}{67}$  muhurtas or  $\frac{21}{67}$  days (30 mahurtas = 1 day) more than 27 days. Thus the inclusion of Abhijit (« Lyrae) naksatra (asterism) with zodical stretch 9  $\frac{27}{67}$  muhūrtas or  $\frac{630}{30\times67}$  days was necessitated. Kaye mentions that Abhijit (" Lyrae) is the extra naksatra and there is a legend (Maitraiya Brahmana iii, 230.11) that it dropped out, but Taittiriya Brahamana (1.5.2.3) marks it as a new comer.<sup>19</sup> This fact hints that Jaina system of astronomical thought had established its identity in the Brahmanic period also and zodiacal circumference was graduated in 28 naksatras (asterisms) corresponding to  $27\frac{21}{67}$  days of a naksatra month (sidereal revolution of Moon). It is worthy of note that  $27 \frac{21}{67}$  or 27.313 days is the length of naksatra month (sidereal revolution of Moon) correct up to one place of decimal fraction. (The correct value is 27. 3216615 days).20 Thus the arguments of Sir W. Jones et al<sup>21</sup> that perfect exactness being either not attained or not required by Hindus, they fixed on the number 27 and inserted Abhijit (« Lyrae) for some astrological purpose for their nuptial ceremonies, are altogether questionable. Zodiacal stretch of a naksatra (asterism) in days was called its Simāvişakambha.

Later on Sīmāvişkambhas of all the nakṣatras (asterisms) were converted into Muhūrtas and thus the zodiacal circumference was graduated in  $819_{\overline{67}}^{27}$ muhūrtas of a nakṣatra month (sidereal revolution of Moon). Then still a minute division was evolved. A muhūrta (time degrees) was sub-divided

into 67 parts known as celestial parts (gagana khandas) such that the zodiacal circumference was graduated into 54900 C.P.

It is worth-mentioning here that unequal division in muhurtas can provide a standard scale for weeding out the actual identifying stars of the naksatras because this unequal division in muhūrtas permits all yogataras (identifying stars) of naksatras in their respective divisions. Although these divisions are not sensitively dependent on the velocity of the Moon (which may be of any magnitude between maximum to minimum dependent on the position of Ucha with period of the order of  $9\frac{1}{2}$  years) but is certainly dependent upon the stretches of the Moon's passages at least to cover the extremities of the respective lunar asterismic patterns. Astronomically this zodiacal division is more important as regards<sup>3</sup> naked eye amatuer observations than the simplified equal divisions for some practical usage. It is however worth-mentioning here that in the study of syzygies in the 5-year cycle of fixed Jaina calendar, this unequal division in muhurtas did not exactly conform to the observation. Thus the amature astronomer divided the naksatras into three categories i.e. kula, upakula and kulopakula.<sup>22</sup> This simply reflects upon the degree of keenness possessed by amatuer Jaina astronomers in their studies in the division of zodiacal circle.

About a thousand years after Winter solstice coincided with the beginning of Abhijit ( $\alpha$  Lyrae) nakşatra (asterism) i. e. in nearabout 3rd/4th century A.D., they switched from the lunar motion over to the solar motion and divided the zodiacal circle into 24 equal parts, each part representing nakşatra (asterism) except 4 parts which represented a pair of nakşatras (asterisms) each. The zodiacal circumference was clearly graduated in 360 saur days of a saura year (In ancient Chinese astronomy, too, a zodiacal circumference was graduated in the number of days in a year).<sup>23</sup> This led to the division of zodiacal circle in 360° and the equal amplitude system of nakşatras (asterism) was developed when Abhijit ( $\alpha$  Lyrae) was again dropped with the advent of Siddhāntic astronomy. It is worthy of note that the use of 27 nakşatras (asterisms) only is hinted upon in Samavāyānga Sūtra<sup>24</sup> (=SVS). SVS 27.2 states as :

#### (Quotation No. 7)

i.e.,

"Leaving aside Abhijit ( $\alpha$  Lyrae) only 27 nakṣatras (asterisms) are used in Jambūdvīpa (isle of Jambū tree)."

The role of Jaina School of Astronomy in allocating the number of muhūrtas to naksatras (asterisms) has left an everlasting impact on Indian liturgical thought so much so that every Sankränti (Solar ingress) etc. is termed as 15,30 or 45 muhūrtī (pertaining to muhūrtas) corresponding to the zodiacal stretch in muhūrtas of the nakṣatra (asterism) occupied by Sun at that time.<sup>25</sup> No such series of developments is found in any Babylonian tablets of remote antiquity. Zodiac as known to Babylonians appears, however, for the first time in texts of the year 419 B. C.<sup>26</sup> The zodiacal circumference suggests the Hindu origin of its division into modern degrees of Arc.

It may be worth mentioning here that the solar division of zodiac in India is the same in substance as that used in Greece. Sir W. Jones<sup>27</sup> remarks that both Greeks and Hindus owe it to an older nation who first gave names to the luminaries of heaven. Need it be emphasized that the hitherto unexplored Jaina contribution in the history of division of zodiacal circle is unique in character of its Hindu origination.

#### ACKNOWLEDGEMENT

The authors are grateful to professor L.C. Jain for some valuable suggestions in preparation of this paper. Thanks are also due to Dr. K.S. Shukla for encouraging comments.

#### Notes

This paper was presented at fourth annual session of the Astronomical society of India, Ootakamund session, March, 1978. Some results were reported at L. D. Institute of Indology, Ahmedabad. (June 12, 1978)

- 1. Cf. Dvivedi, Sudhakara (1906) Jyotisa Vedāngam, V. 18, p. 14 (Varanasi)
- 2. For units of time, see Sharma, S. D. and Lishk, S. S. 'Time Units in Ancient Indian Astronomy,' 'Tulsi Prajnā, Vol. 2 No. 7-8, pp. 100-108 (JVB, Ladnun).
- See Bose, D. M., Sen, S. N and Subarayappa, B. V. (1971) A concise History of Science in India, p. 80 (INSA. New Delhi).
- Cf. Needham, J. and Wang, L. (1959), Science and Civilisation in China, Vol. 3, p. 228
- See Jain, L. C. (1975), Kinematics of the Sun and the Moon in Tiloya Pannatti, Tulsi Prajñā, Vol. 1 No. 1. pp. 60-67 (JVB, Ladnun)
   For more details see Lishk, S. S. (1978) 'Mathematical Analysis of Post-Vedänga Pre-Siddhāntic Data in Jaina Astronomy' Ph. D. thesis, Punjabi University, Patiala.
- 6. Jambūdvīpa Prajňapti (=JP), Hindi translation of Amolak Rishi (Vira era 2446). Jaina Shastradhara Mudralya, Sikandrabad.

The J.P. is the Sixth upāńga(sub-limb) of Jaina canon of sacred literature. The present recension of the Jaina canonical literature is generally ascribed to the council of Valabhi under the presidency of Devardhi Ganin which met during fifth or sixth century A. D. For more details see our paper 'Sources of Jaina Astronomy', The Jaina Antiquary, Vol. 29 Nos 1-2, pp. 19-32,

As regards original quotations whose English translations have been given here reference may be made to respective works by Amolak Rishi as referred to here or Lishk's Ph. D. thesis (See ref. No. 5).

7. See Jaina, Nemichandra (1955), Jaina Pañcānga (in Hindi). Jaina Siddhānta Bhāskara, Vol. 8 Nos. 2 (Arrah).

See also Lal, Sohan. Jaina Jyotişa Patrikā (from 1972 to 2007 SB in Hindi). Lala Niranjan Dass Ram Lal Sravaka, Dabbi Bazar, Lahore.

See also Vijay, D (1937) Jaina Pañcānga Paddhati (In Gujarati) (Viramgam).

See also Jaini, Veli Ram (1917) Jaina Jyotisa Tithi Patram Samiksa (In Hindi) Ranvir Parkash Yantralaya, Lahore.

 Sūrya Prajňapti (SP) Hindi translation by Amolak Rishi (Vira era 2445). Jaina Sbastroddhara Mudralaya, Sikandarabad.

The S.P. is the fifth upāńga(sub-limb) of Jaina canon of sacred literature.For more details, see ref. No. 6.

- 9. See ref. No.7
- 10. Ibid
- 11. See Ref. No. 5
- 12. Ibid
- 13. King, Henry C. (1957) The Background of Astronomy. pp.23-24.
- See Lishk, Sajjan Singh and Sharma, S.D. (1977) 'Season Determination Through the Science of Sciatheries in Jaina School of Astronomy.' Indian Journal of History of Science, Vol. 12 No. 1 pp, 33-44,
- See Dixit, S. B., Bhārtiya Jyojina Šāstra, Vol. 1. Part 1. Eng, tr. by Vaidya, R. V. (1969) pp. 44-45.
- 16. See Dixit, S. B. op. cit. p. 79.
- 17. Pingree. D. (1973) Mesopotamian Origin of Ancient Indian Mathematical Astronomy, JHA, Vol. 4., pp. 1-12.
- Biot, J. B. (1862) Etudes Sur L'Astronomie Indienne Et Sur L'Astronomie Chinoise, p. 391 (Paris).
- Cf. Kaye, G.R (1924) Memories of Archaeological Survey of India, No. 18 Hindu Astronomy, p. 22
- 20. Cf. Lahiri, N.C. (1973) Indian Ephemeris, p. 7 (Calcutta).
- Jones, Sir, W., et al (1792) Dissertations and Miscellaneous Pieces Relating to the History and Antiquities, the Arts, Science and Literature of India. (Ch, Antiquity of Indian Zodiack), pp. 369-390.
- For more details, see Lishk, Sajjan Singh, (1978) 'Mathematical Analysis of Post-Vedānga Pre-Siddhāntic Data in Jain Astronomy' (Esp. Ch. V. Jaina Calendar) Ph. D thesis, Punjabi University, Patiala.
- Yabuuti, Kiyosi (1974) 'The Calendar Reforms in the Han dynasties and Ideas in their Background.' Archives Internationales D'Histoire Des Sciences' Vol. 24 No. 94, pp. 51-65.

Sambhodhi 7-1.4

24. Samaväyänga Sütra (= SVS), Hindi translation by Amolak Rishi (Vira era 2446). Jaina Shastroddhara Mudralaya, Sikandrabad.

The SVS is the fourth anga (limb) of Jaina canon of sacred literature. For more details, see ref. No. 6.

- 21. See Jha, Sita Ram (1960) Muhūrta Cintāmaņi (Hindi commentary) p. 77.
- 26. Cf. Neugebauer, Otto (1952) The Exact Sciences in Antiquity p. 97.
- 27. See Jones, Sir W. (1790) Antiquity of the Hindu Zodiac. Asiatic Researches, Vol. II, p. 289.

(We have used the subject matter as contained in Centenary Review of the Asiatic Society of Bengal from 1784 to 1883 A.D. (1885) Part III, p. 22).

# SELF-IMMOLATION AS AN EXPEDIENT FOR EMANCIPATION AS REVEALED IN THE UVASAGADASÃO

#### S. N. Ghosai

Some religious systems of the world permit self-immolation. It is never considered a crime in them, on the contrary it is assumed as a pious device, that leads man to the heaven. It leads him to the eternal bliss ralieving him of the painful experiences of rebirths. It places him to a superhuman region, where he remains being transformed into a god. Such an idea was prevalent in the Nirgrantha system too. The Jains admit this as a holy rite, which the adherents of the Jaina faith-particularly the lay worshippers (the upāsakas) practise with a view to achieving their emancipation from the worldly existences. One gets a very graphic account of this phenomenon from the holy texts of the Jains. The Uvāsagadasāo one of the Anga-texts bears clear evidence in support of the fact.

Let us go into the details and see how far the above statement is correct. In the  $Uv\bar{a}sagadas\bar{a}o$  there are three stories, which go to support the views that we have expressed above. We particularly refer to the stories of Änanda, Kāmadeva and Mahāsayaga.

Ananda lived in the city of Vaniyagama, that was not far from Duipalāsaya, where a notable shrine - a chaitya occurred. His wife was Sivananda. Ananda was a house-holder, who was immensely rich and who stood as a supprt to many people - his relatives and friends. They consulted him every now and then and sought his advice in their troubles and difficulties. On one occasion he had the opportunity to come in contact with the Lord Mahävira. He minutely heard the doctrines of the Nirgrantha faith, which the Lord explained to the people. After hearing the religious principles from Mahāvīra Ānanda became extremely delighted. There developed a deep craving in his heart for accepting the teachings of the Lord and dedicating himself absolutely to his service. But for certain difficulties he could not forsake the house and take to renunciation completely. So he decided to become a lay worshipper, a Samanovasaga adopting the five anuvratas and seven Siksapadas. This enabled him to remain in the house but to perform the divine services in pursuance of a definite pattern of religious practices.

#### S. N. Ghosal

After courting the life of a lay disciple Ananda raised upon himself the walls of multifarious restrictions. He avoided the gross violence to life, speaking lies, stealing, contact with many women being contented with his wife and other kinds of coarse sexsual pleasures. He then gave up luxuries in all matter and imposed upon himself the burden of a rigorous life. He set a limit to his possessions. He deposited four crores as reserved money, employed four crores for expansion by way of trade and industry. He kept only four stables of cows each stable containing ten thousand cows. He had in his possession land, which was fit to be cultivated by five hundred ploughs merely. He retained only five hundred carts for business purposes and five hundred for personal conveyance. He preserved only eight boats.

Such an attitude of restriction was notable also in the consumption of articles needed for the daily use. He made use of only a single red towel, one juicy stick for tooth-cleaning, one variety of oil for rubbing, one kind of sweet-scented powder, eight pitchers of water for bathing, one pair of silk cloths, one kind of aloes, saphron, sandal paste and others. He displayed the same attitude of rigorism in the use of other articles too. He liked only the white lotus or the jasmine flower, one pair of ear-rings bearing the inscription of his name, one kind of incense etc. In the matter of food and drink he showed the identical restriction. He took one kind of drink a gruel of pulse, one kind of boiled rice prepared with ghee, one kind of soup prepared from mug or māsa pulse, one kind of clarified butter, one kind of water and one kind of mouth-perfumes. He avoided the employment of energy to matters, which was destined to be fruitless (anathādanda) and non-productive in the future.

Enthused as he was with a spirit of religious fervour and devotion he meticulously avoided all the different kinds of *aticāras*. He avoided the offences against the law of the right faith-sammattassa aiyārā, those offences against the vow of desisting from violence to life, from uttering lies, from stealing and also those offences against the provision of being restricted to one wife. He carefully avoided also the offences against the law of making restriction of his possessions. He strictly complied with the dictates of the Śāstras and was very cautious in his conduct and the mode of observance of the daily life. He avoided thus the offences against the vow of desisting from fruitless endeavour (अणाइदंडचेरमण), the vow of retaining inward peace (सामाइयस्स अद्याग), of being within a restricted territory (देसावगासियस्स अद्याग) and finally the vow of perpetrating faultlessly the religious fastthe पोसहोचवास

#### Self-Immolation

The teachings of the Lord Mahavira overwhelm so deeply the lay worshipper Ananda that he induces his wife to go to the lord Mahavira and accept religious instructions from him. Devoted as she was to her husband she did it and became installed with a deep religious feeling.

Ananda in this way passed fourteen years observing multifarious kinds of religious works, abstinences, renunciations, fasts etc. (सीहराणवेरमणपच्चकलाण --पोसहोबनासेहि). Suddenly such a thought flashed into his mind that due to his stay in the house he could not do more vigorously the religious services. which he ought to have done. He then laid the charge of his house to his eldest son and came to his residence Kolla. There he lived close to the Lord Mahāvira in his posaha-house and heard every now and then religious preachings from him. He became more devoted to the austere practices. By this he attained the eleventh standard of a lay-worshipper ( उनासग-पडिमा ). By these austerities and rigorous observances he became very weak and extremely emaciated. This extreme hardship brought for him the avadhiinana, a superhuman knowledge, a kind of magic power by which one could see far, beyond the ken of the physical eye. Thus he passed twenty years. Then with a view to attaining the final emancipation he decided to destroy the body by the rejection of food and drink and took to more rigorous practices. For thirty days he survived without any kind of nourishment of the body. He remained submerged in deep meditation. The end came at last and he left the mortal frame.

He became a god after the dissolution of the body and lived in the *Aruna vimāna* in the *Sohamma*-heaven in the North-east of the *Sohamma vadimsaya* along with other gods. But here his stay was not permanent. He was destined to be here for the period of four *paliovamas*. But he attained the ultimate liberation in the *Mahāvideha*.

This clearly shows that self-immolation is a sanctioned religious practice in the Jaina faith. Lord Mahāvīra approved it and Ananda brought his emancipation by such abregation of the worldly existence.

The story of Kāmadeva is similar to that of Ananda both in contents and purport. Kāmadeva lived in Campä where Jiyasattu was the king. Kāmadeva was distiguished house-holder. His wife was Bhaddā. Like Ananda he too was the owner of a big estats. Like the former he placed the charge of his family to his eldest son and accepted the duties of a lay worshipper. He received instructions from the Lord and observed religious practices in the secluded corner of the *posaha*-house. He was noted for his devotion and firm resolve to secure emancipation.

#### S. N. Ghosal

On one oceasion in the dead of the night a goblin appeared before. him with a dazzling sword in his hand. He had a monostrous shape and a terrific appearance. He asked Kāmadeva to give up the religious practices and threatend him to kill if he would not act according to his words. But Kāmadeva was not daunted by his threats and he remained steadfast in his devotion. Then he took the shape of a gigantic elephant, who looked like a thick mass of cloud. With his two hideous tasks he created fear into one's mind. He tried to dissuade Kāmadeva from his religious observances and asked him to go back to the worldly life. But Kāmadeva did not pay any heed to his threats. Then the monster assumed the appearance of a gigantic serpent, who was discharging poison through his mouth. His hissing noise appeared like the rumbling of the cloud and the same generated a deep consternation into one's heart. The snake made the same proposal to Kāmadeva, but the latter was undaunted like before and was ready to bear any assault, however severe might it have been.

Then a god, who assumed all such appearances to intimidate Kāmadeva and thereby to test his religious fervour appeared before him and praised him with excellent words for his devotion and deep faith in the Nirgrantha doctrines. He begged excuses for his uncharitable act and left the place.

Then on one occasion the lord Mahāvira came to Campā. Kāmadeva too visited the place and received preachings from the lord. Mahāvīra refered to the intimidations, which on occasions in the dead of the might the god held before Kāmadeva with a view to dissuading him from the track of right faith of the Nirgrantha doctrine. The lord Mahāvīra apprised the people of the efficacy of the Nirgrantha faith, which enabled people to surpass all obstacles and brave all intimidations coming from any source.

Kāmadeva passed twenty years rigidly performing the duties of a lay worshipper. He required in this way the eleven standards. For one month he remained being submerged in meditation and did not take any food. He became extremely emaciated and the end came soon. He left his mortal frame and became transformed into a god in the Aruņābha-Vimāna, in the Sohamma-Vidimsaya-mahāvimāna and the Sohamma Kappa. His final stay was settled in the Mahāvideha. In this legend too as in the former we find the sanction of the self-immolation, that occurs as a step to the ultimate emancipation of the soul.

Let us discuss the story of Mahāsayaga and see how he too adopted self-immolation for achieving the soul. There lived at one time a rich householder Mahāsayaga by name in Rājagrha. He was fabulously rich,

#### Self-Immolation

He maintained eight crores of gold coins as reserved money, eight crores for acquiring interest and eight crores for expansion by way of trade and industry. He had thirteen wives, of which Revatī was the foremost. Like Ananda Mahāsayaga too was inspired with a deep feeling of renunciation after hearing the religious preachins from the lord Mahāvīra. But as he could not forsake the house he became a lay worshipper a समजोवासम and imposed upon himself all kinds of restrictions, which at one time Ananda adopted too.

Among the wives of Mahāsayaga Revaī was extremely cruel, mean and jealous. She made a plan to kill all the co-wives, appropriate their treasures and enjoy coarse pleasures with her husband. She killed the twelve cowives according to the plan and took all their treasures. She took to a very licentious coarse of life, consumed fleshes of animals and drank wine. She infact surpassed all limits in both the affairs of the consumption of meat and wine. At one time the king of Rājagrha prohibited the killing of animals in his kingdom. But as she could not live without taking meat she managed to bring two calves from her own stables, which she inherited from her father as paternal property along with other kinds of treasures. Thus she satisfied her greed for meat by killing them although they were surreptitiously smuggled into her house from her father's place.

Like Ananda Mahāsayaga too passed fourteen years performing multifarious kinds of restraints, pious deeds, abstinences, renunciations, fasts (सीट्टवयगुणवेरमणपच्चन आण-पोसहोववास) etc. He then decides to leave the house to devote himself more vigorously to the religious austerities in the *posaha* house. He places his eldest son in charge of his family and comes to the secluded holy place for achieving his spiritual advancement.

At this time Revaī severely drunken due to excessive consumption of liquor appeared before her husband in the fast-room. She had no upper garment and her hairs were dishevelled completely. She expressed amorous sentiments and feelings. She tried to dissuade Mahāsayaga from performing religious practices and urged him to come back to the world for enjoying sensual pleasures. But Mahāsayaga remained calm and unruffled. He did not pay any heed to her words.

Suddenly the idea flashed into him to perform more rigorous rites and penances. He resolved to be engrossed in deeper meditation of food and drink. His body becomes emaciated. These rigorous observances endowed him with the spiritual power, the Avadhijnāna, by which he could see far beyond the range of the human eyes.

.

While he was in such a condition of his religious life his wife Reval again appeared before him and insisted on his going back to the house for enjoying sensual pleasures. Mahāsayaga visualised by his spiritual powsr (the avadhijāāna) the miserable condition and sufferings, which were in a store for her. He foretold her that within seven days Reval would die of dropsy and intestinal troubles and after her death she would be hurled into the hell of *Loluacchua* in the *Raanappabhā* world, where she would stay for eighty-four thousand years along with other sinners. Not being successful in her endeavour Reval came back home disheartened and dejected. As predicted by her husband she died of her illness within seven days and was thrown into the hell for undergoing the course of sufferings, which were destined for her.

• Now the lord Mahāvīra told the monk Goyama that a man, who had adopted the rigorous life of self-mortification and meditation for achieving the final goal of emancipation should not disclose by his supernatural power any future evil to any body, as had been done by Mahāsayaga to his wife. So Mahāsayaga should admit his sin and make the necessary expiation for it. Hearing these words from Lord Mahāvirā Goyama nurriedly came to Mahāsayaga at Rājagrha and narrated the statement of the lord to him. Mahāsayaga humbly accepted the words of Goyama and after admitting his sin performed the necessary expiation.

Mahāsayaga was extremely weak and emaciated by austere penances and severe religious observances. For twenty years he performed successfully the task of a lay worshipper (समजोवासगपरियाय) and acquired the eleven standardas (उचासगपडिमाओ). He refused food and drink and stopped the nourishment of the body absolutely. He sat in meditation deeply and was not destined to rise again. He remained in this condition for a month, He finally left the mortal frame. After his dissociation from this mortal body he became transformed into a god in the Arunavadimsaya-heaven in the Sohamma-Kappa. But this was not the place for his final stay. He was here for the period of four paliovamas. The final rest of his soul was at Mahāvideha.

The final transformation of Änanda, Kāmadeva and Mahāsayaga show clearly that killing of oneself for religious purposes is sanctioned in the Jaina religious system. The belief stands at the back-ground of this practice that the body is the source of sin and misfortune. So if one makes his body subject to sufferings he expects happiness in the heaven. If the body is exposed to the worst kind of mortification by the rejection of food and drink one can find a safe place in the heaven by being transformed into a divine being. This indicates incidentally that the soul is immortal and it does not perish with the dissolution of the body. Selfimmolation is thus a religious practice in the Jaina system of thought. Lord Mahävira approved it and his zealous devotees practised it in his own life-time. It was nevertheless the result of evolution of a strong personality although the materialists will explain it as nothing but the expression of a fugitive mind - an escapist tendency, a device for fleeing away from the insoluble problems of life.

### Sambhodhi 7-1,4

# ANOTHER RARE SPECIMEN OF ARCHAIC JAIN-MAHARAȘȚRI : TARAMGAVAI-KAHA OF PADALIPTA

#### H. C. Bbayani

In a valuable paper<sup>1</sup> published in 1936 the late Dr. L. Alsdorf had pointed out the unique importance of the Vasudevahindi (- Vh) from the linguistic point of view. He had briefly enumerated and discussed 'some of the more important striking features and peculiarities' of Vh. The numerous unusual or hitherto unattested grammatic forms and usages of the latter marked it as a type of early Prakit, which Alsdorf aptly designated as 'Archaic Jain Maharastri.' So far the language of no other Prakrit text' is known to share these precultarities and Vh. remained our one and only specimen of this type. But now another specimen of Archaic Jain-Māhārāsur has come to my attention in the form of a text that is preserved as an abridgement of an old Prakrit Katha that is no longer extant. That text is Samkhitta-Taramgavaī-kahā<sup>2</sup> (known also as Taramgalolā) (= STy). which is an abridgement of Padalipta's lost Taramgavaikaha3 prepared possibly c. 1000 A.D. There is sufficient evidence<sup>4</sup> to regard this abridgement as by and large reproducing faithfully the selected verse portions of the original. Consequently we can reliably take the language of STv. as a represetative specimen of the Prakrit of the original Taramgavai.

A brief account of some remarkable characteristic of the Prakrit of STv. is given below. It gives us a very valuable glimpse into the Jain-Mähärästri used in Padalipta's lost romance.

Verbal Forms

1. 1st person sing. of present indicative in -am (and of optative in -jjam). Alsdorf has noted a few forms from the Mahānisīha and the Āyāradasāo and seventeen forms from Vh.

In STv, we find about twentyfour such forms as follows :

| passam  | (261, 1400) | uppekkham | (748)       | soyam     | (1002) |
|---------|-------------|-----------|-------------|-----------|--------|
| pāsam   | (1492)      | accham    | (736, 818,  | dhāy(v)am | (1090) |
| peccham | (252, 264,  |           | 1013, 1442) | suṇam     | (1135) |
|         | 876, 1252)  | dajjham   | (356,763)   | samanu-   | •      |
| savam   | (288)       | iccham    | (786, 1507) | gaccham   | (1200) |
| jIyaṃ   | (501)       | gaccham   | (1073)      | pekkham   | (1491) |
|         |             | labbham   | (839,922)   |           | ` '    |

2. Aorist forms in -īya, -sīya (-cchīya,-hīya).

Alsdorf has noted a few occurrences from Vh. In STv. such forms are frequent as can be seen from the instances noted below :

| kasīya        | (105,221,639    | dacchīya          | (949,160) | 3) dāhīya | (611)  |
|---------------|-----------------|-------------------|-----------|-----------|--------|
|               | 1045)           | rocchiya          | (1132)    | nāhīya    | (754)  |
| aīsīya        | (622)           | gahecchīya        | (1248)    | bhāhīya   | (1042) |
| vīņņavesīy    | a (730)         | ghacchīya         | (1636)    |           |        |
| āsīy <b>a</b> | (46,305,1377)   | vähiya            | (867)     |           |        |
| bhāņīya       | (169,278,643,   | neīya             | (993)     |           |        |
|               | 1178,1381,1596, | ba <b>n</b> dhīya | (994)     |           |        |
|               | 1600,1604)      | cimtiya           | (1106)    |           |        |
| sāhīya        | (593,1131)      | lajjīya           | (1164)    |           |        |
| gacchīya      | (800)           | acchīya           | (1184)    |           |        |

We have also kāsi (796,935) and bhāhīya (1042) with mā.

3. Aorists in -*itthā* (3rd person sing.) and -*imsu* (3rd person plur.). They are used in the Ardhamāgadhī canon only. In STv. we find the following instances :

| padijaggitthā | (1157) | paroimsu  | (1235) |
|---------------|--------|-----------|--------|
| (mā) bhāitthā | (1067) | viharimsu | (1624) |

4. Absolutives in -ttāņam. They are used in the Ardhamāgadhī canon only. In STv. we find the following instances:

karittāņam (130), niveyaittāņam (762), paricaittāņam (1043).

5. Forms of substantive verb :

Frequency of these forms in Vh. is considered by Alsdorf as an archaic feature. This feature also STv. shares with Vh. mi (1st person sing.) is met with in 119, 177, 185, 206, 283, 603, 680, 682, 755, 1012, 1135, 1148, 1255, 1269, etc. -mhi 746; -mo (1st person plur.) is found in 1055, 1056, 1086, 1157, 1226 etc. ttha is met with in 1077. The use also of these forms prior to the related past participle is known to STv (e.g. mo gahiyā 928, bhe tha parituţthā 1077, mi payattā 755).

- 6. Some other noteworthy verbal forms :
  - (1) 1st person plur, present indicative or future in -mu: gacchāmu (1094), pucchāmu (1316), dāhāmu (1073).
  - (2) 1st person sing. present indicative of the Atmanepada : bhave (49), kahe (80), sambhare (84), vanne (84).
  - (3) Absolutives in -um with -je enclitic are quite common (e.g. in 75, 150, 194, 408, 1081, 1290, 1473, 1479, 1509, 1534 etc.)

- (4) sakkā with infinitive in  $-u\dot{m}$ : There are several instances (e.g. in 1026, 1030, 1075 etc.)
- (5) Present indicative forms of brū-, nī-, -i: bemi (164), bei (412,533), bemti (62): nīi (201,437), nīmo (1151): atīmi (1621), parīti (1348).
- (6) Present participle (Atmanepada) in -māņa : aicchamāņa (841), uttuyamāņi (604), vokkasemāņā (640),

Pronominal forms :

ne (1st person plural pronoun) and bhe (2nd person plural pronoun) are used frequently.

Some of the other striking forms :

(Including Desya words<sup>4</sup> and usage peculiar to Ardhamagadhi) :

Forms with the piconastic suffix  $-\bar{a}gam^6$  or  $-\bar{a}yam$ : muhuttāgam (864, 1469), sacciyāgam (1492), daharāyam (1384), puvvatarāyam (1469), bahutarāyam (1481).

Forms with the diminutive suffix -ulla(ya): hāsullaya- (110), dhIulia- (115), gharaullaya- (115).

| A list of Deśya and other noteworthy<br>items :<br>aicch-841,1104 ati+kram-<br>samaticch-697 sam+ati+kram-<br>amtivāsi 1188,1189, grāma-parisara-<br>vāsīn<br>accheppa 1548 asprśya<br>adayana 556 kulatā<br>aŋāda 696 svacchanda-cārin | uir-450 ud+ir-, janay-<br>ukkutthi 945,965 utkrosa<br>udd-540 padarsanaya dhr-<br>uttuya-604 ud+tejay-<br>uonmamtha-1333 mathana<br>uppiccha 1005 vyākula<br>uppehada 33 udbhata<br>upphāla 188 kathaka<br>upphid-700 ud+kūrd-<br>upphunna 741 āpūrņa<br>upphus-513 zueprá |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                            |

gosa 1158 prabhāta gosagga 519 gosarga ghotta 327 pāna nighott-1454 pācamgoda 142,145 pitika cimcaiya 1206 mandita cimcelliya 1196 mandita cilalliya 254 dedipyamana cudulī 1218 agni cuppālava 689 gavāksa cedarūva 1103 šišu chāvaggha 1236, 1271 kaulīna jogakkhema 1167 kuśala-cintā tappara-kanna 697 vikarala-karna tattoccaya 12 tatratya thatti 1431 aśraya-sthana davadavassa 1561 drutam duvaggä 942, 949 etc. ubhe doddiyā 370 drti doddhiya 697 alābu dohalini 292 samutsukā nicațta (?) 1057 atimatra nimmāya 1287 vihita neddaliya 310 lalatika njppheda 1049 niskasana nivajj-813 svapnihamm-1173 gamnevvā 1375 nīvī, vastraikadeša pamgutti 296 pravarana padalı 1004, 1040 kuttra padijagg-552,1157 prati+jagrpadissui 51 kimvadanti padhamelluya 341 prathama pattali 1046 parņa-pātra parajjha 696 paravasa päuhäri 1175 bhakta-härika pāraga 1103 prāvāraka pāsaniya 95 sāksin pimdaliya 261 pindikrta pirili 945 vādya-višesa pillaya 1383 dimbha

porāniva 492 purātanī phadakkaya 109 krīdanaka-višesa baliyam 173 gadham bihanaya 362 bhisana bojihaka 212 vahya mámkha 863 (?) mamgula 1338 anista, papa magasaya 683 maśaka mane 153,950 vimarse (nipatah) manne 154 manye (vimarse nipätah) mattallaya 1003 matallaka mallahadi 945 vādya-višesa mahāla 255 mahat māluyā 343 vallī mimja 697 bija muha-makkadiyā 707 mukha-vikūņanā muddhadiyā 1280 atīva mugdhā mohana-ghara 235,1116 ratigrha rimcholī 1468 pamkti ribhiya 242, 1488 svara-ghūrņana lacchighara 168 kamala lena 474 avasthana vamdra 553 vrnda vakkheva 1091 dürikarana vara-variya 470 ipsita dana-ghosana varisadhara 1201 varsadhara vallura 1374,1375 suska-māmsa viddhādga 1436 vidhvarasaka vihannū 100,423,1378 vidhijňa vihedhaga 1312 tiraskartr vokkas-640 ksapayvodrahī 1095 tarunī vo(a?)missa 243 miśrita samcakkāra 770 avakāša (?) sayarāham388,577,992 śighram samaccha 1287 mantrana sahatiha 1182 samhrsia sirighara 934 dhananidhi suhalla 942 sukha soggati 1553 sugati solla 1004,1393 pakva-māmsa hamdi 1023 niścaye (nipātah)

The above-given brief and rather unsystematic account of the peculiarities of the Prakrit of STv. suggests several important conclusions: (1) It confirms our view that STv. mostly reproduces the original verses of the *Taramgavaī*. (2) It provides internal evidence in support of the Jain tradition that assigned Pādalipta's *Taramgavaī* to the period of the Sātavāhanas of Pratisthāna (i.e. to the beginning centuries of the Christian era). (3) It indirectly confirms the early date for Vh. suggested by Alsdorf. (4) It shows early Jaina-Māhārāstrī as a literary dialect full of vigour and vividness.

It will not be out of place to reproduce here Alsdorf's concluding remarks about the language of Vh. They are equally pertinent to the language of Taramgavai :

'Vh. has presented us a picture of JM (i.e. Jaina-Mähārāstrī) materiaily different from that which is familiar to us from P (i.e. Pischel's Prakrit grammar) and JErz. (i.e. Jacobi's Ausgewahlte Erzalungen in Mähārāstrī). Its main features are : first an even much closer affinity to AMg (i.e. Ardhamāgadhī) than that prevailing between ordinary JM and AMg (cf. P § 20). We are markedly nearer the time when JM came first into being as an individual dialect, distinct from AMg. Secondly a great number of archaisms and other interesting peculiarities which not only in themselves are valuable additions to our knowledge, but also help to elucidate many a dark point of Pkt. (i.e. Prakrit) grammar and linguistic history. Ultimately the great problems of the origin and true character of AMg and JM, of their development and their relations to each other as well as to the other Pkt dialects, the Pali etc. are raised anew and demand new answers.<sup>7</sup>

#### Notes

1. 'The Vasudevahindi, a specimen of Archaic Jaina-Mahārāstri', Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 8, 2-3, 319-333.

I offer the present paper as an humble tribute to Late Dr. Alsforf who made so many valuable contributions to the field of Prairit and other Indological studies. The present paper is in a way a continuation of my earlier paper 'Some Praktit Verses of Padalipta and the Authenticity of the Taramgalolä,' Vishva Bandhu Commemoration Volume (= Vishveshvaranand Indological Journal, 12, 1-2) 1974, 26-32.

2. Edited by Kasturvijay-gani, 1944. Due to defective Mss and other reasons the edition gives a text full of errors. A partially emended and restored text of STv. with Gujarati translation is being serially published in Sambodhi, 4,2, July 1975 and the following issues. E. Lewmann had published his German translation of this work in 1921 under the title 'Die Nonne'.

118

- 3. See my paper mentioned in n. 1, Pādalipta is traditionally associated with the king Sātavāhana of Pratisthāna. This would suggest for *Taramgavai* a date prior to that of Vh.
- 4. Besides the statement of the abridger to that effect (STv. v. 8), we have the fact of completely identical verses common to STv. and another independently prepared shorter abridgment of the Taramgava; found in Bhadreśvaraś Kahāval;. See Taramgalolā, Sambodhi, 6, 3-4, 231-258, 1977-1978.
- 5. The author of the abridgement has specifically stated (STv. v. 8) that in his abridgement he has aimed at leaving out the Desya expressions of the original work. So whatever such words are found in STv. are but inevitable remnants of a substantial body. It may be observed that several items of the given list are unknown to the *Paiasaddamahaanavo*.
- 6. Peculiar to Ardhamāgadhi and the dialect of Śakāra in the Mycchaka, ika. Pischel, Grammatik, § 70.
- 7. of cit. p. 332-333

Statement about ownership and other particulars about Sambodhi, the Quarterly Journal af L.D. Institute of Indology, Ahmedabad, to be published in the first issue every year after the last day of March.

#### Form IV

(See Rule 8)

1. Place of Publication

Ahmedabnd. Ouarteriv.

2. Periodicity of its Publication

3. Printer's Name Nationality Address (1) Swami Shri Tribhuvandasji Shastry. Indian.

- Shri Ramamand Printing Press, Kankaria Road, Ahmedabad-22.
- (2) K. Bhikhalal Bhavsar
   Indian.
   Shri Swaminarayan Mudran Mandir,
   A/6, Bhavsar Society,
  - Nava Vadaj, Ahmedabad-13

4. Publisher's Name Nationality Address

5. Editor's Names

Nationality Address

6. Names and Addresses of Individuals who own the newspaper and partners or sharesholders holding more than one-percent of the total capital. Nagin J. Shah, Indian. Director, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9.

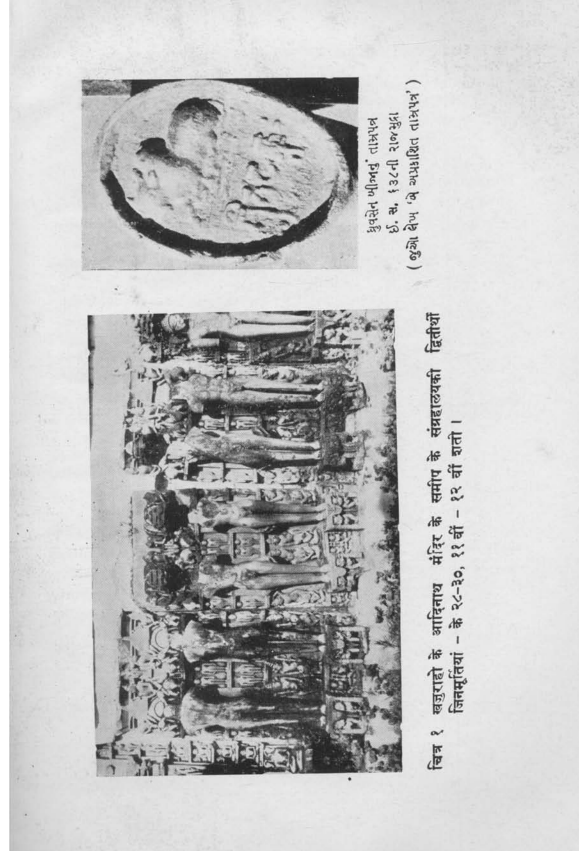
 Dalsukh Malvania
 Dr. H. C. Bhayani
 Nagin J. Shah
 Indian.
 I. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9

L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9

I, Nagin J. Shah, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belief.

Nagin J. Shah

Signature of Publisher.





# जैन तीर्थकरों की द्वितीर्थी मुर्तियों का प्रतिमा-निरूपण

# मारुतिनम्दन प्रसाद तिषारी

दितीथीं जिन (या तीर्थकर) मूर्तियों से इमारा आध्य ऐसी मूर्तियों से है, जिनमें दो तीर्यकरों को एक साथ आमूर्तित किया गया है। दितीर्थी जिन मूर्तियों के सम्बन्ध में इमें जैन ग्रन्थों में किसी प्रकार के उल्लेख नहीं प्राप्त होते हैं। तात्पर्य यह है कि द्वितीर्थी जिन मूर्तियां परम्परा द्वारा निर्देशित न होकर कलाकारों की मौलिक देन रही हैं। द्वितीर्थी जिन मूर्तियों के उल्कीर्णन की परम्परा नवीं शती से प्रारम्भ होकर निरन्तर वारहवीं शती तक लोकप्रिय रही है। द्वितीर्थी मूर्तियों की लोकप्रियता दिगम्बर स्थलों तक ही सीमित रही है। दसवां से बारहवीं शती के मध्य की सर्वाधिक द्वितीर्थी मूर्तियाँ खलुराहो (छतरपुर,मध्यप्रदेश) और देवगढ़ (ललितपुर, उत्तरप्रदेश) से प्राप्त होती है। किल होती है। किल मूर्तियाँ उड़ीसा, विहार और बंगाल से भी प्राप्त होती है।

दितीथीं जिन मूर्तियों को लाक्षणिक विशेषताओं के आधार पर तीन वगों में विभाजित किया जा सकता है। पहले वर्ग की मूर्तियों में एक ही तीर्थंकर की दो आकृतियां उत्कीर्ण हैं। इस वर्ग में सटकती केशावळी से युक्त ऋषभनाथ (प्रथम जिन) और पांच या सात सर्पकर्षों के छत्र से युक्त सुपार्श्वनाथ (७ वे जिन) एवं पार्श्वनाथ (२२ वें जिन) की दितीर्थी मूर्तियां को छत्र से युक्त सुपार्श्वनाथ (७ वे जिन) एवं पार्श्वनाथ (२२ वें जिन) की दितीर्थी मूर्तियां को छत्र से युक्त सुपार्श्वनाथ (७ वे जिन) एवं पार्श्वनाथ (२२ वें जिन) की दितीर्थी मूर्तियां आती हैं। दूसरे वर्ग की मूर्तियों में जिनों की आकृतियां लॉछनों से रहित हैं, और उनकी पहचान किसी प्रकार संभव नहीं है। स्पष्ट है कि दूसरे वर्गों की दितीर्थी मूर्तियों का उद्देश्य एक ही तीर्थकर की दो आकृतियों का उरकीर्णन रहा है। तीसरे वर्ग की मूर्तियों में भिन्न लौछकरों से युक्त दो अलग-२ तीर्थंकरों को आमूर्तित किया गया है, जिसका उद्देश्य दो भिन्न तीर्थकरों को समान प्रतिष्ठा प्रदान करना रहा हो सकता है।

सभी बगों की द्वितीयीं मूर्तियों में दो तीर्थंकरों को निर्वस्त्र और कायोरसर्गमुदा में धर्मचक से युक्त खिंहासन, या साधारण पीठिका पर निरूपित किया गया है। प्रत्येक तीर्थंकर सामान्यतः दो पार्ध्ववर्ती चामरधर सेवकों, उपासकों, भामण्डल और शीर्षभाग में उड्डीयमान मालाधरों, गजों, बिछत्र, अशोक दृक्ष एवं दुन्दुभिवादक की आकृतियों से युक्त हैं। कुछ उदाहरणों में दोनों तीर्थंकरों के लिए चार के स्थान पर केवल तीन ही चामरघर एवं उड्डीयमान मालाघर उर्त्ता-र्ग हैं। ऐसी मूर्तियों में चामरघरों एवं उड्डीयमान मालाघर उर्त्ता-र्ण हैं। ऐसी मूर्तियों में चामरघरों एवं उड्डीयमान मालाधरों की दो आकृतियाँ दितीर्थी मूर्ति के छोरों पर और एक आकृति दोनों जिनों के सध्य में उर्द्तीर्ण हैं। मध्य की मालाघर एवं चामरघर आकृतियाँ दोनों जिनों के लिए प्रयुक्त हैं। दसवीं शती के अन्त तक द्वितीर्थी मूर्तियों की पीठिका पर तीर्थंकरों के स्वतन्त्र लांछनों के उन्कीर्णन की परम्परा भी प्रारम्भ हो गई थी। ग्यारहवीं शती तक जिनों के लाथ यक्ष-यक्षी युगलों को भी संदिल्छ बिया जाने लगा था। पहले और दूसरे वर्गों की द्वितिर्थी मूर्तियों में दोनों जिनों से सम्बद्ध यक्ष-यक्षी दुगल समान लाक्षणिक विशेषताओं वाले हैं; जब कि तीसरे वर्ग की मूर्तियों में दोनों जिनों के साथ स्वतन्त्र लक्षणों वाले वक्ष-यक्षी निरूपित हैं। लगभग दसवीं-ग्यारहवीं राती की एक मनोज्ञ मूर्ति खण्डगिरि (उद्दीस) की गुफा से माप्त होती है, और सम्प्रति ब्रिटिश संग्रहालय, लन्दन (क्रमांक : ९९) में सुरक्षित है पदमा-सन पर कायोत्सर्गमुदा में अवस्थित निर्वस्त्र जिन आकृतियाँ वृषभ और सिंह लांछनों से युक्त हैं, जो ऋषभनाथ और महावीर (२४ वें जिन ) की द्वितीर्थी मूर्ति होने का प्रमाण है । ऋषभ जटामुकुट से शोभित हैं, जब कि महावीर की केशरचना गुच्छकों और उव्यीघ के रूप में प्रदर्शित है । ऋषभ की पीठिका पर सिंहासन के सूचक दो सिंहो को नहीं उत्कीर्ण किया गया है; उसके स्थान पर नमस्कार मुद्रा में उपाक्षकों की आकृतियाँ चित्रित हैं । प्रत्येक जिन चामरघरों, बामण्डल, बिछत्र, उड्डोयपान मालाघरों, एव दुन्दुभिवादकों से युक्त हैं । अलुआरा (बिहार ) से प्राप्त ग्यारहवीं शती की एक कांस्य मूर्ति पटना संग्रहालय (कमांक: १०६८२) में संग्रहीत हैं । लांछनों के आधार पर जिनों की निश्चित पहचान ऋषभनाथ एवं महावीर से की जा सकती है । ऋषभ का वृषभ लांछन अस्पष्ट है, पर स्कंघों तक प्रसारित केशवल्लरियों भी स्पन्ट है । भामण्डल और विछत्र से युक्त दोनों जिन पद्मासन पर कायोत्सर्य मुद्रा में निर्वरूत खंडे है ।

खजुराहो : खजुराहो मध्ययुगीन कला एवं स्थापत्य का महत्वपूर्ण केन्द्र रहा है, जो काम-किया से सम्बन्धित चिश्रणों के लिए आज भी विश्व-प्रसिद्ध है । हिन्दू मन्दिरों के साथ ही इस स्थल पर जैन मन्दिरों का भी निर्माण किया गया था, जिनमें पार्श्वनाथ और आदिनाथ को समर्पित मन्दिर ही सम्प्रति सुरक्षित हैं। इन स्थल पर दसवीं से बारहवीं शती के मध्य की अपार मूर्ति-सम्पदा का वैविध्यपूर्ण मंडार भी सुरक्षित है। खजुराहो से दसवों से बारहवीं शती के मध्य की नौ द्वितीर्थी मूर्तियाँ प्राप्त होती हैं ( चित्र सं० १ ) । सभी उदाहरणों में जिनों को दो स्वतंत्र सिंहासनों पर पारम्परिक प्रतिहायों के साथ आमूर्तित किया गया है। जिनों की लटकती सुजाओं में पूर्ण विक्रष्ठित पद्म प्रदर्शित है, जो पूर्वमध्ययुगीन जिन मूर्तियों की एक अभिन्न विशेषता रही है। खजुराहो की द्वितीयी मूर्तियों की एक प्रमुख विशेषता यह रही है कि जहां देवगढ़ एवं अन्य क्षेत्रों की मूर्तियों में जिनों के साथ स्वतंत्र लाँछनों एवं शीर्ष भाग में पाँच या सात सपेफणों, और स्कन्धों पर कैशवल्लरियों का नियमित अंकन प्राप्त होता है, वहीं खजुराहो की मूर्तियों में इन विरोषताओं का अभाव रहा है। केवल एक उदाहरण में लाँछनों को दरशाया गया है। अशय यह कि लाँछनों एवं अन्य लक्षणों के अभाव में द्वितीर्थी मूर्तियों में जिनों की पहचान सम्भव नहीं है । ज्ञातब्य है कि दसवी शती तक खजुराहो के कलाकार सभी जिनों के लांछनों एवं लक्षणों से परिचित हो चुके थे, और इस परिप्रेक्ष्य में दितीथीं मूर्तियों में लॉछनों का अभाव सर्वथा आरचर्यंजनक है।

आठ डदाहरणों में प्रत्येक तीर्थंकर के सिंहासन छोरों पर दिभुज या चतु<sup>भु</sup>ज यक्ष-यक्षी युगल निरूपित हैं । तीन उदाहरणों में सामान्य लक्षणों वाळे यक्ष-यक्षी दिभुज हैं । दो उदाहरणों में उनके करों में अभयमुदा और जलपात्र प्रदर्शित है । मन्दिर : ३ की ग्यारहवीं शती की मूर्ति में दिभुज यक्ष--यक्षी पद्म और फल से युक्त हैं । पाँच खदाहरणों में यक्ष-यक्षी चतुर्भुज हैं । चतुर्भु ज यक्ष--यक्षी पद्म और फल से युक्त हैं । पाँच खदाहरणों में यक्ष-यक्षी चतुर्भुज हैं । चतुर्भु ज यक्ष--यक्षी पद्म और फल से युक्त हैं । पाँच खदाहरणों में यक्ष--यक्षी चतुर्भुज हैं । चतुर्भु ज यक्ष--यक्षी भे भुजाओं में सामान्यतः अभयमुदा, पद्म पद्म (या शक्ति) (या पद्म से लिपटी पुस्तिका) एवं फल (या जलपात्र) प्रदर्शित है । एक उदाहरण के अतिरिक्त अन्य सभी में दोनों तीर्थंकरों के चतुर्भुज यक्ष---यक्षी समान लक्षणों वाले हैं । आदिनाथ मन्दिर से सटे संग्रहालय की मूर्ति (के० २८) में बायों ओर की जिन आकृति के यक्ष की तीन अवशिष्ट भुबाओं में पद्म, पद्म और फल प्रदर्शित है। यक्षी अभयमुद्रा, पद्म, पद्म से लिपटी पुस्तिका और फल से युक्त है। दाहिनी ओर की जिन आकृति के यक्ष की मुजाओं में अभय, शक्ति, पुस्तक और फल चित्रित है। यक्षी दिमुजा है और उसकी दक्षिण भुबा से अभयमुद्रा व्यक्त है, जब कि वाम भुजा जानु पर स्थित है। दोनों जिन आकृतियों के परिकर एवं पार्चों में कई लघु जिन आकृतियां उत्कीर्ण हैं। अधिकांश लघु जिन आकृतियों के परिकर एवं पार्चों में कई लघु जिन आकृतियां उत्कीर्ण हैं। अधिकांश लघु जिन आकृतियां कायोत्सर्गमुद्रा में प्रदर्शित है। मन्दिर : ३ की मूर्ति के ऊपरी भाग की लघु जिन आकृतियां कायोत्सर्गमुद्रा में प्रदर्शित है। मन्दिर : ३ की मूर्ति के ऊपरी भाग की लघु जिन आकृतियां कायोत्सर्गमुद्रा में आत्तीन है, और सप्त सर्प-फणों के छत्र (पार्चनाथ) से युक्त है ( चित्र सं० २)। मूर्ति के परिकर में कुल १८ लघु जिन आकृतियां उत्कीर्ण हैं। आदिनाथ मन्दिर से सटे संग्रहालय की मूर्तियों के परिकर में चार, सात आठ, एवं नौ; और पुरातात्विक संग्रहालय, खजुराहो की मूर्ति ( क्रमांक : १६५३) में बारह लघु आकृतियां आमूर्तित है।

देवगढ़---खज़ुराहो के समान ही देवगढ़ भी जैन करा का एक महत्वपूर्ण केन्द्र रहा है, जहां से प्रभूत संख्या में नवीं (८६२ ई०) से बारहवीं शती के मध्य की जैन मूर्ति-सम्पदा प्राप्त होती है। नवीं से बारहवीं शती के मध्य की लगभग ५० द्वितीर्थी मूर्तियां देव-गढ से प्राप्त होती हैं। सभी उदाहरणों में दो जिनों को निर्वस्त्र और कायोत्सर्ग मुद्रा में साधा-रण पीठिका या सिंहासन पर सामान्य प्रतिहायों सहित आमूर्तित किया गया है। अधिकांश उदाहरणों में तीर्थकरों के विशिष्ट लांछनों एवं लक्षणों को दरशाया गया है। सभी द्वितीर्थी मूर्तियों हों की लटकती भुजाओं में विकसित पद्म प्रदर्शित है । प्रत्येक जिन आकृति सामान्यतः दो चामरघर सेवकों, दुन्दुभित्रादकों, उड्डीयमान मालाधरों, तिछत्र एवं अशोक वृक्ष की पत्तियों से युक्त है। कुछ उदाहरणों में परिकर में पद्मकलिका या घट धारण करने वाली दो गज आकृतियां भी उत्कीर्ण हैं, जिन पर बैठी पुरुष आकृतियां सामान्यतः कलश से युक्त हैं। कुछ मूर्तियों में चार के स्थान पर केवल तीन ही चामरधर सेवक एव उड्रडीयमान मालाघर आमूर्तित हैं। ऐसे उदाहरणों में दो आकृतियां मूर्ति के छोरों पर और एक दोनों जिनों के मध्य में उत्कीर्ण है। कभी कभी चामरघरों की दूसरी मुजा जानु पर स्थित होने के स्थान पर पुष्प घारण करती है। गुच्छकों के रूप में प्रदर्शित तीर्थकरों की केशरचना या तो उण्णीव के रूप में आबद्ध है, या फिर पृष्ठभाग में संवारी है। अधिकांश उदाहरणों में मूलना-यकों के स्कंधों को छूती लटें भी प्रदर्शित हैं। उल्लेखनीय है कि देवगढ़ में स्कंधों को छूती लटों का प्रदर्शन लगभग सभी जिनों के साथ लोकप्रिय रहा है।

देवगढ़ में दो वगों की द्वितीर्थां मूर्तियां लोकप्रिय रही हैं। नवीं से बारहवीं शती के मध्य की पहले वर्ग की मूर्तियों में दोनों जिनों को समान लक्षणों वाला दरशाया गया है। दोनों जिन आकृतियां स्कंधों को छूती लटो " (सामान्यस: तीन लटें) से युक्त हैं; या फिर शीर्ष भाग में पांच" या सात" सर्पफणों के छत्र से शोभित हैं। इस प्रकार पहले वर्ग की मूर्तियों का उद्देश्य ऋषम, सुपार्श्व या पार्श्व में से किसी एक की द्वितीर्थी का अंकन रहा है। दूशरे वर्ग की मूर्तियों में दोनों जिनों के साथ स्वतंत्र लाइनों को उत्कीर्ण किया गया है, और इस प्रकार दो भिन्न तीर्थकरों को आमूर्तित किया गया है। इस वर्ग की सर्वाधिक मूर्तियां ग्यारहवीं शती की हैं।

पित हैं। प्रत्येक तीर्थेकर के साथ स्वतंत्र यक्ष-यक्षी युगल उत्कीर्ण हैं। खज़राहो की द्वितीर्थी मूर्तियों के विपरीत देवगढ़ में प्रत्येक तीर्थं कर से सम्बद्ध यक्ष-यक्षी लाक्षणिक विरोषताओं की इण्टि से स्वतंत्र हैं । एक मूर्ति में दोनों जिनों के मस्तक खण्डित हैं, पर स्क घों को छूती केशवल्लरियां सुरक्षित हैं। परिकर में तीन लघु जिन आकृतियां चित्रित हैं, जिनमें से एक पांच सर्पफणों (सुपार्श्वनाथ) के छत्र से युक्त है। यदापि दोनों मूलनायकों के आसनों पर स्वतन्त्र लांछन उत्कीर्ण हैं, किन्तु दाहिने पार्श्व को आकृति का लांछन अस्पध्ट है। जायीं ओर की जिन-आकृति सिंह लांछन (महावीर) से युक्त है । महावीर के द्विभुज यक्ष की दक्षिण भुजा खण्डित है, और वाम में फल स्थित है। द्विभुज यक्षी के करों में अभयमुदा और मातुलिंग प्रदर्शित है। दाहिनी ओर की जिन आकृति के यक्ष-यक्षी भी द्रिभुज हैं। यक्ष की भुजाओं में गदा एव फल प्रदर्शित है। यक्षी की अवशिष्ट दाहिनी भुजा में फल स्थित है। मन्दिर: १९ की दूसरी मूर्ति में भी दोनों मूलनायकों के मस्तक खण्डित हैं, पर स्कंधों को छूती केशवल्लरियां मुरक्षित 🐮 । उनके आसनों पर दृषभ (ऋषभनाथ) और गज (अजितनाथ-दूसरे जिन) लाछन अंकित **है'** । बायीं ओर की गज-लांछन-युक्त अजितनाथ मूर्ति में यक्ष-यक्षी गोमुख-चक्रेश्वरी **है' ।** उल्लेखनीय है कि गोमुख-चक्रेश्वरी ऋषभनाथ के पारेम्परिक यक्ष-यक्षी हैं । प्रस्तुत मूर्ति में कलाकार ने भूल से गोमुख-चक्रेश्वरी को अजितनाथ से संश्लिष्ट कर दिया है। द्विभूज गोमुख यक्ष की सुजाओं में परग्र और फल प्रदर्शित है। गरुइवाहना (मानव रूप में प्रदर्शित) चतु-र्भुजा चक्रेश्वरी अभयसुदा, गदा, चक्र एवं शेख से युक्त है। ऋषभनाथ से सम्बद्घ द्विभुज यक्ष के हाथों में अभयमुद्रा और फल प्रदर्शित है । चतुर्भुंज यक्षी की दोनों वाम भूजाए नष्ट हो चुकी हैं, और दक्षिण भुजाओं में अभयमुदा और पद्म दरशाया गया है। द्वितीर्थी मर्ति के मध्य में सप्त सर्पभ्रणों के छत्र से युक्त पादव नाथ की लघु आकृति उत्कीर्ण, है । सिंहासन पर अवस्थित और पार्श्ववर्ती चामरधरों से सेव्यमान मन्दिर : १९ के दोनों उदाहरणों में त्रिछत्र. वुन्दुभियादक एवं उड्रीयमान मालाधर केवल एक ही जिन के साथ प्रदर्शित है, जो आश्चर्य-चनक है।

तीन उदाहरणों में पंक्तिबद्ध ग्रहो की द्रिमुच आकृतियाँ उत्कीण हैं।<sup>18</sup> एक मुर्ति ( १० वीं शती ) मन्दिर : १२ के प्रदक्षिणा पथ में सुरक्षित है । उत्कटिकासन में विराज-मान सूर्थ के दोनों करों में सनाल पद्म प्रदर्शित है। अन्य ६ ग्रह ललित मुद्रा में आसीन है, और उनकी सुजाओं में अभयमुद्रा और कलश प्रदर्शित है। अन्य ६ ग्रह ललित मुद्रा में आसीन है, और उनकी सुजाओं में अभयमुद्रा और कलश प्रदर्शित है। अन्य ६ ग्रह ललित मुद्रा में आसीन है, और उनकी सुजाओं में अभयमुद्रा और कलश प्रदर्शित है। उत्कर्वकाय राहु के समीप ही सर्प-फण से शोभित केतु की आकृति उत्कीण है, जिसकी दोनों सुजाएं नमस्कार सुद्रा में मुड़ी हुई है। मन्दिर : १६ को ग्यारहवीं शती की मूर्ति में केवल पाँच ही ग्रह निरूपित हैं, जिनकी सुवाओं में अभयमुद्रा और कलश प्रदर्शित है। मन्दिर : १२ की दक्षिणी चहारदोवारो की मूर्ति में भी केवल पाँच ही ग्रह आमूर्तित हैं। चार ग्रहां की दाहिनो सुजा से अभयमुद्रा व्यक्त है, और बादीं जानु पर स्थित है। पांचवीं आकृति राहु की है, जिसके शरीर का केवल अर्थ अर्थ्वभाग ही प्रदर्शित है। ग्रह-आकृतियों के नीचे दोनों पैर मोइकर एक झी बैठी है, जिसकी दोनों सुजाई नीचे लटक रही हैं। मन्दिर : ४ और १२ की दस्वर्धी -ग्यार-हवीं शती की दो मूर्तियों में परिकर में तीन लघु जिन आकृतियां उत्कीण हैं। उल्लेखनीय है कि देवगढ़ की द्वितीर्थी मूर्तियों के परिकर में लघु जिन आकृतियों का उत्कीर्णन विशेष लोक-प्रिय नहीं रहा हैं ।

सत सर्पफणों से युक्त पार्श्वनाथ की कुछ द्वितीर्थी मूर्तियों" में मूलनायकों के मध्य में चामरघर सेवक आमूर्तित है, और मूर्ति छोरों पर एक सर्पभण के छत्र से युक्त दों छत्र-धारिणी स्त्री सेविकाएं निरूपित हैं। सेविकाओं के हाथों में एक लम्बा छत्र स्थित है. जिसका शीर्षभाग दोनों जिनों के सर्पफणों के उत्पर प्रदर्शित है। " शीर्षभाग के छन के कारण हो ऐसी मुर्तियों में त्रिछत्र को नहीं दरशाया गया है। सर्प की कुण्डलियां मूलनाथकों के जानु या चरणों तक प्रसारित हैं। सप्त सर्प फणों से शोभित पार्श्वनाथ की कुछ द्विनीर्थी मूर्तियों (मन्दिर ८, १० वीं शती) में एक सर्पफण के छत्र से युक्त तीन चामरधर सेवक आमृतित है। मन्दिर : १७ की दक्षवीं शती की एक पार्श्वनाथ द्वितीर्थी में सप्त सर्पेफणों से युक्त प्रस्थेक जिनके दोनों पार्श्वों में तीन सर्पफ़णों से आच्छादित पुरुष स्त्री सेवक उत्कीर्ण है ! बांधी ओर को स्त्री सेविका की भुजाओं में छत्र स्थित है, जबकि पुरुष की भुजाओं में अभयमुद्रा और चामर (या जानुं पर स्थित ) प्रदर्शित है । सामान्य पीठिका पर अवस्थित जिन त्रिछत्र से युक्त हैं ! मन्दिर : १८ में भी समान विवरणों वाली एक मूर्ति ( १० वीं शती ) प्रति-ष्ठित है । इसमें सेवक आकृतियों के शीर्षभाग में सर्पफण प्रदर्शित नहीं हैं । मन्दिर : १२ के प्रदर्क्षिण पथ को बारहवीं राती की सर्पफर्णों से शोमित पार्श्वनाथ द्वितीर्थी में मुर्तिछोरों पर एक सर्पफण से युक्त दो छत्रधारिणी सेविकाएं और मध्य में एक सर्पफण से युक्त चामर-धर सेवक उस्कोर्ण हैं ! मूलनायकों के मध्य में त्रिछत्र और दुन्दुभिवादक उस्कीर्ण है । समान लक्षगों वाली दरावीं शती की एक मूर्ति मन्दिर : १७ में भी सुरक्षित है । इसमें दाहिनी ओर की सेविका को भुना में चामर, और बायों ओर की सेविका की भुना में छव स्थित है। होनों सेविकाएँ एक सर्यफण के छत्र से शोभित हैं। मुझनायकों के मध्य में सर्यफ्रण के छत्र से रहित चामरधर सेवक आमूर्तित है।

मन्दिः: १७ की एक द्वितीर्थी मूर्ति में प्रत्येक जिन के मस्तक पर पांच सर्पकर्णो का छत्र प्रदर्शित है, जो सुपार्श्वनाथ की द्वीतीर्थी होने का प्रमाण है। प्रत्येक मूलनायक सामा-न्य चामरघर सेवकों त्रिछत्र एवं अन्य लक्षणों से युक्त हैं। समान विवरणों वाली सुपार्श्व-नाथ की एक अन्य द्वितीर्थी (१४ वीं शती) मन्दिर : १२ की पश्चिमी चहारदीवारी पर देखी जा सकती है। परिकर में केवल तीन ही चामरघर उत्कीर्ण हैं।

देवगढ़ की दूसरे वर्ग की मूर्तियों में दो स्वतन्त्र जिनों को एक साथ आमूर्तित किया गया है। इस वर्ग की मूर्तियों में ऋषभनाथ, अजितनाथ. संभवनाथ (तीसरे), अभिनन्दन (चौथे). सुमतिनाथ पांचवें, पद्मप्रभ (छठें), सुपार्श्वनाथ (सातवें), शीतलनाथ (दसवें), विमलनाथ (तेहरवें) शान्तिनाथ पांचवें, पद्मप्रभ (छठें), सुपार्श्वनाथ (सातवें), शीतलनाथ (दसवें), विमलनाथ (तेहरवें) शान्तिनाथ (सोल्हवें), कुथुनाथ (सत्रहवें), नमिनाथ (इक्कीसवें), पार्श्वनाथ एवं महावीर जिनों के अंकन प्राप्त होते हैं। मन्दिर : १ की ग्याहरवीं शती की मूर्ति में केवल मूल-नायकों के मध्य में ही दो चामरधर सेवक एवं उड्डीयमान मालाधर उत्कीर्ण हैं। इनके आसनों पर शुकर (विमलनाथ) और अज (कुंथुनाथ) लांछन उत्कीर्ण हैं (चित्र सं० ३)। मन्दिर : ३ की ग्यारहवीं शती की मूर्ति में मूलनायकों के आसनों पर अजितनाथ और संभ- बनाथ के लांछन, गज और अरव, अंकित हैं । मन्दिर : ४ की ग्याहरवीं शती की मूर्ति में आसनों पर अभिनन्दन और सुमतिनाथ के लांछन, कपि और क्रोंच, चित्रित हैं । मन्दिर : १२ की परिचमी चहारदीवारी की दसवीं शती की मूर्ति में आसनों पर शान्तिनाथ एवं सुपादर्बनाथ के लांछन, मृ॥ और स्वस्तिक, उत्कीर्ण हैं । स्वस्तिक-लांछन-युक्त जिनके मस्तक पर सर्पफण प्रदर्शित नहीं है । सर्पफणों के अभाव में जिन की पहचान शोतलनाथ से भी की जा सकती है, क्योंकि दिगम्बर परम्परा में शीतलनाथ का लांछन स्वस्तिक बताया गया है ।

मन्दिर : १२ के उत्तर की चहारदीवारी की दसवों-जारहवीं शती की कई दितीथीं मूर्तियों में भो जिनों के साथ स्वतंत्र लांछन उस्कीर्ण हैं । दो उदाहरणों में लांछन वृषभ (ऋषमनाथ) और सिंह (महावोर) हैं। एक में लांछन, पद्म (प्रद्मप्रम) और पुष्प (! नमि-नाथ) है। अन्य चार उदाहरणों में लांछनों के अस्पष्ट होने के कारण जिनों की पहचान संभव नहीं है। मन्दिर : ८ की एक मूर्ति में लांछन सर्प (पार्श्वनाथ) और स्वस्तिक (सुपा-(श्वनाथ) है। मन्दिर : ८ की एक मूर्ति में लांछन सर्प (पार्श्वनाथ) और स्वस्तिक (सुपा-(श्वनाथ) है। पार्श्वनाथ एवं सुपार्श्वनाथ की इस दितीथीं में अनेक मस्तकों पर सर्पफणों के छन्न को प्रदर्शित नहीं किया गया है। मन्दिर : १२ के प्रदक्षिणापथ की दसवीं शती की एक मूर्ति में दाहिनी ओर की जिन आछति के मस्तक पर सप्त सर्पफणों का छत्र (पार्श्वनाथ) प्रदर्शित है, जबकि वायीं ओर की जिन आछति लांछन रहित है। परिकर में चार रुध किन आकृतियां उत्कीर्ण है।

# सन्दर्भ सूची

- (१) उल्लेखनीय है कि खजुराहो और देवगढ़ की दितीर्थी मूर्तियों का अध्ययन स्वयं लेखक ने किया है । इन स्थलों की सम्पूर्ण मूर्ति सम्पदा का विशद् अध्ययन लेखक ने उन स्थानों पर अपने शोध प्रबन्ध के लेखन के सन्दर्भ में जार्कर किया है।
- (२) चंदा, रायबहादुर रामप्रशद, मेडिवल इण्डियन स्कल्प्चर इन द ब्रिटिश म्यूजियम, लन्दन, १९३६.
- (३) प्रसाद, एच०, के०, जैन ब्रोन्जेज इन द पटना म्यूजियम, श्रो महावीर जैन विद्यालय गोल्डेन ज्विली वाल्यूम, बम्बई १९६८, ७० २८६
- (४) ६ मूर्तियां आदिनाथ मन्दिर से सटे संग्रहालय में संकलित हैं (के० २५, २६, २८, २९, ३०, ३१), और रोष तीन कमशः शांतिनाथ मन्दिर, मन्दिर-३, और पुरातात्विक संग्रहालय, खजुराहो (कमांक १६५३) में सुरक्षित हैं।
- (५) मूर्ति झान्तिनाथ मन्दिर के आहाते में सुरक्षित है। एक जिन के आसन पर गज लांछन (अजितनाथ) उत्कीर्ण है, किन्तु दूसरी आकृति का लांछन स्पष्ट नहीं है।
- (६) केवल शान्तिनाथ मन्दिर की ११ वीं शती की मूर्ति में यक्ष यक्षी अनुपरियत हैं।
- (७) आदिनाथ मन्दिर से सटे संग्रहालय-के॰ २८ की मूर्ति।
- (८) मन्दिर : १२ के शिखर के समीप की नवीं शती की मूर्ति में सामान्य पीठिका पर खड़े तीर्थकरों के साथ उड़ीयमान मालाधरो के अतिरिक्त अन्य कोई प्रतिहार्य या चिह्न उल्कीण नहीं है ।

Ę

जैन तीर्थकरोंकी द्वितीर्थी मूर्तियों का प्रतिमा-निरूपण

- (९) मन्दिर : ४ की ग्यारहवीं शती की मूर्ति ।
- (१०) चार उदाहरण |
- (११) दो उदाहरण ।
- (१२) दस उदाहरण।
- (१३) दस से अधिक उदाहरण |
- (१४) मन्दिर: १२ को दक्षिणी चहारदिवारी और मन्दिर : १६ की द्वीतीयीं मूर्तियों में सूर्य, राहु, केतु एवं एक अन्य ग्रह को उरकोर्ण नहीं किया गया है। मन्दिर : १६ की मूर्ति में राहु उपस्थित है। नवग्रहों को केवल एक ही उदाहरण में दिखाया गया है।
- (१५) मन्दिर: १२ को पश्चिमी चहारदीवारी और मन्दिर: ८ को १० वीं-११ • बाती की मूर्तियां।
- (१६) कुछ उदाहरणों में सेविकाओं की भुजाओं में केवल छत्र का दण्ड ही प्रद-र्शित हैं। छत्र का शीर्ष भाग नहीं दिखाया गया है।

# भगवान महावीर का उपदेश और आधुनिक समाज

# दलसुखभाई मालवणिया

आज के संदर्भ में भगवान महावीर के विचारों की संगति के विषय में विचार करने से पहले यह चरूरी है कि हम जानें कि भगवान महावीर के विचार क्या थे ? हमारे समझ ई० सन् के पूर्व से आज तक जो जैन साहित्य उपस्थित है उसमें से कितना भगवान महावीर के मौलिक विचार प्रकट करता है इसका निश्नय करना अत्यन्त जरूरी है। वह इसलिए कि जो कुछ प्राचीन या मध्यकालीन जैनाचार्यों ने लिखा है वह सब भगवान के उपदेश को यथार्थ रूप में ज्यक्त करता है यह मानकर ही प्रायः आधुनिक भारतीय लेखक भएवान महाबीर के विचारों को उपस्थित करते हैं। वे यह मूल जाते हैं कि जैनों के पारंपरिक साहित्य में कालकम से कई नये विचार प्रविष्ट हुए हैं। ऐसा यदि न हो तो विकास की संभावना ही समाप्त हो जाती है। आतएव हमें भगवान महावीर के मौलिक विचार जानने के लिए प्राचीनतम जैन ' साहित्य की ही तलाश करनी होगी। और उसमें जो कुछ मिले उसी का परीक्षण करके भगवान महावीर के विचारों का विवरण करना चाहिये | अभी तक ऐसा प्राय: नहीं हुआ है । यह हमारी परंपरा के प्रति अतिभक्ति ही है जो हमें मूल तक जाने से रोकती है। किन्त जब विद्वान एकत्र हों तो इस प्रश्न पर गमीरता से विचार करना अत्यंत जरूरी है। मैंने इस प्रश्न को आपके समक्ष इसलिए रखा है कि अब ऐसा सभय आ गया है जब हम अंध-भवित को छोड कर विवेक से काम छें। और संशोधन के क्षेत्र में सर्वत्र जो प्रक्रिय अपनाई जाती है उसी प्रक्रिया का हम इस विषय में भी प्रयोग करें। विदेशी विद्वानों ने श्वेताम्बरों के आगमों का विशेष अध्ययन करने का जो प्रयत्न किया उसके पीछे भी यही हांग्ट काम कर रही थी। किन्तु हमने इस ओर पूरा ध्यान न हेकर उत्तरकालीन जैनसाहित्य के अध्ययन के आधार पर ही भगवान महातीर के विचारों को परखना चाहा और यही एक ऐसी गलती हई है जो हमें मौलिक विचारों से पृथक रखती है। वहाँ तक पहुँचने नहीं देती। अमेरिका में हई एक संगोछी में मेरे मित्र डा॰ पद्मनाभ जैनी नें, पश्चिम के विदानों ने दिसम्बर साहित्य के अध्ययन के प्रति उपेक्षा की है- इस बात का खेद व्यक्त किया है- किन्त वे मूल जाते हैं कि पश्चिम के विद्वानों ने जितना वेद और तत्संबंधी साहित्य के अध्ययन की ओर ध्यान दिया डतना बाट में विकसित भारतीय नाना दर्शनों के विषय में नहीं दिया। कारण यही है कि सर्व प्रथम यह जानना जरूरी होता है कि तत्तत् विषय में प्राचीनतम विचारधारा क्या थी। उसके जाने बिना विकासकम का अध्ययन हो ही नहीं सकता है। यही कारण है कि विदेशी विद्वानी-ने जैनों के साहित्य में प्राचीनतम माने जाने वाले आगमों का अध्ययन किया। और उसकी संपति होने पर ही आगे के अध्ययन की संभावना बढ सकती है ऐसा माना। अत्र व डा॰ जैनी का खेद व्यक्त करना उचित नहीं है। आशा है कि स्वयं डा० जैनी ही इस कमी को दर करेंगे |

श्वेताम्बर-संमत आगमों में भी सभी एक काल की रचना नहीं है-अतएव हम देखते है कि विदेशी विद्वानों ने उन आगमों में से उन्हीं आगमों का विशेष अध्ययन किया है जो अन्हे काल की दण्टि से प्राचीनतम जॅंचे । अतएव हमारा भी यही कर्तव्य हो जाता है कि हम यदि भगवान महावीर के विचारों की संगति आज के संदर्भ में देखना चाई तो प्राचीनतम साहित्य का ही सहारा लें | अन्यथा किन्नी अन्य के विचार भगवान् महावीर के विचार के रूप में उपस्थित करने की भूल हम करेंगे जो उचित नहीं।

विदेशी विद्वानों के मन्तव्यानुसार आचारांगसूत्र का प्रथम आस्तन्य और सूत्रकृतांग सूत्र का प्रथम अतरकन्ध प्राचीनतम ठइरते हैं, किन्तु उनमें भी व्यक्त किये गयें सभी विचार भगवान महावीर के ही हैं यह भी हम नहीं कह सकते | सूत्रकृतांग में की गई भगवान महावोर की स्तुति और आचारांग में प्रथित भगवान् महावीर की तपस्या का वर्णन स्वष्ट रूप से भगवान् महावीर प्ररूपित हो नहीं सकता । अतएव तथाकथित प्राचीनतम साहित्य में भी भगवान महावीर के ही विचारों का ही संकलन है यह हम नहीं कह सकते । अतएव यहां भी विवेक करना जरूरी है। आपके समक्ष एक दो उदाइरण देकर मेरे मन्तन्य को मैं स्पष्ट करना चाहता हूँ। सामान्यतः जहाँ भी भगवान महावीर के तत्त्व- संबन्धी विचारों की चर्चा होती है वहाँ यह कहा जाता है कि भगवान् महावीर ने पंचास्तिकाय या घडद्रव्य की प्ररूपणा की | देखना यह है कि क्या यह मान्यता सच है ? मेरे विचार से यह मान्यता सच नहीं है। आचारांग और सुत्रकृतांग के उक्त प्राचीन अंशों में कहीं भी इसका जिक नहीं। अन्य मतावलंगी के पंचभूत और पंचस्कन्धों की मान्यता उचित नहीं- यह तो सूत्रकृतांग में कहा किन्तु उसके स्थान में अपनी पंचास्तिकायकी या षड्द्रव्य की मान्यता को उपस्थित नहीं किया। स्पष्ट है कि इस विषय में उनके विचार अभी स्थिर नहीं हुए थे। इस विषय में एक और प्रमाण भगवती-सूत्र से भी मिलता है। भगवती-सूत्र में काल-दृष्टि से अनेक स्तर हैं और उसके प्राचीन स्तर में एक प्रश्न भगवान महावीर से पूछा गया है-'क्या कोई ऋदि संपन्न देव लोक के अंत में खड़ा रह कर अलोक में हाथ हिला सकता है ? ' उसके उत्तर में भगवान कहते है- 'गो इणदठे समट्ठे.... गोयमा ! जीवाणं आहारोवचिया पोयाला बोदिचियां पोग्गला कलेवरचियाः पंग्गाला; पोग्गलामेव पण जीवाण य अज्ञीवाण य गइपरियाए आहिण्जह' भ० १६-८-५८५ (सुत्तागमे) । यदि धर्मास्तिकाय जो गति-सहायक द्रव्य माना गया है, उसकी कल्पना स्थिर हुई होती तो क्या भगवान महावीर का यह उस्तर संभव था ? स्पष्ट है कि धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय की जैनदर्शन में कल्पना बाद में आई है। भगवती में ही अन्यत्र लेक की व्याख्या में पंचारितकाय का चिस्तृत विवरण मिलता है। फिर भी ऐसा उत्तर क्यों ? स्पष्ट है कि भगवती में कई स्तर हैं --- प्राचीन और उत्तरकालीन । जैनगगमों के संकलनकर्ताओं को धन्यवाद देना चाहिए कि उन्होंने ऐसे प्राचीन अंशोंको जो बाद की स्थिर मान्यता के विरुद्ध जाते हैं. निकाला नहीं। इसी कारण से जनधर्म या दर्शन के विचारों के विकास को समझने के लिए जनागमों का अध्यान अत्यन्त जरूरी है।

एक और उदाहरण देता हूं- जैनदर्शन में श्रद्धा के विषयभूत सात और नवतत्व की चर्चा आती है, प्रश्न है कि क्या भगवान् महावोर ने ही इन तत्वों की इस रूप में व्यव-स्था की थी १ स्त्रकृतांग के प्र० श्रु० अ० १२ में जो धर्म के उपदेशक है उन्हें क्या जानना चाहिए-इसकी एक सूची दी है- (गाथा २०-२१) उसले फलित होता है कि- आरमा, लोक, जीवों की गति-आगति, शाश्वत-अशाद रत, जन्म-मरण-उपपात, विउट्टण, आस्तव, संवर, दुःख और निर्जरा इनका ज्ञान- जरूरी है। एक और सूची सूत्रकृतांग के ही दूसरे श्रुत-

ß

### दल्सुलमाई मालवणिया

स्कंध के पाँचवे अध्ययन में दी गई है जहां किन किन तत्त्वों की श्रद्धा करनी चाहिए यह बताया है-वह इस प्रकार है-छोक, अलोक, जोव, अजोव, धर्म, अधर्म, बन्ध, मोक्ष, पुण्य, पाप, आ तव, संवर, वेदना, निर्जरा, क्रिया, अक्रिया, क्रोध, मान, माया, लोभ, पेज्ज, दोस, संसार, देव, देवी, सिद्धो, असिद्धी, साधु असाधु, कल्याण, पाप इत्यादि । स्पष्ट है यद भी सात या नव तरव का और पड्द्रण्य का पूर्वरूप है। इस सूची में आकाश नहीं है, काल नहीं है--यह ध्यान देने की बात है।

ये दो उदाहरण इस बात को स्पष्ट करते हैं कि भगवान महाबीर के मौलिक उपदेश क्या ये – इसका जानना हमारी प्राथमिक आवश्यकता है ।

इन्हीं प्राचीन आगमों के आधार पर ही आज के संदर्भ में भगवान महावीर के उपदेश की संगति का विचार आवश्यक है - यह दिखाने के लिए मैंने यह बाते कही है. अतएव प्रस्तुत विषय में कुछ कह देना अब उचित होगा। यह निविचत रूप से कहा जा सकता 🖁 कि भगवान महावीर ने घड जीवनिकाय अर्थात् जीवों के छः वगों का उपदेश दिया है। इस उपदेश का प्रयोजन जीवों के प्रति सदुभाव रखना या। अर्थात् आत्मौपुम्य का उपदेश उन्होंने दिया कि जिस प्रकार अपने के। दुःख अपिय है और हम सुख चाहते हैं उसी प्रकार किसी भी जीव को, तुःख प्रिय नहीं, सभी सुख चाहते हैं । अतएव किसी जीव को पीड़ा नहीं देना, किसी जीव की हिंसा नहीं करनी | उनके इस उपदेश की विशेषता यह थी कि किसी भी निभित्त से- विशेषकर धार्मिक निमित्त से तो किसी की हिंछा होनी ही नहीं चाहिए ] हम जानते हैं कि वैदिकधर्म में यज्ञार्थ पशुओं की हत्या होती थी और खान-पान में भी मांस आदि का प्रयोग होता था। एक ओर हिंसा ही हिंसा थी तो उसका प्रतिकार भगवान महा-वीर ने अत्यंतिक अहिंसा के पालन से करना चाहा ! उनकी जीवनचया का जो वर्णन है उससे पता चलता है कि उन्होंने अहिंसा का आखंतिक आग्रह रखा है । ये दोनों पक्ष अति ह । एक ओर आत्यंतिक हिंसा और दुसरी और आत्यंतिक अहिंसा । व्यक्तिगतरूप से ऐसी अहिंसा का पालन भगवान महावीर ने करना चाहा था। किन्तु प्रदन है कि क्या यह संभव था ! और विशेषतः जब संगठित साधु का संघ हो तो क्या यह आत्यंतिक अहिंस शक्य है ? क्या यह राक्य है कि जीवमनिवीह भी चले और किसी को किसी भी प्रकार की पीखा भी न हो ? यह स्थिति असंभव है । अतएव अहिंसा की व्याख्या बदलनी पड़ी । जीवन में प्रमाद न हो फिर कोई चिन्ता नहीं कि कोइ प्राणी अपने कारण पीड़ा प्राप्त करता हो, अथवा मत्य को भी प्राप्त होता हो ।

वैदिक उपनिषदों में जितना शान का महत्त्व था उतना महत्त्व चारित्र का नहीं था, किन्तु भगथान् महावोर ने कहा कि ----

" एयं खु नाणिगो सरं जं न हिंसइ किंचण ।

अहिंसासमय चेव एयावन्तं वियाणिया ॥ "

#### सुब. १.१.४.१०

उनका यह उपदेश आज भी उतना आवश्यक है जितना उस काल में था। किन्तु एक बात का उसमें संशोधन जरूरी है कि आध्य तेक अहिंसा की बात इस काल में चल नहीं सकती है। उस काल में भी नहीं चली तो आज दुनिया जब इतनी छोटी होता गयी है

80

चेलना संभव नहीं है। परिस्थितियों को देखकर उसमें कई अथवाद करनो जरूरी हो जाता है। भूतकाल में ऐसा किया भी गया है। तो आज के जमाने में तो और भी जरूरी हो जाता है।

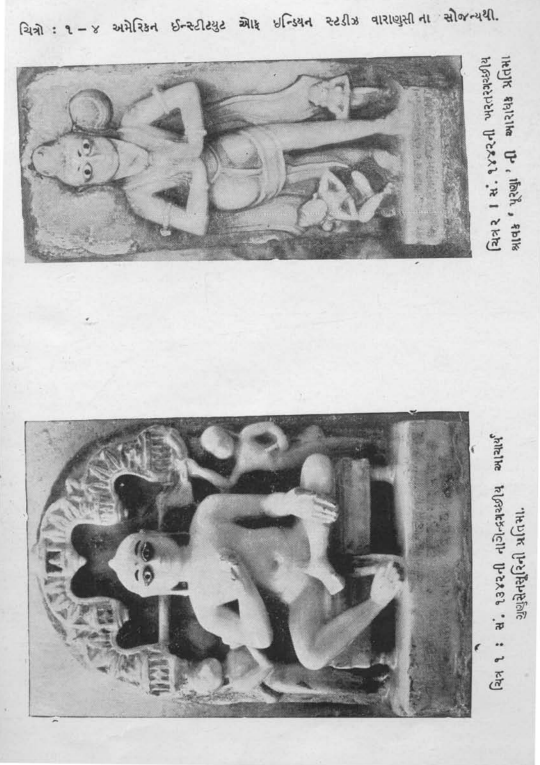
मनुष्य को जीना है, जीना कौन नहीं चाहता | किन्तु प्रश्न है कि जीना कैसे ! मगवान महावोर का उपदेश यह स्पष्ट करता है कि मनुष्य को चाहिए कि वह त्यांगी वन जाय, सर्वस्व का त्याग करे । ऐसा करने पर क्या जावन संभव है ! आचारांग और सूत्र-फुतांग के उक्त प्राचीन अंध पहुं तो स्पष्ट होगा कि उसमें ग्रहस्थ की निन्दा ही की गई है और केवल अभणमार्ग की ही प्रस्थापना की है । किन्तु यह तो संभव ही नहीं या कि ग्रहस्थ की सहायता के जिना अभणों का जीवननिवाह चले । भगवान महावीर परम त्यांगी ये फिर भी उन्हें भी मोजन तो करना ही पड़ा । परम त्यांगी होने से भोजन मिला तो ठीक, न मिला तो ठेक । किन्तु सभी अमणों के लिए जैसी भगवान महावीर ने तपस्या की, करना संभव नहीं या ! अतरएंव हम देखते है कि उपासक संघ की व्यवस्था निर्धन्थधर्म में करनी पड़ी और घर्म के दो मेद हो गये ---अलगार और अगारधर्म । अर्थात् ग्रहस्य और अमण -- ऐसे दो प्रकार के धर्म प्राचीनोत्तर साहित्य में निर्दिष्ट भिलते हैं जो प्राचीन अंश में नहीं । इतने से भी काम नहीं चला । प्रथम जो ग्रहस्थधर्म की निन्दा ही निन्दा थी उसके स्थान में यह कहना पड़ा कि य अमणोपासक -- यहस्थ अमणों के माता-पिता है ।

अमलों के लिए जो तियम बने हैं, आज प्रायः उनका पालन असंभव सा हो गया है। तो आज की आवश्यकता और मजब्री को देखकर यह आवश्यक है कि नियमों में परिवर्तन कर दिया जाय । उदाहरण के लिए मलविसर्ग के नियम शहरों में रहने वाले अमणों के लिए पालना अत्यंत असंभव हैं। तो क्यों न आज के जमाने के सर्वत्र प्राप्त जाजर का उपयोग किया जाय ? गांधोजी ने जो मार्ग वताया है-खड्डा खोदकर मलविसर्ग किया जाय-वह भी सो श्रमण अपने अहिंसा के नियम के अनुधार कर नही सकता ! ऐसी स्थिति में वह नियम का संपूर्ण पालन करना चाहे तो शहरों में तो अमण रह ही नहीं सकता । रहता तो है किन्तु अपने नियमपालनका सन्तोष जिन तरीकों से लेता है वह केवल आरमवंचना ही है। तो क्यों ऐसे जो भी नियम आधुनिक सामाजिक व्यवस्था के साथ असंगत है उनका परिवर्तन किया न जाय ? अमणोपासक वर्ग के जो झत बताये हैं, वे प्रायः भारतीय मिश्र आर्थिक ग्यवस्था के अनुकूल है । किन्तु उनकी भी आधुनिक समाज और आर्थिक ध्यवस्था को ध्यान में रखकर पुर्नव्यवस्था जरूरी है । जैन समाज का उस काल में मुख्य व्यवसाय खेती या और पशुपाहन उस व्यवस्था में अनिवार्य था। आज का शहरी जैन समाज उद्योग-प्रधान अर्थव्यवस्था में जी रहा है और खेतीप्रधान प्राचीन नियमों के पालन का कोई प्रश्न अधिकांश जैनों के समक्ष है ही नहीं ) ऐसी स्थिति में उद्योगप्रधान समाज के अनुकूल धार्मिक नियमों में परिवर्तन आवरणक हो जाता हैं । पद्यओं और दासों - नौकरों को लेकर जो नियम उस काल में बने उनका परिवर्तन उद्योग के मालिक और मजुर के आधुनिक समाज में होना आवश्यक है । अमणोपासकों का एक महत्व का व्रत परिग्रहपरिमाण बताया गया है । उसका पाळन करने वाले विरले ही जैन हैं। भगरत की समाजवादी राजनीति में यह वत परम आवश्यक है । उसका यदि यथोचित रूप में पालन नहीं होता है तो समान की गति समाज-

बाद से साम्यवाद की ओर होगी और वह धार्मिक व्यवस्था में एक बड़ा भारी खतरा है। बीवन में आध्यासिमकता का यदि लोप हुआ तो भारतीय जीवन प्रणाली की समय मानव-समाज को जो देन है उससे हम विमुख हो जायेंगे।

अन्त में --- मुझे अपने विचार व्यक्त करने का जो - यह अवसर दिया इसके हिए संगोष्ठि के आयोजकों का मैं आभार मानता हूँ।

र 'आजके संदर्भ में भ. महाबीर के विचारों की संगति'-संगोष्ठि, उदयपुर विश्वविद्यालय में ता.-२-१०-७६ को दिया गया ज्याख्यान ।



ચિત્ર ૪ : સ'. ૧૮૭૪ની લેખવાળા ગૌતમ ગણધરની પ્રતિમા જે વરતુત: ૧૩–૧૪મી સદીની છે. ચિત્ર ૩ : 'વિમલવસી'ની કપદી'ની પ્રતિમા (૧૬મા – ૧૭મા સૌદા)

# शत्रुंजयगिरिना केटलाक अप्रकट प्रतिमालेखो मधुसूदन ढांकी - लक्ष्मण भोजक

भ्वेतांगर जैन संप्रदायना महातीर्थ शत्रुंजयगिरिना मंदिरोमां विधर्मी आक्रपणोने काग्णे, तेम ज मुख्यरवे ते कारणसर थयेला पुनरोद्धारोना प्रतापे प्राचीनतर लेखोनो नाश, अने घणाक किस्सामां संगोपन यई जवाथी त्यां मळवा जोईए तेटली संख्यामां पुराणा अभिलेखो मास यया नथी. ए गिरिषर पर सांप्रतकाले जे कंई वास्तु-शिल्प संलम अभिलेखीय सामग्री बची छे, खुणे-खांचरे विखरायेली छे अने समारकाम दरमियान क्यारेक दटायेली-छुपायेली होय स्यांधी प्रकाशमां आषी छे, तेनुं पण अध्ययन अल्प प्रमाणमां ज थयुं छे. आवी परिस्थितिमां सर्वेक्षण-अन्वेषण बारा स्यांनी अद्यावधि अप्रसिद्ध सामग्री प्रकाशित करवामां आवे तो तेना मूल्य अने उपयोगिता स्वत:सिद्ध होई, ते विधे टीप्पण करवुं अनावश्यक छे.

# शत्रुंजयना अभिलेखो

राष्ट्रज्ञ संबंधी अगाउ ब्युह्लर द्वारा Epigraphia Indica' मां केटलीक अभिलेलीय सामग्री छपाई छे, जेनो काळफलक केवळ सं०१५८७/ई०स०१५३१ ग्री लई सं० १९४३/ई०स० १८८७ सुधीनो छे. ते पछी थोडीक अन्य अने विशेष जूती, चौदमा शतक-मी, शत्रुं जयतीर्योद्धारक समगशा अने तेमना परिवारना सम्योना लेखोनी सामग्री (स्व०) औ चीमनलाल दलाल संपादित प्राचीनगूर्ज्जरकाठ्यसंग्रहमां' प्रकट थयेल छे. (आ बंने स्रोतनी सामग्री पछीपी मुनिश्री जिनविषयजीना विख्यात संकलन प्राचीन जैन लेख संग्रह भाग र मां पुनः प्रकाशित थई छे.) त्यारवादनां प्रकाशनोमां दा० उमाकान्त शाहे प्रगट करेल गणधर पुंडरीकनी प्रतिमानो सं०१०६५/ई०स०१००९ नो अत्यंत महत्त्वनो आसनलेख, मुनिश्री पुण्यविषयधीय साधार चर्चा करेल, शत्रुं जय परनी महामात्य वस्तुपाले करावेल व्याघी-प्रतोली (बाषणपोळ) ना उखरमाळमांथी छता थयेल, मंत्रीश्वरना सं०१२८६/ई०स०१२३०ना बे बहुमूस्य प्रशस्त रुखो, तेम ज पंडित अंशालाल प्रेमचंद शाहे 'Some Inscriptions and Images on Mount Satrunjaya'' नामक लेखमां मूळ प्रतिमाआनां त्रण पिन्नो साथे प्रकट करेल सातेक जेटला अद्यायधि अग्रकाशित प्राचीनतर हेलोने शत्रुं वयक देतिहासिक सामग्री-प्रकाशनमां महत्त्वपूर्ण प्रदानो गणवा जोईए.

शतुझयगिरि पर चौदमा शतक, अने ते पछी सोळमाना उत्तरार्थथी तो दगझावंध प्रतिमा-रेखो-प्रशस्तिलेखो मळे छे; ५ण चौदमी शावदी पूर्वना लेखो प्रमाणमां अति अस्प संख्यामां मळ्या छे, प्रसिद्ध थया छे; बीजी बाजु सस्तनत काळमां शतु जयनी यात्रार्थे सारी संख्या-मां संघो नीकळेला अने यात्रिको पण मोटी संख्यामां तीर्थदर्शने गयेलांनां प्रमाणो छे; पण तीर्थो-दारक कर्माशाना समय (ई० स० १५३१) पहेलां अने एथी गुजरातना छेल्ला सुल्तान बहातुर-धाहना काळ पहेलां, त्या देवालय-निर्माणनां काम हाथ घरायानां प्रमाणो नथी, अने प्रतिमाओ भरायाना दाखला नहिवत् छे. आवी परिस्थितिमां सन १९७३मां (स्व.) मुनिश्री पुण्यविजयजीना संग्रहमां शत्रु जयना अभि लेखोनी उतारेल नकलोनो समुच्यय जोवा मळयो. जेमां हजुसुधो प्रकाशित थया नथी एवा पण लेखो जोवा मळ्या. प्रस्तुत संग्रहमांन<sup>1</sup> त्रणेक प्रतिमालेखो दा० छमाकारत शाह अने पं० अंचा लाल प्रेमचंद शाहना उपर कथित लेखोमां प्रगट थई चूक्या छे.' बाको रह्या तेमांथी पुगगा तेमज महत्त्वना लाग्या तेवा पश्चात्कालीन कुल १५ लेखो च्ंटी, अहीं प्रकाशित करीए छीए आ सिवाय १९७५ना मार्चनो २५-२६ तारीखे शत्रुझयना लेखोना सर्वेक्षण समये श्री अपनुतलाल त्रिवेदो (सोमपुग)ए. रात्रु जयना गढना समारकाम दरमियान प्राप्त थयेल, तेम ब खुणे खांचरेथा एकठां करेल अने गिरिवर पर छुदे जुदे स्थले सुरक्षित रीते राखेल विविध प्रकारनी सलेख प्रतिमाओ अने पवालगो अमने वतावेलां, तेमांथी उतारेला १६ लेख आही उमेरी लई, कुल ३१ लेखोमो वाचना चर्चा साथे अहीं आपीछां. लेख पाछळ (स्व०) मुनिशी जिनविजयजीनी प्रेगा हती जेनो उल्लेख करवो जोईए. (आजे मुनिजी विद्यमान होत तो आ लेख जोई घणा राजी थत.) अहों रज् करेल लेखोमां क्रमांक १-४, ७, ९, १३, १९-२२-२४, अने २६, २७, (स्व.) मुनिवर श्री पुण्यविजयजीना सग्रहमाथी लीधेल छे.

# ( १-२ )

बंने लेखो संवत् ११३२ ना छे : द्वितीय लेखमां संवत्ना अंकमां आगळना वे आंकडा छोड<sup>ं,</sup> दीधा छे. बैने खायटीय गच्छना जीवदेवसूरिनी अ.मन्याना श्रावकोना छे.

पहेलो लेख हाल उत्तर शृंग परना प्रसिद्ध अने पुराणा धांतिनाथना देशसर ना मूळनायकनी गादी पर छे, (जे तेनुं मूलस्थान नहोतुं); बीजो, दक्षिण श्रृंग पर आदीश्वरनो टूकना मंदिर-समूहमां रहेल मंदिरस्वामी (जिन सिमंधर) ना कहेवाता, सोळमा शतकना (ई० स० १५८५ना) मंदिरना मंडोवर(भांत)ना जालयुक्त एत्तक(गोखला)मां पाछळथो राखेल पवासण पर अंकित छे (आ पैक्रेना प्रथम अभिलेखनी बाचना र तंत्र रीते सांप्रत लेखना द्विनीय संपादके पण करेली हनी.)

पहेल्रो लेख कोई आवक (नाम अपूर्ण) द्वारा पोताना पितानी प्रतिमा कराष्या संबंधी छे यथा-

संवत् ११३२ श्रीबायटीयगच्छे च श्रीजीवदेवसंततौ । पा∽--कः स्वपितुर्विबं कारयामास मुक्तये ॥१॥

ज्यारे बीचो लेख गोविन्द आवके विंव कराव्या संबंधी छे संवत् ३२ श्रीधायटीयगच्छे च श्रीजीवदेवसंततौ

गोविंदश्रावको चिंब कारयामास मुक्तये ॥

मलघारीगच्छना हेनचंद्रसूरिना शिष्य लक्ष्मणगणिए संवत ११९९/ई० स० ११४३ मां रचेल 'सुपासनाह वरिय'मां पूर्वे थयेला आचार्य जीवदेवसुरिना व्याख्यान-सामर्थ्यनां खूझ बखाण क्या छे ते कशच आ जावार्य होई शके; पण महामारय वस्तुपालना समकालिक अमरचंद्रसूरि (ईस्वीसनना १३मा शतकनो पूर्वार्थ) पोताना 'पद्मानंदकाव्य'नो प्रशस्तिमां कहे छे के 'वायढ-गच्छ'नी सूरिपरंपरामां किन (त्त, रा शेल्ल अने जोवदेवसूरि ए नामो वारवार आव्यां करे छे: " आयी आ कया 'जीवदेवस्रि' हशे ते कहेवुं कठण छे. " शतुंजय पर अगाउ मळेला लेखोमां सौथी पुराणा तो केवळ वे क, अने ते पण ईस्वीसननी अगियारमी सदीना छे जेमां एक तो छे अगाउ निर्दिष्ट पुंडरीकस्वामी (सं. १०६५/ई.स.१००९) तो, अने बीबो छे श्रेष्ठी नागयणनी प्रतिमानो, सं० ११३१/ई. स. १०७५नो. अहीं ऊपर रजू करेल आ वे लेखो श्रेष्ठी नागयणवाळा लेखनी लगोलगना समयना होई, अगियारमी सदीनी शत्रुंखय परनी अद्यावधि अल्पपास अभिलेखीय सामग्रीमां आधी उमेरो थाय छे.

(३)

आ लेख सं० ११८९/ईंग्स० ११३३ नो छे. कोई सो(शो)भनदेवे रात्रुजयतीर्थमां संभवस्वामीनी प्रतिमा कराव्यानो टूंको उल्लेख छे.

संवत् १९८९ वैश(शा)षे महं श्रीसो(शो)भनदेवेन । संभवस्वामिप्रतिमा श्रीस(श)-त्रुं जयतीर्थे कारिता ॥

#### (४)

चौदेक मास रहीने फरीने ते ज व्यक्ति द्वारा, सं० ११९०/ई.स. ११३४ मां, पोताना कल्याण माटे शत्रुंखयतीर्थ पर प्रतिमा (नाम नथो) करावी, जेनी प्रतिष्ठा ब्रह्माणगच्छना यशो-भद्रसूरिना (शिष्ये ? नाम गयुं छे) करावी. यथा :

्र संबत् ११९० आषाट सुदि ९ श्रीब्रह्माणगच्छे श्रीयशोभद्रसूरि.......

शत्रु जयतीर्थे महं शोभनदेवेन स्वयं श्रेयसे प्रतिमा कारापिता ॥

(৬)

हंबत् ११९० नो एक बीओ, पण खंडित, लेख नीचे मुखब छे. [हर्षे] पुरीयगच्छना कोई आचार्य (नाम गयुं छे ) [ना शिष्य ?] जिनरुद्रे पोताना श्रेयार्थे कोई (नाम उडी गयुं छे) प्रतिमा करावी. (नाम'जिनमद्र' होडुं घटे . 'जिनरुद्र' नाम जैनाचार्यो माटे आम तो संभवतुं नथी.)

> संबत ११९० वर्षे (फाल्गु ?) .....[हर्ष]पुरीयगच्छे झी..... जिनरुद्रेया स्वश्रेययसे.....[प्र]तिमा कारिता । छ । ( ६ )

पबासण परनो आ लेख शत्रु जयतीर्थ पर महामास्य श्री अंबाप्रसाद (तथा तेमना बंधु) देवप्रसादे) शांति नामना पोताना पिताना क्रेथ माटे शांतिनायती प्रतिमा करावी एवी इकीकत नोंचे छे. संवत्ना मात्र श्रण ज अंक आपेला छे: सं० ११८. सामान्य नियम एवो छे के आवा किस्साओमां वर्षने चार अंकनुं मानी, त्रोजामां शूर्य मूकतुं. तेम करवायी प्राप्त यतुं वर्ष सं०११०८/ई०स० १०५२ जेटली आ लेखनी लिपि प्राचीन जणाती नयी: अने ए काले कोई अंबाप्रसाद नामना महामात्य थयानुं प्राप्त साधनोथी ज्ञात नथी. लेखमां कहेल महामात्य श्री अंबाप्रसाद जे 'गाळा' ग्रामना 'मट्टारिकादेवीना सं. ११९३ / ई. स. ११३७,° तथा सं० १२०(१) /ई. स. ११४(५)'° ना लेखमां कहेल 'महामात्य अम्बप्रसाद' होय ता आपणा आ प्वासणनुं वर्ष सं० १(२)१८ ई० स० ११(५)२ नुं अने एथी कुमारपाळना समयनुं भाषवा एयी बहेढुं गणीए तो सं-११८(०) / ई.स.११२४नुं वा सिद्धराजना काळनुं गणवुं बोईप. प्रम्तुत महामात्य अम्बाप्रसाद (के अंबाप्रसाद) जयसिंहदेव सिद्धराज तथा कुमारपाळ एम बंने सम्राटोना समकालिक हता, ए तो गाळाना लेखोथी सिद्ध छे ज. सांगत लेख

# मधुसूदन ढांकी-लक्ष्मण भोजक

परथी प्रस्तुत महामात्य अंबंधसाद जो आपणा आ लेतना महामारय अम्बप्रसादयी अभिन्न होय तो, गाळाना लेखना अम्बाप्रसाद जैन होवानुं सूचन मळे छे. अतिहासिक दृष्टिऐ आ नानो प्रतिमालेख आधी मूल्यवान साबित थाय छे.

सिद्धराजने अम्बाप्रसाद नामना एक जैन मंत्री हता (अने तेओ वादो देवसूरिना प्रेमी हता) ते वात प्रभाचन्द्राचार्थना प्रभावकचरित्र (सं०१३३३ / ई० स० १२७७-७८) मां नॉबायेली छे<sup>11</sup> तेओ उत्तम कवि हता. एमणे साहित्यना अलंकारोनी मीमांसा करतो 'कल्पल्ता' नामक संस्कृत प्रंथ रचेले अने तेनापर 'कल्पपल्लव' अने 'कल्पपल्लवरोध' नामनी बे टीकाओ रचेली. आ पैकीनी 'कल्पल्लवरोध'नी हस्तपत वि०सं० १२०५ / ई० स० ११४९नी मळती होई, प्रस्तुत रचना ते पूर्वे बनी गई होवी जोईए.<sup>19</sup> आ प्रमाणो लक्षमां लेतां आपणा आ लेखना अभ्वप्रसाद पण प्रस्तुत मंत्रीराज ज होवा जोईए, अने लेखनुं वर्ष स०११८(०) / ई०स०११२४ गणीए तो ते बधारे ईष्ट लेखाय:

संवत ११८ वैशाख वदि १० श्रीशत्रुं जयतीर्थे महामात्य श्री अम्बाप्रसाद ठ० श्री देवप्रसादाभ्यां- - - श्री शांतिनाम्न स्वपितुः श्रेयोर्थं शांतिनाथ-प्रतिमा कारिता ।।

# (ه)

संवत १३०३/ई०स० १२४७ नो ट्रंको लेख 'पल्लीवाल ज्ञाति'नी आविका 'सोमी'ए भरावेस 'श्चांतिनाथ'ना बिंबना पवासणनो छे:

> सं० १३०३ व०माघ सुदि १४ सो०मा० श्रूडऽमुतन्मावड पुत्रिका सोमी आरमअयोर्थ श्रीशांतिनाथ देवर्विव कारापित छि ।। पल्लीवाल ज्ञातीय ।।

> > - (८)

एक सफेद आरसनी आवकनी ऊभी आराधक मूर्ति नीचेना लेखमां कोई जगपाले पोताना पिता (नाम अपूर्ण, दादानुं नाम बिलकुल गयुं छे) नी मूर्ति '-- याद' प्रामे करावी एम कह्युं छे. गामना नामना आगला अक्षर उडी गया छे: (पालियाद इरो ?) संभव छे के आ मूर्ति मूळ रात्रु बयमां मकवामां नहोती आवी. लेखनुं वर्ष छे सं०१३१३/ई० स० १२५७:

ें सबत १३१३ वर्षे फागुण सुदि ७- - - यादप्रामे॰ महं- - - स्तुत महं० (प्रनास १) ----मूर्तिः सुत जगपालेन कारिता ॥

### (s)

सं० १३ ३४/ई० स० १२७८नो आ लेख आदीश्वरनी ट्रंकमां त्रीजी फरतीमां 'वीसविहरमान' मंदिरनी पाछळ देरोमां पवासण पर अंकिंत छे. लेख 'मुनिसुत्रत स्वामि'तु विंव देवकु लेका साथे कराव्या संबंधी छे. प्रतिष्ठावक आचार्य 'नागेन्द्रगच्छ' ना कुलगुरू ऊदयप्रभसूरिन: शिष्य भट्टारक महेन्द्रसूरि हता. आ ऊदयप्रभसूरि ते नागेन्द्रगच्छीय विजयसेनसूरिना शिष्य एवं 'भर्मान्युदयकाव्य' तथा'मुकुतकीर्तिकल्लोलिनी' सरखी, महामात्य वस्तुपाल संवधी, सुप्रसिद्ध रचनाओं करनार आचार्य ब हरो तेम लागे छे.+ ऊदयप्रभसूरितुं नाम साचवतो आ लेख आयी महरवनी बनी रहे छे. कारायक गरूलक× शांतिना छे ते यात नोंधनीय छे. लेख आ प्रमाणे छे:

१६

संवत् १३२४ वर्षे वैशास सुदि १३ शुके श्री गल्लक्झतीय ठ० जसवीरसुत श्रे०सोमदेवसुतेन श्रे०जसपालेनात्मश्रथमे देवकुलिका सहितं श्रीमुनिसुन्नत-रवामिर्विवं कारितं श्री नागेन्द्रगच्छे कुल्लगुरुभिः पूज्यश्रीउद्यप्रभसूरि-शिष्यैः भट्टा० श्री महेन्द्रसूरिभिः प्रतिष्ठितं ॥ मंगलमस्तु ।

# (१०--११--१२)

आ त्रण प्रतिमा-लेखो सं० १३३७ / ई० स० १२८१ ना, एक मास तिथीना छे. त्रणे लेखो (खरतरगच्छ त्राये) जिनेश्वरस्र रेना शिष्य जिनप्रवेधस्रिए करेल विव-प्रतिष्ठाना छे. पहेलो प्रतिमा-लेख श्रीमाल वंशना अन्ठीओए भरावेल महावीर विवने लगते छे. बीजो वटपद (वडोदरा) ना वे आवकोनो अनंतनाथ जिन साथे देवग्रहिका कराव्या संवधी, अने त्रीजो ऊकेश वंशना श्रावकोनो मस्टिनाथना विंघ सहितनी देवग्रहिका कराव्यानो छे. अहाँ देवकुल्जिनने वदले तेना नबीन पर्याय 'देवग्रहिका'नो प्रयोग ध्यान खेंचे तेवो छे: (खरतरगच्छीय साहित्यमां पण ए शब्द मळे छे):

संवत १३३७ ज्येष्ठ वदि ५ श्री महावीरविंदं श्रीजिनेश्वरसूरिशिष्यैः श्रीजिनप्रबोधसूरिभिः प्रतिष्ठितं । काग्तिं च श्रीमालवंसी( शी) थ ठ०हासिलपुत्र ठ०देहडरा -स्वदेव-यिरदेव - श्रावकैरारमश्रेयोर्थ ।। ग्रुमं भवतु ॥

संवत १३३७ ज्येष्ठ वदि ५ श्रीअनंतनाथदेवगृ [हिका-विव च] श्री जिनप्रबोधस्तुरिणिः प्रतिष्ठितं कारितं च वटपद्रवास्तव्य सा खीवा-आवडश्रावकाभ्यां आरमश्रेयो निमित्तः ॥

संबत १३३७ ज्येष्ठ वदि ५ श्री मझिनाथदेवगृहिका - विंवं च श्री जिनप्रबोधस्तूरिभिः प्रतिष्ठितं । कारितं च उत्तेक्शवंशीय ८० (?) ऊदाकेन - जनातृतील्ह (?) श्रेयोऽर्थम् ।।

प्रस्तुत लेखांक १०-१२ मां कहेल देवग्रहिकाओ आदीश्वर भगवाननी मूल टू कमां मूलनायक मंत्री ज़ाग्भट कारित महामंदिरने फरती रहेल देवकुलिकाओना समुहमां ऊमेराई हरो. आ पूर्वे स्वां मंत्रीश्वर वस्तुपाल (ई० स० १२३१ पहेलां) उदयन मंत्रीना एत्र चाहडनां वंशना मंत्रीबंधु सामंतसिंह-सल्क्षणसिंह (ई० स० १२३१ पहेलां) अने कच्छ-केसरी जगड्साहे (ईस्वीसनना १३ मा शतकनो मध्यभाग) देवकुलिकाओ करावेली, ते समुदायमां पछीथी आ देवकुलिकाओ पण ऊमेराई हरो तेवो तर्क धई शके. कै ई०स० १३१३ ना तीर्थमंग समये आ बधी देव-कुलिकाओनो नाध यतां, नाभिनंदनचिनोद्धार प्रबंध' अनुसार समरासाहना पुनरोद्धार समये ई०स० १३१५ मां जुदा जुदा आवकाए तेनुं नवनिर्माण करावेल. 15

#### ( १३ )

प्रस्तुत लेख वालाभाईनी टू कपां नीचेना कोठामां राखेल मूर्तियोमां गुणसेनसूरिनी मूर्ति पर अंकित छे, गुणसेनसूरि नागेन्द्रगच्छना हता अने पंडित रामचंद्रे पोताना गुफ्ता श्रेय माटे एमनी मूर्ति करावी अने तेनी प्रतिष्ठा जिनभद्रसूरिए करी एवं लेखमां कह्युं छे. लेखनो सं० १३४२। ई० स० १२८६ छे.

सं० १३४२ माघ सुदि ८ शुक्त श्री नागेन्द्रगच्छे पूच्य श्रीगुणसेनसुरीणां मूर्ति: पं• राम्चंद्रेग स्वगुरुश्रेयपे इयं मूर्तिः कारिता प्रतिष्ठिता श्री जिनभद्रसुरिभिः घन्दाकं यावत् । ( रुखमां 'सुरि' नो जोडणी खोटी करी छे.)

र्स, ३

आ नानी तोरणान्वित प्रतिमा घवलोज्जवल आरसमां कंडारेली छे (चित्र १), गुणसेनसूरि भद्रासन पर अर्धपर्यकासन मां विराजमान छे. एमनो डाबो हाथ वरद मुद्रामा छे, ज्यारे जमणा हाथनी खंडित अंगुलिओ कदाच व्याख्यान-मुद्रामां हरी. शिर पाळळ रजोहरण दर्शाव्युं छे. एमनी डाबी बाजु ऊमेली, डाबा हाथमां रजोहरण अने जमणा ऊँचा करेल हाथमां वस्त्रपट धारण करेल प्रतिमा प्रतिष्ठागक आचार्य जिनमद्रसूरिनी होवी जोईए. ज्यारे जमणी बाजु हाथ जोडी ऊमेल साधु ते पंडित रामचंद्र हरो तेम लागे छे. राभचंद्रनी मुखाकृति अने ऊभवाना दंगमां कारण्य-मय मक्तिमान निवरी रह्यों छे. गुरुप्रतिमा पोते पण गरिमापूत जणाय छे. गुणसेनसरिन नाम नागेन्द्रगच्छनी उपलब्ध पट्टावलिमां जडतुं नथी. पणे उदयप्रभसूरिना शिष्योमां मल्लिपेणसूरि, अगाउ उल्लिखित महेन्द्रसूरि तेम ज जिनभद्रसूरिना नाम मळे छे. आ जिनभद्रसूरिए वस्तुपालना पत्र जैत्रसिंह माटे 'नाना-कथानक प्रवंधावली' नी सं. १२९० / ई०स० १२३४ मां रचना करेली<sup>1</sup> \*: प्रस्तुत जिनभद्र अने सांप्रत लेखना जिनभद्र अभिन्न होई शके. जो तेम होय तो तेओ दीर्घायुषी होवा जोईए अने गुणसेनसूरि तेमना गुरुबंधु हरो, जैमना स्वर्ग-गमन बाद थोडा समयमां एमनी आ प्रतिमा कराववामा आवी हरो (आ तर्कने समर्थन देतो महत्त्वनो भभिलेख कतार गामना लाइआ श्रीमाळीना नाना मदिरना पार्श्वनाथने धानु-मूर्ति पर मळे छे: त्यां प्रस्तुत प्रतिमा सं० १२९२ / ई० स० १२३६ मां नागेन्द्रगच्छोय गुणसेनसुरिए प्रतिष्ठा कर्यांने उद्गेरव छे. 15 आथी गुणसेनसूरि अने उदयप्रभसूरि समकालिक ठरे छे. अने आ वात गुणसेनसुरि उदयप्रभ-सूरिना गुरुभाई होवाना तर्कने अनुमोदन आपे छे. ) आ लेखनो पं० अंबालाल प्रेमचंद्र शाहे प्रसिद्ध करेला लेखोमां समावेश छे:16 पण त्यां तेना पर विशेष चर्चा करेली न होई, अहीं ते (मूळ प्रतिमाना चित्र साथे) फरीथी प्रकट करवो इष्ट मान्यो छे.

#### ( \*\* )

श्वेत आरसना पवासण परनो आ सं० १३४३।ई०स.१२८७नो लेख परलीवाल ज्ञातिना संघपति पृथ्वीधरे करावेल अजितनाथदेव विव संबंधी छे. प्रस्तुत संघपति पृथ्वीधर ए जो राष्ट्रुंजय पर संघ लईने गयेला संघवी पेथडशा होय तो आ लेखनुं महस्व वधी जाय छे. तेखनुं मूल्य प्रतिधापक आचार्य रत्नाकरस्रिनी वादीन्द्र धर्मधोषसुरिधी लई चार आचार्यो सुधीनी अपायेल गुर्धावलिने कारणे वळी विशेष बधे छे. लेख आ प्रमाणे छे:

संबत १३४३ वर्षे पोष वदि बुधे श्री अजितनाथदेवर्विनं श्रीपल्लीवाळझातीय ठ. देदांगज देवडा श्रीपूना श्रेथसे संघपति साधु श्रीपृथ्वीधरेण कारितं । प्रतिष्ठितं वाद्दींद्र श्रीधर्मघोषसूरिण्टालंकार श्रीदेवभद्रसुरि पट्टविभूषक श्रीपजूनसुरि पट्टोदयदिनकर श्रीमुन्चिंद्रसुरि शिष्यैः श्रीरत्नाकरसूरि[भि]:

लेखमां जो के प्रतिष्ठापक आचार्यनो गच्छ बतात्र्यो नथी, तो पण वादीन्द्र धर्मधोषसूरि ए राजगच्छना सुपसिद वादी धर्मजोषसूरि ज जणाय छे, जेमणे अजमेर (प्रा० अजयमेठ) मां चाहमान अर्णोराजनी समामां दिगंबर पंडित गुणचंद्र ने पराजय करेलो. वादीन्द्र के वादी धर्म-घोषसूरिनुं नाम घरावता, सं० १३०४।ई स० १२४८ तथा सं० १३०५।ई० स० १२४९ना लेखोबाळी जिन आजितनाथनां वे कायोरसर्ग प्रतिमाओ तारंगाना अजितनाथ--महाचैत्यमां प्रतिष्ठित छे, तेमां आ प्रमाणे सूरिकम आण्यो छे: +

- १) संवत १३०४ द्वितीय ज्येष्ट सु० ९ सोमे सा० धणचंद्र सुत सा० वर्द्धमान तरसुत सा० लोहदेव सा० थेहडसुत सा० भुवनचन्द्र पद्मचन्द्रप्रभृति कुटुम्बसमुदाय क्रेयोथे श्रीअजितनाथविंव कारित । प्रतिष्ठितं वादी श्री धर्मधोषस्रिपटकमागतैः श्री जिनचंद्र-सूरिशिष्य भुवनचंद्रसुरिभिः ॥
- २) संयत १३०५ वर्षे आषादवदि ७ शुके सा० वर्द्धमान सुत सा० लोहदेव सुत० सा० आसघर तथा सा० थेहड सुत सा० भुवनचंद्र पद्मचंद्रैः समस्तकुदुंबंश्रेयोर्थ श्रीअजितनाथर्बिब कारितं । प्रतिष्ठितं वादींद्रश्री धर्मघोषसुरिपद्दप्रतिष्ठित श्रीदे्वेंद्रसूरि्पटकमायात श्री जिनचंद्रसुरिशिष्यैः श्रीभुवनचंद्रसुरिभिः

आ उपरांत आबुनी विमलवसहीना सं० १३७८/ई॰ स॰ १३२२ ना खंडन बाद पुनः प्रतिष्ठाना प्रशस्ति लेखमां धर्मधोषसूरिनी पाटे थयेला अमरप्रभस्ररिना शिष्य झानचंद्रे प्रतिष्ठा करान्यानो उल्लेख छे.<sup>17</sup> प्रस्तुत विमलवसही जिनाल्यमां सं० १३९६।ई० स० १३४० ना एक गुध्प्रतिमा लेखमां ते धर्मधोषसूरिनी पाटे थयेल आणदसूरि, पर्छा अमरप्रभसूरि, ते पछी झान-बंदसूरि अने तेमना शिष्य मुनिशेखरसूरिनी ए मूर्ति होवानुं जणान्धुं छे. राजगच्छीय पद्टाव-लीमां देवेन्द्रसूरि पछी रत्नप्रभसूरि, त्यारबाद आणदसूरि, अमरप्रभसूरि अने ज्ञानचंद्रस्र्रिने गणा-व्या छे- \* बोजी तरफ करहेडाना जिनाल्यमां स०१३३९।ई० स० १२८३ना वर्षमां, वादान्द्र धर्मधोषसूरिना सच्छमां थयेला मुनिचन्द्रस्र्रिना शिष्य गुणचन्द्रसूरिनुं प्रतिष्ठापक आचार्यरूपे नाम मळे छे. प्रस्तुत गुणचन्द्रसूरि आधी सांप्रत शत्रुंजयना लेखवाळा रत्नाकरस्र्रिना युद्धमाई बणाय छे. आयी शिलालेखो तेमज पट्टावलीमांथी प्राप्त माहिती अनुसार जयसिंह सिद्धराज, कुपारपाल तथा चाहमान अर्णोराजना समकालिक, दीर्घायुषी अने राजसम्मानित वादी धर्मधोष-सूरिना गच्छनी शिष्ध-प्रशिष्य परंवराना मुनिवरो विषे नांचे मुजवनी विस्तृत तालिका तैयार थई शते छे.

वादीन्द्र धर्मधोषसूरि देवप्रभसूरि देवेन्द्रसुरि पजून (प्रद्यम्न)सूरि रत्नप्रभसूरि जिनचंद्रसुरि मुनिचंद्रसुरि आणंदसुरि भुवनचंद्रसूरि (सं० १२+९, देलवाडा) (सं० १३०४-५, तारंगा) गुणचंद्रसूरि रत्नाकरसूरि (स०१३३९,करहेडानोलेख) (सं०१३४३ अमरप्रभस्ररि ज्ञानचंद्रसूरि (सं० १३७८ देलवाडा) मुनिशेखरसूरि (सं० १३९६, देलवाडा)

सामान्य रीते प्रतिमाओना आसनलेखमां लांबी गुर्वावलि अपाती नथी, पण वादीन्द्र धर्म-बोषसूरि सरखा महासमर्थे युगप्रचान, गच्छप्रवर्तक आचार्यना प्रशिष्यादि पोताना दादागुरुना गुरुंघो पट्टावली आपवमा रहेजे गौरव अनुभवता हरो. रानु जयनो प्रस्तुत अभिलेख धर्मधोषसूरिनी एक बीजी अद्यावधि अंज्ञात शिष्यशाखा विषे माहिती आपतो होई, ए रीते पण महत्त्वनो पूरवार थाय छे.

#### (१५)

आ एक आवकनी के स्त्रीमूर्ति सायेनी ऊभी प्रतिमा छे. छेल सं० १३४७ई ०स० १२९१नो छे. पुरुषनु नाम रतनसीह छे. पण नाम आगळना वे अक्षरो उडी गया छे. कराच ते अक्षरो प्रस्तुत आवक राजवंशी होवानुं सूचन करता हरो. केम के सायेनी स्त्रीओ---गाध-रूदेवी अने नागरुदेवी— ए बंने आगळ 'राजपरनी' विशेष भिधान जोडेलुं छे. छेलनो हेतु (आदिनायना ?) चरणनी निश्य पूजार्थे आपेल ३६० द्रम्म (जेने अंक तथा शब्दोमां जताव्या छे), ते बात प्रगट करवानो छे. छेलनो पाठ नीचे मुजब छे.

संवत १३४७ वर्षे द्वि. आषाढ सुदि १ गुरौ पुष्यनक्षत्रे [ राज १ ) श्रीरतनसीष्ट् राजपत्नि श्रीगाधलदेवि द्वि. राजपत्नो श्री नागल्देवी मूर्तिः ॥ ( देव १ ) श्रीपादानां नित्यपूजार्थे आचंद्रार्कं यावत् स्थितके कृत द्व ३६० षष्ट्यधिकरातत्रयं द्यमं भवतु ॥ आमां 'द्रम्म'नो उल्लेख आवतो होई, लेखनुं महत्त्व छे, रतनसीह नानकडी ठकरात धरावतो, वाघेलाओनो कोई सामन्त हरो १

## (१६)

एक खारा पत्थरनी प्राग्धाट ज्ञातिना आवक -आविकानी मूर्ति नीचे सं० १३५२।ई० स० १२९६ नो नीचे प्रमाणे लेख छे. खीमली कोई मंत्री कुळनो नबीरो हरो तेम, लागे छे. संवत १३५२ वर्षे आवण छदि बुधे प्राग्वाट (ज्ञासीयम?) हं वीजडसुत महं षीमसी मूर्ति महं चांपल देवि मूर्ति

## (१७)

हाल विमलवसही नामे ओळखाता मंदिरमां नेमिनाथनों चोरी ज्यां छे, तेनी पासेनी एक गुद्रप्रतिमा पर नीचे मुजबनों ठेल छे, जेमां शतुंजय महातीर्थ विषे कोई मंडलिक नामना आवके देवकुलिकामां नेमिचंद्रपुरिनी मूर्ति स्थाप्यानों उल्लेख छे. लेख सं० १२५४)ई० स० १२९८नो छे. सं० १३५४ कार्तिक छुदि १५ गुरौ महैं श्रीमंडलिकेन श्रीझंजुंजयमहातीर्थे स्वीयगुद्ध

श्री नेमिचन्द्रसूरोणां मूर्तिः.....ब्य.?) कारिता देवकुलिकायां स्थापिता च ॥ठ॥

#### ( १८ )

सं० १३७१ । १३१५ ई.स.ना माध छदि १४ ने सोमवारे शत्रु जयोदारक समराशा अने एमना कुटुंग जनोए प्रतिष्ठावेल सच्चिकादेवी आदि मूर्तिओना चारेक लेख आ अगाउ प्रसिद्ध धई गया छे.<sup>18</sup> ए ज वर्ष, मास, तिथि वारने एक अन्य लेख,--पंचासणनो--पण जुदा ज गच्छ अने आवकनो, संघपति गुणपालनो, पार्श्वनाधविंत्र कराव्या संबंधी मळयो छे. यथा:

संवत १३०१ वर्षे माध सुदि १४ सोमे श्रीशत्रुं जयमहातीर्थे श्रीमालज्ञातीय ठ. क्षीमासुतेन संघ० गुणपालेन पितु: श्रेपोर्थ पूर्णिमापक्षीय श्रीसुमतिप्रभसूरिणां पट्टे श्रीतिलक्तप्रभ-सूरीणामुपदेशेन श्री पार्श्वनाथ विव कारापितं || ग्रुमं भवतु ।। ई० स० १३१५ ना पुनरोद्धार समये जे अन्य संघो आवेला हरो तेमांना कोईना संघपतिनो आ लेख हरो.

(१९)

आदीश्वर भगवानना मंदिरनी बहार एक देरी हती, तेमां सं० १३७१ | ई० स॰ १३१५ ना वर्षनी प्रभाचंद्रसूरिनी मूर्ति पर नीचे मुजबनो लेख हतो:

सं १३७१ वर्षे...प्रभाचन्दसूरिणां मुर्ति......श्रे माणसंहित कारापिता ।। (सुप्रसिद्ध इतिहास-चरित्र ग्रंथ ''प्रभावकचरित्र'' ना कर्ता प्रभाचंद्राचार्यनी आ मूर्ति हरो?)

## (२०)

दत्रासण परना आ सं० १३७९ । ई० स० १३२३ ना लेख अनुसार मूळ प्रतिमा तो 'श्री पत्तन' (अर्थाहलव.ड पाटण) ना शांतिनाथ विधि चैत्यमां 'चंद्रप्रभरवामी'नी होवानो निर्देश छे. पछो आगळ एने ''श्री शत्रुंजय योग्य'' (शत्रुंजय जोग=शत्रुंजयमां स्थापना अर्थे) कही, तेनी प्रतिष्ठा जिनचन्द्रसूरिना शिष्य जिनकुशल्सूरिए कराव्यानुं कह्युं छे. (आ पछी प्रतिमा भरावनार श्रावक परिवारनां सभ्योना नाम आप्या छे.)

संबत १३७६ कार्तिक छदि १४ श्रीपत्तने श्रीशांतिनाथ-विधिचैत्ये श्रीचन्द्रप्रभस्वामिबिंवं श्रदात्रुं जययोग्यं श्रीजिनचन्द्रसूरिशिष्यैः

अोजिनकुशलस्रिभिः प्रतिष्ठिते । कारितं स्वपितृमातृ सा० घीणा स० घन्नी सा० मुवनपाल सा० गोसल सा० खेतसिंह सुआवकैः पुत्रगणदेवंछूटडजयसिंहपरिवृतै:

#### (२१)

सं०१३८१/ई०स०१३२५मां औपत्तनमां जिनकुशल्युरिए प्रतिष्ठावेल, देवंगरिना ओस-बाह (उकेशवंशीय) आवक परिवारे भरावेल जिनविंबनी आरसनी गांदी पर नीचे मुजबनो लेख छे:

संवत १३८१ वैशाघ वदि ५ श्रीपत्तने श्रीजिसचंद्रसूरिशिष्यैः श्रीजिनकुशलसूरि... [प्रति] छतं । कारितं च श्री देवगिरिवास्तव्य ऊकेशवंशीय सो० नानापुत्ररत्नेन सो० गोगा-मुआवकेण सो०.....न स्व आतृ सा० सागण भार्था काऊ सुआविकायाः श्रे[योर्थ] आचंद्रार्क नंदतात् ॥६॥ गुभ भ[वतु]

(प्रतिमा पाछळथी पाटणथी शत्र जय लाववामां आवी हरो.)

#### (२२)

प्रस्तुत लेख आदिश्विरनी ट्कना अण्डापदना मंदिरमां प्रवेश करता जमणी बाजुना थांभ-लामांनी प्रतिमा नीचे खोदेल छे. प्रतिमा 'रौद्रपरलीयगच्छ'ना चार्रचंद्रसुरिनी छे. अने तेने कुग्रुदचंद्रना शिष्य बुद्धिनिवासे करावेली छे एवा उल्लेख छे. लेखनु वर्ष सं०१३८३/ई०स० १३२७ छे:

संवत १३८३ वर्षे ज्येष्ठ वदि ८ गुरौ रौद्रपल्लीय श्रीचारुचंद्रस्रूरीणां मूर्ति: वा० कुमु-इ्चद्र शिभ्य बा० बुद्धिनित्रासेन कागपिता ।। (२३)

सफेद आरसनी आसनस्थ प्रतिमा नीचे ते चैत्रगच्छीय वाचनाचार्य भीमानी मूर्ति होवानु' कह्युं छे; तथा तेमना गच्छ अने गुरु ने मूर्तिना कारापक-शिव्य अने प्रतिष्ठापक-आचार्यनां नाम आपेला छे लेखनु' वर्ष सं०१३९१/ई०स०१३३५ छेः यथाः

सं०१३९१ वर्षे चैत्र वदि ७ सोमे चैन्नगच्छोय भद्यरक श्रीपदादेवसूरि शिष्य वाच. नावार्य भीमा मूर्त्तिः शिष्य सोमचंद्रेण कारिता प्रतिष्ठिता श्रीमानदेवसूरिभिः ।

्र आदीश्वर भगवाननी त्रीर्जः फरतीनी देरीमां 'चतुर्वि'शति पट्ट'पर सं०१४०५/ई०स० १३४९ नो नीचे प्रमाणे लेख छेः

संवत १४०५ वर्षे फागुण शुदि ८ गुरावायय (वयेह) श्री शत्रुंजयमहागिरौ श्रो पाली-ताणा वास्तन्य श्री श्रीमालज्ञातीय मह मालदेव सुत मह संगणेन स्वीयकुदुं व श्रेयमे चतुर्वि शति-जिनानां प्रतिमापट्टोयं कारापितः प्रतिष्ठितः आचार्यश्री सागरचं द्रसूरिभिः श(शि,वमस्तु ॥

| पट्टनी डाबो बाजुनो लेख:                  | पट्टनी जमणी बाजुनो लेखः      |
|------------------------------------------|------------------------------|
| श्री अंबिकामूर्त्तिः                     | श्री कपदियक्षमूर्त्ति:       |
| श्री चैरोटयामूर्त्तिः                    | श्री अ पितामूर्त्ति:         |
| महंमालदेवसुतमहंसांगण भार्यासिल्षणदेयुता  | महं सांगणसुत महं० षीमायुग्मं |
| पट्ट कोइ मंत्री परिवारे कराव्यो खणाय छे. |                              |

<sup>(</sup>૨५)

पीळा परथरनो आवक-आविकानी खडी मूर्तिनी पाटली पर सं०१४१८/ई०स०१३६२ ना वर्धनो नीचे मुजब लेख छे.

संवत १४१८ वर्षे कार्तिक छदि १५ गुगै श्रोशत्रुं जयमहातीर्थे श्रीमाल ज्ञातीय महं० वयरसीह सुत मह....देव प्रा...था भार्था वा॰देल्हणदे...स्म मिदं ।।

विमलवसहीमां सं०१४२१/ई०स०१३६५ना वर्षनो गुरुमूर्ति पर नीचे मुजब लेख छेः

संवत् १४२१ वर्षे मंडलीय श्रीच द्रसेणसूरिशिध्यैर्जीवदिः । श्रीरत्नप्रभसूरिभिरात्ममूर्त्तिः कारिता ॥श्रीः।

## (૨७)

आदीश्वर भगवानना मंदिरना उपरना माळमां जवाना दादरानी डावी बाजु हती ते देरीमांनी गुरुमूर्चि पर, सं० १४३२/ई०स०१३७२मां गुणसमुद्रसूरिए करावेल, गुणकरसूरिना शिष्य रत्नप्रभसूरिनी मूर्चिनो लल्लेख करतो लेख नीचे मुज्झ छे :

सं०१४३२ फागुण इदि २ इके श्री खुद्दद्रच्छीयपिष्पलाचार्य श्रीगुणकरसुरि शिष्य श्रीरत्तत्र भस्दीणां मूर्त्तिस्तदीयशिष्येर्गुणसमुद्रसूरिभिः कारिता ॥

#### (२८)

आदीश्वरती दूरमां उत्तर बाजुनी भमतीमां भींतमां चोहेल सं०१४४२।ई०स० १३८५नो खरतरगच्छना आवक शाह पूरणानो थोडा टोचाई गयेला अक्षरबाळो वे पक्तिनो नीचे मुजब लेख छे. (चित्र २).

<sup>(</sup>२४)

<sup>(</sup>२६)

संवत १४४२ वर्षे माघ वदि १ जुषे खरतरग[∓छे]....क्षे साह तेजा सुत साह पुरणा…

अंष्ठीनी मूर्ति चौदमी सदीना आखरी चग्ण जेटली अर्वाचीन होवा छतां तेमां केटलांक आकर्षक तस्वो छे; जेम के शिर पर धारण करेल रत्नचूड, जे इस्वीसनना दशमा शतक अने अगियारमा शतकना पूर्वार्ध पछी नथी जोवा मळतुं: ( अने त्यारे पण खास तो स्त्रीओवा मस्तके ते धारण करेलुं जोवाय छे.) केशगूंफनमां अंत्रोडानो शैली ध्यान खेंचे तेवी छे. श्रेष्ठीनु मुख कुर्चाल छे. चरण पासे छे ते तेमना पुत्र अने पुत्रवधूनी मूर्ति होय तेम तर्क करी शकाय. (२९)

आ एक परथरनी गुरुमूर्ति परनो खंडित लेख छे. तेमाथी संवत् अने केटलीक हकीकतो नष्ट थई छे. लेखमां मूर्ति छे तेनु गुणरत्न (सूरि) नाम आवे छे. आ गुणरत्नसूरि ते तप-गच्छीथ सोमसुंदरसूरि (पंदरमां ठातक, इस्वीसननो प्र्वार्ध) नी परंपरामां के पछी पंदरमा ठात-कना मध्यमां थयेला ए ज नामना खरतरगच्छीय मुनि होई शकेः (पण प्रतिष्ठापक स्वनिंद सूरि छे, 'देवकुल्पाटक'- देलवाडामां एक कच्छोलिवालगच्छना 'सर्वणिंदसूरि'ए प्रतिष्ठावेल सं.१४९३।ई. स. १४३७नी प्रतिमा मळे छे आधी कदाच गुणरत्नसूरि प्रस्तुत गच्छना पण होई शके छे.) ---- वदि २ शनौ पूच्य श्रीगुणरत्न- ---- या प्रथित

कुलगुरु श्रीसवोण[न्दे]न करिता ॥

(३०)

आ लेख 'विमलवसही' मंदिरना मूल्प्रासादना गूढमंडपमां उत्तरदारनी जमणो बाजुना खत्त-कमां बेसाडेल 'कपर्दीयक्ष' (चित्र ३) नी पाटली पर छे. लेख खंडित छे अने केटलाक अक्षरो दुर्वाच्य पण छे. लेखमां प्रारंभमां बृहद्खरतरगच्छन। जिनमाणिक्यसूरिना शिष्य युगप्रधाना-चार्य जिनचंद्रसूरिना समयनो निर्देश छे. संवन् आप्यो जणातो नथी. प्रस्तुत जिनचंद्रसूरिने सूरिपद सं १६१२/ई०स०१५५६मां प्राप्त थयेछं अने छेक सं०१६७०/ई०स०१६१४मां स्वर्गवासी थयेला. आधो आ प्रतिमानी प्रतिष्ठा ई०स०१६१४थी केटलांक वर्ष पूर्वे यई च्की होवी जोइए. लेखमां आवता सुमतिकल्लोलगणि ए ज मुनि लागे छे, जेमणे एक अन्य खरतर गच्छोय साधु हर्षनदन गणे साथे अनयदेवस्रिनी स्थानांगसूत्रनी वृत्ति पर स०१६७२/ई०स० १६१७मां विवरण रचेछं.<sup>19</sup>

> श्रीबृहत्तवरतरगच्छे ॥ श्री जिनमाणिक्यसृरि-पट-प्रभाकर-युगप्रधान श्रीजिनचंद्र-सृरिविजयिराज्ये श्रीकपर्दि (य)क्ष प्रतिमा ॥ करापित । (सारंगेण १) ॥ व० घर्म-सिंधुरगणि पं० सुमतिकझोलगणीश्व[रे]ण.....

(आ 'कर्व्दीयक्ष'नी प्रतिमानुं वैधानिक विवेचन दा० उमाकान्त शाहे अन्यत्र करेछ होई ते विषे अहीं विगतमां उतरहां नहि.)<sup>90</sup>

(३१)

छेल्लो लेख 'गणघर गौतमनी प्रतिमा पर उत्किर्णित छे (चित्र ४). लेख नीचे मुजन छे: (भाषा बिलकुल अपभ्रष्ट छे.)

सं० १७८४ वर्षे कातीवदि ७ पालीसाणा वास्तव्य श्रीमालीज्ञातीय दोशी क-आ पुत्र दा॰ भाणजी पुत्र दोशी लील्य पुत्र वरधमानयुतेनकारितं श्रीगोतमगणधर विवं प्रतिष्ठतं च ॥ पण आ लेख इत्रिम छे. केम के ई० स० १७२८, एटले के १८ भी सदीमां प्रति-माओ आवो देखीनी यती ब नहि. गौंतम गणधरना शिरनी बाजुए रहेला कमलघरोनी रौली सोलकीयुगनी, अने तेरमा सैका के बहु ता चौदमाना पूर्वार्ध पछोनी जणाती नथी.ए बंनेनी मुखाकृति परने घसारो तेम ब गणधरदेवनी जोडेल हथेळीओ पण वसाइ गयेली होई आ प्रतिमा निश्चयतया पुराणी छे. गणधर गौतम जेना पर बेठा छे ते मदासनना घाट-आकार पण शतु जय परनी सं० ११३१ नी श्रेष्ठी नारायणनी मूर्तिना भद्रासनना शट-आकार पण शतु जय परनी सं० ११३१ नी श्रेष्ठी नारायणनी मूर्तिना भद्रासननी नजीकना रौली अने मात बतावे छे.<sup>21</sup> अति ग्रुम्र आरसमां कंडारायेली गौतम गणधरनी आ सुकुमार, सुष्ठु अने लालित्यभयी प्रतिमा ए युगनुं एक उत्तम कलारत्न छे. ईस्वीसनना चौदमा पंदरमा शतकना यात्रिकोए शतु जयनो खातरावसद्दीना मंडपमा गणधर गौतमनी प्रतिमा होवानो उल्लेख कर्यो छे,<sup>22</sup> जे मोटे मागे तो आज प्रतिमा होवी जोईए.<sup>25</sup> (आ प्रतिमा लेख वगरनी हरी, जेयी दोशीवाळाओए तेनो उपयोग कर्यो जणाय छे)

शत्रुंजय पर विशेष सर्वेक्षण चालु छे, अने ते दरमियान प्राप्त थनारी नवी सामग्री पछीथी एक पूरवाणी लेख रूपे प्रस्तुत करवा संकल्प छे.

टिप्पण

पृ. १३ पंक्ति ३ परनी नॉधः – शश्रुंजयना मंदिरो फरता गढमां शिल्पमंडित तेम ज लेख धरावता पत्थरो पूरर्णमां भरवामां आवेटा. (आर्वुं ज गिरनार परना मंदिरोना किस्सामां पण बन्धुं , छे.) क्यारेक समारकाम दरमियान गढनी भरतीमांथी के चणतरमांथी ते जडी आवे छे.

- 1. EI vol. II. 18.
- 2. G.O.S. No. 13, Baroda 1920.
- 3. भावनगर १९२१.
- 4. जुओ झानोदय (काशी) वर्ष ३, अंक३, तथा जैनसत्यप्रकाश, वर्ष १७, अंक३, तेम ज पं० अंबालाल प्रेमाचंर शाह. जैन तीर्थ सर्वसंग्रह, भाग पहेलो, खण्ड पहेलो, अहमदावाद १९५३, पृ० १०५.
- 5. "पुण्य×लोक महामारय वस्तुपालना अप्रसिद्ध शिलालेखो तथा प्रशस्तिलेखो." श्रीमदार्वर जैन विद्यालय, सुवर्णमहोत्सव प्रन्थ, मुंबई १९६८
- 6. उपर्युक्त ग्रंथ अंतर्गत.
- 7. एक तो उपर कह्यो ते पुंडरीक स्वामीनी प्रतिमाने लेख; तदुपरांत 'श्रेष्टी नारायण'नी मूर्तिनो वि० सं० ११३१ ई. स १०७५नो तेम ज त्रीजे संवत १२ ३ । ई० स० १२१७ नो पं. यशोवर्धननी मूर्तिनो खेख.
- 8. जुओ मोहनलाल दलीचंद पेशाई, जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहा8, सुबई १९३२, 9.१४१, टो. ३६९ अने प्र ३७९ टी. ३९३. आदि 'बोबदेक्सूरिं'ए मरेल गायने मंत्रवळे जीवती कर्यानी किंवदंति मध्यकालीन साहित्य मां मळे छे, अने तेओ वायडगच्छना समर्थ अने प्रमावक आचार्य मनाया छे.
- वायडगच्छनी गुर्वावलि विशुद्ध रूपे हाल प्राप्त नथी ते कारणसर.
- 9. जुओ, सं॰ आचार्य गिरनाशं कर वल्ठमनी, गुजरातना ऐतिहासिक उस्कीण लेखो, भाग-१ लो मुंबई १९३३, पृ. २८-२९.
- 10 स॰ आचार्य सिरजाशकर वल्लमजी, गुजरातना ऐतिहासिक लेखो भाग, २जो, मुंबई १९४२, पृ.१६४-६५.

- 11. जुओ अंबालाल प्रेमचंद शाड़, '' भाषा अने साहित्य'', गुजरातनो राजकीय अने सांस्कृतिक इतिहास यंथ ४. सोलंभेकाल, अहमदावाद १९७६, पृ.२९९.
- 12. एজন দৃ. ২९९-২০০,
- + तेओ वस्तुपालना समकालिक हता अने संस्कृत पर सारु एवं प्रमुख घरावता हता.
- \* 'गल्लकझाति' विषे माहिती अल्प मात्रामां उपलब्ध छे. दंडनायक आहुलादन, जेमणे ई॰ स॰ १२४९मां अगहिलवाड पाटणना वासुपूच्य जिनालयनो उध्धार करावेलो, तेओ 'गल्लक-कुल दंपक' होवानुं वर्धमानसूरिकृत वासुपूच्यचरित्र मां नोध्यु छे.
- \* पण देरीओना पछीथी मंगपश्चात् जीणोंद्वारो थता रह्या छे.
- 13. सं० पं० भगवानदास हरखचंद, अमदावाद, वि० सं० १९८५, मलो० २०७-२०८
- 14. जुओ पुरातनप्रबंधसंग्रह (सिंघो जैन प्रथमाला, प्रथाक २) कलकत्ता १९३६ मां सं• जिनविजय सुनिनुं प्रास्ताविक वत्तव्य, पृ८. प्रस्तुत संग्रहनो 'P' संज्ञक प्रतमां तत् संबंधी अंतिमोल्लेख छे-
- 15. जुओ स. मुनिराज श्री विद्याविज्यत्ती महाराज, प्राचीन लेख संग्रह (भाग-१ले), भाषनगर १९२९, पृ ३४.
- 16. cf. A. Shah, " Some Inscriptions", मुंग्हे, १९६८, p. 169.
- + जुओ मुनि श्रीन्यायविजयजी, जैन तीर्थोनो इतिहास, भावनगर १९४९, पृ.१९९,
- 17 जुओ मुनिराज श्री जयन्तविजयजी, श्रीअर्बुद प्राचीन जैन लेख सैंदोह (आबू-भा-बीजो) उज्जेन वि० सं० १९९४, लेखांक १, इलोक ३९-४१.

- 18. जुओ दलल, ''प्राचीन॰'', तथा जिनविजयजी ''प्राचीन'' ए. ४४-४६. लेखांक ३४-३७.
- 19. देशाई, पृ. ५९७. कंडिका ८७९
- 20. cf. Umakant P. Shah, Brahma-Śānti and Kaparddi Yakşas, Journal of the M. S. University of Baroda (number unspecified in the off-print). pp. 68. fig. 13
- 21. cf. A. Shah, "Some Inscriptions" Fig. 2.
- 22. "श्री शत्र जय चेत्त परिपाटी विवाहला"मां नीचे मुजन उल्लेख छे.

इईटो मंडपि गोयम गणहरो वंदउं बहुविह लबधि मणोहरो ॥१६॥

- (आनुं संपादन सारामाई नवाबे ''पंदरमा सैकानी बीजी शत्रुं जय जैत्य परिपाटी'' प शीर्षक हेठल श्री जैन सत्य प्रकाश कमांक १६६, वर्ष १२ अंक ४, १५ मी जान्यु. १९४७, ए.१००-१०२ पर कयुं छे.)
- भा सिवाय एक अनामी कर्तानी ''श्री सेत्तुज चेत्त प्रवाडि''नुं हाल प्रथम ठेखक संपादन करी रह्या छे, तेमां नीचे मुजब उल्लेख 'खरतरवरही'ना संदर्भमां मळे छे: गोयम मंडपि जाई करि गणधर नमीयहं पाई. २०
- 23. प्रतिमानी हैाली चौदमा दातकना प्रारंभनी छे, तेम ज अन्य कोई गणघर प्रतिमा शत्रुंजय पर न मळी होई उपर्युक्त अनुमान वाजनी जणाय छे. सं॰ ४

<sup>🔹</sup> एजन, लेखांक ९१.

# मध्यकालीन गुजराती साहित्यनां हास्य-कथानको

# हसु याज्ञिक

मध्यकालीन गुचराती साहित्यनो विचार करतां सामान्यतया नरसिंह, मीरां, भालण, अखो, प्रेमानंद अने वार्ताकार शामळनी रचनाओ ज खयालमां आवे छे, एथो तो मध्यकालीन साहि-त्यमां हास्य अंगे विचार करतां ज मांडण के अखाना कटाक्षो, प्रेमानंदनां आख्यानोनां केट-लांक हास्थसभर प्रसंगो अने शामळनी केटलीक उक्तिओ स्मरणे चढतां, हास्य पररवे मध्यका लीन गुचराती साहित्य कंडक उदासीन छे, एवुं कोईने सहेजे लागे. भक्त, भक्ति अने भग-बानमां ज सीमित बनी रहेलुं अपणुं मध्यकालीन साहित्य मृत्युनो संदेश ज वांचे छे, एवु आरोपण थयुं ने एनो रदियो पण अपायो. मध्यकालमां रचायेला साहित्यमां पण जीवन धव-कतुं हतुं एनो पुरावो आपवा पूरती आपणे पद्यकथाने याद पण करी. परंतु हास्यनो विचार करतां 'चरण चांगी मूछ मरडी'मां शोधवां जतां मळे छे ते हास्य करतां अनेक दृष्टिए उत्कुष्ट ने उत्कट हास्य आपणा मध्यकालीन कथा साहित्यमां छे, जे जाण बहार के क्वचित ध्यान बहार ज रही जतुं होय छे.

आ परिस्थितिन कारण मध्यकालीन कथा साहित्य परत्वेनी कंडक आछी रुचि अने कंडक अंशे अज्ञान छे. डॉ. इरिवल्लम भाषाणी, डॉ. भोगीलाल सांडेसरा, डॉ. मंजुलाल मबमुदार, प्रो.के.का. शास्त्री जेवा विद्वानोना संशोधन-संपादनो अने दिशासूचनो, ए पहेलांना हरगोविंद-दास कांटावाला, नाथालाल शास्त्रो, छ.वि.रावल, ची.डा. दलाल के मो.द. देसाइनां संशोधन-संपादनो के आधुनिक नवसंशोधको डॉ. भूपेन्द्र त्रिवेदी, अनसुया त्रिवेदी, भारती वैद, जनक दवे, सं.धू. पारेख, शशिन् ओझा वगेरेना पीएच.डी मिषेना शोध-प्रचंधो द्वारा कृथासाहित्यनो अभ्यास थतो रह्यो होवा छतां, आ प्रकारना वास्तविक परिचय अने मूल्यथी साहित्यना अभ्या-सीओनो घणो मोटो वर्ग अर्धज्ञात के अज्ञात जेवो ज रह्यो छे. आधी तो एवी एक सर्व-सामान्य मान्यता घर करो गई छे के मध्यकालीन कथासाहित्यमां राँगार के वीर छे, बहु बहु तो चमरकारथी आंजी दे तेवां अद्भुतनां आलेखनोमां विक्रम ने खापरा चोरना वाचनक्षम पराक्रमो छे, हास्य तो दीवो लईने शोधवा जबुं पडे देन छे. जो के दीवो लईने आ वधुं शोधवा जबुं तो पडे छे ज, केम के आ अंगेनी सामग्री खुणे खांचरे छे. पालिभाषामा लखायेली जातक कथाओ के प्राकृत ने संस्कृतमां रचायेत्र कथाकोषो, निर्युंक्ति प्रंथो, चूर्णीओ, वृत्तिओ, चरितो, जनी राजरातीमां रचायेलां रासाओ, चरितो, बालावबोधां ने दुहा-चोपाईओ इत्यादिमां हास्यनो वेरविखेर तो क्यांक एकहथ्ध घणां मोटो जथ्थो छे. अहीं आ प्रकारनां कथानको ने केटलीक वार्ताओमां प्रसंगोती सळंग हारम'ळा रूपे आवतां हास्यरसिक कथानको विलोकवानो अभिक्रम हे.

मभ्यकालीन कथासाहित्यमां कोई कृति एन। समग्ररूपमां हास्यकृति कही शकीए एवी नथी. शृंगार, वीर अने अद्भुत मुख्य के प्राणभुत होय एवी कृतिओ मध्यकाळमां मळे छे, परंतु संळग हास्यने ज नद्देशती रचनाओ, भरडक-बन्नीशी, विनोद-क्त्रीशी के मूर्खशतक जेवी कृतिओने अपवाद रूपे लेतां, अन्य कोई मछती नथी. मध्यकाळमां जे कंड हास्य ने हळवाश

## मध्यकलीन गुजराती साहित्यनां हास्य-कथानको

आलेखायां छे, ते कृतिना अमुक अंशमां के कोई टूं हा कथानकमां. पाचीन-मध्यकालीन मीमां-सकोए कथा अने आख्यायिका एवा भेद स्पष्ट करीने कथाना जे विविध उपवर्गी दर्शांग्या छे, तेमां क्यांय आविष्कृत रसने वर्गीकरणना घोरणरूपे स्वीकार्यो नथी. आधी कथाओना वर्गमां क्यांय 'हास्यकथा' एवो वर्ग नथी. हा, हरिभदाचार्ये चार पुरुषार्थने दृष्टिमां राखीने करेलां वर्गीकरणमां 'कामकथा' एक वर्गरूपे दर्शावी छे. आनंदवर्षने तो रसतस्व पर चर्चाने केन्द्रित करी होवा छतां एणे दर्शावेला कथाना परिकथा, सकलकथा अने खंडकथा जेवा वर्गी-मां रखने दृष्टिमां राख्यो नथी. आपणी परंपरा हास्यने कृतिनो अंगभुत नहीं, आनुषंगिक रस माने छे.

आम छतां, विविध प्रकारना कथाना वर्गीकरणोमां हास्यकथानुं स्थान निश्चित करनुं मुरकेल नथो. हेमचंदाचार्ये करेलां प्रवंशासक काव्यना वर्गीकरणमां आव्यना एक उपवकार कथाना उपवर्ममां ११ प्रकारो दर्शाव्या छे ते पैकी एक प्रकार ते 'मन्थल्लिका.' प्रेतमहाराष्ट्र भाषामां लखायेली क्षुद्रकथा, गोरोचना, अनंगवती जेवी कथाओने मन्थल्लिकाना वर्गनी कही उमेर्यु छे के जे कथामां पुरोहित. अमात्य, तापस इत्यादिनो उपहास करवामां आवतो होय एवी कथाओ पण मन्थल्लिका कहेवाय किम्प वर्गीमां कथाक्वतिओनां हब्यांत टांकता हेम-चन्द्राचार्य अहीं कोई रचना हब्यांतरूपे टांकता नथी. आठमी सदीमां अस्तित्व घरावतो 'मर-डक-बत्रीशी' जेवी कृतिने अहीं द्वष्टांतरूपे मूकी शकाय. आचार्य हेमचंद्रना प्यानमां कांतो आ रचना नथी अथवा तो गुणानुरागी अने धर्मसमभावनी भावनाने कारणे एमणे उल्लेख टाळ्यो छे. हास्य-कथाने आम आ मन्यल्लिकाना वर्यमां समावी शकाय.

मध्यकालीन गुजराती साहित्यमां हास्यने स्थान छे एवां मुख्य कथासंपादनो ने स्थानो नीचे मुजब छे.

- (१) मूर्खकथा
  - १. मुग्ध कथानां-छूटक कथानको ने संपादनों
  - २. भरडक-क्त्रीशी
    - ३. आंधळे बहेवं
    - ४. बोलने वळगनार-अडवानां पराक्रमो
    - ५. विनोद-कथा-संग्रह
- (२) बुद्धि-चातुर्य
  - १. छूटक कथानको-
  - २. विद्याविनोद-एमस्यान्तर्गत सूक्ष्म हास्य
  - ३. नटपुत्र रोहक-अभयकुमारनी कथाओ
  - ४. धूर्तकथा-शशि-मूलदेव, प्रदुम्न-सांब
  - ५. सहस्रबुद्धि
  - ६. बोले बांधनार-लंकाकांड
  - ७. स्री-चरित्र

१. कान्यानुशासन-स. प्रो. र.छो. परीख

अभ्यास अने अवलोकननी सरळता खातर करेलां आ विभागोमां ए तो स्वयं-स्रष्ठ छे के ह्रास्य जन्माववामां केन्द्रस्थाने बुद्धि छे, एनो अभ व अने सूक्ष्मता बन्नेमांथी हास्य निष्यन्न थई शके छे. मर्ख कथा

् बुद्धिचानुर्यया काईने छेतरवानी के छेतरायेठाने छोडाववानो युक्ति हास्यविनोद पूरो पाडे छे, तेम कोई पात्रनी बुद्धिमंदता अने जडता पण हास्यन निमित्त छे. प्राचीन काळ्यी ज संस्कृत, पालि अने प्राकृत कथा साहित्यमां बौद्धि 6 जडता निरूपतां हास्यकथानको मळे छे. आ प्रकारनां कथानको कोई एक ज चोटमां पूरा धई जता दुचका जेवां होय छे. अमुक वाणी, वर्तन के कार्य कारण जे एवं होय के सांभळनारने खडखडाट हसावे. पालिमां जातक-कथाना दुचकामां सूतेना वागना माथा पर बेठेला मच्छरने मारतां वापनुं माथु मांगी नाखनार मूर्ख पुत्र अने कया झाडने पाणी पावानी जरूर छे ए जोवा दरेक झाडने मूळमांथी अखेबतार बातरनी बात छे. बुद्धिमंदताने कारणे अहों ओडनुं चोड वेतरतां काम थवुं ने एन् योग्य परिणम पामबुं तो एक बाजु रह्यं, पण 'मालाना मुळगा गयां' जेवो स्थिति हास्य जन्मावे छे. कटाहद्वीपना लोको कोलगानो उग्योग करता होई माल खपाववा अगरने बाळी कोलसा वेचनार वेपारी पुत्र (८५, ३१५), सेकेला तल सीधेसीधा प्राप्त करवानी महेच्छाए तलने सेक्रीने वावनार गामडियो (८६. ३१५), सवारे ऊठतां जळ ने अगिन लेवा माटे दर चवं न पडे ए माटे राते जळमां अग्नि नाखी सवारे 'वाव ना बेथ बगडया'नी स्थितिमां मुकायेले मंद-बुद्धि ब्राह्मण (८७, .३१५), गुरु अने पत्नीनां नाकनो अदलाबदली करी पत्नीने सुन्दर बनाववा इच्छतो प्लाग्टिक-सर्जरांनो पूर्वज (८८,३१६), चोरोए दाटेखुं धन हाथ पडतां पत्नीना माथाने मेखलाथो, अवनने हारथी, हाथने नूपुरथी ने कानने कंक-णधी शणगारनारो 'आंखनु काजळ गाले घरंयु' थीये अदकेरी प्रगति करनारो' अलंकार लंब-कनो रसियो वालम (९०,३१६), सोनाने अग्निमां शुद्ध थतुं जोई, ए ज पद्धतिए रूने पण ग्रुद्ध करवा मथतों रूवाळों (९१,३१६), झाड परेथी मात्र खजूर लेवाने बदले आखा खजूरीना झाडने जमीनदोस्त करी खजूर लेनांगे (९२ ३१६), धनकळो कथांय बीजे न जाय अने राज्यने एनी दृष्टिनो कायम लाभ मळे एथी निधानदर्शीनी आंख फोडनारो वफादार मम्त्री (९९, ३१६), मोजननी बधी मीठाश मीठाने कारणे होवानुं जाणतां मीठानी मूठी फाकनारों गामडियो (९४,३१६), दूधनो सामटो अथ्थो मेळववा एक मास सुधी गायने दोह-बातु मुलतवी राखनारो गोदोहक (९५,३१६), वटकामां भरेख तेल नीचेथी टपकतु तौ नथीने. एनी चकातणी करवा तेल भरेलो वाटको उंघो बाळनार तेलमुग्ध (१०१, ३२०), पोतानो पिता बाहवा । स्थाथी ज अखंड ब्रह्मचारी छे एवं जाहेर करतो ने 'तं एमनो पत्र शाथी ?' ना उत्तरमां पोते मानसपुत्र होवानुं सगर्व जाहेर करनारो ब्रह्मचारी पुत्र (१०९, ३२२). रातोरात पुत्रीने औषध खरडावो मोटी करवानो वैद्यने टुकन फरमावी, वर्षो पछी बर देशावर पडेली औषची लावी पुत्रीने मोटो देखाइनार वैद्यने इनाम आपतो राजा (११२, रेंद्र), बेठेली मेंगोनी निधानी राखी ससरानुं घर शोधवा मथता जीवराम भट्टना पूर्वज

२ शोघ अने स्वाध्याय, डॉ. इ. चू. भायाणी, पृ०९

३ अहाँथी की समां प्रथम आंक टोनी-केश्वरे आपेला कथानकनों ने नीजो आंक कथा स. स. मा निर्णय सागर ना भाषांतरना पृष्ठनों छे

२८

शो, समुद्रमां पडेला चांदीना पात्रने समुद्रनां पाणीनी भभरीनी निशानीए याद राखी वळती वखते शोधवा मथतो प्रवासी (११४,३२२), पिताना मृत्यु पछी संपत्ति माटे झघडता भाईओने 'बधी वस्तुओनो सरखो भाग पाडो'नी सलाह मळतां पर, शय्या, तपेली, थाळो, बधांनां बब्वे टुकडा करनार (१२३, ३२८), 'बारणु' साचवजे'नी शेठनी सलाहने वळगी रही राते नटनो खेल जोवा जतां बारणाने खमे ऊंचकी साथे लई जनार नोकर (१२८, ३२९) जेवा अभिधा-आराधको मूर्खकथाना नायको छे. संस्कृतमा आ प्रकारनां कथानको मुग्धकथा तरीके ओळखाय छे. कथा. स. सा., पंचतंत्र इत्यादिमां आ प्रकारनां कथानको एक साथे संकळायेला मळे छे.

आ प्रकारना कथानकमां सामान्यतया तो सामान्यवुद्धि अने कार्यकारण समजवानी अश-कित ज केन्द्रमां रहे छे. परन्तु क्यारेक एमां असाध्यने सिद्ध करवानी लोभ-लालच जेवी मनोवृत्ति परनो कटाक्ष पण कळाय छे. कोई केशमुग्ध वाळ उगाडवानी औषधी लेवा वैद्य पासे जाय छे त्यारे वैद्य पाघडो ऊनारी पोताना खुदना मायानी ताल बतावे छे छतां पेले केशमुग्ध पोतानी मागणी जारी राजे छे (१००,३२०), पोताने बधुं ज आवडे, के घारे ते काम पोते तो करी ज शके एवी मनोवृत्ति अने वलणमां प्रगटती मूर्खतानों उपहास, मर्दन करतां चामडी उखेडनार (१२२, ३२०), श्वेदादि पंचकर्म द्वारा कायाकल्पना अख-तरामां खतरो पेदा करता ऊंटवेद्य (१३१, ३३०) नां कथानकमां मले छे. आम अभिधाने ज पकडती बुद्धिमन्दता के जडता उररांत लोभ, लालच, स्वार्थ, अहं जेवी सर्वसामान्य मनो-वृत्तनी निर्बळतामांथी पण आ प्रकारनां कथानको हास्य-निमित्तो शोधे छे.

मुग्धकथामां खडखडाट हसाववानी शक्ति छे परंतु एमां विशेष स्थ्ळता छे. केटलाक अपवादरूप कथानको सूक्ष्म हास्यना निदर्शनो छे. सातमी पूरी खाता ज तृति ने अनुमव यतां 'अरेरे एक पछी एक आ खोटी छ पूरी खावाने बदले पहेलेथी ज जो आ सातमी पूरी ख घी होत तो क्यारनो धराई गयो होत' ने अफ़्पोस करतां अपूरमुग्ध (१२९, ३२९) मां सूक्ष्म विनोद छे. मुग्धकथामां देखाती स्थूळतामां मानगोप सर्वसामान्य निर्वळताआनो सूक्ष्म उपहास छे

मध्यकालीन गुजरातीमां दृष्टांतरूपे आ प्रकारना कथानको बाळाववोध ईत्य दिमां ऊतरी आव्यां छे अने गद्यमा तो 'मूर्खशतक स्तबक' रचायेखं मळे छे.<sup>४</sup> भरषक-बत्रीशी

छूटा छवाया मूर्खंकथानकोनुं संपादन संस्कृतमां कथासरित्सागरादि प्रंथमां ने गुजरातीमां मूर्खशतक स्तवकमां गद्यमां थयेछं छे, तेम मूर्खं शिवपंथा साधु अने तेमना शिष्योनी जडता अने मंदबुद्धिनुं एवं संपादन 'भरडक बत्रीशी' मां थयेछं छे. तत्त्वतः अहीं संप्रहायेला किस्साओ अन्यत्र मळतां मुग्ध कथानको च छे, परंतु प्रस्तुत कृतिना जैन सर्जके, ए. बी. कीथ' नोधे छे तेम, ब्राह्मणधर्मने कंईक उतारी पाडवाना हेषुथी अज्ञान वावाओनी मूर्खंताना रमूची दष्टांतो मूक्यां छे. मूळ गुजराती रचना परथी संस्कृतीकरण पामेली 'भरटकद्वात्रिंशिका'ना संपादक जे. हर्टल प्रस्तुत रचनानी गुजरातना कोई जैन मुनिनी मूल रचना ई. स. पू. ४९२मां अस्तित्त्व धरावती होवानुं जणावे छे. डॉ. ह. च्. मायाणी<sup>®</sup> पण मूळ रचना गुजराती होवानुं जणावे छे.

४ जैन गूर्जर कविओ-मो॰ द० देसाइ, भास-३, खंड-२, पृ० १६५० ५ A History of Sanskril Literature · A.B.Keith p. 293 ६ प्राकृत जैन कथासाहित्य, डॉ. जे. संग. जैन पृ॰ ६३ नी पादटीप-६ ७ अनुसंधान, डॉ. ह. चू. भाषाणी, पृ॰ २२१ २९

बाहाण, बौद्ध अने जैन---भारतीय धर्मनी आ त्रणे मुख्य धाराओमां अन्य धर्म के संप्रदायनां सिद्धांत मान्यतादिनो स्थूल के सूक्ष्म, स्पष्ट के प्रच्छन्न उपहास थयेलो जोवा मले छे. हरिषेणकृत 'धम्मपरिक्खा'मां वेदपुराणादिनां निरूपणोनी न्यूनता, अवास्तविकता मनोवेग-पवन-वेग ना हथानकमां दर्शाववामां आवी छे. आठनी सदीना हरिभद्रकृत प्राकृत 'घूर्ताख्वान'मां पण आ प्रकारनुं कथानक छे. तो सामे पक्षे 'दशकुमारचरित' मां बौद्ध साधुना दुराचारो पररवे ने मत्तविलास, भगवदज्जुकीय, लटकमेलक, धूर्तसंमेलन बगेरे प्रहसनोमां कापालिको, पाद्यपतो अने बौद्ध साधुओनी दांभिकता अने दुराचार पररवे उपहास छे. भरडक-वत्रीशीनुं घडतर आ परंपरामां चोई शकाय.

'मरटक-दात्रिंशिका' मां कृतिनो हेतु तो मूर्खना चरित्र दारा सदाचरणनी इदि करवानो दर्शावायो छे. अहीं मळतां ३२ कथानकोमां लेंपट, वंचक, धूर्त, मूर्ख ने मिथ्याभाषी पात्रो आलेखाया छे. कथानुं समापन रमूजीरीते, हळवी शैलीमां धतुं होय छे. पांचमी कथामां एक कविनी दात छे. कोई एक कवि साममां आवो चडधो. परंतु लोकोए कविने एनी कविता बदक कई न परखाव्युं. कविए जोयु तो कंई कामकाज वगरना भरडाओने तो जोईए तेटछुं साम-मांथी मळतुं हतुं. ए स्थिति जाणतां कवि बोली ऊठधो:

> भरटक तव चट्टा लेंबपुठा समुद्धा न पठति न गुणंते नेव कव्वं कुणंते । वयमपि न पठामो किंतु कव्वं कुणामो तदपि भुख मरामो कर्मणां कोत्र दोष १ ॥

सातमी कथामां एक शिष्य भीक्षामां रोटली लावतो दर्शावायो छे. शिष्ये विचायुँ के 'आमांथी १६ रोटली गुरु ज लई लेरो तो पहेलां ज ए भाग खाई जाउं.' पाछी १६ वधी. ए पैकी गुरुना भागनी चळी खाई गयो. ने ए कमे चार, बे, एक अने छेवटे अर्धी रोटली लई गुरुकने आव्यो. गुरुए पूछपुं 'अर्धी ज रोटली मळी ?' 'मळी'तो तो बर्त्र स' शिष्य बोह्यो. 'तो बाकीनी क्यां ?' गुरूए पूछपुं 'हूं खाइ गयो' प्रामाणिक शिष्य बोह्यो. 'केम ?' गुरुए पूछपुं. 'आम' शिष्य बोह्यो. ने बचेजी छेल्ली अर्धी रोटली पण मोंमां पधरावी दीधी. कथाने अते कहेवायुं छे,

मू<sup>ख्</sup>शिष्यो न कर्तव्यो गुरुणा सुखमिव्छता । विडम्बयति सोत्यन्तं यथा वटकभक्षकः ।।

तेरमी कथामां गायनुं पूंछडुं पकडी स्वर्गमां जतां, आकाश जोई हाथ पहोळा करी 'अधध' करवा जतां पृथ्वी पर पटकाता मुग्धनी प्रचलित कथा सांकळवामां आवी छे. ने सोळमी कथामां एक शिष्य गुस्ती आज्ञाथी घी अने तेल लेवा बजारमां जाय छे, धूपदानीमां एक बाजु तेल ने बोजी बाजु घी लीधुं. गुरुए पूछधु, 'तेल क्यां ?' 'ए आ बाजु' शिष्ये धूपदानी उलटावी ने तेल पण भूमिमां !

## भरडक बत्रीशी रास

दूहा, चोपाई अने श्ल्लोकनी कुल १९९० कडीमां जैन कवि मुनि हरजीएँ सं० १६२५मां, संस्कृत क्वतिने आधारे गुजरातीमां 'भरडक बत्रीशी रास' रच्यो छे.

८ शोध अने स्वाध्याय, डॉ. ह. चू. भायाणी पृ० २७-२८

९ जैन गूर्जर कविओ, मो. द. देनाई, भाग २, खं. १ प्ट० ७१८ तथा फा० स० त्रै० पुस्तक ३ अं. ३, प्ट० ३२०

# मध्यकालीन गुजराती साहित्यनां हास्य-कथानको

आंधळे बहेरूं

मूर्खना वाणी वर्तन दारा विपरीत परिणाम सर्जाय ने एमांथी हास्यजनक परिस्थिति रचाय तेम क्वचित कोई अज्ञ कहां ज समज्या जाण्या विना निरर्थक वाणी वर्तननो आशरो ले ने एनुं प्रश्न पूछनार विशिष्ट अर्थ र्शन करतां सर्जाती 'आंधले जहेरूं'नी परिस्थितिने विषय करीने पण मध्यकालीन वार्ताकारोए हास्य निधान्न कधुँ छे. कालीदास विशेनो दंतकथण्मा राज-कुमारो पूछे छे कंई कालीदास समजे छे कंई ने एमां पंडितो जिशिष्ट अर्थदर्शन स्थापो हास्यजनक परिस्थिति सर्जे छे. डॉ० ह. चू. भायाणीए 'शोध अने स्वाध्याय'मां (पृ० २४८ यी २५७) राजा मोज अने गांगो तेली, ईरानी लोककथानो काणो अय्रेजमां आ प्रकारनां कथा-नकोनी चर्चा करतां लख्युं छे-'आ कथाओनी खूबीनो आधार तेमां वपरायेली त्रण करामत पर रहेलो छे: सांकेतिक प्रश्नोत्तरी, पंडितना स्वांगमां गम'र अने एक ज संकेतना पूछनार अने उत्तर आपनार वडे कराता वे साव असंगत अर्थो...संकेतनो भळतो ज अर्थ करवानी करामत लोककथाओनुं विनोद उत्पन्न करवानुं एक घणुं सगवडियुं साधन छे.'

अहीं काकतालीय किस्साओ के योगानुयोग कार्यसिद्धिनां तीसमारखाननो वार्ता जेवां कथानको सांकळी शकीए. पोताना हाथे अकस्मात एक सामटी ३० माखीओ मरी जतां पोतानी जातने वीरमां खपावतो तीसमारखां प्रवासे जाय छे ने झेरवाळा रोटलायी दायीचु ने कटारी पडवायी वायनु मृत्यु थतां वोर तरीके पंकाय छे. एवा ज गोटालामां ए आखा सैन्यने मारी नाखव/मां निमित्त बने छे. अहों पण नायकनी योगानुयोग कार्यसिद्धि हास्य निष्पन्न करे छे. बोलने वळगनार

आंधळे बहेरू कुटातां के योगानुयोग पासां सवळा पडतां सुखने समृद्धि भोगवतां पात्रोनी जेम एथी ऊउट। परिस्थितिमां मुकातां पात्रोनी परिस्थिति पण हास्यकथामां जोवा मळे छे. कोई . एक प्रसंग परिस्थितिना संदर्भे कहेली बात के शिखामणने कोई मुग्ध भिन्न प्रसंग-परिस्थितिमां बळगी रहे ने एथी हु:ख अने आर्त्तिनो हारमाळा सर्जांय, ए हास्यतुं कारण बनतुं होय छे. आ प्रकारना पात्रनी विभावना अडवाना पात्रमां मूर्त थई छे. आवश्यकनिर्युक्ति ने ए परनी चूर्णी भोषी मांडीने ते छेक जूनी गुजराती सुधीना बे हजार वर्षनुं लांबु आयुष्य आ पात्रनुं छे. नोकरी शोधवा नीकळनार मूर्ख बगळकने माता सूचना आपे के 'सामा माणसने खश करवा मोटेयी जयकार करवो'. शिकारीओ शिकार माटे टांपीने बेठा होय त्यारे ज पेले मोटेथी जयकार करी शिकारीनुं काम वणसाडे ने 'दबाते पगले जवुं'नी नवी शिखामण पामे. शिखामणने अनुवरी धोनी पासे दवाते पगले जतां चोर धारी मार पामे. लग्न प्रसंगे 'बहु खराब' कहेतां मार पडे ने 'बहु साहं थयुं'नो मृत्यु प्रसंगे उपयोग करवा जतां ए ज स्थिति आवी पडे - अडवाना भाई ओनां आवां पात्रो संस्कृत, प्राकृत के जूनी गुजराती ज नही, ए सिवायनी अनेक भाषामां ओडनुं चोड करतां फेलायेलां छे-क्यांक शिष्य बनी, क्यांक नोकर के पुत्र बनी. जेम बोलने वळगे तेम आवुं पात्र कार्यने वळगीने अंघ अनुकरण पण करे. गळे तरबूव फसातां ऊंटना गळे जोडो मारनार वैद्यना कार्यनु कोई डोशाना गळाना गुपडानो . उपचार करतां अडवो जीव पण छे छे !

## विनोदकथा संग्रह

मूर्खकथा --- मुग्धकथा के अडवाना पराक्रमोरूपे जेम कोई खासियत के घडताने कारणे निष्यन्न थती परिस्थिति हसावे छे तेम कोई वाद के संप्रदायनी जडता ने सामाम्य टीखळ पण हुसावे छे. चौदमा सैकाना मलधारी राजरोखरसूरिए आवा कथानकोनो संग्रह<sup>\*</sup> 'विनोद कथा संग्रह' मां कयों छे. चुस्त शिवभक्तने परिस्थितिवश हरि अने हरनी संयुक्त मूर्ति पूजवानी थई. अंगोळुं ढांकी एणे मात्र शिवने स्तान कराव्युं, हथेळी दावी शिवना कपोल पर त्रिएंड कर्युं ने शिवमस्तके पुष्पो चडाव्यां. दीवो करी धूप देवानुं थयुं त्यारे विष्णुए विचायुं 'हवे कयां जशे ? एनी अनीच्छा छतां हूं धूपदीप पामीश'. परन्तु पेले शिवभक्त वधारे होशियार नीकळ्यो. धूपदीप करी एणे हरिनां आंख अने नाकमां पोतानी आंगळी खोसी दोधी. अहीं २६मी कथा मरेडक बत्रीशीना शिष्यनी याद अपावे एवी छे. गुरुना काननी बहेगश दूर करवानी दवा लेवा एक शिष्य बैद्यना घरे गयो. वैद्यनो मोटो छोकरो नानाने भणावतो हतो. पण नानो छोकरो रमतियाळ होई अभ्यासमां ध्यान आपतो न हतो. मोटा पुत्रे पिताने फरियाद करी. 'आ सांभळतो नथी'. वैद्य गर्ज्या, 'सांभळे द्युं नहीं ! एक ल्पडाक ठठाड,' ने मोटा छोकराए नानाने खेंवीने तमाचो मार्थो. शिष्यने दवा मळी गई. एणे ए तुस्लो गुरुनी बहेराश दूर करवा कामे लगाडवो. ३०मी कथा व्यवहारज्ञानविहोन पोथी-पंडितोनी छे. भरटकदात्रिंशिकामां पण आने मळतुं ज कथानक छे. आ पेटर्ननां कथानकमां 'पंचतन्त्र' मां आवतुं चार मूर्ख पंडितोनुं कथानक जाणीतुं छे. चार रस्ता आवर्श 'महाजतो जाय ए रस्ते जवुं' ने अनुमरी डाधुओ पाछउ स्माशानमां गंया, 'उत्सव, दुःख, दुष्काळ, आपत्ति, राजद्रार ने रमशाने साथे अमो रहे ते मित्र' ते न्याये गर्ध-डाने मित्र मान्यो, 'धर्मनी त्वरित गति' ऊंटमां निहाळी गधेडाने ऊंटनी डोके बांध्यो ने धोबी मारवा पाछळ पडयो त्यारे नदीमां पडयानी आखी हारम ळा फार्स जेवी ज सीच्युएशन सर्जे छे. वितोद चोत्रीशी कथा

'भरडक बत्रीशी रास' ना कर्ता मुनि हरजीए'' सं १६४१मां 'विनोद चोत्रीशी कथा' रचो छे. हास्यनी ज वे कृतिओ आपनार मुनि हरजीने मध्यकालीन गुजराती साहित्यनो द्वारप-लेलक कहेवो जोईए. अहाँ हास्यरमुजनां ३४ कथानको मळे छे. कविने मन हास्यकथा शृंगार, वीर ने अद्भूतने विषय करती कथाओं करतां पण विशेष छे.

> वसुधामां जांगो सही, अनेक संबंध अपार सुकबढ़ोत्तरी कथा अछि, नीतिशास्त्र वली जाणि कथा वली वेतालनी, भारथकया वखांणि⊶११ सिंहारण—बत्रीसी जोई, अनेक अवर कथा वली होई विनोदकथा सरखी को नही, जे सुणतां सुख उपजि सही-१२

अन्य वार्तीना संपादक करतां हास्यकथाना संगदकनो श्रम विशेष फळे छे ते मुनि हरबी जाणे छेः

- १० जैन गूर्जर कविओ—भाग-३, खंड-१ ए० ४१२ तथा 'नवचेतन' दिवाळी अंक, नवे. डिसे. १९६९, सळग अंक ५७२-७३ मां डॉ. सांडेसरानो लेख.
- ११ जैन गूर्जर कविओ भाग-२, खंड-१ पृ० ७१२

जेहवी सभा तेहड़ें आख्पान, खरि खरिनां छि शास्त्र निधांन विनोद (नां) जे संग्रह करि, निःफल न होई तेहिनी शिरि-१६ बुद्धिचातुर्य :

हस्योत्पादक परिस्थितिना सर्जनमां एक छेडे जो बुद्धिनी जडता - न्यूनता छे तो बीजे छेडे बुद्धिनुं चातुर्यं ने स्क्ष्मता पण छे. आ प्रकारनां कथानायकोमां हाजरजवाबी विरवळनां पूर्वचो जेवां, वररुचि जेवां कविओनां, कवि के मंत्रीनी पुत्री जेवानां पाशे य छे, ने बाधुना पग दावतां दावतां ' बापु मीं विचार कराँ-विचार किं करा ?-वापु. हे-न आवडो बचो मोटेा आभ ते लाकडानां टेका बगर शीं रेहे ?' नो प्रश्न्त ऊमो करी, 'छे तारे तुं ज तोड काढ'नी बापुनी रदनो भोग बनी, मळतो कोई हास्यप्रद जवाब आपनार बापुनो हर्जुरियो होय छे डायरामां बोखती आ प्रकारनी वार्ताना पूर्वज-शो प्रबंधना एक कथानकनो पग दाबनारो बापुने पूछे छे, 'बकरीना पेटमां प्रवेशीने गोळग'ळ वैद्यनी गोळी जेवी लींडी कोण वाळतुं हशे ?' ने ए ज अंते एनो उकेल शोधी लावे छे के 'बकरीना पेटनो वायु मळने गोळ ठायलावी घुम-रियुं खवडावे छे ने एथी एनां मळनी गोळ लींडी बळे छे.' आ पात्रवर्गमां बुद्धिना बडेखा बिर-बलो, शशि-मूलदेव जेवा धूर्तो, विटो, विक्रमचरित्र, प्रदुम्न, सांव जेवा राजकुमारो, घट, कर्णर ने खापरा के सहस्वर्धि जेवा चोरो, ठगारापुरनी वेश्याओ ने स्त्रीचरित्रथी बधाने उल्ल बनावती चांपली मालणोनो समावेश थाय छे.

चो के मूर्खमंडळ अने हास्यने मध्यकालीन कथासाहित्यमां अवियुक्त संबंध छे तेवो बुद्धि-चातुर्य अने हास्यने नथी. बौद्धिक अने शारीरिक कुनेहथी कथानो नायक कोई राज-कुमारीने रीक्षवी शके के भोग बननारने पश्ची शके त्यां बचे ज कंई श्रोता हसी शकतो होय एडुं नथी. आम छतां मोटी संख्यामां आ प्रकारनां कथानको हास्य निष्पन्न करे छे.

विद्याविनोदना दुचकाओमां क्वचित हास्यने अवकाश मळे छे राजा के प्रधानने न सूझता ने पीडता प्रश्ननो धहेलो सट ने गले ऊतरी जाय तेवो जवाब कोई अभण के टचुकडी बालिका आपे छे त्यारे हास्य रमूज अनुभवाय छे. कवि वररुचि भूंडो कोणना अवाब शोधवा नीकल्यो. वृद्ध भरवाडे एने कह्युं, 'मारा कूतराने उंचकी राजसभा मुधी तमे आवो तो तमारा प्रश्ननो जवाब आपुं.' राजसमामां आवी भरवाडे कहयु; 'जुओ सौथी भूंहो लोभ एनुं आ प्रत्यक्ष उदाहग्ण. एक प्रश्नना जवाब माटे वररुचि जेवाए पण मारा कूत-राने उचक्यो.'?

## समस्यान्तर्गत हास्य

क्यारेक समस्याना निराकरणमां आखुं स्मित आपे एवां कार्य-कारण आविष्कृत थतां होव छे. प्रश्नकर्ता कोई सामान्य परिस्थितिने उद्देशीने कोई प्रश्न पूछे छे, ने उत्तर आपनार पांडित्ययी ए सामान्य साथे विशेषने प्रयोजे छे. अहीं कथातरव तो मात्र आछा पातळा तंतु जेषु ज रहे छे. ने एवा आछा-भोछां वार्तातरवना अवलंत्रने विशिष्ट अर्थ के संदर्भनुं उमेरण चमत्कृत करे एवं अर्थदर्शन क्वचित् हास्यना स्मित, हसित, विहसित, उपहसित, अपहसित अते अतिहसित जेवा हास्यप्रकारो पैकी स्मितने अवकाश आपे छे. प्रबंध-चिंतामणिमां भोज अने धनपालना संदर्भमां आवुं एक स्थान अहीं नोंधत्रा जेत्रु छे. राजा मोजे प्रासादना द्वारना

१२ शोध अने स्वाध्याय पृ०३८५

પ્

हसु याज्ञिक

गोखलामां रतिने हाथताळी दई हसतां कामदेवना हास्यनुं कारण पूछतां घनपाले कह्युं, 'त्रिभुवनमां जेनो संयम प्रख्यात छे एवा आ दांकर हवे विरहथी भय पामीने स्त्रीने पोताना दारीरमां घारण करे छे. तैथी-आ दांकरे मने जित्यो हतो- एम कहेतां हसवुं आव्यु छे एवो प्रियाना हायमां पोताना हायथी ताळी आपनार कामदेव जय पामे छे. (पृ०८६)

कोई एक परिस्थितिनुं कारण स्पष्ट करतां चमत्कारमूलक पद्य प्रश्नोत्तर समस्यानो एक प्रकार छे. शिवनी अर्धनारीश्वरनी मूर्ति अने कामदहनना प्रसंगना विरोधने एक साथे सांकळीने कामदेवना हास्यमां अन्य संप्रशय प्रत्येनी प्रच्छन्न उपहासळीला होवा छतां सूक्ष्मताने कारणे स्मित फरकावे एवं छे

## नटपुत्र रोहक

बुद्धिप्रतिभाषी अश्वक्य लागता कार्यने कुनेहथी पूरुं करता चतुर पुरुषोनां पात्रोमां बौद्ध-बाराना महाउम्मगजातक (५४६) ना महौषधनं तथा जैनधारामां नटपुत्र भरत रोहक अने अभयकुमारनं पात्र नोंधवा जेवां छे. आवश्यकचूर्णी, निर्युक्ति, उपदेशपद इत्यादिमां भरत रोह-कना अशक्यने बुद्धिकले शक्य बनावतां कार्यो आलेखायां छे. सोंपेला चेटानुं वजन न वधवा देवुं के न घटवा देवुं, हाथी मृत्यु पामे तो पण मृत्यु पाम्यो छे एम क्यारेय न कहेवुं छतां एमा साचा समाचार तो मोकलवा ज, न तडको न छांयो, न दिवस न रात, न बाहन न पागपाळा, न उही न रस्तावगर प्रवास करी राजाने मळवा आववुं बगेरे शरतो रोहक बुद्धि-बले पाले छ. आ कथाओमां अद्भुत आश्चर्यनो अहोमाव अनुमवाय छे एटछं हास्य नथी.

# धूर्तकथा

मूर्ख अने चतुर जेटल महत्त्व प्राचीन अने मध्यकालीन कथासाहित्यमां विट अने धूर्तीनुं छे. चोर, डाकू के लूंटारा करतां बिट अने धूर्न विशिष्ट ए रीते छे के तेओ बहु सहेलाईथी संस्कारी सज्जन तरीके गोठवाईने गमे तेवाने छेतरी ले छे. अंग्रेजी राज्य अमल सुधी अस्तित्व घरावता फांसिया ठगनी संस्थाना पूर्वजो ते आ विट अने धूर्त. चतुर्माणी अंत-गंत ईश्वररदत्तकत 'धूर्तविटसंवाद'मां कहेवामां आब्ध' छे के पाटलिपुत्रना राजमार्गो विटथी ऊभराता इता. भरतमुनिए विटने वेश्योपचार कुशल, मधुरमाधी, सभ्य कवि, चतुर अने बाक्एड कह्यो छे. तो क्षेमेन्द्र क्षीण, गुगहीन, सरोघ कलासंपन्न अने कृष्णपक्षना चंद्र जेवो कुटिल कही नमस्कार करे छे. विट, चेट, डिंडिक ने धूर्त यैक्षी विटनो विशेष उपयोग संस्कृत भाणमां थयो छे. वेश्यावाडामां गयेशे विट आकाशभाषितयो अनेक व्यक्तिओ जोडे वेश्याओनी कामकोडानी वाती कहेतो होय छे. धूर्त अने चोरने आवु महत्त्वनुं स्थान अने वहेण कथाताहित्यमां मळ्यां.

भूर्तकथाओनुं जूनामां जूनुं संपादन आचार्य हरिभदर्स्रार (ई. स. ७००-७८०) इत प्राकृत धूर्ताख्यान छे. आ विषयनी सर्वप्रथम कृति आपी पण आगळ होवानुं डॉ. भायाणी<sup>38</sup> जणावे छे. संस्कृत, प्राक्रा, पाळि अने अपग्रंश जेवी माधाओमां प्रचलित कथानकोनां मूळ तो प्राचीन होय ज. इन्द्रसीमाग्यकृत (सं. १७१२) धूर्ताख्यान-प्रबंधनी नोंध श्री. मो. द. देशाइए<sup>38</sup> करेली छे.

१३ झोंघ अने स्वाध्याय, डॉ. भायाणी पृ० २८ १४ जैन गूर्जर कविओ भाग-३, खंड-२, पृ० ११९४

38

धूर्तनायकाना पूर्वजो के सूरि गणाय छे अध्वार्य मूलदेव अने शशि. घट-कर्पर अने शशि-मूलदेवनां कथानको कथासरित्सागरमां मळे छे.<sup>14</sup> आवश्यकचूर्णी, निर्युक्ति अने उपदेश-पद उपरांत अन्यत्र पण आ अंगेना कथानको मळे छे, जे हास्य-रमूजनां छे.

शशि अने मूलदेव जेवां धूर्तशिरोमणि पात्रोनी विभावना प्राकृतकथामां सांब•प्रद्युम्न जेवां पात्रोमां अने गुजरातीमां विक्रमचरित्र, खापराचोर अने सहखबुद्धि जेवां पात्रोमां पांगरती जोवा मळे छे. आ प्रकारना पात्रोनी विशेषता ए छे के पोतःना कोई अंगत स्वार्थ के लाभने बदले केवळ मोज के टीखळथी अन्यने छेतरवा प्रवृत्त थता होय छे.

संधदास गणि कृत प्राकृत वसुदेवहिंडीमां सांब अने प्रद्युम्नना तरकटो अने तोफानो हास्यरमूजनां सुन्दर दृष्टांतो छे. प्रज्ञति विद्याना जोरे घायुँ रूप धारण करी प्रद्युम्न कृष्ण, हकिमणि, वसुदेव जेवाने पण लागमां ले छे. सामसामी हजामत करतां हजामोनो प्रसंग खडखडाट इसावे एवो छे. एक प्रसंगे तो प्रद्युम्न वसुदेव बनी दादीओना घेरामा बेसी गयो अने साचा वसुदेवने बहुरूपी ठरावी राताचोळ करी मूके छे. नटखट नंदकिशोरनी ब्राह्मणधारानी विभावना ब जैनघारानी कृष्णकथामां प्रद्युम्नना पात्रमां मूर्त थई छे.

प्रद्यमनना पात्रनुं प्रतिविंव मध्यकालीन गुजराती कथासाहित्यमां विकमचरित्रना पात्रमां सीलायुं लागे छे. ग्रुमशीलगणिकृत 'विकमचरित्र,' उदयभानुरचित 'विकमचरित्ररास' (१५०९), साधुकीर्ति रचित विकमचरित्ररास, शामळे लखेली वत्रीशीनी १२मी कार्ता, वगेरेमां विकमचरित्रना पराक्रमो निरूपायां छे. डां० भायाणी कहे छे तेम<sup>36</sup> विकमचरित्रना मूळ कथानकमां मूलदेव अने शशिनी, केटलीक तो मूळ प्राकृत धूर्ताख्यान सुधी जती, धूर्तकथाओनी सेळभेळ थयेली छे.

उदयभानु रचित विकमचरित्र रासमां लीलावतीने भूली राजयमां लोलालहेर करतां राजा विकमने एनो ज पुत्र विकमचरित्र पोताना धूर्ततापूर्ण मजाकिया साहसोवडे घोळा दिवसे तारा देखाडे छे. शेल्र्त, शशिदेव-मूलदेव, पुरोहित, गोग्ग वेश्या, धोबी ने अंते राजाने पण, खड-खडाट इसवुं आवे ए रीते बनावीने अंते पोतानो ओळल आपे छे.

सहस्रबुद्धि

श्वां मूलदेव, घट-कर्पर, खायरावोर के विक्रमचरित्रने मळतुं ज मध्यकालीन गुजराती पात्र चोर सहस्रबुद्धिनुं पंडित पद्मतिजयमणिए रचेला 'गौतमकुलक बालावरोघ'नी सोळमी कथामां" खीलन्युं छे. सहस्रमल रोज राते नगरमां चोरी करी घरे आवी निरांते घोरी जाय छे. बीजे दिवसे नगरमां फरवा नीकळेली एनी माता समाचार लावे के आजे अमुक माणसे चोरने पकडवानी इंफाश मारी छे के सहस्त्रमल्ल ए ज माणसना घरमां धाप मारे, आ रीते एणे कौशांची नगरीमां रत्ससागर, पुरोहित, हजाम, नगररोठ, प्रधान, कामपताका, कोटवाल ने अंते राजाने खुदने छेतर्था. एने पकडवा माटे विद्या अजमाववा नीकळेला साधुओने पण एणे न छोडचा. वाणंदे राज्यसमामां कह्युं; 'रत्तसागर ने पुराहितना घरनी संपत्ति मळवाथो चेरर मारी पासे हजामत कराववा ने नख कपाववा आवशे त्यारे हुं एने पकडावी दईश.' कापडियो बोल्यो, 'चोर कापड

- १५ ओशन ओव स्टोरीझ-टोनी पेन्झर-माग-५ पृ० १४२ परथी नोंघ तथा हिंदी "आषकल" ओगष्ट १९७०, ध्रतीक्षेरोमणि मूलदेव ओर धूर्तीविधि ए लेख तथा क्षेमेन्द्रकृत कलाबिलास"
- १६ शोध अने स्वाध्याय ए० १०३

१७ जैन कथारत्नकोष-भाग-६, भीमसिंह माणक बीजी आवृत्ति, पृ० २९५.

हस याज्ञिक

खरीदवा आवशे, त्यारे हुं पकडीने केद करावीश.' सहस्रमस्ल बीजे दिवसे साच्चे ज ए हजाम पासे बाळ अने नख कपाववा गयो ने पैसा लेवा हजामना छोकराने साथे लई कापडियानी दुकाने आव्यो. किंमती कापड लई. 'पैसा मोकलाउं छुं ने थापण तरीके मारा छोकराने मूकतो जाउं छुं' कहो बेयने छेतरी गयो. मर्दनियो बनी राजा पासे आव्यो ने मर्दनयी राजाने ऊंधाडी, आभूषणी ऊठावी आरामथी छटकी गयो.

# बोले बांधनार

मूर्खंकयानां बोलने वळगनार पात्रोथी तद्दन भिन्न प्रकार बुद्धिचातुर्यंनां कयानकना धूतोंना जोडिया भाई जेवा बोले बांधनारनो छे. बोलने वळगनार कोईना बोलने पकडी हई बीजाने मुदकेलीमां मुके छे ने पोते पण मुदकेलीमां मुकाय छे. ज्यारे बोले बांधनार पात्र तो बोलनार ताभी व्यक्तिने ज आपत्तिमां मूके छे. डॉ॰ इ. चू. भायाणीए लोककथामां लंकाकांड (शब्दछलनो एक विशिष्ट प्रकार)<sup>16</sup> मां बे बंगाली लोककथा कंगाळनी कथा अने भाग्यशाळी भामटानी कथा-अने एक मध्यकालीन गुजराती कथानी चर्चा करी छे. पाकृतमां रवायेला 'आख्यानकमणिकोश' पर ई. स. ११३४मां आग्रस्पूर्प घोळकामां रही रचेली वृत्तिमां बंधुदत्तना मुखे लंकाकांडनी कथा मूक्तवामां आवी छे, आ प्रकारना कथानकनो नायक बोलनारना शब्दने पकडी एने आधारे ज सामी व्यक्तिने नुकशान पहोंचाडे छे. प्रवासनो मार्ग अवडो करीने खुटाडवानुं कहेती भरवाडणोने पगनी आंटी नाखी पछाडे छे. लंकाकांडने रूवरू जोवानी इच्छा दर्शावती डोशीना छूं पछला वांदरानी पूछडीए गोदडा बीटी छळगाचे छे. 'तेलनाटीपे तो आयुष्य वधे' कहेनारनी तेलनी कोठी फोडे छे. ने 'बे कोडीमां तो पान खानारना होठ चाटवा मळे' कहेता पानवाळाने वे कोडी आपी, एनी पान खाती पत्नीना होठ चाटे छे. आम अहीं वालनारना बोलने वळगीने परेशानी, पजवणी के नुकशानी करवामां आवे छे, जे हास्य जन्मावे छे

आ कथानकने मळतुं अन्य कथानक हरिभद्रसूरिए रचेला प्राकृत उपदेशपदमां निर्भा-गीना कथानकमां मळे छे. " निर्मागी कोइना बळद मागी लाव्यो ने ए पाछा आपवा गयो रयारे पेलो बळदनो मालिक जमतो होइ निर्मागीए 'आ तमारा बळद तमने पाछा सोंएं छुं' एम न कह्युं. बळद वाडापांयो बह र नीकळी गया अने चोर चोरी जतां मालिक निर्मागीने लई राजदरबारे फरियाद करवा उपड्यो. रस्तामां वोडा परथी पडेला सवारे भागता घोडाने उद्देशतां 'भारो मारो' कह्यु. निर्मागीए घोडाने मार्युं ने घोडो मरी जतां घोडेसवार पण फरियादमां जेडायो. आ आपत्तिथी कंटाळी निर्मागी गळे फांसो खाई मरवा गये। परंतु दोरहुं तूटतां नीचे एक वृद्ध नट पर पड्यो ने एतुं मृत्यु यतां नटनो पुत्र पण फरियादमां जोडायो. आ कथानकनो नायक दुर्मागी बोलने वळाता मुग्ध जेवो नथी के नयी ए बोले बांघनार धूर्त. परंतु निर्मागीनी अपदशानी हारमाळामां स्पष्ट लंकाकांडीय माळखुं ज रहेखुं छे. लंकाकांडनी कथामां नायकतुं चातुर्य प्रसंगना मूळमां छे, आहीं दुर्माग्य.

बोले बांधनारना अन्य कथानकोमां कोई निर्दोधने बचने बांधी धूती ले ने ए पछी कोई एने छोडाववा माटे एवी ज युक्ति रचे--ए प्रकारना कथानकोनों एव समावेश करी शकाय. प्राकृत कथाना गाडा-पोपट अने 'विरवलनी खीचडी'ना मूळ जेवा प्राकृतना टाट अने दीवाना कथानकने अहीं जोवा जेवां छे. 'गाडा--पोपटनो भाव द्युं' एवुं पूछी धूर्त रोठ पोपट

१८ अनुसंघान, डा इ. चू. भायाणी पृ० ४२थी ४९

१९ प्रा. उपदेशपद महाप्रंथनो गुर्जंश अनुवाद-आ. हेमसागरसूरि पृ. १२२

साये गाडुं पण उपाडी गयो. आनु साटु वाळव। गामडियाए सपात्रदान माग्युं ने साथवुं आपवा आवेली ए धूर्त रोठनो पत्नीने पण साथे खेंची जवा लाग्यो.<sup>2°</sup>आवरथकचूर्णी (पु. ५५१)मां आवी अन्य कथा छे. वे मित्रोने छूगे खत्रानो मळतां एक स्थाने छुगव्यो. एक भणनी दानत बगडता खजानो काढी लेखो ने कोलसा भरी कह्यु, 'आपणा दुर्भाग्ये कोलसा यई गया ' पेलो मनमां समसमी गयो ने 'जैसे-को रौसा' जेवो तोड काढ्यो. पेलाना पुत्रने जमवा बोलावी छुपावी दीधो अने कह्युं, 'ए तो मूर्ति बनी गयो.' पेलो बोल्यो, 'अरे माणस ते कई मूर्ति बने १' 'हा' पेलाए कह्युं, 'जेम धननो कोलसो बने.' आवश्यकचूर्णी (ए. ५२३-२४)मां एक कथानक आ प्रमाणे छे :

शरत प्रमाणे एक माणस आखी रात ठंडापाणीमां रखो. एणे दीवो जोई टाढ उडाडी, एचुं बहानुं आगळ करी शरत प्रमाणे पैता न आप्या. छेतरायेला मिश्रे एने जमवा निमंत्र्यो ने पाणी मागतां लोटो देखाड्यो. पेलो बोल्गे, 'एम कई लोटो जोये तरस छीपे ?' 'हास्तो' छेतरायेलाए जवाब आप्यो, 'जेम दीवो जोये टाढ ऊडे.'

अहीं, डॉ. इ. चू. भायाणीए 'टगारु मागणुं अने टगारी चूकवणी'नां कथानको चच्यों'' छे. ते पण सांकळी शकाय.

धूतारानी वातो एटली तो व्याक छे के प्रवासे जता पतिने पत्नी के पुत्रने पिता अमुक तमुक गाममां जतां सावध रहेवानी सूचना आपे. आ सलाह साथे पण धूर्तनी कोई कथा मळे अने प्रवासी प्रवासमां ठगाय त्यारेय पाछी वार्ता मळे. आ रीते फसावनार कोई धूर्त होय, वेश्या होय के पछी आखुं गाम पण होय. वसुदेव ज्यारे मंद्रिलपुर पहोंच्या त्यारे अंद्युमाने ठगथी बचवा कह्युं ने धमिनलने पण वंचकोथी बचवानी सलाह मळी. अन्यथा तो बचाने छेतरती फरती वेश्या पंदरमी सदीमां रचायेला रत्नचूडरातमां धूतारा नगरीमां फसायेला रत्नचूडने उगारी ले छे. "शामळनी सिं. ब नी १८मी बहाणनी वार्तामां पण धूतारा नगरी छे. डॉ. भायाणी लखे छे, 'आगळ जतां मध्यकालीन कथासाहित्यमां कटाइद्वाप धूतारा नगरीनुं प्रतीक बनी रहे छे धूतारानगरी ए लोककथानी घणी जणीती कथायुक्ति छे. तेवी नगरीनां बधा प्रधाजनो, अधिकारीओ, कोटवाल न्यायाधीश, प्रधान अने राजाओ ए सी ठगारा होव अने युक्ति प्रयुक्ति अने कूडकपटथी तेओ परदेशीओने फसावे अने तेमनुं वधुं हरी ले. आ रीतनुं निरूपण घणी मध्यकालीन कथाओमां मळे छे. आवो नगरी तरीके केटलीक कथाओमां कटाहद्वीपनो उपयोग थयो छे अने तेनुं नाम ज 'कूटकटाह' पडी गयुं छे."

## **स्री** चरित्र

पुरुषनी अन्य व्यक्तिओने छेतरवानी कुनेह धूर्तकथामां निरूपाय छे तेम शिथिल चारित्र्य-वाळी ने चातुर्यथी पतिने के अन्यने छेतरनारी स्त्रीओनां कथानको स्त्रीचरित्रमां आलेखायां छे. कयुं चरित चडे-स्त्रीचरित के पुरुषचरित्र एवो प्रश्न पण कथासाहित्यनी एक राजसभामां \*\* उठावायो छे ने एमां स्त्रीचरित्र चडियातुं सिद्ध थाय छे. संस्कृत ग्रुकसप्तति, शामळकृत ग्रुकब-

- २२-२३ अनुसंधान पृ०५०-५२
- २४ श्री नयसंदर विरचित रूपचंद कुंबर रास-आ.का.म. औ. ६ मां

२० वसुदेव हिंडी भाषान्तरकार डॉ. संडेसरा पृ. ५७-५८

२१ शोध अने स्वाध्याय~ए. २२४ थी २३४

होतेरी अने असंख्य रासकृतिओ, कथाकोषादिमां स्त्रीचरित्रना कथानको आलेखायां छे. भ्रष्ट चारित्र्यवाळी स्त्री पोताना प्रेमी साथे रंगरागमां डूबेली होय प ज वखते पति, सासु, ससरो, दियर, नणंद के शोक्य आवी चडे ने ए घोबण, कोल्ल, काल्ल, रवारण, सुतारण, जाटण, कण-बल के राजराणी कोई एवो अद्भुत तोड काढे के पोते ने चार तो बची जाय, पण जोई जनार जो ससरो होय ने नूपुर जेवी साबिती लई आज्यो होय तोय जूठो पडे,<sup>84</sup> जेठ ने ससरो, होय तो पेली स्त्री बधुं नणंद माथे ढोळे ने तेरी वी चूप और मेरी बी चूप थई जाय,<sup>86</sup> सासु होय तो एने घरार सती यई मरखुं पडे<sup>90</sup> ने जोनार पति होय तो धूणती पत्नी ने ज्वालामुखी मानी पूजवा लागे ने क्वचित आनंदविभोर बनी पत्नी ने पत्नीना प्रेमीने खाटलामां बेसाडी राखे, माथे खाटलो पण उपाडी ले.<sup>90</sup>

स्त्रीनी कुटीलता अने कुनेहना आ किस्साओ मध्यकालना श्रोता माटे, नीति नाकतुं टेरवुं चडेछुं न होय एवा आजना श्रोता माटे पण, खडखडाट हसवातुं निमित्त पूरूं पाडे छे. क्षचित अपवादरूपे पति पत्नीनी चालचल्यत पामी जतो होय छे ने पचावी पण जतों होय छे. 'कुमारपाल प्रतिवोध' नी एक कथामां पति नाग पत्नीना चारित्र्यनी कलोटो करवा मजूरना वेशमां पत्नी ने मळे छे. पत्नी एना सूळीए चडेला जारने हारतोरा करवा जतां पति-ने मजूर तरीके राखी रूपियो आपवानु ठरावे छे. राते एना बीजा जार जोडे झघडी थतां पत्नी जारनुं खून करी पेला मजूर पासे बोजो रूपियो ठरावी शबने वगे करवानुं ठरावे छे. काम पतावी मजूर चाल्यो जाय छे. ए पछी पती-परनी यूत रमे छे तेमां पति वे रूपिया हारे छे. पत्नी एनी मागणी करे छे त्यारे पति कहे छे, 'बे रुपिया वसूल-एक फूल उपाडवानो ने एक शव दाटवानो'. मोटामागनां कथानको नीति अने रुचिनी दृष्टि चित्तने पतन्त करवाने बदले क्षेत्र करे.

संहोदानापना मनावान गांव परि वर्ष उड्ड परिप्र कर कर कर कर कर पर पर पुंड पूछा इंखे एवां पण छे. केटलाकमां चित्तभां मधुरता ने हळवाश उभराय एवी निर्दोषता पण होय छे. एक युवान पत्नीना वृद्ध पतिना घरमां अचानक चोर आवी चडतां क्यारेय आवेशयी न मेटती पतने पतिने वळगी पडी. 'आलिंगनं तत्र दुर्ल्भ' ना लाभयी खुरा थयेला वृद्ध पतिए चोरने बक्षीस आपी." आवुं एक अन्य कथानक ओ हेन्रीनी वार्ताना अंत जेवुं छे. पंचतंत्र अने शामळकृत श्रूक्वहोतेरीमांनी दशमी वार्तामां नरभेकुंबर राजाना खवासने साधी राषानो पाळेलो मार खाय छे. राजाए आनी तपास करी. मालणे राजाने वात करी ने राजाने छुपावी नरभेकुंवरने फुलावी एना मोढामांथी आखी वात कढावी. छेक छेरले नरभेकुंवरने दाळमां काळुं लगतां गुलाट मारी, 'ने पछी तो बाइ हुं बागी गई' 'जागी गइ एटले ग्रु ?' 'एटले ग्रु बीर्जु ? मने स्वप्नु आव्युं'तुं, तेनो तने आ वात करी. वाकी मांकड मच्छरने मारतां अच-काईए एवा वाणिया ते कंइ मोर-कूकडां खातां हरो ?'

स्त्रीचरित्रनां कथानकोनी परंपरा अरयन्त प्राचीन छे. संसारनी असारता दर्शाववा अने मोहमायाथी मुक्त करवानी मनोवैज्ञानिक दबनी शोकट्रीटमेन्ट आपवा माटे बौद्ध अने जैन घारामां स्त्रीनी चंचलता अने शिथिलतानां निदर्शनरूप आवां पुष्कळ कथानको कहेवायां छे. बौद्ध

```
२५ नूपुरपंडिता-यशोविजयकृत जंबुस्वामीरास, शामळमां २२मी वार्ता
```

```
२६ शामळकृत सूडावहोतेरीमां ७मी वार्ता
```

**২৬ হজন ২৩**দী ৰাৰ্না

\$Z

```
२८ एजन ३जी, पंचतंत्रमां पण छे
```

```
२९ पंचतंत्र-डॉ. सोडेवरा, पृ०३०७, कथा.स.सा.-टोनी-पेन्झर भाग-५-पृ.१•६
```

भारामां कुणालजातक (५३६ तथा ६१-६६)मां स्त्रीचरित्रनां कथानको छे. जैत्तधारानां प्रन्थोन् मां तो स्त्रीचरित्रनां असंख्य कथानको छे. आवश्यक चूर्णी अने कथा स. सा. (२.५.९२-१११) मां आवतुं आ कथानक जुओ :

कोई स्त्री प्रेमी के पतिनो पैसी रूई भागी. रस्तामां चोर मळचें. पेली स्त्री बोली, 'धन तुं तारे लइ जा. मारे तो पति साथे कलह थयो होई मरवुं छे.' चोर मोळवाई स्त्रीने आपघात करवानो गाळियो करी आपे ने एमां माधुं केम मूकवुं ए देखाडे के स्त्री तक झडपी चोरने पूरो करे छे. थोडीवारे पति ने आवतो जोई स्त्री वृक्ष पर चडी गई. साथेनो नोकर स्त्रीने जोई गयो ने वृक्ष पर चडचो. स्त्रीए एने नजीक बोलाव्यो, 'तुं केवो सुंदर छे ?' ने चुंब-नने बहाने एनी जीम चावी गई.

शामळकृत बहोतेरीनी २२मी वार्तामां मळतुं चांपली मालणनुं ने एना ज अवतार जेवुं एरेबियन नाइट्सनी सिंदबादनी सफरमां आवतुं कथानक हास्यास्मक परिस्थिति माटे विशेष नोंधपात्र छे. जुदा जुदा प्रहरे आवी चडेलां प्रेमीओने चांपली घरमां जुदे जुदे स्थळे संताडे छे. ने छेवटे पति आवे छे. अश्ल्हील के अर्धाचकर गणाय एवा कारणे पतिने अन्यनी हाजरीनुं मान थाय छे ने संतायेला प्रेमीओनी भागमाग थाय छे तोय चांपली, 'तारा पितृ रूठीने चाल्या गया' कहीं पोतानी जातने उगारी ले छे.

# अश्लीलता ने हास्य

स्त्रीचरित्रनां कथानकोमां आवतुं हास्य क्वचित अश्ठील अने आरर्षच बनीने आवे छे. बुद्धि अने हास्य के मूर्खता अने हास्य जेम संकळायेलां छे तेम अश्ठीलता, अपर्श्व अने हास्यनो संबंध पण जूनो ने कईक स्वाभाविक कही शकाय एवो छे. संस्कृत भाणनी रचनाओ, भवाईना वेशो ने स्त्री-चरित्रना कथानकोमां अश्ठीलता अने अपर्श्व छे. चांपलो मालणना कथा-नकोमां अश्ठलिता अने अपर्श्व छे. चांपली मालणना कथानहमां खाटला नीचे छुपावेल प्रेमीनो अपान मुक्त थतां पति पूछे छे खाटला नीचे छु गंधाय छे ?' ने ए तक झडपी चांपली सडेला कोळान! बहाने प्रेमीने ऊंचकीने फेंकी दे छे. कोठीमां उपर संताडेशे प्रेमी कोठोमां नीचे न ऊतरे ए माटे चांपलीए एने कछुं छे के 'नीचे सापण छे'. पतिने लापसी खावानुं मन यतां चांपली लापसी रांधी ने तपेली कोटी पासे मूके छे. कोठीमां रहेलो प्रेमी दाझतां सुसकारे छे. उपर रहेलो प्रेमी माने छे के सारणे फूफाडो मार्यो. एने पेशाब यई जाय छे ने चांप-लीनो पति माने छे के लारणे फूफाडो मार्यो. एने पेशाब यई जाय छे ने चांप-लीनो पति माने छे के लारणे फूफाडो मार्यो. एने पेशाब यई जाय छे ने चांप-लीनो पति माने छे के लारणे फूफाडो मार्यो. एने पेशाब यई जाय छे ने चांप-लीनो पति माने छे के लारणे फूफाडो मार्यो. एने पेशाब गई जाय छे ते चांप-लीनो पति माने छे के लारणे फूफाडो मार्थी. एने वशाब गई जान पेशा-बने कारणे याय छे. प्रेमीओने पूरवानी आवी कथायुक्ति शीलकथामां पण मळे छे. त्यां शीन रक्षवा स्त्री पुरुषोने कूवामां उनारे छे. आ अरचिकर निरूपण नथी.

अपानवायुनो हास्यार्थे उपयोग उपदेशपदना एक कथानकमां भारदार रीते थयो छे. राजाए विदुधकने कह्युं के एनी मानीती राणी क्यारेय अपान मुक्त करती नथी. विदुषके हस्तां कह्युं के 'राणीजी ज्यारे आपने पुष्प के अन्य कोइ सुवासित पदार्थ आप त्यारे खातरी करजो.' ने राजानी परीक्षार्थी गणी विदुषक पर गुस्से थयां ने देशवटो आप्यो. चतुर विदुषक लांवा वांसडामां जोडानो हार भरावो नीकळ्या. कहेवानी जरूर नथी के राणीए विदुषकनी सजा माफ करी. विदुषक आटला जोडा प्रसाय एटला प्रदेशोमां फरे ने बधे एने देशवटानुं कारण कहेतुं पडे-राणीने ए केम पोषाय ? वडनालग्गनां प्राकृत पदोमां पण वैद्यादिनी जे शुंगारपूर्ण उक्तिओ छे. एमां पण अश्ली-ह्ता अने हास्यनी सहोपस्थिति छे. घटको

केटडीक कथाना घटकरूप निरूपणोमां कथानक जेम हास्य निष्यन्न करवानी शकित छे. कोदाळी, नेसरणी अने दोरडानो घटक आ प्रकारनो छे. कोई ज्योतीष के विद्वाननी साथे कोदाळी, नीसरणी अने दोरडुं ए ज्यां जाय त्यां साथे होय ज. आवां साधनो राखवानुं कारण हास्य जन्मावे छे. राजा मोज अने गांगा तेळीनी कथामां आ प्रकारनुं निरूपण छे. त्रीश वर्ष सुची विद्याभ्यास करी चूकेळो विद्वान प्रतिधानमां आव्यो ठांसी ठांसीने मरेळी विद्वा ताळवेथी नीकळी न जाय माटे माथा पर अंकुश राख्यो ने पेट फाडी बहार नीकळी न जाय ए माटे पेटे तास बांध्यो. एनी साथे एना त्रण अनुचर शिष्यो नीसरणी, कोदाळी अने खडनो पूळो ऊचकीने साथे रहेता-जेथी प्रतिस्पर्धी पराजय पामी स्वर्गमां नाशी जाय तो नीसरणी मांडीने ने पाताळमां पेसी जाय तो कोदाळीर्थ घरती खोदीने पकडो लवाय. ने पराजय बदल एना दांतमां तरणुं पकडावी शकाय.<sup>8</sup>

आने मळतुं ज निरूपण श्री पींगलशी गढवीए कहेली 'गांडा पाणी' कथामां मळे छे. ज्योतीषो पासे नोसाणी, कोदाळी अने दोग्डुं छे — एटला माटे के मूरत आकाशमां गयुं होय तो नीसरणी वडे उपर जईने, पाताळमां प्रवेश्युं होय तो कोदाळीथी खोदीने पकडी, दोरडे बांधी छावी शकाय. ए जोशीए आयाही करी के मावठुं थरों ने पाणी पडरो. जे कोई ए पाणी पीरो ते गांडु थरो. ने पाणी पडयुं, राजाए पाणी न पीवानो ढोल वगडाव्यो. जिशासाथो एके पीधुं, बीजाए पीधुं, ने आखी प्रजा थई गांडी. राजा कहे, 'हवे आनो उपाय हुं ?' प्रधान बोल्यो, 'एक रस्तो छे बापु, पाणी पीवामां हुं ने तमे वे ज बाकी छीए'. ने राजा तथा प्रधाने पण ए पाणी पीधुं रयारे सुखी थया.

## सूक्ष्म हास्य

आ कथानकमां छे तेम केटलाक सन्य मध्यकालीन कथानकोमां पण आपणे जेने नर्म Wit अने मर्म Humour कहीए छीए एवां केटलांक कथानको मळे छे. जातकनुं आ कथानक जुओ : राजा महापिंगल अखंत दुष्ट हतो. एना मृत्युथी बधा खुश थया. मात्र द्वारपाल रडवा लाग्यो. बोधिसच्चे कारण पूछतां द्वारपाल बोल्यो; 'राजा रोज महेलमां जतां- आवतां मने आठ धुंबा मारतो. उपर यमराजाने मारशे ने यमराजा एने पाछो मोकलशे तो ?- आ विचार मने रडावे छे.'

कथा स. सा. अने पंचतंत्रनी वधारानी कथामां आवतुं आ कथानक नर्मनो सुंदर नमूनो छे: कोई रोठने वीणावाद के खुश करतां रोठे कोठारीने बे हजार पण आपत्रा कह्युं. कोठारीप पैसा न आपतां वोणावाद के फरिपाद करी. रोठ बोल्यो, 'पैसा शु काम आपे ? तें जेम मने अवणसुख आप्युं एम में पण तने अवणसुख आप्युं.'

आहुं ज कथा स. सा (१, १०३) ने पंचतंत्रतो वधारानी कथामा आवतुं चांडालकन्यानुं कथानक जुओ :

कोई सुंदर चांडाल कन्या उत्तम वर वरवानी इच्छाए कोई राजा पाछळ गई. राजाए ग्स्तामां एक साधुने वंदन कर्याथी साधुने राजा करतां चडियातो मानी साधुने अनुसरी. रस्तामां

३० शोध अने स्वाध्याय पृ० ४४९

साधुए शिवलिंग पासे मस्तक नमावतां शिवने साधुथी मोटो मानी मंदिरमां रोकाई. एटलामां एक कूतराए आवी लिंग पर पेशाव कर्यों, छतां शिवे एने कर्युं न करतां कम्या कूतराने उत्तम मानती एनी पाछळ गई. कूतरो एना मालिक कोई चांडाल युवानना पग चाटवा लाग्यों, कूतरायी उत्तम पात्र मानी चांडालकन्या अंते चांडाल युवानने वरी.

बा वायो ने नळियुं खस्युं

मध्यकालीन वार्ताकारोए बुद्धिशक्ति के चातुर्य अने मूर्खतानां अतिरेकमर्या आलेखने इास्य सिद्ध कर्यु छे तेम क्वचित मानवसहज लोभ, लालच, स्वार्थ, ईर्ष्या जेवी वृत्तिने पण निमित्त बनावी छे. लोकनी गतानुर्गातक वृत्तिनं हास्यमय चित्र श्रीगोकुलदास रायचुराए नौंधेल 'वां होजीनुं शरामण'<sup>3</sup>' मां जोवा मळे छे. कोई कुंभारे गंधेडाना बच्चाने पुत्र मानी उछेर्यो ने नाम राख्युं वांकोजी गंधेडानुं मूरयु थतां मोळा कुंभारे जोशीना कह्या प्रमाणे वांकोजीनुं सरामणुं कर्यु ने मूछो मुंडावी. हजामने थयुं के वांकोजी कोई राजपुत के भाषात हरो, एथी एणे पण मूछो मुंडावी. हजाम पहोंच्यो तलाटी पासे. तलाटीए पण मूछ मुंडावी. ए कमे नगररोठ, दिवान ने छेल्ले राजाए पण मूछ मुंडावी. छेल्ले राणीना प्रश्ने मंडो फूटयो.

लोलेलेलुमां केवुं चाल्यु जाय एनुं अन्य कथानक राणीना साळानुं छे. राजानी सवारी नीकळतां एक माणसे चिट्ठी लखी राजानी पालखीमां फेंकी.

'राजा तारा राजमां ज्यां जुओ त्यां पोलं पोलं' गजाए नीचे लख्युं: 'पोल जो, त्यां पेसी जा' ने चिट्ठी पेला माणस तरफ फेंकी. पेला माणसे चिट्ठी उपाडी, वांची ने साचवी राखी. एणे मसाण पासे कोटडो बनावी मडदा पर कर लेवानुं शरू कयुं. कोई पूछे तो कहेतो; ' राणीनो साळो छुं ने मने आ अधिकार मल्यो छे.' लोको कर्यु पूछ्या गांछ्या बगर कर आपवा लाग्या. एटलामां राजकुटुं क्यां मरण थयुं ने पेठाए कर माग्यो. आ वात राजाना काने आवी. राजाए कर्यु, ' अरे कोई होय तो मारो साळो होय. रागीनो साळो शी रीते ?' पेला माणसने राजा पासे हाजर करवामां आख्यो. एणे राजाने पेली चिटी दर्शांनी. पोलनी साविती मळतां राजाए खुश थई इनाम आप्युं.

वांकोजीनुं शरामण अने राणीना साळानां कथानकमां एक तरफ टोकोनी गतानुगतिक युत्तिं परत्वे सुक्ष्म उपहास छे तो बीजी तरफ राजा प्रत्येनी भयवृत्ति केटली हढ अने व्यापक होय छे के कोई प्रजाजन एनो कोई तगास करवा के आगळ पाछळनो, शक्याशकयनो विचार करवा पण नथी रहेतुं, एनो पण निर्देश छे.

#### प्रसंगनी हारमाळा

खापरोचोर, चिकमचरित्र, लंकाकांडीय कथानक, बांको जीन रासमण जेवां कथानकोमां एक साम्य नोंधपात्र छे ते ए के आ प्रकारनां कथानको प्रसंग के परिस्थिति बच्चे सपडायेलां पात्रोनी लंबी हारमाळा होय छे. कोई एक पात्रना कारणे अन्य कोई पात्र अमुक परिस्थिति-मां मुकाय ने ए केइ करे ए रीते अनेक पात्रोनी हारमाळा सर्जाय. समन्त परिस्थितिमां मुकायेला पात्रोनी गुंथाती आवी प्रसंगमाळा हास्यने जमावे छे. आवुं खडलडाट हसावे एवं लोककथानुं आ छेल्ड देष्टांत:

३१ दालचिवडानो दायरी ले. गो. रायचुरा ए॰ ५थी १५

٩,

कोइ एक रोठने रस्तामांगी सोनामहोर भरेलो चरु मळचो. खुराखुशाल रोठ चरुने मांच्या नदीमां पेठा. नदीमां पूर आव्युं ने चरु तणाइ गयो. रोठनुं फटको गयुं, 'माया आवी एची गइ. आवो एवीं गइ' रोठ घेर आवी वारे वारे बेलिवा लागतां रोठाणीए कारण पूछयुं. रोठे वात करतां रोठाणीनुं फटक्युं, 'माया आवी एवी गइ. आवी एवी गइ'. एटलामां छोकरो आज्यो. छोकराए माताने पूछयुं. माताए चरनी वात करतां छोकरानुं पण छटक्युं, 'माया आवी एवी गइ, आवी एवी गई. '

संस्कृत, पाकृत-गलियी ते जुनी गुजराती सुधो विस्तरेलां मध्यकालीन कथासाहित्यनां कथा-नकोनां हास्यमां नर्म, मर्म, हास्य, कटाक्ष, मांडण एम लगभग वधां च प्रकारो छे, एम कहे-वामां कोई आखुक्ति लागे खरी ?

. . . .

# जैन कवि का कुमारेंसम्भव सत्यक्रत

मेघदूत की तरह कालिदास के कुमारसम्भव ने किसी अभिनव साहित्यविद्या का प्रवर्तन तो नहीं किया किन्तु उक्त काव्य से प्रेरणा ग्रहण कर जिन तीन-चार कुमारसम्भव संसंक कृतियों की रचना हुई है, उनमें जैन कवि जयशेखरसूरि का कुमारसम्भव अपने काव्यास्मक गुणों तथा महाकाव्य-परम्परा के सम्यक् निर्वाह के कारण सम्मानित पद का अधिकारी है। कालिदास इत कुमारसम्भव की भाँति जैन कुमारसम्भव का उद्देश्य कुमार (भरत) के जन्म का वर्णन करना है। लेकिन जैसे कुमारसम्भव के प्राप्ताणिक अंश (प्रथम आठ सर्ग) में काचिंकेय का जन्म वर्णित नहीं है, वैसे ही जैन कवि के महाकाव्य में भरतकुमार के जन्म का कहीं उल्लेख नहीं हुआ है। और इस तरह दोनों काव्यों के शीर्षक उनके प्रतिपादित विषय पर पूर्णतया चरितार्थ नहीं होते। परन्तु जहां कालिदास ने अष्टम सर्ग में शिव पार्वती के संभोग के द्वारा कुमारसम्भव में सुनंगला के गर्माधान का निर्देश करने के परचात् भी (६।७४) काव्य को पांच अतिरिक्त सर्गो में घरीटा गया है। यह अनावश्यक विस्तार कवि की वर्णनप्रियता के अनुरूप अवश्य है पर इससे काव्य की अन्विति नष्ट हो गयी **दे, कया** का विकासकम विश्रुंखलित हो गया है और काव्य का अन्त अतीव आकरिमक ढुंग से हुआ है।

## कविपरिचय तथा रचनाकाल

कुमारसम्भव से इसके कर्त्ता जयरोखर सूरि के जीवनवृत्त अथवा मुनि-परम्परा की कोई सूचना प्राप्त नहीं । काण्य का रचनाकाल निश्चित करने के लिये भी इससे कोई सूत्र हस्तगत नहीं होता । काण्य में प्रान्त-प्रशस्ति के अभाव का यह दु:खद परिणाम है ।

अन्य सोतों से जात होता है कि जयरोखर अंचलगच्छ के छप्पनवें पट्टघर महेन्द्रप्रमसूरि के रिष्य, बहुश्रुत विद्वान् तथा प्रतिभाशाली कवि थे । संस्कृत, प्राकृत आदि भाषाओं में निर्मित उनकी विभिन्न कृतियाँ उनकी विद्वत्ता तथा कवित्व की प्रतीक हैं । जयरोखर की उपदेश-चिन्ताम्झी की रचना सम्वत् १४३९ में हुई थी । प्रवोधचिन्तामणि तथा धम्मिलचरित एक ही वर्ष सम्वत् १४६२, में लिखे गये । कुमारसम्भव इन तीनों के बाद की रचशा है । जयरोखर की यही चार कृतियाँ प्रख्यात है । कुमारसम्भव उनकी सवाँत्तम रचना है, उनकी करित का आधारस्तम्म !

चयशेखर के शिष्य धर्मशेखर ने कुमारसम्भव पर टीका सम्वत् १४८२ में अभवमेर मण्डल के पद्यर (!) नगर में लिखी थी, यह टीका-प्रशस्ति से स्पष्ट है।

देशे सपादलक्षे सुखल्क्ष्ये पद्यरे पुरप्रवरे ।

नयनवसुवाधिचन्द्रे वर्षे हर्षेण निर्मिता सेयम् ॥

अतः सं. १४८२ कुमारसम्भव के रचनाकाल की उत्तरी सीमा निश्चित है । धम्मिल-चरित की पश्चाद्वर्ती रचना होने के कारण इसका प्रणयन स्पष्टतः सम्वत् १४६२ के उपरांत

१. आर्थरक्षित पुस्तकोद्धार संस्था, जामनगर से प्रकाशित, सम्वत् २०००

२. हीरात्मल कापड़िया : जैन संस्कृत साहित्य नो इतिहास, भाग २, ५० १६३.

हुआ होगा। ईन दो सीमा-रेखाओं का मध्यवर्ती माग, सम्वत् १४६२-१४८२ (सन् १४०५-१४२५) कुमारसम्भव का रचनाकाल है। क्रयानक

कुमारसम्भव के ग्यारह सर्गो में आदि जैन तीर्थंकर ऋषभदेव के विवाह तथा उनके पुत्र-जन्म का वर्णन करना कवि को अमीष्ट है। काव्य का आरम्भ अयोध्या के वर्णन से होता है, जिसका निर्माण धनपति कुवेर ने अपनी प्रिय नगरी अलका की सहचरी के रूप में किया था । इस नगरी के निवेश से पूर्व, जब यह देश इक्वाकुभूमि के नाम से ख्यात था, आदिदेव ऋषम युग्मिपति नाभि के पुत्र के रूप में उत्पन्न हुए थे। सर्ग के शेषांश में उनके रीशव, यीवन, रूप-सम्पदा तथा विभूति का चारु चित्रण है। देवगायक तुम्बरु तथा नारद से यह जानकर कि ऋषम अभी कुमार हैं, सुरपति इन्द्र उन्हें वैवाहिक जीवन में प्रष्टत करने के लिये तुरन्त प्रस्थान करते हैं । तृतीय सर्ग में इन्द्र नाना युवितयां देकर ऋषभदेव को उनकी संगी बहनों-सुमाला तथा सुनन्दा-से विवाह करने को प्रेरित करते हैं । उनके मौन को स्वीक्षति का द्योतक मानकर इन्द्र गे तत्काल देवताओं को विवाह की तैय्यारी करने का आदेश दिया । इसी सर्ग में सुमंगला तथा सुनन्दा के विवाहपूर्व अलंकरण का विस्तृत वर्णन 🖁 । पाणिग्रहणोरसव में भाग छेने के लिये समूचा देवमण्डल भूमि पर उतर आया, मानो स्को ही घरा का अतिथि बन गया होगा । स्नान-सज्जा के उपरान्त आदिदेव जंगम प्रासाद सच्य ऐरावत पर बैठ कर वधुराह को प्रस्थान करते हैं। चौथे तथा पांचवे सर्ग में तत्कालीन विवाह-परम्पराओं का सजीव चित्रण है। पाणिग्रहण सम्पन्न होने परें ऋषम विजयी सम्राद की भाँति घर लौट आते हैं। यहीं दस पद्यों में उन्हें देखने को ठालायित पुरसुन्दरियों के सम्प्रम का रोचक वर्णन है । छठा सगे रात्रि, चन्द्रोदय, षड्ऋरु आदि वर्णनारमक प्रसंगों से भरपुर है। ऋषभदेव नवोढा वधुओं के साथ शयनग्रह में प्रविष्ट हुए जैसे तत्त्वान्वेषी मति-स्मृति के साथ शास्त्र में प्रवेश करता है । इसी सर्ग के अन्त में सुमंगला के गर्माधान का उल्लेख है। सातवें सगे में समगता को चौदह स्वप्न दिखाई देते हैं। वह उनका कुछ जानने के लिये पति के वासगढ़ में जाती है। आठवें सर्ग में ऋषम तथा सुमंगला का संवाद है। सुमंगला के अपने आगमन का कारण बतलाने पर ऋषभदेव का सन-प्रतिहारी समस्त स्वमों को बुद्धिवाह से पकड़ कर विचार-सभा में लेगया और विचार-पंगेधि का मन्धन कर उन्हें फल रूपी मोती समर्पित किया । नवें सर्ग में ऋषम स्वमों का फल बतलाते है। यह जानकर कि इन स्वमों के दर्शन से मुझे चौदह विद्याओं से सम्पन्न चकवर्ती पुत्र की प्राप्ति होगी, सुमंगला आनन्दविभोर हो जाती है। दसवें सर्ग में वह अपने वासगृह में आती है तथा संखियों को समूचे वृत्तान्त से अवगत करती है । ग्यारहवें सर्ग में इन्द्र सुमंगला के भाग्य की सराहना करता है और उसे बताता है कि अवधि पूर्ण होने पर तुम्हें पुत्र-रत्न की प्राप्ति होगी | तुम्हारे पति का बचन मिथ्या नहीं हो सकता | तुम्हारे पुत्र के नाम से (भरत) से यह भूमि 'भारत' तथा वाणी 'भारती' कहलाएगी । मध्याह-वर्णन के साथ काव्य बहरा समाप्त हो जाता है।

## अयरोखर को प्राप्त कालिदास का दाय ः

कालिदास के महाकाव्यों तथा जैन कुमारसम्भव के तुल्नारमक अध्ययन से स्पष्ट है कि हैन कवि की कविता, कालिदास के काव्यों विशेषतः कुमारसम्भव से बद्दत प्रभावित है। कालि-

88

दास-कृत कुमारसम्भव तथा जैन कुमार-सम्भव की परिकरुगना, कथानक के संयोजन, घट नाओं के प्रस्तुतीकरण तथा काव्यरूदियों के परिपालन में पर्याप्त साम्य है । यह बात अलग 🕽 कि कालिदास का मनोविज्ञानवेत्ता भ्वनिवादी कवि वस्तव्यापारों को योजना करके भी कया-नक को समन्वित बनाए रखने में सफल हुआ है जब कि जयरोखर महाकवि के प्रवल आक-र्षण के आवेग में आग्नी कथावस्त को न संमाल सका । कालिदान के कमारसम्भव का प्रारम्भ हिमालय के हृदयग्राही वर्णन से होता है, जैन कुमारसम्भव के आरम्भ में अगोध्या का वर्णन है । कालिदास के हिमालय वर्णन के विम्ब-वैविध्य, यथार्थना तथा सरस रोलो का प्रभाव होते हए भी अयोध्या का वर्णन कवि की कवित्वरानित का परिचायक है । महाकवि के काल्य तथा जैन कुमारसम्भव के प्रथम सर्ग में कमशाः पार्वती तथा ऋषम देव के जन्म, रीशव, यौवन तथा तज्जन्य सीन्द्ये का वर्णन हैं। इत्मारसम्भव के द्वितीय स्रग में तारक के आतंक से पीडित देवताओं का एक प्रतिनिधि-मण्डल ब्रह्मा की सेवा में जाकर उनसे कर्षन-वारण की प्रार्थना करता है। जयरोखर के काव्य में स्वयं इन्द्र ऋषम को विवाहार्थ प्रेरित करने आता है . और प्रकाशन्तर से उस कमें की पूर्ति करता है जिसका सम्पादन कुमार-सम्भव के घष्ट सर्ग में सप्तर्षि ओषधिप्रस्थ जाकर करते हैं । दोनों काव्यों के इस सर्ग में एंक स्तोत्र का समावेश किया गया है। किन्द्र जहाँ ब्रह्म की स्तति में निहित दर्शन की अन्तंर्धारा उसे दर्शन के उच्च धरातल पर प्रतिष्ठित करती है, वहाँ जैन कुमारसम्भव में ऋष-भदेव के पूर्व भवीं तथा सुकृत्यों की गणना मध्व कर दी गयी है । फलतः कालिदाल के मतोत्र के समक्ष जयरोखर का प्रशस्तिगान शृध्क तथा नीरस प्रतीत होता हैं।

महाकविकृत कुमारसम्भव के तृतीय सगे में इन्द्र तथा वसन्त का संवाद पात्रों की व्या-वहारिकता, आत्मविश्वास, शिष्टाचार तथा काव्यमत्ता के कारण उल्लेलनीय है। जैन कवि ने भी इसी सगे में इन्द्र-ऋषम के वार्तालाप की योजना की है, जो उस कोटि का न होता हुआ भी रोचकता से परिपूर्ण है। इसी सर्भ में सुमंगला तथा सुनन्दा की और चतुर्थ सग में ऋषभदेव की विवाह पूर्व सज्जा का विस्तृत वर्णन सप्तम सर्ग के शिव-पार्वती के अलंकरण पर आधारित है। काल्टिंदास का वर्णन संक्षिप्त होता हुआ भी यथार्थ एवं मार्मिक है, जबकि जैन कुमारसम्भव का वरवधू के प्रसाधन का चित्रण अपने विस्तार के कारण सौन्दर्य के नलविशिल निरूपण की सीमा तक पहुँच गया है। कालिदास की अपेक्षा वह अलंकृत भी है, कुत्रिम भी, यद्यपि दोनों में कहीं-कहीं भावसाम्य अवश्य दिखाई देता है । कालिदास के काच्य में सूर्थ, ब्रह्मा, विष्णु आदि देव तथा लोकपाल शंकर की सेवा में उपस्थित होते है'। वैन कुमारसम्भव में लक्ष्मी, सरस्वती, मन्दाकिनी तथा दिक्कुमारिया वधूओं के अलंकरण के लिये प्रयाधन सामग्री मेंट करती है'। जैन कुमारसम्भव के पंचम सर्ग में पुरसुन्दरियों की चेष्टाओं का बंगन रघुवंश तथा कुमारसम्भव के सप्तम सर्ग में अज तथा शिव को देखने को लालायित कि बंगन रघुवंश तथा कुमारसम्भव के स्थम सर्ग में अज तथा शिव को देखने को लालायित कि बंगन से मर्थी मेंट करती है'। जैन कुमारसम्भव के पंचम सर्ग में अज तथा शिव को देखने को लालायित

- ४. कुमारसम्भव, ७१४३-४५.
- ५. जैन कुमारसम्भव, ३।५१-५५.

३. कुमारसम्भव, ७।९, ११, १४, २१ तथा जैन कुमारसम्भव, ४1१५, १७, ३।६४, ४।३१ आदि

#### सत्यव्रत

सम्भ्रम--चिवण' संस्कृत महाकाब्य की वह रूढि है जिसका जैन कवियों ने साम्रह तथा मनोयोग-पूर्वक निर्वाह किया है यद्यपि क्रुछ काव्यों में वह स्पष्टतः हठात् ठूँसी गयी प्रतीत होती है ।

दोनों कुमारसम्भवों में वर्ण्य विषयों के अन्तर्गत रात्रि, चन्द्रोदय तथा ऋतुवर्णन को स्थान मिला है' । यद्यपि जैन कवि के वर्णनों में कालिदास की-सी मार्मिकता द्वंदना निर्श्वक है तथापि ये जैनकुमारसम्भव के वे स्थल हैं जिनमें उत्कृष्ट काव्य का उन्मेष हुआ है । दोनों काब्यो में दैवी नायकों को मानवरूग में प्रस्तुत किया गया है भले ही जैन कवि ऋषभ-चरित की पौराणिकता से कुछ अधिक अभिभूत हो । कालिदास के कुमारसम्भव के अष्टम सर्ग का स्वच्छन्द सम्भोगवर्णन पवित्रतावादी जैन यति को याह्य नहीं हो सकता था, अतः उसने नायक-नायिका के शयनगढ़ में प्रदेश तथा सुमंगल्य के गर्भाधान के द्वारा इस ओर संयत संकेत मात्र किया है' । यह स्मरणीय है कि दोनों काव्यों में पुत्रजन्म का अभाव है, फल्ता उनके शीर्षक कथानक पर पूर्णतः घटित नहीं होते ।

नायक-नायिका के संवाद की योजना दोनों काव्यों में की गयी है । परन्तु कालिदास के उमा-बदु संवाद की गणना, उसकी नाटकीयता एवं सजीवता के कारण, संस्कृत-काव्य के सर्वोत्तम अंशों में होती है जबकि सुमंगला तथा ऋषम का वार्त्तालाप साधारणता के घरातल से उपर नहीं उठ सका है । पाणिग्रहण सम्पन्न होने के उपरान्त कुमारसम्भव में हिमालय के पुरोहित ने पार्वती को पति के साथ घर्माचरण का उपदेश केवल एक पद्य (७/८३) में दिया है । जैन कुमारसम्भव में इन्द्र तथा शत्वी कमश: वरवधू को पति-परनी के पारस्परिक सम्बन्धों तथा कर्त्तन्यों का विस्तृत बोध देते हैं । दोनों काव्यों में विवाह के अवसर पर प्रचलित आचारों का विस्तृत बोध देते हैं । दोनों काव्यों में विवाह के अवसर पर प्रचलित आचारों का निरूपण किया गया है । जैन कुमारसम्भव में उनका वर्णन बहुत विस्तृत है । कृत्रिमता तथा अलंकृति-प्रियता के युग में भो जयरोखर की शैली में जो प्रसाद तथा आकर्षण है, उस पर भी कालिदास की शैली की सहजता एवं प्राझलता की छाप है । समीक्षात्मक विश्लेषण

जैन कुमारसभ्भव के कथानक की परिकल्पना तथा विनियोग ( Conception and treatment ) निर्दोष नहीं कहा जा सकता ! फलागम के चरम बिन्दु से आगे कथानक के विस्तार तथा मूल भाग में अनुपातहीन वर्णनों का समावेश करने के पीछे समवर्ती काव्य परिपाटी का ममाव हो सकता है किन्तु यह पद्धति निश्चित रूप से कथावस्तुके संयोजन में कवि को अकोशल की द्योतक है। जयशेखर के लिये कथा-वस्तु का महत्त्व आधारभूत तन्तु से बढ़ कर नहीं, जिसके चारों ओर उसकी वर्णनात्मकता ने ऐसा बाल बुन दिया है कि यदि निश्चित का महत्त्व हो तथा है। जैन कुमारसम्भव का कथानक हतना स्वल्प है कि यदि निश्चित करा नहीं, जिसके चारों ओर उसकी वर्णनात्मकता ने ऐसा बाल बुन दिया है कि क्यासूत्र यदा कदा ही दीख पड़ता है। जैन कुमारसम्भव का कथानक इतना स्वल्प है कि यदि निरी कथात्मकता को लेकर चला जाए तो यह तीन-चार सभों से अधिक की सामग्री सिद्ध नहीं हो सकती । किन्तु जयरोखर ने उसे वस्तुज्यापार के विविध वर्णनों, संवादों तथा स्तोतों से

- ६. हम्मीर महाकाव्य, ९।५४-७१, सुमतिसम्भव (अप्रकाशित), ४।२५-३२, हीर-सौभाग्य आदि.
- ७. जैन कुमार. ६११-२२, ५२-७१., कुमारसम्भव, ७।५३-७४, ३।२५-३४
- ८. जैन कुमारसम्भव, ६।२३, ७४
- ९. वही, ५/५८-८३.

पुष्ट-पूरित कर ग्यारह सगों का विशाल वितान खड़ा कर दिया है । वर्णतप्रियताकी यह प्रवृत्ति काव्य में आदान्त विद्यमान है । प्रथम छह सग अयोभ्या, काव्यनायक के शैशव एवं यौवन, वधुश्नों के अलंकरण, वैत्राहिक रीतियों, रात्रि, चन्द्रोदय, घड ऋनु के वर्णनों से भरे पड़े है । यह ज्ञातन्य है कि काव्य के यतिंकचित् कथानक का मुख्य भाग यहीं समाप्त हो चाता है । यह ज्ञातन्य है कि काव्य के यतिंकचित् कथानक का मुख्य भाग यहीं समाप्त हो चाता है । यह ज्ञातन्य है कि काव्य के यतिंकचित् कथानक का मुख्य भाग यहीं समाप्त हो चाता है । रोष पांच सगों में से स्वप्नदर्शन (सप्तम सगे) तथा उनके फल-कथन (नवम सगे) का ही मुख्य कथा से सम्बन्ध है । आठवें तथा नवें सगों की विध्यवस्तु को एक सर्ग में आसानी से समेटा जा सकता था । दसवां तथा ग्यारहवां सगे तो सर्वया अनावस्थक है । यदि काव्य को नौ सगों में ही समाप्त कर दिया जाता तो शायद यह अधिक अन्वितिपूर्ण बन सकता । ऋषभदेव के स्वप्नफल बताने के परचात् इन्द्र द्वारा उसकी पुष्टि करना न केवल निरर्थक है, इससें देवतुल्प नायक की गरिमा भी आहत होती है । इस प्रकार काव्यकथा का सूक्ष्म तन्तु वर्णन-स्फीति के भार से पूर्णनः दव गया है । वस्तुतः काव्य में इन प्रासंगिक-अप्रासंगिक वर्णनों की हो प्रधानता है । मूल कथा के निर्वाह की ओर कवि ने बहुत कम भ्यान दिया है। उसके लिये वर्ण्य विषय की अपेक्षा वर्णन शैरली प्रमुख है !

मानव-हृदय की विदिध अनुभूतियों का रसात्मक चित्रण करने में जयशेखर सिद्धहस्त है, जिसके फलस्वरूप कुमारसम्भव सरसता से आई है। शास्त्रीय परम्परा के अनुसार शृंगार को इसका प्रमुख रस माना जा सकता है यद्यपि अंगी रस के रूप में इसका परिणाम नहीं हुआ है। जैम कुमारसम्भव में शृंगार के कई सरस चित्र देखने को मिलते हैं। काव्य में शृंगार की मधरता का परित्याग न करना पवित्रतावादी जैन कवि की बौद्धिक ईमानदारी है।

ऋषभदेव के विवाह में आते समय प्रियतम का स्पर्श पाकर किसी देवांगना की मैथुनेच्छा जाग्रत हो गयी । भावोच्छ्वास से उसकी कंचुकी टूट गयी । वह कामवेग के कारण बिह्वल हो गयी, फलतः वह प्रिय को मनाने के लिये उसकी चाटुता करने लगी ?

उपात्तपाणिस्त्रिद्शेन वल्लभा अमाकुला काचिदुर्दंचिकंचुका !

धृषस्यया चाटुशतानि तन्वती जगाम तस्यैव गतस्य विघ्नताम् II४/१०

नवविवाहित ऋषभकुमार को देखने को उत्युक एक पुर-युवति की अधवंधी नीवी, दौइने के कारण खुल गयी | उसका अधोवस्त्र नीचे खिसक पडा, किन्तु उसे इसका भान मी नहीं हुआ | वह प्रेम पगी नायक की झलक पाने के लिए दौड़ती गयी और जन समुदाय में मिल गयी !

> कापि नार्धयमितरलयनीवी प्रक्षरन्निवसनापि लल्डजे । नायकानननिवेशितनेत्रे जन्यलोकनिकरेऽपि समेता ॥५।३९.

काव्य में वारसच्य, भयानक तथा हास्य रस श्रुंगार के पोषक बन कर आध् हैं। ऋषभ के शैंशव के चित्रण में वात्सच्य रस की छटा दर्शनीय है। शिशु ऋषभ दौड़ कर पिता को चिपट जाता है। उसके अंगस्पर्श से पिता विभोर हो जाते हैं। हर्षातिरेक से उनकी आँखें बन्द हो जाती हैं और वे 'तात तात 'की गुहार करने लगते हैं।

दूरात् समाहूय हृदोषपीडं माद्यनमुदा मीलितनेत्रपत्र: ।

अयांगजं स्नेहविमोहितात्मा यं तात तातेति जगाद नाभिः ॥११२८

पीर युवतियों के सम्भ्रम-चित्रण के अन्तर्गत, निम्नोक्त पद्य में हास्य रस की रोचक अभि-भाकि हुई है । तूर्णिमूदद्दगपास्य रुदन्तं पोतमोतुमधिरोध्य कटीरे ।

कार्षि भावितवती नहि जज्ञे हरुयमानमपि जन्यजनैः स्वम् ॥५१४१ विभिन्न रसों के चित्रण में निपुण होते हुए भी जयरोखर अपने काव्य में किसी रस का प्रधान रस के रूप में पल्लवन करने में असफल रहे यह आइचर्य की बात है ।

जैनकुमारसम्भव के वर्णन-बाहुल्य में प्राकृतिक इश्यों के चित्रण को पर्याप्त स्थान मिला है। अवशेखर का प्रकृति-चित्रण भारवि, माघ आदि की कोटि का है, जिसमें उक्ति-वैचिग्य के द्वारा प्रकृति के अलंकृत चित्र अंकित करने पर अधिक बल दिया गया है। परन्तु जैन-कुमार सम्भव के प्रकृतिचित्रण की विशेषता यह कि वह यमक आदि की दुरूहता से आकान्त नहीं है और न ही उसमें कुरुचिपूर्ण ट्रागारिकता का समावेश हुआ है। इसलिये जयझेखर के रात्रि, चन्द्रोदय, प्रभात आदि के वर्णनों का अपना आकर्षण है। प्रकृति के ललित करना-पूर्ण चित्र अंकित करने में कवि को अद्भुत सफलता मिली है। रात्रि कहीं गजचर्माहृत तथा मुण्डमालाधारी महादेव की विभूति से विभूषित है, तो कहीं वर्णव्यवस्था के कृत्रिम मेद को मिटानेवाली कान्तिकारी योगिनी है।

> अभुक्त भूतेशतनोर्विभूति भौती तमोभिः स्फुटतारकौघा । विभिन्नकारूच्छविदन्तिदैत्यचर्मावृतेर्भूरिनरास्थिभाखः ॥६।३ कि योगिनीयं धृतनीलकन्था तमस्विनी तारकशं खभूषा । वर्णव्यवस्थामवधूय सर्वामभेदवादं जगतस्ततान ॥६।८

रात्रि वस्तुतः गौरवर्ण थी | वह सहसा काली क्यों हो गयो है। इसकी कमनीय करूपना निम्नोक्त पद्य में की गयी है । यह अनाथ सतियों को सताने का फल्ट है कि उनके शाप की ज्वाला में दह कर रात्रि की काया काली पड़ गयी है।

हरिट्रेयं यदभिन्ननामा बभूब गौर्येव निशा तत: प्राक् ।

सन्तापयन्ती तु सतीरनाथास्तच्छापदग्धाजनि कालकाया ।६०

प्रौढोकित के प्रति अधिक प्रवृत्ति होते हुए भी जयशेखर प्रकृति के सहज रूप से परा-ङ्मुख नहीं है । कुमारसम्भव में प्रकृति के स्वाभाविक चित्र भी प्रस्तुत किए गये हैं । किन्तु यह स्वीकार करने में हिचक नहीं होनी चाहिए कि प्रकृति के आलम्बन पक्ष की ओर उसका रुझान अधिक नहीं है ! षड्ड ऋतु,' प्रभात तथा सूर्योदय' के वर्णन में प्रकृति के सहज पक्ष के कतिपय चित्र दृष्टिगत होते हैं । प्रातःकालीन समीर का प्रस्तुत वर्णन अपनी स्वाभाविकता के कारण उल्लेखनीय है !

दिनवदनविनिद्रीभूतराजीवराजी-

परमपरिमलश्रीतस्करोऽयं समीर: ।

सरिदपहृतरैौत्यः किञ्चिदाधूय वल्ली—

भ्रमति भुवि किमेष्यच्छूर भीरयाऽव्यवस्यम् ॥१०।८१

कुमारसम्भव की प्रकृति मानव के सुख-दुःख से निरपेक्ष अड़ प्रकृति नहीं है । उसमें मानवीय भावनाओं एवं कियाकलापों का स्पन्दन है। प्रकृति पर स्प्राणता आरोपित करके जय-

१० जैन कुमारसम्भव, ६।५३,५९,६३

११. वही, ११।१,१०,१२

86

रोखर ने उसे मानव जगत् की भॉति विविध चेष्टाओं में रत अंकित किया है | प्रभात वर्णन के प्रस्तुत पद्य में कमल को मन्त्रसाधक के रूप में चित्रित किया है जो गहरे पानी में खड़ा होकर मन्त्रजाप के द्वारा प्रतिनायक चन्द्रमा से लक्ष्मी को छीन कर उसे पत्रशय्या पर ले जाता है |

गम्भीराम्भःस्थितमथ जपन्मुद्रितास्थं निशाया-मन्तगुञ्जन्मधुकरमिषान्तूनमाक्वच्टिमन्त्रम् । प्रातर्जातस्फुरणमरूणस्योदये चन्द्रविम्बा-दाकुष्याब्जं सपदि कमलां स्वांकतल्पीचकार ॥१०।८४

कुमारसम्भव में नर-नारी के कायिक सौन्दर्य का भी विस्तृत वर्णन हुआ है। सौन्दर्य-चित्रण में कवि ने दो प्रणालियों का आश्रय लिया है। एक ओर विविध उपमानों की योबना के द्वारा नखशिख विधि से वर्ण्य पात्र के विभिन्न अवयवों का सौन्दर्य प्रस्फुटित किया गया है, तो दूसरी ओर प्रसाधन सामग्री से पात्रों के सहज सौन्दर्य को वृद्धिगत किया गया है। कवि की उक्ति वैचिन्य की वृत्ति तथा साहरयविधान को कुशलता के कारण उसका सौन्दर्यचित्रण रोचकता तथा सरलता से मुखर है। जहाँ कवि ने नवीन उपमानों की योजना की है, वहाँ वर्ण्य अंगों का सौन्दर्य साकार हो गया है और कवि करपना का मनोरम विलास भी दृष्टिगत होता है। सुमंगला तथा सुनन्दा की शरीर-यण्टि की तुलना स्वर्ण-कटारो से करके कवि ने उनकी कान्ति की नैसर्गिकता तथा वेधकता का सहज मान करा दिया है।

तन्स्तदीया दहरोऽमरीभि: संवेतशुभ्रामलमंजुवासा। परिस्फुटस्फाटिककोशवासा हैमीकुपाणीव मनोभवस्य ।।३१६८ कुमारसम्भव की कथावस्तु में केवल चार पात्र हैं । उनमें से सुनन्दा की चर्चा तो समूचे काव्य में एक-दो बार ही हुई है । रोष पात्रों की चरित्रगत विरोषताओं का भी मुक्त विकास नहीं हो सका है । इन्द्र यद्यपि काव्य कथा में महत्त्वपूर्ण भूमिका का निर्वाह करता है पर उसके चरित्र की रेखाएँ धूमिल ही हैं। वह लोकविद तथा व्यवहारकुशल है । उसकी व्य-बहार-कुशल्ता का ही यह फल है कि वीतराय ज्छभ उसकी नीतिपृष्ट युक्तियों से बैवाहिक

बीवन अंगीकार करने को तैयार हो जाते हैं।

ऋषभदेव काव्य के नायक हैं। उनका चरित्र पौराणिकता से इस प्रकार आकास्त है कि उसका स्वतन्त्र चित्रण सम्भव नहीं। पौराणिक नायक की भांति ने माना अतिशयों तथा विभू-तियों से भूषित हैं। लोकस्थिति के परिगलन के लिये उन्होंने विवाह तो किया, किन्तु काम उनके मन को जीत नहीं सका । उनमें आकर्षण और विकर्षेग का अद्भुत मिश्रग है । काव्य की नायिका सुमंगला उनके व्यक्तित्व के प्रकाश पुंज से हनप्रभ निष्णाण जीव है । काव्य में उसके द्वारा की गयी नारी-निन्दा उसके अवचेतन में लियी हीनता को प्रकट करती है।

जैन कुमारसम्भव की प्रमुख विशेषता इसकी उदात्त एवं प्रौढ़ भाषाशैली है। संस्कृत महाकाव्य के हासकाळ की रचना होने पर भी इसकी भाषा माथ अथवां मेघविजयगणि की भाषा की भौति विकट समासान्त अथवा कष्ठसाध्य नहीं है। काव्य में बहुआ प्रसादपूर्ण तथा भावानुकूल पदावली का प्रयोग हुआ है। यदापि काव्य में विभिन्न कोटि की स्थितिय

1210

अधिक नहीं हैं किन्तु विषय एवं प्रसंग के अनुरूप उपयुक्त पदावली प्रयुक्त करने में कवि की क्षमता सन्देह से परे है । उसका व्याकरणज्ञान असन्दिग्ध है । विद्यता प्रदर्शित करने का कवि का आग्रह नहीं किन्तु छुङ् तथा लिंद, विशेषकर कर्मवाच्य में, के प्रति उसका पक्षपात स्पष्ट है '' । काव्य में कुछ ऐसे शब्द भी प्रयुक्त किए गये हैं जो नितान्त अप्रचलित हैं । कतिपय सामान्य शब्दों का प्रयोग असाधारण अर्थ में हुआ है 'े । कुमारसम्भव सुमधुर तथा भावपूर्ण सूत्तियों का विशाल कोश है । अवश्य ही इनमें से कुछ लोक में प्रचलित रही होंगी '' !

अलंकारों की सुरुचिपूर्ण योजना काव्य शैली को समृद्ध बनाती है तथा उसके सौन्दर्य में इदि करती है । इमचन्द्र, वाग्भट आदि जैनाचार्यों के विधान का उल्लंघन करके काव्य में चिवचन्घ का समावेश न करना जयसेखर की भाषात्मक सुरुचि का प्रमाण है। कुमारसम्भव में अलंकार इस सहजता से आए हैं कि उनसे काव्य-सौन्दर्य स्वत: प्रस्फुटित होता जाता है तथा भाव प्रकाशन को समर्थता तथा सम्पन्नता मिलती है । जयरोखर के यमक और रलेघ में भी दुरुहता नहीं है । दसवें सर्ग में सुमंगला की सखियों के तृत्य तथा विभिन्न दार्शनिक मतौ के रिढण्ट वर्णन में रलेघ ने काव्यत्व को अवश्य दबोच लिया है । जयरोखर ने भाषो-द्वोघ के लिये प्रायः सभी मुख्य अलंकारों का प्रयोग किया है । श्लेघ और अर्थान्तरन्यास उसके प्रिय अलंकार हैं ।

छन्दों की योजना में कवि ने शास्त्रीय विधान का पालन किया है। प्रत्येक सर्ग में एक छन्द प्रयुक्त हुआ है जो सर्गान्त में बदल जाता है। काव्य में उपजाति का प्राधान्य है। सब मिलाकर कुमारसम्भव में अठारह छन्दों का प्रयोग किया गया है।

१२ अधरैर्धरेव भूवे ।२.१७, पराभिराभिर्नवरं जिखीवे-३.५४, विबुधे फलं जंगे-४.२५, सुखं सिंधेवे किमु रत्नराशिना-९.७१, कैश्विद् जगदे तदेति-११.५,हगध्वनावामि -२.६,महीमहीन-त्वमुपासिष्ठषीध्ट ताम्-२.६७, आलम्बि रोलम्बगणैर्विलम्बः ३.४५, विभूषणं तैस्तदमानि दूष्पणम्-४.३०, युवाक्षिभृगैस्तदरामि-६.२१, हारि मा तदिद्मद्य निद्रया-१०.५२, अवेदि् नेदीयसि देवराजे ११.५९.

१३. द्रोणो-नौका, अनालम्-सम्यक्, वज्रमुखः नाघड, पुलाकी-वृक्ष, महावलम्-वायु, तृणध्वज्ञ:-बांस, वृषः-पुण्य, विज्जुल-कछिति, खण्डम्-अन, उद्धेग-सुपारी, स्मरध्वज-वादिव, संचर-घरीर, प्रान्तर-मार्ग, आदीनव:-दोष, कुलम्-आवास, भौती-रात्रि, विरोकः-किरण, अवग्रह:-विघ्न, अन्तर्गडु-निरर्थक, निन्द्यदिकू-दक्षिण दिशा, प्रश्नर्जु-हेमन्त, चूणि-अन्न, तोयार्द्री-तीलिया, पिण्डोल-झूठन, निविरीत-निविड, रजनी-हरिद्वा, ताविप:-स्वर्ग, स्तानवम्-गतिला-स, प्रमद्ररा-प्रमादिनी, महाराद:-सिंह, मार्जिता-रस,भोजन, द्युनि:-स्पूर्य, अंहति-दान ! १४ कतिरय स्वित्यां---१. यहुद्भवो य: स तदाभचेष्टित:-२.९.,२. अपा हि तातोनतया सुस्नुष्यु-२.६३, ३. स्याद् यत्र शक्तेरवकाश्चनाशः श्रीयेत शूरैरपि तत्र साम-३.१५, ४. न कोऽथवा स्वेऽवसरे प्रभूयते-४.६९, ५. रागमेषयति रागिषु सर्वम्-५.१६, ६ कालेन विना क्व सक्ति:-६.५,७. शक्तौ सहना हि सन्त:-६.२९, ८. जात्यरत्वरीक्षायां बाला: किमधिका-रिण:-७. ६८, ९. अतित्वरी विध्वक्ररीष्टसिद्धे:-८.६२, १०. अहो कठ्वं, हृदयानुयायि कला-निषीनामपि माग्यलम्यम्-६.९. ११. अहो यशो भाष्यव्योपलम्यम्-१९.११.

ya.

चैन कुमारसम्भव का वास्तविक सीन्दर्थ तथा महत्त्व उसके वर्णनों में निहित है। इनमें एक ओर कवि का सच्वा कविस्व मुखरित है और दूसरी ओर जोवन के विभिन्न पक्षां तथा व्यापारों से सम्बन्धित होने के कारण इनमें समसामयिक समाज की चेतना का स्पन्दन है। इन वर्णनों के माध्यम से ही काव्य में समाज का व्यापक चित्र समाहित हो सका है जो महाकान्य के एक बहु-अपेक्षित तत्त्व की पूर्ति करता है। इसीलिये जैन कुमारसम्भव से तत्कालीन वैवाहिक परम्पराओं, राजनीति तथा मोजन विधि से लेकर प्रसाधन सामग्री, आभू-धणों, वाद्ययन्त्रों, समुद्री व्यापार, आभनय, सामाजिक मान्यताओं, मदिरापान आदि कुरीतियो के विषय में महत्त्वपूर्ण सामग्री उपलब्ध होती है। इस प्रकार जैन कुमारसम्भव साहिरियक हव्टि से उत्तम काव्य है और इसमें युगजीवन की व्यापक अभिव्यक्ति हुई है।

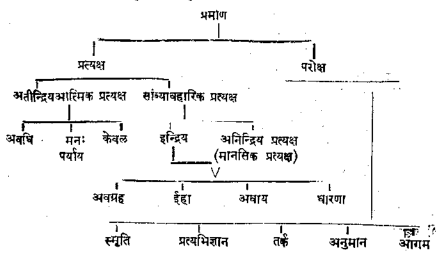
# जैन दर्शन के 'तर्क प्रमाण' का आधुनिक सन्द मीं में मूल्यांकन\* सागरमल जैन तर्क की प्रमाण के रूप में प्रतिस्थापना का परिप्रेक्ष्य

े भागतीय दर्शनों में केवल जैन दर्शन की ही यह विरोपता है, कि वह प्रमाण विवेचन में तैर्क को एक स्वतंत्र प्रमाण मानता है, फिर भी हमें इतना ध्यान अवस्य ही रखना होगा कि प्रमाण के रूप में तर्क की प्रतिस्थापना जैन न्याय की विकास यात्रा का एक परवर्ती चरण - 🕏 ितत्वार्थसूत्र अगैर दवे० आगम नन्दिसूत्र में तो हमें ज्ञान और प्रमाण के बीच भी कोई विभाजक रेखा ही नहीं मिलते है, उनमें पांचों इतनों को ही प्रमाण मान लिया गया है (मति-शुतावधिमनःपर्यायकेवलानि ज्ञानम् । तत् प्रमाणे तत्त्वार्थ०११९--१०) किन्तु दवे० आगम भगवती, स्थानांग और अनुयोगद्वार में प्रमाणों का स्वतंत्र विवेचन उपलब्ध है । उनमें कहीं प्रत्यक्ष, अनुमान और आगम इन तेन प्रमाणों की और कहों प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और आगम इन चार प्रमाणों की चर्चा मिलती है। सम्भवतः प्रमाणों का यह स्वतंत्र विवेचन आगम साहित्य में सर्व प्रथम अनुयोग द्वार में किया गया हो, क्योंकि भगवतो सूत्र में केवल उनका नाम निर्देश करके यह कह दिया गया है कि 'जहा अणुओगदारे' अर्थात् अनुयोगदार सूत्र के समान ही इन्हें यहां भी समझ लेना चाहिए '। यद्यपि इन आधारों पर नन्दिसूत्र, अनुयोगद्वार, स्थानांग और भगवती, के वर्तमान पाठों की पूर्वांगरता के प्रश्न को एक नये सन्दर्भ में विचास जा सकता है. किन्तु प्रस्तुत चर्चा के लिए यह आवश्यक नहीं है । एक विशेषता यह भी देखने को मिलती है कि स्थानांग सूत्र में इनके लिए प्रमाण शब्द का प्रयोग न होकर हेत और ब्युव-साय शब्दों का प्रयोग हुआ है। मुझे एसा लगता है कि यहां 'हेरु' का ताल्पर्य प्रामाणिक ज्ञान के साधनों से और 'व्यवसाय' का तात्पर्य ज्ञानात्मक व्यापार के स्वरूप से है । जो कि अपने लाक्षणिक अर्थ में प्रमाण चर्चा से मिन्न नहीं है। ध्यान देने योग्य दूसरी बात यह है कि स्थानांग सूत्र में व्यवसाय के अन्तर्गत केवल तीन प्रमाणों की और हेतु के अन्तर्गत चार प्रमाणों को चर्चो उपलब्ध है। इस प्रकार हम देखते हैं कि जैन न्याय में प्रमाणची के प्रसंग में भी आगम युग तक तर्क को स्वतंत्र प्रमाण के रूप में स्थापित करने का कोई प्रयास नहीं किया गया था। यदापि इसकी सम्भावना के बीज आगम साहित्य में तथा तत्वार्यसूत्र में अवश्य ही उपस्थित थे। क्योंकि नन्दीसूत्र और विशेषावस्थक माध्य में ईहा, अपोह, विमर्श, मार्गगा, गत्रेषया, समृति, संज्ञा, प्रज्ञा और मति को पर्यायवाची मान लिया गया था। इसी यकार उमास्वाति के तत्त्वार्थसूत्र एवं उसके भाष्य में भी मति, स्मृति, संज्ञा, चिन्ता और अभि-निकोध को एक ही अर्थ के वाचक माना था 8 | मेरी दृष्टि में यहां इन्हें पर्यायवाची या एकार्थशाचक कहने का तात्पर्य मात्र इतना ही है कि ये सब मतिज्ञान के ही विभिन्न रू। है। उमारनाने के तत्वार्थ माध्य में ईहा के पर्याय के रूप में भी तर्क और उत्तह इन दोनों सब्दों का साथ उल्लेज है।" क्योंकि ईहा अनगहीत अर्थ (पदार्थ) के विशेष स्वरूप \* ओल इन्डिया आरिएण्टल कान्फारन्स, २९ वें पूना अधिवेशन में पठित ।

१-से किं तं पमाणं १ पमाणे व उव्विहे पण्णत्ते तं जहा पत्त्व रखे. अणुमाणे, ओवम्मे, आगमे, जहा अणुओगदारे । -मगवती ५ा४ १९१-१९२

२-तिवेदे वनसाए पण्णत्ते तं जहा-पच्चकले, पच्चइए, अनुगामिए । स्थानांग १८५ ३→अहवा हेउ चडध्विहे पण्णत्ते तं जहा पच्चक्लं, अणुमाणे, ओवभ्मे, आगमे । स्थानांग ३३८ ४-- मतिः स्पृतिः संज्ञा चिंताऽभिनिबोध इश्यनर्थान्तरम्-तत्त्वार्थ १।१३॥ ५-- तत्त्वार्थभाष्य १।१५

को जानने की आकांश के रूप में गुण-दोष-विचारात्मक ज्ञान ज्यापार हो हैं, अतः उसका पर्याय तर्क या ऊह हो सकता है। फिए भी यहां तर्क को ईहासे प्रथक एक स्वतंत्र प्रमाण नहीं माना गया है। साथ ही 'तर्क प्रनाण' में 'तर्क' शब्दका जो अर्थ एड़ोत है यह भो यहां अनुपरियत ही है। इससे प्रमाण चर्चा के प्रसंग में तर्क शब्द का जो अर्थ-विकास हुआ है वह एक परवर्ती घटना ही सिद्ध होती है। फिर भी ये सब बातें एक ऐसी आधारमुमि तो अवस्य प्रस्तुत कर रही थी, जिसके सहारे अकलंक के द्वारा अवीं शती में तर्क को प्रमाण के पद पर प्रतिष्ठित किया जा सका । वस्तुतः तर्क को स्वतंत्र रूप से प्रमाण मानना इस-हिए आवश्यक हो गया कि उसके विना व्याप्ति प्रहण की समस्या का सही हल प्रस्तुत कर पाना सम्भव नहीं था, क्योंकि प्रत्यक्ष चाहे वह इन्द्रिय प्रत्यक्ष हो या अतीन्द्रिय मानस-प्रत्यक्ष हो, त्रैकालिक एवं सार्वलैकिक व्याप्ति का प्रहण नहीं कर सकता था ! दूसरो ओर अन्-मान तो स्वयं व्याप्ति पर निर्भेर था, अतः प्रत्यक्ष और अनुमान के बीच एक सेतु की आव-रुपता थी जिसे तर्क को प्रमाण मानकर पूरा किया गया । 'तर्क' को प्रमाण के पद पर प्रति-ष्ठित करने के साथ हो अकलंक के सामने दूसरी महत्त्वपूर्ण समस्या यह थी कि उसे संख्या बहारिक प्रत्यक्ष एवं परोक्ष में से किस प्रमाण के अन्तर्गत वर्गीकृत किया जावे ? चू कि तत्त्वार्थ-सुत्र भाष्य में ईहा का अन्तर्भाव सांग्यावहारिक प्रत्यक्ष में होता था अतः सूत्रकार के मत की रक्षा करने हेत उसका समावेश सांव्यावहारिक प्रत्यक्ष में ही होना था किन्तु प्रत्यक्ष का ही एक मेद होने की स्थित में तर्क व्याप्ति का प्राहक नहीं बन सकता या-इस हेतु उसके बीदिक, विम-शांत्मक एवं सामान्यज्ञानात्मक स्वरूप पर बल देना भी जरूरी था और यह तभी सम्भव था जबकि उसे शब्द संसर्ग से युक्त एवं ऐन्द्रिक तथा मानसिक प्रत्यक्ष से भिन्न स्वतंत्र प्रमाण माना जावे | किन्द्र ऐसे स्थिति में उसे परोक्ष प्रमाण में वर्गीकृत करना जरूरी था | अकलंक ने दोनों ही दृष्टिकोणों को रक्षा की, रक्षा हेतु यह माना कि 'तर्क' आदि जब शब्द संसर्ग से रहित होतो उनका समावेश सांव्यावह।रिक प्रत्यक्ष में और शब्द संसर्ग से युक्त हो तो उनका समा वेश परोक्ष अतज्ञान में करना चाहिए । लेकिन परम्परा की रक्षा करने का उनका यह प्रयास सफल नहीं हआ और उत्तरकालीन अनन्तवीर्य, विद्यानन्द आदि सभी जैन तार्किकों ने तर्क का समा-वेश परोक्ष अमाण में ही किया। जैन तार्किकों का प्रमाणों का निम्न सर्वमान्य वर्गकिरण तर्क का अन्तर्भाव परोक्ष प्रमाण में ही करता है ---



सागरमल जैन

सभी जैन तार्किकों ने परोक्ष प्रमाण के स्मृति, प्रत्यभिज्ञान, तर्क, अनुमान और आगम ऐसे पांच मेद किये है, केवल एक अपवाद है न्यायविनिश्चय के ट'काकार बादीराज सूरि । उन्होंने पहले परोक्ष के दो भेद किये- १. अनुमान और २. आगम, और फिर अनुमान के मूख्य और गौण ऐसे दो भेद करके स्मृति, प्रत्यभिज्ञान और तर्क का अन्तर्भाव गौण अन्तमान में किया है । जैन दर्शन द्वारा स्वीकृत इस प्रमाण-योजना का अतीन्द्रिय आरिमक प्रत्यक्ष न्याय दर्शन में योगज प्रत्यक्ष के रूप में स्वीकृत है। जहाँ तक सांध्यावहारिक प्रत्यक्ष या इन्द्रिय प्रस्यक्ष का प्रश्न है उसे सभी भारतीय दर्शनों ने प्रमाण माना है, चाहे उसके स्वरूप आदि के सम्बन्ध में थोड़ा मतमेद रहा हो । परोक्ष प्रमाणों में अनुमान और आगम को भो अधिकांश भारतीय दर्शनों ने प्रमाण की कोटि में माना है। प्रत्यभिज्ञा को भी न्याय दर्शन प्रत्यक्ष प्रमाण के एक भेद के रूप में स्वीकार करता है, मात्र अन्तर यही है कि जहाँ जैन दार्शनिक उसे परोक्ष प्रमाण का भेद मानते हैं, वहाँ न्याय दर्शन उसे प्रत्यक्ष प्रमाण का एक भेद मानता है । यथपि यह अन्तर अधिक महरवपूर्ण नहीं है, क्योंकि अकलंक ने तो उसे राब्दसंसर्ग से रहित होने पर सांब्यावहारिक प्रत्यक्ष के अन्दर्गत मान ही लिया था। अपने स्वरूप की दृष्टि से भी प्रत्यभिज्ञान में ऐन्द्रिक प्रत्यक्ष और समृति दोनों का योग होता है अतः बह आंशिक रूप से प्रस्यक्ष और आंशिक रूप से परोक्ष सिद्ध होता है । इस प्रकार हम देखते हैं कि जैन दार्शनिकों द्वारा स्वीकृत प्रमाणों में केवल स्मृति और तर्क ही ऐसे है जिन्हें अन्य दर्शनों में प्रमाण की कोटि में वर्गीकत नहीं किया गया है । न्याय दर्शन अमा और अग्रमा के वर्गीकरण में स्मृति और तर्क दोनों को ही अप्रमा अथवा अययार्थ ज्ञान मानस है। यद्यपि अन्नैभट का वर्षीकरण थोड़ा भिन्न है। वे पहले ज्ञान को स्मृति और अनुभव इन दो भागों में वर्गीकृत करते हैं और बाद में अनुभव को यथार्थ और अयथार्थ इन दो भागों में बौट देते हैं । इस प्रकार वे स्पष्ट रूप से स्मृतिं को अयथमर्थ ज्ञान नहीं मानते है, तथापि जहाँ तक तर्क का प्रश्न है वे भी उसे अयथार्थ ज्ञान में ही वर्गीकृत करते हैं । यरापि वे उसे संशय और विषर्यंय से भिन्न अवश्य मानते है । उन्होंने अययार्थ ज्ञान के तीन मेद किये हैं--- १. संशय २. विपर्यंय और ३. तर्क । इन प्रकार हम देखते है कि म्याय दर्शन तर्क को प्रमाण की कोटि में नहीं रखता है। यद्यपि यह स्वतंत्र प्रइन है कि क्या संशय, विपर्यंय और तक एक ही स्तर के ज्ञान है या भिन्न भिन्न स्तर के ज्ञान है ? क्या अयथार्थ ज्ञान का अर्थ भ्रमयुक्त या मिथ्या ज्ञान है ? किन पर आगे विचार करेंगे । चाहे न्याय दर्शन ने तर्क को प्रमाण नहीं माना हो फिर भी वह अपने घोडश पदार्थों में तर्क को एक स्वतंत्र स्थान तो देता ही है तथा व्याप्ति स्थापना में तर्क को उपयोगिता को भी निर्विवाद रूप से स्वीकार करता है। यद्यपि भारतीय दर्शनों में सांख्य-योग तथा मीमांसा दर्शन तर्क को 'प्रमाग' मानते हैं किन्त उनके तर्क को प्रमाण मानने के सन्दर्भ बिलकल भिन्त है। वह सन्दर्भ ज्ञान मीमांसा के न होकर भाषाझारूत्रीय एवं कर्मकाण्डीय है। ज्ञान मीमांसा के क्षेत्र में तो वे भी अपनी अपनी प्रमाणों की मान्यता में तर्क को कोई स्वतंत्र स्थान नहीं देते हैं। मात्र यही नहीं, मीमांखा दर्शन तो व्याप्ति निरचय में भी तर्क की उपादेयता को स्वीकार नहीं करता है। इस प्रकार हम इस निष्कर्ष पर पहुँ चते हैं कि भारतीय दर्शन में एक मात्र जैन दर्शन ही ऐसा दर्शन है जो तर्क को स्वतंत्र रूप से प्रमाण की कोटि में रखाता है।

तर्क शब्द का अर्थः

सर्व प्रथम प्रमाण के पद पर प्रतिष्ठित होने के पूर्व तर्क के अधों की जो विकास यात्रा है, उन्ह पर भी यहाँ विचार कर लेना अपेक्षित है। प्राचीन भारतीय साहित्य में तर्क छन्द का प्रयोग चिविध अर्थों में होता रहा है और अर्थों की यह विविधता ही भारतीय दर्शन में तर्क के स्वरूप के सम्बन्ध में भिन्न भिन्न धारणाओं के निर्माण के लिए उत्तरदायी भी है। यह इष्टब्य है कि शब्दों का अनियत एवं विविध अयों में प्रयोग ही उनके सम्बन्ध में गहत भारणाओं को जन्म देता है। इसलिए डॉ॰ बारलिंगे न्याय दर्शन के तर्क स्वरूप की समीक्षा करते हुए यह कहते हैं कि--It is such a loose use of words which has been responsible for mis-carriage of the true import of words and concepts (A Modern Introduction to Indian Logic p. 121) अतः तर्क प्रमाण की चर्चा प्रसंग में हमें यह भी देख लेना होगा कि तर्क शब्द के अधे में किंस प्रकार का परिवर्तन होता रहा है। अपने व्याश्व अर्थ में तर्क शब्द उस मुद्धि-व्यापार का सुचक है जिसे विमर्शारमक चिन्तन (Speculative Thinking) भी कहा जा सकता है । अभिधान राजेन्द्र कोष में तर्क के तर्कणा पर्यवलोचना, विमर्श, विचार आदि पर्यायब्राची शब्द दिये गये है । ! इस प्रसंग में उसका अंग्रेडी पर्याय रीजनींग (Reasoning) है । कठोपनिषद् के 'नैषा तर्केंग मतिरायनेया' आचारांग के 'तक्का जस्य न विज्जइ मह तत्थ न गाहिया' अयवा महाभारत के 'तर्कोऽप्रतिष्ठ:' आदि प्रसंगों में तर्क शब्द का प्रयोग इसी व्यापक अर्थ में हुआ है । तर्क का एक दूसरा अर्थ भी है-जिसके अनुसार आनुभविक एवं बौदिक आधारों पर किसी बात को सिद्ध करने, पुष्ट करने या खण्डित करने की सम्प्रण प्रकिया को भी तर्क कहा जाता है। तर्क शास्त्र, तर्क विज्ञान आदि में तर्क शब्द इसी अर्थ का सूचक है, इसे आन्वीक्षिकी भो कहा जाता है। यहाँ उसका अंग्रेजी पर्याय 'लाजिक' (logic) है। इस प्रसंग में तर्क शब्द सामान्य रूप से सभी प्रमाणों को अपने में समाविष्ट कर लेता है । त्याय दर्शन में तर्क शब्द का प्रयोग एक तीसरे अर्थ में हुआ है; यहाँ बह चिन्तन की ऐसी अवस्था है, जो संशयजनित दोलन में निर्णयाभिमुख है। इस प्रकार वह संशय और निर्णय के मध्य निर्णयाभिमुख ज्ञान है। सांख्य, योग और मीमांसा दर्शन में उसके लिए जिस ऊह शब्द का प्रयोग हुआ, उसे भाषायी-विवेक कहा जा सकता है। किन्तु जैन दर्शन के तर्क प्रमाण के प्रसंग में तर्क शब्द का प्रयोग एक चौथे अस्यन्त सीमित और निदिचत अर्थ में हुआ है । यहाँ तर्क एक अन्तःप्रज्ञात्मक (Intuitive) सुनिदिचत ज्ञान है। उसे 'सामान्य' का ज्ञान (knowledge of universals) भी कहा जा सकता है। वस्तुतः वह इन्द्रिय ज्ञान के माध्यम से अतीन्द्रिय ज्ञान के क्षेत्र में प्रवेश है। ज्ञात से अज्ञात की खोज है। यहाँ वह पाइनारय तर्कशास्त्र की आगमन'त्मक कुदान (Inductive leap) का सूचक है । वह उन त्रैकालिक एवं सार्वलीकिक सम्बन्धो का ज्ञान है, जिन्हें हम व्याप्ति सम्बन्ध या कार्यकारण सम्बन्ध के रूप में जानते हैं और जिनके आधार पर कोई अनुमान निकाला जा सकता है । यह अनुमान की एक अनिवाये पूर्व दार्त है, उसे हम विशेष से सामान्य की ओर प्रत्यक्ष से अनुमान की ओर अथवा आगमन से निगमन की ओर जाने का सेतु या प्रवेश दार कह सकते हैं । प्रमाण मीमांसा में तर्क के उपरोक्त स्वरूप की सफ्ट करते हुए कहा गया है--

उपलम्भानुपलम्भनिमित्तं स्थाप्तिज्ञानम् ऊहः---२।५

अर्थात् उपलम्भ अर्थात् यह होने पर यह होता है और अनुपलम्भ अर्थात् यह नहीं होने पर यह नहीं होता है के निमित्त से जो क्याप्ति का ज्ञान होता है वही तर्क है । दूसरे शर्कों में प्रत्यक्षदि के निमित्त से जिसके द्वारा अविनामाव सम्बन्ध या कार्यकारण-सम्बन्ध को जान लिया गया है, वही तर्क है । यह अविनामाव सम्बन्ध तथा कार्यकारण-सम्बन्ध सार्वकालिक और सार्वलेकिक होता है, अतः इसका ग्रहण इन्द्रिय ज्ञान से नहीं होता है अपितु अतीन्द्रिय प्रज्ञा से होता है, अतः तर्क प्रेन्द्रिक ज्ञान नहीं अपितु अतीन्द्रिय प्रज्ञा है बिसे हम अन्त:प्रज्ञा या अन्तर्वोध कह सकते हैं। तर्क के इस अनीन्द्रीय स्वरूप का समर्थन प्रमाण मीमासा की स्वोपज्ञ द्वत्ति में स्वयं हेमचन्द्र ने किया है। वे कहते हैं 'व्याप्तिग्रहणकाले योगीव प्रमाता' (२१५-द्वत्ति) अर्थात् व्याप्ति ग्रहण के समय ज्ञाता योगी के समान हो बाता है। तर्क अविनामाव को अपने ज्ञान का त्रिय बनाता है और यह अविनामाव एक प्रकार का सम्बन्ध है अतः तर्क सम्बन्धों का ज्ञान है। पुनः यह अविनामाव सम्बन्ध सार्वकालिक एवं सार्वलेकिक होता है, अतः तर्क का स्वरूप सामान्य ज्ञानात्मक होता है। अविनामाव क्या है और उसका तर्क से क्या सम्बन्ध है इसे स्वष्ट करते हुए कहा गया है कि-

'सहक्रमभावितो: सहक्रमभावनियमोऽविनाभावः, ऊहात् तत्रिश्चवः- (प्रमाणमीमांसा २।१०।११।)अर्थात् सहभावियों का सहभाव नियम और क्रमभावियों का क्रमभाव नियम ही अविनामाव है और इसका निरचय तर्क (ऊह) से होता है। ये सहमाव एवं क्रमभाव भी दो दो प्रकार के हैं। सहमाव के दो भेद हैं-१ सहकारी सम्बन्ध से युक्त जैसे रस और रूप तथा २ ब्याप्य-च्यापक या व्यक्तिजाति सम्बन्ध से युक्त जैसे वटत्व और वृक्षत्व । इसी प्रकार क्रमभाव कें भी दो मेद हैं १ - पूर्ववर्ती और पर्वर्ती सम्बन्ध जैने प्रोष्म ऋतुं और वर्षा ऋतु तथा २- कार्यकारण सम्बन्ध जैसे धूम और अग्नि । इस प्रकार सहचार सम्बन्ध, ब्पाप्य -ब्पापक सम्बन्ध, व्यक्तिजाति सम्बन्ध, पूर्वापर सम्बन्ध और कार्यकारण सम्बन्ध रूप नियम अविनाभाव है और जिनका निरचय तर्क के दारा होता है। इस प्रकार तर्क सम्बन्धों और सम्बन्ध-नियमों का शान है। चूंकि ये सम्बन्ध पदों के आपादन (Liplication)को स्चित करते हैं, अतः सर्क आपादन का निरचय करता है और यह आपादन व्याप्ति की अनिवार्य शर्त है, अतः तर्क व्याप्ति का आहक है, इसीलिए जैन दार्शनिकों ने कहा 'व्याप्तिज्ञानमूहः, ऊहात् तजिश्चयः ।' अमृति व्याप्तिज्ञान ही तर्क है और तर्क से ही व्याप्ति (अविनामाव आपादन) का निरचय होता है । जैन दर्शन में तर्क प्रमाण के इन लक्षणों की पुष्ठिट डा॰ बारलिंगे ने न्याय दर्शन के तुर्क स्वरूप की समीक्षा करते हुए अनजाने में ही कर दी है। उनकी विवेचना के कुछ अंश हे - "Tarka is something non-empiric 1. Tarka is that argument which goes to the root of Anumana and so is its presupposition or condition....It gives the relation between Apadya and Apadaka in its anvaya or vya ireka form. It is clearly the knowledge of the implication which is evidently pre-supposed by any vyapti. Tarka indicates the relation which is presupposed by vyapti," (see : A Modern Introduction to Indian

Logic pp 123-125) वस्तुतः तर्क को अन्तर्वोधात्मक या अन्तःप्रशारमक प्रातिम ज्ञान कहना इसलिए आवश्यक है कि उसकी प्रकृति इन्द्रियानुभवात्मक ज्ञान अर्थात् लौकिक प्रत्यक्ष (Empirical knowledge or perception ) से और बौद्धिक निगमनात्मक अन-मान ( Deductive inference ) दोनों से भिन्न 🕽 । तर्क अतीन्द्रिय ( Non-empirical ) और अति-बौदिक ( Super rational) है, क्योंकि वह अतीन्द्रिय एवं अमर्त. सम्बन्धों ( Non-empirical relations ) को अपने ज्ञान का विषय बनाता है। उसका विषय है--जाति-उपजाति सम्बन्ध, सामान्य-विशेष सम्बन्ध, कार्यकारण सम्बन्ध आदि । वह आपादन (Implication ), अनुवर्तिता ( Entailment ), वर्ग सदस्यता ( Class membership ), कार्यकारणता (Causaltiy) और सामान्यता ((Universaltiv) का ज्ञान है । वह वस्तुओं को ही नहीं, अपितु उनके तात्त्विक स्वरूप एवं सम्बन्धों को भी जानता है, इसलिए उसे आपादान का ज्ञान (Knowledge of implication) भी कहा जा मकता है। तर्क उन नियमों का द्रष्टा (यहां में द्रष्टा शब्द का प्रयोग जानबाकर कर रहा हूँ) है, जिनके दारा विश्व की वस्तुएं परस्पर सम्बन्धित या असम्बन्धित हैं, जिनके आधार पर समानय वाक्यों की स्थापना कर उनसे अनुमान निकाले जाते हैं और जिन्हें पाश्चात्य आगमनात्मक तर्कशास्त्र में कार्य-कारण और प्रकृति की समरूपता के नियमों के रूप में. तथा निगमनात्मक तर्कशास्त्र में विचार के नियमों के रूपमें जाना जाता है और जो क्रमश: आगमन और निगमन की पूर्व-मान्यता के रूप में स्वीकृत है। इस प्रकार तर्क प्रमाण की विषय वस्त तर्क शास्त्र की अधिमान्यतायें (postulates of Logic and Reasoning) है, वह प्रत्यक्ष और अनुमान से तथा आगमन और निगमन से विरुक्षण है । वह सम्पर्ण तर्क शास्त्र का आधार है, क्योंकि वह उस आपादान ( Implication ) या ज्याप्ति के शान को प्रदान करता है जिस पर निगमनात्मक तर्कशास्त्र टिका हुआ है और जो आगम-नारमक तर्क शास्त्र का साध्य है । तर्क का यही विलक्षण स्वरूप एक ओर उसे प्रत्यक्ष और अनुमान प्रमाणों से भिन्न एक स्वतंत्र प्रमाण के रूप में स्थारित करता है, दूसरी ओर उसे आगमन और निगमन के बीच एक योजक कड़ी के रूप में प्रस्तुत करता है | सम्भवतः यह न्याय शास्त्र के इतिहास में जैन तार्किकों का स्यादाद और सप्तमंगी के सिद्धान्तों के बाद एक और मौलिक योगदान है। जैन दार्शनिकों के इस योगदान का सम्यक प्रकार से मुल्यांकन करने के लिए यह आवश्यक है कि हुन विभिन्न भारतीय दर्शनों में प्रस्तुत तर्क के स्वरूप की समीक्षा करके यह देखें कि जैन दर्शन के द्वारा प्रस्तुत तर्क के स्वरूप की उनसे किस अर्थ में विशेषता है।

अन्य भारतीय दर्शनों में तर्क का खरूप ः

भारतीय दर्शनों में 'तर्क' की प्रमाणता को स्वीकार करने वालों में जैन दर्शन के साथ साथ सांख्य-योग एवं मीमांसा दर्शन का भी नाम आता है, किन्तु इन दर्शनों ने जिन प्रसंगों में तर्क की प्रमाणता को स्वीकार किया वे प्रसंग बिलकुल भिन्न हैं। सांख्य दर्शन के लिए ऊह या तर्क, वावयों के अर्थ निर्धारण में भाषागत नियमों के उपयोग की प्रक्रिया है। डा॰ सुरेन्द्रनाथ दास गुप्ता लिखते हैं 'सांख्य के लिए ऊह शब्दों अथवा वाक्यों के अर्थ को निर्धारित करने के लिए मान्य भाषागत नियमों के प्रयोग की प्रक्रिया सं. ७.१-४

विस्तिंगमुँहै: न्यायमेजरी, पूरु ५८८) । पतंजलि ने भी व्याकरण शास्त्र के प्रयोजन हेतु ऊह की मिनी को स्वीकार किया है। क्योंकि वेदादि में सभी लिंगों और विभक्तियों में मन्त्रों का कथन नहीं हुआ है अतः देवता द्रव्य का ध्यान रख कर उनमें परिणमन कर लेना चाहिए (महामाध्य १।१११) । यहां ऊह भाषायी विवेक और भाषायी नियमों के पालन से अधिक कुँक नहीं है। माधीय नियमों के आधारपर स्वरूप एवं अर्थ निर्धारित करने की प्रक्रिया वस्तुतः जेत्रेमान की ही एक रूप है, अतः तर्क अनुमान के ही अन्तर्गत है; उसका स्वतंत्र स्थान नही है। उस प्रकार इन दोनों दर्शनों में तर्क का प्रसंग ज्ञान मीमांसीय न हो कर भाषाशास्त्रीय ही हैं मिमोसा दर्शन में भी तर्क की प्रमाणता को स्वीकार किया गया है किन्तु उसका सम्बर्भ भी प्रमाण मोमांसा का न होकर विग्रद्ध रूप से कर्मकाण्ड सम्बन्धी भाषा का ही है। मीमांसा कोष में ऊह के स्वरूप के सम्बन्ध में लिखा है - 'अन्यथा अतस्य शब्दस्य अन्यथा लिंगवचन।दिभेदेन विपरिणमनम् ऊहः ।' अर्थात् मन्त्र आदि में दिये गये मूल पाठ में विनि-योग के अनुसार लिंग वचन आदि में परिवर्तन करना ऊह कहा जाता है । मीमांसा शास्त्र के सम्पूर्ण नवम अध्याय के चार पादों के २२४ सूत्रों में ऊह पर विस्तार से विचार किया मया है किन्तु सारा प्रसंग कर्मकाण्डीय भाषा शास्त्र का ही है । उसमें तीन प्रकार के उन्ह मामे गये हैं- १ मन्त्र-विषयक ऊह, २-साम विषयक ऊह और ३-संस्कार विषयक ऊह । किन्त तीनों के सन्दर्भ कर्मकाण्डीय भाषा से सम्बन्धित है। भाटट-दीपिकाकार का कथन है कि प्रकृति याग (अर्थात जिसके लिए वह मंत्र रचा गया है) में पठित मंत्र का विकृति याग में उसके अनुरूप परिवर्तन कर लेना ही ऊह है। ट उदाहरण के लिए यश कर्म में जहाँ बीहि (खाबल) हुन्य है वहां अवहनन बीहि में किया जाता है । यही यज्ञ कर्म अगर नीवार (जगहीं चावल) से किया जावे तो अवहनन नीवार में सम्पन्न होगा, यह द्रव्य विषयक ऊह है। इसी प्रकार आग्नि देवता के लिए चरु निर्वपन करते समय 'अग्नये त्या ज्राष्ट निर्वपामि' मन्त्र की प्रयोग प्रकृत है किन्तु जब अप्ति के स्थान पर सूर्य देवता के लिये चरु निर्वपन करना हों तो चतुर्थी विभक्त्यन्त सूर्य शब्द का प्रयोग करते हुए 'सूर्याय त्वा जुष्ट' निर्वपामि' मन्त्र कां प्रयोग होता है। यह मन्त्र श्रुति में पठित नहीं है किन्तुं ऊह-सिद्ध है। संक्षेप में युव एवं संस्कार आदि को सम्पन्न करते समय देवता. द्रब्य, यजमान आदि का भ्यान रखते हुए परिस्थिति के अनुरूप मंत्रों के शब्दों तथा लिंग, ववन एवं विभक्ति आदि में भौरिवर्तन कर लेना ऊह या तर्क है । इस प्रकार मीमांसा दर्शन में ऊह या तर्क का अर्थ कर्मकाण्डीय भाषा के विवेक से अधिक कुछ नहीं है ।

संक्षेप में उपर्युक्त तीनों दर्शनों में तर्क का कार्थ था तो व्याकरण सम्बन्धी नियमों का भ्यान रखने शब्द एवं वाक्य के अर्थ का निर्धारण करना है या यज्ञ-याग आदि कमों को संग्पनन करते माघायी-विवेक का उपयोग है, चाहे इन दर्शनों ने तर्क की प्रमाणता को स्वीकार किया हो किन्तु न तो वे उसे स्वतंत्र प्रमाण मानते हैं और न व्याप्ति प्रहण में उसके कोफ्दान को ही स्वाकार करते हैं।

- 4, भारतीयदर्शन का इतिहास भाग ४, ए. १९०-१९१
- 📽म्म मीमांसा कोष, प्रष्ट १६३८
- ८- तत्रोहो नाम प्रकृतावन्यथा दृष्टस्य विकृतावन्यथा भावः ।
- ९- मीमांसा दर्शन ९-२, १--१

48

न्याय दर्शन में तर्क का स्वरूप : तुलनात्मक विवेचन न्याय दर्शन यद्याि तर्क को स्वतंत्र रूप से प्रमाण नहीं मानता है, फिर भी वह उसे प्रमाण-ज्ञान एवं ज्याप्ति ग्रहण में सहयोगी अवस्य मानता है। वारस्यायन कहते हैं कि---

> तर्को न प्रमाणसंग्रहीतो न प्रमाणान्तरम् । प्रमाणानामनुग्राहकस्तावज्ज्ञानाय परिकल्प्यते ॥\*°

अर्थात् तर्क न तो स्वीकृत प्रमाणों में समाविष्ट किया जाता है और न वह पृथक्त प्रमाणे ही है किन्तु वह एक ऐसा व्यापार है जो प्रमाणों के सरय ज्ञान को निर्धारित करने में सहा-यता देता है। विश्वनाथ कहते हैं कि तर्क हेतु के व्यभिचार के सम्माव्य उदाहरणों के सम्ब-न्ध में संघाय का निवारण करता है और इस प्रकार व्याप्ति ज्ञान को अचूह बना देता है अर्थात् परोक्ष रूप से व्याप्ति प्रहण में सहायक होता है। इस प्रकार लगभग सभी न्याय-दार्शनिकं व्याप्ति प्रहण में तर्क का उपयोगिता को स्वीकार करते हैं।

न्याय सूत्र के भाष्य में वात्स्यायन" तर्क के स्वरूप को स्पष्ट करते लिखते हैं कि जिस वस्त का यथार्थ स्वरूप ज्ञात नहीं है उस विषय को यथार्थत: जानने के लिए स्वाभाविक रूप से जो इच्छा उत्पन्त होती है उसे जिज्ञासा कहा जाता है, जिज्ञासा के परचात् यह विचार उठता है कि इसका कारण यह है या वह ! इस प्रकार यहां परस्पर भिन्न दो कोटियां उप-स्थित हो जाती हैं, इन दो कोटियों में कौन सी ठीक है यह संशय या विमर्श है ? दोनों कोटियों में से यथार्थ कोटिको जानने के लिए एवं उक्त संशय से सुक्ति पाने के लिए उन संदिग्ध पक्षों में जिस ओर भी कारण की उपपत्ति दृष्टिंगोचर होती है उसी सम्भावना को तक कडा जाता है. अतः ताकिंक ज्ञान निर्णयात्मक 'यह ऐसा ही है' इस प्रकार का न होकर 'इसे ऐसा होना चाहिए' या 'यह ऐसा हो सकता है' इस प्रकार का होता है । अतः तर्क एक सम्भावनामूलक ज्ञान है । उदयन का कथन है कि 'एव' शब्दार्थ अर्थात 'यह ऐसा हो है' को विषय करती हुई किन्तु 'एव' शब्द से विहीन कारण की उपपत्ति द्वारा एक प्रेक्ष का बोधन करती हई संशय तथा निर्णय के मध्य में होने वाली सम्भावनामूलक प्रतीति उर्क का लाती है।' न्याय दर्शन में तर्क संशय और निर्णय के बीच दोलन की अवस्था हैं। यद्यपि बह निर्णयाभिमुख अवश्य होती है । संशय में प्रतीति उभय पक्ष अवगाहिनी होती है 'जैसे यह स्तम्भ है या पुरुष'। जबकि निर्णय में वह निश्चित रूप से एक ही पक्ष को प्रहथ करती है । जैसे 'यह पुरुष ही है ।' तर्क में वह निर्णयोन्मुख तो होती है किन्तु निरचयात्नक महीं चैसे 'यह पुरुष होगा या यह पुरुष हो सकता है ।' इस प्रकार हम देखते हैं कि तक शब्द को न्याय दर्शन जिस अर्थ में प्रहण करता है वह उसके जैन दर्शन में ग्रहील अर्थ मे भिन्न है । बस्तुतः न्याय दर्शन के तर्क का स्वरूप जैन दर्शन के इंहा शब्द के उपमूल 🛔 नित दार्श्वनिकों ने ईहा शब्द की जो ब्याख्या प्रस्तुत की है वह भी ठीक ऐसी ही है: 1 प्रमाणनयतत्वालोक में ईहा की परिभाषा निमन प्रकार दो गई है-'अवग्रहीतार्थावरेषाकांक्षणने

१०- न्याय सूत्र पर वारस्थायन भाष्य १।१।१। पृष्ठ ५३ न्यायसूत्र पर विदवनाथ द्वत्ति, १।१।४० न्यायसूत्र पर वारस्यायन भाष्य, पृष्ठ ३२०-२१

मीहा' (२१८) अर्थात् अवग्रह में जिस विषय का ज्ञान होता हैं उसका ही विशिष्ट ज्ञान प्राप्त करना ईहा है। मान लीजिये कि मुझे कोई शब्द मनाई दिया है-वह अवग्रह है किन्तु शब्द सुनने पर हम यह सोचते हैं कि वह किसका शब्द है, पुरुष का या स्त्री का ? यह संशय है-इस संशय से हम उस स्वर की विभिन्न स्वरों से तुलना करते हैं और यह पाते हैं कि यह स्वर पुरुष का नहीं हो सकता, स्थोंकि इसमें माधुर्य है, अतः इसे स्त्री का स्वर होना चाहिए । संशय में दोनों पलडे चगवर रहते हैं किन्तु ईहा में अन्य साधक प्रमाणों के कारण ज्ञान का छुकाव उस ओर हो जाता है, जिसका निश्चय हम अवाय (निर्णय) में करते हैं। अतः यदि हम अवाय को निर्णय कहें तो ईहा निर्णय की पूर्वावरूया होगी । चूं कि जैन दर्शन की ईहा और न्याय दर्शन का तर्क दोनों निर्णय के पूर्व की अवस्था है अतः दोनों समान है। दोनों में ही ज्ञान का स्वरूप निर्णायक न होकर निर्ण-योम्मुख ही होता है । ऐसा लगता है कि प्रमाण युग के पूर्व तक जैन दार्शनिक भी तर्क के निइचयात्मक स्वरूप की स्थापना नहीं कर पाये थे । उमास्वाति ने तत्त्वार्थभाष्य में ईहा के पर्यायवाची शब्दों में ऊह और तर्क दोनों का प्रयोग किया है। इससे हम सहज ही इस निष्कर्ष पर पहुंच सकते हैं कि प्रमाण युग के पूर्व तक न्याय दर्शन के तर्क और जैन दर्शन के ईहा के स्वरूप में कोई अन्तर नहीं था । सम्भवतः यह प्रश्न तब उपस्थित हुआ होगा जबकि ब्याप्ति के प्रहण की समस्या उपस्थित हुई होगी । ब्याप्ति का प्रहण केवल निरचयात्मक ज्ञान से ही सम्भव था । और इसलिए जहाँ जैन दार्शनिकों को ईहा से स्वतंत्र तर्क की प्रमाण के रूप में स्थापना करनी पडी, वहीं न्याय दार्शनिकों को सामान्यळक्षणा प्रत्यासत्ति के रूप में प्रत्यक्ष के ही एक नवीन प्रकार की कल्पना करनी पड़ी | जिस पर हम आगे चर्चा करेंगे | बारस्यायन ने तर्क की जो परिभाषा प्रस्तुत की थी और जैन दार्शनिकों ने ईहा का जो स्व-रूप स्पष्ट किया था, वह पादनात्य आगमनात्मक तर्क शास्त्र में स्वीकृत परिकर्दपना (Hypoth-esis) के समान है ।

जैन दर्शन की ईहा, न्याय दर्शन का तर्क और पारचात्य आगमनात्मक तर्कशास्त्र की प्राक्तस्पना-तीनों ही निर्णयाभिमुख एवं निर्णय के सम्यन्ध में मुझाव देने वाली निर्णय के पूर्व की वारस्थायें हैं और इस रूग में तीनों में समानना परिलक्षित होतो है। पारचात्य तर्क शास्त्रियों ने वैशानिक प्राक्तस्थना की व्याख्या भी इसी रूप में की है। प्राक्तरपना वह कल्पना है जिसके सत्य होने की सर्वाधिक सम्भावना होती है। यह बात प्राक्कल्पना के एक उदाहरण से स्पष्ट हो जाती है। मान लीजिये हम किसी जिले में अधिक चोरियां होने की घटना की व्याख्या करना चाहते है। हम सोचते है कि यदि इस जिले में अधिक चोरियां होती है तो या तो धहां के निवासी आपराधिक प्रवृत्ति के है, या यहां की पुलिस सजग नहीं है या लोगों में गरीबी बढ़ गई है। हम यह पाते हैं कि यहां के लोग आपराधिक प्रवृत्ति के नहीं है अन्य्या पूर्व वर्षों में भी चोरियां अधिक होती थे किन्तु ऐसी बात नहीं है। अतः यह विकह्य निरस्त हो जाता है। दूसरा विकल्प पुलिस सचय नहीं इसलिए निरस्त हो जाता है कि चोरी के लगभग सभी केस पकडे जा रहे हैं अतः हम इस निरचय की और आभमुख होते हैं कि सम्भावना पही हो सकती है कि यहां के लोगों में गरीबी बढ़ी होना चाहिये। यही सम्भावित कारण की कल्पना प्राक्तल्पना है कि यहां के लोगों में गरीबी बढ़ी होना चाहिये। यही सम्भावित कारण की कल्पना प्राक्तल्पना है कि यहां के लोगों में रारोबी बढ़ी होना चाहिये। यही सम्भावित कारण की कल्पना प्राक्तल्पना है। प्रतिकारमक हल्टि से इन्हें इस प्रकार रखा जा सकता है-

| •         | त <sup>1</sup> ⊃ सं (क <sup>1</sup> .v क <sup>2</sup> v क <sup>5</sup> )<br>(∽क <sup>1</sup> ∽ क <sup>3</sup> )          | विकल्प<br>विकल्प निषेध         |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| - <u></u> | (3क <sup>2</sup> 3, क <sup>2</sup> )<br>त¹р सं. (क <sup>5</sup> )<br>ज्वकी                                               | सम्भावित निर्णय (प्राक्कहण्मा) |
| :         | त≕तथ्य, कार्ये या घटनो (परवर्ती)<br>सं≕सम्भावना<br>क≕कारण या पूर्ववर्ती<br>⊃ ⇔कोरण सम्बन्ध आपोदन<br>v=विकल्प<br>∽ चनिषेध |                                |

इसकी व्याख्या इस प्रकार होगी - किसी तथ्य, कार्य अथवा घटना के सम्बन्ध में कुछ सम्भा वित विकल्प परिलक्षित होते हैं, एक को छोड़कर रोध सम्भावित विकल्प आनुभविक या तर्गर्कक आधार पर निरस्त हो जाते हैं अतः इम इस निर्णय की और अभिमुख होते हैं कि वह तथ्य, कार्य या घटना उम अवशिष्ट विकल्प से सम्बन्धित हो सकती है ।

इस प्रकार हम देखते हैं कि ईहा, तर्क (न्याय-दर्शन) और प्राक्कल्पना तीनों ही हमें संशय के विभिन्न विकृत्प का निरसन करते हुए किसी सर्वाधिक सम्भावित सत्य की ओर पहुंचाने का प्रयास करती है । तीनों का निर्णय सम्भावित और सुझावात्मक होता है । ु उसका भाषांयी रूप होता है---'इसे ऐसा होना चाहिये' या 'यह ऐसा हो सकता है'। किन्त तिश्कर्घ के इस भाषायी स्वरूप की एकरूपता के आधार पर हमें इन्हें एक मानने की भूल नहीं करना चाहिए | गम्भीरता से विचार करने पर यह बात स्पष्ट हो जाती है कि ये तीनों एक नहीं है। प्रथम तो यह कि इनकी विचार की विषय वस्तु मिल मिल्न है। दूसरे यह कि, ईहा, प्राक्तत्वपना और तर्क का प्रतीकात्मक स्वरूप भी एक नहीं है। सम्भवतः न्याय दार्शनिक इसी भ्रान्ति के कारण तर्क को सीधे सीधे व्यापित ग्राहक नहों मान कर मात्र सहयोगी मानते रहे। यदि तर्क का भी वास्तविक रूप सम्भावनामूलक ही है तो निश्चय ही न्याय दार्शनिकों की यह घारणा सत्य होती कि इस पद्धति से व्यापित प्रहण नहीं हो सकता है। प्रथम तो यह कि सम्भावित विकल्गों का निरछन करते हुए हमारे पान जो अवशिष्ट विकल्प रह जावेगा वह भो सम्भावित ही होगा निर्णायक नहीं । दूसरे यह कि संभावित विकल्पों के निरसन की इस पद्धति के द्वारा अविनाभाव या व्याप्ति प्रहण कभी भी सम्भव नहीं है । क्योंकिं इस बात की क्या गारन्टी है कि सभी सम्भावित विकल्पों को जान लिया गया है और उस तथ्यकी ग्याख्या के सम्बन्ध में जितने भी विकल्प हो सकते हैं उनमें एक को छोड़कर रोध सभी निर-स्त हो गये । जब तक हम इस सम्बन्ध में आदवस्त नहीं हो जाते (जोकि सम्भव नहीं है) स्याप्ति या अविनाभाव को नहीं जान सकते । तीसरे यदि यह विधि ऐन्द्रिक अनुभव पर आधा-रित है तो केवल जो कारण नहीं है उनके निरसन में ही सहायक हो सकती है, व्याप्ति आहक महीं | जैन दार्शनिकों का यह मानना कि चाहे ईहारमक ज्ञान प्रामाणिक हो किन्तु उससे न्याप्ति प्रहण नहीं होता, उचित ही है। पादचात्य तार्किकों के द्वारा कारण सम्बन्ध की खोज में प्रायकस्पना की सुझावारमक भूमिका मानना भी सही है और यदि तर्क का यही स्वरूप

### साग**रमल**ेंजन

होता तो नैयायिकों का यह मानना भी सही होता कि तर्क व्याप्ति प्रहण में मात्र रुहयोगी है। किन्तु मेरा दृष्टि में तर्क का वास्तविक स्वरूप ऐशा नहां है जैसा कि वारस्यायन एवं जयंत आदि टीकाकारों ने मान लिया है। स्वयं डा० बारलिंगे ने भी तर्क स्वरूप के सम्बन्ध में उनके इस दृष्टिकोण को समुचित नहीं माना है। वे लिखते हैं—

It appears to me that this particular function of Tarka has been overlooked by commentators of Nyaya sutra and by many other Logicians-(A Modern Introduction to Indian Logic p. 123) सर्वप्रथम तो हमें यह जान लेना चाहिए कि तर्क का विषय वस्तु का गुणों का ज्ञान या विधेय झान नहीं है, अपितु कार्यकारणसम्बन्ध, अविनाभाव सम्बन्ध या आपादान सम्बन्ध का ज्ञान है। 'यह पुरुष हो सकता' इस प्रकार के ज्ञान का तर्क से कोई लेना देना नहीं है। यह प्रत्यक्षात्मक ज्ञान है। इस समस्त आन्ति के पीछे न्याय सूत्र में दी गई तर्क की परि-भाषा की रालत व्याख्या है। न्याय सूत्र में तर्क की निम्न परिभाषा टी गई है-

अविज्ञातेखर्ये कारणोपपत्तिः तत्त्वज्ञानार्थम् ऊहा तर्कः । न्याय सूत्र ११११४० वस्तुतः यहां तर्क का तात्वर्य मात्र अविज्ञात वस्तु के यथार्थ स्वरूप के ज्ञान के लिए की गई ऊहा (वोदिक कल्पना) से नहों है । अपितु इसमें महत्त्वपूर्ण शब्द है-'कारणोपपत्तिः' वह कारण सम्बन्ध को युक्ति द्वारा होने वाला तत्त्वज्ञान है या दो तथ्यों के बीच कार्यकारणसम्बन्ध का ज्ञान है । जब तर्क कार्यकारण सम्बन्ध सुचित करता है तो फिर तर्क सम्भावना मूल्क एवं अनिश्चित ज्ञान है यह कहने का क्या आधार है ? उपगत्तितः शब्द होनं (To be proved) का सूचक है और जब कार्यकारणमाव सिद्ध हो गया तो फिर वह सम्भा-वना मूलक एवं अनिश्चित ज्ञान केसे कहा जा सकता है । दूसरे मूर्ल सूत्र में कहीं ऐसा संकेत नहीं है कि जिससे यह कहा जा सके कि तर्क सम्भावनारमक या अनिश्चित ज्ञान है । कतः नैयायिकों की यह धारणा कि तर्क सम्भावना मूलक ज्ञान है स्वतः खण्डित हो जाती है । साथ ही सूत्र में रखा गया 'तत्त्वज्ञानार्थम्' शब्द भी इस बात को सिद्ध करता है कि तर्क वस्तु के मूर्त या बाह्य स्वरूप का ज्ञान नहीं अपितु अमूर्त (Non-empirical ) स्वरूप का ज्ञान है । वह वस्तु-ज्ञान (Material knowledge) नहीं, तत्त्व-ज्ञान (Metaphysical knowledge) है ।

जैसा कि इमने पूर्व में बताया तर्क का विषय अविनामाव सम्बन्ध, कार्य-कारण सम्बन्ध, बाति-जाति सम्बन्ध, वर्ग सदस्यता सम्बन्ध आदि है । तर्क किसो धूम विशेष या अग्नि विशेष को नहीं अपितु धूम जाति और अगि जाति को अपना विषय बनाता है । क्योंकि धूम विशेष या अग्नि विशेष के हजारों उदाहरण भी व्याप्ति सम्बन्ध का ज्ञान नहीं दे सकते हैं । यद्यपि यह सत्य है कि इसके लिए विशेष का प्रत्यक्षीकरण आवश्यक है क्योंकि जैन दर्शन के अनुसार सामा-न्य विशेष से पृथक् नहीं पाया जाता है । किर व्याप्ति या अविनामाव सम्बन्ध की सिद्धि सामान्य के ज्ञान से होगी, विशेष के ज्ञान से नहीं । तर्क सामान्य का ज्ञान है । क्यायदार्श-निक तर्क की इस प्रकृति को स्पष्ट नहीं कर सके । अतः व्याप्ति यहण की इस समस्या को सुद्ध-

ई२.

झाने हेतु उन्हें सामान्यलक्षणा प्रत्यासत्ति के नाम से प्रत्यक्ष के एक नये प्रकार की कल्पना करनी पड़ी। तुल्नात्मक दृष्टि से जैन दर्शन का तर्क न्याय दर्शन के तर्क और सामान्यलक्षणा प्रत्यासत्ति के योग के बराबर है। मात्र यही नहीं जैन दार्शनिकों ने तर्क की जो व्याख्या प्रस्तुत की है वह इतनी व्यापक है कि उसमें व्यापित प्रहण के इतर साध में का भी समावेश हो बाता है। स्यादादमंजरी में तर्क की निम्न परिभाषा दी गई है--

उपतम्भानुपत्स्मसम्भवं त्रिकालाकलितसाध्यसाधनसम्बन्धाद्यालम्बनमिटमस्मिन् सम्पेव भवतीत्याद्याकारं संवेदनमुहस्तर्कापरपर्यायः यथा यावान् कडिचत् धूमः स सर्वो वह्नौ सत्येव भवतीति तस्मिन्नसति असौ न भवेत्येवेति वा ।

स्यादादमझरी २८.

उपलम्भ अर्थात् सहचार दर्शन और अनुपलम्भ अर्थात् व्यभिचार अदर्शन से फलित साध्य भाषन के त्रैकालिक सम्बन्ध आदि के ज्ञान का आधार तथा 'इसके होने पर ही यह होगा' बैसे यदि कोई धुआं है तो वह अग्नि के होने पर ही होता हैं और अग्नि के नहीं होने पर नहीं होता हैं इस आकार वाळा जो (मानसिक) संवेदन है वह ऊह है, उसका ही दूसरा नाम तर्क हैं । सभी जैन दार्शनिकों ने तर्क की अपनी व्याख्याओं में उपलम्भ ओर अनुप्रहम्भ शब्दों का प्रयोग किया हैं। सामान्यतया उपलम्म का अर्थ उपलब्ध होता हैं। लाक्षणिक इष्टि से उपलम्भ का अर्थ है एक की उपलब्धि पर दूसरे की उपलब्ध अर्थात् अन्वय या सहचार और अनुपलम्म का अर्थ है एक की अनुपलब्धि (अमाव) पर दूसरे की अनुपलब्धि (अभाव) अर्थात् व्यतिरेक । किन्तु अनुगलम्भ का एक दूसरा भी अर्थ है व्याधात के उदा-. हरण की अनुपर्खब्धि अर्थात् व्यभिचार अदर्शन । इस प्रकारे जैन दर्शन के अनुसार अन्वय, व्यतिरेक रूप सहचार दर्शन और व्यभिचार अदर्शन के निमित्त से तर्क के द्राग व्याप्ति ज्ञान होता 🕻 । यहां यह भ्यान रखना चाहिए कि अन्वय और व्यतिरेक दोनों सहचार के ही रूप है । एक उपस्थिति में सहचार है और दूसग अनुपस्थिति में सहचार है। फिर भी ये तीनों रीयें व्याप्ति के माहक नहाँ हैं क्योंकि आनुभविक तथ्य प्रत्यक्ष के ही रूप हैं (जैन दार्शनिक) अनुपढन्धि या अभाव का समावेश भी प्रत्यक्ष में ही करते हैं) अतः इनसे व्यासि प्रहण सम्भव नहीं हैं । कोई भी अनुभविक पद्धति चाहे वह अन्वय व्यतिरेक हो या उनका ही मिला जुला: कोई अन्य रूप हो, व्यासि सम्बन्ध का ज्ञान नहीं कर सकती है । पाश्चात्य दार्शनिक ह्यम ने भी इस बात को स्पष्ट करने का प्रयास किया है कि अनुभववाद या प्रत्यक्ष के माध्यम-**से कार्यकारण ज्ञान अर्थात् व्याप्तिज्ञान सम्भव नहीं है । प्र**त्यक्षाधारित आगमन कमी भी शार्षकालिक और सार्वदेशिक सामान्य वाक्य की स्थापना नहीं कर सकता है । इसलिए जैन वार्शनिकों ने तर्क की परिभाषा में अन्वय व ब्यतिरेक एवं व्यभिचार अदर्शन रूप प्रत्यक्ष के तैभ्यों को कैवल ब्याप्ति का निमित्त या. सहयोगी मात्र माना । उनके अनुसार वस्तुतः व्याप्ति का प्रहण डेन आकारिक (मानसिक) संवेदन से होता है जो बैकालिक साध्य-साधन सम्बन्ध की अपना विषय बनाकर यह निर्णय देता हैं कि 'इसके होने पर यह होगा' । तर्क की उपराक्त परिभाषा में महत्वपूर्ण शब्द है-'इति आकारं संवेदनं उत्रहः तर्कापरपर्यायः'।

, इस प्रकार व्याप्ति ज्ञान के प्राहक तर्क में एक अन्तःप्रज्ञारमक तत्त्व होता है जो प्रत्यक्ष के अनुभवों को अपना आधार बनाकर अपना त्रैकालिक निर्णय देता है या सामान्य की स्थापना करता हैं।

तर्क तथा आगमन की प्रकृति को लेकर अभी काफी विवाद चल रहा है। डा॰ गरलिंगे तर्क को आपादन (Implication) या निगमनात्मक मानते हैं । उन्होंने चडी गम्भीरता के साथ इस मत का प्रतिपादन अपने प्रन्थ Modern Introduction to Indian Logic में किया है ! इसके विपरीत डा॰ भारदाच ने विश्व दर्शन कांग्रेंस के देहली अधिवेशन में पठित अपने तिवन्ध में न्याय सूत्र के टीकाकारों के मत की रक्षा करते हुए तर्क को न्यभिचारशंका प्रतिबन्धक (Tarka as contrafactual conditional) माना है जो कि उसके आगमनात्मक पक्ष पर बल देता है। किन्तु ऐसा तर्क व्याप्ति याहक नहीं बन सकता केवल सहयोगी बन सकता अतः उसमें अन्तःप्रशात्मक पक्ष को स्वीकार करना आवरयक है। स्वयं डा॰ बारलिंगे ने तर्क को अनान्मभविंक (Non-empirical) माना है। वस्तत: व्याप्तग्रहण के लिए एक अनान्भविक पद्धति चाहिए । इसीलिए न्याय दार्शनिकों ने व्याप्ति ग्रहण का अन्तिम एवं सीधा उपाय सामान्यउक्षणा प्रत्यासत्ति को माना जो कि अनानुभविक एवं अम्दःप्रज्ञात्मक है । डा॰ जारलिंगे ने भी रुवयं इस बात को स्वीकार किया है । वे लिखते ह- It is not also ordinary perception because there is no Indriva sannikarsha with smoke in all the cases. उन्होने इस बात को भी स्पष्ट किया है कि अमूर्त जाति सम्बन्घ के ज्ञान के लिए ऐसी हो अनानुभविक पद्धति आवश्यक है। जैन दार्शनिकों ने तर्क को एक अतीन्द्रिय अर्थात ऐन्द्रिक अनुभवों पर आधारित किन्त उनसे पार जाने वाला, उनका अतिक्रमण करने वाला मानकर इस आवश्यकता की पूर्ति कर ली है। डा॰ प्रणवकुमार सेन ने विश्व दर्शन परिषद् के देहली अधिवेशन में प्रस्तुत अपने लेख में इस बात का स्पष्ट संकेत किया है कि समस्या चाई आगमन की हो या निगमन की. बिना अन्तः प्रज्ञात्मक आधार के मुलझाया नहीं जा सकता है (देखिये Knowledge, Culture and Value pp. 41-50) जैन दार्शनिकों के अनुसार व्यक्त और जाति में कर्यचित अभेद है अतः तर्क अपनी अन्तःप्रज्ञात्मक शक्ति के द्वारा विशेष के प्रत्यक्षीकरण के समय ही सामान्य को भी जान छेता है और इस प्रकार विशेषों के प्रत्यक्ष के आधार पर सामान्य वाक्य की स्थापना कर सकता है। यह कार्य अन्तःप्रज्ञा या तर्क के अतिरिक्त प्रत्यक्ष अनमान आदि किसी भी अन्य प्रमाण के द्वारा सभ्भव नहीं है । ईहा का स्वरूप और तर्क से उसकी भिन्नताः

यह सरय है कि जैन दार्शनिकों ने प्रारम्भ में ईहा और तर्क को पर्यायवाची माना था किन्दु प्रमाण युग में ईहा और तर्क दोनों स्वतन्त्र प्रमाण मान लिये गये थे । यद्यपि यह प्रस्त स्वतन्त्र रूप से विचारणीय अवश्य है, कि जैन दार्शनिकों ने ईहा के स्वरूप को, बिस रूप में प्रस्तुत किया है, उस रूप में क्या उसे प्रपाण माना जा सकता है ? क्योंकि ईहा निर्णयात्मक ज्ञान न होकर मात्र ज्ञान प्रक्रिया (process of knowledge) है । बैन दर्शन में प्रत्यक्ष से अनुमान तक की ज्ञान प्रक्रिया का कम इस प्रकार है--

### जैनदर्शन में तर्कप्रमाण

ऎन्द्रिक संवेदन---अवग्रह----संशय---ईहा----अवाय----धारणा-----स्मृति----प्रत्यभिज्ञा------तर्क----अनुमान

इसमें संशय और धारणा को छोड़कर रोष सभी को प्रमाण माना है- यद्यपि ये किस भयें में प्रमाण है यह एक अलग प्रश्न है- जिस पर किसी स्वतन्त्र निजन्ध में विचार किया जा सकता है, किन्तु मैं अभी इस प्रश्न को हाथ में लेना महीं चाहूँगा । यहाँ मूल प्रश्न यह है कि ईहा से स्वतंत्र तर्क को प्रमाण क्यों मानना पड़ा- मेरी दृष्टि में इसका मूल आधार ग्यासि प्रहण की समस्या ही रहा होगा । अनुमान के लिए ज्याप्ति प्रहण एक अनिवाय पूर्व शर्त ( Precondition ) है और ईहा से ब्याति यहण सम्भव नहीं था । प्रमाण मीमांसा में ईहा की चर्चा के प्रसंग में यह प्रश्न उठाया गया था कि यदि ईहा और तर्क एक ही अर्थ के द्योतक हैं तो फिर ईहा से पृथक् तर्क को पृथक् प्रमाण क्यों माना यया ? इसके उत्तर में कहा गया कि ईहा वर्तमान में उपस्थित अर्थ को ही अपना विषय बनाती है, अतः उसके आधार पर बैकालिक व्याप्ति सम्बन्ध का ज्ञान सम्भव नहीं है । पुनः ईहा प्रत्यक्ष के विषय को अर्थात मूर्त वस्तुको ज्ञान का विषय बनाती है, किन्तु व्याप्ति ज्ञान या कार्य-कारणभाव , या जाति के प्रत्यय अमूर्त है, अतः वे ऐन्द्रिक ज्ञान के विषय नहीं बनते । तर्क एवं ईहा के स्वरूप में भी अन्तर है- (र) सर्वप्रथम ईहा विरोध का झान है जबकि तर्क सामान्य का शान है, (२) दूसरे ईहा वस्तुके गुण धर्मों का ज्ञान है जबकि वर्क सम्बन्धों का शान है, (३) तीसरे इंहा निर्णय के पूर्व की या संशय और निर्णय के मध्य निर्णयोन्मुख दोलन की अवस्था है जबकि तर्क निर्णयात्मक है, (४) चौथे ईहा ऐन्द्रिक और नौद्धिक ज्ञान है जबकि तर्क में अन्तः प्रज्ञा का तत्त्व होता है, (५) पांचवे ईहा वर्तमान काछिक ज्ञान है जबकि तर्क त्रैकालिक ज्ञान है । इस प्रकार ईहा और तर्क में पर्याप्त अन्तर है, क्योंकि जहाँ तर्क व्याप्ति-प्राहक है वहाँ ईहा व्याप्त-प्राहक नहीं है । अतः तर्क को ईहा से स्वतन्त्र प्रमाण इसलिये मानना पड़ा कि ईहा का अन्तर्भाव तो लोकिक प्रत्यक्ष में होता है, जबकि तर्क का अन्तर्भाव परोक्ष ज्ञान में किया गया है। अतः दोनों को अलग अलग प्रमाण मानना आवश्यक हैं।

ईहा का प्रतीकारमक स्वरूप भी तर्क से भिन्न है। ईहा के पूर्व जो संशय होता है वह कार्य-कारण, अविनामाव या आपादन के सम्बन्ध में नहीं होकर केवल विधेय के सम्बन्ध में होता है। जैसे 'यह स्वर स्त्री का है या पुरुष का ?' 'यह स्तम्भ है या पुरुष ?' ऐसे वाक्यों में होता दे। जैसे 'यह स्वर स्त्री का है या पुरुष का ?' 'यह स्तम्भ है या पुरुष ?' ऐसे वाक्यों में होता दे हा जो से मी होता है कि विधेय के इन वैकल्पिक वर्गो में उद्देश्य किस वर्ग का सदस्य है ? अतः ईहा का जो सुझावात्मक निर्णय होता है वह आपादान के बारे में न होकर वर्ग-सदस्यता या विधेय-सम्बन्ध के बारे में होता है। उसका प्रतीकात्मक रूप होता है-

उ, Ck. (वि, Vवि,)— संशय

सै = सम्भावना दि≕ विधेय-सम्बन्ध या वर्ग-सदस्यता ∽ = निषेघ

इस प्रकार प्रतीकात्मक दृष्टि से विचार करने पर तीनों की भिन्नता स्पष्ट हो जातो है । तर्क का संदाय-निवर्तक स्वरूप :

न्याय दार्शनिक तर्क को संशय निवर्तक मानते हैं, किन्तु जैन दार्शनिकों ने स्पष्ट रूप से तर्क के इस स्वरूप पर प्रकाश नहीं डाला है। इसका कारण यह हो सकता है कि उनके अनुसार तर्क व्याप्ति प्राइक है, अतः संशय का निवर्तन उसकी पूर्व अवस्था ही हो सकती है. स्वरूप नहीं । उन्होंने इस प्रक्रिया का अन्तर्भाव अनुपलम्म में कर लिया है । सहचार र्ट्यान के पश्चात जो विकल्प या संशय बनते हैं उनका निरसन व्यभिचार अदर्शन से हो जाता है। जहाँ तक न्याय दार्शनिकों का प्रश्न है वे स्पष्ट रूप से तर्क को 'क्वचिच्छ्छा-निवर्तक' कहते है अतः इस सम्बन्ध में विचार करना अपेक्षित है कि तर्क किस प्रकार के संशय को छिन्न करता है। यह स्पष्ट किया जा खुका है कि तर्क विषेय सम्बन्ध का जान तर्स है. अतः उसके द्वारा जिन संशयों को छिन्न किया जाना है वे इस रूप में नहीं होते कि यह स्तम्भ है या पुरुष ? अथवा यह स्वर स्त्री का है या पुरुष का ? अतः तर्क में संशय का प्रतीकारमक स्वरूप त, दिंव (क, Vक, ) ऐसा नहीं है । यहां संशय वस्तु के स्वरूप के बारे में न होकर आपादन, अविनाभाव और कार्य-कारण आदि के सम्बन्धों के बारे में होते हैं । जब संशय सम्बन्ध के बारे में ही होता है उसका प्रतीकारमक स्वरूप निम्न होगा (हे 🖸 सा) 🗸 🕫 (हे 📮 सा) । यहाँ विकल्प व्याप्ति के होने या नहीं होने के बारे में ही होता है । इस संशय का निवर्तन तभी हो सकता है जब हेतु (धूम) साध्य (अग्नि) के अभाव में भी कहीं उपलब्ध हो । प्रश्वक्ष में ऐसा उदाहरण नहीं मिलने से अर्थात व्यभियार के अदर्शन से संशय छिन्न हो जाता है। क्योंकि यदि भूम और अग्नि में अविनामाव नहीं होता तो अग्नि के अभाव में भी कहीं धूम उपलब्ध होता अर्थात् 'हे. जसा' अथवा 'जसा. हे' का उदाहरण मिलना या चुंकि ऐसा उदाहरण नहीं मिला है अतः उनमें व्याप्ति है। न्याय दर्शन तर्क को केवल संशय छेदक मानता है किन्तु जैन दर्शन व्याप्ति प्राहक के रूप में उसके निश्चयात्मक एवं विधायक कार्य को भी स्पष्ट कर देता है । जैन दार्शनिक यह मानते हैं कि अनुपलब्धि अर्थात व्यभिचार अदर्शन से संदेह का निवर्तन हो जाने पर जो शान होगा वह निश्चयारमक हो होगा । अतः यदि तर्क संशय निवर्तक है तो वह उसी समय व्याप्ति प्राहक भी है ।

#### तर्क का प्रतीकात्मक स्वरूप

तर्क का कोई प्रतीकारमक स्वरूप निदिचत कर पाना इसलिए कठिन है कि वह एक कुदान (leap) की अवस्था है। विशेषों के ज्ञान के आधार पर हम सामान्य वाक्य की स्थापना अवस्य करते हैं। किन्तु इसका कोई नियम नहों बताया जा सकता है, यह अन्त:प्रज्ञा की आस्वस्ति है। पास्चात्य तर्क शास्त्र में जिन कार्य-कारण सम्बन्ध के ज्ञान के वाधार पर या प्रकृति समरूपता के नियम के आधार पर सामान्य के ज्ञान का दावा किया बाता है, बह भी आनुभविक आधार पर तो सिद्ध नहीं होता है। ब्यूम ने इसीलिए दसे एक विदवास (Belief) मात्र कहा था, फिर भी यह न तो अन्ध विश्वास है और न साधारण विद्यास ही, अपित वह हमारो अन्तःप्रज्ञा की आश्वस्ति **दे । एक विवेक** पूर्ण बौद्धिक अवस्था है। जिसकी सत्यता के बारे में हमें कोई अनिश्चय नहीं । यदि हम तर्क के इस स्वरूप को मान्य करते हैं तो उसे कोई प्रतीकात्मक रूप देना कठिन है- किन्तु जैन दार्शनिकों ने 'व्याग्निज्ञानमूहा' कहकर प्रमाण और प्रमाणफल में अमेद मानते हुए तर्क का तादात्म्प व्याप्ति ज्ञान से किया है अतः व्याप्ति ज्ञान की जो प्रक्रिया है उसी आधार पर तर्क के प्रतीकात्मक स्वरूप का निर्धारण किया का सकता है---

१-हे. सा – सहमाव एवं क्रम भाव का अन्वय दृष्टान्त – भावारमक उपलम्भ २-असा. अहे – सहभाव एवं क्रम भाव का अन्वय व्यतिरेक दृष्टान्त— अभावात्मक उपलम्भ

३-०० (हे.० सा). ० (० सा. हे)-व्यभिचार अदर्शन - अनुपलम्भ

४-...सं(हें सा) - व्याप्ति सुझाव

५--(हे⊃ सा)∨∽ (हे ⊃ सा)- संशय

६-०० (० सा.हे) संशय निरसन - व्यभिचार अदर्शन के आधार पर

७-.:० सा⊃ ० हे व्यारित(अमावारमक)

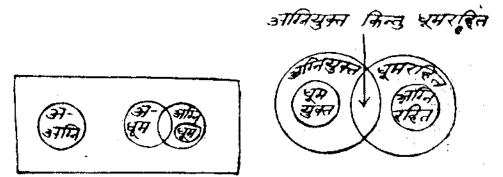
८-हे सा व्याप्ति(भावारमक)

জৰকি—

हे-हेतु सा--साध्य • --सहभाव,और ▷ --आपादन ∞ -निषेष ∞ ⊇ =-आपादान निषेष, ग्याप्ति निषेष

इसे निम्न टोस उदाइरण से भी स्पष्ट किया जा सकता है--याद हम वह परम्परावत उदाहरण ठें जिसमें धुआं हेतु है और अग्नि साध्य है तो सर्वप्रथम (१) धुआं के साथ अग्नि का सहवार देखा जाता है (यरसरवे यरसरवं इत्यन्वयः) फिर (२) अग्नि के अभाव में धुएँ का भी अभाव देखा जाता है (यदमावे यदमावः इति व्यतिरेकः) | इस प्रकार अन्वय और व्यतिरेक दोनों में सहचार देखा जाता है (यदमावे यदमावः इति व्यतिरेकः) | इस प्रकार अन्वय और व्यतिरेक दोनों में सहचार देखा जाता है (यदमावे यदमावः इति व्यतिरेकः) | इस प्रकार अन्वय और व्यतिरेक दोनों में सहचार देखा जाता है पुनः (३) ऐसा कोई भी उदाहरण नहीं देखा जाता है कि धुआं है किन्तु अग्नि नहीं है अथवा अग्नि नहीं है और धुआं है | अर्थात् व्यभिचार का कोई भी उदाहरण नहीं मिलता हे (४) इसलिए सम्भावना यह प्रतीत होती है कि धूम और अग्नि में व्याप्ति सम्बन्ध या अविनामाव सम्बन्ध होना चाहिए | (५) पुनः यह संशय हो सकता है कि धुएँ और आग्नि में व्याप्ति सम्बन्ध होना चाहिए | (५) पुनः यह संशय हो सकता है कि धुएँ और आग्नि में व्याप्ति सम्बन्ध होना या नहीं होगा ! (६) किन्तु यह दूसरा विकस्प सत्य नहीं है क्यों कि अग्नि के अमाव मे धूम की उपस्थिति का एक भो व्यभवारी उदाहरण नही मिला है (७)अत: निष्कर्ष यह है कि अग्नि के अमाव और धुएँ के अमाव में व्याप्ति सम्बन्ध या आर्बनाभाव सम्बन्ध है । (८) इसी आधार पर धूम के सद्भाव और अग्नि के सद्भाझ में भी व्यापित सम्बन्ध सिद्ध हो जायेगा । यहां हमे यह ध्यान रखना होगा कि जहां न्याय दर्शन केवल 'आ सा⊃ आ हे' को तर्क का प्रतीक मानता है वहां जैन दर्शन 'आ छा आ हे' और 'हें सा' दोनों की ही स्वीकार करता है। डा० बारलिंगे ने भी माना है कि '' सा 🗅 🕫 हे' से हम 'हे 🏳 सा' के निष्कर्ष पर निर्दोध रूप से पहुँच सक्तते हैं । इस प्रकार बैन∂दर्श्वन न्याय दर्शन, से एक कदम ुआये बढ़कर यह निर्णय देता हे कि हे⊋ सा अर्थात धूम का सद्भाव अपनि के सद्भाव का सूचक है। धूम के सद्भाव और अग्नि सदभाव में व्यापित सम्बन्ध है । जैन दर्शन के इस दृष्टिकोण का समर्थन नव्य न्याय में हमें मिलता है। वह तर्क के व्याधित परिशोधक तर्क और व्याप्ति प्राहक तर्क ऐसे दो विभाग करता है । उपरोक्त उदाहरण में छठा चरण व्याप्ति परिशोधक तर्क का और सातवां तथा आठवां चरण ब्याप्ति याहक तर्क का है यद्यपि इस सब में तर्क का मुख्य कार्य तो वहां है जहाँ हम सहभाव एवं क्रमभाव के अन्वय और व्यतिरेक के साथक दृष्टान्तों तथा व्यभिवार दर्शन रूप बाधक दृष्टान्त के अभाव में व्याप्ति सम्बन्ध का निवचय करते हैं। यह विशेष के दृष्टान्तों से सामान्य नियम की ओर अथवा सहमाव एवं क्रमभाव से आपादन का (implication ) कार्य-कारण सम्बन्ध की ओर जो छलांग है तर्क उसी का प्रतीक है । यद्यपि तर्क के इस प्रतीकात्मक स्वरूप के बारे में अभी काफी विचार और संशोधन की आवश्यकता है, क्योंकि सहभाव ( ) से व्याप्ति (>) पर कैसे पहुंचा जाता है यह स्पष्ट नहीं है किन्त फिर भो इसे मान्य करना इसलिए आवश्यक है कि हम भाषा सम्बन्धी कुछ सम्भावित भ्रान्तिओं से बच सके । उदाहरण के लिए जैन न्याय के अद्वितीय विद्वान पं कैलाशचन्द जी 'जैन न्याय' नामक प्रन्थ में तर्क की परिभाषा की व्याख्या करते हुए लिखते हैं, 'अपलम्म-साध्य के होने पर ही साधन का होना और अनुपलम्भ-साध्य के अभाव में साधत का न होना, के निमित्त से होने वाले व्यापित ज्ञान को तर्क कहते हैं ' (जैन न्याय पृ०२०९) किन्तु क्या साध्य (अगिन) के सद्भाव से साधन या हेतु (धुएँ) का संद्भाव सिद्ध हो सकता है ? कदायि नहीं । वस्तुतः यहां साध्य के होने पर ही साधन का होना इस कथन का अर्थ भावात्मक न होकर अभावात्मक ही है अर्थात् यह साध्य के अभाव में साधन के अभाव का चोतक है न कि साध्य के सद्भाव में साधन के सद्भाव का । क्योंकि धूम ही अग्नि से नियत है; अग्नि धूम से नियत नहीं है। इसका नियम है साधन (हेतु) का सद्भाव साध्य के सद्माव का और साध्य का अभाव साधन या हेतु के अभाव का सूचक है, जिसका प्रतिकात्मक रूप होगा 'है, सा' तथा '∞ सां ∞ हे'। अतः इस नियम का कोई भी व्यतिकेम अंसरय निष्क्रम की ओर ले जावेगा। इम साध्य की उगस्थिति से हेत्र की उपस्थित या अनुगरियति के सम्बन्ध में कोई भी निर्णय नहीं ले सकते हैं। भावारमक हष्टान्तों में व्यापित हेतु और साध्य अर्थात् भूम के सद्भाव और अग्नि के सद्भाव के बीच होती है किन्तु अमावलमक दर्शन में वह साध्य और हेतु अर्थात् अपन के अभाव और धूम के अमात के बीच होती हैं । इसका निर्देश हमारे प्राचीन आचायों ने भी ब्याप्य ~ब्यापक भाव या गम्थ-गमकभाव के रूप में किया है। उन्होने यह बताया है कि धूम की उपस्थिति से अग्नि की उने स्थिति का और अग्नि की अनुनस्थिति से धूम की अनुपश्थिति का निरनय किया जो सकता हैं किन्तुं नियन का कोई भी व्यविकम सत्य नहीं होगा। क्योंकि जूम व्याप्य है और अग्नि

ब्यापक है। प्रतीकारमकता से यह बात अधिक स्पष्ट हो जाती है। वर्ग सदस्यता का निम्न चित्र रेखाँकन भी इसे स्पष्ट कर देता है।



वर्ग सदस्य सम्बन्ध के इन चित्र से निम्न फलित निकलते हैं-

(१) सब धूमयुक्त वस्तुऐं अग्नियुक्त वस्तुएं हैं, क्योकि धूम युक्त वस्तुओं के वर्ग का प्रत्येक सदस्य अग्नियुक्त वस्तुओं के वर्ग का सदस्य है । धूम युक्त वस्तुओं का क्रुंड अग्नियुक्त वस्तुओं के वर्तुलमें समाविष्ट है । अर्थात् धूम व्याप्य है और अग्नि व्यापक है । अतः धूम और अग्नि में व्यापित सम्बन्ध है किन्तु इसके विपरीत अग्नि और धूम में व्यापित सम्बन्ध नहीं बनता है क्योंकि अग्नियुक्त वस्तुओं की जाति (वर्ग) के सभी सदस्य धूमयुक्त वस्तुओं की जाति (वर्म) के सदस्य नहीं है । क्योंकि

> हे (धू)⊇सा (अ) – सत्य सा (अ)⊃हे (धू) – असत्य

(२) सब अग्नि रहित वस्तुऐं धूम रहित वस्तुएं हैं क्योंकि अग्निरहित वस्तुओं के वर्ग का प्रायेक सदस्य धूमरहित वस्तुओं के वर्तुल में समाविष्ट है अर्थात् अग्नि रहित वस्तुऐं व्याप्य है और धूमरहित वस्तुऐं व्यापक हैं । अतः अग्नि रहित वस्तु और धूमरहित वस्तु में व्याप्ति सम्बन्ध हैं किन्तु इसके विपरीत धूमरहित और अग्नि रहित वस्तु में व्याप्ति सम्बन्ध नहीं काता है क्योंकि धूमरहित वस्तुयें व्याप्य नहीं हैं, इसमें व्यभिचार हो सकता है क्योंकि धूमरहित बस्तुओं की जाति के सभी सदस्य अग्निरहित वस्तुओं की जाति के सदस्य नहीं है।

> हे (०अ)⊃सा (०धू) – सत्य सा (०धू)⊃हे (०अ) – असत्य

यहां प्रयम उदाहरण में धूम हेतु है और अग्नि साध्य है जनकि दूसरे उदाहरण के अग्नि रहित' हेतु है और 'धूम रहित' साध्य है।

(त्र) कोई भी धूमयुक्त वरुर अग्नि र हत नहीं है क्योंकि धूमयुक्त वस्तुओं का वर्तुळ अग्नि सिंदा बस्तुओं के वर्तुल से प्रथक है अतः धूमयुक्त और अग्नि रहित में व्याप्ति निषेध झा स्रक्तिगमाव निषेध सम्बन्ध है अर्थात् जहां एक होगा वहां दूसरा नहीं है, जो धूमयुक्त है इ अग्नि रहित नहीं हो संकता और जो अग्नि रहित है वह धूमयुक्त नहीं हो सकता ।

17

हे (धू)) अ सा (अअ) – सत्य सा (अ अ) अो हे (धू) – सत्य हे (अ अ) अो से (धू) – सत्य हा (धू) हे (अअ) – सत्य आर्थात् निषेधात्मक ब्याप्ति में दोनों ही रूप सत्य है।

तर्क को व्याप्तिमहण का साधन और स्वतंत्र प्रमाण क्यों माने

खिन तार्किकों ने तर्क को स्वतंत्र प्रमाण इसीलिए माना था कि तर्क प्रमाण माने खिना व्याप्ति ज्ञान की प्रमाणिकता सम्भव नहीं है। यदि हम अनुमान को प्रमाण मानते हैं तो हमें तर्क को भी प्रमाण मानना होगा क्योंकि अनुमान को प्रमाणिकता व्याप्ति ज्ञान की प्रमाणिकता पर निर्भर है और व्याप्तिज्ञान की प्रमाणिकता स्वयं उसके आहक साधन तर्क की प्रमाणिकता पर निर्भर होगी। यदि व्याप्ति का निरचय करने वाला साधन तर्क ही प्रमाण नहीं है तो व्याप्ति ज्ञान भी प्रमाणिक नहीं होगा और फिर उसो व्याप्ति सम्बन्ध के ज्ञान पर आश्रित अनुमान प्रमाण कैसे होगा! अतः तर्क को प्रमाण मानना आवश्यक है।

पुनश्च यदि तर्क को प्रमाण नहीं मानते हैं तो हमें यह मानना हागा कि व्याप्ति-ग्रहण तर्क से इतर अन्य किसी प्रमाण से होता है, किन्तु तर्केतर अन्य प्रमाण व्याप्ति ज्ञान ग्राहक नहीं हो सकते । सर्वप्रथम इस सम्बन्ध में प्रत्यक्ष और अनुमान प्रमाण की समीक्षा करके देखें कि क्या उनसे व्याप्ति ग्रहण सम्भव है । इस सम्बन्ध में जैन तार्किकों का उत्तर स्पष्ट है कि प्रत्यक्ष और अनुमान प्रमाणों के द्वारा व्याप्ति ग्रहण सम्भव नहीं है ।

लौकिक प्रत्यक्ष अर्थात् ऐन्द्रिक प्रत्यक्ष से व्याप्ति या अबिनामाव सम्बन्ध का निरचय इसलिए नहीं हो सकता क्योंकि प्रथम तो प्रत्यक्ष का विषय विरोष होता है और विरोधों की कितने ही उदाहरणों के ज्ञान से सामान्य का ज्ञान सम्भव नहीं है। हम मोहन, सोहन आदि इजारों लाखों मनुष्यों को मरता हुआ देखकर मी उसके आधार पर यह दावा नहीं कर सकते कि सब मनुष्य मरणशील है। दूसरे विषयों के सभी उदाहरणों को जान पाना भी सम्भव नहीं है। पुनः प्रत्यक्ष दर्तगान काल को ही विषय बनाता हैं जबकि व्याप्ति का निश्चय तो देखकर ज्ञान के बिना सम्भव नहीं। भूतकाल के अनेकों उदाहरणों का प्रयक्ष भी यह गारन्टी नहीं देता है कि भविष्य में ऐसा होगा ! भूतकाल के अनेकों तदाहरणों का प्रयक्ष भी यह धारन्टी नहीं देता है कि भविष्य में ऐसा होगा ! भूतकाल के अनेकोनक (लगभग सभी) मनुष्य मर गये और वर्तमान में अनेक मर रहे हैं किन्तु इससे हम यहाँ कैसे कह सकते है कि भविष्य काल के सभी मनुष्य मरे रो हो। हो सकता है कि भविष्य में कोई ऐसी औषधि निकल आवे कि मनुष्य अमर हो जावे। प्रत्यक्ष के विषय सदैव ही देशिक और कालिक तथ्य होते हैं, अतः उससे सार्वभीभिक और सार्वकालिक व्याप्ति सम्बन्ध का प्रहण नहीं हो सकता।

प्रत्यक्ष अथवा प्रेक्षण पर आधारित ज्याप्त स्थापन की कई विधियाँ हैं, जैसे अन्वय, ध्यतिरेक, भूयो दर्शन, नियत सहचार दर्शन, ज्यभिचार अदर्शन और सामान्यलक्षणा प्रत्यासत्ति आदि । इनमें से सामान्यलक्षणा प्रत्यासत्ति के अतिरिक्त अन्य कोई भी विधि त्रैकालिक ज्याप्ति सम्बन्ध को ग्रहण करने में समर्थ नहीं है । जहाँ तक सामान्य लक्षणा प्रत्यासत्ति का प्रदन है उसे प्रत्यक्षात्मक कहना भी कठिन है। वह मूलतः जैन दर्शन के तर्क के प्रत्यय से भिन्न नहीं है, क्योंकि दोनों की मूल प्रकृति अन्तः प्रज्ञारमक है, वे इन्द्रिय ज्ञान नहीं अपितु प्रातिभ ज्ञान है। यह सुनिश्चित सत्य है कि मात्र प्रत्यक्ष पर आधारित कोई भी विधि वैक्वालिक व्याप्ति सम्बन्ध या अबिनाभाव सम्बन्ध का ज्ञान नहीं दे सकती है जब तक कि वह तर्क या प्रातिभज्ञान का सहारा नहां लेती है।

सामान्यतः ज्याप्ति स्थापन में अन्वय और ज्यतिरेक को महत्त्वपूर्ण माना जाता है। अन्वय का अर्थ है हेत और साध्य का सभी उदाहरणों में साथ पाया जानां। उदाहरणार्थ : जहां जहां धुआं देखा गया उसके साथ आग भी देखी गई है तो हम धुऐ. और आग में व्याप्ति मान लेते हैं, किन्तु अन्वय के आधार पर व्याप्ति की स्यापना सम्भव नहीं हैं । यदि दो चीजे सदैव एक दूसरे के साथ देखी जावे तो उनमें न्याप्ति हो यह आवश्यक नहीं है। अन्वय के आधार पर व्याप्ति मानने में सबसे बडी कटनाई यह है कि अन्वय के सभी दृष्टान्त नहीं देखे जा सकते हैं और केवल इन कुछ दृष्टान्तों के आधार पर ग्याप्ति ग्रहण सम्भव नहीं है। केवल व्यक्तिरेक के आधार पर व्याप्ति की स्थारना नहीं की मा सकती है। अन्वय और व्यतिरेक संयुक्त रूपसे भी व्यापित स्थापन नहीं कर सकते हैं । यहां ठीक है कि अन्वय और व्यतिरेक के दृष्टान्तों के प्रेक्षण से व्याप्ति की धारणा पुष्ट होती है किन्तु ये केवल इतना सुझाव देते हैं कि इन दो तथ्यों के बीच व्यापित सम्बन्ध हो सकता है । इनसे व्यापित का निश्चय या सिदि नहीं होती है । क्योंकि अन्वय, व्यतिरेक और अन्वय-व्यतिरेक की संयुक्त विभी तीनों ही सीमित उदाइरणों का प्रत्यक्षीकरण सम्भव होता 🕽 । अतः इनके आधार पर बै ग्रालिक व्याप्ति की स्थापना सम्भव नहीं है । तीनों कालों में और तीनों स्रोक में जो कुछ धूम है वह उन अग्नि युक्त है इतना व्यापार प्रस्थक्ष के द्वारा सम्भव नहीं है फिर वह प्रत्थश्च चाहे अन्वय रूप हो या व्यतिरेक रूप। नैयायिकों ने इस कठिनाई से बचरे के लिए अन्वय-ज्यतिरेक-भूबोदर्छन को व्याध्ति स्थापन का आधार बनाने का प्रयास किया था। किरणावली में भूयः अवलोकन को ही ज्यापित निरुचय के प्रति कारणभूत उगय माना गया है । भूयोदर्शन का अर्थ है अन्वय और व्यतिरेक के हण्टान्तों का बल बार अवलोकन करना | यह ठीक है कि अन्वय और व्यतिरेक के हण्टान्तों के बार बार अवलोकन से व्यापित होने को धारणा की पुष्टि होती है । किन्तु यह भयो दर्शन या गर बार अवलोकन प्रथमतः त्रैकालिक नहीं हो सकता है अतः इससे त्रैकालिक ज्याप्ति ज्ञान की सम्भावना नहीं हैं। दूसरे भूयो दर्शन से उपाधि के अभाव का निश्चय नहीं हो सकता। जहां जहां घूम होता है वहां वहां आग होती है, इस प्रकार अन्वय के सैकड़ों उदाहरण तथा बहां जहां अगि नहीं है वहां वहां धूम नहीं है इस प्रकार व्यतिरेक के सैंकड़ों उदाइरण अग्नि का धम के साथ स्वाभाविक व त्रैकालिक सम्बन्ध सुचित नहीं कर सकते। ई धन के गीलेपन की उपाधि से द्षित होने के कारण यह औषाधिक सम्बन्ध है, स्वामाविक नहीं ! सहचार दर्शन स्वामा-विक सम्बन्ध रूप व्यापित का चाहे निश्चय कर भी छे, किन्तु औपाधिक सम्बन्ध रूप व्यापित का निश्चय उसके द्वारा सम्भन नहीं है । गंगेश ने इसकी आलोचना में लिखा है कि साध्य और सहचार का भूयो दर्शन कमिक अथवा सामूहिक रूप से ज्यापित ज्ञान का कारण नहीं है। रहुनाय शिरोमणि, गदाधर भट्टाचार्य, विश्वनाथ, अन्नम् भट्ट तथा नीलकठ ने एक मत से भूगौ देखा को व्यापित माहक प्रमाण नहीं माना है । श्रीधर के अनुनार व्यापित का निश्चय प्रतिपक्ष च का रहित अन्तिम प्रत्यक्ष से होता है, जिसमें उसे सहभाव विषयक प्रत्यक्ष से उत्पन्न

सागरमल जैन

होते वाले संस्कार की सहायतां भी अपेक्षित रहती है किन्तु प्रत्यन्न के द्वारा व्यभिचार शॉकाओं । काः पूर्णतः निर्मूलन न होने के कारण यह मत भी युक्ति संगत नहीं है ।

जयतं भद्भट ने नियमित सहचार दर्शन को ही व्याप्ति निश्चय का कारणभूत उपाय माना है किन्तु यह मत इसलिए समीचोन नहीं है कि नियत सहचार दर्शन केवल अतीत और वर्तमान पर आधारित है किन्तु उनकी क्या गारंटी है कि यह सम्बन्ध भविष्य के लिए भो तथा देशान्तर और कालान्तर में भी कार्यकारी सिद्ध होगा । इस शांका का निरसन करने के लिए सहचार नियम क्षमताशोल नहीं है ।

ं इस प्रकार प्रेक्षण या इन्द्रिय-प्रत्यक्ष पर आधारित कोई भी विधि व्याप्ति स्थापन में समर्थ नहीं है। अनुमान से भी व्याप्ति ज्ञान सम्भव नही है क्योंकि प्रथम तो अनुमान की वैधता तो स्वयं ही व्याप्ति सम्बन्ध के ज्ञान की वैधता पर निर्भर है। यदि हमारा व्यासि सम्बन्ध का ज्ञान प्रमाणिक नहीं है तो अनुमान तो प्रमाणिक हो ही नहीं सकता।

अनुमान को व्याप्ति ज्ञान का आधार मानने में मुख्य कठिनाई यह है कि जब तक व्याप्ति ज्ञान नं हो जाय अनुमान की कल्पना ही नहीं हो सकती । यदि अनुमान स्वयं ही अपनी व्याप्ति का प्राहक है तो इम आरमाश्रय दोष से बच नहीं सकते । इससे भिन्न यदि हम यह मामे कि एक अनुमान की व्याप्ति का प्रइण दूसरे अनुमान से होगा तो ऐसी स्थिति में एक अनुमान की व्याप्ति के प्रहण के लिए दूसरे अनुमान से होगा तो ऐसी स्थिति में एक अनुमान की व्याप्ति के प्रहण के लिए दूसरे अनुमान की और दूसरे अनुमान की व्याप्ति के लिए तीसरे अनुमान की और तीसरे अनुमान की व्याप्ति के लिए चौथे अनुमान की आंवस्यकता होगी और इस श्व्छला का कहीं अन्त नहीं हीगा अर्थात् अनवस्था दोष का प्रसंग उत्पन्न होगा ।

इस प्रकार हम. देखते हैं कि न तो प्रस्थक्ष से, न अनुमान से ही व्याप्ति का प्रहण हो सकता हैं । यद्यपि कुछ विचारकों ने इन कठिनाईयों को जानकर व्याप्ति ग्रहण के अन्य उपाय भी सुझाये हैं । इन जपायों में एक अन्य उपाय निर्विकस्प प्रस्यक्ष के परचात् होने वाले विकल्प ज्ञान को व्याप्ति ग्रहण का आधार मानता है । यह सदी है कि निर्विकल्प प्रत्यक्ष अविचारक होने से व्याप्ति का ग्रहण नहीं कर सकता किन्तु उस पर आधारित विकल्प प्रत्यक्ष अविचारक होने से व्याप्ति का ग्रहण नहीं कर सकता किन्तु उस पर आधारित विकल्प प्रत्यक्ष अविचारक होने से व्याप्ति का ग्रहण नहीं कर सकता किन्तु उस पर आधारित विकल्प प्रत्यक्ष अविचारक होने से व्याप्ति का ग्रहण नहीं कर सकता किन्तु उस पर आधारित विकल्प प्रत्यक्ष अविचारक होने से व्याप्ति का ग्रहण नहीं कर सकता किन्तु उस पर आधारित विकल्प प्रत्यक्ष की भ्रष्टति है तो भी उससे व्याप्ति ज्ञान सम्भव नहों है । यदि वह विकल्प निर्विकल्प प्रत्यक्ष की अपेक्षा नहीं रखता है और उसका विषय उत्रसे व्यापक हो सकता है तो निरचय ही उसमें क्याप्ति ग्रहण माना जा सकता है ।

यदि हम उस विकल्प को प्रमाण मानते हैं तो हमें उसे प्रस्थक्ष और अनुमान से अलग प्रमाण मानना होगा और ऐसी स्थिति में उसका स्वरूग वही होगा जिसे जैन दार्शनिक तर्क प्रमाण कहते हैं । यदि हम उस विकल्प ज्ञान को प्रमाण नहीं मानते हैं तो व्याप्ति प्रामाणिक नहीं होगी । अप्रामाणिक ज्ञान से चाहे यथार्थ व्याप्ति प्र'त भी हो जावे किन्तु उसे प्रमाण नहीं मान सकते । यह ठीक ऐसा ही होगा जैसे कि असरय आधार वाक्य से सत्य निष्कर्ष प्राप्त करना ! इसीजिए जेन दार्शनिकों ने व्याग में इसे हिंजडे से सन्तान उत्पन्न करने की आसा करने के समान माना है !

ं ैंबैरोषिकों में प्रत्यक्ष के फल स्वरूर होनेवाले ऊड़ापोह को व्यापित ग्रहण का साधन मामा है। यदि हैंब जेहावोह का विषय मात्र प्रत्यक्ष ज्ञान अथवा स्मृति रहती है तो फिर उतमें भी कोई

98.

विशिष्टता नहीं रहती हैं क्योंके उसका विषय प्रथक्ष जितना सीमित रहता है । यदि इस ऊहा-पोह का विषय प्रत्यक्ष से ज्यापक हैं, तो उसे अपना इत विशिष्टता के कारण एक अन्य प्रमाण ही मानना होगा और यहां वह जैन दर्शन के तर्क प्रमाण से भिन्न नहीं कहा जा सकेगा । न्याय दार्शनिकों ने तर्क अहछत भूयोदर्शन को ज्यातिमाहक साधन माना है । वाच-स्पति मिश्र ने न्याय वार्तिक तार्थ्य टीका में इसे स्पष्ट किया है कि अकेले प्रत्यक्ष से ज्याप्ति का प्रहण नहीं होता अपितु तर्क सहित प्रत्यक्ष से ज्याप्ति का ग्रहण होता है, क्योंकि ज्याप्ति विषयितिहीन स्वाभाविक सम्बन्ध है । चूंकि भूयोदर्शन या प्रत्यक्ष से सकल उपाधियों का उन्मूलन सम्भव नहीं है, अतः इस हेतु एक नवीन उपकरण की आत्रयक्षता होगी और वह उपकरण तर्क है । किन्तु यदि अकेला प्रत्यक्ष ज्याति ग्रहण में समर्थ नहीं है तो ऐसी स्थिति में ज्याप्ति का अल्तिम साधन तर्क को ही मानना होगा । यदापि यह सही है कि तर्क प्रत्यक्ष के अनु-भवों को साधक अवश्य बनाता है किन्तु ज्याप्ति का ग्रहण प्रत्यक्ष से नहीं होकर तर्क से ही होता है । इसलिए तर्क के महत्त्व को स्वीकार करना होगा। तर्क को प्रमाण की कोटि में स्वी-कार न कर उसकी महत्ता को अस्वकार करना, इतप्रता ही होगी । इसीलिए आचार्य हेत कहा तक इस बात का प्रदन है कि तर्क प्रियक्ष की सह।यता से ही ज्यापि का ग्रहण कर करना हो के स्वान करना ही ही का हो के साम करने हमें कहा या कि यह तो तपस्वी के यश को समाप्त करने जैसा ही ही होता है । इसलिए तर्क के महत्त्व को स्वीकार करना होगा। तर्क को प्रमाल करने जैसा ही होता है । इसलिए तर्क के महत्त्व को स्वीकार करना होगा। तर्क को प्रमाल करने जैसा ही होता है । इसलिए तर्क के महत्त्व को स्वीकार करना होगा। तर्क को प्रमाल करने जैसा ही होता है । इसलिए तर्क के महत्त्व को स्वीकार करना होगा। तर्क को प्रमाल करने जैसा ही होता है । इसलिए तर्क के महत्त्व को स्वर्तकार करना हो स्वान हो स्वीन हो स्वार्य का स्वां तक इस बात का प्रदन है कि तर्क प्रयक्ष की सहायता से ही ज्याप्ति का ग्रहण

करता है, तो जैन दार्शनिकों का इससे कोई विरोध नहीं है। उन्होंने तर्क की परिमाणा में ही इस बात को स्वीकार कर लिया है कि प्रत्यक्ष आदि के निमित्त से तर्क की प्रवृत्ति होनी है। यह भी सही है कि प्रत्येक परवर्ती प्रमाण को अपने पूर्ववर्ती प्रमाण की सहायता प्राप्त होती है किन्तु इससे उस प्रमाण को स्वतन्त्रता पर कोई बाधा नहीं होती। अनुमान के लिए भी प्रत्यक्ष और व्याप्ति सम्बन्ध की अपेक्षा होती है, किन्तु इससे उठके स्वतंत्र प्रमाण होने में कोई बाधा नहीं आती। जेन दार्शनिकों की विशेषता यह है कि वे तर्क को केवड शंका-विर्वतक ही नहीं, अपितु ज्ञानप्रदान करने वाला भी मानते हैं। अतः वह स्वतंत्र प्रमाण है। जैन दर्शन और न्याय दर्शन में तर्क की महत्ता को लेकर मात्र बिवाद ;इतना ही है कि जहां न्याय दर्शन तर्क का कार्य निषेधारमक मानता है वहां जैन दर्शन ने तर्क का विधायक कार्य भी स्वीकार किया है।

पारवात्य निगमनारन क न्याय युक्ति में प्रमाणिक निष्कर्ष की प्राप्ति के लिए कम से कम एक आधार वाक्य का सामान्य होना आवरपक है, किन्तु ऐसे सामान्य वाक्य की, जो कि दो तथ्यों के बीव स्थित कार्य कारण सम्बन्ध पर आधारित होता है, की स्थापना कीन करे ? इसके लिए उस आगमनारमक तर्कशास्त्र का विकास हुआ जो कि ऐन्द्रिक अनुभवों पर आधारित या किन्तु ऐन्द्रिक अनुभववाद (प्रत्यक्षवाद ) ओर उसी मित्ती पर स्थित मिल की अन्वय व्यतिरेक आदि को पांचो आगमनिक विधियां भो निर्विवाद रूप से कार्यकरणसम्बन्ध पर आधारित सामान्य वाक्य की स्थापना में असफल हो रही है । श्री कोहेन एवं श्री नेगेल अपनी पुस्तक Logic and Scientific Method में मिल की आगमनारमक युक्तियों की अक्षमता को रुगष्ट कुरते हुए लिखते हैं –

The canons of experimental inquiry are not therefore capable of demonstrating any casual laws. The experimental ma-

\$ 9

thods are neither methods of proof nor methods of discovery. (p.266 -67) तस्तुतः कोई भी अतुभवारमक पद्धति जो निरीक्षग या प्रयोग पर आधारित होगी एक अधक युक्तिसंगत प्रावकल्पना से अधिक कुछ नहीं प्रदान कर सकती है। ह्यूम तो अनु-भववाद की इस अक्षमता को बहुत पहिले ही प्रकट कर चुका था, अतः पाश्चारय तर्क शास्त्र में आगमनात्मक कुदान Inductive Leap की जो समस्या अभी भी बनी हुई है उसे भी जैन दर्शन के इस तर्क प्रमाण की अन्तः प्रज्ञात्मक पद्धति के आलोक में मुलझाने का एक प्रयास अवश्य किया जा सहता है। वस्तुतः आगमन के खेन में विशेष में सामान्य की ओर जाने के लिए जिस आगमनात्मक कुदान की आवश्यकता होतो है, तर्क उसी का प्रतोक है। वह विशेष साम न्य के बीच की लाई के लिए एक पुत्र का काम करता है, जिसके माध्यम से हम प्रयुक्ष से व्याप्ति ज्ञान की ओर तथा विशेष से सामान्य की ओर बढ़ सकते हैं।

Ψ¥

# श्री आनंदघन रचित संस्कृत-स्तवनी जुमारपाल देसाई

विक्रमनी सत्तरमी सदीना उत्तरार्धमा थयेला श्री आनंदधनजीनां जुनी गुजरातो भाषामां लखायेलां स्तवनो अने पदो मळे छे. ऊंहुं शास्त्रज्ञान अने जैन-सिद्धांत विशेनी मार्मिक सम-जने कारणे एमनां स्तवनो जैनसमाजमां सारो एवो आदर पाम्यां छे, ज्यारे पदोमां विरही भक्त के अल्खनो नाद जगावता मर्मी संतनुं दर्शन थाय छे. योग अने अध्यारमनां ऊंडाणनो गहन स्पर्श करावतां आनंदधनजीनां पदो आमजनतामां खून जागीता छे.

स्तवनो अने पदो उपरांत श्रीआनंदघनजोए संस्कृत भाषामां रचेलुं एक स्तवन मळी आवे छे. आ 'भिद्र वतुर्विं शतिका' स्तवनतो ऊडोने आंखे वळगे तेवी विशेषता ए एनी अनु-प्रास प्रधानता छे. आनो रचियता सतत प्रासानुप्रास मेळवे छे अने ए द्वारा सिद्ध पुरुषोमां शेनो शेनो अभाव होय छे, ते दर्शावे छे. क्यारेक प्रासनी प्रधानताने कारणे रचना बिन-बरूरी लांबी, कढांगी अथवा तो अर्थना मेळ वगरनी लागे छे.

आ स्तवन पर श्री शंकराचार्यरचित निर्वाशदशक (१०×लोक) अने निर्वाणघट्क (६-×लोक) नी छाया जोई शकाय छे. ए बने वेदांत स्तोत्रना शब्दोनो प्रभाव आ 'सिद्धवतुर्वि-शतिका'मां ठेर ठेर देखाय छे. परंतु ए नोंधवुं जोईए के 'निर्वाणदशक' अने 'निर्वाणघट्क' ए बंने रचनाओ प्रौढ लागे छे अने वेदांतनुं स्पष्ट अने आबेहुव प्रतिबिंब झीले छे. ज्यारे 'सिद्धचतुर्वि'शतिका' ए पेली ब'ने कृतिओ करतां नवळी रचना लागे छे. संप्रदायनी दृष्टिए आ रचनामां वेदांतना सिद्धांतनुं सीधेसीक्षुं प्रसिबिंब झीलंबुं योग्य लाखुं नहि होय.

'शिद्धचतुर्वि शतिका' नी इस्तप्रत भी लालमाई दलपतमाई भारतीय संस्कृति विद्यामन्दिर ना भोषुण्यविजयक्षी संग्रहमांथी प्राप्त थई छे. एनो प्रत कमौक १३९९६।२ छे. प्रतनी स्थिति श्रेष्ठ छे अने एनो लेखन संवत १७१८ छे. आ प्रतना पांचमा पत्र पर २५ पद धरावतुं आनंदधन रचित संस्कृत स्तवन मले छे. परंतु आ 'शिद्धचतुर्वि शतिका' लखनार लहियो संस्कृत भाषा पर जरूरी कासु धरावतो न होवाथी एणे ठेर ठेर भूलो करी छे. अहीं मूल स्तवनमां ए भूलो सुधारवानो प्रयत्न कयों छे पण तेमां पूरी सफलता मळी छे एम नथी. एनो अग्रुद्ध पाठ टिप्पण तरीके आध्यो छे. शक्य तेटलां पद्योनो गुण्मराती अनुवाद यण आप्यो छे.

# सिद्धचतुर्विंशतिका

।[र्दण] प्रणम्य स्फुरत्-स्वर्णशैलवमावं प्रमाप्रदूरीकृतच्वान्तमावस् । युग.दो श्वरं लब्धविश्वस्वरूपं स्तुने किश्वताहं सुसिद्धस्वरूपम् ॥ १॥ न पाणर्न पादो न मोलिने वक्त्रं न वक्षो न श्रोत्रे न कणौ न कण्ठः । न चायुर्न पायुर्ने कायः कथायो भजे तं प्रसिद्धं सदा र गुद्धसिद्धम् ॥ २॥ न खेदो न वेदो न सेकः प्रवेगो न कुन्दं न तुन्दं न बाहुर्न चोरुः । न जंघे न पार्श्वे न चांसौ न मांसं भजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् । । २॥

१ किंचीताह २०४५ ३ वक्त्रे ४०४५ ५०४५ ६ चांसो ७०ने ८०४५ ९०४५ १००४६ (आ रोते मूळमां बधे 'द्ध' ने बदले '४४' छे ते समजी लेबुं)

न रोषो न दोषो न शोषो न पोषो न रागो न यागो" न तागो न चामः । न यानं न पानं न दानं न छाभा " भजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्रसिद्धम् ॥ ४॥ न यन्त्रं न तन्त्रं न मन्त्रं कछत्रं न मित्रं न चित्र न चर्खं न दाखम् । न पात्रं न नात्रं न यात्रा न मात्रा भजे तं प्रसिद्धं सदा झुद्धसिद्धम् ॥५॥ म सापी न शापी न जापी न छापी न पापं न पुण्यं न गुण्यं हिरण्यम् । न कालः करालो न मालं विशालं भजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् ॥६॥ क्त अनङ्गोन रङ्गीन भङ्गोन चङ्गीन चङ्रतुरङ्गः कुरङ्गो विहङ्गः | - न शाणिने वाणी न वेणिने वेणो भजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् ॥७॥ न ऋदिने वृद्धिने हानिने खानो न केशो न वेशो " न नाशो न पाशः " । न नामिः" स <sup>'ध</sup>नाभिर्न सारंगनाभिर्भजे" तं प्रसिद्ध सदा शुद्धसिद्धम् ॥८॥ न हास्यं न छास्यं न भास्यं न दास्यं न भीतिर्ने रीतिर्न गीतिर्ने होतिः" । न भोगो न रागो वियोग:18 प्रयोगो भजे तं प्रसिद्धं सदा श्रद्धसिद्धम् ॥९॥ न लोमः ससंभो न दम्भो न चाम्भो" न मोहो न रोहो न दोहा न न वोहः \* । अपायाः सहाया न माया न काया भजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् ॥१०॥ न माला न शाला न दोला न लोलो न पीतो न आता न माता पिता न\*\* । ं न शब्यातिचर्या न पद्मा न पद्मं भज्जे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् ॥११। न सैन्यं न दैन्यं न हार:\*\* प्रहारो न सूत्रं न मूत्र' न जगिव:\*\* पुरोषम् । ें म रक्तं न भक्तं न घमों न नक्तं भजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् ॥१२॥ न नागों न हि " चन्दनायज्ञरागो " न कामो न कस्मिश्चनापि प्रणामः । न,मादो न बादो न सादः प्रसादो भजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् ॥१३॥ न वेछापवेछा न खेळा न के होळा न फेला न वेळा विपत्तिर्न पत्तिः। न दन्ता" न यन्ता रथा नो" न दन्तो भजे ते प्रसिद्धं सदा गुद्धसिद्धम् ॥ १४ ॥ न कूपो न भूपों न यूपो न रूपो न सर्गे न दर्पः प्रवीणान वीणा। न ग्रूलं न तूलं न पूलं न पूलं भजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् ॥१५॥ न निद्रान सुदा<sup>33</sup>न पुत्रो न पौत्रो न बन्धुर्न राजूने सारिने मारी। कफार्तिने वातो न पित्ते न वित्ते अभजे तं प्रसिद्धं सदा शुद्धसिद्धम् ॥१६॥ रर योगो १२ लाम १३ देशो १४ पातः १५ नामीः १७ अभिः भने १८ हीतो १९ वियोग २० चामो २१ दोहो २२ लोह: २३ न पिता ९४ हारं २५ जग्धी २६ ्धस्तो २७ महिं २८ ०ग० २९ ०ग० ३० च ३१ दंता (एवी रीते अन्यत्र पण अनुनासिक्रने बदले अनुस्तार) देर रथाता ३३ मुदा ३४ पींच ३५ चिंत

न कण्ठी न पोठी न चषिने मुष्टिर्न वंशो न दंशी न गण्डः प्रगण्डः । न मेथो न नेथो न सुर्यं न कूर्पं भजे तं प्रसिद्धं सदा झुद्धसिद्धम् ॥१७॥ मुषा नो<sup>डक</sup> तृषा नो बुभुक्षा न शिष्या न विधोत्सवामी न दण्डः प्रचण्डः । न चुडा " न चुडामणिनैंव पीडा भजे तं प्रसिद्धं सदा छद्धसिद्धम् ॥१८॥ न शीतो न पौतो न तिक्तो<sup>36</sup> कटूनों कषायो न चाम्लो न तिग्म:<sup>39</sup> । मृद्र्न कठोरो न रोगो न गुल्मः श्रिये श्रोजिनेन्द्रो नतेन्द्रो जितेन्द्रः \* ॥१९॥ न दुर्गन्धको नो सुगन्धिने कृष्णो न नीळः सळीळो न क्यूर्न दघः । न दीर्घों न हस्वो न पीनो न दीनः श्रिये श्रीजिनेन्द्रो नतेन्द्रो नितेन्द्र: " ॥२०॥ न तुङ्गो न नीचो न कुब्जो विशालो न सान्द्रो<sup>४२</sup> न मन्द्रो न जीणों नवोन: । न दूरं सनीडो न पूर्णों न चान्त्यः त्रिये श्रीजिनेन्द्रो नतेन्द्रो जितेन्द्रः 83 ॥ २१॥ न मत्तः प्रमत्तिर्ने लोलो न गोलो न सन्योऽपसन्यो<sup>४४</sup> न गृप्तः<sup>४५</sup> प्रकाशः । ऋजुनौं न वको न वृद्धो न बाळः श्रिये श्रीजिनेन्द्रो नतेन्द्रो जितेन्द्रः \* ॥२२॥ <sup>80</sup> बाह्याऽबाह्यकर्मसंबंधतोऽमं।<sup>86</sup> भावा<sup>8</sup>े जीवेऽनेकशः<sup>\*°</sup> संभवन्ति । कर्मामाबात्तन्निषेधेन" सिद्धे रम्यं किश्चिदक्तं सतत्त्वम् ॥२३॥ वीर्यंस्योबच्छर्मणो दर्शनस्य ज्ञानस्योच्चेनिंत्यमान्यं तमेव । व्यक्तीभूतं कर्मणां विगयोगाद्धते व यस्तं सिद्धमीडे प्रशन्तम् ॥२४॥ इति किमपि च" तत्स्वरूपः तप्तः प्रगटनमङ्ग्या निवेशितः" सिद्धः" । मानन्दंधनोदयराजतेजसा प्रभवतु ज्ञानमयो हितः" सुसिद्धः" ॥२५॥ ए वृत्त वर्थ्य छे ।

। इति सिद्धचतुर्विंशतिका संपूर्णमिता ध्रेआआनन्दधनकृता !

## सिद्धचतुर्विं शतिका (सिद्धचोवीशी)

(षणे स्थळे पाठ भ्रङ छे. वळी अनुपासना अतिरेकने लीधे घणा श्लाकोनो अर्थ वैशिष्टय विनानो के असंगत पण छे. शक्य तेटलां पद्योनो अनुवाद नीचे आप्यो छेः)

१. मेरु पर्वत जैवा स्फुरता प्रभाववाळा, तेजना पूर्थी अंधकारना अस्तित्वने दूर करनार, **षेप्रणे** विश्वस्वरूप मेळव्युं छे तेवा युगारंभना प्रमु (आदीश्वर)ने नमाने हु<sup>ँ</sup>मुसिद्धना स्वरूपनी काईक स्तुति कर छु.

३६ मुषानो ३७ दूडा ३८ तीक्तो ३९ तीग्मः ४० वितेन्द्रः

४१ वितेन्द्रः ४२ शांद्री ४३ वितेन्द्रः ४४ सन्योंपसन्त्रो ४५ गुप्त ४६ वितेन्द्रः ४७ अ•बाह्यः ४८ ०धि० ४९ म/वां ५० चीवेनेक्तराः ५१ त्तन्निवेध्धेन ५२ कर्मणा ५३ विप्रयोगा धत्ते ५४ अस्तं ५५ न ५६ ०सि० ५७ पछीनी पंकितमा ५८ ०हित० ५९ ०ससिध्धः ६० ०मी० ६१ ०कृतः

60

50

२. (जेने) हाथ नथी, पग नथी, मस्तक नथी, मुख नथी, छाती नथी, वे कान नथी, वे कर्ण नथी, कंठ नथी, आयुष्य नथी, गुदा नथी, काया के कवाय नथी तेवा प्रसिद्ध, सदा शुद्ध एवा सिद्धने भड़े छुं.

३. [जेने] खेद नथी, वेद नथी, स्तान (?) नथी, प्रकृष्ट वेग नथी, कुन्द (?) नथी, फांद नथी, बाहु नयी के नथी सायळ, जंबा नथी, पडखां नथी, खभा नथी, मांस नथी ते प्रसिद्ध, सदा शुद्ध एवा सिद्धने मर्खु छु.

४. [जेने] रोष नथी, होष नथी शोष (सुकावापणुं) नथी, पुष्टि नथी, राग नथी, याग (यज्ञ) नथी, ताग नथी, पाप नथी, वाहन नथी, पीवापणुं नथी, दान नथी, लाम नथी ते...

५. [जेने] यंत्र नथी, तंत्र नथी, मन्त्र के पत्नी नथी, मित्र नथी, चित्र नथी, वस्त्र नथी, शस्त्र नथी, पात्र नथी, नात्र (?) नथी, यात्रा नथी, मात्रा नथी ते.....

६. [जेने] ताप नथी, रा.प नयी, जाप नयी, बोजवारणुं नथी, पाप नथी, पुण्य नथी, गुण्य (?) नथी, सोनुं नथी, कराल काळ नथी, विशाळ कपाळ नथी ते...

७. [जेने] अंग नथी, रंग नथी, मांगवापणुं नथी, चंग (१) नथी, सुन्दर (१) घोडो नथी, हरण (के) पंखी [नयी], रााण (घार काढवानो पथ्थर?) नथी, वाणी नथी, वेणि नथी, केशपाश नथी ते...

८. [जेने] ऋदि नथी, वृद्धि नथी, हानि नथी, खाणी (?) नथी, वाळ नथी, वेष नथी, नाश नथी, पाश नथी, नाभि नथी.........ते.......

९. [जेते] हाहय नवी, लाहप (तृत्य) नथी, भाहप (?) नयी, दासरणुं नयी, भय नथी, दाैली नथी, गीत नथी, हाँति (?) नथी, भोग नथी, राग नथी, वियोग नथी, भयोग नथी, ते...

१० [जेने] लोभ नथां,...?, दंम नथो, जळ (?) नयी, मोह नयां, चडवापणुं नयी, दोह नयी के ऊह (तर्कवितर्क) नयी, नाज्ञ [के] सहायको नयी, माया नथी, काया नयी ते...

११. [जेने] माळा नथी, ओरडो नयी, हिंडोळो नथी, लोला (?) नथी, पीत (?) नथी, भाई नथी, माता नथी, पिता नथी, शाय्या नथी, अति चर्या (फरवानु) नथी, ल्क्ष्मी नयी, कमळ नथी ते...

१२. [जेने] सैम्य नथी, दैन्य नथी, हार नथो, प्रहार नथी, सूत्र नथी, मूत्र नथी, खावापणुं नथी, बिष्टा नथी, लोही नथी, भक्त (भात के भातुं) नथी, गरमी नथी, रात्री नथी ते...

१३. [जेने] नाग (हाथो ?) नधी, चंदन वगेरे अंगलेयन नथी, काम नथी, कोईने प्रणाम (करवापण) नथी, मद नथी, वाद नथी, बेसीजवापणुं नथी, प्रसन्तता नयी ते.....

१४. [जेने] वेळा-कवेळा नथी, कीडा नथी, लीला नथी, (खाता वधेलुं) एउं अन्न नथी, वेला (?) नथी, विपत्ति नथी, पत्ति (पगपाळो सैनिक?) नथी, दांत नथी, सारथि नथी, रथो नथी, दन्त (?) नथी ते....

१५. [जेने] कूबो नथी, राजा नथी, यूप (= यज्ञ पशुने बांधवानो थांमले) नथी, रूप: (?) नथी, सापनथी, अभिमान नथी, प्रवीण बीणा नथी, शूल नथी, रू नथी, मूळ नथी, पूळो नथी ते...

१६. [जेने] निद्रा नथी, मुद्रा (?) नथी, पुत्र नथी, बंधु नथी, शत्रु नथी, सारि (शतरंजतो पासो ?) नथी, रोगचालो (?) नथी, कफनी पीडा नथी, वायु नथी, पित्त नथी ते...... १७. [जेने] कंठी नथी, पीठी (पीठिका = बेठक?) नथी, लाकडी नथी, मूठी नथी, बंधा नथी, दंश नथी, गाल नथी, प्रगण्ड (काणीथी खमा युधीने बाहु) नथी, मेव (घेटुं) नथी, वेष नथी, सुपडुं नथी, कुर्प (भवांओ वच्चेनो भाग) नथी ते......

१८. [जेने] जठाणुं नथी, तरस नथी, भूख नथी, शिष्यो नथी, विघ्न के उह्तव (१) नथी, प्रबंड दंड नथी, चोटली नथी, मस्तकमणि नथी, पीडा य नर्था ते...

१९. [जे] ठंडो नथी, पीळो नथी, तोखो नथा, कडवो नथा, तूरो नथी, खाटो नथी, तीक्ष्ण नथी, मृदु नथी, कठोर नथी, रोग (?) नथी, गुस्म (गांठ) नथी, जेने इन्द्र नम्यो छे तेवा तथा इन्द्रियोने जीतनार श्री जिनेन्द्र रूक्ष्मी माटे हो.

२०. [जे] दुर्गंधवाळो नथी, सुगंवो नथी, काळा नथी, नीलो नथी, लोलाबाळो नथा, पिंगळो नथी, नानो नथी, लांबो नथी, टूंको नथी, जाडो नथी, दीन नथी, जेते इन्द्र नम्बी छे, जेणे इन्द्रियो जीती छे ते श्री जिनेन्द्र लक्ष्मी माटे हो.

२१. नहिं ऊंचो, नहिं नीचो, नहिं कूगडो, न विशाळ, न भीनों, नहिं भीमो, नहिं जूतो, नहिं नवो, न दूर, न नीचो ('सनीडोने' बदले 'न नीचो' पाठ कल्रीए तो), न पूर्ण, न छेडे रहेलो, जेने इन्द्र नम्यो छे तेवो..... (आगळ मुजब)

२२. नहिं मत्त, नहिं पमत्त , न त्तं वळ, न गोळ, न डाबो [के] जपणो, न छूपो [के] प्रगट, न सीघो, न वांको, न घरडो, न बाळ.....

२३ बाह्य अने आंतरिक कर्मना संवेधथो ते (=उपर कहेली) बस्तुओ जीव विषे अनेक प्रकारे संभवे छे. र्ग्मना अभायथो ते (वस्तुओ)ना निषेधने लोधे [थयेला] सिद्ध अंगे तत्त्व-बाल्ल कांईक रमणीय अने नमवा लायक कह्यु छे.

२४. जे कर्मना खावाने कारणे वीर्य ता, प्रगट थता आन रना, दर्शनना [अने] ज्ञानना व्यक्त यता नित्य एवा उच्च आनन्त्य (वीजा चरणमां नित्यमान्यं तमेव' ने स्थाने 'नित्यमानन्त्यमेव' पाठ हेतां) ने घारण करे छे ते प्रशंसा पामेला सिद्धने पूज् छु.

२५. आम कोईक अपूर्व अने सत् स्वरूप ('तत्स्वरूप:' ने बदले 'सत्स्वरूप:' पाठ लेतां), तप्त (१), प्रगटनो मंगीयो गोठनायेला (१) ज्ञानमय, हितकारक अने सारी सिद्धिवाळा सिद्ध आनंद-बनना उदयना श्रेष्ठ रोजयी (१) प्रमाववान् बनी रहो.

आ [छेल्लुं) पद्य (वृत्त) रद करवा जेवुं छे.

आम आनन्दघने रचेली सिद्धो विशेनी चोवीशी पूरी थई.

# गजथंभ (हस्तिरोगचिकित्सा) संपादक-ल्दमणभाई भोजक

[प्रति परिचय : लालमाई दलगतमाई विद्यामन्दिर रजी०११७ (सूची०४५५१) | कुङ पत्र १४ | चित्रपत्र १० । चित्रसंख्या ११ | ले० सं० १७४७ | गुटकाना तृटक पत्रो छे पत्रांक नधो. नवो पत्रांक १ थी १४ कर्यों छे परंतु वचमांथी केटलां पत्रो गयां छे ते नक्की करी शकाय तेम नथी ! पत्र १३ मुं अर्धुं फाटेखं छे तथा ग्रंथ अरूर्ण छे । आनंद कृत कोकसार संपूर्ण थया पछी गजयंम प्रारंभ थाय छे ।

"इति श्री कोकसार सासत्र रसिक संपूर्ण समापता संवत १७४७ माह सुद-१ मंगलवार पाथी लिखतं गुसाई दयालगिर पठनारथे आतमा ॥ द्युमें मवतु ॥१॥" ]

F. 1 | सीधि श्रीगणेशाय नमः |

🐘 । अथ गजथंभ लिख्यते ।

अश्व सीतजुर कीम जानीजे तेनी कसी पारीण्या । उंघे अर कांपे तेहनो विचार |

। दुहा ।

कांपे उंचे सोतंज्वर अर रोमन उरमा होय ।

दंतज धवछा कुंगरथ मोटा पहुबइ बार करो मति कोय ॥

अगोषद लिपतं । कांकनवेलो पंचांग सेर १ । गुलवे इरस सेर सवा १। अर भोरीगंनीके पात बच सॉचल सी.....

F. 2 रा केस गेंडारो षग गुजीरो छघडो पानो माहे को केकडो गंधक एतना बानाकी घुनो दोजे भल्लो होय सही !

मय मरोचजुर हाथीने आवेतो होय तनोरी ओषद---

उंघो होई रहे पाघे परे आधी लीद आधो पानी अपच होय दम धनी कर तब मरीचजुर जानजे । तनीरी ओषद । मोरच पे०७ । मेथी पे०७ । करायतो पे०७ । सनकाफू पे०७ ! ऊना पानीमे लोयो कर दीजे दिन ७ । मल्लो होय । अनी ताव थकी हाथीरा दांत फाटे जाय । अनी रोग थकी फेफरो बध । अनी [रोग] थकी कांन बहर ऊपजे । अनी [रोग] थकी आंखे पडल पडे । अनी रोग थकी बाय ऊपजे । हाथो कघो मदेने आवतो होये तो मद कांघे मारतो होय अर हाथो जुवान होय तनोरो जतन करावजे नहीं तो हाथीने मरन ऊपजे । अनी रोग थकी पितबिकार ऊपजे । अनीरोग थोकी हाथींरा नख फाटे पगांरा । अनी रोग थकी खुजनबाय उर्पजे । एरंडी तेल से०५ । कुर्रजतेल पे०५ । बीस-खापरो तेल पे०५। केवचरा फुल पे० ५। मीढापातीको रस पे०५। मोथ पे०५। कलालको रस पे०५। कीरायतो पे०५। दहीस खवावजे पे० ५। सर्व रोग जाय दीन २०। मलो होय।

हाथीरा नखा पंगाका तपत होय आंखे तपत होय काछे तपत होय तनोरो भोषद । दहो, जोरो, बोराली, दाडमरा कुल्या, तीजारो , जायरी कुपल, नागर-बेडरा पान ए ओषद समभाग लीजे, लोयो करेने दीन प्रत दीजे दीन ७ पईसा २रे माजने दीजे, एकसो चोबीस १२४ लोया दोजे, भल्लो होय ।

हाथीरे कर्नमूल होये तनीरी ओषद । सीवलोगी १४० भांगरो पे॰३। कालो धतुरारो रस माहे खवाबजे प्रभाते मदफूल माहे गोली बांघजे गोली दीजे दीन २१।

हाथीरी धारन बिध । कल्हाररी कुचो दोजे वजन पै०१० ती(दा)न ऐकसो साठ मली होय १६०।

हाथौरी आंखां बाय छाई होय तनीरी ओषद । सोवनफूळी जायरा क्लूछ शहरा फूड़ पोयावासीको फूछ काचो साखाहोछीरा फूछ पान नागरवेछका गोठी एरंडरा पान सपैरी कांचछी खायों बासी अमोसु अंनन कीजे हाथीरी बाय जाय बार २३३।

F. 3 हाथोहे सीवजुर आवे तनोरी ओषद । धतुराका फूछ पे०५। कचनाररा फूछ पे०५। अगध्यारा फूछ पे०५। करनीका फूछ पे०५ । आवछरा फूछ पे०५। मोथ पे०५। मीढ़ायाती पे०५। का डीकंधार पे०५। बायकुमा पे०१। पोपछामूछ पे०५। ए ओषद सर्व एखटा करे ने नेगउडरा रसखे छोयो कर दीजे प्रमान पे०३ दीजे दीन २१, समाध होय ।

हाथीरी आंखनाहे फूलो पर्यो होय तनीरी ओषद । गधडारो दांत स्वपयों संब ईतरी ओखद घस बासी धुक्सु आंख आजजे, दोन २१ समाघ होय ।

हाथोरा दांत वधता न होय सनीरी ओषद । अरडुसो नेगड धमासो धाव-डीफूछ कुंमाररो पाठो रायसेनका पान बेगन नींक्रा पान बकाईतरा पान जायरा पान कचनाररा पान पाणी माहेको कांजो सरसु अछस ईनरी ओषदरी पीड बांधजे, दीन २२७ मे दांत बधे ।

हाथीरी आंखे पडल परे तनेरी ओषद । सुरमो हलद कायफल चीनी कपुर ईलायचो बाबची मोरी खपर्यों ए ओषद जावेल तेल माहे अंजन कीजे, दोन १४ समाघ होय ।

सं. ११

हाथीहे रेच होय तनीरी ओपद । अरडुसी सेर १ कोदरा सेर २ मुडीक-छाछ सेर १ कवछस्वोपरी पे० ५ मेठा करेन दहीसु दीजे, दीवस २१ समाध होय ।

हाथीहे फेर आवे तनीरी झोषद । ममरीको गार पे०५ अलसका फूल पे०५ कमालारा बीज पे०२ जोका आटा माहे लोयो दीजे प्रमान पे०४ भर दोजे, दीन २१ समाघ होय ।

हाथीहे जहरवाज मेठा होय तनीरी भोषद । स्यालरो माथो ऊटरो माथा घतराका बीज कर तेल काढजे गोरषमुडी---

F.4 तेल काढजे मीढासोगी सोमलसर जवसार कणयेद्यावाभनी मधु (!) सर्व ओषदको तेल काढजे सोहागी माहे स्ववावजे दोन २१, प्रमान पे०२ भर दीजे, समाध होय ।

हाथीने अद्भुतजुर कीम जानजे । ईदिने विषे तपत अधीकार होय अग्न स्वरूप मुत्र पडे ने छेर घणो पन थोरो थोरो मुत्रे पन प्रान जाय एवो मुत्र ज्वाला तपत होय ते अद्भुतजुर जानीजे । मुत्रता पग आगला पाछला धुजे आंखे पाणी घणो जरे ते अद्भुतजुर कहीजे । तेहनो विचार ओषद । श्लोक-

भद्मूता ज्वरा प्रजलंते मध्ये मूछं छोछीछेरतं

अंजरतां अजर ईदि अग्नि उरउरंतस्यहे ॥

हाथीरा दति पारवारी बिघ धुनी । सोमछसार संख्योखार सुंरनसार सोचछ-स्वार सोघोस्वार सोवळींगीरो रस बीजाबोळ काथो गायका मुत्रमु छगावजे दीन २१ दात परे ।

हाथीहे नजर डाकन तनीरी घुनी । भडसुराकी विष्ठा तनीरी घुनी दीजे दीन ३, समाघ होय ।

हाथोकी ईदि सोजो चढे तनीरी मोषद धुनी दीजे । गायका सीगरी जड तनोकी धुनो दीजे दीन ३, समाध होये । ईदिहे धुनी दीजे सोजोउतरे ।

हाथौहे पगे डोरू होय तनोरी ओषद । सींदुर मीरच सहत सुलगावजे दीन २१, भछो होय । हाथीरी धारना सुखरी तनीरी ओषद । कडवारा पान सेर १ नासरी झाल सेर १ मोथ सेर १ दहीमाहे दीजे, प्रमान पे०५, दीवस ८, समाध होय ।

हाथोरे माथे तपत होयं तनीरी भोषद । एरंडीरा पान सेर्? बडबेला सेर्? बकायनरा पान सेर १ पानी बासीसु पेट दीजे, पे०३ दीजे, दीन २१ तपत जाय। हाथी ने डाकन साकन नजर तनीरी स्रोषद धुनी | घोडारा नस्त कुत्तराको गांधो नरमाथारा हाड सर्व मेत्रा करेन धुनी दीजे, भल्लो होय ।

हाथीहे अनीराग थकी....

F.5 १ मोथ पे०१० धतुरका पान सेर १ फुळदारु सेर २ तनीमे दीजे, प्रमान पे०४ दोजे, दीन २१समाध होय।

हाथीहे ऊनाके दही भात दीजे, प्रमान सेर ५, दीन प्रत दीजे सीतलाई होय । हाथीरा पेट माहे तपत होय तनीरी ओषद । मीश्री सेर १ बीराली सेर १

सहत सेर १ आछ मधे दोजे, प्रमान पे०१० भर दोजे दोन ७, समाध होय ।

हाथीने अनीरोग थकी काछे तपतनो अधिकार घणो होय तनीरी ओषदरो छेपन | बीराछी से० १ डोडा पे०१० तीजाराका पानीसुं डेपन कीजे काछे दीन ७, समाध होय |

हाथीरे कुंमस्थल अनीरोग थकी तपत होय तनीरी ओषद लेपन । गु(कु?) बारको पाठो पे०५ कलीचुनो बिगर बुझायो पे० ५ गायका मुत्रसु लेपन करीजे दीन ७, समाध होय ।

हाथीहे अनीरोग थकी मृगी उपजे तनीरी भोषद । पानी माइलो काचनो पानी माहलो केकडो ढाढारा सीगवरी जड मेला करीने राघ खवावजे बकायनरा पानरी कुचो मध्ये दीजे दीन ७, मलो होय, मृगी जाय ।

हाथीने झोलाकी ओषद । मीरी पे०५ बीसखापरो पे०५ हीगल पे०३ मीढासीगी टं०र दुध मन १ राधजे अग्न पोहोर ४ सर्व ओषद मेली बांटकर प्रमान पे०३ भर जोका आटा माहे दीजे दीन २१ क्षोलो जाय ।

हाथीने अनीरोग थकी देही फाटे ने रगत नीकडे तनीरी ओषद डेपन कीजे। फीटकडी पे०५ कायफल पे०५ बीसखापरो पे०५ नीबरी नीबोलीको तेल सेर १ सीसमकी लाकडीरा तेल पे०५ चोपडजे डेपन कोजे तो मलो होय ।

हाथीहे अनीरोग थकी ईदौँ फाटे जाय तनीरी ओषद । जरसरा बाल कागळारी पांख स्यालग लौडा हरणरा लीडा पानी ऊनामु लेपन कोजे दोन ७, समाघ होय ।

हाथीहे रगतास जुर रोग होये ते कोम जानीजे । काछे रगत पडे कांपे ते रगतास जुर कहीजे तनीरी आषद । श्लोक- रगतस्यहंकंपतीयंते गजान्त्रीबलं प्राणं त्र्यजगतहंते ओवदं तेन्त्रीपतकतीवहं ॥ १॥ (१)

ते बचनकने प्रात सायबन (?) राखीजे । आंबकी गुटली सेर १ मुडो सेर १ बाबची पाव ३ सोहागी टं०६ बच सेर अरघ १० गीलोय सेर १ सुठ सतवा पे०१० कवळखोपरी पे०५ जेठोमध्य पाव १ कमालो पे०५ ए ओषद सर्व बाटेन वासी पानीसुं लोयो दीजे प्रमान पे०५ भर दीजे दोन ७, समाध होय ।

हाथीरा कांन पाछे सो जो होय तथीरी मोषद । जमालो पितपापडो पानी मेला बाफेन कान पाछे लगावजे अर बांधजे दोन ७, सो नो उतरे ।

हाथीरा दांत स्वाज करे तनीरो आषद | मौररच मुसलो गायरा मासनसुं दांत चोपडजे दीन ७, भलो होय !

हाथीरी सुंडे सोजो होय तनीरी आंधद । राल पितपापडो नगद बाबची अलसरा फूल कोरायता धतुरका पान सर्वे ओषद भेली करेन पानीसु लगाव बांधने दीन ७, समाध होय ।

हाथीरा दांत पोहोल परे

F.6. तनीरी भोषद । अर रसी बहे तनीरी ओषद । कंटाळी शुहररा पान कुचला ए ओषद बाफे बांधजे दीन ७ आडो मेन लगावजे, समाध होय !

हाथीरो दांत दुख देतो होय तनी पारगकी बिध । सोमळखार सोचलखार साबु महमदाबादी चुनो साजी मुरगारी बिठ बोजाबोळ आधीझाडाकी राख ए ओषद सब बाटेन पानीमे दात पोहोलो होय ते माहे भरजे दीन २१ दात परे, समाध होय ।

हाथीरी काछ पाछछीयाडी सोजो होय तनीरी ओषद । मीछावो सनरा फूछ पीपछरी कांसी धतुराको रस सोबनफूछी ए आपर सब बासी पानी सुं छगावी जे दोन २१ समाध होय । हाथोरो कपोछ सुजे तनीरो कोषद । कुमाईरो पान सेर २ काछो भागरो सेर १ जुनो आफु टं० ४ अरडु सो सेर १ काछी कंधार सेर १ नेगडपान तथा बाज सेर १ इतरा ओषद बाट पोटछी कर सेकजे, आधी कोषद बासी पानी चवका छोया कर दीजे प्रमान पे. ५ भर पेट दोजे दीन २१, समाघ होय ।

हाथीरे कोठे सोजो होय तनीरी मोषद । घाहडीरा फूल सेर १ किंदुरी सेर १ पीतपापडो सेर १ सतवासुठ सेर १ जासुसका फूल सेर १ ए भोषद बाटेन आवला का पानीसु सवावजे प्रमान पे० ५ घानको कूची मध्ये दीजे दीन २१, भलो होय । हाथीरी जीभ सुजी होये तनीरी झोषद । झलसरो तैल वडरो दुध ऊजलो मेन झगनरा तपसु लगावजी दीन २१, समाध होय !

हाश्रीहे विषाध जुर होय

F.7. ते कीम जानीजे | आंख नीली परे पग उगरे बहे चुरक चुरक मुत्रे तनोरो औषद | खील नीकडे नख निला पडे कानरे विषे सीजे थाय प्रसेवो अधिक आवे तनीरी ओषद | कमालो सेर १ कनेर पान सेर १ उबररी लाल सेर १ संघ दाव टं० ४ बालबीली सेर १ समुद्रेपेण टं० ६ कांदरो बीज पे० ५ मोध पे० ५ घोडाबच पे० ५ सतवासुंठ पे० २० ऊटकटालो सेर १ कपुर टं० ४ मार्थो तांबो टं० ४ नीबखार टं० ४ सहत पे० ५ कंटासेली पे० १० संखाहोली पे० १० ईरडोली पे० ५ नीबकी नीबोली पे० १० बकायनका फूल पे० ५ गीलोय सेर१ बडवेला सेर १ ए लोवद सगलीरी पोटली बांधेने नेगडरा पानी माहो उकाल्जे ते पानी सुकावजे मेथी सेर २ घतुराका बोज पे० ३ सर्ब मेला करेने महदीरा पानीसु दीजे, प्रमान पे० ३ मर दीजे दीन २१, समाध होय विषाद जुर जाय ।

हाथोहे ठंढो पारजे तनोरी मोषद । कंटाली थुहरो दुघ टं० ३ इरडोर्लरो तेल टं० ३ ओषद मेब्री करने ठंढा चोखा माहे दीजे दीन ३ मद उत्तरे जाय । हाथीकी आंखे बामनी होय तनीरी मोषद । जुनो रू इरनरी लीडो ऊदरारी

छोडी बागुलकी बीठ बाटेन वासी थुकसुं आंखे आजजे दीन २१समाध होय । हाथीरी सुड माहे लोही परे तनीरी ओषद । लोकनी पे० १० कांगसी सेर १ कंकोडी जड पे० ५ बाधनको दुध टं. १, टं ३ चवका आटा माहे लोयो कर दीजे दीन ३ समाध होय ।

ए हाथीनी जात मुधा कहीजे ते मुधा जातने सपत रोग होय |

हाथोने कोठे बाय अधक होय तनीरी ओषद । अजमो सेर २ मोथ सेर २ काचरी सेर २ मेढ़ा करेन ऊना पानोमाहे दोजे प्रमान सेर १ भर कुची जोकी माहे दोजे दीन ७ समाध होय । अनी जुरथी मृतजहर होय आंख छोछी होय अनी जुरथी आधो तीगसुंन पडे हा....

F.8....बासी लबसुं भांखां आजजे समाध थाय दीन ७।

हाधीरी आंख कूलती होय अर्ुसुंडसुं टटोळतो होय तनीरी ओषद। कमालाका बीज कमलका बीज जायरी कुपल महदीका रससुं आंखा अंजन कोजे दोन ७ समाध होय।

## संपादक लक्ष्मणभाई भोजक

हाथोकी आंख झरती होय तनीरी ओषद । काकनबेलो सोवलिंगोरा पान जायरी कुपल मालकांगनी जुनी सुपारी कायफल सर्व ओषद वासी लवसुं झांख आजजे दीन ७ समाध होय ।

हाथोहे नजर भाव होय तनीरी मोषद धुनी। रीछरा बाछ घुघुरी पांख मोथारा केस आवळसारो गंबक घोडारो नख आसापुरी घुप मेब्रा करने घुनी दीजे दोन ३ समाघ होय। हाथाहे नजर भाव होय तनीरी झोषद घुनी। भडसुराकी बीठ झावलसारो गंधक माथाका केस धुनी दीजे दीन ३ समाघ थाय। हाथोहे नजर भाव होय तर्नरी ओषद धुनी। गधडाको माथो बोडाका नख लोहबान घुनो दीजे दीन ३ समाघ होय।

हाथीहे कृत रोग होय तनीरी झोषद । तनीथी हाथी आंधो थाय तनीरी झोषद । कालो सार मुवो ल्यावजे तनीरा मुढ़ा माहे तांबो झवल तीलो १ मेलोजे मास ६ ऊइरडा माहे गाडीजे सापहे ऊघो गाडीजे सबे बिष तांबो चरे मुढाकी अमीसुं आंखा घसीने अंजन करीजे समाध होय ।

हाथोहे चांदी द्वादस कहीजे हाथीरे डीले चुल चालती होय तनीरी ओषद । कुटक पिपलामूल सोचल लुन नरमुत्रमुं चोपडजे डीले दीन ७ समाघ होय । हाथीरा पगात तारन रोग होय तनीरी ओषद । तेल जाचेल सेर २ मजीठ सेर १ लुन सेर १ गायको घो बसेर २ अजमो सेर १ मेन सेर १....

F.9....र दुध सेर २० ते माहे उकाछजे कीटो कीजे तेजारो सेर १नानो बाटजे ए क्षोषद मेळा करेने दीजे प्रमान पे० ३ भर दोजे धानमें दीजे दीन २१ समाध होय | ऊल्माहे खवावजे धानमे नु (१) दोजे तो समाध होवां।

हाथीरा कपोल सुज्या होय तनीरो क्षोषद । पानी माहेकी माछली तथा केकलो जीवतो कपोल ऊपर बांधजे कपडास्ट दोन २ समाघ होय ।

हाधीके कांन बहतो होय तनोरी भोषद । मोरपगो पे० ५ समदफेन टं० ७ कोडी पे० ४ कोडी बालजे ए ओषद सगला मेला बांटकर बासी पानीसुं कान माहे ओषद मेलजे दीन ७ समाध होय।

हाथीको आंख झरती होय तनोरी ओषद । खपरीयो सोवनमाखी रतनज्योत ए ओषद सबे नाना बांटकर तजाराका पानीसु गोली बांधजे पछे तेजाराका पानीसु हाथीकी आंख छांटजे बासी मुढे घडो २ पाछे ओषद टं० १ के माजने बासी इबसु आंख आंजजे दीन ७ समाध होय ।

#### गजधंभ

हाथीहै रोग तथा दुस व्यापे नही तनोरी भोषद । कपुर टं० १ जायफल टं० २ कमालो टं० ६ बनकी जड टं० २५ फुलदारु सेर ५ ए सब भोषद नाना बांटकर फूलदारु मध्ये नाखने हाडला माहे हिंदीन २१ रोडी माहे डाटा कर गाडजे पाले काढजे प्रमाण पे० ५ भरके माजने जोकी कुचीसुं दीजे दोन ३० हाथी बल्लवंत होय ताजो रहे ।

हाथीहे जनवाय ईदी विषे होय तनीरी भाषद । तथा माथे लेपन करीजे दही गायको सेर २ केसर टं० ४ ईलायची टं० ६ बीराली सेर १ तीजाराका पानौसु लेपन माथे कीजे दीन ३ समाध होय ।

हाश्रीकी....

F.10.....करजे मैन सेर २ भेलो अवटावेन चांदी चांपडजे दीन ३० समाध होय।

हाथीहे चांदी होय तनीरी भोषद | कसेलो सेर २ कसेली सेर १ काथो पे० १० जुंनी सुपारी सेर १ जुनी पछासको बीठ सेर ३ मोरथुथों पे० ५ झोषद बाट नानी घाव मेलाकर लगावजे चांदी दोन २१ समाध होय। हाथीहे चांदी होय तनीरी ओषद । जावेळ तेल मन १ स्याळ १ तेका पेट माहलो मेल परो की स्यालका पेट मध्ये भाजे पिपल पे० ५ सोरो स्रोपरो सेर २ ईरडोली पे० ५ ए ओषद सर्ब स्यालका पेटमे भरजे पछे स्याल तेल मध्ये अवटावीजे सेर ५ तेल रहे तब काढ़जे पछे लगावजे चांदी उपर चोपडजे दीन ३० समाध होय । हाथीहे चांदी होय तनीरी भोषद । उष एक हजारका पान क्रांज तेल माहे अवटावीजे अर तेल लगावीजे पाछे नेगडरा बीज मीठा तेलस बाटकर उपर चोपडजे दोन ५० समाध होय । हार्थाहे० एक चौंदी लोहस ततारजे ऊपर नोबरो तेल चोपरजे दीन २१ समाध थाय । हाथीहे० एक चांदी डाम दीजे ऊपर जावेल तेल चोपडजे दीन २१ समाध होय । हाथोहे एक चांदीरी ओषद । मानसका हाड गाडरकों माखन भेळाकर लगावजी पगांकी चांदी जाय अर बेनची जाय दीन २१ समाध होय । हाथीहे एक चांदी होय तनीरी ओषद । भडसराकी खाल अधर सेकजे उनका पाणीसुं अपर लगावजे चांदो चोपडजे दीन २१ समाध होय । हाशीहे एक चांदी होय तनीरी ओषद। मेनसल घोडारा नख तथा परबांट नाना चंदी ऊपर सुरकावजे ऊपर मांटी कपडास छेपन कोजे दोन २१ समाध होय । हाशीहे एक चांदी होय तनीरी ओषद । जायफल कपुर चं रोजो सुपारी गायका मासनस सर्व ओषद बांट लगावजे चांदी उपर चोपडजे दीन २१ समाध होय । हाथीहै एक चांदी होय तनीरी क्षोषद । जुनी आफु जुनी हुई पीतपापडा बकायनरा बीज ए ओषद मेला सम भाग लीजे नाना बांटजे पछे बासो पानी हु ऊपर चोपडजे चांदी ऊपर लगावजे दीन ७ समाघ होय । हाथीहे एक चांदी चोंफेर चोरो दीजे पछ घमासो भरीजे दीन २१ समाघ होय ।

हाथीहे कुछनवाय रोग कहोजे । ते कीम जानजे तनीरो परीख्या तनीरा छक्षण तनीरो कोषद । "लोक

पिण्टतप्यं शुका श्रेश्रेण्टेहेकीं करसी ।

कुष्टंबंघेदयं प्रेसत्वातमःपाणाया भवेत् ॥१॥ (१)

पगानो संब फूटतो होय पग झाटके च्यारि पग कुटे पछपछर्ने बेसे ते कुल-नबाय रोग कहीजे तनोरी ओषद । नेगडका बोज सेर २ कायफल १ अरडुसो सेर २ घतुरा पान सेर २ मांग पे० १० सेर ५ के माजने सर्व ओषद क....

F.11.....मॉखां धुधलो सुझे तनीरो मोषद । जायका फूलको रस कसतुरी नोरमलो केंस अंजन आफुस खरी साकर ए भोषद मर्व मुढाकी लबसुं झांखा आजजे दीन २१ समाध होय ।

हाथौरा बाल बघवारी भोषद । आवलो कंकोडी कंद मैनसल गायका घीवसुं बाल चोपडजे दीन ३० हाथीका बाल बधे सहो ।

हाथोको जोत झैंखी पडो होय तनीरी झोषद । मीरी टं०२ गायका घीवमाहे घसी आंखा झाजन कीजे दीन२१ समाध होय ।

हाथ है बाय होय तनीरी ओषद। नेगड सेर१ साखा होडी पंचांग सेर २ एरंडका पानको रस सेर २ चोपचीनी सेर २॥ अ संघ सेर २ छसन सेर ४ ए ओषद सर्व नानी बांटकर छोयो करजे लंघन दीन १ की करावजे पाछे ओषदको छोयो कर दीजे प्रमान पे० ५ मर जोको कुचि माहे दोजे दीन २१ समाध होय। हाथोहे बेमची होय तनीरी ओषद। स्थालको मास पिपछकी कांसी सोसमरो

तेल माहे स्थालरो मास ए ओपद सब तलजे घंतुराको रस तेल माहें नाखनें चांदी उपर आपद तेल चोपडजे पले घोरा छोड्डा नाना बांट चांदी ऊपर भुरकावजे पले चांदी ऊपर कायफल नानो बांट भुरकावजे दोन २१ समाध हॉय ।

हाथीहे एक टोटको की जे तो हाथी ठाण आवे नही महावतहे तथा ओर आदमीहे चढवा नु दे सबहे मारे अर विफर्यो रहें सदा ते करवारी विध । वाण्याकी हाट दीतवारकी रात्रि जाजे अर ऊडद मुठी सात चुरावजे टोकवा नु दीजे ऊड़टी घण्टो बिन बसतरे पीसावजे मसानकी आगष्ठुं रो- F.12. टी २ कीजे इनवंतकों तेल खेत्रपालको तेल पाछली रोटी चोपडजे १ पहली रोटी अर्थरात्रि निरवस होयेने हाथीने खवावजे दुजी रोटी चोपडी पछे खवाबचे । भारंडपंखीको नाम आकरा पान७ ऊपर लीखजे। पान आकका हाथी आवे जाय जनी ठोड गाडजे तो हाथी ऊनमद होय माहा मेभीत होय हाथी सही ।

हाथीरी खोड जानचे । हाथीको पुछ घरतो घीसाय ते हाथी खोड जानचे । हाथीरा दोई दांत मेळा होय ते हाथो खोड जानजे । हाथीकी आंख कावरी होय ते हाथी खोड जानजे । हाथीरा दात बहें अर तछे छुटे नही ते हाथी खोड जानजे । हाथीरा दांत बहे नहो अर तछे बहे ते हाथी खोड जानजे । हाथीरी आंखे चक रेखा होय ते हाथी खोड जानजे । हाथीरे माथे मनरो होय ते हाथी खोड जानजे । हाथीरो दांत डावो नीचो होय अर जीमनो दांत ऊचो होय ते हाथी खोड जानजे । हाथीको बोरनख मोटो होय एक नानो एक मोटो होय ते हाथी खोड जानजे । हाथीको बोरनख सेटा होय ते हाथो खोड जानजे । मंदावो खोड जानजे । हाथीको बोरनख मोटो होय एक नानो एक मोटो होय ते हाथी खोड जानजे । हाथीको बोरनख सल मोटा होय ते हाथो खोड जानजे । हाथीरी जोम काली होय ते हाथी सोड जानजे । हाथीको तालुवो काबगे होय ते हाथो खोड जानजे । हाथीको माथे माथो नीचो होय हाथीकी पोठसु ते हाथी खोड जानजे ।

हाथीहे सफोदर बाय होय तमीरो ओवद । सीगडारी जड सेर २ तमाखु सुरती सेर २ घमासो सेर २ तीजाराका पानी....

F.13.(Fragment A)....नमाहे अवटावर्ज । पछे चीथरासु मेनसु सेकजे पाछे लोइसु ततारजे ..... हाथीहे ठंठारन करवारी विच । जोरो सेर १ तवस्रोर पे• ५ हेमच हरहे .....पे०५ वरीयाली सेर १ कोठवडी सेर १ कवाव चीनी पे०५ तीजारो .....र ५ सर्व एकत्र कर दीजे प्रमान पे०१० भर कुचीमाहे दीजे दीन २१....ठो स्वाफ करवारी विध अस्त्रनो पान सेर १ बडुण सेर १ हरडे पे०५.... र १ मजीठ सेर १ गोरवरु सेर१ साटडी सेर१ पापानमेद पे०५ क..... पत्र सेर ५ सरजना पत्र सेर १ रा सर्व उपद बाट लोयो कर दीजे प्रमा ....होय ।

हाथीरी आंखा जोत शांखी परी होय तनीरी ओषद | जायका फुलको .... पानको रससु आखां आंजन कीजे दीन ७ समाघ होय | हाथीरे पेटे.... ओषद वच पे०५ सीघोलुन

१२

नोध-प्रस्तुत प्रत ला० द० भा० स० विद्यामन्दिर अहमदावाद ना ख. ४५५१ मां संग हित थयेली छे. तेना पत्रनुं माप २१×१२ से.मी. छे. दरेक पत्रमां १२ पंक्ति छे.

कुल ११ चित्रो छे. ते बधांज हाथीनां छे. केटलांक चित्रोमां कोइफ अशमां रंगनी पुरवणी पण करेली छे. केटलाक चित्रोमां चित्र-परिचय पण आपवामां आवेल छे. वली केटलाक स्थाने चित्रक्रमांकनो पण निंदेश कर्यो छे जेनी विगत नीचे प्रमाणे छे.

| क्रमांक    | प्रतिमां आपेलो चित्र कमांक तथा परिचय                                                 | ্, পস    |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|            | २ भ्रमरज्वररोग                                                                       | ર        |
| २.         | ४ विक्रमसाधीज्वर                                                                     | Ę        |
| - <b>R</b> | ५ अद्मुतज्वर                                                                         | ¥        |
| 8          | ६ रगतास ज्वर                                                                         | <u>د</u> |
| ⊴لو        | ७ विषाध ज्वर                                                                         | 9        |
| A.         | . = _                                                                                | . 6      |
| 9          | – अघोरबाय घरवन जानजे डील माहेथी धुवोसो                                               | ٩        |
| 6          | १५ कुल्नवाय होय हायीकी जात सुभकुमेढोया                                               | S 22     |
| <b>S</b> 1 | जनी राजारे पुत्र-पुत्री ने होय तनी राजारे पे हाथी होये तो जनी राजारे पुत्र-पुत्री जय |          |
|            | कस्यान होय ऐ हाथी खोरेलो कहीजे                                                       |          |
| <b>१</b> 0 | – सीधली जात                                                                          |          |

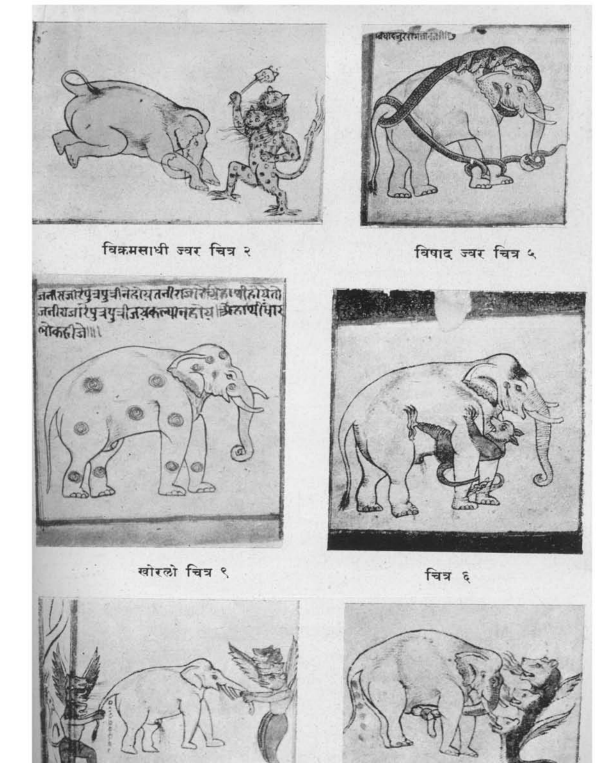
१० – संधिली चात ११ – दर्याई चात

प्रतमां प्रारंभमां गणेशने नमस्कार करवामां आव्यो छेन् मगलावरणमां प्रथ के प्रथकत्ती अंगे कोई माहिती प्राप्त थतो नयी अंतिम १४म। पत्र उपर हाथीना रोगोनी यादी आपी छे जेमां जुदा जुदा ओगणीस रोगोनो उल्लेख छे. आ पछी प्रंथ अपूर्ण छे.

प्रंथमां विविध रोगोनी चिकित्सा अर्थे अनेक औषघोनी निंदेश कयेँ छे एमां अमदावादो साबु, आशापुरो धुप तथा सुरती तमाखु ना उल्लेख नोंघगत्र छे. वली नरमूत्रनो पण एक े औषघ तरीकेनो उल्लेख छे.

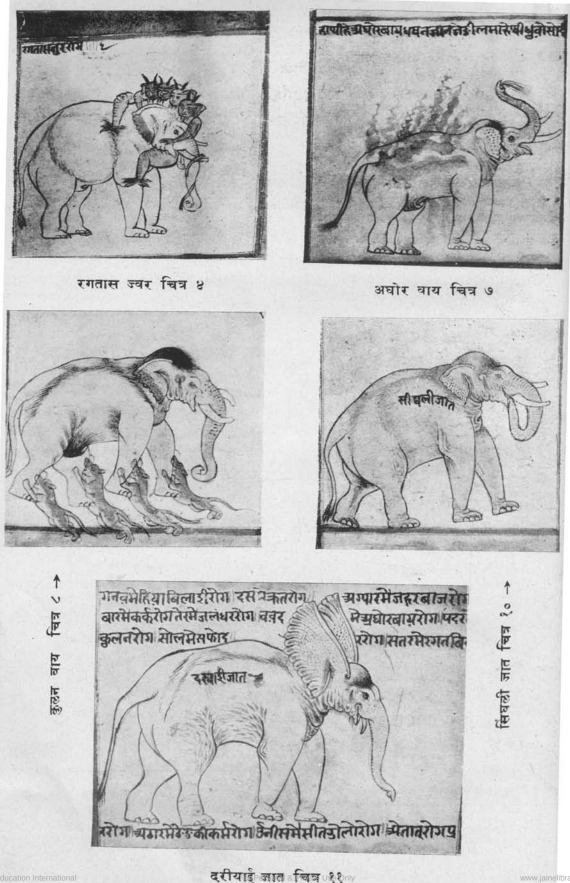
े आ प्रंथनी आ एकमात्र प्रत उपतब्ध थाय छे एटले प्रंथपाठ मात्र तेना परथी ज रजु कर्यो छे.

₹¥B



अद्भुत ज्वर चित्र ३ अमर ज्वर चित्र १

Jain Ed



# श्रीरत्नाकरसूरि-शिष्य-विरचिता श्रीवीरस्तुतिद्वात्रिशिका

## संपादक : पं. बाबुभाई सवचंद शाह

आ कृति श्रीवीर परमारमानी स्तुतिरूपे ३३ श्लोकमां रचायेल होवाथी तेनुं श्री वीरस्तुति द्वात्त्रिशिका नाम आपवामां आवेल छे. तेना कर्ता श्री रत्नाकरसूरिशिष्य छे, तेम आ कृतिना ३३ मा श्लोक उपरथी जणाय छे.

आनुं संपादन श्री लालमाई दलपतमाई विद्यामंदिर मां रहेल श्रीपुण्यविजयजी संग्रहनी प्रति नंबर ५४९ उपरथी करवामां आवेल छे. आ प्रति १६ मा शतकमां सुवाच्य अक्षरे लखा-येली छे. प्रतिनुं परिमाण २९.९×११.४ से.मी. छे. पत्र एक ज छे. बन्ने बाजु १६, १६ पंक्ति छे. एक पंक्तिमां सरेराश ६० अक्षर छे.

रत्नाकरसूरि नामना घणा आचार्यो १४ माथी १६मा शतकमां थयेल छे. तेथी प्रस्तुत स्तुतिना कर्तां कया रत्नाकरसूरिना शिष्य छे ते निर्णय करवो असंभवित जणाय छे. परंतु माषा-कोय रचना जोतां रत्नाकरपचीशीना कर्ता १४मा शतकमां थयेल अरित्नाकरसूरिना शिष्य होय तेम संभवित लागे छे.

एक ज प्रति उपरथी संपादन करेल होवाथी वे त्रण स्थळो शैंकित रहेल छे. जे (?) प्रश्नार्थ चिंह मूकीने जणावेल छे.

संक्षिप्त कृति होवा छतां तेमां भगवानना पांचे कल्याणकोनी गुंथणी करी लेवामां आवेल छे. प्रथम वे श्लोकमां भगवाननो महिमा तथा पोतानी स्तुति करवानी अशक्ति जणावेल छे. त्रीजा चोथा श्लोकमां पोतानी लघुता, ५-६ श्लोकमां अश्माभिषेकना प्रसंगनुं वर्णन, ७-८ श्लोकमां भगवाननी बाळकीडामां अहिरूपधारी देवनो विजय तथा मुष्टिवातनो प्रसंग, ९ मा xलोकमां वीर नामनी सार्थकता. १०-१२ प्रलोकमां प्रभुने शाळाए अभ्यास करवा मोकलवा. इन्द्रन, आयमन, व्याकरणनी उत्पत्ति, १३मा श्रुलेकमां ग्रहवासनो प्रसंग, १४ मा श्लोकमां बार्षिकदान, १५मा श्लोकमां दीक्षामिमुख बनी धनादिकनो त्याग, १६मा श्लोकमां उपसर्गोमां रक्षण माटे इन्द्रनी प्रार्थनानो अस्वीकार, १७मा श्लोकमां संगमदेवनो प्रसंग, १८मा श्लोकमां प्रमादरयाग, १९,२०,२१ श्लोकमां देवांगनाओना उपसर्गनी निष्फळता, अमरेंद्रनो उपसर्ग, आन्तर वैरिओनो विनाश, २२मा श्लोकमां कर्म इन्धनना नाश वडे केवलज्ञाननी प्राप्ति. २३मा xa)कम् भगवाननी वाणीतुं सर्वं जीवोनी भाषामां परिणमवुं, २४मा श्लोकमां सिद्धान्तनी वाणीनी उत्पत्ति, २५मां श्लोकमां उपदेशनी अद्भुतता, २६ मा श्लोकमां भगवाननी चिन्तामणि साथे सरखामणी, २७ मा श्लोकमां निर्वाण-महोत्सवनो महिमा, २८-२९ श्लोकमां शासननो महिमा, ३०मा श्लोकमां शासन-रक्षानी प्रार्थना, ३१-३२ श्लोकमां कलिकालन् ann अने दीर भगवानना चरणमां मन स्थिर थाओ एवी अभ्यर्थना अने ३३मा श्लोकमां ग्रन्थकारनी प्रशस्ति तथा आशीर्वांद आपेल छे.

आ रीते संक्षेपमां पण हृद्यंगम रैोलीथी वीर मगवाननुं संपूर्ण जीवन आवी जाय छे. तेथी आ कृति अद्भुत छे.

१. इतिने अंते 'श्रीरत्नसिंहसूरिशिष्योदयशान्तिगणिनास्वपठनाय' एम लखेळ छे. आथी एम बणाय छे के कुतिनुं माहारम्य समजी उदयशांतिगणिए पोताना स्वाध्याय माटे आ कृति हली हरी.

÷ .

# श्रीरत्नाकरसूरिझिष्यविरचिता श्रीवीरम्तुति-द्वात्रिंशिका

विनम्रदेवास्रगौलिमालावतंसहंसावलिसङ्गचङ्गम् । जगल्त्रयानन्दिरमानिवासं क्रमाग्बुजं वीरजिनस्य नौमि ॥१॥ गुरुः सुराणामपि तेऽस्तिलानां न वीर 1 धीरो यणने गुणानाम् । को वा स्वयम्मूरमणस्य संख्यां दक्षः समाख्यातु पयःकणानाम् ॥२॥ तथाऽपि कर्तुं कल्लये स्तवं तेऽभीसं(भेष्मां) ततो लिप्सुरहं विमूदः । यद्वा विठोभाकुद्धितं जनानां मनो विजानाति न किञ्चिदीश ॥। २॥ सेवापरा वीर ! सुराः सदा ते तदगेहदासाः किछ कल्पवृक्षाः । तैः साकमाइर्ण्य तवोपमानं न गईते कस्य मनो बुधस्य ॥ ॥ जन्माभिषेकावसरे सुराणां शिलोच्चयः कम्पनकैतवेन । तवांहिसंस्पर्शवसे(शे)न धन्यो ननर्त्त हुष्ठश्चलसानुबाहुः ॥५॥ सुरोत्करे कुम्भकरे सुरेशाऽसहत्वसङ्कल्पनिकारकृन्तु। वीरकमाङ्गुष्ठशिखाप्रणुन्नो मेरुः शिरोधूननमाततान ॥६॥ सुरोऽहिरूपः किल बालकेलावभीरुभावं भवता श्रितेन । क्षिप्तस्तव व्योमनि वैरिवर्गे स धूमकेतुस्थितिमाचचार ॥७॥ दम्भोल्लिदण्डोपममुष्टिधातव्यथागळदर्ष्पभरः सुराऽसौ । बिहाय भोमं च विधाय रम्यं वपुस्तवांही प्रणनाम वीर !।।८।। अलोक्य लोकातिशयं तदेतत् ते बाललीलायितमाललाप । त्वां 'वीरम्' आखण्डलमण्डलीति ख्याति क्षितौ नाम जगाम कामम् ॥९॥ ज्ञानत्रयालोकितविश्वभावं भवन्तमईन्तमऽनाकल्ज्य । बके पितृभ्यां तव छेखशालाविधिस्तमत्राऽनुचितं विचिन्त्य ॥१०॥ अप्रें संहेसार्थ्यत (?) हेसशाली स एष हेसाऽधिपतिस्तवाऽऽसीत् । स्वां रत्नसिंहासनसंनिविष्टं पप्रच्छ देयाकरणं सतत्त्वम् ॥११॥ पुरो यदिन्द्रस्य जिन ! लयोचे तत्तेन जैनेन्द्रमिति प्रतीतम् । समासवावयागमसन्धिसंज्ञामनोहरं व्याकरणं किलाऽऽसीत् ।।१२।। त्वया चिरं तत्त्वविदा गुरूणामनुम्रहायावसता प्र(गृ)हेषु । ब्युत्वादितः शेषजनोऽत्र यस्मात् ''महाजनो येन गतः स पन्धाः'' ॥१३॥

# श्रीवीरस्तुतिद्वात्रिंशिका

सुवर्णधाराभिररोषविश्वं तथा कुथारत्वं घनवत् प्रपूर्णम् । दारिद्रचतापोपशमेन शस्यश्रिया तथा तच्चिरमुछलास ॥१४॥ स्त्रैणं तृणं तन्निधनं धनं च विषं सुसं वैषयिकं विधिज्ञः । स्वं बन्धनं बन्धुरबन्धुवृन्दं विज्ञाय दीक्षाभिमुखो व्यहासीः ॥१५॥ बिडौजसोपदववैरिसेनां तवापस(त)न्तीमविधौ विधाय । साहाय(थ्य) इप्रार्थनमाद्धे तन्मोर्धं महावीर ! भवानकार्वीत् ॥ १६॥ गां निर्जराणामधिपस्य इन्तुं समुचतः पातकमाचचार । श्रेणि च तेषां किल यो न छेभे स संगमः किं न जनझमोऽमूत् ॥१७॥ जगत्त्रयत्राणकरोऽपि कोर ! त्राता तमाश्चित्य न ते प्रमादः । रवेः प्रकाशः सुतमोपहोऽपि नाभूदुद्धकं प्रति तादशो वा ॥१८॥ सद्ध्यानसन्नाहघरे सुपर्वेसीमन्त(न्ती)नीलोचनवाणमाला । समुज्ज्वके वीर हदि त्वदीये प्रवेशकेशं विततान सा न ॥१९॥ कुद्धस्य देवाधिपतेः कराणां ज्वालाजटालं कुलिशं विलोक्य । सं कान्दिशीकश्चमरोऽसुरेन्द्रो वीर ! खदंहूं। शरणं चकार ॥२०॥ शरीरदुगों .....ज प्रवेशे (!) व्यासेधमाधाय चिरं. ज(जि)गाय । म्हां भवानान्तरवैरिवन्दं इन्नं सुखेनाप्रतिवोर वोर ! ॥२ १॥ समुज्ज्वलध्यानविधानवहौँ हुतेषु कर्मेन्धनसञ्चयेषु । **माकालमालम्बितसाहचर्या वीर** ! स्वैयो–ह्यत (?) केवलश्री: ॥२२॥ विरोषमाधूय निसर्गजातं परस्परप्रेममृतोऽसुमन्तः । समस्तमाषापरिणामरूपं वचोऽमृतं कर्णपुटैः पपुस्ते ॥२३॥ त्रैडोक्यपावित्र्यकरो गरीयो मार्गत्रयेणादधती प्रचारम् । सिद्धान्तनाणी भवतः प्रसूता प्राङेयशैछादिव देवसिन्धुः ॥२४॥ प्रकाशकेनासिळविष्टपानां मिथ्योटशाँ वीर ! न(नु) मानसेषु । तमो विभिन्न भवता खगेन महागिरीणामिव गहरेषु ॥२५॥ अहो न केषाञ्चिदहोमकारं तवावतारोऽपि चकार बीर !। सदीर्घदारिद्रचजुषां न यहा चिन्तामणिश्चन्तितदानदक्षः ॥२ ६॥ बभव विष्वस्तसमस्तलोकात्तिकः सदा कार्त्तिकवासरोऽसौ । प्रभावती सा च कुहूतमिश्रा(सा) तद्वो(निर्वाणमहामहेन ॥२७॥

१. निजदुष्प्रवेशे इति पदं कदाचित् संभवेत् ।

२. त्वयोदीह्यत इति संभाव्यते।

## श्रीरत्नाकरसूरिशिष्यविरचिता

नरास्त्वदीयांहिनसारुणांशुकास्मी(श्मी)रनीरप्रकरेण वीर ! । स्नानाम्भछक्षालनमादघानास्तां मुक्तिकान्तामनुरञ्जयन्ति ॥२८॥ सद्भाग्यभङ्गीभरलम्यसङ्गं छोछानिकेतं जगदर्च्यठक्ष्म्याः । आसाच ते शासनमुत्तमं ही जिन ! प्रमादेन मया व्यतोतम् ॥२९॥ तत् पूर्वसंस्कारबल्डेन ल्रब्धं मया विल्लम्पन्ति इहा प्रमादाः । वीर ! प्रसाद(दे)न यथा राधैतान् जयामि वेगेन तथा विधेहि ॥३०॥ अरे करालः कलिकाल मा भूः कर्माण वः कोऽयमहो प्रयासः । मया भवदव्यापसमापधीरं वीरप्रभोः शासनमद्य छेमे ॥३१॥ वरकमाम्भो जवने तवायं परिस्फुरच्चारुरुचीमरन्दे । सन्त्यक्तसङ्कल्पपदप्रचारः स्थेनानमास्कन्दतु मे मनोऽलिः ॥३२॥ इत्थं वीरजिनेश्वरस्तुतिरसौ सज्ज्ञानरत्नाकर--श्रीरत्नाकरसूरिशिष्यरचिता श्रेयःश्रियामाश्रयः । एनां योऽमलभावमञ्जलमना धीमानमायः स्मरेत् नित्त्यानन्दमनोज्ञसिद्विवन्तितासङ्गं स चल्जां श्रयेत् ॥३३॥ इनि श्रीवोरबत्रीसो ॥ श्रीरत्नसिंहस्ररिशिष्योदयशान्त्रिर्गाणना स्वपठनाय ।

# साधारणांक सिद्धसेनसूरि-विरचित प्राकृतभाषाबद्ध सकल-तीर्थ-स्तोत्र

#### संपादकः र.म.शाह

विकमनी चारमी शताब्दीना पूर्वार्डमां थई गयेला, 'साधारण' उपनामयी प्रसिद्ध अने अप-न्नेश महाकाव्य 'विलासवई-कहा'ना रचयिता श्वेताम्बर जैनाचार्य श्री सिद्धसेनस्र्रिन प्राकृत-भाषामां रचायेल आ अद्यावधि अप्रगट 'सकल-तीर्थ-स्तोत्र' अर्डी संशोधी प्रकाशित करेल छे.

सांप्रत रचनाना कर्ता सिद्धसेनसूरिए पोतानी टूंकी ओळख 'विलासवई-कहा'नी प्रशस्तिमां आपी छे; ते मुजब तेओ प्रसिद्ध जैनाचार्य बप्पमडिम्रिनी परंपरामां, यशोभद्रसूरि-पच्छमां यई गयेल यशोदेवसूरिना शिष्य हता. गुजरातना पंधुकानगरमां 'विलासवई-कहा'नी रचना तेमणे वि.सं.११२३ (ई.स.१०६७)मां पूर्ण करेली. आम तेमनो समय ईसवी सननी अगियारमी सदीना द्वितीयार्थमां सुनिश्चित छे. '

'विलासवई-कहा' उपरांत 'एकविंशति स्थान-प्रकरण' नामक तेमनी एक प्राकृत रचना मळे छे, जेमां चोवोसे तीथ करोना च्यवन, जन्म, जनक-जननो इत्यादि एकवीस स्थान-विगनो आपवामां आवेल छे.

आ रीते सांप्रत 'सकल-तीर्थ-स्तोत्र' तेमनी प्राप्त थती त्रीजी रचना छे.

पोताना स्तुति-स्तोत्रो देशभरमां प्रसिद्ध छे एम कविए स्वपरिचय नौंधमां लख्युं छे; आ उपरथी एमणे अनेक नानां स्तुति-स्तोत्रो रच्यां होवानुं जाणी शकाय छे, परंतु तेननी उपरोक्त त्रण कृतिओ सिवायनी अन्य कोई रचना हजी सुधी प्रकाशमां आवी नथी.

'सकल-तीर्थ-स्तोत्र'नो पाठ नीचेनी इस्तप्रतोना आधारे निर्णित कर्यो छे :

(१) सा० ला.द.भारतीय संस्कृति विद्यामंदिरना सायरजीना संग्रहनी न. २११४९ नी, कागळनी, एक मात्र पत्रनी, अनुमाने सोळपा शतकपा लखायेजी प्रति मुख्य आधार आ प्रतिनो लीघो छे.

(२) पाठ पाटणना संघवी पाटक ज्ञान मंडारनी नं.२४३ नी ताडवत्रीय प्रतिनी नोंध आपतां, पाटण केटलोगमां<sup>3</sup> पृ. ११५ उपर प्रस्तुत 'सकल-तीर्थ-स्तोत्र'नी १,१९ थी ३० अने ३२ आम कुल १४ गाथाओ नोंधेल छे. लेखनकाळनी टष्टिए सौथी जुनी होई आ प्रतना पाठनी उग्योगिता स्वयंप्रतीत छे. पण मूळ प्रत मेळववी तुष्कर होई, तेम ज ऐतिहासिक महत्त्व धरावती सामग्री नोंधायेल गायाओमां आवी जती होवाथी आहीं पाठमिलानमां तेनो उपयोग कयों छे.

- साधारण कविना बधु परिचय माटे जुभो-विलासवई कहा संपादक र.म. शाह, प्रकाशक छा० द० भा० संस्कृति विद्यामंदिर, अमदावाद, १९७७.
- २. एकविंशतिस्थान-प्रकरण, सिद्धसेनस्रि (साधारण), प्रका० रोठ खीमचंद फूलचंद, शिनोर, १९२४.
- े ३. पत्तनस्थप्राच्यजैनभाण्डागारीयग्रन्थसूची, खण्ड-१, ए.११५. प्रका० ओरिएन्टल इन्स्टीठ्युट, वडोदरा, १९३७.

(३) पु॰ ला.द.विद्यामंदिरमांना स्व. मुनिश्री पुण्यविजयभी संग्रहमांथी मळी आवेल एक छूटा पत्रनी-कागळनी-प्रत. आ प्रत लगभग अढारमी सदीनी अने अछुद्ध होवा छतां वे चार स्थानोना निर्णय माटे उपयोगी होई, तेनो पण संपादनमां समावेश करी, पाठांतरो नोंध्या छे.

समग्र स्तोत्र 'आर्या' छंदमां निबद्ध छे

क्ठतिनो संक्षिप्त भावानुवाद आ प्रमाणे छे :---

कवि प्रारंभमां देव, दानव अने विद्याधरो जेना चरणोने वंदे छे तेवा, संसारतारक तीर्थ करोनां त्रिभुवन-स्थित चैरयभवनोने वंदन करे छे; पछी करपंधी सौधर्म, इझानकल्प, सनत्कुमार, माहेन्द्र, ब्रह्मलोक, लांतक, शुक्र सहस्तार, आणत, प्राणत, आरण, अच्युत, निम्न-मध्यम-उच्च एम त्रणे मेवेयक अने अनुत्तरना मळो सघळा देवलोकमां रहेडा चोराशी लाख सत्ताणु हजार ने वेवीश जिनभवनोने वंदन करे छे. (१-७)

ते पछी भवनपति, अम्रुरकुमार, वायुकुमार, नागकुमार, द्वीपकुमार, दिशाकुमार, उदधि-कुमार, विद्युत्कुमार, स्तनितकुनार, अभ्रिकुमार, ए सौ देवोनां भवनोमां रहेलां सात करोड बोतेर लाख जैन चैत्योने वंदन करे छे. (८-११).

रयारबाद नंदीश्वरदीप, कुंडलगिरि, रुचकगिरि, मानुषोत्तर अने इषुकार पर्वत, मेर्वाश-खर, गजदन्त पर्वत, कुरुदुम, वक्षष्कार पर्वत अने वैताढ्य पर्वत, तिर्यक्लोक, ज्योतीष अने व्यंतर लोकनां जिन चैत्योनी संख्या गणावी लोकमां रहेला कुल आठ कोटि छप्पन लाख सत्ताणु हजार बसो ने व्यासी जिनभवनोनी वंदना करे छे. (१२-२०)

पछी भरत चक्रवर्त्तिए अष्टागद पर्वत पर रचावेल चतुर्वि राति जिनालयने नमस्कार करी कविए भरत क्षेत्रनां प्रसिद्ध जैन तीर्थो गणाव्या छेः यथा

सम्मेतशिखर, शत्रुंजय, उड्जयन्त (गिरनार), अर्बुद (आबु), चित्रकूंट (चित्तोड), जाबा-लिपुर (जलोर), गोपाल गेरि (ग्वालिअर), मथुरा (इतिहासप्रसिद्ध महास्तूर), राजग्रही, चंपा, पावापुरी, अयोध्या, कंपिल्ल (कॉपिल्यपुर), हस्तिनापुर, मदिलपुर, शौरोपुर, अंगदिका, कनोज, श्रावस्ति दुर्ग, वाराणसी इत्यादि पूर्वदेशना अने कम्मग (१), तिरोही (१) वगेरे भयाण देश (बयाना १) नां जिनचैत्योने बंदन करे छे. (२१-२५).

ए पछी राजपुर, कुंडणी, गजपुर (हस्तिनापुर), पैचवाडा (?), तलवाडा, देवराउर (?) इग्यादि उत्तरदेशनां; ने खंडिल, डिंड्आणा, नराणा, हर्षपुर, खट्ट (खेटक, खेड), मेडता, नाग-पुर (नागोर), ग्रुद्धदंति वगेरे संभरिदेश (सांभर)नां; पाली, संडेगव, नाणा, कोरटा, भिन्नमाल इत्यादि गूर्जरदेशनां; अप्धाटादि मेशडनां; उरकेश (ओसियां), किराड्र (किराटकूप), विजय-पुर ( विजयकोट ), आदि महदेशनां; ने सांवोर (सत्यपुर), गुडुर (?) वगेरे पश्चिमदेशनां, तीयोनि वंदे छे. ( २६-२९),

ते पछी थारापद (थराद), वायड, जालीघर (जाल्योघर), नगर (वडनगर), खेड (खेटक), मोढेरा, अणहिलवाड (पाटण), चंद्रावती अने बंभाण (वरमाण-अह्याण), ने त्यारवाद कलिकाल मळनो नाश करनार, सकल व्याधिने दूर करनार, अतिशययुक्त, स्थंभनपुग्निवासी (यांभणाना) पार्श्वनाथने भक्तिपूर्वक प्रणाम करे छे. (३०-३१).

 आमानां शक्य तेटलां नामो ''जैन-तीर्थ-सर्व-संग्रह'' भा• १ यी ३, (प्रका० आणंदजी कल्याणजी, अमदाबाद,१९५३) ना आधारे आपेल छे.

#### सकलतोर्थस्तोत्र

तराश्चात् कच्छ, भरुच, सोरठ, महाराष्ट्र, कोंकण, कलिकुंड, मानखेडा इरयादि दक्षिण देशमां, मालवदेशस्य घारानगरी, उज्जैन, अने छेत्रटे सर्व देशोमां स्हेलां मनुष्यनिर्मित जिन-भवनोने वंदना दे छे (३२-३३).

आ रीते भरत, ऐरावत अने महाविदेह आदि क्षेत्रोमां रहेलां असंख्यात तीथोंने वदन करी कवि समापन करे छे. (३४-३६).

३५मी गाथामां 'साहारण' (साधारण) शब्दथी कवि पोतानुं उपनाम अलेषद्वारा सूचवे छे; अने अंतिम कडीमां पोतानुं सिद्रसेनसूरि नाम रुख आपे छे. ए वे संकेसरसूचना द्वारा ए निश्चित थाय छे के स्तोत्रकर्ता कवि 'साधारण' उपनामधी प्रसिद्ध एवा 'विलासवर्ष्ं'कार सिद्रसेनसूरि ज छे.

# सकल -तीर्थ-स्तोत्र

तियसासूर-स्वेयर-वंदिय-कमाणं । संसार-तारयाणं तिःथयराणं तिहयण-चेइय-भवणे नमंसांमि ॥१॥ बत्तीस-पुय-सहस्ता जिणमवणाणं नमामि सोहम्मे । अद्वावीसं छक्सा वंदे ईसाणकपम्मि ॥२॥ बारस सणंकुमारे छक्खा वंदामि अट्ठ माहिंदे । 🗸 चत्तारि बंभलोए सासय-जिणनाह-भवणाई ॥२॥ पण्णास-सहरसाई छंतयकप्पम्मि भावमो वेदे । चत्ताळीसं सुक्के छन्च सहरसा सहरसारे ॥४॥ माणय-पाणयकपे दोस वि दो दो सयाई वंदामि । आरण अच्छ्यकपे सयं दिवड्ढं दिवड्ढं तु ॥५॥ एगारसुत्तर-सयं हिट्रिम-गेविण्जगेसु वंदामि । सत्तत्तरं च मज्झे सयमेगं उवरिमे कैप्पे ॥६॥ पंचेव अणुत्तराइं एवं वंदामि उड्ड लोगम्मि । तेवीस सत्तनउड़-सहसा चुलसी य लक्साई ॥७॥ भवणवईणं मञ्झे असुरकुमारेसु छक्स चउसट्टी । चुलसीइ सय-सहरसा वाँउकुमारेसु वदामि ॥८॥ बावत्तरि च लक्खा जिण-भवणाणे सुवण्ण-भवणेसु । छण्णवइ-सय-सहरसा नैग्गकुमारेषु वंदामि ॥९॥ दीव-दिसा-उदहीणं विञ्जुकुमारिद-थणिय-अग्गीणं । बावत्तरि बावत्तरि छक्सा छण्णं पि वंदामि ॥१०॥

## सकलतीर्थस्तोत्र

एवमहोल्नोए य भवणिद-नमंसियाईं भावेणं । बाबचरि-लक्स-जुमा कोडीमो सत्त वंदामि ॥११॥ सासय-जिण-भवणाई वंदे नंदीसरम्मि दीवम्मि । बाबन्न मणहराई तियसासुर-खयर-नमियाई ॥१२॥ जोयण-सय-दीष्ठाई पण्णासं विष्छडाई विउठाई । बावचरि-उच्चाई वंदामि जिणिद-भवणाई ॥१२॥ पंच धणुरस य कंचण परमदूसपहिं परम-रम्माई । पत्तेयं वंदामि बत्तीस सुरिंद-महियाई ॥१४॥ चउरो कुंडल-वलए चउरो वंदामि रुयग-वलयम्मि । चत्तारि माणुसोत्तर-वल्लए वंदामि जिण-भवणे ॥१५॥ इस्रयार-पब्वएसु बंदे चत्तारि चेइयहराइ । मेहसिंहरेस पंचस जैसीई वंदामि भावेणं ॥१६॥ जिण-निल्याणं वीसं वंदे गयदंतसेल-सिंहरेसु | दस कुरुद्मेस बंदे तीसं वा सेल-सिंहरेसु ॥१७॥ वंदे असीइ-जिण-मंदिराईं वक्स्बार-पञ्वय-वरेसु । सत्तरि-सर्यं च पुण्णं वेयइट-नगेसु वंदामि ॥१८॥ एवं च तिरिय-मञ्झे अट्रावन्नं सयाइं चत्तारि । जोइस-वंतरियाणं संखाइयाई य वंदामि ॥१९॥ सत्ताणवइ सहरसा छवस्त छप्पन्न य अट्र कोडीओ । **क्वउ-सय-बियासि एत्तिय छोए 'वेइयं वंदे 11२०11** सिरि-भरह-चनकवइणा अट्ठ'वय-गव्यरस सिंहरम्मि । कारवियं अइ-रम्मं चउविस-जिणाल्यं वदे ॥२१॥ सम्मेयसेल-सेतुण्ज-उण्जिले अब्बुयम्पि चित्तउडे । जाछउरे रणथंभे गोवालगिरिम्मि वंदामि ॥२२॥ सिरि-पासणाइ-सहियं रम्मं सिरि-निम्मियं महाथूमं । कुलिकाले वि सुतित्थं महुरानयरोसु वंदामि ॥२३॥ रायगिइ-चंप-पावा-अवज्झ-कं पिल्ल-इत्थिणपुरेसु । भहिलपुर-सोरोपुर-भंगइया-कण्णउज्जेस् ॥२४॥ सावत्थि-दग्गमाइस् वाणारसि-पमुह-पुच्व-देसेसु । क्रम्मग-सिरोहमाइसु भेयाण-देसम्मि वंदामि ॥२५॥

रेंग्जउर-कुंडणीसु य वंदे गग्मउर-ेेपंचवाडेसु । तल्लवाड-देवेराँडर उत्तर-देसमिम वंदामि ॥२६॥ संडिलै-डिड् आणय-नराण-हरसउँर-खह-मेडत्ते | नागउर-सुद्धदेतिसु संभरि-देसम्मि वंदामि ॥२७॥ पल्लि-संडेरय-नाणपसु कोरंट-भिन्नमालेसु । वंदे गुउजर-देसे आहाडाईस मेवाडे ॥२८॥ उवएस-किराडेउँए विजयपुराईई मरुम्मि देसम्मि । सच्च उर-गुइडरे।ईंसु पच्छिम-देसम्मि वंदामि ॥२९॥ थारावदय-त्रायड-जालीहर-नगर-खेड-मोढेरे । अणहिल्छवाडनयरे<sup>1</sup>े चड्डावल्ली सु बंभाणे ॥ ३०॥ निइय-कलिकाल-मैल्लं साइसयं सयल-ैवाहि-धंभणयं । थंभणयपुर-निवासं पासं वंदामि भत्तीए ॥३१॥ कृच्छे भरुयच्छस्मि य सोरटू-मरहटू-कुंकैणधलीसु । कलिकुंड-माणखेडे दक्सिंग देषेसु वंदामि ॥३२॥ धारा-उज्जेणीस य माळवदेसम्मि भैंगरियत्ते य । बंदामि मणुअ-विहिए जिण-भवणे सब्ब-देसेसु ॥३३॥ इय पंचसु भरहेसुं एरवएसुं महाविदेहेसु । संखिञ्ज-जिणहराइं मणुएहिं कियाहिं य वंदामि ॥३४॥ कित्तिम-अकित्तिमा विय तित्थयरा वंदिया मए सन्वे । जिण-मवण-सन्निविद्वा साहारण-भत्तिराएणं ॥३५॥ भरहम्मि मणुअ-विहिया भेहिया मोहारि-दप्प-माहप्पा। सिरि-सिद्धसेणस्रिहि संथुवा सिव-सुहं दिंतु ।।३६।।

-पाठांतर-

१. पा० मणुय २. पु० वंदे ३. पु० नागकुमारेषु ४. पु० वाउकुमारेषु ५. पु० पणसी ६. पु० वडसपछियासी ७. पु०सिरिनम्मीयं, सा० सिरिं नमिं महा० ८. सा० सिरोमाइसु ९. सा० धुआणदेसम्मि १०. पा० राजउर; पु० रज्जउर कुडीणीयसु ११. पा० पंच य सयाइं, पु० गोविण्वपर पंचवारेसु १२. पा० देवराउरुत्तर० १३. पु० सा० खंडिल्ल १४. पु० हरसुर खट्टकरसु, पा० हरसउर खट्टकरेसे ।१५. सा० पु० किराइए १६. पु० विवयपराए मुझम्म १७. पा० गुहुरायसु, पु०गद्वराउर पश्चिम देस०१८. सा० जलउर पु० वालस्टर १९. सा० मणिष्टलवाढदेसे २०. पा० महियं २१. पा० वाह २२. पु० कुंकणथलेसु, सा० कंकणयलीसु २१. सा० महियं मोहा. पु० महिया मोहप्य माइप्या ।

सा० प्रतिमां १४मी गाया नथी, ज्यारे २८ मी अने ३२मीना रूथाने सा० प्रतमां नीचेनी ने गायाओ मळे छे :--

बूसीयनयरे जोजाउरग्मि आसहपुरग्मि नहूले । गंदउ ब्च परिवडीए वीरं वंदामि वेसाडे ॥२८॥ घवलिक्के षेधूके खंभाइसे तह य वडवदे । अस्साउब्लीनयरे कण्पडवाणिज्जे वंदामि ॥२२॥ आ बन्ते गायाओ क्षेपक होवानुं समजी यकाय तेम छे.

2200

# प्राचीन जन आगमों में जैनदर्शनकी भूमिका दल्लसुख मालवणिया (१) जैनागमे

डो. उपाध्ये की स्मृतिमें यह व्याखरानका आयोजन किया गया है और डो. उपाध्येने अपने जीवन में संस्कृत विषयमें संशोधन किया ही है। किन्तु उनका मुख्य संशोधन प्राकृत-अपभ्र'शको लेकर हुआ है। वर्खंडायमके सोलह मागों के संपादन में उनका पूरा सहयोग डो. हीरालालजी को मिला था और घट्खंडायम दिगंबर संपदायकी दृष्टिसे आगमस्थानीय है और जैनों की दृष्टि से आगम हो समय जैन साहित्यका जा प्राकृत-संस्कृत-अपभ्रंश और आधुनिक भाषाओं में लिखा गया है-स्लोत है। अतएव मैंने 'जैनागम' इस विषयमें प्रथम व्याख्यान देनेका सोचा । और आज आप सबके समक्ष उसी विषयमें आगे विचार रखने जा रहा हूँ । यह अवसर देने के लिए मैं शिवाजी युनिवर्सिटी के कुलपति श्रीपाटिल का आभारी हूँ ।

### जैनागम और वेद

वेदकी सुरक्षा शब्दतः की गई है । अर्थकी परंपरा प्रायः छप्त हो गई थी । जैनागम के विषयमें जानना जरूरी है कि परंपराके अनुसार अर्थका उपदेश अर्हन करते हैं और उस को शब्दमें बद करते हैं उनके प्रमुख गणधर । अर्थात् जैन परंपराके अनुसार प्रधानरूपसे आगम तो तीर्थकर का उपदेश है किन्तु हमें जो प्राप्त है वह तदनुसारी शब्दबद्ध आगम है । अर्थका ही महत्त्व होने से शब्द पर विरोध ध्यान दिया नहीं जा सकता था। अतएव शब्द की एकरूपता हो नहीं सकती है । तारपर्थ में भेद नहीं होना चाहिए – शब्द का रूप जो भी हो । अतएव परिणाम यह हुआ कि जिस भाषामें मगवान द्वारा उपदिष्ट अर्थ शब्दबद्ध किया गया वह भाषा प्राकृत होने से, लोकभाषा होने से वैदिक भाषाकी तरह उसका एकरूप सतत सुरक्षित नहीं रह सकता था। अतएव परंपरा के अनुसार भगवान महावीरका उपदेश अर्धमा-गंधी भाषामें होता था प्राकृत होने से, लोकभाषा होने से वैदिक भाषाकी तरह उसका एकरूप सतत सुरक्षित नहीं रह सकता था। अतएव परंपरा के अनुसार भगवान महावीरका उपदेश अर्धमा-गंधी भाषामें होता था प्राकृत होने से, लोकभाषा होने से वैदिक भाषाकी तरह उसका एकरूप सतत सुरक्षित नहीं रह सकता था। अतएव परंपरा के अनुसार भगवान महावीरका उपदेश अर्धमा-गंधी भाषामें होता था प्राकृत होने से, लोकभाषा होने से वैदिक भाषाकी तरह उसका एकरूप सतत सुरक्षित नहीं रह सकता था। अतएव परंपरा के अनुसार भगवान महावीरका उपदेश अर्धमा-गंधी भाषामें होता था हो गये हैं । और प्राकृतभाषा की प्रकृतिके अनुसार शब्दों के रूपों में भी संस्कृत के समान एकरूपता देखी नहीं जाती । दिगवंरों के मान्य सिद्धान्त भी अर्थामांगधी में न होकर शोरसेतीप्रधान हो गये हैं । ऐसा होते हुए भी प्राचीन आगमों की अर्थपरंपरा या तार्थ्य परंगरा एक ही थी यह भी निश्चितरूपसे कहा जा सकता है । बादके काल्डमें सांप्रदायिक रूप दिया जाने लगा तव अर्थपर परामें भी भेद हष्टित होने लगा हो न हो ह

आगमो की सुरक्षामें एक दूसरी भी बावा थी। बाह्यगोंमें वेद की सुरक्षा पितापुत्र की पर परामें होती थी और जैनों में गुरुशिष्य पर परामें । यह आवश्यक नहीं कि पिताको जैसा योग्य पुत्र मिलता है वैसा ही योग्प शिष्य गुरुको मिले । ऐसी स्थिति में आगमकी सुरक्षा

रे डो. आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये की रुमृतिमें शिवाजी युनिवर्सिटी में ता० ७--१०-७७ को दियां गया प्रथम व्याख्यान ।

२ आव. नि. १९२; आगमयुगका जैनदर्शन, पृ. ७ । मुनि श्रीजम्बूविजयजी की सूत्रकृतांग की प्रस्तावना पृ० २८ से 'वाचना' प्रकरण देखें ।

३ समवाय-३४, भगवई में उल्लेख है कि देवों की भाषा अर्धमागधी है ५.४.१९० ४ देखें, घवलाटीका । 'संयत' पदको लेकर जो विवाद हुआ वह सुप्रसिद्ध हैं । कठिन थी | आगमकी सुरक्षा अमणों के अधीन थी और अमणों में प्रायः विद्यामहण की योग्य आयुवाले शिष्य अमणाचार्य को मिले यह समव नहीं होता था | पिता अपने पुत्र को बाल्यकालसे वह पढाता था किन्तु अमणोंमें यह व्यवस्था संभव नहीं थी | यह मी कारण है कि आगमों की शब्द पर परा और अर्थपर परा भी खंडितरूपमें भी प्राप्त होती है | फिर भी जो कुछ सुरक्षित रह सका है उससे हम भगवान महावीरके मौलिक उपदेश को आंशिकरूपमें हो सही प्राप्त का सकते हैं | प्रस्तुत व्याख्यान में उस मौलिक उपदेश को हो ध्यान में रख कर मैंने जैनागमके विषयमें चर्चा करना चाहा है |

वेद और जैनागमके प्रतिपाद्य विषयको देखा जाय तो कहना होगा कि दोनों में अंतर अवश्य है किन्तु वह भारतीय समग्र धार्मिक परंपरा का उत्तरोत्तर जो विकास हुआ है उसीके कारण है । भारतोय धार्मिक परंपरा उत्तरोत्तर जो नया नया रूप लेती है उसी शुद्धलामें एक कड़ी यह जैनागम भी है। उसे वैदिक धारासे सर्वथा प्रथक करके नहीं देखा जा सकता, उसे समग्ररूपसे भारतीय परंपरा में जो विकास हुआ है उसो परिप्रेक्ष्य में ही देखना होगा। बाह्यण और अभण परंपरा में विरोध की बात कही जाती है किन्तु दोनों का जो विकास

बाह्यण आर अभण परपरा म विरोध को बात कहा जाता है किन्तु दाना को जा बकाठ हम देखते हैं वह दोनो के पारस्परिक वातप्रत्याघात का हो फल है-ऐसा मानना आवश्यक है। अतएव दोनों का विहास स्वतन्त्र है-ऐसा नहीं किन्तु अन्योन्याश्रित है-यही मानना उचित है और ऐसा मानने पर यह भी मानना पड़ता है कि गंगा--जमुनाके संगम के बाद जैसे दोनों नदीयाँ एकरूप हो जाती हैं वैसे ही भारतीय धार्मिक परंपरा में भी दोनों पर-पराएँ एकरूप हो जाती हैं और हमारे समक्ष हिन्दुधर्म के रूा में भारतीय धर्म परंपरा में भी दोनों पर-पराएँ एकरूप हो जाती हैं और हमारे समक्ष हिन्दुधर्म के रूा में भारतीय धर्म परंपरा आती है। खब हम हिन्दुधर्म ऐसा नाम देते हैं तब बाह्यण और श्रमण का मेद गौण होकर दोनों का ऐक्य सिद्ध होता है। यही कारण है कि बाह्याचारकी दृष्टि से एक बाह्यणधर्मीको किसी जैनधर्मी से अलग करना कठिन हो जाता है। वैदिको-नाह्यणों में नाना प्रकार के पूबाप्रतिष्ठान और बाह्याचार को लेकर नानाप्रधारके मेद होने पर भी सभी वेद को अपना धर्मग्रन्थ मानकर एकरूपता सिद्ध करते हैं वेसे ही जैनोंने भी अगने आगमका वेद संशा देकर उस एकता की पुष्टि की है। इतनाही नहों तत्तरकाल में प्रचलित विद्याओं के भी अपने आगमों में समाविष्ट करनेका जो प्रयत्न हुआ है वह भी इसी की और संकेत करता है कि भारतीयपरंपरा के विकास की एक कडीरूपमें ही हम जैनविद्याको देल सकते हैं सर्वथा स्वतं त्ररूपमें नहीं।

वेद से लेकर ब्राह्मण प्रन्थों में जो भारतीयधर्म का रूप हमें मिलता है वह आध्यारिमक नहीं किन्तु भौतिकवादी है, परिग्रहप्रधान है । उपनिषद में आकर अन्तर्निरीक्षण छरू हुआ है यह साग्र देखा जा सकता है । अर्थात् ही बाह्यदृष्टि को छोड़ कर अब अन्तर्मुख होकर चिंतन छरू हुआ । यहो कारण है कि उपनेधरोंमें यत्तीय कर्मकांड का निराकरण करके आश्म-खोज की तत्ररता दिखाई देतो है । इशी आत्मखोज की परंपरा को कुछ श्रमणों ने अग्नाया है ओर बाह्य के अर्मुख होने का आडान विरोध रूगने किया । सब अपनों ने ऐवा नहीं किया यह तो अक्तियावदी आदि की मान्यताओं को भ्यानमें लें तो मानना ही पड़ेगा। भगवान

१. आचा. १०७; ' दुवाल्संगं वा प्रवचनं वा वेदो तं जे वेदयति स वेदवीं'' आचा. चू. पृ. १८५; विन्टानित्झः हिस्ट्री ओफ इंडियन लिटरेवर माग २ पृ.४७४। जैनघर्म पृ. १०७ ।

## प्राचोन जैन आगमों में जैन दर्शन की भूमिका १०३

महावीर और बुद्धने इस अन्तर्भुक्ती प्रवृत्ति को प्रधान रूरसे अपनाया और इसी का प्रतिघोष हम उनके बादके बैदिक बाङ्ग्नयमें भी देखते हैं। क्रवशा हिंसक यज्ञों की जो भौतिक संपत्ति के लिए कमैकांडकी प्रवृत्ति चल रही थी उसका निराकरण हो कर आध्यात्मिक यज्ञों के अनु-ष्ठान की बात चल पड़ी थी-यह स्पष्ट होता है। और मानव मात्र का धार्मिक अधिकार समान है-यह मावना भी बढ रही थी।

इसी मानवमात्रको एकता की भावना को भगवान महावीर ने और भी नया रूप दिया और कहा कि जीने का अधिकार केवल मानव को ही नहीं किन्तु जगत के सूक्ष्म-स्थूल सभी जीवों को है। अतएव सामायिक व्रत की व्याप्ति केवल मानव तक नहों किन्तु संसार के सभी जीवों तक है। अतएव किसी की भी हिंसा नहीं करनो चाहिए। उपनिषदों में ब्रह्म की कहराना है, आत्माद्रैत को कहरना है-किन्तु अहिंसा और अपरिग्रह आदि को उतना महत्त्व नहीं जितना कि भगवान महावीर ने अपने उपदेश में दिया। उनके मत में ब्रह्म का नहीं किन्तु समका महत्त्व है। उनका तो कहना था कि परिग्रह ही हमारे लिए बन्धन है और परिग्रह के लिए ही जीव सब प्रकार के पापाचार-हिंसा, चोरी, झूठ आदि का आश्रय छेता है। अतएव समका प्रचार करके परिग्रह के पाप से मुक्ति दिलाना ही जैनागमका घ्येव हो गया ।

ं भगवान् महावीर का यह सम या सामयिक का उपदेश जानने का हमारे पास एक ही शाधन है और वह है जैनागम ।

किन्तु जैनागम क्या है, और कितने हैं और किसने कब लिखा या ग्रथित किये-इस विषय में जैनों में ही काफी मतमेद है। अतएव उस आगम के विषयों में इस व्याख्यान में कुछ चर्चा करना मैने उचित माना है। इतःपूर्व आगमों के विषयों में मैंने काफी लिखा है किन्तु यहाँ जो विचार में रख रहा हूँ यह मिन्न दृष्टि से है। अतएव पुराने विचारों का पुनरावर्तन मात्र नहां है यह मैं स्वष्ट का देना चाहता हूँ। इतना ही नहीं किन्तु मेरे इतः-पूर्व के विचारों में यहाँ संशोधन भी दिखाई देया।

## वर्तमान में जैनागम और तद्विषयक मतभेद

जैनागमके विषय में प्रथम यह जानना जरूरी है कि वर्तमानमें जैनागमान्तर्गत क्या समझा जाता है। जैनों के अनेक संप्रदाय हैं और इस विषयमें ऐक्य नहीं। दिगम्बरोंके मतसे तो मूल जिनागम आचारांग आदि द्वादशांग विच्छिन्न हो गये हैं और केवल दृष्टिवाद नामक बारहवें अंगके अंश पूर्वके आचार से रचे गये कसायपाहुड और षट्खंडागम आगम-स्यानीय हैं। खेताम्बरों के मतसे ४५ ग्रन्थ जिनागममें शामिल है। उनके मतसे आचारांग बादि ११ अंग ग्रन्थ जिस रूपमें भी खंडित रूग में संमव था सुरक्षित कर लिया गया है और अन्य ग्रन्थ जो स्थविरोंने भगवान महावीर के उपदेशका अनुकरण करके रचे ये भी आगमान्तर्गत कालकभ से हो गये हैं। इतना ही नहीं, इन ग्रन्थों की टीकाएँ-निर्युक्ति, माध्य, चूर्णि और टीका मिलकर पंचांगी जैनागमरून से प्रमाणमूत है। स्थानकवासी और तेरापंयी केवल ३२ ग्रन्थों को हो मात्र मूठरूरमें जैनागमान्तर्गत गिनते हैं। उनके मतसे टीकाओं का आगमरूपसे प्रामाण्य नहीं।

१ आचा. १३८; सूत्रकृ. ५०३-५०८ | २. सूत्रकृ. १-४.

आगमोंके विषयमें इस मतमेद का मूल आगमों की सुरक्षा के लिए जो वाचनाए हुई उन्होंमें है । अतएव यहाँ संक्षेपमें उन वाचना आंके विषयमें विचार कर लेना जरूरी है । इन बाचनाओके विषयमें और शुतावतार के विषयमें अभी तक बहुत कुछ लिखा गया हे । बाचना के विषयमें विस्तार से प्रयत्न मुनि श्री कल्पाणविजयजी ने अपने 'वीरनिर्वाण संवत और जैन कालगणना' (सं० १९८७) में किया । तदनन्तर श्री पं० कैलाशचन्द्रजी ने 'जैन साहिस्य का इतिहास-पूर्व पीठिका' (वी. नि. २४८९) में विस्तार से समालोचन किया है । श्रुतावतार के विषयमें पट्खंडागमको प्रथमभागकी प्रस्तावनामें विस्तार से समालोचन किया है । श्रुतावतार के विषयमें पट्खंडागमको प्रथमभागकी प्रस्तावनामें विस्तार से वर्णन है और उसीका विशेष विवेचन पं० केलाशचन्द्रजी को उक्त पुस्तक में भी है । यहाँ तो मुझे इस विषयमें जो कुछ कहना है वह संक्षेगमें ही हो सकता है । और मैं जो कुछ कहना चाहता हूँ वह अव तक की इस विषयकी जो विवारणा हुई है उसीको लेकर ही होगा ।

#### पाटलिपुत्रकी वाचना

इस वाचना को श्वेताम्बर संप्रदाय मानता है। इस वाचनाका कोई उल्लेख रे से दिगम्बरों के प्राचीन साहित्यमें नहीं । श्वेताम्बरों में भी इसका सर्वप्रथम उल्लेख तित्थोगालीमें (गाठ ७१४ से) है । यहाँ ध्यान देने की बात यह है कि उसमें केवल इसी वाचनाका उल्लेख है और उसके बाद होनेवाली वाचनाओं का उल्लेख नहीं है । किन्तु णिमें है । अतएव मानना पडता है कि मूलमें तिरथोगाली नियुक्तिकालकी रचना है और चूर्णिपूर्व की रचना है भा इस पाटलिपुत्र की वाचना की खास बात यही है कि दुर्मिक्ष अकाल-अनावृष्टि के कारण बैन श्रमग संब को मगध से बाहर जाता पडा और कई श्रमण मृत्युके शरण हो गये । सुकाल होने पर जो भी बचे थे वे पाटलिपुत्रमें एकत्र हुए और एक दूशरे से पूछ पूछकर ग्यारह अंग जिस का में उपत्वच्ध हो सका संकलित किया गया । किन्तु सिद्धान्तके सारभूत दृष्टिवाद किसो को याद नहीं था । अत: सोचा गया कि भदवाहु जो त्योगसाधनामें लगे हैं उन्हीं से इसकी वाचना ली जाय। मदबाहु ने स्थूरुमद<sup>8</sup> को वाचना दी किन्तु अपनी ऋदिके प्रदर्शनके कारण केवल दशपूर्वकी अनुज्ञा दो-अर्थात १४ में से केवल दश ही वे दूसरों को पदा सकते हैं - एसा कहा । इस प्रकार स्थूलमदने बाद दशपूर्वका ही जान रोप रहा ।

यहाँ तित्योगालीमें भद्रवाहु कहाँ ये यह नहीं स्पष्ट होता । किन्तु वे पाटलिपुत्र से कहीं बहुत दूर तो हो नहीं सकते ये । इतका सरशोकरण हमें आवश्यक चूर्णिसे प्राप्त होता है । उसमें उसी प्रसंगमें लिखा है-"नेगल वत्तगीए य भददाहुतामी अच्छति चोद्दसपुग्वी" ए० १८७। अतएव वे इस परंपराके अनुसार उज्जैनमें जैसी कि दिगम्बरों की मान्यता है, हो नहीं सकते । दूसरी बात आवश्यक चूर्णिसे यह भी स्पष्ट होता है कि भदुबाहु स्वामी अपनी साधना पूरी करके स्थुत्रभद्र के स य विहार कर के पाटलिपुत्र आये (ए० १८८) और वहीं स्थूलमद के द्वारा ऋदिप्रदर्शन होने के कारण उन्होंने दरापूर्वके आगे वाचना देनेका निषेध किया । अत एव चतुर्दशपूर्वी भदबाहु अकालके कारण उज्जैनी गये और अकालके ही कारण शिथिलाचार

र यहाँ मैंने केवरु प्राचीनतम उल्टेखको धाधान्य दिया है । अन्य उल्लेखों के लिए देखें सूत्रकृतांगकी मुनि श्री जंबूविजयजी की प्रस्तावना पृ० २८ ।

- २ यहाँ तित्योगाळो मूलरूप में जैसा था उससे अभिप्राय है। उपलब्धमें तो शक १३२३ तक की भी चर्चा है-गा० ६२४।
  - ३ मृत्यु वीर नि. १७० |
  - ४ मृत्यु वीर नि० २१५ में ।

बढ कर संघमेद हुआ यह जो दिगम्बर परंपरा का मान्यता है -वह विचारणीय हो जाती है। तित्योगालीमें तो स्पष्ट लिखा है कि कुछ मुनि अकाल के कारण भगघ से बाहर गये भौर डुछने अनशन कर लिया और जो बाहर गये वे भी यतनासे जीवनयापन करते रहे<sup>8</sup> 1 सकाल होने पर मगधमें जो वापन आये उनमें कोई मतमेद हुआ ऐसा कोई उल्लेख भी तित्थोगालीमें है नहीं । और दिगंबर परंपरा के ठेखकों ने जो निश्चित रूप से तिरथोगाली के बाद के हैं, अझल के कारण ही वस्त्रग्रहण होने लगा या उस अकालमें वस्त्र**ग्रहण की** प्रथा चल पड़ी-यह जो लिखा है वह तो निराधार ही प्रतीत होता है क्यों कि जहाँ खाना मिलना ही तुष्कर हो वहाँ वस्त्र सुलभ कैसे होगा? वस्त्र की प्रथा चाल्टू हुई इसका कारण अकाल तो नहीं हो सकता । यह बात दिगंबर लेखकों के भी ध्यानमें आई है अतएव अपनी परंपराको सिद्ध करने के लिए कथा भी गढ ली कि नग्नको देखकर श्राविका का गर्भगात हुआ और उसीके कारण आगे चलकर अर्धभालक संप्रदाय चला<sup>3</sup>-ऐसी कथाओं में सांप्रदायिक तथ्य हो सकता है, इतिहासका तथ्य नहीं । और इसी प्रसंगमें दिगंबर लेखकों द्वारा यह जो कहा जाता है कि अपने शिथिलाचारके अनुपार शास्त्र की रचना की यह भी निराधार है। विद्यमान शास्त्र को देखकर यदि यह आक्षेप किया जाय तो कुछ अंशमें औचित्य होगा । किन्तु उसे मदबाह के कालके साथ जोडना तो असंगत ही है। क्यों कि विद्यमान खेताम्बर आगम पाटलिपुत्र की वाचना के अनुसार हैं यह तो श्वेतांम्बर भो नहीं मानते । दूसरी बात यह भी है कि उज्जैन वाले भद्रवाहु और मगधके भद्रवाहु चतुर्दरापूर्वी का ऐक्य भी संदिग्ध री। दो भद्रबाहु हुए ऐसा दोनो परंपरा मानती है और कथाकारोंने दोनो की कथाओं का मिश्रण कर दिया है यह प्रतीत होता है।

पाटलिपुत्रकी वाचना में एकादश अंग स्थिर हुए और स्थूलमदने दरापूर्व की वाचना आगे बढाई -इतना स्पष्ट है, किन्दु खेताम्बरों के अनुसार जो दूसरी वाचना मधुरामें करनी पही-यही सिद्ध करता है कि पुनः नवनिर्माणकी ओवश्यकता आ पडी थी। अत एव विद्यमान खेताम्बर आगमों को पाटलिपुत्रकी वाचना से मिन्न ही मानना चाहिए। अर्थात् ही पाटछि-पुत्रकी वाचना से बचे हुए आगमों में ही परिवर्तन-परिवर्धन-संशोधन कर मधुरी वाचना हुई।

तिरयोगाली केवल अंगकी वाचना का ही निर्देश करता है। वह अंगवाहाकी वाचना के विषयमें मौन है। स्वष्ट है कि उस काल तक भगवान के उपदेश का संकलन श्रुतरूपसे अंगमें ही माना गया था<sup>8</sup>। इसका यह अर्थ तो नहीं कि उस काल तक अन्य प्रन्थ नहीं बने थे। दशवैकालिक शय्यंभव की रचना है। वह भद्रबाहु के पूर्वकी है और स्वयं भद्र-बाहुने भी दशा-कल्प-ज्यवहार की रचना<sup>6</sup> की थी ऐसी श्वेताम्बर मान्यता है। किन्द्र इन

१ देखे जै.सा. इ. पूर्वपीठिका, संघमेद प्रकरण, पृ० ३७५ से ]

२ यहाँ यह भी ध्यान देने की बात है कि 'दुभिकखंभत्त' का उपयोग जैन मुनि नहीं कर सकते-ज्ञाताधर्मकथागत मेघकथा सू० ३१ सुत्तागमे पृ. ९६२।

३ जै.सा. इ. पूर्वपीठिका पृ० २७७ ।

- ४ देखें, समवाय१, २११-२२७ । भगवती २५.३. ७३१ ।
- ५ तित्योगाली गा० ७१२-७१४ ।

६ दशबैकालिक और कल्प-ब्यवहार को तो दिगंबरों ने भी अपनी अंगवाध्यसूची में स्थान दिया है।-धवला पु.१, पूठ ९६। जयधवला पूठ २५। १४

#### दल्सुल मालवणिया

अन्थों की वाचनाका कोई प्रश्न नहीं था। वाचना केवल अंगप्रन्थोंकी आवश्यक समझी गई थी। क्योंकि आगम या अत अंगप्रन्थों तक सीमित था। आगे चलकर श्रुतविस्तार हुआ-अन्य आचार्यकृत प्रन्थों को भी कमश: आगमकोटिमें लाया गया यह कहकर कि वे भी गणघर छत है।

### माधुरी वाचना

माथुरी वाचना भी पाटलिपुत्र की वाचना की तरह केवल अंगस्त्रों के लिए ही हुई थी। नंदी चूर्णि में अंग के लिए कालिक शब्द का प्रयोग है-पृ० ४६ । उसमें भो अंगनाहा वाचना या संकलनाका कोई उल्लेख नहीं है। माधुरी वाचना पाटलिपुत्रमें न होकर मधुरामें हुई यह सिद्ध करता है कि उस कालमें पाटलिपुत्र के स्थानमें मधुरा जेगे का विशिष्ट केन्द्र बन गया था । अर्थात् विहार से हटकर अन जैनोंका प्रभाव उत्तर प्रदेशमें यह गया था । बहीं से कुछ अमग दक्षिणकी ओर गये थे। जिनकी सूचनां दक्षिणमें प्रसिद्ध माशुर संघ के अस्तित्व से मिलती है। यह भी एक कारण है कि दक्षिण के दिगंबरों के प्रन्थ महाराष्ट्री प्राकुतमें न होकर भी शौरसेनी भाषाके प्रभाव से मुक्त नहीं है। माथुरी वाचनाके प्रधान ये "स्कंदिलाचार्य, वे परंपराके अनुसार वोरनि॰ ८२७ से ८४० तक युग प्रधान पद पर थे। इस काल तक अंगों के अलावा कई अँग बाह्य प्रन्थ बन चुके थे किन्तु इसमें उनकी वाचना था संकल्पनाका प्रदन नहीं था। इस अँगकी वाचना की आवश्यकता के विषय में दो मत है। एक यह कि कालिक अुत=अंग आगम अन्यवस्थित हो गया था। यह मत संभवतः दिगंबर परंपगके अनुकूल है। दूसरा यह कि उस काल में अनुयोगधरों का अभाव हो गया था, केवल स्कंदिल ही एक मात्र बचे थे। स्पष्ट है कि दूबरे मतके उत्थान का प्रयोजन ही यह दीखता है कि जो कुछ उस वाचनामें किया गया वह नया नहीं किया गया, जो पुराना चला आ रहा या वही व्यवस्थित किया गया जिससे उसके प्रामाण्य में कोई कमी न हो । वास्तविक रूप से देखा जाय तो माथुरी वाचनामें ही परिवर्तन-परिवर्धन-संशोधन करके अंग सूत्रों को व्यवस्थित किया गया होगा । और इसी कारणसे उसके प्रामाण्यमें लोग रांका करने लगे होंगे। अतएव उसके निराकरणके लिए ही यह मत उत्थित हुआ कि सूत्रमें कुछ नया नहीं किया गया-सूत्र नष्ट ही नहीं हुए ये या अञ्यवस्ति नहीं हुए ये । 'केवल उनके जानकारों और ब्याख्याकारोंको कमी हो गई थी। इस प्रकार नये निर्माणको प्रामाण्य देना उस दसरे मत का प्रयोजन सिद्ध होता है । यदि पाटलिपुत्रकी वाचना ही व्यवस्थित की गई हो ती तो उसके प्रामाण्यके बिषयमें कुछ प्रश्न ही नहीं उठता और न इस दूसरे मत के उत्थान की आवश्यकता ही होती ।

. अताम्बरों द्वारा मान्य अंग प्रन्थ जो विद्यमान ई वे माथुरीवाचनानुसारी है<sup>×</sup> और उसमें जो परिवर्तन-परिवर्धन-संशोधन किया गया ई-उसके विषयमें आगे हैंचर्चा की जायेगी ।

१ आगम संख्या किस प्रकार ऋमराः बढी इनके लिए देखें-आगम युग का जैन दर्शन, पृ०२७।

- २ देखें नंदी कारिका ३२ और उसकी चूर्णि ।
- ३ नंदी चूणिं पृ० ९।
- ४ नदी गा० ३३ (स्थविरावली) ।

१०६

## प्राचीन जैन आगमों में जैन दर्शन को भूमिका १

माथुरोवाचना के अढावा नागाईनीय वाचना भी वलभी में हुई ऐसा निर्देश सर्वप्रथम कहावली में ही मिलता है। कहावली भट्रेश्वरकी रचना है और वह आ. हरिभद्र के बाद की रचना है। अतएव उस निर्देशका कारण यही हो सकता है कि कुछ चूणिओं में नागई नीय के नाम से पाठांतर मिलते हैं और पन्नवणा जैसे अंगवाहा प्रन्थमें भी पाठांतर का निर्देश है अतएव अनुमान किया गया कि नागाई न ने भी वाचना की होगी। यह सत्य है या फेवल कल्पना इस विषयमें कुछ नहीं कहा जा सकता किन्तु इतना तो निश्चित रूपसे कहा जा सकता है कि मौजुदा आगम (अंग-आगम) माथुरी वाचनानुसारी है। जौर उसमें तथ्य भी है। अन्यथा पाठांतरों में स्कंदिलके पाठांतरोंका भी निर्देश मिलता । अंग और अन्य प्रन्थों की ऐसी व्यक्तिगत कई वाचनाएँ हुई होंगी यह भी तथ्य है अन्यथा भगवतीआराधनाकी अपराजितकृत टीकामें आचारांगादि के जो पाठ उद्धृत किये हैं वे सभी उसी रूपमें विद्यमान आचारांग आदि में मिल जाते। किन्तु कुछ मिलते नहीं हैं-यह तथ्य हैं । और यह भी तथ्य है कि आचारांगादि प्राचीन आयमों की चूर्णिमें जो पाठ स्वीकृत हैं उससे भिन्न पाठ टीकामें कई स्थानोंमें मिलता हैं। यह सिद्ध करता है कि अंग आगमों की वाचनाके एकाधिक प्रयत्न पाटलिपुत्रको वाचनाके बाद हुए हैं। इतना हो नहीं प्रभायाकरण जैसे प्रन्थ का तो संपूर्ण रूपसे परिवर्तन हो गया हे और अगी की कथाओं में मेद सो हो गया है गाया है ।

अतएव इतना तो निरचयपूर्वक कहा जा सकता है कि इन चाचनाओं द्वारा उपत्रम्ध मोलिक अंग आगम की सुरक्षाका प्रयत्न अवस्य हुआ है साथ ही इतना भी मानना पडेगा कि सांप्रदायिक आवस्यकतानुसार उसमें परिवर्तन, परिवर्धन और संशोधन भी किया गया है।

### आ० देवर्धिका पुस्तकलेखन

आ० देवर्धिने आगमोको पुस्तकारूढ किया यह परंपरा तो हमारे समक्ष है किन्तु किन किन प्रश्योको पुस्तकारूढ किया इतका कोई उल्लेख मिलता नहीं । नैदी में जो श्रुतकी सूची दी गई है वह हनारे समक्ष है किन्तु नंदो देवर्धिकी रचना नहीं है । ऐसी स्थितिमें नंदी की सूचीगत सभी प्रन्थ देवर्धि द्वारा पुस्तकारूढ हुए थे यह नहीं कहा जा सकता । अतएव इसका निर्णय कठिन है कि वे कीन प्रन्थ थे जो पुस्तकारूढ हुए । सामान्यतः इतना कहा वा सकता है कि अंगप्रन्थोंको तो पुस्तकारूढ किया ही होगा । अंगवाह्यमें जितने ग्रन्थ पूर्ववर्ती होंगे वे तो पूर्वकाल्से पुस्तकारूढ होंगे ही । किन्दु विद्यमान आगमसुचीमें ऐसे कई प्रन्थ हू जो देवर्धिके बादकी रचना है, जैसे कि कुछ प्रकीर्णक ग्रन्थ । अतएव यह मानना पडता है कि बेताम्बर परंपरामें आगम कोटिमें समय समय पर नये नये प्रन्थ संमिलित किये जाते रहे हैं। यही प्रक्रिया दिगंबर परंपरा में भी देखी जाती है । अन्यया दिगंबर परंपरामें मूलाचार से लेक्स विद्यानन्द तकके ग्रन्थ आगम के प्रामाण्य को कैसे प्राप्त होते ? पिछले वर्षों में धट्खंडागम और कारायाहुड मिलने के बाद इन प्रक्रियामें परिवर्तन देखा जाता है और सिद्धान्त प्रन्थोंके रूपमें इन्हीं दोको और उनकी टीका भोंको ही महत्त्व मिलने रुपा हैन्ता हो हो हो हो हो हो हो हो कि ता ही है ।

#### श्रुतावतार

स्वताम्बरोमें आगमों, खासकर अँग आगमोंकी वाचना का जिक है जैसा कि हम ने इसके पूर्व कहा है I तो दिगंबरों में वाचनाका प्रश्न ही नहीं है क्योंकि उनके मतमें आगम-

- १ बिशेष के लिए देखें वीरनि० पृ० ११४ ।
- २ जै. सा. इ. प्वैपीठिका पृ० ५२५ ।
- ३ देखें स्थानांग समवायांग (गुजराती) पृ॰ २४५ टि॰ १, पृ॰ २५६ टि०१,२-१०, पृ० २५७ के टिप्पण ।

200

#### दलसुख मालवणिया

स्थानीय घट्खंडागम है और वह मूतबल्लि-पुष्पद तकी रचना मानी जाती है। फिर भी किस प्रकार उत्तरोत्तर अंग आगमों का विच्छेद होता गया और अंतमें किस प्रकार उक्त दो आचायोंने घट्खंडांगम की रचना आ०घरसेन से उपदेश प्राप्तकर की उस विवरणको अतावतारके रूपमें दिया जाता है। नंदी आग्नाय पट्टावलीमें इन दो आचायोंको एक अंग(आचारांग)घर कहा है (घवला भाग २, प्रस्तावन, ए० २६) और उनका समय वीरनि० ६८३ के बाद कभी है।

धवळा टीकामें तो यह स्पष्ट किया है कि लोहार्य के बाद-"ततो सन्वेसिमंगपुन्वाणमेगदेसे आइरियपरंपराए आगच्छमाणो धरसेणाइरियं संपत्ती"-स्पष्ट है कि धरसेन आचार्य तक संपूर्ण अंग और पूर्वका विच्छेद नहीं था, उनका एकदेश धरसेन तक तो सुरक्षित था। उसी शेष

अंश के आधार पर वीरनि. ६८३के आसपास घट्लंडागम की रचना मानी चाती है।

### दोनों की तुलना

खास ध्यान देनेकी बात तो यहाँ यह है कि आवार्य धरसेन भी सौराष्ट्र में ही गिरनार की गुफा में ये और सौराष्ट्रके ही वलभी नगरमें खेताम्बरों के मतसे आगमों का पुस्तकलेखन हुआ। दिगंबरों ने वीरनि. ६८३ के बाद<sup>2</sup>यह किया तो खेताम्बरों ने माधुरीवाचना जो वीरनि. ८२७-४० के बीच हुई उसका लेखन वीरनि. ९८० या ९९३ में पूर्ण किया<sup>3</sup>। स्पष्ट है कि दोनोंमें जो करीब ३०० वर्ध का अन्तर है उसीके कारण खेताम्बरोंमें आगमों की संख्या बढ़ गई इतना ही नहीं किन्तु उस संप्रदायकी मान्यताओं की पुष्टि का भी उन्हें अवसर मिला। इन्ही ३०० वर्षों में जो अन्य दिगम्बर प्रन्थ बने उनमें भी यही प्रक्रिया अपनाई गई और दियाम्बर मान्यताओं को पुष्ट किया गया।

वीरनि० ६८३ के बाद रचे गये षट्खंडागममें पतिपाद्य जो विषय है उसमें श्वेताम्बरोका कोई मतमेद नहीं है । यही सिद्ध करता है कि उस समय तक जो श्रुत सिद्धान्त या उसमें श्वेताबर दिगम्बरमें कोई मेद नहीं था । स्त्री मुक्ति जैसे विषयमें जो श्वेताम्बर-दिगम्बरमें आज सिद्धान्तिक मतमेद हमारे समक्ष है-वह भी नहीं या । अर्थात् दोनों उस काल तक स्त्री-मुक्ति मानते ये । यह सिद्ध करता है कि पारंगरिक सिद्धाग्त दोनों सुरक्षित थे । उसके बाद ही वस्त्रके आबारको लेकर जो मतमेद हढ़ होता गया उसी के फलस्वरूप स्त्री-मुक्ति का निषेध भी दिगम्बरों में दढ़ होता गया । और स्त्रीमुक्तिकी स्थापना यापनीयो में और श्वेताम्बरोंमें हढ़ होती गई ।

आचार्य उमास्वातिका तत्त्वार्थसूत्र भी इस बात का साक्षी है कि वह दोनों संप्रदायों के द्वारा इसी लिए अपनाया गया है कि उसमें भी मौलिक जैनागमों के सिद्धान्तका निरूपण है 1 उसी की टीवाएँ जो लिखी गई उसमें दोनों संप्रदायों ने अपनी अपनी मान्यताओं का निरू-

१ वस्तुत: षट्खंडागम जैसा उपलब्ध है वह न तो एक काल की रचना है और न एक आवार्य की रचना है। कई प्रकरणों का उसमें समावेश है जो निहिचत रूपसे एक काल की रचना नहीं।

२ यहाँ यह भ्यान देनेकी बात है कि घरसेन को आचार्य परंपरासे प्राप्त था तो ६८३ के बाद कितने आचार्य समझे जाय ?

३ लेखनका यह काल कल्पसूत्रमत उल्लेखके आधार पर ही माना जाता है किन्तु यह भी बिचारणीय है कि यह आगमलेखनकाल है या नहीं। पण करनेका यत्र तत्र अयरन किया है किन्तु मूळ तत्त्वार्थयूत्र में दोनों संम्प्रदायों की मान्यता की एकरूपता स्पष्ट होती है ।

दिमंबरों को मान्य मूलाचारों जो आ. वहकेर या कुन्दकुन्दकी कृतिरूप से माना जाता है उसमें भी स्त्रीमुक्तिका समर्थन देखा जाता है । यह भी सिद्ध करता है कि उस विषय में सैद्धांतिक मतमेद की जड़ उसके बाद हो कभी हुई है । उसमें लिखा है-

"एवंविधाणचरियं चरंति जे साधवो य अडजाओ |

ते जगपुरुजं कित्ति सुहं च लद्ध्ण सिज्झांति ।।

मूलाचार ४. १९६, पृ० १६८।

मौलिक निर्युक्ति में भी स्त्री-मुक्ति का प्रश्न चर्चित नहीं है। मूलनिर्युक्तिमें बोटिक निह्नव का भी उल्लेख नहीं हैं जो बाद में उसमें जोड़ा गया यह इस लिए स्पष्ट है कि उत्ताभ्य-यनमें निह्नवों सम्बन्धी जो गाथा है, उसमें बोटिक निह्नव का उल्लेख नहों है। यह उल्लेख बाद में आवश्यकनिर्युक्ति में जोडा गया हैं -्ससे यह स्पष्ट है क्यों कि आवश्यकनिर्युक्ति के निर्माण के बाद ही उत्तराभ्ययननिर्युक्ति का निर्माण हुआ है फिर भी उसमें यह निह्नव न पाया जाय तो स्पष्ट होता है कि आवश्यकनिर्युक्ति में ही यह बादमें जोडा गया। और ठाणांग में भी सात ही निह्नवों का उल्लेख है - ठाण ७४४। स्थानांग-समवायांग प्र.३२७-३३५। उत्तरा. नि० गा० १६४ से | आवश्यक नि० गा०७७८ से |

#### आगम कब कितने ?

अंग आगम बारह<sup>®</sup> हैं- इस मान्यता को स्थिर होनेमें भी समय गया होगा। इसके प्रमाण स्वयं खेताम्बरों के आगम ही दे रहे हैं। स्वयं प्रथम मद्रबाहु के समय उक बारह अंगों की स्थापना, प्रामाण्य और स्वाध्याय की प्रक्रिया शुरू हो गई थी-इसमें भी संदेह है। क्यों की स्थापना, प्रामाण्य और स्वाध्याय की प्रक्रिया शुरू हो गई थी-इसमें भी संदेह है। क्यों कि व्यवहारसूत्र<sup>3</sup> जो खेताम्बरके अनुसार स्वयं मद्रबाहु की रचना है असमें को स्वाध्याय-क्रम दिया है उसमें बारह अंगमें से कुछ ही हैं। लेकिन समय बीतने पर बारह अंग श्रुत है यह मान्यता स्थिर हो गई<sup>8</sup>। क्यों कि यह बात खेताम्बर और दिगंबर दोनों को मान्य है अतएव यह कहा जा सकता है कि सम्प्रदायभेद होने के पूर्व यह व्यवस्था हो गई थी। अंगके बाद अंगबाह्य आगमका प्रश्न है। उत्तराध्ययन में ग्यारह अंग, अंगवाह्य, प्रक्वीणेक और दृष्टिवादका उल्लेख हैं-२८.२१,२३। आचार्य उमास्वातिके तस्वार्थमाष्यमें अंगवाह्य में सामायिक, चतुर्विं शतिस्तव, बन्दना, प्रतिक्रमण, कायोत्सरी, प्रस्थाख्यान, दशवैकाल्कि, उत्तराध्ययन, दशा, कल्व, व्यवहार, निशीथ, ऋषि-माषितादि-का

१ 'मूलाचार' में बादमें काफी इदि हुई है यह भी ध्यानमें रखना आवस्यक है। पूरी की पूरी कुति न एक काल की है न एक कर्तों की । किंग्तु संग्रहमेंध है।

२ बारह अंग की बौद्ध मान्यता के लिए देखें, श्री जंबूविजयजो संपादित आचारांग पृ० ४०२। वहां भी नव अंग में से बारह की कल्पना की है। नव का निर्देश स्थविरवाद में, बारह का निर्देश महायान में है।

३ व्य० उ० १० सू० २९७-३१२ |

४ सूत्रकृतांग ६६१ में ईश्वरकारणिक की चर्चा के समय-''दुवाल्संगं गणिपिडगं'' का उल्लेख सर्व प्रथम आता है । उल्लेख है। नामतः १२ की गिनतो की गई और 'आदि' से अन्य भी अभिषेत होंगे। यही सूची योडे परिवर्तन के साथ घवलामें है जहां १४ अंगवाहा नामतः गिनाये गये हैं। इससे इतना तो स्पष्ट होता है कि यह सूची सामायिक आदि प्रथक् छः प्रकरण प्रन्थों का समावेश 'आवश्यक' नाम से किया गया उसके पूर्वकी है। अतएव उत्कालिक अंगवाहाके आवश्यक और तद्वयतिरिक्त इस प्रकार का जो विभाजन खेताम्बरों में हुआ इसके भी पूर्वकी यह सूची है-ऐसा मानना चाहिए। इस प्रकार का विभाजन नंदी (सू०८०, ए०३१) और अनुयोग-दारसूत्र में (सू० ५, प्र० ६०) है।

स्थानांग-समवायांग में अंगवाह्य माने जाने वाले प्रन्थो में से-केवल क्षुद्रिकाविमान-विभक्ति, महाविमानविभक्ति, ऋषिभाषित, उत्तराध्ययन, दशा-कल्प व्यवहार, चन्द्रप्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति, जम्बूद्वीपप्रचति और द्वीपसागरप्रज्ञति का उल्लेख है।-(गुजराती अनु० पृ० २६२ --२६३।) और इन चार दशाओं-बन्धदशा, द्विग्रद्धिदशा, दीर्घदशा, संक्षेपित दशा (पृ०२५६) का भी उल्लेख हैं किन्तु टीकाकार का कहना है कि इनके विषय में हम कुछ नहीं जानते।

तित्थोगाली में बहाँ श्रुतविच्छेद की चर्चा है वहाँ बारह अंग के उपसंत सिम्न श्रुत का उल्लेख है-कल्प-व्यवहार, दशा, निशीथ, उत्तराभ्ययन, दशवैकालिक, अनुयोगद्वार और नंदी-इससे पता चलता है कि उसके काल तक इन प्रंथों का आगम में समावेश होगा 1 इसमें चन्द्र आदि चार प्रशतिओं का उल्लेख नहों यह सूचित करता है कि अब तक उनका आगमकी कोटि में समावेश नहीं था। अतएव स्थानांग-समवायांग में उनका उल्लेख को मिलता है वह कालकम से आगमकोटि में उन्हें स्थान मिला यह सुचित करता है।

इसके बाद होनेवाली आगमों की सूची के विषय में मैं ने अन्यन्न चर्चा को है उसे यहाँ दोहराने की आवश्यकता नहीं है। "आगमकी संख्या कमशाः बढी है इतना दिखाना ही यहाँ अभिप्रेत है।

आगमों के वर्गीकरण के विषय में भी मैंने अन्यत्र चर्चा की है अतएव उसे भी यहाँ दोहराना आवश्यक नहीं ।

## आगमों में चर्चित विषयों का क्रसिक विकास

इसमें तो संदेह को कोई स्थान नहीं है कि आगमों में प्राचारांग का प्रथम श्रुतस्कंध खबसे प्राचीन स्तर है । उसके बाद कम में आता है सूत्रकृत का प्रथम श्रुतस्कंध । और वह भी आचार्शन में प्रतिपादित विषयों का मानों विवरण हो ऐसा है । अतएव ये दोनों हमें म. महाबीर के मौलिक उपदेश की झलक देने में समर्थ हैं । उन दोनों में श्रमणधर्म को ही महत्त्व दिया गया है । यहस्थधर्म की तो केल्ल निंदा ही है । आगमगत इसी प्राचीन मान्यता में क्रमशः जो परिवर्तन आया वह अन्य आगमों की तद्विषयक चर्चा से स्पष्ट होता है । आगे चलकर यहस्थ या उपासक वर्ग का निर्माण हुआ और उनको भी जैन संघ में स्थान मिला । यह स्वाभाविक प्रक्रिया है ।

र चन्द्र, सूर्य और जंबूदीप इन तीन प्रतसिओं का समावेश दिगंबर मतसे दृष्टिवाद में है। घवला पु.२, प्रस्तावना पृ० ४३ ।

२ जैन साहित्य का बृहद् इतिहास प्रस्तावना पृ०३४ से ।

३ वही पृ० ३३ से ।

श्रमणों के आचार का विवरण देखा जाय तो स्पष्ट होना है कि नियम रूप से पांच महा-वतों के स्वीकार की कोई चर्चा आवारांग के प्रथम श्रुतरकंध में नहीं है। सूत्रकृत प्रथमस्कंघ की एक गाथा में प्राणातिपातादि पांच दोषों का उल्लेख एक साथ है और कहा गया है कि 'जिणसासण परंमुहा' जो हैं वे इन दोधों का पोषण स्त्री के वदा होकर करते हैं (२३२.२३३)किन्तु इस प्रकार पांचों दोधों का कोई उल्लेख एक साथ आचारांग प्रथम श्रुतस्कंघ में नहीं है। और नहीं एक साथ उनकी विरति की चर्चा आचारांग प्रथम श्रुतस्कंघ में नहीं है। और नहीं एक साथ उनकी विरति की चर्चा आचारांग में है। इससे स्पष्ट होता है कि अमणों को पांच महावत का स्वीकार करना चाहिए- यह प्रक्रिया कालकम से जैन संघ में आई है। इवेताम्बर और दिगम्बर दोनेां यह मानते है कि प्रारम्भ में श्रमण सामायिक वत का स्वीकार करते हैं इससे भी सुचित होता है कि श्रमण बनने की यही प्रक्रिया थी और सूच-कृत में तो स्पष्ट ही लिखा है कि भगवान महावीर ने ही सर्व प्रथम सामायिक का उपदेश दिया –

"ण हि णूण पुरा अणुस्सुयं अदुवा तं तह णो समुहियं । मुणिणा सामाइ आहियं णाएण जगसन्वदं सेणा ॥ सूत्रकृत-१४१.

आचारांग के उपदेश का सार देखना हो तो यही है कि संसार में षड्जीवनिकाय है। वे सभी सुख चाहते हैं दुःख कोई नहीं चाहता, मरना कोई नहीं चाहता, अतएव किसी भी प्राणी या जीव को पीड़ा देना नहीं चाहिए । जैसा मुझे सुख पिय है, सभी को सुख प्रिय है अतएव किसी को पीड़ा देना नहीं चाहिए-यही समताभाव है-जो सामायिक है। इसी प्रश्न को लेकर भगवान का उपदेश हुआ । इसी अहिंसा में से सत्यादिका स्वीकार हुआ । सूत्रकृतांग के प्रारम्भ में ही भगवान महावीर ने यह कहा है कि परिग्रह ही बन्धन है और उसी के कारण जीव हिंसा आदि का आचरण करता कराता है। इस दृष्टि से देखा जाय तो सब पायों का मल भ. महाबीर की दृष्टि में परिग्रह को ही माना गया । और यही कारण है कि उन्होंने अपने श्रमण जीवन में नग्नता का<sup>®</sup> स्वीकार किया और अचेलधर्म का प्रतिपादन किया । यह स्वामाविक है कि यह कठोरतम धर्म था जिसकी निंदा भ. बुद्ध ने को है। जिस प्रकार अतिमोग एक एकांत है उसी प्रकार भोग का आत्यंतिक त्याग-आत्मा को अतिकष्ट देना-भी दूसरा एकान्त है। अतएव भ. बुद्ध ने तो दोनों अंतोको छोड़कर मध्यम मार्ग का स्वीकार किया। यही कारण है कि जैन अमण परम्परा में भी भ. महावीर का आत्यंतिक अचेलक मार्ग पनपा नहीं और इवेताम्बर संप्रदाय या सचेलक सम्प्रदाय का उद्भव हुआ है। दिगम्बरों में भट्टारक सम्प्रदाय भी इसी भात की पुष्टि करता है कि आत्यतिक कष्ट का मार्भ सबके लिए प्रश्नस्य नहीं है। हम भले ही मध्यममार्ग को शिथिलमार्ग कह करके उसकी निन्दा करें किन्तु सर्वजन सुलम तो यही मार्ग हो सकता है । और जैन अमण परम्परा का इतिहास भी इसकी पुष्टि करता है कि अनेक बार अति उत्कट क्लेश के मार्ग को अपनाने का प्रयरन हुआ किन्तु उसमें सफलता कुछ समय तक ही सीमित रही है। उस अन्तिम आद्श की तारीफ अवश्य करें किन्तु मध्यम-मार्ग की निंदा तो न करें - यही उचित हो सकता है।

१''सब्वं में अकरणिज्जं पापकम्मं ति कहु सामाइयं चरित्तं पडिवज्जइ'' आचारांग श्रु॰ २ अ० १५, सु० १०१३ (महावीरचरित)

२ सूत्रकृतांग में भी नग्नता की ही प्रतिष्ठा अमण के लिए निर्दिष्ट है-''जस्सद्वाए कीरड् नगाभावे मुंडभावे '' सु० ७१४, पृ०१८५ |

खङ्जीवनिकाय का उपदेश" भ. महाबीर का प्रतिपाद्य रहा । उन्होंने कहा है कि ये जीव बन्धवों में पड़ कर नाना दिशाओं में जन्म प्रहण करते हैं और पुनर्जन्म की परंपरा चलती है। इस पुनर्जन्म की परंपरा के। निरस्त करना, मोक्ष प्राप्त करना-यही जीवन का उद्देहर है। अत ध्य आगे चलकर जीवविद्या का विगास उक्त दोनेंा आगमों के बाद के आगमों में देखा जाता है। वह सारा का सारा विकास जो हम देखते हैं वह स्वयं भ महावीर की देन है वह नहीं कहा जा सकता । आचायों ने उस विषय की व्याख्या की तब जीव का स्वरूप-उसकी नाना प्रकार की गति-उसकी स्थिति- उसके भेद इत्यादि विवरण हमें अन्य आगमों में क्रमश: विकसित रूप में मिलते हैं?। जीव की विविध गति के सन्दर्भ में ही भूगोल खगोल के विषय में भी आचार्यों ने सोचा और तत्काल में जो उस विषय की विचारणा आर्यो में चलती भी उसका अपनी दृष्टि से समावेश अपने शास्त्र में किया<sup>8</sup>। अटएव उसका म. महावीरकी सर्वज्ञता से कोई संबध नहीं है।

इसी प्रकार काल का उत्सर्विणी-अवसर्पिणी आदि मेद और उनमें तीर्थकरों के उद्भवकी चर्चा भी आगमें। में कालकम से ही आई है\*। बैदिकों के युगें। की कल्पना को समक्ष रखकर यह व्यवस्था जैनाचार्यों ने सोची हैं। अदएव इसे भी भ. महावीर के मौलिक उपदेशके साथ जोडना जरूरी नहीं है ।

जैनों की विस्तृत कर्मविचारणा ओर गुणस्थान की विचारणा भी कमझः ही विकसित हई है | कर्मरज है, कर्मशरीर है और वह आत्मा का बन्धन है-इससे मुक्ति पाना ही मोक्ष या निर्वाण है और यही जीव का ध्येय है-इतनी सामान्य बातका निर्देश तो मौलिक विचार के रूप में भगमहावोर का है। किंद कमें के प्रकार और उनके प्रदेश-स्थिति-अनुमाव आदि का जो विस्तृत निरूपण हम आगमों में देखते है वह मौलिक उपदेश का आचार्यों द्वारा किया गया विकास है और उन्हें भी कमशाः आगम में स्थान मिला है । चौदह गुणस्थान की चर्चा तो उमारवाति आचार्य तक भी विकसित नहीं हुई थी। यह भी तत्त्वार्थसूत्र (९.४७) से स्पष्ट होता है। अतएव उन्हें भ. महावीर के मौलिक उपदेश में शामिल नहीं किया जा सकता ! 'यही कारण है कि आगे चलकर हम परम्परा में सैद्धांतिक और कार्मयन्थक ऐसे मेदों को देखते हैं।

यहाँ तो मैंने स्थूलरूप से कमिक विकासका निर्देश किया है। इसका व्यवस्थित निरूपण तो पुस्तक का विषय हो सकता है~ग्याख्यान का नहीं। जैनदर्शन के विकास की रूपरेखा में इसकों चर्चा संक्षेप में करू गा।

भ. महावीर के मौलिक उपदेश का जो मैंने निर्देश किया और उसी का विकास जो आचार्यों ने किया उसका जो संक्षिप्त विवरण मैंने दिया है उसके आधार की चर्चा भी कर लेना उपयुक्त हीगा ।

- १. आचा० अ०१ ।
- २. विशेषतः देखें प्रज्ञापना-सूत्र ।
- ३. जीवाजीवाभिगम, जंबूद्रीपप्रज्ञति, चन्द्र~सूर्यप्रकृति, आदि ।
- ४. जम्बूदीवरणति व० २, जीवाजीवाभिगम सूत्र १७३, १७८ ५. म. महावोर को 'धृतरए' कहा है सूत्रक्र २९९ ।
- ६. आचा० ९९ |
- ৩. মূরকু০ ३६६ |

٠,

मैंने इत: पूर्व वाचनाओं का निर्देश किया है। माधुरीवाचनांतर्गत अंग ग्रन्थ जो हमें उपलब्ध हैं उसी के आधार पर में इस नतीजे पर पहुँचा हूँ। जितने भी अंगवाहा प्रन्थ हें, खास कर उपांग, उन्हें यदि देखा जाय तो उनमें 'अंग आगम से हमने यह बात कही है और उसके लिए अमुक अंग आगम देखें 'ऐसा निर्देश नहीं आता'। पन्नवणा के प्रारम्भ में उसे दृष्टिवाद का निस्यंद कहा है किन्तु तदतिरिक्त जो अंग आगम आचार आदि हैं उनका साक्षी के रूप में निर्देश नहीं आता। दृष्टिवाद से उद्धरण की बात की चर्चा एक अलग व्याख्यान का विषय हो सकता है-सामान्य रूप से मैं यहाँ इतना कह देना चाहता हूँ कि क्योंकि दृष्टिवाद का बिच्छेद माना गया था किसी भी नयी बात को आचार्य को कहना हो तो दृष्टिवाद से मैंने यह बात कही है-यह कह देना आसान था। जैसे वैदिकों ने जुसश्रुति का आश्रय लेकर कई नई परम्परा को चलाया है-यही प्रक्रिया जैनों में भी देखी जाती है।

किन्दु माधुरीवाचनान्तर्गत अंग आगमों में जैसे कि भगवती-व्याख्याव्रज्ञप्ति जैसे बहुमान्य आगम में भी जहाँ भी विवरण की बात है-वहाँ अंगवाह्य उपांगों का-औपपातिक, पन्नवणा, जीवाजीवाभिगम आदि का आश्रय लिया गया है। यदि ये विषय मौलिक रूप से अंग के होते तो उन अंगवाह्यों में ही अंगनिदेश आवश्यक था। ऐसा न करके अंग में उपांग का निर्देश वह स्चित करता है कि तदिषयकी मौलिक विचारणा उपांगों में हुई है। और उपांगों से ही अंग में जोड़ी गई है।

यह भी कह देता आवश्यक है कि ऐसा क्यों किया गया। जैन परंपरा में यह एक धारणा पक्की हो गई है कि भगवान महावीर ने जो कुछ उपदेश दिया वह गणधरों ने अंग में प्रथित किया । अर्थात् अंगमन्य गणघरकृत हैं, और तदितर स्थविरकृत हैं । अतएव प्रामाण्य की दृष्टि से प्रथम स्थान अंग को ही मिला है। अतएव नयी बात को भी यदि प्रामाण्य अर्पित करना हो तो उसे भी गणधरछत बताना आवश्यक था। इसी कारण से उपांग की चर्चा को भी आंगांतर्गत कर ब्रेलिया गया। यह तो प्रथम भूमिका की बात हुई। किन्तु इतने से संतोध नहीं हुआ तो बाद में दूसरी भूमिका में यह परम्परा भी चलाई गई कि आंगबाहा भी गणधरकृत है और उसे पुराण तक बढ़ाया गया। अर्थात् जो कुछ जैन नामसे चर्चा हो उस सबको म. महावीर और उनके गणधर के साथ जोड़ने की यह प्रवृत्ति इसलिए आवश्यक थी कि यदि उसका सम्बन्ध भगवान और उनके गणधरों के साथ जोड़ा जाता है तो फिर उसके प्रामाण्य के विषय में किसी को संदेह करने का अवकाश मिलता नहीं है। इस प्रकार चारों अनुयोगों का मूल भ. महावीर के उपदेश में ही है यह एक मान्यता हट हुई। इसके कारण जीसवी सदी में लिखने वालों का भी यही आग्रह रहता है कि वह जो कुछ कह रहा है वह भ, महावीर के उपदेश का ही अंश है। नतीजा यह है कि साधारण मनुष्य विवेक नहीं कर सकता कि भ. महावीरने क्या कहा और क्या न कहा । यह विवेक मूल्यन्थों के तटस्थ अभ्यास के द्वारा ही हो सकता है और इसी ओर ध्यान दिलाना ही मेरा प्रस्तुत व्याख्यान का उद्देश्य मैंने माना है। और संक्षेा में यह दिखाने का प्रयत्न किया है कि उनका मौलिक उपदेश क्या था। बिद्वानों से मेरा निवेदन है कि वे इस हब्द से अपने संशोधन में आगे बढे ।

१ अपनाद है जहाँ भगवती के पंचम शतक के दशवें उद्देश का उल्लेख है-ज बुद्दीव. पण्णत्ति सु० १५० ।

१५

### बे अप्रसिद्ध ताम्रपत्रो

### संपादक- लक्ष्मणभाई भोजक

(१) मैत्रक-ध्रुवसेन बालादित्य)नुं एक अप्रसिद्ध दानपत्र

श्री ला॰ द० भा॰ सं॰ विद्यामन्दिर, अमदाबादना हस्तलिखित ख. रजी. क्रमांक ८४२१ अने मू॰ क॰ ५९४ मां प्रस्तुत ताम्रपत्र छे.

आ ताम्रपत्रनां बे पतरां छे. पहेला पतरानी छेल्ली पंक्ति पासे अने बीजा पतरानी पहेली पंक्ति पासे छीद्र करी तेमां तांबानो जाडो सळीयो परोवी सळीयाना बंने छेडा भेगा करी तेना उपर सील करेलुं छे.

संख उपर लैबगोळ आकारमां राजमुदा छे. उपरना अर्था भागमां बैठेलो नंदी छे अने नीचेना भागमां श्री ''मटक्कः'' अक्षरो उपसावेला छे.

बन्ने पतरां एक ज मापनां २४×३२ से० मी० छे अने तेनुं कडी साथे कुत्र वजन ३८८० ग्राम छे.

पहेला पतरामां २२ पंक्ति अने बीजा पत्तरामां २२ पंक्ति छे. एक पंक्तिमां आसरे ५० थी ५६ अक्षरो छे.

पतरानी चारे तरफनी कीनार उपसावेळी होवाथी अक्षरोने घसारो पहाँच्यो नथी.

दानपत्रनी भाषा संस्कृत छे. लिपि मैत्रककालीन छे. अनुस्वारना स्थाने मोटाभागे अनुना-तिक वापर्या छे. रेफवाळा अक्षरो बेवडा रूख्या छे. अवग्रहनो उपयोग कर्यो नयी. 'क' अने 'ख' नी पहेला आवता विसर्यना जिहवामूलीय तथा 'प' अने 'फ' नी पहेला आवता विसंगना उपध्मानीय माटे विशिष्ट चिह्न वापर्या छे.

मैत्रक संवत ३१९ [AD 638] मागसर सुद ३ ना दिवसे शिवभागपुर विजयस्कंधा-बारथी श्री अनसेन अपर नाम बालादित्ये माता-पिताना पुण्यार्थे आ दान आष्यु छे

राजाओनी वंशावली आ प्रमाणे छे. १-भट्ट र्क, तेना वंशमां २ गुइसेन, तेनो पुत्र ३ धरसेन, तेनो पुत्र ४ धर्मादित्य अपर नाम शोलादित्य, तेनो अनुज ५ खरग्रह, तेनो पुत्र ६ धरसेन, तेनो अनुज ७ ध्रुवसेन अपर नाम जालादित्य ।

दशपुरथी आबोने वलभीमां वसेला चतुर्वेदी छागल गोत्रता बाझण घष्ठिदत्तना पुत्र मातृदत्तने वापी सहित क्षेत्रतुं दान कर्युं छे.

सुराष्ट्रमां बादवानकरूथलीमां मण्डवक्क गामनी पूर्व सोमामां घारासियक प्रकृष्ट क्षेत्र-मांथी १०० पादावर्त्त प्रमाण क्षेत्र तथा ते मध्ये ३० पादावर्त्त प्रमाण "कपित्थवापी" तुं दान कर्यु छे.

क्षेत्रना खुंट नीचे प्रमाणे छे :

१ सर्गपाटक गामनी सीमथी पश्चिम तरफ

२ रंककसरक क्षेत्रथी उत्तर तरफ

३ धारासियक क्षेत्रमां ग्राम पणकूल कृत संकरिकानी पूर्व तरफ

४ महत्तर भोक्तु उवक क्षेत्रनी दक्षिण तरफ

कपित्थवापीना चार खुंट नीचे प्रमाणे:

१ सर्गपाटक गामनी सीमथी पश्चिम तरफ

२ परटकपद्रभूमिनी उत्तर तरफ

३ ऐन्द्रक खिरीषवापोनी पूर्व तरफ

४ कलपुत्र कदद्भव पिप्रलवापीनी दक्षिण तरफ

दूतक सामंत चीलादित्य छे अने संधिविग्रहाधिकृत दिविरपति वत्रभट्टी पुत्र दिविरपति स्कन्दभट्टे लख्युं छे.

अंतमां "रबहस्तो मम" छे. नाम नथी.

मैत्रककालीन घणां ताम्रपत्रो आ पूर्वे प्रसिद्ध थयेलां छे तेमां आ एकनो उमेरो थाय छे.

💑 स्वस्त(स्ति) वि नयस्कन्धावाराच्छिवभागपुरवासकात्प्रसभप्रणतामित्राणां मैत्रकाणामतुल्ज जलमग्वन्नमण्ड लामोगसं सक्तप्र हार शतलब्धप्रतापं(पः) प्र[२]तापोप-नतदानमानार्ज्जवा(वो)पार्डिनतानुरागादनुरक्तमौलभृतश्रेणीवलावाप्तराज्यश्रियः पर-ममाहेश्वरः श्री भटावर्कादव्यवच्छिन्नराजवञ्शान्मा[३]तापितृचरणारविन्दप्रणतिप्रवि-धौताश(रो)षकल्मषः रीषवात्प्रभृति सन्नाद्वेतीयबादुरेव समदपरगजघटास्कोटनप्रका-शितसःवनिकषः [४] तत्प्रभावप्रणतारातिचूडारत्नप्रभासंसक्तपादनस्तर्श्मसञ्हतिरस-कल्रस्पृतिप्रणीतमार्गरसम्यक्वरिपालनप्रजाहृदयरञ्जना[द]न्वर्श्वराजशब्दो रू[५]गका-न्तिरथैर्थ्यगाम्भीर्थ्यंबुध्धिप्तम्पद्भिः स्मरशशाङ्कादिराजोदधित्रिदशगुरूवनेशानतिशयानः शरणागतायाऽभयप्रदानपरतया त्टण[६]वदपास्ताशेषस्व कार्य्यक २[:] प्रार्थना-षिकात्थेप्रदानानन्दितविद्वत्सुहृत्प्रणयिहद[य]ः,पादचारीव सकलभुवनमण्डलःभोगप्रमोदः पर[७]ममाहेश्वरः श्रीगुहे(ह)सेनस्तस्य युतस्त्यादनखमयूखसंतानविसृतनाह ताजली-धप्रक्षान्नितारोषकल्मराः(षः) प्रणयिशतसहस्तो[८]पजीव्यमानस्तम्पद्रूपत्रोमादिवा-. श्रितरसरभसमाभि **इा(गा)मिकैगु णैरसह ब**राक्तिसि(शि)क्षाविशेषविरमापितास्ति इधनुर्द्धरः धर्मदायानाम् . प्रथमनरपति[ ९ ]समतिसृष्टानामनुपाल्लयिता अपाकर्त्ता प्रज्ञो-पघातकारिणामुप्टळवानां, दर्शयिता श्रीसरस्वत्योरेकाधिवासस्य, स[१०]ङ्हतारा-तिपक्षल्डमीपरिभोगदक्षविकमो विकमोपसंप्राप्तविमलगत्थीवश्रोः परममाहेखरः श्रीध-सुतस्तत्पादानुद्धच-[११]तरसकळजगदानन्दनःत्यद्भुतगुणसमुदयस्थ-रसेनस्तस्य गितसमग्रदिग्मण्डल्रस्समर्शतवि जयशोभा सनाथमण्डलामधुतिभा सुरतरान्सपी [१२]ठी---दढगुरुमनोरथमहाभाररसर्व्वविद्यापरापरविभागाधिगमविमल्मति (पि सर्व्वतः सुमाषित-खेनापि सुस्रोपपादनीय (१२)परितोष(षः) समप्र होकागाधगाम्मीर्थहदयोपि सुच-रितातिशयसुव्यक्तपरमकल्याणस्वभावः सिलीमृतकृतयुगन्नपतिपथवि[१४]शोधनाधि-गतोदम्रकीर्तिर्द्धम्मानुपरोधोउव(उउव)छतरीकृताःर्थमुखसम्पद्पसेवानिरूढ(ढो) धम्मून-

दित्यद्वितीयनामा परममाहेश्वर[१५]श्रीक्षीलादित्यस्तस्यानु नस्तःवादानु द्रचातः रवयमुपेन्द्रगुरुणेव गुरुणात्यादरवता समभिछषणीयामपि राजलक्ष्मो रुझन्त्रासक्तां [१इ] परमभद्र इव धुर्थ्यरतदाज्ञासम्पादनैकरसतयैत्रोदहन्खेदसुखरतिम्यामनायासितसत्त्व-्रमाबसम्पद्वशे १७]नृपतिशतशिरोरत्नच्छायोपगूढपादपीठीपि ं परावज्ञा-सम्पत्तिः भिमानरसानालिङ्गितमनोबुत्तिः प्रणतिम(मे)कां परित्यज्य प्रख्यातपौरु-[१८]-षाभिमानैरप्यरातिभिरनासादितप्रतिक्रियोपायः कृतनिस्तिलभुवनामोदविमङ्गुणसङ्हतिः प्रसभविघटितसकछकछि १९ विछसितगतिन्नी बननाघरोहिभिरशेषेँदेषिरनामृश्टाखन्न-प्रख्यातयौरुष[: राा]स्नकौरालातिशयगणतिथविपक्ष[२०]क्षितिपतिलक्ष्मी-तहदयः स्वयंग्र(मा)हप्रकाशितप्रवीरपुरुषः(ष)प्रथमसंरव्याविगमः परममाहेखरः श्रीखरग्र-इस्तस्य तनयस्तत्पादानुद्धचातः संकल्वियाधिगमवि[२१]हितनिस्तिलविद्वज्जनमन-परितोषातिरायितसत्त्वसमादा त्यागौदाय्येण च विगतानुसन्धानाश(स)माहिताराति-पक्षमने।[रथ] रथाक्षमङ्गः [२२] सम्यगुपछक्षिताने कराख कठा छे। कचरित गढ रविभागो-परमभदप्रकृतिरकृत्रिमग्र[२३]श्रयविनयशोामाविभूषणः समरशतजयपताकाहर-पि णप्रत्यले।दग्रजाहुदण्डविध्वन्सित- [प्रथम ताम्रपत्र पूर्ण]

## [ताम्रपत्रा द्वितीय ]

[१] निस्तिव्यत्रिपक्षदप्पेंदियः स्वधनुःप्रभावपरिमृतास्रकौशलाभिमानसक ह-नृपतिमण्डलाभिनन्दित[२]शासनः परममाहेश्वरः श्रीधरसेनस्तस्यानुजस्तत्पादानु-सच्चरितातिशयितसकल्पूर्वनरपतिर[३]तिदुरसाधानामपि प्रसाधयिता बि-द्धचातः ष्याणां, मूर्त्तिमानिव पुरुषकारः परिवृध्धगुणानुरागनिःर्भरचित्तवृत्तिभिम्मैन्। ४ दिव स्वयमभ्युपपन्नः प्रकृतिभिरधिगतकछाकछापम्का(पः का)न्तिमानि(न्नि)र्वृतिहेतुरकछङ्कः प्राज्यप्रतापस्थगितदि[५]गन्तराल्ल[:] कुमुद्दनाथः, प्रध्वन्सितध्वान्तराशिस्स-प्रकृतिभ्यः परं प्रत्ययमर्ध्धवन्तमति बहुतिथप्रयोजनानु-[स्त] तोदितरसविता बुध्ध(न्ध)मागमपरि[६]र्णण विदधानरसन्धिविप्रइसमासनिश्चयनिपुणः द्धानेऽनू-**रूपमादेशं दददगुणवृद्धिविधानजनित**संरकारः साधूनां राज्यशाळा[७]तुरीयतन्त्रयो-रुभयोरपि निष्णातः प्रकृष्टविक्रमोपि करुणमृदुहृदय[:], श्रुतवानप्यगर्वितः कान्तोपि प्रश्मो स्थिरसौद्दय्योपि निर[७]सिता दोषवतामुदयसमयसमुपजनित जनतानुराग-परिपिहितभुवनसमस्थितप्रथितवालादित्यदितीयनामा परममाहेश्वरः [९] श्रोधुवसेनः कुशली सर्वानेव यथा सम्बध्यमानकान्समाज्ञापयत्यस्तु वरसंविदितं यथा मया माता-पत्रोः gouseulunia दशपु[१०]रविनिर्गतवलमीवास्तन्यवलमोचातुर्विधसामा-

न्यस्कालोदायनसगोत्रच्छागळेयसत्रद्धवारित्राह्मणपछिद्त्तपुत्रत्राह्मणपात् [११]दत्ताय मुराष्ट्रेषु वादवान कृश्य ल्यां मण्डकसर कप्रामे प्र्वे तीग्नि घारासियक प्रकृ ष्टक्षेत्रामध्यादमुपादा वर्त्त स्थावाट गानि [१२] सर्ग्गपाटक प्राप्त सोमातोऽपरतः रङ्ककसत्कक्षेत्रादुत्तरतः घारासियक प्रकृष्ठक्षेत्र भध्ये प्रामपणक् ल्रुक्त त्र क्रार् सोमातोऽपरतः रङ्ककसत्कक्षेत्रादुत्तरतः घारासियक प्रकृष्ठक्षेत्र भध्ये प्रामपणक् ल्रुक्त त्र क्रार् स्वामन्ये म म[१३]हत्तरभोक्खु (? कतु) रुव इप्रकृष्टक्षेत्र विक्षण तः तथारिमन्तेव प्राप्ते पूर्व सीमन्येव धारासिय हप्रकृष्ठ हपित्यवापी त्रिःशत्पावार्वत्तरि[१८] प्ररा यरुपाः आवाटनानि सर्ग्यादाट हग्रामधीमातो (ऽ) गरतः परटकपद्र मुमेरत्तराः ऐन्द्र हप्रकृष्ट सीरीषवाप्या पूर्वतः क (क्रू) त्रपु · [१५]कद द्भवप्र कृष्ठित्तर्पाः दक्षिणतः लवमेत्त द्वापो पादा-वर्त्तरातं चतुराधाटनविद्युद्धं से द्रङ्गं से परिकरं समूतवातप्र[१६]त्य. यं सवान्यहि-रण्यादेयं सदशापराधं सोत्यवमानविष्टी (ष्टि)कं सर्वराक्तीयानामहस्तप्रक्षेप्रणायं पूर्वप्र-त्तदेवन्नक्षदेयरग्हतं [१७] भूमिच्छिद्रन्यायेनाचन्द्राकोण्यानामहस्तप्रक्षेप्रलायं पूर्वप्र-त्तदेवन्नद्वदेयरग्हतं [१७] भूमिच्छिद्रन्यायेनाचन्द्राकार्यानिक्रितिसरित्वर्वतसम झालोनं पुत्र गैत्रान्वय मोग्यमुदकाति सर्गोण बद्धदायो निस्तष्टः यतो (ऽ)स्यो चित् [१८]या नम्रादेयस्थित्या सुत्र नतः कृषतः कर्षयतः प्रदिशतो वा न कैश्विद्वचाकेघे वर्तितन्यमा-गामिभवत्न गतिमिरप्यस्मद्वक्रार्ते [१९] क्रात्त्रिता सामा-न्येन भूमिदानफळ्यवगण्डद्विरयमस्मदायो[ऽ]नुमंतच्यः परिपाळयितन्वश्व क्रिक्त्व्यक्तञ्च

बहुभिर्व[२०]सुधा भुक्ता राजभिरसगरादिभिः ।

यस्य यस्य यदा मुमिस्तस्य तस्य तदा फलं ।। यानोह दारिव्रंचमयालोरन्द्रैर्द्वनानि धर्म्मायतनीकृतानि ।

निर्भुक्तमाल्यप्रतिमानि तानि [२१] को नाम साधु पुनराददिसः(त) ।।

षष्ठिवर्षसहस्ताणि स्वग्गें तिष्ठति भूमिद[:] )

आच्छेताः चानुमन्ता च तान्येव नरके वसेत् ।

दून होत्र सामन्तशीछादित्यः लिखितमिद(दं) स[२२]न्भिविमहाधिकृतदिविश्पति-बन्नभट्टिपुत्रदिविर्गतिस्कन्द्भटेन ॥ सं ३१९ मार्गशिर छुद्ध ३ स्वहस्तो मम ॥ [२] ताम्रपत्र-विक्रमसंवत : ११६० [११०३A.D.]

अी ला॰ द॰ मा॰ सं॰ विद्यामन्दिर अइमदाबादना हस्तलिखित मेट रजी॰ क्रमांक ३९६८१ (मू॰ नं०५३७) मां प्रस्तुत ताम्रपत्र नोंधारेलुं छे.

पूज्य पन्यासजी श्री कव्याणविजयजी महाराज साहेब पासेथी मु० जालोरथी (राजस्थान) ता. ४-९-७२ ना रोज मच्छु छे.

ताम्रपत्रनां वे पतरां छे. तेने कडी के सोल नथो. बंने पतां छुटां छे. तेनुं माप १०.५ X२१५ से. मी. छे अने वजन ७३२ ग्राम छे.

महराबाधिराज श्रीविजयराजनी कृपाथी मळेला वाधणवाडा गामना शासक, परमार जाति-ना राजपुत्र मियणपालना सुत राजपुत्र पूर्णराजे दान कर्युं छे.

880

वि० सं० ११६० चैत्र सुद १५ सोमवारे, चन्द्रप्रहण पर्व निमित्ते स्नान करीने माता-पिता तथा आक्ष जनोना श्रेयनी वृद्धि माटे दान आप्युं छे.

सुनेल स्थानथी आवेला भारदाज गोत्रना ब्राह्मण मादासुत रुद्रने वाषणवाडा गामनी उत्तरदिशामां आवेला आखाभिधान खेतरनो अर्धा भाग दानमां आप्यो छे, तेना चार खुंट नीचे प्रमाणे छे.

पूर्वं — दातरपि क्षेत्र दक्षिण— पुटडामुतोनुं क्षेत्र पश्चिम—थालामतक क्षेत्र उत्तर— वापलकेवडिका ताम्रपत्रनो लेखक गौड कायस्थ तेत्रल छे अने श्री विजयराजदेवना हस्ताक्षर छे.

पहेला पतरामां आठ पंक्ति छे. अने बीजा पतरामां नव पंक्ति छे

आ ताम्रपत्र जालोर (राजस्थान) थी मल्युं छे एटले वाधणवाडा गाम ते हालना राज-स्थानमां जालोर जिल्लामां बालोर थी सात-आठ माईल दूर जे वादणवाडी गाम छे ते होवा संभव छे.

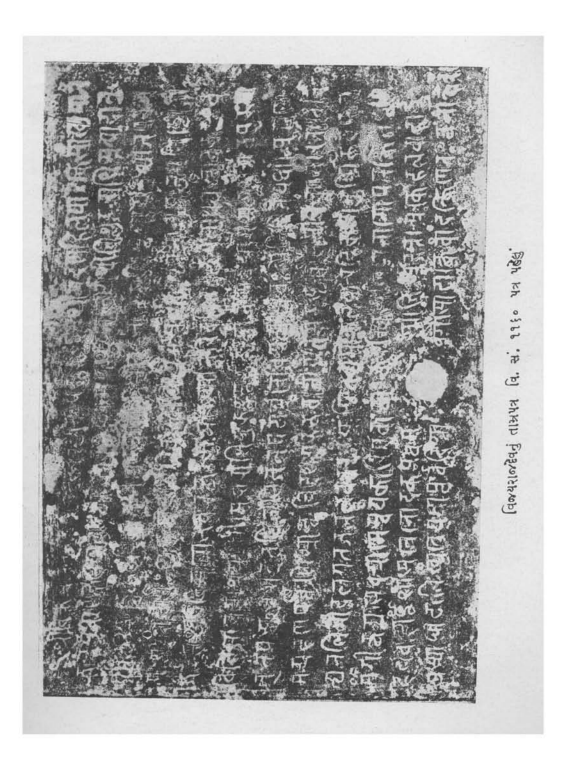
[पं०१] विकम संवत् ११६० चे( चै)त्र शुदि १५ सोमे । परमारजाति [पं० २] राजपुत्र-प्रीपूर्णराजो, राजपुत्र-श्रोमियणपाळसुतः शासनं [पं०३] प्रयच्छति यथा ॥ मयाद्य सोमप्रइणपर्वणि स्नात्वा त्रिछो की गु[पं० 3] रुं शंकरमम्प्रच्ये देवान् पितृनननाषांथ (?) संतर्ध्य मातापित्रोरात्म[पं०५]नश्च श्रेयोभिट(श्व)द्वये महारा-जाधिराज-श्रो-विजयराजप्रसादावा[पं०६]प्तस्वभुज्यमान-वाघणवाडायामे, प्रामस्यवो-त्तरादिग्भागे आखाभिधान[पं०७]क्षेत्रस्याईं ब्राह्मणरुदाय माद्यासुताय सुनेढस्थानवि-निर्गताय भा[पं०८]रदाजगोत्राय त्र(ति)प्रवराय वार्गि....त्यशास्तिने शासनेनोदकपूर्व-[पतरं बीज़ं]

[पं०१]माचन्दार्क प्रदत्तं ॥ यस्याधाटनाः छिष्वंते यथा । पूर्वनो त्रा[०]-दातरपि [पं०२] क्षेत्रं । दक्षिणतो पूटडामुतानां सत्कं क्षेत्रं । पश्चिमतो थालासरक-क्षेत्रं उत्तरतो वापलकेवाडका ४ [पं०३] परमेतत् क्षेत्राई चतुराधाटनोपेतं त्रा• रुद्राय शासनेनोदकपूर्व[पं०४]माचन्द्रार्के प्रदत्तं । मत्ताः (?त्तोऽ)स्मद्वंशौजरन्यैरपि सर्वदा सर्वथा पालनीयं ॥ [पं०५] यत उक्तं भगवता व्यासेन ॥ बहुभिर्वसुधा मुक्ता राजभिः सगरादिभिः [पं०६] कस्याःस्य यश्व (श्यस्य यस्य यदा) मूमिस्तस्य तस्य तदा फल्ठं ॥ गर्गं कोटि प्रदाने[न] अधमेध[पं०७] शतेन च । तडागानां सहत्वेण मूमिइर्ता न शुद्ध चति ॥ गौडान्वयसमुदम् 1: काय[पं०८]स्थ ....तचंडजः । तेलछः शासनं राझः शासनादलिखत्सुधोः ॥ [पं०९] स्वहस्तं (श्तः) श्री-विजय-राजदेवस्य ॥

१-२ अहीं एक अक्षर अवाच्य छे.

n billing H Y Gardy IN YUZ 1222 2015 xnerof. TUDAR 1777 たれて C પ્રથમ ૫ત્ર ( ફાટા - રમેશ માલવહ્યિશ が一次の れるれるののかったり RTRA 2 339 SECONDED CALAR THE RUNNING THE THE P P P 04 2 とないな 上の日の日にに なっての事代 C HI WY H 86 ē ない いることを行ってきるのという」というによっている。 IE IZ シアスト NVE したいとうのだい おとろと たちちちんの D EN EI J. 2005 1 4 ストレイ 500 LOXPIII なよことの 285 12 PT-3 and any of a できい ŵ A-ADA? 171217 ધુવસેત ખીજાનું તાસ્રયત્ર ઇ. 4 KORINCHINER IN PA Filorofo チョフ こ中にの数で日、 行行 べつため ABEN AS BUT STUBSEUS S 21 213,373,733 CXC. NE Polas ×11v2 NAX FIE 下し 5 E.C

સ. ૬૩૮ ૫ત્ર' ખીજુ ધુવસેન ખીજાનું તાસ્રયત્ર છે. 1 71715 1000 4.50 600 A





#### REVIEW

#### स्त्राध्याय

श्रोराजेन्द्रज्योतिः∽श्रीमद् राजेन्द्रसूरिजन्मसार्द्ध शताब्दी प्रन्थ, सं. डॉ.प्रेमसिंह राठौड, अ. भा. श्री राजेन्द्र जैन युवक परिषद् , मोहनखेडा १९७७, मूच्य ३१ रूपये ।

'अभिघान राजेन्द्र' नामसे प्रसिद्ध जैनविश्वकोष के कर्ता आचार्य श्रीराजेन्द्रसूरि की स्मृतिमें यह प्रन्थ प्रकाशित है। इसमें आचार्यश्री के अनेक प्रन्थो का तथा उनके जीवन का परिचय तो है ही उपगंत उनकी परंपरामें होनेवाले आज तक के आचार्यादेका भी परिचय है। अतएव इस संप्रदाय के इतिहास के लिए यह सामग्रे उपयोगी सिद्ध होगी। इसके उपरांत इसमें जैन-समाज, जैनतीय तथा जैनदर्शन संबंधी अनेक विद्धानों के लेख भी मुद्धित हैं, जिससे पुस्तक की सामग्री बहुमूक्ष्य हो गई हैं। लेख हिन्दी गुत्रराती तथा अंग्रेजी भाषा में हैं। प्रकाशक संस्था का भी परिचय दिया गया है। यदि इन पृष्ठों का उपयोग अन्य सामग्री के लिए किया जाता तो अच्छा होता या ग्रन्थकलेवर कम होता तो यह भी उचित था।

दलसुख मालवणिया

मिथ्यात्वीका आध्यात्मिक विकास-श्रीचन्द्र चोरडिया, प्र॰ जैन दर्शन समिति, १६सी, डावर लेन, कलकत्ता--२९।१९७७, मूल्य १५ क्यो ।

श्री चोरडियाजी ने इसमें जैनागम और उनकी टीकाओं में से घटलंडानम और उसकी टीका तथा कर्मग्रन्थों में से मिथ्याखी जंब भी आत्मविकास कर सकता है इस बात को अनेक अवतरण देकर सिद्ध किया है। विशेषता यह है कि आगमों में जितने भी अवतरण इस विषय में उपलब्ध ये उनका संग्रह किया है इतना ही नहीं आधुनिक काल के प्रन्थों के भी अवतरण देकर ग्रन्थको संशोधकों के लिए अत्यंत उंपादेय बनाया है इसमें सन्देह नहीं है। क्रिन्तु अवतरण देने में विवेक रखना जरूरी है। जो बात प्राचीन अवतरणों से सिद्ध है उसके लिए आधुनिक अवतरण जरूरी नहीं है । एक ही बात खटकती है कि मूल प्राकृत-संस्कृत अवतरणो को कहीं कहीं विरादारूप में नहीं छापा गया । थोड़ी सी सावधानी इसमें रखी जाती तो यह प्रन्थ अश्यन्त विद्यद्वरूप में मुद्रित किया जा सकता था। फिर भी श्री चोरडियाजी ने इस विषय में जो परि-अस किया है वह धन्यवाद के पात्र है । यदि अन्त में शब्द सूची दो जाती तो सोने में सुगंध होती । यह प्रस्थ इतःपूर्व प्रकाशित लेश्याकोष, किंग्राकोष की कोटिका ही है । इन प्रन्थों में भी श्री चोरडियाजी का सहकार था। हमें आशा है कि वे अगे भी इस कोटि के प्रन्थ दलसख मालत्रणिया देते रहेंगे । आचारांगसूत्रं मूत्रकृतांगसूत्रं च-ः सं. श्रीसागरातन्द सूरीश्वराः, परिष्कर्ता-श्री जंबूविजयजी, प्रे मोतीलाल बनारसीदास, देल्ही, १९७८, मू १२०) रुपये ।

श्री लाला सुन्दरलालजी की स्मृति में 'लाला सुन्दरलाल जैन आगम प्रन्थमाला' शुरू की गई है उनका यह प्रथमभाग है। इसमें आगमोदय समिति द्वारा प्रकाशित शीलांकाचार्य की टीका समेत आचारांग और सुत्रकृतांग इन दो सूत्रों को कोटोग्राफ पद्धति से मुद्रित किया गया है। इसमें मुनिश्री जंबूविजयजी ने आगी ओर से प्रस्तावना, विषयानुकम, शुद्धिष्टदि पत्र और टीकागत उद्धरणों का परिशिष्ट जोड़ा है। शुद्धि वृद्धि परिशिष्ट के लिए उन्होंने मुनिराज श्री पुण्य-विजयजी की सामग्री का सदुपयोग किया है। कई वर्षों से अनुवलन्ध ये प्रन्थ इस रूप में उपलब्ध कराकर परिष्कर्ता श्री जम्बूविजयजी तथा प्रकाशक ने विद्वानों का बड़ा उपकार किया है इसमें सन्देह नहीं है। अच्छा होता यदि इसमें मूल और टीकागत विशेषनाम और पारिभा-षिक झब्दों की सूची भी दी जाती । अवतरण सूची में ऐसी कई गाथाएँ हैं जिन का मूल थोड़ेसे ही परिश्रम से दिया जा सकता था । आशा करते हैं कि अगले भागों में परिकर्का इस में विशेष ध्यान देंगे । दल्स्युख मारुवणिया जैनधर्म में दानाः ले० उपाध्याय पुष्करमुनिजी, संपादक-देवेन्द्रमुनि शास्त्री और श्रीचन्द सुराणा, प्र0 श्री तारकगुरु जैन ग्रन्थमाला, उदयपुर, १९७७, मूल्य २० रुपये ।

सभी धर्मों में दान का महत्त्व है। दान के विषय में प्रस्तुत प्रन्थ में सर्वेक्षण किया गया है। श्री उपाध्याय पुष्करमुनिजी के व्याख्यानों के आधार पर संगादकों ने प्रस्तुन पुस्तक संपादित की है। विषय हैं- दानः महत्त्व और स्वरूप; दान: परिभाषा और प्रकार; दानः प्रक्रिया और पात्र । दान की इतनी विस्तृत चर्चा सहध्यान्त अन्यत्र देखने को नहीं मिली।

### दलसुख मालनणिया

बिद्वत् अभिनन्दन मन्थ-सं. लाल बहादुर शास्त्री आदि अनेक विद्वान, प्रञ अखिल भारतीय दिगंबर जैन शास्त्रि परिषद् , गौहाटी, १९७६ ।

इसमें प्रथम खंड में आचार्य, मुनि, आर्थिका, ऐलक, क्षुल्छक, क्षुल्छिका एवं ब्रह्मचारी आदि का जीवन परिचय है। द्वितीय खंड में परम्परागत संस्कृतिके वर्तमान साहिरिक विशिष्ट जैन विद्वानों का जीवन परिचय हैं। तृतीय खण्ड में जैन विद्वानों, जैन निष्णातों, जैन साहित्यकारों एवं कविओं का वर्णमालाकमानुसार परिचय है। चौथे खंड में साहित्य और संस्कृति के विषय में विद्वानों के लेखों का संग्रह है। सूचियों में केवल दिगंकर संप्रदाय को ही प्राधान्यता दी गई है। अपवाद रूप से ही श्वेताम्बरों में से अगरचंद नाहटा जैसों का नाम संमिलित है । संदर्भ ग्रन्थ के रूप में यह प्रन्थ अत्यन्त उपयोगी हैं।

दलसुख मालवणिया

गाश्रामाधुरो-अनु० डॉ. हरिवल्लम भाषाणी, प्र० वोरा एन्ड केंपनी, अहमदाबाट, १९७६, मू. १०) रुपिया ।

श्री उमाशं कर जोष ए गंगोत्री ट्रस्टनी स्थापना करीने 'कविता संगम' नामे निशीय पुरस्कार प्रन्थमालामां विविध माधाना काग्योनो गुजराती माधामां अनुवाद करावी प्रकाशित करवानी योजना करी छे. तेना ७ मा प्रन्थरूपे हाल कविना प्राकृत गाथाकोषमांथी च्टो ने २७५ मुक्तको आ पुस्तकमां आपवामां आग्या छे. आमां मूळ गाथाओ पण गुजराती डिपिमां छापवामां आवी छे. अने तेनो गुजराती अनुवाद डॉ. भाषाणीए करेलो छे. गाथाकोषना हिन्दी-मराठी-अंग्रेजी आदि माधामां अनुवादो उपलब्ध छे. तेमां आ एक विशेष उमेरो छे. डॉ. मायाणीए विस्तृत प्रस्तावनामां मुक्तको विषे जे इतिहास अने रसडध्यिए माहिती आपी छे ते विद्वानो अने रसिकजनो ने उपयोगी छे. दलसुख मालत्रणिया ऋषभदेव : एक परिशोज्जन ले० देवेन्द्रमुनि शास्त्रो, प्र० श्री तारक गुरु जैन प्रन्थमाला, उदयपुर, दूसरी आवृत्ति, १९७७, रुपया १५) ।

'ऋषमदेव' का संशोधित और परिवर्धित यह दितीय संस्करण है। इस उन्थ में लेखक ने ऋषमदेव के चरित में उपलब्ध जैन-जैनेतर समय सामय का उपयोग किया है। अतएव संशोधक के लिए एक स्थान में सम्पूर्ण सामग्री डालब्ध कराने का श्रेय लेखक को है। मूल प्रदन यह है कि वेद या वैदिक साहित्य में प्रसिद्ध ऋषम नाम से जो व्यक्ति था क्या वहो जैनों का ऋषमदेव है ? या नामताम्य मात्र है ? वैदिक व्यक्ति ऋषम हा जो रूप है क्या वही रूप जैनों को ऋषमदेव के

१२०

### स्वाध्याय

मान्य है ? भागवत पुराण में को ऋषभचरित आया है क्या उसका मूल वेद का ऋषभ है या कैन पुराणों का ऋषभ ? जब तक इन प्रश्नों की विचारणा पर्याप्त रूप में न की जाय सब तक जैन संमत ऋभष वहीं है जो वेद में उल्लिखित है इसका निश्चय नहीं हो सकता । ये प्रश्न अभी अनुत्तर ही रहे हैं। फिर भी यह मानना पड़ेगा कि प्रस्तुल ग्रन्थ में लेखक ने यथासंभव तटस्थ रहकर ही वेदादि तथा जैन आगम और अन्य जैनसाहित्य की सामग्री को संकलित कर ऋषभचरित का निरूपण किया है । भ्वेताम्बर और दिगंबर पुराणों में युगलिकधर्म संबंधी जो विवरण आया है उसमें क्यों मेद हुआ है यह भी एक विचारणीय प्रश्न है । मेरी समझ में यह है कि दिगम्बर पुराणकारों के समक्ष पूरी जैन परम्परा थी नहीं या जानवृक्ष कर युगलिक धर्म की चर्चा टाल दी है जिससे कि हिन्दु ब्राह्मण लोग जैन महापुरुषों के चरित्र में कोई दोष देन सकें । दलसरख मालवणिया

जैन आगम साहित्यः मनन और मीमांसा : श्री देवेन्द्र मुनि शास्त्री, प्र० श्री तारक गुरु जैन प्रन्थ माला, उदयपुर, १९७७, मू.४०) रुपये।

इस ग्रन्थ में श्री देवेन्द्रमुनिजी ने अपनी विवेचनारमक शैली में सभी खेताम्बर और दिगम्बर मान्य आगमों का इतिहास की दृष्टि से परिचय दिया है इतना ही नहीं सभी आगमों का सार भी दिया है । इस दृष्टि से जिज्ञामु अभ्येताओं के लिए अनिवार्य है ।

सुना है मैने आयुष्मन् : मुनि रूपचन्द्र, भारतीय ज्ञानपीठ, न्यू देल्ही, १९७७, मू. ५)। भगवान महावीर के आगमगत कुछ वाक्यों को लेकर कुछ स्वतंत्र रूप से लिखे गये

अनेक निबंधों का यह संग्रह विचारपेरक सामग्री से संपन्न है। विचारों की उदारता इसमें है। किन्तु मुनिजी अपनी तेरापंथी मान्यता का जब समर्थन नई भाषा में कचित करते हैं तब वह सबको प्राह्य होगा इसमें स देह है। रोघ निबंध जीवन को उन्नत बनानेवाले हैं इसमें स देह नहों। ष्ट॰ ११९ में एक वाक्य है 'महावीर ने हमें मोहसे मुक्त रहने तथा अनुकम्पा से मुक्त रहने को कहा है" संभव है यहाँ प्रेस के भूतने 'अनुकम्पा से युक्त' के स्थान में 'अनुकम्पा से मुक्त' कर दिया हो । किन्तु यह तो लेखक ही बता सकते हैं कि सचमूच क्या है । 'अनुकम्पा' का उनका दिवेचन वेदान्त की परिभाषा में हुआ है जो हमारी समझ के बाहर है और महाबीर के उपदेश के साथ उसका मेल बैठाना हमारी शक्ति के भी बाहर है। वे लिखते हैं कि-'इस अनुकम्या में भावुकता के लिए कोई स्थान नहीं। किसी के मरने या जीने, सुखी या दुखी होने से इसका कोई सरोकार नहीं हैं।' अनुकंपा की यह ब्याख्या या विवरण भ० महावीर के मौलिक उपदेश कि 'सब जीव जीना चाहते हैं, दुःख कोई नहीं चाहता-अतएव किसी की हिंसा न करो'---के साथ किंस प्रकार से संगत होता है-यह विचारणीय है। इसी प्रकार से 'कीन है हंता कौन है हंतव्य'' (पृ० १२३) छेख भी तेरापंथी मान्यता को मूचाधार मानकर छिखा गया है जो सबसम्मत शायद ही हो। किन्तु यह आग्रह भी क्यों रखा जाय कि जो सर्वसंमत हो नही लिखा जाय ? यह प्रश्न हो सकता है | किन्तु सांप्रदायिक आग्रहों से मुक्त होकर विचार करनेवाले व्यक्ति से तो यही अपेक्षा रखी जा सकती है । अतएव यहाँ यह निर्देश है। दलसल मालत्रणिया

श्री भद्रेश्वर-वसई महातोर्थ, रतिलाल दीपचन्द देसाई, गुज र ग्रन्थ रतन कार्यालय, अहमदाबाद, १९७७, मू० ३०) रुपये।

स्वाध्याय

अनेक वर्षोना संशोधनने परिणामे कच्छ प्रदेशना सांस्कृतिक इतिहासनी भूमिका साये ते प्रदेशना सुप्रसिद्ध प्राचीन तीर्थ भद्रेश्वरनो आ इतिहास प्रन्थ छे. इतिहासनी सामग्रीने कलात्मक रीते रजु करवानी लेखकनी कुशळता पाने पाने वरताई आवे छे. अनेक लोक वायकाओने तथा शिलालेख आदि अन्य सामग्रीने पूरी इतिहासदृष्टिथी चकासीने आमां सरय तारववानो इतिहासकारने शोभे ए रीते प्रयस्न थयो 'छे. सरयशोधक अने भाविक भक्तो बन्नेने माटे योग्य आ पुस्तक लखायुं छे. अने तीर्थोना इतिहासनु लखाण केवुं होय तो सर्वग्राह्य बने तेनो सारो एवो नमुनो पूरो पाडे छे. पुस्तक अनेक चित्रोयी सुसक्षित करी तेनी उपयोगितामां वधारो कर्यो छे. भद्रेश्वर उपरांत कच्छना बीजां पण नाना मोटा तीर्थोनो परिचय आपवामां आव्यो छे. केवळ जैनो ज नहीं पण कच्छ अने तीर्थनी संस्कृतिना रसिया-ने आ पुस्तक गमी जाय तेवुं छे.

मुणिचंद्कहाणयं-स. डॉ. के आर. चन्द्र, जयभारत प्रकाशन, अहमदासद, द्वितीय आधुत्ति, १९७७, मू० ६) ।

डाँ. चन्द्रने इस कथा का सम्पादन-चउध्यन्नमहापुरिश्रचरियं जो प्राकृत परिषद् प्रन्थमाला में प्रकाशित हैं---- उसके आधार पर किया है। प्रस्तावना में सम्पादक ने प्राकृत माथा, प्राकृत साहित्य का संक्षिप्त परिचय देकर कथानक के विषय में समालोचन तो किया ही है साथ ही छात्रोपयोगी गुजराती अनुवाद भी और शब्दसूची भी दिये हैं। यह पाठ्यपुस्तक है और उसमें जो लम्बा ग़ुद्धिपत्रक दिया है वह खटकता है। दूलसुख मालवणिया

चैतन्यानुभूति, सं. अने अनुवादक-ए. आर. वश्वी, प्रकाशक-दामोदर मावलंकर, शाखा(लोज) नवरंगपुरा, अहमदाबाद-९,१९७७, मूल्य नथी जणाव्यु ।

क्षेमराजकृत 'प्रत्यमित्ताहृदय' ना बोस सूत्रोनी ब्याख्या आमां आपवामां आवी छे. जीव शिव'उ ऐक्य केम प्राप्त थाय ते विषेनी समज लेखके ए सूत्रोनी टीकाओने आधारे स्पष्ट रूपे आमां संक्षेपमां पण सरळ रीते आपी छे। दलसुख मालवणिया

अच्यातम्-अमृत कलरा, टीकाकार- पं. बगन्मोहन लाल सिद्धान्तवास्त्री, संपादक-कैलाश चन्द्र सिद्धान्तवास्त्री, मकाश्वक-श्रीचन्द्रप्रम दिगम्बर जैन मन्दिर, कटनी, ई. १९७७ रुपया १०)।

आचार्य कुन्दकुन्द इत समयसार की टीका गद्य में आ० अमृतचन्द्र ने लिखी ही है साथ ही पद्य में उन्होंने उक्त प्रस्थ का सार भी लिख दिया है | वे पद्य समयसारकहरा के नाम से प्रसिद्ध है | उन्हीं पत्यों को संग्रह करके प्रस्तुत में पं. जगन्मोहन लालजी ने हिन्दी में टीका लिखी है और उस विषय में प्रवचन भी दिये है | उसी का सम्पादन करके इस प्रस्थ में पं० कैलाशचन्द्र जी ने मुद्रित करवा दिया है | टीका की विशेषता यह है कि आधुनिक-काल में व्यवहार और निश्चय को लेकर जो विवाद समाज में खड़ा हुआ है उस विवाद को सुलझाने की दृष्टि से यहां विवेचन किया गया है | आचार्य अमृतचन्द्र को जो अभिग्रेत था उसी का समर्थन यहां किया गया है | आधुनिक विवाद के प्रश्नों को प्रश्नोत्तरी के द्वारा पंडितजी ने उचित रूपसे सुलझाने का प्रयत्न किया है |

इस ग्रन्थ का प्रकाशन देव-द्रव्य के दारा हुआ है- यह एक अच्छी प्रवृत्ति है और उसका समर्थन पं० श्रो कैलाशचन्द्र जी ने किया है। क्षेताम्बर समुदाय में भी देव-द्रव्य के उपयोग के विषय में विवाद चला आ रहा है आशा करते-हैं कि श्वेताम्बर भी देव-द्रव्य का उपयोग शान के प्रकाशन में करेंगे। दरुसुख माल्ज्वणिया Indian Dialectics. Vol. I & II, by Dr. Ester Solomon, Published by B. J. Institute of Learning and Research, Gujarat Vidyasabha, Ahmedabad. 1976-78, pp 950. Rs. 60/- each vol.

It is said that 'man is a rational animal,' and reason, being the very content of rationality manifests itself through the vicissitudes of language. Doubt, debate, discussion and controversial arguments are all its ingredients, and thus we meet the word 'Dialectics', that has played and is playing still, very significant role in the intellectual as well as social life of mankind. In Greece the Sophists used dialectics as an art of elogence and debate, while Socrates utilised it for the investigation of truth, and with Aristotle it became 'the art of discussion, debate, controversy, a method of argument or disputation, the process of discursive or controversial thinking'-that ultimately took the form of a scientific method depending on certain specific logical principles. Though Kant called this method 'the false pretense of knowledge that is based on illegitimate concepts that have no real basis in experience,' Hegel laid emphasis-on the inevitability of contradiction in the process of thinking that always advances in the three steps of thesis, antithesis and synthesis. He gave a new dimension to the concept of dialectics. It was, for him, a metaphysical principle exhibiting both the development of the thought process and also the nature of reality.

Dr. Ester Solomon in this monumental work on Indian Dialectics, after thus examining the concept of dialectics in Greece, observes-"We find that in the early stages of philosophical thinking both in Greece and India the dialectical mode of presenting ideas has thus evolved." She shows that in Post Upandsadic period in India there were Śramanas - contemporaries of Buddha and Mahāvīra, like Makkhali Gosal and other who could stand as the counterpart of Greek Sophists, Sceptics like Belatthaputta, contemporaneous of Buddha and Mahāvīra, challanged the validity of empirical cognition and the efficacy of the organs of knowledge to yield truth. Dr. Solomon meticulously examines the various shades of the term 'dialectic' used In the different systems of Indian philosophy.

The whole book is spread out in two volumes, three parts and eighteen chapters with a resume and two appendices.

The writer gives the systematic survey of Indian Dialectics, elucidating the significance of the terms like Vada, Jalpa, Vitaņda, Sambhāsā, Kathā, Sambhodhi 7.1-4 16

Tarka, Jāti, Nigrahasthāna and even Śāstrārtha. Besides presenting the relevance of these concepts in their proper perspectives and milieu, she also successfully explores the most difficult field of chronological development of main schools of Indian philosophy.

Generally it is believed that the early Yāgnika-Mīmāmsakas were the original picneets in the field of logic and dialectics. Dr. Solomon however refers to the view of Dr. S.N. Dasgupta that logic and dialectics emerged from the discussions of Ayurveda-physicians. Though in the beginning she quotes this view with some reservation (p. 12), she seems to justify it at the end of this book (p. 878-879). She writes-"This development of the logic and the dialectic of diagnosis presupposes a coming together of physicians, This might be occassionally at the sick bed of a rich patient but more probably in frequent conferences or assemblies of physicians. The fact that physicians in counsel earnestly disucssed together in order to arrive at conclusions regarding the theoretical causes of diseases, their cures and their actual discernment in individual cases is guite clear, as said above, from even a superficial study of the Caraka--Samhita." But in chapter H she says that the list of thirtysix tantra yuktis in the dialectical section of Caraka--Samhitā is the same as given in Kautilya's Arthasastra that deals with thirty two yuktis. Susruta-Samhita also repeats the same list. She here states that this section was a later addition to the original works, by Dradhabala (9th cen. A.D.) and Nagarjuna (4th & 5th cent. A.D.) respectively, and "it can quite reasonably be said that the list was not prepared either by the authors of the two works on Medicine, but by a person or persons who wanted to lay down the methods of treatment and even discourse on a scientific basis, and to apply them in the fields of economics, politics and human ailment." (p. 71) This shows that the art of debate was prevalent even before Caraka, and therefore the science of medicine cannot be recogniged as the originator of dialectical movement. Moreover, Dr. Solomon herself raises the question at the end of the second chapter "Here an interesting question arises as to how far this detailed description of the various aspects and devices of debate and discussion is necessary for a proper diagnosis of a disease ?" and answers "In an indirect way of course, but in practice many of these details would not be used......rather it seems odd that the diagnosis of a disease should be in a public assembly" (p. 87). After reading this, doesn't it seem curious when she concludes in the end that the vital need of physical well being "might have led to the growth of dialectics" (p.878). We can, however subscribe wholeheartedly to her view that the growth of dialectics has its roots in the meeting of various assemblies on different subjects (p. 87).

In the chapter three, with a brief survey of dialectical exposition in works of law, the writer observes that the development of dialectic has much to do with its practice in courts of law, though it is hazardous to say that dialectic originated and developed out of the practice of law courts. Let us say that the same can be the case with the science of medicine.

Though the different types of debates and the terminology of dialectics owe much for their treatment, to the works of Nyāya school of thought, it cannot be named as the original propounder of the art and science of dialectics. Dr. Solomon has taken much pain to examine this matter elaborately and has successfully proved that Mimansa, Buddhists, Jains and other schools have also contributed to a great extent in this field. Their treatment of Vada, Jalpa, Vitanda and other such technical terms explicitely unfolds a vast panorama of different traditions prevailing in India at different periods. The writer has explained and discussed the import of almost all the technical terms applied in logical discussions with relevant illustrations. She has also shown their various implications in different schools and has led the reader to a meeting place of all such different cross-roads. The journey through the chapter from III to VIII puts the reader immediately in the midst of great debates, arguments and counterarguments, clashing of subtle points of checks and refutation, resulting in a state of confusion and thus leaving him bewildered with the thought that how hard or impossible it is to reach the truth with the tools of reason !

In chapter VIII we find a brief discussion of Mahāvidyā syllogism almost a forgotten and neglected chapter of Indian dialectics. We can see that the artificial mode of treatment of these syllogism and its superfluous motive to prolong the discussion in the absence of weightly agruments, have definitely shortened their span of life and popularity.

Part two starts with a chapter on Valid reasoning. All the important logical devices used in the formation of a Valid reasoning are explained. Though the main object in this reasoning was to seek the truth, it sometimes took the deliberate diversion of defeating an opponent. All this is culminated in the theory of inference – the most important Pramāņa accepted by all schools of thought excepting Cārvākas. The definitions of inference as explored by Vedic, Buddhists and Jain schools are lucidly explained here. The treatment of Sānānyatodrst Anumāna is exhaustive. The central core of an inference is Vyāpti, the precise definition of which has always remained a bone of contention for the different schools of thought in India. It has reached the climex in Navya-Nyāya. Dr. Solo-

mon treats this problem very elegently, examining its various definitions and their probable defects. She also gives different views on the nature of probandum and probans and about the number of steps of a syllogism accepted by different schools.

The nature and scope of other Pramānas like Pratyakşa, Upamāna, Arthāpatti, Śabda, Abhāva and others, form the subject matter of the chapter XI. Though the narration of Pramānas in this chapter, has no direct connection with dialectics, it is very useful in understanding the process of thinking of Indian mind, where at some stages the dialectics is bound to creep in. In dealing with the concept of Nirvikalpa and Savikalpa Pratyakşa, the writer also touches the problem of theories of error. The treatment of Abhāva, though brief is worthy of note for its clear and interesting presentation (pp. 452-56).

The writer has rightly devoted one whole chapter to the study of 'Tarka' that plays vital role in Indian dialectics, especially to justify and corrobarate the Validity of a Vyāpti. "Tarka signifies the reasoning by the method of reductio ad absurdum,"—she observes and then explains its functions. The difference between Tarka and Anumāna, the status of Tarka as an independent pramāna—all these and other points are distinctly stated and explained.

Chapter XIII is devoted to the most important problem of philosophy i.e. is knowledge possible? The Idealists and Realists are vehemently oppossed in their respective approach to the nature of the world and validity of knowledge. It is natural, therefore, that dialectics is manifested with all its colours in this particular aspect of philosophy. Besides Mādhyamikas the sceptics fully exploit this subject and indulge in subtlest and sometimes most violent arguments. Dr. Solomon has shown here Indian scepticism in its true height. She has elaborately presented this with profuse excerpts from Jayarāši's Tattvopaplavasimha and Śrī Harśa's Khandanakhandakhādya.

After the reading of this chapter it becomes difficult to maintain interest in the next chapter that presents various theories of truth in Indian philosophy. Because the dialectical ferment of the previous chapter continuously hovers in the reader's mind, and the discussions fail to gain any ground here. Even the controversy of Prāmāņyavāda seems to be a repetition so far as the line of argumentation is concerned. Would not it have been better if this chapter had preceded the previous one?

In the third part of vol. II, the writer notices in detail the growth of dialectical criticism in the philosophical as well as other works of India. The works of Kāvyaśāstra, Kāmaśāstras and other such śāstras also show dialectical trends and thus nourish a coherent methodology in their delineations.

Chapter XVI deals thoroughly and explicitly with the methodology of Navya-Nyāya. For those who find it difficult to grasp the purpot of this branch of Indian logic, this chapter will help a lot to proceed delightfully in the fresh avenues of philosophical language.

The last chapter unfolds before us a very fascinating picture of actual Sästrärthas recorded in scriptures and other literary works of India. Of course, the word 'actual' need not be taken in its strict sense, as historical proofs for such debates are not available. However, these debates do reflect the dialectical drama that was played with great zeal on the vast platform of Indian thought.

Resume, given in the end, helps us to recapitulate and relish all that is said before. Dr. Solomon has displayed unbiased and open mind – a rare quality of a true scholar, throughout the book. Look at her broad minded observation at the conclusion of this book—"As a matter of fact, dialectics is rooted in man's very being, for reasoning and discussion are natural to him...whether he seems God-like or Satan-like, he is trying to find out the truth." (877).

However it is not always for seeking the truth that a man argues. It may be for the foundation of his own view, or to get victory, or to sharpen the intellect or sometimes even to get wealth and fame. All these motives are alluded to in the Introducton, but they are of secondary importance and so Dr. Solomon is justified in laying the stress on truth-finding as a sole purpose of dialectics.

A very valuable contribution of this book is writer's translations of a number of texts. It is really an onerous task to render faithful and lucid translation of certain Sanskirit and Prakrit texts loaded with technical subtleties. Dr. Solomon has shown a wonderful mastery in this great art that should be a source of inspiration for future translators.

In the end, while closing this book, we are apt to feel that reason if stretched beyond its limits, can also play havoc, and instead of bringing out truth, it may expose the abberations of the polemic discourse. It is, perhaps, therefore Buddha, Mahävira and other saints have warned against the excessive use or abuse of dialectics.

'Indian Dialectics' presents not only the dialectital principles, but it also covers all the important currents of Indian philosophy. Scholars and students owe to a great extent to Dr. Solomon for such a valuable gift.

- Vasant Parikh

Gautamiyasütraprakasah by Kesavamisra, edited by Dr. Kishor Nath Jha. published by G.N. Jha Kendriya Sanskrit Vidyapith, Allahabad, 1978, pp. 20 + 178. Price Not mentioned.

The work under review is published for the first time. It is a short, lucid and coherent commentary on the Nyāyasūtras of Gautama written by Kešava Miśra (= Kešava Kavi) who flourished in the 16th century. He was the native of Mithila and a reputed teacher of Nyāya in the holy city of Kashi. He has also written a work on rhetorics entitled Alankāršekhara which is already published.

Dr. Jha has critically edited the text of the Gautamīyasūtraprakāsah on the basis of the four mss. All these four mss. are based on some common incomplete ms. since all of them omit the second Ahnika of the second Adhyāya, Dr. Jha has tried to make the text as flawless as possible.

The scholarly Introduction by Dr. Jha describes the mss. material, gives an account of the life and works of Keśava Kavi, mentions the special features of the Vrtti, critically examines the different versions of the Nyāyasūtra accepted by scholars – ancient and modern, gives succinct account of the authors referred to in the Vrtti and points out where the author follows whom.

The five appendices added to the text have enhanced the value of the work. Annotations given in Appendix II are very interesting as therin the learned editor has given the quotations from various Nyāya works on which different portions of the text are based or in which we find thoughts and expressions similar to those in the Vitti. Thus, the present work is a valuable addition to Indian philosophy. The editor and publisher both deserve congratulations.

— Nagin J. Shah

Pramāņalaksaņam of Sarvajnātmamuni, edited by E. Easwaran Nam poothiry, Published by Department of Sanskrit, University of Kerala Trivandrum, 1973, pp. 39+75, price Rs. 7.50.

The work under review is a tiny treatise on Mīmāmsā epistemology written by Sarvajnātmamuni (c. 10th century A.D.), the well known author of the Sankşepašārīraka. It contains the complete text of the Pramāņalakşaņa except a section of Arthāpatti, which was hitherto unpublished. The editor has made the text as flawless as possible. The text is printed along with a learned Introduction, explanatory notes, indices of words and citations. It the Introduction the editor has adduced strong, cogent arguments to establish that Deveśvara, the preceptor of Sarvajnātmamuni, is not identica with Surešvara, a disciple of Śańkarācārya. Even Madhusūdanasarasvatī while commenting on a verse in the Sańkṣepaśāriraka (1.8) has wrongly

identified Devesvara with Suresvara. This is an instance of how sometimes commentators mislead scholars. The editor has tried to trace the citations to their original sources. Yet some citations have remained untraced. The well known verse 'manipradipa-prabhayoh..' (p. 34) is from Dharmakirti's Pramāņavārtika (2.57). The work is recommended for the interested students of Indian Epistemology and Logic as it deals with pramāņalakṣaṇa, pratyakṣa, anumāna, sabda, upamāna and abhāva.

- Nagin J. Shab

Minor Vedic Deities by J. R. Joshi, University of Poona, Pune, 1978. pp. viii+220.

The work under review presents an illuminating exposition and interpretation of minor Vedic deities. The author enunciates various grounds on which the classifications of Vedic deities into major and minor may be justified. While concluding this topic in his Introduction the author maintains that it is not the number of hymns but the importance from the religiohistorical considerations that make the deity major. In support of this, the author demonstrates the culture-historical importance of Pusan and Yama and considers them to be major on this ground. Major deities have clearcut sharp individuality while the minor ones do not have. Hence the author maintains that RV. does not furnish sufficient data to enable us to characterise minor deities sharply, and that their individuality becomes more and more vivid as we go on tracing the development of their personality and character in the light of post Rgvedic literature. This point is elucidated by referring to the mythology relating to Skanda, Laxmi, Rohus. It is rightly pointed out that the term 'minor' applied to a Vedic deity does not imply that that deity is unimportant. On the contrary, many minor deities are quite important from various standpoints. They often furnish details which illumine the characters of the major deities. One may even claim that the study of a major delty would remain incomplete if the various deities connected with it were left unnoticed. Further the minor deities are often seen to be shedding much useful light on the mutual relationship between the major ones.

Dr. Joshi thinks that the minor Vedic deities have not received adequate consideration in the earlier works. Hence he claims that the pictures of the minor Vedic deities presented here are fuller and more distinct than heretofore.

There are various approaches to the interpretation of Vedic mythology. All these approaches are discussed and their limitations are indicated. Dr.

Joshi has rightly selected the evolutionary approach to Vedic Mythology, which has borne fruitful results. Moreover, he takes the aid of ritualistic literature as an additional source of information and confirmation. Hence his interpretation has attianed clarity, authenticity, accuracy and persuasiveness.

Dr. Joshi has selected thirteen typical divinities that strike him specially. They are – Brhaspati, Vena, Trita Āpya, Tvastra Viśvarūpa, Kubera, Śakti, Vŗṣākapi, Āpaḥ, The Moon, Sarasvatī, Aja Ekapād, Prāņa and Wives of Gods. Each divinity is considered separately as a separate mythological entity. External form and internal qualities of each divinity are described and discussed. Black and white pictures of these divinities given in the book will serve as an aid to readers.

The method adopted in this study is as follows : First of all, there is a full objective statement of the material available from the Vedic mythology and ritual, regarding the divinity under consideration. After that, an account of the various earlier views on the subject is given. This is followed by a critical examination of these views. Then an attempt is made to reconstruct a definite picture anew with the help of all possible viewpoints. At last an interpretation of the material is made in the light of evolutionary mythology. The author has explained the concept of evolutionary mythology in the Introduction.

The present work by Dr. Joshi is a critical and comprehensive study of some minor Vedic deities. It makes a valuable contribution to the elucidation of Vedic Mythology. It is an unbiased study. The students of Vedic Mythology will certainly gain much understanding by going through the work.

--- Nagin J. Shah

Kleine Schriften, Walther Schubring. Herausgeben von Klaus Bruhn, Glasenapp-Stiftung, Band 13, Franz Steiner Verlag GMBH-Wiesbaden pp. 497, 1977.

In this volume Dr. Klaus Bruhn has given full bibliography of the writings of Dr. Walther Schubring who was one of the greatest German Indologists. His main field of research was Jainology. In this volume Dr. Bruhn has classified the contribution of that great scholar thus- (1) The list of his 7-27 original research works as well as edited works in Prakrit. And out of this list, in this volume Kalpasūtra, Die Jainas and Dasaveyālia sutta, are printed and thus these important works have now become available for the interested scholars.

(2) List of Articles (28-47). Some selected articles are printed in this volume. The article entitled "Beitrage zur indischen Verskunde" discusses the Prakrit Pingala and contains the critically edited text of Chandakosa on Prakit. The article entitled "Zwei Heiligen-paare im preislied"-discusses such texts which serve two purposes-metrical and literary. His study of the metres of Ajiyasantithaya of Nandişena as also of Rşabhavīrastava of Sānticandra is illuminating. He has also edited both these texts in this article. In his "Prakrit-Dichtung und Prakrit-grammatik" he has discussed such texts which have double purpose of poetry and of showing the variations of different Prakrit Languages. He also edited the text of Dharmavardhana's Sadbhāşā-nirmita-Pārśvajinastavana and Jinapadma's Sadbhāşāvibhūsita-Sāntināthastavanam. In '150 strophen Niryukti" he has discussed 150 gāthās from Dasaveyālianijutti dealing with inference. Article on "Jinasena, Mallinātha, Kālidāša" discusses the text problem of Kalidasa's Meghadūta.

"Kundakunda echt and unecht" discusses the problem of the various avaible texts of Kundakunda's Works and tries to find out what should be the original text and the portions interpolated in Kundakunda's works such as Bodhapāhuda etc.

"Aus Der Jinistischen Stotra-literatur" -discusses various types of Jaina stotras. The Ganivijjä text edited by Dr. Schubring is printed in this volume.

(3) Book-reviews and notices (48-88) review the works beginning from Jolly's Die Sanskrit Mss in 1914 to Punyavijaya's Catatogue of palm-leaf mss in Santinatha Jaina Bhandar in 1968.

(4) Edited publications-In this section two works are mentioned-one is E. Leumann's Avasyaka--Literature and the other is Indische Hundschriften Teil 1.

(5) Out of the list obituries for Prof. Leumann and others written by Dr. Schubring, one is printed in this volume.

(6) Nothing is printed in this volume from the list of Miscellaneous articles.

(7) A list of articles about Dr. Schubring is given but not a single one is printed in this volume.

## -Dalsukh Malvania

Personal and Geographical Names in the Gupta Inscriptions by Tej Ram Sharma, published by Concept Publishing Company, Delhi, 1978, pp XXX + 378, Price Rs. 96

Dr. Tej Ram Sharma has brought to light some aspects of the history and culture of the Gupta period in his work "Personal and Geographical Names in the Gupta Inscriptions" by applying a new method of approach to Indian history. On the basis of the Gupta epigraphic records he has thrown light on the names of the Gupta kings and queens, feudatory kings and high officers; local officers, householders and traders, Brahmanas, Jaina and Bauddhas, epic and Puranic names, names of women, tribes, places, rivers and mountains and localities by keeping in view the space-expansion and time-extension of the Gupta rule in a historical perspective with critical acumen. Dr. Sharma has successfully torn open the stiff deck of the Gupta inscriptions in regard to his work to obtain a relative glimpse of history of the Gupta period by peeling what is historically true from a mass of confused tradition.

I hope his valuable work will serve as a key to the history of the Gupta period for the future Scholars to carry on further research work in this field on the basis of epigraphic, numismatic and literary evidences from the points of veiw of position of the people, political, social, economic and religious conditions and science and arts in the Gupta era.

-J. C. Sikdar

The Cālukyas of Kalyāņī by Krishna Murari; published by Concept Publishing Company, Delhi, 1977, pp. xvi + 402, Price Rs. 96

Dr. Krishna Murari has ably dealt with the problems of the history and culture of the Calukyas of Kalyani in his work and laid bare the facts in his analysis of their dynastic rule with a critical acumen to drive home his points by stripping open the hard shell of the sources of historical data on the basis of his study of the Calukyan literary and epigraphic records, supported by other records of their contemporary rulers.

He has presented a vivid picture of political conditions of South India before the rise of the Cāļukyas of Kalyānī under the leadership of Tailapa with an origin from the early Cāļukyas of Vātāpī as a feudatory of the Rāstrakūtas of Malkhet (Mānyakhet) and followed the political scenes from his time upto that of the last ruler Someśvara IV. These were dominated by the Cāļukya-Rāstrakūta conflict, the Cāļukya-paramāra war, the Cāļukya-Cola struggle over Vengi and Southern Katnātaka regions, the internecine war between Someśvara and Vikramāditya VI and the wars between the Cāļukyas and the Hoysalas and the Cāļukyas and the Kalacuris, etc. for political supremacy in the South, and the downfall of the Cāļukyas.

Next he has devoted himself to the study of the history of administration, nature of the state, social life, education and literature, economic life, religious life, and architecture, art and craft of the Cāļukya period at great length in detail in a traditional manner, still one finds a point missing i. e. the actual position of the common Cāļukyan people in the society. "In any age of any society the study of history, like other social activities, is governed by the dominant tendencies of the time and the place."

I cogratulate Dr. Murari for his dispassionate and unbiased judgement of the past events of the history of the Cāļukyas.

-J. C. Sikdar

# SUMMARY OF LECTURE BY MR. JOHN IRWIN ON "THE PILLAR AND THE CROSS IN THE CULTS OF INDIA AND EUROPE"

Speaking at the L.D. Institute of Indology on January 2, 1979 arthistorian John Irwin took his audience by surprise with the claim that new advances in Indology would shortly revolutionise the understanding of many important aspects of Western art and civilisation.

The title of Mr. Irwin's lecture was "The Pillar and the Cross in the Cuits of India and Europe."

The core of the art historian's thesis was that Indo-European scholarship was now at a crossing-point. The scientific study of India's past had been initiated in the colonial period by Western scholars who had brought to India an exclusively Western vision of ancient Indian civilisation, interpreting Indian culture in this light. This approach had concealed or overlooked the fact that the Western evidence upon which their value judgements were based was modern in comparison with the far more ancient culture of India. As a result, their interpretation of ancient India was inevitably falsified. However, recent advances in Indology were not only correcting this false bias but were now due to transform understanding to the roots of European culture itself.

In his lecture, Mr. Irwin focused on one aspect—the Cross-cult of early Christian Europe—which he re-interpreted in the light of experience gained by study of the Indian cult of the sacred Pillar.

The early Christian Fathers, he said, had made no bones of the fact that the cult of the Cross was an inheritance of the pre-Christian cult of the Cosmic Pillar, exactly parallel to the cult of the pillar as revealed in the Vedas and Brahmanas and only now beginning to be understood by the latest advances in scholarship.

Hitherto, the early Christian cult of the Cross has been interpreted in the light only of Christian doctrine—in other words, as symbol of the Crucifixion. However, this represents only a later interpretration imposed by the Established Christian Church some three centuries after the death of Jesus. Before that, the Cross had been worshipped as symbol of the world Axis (Axis Mundi) of older cosmic religion, once universal to the prehistoric world. The fundamental creed of early Christianity had rested not upon the Crucifixion of Jesus but upon the Resurrection of Christ. The facts of Cross-worship have been so covered up by later doctrine that the majority of Christians of today are unaware that the Crucifixion is not even mentioned in the Bible. The Epistles, which are earlier than the Gospels, tell us only that Jesus was "hanged on a Tree," this Tree being identified with the Tree that grew in Paradise, at the Nevel of the Earth, rooted in the Waters of Life. The Tree of Paradise was in turn identified with the World Tree of cosmic religion which separated Heaven and Earth at the Creation — a myth which modern research is revealing as universal to pre-history. This Tree was conceived as interchangeable with the image of the World Pillar, ritually fashioned from the trunk of the World Tree and mystically synonymous with it. Hence, early Christian cult-crosses were not Crucifixes but pillars, and the only kind of cross associated with them was a small wheel-cross on the top, which was in fact a sun-symbol like the early Indian *cakra*.

Misunderstanding of these facts by most Christians has been the result of mistranslation and misunderstading of early Christian texts. The word inaccurately mistranslated in English verions of the Bible as "cross" and "crucifix" (and in Latin versions as "crux") is the Greek word *stauros*. In pre-Christain Greek literature, *stauros* meant only "stake" or "pillar" — in other words, an upright timber post without crosspiece, on which criminals were impaled (not "crucified"). Philologists now recognise that *stauros* derives from an Indo-Aryan root meaning to "fix" or "make firm," which is also the root of Vedic *skambha* and Sanskrit *stambha*. By citation of ancient texts--both Western and Indian —Mr. Irwin showed that *stauros* originally had exactly the same religious meaning as the Indian terms. All three had a specifically cosmic connotation. They denoted the same image of the mythical tree-pillar which separated Heaven and Earth at the Creation, and which was conceived as the supreme channel of communication between the terrestrial and celestial worlds.

Mr. Irwin then went on to explain that in all ancient religions the cosmic tree-pillar had a phallic aspect. This sexual overtone was implicit in the once universal Creation myth. The phallus represented the Axis Mundi in its uniting as distinct from its separating role. According to the myth, at the time Heaven and Earth were separated, there was no life in the universe; but after their initial separation, Heaven and Earth were then conceived as re-uniting in marriage as the primordial bridal pair to produce life on earth. The phallus was therefore the archetypal form of the cosmic pillar in its mythical aspect as the penis with which Father Heaven inseminated Mother Earth. Hence the great importance of the phallus in all parts of the ancient world as symbol of fecundity.

## Summary of Lecture by Mr. John Irwin

When the later historical religions, like Christianity, the Hebrew faith and Islam, assimilated older cosmic symbols to their own doctrines, they made every effort to suppress the phallic associations. However, these associations were too powerful in the popular belief and imagination for this attempt at suppression to be entirely successful.

The most startling part of Mr. Irwin's lecture was when he proved with slides and citation of ancient forgotten texts that phallic associations played an important part in the early stages of the Christian Cross was sometimes worshipped in the form of a phallus until as late as the 12th century, in spite of ruthless efforts of the Church to eliminate the phallic association.

Mr. Irwin explained that this theme was only one aspect of the reinterpretation of the art of the ancient world which he would be developing in his Delhi lectures later in the week under the title "The Origin and meaning of the Buddhist Stupa."

.

# ॥ जिना जयन्तु जितमोहाः ॥ प्रवन्धदातकर्तृ - महाकवि - श्रीरामचन्द्रविरचितं

# मल्लिकामकरन्दनाटकम्

॥ ॐ नमः श्रीसरस्वत्यै ॥

मल्लिकाविद्यादां लक्ष्मीं प्राप यः शिवसम्भवाम् । प्रत्यूहव्यूहतो मुक्तं तं जिनेद्रामुपास्महे ॥१॥

(नान्धन्ते)

सूत्रधारः --( सविनयमङ्गलि मुर्धनि विधाय ) हंहो समाजलोकाः ! क्षण-मेकमवधानमाधाय सकलवाल-गोपालाङ्गनाहृदयसंवादिनीं विपश्चिच्चक्रवालचेत-श्रमत्कारकन्दकन्दलनकादम्विनीं समाकर्णयत वितीर्णसकर्णकर्णकोटरसुधाधारा- ' भिषेकां मदीयां विज्ञप्तिकामेकाम् –

पदुभिरपि नोपसर्पति चढुभिरयं निष्प्रयोजनो लोकः । तत् किमपि शिक्षणीयं प्रयोजनं येन जगतोऽपि ॥२॥ तत् पुनर्जन्मसहस्रोपार्जितपुण्यनैपुण्यैर्निःशेषसांसारिकप्रयोजनप्ररोद्दक्षमां भगवतीं लक्ष्मीमनुक्ललितबद्धिर्भवद्भिः शिक्षितमेव । यतः –

द्वयं द्वयस्य सम्पत्ति(त्ते)र्बीजमाद्यमखण्डितम् । संसारकर्मणां लक्ष्मीः प्रश्रामः शिवरार्मणाम् ॥३॥

अतोऽहं लक्ष्मीलवलाभश्रद्धाग्रहिलान्तःकरणो निरन्तरावलोक**नैर्नाटयदर्वन-**सुखविग्रुखानामपि भवतामाराधनाय प्रवृत्तोऽस्मि ।

(आकाशे कर्ण दत्त्वा)

किमादिशत ? । वाग्ग्मी खल्वसि, एतावतैव भवतो वाचां विल्लासेन वयम-त्यन्तमामोदिताः । सत्यम् , न जानीमः प्रबन्धदर्शने किमपि भविष्यति ? इति । ( सहर्षम् )

अपरां तद्दि विज्ञापनामेकामाकर्णयत - रसपीयूपपूरपूर्णचेतसः सुमेधसः पुरस्कृत्य महाकवयो नाट्यप्रवन्धानाबधन्ति । न पुत्रः कलगीतिकामिनीभ्योऽपि विम्रुखान् महासुभटोत्साहद्शनेऽपि अरोमाञ्चकञ्चकान् मातृ-पितृ-भ्रातृ-सुतविपत्ता-वप्यनार्द्रमानसान् , निर्व्याजसेवकेऽप्यस्वीकृतवात्सल्यान् पाषाणसुहृदो दुर्मेधसः ।

( आकाशे )

किं ब्रूथ? भोः! किमेताभिर्भणितिभिः? अकुटिलमेव प्रकाशय विवक्षितमर्थम् । एष तहि अवणपरुषमप्यकुटिलमेव विज्ञापयामि --

नीरसानां पुरो नाट्यं दुर्जनानां पदातिताम् । ग्राम्याणां वाग्ग्मितां कुर्वन् हास्यो ब्रह्माऽपि जायते ॥४॥

( प्रविश्य सरोषः )

नटः – भाव ! सर्वतः प्रसिद्धवैदग्ध्यान् अशेषरसिकावतंसान् सभ्यमिश्रान् अलीकवाचालतया प्रकोपयसे । विम्रुश्च बहुभाषिताम् । पर्यालोचय किमपि प्रबन्धमभिनयाय ।

सूत्रघारः – ( सभयम् ) मार्षे ! मा कोपीः, अविज्ञातसभ्यप्रगल्भोऽहं भूयोभूयः प्रलपितवान् ।

विनाऽभिष्रायदौरात्म्यं नापराधोऽपि गहितः ।

आचार्यो वाणि-पाणिभ्यां ताडयन्नपि पूज्यते ॥५॥ प्रबन्धविशेषं पुनः प्रथममेव पर्यालोच्य सभ्यानुपस्थितोऽस्मि ।

नटः - कः पुनरसौ ?।

सत्रधारः - विद्यात्रयीसर्गनिसर्गनदीष्णचेतसो निःशेषचक्रवर्त्तिचकचूडा-रत्नांशुपुझपिझरितपादपीठस्य सप्तार्णवीकूलसङ्क्रान्तकान्तयशसः श्रीमदाचार्य-हेमचन्द्र[स्य] शिष्येण प्रबन्धदातकारिणा रामचन्द्रेण विरचितं म ल्लि-का म क र न्दा भिधानं नाटकं नाटयितव्यम् ।

नटः – ( सावज्ञम् ) भाव ! प्रशमरसिकवैंदुष्येण धर्मदेशनाविधानैकप्रगल्भ-वाचो वाचंयमाः श्रङ्गार-हास्य-वीरप्रमुखरसमयानामनहीः खल्ज नाट्यप्रबन्धानाम् ।

सूत्रधारः – मार्ष् ! साम्प्रतं ग्रामीणचातुरीवन्ध्यमभिद्धासि ।

शमस्तत्त्वं मुनीन्द्राणां जानते तु जगन्त्यपि ।

जन्मैव दिवि देवानां विहारो सुवनेष्वपि ॥६॥ नटः- ( सरोषम् )

परोपनीतज्ञब्दार्थाः स्वनाम्ना कृतकीर्त्तयः । निबन्धारोऽधुना तेन विश्रम्भस्तेषु कः सताम् ? ॥७॥

महिकामकरन्दुनाटकम् ।

सूत्रधारः –(सावष्टम्भम्) अत्रार्थे स्वयमेव कविना दुर्मेधसां ग्रुखवन्धः इतः । काव्यैर्यत्र कविप्रथा धनलवकीतेरपि प्राप्यते गुम्फक्लेद्रामुपासितुं कृतधियां कस्तत्र काल्ले कमः ? । प्रथ्नन्तस्तद्पि प्रवन्धकुसुमान्याजन्म खिद्यामहे कुप्यामो व्यसने चिरं विरचिते कस्मै परस्मै वयम् ? ॥८॥

# ( नेपथ्ये )

साधु भो भरत <sup>1</sup> साधु, वान्धवोचितं समयोचितं आवितवानसि । सूत्रघारः – कथमेष मकरन्द् नेपथ्यवाही भरतो भारतीमारमाकीनाम<del>तु.</del> मोदते १ ।

नटः – भाव ! त्वरस्व त्वरस्व, संरब्धाः सर्वतोऽपि रङ्गोपजीविनः, सम्रुत्सु-कोऽहं मनःसमीहितामर्थसिद्धिमासादयितुं सामाजिकेम्यः ।

[सूत्रधारः - ] मार्षे ! मा त्वरिष्ठाः ।

सर्वाऽपि महती सिद्धिः क्लेशान्तरितसम्भवा ।

विद्यावधूटिमाप्नोति सोढा काय-मनःक्लमान् ॥९॥

# (नेपथ्ये)

इयं पुनरुपश्चतिरस्माकं वधूलाभपुरस्सरां महार्थसिद्धिसम्पत्तिं पिशुनयति । सूच्रधारः – मार्ष ! तदलं वाचां विस्तरेण । एहि, करणीयान्तरमनुतिष्ठामः । ( इति निष्कान्तौ । )

# ॥ आमुखम् ॥

## \*

( ततः प्रविशति मकरन्दः )

मकरन्दः - परमार्थोऽयम् -

"कुप्यामो व्यसने चिरं विरचिते कस्मै परस्मै वयम् ?".

न नाम द्युतकाराः सभिको वा प्रसद्य मां दूरोदरकर्मणि व्यापारयन्ति । तदत्र प्राचीनजन्मसहस्रोपार्जितानि दुष्कर्माण्येवापराध्यन्तिः न चाहम् , न च बाह्यो लोकः ।

# (साश्चर्यम्)

व्यापाराः परवञ्चनानि सुहृदश्चौरा महान्तो द्विषः प्रायः सैष दुरोदरव्यसनिनां संसारवासकमः ॥१०॥

> तथापि द्युतकारस्य पापध्वान्तान्धचेतसः । इकिऽपि रङ्कसङ्कल्पो द्यूतकर्मपराङ्मुखे ॥११॥

(सपश्चात्तापम्) तथाविधाया विशुद्धवंशोत्पत्तेस्तथाविधश्रुताध्ययनस्य तस्याश्च गुरूपदेशपरम्परायाः स एप दोपनिक्शेपमूळं महापुरुषगहितो व्यापारः फलमभूत् । तदहमेतस्य व्यसनपरम्परापात्रस्य पापीयसः स्वात्मनः शस्ताभिधातेन कण्ठपाशप्रदानेन वा प्रायश्चित्तमाधास्यामि । यदि वा –

> प्रायश्चित्तं नये वृत्तिः श्लाघ्यमश्लाघ्यकर्मणः । इास्त्रादिभिस्तु पश्चत्वमाततायिविचेष्टितम् ॥१२॥

तत् तावदेतस्य सहकारशाखाकुलायनिलीनकोकिलाबन्दिवृन्दोद्घुष्यमाणव-सन्तमहाराजावतारस्य विकाशिपाटलापटलगन्धसम्बन्धबन्धुरितगन्धवाहनिपीयमा-नपुरपुरन्ध्रीसुरतसम्परायखेदस्वेदाम्भसो मध्यमध्यास्य महोद्यानस्य त्रियामामेता-मतिवाहयामि । प्रभातभूयिष्टायां चास्यां द्यूतकारदृष्टिसञ्चारपरिहारेण किमपि स्थानान्तरमाश्रित्य कुलिनोचितमाचरिष्यामीति । (पुरोऽवलोक्य) कथमिदं दीप्र-दीपमभाप्रकाशितं देवतायतनम् ? मध्ये च भगवतः पञ्चत्राणस्य मतिमा ? । (सबिनयं प्रणम्य)

> श्वम्भु-स्वयम्भु-हरयो हरिणेक्षणानां येनाकियन्त सततं ग्रहकुम्भदासाः । वाचामगोचरचरित्रपवित्रिताय तस्मै नमो भगवते क्रखुमायुधाय ॥१३॥

(कर्णं दत्त्वा) कथं मझीरझात्कारः ?। (विमृश्य) न तावदेतस्यां नगरदवी-यस्यां कुहरविहरमाणकरालव्यालभीष्मायामारामभूमौ दस्युप्रचारसम्रुचिते च निशी-थसमये मनुष्यकामिनीसञ्चारः सम्भवति। तदनेन वनदेवताचरणमझीररवेण भाव्यम्।

(ततः प्रविशति पूजापटलहस्तचेटीदत्तहस्तावलम्बा कृपाणपाणिना पुरुषेणानुगम्य-माना सर्वाङ्गीणाभरणा युवतिः । )

मकरन्दः – (विलोक्य) निश्चितमियं दीपज्योतिषा मामवलोक्य न किमपि

स्वैरमाचरिष्यति, तदहं विध्याप्य प्रदीपं द्वाराजिररोहिणः सहकारस्य तछे तिरोद-धामि । ( तथा करोति )

युवतिः – 'हला बंधुले ! किमज्ज विगयपईवुज्जोयं भयवओ गब्भहरं ? हीमाणहे ! कहं अंधयारे पूर्य करिस्सं ? ।

मकरन्दः - किम् 'अद्य' इति बुवाणा ध्रुवमियमन्यदा निशीथे समायाति ? ।

पुरुषः – भर्तृदारिके ! शतशो वासरेषु दृष्टपूर्वा ते भगवतः पश्चबाणस्य प्रतिमाः ततो यथादृष्टस्मरणमवयवेषु विम्रुश्च विकचविचकिलस्रजः ।

युवतिः –(सखेदम् ) अङ्ज ! सुहिदो सि तुमं, सुमरेसि सच्चं पि । अहं उण महादुक्खभारभिंभलमाणसा अष्पाणं पि न संभरामि । ता चिद्वंदु पूओवगरणाइं ।

मकरन्दः – ( साश्चर्यम् ) ईददोऽपि नेपथ्यप्रकारसंद्धचिते महाविभवे महा-दुःखोपनिपातः !

दरिद्रः क्षुत्पिपासाभ्यां विद्या-ऽऽधि-व्याधिभिर्धनी ।

प्रायेण लोकः सर्वोऽपि शोकसङ्कुलमानसः ॥१४॥

युवतिः – ( साम्नं प्रणम्य ) <sup>3</sup>भयवं पंचबाण ! असरणस्स विद्दलरूवविद्दवस्स जणस्स सुणेहि विन्नत्तिं । एस चरमं विन्नवीयसि ।

मकरन्दः - (साशङ्कम्) 'अशरण' इति ख़वाणा निष्प्रतीकारमपायमात्मनः स्रचयतिः 'चरमम्' इति च प्राणपरित्यागपिशुनं वचः ।

युवतिः -

\*अणवरयं पूआहिं तुद्दो सि कहं पि जइ महं देव ! ।

रक्तिजजसु ता मज्झं तरेवि एयारिसमणत्थं ॥१५॥

मकरन्दः – कः पुनरसावनर्थः ? यत्र प्राणपरित्यागोऽपि प्रियङ्करः । चेटीः – भेटिदारिए ! केरिसा तुज्झ एरिसा निव्वेयगब्भिणी विन्नत्ती ? समीहिदं किं पि मंगलं पत्थेसु ।

१ सखि बन्धुळे ! किमदा चिगतप्रदीपोर्श्योत भगवतो गर्भग्रहम् ? अहो कष्टं कथमन्धकारे पूजां करिष्यामि ? ।

२ आर्थ ! सुखितोऽसि त्वम् , स्मरसि सर्वमपि । अहं पुनः महादुःखभारविह्रल्मानसा आत्मानमपि न स्मरामि । तत् तिष्ठन्तु पूजोपकरणानि ।

३ भगवन् पञ्चबाण ! अशरणस्य विफलरूपविभवस्य जनस्य श्र्णु विज्ञप्तिम् , एष चरमं विज्ञप्यसे ।

ः ४ अनवरतं पूजाभिः तुष्टोऽसि कथमपि यदि मह्यं देव !। रक्षेः तद् मां दत्त्वा एताइशमनर्थम् ॥

५ भर्तृदारिके ! कीट्यी तव ईट्यी निर्वेदगर्भिणी विज्ञप्तिः ? समीहितं किमपि मङ्गलं प्रार्थय ।

युवतिः – 'एदं ज्जेव दाणि मे समीहिदं मंगरुं । मकरन्दः – समीचीनमाह दुःखितेयं युवतिः ।

इदं कृत्यमकृत्यं वा काल-देराव्यपेक्षया ।

परासोरात्मजस्यापि दहनं मङ्गलकिया ॥१६॥ युवतिः ~ ( सखेदम् )

<sup>\*</sup>दुत्था परव्वसा वाहिया य अंधा य पियविउत्ता य । कह नाम लहिज्ज सुहं ? न हुज्ज भयवं जइ कयंतो ॥१७॥

पुरुषः- भर्तृदारिके ! इदानीमनर्थसंख्चिका काऽपि ते मनोष्टतिः । तदुत्तिष्ठ व्रजामः सौधम् । उपनयामि त्वां माता-पितृभ्याम् , तयोरन्तिके यदु-चितं तद विद्ध्याः ।

युवतिः – (सावहित्थं विहस्य) 'अज्ज ! सव्वओ वि भीरुआहिं अम्हारिसाहिं विलयाहिं किं पि अणत्थं कीरदि ?, ता किं अलीयसंभावणाहिं अत्ताणयं किलेसेसि ?; वच्च, आणेसु कुदो वि पईवं। बंधुले ! तुमं पि आणेसु दीहियाओ कमलाइं, जेण मम्महं पूर्णभे।

(उमौ निष्कान्तौ)

मकरन्दः – एतौ ध्रुवमेतया कपटेन बहिः प्रवासितौ, तदई सावधानो भवामि । अपि नामेयमाततायिनी किमप्यवाच्यमाचरेत् ।

युवतिः - (सहकारमूलमागत्य) भयवं अणंग ! पडिवासरमाराहिएण वि तुमए न किं पि मे कदं पडिकयं। ता इयाणिं असरिसं साहसं कुणंतीय सक्खी वि दाव हविज्जासु।

( सहकारशाखायां कण्ठपाशमाबध्नाति । )

मकरन्दः - (तारस्वरम् ) हंहो पुरुष ! हंहा पुरुष !, हला बन्धुले ! हला

१ एतदू एव इदानीं में समीहित मङ्गलम् ।

२ दुःस्था: परवज्ञा व्याधिताश्च अन्धाश्च प्रियवियुक्ताश्च ।

क्यं नाम लमेत सुखं १ न भवेद् भगवान् यदि कृतान्तः ॥

२ आर्य ! सर्वतोऽपि भीरुकाभिः अस्मादशीभिः वनिताभिः कोऽपि अनर्थः क्रियते ? तत् किं अलीकसम्भावनाभिः आत्मानं क्लेशयसि ? त्रज, आनय कुतोऽपि प्रदीपम् । बन्धुले ! त्वमपि आनझ दीर्धिकातः कमलानि, येन मन्मथं पूज्यामि ।

४ भगवन् अन्ङ ! प्रतिवासरमाराधितेनापि त्वया न किमपि मे कृतं प्रतिकृतम् , तद् इदानीं असदर्श साहसं कुर्वत्याः साक्षी अपि तावद् भवेः ।

\$

बन्धुले ! एषा युवयोः स्वामिनी विपद्यते (-इति बुवाणोऽसिलतया कण्ठपार्शं छिनत्ति ।)

( युवतिर्मूच्छिता पतति, मकरन्दः वस्त्रान्नलेनोपवीज्य हृदयं संवाहयति । ततः प्रविशति सम्भान्तः सचेटीकः पुरुषः । )

पुरुषः -- (निम्तनालोक्य) कथं भर्तृदारिकाया वक्षसि विहितासनस्तस्करः कोऽपि नेपथ्यमाकर्षति १ भवतु, कृपाणेन मूर्धानमेतस्यापनयामि । (पुनर्विमृश्य) कथमन्धकारप्राग्भारेण स्त्री-पुंसयोर्विभागः कोऽपि लक्ष्यते १ ।

चेटी - ताय ! मुंच मुंच सामिणिं, देहि मे पाणभिक्खं, गिण्ह आहरणाई । मकरन्दुः -(उभौ प्रति) अ[न]वगतपरमार्थौं युवां व्याहरतः । नाहं चौरो जारो वा ।

पुरुषः --तर्हि किमेतत् ? कथय ।

युवतिः –(चेतनामास्थाय स्वगतम्) <sup>\*</sup>एस को वि आहरणलोहेण मह जीवियं अवहरिदुकामों तक्करो । (प्रकाशम् ) महाभाय ! गिण्ह एयाणि मे आहरणाइं । अर्णा पि दे दविणजायं बहुयरमुवणयस्सं । करेहि एयाए असिधेणुआए कंठवी-ढम्मि जीविदेसकम्मं, जेण दुक्खमुक्खो होदि ।

मकरन्दः –भवतु, करिष्यामि कण्ठपीठे जीवितेशकर्मः किन्तु भ्रजपञ्जरपा-शेन, न पुनरसिधेनुकया ।

बन्धुला - महाभाय ! पसीय[दु] भयवं मम्महो । एदाए असंघडियाणुरू-वजीविदेसाए सह भट्टिदारियाए भोदु दे एदं जंपियं पमाणं ।

मकरन्दः –(पुरुषं प्रति)

विधातुं सम्पदो हर्तुमापदश्च न निश्चयः ।

मनस्तु मे सदाऽप्यन्यदुःखसङ्कान्तिदर्पणः ॥१८॥ तत कथय केनानर्थजातेन विद्वलीकृतेयं कण्ठपाधवैश्वसं कृतवती ?।

पुरुषः –महाभाग ! यद्यप्यन्थकारे न कोऽप्याकारस्तवोपलक्ष्यते तथाप्य-ग्रुना कण्ठपाशच्छेदव्यापारेण महत्त्वशंसिना व्याहारेण ज्ञातमन्यदुःखसङ्क्रान्ति-

१ तात ! मुख मुख स्वामिनीम् , देहि मे प्राणभिक्षाम् , ग्रहाण आभरणानि ।

र एष कोऽपि आभरणलोमेन मम जीवित अपहर्तुकामः तस्करः । महाभाग ! ग्रहाण एतानि मे आभरणाान । अन्यद् अपि ते द्रविणजातं बहुतरमुपनेष्थामि । कुरु एतया असिधेन्या कण्ठपीठे जीवितेशर्क्म, येन दुःखमोक्षो भवति ।

३ महाभाग ! प्रसीद[तु] भगवान् मन्मथः । एतया असङ्घटितानुरूपजीवितेशया सह भर्तृ-दारिकया भवतु ते एतद् जल्पितं प्रमाणम् । दर्पणस्ते हृदयम् । अनर्थं पुनस्मिमेतस्याः पितरावेव परमार्थेनावगच्छतः । ततः किं तुभ्यमावेदयामि ? ।

मकरन्दः –(युवतीं प्रति)

C

प्रच्छन्नसंस्तुतो गोप्यमशक्तः कोपमावहन् ।

विरक्तां च स्त्रियं गच्छन् हास्यं कस्मै न यच्छति? ॥१९॥

तथापि चिरसंस्तुतमिव मे भवत्यामन्तःकरणं न किमपि कृत्याकृत्यमालो-चयति । ततो यदि समुचितं तदा प्रकाशय व्यसनमात्मनः, विगणय मामात्मी-यम् । यदि च विज्ञातव्यसनहेतुरहं न प्रतीकारमयत्नमादधामि तदानीमसारवा-दिनमकुल्लीनं च जानीयाः ।

युवतिः - (स्वगतम् ) 'ममावि एदम्मि केणावि कारणेण परमपिम्मर्भिभलं हिययं, ता कहेमि वसणं । भोदु दाव । (प्रकाशम् )

सामत्थाभावेणं अकएसु पओयणेसु को रोसो ? ।

वसहेसु दुद्धमहियं नएसु को नाम निव्वेओ ? ॥२०॥

मकरन्दः – (साक्षेषम् ) कथं पुनर्व्यसननिवृत्तावस्माकं सामर्थ्याभावमव-गच्छसि ?।

युवतिः - अत्तणो अप्पडियारेण वसणेणं अवगच्छामि ।

मकरन्दः -भद्रे ! अनभिज्ञाऽसि महापुरुषच्यापाराणाम् । पणीकृतप्राण-सम्पदां हि महौजसां किं नाम साध्यमसाध्यं वा ? ।

पुरुषः --महाभाग ! वाढम्रुपपन्नमभिहितवानसि । किम्रुत व्यसनमहार्णवनि-मग्न इव मे भवानपि प्रतिभाति । कथमपरथा निर्जनप्रचारायामारामभूमौ निशीथ-समये दस्युरिव निल्ठीनस्तिष्टसि ? ।

मकरन्दः -साधु विज्ञातवानसि, तथापि न त्वया व्यसनवृत्तान्तमइं प्रष्टव्यः । सुखं प्रकाइयते दौःस्थ्यं प्राच्यमारूढवैभवैः ।

आरूढदौःस्थ्यैर्दुःखे न प्राचीनं वैभवं पुनः ॥२१॥

भवतु तावत् । भवतु तावत् ।

सामर्थ्यामावेन अक्वतेषु प्रयोजनेषु को रोषः १ । वृषमेषु दुग्धम् अहितं नयेषु को नाम निर्वेदः १ ॥ २ आत्मनः अप्रतीकारेण व्यसनेन अवगच्छामि । यदि पुनर्भगवान् विधिरनुक्ल्लतां यास्यति कदाचित् [तदा] तव भर्तृ[दारि]-कायाः पुरः सर्वमावेदयिष्यामि ।

बन्धुला-'भट्टिदारिए ! अदिकालो भोदि, निवेदेहि वसणमेदस्स भहाणु-भावस्स ।

युवतिः-बन्धुले !

ैविउलस्म वि उवयारस्स पुरिससीहस्स दङ्ढमहिलाओ । पच्चुवयारं मन्नंति देहदाणाओ न हु अहियं ॥२२॥

बन्धुला-ँतदो किं ?।

युवनिः-<sup>\*</sup>अहं दाणि देहदाणं पि काउमसमत्था, तदा कथं वसणं पयासेमि ? कहं च एदाओ बसणपडियारमहिलसेमि ?।

पुरुषः–भर्तृदारिके ! प्रत्युपकारानपेक्षमुपकारकत्वमेतस्य महौजसः; ततो मा बङ्किष्ठाः, प्रकाशय व्यसनम् ।

युवतिः--(मकरन्दं प्रति) पगासयामि वसणं, पढमं पुणा एदं सुणेसु । मकरन्दः--(सहर्षं समीपतरीभ्य) किं तत् ? ।

युचनिः--'विग्घबहुळाओ स्यणीओ, असमत्ते वि कहापबंधे विहडणावाओ को वि संअवे ।

मकरन्दुः--(साक्षेपम् ) ततः किम् ?।

युवतिः- तदो आरामसंघडणाहिन्नाणं गिहाण मे एदं कुंडलजुयलं । मकरन्दः- (सप्रमोदमात्मगतम् ) कथमस्मत्भाणसम्पदां ग्रहणसत्यङ्कारमिय-मुपनयति ? । प्रकाशम् ) मद्रे ! को नाम प्रियजनस्य मसादं नाभिमन्यते ? ।

१ भर्नदारिके ! अतिकालो भवति, निवेदय व्यसनमेतस्य महानुभावस्य ।

२ विपुलस्य अपि उपकारस्य पुरुषसिंहस्य दग्धमहिलाः ।

्रप्रयुपकारं मन्यन्ते देहटानादु न हि अधिकम् ॥

३ ततः विम् ? ।

४ अहं इदानीं देहदानें अपि कर्तुमसमर्था, ततः कथं व्यसनं प्रकाशयामि १ कथं च एत-स्माद व्यसनप्रतीकारमभिलघामि १ ।

५ प्रकाशयामि व्यसनम् , प्रथमं पुनः एतद् श्र्षु ।

६ विन्नबहुला रजन्यः, असमाप्तेऽपि कथाप्रबन्धे विघटनापायः कोऽपि सम्भवेत् ।

७ ततः आरामसङ्घटनाभिज्ञानं गृहाणं में एतत् कुण्डलयुगलम् ।

( युवती कुण्डलयुगलमर्पयति । )

पुरुषः --(समयमात्मगतम्) प्रातरेतस्याः पिता प्रसाधनसंख्यां मयि गवे[षि]-ज्यते, ततः कोऽयमनर्थः १।

बन्धुला –( समयं खगतम् ) 'किं मए पभाए भट्टिणीए पुरओ उत्तरं कायव्वं ?।

पुरुषः --( सरोषम् ) भर्तृदारिके ! केयं स्वेच्छाचारिता? किमिदं वणिक्कुमा-रिकाचारविरुद्धं परपुरुषाय कुण्डलप्रदानम् ?; तदहं पदातिलोकमानीय कुण्डलमा-दास्ये । ( -इत्यभिधाय निष्कान्तः । )

बन्धुला – भहिदारिए ! सब्वं पि एदम्मि दुद्दे संभावीयदि, ता लहुं कहेसु वसणं ।

# (नेपथ्ये)

एषा तस्य पदपद्धतिरुपवनं प्रविशति । ततः पदीपज्योतिषा मध्यमवल्लोकयत । ( सर्वे सभयमाकर्णयन्ति )

बन्धुला - भटिदारिए ! एदस्स दुद्रस्स एदं वियंभियं।

मकरन्दः –( त्वगतम् ) निश्चितं ममानुपदं कितवाः समायाताः । न चात्र मे प्रतिभयम्। सत्रधाराभिहितोपश्चतिश्लोकानुसारेण शुभोदकोंऽयं ममोपवनप्रवेशः । युचतिः – अज्ज ! किं मए दाणि कादव्वं ?।

मकरन्दः - व्रज त्वम्रुपवनपाश्चात्यद्वारेण स्वभवनम् । पुनरहं प्रात(? श्व)-स्त्वया निशीथेऽत्र गवेषणीयः ।

(युवतिः सबन्धुला निष्कान्ता।)

मकरन्दः --कथं मां दापज्योतिषा दृष्टवन्तः कितवाः ? । भवतु, कामायतन-पाश्चात्यभागे तिरोदधामि !

( इति निष्कान्ताः सर्वे । )

# ॥ प्रथमोऽङ्कः ॥ १ ॥ श्रीः ॥

- १ किं मया प्रभाते भन्न्याः पुरतः उत्तरं कर्त्तव्यम् ।
- २ भर्तृदारिके ! सर्वमपि एतस्मिन् दुष्टे सम्भाव्यते, तद् लघु कथय व्यसनम् ।
- ३ भर्तुदारिके ! एतस्य दुष्टस्य एतद् विजृम्भितम् ।
- ४ आर्य ! कि मया इदानीं कर्तव्यम् ? ।

# दितीयोऽङ्गः ।

(ततः प्रविशति चेटी ।)

[चेरी -]

'तं किं पि कामिणीणं कत्थ वि पिम्मं जणम्मि निव्वडइ। च्रिज्जंति जेण डज्झंति जेण जेणं विवज्जंति ॥१॥ ( प्र<sup>ि</sup>श्य )

कोरकः – लवङ्गिके ! किमध विषादिनीव दृत्रयसे ?।

चेटी - महाभाय ! किं कथयामि मंदभाइणी ? । अज्जं खु दाहजराभिभूदाए भट्टिदारियाए अट्टमं दिणं वट्टदि । सा खु न जंपदि, न कीलटि, न ग्रुंजदि, णवरं हत्थग्गविइन्नकवोल्लमूला [ चिट्ठदि ] ।

[ कोरकः – ] किम् ?।

चेटी - "पियजणस्स विरहो ।

कोरकः – अहो ! आश्चर्यम् । ईदृशेऽपि व्यसनोपनिपाते भर्तृदारिकाया बिरद्दः ।

> रोगेऽपि विषयोगेऽपि शोकेऽपि व्यसनेऽपि च । क्षुत्-पिपासा-स्मराः प्रायो विमुश्चन्ति न देहिनम् ॥२॥

क्व पुनः प्रस्थिताऽसि ?।

ेचेटी – <sup>\*</sup>दाहोवसमणत्थं दीढियाओ कमलाइं आणे<u>दुं</u> ।

(--इत्यभिधाय निष्कान्ता ।)

कोरकः –( परिकम्य उच्चैःस्वरम् ) भो भोः श्रेष्ठिनो ब्रह्मदत्तस्य परिजनाः ! दीनारपञ्चञ्ञतीपदानपूर्वकं भर्त्तदारिकापहाररक्षणाय अमयत सर्वतः पुरपयेषु पटहम् ।

१ तत् किमपि कामिनानां कुत्रापि प्रेम जने सञ्जायते ।

<sup>ं</sup> क्षीयन्ते येन दह्यन्ते येन येन विपदान्ते ॥

२ महाभाग ! किं कथयामि मन्दभागिनी ? अद्य खछ दाहज्वराभिभूताया भर्तुदारिकाया अष्टमं दिनं वर्त्तते । सा खछ न जल्पति, न कीडति, न भुनक्ति, नवरं हस्ताप्रविदत्तकपोलमूला [तिष्ठति]।

३ प्रियजनस्थ विरहः ।

४ दाहोपशमनार्थ दीर्घिकलः कमलानि आनेतुम् ।

( नेपथ्ये )

भ्रमितः पुरपथेषु पटहः । प्रतिज्ञातं चैकेन कितवेन भर्तृदारिकापहाररक्षणम् । कोरकः –भवतु, तर्हि श्रेष्ठिने विज्ञापयामि । (-इति परिकामति । विलोक्य) किमयं श्रेष्ठी सधर्मचारिण्या बन्धुसुन्दर्या समं किमपि पर्यालोचयन्नस्ति ।

(ततः प्रविशति श्रेष्ठी बन्धुसुन्दरी च । )

छोछी - प्रिये ! मास्म बुथा विषादमातथाः ।

श्रिया शक्त्या च साध्येऽर्थे सिद्धयभावे मनःक्लमः । उभाभ्यामप्यसाध्ये तु का नाम परिदेवना ? ॥३॥ तथापि सर्वस्वप्रदानेनापि पुत्रीरक्षणार्थं प्रयत्नम(धास्यामि ।

टथसने महत्यपि समुल्लसिते निरुपायता खलु न युक्तिमती। जलधेरगाधमपि वारि नरः प्रविगाहते समधिरुद्ध तरीम् ॥४॥ बन्धुमती -( सालम् ) 'अज्जउत्त ! सब्बो वि एस वालकालादो वच्छाद-रिपालणापयासो विद्दलो भविरसदि ।

अन्नेष्ठी - प्रिये ! विधिनियोगोऽयमशवयप्रतीकारो लोचने निमील्य सोढव्य एव ।

न स मन्त्रो न सा बुद्धिः न च दोष्णां पराकमः । अपुण्योपस्थितं येन व्यसनं प्रतिरुध्यते ॥५॥

कोरकः - आर्थ ! सम्पन्नो रक्षकः ।

श्रेष्ठी - कः पुनः सम्पन्नः ?।

कोरकः - कितवः कोऽपि ।

श्रेष्ठी – यदि कितवो रक्षकः, सम्पन्नं तर्हि प्रयोजनम् । व्यसनान्धा हि प्राणव्ययेनापि धनार्थं प्रयोजनं साधयन्ति । कः पुनस्तस्यात्रागमने काल-विलम्बः ? ।

( प्रविश्य )

खन्दरकः - आर्य ! रक्षकस्य द्यूतकारा राजाज्ञयाऽत्रागमनं निषेधयन्ति । अछी - ( साक्षेषम् ) अस्मत्मतिगृहीतस्य रक्षकस्य द्यूतकाराणामत्रागमन-मतिषेधने शक्तिरस्ति ? ।

सुन्दरकः - अवश्यमस्ति ।

श्रेष्टी – केन हेतना १ ।

सुन्द्रकः –उत्तमर्भत्वेन ।

श्रेष्ठी -( विहस्य ) सुन्दरक ! उपपन्नमभिहितवानसि । ( विमृश्य ) त्रज त्वम्, ऋणप्रदानमङ्गीकृत्य कितवैः सहाऽऽनय रक्षकम् ।

(सुन्दरो निष्कान्तः।)

(ततः प्रविशति पञ्चषैर्यूतकारैर्भुतो मकरन्दः ।)

श्रेष्ठी -- (विलोक्य स्वगतम् ) अहो ! आकारसीन्दर्यम् , अहो ! शरीरलक्ष-णानां प्रशस्तता, कटरि ! गतेः प्रागलभ्यम् । (पुनः सजुगुप्सम् ) सर्वेषामपि लक्षणानां दुरोदरव्यसनमन्तरायः । अथवा व्यसनान्धमेवेदं जगत् ।

केचिद भोजनभङ्गिभिर्नरघियः केचित् पुरन्धीपराः केचिन्माल्यविलेपनैकरसिका गीतोत्सुकाः केचन । केऽपि द्यूतकथा-मृगव्य-मदिरा-ताम्बूल-इास्त्रोन्मुखाः

केचिद् वाजि-गजोक्षयान-सदना-ऽपत्या-ऽऽसनव्याकुलाः ॥६॥ भवतु । (प्रकाशम्) इदमासनमास्यताम् ।

( सर्वे मकरन्दं परिवृत्योपविशन्ति । )

अनेही - ( विम्रध्य बूतकारान् प्रति ) भवत क्षणमेकं दवीयांसो यूयम् ।

द्युतकाराः -( साक्षेपम् ) अयमस्माभिरनङ्गभवनपृष्ठनिलीनो निशीथसमये महता प्रयासेन प्राप्तः । तदिदानीमरमासु नेदीयोदेशस्थितेष्वेव सर्वमेतेन विधा-तव्यम् , भवद्भिविधापयितव्यं च ।

श्रेष्टी - किमेतेन भवतां देयम् ? । बूतकाराः - दीनारपञ्चशतानि ।

अछी -अहो ! सदृशः कथासन्निवेशः । अस्माभिरप्येतावदेवास्य देयम् । ततो व्रजत यूयम् , प्रादर्वयं भवताभेनमर्पयामो देयं वा । यदि वा किमेतेन वणिजां सद्वचितेन कुटिलभणितेन ? । एतस्या कास्दर्शनेनेव वयमावर्जिताः । प्रयोजनं यथा-तथा वाऽस्तु । देयमस्माभिर्भवतां प्रातर्देयमिति ।

द्यूतकाराः - श्रेष्टिन् ! यमाणं वयम् ? । अङ्गीक्रतो विधिः ?, वजामो वयम् ? । श्रेष्ठी - अवश्यं ममाणम्, त्रजत यूयम् । (णूतकारा निष्कान्ताः । ) श्रेष्ठी - किमभिधानो भवान् ? । मकरन्दः - मकरन्दाभिधानोऽस्मि । श्रेष्ठी - अवश्यमनुष्ठातव्यः प्रतिज्ञातोऽर्थः ? । मकरन्दः - कः सन्देहः ? । श्रेष्ठी -अस्ति मन्त्रजा शरीरजा वा काऽपि क्षुद्रोपद्रवद्राविणी शक्तिः ? । मकरन्दः - अस्य पर्यनुयोगस्य प्रयोजनसिद्धिरेव समाधानम् ।

अछी -( विष्टश्य सकरुणम् ) महाभाग ! महापुरुषोचितां तामेतामाकृति-मनाकुलतां विनयसम्पत्तिं च विलोवय तदेतस्मिन्नपायशतसङ्कीर्णे वच्छापरिहार-निवारणाकर्मणि न मभवामि भवन्तं व्यापारयितुम् । तदद्यापि विष्टश प्रयोजनवै-षम्यम् , विचिन्तय जीवितस्य सन्देहम् , विगणय धनस्य पांशुमायताम् । उत्तिष्ठ, मयाहि स्वं स्थानम् । अस्मदन्तिके व्यापारान्तरं किमप्यादधानः काल्मतिवाहय ।

बन्धुसुन्दरी - 'पुत्तया ! वच्च तुमं, जीव चिरं, मह वच्छाए ज विहिणा लिहियं तं भविस्सदि ।

मकरन्दः - नाहं तादशो यादरं यूयं विचिन्तयत, तत् किमर्थमपायसम्पात-सन्दर्शनेन सन्त्रासयत माम् १। अपि च-

> स्वीकृतापायसम्पातः सर्वां सिद्धिं विगाहते । युद्धे हि प्राणसापेक्षो विपक्षैः परिभूयते ॥७॥

ततो विम्रुञ्च्य कातरतां प्रथयत सौष्ठवम् । कथयत किं मया विधेयम् <sup>१</sup>कस्य विधेयम् १ कदा विधेयम् १।

( श्रेष्ठी बन्धुसुन्दर्या मुखमवलोकयति । )

बन्धुसुन्दरी - महंतो एदस्स अवट्ठंभो, ता अणुट्टीयदु समीहिदं ।

श्रेष्ठी -अस्मद्रच्छाया निशीथसमये देवतापहारनिवारणं त्वया विधेयम् । यावत् प्रयोजनं सन्निधीयते तावत् कथामेकामाकर्णय - इतः संवच्छराद् गते षोडशे वच्छरे प्रातरावश्यककरणाय ग्रहोपवनं गतोऽहम् ।

मकरन्दः -- ततस्ततः १।

९ पुत्रक ! वज त्वम्, जीव चिरम्, मम वत्साया यद् विधिना लिखितं तद् भविष्यति । २ महान एतस्य अवष्टम्भः, तद् अनुष्ठीयतां समीहितम् । श्रेष्टी –तदइर्जातां नामाङ्कितमहार्घ्याङ्गुलीयकप्रसाधितपाणिपल्लवां मस-णघुसणरसलिखिताक्षरभूर्जकण्डकमण्डितसव्येतरकलाचिकां उत्फुल्लमल्लिकाविट-पच्छायायां कन्यकामेकामद्राक्षम् ।

( सर्वे सविस्मयमाकर्णयन्ति । )

मकरन्दः – ततस्ततः ?।

श्रोष्ठी -अत्यद्धतप्रसतप्रभूतप्रमोदमेदुरान्तःकरणश्राहं 'किमेतत् ?' इति चमत्कार्तिरोहितविधेयनिर्णया निस्तरङ्गेण चक्षुषा क्षणमेकं तां वीक्षितवान् ।

कोरकः - ( सविनयम् ) ततस्ततः ?।

ॐछी⊷ अनन्तरं च महता प्रयत्नेन पाणिपल्ळवाभ्यामादाय तामेतस्या बन्धु-सुन्दर्याः सम्रुपनीतवान् । मल्ळिकाच्छायायां प्राप्तेति सा मल्लिकानाम्ना व्युपदि-इयते ।

**धन्धुस्उन्दरी – '**देवदापसादं मन्नंदीए मए वितणयाणिव्विसेसेलं वच्छल्छेणं इत्तियं कार्ल जाव परिपालिदा ।

मकरन्दः – (खगतम् ) निश्चितमियं दुराचारसञ्चातगर्भायाः कस्याश्चिद् विद्याधर्याः पुत्री । (प्रकाशम् ) किंनामाङ्कितान्यङ्गुलायकानि ? किमक्षरं च भूर्जकण्डकम् ?-इति ज्ञायते ? ।

अष्ठेष्ठी - ज्ञायते, निरूपयतु च भवानपि । ( अङ्गुळीयकानि भूर्जकण्डकं च समर्पयति ।)

मकरन्दः –( अङ्गुलीयकात्यवलोक्य) कथं महाराजवैनतेयनामाङ्कितान्यङ्गु-लीयकानि १।

(भूर्जकं च वाचयति।) <mark>षोडशवर्षान्ते चैत्रकृष्णचतुर्द</mark>श्यां पुनरियं मया परिणेतारं रक्षितारं च व्यापाद्य प्रसभमपहर्त्तव्या ।

मकरन्दः ---( सभयमातम् ) अनीषत्करं निवारणमस्माद्दौरेतस्या दिव्य-कन्यकायाः । तथापि प्रतिज्ञापरित्यागस्त्रपामावहति । (प्रकाशम् ) अङ्गुलीयक----भूर्जकण्डकावल्लोकनेन ज्ञातम् 'असुकरोऽयं विधिः' । तथाप्यस्ति मे मान्त्रिकी इक्तिः, ततो [न] भवद्भिः प्रयोजननिष्पत्तिसन्देहः कार्यः ।

श्रेष्ठी - भवदाकारदर्शनसमयेऽपि अस्माभिनिणीतोऽयमर्थः ।

३ देवताप्रसादं मन्यमानया मयाऽपि तनयानिर्विशेषेण वात्सल्येन इयन्तं कालं यावत् परि-पुलिता । मकरन्दः --(स्वगतम्) महासाहसैकसाध्योऽयमर्थो न बाह्यमाडम्बरमपे-क्षते । तथापि तदवश्यमाधेयम् ।

पर्यांसि भूरुहां हेतुर्न पुनर्गर्जितारवः ।

माघे तथापि गर्जन्ति क्षोभाय जनचेतसाम् ॥८॥ (प्रकाशम्) आर्य !

अनादिसिद्धे मीमांसा विश्ववर्त्मनि का सताम् ?।

रूपजीवाः स्त्रियः सृष्टाः पुमांसो न पुनः कथम् १॥९॥

श्रेष्ठी - प्रस्तुतमभिधीयतास् ।

मकरन्दः --प्रस्तुतमिदम्-'मन्त्रमण्डलपूजापूर्धकं सर्वमनुष्ठानम्' इति भवता-त्रपि प्रसिद्धम् । अतो मण्डलोपकरणेषु विचारो नः कर्त्तव्यः ।

श्रेष्ठी -अवझ्यं कर्त्तव्यः ।

मकरन्दः -तर्हि समानयत सद्यःपद्धतव्याधीक्षीरम् , सम्पादयत विन्ध्य-चमरीश्रङ्गगोरोचनाम् , ढौकयत वानेयगजप्रथमदानवारि ।

श्रेष्टी - अवशिष्यते किमपि ?।

मकरन्दः –अवशिष्यते योडशवर्षदेशीयखल्बाटपुरुषचितात्रद्विः ।

अष्ठेष्टी -( शिरो धूनयित्वा ) असुरुरसङ्घ[ट]नः सर्वोऽप्युपकरणप्रपश्चः, विशेषतो वहिरयम् । भवतु, कोऽत्र भोः ! ? ।

( प्रविश्य )

Ļ

्सुन्द्रकः - एपोऽस्मि ।

( श्रेष्टी सुन्दरस्य कर्णे एवमेव )

( सुन्दरो निष्त्रान्तः ।)

श्रेष्ठी –यावदुपकरणानि सन्निधीयन्ते तावदागच्छत यूर्यं बच्छाया मस्लि कायाः समीषम् । इला लवङ्गिके <sup>१</sup> गत्वा छूहि वत्साम्–समयोऽयमस्मदागमनस्य। ( नेपथ्ये )

'समओ बद्ददि ता एदु तादो ।

( सर्वें गृहोपवनमुपविशन्ति । )

( ततः प्रविशति विरहावस्थां नाटयन्ती मछिका छवङ्गिकाप्रमृतिकश्च परिवारः । )

१ समयो वर्त्तते तद् एतु तातः ।

/∛€€

ŝ.,

मल्लिका –'हला लर्वगिके ! अवणेहि वच्छत्थलादो नलिणीवत्ताई, करेहि सद्वाणेसु मे निवसणाई । देहि मे हत्थावलंबणं जेंग अंबाए तादरस य अब्धुट्ठाणं करेमि ।

श्रेष्ठी -वत्से ! पर्यङ्कस्थिता यथासुखमारस्व । मास्माभ्युस्थाने क्लेशमा-तथाः । ( मकरन्दं प्रति, अपरं प्रति ) दाहज्वरेण सर्वाङ्गीणमभिभूतायास्तदेतदष्टमं दिनं वत्साया एतस्याः ।

मकरन्दः - ( स्वगतम् )

केयूराणि मृणालजानि कुचयोः श्रीषण्डवारिच्छटाः इाय्या बालसरोजिनीदलमयी हारोऽपि रम्भोद्भवः । अङ्गं सान्द्रजलाईमङ्गणभुवो मल्लीवितानाश्चिता

वेषः सैष वियोगरोगविषमामस्या दर्शा इांसति ॥१०॥ माता-पितरौ पुनरपहारदुःखमावेदयतः । तत् किमिदं परस्परविरुद्धम् ? । मल्लिका – ( मकरन्दमवल्लोक्य स्वगतम् )

> 'एदस्स देहलडिं काउं विहिणा विरम्मिया विरई । इहरा कह कस्स वि नत्थि इत्थ एयारिसं रूवं ? ॥११॥

# ( पुनः सस्पृहम्)

'जह कह वि रई पिच्छिज्ज एयमसरिससरीरखंदेरं । सिढिलीकरिज्ज ता तम्मि पिम्मगंठिं अणंगम्मि॥१२॥

'अहवा—

ववसाओ च्चिय पुरिसाणमणुवमो मंडणं सरीरस्स । रूवं पि पुणो जइ हुज्ज ता जियं हरिणनयणाहि ॥१३॥

१ हला लवङ्गिके ! अपनय वक्षःस्थलाद् नलिनीपत्राणि, क्रुरु स्वस्थानेषु मे निवसनानि । देहि मे हस्तावलम्बन थेन अम्बायाः तातस्य च अभ्युत्थानं करोमि ।

२ एतस्य देहयष्टिं कृत्वा विधिना विरचिता विरतिः ।

इतरथा कयं कस्यापि नास्ति अन्न एतादर्श रूपम् ? ॥ १९ ॥ ३ यदि कथमपि रतिः प्रेक्षेत एतमसदशशरीरसौन्दर्यम् ।

झिथिळीकुर्यात् तत् तस्मिन् प्रेमग्रन्थि अनङ्गे ॥ १२ ॥ ४ अथवा–

व्यवसाय एव पुरुषाणामनुपमो मण्डनं शरीरस्य । रूपमपि पुनः यदि भवेत् तद् जितं हरिणनयनासिः ॥ १३ ॥

मकरन्दः – ( सस्पृहम् )

चक्कुर्वाष्पविकज्जलं करतऌव्यासङ्गखण्डद्युति-र्गण्डश्रीरघरः खरः प्रसृमरैः सूत्कारतारोर्मिभिः । आहारप्रतिरोधकीकससिरामात्रा च गात्रावनि-

र्दष्टिं प्रीणयते तथापि सुद्ती लेखेव शीतस्विषः ॥१४॥ मल्लिका – ( लगतम् ) 'अम्मो !, उववणदिद्वपुरिसपिम्मकीलिदं पि मे हिदयं कर्ष पुणो पुणो एदम्मि वच्चदि ?। अवि य एस किल लोयाणं पवादो--अन्नस्थ रागिणीओ रच्चंति न वम्महे वि महिलाओ।

रुच्चइ न णाम राया वि तवणरत्ताण नलिणीणं ॥१५॥ सो उण महं दाणि विवरीदो जादो ।

बन्धुसुन्दरी - वच्छे ! सत्था होहि । एस दे सव्वं पि सरीरवियणं दाह-ज्जरं च अवणइस्सदि ।

श्रेष्ठी - त्रिये !अत्यल्पमभिदधासि, देवतापहारमप्येष वत्साया अपनेष्यते ।

मल्लिका - ( साक्षेपम् ) <sup>\*</sup>ताद ! एदेणं ज्जेव अवहरिदा । किं देवदा अवहरिस्सदि ? !

बन्धुसुन्द्री - ( साशङ्कम् ) अज्जउत्त ! किं एसा ईदिसं लज्जायरं जंगदि ? ।

श्रेष्ठी - मिये ! मा भैषीः, दाइज्वराभिभवेनात्स्वमायितमिदम् ।

बन्धुसुन्दरी - ( सदैन्यम् ) ेपुत्तया ! एसा मह धूया तुमं समप्पिदा, तहा कहं करेहि जहा निव्वुइं लहइ ।

भाश्वर्षम् ,
 उपवनदृष्टपुरुषप्रेमकीलितमपि मे हृदयं कथं पुनः पुनः एतस्मिन् व्रजति ? ।
 अपि च एष किल लोकानां प्रवादः अन्यत्र रागिण्पः रज्यन्ते न मन्मथेऽपि महिलाः ।
 रोचते न नाम राजाऽपि तपनरक्ताभ्यो नलिनीभ्यः ॥ १५ ॥
 स पुनः मम इदानीं विपरीतो जातः ।
 दतसे ! स्वस्था भव, एष ते सर्वामपि शरीरवेदनां दाहज्वरं च अपनेष्यते ।
 तात ! एतेन एव अपहृता । किं देवता अपहृरिष्यति ? ।
 आर्थपुत्र ! किं एषा ईदर्श लज्जाकरं जल्पति ? ।
 भू पुत्रक, ! एषा मम पुत्री तुभ्यं समर्पिता, तथा कथं कुरु यथा निर्हृतिं लभते ।

मकरन्दः - (स्वगतम्) न केवलं त्वया, अनयाऽप्यात्मा मे समर्पितः । (पुनः सविषादम्) धिग् मां कृतघ्रम्, नन्वहम्रुपवनदृष्टया युवत्या सत्यङ्कारितः कथ-मेतां स्पृहयामि ? । (प्रकाशम्) अम्ब ! सर्वमप्यहमाधास्ये यदि मण्डलोपकरणानि सन्निधास्यन्ते ।

बन्धुखुन्द्री - 'हला बंधुले ! किं अज्ज वि न सुंदरओ समागच्छदि ? ।

मकरन्दः - ( साशङ्कमात्मगतम् ? ) बन्धुलेति शब्दः श्रुतपूर्वः, स्वरोऽप्ययं मल्लिकायास्तादृशोः यादृशस्तस्या विपिनयोषितः । ततो यदि सैवेयं तदा सम्मु-खीनः स भगवान् विरञ्चिः । प्रयोजनं चैतदात्मीयमेव । (पुनः साभिलाषं मल्लिका-मवलोक्य स्वगतम् )

# चलकमलविलासाभ्यासिनी नेत्रपत्रे दत्ता[न]वसनभूमिर्बन्धुजीवं दुनोति । स्मरभरपरिरोहत्पाण्डिमागूढरूढ-द्युतिविजितम्रगाड्डा मोदते गण्डभित्तिः ॥ १६ ॥

( प्रविश्य सुन्दरक उपकरणान्युपनयति । )

मकरन्दः - उपविशतु निवसितसदशैकवसनाङ्गी मल्लिका, येन पुरो मण्ड-लमारभ्यते ।

मल्लिका - ( साख्किभावान् नाटयन्ती ) "अंब ! देहि मे हत्थावरूंबणं जेण उद्देमि ।

बन्धुसुन्दरी - (मकरन्दं प्रति) रेपुत्तया ! एदाए पुरदो वि तुमं इत्थाव-लंबणं, तं दाणिं पि होहि ।

( मकरन्दः सरोमाञ्चं मल्छिकामुत्थाप्य पूर्वाभिमुखीमुपवेशयति । )

मल्लिका – ( स्वगतम् ) <sup>४</sup>तादिसो एदस्स इत्थप्फंसो जादिसो मह हिययं संवाहयंतस्स उववणपुरिसस्स । साहसं पि तादिसं ज्जेव । ता किं नेदं ? ।

मकरन्दः - ( मण्डलमाधाय स्वगतम् )

१ हला बन्धुले ! किं अद्यापि न सुन्दरकः समागच्छति ? ।

२ अम्ब ! देहि मे हस्तावलम्बनं येन उत्तिष्ठामि ।

३ पुत्रक | एतस्याः पुरतोऽपि त्वं हस्तावलम्बनम्, तदिदानीमपि भव ।

४ ताइश एतस्य हस्तस्पर्शः यादशः मम हृद्यं संवाहयतः उपवनपुरुषस्य । साहसमपि ताइशमेव । तत् किं नु इदम् १ ।

कुन्निमैर्डम्बरेबाँह्यः शक्यस्तोषयितुं जनः । 🧼 आत्मा तु वास्तवैरेव हृतोऽयं परितुष्यति ॥ १७ ॥

🕐 🕤 तद्यं बाह्यो लोकः साहसं यादशं तादशं वा मयि सम्भावयतु, मम पुनरात्माऽपि दःखरक्षणीयः । तदेतस्मिन्नवसरेऽहं पश्चपरमेष्ठिनमस्कारस्मरणेनाऽऽत्मनो रक्षां करोमि । ( प्रकाशम् ) आर्यः ! मण्डलधूपार्थमुपनयतः निर्गुण्डिकापत्राणि यावदई . ध्यानमादधे । (ध्यानं नाटयति । )

्र ( प्रविश्य बन्धुला निर्गुण्डीपत्राण्युपनयति । मकरन्दः क्षणेन मण्डलं प्रणम्य कुण्ड-छाम्यां पूज्यति । सर्वे सविस्मयमालोकयन्ति । )

श्रेष्ठी - ( अपवार्य ) सुन्दरक ! किमिदम् ? ।

सुन्द्रकः - तदेवेदम्, यन्मया विपिनादागतेन युष्मभ्यमावेदितम् । श्रेष्टी – सम्भवति कितवस्य चौर्यकर्म ।

कोरकः - ( अपवार्थ ) आर्य ! महतः कर्मणः साम्प्रतमारम्भाः, तद्युना न किमपि वक्तव्यम् ।

अपराधोऽपि सोढव्यो वाञ्छितार्थविधायिनः । - दहन्नप्यग्निना तुन्दं गुल्मिभिः पूज्यते भिषक् ॥ १८ ॥

मस्लिका – (अपवार्य) बन्धुले ! दिइठं किं पि तुमए !। हे बन्धुला – 'तं दिइठं जं मणोरहेहिं पि न दिइठं।

मल्लिका ~ <sup>8</sup>ता जीयंति मस्लियाए भागहेयाई ।

🔧 ग्रेष्ट्री - ( अपनार्य बन्धुसुन्दरीं प्रति ) प्रिये ! उत्तिष्ठ, सौधं व्रजामः । वयमे-वानयोमेल्लिका-मकरन्दयोर्बाह्याः ।

बन्धुसुन्दरी - 'अज्जउत्त ! ज तुवं भणासि तं सच्चं, पुरवं पि वंधुलाप ईसिसं किं पि मह कहिदं।

मकरन्दः – रजनिरिदानीम् , अपसरतु बाह्यो लोकः । मल्लिकाभागधेयैर-स्माभिश्वात्र स्थातब्यम् ।

( महिल्लका-मकरन्दवर्ज सर्वे निष्कान्ताः । )

१ बन्धुले ! हष्टं किमपि त्वया ? ।

२ तद् दृष्टं यद् सनोरथैरपि न दृष्टम् ।

इंतद् जीवन्ति मल्लिकाया भागधेयानि ।

४ आर्यपुत्र ! यत् रवं भणसि तत् सत्यम् , पूर्वमपि बन्धुलया ईदृशं किमपि मम कथितम् ।

मल्लिका – 'भइ ! कुदो दे कुंडलसंपत्ती ? ।

मकरन्दः – यतो भवती बन्धुला च जानाति ।

मल्लिका - 'अज्जउत्त ! मए कुंडलच्छलेण अप्या तुह समप्पिदो ।

मकरन्दः – कुण्डलच्छलेन त्वयाऽऽत्मा मह्यं समर्पितः, मया तु छलं विनाऽपि तुभ्यम् ।

मल्लिका - 'अज्जउत्त ! सुणेहि मे एगं पइन्नं-अहं तुमं परिणेमि, कुमारी वा चिट्ठामि ।

मकरन्दः – ( साक्षेपम् ) संइस्रशो विज्ञातस्यार्थस्य किं फलम् ? ।

मल्लिकाः – <sup>\*</sup>एदं फलं, जधा पुणो पुणो मे दाणि दाहिणं नयणं पडिफुरदि तथा जाणे अवस्तं अवहारेण भोदव्वं, तदो तए जीविदपवासकरणं अवहरणनिब्वंधो [ वा ] न कायव्वो ।

मकरब्दः – ( साक्षेपम् ) प्रिये ! किमिदमनुचितमभिदधासि १ ।

हतस्य जीवितस्यास्य निश्चयेन प्रवासिता ।

प्रवासश्चेत् प्रियस्यार्थे ततः किं नाम वैशसम् ? ॥ १९ ॥ मल्लिका – अज्जउत्त ! करेहि मे पसादं, एस दे पुरओ निबद्धो अंजस्री, सिढिल्लेहि साहसं, जीवंताणं पुणो वि संगमो भविस्सदि ।

( नेपथ्यें नूपुरखनिः । मल्लिका आकर्ण्य वेपते । मकरन्दः पञ्चपरमेष्ठिनमस्कारय-न्नसिदण्डमाकर्षति । )

(नेपथ्ये) अरे ! कस्त्वमसि रक्षिता परिणेता वा ?। मकरन्दः – अहं परिणेता रक्षिता च ।

(नेपथ्ये)

अहो ! आश्वर्यम् ,विद्याधरकन्यकाया मनुष्यकीटः परिणेता रक्षिता च ।

१ भद्र ! कुतः ते कुण्डलसम्प्राप्तिः ? ।

२ आर्यपुत्र ! मया कुण्डलच्छलेन आत्मा तुभ्वं समर्पित: ।

३ आर्यपुत्र ! श्वगु मे एकां प्रतिज्ञाम् - अहं त्वां परिणयामि, कुमारी वा तिष्ठामि ।

४ एतत् फलम्, यथा पुत्तः पुत्तः मे इदानीं दक्षिणं नयनं प्रतिस्फुरति तथा जानामि– अवर्श्यं अपहारेण भवितव्यम्, ततस्वया जीवितप्रवासकरणं अपहरणनिर्वन्धो [ वा ] न कत्त्वयः ।

५ आर्यपुत्र ! कुह मयि प्रसादम् , एष ते पुरतः निबद्धः अञ्जलिः, शिथिलय साहसम्, जीवतोः पुनरपि सङ्गमो भविष्यति । मकरन्दः - किमार्श्वर्यम् ?

यावत् कुरङ्गनेत्रा तरुणी तरुणस्य दास्यमाधत्ते ।

ष्टद्वोऽपि तावदिच्छति न वीक्षयते योग्यतामिच्छा ॥ २० ॥ अपि च-

प्रथिव्यां वीरभोग्यायां लक्ष्म्यां चापल्यसंस्प्रदिा । स्त्रियां चाद्राक्यरक्षायां कस्य किं नाम नोचितम् १॥ २१॥ ( नेपथ्ये )

तर्हि मयत्नमादधीथाः, इयमेतामपहरामि । वत्से ! मास्म विषादिनी भूः । एहि त्वरिततरम्, त्वामहं विद्याधरराजमहिषीमाधास्यामि ।

मल्लिका - 'हा अज्जउत्त ! हा ताद ! हा अंब ! एसा असरणा केणावि अवहरिज्जामि । (इति प्रलपन्ती तिरोधत्ते । )

मकरन्दः – कथमपहता त्रिया ? हा प्रिये मल्लिके ! त्वदपहारदुःखसाक्षी पापीयान् । ( मूर्च्छति । पुनश्चेतनामास्थाय ) कथमहं दुरात्मा भग्नप्रतिज्ञः स्वमास्यं मल्लिकामातापित्रोर्दर्शयामि ? । तदनेनैवोपवनपाश्चात्यद्वारेण निर्भत्य त्रियाप्रेमो-चितमादधामि । ( इति निष्कान्तः । )

## ॥ इति ब्रितीयोऽङ्कः ॥ २ ॥

#### ९ हा आर्यपुत्र ! हा तात ! हा अम्ब ! एषा अशरणा केनापि अपहिूये ।

(ततः प्रविशति चेटी।)

चेटी - ( सार्श्वर्यम् )

'अणुराओ च्चिय दइएसु घडइ सोहग्गचंगिमगुणाईं। चंदु च्चिय जणइ मणीसु कठिणबंधेसु सलिलाई ॥ १॥ ( प्रविश्य )

देवलकः - मागुधिके ! कथं सुभाषिताध्ययनवाचालवक्त्रकुइराऽसि ? । चेटी - 'अज्ज देवलय ! किं कहेमि ? विचित्ताओ मणोवित्तीओ । तादिसं पि विज्जाहररायकुमारं भत्तारं मल्लिआ न पडिवज्जदि ।

देवलकः – अन्यत्र बद्धरागा सम्भाव्यते । चेटी – <sup>°</sup>साहु विण्णायं । ( पुनः कर्णे एवमेव । ) देवलकः – अहो ! प्रकृत्येव कुपात्रे निर्वन्धः स्त्रीलोकस्य । चेटी – <sup>\*</sup>अज्ज ! मा एवं आइसम्रु ।

तं चिय परमत्थेणं रमणिज्जं जत्थ हिययवीसामो । हरिसंति असोयलया जेणं पायप्पहारेहिं ॥ २ ॥

देवलकः - इदानीं चित्राङ्गदः किमनुतिष्ठति ? ।

चेटी - 'विचित्तेहिं विणयकम्मेहिं विचित्ताहिं पसाहणदाणपइन्नाहिं पडि-दिणं पसादेदि, परं न मल्लिया पसीयइ ।

ेदेवलकः − भद्रे !

९ अनुराग एव दयितेषु घटयति सौँभाग्यचक्रिमगुणान् । चन्द्र एव जनयति मणीषु कठिनबन्धेषु सलिलानि ॥

- २ आर्थ देवरुक ! किं कथयामि ? विचित्रा मनोवत्तयः, तादृशमपि विद्याधरराजकुमारं भर्त्तारं मल्लिका न प्रतिपद्यते ।
- ३ साधु विज्ञातम् ।
- ४ आर्य ! मा एवं आदिश ।

तद् एव परमार्थेन रमणीयं यत्र हृदयविश्रामः ।

Ĵ,

हृष्यन्ति अशोकलताः येन पादप्रहारैः ॥ २ ॥

५ विचित्रैः विनयकर्मभिः विचित्राभिः प्रसाधनदानप्रतिज्ञाभि; प्रतिदिनं प्रसादयति, परं न मल्लिका प्रसीदति । अकाण्डकोपिनो भर्त्तुरन्यासकतेश्च योषितः । प्रसत्तिश्चेतसः कर्तुं ब्रह्मणाऽपि न दाक्यते ॥ ३ ॥ भवतु, देवी चन्द्रलेखा किमादिशति ? । चेटी – 'अवि पारिस्सं, न उग अन्नस्स पडिवादयस्सं ति आइसइ । देवलकः – मल्लिकायाः कीटशो निर्वन्धः ? । चेटी – 'अवि मरिस्सं, न उग अवरं परिणयस्तं ति निर्वन्धः । देवलकः – तदेवं सम्भाव्यते–

उन्मत्तप्रेमसंरम्भादारभन्ते[ ऽत्र कामिनः ?]

तन्न प्रत्यूहमाधातुं ब्रह्माऽपि खलु कातरः ॥ ४ ॥ तदल्लमनया मीमांसया । अपरमार्श्वर्यमाकर्णय – खेचराणामपि दुर्रुभायामस्यां भूमौ प्रातः सिद्धायतने मया मन्नुष्यो दृष्टः ।

चेटी - 'देवलय ? तं चिय मणुस्सं गवेसिदुं भट्टिणीए चंदलेहाए पेसिद म्हि। ता कत्थ सो चिट्टदि ?।

देवलकः - विलोकय गत्वा, एष सिद्धायतने तिष्ठति । अहमपि मल्लिकाया दिव्यफलान्युपनयामि । ( इति निष्कान्तः । )

#### ॥ विष्कम्भकः ॥

(ततः प्रविशति सम्पातमूच्छितो मकरन्दः । ) मकरन्दः - (चेतनामास्थाय विल्लोक्य च सविमर्शेम् ) स्वप्नं किं नु ?, किमिन्द्रजालमथबा किं चेतसो विभ्रमो ?, दोषः कोऽपि किमेष मे नयनयोर्विश्वैकसम्मोहकृत् ? । पाताले त्रिदिवेऽथ किं समभवज्जन्मान्तरं मेऽवरं ?, कोऽस्मि ? कास्मि ? किमस्मि कर्म विद्धत् ? क्षिसोऽस्मि केनात्र च ? ॥५॥

( सर्वतो निरूप्य )

- १ अपि मारयिष्याभि, न पुनः अन्यस्मै प्रतिपादयिष्यामीति आदिशति ।
- २ अपि मरिष्यामि, न पुन: अपरं परिणेष्यामि ।
- ३ देवलक १ तमेव मनुप्यं गवेषथितु<sup>\*</sup> भट्टिन्या चन्द्रैलेखया प्रेषिताऽस्मि । तत् कुत्र स तिष्ठति १ ।
- 多 時代 かんしょう しょう

. .

भवतु, परिक्रमामि ।( पुरोऽवलोक्य ) कथमिदं वीतरागप्रतिमाप्रसाधितमध्य-भागं देवतायतनम् ? आचक्षते हि शाश्वतिकानि दिव्यभूमिषु सिद्धायतनानि सिद्धान्तविदः ।

(सप्रश्रयं प्रणम्य साश्रमञ्जलिमाधाय) श्रीनिर्वाणपुराधिनाथ ! भगवन्नस्तोकलोकत्रयी-शोकोद्धारधुरीण ! विश्वजनतासङ्कल्पकल्पद्रुम ! । अस्मासु प्रणतैकवत्सल ! क्रुपापात्रेषु तांस्तांश्चिरं अस्मासु प्रणतैकवत्सल ! क्रुपापात्रेषु तांस्तांश्चिरं कामान् पूरय चूरय प्रतिकलं प्रत्यूहवज्रार्गलाः ॥ ७॥ ( नेपथ्ये )

'अवरेहि वि क्र्वजलेहि न हु न जीवंति मामि ! वल्लीओ । जलहरजलसित्ताणं का वि [ य ] अवरा मुहच्छाया ॥ ८ ॥ मकरन्दः – ( आकर्ण्य ) कथमेष मल्लिकाञ्चव्दानुसारी ध्वनिः ? । ( पुनर्नेपथ्ये )

ैवल्लहजणविरहीणं पाणपवासो वि बाहिरी किरिया। संताव-रुण्ण-गहिलत्तणाइ पुण कित्तियं कम्मं ? ॥ ९ ॥ मकरन्दः – निश्चितमयं विरदृच्यथाभिर्मरणोन्मुखाया मल्लिकाया ध्वनिः । यदि वा जीवितमपि तस्यास्तपस्विन्याः सन्दिग्धम्, किं पुनर्ध्वनिः ? । (विलोक्य) येयं पराचीनवदना पुष्प-फलान्युपचिनोति मृगाक्षी तस्याः परिदेवनध्वनिरयम् । भवतु, समीपीभूय सम्भाषयामि । कथमियं तिर्यगवलोकयन्ती मां भूयोभूयस्त-रुभिस्तिरोधत्ते ? भवतु, पदानुसारेणानुगच्छामि ।

Ş

९ अपरैरपि कूपजलैः न खलु न जीवन्ति सखि ! वल्ल्यः । जलधरजलसिक्तानां काऽपि च अपरा मुखच्छाया ॥ ८ ॥ २ वल्लभजनविरहिणां प्राणप्रवासोऽपि बाह्या किया । सन्तापरुद्तिग्रथिलत्वादि पुनः कियत् कर्म ? ॥ ९ ॥

(ततः प्रविशति लतागृहस्थस्तापसकुमारः मनोरमा च ।) तापसः - (सार्श्वयमात्मगतम् ) अहो ! जन्मान्तरदृइयस्यार्थस्यात्रैव निद्र्शनम् । उत्पातेषु महत्स्वपि सुमेधसा जीवितं न हातव्यम् । सति जीविते कथञ्चिद् घटते किञ्चित् पुनः प्रेयः ॥ १० ॥ मकरन्दः - ( विलोक्य ) कथं तापसकुमारः अत्यन्तसदृशावयवस्तस्या मल्लिकायाः ?, जाने मल्लिकां परिवृत्य वेधसाऽयं घटितः । भवतु, प्रणमामि । (इति प्रणमति ।) तापसकुमारः - स्वस्ति, समीहितमाप्नुहि, मनोरमे ! आसनमुपनय। मकरन्दः - ( उपविश्य साभिलाषं स्वगतम् ) अहो ! गात्रस्य सौन्दर्यम्, अहो ! वाचां विदग्धता । अहो ! मध्यस्य तुच्छत्वम्, अहो ! ओणेर्विज्ञालता ॥ ११ ॥ तापसक्तमारः - कुतो भवानरिमन् दिव्यजनसम्रचितसञ्चारे रत्नसानौ समायातः ?। मकरन्दः - साम्प्रतं सिद्धायतनात् परतः पुनरहमपि न जानामि । मनोरमा - (सोपहांसम्) 'परदो आगमणे अहं कहिस्सं । मकरन्दः - ( सस्पृहमात्मगतम् ) अमुमकृत यदङ्गनां न वेधाः स खलु यशस्वितपस्विनां प्रभावः । चिजगति कथमन्यथा कथाऽपि क्षततमसां तपसां पदं लभेत ? ॥१२॥ (प्रकाशम्) भगवन् ? अपरिचितमपि चिरपरिचितमिव मे हृदयम्, ततः किमपि प्रष्टुमभिलपामि । तापसक्तमारः - न नाम सर्वाणि कर्माणि परिचयमपेक्षन्ते । क्षणदृष्टेऽपि कुत्रापि दढं सङ्घटते मनः । बालस्तदात्वजातोऽपि जनन्याः स्निद्यति स्तने ॥१३॥ मकरन्दः-न सर्वकामुकापेक्षं स्त्रीणां दौर्भाग्यलाब्छनम् । हिमानी झाखिनां द्वेष्या यवस्तम्बस्य तु प्रिया ॥१४॥ ९ परतः आगमने अहं कथयिष्यामि ।

तापसकुमारः – ( साक्षेपम् ) कोऽस्याभिभाषितस्य भस्तुतेनाभिसम्ब-न्धः ? ।

मकरन्दः – अयं सम्बन्धः – प्रकाश्यमपि न सर्वापेक्षम् । ततो यदि मयि प्रसीदति भगवान्, तदा समादिश्वतु – कमभिजनं स्वजन्मना पवित्रितवानसि ? किमर्थं च विषयसुखोपभोग्ये वयसि सर्वाङ्गीणसुभगे च वपुषि महाक्लेशमयः सोऽयमङ्गीक्रतस्तपोविधिः ? ।

तापसकुमारः – महापुरुष ! सत्यं प्रकाश्य एवायमर्थः । तथापि ममान्तः-करणमतिबिह्वलमिदानीं केनापि हेतुना, वाच्यमवाच्यं वा न किञ्चिद् विवेचयति । ततः शृणु, कथयामि-वैताङ्याचलस्य देहेंकदेशो रत्नसानुनामा गिरिरयम् ।

मनोरमा - 'तदो किं ?।

तापस्रकुमारः- रथनूपुरचक्रवालनग्रस्याधिपतेर्वेंनतेयनाम्नो विद्याधररा-जस्य प्रथममहिषी जन्द्रलेखा, तदेतस्य वारिषेणनाम्ना शाश्वतिकेन भगवता जिनेश्वरेण सम्मावितगर्भभागस्य सिद्धायतनस्य शिखरातिलङ्घनेन तदात्वविस्मृ-तनभोगमनविद्या सद्यो रत्नसानाविह पपात ।

मकरन्दः - अहो ! भय-कौतुककारी कथासन्निवेशः ।

तापसकुमारः - खेचराधिपत्यविरहविषादिनी च विषयानपहाय विद्याप्र-साधनार्थे षाण्मासिकं तापसवतमिह लताग्रहे ग्रहीतवती ।

मनोरमा - 'तदो तदो ?।

तापसकुमारः – व्रतसमाप्तौ प्रसन्नायां च विद्यायां चिरपरित्यक्तकुसुमा-युधान्धलमानसा किरातयुवानमेकमुपभुक्तवती ।

(मनोरमा सलज्जमघोमुखी भवति ।)

मकरन्दः – भगवन् ! अतीव व्रीडाकरमाचरितं तया । यदि वा–

तावन्महत्त्वं पाण्डित्यं कुलीनत्वं विवेकिता । यावज्ज्वलति नाङ्गेषु हतः पञ्चेषुपावकः ॥१५॥ तापसकुमारः – पूर्वदुष्कर्मपाकेन सञ्जातगर्भा प्रसूतमात्रैव तं गर्भमल्पी-यसा महार्घ्येण नेपथ्याकल्पेन संयोज्य –(इत्यद्रोंक्ते तूष्णीम्भवति ।)

१ ततः किम् १।

२ ततः ततः १ ।

मकरन्दः - ( सोत्सुकम्) ततः किं कृतवती ? । तापसकुमारः -पञ्चशैले, नहि नहि अत्रैव प्रवर्धितवती । मकरन्दः - ( स्वगतम् ) निश्चितमयमतः परं कृत्रिममभिदधाति, तद् जाने स गर्भों मल्लिका । दर्शितानि च पञ्चशैलाधिवासिना श्रेष्ठिना ब्रह्मदत्तेन महा-राजवैनतेयनामाङ्कितान्यङ्गुलीयकानि । अनेन पुनर्मल्लिकासोदरेण भाच्यम् । तापसकुमारः - स गर्भः पुनरहम् । विषयाणां विशेषतश्व स्त्रीणां दुःख-देतुर्ता विज्ञाय तपोविधिमङ्गीकृतवानस्मि । मकरन्दः -भगवन् ! अतः परमनुभवविरुद्धमभिदधासि । नाझाऽपि यत्र सुदृद्यां परमः कलुङ्कः तस्मै नमः शिवपधाय न तस्य चिन्ता ।

संसारवर्त्मनि पुनः सुदृशो विहाय

विद्यो न किञ्चिदनघस्य सुखस्य बीजम् ॥१६॥

( तापसकुमारः साचिकभावान् नाटयन्नधोमुखस्तिष्ठति । )

मनोरमा - ( तापसं विल्लोक्य स्वगतम् ) नूणं सो एस पुरिसो जं चंदलेहा वावाइदुमिच्छति । भोदु, पुरो जाव जाणिरसं । ( प्रकाशम् ) तुमं पि किं पि अप्पणो चरिदं कहेसु ।

मकरन्दः –भद्रे ! खेचराणां चरितश्रावणे मनुजकीटानामस्मादशामाक-र्णितं चरितं किमधिकमार्श्वर्यमाविष्करोति ? तथापि श्रुणु – सुवर्णद्वीपवासी जिन-दत्तनामा क्रमागताद्धुतवैभवः परमधाभिकप्रकाण्डं वणिगस्ति ।

मनोरमा - 'तदो तदो ?

मकरन्दः -- तस्य चैक एव चरमवयःप्रस्ततो वाल्यादपि दुरोदरप्रवासित-पितृसम्पत्तिर्जठरपिठरीभरणमात्रेऽपि प्रत्यहं परम्रखप्रेक्षो मकरन्दनामा स्नजुरहम् । तापस्तकुमारः - अहह ! दुश्वरितसन्निचेशः ।

व्यसनं सौजन्यवतां कार्कइयं योषितां श्रियां चलता। कार्षण्यं क्षोणिभृतां चत्वारि विधातुरधमानि ॥१७॥ मनोरमा --

१ नूनं स एप पुरुष: यं चन्द्रलेखा व्यापादयितुमिच्छति, भवतु, पुरो यावद् ज्ञास्यामि। त्वभपि किमपि आत्मनः चरितं कथय।

२ ततः ततः ? |

'अच्छरियं ते वि जियंति ते वि पहसंति ते वि कीलंति। उगरभरणे वि पिच्छंति निच्चमवराण जे वयणं ॥१८॥ मकरन्दः - यौवनारम्भे च सञ्जातवेत्रयाव्यसनोऽहम् । तापसकुमारः - ( सेर्थ्यारोषम् ) अतः परमश्रव्यचरितोऽसि, मा पुरो व्याहथाः । जात्यन्धाय च दुर्जनाय च जराजीर्णाखिलाङ्गाय च ग्रामीणांय च दुष्कुलाय च गलत्कुष्ठाभिभूताय वा । यच्छन्तीषु मनोहरं निजवपुर्रुक्ष्मीलवश्रद्धया पण्यस्त्रीषु विवेककल्पलतिकादास्त्रीषु रज्येत कः ? ॥१९॥ मकरन्दः - भगवन् ! अनुचितमभिद्धासि । जगतोऽपि यदिह निन्धं तद् यासां धर्मकर्मवदनिन्द्यम् । तासां पंजहरिणदद्यां गवेष्यते किमपरं श्रेयः ? ॥२०॥ अपि च – आगन्तुकेन कार्य घनसलिलं पणवधूवद्यीकरणम् । एतेषु त्रिषु शक्तो ब्रह्माऽपि न निर्णयं कर्त्तुमु ॥२१॥ (तापसकुमारः सरोषमन्यतोऽवलोकयति । ) मनोरमा - 'भयवं ! पसीय पसीय, पुरओ सुणेहि । मकरन्दः - ( सविनयम् ) भगवन् ! कोऽयमस्मासु दैवहतकेषु सोऽयमप्र-सादातिरेकः ? । प्रसीद, दुःश्रवमपि निर्भाग्यशेखरस्य मे श्रुणु चरितलेघवैशशम् । तापसकमारः - ( सावज्ञम् ) तर्हि त्वरिततरमावेदय, अतिक्रमति मध्या-इसवनसमय: ] मकरन्दः - कार्पटिकवृत्तितया च ज्ञातिषु स्थातुमशक्यः सुवर्णद्वीपमपहाय पञ्चर्शेलं द्वीपमाश्रितोऽस्मि ।

तापसकुमारः - समुचितमाचरितम् ।

## स्थातुं तेजस्विना शक्यं न जातिषु गतश्रिया । अस्तापास्तवपुर्भास्वान् नभस्तेन विमुञ्चति ॥२२॥

- १ आश्चर्य तेऽपि जीवन्ति तेऽपि प्रहसन्ते तेऽपि क्रीडन्ति । उदरभरणेऽपि प्रेक्षन्ते नित्यमपरेषां ये वदनम् ॥ १८॥
- २ भगवन् ! प्रसीद प्रसीद, पुरतः श्र्णु ।

मकरन्दः – ( सबाष्पम् ) पञ्चशैले च कुतोऽपि वल्लभाजनतः केनापि महीयसामश्राव्येण विधिना विप्रयुक्तः ।

तापसकुमारः - (साशङ्कम् ) ततः किम् ?।

30

मकरन्दः – मरणार्थमात्मानमम्भोधौ पातयन्नेकमायातं भारुण्डपक्षिणमद्रा-क्षम् । ततः परमात्मानं सिद्धायतनोपवने विल्लोकितवानस्मि ।

तापसकुमारः - (रवगतम्) निश्चितमयं मांसलुब्धेन भारुण्डपक्षिणा रतन-सानाविह समानीतः ।

मकरन्दः – ततः प्रसीद, समादिश मे विरहवह्रिदन्दह्यमानवपुषः किमपि मरणौपयिकम् ।

#### ( नेपथ्ये )

ग्रहाणैेेेेेेेेेेे. देव्या समुपनीतं दिव्यफलनिकरम् ।

तापसकुमारः - अपरमपि किमपि भयोजनम् ?।

देवलकः - योऽयं मर्त्यः समायातः स किमाक्वतिः ? किमासन्नश्च ? इति परिज्ञातुमपरं प्रयोजनम् ।

तापसकुमारः - ( सरोषम् ) एतेन किं ज्ञातेन ? ।

देवलकः - ( साक्षेपम् ) अग्नं प्रश्नं नाहमर्हामि, किन्तु देवी चन्द्रलेखा। (--इत्यभिधाय निष्कान्तः । )

तापसञ्जमारः - ( वामाक्षिस्फुरणमभिनीय अक्वार्यं च ) मनोरमे ! यथाऽयं देवलुकः साक्षेपवादी तथा जाने देवी चन्द्रलेखातः कोऽप्यपायो मकरन्दस्यास्य प्रत्यासन्नः । तत् कथय किमधुना समुचितमाधातुम् ? ।

### ( प्रविश्य ) मागधिका – ( सम्म्रान्ता ) 'अच्चाहिदं अच्चाहिदं । तापसकुमारः – ( समयाशङ्कम् ) विश्रब्धमभिधीयताम् , कस्य अत्याहि-तम् ?।

(मागधिका कर्णे एवमेव।)

तापसकुमारः - ( सकम्पम् ) अहो ! मयि निरनुरोधा माता । ( विमृश्य )

१ अत्याहितं अत्याहितम् ।

दिजन्मनः क्षमा मातुर्द्वेषः प्रीतिः पणस्त्रियः।

नियोगिनश्च दाक्षिण्यमरिष्टानां चतुष्टयम् ॥ २३ ॥

( पुनः सदैन्यम् ) मागधिके ! मम त्वमम्बाप्रतिक्रतिः । अहमिदानीं भवत्सा-हायकेनैव व्यसनाम्भोधिमतिलङ्घयिष्यामि । ततो वितर्कय कमप्युपायमेतस्य मम जीवितस्य परित्राणाय ।

मागधिका - 'संपदं सिद्धाययणावत्थाणमेव उवाओ ।

तापसकुमारः - सम्रुचितमाह भवती, न प्रभवन्ति सिद्धायतनस्थायिनां क्षुद्रोपद्रवाः ।

मकरन्दः – ( खगतम् ) यथाऽयं तापसः सदैन्यं मामवलोकयति तथा जाने मम किमप्यनिष्टमुपस्थितम् । ( प्रकाशं सावष्टम्भम् ) भगवन् ! भवति दृष्टे हृदय-बल्लभा दृष्टा । कृताधोंऽहम् । अतः परं कुतोऽपि परित्राणमभिल्ल्यामि ।

म्हत्यवे बद्धकक्षस्य किं मे देवी करिष्यति ? । किमाधत्तां पतिः क्षुद्रो मर्त्यस्य फलनिस्तृषः ॥२४॥ तापसकुमारः – किमायत्तं ते जीवितम् ? ।

मकरन्दः – एतावन्तं कालं कृतान्तायत्तम्, साम्प्रतं त्वदायत्तम् ।

तापसकुमारः – उत्तिष्ठ, तर्हि व्रज सिद्धायतनम् । यदियं मागधिका कार-यति तदेव तत्रस्थितेन त्वया कर्त्तव्यम् ।

> (मागधिकया सह मकरन्दो निष्कान्तः । ) (नेपथ्ये व्योमतः शिलापातः । )

जभौ – ( विलोक्य सत्रासम् ) किमिदम् ? ।

. ( प्रविश्य देवलकेन दत्तहस्तावलम्बा )

चन्द्र छेखा - आः पाप मनुष्यकीट ! द्वीपान्तरस्थिताया अपि मद्धत्सायाः पृष्ठं न मुश्चसि ? इदानीमनुभवतु दुर्विनयस्य फलम् । ( देवल्कम् ) झिलाया अधोभागादाक्र्षय दुरात्मानमेतम्, येन मृतमपि स्वहस्तेन मारयामि ।

देवलकः – ( शिलामुस्क्षिप्य ) देवि ! न कोऽप्यधस्तादस्ति । चन्द्रलेखा – ( सवैल्क्ष्यम् ) तर्हि निष्फलोऽयं शिलापातप्रयासः । गतः

भामप्रत सिद्धायतनावस्थानमेव उपायः ।

क्वापि दुरात्मा मनुष्यकीटः । हला मनोरमे । मध्यस्थिताऽस्मद्रवापाराणां विघा-तमास्रत्रयसि ? ।

( मनोरमा वेपते । )

तापसकुमारः - ( सरोषम् ) अम्ब ! किमेनं निरपराधं महात्मानं व्यापा-दयसि ? । मामेव हृदयसन्तापहेतुं दुरपत्यं व्यापादय ।

चन्द्र छेखा - आः पापे ! सोच्छण्ठवादिनि ! कौमारकुलिटे ! यदि ते व्यापादनसमीहा तदानीमेषा पूरयामि । ( तायसं केशैर्ग्रहीत्वा ) देवलक ! गृहा-णैतां दुष्ट्रयरिचारिकाम् ( इत्यभिदधाना सदेवलका निष्कान्ता । )

# ॥ तृतीयोऽङ्कः ॥ ३ ॥

. \*

•

(ततः प्रविशति सिद्धायतनस्थो मकरन्दः ।)

मकरन्दः – ( सार्श्वर्यम् ) महाव्यसनसम्पातेऽपि दुस्त्यज्ञाः प्राणिनामसवः । यदिदानीं मल्लिकातुल्याकारं तापसकुमारं दृष्ट्वा पुनर्जीवितुमभिलपति मे हृदयम् ।

इष्टेरपि वियुक्तस्य क्षपितस्यापि राञ्जभिः ।

निर्छनावयवस्यापि न म्टत्युः प्राणिनः प्रियः ॥१॥ तदहमिदानीमपहाय महाक्छेशानारम्भ-परिग्रहान्, आधाय मनःसमाधिम्, तस्यैव तापसकुमारस्याभ्यर्णे व्रतमाचरामि येन परलोकगतस्यापि मे मल्लिका प्रिया सङ्घटते । (विष्टश्य) पुनः कथं चन्द्रलेखा मामभिक्रुध्यति ? । निश्चितमियं मल्लिकां ब्रह्मदत्तभवनादपहृतवती । तावदयमर्थों मागधिकायाः स्फुटो भविष्यति । ( नेपथ्ये )

'हा मियंकवयणे ! हा सरोजनयणे ! हा पडिवन्नवच्छले भट्टिदारिए! कहिं ेसि दाणि ? देहि मे पडिवयणं । हा निकरुणे चंदलेहे ! केरिसो एस दे निययम्मि अवच्चम्मि पच्चूहकरणसंरंभो ? ।

मकरन्दः – कथमेषा मागधिका प्रल्पति ? ।

( प्रविश्य )

मागधिका - 'अज्ज मयरंद ! पिच्छ मल्लियाए भट्टिदारियाए कीदिसं संदुत्तं ?।

मकरन्दः – ( ससम्धमम् ) मागधिके ! इर्ष-विषादयोरन्तरे तिष्ठामि । मल्लिकासन्नामश्रवणात् महृष्टोऽस्मि । अपायशङ्कया पुनर्विषण्गोऽस्मि । तत् कथय किमत्र क्वापि मल्लिकाऽस्ति ? ।

मागधिका – <sup>°</sup>एसा मल्लिया पंचसेलाओ अवहरिय गुलियापओगेण पुरि-सरूवं काऊण लयाहरे चंदलेहाए विम्रुक्का चिट्ठदि।

१ हा मृगाङ्कवदने ! हा सरोजनयने ! हा प्रतिपन्नवरसळे भर्तृदारिके ! कुत्र असि इदानीम् ? देहि मे प्रतिवचनम् । हा निष्करुणे चन्द्रलेखे ! कीटरा एष ते निजे अपत्ये प्रत्यूहकरणसंरम्भः ? ।

२ आर्थं मकरन्द ! पश्य मल्छिकाया भर्तृदारिकायाः कीदृशं संवृत्तम् ? ।

३ एषा मल्लिका पञ्चशैलाद् अपहृत्य गुटिकाप्रयोगेण पुरुषरूपं इत्वा लतागृहे चन्द्रलेखया विमुक्ता तिष्ठति ।

٩

मकरन्दः – उपपन्नमिदम्। कथितं च तापसेन–स पुनर्गर्भोंऽहमेव। ( पुन-र्विम्रस्य ) मागधिके ! किमिति पुरुषरूपं कारिता मल्लिका ? ।

मागधिका - 'अवरेण अवहाररक्खणत्थं ।

मकरन्दुः - ( साक्षेपम् ) ।

अर्गला रक्षणे स्त्रीणां प्रीतिरेव निरर्गला । पदातिपरिवेषस्तु पत्युः क्लेद्याय केवलम् ॥२॥ ्भवतु, ततः किं तस्याः साम्प्रतम् ?

(मागधिका उच्चेःस्वरं प्रलपति ।)

मकरन्दः - मागधिके ! कथय कथय, पर्यांकुलोऽस्मि ।

मागधिका - 'किं कहेमि मंदभाइणी ? मल्लियाए दाणि जीविदस्स वि संदेहो वट्टदि । सा खु ल्याहराओ चंदलेहाए सभवणं नेऊणं तुमं समरंती कसा-धादेहिं ताडिदा ।

मकरन्दः – मागधिके ! मां स्मरन्ती कशाभिरभिताडिता प्रिया । हा प्रिये मस्लिके ! मत्प्रेमग्रहिला महाक्लेशाननुभवसि । (विष्टश्य) मागधिके ! व्रज त्वम् । ब्रूहि चरममेतत् प्रियाम्–स्मर्त्तव्यस्त्वया कदाचिन्महाक्लेशहेतुषु स्मर्यमाणेषु निर्माग्यशेखरः सोऽहम् ।

्रमागधिका – 'महाभाय ! कीस अत्ताणयं मिल्लेसि ?

मकरन्दः - मागधिके ! न किमपि वक्तव्यस्त्वया । साम्प्रतमहं न ज्ञक्रोमि प्रियापरित्राणाक्षमोऽहं जीवितुम् । ( उत्थाय साह्रं देवतां प्रणम्य ) भगवन् ! जन्मान्तरेऽपि मे सुल्लभदर्शनो भूयाः । ( असिधेनुकयोऽऽत्मानमतिहन्तुमारभते, विल्लेक्य ) दोःस्तम्भ इव मे ।

( आकाशे )

कोऽयं सिद्धायतनेषु प्राणाभिघातः ? । मागघिका - <sup>\*</sup>महाभाय ! दिव्वाए वायाए को वि तुम वारेदि ।

१ अपरेण अपहाररक्षणार्थम् ।

२ किं कथयामि मन्दभागिनी १ मल्लिकाया इदानीं जीवितस्यापि सन्देहो वर्तते, सा खलु लताग्रहात् चन्द्रलेखया स्वभवनं नीत्वा त्वां स्मरन्ती कसाघातैस्ताखिता ।

३ महाभाग ! कस्मादात्मानं मुञ्चसि ? |

४ महाभाग ! दिव्यया वाचा कोऽपि त्वां वारयति ।

#### ( पुनराकाशे )

पुण्य[स्य] समिधः सत्य-दया-दान-प्रशान्तयः । अस्त्रा-ऽग्नि-कण्ठपाशास्तु देहदुःखाय केवलम् ॥३॥ मकरन्दः – ( सत्रोडमुपविश्य ) ततस्ततः ?।

मागधिका - 'अहं दाणि भट्टिदारियाए एदाइं वत्था-ऽऽहरणाइं समण्पिदुं किंचि कहिदुं च तुहं समीवे पेसिद म्हि । ( वस्त्राणि कटकानि च समर्पयति । ) मकरन्दः - कुत एतानि प्राप्तानि प्रियया ? । मागधिका - ैचित्तंगदेण अणुकूलिदुं दिन्नाणि ।

मकरन्दः -- (सहर्षाश्चर्यम्)

तरुणान्तरादवाप्तं समर्पयन्ती प्रसाधनं पत्यः ।

तरुणीयं दिद्राति मुदं मुधा सुधा सा पुरस्तस्याः ॥४॥ (सप्रमोदमुत्थाय परिदधाति । पुनः सौत्सुक्यम् ) मागधिके कियय प्रियास-न्दिष्टं वाचिकम् । अनुभवतु चिरादयं विप्रयोगानलाभितप्तो जनः प्रमोदकणिकाम् । मागधिका – 'तुमं ज्जेव मे पई । अप्पा उण तए लहुणा हविय चित्तंग-दाओ रक्खिदव्वो । जदो–

सो कुणइ किं पि पच्छा तणुआइ परेसु जो समत्थेसु । गोवत्तलहुं अप्पं कप्पिय हरिणा हओ कंसो ॥५॥

एस भट्टिदारियाए संदेसो । अवरं च न पहवंदि सिद्धाल्यनिवासीणं दुरि-दाइं । तदो तए इध ज्जेव चिट्टिदव्वं । अदुवा का वि विरहवसेणं अर्र्ड भोदि तदा एदस्स उज्जाणकेलिसरोवरस्स क्लकच्छेण कीलिदव्वं । ( इत्यभिधाय निष्कान्ता । )

१ अहमिदानीं भर्तृदारिकया एतानि वस्त्राभरणानि समर्पवितुं किञ्चित् कथवितुं च तव समीपे प्रेषिताऽस्मि ।

- २ चित्राङ्गदेन अनुकूलयितुं दत्तानि ।
- ३ त्वमेव में पतिः । आत्मा पुनः त्वया लघुना भूत्वा चित्राङ्गदाद् रक्षितव्यः । यतः-स करोति किमपि पश्चात् तनूयते परेषु यः समर्थेषु ।
- गोपत्वलघुं आत्मानं कल्पयित्वा हरिणा हतः कंसः ॥५॥

एष भर्तृदारिकायाः सन्देशः । अपरं च न प्रभवन्ति सिदालयनिवासिनां दुरितानि । तत-स्त्वया इह एव स्थातव्यम् । अथवा काऽपि विरहवशेन अरतिः भवति तदा एतस्य उद्यानकेस्त्रि-सरोवरस्य कूलकच्छेन कीडितव्यम् । मकरन्दः – ( साश्चर्यम् )

प्राणानपि विमुञ्चन्ति निबद्धप्रीतयः स्त्रियः ।

विद्वांसोऽपि छुगुप्सन्ते तास्तथापि कुतृहलम् ॥६॥

( आत्मवेषमवल्लेक्य ) एवंविधेनापि दिव्याकल्पनेपथ्येन हृदयभेदिना च पटुना चटुसहस्रेण मल्लिका चित्राङ्गदं न कामयते ।

ताः सन्ति किं न शत्राः ? शतशोऽपि पुम्भि-

रभ्यर्थिताः स्मरपदानि न याः स्मरन्ति ।

ते सन्ति नैव पुनरेणविलोचनानां

नाम्नाऽपि ये प्रतिकलं विलयं न यान्ति ॥७॥

( ऊर्ब्वमवलोक्य ) ललाटन्तपनस्तपनो वाधतेऽङ्गानि, मर्मभेदी घर्मः विरहा-नलश्च । भवतु, क्षणमेकमुद्यानकेलिसरःक्तलकच्छेषु विहरामि । (इति परिकामति । समन्ततोऽवलोक्य सहर्षम् )

दात्यूह−कुर्कुट−कपिञ्जल∽चक्रवाक~ सारङ्ग-भृङ्गकलकूजितमञ्जुकुञ्जाः । उद्यानकेलिसरसीतटफुल्लमल्ली-वल्लीग्रहाङ्गणभुवो रमयन्ति चेतः ॥८॥ ( पुनर्मलिखकां स्मृत्वा सौत्सुक्यम् ) आस्यं हास्यकरं दात्राङ्कयदासां बिम्बाधरः सोदरः पीयुषस्य वर्षांसि मन्मथमहाराजस्य तेजांसि च । दर्ष्टिर्विष्ठपचन्द्रिका स्तनतटी लक्ष्मीनटीनाटग्रभु-रौचित्याचरणं विलासकरणं तस्याः प्रश्वस्यावधेः ॥९॥ अपि चेदानीं वियोगरोगाभितापविकल्यायाः प्रियायाः -वक्त्रं पाणिमिलक्तपोलफलकं नेत्रे च पद्माम्बुजे गात्रेषु प्रतिकर्म जर्जर[र ?]सं वाचः श्ल्यार्थान्वयाः । तस्याः स्मेरसरोजखन्दरदृशः शङ्के दि्शः सर्वतः खेलन्मच्चरितप्रशस्तिसुभगस्तम्भाङ्कितोरःस्थलाः ॥१०॥ ( पुनः कर्णं दत्त्वा ) कथं पञ्चमोद्गारसारः समापतति गीतामृतासारः ?। अन्योन्यं विषयाणां रुरु-लघुभावो न कोऽपि यदि नाम। अन्येव तदपि रेषा गीतीनां कामिनीनां च ॥११॥

( पुनः सजुगुप्सम् )

गीतमपि रक्तकण्ठैरुद्घटितं प्रीतये किल न येषाम् । पाषाणसोदराणां तेषामेषोऽञ्जलिर्बद्धः ॥१२॥

( पुरोऽवल्लोक्य ) कथमितः खेचरशिबिरसन्निवेशः कोऽपि ? । ( वामाक्षि-स्फुरणमभिनीय ) निश्चितमत्र तेन चित्राङ्गदेन भाव्यम्। तदन्यतो व्रजामि । ( इति परिकम्य ) कथमिदं सर्वतो माणिक्यप्रभाषुठजपिठ्जरितदिगन्तरं निर्मानुषप्रचारं पुरः सौधम् ? । भवतु, प्रविक्ष्य विल्लोकयामि ।

( नेपथ्ये )

महाभाग ! निवर्त्तरव निवर्त्तस्व । केन दुष्टदैवेन मेरितो महापापनिधानं सौधमिदमधिरोहसि ?

मकरन्दः - (सकौतुकम्) कथमयं सौधाङ्गणपठजरस्थः शुको व्याहरति ?। तत् कथं वामाक्षिरफुरणमपीदमस्माकं शुभोदर्काय ?।

असम्भाव्यार्थलाभान्ता विपत् सम्पत्तिसोदरा । विषं हि व्याधिविध्वंसि पीयूषप्रतिहस्तकः ॥१३॥

( ततः प्रविशति यथानिर्दिष्टः शुकः |)

द्युकः - भो भो महाभाग ! निवर्तस्व निवर्तस्व ।

मकरन्दः - ( सावष्टम्भम् ) भोः ! मा भैषीः, विश्रब्धं ब्रूहि । स्व-पराषाय-निवर्त्तनक्षमोऽहम् । ततो यदि शकुन्त एव त्वं पटुचटुच्याहारस्तदानीं किमाश्व-र्यम् ? । अथ व्याजान्तरं किमपि तदा पकाशय परमार्थम् । पर्याकुलोऽस्मि श्रव-णोत्कण्ठया ।

द्युकः – व्याजान्तरमेवेदम् , प्रतीकारासम्भवेन पुनरप्रकाव्यम् । मरकन्दः –ममाल्पत्वदर्शनेन प्रतीकारासम्भवमभिदधासि तदाभ्रान्तोऽसि।

अत्यद्भुतं[.....] कर्म तदादधाति

स्वल्पोऽपि कोऽपि महतामपि यन्न साध्यम् । कर्पूरपूरणविधेरधिकां वहन्ति

ताम्बूलतो वदनवारिरुहाणि लक्ष्मीम् ॥१४॥

इनः - समाकर्णय तर्हि-वैभलनगरनिवासी वैश्रमणनामा सांयात्रिको मनोरमया सधर्मचारिण्या समं महार्घ्य-विचित्रभाण्डनिभृतं यानपात्रमधिरूढः । मकरन्दः - ततरततः ?।

રૂ૮

द्युकः - पारप्ररूढप्रौढनानाजातीयवानेयद्वक्षदिदक्षया यानपात्र[स्थ]या मनोरमया समं भूमौ समुत्तीर्णवान् ।

मकरन्दः – ततस्ततः ?।

द्युकः -- विलोकयंश्व कोकिलाकुलकुलायसमृद्धकक्षान् अनेकतिलक-चम्पक -पुन्नागनागप्राग्रहरान् उपत्यकावृक्षान्, एकामनेकानर्ध्यप्रसाधनप्रभाषाग्भारदुरव-लोकावयवविवेकामधेजरतीं वनितामपश्यत् ।

मकरन्दः – अहो ! कौतु[क]कारी कथासन्निवेशः ।

द्युकः – उदीरितः स्वगतश्च परमादरं दर्शयन्त्या तया स्वभवनमिदमा-नीतः । अनुकूलितश्च तैस्तैश्चाटुकारेः तैस्ैर्दिव्यफलरसाहारेै[ःतैस्तै]रुने-कदर्शनीयदिव्यप्रदेशोपदर्शनैः तैस्तैः खेचरजनोचितप्रसाधनविधानैः कियन्त्यपि दिनानि ।

मकरन्दः - ( सव्वरम् ) ततः किम् ?।

शुकः – एकदा च धवलयति सौधांसवे महसि दिवचक्रवालं चन्द्रशालायां पर्यङ्कनिषण्णस्तया वृषस्यन्त्या सम्भोगार्थमत्यर्थमभ्यर्थितः ।

मकरन्दः - ( सजुगुप्सम् ) अनुचितमतः परं श्रोतुम् । कथाऽपि पापीयसां पुंसां महते कछ्शाय प्रभवति, तथापि व्याहर । अनिर्वहणे हि प्रारम्भो नीचतां प्रकाशयति ।

शुकः – स च वीतरागवचनश्रवणपविजितात्मा परदारपरिहारवतमनुरु-न्धानो रिरंसमपि तां दूरमपकर्णितवान् ।

मकरन्दः - ( सानन्दम् ) स्तुत्यचरितोऽसि वैश्रवण !, एष ते प्रणामार्थं बद्धोऽञ्जलिः ।

द्युकः - अनन्तरमसौ तदात्वपल्लवितकोपाटोपपाटलाक्षी -'अरे पाप ! यावज्जीवमनुभव पञ्जरचारकाधिवासवैशसम्, परिपालय परदारपरिहारवतम्' --इति व्याहरन्ती केनापि चूर्णप्रयोगेण तं महात्मानं शुकं कृतवती । स चाहं देव-हतकः । तां पुनर्भनोरमां प्रथमदिवस एव पुरुषाकारधारिण्याः स्वदुहितुः परिचा-रिकां विहितवती ।

मकरन्दः - सा पुनरिदानीं खेचरी वव वर्तते ?।

द्युकः – इदानीं सा वैभलनगरतः समागताया गन्धमूषिकाभिधानायाः परिव्राजिकाया आश्रमे सपरिवारा तिष्ठति ।

मकरन्दः – यदि वैभलनगरतः समायाता परिवाजिका तहि सा तवापि परिचिता सम्भाव्यने ।

शुकः - ( निःश्वस्य ) पठजरस्थस्य मे परिचयः किं कुरुते ? ।

मकरन्दः -साम्प्रतं पानाशनचिन्तां कस्ते करोति ?।

द्युकः - प्रत्यासन्नशिविरनिवासी खेचरीप्रार्थितश्चित्राङ्गदः कुमारः । मकरन्दः - महाभाग !

सम्पत्तिरस्य रोइन्ती भाग्यानां मुखमीक्षते ।

स्वदाक्तितोल्ठनं नाम माहात्म्यं तु महात्मनाम् ॥१५॥ ततो यद्यस्य पापीथसः पर्वणः किमपि प्रतिविधानमस्ति तदा प्रकान्नय, येन स्वज्ञक्तिमाविष्करोमि ।

शुकः - ( सनिर्वेंदम् )

अधित्वमेकं नीचत्वमनधित्वमनीचता ।

दोषा गुणाश्च ये त्वन्ये ते कुढुम्बकमेतयोः ॥१६॥ अपि च –

तृणेष्वपि गवादीनां वेधसा वीक्ष्य गौरवम् ।

एकान्तऌघुपक्षार्थमर्थिनो निर्मिताः पुनः ॥१७॥

तदहमत्रार्थे न किमपि त्वया वक्तव्यः । पक्षिभाववैशसात् परप्रार्थनावैशसं पापीयस्तरं मे प्रतिभाति ।

मकरन्दः - महाभाग ! परमार्थमभिहितवानसि ।

अर्थी पिताऽपि सन्तापमाधत्ते किं पुनः परः ? । पीयूषसागरस्यापि पूरः प्लावयति प्रजाः ॥१८॥

किन्तु –

अर्थित्वेऽपि वयं तत्र जानीमो गौरवं परम् ।

यत्रार्थलाभः कोऽपि स्यात् परकार्यकियाक्षमः ॥१९॥ , तदलं विषादेन ।

शुकः - अस्ति प्रतिविधानम् , परमशक्यानुष्ठानम् ।

मकरन्दः – किं तत् ? ।

द्युकः – भूमिजातस्य करस्पर्भः ।

मकरन्दः – कथं तर्हि अशक्यानुष्ठानम् ? ।

इगुकः - इह खेचरगिरौ भूमिजन्मनोऽसम्भवात् ।

मकरन्दः - यद्यप्यसम्भाव्यस्तत् कथमहमत्र ? ।

द्युकः –आर्थ ! किं नामालीकाश्वासनाभिः प्रतारयसि ? विद्याधरवेषदर्श-नादेव ज्ञातम्– न भवान् भूमिजन्मा ।

(मकरन्दः विहस्य शुकं पञ्जरादाकर्षति ।)

इनुकः - ( आत्मानमवलं क्य ) कथं वैश्रवणोऽस्मि ? । ( पुनः सविनयम् ) आर्थ ! निष्कारणवत्सल ! त्वयाऽहमेवम्रुपकृतः कं प्रत्युपकारमादधामि ? ।

मकरन्दः – अयमेव साम्पतं प्रत्युपकारः, व्रज त्वं सिद्धायतनम् । अन्यथा यदि चन्द्रलेखा समायास्यति तदानीं कमप्यपायमाधास्यति । मनोरमादर्शनमपि तत्र स्थितस्य सम्भाव्यते । अहमपि सौधमध्यमअलोक्य समागत एव ।

( ग्रुको निष्क्रान्तः । )

(नेपथ्बे)

कपिञ्जल ! शुकार्थ गृहीतानि दाडिमप्रभृतीनि फलानि खया ? । मकरन्दः – ( साशङ्कम् ) कथं सा चन्द्रलेखाऽभ्युपैति ? । ( पुनः सभयम् ) भूयो भूयो वामाक्षिस्फ़ुरणमपायं महान्तं पिशुनयति ।

( नेपध्ये )

कपिञ्जल ! उपनीतवस्त्राभरणा भिया किमस्मास्र पतिपद्यते ? । कपिञ्जलः – कुमार ! तत् मतिपद्यते यद् वैरिषु । मकरन्दः – यथाऽयं परुषम्वरस्तथा निश्चितमग्रुना चित्राङ्गदेन भाव्यम् । ( नेपथ्ये )

तत् तावदास्तां कामिन्यो न यत् साध्या धनैर्विना । धनैरपि न यत् साध्या तत्र किञ्चिद् विचिन्त्यताम् ॥२०॥

मकरन्दः – त्रजामि निरपायं सद्धायतनम् ( इति परिकामति । ) ( ततः प्रविशति कपिञ्जलदत्तहस्तावलम्बश्चित्राङ्गदः । ) चित्राङ्गदः –कपिञ्जल ! उपनय शुकाय फलानि । कपिञ्जलुः - कुमार ! कर्स्मै उपनयामि ? नाऽऽस्ते पञ्जरे शुकः ।

चित्राङ्गदः - ( सभयम् ) किमिदानीम्रुत्तरं विधेयमस्माभित्रन्द्रऌेखायाः । (पुनः सम्मुखीनं मकरन्दमवलोक्य ) कपिञ्जल ! कोऽयम् ? ।

कपिञ्जलः – ( वेषमवल्लोक्य ) कुमार ! सोऽयं युष्मत्प्रेमप्रत्युहः ।

चित्राङ्गदः - ( सरोषम् ) अरे ! कस्त्वम् ? ।

मकरन्दः – ( स्वगतम् ) अहं वणिग्मात्रमेकाकी च । अयं विद्याधरः सपरि-च्छदश्च । स्त्रीनिमित्तं च वैरम् । तदवक्ष्यमेव उपस्थितो मे मृत्युकालः । तदिदानीं किं दैन्यजल्पितैः ? । अपि च–

> मानिनो मानिनस्तावद् यावद् यान्ति न दीनताम् । संसहेत न बन्धं यः केे्रारी केे्रारी हि सः ॥२१॥

(प्रकाशम्) त्वमपि हि कः ?।

चित्राङ्गदः - ( सकोधम् ) अरे वाचाटकिराट ! मां पृच्छसि ? अहं विद्या-धरकुमारश्वित्राङ्गदः ।

मकरन्दः - ( साक्षेपम् ) अहं तर्हि विद्याधरचक्रवर्त्तिकुमारो मकरन्दः ।

कपिञ्ज्ललः – अरे वणिक्वीट ! शौण्डीर्यमेदुरांसस्थलेन क्षत्रवंशावचूलेन कुमारेण सह स्पर्धसे ? ।

मकरन्दः - अरे पदातिसारमेय ! अनअिज्ञोऽसि परमार्थवर्त्मनाम् ।

वर्णानपेक्षं शौण्डीयं सत्त्वमात्रे निषीद्ति ।

सत्वं तु बणिजेऽपि स्यान्न स्यात् क्षत्रेऽपि न (? च) क्वचित् ॥२२॥

चित्राङ्गदः - ( सरोषम् ) अरे मुखर ! मत्प्रियामभिल्पतस्ते दैवं मति-कुलम् ।

मकरन्दः - ( सरोषम् ) तवापि मत्प्रियामभिल्पतो दैवं भतिकूलम् ।

चित्राङ्गदः - ( नेपथ्यमुपलक्ष्य ) अरे ! मत्प्रियाया नेपथ्यं परिदधतस्ते प्रत्यासीदति मृत्युसमयः ।

मकरन्दः – ( सोपहासम् ) अम्रुनैव नेपथ्यलाभेन निश्चितं मया सा प्रिया तत्रभवतो भवतः, न पुनर्मम् ।

Ę

चिन्नाङ्गदः - ( स्वगतम् ) उपहसति मामयं दुरात्मा वणिकीटः । तदिदा-नीमेव करोमि कृतान्तातिथिम् । अथवा नयामि मल्लिकायाः समीपम् । पश्य-न्त्याश्च तस्यास्तरवारिणा पातयाम्यस्य मूर्धानम्, येन सा प्रतिभयेन मां प्रतिपद्यते । यदि वा सामप्रयोगसाध्ये [न] दण्डप्रयोगः । ततः प्रथममुप्रधान्तयाम्येनम् । (प्रकाशम् ) महाभाग !

### शब्दाः कथञ्चित् सर्वेऽपि वाद्यवाच्यावगाहिनः । व्यसने धैर्यमित्येष दाब्दस्त्वात्मैकगोचरः ॥२३॥

ततो विस्मिता वर्षं तवामुना मनःसौधवेन । तदतः परं मित्रमसि नः । मन्मित्रोचितं तदस्मासु विद्ध्याः ।

मकरन्दः - ( स्वगतम् )

## कर्पूरप्रभवस्यापि प्रदीपस्यासिता मची ।

विद्रिषो विनतस्यापि प्रियमायाति विप्रियम् ॥२४॥

( प्रकाशम् ) महापुरुष ! वयमपि विस्मितास्तवाम्रुना मनःसौष्ठवेन । तदतः परं मित्रमसि नः । यन्मित्रोचितं तदस्मास्वपि विदध्याः ।

चित्राङ्गदः - अरे मनुष्यापसद ! निर्व्याजमपि सव्याजं व्याहरसि ?, अनु-भवेदानीं कुटिलतायाः फल्य्म् । एपा समाप्यते ते जीवितकथा।कोऽत्र भोः ? । ( प्रविश्य कृपाणपाणिः )

पुरुषः - एषोऽस्मि ।

चित्राङ्गदः - अरे कराल ! केशैर्ग्रहीत्वा दुरात्मानमेनं शिविरमुपनय । वय-मपि गन्धमूषिकाया आश्रमे व्रजामः ।

( इति निष्कान्ताः सर्वे । )

# ॥ चतुर्थोऽङ्कः ॥ ४ ॥

# ॥ पञ्चमोऽङ्कः ॥

(ततः प्रविशति मनोरमा ।)

मनोरमा – ( सप्रमोदम् ) 'जीवदु चिरं मयरंदो, जेण एसा मे पइभिक्खा दिन्ना । ता दाणि मए मयरंदस्स वि पाणेहिं पि पियं कायव्वं। तदो तहा कहं पि अंबं गंधमूसियं पसादइस्सं जधा सा मयरंदस्स मणोरहं संपाडेदि। मणिदं च अज्ज-उत्तेण वेसमणेण–गच्छ तुमं, जधा विन्नवेसु अंबाए गंधमूसियाए पणामकहण-पुच्वं तुह वुत्तं। तं दाणि तहिं गच्छामि। ( इति पुरोऽवलोक्य) कधं देवलओ एदि ?।

(ततः प्रविशति देवलकः । )

देवलकः – ( सविषादम् )

असन्तृप्ता विषद्यन्ते विभवस्य विपश्चितः । रतस्य राजकामिन्धः स्वस्थस्य खलसेवकाः ॥१॥

वृथा मह्यं देवी चन्द्रऌेखा कुप्यति । किमहं महात्मानमेनं निरागसं मकरन्दं व्यापादयितुं शक्रोमि ? भर्त्तृदारिकां मल्लिकां कशाभिरभिताडयितुं प्रभवामि ?, यदि च देवी चन्द्रऌेखा प्रातिक्रुल्यमनयारुद्रहति तदानीमनार्यं कर्म स्वयमेव कथं नाचरति ? ।

( पुनः सकौतुकम् )

न रवेः कुमुदानि सुधाकरे [च] कमलानि दघति सङ्कोचम् । दग्धानां सरसीनां यथा तथा व्यसनमाकालम् ॥२॥

यदि मल्लिका चन्द्रलेखामनुक्लल्यति तदा मकरन्देन वियुज्यते । अथ मक-रन्दमनुनयति तदा चन्द्रलेखया कदर्थ्यते । तदवञ्यमनया मर्त्तव्यम् । मनोरमा – 'अज्ज देवलय ! केण मरियव्वं ? ।

१ जीवतु चिरं मकरन्दः, येन एषा मे पतिभिक्षा दत्ता । तद् इदानीं मया मकरन्दस्यापि प्राणैरपि त्रियं कर्त्तव्यम् । ततः तथा कथमपि अम्बां गन्धमुधिकां प्रसादयिष्यामि यथा सा मक-रन्दस्य मनोरथं सम्पादयति । भणितं च आर्यपुत्रेण वैश्रमणेन-गच्छा त्वम्, यथा विज्ञपय अम्बाये गन्धमूषिकाये प्रणामकथनपूर्वं तुभ्यं उक्तम् । तद् इदानीं तत्र गच्छामि । कथं देवलक ऐति ? । २ आर्य । देवलक ! केन मत्त्तव्यम् ? । देवलकः – भर्हदारिकया मस्लिकया । मनोरमा – 'किं ति ? । देवलकः – पानाऽशनत्यागात् । मनोरमा – (सभयम्) "मस्लियाए ईदिसो अणत्थो वट्टदि ? । देवलकः – अनर्थ इति किम्रुच्यते ?, चन्द्रलेखायां विरुद्धायां यज्जीवति मस्लिका तत् कौतुकम् ।

तद् व्रजाम्यहं देव्यादेशेन चित्राङ्गदमाकारयितुम् । मनोरमा – 'अज्ज देवलय ! कहं उण एसा मल्लिया पंचवाणसमाणरूवं पि

मनारमा – अज्ज दवल्लय । कह उण एला माल्लया पंचवाणसमाणरूवाप विङ्जाहरं वरं न पंडिवङ्जदि ?।

देवलकः – ( साक्षेपम् ) मनोरमे ! बहिईखाऽसि प्रेमकथानाम् ।

यद् यस्य नाभिरुचितं न तत्र तस्य स्प्टहा मनोज्ञेऽपि । रमणीयेऽपि खधांशौ न नाम कामः सरोजिन्याः ॥४॥

अत्रार्थे चित्राङ्गदः पुनस्पालभ्यः, यः प्रेमविम्रुखां स्नियमभिलपन्नात्मानं क्लेशयति ।

मनोरमा - <sup>\*</sup>साहु जंपिदं तुम्प,

जम्मंतरलक्खपरूढदुक्खरुक्खस्स तिन्नि साहाओ । सेवा खलेख विहवो परेख पिम्म अपिम्मेख ॥५॥

१ किमिति ।

88

२ मल्लिकाया ईदशः अनर्थो वर्तते ? ।

३ आर्थ देवलक ! कथं पुनः एषा मल्लिका पञ्चबाणसमानरूपमपि विद्याधरं वरं न प्रति-पद्यते ? ।

४ साधु जल्पितं त्वया,

जन्मान्तरलक्षप्रस्टदुःखन्नक्षस्य तिस्नः शाखा: ।

सेवा खलेषु विभवः परेषु प्रेम अप्रेमसु ॥५॥

अपि च-यत् किल उल्लसति दढं अनुरागपराङ्मुखेषु अनुरागः ।

तदेव विषं विषं पुनर्मथनभवं तस्य प्रतिबिम्बम् ॥६॥

तदिदानीं कथय-कुन्न मल्लिका वर्त्तते ? ।

अवि यं--

जं किर उल्लसइ दढं अणुरायपरम्मुहेसु अणुराओ ।

तं चिय विसं विसं उण महणभवं तस्स पडिर्षिवं ॥६॥ ता दाणि कहेसु – कहिं मस्लिया चिट्टदि ?।

देवलकः - एषा सौधोपवने तिष्ठति ।

मनोरमा - 'गच्छ तुवं चित्तंगदसमीवे, अहं गंधमूसियं पर्णामर्दुं गच्छामि।

( इति निष्कान्तौ )

### ॥ विष्कम्भकः ॥

( ततः प्रविशति यथानिर्दिष्टा मल्लिका मागधिका च । )

मल्लिका - ( सखेदम् ) 'मागहिए ! कित्तियमित्तं दिणं ? ।

मागधिका - 'पभायसमओ बहुदि ।

मल्लिका -- "मागहिए ! जाणसि किं पि पउत्तिं अज्जउत्तरस मयरंदरस ?।

मागधिका -- (स्वगतम्) जइ वित्तंत कहिस्सं ता दाणिं उजेव सा जीवियं चइस्सदि । भोदु। (प्रकाशम्) जाणामि -- अत्थि सिद्धालष् मणोरमाप् तह पिम्मकहाहिं आसासिज्जतो ।

मल्लिका – <sup>\*</sup>मागहिए ! तए दाणिं अमयच्छडाहिं अहिसित्ता, चंदणरसेहिं अणुलित्ता, चंदकिरणेहिं णिव्वाविदा । पुणो वि भोयणं विणा वि कित्तियाईं दियहाइं जीविस्सं ।

मागधिका - "भट्टिदारिए ! करेसु भोयणं । चयसु निब्बंधं । कीस पिसु-णजणसंतावेहिं अत्ताणयं किलामेसि ? ।

१ गच्छ त्वं चित्राङ्गदसमीपे, अहं गन्धमूषिकां प्रणन्तुं गच्छामि ।

२ मागधिके ! कियन्मात्रं दिनम् १ ।

३ प्रभातसमयो वर्त्तते ।

४ मागधिके ! जानासि कामपि प्रवृत्ति आर्थपुत्रस्य मकरन्दस्य १ ।

५ यदि वृत्तान्तं कथयिष्यामि तद् इदानीमेव सा जीवितं त्यक्ष्यति । भवतु । जानामि– अस्ति सिद्धालये मनोरमया तव प्रेमकथाभि: आश्वास्यमानः ।

६ मागधिके ! त्वया इदानीं अमृतच्छटाभिः अभिषिक्ता, चन्दनरसैः अनुलिप्ता, चन्द्रकिर-णैनिर्वापिता । पुनरपि भोजनं विनाऽपि कियन्ति दिवसानि जीविष्यामि ।

७ भर्तृदारिके ! कुरु मोजनम् । त्यज निर्थन्धम् । कस्मात् पिशुनजनसन्तापै: आत्मानं क्लमयसि १। मल्लिका – 'मागहिए ! न मे को वि पिछणो जणो, अहं ज्जेव सव्वस्स पिछणा । अवि य –

अयगणियव्वा वल्लहसुहत्थिणा पिसुणलोयसंतावा । मंडणलोलाउ सहंति दंतचूडापबेसदुहं ॥७॥ किंच – जं किं पि अंवाए चंदलेहाए समीहिद तं करोमि । (नेपथ्ये) बच्छे ! किं समीहिदं ? । मागधिका – (बिलोक्य) कधं देवी चंदलेहा ? । (प्रविश्य तामरसेन दत्तहस्तावलम्बा) चन्द्रलेखा – <sup>8</sup>वच्छे ! किं समीहिदं ? । मल्लिका – <sup>6</sup>वह्त सरणं । चन्द्रलेखा – (सविषादं तामरसं प्रति ) मेघानां तदरोषतापहरणं तत् पूरणं जाह्ववी-मुख्यद्वीपवतीदातस्य तदथ प्रारोहणं भूरुहाम् । तेनैकेन वराकचातकतृषामध्वंसनेनाभवद् यदचद्र्यर्थमहो ! गुणौघविमुखो दोषैकद्दष्टिजनः ॥८॥

तत् तादृशं गर्भोदिहन-प्रसवक्लेशवैंशसम् , तदश्रद्धेयं महापुरुषस्य ब्रह्मदत्तस्य वेदमनि परिपालनार्थं मोचनम् , स एष राजलक्ष्मीविशेषकेण विद्याधरकुमारेण संयोजनप्रयासः, सर्वमेतेन वणिक्कीटवियोजनेन विफलतां नयति सैपा मे पुत्री मल्लिका ।

तामरसः - ( अपनार्थ ) देवि ! शिथिलयतु उचितश्वित्राङ्गदसङ्गमाग्रहः ।

१ मागधिके ! न मे कोऽपि पिशुनो जनः, अहमेव सर्वस्य पिशुना । अपि च-अवगणयितव्या वत्ल्फभसुखार्थिना पिशुनलोकसन्तापा: । मण्डनल्फेलाः सहन्ते दन्तचूडाप्रवेशदुःखम् ॥७॥ किञ्च - यत् किमपि अग्वायाश्चन्द्रलेखायाः समीहितं तत् करोमि । २ वत्से ! किं समीहितम् ? । ३ कथं देवी चन्द्रलेखा ? । ४ वत्से ! किं समीहितम् ? ।

५ मम भरणम् ।

88

यद्यतः परं क्षुत्पिपासाक्लान्ताया भर्तृदारिकायाः किमप्यमङ्गलं जायते तदानीं महान् जनापवादः ।

चन्द्रलेखा - ( साक्षेपम् ) भूयांसोऽपवादाः सन्ति । अयमपि तेषामेकदेशे निषीदतु ।

तामरसः - ( स्वगाम् ) परित्यक्तसतीवतायाः कर्मश्वचेतसोऽस्याः काऽप-बादाभिशङ्का ? ।

## तामसौ जनुषाऽन्धस्य यदिन्दु-तपनावपि ।

े भग्नब्रह्मवतस्यैवं कृत्या-ऽकृत्यातिगं जगत् ॥९॥

चन्द्रलेखा - स्प्रैरवृत्तिया तावद्दं ज्ञातिलोकेन बहिष्कृता, तदतः परमप-बादः कमपरमपायग्रुपनेष्यते ?।

तामरसः - ( स्वगतम् ) सत्यं महादेवी,

अभिदाङ्कते जनोऽयं जनापवादादपायसञ्जनकात् ।

अपरं जनापवादं तु मन्यते व्योमपुष्पमिव ॥१०॥

( प्रकाशम् ) देवि ! दुहितरि न चित्तकठोरभाव [उचितः] ।

चन्द्रलेखा - वत्से ! किं मां मातरमात्मीयामवजानासि ?। प्रतिपद्यस्व माम् । प्रवर्त्तस्व स्वकर्त्तव्ये, येन तदुचितां सामग्रीं करोमि ।

मस्लिका - ( सरोषम् ) 'पडिवन्ना तुमं मए वेरिणी । पयट्टाऽहं कायव्वे मरणे ! करेहि मरणसमुचिदं सामग्गि ।

चन्द्रछेखा – (साक्षेपम्) आः पापे ! निर्निमित्तवैरिणि ! निरनुरोघे ! इतइने ! त्वामइं गर्भे दधाना पितृ-असुरकुलाभ्यां निर्वासिता सती निर्मानुष-प्रचारे वनेचरवृत्त्या रत्नसानौ क्लेशमनुभवामि ! तदिदानीं एवं मां वक्राक्तिभि-इत्तेजयसि ? ।

मल्लिका – <sup>\*</sup>अंब ! नाहं किल्लेसकारणं, किंतु अणायारो कारणं ।

चन्द्रलेखा - ( तामरसं प्रति ) पत्रयन्नसि दुहितुर्मम मर्मोद्घटनाम् । मागधिका - ( सरोषं मल्लिकां प्रति ) अटिदारिए ! पडिहदा सि तुमं ।

- जुत्तं ते जणणीपवायपसंसणं ?।
  - १ प्रतिपन्ना रवं मया वैरिणी । प्रवृत्ताऽहं कर्तव्ये मरणे । कुरु मरणसमुचितां सामग्रीम् ।
  - .२ अम्ब ! नाहं क्लेशकारणम्, किन्तु अनाचारः कारणम् ।
  - ३ भर्तृदारिके ! प्रतिहताऽसि त्वम् । युक्तं ते जननीप्रवादप्रश्नंसनम् १ ।

तामरसः - भर्तृदारिके ! प्रियानुरोधाद बध्नाति विप्रियेऽपि जनो मनः । पङ्कभाजोऽपि हर्षांय वर्षाः सस्याभिलाषिणाम् ॥११॥ ततो मातुरनुरोधेन बधान विप्रियेऽपि चित्राङ्गदे हृदयम् । मल्लिका - 'अज्ज तामरस ! जं तुमं भणासि तं ज्जेव अहं कुणंती चिद्रामि । तामरसः - ( सप्रमोदम् ) किं तत् ? । मल्लिका - 'अज्जउत्तरस मयरंदस्स अणुरोहेण विप्पियत्थे वि मरियव्वे बद्धं में हिययं । चन्द्र छेखा - ( सदुःखमाल्मगतम् ) अकृत्यं फलवद् येषां तेऽप्यश्लाघ्या महात्मनाम् । नाम तेभ्यः पुनर्येषामकृत्यमपि निष्फलम् ॥१२॥ इदं तावन्मदीयमश्लाघ्यं यत् किरातसम्बन्धेन गर्भसम्भूतिः । इदानीं पुनः स्वेच्छया दृहित-जामातृसुखमपि नास्ति । (प्रकाशम्) तामरस ! विरम विरम वचनक्लेशात्, अतः परं पतिरेवास्याश्वित्राङ्गदः सर्वमाथास्यति । (नेपथ्ये) अत्रार्थे कः सन्देहः ?। चन्द्र छेखा - कथं प्राप्त एव कुमारः ? । तदेहि तामरस ! भगवतीं गन्ध-मुषिकां पञ्चामि । (इति सतामरसा निष्कान्ता ।) (ततः प्रविशति चित्राङ्गदः कपिञ्जलप्रभृतिकश्च परिवारः।) चित्राङ्गदः - ( सविषादम् ) दम्पत्योः पाक्षिकात् प्रेम्णः प्रेमाभावः सुखावहः । एककर्णस्थताडङ्कादताडङ्कं मुखं वरम् ॥१३॥ तदिदानीं निष्प्रेमाजमेतां वनितामभिलपतो मनःप्रयासमात्रमेव परमार्थः। (पुनः सकौतुकम् ) यथा पुंसां स्त्रियः स्त्रिणां पुमांसो विषयस्तथा । तथापि सत्वराः प्रायः पुमांसो न पुनः स्त्रियः ॥१४॥ १ आर्थ तामरस ! यत् त्वं भणसि तदेव अहं कुर्वती तिष्ठामि । २ आर्यपुत्रस्य मकरन्दस्य अनुरोधेन विधियार्थेऽपि मर्त्तब्ये बद्धं मे हृदयम् ।

86

यदेवं प्रतिम्रहः परिणयनसम्रत्मुकोऽहमेव, न पुनरेषा योषित्। (मागधिका बिलोक्य सिंहासनमुपनयति ।) चित्राङ्गदः –( समुपविश्य मल्लिकां प्रति ) मिथ्याग्रहं शिथिलय ग्रथिले ! निरुष्य कोधं विचारपदवीषु मनो निधेहि । विद्याधराः क च नभोभवनावचुलाः ? स्मेराक्षि ! भूमिक्रमयः क च ते मनुष्याः ? ॥१५॥ मल्लिका - (सरोषम्) 'नहोभवणावचूलत्तं पत्रखीणं पि मुलहं, किं दाणि नेष ?। सोइग्गं खु मिहुणनिवंधणं, तं पुण तुहं नत्थि । चित्राङ्गदः - पक्षिकल्पोऽहम् ? दुर्भगश्च ? । मल्लिका – ( सखेदम् ) कहिदं मए । किं पुणो पुणो पुच्छसि ? । न सक्केमि तुमए सुल्महिसेणं समं खुहा-पिवासाहिं किलंता प्रणो प्रणो मंतिदुं। ( कपिञ्जलः सलज्जमधोमुखो भवति । ) चित्राङ्गदः -मां मल्लिके ! क्रुसुमबाणमपास्य हास्य-वीडा-विषादजनकं वणिजं श्रयन्ती । प्रायेण नीचरतयो वनितास्तमेनं लोकप्रवादमविवादमिहाऽऽदधासि ॥१६॥ मल्लिका – ँलोयपवायं निच्छियं करेमि ५माणं । तुमं पुण भंजेसि । परमहेलं मं अहिलससि । चित्राङ्गदः - ( सोपालम्भम् ) स्पृहयति पुरुद्वतस्यापि यां वामनेत्रा त्रिसुवनमहनीयां तामिमामङ्गलक्ष्मीम् । वणिजि कपणरत्ने निक्षिपन्ती मुगाक्षि ! प्रथयसि चतुराणां किं विषादं मनस्सु ? ॥१७॥ १ नभोभवनावचूलवं पक्षिणामपि सुलभम्, किमिदानीं तेन ? । सौभाग्यं खढु मिथुननिब-म्धनम, तत् धुन: तव (त्वयि) मास्ति । २ कथितं मया ! किं पुनः पुन: पुच्छिसि ? | न शक्नोमि त्वया ग्रूलमहिषेण समं क्षधा-

पिपासाभ्यां क्लान्ता पुनः पुन: मन्त्रयितुम् । त्रेक्यवर्यः विश्वितं करोति गणणम् । स्तं एवः अपन्ति । एप्यतिनां सं स्वीजनारे ।

३ लोकप्रवादं निश्चितं करोमि प्रमाणम् । त्वं पुनः भनक्षि । परमहिलां मां अभिलबसे ।

ę

夗

मल्लिका - 'जइ अंगलचिंछ वणियम्मि निक्खेवेमि ता वियड्ढजणमणस्स विसाओ । अह तमस्मि निक्खेवेमि ता मह मणस्स । किंच-सव्यस्स वि जणस्स अप्पा वल्लहो, न उण परो । ता तुमं ज्जेव कहेसु, किं दाणिं करेमि ?। चित्राङ्गदः – किमेताभिवैक्रोक्तिभिः ?। अवलम्बरव दीर्घदर्शिताम् । विचि-न्तय विद्याधरलक्ष्मीसौभाग्यम् । अनुतिष्ठ यदभिधत्ते जनयित्री । (मल्लिका निःश्वस्य तूष्णीमास्ते।) कपिञ्जलः - स्वामिनि ! प्रत्युत्तरेण प्रसीद । (मल्लिका सरंग्षमास्ते)) चित्राङ्गदः - ( सदैन्यम् ) अयि क्रवलयनेत्रे ! देहि वाचं प्रसीद प्रणयिषु वद सुग्धे ! कोऽप्रसादापवादः ?। त्वचि सुद्ति ! वदन्त्यां जीवितं यौवनश्री-र्छलितमथ धनं वा चारिमा वा मुदे नः ॥१८॥ मागधिका – क्रमार ! \*अजाण लाहवं चिय विरम विसेसेखु अणुणयपराणं । बंधुअणचाडणेण य न णाम जीवंति गयपाणा ॥१९॥ कपिञ्जलः - क्रमार ! सत्यमाह मागधिका । तदिदानीं विरम्यतेऽमुष्माद-ध्यवसायात् । परिणयतामियं वणिनम् । अनुभवतु मनुष्यदास्यम् । ( चित्राङ्गदः कपिञ्जलस्य कर्णे एवमेव । ) ( कपिञ्जलो निष्कान्तः । ) चित्राङ्गदः – ( साक्षेपम् ) मल्लिके ! कीदशस्ते मनोनिश्वयः ? । मल्लिका - 'मयरंद परिणेमि, न तमं, एस मे निच्छओ । ( ततः प्रविशति करालेन गृहौतकेशपाशः सन्दानितभुजो मकरन्दः कपिञ्जलश्च ।) भ यदि अङ्गलक्ष्मी वणिजि निक्षिपामि तदा विदम्धजनमनसः विषादः । अथ त्वयि निक्षिपामि

१ योद अङ्गलक्ष्मा वंश्णाज निक्षिपाम तदा विदम्धजनमनसः विषादः । अथ त्वाय निक्षिपाम तदा मम मनस: । किञ्च-सर्वस्य जनस्य आत्मा वल्लभः, न पुनः परः । तत् त्वमैव कथय, किमिदानीं करोमि १ ।

- २ आत्मनां लाघवमेव विरमस्व विशेषेषु अनुनयपराणाए । वन्धुजनचाटनेन च न नाम जीवन्ति गतशाणाः ॥१९॥
- ३ मकरन्दं परिणयामि, न त्वाम्, एष में निश्वयः ।

.40

मकरन्द् - ( सावधम्भम् ) कपिठजल !

मल्लिकाप्रेमजालेन निबद्धावयवस्य मे ।

सुजयो रज्जुबन्धोऽयं पीडां वीडां करोतु काम् ? ॥२०॥ अपि च

मन्यावहे प्रसुरयं जलघिर्विधातुं

रत्नान्यधः झिरसि कल्पयितुं तृणानि ।

तां रत्नतां च तृणतां च निसर्गसिद्धा

मेषां पुनः स्थगयितुं नियतं वराकः ॥२१॥

स एष ते पतिर्मल्लिका-मकरन्दयोर्जीवितमपहर्तुमलम्भूष्णुः, स्वभावसिद्धं इदयसम्बन्धं पुनरपहर्त्तुं तपस्वी ।

मल्लिका - ( विलोक्य सालम् ) 'हा दिव्व ! किं नेदं ? । अज्जउत्तो मह कारणेणं कीदिसं अवत्थं गदो ? त्ति । मागहिए ! अन्नारिसं किं पि तुमए कहिदं ।

मागधिका - 'भट्टिदारिए ! दाणि अप्पा वि मे विम्हरिदो वट्टदि ।

मकरन्दः प्रिये ! मा रोदीः । कियदेतत् ? । अपरमपि त्वदर्थव्यसनं मे मङ्गलाय ।

(मल्लिका तारस्वरं प्रलपति ।)

चित्राङ्गदः - अरे मर्त्यापसद !

जात्यन्तरस्थितवतीं जनकाप्रदत्ता-

मन्यस्य योषितमिमामवलम्ब्य मोहात् ।

भाग्याजितं विजहतो निजजीवितव्यं

स्तोकाऽपि काऽपि न वणिज्यकला तवास्ति ॥२२॥

मकरन्दः – अरे खेचरकीट ! मन्दबुद्धे ! लोकव्यवहाराणामुपरि स्पवसे ? ।

प्राणान् कार्यांन्तरेणापि गच्छतो इतकानमून् । प्रियार्थं त्यजतो ब्रुहि का न मेऽस्ति वर्णिक्कला ?॥२३॥

१ हा देव ! किमिदम् ! । आर्यपुत्रः मम कारणेन कीहर्शी अवस्थां गतः ! इति । माग-धिके ! अन्याहर्श किमपि त्वया कथितम् ।

२ भर्तृदारिके ! इदानीं आत्माऽपि मया विस्पृतो वर्तते ।

मल्लिका - ( सावष्टम्भम् ) 'अज्जउत्त ! मारेदु एस तुमं, जइ तुमए मारि-देणं अहं एदस्स भवामि ।

चित्राङ्गदः – मुग्धाऽसि दुग्धमुग्धनेत्रे ! मुग्धाऽसि । कृतान्तातिथौ कृते सत्येतस्मिन्नवश्यं मे भवती इति । तथा भवत्या अपि नायं मनुष्यकीटः । ततः कोऽयमनात्मनीनो विधिरुपकान्तरूत्वया ? ।

मल्लिका - 'जइ दाणि न भविस्तदि ता जम्मंतरे वि भविस्तदि एस मे पई।

कपिञ्जलः – भद्रे ! सरलहृदयाऽसि । भिन्नभिन्नवर्त्मनि सम्भविष्णवः सर्वेऽपि जन्तवस्तैस्तैः शुभरशुभैर्वा कर्मभिः । विभिन्नरूपदेशानां जन्मान्तरेषु जन्मिनां कस्य केनाभिसम्बन्धः ? । ततो विमुठ्च कदाग्रहम्, प्रतिग्रहाण विद्याधरकुमारम्, विलोकय विमानप्रग्रीवाधिरूढा प्ररूढप्रौढसौभाग्यसम्पदां सरिदर्णव-शिलोच्चय-द्वीपान्तराणां रामणीयकानि ।

(मल्लिका सरोपं तूष्णीमास्ते |)

चित्राङ्गदः - ( सावहेलं मकरन्दं प्रति )

42

विहाय वितथाग्रहं विरम गर्हिताद्ध्वनः

प्रयाहि पदमात्मनः प्रथय जिविकां कामपि ।

विबोधय कथञ्चन स्मितसरोजनेत्रामिमां

ञ्चटद्विकटकन्धरो भवसि किं कृतान्तातिथिः ? ॥२४॥ मकरन्दः – ( सरोमाञ्चम् )

स एष मम सत्पथः पदमियं च मे मल्लिका

किमन्यदियमेव मे निखिलसम्पदां जीविका । विबुद्धमनया पुनः सह मया प्रयाणं दिवि

त्वरस्व निग्टहाण मां परिणय स्वकान्तामिमाम् ॥२५॥ चित्राङ्गदः - ( सरोषम् ) अरे मनुष्यकीट ! वाचाट ! यदेवं मां वक्रोक्तिभिः प्रसभग्रुपहससि, तदुपस्थितस्ते मन्युकालः ।

मकरन्दः - ( सावष्टम्भम् ) किमिदमयुक्तम् ?

१ आर्यपुत्र ! मारयतु एष त्वाम्, यदि त्वया मारितेन अहं एतस्य भवामि ।

२ यदि इदानीं न भविष्यति तदा जन्मान्तरेऽपि भविष्यति एष मे पति: ।

आपदां स्कन्धमायोज्य स्तब्धाः सर्वत्र मानिनः । राजदण्डं हि पइयन्तो धनं सुष्णन्ति दस्यवः ॥२६॥ चित्राङ्गदः – कोऽत्र भोः ! ? । उपनय कृषाणम् ।

(प्रविश्य पुरुषः कृपाणमुपनयति ।)

मल्लिका – मागहिए ! उत्थावेहि मं । अज्जउत्तरस मयरंदस्स पढमं अप्पाणं वावाएमि । ( पुनः स्वयमुत्थाय परिकरवन्धमादाय ) अज्जउत्तरस परलोग-मग्गलग्गस्स एसा अहं पुरोवत्तिणी ।

मागधिका – कहेमि ए३ं उवालिंग (?) गंधमूसियाए । ( इति निष्कान्ता । ) चित्राङ्गदः – ( कृपाणमुन्धिष्य )

अयमयमुपैषि जिवितान्तं तरुणकृपाणविॡूनकण्ठपीठः । स्मर किमपि करालकालवक्त्रभ्रुकुटिकुटीऌटितासुराद्यु दैवम् ॥२७। मकरन्दः - ( सरोमाञ्चं सविन्यं प्रणम्य )

मैत्री-प्रमोद्-कारुण्य-माध्यस्थ्यमहितोद्यम् ।

स्मरामि क्लेशनाशाय वीतरागपद्वयम् ॥२८॥

मल्लिका - ( चित्राङ्गदं प्रति ) महाभाय ! ममं वावाएसु अणत्थकारिणिं, पच्छा एदं । ( इति कन्धरां प्रगुणयति )

( प्रविश्य )

माकन्दः – कुमार ! भगवती गन्धमुषिका त्वामादिशति ।

चित्राङ्गदः - ( कृपाणं विमुच्य अञ्जलिमाधाय ) किमादिशति भगवती ?।

माकन्दः - स्मरसि कामप्यात्मनः प्रतिज्ञाम् ?।

चित्राङ्गदः ( क्षणं विग्रदय ) न कामपि स्मरामि ।

माकन्दः – 'व्यापाद्यः सर्वोंऽपि वीतरागप्रतिमाम्रुपदर्श्य व्यापादनीयः' इति स्मरसि पतिज्ञामात्मनः ? ।

चिन्नाङ्गदः - अहो ! मन्मथान्धस्य मे प्रमादः, यदहं ह्यस्तनदिनप्रतिज्ञामपि न स्मरामि । ( पुनः सविनयम् ) माकन्द ! ब्रूहि गन्धमूषिकां भगवतीम्-त्रातोऽहं

- २ कथयामि एतत् .....गन्धमूषिकाये ।
- **३ महाभाग ! मां** व्यापादय अनर्थकारिणीम्, पश्चादेतम् ।

१ मागधिके ! उत्थापथ माम् । आर्यपुत्रस्य मकरम्दस्य प्रथमं आत्मानं व्यापादयामि । आर्य-पुत्रस्य परलोकमार्गलप्तस्य एषा अहं पुरोवर्तिनी ।

भवत्या अष्टप्रतिज्ञो नरककुहरात् । ततः स्वयमेवाऽऽगत्य दर्शय वीतरागप्रतिमा-मेतस्मै वध्याय ।

#### ( प्रविश्य )

गन्धमूषिका - कुमार ! किमिदमपर्यालोचितकारित्वम् ? केयमदीर्धद-र्शिता ! । ( पुनरपवार्य ) किमेतेन वराकेण व्यापादितेन ? । अहमेवेनं व्यापाद मल्लिकामनुरागिणीं विधाय त्वदेकशरणमाधास्ये ।

चित्राङ्गदः - महाप्रसादः । ( इत्यभिधाय सपरिकरो निष्कान्तः । )

गन्धमूषिका – माकन्द ! आयतबन्धनं मकरन्दं मल्लिकां च ग्रहीत्वा त्वरिततरमागच्छ । ( इति निष्कान्ताः सर्वे । )

# ॥ पश्चमोऽङ्कः ॥ ५ ॥

# ॥ षष्ठोऽङ्कः ॥

(ततः प्रविशति माकन्दः।)

माकन्दः - ( सविषादम् ) हा महासच्च 1 हा प्रतिपन्नवत्सल ! हा कृतज्ञ-चूडामणे मकरन्द ! क्वासि ? देहि मे प्रतिवचनम् । ( पुनर्विष्टश्य ) न खलु दुरा-त्मनां स्त्रीणां कृत्यमकृत्यं वा किमप्यस्ति । अपरथा निरागसो मकरन्दस्य विप्रि-यमाचरन्त्या भगवत्याः को विचारः ! का वा महीयसी प्रयोजनसिद्धिः ? । यदि चन्द्रलेखा केनापि दुराग्रहेणाऽऽन्मनः प्रतिपन्धितामुद्वहति मकरन्दे ततः किमायातं गन्धमुषिकायाः ?

### सतां दुनोति चेतांसि मार्ग स्वार्थेऽपि लङ्घयन् । लङ्घयत्यपरस्यार्थे यः पुनस्तस्य किं ब्रुवे १ ॥१॥

अथवा किमनया मञ्जकुत्यमीमांसया ?। निवेदयामि वैश्रवणमसाधितां मयोजनसिद्धिं भगवत्ये । ( परिकामति । पुरोऽवल्रोक्य ) कथमितोऽभ्युपैति ताम-रसः ?।

(ततः प्रविशति तामरसः)

तामरसः -

एताः कुरङ्गकदद्राः प्रमदस्य बीज-माद्यं यथा यदि तथा स्थिरचेतसः स्युः । तस्मै पुराणपरिकल्पितगौरवाय

को नाम निर्वृतिसुखाय तदा यतेत ? ॥२॥

(पुनः सविषादम् ) अहो ! पारिष्ठवता स्त्रीणाम्, अहो ! क्षणिकता प्रेम्णाम्, अहो ! भङ्गुरता पतिज्ञानाम् । यदिदानीं तानि तादृशानि मकरन्दनिमित्तं पाना-ऽशनत्याजनानि, तानि तादृशानि चित्राङ्गदं प्रतिकूलाचरणानि, तानि च चन्द्र-लेखां प्रति मर्मो द्वद्वनागर्भाणि विप्रियभाषितानि, सर्वथा विस्मृत्य मल्लिका पुन-र्जातजन्मेव चिरप्ररूढग्रीढप्रेमेव चित्राङ्गद्दमनुनयति । पोत्साहितवती च मकरन्दं व्यापादयितुं चन्द्रलेखां गन्धमूषिकां च । अथवा-

> ददाति रागिणी प्राणानादत्ते द्वेषिणी पुनः । रागो वा यदि वा द्वेषः कोऽपि लोकोत्तरः स्त्रियः ॥३॥

'स पुनरिदानीं मकरन्दः का वर्तते ?' इति ज्ञायते ?।

माकन्दः – ( उपस्तय ) सखे तामरस ! इदानीं यथा मकरन्दो वर्त्तते तथा ब्रणु, कथयामि ।

तामरसः - सुखे ! समासतः प्रथमं तावदाचक्ष्व, प्राणानां कुशलं न वा?। माकन्दः - कथं न कुशलं प्रतिज्ञातवत्यां चित्राङ्गदविवाहं भगवत्यां गन्धमू-षिकायाम् ?।

त्तामरसः - एतावतैव भवतो वक्रोक्तिव्याहारेण परिज्ञातः समासतः पर-मार्थः । तथापि सविस्तरमावेदय ।

माकन्दः - अतीतरजनीनिशीथे गन्धमूषिकायाः समादेशेन मकरन्दमहं सिद्धायतनस्थाय भगिनीपतये बैश्रवणाय उपनीतवान् ।

तामरसः – किमियं गन्धमूषिकाया मनोरमा भागिनेयी ? । अत एव गन्धमूषिका वैश्रवणे प्रसादवती । प्रस्तुतमभिधीयताम् ।

माकन्दः - स च वैश्रवणस्तदानीमेव तं मकरन्दं तमोगुहायां क्रपाणेन (इल्य-द्वोक्ते तृष्णीमास्ते । )

तामरसः – महान् वैश्रवणः, महती च भगवती गन्धमूषिका, तन्निमित्त-मनार्यमिदमाचचार ।

माकन्दः – ( साक्षेपम् ) किमेवमचतुरोचितं वचः प्रपञ्चयसि ? ।

अकृत्यमाचरत्येव सर्वः प्राण-धनेच्छया ।

महानेषोऽमहानेषः सैष भेदोऽन्यवस्तुषु ॥४॥

तामरसः – तत् किमत्रार्थे धनलाभः कोऽपि ?।

माकन्दः – सखे ! किं ममानेन प्रश्वकौलीनप्रकाशनेन ? तत् कथय क प्रस्थितोऽसि ? ।

तामरसः – मल्लिकया चित्राङ्गदाकारणाय प्रेषितोऽस्मि ।

माकन्दः - व्रज तहि, अहमपि गन्धमूपिकायाः सविधमधितिष्ठामि ।

(इति निष्कान्तौ ।)

॥ विष्कम्भकः ॥

(ततः प्रविशति चित्राङ्गदो मल्लिका च, कपिञ्जल-देवलक-मागधिकाप्रभृतिकश्च परिवारः ) चित्राङ्गदः -- ( मल्ल्लामालोक्य सविनयम् ) अङ्गं जािरीषमृदु काञ्चनकुम्भद्योमां मुष्णात्ययं स्तनयुगस्तबकावलेपः । वाचः सुधामुपहसन्ति जलोद्भवां तां केनासि पुष्पधनुषोऽपि न मन्मथाय ! ॥५॥

् ( पुनः सोपाछम्भम् ) पिये ! विदग्धजनप्रकाण्डं तत्रभवती भवती । ततः कथं पामरजनोपलक्ष्येऽपि विशेषतो वाढं व्यामूढाऽसि ? । क्व चामी वयं विद्या-घराः ? क्व चायं किराटकीटः ? । अपियभाषित्वं प्रथमं दौर्भाग्यकारणम्, क्रुत-स्ततः प्रतिवान्धवं विप्रियाणि भाषितवती ? ।

मल्लिका - ( सलब्जम् ) 'देवलय ! [कहय] अज्जउत्तस्स कारणं ।

देवलकः – कुमार ! इयं भर्तृदारिका पञ्चकौलदीपोपवने दुरात्मना वणि-क्वीटेन केनापि मुन्त्र–तन्त्रविधिना व्यामोहिता ।

कपिञ्जलः – ततस्ततः ? ।

देवलकः - ततः भर्धति मातरमवजानाति, वरयितारमस्यति, सखाजनम-वगणयति, प्रसाधनमहस्तयति, परिजनमभिक्रुध्यति ।

चित्राङ्गदः - ततस्ततः ? ।

देवलकः – ब्रस्तने दिने च भगवत्या गन्धमूषिकया केनापि कर्मणा व्या-मोइप्रत्यूहमपनीय स्वास्थ्यमानीता सती मातरि वरयितरि सखीजते प्रसाधने परिजने च निर्व्यांज स्निह्यति ।

चित्राङ्गदः - ( सहपैम् ) कपिञ्जल ! केन कर्मणा भगवत्या वयमानृण्यं गमिष्यामः ?।

मल्लिका -- 'अज्जउत्त ! धन्ना खु दाणि अहयं भयवईए पसाएण । सहजग्गिराण सहसोविराण सहहरिस-सोयवंताण । नयणाण व धन्नाणं आजम्ममकीत्तिमं पिम्मं ॥६॥ चित्राङ्गदः - प्रिये पियंवदे !

१ देवलक ! [कथत] आर्यपुत्रस्य कारणम् ।

२ आर्थवुत्र ! धन्या खलु इदानीं अहं भगवत्याः प्रसादेन । सहजायृत्रृणां सहस्वपितृणां सहहर्ष-शोकवताम् । चयनानामिव धन्यानां आजन्म अक्तत्रिमं प्रेम ॥३॥

Ç

सम्पर्कपर्वणि सधां वपुषि क्षरन्ती सत्यं सधांग्रकिरणैः परिकल्पिताऽसि । मर्माणि मर्मरकणैर्चिरहे भिनत्सि तेनासि विह्विघटितेत्यपि मे वितर्कः ॥७॥ मागधिका - कुमार ! 'निक्कारणपिम्मगहिल्लियाओ महिलाओ जाण गेहम्मि । ताण मणुआण मणुअत्तणे वि देवत्तरिद्वीओ ॥८॥ कपिञ्जलः - मागधिके ! अत्यल्यमभिदभासि । मल्लिकायां देवस्वमिति लघ्वी मात्रा । चित्राङ्गदः - ( सस्पृहम् ) मदे तस्यै बद्धः करतलयुगेनाञ्जलिरयं यया क्लुसाऽसि त्वं मनसिजवध्रुटीप्रतिकृतिः । स वेधा दुर्मेधाः खलु पुनरमार्ग कविगिरां विधाय त्वां चके न किल निजकान्तां सुदति ! यः ॥९॥ ( मल्लिका सलज्जमधोमुखी भवति । ) चित्राङ्गदः - अपि च चन्द्रमुखि ! अभाग्यदोषः स रसातलस्य न रोषकन्या भवती यदासीत । त(? त्व)द्वक्त्रचन्द्रेऽसति तन्न सान्द्रं तमोऽन्यथा कुत्र पदं लभेत ? ॥१०॥ मल्लिका - ( साखिकभावानभिनोय ) ैअज्जउत्त 1 वणियतणया अहयं अणरिहा ईदिसाणं विन्नाणाणं । चित्राङ्गदः - ( साक्षेपम् ) मृगाक्षि ! नाद्यापि दुर्भाषितेभ्यो विरमसि ? याता कामगवी दिवं व्यपहृता कादम्बरी दानवें-र्मीता साऽपि खरैः खधा श्रितवती लक्ष्मीर्मुरारेहरः । इत्थं स्वैरविहारशालिनि सुतावर्गे सुताकौतकी भूयस्त्वामजनिष्ट विष्ठपदद्यां पीयूषमम्भोनिधिः ॥११॥ १ निष्कारणप्रेमग्रथिला महिला येषां गृहे । तेषां मनुजानां मनुजत्वेऽपि देवत्वई्धयः ॥८॥ २ आर्यपुत्र ! वणिक्तमया अहं अनहीं ईटशानां विज्ञानानाम् ।

46

( मल्लिकाऽन्यतोऽवलोकयति । ) चित्राङ्गदः - मृगाक्षि ! कथं दिक्षु चक्षुषी निक्षिपसि ? मद्वत्रमालोकय । मल्लिका – 'अञ्जउत्त ! अत्तणो दुच्चरिदाई समरंती न सक्केमि तुमं पिक्सिट । चिन्नाङ्गदः -- ( सरोमाञ्चम् ) अघि ! जगति वदन्त्यां प्रेमगर्भ भवत्या ध्रुवमवग्तलज्जाः कोकिला व्याहरन्ते । सति च तव मुखेन्दौ निष्कलड्डे सदैव प्रमदमयमगच्छन्नब्बुराशिर्जडात्मा ॥१२॥ मस्लिका - "अज्जउत्त ! खमेसु सव्वमवरदं, अवरं तुह चरणिक्कसरणा 1 चित्राङ्गदः - ( सहर्षगर्वम् ) शतपत्रलाक्षि ! अद्याभूवं खचरगणनापात्रमद्यास्मि दृष्टः सन्तुष्टाभ्यां स्तिमितमनसा वेधसा लोचनाभ्याम् । देवस्यापि द्रुहिण-मुरजित्पार्वतीशस्तुतांहेः कामस्याँच ध्रुवमकरवं स्तोकमीर्ष्याभिषेकम् ॥१३॥ ।पि च कलकण्ठीकण्ठि ! शास्त्रे त्वचि त्रिजगतो विजयैकशौण्डे विख्यातधाझि इतके मसृणावलोकः । मध्नाति किं न हरवैरमयं मनोभू-रल्पीयसोऽपि समये सफलः प्रयत्नः ॥१४॥ (नेपथ्ये) साह जंपिदं कुमार ! तुमए साहु । मल्लिका - ( विलोक्य ) कैंध एसा मनोरमा ? । ( प्रविश्य ) मनोरमा – "साहु जंपिदं कुमार ! तुमए साहु । ( मल्छिकां प्रति ) भट्टि-।।रिए ! भयवई 'तुमं आदिसदि । १ आर्यपुत्र ! आत्मनः दुश्वरितानि स्मरन्ता न शक्नोमि त्वां प्रेक्षितुम् । २ आर्यपुत्र ! क्षमस्व सर्वमपराद्धम्, अपरं तव चरणैकशरणा अहम् । 🕞 साधु जल्पितं कुमार ! त्वया साधु । ४ कथमेषा मनोरमा १ ।

५ साधु जल्पितं कुमार ! त्वया साधु । भर्तृदारिके ! भगवती त्वां आदिशति ।

मल्लिका - ( सविनयम् ) 'किमादिसदि भयवई !।

मनोरमा - "समयवसेणं सच्चो वि पयत्तो तुह मणोरहाणुरूवो संवुत्तो। ता अणुहवसु तुमं वरेण समं कोउअकम्माईं।

चित्राङ्गदः -- ( साक्षेपम् ) मनोरमे ! भगवतीमसादेनेति वक्तव्यम् , न ग्रुनः समयवर्शन ।

मल्लिका-"मणोरमे ! कहिं दाणि भयवई अंबा य चिट्ठदि ? । मनोरमा - "जत्थ तमं जाणासि ।

चित्राङ्गदः-( सोत्प्रासम्) अस्ति वणिग्डिम्भस्तेऽभ्यन्तरः ।

देवलकः – कुमार ! अपराधक्षमणायां किमुचितं मर्मोद्घाटनम् ? ।

चित्राङ्गदः - देवलक ! साधु शिक्षिता वयम् । लभ्यमस्मत्तो भवता किमपि पारितोषिकम् (पुनर्मल्लिकां प्रति सविषादम्)

राधां गोपभवामकामयत तां लक्ष्मीं च यादोऽभजत

कंसारिः पुरुषोत्तमः स भगवान् लोके तथापि श्रिये । श्रीविद्याधरवंशमौक्तिकमणिं त्वां वाञ्छतो ढेष्टि नः

प्रेयांस्ते स पुनर्वणिक कथमहो ! नानाविचारं जगत ? ॥१५॥ मल्लिका - अज्जउत्त ! जइ तुमं वणियनामगहणं करेसि ता अहं गमिस्सं। (इति गन्तुमिच्छति)

(नेषथ्ये)

तिष्ठ भर्तदारिके ! मा गाः ।

मस्लिका - कई एस तामरसो मं वारेदि ?। (प्रविश्य)

तामरसः - तिष्ठ, भर्तुदारिके ! मा गाः । मल्लिका - किं तिँ ?।

१ किमादिशति भगवती ? ।

र समय मन सर्वोऽि प्रयत्नः तव मनोरथानुरूपः संवृत्तः । दिनुभव त्वं रेण समं

कर्माणि । शाण न के मनोरमेल कुन्न इरांग भगवती अवना च तिष्ठति ? ।

🖏 पत्र त्व जानासि ।

्र आर्यपत्र ! यदि त्वं वणिप्रामग्रहणे करोषि तद् अहं गमिष्या

६ कथ एष तामरसः मां वारयति ?।

किमिति ? ।

तामरसः – भगवती गन्धमूषिका देवी चन्द्रलेखा च युवयोरित्यादिशति। उभौ – (सविनयम्) किम् ?।

तामरसः - अस्ति दक्षिणेन सिद्धायतनस्य तमोराजी नाम कन्दरी । चित्राङ्गदः - ततः किम ? ।

तामरसः – भगवद्वारिषेणपादपद्मोपसेवी कादम्बनामा यक्षाधिपतिः प्रतिमारूपेण तामधिवसति, ततस्तत्र युवाभ्यामागन्तव्यम् ।

चित्राङ्गदः - प्रत्यासीदति लग्नसमयः, किमावयोस्तत्रागमनमुचितम् ? । तामरसः - प्रथमं तत्र लग्नम्, अनन्तरमत्र ।

चिन्नाङ्गदः - (साक्षेपम् :) तत् किमावयोर्द्धिः परिणयनविधिः ?।

तामरसः – कुमार ! सन्देशहरोऽहं नास्य पर्यनुयोगस्य पात्रम्, किम्रुत गन्धमुषिका चन्द्रलेखा च ।

( चित्राङ्गदः मल्लिकामुखमबलोकयति | )

देवलकः – कुमार ! विद्याधराणामीदृशः कुलाचारः ।

चित्राङ्गदः - कीदशः ?

देवलकः – प्रथमं कन्यकायाः कादम्बकः पाणिं ग्रह्णति । ततः पाणि-पर्वणोऽनन्तरं वरः ।

चित्राङ्गदः - यदि कुलाचारस्तर्हि मुद्रितो विचारप्रचारः । कृतं कालविल-म्बनेन । एते वयमागच्छामः । ( इति सर्वे परिकामन्ति । )

तामरसः - कुमार ! तदिदं सिद्धायतनम् , सेयं दक्षिणतस्तमोराजी ।

चित्राङ्गदः - ( साशङ्कम् ) प्रिये मस्लिके ! कथमिदानीं प्रमोदावसरे वामं चक्षः स्फुरति ?।

तामरसः – अन्ध्कारप्राग्भारदुर्छक्ष्यविषमोन्नतप्रवेशप्रदेशा तमोराजी, तृतः स्थपुरुभिघातेनापि भाव्यम् ।

- चित्र इदः - यद्येतावानेव साम्प्रतमुदर्भः, तर्हि बद्धावधानैः प्रवेक्ष्यते ।

तामरसः - इत वाः ।

, (सर्वे मध्यप्रवेशं नाटयन्ति)

चित्राङ्गदः - कथं दीपुज्योतिषाऽपि न तादृशः प्रकट्ट यादृझेन विस्पष्टा इपव्यक्तिभवति ।

तामरसः - कुमार ! इयं भगवती गन्धमूषिका, इयं देवी चन्द्रलेखा,

इयं मङ्गलकल्जाध्यासिता विवाहवेदी, इयं च सम्मुखीना यक्षाधियतेः प्रतिमा, एतौ च मनोरमा-वैश्रमणौ ।

( ततः प्रविशन्ति यथानिर्दिष्टाः सर्वे ।)

गन्धमूषिका-वत्स चित्राङ्गद ! वत्से मल्लिके ! प्रणमतां भवन्तौ भगवन्तं यक्षाधिराजम् ।

( उभौ सबहुमानं प्रणमतः ।)

( मनोरमा स्मित्वा मल्लिकामुखमवल्लोकयति । )

मल्लिका – 'हियय ! समस्सस समस्सस । मणोरहा वि दे इत्तियं भूमिं न संपत्ता ।

वैश्रवणः – भगवति ! अहमिदानीं यक्षस्यानुचरः ।

मनोरमा- जेइ एवं ता भट्टिदारियाए अहयं।

चित्राङ्गदः -- (सहासम्) भगवति ! किमिदानीं मया विधेयम् ?।

गन्धमूषिका - कुमार ! त्वया कपिञ्जलेन च साक्षिणा भाव्यम्। (पुनर्विष्टस्य) तामरस ! वज त्वं देवलक-मागधिकाभ्यां सह सौधतलम् । विधेहि कुमारविवाहोचितां सामग्रीम् । (इति तामरसो देवलक-मागधिकाभ्यां सह निष्कान्तः ))

# (प्रविश्य)

बटुः - (गन्धमूषिकां प्रति ) भगवति ! लग्नसमय इदानीम् । समाप्यतां कौतुकविधिः, प्रतिरुध्यतां कोलाहलः, अवधीयतां झल्लरीझात्कारः ।

गन्धमूषिका – चन्द्रलेखे ! विधेहि वधू-वरस्य प्रोक्षणादिकां क्रियाम् । मनोरमे ! उपनय दधि-दर्वा-ऽक्षतादीनि । ( उमे कुरुतः । )

गन्धमूषिका – वैश्रवण ! परिधापय सद्द्यान्यंशुकानि यक्षाधिराजम्, बधान मदनकडक दक्षिणकलाच्याम् ।

(वैश्रवणः सर्वमाचरति । )

गन्धमूषिका – कुमार ! चन्द्रलेखे ! फलार्थदानपूर्वकं उपनयतां यक्षा-धिराजाय मल्लिकाम् ।

चित्राङ्गद् : - (प्रणम्य) भगवन् ! परिणय मल्लिकामेताम् ।

चन्द्रलेखा – भगवन् ! प्रदत्ता मया तुभ्यं वत्सा । तथा प्रसीद यथा यावज्जीवमविधवा भवति ।

१ हृदय ! समाश्वसिहि | मनोरथा अपि ते इयतीं भूमिं न सम्प्राप्ताः |

२ यदि एवं तद् भर्तृदारिकाया अहम् ।

έź

```
(नेषध्ये)
```

एष इदानीं लग्नसमयः ।

गन्धमूचिका - वैश्रवण ! प्रगुणय यक्षाधिराजस्य दक्षिणं करम् । (चन्द्र-टेखां प्रति) त्वं पुनर्मल्टिकायाः ।

( उभी तथा कुरुतः । )

(नेपथ्ये झल्लरीझात्कार: 1)

पुण्याहं पुण्याहम् (-इत्युचारयति ।)

(चित्राङ्गद-चन्द्रलेखे वधू-वरस्य पाणो योजयतः । मनोरमा मङ्गलानि गायति । ) ( प्रविश्य )

देवलकः – (गन्धमुषिकां प्रति) भगवति ! चित्राङ्गदलग्नसमय इदानीम् । ततः पाणिमोचनामाधाय स्वरिततरमागच्छत यूयम्–इति मौहूर्तिकाः शंसन्ति ।

गन्धमूषिका – ( ससम्त्रमं चित्राङ्गदं प्रति) उत्थिप्य यक्षराजं मल्लिकया सह प्रदक्षिणीकारयत भगवन्तमाशुशुक्षणिम् ।

चित्राङ्गदः - (तथा कृत्वा) भगवति ! यक्षराजस्य मनुष्यवरीरनिर्विशेषः वरीरस्पर्शः ।

गन्धमूचिका - कुमार ! स्वर्गभूमिमृत्तिकाभिर्देवनिर्मितेयं प्रतिमा । ततः सम्भाव्यते स्पर्शसौभाग्यम् ! (पुनश्चन्द्रलेखां प्रति) मयच्छ यक्षराजाय पाणिविमो-चनार्थ किमपि ।

चन्द्र लेखा - (प्रणम्य) परमेश्वर ! विमुठच वत्सायाः पाणिम् । दास्यामि तभ्यं सवर्णसहस्राभरणम् ।

्यक्षः -- (साक्षेपम्) किमिदमकुलीनोचितं व्याहरसि ? किम्रुचितं सधर्म-चारिण्या विमोचनम् ?।

सर्वे - (ससम्भ्रमं) कथमयं साक्षाद् यक्षराइ मनुष्यवाचा वदति !।

चन्द्र छेखा - (दीपं सन्निधाप्य) कथमेप मकरन्दः ? न कादम्बः ?। भगवति ! किमिदम् ?।

गन्धमुषिका – वैश्रवण ! किमिदम् ?।

वैश्ववणः - भगवति ! नाहमप्यवगच्छामि ।

चित्राङ्गदः - (विषादम्) कपिञ्जल ! किमिदमस्माकं वीडाकरं कर्म ?। कपिञ्जलः - कुमार ! इन्द्रजालमिव दृइयते ।

चन्द्र छेखा - (वैश्रवणं प्रति) जातं यद् भाव्यम्, किं मां भतारयसि ? । अभयं ते, कथय परमार्थम् ।

गन्धमूचिका – सार्थगाड ! मा मैंबीः । अकुताभयो । भूत्वा प्रथय यथा-वस्थितां कथाम् ।

वैश्रवणः – अहमनेन मकरन्देन पक्षिभावनरकादुद्धत्य वाढम्रुपकृतः । मत्मीत्या च मनोरमना भगवती प्रसादिता । भगवत्या च विवाहसूत्रणामुपदिश्य स्थापनाव्याजेन मकर्न्दोऽयं महाम्रपनीतः । मया च कादम्बप्रतिमामयनीय मकरन्दो निवेशितः । अतः परं यदभूत् तद भवतामपि प्रत्यक्षम् । तदत्र कर्मणि भगवती नापराध्यति, न च मनोरमा, वैश्ववण एव केवलम् ।

चित्राङ्गदः – महापुरुषक्रतज्ञचूडामणेभेवतोऽपि कोऽपराधः । गन्धमुषिका - साधु कुमार ! साधु । महतामयमेव वाचां विक्रमः । यथा भावि पुरा वस्तु तथा सर्वस्य बृत्तयः । इत्यवेत्य महात्मानो नापकारिषु रोषिणः ॥१६॥

(पुनश्चन्द्रलेखां प्रति)

वात्याभिवां प्रजाभिवां प्रभाभिवां खरत्विषः। भवेद्यथा तथा ग्रीष्मे सरसः ज्ञोषितां भ्रमः ॥१७॥ यौवने सर्वत्रापि दुहितरो मातुरनायचाः । ततश्चित्राङ्गदे मकरन्दे वा जामातरि करने विशेषः । गुणगोत्राधिक्यभाषणं पुनरनुचितम् ।

पुण्चे गुणश्च मोत्रं च न पुण्यं गुणगोत्रयोः। तद्विचारस्ततः पुंसि पुण्यशालिनि मत्सरः ॥१८॥ मल्लिकासंभोगभाग्यं मकरन्दस्य न चित्राङ्गद्ग्य । ततः कृतं विषादेन । चन्द्र छेखा - भगवतीस्त्रिते कर्मणि को विपादः ।

गन्धमणिका - (मकरन्दं प्रति) कि ते भूयः प्रियमुपकरोमि ।

मकरन्दः - अतःपरमपि प्रियमस्ति ? । तथापि भगवतीप्रसादानां पर्याप्तकामः ।

गन्धमणिका - (सहर्षम्)

88

जिन्धतिपदप्रसाधान्म(न्तु) रामचन्द्रांशुकुन्ददलविज्ञदा- । मामाध गशोलक्षीं परां स्वतन्त्रां चिरं भूयाः ॥१९॥

(उति निष्कान्ताः सर्वे)

## ॥ पष्ठोऽङ्कः ॥

।) समाप्तमिदं मल्लिकामकरन्दा विधानं नाम नाटकम् ॥

कृतिरियं धीहेमचन्द्राचार्यचरणसुश्रुपाभिरतरत्र प्रवन्धशतकर्तुः श्रीरामचन्द्रस्य ।

#### तरंगलोला

१०८१.१. १९ मि १०८४.२. तागाउ १०८५.१. पुच्छिउ १०८८.२. विवरीरविवट्टियाउ १०९१.२. एयसेइ ૧૦૬૨,૧. વળૂરિયં १०९४.२. गच्छामो १०९५ १. संचिलय 1039.1. 0 ११०१.२. पिंडया ११०२.१. पेणूर; २ वाहियाउ वि; काती १९०५.२. जीयव्वय १२०६.१. नट्टभयाच्च; तत्त १९०८.२. कडिएस्स ११०९.१. कुलमाणुसण्णगं १९९४.२. दवकुलंमि ११९६.२. मोहणधरिं च सीसाधर **१११७.१. सस्सतीए लोयाम ३**१९८.२. ° कणिसच्चि; चित्तमि १११९.२. सिधवकुल ११२०.२. तडवडर ११२१.१. तहणि ति; मलवित्रउण: २ अट्रसं ११२.१. भाउय ११२५.१. अम्बो सत्व (?) सित १९२६.२. दाहिण पेलूगा ११२७.२. में कहिंड उ ११२९ १. य अज्जपुत्तो ११२९.२. ववाहि ११३१ १. पुष्वजोइं ११३२.२. सरसं १९३५. १. पाणासगं पेसितु २. पुत्तो; पवित्ती ११३६.२. पच्चन्तांसयती ११३७.१. निडण इउतउ तहि निरि-किखण

**११३९.२. सदिहाविहा निसामती** ११४०.१. य एण २. मिहति ११४१.२. छुणणावत्थं ११४%.२. सयवणा ११४८.१. तं तदुत्थ; वंभत्थलण्णअइर गया २. निच्चिंचे य लम्नाविया ११४९.1. गोसालयन्तहि तिवि ११५०.१. नित (१भ)ण; मिंहत २. जमिया **११५१.१. मुह**ला ११५२.**९.** पज्जत्ता २. परिवारियं १९५५.१. पुंह(? द्ध्)कचूडामणी विएणि पुर्व्व ११५७.१. जेयणसमालाहणाहि ११५९.१. सहिण ११६०.१. उच्छायणं; २. पडिकीयंसासहि १९६१.२, वासिलण १९६३,९. कहावणग १)६६ १. महरहि २, आसन्तंताए १९७१.२. वाहीओ ११७२.१. रायमञ्झंमि ११७३.२. नीइम्मिया वाहि १९७४.१. ठवियणु, सारहीणं ११७६.१. उंचरियसोल ११७७.२. पाह्रय ११८०.१. ते सोयआलसिहं २. गामसानिवेसियं ११८१. रक्खसागव्वरंसहस्स ११८२.२. साहद्र ११८४.१. वणो: २. इह इच्छाए ११८७.१. गियसया; कुल्परस्सवाणंती

११८९ ३. नए्रीयमणुणकरंमि; अंतिवासस्स ११९०.२. मब्बजणो ११९१.२, सुरे ११९४.२. भूमीउए । पिउहर ११९५.२. विचरय २. कत्थडत ११९६.१. निग्गालिय २. पुण्का ° ११९७.१. वन्दणमोलाया ११९८.१. बन्नब ११९९.१. पडिकयकम्मा १२००.१. सहण <sup>•</sup> ; समणुगच्छे १२०२.२. ममंनेइ १२०३.९. दई ज १२०४.१. पवेसिनिकखमण १२०५.१. पुण्णाग; निम्मित्ता १२०७.१. सामंति १२०९.२. अवयासेविय: १म्सु ° ૧૨૧૩.૧. વિંતે १२१४.२. भज्जा म १२२०.२. सुण्णमण्योरह; समुत्तिण्णि १२२१ १. संजंभिया १२२५.२. अहिपसणाह १२२७.२. एसंबग्गो पसु तत्थम्हं १२२८.१. धाइए ২ তথাওতলা ११२९.१. निङ्कारेणु ° १२३५.१. दोमि १२३९.९ सारं १२४०.१. अ!एसेऊणं २, सुंतुष्भ; दाणे १२४३.२. सुयंसुवणय २. ° पुरुचयाणंदा **૧૨**४४.२. दिण्णम्ह १२४९.२. तंचयनायस्विलइट्रसय १२५०.२. बट्टमाणणी; ने ૧૨५૧.૧. जएड्

२७० ं

१२५२.५. अवट्टिय १२५६.१, पञ्चागय १२५९.१. अणुविसन्तीए व हिययाए २. पराएतती १२६१.२. व्य बंहे १२६२.१. टजिनहिज्जे १२६७.२. जो ण होहियस्संय १२६८.9. पुब्वं भ ते २. विच्छायेण १२७१.९. पमढं च; सा मया २. तुझं धिउचगं च १२७४.२. तुङ् १२७७.१. निब्बत्तिएव मेव्व २. सवसो व्व ૧૨ ૭૬, ૫, કફ २. आणिज्ज भवाभिया १२८३.१. नियउ गहवईधरसिणमो १२८४,९, कट्टेण ૧૨૮૬.૧. સસિદ્ધ २. वरराय १२९१.२. कलिनिरंतर, • १२९२.२. नाडया १२९३ २. एगंतरइ सत्ता १२९५.२. संवाओ १३०१.९. कोसग्धा ૧**३**৹२.२. પ≂ ચંअ इ° १३०५.१. सिलोच्दठे २. हेरामुहो पक्ति १३०७.२. जंनं बुत्तन्ति १३०८.२. अपरिमियरचरयणां निहि च ૧૨,૧૨,૨, कीतિ ° ९३१४.१. यामोक्खण ° १३१७ २. शो सवणरसायणमणोहर भा समणो १३२१,१ दव्वदव्वे १३२४.२. गुणो य व्वो १३२५.२ जो चट्टइ

१३२७.१. नेयण २. इहा १३२९,१. सोयइ तीहेई १३३०.१. रसमामी य २. बुद्धियेरहि १३३१.२. पडगे पत्नुत्तो १३३२.१. रतो बइ १३३३.१. वज्झन्ती बहुपरेण १३३६.२. आगम्मा १३३८.१. मंगुलो; पमाओ १३४२.२, न मोयेव्वो १३४६.२. णवकम्म १३५८.२. उबमट्टो १३६०.१. बच्चइ भ इतो २. मक्खो **า**३६१.१. ส์ह १३६३.२. वंभवदलोग थूमिय ति वियत्ती य नामाइ १३६५.२. तेण ता ळिल्लइ १३६८.२. अणुसूसट्टिति १३६९.२. जेसाहण्णे १३७७.२. सुमिणे १३७२.१. जणवयसामंतो २. कुलो १३७१.१. गरोहअग्गस्स १३७४.२. वाहकडि १३,७५.१. सरसमंटयसरुद्धि (ठि ?)र २. व वईड १३७६.१. पायरियं ° १३८७.१. जाय याम १३८८.१. सुंठय पुट्टो १३९४.२. अराणसु १३९७.२. तुत्तो १३९८.२. च १४०६.२*. व*इयरे १४११.२. सणउण

৭४१५.৭. आणी

189६,३. ° वयाएसस्स १४१७.२. चापण स ° १४१८.१. णईण १४१९.1. गुणसस्सविद्वउ १४२३.२. तस्थ परिगण ° १४२४.२. छेहाही उवण्णसिक्खिया १४२८.१. अक्खेयवसंवेच्छे ° १४३० 1. दोसेसित्ति; कुद्रहुविजणि १४३१.१. सथमण १४३३.१. परिखंचाराहि १४३६.२. वोग १४३७२. विणासयंगो १४४३.२, च अमुंच<sup>०</sup> १४५१.२. विदत्तं तराणसिहुव १४५२.२. महापत्ता १४५४,९. वणगुण <sup>०</sup> २. सा रक्खेते सा पल्छेण १४५५.२. रोइय १४५८.२. एयंवेचं जञ्मूळ १४६०.२. पुलिणतल्ल्वतीएतीआसिणि १४६१.२. कोयटुवयंसणएण कडल भंडणमो **૧૪६५,૧. वि**ण्णउ १४६६.१. दूरि य १४७१ २. गुणोम्मिम १४७४.१. निर्किति ૧૪૭५.૨ વંધળં १४७६.१. खण्हे 1800.1. Vaas <u> १४८३.१. पु</u>ण १४८७.२. छडवयपुण्कोवयाफलो ° १४९३.२. मणाण' ૧૪૬૬.૨: સુવા १५०४.१. पंचेदियतयं; सुहनिससणं २. अज्झड्व्य १५०६.२. सस्सुसंतु

१५०७.२. तुष्भसिरीए तरिड

१५०८.२. दुकख ख सेसणंस्स, तु(?)गुणां १५०९.१. नेण ૨. વંદું १५१०.१. सेतम्चेसि १५११.२. संयण \* १५१२.२. विजिज(?)यंमि १५१९.२. गणणवमा ° १५२१.२. व्वम्गं (१) तं ૧५૨૬.૨. વરમવે १५३२.१. मतिमज्जह ર. जीवत १५३३.२. नक ૧૫૩૫.૧. जीविअ १५३५,९. मब्बा १५४१.५. भणह 1483.9. 65 १५४४.१. ववण्णासयं ने १५४८.२. मंडल १५४९,२. तवचरणकरेण विग्ध १५५०.१. कलुणमुवसग्ग; तिउ अगणंतो १५५३.२. सोगति नेइ १५५६.२. तेण पत्ता १५५९.१. वइय २. आमोकएच्छमवरि ૧૫૬૦.૧. એક વાર વહ, બોજી વાર નદુ २. सन्नेण १५६२.१. पॅरत्था ૧५૬३,૧. ગતં

१५६४.२. गहेव्वीया १५६८.१. व्युट्टविय १५६९.१. केण मि ૧५७५.૨ તંતુતેળ १५७६.१. सोदिय . ૧૫૭૮.૧, દ્વચલી १५८०.१. थिउरो, पुत्तो १५८१.१. समारूढो गओ १५८२.१. निक्कंतारो य १५९३.२. ऊरेंतु, जगो १५९९.२. न नयरि; ° मईसु १६००.२. घत्थ १६०७ १. स्वग्म। १६०९.१. वा(र ?)णिजणो १६११.१. सिस्सी १६१३.९ तो जीए विणयवारो आवारो १६१४.९. पवित्तिणी १६१६.१. सुसमीए आसद्वी 🐋 १६१९.१. सरिसवम् १६२०.२. सत्तई १६२४.२. विहरिस् १६२६.२. पचारणए े १६२७. भए महं १६३२२. काहसु १६२५.१. जायमहा १६३९.१. पविण्णियं; २. जिणिहेसु १६४०.१. हाईय; सट्रनामो

÷

# ભદ્રેશ્વરની तरंगवई-कहा અने संखित्त-तरंगवई-कहा वय्येनी समान आधाओनी तालिका

| भ.त.        | संग्त          | भःत           | सं.त.         | भ.त.        | सं.त.               |
|-------------|----------------|---------------|---------------|-------------|---------------------|
| ર           | ૨૦, ૩૧સ        | 39            | 93K           | <b>6</b> 0  | <b>૧</b> ૬૧         |
| ۹.          | રેર, રરૂख      | <b>३</b> २    | ঀঽড়          | <b>\$</b> 6 | 155                 |
| ¥           | રક્ષ-૨૫ -      | ¥3            | १४२           | ६९          | २८४                 |
| لع          | २८क; ३०क       | ३४            | ૧ કર્         | 90          | २०५क, २१२ख          |
| ę.          | ३६, ३४क        | ३५            | ጓዩዩ           | ও৭          | ર૧ર                 |
| છ           | فعنع           | ३६            | 184           | હર          | २२५क, २२६क          |
| د           | 46             | 30            | 985           | Ę           | રર૮                 |
| \$          | '્રાહ્લર્સ, ૬૦ | ३८            | ૧૪૭, ૧૪૮ख     | ឞ៵          | २२९                 |
| 90          | ६२व, ६४        | ३९            | 449           | હષ્ડ        | ૧૨૦૧૬, ૨૨૨૨૧૬       |
| ٩٩          | ĘVY            | 80            | ૧૫૨ -         | ওহ          | રપેવ                |
| ૧૨ ં        | <b>\$</b> (9   | ያነ            | 94.3          | ورى         | ૨૫૩                 |
| ٩३          | <b>ξ</b> ζ     | કર            | 940, 943      | ৩૮          | २६४                 |
| 9¥          | ές.            | 88            | १६२           | હક          | २६७                 |
| १५क         | ৩০ক            | 84            | ૧૬૨           | ٢٥          | २६८                 |
| 9.6         | 98             | ¥ Ę           | 9 ६ ४         | 62          | २६५                 |
| የ 9         | ৬ 🗤 🖬 🖌 ৬ ৫ জ  | % ও           | ግፍሢ           | ८२          | २७०, २७१क           |
| ٩٢          | 60             | 82            | 466           | ٤٩.         | રહર                 |
| <u> </u>    | `              | 85            | ግ ६ ଓ         | . 28        | २७४                 |
| ২ ০ক        | <b>९</b> ५क    | ५०            | 162           | ८५क         | ૨૭૬                 |
| ર૧          | '9 ° र         | 43            | 9 <b>6 5</b>  | 25          | २८६                 |
| રર          | ৭০২ক, ৭৭६ক     | 42-48         | <b>↓</b> -    | 05          | २८७                 |
|             | ११८क, ३१९ख     | <i>দ</i> ত    | 9'90          | 42          | २९२                 |
| ેરવ         | ૧૨૨ૡ, ૧૨૨      | 46            | £.2J          | ८९          | ૨ <b>९</b> ३ख, ૨९५ख |
| ર્ષ         | १२४            | 49            | ૧૭૨           | 50          | ३००क, ३०१क          |
| રષ          | १२७            | € <b>-</b> €° | 1             | 51          | <b></b>             |
| 36          | 12C            | ६२            | १७३           | 85          | হণধ                 |
| ২৩          | 9 <b>3</b> 0   | ĘĘ            | 9 <b>9 8</b>  | 53          | ३१६                 |
| ૨૮          | વર્ ગ          | <b>5</b> 8    | <b>٩</b> نونې | 58          | <b>RRS</b>          |
| २ <b>९क</b> | ९ ३ ३ क        | έd            | ٩७८           | 54          | રૂર્દ               |
| .इ.०        | १३४            | é é           |               | ९६          | 334                 |
|             |                |               |               |             | • •                 |

.

208

| भ.त.        | सं.त.              | મ.ત.          | संग्त              | મ. <b>ત</b> . | सं.त.            |
|-------------|--------------------|---------------|--------------------|---------------|------------------|
| ९७          | 116                | 131           | ४१२                | 9 4 4         | 438              |
| 87          | <b>३</b> ३९        | ঀ३२           | ૪૧૨                | 966           | 480              |
| <b>٩</b> ٩  | 380                | ૧૨૪           |                    | ঀৼড়          | <i>p</i>         |
| 9 00        | ર્ષ૧               | ૧ર્૬          | 815                | ٩٩٢           | 447              |
| ૧૫૧         | રૂ કર              | ૧૨૬           | ४२०                | ٩٤٩           | 443              |
| १०२         | 380                | ঀঽড়          | ४२१                | ণ৩৭           | ৸৩६ ল, '৸৩৩য়    |
| ૧ ૦૨        | ३४८                | ঀঽ৻ক          | ४२२क, ४२३क         | ૧૭૨           | 4.92             |
| 908         | ३५०                | १३८ख          | <b>४२८क</b>        | ୲୰ଽ           | ५७९              |
| ٩٥٩         | ર્ષ્ટ્             | १३९क          | ४२९                | 1198          | ५८०, ५८२क        |
| 906         | ર્ષ્ષ              | १३९ख          | <b>୫</b> ३८ ଔ      | 104           | 428'             |
| 909         | <b></b>            | 980           | 835                | 9 9 Ę         | ५८५क, ५८६ख       |
| ٩٥८         | ३६०                | <u>१</u> ४१ ख | 8'*, <b>०</b> क    | 1 <b>99</b>   | ৸৻৻৻য়৾৾৾৸৻৻৽৻য় |
| <b>१</b> 0९ | ર્દ્વ              | १४२           | ४५१, ४५२ख          | १७८           | 437              |
| 130         | ३६३क, ३६४ख         | १४३क          | ४५३क               | ነወጜ           | ં પ્લર           |
| 999         | 34.1               | 188           | 8'50               | 960           | 493              |
| ૧૧૨         | j ę u              | 984           | ४६६क, ४६७क         | 521           | 492              |
| 993         | ३६८                | 986           | ४६८, ४८३क          | १८२           | ६००क, ६०२ख       |
| ૧૧૪         | 365                | 180           | _                  | 163           | 403              |
| 994         | ३७०                | <b>૧</b> ४८ख  | ४९०ख               | ٩८४           | ६०४, ६०५क        |
| 996         | າຍາ                | 989           | * 5 7              | ካረሢ           | ' ૬૦५ख, ૬૦૬      |
| ৭ๅ७क़       | ३७२क               | 940           | ४९८क, ४९९ख, ५००    | 125           | ६०८, ६०९क        |
| १९८क        | ३८१क               | 94,9          | 404-403            | የረዓ           | <b>६</b> १४      |
| ११८ख        | ३९१क               | 942           | 409 (?)            | ٩ ٢٢          | <b>६१६</b>       |
| ٩٦٩         | ३९२                | ૧ પર્         | ५१०, ५११क          | 925           | ं ६११, ६२२ख      |
| १२०         | ३९३                | <u> ነ</u> ላ ዩ | ५११ख, ५१२क         | 9 S 0         | ६२३              |
| ૧૨૧         | 398                | <b>૧</b> ૫૫   | 429                | 981           | ६२८              |
| १२२         | ३९८, ३९९क          | ۶ <b>۱</b> ۹  | <b>પરર</b>         | १९२           | ६३२ख, ६३३ख,      |
| १२३         | 809                | ٩٩७           | ५२३क, ५२५क         |               | ६३४ख             |
| ঀ२४         | ४०२                | 542           | ५२ <b>६, ५२</b> ७क | १९३्ख         | ६३७क             |
| १२५         | ४०३, ४०४ख          | 9 48          | ५२७ख, ५२८→         | <b>१९४</b> क  | ६३९              |
| १२६         | ४०४क, ४०५ख         |               | ५२९क               | <u> </u>      | ६४२, ६४३क        |
|             | ४०६, ४०७क          | ٩ ६ ०         | -ዓፋዓ —             | 986           | ६४३, स, ६४४      |
| 9.26        | ४० <b>७</b> ख, ४०८ | ঀ ६ २ ख       | । ५३३ख             | १९७           | £ 8 4            |
| १२९         | 805                | 143           | પરકલ, પરદલ         | 986           | € 8″ <b>€</b>    |
| 130         | ४१०क, ४११          | 9 6 8         | <b>५३७क, ५</b> ३८  | 755           | 580              |
| •           |                    |               |                    |               |                  |

तरंग होला

| ૨૭५ |  |
|-----|--|
|-----|--|

| भ.त.           | ્સં.સ.                      | भ.त.  | .सं. त.         | મ.ત.        | सं त                                          |
|----------------|-----------------------------|-------|-----------------|-------------|-----------------------------------------------|
| २००ख           | •                           | २३५   | 6 6 9           | २७४         | ٩٥५४                                          |
| રંગ્ય          | ६५ ३क, ६५ ४क,               | २३६   |                 | २७५         | १०५५के                                        |
|                | <b>E</b> 44                 | રર્છ  |                 | २७६क        | १०५९क                                         |
| २०२क           | لامراج                      |       | ૮૬૫             | ર હહ        | 9060                                          |
| ২ ০২ক          | <u> ও ৪ % ख</u>             | રરૂ   | 660             | રહ૮         | 9042                                          |
| २०४ख-          | -204 928-1990               | २४०ख  | دهع             | ې ی ډ       | 9058-9068                                     |
| २० <u>६</u> क  | 49 K K                      | ২४१   | ८९६क, ९००क      | २८०         | १०७२                                          |
| 2009           |                             | २४२   | ९०५, ९०६ख       | २८१         | <b>१</b> ०७३क, १ <i>०७७</i>                   |
| २०८            | <b>د ۵</b> /۹               | २४४   | 8.2.4           | २८२         | <b>ት « ଓ ረ</b>                                |
| 205            | <b>८१२</b>                  | २४५   | ९३६             | २८३         | 9900                                          |
| २१०            | ٢٩٦ .                       | २४६   | 936             | २८४         | 9902                                          |
| <b>૨</b> ૧૧    | 298                         | २५०ख  | ٩८4             | २८५         | 1908, 1913                                    |
| २१२            | <u>&lt;</u> 34              | २५१   | 84 <b>5</b>     | २८६         | 1998                                          |
| २१३            | <b>ረ</b> າບ໌                | રપર   |                 | २८७         | १११७ख, १११८ख                                  |
| <b>২</b> ૧४    | 292                         | २५३   | 5,5 0           | 275         | ૧૧૧૬, ૧૧૨૦                                    |
| <b>૨</b> ૧૫    | 49 S                        | २५४   | <u> ९९३–९९२</u> | २८९         | 9929                                          |
| ২१६ ়          | 2R¥                         | २५५   | <b>332</b>      | २९०         | 992 <b>2</b>                                  |
| ૨૧૭            | ८२५                         | علاقة | ९९४, ९९६ख       | २९१         | * 923                                         |
| ्र१८           | 630                         | २५७   | ९९९             | २९२क        | 11289                                         |
| 295            | 6 <del>4</del> <del>6</del> | २५८   | 9009            | २•३         | ११२५                                          |
| २२०            | ૮૨ંહ                        | 5 18  | ૧૦૦૩, ૧૦૦૪હા    | २९४         | 1120                                          |
| · <b>ર</b> ર ૧ | 636                         | २६०   | 900€            | રંડપ        | 1125                                          |
| २२२            | <b>235</b>                  | २६२   | 3006            | ૨૬૬         | 893 o                                         |
| રરર            | 689<br>                     | २६३   | 9005            | २९७         | 9939                                          |
| રરેક           | ८४२                         | २६४   | 9090            | २९८         | १९३२→११३३                                     |
| २२५            | 684-68Ę                     | २६५   | १०१२क, १०१९     | ૨૧૬         | 9938                                          |
| २२६            | \$ <b>8</b> (9              | ٦६६   | 9020            | ३००         | 9924                                          |
| २२७            | 686                         | २६७   | ૧૦૨૫, ૧૦૨૦૦     | ३०१         | 1936                                          |
| २२४            | 28 <u>8</u>                 |       | <b>১০</b> ३१ख   | ३०२.<br>३०२ | ିବ <b>ବ                                  </b> |
| રરડ :          | 440.                        | २६८ख  | १०३९ख           | ₹o}         | ।<br>११३९क, १२४०क                             |
| 530            | ८५२                         | २६९   | १०४०क, १०४१     | ३०४         | १२४१ऌ                                         |
| २३१            | ८५४क, ८५७क                  | २७०   | 1 9 8 R         | ३०५         | 9982                                          |
| રગ્ર           | 242                         | ૨૭૧   | 50¥Ę            | ३०६         | 9885-9984                                     |
| २३३            | 649                         | રહર   | 9080            | ३०७         | 9986, 9980,                                   |
| રરૂષ           | ८६०                         | ૨૭૨   | 9 0 M3          |             | 9 9 4 0 B                                     |

•

तरंगलोल

| भ त.               | सं.त.                        | भ.त.                 | सं.त.                        | भ.त.         | सं.त.                                           |
|--------------------|------------------------------|----------------------|------------------------------|--------------|-------------------------------------------------|
| ३०८                | १९५१, १९५२क                  | ३४७                  | 4504                         | ३९२          | 1860                                            |
| २०९                | ૧૧५૨૨ ગ૧५૨૨ લ,               | ३४८क                 |                              | 523          | ૧૫,૦૧ૡ,૧૫,૦૦,                                   |
| <b>4</b> * 3       | ୩ <u>୩</u> ୯୪୫               | રૂકર                 |                              |              | १५१२ख                                           |
| ষ্ণত               | ૧૧૫૪૱, ૧૧૫૫ૡ                 | <b>३</b> ५०          |                              | 348          | 94.02                                           |
| ຊ <b>ົ</b> າ ຈ     | 9 94 8                       | ३५१                  | ૧३७९, ૧३८०ख                  | ર્ષ્પ        | १५०५, १५०६ख                                     |
| द्व २ २<br>द्व २ २ | <b>૧</b> ૧૫૮ <b>સ, ૧</b> ૧५૬ | <b>ર્</b> યર<br>અગ   |                              | ર્ષદ         | १५०८, १५१०क                                     |
|                    | ૧૧૬૧સ, ૧૧૬૨                  | ३५३<br>३५४           | 93()<br>                     | <b>২</b> ৭৩ক |                                                 |
| ३१३<br>३१४         | 1943                         | ર્ <i>ડ-</i><br>રૂખબ | 1365                         | 336          | -                                               |
| २ <b>२</b> १५      |                              | ર્પદ                 | 1320                         | २२ <u>०</u>  | 1445<br>11/11/11/11/11/11/11/11/11/11/11/11/11/ |
| २१२<br>३१६         | १९७६स, १९७८क                 | રૂપછ                 |                              | 800          | ૧૫૨૫૬, ૧૫૨૭%                                    |
|                    | <b>११७९</b> ख                |                      | ५९ १३९७१३९८                  |              |                                                 |
| રૂ૧૭               |                              | 360                  | १३९९                         | ዩርዓ          | १५२७ख, १५२९ख,<br>१५३०                           |
| ३१८                | 9160                         | ३६१                  | 9800                         | ४०२          | ા ્ર્<br>૧ <b>ૡરૂ ૬</b> 46, ૧ૡ૪૦,               |
| . 346              | ११८२क, ११८३ख                 | <b>३६२</b>           | १४०३, १४०४ख                  | •• •         | 9489                                            |
| <b>३</b> २०        | 9928                         | 3 63                 | १४०५, १४०६क                  | 803-         | 9482                                            |
| ३२१                | 9924                         | ३६४                  | १४०७, १४०८क                  | 808          |                                                 |
| ३२२                |                              | . રદ્ધ               | 9805                         | ४०५          | <b>૧</b> ૫ <b>૪</b> ૪ જે, ૧૫૫૧ જે.              |
| ३२३                | 9229                         | 366                  | 9890                         | 805          | १५५२                                            |
| <b>३</b> २४        | <b>૧</b> ૨૨૨                 | ३६७                  | <b>9</b> 899<br><b>9</b> 899 |              |                                                 |
| <b>३२५</b>         | १२२३–१२२५                    | ३६८                  | 9898                         | 809          | 9 44 <b>3 7</b> 9 44 4 5                        |
| ३२६                | ૧૨૨૭લ, ૧૨૨૮ক                 | ३६९<br>२४६४म         | 9894                         | 806          | १५६४                                            |
| ३२७                | <b>१२२९क, १२३</b> ०          | <b>३७६</b> ख<br>३७७  |                              | 805 (        | <b>૧૫ ૬</b> ૫                                   |
| ३२८                | 1239                         | ২৩৫<br>३৩८           | १४३२<br>१४३८                 | 890          | 9460,946276                                     |
| ३२९                | 1235                         |                      |                              | 839          | ૧५૬૮ख, ૧५૬९                                     |
| ३३०                | 1 <b>२ ४ ०</b>               | <b>३७</b> ९<br>३८०   | १४४०क, १४४२ख<br>१४४७         | 893          | १५७०, १५७१स                                     |
|                    |                              | र्<br>३८१            | <b>9</b> 884                 | 893 -        |                                                 |
| <b>३३</b> १        | १२४४क, १२४५ख                 | ર્ટર                 | 9840                         | 898          | 5404                                            |
| રૂરર               | 1280                         | ३८३                  | ૧ કપ્ય ગ                     | . 894        | 9406                                            |
| <b>३३३</b>         | १२४८<br>१२४९                 | 3<8                  | 9842                         | *16          | -                                               |
| રૂર્ષ<br>સ્ટ્રષ્   | । २ म २<br>१२५०              | રૂં૮પ                | 9843                         | •14<br>899   | १६०३<br>१६०७                                    |
|                    |                              | 225                  | 1848                         |              |                                                 |
| રર્દ               | १२५१, १२५२७,<br>१२५४         | ३८७                  | १४५५क; १४५६क,                | *16-*        | १९९१६९०ख,१६११<br>१६१२, १६२१,                    |
| ঽঽ७                | ૧૨૫૪<br>૧૨૫૫                 |                      | <b>१</b> ४५७क                |              | १६२२<br>१६२२                                    |
|                    |                              | 346                  | ১৪६९ख, १४७१୫,                | ४२०          | 9423                                            |
| ३३८                | १२५९ख, १२६०क                 |                      | ঀ                            | 829          | 9428                                            |
|                    | 1२७५ख                        |                      | <b>୧७</b> ೪୧, ୩୫७९କ          | ***          | १६२८क १६३३स                                     |
| ३४०                | १२७९                         | 340                  | १४८३्क, १४८५क,               |              |                                                 |
|                    | १२८१-१२८२                    |                      | १४९२ख                        | ४२३          | ९ ६३८                                           |
| ર્યર               | ξ8€                          | ३९१                  | 4 8 9 Y                      | ४२४          |                                                 |

२७६

# અનુલેખ

### તર ગવતીકાર પાદલિપ્તાચાર્ય

જૈન પર પરામાં સંગૃહીત પાદલિપ્તાચાર્યના દંતકથાપ્રધાન ચરિત્રમ. તેમનાં જન્મ, દીક્ષા, સામર્થ્ય, વિહાર અને પ્રવૃત્તિ વિશે જે માહિતી મળે છે તેનેહ સાર નીચે પ્રમાણે છે<sup>૧</sup> :

વૈરાટવાદેવીના કહેવાથી કાસલાપુરીના શ્રાવક કુલ્લ શ્રેષ્ઠીની નિઃસંતાન પત્ની પ્રતિમાએ નાગહસ્તીસ્તરિના ચરણેાદકનું પાન કર્યું, અને તેને ઉત્તરાત્તર જે દશ પુત્ર થયા, તેમાંના સૌથી પહેલા અત્યંત પ્રતિભાશાળા નાગેન્દ્રને તેણે સ્તરિને અર્પિત કરી દીધે. અસાધારણ મુદ્ધિ અને સ્પૃતિને કારણે તે બાળવયમાં જ વ્યાકરણ, સાહિત્ય, ન્યાય વગેર શાસ્ત્રોમાં તથા જૈન આગમ-સાહિત્યમાં પારંગત થઈ ગયો. એક વ.ર શરૂરની આસાથી તે વહેારવા ગયેા, અને કાંજી વહેારીને પાછેા આવતાં શરૂરએ તેને ઇર્યાપથિષ્ઠા 'આલેાયણા' (= આલેાયતા) કરવાનું કહ્યું, એટલે તેણે 'આલેાકના' (= બવલેાકન) એવા અર્થ ઘટાવીને નીચેના અર્થતી 'ગાયા કહી :

'રતૃમડી આંખે। અને કુસુમકળા સમા દંતપંક્તિવાળા નવવઘૂએ નવા ચાખાની, ખટાશયુક્ત, ગાંઠા પડચા વિનાની કાંજી શકારા વલી મને આપી.'

આ સાંભળીને યુરુએ કહ્યું, 'અહેા ! આ ચેલાે તા શ ગારરપા અગિથા 'વજિત્ત' (=પ્રદીપ્ત) છે.' આ સાંભળીને ચેલાે બાલ્થા. 'ભગવાન એક કાના વધારી દેવાની કૃપા કરા (એટલે કે 'વર્જિત્તને બદલે મને વાર્જિત્ત નામ આપાં') યુરુએ તેની છુદ્ધિચતુરાઈથી પ્રભાવિત થઈને તેને ઔષધિઓથી પાદલેપ કરીને આકાશમાર્ગે જવાની આકાશગામિની વિદ્યા આપા. ત્યારથી તે પાદલિપ્ત કહેવાયા. તે દસ વરસના થયા એટલે સંઘની અનુમતિથી યુરુએ તેને પાતાને પદે આચાર્ય તરીકે સ્થાપ્યા. પછી તીર્થયાત્રા કરવા તે મથુરા ગયા અને ત્યાંથી તે પાટલિપુત્ર ગયા. ત્યાંના મુર્ટુ રાજાને અનેક કાેયડા ઉકેલી આપીને તેમએ પ્રભાવિત કરી— જેવા કે દારાના દડામાં શુપ્ત રહેલાે દારાના છેડાે શાધી કાઢવા, એકસરખી ગાળાઈ વાળા દંડનાં મૂળ અને અંત શાધી કાઢવાં. દાબડાના ઢાંકાઓને શુપ્ત સાંધા શાધી કાઢવા વગેરે. વળી મુરું ડરાજાની અસાધ્ય શિરાવેદના સૂરિએ પોતાના ઘૂંટણ પર ત્રણ વાર આંગળી ફેરવીને મંત્રવળે મટાડી. આ રીતે પાટલિપુત્રના રાજાને પ્રભાવિત કરીને પાદલિપ્તાચાર્ય પાર્શ્વાનથને વંદન કરવા મથુરા ગયા. ત્યાંથી તેએા લાટદેશના ઓકારપુરમાં ગયા.

૧. આ માટેને મુખ્ય આધાર પ્રભાચ'દ્રાચાર્ય'કૃત પ્રમાવकचरित (રચનાવર્ષ ઇ.સ. ૧૨૭૯; સ'પાદક મુનિ જિનવિજય, ૧૯૪૦) છે. આ ઉપરાંત ભટ્ને ધરકૃત कहावली, રાજરાખરકૃત प્રવંધकोળ, पुरातनप्रवंधस ग्रह વગેરેમાં પણ ઍાછાવધતા વિસ્તાર અને કેટલીક વીગતફેર સાથે પાકલિસનું ચરિત્ર મળે છે. નિર્વાળकलिकाની ભૂમિકામાં પણ ઉપર્શંકત આધારામાંથી થાડાકને ઉપયાગમાં લઈને મા.બ. ઝવેરીએ અ'ગેજીમાં ચરિત્ર આપેલું છે, બાલરવસાવને કારણે, ઉપાશ્રયની નજીક, બીજાં બાળકા સાથે તે રમતા હતા ત્યારે દૂરથી દર્શનાર્થે આવેલા ગ્રાવકાએ તેમને ચેલા માનીને પૂછપું, 'પાદલિપ્તાચાર્ય કચાં છે?' તેમને સ્થાન ચી'ધીને પાતે ગુપ્ત રીતે ગુરુને આસને આવીને બેસી ગયા. બાળકને અર્થગંભીર ધર્મદેશના કરતા જોઈને ગ્રાવકા પ્રભાવિત થયા તેવી જ રીતે વાદ કરવા આવેલા પરધર્મા'-એાને ચાતુર્યથી મહાત કર્યા, અને 'અસિ ચંદનરસના જેવા શીતળ લાગે ખરા?' એવા તેમના પ્રક્ષનો 'શુદ્ધ ચારિત્રવાળાના જ્યારે ખાટા આળતે કારણે અપયશ થાય ત્યારે તેને એ દુ:ખમાં અગ્રિ પણ ચંદનલેપ સમા શીતળ લાગે' એવા ચમત્કારિક ઉત્તર આપ્યા.

તે પછી સંઘની વિનંતીથી શત્રુંજયની યાત્રા કરી ત્યાંથી પાદલિપ્ત કૃષ્ણુરાજાના માન્યખેટ નગરમાં ગયા. પાતે ભનાવેલી પાદલિપ્તી નામક સાંક્રેતિક ભાષાથી કૃષ્ણુરાજાને પ્રભાવિત કરીને ત્યાંથી તેએ। ભૂગુકચ્છ ગયા, અને આંતરિક્ષમાં તેજરવી આકૃતિરૂપે દર્શન દઈને ત્યાંના બલમિત્ર રાજાને તથા લોકોને પ્રભાવિત કર્યાં.

તીર્થાવા કરતાં પાદલિપ્ત એક વાર સૌરાષ્ટ્રની ઢંકાનગરીમાં આવી પહેાચ્યા. ત્યાં રહેતા સિદ્ધ નાગાર્જુન તેમની સિદ્ધિઓથી પ્રભાવિત થઈને તેમના શિષ્ય બન્યો. પાદલિપ્ત નિત્ય આકાશમાંગે તીર્થાવા કરવા જતા અને એક સુદ્ધર્તમાં પાછા કરતા. તેમનાં ચરણુ ધાઈને નાગાર્જુને જે ઔષધિએાના પાદલેપથી પાદલિપ્ત આકાશગમન કરી શકતા હતા. તેમાંની ૧૦૭ ઔષધિએા સંધા-ચાખીને એ.ળખી કાઢી. તે ઔષધિઓના પગ નીચે લેપ લગાડીને નાગાર્જુને આકાશમાં ઊડવા કૂદકા માંચા, પરંતુ તે સાંધ પર પહથો અને પગ ભાંગી ગયા. તેના પ્રજ્ઞાપળથી પ્રસન્ત થઈને પાદલિપ્તે તેને ખૂટતું ૧૦૮મું દ્રગ્ય બતાવ્યું. નાગાર્જુનને આકાશગામિની વિદ્યા સિદ્ધ થઈ. કૃતત્તભાવે તેણે શત્રું જયપર્વતની તળેડીમાં ગુરુને નામે પાદલિપ્તનગર વસાવ્યું, તથા ત્યાં મહાવીર વગેરે તીર્થ કરોની અને પાદલિપ્તાચાર્યની પૂર્તિવાળું દેવાલય બનાવ્યું. વળી રૈવતક પર્વત ઉપર નેમિનત્થના ચરિત્રને પ્રમટ કરતાં વિવિધ સ્થાતક પણ તેણે રચ્યાં.

પ્રતિષ્ઠાનપુરના રાજા સાતવાહનની રાજરુભામાં ચાર શાસ્ત્રસંક્ષેપકાર કવિએાએ એકબે શખ્દોમાં જ કેાઈ સમગ્ર શાસ્ત્રનેા સાર વ્યક્ત કરી બતાવીને રાજકૃષા પ્રાપ્ત કરી, પશુ ભાગવતી ગણિકાએ પાદલિપ્તસ્ રિની તુલનામાં સાની વિદ્વત્તા નીચી હેાવાનું કહ્યું. આચી સાતવાહને પાદલિપ્તને નિમંત્ર્યા. આવી પહોંચેલ આચાર્યને પ્રૃહરપતિ નામના વિદાને કાંઠા સુધી ધી ભરેલું પાત્ર મેહ્કલાવીને એમ સચવ્યું કે અહીં કાઈ નવા વિદાનને માટે સહેજ પશુ અવકાશ નથી: પર તુ પાદલિપ્તે એ ઘીના પાત્રમાં સાય પૂરી બતાવીને પ્રંત્યુત્તર વાબ્યા. તે પછી ત્યાં રહીને તેમણે જ્યારે પાતાની નવી રચેલા પાત્રમાં સાય પૂરી બતાવીને પ્રંત્યુત્તર વાબ્યા. તે પછી ત્યાં રહીને તેમણે જ્યારે પાતાની નવી રચેલા (તરંગલેલા) કથા સાતવાહનનાં સભા સમક્ષ પ્રસ્તુત કરી, ત્યારે અદેખાઈથી પ્રેરાઈને પાંચાલ કવિએ એવા આક્ષેપ કર્યો કે 'તરંગલેલા' મીલિક કથા નથી, પણ મારી કૃતિએનમાંથી સ્વલ્ય અર્થ ચેતરી લઈને બાળકા અને અત્તોને રીઝવવા માટે બતાવેલી એક થાગડથોગડ ક'થામાત્ર છે.' અલ્યા પાદલિપ્તાચાર્ય પાત્રે વાઢળી તયારે પક્ષાત્વાની કપટલુક્તિ રચી. તેમનાં શબવાદિની પાંચાલ કવિના ભવન પાસેથી નીકળી ત્યારે પક્ષાત્તાપ કરતો તે લાયણીવશ થઈને બેલી ઊઠવો, 'જેના સુખનિ જરમાંથી તરંગલેલા નદી વહી તે પાદલિપ્તને હરી જનાર યમરાજનું મરતક કૃડી કેમ ન ગયું ?' અને તરત જ પાદલિપ્ત 'પાંચાલના સત્યવચને હું પુનર્જવિત થયેા' કહેતાં ઊઠવા. સૌના નિંદાપાત્ર બનેલ પાંચાલ કવિને પાદલિપ્તે સ્તેહાદરથી વધાવ્યેા. તે પછી 'નિર્વાણકલિકા', 'સામાચારી', 'પ્રશ્નપ્રકાશ' વગેરે ચંથાની તેમણે રચના કરી. અંતે નાગાર્જુનની સાથે શત્રુંજય પર જઈને શુક્લ પ્યાનમાં ચિત્ત એક્રાગ્ર કરી તેમણે દેહ તજ્યેા.

પાદલ્પિતસરિતા આ પરંપરાગત ચરિત્રમાં દેખીતાં જ વિવિધ તત્ત્વાની સેળબેળ થયેલી છે : (૧) મંત્રસિદ્ધિ, પ્રાભૃતાનું તાન, આકાશગમનનું સામર્થ્ય, શિરાવેદના મટાડ-વાની મંત્રશક્તિ વગેરે, (ર) સિદ્ધ નગાજુ નનું ગુરત્વ, (૩) સાંક્રેતિક લિપિનું નિર્માણ, (૪) સુદ્ધિચતુરાઈના પ્રસંગા, (૫) 'તરાંગલાેલા' કથાની તથા કેટલીક માંત્રિક અને ધાર્મિક-કતિએોની રચના, અને (૬) વિવિધ દેશના રાજવીએા પર પ્રભાવ—એટલા આ ચરિત્રના સુખ્ય અ'શા છે. પ્રતિષ્ઠાનના સાતવાહન રાખના સમય ઈસવી પહેલી શતાબદી લગભગના અને માન્યખેટના રાષ્ટ્રકટ રાજા કબ્હ (દ્વિતીય)ના સમય ઈ.સ. ૮૭૮ થી ૯૧૪ સુધીના હાેઈને પાદલિપ્ત એ બંનેના સમકાલીન ન હાેઈ શકે. હવે, 'અનુયાગદારસૂત્ર', જિનભદ-ગહ્યિનું 'વિશેષાવશ્યકભાષ્ય' હરિભદ્રસ્ટિની 'આવશ્યકવૃત્તિ', ઉદ્યોતનસ્ટિની 'કુવલયમાલા' અને શીલાંકતું 'ચઉપન્નમહાપુરિસચરિય' એ સૌ 'તરંગવતી' કથાના, કથાકાર પાદ-લિપ્તને**ક અથવા તે**ા એ ખંતેનેા ઉલ્લેખ કરતા હેાઈને તર**ંગવતીકાર** પાદલિપ્ત ઈસવી સનની આરંભની શતાબદીઓમાં થયા હોવાનું સ્વીકારવું જોઈએ. તેા, એ પણ સ્પષ્ટ છે કે મંત્ર-શાસ્ત્રતું મહત્ત્વ અને તેના પ્રસાવની વ્યાપકતાના સમય લક્ષમાં લેતાં, તથા 'નિર્વાઅકલિકા'નાં વિષય, શૈલી અને ભાષાપ્રયોગોની લાક્ષભ્રિકતાએ। ગણતરીમાં લેતાં, 'નિર્વાણકલિકા'કાર પાદલિપ્તના સમય એટલા વહેલા મૂકવાનું શકવ નથી. એમને રાષ્ટ્રકૂટકાલીન (નવમી શતાબ્દી લગભગ થયેલા) માનવા યાત્ર્ય છે. ટ્રંકમાં ભિન્ન ભિન્ન સમયે થઈ ગયેલા તર ગવતીકાર અને નિર્વાણકલિકાકાર એવા બે પાદલિપ્તાચાર્ય માનવાનું અનિવાર્ય જણાય છે.

### સંખિત્ત-તરંગઈ-કહા

'સંખિત્ત તરંગવઈ-કહા' (= 'સં.તરં.')માં પાદલિપ્ત કાસલદેશના શ્રમણ હતા, એટલા જ માત્ર નિર્દેશ છે. આ સિવાય સાતવાહન રાજા સાથેના સંબંધ વિશે કે બીજી કે.ઈ અંગત બાબન વિશે તેમાં કશું જ કહ્યું નથી. હાલ સાતવાહન પ્રાકૃત સાહિત્યના એક ઉત્તમ કવિ અને પ્રબળ પુરસ્કર્તા હાવાથી અને ઇતિહાસ તેમ જ દંતકથામાં અત્યંત પ્રસિદ્ધ એવા રાજવી હાવાથી જૈન પરંપરા એક ઉત્તમ પ્રાકૃત કથાના સર્જંક પાર્દલિપ્તાચાર્યને સાતવાહનની સાથે સંકળી દે (તેમાં કશી એ તિહાસિકતા ન હાય તાપણ) એ સમજાય તેવું છે. છતાં આપણે એ બાળતની પણુ નાંધ લેવો પડશે કે 'તરંગવતી'ની કેટલીક લાક્ષણિ-કતાએા તેને ઈસવી સનની આરંભની શ્વતાબ્દીએાની રચના ગણવાને આપણને પ્રેરે છે.

પ્રથમ તા આપણું 'સં.તર'.' મૂળ કૃતિને કેટલા પ્રમાણુમાં વધાદાર છે તે મુદ્દો વિચારીએ. સંક્ષેપકારે સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે તેણું પાદલિપ્તની મૂળ ગાથાઓામાંથી પાતાની દ્રષ્ટિએ ગાથાઓ લીણી લઈને તે કથાને સંક્ષિપ્ત કરી છે. માત્ર તેમાંથી કેટલેક સ્થળેથી દેશ્ય શખ્દો ગાળી કાઢચા છે. (સં.તરં. ગા. ૮). આને અર્થ એ થયા કે 'સં. તર'.'માં જે ગાથાએ આપેલી છે તે ઘણું ખરું તા શખ્દશ: મૂળ 'તરંગવતી'ની ગાથાએ જ છે. લાંભાં

#### તર'ગલાેલા

વર્ણુંનાેવાળા ગાયાએ છેાડી દઈને સળંગ કથાસત્ર પ્રસ્તુત કરતી ગાયાએ સંક્ષેપકારે <mark>યથાતથ જાળવી રાખી છે.</mark> એટલે 'સં. તરં.'ની ઘણીખરી ગાયાઓને આપણે પાદલિપ્તની રચના તરીકે લઈ શારીએ.

મ્મા વરતુનું અસંદિગ્ધ સમર્થન એ હડ્યકતથી થાય છે કે ભંદે ધરે 'કહાવલી'માં પદલિપ્તની 'તરંગવતી'ના જે ૪૨૫ ગાથા જેટલા સંલેપ આપેલા છે તેની મ્માશરૂ ૨૫૫ ગાથાએા (એટલે કે ૬૦ ટકા) 'સં. તરં.'ની ગાથાએા સાથે શબ્દશઃ સામ્ય ધરાવે છે, અને 'ભ, તરં.'ની બાડ્યની લણીખરી ગાથાએા પણ 'સં. તરં.'માં આંશિક સામ્ય સાથે મળે છે. અનેક સ્થળે પાંચથી સાત ગાથાએાના ગુચ્છ 'તંને સંલેપામાં તેના તે જ છે. ભંદે ધરે 'સં. તરં.'થી સ્વતંત્રપણે જ સંલેપ કરેલા છે તે હડાકત એ રીતે સ્થાપિત થાય છે કે 'સં. તરં.'ની તુલનામાં 'ભ. તરં.' ચાથા ભાગ જેટલી હેલા છતાં તેમાં કેટલાક કથાંશ એવા મળે છે જે 'સં. તરં.'માં નથી, અને વિષય, સંદર્ભ વગેરે ખેતાં એ અંશ ભંદે ધરે કરેલા ઉમેરા નહીં, પરંતુ મૂળ કૃતિમાંથી જ લીધેલા હોવાનું દર્શાવી શકાય તેમ છે. આથી 'સં. તરં.' અને 'ભ. તરં.' વચ્ચે જેટલી ગાથાઓા સમાન છે (એટલે કે ખેચાર ગાથાઓ 'સં. તરં.' અને 'ભ. તરં.' વચ્ચે જેટલી ગાથાઓ સમાન છે (એટલે કે ખેચાર ગાથાઓ 'સં. તરં.' અને 'ભ. તરં.' વચ્ચે જેટલી ગાથાઓ સમાન છે (એટલે કે ખેચાર ગાથાઓ) તે આ સંદિગ્ધપણું પાદલિપ્તની જ છે, અને તે ઉપરાંત 'સં. તરં.'ની બાધી નાથાઓ) તે આ માં વિચ્યોઓને પાદલિપ્તની રચના ગણવામાં કરાો દોય જણાતા નથી.

નવમી શતાબ્દીના સ્વયંભૂદેવના 'સ્વયંભ્રુઝંદે'માં (પૂર્વભાગ, પ,૪) પાદલિપ્તના નામ નીચે જે ગાથા ટાંકી છે, તે 'સં. તર'.'માં પ૪કમી ગગ્થા તરીકે (થાેડાક પાઠફેર સાથે) મળે છે. આ હકીકત પણુ 'સં. તર'.'ની પ્રામાણિકતાને સમર્થિત કરે છે.

## ' તર'ગવતીકથા 'ની પ્રાચીનતા

'સં. તર.' દ્વારા પ્રતીત થતાં મૂળ 'તરંગવતીક થા'નાં સામાન્ય સાહિત્યિક વલણ, ભાષાપ્રયે!ો અને શૈલીગત લક્ષણો પરથી પણ 'તરંગવતી' એક પ્રાચીન કૃતિ હાેવાની દઢ છાપ પડે છે. ઘટનાએ!, પાત્રાલેખન અને વર્ણનાની ભાખતમાં 'તરંગવતી'માં સમકાલીન જીવનનું અનુસરણ કરવાનું જે પ્રભળ વાસ્તવલક્ષી વલણ આપણે જોઈએ છીએ તે પ્રાચીન પ્રાકૃત કથા સાહિત્યની વિશિષ્ટતા છે. પાછળના સમયની રચનાઓમાં કથાવસ્તુ, પાત્ર, વર્ણન વગેરેની બાખતમાં સમકાલીન જીવનથી વિદ્વર રહીને વધુને વધુ સ્વરૂપપ્રધાન, આલં-કારિક અને પરંપરારઢ ભાનવાનું વલણ છે. વરતુતત્ત્વ પ્રભળ અને રસાવહ હોય, તત્કાલીન જીવન ત સંસ્પર્શથી નિરૂપણ જીવ'ત અને તાજગીવ.ળું હોય એ પ્રકારની લાક્ષણિકતા ઈસવી સનની આરંભની શતાબ્દીમાં રચાયેલી ગુણાઢચની 'છાહત્કથા'માં (અને તેના જેન રૂપાંતર 'વસુદેવદ્વિંડી'માં) આપણે જોઈએ છીએ. 'તર ગવતી' પણ આ વિષયમાં તેની સાથે કોટ્ બિક સાગ્ય ધરાલે છે.

પાદલિપ્ત એક મહત્ત્વના પ્રાચીન પ્રાકૃત કવિ હેાવાનું હાલકવિના 'ગાથાકાશ' પરથી પ્રત્યક્ષ તેમ જ પરાક્ષ રીતે આપણને જણવા મળે છે. ભુવનપાલ, પીતાંબર વગેરેની હાલના 'ગાથાકાશ' પરની વૃત્તિઓમાં જે ગાથાકારોનાં નામ આપેલાં છે, તેમાં પાજિત્ત (રૂપાંતરે પાਲित्तक, पालित, पौलिन्य વગેરે)તે પણ સમાવેશ થયેલા છે, અને એક ક્રે

## તર'ગલાેલા

બીજી ટીકામાં તેના નામ નીચે આપેલી ગાથાઓની સંખ્યા વીશેક છે. 'ગાથાકાશ 'ના કવિઓાની મૂળ નામાવલિ અનેક રીતે બ્રષ્ટ અને વિચ્છિન્ન રૂપમાં અત્યારે મળે છે, એટલે તેનું પ્રામાપ્ય લહ્યું સંદિગ્ધ છે. પાદલિપ્તને નામે આપેલી ગાથાએ ખરેખર પાદલિપ્તની હશે કે કેમ તે કહી ન શકાય. છતાં તે પરથી એટલું તેા અવશ્ય કલિત થાય છે કે 'ગાથા-કાશ'માં પાદલિપ્તની ગાથાઓને પણ સ્થાન અપાયું હતું.

'સં.તર'.'ની ૧૦૨૧મી ગાથા'<sup>ર</sup> 'ગાથાકાશ'માં પહેલા શતકની ૪૨મી ગાથા તરીકે મળે છે. 'સ્વયં ભૂચ્છદ' પૂર્વ ભાગ ૧,૪ નીચે જે ગાથા પાદલિપ્તને નામે આપી છે, તે 'ગાથાકાશ'માં પહેલા શતકની હપમી ગાથા તરીકે છે. પણ ભુવનપાલ પ્રમાણે તેના કવિનું નામ 'વાસુદેવ' છે. 'ગાથાકાશ'ના કવિએાની નામાવલિમા ગરબડ થયેલી છે તે જોતા, આ બાબતમાં વૃત્તિકારા પાસેની માહિતી ભૂલવાળા જણાય છે. અને આ ગાથાની પૂર્વવર્તા જીમી ગાથાના કવિનું ને મ વાજિત્તક (ભુવનપાલ) કે વૌજિન્ચ (પીર્તાબર) આપેલું છે, તેથી એવી અટકળને પુરતા અવકાશ છે કે પાછળના સમયમાં કવિનામે:ના ક્રમમાં એક ગાથા આગળ-પાછળ થઈ ગઈ હોય.

'ગાથાકાશ'ના પહેલા શતકની ચાથી ગાથા (૩ઝ જિચ્चરુ-જિપ્દર્વત્ર વગેરે) કે જે અલ કારચ'થામાં ઉદાહરણુ તરીકે વાર વાર ઉપયોગમાં લેવાઈ છે તેના કવિનું નામ ભુવનપાલ પ્રમાણુે 'પાટિસ' છે. પાટિસ સાતવાહન રાજાના એક મંત્રી હેલાની પંરપરા છે. 'સં. તરં.'ની ૨૬૩મી ગાથાનું ઉક્ત ગાથા સાથે નોંધપાત્ર સાદસ્ય છે. આ બધી હડીકતા પરથી જોઈ શકાય છે કે તરંગવર્તાકાર પાદલિપ્ત અને 'ગાથાકાશ'ના સાતવાહન વગેરે અન્ય પ્રાકૃત કવિએા એક સમ'ન સાહિત્ય પરંપરાના હાેઈને તેમની વચ્ચે વિષય, નિરૂપણુ અને રચનાશેલી પરત્વે ઘણું સામ્ય હતું.

# 'તર'ગવતી'ની પ્રાચીન પ્રાકૃત

'સ. તર .'ના કેટલાંક બ્યાકરણી રૂપા અને શબ્દપ્રધાગા પ્રાચીન જૈન પ્રાકૃતની કેટલીક લાક્ષણિકતાએાનું સ્મરણ કરાવે છે. આખ્યાતિક રૂપા : (ર) વર્તપાન પહેલા પુરુષ એકવચનનાં - અંગત્યય વાળાં રૂપા, જેમ કે વસ્ત (૨૬૧, ૧૪૦૦), વાસ (૧૪૯૨), વેच્છં (૨૫૨, ૨૬૪, (૮૭૬, ૧૨૫૨), સવં (૨૮૮), जીયં (૫૦૧), ઉલ્વેક હા (૭૪૮), અચ્છં (૭૩૬, ૮૧૮, ૧૦૧૩, ૧૪૪૨), डज्झ (૩૫૬, ૭૬૩), इच्છં (૭૮૬, ૧૫૦૭), ग<sup>3</sup>છં (૧૦૭ઢ), સાથં (૧૦૦૨), ઘાયં (૧૦૯૦), સુળં (૧૧૩૫), સમળુગંચ્છં (૧૮૦૦), પેવેસ, (૧૪૯૨); (૨) પહેલા પુરુષ બહુવચનનાં - સુ પ્રત્યયવાળાં રૂપા : ગચ્છાસુ (૧૯૯૪), પુચ્છાસુ (૧૩૧૬), લાદ્યાસ (૧૦૭૩); (૩) અદ્યતન ભૂતકાળનાં વિવિધ રૂપા :- સીય, -ગચ્છીય કે-દીય પ્રત્યથવાળાં, જેમકે

ર. પાંચ ગાયાના જૂયમાંની આ બીજી ગાયા હાેઈને 'તર'ગવતી'માં તે બીજેથી લેવાઈ હાેવાના એાછા સ'લવ છે. તે પાદલિપ્તની જ રચના હાેય.

૩. ' કવિદર્ષ'ણ ' ૨, ૮, ૭ પરની વૃત્તિમાં પણ પાકલિપ્તની એક ગાયા ઠાંકી છે. એ ગાયા લાેજના 'સરસ્વતીક'ઠાભરણુ' (૩, ૧૫૩)માં અને અ'શત: 'સિદ્ધહેમ' (૮, ૧, ૧૮૭; ૮, ૩ ૧૪૨)માં કવિનુ'નામ આપ્યા વિના ઉદ્ધૃાત કરેલી છે. આ ગાયા 'સ'. તર''માં નથી. कासीय (१०५, २२६, ९३८, १०४५), अईसीय (९२२), विष्णवेसीय (७३०), दच्छीय (૯४૯, १६०८), राच्छीय (१९३२), गहेच्छीय (१२४८), घच्छीय (१९३६); दाहीय (६९१), नाहीय (७५४), माहीय (१०४२); -ईय प्रेत्य वाणां: आसीय (४९, ३०५, ९३७७), भाणीय (१६९, २७८, ६४३, १९७८, ९३८१, १५८६, १६००, १६०४,) साहीय (५८३, (१९३९), गच्छीय (८००), वाहीय (८६७), नेईय (८८३), बंघीय (८८४), सितीय (१९०६), लउजीय (१९६४). अच्छीय (११८४). आ ઉपरांत वासि (१३१२). आहार्थ मां मा आधे: मा कासि (७८६, ८३५), मा माहीय (१०४२); अध्रतनातं –इत्था प्रत्थय वाणां इप: पढिजगित्था (१९५७), आहार्थभां मा भाइत्था (२०६७); आह्यतननां –इंद्यु प्रत्थय वाणां ३५ (गील्प पुरुष पढुवयनमां): पराइंसु (१२३५), विहरिंसु (१९२४); (४) अस् क्रियापहनां ३६४ (भूतकृहततनी साधे) पढेता पुरुष ओडवयनमां मि (१९८, १७७, १८५, २०६, २८३, ६०३, ६८०, ६८२, ७५५, १०१२, १९३५, १९४८, १२५५, १२६८ वगेरे); पढेला पुरुष पढुवयनमां मे (८२०१ १०५५, १०४६, १२४५, १२५७, ६२२६ वगेरे); पढेला पुरुष पढुवयनमां ने (२२०१ १०५५, १०४६, १९४८, १२५७, १२२६ वगेरे);

(પ) વર્તમાનકાળનાં આત્મતેયદી ૨૫ (પહેલા પુરૂષ એકવચનનાં) : મંવે (૪૯), कहे (८०), संगरे (८४), बण्णे (८४). (९). -उं साथे जे वाणां संभाधि सूत इटंत : जाणिंક जे (૭૫) અને તે જ પ્રમાણે ગાથા ૧૫૦, ૧૯૪, ૪૦૮, ૧૦૮૧,૧૨૯૦, ૧૪૭૩, १४७८, १५०८, १५३४ वरेरेमां. (७) - इत्ताणं प्रत्यय वाणां संभाधक भूतकृत : कस्तिाणं (१३०), तिवेयडताणं (७१२), १रियइत्ताणं (१०४३). (८), छेत्वर्थना - उं साथे सका : ગાથા ૧૦૨૬, ૧૦૩૦, ૧૦૯૫ વગેરે. સાર્વનામિક રૂપામાં છે (પહેલેા પુ. અહુ. વ.) અને भે (બીજો પુ. બહુ. વ.) તે। પ્રસુર પ્રયોગ. (૯) રવાર્થિક --आંग (કે--आંચ) પ્રત્યય: सहत्तांग (८६४, ९४९७), संचेइयांग (९४७२), डहरांय (९३८४), पुब्बत्तरांथ (९४९४), बहतरांच (૧૪૮૧). (१०) વિશિષ્ટ શબ્દપ્રયે!ગે। किणे (७૯), मणे (૧૫७, ૯૫૦), बलिब (१७३), झेर्नुजिय (५३५), उत्तुयमाणी (१०४), वेाकसेमाणा (१४०), अइच्छमाण (८४१), आभद्र (८६४), बिहस्मिय (१९७३), साहट्ट (९१८२), इंहइं (४४), तत्तोच्चय (१२), पासणिओ (૯૫), चिंचेह्रिय(११८१), विहेटग (१३१२), विहण्णू (१००, ४२३, १३७८), खिणिक्सि णिया (१०८), फडकय (१०८), चंगाेड (१४२, १४५), लच्छिघर (१६८), उप्फाल (१८८), के।सियार (१८६), बेाज्झक (२१२), में।हणाधर (२३५, ९१९६), कांमपाल (२३८), रिसिय (२४२, १४८८), बोमिस्स (२४३), चिल्लिया (२५४), महाल (२५४), देाहलिणी (२७२), धगुत्ति (२८४१), नेझलिया (३२०), पटमेल्छय (३४२), माछय (३४३), चीहणय (३१२), दोहिय (૩००, ६૯७), घोट्ट (३२७), अंत्रगुय (४६४, ८५८, ૧२५२), वरवरिंग (४७०), किमिच्छग (४७९), टेण (४७४), पेराणिय (४८२), गेसग्गिय (५९८), पडिजग्गण (५५२), वंद्र (५५3), अडग्रण (५५६), वह (५८८), मगसय (६८3), खुत्वालय (६८८), परआ (६८६), अगाह ६८६), भिज (६८७), मुहमकडिया (७०७), संवकार (७७०), आवलय (८६९), मंस (८६३), सिरिधरं (૯૩४), दुयग्गा (૯४२, ૯४૯ वगेरे), महहडि (૯४५), पिरिलि (૯४५), उक्कुट्री (८१५), मत्तल्ले (१००३), पडालि (१००४, १०४०), सेलं (१००४, १३८३), अवओडय (१०१२), पत्तली (१०४१), निष्फेडा (१०४८), निच्चट्ट (१०५७), वक्खेव (१०८१), वेद्रही

### તર ગલાેલા

(१०४५), पारम (११०३), चेडरूव (११०३), गेास (११५८), जेगक्खेम (११६७), पाउहारी (१९७५), अतिवासी (१९८८, ११८८), कविलास (११८८), वरिसघर (१२०१), चुडुली (१२१८), छायग्ध (१२३९, १२७९), आचिवखणक (१२४९), गागर (१३३३), मंगुल (१३३८), बल्द्स (१३७४), नेव्व (१३७५), आचिवखणक (१२४९), गागर (१३३३), मंगुल (१३३८), बल्द्स (१३७४), नेव्व (१३७५), अिल्लंब (१३८३), यत्ति (१४३१), रिछोली (१४९८), गिध्धु (१४८२), अच्छेव्प (१५४८), दवदवस्स (१५९१), नीइ (२०१, ४३७), नीमो (१९५१), गीहति (१७९), परीति (१३४८), अइंदी (५४८, १२०१), अतीमि (१९२१), परेत (३२२, ३५३), उईरति (४५०), डध्धूसइ (५९३), उप्फिइंति (५४८, ७००), वेइ (४१२), ५३३), वे ति (१२), अवयक्खते (७२४), निवज्जामि (८१३), निधेाट्टते। (१४४४) वगेरे.

'તરગ'વલી'ના સંક્ષેપમાં મળતાં આ લક્ષણોમાંથી મુખ્ય મુખ્ય લક્ષણોને આઢગ્ડોર્ફે વતુવેવ-દિવીની પ્રાકૃતમાંથી પણ તારવી અતાવ્યાં છે, <sup>5</sup> અને તેમને આધારે તેમણે તે ભાષાને 'પ્રાચીન જૈન માહારાષ્ટ્રી' એવે નામે એાળખાવી છે. કેટલાંક રૂપાે તા સમગ્ર પ્રાકૃત સાહિત્યમાંથી પ્રથમ વાર વતુવેવર્દ્વિક્રીમાં મળતાં હોવાનું તેમણે કહ્યું છે. હવે એ રૂપાે 'તરંગવતી'માં પણ વપરાયેલાં હોવાનું આપણે જોઈએ છીએ. આ પ્રાચીન જૈન માહારાષ્ટ્રી, જ્યારે અર્ધ માગધી સાથે હજી જૈનની માહારાષ્ટ્રીના સંબંધ જળવાયા હતા અને પાછળના કથાસાહિત્યમાં જે અત્યન્ત રઢ શૈક્ષીની એકધારી પ્રાકૃત મળે છે તેના વિરાધમાં ભાલચાલની ભાષાનાં જીવંત રૂપોને પણ ભાષા હજી સ્વીકારતી હતી, તે કાળની પ્રાકૃત છે. આ લરડોર્ક વસુવેવર્દિકી અને 'તરંગવતી'ના ભાષાપ્રયાગેનું સામ્ય જોતાં 'તરંગવતી'ને પણ ઈસવીસનની આરંભની સદીઓમાં પૂકવાનું અનિવાર્ય બને છે. વળી આપણી પાસે તેા 'તરંગવતી'ના રાક્ષેપ ઉપરથી તારવેલું તેના ભાષાપ્રયોગોનું માંડિત ચિત્ર છે. મૂળ કૃતિમાં તા પાચીન પ્રાકૃતના (અને દેશ્ય શખ્દોના) પ્રયોગોનું પ્રમાણ વિપુલ હોવાનું આપણે સહેજે સ્વીકારી શકીએ.

## 'તર'ગવતી'ની અસાધારણ ગુણવત્તા

'તર ગવતી'ના સંક્ષેષ ઉપરથી આપણે મૂળ કૃતિની ગુણવત્તાના જે કચાસ કાઠી શકીએ છીએ તેથી તે ઘણી ઊંચી ઠાટિનો કલાકૃતિ હાેવા વિશે, અને પાદલિપ્તની તેજસ્વી કવિપ્રતિભા વિશે કશી શંકા રહેતી નથી. પ્રાચીન પર પરામાં પાદલિપ્ત અને 'તર ગવતી'ની વાર વાર જે ભારે પ્રશસ્તિ કરાઈ છે તેમાં કશી અતિશયે કિત નથી. 'તર ગવતી' લુપ્ત થયાથી પ્રાકૃત કથાસાહિત્યનું એક અણ્મોલ રત્ન લુપ્ત થયું છે.

'તર'ગવતી'નું કથાવરતુ પાતે જ ઘણું હદય'ગમ છે. સમૃદ્ધ નમરીના રાજમાન્ય નગરશેઠની લાડકી કન્યા, તારુષ્ય અને કલઃગ્રહણુ, શરદત્રદતુમાં ઉદ્યાનવિદ્ધાર, પૂર્વ ભવસ્મરણુ, ચક્રવાકમિશુનનું પ્રણ્યજીવન, ાનેષાદકૃત્પધા ચક્રવાકની જોડીનું ખંડન, ચક્રવાકોનું અનુમરણુ, પૂર્વભવના પ્રણ્યાની શાધ. ઐાળખ, પિલન, પ્રેમીઐાનું પલાયન, ભીલા વડે નિગ્રહ, દેવીના

<sup>¥.</sup> લુર્ડ્વિગ આલ્સ્ડાેફ્ર્ડ, 'ધ વસુદેવહિષ્ડિ, અ સ્પેસિમેન એાવ આર્ક્રેય્ક જૈન-માહારાષ્દ્રી' મુલેટિન એાવ ધ સ્કૂલ એાવ ઓરિએન્ટલ સ્ટડિઝ, ૮, ૧લ્૩૧, પૃ. ૩૧૯-૩૩૩. આ લેખના મુખ્યાંશના ગુજરાતીમાં તારણુ માટે જુઓ ભાેગીલાલ સાંડેસરાના વસુદેવર્દ્ધિકીના અનુવાદ, મુમિકા., પૃ

પશુત્રલિ ખનવું, અણુધાર્યો છુટકારા, સ્વજના સાથે પુનમિલન તથા વૈરાગ્ય અને દીક્ષા, ગ્રહણુના લાક્ષણિક જૈન ઉપસંહાર---આ પ્રકારની ઘટનાસામગ્રીની ઉત્કટ રસાવહતા સ્વયં પ્રતીત છે. વિવિધ રચાને ઘટના પ્રવાહમાં આવતા અણુધાર્યા વગાંકા કથાકોતુકને પોષે છે. ઉત્તરકાલીન સાહિત્યમાં આ કથામાળખું (કે તેના વિવિધ ઘટકા) અનેક કૃતિઓમાં વારંવાર પુનરાવર્તન પામ્યાં છે તેથા પણ 'તરંગવતી'ના કથાનકની લાેકપ્રિયતા પ્રગટ થાય છે. કથા તરંગવતીની આત્મકથા રૂપે પ્રસ્તુત કરીને અને પૂર્વ ભવના વત્તાં વ્યાં ચમતકાર-કતા સાધીને પાદલિપ્તે વસ્તુસંવિધ ન્યી સારી કુરાળતા દાખવી છે. જો કે પૂર્વજન્મની વાતનું ત્રણુચાર વાર થતું પુનરાવર્તન (બંદ્રિનીને કહેતાં, વ્યાધની આત્મકથામાં, ચિત્ર-વર્ણનમાં વગેર) સ વિધાનના કાઈક અરેશ ગંભાર દેવ લેખાય, પણ પૂળ કથામાં તેનું સ્વરૂપ અને પ્રમાણ કેવું હશે તે અંગે આપણે કશું સાછક જાણતા નથી.

તરંગવતીનું અત્યંત સંવેદનશીલ, સંસ્કારસમૃદ્ધ અને પ્રગઢલ વ્યક્તિત્વ સથગ્ર કથા-નકમાં તેના પ્રાણપદ અને ચાલક તત્ત્વ તરીકે વ્યાપા રહ્યું છે. પાદલિપ્તના જેવી પાત્રની સૂક્ષ્મ અને પ્રભળ રેખાએ અંકિત કરવાની, કથાવસ્તુના ક્ષમતા વાળા અંશાને પારખીને બહલાવવાની અને લાવવાહી નિરૂપણ તથા વાસ્તવિક તેમ જ આલંકારિક વર્ણનની શક્તિ એક સાથે પ્રાકૃત કે સંસ્કૃત કથા સાહિત્યમાં ઝાઝી જોવા મળતી નથી. અનેક સ્થળે વાસ્તવિક જીવનના સંસ્પર્શે 'તરંગવતી'ને જે જીવંતપદ્ધું અપ્ધું છે તે પણ ઉત્તરકાલીન સંસ્કૃતપ્રાકૃત સાહિત્વમાં અત્યંત વિરંલ બન્શું છે. 'તરંગવતી'ને પાદલિપ્તનું એક અંદ્રભુત અને અમર સર્જન કહેવામાં જ તેનું ઉચિત મૂલ્યાંકન રહેલું છે.

વસ્તુસ વિધાન, પાત્રચિત્રણ, ભાવનિરૂપય (ચક્રવાક્યનેા વિલાપ, તરંગવતીની વિરદ વેદના, નૈકામાં નાઠા પછીતા તરંગવતીના મનેાભાવ વગેરે) અને પરિસ્થિતિઆલેખનની કુશળતા ઉપરાંત ' તરંગવતી 'માં પ્રકટ થતી પાદલિપ્તની વર્ણનશક્તિ અને શૈલીસામર્થ્ય પણ તેને એક મૂર્ધન્ય સાહિસકાર તરીકે સ્થાપે છે. સાધ્યીરૂપે તરંગવતી, તેનું ભાલ્ય, શરદત્રદતુ, ઉદ્યાનયાત્રા (પ્રયાણ, ઉદ્યાન, સપ્તપર્જુ, ભ્રમરત્યાધ, સરોવર, ચક્રવાકા), ગંગા, ચક્રવાકમિશુનનું પ્રણયજીવન, કોમુદીમહાત્સવ, ચિત્રપટ, ચારપલ્લી, ગ્રામીણ જીવન, નગરયાત્રા વગેરેના વાસ્તવિક, જીવંત, કલ્પનાપડિત ચિત્રે કથાના ઉપલબ્ધ સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપમાં પણ ઘણી હઘતા ધરાવે છે, તા મૂળ કથાની વર્ણનસમૃદ્ધિ કેવા હશે તેની તે અટકળ જ કરવાની રહે છે.

તરંગવતીના અલંકાગ આયાસમુક્ત અને મૌલિક કલ્પનાના સંસ્પર્શવાળા દ્રાઈને અનેક સ્થળે ચારુતાના પાષક બને છે. ઉપમા, રૂપક, ઉત્પ્રેક્ષા, સ્વભાવાકિત વગેરેનાં સંખ્યાબંધ ઉદાહરણામાંથી અનેક સ્પૃતિમાં જડાઈ જ્વય તેવાં હાેઈને પાદલિપ્તની સક્ષમ સૌદર્થદહિટની તથા સાદ્ધિક્ષિક પરંપરા સાથેના જીવંત અનુસંધાનની દ્યોતક છે. યમક અને અનુપ્રાસના વિષયમાં કવિ સિદ્દહરત હેાવાનુ 'સં.તર'. ' ઉપરથી પણ સહેજે જોઈ શકાય છે. આરંભની હજ્જ ગાથાઓ માંથી ૧ર, ૧૭, ૨૧, ૩૧, ૩૪, ૩૬, ૪૦, ૫૦, ૮૯, ૯૩, ૯૪, ૧૦૧, ૧૦૬, ૧૧૯, ૧૩૬, ૧૩૯, ૧૪૦, ૧૯૩, ૨૪૮, ૨૫૯, ૨૯,

#### ત્ત્ર ગેલાેલા

રેલ્પ, ૩૩૦, ૩૩૪, ૩૩૭, ૩૬૧, ૩૭૩, ૩૭૫, ૩૮૦, ૩૮૧, ૩૮૭, ૩૯૩, ૪૪૪, ૪૪૯, ૪૫૧, ૪૫૫, ૪૫૯, ૪૬૭, ૪૮૧, ૪૮૭, ૫૦૨, ૫૪૧, ૫૪૨. ૫૪૬, ૫૪૭, ૫૪૮, ૫૭૦, ૫૭૪, ૫૭૬, ૫૮૬, ૬૨૨, ૬૩૩, ૬૯૫ અને ૬૯૬ એમ ૬૮ જેટલી ગાથાઓમાં યમક કે અનુપ્રાસ અલંકાર છે. તે ઉપરથી ' તરંગવતી'ની શૈલીતું અનુમાન થઈ શકરી. અને ગામ છર્તા, કૃતિમાં અલંકારપચુરતા, સમાસપ્રચુરતા કે પાંડિત્યના બાજો કરો વરતાતા નથી એ હઠીકત પાર્દાલપ્તની ઓચિત્યદ્દ િંગ્ર ગટ કરે છે.

#### तरंगवतीना संक्षेपे।

'તર ગવતી'ના ખે સંદ્વેપામાંથી અહીં મુખ્ય કૃતિ તરીકે આપેલા મેાટા સંદ્વેપ ('સંખિત્ત તર ગવઈ-કહા')ના કર્તા કાંબુ છે તે બાબત અરપષ્ટ અને સંદિગ્ધ છે. તેની અંતિમ ગાયા, જેમાં કેટલાંક ન મોતા ઉદ્લેખ છે, તેના છંદ બ્રષ્ટ છે, અને તૈથા તેના મૂળ પાઠ અંગે શંકા રહે છે. તેમાં હાઈયપુરીય ગચ્છના વીરસદ્વસ્થરિના શિષ્ય નેમિચંદ્રગણીના અને કાઈક 'જસ'ના નિદેશ છે. 'જૈન ગ્રંથાવલી' અનુસાર કર્તા તરીકે નેમિચંદ્રગણીના અને કાઈક 'જસ'ના નિદેશ છે. 'જૈન ગ્રંથાવલી' અનુસાર કર્તા તરીકે નેમિચંદ્રના શિષ્ય યશઃસેન છે, પરંતુ ગાથાના શબ્દામાંથી આ અર્થધટન સમર્થિત કરવા આડે ઘણી સુશ્કેલી છે. અને જિદ્દિયાના સ્વાભાવિક અર્થ 'લખેલી' હોવાથી જસ એ લહિયાનું નામ હોવાના વધુ સંભવ છે. જો તસ્સ સીસસ્સને બદલે સીસસ્સ તસ્સ એમ મૂળ પાઠ હોવાનું માનીએ તા છંદની અશુદ્ધિ દૂર થાય છે, અને જો અર્થ એવા ઘટાવીએ કે સંદ્વેપની આ પ્રતિ વીરસદ્વસ્વરિના શિષ્ય નેમિયંદ્રગણીને માટે જસ નામના લહિયાએ લખી છે (એટલે કે આ ગાથા પણ લહિયાની રચેલી છે) તા એ અર્થઘટન વ્યાકરજી અને વાકચરચના સાથે સુસંગત છે. આ વાત સ્વીકાર્ય લાગે તા 'સં.ત.'ના કર્તા અજ્ઞાત હોવાનું માનવું પડશે.

'સં.ત 'ના સમય બાબત પણ કશું નિશ્ચિતપણે કહી શ્રકાય તેમ નથી. અંતે જેને નિર્દેશ છે તે નેમિચંદ્ર અને ધનપાલકૃત 'ઉસલપ'ચાસિયા' પરની અવચૂરિના કર્તા નેમિચંદ્ર એ બંને જો એક જ હોય તે 'સં.ત. 'ને દસમી શ્રતાબ્દીના અંત પહેલાં મૂકી શકાય. પ સંક્ષેપ પ્રાકૃતમાં જ છે તે હકીકત પણ મુકાબલે તેના વહેલા સમયની સમર્થંક છે. રૂપ-વિજયજી જૈન ભંડારની 'સં.ત.'ની હસ્તપ્રતમાં ૯મા પત્રના પહેલા પાને (સંપાદિત પાકની ર ક૧મી ગાથાના પાઠમાં) સમવદ્યળા શબ્દમાંના ૬ વર્ણ અગિયારમી–આરમી શતાબ્દીની દેવનાગરીની જેમ ઉપર બે મીંડાં અને નોચે નાની લકીર--એવા રૂપે લખાયેલા છે તે પશુ સ્ટિવે છે કે એ પ્રતિના આધાર તરીકે બારમી શતાબ્દી લગભગની કાઈ પ્રત હેવી જોઈએ. આપશું એ સ્દ્લાગ્ય છે કે આ સંક્ષેપકાર કેવળ કથાતત્ત્વ પૂરતા સંક્ષેપ મર્યાદિત ન રાખતાં પૂળના વર્ણુન અને ભાવનિરૂપણવાળા કેટલાક મરશા પશુ આપવાનું ઉચિત માન્યું, જેથી કરીને પાદલિપ્તની કટપનાશક્તિ અને જ્રાબ્દપ્રભૂત્વની અમૃહય વાનગી આપણે માટે બચી શકી.

પ કરતરવિજયગણી (પછીથી વિજયકસ્ત્રસ્ટ્રિ) વડે સંપાદિત અને ૧૯૪૪માં નેમિવિજ્ઞાન ગ્ર'થમાલાના નવમા રત્ન તરીકે પ્રકાશિત સંચિત્ત-ત્તરંगવર્દ-कहा (तरंगलोला)ની પ્રસ્તાવનામાં પાદલિપ્તસ્ટિ વિરો સંક્ષિપ્ત માહિતી આપેલી છે, તરંગવતીને લગતા પ્રાચીન ઉલ્લેખા નેાંધ્યા છે, સંચિત્ત તરંગવર્દના કર્તું ત્વની ચર્ચા કરી છે, બદ્રે ધરમાં આવતી તરંગવર્દ્દ कहाના પછ્ થોડાક પસ્ચિય આપેલા છે અને તરંગવત્તી લગતા વર્તમાન સમયમાં થયેલા કાર્યના પછ્ નિર્દેશ કરેશા છે.

२८५

ભદ્રે ધરની ' કહાવલી 'માં આવેલી ' તરંગવઈ કહા ' અહીં પરિશિષ્ટમાં આપેલ છે. 'કહાવલી'માં પ્રદ્યોત, શિવા જ્યેષ્ઠા ને ચેઠલણાની કથા પછી તરંગવતીની કથા એમ કહીને આપેલી છે કે ચેઠલણાની જેમ તરંગવતીને પણ તેના પતિ ચારીજૂપાથા પરણેલા. કથાને આપેલી છે કે ચેઠલણાની જેમ તરંગવતીને પણ તેના પતિ ચારીજૂપાથા પરણેલા. કથાને આવે વિધાન છે કે 'કૃશ્ફિક અને ઉદયનના રાજ્યકાળમાં થયેલી તરંગવતીની રમ્ય અને ભદ્ કથા, જે ભદ્ર ધરસ રિએ રચેલી છે, તે સમા'ત થઈ. આ ઉપરથા વાચકને એવું સમજ્ય કે તરંગવતીની કથાનું વસ્તુ લઈને ભદ્રે ધરે સ્વતંત્ર રચના કરી છે, પણ હકીકતે તા આ પાદલિપ્તની 'તરંગવતી'ના જ સક્ષેય છે. 'સં ત.'ને મુકાળલે 'ભ.ત.' ચાથા ભાગની (આશરે સાડા ચારસા ગાથા) છે. 'સં ત.'માં નથી તેવા કેટલાક કથાના ભાગરૂય અંશ 'ભ.ત.'માં છે તે જોતાં ભદ્રે ધરે 'સં.ત.'થી સ્વતંત્રપણે સંદ્વેય કરેલો હેવાનું માની શકાય. વળી કેટલાક પાઠળેદ હેવાથા ભદ્રે ધર પાસે જુદી પર પરાની હસ્તપ્રત હેવાનો સંભવ ખરા. ' ભ.ત.' મૂળના કથાસત્રને જાળવતા સામાન્ય સક્ષેય છે. વર્ણુંના અને વિગતાની સાથે માટા ભાગનું કાવ્યતત્ત્વ પશુ તેમાંથી ચળાઈ ગયું છે. ભદ્ર ધરના સમય બાબત મતબેદ છે, પણ તે અગિયારમી **શતા**બ્દીથી અર્વાચીન નથી જણાતા. <sup>1</sup>

# ેસ પાદિત પાઠના આધાર

કરતૂરવિજયજીએ પાતાના સંપાદન<sup>હ</sup> માટે જે પાંચ પ્રતાે ઉપયોગમાં લીધેલી તેમાંની ત્રચ એક પર પરાના અને બે બીજી પર પરાના હોવાનું નિવેદનમાં જણાવેલું છે. પહેલા જૂચની જૂની અને મૂળભૂત પ્રત પાલિત ણાના અંબાલાલ સુનીલાલ જ્ઞાનલ ડારની લેખન સ વત્ વિનાની (પણ અટકળે અહારમાં શત:બ્દીના) પ્રત છે. બાકીના બે તેના ઉપરથી તૈયાર કરેલી હોવાના સંભવ ઉપર્શકત નિવેદનમાં વ્યક્ત કર્યો છે. અહીંના પાઠ માટે મે' પાલિતાણાની ઉક્ત પ્રતની ફોટાન્નકલને ઉપયેગ કર્યો છે, અને સરતતા જૈનાતંદ પુસ્તકાલયના ભંડારની પ્રત આ પ્રતની જ નકલ હેલ્લાની ખાતગી કરી છે. બીજ જૂથના પ્રતામાંથી ડહેલાના ઉપાશ્રયની પ્રત પણ મેં ઉપયોગમાં લીધી છે. પાલિ તાણાવાળી પ્રતથી એ જૂની જણાય છે. તેમ છતાં બંને પ્રતાને પાઠ અત્યંત સમાન છે, અને 'સ.ત. 'ની ઉપશુંકત સઘળાં પ્રતે। કાંઈ એક જ હરતપત ઉપરથા તૈયાર થયેલી હાેવાનું નિશ્ચિત છે. એ મૂળ પ્રતના લદિયો પણ કાચેહ હોય અને તેવે નકલ ખેદરકારીથી તૈયાર કરી હોય (કેટલાક અક્ષરોનો સંજામ, કેટલીક ગાચાએ નકલમાં છટી ગયેલી, વગેરે ). ઉપયોગમાં લીધેલી પ્રતામાંથી ડહેલાના ઉપ શ્રયવાળી પ્રત વધુ વિશ્વાસપાંત્ર છે, અને તેના લહિયો ઘણા અણઘડ હોવા છતાં તેની આધારભૂત પ્રત બારમી શતાબદી આસપાસની હોવાના સંભવ હાઈને અહીં તેને જ આધારે પાઠ આપેલા છે. કાઈ પાઠાંતરા નથા; જે કાઈક સ્થળે પાઠાંતર હાવાતું લાગે છે, ત્યાં પછ તે આધારભૂત પ્રતને લહિયા સરખા વાંચા ન શકવો તેનું, અથવા તા લહિયાની ભૂલનું કે લેખનપ્રમાદનું પરિણામ જ શ્રાય છે.

કસ્તૂરવિજયજીએ પાલિવાજીાવાળી પ્રતને સુખ્ય આધાર તરીકે રાખી હેાવાનું જણાય છે. ડહેલાના ઉપાશ્રય વાળી પ્રત કરવાં એ પ્રતને⊦લહિયેા ઘણેા વધુ બેદરકાર અને અણઘડ છે,

- < चउपन्नमहापुरिसचरिय (સ. અમતલાલ બાેજક, ૧૯૬૧), પ્રસ્તાવના પૃ. ૪૧.
- ૭ જુએ ક્રિપર ટ્રિપ્પણ ૫,

# તર ગયાલા

i.

તેથી તેમાં અનેક સ્થળે મૂળના અક્ષરા, શબ્દા અને આ મીં ગાયાએ પણ પડી ગયેલી છે. વર્જ્સ અનું પ્રમાસ પશુ મીછ પ્રત કરતાં એમાં ઘણું જ મોટું છે. તે પ્રતાનું વર્શુન નીચે પ્રમાણે છે:

### ૧. દાશીવાડાની પોળ(અમદાવાદ)માં આવે તા ડહેલાના ઉપાશ્રયના રૂપવિજયજી જેન બાંહારની પ્રત.

માપ રકાા×૧૧ા; હાંસિયા : ખાજુના રાા, ઉપર-નીચેતા ૧ાા થી ર. માટા સ્વચ્છ અક્ષરા. આ પ્રત તેમ જ પાલિતાહાવાળી પ્રત ઉપરથી તેમની આધારભૂત પ્રતની કેટલીક મહત્ત્વની લાક્ષણિકતાએાનું અનુમાન કરી શકાય છે. મૂળ પ્રતમાં ગાથાના પૂર્વ દલ તેમ જ ઉત્તર દલના પ્રથમ ભાર માત્રાના ખંડ પછી સામાન્ય નિયમ તરીકે દંડ મૂકેલા દ્વાવાનું જણાય છે. એ દંડને અનેક વાર આ પ્રતના (તેમ જ પાલિતાણાવાળી પ્રતના) લહિયાએ કાં તા આગલા વર્જના કાના તરીકે, અથવા તેા પાછલા વર્જની પડિમાત્રા તરીકે વાંચી છે. બીજું, મૂળ પ્રતમાં મૂર્ધન્ય, દંત્ય અને એાબ્કચ પૂર્વવા નાસિકચ વ્યંજન જ્યાં ખીજા વ્યંજન સાથે સંયુક્ત હાેય ત્યાં તે સામાન્યત: પ્રાકૃત પ્રતામાં જોવા મળે છે તેમ પૂર્વવર્તી વર્લુ પર અનુસ્વાર મૂકીને નહીં, પશ વર્ગાતનાસિકથી (જેમ કે ण्ड, न्त, ન્લ, ન્થ, म्प, म्ब, म्म) દર્શાવાયા હાવા જોઈએ. આ પ્રતમાં તેમ જ પાલિતા શાવાળી પ્રતમાં અનેક સ્થળે મૂળની આ લાક્ષણિકતા જળવાયેલી છે. કેટલોક પ્રાચોન પ્રાકૃત પ્રતિઓમાં આ પ્ર<mark>થા પણ હશ</mark>ે (રવય ભૂત કત સ્વયંમુच્છેવની વડાદરાવાળી હસ્તપ્રતમાં પછ લેખનની સ્માલાક્ષચિકતા છે). અને વર્ગાનુનાસિક લખવાનું પદ પૂરતું મર્યાદિત નથી. પદાંતે અનુસ્વાર હોય ત્યાં પણ કેટલીક વાર તેને બદલે પાછળના વ્યંજનતા વર્ગતા નાસિકચ વ્યંજન (સંયુક્ત રૂપમાં) લખેલા છે. દસ દસ ગાથા પછી ગાથાસ ખ્યા દર્શાવતા ક્રમાંક પ્રકેલા છે. ૮૦ ગાથા સુધી ક્રમાંક ભરાબર આપેલા છે. ૯૦માં ગાયાને ભૂલથી ૮૦ને ક્રમાંક આપેલા છે. આ ક્રમ ૪૫૦ ગાયા સુધી ચાલ્યેા આવે છે, તે પછી ક્રમાંક આપવામાં એક ગાથાની ભૂલ થયેલી છે અને ્ સંપાદિત પાઠની ૪૫૯મી ગાયાને ૪૫૦ના ક્રમાંક આપેલા છે. ૯૩૮ અને ૯૪૦ ગાથા વચ્ચેના લૂટિંત પાઠમાં, તથા ૧૧૨૪ અને ૧૧૨૬ ગાથા વચ્ચેના લૂટિત પાઠમાં, અહીં માન્યું છે તેમ એકએક નહીં, પણ બખ્બે ગાથાએ। હેાવી જોઈએ, તથા ૯૪૭મી ગાથા પછી એક ગાથા મુદ્રિત પાઠમાં ભૂલથી રહી ગઈ છે (એ પાછળ શદ્ધિપત્રમાં આપી છે).... આ ઉપરથી હિસાળ લગાવતાં કુલ ગાથા સંખ્યા, નવ ગાથાની ભૂલને કારણે, પ્રતાની ૧૬૩૪ને બદલે ૧૬૪૩ થશે.

પ્રતના લહિયાએ (અથવા તેા તેની આધારભૂત પ્રતના લહિયાએ ) કેટલાક અક્ષરા વાંચવામાં ભૂલ કરેલી અને તેથી મૂળના કેટલાક અક્ષરાને બદલે પ્રતમાં ભળતા જ અક્ષરા મળે છે. આ પ્રકારની ગરબડ પણ નિયમિતપણે નહીં, પણ પ્રભળ વલણ તરીકે દ્રાંઈને કેટલેક સ્થળે અમુક અક્ષર સાચી રીતે, તેા અન્યત્ર ખાટી રીત વચાયેલા છે. આ ઉપરાંત ગાથા, પક્તિ, પંક્તિખંડ કે શબ્દ છેાડી દેવાનું વલણ અનેક વાર જોવા મળે છે. અક્ષર, અનુરવાર, માત્રા, પડિમાત્રા, કાના કે હુરવ વરકુ લખવાં રહી ગયાં છે. અક્ષર, અનુસ્વાર કે કાના વધારાના છે. અનુસ્વારને માત્રા તરીકે, માત્રાને અનુસ્વાર તરીકે, કાનાને દંદ તરીકે, પડિમાત્રાને પૂર્વવર્તા અક્ષરના કાના તરીકે, અંત્ય એકવડા દંડને કાના તરીકે

\$2ġ

અને ખેવડા દંડને ૫ તરીકે વાંચ્યા છે. દીધ<sup>4</sup>ને સ્થાને કવચિત હ્રસ્વ બળે છે. કવચિત દીધ<sup>4</sup> ફ્રેતું ચિદ્ધ કાના તરીકે વાંચાયું છે. તાે ક્વચિત इને સ્થાને ફ્રે બળે છે. એવડા વ્યંજનને એકવડા લખવાનું વલણુ પણુ પ્રભળ છે. નીચે વ્યાપકપણુ જે જે અક્ષરને સ્થાને બીજા અક્ષર ખાેટી રીતે વાંચાયા છે તેની યાદી આપી છે. આમાં ઘણું અંશે તેથી ઊલડું પણુ એવા બળે છે. (એટલે કે વને સ્થાને ૫ તેમ જ ૫ને સ્થાને ૫ વગેર).

| મૂળ વ્યક્ષર | તેને રથાને મળતેા અક્ષર | મૂળ ચ્યક્ષર  | તેને સ્થાને મળતાે અક્ષર |
|-------------|------------------------|--------------|-------------------------|
| इ           | ई, ए, द, ह             | त्त          | न्न, न्त, त, भ          |
| ¥.          | ġ.                     | रेथ          | च्छ, त्व, त             |
| 3           | अ, ठ, तु               | र            | द, द, ह                 |
| <b>5</b> ,  | क                      | स्           | 5                       |
| ए           | प, य                   | ध            | व                       |
| ओ           | ਰ                      | <u>द</u> ः   | ξ, ξ                    |
| কি          | दि                     | म            | त, म                    |
| ग           | रा, ण                  | न्त          | <b>ti</b>               |
| ঘ           | cd                     | र्मम         | <b>H</b>                |
| च           | 4                      | q            | स, ब, य, ए              |
| ÷9          | त्थ, म्व, उष           | भ            | त, इ, न, स, ल           |
| স           | đi                     | IJ           | \$                      |
| কজ          | ज, ज्य                 | म            | ग, त, न, स              |
| <b>ं</b> झ  | ব্য                    | ય            | प, व, घ, हा             |
| 5           | đ                      | र            | व, इ, ड                 |
| ह           | ह, 💈                   | ਚ            | भ                       |
| £           | ह्, द                  | व            | च, प, घ, घ, प, य, त, र  |
| £           | £                      | व्य          | च्च, उज                 |
| म           | धण, ग                  | ਚ            | म, भ                    |
| . पम        | ण, ह                   | इ            | द, इ. ठ                 |
| य 🖁         | a É.                   | R            | ₩6 .                    |
| त           | न, व, च, म             | ស្ត          | 4                       |
| ব্র         | ड, भो                  | <b>S</b> ಕ್ಷ | हि                      |
|             |                        |              |                         |

<sup>&</sup>lt;. तेषु' शीर्ष's & Die Nonne-Ein neuer Romar aus dem elten Indien (के 2 के े 'साध्यी-- प्रायीन भारतनी केंड नवतव नवसडया').

તેના આધાર તરીકે સંભવત: પાલિતાજીાવાળી પ્રત (કે લેના પરથી થયેલી નકલ) હતી. પ્રત અત્યંત ભ્રષ્ડ હાેઈને અનુવાદમાં લાેય્માનને અનેક રથાને માથાના ભાવાર્થ આપીને ચલાવલું પડ્યું છે. સદ્ગત મુનિ જિનવિજયજીને ૧૯૨૧ અને ૧૯૨૨માં લખેલા પત્રામાં લાેપ્માને તરંગજોજીની પાને વાપરેલી પ્રતામાં હજરા ભૂલા હાેવાના નિર્દેશ કરીને ધીંજી પરંપરાની કાેઇક હસ્વપ્રત ભંડારામાંથી શાધી કાઢી માકલાવવા માટે વાર'વાર અનુરાધ કર્યો છે. તેમનો વિચાર આ અત્યંત મહત્ત્વની ફતિના મૂળ પ્રાકૃત પાઠ પછુ પ્રકશિત કરવાના હતા. પૂરતા સંભવ હતા કે જો તેમને ડહેલાના ઉપાશ્ચ વાળી પ્રત ઉપલબ્ધ થઈ હાેત તો તેમગુ મૂળ પાઠ પછુ પ્રકાશિત કર્યો હોત.

# ર. શેઠ આણું દજી કલ્યાણુજી પૈઢી ( પાલિતાણુા ) પાસેના શેઠ અ'આલાલ ચૂનીલાલ ભ'ડારની પ્રત.

આ પ્રતની લા. દ. ભારતીય વિદ્યા સંસ્કૃતિમ દિરના સંગ્રહની (સચિ ક્રમાંક ૭૩૩ ક/ર) કૃાટોસ્ટેટ ઉપયોગમાં લીધી છે. મૂળ પ્રતમાં પડ પત્રા છે. પત્રદીઠ લગભગ ૧૩ પક્તિ અને પંક્તિદીક વ્યાશરે ૪૦ અક્ષર છે. અંતે ૨૦૦૦ ગ્રંથામ હાેવાના નિદેશ છે. હાંસિયા-માં 'તરંગલાલા' નામ લણા પત્રા પર લખેલું છે. લણીખરી લેખનની લાક્ષણિકતાએં! પ્રત નં. ૧ પ્રમાણે છે. પરંતુ પ્રતના લહિયા વધુ ખેદરકાર અને કાચા ભણતરવાળા હોવાનું જલ્લાય છે, કેમ કે અમદાવાદવાળી પ્રતની તુલનામાં અક્ષરસંભ્રમ, ભુલાયેલા અક્ષરા ને શબ્દો વગેરે ભૂલોનું પ્રમાણુ વધારે છે. લ

અગ એ પ્રતાે ઉપરાંત कहાવજીમાં મળતા સંક્ષેપના સમાન ગાયાઓને પણુ કેટલાંક સ્થાનાના પાઠ નિર્ણય માટે ધ્યાનમાં લીધી છે. ભદ્રેશ્વરના સંક્ષેપના અહીં પરિશ્વિષ્ટમાં આપેલા પાઠ માટેના આધાર તીચે દર્શાવ્યા છે.

# 3. सद्रेश्व२५१त कहावलोभांथी उद्धृत तरंगकईते। संक्षेप

कहावलीમાં પ્રદ્યોત, શિા, સુજેપ્ઠા, ચેકલણા અને મહેશ્વરની કથાએ। પછી, 'ચેઠલણાની જેમ તર ગલોને ચારીછુપીથી નસાડી લઈ જઈને પરણવામાં આવેલી. તેથી તર ગવતીની કથા કહેવામાં આવે છે, તા હવે સાંભળા', એવી પ્રસ્તાવના સાથે તરંगવર્ફના સંક્ષેપ આપેલા છે. કથાની સમાપ્તિ પછી 'આ પ્રમાણે ફૂણિક અને ઉદયનના રાજ્યકાળમાં ઉદ્લવેલી તર ગવતીની રમ્ય અને લદ્ર કથા કે જે લદ્ધરસ્ટીએ રચેલી છે તે સમાપ્ત થાય છે' એવા નિર્દેશ છે.

ભાતાના પાઠ અહીં પરિશિષ્ટમાં (પુ. ૨૩૧-૨૫૮) આપેલા છે. આશ્ચરે ૪૨૫ ગાથાએને જેટલું પ્રમાણ છે, ૨૪૬મી ગાથા પછી, ૩૩૮મી ગાથા પછી અને વિશેષ તા ૩૬૮મી ગાથા પછી પાઠને થોડા થોડા આંશ ત્રુટિત છે.

પાઠ માટે આધાર તરીકે વડાદરાના પ્રવર્તક કાંતિવિજયજીના ભાંડારના ૧૯૮૦ ક્રમાંક વાળી कहावलीनी પ્રતને। આધાર લીધે। છે. આ પ્રત પાટણ વાળી તાડપત્રીય પ્રતની જ નકલ

42e

૯. આ ઉપરાંત આ પ્રતેા ઉપરથી અવાંચીન સમયમાં તૈયાર કરેલી કેટલીક નકલા છે — જેમ કે સૂરતના જૈનાન ૬ પુસ્તકાલયની તથા લા. ૬. ભારતીય સ'સ્કૃતિ વિદ્યાંમ'દિરના જ્ઞાનભ'ડારની પુષ્ટ્ય-વિજયાદિ સ'ગ્રહની ફમાંક હબ્દ અને ૧૦૦૩૦ વાળી પ્રતા. પછ્ય પાઠ નિર્ણય માટે તેમની કશી ઉપયુક્તતા નથી.

હોવાનું જણાય છે. તેમાં તરંगવતીના પ્રારંભ પત્ર ૧૪૪ ∓ પરથી થાય છે. પાઠના સંબંધ પત્ર ૧૪૯ કની ઉપાંત્ય પંક્તિથી તૂટે છે. તે પછી ક્રદ્દાવજીના કાઇક બીજો અંશ જોડાઈ ગયા છે. તરંગવતીનું અનુસંધાન તા પત્ર ૧૨૬ ક્ર ઉપર મળે છે. ત્યાંથી પાછી શરૂ થઈને કથા પત્ર ૧૨૯ સ્વના મધ્યમાં પૂરી થાય છે. <sup>૧</sup> (સદ્ગત મુનિ જિનવિજયજીએ આ પ્રત જોયેલી અને તેમણે પાઠ જ્યાંથી તૂટે છે ત્યાં તેનું ક્રયા પત્ર પર અનુસંધાન છે તેની નોંધ મૂકેલી છે.) પાછળથી પાટણના ભંડારની મૂળ તાડપત્રીય પ્રત પશુ ઉપયોગ માટે મળી શકી

(સંઘવી પાડાના ભાંડારની એ પ્રત સંવત્ ૧૪૯૭માં લખાયેલી છે.)

સરખામથ્યી કરતાં જણાયું કે વડેહરા વાળી નકલ પુર્ણપણું તેના મૂળને વદ્દાદાર છે પાટણની પ્રતનાં પણ તરંગવત્તીને! પાઠ વડેહરના પ્રત પ્રમાણું જ વચ્ચેથી ત્ટેલા છે અને અન્યત્ર સંધાયા છે. પ્રત ધણો જૂની અને તાડપત્રની હેાવા છતાં અનેક સ્થળે પાઠ ભષ્ટ છે. આક્ષરા વચ્ચે ગરળડ, અનુરવારનું ઠેકાર્ણું નહીં, ક્યાંક અત્રર પડી ગયા હેાય તા ક્યાંક વધારાના હાય આવી બધા કચાશાં તેમાં જોવા મળે છે.

હસ્તપ્રતામાં **સરંगવ**તીનો પાઠ કેટલેા ભષ્ટ છે તેના ખ્યાલ અહીં પુ. ૨૫૯–૨૭૨ ઉપર આપેલા ભ્રષ્ટ પાઠા પરથી મળી રહેશે. અનેક સ્થળે શુદ્ધ પાઠની અટકળ કરવાની રહેછે. કેટલાંક સ્થળે પાછળથી પાઠશુદ્ધિ સ્વચવતા તેવાં સ્થળાના પહ્યુ શુદ્ધિપત્રમાં સમાવેશ કરીલીધા છે મુદ્દહુની અશુદ્ધિ ગણી રહી ગઈ છે, જે માટે પાઠકાની ક્ષમા માગલાની છે.

#### ઝાહુસ્વીકાર

તરંगलोलाના પ્રસ્તુત સંપાદનકાર્યમાં વિવિધ રીતે સહાયભૂત થવા માટે દુ' નીચેની બ્યક્તિએા અને સંસ્થાએા પ્રત્યે મારી આભારની ઊંડી લાગણી અહીં બ્યક્ત કટું છું: હહેલાના ભંડારની હસ્તપ્રતના ઉપયોગ કરવા દેવા માટે તે ભંડારના બ્યવસ્થાપદા પ્રત્યે અને તે પ્રતના પત્તો લગાડીને સુલભ કરી આપવા માટે શ્રી જેસિંગભાઈ ઠાકાર પ્રત્યે; તરંગજોલ્ગની અન્ય પ્રતા માટે જૈનાન દ પુસ્તકાલય (સરત) પ્રત્યે અને લા દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામ દિર પ્રત્યે; ભદ્રે સરની તરંગવતોની અન્ય પ્રતના ઉપયોગ કરવા દેવા માટે પ્રવર્ષક કાંતિવિજ્યજીના ભંડારના વ્યવસ્થા પક્રા પ્રત્યે અને તે પ્રત મેળવી આપવા માટે શ્રી લક્ષ્મચુભાઈ બાજક પ્રત્યે; ગ્રંથ પ્રકાશિત કરવા માટે લા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામ દિરના અધ્યક્ષ ડૉ. નગીનદાસ શાહ પ્રત્યે તથા મારા ભિત્ર પ્રા. દલસુખભાઈ માલવચિયા પ્રત્યે; સુદચ વેળા વિવિધ રીતે અનુકૃળ થવા માટે સ્વામીનારાયણ સુદ્રસ્થમ દિરના શ્રી કે. ભીખાલાલ ભાવસાર પ્રત્યે.

# હસ્વિલ્લભ ભાયાષ્ટ્રી

#### અમદાવાદ કેબ્રુઆરી ૧૯૭૯

१०. म्रन्रविभयछ री आखितनी अस्तावनामां डी.२. आपडियाओ कहावलोना आपेशा तरगवतीना

સંક્ષેપને⊨ નિકે<sup>\*</sup>શ કર્યો છે (પ્.૧૮) અને ગ્રંથપાઠને અંતે ભ. ત.ની છેલ્લી બે ગાયા ઠાંકી છે. ૧૧. જુઓ દલાલ અને ગાંધી સંપાદિત 'પાટણ કેટેલાગ ઍાવ મેનસિક્રપ્ટસ, ૧૯૭૩, પ્. ૨૪૪', ક્રમાંક ૪૦૩.

શુદ્ધિપત્ર

१२.२. पालित्तयस्स १३.१. पाययबंध निचइ (? निवद्ध) २४.२. छट्टस्स २७.१. लंदालद पशंसिय+निदिय रोज-व्यसाय-मज्झत्था । २७.२. सा मुल-विरुद्धे य (?) २८.२. धवलब्भ-गुण\* ३०.१. घर-मंदिर0 ३०.२. माणसाहि રૂ૧.૨. ° નિર્મ ३२.१. असंठविय-लंबएहि (१) ३२.२. निद्वेहि॰ ३३.१. तव-किसिय पंडरेण ३४.१. जुत्त-पर्लगथ कण्ण-पालीया ३५.२. फेण-विणिम्गय नारुं ર∠.૧. ઉઠા જીવી ३८.२. निय-धर-अंगण-देसे मुहुज-सोहा-कर १९.१. अन्त्रं सुद्ध-કર. ૧. રુચ્છિ-સચ્છ ફ ४३.२. दिइग्व-सुयब्ब-सए सुंदरी महिला ४४.१. सोहग्ग-मंजरी ४६.२. आसीय ४९.१. अञ्जा<sup>ए</sup> दंति जुत्ते ५०.१. णै पडम-५०.२. भगवती, ०वडोच्छया ५१.२. अरयंबरदेवीरा य (?) ५६.२. पविची ५९.९, <sup>0</sup>सत्थ (१ सब्द)<sup>0</sup> ६३.२. दिही-घोटा ६६.२. अणिईए सा सुभणिया ६७.१. <sup>0</sup>सुहावहं

७०.१. पसीयय ७०.२. तमिणे ७१.१. स्वालोवण-मुहियाइं ७२.१. अमयमया-७३.२. अक्खरा णे तथ ७४.१. ० घरे तथ मे ७५.९. अ-गमणस्मि ৩৫.২. ৰ জুড্জায ७९.१. ०समणुभूवाणि ७९.२. किणो उदीरेउं ८०.१, मउझत्था <1.1. एव ९०.१. मज्झदेस-लच्छी . ९०.२. 0निहीए कंदी **९३.**१. गतीए ९७.१. मिउ-१००.१. विणय--रयणायरो सा १०२.१. ओयाइय-૧૦૪.૧. અલ્સંતં १०६.१. इणमो य बाय-पथलिय-१०७.१. पायएहि १०९.१. खिलिक्खिलिया ११२.१. ०माइ-पेस-वग्गेण ११२.२. चंकमिडमहं ११५.१. भीडल्ल-पंसु० ૧૧૬.૧, લુદ્ધી-११६.२. करुा-૧૧૭.૧. જેટું १९८.३. विडणि १९९.१. अमिओवमे १२२.९. तो काम-१२२.२. बाल्सण रावणय' १२३.२, जायया एति

રહર

તર ગલાેલા

१२४.१. "হ্ৰ" १२२.२. साहीय १२८.१. विषएण गुरु-जणो मे; भिक्खुय-१३०.१. करेलाणं १३१.१. पिति १३३.१. मह १३६,१, काली; धवलायय-दुकूला 1३७.१. नव-पल्लव-संपुड १३९.१. वास-णियता-१४३.१. सा एव जंपमाणी उवागया १४६.२. स-कलताणं पि पुष्फाइं १४७.१. ° निम्मलेहि १४८,१. कंचण-गोरि ? १४९.९. सणिणहं **૧**५२.१. <sup>0</sup> जोणि-१५३.९. सत्तिवण्णाणं १५३.२. कारण-१५५.१. जोमेहि; ° फलाण तु कीरए य राग १५५.२. बिइयं कारण-१५६.१. सोसह-गुणेगं १५६.२. ° फलाणं बहु ° १५७.१. तो हं तयं कुमुम ° १५८.१. ° गुगफरिस ° १६१.१. सिष्प्पिय-; तिहि पोसण-कारणेहि १६१.२. इहं १६६.२. निर्लिति ૧૬૭૧. તે १६८.२. तो तेण लच्छिघर-कयवरेण आवीयया जाया १६९.२. हु सुणियं ति भाणीय. १७०.२. हरिसापूरिय ° १७४.१. वाढ १७६.९. सोहणाणि य गंधे १७७.१. य सब्बाहि १७७.२. सयराइं

९७९.१. डइए, जो एत्थन मुंजए १८२.२. सुव्विट्टि (?)-१८४.२, पभूय(?), होह्रं १८५.२. ° गंध-पेसल-गुण ° १८६.१. इत्थोदगां १८८ १. जुबतीण १८८.२. परियद्धिओ (?) १८९,९. रत्ती १९१.१. अरहंते १९२१. जुबती हि १९२.२. बहुयाहि १९४.२. पूड्य-१९८.१. सुंदेर ° २०४.१. निग्गमणं २०४.२. वाहित्तु -२१२.१. तो एव २१२.२. सुह-वोज्सकमास्टा २१७.१. जुबतीहि २२०.१. रमिदव्व २२१.१. कासीय , २२२.२. राय-पहे २२३.१. राय-पहम्मि विसाले २२९.१. झलि तो २३१.१. [य] समवइण्णा २३४,९, घण-ध्ववाय-; <sup>०</sup>पेहुण<sup>0</sup> २३५.१. कय ली ° ૨૪૧.૧. ° વિલુદ્ધ ° २४१.२. महु-मत्तो २४५.१. े महुयरि ९ २५०.१. आसासिया य चेडिए २५०.२. भमरेहि;रेहि; दुहविया રૂપ૧.૨. છુવ્વય-२५३.१. संभग्ग विभग्गं २५४,१, वीर (?)

| जन तोथंकरों को दितीथां सूर्तियों का प्रतिमा-निरूपण<br>मारुतिनन्दन प्रसाद तिवारी                        | 1          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| भगवान महावीर का उपदेश और आधुनिक समाज<br>दऌख़ुखभाई मालवणिया                                             | =          |
| शत्रुंजयगिरिना केटलाक अप्रकट प्रतिमालेखे।<br>मधुखुद्दन ढांकी - लक्ष्मण भोजक                            | **         |
| मध्यकालीन गुजराती साहित्यनां हाक्य - कथानको<br>इन्दु याझिक                                             | 55         |
| जन कवि का कुमारसम्मव<br>सत्यव्रत                                                                       | 85         |
| जंन दर्शन के 'तर्क प्रमाण' का आधुनिक सन्दर्भी में मूल्यांकन<br>सागरमल जैन                              | **         |
| श्रो आनंदघन-रचित संस्कृत स्तवन<br>संपा. कुंसारपाळ देसाई                                                | ۷۵         |
| गजधंभ<br>खंपा, छक्ष्मणभाई भोजक                                                                         | 50         |
| श्री वोरस्तुतिद्वात्रिंशिका<br>संपा. पं. वाबुभाई सवचंद शाह                                             | \$3        |
| सकल-तोथ-स्तोत्र<br>संपा. र. म. शाह                                                                     | 8:         |
| प्राचोन जैन आगमें। में जैनदर्शनको भूमिका<br>दऌपुख मालवणिया                                             | <b>१०१</b> |
| वे अप्रसिद्ध ताम्रात्रो<br>संपा छक्ष्मणभाई भोजक                                                        | \$\$\$     |
| RIVIEW-स्त्राध्याय                                                                                     | 388        |
| Summary of Lecture by Mr. John Irvin on "The Pillar<br>and the Cross in the Cults of India and Europe" | 134        |
| महाकवि श्रो रामचन्द्र-विरचितं मल्लिकामकरन्द-नाटकम्<br>संपा. आगमप्रभाकर मुनिराज्ञश्री पुण्यविजयजी       | 8-68       |
| संखित्त-तरंगवई-कहा (तर ंगलोला)<br>संपा अनु हरिवल्लभ भायाणी                                             | २६६-२८२    |
|                                                                                                        |            |

# OUR LATEST PUBLICATIONS

| 61.    | Sâdhâraņa's Vilâsavaikahâ (Apabhraņša Kâvya), Edited by<br>Dr. R. M. Shah. (1977) | Rs. 40-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 62     | Amrtacandra's Laghutattva-sphota (Sanskrit Jaina Philosophical                    | 10. 10-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1      | Karya) Edited with English translation and Introduction by                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 100    | Dr. P. S. Jaini                                                                   | Rs. 50-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 63     |                                                                                   | RS. 30-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | Ratnasûri-sisya's Ratnacûdarâsa Ed. by Dr. H. C. Bhayani                          | D- 1.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|        | (1978) # //                                                                       | Rs. 4-20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| A 49 3 | Early Jainism by Dr. K. K. Dixit (1978)                                           | Rs. 28-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 65.    | Jayavantasûri's Srngâramanjarî Ed. by Dr. Kanubhai V. Sheth                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | (1978)                                                                            | Rs. 30-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 66.    | Sramana Tradition - Its History and Contribution to Indian                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | Culture by Dr. G. C. Pande (1978)                                                 | Rs. 20-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 67.    | Nyâyamañjarî (Ahnika II) with Gujarati translation, Edited and                    | and the second se |
|        | translated by Dr. Nagin J. Shah (1978)                                            | Rs 20-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 68     | Vâ. Kamalasekhara's Pradyumnakumâra Copaî Ed. by Dr. M. B.                        | 10 20 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        | Shah (1978)                                                                       | Rs. 8-90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 60     | Treasures of Jaina Bhandars Ed. Dr. U. P. Shah (1978)                             | Rs. 250-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | Proceedings of the Seminar on Prâkrit Studies 1973, Ed. by                        | Na. 200-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 10.    |                                                                                   | Rs. 40-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 71     | Dr. K. R. Chandra                                                                 | 1(5. 40-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 11.    | Catalogue of Gujarati Manuscripts : Munirâja śri Punyavijayaji's                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | Collection compiled by Munifaja Punyavijayaji, Ed. by Dr.                         | De 120 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | Vidhatri Vora                                                                     | Rs. 120-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | • Aspects of Jaina Art and Architecture : Editors Dr. U. P. Shah                  | D- 100 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | and Prof. M. A. Dhaky. (1976) [Sole Distributor]                                  | Rs. 150-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | e Mahâvîra and his Teachings Ed. Dr. A. N. Upadhye                                | Rs. 50-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | e Sambodhi Vol. I-VI                                                              | Rs. 240-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | (Rs. 40/- per volume)                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | In Press :                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | Vasudevahiudi (Majuhima Khauda) Edited by Dr.H.C. Bhay<br>Dr. R. M. Shah          | yani and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2.     | Jain Theory of Anekântavâda by Dr. B. K. Mati Lal                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 3.     | Jinaratnasûri's Lilâvatîsâra (Sanskrit) Edited by Dr. H. C. B                     | hayani.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4.     | Silopadesamâlâ with Bâlâvabodha of Merusundara Gaui (Old                          | Qujarati)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | Sandhikâvyasamuccaya (Oid Gujarati) Edited by Dr. R. M. Sha                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | Tilakmanjari with Three Commentaries Elited by Dr. N. M. Kan                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | Padmasundara's Sundara-Prakâśaśabdârnava (Sanskrit) Ed                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | Pt. Harishankar Shastry.                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8      | A Study of Civakacintâmani-Particularly from the Point of Vie                     | w of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| -      | Influence of Sanskrit Language and Literature on Tamil I                          | y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|        | Dr. Vijayalakshmy Rangarajan.                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 9.     | Samkhitta Taramgavatikahâ (Taramgalola) Edited with Gujara                        | ti Trans-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1      | lation by H. C. Bhay=ni.                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | Some Minor Tales of the two Great Epics by Dr. Rajendra                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11.    | Dohâpâhuda of Râmasimha with English and Gujarati Tran                            | slations,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |