# SAMBODHI

(QUARTERLY)

VOL. 10 APRIL 1981-JANUARY 1982

No. 1-4

**EDITORS** DALSUKH MALVANIA DR H. C. BHAYANI NAGIN J. SHAH



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD-9

# CONTENTS

|                                                                           | 13  |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| Jaina Bibliography Colette Caillat and Nalini Balbir                      |     |
| The Treatment of the Pancagni-Vidya in the Br cas III. i N. M. Kansara    | 42  |
| Why Did Jainism Not Develop the View that Samsara = Nirvana Arvind Sharma | 50  |
| Gāhāsattasaī  B. K. Khadabadi                                             | 5.  |
| Number of Pramanas  R. D. Hegde                                           | 6.  |
| Jaina Mānastambhas at Deogarh  Tabsildar Singh                            | 6   |
| A Fresh Reference to Bhartrmitra's View on Laksana Biswapath Bhattacharya | 7.  |
| Raṇasiṁha Paramāra<br>Ram Vallabha Somani                                 | 73  |
| A Note on the Crowned Buddha in Bharat Kala Bhavan<br>Lalit Kumar         | 76  |
| Ibn Sina: His Philosophy of Being R. L. Raval                             | 79  |
| The Gauridigambara Prahasana Chitra Shukla                                | 87  |
| Bhāskaravarmā of Daṇḍi and Bāṇa : An Appraisal<br>Sudarshan Kumar Snarma  | 92  |
| Chittapa and His Subhāşitas<br>Smt. Nilanjana S. Shah                     | 112 |
| Freudian Psychoanalysis and Psychodynamics of Yoga M. V. Baxi             | 136 |
| Prakrit Poetry and Sanskrit Poetics V. M. Kulkarni                        | 145 |
| Some Less Known Verses of Siddhasena Divakara M. A. Dhaky                 | 169 |
| Reviews                                                                   | 174 |

#### JAINA BIBLIOGRAPHY

# Books and Papers published in French or by French scholars from 1906 to 1981

#### Colette CAILLAT and Nalini BALBIR\*

In the various fields of "Indology", the need for up to-date and systematic, as far as possible exhaustive, bibliographies has recently been emphasized. This is particularly true as far as Jainism is concerned, the more so as it appears that only books and monographs written in English have been generally accessible.

As a contribution to this task, we here list all the publications (books, articles, notices) on Jainism which have been written by French or by French-writing scholars, including the few works by foreign scholars which have been written or translated into French.

It seems that the rules followed by A. GUERINOT in his Essai de bibliographie jaina (Paris 1906) supplemented by his Notes de bibliographie jaina (Paris 1909) have been accepted (cf. CHHOTE LAL JAIN, Jaina Bibliography, Calcutta 1945, Jaina Bibliography Series No. 1), they have guided us also. For example, under the main headings, the contributions are listed according to chronological order, detailed informations of translations, etc., are given. We have added the number of pages, and have, naturally, followed the international system of transcription of Indo-Aryan.

<sup>\*</sup> Equipe de Recherche Associée au CNRS 094, "Philologie bouddhique et jaina".

# TABLE OF CONTENTS

| ī.        | General works or notices on Jaina Religion and<br>Literatures                                          |       |  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|
| II.       | Catalogues of Manuscripts                                                                              |       |  |
| nı.       | Grammar and Lexicography                                                                               |       |  |
| IV.       | Studies in Canonical Religion and Literature                                                           |       |  |
| V.        | Non-Canonical Literature                                                                               |       |  |
| VI.       | Religious Poetry                                                                                       |       |  |
| VII.      | Epigraphy                                                                                              |       |  |
| VIII.     | . Art                                                                                                  |       |  |
| IX.       | History                                                                                                |       |  |
| <b>x.</b> | Varia A. Life of the Jaina Community (74-80). B. Jainism and other Religions and Philosophies (81-94). | 74-94 |  |
| XI.       | Bibliogeon Battle 1970 con tions                                                                       |       |  |

# I. General works or notices on Jaina Religion and Literatures

1

- A. GUERINOT. La religion djama. Histoire, Doctrine, Culte, Coutumes, Institutions. Paris, 1926. (25 plates). VIII-353 p.
  - P. 1-90. Part 1. History.
  - P. 91-277, Part 2. Doctrine.

91-95. The principles

96-113. (1) True faith

114-207 (2) True soience

208-277 (3) True conduct.

- P. 278-328. Part 3. Cult, customs, institutions.
- P. 329 f. Conclusion.
- P. 331-343. Index.
- P. 343-351. Tables.
- P. 353. Errata.

A very clear general exposition of Jaina religion.

2

L. ALSDORF. Les études jaina. Etat present et tâches futures. - Paris, Collége de France, 1965. 97 p.

Text of fundamental lectures given by L. ALSDORF at the Collège de France.

- P. 1-25: The necessity of Jaina Studies: importance of the Jaina Canon for the knowledge of Buddhist doctrine and vocabulary (ex. āsava, mālavihāra, tāī, P.3-6); richness of the uninterrupted tradition of Jaina Literature; problems concerning the "original" language of the Jaina Canon and discussion of the term "Ardha-Māgadhi".
- P. 25-50: Need of a complete edition of the Canon and survey of the work done so far in this field; relations with exegetical literature; problems arising from text transmission.
- P. 51-84: Metrical analysis as a chronological criterion by which various strata can be seen in the Pali Canon (data from the Jatakas, P.61 sqq.), as well as in the Jaina Canon (special references to the Uttarajjhāyā, P.72-81): presence of āryās denotes recent composition; Critical investigation of the Āvasyaka literature as a must of the future Jaina Studies (P.81-83).

Ä

P. 84-97: Necessity of studying more Digambara material in order to solve the problems related to "Digambara Prakrit", to the chronology of Digambara texts and their relations with the Svetāmbara Canon (with reference to the Mudbidri collection of so-called canonical texts, to the Mūlācāra and the Mūlārādhanā).

Special notices on Jainism in Encyclopaedias, Series, etc.

3

A. BAREAU - W. SCHUBRING - C. von FÜRER-HAIMENDORF. Les religions de l'Inde III. Bouddhisme, Jainisme, Religions archaïques. (Bibliothéque historique. Coll. Les Religions de l'humanitè). - Paris, 1966.

P.247-276. Le jaïnisme.

Unreliable translation into French of the important and difficult contribution by Walther SCHUBRING, Der Jinismus (sic), in A. BAREAU-W. SCHUBRING- C. von FURER- HAIMENDORF, Die Religionen Indiens III. Buddhismus, Jinismus, Primitivvölker (Die Religionen der Menschheit, Herausgegeben von Ch. M. SCHRODER 13.)—Stuttgart, 1964.

4

- P. MASSON- OURSEL- H. de WILLMAN- GRABOWSKA- Ph. STERN. L' Inde antique et la civilisation indienne. -Paris, 1933 (L' évolution de l' humanité, I.5.4.) 497 p.
- P. MASSON-OURSEL. Part 3: Spiritual life, religions and philosophies. Chap. II. Primitive Jainism and Buddhism.
  - P. 160-166. I. Situations common to both
- P. 168-179. II. Jainism (168 The Nirgranthas. The Jina; 171 The Community; 173 The Canons; 176 Archaism and Realism; 178 The soul and its salvation).

A few lines on philosophy (P.239), Jaina cosmology (244-45), Prakrits (259-260).

5

- L. RENOU et J. FILLIOZAT. L' Inde classique. Manuel des études indiennes. 2 vol.
- Vol. I. Paris, 1947 (Bibl. scientifique Payot).

#### Chap. III The languages of India:

L. KENOU

§ 100 - Jaina Sanskrit

§ 109-110 - Prākrit

§ 114-117 - Jaina Prākrits. Apabhramśa.

Chap. IV History of India (from the origins to the 7th century) :

J. FILLIOZAT §§204; 219; 222; 228; 242; 281 : Jaina sources of the history of India (archaeological, philological, epigraphic)

§ 370-376 India at the time of the Buddha and Jina (375-376 : dates of Buddha and Jina)

§ 393-395 Candragupta (§ 394: 313 B.C. date of Candragupta's accession to the throne, cf. the Jaina sources, in accordance with Justinius). See also No. 73.

§ 396- Jaina traditions concerning Candragupta and Bhadrabahu in Śravana Belgola.

§ 430. Kālakācāryakathānaka.

English translation of this contribution, see No. 72.

#### Chap. VI Brahmanism. 2. Non Sanskrit sources:

P. MEILE § 973 The Gujarāti Jains' contribution to Indian civilisation (architecture): publications in Gujarāti language.

- Vol. II. -Paris-Hanoi, 1953.

#### Chap. VIII Erudition.

L. RENOU

§ 1531; § 1535 Jaina grammarians

§ 1547; § 1549 Jaina lexicographers

§ 1554 Jaina metricians

§ 1563. Jaina poeticians.

### Chap. IX Sciences.

J. FILLIOZAT

§ 1676. Jaina medicine

§ 1702. Jaina mathematicians (Mahāvīrācārya)

§ 1712. Jaina astronomy, Sūriyapannatti.

# Chap. X Literatures.

L. RENOU

§ 1763. Jaina compositions in kāvya style

§ 1798. Vajjālagga of Jayavallabha

§ 1807. Jaina didactic literature (Haribhadra's Dhūrtākhyāna).

§ 1816. The Pañcatantra and the Jaines (Pañcãkhyānaka)

§ 1822. Jaina recensions of the Brhatkatha (The Vasudeva-hindt confirms the authenticity of the Nepalese version of the B.)

J. FILLIOZAT § 1921-1928 The Tamil "Five poems". (Panja-kāppiyam; § 1922. Cilappadigāram; § 1925 Cindāmaņī); § 1926 Sūlāmaņi, § 1927 Peruñ-Kadei (Tamil adaptation of the Bṛhatkathā), § 1928 Yośodara-kāviyam.

Chap. XII Jainism (§ 2387-2493).

- L. RENOU.
- 1. § 2387-2433. The sources
- 2. § 2434-2466. The history of the Church
- 3. § 2447-2454. Rites and customs.
- O. LACOMBE. § 2455-2492. The doctrines (following Umasvati and Kundakunda)
- J. FILLIOZAT. § 2493-2494 (Addition to the previous section):

  Jaina logic: Siddhasena Divākara.

Appendice 1. Palaeography.

- J. FILLIOZAT. Script and figures:
  - P. 678 Jaina Nagari.
  - P. 693-695. Jaina figures.

6

- L. RENOU. Les littératures de l'Inde. Paris, 1951 (reprint 1979. C6ll. Que sais-je?).
  - Chap. IV. Buddhist and Jaina literatures.
    - P. 59-60 Jainism.
    - P. 66-70 The Prākrits (67-70 Jaina Prākrits and Apabhramsa).

7

- L. RENOU. Littérature sanscrite, in Encyclopèdie de la plèiade. Histoire des littératures. 1. —Paris, 1955<sup>1</sup>, pp.941-983 (reprint 1977, pp.841-895).
  - P. 979-980 (=1977, P.881-883) Buddhist and Jaina Literatures.
    - P. 980 (=1977, p.882) Jainism.

8

- L. RENOU. Littératures en langues moyen-indiennes: Pali, Prakrits, Apabhramsa, in Encyclopédie de la pleiade. Histoire des littératures. 1.

  —Paris, 1955, pp 984-988 (reprint 1977, pp.885-889).
  - P. 986-988 (=1977, p.887-889) Prākrit and Apabhramśa.

- J. BLOCH. Littératures néo-indiennes du Nord, in Encyclopédie de la Pléiade Histoire des littèratures. 1. —Paris, 1955, p.989-1045 (reed. 1977, p.890-947).
  - P. 1008-9 (=1977, P.908) A Jaina novel in old Gujarāti by Manichand.

10

- P. MEILE. Littératures dravidiennes, in Encyclopèdie de la Plèiade. Histoire des littératures. 1. --Paris, 1955, p.1046-1082.
  - P. 1070-1072 Especially Kannara Literature of the Jains. See also No. 17.

11

- J. AUBOYER. Jainisme, in Grand Larousse encyclopèdique, vol. 6. —Paris, 1962.
- P. 302 a-b. A short survey of the history and principal tenets of Jainism.

12

- R. REGNIER. L'Inde et les pays indianises. Paris, 1963. (Religions du monde).
- P. 50-58. Jainism: The Mahavira; the Church; the doctrine; perennity of Jainism.

13

Civilisations Peuples et Mondes. Grande Encyclopédie des Civilisations depuis l'Antiquité jusqu' à l'Epoque contemporaine. (Civilisations anciennes des peuples de l'Asie, l'Amèrique l'Afrique et l'Océanie). —Paris, 1966.

- L. RENOU-M. -S. RENOU. L'Inde et le Sud-Est Asiatique.
  - P. 18-20. A brief sketch of Jainism.

Photographs: P. 52 views of Abu temples

P. 58 detail of Bāhubali statue, (Śravaṇabeigola).

P. 66 Tirthamkara reliefs in Gwalior.

14

- C. CAILLAT. Le jinisme, in Encyclopédie de la Pléiode. Histoire des Religions, 1. Religions antiques. Religions de Salut. -Paris, 1970.
  - P. 1105 1145; P. 1107 map.

A general survey of Jainism, in French. Translated into English, cf. No. 14 bis.

#### 14 bis

C. CAILLAT. Jainism, in C. CAILLAT-A, N. UPADHYE-B.PATIL. Jainism. —Bombay-Delhi, 1974.

- P. 1-48.
  - P. 1-3. Introduction
  - P. 3-11 The origins (Pārśva; Vardhamāna Mahāvīra; Mahavīra's disciples).
  - P. 11-21 The expansion of Jainism
  - P. 21-25. The Canon
  - P. 25-37. The Doctrine
  - P. 38-42. The Community
  - P. 43-47. Ethics and Asceticism
  - P. 47f. Short bibliography.

15

Encyclopaedia Universalis. - Paris.

15a. 1975. Vol. 8 Entry: Inde; by various authors

- 4. J. FILLIOZAΓ. The Philosophical doctrines P.828f. The ancient Jaina doctrine
- 5. M.-Th. de MALLMAN. The arts. P.880 f. Jaina iconography.
- Vol. 8 Entry: Indo-aryennes (Littératures); by J. FILLIOZAT P.920c. The Prakrits and Jaina literatures.
- 15b. 1975. Vol. 9 Entry: Le Jinisme; by C. CAILLAT and M.-S. RENOU P.494-497. A general notice on Jainism
  - 1. First stages
  - 2. Expansion
  - 3. Doctrine
  - 4. The way to Delivery.

Photographs of Palitāna (P.495) and of a Nandiśvara-dvīpa plate (P.496).

15c. Entry: Kannara (Langue et litterature): by F. GROS
P.615c. Early great Jaina poets and prose-writer

15d. 1975. Vol. 15 Entry: Tamoules (Langue et littérature): by F. GROS P.722b. Early Jaina kāvyas;

Jaina contribution to grammar and lexicography.

15c. 1975. Vol. 20 Entry: Tirthamkara: P.1926c-1927a.

16

A. L. BASHAM. La civilisation de l'Inde ancienne. Traduit de l'anglais par C. CARME et alii. —Paris, 1976 (Coll. Les grandes civilisations, 15).

Translation into French of A. L. BASHAM, The Glory that was India, ed. 1967, with additions and adaptations.

Chap. VI. Religions.

P.278-284. Jainism and other heterodox sects (general survey of Jainism).

17

F. GROS. Littèratures dravidiennes, in Encyclopédie de la Pléiade. Histoire des littératures. 1, p.948-1025. — Paris, 1977.

P.991-1002. Kannada literature.

P.993-994. Biographies of Jaina "Great Men": Guņavarma's Nemināthapurāņa and Śūdraka; Pampa's Ādipurāņa; Ranna's Ajitapurāņa; Ponna's Śāntipurāņa; Cāvuņdarāya's Trisastilaksaņa mahāpurāņa; Vaddātādhane: nineteen biographies.

- P. 995. Jaina poetry, among which the Sukumara carite.
- P. 996-997. Works by the Jaina poetess Kanti and Nāgacandra; Brahma siva's Samayaparīkse; Nemiccandra's Némināthapurāna; Janna's Anantanātha purāna; Nayasena's Dharmāmṛta;

Salva's Jain version of the Mahābharata (15th century); Vaibhava's poem (1557) about Bharata's fight against Bahubali.

18

C. CAILLAT. Le jinisme, in Encyclopoche Larousse, Le monde indien, religions et civilisations. —Paris, 1979.

P.43-48. Notice on Jainism.

Papers.

19

F. R. HOERNLE. Origine et premiers dèveloppements du Jainisme. Trad. de l'anglais par A. GUERINOT. (Muséon, Nouvelle série, VII, p,109-134).—
Louvain, 1906.
Sambodhi Vol. X(2)

J. FILLIOZAT. L'abandon de la vie par le sage et les suicides du criminel et du héros dans la tradition indienne (Arts Asiatiques, 15.1967, p. 65-88).

—Paris, 1967.

P. 72. On samlekhanā.

See also No. 87; 88; 92,

#### II. Catalogues of manuscripts. 1

21

- J. FILLIOZAT. Etat des manuscrits de la collection Emile SENART. (JA 228, 1936, p.127-143). —Paris, 1936.
  - P. 127-140, Manuscripts in Sanskrit, Prakrit and Bhasa.

Manuscripts of various famous Jaina works, canonical and non canonical, including an illustrated manuscript of the Kalpasūtra (date 1493, 38 miniatures); also some Ksetrasamāsas.

22

- J. FILLIOZAT. Bibliothéque Nationale. Départment des manuscrits. Catalogue du fonds sanskrit. --Paris, 1970.
- P.50 f. No. 212 K. Jinavallabhagani's Pindavisuddhi-prakarana in Prakrit with commentary; Candrasūri's Pindavisuddhyavacūrnī in Sanskrit.

#### III. Grammar and Lexicography

General Studies .

23

S.LÉVI. Observations sur une langue précanonique du boudhisme. (JA XIIeme série, 2, 1912, p.495-514). — Paris, 1912.

Remarks on phonetic anomalies observed in some Pali and Buddhist Hybrid Sanskrit words; comparisons with Ardhamagadhi. Some Buddhist and Jaina techanical terms:

- P.502. Pa. opapātika, Amg. uvavāiya. (S.L. accepts the derivation from upapāta).
  - P: 503-6. Pa. pārājika etc., Amg. pāranciya. Etc.
- P.511. The concurrence between Jainism and Buddhism provides critical studies with a means of control.
  - I. A remarkable collection of Jaina manuscripts has been organised in Strasbourg (presently located in Bibliothéque Nationale et Universitaire): it has been catalogued by C.B. TRIPATHI: Catalogue of the Jaina Manuscripts at Strasbourg, Leiden: Brill, 1975. (Indologia Becolinensis, 4), XVIII + 425p. 8 plates, 1 map.

L. RENOU. Grammaire sanscrite. —Paris, 1930; second edition 1961, X-570-20 p.

Passim: Pecularities of Jaina Sanskrit (mainly following Bloomfield's and Hertel's studies and editions of Jaina natrative texts).

25

L. RENOU. Histoire de la langue sanscrite. —Lyon, 1956 (Coll. "Les langues du monde"). 248 p.

Chap. 5. Buddhist and Jaina Sanskrit.

P.222-229. Jaina Sanskrit (with some samples of texts).

26

C. CAILLAT. La langue primitive du bouddhisme. (Die Sprache der altesten buddhistischen Überlieferung. The Language of the Earliest Buddhist Tradition. Symposien zur Buddhismusforschung, II). Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Gottingen. Philologisch-Historische Klasse. Drittee Folge. Nr. 17. —Gottingen, 1980. P.43-60.

Various references to and comparisons with Ardhamagadhi (suffixes, "haplology of desinence", etc.).

P.57-60. English summary.

See also No. 5 (Languages; Palaeography).

## Points of Grammar and Lexicography:

27

- C. CIALLAT. Deux études de moyen-indien. (JA 248, 1960, p.41-64). Paris, 1960.
- I. A propos de pāli phāsu-vihāra-, ardhamāgadhī phāsuya-esaņijja-. Analysis of some old Pali and Ardhamagadhi formulas. Phāsu(ya) is derived from the root SPRS- "to touch", with suffix -u- (of active-transitive value). Original meaning: that "which makes (one) attain" (the goal); hence the semantic evolution, Pa. "easy, comfortable", Amg. "pure, without living beings" (of alms).

See also No. 28.

II. Sur l'origine de gona (sic): Masculine back-formation from goni (-ni, -ni, suffix denoting feminine beings):  $m_i g i m_i g a = g o n i \times$ .

28

C CAILLAT. Nouvelles remarques sur les adjectifs moyen-indiens phâsu, phâsuya (JA 249, 1961, p.497-502). —Paris, 1961.

Addenda to No. 27 (I).

C. CAILLAT. Les dérivés moyen-indiens du type karima (JA 253, 1965, p.289-308). —Paris, 1965.

Analysis of the Middle Indo-Aryan derivatives with suffix -ima and participial (passive) meaning. They are more frequent in Ardhamagadhi texts than elsewhere in MIA (because of their techanical value?— hence for stylistic rather than linguistic reasons?).

30

C. CAILLAT. la finale -ima dans les adjectifs moyen- et néo-indiens de sens spatial. (Mélanges d'indianisme à la mémoire de Louis RENOU, p.187-204). —Paris, 1968. (Institut de Civilisation Indienne, 28).

The type Sanskrit paścima, Middle Indo-Aryan pacchima is particularly frequent in Pali and Buddhist Hybrid Sanskrit. In Ardhamagadhi, Jaina Maharashtri, -ima is also found in ordinals; there, the suffix is moreover often enlarged with (k)a or - illa (Amg. Jm. majjhimaya, majjhimilla), or is simply replaced (majjhilla: cf. Neo Indo-Aryan majhilla ...). On the other hand, it survived in the North and North-West area of NIA.

Thus, it shifted out of the Central NIA, just as it has tended to disappear from later MIA.

31

C. CAILLAT. A propos de sanskrit candrimā-, "clair de lune". (Mélanges linguistiques offerts à Emile BENVENISTE, p.65-74). —Paris, 1975 (Coll. linguistique publiée par la Société linguistique de Paris, 70).

P. 70-72. Among the literary Prakrits, Ardhmagadhi is the only one to have kept some traces of the old uses (attested in Pali) of candimā as masculine (with data from the Jaina Canon).

32

C. CAILLAT. Quelques observations à propos d'une publication nouvelle sur le Mulacara. (Wiener Zeitschrift für die Kunde des Südasiens 23, 1979, p.155-162). — Wien, 1979.

A critical review of K. OKUDA's dissertation, Eine Digambara-Dogmatik. Das fünfte Kapitel von Vattakeras Mulācāra herausgegeben, übersetzt und kommentiert von. Wiesbaden, 1975, dealing with some so-called "pecularities" of the language (bare-stems, split-compounds, etc.): far from being mere isolated or arbitrary "incorrections" or "licences", especially when met with in a clearly didactic work, they often represent real linguistic features traceable elsewhere in Middle Indo-Aryan morphosyntax as well as in Vedic phraseology.

P.161-162. English summary.

www.jainelibrary.org

33

C. CAILLAT. Grammatical incorrections, stylistic choices, linguistic trends (with reference to Middle Indo-Aryan). Paper read at the 4th International Sanskrit Conference, Weimar, 1979. To be published in Indologica Taurinensia, vol. 8.

Non-inflected stems, problems of gender-distinction, etc., with references to the language of the Jaina Siddhānta (Āyāranga, Dasaveyāliya).

34

C. CAILLAT. Pronoms et adjectifs de similarité en moyen indo-aryen. Indianisme et Bouddhisme. Mélanges offerts à Mgr Etienne LAMOTTE. — Louvain, 1980 (Publications de l'Institut Orientaliste de Louvain 23). P. 33-40.

See also No. 42 (Style).

IV Studies in Canonical Religion and Literature General Papers

35

C. CAILLAT. L'ascétisme chez les jaina. (Archives de Sociologie des Religions, 18, 1964, p.45-58). —Paris, 1964.

The importance of the six "internal" tapas.

36

C. CAILLAT. The recent critical editions of the Jaina Agama. (Paper read at the 21st session of the German Oriental Society, Berlin, 24-29 March 1980).

How the so-called "Jaina Agama Series" editions, by the wealth of the material presented (variant-readings of manuscripts, but also traditions handed down by various commentaries, etc.) throw invaluable light on the transmission of the Svetambara Siddhanta; cf. the grammatical variants and, still more important, the textual variants" ("real varients",) cf. K.BRUHN - C.B. TRIPATHI, Jaina Concordance and Bhasya Concordance, Beitrage zur Indien-forschung, Ernst Waldschmidt zum 80 Geburtstag gewidmet, Berlin, 1977, p.62-80) recorded in the critical notes and introductions.

For further developments, see No. 48; 49.

Ãgama

37

C. CAILLAT, Contribution à l'étude d'une pénitence jaina, la "relégation" (parthara). (JA 250, 1962, p.505-529) —Paris, 1962.

Preliminary study on the sixth prayascitta according to the Chedasutras (cf. with corrections and additions, No. 38 and 38 bis, Part 2, chap. VII).

C.CAILLAT. Les expiatations dans le rituel ancien des religieux Jaina. Paris, 1965 (Publications de l'Institut de Civilisation indienne, 25).

Study of the prayuscittas according to the Chedasutras (Kappa-, Vavahara-, Nisīha-sutta) and the commentaries of the Vavahāra-sutta.

See also No. 38 bis.

#### 38 bis

C. CAILLAT. Atonements in the Ancient Ritual of the Jaina Monks.—Ahmedabad, 1975. (L.D. Series, 49). 13+209 p.

Translation into English, with additions and corrections of the preceding book.

| 1975 ed. | 1965 ed.<br>235-9 | Table of contents                                                                                                                                     |
|----------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| P.11-13  | 7-8               | Foreword                                                                                                                                              |
| P.1-22   |                   | Introduction. I. General remarks;                                                                                                                     |
|          |                   | II. The texts.                                                                                                                                        |
| P.23-65  | 33-82             | Part I. Organisation of the monastic life. The subdivisions of the monastic Community. The Jaina religious; their titles.  The hierarchy The teachers |
|          |                   | The change of gana                                                                                                                                    |
| 67-185   | 83-212            | Part 2. The atonements.                                                                                                                               |

Chap. I. General principles

Chap. II. Dispensations. Exceptions to the second and fourth "great vows".

Chap. III. The atonements.

The atonements and mortification.

— Theoretical problems. — The offences.

— Transgressions and merits. — Freedom and responsibility. — Complementary observance: the "service" (veyāvacca: vaiyāvṛtya).

Chap. IV. First atonement: Confession (ālo-yaṇā; ālocanā).

Chap. V. Second atonement: Repentance (padikkamana; pratikramana).

Third atonement: Mixed (mīsa; mīśra).

Chap. VI. Fourth atomement: Restitution (vivega; viveka).

Fifth atonement: the Undisturbed abandonement of the body (viussagga, kāussagga, vyutsarga).

- Chap. VII. Sixth atonement: Isolation (parihāra), afterwards replaced by the Mortification (tava, tavo; tapas).
- Chap. VIII. Seventh and eighth atonements: partial and radical suppression of religious seniority (cheya, cheda; mūla).
- Chap. IX. Ninth and tenth atonements:

  Demotion and Exclusion (anavathus) anavasthaya; paranciya, parancita).

186-8 213-215

Conclusion.

Coherence, unresolved points and contradictions. -Humanity of the teachers. -Benefit of community life. -Individual perfection and unselfish abnegation.

| 189-203 | 217-229 | Bibliography |
|---------|---------|--------------|
| 204-9   | 230-4   | Index.       |
| 211     |         | Errata.      |

39

C. CAILLAT. Translation into French and philological commentary of Vavahāra-sutta 1-3. In Drei Chedasutras des Jaina-Kanons, Ayāradasāq, Vavahāra, Nisīha bearbeitet von Walther SCHUBRING. Mit einem Beitrag von. Colette CAILLAT. Hamburg, 1966. (Alt- und Neu-Indische Studien herausgegeben vom Sominar für Kultur und Geschichte Indiens an der Universität Hamburg, 11).

P. 48-69.

40

C. CAILLAT. The Religious Prayascittas according to the old Jama Ritual-(Shri Mahavira Jama Vidyalaya Golden Jubilee Volume, Part 1, p.88-117).

-Bombay, 1968.

Summary, in English, of No. 38

C. CAILLAT. Candavejjhaya. Introduction. Edition critique. Traduction. Commentaire. —Paris, 1971. (Institut de Civilisation Indienne, 34) 159 p.

Critical study of this Painna.

- P.3-14 Abbreviations and bibliography.
- P.15-56. Introduction: The C. Manuscripts. Editions. Script, Orthography of the manuscripts. —Language of C. —Metre. Style (with table of internal and external concordances, p.50-54).
- P.57-77. Text (with critical apparatus; based on nine mss. and three ed.)
- P.79-98. Translation into French.
- P.99-151. Philological commentary.
- P.153 Index.
- P.155-158. Addenda (including some variants from a palm-leaf manuscript of C.)

42

C. CAILLAT. Stylistic Notes on Candagavejjahaya. (India Maior. Congratulatory Volume presented to Jan GONDA. Edited by J. ENSINK and P.GAEFFKE, p.85-90). —Leiden, 1972.

Examples of śabda- and artha- alamkāras, serving didactic as well as stylistic purposes.

43

C. CAILLAT. La mort par le jeûne chez les jaina. (Bulletin de la Société Brnest-Renan., Nouvelle Série No. 21, Séance du 29 janvier 1972, p.103-107); —Paris, 1972.

Fasting unto death, with special reference to the Viyahapannatti (Khandaga Kaccayana) and some other texts.

44

C. CAILLAT. Sur les doctrines médicales dans le Tandulaveyāliya.

(Indologica Taurinensia, vol. 2, 1974, p.45-55).

www.iainelibrarv.org

- Torino, 1975.

1. Enseignements d'embryologie.

This section of this Painnaya dealing with embryology is based on Suya-gadanga 2, 3, 21 and, often literally, on Viyahapannatti (ed. Gurgaon 12, p.406); some additions and alterations have been introduced, in accordance with the Caraka- or Suśruta-samhita.

See also No. 45, p.104-105;114.

45

C. CAILLAT. Sur les doctrines médicales dans le Tandulaveyaliya. (The Adyar Library Bulletin 38, 1974, Mahavira Jayanti Vol., p. 102-114). — Madras, 1974.

2. Enseignements d'anatomie.

Analysis of the treatment of this locus communis in T. Synoptic table of correspondences with various Brahmanic texts (Caraka- and Suśruta-samhita, Visnu- and Yājñavalkya-smṛti, Garbha-Upaniṣad, Vārāha-pariśiṣṭa): though broadly conveying the classical doctrine, T. shows some discrepancies with it.

P. 114. English summary.

46

C. CAILLAT. Fasting unto Death according to the Jaina Tradition (Acta Orientalia 38, 1977, p.43-66). —Copenhagen, 1977.

Samlekhana, one of the supreme austerities (tapas) recognized by the Jainas, can be looked upon as the culmination of the faithful believer's life: he has to renew his vows before undertaking this heroic effort that; will bring him nearer to the Goal of Perfection.

47

C. CAILLAT. Fasting unto Death according to Ayaranga-Sutta and to some Painnayas (A. N. UPADHYE et alii, Mahavira and His Teachings, p.113-117). -Bombay, 1977.

While the Ayaranga I (=Bambhacerāim, chap. 8) exclusively considers the monk's carrier, and insists on the necessity of a life-long preparation progressively leading to samlehanā, the Painnayas mainly insist on the ultimate struggle which has to be fought at the hour of death. Nevertheless, though "the ways to Perfection have changed, the Goal has remained the same".

Sambodhi Vol. X(3)

\* 5

C. CAILLAT. Notes critiques sur la tradition du Dasaveyāliyasutta. Felicitation Volume in honour of Dr. Ludwig STERNBACH, Indologica Taurinensia.

Review of the most important among the true variants : cf. No. 36.

49

C. CAILLAT. Notes grammaticales sur la tradition du Dasaveyāliyasutta.

A review of the grammatical variants of Dasaveyaliya.

See also No. 32 (Mulacara).

#### V. Non-Canonical Literature

50

A. GUERINOT. Note sur un manuscrit jaina. (JA, Xéme série, 19, 1912, p. 605-608). —Paris, 1912.

Notice on a manuscript of Dharmasagara Gani's Gurvavali-sutra, with a commentary by the author: the authentic text, revised and corrected in 1648 following the advice of Hiravijaya (=recension B, in WEBER, Verzeichniss II, 2, p.651-2); further, it adds the 21st and last stanza of WEBER's recension A, ibid, II, 3, p.997-1015, No. 1980, with the name of its author, viz. Sivavijaya.

51

R. RAVEAU. L'adaptation des Lois de Manu chez les jaina d'aprés Hemacandra (JA 245, 1957, p.267-272). -Paris, 1957.

A preliminary attempt to assess the political significance and historical import of Hemacandra (with reference to Yogaśāstra and Arhannītiśāstra).

52

L. STERNBACH. Indian Riddles. A Forgotten Chapter in the History of Sanskrit Literature. Wishveshvaranand Vedic Research Institute. -Hoshiarpur, 1976. (V.I. Series, 67).

P.31. Riddles in Jaina Literature.

الا والمفاحدين -

P.39-103. Collections of Riddles; Jinavallabha Suri's Prasnottara (p.99); Prisnottararatnamālikā (p.85 and fn.235).

www.jainelibrary.org

- L. STERNBACH. On some Non-canonical Subhasita Collections in Jaina Literature. (A. N. UPADHYE et elli, Mahasira and Him Teachings, p.41-75). Bombay, 1977.
  - P.41. Subhasita-samgraha-s and Gnomic Subhasita Literature.
  - P.41-59. I. Jaina Subhasita-samgraha-s.
    - A. The Vajjālagga of Jayavallabha (p.42-44). -B. The Süktamuktāvalī (p.44-46), -C. Ekādaśadvaranibaddha Upadeśa (p.46). -D. Other Printed Jinistic Subhāsita-samgraha-s (p.47-49). -E. Collections of Anyokti-s (p.49). -F. Unpublished Jaina Subhāsita-s samgraha-s (p.49-59).
  - P.59-75. II. Jaina Didactic and Gnomic Subhāşita-Literature.
    - A. Amitagati'e Didactic Works (p.59-67). -B. Śrńgara-vairagyatarangini of Somaprabha (p.67-70). -C. Sūkta muktāvali of Somaprabha (p.70). -Other Jaina Didactic Poems (p.70-75).

54

Nalini BALBIR. Un recueil de narrations jaina svetambara sur le don. Introduction. Edition critique. Traduction. Notes. (Unpublished dissertation, University of Paris-III- Sorbonne Nouvelle, June 1980).

Text, translation and study of an anonymous Jaina work written in Sanskrit prose intermingled with Sanskrit and Middle-Indian stanzas. It contains eight stories started from a verse of Dharmadasa's *Uvaesamālā* (gā. 240) and illustrating the gifts to be done by the laymen to the monks.

- P. III-XIV. Abbreviations and Bibliography.
- P.1-114. Introduction: Manuscripts. Title of the work (Dandsta-kakathā) and number of stories according to various mass.

   Parallel works containing the same stories in ether stylen's Cāritraratnagani's Dānapradāpa (sam. 1499); Punys kuśala's Dānadharma (17th centusy); moreover Kanakakukkla's Bānaprakāśa (sam. 1656). Other independent versions of the stories. Philological study. Stanzas quoted in the stories. Religious teachings of the work, Magic elements and

 $\mathbf{r}_{i}$   $\sim 2.5$  .  $\sim 5$ 

their function. - Narrative literature about dana to Jaina monks.

P.115-191. Text of the Dānāstakakathā (based on eight mss.): 1. Kurucandramantrikathā (vasatidāna); 2. Padmākarak. (śayanad.); 3. Karirājak. (āsanad.); 4. Kanakarathak. (bhaktad.); 5. DhanyaPunyaka.. (pānad.). 6. Revatīk. (bhesajad.): 7. Dhvajabhujangak. (vastrad.): 8. Dhanapatik. (patrad.). - Text of four stories found in two-three mss. : a. Mangalakalaśak.; b. Amaradatta-Mitrānandak. (beginning only); c. culhakopari candrodayak. (or Migasundarik.); d. Sanatkumarak.

P.192-278. Translation into French and philological notes. P.279-290, Appendix: Uvaesamālā gā. 230-246. French translation. 1.291-300. Indexes.

N.B. To the above text should be added an Old-Gujarātī prose version of the eight stories (ca. 16th century), given by one paper ms.

#### VI. Religious Poetry

55

Ch. VAUDEVILLE. Barahmasa: A Comparative Study. (Journal of the Oriental Institute, 13, June 1964, No. 4, p.341-349). —Baroda, 1964.

Preliminary study (see No. 56), with some references to Jaina Phagus and Caupai.

56

Ch. VAUDEVILLE, Barahmāsā. Les chansons des douze mois dans les littératures indo-aryennes. -Pondichéry, 1965. (Publications de l'Institut Francais d'Indologie, 39). XLI-97 p.

P.XX-XXV. Jaina phagu: Neminatha-phagu of Rajaśekhara Suri (c.1349) and Sthulibhadra-phagu of Jinapadma Suri. The text of the second one is reproduced (following Prof. H. C. BHAYANI's ed., Bombay, 1955) and accompanied by a French translation (P.84-97).

- P.XXXIII-XXXIV. Jaina barahmasa and especially the utilisation of viraha-bārahmāsā by Jaina munis. Text of Neminātha-Catuspadikā by Vinayacandra Sūri is reproduced (following Piof. H. C. RHAYANI's ed., Bombay, 1955) and accompanied by a French translation (P.8-21).

www.jainelibrary.org

C. CAILLAT. L'offrande de distiques (Dohāpāhuḍa). Traduction de l'apabhramsa. (JA 264, 1976, p.63-95). —Paris, 1976.

French translation, briefly commented, of this mystic (Digambara) anthology by Rāmasimha Muni (ed. H. L. JAIN, 1933).

See also No. 57 bis and 58.

#### 57 bis

C. CAILLAT. The Offering of Distics (Dohāpāhuḍa). Translated from Apabhraṃśa with Critical Notes. (Sambodhi 5, 2-3, 1976, 175-179). —Ahmedabad, 1976.

English translation.

58

C. CAÍLLAT. Expressions de la quète spirituelle dans le Dohāpāhuḍa (anthologie jaina en apabhraṃśa), et dans quelques texts brahmaniques. (Indologica Taurinensia 3-4, 1975-76, p.125-138). -Torino, 1977.

Various distics of DP. echo formulas, (ideas, phraseology, images) used in the Upanisads etc., or announce some of Kabir's utterances: as shown elsewhere by A. N. UPADHYE, the mystic communities have not been affected by sectarian divisions.

P.125 English summary.

#### VII. Epigraphy.

59

- A. GUÉRINOT. Répertoire d'épigraphie jaina. Précédé d'une Esquisse de l'histoire du jainisme d'aprés les inscriptions. Paris, 1908. (Publ. de l'Ecole Française d'Extrême-Orient, 10). VIII-313 p.
- P.1-68. Introduction. Sketch of a history of Jainism according to the inscriptions.
- I. Royal dynastics; II. Geography of the inscriptions; III. The Jaina schools.

P.69-280. Epigraphic repertory + Appendix + Supplement (Nos. 1-850).

P.281-284. List of the localities where the inscriptions originated.

P.285-311. Index.

V. FILLIOZAT, L'épignaphie de Vijayanagar du début à 1377. —Paris, 1975. (Publ. de l' Ecole Française d'Extrême-Orient, 91).

No. 34 (=EC VIII Soraba 110 p.29, p.42)

No. 35 (=EC VHI , 194 p.40)

No. 41 (=EC XI Citradurga 55,p.24,p.35).

No. 114 (=EC VIII, Soraba 115 p.30,p.43)

No. 115 (=EC VIII, Soraba 199 p.63,p.86)

No. 148 (=EC VIII, Soraba 263. p.86).

Appendice: No. 2 (= 1E Annual Report for 1958, No. 678, p.94)

No. 27 (?) (= IE Annual Report on Indian Epigraphy, 1947-48, Stone I Inscriptions 1947 = 48 p. 27 No. 233

No. 28 (No. 183 Finance (Separate Revenue). 23 Sept. 1921 (MER 1921).

APP, B Stone Inscriptions copied in 1920, P. 18 No. 326).

VIII. Art1.

61

Gaide illustré du Musée Guimet de Lyon. -- Chalon-Sur-Saône, 1913.

P.63. Some references to the Jaina collection in the Museum.

62

G. JOUVEAU-DUBREUIL. Patlava Painting: (Indian Antiquary 52, March 1923, p.45-47). - Bombay, 1923.

The Jaina cave temple at Sittanavasal (near Pudukkotai), 17th century: the ceiling fresco; reproduction of a dancing girl from the left pillar of the façade.

63

J. FILLIOZAT. Inde. Nation et Traditions. -Paris, 1961.

P.242-244. Buddhism and Jainism.

Photographs: P.133, Jaina monks in Delhi

P.237. Jaina manuscript BN Skt. 1453, 16th cent.

P.240. Jaina temple in Khajuraho

<sup>1)</sup> Only a few books are specifically devoted to Jaina Art; but most of the works on Indian Art contain a few pages about it and some illustrations of the most famous sites (for example Mount Abu).

P.243. A Jina image.

P.245. Ceiling in Abu temple

P.246. Tirthamkara frieze near Tenji (Madras).

64

Ph. S. RAWSON. La peinture indienne. Traduit de l'angalais par G. LAM-BIN. —Paris, 1961.

P.87-91. Western India illumination-paintings (11-16th cent.). They appear mostly on Jaina manuscripts. Evolution of the miniatures. Islamic influences towards the 15th century. Survivals after the 17th century (Jaipur), also on temple hangings.

65

D. BARRETT et B. GRAY. La peinture indienne. Traduit de l'anglais par Y. RIVIÈRE. —Genève, 1963. (Coll. Les trésors de l'Asie).

P.54-59. The western school of miniatures (Gujarat, Rajasthan, Malva, It is the third great school of miniatures in classical India. Historical conditions. —Jaina manuscripts, first on palm, then on paper, especially after the 14th century. —Possible influences. Importance.—Examples (illustrations from Kalpasūtra, Kālakācāryakathā, with detailed commentary).

66

M.-S.RENOU. L'Inde que j'aine ... racontée par M.-S.RENOU. photographiée par J.-L.NOU, —Paris, 1968.

P.98-113, Memories of a Terapanthis' meeting in Rajaldesar (Bikaner) in 1949.

Photographs: P.50. Pālitāņā. (Gujarat). Jaina temples p.27. A temple in Pālitāņā

P.34-35. Jaina temple in Mount Abu.

See No. 68 (new ed.)

67

M. BENISTI. A propos du triratna. (Bulletin de l' Ecole Française d' Extrême-Orient 64, 1977, p.43-81). —Paris, 1977.

P.76. Discussion of O. von HINUBER's conclusions concerning PDas Nandyāvarta-symbol". ZDMG Supplement II 18 (1974), p.356-365.

N. MÉNANI. L' Inde que j' aine ... racontée par N. MÉNANI, photographiée par J.-L.NOU. —Paris, 1979. (new ed.).

Photographs: P.46. Gujarat. Jaina temples in Pālitānā.

P.47. Image of a Tirthamkara in Mount Abu

P. 48. Jaina monks in Pālitaņā

P.97. Image of a Tirthamkara in Adinatha temple in Mount Abn.

New ed, of No. 66

69

C. CAILLAT, Cosmologie jaina, Ed. Ravi Kumar, -Paris-Bale-New-York, 1981.

Diagrams, mainly from manuscripts of Samgrahanis and Ksetrasamasa from Ravi Kumar's collection. General survey and plates commented by C. CAILLAT.

69 bis

C. CAILLAT. Jaina Cosmology, Ed. Ravi Kumar. — Paris-Bāle-New-York, 1981.

English rendering of No. 69 by K.R. NORMAN.

69 ter

C. CAILLAT. Die Kosmologie der Jainas. Ed. Ravi Kumar. -- Paris-Bale-New-York, 1981.

German rendering of No. 69. by Von O. HINUBER

#### IX. History

70

L. de LA VALLÈE POUSSIN. L'Inde aux temps des Mauryas et des Barbares Grecs, Scythes, Parthes et Yue-tchi. —Paris,1930 (Histoire du Monde publiée sous la direction de M.E. CAVAIGNAC, 6).

P. 193-198. 5. The inscription of the Elephant Cave. Khāravela and Kalinga. - A summary of the various interpretations of the Khāravela inscription.

www.iainelibrarv.org

P.295. Note on Girnar.

S. LÉVI. Kaniska et Śatavahana. Deux figures symboliques de l'Inde au premier siècle. (JA 228, 1936, p.61-121). —Paris, 1936.

P. 66-72. Jaina traditions on the fights for Barygaza (cf. K. P. JAYAS-WAL, JBORS 16, 1930, p.290 f.; Abhidhānarājendra, s.v. aṇaṇuoga, and Nahavāhaṇa).

At the time of the Periplus of the Erythraean Sea, Nahapāna's kingdom was part of Aryakē, and was the first province of India proper.

72

J. FILLIOZAT. Political history of India, from the earliest times to the 7th century A.D. Translated from the French by Philip SPRATT.—Calcutta, 1957.

An accurate translation of J. FILLIOZAT's contribution to L. RENOU et J. FILLIOZAT, L' Inde Classique I, chap. 4 (See No. 5).

73

J. FILLIOZAT. La date de l'avènement de Candragupta roi de Magadha (313 avant J.C.), (Journal des Savants, juillet-septembre 1978, p.175-184).

—Paris, 1978.

Critical study of Justinius, Epitoma historiorum philippicarum 15, 4, 11-21. It confirms the synchronism between Candragupta's accession to the throne and the beginning of the Seleucid Era, compare JACOBI, ed. of Kalpasutra, p.8 f. (despite V. SMITH, Oxford History of India 1919, and the third edition .. 1958, Part 1 p.96 f.; also E.J. RAPSON, Cambridge History of India I, 1922, p.698, but cf. J. CHARPENTIER; p.156 and n.1 etc.).

The year 313 B. C. (rather than 312) seems the most probable.

Sec also No. 5.

٩.

See also No. 50; No. 86 b).

X. Varia.

A. Life of the Jaina Community.

74

A. GUÉRINOT. La situation morale des Jains d'après une lettre du prince de Baroda adressée á la 3ème confèrence svetambara, Ajmer, mars 1909. (JA, Xéme série, 14, 1909, p.543-548) —Paris 1909. [Chroniques, Religion jaina]

Summary of a letter sent by the Gaekwar of Baroda to the President of the third Svetāmbara Conference held in Ajmer (March 1909), proclaiming the necessity of a social reform, including suppression of caste-system in order to improve the moral conditions of the Jains and fight against illiteracy, children-marriage, etc., encouraging study of Jainism and its historical problems and the undertaking of an edition of the Siddhanta.

75

A. GUERINOT. L'association jaina internationale. (Jaina Samagama Samaj. (JA, Xeme série, 15, 1910, p.377-378). —Paris, 1910. [Chroniques. Religion jaina].

Short notice on the organisation of this association, the creation of which is planned in London. Its-aim is to propagate Jaina faith and ethics by means of translations, lectures, etc.

76-

A. GUÈRINOT. Un maitre jaina du temps présent : Śrī Vijayadharma Sūri. (JA. Xéme sèrie, 18, 1911; p.379-384. —Paris, 1911.

Outline of Śri Vijayadharma Sūri's life and personality, based on information given by his first disciple, Indravijaya Muni, and one short Sanskrit poem of 214 verses (Śrī Dharmamahodaya) composed by Ratnavijaya Munirāja.

Summary in No. 98 (I)

77

D. MÉNANT. Pèlerinage aux temples jainas du Girnar. Annales du Musèe Guimet. Bébliothèque de Vulgarisation. Tome 39. P.189-239. —Paris, 1912. With 17 plates.

- P.189-205. General ideas about Jainism.
- P. 205-214. Brief geographical and historical presentation of Kathiawar and Mount Girnar. Literary accounts of it. Lifer of Nemi.
- P.215-239. Itinerary and account of the pilgrimage. Temples of Girnar, Jaina ritual,

A. GUÉRINOT. Chroniques et notices bibliographiques. (JA, Xéme téric, 5, 1915, p.371-375). - Paris, 1915.

Relation of the ninth session of the Svetāmbara Jaina Conference (april 1914) at Sujangadh (Bikaner). — Review of the Bibliotheca Jainica Series (The Sacred Books of the Jainas) and its first volume, Nemicandra's Dravyasamgraha. — Account of Tukaram Krishna Laddu's speech on the occasion of the tenth birthday of the Benares Syādvāda-Mahā-Vidyālaya (25-26 December 1914), published in Jaina Gazetts (Gebruany 1915). — Account of the celebrations for Mahāvīra's birthday in 1915, —Rayiew of Vincent A. SMITH's article Archaeological Research, a Jain Duty (Modern Review, Calcutta, april 1915). —Short obituaries of Seth Maneckchand Hirachand (sic) and Mahābhinava Cārukīrti Paṇḍita Ācārya Mahāsvāmin of Sravaņa Belgeļa.

79

Louis et Marie-Simone RENOU. Une secte religieuse dans l'Inde contemporaine. (Etudes, mars 1951, p.343-351). —Paris, 1951.

On the Terapanthis' sect: its foundation, its community and its religious life. Relation of the 1949 meeting in Rajaldesar (Bikaner). Based on a paper read at the Société Asiatique, Paris: "Une secte jaina de l' Inde contemporaine" (cf. JA,238,1950,p.478.).

80

C. CAILLAT. Les mouvements de réforme dans la communauté indienne des jaina (Comptes-rendus de l'Açadémie des Inscriptions et Belles—Lettres séances de l'année 1978 janvier-mars, p. 143-150). —Paris, juillet 1978.

Reform-movements since Pārsva-Mahāvīra until modern times.

See also No. 100 (Muni Punyavijaya), 98 II)

B. Jainism and other Religious and Philosophies (special topics).

81

E. SENART. Essai sur la légende du Buddha. Son caractère et ses origines. Seconde édition revue et suivie d'un index. – Paris, 1882.

P. 121, 131, 158 306f. The Mahāpuruşas of the Jainas. - Similitudes between the lakşanas etc. of Buddha and Mahāvīra.

- S. LÉVI. La doctrine du sacrifice dans les Brāhmanas. Paris, 1898. (Bibliothéque de l' Ecole des Hautes Etudes. Sciences religieuses 11). Second Edition, Paris, 1966 (EPHE Sciences religieuses, 73).
- P. 11. (Introduction): Jainism and Buddhism are, so to say, forecast and prepared by the Brahmanas.

L. de LA VALLÉE POUSSIN. Le Bouddhismed' aprês les sources brahmaniques. – I. Sarvàdarsanasamgraha, Suite : Ārhatadarsana (Muséon, Nouvelle série, 3, p.40-54). – Louvain, 1902.

Translation into French, with commentary, of the first part of Chap. 3 of the S. (Polemic of the Jains against the Buddhists).

84

L. de LA VALÉE POUSSIN. Une stance jains et bouddhique. (JA, Xéme sêrie, 17,1911, p.323-325). - Paris, 1911.

On a stanza from Haribhadra's Şaddarsanasamuccayah satīkah (ed. L. SUALI, Bibl. Indica 1905-1907):

pakṣa-pāto na me Vīre, na dveṣaḥ Kapilādişu:
yuktimad vacanam yasya tasya kāryaḥ parigrahaḥ.

Cf. Manjughosahāsavajra, quoting Devātišayastotra, in which it is possible to recetablish:

pakşa-pāto na me Buddhe, na deveşah Kapilādişu.

85

- P. MASSON-OURSEL. Esquisse d'une histoire de la philosophie indienne. Paris, 1923.
  - P.65 ff. Part 3. Early Jaina and Buddhist thoughts. General remarks. P.69-79. Jainism,
  - P.69-72. Origins; sketch of a history of Jainism.
  - P.72-76. The doctrine, according to Umasvati, Tattvarthadhigand Sutra.
  - P.76 f. The means to delivery.

- P.77 f. Antiquity of some tenets; importance of Jainism for the history of ideas in India; originality.
- P.82-84. Similitudes between Jainism and Buddhism; they testify to new ideals (organization of religious communities); source of some dogma (Pratyekabuddhas, cf. p.126).
- P.96-99. Both answer the same preoccupations; Originality of Sramanic culture, connexions with Brahmanism.
- P.111. Renouncement in popular Hindu religious movements and in Jainism-Buddhism.
- P.145. Jainism and "atomism"
- P.165. Karman according to Jainism and to Mimamsa.
- P.168. "Realist structure" in Jainism and Vaiseşika
- P.173. Idem in Sāmkhya (cf. p. 175).
- P.186. Idem in Yoga
- P.189. Jainism, Buddhism, Brahmanism and Yoga
- P.193. Jaina logic versus Naiyāyika logic.
- P.214 ff. Part 7. Heterodox darśanas' thought. Cârvaka and Jainism
- P.218-227. Mediaeval Jainism
- P.219. Development of sects and of their literature
- P.220. Versatility of Jaina scholars
- P-224-225. Early Jaina logic; P.226 syadvāda.
- P. 238 f. Jainism and Saivism

Notes: P.266 f.,n.22-32, P.280 f., n.118-125.

86

Memorial Sylvain LEVI. -Paris, 1937.

a). P.16-23. La science des religions et les religions de l' Inde (first published Paris, 1892). Buddhism and Jainism versus Brahmanism. - The importance of both for the history of Indian religions.

See GUÉRINOT; Bibliographie, No. 16.

b) P. 218-234. Les donations religieuses des rois de Valabhi (first published Paris, 1896).

Importance of the Jaina tradition for the history of India.

See GUÉRINOT, Bibliographie, No. 732.

87

\*

- L. RENOU. L'hindouisme. Paris, 1951, reprint 1979' (Que sais-je?).
  - P.32 f. Relations of Hinduism with Buddhism and Jainism
  - P.33. Influence of Hinduism on early and later Buddhism and Jainism.

88

- L. RENOU. Religions of Ancient India. London, 1953 (SOAS. Jordan Lectures in Comparative Religion, I.)
  - P. III-133. Sixth Lecture: Jainism.

The lectures aim at giving an account of the present state of the main problems concerning the religions of ancient India. – Parallels and comparisions between Jainism and other Indian systems, particularly Buddhiam.

P. 133 (concluding page): "Based on profoundly Indian elements, it (i.e. Jainism) is at the same time a highly original creation, containing very ancient material, more ancient than that of Buddhism, and yet more highly refined and elaborated".

89

- L. SILBURN. Instant et cause. Le discontinu dans la pensée philosophique de l' Inde. Paris, 1955 (Bibliothéque d'histoire de la philosophie).
- P.127 ff. The relations between Buddha and the contemporary schools of thought.
- P. 130 ff. Heterodox tenets quoted by the Jainas (cf. Sūyagada, Thāṇanga).
  - P. 159 f. Buddha and the Jainas
  - P.189; 333. Buddhist tenets opposed by the Jainas.

90

- E. LAMOTTE. Histoire du bouddhisme indien. Des origines à l'êre Saka. -- Louvain, 1958. Reprint 1967. (Bibliothèque du Musèon 43).
- P. 242 f. The Jaina tradition concerning Candragupta (according to Parisistaparvan 8, 415 f.)

- P. 502. The Sahis' conquests (Kálakacaryakathanaka).
- P. 533 f. The Orissa Jaina caves.

L. RENOU. Jaina's (sic), in Etudes Vèdiques et Paninéennes, § 28,p.42-43 tome 6. —Paris, 1960 (Publ. de 1' Institute de Civilisation Indienne, 10).

Brief survey of the Jainas' critics against Vedic tradition and sacrifices (with reference to Somadeva's Yasastilaka).

92

- J. FILLIOZAΓ. Les philosophies de l'Inde. —Paris, 1970 (Que sais-je?). Chap. II. Ancient extra-canonic speculations,
  - P. 25. The Thananga (as quoting the akiriyavadis)
  - Chap. III. Thought developed by the great monastic Orders.
    - P. 33-35. I. The doctrine of the Jainas.

93

- C. CAILLAT et G. FUSSMAN. Les études bouddhiques et jaina, (Courrier du CNRS No. 34, octobre 1979, p.36-40). —Paris, 1979.
  - P.39. Jaina studies.
  - Photographs: P.37. Muni Punyavijaya and Pandit Dalsukh Malvania in Ahmedabad, 1966.
    - P.39. One page of an illustrated manuscript of the Uttarajjhāyā of 1471-72 A.D. (Collection of Jaina manuscripts at Strasbourg).
    - P.40. A view of Satrunjaya temples.
  - P.40. Short bibliography.

94

C. CAILLAT. Le sādhaka saiva à la lumière de la discipline jaina. (studien zum Jainismus(sic) und Buddhismus/Studies in Jainism and Buddhism Gedenkschrift fur L. ALSDORF. Herausgegeben von K. BRUHN und A. WEZLER. (Alt-und Neu-Indische Studien, 23).

The Jaina data can help us to define some of the concepts which, having been elaborated by the Jainas, can go back to a common background

of Indian thought: thus a comparision may be tempted between the saiva sādhaka, as described by Somasambhupaddhati (H.BRUNNER, Pondichéry 1963-68-75) and the Jaina niravekkha.

See also No. 2 (Jainism and Buddhism).

#### XI. Bibliographical Informations.

95

A. GUÉRINOT. Essai de bibliographie jaina. Répertoire analytique et mèthodique des travaux relatifs au jainisme. Avec 9 planches hors-texte. - Paris, 1906. (Annales du Musée Guimet, Bibliothéque d'etudes, 22). XXXVII-568 p.

This bibliography lists the books and papers published before the end of the year 1905; also some which appeared in early 1906. Reviews are normally not listed (except if equivalent to an original paper). Altogether 852 entries.

#### P. I-III. Foreword.

V- XXXVII. Introduction (=a short notice on Jainism)

P. 1-42 I. General works (No. 1-80)

P.43-109 II. Catalogues of manuscripts (No. 81-150)

P.111-127 III Grammar and Lexicography (No. 151-210)

P.129-145 IV. Canonical Treatises (No. 211-250)

P.147-168. V. Non-canonical Treatises (No. 251-320)

P.169-202 VI Historical and legendary Literature (No. 321-420)

P.203-217 VII Religious Poetry, Hymns, Prayers (No. 421-490)

P.219-280 VIII Epigraphy (No. 491-550)

P.281-359 IX Archaeology, Religious Art (No. 551-640)

P.361-430 X Chronology, History (No. 641-750)

P.431-462 XI Geography, Ethnography, Statistics (No.751-780)

P.463-484 XII Varia (No. 781-852)

P.485 Indexes: 1. Authors and works

- 2. Jaina authors
- 3. Jaina works
- 4. Geographical index

www.jainelibrary.org

- 5, Index of journals
- 6. General index.

See also No. 96.

96

A. GUERINOT. Notes de bibliographie jaina. (JA Xéme série, 14, 1909, p.47-148). – Paris, 1909.

P.48-54. Addenda to the Essai de bibliographie jaina (supra, No.95).

P.55-135. Supplement to the Essai, i.e. bibliography of the publications concerning Jainism from 1906 to the end of 1908 (entries No. 853-1145).

P.135-138, Alphabetical index

P.139-148, Index of Jaina authors and works.

97

A. GUÉRINOT. Les ouvrages jainas au programme des examens universitaires. (JA, Xéme série, 15, 1910, p.378). - Paris. 1910, Chroniques, Religion jaina.

Jaina works of the University syllabus (B.A. and M.A.) for 1910-1914.

98

A. GUERINOT. Quelques collections de livres Jainas.

I. La Yaśovijaya-jaina-grantha-mālā, Bénārés. (JA, Xéme série, 16, 1910, p.581-586). - Paris, 1910.

About the foundation by Śrī Vijayadharma Sūri of the Śrī Yaśovijaya Jaina Pathaśala (Benares) and the creation of the above mentioned collection (first volume in 1904). Critical list of the first eighteen volumes published and some to follow (various works).

II. La Rāyacandra-jaina-śāstra-mālā, Bombay. (JA, Xéme série, 19, 1912, p,373-378). —Paris, 1912.

Biography of Rayacandra, a progressive contemporary Jaina who wrote several books on Jainism. Critical list of the first eight volumes published in this newly founded collection: general accounts on Jaina doctrine and treatises of logic.

- C. CAILLAT. Notes de bibliographie jaina. (JA 256, 1968, p.145-155). Paris, 1968.
  - P.145. W. SCHUBRING, Jinismus, Stuttgart, 1964.
  - P.145-147. L. ALSDORF, Les études jaina. Etat présent et tâches futures, Paris, 1965 (cf. supra No. 2).
  - P.147-149. L. ALSDORF, The Arya Stanzas of the Uttarajjhaya, Mainz, 1966
  - P.150-154. W. SCHUBRING, Drei Chedasūtras des Jaina-Kanons, Ayāradasāo, Vavahāra, Nisīha.., Hamburg, 1966 (cf. supra No 39).

100

C. CAILLAT. Notes de bibliographie jaina et moyen-indienne (JA 260, 1972, p.409-432). - Paris, 1972.

P.409. Muni Punyavijaya (1895-1971)

P.414-414. Walther SCHUBRING (1881-1969)

P.414. W, SCHUBRING, Ganivijja, The Hague, 1969;

Tandulaveyāliya, Mainz, 1969 Isibhāsiyāim. Aussprüche der Weisen, Hamburg, 1969.

www.jainelibrary.org

- d.422. H. WARREN's Jainism. Ed. by Dr, N.J, SHAH, Bombay, 1968.
- P.426. D. BHARGAVA, Jaina Ethics., Delhi-1968
- P.426. A.N UPADHYE, The Kuvalayamālā, (no place), 1969.
- P.430. AN. UPADHYE, ed. of Saptasatisara with Bhavadipika of VEMA BHUPALA, alongwith the Chappannaya-Ganao (Text and Chaya), Kolhapur, 1970. : Jaina recension of Ch. Ga.

101

- C. CAILLAT. Notes de bibliographie moyen-indienne et jaina. (JA 264, 1976, p.221-243). Paris, 1976.
- P.221. N.R. GUSEVA, Jainism, Bombay, 1971.
- Pi022, S. GOPALAN, Outlines of Jainism, New Delhi, 1973.
  - P.224. J.DELEU, Viyahapannatti (Bhagavai). Brugge, 1970.

- P.227. Jaina-Agama-Series, Bombay, 1968-. Vol. 1-4.
- P.231. A. METTE, Pind'esana, Wiesbaden. 1974. See a more developed review in Wiener Zeitschrift für die Kunde des Sudasiens, p. 194-197 (P.197 English summary).
- P.232. A. N. UPADHYE, ed. SIDDHASENA's Nyayavatara and other works, Bombay, 1971.
- P.235. Brahmavidyā. The Adyar Library Bulletin, vol. 38, 1974.

  Mahāvīra Jayanti Vol., Madras, 1974.

Journal of the Oriental Institute, M.S. University of Baroda, vol. 24, 1-2 (Sept.-Dec. 1974). Special issue to celebrate the 2500th year of Nirvana of Bhagavan Mahavira, Baroda, 1974,

- P.238. Sambodhi, Ahmedabad, 1972-.
- P.240. G. ROTH, ed. Bhiksunī-Vinaya, Patna, 1970.

102

C. CAILLAT, Jaina Studies in France. Prof. K.K.HANDIQUE Folicita-

Survey of various works on Jainism (literature, language, religion, contemporary rites of the Jaina community, relations with Buddhism, etc.) by French scholars.

see also no. 78.

# INDEX (Authors and works).

(References are to the number of the entry).

| ALSDORF, L.  | The Arya Stanzas of the Uttarajjhāya (review                            | 99          |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------|
| **           | Les études jaina. Etat présent et tâches futures                        | 2           |
| 1)           | "id." (review).                                                         | 99          |
| AUBOYER, J.  | Jainisme                                                                | <b>.</b> 11 |
| BALBIR, N.   | Un recueil de narrations jaina svetambara sur le don                    | 54          |
| BARRETT, D.  | and GRAY, B. La peinture indienne                                       | 6:          |
| BASHAM, A. L | . La civilisation de l' Inde ancienne                                   | . 16        |
| BENISTI, M.  | A propos du triratna                                                    | 67          |
| BLOCH, J.    | Littératures néo-indiennes du Nord                                      | 9           |
| Brahmavidyā. | The Adyar Library Bulletin (teview)                                     | 101         |
| CAILLAT, C.  | A propos du sanskrit candrima                                           | <i>3</i> 1  |
| **           | L'ascétisme chez les jaina                                              | 3           |
| 29           | Atonements in the Ancient Ritual of the Jaina Monks                     | 38bis       |
| P9           | Contribution à l'étude d'une pénitence jaina, la "relégation"           | 37          |
| **           | Cosmologie jaina                                                        | 69          |
| **           | Les dérivés moyen-indiens du type kārima                                | 29          |
|              | Deux études de moyen-indien                                             | 27          |
| ,,           | Les expiations dans le rituel ancien des religieux jaina                | 38          |
| **           | Expressions de la quête spirituelle dans le Dohāpāhuḍa                  | 58          |
| **           | Fasting unto Death according to Ayaranga-Sutta and some Painnas         | 4           |
| 99           | Fasting unto Death according to the Jaina tradition                     | 46          |
| **           | La finale -ima dans les adjectifs moyen- et néo-indiens de sens spatial | 30          |

|                 | Jain Bibliography                                                       | 37        |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------|
| **              | Grammatical incorrections, stylistic choices, linguistic trends         | 33        |
| ,,              | Jaina Studies in France                                                 | 102       |
| ••              | Le jinisme (Encycl. de la Pléiade)                                      | 14        |
| • •             | Le jinisme (Encyclopoche)                                               | 18        |
| ,               | La langue primitive du bouddhisme                                       | 26        |
| ••              | La mort par le jeûne chez les jaina                                     | 43        |
| ••              | Les mouvements de réforme dans la communa-<br>uté indienne des jaina    | 80        |
|                 | Notes de bibliographie jaina                                            | 99        |
| <b>,,</b>       | Notes de bibliographie jaina et moyen-indienne                          | 100       |
| •••             | Notes de bibliographie moyen indienne et jaina                          | 101       |
| ,               | Notes critiques sur la tradition du Dasaveyāli-                         | 101       |
| ,,              | yasutta                                                                 | 48        |
| " <i>,</i>      | Notes grammaticales sur la tradition du Dasa-<br>veyāliya-sutta         | 49        |
| ,,              | Nouvelles remarques sur les adjectifs moyen-<br>indiens phāsu-; phāsuya | 28        |
| -4              | The offering of Distics (translation)                                   | 57bis     |
| , <b>,</b>      | L'offrande de distiques (transl.)                                       | 57        |
| ,<br>,          | pronoms et adjectifs de similarité en moyen                             |           |
| ,,              | indo-aryen                                                              | 34        |
| ,,              | Quelques observatios á propos d'une publica-                            | 32        |
|                 | tion nouvelle sur le Mūlācāra                                           | 36        |
| **              | The recent critical editions of the Jaina Agama                         | 40        |
| **              | The religious prāyaścittas                                              | 40        |
| 71              | Le sadhaka saiva à la lumiére de la discipline jaina                    | 94        |
|                 | Stylistic notes on Candagavejjhaya                                      | 42        |
| ,,              | Sur les doctrines médicales dans le Tandula-                            |           |
| ,,              | veyāliya                                                                | (1) 44    |
| 91              | Sur les doctrines médicales dans le Tandula-                            |           |
|                 | veyāliya                                                                | (2) 45    |
| <b>&gt;&gt;</b> | Ed. transl. Candāvejjhaya                                               | 41        |
| <b>31</b>       | Translation. Dohāpāhuḍa                                                 | 57: 57bis |
|                 | Transl. Vavahära-sutta 1,3                                              | 39        |

| ,, and G.FUSSMAN, Les études bouddhiques et ja                                                                    | ina . 93    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| " and MS. RENOU, Encyclopaedia Universi                                                                           | alis<br>15b |
| (collab.)                                                                                                         | 14bis       |
| " and A.N. UPADHYE - B. PATIL, Jainism                                                                            | 41          |
| Candavejjhaya (Ed. transl.).                                                                                      | 71          |
| CARME, C. (trassl). See BASHAM, A.L.<br>Dānāstakakathā (Ed. transl.)                                              | 54          |
| DELEU, J. Viyāhapannatti (review)                                                                                 | 101         |
|                                                                                                                   | 57; 57bis   |
| Dohāpāhuḍa (Transl.)                                                                                              |             |
| FILLIOZAT, J. L'abandon de la vie par le sage et les suici<br>du criminel et du héros dans la tradition<br>dienne |             |
| " Bibliothéque Nationale. Catalogue du foi                                                                        | nds 22      |
| La date de l'avenement de Candragupta                                                                             | 73          |
| " Encyclopaedia Universalis (collab.)                                                                             | 15 <u>a</u> |
| " Etat des manuscripts de la collection En<br>Senart                                                              | nile<br>21  |
| Inde Nation et Traditions                                                                                         | 63          |
| Les philosophies de l' Inde                                                                                       | . 92        |
| , Political History of India                                                                                      | 72          |
| " and L. RENOU. L'Inde Classique                                                                                  | 5           |
| FILLIOZAT, V. L'épigraphie de Vijayanagar                                                                         | 60          |
| FUSSMAN, G. See CAILLAT, C.                                                                                       |             |
| GOPALAN, S. Outlines of Jainism (review)                                                                          | 101         |
| GRAY, B. See BARRETT, D.                                                                                          |             |
| GROS, F. Encyclopaedia Universalis (collab.)                                                                      | 15c         |
| " Littératures dravidiennes                                                                                       | . 17        |
| GUERINOT, A. L'association jaina internationale                                                                   | 75          |
| ,, Chroniques et notices bibliographiques                                                                         | 78          |
| " Essai de bibliographie jaina                                                                                    | 95          |
| " Un maitre jaina du temps present                                                                                | 76          |
| ,, Notes de bibliographie jaina                                                                                   | 96          |
| , Note sur un manuscrit jaina                                                                                     | 50          |
| Les ouvrages jaina au programme des exame                                                                         | ens         |
| universitaires                                                                                                    | 79          |

|                                         | Jain Bibliography                                                                    | 39            |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| •                                       | Quelques collections de livres jainas                                                | 98            |
| **                                      | La religion djaina                                                                   | 1             |
| ,,                                      | Répertoire d'épigraphie jaina                                                        | 59            |
| ,,                                      | La situation morale des jaina                                                        | 74            |
| ,, (trans                               | <ol> <li>F.R. HOERNLE, Origine et premiers dével<br/>ppements du jainisme</li> </ol> | o-<br>19      |
| Guida ilhietek d                        | lu Musée Guimet de Lyon                                                              | 61            |
| •                                       | R. Jainism (review)                                                                  | 101           |
|                                         | R, O. (transl.) Die Kosmologie der Jainas                                            | 69ter         |
| HOERNLE, F                              | , R. See GUËRINOT, A.                                                                |               |
| Jaina-Āgama-S                           | Series (review; studics)                                                             | 101;36;48;49; |
| _                                       | Oriental Institute (review)                                                          | 101           |
| JOUVEAU-DI                              | UBREUIL, G. Pallava Painting                                                         | 62            |
| LACOMBE, O                              | . L'Inde Classique (collab.)                                                         | 5             |
| LAMBIN, G.                              | (transl.), See RAWSON, Ph.S.                                                         |               |
| LAMOTTE, E                              | . Histoire du boudhisme indien                                                       | 90            |
| LA VALLEÉ-                              | POUSSIN, L. de Le Bouddhisme d'après les sou<br>brahmaniques                         | rces<br>83    |
|                                         | L'inde aux temps des Mauryas []                                                      | 70            |
| . >>                                    | Une stance jaina et bouddhique                                                       | 84            |
| LÈVI, S.                                | La doctrine du sacrifice dans les Brahmanas                                          | 82            |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | Kaniska et Śātavāhana                                                                | 71            |
| · **                                    | Observations sur une langue précanonique                                             |               |
|                                         | boudhisme                                                                            | 23            |
| MALLMAN,                                | MTh. de Eucyclopaedia Universalis (collab.)                                          | 15a           |
| MASSON-OU                               | RSEL, P. Esquisse d'une histoire de la philos                                        | 50 <b>-</b>   |
|                                         | phie indienne                                                                        | 85            |
|                                         | L'Inde antique                                                                       | 4             |
| MEILE, P.                               | L'Inde Classique (collab.)                                                           | 5             |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | Littératures dravidiennes                                                            | 10            |
| Memorial Sylv                           |                                                                                      | 86            |
|                                         | Pélerinage aux temples jainas du Girnur                                              | 77            |
|                                         | . L'Inde que j'ainisme<br>Piṇḍ'esaṇā (review)                                        | ****          |
|                                         | The same fraction                                                                    | 101           |

| NORMAN, K.R. (transl.) Jaina Cosmology                   | 69bis |
|----------------------------------------------------------|-------|
| PUNYAVIJAYA (Muni) Bibliography and works                | 100   |
| RAVEAU, R. L'adaptation des lois de Manu chez les jaina  |       |
| d'apres Hemacandra                                       | 51    |
| RAWSON, Ph.S. La peinture indienne                       | 64    |
| REGNIER, R. L'Inde et les pays indianisés                | 12    |
| RENOU, L. Grammaire sanscrite                            | 24    |
| " L'hindouisme                                           | 87    |
| " Histoire de la langue sanskrite                        | 25    |
| " L'Inde Classique                                       | 6     |
| ,, Jaina's                                               | 91    |
| " Les littératures de l' Inde                            | 6     |
| Littératures en langues moyen-indiennes                  | 8     |
| " Littérature sanscrite                                  | 7     |
| " Religions of Ancient India                             | 88    |
| , and MS. RENOU L'Inde et le Sud-Est Asiatique           | 13    |
| ", Une secte religieuse dane l' Inde contemporaine       | 79    |
| RENOU, MS. L'Inde que j'aime                             | 66    |
| " and C. CAILLAT. Encyclopaedia Universalis (collab.)    | 15b   |
| " and L. RENOU. See RENOU, L.                            |       |
| RIVIÉRE, Y. (transl.). See BARRETT. D.                   |       |
| Sambodhi (review)                                        | 101   |
| SCHUBRING, W. Drei Chedasutras des Jaina-Kanons (review) | 99    |
| " Gaņivijjā (teview)                                     | 100   |
| , Isibhāsiyāim (review)                                  | 100   |
| Le Jainisme                                              | 3     |
| Jinismus (review)                                        | 99    |
| " Tandulaveyāliya (review)                               | 99    |
| " Biography and works of W. SCHUBRING                    | 100   |
| SENART, E. Essai sur la légende du Buddha                | 81    |
| SILBURN, L. Instant et Cause                             | 89    |
| SPRATT, Ph. (transl.)                                    | 72    |
| STERNBACH, L. Indian Riddles                             | 52    |

|                      | Jain Bibliography                                          | 41          |
|----------------------|------------------------------------------------------------|-------------|
| 99                   | On Some Non-Canonical Subhāṣiṭa Collectin Jaina Literature | tions<br>53 |
| TRIPĀŢHI, C.B.       | Catalogue of the Jaina Manuscripts at St.                  | ras-        |
|                      | bourg                                                      | n. 1, p.9   |
| UPADHYE, A.N.        | The Kuvalayamala (review)                                  | 100         |
| **                   | Ed. Saptaśatīsāra (review)                                 | 100         |
| 19                   | Ed. Siddhasena's Nyayavatara (teview)                      | 101         |
| VAUDEVILLE, Ch.      | Barahmasa : A Comparative Study                            | 55          |
|                      | Barahmāsā. Les chansons des douze                          |             |
| ٠                    | mois dans les littératures indo-aryennes                   | 56          |
| Vavahāra-Sutta (tran | si.),                                                      | 39          |
| WARREN, H. Jainis    | sm (review)                                                | 100         |

Sambodhi Vol. X(6)

# THE TREATMENT OF THE PANCAGNI-VIDYA IN THE BRAHMA-SÜTRAS III, i.\*

#### N. M. Kansara

The first pāda of the third adhyāya of the Brahmasūtras of Bādarāyaṇa is devoted to the discussion of the texts treating the topic of the transmigration of the individual soul after the death of the present body and before the birth of the next one assigned to him. As has been noted by Dr. Ghate, the sūtrakāra now proceeds to enquire, in the third and the fourth adhyāyas respectively, into the nature of the means of attaining the Brahman and the nature of that attainment; and first, in the first pāda of the third adhyāya, he goes on to describe the imperfections of the individual soul and its course from one birth to another, with a view to produce vairāgya or aversion to worldly pleasures, a most necessary antecedent condition without which one cannot even so much as enter upon the path to mokṣa or final beatitude.¹ Almost all the commentators of the Brahmasūtras, except Vallabhācārya, are agreed on this point.

Almost all the commentators of the Brahmasūtras, except Madhvācārya, are agreed that there are in all twenty-seven sūtras in the pāda; according to Madhvācārya the total number of the sūtras in the pāda is twenty-nine, since he splits up the eighth sūtra into two and adds one more of his own after the twenty-first. These sūtras are divided into six adhikaraņas by Śankara, Bhāskara, Rāmānuja, Śrīkantha, Śrīpati and Vijnānabhiksu, while Nimbārka arranges them into four adhikaraņas, and Vallabha into seven ones.

The Upanisadic texts referred to by the commentators adhikarana-wise are generally the following: Adhi. I - Chhand. Up. V.iii.3; V.iv 2; V.ix.1; V.x.3-4, Bṛhad. Up. I.iv.10; III.ii.13; IV.iv. 2, Adhi. II - Chhand. Up.V.x. 5; V.x.7. Adhi. III - Kauşi. Up. 1.2; Kath. Up. II.6; Chhand. Up. V.x.8; V.iii.3; VI.iii.1. Adhi. IV - Chhand. V.x.5. Adhi. V - Chhand. V.x.6 And Adhi. VI - Chhand. Up. V.x.6-7. These texts treat what is popularly known as the Pancagnividya in the Upanisads.

As to the purpose of the third adhyaya of the Brahmasūtras, that it is exclusively devoted to the topics concerning the means (sadhanas) for the tealisation of the Brahman, all the commentators are generally agreed. So also are almost all the commentators, except Vallabha, agreed on the point

<sup>\*</sup> The paper accepted by the A.I.O.C. XXXth Session, Shantiniketan, 1980,

that the purpose of the first pada is to produce aversion to worldly pleasures. But Vallabha differs from all of them and maintains that the purpose is not that of producing vairagya; it is rather that of chalking out the divine process through which the individual soul passes for suitable human re-birth in the case of those who have performed disinterested actions throughout their lifetime but have not yet attained the realisation of the Brahman; this human re-birth is necessary to enable them to prosecute their pursuit for God-realisation further.<sup>3</sup>

Vallabha has put forth the following arguments in favour of his contention. The person who performed the sacrifices disinterestedly during the life-time could not attain to the realisation of the Brahman. The fruit of such disinterested sacrificial performances can be nothing but such a realisation. Since it did not come about, the performances have to be taken to have served only to purify his gross elements. Further since the performances were disinterested, the gross elements of the person cannot but be dependent upon the presiding deities of the sacrifices. And the deties concerned take over the responsibility of transporting the soul into a new body reconstructed from the purified gross elements, by passing them through the process of five oblations (āhuti). And this, according to Vallabha, is what is discussed in the pāda under discussion, since the passage referring to the fifth oblation specifically mentions that the waters are so transformed in it that they are indicated by the term 'person', 3

There is no difference among the commentators as to the five stages in the process or the journey from the death to the next birth. They are: Soma, Vṛṣṭi, Anna, Retas, and Puruṣa. And the Upaniṣadic texts, as well as almost all the commentators, are agreed on this point.

The question here arises as to the purpose of the 'Doctrine of the Five Fires' in the Upanisads themselves, and that in the first pada of the third adhyaya of the Brahmasūtras. In the Chhandogya Upanisad, the discussion starts with the querries of Pravahana Jaivali directed to Svetaketu, the son of Āruņi. The questions are:

"Do you know to what place men go from here? .. Do you know how they return again? .. Do you know where the paths leading to the gods and leading to the fathets separate?..Do you know now that (yonder) world never becomes full?.. Do you know how in the fifth libation water comes to be called a person?..."

Then, having elaborated the answers through the analogy of the heavenly region to the sacrificial fire, the five successive libations of Faith

(śraddha) i.e. Water, Soma, Rain (vṛṣṭi), Semen (retas), and Foetus (garbha) are said to respectively give rise to Soma, Rain, Semen, Foetus, and Person.

Further, the Upanisad adds that those who know this doctrine of five fires, and those who stay in the forest and meditate on faith as austerity (or with faith and austerity) go to the light and from light to the day, from day to the brighter half of the month (of the waxing moon), from the brighter half of the month to the six months during which the sun moves northward, from those months to the year, from the year to the sun, from sun to the moon, and from the moon to the lightning. In the lightning, there is a person who is non-human, He leads them to Brahma. This is the path leading to the gods.

With reference to the path of the fathers, the Upanisad elaborates as follows: But those, who in the village practise a life of sacrifices and perform works of public utility and almsgiving they pass into the smoke, from smoke to night, from night to the latter dark half of the month, from the dark half of the month to the six months in which the sun moves southwards. but they do not reach the year. From those months they go to the world of the fathers, from the world of the fathers to the space from space to the moon. That is the king Soma. That is the food of gods. That the gods eat. Having dwelt there as long as there is residue of good works they return again by that course by which they came to space, from space into air; and after having become air they become smoke; after having become smoke, they become mist. After having become mist they become cloud. after having become cloud they rain down. They are born here as rice and barley, herbs and trees, as sesamum plants and beans. From thence release becomes extremely difficult for whoever eats the food and sows the seed he becomes like unto him. Those whose conduct here has been good will quickly attain the good birth of a Brahmin, a Kşatriya or a Vaisya. But those whose conduct here has been evil, will quickly attain an evil birth of a dog, a hog or a Cāṇḍāla.6

But on neither of these ways are those small creatures which are continually revolving those of whom it is said be borne and die. Their's is a third state. By this it comes about that world becomes full. Therefore let one seek to guard himself.<sup>7</sup>

And finally the Upanisad adds that he who knows these five fires thus is not stained by evil ... ... He becomes pure, clean and obtains a virtuous world.8

Coming to the Brahmasutras, in III.i., we find that the first sutra starts with the proposition that the soul departs from the body enveloped

by subtle material elements with a view to obtain a different body; so is it known from the questions and explanations in the scripture.9 The water mentioned in the scriptures consists of the three elements, viz., fire, water and food, all of them constituting the seed of the body. 10 When the works are exhausted the soul descends with the residual karma, as it went from here, and differently.11 The residual karma determines the nature of the new birth on earth. As to those others who have not performed sacrifice, after having experienced the fruits of their actions in the abode of Yama, ascent and descent take place.12 There are seven hells mentioned in the Puranas to which the evildoers go to experience the results of their evil deeds. 13 The specification that all must go to the moon for the purpose of obtaining a new body, to complete the five oblations that cause birth, does not apply in the case of the evil-doers who are born irrespective of the oblations. 14 The rule about five oblation is not universal; for of the four forms of life, viz., viviparous, oviparous, life springing from moisture and plant life, the last two are born without any mating and there is not the fifth oblation in their case. 15 The evil-doers do not go to the moon. The souls return through the ether. air and the rest, by attaining the similarity of nature. 18 The descent through different stages takes place quickly.17 The descending souls enter into plants etc., occupied by other souls as in the previous cases. 18 After that the soul comes in contact with him who performs the act of generation. 19 and from the womb of the woman the soul acquires a new body fit for experiencing the results of the past residual karma.20

The controversial points in the matter are raised on the basis of differing statements in some of the Upanisadic passages. The Chand,-text mentions only water (apah) with reference to the fifth libation. So the natural inference should be that the soul goes enveloped by water only and not the subtle parts of all the elements. The Sütrakara meets this point on the ground that water is specifically mentioned on account of its preponderence and not because it is the only element. 'Water' implies the subtle parts of all the three elements which constitute the seed of the body.21 This is indicated particularly in Chandogya Upanişad which declares elsewhere that each of the three elements, viz, heat (tejas), water (āpah) and food (annam) becomes threefold when they reach the human being,22 This phenomenon of becoming threefold or tripartrite happens when the God enters these three elements by means of the living self in order to manifest names and forms.24 And the Brhadaranyaka Upanisad declares that when the soul departs from the body, the life (pranah) and vital breaths (sarve pranah) depart with him. He becomes one with the intelligence. His knowledge (vidyā) and his work (karma) take hold of him as also his past experience (purva-prajna).24

Here there arises another doubt, on the basis of the statement in snother passage of the Brhadaranyaka Upanisad that the speech of the dead person enters into fire, the breath into air, the eye into the sun, the mind into the moon, the hearing into the quarters, the self into the ether, the hairs of the body into the herbs, the hairs on the head into the trees and the blood and the semen into water.25 The Sutrakara meets the doubt by declaring that this statement is but metaphorical. Another objection is that the Chandogya Upanisad mentions only faith (sraddha) in the elaboration of the first of the offerings. It does not mention waters (apah).26 The Sūtrakāra replies that by 'śraddhā' we should understand water, on the strength of the consistency (upapatti) of the passage. To take 'śraddha' as water is the only coherent interpretation. And in fact there is a TaittirIya text which classifies that śraddhā is water as it produces in the person a will for the holy works.27 The objection of the non-mention of water in the elaboration of the first of the oblations is further ruled out in view of the fact that the passage is supposed to refer to the performers of sacrifices, etc. (istādikāriņām). This implies that the path of five offerings is concerned with those who perform sacrifices and depart, from the dead body with their krta, i.e. apurva, that attaches to the sacrificer.

A further objection is raised with reference to the first oblation in view of the statement in the Chandogya Upanisad that the Soma is the food of the gods; that the gods eat.<sup>28</sup> To this the Sütrakara explains that the statement is metaphorical, and concerns those who have not realised the self.<sup>29</sup>

Against the conclusion that on the exhausion of the works the soul descends with the residual karma, 30 an objection is raised on the basis of the statement in the Chandogya Upanişad that those whose conduct is good will quickly attain a good birth, 31 which implies that it is the conduct (carana), and not residual karma, that determines the new birth. To this the Satrakara replies by quoting the opinions of Karṣṇājini and Badari. Karṣṇājini thinks that in the above mentioned passage the word 'caraṇa' is used in the sense of residual karma, and that karma depends on the conduct (caraṇa). Bādari thinks that 'caraṇa' means only good and evil works, thus, implying that there is no real difference between caraṇa and karma.

This settles that when the soul departs from the body he is enveloped by subtle tripartrite elements referred to as waters (āpaḥ), and he is accompanied by the residual karma which determines the next birth.

Now, in the Chandogya Upanisad we find that three kinds of future is indicated with regard to the soul of human being,32 Those who adopt

the way of enlightenment go by the path of the gods (devayāna). They are not liable to return from that path: they are heading for final beatitude and freedom from the cycle of birth and death. Those who perform sacrifices reach the moon by passing along the path of the fathers (pitryana) and after having experienced the fruits of their works they return again with a residuum of their karma. The distinction between the devayana and the pitryana is that of the consequences of two different systems of culture, the way of the works and the way of knowledge; each resulting in its own corresponding spiritual estate. Then there is the third state of all those small creatures which continuously revolve in the cycle of birth and death, deprived as they seem to be of any free will to improve their lot and hapelessly consigned to the experience of their accumulated evil works. And the Upanisad warns one to guard against this third state. Badarayana. the Sutrakara seems to refer to this state as the fate of the non-performers of the sacrifices; they have to go to the abode of Yama, from where they ascend or descend as per the consequence of their residual karma. This third state includes the seven hells mentioned in the Puranas.33 The Sutrakara here clarifies that he is concerned with the two paths only, viz., the path of knowledge and that of karma.

We can now revert to the problem of the underlying purpose of discussing the Pancagni-vidya in the first quarter of the third chapter of the Brahmasutros. It is well known that out of the two paths mentioned above, this pada discusses only the path of the fathers, the one by which those who perform the sacrifices go to heaven and return from their to be born as human beings again. It also discusses the fate of the non-performers of the sacrifices. Naturally, the discussion of the path of the gods is reserved for the last two quarters of the fourth chapter.

The very fact that the Sūtrakāra discusses the Pitryāna and the fate of the non-performers in the third adhyāya devoted to the means of knolege, while he consigns the discussion of the Devayāna to the fourth adhyāya devoted to the result and goal, indicates that the discussion in the third chapter is meant to inspire the aspirant to realise the transitory nature of the heavenly happiness and arouse the curiosity and urge for the permanent bliss. The majority of the Ācāryas are thus on the proper track when they declare the purpose of B.S. III. i. as that of generating a sense of aversion to the happiness in the mortal world as also in the heaven.

Vallabhācārya, however, prefers to interprete this pāda as revealing the channel through which those who performed disinterested actions throughout their life in order to realise Brahman, but died half way to it, would get the proper birth calculated to help them prosecute their Sādhanā

from the point it was cut short abruptly. But we do not find any reference or indirect indication of such a qualifying condition in the Upanisadic passage discussed. However, Valiabhācarya would argue that if those who have attained to the knowledge go by the path of the gods, why should it not be in the case of those whose subtle elements are channelled through the five offerings by the gods.34 The simple answer to this would be that the probationers cannot enjoy the benefits of pensioners. And surely the Acarva realises that he is stretching the point too far in favour of those who have not yet attained the knowledge, and accepts that the path of the fathers starting with smoke (dhuma) too is for the disinterested sacrificers.35 But the difference between the ordinary sacrificer and the disinterested one is that while the former has to go to the stations like smoke etc, on the path for the enjoyment of the fruits of his karmas, the latter is immediately channelled through the five oblations and helped to get next human birth in accordance with the statement in the Bhagavadgita about the return of the yogi. This indicates that while the pitryana is a path of ascent to heaven resulting from sacrifice, i. e. good actions, the Pancagni channel is a path of return to human birth, and perhaps to all types of births human, sub-human and non-human, including animals and plantlife. Vallabhācārya, however, tries to make out a subtle difference between the normal fate of the interested performers of sacrifices and the disinterested ones and reserve the pancagni channel for the latter.

But the Chandogya Upanisad, as also the other ones, do not warrant all this hairsplitting. The Sutrakara too does not seem to be concerned with this problem. Nor does any of the rest of the Acaryas subscribe to the opinion of Vallabhācarya. It seems he tries to make out this point in the light of the authority of the Bhagavadgita passage quoted above. But the Bhagavadgita too does not make such difference, nor does it mention the Pañcagni channel specifically, except in general way in the reference to the Yaiñacakra.37 Perhaps, Vallabhācārya is under the compulsions of his own system of Vedanta when he un iertakes this hairsplitting. We must remember that in his Suddhadvaita system of the Vedanta he has classified the spiritual aspirants into various categories as Pustibhakta, Jnanibhakta, Jnanamārgi-niskāma karma-yogi, and sakāma-bhaktas, and etc. Now for the Pusti bhaktas the highest state of sayujya with the Purusottama, i.e. Lord Krana the Personal God, is reserved, while the jnani-bhakta reaches upto salokva only. For the Jňanamargi-niskama-karma-yogī the fate is dissolution in the unqualified Brahman. And for both the latter aspirants on the path of knowledge, the specially chosen birth is assured through the Pancahuti channel chalked out in the Pancagni-vidya, till they attain to the realisation of Brahman after a series of human births. And the rest of the aspirants who perform disinterested sacrifices are required to go to various stations on the path of the fathers. It is clear that this is not found in the Upanisads, nor in the Brahmasutras, nor in the Bhagavadgita. Evidently it is the special contribution of Vallbhacarya, evidently an innovation suited to his own system of Suddhadvaita Vedanta.

## References:

```
1. Ghate, Dr. V. S. - The Vedanta, p.114.
  2. Brahma-sutras (B.S.) III.i.1. Anubhaya with Prakasa, p.5ff. :
     Tatra prathame pade jivasya brahma-jnanaupayikam janma vicacyte /
  3. Ch. Up , V.ix.1 : Iti tu paficamyam ahutav apah purusa-vacaso bhavanti /
  4. Ch. Up., V.iii,2-3; Radhakrishnan - Prin. Up., pp. 426-427.
 5. Ch. Up. V.x.1, Radhakrishnan - Op.cit., p.481,
 6. Ibid., V.x. 2-7; Radhakrishnan - Op. cit.pp.431-433.
 7. Ibid., V-x 8.
 8. Ibid., V.x.10.

    B.S.IU.i.1; Radhakrishnan - B.S., p.432.

10. Ibid., III.i.2; Radhakrishnan - Loc. cft., p.432,

    Ibid , III.i.8; Radhakrishnan - Loc. cit., p.435.

12. Ibid., III.i.13; Radhakrishnan - Loc. cit., p.437.
13. Ibid., III.i.14; Radhakrishnan - Loc. cit, p.438,
14. Ibid. III.i.18; Radhakrishnan - Loc, cit.
15. Ibid., III.i.20; Radhakrishnan - Loc., cit. p.439.
16, Ibid., III.i.22.
17. Ibid., III.i.23.
18, Ibid., III.i,24.
19. Ibid., III,i,26.
20. Ibid., III,i.27.
21. Radhakrishnan - B.S., p.433.
22. Ch. Up. VI.iv.7.
23; Ch. Up., III,iii,4.
24, Brhad, Up. IV. iv.2.
25. Ibid., III.ii.13.
26. B.S.III.5.
27. Tait, Sam. I.vi.8.1: Apo hāsmai staddhāth sannamante punyāya karmane /
28. Ch. Up, V.x.4.
29. B.S. III i.7.
30. Ibid., III.i.8.
31, Ch. Up. V.x.7.
32. Ibid., V.x.8.
33. B.S. III.i. 14-15.
34. Anu-bhanya III.i.l : "Tad ya ittham .. "iti ataj jifanavato pi yatrarcih-praptis
🐑 tatra tatha devahutanam kathhm na syat, jaanartham eva tathot, atteh /
35. Ibid., Athavā niakām evo dhuma-mārgah /
36. B.G. IX.25.
```

Ibid., III.14.
 Sambodhi Vol. X(7)

# WHY DID JAINISM NOT DEVELOP THE VIEW THAT SAMSÄRA=NIRVÄNA

## Arvind Sharma

Ŧ

In the first part of the paper I will try to demonstrate how, like Buddhism, Jainism could have developed the view that Samsara-Nirvana. In the second part I will try to show why it did not.

 $\mathbf{II}$ 

The position that Samsāra = Nirvāṇa is one of the basic ontological propositions of Mahāyāna Buddhism, The classical formulation of this position is found in the Mūlamadhyamakakārikā of Nāgārjuna in verses 19 and 20 of the Twentyfifth chapter, which translate as follows:

- 19. There is nothing whatever which differentiates the existence-in-flux (samsara) from mirvāna; And there is nothing whatever which differentiates nirvāna from existence-in-flux.
- 20. The extreme limit (koti) of nirvana is also the extreme limit of existence-in-flux;
  There is not the slightest bit of difference between these two.<sup>2</sup>

How does Nāgārjuna arrive at this conclusion? Nāgārjuna argues that "There are no existing phenomena (bhāvas) anywhere ... which occur (ut-pad, we may also understand 'originate', usually sam-ut-pad) out of themselves (svatas) or out of an other (paratas) or out of both or without any cause (a etutas)<sup>3</sup> ... everything (all this) is empty... ".4 Now "If everything is empty then what of extinction (nirvāna)? In his chapter 25 Nāgārjuna argues that it is not an existing phenomenon, not non-existing, not both existing and non-existing, not neither existing nor non-existing, not both have learned above that the supposed 'phenomena' of the universe are equally none of these things...", 5 Thus there is no distinction between Nirvāṇa and Samsāra, "for ultimately both of them are empty (sūnya)". 6 It should be noted that they represent a "negative identity".

Nagarjuna has used the catuskoti to demonstrate this identity. A closer inspection reveals that although four options are utilized in this technique it really offers six options as follows:

- (1) A exists;
- (2) A does not exist;
- (3) A both exists and does not exist;
- (4) A neither exists nor does not exist.

In a particular case any of these could apply or (5) none or (6) all of them, theoretically speaking. Nāgārjuna concludes that Samsāra=Nirvāņa because option (5) can be applied to both.

## III -

Comparable to the catuskoti of Buddhist logic is the saptabhangi of Jaine logic. The basic difference between the two is that in Buddhism "only one alternative could be true, but in Jainism each of the seven alternate forms of description (or any disjunction of them) could be true". It is true that the fourth member of the catuskoti (neither is nor is not) is not included in the Jaina seven-fold formula, but the former distinction that in the Buddhist case only one option can apply and in the Jain case all can apply is much more significant. Yet the fact remains that if Nagarjuna could say that none of the four statements apply in the case of Samsara and Nirvana, the Jains could argue that all of them apply - in the spirit of the Saptabhangi - to both Samsara and Nirvana and therefore they are the same! After all if the Buddhists regard the nature of Reality as empty, the Jains regard it undetermined.

#### IV

But Jainism never moved in that direction. Why? The reason appears to be that while logically this was possible, ontologically it was not because Buddhism does not concede a soul and in it Nirvāna possesses no definite location. But in Jainism not only is there the jīva, it possesses a spatial quality in that it is variable in size. Not only that the kaivalya is spatially located – at the siddha-śilā on top of the lokākāša. How then could sainsāra and nirvāna be identified when their spatial locations differ!

## V

To conclude, although logically there was no obstacle to the identity of samsāra = Nirvāṇa arising in Jainism as in Buddhism, ontologically the spatial dimension associated with the fiva and kaivalya, notwithstanding the commonality of the association of the spatial dimension with the two, prevented this from happening.

- 1 Edward Conze, The Mahayana in R.C. Zachner, ed., The Concise Encyclopedia of Living Faiths (Boston: Beacon Press; 1959), p.317.
- 2 Frederick J. Streng, Emptiness: A study in Religious Meaning (Nashville: Abingdon Press, 1967). p.217.
- 3 A.K. Warder, Indian Buddhism (Delhi; Motilal Banarsidass, 1970), p.381.
- 4 Ibid., p.382.
- 5 Ibid., p.384.
- 6 Frederick J. Strong, op, cit., p.75.
- 7 Ibid.
- 8 M. Hiriyanna, Outlines of Indian Philosophy (London: George Allen & Unwin Ltd., 1932), p.164.
- 9 K.N. Jayatilleke, Early Buddhist Theory of Knowledge (London: George Allen & Unwin Ltd., 1963), p.348.
- 10 M, Hiriyanna, op. cit., pp. 162-163.

## GÄHÄSATTASAI

### B. K. KHADABADI

The Gāhāsattasaī (Gāthāsaptasatī) is one of the most valuable works of ancient Indian literature. It can also be said to have been the first to represent the ancient Indian folk-poetry. From an excessively large number of verses composed in the Māhārāṣṭrī Prakrit and in the gāhā (āryā) metre by different numerous poets, Hāla (Sātavāhana), a king of the Āndhrabhṛṭyas, selected only seven hundred, edited them and presented them in the form of an anthology under the title Sattasaī or Gāhāsattasaī. Of these several bear the name of Hāla himself.<sup>1</sup>

Hāla (Sātavāhana) was the 17th King (C. 1st century A.D.) in the line of the Āndhrabhṛtyas, who ruled in the Dakṣiṇāpatha (Southern India). He was proud of, and partial to, the Prakrit language. Himself a poet, he had in his heart a soft corner for poets. Being of an amorous disposition, he led a life of pleasure and liberally extended petronage to literature and writers. Eminent poets tike Pālitta (Pādalipta) flourished in his court. While collecting these gāthās, he is said to have paid a large amount of money for some of them.

At first this anthology of Prakrit verses was called Gāhākoso (Gāthā-koša). It contained about 400 gāhās.<sup>2</sup> By the 10th-12th centuries A.D., the number of gāhās increased to 700,<sup>3</sup> hence the anthology began to be called Sattasaī or Gāhāsattasaī. The boost in the number of gāhās and the change in the title of the anthology gave rise, among some scholars, to a short-lived controversy about the Gāhāsattasaī being quite different from the Gāhākoso.<sup>4</sup> The Gāhāsattasai (Gāthāsaptaśatī) first appeared in print in India in 1911.<sup>5</sup> But the great Indologist, A.Weber, had edited and presented its complete German Edition as early as 1881.<sup>6</sup>

The literary and cultural value of the Gāhāsattasaī is unique. Each gāhā in it is a muktaka, an independent lyrical verse complete in itself. Composed by folk-poets or after the pattern of folk-songs, these gāhās evince a lovable style, precise and homely, easy and natural. Most of these gāhās depict the joys and sorrows of the love-life of the village people. The scenes, situations and experiences reflected in these gāhās could occur in anybody's life. Hence they invariably strike a sympathetic chord among listeners or readers of any clime and time. The natural grace and sweetness of the Prakrit language have imparted to these gāhās a special charm.

The main sentiment of the gāhās being love, we find throughout the anthology a lively vein of lyricism, charm and literary beauty. The suggested sense, which is haridly found anywhere in such a fine form and manner, has made these gāhās immortal. Soft to the voice and pleasant to hear, these muktakas would scarcely spare the hearts of listeners or readers. For all these reasons, they won considerable popularity among scholars as well as laymen. In course of time, they had gained the status and fame of aphorisms (subhāṣitas). More than 18 commentaries have been written on this anthology by different scholars at different times. Rhetoricians picked up from it a number of gāhās for illustrating rasas and alaṅkāras. It was seriously imitated in Sanskrit, Hindi, Gujarati etc., but with little success. It has been also translated into several Indian languages and some Western languages like German and English.

Weber's German prose translation of the Gähäsattasaī is held to be as good as its critically reconstituted text. Then M. Winternitz, in his History of Indian Literature, Volume III, Fasciculus 1, translated a few of the gāhās from it into German, the English translation of which was presented later by Miss H. Kohn in the Calcutta Edition of the volume. Similarly, a few other writers of the History of Sanskrit Literature gave an English translation of some of the gāhās by way of specimens. A complete English translation, in prose, of the Gāhāsattasaī was presented for the first time by Prof. Radhagovind Bhasak in his English edition of the work published recently in 1971.9

I have been an admiter of the Gāhāsattasaī ever since I was acquainted with it. As I taught during the academic years 1961-62 and 1962-63, its first two centuries of the gāhās, the text prescribed for the final year of the Degree Course of Karnatak University, I translated them into English prose. 10 And it hardly needs to be reminded that the translation sounded prosaic and also often needed the help of a commentary for fully understanding the suggested sense and other nicities of the original text. Since then I have nourished an ardent desire in my mind to translate these gāhās in such a way that they would require very little help from a commentary and would strike a balance between fidelity and creativity, between interpretation and objectivity. 11 Such translation, surely, nould not be literal. And as I experimented in this direction, I found free verse, or rather free quatrain, 12 is the right medium. 13 The following is my translation of some of the gāhās in the Gāhāsattasaī: 14

(1)

pasuvaiņo rosāruņapadimāsamkamtagorimuhaamdam /
gahiagghapamkaam mia samjhāsalilamjalim ņamaha // (I-1)

Salutations to Pasupati's cupped palms
Filled, at dawn, with the twilight-offer of water
Wherein's reflected Gauri's jealous red moon-like face
Resembling the red lotus held in worship!

**(2)** 

amiam pāuakavvam padhium soum ca je ņa āņemti / kāmassa tattatattim kuņamti te kaha ņa lajjamti // (I-2)

Prakrit poetry, verily, is like nectar; Those who know not how to recite or listen to it, Yet discuss aloud the philosophy of love; Are they not ashamed? I do wonder!

(3)

satta saāim kaivacchaleņa kodīa majjhaārammi / Hāleņa viraiāim sālamkārana gāhāņam // (I-3)

From a huge heap of ten million gahas

Selecting seven hundred only with a poetic core,

King Hala Satavahana, the dearest to poets,

Compiled this wondrous Gāhāsattasaī!

(4)

ua niccalanipphamda bhisinīvattammi rehai valaa / nimmalamaragaabhāanaparitthiā samkhasutti vva // (I-4)

Behold! There sits alone a female crane: Silent and motionless on that green lotus-leaf, Looking a monster-conch milky as it were, Placed on an emerald plate glowing and rare!

(5)

kim ruasi oņaamuhī dhavalāamtesu sālichettesu / hariālamamdiamuhî nadī vva saņavādiā jāā // (I-9)

Looking at the paddy-fields turning white space,
Why do you weep so, casting your face down?
There remains a hemp-field like an actress, lo!
Her face besmeared with yellow orpiment!

(6)

kim kim de padihasai sahihi ia pucchiai muddhae / .
padhamuggaadohalinia navara daiam gaa ditthi // (I-15)

"What are the objects of thy longing now?"

Friends asked the young woman in her first pregnancy.

The blushing innocent one did'nt open her lips or ponder;

But just cast a loving look at her husband there!

**(7)** 

aliapasuttaa vinimīliaceha de suhaa majjha oāsam /
gāmdaparicumvanāpulaiamga ņa puņo ciraissam // (I-20)

By feigning asleep tire not thy eyes in vain; Make me room a little to be by thy side! Ah! Here are prickles on thy cheek so lightly kissed! By my heart, darling, I will not tarry again.

(8)

kallam kira kharahiao pavasihai pio tti suvvai janammi / taha vaddha bhaavai nise jaha se kallam cia na hoi // (I-46)

'My husband is to travel away tomorrow'
Is the news outside affoat! Ah! He's stone-hearted!
O revered Night, I pray, lengthen thyself
To the extent that morrow does't turn up for him.

(9)

vajjavadaņāirikkam paiņo souņa simjiņīghosam /
pusiāi karimarīe sarivamdīņam pi acchīim // (I-54)

Hearing the bow-string twang excelling the thunderbolt, The captive woman marked it as her husband's own! Puffed up with joy at the close of calamity, She wiped away tears of her co-captives too!

(10)

dakkhinnena vi emto suhaa suhāvesi amha hiaāim / nikkaiavena jāṇam gao si kā nivvuī tāṇam // (I-85) Out of courtesy, O favoured one, you came to me today; And yet it gives me so much pleasure! What vast bliss must they!<sup>5</sup> be enjoying, they Whom you approach without any deceit?

(11)

jo tīa abararāo rattim uvvāsio piaameņa / so ccia dīsai gose savattiņaaņesu samkamto // (II-6)

The red colour she had put to her lovely lips Was wiped off the previous night by her spouse; But the next morn she, the buoyant, did find it In the co-wives' eyes as fully reflected!

(12)

kamalāarā ņa maliā hamsā uddāviā ņa a piucchā / keņa vi gāmatadāe abbham uttāņiam chudham // (II-10)

Of the lotus-beds none is crushed nor faded; Amongst the numerous swans not one is fied! In our village lake, O my paternal aunt, The sky is thrown supine by some gallant!

(13)

ajja vi vālo Dāmoaro tti ia jampie Jasoāe /
Kaņhamuhapesiaccham nihuam hasiam vaavahūhim // (II-12)

Fondling her son warmly mother Yasodā said: "My Dāmodara is a child even to this day."
The gopis hidden aside cast mutual looks
And wondering smiles as they looked askance!

(14)

naccanasalāhananihena pāsaparisamthiā nivunagovī / sarigoviāna cumvai kavolapadimāgaam Kanham // (II-14)

Feigning to appreciate the dancing gopis, there Gently advances another gopi artful and clever,

And while whispering praises, she also kisses

Kṛṣṇa's image mirrored on their glossy cheeks!

Sambodhi Vol. X (8)

(15)

ahaam lajjāluiņī tassa a ummaccharāi pemmāim / sahiāaņo vi ņivuņo alāhī kim pāarāeņa // (11-27)

I am so very bashful, you know it well:
And my spouse's love veherient by far!
Friends are all quite clever and quick;
Hence dye not my feet, away with the red Iac!

(16)

szioa ccia sūre gharinī gharasāmiassa ghettīna / necchamtassa wippāc dhuai hasamtī hasamtassa // (II-20)

The clever house-wife, as the sun's yet to set Holds her husband's feet against his will And washes<sup>16</sup> them well with a light smile; He too knowing her will, smiles as well!

(01 ds) 1 (17)

12000 3 6

uddhaccho piai ijaham ijaha-jaha viralamguli ciram pahio / pāvāliā vi talia-taha dhāram tuņuam pi taņuci // (11-61)

The traveller drinks from the cup of his palms With eyes uplifted and chinks of fingers laxed; And the maiden at the water-stall responds at will By making the thin pitcher-stream thinner still!

(18)

jhamjāvāuttiņagbaravivarapalottamtasaliladhārāhim / kuddalihiohidiāham rakkhai ajjā karaalehim // (II-70)

Deranged by gale is the cottage-thatch; Torrential rains soon rush in streams! With hasty palms does the house-wife protect Counts of husband's journey marked on the wall!

(19)

( Shaha dhammia visaddho so sunaho ajja mario tena / Golaadaviadakudamgavasina dariasihena // (U-35)

Move about with free mind, O pious man, The fear of that dog is no more now; The haughty lion in the horrid thicket On the Godavari bank finished it off todya!

v 1.1

## (20)

vahuso vi kahijjamtam tuha vaanam majjha hatthasamdittham / na suam ti jampamana punamuttasaam kunai ajja // (II 98)

I told thy wife four or five times indeed. Thy message sent with me the other day; "It is nt clear, I could'nt hear!" Saying so. She made me repeat it a hundred times!

(21)

pāsāsamkī kāo necch i dinnam pi pahiagharinīe /
onattakaraaloaliavalaamajjhatihiam pimdam // (III-5)

The traveller's wife for husband's early return
Offers bending adown the ball of oblation;
Around it drops a bracelet from the wasted wrist.
But the crow taking it for a snare touches it not !!

 $(22)_{.}$ 

camdasarisam muham se sariso amaassa muharaso tissā / sakaaggaharahasujjalacumvanam kassa sarisam se // (III-13)

The face of my beloved looks like the full moon atop. I.

And the juice of her mouth is like nectar-drop!

But what would the kiss, speedily, wrought.

By grasping her curly, locks, be like I know not!

(23)

ekkekkamavaivedhanavivaramtaradinnataralananae /
tai volamte valaa pamjarasaunaiam tie // (III-20)

As you went away that day, O simpleton, She moved to each chink on the fence around.

And stared afar with eyes so tremulous.

In the manner of a bird that is kept in a cage!

(24)

paisambharanapalottamtuvāhadhārānivāabhīāe / adijjai vamkaggīvāi dīvo pahrajāāe // (III-22)

With feat that the lamp would be put off by the tears streaming with the thought of her spouse,

The traveller's wife with all precaution Hands it over with her face turned away!

(25)

ta majjhimo ccia varam dujjanasuanehi dohi vi na kajjam / jaha dittho tavai khalo tahea suano alsamto // (III-24)

It's better, friend, to get a common spouse!
A good or a bad one is of no use, be sure:
The bad one's company is too troublesome
And the good one's, you know, is hardly found!

(26)

savvassammi vi daddhe taha vi hu hiaassa nivvui ccea / jam tena gamadahe hatthahatthim kudo gahio // (III-29)

Almost the whole village was suddenly on fire;
All that belonged to me was burning around;
But what immense pleasure rushed to my mind,
As we<sup>17</sup> both took the pitcher of water from hand to hand!

(27)

vevirasinnakuramgulipariggahakkhalialehanImagge /
sotthi ccia na samappai piasahi lehammi kim lihimo // (III-44)

From the pen that oft slips through the fingers Trembling and sweating for reasons scrupulous, Not even the first two letters come down in order What more, friend, can I write in this letter?

(28)

mānosaham va pijjai piāi māņamsiņīa dalassa / karasampudavaliuddhāņaņāi mairāi gamdūso // (III-70)

Raising up, with support of both the palms,

The beloved's face cast down in sulky hush,

He puts a mouthful of wine between her lips

Which she takes for a cure for sulking and gulps anon!

(29)

dadhamulavaddhagamthi vva mola kahu vi tena me vahu /amhchi vi tassa ure khutta vva samukkhaā thanaa // (III-76)

In manner of undoing the hardest known knot, Did my lover free my arms in aident embrace! Then I too in willing feat pulled out my breasts So very deeply dug in his wide warm chest!

(30)

āsāci pariaņam parivattamtīs pahisjāse / nitthāmuvvattaņavalishatthamuhalo valassaddo // (III-83)

The traveller's wife, quite pale and ematiated
Lies on the bed as does a hopeless patient;
But the sound of bracelets from a casual side-turn
Brings a beam of hope on the attendants' faces!

## Notes and References

\* This paper is presented here in memory of A. Webers' Das Saptasatakam des  $H\bar{a}^{\dagger}a$  (Leipzig, 1881) marking its centenary year of publication.

The names of all the authors of these verses are not known. The later commentaries on this anthology, however, mention their names for each separate couplet. But these commentaries differ considerably about these names and, hence, are not reliable.

A. Weber finds that only 430 gähās occur in all the six recensions of the  $G\bar{a}h\bar{a}$ -sattasaī. Hence these gāhās may have been the contents of the  $G\bar{a}h\bar{a}koso$ .

- 3 Each gahā being independent and a complete whole, there was ample scope for interpolations. And when the number of the gahās rose to 700, the anthology was called Sattasai. Later, this number rose to nearly 1,000. Yet the anthology is popularly known as Gāhāsattasai (Gāthāsaptaśat).
- 4 Vide Introduction to the Hind; Gāthāsaptašat; by Narmadeshwar Chaturvedi, Chowkhambā Vidyābhavan Sanskrit Series. No. 55, pp.13-16.
- 5 Edited by Pandit Kedarnath and Vasudev, Bombay, 1911.
- 6 Das Saptaiatakam des Hāla, Leipzig, 1881.
- 7 The gahas of the Gahakoso, which claim great antiquity, can be said to have been composed by folk-poets, and the later ones by the classical poets after the folk pattern.
- 8 (i) The only authorised translation into English, published by the University of Calcutta, 1959.
  - (ii) After this paper was completed, I learnt that two more editions: the Gahasattasai have just come out : one from Ahmedabad (Prakrit Text Society) and another from Udaipur.
- 9 Bibliotheca Indica, No.295, The Asiatic Society, Calcutta, 1971.
- 10 Then I also translated them into Kannada prose.
- 11 The Poet-translators' Workshop at Bhopal, organized by the National Sahitya Academy, declared that such translation is really effective: News item, The Times of India, 13-9-1976.

- 12 As I would call it so
- 13 I also carried on such experiments in Kannada (my mother torgue) and translated a pretty good number of gahas, after this ideal.
- 14 I have followed here in the transcript the text of the games as found in Wéber's Leipzig edition of 1881.
- 15 They other wives.
- 16 In those days there was a custom that, after washing one's feet in the evening, one should not go out. The shrewd house-wife thus prevented her husband from going to another woman, possibly another wife, then staying at her parents' in the same village.
- 17 We my lover and I, endeavouring to quench the fire.
  - § I am grateful to Prof. A Menezes (Karnatak University) who read the translation of these gahas and gave me some suggestions.

# NUMBER OF PRAMANAS

## R. D. Hegde

The purpose of this monograph is to study the views of the Carvaka thinkers on the number of pramanas, and their refutation by Bhatta Jayanta, the author of Nyayamanjari. In India, at the time of Bhatta Jayanta, the Canvakas and the Bauddha thinkers were the prominent rivals of the Nyaya System of Indian Philosophy. Each of them had held its own philosophical views and developed its own epistemology widely differing from one another. Both the Bauddhas and the Carvakas had been vehemently attacking the Nyāya polemics and had kept the Naiyāyikas in the place of constant confrontation. Plenty of evidences may be found in the works of Vātsyāyana, Uddyotakara and Vācaspati Miśra, as to how they had to use their sole, force to resist the onrush of the Bauddhas and the Carvakas. The task was continued even by Bhatta Jayanta through his Nyayamanjari. Jayanta belongs to the camp of the ancient Naiyayikas. He flourished a little earlier than the time of Nyaya-Vaisesika amabannation. Therefore he is taken as a spokesman of the ancient Naiyayikas, and his views as representing the early Nyāya-polemics.

In Jayanta's Nyāyamanjarī, wide references may be found to the different philosophical points discussed by the Cārvākas, which were, in a way, being discussed as an unavoidable matter, by all the contemporary philosophical systems. But the present essay is limited only to the Cārvāka view on the number of pramānas and their refutation by Jayanta. The main argument of the Cārvākas is that the pramānas are innumerable and they are as many as the prameyas or the objects of valid knowledge. They also criticise that any effort to define pramānas becomes fruitlass as the pramānas function differently on different occasions.

The Carvakas argue by filustrations that one can easily know in the dark room that one's fingers are not straight and that they are distant. Such a knowledge is possible even to a person who closed his eyes. This cognition is not perceptual, for, the visual sense cannot apprehend the objects in the absence of light. Nor does this cognition emerge by the tactual sense, because the skin which is the organ of touch, cannot touch itself. The sense of touch can know whether a stick is straight or otherwise, but not itself. The senses cannot get the cognition of their own, e.g., the visual sense cannot produce the cognition of its own pupils. Thus, the knowledge either of the distance between any two fingers, or that the

fingers are distant, or of their contraction, is not perceptual. Nor is it inferential as there is no knowledge of Vyapti, the invariable relation, associated with it. Therefore, the cases as such do not come under the cognition produced either through perception or through inference. Even analogy and verbal testimony cannot produce such cognitions; their objects of knowledge are different even according to the Naiyaikas. Hence, the cognition illustrated is entirely different and independent.

Another example that the Carvakas take to illustrate, is of the cognition of spreading around of a lamp-light in the night.3 In this particular cognition, a lamp-light spreading around would be perceived. What exactly one perceives here is the 'spreading around in space,' of the lamp-light. The cognition takes place in a person who notices the lamp 'from a distance', and, the time is 'night'; cognition of the person is valid. The cognition is not perceptual, because, to perceive the spreading of the lamp-light, the space should be perceived first. But space is not perceptible. Secondly, the cognition of pervasion here is not inferential either; because inference does not function in the absence of the cognition of invariable relation i.e. Vyāpti. The cognition of pervasion here has no precedents for establishment of invariable relation. Therefore, the cognition of the spreading of the lamp-light is quite peculiar to other types of cognitions and obviously it is different. It may be proved, however, that in such cases, perception and the other recognised means of valid knowledge are not competent to produce cognition.

It is further argued that the cognitions of this kind are not rare phenomena. Cārvākas analyse one more cognition of a lotus-lake sufficiently distant, which is produced by the fragrance sensed in the moving wind. The olfactory sense perceives the fragance first and then the existence of the distant lotus-lake is cognised. Here the knowledge is valid or yathārtha. But, this knowledge, as a rule, cannot be produced by the olfactory sense, as the olfactory sense has the capacity to produce the knowledge of fragrance only, not of the existence of a distant lotus-lake. Moreover, as the lotus-lake is very distant, the knowledge cannot be produced by the visual sense, knowledge of the existence of a distant lotus-lake is not even inferential, because inference presupposes syllogism, knowledge of the invariable relation and the like. It is not even known by analogy or by the words of a reliable person. Therefore, the knowledge of the existence of a distant lotus-lake is entirely a different kind of knowledge produced by an independent means of valid knowledge.

Thus, having examined the different illustrations of knowledge, the Caarvakas declare that the ascertainment of the exact nature and number

its fragrance by the olfactory sease, also is inferential; inferential because the cognition of invariable relation causes the cognition of the distant lotus-lake on sensing the fragrance from a distance, brought by the wind. The form of invariable relation is like this: a person smells for many times the fragrance of lotus and also notices the lotus in the lake. By his repeated experience of the same kind, he gathers the invariable relation between fragrance of that sort and the lotus-lake. Having sensed the fragrance brought through the wind, he remembers the invariable relation obtained in the earlier experiences. Here fragrance is the middle-term (linga). Thus, his knowledge of the invariable relation between the middle-term and the major term, produces in him the knowledge of the existence of a distant lotus-lake, in the form of 'far away, there is a lotus-lake'. Existance of a distant sandal tree also would be inferred in the same manner by smelling its fragrance. 18

This is the account of how Jayanta refutes the Cārvākas' theory of infinite pramānas. Study of the above discussion proves that the analysis of the illustrations is not merely mechanical, but it requires some real intelligence. It may also be noticed that the Naiyāylkas first classify the means of valid knowledge, and then, test them practically. Thus, quite contrary to the Bauddha and the Cārvāka view, it is proved that the prameyas cannot ascertain the number of pramānas.

## References

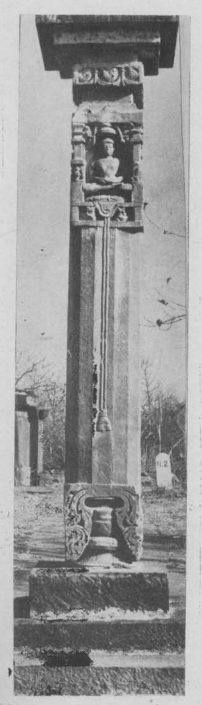
- 1 CP. 'The papers of Th. Stcherbatsky', P.22.
- 2 "Vakrāngulih praviralānguliresapānih Ityasti dhiḥ tamasi militacakṣuṣo vā Ŋeyaṃ tvagindriyakṛtā na bi tatkarasthaṃ Tatraiva hi pramitimindriyamādadbāti."
- 3 'Vide NM.P.60: "Durakaroti nièl dipasikha ca drata Pratvantadesavisrtasu matim prabhasu"
- also eee 'Nyāyasaurabha' on NM.,P.169: 'Ahoparyantaprast maraprabhābhāsureyam dipasikheti'.
- 56. See NM: P.60: 'Dhatte dhiyam pavanakampitapundarikanando' nuvittibhuvi duragate' pi gandhe'.
- Vide Granthibhanga on it, P.43; also Nyayasaurabha on NM., P.169.
- 5 See NM. P.59: 'Pramānasamkhyāniyamālakyakaranīyatvāsiddhaye ca pramitibhedān ... idriānupādarsayat'., also see P.33; 'asakya eva pramānasamkhyāniyamah iti susikita cārvākāḥ',
  - Cf. Nyāya Philotophy of Gautama, 106-107;
- Mallo see Mistory of Indian Philosophy, III, P.539,

Sombodhi VI 9

- 6 Vide, P.22, 'Papers of Th. Stcherbatsky', also Cp. 'History of Indian Philosophy', III. P.539.
- 7 Granthibhanga identifies the Carvakadhurtas with 'Udbhata and his followers'...
  See Grantibhanga P.43; also See NM.P.59.
- 8 'Athāto tattvam vyākhyāsyāmaḥ' and pṛthivyāpastejovāyuriti tattvāni' .. See NM. P.59, Granthibhanga P.43; Tattvopaplavasimha P.xli.
- 9 'Yathairutarthatyagenanyatha varnayamasa' Granthibhanga, P.4, introduction P.5., also Cp. 'The Papers of Th. Steherbatsky', P.22.
- 19 See NM. P.27: "Te hi prameyadvaividhyst pramsnam dvividham jaguh, nanyah pramsnabh-dasya heturvişayabhedatah".
- 11 See NM P.30; "Anye eva hi samagriphale pratyaksa-lingayoh, anye eva ca sama-griphale habdopamanayoh".
- 12 See NM. P.60 'Vyaptitvat indriyamokusalam na'; also see Granthibhanga. P.43.
- 13 See Granthibhanga; P.43 'Nanvantargatasya tvagindriyasya grahakatvam kva deetamityaha anabheh tuhinajalamiti'.
- See NM P.60, 'Samyogabuddhiśca yathā, tadutthā, tathaiva tajjā tadabhāvabuddhiḥ'; Cp. Granthibhanga P.43; also Cp a Nyāya maxim "yenendriyena yā vyaktlḥ gṛbyate tenaivendriyena tadguṇāḥ tadabhāvāsca gṛbyante".
- 15 "See Granthibhanga P.43 "Akuncitängulya iti visceyajnänam yat tat tajjameva yathä caksusa Caitragatam calanamupalabhya calatyayam Caitra iti visceyajnänam caksusam evam idamiti siddham".
- 16 See Nyāyasaurabha on NM: P.169. Pratyantaprasymarabhāsureyam dīpasikhā iti'.
- 17 See NM. P.60.
- 18 Cr. Nyāyasaurabha on NM., PP.169-70.

#### BIBLIOGRAPHY :

- 1 Granthibhanga of Cakradhasa on Nyayamanjari (NM.); editor Dr. N. J. Shab, L.D. Institute of Indology. Ahmedabad (1972).
- 2 History of Indian Philosophy, III Volume, by S.N. Dasgupta, Cambridge University Press, (1951-2).
- 3 Nyaya Philosophy of Gautama; Sadholal Lecturers 106-107. by Ganganatha Jha, Published from Indian Thought.
- 4 Nyayasaurabha on NM; editor K.S. Varadacharya, Oriental Research Institute, Mysore, (1969).
- 5 Nygyamafijari (abri iged as NM.) of Bhatta Jayanta, Chewkhamba sanskrit series, (1971).
- 6 Tattvopaplavasimha of Bhatta Jayarāsi; editors : Pandit Sukhalalji Sanghvi and Prof. Rasiklal C. Parikh; Baroda Oriental Research Institute (1940).
- 7 The papers of Th Stcherbatsky; Transl. by H.C.Gupta, Indian Studies Past and Present (1969).



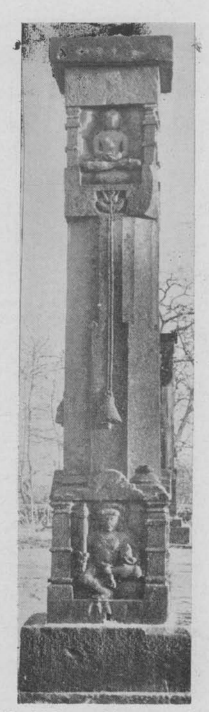
PL. 1 Mānastambha in front of Jina temple 2, c. 11th cent. A.D.



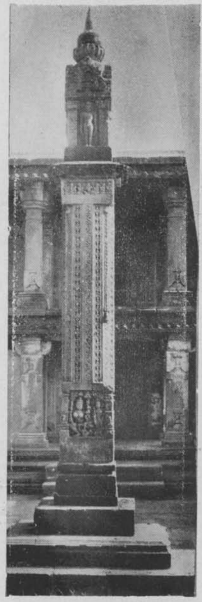
PL. 2 Mānastambha in front of Jina temple 12, c. 11th cent.



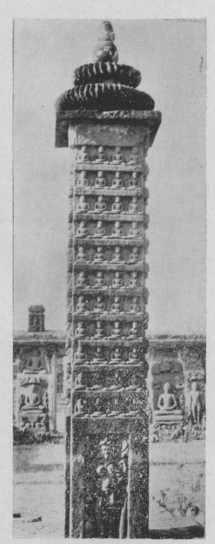
PL. 3 Mānastambha to the S-W of Jina temple 1, c. 11th cent. A.D.



PL. 4 Mānastambha to the S-E of Jina temple 1, c. 11th cent. A.D.



PL. 5 Mānastambha in front of Jina temple 11, dated V.S. 1116/1059 A.D.



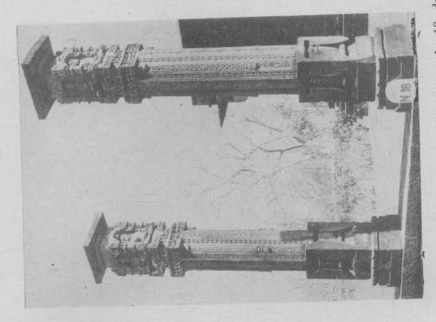
PL. 10 Mānastambha in front of Jina temple 14, c. 12th cent.



P., 6 Mānastambha in front of Jina temple 11, dated V.S. 1116/1059 A.D Detail showing Cakresvarī seated.

1116/1059 A.D. Detail showing Padmavati seated.





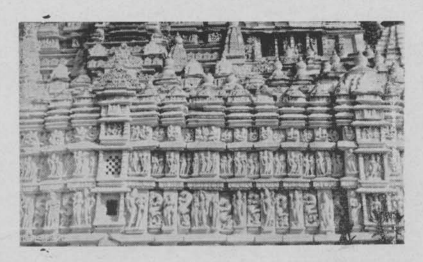




PL. 9 Mānastambha in front of Jina temple 18, dated V.S. 1121/1064 A.D.



Crowned Buddha, See p. 76



चित्र १ खजुराहो, पार्श्वनाथमंदिर, दक्षिण जेघा और शिखर



चित्र २ खजुराहो; पार्श्वनाथमंदिर; दक्षिण जंघा



चित्र ३ शान्तिनाथ संग्रहालय, खजुराहो की जिन एवं अविका मूर्तियाँ



चित्र ४ ऋषभनाथ की ध्यानस्थ मूर्ति पुरातास्त्रिक संग्रहालय, खजुराहो ल. ११ वीं शती ई.

# JAINA MÄNASTAMBHAS AT DEOGARH

Tabsildar Singh

The custom of erecting pillars or votive columns in honour of the gods, either in front of their shrines or elsewhere, was a fairly popular practice in ancient India. Among Hindus it was closely connected with the worthip and installation of an image and consecration of a shrine to come god which, in course of time, was adopted by Jainas, particularly Digambaras, in form of mānastambhas. The prototypes of these mānastambhas are easily discernible in the wooden sthūna¹ of the Vedic burial mounds and Yūpastambhas² of the vedic sacrifices. Besides, these remind us the memorial columns.³ As there are no remains dating from Vedic period it seems probable that in those days they were made of wood and timber. As for their lithic specimans are concerned the columns erected by Aśoka,⁴ the greatest Maurya emperor, appear to be the earliest ones which are still extent. The tradition seems to have been continued by Kuṣuṇa³ and Gaptas thonarchs.

This same practice was adopted by Jainas, at least in another way. Their reliefs in sculpture are traced on the Ayagapata dedicated by Siha Vanikas (with a pillar surmounted by a dharmacakra and another superimposed by an elephant) and on the pedestals of the images discovered from Kankali Tila, Mathura (with pillars superimposed by dharma-cakra being worshipped). The pillar in Kahaun, 10 Distt. Deoria, shows five Jinas-one (Parkvanatha) at base and four at top, one on each side. It This pillar bears an inscription of Skandagupta dated Gupta Era 141=460-61 A.D. and records the erection of a sailastambha, resembling the peak of the best of mountains with the images of five Adikarten Arhats. Perhaps, this is the earliest pillar treated as a Jaina manastambha.

Known by different names like Indradhvajas, mānastambhas, mānavakastambhas and even Kiritistambhas they are also mentioned in some important Jaina literary compositions. Tiloyapannatti (c. 45?-816 A.D.) tells that the mānastambhas were twelve times bigger than the image of the Tirthankara. They were ornated with cāmara, ghantā, kinklin, ratnahāra and dhvajā and one image of Jinendra in each direction. There were four ponds one in each direction. Adipurāna of Jainasena (c. 753-843 A.D.) gives an elaborate description of mānastambhas erected in the first rampart, the dhālisāla, of the samavasarana of Vrsabhadeva. According to it the tall polden mānastambhas were erected, one in each direction inside the dhālisāla, in the midst of the vīthis (streets or passages for walking). They

were raised in the centre of the jagasi (platform) on a pithika (basement) approached by a flight of 16 golden steps, purified by the waters of Jina's ablution, had four gopuras (gateways) and surrounded by three salas (walls). The sky-high manastambhas were so called because they curb (stambha) the pride (mana) of the infatuated. They looked like diggajas bedecked by dhyaja (flag), ghanta (bell) and camara (fly-whisk). The golden images of Jinendras worshipped by Indras with the waters of Kairasagara, were enshrined at the bases of the manastambhas. The pithika in the middle of jagati was studded by the articles of worship like flowers etc. Dance and music were performed continuously before the images of the Jinas. The pithika was trimekhalā (three-tiered). On these stood the mānastambhas, adorned with three chattras (umbrellas) on their top. Being erected by Indras they are also known as Indradhvojas. Their height measuring the three worlds give them the name manastambha.18 An elaboration of this concept of manastambha, the pillar of honour, became the kīrttistambha, the pillar of glory, in the later times.

In the Västuvidya of Visvakarma (late 11th-early 12th cent.) too, the kirtsistambhas are mentioned but unfortunately the text is still unpublished because it has so far been lost though now retrieved by P.O. Somapura.17

The continuation of the tradition, initiated at Kahaun in Gupta period, is perceived at Deogarh with satisfactorily faithful implementation of the details established in the contemporary literary accounts. I will endeavour to illustrate this viewpoint in following lines.

Actually, manastambha is treated as an significant part of a samavasarana in the Digambara tradition. Therefore it has been very popular
amongst the followers of Digambara sect and such free-standing stambhas
are commonly found erected near a Digambara Jaina temple either in front
of it or in its courtyard. At Deogarh there is a sizable number of such
manastambhas erected near and in front of a number of shrines in the
Jaina group of temples.

As their large number and numerous varieties suggest, manastambhas seem to have been votive pillars at Deogarh. This fact is also vouched by the language of the inscriptions engraved on the manastambhas standing in front of Temple 18.

The left-hand pillar reads :

Mula-samgho Yasahkirtty-ācāryeņa-gau[ravānvi ?] tau

Rajyapāla-mathasyāgre mānastambhau prakaipitau samvat 1121 The right-hand pillar reads :18

Śrimad-Vimalakirttyākhya-guror bhaktyā ayam śrī Visacandra munins

Both of these *slokas* record the consecration of manastambhas in VS 1121/1064 A. D. It seems that upto this day Jainas use the word 'manastambha' for their numerous votive pillars. However, stylistically they represent a vast range of varieties though their purpose of erection being, perhaps, almost the same.

The simplest form of the manastambhas is merely a free-standing pillar. It has four Jaina images, on the top, one on each face, a ghatapallava motif at base and kinkinikā with ghanta on each facet. (Pl. 1.) This specimen is found in front of Temple 2.

The second type has more elaborate niches, decorated with foliage, on top, harbouring Jinas, standing in kāyotsargamudrā. The ghantās emanate from kīrnimukhas on the middle portion of the stambha; the yasti. These were surmounted by an āmalaka and a bījapūraka (Pl. 2). Generally the cronwing members are lost.

Near Temple I there are two manastambhas of the same category. They are one step ahead to the previous variety. There are yakṣīs seated at the base below there corresponding Jinas. Though the images of Jinas show no difference the lanchanas of Yakṣīs prove that the Jinas above, were supposed to be their respective Lords. (Pl. 3) Sometimes yakṣas too, were sculpted at the base with the yakṣīs. (Pl. 4). The yakṣas replace their yakṣīs but generally three yakṣīs and one yakṣa are carved on a pillar.

The fully evolved mānastambha is standing in front of Temple 11. (P). 5) It exhibits four yakṣīs at base and four Jinas on the top. The Jinas are standing in kāyotsargamudrā while the yakṣīs are seated in ardhaparyankāsana on their respective mounts. There are Ambikā, Cakreśvarī, Padmāvatī and Ajitabalā. Four armed Ambikā accompanied by Bhairsva with his dog, weilds ankuša, pāśa, āmralumbī and a child in her lap. She mounts a lion. (Pl. 5). Cakreśvarī is ten-armed. Mounted on Garuda she holds varada, ankuša, gadā, khadga and cakra in right hands and śankha, dhanuṣa, muśala and cakra, again in left hands. (Pl. 6). Twelve-armed Padmāvatī riding her vāhana kukkuṭa bears varada, vāṇa, ankuśa, sanālapadma, śṛākhalā, daṇḍa, in right hands and mātulinga, dhanuṣa, pāśa, sarpa, rajra and chatra in her left hands. (Pl. 7). She is cayered by five-hooded snake. Ajitabalā (?) is shown eight-armed riding her vāhana bull. 19 She carries varada, daṇḍa, vāṇa and cakra in right hands and mātulinga, ankuśa, dhanuṣa and pāśa in left hands. (Pl. 8).

The depiction of Parsvanatha above Padmavatt is clearly noticeable due to the hooded snake. Thus there seems a inter-relation between these Jinas' and yaksis' images. We can say that the Jinas carved above are

Neminātha, Rabhanātha, Pārsvanātha and Ajitanātha standing in kāyotsargamudrā, does'nt matter they are with or without their respective lanchanas.

The yasti of this mānastambha is also profusely embellished with scrolls, ratnahāra, ghanta and kinkinī etc. (Pl. 5). It is superimposed by an āmalaka and kalaša. Being dated in VS 1116/1059 A. D. it is as important specimen amongst the mānastambhas discovered at Deogarh.

Another dated specimen is a pair of monastambhas. They look like two free-standing pillars sometime suporting a torana but the inscription on them explicitly states that they are manastambhas, as mentioned above, erected (prakalpita) in VS 1121/1064 A. D. in front of Temple 18. They are well ornated by four images of Jinas on top and ghatapallavas at the base. Both of them are quite similar (Pl. 9). The decoration of their yasti portion is on same pattern of that which is standing in front of Temple 11 (pl. 5).

The most interesting example is erected in front of the Temple 14. It shows four yaksīs standing at the base, one on each face. The yaşıı portion, is studded v ith miniature images of scated Jinas on its four sides. It represents, perhaps, an idea of sahasrabimba-pillar. 20 It is surmounted by double ribbed discs, which seem to be a converted form of amalaka or amalasaraka and a kalasa (pl 10). Ambikā standing on one of its face is clearly identifiable. 11

Thus it may be surmised that at Deogarh there was an incessant tradition of erecting votive pillars near or in front of a temple in the name of manastambhas which were well adorned with Jaina images having full consonance, in iconographical and ornamental details, with the contemporary scripture. As for the evolution is concerned there seem to have been three stages; the first-when only four images of Jinas standing or seated were relieved on a plain pillar like a sarvatobhadrikā-pratimā; the second-when minor and semi-divine figures like that of yakṣas or yakṣīs also took their places at base and finally, the third-when the simple sarvatobhadra became an elaborately embellished mānastambha with ghanṭā, kinkinī, ratnahāra etc. along with the images on the four faces at the base and on the top.

#### FOOT NOTES

- 1. See Rgveda. 18, 13.
- 2. See Mahabharata, III, 198, v. 13, v. 28-29 and Raghuvathia VI, 38.
- Banerjea, J. N., The Development of Hindu Iconography, p. 103, Calcutta, 1956, And, The Besnagar Garudadhvaja is a famous example of a pillar in front of a shrine of Vasudeva.
- 4. Though the Aiokan columns are actually sasanastambhas (see Epigraphia Indica, XII, pp. 195 ff), they are described as sillastambhas in his own edicts, he himself alludes in his Rupanath Rock Edict, lines 4-5,

- 5. Vogel, J. Ph., Mathura Museum Catalogue, p. 189. refers to liapur stone yapa with a Brahmi inscription of the time of Vasiska, the successor of Kaniska dated in the 24th year of Kusana era.
- 6. See Fleet, J. F., Corpus Inscriptionum Indicorum, III, p. 253 referring to Bijay. agadh sacrificial post with an inscription of the Kṛta year 428. Bilsad stone pillar inscription of Kumāragupta also records the tradition of erecting pillar, see CII, III pp. 44. See also Bhitarī stone pillar inscription of Skandagupta, CII, III, P. 54.
- 7. Shah. U. P., Studies in Jain Art, p. 61, Benaras, 1955.
- 8. Now housed in State Museum, Lucknow, See also, Coomarswamy, A. K. History of Indian and Indonesean Art, fig. 71.
- 9. Shah, U. P. op, cit. p. 61.
- For full description see Cunningham's Archaeological Survey of India Report, 1 pp. 91-95, plate 29. XVI pp. 199 ff, Plate 29.
- See Fleet, J. F., (CII, III p. 66) Bhagwanlal Indraji indetified the five Arhats
  as Adinasha, Santinatha, Neminatha, Paravanath & Mahavira.
- 12. For the inscription see Fleet, J. F., CII, III p. 66 ff. And, for photographs of the pillar and the Jinas refer to P. K. Agrawala. Negatives also preserved in the photographics of American Institute of Indian Studies, Ramnagar. Varanasi.
- 13. No pillars dating from pre-Gupta period are discovered as yet, So this seems to be the earliest extant speciman, See, Shah, U. P., op. cit., p. 61.
- Tiloyacannati of Yativrşabha, pr. I. 4th Mahadhikara, 761-791, pp. 240 ff, edited by A. N. Upadhya and Hiralal Jain, Sholopur, 1956.
- 15. Adipurana, 22. 77-83., Bhactīya Jaanapitha, Kashi, 1963.
- 16. Ibid., 22, 92-103; pp. 515 ff.
- 17. For a passing reference see Somapura P. O., "The Vastuvidya of Visvakarma", Studies in Indian Temple Architecture, p. 56, edited by Promod Chandra, Varanasi, 1975.
- See Bruhn, Klaus, "The Jain Images of Deogarh", p. 209, Leiden, 1969. edited
  J. E. Van Lohuizen-De Leeuw, being vol. 1 of the Studies in South Asian Culture.
- See Shukla, D. N., Bhārtiya Vāstušāstra, Pratimā Vijāāna, Book 4, p. 317 (in Hindi), Lucknow 1956. Here he describes Ajitabalā, the yakşi of Ajitanātha, mounting on bull, go-vāhanā.
- 20. See Bruhn, Klaus, op. cit p. 198.
- 21. Ibid, see Plate 3.

## Acknowledgement

The photographs are published by the courtesy of American Institute of Indian Studies, Centre for Arts & Archaeology, Ramnagar, Varanasi.

# A Fresh Reference to Bhartrmitra's View on Laksana Biswanth Bhattacharya

Bhartrmitra's well-known view on the fivefold relationship that lakṣaṇā bears to the vācyārtha has been upheld as authoritative by many early and mediaeval ālankārikas. He has been cited by name only in a few cases while in other his verse has been quoted anonymously. Thus he has been cited by name by Mukula-Bhatṭa in the Abhidhā-vṛtti-matrkā, and Səmeśvara and Māṇikyacandra in their sanketas (commentaries) on Manmaṭa-Bhaṭṭa's Kāvya-prakāsa But the selfsame verse has been quoted anonymously by Abhinavagupta in the Locana on Ānandavardhana's Dhvasyāloka, Mammaṭa-Bhaṭṭa in the Śabda-vyāpāra-vicāra, Śrīdhara, Guṇaratna-gaṇin and Kamalākara-Bhaṭṭa in their commentaries on the Kāvya-prakāsa, King Gopendra-Tripurahara in the Kāvyālankāra kāmadhenu on Vamana's Kāvyālankāra-sūtra-vṛtti and Mallavādi Lakṣmaṇa-sūri in the Mandara on Dharma-sūri's Sāhitya-ratnākara. The relevant verse occurs also in the Agni-Purāṇa. The variants are minor. Narendraprabha-sūri also seems to have envisaged the same verse in his Alankāra-mahodadhil),

Now, the purport of the present research paper is to place on record a fresh finding of an anonymous quotation of the verse in question by Narahari Sarasvati tirtha in his Bala-cittanuranjani on the Kavya-prakasa as follows:-

vaiparītyād api lakṣaṇā pravartate/ tatho(thā) coktam (coktam....sic.) abhidheyena samyogāt sāmīpyāt samavāyataḥ/ yaiparītyāt kriyā-yogāl lakṣaṇā paṇcadhā matā// [iti/] 2

Sri-Guru-carana-samarpanam astu //

This verse cannot be found in the corresponding text of the Bălacittănuranjant edited by Dr. Goparaju Ram and Dr. Jagannatha Pathak, Allahabad. 1976, p. 61 which has a big lacuna in this case,

<sup>1)</sup> Cf. the present writer's research papers entitled 'A Note on Bhartrmitra the Mimamsaka' in the Sri Venkateswara University Oriental Journal, Tirupati, Vol. XVII, Parts 1 & 2, January December, 1974 pp. 131-132; 'A Further Note on Bhartrmitra the Mimamisaka' in the same Journal, Vol. XIX. Parts 1 & 2, January-December, 1976, pp. 11-13; and 'Fresh Data on Bhartrmitra's View on Laksana (accepted for publication in the Viśveśvarānanda Indological Journal, Vol. XVIII (=Dr. K. V. Sarma Felicitation Volume), Hoshiarpur, Panjab).

<sup>2)</sup> Mammata's Kāvya[ - ]prakāša (I-VI) with the Sāra[ - ]dīpikā of Guņaratna gaņi[n] ed. Dr. Tapasvi S Nandi, Gujarat University, Ahmedabad-380009, First Edition, 1976, Appendix I, p. 325, Bāla-cittā nuranjanī on Ullāsa IV].

# RANASIMHA PABAMĀRA

#### Ram Vallabh Semani

Soon after his accession, Chālukya Kumārapāla had to face a violant attack of Chauhān Arnorāja of Ajmer. Several disgruntled Chiefs of Gujarāt including Vikrama-Simha of Ābū also slanted in favour of Arnorāja considering Kumārapāla, as an usurper. After successful move against the invading forces, Kumārapāla removed Vikrama Simha from Chandrāvatt and appointed Paramāra Yaśodhavala in his place. This event seems to have taken place before V. B. 1202 (1145 A. D.) as two inscriptions from Ajāri² and Devksetra of Yašodhavala of above date have been noticed. He was a distant cousin of Vikrama Simha³, as is apparent from the detailed genealogy available in the Rohidā⁴ and Pālī⁵ plates of Dagravata. Paramāra.

Yasodhavala remained an adherent follower of Kumārapala, and participated in many battles actively. His gallant success in the war fares of Mālawā, against Paramāra Ballala is repeatedly described in many inscriptions of Abû. After his death his son Dharavarsa succeeded him. Accordieg to Pindawara and Kayandra inscriptions of V. B. 1220 (1163 A.D.)? and the colophon of MS. Jnata-Dharma-Kathas dated V.E. 1221 (1164 A.D.). he was ruling at Chandravati. We do not hear any details about him for a few years between V. B. 1222 (1165 A. D.) to 1230 (1173 A. D.). Figding Dharavarşas busy in Malawa, Paramar Vikrama Simha's son Ranasimha snatched the power. As already stated Vikrama Simha was removed by Kumārapāla. Ranasimha, therefore, seemed to have attempted to regain the same. The Rohida and Pail plates mention that when Dharavarsa was fighting in a battle, held on the bank of river Parna in Malawa, Rangsimha captured Chandravati. On the basis of inscriptions 10 dated V.E. 1220 (1163 A. D.) and V. E. 1222 (1165 A. D.) of the reign of Kumarapala found from Udaipur (Malawa), it is clear that the Chalukyas had their possession over the Malawa. Dharavarea's long stay in Malawa proves that there was rebellion of some local Chiefs. Thus, Ranasimha successfully snatched the power without any oppoistion. The following inscriptions of his reign have been noticed.

(i) The Ajari inscription of V, E. 1223 (1167 A. D.) (Rajputana Museum, Ajmer): It mentions that when Ranasimha was ruling at Chandravati, 8 dramas were given away in charity for arranging the Rathayatra of God Kankalesvara. The names of Jaisal as the Prime Minister and Jagadeva as the Chief of Pancakula are also referred,

Sombodhi X 10

- (ii) The Acalesvara inscription of V. E. 1225 (1168 A. D.) mentions the grant<sup>12</sup> of 16 drammas by Ranasimha Paramara for performing certain rites in the temple of Acalesvara (Abu.) The names of Jagat Simha and Yasodhavala as the members of Pancakula are also mentioned in it.
- (iii) The Acalesvara temple inscription<sup>13</sup> of V. E. 1228 (1271 A. D.) refers to the name of Jossal, Somarāsi and Kelhana. The purport is not clear, as the letters have become blurred. The Ajārī inscription, stated above, specifically refers Jaisal as the Minister appointed by Ranasimha. Therefore, it seems that upto that time the rule of Ranasimha remained unwielded.
- (iv) In the Jain temple of Kojarā<sup>14</sup> (Distt. Sirohī) there are two inscriptions of V. B. 1224 (1167 A.D.) One of these (dated V. E. 1224 Bhādawā Vadi 14) mentions that Rānā Rayasi's queen Srngāradevī constructed a pillar in the Parsvanāth and Rana Rayasi of this inscription seems to be different from Ranasanna. He was perhaps a local Chief.

A careful study of the above inscriptions proves that Ranasimha continued to rule from V. E. 1223 (1167 A. D.) to 1228 (1171 A. D.). It seems that he could not snatch the power without the approval of Kumarapala. Paramāra Dhārāvarsa perhaps committed some serious seditious offence. There fore be was not allowed to be reinstated by Kumarpala. We find some hints in the Robida and Pali Plates stated above. It is said that Dharavarea having pleased his master by means of his wisdom, devotion15 and valour got back his own kingdom. This event perhaps took place during the reign of Chālukya Ajayapāla. Dhārāvarsa's younger brother Prahalādana actively assisted him during his war against Samantasimhalf of Mewar, which took place in the early part of his reign. This event is repeatedly described in the Suratnots ava, Partha-Parakrama-Vyay oga17 and Abu inscription of V. E. 1287 (1230 A. D.). This proves that Dharavarea had regained the throne in the early years of the reign of Ajayapala. On the basis of the Pindawara inscription 19 of V. B. 1233 (1176 A. D.) and Candravati inscription20 of V. E. 1232 (1175 A. D.) it can be said that Dharavarsa had successfully removed Ranasimha, before that date. In this way, we may safely conclude that Ranasimha ruled over Abu and Candravati between V. E. 1223 (1167 A. D.) and V. E. 1228 (1271 A. D.).

According to Chroniclers of Gujarāt, Vikrama Simha attempted to murder Kumārapāla whom he considered an usuper. But Kumārapāla was informed well in advance of this machination. Thus, he was saved (A.K. Majumdār-The Chalukyas of Gujarat (Bombay 1956) P. 110

<sup>2.</sup> The Ajāri inscription was published in Indian Antiquary vol. LVI p.49. Devakeetra inscription is still unpublished. It mentions 'स्वस्ति संवत १२०२ मागुसिर सुद्रि--दिने श्री असध्यक विजयराज्ये तस्मिन्काले प्रवर्तमाने इ०२....

- Peramera Dhandhuka of Abu had three sons namely (i) Pürnapäla (ii) Dantivarma and (iii) Kranadeva. Vikram Simha was the grand son of Kranadeva while Yasodhavala was the descedant of Dantivarma (Epigraphia Indica Vol. XXXII P. 137).
- It was first noticed by G.H.Ojha. Later on it was edited by Sadburam (Epigraphia
  -Indica Vol. XXXII p.137).
- 5. Edited by Ambalal Premachand Shah, Svadhyāya Vol. VII p. 153-154
- Ibid Vol. VIII p.211. The antecedents of Ballala are referred in MS Pajjunna Cariu (Mahavira-Bhavan, Jaipur).
- Indian Antiquary Vol. LVI p.51. The Progress Report of Archaeological Survey, Western Circle 1907 p. 27 and 1911, p.39
- 8. संवत १२२१ ज्येष्ठ सुदि ७ शुक्र दिने अशोह श्रीमदणहिलपाटके महाराजा-घिराज जिनशासनप्रभावक परमश्रावक श्रीकुमारपालदेव राज्ये श्रीचडावली च कुमारपालदेव प्रसाद स्पद श्री घारावर्ष नरेन्द्र राज्ये ----
  - (Muni Jinavijay- Jain Pustaka-Prasasti-Samgraha (S. J.G.M.) p. 109
- 9. Epigraphia Indica Vol. XXXII P.137 Verse 10
- 10. A.K. Majumdar-Op. Cit. p. 117
- 11. संवत, २२३१ फाल्गुण सुदि १३ रवी अहोह चौदावत्या सुद्दासंडलेश्वर श्री रणसिंह-देवः नियुक्त म ह० श्री जैसल प्रभृति वादिका गणे मंह० जगदेव प्रभृति पंचकुल अक्षराणि-(un-published inscription).
- 12. Annual Report on Indian Epigraphy year 1961-62 No. B. 719
- 13. Ibid No. B. 712.
- 14. संवत १२२५ वर्षे भादवा वदि १४ शुके श्रीपारस्वनाधदेव सेत्ये राणा रायसी भार्या सिमार देखि यांभी दत्तः
  - (Muni Jayanta Vijay, Arbudācala Pradakşinā Jain Lekka Sandoha No.450).
- 15. Epigraptia Indica Vol. XXXII p.137 Verte 11.
- 16. History of Mewar by the Author, 1976, PP.76-77
- 17. C.D.Dalal-Pārtha Parākrama Vyayoga (GOS) p.4
- 18. E.I. Vol. VIII P. 211
- 19. Annual Report on the Rajpūtāuā Museum, Ajmer, year 1912, P. 2. Pratipāl Bhā-tiyā-The Parmars (Delhi) 1973
- 20. स्वस्ति सं १२३२ वर्षे माघ सुदि ४ बुष वासरे श्रोमदर्श्वदाचिपति मांबलिक सुर शंसु श्री धारावर्षदेवकत्याणिव तयराज्ये (Unpublished inscription of State Museum Abn).

# A NOTE ON THE CROWNED BUDDHA IN BHARAT KALA BHAVAN

#### Lalit Komar

Eastern Indian school of mediaeval sculputure yielded a large number of Buddhist sculptures. They are generally classified as the stelae, because they owe their origin from Sarnath stelae. The stelae from Eastern India have been studied extensively by Shri R. D. Banerji and published in his monumental work. In the present article the author has taken up a stelae in the collection of Bhārat Kalā Bhavan<sup>2</sup> which is perhaps one of the most beautiful examples of its own class. (Acc, No. 21866)

Generally the stelae show a main figure of Buddha either seated or standing. The later is the type of stelae of our issue which are quite a few in number. In this sculpture the main figure is a 'crowned Buddha' standing in samapadasthanaka attitude. The hand posture shows abhaya by the right hand and vara by the left. Each hand is holding a full bloomed lotus; one in the right is facing but the other in the left hand is turned back (Fig.1). He is decked with a necklace and Karnaphula in the ears. Other features are usual which may be seen in the case of other standing Buddha images of this school.

The Buddha is standing on a pedestal which shows a seven fold projections, similar to the ground plan of some of the Hindu temples of the contemporary period. The pedestal can be divided into two parts. The lower part is decorated with lotus scroll and the upper is carved with a double lotus (mahāmbuja-pītha). It's stalk originates from the scroll below. This is also a unique feature of the school. The back-slab is plain and assume the shape of the siluette of an curvilinear but not sharply pointed at the top. Seven miracles of Buddha's life carved in high relief on it. The sequence, perhaps, has never been so important as their representation. Here, they are adjusted in four registers in accordance with compositional harmony a standing fixed at its bottom, a seated figure in bhadrasana and another in padmäsana in the middle and a recumbant figure at the top.

The scenes from the life of Buddha begins with the nativity (Jāti) which is carved on the lower left corner. It's representation is slightly elaborate. Māyā Devi is shown holding the branch of a sala tree and the child Siddhārtha is seen on the right side, suspended in air and seven lotuses are also seen arranged telescopically one above the other beneath

22

the shild. On the opposite side, the subjugation of Nalagiri is shown. It can be identified by the presence of a small elephant kneeling before the Buddha, the right hand of his is shown as bestowing bliss to the heast.

In the next upper register, two Buddha figures are shown seated in bhadrasana on the either side. Their feet are resting on a double lotus. The attitude of the bands show dharmacakra-pravartana-mudra. The head of the Buddha figure on the left is damaged. On the stalae of Eastern India, this mudra denotes either the first sermon at Sarnath or the miracle at Sravasti. Both representations of these miracles could be identified by the presence of a cakra flanked by two deers in the case of his preaching the first sermon at Sarnath and the presence of the trebaka becomes imperative for the miracle of Sravasti. But unfortunately no such identifying features are present alongwith these two. Thus it may be concluded that both shows either of the two miracles or repeatation of one event on either side.

In the third register above two dhyant Buddhas are seen seated in padmasana. The Buddha on the left side is holding a bowl in his lap. It represents the offering of honey by the monkeys at Vaisali. On the ether side Buddha is seated in bhumisparsa mudra representing attainment of sambodhi at Bodhgaya. It may be noted in the present stelae that all the figures show ubhyansika samghati except the Buddha figure in bhumisparsa mudra. Here, the right shoulder is shown bare. If we compare it with other stelae from Eastern India representing Sambodhi it may be observed that in all the icons similar treatment of drapery is maintained. It pathaps leads us to conclude that this had been the trend in delieneating the Buddha figure that are particularly in bhumisparsa mudra.

On the top, a recumbant Buddha is shown with his right arm folded under his head representing his great demise. Now, it may be observed that seven great miracles of Buddha's life are represented on the present stalae. The descent from the tryastrimsat heaven at Sankisa is conspecuous by its absence however, the event is seen in other stelae where the main figure is shown scated.

Invariably, it has been observed at the same time that the main figure is seen representing one of the great miracles of Ruddha's life. But it is difficult to explain the main figure of standing Buddha in the present matelac as to what does it actually represent? Mr. R.D. Banerji has identified the Buddha's figure on the similar stelae as representing the descent of the Master from Tryastrimsat heaven at Sankisa. But he has not

given the convincing reasons for such identification. It may be recalled that the stelae from Eastern India show a unique phenomena of the evolution and the development of icons. For instance, in the iconic representation of this particular miracle the sculptors have followed the iconology: Similar phenomena may also be observed in the iconic representations of the other seven miracles where the related iconology help as in their proper identification. But in the present case it does not bear any feature pertaining to the story which may help us in its identification. Therefore, it may be concluded that such type of stelae where standing Buddha is shown in similar attitude can not be identified as representing the descent of the Master from Triyastrimsat heaven at Sankisa.

But a possible explaination may be given as to what does it stand for. It has been observed earlier that he holds full-bloomed lotus in both the hands. His right hand is in abhaya and left in vara mudra. The hand gesture of the left hand has also been known as Katakamukhail which has been described as to hold a lotus or lily but its actual meaning is not clear. As noted earlier the lotus in the right hand in facing but that of in left hand is seen turned back. This feature possibly can explain the Solar association of Buddha as a god of sun rise and dawn or with the upturned fingers of the left hand it appears that the master is inviting those to follow his steps who wants to get emancipation from chains of life and death.

#### FOOT NOTES

- 1 Banerji, R.D., Eastern Indian School of Mediaeval Sculputure, (Calcutta, 1933), p. 44.
- 2 The auther is thankful to Shri O.P. Tandon, O.S.D., for his kind permission to reproduce the photograph.
- 3 Banerji, R.D., Op. cit.,
- 4 Ibid., p. 49.
- 5 Ibid., p. 76.
- 6 Ibid.
- 7 Cf. Ibid., P1. XVI (a) XVIII (c); XIX (b); XX (a) & (c); XXI (a), (b) & (c); XXII (a) & (b); XXIII (a); XXIV (c), (d) & (e); XXV (c).
- 8 Tbid., p. 43
- 9 Ibid., p. 81.
- 10 It is represented by a standing Buddha figure flanked with Indra holding an umbrella and Brahma holding a fly-wisk or Kamandalu (Ibid., p.80). The proper right hand always shown in an attitude of blessings while the left hand holds the end of the drapery (Ibid., p.81). These iconological feature may be seen in the icons representing this miracle, see Ibid, pl. XIII (b). XXX (a) & (b).
- 11 Sivaramamurti, C., The Art of India, (New York, 1974), p. 535.

## \* IBN SINA: HIS PHILOSOPHY OF BEING

### R. L. RAVAL

I

The history of the Muslim peoples and countries in the medieval period is a unique example of a culture with a religious foundation, which united the spiritual and temporal. The Islamic culture of this period was a meeting point of all the ancient Greek, Bazantine and Indo-Persian cultural trends with its own stamp which ultimately paved a way to the European renaissance. It has remained as one of the most important turning points in the human history serving the purpose of a golden link between the ancient and modern periods in the realm of thought and scintific achivements.

Between the seventh and the fifteenth centuries Islamic civilization reached great cultural heights maturing into different dimensions. However, period from the end of the eighth to the beginning of the eleventh century can be considered a truly golden age of Arabo-Muslim culture. And in Abu Ali al-Husein Ibn Sina (980-1037) we find the climax of an intellectual thinking and efficience of the Arabo-Muslim culture. The study of Ibn Sina is, in a way, a microcosmic study of the Islamic heights. It indicates an incessant yearning for the quest of truth with its multifacted forms mirroring the collective endeavour of a civilization from Indus to Spain.

The intellectual activities of the Islamic people were connected with Christianity in their origins owing to the fact that it was Christian Syrians who first translated Aristotle and other ancient philosophers into Arabic. The greatest advance took place in the ninth century when the advent of Greek thought and learning caused the Arabo-Muslim, and soon afterwards, the Perso-Mulim cultures to embrace new method of thought.

The period of Caliph al Mamun (p.805), the son of Harun al Rashid, can be considered as an age of brilliant humanism. Caliph al Mamun as well as the PersianVazier, Jafar the Barmicide, had zeal for ancient learning in its Persian, Indian and Babylonian forms in general and its Greek and Hellenistic forms in particular. As a result, in 830 the famous Bait al Hikmah (the House of Wisdom) an official institute and library for translation and research was set up at Baghdad.

<sup>\*</sup> This paper was read at The Millenary Colloquium on ibn Sina organised by the Department of History, The M. S. University of Baroda, on August 8-9, 1981.

The libraries multiplied: among them were, besides Bait al Hikmah? Dar al Kutub (House of Books) at Basra, and a century later, Fatimi/Cairo was enriched by the huge Palace Library with 18000 weeks of 'foreign science' and by the Dar-al-ilm (House of learning) founded by al-Hakim in the tenth century.

Such institutes and libraries produced Arabic versions of Greek works including those of Plato, Aristotle and others. The translation into Arabic of neo-Platonic commentaries on Aristotle helped to popularise among the Arabs a neo-Platonic interpretation of Aristotelian system. Moreover, the discetty Hellinistic influence, added to the Pero-Greek and Indian contributions of Jund-e-Shahpur, produced a whole activity of scientific research in the modern meaning of the term: mathematics, astronomy, physics, chemistry, medicine etc. The sciences continued to be interwoven with philosophy. The impetus thus given, encouraged a whole intelligentia in the exercise of a free thought which took little account of the literal interpretation of the Quran.

This period also witnessed a gradual break up of the political unity of the Muslim empire and the eclipse of that splendour that was characteristic of the reign of the early Baghdad Caliphs. It was now dotted with small principalities governed by various rulers. This was a period of sevese political and social upheavals. It witnessed a dangerous, conflict in religion too. Ismaili Fatimids in Egypt encouraged Shiite princes in Persia to overthrow the Sunni Caliphs of Baghdad. It was also a period of dispute between faith and philosophy.

In Persia, Samanid Khorasan and its brilliant capital of Nishapur, Hamadan under the Daylemite Buyids and Isfahan under the Kakuyid Kurds were centres of intense cultural activities. Such was the background of the Sins.

П

Ibn Sina was born in 980 at Apshana in the Kharmaithan district of Bukhara. Bukhara, where his father moved from his hometown, Balkh, was for many centuries, one of the chief glories of the Iranian Kingdom, with ite mixed population of the Persians, Turks and Arabs. Being a predigy shild for Sina listened to the Ismaili philosophers. However, according to him, they did not impress him much. Then, he came under the influence of the Epistles of the Breatheren of Purity. He was also influenced by Abu Abit Albh al-Natili, who claimed to be a philosopher. Natili introduced Ibn Sina into the study of Greek works. He gradually, at very young age, mastered various texts and commentaries on natural science, medicine, logic and metaphysics. As a youth of truely astonishing and voragious scientific

curiocity he gained complete mastery of all Greek works on mathematics, science and medicine by his eighteenth birthday. Then he turned to Aristotle's Metaphysica which he read over forty times without being able to understand it. But when he came across Abu Nasrs al Farabi's book, 'On the objective of the Metaphysica' he got clarity into the content of Aristotle's Metaphysica. On the other hand, as a grown up person, Ibn Sina, in search of right patron, moved from place to place. He served many rulers until be moved on to Hamadan since 1015, and then to Isfahan which become his home for the last fourteen years of his life.

Being a versatile genius Ibn Sina contributed to the fields of medicine, mathematics, astronomy, music, literature etc. However, he was metaphysician by temperament. He passionately devoted himself to the study of metphysics. As a result he became perhaps the most remarkable Islamic philospher of the medieval period. It is already mentioned that through al-Farabi's commentary on Aristotle's metaphysica he could grasp its content. But his inquisitive mind made further discoveries with his own original contribution in the realm of thought.

Among his works on philosophy, Kitab al Shifa (Book of Healing) is considered the greatest one. He made an abridgement of it called Kitab-al-Najat (the Book of Salvation). Another famous philosophical work is Kitab al Isharat wal Tanbihat (Book of Remarks and Admonities.) His philosophical treatises, among others, included Philosophy el-Arudi, Philosophy el Atai, Guide to Wisdom, an epistle on The Fountains of Wisdom, a treatise On the Soul, a mysterious poem on the Soul, and a series of mystical treatises which like Kitab al Ishara show distinct progress in the direction of what Ibn Sina designed the "Oriental Philosophy" or "Illumination".

So far as Ibn Sina's contribution to metaphysics is concerned it should be noted that though he borrowed from Aristotle and Neo-Platonism he had thought out his system carefully and independently. He couched his own discoveries into Aristotelian logical frame-work, however, he transcended the limits of Aristotelian thought process. And in this process he seemed to have been influenced by mystical experiences of others, though not of his own. As mentioned earlier, al Farabi's commentary on Aristotle helped him much to solve some of the metaphysical problems. In this context it should be noted that al Farabi himself was attached to a mystical school of the Sufis. Moreover, Ibn Sina himself also was influenced by Sufism. He had personal contacts with the most famous Sufi of his times, Khwaja

214.

Abu Said Abdul Khair, the founder of a mystical school in Nishapar. Thus, we find in Ibn Sina, a devout Muslim, a pagan streak of thinking. His knowledge had been growing with his advance in age and his views had undergone significant change in many matters, perhaps owing to the influence of Sufism on him. In this context Ibn Sina's philosophy of being is worth examining.

#### Ш

Ibn Sina developed the fundamental concept of Being. In Kitab-al-Nafat he writes, "Being can not be commented upon except by the name of being for it is the first principle of all comments". According to Ibn Sina, we possess an intuitive notion of the reality of Being. In his typical way of explaining it he gives his famous imaginary example of a "Floating man". who is suddenly created, who can not see or hear, who is in space and whose organs are so disposed that they can not touch each other. This "floating man', can not use or exercise his physical senses. And even if he can not acquire the notion of Being through an external experience he will still acquire it through self conscionsness. Thus according to Ibn Sina, the existance of Being can not be empirically proved or analysed. or argued upon. It means that it is a direct perception of reality, Somewhat similar view is expressed in Mundakopanisad. Accordingly, this Being or Brahma is everywhere. It encompasses everything, It is the supreme. It can not be grasped by reading Vedas. It can not be analysed by even the sharpest of intellects. It can be realized only by one who is completely open to it.

However, to apprehend Being, Ibn Sina has tried to give a philosophical formula, which though seems like an Aristotelian one, it, to some extent, does not suffer from the limitations of what is called a metaphsical doubt or inherent contradiction in the very proceess of reasoning. Thus, in order to develop the philosophy of Being, Ibn Sina has given us a framework of the "Necessary Being and Possible Being," as a mode of communication, though entologically there is only Being. Here, the modifications in Aristotle are evident in Ibn Sina's notion of God, his doctrine of creation and cosmology. He describes God not only as eternal, unchanging, immaterial and Unmoved Mover but also as the Being whose existence is "necessary'." Ibn Sina's description of all beings in the world other than the "Necessary Being" appears at first to be involved. The beings in the world, when considered in themselves, are only possible. It means they may or may not exist.

www.jainelibrary.org

These beings in the world can be considered as the effect, in some respects, of the "Necessary Being." For, the beings in the world do, in fact, exist, and they are true and real. But the reason of their reality and existence can not reside in themselves, since the beings in themselves are only possible, that is to say, they may or may not exist. Their existence is due to the only truly existent being namely "Necessary Being." Therefore, according to Ibn Sina, the Beings in the world, other than the "Necessary Being" are possible when considered in themselves and at the same time, necessarily existent when considered in relation to the "Necessary Being."

Such beings are contingent and free. They are not predetermined mechanically. They are not determined by antecedent causes, for otherwise they would cease to be possible. They are thus, in a certain sense, new creation. However, these "possible beings" are, according to Ibn Sina, determined since their existence is the effect of the "Necessary Being". It is like a notion of Brahma and Maya, If Brahma is 'Necessary Being', all other beings which are "possible", is Maya. Brahma is infinite but it is manifested in finites Maya. Here Maya means measurement-from-limitation. albeit not strictly in the sense as being used in Sankar's Vedantic view. Here, pure duration or eternity or timelessness or nothingness-emptiness is placed in juxtaposition with beings finites. Therefore, this Brahma can be realized by only negative way of thinking. Because our thinking process work within the linguistic frame-work of time and space. That is to sav. one can not think of nothing. This whole approach sounds contradictory in logical terms. So, when Ibn Sina says that the reality of the "Necessary Being" can be apprehended by an act of intuition only he, the foremost intellectual of the period, becomes a mystic all of a sudden. He realies the limitations of physico-mathemetical reason to grasp the reality, which can be apprehended only by, what we may call, non-verbal thinking. Moreover the act of intuition apprehending the "Necessary Being" is not limited to the "Necessary Being" itself. It, at the same time, apprehends the "Possible Beings" also. It is thus a single and indivisible act of perception which embraces the "Necessary and possible Beings" together, and in which Reality becomes revealed derivation of the "Possible Beings" from the Necessary Being".

Thus, Ibn Sina introduced into the Arabic philosophy the notion of intuitive reality, though he has not used this phrase explicitly. It is disguised under the cloak of the cumbersome formula of the "Necessary and saible Being". It should be noted that he was grounded in the rationality philosophy of the Greeks. However, he seemed to have recognised

the validity of the intuitive philosophy though being conscious that both the philosophies could not be combined together. A chasm between the two could be bridged only by the means of mystical experience which Ibn Sina did not seem to have had. Nevertheless, Ibn Sina has tried to evolve a philosophy, the edifice of which is a rational one; while its dweller is a soul of mystic.

The most curious effects of the juxtaposition of rationalistic and intuitive elements in Ibn Sina's philosophical system can be observed in his emanation theory of the origin of the celestial spheres. He accepted the picture of the universe which he obtained in his days constructed from elements of astronomy and of Aristotelian, Platonic and Neoplatonic metaphysics and physics. The whole system of the nine heavenly spheres and ten intelligences was conceived as a successive emanation from the "First Cause". Thus the formula of the "Necessary and the Possible Beings"becomes meaningful only if applied to reality as a process of becoming. The world is, at the some time, created and eternal. It is created, since erention means the emanation of "Possible Beings" from the "Necessary Being". It is a process beyond time or rather a process to which the category of time does not apply. The world of appearnance is relative to an individual and conditioned by the structures of his sense organs and the categories of his thinking. Therefore, it is the world of rationalistic thought to which the notion of time and space is applicable. But it is not applicable to the world of Reality-"Necessary Being". It means that time has a meaning only if applied to the world of the appearances Shahlide Maya-the phenomenal world. Therefore, the phenomenal world is not the world of ghaib, of "Necessary Being", which is beyond time.

Thus, Being and Becoming are not seperate. In the very process of Becoming Being is implicit. As Ibn Sina says that in the "Necessary Being", essence and existence are one, while in the "Possible Beings", that is, in the process of becoming essence and existence seem to be seperated. According to him, existence or form in the "Possible Being" is an accidental one. But at the ultimate stage both become one, Here, he has attempted to evolve his philosophical system using an Aristotelian frame-work of rationalistic categories of time and movement, however, with the help of a mystical streak.

The notion of reality as a flux, intiutively apprehended by man is implicit in Ion Sina's philosophy, though it has not achieved a unified district of Reality from the Vedantic point of view. It is still a dualistic but dealistic in very special sense, because it combines in itself of intitutive and rationalistic elements.

In Ibn Sina's philosophy of Being we find two modes of communication out of four as given in the accient Indian philosophical systems these are Madhyame and Paiyanti. Compared to the first mode Vaikhari, which is a verbal communication apprehended through the auditory organ, Madhyand is apprehended by mind. In both the modes, that is Valkhari and Madhyama there is sequence. In Madhyama there is the sequence of what is mentally conceived. Both these modes of communication belong to the rationalistic frame-work. But in Pasyanti there is no sequence, it does not have the attributes of priority or posteriority; perception and communication are undivided. In that perception thinking and acting become one. In it, there is a transcendence of association with the diverse objects of the world, and also of time and space. Such a state is free of the distinctions of the cognizer and the cognized. Sufis of mystics communicate at the Pasyanti level. Here, it would be pertinent to mention the remarks made by Ibn Sina's Sufi-master, Said ibn Ibil Khayr, that what Ibd Sina knew he saw. To which Ibn Sina reverently answered that all his master saw he knew. That is to say, Ibn Sina tried to intellectualize the Marefat Allah -the knowledge of God of his Sufi master.

Nevertheless, Ibn Sina's conception of "Necessary and Possible Being" was a break-through in the realm of philosophical system. It lifted the whole Arabic and Jewish speculation above the rage of ancient and medieval philosophies of the West.

Here was a genius who believed truth universal and eternal. Though for him philosophy was knowledge, his flesh was at violent war with his spirit, and his intellectual pride with his inclination to the mystical life. He admited the limitations of mathemetico-physical reason and therefore envisaged a possibility of knowing intuitively which is clear in his "mystical territories", thus his mind gained the medium of flight into mystical territories.

I conclude with the words of Peter Sterry by way of paying my homage to one of the greatest savents of mankind. "Dist thou ever descry glorious eternity in a winged moment of time? Dist thou ever see a bright infinite in the narrow point of an object? Than thou knowest what spirit means— the spire—top whither all things accend harmoniously, where they meet and sit contended in an unfathomed depth of Life".

#### Reference :

- 1 Avicenna: Commemoration Volume (Iran Society, Calcutta, 1950)
- 2 Arab Concept: Vol. I No. 3, (New Delhi, January, 1981)
- 3 Encyclopaedia Britannica Vol. II (London: 1950)

- 4 Encylopaedia of Religion and Ethics Vols. I & II (New York: 1951)
- 5 Ansari Muhamad Fazi-Un-Rahman, The Quarnic Foundation And Structure of Muslim Society Vol. I (Zubir Printing Press. Karachi)
- 6 Frank N. Magill (ed) Masterpieces of world Philosophy (Georage Allen & Un an Ltd., London: 1963)
- 7 Fredrik Copleston, S. J.; A History of Philosophy Vol. 2, Part I (Image Books-Edition, New York, 1962)
- 8 Holt, Ann, Lambston & Lewis (ed). The Cambridge History of Islam. Vol. II (Cambridge Uni. Press, 1970)
- 9 Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy (Columbia University Press, New York, 1970)
- 10 Thomas A. and Alfred G. (ed): The Legacy of Islam (Oxford Press: 1931)
- 11 Wickens G.M., (ed): Avicenna: Scientist and Philosopher (Luzac & Company Ltd., London: 1952)
- 12 Sniyid Athar Abbas Rizvi: A History of Sufism in India, Vol. I (Munshiram Manoharlal, New Delhi, 1978)

# THE GAURIDIGAMBARA PRAHASANA

#### Chitra Shukla

The Gauridigambara Prahasana of Sankara Misra depicts Lord Siva's marriage with Parvatl in one act. The author, Sankara Misca is the son of Bhavanatha Misra and Bhavani. Bhavanatha Misra was the grandson of Suresvara Misra, who received the village Sarisava as a prize for his scholarship. The town was also known as Sodarapura, because Sureśvara's brothers also lived in the same town. Bhavanātha Miśra was a profound scholer of Nyaya and Mimamsa. He was constantly engaged in teaching. He never asked for any financial help for the maintenence of his family and students, and therefore was known as Ayaci Miśra. For a fairly long time Bhavanatha and Bhavani were childless. Bhavanatha then propitiated Lord Siva in Vaidyanātha. Lord Siva appeared in a dream and promised Bhavanatha that He will be born as his son. Bhavani then gave birth to a child. The child was extremely brilliant and was named Sankara. Bhavanatha Misra himself educated his son, who impressed King Sivasimha by composing a verse in his childhood, Well-versed in many Sastras. Sankara Miśra wrote many works in Nyāya-Vaišesika. Among his works may be mentioned (1) Vādivinoda, (2) Āmoda (3) Khandanakhandakhādyatikā (3) Upaskara (4) Kanādarahasya (5) Nyāyalilāvatīkanthābharana (6) Atmatativavivekakalpalata (7) Mayükha (8) Bhedaprakasa (9) Trisutrīnibandhana Vyakhya (10) Kiranavaliniruktiprakasa. He also wrote literary works like Gauridigambara Prahasana, Kranavinodanataka, Manobhavaparābhavanātaka and Rasārnava Rasārnava eulogizes King Purusottamadeva.

Pakṣadhara Miśra was a descendent of Śankara Miśra's family. It is accepted that Pakṣadhara Miśra fiburished in the first half of 15th century. Śanakara Miśra may therefore be placed in 1400 A.D. A Manuscript of Śankara Miśra's Bhedaprakāśa, written in his life time, bears the date Samvat 1519 (1462 A.D.). This confirms the time fixed up above.

The Nandi verse of the Gauridigambara worships Lord Siva. It can be gathered from the Prastavana that Bhavanatha Misra composed a verse and asked Sankara Misra to write a Prahasana with this verse as the Nandi. Though unwilling, Sankara Misra wrote a Prahasana and named it Gauridigambara. The Sutradhara gives us hints about the first scene. It is spring time, Siva's attendant Nandi and Bhringt are worried about

Lord Siva's marriage. Mainaka has come for escorting Lord Siva for the marriage ceremony. Mainaka is very much displeased to see Lord Siva with serpents, the garland of skulls, third eye and wishes to go back without Lord Siva and to disapprove his sister's choice. Lord Siva, eagar and impatient for the marriage, requests Mainaka to wait. In the meantime, Gaurl declares that she is firm in her love for Lord Siva. Mainaka and Lord Siva reach the marriage place. Nandi and Bhrngī are afraid that Himālaya will not accept Lord Siva as his sonin-law. Narada appears on the scene and describes the marriage ceremony where Brahma was acting as a priest. When Himalaya offerred two garments to the bridegroom, he hid them in his matted hair. When asked by Brahma, Lord Siva could not give the names of His father, Gotra or Pravara. Brahma ridicules Lord Siva. Himālaya requests Brahmā to complete the marriage ceremony as soon as possible, so that Siva may leave his house quickly. Lord Siva then gives Kasyapa as the name of his Gotra. Brahma: raises the objection that Siva and Gauri cannot marry because both of them are Sagotra. Anyway the marriage ceremony is over, Nārada takes leave. Two of Siva's servants quarrel for Gauri's maid Sumangain. Lord Siva, in the end, accepts and wears the garments and also gives ornaments and garments to Gauri.

Sankara Miéra's style is lucid and elegant. His verses display his poetic ability e.g.

इतः पिककुटुम्बिनीकलकलः परिश्र्यते, अयं मधुरमाधवीपरिमलोपनेता मक्त् । इतः कुमुदरेणुभिर्दिगरुणा मरुळासितैः, इतः कनककेतकीसुरभिरेति पम्पानिलः ।

Sankara Miśra's prose consists of short and simple sentences. His fondness for Anuprasa and Yamaka may be seen in-

रेवाहेबामलयजदलान्दोलनं वारतारी-शारीराम्भोनिरसनकलाकौतुकं कामिनीनाम् । कर्णाटीनामलकतिलकोद्धासनं केरलीनां वक्षः पीठे लुठनमसङ्ख्य वाति वातो वितन्वन् ॥

समाप्यतामेष विधिः कथिन्द-हिगम्बरो दृक्पदवीं जहातु । इमा तु मातुः सविधे विधेय-मालोचयत्वातमहिताय तावत् ॥ The following may be cited as illustrations for Hāsyarasa. Maināka disapproves the marriage and says:

मा कौमारमपेत तिष्ठत चिरं प्रत्या विना किं ततो मण्डूकादिकमन्त्रमन्त्र पितरावाराध्य तद्वेश्मनि । दिग्वासा विकृताकृतिः फणिफणापूरकारघोरश्विता- भस्माक्तो व पुनर्भया वरतया नेयो भगिन्याः कृते ॥

# Lord Siva requests:

अये ! गौरीसहोदर ! अये गिरिजासोदर्थ ! अये पार्वतीसगर्न्य ! अये हिमवत्तन्ज ! अये मैनाक ! न वयसुपेक्षामहीमः । सर्वथा शीतलप्रकृतेः खल्ल हिमवतस्त्वं पुत्रः । कथमस्मान् सन्ता-पक्षति ?...तरवर्षथा कारुण्येन वर्तितुमहीस ।

## Nandi expresses his anxiety:

नन्दी (सलज्जमधोमुखः)—सखे ! भृष्टिरिटे ! एताहशी वरयात्रा न दृष्टपूर्वा नापि श्रुतपूर्वा । यद्भि हिमवान् कन्याप्रदः स्वामिनमिमं मण्डपादपसारयेत्तदा कि स्यात् मण्डपप्रवेशावसरे नारी-सहस्रेण परिवार्यमाणस्य यदि मान्मयो विकारः स्यात् तदा च कि स्यात् उत्पादितवैरः खल्वयं मन्मयो लक्ष्यावसरः क्यं सहिष्यते कथं वास्मान्न हेपविष्यति !

# Narada describes the marriage ceremony:

ब्रह्मा चैवं वाक्यमुवाच ओमद्य वैशालकृष्णपीर्णमास्यां तिथी......ओमद्य वैशालकुक्ल-मावास्यां तिथी ओमद्य वैशालकुक्लकृष्णोभयपञ्चदश्यां तिथी काश्यपगोत्रस्य शाण्डिल्यगोत्रस्य काश्यपावस्थारनेभुवेति त्रिप्रवरस्येति वाक्यनिष्ठा ब्रह्मणोऽपि नाभूत् । ....

ततो ब्रह्मा तथैव वाक्यमारभत ओमद्य गोत्ररहितस्य प्रवरहीनस्य पितृपितामहहीनस्याज्ञात-वर्णविमागस्यानेककन्दरावतो हिमवतः पुत्रीं गौरीनाम्नीमिमां कन्यां सालङ्काराय दिगम्बराय गोत्ररहिताय निःप्रवराय पितृपितामहप्रपितामहहीनाय विरुपाक्षाय कपालिने पत्नीरवेन तुम्यमहं सम्प्रदेदे इति बाक्यअक्णानन्तरं सन्दुष्टो दिनम्बरः ॐ स्वस्ति इत्यमिधाय गौरीशिरिस हस्तं वितिहित्यान् ।

It can be said that the Gauridigambara Prahasana violates the concepts of Sanskrit Prahasana. It is well known that according to the theory of Sanskrit Rupaka the heroine in a Prahasana is a courtesan, and the hero, a hypocritic Brahmin or ascetic. Lord Siva and Gauri, universally accepted as the Father and Mother of the world are presented here as the hero and heroine of this Prahasana. Sankara Misra praises Lord Siva in the beginning of his works and strangely enough, makes him the target of laughter. The Prahasana reminds us of a similar incident in Kamārasambhaya where Siva in the guise of Batu abuses himself for Sambodhi-X. 12

The serpents, takes, bull and queer appearance. This incident is very humourous, and yet, nowhere is Lord Siva deprived of dignity and greatness! In Gauridigambara, Lord Siva's impatience, his flatterings and requests to Mainaka make him the object of laughter and create an impression of farce. Though all sorts of impropriety and exaggeration are allowed in Prahamas, the strange innovation of turning a God into a farcical hero certainly hurts our aesthetic sense.

The love depicted in the Prahasanas is of a very low-type: because neither the hero nor the heroine, is serious in love.. In Latakamelaka, for example, ascetice of different sects try to win the love of the young and begutiful courteran Madanamanjari. In Dhuetasamagama, the preceptor Visvalagara and his disciple Duracara try to win the leve of Anangasena and when they go to the court, the judge Asajjati and his disciple also try to win the love of Anangasena. The frail, physical love cause of Laughter in Prahasanas. In other words, becomes: the Srngara becomes subordinate to Hasya. The love of Siva and Parvatt can never be compared with the cheap love depicted in the Prahasmas ! In spite of all protests from all sides. Gaurt ramains firm in her love for Lord Siva, The pious and firm love of Gauri inspires admiration and devotion, and not laughter. Syngara here fails as a subordinate Rasa, because it cannot effectively lead us to Hasya,

array Mattavilasa and Bhagavadajjuka, the carliest of the known Prahasanas depict the sentiment of Hasya in a very dignified way. The weakness of the ascetics of different sects are sarcastically and yet, decently presented in these Prahasavas. This dignity is not maintained by the succeeding Prahasanas like Latakamelaka, Hasyarnava or Hasyacudamani where the hypocracy and ignorance of the Preceptors and Physicions are laughed at and where an old harlot is shown murrying a young disciple. Though lacking in dignity, these Prahasanas have oreflected religion, reli-"glous sects and contemporary society. Still more realistic are the Prahasanas of 18th and 19th centuries. Prahasanas like Bhanuprabandha Unmattakayikalasa, Candanuranjana reflect, the differences and prejudices of different sects of religions and tend to be vulgar and indecent, when they depict the malpractices prevalent among the Preceptors. All these Prahasanas presented a real picture of the society, and saved Sanskrit literature from being too much artificiaal and unreal. The Gauridigambara lacks in this important trait. Its hero and heroine are divine. They therefore do not represent a class, and fail to project the weakness of a class or society. The Gauridigambara lacks in the dignity of the carliest Prahasanas for this very reason. The characters are divine beings and not types. This Prahasana therefore, fails to reflect reality. In spite-of the elements of farce,

Lord Siva's impatience for marriage suggests his love for Gauri. His inability to give the names of his father, Gotra or Pravara, suggests that Lord Siva is beginningless and eternal. As the element of farce leads us to Santa Rasa, it can well be said that the sentiment of Hasya is not the principal sentiment but is subordinate to Santa Rasa. The Gauridigambara apparently looking like a farce, is not really a farce. It cannot therefore be called a pure Psahasana.

# BHĀSKARAVARMĀ OF DAŅŅĪ AND BĀŅA: AN APPRAISAL\*

# Sudarshan Kumar Sharma

Dandi in his Daśakumāracarita (Viśrutacaritam) has described Bhaskaravarmā as a son of Anantavarmā and a grandson of Punyavarmā, a king of Vidarbha. Punyavarma was a righteous king acting upon the saner suggestions of Vasuraksita while Anantavarma duped by the wicked counsel of Viharabhadra led a dissolute life and fell a prey to the overtures of Vasanta-Bhanu the king of Asmaka who having incited Bhanuvarma. a king of Vanaväsi made the latter wage a war against Anantavarma. Vasanta-Bhanu in league with other princes encampted at the Bank of Narmada while Anantvarma was busy enjoying the dance of a female dancer in service of Avantideva, the ruler of Kuntala. He joined together with Virasena, the King of Murala, Ekavira, the ruler of Rsika, Kumaraguota the ruler of Konkana and Nagapala the prince of Nasikya, killed Anantvarma and also arranged a quarrel among the four rulers and destroyed them. Having disposed of Bhanuvarma with a small share of the booty he established himself over the kingdom of Vidarbha. This implies that Vasantabhanu became the sovereign lord of Asmaka Vidarbha confederation along with that of Kuntala-Murala-Raika-Konkana and Navikya.

After the death of Anantavarma and the escheatment of his territory Vasuraksita the old Hereditary Counsellor of Punyavarma in conformity with some hereditary servants of the king managed to escape along with the minor prince Bhāskaravarmā, his elder sister Manjuvadinī, about thirteen years old and the Queen Vasundhara, their mother. Vasuraksita died of burning fever. Nalijangha took the queen to Mahismatl and conducted her along with her childern to Mitravarma king of that place and a half brother of Anantavarma. Jilted by the queen Mitravarma planned to kill Bhaskaravarma but with the expert anticipation of Nalijan ha Bhaskarvarma was conducted safely to the Vindhya forest where Visruta came in contact with them. Visruta pledged to restore the lost kingdom from Vasantabhanu and reinstate Bhaskaravarma in so far as Visruta was a son of Susruta, son of Sindhu Datta, and Susruta and Vasundhra had the same maternal grand father. The king of Utkala Pracandavar na a brother of Candavarma had planned to espouse Manjuvadini daughter of Mitravarma (as known in public). Visruta proclaimed the supposed death of Kumara Bhaskaravarma at the hands of a lion and sent a poison Vatsanabha along with a garland through Nalijangha who managed to kill Mitravarma and

Pracandavarmā by skilful religious dogma. The queen thereafter married Manjuvadini to Viśruta who was made ruler (regent for Bhaskara-Varma) of Utkala and Mahismati. Later on he contrived to win over the subjects of Vidarbha and having severed Vasanta-Bhanu of their alliance he succeeded in killing Vasantabhanu. With the help of Aryakatu the minister of Mitravarma.2 Hence Utkala-Mahismati-Asmaka became the domain of administration of Bhaskaravarmā. Vasundharā being a daughter of Kusumadhanvan king of Kosala by Sagaradatta daughter of Vaisravana a merchant of Pâțaliputra we cannot preclude the possibility of the alliance of Kośala with Utkala, Māhismati Asmaka Kuntala the territories of reign of Bhāskaravarma. Rajhamsa has been described as the Sovereign Lord of Magadha whose son Rajavahana had gone on the Digvijaya with the princes. Rajahamsa alloyed Utkala to Viśruta who proceeding in search for Rājavāhana met him in Campa the capital of the Angas whose king Simhavarma sought his Succour. The entire illustration makes it evident that Bhaskaravarma became the subsidiary King under Rajavahana king of Magadha having Viśruta owning Utkala, Simhavarmä, Anga, Kusumadhanvan, King of Kośala (probably having some Successor to the throne by now) forming the complete set of subsidiary vassals reigning over the kingdoms illustrated in the earlier Ucchvāsas.

The motive of the present paper is to find out the place of Bhāskar-avarmā of Daṇdī and the one referred to by Bāṇa in the VIIth Ucch-vāsa of Harsacarita. Bhāskaravarmā of Daṇḍi ultimetely came to hold sway over Aśmaka, Māhiṣmati, Kuntala and even Uikala later on handed over to Viśruta who virtually became the patron of Bhāskaravarmā. Bāṇa has referred to Bhāskaravarmā, as a king of Prāgjyotiṣa (Kāmarūpa) being a son of Susthiravarmā, grand son of Sthita Varmā great-grand-son of Candramukha-Varmā and great-great-grandson of Bhūtivarmā descended down from Bhagadatta, Puṣpadatta and Vajradatta descended down from the Primeval being Naraka. Bāṇa has also iliustrated an Historical event of the past in the VIth Ucchvāsa wherein he says "Priyatantrīvādyasya alābuvīṇābhyantara-suṣiranihitataravārayo Gāndharvacchātracchadmānaḥ cicchiduraśmakeśvarasya šarabhasya śiro ripupuruṣāḥ.4

"The secret spies of the enemy chopped off the head of Sarabha the overlord of Asmaka, guised as they were as students of music having swords concealed within the lute Gourds, deeming instrument of lute fascinating for him".

Before taking into account the name Bhāskaravarmā we shall have to find out if Śarabha the king of Aśmaka referred to by Bana has got some

affinity with Vasantabhanu referred to by Dandi. But at the same time we cannot define Bhāskaravarama of Dandi without having defined Bhāskaravaramā of Bāṇa. Let us first prove the veracity of the history contained in Bāṇa's account, with a view to verifying the bistoricity of the geneology given by Bāṇa we are constrained to make a comparative review of the Nidhānapura Copper Plates of Bhāskaravarmā. Nidhānapura is in Pañcakhaṇda Sylhet, Assam. The Inscription is dated 7th Century A.D., is written in Sanskrit Northern Brāhmi: It is edited by Padamanātha Bhaṭṭācārya Vidyavinoda, Epigraphia Indica Vol X. 11. pp 65-79.

# The comparative Geneology is given as under:-

Nidhanapara Copper "him ". Bana's Plates. Tale 5 Harsacarita VII 📑 Naraka Naraka Bhagadatta ' Bhagadatta Vajrandatta Puspadatta 🐍 Pu svavarma -Va iradatta Samudravarmä-Dattadevi Bhativarmā Balavarma-Ratnavati Candramukha-Varm# Kalvanavarma-Gandharvavati Sthiti Varma Susthira Varma Alias Ganapati-Yajfiavati Mahendravarma-Suvratā Mrgańka Nārāyanavarma-Devavati from Mahabhutavarma-Viinanavatt Syamadevi Candramukha-Bhogavati Bhāskaradyeti Sthitavarma-Nayanadevi alias Susthitavarmā-Mrganka Bhāskaravarmā From Syamadevi Supratistaitavarma Bhaskaravarma

A comparison of the two tables makes it evident that Bana had the correct knowledge of the geneology as handed down to him by his sources in so far as starting from Bhutivarma and ending with Bhaskara-Varma we find a faithful account having, unnecessary details evaded by the poet. The copper plates on the other hand are faithful to their own norm of requirements. As has been done by Bāṇa in Ucchvasa IV in omitting Naravardhana, Rājyavardhana and Ādityavardhana after Puspabhūti, so has been done by him in omitting, Samudravarma, Balavarmā. Kalyāṇavarmā, Ganapati, Mahendravarmā, Nārāyṇavarmā.

Rai K L. Barua Bahadur B.L. has taken up this topic in details in his "Early History of Kamarupa" Chapter III. While determining the position of Kamarupa in the Gupta period he has tried to establish the synchronistic-co-existence of the kings of Kamarupa in the periods of various Emperors.

### He says:

"The name of the Kamparupa king Pusyavarman was probably given after the renowned Sunga King of Magadha (Pusyamitra). Similarly we find Pusyavarman's son named Samudravarman after Samudragupta the famous Gupta Emp ror who ruled from 330 to about 385 A.D. Even Samudravarman's queen bore the same name as the queen of Samudragupta. This goes to show that Samudravarma probably ruled for short time after Samudragupta whose illustrious name was then green in the memory of the people of Northern India." The Pratyanta nrpati of Kamarupa who submitted to Samudragupta (Allahabad Inscription) was very probably no other than Pusyavarman. Samudragupta performed the horse sacrifice but Candrágupta Vikramaditya, his son also did the same is pretty doubtful. In the traditional accounts of Kamarupa it is however, stated that a king of the Naraka dynasty named Subabu detained the Sacrificial horse of Vikramāditya who then invaded Kāmarūpa and put Subāhu to flight. Subahu might have been the popular name of Susthitavarman and Samudragupta was the Vikramaditya referred to in the traditional account, It is quite possible that following the ancient custom Samudra Gupta in his Digvijaya prior to the Asvamedha, led his sacrificial horse and challenged all the kings to detain the horse. Those who accepted the challenge had to fight while those who wented to avoid fight acknowledged the over-lordship of the Conqueror and allowed the horse to pass unrestricted, Pusyavarman otherwise known as Subahu having stopped the horse had to fight and being worsted acknowledged the suzerainty of the Gupta emperor and performed obeisance.

Pusyavarman was succeeded by his son Samudragupta who was perhaps the contemporary of Candragupta II Vikramāditya and the celebrated poet Kālidāsa who had amply illustrated the hydrographical condition of Bengal (Raghuvemša IV 34-38) and even described that Aja, son of Raghu selected the king of Kāmarūpa as the best man in his marriage with Indumati. This king according to Rai K.L. Bahadur was Samudravarman. Balavarma I, the son of Samudravarma who also a powerful king who had maintained aties with the Kashmir King Meghavahana who married his daughter Amritprabhā by Svayamvara ceremoney which was marked with the presentation

of a parasol of Varuna and a garland. Bans refers to this parasol sent Hamsavega to Harsa by Bhaskaravarma. Kalyanavarma, Ganapativarma, Mahendravarma and Narayana Varma were not so renowned. Ganapativarma was generous in his gifts while Narayanayarma was like king Janaka. Mahabhutivarma has been named as Bhutivarma by Bana, It was he who granted to a large number of Brahmanas lands in the Candrapuri Visaya; the copper plate relating to this grant' having been destroyed by fire his geat grandson Bhaskaravarma recorded what is known as the Nidhanapura Grant to confirm the gift made by his ancestor. The inscription as well as the Harsacarita agree on the point that the kings of Kamarupa were devotees of Siva. Even Bhaskaravarma was a staunch devotee of Siva. The Agrahara mentioned in the inscription was also a Siva temple. The land grant record issued by Mahabhūtivarma and destroyed by fire and later on revived in Nidhanapura copper plates makes it evident that the lands granted as per these grants were on the banks of the old Channels of River Kausika or Kosi that virtually changed over to an easterly course and following to the West of Purnea fell into Ganga at Rajamahala in the reign of Bhaskaravarma. Rai K.L. Barua Bahadur takes this Kosi of Nidhanapura inscription in modern Bihar and not the Kusiara river in Sylhet. Another vital point of importance has been disclosed by Rai K.L. Barua Bahadur who says:-

"Towards the close of the sixth century A.D. the dynasty of the later Guptas produced a powerful king named Mahasenagupta who chocked the Maukharis in mid India and re-established the Gupta power to some extent. After this he turned his attention towards the East where Kamarupa Kings had appropriated to themselves the whole of the Pundravardhana Bhukti. He was therefore compelled to declare war against the then Kamarupa king Susthitavarma, the father of Bhaskaravarma. It appears that Susthita Varma sustained a crushing defeat and Mahasenagupta earned a great victory which was glorified by his grandson in the Aphsad inscription. Bhaskaravarma regained these lands after Sasanka's extripation."

Hence Mahāsenagupta's contemporaneity with Susthitavarma places Mahāsenagupta in the period between 580-600 A.O. and Bhāskaravarmā's reign period has been established by Barua Bahadur as ranging between 600 and 650 A.D. the period practically synchronising with the reign period of Harsa and the writing period of Bāṇa (606-648 A.D. etc.). Bhāskaravarmā has also been established as an elder contemporary of Harsa by Barua Bahadur.

The Nalanda Seal of Bhāskara-Varmā likewise confirms the geneology of Bhāskaravarmā right from Ganapati Varmā onwards down to Bhāskara-

varma having an elder brother in Supratisthitavarma. The bird eye view taken of the above historical facts makes a number of points clear.

- 1. Bhāskaravarmā was a contemporary king of Harşavardhana. He was a yong prince when Prabhākaravardhana was the overlord of the Earth having Hūṇas, Sindhurāja, Gurjara, Gāndhāra, Lāṭa and Mālava owing alegiance to his paramountsy.
- Mahāsenagupta the later Gupta monarch was a contemporary of Susthitavarmā and Mahāsenagupta's son Mādhavagupta was a contemporary of Harşa-Vardhana.
- 3 Bhāskaravarmā was older in age than Harsavardhana. Apart from being a king of Kāmarūpa he also held sway over the vast areas of Bengal and Bihar and contiguous regions barring aside Thanesar and Kanauj. That formed the domain of Harsavardhana.
- 4. Mahāsenagupta<sup>12</sup> was the king of Magadha whose discomfiture of Susthitavarmā was seen by Supratisthita-varmā the elder son. Supratisthita-varmā died during the life-time of his father and Bhāskara varmā took the reins of administration as such. Bhāskaravarmā was a bachelor throughout his life and was succeeded by some Devavarmā who was overthrown by one Sālastamba.
- 5. Bhaskaravarma sought the succour of Harsavardhana in overthrowing Sasanka of Gauda who in collusion with Devagupta of Malava had murdered Rajyavardhana, elder brother of Harsa while Devagupta had chastised and killed Grahavarma Maukharr in collusion with Sasanka.
- 6. Madhavagupta was a subsidiary overlord son of Mahasena Gupta. Śaśańka's relation with Mahasenagupta and Madhavagupta is not very clear.
- 7. Bhaskaravarma overthrew Śaśańka in alliance with Harşa who allowed Bhaskaravarma to rule over Gauda and Karna Suvarna and established Madhava Gupta son of Mahasena Gupta in Magadha as vassal ruler.
- 8. Bana, however, refers to Kumaragupta and Madhavagupta as the two sons of Malava-raja.

"Yatah sarvadosabhisangaih asangatau bahudha upadhabhih pariksitausucau vinitau vikrantau abhirupau putrau bhratatau bhujau iva śarirat avyatiziktau Kumaragupta-Madhavaguptau asmabhir bhavatoh anucarat-yartham imau nirdistau 13

. Sambodhi-X. 13

The name proper of the Mulavaraja is not given by Bank but the epithet "Malavarajaputrau" when compared with Aphsad (Nawada Subdivision, Gaya District, Bihar 672 A.D.) referring to Srikrspagupta, Harsaaunta. Jivitagupta, Kumaragupta, Damodaragupta, Mahasenagupta, Madhavagupta and Adityasena give an inkling to the point that Madhavagupta as Malavarajaputra a younger brother of Kumaragupta refered to by Bana may be deemed as the son of Mahasenagupta whom Dr. Baijnath Sharma<sup>14</sup> construes as having shifted to Malava or Eastern Malava and settled there. Dr. B.N. Sharma, however, postulates Mahasenagupta's retention of the Eastern parts of the Gupta empire and his bringing under away the dominions from Malaya to East Bengal." But Adityasena issued his inscription from Gaya district of Bihar which implies that he remained the overlord of Magadha as such. Dr. Sharma postulates the marriage of Mahasenagupta the sister of Mahasenagupta with Adityavardhana father of Prabhakara-Vardhana. 15 He also postulates that Yasovati the queen of Prabhakaravardhana was the daughter of Yasovardhana Vikramaditya.16 He therefore makes Prabhakaravardhana as a sister's husband vying with the brother-in-law for the supermacy of Malava. Bana refers to the death of Graha-Varma Maukharl son of Avantivarma and son-in-law of Prabhakaravardhana at the hands of Malavarāja.17 He, however, refers to the seige and occupation of Kusasthala (Kanauj) after Rajyarardhana had: been despatched to the heavens, the revered queen Rajyasri having broken loose from the bondage, entered the Vindhya forest along with her entourage,18 This Gupta may preferably be identified with Deva-Gupta mentioned in Banskhera and Madhuban Plates of Harsa19.

Devagupta and others have been described as having been brought under control by Rajyavardhana. But this does not seem to be so as indicated by the subsequent sentence in Ucchväsa VIII.

"Bhuktavāmsca bandhanātprabhīti vistaratah svasuh Kānya-Kubjāt Gaudasambhramam guptito Gupta nāmnā Kulaputreņa niskāsanam<sup>20</sup> nirgatayāsca Rājyavardhana-marana sravaņam srutvā ca āhāranirā-karanam" etc.

Which means that she was taken out of bondage by some noble scion named 'Gupta' or noble scion of secret appellation. This narration in the eighth Ucchväsa is nothing but a reiteration of what has been said on p. 813/814 of the Calcutta Edition.

"Deva devabūvam gate Deve Rājyavardhane Guptanāmna ca grhīte Kusasthale Devi Rājyastīh paribhrasya bandhanāt Vindhyāţavīm pravistā iti lokato vārttamasrnvam"

The version in this paragraph affords double sense in "guptanamna ca grhite Kuśastbale"

"Kuśasthala having been occupied by one named Gupta." Bana here wanted to keep concealed the name of the person who performed the rescue operation in case of Rajyaśrī lest she could be molested by the enemy and lest the named person could also be taken into custody by the enemy. Hence this version applies both to Devagupta as well as to Gupta scion of noble descent who took out Rajyaśri from the bondage. Bāṇa has invariably referred to "Malavaraja"11 as the assassin of Grahavarma. This poses a problem as to who was the father of Kumāragupta and Mādhavagupta?, Had Devagupta referred to in the inscription of Harsa been the father of the two Princes, the two Princes could not have been made susbservient to Rajyavardhana and Harsa during the life-time of Prabhakaravardhua. But treachery of the Gauda king Śaśānka also could suggest treachery of Malavaraja Devagupta who could raise his head after the death of Prabhakaravardhana. If Kumāragupta and Mādhavagupta were the two sons of Mālavarāja Devagupta, the theory of their being the two sons of Mahasenagupta<sup>22</sup> falls to the ground. Dr. Brij Nath Sharma and Dr. Kailash Chandra Jain<sup>23</sup> have postulated the point of Mahasena Gupta the later Gupta monarch of Magadha retiring to Mālavā being a relative of Devaguota and also being a father of Kumāragupta and Mādhava Gupta. But Rai K.L. Barua Bahadur takes Mahāsenagupta to have been the ruler of Magadha who escalated his reign dominions to Bengal. The inscription of Adityasena (Aphead) (dated 672 A.D.) the grandson of Mahasena Gupta does not refer to Kumaragupta as the elder son of Mahasenagupta. It refers only to Madhavagupta as the son of Mahasenagupta and a father of Adityasena issuing his inscription from Bihar. Hence Mädhavagupta younger brother of Kumara Gupta referred to by Bana could be a distinct person from Mādhavagupta son of Mahāsena gupta.

# Dr. H.C. Ray Chaudhari, however, remarks:-

"Between Mahäsenagupta, the contemporary of Prabhākara-Vardhana and his younger or youngest son Mādhavagupta, the contemporary of Harşa we have to place a king named Devagupta II who is mentioned by name in the Madhuban and Banskhera inscriptions of Harşa as the most prominent among the kings who resembled wicked horses who were all punished and restrained in their evil career by Rājyavardhana. As the Gupta Princes are uniformly connected with Mālava in the Harşacarita there can be no doubt that the wicked Devagupta is identical with the wicked lord of Mālavā who cut off Grahavarmā Maukhari and who was himself

defeated with<sup>24</sup> ridiculous case by Rājyavardhana. But Dr. R.S. Trijathi treats Devagupta as the son of Mahāsenagupta who formed an alliance with Sasānka of Bengal and advanced against Grahvarmā Maukharī of Rājjavardhanā, for he in turn vanquished and perhaps slew Devagupta. A sefon of this family hamed Mādhavagupta; was subsequently placed by Hājjavardhanā in Magadha as his feudatory or Viceroy, so that he might be a bulwark against the aggression of Sasānka.<sup>28</sup>

These statements of various scholors are based upon the forced imposition on Mahasenagupta the suzerainty of Malava which does not appear to be more plausible. In case Mahasenagupta is to be deemed the 'Malavaraia' of Bana who had two sons Kumaragupta and Madhavagupta we may be constrained to identify Devagupta as Kumaragupta the elder son of . Mahasena Gupta bearing Devagupta as a variant name. But Bana nowhere styles Mālavarāja as Mahāsenagupta. He has neithir mimed Devagupta nor Mahasenagupta as 'Malavaraja'. He has simply referred to Kumaragupta and Madhavagupta as two brothers, the sons of Malavaraja.. He has left to the scholars to probe into it. Aphsad inscription refers to the discomfiture of Damodaragupta the father of Mahasenagupta at the hands of Isanavarma Maukhari, the king of Kanauj 28 It also refers to Mahasenanupta's victory over Susthitavarma. Mahasenagupta has been compared to Vasudeva and Madhavagupta to Madhava in the inscription, st Normally the inscriptions do not omit the Geneology proper even when an elder brother is succeeded by a younger brother as has been in the Nidhanapura Copper plates of Bhaskara Varma in referring to Supratatisthita varma as the elder brother of Bhaskaravarma. In the Allahabad inscription of Samudragupta.

"Āryohītyupaguhya bhavapisunaih utkarņitaih tomabhih sabhyaşūcchvasitesu tulya-kulaja mlanananodviksitah snehavyālulitena vāspaguruņā tattveksiņā caksusā yah pitrabhihito nirīksya nikhilām pahyevamurvīmiti."28

There is a clear allusion to the predecession of an elder brother as a violation of the right of primogeniture giving rise to the controversial problem of Ramagupta so often discussed by scholars of repute.

Had there been a cause of Kumāragupta son of Mahāsenagupta predecessing or predecessing Madhavagupta, the Aphsad inscription of Adityasena would have positively given some clue to it. But on the contrary Madhavagupta has been described as the direct descendant of Mahāsenagupta who was

essentially a king of Magadha or else Bana would have not concealed his. name and substituted it by the term 'Malavaraja' who in Ucchvasa IV. has been shown as owing allegiance to Prabhakaravardhana. But in Ucchvasa VI he has been styled as duratma20 who the day he heard of the death of Prabhakara Vardhans, put an end to the life of Grahavarma. Maukheri and held captive Rajyasri the sister of Harsa. Malavaraja has been identified by the grant of Harşa as Devaraja killed by Rajyayardhana later on killed by Sasanka king of Gauda who was most probably a nearest kin of Devagupta who might have been a descendant of the direct line of Candragupta Il Sakāri30 the Paramount Sovereigh of Malaya defeated by Prabhakaravardhana (Malava-Laksmi-lataparasuh) after whose death he found a loop-hole (Pisacanamiva nicanam caritani chidraprahārīni prāyaso bhavanti)31 to raise his head aloft in collusion with Śaśānka to wreak his vengeance on the sons of Prabhakaravardhana who had Kumaraguria and Madhavagurpta the two sons of Devagupta as their subserviants32 ordained as such by Prabhakaravardhana. As has afready been observed Mahasenagupta the later Gupta monarch of Magadha had a sister. Mahasenaguptadevi who was married to Adityavardhana33 father of Praboakafavardhana we can easily presume that Mahasenagupta was a maternal uncle of Prabhakaravardhana and could hardly be the Malayarais vanquished by him as sending his two sons as subserviants to his court for the attendance of Rajyavardhana and Harravardhana. It therefore, makes one point more reasonable that Madhavagupta son of Mahasona-gupta was altogeather a different personality from one referred to by Bana in his Harsacarita.

Dr. B.N. Sharma takes Śiladitya the king of Malava as the adversary of Prabhakaravardhana.<sup>34</sup> Dr. Budha Prakash<sup>35</sup> however, giving an outling of the history of Malwa in the Sixth Century says:-

"In the eighties of the fifth century Rudravarma probably the son and successor of Baudhuvarma flouted and challenged Gupta authority in Western Malwa. Hence the Guptas dismissed him and replaced him by. Adityavardhana of a new family who had perhaps distinguished himself in local wars againist local recalcitrant chiefs on the Vakatakas and proved his fidelity and loyalty to the Guptas. This Adityavardhana ruled over Western Malwa including Dasapura upto about 510 A.D. Then the Huna avalance he descended from the North West and swept him away and thereafter submerged eastern Malwa also. From about 510 A.D. to 525-530 A.D. the Hunas first Toramana and then Mihirakula were dominent in the whole of North India including Malwa. About 530 A.D. Yasodharman, Visquivardhana rose from the ranks and made a clean sweep of Malwa. He bequeathed a well founded empire in Malwa to his successor Dravyavar-

dhana about the middle of the Sixth Century. After a fairly peaceful reight of more than a quarter of a century Dravyavardhana lost eastern Malwa to the later Gupta Ruler, Mahasenagupta and Western Malwa to the Kalachuri ruler Sankaragana. In the beginning of the Seventh century (601 AD) the Calukyas of Badami defeated and ousted Sankaragana's son and successor Budharaja and became paramount in that region".

These views of Dr. Buddha Prakash makes it evident that:

- 1. The Gupta monarch replaced Rudravarms son of Bandhuvarms in Malwa in the Eighties of the fifth century A.D. by Adityavardhana.
- 2. Adityavardhana lost to the Hunas in 510 A.D.
- 3. About 530 Yasodharman Visnuvardhana extirpated the Huna-s and occupied whole of Malawa having himself risen from ranks.
- 4. Dravyavardhana succeeded him about the middle of the Sixth Century i.e. 550 A.D. and reigned upto 575 A.D.
- 5. He lost Eastern Mālawa to Mahāsenagupta and Western Mālawa to Sankaragana.
- 6. Śańkaragana's son Buddharāja was defeated and ousted by Czinkyas of Bādzmi who became the paramount sovereigns of the Malawa.

But Dr. R. S. Tripathi dealing with the History of the Kings of Valabhi makes it clear that Harsa (Śiladitya), had his son-in-law in Dhruvabhata who was a nephew of Śiladitya of Malawa. Tripathi calls Harsa as the quondam adversary of Dhruvabhata. He even identifies Śiladitya the former king of Malawa with Siladitya Dharmāditya of Valabhi (612 AD)37 who extended his sway over Malawa at that time.

This view of Dr. Tripathi gives us a clue that Siladitya Dharmaditya of Valabhi was the Malavaraja the uncle of Dhruvabhata who was the somethelaw of Haraa. But the testimony of Yuanchwang can be based on secondhand information as compared with the firsthand information of the inscriptions such as Madhubau and Banskhera plates of Haraa which describe the extirpation of Devagupta and others at the hands of Rajyavardhana who certainly killed the Malavaraja who could not have been Mahasenagupta who was a maternal uncle of his father Prabhakaravadhana and a brother of the grandmother of Rajyavardhana and Haraa who could hardly censure him as a wicked horse. The problem of Bhaskaravarma of Bana having been examined and that of Malavaraja Devagupta having been discussed in the light of the divergent views of the scholars

the problem of Bhuskaravarmu of Dandi requires some examination in the light of the historical background pertaining to the history of Magadhu depicted by Dandi in his Dasakumura-Carita which names Rujahamsa as the king of Magadha<sup>38</sup> and Munasura as the king of Mulava.<sup>39</sup> Dr. H. C. Raychaudhari has refuted the arguments of Dr. R. D. Banerji that Mahuma Gupta father of Mudhava Gupta of the Aphsad inscription, the associate of Haraa and the vanquisher of Susthitavarmu of Kumarupa was not a king of Mulava but of Magadha. He has adduced the evidence of Deo Baranark inscription of JivitaGupta II having allusion to Buludityadeva and after him to that of Maukhari Sarvavarmu and Avantivarmu to the total exclusion of the reference to the later guptas.

He also quotes Barabara and Nagarjuna hill cave-interription containing allusion to another line of Maukharis occupying Magadha. He also quotes Bana referring to Madhavagupta as the son of the king of Malava. But the point goes against his arguments that Bana has also mentioned Kumara Gupta as the elder brother of Mādhava Gupta exclusively mentioned in Aphsad inscription as such and Bana has also referred to Malavaraja as the "Duratma" in VIth Ucchvasa. Banskhera and Madhuban plates of Harsa refer to Devagupta and others extirpated by Rajyavardhana. This proves Devagupta to have been the Malavaraja who owed allegiance to Prabhakarayardhana and sent his two sons Kumaragupta and Madhayagupta to his court as subserviant princes meant to serve the King or else how could Devagupta remain subdued to him. He could only raise his head after the death of Prabhakaravardhana a fact that stands illustrated by Bana as such. Rajyavardhana marched against Devagupts and his sons could not have kept alliance with Rajyavardhana and Harsa as such. They could have found an opportunity to allign with Devagupta and might have got killed in battle. 'Devaguptadayah' in the inscription of Harsa makes it evident. Mahasena-gupta re-established himself on the throne of Magadha and extended his reign to Kamarupa and Malava could have been his dominion of Grhita-pratimukta mode with Devagupta and others conspiring incognito. Since Mahasenagupta was maternal uncle of Prabhākaravardhana, the latter having been described as 'Mālavalaksmījatāperasuh' by Bana we can easily consider Prabhakaravardhana as the Paramount Sovering of Thanesar baving Maukharis and Malavas as his subsidiaries in conjoint effort with Mahasenagupta whose son Madhavagupta could easily succeed to the throne of Magadha having small disintegrated parts of Bihar held by vassals of Mankhari descent and others. Mahasena Gupta had renguished Susthitavarma of Kamarupa. That is why later on Bhaskarevarma son of Susthikavarma sought alliance of Harsa for the discomfiture of Salanka of Gauda with a view to consolidating the paramountsy of

Harsa in alliance with Madhavagupta son of Mahasenagupta and uncle of Harsa, Adityasena being his younger cousin. Hence Malavaraja Devagupta was the real king of Malava deposed by Prabhakaravardhana whom Rajyavardhana killed later on along with his two sons raising heads after the death of Prabhakaravardhana, Madhavagupta being an uncle of Rajyavardhana and Harsa, Adityasena being their cousin having Bhaskaravarma king of Kamarupa confederating with Harsa for the consolidation of suzerainty in Thanesar, Kanauj, Malava and Gauda. This contention of mine is corroborated by Dr. R. C. Majumdaral who says:—

"The probability, therefore, is that the later Guptas had not founded any distinct kingdom until after the overthrow of the Gupta empire and then they fought with the Maukharis and other powers for a share of the spoils. They probably retained as much of it as they could and may be regarded as the residuary legatee of the Gupta Empire. Magadha and Northern Bengal which were the last strong-holds of the Gupta emperors, were probably seized by them. They also probably held claims to other parts of the empire including Malwa of which they might have got possession even somewhat earlier after the downfall of the short-lived empire of Yasodharman. Later, when Sasanka established an independent kingdom in Gauda the later Guptas were confined to Malawa. But Dr. Majumdar's contention of later Guptas having been confined to Malwa does not appear to be very conclusive as confessed by the worthy scholar himself. Later Guptas were decidedly the rulers of Magadha as clearly evidenced by the Aphsad inscription of Adityasena. Dr. R. C. Majumdar's contention pertaining to Damodaragupta the later Gupta monarch of Magadha, the son of Kumaragupta and father of Mahasena-Gupta that he deseated the Maukharis though he himself probably died or was seriously wounded (Sammurcchitah)42 strikes me as holding parallel to the description of Dandl in which Rajahamsa the king of Magadha was lost to sight and came to light only after his son Rajavahana had been born to Vasumati who on the verge of committing a suicide had been rescued by the ministers having been dissuaded from her resolve. Rajavahana of Dandi may be compared to Mahasena-Gupta who made a chivalrous effort towards integration of the entire country under one sceptre by defeating Susthitavarma of Kamarupa and by entertaining matrimonial alliance with Adityavardhana father of Prabhakaravardhana in the form of marriage of Mahaseragupta his sister with Adityavardhana Isanayarma Maukhari may be identified as Manasara of Malava who had Devagupta and others killed by Rajyavardhana as his successors aspiring for the resurrection of regnal glory. Kautilya in Arthasastra identifies Asmaka with Maharastra while Paniol refers to the pair names of

.....

www.jainelibrary.org

www.jainelibrary.org

"Avantysimakāh" supported accordingly by Rhys Davids. Asmaka was probably cantiguous to Avanti (Modern Malava). Hence Vasantabhānu king of Asmaka was a king of an area contiguous to Avanti. Dandī has also referred to Vidarbha as the kingdom of the Bhoja King Punyavarmā having a son Anaatavarmā followed by Bhāskara Varmā. Kalidāsa refers to Agnimitra as the King of Vidisā and refers to Yajnasena as the king of Vidarbha. Vidišā (Mālavā) was not far away from Vidarbha. Asmaka being contiguous to Avanti was also not far away from Vidarbha. Dandī has also mentioned Avantideva as the king of Kuntala. Bhānu Varmā as that of Vanavāsī. Vīrasena that of Murala, Ekavīra that of Rītīka, Kumāragupta as that of Konkaņa and Nāgapala as the prince of Nāsikya, Pracandavarmā of Utkala, Sīmha Varmā of Anga and Mitravarmā of Māhlsmati.

Bana's44 allusion to Sarabha, the overload of Asmaka having his head chopped off by the spies of the enemy guised as students of music, Asmaka lord having penchant for lute refers to Sarabha as the king of Aimaka prior to the first half of the Seventh Century. Whether this Sarabha was a variant name of of Vasantabhānu changed by Dandi as such or Sarabha was a predecessor of Vasanta Bhanu we shall have to examine on the basis of comparative logic. There is a reference to one Sarabharaja in the Eran stone pillar inscription of the time of Bhanugupta (Sarabha raja dauhitrah Svavamsatilako' dhuna Sri Bhanu gupto)48. This Sarabharāja may be the king Sarabha of Asmaka alias Vasantabhanu reffered to by Dandi. These facts shall have to be proved on the basis of evidences external as well as internal or refuted as such. This comparative examination resulting in some tangible conclusions shall help us establish ultimately the comparative chronology of Dandt and Bana as writers of prose romance. Our examination shall revolve round the comparative status of Vidarbha, Asmaka, Mahismati, Utkala, Anga and other Geographical units bearing impact on contemporary history. Băna's allusion to Sarabha as the Asmaka lord daped to decapitation by some spies of the enemies guised as students of Music deserves examination in the light of the description of DandI in the Viśrutacarita.

Vasantabhānu the king of Asmaka managed to kili Anantavarma by dint of his superior diplomacy. Visruta on hearing the whole account from Nalijangha that Bhaskaravarma the minor son of Anatavarma had been rescued by strategy and brought to the Vindhya forest and that his father (i. e. Susruta's) and that of the mother of Bhaskaravarma (i. e. Basundhara's) maternal grandfather was the same, avowed to extirpate the king

Sombodhi X 14

of Asmaka by diplomacy and recetablish Bhaskaravaring on the throng of Anantavaring:

"tam nayavaliptamasmakendram nayenaivonmulya balamenam pitryepade pratisthapayeyam -iti pratijnaya" etc.

This avowal of Viscuta proclaims him as an enemy of the king of Asmaka. The strategy employed by him as illustrated in the subsequent narration also comes up to the mark of Bana's illustration quoted above. Having heard it from the Kirata that Pracandavarma younger brother of Candavarma king of Utkal was eager to marry Manjuvadini the proclaimed daughter of Mitravarma king of Mahismati and Mitravarma who equally eager to put an end to the life of Bhaskaravarma thereby depriving Bhaskaravrma to succeed to his ancestral throne. Viscutz sent words through the forester to Vasuadhara promising her full protection that she should kill Mitravarma with the help of poison-soaked garland and then he himself frightened Pracandavarma to death in a cemetry, himself marrying Manjuvadint in the bargain."He made it proclaimed in public that Vasantabhanu the Ring of Asmaka had organised the downfall of Mitravarma and Pracandavarma. He convinced the people that Asmaka Lord as the defaulter deserved a lessen to be taught. He had managed to kill Pracandavarma with the help of soies guised as dancers (Kusilavas). He himself had become a dancer and diverted him. When lost in revelvy Pracandavarma was killed by him with the help of daggers (Taravarayah of Bana) borrowed from the dancers (spies) concealing them within their lute gourds. He sought the succour of Aryaketn the minister of Mittavarma and employing strategies superior to Arvaketu's intellect, he won over the favour of people of Asmaka and Vidarbha and employing all the devious tactics guided by Aryaketu he managad aff irs in such a way that Vasuntabhanu was left alone under the marvellous impact of Durga whose attendant Visruta was Visruta struck a counter blow when struck by Asmaka lord and despatched him to the heavens. He re-established Bhaskaravarma on the throne of his ancestors. The outline synopsis of the strategems of Visruta makes it evident that Bana's account might be true to the factual norm and Dandi's account of describing the death of Pracanda Varma in the manner of the death of Sarabha the Asmaka lord and that of Asmka lord also at the hands of Visruta may be twisting of the reality which he endeavoured to colour with a tinge of literery exaggeration in poetic norm. In my opinion Bana had the correct information of what Dandi effed to make a fiction in his own times leaving it to Bana in later times to expound in correct words. Sarabha might have been the real name of

Asmakesvara referred to by Bana and changed to Vasants Bhanu by Dandi who wrote his work more as a romance than as a chronicle as illustrated by Bane who was writing the factual chronicle of Harsa. Dandy's Romance has shrouded fact by fiction, the latter normally revealing its real by conjectures. Sarabharāja the maternal grandsire of Goparaja and Bhanugupta mentioned in the Eran stone Pillar inscription of Bhanuguptadated 510 A.D. may be considered as the Asmaka lord involved in a series of strifes with the contiguous Kindgoms. Dandi as a romancer could hardly preserve the faithful account more accurately than Bana who was writing the chronicle of Harsa. There is another possibility. Sarabha meeting his end by the strategem of Kusilavas might have been changed to Pracandavarmā by Dandī being not the same person as Sarabharaja of Eran inscription. This Sarabharaja might have been a different person. Pracandavarma-Vasantabha au-spisode might have been one single unit divided into two by Dandi both getting the same treatment at the hands of Visruta who acting the role of a leader of the 'Ripupurusah' employed the device of Kusilavas on both of whom Pracandavarma might have been a better contender for supremacy in comparision to Vasantabhanu and Mitravarma etc. Hence Pracand warms of Dandi appears to be more akin to the Asmafesvara Sarabha of Bana.

Finally we come to the point of Bhasakaravarma of Dandi and Bhas' karavaema of Bana. Do the two Prose writers refer to one and the same Bhaskaravacma in his early minority and youthful majority or two differ-" ent persons hailing from two different regimes in two different epochs far removed from each other. Dandi has referred to Bhaskatavarma as a son of Anantavarma and a grand son of Punyavarma king of Vidarbha and a scion of the Bhoja lineage. Dr. V. V. Mirashi has identified Bhaskaravarma with Harisana's grand son who regained the ancestral throne with external help and could not maintain it for long in so far as Vidarbha was occupied by Kalachuria about fifty years after the death of Harisena (Vakataka King)46. He defines Vidarbha as comprising of Vatsa-Gulma country which extended from the Narmada in the North to the Godavari in the South.47 He identified Asmaka as lying directly to the South of Mulaka (Aurangabad District, 48. These identifications of Dr. Mirashi go against the idea of Bhaskaravarma of Dandi and Bana being considered as one and the same person in his Minority and Majority. But Dandi has referred to the shore of Narmada where all the vassals of Asmaka-lord assembled with armies to offer assistance to the war between Anantavarma and Bhaouvarma the two kings of Vidarbha and Vanavasi.49 Dandi has named Avantideva as the king of Kuntala whom As naka lord extirpated alongwith other vassals except the king of Vanavasi, whom he gave only

a part of the spoils of the kingdom of Anantavarma. Against Dr. V. V. Mirashi's identification of Bhaskaravarma with Harisena's grandson Dr. D. K. Gupta remarks "But here Dand! seems to have made a convenient departure from the actual events to suit the plot of his narrative, for we know for certain that not long after Harisena's death Vidarbha suffered occupation by Kalacuhris who had in the meantime established themselves at Māhismatī. Dr. A. S. Altekar likewise establishes the fall of Vākātakas by 550 A. D. when Caulükyas occupied the region of Vidarbha. He further says:

"The Vakataka empire disappeared by C. 549 because Kadambas of Karnātaka, the Kalachuris of Northern Mahārāstra and the Nalas of Baster State managed to absorb most of its territories during the weak rule of successor (or successors) of Harisena. None of these powers, however, succeeded in building up an empire embracing the whole of the Deccan. Unexpectedly, then arose a new ruling house in Karnataka that of the Caultikvas which soon managed to defeat every one of these powers and annex its territory<sup>52</sup>. These points refute the argument of Dr. Mriashi that Bhaskaravarma was Harisena's grand son. Let us examine the point if we can identify the vidarbha kings Punyavarma, Anantavarma and Bhaskaravarms with the Caulukyas of ... Vätapi. The description of Vidarbha as given by Dandi in the Visrutacarita having Punyavarma of righteous conduct gives us clues to surmise that Punyavarma should be identified with Pulakesin II who came to the throne about the middle of the 6th Century A. D. as a figure of some note after Jayasimha and Ranaraga had initiated the lineage Pulakesi II made Vätäpi (Modern Bädämi, Modern Bijapur Distt.) his capital and even indulged in imperial pretensions by celebrating an Aivamedha Sacrifice. His successor was Kirtivarma who defeated the Mauryas of North Konkana as well as the Kadambas of Vanavasi (North Kanara) and the Nalas, whose exact location is uncertain. According to certain epigraphs armies penetrated right upto Bibar (Magadha) and Vanga (Bengal) in the North and the Cola and Pandya territories in the South, but in the absence of any other corroboration it is doubtful if the alleged exploits are founded on fact. When Kirtivarma died, his younger brother brushed aside the minor nephews and assumed the crown himself. Mangalaraia or Mangalesa is said to have subjugated the Kalachuris of Northern Dekkan (Sankaragana and Buddha-raja). Mangalesa's last days were clouded by court intrigues leading to a civil war. Evidently all attempts to settle the succession on his son came to naught and he met his death while fighting against the forces of his energetic and vigilant nephow. 43 Pulakeśin II was his vigilant nephew who through his expert strategies overthrew his uncle with the help of his wise counsellors. Kirtivarma.

therefore, strikes a peer to Anantavarma and Pulakesin II to Bhaskara-varma who was a minor at the time of the death of Kirtivarma and had to face the diplomatic vites of Mangalesa before succeeding to the throne of Kirtivarma with the help of his patrons and counsellors. Pracandavarma already established as Asmakendra of Pandi might have been Mangalesa or Mangalaraja given a variant name and variant character role to play in the Dasakumāracarita.

The points illustrated above make it equally evident that Dandi describing Bhaskaravarma in his early boyhood in the garb of Pulakesin II (reign period 609-642 A.D. 54,) definitely antedated Bana by a period of few years or was an elder contemporary of Bana who joined the court of Harsa when the king had established himself on the throne of Thanesar and Kanauj after the death of Prabhakara-Vardhana, Rajyavardhana, Grahavarma and settled himself well to become one as capable of enjoying the patronage of renowned poet i.e. not before 610 or 615 A.D., when he started writing his work Harsacarita. Dandt probably flourished in the South, Subandhu in the Central Provinces preferably Malwa (R.G. Harsha's opinion)55 and Bana in the Northern region. Since Sinhavishu the Pallava king of Kanci flourished in the latter half of the 6th century 56. Dandt his court poet (if his authorship of ASK is to be believed) cannot have flourished beyond the time of Bana even though he alludes to him in his introductory verse 19 of the Avantisundari Katha, Bhaskaravarma of Bana was altogether a different person, an elder contemporary of Hazas, whose father Susthitavarma was defeated by Mahasenagupta of later Guptas. In Avanti-Sundari Katha Dandi has referred to Bana along with Mayura, the latter believed to have been the father in law of the former. He probably refers to Bana in the early days of his career when he had some strife with Mayura while leading a vagrant life. An elder contemporary can easily learn about a younger comtemporary and allude to him in some work being prepared by him synchronistically with the early life of the junior contemporary. Daudi knows about Simhavianu but he knows nothing about Harsa and Pulakesin II who had Narasimhan Varma son of Mahendravarms and grand son of Simhavisnu for his contemporary rival. Since Harra had a war with Pulakesin II obviously Narasimhavarma I was a contemporary of Harsa and Pulakesin II and also of Bhasakaravarma of Kamarupa whose alliance had been sought by Harsa for his expedition against the Malava Gauda confederation. Had Dandi been a poet posterior to the age of Bana he would have described in his narrative even the political circumstances of the days of Harsa and Pulakesin existing in the middle of the Seventh Century A.D. Hence. Dandi the contemporary of Subandhu and an elder contemporary of Bana flourished not later than

the last squarter, of the Sixth Century since Dr. Umesh, Prasad Rastogi has placed Bhagayi the grand father of Dandi in the begining of the Sixth Century. 17

### NOTES

- . Paper presented for the 5th world Sanskrit Conference Varansi. Oct. 21-26 1981.
- 1. Dalakumāracarita, M.R.Kale, pp. 186-201.
- 2. Ibid p.p. 204-210
- 3. Hassacerita Cal. ed. VII pp 786-788
- 4. Ibid VI p 692.
- 4a. Madhuban and Banskhera Plates of Harravardhana. Banskhera dated 628-629

  A.D. and Madhuban dated. 631-632 A.D. (fn on line 5 from below p. 94)
- 5. pp 27-37
- 7. Rarly History of Kamarupa p. 366.
- 8:10. A study of Ancient Indian Inscription-Dr Väsudeva Upādhāyay p. 236.
- 11. T.su caivamutpadyamānesu kramoņa udapāti Huņahariņakosarī Sindhurājajuarah Gurjjaraprajāgarah Gāndbarādhipadvipakutapākalah, Lāta pāsavapājaccaspah Mālavalakunilatāparasuh Pratāpahla iti Prathitāparanāmā Prabhākaravardhana nāma rājādhirājah, H.C. Cal ed pp. 342-343
- 12. Racly History of Kamarupa .... p 38-39.
- 13. MC Iv p. 412.
- 14. Harsa and his times pp 29.30
- 15. Told p.30
- 16. Ibid p.106
- 17. Dova ! Piiscanamiva nicanam caritani chidrapraharini prayalo bhavanti yato yasmin
  ahaal avanipatih uparatah iti abhutvartsa
  asminnara sieso Grahavarma duratmana Malasarajena
  Jivalokam atmanah Sukstena sahatyajitah

HC VI pp 606-607 Cat Ed.

www.jainelibrary.org

- 18, Ibid p. 813
- Rajano yudhi duşlavājina iva śridevaguptādayaņkrtvāyena kaiapraharāvimukhāj sarve saman samyatāņ.
- 20. HC VHL p 903 CAL-ed.
- 21. HC. VI pp. 606-607.

Mirmulam malexonmulanava ibid. VI p 609
Yo Malevaih paribbavah Puspabhutivamiasya
ibid p. 612 and ibid IV p 412 of 13 above
Kumaragupta was eighteengyears of age while
Madhavagupta was younger to him. Madhavagupta
was extremely robust and tail while Kumaragupta
was pot tail and was alim.

- 22. Hara and his times p. 29-30
- 23. Malva Through the Ages pp 264-265
- 24. Political History of Ancient India p. 607
- 25. History of Ancient India p. 287.

- 26. Śridamodragupto, bhustanayastasya bhupateh.
  Tena Damodareneva daitya iva hatah dvisah
  Yo Maukhareh samitisuddhatahuna salayavalgadghata vighatayannuruvarahanam
  sammurcchirah suravadhu varayan mameti
  Historical and literary Inscriptions Dr. Raj Bali Pandeya p. 151
- Vasudevādiva tasmācchrisevanaiobhitacaranyugaņ.
   Srimādhvagupto bhuomādhava iva vikramaRarasuņ.
   Ibīd. Lines 11-72 Verse 15.
- 28. Line 8 Verse 4 p 72. HAL.I Dr Raj Bali Pandeya.
- 29. Cff 17 above.
- 30. Aripure ca parakalatrakā nukam, kā ninīvešagupta-ica Candraguptah Sakapatim alstāyat. HC VI pp 696-697 Caled
- 31, Ibid VI p. 606 Cp 17 above Cff.
- 32. Matavarajaputrau bhratafan...Kumaragupta-Madhavagapitau atmabhirbhivatibii anuccretvaratham imau nirdistau. ibid IV p. 412
- 33. Banskhera insc. of Harsa L.2 p 145 HAL I Dr. R.B. Pandeya:
- 34. Harsa and his times p. 106
- 35: Aspects of Indian History and Culture p.100
- 36. History of Ancient India p.284.
- 37. Ibid p.285.
- 38. DKC pu p
- 39: Ihid!
- 40. Appendix C. pp 623-625.
- 41. The Vakataka Gupta Age Ch. X
  The Disintegration of the Gupta Empire pp.192...193.
- 42. Aphsad inscription of Adityasena Lill Verse II p. 151 HAU-I Dr. R.B. Pandeya the Vakataka Gupta Age p.190-
- 43. Geographical encyclopaedia of Ancient and Mediacval India, Dr. K. D. Bafphi and others.
  - 44, Cf. 5 above.
  - 45. Verses 2-3-11. 4-5 P. 109 HAL I Dr R. B. Pandeya.
  - 46. Studies in Indology Vol. I p.176.
  - 47, Ibid Vol. II p. 163
  - 48. Ibid p 166
  - 49, DKC p 200 M. R. Kale
  - 50. Society and Custome in the times of Dand? p. 32
  - 51 Vakataka-Gupta Age p. 114-115.
  - 52. Vākātāka-Gupta Age pp. 114-115
  - 53. History of Ancient India by Dr. R. S. Tripathi pp. 395-336.
  - 54. An Advanced History of India by Dr. R. C. Majumdar. p. 175.
  - 55. P. V. Kane Commenioration volume pp 211-220.
  - 56 An advanced history of India P. 173
- 57. Bharavi Kavya men Arthaniaranyasa pp. 6-7

# CHITTAPA AND HIS SUBHASITAS

Smt. Nilanjana S. Shah

#### Introduction:

In sanskrit anthologies, many verses are ascribed to poets who are otherwise unknown to us as authors of any literary compositions. These anthologies sometimes agree as regards the ascriptions, sometimes they differ.

Out of these several poets known only through the stray verses appearing in anthologies, we have here attempted to collect all the verses attributed to Chittapa, (the court poet of Bhoja,) either unanimously or otherwise Bhīlsā stone inscription's mentions the poet Chittapa as the author of one poem containing the eulogy of the Sun-god. From the study of these verses, we have endeavoured to trace hints for his probable place, time and to appreciate his genius.

The Subhāṣitas culted here are taken from the Subhāṣitaratna-Koṣa (Srk) of Vidyākara (11th century), Sadukti-Karnāmṛta (Skm) of Śrīdhara-dāsa (1205 A. D.), Sūktimuktāvali (Smv) of Jalhaṇa (A. D. 1258), Sūktiratnakoṣa (Sk) of Lakṣmaṇa² (13th century), Śārngadharapaddhati (Sp) of Śārngadhara (A. D. 1363), Subhāṣitāvali (Sv) of Vallabhadeva (15th century), and Presanna-sāhitya-ratnākara (Pst) of Nandana³ (15th century).

Out of these anthologies, Srk is the earliest It includes 12 of these verses. But it ascribes only one (749) verse to Chittapa specifically, while it assigns four verses (54, 61, 1059, 1457) to other poets, the rest being given without any ascriptions.

The largest number of these Subhāsitas are found in Skm, which cites as many as 46 out of 52<sup>5</sup>. Among these, 40 are ascribed to Chittapa, while only 4 (73, 396, 1476, 1636) are credited to other ports, the remaining two (5, 61) being anonymous.

In Smv., Jahana cites 14 of these verses, eight of which he assigns to Chittapa, while he differs as regards the authorship of the three verses (90.1, 97.10; 97.37) and leaves the three (2-105; 72-4; 97-33) others anonymous. In Sk Laksmana cites three verses (110, 111, 112) and ascribes them all to Chittapa. These verses appear exclusively in this anthology.

Sp includes five of these verses. It attributes one verse (98) to Chittrama. It is one of the variants of the poet's name. Three verses (583, 777, 1248,) are assigned to other poets while verse no. 4015 is left without any ascription,

Sv contains, four of these verses, but ascribes none to Chittapa. It attributes two (843, 2419) to other poets whereas two others are shown as anonymous, Psr includes 10 of these verses; and ascribes them all to Chittapa. It may be noted that one of these verses is such that it is not found in any other anthology except Psr.

As some of the verses are common in more than one anthology, the total number of subhasitas assigned to Chittapa in all these anthologies comes to 52.

In the Ganaratnamahodadhi (a work of Sanskrit grammar) Vardhamana (A.D. 1141) quotes two verses by Chittapa as illustrations of certain grammatical rules. These two verses form a supplement to 52 Subhasitas,

### Stanzas cited in Alamkara works-:

We shall now trace these verses to some prominent works of Alamka-ra-sastra where they serve as appropriate illustrations of various alamka-ras and poetic gunas. These verses are referred to under the serial numbers given in the text constituted here.

Sarásvatikanthābharana (SKA) cites verse 3 (SKA III. 135) and verse 23 (SKA. III. 131) as illustrations of separate varieties of Vyatireka. Verse 4 occurs in this work (SKA. II 66) as an illustration of Artharacana. Verse 10 (SKA.I.98) illustrates Sabda-paka according to Bhoja. Verse 24 is given in SKA. I. 87 as an illustration of the quality 'Gambhīrya'.

SKA (II. 356) cites verse no. 32 as an illustration of Citrokti. Verse 43 is cited in the Pariccheda V of SKA (v. 500) with reference to rasa treatment. The verse 49 illustrates the quality 'Känti', according to SKA, I, 81.

Śragāraprakāśa (Sr. Pra) of Bhoja gives verse 1 as the opening Mangala Śloka. 10 Verse 5 is given in Sr. Pra. as an illustration of anunādadhvani, one of the varieties of dhvani. 44

According to Kāvyaprakūśa V. 118, verse 8 illustrates how one bhāva is subservient to the other. It is interesting to note that in Jhalakikar's edition of Kāvyaprakūśa, the verse is attributed, on the authority of the Dīpikā of Jayanta Bhaṭṭa to a poet named Paūcākṣarī, who is said to have addressed it to King Bhoja. Verse 44 is given by Mammata (VI. 139) as illustrating Sabdacitra.

It is noteworthy that Appaya Dikita also cites a number of Chittapa's verses as illustrations of various figures of speech in *Kuvalayananda*. \*2\* Verse 4 occurs in this work (p. 126) as an example of *Ekavali*, Verse 8 is Sombhodhi X-15 quoted by Appaya Diksita as an illustration of Preyas (p. 184). One variety of Aprastutaprasams (p. 87) is illustrated by verse 14. Verse 35 occurs in this work as an illustration of Tadrupyarupaka (p. 17). The figure of speech, Uttara is illustrated by v. 41 (p. 167).

Verse 8 again occurs in Citramima 12 of this author as illustrating Preyas. Jagannatha cites the same verse as an illustration of Preyas in Rasagangadhara. 14

### Author and his date :

The name of the poet appears in peveral variant forms such as Chittapa. Chittipa, Sittipa, 15, Cittapa, 18 Chinnama 17 and Chitrama. 18

Among them Chittapa occurs most frequently and it is that which is generally adopted.<sup>19</sup> The form Chittapa or Cittapa obvoiusly seems to be a Sanskritised form of a name belonging to Kannada language. It seems that Chittapa originally belonged to the Kuntala region, but for the major part of life, he resided in Mālavā.<sup>20</sup>

We do not know the name of the father of Chittapa, but Prabhāvakaca-rua21 introduces him as the pupil of Kardamarāja. Chittapa is introduced in this work as a member of Bhoja's court.

One incident narrated in this work<sup>22</sup> indicates that Chittapa had won high esteem in the court of Bhoja, by his learning and poetic genius. When Dhanapala the famous Sanskrit poet threatened to defeat the court-pandits of Dhara with his dialectical skill, the Kaula poet Dharma proclaimed that Dhanapala will not win as Chittapa was present in the court. The Bhīlsā stone inscription<sup>23</sup> in the last stanza mentions Dandanā-yaka Candra as the friend of Chittapa. It refers to Chittapa as Mahakavi-Cakravarti. It seems therefore that Bhoja may have conferred this title on the poet.

One reference in the *PrabandhacIntamani*<sup>14</sup> also confirms the fact that Chittapa and Dhanapāla vied with each other in the court of Bhoja. We do not get any authentic information about the religion of the poet. But in seven verses Chittapa invokes Siva with ardent devotion, therein he seeks the blessings of the god Siva. This obviously implies that the favourite deity of the poet was Siva.<sup>25</sup>

In the culogy, composed by him on the Sun-god, the poet seems to have been inspired under the local influence of Bhilsā Bhilsā (the head-quarter of Bhilsā Dist. in M.P.) is named after Bhaillasvamin, the name of an image of the Sun-god worshipped in a great temple at that place. The Bhilsā inscription of V.Ş. 935 (A. D. 878) records a grant made in

favour of the temple of this god. This Bhilsa was a centre of Sun-worship and therefore it is but natural that this eulogy of the Sun-god was inscribed on stone and embedded in the wall of the celebrated Sun-temple at Bhilsa.<sup>26</sup>

Chittapa is one of the few Sanskrit poets whose date can be fixed with some certainty.

As for internal evidence, it may be observed that the poet refers to Malavaraja in two verses and specifically to Bhoja in three verses. This Bhoja is obviously the Paramara king Bhoja of Malava (A. D. 1026 to 1055) In two verses he alluded to the king of Kuntala whose aggression on the Malava territory brought about the distress of Malavi ladies. This reference seems to imply some clash which took place between Bhoja and the king of Kuntala. A perusal of history27 of this period, particularly the history of the later Calukyas of the Deccan, reveals that Jayas mha H (A. D. 1015-1043) had defeated Bhoja sometime before A. D. 1024. He was succeeded by his son Somesvara whose reign ranged from A. D. 1043-1068. About A. D. 1047, Someśvara I invaded the adjoining territory of Malava and plundered Ujjayini and Dhara, the capital of Paramara Bhoja who fled away. Therefore the king of Kuntala referred to here must be either Jayasimha II or Someśvara I. The fact is well known that the territory of the later Calukyas of Kalyana was known as Kuntala.28

From this internal evidence it may be inferred that Chittapa flourished during the regin of Paramara king Bhoja (A. D. 1026-1055) of Mālavā.

The external evidence corroborates this conclusion, Bhoja himself quotes some of Chittapa's verses in SKA. (Sarasvatikanthābharana) and Šr. Pra. (Śrngāra Prakāśa), without specifying the author's name. It is well-known that Bhoja has cited illustrations from the works of the earlier and even contemporary poets. Verses of Chittapa are cited by later authors such as Vardhamāna (A. D. 1143) and Prabhācandrasūri (A. D. 1278). Thus the end of the reign of Bhoja can be regarded as the lower limit for the date of Chittapa.

In the Prabhāvakacarita (A. D. 1278) the author has specifically indicated that Chittapa was a member of Bhoja's court and that the fame of this poet excelled even that of Dhanapala. Merutunga mentions in his Prabandhacintāmani (A. D. 1304), 29 Chittapa in connection with Bhoja's court.

A verse given by Vallabhadeva in Sv.30 mentions Bhoja as glorified by Chittapa, Bilhana and others. All these references lead us to alsert that Chittapa was a court poet of king Bhoja and his fame was fully established during his reign. On the basis of the known period of Bhoja's reign, the poet Chittapa may be ascribed to the second or the beginning of the third quarter of the eleventh century.

# An enlogy of Sun-God composed by Chittapa.

An inscription from Bhilsa<sup>31</sup> contains an eulogy of Sun-God composed by Mahakavicakravartin Śrī Chittapa. The record bears no date but is assignable to the 11th century on paleographical grounds. This inscription contains a short poem of 23 stanzas in Anustubh. It was composed by the poet Chittapa at the instance of Dandanayaka Śrī Candra as stated at the end of the inscription.

Bhilsa region formed a part of the dominion of the Paramara king. Dandanayaka Śri Candra, a friend of Chittapa, appears to have been an officer in the employment of Paramara Bhoja.

As the top and the left side of the inscribed stone have broken down, we are not in a position to have the complete text of the inscription. From the observation of the extant portion, it appears that the inscription originally contained at least 23 stanzas in the Anustubh metre. They are all addressed to the Sun God. The last stanza speaks of the composition as a stuti (eulogy). Out of these, the text of 10 stanzas has been fully deciphered. The remaining 13 stanzas are completely lost. Verse 5 refers to the sage Agastya who is famous in the solar mythology of India. Verse 6 describes how the Sun-God's youngest brother i.e. Visnu cut off the head of Rāhu. Verse 8 represents the Sun's rays as the source of splendour. The next stanza alludes to the various diffusion of the Sun's rays. Verse 11 illustrates the maxim: love's way is torturous. Verses 18 and 20 are remarkable for their pleasant ideas and sweet expressions and are really worthy of the great poet. Verse 23 refers to the conclusion of the eulogy. None of the verses of Bhilsā is quoted in the Subhāṣita-Samgrahas.

## Chittapa as a grammarian

Chittapa's two verses illustrating certain rules of grammar are found in Vardhamānas uri's Gaņaratnamahodadhi. A study of these verses reveals that Chittapa was a grammarian, who has illustrated certain grammatical rules through verses specially composed for them, wherein sometimes his view differs from that of others.

One verse of Chittapa occurs in the Svopajna commentary of Vardhamana on verse 46 in chapter I.<sup>32</sup> The verse enumerates certain words to which कीच् termination applies. As regards, the form विकली, Vardhamana explains in the commentary on this verse that the termination कीच् applies to विकल, निकल and पुष्कल only, when they denote the meaning related to vanaspath, but otherwise their feminine forms would be विकला, निकलल के पुष्कला by taking टाप्. He further remarks that Chittapa however applies the termination कीच् to विकल, निष्कल and पुष्कल in general, irrespective of the meaning denoted by them.

In his verse,

न पुष्कली ते स्वलेंकि बनता किन्तु सामरी। विकली बाल्कमात्रेण महती निष्कलीयते॥

the words পুজান and নিজান do not denote vanaspati, yet they take শ্বৰ্ while forming feminine, whereas the word বিদ্ধান also takes ভীৰ্ even when it denotes Vanaspati.

It is necessary to note that according to Pä.IV. 1.41, these words are included in गीरादि गण<sup>33</sup> and therefore they form their feminine forms by कीच् termination. Thus their feminine forms would be विकली, निकली and प्रकारी.

Vardhamana here notes that his opinion is supported by Bhoja in his statement, क्यं विकला; कालविशेषवाचिनो नित्यं स्त्रीविषयत्वाहाषेव भवति । On referring to the Sarasvatikanthabharana, we notice that its author Bhoja only gives the sutra,

गौरशबलकलमाषसारङ्गपिशङ्गहरिण-पाण्डरामरसुन्दरविकलनिष्कलपुष्कलेभ्यः। 184

(111, 4.53)

in this context. But the sentence quoted by Vardhamana and attributed to Bhoja, is given in the vṛṭṭi as that of Daṇḍanātha Nārāyaṇabhaṭṭa in the printed edition of the Sarasvatīkaṇthābharaṇa.<sup>35</sup> Does it therefore imply, that this Vṛṭṭi was ascribed to Bhoja in the times of Vardhamana, thoughit was in fact composed by the author named Daṇḍanātha Nārāyaṇabhaṭṭa? In this context it may be noted that the editor of the work has taken Daṇḍanātha Nārāyaṇabhaṭṭa as a high officer in the court of king Bhoja.

From the above discussion it will be evident that Chittapa was bold enough to differ from contemporary grammarians.

The other verse of Chittapa is quoted in Vardhamana's commentary verse 98 in chapter II.36 This verse of the work enumerates the words

is the सामालंकित त्या and enjoins Tatpuruse compound in the sense of किया कार्य के one of the words included in this gama. Vardhamanastri ब्रिंग्ड two meanings of अर्थेकृत्य, सार्थक कृत्या and समयोजन कृत्या. He supports the latter atcaping by quoting Chittapa's verse :-

साक्षारकृतेऽय हवणैकृति दिष्मुखाना उष्णकृतोऽविधि वहीकृदमकृदास्ति । सास्थाकृताः कृतनमस्कृतयोऽर्थमर्थे--कृत्य वती च नृपती च नृपस्य ज्ञम्मः ॥

In this verse, অৰ্থক্তিয়ে is used in the sense of 'making fruitfen' rather than 'making meaningful.'

Here it may also be noted that in this verse, Chittapa has size given illustrations of साक्षात्, ठवण, उष्ण, वश, अमा, आस्था and नमस्कृति in addition to अर्थ.

In this context, it deserves notice that three verses included in our collection of Chittapa's Subhāṣitas are obviously intended to give similar illustrations for certain grammatical forms. They are verses no. 12, 14 and 38. They are cited by Lakṣmaṇa in his SK. In verse 12, he has illustrated two forms बाब्यायमाण and द्वाब्यमाण which are present participles of मामश्रीसु. In verse 14 also, he has illustrated two forms प्रयुद्धान्ते के केव्हिलायन which are forms of मामश्रीसु. In verse 38, desiderative forms विक्रिसित and ज्ञापसेत are illustrated.

Sternbach<sup>37</sup> has rightly guessed that probably Chittapa was the author of a Kāvya illustrating grammar (gaparatus) and also of Syaggra-prakāsa,

Even Raghavan,<sup>38</sup> in his Śrogara-Prakaśa has doubted Bhoja's authorthip of the work and presumably ascribed it to Chittapa or to some other pobt.

# Agreement and disagreement as regards the ascriptions of the Subhagitas :

Out of fifty two Subhāṣitas collated here, 24 are found only in Skm, 2 only in Smv, 1 only in Par, while 3 verses found in SK are also not found elsewhere. These verses are ascribed to Chittapa in these works.

The remaining 22 Subhasitas occur in more than one anthologies. The anthologists do not specify the author's name in the case of all verses. When an anthologist is not in a position to specify it, he either the verse unattributed or introduces it as composed by 'somebody.' Is the case of some of these verses, the author's name is given by some other

\*\*

anthologist. The latter must have some tradition for the ascription to some particular poet. These verses may safely be attributed to the author mentioned by one or more anthologists though the verses are introduced as anonymous by other anthologists.

The information regarding the sources of the Subhasitas and their authorship according to the anthologies is given below:

| Vers           | e No. Source                                     | Author                                   |
|----------------|--------------------------------------------------|------------------------------------------|
| 1 2            | Skm. 137<br>Skm 22                               | Chittapa<br>Chittapa                     |
|                | Par 31                                           | Chittapa, Cittapa<br>Cittupa             |
| 3              | Skm 90<br>Smv 2.24<br>Sp. 98                     | Chittapa<br>Chittapa<br>Chiftrama        |
| 4              | Skm 82                                           | Chittapa '                               |
| 5              | Srk 54<br>Skm 61<br>Snev 2.12                    | Bhojadeva<br>anenymous<br>Chittapa       |
| 6              | Srk 101; Skm 5; Smv 2,105; Psr 22                | anonymous                                |
| 7 .            | SAk 61; Skm 73                                   | Mayura                                   |
| . 8            | Skm 1407;<br>Smv 97-10                           | Chittapa,<br>Hanumat                     |
| 9              | Skm 1460                                         | Chittapa                                 |
| 10             | Skm 1636,                                        | Hanumat,                                 |
|                | Smy 97.5                                         | Chittapa                                 |
| 11             | Skm 1491;                                        | Chittapa,                                |
|                | Sv 2419; Sp 583                                  | Simhadatta                               |
| 12             | Sk 111                                           | Chittapa                                 |
| 13             | Srk 1905;                                        | anonymous,                               |
|                | 5km 1616; Psr 76                                 | Chittepa                                 |
| 14<br>15<br>16 | Skm 1372<br>Srk 749; Skm 1399; Psr 141<br>Sk 113 | Chittipa<br>Chitt <b>apa</b><br>Chittapa |
| 17             | Skm 1506                                         | Chittapa                                 |
| 18             | Smv 97-33<br>Skm <sub>2</sub> 1564               | anonymous<br>Chittapa                    |
| 19             | Skm 1373                                         | Chittipa                                 |
| 20             | Skm 1424                                         | Chittapa                                 |
| 21             | Skm 1516                                         | Chittapa                                 |
| 22             | Skm 1602;<br>Smy 97.39;                          | Chittaps,<br>Hanumat                     |
|                | Par 32                                           | Chiftapa                                 |

- [7. This verse cannot be traced to any known poem of this poet.
- 8. 10. These verses do not occur in Hanumannātaka.
- 19. Autrecht's transcript preserved in India Office library begins the verse with wacam but does not give the rest of the line. Edition of Skm by Ramavatara Sarma, Lahore, supplies the first line given here (Skm edition by Banerji, p. 370).
  - 22. This verse does not occur in Hanumannataka.]

| 23             | Skm 1408                        | Chittapa 🕍                      |
|----------------|---------------------------------|---------------------------------|
| 24<br>25       | Skm 1426; Smv 97.6<br>Srk 1435  | Ciattpa<br>Anonymous            |
| 26             | Skm 1423<br>Skm 1550            | Chittapa<br>Chittapa            |
| 27             | Skm 1466                        | Chittapa                        |
| 28             | Skm 1387                        | Chittipa                        |
| 29             | Skm 1371                        | Chittipa                        |
| 30<br>31       | Smv 97.37<br>Srk 1012;          | Chittapa<br>anonymous           |
|                | Skm 1617; Par 77                | Chittapa                        |
| 32<br>33       | Skm 1438<br>Srk 1401            | Chittapa<br>anonymous           |
| 34             | Skm 1593<br>Skm 1406            | Chittapa .<br>Chittapa          |
| 35<br>36       | Skm 1427<br>Smv 106.2           | Chittapa<br>Cittapa             |
| 37             | Skm 2119                        | Chittapa                        |
| 38             | Skm 1875<br>Smv 90.1;           | Chittapa<br>Narendravarmā       |
|                | Sv 660; Sp 4015                 | anonymous                       |
| 39<br>40<br>41 | Sk 112<br>Skm 2372<br>Skm 628   | Chittapa<br>Chittapa<br>Sittipa |
| 42             | Srb 1457;<br>Skm 1476; Sp 1248; | Khipaka<br>Hánumat              |
| •              | Smv 97.47                       | Chittapa                        |
| 43             | Skm 1573                        | Chittapa                        |
|                |                                 |                                 |

[42. This verse can be traced to Hantimannataka as XIV. 77. But the fact that this verse occurs in the drama should not carry much weight. As noticed by Shri D. D. Kosambi in his Introduction to SrK, "The present drama has been restored by open plagiarism from any poet whose stanzas might be made to fit."]

| 44 | Srk 926                   | Anonym <b>ous</b> |
|----|---------------------------|-------------------|
| •- | Skm 396                   | Rājašekhara       |
|    | Smv 72.4; Sv 2004; Psr 50 | Anonymous.        |
| 45 | Srk 1059;                 | Dvanduka 🔑        |
|    | Skm 1755;                 | Chittapa          |
|    | Sv 843                    | Dākşiņātya        |
|    | Sp 777                    | Akala jalada      |
| 46 | Skm 2053                  | Chittapa          |
| 47 | Skm 1975                  | Chittipa          |
| 48 | Srk 1650;                 | Aпопуто <b>и</b>  |
|    | Skm 2117                  | Chittapa          |
|    |                           |                   |

www.jainelibrary.org

| 49 | Skm 1785; Smv 19.8 | Chittapa |
|----|--------------------|----------|
| 50 | Skm 2110           | Chittapa |
| 51 | Psr 33             | Chittapa |
| 52 | Skm 2000           | Chittipa |

- [44. This verse is not found in any known work of Rajasekhara.
- 45. This verse occurs anonymously in Bhojachauraviprasamvāda in Bhojaprabandha of Ballāla.
- 51. This verse is found only in Psr, where it is ascribed to Chittapa (Index Srk, p. 329).]

Shri S. K. De, editor of Padyāvali (p, 239) thinks it possible that there was a poet named Hanumat, whose verses cited in the anthologies were mixed up with those of Hanumannāṭaka. Other possibility is that the author who composed or compiled the drama was a good poet also. But the poems were presumably lost in the course of time, while some verses survived in the anthologies.

We can also assume that Hantmat and Chittapa both being contemporaries of Bhoja, their verses were mixed up in the course of time and therefore the same verse is ascribed in one anthology to Hantmat, while in the other to Chittapa.

#### General Features of the Contents

Verses 1-7 pertain to God Siva, 8 to 35 pertain to the King and 36 to 52 touch miscellaneous subjects.

28 Subhasitas out of 52 are eulogistic of the king. Most of these are such as would apply to any king in general. However, the specific mention of Malavaraja in two verses and Bhoja in particular in three other verses implies that all these verses probably pertain to the king Bhoja of Malava and describe him as an ideal king. His extraordinary valour forms the subject of many stanzas which make special reference to his victorious expeditions, favourite horse and elephant corps. The other virtues, particularly his great benevolence, gracee and fame are depicted in other verses, which make him unique and god-like. Various deities and other objects form the subject matter of the remaining 17 verses.

One verse each is separately devoted to Indea, Rama, Hanuman and Ravana.

Various phases of the moon during the night are delineated poetically in verse 44. The holy waters of the river Narmada are worshipped by a benedictory verse (46). Three verses refer to the ardent lover's yearning for the beloved. The vastness of lake which can compete even with the sea forms the subject of one other verse. The dry lake Sombhodhi X-15

which was it no time filled to the brim by the advent of an untimely cloud is described in verse 43. The submarine fire in the sea is represented as a spark only of the fire raging in the belly of the great sage Agastya in verse 51. The verses referring to the deer, the tiger, the bee and the Swan are such as can be used as apt illustrations of Aprastutaprasaries.

### Critical Appreciation.

Even a cursory reading of these subhasitas would convince anyone that Chittapa was a very enlightened poet.

In these subhasitas we find a proper equipoise between Sabda and Artha. Read for example the verse property (v. 46). Here the anuprasa finely coincides with the description of the waters of Narmada, fragrant with the elephant's ichor, and bearing the colour of the Kumkum paste on the breasts of the Siddha women. Another verse cashe....

(v. 4) has been cited, as an illustration of artharacana by Bhoja in Sa. Verse 5 is cited by Bhoja in Sr. Pra. as an instance of anunadadhavani.

The poetic expression depends on how a thing is said and not upon what is said. The touch of Chittapa's pen converts any ordinary subject into emotional poetry-The simple ordinary glorification that the king's fame traversed the three worlds has been presented in a poetic form in verse 22. Chittapa excels in the grace and felicity of poetic expression. This characteristic secures for him a foremost place among the writers of subhasitas.

These subhasitas are replete with suggested sense (vyañjana). This very much enhances the charm of the subhasistas. The verses 45 and 49 are instances in point. The verse 45 describes a dry lake which was filled to the prim by an untimely cloud. But it suggests some place which has become fortunate by the advent of a generous personality who at once satisfied all the needy persons. Verse 49 is one of the best verses composed by Chittapa. The expressed sense here pertains to a bee who cannot forget the taste of honey of the lotus of Laksemi. The bee, therefore cannot find pleasure on the mango tree or the Bakul tree or even Priyangu creeper.

This verse suggests the condition of some noble man, who has become unhappy after having enjoyed the best things, he cannot now reconcile with ordinary things. In many of these verses, this suggested sense is subservient to Rasa or Alamkara.

Chittapa does not lag behind in delineating various sentiments. It is but natural that as most of his subhasitas are in glorification of the king, the Heroic sentiment figures predominantly. At the same time, other rasas are not absent here. In the preliminary benedictory verses, ardent devotion

to Siva is reflected. In some verses, though very few, which depict the poignant condition of the beloved or the lover, the erotic septiment finds expression. The verse, in the mouth of a female deer about to be killed by the hunter, represents a good instance of pathetic sentiment.

Apart from the verses related to the stuti of Siva and the king, 17 miscellaneous verses testify specially to his versatile talent. He touches a vast number of other subjects as well. The different phases of the moon, anxiety of the lover, the resounding holy waters of Narmada, the adventures of Ravana and the unhappy plight of the bee hovering on the Kunda, Mango etc.: all these he can depict with equal case. His selection of the dialogue form in certain subhasitas lends special charm to the verses such as appear (v.13) or appears etc. (v. 14).

As is natural with any good poet, the present work also is adorned with a variety of figures of speech. Our author introduces Rupaka (v.35), Aprastutaprasamsä (v. 14), Ekävall (v. 14), Vyäjastuti (v. 22) Apahnuti. (v. 43), Utpreksä (v. 51), Vyatireka (v. 23), Uttara (v. 41), Preyas (v. 8), etc. Naturally his subhäsitas abound in the use of Aprastutaprasamsä. The very fact that his different verses have been cited in works on poetics as examples for figures of speech is enough proof of his skill in the use of various figures.

The account of the various metres used in the verses is given below: The favourite metre of this poet seems to be Sardulavikridita in which he has composed as many as 33 verses out of 52 verses. It displays his skill in handling difficult metres. He has used seven other metres. Sragdhara. occurs in five verses, (14, 26, 36, 42, 46), Sikharint in four verses (27, 40, 49, 52), Vasantatilaka in three verses (1, 10, 38), and Harini in two verses (44, 47).

One verse (41) is in Arya metre, while one verse (35) is in Mandaka-ranta metre. Three verses (12, 16, 39) found from Laksmann's Sk are in Anustup as the whole anthology contains subhasitas in Anustup metre.

Of the two verses pertaining to grammar one (v. 1) is in American while the other verse (v. 2) is in Vasantatilaka.

| अमुब्दुप् १२, १६, ३९,                         | •       | I      |   | <br>. (1) |
|-----------------------------------------------|---------|--------|---|-----------|
| आर्या- ४१,                                    | :       |        |   | (3)       |
| मन्दाकान्ता - ३५,                             | •       |        |   | <br>(1)   |
| षसैततिलका−1, १०, ३८                           |         |        |   | (3)       |
| ्र शार्द् <b>लविक्रीडित−२, ३,</b> ४,          | ५, ६, ७ | , ८, ९ | , | • • •     |
| <sup>ા</sup> ૧૧ <sup>ુ</sup> ૧૨,૧૫,૧૫,૧૮,૧૧.૨ |         |        |   |           |
| २४,२५,२८,२९,३०,३१,३                           | २,३३,   |        |   |           |

The poet is not known to have left any big composition except the brief eulogy of the sun-god. Unfortunately even the latter is not available in its complete form. However even from the general survey of his Subhasitas compiled from various anthologies, we get glimpses of his poetic geninus, Even the hitherto known verses are sufficient to give us a peep into the personality of this genius.

Nevertheless it may be admitted that from the available subhāsitas, the poet leaves an impression of being a court poet, as noticed above in the context of the author and his works. Chittapa is ālso known as a grammarian and has left a fine eulogy of sun god; possibly he also composed a monumental work like Srngara-prakāṣa which seems to have been ascribed to Bhoja, the great patron of poets.

I am highly thankful to Dr. H. G. Shastri, Dr. H. C. Bhayani, Dr. Indubalaben Zaveri and Dr. J. M. Shukla for their valuable suggestions.

#### **Footnotes**

- 1. "Two inscriptions from Bhilsa", Epigraphica Indica, Vol. XXX, pp. 210-219
- 2. Intro. to Sk, to be shortly published by L.D. Institute of Indology, Ahmedabad,
- 3. Introduction to Srk, p.p. XXII-XXIII.
- 4. Srk, verse nos. 54, 61, 101, 749, 926, 1005, 1012, 1059, 1401, 1435, 1457, 1650.
  - 5. Skm, (Ed. by S. C. Banerji), nos. of the verses:— 5, 22, 61, 73, 82, 90, 137, 396, 628, 1371, 1372, 1373, 1387, 1399, 1406, 1407, 1408, 1423, 1424, 1428, 1427, 1438, 1460, 1466, 1476, 1491, 1506, 1516, 1550, 1561, 1573, 1593, 1602, 1616, 1617, 1636, 1755, 1785, 1875, 1975, 2000, 2053, 2110, 6887.
  - Smv. (G. O. S, Edittion), verses 2.12, 2,24, 2.205, 29.8, 72.4, 90.20, 97.5, 97.6, 97.10, 97.33, 97.37, 97.39, 97.47, 106.2.
  - 7. Sp : (Ed. by peterson) verse nos. 98, 583, 777, 1248, 4015,
  - 8. Sv (Ed. by Peterson) verses nos :- 660, 843, 5004, 2419.
  - 9. The editor of SRK has indicted that verses 54, 61, 101; 749, 926, 1005 & 1012 also occur in Psr, while three verses are given in Appendix as extra Stanzas in
  - 10. Srngara Prakaia, edited by G. R. Jesyer I.I.
  - 11. Ibid., Part I, p. 249.
- 12. Kuvalayananda (N. S. Press), Tenth Edittion, 1955.
- 13. Citramimghsā (Ed, by J. C. Misra, Varanasi, 1971 p. 191).
- 14. Rasagangadhara, N. S. Press, Sixth Edittion, p. 190.
- 15. Skm names him as Sittipa in verse ne 6ç8, while in majority of verses ascribed to this author his name is given as Chittapa and sometime as Chittipa.

- 16. Smy, generally gives the name as Cittapa. It must be noted that Raghanan mentions him as, Cittapa in the Introduction to Spingara-Prakasa (pp. 6-7).
- 17. Aufrecht gives his name as Chinnama in his article, "Uber die Paddhati on Sarngadhara", ZDMG, Vol. XXVII, p 19.
- 18. Sp. ascribes verse 98 to Chitrama.
- 19. (i) Aufrecht, Catalogus Catalogorum, I, p. 193;
  - (ii) Report on the search for Skt. Mss in Bombay Presidency during A. D. 1887
     -1891 by R. C. Bhandarkar, pp. XXVII.
  - (iii) Intro to Srk. p. LXXVII;
  - (iv) Mahāsubhāṣita-Samgraha, Vol. I, Luduig Sternbach, 'Index of Authors and Sources', p. 331.
- Srikantha Śastri indudes Chittapa in his article, 'Some forgotten Sanskrit poets of Karnātaka", ABORI, Vol. XXIII, pp. 414-418.
- 21. Ch. XVII. Mohendrasüricarita, v. 189
- 22. Ibid, Makendrasuricarita, v. 288
- 23. Op. Cit.
- 24. Bhoja-Bhima-Prabandha, p. 40-41:
- 25. In a few verses he alludes to other Gods like Indra, Rama and Hanuman, but the allusions are of a general character and bear no sectarian significance.
- 26. The temple is also mentioned in the Bhītsā inscriptions of the tenth century A. D. An inscription from Udaipur in the Bhītsā dist. dated v. s. 1139 (A. D. 1173) refers to the surrounding area as the Bhātlls svāmin Mandala consisting of 11 Sub-divisions. The temple was demolished by Sultan Iltutmish of Delhi in A. D. 1813 or 1834 and again by Alāuddin Khūji in A. D. 1199. Thus ended the worship of the god at the city which received his name and still continus to enjoy it in the colloquial form.
- Struggle for Empire, Vol. V, Later Chalukdas and Kalachuris of Kalyana, pp. 166-172.
- 28. Nandolal Dey Geographical dictionary of India, p. 109. -Kuntala Desa at the time of the Calukyas, was bounded on the north by the Narbada, on the South by Tungbhadra, on the west by Arabian Sea and on the east by Godavari.
- 29. Probandhacintamani, Bhoja-Bhima-Prabandha, p. 40-41,
- 30. Op cit. See Appendix at the end.
- 31. Ganaaltnamahodadhi, I.d. by Eggeting Ch. I. p. 80
- 33. Ganapātha (Ārya Sāhitya Mandal Ajmer). 42. p. 43;
- 34, Part, III, p. 122
- 35. Sarasvatikanthabharana, Part I (Trivendrum, 1938), Preface, III.
- 36. Ch. II, p. 140.
- 37. Mahasubilita Semgraha, Vol. III, Index I-Anthors and Sources, p. 1508.
- 38. Ibid, ch. III, p. 7.

# II SUBHASITAS OF CHITTAPA

- अच्छिन्नमेखलमलन्धदढोपगृदम्
  अप्राप्तचुम्बनमवीक्षितवक्त्रकान्ति ।
  कान्ताविमिश्रवपुषः कृतविप्रलम्भ
  सभोगसद्यमिव षात् वपः स्मरारेः ॥
- 2. कण्ठच्छायमिषेण कल्परजनीमुत्तसमनदाकिनी-रूपेण प्रलयान्धिमूर्ध्वनयनव्याजेन कल्पानलम् । भृषापन्नमकेलिपानकपटादेकोनपञ्चाशतं वातानप्यपसंहरनवत् वः कल्पान्तशान्तौ शिवः ॥
- 3. कल्पान्ते शमितित्रिविकाममहाक**काल्यस्ट्रर-**"छेवस्यूतन्त्रिसिह्याणिनस्वरप्रोतादिकोलामिषः ।
  विन्वैकार्णवसाविशेषसुदितौ तौ मस्यक्रमांकुऔ
  कर्षन् वीवरतां गतोऽस्यतु सतां मोहं महामैरवः ॥
- 4. दिक्कालात्मसगैव यस्य विमृता बस्तत्र विकासते यत्रामुख्य सुधीभवन्ति किरणा राशेः स यासामभृत । यस्तित्वसमुधःसु योऽस्य विधये यस्तस्य जीवातवे बोढा यद्रणमेष मन्मश्ररिपोस्ताः पान्तु वो मूर्त्यः ॥
- 5. भूरये बोडस्तु कपालदाम जगतां पत्युर्यदीया लिपि क्वापि क्वापि गणाः पठित्त पदशो नातिप्रसिक्षण्यस्य । विश्वं स्वक्यित वक्यिति क्वितिमपामीशिष्यतेऽशिष्यते भागे राशिषु रंस्यतेऽस्यित जगन्निवेंक्यिते धामिति ॥
- 6. मातस्तेधरसण्डनात्परिभवः कापालिकाचोऽभवत् स ब्रह्मादिषु कथ्यतामिति मुहुर्बाल्याद्गुहे जल्पति । गौरी हस्तयुगेन वण्मुखवची रोद्धं निरीक्ष्याक्षमां – वैलक्ष्याच्चतुरास्यनिष्कलपराष्ट्रतिश्चिरं पातु वः ॥

- 7. संन्यानांशुक्तपल्लवेषु तरलं वेणीगुणेषु स्थिरं

  मन्दं कञ्चुकसांविषु स्तनतटीत्सक्षेषु दीव्यार्चिषम् ।
  आलोक्य त्रिपुरावरोधनवधूवर्गस्य धूमध्वजं

  हस्तवस्तरारासनो विजयते देवो दयादेश्वणः ।
- 8. अत्युक्ताः परितः स्फुरन्ति गिरयः स्फारास्तथान्भोष्यः स्तामेतानि विभ्नती किमिति न कलान्ताऽसि तुभ्यं नमः । आश्चर्येण पुनः पुनः स्तुतिमिमां प्रस्तौम यावर्भुव— स्ताबद्विभदिमां स्मृतस्तव भुजो वाचस्ततो मुद्रिताः ॥
- 9. अन्विष्यद्भिरयं चिरात्कथमि प्रार्थेत यथिकि-नीय त्वं पुनर्श्विनः प्रतिदिनं यत्नात्समन्विष्यसि । प्राप्तौ चिन्तितमात्रकं दददसौ चिन्तातिरिक्तप्रदं त्यामान्नोक्ष्य विदीर्थते यदि न तद्गावेव चिन्तामिकः ॥
- 10. अभ्युद्धृता बसुमती दिल्लं रिप्रः क्रोडिक्ता बल्वता बिल्राजलक्ष्मीः । एकत्र जन्मनि कृतं तदनेन यूना जन्मत्रये यदकरोत पुरुषः पुराणः ।।
- 11, आकर्षेन्सिव गां क्मन्तिव खुरान्पश्चार्षशुज्झन्तिव स्वीकुर्विमव सं पित्रन्तिव दिशश्चकायानमर्थन्तिव । साङ्गारप्रकरां स्पृशन्तिव धरां वातं समश्नन्तिव श्रीमन्नाथ स वाजिराट् तव कथं मादिगारां गोचरः ॥
- 12 . जन्मायमाणया तन्त्या दशा बाध्यावमाणया । नद्यः शुच्यन्ति विनन्धे यस्यारियोषितान् ॥
- 13. का त्वं कुन्तलमञ्जकीतिरहह क्वासि स्थिता न क्विंचत् सरूबस्तास्तव कुत्र कुत्र वदं वाग्लक्कीरुचः संप्रति । बाज्याता चतुराननस्य वदनं स्टब्सिन्ट्रीरोरेस्ररः काण्तिभीव्हस्पेन्द्वं सम पुनर्नाधापि विश्राममूः ॥

- 14 कालिन्द ! बूहि कुम्भोद्भवजलिधरहं नाम गृह्वासि करमा— च्छत्रोमें नर्मदाहं त्वमि वदसि में नाम करमात्सपत्न्याः । मालिन्यं तर्हि करमादनुहरिम मिल्टकज्जलैमीलवीनां वाष्पाम्भोग्भिः किमासां समजनि कुपितः कुन्तलक्षोणिपालः ॥
- 15 कि वातेन विलिश्वता न न महाभूतार्दिता कि न न श्रान्ता कि न न संनिपातलहरीप्रच्छिदिता कि न न । तिक मुद्धित रोदिति स्वसिति च स्मेरं च धत्ते मुखं दृष्टः कि कथमप्यकारणरिपः श्रीभोजदेवोऽनया ।
  - 16 दिशः पटपटायन्ते गगनं लोहितायते । कर्णतालास्तिसन्दूरे हास्तिके यस्य सर्पति ॥
  - 17 देव ! त्वं मलयाचलोऽसि भवतः श्रीखण्डशासी मुजस्तिस्मन्कालभुजङ्गमो निवसति स्फूजित्कृपाणच्छलात् ।
    एष स्वाङ्गमनर्गलं रिपुत्रुस्कन्धेषु संघट्टयन्दीर्घं ज्योमविसारिनिर्मलयशो निर्मोकसुन्मुञ्चति ।।
  - 18 देव त्वद्भुजयोव छं न गदितुं वाचा वयं शक्नुमः कुर्वाणा हृदयेऽपि तत्पुलिकताः प्रत्यङ्गमेते वयम् । शक्ता सेव पुनस्तवासियतनिष्ठन्नद्विषत्कन्धरा रन्धोद्वान्तसमीरभैरवरवा युद्धस्थली जिल्पितुम् ॥
  - 19 हम्तोद्दामकरीन्द्रवृन्दशितिमच्छायेषु नीरार्थिषु
    पाथोदेषु तटाभिषातदिवसादारम्य नस्ताम्यति ।
    नृनं मालवराजदिग्जयविधौ तैः पीतमम्मोनिधे—
    मीबद्गन्धगजस्वनमदनदीगन्धानुविद्धं पयः ॥
  - 20 द्वीन्द्रं भाति जगित्र्घाम गगनं विश्वं चतुर्दे वतं पञ्चाम्नायमिदं वाङ्मयमयं षट्सायको मन्मथः । सप्ताङ्शः परिवत्सरोऽष्टजलिधस्कारं धरामण्डल दिक्चकं नवनायकं क्षितिपतिश्रेष्ठ व्वयि अभजित ।।

- 21 पर्यक्को राजलक्ष्म्या हरितमणिमयः पौरुषाब्धेस्तरक्को भग्नप्रत्यर्थिवंशोल्वणविजयकरिस्त्यानदा म्बुपदः । संप्रामत्रासताम्यन्नरपतिसुयशोराजहंसाम्बुवाहः सङ्गाः स्मासौविद्ञः समिति विजयते मालवाखण्डलस्य ।।
- 22 मातुः खेदमयं ततान पृथुकः कोडेऽपि घात्रयाश्चरन् रागाढचस्तरुणः पुरन्दरपुरश्रीन्यस्तकण्ठग्रहः । ज्यायानप्यभजत्पतामहपदं नित्याविनीतस्तन् जनमा ते यशसां गणस्तदुचितत्रीडोऽसि तन्कीर्तनात् ॥
- 23 मिथ्या देव भुजेन तेऽल्पविभवः कल्पृद्रमः स्पर्धते नहीनं भुवनत्रयाभयमहासत्री कृपाणोऽचिति । चिन्त्यस्तत्रभवान् स कल्पविटपी यस्यैतदेकाणवे कल्पान्ते विनिवेश्य विश्वमस्त्रिलं छायासु शेते हरिः ॥
- 24 मौली घारय पुण्डरीकमितं तन्वात्मनो विक्रमं चकाङ्क वह पादयुग्ममविन दोष्णा समभ्युद्धर । लक्ष्मी भूनिकटे निवेशय भव उयायान् दिवौकरपते—— विश्वान्तःकरणैकचौर तदिप ज्ञातो हरिः खल्बसि ॥
- 25 सङ्कल्पेऽङ्कुरितं द्विपत्रितमथ प्रस्थानवेलागमे

  मार्गे पल्लवितं पुरं प्रविशतः शाखाशतैरुद्गतम् ।

  भातभीविनि दर्शने मुकुलितं दृष्टे तु देवे त्विये

  प्रोत्फुल्लं फलितं च संप्रति मनोराज्यद्वमेणाय मे ॥
- 26 सप्ताम्भोधीनिपबद्धिर्दिशि दिशि सरितः स्वादयद्भिस्तडाग-व्यूहं गण्डूषयद्भिगंगनतलगतां जाहवीमुल्लिहिद्भिः । यात्रायां यस्य हेलाचलतुरगचम्शश्वदुद्धृतध्र्ली-प्रेरैकाव्धिमात्रव्ययजनितमदो लोज्जतः कुम्भजन्मा ॥
- 27 समाजे सम्रानां सदिव विदुषां धाम्नि धनिनां
  निकाये नीचानामि च रमणीनां परिषदि ।
  कथंचिषत्र स्मः क्षणमितिथयस्तत्र शृणुमः
  स्फुरद्रोमोद्मेदाः सुभग भवतः पौरुषकथाः ॥

- 28 सूर्यो धामवतां न कि न किमयं प्रह्लादकश्चन्द्रमा
  गम्भीरो न किमम्बुधिः क्षितिभृतां रामः स जेता न किम् ।
  कि त्वेकैकगुणस्तुतौ न हि वयं शक्तास्तदेतद्गुण —
  श्रोतृणां सुमहोत्सवाय नृपते त्वामेकमेव स्तुमः ॥
- 29 स्वामिन्तम्बुजनाथ धूर्जिटिशिरश्चूडामणे चन्द्रमः
  पादौ वां प्रणतोऽस्मि साधु वदतं क्षत्रप्रसृति युवाम् ।
  राजा यद्युपसेविताङ्धिरखिलक्ष्मापालचूडाशतै—
  रासीदस्ति भविष्यति क्षितितले श्रीमोजदेवीपमः ।
- 30 यस्याची गगनं रसातलमुपर्यस्मोधयोऽभ्यन्तरे
  यत्प्राक्पश्चिमदक्षिणोत्तरदिशः कृत्वाऽन्यथा वर्तते ।
  यस्य ध्वान्तमनुष्णरिक्षकचयो नीलास्तथाकीपला
  देव व्ववशसोऽद्भुताद् भुवनतस्तस्य स्तुती के वयम् ॥
- 31 रामः सैन्यसमन्वितः कृतशिलासेतुर्थदम्भोनिधः पारं लक्षितवान्पुरा तदधना नाश्चर्यमुखादयेत् । एकाकिन्यपि सेतुबन्धरहितान्सप्तापि वारांनिधीन् देलाभिस्तव देव कीर्तिवनिता यस्मात्समुल्छंषति ॥
- 32 लम्यन्ते यदि वाञ्छितानि यमुनाभागीरथीसङ्गमे
  देव प्रेष्यजनस्तवैव भवतो भर्तव्यतां वाञ्छित ।
  नन्वेतन्मरणान्न कि नु मरणं कायान्मनोविष्युति—
  दीर्घ जीव मनःस्वदिङ्घकमले कायोऽत्र नः केवलम् ॥
- 33 वर्षासंभृतवीतिसारमवरां स्तन्धाङ्गिहस्तद्वयं
  भेकं मूर्ष्टि निगृह्य कञ्जलरजःस्यामं भुजङ्गं स्थितम् ।
  मुख्या न्याधधधुस्तवारिनगरे शून्ये चिरात्संप्रति
  स्वर्णोस्पस्कृतिमुष्टिसायकधिया साकृतमादित्सिति ।।
- 34 बाल्मीके: कतमोऽसि करत्त्वमथवा व्यासस्य येनैव भोः श्लाध्यः स्यात्तव भोजभ्पतिभुजस्तम्भस्तुताबुद्यमः ॥ पंगुः पर्वतमारुरुक्षसि विधुस्पर्शे करेणेहसे दोभ्यां सागरमुत्तितीर्षसि यदि ब्रमः किमत्रोत्तरम् ॥

- 35 हंस अयोत्सना कुमुद्दिश हे सैकते ऽस्मिन् सरण्या बाद बुतं चिरतरमभू दिसद्ध यूनोः कयोश्चित् । एको बूते प्रथमनिहतं के टभं कंसमन्यः स त्वं तत्त्वं कथय भवता को हतस्तत्र पूर्वम् ॥
- 36 अन्यः कः क्षारवार्धे त्विमिव नियमितो वानरैर्वा नरैर्वा विश्रेणैकेन कोऽन्यः करकुहरपुटीपात्रमात्रे निपीतः । जल्पिक्षःथं पृथूर्मिध्वनिभिरवतरत्फेनकूटाइहासैः स्पर्धां घत्ते पयोधेरधिकमधिपुरं निर्मितो यत्तटाकः ॥
- 37 अन्या साऽधिगता त्वया क्व युवती यस्याः स मानप्रहो याते छोचनगोचरं प्रियतमे संप्रत्यपकामति । अस्माकं पुनरुप्रप्रवातारकेषप्रगत्भात्मना— मेतादृश्यनभिज्ञपूरुषपरिष्वज्ञे कुतः साध्वसम् ॥
- 38 आदाय मांसमस्विलं स्तनवर्जमङ्गात् मां मुञ्च वागुरिक याहि कुरु प्रसादम् । अवापि शष्पकवलप्रहणानभिज्ञा मद्वर्तमचञ्चलदशः शिशवो मदीयाः ॥
- 39 इयता स द्युसरगोप विचिकित्सां चिकित्सित । श्रुतिर्न यदहल्यायै जारेत्येनं जुगुप्सते ॥
- 40 किमस्मान्बिदेक्षि क्षिपतबहुदोषव्यतिकरान् गुणान्वैधेयानां श्रियमुदयिनी बोक्ष्य धनिनाम् । परिच्छेदः शौचं विनयपरता चेन्द्रियजयो विवेको नः कृत्यं न खद्ध वयमर्थप्रतिभुवः ॥
  - 41 कुशलं तस्या जीवति कुशलं पृष्टाऽसि जीवतीत्युक्तम् । पुनर्पि तदेव कथयसि मृतां नु कथयामि या स्रसिति ॥
  - 42 कूर्मः पादोऽस्य यष्टिर्भुजगपितरसौ भाजनं भूतधात्री तेलोत्पूराः समुद्राः कनकगिरिश्यं दृत्तवर्तिप्ररोहः । अचिंश्चण्डांशुरोचिर्गगनभिलिनिमा कञ्जलं दह्यमानः शच्चेश्रेणीपतक्को ज्वलति रघुपते त्वस्प्रतापप्रदीपः ॥

- 43 पद्भ्याम्रह्मयुगं विभज्य मुजयोर्गध्यं निपीड्योरसा पार्वेषु प्रसमं प्रहृत्य नखरैर्दन्तैर्विछ्प्याधरम् । संसुप्तानवबोध्य युष्मदहितान्मृये ऽपि मुङ्कते वने कि कान्ता सुरतैषिणी नहि नहि ब्याधी करास्नाना ॥
- 44 प्रथममरुणच्छायस्तावत्ततः कनकाकृतिः । तदनु विरहोत्ताम्यत्तन्वीकपोलतलयुतिः । प्रभवति ततो ध्वान्तक्षोदक्षमः क्षणदामुखे सरसविसिनीकन्दच्छेदच्छविमृ गलाञ्छनः ॥
- 45 भेकैः कोटरशायिभिमृतिमिवक्ष्मान्तर्गतं कच्छपैः

  पाठीनैस्तनुपद्भपीठछठनायस्मिन्मुहुर्मू च्छितम् ।

  सस्मिन्नेव सरस्यकालजलदेनागत्य यच्चेष्टितं

  येनाकुम्भनिमग्नवन्यकरिणां यूथैः पयः पीयते ॥
- 46 मजन्मातङ्गहस्तच्युतमदमदिरामोदमत्तालिजालं स्नानैः सिद्धाङ्गनानां कुचयुगविलसन्कुङ्कुमासङ्गिष्कम् । सायं प्रातर्मनीनां कुशकुसुमचयच्छन्नतीरस्थलीकं पायादवो । नर्भदान्भः करिकरमकराकलान्तरंहस्तरङ्गम् ॥
- 47 तरमुपगतं पद्मे पद्मे निवेशितमाननं प्रतिपुरिकनी पत्रच्छायं प्रतिक्षणमासितम् । नयनसिक्किरणोरुणोकृता जलवीचयो जलदमिलनां हंसेनाशां विलोक्य गमिष्यता ॥
- 48 तेषां त्वं निधिरागसामसहना मानोन्नता साप्यती
  गन्तव्यं भवता न तद्गृहमिति त्वं वार्यसे यासि चेत् ।
  गाउं मेखलया बलान्नियमितः कर्णोत्पलेनाहतः
  क्षिप्तः पादतले तदेकशरणो मन्ये चिरं स्थास्यसि ॥
- 49 निरानन्दः कौन्दे मधुनि विधुरो बालबकुले रसाले सालम्बो लवमपि लवङ्गे न रमते ।

प्रियङ्गी नासङ्गं रचयति न चूते विचरति स्मर्रेल्ळक्मीलीलाकमलमधुपानं मधुकरः ।

- 50 छूने पञ्च ततश्चतुष्टयमिति स्नकसंनिवेदैः शिरः
  पद्मैरन्यतमावलोकनमितेरुच्छोणितैरचितः ।
  हस्तस्पर्शवशेन मुन्नि दशमं मुर्धानमध्यासय——
  ज्शम्भोरुद्धतसाहसैकरसिकः कैनी स्तुतौ सवणः ॥
- 51 सप्ताप्यम्बुधयो धराधरशतं विश्वस्तदैव क्षणं संभूयापि न कुम्भसंभवसुनेः प्राणाहुति तप्यति । यद्यस्यापि मृषा निषेवणधृणादाक्पीतवान्तोदधि—— प्रभ्रश्य ज्जठराश्चश्चक्षणिकणो जागर्थयं वाडवः।
- 52 समाल्रम्ब्यान्योन्यं मसृणचरणाः कम्पनजुषो

   न याताः के पारं सित जल्लिधबन्धे किपमटाः ।

  तटादेकोऽर्वाचरचिकतसुरसिद्धस्थितसमु——

  स्समुत्प्लस्य प्रायात्परमपरपारं स हनुमान् ॥

Two verses percaining to grammar

न पुष्कली ते स्वलोंके जनता किन्तु सामरी ।
विकली शलकमात्रेण महती निष्कलीयते ॥१॥

साक्षात्कृतेऽथ लवणंकृति दिङ्मुखानाम्

उष्णंकृतोऽचिषि वशेकृदमाकृदास्ते ।

आस्थाकृताः कृतनमस्कृतयोऽर्थमर्थे—

कृत्य वतो च नृपती च नृपस्य जग्मुः ॥२॥

Text of Inscription from Bhilsa.

| ξ. | ***              | (१)   | (३             | .)     | (गृह            | ाति) | ļ       |         |
|----|------------------|-------|----------------|--------|-----------------|------|---------|---------|
| ₹  |                  | . त्। | म्येते         | (तृष्ण | गहीनो छि        | टेख  | ते) ॥   |         |
|    | ·(ξ)             |       | नूनं तेजस्विनो | (s)    | न्यस्य न        | ंब   | (रवं) : | नामापि  |
|    | मृष्यसि ।        | (8)   | चुछका चान्त    | सप्ताि | ধ <b>(টিধ</b> ) | रगाः | स्यो (१ | s) न्ये |
|    | <b>(</b> s) पि त | ादशा: | 1              |        |                 |      |         |         |

- ३ .....राग-ज्याजेन भर्ते (र्षु) भिक्षां नु याचते ॥ (५)
  राहुस्त्वद्रोचिषे दुद्धान्नहतस्ते (ऽ) नुजन्मना । शिरो छ्ला (ऽ) पि ह दुष्टेऽरौ याचनाकौशलं हि तत् ॥ (६) तेजस्तवामाई ईषु क्रूरं क्रूरेषु जम्भते । भक्ताभिष्रायनिध्नस्य चंद्रा--
- श.......... क्षते ।। (७) फणामणिषु शेषस्य मुक्तामणिषु तोयघेः ।
   तारामणिषु च व्योग्नस्तव रोचिव्विरोचते ।। (८) तवसंक्रान्तमेणांके
   चक्रवाले पयोमुचि । ............ज्योतिअर्थोत्स्नेति संघ्येति
   सुरधन्वेति गीयते ।। (९)
- ५ .....(टे) लाक्षामदरागः कपोलयोः । पयोधरतटे ते(ऽ)चिः प्रतीच्याः कुंकुमद्रवः ॥ (१०) स्वर्भानुस्त्वां न गृह्णाति कीडालोलः कलावित अन्तर्द्वत्ते त्वमन्जि (न्जि) न्याः प्रेम्णो (हि) कु (टिला) गतिः ॥ (११) न तथो (ऽ) न्निद्र-मन्जा (न्जा) स्था--
- ६.....सि पश्चिनौं (नीम्) । नूनं विकत्थनोऽर्थेन (श) ब्दे (ब्दे) न त्वं विकर्त्तनः ॥ (१२) द्यामार्लिगान्जि (ब्जि) नी (नीं) चुम्ब (म्ब) श्रयापाची वजोऽत्तरां (राम्) । रज प्राच्यां प्रतोच्याम्ना (च्यां वो) दिनश्रीरत्वान्न मु च (ति ।) (१३) प्रात (हिं?) रहसा य (त) त्वं दिन- छक्ष्म्या
- ७. .... (रो) चमानं पुनः सा त्वामह्यागन्ते (s) नुगच्छति । (१४) पू व्वीमुत्थीयते प्रातः पश्चात्संविश्यते निशि । अहो सुगृहिणीवृत्तमु पसा ते (s) नुगृह्यते । (१५) नमस्तस्मै प्रभा (ता) य ग............ (चां स्थिरायते ।)
- ८. .....द (दि) वं त्वमुपगूहिस ।। (१६) कपोछ (भितौ १) स्वच्छायां स्वच्छायां त्वं बिलोकयन् । दि (वो देव्याश्चिन्त १) या तदी-पावेशं विशंकसे । (१७) करस्पर्शे (ऽ) पि ते नाथ घौन्निमीलित तारका । यासौ सर्व्वां (ग संकान्ता न विद्याः किं करिष्यति ॥) (१८)

www.jainelibrary.org

- ९. .....चंद्र ताडंकः प्र (प्रा) च्यां (च्यां) संध्यांशुकं दिवः । हिय-तेऽह (हो) डु हारश्च पूर्ण-पात्रं तवागमे ॥ (१९) प्राच्यामुद्रच्छतो यातुः प्रतीचीं शिष्ठण्यतो दिवं (वम्) । स्वदते नाथ व (ब) ही (ही) षु प्रतिपत्तिः प्रियासु (ते ॥) (२०)
- १०. .... गृह्णासि पुण्यानि च महात्मनां (नाम्) । न तथा सितति (ते) जांसि वियतोऽम्बृहते त्विय ॥ (२१) तमो भे (त्तुं) यथा वा (बाढां तथा न्तरमपीशिषे । तवोदये यथा रात्रिस्तथा निद्रापि न नश्यति ॥ (२२) न (रो).... ....
- १.१. .... ंम-गु (ण) संपन्तूशया । इनोस्यकों (S) सि सूर्योऽसि पर्याप्तेत्येव ते स्तुतिः ॥ (२३) कृतिरियं महाकविन्चकवर्तिपंडित श्री छितपस्य (॥) छेख....
- १२. ... (म) (गल) (महा) शीः (श्रीः) ॥ कारितेयं दंडनायक श्रीचन्द्रेण ॥ छ ॥

## FREUDIAN PSYCHOANALYSIS AND PSYCHODYNAMICS OF YOGA \*

#### M. V. Baxi

We are all concerned with freedom, creativity, joy, self actualization, relief from mental tensions and constructive expressions of human personality. The Psychoanalytic liberation of man in the 20th century was therefore an important event. Even an insight into one's own unconscious mind has a liberating effect on man. Man cannot get truth about himself without the cooperation of a therapeutic communication. This Psychoanalytic insight has made truth for an individual a social product. Cognitive sociodynamics was born with psychoanalysis.

Yogic withdrawal, on the other hand, arrives at truth for an individual through unaided individual enterprise. Truth is unmasked in therapeutic communication. In Yoga it is revealed through pratyahara and disengagement. The epistemology of disengagement underlying Yogic withdrawal is different from the epistemology of cooperative therapeutic communication. Knowledge is not a relation between the subject and an object but between two subjects in therapeutic situation. In Yoga it is a relation between the subject and his innermost being.

With this difference in view, we now proceed to discuss some themes of Sharma's The Psychodynamics of Yoga. It is an intersting attempt to offer an Indian alternative to Freud. To treat Yoga as a therapy in modern sense would perhaps require a revision of Sāmkhya metaphysics underlying classical Yoga.

The distinction between classical Yoga and Yoga as a therapy should be constantly kept in view throughout this discussion.

### 1. Modern Psychology

Sharma does not reject any of the glorious achievements of modern Psychology. He however accepts the ideal of creative self-actualization. He therefore opts for Yoga Psychodynamics. He is dissatisfied with Freudian or Skinnerian determinism, and endorses the concept of human freedom. Sharma rejects the operation of causality in Psychology. Compatibilism is not at all discussed by Sharma.

Sharma praises Freud for having introduced dynamic point of view in psychology but he does not endorse the reductionism of Freud in tracing

Review Article reviewing The Psychodynamics of Yoga by Sharma H.L. published by GDK Publications, Delhi, 1981.

psychic energy to biochemistry. He awaits a scientist bold enough to accept consciousness as a transcendent phenomena. The unconscious only explains the past: It is not adequate in so far as it does not look to future. Self-actualization involves the dimension of future because growth is self-transcendence at each step.

#### 2. Purusa and Prakțti

Sharma equates Prakṛti with the Unconscious and Puruṣa with the Conscious, Prakṛti conditions Puruṣa, Sharma endorses Samkhya metaphysics which forms the basis of Yoga psychodynamics.

Consciousness which is the essence of self is, according to Sharma, a transcendent reality, and yet he also believes that Prakrti involves the self through "her charm." This analogy of sexual seduction is unfortunate for metaphysics. Enjoyment of Prakrti by Purusa is not objectionable but the involvement of Purusa in Prakrti leads to bondage, Enjoyment therefore is not involvement! Why this is so is never discussed either by Samkhya thinkers or by Sharma. Why the transcendental reality of consciousness was at all fascinated by the charm of Prakrti is an unanswered question in Samkhya metaphysics. Prakrti is 'Jada' but it is three-dimensional involving sattva, rajas and tamas. So all dynamism belongs to Prakrti. Purusa therefore should dissociate from all dynamism because Prakrti casts a magic spell on the onlooker Purusa leading to his excessive involvement. Sharma admits that somehow Purusa gets enslaved by Prakrti. The relation between man and nature is thus conceived in anthropomorphic terms and the word "somehow" does the rest.

Sharma complains about the number of legends which Freud has used in his psychoanalytic system against the principle of 'Parsimony of Hypothesis,' but it appears that Sāmkhya legends endorsed by Sharma also go against the same principle. Sharma is too willing to accept the concept of self as trans-psychic, far beyond the conscious-unconscious polarity. Once the empirical base of a system is left far bahind, the transcendental entities seen to monopolize the theoretical domain.

Sharma proposes a psychodyanimes based on the concept of superconscious.

## 3. The Superconscious:

Superconscious means 'cetana' free from its conditionings brought about by psychic and situational factors. Sharma claims that superconscious 'helps to straighten out some angularities of psychoanalysis'.

Sombhodhi-X-18

There is some difficulty in getting clear about the concept of superconscious introduced by Sharma, Superconscious is not superior to or separate from the conscious mind. It is not a part of mind, but mind itself. It is a transego reality. It goes beyond Id-ego-superego triangle. Atman is the superconscious Superconscious is the uncondit foned consciousness. It expresses itself in an urge to be free and full of joy. The source of tremendous creativity in an infant is its superconscious. Sharma not only introduces this concept but belives that sure therapy of neurosis is the revival of the superconcious in the patient. The therapy of course has to be Yoga-therapy because the "techniques of Yoga aim at rebuilding and strengthening the process of actualization of the superconscious" (PY, p. 30). The unconscious grows out of superconscious and "superconscious, draws freely from the unconscious" (p. 30). Superconscious is the source of "experience of being". It sets the goal of life. It is the source of all human values. Sharma also points out that superconscious does not deny sex. Yoga accepts sex as a vital function of life.

Sharma does not accept mind-matter dualism of cartesian origin but he does not mind saying that consciousness has to be accepted as a distinct category. "Consciousness is cetana and cetana is the superconscious". (P Y, p. 37). We wonder whether consciousness is the superconscious, and whether classical Sāmkhya-Yoga system can bear any further burden of such an additional category. Whether Sharma is constantly revising the classical Yoga system or whether he is only elaborating it has not been made sufficiently clear throughout his analysis of the concept of superconscious. Superconscious is peace, joy, creativity, freedom, health, light source of values etc. In short, it is worth realizing through Yoga techniques. It can even be used to cure neurotics and psychotics.

We wonder whether the classical Yoga system had the same concept of mental abnormality which the Western psychologists have advanced on the basis of their clinical practice. We can not also help wondering whether the concept of the superconscious is at all required and whether it can legitimately function at a clinical level.

Western psychologists like Maslow and Rogers have discussed self-actualization without bothering about any category of the superconscious Even the existential psychotherapy has been based on the concepts of human freedom and fulfilment and this shows that psychology can be non-Freudian, non-mechanistic, non-behaviouristic without bringing in the concept of superconscious. Freudian system might be inadequate but it may not be for all the reasons advanced by Sharma. The alleged inadaquacy of psychology might be overcome by alternative models of phenomenological, exis-

tential or humanistic psychologies and hence there may not be any need for appealing to Samkhya-type of metaphysics to Freudian limitations. Sharma has referred to Maslow (PY, p. 137) but not to Rogers, Binswanger, Medard Boss and other psychologists who have tried on their own premises to overcome the inadequacies of Freudian system; many neo-Freudians have also introduced new categories within the system. Let us now discuss the concept of freedom.

#### 4. Freedom;

Sharma uses the concept of human freedom at a metaphysical level. He uses it to convey the concept of moksa advanced by Yoga and Vedanta, but human freedom in its modern socio-political-cultural meaning is not the same as human freedom in its metaphysical meaning. Individual liberation from the bondage of Prakrti is different from individual freedom in the context of state, church, press and other institutions. So even if Sharma is sure that the Western mind will not find it difficult to accept the Yogic concept of freedom, it appears that the radical difference between the two concepts of freedom can not be overcome. Sharma rightly points out that the 'West has done so much to evolve and interpret the meaning of liberty of thought, action and life to modern man' (PY p. 47) but. liberty of thought, action and life is a totally different concept when compared to the concept of Moksa. Moksa has nothing to do with sociopolitical-cultural freedom. It is an individual liberation from metaplysical bondage. It is true that psychoanalytic liberation is also an individual liberation, but even the psychoanalytic liberation is not the same as Yogic liberation.

Sharma has distinguished between freedom as a methodological assumption as opposed to the methodological postulate of psychic determinism but we should also distinguish between freedom as mode of action as contrasted to coerced action. Similarly, one may distinguish between autobiographical freedom in the sense that one is relatively free from tensions, delusions, superstitions etc. and social freedom in the sense that one can express his opinions and act upon them without feeling threatened or insecure. Yogic techniques may free one's mind from stress and strain without at the same time making him socioculturally free because of circumstances beyond his power. A psychoanalytically liberated person or a person liberated by the techniques of Yoga may be peaceful and joyful, may be more creative and less rigid, but all this may be short-lived if the sociocultural setting in which he exists does not constructively respond to his new being.

Sharma of course recognizes this problem (PY. p.38) but he goes on to say that Yoga denies that human destiny can be derived from family dynamics, social dynamics or even psychodynamics. Sharma talks of destiny beyond death i.e. freedom from the stress of becoming. Yoga is more concerned with such an experience of being. Now such an otherworldly orientation would hardly inspire ordinary men and women to undertake yogic sādhanā. If Yoga is to be employed for the welfare of all men, then destiny before death is more important than destiny beyond death, but according to Sharma we must move from the stage of wanting to the experience of non-wanting. It would however be more important if as Maslow has shown, man wants to actualize his higher needs. We do not advocate hedonism or excessive satisfaction and preoccupation with material goods, but even Yoga should lead to the satisfaction of higher needs.

In recent philosophical literature in this problem area, many varieties of freedom are distinguished e.g. (1) Freedom to act with a different degree of effort or attention (2) Freedom to act with different knowledge or ability and (3) Freedom to act with different reasons or values. Similarly freedom from coercion and freedom of the will have also been distinguished (PPR Vol XLI, No. 4,1981, p.520). The concept of freedom has been analysed with reference to the problem whether John could have given up smoking if he had so willed, whether the motorist who ran red light colliding with an incoming automobile could have attended more carefully to his driving and so on. Freedom thus is discussed with reference to ordinary human actions and such analysis of routine human actions in relation to the concept of freedom makes it clear that even philosophical analyses of human freedom need not necessarily be undertaken in the context of ultimate metaphysical freedom. Sharma, at times, refers to such kinds freedom, e.g. freedom as an actualization of potentiality is accepted by Sharma but this idea again has nothing to do with the concept of moksa.

Sharma moves from Yoga to Psychoanalysis and vice-a-versa with an ease which is commendable but occasionally confusing. For example he admits that freedom has a metaphysical dimension in Yoga because of the Sāmkhya concept of identification of Purusa and Prakṛti (PY, p. 55). In the very next paragraph he notes that happily, identification, involvement etc. are in common use in current psychological literature. He then goes on to discuss identification in the life of a neonate and other psychoanalytic details. We are left wondering whether Sāmkhya concept of identification is anywhere near the psychoanalytic concept of identification. Sharma rightly clarifies that freedom is freedom from the bondage of Prakṛti. A Yogī leaves Nature behind. (PY, p.69) But if so, then a Freudian

Psychoanalytic cure would be irrelevant and Yogic cure has to be recommended because Yogic therapy has been derived from Yogic metaphysics.

#### 5. Maya

Sharma points out surprisingly that Māyā is a vital concept of Yoga (PY, p56). Māyā is relativity and Māyā is nature also. It is also the embodiment of relativity (p 56). This means that one can do what one likes with any transcedental concept. It could mean Newtonian physics if one is arguing in 17th century and it could mean Einsteinian physics if one is arguing in 20th century, just as Mokṣa could also mean psychoanalytic liberation in 20th century. The contrived flexibility of the concepts of Prakṛti, Puruṣa, Māyā, Avidyā, Mokṣi, Śakti, etc. is amazing. It appears that it is better to stick to the meanings of the concepts in their classical context and 'Māyā' there should mean Māyā and not relativity, otherwise, Māyā would mean whetever is established by the physics of the day.

#### 6. Definition of Yoga

Sharma discusses different kinds of Yoga, and claims that Raja Yoga is Yoga for all. He however points out that Patanjali's definition of Yoga is negative because it refers to cessation of mental modifications (PY, 89). He then refers to the latest electronic devices used to record ceaseless brain-activity going on even during sleep. Modern physiological psychology has found that even during dreamless sleep and meditation, a particular brain-wave pattern is constantly generated. So there is no cessation of cerebral activity at any stage of life. Now Sharma, reinterprets "mental modifications" (cittavrtti) as 'cerebral modifications' in the modern sense and then claims that "the cerebral modifications cease for a while" (p.90) Such cessation is possible by Yoga practice. Cessation of cerebral activity by conscious efforts of the seeker is the first principle of mental economy according to Sharma. But, in fact, voluntary cessation of all cerebral activity is not possible. "Even temporary voluntary cessation of all cerebral activity is not possible according to neurophysiology." Chittavrtti Nirodha is not the same as cessation of all cerebral activity. Patanjali need not be neurophysiologically interpreted, just as modern concepts of cosmic or biological evolution are not equivalent to Samkhya concept of evolution. Different kinds of cerebral activities accompany different kinds of normal and altered states of consciousness and even meditative consciousness has been found to be correlated with certain cerebral activity patterns, but correlation is not identity.

Sharma claims that during Samūdhi, nerve-fibres and cell-bodies ren ain unexcited. (PY, p 111). Neurophysiological evidence should have been cited to substantiate this empricial claim.

## (7) Action

Action is the manifest Prakrti. This is Gitt's concept of Prakrti 488 Sharma has pointed out (PY, p. 114, 115). Sharma also states that Gita's finding is simple to understand in the context of biopsychology. Sharma has explained action in terms of feedback systems, circuits, hormonal secretions and concentrations in blood (p. 115), to show that action belongs to the order of nature, i. e. on the neutral and neural base of nature. It is true that action involves neurophysiological mechanisms and to that extent action belongs to nature but we must distinguish between molar and molecular interpretation of action in psychology and psychology qua psychology is more concerned with molar interpretation of action rather than with the molecular interpretation of action As even some behaviourists have shown. behaviour qua molar is cognitive and purposive, e.g. singing a song, driving a car, writing an essay etc. This means that physiological processes and muscular responses by themselves do not constitute action at a molar level though at a molecular level such processes do occur. Sharma comes close to recognizing this distinction when he talks about superstructure of culture and civilization based on neutral and neural basis of nature. (PY, p 115).

We still wonder whether human actions like smoking, dancing, fighting, writing, speaking, etc. should be conceived in terms of Avyakta and Vyakta as Sharma has shown (p. 114). Action as he says "is nature's channal to relieve itself of high inner tensions" (p. 117) Sharma moves at two levels; molar and molecular. He talks of 'action' of every cell. This is a molecular level of 'Action'. Not to act in this sense is not the choice for living being. This is Gita's conclusion, but this means that so long as you are alive the celluar activities will go on. The interesting question is not whether molecular actions are unavoidable; the intersting question is whether molar actions are unavoidable. Fighting is action at a molar level, it is hardly unavoidable. In fact, in fighting, it is not nature that acts: fighting is an act of men. If action is a myth, then total determinism and fatalism would follow. Sharma would not endorse such consequences. In fact, Sharma accepts the concept of free action, i. e. whole and integrated action. (p. 120). It appears that there are many meanings of 'Karma' e. g. Karma as a channal of nature; karma as an expression of stored up storms of emotions; karma as the medium of social participation (p. 121); karma as Yukta karma, free from ahamkrta bhava (p. 118): etc. A set of propositions about karma does not thus give us a clear pattern of the hard-core of Karma Theory. A question naturally arises as to whether all behaviour acts identified by contemporary psychology are actions characterized as 'Karma' by Gītā. The molar-molecular distinction might be helpful in this context.

## 2. Jñana Yoga

The liberating role of self knowledge is the basic insight of psychoanalysis. Sharma acknowledges it and finds close parallels to Jagua Yoga in current thought. (PY, 132). From Freud's therapy to Frankl's logotherapy. insight and self-understanding play an important role in healing. Still however. Sharma could have claimed that Jhana Yoga based on Vedantic insight differs significantly from Jāāna Yoga based on psychotherapy and logotherapy because it is obvious that Freudian view does not involve the concept of cognition involving the basic identity between Atman and Brahman. The insight and self-understanding of a successfully psychoanalysed individual is confined to his own personal cognition whereas a Vedantic realization based on knowledge is ultimately based on Brahamaiñana. The question is not whether knowledge has a liberating influence. the question is as to what exactly counts as such a liberating knowledge. It is in this area that philosophical disputes would go on proliferating. The epistemology of disenagagement (Yoga) differs from the epistemology of therapeutic process.

## 9. Testing Yogic Concepts

Sharma rightly refers to techinques of the release of tensions in psychoneuromuscular system. He is right in saying that with the help of personality tests we can measure the amount of tension before and after the Yogic training and practice. Physiological measures also can be valid indicators for discriminating tension affected systems. Yogic practice can have a significant impact on the physiological functioning of human being and it may lead to an increase in peace and joy also. Thus normal human beings can function more effectively by adopting Yogic practices. This is an empirical claim and is therefore available for testing procedures. Even some kinds of abnormality can be cured by the relevant Yogic methods as Sharma has shown (PY, p 148). Sharma views Yoga as technique of 'spiritual engineering'. Yoga, as a technology, is thus non-controversial if it is emprically established.

## 10. Yoga as a technique

Sharma's book can be studied profitably by those who have basic knowledge of Sāmkhya-Yoga Metaphysics and Western psychoanalytic tradition. The reader equipped with both these traditions would be stimulated by a number of interesting observations made in the course of his discussion on Yoga in relation to Freud. His chapter on freedom, joy and creativity raises problems of comparative philosophy some of which have been referred to in this review.

Self-actualization, freedom, joy, release from mental tensions, creativity and liberating knowledge are instrinsically worth striving goals and Sharma's deep concern for the liberation of man from overload of psychic tensions is genunine. Yoga in its practical aspects should be promoted. An yogic practice which advances the cause of human happiness should be endorsed, verified and promoted. Any such scientific technique for eliminating mental pathology deserves urgent attention. Sharma has strongly felt the need to examine Yoga system in relation to the welfare of men and this point of view is commendable.

The disputes in philosophy however are not about the empirical effectiveness of Yogic techniques. Such disputes regarding the effectiveness of psychotherapies can be statistically and experimentally evaluted in psychology and Yoga therapy can also legitimately claim such empirical analysis. The problems arise at a theoretical and not at an empirical level. Should one endorse a dualistic or monistic metaphysics for legitimately understanding the effectiveness of Yoga therapy? Is the concept of a self which is nonatural and superconscious required for Yogic therapies to succeed? It should be clearly understood that classical Yoga was not a clinical science in the sense in which psychoanalysis is a clinical science. Treating Yoga as a therapy is a practical extension of classical Yoga. There need not be any objection to this approach but whether the classical Yoga metaphysics should be endorsed for Yoga-therapy also should be an extensively discussed question.

Metaphysical freedom and practical freedom should be distinguished. Psychological freedom should be distinguished from psychological determinism. If we reject psychological determinism it might be that we are rejecting it in favour of practical freedom i. e. freedom of thought, will etc. rather than in favour of metaphysical freedom i. e. freedom from Prakṛti. The Puruṣa-Prakṛti metaphysics serving as the foundation of classical Yoga can not also be mixed with Vedānta or Gītā-metaphysics. Yoga in its varied practical aspect need not be logically tied to any praticular metaphysics. So Yoga-technology can be developed without insisting on Puruṣa-Prakṛti metaphysics but this should be clarified in any discussion of Yoga in modern sense.

Sharma's book thus raises provoking question for theoretically oriented philosophers because one may have some doubts about Samkhya metaphysics underlying the pshchodynamics of Yoga.

## PRAKRIT POETRY AND SANSKRIT POETICS

#### V. M. Kelkarni

## (1) Poetry in Maharastri Prakrit :

Prakrit literature is vast and varied. It is composed in different languages like Ardhamāgadhī, Māhārāṣṭrī, Jain Māhārāṣṭrī, Saurasenī, Jain Śaurasenī, Paiśācī and Apabhramśa. I confine myself to poetry in Māhārāṣṭrī Prakrit for, writers on Sanskrit poetica mostly draw upon poetic works in Māhārāṣṭrī for their illustrations. The principal works in this Prakrit are:

(1) Hāla's Sattasaī or Sapiasatakam or Gāhākoso or better known as Gāthāsaptasatī (GS)<sup>1</sup> (c. first century A. D., according to some scholars second or third century A. D.) is the earliest known anthology of Prakrit to be precise, of Māhārāṣṭrī, verses comprising some seven hundred githās. It is the most famous and best known of Māhārāṣṭrī works. Its value as an anthology is high and it also affords evidence to show that Māhārāṣṭrī literature was once very extensive and widespread.<sup>2</sup> Its popularity is attested by the large number of commentaries on it and scores of quotations from it in works on poetics and the use of it made by the Prakrit grammarians. Eminent poets like Bāna, Uddyotanasūri, Abhinanda and Soddhāla's bestow high praise on it. And if imitation is an index of popularity we have its imitation in Sanskrit in Govardhana's Āryāsaptasatī which is certainly medelled on Hāla's Gāthāsaptasatī.

The work is divided, as is clear from the title, into seven satakas, centuries, collections of hundred guthus each, which however differ very much in various MSS preserved to us. This anthology is mostly of erotic contents. Each guthu presents a miniature picture complete in itself. These guthus mainly depict village life and the peasantry. The family life of the lower strata of the society is portrayed in its various contexts, but the erotic aspect dominates. These guthus are not specimens of ancient songs of the Indians dealing with the joys and sorrows of their lives but only artistic poems closely modelled on them. Next to the guthus portraying love in its various aspects we have pictures of nature. We also get a few glimpses of the town and court life as some of the guthus are composed by kings and their court poets. The anthology is rich in maxima and popular sayings and sheds light on the customs and conventions prevalent in those times. There are allusions to deities like Siva Parvati, Gauri,

Sambodhi-X-19

Ganapati, Visnu, Liksmi, etc and to mythological events from the epics. The references to Vindhya, Sahya and Goda indicate the locality of the composition of the majority of these gathas, namely, the Deccan or more particularly, Mahanastra.

- (2) Rāvanavijaya (now lost): Although this kāvya is ranked by Bhoja and after him, by Hemacandra, along with Harivijaya and Setubandha, nothing is known about its author or its contents beyond a solitary citation by Bhoja which is repeated from his work Śrngāraprakāśa by Hemacandra in his Kāvyānuśāsana.
- (3) Sarvasena's Harivijaya (c-first half of the fourth century A. D.; now lost): We are a little more fortunate to have about forty citations, a few of them are repetitions, which we can definitely ascribe to Harivijaya on the strength of their contents and or on the basis of clear reference by Anandavardhana and Bhoja.<sup>6</sup>

There are many more verses in Singaraprakais which are in Maharastri and are composed in Skandhaka metre. As they are not found in Setubandha they are probably drawn from Harivijaya, especially in view of their similarity of ideas, phrases, diction, style and metre.

(4) Pravarasena's Setubandha7, also known as Ravanavaho, (c. first half of the 5th century A.D.): This work is completely available with Sanskrit commentaries Setutativa-Candrika (Anonymous, ed., Basak, Calcutta, 1959) and Ramasetupradīpa (of Rāmadāsa, NS edn, Bombay 1935). There are eight more commentaries which are unpublished. Some of them are incomplete and fragmentary. The Setubandha deals with a portion of the story of Rāma from the return of Hanumat from Lankā with tidings of Sītā to the death of Ravana, with special emphasis on the construction of the great causeway between the mainland and the island. It follows the story of Rama as related in the Ramayana with only a few minor variations. The designations of the different cantos of the Setubandha listed below from the commentary of Ramadasa give a sufficient idea of its contents: 1 Rama-prasthanam (Rama's March) 2 Samudrotkarşah (The Glory of the Ocean) 3 Sugriva praudnih (Sugriva's wat-like speech and proudly boasting of his own powers) 4 Ramasadgunyam (Rama's application of the six political expedients-Consecrating Vibhisana as the future ruler of Lanka) 5 Samudra-quathah (The boiling distress of the Ocean) 6 Parvatoddharah (The uprooting of mountains) 7 Seturudyogah (Active preparation for building the causeway) 8 Setu-nispattih (The successful building of the causeway) o Suvelotkarsah (The Giory of the Suvela mountain) 10 Kamini-kelih (The gaicties of love of the young women of Lanks) 11 Mayottamangam (The exhibition of a severed head of Rama by magic-and the lamentation of

Sita and Trijata's consolatory speech) 12 Sainya-sanghattah (The battle of the two armies of the Vanaras and the Raksasas) 13 Dvandva-sangrāmah (Single Combats between leaders of the Vanaras and the Raksasas) 14 Raksaviksabhah (The convulsions of the Raksasas) and 15 Śitā-samprāptih (Attainment of Sitā after the slaying of Ravana).

The Setubndha is the only extant Mahakavya written in Prakrit. Its affinity to the Sanskrit Mahakavya is one of the main causes of its popularity through the centuries (8)

(5-6) Vakpatirāja's Mahumahavlaa (Sk: Madhumathavijaya) and Gaudavaho (Sk Gaudavaha)—these two poems were composed in the first half of the eighth century A. D. Of these two kāvyas, Mahumahavlaa is now lost. Vakpati himself refers to this work in his Gaudavaho. "How can my robust (flowery) language (employed) in the Madhumathavijaya shriek to the state of a (concise, compact) bud? (But then) the later floral bloom of forest—creepers is much thinner and softer than its first bloom." (9)

Abhinavagupta while commenting on Dhvanyaloka(10) cites the following gathā as forming part of Pancajanya's speech: "O (Madhu-matha (-mathana, Vianu), you once (in the boar-incarnation) carried with ease the entire terrestrial globe on the tip of your tusk: then how is it that today you find even this (very light) ornament of lotus-fibre heavy to carry on person?"(11)

The following gatha in Maharastri, cited by Anandavardhana in his Dhvanyaloka, is most probably drawn from this mahakavya (now lost). For in its thought and its expression it has very close resemblance with Gaüdavaho v. no. 66. The two gathas in their translation are as follows:

One, "The literary art of great poets is all conquering. For it causes various ideas to enter the heart (of the reader) and appear (there) in a form which is different, as it were, from their real form." (Translated by Masson and Patwardhan)(12)

and two, "What is real appears as unreal and what is unreal appears as if it were real, and (sometimes) a thing appears exactly as it is—these are the ways (*Praktayah* or *Padavyah*) of good poets." (Translation by Masson and Patwardhan)(13)

Vākpati's second work is completely available (14) It is a unique historical poem in Māhārāṣtrī Prakrit. It is a stupendous work comprising over 1200 gāthūs. It is no doubt a mahākāvya having a wide variety of topics but unlike its prototype Rāvaṇavaho (better known as Setubandha) it has no divisions called āśvāsakas. It is just one long, continuous composition with kulakas appearing here and there. The purpose of this poem is

to celebrate the glory of his patron, King Yasovarman, with particular reference to his slaying of the Gauda King. This very important event, however, has been only cursorily mentioned in the whole poem.

The principal topics dealt with in this long poem may briefly be touched upon here: The opening sixty-one gathas present by way of mangalacarana (invocations) word-pictures of the various devatas (divinities) like Brahma, Visnu, his incarnations, Siva, Gauri, Kumara, Parveti, Sarasvatī, the Moon, the Sun, Seas, etc Verses 62-98 treat of Kavi-prašamsu (Praise of Poets). The poem begins with verse >9 which glorifies his patron King Yasovarman; and the verses 100-160 sing of his glory and greatness and how even Indra, who cut away the wings of flying mountains, honours him. The poet then gives a picturesque description of Pralaya. Then follows a description of the lamentable condition of the of the King's enemies. Verse 192 informs us of the king's expedition for world-conquest; his visit to the temple of the Vindhyavasini Goddess, his reflections at the sight of a dead body, the summer, the rainy season, his slaying of the Magadha King, his defeating the King of the Vangas and the Southern King, the defeat of the Parasikas, march across the Marudesa (Marwar), visit to the famous lake in Kuruksetra. visit to the Mandara mountain and tracts in the North, desolation of enemies' cities, depiction of scenes of love's enjoyment of the King with his beloved, his playful acts of gallantry, etc are then described (vv 193-796). vv 797-803 give us some details of the poet's personal life. His listeners request him to describe to them how the Magadha King was slain by King Yas ovarman. He agrees but first describes the ways of the world in 150 gathas. Then he describes his patron King's virtues, evening, the moon-rise the 'Night Life' of lovers, the advent of dawn, the sun-rise and announces his intention to describe the life of the great King and with this the poem ends.

Vākpatiraja claims that his graceful literary composition is: picturesque, steeped in sentiments, soft for the tongue to recite, full of permanent
value and all brilliant (15) His claim is more or less just. He is a master
peet finding out all the poetry that is in ordinary things. He is a true
poet of nature and his picture of the country scenery is very charming He
presents mythical events with imagination. He chiefly delights in two
figures of speech, the upamā and the Utprekṣā. If Kālidāsa is a master of
upamā Vākpati is a master of utprekṣā. His partiality for long compounds
detracts, however, from the merits of his otherwise most excellent poem.
He remained unnoticed, however, for centuries, just because he wrote
in Prakrit.

(7) Līlāvaī(16) (Sk. Līlāvatī): is a kathā (a romance) in verses and in Māhārāstrī Prakrit. Its composition is assigned to c A. D. 800. The poet does not disclose his name although he gives his father's name as Bhūṭaṇa-bhaṭṭa and his grandfather's name as Bahuladitya (gāthās 19, 21 and 23). According to the commentator, however, the word 'Kouhaleṇa (Sk Kautūhalena) in gāthā 23 refers to the poet's name (Kautūhala=Kutūhala).

This Kathā consists of 1333 gāthās. At the beginning of the work the poet invokes deities of the Paurānic pantheon like Hari, Madhumathana, Gaurī, Caṇḍī and others. The main story deals with the love of Hāla, the far-famed King of Pratisthāna in Mahārāṣṭra, well-known as a Prakrit Poet and renowned for his partiality or preference for Prakrit and Lilāvatī, a princess of Simhaladvīpa who is prophesied to make her husband a universal monarch. The main story embodies sub-stories of Kuvalayāvali (daughter of King Vipulasaya and the celestial nymph Rambhā) and Citrāngada, the Gandharva prince, and of Mahānumati (daughter of king of Alakāpurī and his wife Vasantasri, born of the Vidyādhara King Hamsa and his wife Padmā) and Mādhavānila, (the son of the Siddha King Malayānila and his queen Kamalā).

It is a secular and romantic poem mostly in gathas with a few prose sentences and verses in other metres; its structure is complex like that of Bāṇa's Kadambarī. The poet himself is the chief narrator, and addresses the entire poem, leaving out Invocation and Introductory portion. In the body of the plot the chief characters or their companions are made to unfold various details about themselves, thus supplying the readers, stage after stage, with various threads of the story which get duly joined in the concluding portion of the poem. The ruling sentiment is that of Singara (eroticism). The characters drawn from the semi-devine beings like the Vidyādharas, the Siddhas, the Yaksas, add the element of supernaturalness and awe to the atmosphere of the poem. Destiny and Chance play the supreme role in the whole story.

The poem shows close affinity with Brhatkathā in regard to legendary background, characters, motifs, episodes and stray events. The religious back-ground, which is positively Saivite, is also not different from that of Brhatkathā. Further, the poem shows influence of literary works like the Abhijāana-Śākuntatam the Vāsavadatīā, and the Ratnāvalī in depicting characters and situations. The literary merits of this poem are certainly high although only a few gāthās from it are cited by Sanskrit writers on poetics.

(8) Vişamabāņalī ā: Ānandavardhana (c 850 A. D.), the famous author of Dhvan) aloka, was a poet of considerable merit who wrote both in Sanskrit

and Prakrit. The only Prakrit work of his that we know is the Visama-bāṇa-lilā (now lost). We have only a few gāthās quoted from this work by Anandavardhana himself in his Dhvanyāloka and by Abhinavagupta in his commentary on it called Locana. In one gāthā (17) the poet says: "Merits become merits when they are appreciated by the cultured critics. Lotuses become lotuses when they are favoured by the rays of the sun." From a reference in Dhvanyāloka we come to know that the work contained speeches of the god of love and his companions like Spring, Youth, wind from the Malaya mountain, and others. (18)

In another gāthā Ānandavardhana says: "There is no limit to them and they never look like repetitions; (They stand for) the sportive graces of the beloveds and the meanings of the words of good poets." [19] In still another gāthā the poet says:

"The heart of the Asuras was solely intent on seizing the kausiubha jewel which was churned out of the ocean along with the goddess Laksml. But the god of love set it on the bimba-like red lower-lips of their beloveds." (20)

From the contents of these gathas and from the title itself: "The Sports of Cupid" it is reasonable to infer that the work must have dealt with the subject of love.

## (2) Praise of Prakrit Poetry

Hāla, the renowned poet and compiler whose literary fame rests on Gāthāsaptašatī in Prakrit, thus sings the glory of Prakrit Poetry:

"Those who do not know how to recite and hear (appreciate) Prakrit poetry which is (like) nectar (itself) — how do they not feel abashed (embarrassed) while they carry on discussion or talk about the nature of love?"(21)

Here Hāla draws our attention to two salient features of Prakrit Poetry — its sweetness and its croticism.

In his anthology called Vajjālaggam Jayavallabha includes the following two gāthās which are in praise of Prakrit Poetry:

"The utterances of (fair women) full of indistinctly uttered letters, their charming and playful smiles and side-long oblique glances shot through half-closed and half-opened eyes—these to be sure cannot be understood without acquaintance with the gathas. (22)

And,

While Prakrit poetry, charming, full of sweet (pleasing) sounds (diction), loved by young ladies and characterised by the sentiment of love is available, who can possibly bear to read Sanskrit Poetry? (23)

Vakpati speaks of the greatness of Prakrit (poetry) in these words:

"It is only in Prakrit that we shall have in an abundant measure till (the end of) the world's duration, a presentation of ever fresh-themes, and a rich variety of styles, soft caressingly cool and sweet in their composition."

"A peculiar delight which dilates and closes the eyes, thrills the heart, rushing inwards and outwards." (24)

Rājašekhara, an eminent poet and dramatist, compares and contrasts Sanskrit and Prakrit languages as follows:

"Sanskrit speech is praiseworthy whereas Prakrit speech is naturally sweet," (25)

"Harsh are Sanskrit compositions but Prakrit composition is very tender or delicate. The two kinds of composition are as different from each other as are men different from women" (26)

#### (3) Praise of Prakrit Poets

In his introductory verses to *Harşacarita* the poet, Bāṇabhatṭa praises (Sātavāhana, also known as Śālivāhana and)Hāla, for his (Gāthā-)Kośa better known as Gāthāsaptašatī in these glowing terms:

"Satavahana made a treasure with fine sayings as with jewels, avinatinam (immortal 2 inexhaustible) agramyam (1 not vulgar or Indecent, i.e, refined 2 not produced in villages—for jewels are found in the sea or in mines, not in villages) visuddha jati (1 containing description of nature or objects that is not vulgar 2 of purest character)." (27)

Uddyotanasūri; the author of Kuvalavamālā (a unique Campū in Prakrit), extols Hāla and his (Gāthā-Kosa) in these words:

What is the use of (composing) poetry after the passing away of Hāla like that of raw flesh after the effect of wine is over?— that Hāla who, by virtue of his mastery over graceful speech made even the farmers recite his gāthās" (while ploughing their fields).(28)

The popularity of Gahasattsai can also be seen from the good number of commentators and the vast number of quotations from it in later works on Sanskrit poetics; further, the fact that Govardhanācārya modelled his Āryāsaptašatī in Sanskrit on Hāla's Gāhāsattasaī in Prakrit bears witness to its great popularity.

Anandavardhana ranks Sarvasena with Kalidasa when he compliments him for deviating from the original story and inventing new episode with a view to investing it with suitable rasa (29)

Abhinavagupta explains in his commentary Locana that he invented the episodes of Pārijātaharaṇa, etc., and introduced them in his Harivijaya, although they have no basis in the Itthāsa, etc.(80)

Kuntaka mentions Sarvasena next in order to Kalidasa as a poet of the Sukumara (graceful), popularly known as Vaidarbhī, style of composition, (31)

Although Hemacandra assumes Sarvasena to have composed the galitakas, he, following Bhoja, mentions the view that some literary critics regarded these galitakas as interpolations by self-styled Pandits. If that view be correct Hemacandra's criticism loses all its force. But for this single critical reference Hemacandra is, like Bhoja, all praise for Sarvasena and his Harivijaya. Like Bhoja he mentions Harivijaya with Ravana-vijaya and Setubandha as the three well-known Prakrit mahākāvya; and like Bhoja he mentions it approvingly several times with other well-known Sanskrit and Prakrit kāvyas, while illustrating the salient features of a mahākāvya. Bhoja shows his high esteem for Sarvasena and his high appreciation of his Harivijaya by drawing on it for exquisite examples on more than forty-five occasions in the course of his exposition of poetics.

Banabhatta eulogizes Pravarasena's Setubandha, like Hāla Sātavāhana's (Gatha-) Kośa, in equally glowing terms:

Pravarasena's fame bright like the white water-lily cro-sed over to the other shore of the ocean by Setu (1 bridge 2 his Setu-Kavya composed in Prakrit) like the army of monkeys, glorious with Kumuda, a commander-in-chief of monkeys, crossed over to the other shore of the ocean. (32)

There is a tradition that the Setubandha was composed by Kālidāsa and that Pravarasena was only the patron of that great poet. This tradition itself linking Pravarasena's Setubandha with the name of Kālidāsa speaks volumes for its high literary merit.

Dand! the renowned author of Kāryādarśa, bestows high praise on Setubandha when he says: "The Māhārāstrī is the best of all Prakrits. Setubandha (and other poetic compositions) composed in this Prakrit are verily an ocean of jewel-like Subhāsitas (fine witty sayings)."

Two centuries before the *Hurivijaya* of Sarvasena was appreciated by Anandavardhana, the *Setubandha* was extolled by eminent writers like Bana and Dandi. This fact clearly shows that Setubandha was regarded as the best among the Prakrit mahākāvyas.

That Setubandha of Pravarasena was well-known in literary circles in Cambodia in the ninth century A.D. is attested by a verse from an inscription of the Cambodian king Yasovarman who reigned in the last decade

of the ninth century A. D. The verse makes a comparison between Yaso-varman and Pravarasena. The former is also *Pravara-sena* one that has an excellent army; but while he built a bridge of piety-dharmasetu-consisting of his religious foundations, the other Pravarasena made only a *Prakrit-setu* which apparently means an ordinary bridge, but really means the Setu-kavya composed in Prakrit. (34)

Numerous Sanskrit commentaries on this Prakrit epic also attest to its immense popularity. (The eminent German scholar, Jacobi refers to this work (also known as Rāvaṇa-vaho) as "the most famous mahākāvya of the Prakrit literature."

The eminent and erudite scholar S. P. Pandit, who first drew the attention of scholars, both in India and abroad, to the Prakrit Kāvya Gaudavaho (of Vākpati) by bringing out its edition, extols it as 'most excellent poem'.

## (4) Influence of Prakrit Poetry On Sanskrit Writers On Poetics

Although we do not find Prakrit illustrations in the early works on poetics like Bhāmaha's Kāvyālankāra, Daudt's Kāvyādarśa, etc., they clearly state the fact of the existence of Prakrit literature side by side with Sanskrit and Apabhramśa literature. The absence of Prakrit quotations in their works is due to the scheme of composing their own examples and not of quoting examples from the works of other authors. The few Prakrit examples we come across in Rudrata are his own compositions. The fact that about two thousand and eight hundred verses from Prakrit works are cited by later ālāmkārikas beginning with Ānandavardhana is a clear and definite proof of the great influence Prakrit poetry exercised on them

Of all the writers on Sanskrit Poetics it is Anandavardhana who is considerably influenced by the Setubandha and the Gaudavaho. He as well as Kuntaka, the author of Vakroktijīvita frequently use the expression bandha-cchāyā (beauty of composition) in expounding their poetical theories. Anandavardhana refers to the objectives of 'bandha-cchāyā' and 'ahinavā atthagai' (Sk abhinavā arthagatih, a new range of meaning or the novelty of ideas) mentioned by Pravarasena in his Setubandha in almost identical language:

"Novelty of ideas as well as great beauty of composition is achieved by adopting a single sentiment as predominant in any poem as a whole." (36) Vakpati, taking his cue from Pravarasena, also speaks of new ideas and beauty of composition in his Gaudavah (37) before Anandavardhana: Sambodhi-X-20

"It is only in Prakrit that we shall have in abundant measure, till (the end) of the world's duration, a presentation of ever fresh themes and a rich variety of compositions that are cool and pleasing in their arrangement." (38)

Anandavardhana quotes Gaudavaho v, no. 406 to illustrate 'atyanta-tiraskṛta-vācya (dhvani)':

"How charming when the clouds reel in the sky, how lovely when in the woods the white Arjuna trees are torn (? shaken) by great downpours of rain. Though in the sky the moon has lost all pride – yet these black nights have a haunting beauty of their own." (\*\*9) Here the words "reel" and "has lost all pride" are full of suggestion with the literal meaning completely lost. Anandavardhana seems to have quoted another Prakrit gūthā most probably from Vākpati's Mahumahaviaa (Sk Madhumathavijaya) as pointed out earlier. (\*\*40)

As pointed out by Dr. Masson and Prof. Patwardhan(41) several of Anandavardhana's (or Kārikākāra's) most cherished ideas come from this great poem (Gaudavaho): In his Viiti on Kārikā II. 16 Anandavardhana observes: ......"In the case of a poet who is intent upon suggesting rasas and who has imaginative genius (pratibhanavai), even figures of speech which may appear (to the reader) difficult (to create) clamour to present themselves to him".

This statement is similar enough to Gaudavaho, verse 86 (42), "The minds of other (i.e. ordinary) poets wander about frantically searching for subject—matter. (But) in the case of great poets the themes themselves rush to their hearts, without any effort on their part."

Again, Anandayardhana's long discussion on anantya, the endlessness of poetic themes is certainly influenced by Vakpati's some of the fine gathus dealing with 'The praise of poets.'

Anandavardhana's long discussion may briefly be summarised as follows:

For literature (rdnī) that is embellished with any one of these varieties (of suggestion) though it reproduce ideas already treated, appears fresh (navatvam). By using rasax in a poem even subjects seen time and again will appear new, just as do trees in the month of March - with the advent of spring. By using dhvani and gunībhūtu-vyangyu in this manner, there will be no end to the subject-matter of poetry as long as there is the gift of poetic imagination.

"By its very nature (even without the help of a suggested sense), the purely denoted sense is inexhaustible because of differences of circumstance, place, time, etc." Though assiduously written about by thousands of thousands of (poets similar to) Vacaspati, the subject-matter, cannot be exhausted any more than the prakții (primordial matter) of the universe." (43)

Here now are the guthas from Vakpati's Gaudavaho that must have influenced the author of Dhvanyāloka in writing the Kārikās cited above:

Earlier poets through the virtue of their times (i. e. because they were born in ancient times) were able to wander on virgin paths but some others (i. e. modern poets) are guided on difficult paths in imitation of the genius of the earlier poets." (44)

"It is true that there is nothing that has not been seen on the well-trodden paths of poetry. But actually this is true for only the very beginnings of the path. All else is new "(43) "Glorious is the poet's speech pulsating with inspiration! Though every day great poets have drained its essence from the beginning of creation yet it still seems as if its seal remains unbroken-in tact (i. e. its riches have barely been tapped."(48)

Again, Anandav urdhana's discussion about Prakṛtyaucitya (propriety in relation to the nature of characters) which is divided into propriety relating to high, middle and low characters as well as propriety relating to divya (divine), mānuṣa (human) and divya-mānuṣa characters strongly reminds us of the threefold kathā (story): divyā, divya-mānuṣī and mānuṣī spoken of by the author of Līlāvaī(47). Further, Anandavardhana's specific reference to Sātavāhana's superhuman exploit of going to the netherworld of nāgas which has been described in Līlāvaī indicates that he knew this Prakrit wo k and has utilised it in the context of describing Prakṛti-aucitya(48). The whole discussion would show how the Prakrit works Setubandha, Gaudavaho and Līlāvaī have greatly influenced Anandavardhana, the greatest writer on Sanskrit Poetics.

## (5) A Few Illustrative Verses:

It is extremely difficult, almost impossible to select only a few of the exquisitely beautiful verses cited by the alamkarikas. But as there is no alternative I do so with great diffidence.

Gäthäsaptasati: This anthology is highly popular with the writers on Sanskrit poetics beginning with Anandavardhana. It is, however, the author of Sarasvatikanthäbharana and Singarapraktisa, who freely quotes the gitts from this anthology by hundreds. We may refer here to only a few of the quotations:

The maiden in love begs the moon to touch her with the rays which have touched her lover. (49) Another maiden begs of night to stay for ever

since the morning is to see her lover's departure. (50) The lover who is one travel bids the thunder and lightning do their worst on him, if they but spare his beloved at home. (51) A tender (hearted) wife rejoicing at her husband's return does not put on festal/gay dress lest she embitter the grief of her neighbour whose husband has not come home (51) One of the loveliest gathas, steeped in pathos, says: "When of two have long shared joy and sorrow together one dies, he alone is really alive, it is the other who dies." (53) This beautiful sentiment has a distant parallel in Bhasa's line:

"Vāsavadattā (lit., Mahāsena's daughter) who is dead is not dead if the King (Udayana) has such a soft feeling for her" (54) and also in Bhavabhuti's line, 'He is not dead of whom a beloved thinks, in other words surely he is not dead who lives in the memory of a loved person (55)

But absence may be a joy where the heart is false; "the faithless one bemoans her unprotected state, and begs her (neighbour-)friend to come to her home, merely to secure her safety. (50) Another gāthā tells us of a naughty wife who pretends to be bitten by a scorpian in order to go to the house of the physician - her paramour. (57) Another gāthā brilliantly describes the removal of anger of the woman offended (māninī): The wife who is overpowered with sulky wrath at the offence of faithlessness of her husband (suddenly) laughs as their little boy crawls on his father's back, when he falls prostrate at her feet in penitence for his offence. 58

Another gāthā presents a graphic picture of a traveller and a maid (who distributes water to travellers) who fall in love at first sight: "Looking upwards and with his fingers thin (not close) the traveller drinks for long water and the water-maid makes thinner and thinner the already thin stream of water that she pours in the hollow of his hands." <sup>159</sup>

In another gāthā the poet beautifully brings out Pārvati's 'untaught cleverness' in not allowing Siva to gaze at her unclothed or nude beauty:

"In the course of enjoying love's delights Parvat! has her garment stripped off; immediately she closes the pair of Siva's eyes with her tender arms, and closes the third eye of Siva by planting a kiss on it."

This gāthā strongly reminds us of Kālidāsa's famous verses from Kumārasambhava. (60) The poet of this gāthā it would seem, has improved upon Kālidāsa's lovely description of the situation.

In another  $g\bar{a}th\bar{a}$  the poet graphically describes how a cow in the cow-shed rubs her eye on the horn of a wicked bull. This description finds a parallel in Kālidāsa's picture in  $S\bar{a}kuntala$  wherein he desires to represent a doe rubbing her left eye on the horn of a black antelope.

Harivijaya: Anandavardhana cites the following verse from Harivijaya to illustrate a variety of suggestion. Apparently it describes the advent of spring which causes restlessness in the minds of young people; Madhu-Lukşmi had bedecked her ears with mango-sprouts; and her mouth was bearing sweet fragrance of wine taken in celebration of the (Spring-) festival. Kusumaśara (the god of love) caught her face, although not offered (i. e. by force) (in order to kiss it.) Here we have a beautiful samā-sakti.

The topic of *māninī* (The woman offended) is a popular subject in Sanskrit as well as Prakrit Verse. The offence consists in the faithlessness of her lover. Bhoja cites the following verses from among many from *Harivijaya* which deal with *māninī*.

With a view to giving his beloved (Satyabhāmā) the highest enjoyment of love's delights, not even conceived of or dreamt of by her, Hari with a smile on his face and with both of his hands holding his mukuṭa in its place fell at her feet.

Hari in order to appease the anger of his beloved (Satyabhāmā) fell prostrate at her feet; and what a wonder! Drops of tears of joy, which welled up in her eyes, and which she did her best to suppress fell on his back.

Serubandha: Here are a few more examples of manini the woman offended from Setubandha:

The anger of the proud women, heightened by love, died away slowly in their hearts, gratified for a moment by the entreaties of the lovers, but saddened and perturbed again by the remembrance of offence given.

The young women, who greeted their lovers even without being appeared by them were abashed when covertly admonished by their maiden friends with severe looks. As they stood scared their beloved knew that they only pretended to be angry. They pretended anger to please their sakhis—girl friends, who had advised them to practise māna, and silently reproved them for being cordial to the lovers without waiting to be appeared by them for past offences.

They spoke in one way before their maiden friends, and in another way while instructing the messenger girls, and something quite different, excitedly, at the sight of the beloved.<sup>62</sup>

Gaudwaho: Here is a verse from Vākpati describing māninī: The lady was angry; but when her man held her lower lip between his own lips, the flush of anger began wearing away, like wine in a crystal

cup which goes on subsiding when sipped, after being seized between the two lips by the drinker.

## 6 Principal theme and governing sentiment:

Prakrit verses quoted in works on Alamkūrašūstra are mostly of erotic contents, love in its various phases and stages being the dominant sentiment: No doubt there are some verses cited which contain maxims, popular sayings, Subhūsitas and some others deal with nature, seasons, etc: and still some others with heroism. But as a rule Prakrit poems and anthologies from which these verses are drawn mainly deal with love. Young women, the blossoming of love, the message from mistresses to absent lovers, the efforts of a dūtī (go-between) to bring about the union of lovers, love in enjoyment—kisses, embraces, nailmarks, tooth-bites, intercourse are described. The māninī (woman offended), love in separation, the asatī (an unmarried woman who is not chaste, or an adulteress, a wanton woman) a putpinī etc., are portrayed with zest-gusto in these works. The Prakrit poets are proud of the fact that their poetry mainly deals with love, and mainly interested in evoking the beautiful sentiment of singāra.

This preference for the theme of love and the erotic sentiment should be easy to understand on psyschological grounds: Love is the most dominant of all feelings, and is easily within the experience of one and all (63). Anandavardhana was fully conversant with human psychology so well expressed by Bhāmaha:

"They (say princes to be instructed or pupils in general) study Sastras if they are touched up with sweet pleasurable rasa. Children who first lick honey easily take bitter dose of medicine. Keeping in mind this aspect of human psychology Anandavardhana most probably chose to cite erotic Prakrit gathas to illustrate the theory of dhvani and its varieties which he, for the first in the history of alamkarasastra, formulated and propounded in his Dhvanyaloka. His lead is enthusiastically followed by later alamkarikas, Bhoja topping them all by citing in his two alamkara works about two thounsand Prakrit verses.

## (7) Prakrit Poetry highly erotic but not obscene:

In some quarters it is alleged that the alamkarıkas cite Prakrit verses which are full of obscenity and vulgarity and which glorify illicit or clandestine love as illustrations because the obscenity remains hidden under the garb of the Prakrit language. This allegation, on the face of it, is false. For the very purpose of citing illustration is defeated if the verses be unintelligible. The fact is in the classical period there was no compartmentalisation or bifurcation of studies into Sanskrit and Prakrit. The

long standing practice of writing dramas in Sanskrit and Prakrit will easily bear out this statement. Again, eminent Sanskrit writers like Bāṇa, Daṇḍi, Kuntaka, Ānandavardhana, Bhoja have paid handsome tributes to Hāla Sātavāhana, Sarvasena, Pravarasena for their exquisite Prakrit works. This fact corroborates the statement that there was integration of Sanskrit and Prakrit studies. Naturally, the ālankārikas appreciated first-rate Prakrit works and freely drew upon them - as they did in the case of Sanskrit works - for illustrations in their alankāra works. It is therefore an insult to the intelligence of these ālankarikas to allege that they quoted Prakrit verses with an ulterior motive.

Now let us examine the charge of obscenity against the Prakrit verses. The alankarikas have defined in their works what constitutes the poetic blemish of obscenity. Use of words which give rise to feelings of shame, of disgust or convey the sense of inauspiciousness—such words are taboo in cultured and polite society and therefore it is that their use—is condemned as obscene and vulgar. They have, with their sharp intellect, recorded and denounced as obscene even particular combination of letters giving rise to words meaning the names of the private parts of the human body. So there is no question of defending obscenity in literature—whether Sanskrit or Prakrit.

These Prakrit verses fall into two groups, Those which are highly erotic and those which portray illicit, clandestine or adulterous love.

We must clearly distingush between the erotic and the obscene. The writings of great poets, both Sanskrit and Prakrrit are highly erotic and artistic or poetic. To brand them obscene, as impatient critics of Prakrit Verses do would mean putting these great works out of the reach of the sensitive sahrdayas. We must not be carried away by highly erotic descriptions and mistake the highly erotic for the obscene. The Prakrit poets, as a rule, remain strictly within the bounds of propriety and refinement and avoid vulgarity and obscenity. According to the European scholars of the Victorian age or nineteenth century Western morals, the descriptions of rati-kalaha (love's battle), the lover's wounding his mistress with nails (nakha-ksata), and biting her (lower) lip with teeth (danta ksata), contrary intercourse where the woman takes the man's position above while the man lies below (viparita-rata) depart very far from standards of propriety and taste and therefore are offensive. But Indian rasikas or sahrdayas have all along been enjoying these descriptions; they reigster their dissent or disapproval only when they overstep the bounds of auctiva (propriety or decorum) according to our standards. Thus Anandavardhana, (Ksemendra) and Panditarāja Jagannātha would like to censure

Kālidāsa and Jayadeva for frankly describing the amorous sports of Siva and Pārvati— the parents of the whole world - and the amours of Radha and Krana in Kumāra-Sambhava and Gītagovinda respectively. As far as Gathasaptašatį is concerned the renowned poet Banabhatta unequivocally states that it is not vulgar (argramyam). The verses dealing with Caurya-raia are fine specimens of dhvani-kavya. There is a class of literary critics who hold the view that art is for the sake of art. According to them we must never mix up aesththetics with ethics. In the realm of literature and its appreciation we must be solely guided by aesthetics and we must refuse to be impressed by extraneous considerations of morality and immorality and its effect or impact on Society. As literary critics our duty ends when we appreciate the beauty of the literary creation and experience aesthetic. rapture. To censor passages from works on grounds of morality or their evil influence on Society is the job of law-courts. Viewed in this light the amours of Radha and Krsna and the amorous sports of Siva and Parvatl and the descriptions of Caurya-rata in Gatha-saptasati would not appear improper or obscene. According to these critics, the theme of art may be anything which has a basis in life, if it is beautifully presented by poet it is enough for us, we appreciate it whole heartedly. Dananjaya rightly observes in his Dusarupa:

"There is nothing in this world, a postic mind cannot appreciate—may it be beautiful or disgusting, great or mean, terrifying or pleasing, incomprehensible or obvious, real or fictitious. <sup>65</sup> In other words, life in all its aspects has a place in literature. It is for the poet to present it in a beautiful form.

#### (8) Conclusion:

In conclusion, I would like to say that poetic works in Māhārāṣṭrī Prakrit are of a high order. They easily bear comparison with their counter-parts in Sanskrit Literature. Notwithstanding the difference in language the alamkārikas (writers on Sanskrit poetics) made no difference between Sanskrit and Prakrit literatures. They appreciated both. Some of them wrote in both. The norms laid down in their works are equally applicable to both. That is why even a scholar of Hemacandra's eminence who has to his credit works on Sanskrit and Prakrit grammar and prosody did not feel the necessity of preparing a work on Prakrit poetics. His Kāvyānuśāsana is devoted to Sanskrit poetics only. In fact, literatures in modern Indian languages like Marathi, Gujarati, Bengali, etc. before they were influenced by Western literary thought and literature were judged by the norms laid down by Sanskrit literary critics and they had no separate poetics of their own. We all would do well to keep before us the

ideals of Anandavardhana, Abhinavagupta, Bhoja, Rajasekhara and Hemacandra who studied and wrote and appreciated literature both in Sanskrit and Prakrit. Let us keep our minds open. The responsibility of preserving our heritage—rich treasures in Sanskrit and Prakrit—rests chiefly on us Indians. How I wish our Indian universities show their wisdom, far-sightedness and vision by integrating and strengthening the Sanskrit and Prakrit studies!

We must shed all our narrow prejudices that Sanskrit is the language of the Brahmanas only and Prakrit of the Jains only. A hurried glance at the history of Sanskrit literature and of Prakrit literature is enough to convince any body that authors—poets, dramatists, story-writers, etc., belonging to different sects, creeds and religions have made noteworthy contributions to the development of literature in both the languages.

#### **Footnotes**

- 1) A. Weber: Ueber das Saptasatakam des Hāla, Leipzig 1870; Das Saptasatakam of Hāla, Leipzig 1881; the Gāthāsaptasati, Kāvyamālā 21, 2nd edn, 1911; Ibid, 3 rd edn, Bombay 1933. Keith: A History of Sanskrit Literature, Oxford 1928, pp. 213 ff.; A. M. Ghatge: Māhārāstrī Language and Literature, Journal of the University of Bombay, 1V. 6, May 1936.
- 2) Cf. सत्त सआई कहवच्छलेण कोडीक मज्सआरिम । हालेण विरह्आई सालंकाराण गाहाणं ।।—GSI. 3
- 3) Vide, Infra, Praise of Prakrit Poets.
- 4) Vide: A. M. Ghatage: Mähärästri Language and Literature, Journal of the University of Bombay, IV, part 6 (pp 19-70) May 1936; Keith: A History of Sanskrit Literature, Oxford 1928, pp 223 ff.; A. N. Upadhye: Prakrit Literature, Encyclopaedia of Literature 1, New York 1946.
- 5) कविप्रशंसा यथा रावणविजये--सअलं चेअ णिवंधं दोहिं पएहिं कलुसं पसण्णं च ठिअं । ज्ञाणिति कईण कई सुद्धसहावेहि लोअणोहिं च हिक्षअं ।। [सकलमेव निबन्धं द्वाभ्यां पदाभ्यां कलुषं प्रसन्तं च स्थितम् । जानन्ति कवीनां कवयः शुद्धस्वभावाभ्यां लोचनाभ्यां च द्वदयम् ।। ]
  - -Kavyanusasana, Mahavira Jaina Vidyalaya edition, Bombav, 1964 p.- 456.
- 6) Vide the present writer's paper: The Harivijaya of Sarvasena, Annale, Bhandar-kar Oriental Reasearch Institute, Poona, 1977-78 (Diamond Jubilee Volume), pp. 691-710.
- Sambodhi-X-21

- 7) Rāvanavā a oder Setubandha Prakrt and Deutsch herausgegeben von Siegfried Goldschmidt I. Lieferung: Text, Index. Strassburg, 1880; Second edition, with Rāmadāsa's commentary, Nirnaya Sagar Press, Bombay, 1935; Pravarasena's Rāvanavaha-Mahākāvyam edited by Dr Radhagovinda Basak, Sanskrit College, Calcutta, 1959; Pravarasena's Setubandha, Translated by K. K. Handiqui, Prakrit Text Society, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-9
- 8) For its popularity and its influence on writers on Sanskrit poetics vide Infra "Praise of Prakrit Poets" and "Influence of Prakrit Poetry on Sanskrit Writers on Poetics."
- 9) महुमह- विभाज-पाउत्ता वाआ कह गाम माउला इमिम । पढमे-कुसुमाहि तिलेण पच्छा कुसुमं वग-लञ्जाग ॥ [मधुमथ(न)-विजय-प्रयुक्ता वाक् कर्यं नाम मुकुल्यस्वस्मिन् । प्रथम-कुसुमात् तिलेनं पश्चात् कुसुमं वनलतानाम् ॥ ]

-Gaüdavaho. 69

· 0) तद् यथा मधुमधनविजये पाञ्चजन्योक्तिषु-

-Dhvanystoka III, 15, (p. 345)

11) लीलादादग्गुम्बूदसञ्जमिहमेडलस्स चिञ्ज अञ्ज । कीस मुगालाहरणं पि तुष्म गरुआइ अंगम्मि ॥ [लीलादेष्ट्रामीद्ब्यूदसकलमहीमण्डलस्यैवाद्य । कस्मात् मृणालाभरणमपि तव गुरूयतेऽऽङ्गे ॥]

-Dhvanyāloka-Lecana (III. 15), p. 346

12) अतहद्विए वि तह संडिए व्य हिअअम्मि जा णिवेसेइ । अस्थिविसेसे सा जअइ विअह—कश्र-गोअरा वाणी ॥ [अतथास्थितानपि तथासंस्थितानिव हृदये या निवेशयति । अर्थावशेषान् सा जयति विकट-कवि-गोचरा वाणी ॥ ]

-Dhvanyāloka IV. 3-4, p. 527

13) ठिञमहिअं व दीसइ अठिअं पि परिद्रिठआं व पिडहाइ । जहसंठिअं च दीसइ सुकईण इमाओं पयईओ ।। [स्थितमस्थितमिव दृश्यतेऽस्थितमपि परिष्ठितमिव प्रतिभाति । यथा-संस्थितं च दृश्यते सुक्वीनामेताः पदस्यः / प्रकृतयः ॥ ]

-Gaudavaho, v. No 66

- 14) Gaŭdavaho by Vākpatirāja, edited with an Introduction, Sanskrit Chaya, English Translation, Notes, Appendices, and Glossary by Prof, N. G. Suru, pub. by Prakrit Text Society, Abmedabad-9.
- 15) आलेक्खिओं च सरसं च परिस लोगं च सारवंतं च । थिरमुज्जलं च छायाधर्णं च गी-विलसिअं च ।। |आलेख्यं च सरसं च स्पर्शलवर्णं च सारवञ्च । स्थिरमुज्जलं च छायाधनं च गीविलसितं च ॥]

-Gaudavaho v. no. 801

- 16) Lilava; of Kouhala with the Sanskrit Vetti of a Jain Author, edited by Prof. A. N. Upadhye, Bharatiya Vidya Bhavan, Bombay-7, 1949 A. D.
- 17) ताला जाअति गुणा जाला ते सहिअएहि घेप्पैति ।
  रइ-किरणाणुगाहिआई होति कमलाई कमलाई ।।
  [तदा जायन्ते गुणा यदा ते सहद्येर्गृह्यन्ते ।
  रिव-किरणानुगृहीतानि भवन्ति कमलानि कमलानि ॥]
- 18) ( एवं मधुमथनविजये पाञ्चजन्योक्तिषु ) विषमवाण्कुविद्यां
  कामदेवस्य सहचरसमागमेऽर्थन्यञ्जकस्वमुदाहार्यम् ।
  Abbinavagupta in his commentary, Locana, explains:
  सहचरेति । (कामदेवस्य) सहचराः वसन्त-यौवन-मलयानिलादयस्तै: सह समागमे ।
  हुमि अवहत्थिअ-रेहो, णिरंकुसो अह विवेअरिहेओ वि ।
  सिविणे वि तुज्झ समए, पिच्अ/पितिहि भित्तं ण पम्हुसिम ॥
  [भवाम्यपहस्तितरेखो निरङ्कुशो ऽथ विवेकरिहतोऽपि ।
  स्वप्नेऽपि तव सम(कं) प्रतीहि भिक्तं न विस्मरामि ॥ ]
  इस्यादयो यौवनस्योक्तयस्तत्तिनजस्यभावन्यिञकाः ।

-Locana, p. 346

(५) अ ताण घडइ ओही, ण अ ते दीसंति कहिव पुणकत्ता । जे विकास पिआणं, अत्था वा सुकह-वाणीणं ॥ [न च तेषां घटतेऽविधः न च ते हरबन्ते कथमि पुनक्ताः । ये विश्वसाः प्रियाणामर्था वा सुकवि-वाणीनाम् ॥ ]

-Dhvanyşloka IV. 7-8

20) यथा वा ममैव विषमवाणळीळायामसुरपराक्रमणे कामदेवस्य-तंताण सिरि-सहोअर-रअणाहरणिम हिअममेक्करसं । विवाहरे पिआणं णिवेसिअ कुसुमवाणेण ॥ [तत्तेषा श्रीसहोदररानाहरणे हृदयमेकरसम् । विम्वाघरे प्रियाणां निवेशितं कुसुमवाणेन ॥]

-Dhyanyaloka II., 27-28

21) अमिअं पाइअ-ऋग्वं पिढेडं सोडं च जे ण जाणंति । कामस्स तत्त-तिर्त्त / बत्तां कुणंति ते कहं ण लज्जंति ॥ [अमृतं प्राकृत-काग्यं पिठतुं श्रोतुं च ये न जानन्ति । कामस्य तत्त्व-चिन्तां / वार्तां कुर्वन्ति ते कथं न लज्जन्ते ॥ ]

-Gathasaptaiati J. 2

22) अद्भव्यर-मणियाशं न्णं सिवलास-मुद्ध-हिसियाशं । अद्भव्छि-पेन्छियाशं गाहाहि विणा ण णज्जैति ।। [अर्घाश्वर-मणितानि नृनं सिवलासमुग्धहसितानि । अर्घाश्वि प्रेक्षितानि गाथामिर्विना न शायन्ते ।।]

-Vajjálággam, No. 9

23) लिलए महुरक्तरए जुनईजणवल्लहे ससिंगारे । संते पाइअकन्ने को सक्कइ सक्कयं पढिउं ॥ लिलिते मधुराक्षरे युनतिजनवल्लमे सधृङ्गारे । सति प्राकृतकान्ये कः शक्नोदि संस्कृतं पठितुम् ॥ ]

-Vajjālaggam, No 29

गवमतथदं तणं संणिवेत-सितिराओ वंचरिद्धीओ । अविरलिमणमो आमुवणवं घमिह णवर पअअमिम ।। हिरसिविसेसो विअसावओ अ मलाउवओ अ अच्छीण । इह बहिहुत्तो अंतोमुहो अ हिअअस्स विष्फुरइ ।। विवमर्थदर्शनं संनिवेद्शिशिश वन्धर्द्धयः । अविरलमेतदाभुवनवन्धमिह केवलं प्राकृते ॥ इर्षविशेषो विकासको मुकुलीकारकश्चाक्ष्णोः । इह बहिर्मुखोऽन्तर्मुखश्च हृदयस्य विस्फुरति ॥

-Gaudavaho, Nos. 92, 94

25) गिरः अन्या दिग्बोः प्रकृति-मधुराः प्राकृतगिरः ।

-Balaramayana I. 11

26) फहसा सक्रयंथा पाइयवंधो उ होइ सुउमारो । पुरिस-महिलाण जेत्तियमिहंतरं तेत्तियमिमाणं ॥ [परवाः संस्कृतवन्धाः प्राकृवन्धस्तु भवति सुकुमारः । पुष्व-महिलानां यावदिहान्तरं तावदनयोः ॥]

-Karpuramaniari, I. 7

27) अविनाशीनमग्रास्यमकरोत् सातवाहनः । विद्यक्षजातिभिः कोशं रत्नेरिव सुभाषितैः ॥

-Harsacarita I-13

28) भणिइ-विलास-वहत्तग-चोक्षिक्के (बोक्षिल्ले) जो करेह हलिए वि । कुल्वेण कि पुरुष्ये हाले हाल-वियारे व्व !!

-Kuvalayamālā p. 3, ll 21-22

- 29) इतिष्ट्रत्तवशायातां कथिवद् रसाननुगुणां स्थितिं त्यक्तवा पुनः अधेक्यापि अभीष्टरसोचितकथोन्मयो विश्वेयः । यथा— कालिदासप्रवन्वेषु, यथा च सर्वसेन-विरचिते हरिविजये । -Dhvanyāloka III. 14-15, pp. 335-36
- इरिविजये कान्तानुनयनाङ्गत्वेन पारिजातहरणादि निरूपित—
   मितिहासेषु अदृष्टमपि । —

-Locana, p. 335

319 एवं सहजतीकुमार्थसुभगानि कालिदार-सर्वसेनादीनां काब्यानि दृश्यन्ते । तत्र सुकुमार-स्वरूपं चर्चनीयम् ।
-Vakroktijivita 1.52-53, Dharwad edn p. 66

32) कीर्तिः प्रवरसेनस्य प्रयाता कुमुदोज्ज्वला । सागरस्य परं पारं किपसेनेव सेतृता ॥

-Harpacarita I. 14

33) महाराष्ट्राश्रयां भाषां प्रकृष्टं प्राकृतं विदुः । सागरः स्किरलानां सेतुबन्धादि यनमयम् ॥

Kavyadasia 1-34

- 34) येन प्रवरसेनेन धर्मसेतुं विश्वण्वता ।

  परः प्रवरसेनोऽपि जितः प्राञ्चतसेतुङ्गत् ॥ —

  Cited by Handique in his Introduction to his Translation, Pravarasena's Setubandha, pp. 17-18
- 35) अभिनवा पूर्वे रनुक्ता अर्थगतिः अभिषेयपद्धतिः वन्धच्छायया संदर्भशोभया दुःलं इञ्छात् संपाद्यते ।

  Kulanātha on Setu I, 11 ("It is hard to cambine new ideas (Lit. a new range of meaning) with beauty of composition.") And

  अङ्गिभूतरसाद्याश्रयेण काव्ये कियमाणे नवार्थलाभो भवति

  बन्धच्छाया च महती संपद्यत इति ।

  —Dhvanyāloka 1V. 5-6
- 36) See footnote (16) supra.
- 37) Gaudavaho was composed probably about A. D. 736. Anandavardhana; the period of Anandavardhana's literary activity lies between 860—890 A. D.
- 38) Translation adopted from N. G. Suru's edition mentioned in foot note (7) supra.
- 39) गअणं च मत्तमेहं घाराखुलिअज्जुणाइं व्य बणाइं ।

  णिरहंकार-मिआंका हरंति णीलाओ अ (वि १) णिशाओ !!

  [गानं च मत्तमेषं घाराखुलितार्जुनानि च वनानि ।

  निरह्कार-मुगाङका हरन्ति नीलाश्च (१ नीला अपि) निशाः !!]

  For a brillaint and highly poetic exposition of this gatha read Locano, p-173:

  च शब्दोऽशिशब्दार्थे । गगनं मत्तमेश्मपि, न केवलं तारिकतम् । घाराखुलितार्जुन
  क्क्षाण्यपि वनानि, न केवलं मलयमास्तान्दोलितसहकाराणि । निरहंकारभूगांका नीला अपि निशा,

  म केवलं सितकरभविताः । हरन्ति उत्सुक्तयन्ति इत्यर्थः । मत्तशब्देन सर्वभैवेहासम्मवस्वाधैन बाधितमद्योगयोगश्चीवारमकमुख्यार्थेन साहस्थान् मेशान् लक्षयताऽसमञ्जसकारिख-दुर्निवारस्वादिश्ममेसहस्रं ध्वन्यते । निरहंकारशब्देनापि चन्द्रं लक्षयता तत्पारतन्त्र्य-विच्छायस्वोजिजगमिषा

  रुपितिशित्यागप्रभृतिः ।
- 40) Vide p. 2 supra.
- 41) The Dhvanyaloka and the Gaudavaho, Prof D. D. Kosambi Commemoration Volume, Science and Human Progress, Popular Prakashan.
- 42) अत्थालोक्षण-तरला इअर-कईणं भमंति बुद्धीओ । अत्थ च्चेक णिरारंभमेंति हिअअं कइंदाण ॥ [अर्थालोकन-तरला इतरकवीनां भ्रास्यन्ति बुद्धयः । अर्था एव निरारंभमेन्ति हृदयं कवीन्द्राणाम् ॥]

43) अतो ह्यन्यतमेनापि प्रकारेण विभूषिता ।
वाणी नवस्वमायाति पूर्वार्थान्वयवस्यपि ॥
दृष्टपूर्वा अपि ह्यर्थाः कान्ये रस परिग्रहात् ।
सर्वे नवा इवाभान्ति मधुमास इव दुमाः ॥
भूमनेदिस्यं गुणीभूतन्यङ्ग्यस्य च समाश्रयात् ।
न कान्यार्थविरामोऽस्ति यदि स्यात् प्रतिभागुणः ॥
वाचस्पतिसहस्राणां सहसैरिप यस्नतः ।
निवदा सा अयं नैति प्रकृतिर्जगतामिव ॥

-Dhvany≨loka IV, 2, 4,6 10

- कालगुणा पढमकई हिं भिमञ्जामपरिगाहेसु मगोसु । इहरा मई हिं हीरति दुक्तर के वि काण पि ॥ [कालगुणात् प्रथमकविभिर्भान्तमपरिग्रहेषु मार्गेषु । इदानीं मतिभिर्ह्हियन्ते दुष्करं केऽपि केषामपि ॥]
- 45) कत्तो णाम ण दिर्ठं सच्चं किन सेविएसु मग्गेसु । सीमंते उण मुक्कम्मि तिम्म सम्बं णवं चेअ ॥ [कुतो नाम न इष्टं सत्यं किन-सेवितेषु मार्गेषु । सीमन्डे पुनर्भुक्ते तिस्मन् सर्वं नवमेव ॥].
- 46) आसंसारं कइपु गवेहिं तिह् अह-गहिअ-सारो वि । अडब वि अभिष्ण-मुद्दो व्य जअह वाआ-परिष्कंदो ॥ [आसंसारं कविपुष्कंवैः प्रतिदिवत गृहीत-सारोऽपि । अद्याप्यभिजमुद्र इव जयति वाक्परिस्पन्दः ॥]

Gaudavaho, 84, 85, 87

47) ... तिविहा कहा भिणया ॥ तं जह दिव्वा तह दिव्वमाणुसी माणुसी तह क्वेय ।

-Lilavai v. 85

णायञ्जुण-भिक्खु-पुरस्तरेण गइ-तीर-संठिओ राया । विज्ञआणदेण समे विवराहुत्तं परिक्क तो ॥

-Lilavai, v. 1021

41) भाषीचित्यं तु प्रकृरयौचित्यात् । प्रकृतिर्द्धुत्तममध्यमाधमभावेन दिव्यमानुषादिभावेन च विभेदिनी । ......ननु नागलोकगमनादयः सातवाहनप्रभृतीनां भूयन्ते तदलोकसामान्य-प्रभाषातिशयवर्णने किमनौचित्यंसर्वोर्वीभरणक्षमाणां क्षमाभुजामिति ।

-Dhvanyāloka III, 14-15

49) 1, 16

50) 1.46

51) VI. 66

52) I, 39

53) सम-सोक्ख-दुक्ख-परिविद्धिदआण कालेण रूढ-पेम्माण । मिहुणाण मरइ जें ते खु जिआह इअर मुअं होइ ॥ [सम-सोम्ब्य-दुःख-परिविधितयोः कालेन रूढ-प्रेम्णोः । मिथुनयोर्म्चियते यत् तत्वछ जीवति इतरं मृतं भवति ॥]

-GS II. 42

- 54) उपरताप्यनुपरता महासेनपुत्री एचमनुकम्प्यमानार्यपुत्रेण ।
  - -Svappavāsavadattam VI 9-10
- 55) ण हु सो उवरदो जस्स वछहो सुमरेदि । [न खळु स उपरतो यस्य वरुळमः स्मरति ॥]

-Mālati-Mādhava V. 24-25

- 56) IV. 35
- 57) III, 37
- 58) पाअ-पिडअस्स पहणो पुद्ठि पुत्ते समाबह् तिमा । दढ-मण्णु-तूमिआप वि हासो घरिणीए णिक्क तो ॥ [पाद-पितिस्य पत्युः पृष्ठं पुत्रे समाबहित । हढमन्युद्रनाथा अपि हासो गृहिण्या निष्कात: ॥]

-GS I. 11

59) उद्धच्छो पिअइ वर्ल बह बरलंगुळी चिरं पहिओ । पावालिका वि तह तह धारं तणुइं पि तणुप्द !! [ऊथ्वांक्षः पित्रति वर्ल यथा यथा विरुक्षक्युलिश्चिरं पथिकः । प्रपापालिकापि तथा तथा बारां तनुकामि तन्करोति !!]

GS II. 61

60) रहकेलि-हिथ-णिअंसण-कर-किसल भ-वद्ध-णभण-जुअलस्स । वहस्स तहअ-णभणं पन्वह-परिचुं विभं अभइ ॥ [रित-केलि-हृत-निवसन-कर-किसल्य-वृद्ध-नयन-युगलस्य । वहस्य तृतोय-नयनं पार्वती-परिचुम्बितं अयित ॥ विक्या करतल्द्धयेन सा संनिवस्य नयने हृतांग्रुका । तस्य प्रयति ललाट-लोचने मोष-यत्न-विधुरा रहस्यभूत्॥ and GS. V 60

-Kumärasambhaya VIII. 7

- 61) ......शुङ्गे कृष्णमृगस्य वामनयनं कण्ड्यमानां मृगीम् ।
  -A. Sākuntala, VI. 17
- 62) अन्यदिति 'कि तेन राठेन'इत्यादि सखीजनपुरतः । दूतीजनं संदिशन् चान्यथेति—"यथा-क्षक्ति दियतमानय"इति विमुक्तिषेपं युवतीजनो जल्मति । अन्यदिव दियत र्शने । सबहुमान-मिति भावः ।

-Kulanātha on Setu X. 75

<sup>६</sup> <sup>68)</sup> तत्र कामस्य सकल-ज{ति-सुरूभतयात्यन्तपरिचितत्वेन सर्वान् प्रति हृदाता । --Abbinavabhāratī Vol. I, p 167 and भावान्तरेभ्यः सर्वेभ्यो रतिभावः प्रकृष्यते ।

Śrngaraprakas'a XIII, p 565

and also शृक्षाररसो हि संसारिणां नियमेनानुभवविषयत्वात् सर्वरसेभ्यः कमनीयतया भणनभूतः ।

-Dhvanyāloka III. 29-30

and also शृङ्गारस्य सक्छजनमनोहराभिशमत्यात् तदङ्गसमावेशः काव्ये शोभातिशयं पुष्यति ।
-Dhvanyaloka III. 30-31

- 64) स्थाहुकाव्यरसोमिश्र शास्त्रमण्युपयुज्जनते । प्रथमालीदमधवः पिक्ति कटुभेषअम् ।!
- -Bhāmaha : Kāvyālamkārā V. 3
- 65) रम्यं जुगुप्सितमुदारमथापि नीचमुग्रं प्रसादि गहनं विवृतं च वस्तु ।
  यद्वाप्यवस्तु कविभावकभाव्यमानं तन्नास्ति यन्न रसभावमुपैति होके ।।
  -Dafarapaka IV.

# SOME LESS KNOWN VERSES OF SIDDHASENA DIVAKARA

## M. A. Dhaky

The illustrious Jaina epistemologist, dialectician, and poet of the calibre of Kālidāsa, namely Siddhasena Divākara (c. late 4th and early 5th cent. A. D.) had produced more than what today is extant. Among his lost works is the treatise on Jaina logic, the Nayāvatāra¹; a couple of phrases perhaps from this very work² are cited by Simha Suri kṣamāṣramaṇa (c. A.D. 625-675) in his commentary³ on Mallavādi kṣamāṣramaṇa's Dvādaṣāra-nayacakra (c. mid 6th cent. A.D.)⁴. And although his 20 dvātri-mikās in Sanskrit are available (from the alleged 325), the existence of some of the unavailable can be inferred from the quotations therefrom by other writers.

The "Siddhasena-carita" inside the *Prabhāvaka-carita* (S. 1344/A.D. 1278) of Prabhācandrācarya of Rāja-gaccha<sup>6</sup> gives a legendary account of Siddhasena, the account at best can boast to contain only a few fragmented facts that could be historical. Among the significant data preserved in this work are a few quotations whose utterance is ascribed to Siddhasena Divākara, though these are not traceable inside his currently known works.

Among such verses are the following which he is alleged to have composed in praise of and recited before, king Vikramāditya (probably Candragupta II, A.D 382-415):

अपूर्वेय धनुर्विद्या भवता शिक्षिता कुतः । मार्गणेधः समभ्येति गुणो याति दिगन्तरम् ॥ अमी पानकरंकाभाः सप्तापि जलराशयः । यद्यशोराजहंसस्य पञ्जरं भुवनत्रयम् ॥ सर्वेदा सर्वेदोऽसीति मिथ्या संस्तूयसे बुधैः । नारयो लेभिरे पृष्ठं न वक्षः परयोषितः ॥ भयमेकमनेकेभ्यः शञ्जभ्यो विधियस्मदा । ददासि तच्च ते नास्ति राजन् चित्रमिदं महत् ॥

These verses do not figure in Siddhasena's Gunavacana-dvātrimsikā (Dva. 11) which evidently is addressed to a king<sup>8</sup>. The style of the aforenoted verses apparently is pre-medieval. They do possess wit, strength, Sambodhi-X-22

kick, and dynamism not unlike those that characterise stanzas in some of Siddhasena's known dvātrimsikās. However, these verses are today not traceable in other known sources which otherwise show familiarity with one or the other of Siddhasena's works?. Under the circumstances, Siddhasena's authorship of the verses can genuinely be doubted. Indeed, there were in the past several premedieval Sanskrit poets possessing considerable skill and virtuosity. And the medieval prabandha, kathunaka and caritra writers possessed strong propensity for picking up quotable quotes from various sources and different authors and, regardless of the period, style, and provenance, used them depending on what the situation demanded i The case of the above-cited verses must, therefore, be kept open, even when one may grant the possibility of their being the product of Siddhasena Divakara. (As an after thought, and indeed with some hesitance, I would suggest that, if the above-cited verses could be by Siddhasena Divakara, they may as well have formed the part of the Gunavacana-dvatrimsikā which today contains 28 verses, falling short by 4 for making it a complete dvātrimsikā. How far the former verses fit in this Gunavacana composition, and, if they do, where exactly their position could be is a point that can be settled by experts on Sanskrit poetics.)

The Prabhāvaka-carita, at one other place, introduces four verses in the context of Siddhasena<sup>10</sup>, which, judging by their style, cadence, content and colour can be unhesitatingly hailed as coming from the pen of none else but Divakara:

प्रकाशितं यथैकेन त्रया सम्यग्जगत्त्रयम् ।
समग्रेरित नो नाथ परतीर्थाधिपैस्तथा ।।
विद्योतयित वा छोकं यथैकोऽपि निशाकरः ।
समुद्गातः समग्रोऽपि किं तथा तारकागणः ।।
त्वद्वाक्यतोऽपि केवाञ्चिद्योध इति मेऽद्मुतम् ।
भानोमरीचयः कस्य नाम नाछोकहेतवः ॥
न चाद्मुतमुळ्कस्य, प्रकृत्या क्षिष्टचेतसः ।
स्वच्छा अपि तमस्त्वेन भासन्ते भास्वतः कराः ॥

However, the Prabhāvaka-carita is a work of a date late in the medieval period; for permitting an indubitable conclusion, a definite evidence for the indicated attribution from an earlier and a more reliable source is needed. For the first two verses the evidence comes from the Dharmopaed-samālā-vivaraņa (S. 905/A. D. 859) of Jayasimha Sūri<sup>11</sup>. The author qu cits these verses as of Siddhasena Divākara's by an unambiguous qualificatatement to the effect;

Tad-uktam ca SiddhasenaDivakarena-

. —(p. 37)

Jayasimha Suri,—disciple of Kṛṣṇarṣi,—is a pre-medieval writer who wrote his vivarana some 419 years anterior to Prabhacandracarya. There can, then, be absolutely no doubt that what he quotes is genuine Siddhasena.

The authenticity of the next two verses is upheld by an authority no less than Yakinisunu Haribhadra suri (active c. A. D. 745-785). In his Āvašyaka-vrtti (c. A. D. 750) he cites those very verses as from "Vadimukhya"12. By 'Vadimukhya', at two other occasions, he also had meant Mallavadi spri (c. A.D. 500-550) and Samantabhadra (c. A.D. 600-650)12, the former a Svetambara logician and dialectician (earlier referred to) and the latter his counterpart of the Digambara sect. However, in these latter two cases, in the gloss, he specifically alludes to their names as well. In the case of the third "Vadimukhya", referred to in the above context, Haribhadra offers no such nomenic clarification, and, in this case, by reductio ad absurdum, the "Vadimukhya" has to be a third person, very plausibly Siddhasena Divakara. That it must be so is supported by another reference, in Haribhadra suri's Prajnāpanā-sūtra-tīkā (pradesavyākhvā). where he quotes a verse by "Vadimukhya"14, which is verse 13 in Siddhasena's Dvātrimšikā 2. That Siddhasena Divākara was the author of these aforenoted four exquisite verses cited in the Prabhavaka-carita, is thus beyond doubt established.

The Dharmopadesamālā-vivarana, after the first two verses, quotes the following one and not those two quoted in the Prabhāvaka-carita: 15

स्वन्मतामृतवाद्यानां सर्वथैकान्तवादिनाम् । आप्ताभिमानदग्धानां प्रे(स्वे)ष्टं दृष्टेन बाध्यते ॥

The stanza, however, is from the Aptaminanisa of Samantabhadra as Dr. Nagin Shah has ascertained and communicated to me. Samantadhadra's style is usually somewhat more evolved and involved than the style of Siddhasena Divākara.

Hopefully, some day the lost Dvātrimsikus will come to light from some uncombed area when we possibly can identify the original lodgment of the earlier verses in Diväkara's productions. Till then we may at least cherish these verses as a precious small addition to our Siddhasena possessions.

There are, of course, a couple of further Sanskrit verses from Siddhaman which may next be considered. Koṭṭārya-vādi-gaṇi (c 7th cent, A. D.), in his portion of the Sanskrit commentary on the Vises-Avasyaka-bhāsya of Jinabhadra gani kṣamasramana, cites a verse in the context of the yugpad-abheda-vāda concept regarding the omniscience of a Kevalite:

### स्तुतिकारेण यथोक्तं---

एकं किएपतभेदमप्रतिहतं सर्वज्ञतास्त्रञ्छनम् । सर्वेषां तमसां निहन्तु जगतामास्त्रोकनं शाश्वतम् । निस्यं परयति बुध्यते च युगपन्नानाविधानि प्रभो ! स्थित्युत्पत्तिविनाशवन्ति विमस्त द्रव्याणि ते केवस्तम् ।।

By 'Stutikāra' the commentator assuredly meant Siddhasena Divākara'; for both content and the style clearly are indicative of him. Moreover, in view of the relatively early date of Kottārya gani, it is reasonable to assume that he refers to none other Siddhasena but the one with the epithet Divākara. From the purport of the verse it is clear that Siddhsena possibly had composed a Dvātrimśīkā pertaining to "Yugpadvāda" as well as "Abhedavāda" of 'Kevala-Jnāna' and 'Kevala-darśana' which he discusses in full in his Sanmatiprakarana.

While searching for more verses by Siddhasena, I came across one more; it is possibly from one of his hitherto unknown *Dvātrimsikās*. The verse graphically describes, as it seems, the condition of a bad speaker in the assembly of erudites<sup>17</sup>:

# तथा चाहुः श्रीसिद्धसेनदिवाकरपादाः

स्वेदं समुद्रहति जृष्भणमातनोति निद्रायते किमपि जलपति वस्तुशूर्यम् । आशा विलोकयति खं पुनरेव धात्रीं भूताभिभृत इव दुर्वदकः सभायाम् ।।

Since this verse does not figure inside his known Dvātrimšikās, it may have belonged to a Dvātrimšikā treating the theme of sabhā and sabhāsad.

The verse in question has been quoted by Jinaprabha suri of Kharatara-gaccha in his Kātantra-vibhrama-tīkā (S. 1352/A.D. 1296), as of Siddhasena Divākara. The style, tone, proclivity, cadence and cunning doubtless are of Siddhasena Divākara. A diligent search inside the Jaina literature, particularly inside the āgamic cūrnīs, vittis, tīkās, and of course kathānakas, caritas, prabandhas as well as subhāsita-anthologies and works on poetics is likely to reward with the discovery of some more such stanzas. For Siddhasena's compositions glitter like jewel in any corner they

lie hidden or undetected. They cannot be missed, nor can they be mistaken as anybody else's, by a perceptive eye.

(This is a revised and enlarged version of my original paper sent to Shri Deshabhushanji Maharaj Felicitation volume.)

#### Notes and References

- Cf. Muni Jambuvijay (editor), Dvādašāram nayacukram, pt. 1, Bhavnagar 1966, Preface (Sanskrit), p. 10, and Introduction (Gujarātī), p. 48.
- 2 "अस्त-भवती-विद्यति-पद्यति-वर्ततयः सान्तिगतषष्ठाः सत्तार्थाः" इत्यविशेषेणे।क्तत्वात् सिद्धसेनसृरिणा | Muni Jambuvijaya, p. 314 And :

तथाचाचार्यसिद्धसेन आह-"थत्र हार्थो वाचं व्यभिचरित नाभिधानं तत्" इति ।

Cf. Muni Jambuvijayā (editor) Dvādusāram nayacakram Pt. 2 Bhavnagar 1976,
p. 588.

- 3. Jambuvijaya, Dvādaiāram-noyacakram, p.314.
- 4. The style of the phrase under reference does remind of Siddhasenācārya.
- 5. The medieval and later medieval prabandhas and caritras so aver. There are at present no means available to confirm or contradict their statement.
- 6. Ed. Jinavijaya Muni, Singhi Jaina Series, No. 13 Ahmedabad-Calcutta 1931.
- I am discussing this question at some length in my paper "A propos of the 'Yāpaniya Affiliation' of Siddasena Divākara."
- 8. For detailed discussion, see Charlotte Krause, "Sidhasena Divākara and Vikramāditya," Vikaram Volume, Ujjain 1948, pp. 213-280. Pt. Hiralal Jain wrote a paper in Hindi in which he places Siddhatena Divākara exclusively in Chandragupta II's time instead of his predecessor Samudragupta as well as Candragupta II as was done by Krause: Cf. "A contemporary Ode to Candragupta Vikramāditya" Madhya Bhāratī, No. 1, Jabalpur University, Jabalpur 1962
- Perhaps the nature and content of these stanzas are such that the Jaina writers hardly had use of them in their commentatorial writings.
- 10. Jinavijaya Muni, p. 59.
- 11. Ed. Pt. L. B. Gandhi, Singhi Jaina Serics, No. 28, Bom ay 1949.
- 12 Cf. Mohanlal Mehta, Jaina Sāhitya kā Byhad Itihās, pt. 3 (Hindi), Parshwanath Vidyashram Series No. 11, Varanasi 1967, p. 375, for quotation.
- Cf. H. R. Kapadia (ed), Anekântajayapatâkā, Vol. II, Gaekwad's Oriental Series No. CV, Baroda 1947, Introduction. pp. LC, LCVI, and LCVII.
- 14. Mehta, Jaina Sáhitya., p 370.
- 15. Gandbi, p. 37.
- Cf. Višeşāvalyahabhāṣyu, Pt. III, Eds. Pt. Dalsukh Malvania and Pt.Bechardas
   Doshi, Lalbhai Dalpatbhai Series No. 21, Ahmedabad 1968, p. 741.
- Comp. Muni Shri Punyavijayaji, Catalogue of Sanskrit and Prakrit Manuscripts
   Jesalmer Collection, L. D. Series 36, Ahmedabad 1972, p. 207.

#### स्वाध्याय

#### **REVIEWS**

Fucets of Jain Religiousness in Comparative Light by L. M. Joshi, Publisher L. D. Instute of Indology, Ahmedabad, 1981. (L. D. Series no. 85.) pp viii + 78 (Royal Size), Rs. 18

This book presents in print a series of three lectures delivered by Prof. L. M. Joshi in the L. D. Lecture Series in February 1981. The first two lectures deal with anupreksa-s (soteriological reflections) and the third one concentrates on the pañca-namaskāra-mantra (sacred formula of five fold obeisance) in Jainism: its history and religious purport.

The introduction to Lecture I (pp. 1-15) points out the specific characteristics of the Sramana tradition (inclusive of both Jainism and Buddhism) as against the Brahminical one. The next section records in detail references to twelve anuprekṣā-s in different Jaina texts, together with the variations in ordering and/or nomenclature. Sections iii and iv discuss the meanings assigned to anuprekṣā and its related terms: bhāvanā (occurring also in Buddhism and Hinduism), smṛṭṭ and anusmṛṭṭ (found only in Buddhist texts in the technical sense of contemplation). Finally, section V gives us translations of the 12 Jaina anuprakṣā-s and an elucidation of their purpose or utility, viz, that of inspiring renunciation of desires which promotes detachment and dispassion, thereby serving as one of the six agencies of samvara (i.e. 'stoppage of influx of impure Karmic Matter into the soul); and samvara on accomplishment, takes the individual one step nearer to the ultimate goal of life, viz, attaiment of the eternal bliss of Release (mokṣa or kaivalya).

Lecture II (pp. 16-37) provides a detailed study of the themes of 12 Jaina anuprekṣā-s as depicted in various texts, along with extensive comparisons with related Euddhist concepts, and also Brahminical ones wherever possible.

The introduction to Lecture III (pp. 38-69) elaborates on the concepts of Religion and Faith, insisting that a creed such as Jainism, although not believing in a personal god, can still qualify as a religion (Dharma) because it does involve faith, not in god but in the teachings of the Jina-s that vouch for purity of the soul in its real nature and for the plausibility as also the possibility of attaining that purification once more through rigorous discipline of mind, body and speech

www.jainelibrary.org

Section il tells us of the most important and fruitful manifestation of faith in the Jaina creed, viz. obeisance to the holy pentad (pañca paramesthin-s). The author reviews various versions of the formula of this fivefold obeisance throughout canoncial and non-canonical Jaina literature scrutinizing carefully the textual structure of each formulation. He also points
out the close association of the namaskāra-mantra with another Jaina formula: that of catuhśaranam, i. e. fourfold refuge in arhats, siddhas, sādhus (including also the ācārya-s and upādhyā-s) and in dharma (pp. 5051). On pp. 52-3, Dr. Joshi explains why the obeisance-formula invokes
first the arhats (accomplished sages) and then the siddhas (released souls),
although the latter are soteriologically superior as per Jaina thought. He
also points out texts wherein is found the reverse order as well.

Sections iii through vii discuss one by one the Jaina concepts of the arhat, siddha, ācārya, upādhyāya and sādhu (: the paāca-paramesthin-s:) in great detail on the basis of various textual references. Section viii offers comparative references to Budahist as well as Brahminical concepts underlying the same terms, if available. (Thus guru, a synonym of ācārya in Jainism, is used for a specific esoteric preceptor in Tantric Buddhism and sects of the Natha School. Various sects of medieval "santa-mata" regarded the guru as the very image of god. Sometimes they venerated him even more, as the revealer of the path to Liberation.)

In these lectures, Dr. Joshi has used a language and style that is direct, flowing and lucid, making everything crystal clear. His method of comparative elucidation proves very interesting and revealing. One feels, however, that, had the Buddhistic and Brahminical concepts, as well as discussions on bhāvanā, smṛti, anūsmṛti, etc., been introduced each in a separate sub-section, it would have helped the reader to spot them more easily rather than to go on reading continuously in search of the relevant portions.

Similarly, the definition and utility of a theme of anuprekṣā is often lost amidst other points (e.g. in Lecture II: section iii, vii. etc.). This could be avoided by following a fixed order: first the definition of each theme, then its explanation, and finally its utility followed by comparative material from other religions. Such systematic presentation would also avert confusing statements as on p. 29, where samvarānuprekṣā means meditation on merits of restraint in lines 20-21, but on 'ways and means of arresting daraya-s' in lines 27-28.

Section II. ix starts off saying "The concept of nirjard is peculiar to !sinism"; actually, the term alone is. For, towards the end of the section,

Dr. Joshi himself refers to four Right Efforts of Buddhism, one of which relates to the process of removing impure roots of Karman. Later Hinduism also stressed such a process under the name of karmaksaya or prayakcitta.

The theme of Anyatvānūprekṣā (II. V) is explained by some Jaina texts as 'I am different from my family-members, attendents, wealth and body,' or as implying that 'different [unrelated] souls become father, son, wife, etc. in this world'— (: cf. p. 26). This mutual distinction and unrelatedness of souls, however, forms the lagitimate theme of Ekatvānuprekšā (cf. II. iv) p. 24-5). One wonders, therefore, as to why Dr. Joshi offers no comment to this effect.

In the last para on p. 36, Dr. Joshi rightly points out that the most important teaching of Buddhism is the practice of karunā (interchangeable with Ahimsā), upon which are founded all other social virtues (: Maitrī, Dāna, Sevā etc.) and the entire system of moral restraint & ascetic discipline. But as a point of correlation and synthesis with discussions in the preceding lecture, he could also have mentioned Karunā as one of the four Brahma vihara-s (cf, p. 10). On p. 10, again, one expects a brief elucidation of the Buddhist Brahma in comparison with Brahminical Brahman, but is disappointed. Nor is it clarified whether the 4 Buddhist Brahmavihāra-s form sources of the four Bhāvanā-s prescribed in yogasutra 2.33. 4 (cf p. 9, para 1)

At the beginning of section III. iv (p. 58). Dr. Joshi expresses disapproval of Walther Schubring's remark that "the Siddha-s are soul, pure and simple". Neverthless, his own remarks that Siddhas are released souls (p. 52) "free from all traces of karma, change and unrest (p. 59), decribed "in entirely negative words" as being "without any shape, size, colour smell and taste", "devoid of body", "neither male nor female" (p. 58)..., reminds one of the characterization of soul as neti neti by the Upanisads in general and as naiva strī na pumān esa in Švetāsvatara Up., etc. However Dr. Joshi takes no note of these striking parallelisms.

Section III. v gives two Jaina synonyms for active : ganadhara and guru. At the end of III. vi, active seems to be equated with suri also. The latter is, in any case, a very common appendage with names of Jaina monks, and its exact connotation ought to have been given here.

Apart from the few minor points made above, the book makes a very interesting and revealatory reading. Dr. Joshi has ingeniously explained unberievably large numbers in the texts as being symbolic (p. 64, para 3)

and the paramethin-s as 'not individual persons but certain ethical and spiritual qualities idealized and personified' (p. 65, para 3). His rejection of the concept that these five classes are different ranks that a man may hold as an ascetic before he finally attains Release (p. 53) and his discussions regarding the real essence of Dharma are, indeed, thought-provoking. One cannot but applaud his painstaking study of original texts-Prakrit, Pali and Sanskrit-and careful record plus translation of their relevant portions, authenticating almost every statement that he makes. At the end, he has also provided us with an extensive Bibliography and an index of proper names. A striking point is the total avoidance of the use of afbreviations, either of text-names or of technical terms.

The book can further boast of an excellent get-up, good quality of paper and fine printing with very few errors, (E.g. p. 6, 12 th line from below: 'existance' for existence;

- p. 14, line 9 : vajrūgya for vairāgya;
- p. 23 line 5: u missing in thoroughly;

ibid, last line : loose for lose;;

- p. 24, 1st line of para 3: e missing in foneliness;
- p. 32, last line :whole for hole;
- p. 34: FN 96 is printed as 95 in main body;
- p. 39, para 3: freedem is printed for freedom;
- p. 53, line 8: first verses; final a should be deleted;
- p. 54, line 6: the middle e should be deleted from entreance;
- p. 68, line 4: his printed for is.) Most of these however, are errors that cause no serious problem for the reader (except, of course, loose and whole noted above).

In the end, we can say that the author as well as the authorities of the L. D. Institute of Indology must be complemented on bringing out this very useful lecture-series in book-form, for the benefit of all those who are interested in various aspects of Jaina Religion in particular and in a Comparative study of religions in general.

Y. K. Wadhwani

Wisdom Of Vedanta: by H. L. Sharma; pub. GDK Publications, 3623 Chawri Bazar, Delhi 110006, 1981; pp. demy xvi+140; Rs. 45.00

This book must be viewed (and reviewed) from a different angle. Although based on the principles and theoretical concepts of the Vedanta Sambodhi-X-23

philosophy, the writing is not an academic exercise in interpretation and exeges of the source-texts of Vedanta. Nor is it a commentary on the text content. There is evaluation of Vedantic thought but is not done to elucidate, expound or judge a philosophical or metaphysical statement of a text. The academic approach which cares for textual rectitude, sematic explanation, logical consistency and tries for rationalising or harmonising opposition among related texts, is not at all used here. The reader is expected to understand this approach and use the book accordingly.

Knowledge and philosophical speculation in India were not pursued for their own sake since ancient days. Knowledge was generally always used as a means to liberate man from the bondage of life, to lift man above the transitoriness of the phenomenal world, to enable him to discover his true self and his identity with the Supreme Principle of the Universe. In this sense knowledge becomes only a sadhana and the entire process of knowing and the disciplinary practices to reach it become a sadhana, a spiritual preparation to attain freedom and absolute peace. This is wisdom as distinguished from knowledge.

With this approach the usual terms of Vedānta philosophy lose their conventional or doctrinaire meaning and acquire a special sense. The author does not look upon the Upanisads as containing a systematic ciucidation of Vedānta or any other metaphysical exposition. They expound, in his view, sādhanās, vidyās, upāsanās, a body of spiritual techniques (p. xii). Vedānta, to him, is 'wisdom in action' as represented by the togetherness of Kṛṣṇa and Arjuna in the Gṛtā (p. 7). A mood of other-worldliness, pessimism, individualism, escapism, asceticism, which are associated with Vedāntic view of life, are regarded by the author as the results of a clash of different peoples and cultures, and of the catholicity of Vedānta to accommodate all views and its spirit of tolerance. The essential voice of Vedānta is the acceptance of man's right to be free and to act in the light of his highest experience (p. 21). Vedānta is not esoteric or mystic. It is an affirmation of man's spirituality. Its aim is the attainment of spiritual being, which is beyond becoming.

Vedānta is a way of Yoga and Yajna. Yoga, according to the author is integration as opposed to disintegration; and Yajna is 'giving away to the Universal Spirit what does not belong to me, so that the self shines in its own light by shedding away the alien elements' (p. Xiii).

Trained in philosophy, aesthetics, Sanskrit, Yoga and psychology, the author has considerable experience in research, education, Yoga technics of psycho-therapy. He believes that Vedanta is ancient but not archaic

179

(p. 118). What is needed is to interpret it in modern idiom, to bring it in relation to the common man, without ignoring or denying the advances in modern science and philosophy. For, Vedānta, according to him, is 'a science of the unknown, and the unknowable' (p. 111). Vedānta employs the 'tools of enquiry of which modern science can well be proud' (p. 112). To 'save the modern man from himself' he needs must be taught that 'happiness' is not to be sought in pleasures that the 'becoming' or the material world (prakrii, māyā) can bring, but in going beyond the limitations of ego, in reaching the 'being' which transcends the 'becoming'. The true destiny of human life is not happiness but joy (ānanda) which is peace transcendental.

Review

The author therefore advocates reformulating the meanings of concepts like  $m\bar{a}y\bar{a}$ , satyam, rtam, cit etc.  $M\bar{a}y\bar{a}$  is measurement, relativity, which is the nature and condition of the external universe and life; and the truth of being (sat) lies beyond it. Cit is the being, and it is knowing when knowing is the same thing as being. (p. 115). Though man has to live within the limits of aham and  $m\bar{a}ya$ , he can go beyond them. And it is here that Vedānta, understood in modern idiom, becomes 'a scheme af life'; with its discipline, tapas, vairagya, it enables a man to go beyond the contradictions and polarities (dvandva-s) like pleasure and pain, life and death etc. From this point of view, the author outlines 'a day with Vedānta' (ch. 1) for the guidance of man, and chalks out a programme of work for Vedāntins in a vital area of life (pp. 116-117).

The book is thus a spiritual guide for such who entertain faith (śraddha) and wish to rise up to the level of man's true spiritual being. Relating the exposition to man's practical need, using the modern scientific idiom to explain the terms of spiritual experience, method and practice, and writing in language which has the air of lucidity and charm of a 'Grandpa's wisdom' are some features of the book which bring it in the living present.

- G. K. Bhat

Nyayatātparyadīpikā of Bhatta Vāgīšvara edited by Dr. Kishor Natha Jha, published by G. N. Jha Kendriya Sanskrit Vidyapeetha, Allahabad, 1979, pp. 20+160+50, price not mentioned,

This work is a commentary on the Nyayasutras, edited by Dr. Kishor Nath Jha on the basis of the only available manuscript preserved in the Govt. Oriental Manuscript Library of Madras. It is learnt that the Library procured the manuscript from Kerala. Hence it is conjectured that the author Bhatta Vāgīšvara should be a Southerner. Nothing is known about

him. In his learned Sanskrit introduction to this work Prof. Anantalat Thakur infers that our author is different from Vadi Vagisvara, the author of Manamanohara as the style of Nyayatatparyadipika greatly differs from that of Manamanohara. Moreover, on the basis of the absence of any direct or indirect mention of Udayana and his works, he deduces that he should have belonged to the period prior to Udayana.

This commentary is brief and mostly tries to give the substance of Nyayabhasya, Nyayavārtika and Nyayavārtikatātparyatīka. As the commentaries explaining the sūtras from the viewpoint of old Nyāya are very few, this commentary will be welcomed by those who want to study the traditional old interpretation of the sūtras. The terse and difficult V Adhyāya is lucidly and clearly explained. This is to be regarded as the special feature of this Vṛṭti.

The version of the Nyāyasutra accepted by the commentator deserves our attention. As is noted by the learned editor, he considers eleven short Bhāşya sentences to be the sūtras, accepts different readings in the thirteen sūtras and outright rejects the traditionally accepted sixteen sūtras.

The Sanskrit introduction by Prof. Anantlal Thakur, a renowned scholar of Nyaya, traces the origin and development of the Nyaya system of Indian Philosophy and evaluates the present commentary. It also gives a glimpse into the healthy interaction of the Nyaya and Buddfrist thoughts.

For the benefit of the scholars, Dr. Jha has added four valuable appendices giving comparative notes, sutra-index, index of important words and index of authors and works quoted. All this has greatly enhanced the value of the present work. The editor and the publisher both deserve our heartfelt congratulations.

Nagin J. Shah

The Prabhakara School of Parva Mimainsa by Mm. Ganganath Jha, published by Motilal Banarasidass, Delhi, pp. 15+318, Price Rs. 45/-

The book under review is reprint of the first edition published in 1911. As the work is the result of the deep study of the original texts by a renowned scholar Mm. Ganganath Jha, it presents lucid and authentic exposition of the Mimāmsā philosophy. The author claims that: (1) In no work,—not even in the innumerable prakaranagranthas in Sanskrit, is the whole Mimāmsā-Sāstra found explained in the systematic and connected way in which it is presented here. (2) No work known to exist is found to contrast the views of the two sister schools on all points. (3) The bearing of Mimāmsā upon legal literature is not found brought out, in

the manner in which it is done in this work. (4) This is the first attempt at a systematic account of the Prabhakara system. There is no work known to the modern world which offers a detailed account of what that system is; the Prakaranapancika confining itself only to a few philosophical points, and a very few of the purely Mimamsa topics. His claim is justified as even now, 72 years after the publication of the first edition of the present work, we are not having any study that may surpass it.

The work is divided into five chapters, viz. 1. The Beginnings of Mimamsa, 2. Psychology and M:taphysics, 3. Analytical account of the Sastra, 4. Sacrifices and 5. Bearing of Mimamsasastra on Legal Literature.

Chapter I deals with the topics: the origin of the Mimamsasastra, its original sutras and commentaries, Prabhākara's time, place and works, and position of Prabhākara in relation to Kumārila.

Chapter II has three sections. Section I discusses Prabhakara's theory that all cognitions except memory are valid, entailing the examination of doubt, illusion and dream. It expounds clearly his fundamental doctrine of Svatahprāmānya and svaprakāsatā. The author nicely explains how his interpretation of Svaprakāsatā does not lead him to Buddhist idealism (Vijānavāda). Section II is devoted to the treatment of five pramānas. The author has not paid as much attention to the problem of verbal congnition as it really deserves. Section III deals with the doctrine of self and explains the categories, viz. Sādṛśya, Śakti, Karma, Samavāya, dravya, guna and jāti.

Chapter III has eleven sections. Section I discusses meaning of Dharma and the means of knowing Dharma. Section III expounds differentiation of actions and texts. Section III deals with mutual subserviency among actions as also six means, viz. śruti, linga etc. of ascertaining what is subsidiary to what. Sections IV and V explain the motive of actions and order of performance respectively. Section VI expounds as to who is entitled to perform sacrifices. Sections VII and VIII are devoted to transference of details and modifications respectively. Section IX explains annulment or suspention of details, samuccaya, and meaning of the negative word. Section X is on Tantra and Avapa while XI is on Prasanga and Vikalpa

Thus Chapter III is very important as it presents and expounds the rules of interpretation of the text in the context of sacrifices. As the sacrifices are not performed nowadays, the students and scholars could not grasp these rules explained in the context of Sacrifices. So, the explanation of these rules in the context of the cases and events with which we are

acquainted in our modern living is urgently desired. Of course, some rules are applied to Hindu Law books. Thus Chapter V gives a glimpse into what is expected.

Chapter IV on sacrifices enumerates actions classed under 'Dharma', explains the difference among yaga, dana and homa, discusses why deity is postulated and how Deity is ascertained, presents classifications of sacrifices etc.

As Chapter W is devoted to bearing of Mimamsa Sastra on legal literature, it contains the exposition of Evidence, Joint Concern, Inheritance, Sources of Proprietory Right and Adoption.

There is a general misconception that Mīmāmsā is concerned with rituals only and has very little to contribute to Indian Philosophy. And on account of this misconception scholars have paid scant attention to the study of Mīmāmsā. In the field of metaphysics, it is generally declared that they follow Vaisesikas; but even there they propound their independent views and accept some categories not accepted by the Vaisesikas. In the field of Logic and epistemology, their contribution is remarkable. Svatahprāmānya, Auvitābhidhānavāda, Abhihitānvayavāda, Jāātatāvāda, Abhāvapramāṇa, Arthāpattipramāṇa, Akhyātivāda, etc. are some of the interesting and important theories they have propounded in this field. Its claim to vākyārthasāstra par excellance is justified And it is high time we should study the texts of this school, focussing our attention on this speciality of the school.

We are really grateful to Mm. Ganganath Jha for his poincering efforts in expounding the Mimāmsa philosophy to modern scholars and students. And publishers deserve our thanks for bringing out this reprint of the first edition which was not available in the market for the last so many years.

Nagin J. Shah

Kupisayan by Dr. Jagannath Pathak, Published by the Ganganath Jha Kendriya Sanskrit Vidyapith Granthamala, Allahabad, 1980. Price-not mentioned, Pages 104.

The present work is No. 9 in the text series. The मितम in the work explains the title in details, but still it remains a little vague. It would be best explained by the word द्राक्षारसमयी न्तनसुक्तककान्यरचना as stated on the title page itself. Even with this, however, the title कापिशायनी would not sound delicate, sweet and intoxicating like the meaning that it is expected to convey.

This does not of course speak for any lack or absence of charm, delicacy and some intoxicating sweetness in the muktakas in the eleven titles in which the work is divided. The principal of course is the first one in 46 pages and 405 multiakas. It is entitled कापिशायनी and after it the book is given the same title. As the other titles-समस्यापूर्तयः, कालिदासप्रशस्तयः, गांबलगीतानि, यवनिका, शलभदीवशिखम, स्वाईगीतानि etc. show, there is ample of variety and the reader would atonce be drawn to these muktakas.

#### **का**पिशायनी

The मितम has conceded and it is clear that in both content and style. as also in sentiment and thought, the poem is influenced by the famous Rubaiyat of Omar Khayyam. He also seems to have been influenced at places by Mirza Ghalib, as also Urdu poetry of some others. It would not yet be just to call this work an imitation; it is at the most तुस्यदेहिनत in the words of Rajasekhara. The writer tries to keep intact the Indian values and Indian atmosphere as far as possible. We here enjoy the Kavya as being thirst for the Divine as the thirst for wine, through the path of love; the Divine being conceived as the beloved at whose hands the seeker after Truth seeks the cup of wine. The poem is in Vaidarbhi Riti. It is therefore to the point in development of idea, lucid, sweet, full of depth of love and spiritualism and yet simple and easy to grasp. Suggestion being the soul of poetry' is mostly preserved in the poem and in some verses the camatkara of Dhvani attains to lofty heights. Quite properly मध्, प्रियो जनः and प्रणय etc. are punned and yield two meanings-the love of man and woman and the love of man for God, his struggle and efforts at spiritual uplift of Self and God-realisation. The difference between the dry धार्मिक and the रसिकमधुपानकर्ता is also on the same lines.

One would wish that the other smaller poems and muktakas were of the same lofty poetic height; sweet emotional experience and lofty philosophical revelation. Unfortunately that is not so, though कालिदासमशस्तयः and शलभदीपशिलम् are a remarkable success. Some of the muktakas in समस्यापूर्तयः are enjoyable in their beautiful poetic thought and effective miniature painting. Some of the muktakas in समाप्तिपद्यानि are nice.

In the titles mentioned above, the style of the poet is simple, lucid and natural at places; his imagination now and again scales good poetic heights. His effort at writing a beautiful love poem in 'Yavanikā' has not succeeded much and there is not much trace of the fine love-story of Jagannatha in it. His गुजलगीतानि written with great and conscious effort, fail to bring in the charm, music, delicacy and sweetness of the Gazat.

The diction in the whole work however, is mature and the style क्विस्वमाद-

The work reveals the poet and scholar in Dr. Pathak; on the whole it is enjoyable and welcome. The work can also prove that Sanskrit verse is not difficult to compose, read and enjoy. The muse of poetry can express herself at her best in Sanskrit language, which we, not quite rightly call a dead language. One more reason of it is that the work adopts traditional metres, but the topics and subject-matter are new.

R. S. Betai.

Dhvanyāloka, Ānandavardhanano Dhvani-vicāra by Nagindas Parekh (in Gujarati), published by Gujarāti Sāhitya Pariṣada, Ahmedabad-380 009, First Edition, March 1981, pp 8+35+368 (in Gujarāti)+ Dhvanyālokah pp 124 (in Davanágarī Script), price Rs. 40/—.

Anandavardhana's Dhvanyāloka enjoys a unique position in the History of Alamkara Literature. It is regarded by all later Alamkarikas, with the exception of one or two, and modern historians of Sanskrit poetics as 'an epoch-making work' or 'a Prasthana-grantha of Alamkara Šāstra'. Sr Nagindas Parekh deserves our warmest congratulations for his masterly exposition of this work in chaste and Incid Gujarati. It is indeed a desideratum that the source-books dwelling on Sanskrit poetics and aesthotics are made accessible to modern scholars and critics (whose acquaintance with the Sanskrit language is rather insufficient) by such masterly and very lucid expositions in Modern Indian Languages. They could then realise and appreciate much better the contribution our Alamkarikas have made more than a thousand years ago to the Theory of Beauty vis-a-vis the contribution of Western writers to Aesthetics. It is no exaggeration when I say that professors of Sanskrit, especially Alamkaraśastra, would envy Sri Nagindas Parckh for this his brillient achievement. It is. indeed, a boon to advanced students of Alamkara Sastra as it is prefaced with a detailed table of contents and as suitable sub-headings are added in the course of the exposition of the text. This exposition gains in authority as it is presented in the light of Locana, the invaluable commentary of Abhinavagupta on Dhvanyāloka.

When going through the Gujarati exposition I came across some places where the translation is not quite accurate or the stataments need to be revised or corrected. I may refer to them here: P. If L 10 (from below): 'Ma maari sayya mahim padato' 'मा मारी शब्या महीं पड़तो'.....

Abhinavagupta, however, remarks in his Locana (Dhvanyaloka with Balapriya commentary, Chowkhamba edn.; Benares, 1940, P 71):

मह इति निपातोऽनेकार्थवृत्तिरत्रावयोरित्यर्थे न तु मम इति ।

P 51 L, 14-15 (from below): 'Te navi hovane karane- 'ते नवी होवाने कारणे'This translation is off the mark. The Prakrit expression navalage contains
the term Navalaya, Hemacandra explains it in his Desi-nama-mala
(Desi-saddasamgaha, edn by pt. Bechardas Doshi, p141) as follows:-

जस्थ पलासलयाए जणेहिं पड्णाम पुन्ध्या जुनई । अकहती णिहणिषजड णियमविसेसो णवलया सा ।।

यदाह ---"नियमविशेषश्च णवलया तेया । आदाय पलाशलता भ्राम्यति लोकोऽखिलो यस्याम् । पृष्टा पतिनाम स्त्री निहन्यते चाप्यकथयनती ॥"

यथा--

दोलाविलाससमध् पुन्छंतीहिं सहीहिं पर्शामं । लद्घीहि हणिज्जंती बहुयं णवलयवयं भरह ।।

One may very well compare at this "navalaya" with the love festival Cutalatika or Navalatika (vide Bhoja's Srngara-Prakasa, 3rd edn, p. 632).

- P 64 L 3: "Kavi"- The name of the poet is Vākpatirāja (the author of Gaudavaho).
- P. 104 LL 4-6; Jena hatbio.......bāhu-parigho jeva che. 'जेना हाथीओ..... बाह्यरियो जेवा छे.'

The Gujarati translation does not bring out the intended sense.

Locana (p 238) clearly says.....bahu-parigha eva yasya gajendra iti; and Memacandra's Viveka (p. 79 LL 19-20) aptly remarks; अत्र बाह्याः परिधरूपेणारमना रूपकालक्कारेण सुबद्धयादन्यद् गजाश्वादिसामग्रीरूपं तस्यानुपादेवमिति वस्तु अवस्थते ।

P 119: Karika II. 24; It would be only appropriate if Sri Nagindas Parekh draws attention to the criticism levelled against this classification by Hemacandra (Kavyanusasana, pp 72-74);

इह चार्यः स्वतः संभवी, कविश्रीदेशिकमात्रनिधन्तशरीरः, कविनिबद्धवस्तृश्रीदेशिकमात्र-निष्यन्तशरीरो वेति भेदकथनं न न्याय्यम् ।............कि प्रपञ्चेन । Sambodhi-X-24 and Paṇḍitaraja Jagannatha in his Rasagangādhara: प्रतिभानिवैर्तितत्था-विशेषाच्य कवितदुम्भितवक्तृप्रीढोक्ति.... ...न पृथग्भावेन गणनोचिता-.....भेदान्तरप्रयोजक-तापद्ये: | Anana II, opening para.

P 121; L 16 (from below): The translation "morane marava jetalo ja samaya male che", मोरने मारना जेटलो ज समय मळे छे, though it has the support of Balapriya commentary, the suggested sense as pointed out by Anandavardhana himself is far more poetic and charming: तरसंभोगैकरयो(रतो) मयूरमात्रमारणसमर्थः पतिर्जात इत्यर्थप्रकाशनात्..... तरसंभोगकाले करिवरवष्णपारसमर्थ आसीदित्यर्थप्रकाशनात् ।

-Dhvanyaleka III p300 (Guj. Exposition)

p. 153, last but one paragraph); also Cf. the gatha करिणीवेहच्यारो etc., ch IV p 529; (Gujarati exposition p. 345).

P 185 LL 1-2- Here mention may be made of the Prakrit work Lilavaikaha which describes Satavahana's visit to the nether world.

P 185: L 11- The punctuation mark is through oversight left out. But it has neccessarily to be there.

P 200 L 6 (from below) The gatha is in Maharaşırı Prakrit and not in Apabhramsa.

P 202 L 7 (from below) Speaks of three reasons but the discussion deals P 203 L 4 with four reasons.

P 223 LL 4-3 (from below):- Here the source of this verse may briefly be discussed—whether it is from Vikramorvasiyam or whether it is the speech of Yayati at the sight of Devayani (Vide Jhalakikar's edn. of Kavyapra-kasa, p. 126).

P 290 L 4: A kayo juda ja prakarano lävanyasimdhu che 'बा करो जुदा व प्रकारती लावण्यसिंगु छे'. .. As the description has reference to a paragon of feminine beauty it would be proper to take Lävanya-Simdhu in the Fem. (Lävanya-Sarit).

P 335 LL 3-13:- 'puruşā' needs to be corrected to Paruṣā. The precise distinction between 'Sukumāra Vṛtti' and 'Komal Vṛtti' should be brought out.

Some technical or peculiar Sanskrit words needs to be duly explained in Gujarāti, for example, upalakṣaṇa (p 57 LL 2, 4, 6, etc.), nalinī (p124 L 5), vikaṭa-bandha (p180, L 3), anukīrṭana (P 184, L5), difference between upanāyaka and pratināyaka (P 184 L 14), anusaṃdhāna (p 190 L 2, from below), panagosṭhī (p 292 L 12).

One regrets that this otherwise magnifiscent exposition should be disfigured by misprints, some of which only are corrected in the corrigenda (suddhipatra). Such a long list of errors irritates the reader.

These few shortcomings and a large number of misprints apart, "Anandavardhanano dhvano-vicāra" may rightly be described as pechaps the most out-standing exposition in Gujarāti of Dhvanyāloka, the masterpiece of Anandavardhana.

V. M. KULKARANI.

Indian Society, Religion and Mythology-A. J. Rawal, Pages 360. D. K. Publications, Delhi 110007. Price Rs. 150.

The present work is a study, mainly cultural, of the Brahmavaivartapurana (BVP), which tries to follow similar other studies such as Agnipurana by Gyani, Matsyapurana by Kantawala, Vayupurana by Patil etc. As the author claims in his preface, he has undertaken "an intensive and critical study of the cultural data embedded in BVP." The claim of the author seems fairly justified when we look to the systematic and scientific distribution of the topics and sub-topics, and their detailed treatment.

Besides dealing with the different problems pertaining to the Purana, the author divides his study into four broad groups-society, socio-economic life, Religion and Philosophy and Mythology. These four well-divided broad groups cover up all allied sub-topics described and discussed by the BVP. The narration and analysis is faithful to the work and each sub-topic is given its due importance with emphasis on the original or near-original thinking of the Purana.

The treatment of the following sub-topics is most enlightening, informative and therefore important:

Society-sixty occupational sub-castes; kinship terms.

Socio economic Life-vegetables, cereals etc.; ornaments; musical instruments.

Religion and Philosophy-Different forms of worship.

Mythology-Kṛṣṇa; Ganesa; Durgā,

At several places the author grows scholarly, as in-Marriage ceremony (p.59 onwards); position of women (p.69 onwards); units of measurement of time (p.103 onwards); science of medicine (p.118 onwards); Vienu (p.189 onwards); Radhā (p.220 onwards), on the whole also, a fairly high level of treatment is maintained.

One question arises. The author has distributed well the sub-topics into four good groups. But once that the sub-topics are analysed following the contents of the Purana, a synthesis of the contents of these topics into a systematic whole is expected in all the four groups. This would have and could have tested the author's scholarship and would have taken him to higher heights. In a similar way, a chapter summing up the treatment of these broad topics would have thrown light on the real importance and value of the Purana. These two are conspicuous by their absence.

The work gives five appendices of which 2, 3 and 4 add to the value of the book. It is, however, felt that the brief summary of the Purāṇa in Appendix one should have been given after the Introduction or in the latter half of the Introduction. In this case the reader would be in the know of the contents of the Purāṇa before he proceeds to read the critical study and he would have a better appreciation of it.

The author has carefully planned the list of abbreviations. However some like AV, Vyp, Ts, Nrp. DM etc. that find place in the text are not given in the list.

It is also felt that the author should have got his entire work read and corrected from the viewpoint of language by someone with a very good command over English. The language and expression of the study require a careful, thorough brush up.

The price of the book, Rs. 150/-, is exhorbitantly high.

R. S. Betai.

The Dialectical Method of Nagārjuna (Vigrahavyāvartanī), Franslated from the original Sanskrit with Introduction and Notes by Kamleswar Bhattacharya, Text critically edited by E. H. Johnston and Arnold Kunst. Publisher, Motifal Banarsidas, Delhi-7, 1978, PP 53+54, price: 35/-

The book under review is an authentic and intelligible English translation of Nāgārjuna's Vigrahavyāvartanı (Refutation of opposition) with the Author's commentary based on critically edited text by E. H. Johnston and Arnold Kunst (in mélanges chinois et bouddhiques, published by the Institute, Belge des Hautes etudes chinoises, Vol-IX 1948-51, PP.99-152). The original Sanskrit text was edited for the first time by K. P. Jayaswal and Rāhula Sānkriyāyana in an Appendix to Vol-XXIII, part III(1937), of the Journal of the Bihar and Orisa Research Society, Patna. The profound scholar Prof. Satkari Mookerjee has translated this work under the title of the Mādhyamika's Logical position in the Vigrahavyāvartanı (Nava-

Nalanda-Mahavihara Research Publication, Vol-I, 1957). Prof. Mookerjee does not give literal translation of the text, but gives the faithful exposition of the arguments (verse-wise), 'in a language and manner intelligible to the modern mind'. Prof. G. Tuchi's English translation also is available on this work, which is based on the Tibetan and Chinese Versions (in the author's pre-Dinnaga Buddhist Texts on Logic from Chinese sources, Baroda, 1929). The present English translation is based on critically edited Sanskrit text with introduction, which is considered as 'the possibly nearest approximation of Nagarjuna's original text'(p-3). The special feature of this translation is that it follows the original Sanskrit text closely and as liferally as possible.

Nagarjuna is a founder father of Madhyamika (Sunyavada) school of Budhism. His works viz, Madhyamika karika and Vigrahavyavartani are the finest specimen of his dialectical Skill. It is the irony of fate that this greate man's doctrine of Sunyata is generally misunderstood by his opponents as mere emptiness or voidness and consequently he is dubbed as propagator of nihilism at his own time. It is very clear by his statements that 'we do not negate anything. There is nothing which can be negated. Even the charge that we negate every thing is made by our opponent' (Vigrahavyavartani-64)

The word sanya is used by Nagarjuna in two senses. It is used to indicate the Absolute Reality (which is indescribable) as well as to show the unreality of the phenomenal world. The phenomenal world is sanya in the sense that it is svabhāvasūnya i.e. devoid of independent substantial reality of its own. From the Absolute point of view, it means prapaneasūnya i.e. devoid of thought descrimination and plurality. It is indescribable in human language. It is transcendent to thought. It does not mean mere negation of all things or absolute blank (Mādhyamika kārikā-XVIII-9,XXII-11).

In this short work, Nāgārjuna shows all his dialectical skill in refuting the objections raised by the Naiyāyikas. For Nāgārjuna,—everything that exists is relative, dependent and thus unreal. He interpretes Pratitya-Samutpāda (Dependent origination) in terms of relativity and proves the, dependent, unreal nature of all things. There is no real independent existence of entities, since, there is no elements of existence (dhrama) which comes into manifestation without conditions, therefore, there is no dhrama which is not sunya i.e. devoid of real independent existence (vv-22).

This work is divided into two parts viz, objection (purvapaksa) and reply (uttarapaksa). In the first part, Nagarjuna gives the anticipated

objections of the opponents against the doctrine of sunyata in 20 verses and then, in second part he refutes all of them in remaining 52 verses. The central theme of the work may be summarised in the following manner; The opponents argue that, sunyata which is the denial of the reality of all existences (dharmas) is not true, because (A), the statement used for the existence of sunyata (i.e. 'all things are devoid of intrinsic nature or void') is also unreal; (B) and if it is not so, (i.e. if sunyavadin's statement is not void or unreal), then it logically goes against sunyavadin's premises that all things are unreal; (C) Sunyavada has no pramana in its favour to catablish itself (v.v.1-6). Secondly, if all things are devoid of intrinsic nature or unreal, then (a) the distinction between virtue and vice preached by Buddhist scriptures also becomes unreal. It cannot be acceptable to any seeker of truth (b) If all things are unreal, and thus have no individuality, then, they would not be capable of being designated by particular names. The non-existent things have no name; (c) refutation of reality cannot be proved since it involves self-contradiction; (d) the thing to be refuted can also be not proved (v.v.7-20).

Nagariuna defends his doctrine by replying in the following manner: Sunyata or denial of reality of all existences is true, because, (a) the acceptance of the ultimate unreality of words and statements do not go against the theory of unreality. By śūnyatā we do not mean mere negation: by it we mean Dependent origination (pratitya panna); (b) our statements do not go against our premises. We never say that 'this particular statement of our's is true while other's are false'. We say that 'all arguments are ultimately unreal' (v.v. 24-29); (c) the validity of parmanas, through which reality of existence can be proved, themselves cannot be established. A pramana cannot be established by another pramana, for it will lead to infinite regress. A pramana, unlike fire, also cannot prove itself. Again, a pramana can be proved neither by an object of cognition (prameya) nor it can be proved by accident (v.v.30-52). Secondly the unreality or devoid of intrinsic nature of all things is true because (a) it does not go against the conception of the division of the virtue and vice, which is based on the dependent origination of thing(v.v.53-7); (b) to say a non-existent thing has no name is not correct, because, it is also bereft of intrinsic reality (v.v.58-60); (c) invalidity of refutation of the reality of existence cannot be established, because, we do not negate any thing. There is nothing which can be negated(v.v.61-72). Entire work is elaboration of these main arguments. The objections in verses 7 and 8 certainly raised by Naiyayikas, though the matters are taken from some Budhist realists.

The verses of the present text are composed in Arya metre, but are not polished, considering the difficulties involved in the translation of any

Sanskrit philosophical text into English, we can certainly say that the present translator has achieved remarkable success. Rendering of difficult philosophical terms into intelligible English and critical notes thereon show that the translator has clear grasp over the original text and philosophical contents. Three indices, giving list of technical terms, un-common words and ancient authorities quoted in the introduction and in the notes, obviously, enhance the Value of the present work. Critically edited original Sanskrit text is given in the end in Roman Script along with author's commentary; editor's critical introduction and an alphabetical index of verses of the text. However, it is felt that, the translator could have taken little pain to give a brief summary of this treatise in his introduction.

The book is beautifully printed and the get up is very attractive. The translator and publisher deserve high appreciation.

Y. S. Shastri.

Statement about ownership and other particulars about Sambodhi, the Quarterly Journal of L.D. Institute of Indology, Ahmedabad, to be published in the first issue every year after the last day of March.

# Form IV (See Rule 8)

1. Place of Publication

Ahmedabad.

2. Periodicity of its Publication

Quarterly.

3. Printer's Name

Swami Shri Tribhuvandasji Shastri

Nationality

Indian.

Address

Shri Ramanand Printing Press, Kankaria Road, Ahmedabad-22.

4. Publisher's Name

Nagin J. Shah.

Nationality

Indian.

Address

Acting Director,

L. D. Institute of Indology,

Ahmedabad-9.

5. Editors' Names

(1) Dalsukh Malvania

(2) Dr. H. C. Bhayani

(3) Nagin J. Shah

Nationality Address Indian.

L. D. Institute of Indology,

Ahmedabad-9

6. Names and Address of Individuals who own the newspaper and partners or shareholders holding more than one-percent of the total capital. L. D. Institute of Indology,

Ahmedabad-9.

I, Nagin J. Shah, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belief.

Nagin J. Shah Signature of Publisher

# सजुराहो की जैन मूर्तियां

## मारुतिनन्दन प्रसाद तिवारी

मध्य प्रदेश के छतरपुर जिले में स्थित खजुराहो चन्देल शासकों की राजधानी रही है। चन्देलों ने नवीं (नन्नुक-८२५-४० ई०) से बारहवीं शती ई० के मध्य (मदनपर्मन ११९९-६३ ई०) इस क्षेत्र में शासन किया । चन्देल शासकों के शासन काल में यहां अनेक मंदिरों एवं मूर्तियों का निर्माण हुआ । ये मंदिर एवं मूर्तियां शैन, वेष्णव, शक्ति एवं जैन संभ्रदायों से सम्बन्धित हैं। जनश्रुति के अनुसार खजुराहों में कुल ८५ मंदिर थे। किन्तु वर्तमान में केवल २२ मन्दिर ही सुरक्षित हैं। खजुराहों के इन मन्दिर का निर्माण-काल सामान्यतः नवीं से ग्यारहवीं शती ई० के मध्य स्वीकार किया गया है। खजुराहों के ये मन्दिर अपनी वास्तुकला एवं शिल्प वैभव के लिए विश्वप्रसिद्ध है। विभिन्न मन्दिरी पर उरहीं काम-किया से सम्बन्धित मूर्तियां पर्यटकों का विशेष आकर्षण है।

भर्मसिहिण्यु चन्देल शासकों ने जैनधर्म को भी अपना समर्थन दिया था। खजुराहों के तीन विशाल जैन मन्दिर एवं वहां की बिखरी प्रभूत जैन मूर्तियां इसकी स्पष्ट साक्षी है। पार्श्वनाथ का विशाल जैन मन्दिर धंग के शासन काल में निर्मित हुआ। किन आचार्य वासवचन्द्र धंग के महाराजगुरू थे बिन्होंने अपने प्रभाव का निश्चित हो उपनीम किया होना। इसका प्रमाण धंग के शासन काल का पार्श्वनाथ मन्दिर है। साथ ही व्यापारी पाहिल्ल द्वारा पार्श्वनाथ मन्दिर को पांच वाटिका दान दिये जाने के फलस्वस्प बंग दिया उसके सम्मान का उल्लेख भी जैन धर्म के प्रति उदार दिये जाने के फलस्वस्प बंग दिया गर्वनाथ मन्दिर का निर्माण सम्भवतः पाहिल्ल द्वारा किया गया था । पार्श्वनाथ मन्दिर के वि० सं० १०११ (=९५४ ई०) के अभिलेख में घंग के साथ ही महाराजगुर वास्पर्भ वन्द्र का भी उल्लेख है। मन्दिर की विशालता, भन्यता, एवं दोवारों पर बहा, शिक, विज्ञाह सम्मान व वलराम जैसे हिन्दू देवों की स्वतन्त्र एवं शिक्तसिहत मूर्तियां स्पष्टतः मन्दिर के निर्माण मिन्दर के निर्माण मिन्दर के विशालता, भन्यता, एवं दोवारों पर बहा, शिक्त, विज्ञाह स्वासकीय सहयोग एवं हिन्दू प्रभाव को दरशाते हैं।

खजुराहों की जैन मूर्तियों के निर्माण में न्यापारी वर्ग की भी महस्वपूर्ण भूमिका स्थि है। खजुराहों के विभिन्न मूर्ति-लेखों से ज्ञात होता है कि न्यापारी परिवार के पाहिस्का, उसके पिता श्रेष्टी देदू तथा उसके पूर्वजों ने जैनचर्म स्वीकार किया था और जैन चर्म को सिक्रय समर्थन दिया था। खजुराहों के एक मूर्तिलेख (१०७५ ई०) में श्रेष्टी बीवनबाह की भार्या पद्माचती द्वारा आदिनाथ की मूर्ति स्थापित कराने का उल्लेख हैं। खजुराहों के रिश्तर ई० के एक अन्य मूर्तिलेख में श्रेष्ठी पाणिघर के पुत्रों (त्रिविकम, आल्हण तथा हस्सोचर) के नामों का, तथा ११५८ ई० के एक तीचरे लेख में पाहिल्ल के वंशज एवं महस्पति कुल के साध साल्हे द्वारा संभवनाथ को मूर्ति की स्थापना का उल्लेख हैं।

खजुराहों में संप्रति चार प्राचीन जैन मन्दिर एवं कई नवीन जैन मन्दिर (३२) है। प्राचीन जैन मन्दिर पार्श्वनाय, घण्टई, शांतिनाथ एवं आदिनाथ मन्दिर हैं। इन प्राचीन जैन मन्दिरों के उत्तरंगों के अतिरिक्त हमें खजुराहों में १७ से अधिक ऐसे उत्तरंग भी मिले हैं जिनपर जिनों तथा चकेरवरी, अभिका एवं पद्मावती जैसी जैन यक्षियों की मूर्तियां बनी हैं। ये उत्तरंग निःसंदेह चंदेल काल में उपर्युक्त चार मन्दिरों के अतिरिक्त भी कुछ अन्य जैन मन्दिर के निर्माण की सुचना देते हैं। ये मन्दिर संभवतः आकार में छोटे रहे होंगे। खजुराहों के जैन मन्दिरों का समृद खजुराहों का पूर्वी देव मन्दिर समृद कहलाता है। संप्रति केयल पार्श्वनाथ एवं आदिनाथ मन्दिर ही पूरी तरह सुरक्षित है। घण्टई मन्दिर के अतिरिक्त अन्य सभी प्राचीन एवं नवीन जैन मन्दिर एक विशाल परकोटे में स्थित हैं।

खजुराहो को सम्पूर्ण जैन शिल्य-सामग्री दिगंबर सम्प्रदाय से सम्बद्ध है, और उसकी समय सीमा लगभग ९५० से ११५० ई० है। जिनों की निर्वस्त्र प्रतिमाएं मन्दिरों के प्रवेश द्वारों पर १६ मांगलिक स्वप्नों का अंकन खजुराहो के जैन शिल्प की विशेषताएं है। शातव्य है कि ये विशेषताएं केवल दिगंबर संप्रदाय से ही सम्बद्ध है। प्रारंभ में हम खजुराहो के प्राचीन जैन मन्दिर की मूर्तियों का प्रतिमा निरूपण करेंगे। तदुपरान्त खजुराहो की शेष शिल्प सामग्री का विवेचन करेंगे। अपने अध्ययन में जिनों एवं यक्ष-यक्षी युगलों के निरूपण पर हम विशेष बल देंगे।

## पार्वनाथ मन्दिर

मार्श्वनाथ मन्द्र जैन मन्द्रों में प्राचीननम और स्थास्त्रात योजना एवं मूर्त अलंक-रणों को दृष्टि से सर्वे हिन् एवं विशालतम है। कृष्णदेव ने पार्श्वनाथ मन्द्रि को घंग के शासनकाल के पार्श्वनक दिनों (९५०-७० ई०) में निर्मित माना है पार्श्वनाथ मन्द्रि मूलतः प्रथम जिन ऋषभनाथ को समर्पित था। गर्भगृह में स्थापित १८६० ई० की काले प्रस्तर की पार्श्वनाथ मूर्ति के कारण हो कालान्तर में इसे पार्श्वनाथ मन्द्रि के नाम से जाना जाने लगा। गर्भगृह में मूल प्रतिमा के सिंहासन और परिकर सुरक्षित हैं। मूल प्रतिमा की पीठिका पर ऋषभनाथ के दृष्टम लांकन और दृश्वनथकों, गोमुख-चक्रेश्वरी, खरकीण है। मूजनाथक के पार्श्वों में सुगार्श्वनांथ ओर पार्श्वनाथ की कायोरसर्ग मूर्तिया सुरक्षित हैं। अर्घ-मण्डप के लक्षाटांवव पर भी चक्रेश्वरी की ही मूर्ति बनी है।

मन्दिर को बाह्य भित्ति पर तीन समानान्तर पंक्तियों में देवमूर्तियाँ उस्कीर्ण हैं। प्रतिमाधिकान की दृष्टि से केवल निचली दो पंक्तियों की मूर्तियाँ ही महस्व को है। उपरी पंक्ति में केवल पुष्पमाल से युक्त विद्याघर युगल, गंधर्व एवं किन्तर-किन्तरियों की उड्डोय-मान आकृतियां हो उस्कीर्णित है। मध्य को पंक्ति में विभिन्न देवयुगलों, लक्ष्मी एवं लांखन-रिहत बिनों की मूर्तियां बनी है। निचली पंक्ति में जिनों, अध्य दिखालों, देवयुगलों (शक्ति के साथ आलिंगनमुद्रा में) जैन यक्षी अंतिका, शिव, विष्णु, ब्रह्मा एवं विश्व प्रसिद्ध अप्सराओं की मूर्तियां है। ये अप्तरा मूर्तियां स्त्री सीन्दर्य की साकार अभिन्यक्ति हैं। मन्दिर की दृष्ण देखती, पन लिखती, पर से कांग्र निकालतों, पर में प्रायंजेव बांबती कुछ अपसरा

मूर्तिया अपनी मनमोहक भावभंगिमाओं एवं शिल्पगत विशेषताओं के कारण विश्वप्रतिक्ष है। ज्ञातन्य है कि अप्तरा मूर्तियों का उत्कीर्णन खजुराहो के सभी मन्दिरों में ब्रिशेष क्षोकप्रिय था ।

नीचली दोनों पंक्तियों की देवयुगले एवं स्वतन्त्र मृतियों भी देवता सदैव चतुर्भुव है। पर देवताओं की शक्तियां सर्वदा द्विभुवा हैं। सभी मृतियां त्रिमंग में खड़ा है। इन मृतियों में शक्ति की एक भुजा आलिंगन मुद्रा में है और दूसरी में दर्पण या पद्म है। तारपर्य यह कि विभिन्न देवों के साथ पारंपरिक शक्तियों, यथा विष्णु के साथ लक्ष्मी, ब्रह्मा के साथ ब्रह्मा की स्वान पर सामान्य एवं व्यक्तिगत विशेषताओं से रहित देवियां निरुपत हैं। दूसरी ओर देवता पारम्परिक लक्षणों वाले हैं। यहां यह उल्लेख प्रासंगिक होगा कि विभिन्न देवताओं का शक्तियों के साथ आलिंगन मुद्रा में अंकन केन परम्परा के विरुद्ध है। जैन परम्परा में कोई भी देवता कभी अपनी शक्ति के साथ नहीं निरूप्त है, फिर शक्ति के साथ और वह भो आलिंगन मुद्रा में उनके चित्रण का प्रश्न ही नहीं उठता है।

. जंशा की स्वतन्त्र देवमूर्तियों में शिव (१९), विष्णु (१०), एवं ब्रह्मा (१) की मूर्तियों हैं । देवयुगलों में शिव (९), विष्णु (७), ब्रह्मा (१), अग्नि (१), कुबेर (१), राम (१), एवं बलराम (१) की मूर्तियां हैं । मंदिर के दक्षिणी शिखर पर राम कथा से सम्बन्धित एक इस्य अरकीण है । जिसमें हनुमान को अशोकवाटिका में बैठी क्लांतमुख सीता को राम की अंग्र्डो देते हुए दिखाया गया है''। जैन यक्षी अधिका (२-दक्षिणी जंधा एवं शिखर) एवं चक्रेंस्वरी (१) तथा सरस्वती (६), लक्ष्मी (५) एवं त्रिमुख ब्रह्माणी (३) की भी मूर्तियां उरकीण हैं । जिन, अंबिका एवं चक्रेंस्वरी की मूर्तियों के अतिरिक्त मण्डोबर की अन्य सभी मूर्तियां हिन्दू देवकुल से सम्बन्धित और प्रभावित हैं । उत्तरी एवं दक्षिणी शिखर पर कामिकया में रत दो युगल मी चित्रित है । यहां उच्छेखनीय है कि खजुराहों के दुलादेव, लक्ष्मण, कन्दिया महादेव, देवी जगदंवा एवं विश्वनाथ मन्दिरों के तिभिन्न मागों पर उनकीण काम-क्रिया से सम्बन्धित मूर्तियों में अनेक्या: मुण्डित मस्तक वाले निर्वस्त एवं मयूरपिच्छिका लिये हुए जैन साधुओं को रतिक्रिया की विभिन्न मुद्दाओं में दरशाया गया है—को तत्कालीन धार्मिक एवं सामाजिक व्यवस्था में दिगंबर जैन साधुओं एवं संप्रदाय की स्थिति के विवेचन के लिए एक गंभीर प्रस्त चिद्ध उपस्थित करता है ।

गर्भगृह की मित्ति पर अष्टिह्नपालों, जिनों, बाहुबली एवं शिव (८) की मूर्तियां है। उत्तरंगों पर द्विमुज नवमहों (३ समूह) और द्वार शाखाओं पर मकरवाहिनी गंगा और कुर्म-धाहिनी यमना की स्थानक मूर्तियां हैं। मण्डप की मिति की जिन मूर्तियों में लांछन और यक्ष-यक्षी नहीं उत्कोणे है। पर गर्भगृह की मित्ति की जिन मूर्तियों में लांछन, अष्टप्रतिहार्थ एवं यक्ष-यक्षी आमूर्तित हैं। यक्ष-यक्षी समान्यतः अभयमुद्रा (या पद्म) एवं फल (या जलकल्का) से युक्त है। ताल्पर्य यह कि जिनों के साथ पारंपरिक यक्ष-यक्षी का अंकन नहीं हुआ है। लांछनों के आधार पर केवल अभिनंदन (किप लांछन), पुष्पदंत (मकर लांछन) चन्द्रप्रभ (अर्थवन्द्र लांछन) एवं महावीर (सिंहलांछन) की पहचान सम्भव है । मन्दिर की जिन मूर्तियां मूर्तिन लें बैग्रानिक दिख्य से प्रारम्भिक कोटि की है।

गर्भगृह की दक्षिणी मित्ति पर ऋषभनाथ के पुत्र बाहुबली की एक मूर्ति है। यह सत्तर आरक में बाहुबली की दुसरी प्राचीनतम ज्ञात मूर्ति है । बाहुबली कायोरसर्थ मुद्रा में सिंहासन पर निव स्त्र खें है। बाहुबली के साथ जिन मूर्तियों की सामान्य विशेषताएं, यथा सिंहास्यन, चामरबर सेवक, प्रमामण्डल, उल्लीयमान गन्धव, धर्मचक एवं गाज आकृतियां, प्रदर्शित हैं को बाहुबली को जिनों के समान प्रतिष्ठा प्रदान किये जाने का सूचक है। इस अकृतित को देवमद में (मन्दिर-११, १२ वों शती ई०) बाहुबली के साथ यक्ष-यक्षी युगल को इन्बद्ध करके पूर्णता प्रदान की गयी। जिल्हाहों में बाहुबली के मस्तक के ऊपर जिल्ला के इन्बद्ध करके पूर्णता प्रदान की गयी। जिल्हाहों में बाहुबली के मस्तक के ऊपर जिल्ला के इन्बद्ध करके पूर्णता प्रदान की गयी। जिल्हाहों में बाहुबली के मस्तक के उत्तर जिल्ला के इन्बद्ध कर जिल्हाह पर जिल्ह

## घण्टई मंदिर

कुष्णदेव ने स्थापत्य, मूर्तिकला और लिपि सम्बन्धों सांश्वों के आधार पर धण्टई मन्दिर को दसवीं राती ई० के अंत में निर्मित माना है। वर्तमान में इस मन्दिर के मण्डप और स्पर्धमण्डप का ही कुछ भाग रोष बचा है। मन्दिर के उत्तरंग पर ललाटर्बिन के रूप में अष्टभुज चक्रें करी की मूर्ति उत्कीण है, जो मन्दिर के ऋषभनाथ को समर्पित रहे होने की सूचक है। उत्तरंग पर दिभुज नवप्रहों एवं गोमुख (८) की भी मूर्तियां है। गोमुख आकृतियों की मुजाओं में पद्म और घट है। प्रवेशदार पर १६ मांगल्किक स्वप्न और गंगा-समुना की संबाहन मूर्तियां हैं। अर्थभण्डप की छत तथा मण्डप के स्तम्भों पर जिनो एवं केन अवस्थीं को सामान्यतः शास्त्रार्थ करते हुए दिखलाया गया है।

### आविनाथ संदिर

श्रीजना, निर्माण शैली एवं मूर्तिकला की दृष्टि से आदिनाथ मन्दिर खजुराहों के वामन मिद्दिर (श्राभग १०५०-७५ ई॰) के निकट हैं। कृष्णदेव ने इसी आधार पर मन्दिर को ग्यारहर्षी शती ई० के उत्तरार्द्ध में निर्मित माना है । गर्भग्रह में ११५८ की काले प्रभार की ऋषभनाथ की मूर्ति स्थापित है। ललाटबिंब पर ऋषभनाथ की यक्षी चक्रेश्वरी अग्रमूर्तित है।

मन्दिर के मण्डोबर पर मूर्तियों की तीन समानान्तर पंक्तियां हैं। ऊपर की पंक्ति में गर्स्सर पर्च विद्याघर मूर्तियों हैं। मध्य की पंक्ति में चार कोनों पर त्रिमंग में आठ चढ्रश्रृंच गोमुख आकृतियां ठरकीणें हैं, जो सम्भवतः अष्ट वासुक्रियों का चित्रण हैं । इनके करों मरदमुद्धा, चक्राकार सनाल पद्म (या परछु), चक्राकार सनाल पद्म एवं चलपात्र हैं । विच्छी पंक्ति में अष्टिदिक्सालों की चतुर्भुंच मूर्तियां है। इनके अतिरक्ति मनभावन अक्ष्य-रामों पद्मं चार्त्रूल की भी कई मूर्तियां बनी है। दक्षिणी अधिष्ठान पर ललितमुद्धा में आसीन चतुर्भुंच खेत्रपाल की पक्ष मूर्तियां बनी है। दक्षिणी अधिष्ठान पर ललितमुद्धा में आसीन चतुर्भुंच खेत्रपाल की एक मूर्ति है। क्षेत्रपाल का वाहन स्वान् है, और उसके करों में गद्धा, नक्कक, सर्प एवं फल प्रदर्शित है। सिंहवाहना अंबिका कि तीन और गद्धवाहमा चलेक्द्री की हो मूर्तियां है।

आदिनाथ मंदिर के मण्डोबर की १६ रिधकाओं में १६ देवियों की मूर्तियां संस्कीण है। ये मूर्तियां प्रतिमाविज्ञान की दृष्टि से विशेष महत्व की है। भिन्न आयुषों एवं वाहनों बाली स्वतन्त्र देवियों की संभावित पहचान १६ महाविद्याओं से की बा सकती हैं । शातव्य है कि २४ बिनों और उनके यक्ष-यक्षी युगलों के बाद बैन देवकुल में विद्याओं को ही सर्वाधिक महत्व प्रदान किया गया । प्रारम्भिक प्रन्थों में विद्याओं के अनेक उल्लेख हैं। इन्हों विद्याओं में से १६ प्रमुख विद्याओं को लेकर आठवों-नर्नी द्यती ई० में १६ महा विद्याओं की सूची नियत हुई, जिसके प्रारम्भिकतम उल्लेख बप्पमिट्टिसूरि कृत चतुर्विद्यातिका (७४३-८३८ ई०) पवं शोभनमुनिकृत स्तुतिचतुर्वि शितका (९७३ई०) में हैं। ब्याउवीं-नर्नी द्यती ई० में ही शिल्प में भी इनका निरूपण प्रारम्भ हो गया, जिसके प्रारम्भिकतम उदाहरण ओसिया के महावीर मन्दिर पर देखे जा सकते हैं। देवेतास्वर स्थलों पर नर्नी से बारहनीं शती ई० के मध्य इसका चित्रण विशेष लोकप्रिय रहा है। दिगंबर स्थलों पर नर्नी से बारहनीं शती ई० के मध्य इसका चित्रण विशेष लोकप्रिय रहा है। दिगंबर स्थलों पर महाविद्याओं के सामूहिक चित्रण के उदाहरण बुंमारिया के शांतिनाथ मन्दिर (११ वीं शती ई०) विमलवसही (दो समूह: रंग मण्डप एवं देवकुलिका ४१. १२ वीं शती ई०) एवं ल्लवसही (रंगमण्डप-१२३० ई०) से प्राप्त होते हैं।

खड़राहो के आदिनाथ मन्दिर के मण्डोचर को रिथका मूर्तियों में देवियां लिलतमुद्रा में आसीन या त्रिमंग में खड़ी हैं; और चार से आठ मुक्षाओं वाली हैं। उत्तर और दिक्षण की मित्तियों पर ७-७, और पिर्चम की मित्ति पर दो देवियां निरूपित हैं वें। सभी उदाह-स्लों में रिथका बिंच काफी बिरूप हैं, जिसकी बजह से उनको पहचान कठिन हो गयी है। केवल कुछ ही देवियों के निरूपण में पिरचम भारत के लाक्षणिक ग्रंथों के निरूपों का आधिक अनुकरण किया गया है। सभी देवियां बाहन से युक्त हैं, और उनके शीर्षभाग में कुछ बिन आकृतियां उत्कीण हैं। देवियों के स्कन्धों के ऊपर सामान्यतः अभयमुद्रा, पद्म, पद्म कुछ बिन आकृतियां उत्कीण हैं। देवियों के स्कन्धों के ऊपर सामान्यतः अभयमुद्रा, पद्म, पद्म कोर जलपात्र से युक्त देवियों की दो छोटी मूर्तियां उरकीण हैं। हमने दिगम्बर ग्रंथों (प्रति-द्यासारोह्णार-आशाधरकृत एवं प्रतिष्ठासारसंप्रह-चसुनन्दिकृत) से तुलनात्मक अध्ययन के आधार पर कुछ देवियों की संभावित पहचान को प्रयास किया है। वाहनों या कुछ विशिष्ट आयुधों, या फिर दोनों के आधार पर जांबृनदा, गौरी, काली, महाकाली, गान्बारी, अच्छुसा एवं वैरोट्या महाविद्याओं की पहचान की गयी है।

मिन्दर के प्रवेशद्वार पर वाहन से युक्त चतुर्भुज देवियां निरूपित हैं। इनमें केवल गंबलका, चक्रेश्वरी, अविका एवं पद्मावती की ही निश्चत पहचान सम्भव है "व दहलीज पर हो चतुर्भ ज पुरुष आफ़्तियां लिलतमुद्रा में उत्कीर्ण हैं। इनकी तीन अवशिष्ट भुवाओं में अभयमुद्रा, परशु एवं चक्राकार पद्म हैं। देवता की पहचान सम्भव नहीं है। दहलीज के बागें छोर पर गंबलका की मूर्ति है। दाहिने छोर पर पद्मासना देवी की मूर्ति है। तीन संपंकाों के छत्र वाली देवी का वाहन कुर्म है। देवी के एक अवशिष्ट हाथ में पद्म है। देवी यक्षी पद्मावती हो सकती है। प्रवेशदार पर मकरवाहिनी गंगा और कुर्मवाहिनी यमुना तथा १६ मांगलिक स्वप्न भी उत्कीर्ण हैं।

### शांतिनाथ मंदिर (मंदिर ।)

मन्दिर में १६ वें जिन शांतिनाथ की चमकदार आलेप वाली १२ कीट ऊची एक कायोरसर्ग मूर्ति है। कर्निघम ने इस मूर्ति पर १०२८ ई० का लेख देखा था, जो संप्रति फ्लास्टर के अन्दर क्रिय गया है वि।

अब हम खजुराहो की जिन एवं यक्ष-यक्षी मूर्तियों का प्रतिमाशास्त्रीय विवेचन करेंगे। ज्ञातव्य है कि उपर्युक्त मन्दिरों के अतिरिक्त स्थानीय नवीन जैन मन्दिरों एवं तीन संप्रहालयों (शांतिनाथ, पुरातात्विक एवं जार्डिन) में भी जिनें। एवं यक्ष और यक्षियों की अनेक मूर्तियां है। प्रस्तुत अध्ययन में उन सभी का उपयोग किया गया है।

जैन देवकुछ में जिने। को सर्वाधिक प्रतिष्ठा प्राप्त है। उन्हें देवाधिदेव कहा गया है। जैन देवकुल के अन्य सभी देवता किसी न किसी रूप में सहायक देवता के रूप में जिनें। से ही सम्बद्ध हैं। वर्तमान अवसर्विणो युग में कुछ २४ जिनें की कल्पना की गयी है, बिनमें से केवल अंतिम दो जिनें पार्वनाथ एवं महावीर, की ही ऐतिहासिकता अपंदिरध 💈 । प्राचीनतम जिन मूर्ति लगभग तीसरी शती ई० पू० की है । यह मूर्ति पटना के समीप. लोहानीपुर से मिली है और संपति पटना संग्रहालया में है। मृति की नग्नता और कायो-स्पर्ग मुद्रा स्वष्टतः इसके जिन मूर्ति होने की सूचना देते हैं । लोहानीपुर से ही ग्रु'गकाल या कुछ बाद की एक अन्य मूर्ति भी मिली हैं<sup>२४</sup> । लगभग द्रश्री-पहली शती ई० पू० की पाइवेनाथ की एक कायोरवर्ग मूर्ति (कांस्य) प्रिष्ठ ऑफ घेल्स संप्रहालय, बम्बई में सुरक्षित है। पार्श्वनाय निर्वस्त्र है और उनके सिर से ऊपर पांच सर्पपणों का छत्र है या हमामग पहली शती ई० पू० की पार्वनाथ की एक अन्य कायोत्सर्ग मूर्ति चौसा (बिहार) से मिली है। यहां भो पारव नाथ निर्व स्त्र है, और उनके सिर पर सात सर्प फांगों का छत्र है । उपर्युक्त प्रारम्भिक-तम जिन मूर्तियों में वक्षःस्थल पर श्रीवत्स-चिह्न का अंकन नहीं हुआ है। जिनों के वक्षःस्थल में श्रीवरस चिद्ध का अंकन सर्वप्रथम पहली शती ई० पु० में न थुरा में प्रारम्भे हुआ । लग-भग पहली रातो ई० पू० में हो मधुरा के आयागपटी पर सर्वप्रथम जिनी का ध्यान मुद्रा में अंद्रन भी प्रारम्भ हुआ । शतक्य है कि जिन मूर्तियां सदैव केवल इन्हीं दो मुद्राओं में बनी ।

कुषाणकाल में मधुरा में जिनों की पर्याप्त मूर्तियाँ बनीं । ऋषभनाथ एवं पादर्वनाथ के अतिरिक्त मधुरा से संभवनाथ, मुनिसुत्रत, नेमिनाथ एवं महावीर की कुषाण कालीन मूर्तियाँ मिली हैं । कुषाणकाल में ही सर्वप्रथम जिन मूर्तियों में प्रातिहायों, धर्मचक्र, मांगलिक चिन्हों एवं धर्मचक्र के दोनों ओर उपासकों का अंकन प्रारम्भ हुआ । कुषाणकाल में आठ में से केवल सात ही प्रातिहार्य (सिहासन, प्रभामण्डल, चामरधर सेवक, उद्भवीयमान मालाधर, छत्र, चैत्यद्वस एवं दिन्यध्वि) प्रदर्शित हुए । जैन परम्परा में वर्णित सभी आठ प्रातिहार्यों का अंकन ग्रुप्त काल में प्रारम्भ हुआ । कुषाणकाल में ऋषभनाथ एवं महावीर के जीवन दृश्यों का भी अंकन हुआ ।

जिन मूर्तियों के विकास की दृष्टि से गुप्तकाल विशेष महत्वपूर्ण या । जिन मूर्तियों की कई महत्वपूर्ण लाक्षणिक विशेषताएं सर्वप्रथम गुप्त काल में हो नियत हुई । गुप्तकालीन ग्रंथ

खृहत्संहिता (वगहमिहिरकृत ५८.४५) में जिन मूर्ति के सामान्य लक्षणों की चर्चा है। जिन मूर्तियों में पारम्परिक हांछनों, यक्ष-यक्षी युगलों एवं अष्टप्रातिहायों का प्रदर्शन गुप्त काल में हो प्रारम्भ हुआ। लांछनों से युक्त प्राचीनतम जिन मूर्तियां नेमिनाथ एवं महाकीर की हैं। ये मूर्तियां क्रमशः राजगिर (विहार) और वाराणसी (भारत कला मवन, बाराणसी-क्रमांक रेदर) से मिली हैं। क्षप्रभागेथ एवं पार्श्वनाथ के साथ पूर्ववत् लटकती जटाओं और सात सर्पफणों के छत्र का प्रदर्शन हुआ है। यक्ष-यक्षी युगल से युक्त पहली जिन मूर्ति (लगभग छिटी शती हैं०) इवेतांवर स्थल अकोटा (गुजरात) से मिली हैं। क्षप्रभाथ की इस मूर्ति में यक्ष-यक्षी सर्वानुभूति (या कुवेर) और अंविका हैंवर । लगभग सातवीं-अगठवीं शती हैं० से जिन मूर्तियों में यक्ष-यक्षी युगलों का नियमित अंकन होने लगा।

बैन प्रंथों में लगभग आठवीं-नवीं शती ई॰ तक सभी २४ जिनों के लंखन और यक्ष-यक्षी युगलों की सूची निर्धारित हुई। प्रारम्भिकतम सूचियाँ कहावळी एवं तिस्रोयपण्णित में हैं। २४ यक्ष-यक्षी युगलों की स्वतन्त्र लाक्षणिक विशेषताएँ लगभग ग्यारहवीं-बारहवीं शती है॰ में नियत हुई, जिनके उल्लेख निर्वाणकिलका, त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र, प्रतिष्ठासार-संग्रह एवं प्रतिष्ठासारोद्धार में हैं।

र्ड बिनों में प्रथम जिन ऋषभनाथ एवं अंतिम तीन जिन, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ एवं महाबीर ही सर्वाधिक लोकप्रिय रहे हैं। सर्वेत्र इन्हीं चार जिनों की सर्वाधिक स्वतन्त्र मूर्तियाँ बनीं। इन्हीं चार जिनों से सम्बन्धित यक्ष और यक्षियों (गोमुख-चक्रेश्वरी, कुबेर-अंबिका, धरणेन्द्र-पद्मावती, मातंग-सिद्धायिका) को भी साहित्य और शिल्प दोनों में ही सर्वाधिक लोकप्रियता प्राप्त थी। रूपमण्डन में २४ जिनों में से उपर्युक्त चार जिनों एवं उनसे सम्बन्निकत यक्षियों को विशेष रूप से पूज्य बताया गया है विश्व

खजुराहो में जिनों को सर्वाधिक मूर्तियाँ दस्कीण हुई । खजुराहो में लगभग ९५० ई० से १९५० ई० के मध्य को २०० से अधिक जिन मूर्तियाँ हैं । इस संख्या में मंदिरों की दोवारों एवं उत्तरंगों की छोटी जिन मूर्तियाँ नहीं सम्मिलित हैं उ० । स्वतन्त्र जिन मूर्तियों के साथ ही खजुराहों में जिनों की द्वितीर्थी, त्रितीर्थी और चौमुखो (सर्वतीभद्रिका प्रतिमा) मूर्तियाँ मो बनों । खजुराहों की जिन मूर्तियाँ प्रतिमा लक्षिणिक दृष्टि से पूर्ण विकसित जिन मूर्तियाँ हैं । जिनमें लांखन, यक्ष-यक्षी युगल, अष्ट प्रातिहार्य, लघु जिन मूर्तियाँ पार्वनाथ मन्दिर (९५०-७० वैर) की हैं।

संक्षेप में खजुराहों की जिन मूर्तियों की निम्नलिखित विशेषताएं हैं। सभी मूर्तियों के वक्षःस्थक में श्रीवत्स चिह्न है। जिनों को केवल पारम्परिक सुद्राओं (ध्यानसुद्रा और कायो-स्वर्ग) में ही निरूपित किया गया है। ध्यानसुद्रा में आसीन जिन मूर्तियों तुलनातमक हांष्ट से अधिक हैं। खजुराहों की जिन मूर्तियां मथुरा एवं देवगढ़ जैसे समकालीन दिगंबर कलाकेन्द्रों की जिन मूर्तियों के समकक्ष ठहरती है।

खबुराहों में जिनों को अलंकृत आसनों पर काशोरकों में खड़ा या व्यानमुद्रा में विरा-बमान दिखाया गया हैं। अलंकृत आसन के नीचे सिंहासन है, जिसके छोरों पर सिंहासन के स्वक दो रौद्रमुख सिंह बने हैं। सिंहासन के मध्य से उपासकों द्वारा पूजित या बिना उपासकों के धर्मचक उरकीण हैं। सिंहासन छोरों पर दो अर्धस्तम्म और यक्ष-यक्षी युगलों की मृतियां हैं। धर्मचक के समीप ही जिनों के लांछनों का अंकन किया गया है। मूलना-यक के पार्श्वों में मुकुट एवं हार आदि से शोभित चामरचारी सेवकों की दो स्थानक मृतियां हैं। इनके एक हाथ में चामर है जब कि दूसरा हाथ किट पर स्थित है। कभी-कभी दूसरे हाथ में पद्म भी प्रदर्शित है। मूलनायक के कन्धों के ऊपर दोनों ओर गर्जों, उद्भुडीयमान मालावरों एवं मालावर युगलों की मूर्तियां बनी हैं। गर्जों पर सामान्यतः घट लिए एक था दो आइतियां बैठी हैं। बिनों के सिरों के पीछे ज्यामितीय, पृथ्य एवं अन्य अलंकरणों से युक्त प्रभामण्डक उरकीणे हैं।

जिनों की गुच्छकों के रूप में प्रदर्शित केश रचना उद्योग के रूप में आबद्ध है। ऋष्मनाथ, सुपार्श्वनाथ एवं पार्श्वनाथ के शाय क्रमशः लटकती जटाओं, पांच तथा शात सप्पणों के छत्रों का नियमित प्रदर्शन हुआ है। मूहनायक के सिरों के उत्तर त्रिष्ठत्र और दुन्दुभि बजाती अवलेटी आकृति बनो है। परिकर के उत्तरी भाग में कभी—कभी कुछ अन्य मालाधर गन्धवों एवं वाद्यवादन करती आकृतियों का भी निरूपण हुआ है। कुछ उदाहरणों में सिंहासन पर या परिकर में द्विभुज नवमहों की भो ललित सुद्रा में आसीन मूर्तियां उत्कीणें हैं। परिकर में लघु जिन मूर्तियों का चित्रण विशेष लोकश्रिय था। कभी—कभी परिकर को २३ छोटी जिन मूर्तियां मूलन।यक के साथ मिलकर जिन चौबीसी का निरूपण करती हैं। जिन मूर्तियों के छोरों पर एक के उत्तर एक कम से गज, व्याल, मकर एवं योद्धां की आकृतियां बनी हैं।

मूर्तियों में यक्ष एवं यक्षी (शासन देवताओं) की मूर्तियां क्रमशः सिंहासन के दक्षिण और वाम छोरों पर बनी हैं। यक्ष-यक्षी युगल सामान्यतः द्विमुन या चतुर्भु न तथा लिलत-मुद्रा में आसीन हैं। कुछ उदाहरणों में यक्ष-यक्षी अनुपश्थित हैं। ऐसी मूर्तियों में सिंहासन छोरों मर दो लघु जिन आकृतियां बनी हैं। खजुराहों में सभी २४ जिनों की स्वतन्त्र मूर्तियां नहीं उत्कीर्ण हुई । यहां केवल ऋषमनाथ, अजितनाथ, संभवनाथ, अभिनंदन, सुमितनाथ, पद्मप्त, पुण्यदंत, सुपादनेताथ, चंद्रप्रभ, शांतिनाथ, मृतिसुवत, नेमिनाथ, पद्मवताथ एवं महावीर की ही मूर्तियां बनों। इस प्रकार खजुराहों में केवल १४ जिनों की ही सूर्तियां बनों। पादवं-नाथ और महावीर को केवल १५ और १९ मूर्तियां हैं, जब कि ऋषमनाथ की लगमग ६० मूर्तियां है। यह मूर्ति संख्या ऋषमनाथ की सर्विषक लोकपियता की सूचक है। इन मूर्तियों के अतिरिक्त खजुराहों के तीनों प्रमुख जैन मन्दिरों (पादवंनाय, घण्टई-एवं आदिनाथ) का ऋषमनाथ को समर्पित रहा होना भी इसी तथ्य का उद्धाटन करता है। अधिनंदम, सुमन तिनाथ, पुण्यदन्त, पद्मप्रभ, चन्द्रप्रभ एवं मृतिसुवत की केवल एक-एक मूर्ति मिली हैं। रोष ः तिनाथ, पुण्यदन्त, पद्मप्रभ, चन्द्रप्रभ एवं मृतिसुवत की केवल एक-एक मूर्ति मिली हैं। रोष ः विनाधी की २ से ६ मूर्तियां हैं।

खजुराहो में २४ शासन देवताओं का निरूपण नहीं हुआ है। उपरुक्त जिन मूर्तियों में भी सभी जिनों के साथ पारस्परिक यक्ष-यक्षी नहीं आमूर्तित हैं। खजुराहो का कलाकार केवल ऋषभनामः के यक्ष-यक्षी, गोमुख-चक्रेश्वरी, नेमीनाथ के सर्वानुभूति (दुनेर)-अंबिका एवं पार्व- नाथ के घरणेन्द्र -पद्मावती के हो पारम्गरिक लक्षणों से परिचित था । महाबीर के साथ निरूपित यक्ष-पक्षी पारम्परिक लक्षणों वाले नहीं हैं। महाबीर के मात्र -सिद्धायिका यक्ष-पक्षी स्वतन्त्र लक्षणों वाले हैं, जो सम्भवतः किसी स्थानीय परम्परा से निर्देशित हैं जो वर्तमान में हमें उपलब्ध नहीं है । अन्य जिनें के यक्ष-पक्षी विशिष्टतारहित और सामान्य लक्षणों वाले हैं। सामान्य लक्षणों वाले यक्ष-पक्षी के करों में अभय (या वरद) मुद्रा, पद्म, मुद्राकोशं, कलश एवं फल में से कोई दी सामग्री प्रदर्शित हैं।

#### ऋषभनाथ

प्रथम जिन ऋषभनाथ के साथ लटकती जटाओं और वृषभ लांछन का अंकन हुआ है। कभी देनो पहलों में पांच और सात सर्प पणों के छत्र वाले सुपाहर्यनाथ की कायोर धर्म मूर्तियां भी बनो हैं। जार्डिन संग्रहालय (कमांक १६५१) की एक बिशिष्ट मूर्ति में ऋषभनाथ के पारम्परिक यक्ष—यक्षी, गोमुख—चकेंद्रवरी, के साथ ही लक्ष्मी एवं अंबिका की भी मूर्तिया उत्कीण हैं, जो ऋषभनाथकी बिशेष प्रतिष्ठा की स्वक हैं। एक उदाहरण में परिकर में बाहुबलों को लघु मूर्ति बनी है। गोमुख—बकेंद्रवरी के निरूपण में मुख्य लक्ष्मणों के संदर्भ में दिगम्बर ग्रंथों के निदेशों का पालन किया गया हैं। कुछ उदाहरणों में यक्ष के लप में मुद्राकोश घारण किये हुए कुबेर का भी अंकन हुआ है। जिन संयुक्त मूर्तियों में गोमुख यक्ष के साथ कभी-कभी वृषभवाहन (पादर्वनाथ मन्दिर-गर्भग्रह) प्रदर्शित हैं। गोमुख यक्ष के करों में सामान्यतः अभय (या वरदमुद्राः,) गदा (या परशुः), पुस्तक (या पद्मः) एवं कलश (या पलः) प्रदर्शित हैं। गच्छवाहना चकेंदवरां के करों में सामान्यतः वरद (या अभय—) मुद्राः, गदा (या चक्रः), चक्र एवं शिख हैं।

गोमुख यक्ष की स्वतन्त्र मूर्ति नहीं मिली है। पर चक्रेश्वरी यक्षी की कम से कम १३ स्वतन्त्र मूर्तियां हैं। यक्षियों में अभ्वका के बाद चक्रेश्वरी ही सर्वाधिक लोकप्रिय थीं। क्रिटिं मुक्ट से शोभित चक्रेश्वरी गरुड (मानव रूप में) पर आरुढ़ और चार से दस हाथों वाली है। घण्टई और पार्श्वनाथ मन्दिरों के ल्लाटिंब में चक्रेश्वरी की आठ और दस मुजाओं वाली मूर्तियां हैं। चक्रेश्वरी के हाथों में चक्र, शंख, गदा और अभय ( या वरद— ) मुद्रा का नियमित प्रदर्शन हुआ है। अतिरिक्त हाथों में चक्र, खड़गा, धनुष, बाण एवं कलश आदि प्रदर्शित है। देवी स्वष्टतः हिन्दू देवी वैष्णवी के लक्षणों से प्रधावित है। सुपाइव नाथ

सातवें जिन सुपार्श्वनाथ का लांछन स्वस्तिक है। पर मूर्तिशे में स्वस्तिक लांछन नहीं प्रदेशित किया गया है। देवल पाँच या नौ सर्पफणों के छत्रों के आधार पर ही सुपार्श्वनाथ की पहचान की जा सकी है। इनकी दो मूर्तियाँ (११ वीं -१२ वों शती ई०) मन्दिर ५ और २८ में है। दोनों यक्ष -यक्षी अनुपरियत हैं।

## , नेमिनाथ

२२ वें जिन नेमिनाथ की केवल दो ही मूर्तियां (के०१४, ११वीं-१२वीं शती ई०) हैं। इनमें भ्यानमुद्रा में विगजमान नेमिनाथ के साथ जांछन शंख है, और यक्ष न्यक्षी के रूप में

कुनेर और अम्बिका निरूपित हैं । अनेर के एक हाथ में मुद्राकोश है, और द्विसुका अभिका आमर्जनी और नाटक से युक्त हैं ।

जिन—संयुक्त मूर्तियों के अतिरिक्त कुनेर एवं अभ्विका की स्वतन्त्र मूर्तियां भी मिली हैं। यक्षों में केवल कुनेर (या सर्वातुभूति) की ही स्वतन्त्र मूर्तियां मिली हैं। इनमें चतुर्भुं एवं लिलेतमुद्रा में विराजमान कुनेर के करों में अभयमुद्रा, पद्म, फल एवं मुद्राकोश प्रदर्शित हैं। चरणों के समीप निधि के सूचक दो घट बने हैं।

कैन परम्परा की प्राचीनतम यक्षी अम्बिका की खाजुराहों में सर्वाधिक स्वतन्त्र मूर्तियां है। पार्वनाथ मन्दिर की दक्षिण व वा की द्विमुकी मूर्ति के अतिरिक्त अन्य सभी उदाहरणों में अम्बिका चतुर्भु जा है। दिसुकी मूर्ति में अम्बिका के एक हाथ में आम्रालु वि है और दूसरे में बाढक। जातव्य हैं कि दिगम्बर परम्परा के प्रयोगें अम्बिका के चतुर्भु व स्वरूप का निरूपण नहीं झुआ हैं। इन प्रयों में अम्बिका का सदैव द्विमुकी रूप में ही निरूपण हुआ है। चतुर्भु जी मूर्तियों में शिक्षाणा में निमनाथ की छोटी मूर्ति एवं आम्रावृक्ष की टहनियों से युक्त अम्बका के ऊपरी हाथों में सामान्यतः पदा य पदा में लिपटी पुंस्तिका प्रदर्शित हैं। केवल मन्दिर २७ की एक मूर्ति में ऊर्ध्वकरों में अंकुश एवं पाश हैं, जो स्पष्टतः स्वेताम्बर परम्परा से निर्देशित हैं। सिंहवाहना अम्बका के निचले हाथों में सर्वदा आम्रालु वि और बालक (स्तन-स्पर्श करता) प्रदर्शित हैं। समीप ही दूसरे बालक को भी दिखाया गया है। पुरातात्विक सम्बर्श करता) प्रदर्शित हैं। समीप ही दूसरे बालक को भी दिखाया गया है। पुरातात्विक सम्बर्श करता) प्रदर्शित हैं। एक विशिष्ट चतुर्भु जी मूर्ति (क्रमांक १६०८-१९ वी शती ई०) में अम्बदा के साथ दिसुक यक्ष-यक्षी युगल तथा कुछ अन्य देवियों का अक्त हुआ है, बो स्पष्टतः अम्बिका की विशेष प्रतिष्ठा का गरिचायक है। यक्ष अमयमुद्रा एवं मुद्राकीश और यक्षी अभयमुद्रा एवं कुछर से युक्त हैं।

### मार्ख नाथ

२१ वें जिन पार्श्वनाय का लांछन सर्प है और यक्ष-यक्षी बरणेन्द्र (या पार्श्व) आगेर पद्मावती है। इनके शीर्षभाग में सात सर्पफणों के छत्र के प्रदर्शन की परम्परा है। साजुराहों में इनकी १५ मूर्तियां हैं, पर किसी में पीठिका पर सर्प लांछन नहीं बना है। सात सर्पफणों का छत्र सभी उदाहरणों में सरकीणों हैं। पार्श्वनाय की कायोत्सर्ग मूर्तियां अधिक हैं। मूलनायक के शर्रार के पिछले भाग में सामान्यत: सिर से पैर तक सर्प की कुण्डकिंग प्रदर्शित हैं। सर्पफणों के कारण ही पार्श्वनाय के साथ प्रभामण्डल नहीं दिखाया गवा है। कायोत्सर्ग मूर्तियों में यक्ष-यक्षी का निरूपण नहीं हुआ है। केवल व्यानस्थ मूर्तियों में तीन उदाहरणों में यक्ष-यक्षी को मूर्तियां बनी है। दो उदाहरणों में पार्श्वनाथ के एक और जामरघारी घरणेन्द्र और दूसरी ओर छन्नचारिणी पद्मावती की मूर्तियां उत्कीण है। इन दोनों के सिरों पर सर्पफणों का छत्र प्रदर्शित है। दो सुन्दर मूर्तियां (११ वीं शती है) कमशः मन्दिर और जार्डिन संप्रहालय (क्रमांक १६६८) में हैं। इन ध्यानस्थ मूर्तियों में चामरघारी घरणेन्द्र एव छन्नघारिणी पद्मावती आमूर्तित है। पुरातात्विक संप्रहालय, खनुराही (क्रमोंक १६१८) का एक मूर्ति में सर्पफणों के छन वाला द्विस्त्र यक्ष नमस्कार इद्या में है। तोन सर्पफणों के छन वाली द्विस्त्री के अवधिष्ट वार्ये हाथ में सर्प गय-

चित्र है। द्विमुज यक्ष और चतुर्भु जी यक्षी की आकृतियों वाली एक मूर्ति स्थानीय शांतिनाथ संग्रहात्वय (क्रमांक के० १००) में सुरक्षित है। यक्ष और यक्षी दोनों ही सर्पफणों के छत्र से युक्त है। यक्ष के हाथों में फल व जलपात्र है। यक्षी के दो अवशिष्ट करों में पद्म और अभयसुदा प्रदर्शित है।

पारम्परिक विशेषताओं वाले यक्ष-यक्षी का अंकन केवल एक उदाहरण ( शांतिनाम संप्र-हालय, के० ६८) में हुआ है । बारहवीं शती ई० की इस मूर्ति में यक्ष-यक्षी चतुर्मु ज और सर्पप्रणों के छत्र से युक्त हैं। उनके करों में अभयमुद्रा, सर्प और जलपात्र हैं। यहां भी केवल शीर्षभाग में सर्पप्रणों के छत्र एवं हाथ में सर्प के प्रदर्शन में ही परम्परा का पालन किया गया है।

अंबिका और चक्रेडवरी के बाद पद्मावती की ही सर्वाधिक मूर्तियां बनों । खजुराहों में पद्मावती की तोन मूर्तियां हैं । ११वीं शती हैं की ये मूर्तियां उत्तरंगों (बार्डिन संमहालय, कमांक १४६७) एवं प्रवेशद्वारों पर हैं । पांच या सात सर्पफणों के छत्र वाली पद्मावती का बाहन कुक्कुट है, और हायों में पाश, अंकुश, पद्म (या जलपात्र) और अभय (या करद) मुद्दा प्रदर्शित हैं ।

#### महावीर

अंतिम जिन महावोर का लांछन सिंह और यश्च-यश्ची मार्तग-सिद्धायिका हैं। खाजुराहर में महावीर की ९ से अधिक मूर्तियां हैं। एक उदाहरण के अतिरिक्त अन्य सभी में महावीर अयानमुद्रा में बैठे हैं। सिंह-लांछन सभी में प्रदर्शित हैं। पर यश्च-यश्ची युगल केवल इस ही बदाहरणों में निरूपित हैं। महाबीर मूर्तियों की एक विशिष्टता यह है कि यहां सिंह लांछन को कुछ मूर्तियों में सिंहासन के मध्य से झांकते हुए दिखाया गया हैं। इस कारण सिंह की पूरी आफूति के स्थान पर केवल सामने का भाग प्रदर्शित है। सिंह लांछन का इस रूप में चित्रण अन्यत्र दुर्लभ है।

महावीर की प्राचीनतम मूर्ति पार्श्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह की दक्षिणी मित्ति पर है। इसमें दिश्व यक्ष-यक्षी लामान्य लक्षणों वाले (अभयमुद्रा एवं फल) हैं। मन्दिर २ की मूर्ति (१०९२ ई०) लक्षणों में यक्ष-यक्षी चतुर्श जहें। यक्ष के हाथों में मुद्राकोश, शूल, पद्म और दाव हैं, तथा वाहन लिंह है। लिंहवाहना यक्षी के हाथों में फल, चक्र, पद्म और शंख प्रदर्शित हैं। अन्य उदाहरणों में भी यक्षत्त्वक्षी दोनों का वाहन लिंह है, और यक्षी के हाथों में चक्र एवं शंख प्रदर्शित हैं। एक उदाहरण में (शांतिनाथ संग्रहालय, क्रमांक के॰ १३) चतुर्श ज यक्ष का वाहन कूर्म है और हाथों में अभयमुद्रा, परशु, पुस्तक एवं फल हैं। एक अन्य में लिंह पर आल्द चतुर्श्व यक्ष के हाथों में गदा, अस्पष्ट, पद्म एवं मुद्राकोश हैं। एक अन्य में किंह पर आल्द चतुर्श्व यक्ष का वाहन मेष है, और एक हाथ में शक्ति है। वार्या हाथ में किंह उटना है। इस प्रकार स्पष्ट है कि खजुराहों में महावीर के यक्ष का कोई एक स्थान कि उटका है। इस प्रकार स्पष्ट है कि खजुराहों में महावीर के यक्ष का कोई एक स्थान कि व्यत नहीं हो सका। पर यक्षी के निरूपण में निश्चित ही चक्रेक्वरी यक्षी के लक्षणों (चक्र एवं शंख) को प्रहण कर उसके स्वतन्त्र स्वरूप की कस्पना की गयी। यक्ष के कक्षणों (चक्र एवं शंख) को प्रहण कर उसके स्वतन्त्र स्वरूप की कस्पना की गयी। यक्ष के

साथ सिंहवाहन का प्रदर्शन महावीर के लांक्रन (सिंह) से प्रमावित प्रतीत होता है । पर

सिद्धायिका को एक मूर्ति मन्दिर २४ के उत्तरंग पर भी हैं। चतुर्भुजा सिद्धायिका सिंह पर आरूढ़ और वरदमुदा, खड़्ग, चक्र एवं जलगत्र से युक्त हैं।

## द्वितीर्थी, त्रितीर्थी एवं चौमुखी जिन मूर्तियां

अन्य दिगम्बर स्थलों के समान ही लजुराहों में भो द्वितीर्थी एवं त्रितीर्थों जिन मृतियों का अंकन लोकप्रिय था। लजुराहों में द्वितीर्थी तथा त्रितीर्थी जिन मृतियों के कमशः ने और एक उदाहरण हैं। इतमें दो या तोन जिनों की कायोरसमें मृतियों बनी हैं। प्रत्येक जिनके साथ स्वतन्त्र सिंहासन एवं अन्य प्रातिहार्थ तथा सामान्य लक्षणों वाले द्विभुज यक्ष-यक्षी निरूपित हैं। यक्ष-यक्षी सुगलों के करों में अभयमुद्रा (या एवा) और पद्म (या पल या जलपात्र) प्रदर्शित है। मन्दिर ८ को त्रितीर्थी जिन मूर्ति (११ वीं वाती ई०) में अंतिम तीन जिनों, नेमिनाथ, पार्वनाथ, एवं महावीर की कायोरसमें मृतियों हैं। द्वितीर्थी मृतियों में जिनों के लांछन नहीं प्रदर्शित है। इस वर्ग को जिन मृतियों का उद्देश्य सम्भवतः दो या अधिक जिनों को समान महत्व के साथ निरूपित करना रहा है।

खजुराहों में जिन चौमुखी का केवल एक उदाहरण है, जो पुरातात्विक संमहालय, खजुराहों (कमांक १५८८) में है। ग्यारहवीं शतो ई० की इस मूर्ति में कुषाणकालीन चौमुखी मूर्तियों की परम्परा में ही केवल लटकती जटाओं वाले ऋषमनाथ एवं सात सर्पफणों के छत्र वाले पार्वनाथ की पहचान सम्भव हैं। सभी जिनों के लांछनों से परिचित होने के बाद भी शेष दो जिनों के साथ लांछन नहीं उस्कीण हैं। चार प्रमुख जिनों के अतिरिक्त चारों ओर ४८ छोटी जिन मूर्तियां भी उस्कीण हैं। इस प्रकार कुल ५२ जिन मूर्तियां उस्कीण हैं, जा सम्भवतः नन्दीश्वर होप का भाव व्यक्त करती हैं। यक्ष-यक्षी युगल का अंकन नहीं हुआ है ओर मूर्ति का उपरी भाग मन्दिर के शिखर के रूप में निर्मित है। मुख्य जिन मूर्तिया ध्यान मुद्दा में आसीन हैं।

### पाद्-टिप्पणी

- रें जेतास, ई० तथा आबोयर, जे०, खजुराहो, हेग, १९६०, पृ० ६१.
- २. कृष्णदेव 'दि टेम्पल्स ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रेल इण्डिया', ऐन्द्रायण्ट इण्डिया अ० १५, १९५९, ए० ४५.
- ३. शास्त्री, परमातन्द जैत, ''मध्यभारत का जैन पुरातत्त्व'', अनेकान्त वर्ष १९, अं
- ४. ंबिजयमूर्ति (संसदक), जेन शिलालेख संबह, भाग ३, बम्बई, १९५७, पृ० ७९, ९०८.

- ५. कोष्ठ की संख्या मंदिरों एवं मूर्तियों की संख्या का संकेत देती है।
- ६. द्वेताम्बर सम्प्रदाय में मांगलिक स्वप्नों की संख्या १४ बतायी गयी है। मत्स्य युगल, सिंहासन एवं नागेन्द्र भवन का द्वेतांबर सूची में उल्लेख नहीं है। द्वेतांबर सूची में सिंहासन के स्थान पर सिंहध्वज का उल्लेख हैं।
- ७. कृष्णदेव, पूर्वनिर्दिष्ट, ए० ५५.
- ८. विस्तार के लिए द्रष्टन्य, बुन, क्लाज, "दि फिगर ऑव टू लोक्सर शिक्स आँन दि पार्श्वनाथ टेम्गल ऐट खजुराहो" आचार्य श्रो विजयवल्लभ सूरि स्मारक मंथ, बम्बई, १९५६, पृ० ७-३५.
- ९. देवयुगलों की कुछ मूर्तियाँ मन्दिर के अन्य भागों पर भी 🕻 📗 🕟 🗀
- १०. ये मूर्तियाँ स्पष्टतः हिन्दू मन्दिरों पर उत्कीण आहिंगन मुद्रा में देवयुगरूं मूर्तियों से प्रभावित हैं। वैसे पूर्व मध्यकाल में जैन धर्म के प्रति सामान्य संसीरों व्यक्तिओं को आकर्षित करने के उद्देश्य से जैन धर्म प्रयों में इस प्रकार के कुछ उस्लेख प्राप्त होते हैं। हरिवंशपुराण (७८३ ई०) में एक स्थल पर उस्लेख है कि जिन मन्दिर में एक सेठ ने संपूर्ण प्रजा के कौतुक के लिए कामदेव और रित की भी मूर्ति कनवायी। यह भी उस्लेख है कि उपर्यक्त जिन मन्दिर कामदेव के मन्दिर के नाम से प्रसिद्ध है और कीतुकवश आये लोगों के लिए जिन धर्म की प्रसिद्ध का कारण
  - है। हरिवंशपुराण (जिनसेनकृत) सर्ग २९, २लोक १-५. (सं० पन्ना लाल जैन, ज्ञानपीठ मूर्ति देवी जैन ग्रंथमाला, संस्कृत ग्रंथोंक २७, बाराणसी, १९६२, ए० ३७८).
- १९. तिवारी, मार्चतिनन्दन प्रसाद, "ए नोट आन ऐन स्मेज आवि राम ऐण्ड सीला आन दि पार्चनाथ टेम्पल, खजुराहो", जैन जन ल, खं०८, अ० १, ५० ३०–३२.
- १२. हक्ष्मण मन्दिर की उत्तरी भित्ति की एक मूर्ति में मयूर पोष्टिकों से युक्त मुण्डित मस्तक वाले निवंक्ष जैन साधु के वक्ष:स्थल में श्रोवरस चिहुन भी उत्कीण है। जैन साधु के किंग को नीचे बैठी एक को आकृति मुख में प्रविष्ट कराये हुए है, जो मुख मैथुन का भाव ब्यक्त करता है।
- १३. केवड चार उदाहरणों में लांछन स्पष्ट है।
- १४. बाहुबलो को उत्तर भारत में प्राचीनतम ज्ञात मूर्ति जुनागढ़ संग्रहाल्य में है । द्रष्टव्य, तिवारी, मारुतिनन्दन प्रसाद, "प नोट ऑन सम बाहुबली हमेजेच फाम नार्थ हण्डिया" क्रिस्ट एण्ड वेस्ट, ख०२३, अ०३-४, सितम्बर-दिसम्बर १९७३, प्र०३४७-५३
- १५. हरिवंशपुराण, ११. १०१.
- १६. कृष्णदेव, पूर्व निर्दिष्ट, पृ० ६०.
- **१७. वह**ी, पृ• ५८.

- १८. खजुराहो के चतुर्भुन, दूळादेव एवं कुछ अन्य हिन्दू मन्दिरों पर भी समान विवरणों वाली आठ गोमुख आकृतियां उरकीर्ण हैं। इनकी भुजाओं में वरदमुद्रा (या वरदाक्ष) त्रिशुढ़ (या खुक), पुस्तक-पद्म और जलपात्र प्रदर्शित है।
- १९. इस लेख में हाथों के आयुर्धों की गणना सर्वदा घड़ी की सुई की गति के कम में निचले दाहिने हाथ से प्रारम्भ करके की गई है।
- २०. दिगंबर परम्परा में १६ महाविद्याओं के सामूहिक चित्रण का यह एकमात्र संभवित उदाहरण है |
- २१. उत्तर भित्ति की दी रियकाओं के बिंब संप्रति गायब हैं।
- २२. द्रष्टच्य, तिवारी, मारुति नन्दन प्रसाद, ''खजुराहो के आदिनाथ मन्दिर के प्रवेश द्वार की मूर्तियां", अनेकान्त, वर्ष २४, अ० ५, ए० २१८-२१.
- २३. क्रिवृत, ए॰, आर्किअकाजिकल सर्वे ओव इण्डिया, ऐनुअल रिपोर्ट, १८६४--६५, खं० २, ए० ४३४.
- २४. बायस्वाल, के० पी॰, "बैन इमेल ऑब मौर्य पीरियह", जर्नेल बिहार, उड़ीसा विसर्व सोसायटी, बं० २३, माग १, १९३७, ए० १३०-३२.
- २५. साह, यू॰ पी॰, स्टढीज इन जीन आर्ट, बनारस, १९५५, पृ॰ ८--९.
- २६. प्रसाद, एच०के०, ''जैन ब्रोन्जेज इन दि पटना स्यूजियम'', महावीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुविलो वाल्यूम, अस्बई, १९६८, ए० २७५-८०.
- २७. ये अष्ट प्रातिहार्य अशोक वृक्ष, चामरघर सेवक (चीवर), मालाघर गन्धर्य (दैवर्पुष्पवृष्टि), दिव्यक्विन, सिंहासन, त्रिक्कत्र, देवदुन्दुभि एवं प्रभामण्डल हैं।
- २८. विस्तार के लिए द्रष्ट्य, चन्दा, आर॰ पी॰, 'जैन रिमेन्स एट राजगिर', आर्किआ— स्नाजिकत सर्वे आंव इंग्डिया, एनुअल रिपोर्ट, १९२५-२६, पृ०१२५-२६; तिवारी, मार्कतिनन्दन प्रसाद, ''एन अन्यन्लिश्ड जिन इमेज इन दि भारत कला भवन, बारायासी'', विश्वेद्वत्यानन्द इण्डोत्तांजिकल जर्नल, ख॰ १३, अं॰ १-२, पृ० ३७१-७५;

ह्याह, यू० पी० आकोटा ब्रोन्जेज, बम्बई, १९५९, प्र० २८-२९.

- २९. रूपमण्डन, ६,२४-२७.
- ३०. यहाँ उल्लेखनीय है कि खजुराहों के देवी जगदंबी एवं बिट्टवनाथ मन्दिरों के अधि-ष्ठानों पर भी बिनों की दें। उन्नु मूर्तियां बनी हैं । ये मूर्तियां कपश: उत्तरी और दक्षिकी अधिक्षान पर हैं । दोनों ही उदाहरणों में मध्य की ध्यानस्य बिन मूर्ति के होनों ओर कायोरकों मुद्रा में दो जिन खड़े हैं । इनमें लांछन, प्रातिहार्य या यक्ष-यक्षी को अंकन नहीं हुआ है । हिन्दू मन्दिरों पर इन जिन मूर्तियों का उपकीर्णन स्पष्टत: खजुराहों में हिन्दू एवं जैन संप्रदायों के मध्य के अच्छे सम्बन्धों का परि-वायक है।

# माण्डवगढ के महामन्त्री पेथडशाह ने कितने जिन-मन्दिर सनवाये ? मः विनयसागर

रावस्थान प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान, जयपुर के संग्रहालय का भारत सरकार के शिक्षा मंत्रालय द्वारा स्वीकृत पद्धति से संस्कृत एवं प्राकृत भाषा के इस्तिलिखित प्रन्यों का नवीन सूचीपंत्र बनाते समय प्रांथांक ७४६० (२) पर आचार्य भी सोमितलकसूरि रचित पृथ्वीषर साधु (पेथइशाह) कारित चैरय स्तोत्र को विक्रम की १६ वी शताब्दी की प्रति प्राप्त हुई । इस स्तोत्र में पेथइशाह के धार्मिक सुकृत्यों, औदार्याद सुणों और धर्मिनिष्ठ जीवन की क्लाधा करते हुए बतलाया है कि पेथइ ने ७८ नवीन जिन मन्दिरों का निर्माण करवाया । कीन-कीन से तीयंकरों के किस-किस स्थान पर मन्दिर बनवाए, इनका तार्थ कर नाम और स्थल-नाम निर्देश के साथ इस स्तोत्र में उल्लेख हुआ है, यह इस स्तोत्र का वैशिष्ट्य है।

इस स्तोत्र के प्रणेता श्री सोमितिसकसूरि है जो पेथह के वर्मगुर श्री वर्मवीवसूरि के पीत्र पष्टावर और श्री सोमिप्रमसूरि के पहचर आचार्य हैं। तपागच्छ पष्टावरी के अनुसार हैनेको जन्म वि० सं० १३३५, दीक्षा १३६९, आचार्य पद १३७३, और स्वतिवास १४२४ में हुआ था। ये बड़े प्रमाविक और विद्वान आचार्य से । इनके दूर्श निर्मित बृह्दद्विष्टित्रसमसस प्रकरण, सतिदातस्थानक प्रकरण और अनेको स्तोत्र प्राप्त हैं।

माण्डवगढ के महामन्त्री साधु पृथ्वीघर (प्रसिद्ध नाम पेथइशाह) के नाम से बैन समाज सुपरिचित है। जिन मन्दिर निर्माण, स्वधर्मीबन्धुओं का पोषण, गुरुभवित, शास्त्रभवित, रानशाला निर्माण आदि बुक्त्रयों के प्रसंगों पर आज भी साधुवर्ग व्याख्यामादि में पेथइशाह का उद्धरण देते हैं और उनका कथानक कह कर धर्मकार्यों की महत्ता का प्रतिपादन करते हैं।

पेथइशाह ओसवाहजातीय देंदा के पुत्र ये । ये माण्डवगढ के क्रमार्वद्याय महाराज्य व्यक्तिह के महामंत्री ये । इनका समय १३ वो शताब्दी का अन्तिम चरण और १४ वी शताब्दी का अन्तिम चरण और १४ वी शताब्दी का अन्तिम चरण और १४ वी शताब्दी का प्रविद्ध है । पेथइ के मुझतकायों का कार्यकाल १३१८ से १३३८ के मच्च का है । देदा, पेथइ और इनका पुत्र लांकण तीनों ही धर्मनिष्ठ, आंद्धगुणीं के वीर्ष-पातक और परम गुक्षमक्त ये । इनके मुझत कियाकलापों का संविद्धार-चर्णन औरसम्पद्धन (१११-मिन्दर) गणि रचित मुझतसागर काव्य (विश्व सं० १५१७) और अपदेशतरिंगिणी के तर्रग २-३ में प्राप्त है । इन मन्यों के आधार से पेथइ का संक्षिप्त परिचय इस महार है :-

नान्तुरी पुरी में देद नामक निर्धन विणक् रहता या । एक बीगी ने सुवर्णक्सविकि क्षरंक उसे देद की प्रदान की उससे वह चनाइय श्रीमंत हो गया । किसी की झड़ी शिकान्यत से वहाँ के राजा ने देद की बन्दीग्रह में डाल दिया । क्स अन पादव नाय की क्रांव से वह खूरा । देद नांदुरीपुरी का त्याग कर विद्यापुर (क्षेत्रापुर) बाकर रहने कमा । वहाँ से वह खंभात गया और स्तंभन पादव नाय की पूजा कर, स्वेत्र होने करने से समाज होरा किनेकागीर विद्य प्राप्त किया । वहाँ से वह किसी कार्यवद्य देविगरि गया और वहाँ विद्याक वर्ष शाला का निर्माण करवाया । देद का पुत्र पेये हैं हुआ ।

त्यागुच्छीय प्रसिद्ध विद्वान श्री देवेन्द्रसृषि के शिष्य श्री धर्म बोधसृरि विहार करते हुए बीजापुर आये और वहाँ चातुर्मास किया । आचार्य के उन्देश से प्रभावित होकर पेयह ने परिग्रह्यमाण का व्रत ग्रहण किया । 'मालव देश में तेरा भाग्योदय है' ऐसा आचार्य से संकेत प्राप्त कर, पेयह माण्डवगढ आकर रहने लगा । माण्डवगढ में परमारवंशीय अयसिंह भूपति का राज्य था । माण्डवगढ में नमक और घी का व्यापार करते हुए एक घी बेचने वाकी महिला से पेयह को 'चित्रकवेली' प्राप्त हुई । चित्रकवेली के प्रभाव से पेयह कोट्याधीश बना । राजा के साथ मैत्री हुई, राजा से छत्र—चामर आदि राज्याधिकार प्राप्त कर सम्मान्तित हुआ । पेयह का पुत्र झांझण था । झांझण का विवाह दिल्ली निवासी भीम सेठ की पुत्री सौमाग्यदेवी से हुआ । शाक भरी नरेश चौहान गोगादे ने पेयह को बुलाकर उससे विवाद शे मांगी और पेयह ने उन्हें प्रदान कर दी । पेयह ने जीरावला पाठ्यनाथ और आबूतीयें की यात्रा की ।

एक समय आचार्य वर्म घोषसूरि के मंडपदुर्ग पश्चारने पर पेशह ने ७२००० का व्यय कर बड़े महोस्सव के साथ नगर प्रवेश करवाया | उनके उपदेशों से बोध प्राप्त कर पेशहराह ने भिन्न-भिन्न स्थानों पर ८४ जिनमन्दिरों का निर्माण करवाया | मण्डपदुर्ग (मांडयगढ़) में १८ लाख द्रम्म खर्च कर ७२ जिनालय वाला शत्रुं जयावतार ऋषभदेव का मंदिर बनवाया भीर शत्रुं जय तीर्थ पर शान्तिनाथ का विशाल जिनालय बनवाया | औंकारेश्वर में श्रेष्टतम तोरण युक्त मन्दिर बनवाया | ओंकार नगर में सक्षणार (सदात्रत स्थान) खोला | शत्रुं जय और भिरनार तीर्थ की संघ के साथ यात्रार्थ की | गिरनार की यात्रा के समय अलखदूरीन खिल्डजो द्वारा मान्य दिल्ली निवासी संवपति पूर्ण अग्रवाल जो कि दिगम्बर जैन या-के साथ संवपति पूर्ण भग्रवाल जो कि दिगम्बर जैन या-के साथ संवपति की इन्द्रमाल पहले पेशह ने ही पहनी |

पेथह ने बिपुल द्रव्य खर्च कर, भृगुक्च्छ (भरुच), देवगिरि, माण्डवगढ़, आबू, आदि स्थत हथानों पर जैन ज्ञान भण्डार स्थापित किये और उन भण्डारों में सहस्रों प्राचीन और अर्वाचीन ( नवीन लिखाकर ), प्रन्य उन भण्डारों में स्थापित किये ।

्र आजार्य धर्म प्रोपसूरि के मुख से ग्यारह अंगों का अवण किया । भगवती सूत्र का अवण करते हुए जहाँ जहाँ गौतम शब्द आया वहाँ--वहाँ एक-एक स्वर्ण मुद्रा चढ़ाई । इस प्रकृति ३६००० स्वर्ण मोहरों से भगवती सूत्र की पूजना की ।

पैयह के पुत्र झाझण ने आचार्य धर्म घोषसूरि के सान्निध्य में, मांडवगढ से वि० सं॰ होके काल में: तीर्ययाश्रय विशास यात्री संघ निकास जिसका विशद वर्णन अनेक कृतियों में प्रासा है । इस संघ का संघपति झाझण ही था । इसमें पेथह का उल्लेख न होने से यह संस्था है कि १३४० के पूर्व ही पेथह का स्वर्गवास हो गया था।

१. तुप्रास्क पद्दावली के अनुसार इनको आचार्य पद वि० सं० १३२३ या १३०४ में आसू हुआ था अस्ति, स्० १३५६ में इनका स्वर्गवास हुआ था । गुर्जेराचीश इनका मित्र था और ये बहे चमत्कारी प्रभावशाली आचार्य थे ।

सुकृतसागर चतुर्थतरंग में पेथड़ निर्मापित ८४ जिनालयों का उल्लेख करते हुए स्थानों के नाम भी प्रदान किये हैं:--

श्रुत्वा सुक्तिरं पृथ्वीधरोऽथ पृथुपुण्यधीः । चैरयं न्यस्ताऽऽद्यतीर्थेशं द्वारण्यति जिनालयम् ।४०॥ , शत्रं जयात्रताराख्यं रेदण्डकलक्षांकितम् । द्रम्माष्ट्रादश्रतक्षामिर्मण्डपान्तरचीकरत् । ४११ युग्मय् । विभ्रत्मण्डपमृद्दण्डं कोटाकोटीति विश्रुतम् । द्वासप्तितं च रैदण्डकुम्भान्भागष्टकारमकान् ॥४२॥ शत्रक्षके श्रीशान्त्यह्वित्रेत्वमत्यक्षिशेत्यदम् ! ्ओङ्कारे चैकमुरङ्खतोरणाङ्कमरीरचत् ॥४३॥ युग्मम् । भारतीपत्तने तारापुरे दर्भावतीपुरे । सोमेश्चवत्तने वाङ्किमान्धातुपुरधारयोः ।। ४४ ॥ नागहदे नागपुरे नासिक्यवटपद्रयोः । सोपारके रत्नपुरे कोरण्टे करहेटके ॥ ४५ ॥ चन्द्रावती-चित्रकृट-चारुपैन्द्रीषु चिवखले । बिहारे बामनस्थल्यां ज्यापुरोडजियनीपुरोः ॥ ४६ ॥ जालन्धरे सेतुबन्धे देशे च पशुसागरे ! प्रतिष्ठाने वर्षमानपुर-पर्णविकारकोः ॥ ४७ ॥ हस्तिनापुर-देपालपुर-गोगपुरेषु च ! जयसिंहपुरे निम्बस्थूरादी तद्धो भुवि ॥ ४८ ॥ सलक्षणपरे जीर्णदर्भे च भवलक्के । मकुड्यां च विक्रमपुरे दुगें मंगलतः पुरे ॥ ४९ ॥ इत्याद्यनेकस्थानेषु रैदण्डकलशानितताः । चतुरङ्काश्विकाशीतिः प्रासादास्तेन कारिताः ॥२०॥ सप्तभिः कुलकम् ।

सोमतिलकस्रि रचित प्रस्तुन स्तोत्र के प्रारंभिक ५ पद्यों में पेथड़ के सीजन्याद गुणों का वर्णन करते हुए लिखा है:-

साधु पृथ्वीधर (पेथड़) विधिपूर्वक दीनों को दान देता था । नृष्टि जयसिंह के द्वारा सम्मानित हुआ था। अरहंत और गुरुचरणों की भक्ति में तब्लीन रहता था। शीलादि श्रेष्ठ आचरणों के द्वारा अपनी अएमा को पश्चित्र करते हुए मिन्या बुद्धि और कोध्मदि शुक्रों का नाश करता था।

इसने अनेकों विशाल पौषधशालाओं का निर्माण कराया था । मन्त्रगर्भित स्तोत्र के पठन से शिवलिंग की विदीर्ण कर प्रकटित पाश्वेनाथ प्रतिमा को भी विद्युग्माली देव द्वारा निर्मित और पूजित थी तथा अतिशय युक्त थी—की पूजन करता था । वह जिनमूर्ति का त्रिकाल पूजन करता था। प्रतिदिन दोनों समय प्रतिक्रमण करता था। स्वधर्मी मात्र की महतो मिक्त करता था। श्रेष्ठ पर्वों में स्वयं पौषष करता था और पर्वों में पौषष करने वाले साधर्मिकों की वैयावृत्य (सेवा) करता था तथा प्रसुदित हृदय से स्वधर्मीवारसस्य करता था।

गुष्मुख से महाराजा सम्प्रति, कुमारपाळ भूपाळ और महामन्त्री वस्तुपाळ के उदार, श्रेयस्कर और मुक्तमय चरित्रों को सुनकर और पुनः पुनः स्मरण कर अपने हृदय-बन को मुक्तमय कळ से सिंचन करता था ।

न्यायोपार्जित विस्त के द्वारा पेथड़ ने जिन-जिन श्रेष्ठ स्थानों, पर्वतों, नगरों और ग्रामों में नयनाह्लादक जिनमन्दिरों का निर्माण करवाया उन-उन स्थानों का कल्याणकारी मूलनायक जिनेश्वरों के नाम के साथ मैं श्रद्धापूर्वक स्तवना करता हूँ।

छठे पर्य के दो चरणों में कहा गया है कि पेथड़ ने बि॰ सं॰ १३२० में मण्डप-गिरि ( माण्डवगढ़ ) में शत्रुं जय तीर्थ के समान ही विशास और प्रोत्तुंग आदिनाय भग-वान का मन्दिर बनवाया।

छठे पद्य के तीसरे चरण से पद्माङ्कः १५ तक में स्तवकार ऐथड़ निर्माणित चैत्यस्यलों के नाम निर्देश के साथ मूलनायक जिनेश्वर देवों के भी नामोल्लेख करता है।

आनिसम सोलहवें वलोक में स्तोत्रकार कहता है कि, पृथ्वीघर ने पर्वत—स्थलों, नगरों और ग्रामों में हिमिशिखर की स्पर्धा करते हुए उत्तुंग शिखर बाले जिन मन्दिगें का निर्माण कर, जिन बिम्बों की प्रतिष्ठा करवाई वे तथा और अन्य देवों एवं मनुष्यों द्वारा निर्माणित खों भी जिनचेश्य और प्रतिमाएं हैं उन सब को मैं नमस्कार करता हूँ।

इस स्तोत्र में उल्लिखित स्थल नाम और मूलनायक के नामों की सूची के साथ ही सुकृतसागर में प्रतिपादित स्थलनामों की सूची का तुलनारमक विवरण इस प्रकार है :-

|               | •                   | ·, -                         | •                         |
|---------------|---------------------|------------------------------|---------------------------|
| मन्दिर संख्या | मूलनायक ना <b>म</b> | स्तोत्र में स्थल नाम         | सुकृतसागर में स्थल नाम    |
| ٧.            | आदिनाय              | मण्डपगिरि ( माण्डवगढ)        | माण्डवगढ                  |
| ٦.            | ने(मनाथ             | निम्बस्थूर पर्वत             | निवस्थूर पर्वत            |
| ₹.            | पाइर्वनाथ           | निम्बस्थूर पर्वेत की तलहटी   | निम्बस्थुर पर्वत की तलहटी |
| ٧.            | ***                 | <b>उज्ज</b> यिनी <u>पु</u> र | उ <b>ज्ज्ञ</b> यिनीपुर    |
| <b>4</b> .    | नेमिनाथ             | विक्रमपुर                    | विक्रमपुर                 |
| ૬.            | प।दर्व <b>नाथ</b>   | <b>मुकु</b> टिकापुरी         | मकुडी                     |
| <b>9.</b>     | आदिनाय              | ,                            | (मकुडी)                   |
| ۷.            | मल्लिनाथ            | विन्धनपुर                    |                           |
| ٩.            | पार्श्वनाय          | आशापुर                       |                           |
| ₹•,           | आदिनाय              | <b>धे।षकीपुर</b>             |                           |
| ११.           | शान्तिनाथ 🕝         | अर्थापुर                     | <b>ज्यापुर</b>            |
| १२.           | नेमिनाय             | घारानगरी                     | भारा                      |
| ₹₹.           | , ,                 | ्व <b>र्ध</b> नपुर           |                           |
| <b>१</b> ४.   | आदिनाय              | चन्द्रकपुरी                  | चन्द्रावती                |
| १५.           | पार्खनाथ            | <b>चीरापुर</b>               | 1                         |

| १६. पार्शनाथ   | <b>चल</b> पद                       |                                        |
|----------------|------------------------------------|----------------------------------------|
| १७,            | दाहडपुर                            |                                        |
| १८. अस्ताय     | इंसलपुर<br>इंसलपुर                 |                                        |
| १९. अजितनाथ    | मान्धातृपुर                        | मान्धातृपुर                            |
| २०. आदिनाथ     | <b>घ</b> नमातृकापुर                |                                        |
|                |                                    | मंगलपुर                                |
| २१. अभिनन्दन   | मंगलपुर<br>चिक्खलपुर               | मगळपुर<br>चि <b>क्स्यिल</b>            |
| २२. पार्श्वनाथ | चयसिंहपुर<br><del>ज</del> यसिंहपुर | <b>चयसिंहपुर</b>                       |
| २३. महावीर     | _                                  | -111063                                |
| २४ नेमिनाथ     | सिंहानक                            | ###################################### |
| २५. पारर्वनाय  | सलक्षणपुर<br><del>२-२</del>        | सळखणपुर<br>ऐन्द्रीपुर                  |
| २६. ,,         | <b>ऐन्द्रीपुर</b>                  | 5.8131                                 |
| २७. शान्तिनाय  | ताल्हणपुर                          | ·                                      |
| २८. अर्नाथ     | हस्तिना <b>पुर</b>                 | हस्तिनापुर<br><b>रे</b> -              |
| २९. पार्ख्नाथ  | करहेटक                             | कर <b>हेट</b> क                        |
| ३०, नेमिनाय    | नङ्पुर                             |                                        |
| ₹₹, ,,         | दुर्ग                              | <b>दु</b> र्ग                          |
| ३२. महावीर     | विहारक                             | विहार                                  |
| ₹₹. ",         | लम्बकर्णीपुरः                      |                                        |
| ३४. कुन्धुनाथ  | खण्डोह                             | _                                      |
| ३५. ऋषभदेव     | चित्रक्ट                           | चित्रकूट                               |
| ३६. आदिनाथ     | पर्णविहारपुर                       | पर्णविहार                              |
| ३७, पार्स्वनाथ | चन्द्रानक                          |                                        |
| ३८. आदिनाय     | वैकी                               | वांकि                                  |
| ३९. अजितनाथ    | मोलकपुर                            |                                        |
| ४०. आदिनाय     | नागपुर                             | नागपुर                                 |
| ४१. पार्खनाथ   | मध्यकपुर                           |                                        |
| ४२. चन्द्रप्रम | दर्भावती                           | दर्भावती                               |
| ४३. नमिनाय     | नागहृद                             | नागहृद                                 |
| ४४. मल्लिनाथ   | <b>घवलक्</b>                       | ्धवलक्क                                |
| ४५. पर्खिनाथ   | जोर्णदुर्ग                         | <del>जी</del> णें <b>दुर्ग</b>         |
| ٧ξ. ,,         | सोमेश्वर पत्तन                     | सोमेशपत्तन                             |
| yo. मुनिसुब्रत | शंखपुर                             |                                        |
| ४८. महावीर     | सौवरर्तक                           |                                        |
| ४९. नेमिनाथ    | वामनस्थली                          | वामनस्थली                              |
| ५०. चन्द्रप्रम | नासिक                              | नासिक                                  |
|                |                                    |                                        |

| स् २            | मः विनयसागर             |                   |
|-----------------|-------------------------|-------------------|
| ५१. पार्श्वनाथ  | सोपारपुर                | सोपारक 🥫          |
| 42. ,,          | <b>रू</b> णन् <b>गर</b> |                   |
| <b>4</b> ₹.,,   | उरुं गल                 |                   |
| 48. , ,         | प्रतिष्ठान <b>ु</b> र   | प्रतिष्ठान        |
| ५५. नेंमिनाथ    | सेतुबन्ध                | सेतुबन्ध          |
| ५६. महाबीर      | <b>ब</b> टपद्र          | वटपद्र            |
| 4.40.           | नागलपुर                 |                   |
| 46. ,,          | अ(१)ष्टकारिका           |                   |
| برم. ب          | बालम्बर                 | जालन्धर           |
| ξο ,,           | देवपारुपुर              | देपालपुर          |
| <b>६</b> १.,,   | दे <b>व</b> गिर्गर      |                   |
| ६२. शान्तिनाथ   | चारूप                   | चारूप             |
| ६३. नेमिनाथ     | द्रोणपुर                |                   |
| ξ¥. , ,         | रश्नपुर                 | रत्नपुर           |
| ६५. अजितनाथ     | अर्बुकपुर ( अर्बुद् )   | •                 |
| ६६. मल्लिनाथ    | कोरण्डक                 | कोरण्ट            |
| ६७. पादर्वनाथ   | ढोरसमुद्र               | वशुसागर           |
| ٤८.,,           | सरस्वतीपस्तन            | भारतीपस्तन        |
| ६९. शान्तिन।थ   | श <b>त्रु</b> ंजय       | হান্ত 'নয         |
| ७०, आदिनाय      | तारापुर                 | तारापुर           |
| ७१. मुनिसुबत    | वर्घमानपुर              | वर्धमानपुर        |
| ७२. आदिनाथ      | बटपद                    | ( बटपद्र )        |
| 93.,,           | गोगुपुर                 | गोगपुर            |
| ७४. चन्द्रप्रभ  | पिच्छन                  |                   |
| ७५. नेमिनाथ     | ऑकार (नगर)              | ऑका <b>र</b>      |
| <b>υ</b> ξ. , , | मान्धातृपुर             | - ( मान्बातृपुर ) |
| uu.,,           | विक् <b>तन</b>          | - •               |

इस ताखिका से स्पष्ट है कि स्तोत्र में प्राप्त ७८ स्थानों में मुकुतसागर काग्य में ४६ स्थान और तीन स्थानों-मुकुटिकापुर (मकुबी), २ वटप्रद्र और ३ मान्धानुपुर में २-३ मन्दिरों का निर्माण होने से कुछ ४९ स्थानों का उल्लेख मात्र है, और 'इत्यादि' करके शेष २९ स्थानों का उल्लेख नहीं है।

चेलकपुर

स्तोत्रकार सोमितिलकसूरि का समय वि॰ सं० १३३५ से १४२४ तक है और पेथड़ के सुक्कत कार्यों का कार्यकाल १३१८ से १३३८ है। अर्थात् पेयड़ के समय में ही स्तोत्र-कार का बन्म हो चुका था, सन-नामिक थे। साथ ही पेयड़ के सद्गुरु घर्मधोषसूरि थे और उन्हीं के पीत्र पटवर स्तोत्रकार थे। अत्र प्रव मानना अधिक युक्तिसंगत होगा कि पेथड़ ने ७५ स्थानों पर ७८ जिन मन्दिरों का निर्माण करवायो था न कि ८४।

### माण्डबगढ़ के महापन्त्री पेथडशाह ने किनने जिन-मन्दिर बनवाये ? १

सुकृतसागर और उपदेशतरंगिणीकार श्रीः रत्नमण्डन गणि को कि श्रीरत्नशेखरसूरि के शिष्य हैं और जिनका कार्यकार १६वीं शती का पूर्वाध है, के और पेथड़ के मध्य में कम से कम मो १६० वर्षी का अन्तर है। अतः यह निश्चित है कि रत्नमण्डनगणि ने परम्परागत जनश्रुति के अनुसार ८४ मन्दिरों के निर्माण का उल्लेख किया है। पूर्ण ज्ञातन्य प्राप्त न होने के कारण ही संभवतः मूलनायकों के नाम तथा समस्त स्थानों के नाम भी प्रदान नहीं कर सके है। अत्यव रत्नमण्डनगणि का ८४ बिन मन्दिरों के निर्माण का उल्लेख विचारणीय है।

आचार्य सोमतिलकसूरि विरचित प्राप्त स्तोत्र भी जिज्ञासुओं के लिए यहाँ दिया जा

पूज्यभीसोमतिलकस्रिकृतं पृथ्वीधरसाधुकारितः चैत्यस्तोत्रम् । ( शार्द्लविकोडितं वृत्तम् )

श्रीपृथ्वोघरसाधुना सुविधिना दीनादिषूद्दानिना, भक्तश्रीजयसिंहभूमिपतिना स्वौचित्यसत्यापिना ।

अर्हेन्द्रक्तिपुषा गुरुक्रमजुषा मिथ्यामनीषामुषा, सञ्जीलादिपविकितात्मचनुषा मायः प्रणश्यद्वुषा । १ ।।

नैकाः पौषधशास्किः सुविपुता निर्मापयित्रा सता, मन्त्रस्तोत्रविदीर्णेलिङ्गांववृत्रश्रीपारविप्जासुना ।

विद्युन्मालिसुपर्वनिर्मितलसद्देवाधिदेवाह्वय--ख्यातशातन् इह्मतिकृतिस्फूर्जस्मपर्यासृजा ॥ २ ॥

त्रिःकाले क्षितराजपूजनविधि नित्यं दिरावद्यकं, साधी धार्मिकमात्रकेऽपि महती भक्ति विरक्ति भवे । तन्वानेन सुपर्वपीषधवता साधर्मिकाणां सदा, वैयावत्यविधायिना विद्धता वाससल्यसुच्चैर्मुदा ।। ३ ॥

श्रीमश्हमप्रतिपायिवस्य चरितं श्रीमत्कुमारक्षमा— पालस्वाप्यथं वस्तुपालस्विवाधीशस्य पुण्याम्बुधे: | स्मारं स्मारमुदारसम्मदसुधासिन्धूर्मिष्नमञ्जता, श्रेयःकानमसेचनस्फुठदुरुपाबृद्धभवाम्भोमुचा || ४ ||

सम्यग्रवायसप्तितीर्जितधनैः सुस्थानसंस्थापितै-र्वे ये यत्र गिरौ तथा पुरवरे प्रामेऽथवा यत्र ये ।

प्राबादा नयनप्रसादजनका निर्मापिताः शर्मदा—
स्तेषु श्रीजिननायकानभिषया साद्धे स्तुवे श्रद्धया । ५ ॥
पञ्चभिः कुलकम् ।

श्रीमद्विकमतस्त्रयोदशशतेध्वब्देष्वतीतेष्वयो. विंशत्याभ्यधिकेषु ( १३२० ) मण्डपगिरौ शत्रुञ्जयभ्रातरि । श्रीमानादिजिनः १, शिवाङ्गजिनः २ श्रीउज्जयन्तायिते, निम्बरथुरनगेऽथ तत्तलसुवि श्रीपादर्वनाथ: श्रिये ३ ॥ ६ ॥ जीयादु ज्जिविनी पुरे फिणिशिरः ४, श्रीवैकमा ख्ये पुरे, श्रीमान्तेमिजितो ५. जितौ मुक्टिकापुर्यो च पार्श्वादिमौ ६-७ । मल्लि शल्यहरोस्तु विन्धनपुरे ८, पार्श्वस्तथा ऽऽशापुरे ९, नाभेयो बत घोषकोपुरवरे १०, बान्तिर्जनोऽर्यापुरे श्रीषारानगरेऽथ वर्धनपुरे श्रीनेभिनाथः पृथक् १२, १३, श्रीनाभेयजिनोऽथ चन्द्रकपुरीस्थाने १४, सभीरापुरे १५ । श्रीपादवी जलपद—दाहद्वपुरस्थानद्वये १६-१७, सम्पदं, देयाद् बोंऽरजिनश्च हंसलपुरे १८, मान्धातृमूळेऽजितः १९ 11 6 11 आदीशो धनमातृकामिषपुरे २०, श्री मङ्गलाख्ये पुरे, तर्यस्वीर्यकरो- १२, ८थ चिक्ललपुरे श्रोपार्स्वनायः श्रिये २२ । श्रोबीरी जयसिंह संज्ञितपुरे २३ नेमिस्तु सिंहानके २४, श्रोवामेयजिनः सलक्षणपुरे २५, पार्वस्तथैनद्रीपुरे २६ li ९ ll शान्त्ये शान्तिविनोऽस्त ताल्हणपुरे-२७ ऽरो हस्तिनाद्ये पुरे २८, श्रीपादर्ब: करहेटके २९, नलपुरे ३०, दुर्गे च नेमीव्वर: ३१ ।

आद्यः पर्णविहार नामि पुरे ३६, पार्श्वरच चन्द्रानके ३७, बङक्यामादिजिनो—३८, ऽथ नं लकपुरे जीयाद द्वितीयो जिनः ३९। भाद्यो नागपुरे— ४० ऽथ मध्यकपुरे श्रीअश्वसेनात्मजः ४१, श्रीदर्भाविकापुरे ऽष्टमिजनो ४२, नागहदे श्रीनिमः ४३।। श्रीमहिल्ध्वलकक-नाम-नगरे ४४, श्रीजीर्णदुर्गान्तरे ४५, श्रीसीमेश्वरपत्तने च फणमृत्लक्ष्मा जिनो ४६ नन्दतात् ।। विशः शङ्कपुरे जिनः ४७, स चरमः सीवत्तैके ४८, बामन-स्थह्यां नेमिःजनः ४९, शशिप्रमिजनो नासिक्यनाम्यां पुरि ५०, ॥१२॥ श्रीसीपारपुरे-५१, ऽथ रूणनगरे-५२ चोरङ्गले-५३ ऽथ प्रति—खाने पार्श्वजिनः ५४, शिवारमजिनः श्रीसेतुनन्वे ५५, श्रिये । श्रीबीरो बटवद-५६, नागलपुरे ५७, (ऽ) ष्टक्कारिकायां ५८ तथा, श्रीजालन्धर-५९-देवपालपुरयोः ६० श्रीदेवपूर्वे ६१, शिरो ॥ १३ ॥ साहप्ये मृगलाञ्चनो जिनपति— ६२, नैमिश्रिये द्रोणते ६३, नेमी रतनपुरे-६४, ऽजितो ऽर्बुकपुरे ६५, महिलश्च कोरण्टके ६६ ।

श्री बोरोऽथ विहारके ३२, स च पुनः श्रीलम्बकर्णीपुरे ३३,

खण्डोहे किल कुन्धुनाथ ३४, ऋषमः श्री चित्रकूटाचले ३५ ॥ १० ॥

•

पार्ची ढोरसमुद्रनीवृति(१) ६७, सरस्वत्याह्नये परतने ६८, कोटाकोटिजिनेन्द्रमण्डपयुतः शान्तिश्च शत्रुं जये ६९ ॥ १४॥

श्रीतारापुर-वर्धमानपुरयोः श्री नाभिभू-सुत्रतौ ७०-७१, नाभेयो वटपद्द - गोगुपुरयोः ७२-७३ चन्द्रप्रमः पिच्छने ७४। ओङ्कारेऽद्भुततोरणं जिनगृहं ७५, मान्धातरि त्रिक्षणं ७६, नेमिर्विककननाग्नि ७७, चेलकपुरे श्रीनाभिभू-७८र्भृतये॥ १५॥

( सग्बराष्ट्रसम् )

इत्यं पृथ्वीधरेण प्रतिगिरिनगरप्रामसीमं जिनानाःमुञ्जेकेथेत्येषु विष्वग्हिमगिरिक्षिस्यरेः स्पर्द्भानेषु यानि ।
विम्बानि स्थापितानि क्षितियुवितिधारःशेखराण्येष वन्दे,
तान्यप्यन्यानि यानि विदशनरवरैः कारिताकारितानि ।। १६॥

। इति पृथ्वीघरसाधुकारित-चैत्य-स्तोत्रम् । १६ कान्यम् । प्रथशंसोमतिलकसूरिकृतम् ।)

( राजस्थान प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान, चयपुर, अन्थाङ्क ७४६० (२) पत्र १५-१६, माप २६.२×११.२ सी० एम०, कुल पंक्ति २६, अक्षर ५५, लेखन अनुमा-नतः १६ वीं शताब्दो )

# पिशल के प्राकृत-व्याकरण में अनुपलब्ध वसुदेवहिंडी के क्रिया-रूप

( ₹ )

#### के. आर. चन्द्रा

वसुदेवहिंडी के निम्नलिखित क्रिया-रूप पिशल के प्राकृत व्याकरण में अनुपलक्ष हैं। इन क्रिया-रूपों में कुछ ऐसे शब्द भी शामिल हैं जिनको स्पेलिंग में योदा सा भी अन्तर हो और जो पिशल में उस रूप में नहीं मिलते हैं। इसी के साथ जिन रूपों को आगे से तारांकित किया गया है वे रूप पाइय-सद-महण्णवों में भो उपलब्ध नहीं हैं।

- १ अइच्छ, आंतच्छ (अंतिक्रम् ) (#अतिच्छिहिति, १८९.१)
- २. अई (देखो 'अती')
- ३. \*अग्ध।पसि (आविधसि) १७२.१८
- ४. अणुष्ठा (अनुस्या), (\*अणुट्ठेहिति १६८.५)
- थ. अती (अति+ह) (क्रमतीह⊭अतीय, १२९.२१ पिशल ४९३ में ऐसे रूप की संभावना की गयी है), [मोविसंडि : अत्येति (ऋग्वेद)]
- ६. \*अपरिभुत्ता (अपरिभुज्ज्य) १३६,११
- ७. \*अयइ (अचि) १५२.९ [पासमः अदइ].
- ८. अअहीय (अधीष्व) १८२.१९
- ९. आइविखय (आख्यात) १९१.६
- १०. आगमिस्स (आगमिष्यत् ) १८९.१२
- ११. \*आगमेऊण (आगम्य) ७.१४ जानकर
- १२. आणाविय (आनायित) १९०.३२=[गुज. आणावियु]
- १३. आमह (आमाषित) १७७.४; १७९.१२ तुलना करो--बुद्द=वसित
- १४. \*आरुमड (आरोहतु) १२०.२६
- १५. आयाय (आयात, आजात) १७३.१३,१६
- १६. \*आययति (आदत्ते, आददाति) १६७.१८
- १७. \*ईसायमाण (ईर्घ्यमाण) १२६.१५
- १८. उवउज्जह (उपयुज्यते) १८३.२६ [पासम : उवउंब]
- १९. \*उवासए (उपास्ते) १८३.१७
- २०. ऋएज्बह (इत) १३८.३१
- २१. #फहरूसं (कथविष्यामि) १९७.१२ [पिरोल: कथहरशं]
- २२. \*कहयति (कथयति) १५०.१२
- २३. क्ष्कह्यसु (क्षयम) १६९.२८,१८०.२९,१९०.११,१९४.९
- २४. क्रक्रेस्सं (देखो कहइस्सं) १६६.२ [पि. कहिस्सं]

### वसदेवहिंडी के कियारूप

- २५. \*इदेहासु (कथियध्यामः) १२९.२ २६. कारह (कारयत) २००.६ [पासमः कारेह] २७. काहइ (करिष्यति) १०३.९ [पासम, पिः काहिह]
- २८. काहेह (करिष्यय) १५३.१८ [णि. काहिह]
- २९. अहीरहिंद् (करिष्यते) १०४.५,१०६.२२ [पि. कीरिहिंद्र]
- ३०. अगन्छिड (गन्तुम्) २०२३ [पि. गन्छिदुं]
- ३१. #गमेमि (गमयामि) १२७.१
- ३२, अगहेऊणं (गृहीत्वा) १२३.२१ [पातमः, पि.,गहिऊण]
- ३३. ग्रहेयन्त्र (ग्रहीतन्य) १६७.५
- ३४. गाहाविअ (ब्राहित) १९२.२५=अध्यास करवाया हुआ
- ३५. गाहिअ (प्राहित) १९४.२४,२००.१५=प्रहण करवामा हुआ
- ३६. 🛊 गाईमि (प्राह्यामि) १९१.२९=सीखाता हूँ
- ३७. अगिष्डिचाहि (ग्हाण)
- ३८. बरथ (प्रस्त) ८३.२१
- ३९, अधेपाड (गृह्यताम् ) १८१.१५
- ४०. चाइअ (शक्त) १९५.२६
- ४१. छोद्रण (क्षिप्सा) १६२.२५
- ४२, जाइयब्य (जातब्य) १३१.२ =गम्य (जन्म-जन्मान्तर)
- ४३. जिल्प (जीयते) १२७.२०
- ४४. क्राइउं (स्थातुम्) ८२.२१, १६७.२८ (ठाय≐स्थाः)
- ४५. ठाउं (स्थातुम्) २००.९
- ४६. #िंगमो (तिष्ठामः) १३७.१८
- ४७, पिएंति (निर्यन्ति) १८२.१२ [पि. णिइंति]
- ४८. \* मिति (नयन्ति) १२२.२५, १९५.२३ [पि. मिति]
- ४९ क्षाज्जए (नीयते) ९४.२
- ५०. अणेस्स ति (नेध्यन्ति) १४९.७
- ५१. \*णिहिएऊण (निधाय) १२७.२
- u. \*णीड (निशीत) १२०.१०
- ५३. #णीह (निर्याह) १४६.१७
- ५४. क्रतोरिहिइ (तरिष्यते) १२२.१८
- ५५. \*थाविड (देखो यावेऊण) १८५.१४
- ५६<sub>२ , क्रथाविझ (स्थापित)- १९३.१८ -</sub>
- ५७/ अयाबेड्स (स्थापयित्वा) १८५.१४
- ५८. क्यावेज्बुड (स्थापयद्ध) १९२.१८
- ५९. #दन्छिस (द्रक्षामि) १८७.१८
- ६१. कविंति (ददति ) १२७.११ [पि. देंति ]

```
#दिवजामि (दं ये) १५५.२,३
 ₹₹.
₹ ₹.
      #नइस्ताति (नेष्यन्ति) १५१.२
       #निष्वहिति (शास्यते) १५३.२८
 NY.
 & 4.
      #निज्बमाण (नीयमान) १२६.१५
 ६६. कनिज्ञाइ (निर्याति ) १२०.४
      निष्वमि (तियमि ) १४९.२७
 8 o.
       #निसुय (निश्चत्य ) १३५. ५
 €∠.
 ६९. #पइसा (प्रदीप्य ) १४९.४
      #पज्जेंड (पायितुम्) १४२.२२
      ७०णेला (प्रणीय) ९९.७
७₹.
७२. क्रयहस्सं (प्रयतिब्वे ) १७१.२१
      परिणेब्द्य (परिनिर्देत) १७३,३०
9₿.
      •परिभुत्ता ( देखों ' अपरिभुत्ता ' )
9Y.
७५. 🛊 गरिसज्जिऊण ( परिष्वज्य ) १५०.१९
      ●पिसिंचित्ता (परिषिच्य ) १२१.४
υĘ.

•परोमि (पर्वेमि ) १४७.२७

99
७८. *परिभोत्त्व ( परिभुज्ज्व ) १७५.२४
      #पाउणिय (प्राप्य) १३४.१७
 ७९.
      #पासिऊण ( दृहट्वा ) १६८. २६
60.

#पिच्छह ( प्रेक्षध्वम् ), १८०,२९
۷٤.
      पूर्यन्व (पुत्रवितन्य ) १७९.२५
૮٦.
८३. अपोध्मि (प्रवयमि )८१.२०
      #पोसिज्जउ (पुष्यताम् ) १७४.१३
CY.
      भण्णामि (भण्ये ) १७२.१
۷٤.
      अधिज्ञन्ते (भिद्यन्ते ) १३४.१७ [थि. भिज्ञ्चन्त ]
८६.
८७. #मिणिउं (मातुम् )१७२.९
      मोयंत (मोचयत्) १४०.१४
66.
८९. इतु (रोदितु ) १५२-८ [पि. पासम. रोत्तु ]
९०. क्लेहिऊणं (लिखिरवा) १७३.१७
९१. वहिउं (बोद्धम् ) २००.९
९२. विम्हद्य (विल्मित) १७०.३
९३. विवाडे (विपादय्), विवाडे अं (विपादयितुम् १२४.१३ (विवाडेऊण) (विपाद १९७.)
      १७ ), बिवाडेज्जा ( विपादयेत् १२४.११ ), विवाडे ( विपादयेयम् १३९.३० )
      विवाहिस्सं (विपादियामा १२२.२८ ), विवाहिस (विवादयसि १९०,१५)
९४. *विशामि (विशामि) ११९.२१
```

९५. विसुन्त्रमाण (विशुध्यमान) १११,२२

```
९६. ≢वोच्छिस (वस्यसि ) १०५.१९
  ९७. बोसट्ड (ब्युत्सृष्ट ) १८७.१९
  ९८. •बीएऊम (बीजियित्वा) १३८,३०
  ९९. वेदेश (वेदयति ) १६९.३३
  १००. ७इसु (वरपुम् ) १९३.२९
  १०१. कबुत्वं ( उन्तवा ) ११८.२०
  १०२. वेस्किय (वेखित) १८८.३
ैर्•रे. ≉रंजुज्ब (संजुज्जिहिसि=संयोक्ष्यसे ) १८३.३१ [ पासम : संजुंच ]
  रैं•४. ≉समिरिकणित्ता (समर्थि ) ११४.८
  र •ेप. #समबाएऊणं ( समवेत्य ) १२९.२
  १०६. समुस्कियंत (समस्टिखंत=समालीयमान) १३०.३६
  ९०७. क्तपुरसवेऊण (समुत्स्तरम ) १८४.१५
  रे०८ #सिमिणायेत (स्वप्नायमान ) १२०.६
  १०%. #हीरामि (हिये) १९९. २३
  ११०, कहुम्बर (ह्यताम्) १३२.२६
 १९१. होस्क्रम ( मूरवा ) १८८.२
      विस्त्रकि खित किया - रूप पिरोल के न्याकरण में बैन महाराष्ट्री के अन्तर्गत नहीं दिये
सके हैं परन्तु अन्य प्राकृत् भाषाओं के अन्तर्गत दिये गये हैं जिनका नाम उन उन शब्दों
🏺 हामने उद्धितवित है 🖠
ः वर्षेष्ट ( अतीर्ति=अति<del>+ह।</del>ति ) ११६.१९, १२८.५, १८६.४ [ महाः ]
 अवस्ति ( अतियन्ति ) १९२.२६ [ महा. ]
ः इंति (यन्ति, व्यायन्ति ) १५२३ [अर्घमा ]
 गम्मड (गम्यताम् ) १८८.५ मिहा. ]
 बाहिति ( सास्यते ) १२७.१३, १५३.२८ [ अर्धमा. ]
 बिम्माय (निर्मित्त) (निर्मात्त ) ७७.७ १८८.२४ (शीर.)
      (पिश्वत के अनुसार गढत रूप )
 निवमह (नीयते ) ९४.६ [ महा. गिउनह ]
परीइ ( पर्वेति ) १६७.१८ [ महा. ]
 पाई (पास्यामि ) १२२.१४ [ अर्घमा ]
 कामारि ( बानारि ) ७९.२८ ( पाठान्तरे ) [ माग. ]
 बोत्तूनः ( डक्स्वः ) १२०.२१, १३३.२६ [ महा. ]
 अवाहि (अणु) १९९.१२ [ अर्थमा. ]
```

# मेचविजय को प्राप्त माय का दाय सत्यवत

सतरहवीं शताब्दी के प्रसिद्ध पण्डित—कांव मेचित्रवास चित्रकास्य के विद्वाहरत विकरी है। उन्हें ख्याति तो सर्व प्रथम मेचदूतसमस्यालेख से प्राप्त हुई किन्दु हुन्ही केल का वैभव सप्ततन्त्रान में दिखाई देता है, जिसमें पांच तीक्षेकरों तथा स्मान्त और हुन्हिन्द हुन्हिन्द कार व्यक्ति देलाविष से गुन्तित है । मेघिविजय का देवानन्दमहाका है। इसमें जैन धर्म के प्रसिद्ध प्रथापक, त्याह्मद्वीय स्मान्त्रविक करने प्रवाह विजयप्रभावित करने के अधिक का स्वाह कि सांध्र कि सांध्र की का स्वाह कि सांध्र की का स्वाह करने का उपक्रम किया गया है। कवि का वास्तविक हद्देश्य विजयप्त (स्मानवा पृति) के द्वारा अपने पाण्डित्य तथा प्रीह कृतित्व की प्रतिष्ठा करना है। इसिकिये विभागता में हदिसा तथा का केशल विश्वहान की बाद में दूर गया है भीर यह मुख्यतः एक स्वक्तिक का चमस्कार जिल्ला का केशल विश्वहान की बाद में दूर गया है भीर यह मुख्यतः एक स्वक्तिक विश्वहान का स्वाह विश्वहान की बाद में दूर गया है भीर यह मुख्यतः एक स्वक्तिक विश्वहान का स्वाह विश्वहान की बाद में दूर गया है भीर यह मुख्यतः एक स्वक्तिक चमस्कार जनक काव्य वन गया है।

मेचदूतसमस्यालेख तथा शान्तिनायचरित जैसे क्रमशः कालिदास के मेघदूत और श्रीहर्ष के नैषघचरित की समस्यापूर्ति के रूप में रचित है, उसी प्रकार मेघविजय के देवानन्द महाकाव्य में माधकाव्य की समस्यापृति करने का धनधीर उद्योग किया गया है। शिशुपाल-्वम पर आमारित होने के कारणा देवानक में मेक्कविभयाकी श्रीकी लका सामा के प्रमावित ः होना स्वश्मास्वक भा, किन्दुः कथावस्तु की ऱ्योशना औं भी वे ्रमाध**्के ऋणीः हैं** आपम्बचकान्य के नायक कुष्ण वासुदेव हैं। देवानन्द का नायक भे संयोगवश अष्टिपुत्र वासदेश है। कृष्ण परम पुरुष हैं, बासुदेव आध्यारिमक साधना है ,बहुपूर्य पर सहसःकारते हैं । विश्वास्त्रकान के प्रथम सर्ग में देवर्षि नारद के आगमन तथा अवविध्य का ा वर्णस है शतकानेह क्रिश्कसी सर्ग में गुजरात, इंडर तथा उसके शासक का कर्णन किया गया है। माधकान्य के शिद्धतील कर्ग में कृष्ण, उद्धव तथा बलराम राजनैतिक मन्त्रणा करते हैं। देवातन्द्र के क्रितीय सर्ग में कुमार की माता तथा पितृत्य उसे वैवाहिक कीवन में अष्टत करने के लिये किचार + विमर्श करते हैं। वह उनकी युक्तियों का उसी प्रकार प्रतिकाद करता है होसे कुला बकराम के अकी का निक्कि ष्टिर के निमन्त्रण पर श्रीकृष्ण राजसूय यज्ञ में सहिमलित होने कि किये हे कुरवाहरूम (दिस्ली) बाते हैं । वासुदेव भी उपयुक्त गुरु की खोज में आहमदाबाद और स्विपदा सात काले। के परचात्, जहाँगीर के अनुरोध पर, दिल्ली जाते हैं । क्रियुपाइक्य के तृतीय सर्गे भें श्रीक्राण सेना के साथ इन्द्रप्रस्थ को प्रस्थान करते हैं । दिवालन्द के हुत्तिय सर्ग में किसवदेवे सुद्दी के प्रवेशोरसव के समय ईंडरराज कल्यायमल्ल की सेना को गज्ञ्या अस्यामि का आकेहत वर्णन है। दोनों के चतुर्य सर्ग में रैकतक का वर्णन है किन्तु माधने जहाँ कारा सर्वास्थित-वर्णन पर त्रुमा दिया है वहाँ मेघविषय आठ-दस पद्यों में ही हैयहक ल्हा धर्णनः बुरके। आपने कथ्य की ओर बढ़ गये हैं। माघ की भांति मेचविजय ने इस सर्ग में नाना (तेईस) छन्दों के

www.iainelibrary.org

१. सप्तसन्धान के विस्तृत विवेचन के लिये 'अगरचन्द नाहटा अभिन्दनग्रन्थ' भाग २ (पृ. २९७-३०७) में प्रकाशित मेरा निवन्ध 'चित्रकान्य का उत्कर्ष-सप्तसन्धान' द्रष्टन्य है । २. सम्भादकः वेचरदास जोवराज दोशी, सिंधी जैन ग्रन्थमाला, ग्रन्यांक ७, सन् १९३७ ।

एक्क्कोगः को इद्वाराः अपने अन्दःशास्त्रीय पाण्डिस्य काः परिचय विया है। भाषकाव्यः संधा देवांत्रन्द अन्दोगों को अञ्चलके सर्ग में पड्न-ऋतु वर्णन को रुद्धि काः पाछनः कियाः गया ेहैं। को न्यमको से अञ्चलकाहित है।

े देवातन्द की रचना माधकाव्य की समस्यापूर्ति के रूप में हुई है । **इसमे**ं माध्यक्रेत प्रकार ्वात संगों को हो समस्यापूर्ति का आधार बनाया मया है। अधिकतर श्चिशुपालका के बाद्यों के चतुर्थ पाद को समस्या के रूप में ग्रहण करके अन्य तीन चरणों की रचना कवि ने स्वयं की है. किन्तु कहीं-कहीं दो<sup>3</sup> अथवा तीन वरणों को लेकर भी समस्यापूर्ति की गयी है। ं कुछ पद्यों के विभिन्न चरणों को लेकर अहग-अलग श्लोक रचे गये हैं। भाष के ३.४८ · के कारों पादों के आधार पर मेघविजय ने चार स्वतन्त्र पद्यों का निर्माण किया है (३.५१८-६४) ंचनी-कभी एक समस्या-पाद की पूर्ति चार पर्धों में की गयी है। माध के ३,६९ के तिसीय · अरक 'आंबेण निकामित चक्रपाणी' का कवि ने चार पद्यों में प्रयोग किया है (३. ११३-१२६)। अक्री कहीं एक समस्या दो अथवा तीन पद्यों का विषय अनी है । "नेव्हें पूरी दूर्रवरी-ारममाबीत् (माध, ३।६९, चतुर्थ पाद), 'पारेज्लं असिनिधेरपरयन् (माध, ३)७०, प्रायम), अधिकता इनेन्दोः स रूच ऽधिनीरं [वेलं]' (माघ, ३।७३, नृतीय), 'खदम्बतः स्वेदलकान् मनार्चि' ा (माम, दे।७९, द्वितीय), 'तहपानुवेलं क्रमतोडिति(च)वेलं (वही, तृतीय), श्रीविका कक्किश्रयन्ति ज्वामीकराः' (माघ, ४)२४, ऋतुर्य) को आक्रारः पर मेशविजयः ने व ऋष्णाः देरिल्ड-४ वरः देर्दर-६२४,३११६८-११६८,३१६६५-१६६६, दे**र्द**र्कण्यरद्दरस्या ४।३२-३३ की रचना को है। 'उत्संगशय्याशयमम्बुराशिः' (माघ, ३१७८, द्वितीय) मेघ-विजय के तीन पद्यों (३।१५९-१६१) का आधार बना है। देवानन्द के कर्ताने दो समस्या-ंपादी को एक ही पद्य में पादयमक के रूप में प्रयुक्त करके भी अपने रचना-कीशल का चैमत्कार **ंदिकावां है । 'अ**क्षमिष्ट मधुकंसरसारम्', 'प्रभाव ते केतनवै जयन्तो', 'परितस्तार रवेरसस्यव-ं स्थम्', 'श्विरं कमनीयत रोगमिता' को ऋमश ६।७९,८०,८१,८२ के पूर्वीर्ध तथा अपरार्ध में प्रयुक्त किया गया है, यदाने आधारमूत समस्तापादी की भाँति दोनी भागी में, इनके अर्थ ्रभें. आकाश्राल्याताल का अन्तर है ।

. इ. इ. इ. व. १८, प्र. द्वि. च. ४.४४, प्र. द्वि. च.

स्थानं स्यानं स्थानं स्यानं स्थानं स

अपने प्रयोगन की सिद्धि के लिये किया है अथवा यह माघ का ही पाठान्तर है, इसका निश्चय माघ के विशेषत हो कर सकते हैं। यदि यह परिवर्तन स्वयं समस्याकार द्वारा भी किया गया हो, तो भी समस्यापूर्ति में बाधक नहीं है। समस्यापूर्ति की सार्थकता इस बात में है कि समस्याक्त में गृहीत चरण का प्रसंग में अभीष्ट भिन्न अर्थ किया जाए। मेघविषय इस कला के पारंगत आचार्य हैं। समस्यापूर्ति में उनकी सिद्धहस्तता का अनुमान इसी से किया आ सकता है कि उन्होंने माघ के अतिरिक्त मेघवूत, नेषघ तथा किरातार्जुनीय को समस्यापूर्ति के रूप में स्वतन्त्र कान्यों की रचना की यी।

भाषा का चतुर शिल्पी होने के कारण मेघविजय ने महाकाव्य से एहीत समस्याओं का बहुधा अञ्चात तथा चमरकारचनक अर्थ किया है। वांछित नवीन अर्थ निकालने के किये किया के भाषा के साथ मनमाना खिलवाड़ करना पड़ा है। कहीं उसने मूल पाठ के विश्रम तथा अनुस्वार का लोप किया है, कहीं विभक्ति—विग्र्यय, वचनमेद तथा क्रियामेद किया है। सिन्धु किया है। सिन्धु किया के स्थानिय का भी उक्षने खुलकर आश्रय लिया है। किन्दु किया ने समीष्ट अर्थ की प्राप्त अधिकतर नवीन पदच्छेद के द्वारा की है। अभिनय पदच्छेद के द्वारा वह ऐसे अर्थ निकालने में सफल हुआ है, जिनकी कल्पना माघ ने भी नहीं की होगी। इसमें उसे पूर्व चरण की पदावली से बहुत सहायता मिली है। मेघविजय ने अपने उद्देश्य की पृति के लिये माघ की भाषा को किस निर्ममता से तोड़ा—मरोड़ा है तथा उससे किस-किस अर्थ का स्वन किया है, उसका कुछ आभास निर्मोक्त तालिका से मिल सकता है।

#### माघ

### मेघविजय

१. ऋमादमुं नारद इत्यनोधि सः (१.३)

क्रभाद् अमुन्नारद इत्यवीधितः । १.३-४ [ अमुद् अहर्षः तस्य नारः विश्लेषः ध्वंसः हर्षः तं दत्ते इति । इत्यवीधितः इत्या प्राप्तव्या वीधिता ज्ञानस्थ्यीर्थस्य सः ]

- २. घराधरेन्द्रं ब्रजतीततीरिव (१.५)
- विभ्रतं घरा घरेन्द्रं व्रततीततीरिव । १.६ (यया व्रततीततीः विभ्रतं घरेन्द्रं प्राप्य गुणाधि-कापि घरा अतिदुर्गमा रसरहिता भवति ]
- ३. पुरातनं त्वां पुरुषं पुराविदः (१.३३)
- पुरांतनं रवां पुरुषं पुराविदः १.२४ ['यनः समन्तमुष्त्रमुः' यत्र पुराणपुरुषं कृष्णम् धा स्रक्षमी मसन्तं-सभन्तं-पुराविदः उष्त्रमुः]
- ४. विलंड्य लंकां निकास हनिष्यति (१.६८) तमोऽ त्रवेबिल ध्यलंकां निकास हमिष्यति । १.७१
  [नासुदेवः चिष्णकितं विधृत्य अवधेबिलं निस्तीमं
  तमः पापं राहुं वा हनिष्यति । किंमुतां चिष्णकि
  क्तिम् १ अरंकाम् उमां दीप्तां निकास पार्शे
  वास्तवेऽपि अस्मिन् भवे । यहा अलम् अत्यर्थम्,
  कांचिद् अनिवेचनीयाम् !]

- ५. शेरते तेऽभिभाषतम् (२.४२)
- प्रदक्षिणाक्रियाये स्माऽऽशेरते तेऽभिमारतम् । २.४३ [आशेरते आशयं चकुः प्रदक्षिणाक्रियाये]
- ६. आसत्तिमासाद्य जनार्दनस्य (३.६१)

आसित्तमासाच्य अनार्दनस्य । २.८२ [आ ईषत् आसत्ति नृपस्य प्राप्य अजनार्दनस्य मारिनिषेषस्य दक्कां पटहः बादयित स्म । किंभूतः श्रेष्ठी ! सादी अस्वारूदः राषप्रसादहन्धाऽ-घवनान् । यद्वा आसादि सादिनम् अवधीकृत्य अध्वारी-होऽपि बीवरक्षक इत्यर्थः ]

- ७. समा नव प्रेमणि सानुरागाः (४.२७) ऽसमानवप्रे मणिसा नुरागाः । ४.३६ [असमानवप्रे अतुस्यमाकारे मणिसा उपाचरेहा मूर्तिमती स्वं मणिसा रत्नस्थमीः नुरागाः नुः मनुष्यस्य अत्र पुरे आगाः आगतः ]
- ८. सारतरागमना यतमानम् (४४५) सारतरगमना यतमानम् । ४.५८ [अरतरागं यद् मनः तत्सहितः (स +अरहरागं + मनाः) 'यतमानम्' यतनया चलन्तम् ]
- ९. मिलिनिमालिनि माधनयोषिताम् (६,४) मिलिनि मालिनि माऽधनयोषिताम् । ६.८ [किंभूते जने मिलिनि अर्थात् सद्योके । हे मालिनि ! अधनयोषिता पुष्पाणि अद्य मा दाः]
- १०. अन्तया नृतया वत्ताद्यः (६.१०) अनृत्याऽनृतया वत्याद्यः । ६.१५ [अनृतया असरयया क्किवितया अनृतया अमाप्तया। 'वनपादपः' वन क्लं पातीति वनपो वस्णः, ततः अपः वारोणि व्यमुचत् अम्बुमुचां घटया]

देवानन्द में माघ के कतिपय पद्य भो यथावत्, अविकल, ग्रहण किये गये हैं, किन्तु अकल्पनीय पदच्छेर से किन ने उनसे चित्र-विचित्र तथा चमरकारी अर्थ निकाले हैं। देवानन्द के तृतीय सर्ग के प्रथम तीन पद्य मान के उनो सर्ग के प्रथम पद्य हैं, पर उनके अर्थ में विराट अन्तर है। किन के ईप्लित अर्थ को हृद्यंगम करना सर्वेशा असम्भव होता यदि किन ने इन पद्यों पर टिप्पणी लिखने की कृपा न की होती। एक उदाहरण से बात स्पष्ट हो बाएगी।

माघः कौनेरिक्मागमपास्य म गैमागस्यमुखांद्यस्वतीर्णः । अपेतसुद् धामिनिवेशसीम्यो हरिह रिप्रस्थम्य प्रतस्ये ॥ ३.१

मैघविजयः की बेरदिरमागमपास्यमा मैपागस्त्यमुष्णांशुरिवावतीर्णः । अपेतबुद् धामिनि वेशसौम्यो हरिह रिप्रस्थमय प्रतस्ये ।। ३.१

'बे दिग्मागम्' उरच आ च वा ताम्यां युक्ता इरच छरच दरच इलदाः ते सन्ति अस्मिन इति [वा + इलद + इन्-नेलदी] वेलदी स चासी ग् गकारः, तेन भाति ईटसः अः सकारः तम् गच्छिति प्राप्तीति तत् वेलदिग्भागम्-इलादुगम्-इत्यर्थः । पुनः किंभूतम् 'गैम्' रं रकारं गच्छिति प्राप्तीति गैम्-इलादुर्गनाम्ना प्रतीतम् । 'अपास्यभा' अम् अहँ न्तं लिखं पाति रक्षति अपः आस्यमा मुलचन्द्रो यस्य । मास्-सकारान्तः चन्द्रवाची । अपेतयुद् अश्व पा च अपौ तयोः ईर लश्माः यस्य ईहक् तः तकारः तेन यौति मिश्रोभवित-अपेतयुत् । 'धाभिनि' न विद्यते मीः यस्य अभिः, स चासौ नीः नायकः द्योः धनदः नतद्वद् अभिनीर्यत्र तद् धाभिनि हरिप्रस्यम् । 'वैद्यशैम्यो' वा अथवा ईशस्य चासौ सौम्यश्च । पक्षे 'वेरदिग्मागम्' वेरं शरीरं तस्य दिग् देशः जन्मभूमिः तत्र भान्ति ईहशा अगाः पर्वतास्तरको वा यत्र । 'आगस्त्यम्' आगः अपराधः अन्यायः तं त्यजति इति 'ढ' प्रत्यये आगस्त्यम् । सौम्यः हरिः मुनीन्द्रः हरिप्रस्थ पर्वततटं प्रति प्रतस्य ।

मेधविजय ने शिशुपालवध के समस्यापादों का नवीन पदच्छेद के विता भी प्रासंगिक भिन्नार्थ करके पाठक को जमस्कृत किया है। इसके लिये उसने कहीं समस्या के पद/पदों का स्वरचित विशेष्य पद/पदों के विशेषण के रूप में अन्वय किया है, कहीं उनका विचित्र पदच्छेद किया है और कहीं पदों के अज्ञात अथवा अप्रचलित अर्थ के द्वारा नवार्थ ग्रहण किया है। कतिषय उदाहरणों से तथ्य की पुष्टि होगी।

र. ननाम बामां समवेश्य यं श्रितं हिरण्याभीं गभुवं मुनि हरि: । १.१

हिरण्यवत् समुज्जवला सभी गभूः सभी शयस्यानं यस्याः ताम्—ईहर्शी वामां मातरं श्रितम् आश्रितं यं पादवैजिनं मुनिं समवेक्य हरि ईन्द्रः ननाम इति ।

- २. न चास्त्यमुख्या नगरीति मे ८करोत् गुरुस्तवैवागम एव भृष्टताम् । १.३१ अमुख्याः पुर्याः गुरुस्तवा अधिकवर्णनयोग्या नगरी नास्ति इति आगमः विद्धान्तः ण्णष्टताम् अकरोत् ।
- ३. उत्कन्मरं दोरक इरयुनाम । ४२४ दारूणि के मस्तके यस्य स भारवाही संघतारथियाँ।
- ४. तदभिनन्दनमाश्च रजकणैदिवि तता ततान शुकाबिक्टः । ६.६३ तस्य आषाद्यस्य अभिनन्दनं वर्षापनम् । शुकाबिक्तः शिरीवपुष्पराज्ञिः । 'शुक् ग्रन्थिपणें-ऽरस्ट्र शिरीवपुष्परो' इति अनेकार्थः ।

माघ काव्य से एड्रीत समस्याओं की सफल पूर्ति के लिये उसी कोटि का, वस्तुतः उसते भी अधिक, गुरु-गम्भीर पंडित्य अपेक्षित हैं। माघ काव्य की भौति मेघविजय की सर्व-तामुखी विद्या का परिचय तो उनके काव्य से नहीं मिलता क्यों के देवानन्द की विषयवस्तु ऐसी हैं कि उसमें शास्त्रीय पाण्डित्य के प्रकाशन का अधिक अवकाश नहीं है। किस्तु अपने कथ्य को जिस प्रीट भाषा तथा अलंकृत शेली में प्रस्तुत किया है, उससे स्पष्ट है कि मेघ-विजय चित्रमार्ग के सिद्धहस्त कवि हैं। उनकी तथा माघ की भाषा शैली में कहीं भी अन्तर नहीं दिखाई देता। अपने प्रयोजन की सिद्धि के लिये मेघविजय ने भाषा का जो हृदयक्षीन उत्पीदन किया है, उससे जुझता पाठक बुंझला उठता है तथा भाषायी चक्रत्यूह में फंस कर वह हताश हो जाता है, परन्तु यह शाब्दी कीडा तथा भाषात्मक उछलक्द उनके गहन व्याण्डिस्य तथा भाषाधिकार के चोतक हैं, इसमें तिकिक सन्देह नहीं। मेघविजय का उद्देशकाही चित्रकार्य से पाठक को चमरकृत करना हैं।

# क्या समितिसन्दरस्रि और समितिसाधुस्रिर एक है ?

#### अवरपन्द् न्।हटा

कार्बंध गुजराती सभा, बम्बई-४ से सन् १९५५ में 'पंदरमा शतकना चार फागुकाव्यों' नामक अन्य प्रकाशित हुआ है। इसके सम्पादक हैं प्रो० कान्तिलाल बलदेवराम म्यास, जो ऐरिफन्स्टन कोलेल बस्बई के गुजराती विभाग के अध्यापक ये। उन्होंने पाटन के जेन भण्डार से मुने जिनविजयंत्री के नकल करवायी हुई 'सुमितिसुन्दरस्रि कागु' को इस उनरोक्त अन्य में वंतिमान गुजराती में पद्यानुवाद करके प्रकाशित करवाया है। ३५० क्यों का यह झन्दर फायुकाव्य है। जिसमें कवि ने सुपितसुन्दरस्रि से मन्मय-कामदेव से इद करवाके प्रिजी की विजय का वर्णन किया है। इस काव्य का किये ने 'रचसागर काम' यह बाम भी दूसरे पद्य में उपनाम के रूप में दिया है। किये ने अपना नाम नहीं विश्वा कार्य है। विश्वा कार्य कार्य के स्पन्न ने अपना नाम नहीं विश्वा कार्य कार्य के किये कार्य कार्य के से प्रवेच के वेच के पद्य में उपनक्ष के सोमसुन्दरस्रि का शिष्य बतला दिया है। उनके जन्म स्थान, संवज, माता-रिजा, देशेश्वा संवत और विशिध कार्यो का विश्वा इस कार्य में किये ने इस्त में दिया। ३५-३६ वा पदा इस पक्षार है जिसमें सुपतिसुन्दरस्रि के सक्त ने इस भी नहीं दिया। ३५-३६ वा पदा इस पक्षार है जिसमें सुपतिसुन्दरस्रि के सक्त ने इस का नाम पाया जाता है:

तवगाच्छि महिमावत, महीअति अति गुणवति । क्रीतदेश सुबहुद ४, हाहाई सुरगुरू ४ ॥३५॥

ताब सीस स्रित, भित्तहं नमहं नहिंद । सुमिक्कियुम्बर गुड़ ए, बिंग अयवंत पुरु ए ॥३६॥

विद्यान है पर उन्होंने सुमितिकुन्दरंस् रिसन्त का विशेष खोज नहीं करके उन्हों के संबक्त की की सुमितिकां पर उन्होंने सुमितिकुन्दरंस् रिसन्त के एक होने की बात कह ही है। पर वह की की सुमितिकां धुस्ति का परिचय देकर दोनों के एक होने की बात कह ही है। पर वह की की सुमितिकां धुस्ति का परिचय के खुनितिकां धुस्ति के एक हो गव्छ के एवं एक ही समय के हिन से उन्होंने सुमितिकुन्दरस्ति व सुमितिकां धुस्ति को एक जुमानकर की सुमितिकां धुस्ति की बात कर किया। और दोनों के एक ही होने के समर्थन में अपनी ओर से एक पंक्त और बोद ही कि "सुमितिकां धुनितिकां पर मिला परिचय का, वह सुमितिकां धुनितिकां सुमितिक की बाद ही कि "सुमितिकां के एक ही होने के समर्थन में अपनी ओर से एक पंक्त और बोद ही कि "सुमितिकां के एक ही होने के समर्थन में अपनी ओर से एक पंक्त और बोद ही कि "सुमितिकां का कोई कारण नहीं है। समकाकीन सोमचारित्रगणि रचित "गुक्तु करलाकरका व्यम्" को अपने से ७० वर्ष पहले भो यशोविजय जिन मन्यमाला (२४) द्वारा प्रकाशित हो चुका है, उनके दितीय सर्ग के दक्त २१ से २९ तक में उन्होंन रक्ष न १६ न सम्बत्त पर सम्बत्त पर सम्बत्त स्वास पर दिया था उनके वाम दिये हैं। उन नामों में दलोक २६ न २७ में सुमितिकुन्दरस्ति व सुमितिकां की सम्बत्त अलग अलग वतलाये हैं। उनके सम्बत्तिका दक्त इस प्रकार हैन

विक्रमात्याणिपादाश्वश्वमावर्षे स्वहर्षतः ।
तपागच्छस्य येवेवेरारच्या परिद्यापना ॥१८॥
हदमीसागरस्रीशैः पूर्वं तैः परिद्यापिताः ।
तस्वहदसंयतार्थाः श्रीसुधानन्दनस्यः ॥२१॥
विश्वमृतहिताचारचारित्र्यार्थाञ्चतास्ततः ।
स्रयः सुन्दरा मत्या श्रोमत्सुमतिसुन्दराः ॥२६॥
भयेन्द्रियजयेद्धश्रीश्रमणार्थाऽनुराणिणः ।
स्विध्यायाश्च स्रीशाः श्रीमत्सुमतिसाधवः ॥२७॥

वास्तव में तपागच्छीय सोमसुन्दरसूरि के शिष्य सोमदेवसूरि हुए उनके शिष्य सुनितसुन्दरसूरि ये। अविक सुनितसाधुन रे लक्ष्मोडागरसूरि के पहुचर बने। इसिक्ट उनका तो पहावलियों आदि में विशेष विवरण मिलता है। उनके सम्बन्ध में संस्कृत और तस्कालीन लोकभाषा में कई काष्य भी रचे गये हैं। पर सुमितसुन्दरसूरि पहुचर न होने से उनके सम्बन्धों विशेष जानकारी नहीं मिलती। सोमदेवसूरि के शिष्य चारित्रहंसगणि के शिष्य सोमचारित्र ने उपरोक्त गुब्गुणरत्नाकरकाव्य संव। १५४१ में बनाया अतः वह एक तमकालीन व प्रमाणिक रचना है। उनमें बब सुमितसुन्दर व सुमितसाधु को अलग अलग बतलाया है तो दोनों के एक होने का अनुमान करने की आवश्यकता ही नहीं रहती।

'सुमितिसाधुस्रि विवाहलों' कवि लावण्यसमय रिवत अब से ६५ वर्ष पहले श्री विवय-धर्मस्रि संशोधित 'ऐतिहासिक राससंग्रह' में प्रकाशित हुआ था उसे यदि प्रो० कान्तिलाल व्यास ध्यान से देख लेते तो यह गलतो उनसे नहीं होतो । ऐतिहासिक रास संग्रह भाग-१ के रास सार पुष्ठ २८ को टिप्गो में लक्ष्मीसागरस्रि ने जिन ९-१० व ११ को आचार्य बनाया उनका स्पष्ट उस्लेख न नाम दिये गये हैं उनमें सुमितिसुद्दरस्रि व सुमितिसाधु के अलग अलग नाम दिये हैं । अतः प्रो० व्यास ने दोनों आचार्यों को एक मानकर को सुमितिसाधु-स्रुरि का विवरण सुमितिसुन्दरस्रि के लिए प्रयुक्त कर लिया है यह ठीक नहीं है तथा संशोधनीय है । सुमितिसुन्दरस्रि का विशेष परिचय अभी मेरे भी देखने में नहीं आया अतः अन्वेषणीय है ।

# પ્રાચીન ભારતીય વિવેચનમાં અલંકારની વિભાવના ચિત્રા શક્લ

કાળ્યમાં અલંકારતું પ્રદાન નાનું મતું નથી. ભાવાની વૈવિધ્યસભર મહમ છાયાઓ, પદાર્થોના સૌન્દર્યની અંગાયર વિશિષ્ટતાઓ અલંકારથી સચાટ રીતે ઉપસી આવે છે. અલંકારથી ભાષા ચિત્રાત્મક અને ભવ્ય બને છે. ગમે તેવા મહમ ભાવની પ્રતીતિ પણ અલંકારથી વિશદ બને છે. રીલીને મોહક ગીરવ આપી અલંકાર કવિના વિચારને સૌંદર્ય આપે છે.

કાવ્ય પાતાની ચમતકૃતિને કારણે આસ્વાદ્ય ખને છે. જગન્નાથે ચમતકૃતિને આમન્દવિદ્યાલ: ! सहद्यहृद्यप्रमाणक: ! કહી છે. ચમતકૃતિ કે વૈચિત્ર્યથી સૌંદર્ય લાવતાં તત્ત્વાને લામહે 'અલંકાર' એવું નામ આપ્યું છે. રસ, વગેરે પણ આનંદ આપતાં હોવાથી લામહે રસ, લાવ વગેરેને પણ અલંકારમાં સમાવિષ્ટ કર્યાં. લામહ, દંડી જેવા પ્રાચીન આલંકારિકોએ અલંકારોની વ્યાખ્યાએક, ઉદાહરણો અને બેદપ્રબેદાની સવિસ્તંર ચર્ચા કરી 'અલંકારનું મહત્ત્વ સ્વીકાર્યું' છે. દંડીએ कાવ્યશેમાં करાન ધર્માં નજફારાન પ્રचલતે ! એવી વ્યાખ્યા આપી, અલંકારનું કાર્ય કાવ્યને શાબા આપવાનું છે એવું સ્પષ્ટ કર્યું' છે. કાવ્યનું શરીર ઇષ્ટ અર્થથી યુક્ત પદાવલી છે એવું દંડી માને છે. આ ઉપરાંત ગુણને પણ કાવ્યનું અંગ ગણી દંડીએ વૈદર્ભ અને ત્રીક માર્ગના ગ્રાણોને વિચાર કર્યો છે. ગુણ અને અલંકાર વચ્ચેની બેદરેખા દંડીએ બહુ સ્પષ્ટ નથી દોરી પણ ગુણોને તેમણે કાવ્યમાં નિત્ય ધર્મ કલા છે અને અલંકારને અનિત્ય ધર્મ માન્યા છે.

દંદી પછી આચાર્ય વામન અલંકારને કાવ્યની શાભા વધારનારા ધર્મા માને છે. અલંકારા કાવ્યની શાભા ઉત્પન્ન કરી શક નહીં, માત્ર વધારી શકે. કાવ્યની શાભા ઉત્પન્ન કરવાનું કાર્ય ગુણા જ કરી શકે. નાવ્યસોમાના કર્તારો ધર્મા ગુણા: | તदतिશયहेत बस्त्व हं हारा: | એવું વિધાન કરી ગુણની સરખામણીમાં અલંકારને તેઓ બાલ પણ છે. કાવ્યના આતમા શિતિ છે, શબ્દ અને અર્થ કાવ્યના દેલ સ્થાને છે અને અલંકારાનું કાર્ય દેલને અલંકૃત કરવાનું છે. દેલ-શબ્દ અને અર્થ અલંકાર્ય છે, તા મમક અનુપાસ જેવા શબ્દા શંકારા શબ્દને અને ઉપમા-ઉત્પ્રેક્ષા જેવા અર્થાલંકારા અર્થને અલંકૃત કરે છે.

વામને અલંકારને બહિરંગ ગહુવાનું વલજુ દર્શાવ્યું હતું. આવું જ વલજુ આનંદ-વર્ધન પહ્યુ અપનાવે છે. અલંકારને તેઓ મજાત્રિત કહે છે. અજ્ઞાત્રિતા સ્વજ્જ્જ્ઞારાં મન્તિમાઃ દરજ્ઞદ્વિત્ | એવું વિધાન કરીને તેઓ સ્પષ્ટ કરે છે કે કડું, કંકળુ, હાર વગેરે અલંકારા હાય, કંઠ વગેરે અંગાને અલંકૃત કરે છે. તેવી રીતે અલંકારા શબ્દ અને અર્થ રૂપી ક્રાવ્યદેકને આશ્ચ્ચે રહે છે. કાવ્યદેકને આશ્ચ્ચે રહેતા હોવા છતાં અલંકારા રસનું સો દ્રયે વધારે છે. વ્યાંગ્ય અર્થ અલંકાર્ય છે અને અલંકારા તેની શાભા વધારે છે.

અલ કારવાદી તેમજ રીતિવાદી આચાર્યો અલિવ્યક્તિના સૌ દર્ય ને કાવ્યમાં કેન્દ્રસ્થાને મુક્ક છે. આનંદવર્ષ ને પોતાના કાવ્યવિવેચનમાં રસ, લાવ જેવાં ઊર્મિતત્ત્વાને કેન્દ્રમાં રાખ્યાં છે. અભિવ્યક્તિનું સૌદ'યં આનં કવર્ષન ઈચ્ટ જરૂર ત્રણે છે પણ ઊર્મિતત્તને અનુર્ય હાય એવું અને એટલું જ અભિવ્યક્તિનું સૌન્દર્ય તેમણે માન્ય રાખ્યું છે. યમક, શ્લેષ, ભેને ખડ્ત્રળ'મ, મુરજળ'મ જેવી ચતુરાઈ ભરેલી રચનામાં સ્થયુક જ શબ્દો પમંદ કરતા પડે, તેને અમુક જ રીતે ગાઠતવા પડે. આ બધા આવાસ કરતામાં કવિની બુદ્ધિ રોકાયેલી રહે તો ભર્મિ તત્ત્વ માટે મેકળા અવકાશ રહે નહીં. આંધી ભર્મિની અભિવ્યક્તિની સાચાસાય જે સ્થાક માત્ર જેવા, અને કવિ પાસે છૂટા આયાસ માત્ર તહીં તેને તેઓ અનિકાવ્યમાં સાથ માત્ર આવે અને આમ આનં દવધ નના વિવેચનમાં 'સાપ્રયત્રતનિર્વત્ય'ત્વ' અલા માર્ચ માત્ર બ્રાફ્ય માત્ર જેવા અલા છે, પ્રતિભાશાળ કવિની વાષ્ટ્રીમાં અલાકાર આપેઓપ આવી ભાષ પ્રેમ્ક્ર માત્ર જેવા સાથમાં રસાય સ્થાક સ્થાક સ્થામ સ્યામ સ્થામ સ્યામ સ્થામ સ

પણ પ્રતિભામાંથી જ ને અલંકારે: પ્રગટતા હોય તો તેને ખહિરંગ શા માટે માનવા ભાને તેમને ગુણુંથી જેદા પાડી, ગુણુંને અંગી (રસ)ના ધર્મી અને અલંકારને અંગોશિત ઓને અલંકારને અંગોશિત અંગના ધર્મી જ દેમ મણવા ! આનંદવધ નની કાવ્યવિચારણામાં આ સુદ્દો સમન્ત્રય મોથા નથી. વળી રસધ્વનિમાં અલંકારા અપ્રગયતનિવૃત્યે દેશવા એઇએ પણ અવિવૃક્ષિત-વૃશ્ય ખ્વિતિના પ્રભેદામાં આવા દાઇ નિયમ એમણ દર્શાવ્યા નથી. એટલંજ નહીં, રસાભાસમાં પશ્ચ, અનુપ્રાસ જેવા અલંકારા પરત્વે પણ તેમણે વધા લીધા નથી.

પૂર્વ તારિકાની પ્રભળ અસરને કારણે હોય કે પેછી અલે કારમહિત કાર્યની કુષ્યા અનુસવસિત હોય તેને કારણે અલે કાર જ્યારે પ્રધાનરૂપે વ્યાં અને ત્યારે અલે કારણે અલે કારણે અલે કારણે અલે કારણે અને ત્યારે અલે કારણે કરતાં વાસ્તા કારણે અલે કારણે કરતાં વાસ્તા કારણે અલે કારણે કરતાં વાસ્તા કારણે અલે કારણે અલે કારણે કરતાં વાસ્તા કરતાં વાસ કરતાં કરતાં વાસ કરતાં કરતાં વાસ કરતાં કરતાં વાસ કરતાં વાસ કરતાં કરતાં કરતાં કરતાં વાસ કરતાં કરતાં સ્તા કરતાં ક

આને 'દ્વર્ધ'ન પછીના આસાર્ય કુન્તક અલ કારતે કવિના સોન્દર્ય લક્ષી વ્યાપારના સ્કૂર્ય સાવિદ્ધાર માને છે. સોન્દર્ય લક્ષી કવિવ્યાપારના પરિશામરૂપ, વિવેચકાને આદુલાદ આપે કેવા ળ ધમાં વ્યવસ્થિત શબ્દ અને અર્થને તેઓ કાવ્ય માને છે. કવિના સોદર્ય લક્ષી વ્યાપાર વર્લ્ય, પદ, વાકય, પ્રળ વ વ રૂપે અવિષ્કાર પામે છે. અલંકારને કુન્તક ઉપયાર- વક્ષતા તેમજ વાક્યવક્રતામાં સમાવિષ્ટ કરે છે. અલંકારને કુન્તક બાલા ત્રણતા નથી પરંતુ કવિવ્યાપાર સાથે તેના સીધા સંબ ધ માન્ય રાખે છે, આનંદવર્ધ નની કાવ્યયોજના રસ- પર્વન તેઓ શ્રેષ્ઠ માનતા હતા અને શ્રેષ્ઠ કાવ્યને અનુલક્ષીને તેમની વિવેચના ઘઈ હતી. કત્તક વિવેચન વધુ વ્યાપક છે. સળળ ઊર્મિસ વેદના ન હાય તે પછુ સૌદર્યની અનુ- શ્રી શર્ધ શ્રેષ્ઠ શર્ધ કર્યો અલ્યુને સાથે શર્ધ સાથે શર્ધ કર્યો કર્યો જનુ- સાથે શ્રેષ્ઠ શર્ધ કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો છે. સાથે કર્યો કરતાં, કવિઓના ત્રણ માર્ચ બતાવી, તે ત્રણ માર્ગને તેમણે સાથ્ય સ્થય છે. અલંકાર કવિની પ્રતિસામાં સાથે જન્મે છે અને કપક જેના અલંકારોના સાથ્ય સ્થય છે. અલંકાર કવિની પ્રતિસામાં સાથે જન્મે છે અને કપક જેના અલંકારોના

મૂળમાં ઉપયાર-એક વસ્તુ સાથે સંબદ ખીઝ વસ્તુની રજુઆત-છે; વર્શ અનું મૂર પાતે સંદર દ્વારા જોઈએ એવું કુન્તક માને છે.

આનંદનર્ધન પછીના આલંકરિકા વિનિ, ગુર્ફ્યાસ્તલ્યં અને સિત્ર એવું કાળ્યનું વર્ગી કરશ આપે છે તેમજ વ્યું જનાવ્યાપારની ચર્ચા કરે છે તેથી આનંદવર્ધનને અનુસરતા હોય તેવું લાગે છે. પરંતુ ધ્યનિસિદ્ધાંતના તેમણે સાચા સ્વીકાર કર્યો હોત તો, અલંકારાની સંખ્યા અને વિસ્તાર ઘટ્યા જો કે હોત તો. પરંતુ મમ્મક, રુવક, શાભાકર મિશ્ર, અપ્પયમ દીક્ષિત અને જગનનાથ જેવા સમર્થ આલંકારિકાએ અલંકારાનું વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે. રુપયકના અલંકારાના અલંકારાના કુવલમાન લે અને ચિત્રમીમાંસા જેવા માંચામાં તો માત્ર અલંકારાનિરપણ જ થયું છે. પ્લનિકાર પછીના સમયમાં અલંકારાની સંખ્યા પણ વધતી જાય છે. સમ્મદ દર, રુપયક છદ, શાભાકર મિશ્રા ૧૦૦, વિધાય છળ, અપ્પય દીક્ષિત ૧૨૩ અને જગનનાથ ૭૦ સાથીલ કારો આપે છે.

જ્વનિકાર પછીના સમયમાં અલ'કારને કવિપ્રતિભાનિવ'ત્ય' માનવામાં આવ્યા છે. પ્રતિભાનો अपूर्ववस्त्रनिर्माणक्षमा प्रका तेभक प्रजा नवनबोन्मेवशाकिमी अवी व्याप्या आपवामा आवी छे. જગન્તાથ प्रतिसाने काव्यपटना इन्कुलपदार्योप स्वतिः क्षे छे, सामान्य रीते प्रतिसा એટલે કવિકલ્પના એવા અર્થ કરવામાં આવે છે. અલે કારા કવિકલ્પનાની તીપજ હે. કાબ્યમાં અલ'કારને બહિર'ગ કેવી રીતે મધી શકાય ! અલ'કારને કવિની અભિસ્મક્તિમાંથી इर इरी शहाय मेच ' ध्वनिहार पछीना आसंहारिहा भावता नथी. आ आसहिहाहिहा अधं कारनिष्पत्ति पाछण काम करता सहम क्रिविच्यापारन अं अ अध्ययन करे छे. धरप्रका અને અહિશ્યોકિત અલંકારાના મૂળમાં રહેલી અધ્યવસાયની પ્રક્રિયા સંમાનવતા રુપાક अदे के हे आरोप्यभाश (si.d. मंद्र) अने आरोपविषय (si.d अप) ने अकिन्न स्थापित इरवानी प्रक्रिया शाप्य व्यवस्थामां है।य त्यारे छत्मेका व्यवांकार थाय, सुण कार्य के मन्द्र के मेच केती वामते अविना व्यातः अस्ता के के के में माना यनहत्वनी अस्तानता प्रत्येनी ભાગરકતા છે. અત્યંત સાગ્યને કારણે અતિશયાકિતમાં આવી ભાગરકતા <del>રહેતી નથ</del>ી. પરિશામે માસત્ય (ચંદ્ર) સત્ય (મુખ) કપે રજુ શાય છે. આવે લખતે અધ્યવસાય સિદ્ધ થએલા ગણાય છે. પરિણામે મુખ નજર સમક્ષ હોય પરંતુ 'મુખ' શ≠દ ન પ્ર¥ાજતાં આપે 'ચન્દ્ર' એવા શબ્દ પ્રયોજય છીએ. આ દબ્દિબિ દુર્યો જોતાં હવાના, ખારોપામાળ, विवयित लेपी संज्ञाओं अवधिन्द्र भारतीय भाषाओं(मां केने प्रतीक (image) के के तेनी सभानाथा यह रहे है. वस्तुप्रतिवस्तुमान, विम्बद्रतिविम्बभाव, आसीम, व्यन्तवृक्षान વગરેની વિવેચના પણ કવિષ્યાપારની પરિચાયક ભૂતી રહે છે.

સાલ કારોના શહદાલ કાર અને અમાં લાક એ કવિલા કાર્યા છે. આફ્રે અમાં કારોના વાસ્તવ, ઓપઅ, સંતિકાય અને ત્રોપને આવારે સાર વર્ષો પાક્યા હો. સ્માર્ક સ્પેપરમ, વિરોધ, શંખલા, તર્કન્યાય, વાક્યન્યામ, દ્વાકાયમ, સુરાયકાતીના માને સિદ્ધાતિને આધારે અલંકારોતું વર્ગી કરેલ કરે છે. આ ઉપલંત પાંકર સાને સ્પેપ્ત સ્ટ સેવા મે નિય અલંકારો પણ આપે છે, તેનાં મે સ્થવા વધુ અમાં કારોના સોના ક્યોના ભારતીય અલ'કારવિચારણા અને પશ્ચિમની અલ'કારવિચારણા વચ્ચે કેટલું ક નોંધપાત્ર સાસ્ય છે. વામન અને આન'દવર્ધ નની જેમ પશ્ચિમના નૌઓ કલાસિસીષ્ટ આલે!ચંકા અલ'કારને વાણીના આબૂષણા માનતા. આના વિરાધમાં એચ. જે. સી. શ્રીઅર્સન લખે છે:

"The ancient writers on rhetoric spoke of them too much as mere ornaments of style, to be added or taken away at will and were content to make long lists of them with an elaborate nomenclature and to Illustrate their use from poets or orators. They spoke, as Professor Saintsbury has put it, as though the figures were a sugar which you sifted into the pudding in greater or less quantity as you thought well."

ધ્વનિકાર પછીના આલંકારિકાની જેમ પશ્ચિમમાં પણ અલંકારધાજના કવિની અભિબ્યક્તિના જ એક અંતર્ગત ભાગ તરીકે સ્વીકારાઇ. રેને વેલેક અને આસ્ટીન વૉરેન લખે છે:

"Like metre, imagery is one component structure of a poem ...it is a part of syntactical or stylistic stratum. It must be studied finally not in isolation from the other strata, but as an element in the totality, the integrity of the literary work."

અપણું સામ્ય, વિરાધાભાસ, શું ખલાન્યાય વગેરને વર્ગી કરણના સિદ્ધાંત તરીકે સ્વીકાર્યા છે. તેવી જ રીતે પશ્ચિમમાં આવા સિદ્ધાંતો સ્વીકારાયા છે. આપણી ઉપમા તે પશ્ચિમની Simile, એમના Metaphor = રૂપક, Epic Simile, = પ્રતિવસ્તૂપમા, Personification = સમાસાક્તિ. પશ્ચિમના Euphemism અને Periphrasis એવા અલ'કારા આપણા પર્યાયાકત અલ'કાર એવા થશે. પશ્ચિમની Allegory = અપ્રસ્તુત પ્રશ્નેસા, Paradox અને Oxymoron = વિરાધાભાસ, Climax = સાર અને Anticlimax = અવરાહ અલ'કાર થાય.

આનંદવર્ષને અલંકારાને ગુણીબૂતવ્યં ક્ય કાવ્યની કાર્ટિમાં મૂકી, તેમની મધ્યમ પ્રકારના કાવ્યમાં ત્રણાવી કરી હતી. જગન્નાથ આમાં થાડો સુધારા સૂચવે છે. જેમાં રસ પ્રધાનરૂપે વ્યાં અને હોય તેને ઉત્તમાત્તમ કાવ્ય, વાસ્યાર્થ અને વ્યક્તાર્થનું સાન્દર્ય જ્યાં સમકક્ષ છે એવાં સમાસાક્તિ, અપ્રસતુતપ્રશાસા વગેરેને ઉત્તમ કાવ્ય, જ્યાં વ્યક્તાર્થની ચારતા એછી હોય એવા રૂપક, દીપક વગેરે અલંકારાને ગુણીબૃતવ્યક્ત અને વ્યક્ત્યાર્થની ચારતા નહીં વત્ હોય તેવાં કાવ્યને ચિત્રકાવ્ય ત્રણવાનું તેઓ સચવે છે. આમ અલંકારનું ગૌરવ વધારી, જગન્નાથ અલંકારનું સૌંદર્ય હોય તે કાવ્યને ઉત્તમ ત્રણવા તત્પર થયા છે. અર્ધવિવસુત્વરં મુજબ કે અર્ધવિવસ્તિ મુલં મુજરમ જેવા એ લાકયખંડામાં દેખીતી રીતે મુખ અને કમળનું સાસ્ય કર્શાવાયું લાગે, પરંતુ પર્યં તે થતા એલ અન્ત હોય છે. જગન્નાથ અલંકારોની અલ્લાકાર હોય છે. જગન્નાથ અલંકારોની અલ્લાકાર હોય છે. જગન્નાથ અલંકારોની અલ્લાકાર હોય છે. જગન્નાથ અલંકારોની

www.jainelibrary.org

ચિંતન કરે છે. આને કારણે અલંકારાના બેદપ્રબેદામાં રહેલી વિશિષ્ટતાએ સ્પષ્ટ થાય છે.

અલ'કારાની યાજનામાં ઔચિત્ય જળવાવું જોઇએ. ઉપમા જેવા અલ'કારામાં ઉપમાન પ્રમાશ્વસરનું હોવું જોઈએ, તે ઉપરાંત લિ'મ, વચન વગરેનું ઔચિત્ય પણ જળવાવું જોઈએ. અલ'કારદોષાની પણ વિશદ ચર્ચા આપણા અલ'કારમંથામાં જોવા મળ છે. અલ'કારપોત સુંદર છે અને એના ઉચિત રીતે વિનિયામ થાય તા કાવ્ય જરૂર સુંદર બને છે.

# ન દિચૂર્ણિ અને વિશેષાવશ્યકભાષ્યતું પૌર્વાપર્ય

### હરનારાયજ પંડયા

સાગરાન કા પુરુષવિષ્કપછ ને દિશ્ચિષિ વિશેષાવશ્યકભાષ્ય પછી મૂકે છે, જ્યારે સાગરાન દેસ્રિ આવશ્યક સુર્જિકાર અને ને દિશ્ચિષ્ઠિકારને અભિન્ન માને છે. આવશ્યક સુર્જિ વિશેષાવશ્યક ભાષ્યની પૂર્વે છે. આયી એમ કહી શકાય કે તેમના મતે ને દિશ્ચિષ્ઠિનો કાળક્રમ વિશેષાવશ્યક ભાષ્યની પૂર્વે છે. આમ ને દિશ્ચિષ્ઠિ અને વિ. ભાષ્યના કાળક્રમમાં એકમત નથી.

નંદિ, આવશ્યક્રચૂર્ણિ, નંદિચૂર્ણિ અને વિશેષાવશ્યકભાષ્યની તપાસ કરતાં નીચેની વિગ્રેતા કલિત થાય છે: (૧) આવશ્યક્રચૂર્ણિ નંદિ પછી છે. (૧) વિશેષાવશ્યકભાષ્યનું લેખન આવશ્યક્રચૂર્ણિ પછી થયેલું છે. (૩) નંદિચૂર્ણિ અને વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં કેટલાંક સ્થળામાં શાગ્ય છે. (૪) આવશ્યક ચૂર્ણિ અને નંદિચૂર્ણિનો લેખક એક નથી. (૫) નંદિ- ચૂર્ણિ-કારને વિશેષણુવતીની અને વિશેષાવશ્યક ભાષ્યની અલ્યુ છે. (૧) આવ. ચૂર્ણિ, નંદિચૂર્ણિ, વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં કેટલાંક સ્થળાએ વિચારના કૃપિક વિકાસ જણાય છે.

### આ બાબતા વિષે ક્રમે વિચાર કરીએ--

- (१) આવ. શૂધ્યું ન'કિ પછી છે:—આવ. ચૂર્ણિમાં ન'કિના નંમાલ્લેખ છે [बहा नंदिए । आच्. पृ.३३] ઉપરાંત ન'કિંગત પ્રતિબાધક અને મલ્લક્લસ્ટાન્ત<sup>3</sup>; સ'નિઅસ'નિયુતની કાલિકાપદેશ, હેતુવાદાપ્રદેશ અને કચ્ચિવાદાપદેશ એ ત્રણ સમજૂતીઓ<sup>8</sup>; યુતની કવ્યાદિ વિષયક વિચારસા<sup>પ</sup>, ઔત્પત્તિકી છુકિનાં મरहसिल्लिलिं, मरहसिल्लिकिंटं <sup>5</sup>, मधुसिरश<sup>6</sup> અને 'वैनियक्कोनां णिमिक्ते॰ અહિ ઉદાહરણોની સ્ચિ આપતી માથાએ! વગર કુડલીક વિગતા આવશ્યકચ્ચિમાં છે, જે આવશ્યક નિયુંક્તિમાં નથી.
- (२) વિશેષાવશ્યક ભાષ્યતું લેખન આવશ્યક્ર પૂર્ણ પછી થયેલું છે:-જિનભેદ્રે અમુતનિભિત છુક્તિનાં ઉદાહરણા આવશ્યક ચૂર્ણિમાંથી એઇ લેવાની લલામણ કરી છે. [बाबदयक्रचूर्ण्यमितान्युदाहरणानि विस्तरेण शातव्यानि । विभा. ૩૬૦૩ સ્વાપતા-ભાષ્ય,] મતિભુતની મેદરેખા સ્પષ્ય કરતી बुद्धि दिद्धठे अत्ये એ પૂર્વ મત ગાથામત इत्तरथ શબ્દના અર્થ આવ. ચૂર્ણિકારે આલિનિમાધ શાન કર્યો છે, જ્યારે જિનલદ્દે આ અર્થ-ઘટનનું ખંડન કર્યું છે. આ વિમતાના આધારે એમ કહી શકાય કે જિનલદ્દની નજર સમક્ષ આવશ્યક ચૂર્ણિ હતી.
- (3) ન દિચુબિ<sup>૧</sup> અને વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં કેટલાંક સ્થળામાં સામ્ય એવા મળે છે:- શક્ત બન્ને કૃતિએ(માં કેટલાંક સ્થળાએ સામ્ય ભેવા મળે છે, જે આ પ્રમાણે છે:

(क) केवलमेगं युद्धं एककमझजारमं वार्षतं । इत्यर्थः ५ । नाम्यद्धो म एकारथाऽऽ-मिनिनोषिकारीण समाणाध्विकरणो दङ्कभन्ने, तं वहा-भामिनिनोषिकं च तं नाणं च आमिनिनोष् विकतार्थे । एवं सम्वेद्ध दङ्कनं । [नंजू० ७, ए.१४]

केवलमेकं शुद्धं सक्कमसाधारणं चेरसर्थः । हानशब्द्धः सर्वत्रामिनिवेश्विकादिनामिमः समा-नाधिकरणो द्रष्टव्यः । तद्यया अभिनिवेश्विकं च तद् हानं चेति, एवं सर्वत्र । विभाग्ट ४ स्वीपक्ष

- (ख) तुल्लसामित्तगतो सम्बकान।विच्छेदिहतसमतो इ'दिबाऽभिदिवभिमित्तसगतो तुल्लस्वतोवस-मकारभत्तगतो सम्बद्धवादिविसयसामण्यत्तपतो एक्स्ससामन्त्रमुश्री य तम्भावै य सेसणानसंभवातो भतो आदीए मितसुताइ' कताइ' । [नंजू. ७ पू. १४.]
- .इह समानस्वामिरवात् सर्वेकात्मतुष्केदाव् समानस्वित्वाद् इन्द्रियानिन्द्रविनिमत्तरवात् अमोनसमकारवरनात् सर्वद्रकादिविषयसामान्त्रात् परोक्षावसामान्यात् तत्भावे च क्षेत्रज्ञानसद्भाषा-दादौ मिटिश्रुते । [विभा. ८५ स्वोपक्र]
  - (ग) मतिसुयसमाणकास्त्रचतो...... सबहिसमर्गतरं मणपन्यवनार्गं ति । [नं चू. ७ १.१४] मतिभुतसमानकास्त्रवात्.....मानसमिति गायार्थः । [विभा. ८७ स्वोपञ्च]
  - (घ) इह जीवो अक्लो ।..... अणिदियं ति इसं भवति । [नंचू. ८] इह जीवोऽक्षः ।...... अतीन्द्रिवमिस्वर्थः । [विभा. ८९ स्वोपक्ष]
  - (ड) तत्थ नाणक्खरं......चेतनेत्यर्थः । न'चू. ५९ क्षरसंचरणे.....चेतनेत्यर्थः । विभा. ४५३ स्वोपन्न.
  - (च) गणु ओषी स्वयोवसमिते.....भवपरुषहती भव्यति । [नं श्वृ. १२.] ननु क्षायोपसमिके.....अवधिरुच्यत इति । [विभा. ५००-७१] पश्चिमामाकाशगमनवत् । [बिभा. ५६९]
  - (छ) न्यक्तीकरणं वं वर्णः...... हन्दस्य । नं जू. ६२. न्यज्यते अनेनाथैः..... हन्दस्य । विभन्नः ४६३.
  - (अ) इहादिपदलेखो.....वत्तन्तं । नंत्तू. ६६. इहादिपदलेभात्......धंत्रेति । विमा. ५०६
  - (स) दन्वतो चेव.....व महा । न'चू ७२. द्रव्यत.....अनाद्यपर्यन्तम् । [विभा. ५४६ स्वीपन.] वजेर
- (૪) માવશ્યક ચૂર્ણિ અને ન દિલ્યુર્ણિના ક્ષેપ્રક એક નથી :-

न हिस्त्रमां संमहायेशी आवश्यक निश्च कितनी त्राथाओली सूर्धि शिवहासत्रश्चिक्त व्याप्त विद्याप व

પદ ]; गाहा । प्रैंवत कडा । निच् ६४] અને सेस कंट निच्च ३२] કહીને भीन सेण्युं છે. आवश्य કચ્ હિં અને ન દિશ્ હિં માં सरहतित पणित । पश्चि भरहतितमिं छ जेवे। अधा इभ छे, विशेषावश्य के लाज्य मां आधी अदि। इभ छे, विशेषावश्य के लोहाना ઉદલેખ छे, ज्यारे आवश्य के खु अने न हिंचू डिं मां पांच मेहा इवी काराया छे. ११ आ अधी विभता आवश्य कच्छा अने न हिंचू डिं मां के आवश्य कच्छा है। इवी काराया छे. ११ आ अधी विभता आवश्य कच्छा अने न हिंचू डिं मां के लाज्य आवश्य कच्छा करता विका के के लाज आवश्य कच्छा करता विका के के लाज आवश्य कच्छा न कहा तथी हिंका अधा काराय के लिल्हा का लाज करा के हिंदी निया अने के हें। अने के हें लाज का स्था के लिल्हा का मां के लिल्हा का मां के लिल्हा का मां के कि लिल्हा का मां के कि लिल्हा का मां के कि लिल्हा का कि लिल्हा का मां कि हिंदी की लिल्हा का कि लिल्हा का विश्व का विश्व विश्व का कि लिल्हा का कि लिल्हा का कि लिल्हा का विश्व का विश्व विश्व का विश्व विश्व का विश्व का विश्व का का विश्व का विश्व का विश्व का विश्व का कि लिल्हा का कि लिल्हा का विश्व का विश्व का विश्व का का कि लिल्हा का कि लिल्हा का विश्व का विश्व विश्व का कि लिल्हा का कि लि

# (प) न हियू जिं हारने विशेषण्यती अने विशेषायश्यक्रकाष्यनी जाण छ :-

કેવલજ્ઞાન-કેવલદર્શનની વિચારણામાં જિલદાસગિષ્ટિએ ન દિચુર્ણિમાં [નંचૂ ૪૦] વિશેષણવતીની ચાવાસ ગાયાઓ ઉદ્દર્શત કરી છે.

विशेषावश्यक लाज्यात हेट्सांक गायांशा अने ओंक आधा नं हियु जिमां जीवा मले छे. जेमके, (१) केवलमेगं सुद्धं सकलमेशायारणं अणंत च १२। (२) सोतिदियोवलद्धी० गाहा पूर्ववद् व्याख्येया १३ (३) मुद्धीदर्देठ० गाहा । एतीए गाहाए अत्यो मतिस्तिविसेसो य बहा विसेसावस्थ्ये तहा भाणितस्थ १४। न हियु जिमा आपत विशेषावश्यक लाज्ये आमा नामनिटिश जिनस्थ प्रधी जिनहास अधिने। अलुक लेमे विशेषावश्यक अक्ल लेमेण० गाहा। १५५ (५) सदसद्विसेसणातो.....अण्णाणं १६। आ आया न हियु जिमा संपूर्ण पर्वे हस्सेमायेसी छे. छप्यु केत छरसेणामा सोतिदियोवलद्धी० अमे बुद्धीदर्देठ० आ ले पूर्व अत आयाओ छे, जेमी सम्भूती आवश्यक्य जिमा छे. १५७ अक्ल लेमेण० आया आवश्यक्य जिमा छ १५० अर्थ अस्ति स्थान छ स्थाने छे.

અહીં એક એવા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે કે કે જિનદાસગહિ એ નંદિચૃિ માં વિશેષહ્વતી ' કરપલાષ્ય' અને અન્ય કેટલાક પુરાગામી પ્રાથાની રે સામગ્રીના ઉપયોગ કર્યો, તેા વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ઘણી ગાયાએ કેમ ઉદ્દ શત ન કરી ? બીજી તરફ નંદિચૃિ હિં અને વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં કેટલાક સ્થળાએ શેષ્દ્રશા સામ્ય જોવા મળે છે તેના અર્થ શા ? પ્રસ્તુત પ્રશ્નનો ઉત્તર ખે હીતે અહેંયી શકાય (૧) પ્રતેગામી લેખકની સામગ્રીના કેવા અને કેટલા ઉપયોગ કરવા તે પરવર્તી લેખકની સ્વતંત્રતા છે. (૨) અથવા કાઈ એવા પ્રશ્ન જિનલ અને જિનદાસપ્રહિની નજર સમક્ષ હશે, જેમાંથી બન્ને લેખકાએ ઉતારા કર્યા હાય, વિશેષાવશ્યક લાખ્યમાં જિનદાસપ્રહિની નજર સમક્ષ હશે, જેમાંથી બન્ને લેખકાએ ઉતારા કર્યા હાય, વિશેષાવશ્યક લાખ્યમાં જિનદાસપ્રહિની નજર સમક્ષ હશે, જેમાંથી બન્ને લેખકાએ ઉતારા કર્યા હાય, વિશેષાવશ્યક લાખ્યમાં જિનદાસપ્રદિની તે જે સમક્ષ્ય હશે, જેમાંથી બન્ને લેખકાએ હતારા કર્યા હાય, વિશેષાવશ્યક લાખ્યમાં જિનલ કે કેટલીક ગાયાઓ પૂરાગામી ગ્રંથના નામનિ દેશ

સિવાય ઉતારી છે જેમ કે અશુતનિશ્ચિત મતિના ઉદાહરણા સત્યંત્રતી, આવશ્યક નિર્મુક્તિમાં નહીં મળતી, પણ ન'દિમાં મળતી સાત ગાયાઓ વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં ન'દિના નામ-નિર્દેશ સિવાય સંગ્રહાઇ છે.<sup>૨૨</sup>

આ ખધી વિગતાના આધારે એવું અનુસાન કરી શકાય કે, જિનલદ પછી જિનદાસ ગિષ્ણ છે. પણ આવશ્યકચૂર્બિંદ, ન'દિચૂર્બિંદ અને વિશેષાવશ્યક લાગ્યમાં કેટલાક, સ્થળાએ વિચારના કમિક વિકાસ જણાય છે જે ઉક્ત અનુમાનમાં વિસંત્રતિ ઉપસ્થિત કરે છે. જેમ કે—

- (ર) મતિ-શ્રુતની આવ.ચૂર્િંગત લેદરેખાએ ઉપરાંત અન્ય સ્પષ્ટતાએ પશુ ન દિચુર્શિંમાં છે. વિ. ભાષ્યમાં આ ખધી સ્પષ્ટતાએ ઉપરાંત અન્ય સ્પષ્ટતાએ પશ છે, ઉપરાંત જરૂરી સુધારા પશુ છે. ર ક
- (3) અક્ષરના અસ્વપર્યાય, સ્વપર્યાય, સંબહપર્યાય અને અસંબહપર્યાયની સમજૂતી આવ. ચૂર્શિ અને વિ. બાબ્યમાં ઉત્તરાત્તર વિશેષ સ્પષ્ટ છે. રેડ
- (૪) શુતતાનની નંદિયત દ્રવ્યાદિ વિચારણામાં આવા સૃષ્ટિ માં નંદિમાં માળત પાત પાત માક્યાં એક કેવકુર આદિનું આવે ખન વાલત પાઠ સ્વીકાર્યો છે અને તેનો સંગતિ મેસાકમાં કહીં છેટ કે દેવકુર આદિનું આવે ખન બાવે જેતા બહાતા હાય તેમ કરવામાં આવે છે તે, નંદિ ચૂિક્કિમાં પણ આ જ પાઠ સ્વીકાર્યો છે. અને ઉડત સમાધાન ઉપરાંત પ્રદાપનાકત પશ્યાતાના સંદર્ભમાં ખીજ પણ સમાધાન આપ્યું છે. જિનલતે ઉડતપાઠ ઉપરાંત જાળતિ જો પાતા એમ પર પરાપ્રાપ્ત અને પાઠાનો સંગતિ ખેસાડવા પ્રયાસ કર્યો છે. જાળતિ પાતાત વાળા મતે અમા કર્યોને ઉદ્ભેષ્ઠિયો છે અને અયક્ષુદર્શના સંદર્મમાં તેની સંગતિ ખેસાડી છે. વ્યારા છે.

- (૫) મતિશ્રુતની એકવિ**યારહામાં આવ. ચૃહિ**માં જણાવ્યા પ્રમાણે મતિ અનક્ષર છે, જ્યારે શ્રુત અક્ષર કે અન**ક્ષર હોઇ શકે** છે. નંદિષ્**રિ** અનુસાર મતિ અનક્ષર **છે,** જ્યારે શ્રુત અક્ષરાનુયત છે, જિનભે ઉક્ત બન્ને સમજૂર્તીઓને સુલ્યવસ્થિત કરી છે. રેલ્
- (દ) ભાવા સૃષ્ટિમાં જણાવ્યા પ્રમાણ મનકપ્રયોધના વિષય પરકાય મનાગત ભાવ છે. ન દિશ્લિમાં તેનેક સુધારા છે જેને વિશય સ્પષ્ટ કરીને જિલલાદે સ્વીકાર્યો છે.30

આ ખંધી વિશ્વતાની સંગતિ એમ મેસાડી શકાય કે, જિનલફ અને જિનદાસપ્રિશ્ સમક્ષ કાઈ પુરાગામી પ્ર'થા હતા, જેના કેટલાક વિચારાનું, જિનલફે ખંડન કરેલું હોવા છતાં, જિનદાસપ્રચિમ સમર્થન કર્યું છે. આ બધી વિપ્રતા તમાસતાં એમ સ્વીકારવું પડે કે કેટલીક વિપ્રતા જિનદાસપ્રશ્ચિને જિનસદની પૂર્વેના કાળમાં સ્યવતી હોવા છતા, અન્ય સમર્થ પ્રમાણા જિનદાસપ્રચિને જિનમદ પછી જહાવે છે.

### पादटीप

- १ नंजू, प्रस्ता, पृ. ९.
- . २ नंजू. प्रस्ता. पृ. ६२.
  - ३ नं, ५५, ५६; आखू. पृ. ११.
  - ४ में, ६६ भी ६८, ऑप्यू. पू. ६६.
  - ५ ई. ७२, आचू. ए. ३३-१४.
  - ६ न ४६, आंचू. हं. ५४४-४९.
  - **७ न**ं. ४६, आचू <u>ए</u>. ५५०-५२
  - ८ नं. ४६, आचू. पृ. ५५३-५६.
  - ९ व्याचू ए. ९, विंमा. १३४.
- १० आचू. ए. ५४४, न'चू. ४६, विभा. १६०१-२,
- ११ नं. ६३. आचू. पृ. २७, नंचू. ६३.
- रेर विमा. ८४, न'चू. ७, ऐ. रे४.
- १३ विमा ११६, नच्च ४३, ए. ३२.
- १४ विमा. १२७, नंबु ४३.
- ६५ विमा. १४२, मंजू. ७४, ष्ट. ५५.
- १६ विमाः ११४, ५१८, नंतृ ४४.
- १७ बाचू. ए. ८, ९.
- १८ आचू. ए. ९.
- १९ नंचू, ४००

२० नंचू, ७४, ७५.

२१ नच्चू. ३१-३२, ३८, ६८, ७७, ११०.

રર તે. ૪૬, શા. ५६, ५९, ५८, ६०, ६૨, ६૨, ६९ = અતુક્રમે વિ.મા. માં રપ૧૬, ३૬૦૧, ૨, ૨, ૨, ૧, ૧૫ છે.

२३ आचू. ए. ११, मंचू. ४९.

२४ नंचू. ५६, ए. ४१-४२.

२५ विभा. २३६-२४३.

२६ आचू. ए. ९, नंचू. ४३, विमा. ९६-१७५.

२७ काचू. पृ. २९, नंचू. ७४, पृ. ५५, विभा. ४७७-४९५,

२८ आचू, प्र. ३५-३६, नचू. ११७, विमा. ५५०-५२. आचू. मां 'बाणित ण पासित' पाठ 'अन्ये' डढीने ઉલ્લેખ્યા છે. नचू मां नथा,

२९ आचू, पृ. ९, नंचू, ४३, विभा. १६१, १६९.

३० आचू पृ. ७१, तंचू ३२ पृ. २४, पं १ थी ३, विमा. ८१०.

# संदर्भस्य चि

भाचू. = आवश्यकचूर्णि - जिनदासगणिमहत्तर नं = नंदिस्त्र, श्रीदेववाचक, [श्री जिनदासगणिमहत्तरिवितचूण्यां युक्तम् ] पाकृतप्रनथपरिषद्पकाशन, ई.स. १९६६. प्राकृत टे. से. सिरीज नं ९. नंचू. = नंदिचूर्णि = श्री जिनदासगणिमहत्तर, प्रकाशन नं. अनुसार.

ं विभा = विशेषावस्यक्रभाषाम् - विनमदंगणिक्षनाम्रमण्, लालमाई दत्वपत्रमाई माः सं. विद्यामंदिर प्रकाशन, दे.स. १९६६.

## अपश्चंत्र साहित्य में कृष्ण-काट्य हरिबल्लभ भायाणी १. प्रास्ताविक

अपभ्रंश साहित्य में कृष्णविषयक रचनाओं का स्वरूप, इयता, प्रकार और महत्त्व कैसा था यह समझने के लिए सबसे पहले उस साहित्य से सम्बन्धित कुछ सर्वसाधारण और प्रास्ताविक तथ्यों पर लक्ष्य देना आवश्यक होगा।

समय की हृष्टि से अपभाग साहित्य पांचवी—छठवीं शताब्दी से लेकर बारहवीं शताब्दी तक पनया। और बाद में भी उसका प्रवाह श्रीण होता हुआ भी चार सी पांच सी वर्ष तक बहता रहा। इतने दीर्घ समयपट पर फैके हुए साहित्य की हमारी जानकारी कई कारणों से अत्यन्त श्रुटित है।

पहली बात तो यह कि नवीं शताब्दी के पूर्व को एक भी अवभ्रंश कृति अब तक हमें हस्तगत नहीं हुई है। प्राय: तीन सी सान्त का प्रारम्भिक कालखण्ड सारा का सारा अन्वकार से आवृत सा है। और बाद के समय में भी दसवीं शताब्दी तक की कृतियों में से बहुत स्वस्य उपलब्ध हैं।

बूसरा यह कि अपभ्रंश की कई एक लाक्षणिक साहित्यिक विधाओं की एकांच ही जाति बची है भीर वह भी ठोक उत्तरकालान है। ऐसी पूर्वकालान कृतियों के नाम मात्र से भी हम वंचित है। इससे अपभ्रंश के प्राचीन साहित्य का चित्र अच्छी तरह धूंचला और कई स्थलों पर तो बिलकुल कोरा है।

तीसरा यह कि अपभंश का बचा हुआ साहित्य बहुत कर के धार्मिक साहित्य है और बहु भी स्वंत्य अपवादों के सिवा केवल जैन साहित्य है । जैनेतर—हिन्दू एवं बौद—साहित्य की और ग्रुद्ध साहित्य की केवल दो-तीन रचनाएं मिली हैं। इस तरह प्राप्त अपभंश साहित्य जैन-प्राय है और इस बातका श्रेय जैनियों की अन्य सुरक्षा की व्यवस्थित पद्धति को देना चाहिए । मगर ऐसी परिस्थित के फलस्वरूप अपभंश साहित्य का चित्र और भी खण्डित एवं एकाकी बनता है।

इस सिलिसिले में एक और अधिक बात का भी निर्देश करना होगा। जो कुछ अपभ्रंश साहित्य बच गया है उसमें से भी बहुत छोटा अंश अब तक प्रकाशित हो सका है। बहुत सी कृतियाँ भाण्डारों में हस्तप्रतियों के ही रूप में होने से अधुलभ हैं।

इन सब के कारण अपभ्रंश साहित्य के कोई एकाघ अंग या पहले का भी धृत्तान्त तैयार करने में अनेक कठिनाइयाँ सामने आतीं हैं और फलस्वरूप वह बृत्तान्त अपूर्ण एवं बृदक रूप में ही प्रस्तुत किया जा सकता है।

यह तो हुई सर्वेक्षाचारण अपभ्रंश साहित्य की बात । फिर यहाँ पर हमारा सीचा नाता कृष्णकाम्य के साथ है । अतः हम उसकी बात छेकर चले ।

भारतीय साहित्य के इतिहास की दृष्टि से जो अपभ्रंश का उत्कर्णकाल है वही कृष्णकान्य का मध्याह्यकाल । संस्कृत एवं प्राकृत में इसी कालखण्ड में पौराणिक और काव्यसाहित्य की अनेकानेक कृष्णविषयक रचनाएँ हुईं। 'हरियंश', 'विष्णुपुराण', 'मागवतपुराण' आदि की कृष्ण-कथाओं ने तरकालीन साहित्य-रचनाओं के लिए एक अक्षय मूलस्रोत का काम किया है। विषय, शैली आदि की हरिट से अपभ्रंश साहित्य पर संस्कृत-प्राकृत साहित्य का प्रमाव गहरा एवं लगातार रहता था। अतः अपभ्रंश साहित्य में भी कृष्णविषयक रचनाओं की दीर्घ और व्यापक परम्परा का स्थापित होना अत्यन्त सहस्र था। किन्तु उपरिवर्णित परिस्थित के कारण हमें न तो प्राप्त है अपभ्रंश का एक भी शुद्ध कृष्णकाल्य, न तो हमें प्राप्त है एक भी जैनेतर कृष्णकाल्य। और जैन परम्परा की जो रचनाएँ मिलतीं हैं वे भी बहुत कर के अन्य बृहत् पीराणिक रचनाओं के एकदेश के रूप में मिलतीं हैं। इतना ही नहीं उनमें से अधिकांश कृतियां अब तक अप्रकृशित हैं। इसका अर्थ यह नहीं होता कि अपभ्रंश का उक्त कृष्णसाहित्य काव्य-गुगों से संचित है। फिर भी इतना तो अवस्य है कि कृष्णकथा केन साहित्य के एक अंश के रूप में रहने से तज्जन्य मर्थाशों से वह बाधित है।

### २. कृष्णकथा का स्वरूप

वैदिक परम्परा की तरह जैन परम्परा में भी कुष्णचरित्र पुराणकथाओं का ही एक भंश था। जैन कुष्णचरित्र वैदिक परम्परा के कृष्णचरित्र का ही सम्प्रदाशानुकू हैं ह्यान्तर था। यही परिस्थित गमकथा आदि कई अन्य पुराणकथाओं के बारे में भी है। बैन परम्परा इतर परम्परा के मान्य कथास्वरूप में न्यावहारिक दृष्टि से एवं तर्कबुद्धि को दृष्टि से कुछ असंगतियां बताकर उसे मिण्या कहती है और उससे भिन्न स्वरूप की कथा जिसे वह सही समझती है उसको प्रस्तुत करती है। तथापि जहाँ तक सभी मुख्य पात्रों का, मुख्य घटनाओं का और उनके क्रमादि का सम्बन्ध है वहां सर्वत्र जीन परम्परा ने हिन्दू परम्परा का ही अनुसरण किया है।

जीन कुष्णकथा में भी मुख्य प्रसंग, उनके कम, एवं पात्र के स्वरूप आदि दीर्घ कालीन परम्परा से नियत थे। अतः लहाँ तक कथानक का सम्बन्ध है जैन कुष्णकथा पर आधारित विभिन्न कृतियों में परिवर्तनों के लिए स्वरूप अवकाश रहता था। फिर भी कुछ छोटी-मोटी तफनीलों के विषय में, कार्थों के प्रवृत्ति-निमित्तों के विषय में एवं निरूपण की इयत्ता के विषय में एक कृति और दूसरी कृति के बीच पर्याप्त मात्रा में अन्तर रहता था। दिग्रम्बर और द्वेताम्बर परम्परा के कृष्णचरित्रों की भी अपनी अपनी विशिष्टताएं हैं। और उनमें से कोई एक रूपन्तर के अनुवरणकर्ताओं में भी आपस आपस में कुछ भिन्नता देखी खाती हैं। मूल कथानक को कुछ विषयों में सम्प्रदायानुकूठ करने के लिए कोई सर्वमान्य प्रणालिका के अभाव में जैन रचनाकारों ने अपने अपने मार्ग लिये हैं।

जैन कृष्णचरित्र के अनुवार कृष्ण न तो कोई दिव्य पुरुष ये, न तो ईश्वर के अवतार या 'मेगवान स्वयं' । वे मानव ही थे, हालां कि एक अक्षामान्य शक्तिशाली वीर पुरुष एवं सम्राट ये जिन पुराणकथा के अनुसार प्रस्तुत कालखंड में तिरसठ महापुरुष या शल:का-पुरुष हो स्यू । चौबीस तिथिकर, बारह चक्रवर्ती, नव वासुदेव (या नारायण), नव बलदेव और नव प्रतिबंसुदेव। बासुदेवों की समृद्धि, सामर्थ्य एवं पदशी चक्रवर्तियों से आधी होती थी । प्रस्मेक

बाकुरेय तीन खंडों पर शासन जलाता था । वह अपने प्रतिवासुनेव का मुद्ध में संहार कर के बासुनेवरन प्राप्त करता था और इस कार्य में प्रत्येक बळवेन उठका साहाय्य करता था । राम, कस्मण और राधण क्रमकाः आठने वरुदेव, वासुदेव और प्रतिवासुदेव ये । नवीं त्रिपुटी थी कृषण, बरुराम और वरायन्य की ।

तिरसठ महापुरुषों के वरित्रों को मधित करने वाली रचनाओं को 'त्रिषध्यालाका पुरुषचरित' वा 'त्रिषध्यालाका पुरुषचरित' वा 'त्रिषध्यालाका प्रकार प्रसार नाम दिया जाता था। जब सब प्रतिवासुदेवों की भिनती नहीं की वाली थी तब ऐसी रचना 'चतुष्पं ज्यासत्महापुरुषचरित्र' कहलाती थी। दिगम्बर प्रस्परा में इसको 'त्राह्मपुरुषण' भी कहा जाता था। महापुराण में हो माग होते थे — आदिपुराण और उत्तरपुराण। आदिपुराण में श्रेष प्रमान तीर्थं कर और प्रथम चक्दतीं के चरित्र विए जाते थे। उत्तरपुराण में श्रेष महापुरुषों के चरित्र।

सभी महापुरुषों के चरित्रों का निरूपण करनेवालों ऐसी रचनाओं के अलावा कोई एक तीर्थंकर, चकवर्ती, वासुदेव आदि के चरित्र को छेकर भी छतियां रची जातीं थीं। ऐसी रचनाएं 'पुराण' नाम से ख्यात थीं। कृष्ण वासुदेव का चरित्र तीर्थंकर अरिध्टनेमि के चरित्र के साथ संख्यन था। उनके चरित्रों को छेकर की गई रचनाएं 'हरिबंश' या 'अरिध्टनेमिपुराण' के नाम से कात हैं।

जहां कृष्ण वासुदेव और बलराम की कथा स्वतंत्र रूप से प्राप्त है वहां भी वह अन्य एकांचिक कथाओं के साथ संलग्न तो रहतों थी ही । जैन कृष्णकथा नियम थे ही अल्पांचिक मात्रा में अन्य तीनचार विभिन्न कथासूत्रों के साथ गुन्धित रहती थी । एक कथासूत्र होता था कृष्णपिता वसुदेव के अमणों की कथा । दूभरा बाईसवें तीयंकर अरिष्टनिम का चरित्र । तीसरा कथासूत्र होता था पांडवों का चरित्र । इनके अतिरिक्त मुख्य मुख्य पात्रों के भवान्तरों की कथाए भी ही कालीं थीं । बसुदेवने एक सौ बरस तक विविध देशों में अमण करके अनेकानेक मानव-कन्ताएं और विद्याधरकन्याएं प्राप्त की थीं। उसकी रसिक कथा 'वसुदेवहिष्टि' के नाम से जैन परम्परा में प्रचित्रत थी । वास्तव में यह गुणादय की छप्त 'वहुतकथा' का ही जैन-रूपान्तर था । कृष्णकथा के प्रारम्भ में बसुदेव का वंशवर्णन और चरित्र भाता है । वहां पर वसुदेव की अव्यक्ता भी छोटे मोटें रूप में दी जाती थी ।

अरिष्टनेमि कृष्ण वासुदेव के चचेरे माई थे। बाईसवें तीर्थकर होने से उनका चित्र जैनम्प्रीयों के लिए सर्वाविक महत्त्व रखता है। अतः अनेक बार कृष्णचरित्र नेमिनरित्र के एकदेश के रूप में मिलता है। इसके अलावा पाण्डवों के साथ एवं पाण्डव—कौरव—युद्ध के साथ कृष्ण का चिन्छ सम्बन्ध होने से कृष्ण के उत्तरचरित्र के साथ महाभारत को कथा भी अधित होती की। फलस्वरूप ऐसी रचनाओं का जैन महाभारत' ऐसा भी एक नाम प्रचलित था। उस प्रकार सामान्यतः जिस अंश को प्रधान्य दिया गया हो उसके अनुसार कृष्णचरित्रविषयक रचनाओं का 'अरिष्टनेमिचरित्र' (या 'नेमिपुराण'), 'हरिवंश', 'पाण्डवप्रराण', 'जैन महाभारत' आदि नाम दिए जाते थे। किन्तु इस विषय में सर्वत्र एकताक्यता नहीं हैं। अमुक विशिष्ट अंश को स्थान प्राथन्य देने वाकी कृतियों के भिन्न भिन्न नाम भी मिलते हैं। जैसे कि आरम्म में

स्वित किया था, जैन पुराणकपाओं का स्वरूप पर्यात मात्रा में रूदिवद एवं परंपरिनिवत का । दूसरी और अपन्निव हिता था । इस्टिए यहां पर अपन्नित हुन्या की पूर्वप्रवित रचनाओं का अनुसाण होता था । इस्टिए यहां पर अपन्नित हुन्या की एक सर्वसाधारण स्पाने का अनुसाण होता था । इस्टिए यहां पर अपन्नित हुन्या की एक सर्वसाधारण स्पाने करना आवश्यक होगा । इस्ते उत्तरवर्ती आलोचना आदि के लिए भावस्यक सन्दर्भ मुक्तम हो जाएगा । नीचे दी गई रूपरेखा सन् ७८४ में दिगम्बराचार्य जिनसेनरचित संस्कृत 'हरिवंशपुराण' के मुख्यतः ३३, ३४, ३५, ३६, ४० और ४१ सगों पर आधारित है। श्वेताम्बरावार्य हेमचन्द्र के सन् ११६५ के करीब रचे हुए संस्कृत 'त्रिषष्टिशालाकापुरुषचरित' के आठवें पर्व में भी सविस्तर कृष्णचरित है। जिनसेन के बत्तांत से हेमचन्द्र का बतांत कुल मेद रखता है। कुल महत्त्व की विभिन्नताए पाद-रिप्पणियों में स्वित की गई है। (हरिवंशपुराण का संकेत 'हपु०' और 'त्रिषष्टिशालाकापुरुषचरित' का संवेत 'त्रिच०' रखा है)कृष्णचरित अत्यन्त विस्तृत होने से यहां पर उत्की सर्वांगिण समास्रोजना करना सम्भव नहीं है। जैन कृष्णचरित के स्पष्ट रूप से दो भाग किए जा सकते हैं। कुष्ण और यादवों के द्रागवती प्रवेश तक एक माग और सेष चरित का वृष्टा भाग । पूर्वभाग में कृष्ण जितने केन्द्रवर्ती है उतने उत्तरभाग में नहीं है। इस्टिए निस्न रूपरेखा पूर्वकृष्णचरित तक सीमित की गई है।

### ३. जैन कृष्णकथा की रूपरेखा

हिर्गिश में जो कि हरिराजा से शुरू हुआ था, कालकम से मधुरा में यह नामक राजा हुआ । उसके नाम से उसके बंशज यादव कहलाए । यह का पुत्र नरपति हुआ और नरपति के पुत्र शूर और सुवीर । सुवीर को मधुरा का राज्य दे कर शूर ने कुशाय देश में शौर्यपुर बसाया । शूर के अन्यकृष्टिण आदि पुत्र हुए । और सुवीर के मोजकृष्टिण आदि । अन्यकृष्टिण के दश पुत्र हुए उनमें सब से बढ़ा समुद्रविजय और सबसे छोटा वसुदेश था । ये सब दशाई नाम से विख्यात हुए । जुन्ती और माद्री ये दो अन्यकृष्टिण की पुत्रियां यों। मोजकृष्टिण के अपनेन आदि पुत्र थे । कम से शौर्यपुर के सिंहासन पर समुद्रविजय और मधुग के विहासन पर अमरेन आहि पुत्र थे।

अतिशय सीन्दर्य युक्त वसुदेव से मन्त्रमुग्ध होकर नगर की स्त्रियां अपने घरबार की उपेक्षा करने लगीं । नागरिकों की शिकायत से समुद्रिष्ठिय ने युक्तिपूर्वक बहुदेव के घर से बाहर निकलने पर नियन्त्रण लगा दिया । खसुदेव की एक दिन अक्स्मात इसका पता कम गया । उसने प्रस्कृत कर से नगर छोड़ दिया । आते जाते उसने कोगों में ऐसी बात फैकाई कि बसुदेव ने तो अग्तिप्रवेश कर के आरमहत्या कर हो । बाद में घह कई देशों में भ्रमण कर के और बहुत मानवकन्य।एँ एवं विद्याधरकन्याएँ श्राप्त कर के एक सी वर्ष के बाद अविद्युर की राजकुमारी रोहिणी के स्वयम्बर में आ पहुँचा । रोहिणी ने उसका वरण किया। बहां आए समुद्रविजय आदि वन्धुओं के साथ उसका पुनर्मिलन हुआ । बसुदेव को रोहिणी से राम नामक पुत्र हुआ । कुछ समय के बाद वह शीर्यपुर में वापिस आ गया और वहीं स्वनुर्वेद का आवार्य बन कर रहा । मगाधरात्र जहांत्रच ने घोषणा कर दी कि की सिंहपुर

के राजा सिंहरथ को जीन्दा पकड़ उसे सौंपेगा उसकी कुमारी जीवचशा एवं मनपसंद एक नगर दिया जाएगा। वसुदेवने यह कार्य उठा लिया। संग्राम में सिंहरथ को मसुदेव के कंस नामक एक प्रिय शिक्य ने पकड़ लिया। अप मित्रिशा के उन्तुसार जीवचशा देने के पहले जरासंघ ने खब अशातकुल कंस के कुल की जांव की तब पता चला कि वह उग्रसेन का ही पुत्र था। जब वह गर्भमें या तब उसकी खननी को पतिमांस खाने का दोहद हुआ था। पुत्र कहीं पितृशासक होगा इस भय से जननी ने बन्मते ही पुत्र को एक कांसे की पेटी में रखकर यमुना में बहा दिया था। एक कलालिन ने पेटी में से बालक को निकाल कर अपने पास रख लिया था। कंस नामक यह बालक जब बड़ा हुआ तब उसकी उम्र कलहप्रियता के कारण कलालिनने उसको घर से निकाल दिया था। तबसे वह धनुवेद की शिक्षा मास करता हुआ बसुदेव के पास ही रहसा था और उसका बहुत प्रीतिपात्र बन गया था। इसी बक्त कंसने भी पहली बार अपना सही बुत्तान्त जाना। तो उसने पिता से अपने बैर का बदबा केने के लिये बरासम्ब से मधुरानगर मांग लिया। बही खा कर उसने धपने पिता उमसेन को परास्त किया और उसको बंदी बनाकर दुर्ग के द्वार के समीप रख दिया। कंसने यसुदेव को परास्त किया और उसको बंदी बनाकर दुर्ग के द्वार के समीप रख दिया। कंसने यसुदेव को परास्त किया और उसको बंदी बनाकर दुर्ग के द्वार के समीप रख दिया। कंसने यसुदेव को साधुरा खुला लिया और गुरुरक्षिणा के रूप में अपनी वहन देवकी उसको दी।

देवकी के विवाहोस्तव में जीवद्यशाने अतिमुक्तक मुनि का अपराध किया । फलस्बरूप मुनिने मधिष्यकथन के रूप में कहा कि जिसके विवाह में मल होकर नाच रही हो उसके ही पुत्र से तेरे पति का एवं पिता का विनाश होगा । भयभीत जीवद्यशा से यह बात जान कर कंसने वसुदेव को इस वचन से प्रतिबद्ध कर दिया की प्रश्येक प्रसूति के पूर्व देवकी को बाकर कंसके आवास में ठहरना होगा । बाद में कंसका मिलन आश्रय ज्ञात होने पर बसुदेव ने बाकर अतिमुक्तक मुने से जान लिया कि प्रथम छह पुत्र चरमशरीरी होगे इसलिए उनकी अपमृत्यु नहीं होगी और सातवा पुत्र वासुदेव बनेगा और वह कंसका घातक होगा । इसके बाद देवकी ने तीन बार युगलपुत्रों को जनम दिया। प्रश्येक बार इन्द्राशा से नेगम देवने उनको उठाकर मदिलनगर के सुदृष्टि श्रेष्ठी की पत्नी अलका के पात एवं दिया और अलका के मृतपुत्रों को देवको के पास रख दिया। इस बात से अज्ञात कंस प्रश्येक वार इन मृत पुत्रों को पटक कर समझता कि मैंने देवकी के पुत्रों को मार डाला।

देवकी के सातवें पुत्र कृष्ण का जन्म सात मास के गर्भवान के बाद भाइवद ग्रुक्क द्वादशी को शांत्रि के समय हुआ। । जलराम नयजात शिशु को उठ कर घर से बाहर निकल

१. दीक्षा छेने के पूर्व आतेमुक्तक कंत का छोटा भाई था। हपु॰ के अनुसार बीवद्यवा ने हंसते-हेंसते आतिमुक्तक मुनि के सामने देशकी का रक्षोमिलन यस्त्र प्रदर्शित कर उन की आधातना की। त्रिच॰ के अनुसार मिद्दरा के प्रभावनका जीवद्यवा ने अतिमुक्तक मुनि को गछे लग कर अपने साथ नृत्य करने को निमंत्रित किया।

<sup>ु</sup> २. त्रिच ० के अनुसार धनमते ही शिशु अपने को सींप देने का बचन कंसने बसुदेव से के किया ।

<sup>्</sup> ३) त्रिच•ा में सेठसेठानी के नाम साग ओर सुहसा है ।

४. त्रिच ० के अनुसार बुक्गजन्म की तिथि और समय श्रावण कृष्णाष्ट्रमी और मध्यरात्री है।

गया ! घनवोर वर्षा से उनकी रक्षा करने के लिए वसुदेव उस पर छत्र घर कर चहता थां । नगर के हार कृष्ण के चरणकार्य से खुल गए । उसी समय कृष्ण को छोंक आई ! यह सुनते व ! बन्धम में रखे हुए उम्रोन ने आशीष का उच्चारण किया । वसुदेवने उसको यह रहस्य गुत रखने को कहा । कृष्ण को लेकर वसुदेव और बलराम नगर से बाहर निकृत गए । देवीष्यमान शृंगधारी देवो शृषम उनको मार्ग दिखाता उनके आगे आगे दौद्ध रहा था । यमुना नदी का महाप्रवाह कृष्ण के प्रभाव से विभक्त हो गया । नदी पार करके बसुदेव श्वर्यावन पहुँचा और वहां गोष्ठ में बसे हुए अपने विश्वहत सेवक नन्दगीप और उसकी परनो यशोदा को कृष्ण को सौंग । उनकी नवमात कन्या अपने साथ लेकर वसुदेव और बस्ती परादेश को कृष्ण को सौंग । उनकी नवमात कन्या अपने साथ लेकर वसुदेव और बस्ती यशोदा को कृष्ण को सौंग । उनकी नवमात कन्या अपने साथ लेकर वसुदेव और बस्ती यशोदा को कृष्ण को सौंग । उनकी नवमात कन्या अपने साथ लेकर वसुदेव और उसकी नाक को दवा कर विपटा कर दिया ।

गीरगोपी के लाइले कृष्ण वन में बृद्धि पाने लगे। कंस के श्योतिशी ने बताया कि द्वान्द्वारा शत्रु कहीं पर बड़ा हो रहा है। कंसने अपनी सहायक देवियों को आदेश दिया कि वे शत्रु को दूंव निकाले और उसका नाश करें। इस आदेश से एक देवीने भीषण पक्षी का कर लेकर कृष्ण पर आक्रमण किया। कृष्ण ने उसकी चींच जोर से दबाई तो वह भाग गईं। दूसरी देवी पूतना-भूत का कप लेकर अपने विश्वित स्तन से कृष्ण को स्तनपान कराने लगी। तब देवों ने कृष्ण के मुख में अतिशय बल रखा। इससे पूतमा का स्तनपान कराने लगी। तब देवों ने कृष्ण के मुख में अतिशय बल रखा। इससे पूतमा का स्तनपान इतना दब गया कि वह भी चिल्लातो भाग गई। तीसरी शकटकपणारी विश्वाची जब बाबा महस्ती आई तब कृष्णने लात लगाकर शकट को तोइ बाला। कृष्ण के बहुत कामों से तंग आकर यशोदा ने एक बार उनको अलली के साथ बाब दिया। उस समय दो देविया यमलार्जुन का कर धरकर कृष्ण को मारने आई। कृष्णने दोनों को गिरा दिया। छठवी वृष्यभक्तपणारी देवी की गरदन मोड कर उसको भगाया और सातवी देवी जब कठोर पांचालवर्षों करने लगी तब कृष्ण ने गोवर्षनगिरि उंवा उटा कर सारे गोकुल की रक्षा ही।

<sup>ें</sup> ५. त्रिया के अनुसार देवकी के परामर्श से वसुदेव कृष्ण को गोकुत के चला। इसमें कृष्ण पर छत्र घरने का कार्य उनकी रक्षक देवताएं करतीं हैं।

६. त्रियः के अनुसार देवताओं ने आठ दंधिकाओं से मार्ग को प्रकाशित किया और उन्हींने स्वेत वृषम का रूप घर कर नगरद्वार खोल दिए !

७. त्रिच० अनुसार ये प्रारम्भ के उरहव कंतकी ओर से नहीं अतित बसुदेव के वैरी धूर्पंक विद्याधर की ओर से आए थे। विद्याधर पुत्री चाकुतीने शकट के उपर बैठ कर नीचे रहे कृष्ण की दबा कर मारने का प्रयस्त किया। और पूर्वना नामक दूसरी कृष्ण की विविक्षित स्तम पिलाती है। कृष्ण की रक्षक देवताएँ दोनों का नाश करती है।

<sup>्</sup> ८. त्रिच० के अनुसार क्षालकृष्ण कहीं चला न जाय इसलिए उनकी खखली के साथ बांध कर यशोदा कहीं बाहर गई तब शूर्यक के पुत्रने यमकार्जुन बन कर कृष्ण को दबाकर मारना बाह्य | किन्दु देवताओं ने उनका नाश किया | त्रिच० में गोवर्षनधारण की बात नहीं है |

कृष्ण के परक्रमों की बात सुनकर उनकी देखने के छिए देवकी बलराम को सार्थ लेकर मोपूजा को निमित्त बनाकर गोकुल आई और गोपवेश कृष्ण की निहारकर वह आनित्त्व हुई और मथुरा बापस गई। बलराम प्रतिदिन कृष्ण की धनुविद्या और अन्य कलाओं की शिक्षा देने के लिए मथुरा से आता था।

बालकृष्ण गोपकन्याओं के साथ रास खेलते थे । गोपकन्याएं कृष्ण के स्पर्धसुख के लिए उरसुक रहतीं थीं, किन्तु कृष्ण स्वयं निर्विकार थे । लोग कृष्ण की उपस्थित में अध्यन्त सुख का और उनके वियोग में अध्यन्त दुःख का अनुभव करते थे ।

एक बार शंकित होकर कंस स्वयं कृष्ण को देखने को गोकुल आया। यहादि में पहुंचे से ही कृष्ण को दूर वन में कहीं भेज दिया। यहादि में कृष्ण ने ताह्ववी नामक विशाची को मार भगाया एवं मण्डप बनाने के लिए शास्मिल की लक्ष्द्री के अस्यस्त भारी स्तम्भी को अकेले हो उठाया। इससे कृष्ण के सामर्थ्य के विषय में यशोदा निःशंक हो गई और कृष्ण को वापिस लौटा लिया।

मथुरा वापिस आर्द्धिकर कंस ने शतुका पता लगाने के लिए ज्योतियों के कहते पर ऐसो घोषणा कर दी कि को मेरे पास रखी गई सिंहवाहिनी नागशय्या पर आरूढ़ हो सके, अजितजय अनुष्य को चढ़ा सके एवं पांचजन्य शंख फूंक सके उसको अपनी मनमानी चील प्रदान की लाएगी। अनेक राजा ये कार्य सिद्ध करने में निष्कल हुए। एक बार चीवश्या। का भाई भानु कृष्ण का बल देखकर उनको मथुरा के गया और वहाँ कृष्ण ने तीनों पराक्रम सिद्ध किए । इससे कंसकी शंका प्रवल हो गई। किन्तु बलरामने शोध ही कृष्ण को बल भेज विया।

कृष्ण का विनाश करने के लिए कंस ने गोप लोगों को आदेश दिया कि यमुना के हुद में से कमल ला कर मेंट करें। इस हुद में भयंकर कालियनाग रहता था। कृष्ण ने हुद में प्रवेश कर के कालिय का मर्दन किया और वह कामल लेकर बाहर आया? । जब कंस

फ़िच० के अनुसार कृष्ण के पराक्रमों की बात फैलने से वसुदेव ने कृष्ण की सुरक्षा के छिए बलराम को भी नन्द्यशोदा को सीप दिया । उनसे कृष्ण ने विद्याएं सोक्षों !

१०. त्रिच० के अनुसार को शार्त्र धनुष्य चढ़ा सके उसको अपनी बहन सत्यभामा देने की घोषणा कैसने की । और इस कार्य के लिए कृष्ण को मधुरा के जाने वाला कृष्ण का सीतेला भाई अनुष्ठि था।

११. त्रिच् में कालियमर्दन का और कमल काने का प्रसंग कंसकी मल्लयुद्ध घोषणा के बाद आते हैं। त्रिच के अनुसार कंस गोगों को मल्लयुद्ध के लिए आने का कोई आदेश नहीं मेजता है। कंस ने को मल्लयुद्ध के उरस्य का प्रवन्ध किया था उसमें संभिल्ति होने के लिए कृष्ण जीरे बलराम की तुक्तवश स्वेच्छा से चलते हैं। जाने के पहले जब कृष्ण स्नान के लिए बर्मुना में प्रवेश करते हैं तब कंस का मित्र कालिय उसने आता है। तब कृष्ण उसकों नाथ कर उसके अपर आल्ड होकर उसे खुद घुमाते हैं और निर्जीव सा कर के छंड़ देते हैं।

को कमर मैंट किए गए तब उतने नन्दपुत्र के सिंहत सभी गोपकुमारों को मस्लमुद्ध के लिए उपस्थित होने का आदेश दिया। अपने बहुत से मस्त्रों को उसने मुद्ध के लिए तैयार रखा। कंस का मिलन आशय जान कर बसुदेव ने भी मिलन के निमित्त से अपने नव भाईओं को मधुरा में बुला लिया।

बलराम गोंकुल गए और कृष्ण को अपने सही मात-पिता, कुल आदि घटनाओं से परिचत किया । इससे दृष्ट हो कर कृष्ण कंस का संहार करने को उत्युक्त हो उठे । दोनों भाई मल्लवेश भारण करके मधुरा की ओर चले । मार्ग में कंस से अनुरक्त तीन असुरों ने कमशः नाग के, गभे के और अदब के रूप में उनको रोकने का प्रयास किया । कृष्ण ने तोनों का नाश कर दिशा । मधुरा के नगरदार पर कृष्ण और बलराम जब आ पहुँचे तब उनके उपर कंस के आदेश से चम्पक और पादाभर के नामक दो मदमत हाथी कोडे गए। बलराम ने चम्पक को और कृष्ण ने पादाभर को दाँत उखाइ के मार बाला ।

नगरप्रवेश करके वे अखाडे में आए। बलराम ने इसारे से कृष्ण को बसुदेद, अध्य दशाई, कंस आदि की पहचान करवाई । कंसने चाणूर और मुश्कि इन दो प्रचण्ड मस्स्तों को कृष्ण के पास मेडा । किन्तु कृष्ण में एक सहस्र सिंह और बलराम में एक सहस्र हाथी का बल था। तो कृष्ण ने चाणूर को भींच कर मार डाला और बलराम ने मुश्कि के प्राण मुश्मिहार से हर लिए। इतने में स्वयं कंस तीक्षण बाह्म लेकर सामने आया। कृष्ण ने साह्म छीन लिया, कंस को पृथ्वी पर पटक दिया, उसे पैरों से पकड़ कर परथर पर पछाड़ घर मार डाला, अरे पर प्रचण्ड अहहास्य किया। आक्रमण करने को खड़ी हुई क साहि सेना को बलराम ने मंच का खंभा उखाड़ कर प्रहार करके भगा दिया। कृष्ण पिता और स्वक्तों से मिला। खमसेन को बन्धनमुक्त किया और उसके मधुरा के सिंहासन पर फिर से बैडाबा। बीवचशा जरासन्च के पास चली गई। कृष्ण ने विद्याभरकुमारी सरयभामा के साथ कीर बढ़राम ने रेवती के साथ विवाह किया।

१२. त्रिच० में सर्पशस्या पर आरोहण और कालियमर्दन इन पराक्रमों के पहले जबकि क्रूच्य ग्यारह साल के थे तब ये पराक्रम करने की बात है। त्रिच० के अनुसार कृष्ण की करीटों के लिए ज्योतिषी के कहने पर कंस अरिष्ट नामक प्रथम को, केशी नाम अरव को, एक लर को और एक मेष को कृष्ण की ओर मेजता है। इन सब को कृष्ण मार डालते हैं। ज्योतिषीने क सको कहा था कि जो इनको मारेगा बही कालिय का मर्दन करेगा, मल्लों का नाश करेगा और कंसकी भी हत्या करेगा।

१३. त्रिच० में 'पादामर' के स्थान पर 'पद्मोत्तर' ऐसा नाम है।

रेथं. त्रिच॰ के अनुसार प्रथम कंत्र कृष्ण और बलराम को मार आक्रने का अपने सैनिकों को आदेश देता है। तब कृष्ण कृद कर मंच पर पहुँचता है और केशों से खींच कर कंस को नीचे पटकते हैं। बाद में चरणप्रहार से उसका सिर कुचल कर उसको मण्डप

१५. त्रिच० के अनुसार सत्ययामा कंस की ही बहन थी।

कंशवस का बदला लेने के लिए जरासन्थ ने अपने पुत्र कालस्वन को बड़ी सेना के साथ में जा । सत्रह बार यादवों से युद्ध करके अन्त में वह मारा गया । तरप्रशात् करासन्थ का भाई अगराजित तीन की लियालीस बार युद्ध करके कृष्ण के बाणों से मारा गया । तब प्रचण्ड सेना लेकर स्वयं जरासन्थ ने मधुरा की ओर प्रयाण किया । उसके भय से अठारह कोटि यादव मधुरा छोड़ कर पिश्चम दिशा की और चक्क पड़े । बरासन्थ ने पीछा किया । विन्ध्याचल के पास जब जरासन्थ आया तब कृष्ण की सहायक देवियों ने अनेक विताएँ रची और बुद्धाओं के लग लेकर जरासन्थ को समझा दिया कि उससे भागते हुए यादव कहीं शरण न पाने से सभी जल कर मर गए । इस बात को सही मान कर बरासन्थ वापिस लीटा । बस यादव समुद्र के निकट पहुँचे तब कृष्ण और बलराम की तपश्चमी से प्रभावित इन्द्र ने गौतम देव को मेजा । उसने समुद्र को दूर हटाया । वहाँ पर समुद्रविकय के पुत्र पानि तीर्थंकर नेमिनाथ की भिक्त से प्रेरित कुनेर ने द्वारका नगरी का निर्माण किया । बारह योगन लम्बी, नव योजन चीडो और वज्रमय कोट से युक्त इस नगरी में उसने सभी के लिए योग्य आवास बनाए और कुष्ण को अनेक देवी शस्त्रास्त्र, रथ आदि भेंट किए।

यहाँ पर पूर्वकृष्णचरित्र समाप्त होता है । उत्तरकृष्णचरित्र के मुख्य-मुख्य विषय इत प्रकार है :--

रूक्षिमणीहरण, बाम्बमश्रम्नअस्पत्ति, बाम्बयतीपरिणय, दुरुवंशोत्पत्ति, द्रौपदीलाम, कीचकवच, प्रशुम्नसमागम, शाम्बविवाह, करासम्ब के साथ युद्ध एवं पाण्डवकीरवयुद्ध, कृष्ण का विज्ञायोत्सव, द्रौपदीहरण, दक्षिणमधुरास्थापन, नेमि-निष्क्रमण, केवलकानपाप्ति, धर्मोपदेश, बिहार, द्वारावतीविनाश, कृष्ण की मृत्यु, बलराम की तनश्चयाँ, पाण्डवों की प्रवष्या और नेमिनिर्वाग ।

भिन्न-भिन्न अपभ्रेश कृतियों में उपर्युक्त रूपरेखा से किसं-किसी बात में अन्तर पाया बाता है। यथाप्रसंग उसका निर्देश किया आएगा।

अन हम कृष्णविषयक विभिन्न अपभ्रंश रचनाओं का परिचय करें। अपभ्रंश साहित्य में अनेक कवियों को कृष्णविषयक रचनाएँ हैं।

जैन कियों में नेरिननाथ का चरित्र अत्यंत रुद्ध और प्रिय विषय था और कुळाचरित्र उसका एक अंश होने से अपभ्रंश में कुळाकाशों को कोई कमी नहीं है। यहाँ पर एक रूद्ध त्रिच के अनुसार पहले जरासन्थ समुद्रविजय पर कुळा और बलराम को उसकी सौंप हेने का आहेश में तता है। समुद्रविजय इस आहेश का तिरस्कार करता है। बाद में जोतिजी की सज़ाह से यादन मधुरा छोड़कर चल देते हैं। जरासन्थ का पुत्र काल बादवों को मारने को प्रतिज्ञा करके आने माई यत्रन और सहदेव को साथ डेकर यादवों का पीछा करता है। रक्षक देवताओं द्वारा दिए गए यादवों के अग्निप्रवेश के समाचार सही मान कर नह प्रतिक्षा की पूर्ति के लिए स्वयं अग्निप्रवेश करता है।

रामान्य परिचय देने की दृष्टि से कुछ प्रमुख अपभ्रंश कवियों की कृष्णविषयक रचनाओं का विवेचन और कुछ विशिष्ट अंश प्रस्तुत किए जाते हैं। इनमें स्वयम्भू, पुष्पदन्त, इरिमद्र ध्वीर विवेचन की रचनाएँ समाविष्ट हैं। धवल की कृति अपकाशित होने से उसके नारे में संक्षेप में कहा है।

# ४. स्वयम्भू के पूर्व

नवीं शतान्दों के अपभंश महाकवि स्वयम्मू के पूर्व की कृष्णविषयक अपभ्रंश रचनाओं के बारे में हमारे पास जो ज्ञातन्य है वह अरवन्त स्वल्य और तृरक रूर में है। उसके लिए जो आधार मिलते हैं वे इतने है — स्वयम्भूकृत छन्दोग्रन्य 'स्वयम्भूछन्द' में दिए गए जुड़ उद्धरण और नाम, भोजकृत 'सरस्वतीकण्ठाभरण' में प्राप्त एकाच उद्धरण, हेमचन्द्रकृत 'सिद्धहेमशहानुशासन' के अपभ्रंश विभाग में दिए गए तीन उद्धरण और कुछ अपभ्रंश कृतियोंमें किया हुआ कुछ कवियों का नामनिर्देश।

स्वयम्भू के पुरोगामियों में चतुर्मुख स्वयम्भू की ही क्षा का समर्थ महाकिष था। और सम्भवतः वह अजैन था। उसने एक रामायणविषयक और एक महाभारतविषयक ऐसे कम से कम दो अपभंश महाकाठयों की रचना को थी यह मानने के लिए हमारे पास पर्याप्त आधार हैं । उसके महाभारतविषयक काव्य में कृष्णचरित्र के भी कुछ अंश होना अनिवार्य है। कृष्ण के उल्लेखवाले दो तीन उद्धरण ऐसे है जिनको हम अनुमान से चतुर्मुख की कृतियों में से लिए हुए मान सकते हैं। किन्तु इउसे हम चतुर्मुख की काठ्यशक्ति का बाह्य साम से निवान्त असमर्थ है।

चतुर्मुख के सिवा स्वयम्भू का एक और ख्यातनाम पूर्ववर्ती था। उसका नाम था गोविन्द । 'स्वयम्भूच्छन्द' में दिए गए उनके उद्धरण हमारे हिए अमूल्य हैं । गोविन्द के को छह छन्द दिए गए है वे कृष्ण के बालचरित विषण्क किसी काव्य में से लिए हुए शन पदते हैं । अनुमान है कि इस पूरे काव्य की स्वना वेवल रहा नामक दिशामी छन्द में हुई होगी। और सम्भवतः उसी काव्य से प्रेरणा और निस्त्रीन पाकर बाद में हरिभद्र ने रहा छन्द में ही अपने अपभ्रंश काव्य 'नेमिनाथचरित' की रचना की होगी। उद्भुत छन्द कृष्ण और

- १७. विशेष के लिए देखिए इस लेखक का लेख—
  Caturmukha, one of the earliest Apabhramsa epic poets,
  Journal of the Oriental Institute, Baroda, मन्य ७, अंक ३, मार्च
  १९५८, प्रष्ठ २१४-२२४।
- १८. 'स्वयम्भूच्छन्द' ६-७५-१ में कृष्ण के आगमन के समाचार से आश्वस्त होकर मधुरा के पौरवनों ने घवल ध्वन फरहराये और इस तरह अपना हृदयभाव व्यक्त किया ऐसा अभिप्राय है। ६-१२२-१ में कृप, कर्ण, और कलिंगराज को एवं अन्य सुभटों को पराजित कर के अर्जुन कृष्ण को जयद्रथ का पता पूछता है ऐसा अभिष्यय है। इनके अलावा २-८-१ और ६-३५-१ में अर्जुन का निर्देश तो है किन्तु उसके स्थय कर्ण का उल्लेख है, नहीं कि कृष्ण का और मुख्य बात तो यह है कि ये पद्य चतुर्भुल के ही मानने के लिए कोई निश्चित आचार नहीं है।

राचा के प्रेमप्रसङ्ग विषयक हैं । इसी कारण गोविन्द कवि का काव्य जैनेतर जान पहता है। 'स्वयम्भू-छन्द' में उद्धृत गोविन्द के सभी छन्द यद्यपि मात्राएं हैं, ये मूल में रहु।ओं के पूर्वचद्धकों का में रही होगी ऐसा जान पहता है। यह अनुमान हम हरिभद्र के निमिनायचरित' का आचार छेकर लगा सकते हैं एवं हेमचन्द्र के 'सिद्धहेम' के कुछ अपभंश उद्धरणों में से भी हम कुछ संकेत निकाल सकते हैं।

'स्वयम्भूइन्द' में गोविन्द से लिए गए मत्तविलासिनी मात्राछन्द का उदाहरण कृष्ण-बालवरित्र का एक सुपितद प्रमंग विषयक है। यह प्रसंग है कालियनाग के निवासस्थान बने हुए काकिन्दी हुद से कमल निकाल कर भेंट करने का आदेश, जो नन्द को कंस से दिया गया था। पश इस प्रकार है—

> एहु वितमत सुद्रु आएसु पाणंतित माणुसहो, दिहिविसु सम्पु कालियत । कंसु वि मारेह धुत्र, किंदिंगमत कांहें किजात ।। (स्व००छं० ४-१०-१)

'यह आदेश अतीव विषम था। एक ओर था मनुष्य के लिए प्राणधातक दृष्टिविष कालिय सर्प, और दूसरी ओर था आदेश के अनादर से कंस से अवश्य प्राप्तक्य मृत्युदण्ड तो अब कहां जाया जार्य और क्यों किया जाय ?'

गोविन्द का दूसरा पद्य जो कि मत्रकरिणी मात्राछन्द में रखा हुआ है राघा की और कुण का प्रेमातिरेक प्रकट करता है। देमचन्द्र के 'सिद्धहेम' में भी यह उद्घृत हुआ है (देखो-८-४-४२:५) और वहीं कुछ अंश में प्राचीनतर पाठ सुरक्षित है। इसके अलावा 'सिद्धहेम' ८-४-४२०:२० में जो दोहा उद्घृत है वह भी मेरी समझ में बहुत कर के गोविन्द के ही उसी काव्य के ऐसे ही सन्दर्भ में रचे हुए किसी छन्द का उत्तराश है। "स्वयम्भूकन्द" में दिया गया गोविन्दकृत वह दूसरा छन्द इस प्रकार है (कुछ अंश हेमचन्द्र वाले पाठ से किया गया है। टिप्पणी में पाठान्तर दिए गए हैं।):

एककमेक्करैं  $^1$  जह वि जोएदि $^2$  हिं सुद्रुष्ठ वि आश्ररेण,  $^4$  तो वि देहि सहि कहि वि राही । को सक्कइ संबरेवि, दङ्गाअण $^6$  णेहें पळुटा $^7$ 

(स्व॰ छं• ४-१०-२)

पाठान्तर : (1) सन्त्र गोविङ, (2) जोएङ, (3) सुद्दु सन्वायरेग, (4) देह दिद्वृहि, (5) इह्द नवणा, (6) नेहिं, (7) पत्रोदटउ

'एक-एक गोपी की और हिर यद्यपि पूरे आदरसे देख रहे हैं तथापि उनकी इंडि वहीं बाती है जहाँ कहीं राधा होती है : स्नेह से छुके हुए नयनों का संवरण कीन कर सकता है भक्षा ?

इसी भाव से संलग्न 'सिद्धहेम' में उद्धृत दोहा इस प्रकार है— हरि नच्चाविष्ठ प्रंगणइ, विम्हइ पाडिउ लोउ । एवहिं राह्-पओहरहं, जं भावह तं होउ ॥ 'हरि' को अपने घर के प्रांगण में मचाकर राधा ने लोंगों को विस्मय में डाल दिया। अभि तो स्था के प्रयोधरों का जो होना हो सो हों।'

हैमचन्द्र के 'त्रिषष्टिशलाकायुरुषचरित्र' (८,५) में किया गया वर्णन इससे तुलनीय है— गोपियों के गीत के साथ बालकृष्ण नृत्य करते ये और बलराम ताल बजाते थे ।

'स्वयम्भूच्छन्द' में उद्धृत बहुरूपा माश्रा के उदाहरण में कृष्णिवरह में तद्दपती हुई नोभी का वर्णन है। पद इस प्रकार है—

देइ पाली थ्याहं परभारे

तेरेपियु णिक्षणिदनु, हरिविओअ-सतार्वे तत्ती ।

प्राप्तु अण्णुहिं पावियस, करस दहस जं किंपि रुक्चई ॥ (४-११-१)

ं 'क्रुआवियोग के संताप से तस गोपी उन्तत स्तनप्रदेश पर मिलनीदल तोड़ कर रखती। है। उस मुखाने अपनी करनी का फल पाया । अब देव चाहे सो करें।'

मानी इस से ही संलग्न हो ऐसा मत्तवालिका मात्रा का उदाहरण है— कमलकुमुआण एक्क उप्पत्ति

सिं तोवि कुमुआअरहं, देइ सोक्खु कमल्हं दिवाअर ।

पाविज्जह अवस फलु, जेण जस्स पासे ठवेइउ ॥ (स्व० च्छ'० ४-९-१)

'कमल और कुमुद दोनों का प्रभवस्थान एक ही होते हुए भी कुमुदों के लिए चन्द्र एवं कमलों के लिए सूर्य सुखदाता है। जिसने जिसके पास घरोहर रखी हो उसको उसी से अपने कमेकल प्राप्त होते हैं।'

मत्तमधुकरी प्रकार की मात्रा का उदाहरण सम्भवतः देवकी कृष्ण की देखने को आई उसी समय के गोकुलवर्णन से सम्बन्धित है। मूल और अनुवाद इस प्रकार हैं—

ठामठामहिं घाससेतुर्ठ

रत्तिहि परिसंदिआ, रोमयणवस्त्रस्थियां डआ ।

हीसहि भवकुरुवला, बोण्डाणिहाणाह व गोहणा ।। (स्वर्व्छ० ८-९-५)

'स्थान-स्थान पर रात्रि में विश्वानित के लिए उहरे हुए और जुगाली में जबड़े हिलाते हुए गौधन दिखाई देते हैं — मानों ज्योतस्ता के धवलोज्यक पुंच ।'

इन पद्यों से गोविन्द किन की व्यभिन्यिक्त की सहजता का तथा प्रकृतिचित्रण और मंबिचनण की व्यच्छी शिक्त का हमें योहा सा परिचय मिल जाता है। यह उस्लेखनीय है कि बाह के बालकृष्ण की कोडाओं के जैन कवियों के वर्णन में कहीं गोपियों के विरह की तथा राष्ट्र-सम्बद्धित प्रमयचेष्टा की बात नहीं है। दूसरी बात यह है कि मात्रा या रहा विस् संक्रक छन्द भी दीर्घ, कथात्मक बस्तु के निरूपण के लिए कितना सुगेय एवं स्यबद्ध हो

<sup>्</sup>र रहोत्र के प्रसिद्ध दोहे का भाव यहां पर तुलनीय है—— जल में बसे कमोदनी, चंदा वसे अकास ! को बाहिं को भावता, सो ताहिं के पास !!

सकता है यह बात सोविन्द ने भारते सफल प्रयोगों से सिद्ध की है। आगे चलकर हरिमोंद्र से इनी का समर्थन होगा। और छोटो रचनाओं में तो रङ्डा का प्रचलन पंद्रह-सोक्द चतान्दी तक रहा है।

## ५, स्वयम्भू

नवीं वातावदी के महाकवि स्वयम्भू के दो अपभ्रं वा महाकाव्यों में से एक या 'हरियं वापुराण' या 'अरिक्टनेमिचरित्र' ('रिट्टणेमिचरिड')। यह सभी जातव्य कृतियों में प्राचीनतम्
अपभ्रं वा कृष्णकृष्य है। अठारह सक्ष्म दक्षेक जितने बृद्त् विस्तार युक्त इस महाकाव्य के
११२ सम्बियों में से ९९ संघि स्वयम्भू विरचित्त हैं। शेष का कर्तृश्व स्वयम्भू के पुत्र त्रिभुवन
का और पंत्रह्यीं वातावदी में हुए यहाःकीर्ति भट्टाइक का है। हरियंश के बार काष्य इस मकाद है — याद्यकाण्ड (१३ सन्ध्र), कुछकाण्ड (१९ सन्ध्र), युद्धकाण्ड (६० सन्ध्र) उत्तरकाण्ड (१० सन्ध्र)। कृष्णजनम से ले कर द्वारावती-स्थापन तक का वृत्तान्त याद्यकाण्ड के चार से के कर आठ सन्ध्र तक चलता है।

स्वयम्भू ने कुछ अंशों में जिनसेन बाढ़े कवानक का, तो अन्यत्र वैदिक परम्परा बाहे कथानक का अनुसरण किया है।

कुष्णजन्म का प्रसंग स्वयम्भू ने इस प्रकार प्रस्तुत किया है (सन्व ४, कहवक १२): -

भाइयद शुक्क द्वादशी के दिन स्वजनों के अभिमन को प्रश्वित सार्त हुए अपुर-विमद्देन जनादंन का (मानों केंस के मस्तक शृक्ष का) जन्म हुआ । जो सी सिंही के पराक्रम से सुक्त और अनुलबल था, जिनका वश्वास्थक श्रीवत्स से लांछित था, जो श्रुप कक्षणों से अलंकृत एवं केंक सी अन्त नानों से युक्त था, और जो अपनी देहप्रभा से आवास को उक्कवल करता था, उस मधुपथन को वसुदेव ने उठाया । बढदेव ने उत्तर छन्ने रखते हुए उसकी बरसात से रक्षा को । नारायण के चरणांगुष्ठ की टक्कर से प्रतोत्नी के द्वार खुक

इत्तर्ज नोष्यिणु सर्राण यित्र, पुणु दूसासणु नोष्यि । तो हर्ज जाणर्ज एही हरि, बह् मह अग्मह नोष्यि ॥

'इतना कह कर शकुनि रह गया | और बाद में दुःशासन ने यह कहा कि मेरे सामने आ कर, जन बोले तो में जानूं कि हरि ऐसा है'। इसमें अर्थ की कुछ अस्पष्टता होते हुए भी इतनी बात स्वष्ट है कि प्रसंग कृष्णविष्टि का है। स्वष्ट रूप से यह कोई पुरानी महान भारत विषयक रचना में से लिया गया है।

२. मस्त्रवेश में मधुरा पहुँ वने पर मार्ग में कृष्ण घोत्री को लूंट लेता है और सैरन्त्री से विलेगन बलकोरी से लेका गोपसखाओं में बांट देता है—ये दो प्रसंग हिन्दू परंपरा की ही कृष्णकथा में प्राप्त होते हैं और ये स्वयम्भू में भी हैं।

र. 'विद्वहेम' ८-४-३९१ इस प्रकार है-

गए । दोषिका को भारण किया हुआ एक दृषभ उनके आगे आगे चलता था। उनके आते ही यमुनाजल दो भाग में विभवत हो गया। हिर यशोदा को सौंग गया। यशोदा की पुत्रों को बदके में ले कर हरूबर भीर वसुदेव छतार्थ हुए। गोपवालिका को ला कर उन्होंने कंस को दे दी। मगर विन्ध्याचल का अधिप यक्ष उसको उठा कर विन्ध्य में ले गया।

बेसे गगन में बालचन्द्र का वर्षन होता है, वैसे गोष्ठ के प्रांगण में गोविन्द का संबर्धन होता रहा । जैसे कमलसर में स्वपक्ष-मण्डन, निर्दूषण कोई राजहंस की बृद्धि हो वैसे ही हरिवंश-मण्डन, कंस्खण्डन हरि नन्द के घर बृद्धि पाते रहे।'

इसके बाद के कडवक में कृष्ण की उपस्थिति के कारण गोकुल की प्रत्येक विषय में को श्रीष्टिद्ध एवं मथुग की श्रीहोनता हुई उसका निरूपण है। आमने सामने आती हुई पंक्तियों में गोकुल और मथुरा इन दोनों स्थानों की परस्वर विरुद्ध परिस्थितियाँ प्रथित कर के यह निरूपण किया गया है।

पांचवीं सिन्ध के प्रथम कड़वक में बालकृष्ण को निंद नहीं आती है और वे अकारण रोता है इस बात एक सुन्दर उत्प्रेक्षा के द्वारा प्रस्तुत की गई है । किव बताते है कि कृष्ण को इस चिन्ता से निंद नहीं आती थी कि पूतना, शकटासुर, यमछ र्जुन, केशी, कांकिय आदि को अपना पराक्रम दिखाने के लिए कब तक प्रतिक्षा करनी होगीं।

इसके बाद के कड़बक में सोते हुए कृष्ण की घुरघुगहर के प्रवण्ड नाद का वर्णन है। पांववीं सन्धि के रोष भाग में बाठकृष्ण के पूतनावध से लेकर कमल लाने के लिए कालिन्दी के हुद में प्रवेश करने तक का विषय है। छठीं सन्धि के आरम्भ के चार कड़बक कालियमदैन को दिए गए हैं। रोष भाग में कंसवध और सत्यभागाविवाह है।

स्वयम्भू की प्रतिभा काव्यात्मक परिस्थितियों को चूनने के लिए सतत बागरूक थी। कालियमर्दन विषयक बढवकों से स्वयम्भू की कल्पना की उडान की एवं वर्णन सामध्यें की इस अच्छी शलक पाते हैं। यह अंश मूल और अनुवाद के साथ इस प्रकार है—

मुसुम्रियमायासंदणेण भारत्वस्य जलयञ्चलसम्बण्ण णं बसुद्वरंगणरोभराष्ट्र णं इंदणोलमणिभरिय खाणि तष्टे काके णिद्वाला आय सम्ब वियं भावण देव चरित्तमगो आहोदिश दणुतणुमद्दणेण संसोदिय बरुयर बल्ल विसट्ट

स्वित्वज्जह बरण जणह्णेण रिवमह्यए णै णिसि ताल णिसणा णै दङ्कामयणकदणिद्विहाइ णै काल्यिहिशहमाणहाणि गामीण गोव बायस सगव्य जोहज्जह साहसु सुरेहिं सग्गे बजणादहु देवहणंदणेण णीसरिउ सन्पु पसरियमरक्ट

घत्रा

कैसड कालिड कालिंदबंड तिण्णि वि मिलियहं काला है कामारीह्रयंड सब्दं काहे णियंतु णिहालाई

(सं० ६, ६० १)

60

भाषासकट के संहारक जनार्दन को अमरकुल, मेध और कुबलय के वर्णका धारण करने वाली यमुना दृष्टिगोचर दुई, मानों सूर्य-भय से भूतल पर आ कर निद्या दैठ गई हों। मानों वसुधासुंदरों की रोमावलि, या इन्द्रनीलमणि से पूर्ण खानि, या तो कालियनाम की मानहानि! उस समय सभी आमीण गोपजन एवं गर्विष्ठ वादव कृष्ण के पराक्रम देखने को आए। देव भी अन्तरीक्ष एवं स्वर्ग में ठहर कर कृष्ण का साहस देख रहे थे। दानवमर्दन देवकीनंदनने यमुना का हद विक्षुच्य कर डाला। सभी बलचरों में खलबली मच मई। कलगांशि छिन्नविच्छिन्न हो गया। गर्विष्ठ सर्प बाहर नीकल आया। कृष्ण, कालिय एवं कालिन्दीकल तीनो दयाम पदार्थ एक दूसरे में संमिलित हो गए। सब कुछ कालाकछटा हो गया। अब देखनेवाले क्या देखें?'

उद्बाइउ विसह्य विसम्लील कालिदिपमाणपसारियंगु विष्कुरियभणामणिकिरणनाल मृहकुहरमयुद्धयमहिहरिंदु विसद्धि जलणानल्यनाहु दण्युद्ध उद्धप्रणालिन्डु उप्पण्णेड पण्गेठ अंबड कोवि तो विसमविद्धगारुग्मेण

कलिकालक्यंतरब्ह्सीलु विवरीयचलियजलचातरंगु फुक्कारभरियभुवर्णंतरालु गयणिगाञ्चलुक्कियभमरबिंदु अवगणिगयपंक्यणाहुणाहु गं सरिए पसारिंउ वाहुदंडु पहरिज्जिहि गांह शिसेकु होवि हरि वेदिन वरि उरजैगमेण

#### घत्ता

**बउणदरे एक्कु मुहुत्तु** रयणायरे मंदर णाइं केसउ सळीलकील कर्ह निसद्द्रवेदिङ संचरह

(सं॰ ६, ६० २)

'विषम लीला करता हुआ विषधर कृष्ण के प्रति लपका । कलिकाल और कृतान्त करते हों दें कालियने कालिन्दी जितना अंग फैलाया । जलचर ओर जलतरंग प्रतायामन करते लगे । उसके फणामणि से किरणजाल का विस्फुरण होने लगा । फुरकार से वह सुमनो के अंतराल को भर देता था । उसके मुखकुद्धर से निकलते हुए निःश्वासों की झपट से पहाइ भी कांपते थे । उसकी हिए की आग्नज्वाला से देवगण भी जलते थे । उसके विष से यमुना का जलप्रवाह दूषित हो गया । कृष्ण का अवगणना कर के दर्भेद्धत कालियने प्रवण्ड फणामलि को ऊँचा छठाया । मानों यमुनाने अपने मुजदण्ड पशरे । 'यह कोई अजेय पत्नाग उरवन्न हुआ है । उस पर हे नाथ, निःशंक होकर प्रहार करों तब उम्र विषयमन करते हुए उरगने हिर के उरामदेश को लेपट लिया । यमुनाहद में एक मुहूर्त केशव जलकी हा करने हुए उरगने हिर के उरामदेश को लेपट लिया । यमुनाहद में एक मुहूर्त केशव जलकी हा करने हों । विषयर से वेष्टत हुए वे सागर में मन्दरावल की तरह धूमने लगे ।'

णियक तिए असुरपरायणेण उप्पण्ण भंति गढ गाउ णाउ उज्जोएं जाणिउ परम चार तो समरसहासहिं हुम्महेण कालिंड ण दिस्डु णारायणेण विष्फुरिंड ताम फंगमणिंणहांड को गुणेहि ण पाविड वेषणांच ः भुयदैंड पसारिय महुमदेण

## अपभंश साहित्य में म्हणकाव्य

पेचांगुलिपेचणहुड्डांग तहो तेहि घरिडजह फणकडण्पु हिन्दांज्यह णवर विणियाभेण विह्रहण्पह फड-फड-झडउ देह णं फुरियफ्णामणि वरभुअंग णंड णायह को कद कवणु रुप्यु उउजलंड लंहड सिरिसंगमेण गारुडियहो विसहरू किं करेह

#### वत्ता

णत्येष्यिणु महुमहेण भीसावणु कंसहो णाइ कालिंड णश्यले भामियंड । कालद हु उग्गामियंड ।।

(前 4, 季 考)

'अपनी देवाम कान्ति से नारायण कालिय को देख न पाया । उनको आनित हो गई इससे नाग चीन्हा न गया । इतने में कालिय के फन के मिणगण झलमलाए । इस उद्योत से नाग को अच्छी तरह पहचान लिया । 'गुणों' से कीन भन्ना बन्धन नहीं पाता ? अब सहस्रों समामों के वोर मञ्जन्यन ने पांच नखों से उज्जाल बनी हुई पांच उंगली बाले अपने भुजदण्ड पसारे । मानो वे फणामणि से स्फुरित बड़े भुजंग हो । इनसे उन्होंने कालिय के फणामण्डल को पकड़ लिया । अब कीन-सा हाथ है और कीन-सा सर्प इसका पता नहीं चलता था । किन्तु श्रीपतिने......िकलने से पा लिया (?) । कालिय व्याकुल होकर फणों से फिटफेट झार देने लगा । मगर विषधर 'गायडों' को क्या कर सकता था ? कुष्ण ने कालिय को नाय कर साकाश में धुमाया । मानों कंस के प्रति भीषण कालदण्ड उठाया ।

मिणिकरणकरालियमहिंदरे हिं
णियवस्य हैं कि ई समुद्रकल हैं
तिहें ण्हाल गांत गंगिछ । हैं
विणिवस्त भाषण्यरि विहाह
गीतारेंड अगद्या दणुविमहिं
तिहें साद पडिच्छित हल हरेग
गोनुहाँ सम्पोल आयरेंग

विसहरसिहरसिलायलेहि पिजरियहं जउणमहाज्लहं पुणु तोद्धिक कंचणकमल्लह् वंश्ये गोवद्धणु घरित णाहं णं महणे समस्तर मंदरहि णं विज्ञुपुंजु सियञ्चहरेण सम्भावं भागर भागरेण

#### घसा

बलएवें अहिमुहु एंतु सियाक्षें तामसपक्खु हरि अवरंडिड तहिं समझ गाइ पह तरि पांडवइ ।।

(सं• ६, क• ४)

'सर्प के शिरोमणियों को किरणों से पर्वत ज्यास हो गए । उनसे कृष्ण के बस्त्र समुख्यक हो गए और यमुना का जलराशि रक्तवर्ण । वहीं कृष्णने मद से आद गण्डवाड़े गमराम की नाई स्नान किया और कांचन कमल का जूहा तोड़ लिया । शिर पर रखा हुआ पूछा थेसा भाता था मानों दूसरा गोवर्षन उठाया हो । शत्रु के मर्दन करने बाले जनार्दन बाहर निकले । मानों समुद्रमं पन को समाप्ति करके बाहर निकला हुआ मन्दराचल । किनीर पर हैं और ने कृष्ण से बोस के लिया । मानों दवेत बादल ने विद्युत्यु को अपना लिया ।

उसे स्वालों को सींन कर उस समय बलदेव ने संमुख आते हुए आपने आई कृषण की आर्लिंगन दिया । मानों प्रतिनदा के दिन ग्रुक्तपक्ष कृष्णपक्ष को मेंटा ।'

संग्राम के वर्णनों में स्वयम्भू की कला पूर्ण रूप से प्रकटित होती है। 'हरिबंश' में बुद्धकाण्ड साठ सन्धियों के विस्तार की भर कर फैला है। कुला के बालचरित्र में भी बुद्धवर्णन के कई अवसर स्वयम्भू को मिल जाते है।

६-१२ में मुष्टिक और चाण्र के साथ कृष्ण और बड़भद्र के मल्लयुद्ध के वर्णन में सध्ययमकों के प्रयोग से चित्र में ताइशता सिद्ध हुई है। देखिए :--

दप्पुद्धर दुद्धर एत्तहे वि
ण' णिगाय दिगाय गिल्लगंड
अप्पोडिंड सरहसु सावलेड
सस्तण्हहों कण्डहों एकु मुक्कु
सुप्रयंकर-दंडकर-कत्तरीहिं
कम्छोहेहिं गाहेहिं पीडणेहिं
इस्यादि ।

उद्विय मुहियचाणूर वे वि
णं सासहु कंसहु वाहुदं ह
रणु मध्याउ विश्वित ण किउ खेउ
उद्दामहो रामहो अवर दुक्कु
णीसरणेहिं करणेहिं भामरीहिं अवरेहिं अणेयहिं कोडणेहिं

'इतने में दर्शेद्धर एवं दुर्धर चाणूर और मुध्क दोनों उठ कर खड़े हुए ! मदमस गर्जों की तरह सामने आ गए । मानों आशान्तित कंस के बाहुदण्ड । हर्ष और दर्प से आस्कोटन करते हुए उन्होंने छलांग मार कर युद्ध की सरवर मांग की ! यश की तृष्णा बाके कृष्ण के प्रति एक को छोड़ा गया और उद्दाम बलराम के पास दूसरा पहुँच गया । मयंकर 'दीकर' 'कर्तरी' 'निःसरण' आदि दांवपेच के प्रयोग करते हुए, मंबरी धूमते हुए, मुक्केनाजी, पकड़ना, पीसना आदि अनेक मल्लक्षीडा वे करते थे !'

९—१४ में गणपृत्त पृथ्वी का विशिष्ट प्रयोग मिलता है। प्रत्येक पैक्ति आठ और तथ अक्षरों के भागों में विभात की गई है और ये दो खण्ड यमक से बद्ध किए गए हैं। कंदोलय की इष्टि से पश्णिम सुन्दर आया है। देखिए:—

कयं णवः संजुयं सियसरासणीसं जुयं सरप्पहरदारणं णवपवालकं दारणं समुच्छल्यिलोहियं सुरविलासिणोलोहियं पणस्च वयदं ह्यं भिमयस्रिमेरं ड्यं इत्यादि ।

'उनके पश्चात् युद्ध प्रधृत्त हुआ — जिसमें तीश्रण धनुष्य प्रयुक्त होते ये, कठोर प्रहारों के कारण था, जिसमें अभिनव कोंपल जैना लाल लोह उद्यलता था, जो अपस्याओं को आकर्षित करता था, जिसमें कबंघ नाचते थे, और अनेक मेर्डड पंछं धूमते ये....'

देशे ही पृथ्वी छन्द का विशिष्ट प्रयोग ९-१८ में किया गया है।

किसी एक निरूप्य विषय संबन्धित दीर्घ वर्णनखण्डो की रचना के अतिरिक्स स्वयम्भू की और एक विशेषता भी लक्ष्यपोग्य है। कहवकनिषद्ध भाव की पराकाङ्का वहाँ पर अन्यस्थानीय बत्ता में सघती है वहां पराकाष्ठा कोई तीक्ष्ण उपमा, उत्प्रेक्षा या स्थक जैसे अकंकार से अभिन्यंजित की गई है। कडवक का समापन एक रमणीय विस्व से होता है, जो चित्त को एक समरणीय मुद्रा से अंकित कर देता है। इन पराकाष्ठाचोतक विस्वों में स्वपम्भू की मौलिक फल्पनादाकित के अभिनव उड्डायन एवं प्रगत्म विस्वास के दर्शन हम पाते हैं और उनकी सुक्षम इष्टि से हम कई बार प्रभावित हो जाते हैं। कुछ उदाहरण देखिए-

यह है पूतना के विषितित स्तन को दोनों हाथों से पक्ष कर अपने मुंह से सगाते हुए बारुकुष्ण:

सो थ**न्न इ**द्धशरसव**न्न** पहिलारज असुराहयणे हरिउद्यक्ररेतरे भाइयद । ण पचजणा मुहि लाइयद ।।

'पूर्तना का दुरवभारा से धवल स्तन हरि के दोनों करों में पेता भाता था वैसा अदुरस्हार के लिए पहले पहले मुँह से लगाया हुआ पांचजन्य ।'

छठवें सन्धि के सातवें कड़वक की घत्ता में घोबी से छूंट लिए गए वस्त्रों में से बलदेव इशाम वस्त्र एवं कृष्ण कनकवर्ण वस्त्र जो स्वींच ठेते हैं उस घटना कंस के काला और पीला पित्त खींच लेने की बात से उत्प्रेक्षत की गई है। वैसे ही दासी से विलेपन द्रव्य छीन लेने की और उसको ग्वालों में बांट देने की बात चाणूर के जीवित को बांट देने की उत्प्रेक्षा से वर्णन की गई है। अखार्ड में इधर उधर घूमते हुए कृष्णवलदेव का प्रेश्वकों पर भो प्रभाव छा गया उनका वर्णन इस तरह हुआ है: जहां जहां बल्छि कृष्ण एवं बलदेव घूमते थे, वे रंगस्थल उनकी देहप्रभा से कृष्णवर्ण एवं पांडुरवर्ण हो जाते थे। अपराजित और बराकुमार के युद्ध के वर्णन में अक उद्भट उत्प्रेक्षा दी गई है:—

विषंतिहिं बाणणिरंतर गयणु किउ । सभुवंगमु सन्दु उपारे णे पायाछ थिउ ॥ (७-७, घत्ता )

'अन्योन्य को बीधते हुए उनके वाणी से गयन निर्देतर छा गया । मानी सर्पसहित सारा पातास्त्र ऊँचे उठ कर स्थगित हो गया हो ।'

द्वारिकानिर्माण के लिए भूमिप्रदान करता हुआ समुद्र पिछे हट जाता है यह बात भी एक सुन्दर उत्प्रेक्षा से प्रस्तुन की गई है :--

हहय हन्छि कोत्थुहु उद्दालिड, एवहिं काई करेसह आलिड । एण भएण जलोहरडहें, दिण्य श्रप्ति एं हरिहे समुहे<sup>ं</sup>।। ( ७-८, आदिघत्ता)

विष्हुं कौस्तुभमणि अपट लिया था और लक्ष्मी भी ले गए थे। अब न माल्स कौर कीन-सी शरारत करेंगे — मानों इस भय से समुद्र ने हिर को जगह दे दी !' क्विचित कहावतों और सदुक्तियों का भी समुचित उपयोग मिलता है जैसे कि—

#### हरिषरलम भायाणी

जैहड दिण्णत आसि
 किं वहयप कोहबचण्णें

तं तेहउ समावडह । सालिकणियु फले णिब्बडह ||

( ६-१४, घसाः)

बिसा देते वैसा पाते ! क्या कोदों बोने से कभी खान नं पजेगा ?"

ह्यसोह वि सोहह रूववह । (७--१-४ ) 'रूपस्थिनी शोभाडीन होने पर भी सुहासी है ।'

## ६. पुष्पदंत

बहुर्मुख और स्वयम्भू के स्तर के अपश्रंश महाकि पुष्पदक्तरिवत 'महापुराण' (रचनाकाल है. ९५७-९६५) के सन्धि ८१ से ९२ जैन हरिवेश को दिए गए हैं। सं. ८४ में बासुवेश- जन्म का, ८५ में नारायण की बालकी हा का और ८६ में कंस एवं चाणूर के संहार का विषय है। वर्णनशैली, भाषा और इन्दोरचना संबन्धित असाधारण सामध्यें से संपन्न पुष्पदन्त ने इन तीन सिन्धियों में भी कुछ उत्कृष्ट काव्यखण्ड निर्माण किए हैं। उसने कृष्ण की बालकीड़ा का निरूपण पुरीगाभी किथियों से आफ कुछ उत्कृष्ट काव्यखण्ड निर्माण किए हैं। उसने कृष्ण की बालकीड़ा का निरूपण पुरीगाभी किथियों से अधिक विस्तार और सतर्कता से किया है। पूतना, अश्व, गर्दम एवं यमलार्जुन इन उपद्रवों के वर्णन में (८५-९,१०,११) अष्टमात्रिक, तथा वर्षावर्णन में (८५-१६) पंचमात्रिक ऐसे लघु इन्दों का इस का प्रयोग सफल रहा है और इस लय का सहारा हैकर चार ध्वनिचित्र निर्माण करने की अपनी शक्ति की वह प्रतीति कराता है। ८५-१२ में प्रस्तुत अरिष्टासुर का चित्र एवं ८५-१९ में प्रस्तुत गापवेशवर्णन भी ध्यानाई है। पुष्पदन्त के युद्धवर्णन-सामध्ये के अब्छे उदाहरण ८६-८ में (कंसकृष्णयुद्ध) और ८८-५ से छकर १५ तक (कृष्णजरासन्धयुद्ध) हम पाते हैं। कुछ चुने हुए अंश नीचे दिए है।

नयजात कृष्ण को छे जाते हुए वसुदेव का कालिन्दीदर्शन :---

ता कालिंदि तेहिं अवलोइय मंगरवाग्गिमिणी |ै

णं सरिस्य घरिवि विय महियलि घणतमजीण जामिणी ।।

णारायणत्णुगह्पती विव महिमयणाहिरइवरेहा इव महिहरदैतिदाणरेहा इव बसुहणिलीणमेहमाला इव णं सेवालवाल दक्खालह गैरुयरस् तोड रस्तवर

किंणरियणसिहः इणं दावइ

फिक्सिकिस्गिहिरगहिं णं उच्चीयह

अंजणगिरिवरिंदकंती विव बहुतरंग जरहयदेहा इव कंशरायजीवियमेरा इव

साम समुत्ताहरू बाला इव फेलुप्परियण णं तहि घोल्ड

णं परिहर चुयकुसुमेहिं कब्बुह

विन्मभेहिं णं संस्व शावह कमलच्छिहिं णं कण्ह पलोशह

भिसिणिकत्तथा के दिं सुणिम्मल उच्चाइय णं जलकणतंदुल

१. यह उरप्रेक्षा स्ववस्भू से प्रभावित है । देखिये, 'रिष्टणेमिचरिय', ६ १-२.

#### अपभाग साहित्य में कुष्णकाच्य

खरूखलंति णं मंगल घोसइ णड कासु वि सामण्णहु अण्णहु विहिं भाइहिं थक्कर तीरिणिजल णं माहबहु पक्खु सा **धीसह** अवसें त्सह जउण सवण्णहु णं भरणारिविहत्तं क्यब्स

#### घत्ता

द्रिसिउँ ताइ तल्ल पेक्खिक महुमहणु किं बाणहुँ णाहहु रसी मयुगे ण सरि वि निगुत्ती

('महापुराण', ८५-१)

'तब मंध्रगति से बहुती हुइ कालिन्दी उनको हग्गोचर हुई। मानों धरातल पर अवतीर्ण सरितारूपधारिणी तिमिरधन यामिनी । मानों कृष्ण की देहप्रभा की धारा । मानों अंबतिगरि की आभा। मानों भरातल पर स्त्रींची हुई कस्तूरीरेखा । मार्ती गिरिरूपी गजेन्द्र की मदरेखा I मानों कंसराब की आयु:समाप्ति-रेखा । ्रमार्बो घरातल पर अवस्थित मेषुमाला । ृ दृद्धाः सी 'तर्रगबहुल' ∤ ्रयामा सी मुक्ताफलवती । बह ग्रीबादमाल मदर्भित कर रही है। फैनका उत्तरीय फहरा रही है। गेरुआं भलका, ब्युत कुसुमों से कर्बुरित रक्तावर पहने हुई है। किन्सरीरूपी स्तनाग्र दिखला रही है। विश्वमी से संशिवत कर रही है। सर्पमिण की किरणों से उद्योत कर रही है। कमहनयन से कृष्ण को मानों निहार रही है। कमलपत्र के थाल में (स्तक्क) सर्व⊊ण के अध्यत उझाल रही हैं। कलकल घन्द करती मंगल गा रही है । भानों कृष्ण के पक्ष की पृष्टि कर रही है। यमना सचमुच 'सवर्ण' पर प्रसन्न होती है, जैसो रीसो पर नहीं । फ़्रुट्रप उसका जल दो विभागों में बँट गया. मानों धरारूपी नारी ने काचर खगावा । क्या हम समझें कि अपने प्रियतम पर अनुरक्त होकर उसने अपना निसनप्रदेश प्रकट किया र मधुमयन को देखकर नदी यमुना भी मदनब्याकुछ हो उठी ।

## अरिष्टासुर का संहार

दुइ अरिक्टरेड विसवेरों सिंगजुनलसेचालियोगिरिसिक त्रवरवे क्वालविकुलियगक्ष ग्राविक्रवरवपूरियभुवणंत्र ससहर्मात्रणणियरपैहुरयद किर शह णिविह देह भावेष्यिणु मोहिक कंटु कहत्ति विसिदहु

आइड महुरायइआएरों । खरखुरगाउकलयभरणीयकु । कमणिवायकंपावियकलयकु । हरवरवसहणियहकयभयक्ष । गुरूकेलाप्तिहरसोहाहद । ता कण्डे भुमदेखें लेप्पिणु । को पहिमस्कु तिज्ञा गोविंदहु ।

घसा

भोहामियधवछ धवलाण वि घरछ इरि गोडिह धनलहिं गिण्डह । कुलधनलु केण ग शुणिउनइ ।।

('महापुराण', ८५-१२-८ से १६)

'मधुगिषिपति कंस के आदेश से दुष्ट अरिष्टासुर वृष्य के वेश में आया । युगल कृती से गिरिशिला उलाइता हुआ, लर खुराग्र से घरणीतल खोदता हुआ, गले से हिल्ते—हुलते सरोवर-वल्ली के जालों से युक्त, पदाधात से कलस्थल को कम्पित करता हुआ, गर्जनारय से सुवनांतराल को मर देता हुआ, महादेव के मन्दिगण को भी भय से क्वरित करता हुआ, चन्द्रकिरणों से भी अधिक शुभ्र, कैलास के उच्च शिलार की शोमा को धरण करता हुआ वह वृष्यभराष आकर गहरी चोटें दे न दे इतने में ही कृष्णाने अपने मुन्दंडों से उसका के उक्क इकड़ाहट के साथ मोड़ दिया । गोविन्द का प्रतिमल्ल तीन मुवनों में भी कीन हो सकता है भला ? धवल को पराषित करनेवाला हरि गोकुल में धवल-गीतों में गाया खाता है। धवलों में भी को घवल है उस कुलधवल की स्तुति कीन नहीं करता ?'

वर्षाद्वर्णनः गोवर्धनोद्धरणः -

काछे संते छज्जह पत्तड

आसाद्वामी वासारत्तड

घसा

हरियउ' पीयल**डं** उद्यरि पओ**हरह**ं दीसङ् जणेण सुरचणु । णं णहरूच्छिहि उप्परियणु ।।

दुवई

दिइड इदिचाउ पुणुपुणु भागवारणध्येति णं अह पंथियहिययभैगहो । मङ्गलतोरणु णहणिकेयहो ॥

जलु गलह झल्झल्झ दरि भरह सिर सरह तहयडह तहि पडह गिरि फुडह सिहि गडह मह चल्डह तह धुल्ह

## अपंत्रंश साहित्य में कृष्णकाव्य

गोउछ वि चलु थलु वि भवत्रसिड णिक रसिख किर मरइ थरहरइ यिरभाव-भा ताम वीरेण मारेण खयल च्छि-सरस्रच्छिः कण्हेण तवहेण भुयजुङ्ग सुरधुरूण उद्धरिङ विस्थरिङ दिहियरउ महिह्र३उ पाय हिउ तमञ्जूडिङ महिविवर फणिणियर विसु मुयइ पुरपुत्रवह **प**रिधुल**इ** चरवरह हरिणाइं त्रक्णाइं णद्ठाइ' सद्ठाइं वण्यरह कायः इं रहियाइ पहियाह चत्ता इ चंडाल हिसास कंडाई परवसइं तावर<sup>इ</sup> अरियाइ दरियाइ

घत्ता

मोबद्धणपरेण शिरि गोवद्धण ३ गोगोमिणिभार व जोइउ । गोवद्धणेण उच्चाइउ ।

('महापुराण', ८६-१५-१० से १२, १६-१ से १२)

'कुछ समय के पश्चत् आषाद मास में बररात आ कर सोमा दे रहा । लोग हरित और बीत वर्ण का सुरवन देखने लगे । मानों वह नमलक्ष्मी के 'पयोषर' पर रहा हुआ क्तरीय हो । पिथकों के हृदय विदारक इस इंद्रचाप को वे बारबार देखने लगे । मानों वह सगनगढ़ पर घनहस्ती के प्रवेश के अवसर पर लगाया गया मंगल सोरण हो । बल झल्काल बाद से गिर रहा है । सरिता बढते हुई खोह को भर देती है । तहतड़ा कर तदित् पहती है । बिस से पड़ाइ पटता है । मयूर नाच रहा है । तक्ओं को घुमाता पवन चल रहा है । गोकुल के सभी पहस्थल भयत्रस्त हो कर थरथराते हुए चीखने लगे । उनको मरणम्ब है मस्त देख कर सरलाक्षी जयलक्ष्मी के लिये सतृष्ण घोरवीर कृष्णने सुरप्रशस्त सुवस्थल से विशास गोवर्धन पर्वत उठाया और लोगों को घृति वैषाई । अंधकार से भरा कुमा पातालिविवर प्रकट हुआ, जिस में फणीन्द्रों के समृह फ़ुफ़कारते थे, विष खगलते थे, सकस्त हो कर हिरन के शिशु नासने लगे । कातर बनचर गिर कर विस्लाने लगे । हिंसक चांडालोने चंद शर फेंक्क दिये । परवश तापसलोग भयकर्कर ही उछे । गोओं का वर्धन करने वाले गोवर्धनने राज्यलक्ष्मी का भार जैसा समझ कर गिरि गोवर्धन उठाया ।

# ७. इश्मिद्र और धवळ

पुष्पदन्त के बाद अवश्रंश कृष्णकाश्य की परम्भरा में दो और कवि उल्लेखाई हैं। वे हैं हरिभद्र और घवल । घवलकी कृति अभी तो अप्रकाशित हैं। फिर भी एकाध इस्तलिखित प्रति के आधार पर यहां उसका कुछ परिचय दिया जाता है।

#### हरि भद

हरिभद्र का 'नेमिनाहचरिउ' (११६० में रचित) प्रधानतः रहा छन्द में निबद्ध
१३०० छन्दों से भी अधिक विस्तार का महाकाव्य है। उनसे ६६ छन्द समग्र कृष्णचरित
को-कृष्णजन्म से छे कर द्वारावतीदहन तक-दिया गया है। शताधिक छन्दों में कृष्णजन्म से कंसवा
सक की कथा संक्षेप में दी गई है। हरिभद्र का छन्दः प्रभुख प्रश्तेसनीय है। प्रसंगवर्णन,
ध्यक्तिचित्र, संभाषण इरयादि के लिये वह अस्थन्त आसानी से रहा का प्रयोग करता है।
सर्वत्र प्रासिदकता प्रतीत होती है। कृष्णचरित में किटियय स्थलों पर वर्णनमें उत्कटता सची
है। अस्त्वयुद्ध के प्रसंग वर्णन में हरिमदकी किवित्वशित का हम कुछ परिचय पाते हैं।
कृष्ण की हत्या के लिए मेर्ज काने वाले वृष्म, खर, तुरग और मेष के चित्र भी इह
रेखाओं से अंकित किए गए हैं।

#### ধৰক

कवि बवल का 'हरिवंशपुराण' ग्यारहवी शताब्दी के बाद की रचना है। समय ठीक निर्णित नहीं हुआ है फिर मी 'हरिवंशपुराण' को भाषा में आधुनिकता के चिन्ह सुस्पष्ट है। उसके कई पदों एवं प्रयोगों में हम आदिकालीन हिन्दी के संकेत पाते हैं। काव्यस्व की हिस्से भी धवल अपभ्रंश कवियों की दितीय-लृतीय श्रेणि में कहीं है। हितोपदेश और वैभीष 'हरिवंश' की शैली में प्रगट हैं। फिर भी धवल के 'हरिवंश' के कुछ अशों में प्रगट हैं। फिर भी धवल के 'हरिवंश' के कुछ अशों में, हर्श हिल्बयों के विस्तार के फलस्वरूत और विषय एवं रचनाशैला की सुदार्थ पूर्वपरें में में प्रश्न का स्पंश अवश्य है। और कुछ अशो की विशिष्टता की सुदार्थ माम और वर्णन में प्रविद्ध समसामयिक तस्त्रों को देना होगी।

बनलकृत हरिवंश की ५३, ५४ और ५५ इन तीन सन्धियों में कृष्णकर्म से ले करें बर्सिय तक की कथा है। कथा के निरूपण में और वर्णनों में बहुत कुछ रूटि का ही अनु नवजात कृष्ण की नन्दयशोदा के करों में वसुदेव से सींपने का प्रतंग इस प्रकार अंकित किया गया है:-

नंद के बचन सुन कर बसुदेव गर्दगद कण्ठ से कहने लगा, 'तुम मेरा सर्वोत्तम इंग्ड-भित्र, स्वक्षन, सेवक एवं बान्धव हो । बात यह है कि जो को दुर्जय, अंतुलक्षेत्र, तिबस्वी पुत्रों ने मेरे यहां जन्म पाया उन सब की क'लने मेरे पास से कपटभाव से बचन के कर इत्या कर दी। तब इंग्डवियोग के दुःख से तंग हो कर इस बार में दुम्हारा आश्रय दुंदता आया हूँ।'

बारवार नन्द के करों को ग्रहण करते वसुदेव ने कहा-'यह मेरा पुत्र तुरुहे अर्पण कर रहा हूं। अपने पेट के पुत्र की नाहें उसकी देखभाठ करना। क'स के भय से उसकी रखा करना। कैसने सभी पुत्रों की हत्या करके हमें बार बार क्लाया है। देवनियोग हो हो यह बच्चा उनरेगा। यह हमारा इकलीता है यह जान कर इसको सम्हालना।' (५३-१४)

५३-१७ में नैमित्तिक बालकृष्ण के अंशामान्य गुणकक्षणों का वर्णन करता है। कीग वधाई देने को आते हैं। यहाँ पर जन्मीरसव में ग्वालिनों के मृत्य के वर्णन में विवर्ध ने अपनी समझामयिक ग्रामं य वेशभूषा का कुछ संकेत दिया है:-

कांसु वि खबरी उप्परि नेसी कासु वि सीसे लिंब घराठी कासु वि द्वंगु मउड सुवसुद्रुउड स्टब्बई सीसे रहें बद्धा कासु वि लोई स्वन्सारती कासु वि चुण्णी फुल्लडियाली ओटणु वीडु कह मि मंबिह्ड रीरी घडिय कडाकडि सुद्दा

'किसी के खंधे पर नेसी (नेत्र वक्ष की साई) थी तो किसी की लोई (कमली) जाल जैसी रक्तवंर्ण थी। सिर पर चारदार 'लिंज' (नींज १) थी तो किसी की चुनरी प्रेल्वाली थी। किसी की लेसी का नीर उंचा और देशैंनीय था तो किसी की खैंदिनी और बीड (इक ब्रंकार की कंचुकी १) मजीडी थे। सभी के किर पर लाल (बललण्ड १) बंधा था और वे पीतल के कहे, कड़ियां और मुद्रिका पड़नी हुई थीं।

नन्द्यशोदा और गीपियों की दुलारा बालकृष्ण भागवतकार हैं लेकर असंस्थ कियों की अर्थतरस काव्यविषय रहा है, जिसकी पराकाष्ठा हम सूर में पाते हैं। ती चवह के भी हासक कीश के बंगैन के दो कड़न हम ५४ वीं सम्बं में से देखे :-

बहुलक्खणगुणपुण्णविसालउ भूकि (१) होइ णिरारिड चंगउ विह्युत्वय बोन्वणस्य चा वाली जेण मिसेण तेण मुहु जोवइ (२) जिम जिम विद्धि जाई सो वालर्ड दिद्धिटाई अमियाई सिंच्ह अंगड जा जा कण्डु णियह गोबाली पुणु उच्छें गें करिवि थणु दोवह

रे. घवल के हारवंश का पश्चिय यहाँ पर जयपुर के दिगम्बर अतिशय क्षेत्र अभिवासीस्त्री क्षेत्रिक्टांस्थान के शंग्रह की इस्तप्रति के आधार पर दिया है। प्रति का उपयोग करने की अंतुम्बि के लिए में शोधशस्थान का ऋणी हूं। प्रति का पाठ अनेक स्थव पर स्थाद है। कियाहि कणाहरणई रूपिय गिल कंडु व्लियाहि सोह तिहिं कियालि सोमालिय सो सोहइ विम जिम कण्डु वहट्डु सु याह्य करिं कडय समगोहर हेमिय धाइहिं घुग्धुराहिं वज्जेतिहें बालउ सन्वहं मणु वि सु मोहर णंदजसोयहु तोसु ग माइय

जा उच्छ गि लेइ करइ, स्यणसुवण्णिहाणु जिम चन्ता उण्णइय सरइ, जाणइ णिमिसु ण मुक्चइ। पुण्णेहिं तिम, जणजणहु अइयारे' रुज्चइ (३)

धुक्क डियइं गेहं गणि भमेइ
पुणु लिगावि उन्भउ ठाइ लणु
धावइ बसोय बलि विल मणिति
जिम जिम बालउ विद्धिहिं जाइ
उन्छंगि जसोयहिं पुणु चडेह
कड्ड देशिणु लोणिउं लाइ पुणु
दालइ मंथणि महियह भरिय
बोल्लंतउ फुल्लवयणु पियइ
लिण रोवइ हसइ पडइ धाइ

उपजोउ णाइं सम्बहं करेड अक्खुडइ पडइ गइ दिंतु पुणु सिरु चुंविवि णेहवसे हसंति अविलगिगिवि पउ एक्केक देइ मंथाणउ दिंदु बिहुँ करिंहें लेइ जसोय रडइ णवि गणइ खणु तिहं खेल्लाइ दिस्स बहु चरिय को डूं बुल्लावइ जो णियइ पुणु धूलिहें तणु मंडेवि ठाइ

#### घसा

गोइन्असेसहं संहणतं, अणक्ल बद्धदृह वहरियहं, खिल्लावणडं, रइ वैघ**वह**े, सुट्ठु सुहावउ णंद**हु णंदणु** जिम जिम विद्धिहि जा**इ ज**णहणु

'कई लक्षणों, गुणों और पुण्यों से युक्त वह शिद्यु जैसे जैसे शुद्धि पाता गया बैसे वह अतीव मुंदर होता गया । गोपियाँ उसके अंगों को अमृतहिष्ट से सिंचित करती थीं । जो किसी तक्षणों के हिष्टिय में कृष्ण आता था वह किसी निमित्त से उसका मुख निहार छेती थी, और गोद में लेकर उसका मुंह अपने स्तन से लगाती थी। कानों में कुण्डल, हाथों में कड़े, गले में कंठल, पादों में उनकते घूघर, किट पर मेखला — इनसे सुहाता विद्यु सभी के मन मोहित करता था। बैठना सीखते उसको देखते हुए नन्द-यशोदा की दुष्टि की कोई सीमा न रहती थी। अपने हाथों में से और गोद में से उसको रत्नसुवर्ण की निश्व के नाई वे क्षणभर भी अलग नहीं करते थे।

घुटने खींचते घूण्ता वह घर के अंगना को उजियारा करने लगा। सट कर इंड देर खडा रहे और कदम उठाते ही लडखडाए और खड़क जाय। "लीट के आ, लीट के आ" कहती और हं सती हुई यशोदा दीड कर उसकी उठा लेती थी और मस्तक चूमती थी। कुछ बढ़े हीने पर कुछा स्थिरता से कदम उठाने लगा। वह कभी जशोदा की गोद में चढ़ कर केठ, कभी दोनों हाथों से मधानी कसकर पकड़ रखे, कभी मक्खन उठा कर खा जाग और बगीदा के चिल्लाने पर भी रका न रहे। दहीं से भरी मधनी दरकाय। ऐसे तरह तरह की

की विषय करता था। गाल फुला कर बोलता हुआ वह बहुत प्यारा लगता था। को कोई उसको देखता था वह कीतु कवश उसको बुलाए बिना रह नहीं सकता था। पल में वह कैंसता था। पल में तिर पड़ता था तो पल में दीड़ता था। तो किसी समय शरीर को धूल से लीवता था। सारे गोष्ठ का मण्डनं और खिलीना, अतीय सुद्दावना नन्दनन्दन जैसे बुद्धि पाता गया, वैसे शतुओं के अमुख की और बान्धवों की प्रीहि की इदि होती गई।

## उपसंहार

हाभग आठवीं शताब्दी से लेकर बारहवीं शताब्दी तक के अपभंश साहित्य के कृष्ण काब्य की इस झांकी से प्रतीत होगा कि उस साहित्य में कृष्णचित्र के निरूपण की (और विशेषरूप से बालचरित्र के निरूपण की) एक बलिष्ठ परम्परा स्थापित हुई थी। इस में भावाले उन एवं वर्णनशैं डो की दृष्टि से उल्लेखनीय गुगवत्ता का दर्शन हम पाते हैं। कृष्ण-काब्य की सुदीर्थ और विविधमाधी परम्परा के कवियों में स्वयम्भू और पुष्पदन्त निःसन्देह उच्च स्थान के अधिकारी हैं, और इस विषय में बाद में सूरदास आदि जो सिद्धिशाखर पर पहुँचे हैं उसके लिए समुचित पूर्व भूमिका तैयार करने का बहुत कुछ श्रेय अपभंश कियों को देना होगा। भारतीय साहित्य में कृष्णकाब्य की इस दीसिमान परम्परा में एक ओर संस्कृत-प्राकृत का कृष्णकाब्य तो दूपरी और भाषा-साहित्य का कृष्णकाब्य इन दोनों के बीच अपभंश का कृष्णकाब्य एक अत्यन्त महत्वपूर्ण और निजी वैशिष्टम एवं ध्यक्तित्व से युक्त कडी है।

इस लेख का 'सम्बोधि' के लिए सुद्रण कार्य प्रायः समाप्त हो गया था तब पता चला कि कई साल पहले अन्यत्र प्रकाशित होने वाला यह लेख दो बार प्रकाशित हो चूका है। हमें खेद है कि उन प्रकाशकों की ओर से कई बार पूछताछ करने पर भी हमें कोई सूचना व मिली!

उक्त पूर्व-प्रकाशन के स्थान इस प्रकार हैं:--

भारतीय भाषाओं में कृष्ण-कान्य, खण्ड-१, (पृ. १३८-१७३), मध्यप्रदेश साहित्य परिषद् भोपाल, १९७९ ।

२. कर्मयोगी केसरीमल सुराणा अभिनन्दन ग्रंथ, १९८२ ।

## श्री पद्मसुन्दरसूरिविरचित

# श्रीपार्श्वनाथचरितमहाकाव्य

# त्रथमः सर्गः

🕕 श्रीपारंगताय नमः ॥

द्वीपोऽधिराज इव राजित मध्यवर्ती ॥३॥

<sup>(</sup>१) जिनके मस्तक पर तेजस्वी नागराज के (सात) फणों की , सात स्त्रेक के आधिपत्य को प्रशंसित करती हुई और फैलाती हुई प्रभाशिण एक दण्डवाले सात छत्रों की होशा को मानों निरन्तर धारण करती है; जो मञ्यजनस्पी कमलों के सघन वनों को जाग्रत करने में सूर्य हैं और जो दुष्ट कमठ के दानवी बल को नष्ट करने वाले हैं ऐसे वे श्रीकुक्त पार्श्व नाथ हमारी रक्षा करें।। (२) जिसमें मधुमास की (या शहद की अधदा मदा की) मधुरता उद्भावित हुई है. जो श्रंपार(रस) का पात्र है और जिसमें श्रीमान पार्श्व नाथ का पवित्र तथा विस्मवकारी चरित प्रारम्भ से ही मनोहारी है, ऐसे इस काव्य में है माता सरस्वति । गंगा को चंचल तर गों के समान उज्जवल, प्रसादगुण और विशद अलंकारों की श्रेष्ठ कान्ति को धान्य करने वाली बाणों को तत्काल पल्लवित करों।। (३) अनेक द्वीपसमुदायों से चारों ओर हो व्याप्त है, मेरपर्वत के बहाने से जिसने छत्र को धारण किया है और जो गंगा के प्रवाहरूगी चामर से अच्छे प्रकार से हवा किया हुआ है, ऐसा यह अम्बूद्वीप (द्वीपों के ) मध्य में साक्षात सम्राट की तरह सुशोभित है।।

आर्यक्षितौ भरतवर्षसुरभ्यदेशे नानावनादिसरिदावतसिनवेशे । कासीत् क्रिंस्कृष्ट्यत्नविद्वित्रे शोभातिशायिविभवं भुवि पोतनाद्यम् ॥४॥

हर्म्याणि यत्र मणिकुष्टिममञ्जुलानि व्योमाप्रजुनिवशिखराणि मरुद्गणानाम्। स्वैरंशुभिः किल हसन्ति विमानवृन्दं शुभरफुटरफटिकभित्तिविराजितानि॥५॥

आस्ते यत्र महाजनः पर्मुषध्यक्ती पट्टः स्वस्तुती मीनी क्षान्तिपरः स्वशक्तिविभवे दाने वदान्यो भृशम् नातिकामित नीतिवर्गि तिजकं स्थ्येव नेमि क्वजिद् धर्माचारिवचारणैकचतुरः श्रीदोपमानः श्रिमा ॥६॥

तत्रारिवन्दनृपतिर्नयसुञ्सुरुधसू— चापप्रतापपरिभृतिवपक्षवर्गः । राज्यं शशास किल धर्मपथाविरुद्धा— वास्तां निरस्तविषयस्य तथार्थकामौ ॥७॥

<sup>(</sup>४) आर्यावर्त में अनेक बन, पर्वत और निहमों से आच्छानित ( च्हिके हुए ) संस्थान (च्हिरीर ) वाले ऐसे रमणीय भारत वर्ष में समस्त नगरों से अधिक समृद्धि वाला तथा शोभा के अतिशय में सम्पन्न वैभववाला पृथ्वी पर पोतन नाम का नगर था ॥ (५) मणिजिस्त फर्रा से सुम्दर, आकाश के अग्रभाग को स्पर्श करने वाले शिखरों वालो, रवेत चमकोले स्फटिक की भित्तियों में सुशोभित हमिलियों इस नगर में अपनी किरणों से मानों देवों के विमानों की हमी उक्का रही हों! ॥ (६१ अहाँ (=उक्त नगर में) बड़े बड़े शिष्ठिगण (=सेठ लाग) दूसरों के गुण प्रमट करने में चतुर थे, स्वकीय प्रशंसा में मौन थे, अपने पराक्रम का वेभव होते हुए भी शान्ति-परक थे, दान कार्य में अतीव उदार थे, कहीं पर भी नैमि का उल्लिक्षन नहीं करने वाले चक्त के समान न्यायमार्ग का उल्लिक्षन न करने वाले थे, धर्माचरण तथा विचारशालीनता में दक्ष थे, और लक्ष्मी में सदा कुनेर के समान थे ॥ (७) उस नगर में, न्याय में कुशल, देदीप्यमान धनुस्थताप से शत्र वर्ग को तिरस्कृत करने वाला अरविन्द नामक राजा शासन करता था। विषयवासनाओं से रहित उसके प्रति (क्यांज के प्रति) अर्थ और काम – ये दोनों ही धर्म मार्ग से अविरद्ध थे । (अर्थात अर्थ व काम धर्म के विरोधी नहीं ये) ॥

शास्त्रेऽधीती राजविद्याप्रगरमं स्तिस्रस्तस्मिन् शक्तयः प्रादुरांसन्। षाड्गुण्येऽसौ लब्धबुद्धिप्रचारीः रेजे राजा सामदानादिदक्षः ॥४॥ विप्रस्तत्रैवाभवद् विश्वस्तिः श्रीत-स्मार्ताचारविद् आजमान्यः । इज्यादानादिकियाकर्मठोऽसौ शिष्टाचारो वेद-वेदान्नवस्ता । ११। तःकान्ताऽऽसीदेकपत्नी सुशीला नाम्ना सैवाणु धरीति प्रसिद्धा । भुञ्जानायां रम्यभोगान स्वभन्नी जातं पुत्रदैतमस्यां ऋमेण ॥१०॥ आसीत् ज्येष्ठः कमठस्तत्प्रमदा बीलशालिनी वरुणा मरुमतिस्तु कनीयांस्तनयोऽस्य वसुन्धरा पत्नी ।।११॥ गृहीतविद्यौ जनकात् सुतौ तौ षडङ्गविज्ञी च-विद्यांवरेण्यी 🕴 🔧 श्रुतिस्मृतिस्फारितचक्षुषौ स्व-क्रमोचिताचारविचारदक्षी ॥१२॥

<sup>(</sup>८) वह राजा अरविन्द शास्त्र का अध्ययन करने वाला, राजविद्या में कुशल धा तथा उसमें तीनों राजधार्तियाँ (=प्रमुख्याक्ति, मन्त्रशक्ति तथा उस्माहशक्ति) विद्यमान थीं। वह सामदानादि में दस था तथा (संधि आदि) पृष्ट्गुण विधान में उसकी बुद्ध अत्यन्ति विकसित थी। इस प्रकार उक्त किया में कुशल वंह राजा शोभायमान था। (९) उसी नगर में श्रीत (=वेद) और स्पृति (=धर्मशास्त्र) में विहित सदाचार का श्रांता, राजा हारी सम्मानित, यह, दान व अध्ययनादि किया में कुशल, शिष्टाचारसम्पन्न तथा वेद-वेदान का शांता विश्वभृति नामक एक ब्राह्मण रहता था। (१०) उस ब्राह्मण की ग्रुमलक्षणों वाली अणु धरी नीम से प्रसिद्ध धर्मपत्नी थो। अपने पति के साथ सांतारिक वैभव को भीगते हुए उसके कमर्शा: दी पुत्र उत्पन्न हुए।। (११) उथेष्ठ पुत्र कमरु था। वरुणा उसकी शीलसम्पन्न पर्ती थी। तथी छोटा पुत्र मरुभृति था, व यसुन्धरा उसकी पत्नी थीं।। (११) अपने पिता विश्वभृति से उन दीनों पुत्रों ने विद्या प्राप्त की थी। वे पड़न (=वेद के छः अंग) के ज्ञांता थे, विद्वानों में वरेण थे, श्रुति-स्पृति से विक्रित नेत्र ताले थे तथा अपने कुलकर्मी वित आवार-विचार में दक्ष थे।।

भान्वोबिक्यां सुप्रगत्भी नितान्तं मीमांसायां लम्धवणी सवणी । साङ्ख्यं तत्त्वं धर्मशास्त्रं पुराणं ज्ञात्वा विधास्नातकत्वं प्रयाती ॥१३॥

ब्रह्मविद्यासु निष्णातौ ब्रह्मकर्मसु कर्मठौ । नीतिशास्त्रविदौ ज्ञात्वा राज्ञा तौ मन्त्रिणौ कृतौ ॥१४॥ विशेषकम् ॥

अन्यदा कमठः पापस्तारुण्यैश्चर्यमर्वितः । प्रमादमदिरोन्मादमत्तो मदनविह्नलः॥१५॥

निजानुजनध्ं वीस्य रूपलावण्यशालिनीम् । प्रवातेन्दीवराधीरविशेक्षितलोचनाम् ॥१६॥

चन्द्रमण्डलसङ्काशवदनषुतिविश्रमाम् । मृदुवाहुल्तां चारुकदलीस्निग्धसिवशकाम् ॥१७॥

धनाञ्जननिभरिनग्धमुग्धकुन्तलवल्लरीम् । कृशोदरीं च सुदतीं पीनतुङ्गपयोधराम् ॥१८॥

स्वकरांह्निस्रीवश्रीनिर्जिताशोकपल्छवाम् । चकमे कमनीयां तां कामरागो हि दुस्यजः ॥१९॥ पञ्चभिः कुछकम् ॥

<sup>(</sup>१३) आन्वीक्षिकी में वे पूर्णतया चतुर थे, मीमांसा शास्त्र में ख्या तेप्राप्त थे, सांख्यसत्त्व, धर्मशास्त्र तथा पुराणों को पदकर उन विद्याओं के स्नातक बन गये थे।। (१४) ब्रह्मविद्या
(=वेदान्त) में निष्णात तथा ब्रह्मकर्म में कुशल, नीतिशास्त्रों के ज्ञाता उन दोनों को जानकर
राजा ने उन्हें मिन्त्रपद से सुशोभित कर दिया।। (१५) बदा भाई कमठ पाणी था। युवावस्त्रा तथा ऐस्वर्य से गर्वित था। एक बार वह प्रमाद रूप मित्रा के उन्माद से उन्मत्त तथा
कामवासनाओं से विद्यल हो गया।। (१६-१९) अपने छोटे भाई को रूपसीन्दयेशालिनी और
कमनीय पत्नी को देखकर वह उसके प्रति कामासक्त बन गया। सचमुच काम से मुक्त होना
अत्यन्त कठिन है। वह स्त्री वायु के द्वारा हिलाये हुए नीलकमल की मौति चञ्चल दिखाली
थी, उसके मुख को शाभा चन्द्रमण्डल जैसी थी, उसकी बाहुलताएँ कोमल थीं, उसकी जीवें
कदकी के समान स्निग्ध थीं, उसको कुन्तललताएँ सधन कामल के समान स्निग्ध और मुम्म
थीं, उसकी कमर पतलो थी, उसके दाँत सुन्दर थे, उसके स्तन पुष्ट तथा उन्नत थे, उसने
अपने हाथ और पैर के नखीं की कान्ति से अशोक पल्लव की शोमा को परास्त किया था।

# पदासुन्दरसूरिविरचित

अन्यदा मरुभूतिस्तु ज्ञाला वरुणयोदितः । मद्भर्ता लद्भुष्टं रेमे श्रुत्वेति विषसाद सः ॥२०॥ सोऽथ प्रामान्तरं गत्वा कृत्वा रूपान्तरं ततः। सायं कार्पटिकोऽस्मीति सुष्वापैत्य तदोकसि ॥२१॥ निशि बीक्ष्य तयोव् त्तं भूपोऽथ मरुमृतिना। उक्तः सोऽपि विडम्ब्येनं कमठं निरकासयत ॥२२॥ स कृतच्छद्मवैराग्यो दीक्षां जप्राह तापसीम् । अतीबोग्रं तपस्तेपे ख्यातिं छेभे महीयसीम् ॥२३॥ स्वापराधप्रशान्त्यर्थे मरुभूतिस्तमभ्यगात् । क्षमस्वेति निगवासौ शिरस्तत्वादयोर्न्यवात् ॥२४॥ वैरं सस्मार स स्मेरः परित्राडधमाधमः । तस्योपरिष्टान्महर्ती शिलां चिक्षेप निष्कृपः ॥२५॥ उपासितोऽपि दुर्वृत्तो विकृति भजते पराम्। पयःसिक्तोऽपि निम्बद्धः कदकत्वं किमुज्झति ? ।। २६।। अथाऽसौ मरुभृत्यात्मा विन्ध्याद्रौ कुन्जके वने । मृत्वा विषयछील्येन गजोऽभूत सल्छकीघने ॥२७॥

<sup>(</sup>२०) एक बार मरुभूति बड़े आई कमठ की पत्नी वरुणा के द्वारा भिरा पति (=कमठ) तुम्हारो पत्नी में आसक्त है, तथा रमण करता है। यह सुनकर अतीव दुःखी हुआ॥ (२१) वह मरुभूति अन्य प्राम में जाकर, दूसरा रूप धारण कर, 'मै कार्पटिक (मिश्रुक) हैं ऐसा कहकर उसी (=कमठ ) के घर में पहुँचकर सो गया॥ (२२) रात्रि में, इन दोमों (=कमठ तथा वस्तुन्धरा) के वृत्तान्त को देखकर मरुभूति ने राजा अरविन्द से कहा तथा राजा ने उस कमठ को तिरस्कृत करके निकाल दिया॥ (२३) उसने (=कमठ ने) कृत्रिम वैराग्य को धारण कर तापसी दीक्षा प्रहण की तथा अत्यन्त उप तप करते हुए बड़ी प्रसिद्ध प्राप्त कर की॥ (२४) अपने अपराध के शमनार्थ मरुभूति उसके (=कमठ के) पास गया, 'क्षमा करियें- ऐसा कहकर उसने अपना मस्तक कमठ के चरणों में रख दिया॥ (२५) हैंसते हुए मुखबांके होकर उस अत्यन्त अधम परिवाजक कमठ ने, वैर को भाद करते हुए, मरुभूति के उपर निर्देग होकर विशाल शिला फेंकी॥ (२६) उपासना करने पर भी (क्षमा माँगने पर भी) दुष्ट व्यक्ति अत्यन्त विशाल शिला फेंकी॥ (२६) उपासना करने पर भी (क्षमा माँगने पर भी) दुष्ट व्यक्ति अत्यन्त विकार (=कोध) को प्राप्त होता है। तुध से धींचने पर भी नीम का वस्त क्या अपने कड़नेपन को छोड़ सकता है ! (२७) अनन्तर वह मरुभूति विन्ध्याचलपर्वत में सल्लकीतृणयुक्त बने कुन्जक बन में मर-कर विषयासक्ति के परिणामस्वरूप हाथो हुआ॥।

क्रमेण वरुणा तत्र विषयैकोदण्यतः । करेणः सतिया रेमे श्यामास पनराजिल ॥२८॥ वन्यद्रमाम् विदलयन् निजकर्णसालै-र्गुञ्जन्मधुष्रतगर्ग कटदानेखुन्धम् । आस्फालयन् विहित्रबृहितनाद एष शिक्लेष तत्र करिणीं करकालनेन । १९॥ कान्तया स विचचार कानने सञ्जाकवसमर्पितम् तथा । तं चखाद जलकेलिषु स्वयं तां सिषेच करसीकरैंगेजः ॥३०॥ अन्यदा स किल पोतनेश्वरः शुभ्रसीधशिखरस्थितोऽम्बरे । शारदाभ्रमुदयादिसन्निभं वायुना विघटितं निरैक्षत ।।३१।। इत्यनित्यमखिलं जगद् बिद्न् राज्यसम्पदम् अमंस्त गत्वरीम् । स्वापतेयमस्विलं तु पात्रसात् स चकार सञ्चकार चातिथीन् ॥३२॥

(२६) समय जाने पर (कमठ की परंगी) वहमा भी बरकर हाथिनी बनी और वह होंकी भी उस हार्थिनी के साथ हरित-स्थामल बनपैक्सियों में रमण करने लगा।। (१९) वन्न इसी की मेंछ करता हुआ, गण्डस्थल के दानवारी में लुक्षक बने हुए, गुज़ार करते अगर समुदाय की कंपित्रहार से सावित करता हुआ, गण्डस्थल के दानवारी में लुक्षक बने हुए, गुज़ार करते अगर समुदाय की कंपित्रहार से सावित करता हुआ, गर्फना का शब्द करता हुआ वह शुण्डा के सम्राधन से हथिनी को आणिक्सन करने लगा।। (३०) वह (भेरभूति) हस्ती बन में उस हथिनी के सार्व विचरण करने लगा। उस हथिनी के हारा दिये नये सल्लकी घास के श्रास को चह साता की जीकि जंदिकी कां में वह अपनी सूंड के जल से उस हथिनी को खुद ही सीचता था।। (१०१) वृष्टि दिन पोतनिश्चर अरंबन्द उप ने स्वच्छ प्रासाद शिखर पर बेठे हुए आकाशमण्डल में पंचतिसहा शारदी बादल को वायु से छिन्न मिन्न होते हुए देखा।। (३६) इस पर से वह (राजा अरंबिन्द) इन सम्पूर्ण संसार को अनित्य जानकर राज्यसम्पत्ति की भी चन्नल मानने लगक। उसने सम्पूर्ण चभव को योग्य तथा अधिकारो पार्जी को प्रदान कर दिया और अतिथियों का सरकार किया।।

# **पदासुम्बरस्**रिवरचित

सोऽपि जातविशदाविस्तदा स्वाङ्गजार्पिततृपत्ववैभवः । सङ्गरङ्गविरतः श्रमारतः प्रत्यपद्यत स संयमं सुषीः ॥३३॥ नाप्यलिप्यत सदाऽरिकद्भवत् सोऽरविन्दमुनियो भवान्तुति । निर्ममः स निरहङ्कृतिः कृती निष्कषायकलिकान्तरिन्द्रियः । १९।। ईथया स च विशुद्धया चरन् भाषमाण इह शुद्धभाषया । एषणासु निश्तो प्रह-क्षिपी-रसर्गवर्गसमितिष्वनारतम् ॥३५॥ कायमानसवचः सुसैवृतो ज्ञानदर्शनचरित्रसंयुतः । निःस्पृहः स विचचार मृतले जैनलिङ्गपदवीमुपाश्रितः ॥३६॥ सम्मेतमीडितुमसौ सह सागरेण सार्थाविपेन सहितः सुहितः प्रतस्थे । प्राप्तः स विन्ध्यनगकुञ्जककाननानत-स्तत्र स्थितः प्रतिमया निशि निष्प्रकर्मः ॥३७॥

<sup>(</sup>३३) उस राजा ने निर्मल अवधितान प्राप्त कर अपने पुत्रों को सन्पूर्ण राष्ट्रिवेशक स्मेष । स्वयं अनुस्ति त्र क्षा अस्मिणि त्र विद्वान राजा ने संयम स्वीकार किया । (३४) कमल को माँवि वह अस्विन्द सुनिराज भवजात से साम अलिए ही रहा । महाता व अह कार रहित होते हुए उसने इह्म को (कोष, मान, माया और लोभ-इन्न) कृषा हुए पुत्त कर लिया ॥ (१५) विद्युद्ध हैर्यासमिति से वह इधर—वधर विवरण काता था, विद्युद्ध हैर्यासमिति से रक्त था; भावानसमिति, तिसेपप्रविद्धि सीर उत्सर्गधिमिति हन समितियों में सतत आपत वह सुनिराज मा ॥ (३६) मत वजन, व कर्म सम्बन्ध सम्बन्ध साम, सम्बन्ध वर्षन तथा सम्बन्ध होत से सुनिराज मा ॥ (३६) मत वजन, व कर्म सम्बन्ध साम, सम्बन्ध वर्षन तथा सम्बन्ध वर्षत्र से सुक्त और जिल्ल्यह के साम प्रविद्या । (३५) हम्भेतिस्वरुद्ध पूर्वत की यात्रा करने के लिए समने अभिन्न साम स्वाप्त करने के लिए समने अभिन्न साम प्रविद्या होते के साम प्रव्यान किया और विज्ञान वर्ष वर्षत की यात्रा करने के लिए समने अभिनाह सामर के साम प्रव्यान किया और विज्ञान वर्ष वर्ष ते के क्षत्र सम के अन्तः प्रवेश में पहुँचा तथा वहाँ रात्रि में भित्रमा (त्राव्यान ) में निश्चल होकर सवा रहा।

तत्राऽऽजगाम स गत्रो नगजोऽश्र वीक्षां--चके मुनि विकरणस्तरणः कुधैस्य । हन्तुं प्रश्नुत्त इति तं मुनिराह देख्सि मां नारविन्दनृपतिं सानिशम्य तस्थौ ॥३८॥ प्राग्जन्मनः स्मरणतो निरणायि तेन यस्याहमेव सचिवो मरुभृतिनामा । एषोऽरविन्दनृपतिर्मुनिभृयमापत् पुज्यो मभैष भगवानिह वा परत्र ॥३९॥ सथ मुनिर्गृहिधर्ममुपादिशत् परिहते निरतः समदक् सुधीः । तद्वपदेशमिभः शुभभावनः स्फ्रुटम्रीचक्रवान् सहदर्शनम् ॥४०॥ विज्ञाय धर्मतत्त्वं स प्राप्तकाहारभोजनः । सावधभीरुर्धमित्मा गृहित्रतमुपाश्रितः ॥४१॥ संशुष्कतरुशाखादितृणपर्णान्यदन्नथ लोलितं करिय्थेन दषदास्फालितं पयः ॥४२॥ पारणाहि पर्ये सर्वधाऽन।हारस्तपोदिने । संवतश्चिररात्राय गृहीधर्ममपालयत् ॥४३॥

<sup>(</sup>१८) यहाँ पर्वत पर करने हुए उसी तक्य हाथी ने करूणा रहित होकर कोथ से लपक कर सुनि को देखा। ज्योंहि वह उस मुनि को भारने के लिए उद्यत हुआ, मुनि ने कहा'तुम मुझ अरविन्द राजा को नहीं जानते हो,' ऐसा सुनते हो वह (हाबी, मरुभूति) ठहर गया। (३९) पूर्व जन्म के स्मरण, से उसने यह निर्णय किया कि इस राजा का मैं मरुभूति नामक मन्त्री था। इस राजा अरविन्द ने मुनि स्वरूप प्राप्त कर लिया है। अतः यह मेरा यहाँ और परलोक में भी पूज्य है। (४०) समदर्शी, परीपकारशील, विद्वान मुनिराज ने उसे गृहस्थधर्म का उपदेश दिया। उस हाथी ने भी छुद्ध भावना से उसके उपदेश को दर्शन लाभ के साथ साथ स्पष्ट रूप से स्वोकार किया। (४९) धर्म तत्त्व को जानकर निर्जीव (=िनर्रोष) मोजन करता हुआ। पापभीक उसने गृहि-नत का आश्रय लिया। (४२) सुखे पेड़ की शाखा आदि से तृष्ण-पर्ते को खाता हुआ वह (हाथी) हस्ती-समुदाय से आलोकित होने से पाषाणखण्ड के साथ टकराचे हुए (निर्जीव बने) जल को पीने लगा।। (४३) नत के दूसरे दिन (=पारणा के दिन ) वह (ऐसा) अल पोता था। तपस्या के दिन विल्कुल निराहार रहकर चिररात्रि तक गृहस्थमर्म का पालन करता था।

तत्र सार्थजनः सर्वो मुनि नत्वैत्य भक्तिभाक् । प्रत्यपद्यत सुश्राद्धधर्मै श्रद्धाः छरन्वगात् ॥४४॥

अथाऽन्यदा पयः पातुं हदे प्रावर्ततेभराद् । तज्जम्बाले ममञ्जाऽसौ पुलिनं यातुमक्षमः ॥४५॥।

तृष्णातरिक्तो धावन् सरःपङ्के ममञ्ज सः। न प्राप नीरं नो तीरम् करी धिग्विधिचेष्टितम् ॥४६॥

स चात्र कमठाऽऽत्मापि प्राप्तः कुनकुटसर्पताम् । तेन दुष्टेन रुष्टेन दष्टः कुम्मे स वारणः ॥४७॥।

उपर्युपरि धावन्ति विपदः शुभसंक्षये । भवन्त्यनर्थारिछदेषु वर्धतेऽन्नक्षये क्षुधा ॥४८॥

शुभलेश्यः करी मृत्वा सहस्रारे सुरोऽभवत् । तत्र सप्तदशाब्ध्यायुर्दिव्यं सीख्यं स चान्वभृत् ॥४९॥

क्व स्तम्बेरम एष काननगतो धर्मोप्छन्धि मुने-रुब्ध्वाऽस्मादणिमादिभृतिसहिता वैमानिकी सम्पदम् ।

<sup>(</sup>४४) वहाँ स्थित सम्पूर्ण व्यापारी वर्ग ने भक्तियुक्त होकर मुनि के पास आकर, प्रणान करके अद्भेव घर्म का स्वीकार किया और (बाद में) वह अद्धान्त वर्ग मुनि के पोन्ने पीन्ने पीन्ने पीन्ने के लिए ज्यों हैं नकराज उच्छा हुआ तभी वह जल की कोचढ़ में इब गया तथा किनारे पर पहुँचने में असमर्थ हो क्या में (४६) प्यास से व्याकुल, दौहता हुआ वह हाथी तालाब की कीचढ़ में इब गया म इह हाड़ी म तो जल पी सका और न किनारे पर ही पहुँच सका । अहा ! इस देवलेका ( अपित हैं। विश्व के विधान) को धिक्कार है।। (४७) कुमकुटसर्प की योनि को प्राप्त कहाँ बहु अपित होने पर विपत्तियाँ एक के उपर एक लमातार कहाँ बहु आती हैं। अन्म की कपी होने पर भूख बढ़ती ही है। अनकाश मिन्ने ही विभक्ति काल आती हैं। अन्म की कपी होने पर भूख बढ़ती ही है। अनकाश मिन्ने ही विभक्ति काल आती हैं। (४९) ग्रुमलेक्य वाला वह हाथी मर कर सहस्तर देवलोक में देवता वन पया। वहाँ कालकाल्य (क्यावर का अनुभव किया म (४०) क्यावर का अनुभव किया म (४०) का व्यावर का अनुभव किया म (४०) क्यावर का अनुभव किया म (४०) का व्यावर का अनुभव का अनु

तरकलपद्रमकरिपतेहितफलां लेभे क्व दिन्यं सुसं तत्त्रसागरजीवितावधि गुरोः सर्वोऽपि सोऽनुग्रहः । ५०॥ अथ जम्बूमति द्वीपे प्रान्विदेहे सुमञ्जूले । सुकच्छामिख्यविजये तद्विद्याधरभूधरे ॥५१॥ परतने तिलकाभिस्ये विषुद्गतिरभूननृपः । स्वरेशोऽस्य कनकतिलका प्राणवल्लमा ॥५२॥ करिदेवस्ततरच्युस्वा तदगर्भे समवातरत्। नाम्ना किरणवेगाच्यः सुतो जनमनोहरः ॥५३॥ शैशवेऽथ व्यतिकान्ते जग्राह सकलाः कलाः । कलाचार्यात् कलाभिज्ञः कमाद् यौवनमासदत् ।।५४॥. चिरं स पैतृकं राज्यं छब्जा वैषयिकं सुखम्। सन्वभूदन्यदा धर्मै शुश्राव श्रद्धया सुधीः ॥५५॥ सुरे: सुरगुरो: पार्वे विरक्तोऽभून्महाशय: । लघुपदेशाहैराग्यं जायेत लघुकर्मणाम् ॥५६॥ तत एव गुरोर्दीक्षां कक्षीचके समाहितः। अधीतैकादशाङ्गी यः स्वशरीरेऽपि निःस्पृहः ।:५७॥

स्था की सन्दित्त का तथा उन सागरीपम वर्षी तक के दिव्य युख का लाम करना। यह-स्था शुर्व का अनुमह ( ≠क्ट्रपा) है।। (५९-५२) अम्बूद्रीप के शोभन प्राविदेह भेत्र हैं हैं कि मिक विक्रय में वैताहय पर्वत पर स्थित तिलक नामक नगर में विद्युद्रपति सामक विद्यार्थों का एक रंजा हुआ। अकाशचार इसी राजा की कनकतिलका नामक प्राणम्बोरी पर्शमी थी।। (५३) वह देव वहाँ से च्युत होकर उस कनकतिलका के गर्म में अवतीर्थ हुआ। वह मनुष्यों के मन को मीहित करने वाजा किरणवेग नामक पुत्र था।। (५४) उस पुत्र में विश्ववादास्था के व्यतीत हो जाने पर सम्पूर्ण कलाओं को कलाचार्थ से होंच किया और कलामिश हो गया। समय बीतने पर उसने युवाबस्था में पदार्पण किया।। (५५) उसने चिरकाल तक अपने पिता के राज्य को प्राप्त कर वैषयिक सुख का अनुसब विक्षा एक दिन बुद्धिमान इसने अद्धा से धर्म का अवण किया।। (५६) वह महामना इर्त्युर्ध नामक स्थिर के पास विरवत हो गया। अल्य कर्म बार्लो को शीघ्र ही उपदेश से वैरास्य उत्यन्म होता है।। (५७) उसके परवात उसने ध्यानपूर्वक दस्तचित्त होकर गुरु से दीक्षा प्रहण की। एका स्था अक्षों को उसने पढ़ लिया। यह अपने श्रांत से भी निःस्पृह हो गया।।

# पद्मसुन्दरसृरिविरचित

सचैकाकिविहारी सन्तभूच्चारणलब्धिभाक् । अथान्यदा नभोगत्या पुण्करद्वीपमागमत् ॥५८॥ तत्र हेमगिरेः षाःवें धर्मध्यानावलम्बनः। प्रतिमायोगमाधाय तस्थौ स्वास्थ्यस्थिराशयः ॥५९॥ यत्साम्यसुस्रसाम्राज्यं मुने रहसि जम्भते । तन्न नाकपतेनीके शर्म तादृग् न चिक्रणः ॥६०॥ अथ कुक्कुटसर्पात्मा पाप्मा तत्पापकारणात् । धूमप्रभाख्यं नरकं प्राप्तो नारकयातनाः ॥६ १॥ नानाविधाः सोढाः स्वायुःप्रान्ते ततरच्युतः। तेन अनुद विषधरः सोऽपि तत्र हेमगिरौ गिरौ ॥६२॥ प्रतिमास्थं मुर्नि वीक्याऽदंदस्यत महोरगः । धर्मध्यानधरः सोऽपि मृत्वाऽभृदच्युते दिवि ॥६३॥ देवो जम्बूदुमावर्ते विमाने रामणीयके द्वार्विशत्यव्धिमानायुरणिमादिविभूतिभाक् ॥६॥। द्वाविशतिसहस्राब्दैराहारोऽस्याभवत् ततः । श्वासस्य सम्भवस्तावन्मासेरेकादशप्रमैः ॥६५॥

<sup>(</sup>५८) (गुरु आज्ञा से) अकेला विहार करने वाला वह चारणलिक का धारक हुना तथा एक दिन आकाशमार्ग से पुष्कर द्वीप में पहुँचा ॥ (५९) वहाँ स्वणीगिर के पांच धार्मचरण व ध्यान किया में लीन होकर प्रतिमायोग को धारण करके स्वस्थ व स्थिर हर्व बाला होकर स्थित रहा ॥ (६०) जैसा साम्यसुख का साम्राज्य मुनि के लिए एकान्त में विकसित होता है वैसा (कल्याणकृत ) सुल न तो स्वर्ग में देवराज इन्द्र को है और न ही चक्रवर्ती को है । (६९-६२) इसके पश्चात कुक्कुटसपरिमा (वह पांची कन्छ) अपने ही पाप के कारण से धूमप्रभा नामक नरक में पहुँचा। वहाँ उसने विभिन्न प्रकार की नारकीय यातनाओं को सहा । अपनी आयु की समाप्ति पर वहाँ में अन्य ही हर वह हिम्मिगिर पर्वत पर विषयर हुआ। (६३-६४) प्रतिमास्थित (अर्थात ध्यानयीग में लीन) मुनि को देखकर उस विषयर ने उन्हें इस लिया। धर्मध्यान में तल्लीन वह मुनि मर कर अच्युत स्वर्ग में देवत्व को प्राप्त हुआ। वहाँ जम्बूहुमावर्त नामक सुन्दर विमान में कहि। मारकेप स्वर्ग से देवत्व को प्राप्त हुआ। वहाँ जम्बूहुमावर्त नामक सुन्दर विमान में कहि। मारकेप सामरोप्रम आयु वाला होकर अणिमादि सिद्धियों को भोगने लगा॥ (६५) वहाँ वह वाईस हुआर बर्षों के भंतर से भोजन करता था ग्यारह महीनों के अंतर से स्वास केता था॥

मानसोऽस्य प्रवीचारः प्रावर्तत महात्मनः । स सत्कर्मविपाकोत्थं सुखं मुङ्कते स्म निर्जरः ।।६६॥ जम्बृद्वीपेऽत्र हेमादेविदेहे पश्चिमे ततः। देशे सुगन्धविजये पुरी तत्र शुभद्धरा । ६७॥ सा नानाद्रमतिटनी कृपाऽऽरामैर्विराजितोपान्ता । प्राकारवरुयपरिखागोपुरमण्डितविभागाः ॥६८॥ तत्राऽऽस वज्रवीयों सृपतिर्वित्रासितस्ववैरिगणः । धनपतिरिव धनदोऽऽसौ तपन इवासीतं प्रतापेन । ६९॥ लक्ष्मीमती त भार्या निजसौन्दर्येण या रतिमजैषीत । तरक्रश्ली मुनिदेवोऽप्यवातरच्छेषपुण्येन ॥७०॥ पूर्णेंऽध गर्भसमये जन्यं समजीजनज्जनन्येषा । नाम्ना स वजनाभो विज्ञातः स्वजनवर्गादौ ॥७१॥ अभ्यस्य कलाः सकला नृपविद्यानां स पारदश्वाऽमृत् । पित्रा कृताभिषेको राज्यं लब्ध्वा शशास महीम् ॥७२॥ मुक्ता स महाभोगान दत्ता विद्यायुषाय पुत्राय। क्षेमञ्चरजिनपार्वाज्जैनी दीक्षामुपादत्त ॥७३॥

<sup>(</sup>६६) वह महात्मा मन से ही कामसुख को भोगता था। इसी तरह उस देव ने पुष्य कर्मों के फलसुख को भोगा और उन कर्मों से मुक्त हुआ।। (६७) जरमूदीप में, हिम्सिरि पर्वत की पश्चिम दिशा में, महाविदेह क्षेत्र में, सुगन्धवित्रय के प्रदेश में, सुमक्तरा (सामक) एक नगरी थी।। (६८) वह नगरो नाना प्रकार के नृक्ष, मदी, कूप व उद्यान आदि से शाभित प्रान्त वाली; प्राकार (=परकोटा), वलय (=घरा), परिचा (=दार) एवं गोपुरों (=दार) से शोभित भागवली थी।। (६९) उस सुभक्तरा पुरी में समस्त शत्रुओं को प्रस्त करने वाला वज्रवीर्य नामक राजा कुवेर की मौति धन देने वाला था तथा प्रताप (पराक्रम) के कारण वह सूर्य के समान था।। (७०) उस राजा की अवसीमती मार्या थी जिसने अपने सीन्दर्य से कामदेव की परनी रित को भी जीत लिया था। पुष्य के श्लोण होने से उस देव ने उस राजी के उदर में अवतार लिया।। (७९) गर्भ का समय पूरा होने पर देवी लक्ष्मीमती ने पुत्र को उत्पन्न किया। वह पुत्र अपने किया समय पूरा होने पर देवी लक्ष्मीमती ने पुत्र को उत्पन्न किया। वह पुत्र अपने किया आभ्यास करके राजविद्याओं में पारझत हो गया। (पता के द्वारा आभिषक्त होकर, राजब प्राप्त कर वह पृथ्वो का शासन करने लगा।। (७३) उसने अनेक प्रकार के ऐश्वयों को मोगकर विद्यायुष नामक पुत्र को राज्य देकर, श्लेमंकर जिन से जीन धर्म को दीक्षा प्रहण की।।

#### . पद्मसुन्दरसूरिविरचित

शास्त्रेऽधीती विद्वान् मूलोव्तरगुणगणेषु स प्रयतः । समितिषु पञ्चस समितस्त्रिगुप्तिगुप्तो विशेषेण ॥७४॥ कुर्वन्नुप्रतपस्यां कर्मोपशमात् लब्धिमानभवत् । विचरन् सुकन्द्रविजयं जगाम वाचयमस्तत्र ॥७५॥ अवालना**ह**यादिनिकटे निर्मृत्थो निर्ममः स विचचार ! सर्वत्राप्रतिबद्धश्चकार रात्रौ तनुःसर्गम् ॥७६॥ यो दन्दश्कजीवः पञ्चमनरके स नारकोऽशामृत । तत उद्वर्त्य कियन्तं कालं बन्नाम भवगहने ॥७७॥ सोऽप्यथ ज्वलनाद्वितटे भीमाटन्यां वनेचरी जहें। मृगयावृत्तिं कुर्वन्नुर्वीधरसविधमासाद्य ॥७८॥ -रजनीविभातसमये चिल्तमना मुनिरथो किरातस्त । हष्ट्वा तं मुनिपुङ्गवमपशकुनं मनसि मन्वानः ॥७९॥ विव्याध शरेणाऽसौ तद्वाणवणमहाव्यथां सेहे । धर्म ध्यानिधर्य धुरि धन्यः समधत्त निरपेक्षः ॥८०॥ प्रान्ते सम्हितमितवेपुषि निरीहो विशुद्धलेश्यावान् । साम्यामृतरसमग्नो मुनिः शुभाराथनां कृत्वा ॥८१॥

<sup>(</sup>७४) बहु मूलगुण और उत्तरगुण में संयमवाला, शास्त्रज्ञ व विद्वान, पठन समितियों से समित और विशेषकर तीन गुण्तिओं से गुण्त था ।। (७५) इम तपस्या करता हुआ कर्मों के उपसम से वह लिखमान बना तथा भ्रमण करता हुआ संयमी वह सुक्थाविक्रंक नामक स्वाम (=विक्रंब) में चला गया ।। (७६) ज्यालनपर्वत के निकट निर्देन्द्र तथा ममता रहित होकर वह भूमने लगा । सभी विषयों से मुक होकर रात्रि में उसने कायोत्सर्ग किया ।। (७७) पाँचवे नरक में जो दन्दग्रक जीव (=क्रमठ) नरकस्य में था यह वहाँ से निक्लकर कुछ समय गहन संसार में भ्रमण करने लगा ।। (७४) वह भी ज्यालमपर्वत के तट पर भयकर मोमा नामक जंगल में वनेचर हुआ । शिकारों की आओविका करता हुआ वह पर्वत के पास पहुँचा ।। (७९ ८०) रात्रि के समाप्ति समय जब मुनि चलने को उथत हुआ तब जाते हुए उस मुनिश्रेष्ठ को देसकर मन में अपशक्तन मानते हुए उस किरास ने उसकी बाण से बीफ दिया । उस मुनि ने उस बाण के घाय की भयंकर पीड़ा को सहन किया । धर्म-

प्रैतेयके स मध्यम[मध्यम]नामनि बम्व लिलताङ्गः । अणिमादिविम्तियुतोऽहमिन्द्रतां प्राप सुरप्ज्यः ॥८२॥ स च सप्तिविद्यतिमिताम्भोनिधितुल्यायुरिद्धदिव्यद्धिः । सासीद् दिव्यशरीरो दिव्यसुखान्येष मुङ्कते स्म ॥८३॥ सम्यग्दर्शनिनो हि धैर्यमतुलं दुर्गोपसर्गेऽपि य— दिष्टान्तं विगणय्य चिन्मयपरम्भवेव नित्यं स्मरन् । बाह्ये वस्तुनि निर्ममः सदशदक् शत्रो च मित्रे मुनि— स्तस्य स्वर्गपदं न दूरविषयं यहा सुनिःश्रेयसम् ॥८४॥

इति श्रीमत्परापरपरमे छिपदारिवन्दमकरन्दसुन्दररसास्वादसम्प्रीणित-भव्यभव्ये पण्डितश्रीपद्ममेरुविनेयपण्डितश्रीपद्मसुन्दर-विरचिते श्री पार्श्वनाथमहाकाव्ये श्रीपार्श्व-भवसप्तकशंसनः नाम प्रथमः सर्गः ।

(८१-८२) मृत्यु के समय विशुद्धलेखा वाला, शरीर के प्रति समस्वरहित, साम्यामृतरमें मन्न वह मुनि श्रुम आराधना करके, मध्यम-मध्यम नामक पंचम प्रवेयक (स्वर्ग) में लिल-ताज देव बना और अणिमादि ऐश्वर्य से युक्त, अहमिनद्रस्व को प्राप्त कर सुरपूज्य हुआ।। (८३) सलाइस सागरोपम आयु वाला वह, बढ़ी हुई दिव्य ऋद्धओं से युक्त, दिव्य शरीर-धारी, दिव्य सुलों का उपभीग करता था।। (८४) जो सम्यग्देशी होने से भयंकर उपसर्ग में भी अतुल धैर्य रखता है और उपसर्ग के परिणाम को इष्ट समझता है, जो चिन्मय पर- बद्धा का नित्य स्मरण करता हुआ वाह्य वस्तुओं में निःस्पृह बना रहता है, जो शतु-मित्र में समदली है उस सुनि के लिए न तो स्वर्गद को प्राप्ति दूर है न मोक्षपद की।।

इति श्रीमान् परम परमेष्ठि के चरणकमल के सकरन्द के सुन्दर रसके आस्ताद से अध्याजनों को प्रसन्न करने वाला, पं० पद्ममेरु के शिष्य पं० श्री पद्मसुन्दर कवि द्वारा रचित श्री पाइव नाथ महाकाव्य में श्री पाइव नाथ के साप्त भर्वों का वर्णन करने वाला प्रथम सर्ग समाप्त हुआ ।

### द्वितीयः सर्गः

सर्वद्वीपाधिराजेऽस्मिन् जम्बूद्वीपे प्रतिष्ठिते । भास्वत्स्वर्णाचलोत्तुङ्गकोटीरपरिमण्डिते 11811 स्वर्गसण्ड इवास्तण्डे प्राग्विदेहस्य मण्डले । तत्पुराणाभिधेऽन्यिईभेदने प्रभेदने गरम यत्रत्यनारीसौन्दर्ये दृष्ट्वा दिवि सुराङ्गनाः । निर्निमेषदशस्तरथुरिव शङ्के सविस्मयाः सुधाधविततेः सौधैर्विरादेहांसराशिभः । यत्पुरर्द्धिः कृतस्पर्घा हसन्तीवाऽमरावतीम् ॥॥ यत्रारातिच्पष्यातिगिरिवजसद्ग्भुजः । वज्रबाहुरिति ख्यातोऽन्वर्थनामा महीपतिः ॥५॥ इक्ष्वाकुवंश्यो गोत्रेण काश्यपः काश्यपी सदा । बुभुजे भुजनिर्घातपातध्वस्तद्विषत्पुरः 11311 देवी सुदर्शना तस्याऽगण्यलावण्यमञ्जरी । स्वरूपसम्पदुन्नस्या व्यजीयत रतियेया ग्रैवेयकाऽमरात्मा तु तदगर्भे समवातरत् । नवमासन्यतिकान्तौ सुतरस्नमसूत सा । ८॥

<sup>(</sup>१-३) देदीप्यमान हेमगिरि के उत्तुज्ञ शिखरों से परिमण्डित और सभी द्वीपों के प्रिक् क्रित अधिराज इस जम्बूद्वीप में स्वर्ग के खण्ड के समान प्राग्विदेहदेश के अखण्ड मण्डल में दूसरों की समृद्धि को भेदने वाला तत्पुराण नामक नगर था। इस नगर को नाश्यों के सौन्दर्म को देखकर स्वर्ग में देवाजनाएँ आश्चर्य चित्रत होकर मानो निर्मिमेष थाली रही ऐस्प्रा सन में होता है। (४) चूने से धवलित इवेत महालयों के द्वारा पुर की समृद्धि (अमरावयी के साथ) स्पर्धा करके अमरावती की मानो हुँसी उड़ातो है। (५) इस नगर में शत्रु राज्यओं के ख्यातिरूप पर्वत को मेदने में वज्र जैसी अजावाला और साथ क नाम वाला वज्रणाहु नाम से प्रसिद्ध राजा था। (६) अपनी भुजाओं के प्रहार से धश्रुओं के क्यार को ध्वस्त करने वाला, इक्वाकुव श में अवतीर्ण और काश्यपगोत्रीय वह राजा शासन करता था। (७) उस राजा की अतीव सौन्दर्ययुक्त रूपवती मुद्रक्षेना नाम की रानी थी, जिसने अपने रूप की सम्पदा से कामदेव की पत्नी रित को भी जीत लिया था। (८) प्रवेयक नामक क्यां से देव की अमर आत्मा उस महारानी के गर्भ में आयी तथा उस रानी ने नौ महीनों के स्वार्ग होने पर एक पुत्ररत्न को उत्पन्न किया।।

कनकप्रभनामाऽऽसीद् वपुषा कनकप्रभः । न्यतीतबालमावः स जगाह सकला कलाः ॥९। भारती वदनाम्भीजे लक्ष्मीस्तस्थी कराम्बुजे ! हिला सापल्यविकृतिसमे एव तमाश्रिते ॥१०॥ द्वासप्तितक्छामिज्ञी राजनीतिविदांवरः । लक्षणप्रन्थसाहित्यसौहित्यं प्राप निर्मरम् ॥११॥ पिता तं राज्यकुशलं मत्वा नापेश्यमाप्यत । धुरं बहति घौरेयो न जातूचन गौर्गिष्ठः ॥१२॥ क्रमेण चक्रवर्तिःवं प्राप्य न्यायपथेन सः - शशास सकलां पृथ्वी प्रजापालनतत्वरः ॥१३॥ तन्मन्त्रशक्त्या विस्नस्तवीर्या इव महोरगाः । प्रत्यनीकमहीपाला न चकुर्विकियां क्वचित् ॥१४॥ स नातितीक्ष्णो न मृदः प्रजास कृतसम्मदः । निषेज्य मध्यमां दृति वशोचके जगद नृपः । १५॥ न च घर्मार्थं कामेष विरोधोऽस्याऽभवन्मियः । तिहिवेकप्रयोगेण सौहार्द प्रापितेष्विव ॥१६।

<sup>(</sup>९) शरीर से स्वर्ण की कान्ति के समान वह बालक कनकप्रभ नाम वाला था। बास्यकाल व्यतित होने पर उसने सम्पूर्ण कलाओं को प्रहण किया ॥ (१०) उस (राजकुमार) के मुलक्क्सल में सरस्वती का बीर हान था। दोनों (सरस्वती एवं लक्ष्मी) अपने पारस्परिक शत्रुभावात्मक विकारको छोककर उस (कनकप्रभ) के आश्रित थीं ॥ (११) बहत्तर कलाओं के जाता, राजनीति के आनकारी में श्रेष्ठ उस राजकुमार ने लक्षणप्रन्थों सहित अनेक साहित्यिक प्रन्थों का बूध अध्ययन किया था। (१२) पिता ने राजकार्थ में कुशल आनकर उसे (=राजकुमार के) राज्य सौंप दिया। (कहा भी गया है कि) घौरेय बैल धुरा को वहन करता है, परन्यु गलिया बैल धुरा को वहन नहीं कर सकता ॥ (१३) कमशः चक्षवर्तित्व को प्राप्त करके वह (राजकुमार) न्यायसार्थ से (=न्यायपूर्व क) प्रजापालन में तत्पर होता हुआ सम्पूर्ण पृथ्वों का शांसन करने लगा ॥ (१४) (वादी की) मन्त्रशक्ति से क्षीणवीर्य सर्प की तरह उस (राजकुमार) की मन्त्रशक्ति से ध्वस्त पराक्रम वाले प्रतिहन्द्री राजा लोग किसी प्रकार की कहीं पर भी उद्घेखता नहीं करते थे ॥ (१५) वह न ज्यादा कठोर था, न ज्यादा कोमल। वह प्रका का आनन्द बढ़ाने वाला था। मध्यममार्ग का अवलम्बन करके उसने सारे संसार को वहा में कर लिया था। (१६) इस राजा के धर्म, अर्थ और काम में परस्पर विरोध महीं था। उसके विवेक के कारण ही मानों उन्होंने परस्पर मिन्नता प्राप्त की थी।।

### पद्मसुन्दरसूरिवरि<mark>चत</mark>

जितेन्द्रियेण प्रमुणा सद्धर्मपथवर्तिना । उमये शमितास्तैनाऽरयोऽब्देनेव रेणवः ॥१७॥ सन्धिर्व विप्रही यानमासनं द्वैषमाश्रयः । षड्गुणास्तस्य साफल्यं न मेजुईतविद्विषः ! ।।१८॥ जातिरूपबलैश्वर्यमदौद्धत्यं न च क्वचित् । प्रशान्तस्यास्य भूपस्य प्रसनस्याप्यवदेत ॥१९॥ प्रासादस्थोऽन्यदा चकी वातायनपथेन सः । पश्यन्तभिः देवानां वृन्दं निर्गच्छदैक्षतः ॥२०॥ तद्दर्शनसुविज्ञातजगन्नाथजिनागमः । सम्राट् ससैन्यः सद्भक्त्या श्रीजिनं नन्तुमागमत् ॥२१॥ भगवद्देशनां स्फारसारपीयूषसोदरां । श्रुत्वा तुष्टाव सन्तुष्टः स्पष्टवाचा जिनं कृती ॥२२॥ ॐ नमो विश्वरूपाय विश्वलोकेश्वराय ते । विश्वविद्यास्वतन्त्राय नमस्ते विश्वचक्षुषे ॥२३॥ त्वं विश्वदश्वा त्वं विश्वयोनिर्विश्वविदीश्वरः । जगत्पतिर्जगद्भाता जगद्बन्धुरनन्तदंकु ॥२४॥

<sup>(</sup>१७) अपनी इन्द्रियों को वश में करने वाले, सन्मार्ग में प्रवृत्त उस राजा ने (भानार कास) दोनों प्रकार के शतुओं को इस प्रकार शान्त कर दिया था जिस प्रकार वर्षा मिट्टी कान को सान्त कर देती है। (१८) शतुओं का नाश करने वाले उस राजा के सन्धि, विभवा मान, आसन, द्वेपीमाव और आश्रय-ये पड्णुण सफल नहीं होते थे क्या ? (१९) शान्त और प्रसन्न इस राजा को कहीं पर भी जाति, सौन्दर्य, शिक्त और ऐश्वर्य के मद से जन्य उद्देशकात करती नहीं थी। (२०) एक बार, अपने महल में बैठे उस राजा ने विकासी से, आकाशमार्ग से निकासी हुए देवताओं के समुदाय को देखा। (२१) देवों के दर्शन से जगत के स्वामी जिनेश्वर का आयमन कीक से जानकर, वह सम्राद्ध श्रीतिनेश्वर की भक्तिपूर्वक वन्दना करने हेतु सेना के साथ आया। (२२) (उस राजा ने) भगवान जिनेश्वर के अमृत से परिपूर्ण उपदेश को सुनकर सन्तुष्ट और इतार्थ होते हुए स्पष्ट थाणों से जिनेश्वर की स्तुति की। (२३) विश्वस्वरूप, सब लोगों के प्रभु, आप को नमस्कार हो। विश्वविद्या में स्वतन्त्र और विश्व के (एकमात्र) चक्करप आपको नमस्कार हो। (२४) हे प्रभो ! आप संसार के द्रष्टा हो, आप संसार को ज्ञान कराने वाले हो, आप संसार के ब्राह्म इसार को ज्ञान कराने वाले हो, आप संसार के ज्ञान वाले हो, आप संसार को ज्ञान कराने वाले हो, आप संसार हो।

विष्णुर्जिष्णुरचिन्त्यात्माऽचिन्त्यशक्तिर्जिनेश्वरः । सर्वज्ञः सर्वेदक् सर्वेछोक्रपः सर्वेनायकः ॥२५॥ सार्वः सर्वेश्वरः शम्भुः स्वयम्भूर्भगवान् विमुः । निर्मलो निष्कलः शान्तो निष्कलङ्को निरञ्जनः ॥२६॥ धर्माध्यक्षो धर्मशास्ता धर्मतीर्थंकरा जिनः । त्वमह न बीतारागस्त्वं ध्येयस्त्वं ध्यानगोचरः ॥२७॥ आदित्यवर्णे तमसः परस्तात् त्वां विद्विधाः । त्रिकालवेदिनं सूक्ष्मं पुराणपुरुषं पुरुम् ॥२८॥ स्याद्वादवादी त्वं वाग्मी भव्यलोकैकसार्थः । देवाधिदेवो देवेन्द्रवन्द्यो देवः सनातनः ॥२९॥ जिनाय नामरूपाय नमस्ते स्थापनात्मने । नमस्ते द्रव्यरूपाय भावरूपाय ते नमः ॥३०॥ एकोऽनेको महान सुक्मो लघुर्गरुरदीरितः । ब्यक्तोऽव्यक्तस्वमेवासि ब्रह्म नित्यं परापरः ॥३१॥ इति स्तुत्वा जगन्नार्थं जगन्नार्थाजनं दृपः । त्रिःपरीत्य नमस्कृत्य समागाद् निजपत्तनम् ।।३२॥

<sup>(</sup>२५) आप ही विष्णु हो, जिल्लु हो, अचिन्त्य आतमा हो, अचिन्त्य शाक्ति हो और अमेर जिनेश्वर हो। आप सर्वज्ञ हो, सर्वदर्शी हो, सभी लोकों के पालक हो और सभी आणियों के मासक हो। (२६) हे प्रभो। आप ही सार्व हो, सर्वेश्वर हो, शम्भु हो, ज्ञबा हो और विश्व हो। आप निर्मल, निष्मलंक (=निष्मल), शांत और निरंजन हो। (२०) आप ही वर्माध्यक्ष हो, धर्मशास्ता हो, धर्मतीर्थ के कर्ता हो, जिन हो, अर्हत हो, बीतराग हो, ध्येय हो और ध्यान का आलम्बन हो। (२०) हे प्रभो! विद्वान लोग आपको अन्धकार से परे सूर्यस्वरूप, त्रिकालक, पुराणपुरुष, सूक्ष्मरूप और पुरू जानते हैं। (२९) हे भगवान। आप स्याद्वाद का कथन करने वाके हो, प्रशासवक्ता हो और भव्य जीवों के एकमात्र सार्यि हो। आप ही देवाधिदेव, हेवेन्द्री हारा वन्दनीय एवं सनातन देव हो। (३०) नामरूप जिन और स्थापनाक्य जिन, आपको नमस्कार है। इस्थरूप जिन और भावरूप जिन, आपको नमस्कार है। इस्थरूप जिन और भावरूप जिन, आपको नमस्कार है। शापको छन्न और गुरू कहा गया है। आप व्यक्त भी हैं और अध्यक्त भी। आप नित्य परापर त्रका है। (३०) इस प्रकार वह राजा ज्ञवत् के नाथ जिनदेव की स्तुति करके, तीन बार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन बार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन बार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन बार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन बार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन बार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की स्तुति करके, तीन वार परिक्रमा के साथ जानदेव की साथ जानदेव की

## पद्मसुन्दरसूरिविरचित

विजहार जिनेन्द्रोऽपि निर्ममो विषयान्तरम् । कनकप्रभम्पालोऽन्यदाऽईद्धमेदेशनाम् ॥३३॥ विश्रद्धचेतसा भन्यो भावयन् जातभावनः । जातजातिस्मरः पूर्वभवान् दृष्ट्वा व्यर्ज्यत ॥३४॥ लघूपदेशतोऽपि स्याद् निर्वेदो लघुकर्मणाम् । प्रान्तेऽपि मोहसुग्धानां पापधीने निवर्तते ॥३५॥ दत्त्वा स्वसूनवे राज्यं स्वयं गत्वा जिनान्तिकम् । प्रवज्यां जगृहे जैनी निर्दिष भवभावतः ॥३६॥ अधीतैकादशाङ्गोऽयं रत्नत्रयधरो मुनि: । शुद्धलेश्यः प्रशान्तात्मा जितरागाबुपण्लवः ॥३७॥ स राजर्षिस्तपस्तेपे बाहचमाभ्यन्तरं द्विधा । स्वकर्मनिर्जराहेतोश्चके स्थानकविंशतिम् ॥३८॥ महितामथ सिद्धानां भक्ति संघस्य सोऽकरोत् । गुरूणां स्थविराणां च बहुश्रुततपस्विनाम् ॥३९॥ ज्ञानोपयोगमाभीकृण्याद् दरीनं विनयं व्यथात् । षोढाऽथाऽऽवश्यकं शीलवतेश्वनतिचारताम् ॥४०॥

<sup>(</sup>३३-३४) वे ममत्यमुक्त जिनेन्द्र भगवान् भी अन्य प्रदेश को चले यये । क्ष्मक्रमम् राजा का भन्य जीव, दूसरे ही दिन, जिनदेव की धर्म देशमा को विद्युद्ध जिल से विचारता हुआ, भावना और जा तस्मरण ज्ञान को प्राप्त कर, पूर्वभव को देख कर विरक्त हो गया ॥ (३५) अल्प कमों वाले व्यक्तियों को साधारण उपदेश से भी निर्वेद अर्थात् वैराग्न उत्पन्न हो जाता है और मोह से मृद्ध लोगों को पापबुद्धि अन्त तक निश्कत्त मही होती ॥ (३६) उस राजा ने अपने पुत्र को राज्य देकर, स्वयं जिनदेव के पास पहुँच कर, संधार के पदार्थों से विरक्त होकर, जैन धर्म की प्रवज्या प्रदण कर लो ॥ (३५) उस मुनि ने एक्षक्ष अज्ञों का अध्ययन किया । ग्रुद्धलेश्या वाले प्रशान्त आंतमा मुनि ने रागादि उपदर्शों को जीत लिया ॥ (३८) अपने कर्म को निर्वरा करने के लिए उस मुनिराज ने बाह्य और काभ्यन्तर होनों प्रकार के तप किये तथा (इसके साथ हो) बीसस्थानक तप भी किये । (३९) उस मुनिराज ने अर्हतों की, सिद्धों की, (चतुर्विध) संघ को, स्थिवरों की, ज्ञानियों की और तपस्विक्त की सेवा (भक्ति) की । (४०) वह बारम्बार ज्ञानोपयोग, दर्शन व विनय को प्रगट करता था। वह छः प्रकार के आवश्यक का पालन करता था तथा वह निरित्यार शील और उसका पालन करता था।

संवेगं भवभावेभ्यस्तपस्त्यागी स्वशक्तितः। वैयावृत्यं वतस्थेषु दधौ साधुसमाधिताम् ॥४१॥ अन्धीतश्रुताम्यासं श्रुतिभक्ति तथाऽकरोत् । मार्गे प्रभावयासास स्थानानीमानि विशतिस् ॥४२॥ कारणान्येष सम्बंधि तीर्थकुत्वस्य भावयन् । बबन्घ तीर्थकृद्गीतं विजगत्क्षेमकारणम् ॥४३॥ स चाइत्युत्रं तपस्तपना चिरं सद्भावभावितः । प्रान्ते प्रायोपगमने कृत्वा प्रतिमया स्थितः ॥४४॥ मुनि: क्षीरवण(णे) क्षीरमहादी सूर्यसम्मुख: सास्ते साडिथ स मिल्लात्मा चिरं स्वकृतदुष्कृतात् ॥४५॥ तमस्तमायां पापस्तु भुक्त्वा नारकयातनाः प्रच्युत्याऽऽयुःक्षये तत्र गिरौ कण्ठीरवोऽभवत् अन्यदा विचरंस्तत्र प्राग्विरोधानुबन्धतः स सिंहः प्रतिमास्थस्य मुनेर्द्रोक् कण्ठमप्रहीत् ॥४७॥ ् प्रान्ते विश्रद्धेकेश्योऽसौ मृखाऽभृत् प्राणते दिवि । देवो महाप्रभे याने विंशत्यम्बुधिजीवितः ॥४८॥

<sup>(</sup>४१) उसने सांसारिक भावों के प्रति वैराग्य को धारण किया, अपनी शक्ति के अनुसार तप और त्याग किया, वत में स्थित साधुओं को सेवा को और शुभ समाधि को धारण किया। (४२) अत का अभ्यास किये विना ही उसने श्रुतभक्ति की (और) मार्ग की प्रभावना की-ये हैं वीस स्थान। (४३) तीर्थकृत्व के सभी कारणों की भावना (=ध्यान) करते हुए उसने तोनों लोकों का कस्याण करने वाळे तीर्थकृत्वगोलकर्म को बीच लिया। (४४) अत्यन्त उप तप करके, बहुत समय तक सदमावनापूर्वक अन्तकाल में आमरणान्त उपवास करके यह मुनि प्रतिमाहण ध्यान में स्थित रहा। (४५-४६) यह मुनि क्षीरवण नामक वन में क्षीरमहापर्वत पर सूर्य के सम्मुख सदा था। अपने किये हुए दुष्कर्म के कारण बहुत समय तक तमस्तमा नरक में नारकीय यातनाओं को भोग कर आयु क्षीण होने पर नरक से च्युत होकर उस पापी भिल्लात्मा (कमठ) ने पर्वत के कपर सिंह योनि में जन्म लिया। (४७) एक बार घूमते घूमते उस पापी खिह ने पूर्व कन्म के विरोध के आग्रह से उस पर्वत पर प्रतिमास्थित उस सुनि को कष्ठ से पकड़ लिया। (४४) अन्तसमय में विद्युद्धदेशा वाला वह मुनि मरकर प्राणत नामक देवलोक में महाप्रभ विभाव में बीस सागरोपम भायु वाला देव हुआ।

स चोपप्रादश्यायां समुत्पेदे महर्दिकः । युवा सुप्तोत्थितः इवाऽन्तर्भुद्धर्कत् सुरोत्तमः ॥४९॥ 🧓 चिताने गगने विषुद्धिसम इव दियुते । तनुरस्याऽमुरी दिव्यनानाभरणभारिणी ॥५०॥ अरजोऽम्बरसम्बीतः केयूराङ्गदकुण्डलैः । भाजमानवपुः सग्वी सालसेक्षणवीक्षणः ॥५१॥ तद्रुपं तच्च लावण्यमस्य दिव्यमयोनिजम् । विरेजे वर्णनातीतं निष्टप्तकनको ज्ञ्बलम् ॥५२॥ पुष्पद्ृष्टिं तदैवाशु मुमुचुः कल्पशाखिनः । जज्ममे दुन्दुभेर्मन्द्रः प्रतिष्वानो मरुत्पथे ॥५३॥ ्स किञ्चित् सालसं वीक्ष्य दिक्षु व्यापारयद् दशम् । तदैव प्रणतो देवैदिंग्यकोटीरमण्डितैः ॥५४॥ किमद्मुतमिदं करमादहमागां क्व चाभवम् । को वाऽयमाऽऽश्रमः के वा सुरा मां प्रणमन्त्यमी ॥५५॥ एवं विमृशतस्तस्याऽवधिः प्राद्रमूत् क्षणात् । तेनाऽज्ञासीदिदं सर्वे तपःकल्पतरोः फुलम् ॥५६॥

<sup>(</sup>४९) वह मुनि (=मरने के पश्चात्) उपपादशय्या में उत्पन्न हुआ। वह क्षणभर में ही सोकर उठे हुए युवक के समान महर्द्धिक देवता बन गया। (५०) आकाशमण्डल में विजलों के विकास की तरह वह चमकने लगा और देवस्वरूप उसका शरीर अनेक प्रकार के आभूषणों से सुन्दर प्रतीत होने लगा। ५५९) वह देव स्वच्छ शोभन वस्त्रों से युक्त भुजबन्द व कुण्डलों से सोभित धरीर वाला, मालाधारी व अलसनेत्रों से अवलोकन करने वाला था। (५२) उसका वह दिव्यरूप और स्वाभाविक लावण्य वर्णनातीत तथा तपे हुए स्वर्ण के समान उज्ज्वल चमक रहा था। (५३) (=जब वह उपपादशय्या में उत्पन्न हुआ) तब यंकायक कल्पपृक्षों ने पुष्प-इण्डिकी तथा आकाशमार्ग में नगाई का मन्द प्रतिशब्द होने लगा। (५४) वह देव अलसनेत्रों से देवकर सभी दिशाओं में चारों और दृष्टि फैलाने लगा। तभी दिव्य मुकुटों से सम्पन्न देवताओं ने उन्हें छुककर नमस्कार किया। (५५) यह देवकर देव ने सोचा यह क्या आश्चर्य हैं। में कहाँ से आया और कहाँ उत्पन्न हुआ ? यह कीन सा आश्वमस्थल है तथा से कीन से। देवता है में मुझे प्रणाम कर रहे हैं ? (५६) ऐसा विचार करते हुए देव को क्षण भार में अविध ज्ञान प्रकट हुआ और उन्होंने यह सब तपस्यारूप कल्पपृक्ष का फल समझा।

## श्रीपार्श्वनाथचरितमहाकाव्य

ध्रुवं सं नाकलोकोऽयं त इमे नाकिनः सुराः। कनकप्रभजीबोडहं चारित्राजिसपुण्यभाक् ॥५७॥ विमानं नन्दनोद्भासि मन्दारद्रमवेष्टितम् । एतारचाप्सरसो नृत्य-गीत-वादित्रसादराः ॥५८॥ निश्चिकाय चिरं याबदिति देवः स्वसम्पदम् । अथो व्यजिज्ञपन् देवा 'जय'-'नन्दे'तिशंसिनः ॥५९॥ स्वामिन्निदं हि कर्तेन्यं देवानां पुण्यशास्त्रिनाम् । प्रागहेत्प्रतिमा प्ज्या विधिना शिवशैसिनी ॥६०॥ ततः पश्य निजानीकं गान्धर्वादिगणैर्वतम् । धुराङ्गनाऽङ्गलावण्यलीलाः स्मृतिपर्थं नय ।।६१॥ तदेवं देवविज्ञप्त्या हृदि युक्ति व्यचिन्तयत । यषप्यचेतनं बिम्बं निप्रहानुप्रहाऽक्षमम् ॥६२॥ तथापि वीतरागस्य शुक्लध्यानमयात्मनः । बद्धपद्मासनस्येयं मूर्तिस्फूर्तिर्विज्ञम्भते ॥६३॥ स्रीशस्त्रगादेषाङ्कपङ्कराङ्काविवर्जितः । निर्दोषो भगवानेव कतकत्यो निराकुछः ॥६॥

<sup>(</sup>५७) निहिन्त यह स्वर्गलोक है। ये स्वर्गस्थ देवता है। मैं कनकप्रभ नामक जीव हैं। अपने निरित्र से हो में पुण्यकल को भोगने वाला हूँ। (५८) नन्दनवन में नमकने वाला, मन्दार यक्ष से परिवेष्टित यह विमान है तथा ये नृत्य, गीत व वाय में आदरअप्स स्वर्ग की अपना एक्ष से परिवेष्टित यह विमान है तथा ये नृत्य, गीत व वाय में आदरअप्स स्वर्ग की अपना एक्ष का ज्योंहि निर्चय किया तदमन्तर देवताओं ने 'अय' 'नन्द' ऐसी कहते हुए निवेदन किया । (६०) हे स्वामिन ! पुण्यक्षाकी देवताओं का यह करणीय हैं कि सर्वप्रथम कल्याणस्चिका अर्हत्परितमा का विधिविधान के साथ पूजन करना चाहिए। (६९) उसके पश्चात (=आप) गन्धर्य आदि गणों से युक्त अपनी सेना को देखें तथा देवाजनाओं के अंगसीन्दर्य की लीलाओं को स्वृतिपय में लायें। (६२-६३) इस प्रकार देवताओं के निवेदन से वह अपने हृद्य में युक्ति सोचने अगे-यशपि अचेतना प्रतिमा बन्धम व कृपा के लिए अक्षम है तब भी शुक्लध्यानमय आतमा वाला, वीतराग जो पद्मासक में स्थित है उसकी मूर्त की स्कृति विकसित हो रही है। (६४) जिनके चिक्क (क्रम से) की और सस्त्र है ऐसे राग और देव के कीचक की शंका से भो जो मुक्त है (अर्थात ऐसी। कीचक की शंका भी जिसके बारे में नहीं उठती) ऐसे वह मगवान ही निर्दोष, कृतकृत्य और निराक्त है।

स एवायं जिनश्चेति संवित्तिवीक्य जायते । जिनाचीमित्यतः साक्षात् जिनसुदामिमां विदुः ॥६५॥ तद्भक्तिर्जिनभक्तिः स्यात् तन्नुतिः श्रीजिनस्तुतिः । तद्ध्यानं तु जिनध्यानं पुण्योत्कर्षफलप्रदम् ॥६६॥ कार्यं कारणतुल्यं स्याद् भावो द्रव्यानुरूपगः । तिजनप्रतिमाभक्तिः पुण्यकरणकारणम् ॥६७॥ विमृश्येति सुरः सम्यग्दृष्टिः पृजामचीकरत् । निजधर्मक्रमाचारो दुरुल्लङ्घो महात्मनाम् ॥६८॥ शुक्लेश्यः सार्घहस्तत्रयोत्सेधः स चाऽऽहरेत् । विश्रत्याऽब्दसहस्रेश्च मारीर्दशभिरश्वसीत् ॥६९॥ मानमोऽस्य प्रवीचारः पञ्चमक्षितिगोऽवधिः । तावतक्षेत्रं विक्रियाऽस्य बलं तेजोऽप्यवर्तत ॥७०॥ कृतसुकृतविपाकप्राप्तदिब्योपभोगः सुरतरुभिरभीष्टपार्थितं लिभितोऽसी । सुरयुवतिसलीलापाङ्गसङ्गाऽऽःतर**ङ्ग**-रिचर्मरमत नानानिर्जराभ्यर्चनीयः ॥७१॥

<sup>(</sup>६५) यह ही 'जिन' हैं—ऐसा परिचय देखने से होता है। इस कारण से जिमदेव की मूर्ति को साक्षात जिनदेव की देह (विद्वान) मानते हैं। (६६) इस दृष्टि से उसकी (=जिन-प्रतिमा को) भिक्त जिनदेव की भिक्त हैं उसकी स्तुति श्रीजिनदेव को स्तुति है, उसका कीया हुआ। ध्यान जिनदेव का ध्यान है, जो उरकृष्ट पुण्यों के फल को प्रदान करने वाला है। (६७) इस दृष्टि से कारणतुल्य हो कार्य होता है, इच्यानुरूप हो भाव होता है। इसलिए उस जिनदेव की प्रतिमा की भिक्त ही पुण्योत्पाद का कारण है। (६८) सम्यग्दृष्टि वाले उस देव ने ऐसा विचार कर पूजा का विधान किया। महात्माओं के लिए स्वधम का सदाचार सर्वथा दुर्लङ्वनीय होता है। (६९) शुक्लल्डेश्यावाला साढे तीन हाथ वैचा वह (=देव) बीस हजार वर्षों के बाद आहार करता था और दस माह के बाद खास छैता था। (७०) मन के द्वारा ही पूर्ण मेथुन किया सम्पन्न कर लेने वाला वह थो। वह पञ्चमी नरकभूमि तक जानने की क्षमतावाले अवधिज्ञान का धारक था। उतने ही क्षेत्र में उसकी विक्रिया, उसका बल और उसका तेज कार्यक्षम थो। (७९) जिसने पूर्वकृत पुण्यों के परिणाम से दिच्य उपभोगों को प्राप्त किया है, जिसने कल्पदृश्चों से इच्छित फल का लाम किया है, जिसने देवा-क्षनाओं के अपाओं के संग से आनन्द प्राप्त किया है और जो देवों के द्वारा पूज्य है ऐसे इस देव ने चिरकाल तक रमण किया।

कण्ठीरवोऽपि दुण्कर्माऽर्जनाद् भ्रान्ता बहुन् भवान् ।

मासीद् दरिद्रविप्रस्य सुतस्तज्जन्मवासरात् ॥७२॥

पितृ-मातृ-सगर्भादिकुटुन्वं सकलं तदा ।

मरकोपद्रवान्नीतं क्षयं तुग् जीवति स्म सः ॥७३॥

कृपालुभिश्च तज्ञत्येर्महेम्येरन्नदानतः ।

वर्द्धितो विप्रबालोऽयं यौवनं प्राप च कमात् ॥७४॥

कृष्ण्रेण जीविकां कुर्वन्नवज्ञां लभतें स्म सः ।

धिग् दुःसभाजनं मामित्युक्त्वा संविग्नमानसः ॥७५॥

कन्दम्लादिभक्षी सन् पञ्चान्यादि तपश्चरन् ।

बभ्व तापसः काशिमण्डलस्य वने वसन् ॥७६॥

तत्पूजां महतीं चकुस्तज्ञत्याः कुदशो नराः ।

गतानुगतिको लोकः प्रायः सर्घो न तस्ववित् ॥७७॥

इति श्रीमत्परापरपरमेष्ठिपदारिवन्दमकरन्दसुन्दरस्सास्वादसम्प्रीणित-भन्यभन्ये पण्डितश्रीपद्ममेरुविनेयपण्डितश्रीपद्मसुन्दरविरचिते श्रीपार्श्वनाथमहाकान्ये श्रीपार्श्वतीर्थकरगोत्रार्जनं नाम

द्वितीयः सर्गः ।

(७२-७३) पापकर्म प्राप्ति से सिंह भी बहुत जन्मों में अमण करता हुआ दिह ब्राह्मण के यहाँ पुत्रहण में उत्पन्न हुआ। माता, पिता, सकलकुंद्धम्बीजन उसके जन्मदिन ही मरेकी के उपद्रव से नष्ट हो गये, ठेकिन वह बालक जिन्दा रहा। (७४) उस नगरे के रही बाके धर्मान्य एवं ह्याछ जनों के हारा अन्नदान आदि से सम्बधित वह विप्रवालक कमणः युवायस्या में पहुँचा। (७५) बहुत कप्ट से जीविका का निर्वाह करता हुआ वह सर्वत्र अपमान प्राप्त करता था। 'मुझ दुःखी को धिककार है' ऐसा कहकर वह अतीव दुःखी मन बाला हो गया। (७६) कन्दमूल आदि खाकर पञ्चाप्ति तप करता हुआ, काशी मण्डल के वन में रहता हुआ वह तापस बन गया। (७७) वहाँ, जंगल के निवासी मिथ्यादि वाले उसकी खुम पूजा करने लगे। देखादेखी काम करने वाले सभी सांसारिक जन तत्त्व की आनकारी नहीं रखते।

इति श्रीमान् परम परमेष्ठि के चरणकमल के मकरन्द के सुन्दर रस के आस्वाद से मध्यज्ञां को प्रयन्न करने वाला, पं० श्री पद्ममेरू के शिष्य पं० श्रीपद्मसुन्दर किव द्वारा रचित श्रीपार्श्वनाथ महाकाव्य में 'श्रीपार्श्व'तीर्थंकरगोत्रार्श्वन' नामक यह द्वितीय सर्ग समाप्त दुआ।

# त्तीयः सर्गः

अथ मध्यमलोकस्य मध्यवर्त्यन्तरीपराइ । हिमादिमौलियों जम्बूतरुच्छत्रच्छविर्वभौ द्वीपोऽयं स्वणाम्भोधिमेखस्रो सक्षयोजनः । वर्षैस्त्र सप्तभिः षड्भिः कुळादिभिरिषिश्रितः ॥२॥ युग्मम् ॥ हिमवल्लवणाम्भोधि-मध्य-मण्डल-मण्डनम् । भारतं वर्षमत्रास्ति पुण्यराशिरिवाझिनाम् ॥३॥ तत्राSSस काशिविषयस्त्रिदिवस्यैकखण्डवत् । स्वर्गिणां भुवमाध्तानां शेषैः पुण्यैर्विनर्मितः ॥४॥ तत्र बाराणसीत्वासीखःनगरीवाऽमरावसी न यत्र संस्कृतवक्तारः सुरा इव नरा नमुः ॥५॥ नित्यानन्दाः प्रजा यत्र धर्मकर्मसु कर्मठाः । निसर्गचतुराहापा मान्ति यत्र पुराङ्गनाः ॥६॥ सदानभोगैर्धत्रत्यैः पौरैनित्यकृतोत्सवैः वैदग्ध्यमधुरालापैः स्वर्गलोकोऽधरीकृतः ॥७॥

नेपथ्यैः सम्पदो यत्र सुक्तिमिशु णिनां गुणाः । यौवनान्यनुमीयन्ते पौराणां रतविश्रमैः ॥८॥ धन्विष्वेव गुणारोपस्तब्धता यत्र वा करिष्वेवातपत्रेष दण्डो भङ्गस्त वीचिषु ॥९॥ आऋढयोगिनां यत्र ब्रह्मण्येवातिसम्मदः । रलथरवं विप्रहेष्वेच विषयेष्वेच निप्रहः ॥१०॥ यत्र गाङ्गास्तरङ्गीधाः कल्मध्यालनक्षमाः । जन्मिनां स्वर्गसर्गाय पुण्यपुञ्जा इवोज्ज्वलाः ॥११॥ पात्रसाद् यत्र वित्तानि नृणां चित्तानि धर्मसात् । सद्धर्मः शास्त्रसादेव नयमार्गस्तु राजसात् ॥१२॥ तत्रासीदश्वसेनाह्वो नृप इस्वाक्षवंशजः । निर्जितो यत्प्रतापेन तपनः परिधि दधौ ॥१३॥ सर्वकार्येषु यस्याऽऽसीच्चक्षुँद्वतं महीपतेः । एकश्चारो विचारोऽन्यो दशौ रूपादिदर्शने ॥१४॥ यस्य धर्मार्थकामानां बाधा नासीत् परस्परम् ] सख्यमाप्ता इवानेन यथास्वं भजता नु ते ॥१५॥

<sup>(</sup>८) यहाँ वेषभूषा से (=पहनने के कपहों से) समृद्धि का अनुमान होता है, सुवचनों से गुणी-अमों के गुर्गों का अनुमान होता है तथा कामकीडाओं से नगरजनों के (रसिक) यौवन का अनुमान होता है। (९) यहाँ धनुषधारियों में ही गुण (प्रत्यण्चा) का आरोप था अन्यत्र नहीं; हाधियों में ही मद तथा स्तब्धता थी; आतपत्र (=छातों) में ही दण्ड लगा हुआ था ( =अन्य किसी मागरिक के लिए दण्ड का विधान नहीं था), तथा पानी की लहरों में ही भन्न अर्थात् तोंड भरोइ था (=जनता में कहीं भी तोड़ मरोइ अर्थात् अव्यवस्था नहीं थी)। (१०) आरूद योगी लोगों को अहाध्यान में ही अत्यन्त हुवे या; ल्बाई-झगड़ों में शैथिल्य या तथा विषय वासमाओं पर पूरा दमन था। (११) यहाँ वाराणसो नगरी में गैगा नदी की तर गों के समुदाय पाप प्रक्षालन में समर्थ थे । वे प्राणियों के स्वर्गस्तजन के लिए उज्जलपुष्यों के देर के समान थे । (१२) इस नगरी में धन योग्य व्यक्ति की दिया जाता था, मनुष्यों के चित्त धर्म के अधीन थे, सद्धर्म शास के आधीन या तथा नीतिमार्ग राजा के आधीन था। (१३) उस वाराणसी नगरी में अद्वसेन नाम वाला इक्ष्वाकुवंश में उत्पन्न राजा था जिनके प्रताप से परास्त सूर्य उसकी प्रदक्षिणा करता था। (१४) उस राजा अरवसेन के दो अपूर्व नेत्र सभी कार्यों में दो प्रकार से संलग्न ये। एक नेत्र था गुप्तचर और दूनरा था विचार (=विवेक)। दो आँखें तो रूप आदि को ही देखने बाली थीं। (१५) उस राजा के यहां धर्म-अर्थ-काम में परस्पर टकराव नहीं था। वह राजा उनका यथायोग्य सेवन करता था इसलिये ने परस्पर भित्रता रखते थे।

## पंद्रासुन्दरसूरिवरिचत

राजन्वती धरा सर्वा तस्मिन्नासीत् सुराजनि । यद्भयाद् भीविभेति स्म तल्लोकेषु कुतो भयम् ? ॥१६॥ शिष्टानां सोमसौम्योऽसौ दुष्टानां तपन्युतिः । तमः-प्रकाशसंवीतस्चकवाल इवाचल: वामानाम्नीति देव्यासीत् तस्य सौन्दर्यशालिनी । या वामलोचनानां नु चूडामणिरिवाद्भुता ॥१८॥ मति-्बुति-विभृति-श्री-लावण्याद्भुतसुन्दरैः स्त्रीसर्गस्य परा कोटिर्निर्ममे विधिना गुणैः ॥१९॥ चतुथ्याँ समवातरत । तत्कुक्षी शितिचैत्रस्य कनकप्रभदेवात्मा विशासायां दिवरच्यतः ॥२०॥ साऽन्यदा मञ्चके सुपा दरनिद्रामुपागता । इमांश्चतुदेशस्वप्नान् ददशे शुभसूचकान् ॥२१॥ इसमैरावणार्भ सब्हितं त्रिमदश्रुतम् । गवेन्द्रं कुन्दचन्द्राभं ककुद्मन्त(तं) घनध्वनिम् ॥२२॥ मृगेन्द्रमिन्दुधवछं केसराटोपशोभितम् । पद्मां पद्मासनासीनां स्नाप्यां दिग्गजदन्तिभिः ॥२३॥

<sup>(</sup>१६) उस सुयोश्य राजा के शासन करने पर सारी पृथ्वी राजन्वती (=भच्छे राजावाली) थी। जिसके भय से भय खुद ही काँपता हो ऐसे उस राजा को तीनों) लोक में कहाँसे भय हो सकता है ? (१७) शिष्टाचार सम्पन्न व्यक्तियों के लिए वह राजा चन्द्रमा के समान सौंक्य व दुष्टों के लिए सूर्य की भाँति दीसिमान था। वह (=राजा) अन्धकार और प्रकाश से विंदे हुए चकवाल पर्वत को भाँति था (१८) उस राजा की सौन्दर्यसम्पन्न बामा नामक देखी (=महारानी) थी जो शोधन नेत्र वाली स्त्रीयों में चूलामणि के समान अद्भुत थी (= अर्थात सर्वत्रिष्ठ थी) । (१९) स्वर्य विद्याता ने मित, सुति, ऐश्वर्य, लक्ष्मी व सौन्दर्य आदि अद्भुत गुणीं से को सृष्टि में परमकोटि (उच्च कोटि) का (अर्थात उस महारानी का) निर्माण किया था। (२०) उस महारानी की कोख में चेत्र मास कृष्ण चतुर्थी में, विशाखा नक्षत्र में, स्वर्ग से च्यवन श्राप्त कर कनकप्रमदेव का अवतार हुआ।। (२१) एक दिन, पर्लग पर सोयी हुई उसने अल्प कारा प्राप्त कर श्रुभस्चक चौदह स्वय्न देखे। (२२-२३-२४) तोन स्थान पर मदस्राव से जुक्त और गर्जना कर रहे हाथी को; कुन्दपुष्प तथा चन्द्रमा के समान कान्तिवाले, उन्नत कन्धरावाले कीर सेव समान आवाज वाले व्यवमन्द्र को; अपनी केसरा (अयाल) के आढम्बर से शोभित और क्रिक्सा के समान श्रवत सिंह को; पुष्तों की सुगन्ध से आकृष्ट होकर घूमते अमरों की संकार से क्रिक्सा के समान श्रवत सिंह को; पुष्तों की सुगन्ध से आकृष्ट होकर घूमते अमरों की संकार से

दामद्रयं सुमामीदभमदभमरशंकृतम् । सम्पूर्णमण्डलं चन्द्रं ज्योरस्नोद्धोतिसभृतलम् प्रदोतनमथोद्यन्तमुद्यादेस्तमोपहम् बहिंबह विचित्राभं ध्वजं दण्डाग्रमण्डितम् पूर्णकुम्भं तृतः पदमिष्टितं सुप्रतिष्ठितम् नानापद्मपरागश्रीशोभि पद्मसरो महत् गरहा। पवन-क्षोभ-चलत्कल्लोलभाद्यरम् । स्वविमानं रफुरदलनि:सुपरनप्रभोज्ज्वलम् ારિહા समुत्सपदीव्तिविच्छुरिताम्बरम् । ज्वलज्ज्वलनमुञ्ज्वालं निर्भू मं सा जिनप्रसुः ॥२८॥ अष्टमिः **कुलकम् ॥** स्वप्नान्ते च प्रबुद्धा सा बम्बाऽऽनन्दमेहुरा। वृष्टी नीपप्रसूनवतः ॥२९॥ पुलकितं तस्या वपु: साइकल्पिताइडकल्या प्रमोदं बोद्रमक्षमा मर्जुरभ्यर्गमभ्यगात् ॥३०५ निजा इंगेष्विति तन्वङ्गी उचिते समयेऽथोचे स्वामिन्! स्वप्नानिमानहम्। अद्राक्षं मध्ययाभिन्यां पावकान्तान् गजादिकान् ॥३१॥-

युक्त दो मालाओं को; तथ। अपनी ज्योत्स्ता से भूमण्डल को प्रकाशित करने वाले, सम्पूर्ण मण्डल बाले चन्द्र को महारानी ने देखा। (२५-२६) उदयाचल से उन्ने हुए, अन्धवार को दूर कार बाले सूर्य को और मयूरिपच्छ ( ज्योर के पंत्र समान) जैसे रंगिव रंगे और दण्ड के अध्याग-पूक्त संख्य को और मयूरिपच्छ ( ज्योर के पंत्र समान) जैसे रंगिव रंगे और दण्ड के अध्याग-पूक्त संख्या भी कार को स्वारान साम को स्वारान साम को स्वारान साम को सहारानी ने देखा। (२०) चारों और फैलती हुई अपनी दोप्त से आकाश्यमण्डल को स्वारान करने काली रत्नराशि को; और उज्योगी उदालाओं वाली उज्जती हुई स्वारहित अपन को अवस्व की माता ने देखा। (२०) स्वप्न के अन्त में वह अपी और आनन्दिनीर हो गमी। वर्षा ऋत के सहारान पूज की माति ही उसका शरीर पुलवित हो उठा। (३०) तदनन्तर अकलियत अपने काली वह इसा पूज की माति ही उसका शरीर पुलवित हो उठा। (३०) तदनन्तर अकलियत अपने काली वह इसा पूज की माता है कहा स्वारान देखा। (३९) उचित अवसर पाकर उसने महाराज से कहा स्वाराम होती हो, अपने पति के पास पहुँची। (३९) उचित अवसर पाकर उसने महाराज से कहा स्वाराम !, में ने मध्यरात्रि में हाथी से लेकर अगिन तक के इन स्वपन को देखा।

## **पंचा**सुन्दरसूरिविर्याचत

श्रीमतः श्रीमुखादेषां फलं शुश्रृषुरस्मि तत् । अपूर्वेदर्शनं प्रायो विस्मापयति मानसम् ॥३२॥ नरेन्द्रस्तरफ्छान्याह कि बहुक्तेन भामिति !। अस्मद्वंशावतंसं त्वं प्रसोध्यमि सुतोत्तमम् ॥३३॥ जजागार जगद्रन्या नयस्याभिः प्रबोधिता । सत्कथाकथनोत्काभिस्तल्पवामार्थशायिनी 113 811 उद्तिष्ठत् ततो देवी प्रातसताधनिःस्वनैः । कीर्तनैबेन्दिवन्दानां मङ्गलखनिरासिभिः ારુષા निद्धां जहीहि देवि! त्वमिति जागरयत्ययम् । प्रोत्फुल्लपदमाञ्जलिप्टैरिव विभातका छः ||३६,' मन्दिमानं गतश्चन्द्रो देवि ! त्वन्मुखनिर्जितः । प्रकाशयत्यथं जगत् प्रबुद्धं लन्भुखाम्बुजम् ॥३०॥ इतः प्राच्यां विभान्ति स्म स्तोकाद् मुक्ताः करा रवेः । सारससंरावाः सरसीष्वपि श्रयन्ते कोक्सिश्चनं निशाबिरहविक्छवम् इत्र्च क्रहेरामन्द्रनि:स्वानैमित्रमभ्यर्थयत्यलम् 113811

(३१) आप श्रीमान के गुल से में इन स्वानों का पाल सुनना चाहती हुँ। अपूर्वदेशीन श्रीकः मन को आराध्यां बिका कर देते हैं। (३२) राजा अरवसेन ने उन स्वानों का पाल कहा है दिवि !, है रानी !, डवादा क्या कहुँ ? हमारे वंश के भूषण उत्तम पुत्र को तुम उत्यन्न करीगीं। (३५) शायुणा के बाँचे अविभाग में सोई हुई जगद्वन्दनीया रानी सुन्दर कथाओं की कहने में उन्हें अवि आपों द्वारा जगाई गई। (३५) बाद में यह देवी आता— बालोन सांख्यांनी से और वन्दि (अवारण) समुदाय के मगल व्यन्ताय को कहने वाले की की सिंगों से इंडों। (३६) हे महारानी ! निद्रा त्यागी । यह आताःखाल विकासित कमलपुर्वों के अव्यक्तियुटों से तुन्हें जगा रहा है। (३५) हे देवि!, आपके मुख की श्रीमा से जीता हुआ व्यवस्था बाजा अवार का प्रवीच करें। (३८) कार पूर्व विकास मन्द हो गया। यतिमान सूर्य आप के मुखकमल का प्रवीच करें। (३८) कार पूर्व विकास में योगी छोड़ो हुई सूर्य की किरणे चमक रही हैं, उधर सरीवरी में सारसों की खाया मुनाई पर रही है। (३९) इघर चकवाक मिथुन जो रात्रि के विरह से व्याक्तल है अपनी मन्द मन्द मकुर व्यक्ति से पर्यांत कप में अवने मित्र (सूर्व) से आर्थना कर रहा है।

सरस्युद्भिन्नमुकुछा निलनी भमरारवैः देवि ! प्रबोधयन्तीव पद्माक्षी त्वामिनोदये ॥ १००। तामचुडध्वनिस्तारो दम्पत्योः रिलप्टयोरयम् । दुनोतीव मतो नूनं सद्यो विरहसूचकः ॥४१॥ सरः शीकरवृन्दानां बोढा मन्दं ववी मरुत्। प्रफुल्लपङ्कजोत्सर्पत्सौरभोद्गारख्रन्दरः 118311 कल्याणि ! ते सुप्रभातम् अनघे ! वीरसर्भव । इति प्रबोधयामासुः पाउँमेन्नलपाठकाः 118311 प्रातरातोचमङ्गलध्वनिशंसितः स्रस्नातः आजहाव नृपः स्वप्नलक्षणेऽधीतिनो दिजान् ॥४४॥ निर्णीतार्था दिजाः प्राहुर्महास्वप्नांश्चतुर्देश । जिनाम्बा चिकिमाता वा पश्यतीमान् न चापरा ॥४५॥ देवी तीर्थंकरं वाऽथ चिकणं वा प्रसोध्यति । गजसंदर्शनात पुत्रो गरीयान् भविता तव ॥४६॥ धुरन्धरो विभुत्वस्य वृषभालोकनाद भुवि सिहाद्वीर्यातिशयवान् दामतो धर्मतीर्थकृत्

<sup>(</sup>४०) विकतित कली वाली सरीवरस्थ निलनी समरों के गुंजन से हे देवि ! कमलनयना तुम्हें स्पेंद्य के समय मानों जगा रही है! (४९) दोनों आहिलए (=आलिंगनबद्ध) दम्पति के मन को यह मुगें के उच्च स्व( को ध्विन शीप्र ही मानों विरह्न के सूचन रूप में पीड़ित कर रहो है। (४२) तालाब के खल के विन्दु समुदाय को बहन करने वाला मन्द मन्द पथन बहुने लगा, जो पवन विकतित कमल पुष्य को उत्कट सुगन्धि को फेला कर सुन्दर बना रहा है। (४३) हे निष्पाप!, तू वीर पुत्र को उत्पन्न करने वाली हो! हे कल्याणि! तुम्हारा यह सुप्रभात हो! ऐसा कह कर मंगलपाठक स्तोत्रपाठों से उन्हें जागृत करने लगे। (४४) प्रातः स्नान करके, वाद्यादि मंगल को सुनकर राजा ने स्वप्न लक्षणों के जानने वाले ब्राह्मणों को कुलाया। (४५) ब्राह्मणों ने उन चौदह स्वप्नों के बारे में यह निर्णय दिया कि जिनदेव की माता काथवा चक्रवर्ती की माता हो ये स्वप्न देख सकती है, अन्य कोई नहीं। (४६) यह देवी तीयकर पुत्र को अथवा चक्रवर्ती पुत्र को उत्पन्न करेगी। हाथी के देखने से तुम्हारा यह पुत्र बेच्छ पुत्र होगा। (४७) बेल को देखने से पृथ्वी पर ऐश्वर्य में अध्यो तथा सिंह दर्शन से केट पुत्र होगा। (४७) बेल को देखने से पृथ्वी पर ऐश्वर्य में अध्यो तथा सिंह दर्शन से केट पुत्र होगा। (४७) बेल को देखने से पृथ्वी पर ऐश्वर्य में अध्यो तथा सिंह दर्शन से केट पुत्र होगा।

### पदासुन्दरसूरिविर**िव**त

हरभ्या लन्धामिषेकं स देवेभ्यो मेरुमूद्धीन । पूर्णचन्द्राज्जनानन्दी भास्करादतिभास्वरः सिद्धिसौधध्वजारोपं. कर्ताऽऽराधनया ध्वजात् । निधिवान पूर्णकुम्भेन पद्मकासारदर्शनात् अष्टोत्सरसहस्रोञ्चलक्षणैः सहितो भवेत क्षीरसागरतो े छोकाछोकदशी स केवली ॥५०॥ विमानास स्वर्गती जन्म रत्नराशेर्गणाकरः। कर्मीधोदाहकृद् वहनेभीविता पुरुषोत्तमः ॥५१। भूपतिर्भुमुदेतराम् इति तःफलमाकण्ये कृतसत्कारसन्मानान् विससर्जे द्विजोत्तमान् ॥५२॥ तदक्तं सर्वमाचल्यौ पुरो देव्या यथातथम् । एवमस्तिवृति सा तुष्टा तद्वानयं स्म प्रतीच्छति ॥५३॥ चक्रवेयस्याः शुश्रुषां काचित् ताम्बूलदायिनी । सज्जाइऽसीन्मज्जने काडिंग काचित् तस्याः प्रसाधिका ॥५॥। काचिदुक्तवती देव्यै 'मन्दं निगद सञ्चर' । काचिदपरा पादमर्दने ॥५५॥ तत्तलपकल्पने काचिद्रसनसंस्कारभृषाभोज्येरुपाचरत् अन्या स्थितेषु प्रयता दद्वांबासनमेकिका ॥५६॥

<sup>(</sup>४८) लक्ष्मीदर्शन से देवताओं द्वारा वह मेरूपर्वत के शिखर पर अभिषेक प्राप्त करेगा और पूर्णचन्द्र के दर्शन से लोगों को आनन्द देने वाला होगा तथा सूर्यदर्शन से असीव दिष्मान होगा। (४९-५०) ध्वजदर्शन से आराधना द्वारा सिद्धिपूप महालय के उपर ध्वज चढ़ाने वाला वह होगा और पूर्ण घट के दर्शन से द्व्यशाली होगा; कमलपुष्पों वाले सरोवर के दर्शन से एक हज़ार आठ लक्षणों वाला होगा तथा क्षीरसागर के दर्शन से लोकालीक को देवने वाला वह केवलज्ञानी होगा। (५९) विमानदर्शन होने के कारण उसका स्वर्ध से जन्म; रत्नों के ढेर से गुणशाली; अग्निदर्शन से कर्म के समृह को मस्म करने वाला उत्तम पुरुष होगा। (५२) ऐसे स्वरनफल को सुनकर राजा अतीव प्रयन्न हुआ। सम्मानपूर्व के सत्कार करके उसने अन्न बाह्मणों को विदा किया। (५३) (राजा ने) पण्डितों की सारी बाल अपनी महारानी को कही। 'ऐसा ही हो'। – ऐसा कहकर उस महारानी ने मी अपनी स्वक्रित सी। (५४) अनेक सिंद्या (रानो की) सेवा में लीन यी। कोई साम्बूल देती थी, कोई स्वा के कराने में उचत थी तथा कोई उसे अलक्कित करने में तल्लीन थी। (५५) कोई सखी देवी से बेलों व धीरे से चलों ऐसा कहती, कोई शय्या तैयार करने में और अम्य कोई उसके पाँव दवाने में संलग्न रही।

उपास्यमाना देवीश्वर्रेषीन्द्राणीव साऽप्रक्षिभिः । अन्तर्वरनी सुखं तस्थौ बिहासहारसेबनेः ॥५७॥ दत्तावधिः सुनासीरः समागात् तद्गृहं तदा । पितरी च ववन्देऽथं त्रिःपरीत्याऽऽनतकमः ॥५८॥ सुरै: सह समारेमे ताण्डमं वाचनिःस्वनैः । कलगीतरभिनमैः साझहारैश्च मिक्रितम् ॥५९॥ शकस्तवेन तृष्टाव श्रीजिन जिनमातरम् । स्तुत्वा च परया भक्तया स्वर्जगाम शतकतुः ॥६०॥ गर्भोत्वत्तिदिनास् सत्र तिर्धाण्यक्तिकेशः । व्यधुनित्यनविष्डिन्नां बसुधारां नृषीकसि ॥६१॥ सा बभी गर्भरतमाकरभविव दधति मार्चुर्वीघां स नाकार्वेदिवाग्निविम्बतीऽम्बनि ॥६२॥ नृपतिर्मात् पत् तस्या वदनं पद्मानीरभम् । आघायालिरिबोद्धिन्नं । निस्नीनिसमोदरम् श्रद्धः

(१६) कोई (सखी) वस्त्रालंकार, आमुषण, भोजन अगृदि है उसका सरकार करती थी। अन्य उसके ठहरने पर आसन दिया करने। थो। (५०) अने क आनो सखियों के बारा देवोओं से इन्त्राणी की भाँति सेना की जाती हुई वह सगर्भा महारानी अन्य, भोजन आदि के सेनन से सुन्त्राणों की भाँति सेना की जाती हुई वह सगर्भा महारानी अन्य, भोजन आदि के सेनन से सुन्त्राणें कि त्या थी। (५०) अन्य पिता को अणाम करने लगे। (५९) देवताओं के साथ उसने बायाधानि, मध्य मीतों, अभिनयों और आहिएत हावभाव से मिश्रित ताण्डव तत्य ग्रुक्त किया। (६०) इ इ ने शकस्त्रन से जिनदेव और जिनमाता की स्तृति की। परमभक्ति से स्तृति करके इन्द्र स्त्राणों के ज्ञाला गया। (६०) गर्भ की उत्पत्ति के दिन से ही वहाँ तिर्यक् एवं ज्ञानक देवता लोग निर्म्य आख्यित हावशाशि राख्य के भवन में विकेरने लगे। (६०) जिस मकार खान की मूसि राम को आहण द्वाराशि राख्य के भवन में विकेरने लगे। (६०) जिस मकार खान की मूसि राम को आहण स्त्राण करमें पर वह ( रानी) बोलिय बी। पानी से अपनि का विका जिस प्रकार कोई मुक्तसान तहीं पहुँचता है जसी प्रकार कर (वर्धका किया) ने मासाको आधा नहीं पहुँचाई। (६६) जिस प्रकार प्रमार विकतित कनलिनों के अध्य को स्वारण वृत्त नहीं होता था।

#### *पदासुम्दरसूरीविराचित*

स मात्रहरे रेजे त्रिज्ञामज्योतिरुज्ज्वलः । स्फुटरफाँटकरोहान्तर्वतिरः नप्रदीपवस् सरासरनरैर्वन्यः भुत्रनत्रये बभ्व . कळा चान्द्रीव रोचिभिर्भासमाना जिनाम्बिका ॥६५॥ धन्या वामा हि सा रामा मौलिचूडामणिर्धया । काममनोहरम् ध्रियतेऽन्तः परब्रह्मधाम अथ सा नवमासानामत्यये तनयं प्रासूत त्रिजगद्व्याविज्योतिरुद्योतिताम्बरम् । मे६ ७।। पौधमास्यसित पक्षे दशम्यां च विशाखया । युक्ते चन्द्रेऽर्मरूपेण प्रादुरासीद् जगत्प्रमुः ॥६८॥ ज्ञानत्रयधरो बास्रो बालार्क इव दिधुते । स वामाया इव प्राच्याः कुक्षौ सोबोतमुद्गतः ॥६९॥ मरुत्सीकरसंवाही पद्मखण्डं प्रकम्पयन् वर्वी मन्दे दिशः सर्वाः प्रसेदः शान्तरेणवः ॥७०॥ हर्षप्रकर्षता सर्वी जनेषु समजायस मन्दारसुन्दरादिण्यः पुष्पवृष्टिस्तदाऽपतत् 119811

<sup>(</sup>६४) स्फुट स्कृतिक के घर में रहे रत्न के प्रदोष की तरह तीन हाने की ज्योत से उज्ज्वल वह माला के पेट में सोभित था। (६५) तीनों लोक में उन्हें की कहा की भीति कान्ति से देवीप्यमान जिनेश्वर की माला सर, असर और मनुष्यों की पूज्य कारी है (६६) वह सी सत्य है तथा हिनशें में मुर्थन्य है जिसने अपने अन्दर (गर्भ में) कार्यक के मन को हुरने वाला परमझ का तेज घारण किया है। (६७) तीनों लोकों को व्यापक करते। वाले और बाकाश को प्रक्राशित करने वाले प्रकाशस्वलप पुत्र को नौ माह व्याक्ति हो कार्यक पर सक्त महारानी ने जन्म दिया। (६८) पीष माह में, कृष्ण पक्ष में, दसनी तिक के विकास वन्द्र विशाला नक्षत्र से युक्त था तब बालल्य में जनत्मभु का प्राकट्य हुआ । (६९) तीन साने को जारण करता हुआ वह वालक बालस्य की मांति प्रकाशमांन था; वह पूर्वविका की कृष्टि ( क्यून्तराक) के समान वामादेवों की कृष्टि में प्रकाश के साथ शहर में अंग्री । (क्यून) दम समय सम्पूर्ण दिशाएँ सान्तपृत्रि वाली थीं तथा जलविन्दुओं को अन्य स्थान पर है जाने वाला, क्यूनक्षण को किन्य स्थान दस है जाने वाला, क्यूनक्षण को किन्य समान हुआ। तथा मन्त्यर, सुन्दर आदि वृशों पर से पुणा की कार्य में किन्य स्थान सम्पूर्ण दिशाएँ सान्तपृत्र हुआ। तथा मन्त्यर, सुन्दर आदि वृशों पर से पुणा की कार्य होने कार्य है।

दिवि द्धन्दभयो वेद्विष्वग् धानतसाम्बराः आसन् सुराऽसुराः सेन्द्राः सान्द्रानन्दबुसुन्दराः ॥७२॥ गजदन्ताचघःस्थास्तु दिक्कुमार्थः समाययुः । जिनजन्मावधेर्जात्वाऽघोलोकात् कम्पितासनाः ॥७३॥ भोगङ्करा भोगवती सुभोगा भोगमालिनी। सुबरसा वरसमित्रा च पुष्पमाला च नन्दिता ।।७४॥ जिनं जिनाम्बामानम्य ताः संबर्तकवायना । सम्मृजन्ति स्म सद्भाव्या क्षेत्रं-योजनमण्डलम् ॥७५॥ अथोर्घ्वलोकवासिन्यो मेरुनन्दनसंस्थिताः अम्येयुर्दिक्कुमार्योऽष्टी तत्क्षणाच्चिलतासनाः ॥७६॥ मेधक्करा मेघवती सुमेघा मेघमालिनी । तोयधरा विचित्रा च वारिषेणा बलाहिका ॥७७॥ वितेनिरे । विकुर्व्याऽभाणि ता गन्धोदक**र**हि अवावरीं च पांशूनां तत्क्षेत्रे कुषुमानिचताम् ॥७८॥ **रु चक्रद्वीपमध्यस्थ**रु चकाद्रिशिरः रिश्वताः क्लारिशदिमास्ताश्च दिग्विदिग्मध्यक्रटगाः 119011

(७२) स्वर्ग में नगाहे बजने लगे, चारों और सुन्दर ध्वितयों से आकाश ब्यान्त हुआ। सुर, असुर, सभी भाव ओर आनन्द की चमक से सौन्दर्यंसम्पन्न बन गये। (७३) अपने आसम कम्पित होने पर अवधिज्ञान से जिनश्म के जन्म की जानकर गणदन्त आदि के नीचे स्वित्त विक्रक्रमारिकों अधीना, भोगमारिकी, सुक्ता, अस्पित्रण, पुष्पमाना व नन्दिता ये दिक्कन्याएँ जिमदेव तथा जिनमाता को प्रयास करके अवित्तपूर्वक सम्वर्तक वासु से योजनपर्यन्त भूमि को पवित्र करती थीं। (७६) सम्बत्तिक वासक कि स्वर्ति वाली मेकनन्दनस्थित आठों दिक्कुमारिकों, जिलका आसन कम्पित हो गया बा, तत्वाल अक्किक्क वाली मेकनन्दनस्थित आठों दिक्कुमारिकों, जिलका आसन कम्पित हो गया बा, तत्वाल अक्किक वाली मेकनन्दनस्थित आठों दिक्कुमारिकों, अभेषा, मेधमालिनी, तोयधरा, विचित्रा, वाणिका, वालिका, वालिका कि कम्पार्थों ने वादलों का निर्माण कर, धूलि को दूर करनेवाली पुष्पसम्प्रित परकोका औं इन्द्रिक्त से नेत्र में को। (७९) स्वक्तीप के मध्य में स्थित, स्वक्पवंत की जोडी पर रहने वाली, दिस-विदिग्र-मध्यक्दशस्ति। चालीस वे दिक्कुमारिकों भी आ पहुँची।

## **पंश**सुन्दरसूरिवरियत

<del>तत्र नन्दोत्तरा नन्दा सुनन्दा नन्दिवर्धिनी ।</del> विजया वैजयन्ती च जयन्ती चापराजिता ॥ है। प्रा चकादेश्य नःवाऽर्हन्तं समातरम् । कलगीति तास्तस्थुर्दर्पणपाणयः ॥८१॥ गायहरयः सुप्रबुद्धा यशोधरा समाहारा सुप्रदत्ता स्थमाबती शेषवती चित्रगुप्ता वसुन्धरा अग्राबपाचीरु चका देत्येता नततःकमाः कृतोद्गानास्तस्थुभू क्रारपाणयः ॥८३॥ इलादेवी सुरादेवी पृथ्वी पदमावती एकनासा नविमका भदाऽशोका च ता इमाः ॥४४॥ प्रतीचीरुचकादष्टावभ्येत्याऽऽनतत्कमाः । तिस्रः प्रदक्षिणा दत्त्वा तालवृन्तकराः स्थिताः ॥८५॥ अलभ्बंसा मितकेशी पुण्डरीका च वारुणी। हासा सर्वप्रभा श्री हीरष्टोदग्रुचकादिमाः ी।८६॥ अभ्येश्य भगवन्तं तं भगवन्मातरं तथा परीत्य तस्थुश्चामरपाणयः ॥८७॥ नमस्कृत्य

<sup>(</sup>८०-८९) उनमें से नन्दोस्तरा, मन्दा, सुनन्दा, नन्दिव द्विनी, विजया, वैजयन्ती, कर्नती व अपरिक्षिता ये दिक्कन्यस्य हवक के पूर्वभाग से आकर माता सहित कहत देव की नमस्कार करती वी तथा हाथ में शीशा (दर्पण) छेकर मधुर कष्ठ से गाती हुई स्थित की (८५-८३) समाहारा, सुप्रद्त्ता, सुप्रवृद्धा, यशोधरा, लक्ष्मीवती, शेवचती, विजयन से विषय की तिए हुए तौन परिक्षा करके माती हुई स्थित रहीं। किए-८५) इलादेवी, सुरदेवी, दुर्खी, पर्य-मावती, एक्नासा, नव मेका, भद्रा तथा अशाका-वे किंद्रमारिकी स्थक के परिचम मान से जोकर नतमस्तक होकर, तीन तीन प्रदक्षिणा देकर तस्त्रक के परिचम मान से जोकर नतमस्तक होकर, तीन तीन प्रदक्षिणा देकर तस्त्रक के परिचम मान से जोकर नतमस्तक होकर, तीन तीन प्रदक्षिणा देकर तस्त्रक के परिचम मान से जोकर होता। (८६-८०) अलंबुमा, जितकेशी, पुण्डरीका, वाहगा, होसा, सर्वप्रमा, जी, ही व्यक्ति किंद्रक वाए एक्स के उत्तरभाग से आकर ममदान किनदेव तथा उनकी माता को नमस्कार हरके चारर हाथ में लिये हुए स्थित रहीं।

#### श्रीपार्श्वनाथचरितमञ्जकाव्य

चित्राऽथ चित्रकनका स्रुतेजाश्च स्रुदामिती । विदिश्रुचक्वासिन्यश्चतस्रो दीपपाणयः रूपा रूपान्तिका चाथ सुरूपा रूपवृत्यपि । म्ध्यस्थरुचकादेताश्चतस्रोऽभ्येत्य तत्क्रमा**त्** शिशोनीभिनालं चतुरङ्गुलवर्जितम् । छित्वा भूमिगतं चकुः सुगन्धद्रव्यप्रिसम् ॥९०॥ गर्ते विधाय तत्राथ वेदीं निर्माय निर्मेलाम् । द्वीभिरञ्चितां सर्व मिलित्वा भक्तिपूर्वकम् ॥११॥ विशालान् सचतुःशालांश्वनुस्नीन् कदलीगृहान्। पीठत्रययुतांस्तत्राभ्यक्षाद्वतिन्मज्जनैः जिमस्य जिममातुश्च भक्ति कृत्वा गरीयसीम् । आभियोगिकदेवेम्यः क्षुद्राद्धिमवतो ग्रिरेः गोशीर्भचन्दनैथांस्याऽऽनाययामासुराहताः तान्यग्नौ भस्मसात्कृत्वा मृतिकर्म विभोः करे ॥९४॥ बद्धवा पर्वतायुर्भवेत्याशिषमुञ्जगुः । कलस्वरेण ताश्चकुभगवद्गुणकीर्तनम्

<sup>(</sup>८८) चित्रा, चित्रक्रमका, सुतेजा, सुदामिनी-ये चारों इचक के अरुबदिशमांगों में रहने वाली दिक्कन्याएँ हाथ में दीपक लिए हुए (स्थित) थीं। (८९-९०) हपा, हपान्तिका, सुक्का क क्यूबती-इन चारों ने मध्य इचक से कमशाः आकर बालक जिनके चार आंगुल प्रकाश की छोड़कर शेष नामिनाल को काटकर प्रथम कर विमा औन सुने सुने सुनित्त हुन्य सहित जमीन में गाद दिया। (९१) उन सबने मिलकर कि मिलकर, वर्षों एक गाद्धा अस्वित, कह वेदी का निर्माण कर उसे हरित दुर्वा से सुनोजित कर दिया। (९१) (इसके बाद) वहाँ उन सबने मिलकर विशाल चार शाताओं बाते क्यूबर होना सीने सुनोजित कर विशाल चार शाताओं बाते क्यूबर होना सीने कदलीपहों का भित्रपूर्वक निर्माण किया। वहाँ कदलीपहों में अस्वत, उक्का, स्मान होना को बारे मिलकर विशाल चार शाताओं को के पास साक उक्का, समान होना को बारे मिलकर विशाल चार शाताओं को मिलकर उक्का, समान होने करती के पास साक विशाल कर हो मिलकर विशाल चार शाताओं के पास साक हिन्स का समान हो कि का मिलकर के का कि मिलकर विशाल चार शाताओं के पास साक हिन्स का समान हिन्द कर विशाल के समान आयु हो' ऐसा आशीष दिया और सुनशुर हतर से अस्वतान कित कर का स्मान आयु हो' ऐसा आशीष दिया और सुनशुर हतर से अस्वतान कित कर समान आयु हो' ऐसा आशीष दिया और सुनशुर हतर से अस्वतान कित कर सुनकी स्मान आयु हो' ऐसा आशीष दिया और सुनशुर हतर से अस्वतान कित कर सुनकी सीन कर समान आयु हो' ऐसा आशीष दिया और सुनशुर हतर से अस्वतान कित कर सुनकी सीन की सुनकी के समान आयु हो' ऐसा आशीष दिया और सुनशुर हतर से अस्वतान कित का सुनकी सीन की सुनकी सीन आरंभ किया।

### **प्रका**सुन्दरसूरिकामित

तद्द्रयं जन्यगेहे ताः संस्थाप्याऽऽगुर्निजालयान् । शकः शकासनोत्कम्पाद जिनजनम विशावसन् ॥९६॥ शक्रस्तवेनाभिष्द्रत्य सुघोषामप्यकादयत् क्षिप्रमम्युवतोऽभवत् ॥९७॥ निनजन्माभिषेकाय वैमानिक-ज्योतिषिक-वन्य-भावनसद्मसु नेदुर्घण्टाः सिंहनादभेरीशङ्करवनान्तराः श्रुत्वैषामारवं देवा भगवज्जनम मेनिरे । स्वास्त्रयाच्छत्राज्ञसाऽभपटला इव ॥९९॥ मजाश्वरथगन्धर्वनर्तकीभटसँयुताः सवृषा निर्ययुर्नाकात् सन्तानिकास्तु नाकिनाम् ॥१००॥ सौधर्मेन्द्रः शचीयुक्तः प्रतस्थे पालकाभिधम् । ्समारुह्यात्मरक्षाचैः स्ररैः सामानिकैर्द्रतः ॥१०१॥ केऽपि नृत्यन्ति गायन्ति हसन्त्यारफोरयन्त्यथ । वलान्त्यन्ये सुपर्वाणः प्रमोदभरमेदुराः ॥१०२॥ नभोम्बुधौ चलद्दिब्यविमानगणपङ्क्तयः । रेजिरे मारुतोब्रतलोल्डेलाचला इव ॥१०३॥

(१६-९७) उन दोनों (=माँ-बेटे) को जनमग्रह में स्थापित करके (उन दिक्कुमारियोंने) अपने घर को प्रस्थान किया। इन्द्रदेव भी जिनजन्म का विचार करते हुए वहाँ आवे और शकस्तव से स्तुति करके 'सुधोषा' नामक घंटा वजाकर जिनत्रभु के जन्म के बाद किये जाने बाले अभिषेक के लिए शीघ्र हो उद्यत हो गये। (९८) वैमानिक, ज्योतिष्क, ज्यान्तर और भवनदासी देवों के भवनों में सिंहनाद, नगाई, मेरी और शंख की घ्वति से मिश्रित घण्टानाद होने लगा। (९९-९००) चारों ओर फैलाई हुई इनकी घ्वति सुनकर सभी देवों ने भगवान का जन्म होना मान लिया और इन्द्र की आज्ञा से सभी देव अपने-अपने भवनों से बादल के समूह की तरह निकल पड़े। स्वर्गवासी देवताओं को गज, अश्व, रथ, गन्धर्व, नर्तको, मटों और इवभ से युक्त सेनाए स्वर्ग से निकल पड़ी। (१०९) आत्मरक्ष (=सामानिक देवों को एक पड़ी। अगदि सामानिक देवों से घिरे हुए सौधर्मेन्द्र ने इन्द्राणी के साथ पालक नीमक विमान में बैठकर पस्थान किया। (१०९) कोई देव आनन्दविभोर होकर नाच रहे हैं, कोई अन्य गा रहे हैं, अन्य अस्कोटन कर रहे हैं तथा अन्य कुद रहे हैं। (१०९) आविश्वा स्थी सागर में दिव्य विमानों की पंकितयों वायु से उठी हुई चंचल गतिशील विजा कोणीत सुशोभित हो रहीं थीं।

## श्रीपार्श्वनाथचरितमहाकार्व्य

सैन्द्राः सुराऽसुरा व्योग्नि स्वैविमानैः स्ववाहनैः । नाकान्तरमिवाऽऽतेनुः संपृक्तारछादिताम्बरैः ॥१०४। अवतीर्थ क्रमात् सर्वे नशसः काशिपत्तनम् प्रापुर्जयारवोन्मिश्रदुन्दुभिष्वानडम्बराः 11१०५॥ अरिष्टगृहमासाच शची नत्वा जगस्त्रभुम् 🚦 जिनाम्बायाः स्तुर्ति चक्रे शतऋतुयुता ततः ॥१०६॥ सर्वगीर्वाणपुरुये ! त्वं महादेवी महेरवरी। रत्नगर्भाऽसि कल्याणि ! वामे ! जय यशस्त्रिनि ! ।।१०७॥ स्तत्वेति तामथो मायानिदयाऽयोजयत् ततः । मायाशिकं पुरोधाय जिनमादाय सा ययौ ॥१०८॥ मुखं वीक्ष्य प्रभोददीप्तं परमां मुदमाप अष्टमङ्गलहस्तास्तु देव्यस्तस्याः पुरो छत्रमेकेन चामरे पञ्चस्रपोऽभवष्छकः द्वाभ्यां पुरस्थैकेन **बज्रमुल्लालयनमृत्** 1188011 रूपेणान्येन शन्यश्वात् स्वाङ्कपर्यङ्कगं जिनम् । विल्ललोके तं प्रमोदविकसद्दशा ।।११.१॥ विधाय

(१०४) इन्द्र के साथ परस्पर संलग्न सुरों असुरों ने अपने विमानों से और वाहनों से आकाश को आंच्छादित करके मानों दूसरे स्वर्ग का निर्माण कर दिया। (१०५) आकाश से कम से उत्तरकर वे सभी जयजयकार से मिश्रित दुन्दुश्नि की ध्वनि करते काशीनगर पहुँचे। (१०६) स्तिकागृह में पहुँचकर इन्द्राणी ने जगरप्रभु को नमस्कार करके, इन्द्रदेव के साथ जिनदेव की माताजो की स्तुति को। (१०७) हे वामादेवी! हे यशस्विनि! हे कल्याणि! हे देवपूज्या!, तुम महादेवी हो, महेरवरी हो, रत्नगर्भा हो, तुम्हारी जय हो। (१०८) उसकी स्तुति करने के पश्चात, उसकी मायानिहा से युक्त किया और मायाशिद्ध को उसके आगे रसकर वह इन्द्राणी जिनदेव के केकर चली गई। (१०९) कान्तियुक्त मुख को देखकर वह पत्म प्रकृतन हुई। हाथों में अध्यमंग्रल धारण किये हुए देवियों उसके सम्मुख शोमा पा रहीं थीं। (१९०) देवराज इन्द्र पाँच स्थवाला हो गया। एक रूप से छत्रों को, दो रूपों से वामर को तथा एक रूप से बज्ज को कें अध रखने के प्रमान पेति विकास पर जिनदेव को स्थित करके प्रसन्तता से विकसित नेत्र से असे देखने स्था।

जय व्वं जगतामीश ! परमज्योतिरासमभूः । 🛴 🦠 जगल्त्राता खमेव पुरुषोत्तमः ॥११२॥ जगदगुरी ! नमस्त्रभ्यं नमस्ते विश्वमूर्तये। **धन**न्तगुणपूर्णाय गुणासीताय ते नमः ॥११३॥ इस्यभिष्ट्रत्य देवेन्द्ररचचाल प्रति मन्दरम् । वर्द्धस्य जय नन्देति देवैनिंजगिरे गिरः ॥११४॥ **ई**शानेन्द्रः शूलपाणिरागाद् वृषभवाहनः पुष्पकारूढ एवायं मेरी समवातरत् ।। ११५।। इत्थं वैमानिका इन्द्रा दरीव सपरिच्छदाः। सूर्याचन्द्रमसौ वन्यव्यन्तराणामधीरवराः ं द्वानिशदिशतिस्तत्र भावनानामधीस्वराः स्वाङ्गरक्षकसामानिकद्वियुक्ताः समाययुः ।।११७॥ अभोत्पेतुः सुरप्थं सुरचापताम् सरास्त तन्वानाः नैकधा रत्नभूषावर्णां श्रुसंकरैः 118821 जगुर्भङ्गलगीतानि जिनेशस्याप्सरोगणाः अज्ञहारैविंदिधरे नाट्यं रोचकनर्तनैः दिव्यं भगवतो रूपं विस्फारितदशः सुराः । सफलां मेनिरे स्वानिमेषताम् ॥१२०॥

(११२) हे अगदीस्वर ! आप की जय हो ! आप जगतभाता, अनतभाता, परमञ्जातिमंग, स्वयंभू तथा पुरुषोत्तम हैं। (११३) हे अगद्गुरु ! आपको नमस्कार हो, विस्वयृतिकप आपको नमस्कार हो। (१९४) देवराज इन्ह्र इस अकार स्तुति करके मन्दारपर्वत को चले गये। देवताओं ने 'अय हो', 'असन्य रहो' 'ख्ल क्वों' ऐसी वाणियाँ कहीं। (१९५) यूषभवाहन श्रूलपाणि ईशानेन्द्र मी पुण्येक विचान में जैठकर सुमेस्पर्वत पर सतर पन्ने। (१९६-१९७) इस प्रकार वैमानिक देवों के दस इन्द्र सपरिवार आये, स्थेदेव और चन्द्रमा आये, व्यन्तरदेवों के इन्द्र आये, अयनपति देवों के स्तर स्त्री वालीस इन्द्र अपने अंगरक्षक सामानिक देवों के कहित्र के साथ आये। (१९८) अपने रत्नां कारों की रंगविरंगी किरणों के संकर से मेषधन्त को नाना प्रकार से रचना करते हुए देवता लोग आकास में उन्ने। (१९९) अपने पत्नों को साथ माटक करने लगीं। (१९०) अगवान के दिव्य रूप को विस्कारित नेमों से देखने वाले देवों ने अपनी अनियेषता को सफल माना।

क्रमात्प्राप: सुमेरोस्ते विपिने पाण्डकाभिधे ! अतिपाण्डुकम्बलाह्वाम् शिलां कुन्देन्दुसुन्दराम् ॥१२१॥ योजनानां पञ्चरातं सा दीर्घा पृथुसा पुनः । तद्धै च चतुर्योजनीच्चाऽर्धे[न्]दुसमाकृतिः ।१२ रा। घनःपञ्चरातदीर्घे तद्दलविस्तरम् । **ਧੀ**ਠੰ धनुरचतुष्टयेनोच्चं मङ्गलाष्टकसंयुतम् ॥१२३। निवेश्य प्राङ्मुखः शकः प्रभुं स्वाङकगतं ततः । तत्राच्युतेन्द्रेण सुरा आज्ञष्ताः कलशान् व्यधुः ॥१२४॥ अष्ठोत्तरसहस्र ते कुम्भान् हेममयानथ तथैव राजतान् स्वर्णऋषोत्थांश्च मणीमयान् ॥१२५॥ स्वर्णरत्नमञ्चान् इद्यरत्नाद्यांश्चिविधानेपि । मृण्नयानपि तानेवं भृङ्गारादींश्च निर्मेमुः ॥१२६॥ युग्मम् ॥ क्षीशिद-भूक्षरोदावैजेर्छ गक्नादिसिन्धतः पद्महृदादेरञ्जानि वैताद्यादेस्तथौषधीः ॥१२७। सर्वेतेकानि पृष्पणि भद्रशालयनादितः । गोशिषचन्दनादीनि गृहीत्त्रा ते समाययः ।१२८१।

<sup>(</sup>१२१) क्रॅमशः वे देवता सुमेरु के पाण्डक नामक वन में, कुन्द और चन्द्र जैसी धवल अदिशाष्ट्रकम्बल मामक शिला के पास पहुँचे। (१२२) वह शिला पौचती योजा करवी भी और चौड़ी थो उसका आधा मत्य (दोली पचास बोजन)। वह अह योजा कर्मी थी और चौड़ी थो उसका आधा मत्य (दोली पचास बोजन)। वह अह योजा कर्मी थी और अर्धचन्द्र की आहितवालो थी। (१२३-१२४) (सस भाग पर आवी हुई) पांचलों धनुषलम्बी, उस माग जितनी विस्तृत, चार धनुष ऊँची, मंगलाष्ट्रक से खुनता पीठ पर पूर्वासिमुख इन्द्र ने अपनो गोद में रहे हुए प्रभु को रखा। बाद में अच्छुतिम औं अला से देवों ने वहाँ कलशों का निर्माण किया। (१२५) (उन्होंने) एक हजार आठ स्वर्णमें क्रम्ब कर्मा उसी प्रकार के चौदी के तथा स्वर्ण में मणिजड़ित कुम्भ तैयार किये। (१२६) स्वर्डराजमय, रुप्यरत्नमय और मण्यय ऐसे त्रिविध कलश तैयार करने के साथ झारी मादि पान भी क्रमा । (१२०-१२८) झीरसागर, पुष्करोद आदि से तथा गंगा एवं सिन्धु आदि से अल और पद्माइद सादि से कमल तथा वैताल्यार्वत आदि से औषधियाँ व भाषालावक अपिट से सभी अक्रवुतीं के पुष्प तथा गोशार्षचन्दन आदि लेकर वे आये।

सुराः क्षीराम्बुधेः कुम्भैः शातकुम्भमयैर्मुदा ।
स्नानीयम् अथ पानीयमानयामासुरुज्ज्वलम् ॥१२९॥
तैरम्भःप्रितैः कुम्भैसु खे योजनविस्तृतैः ।
वसुयोजनगम्भीरैरारब्धः सवनोद्धवः ॥१३०॥

ते चान्दनैईवैरब्जेर्मुक्तादामिमरिब्चिताः ।
सुरैः करधृता व्योग्नि शतचन्दिश्रयं दधुः ॥१३१॥
जिनजन्माभिषेके प्राक् कलशोद्धारमाचरत् ।
अच्युतेन्द्रो जयेत्युक्तवा धुरि धारां न्यपातयत् ॥१३२॥
तस्थुः शेषास्तु कल्पेन्द्राश्छत्रचामरधारिणः ।
सधूपभाण्डकलशा वज्रश्र्लास्त्रपाणयः ॥१३३॥

ततो दुन्दुभयस्तारं दघ्वनुर्व्याप्तदिक्तटाः । नृत्यमारेभिरे देवनर्तक्यः कलगीतिकम् ॥१३४॥ कालागुरुकृतोद्दामधूपधूमः खमानशे । साक्षतोदकपुष्पाणि निक्षिप्यन्ते स्म नाकिभिः ॥१३५॥ केचित् सुरा गन्धवर्तिं कुर्वते गन्धबन्धुराम् । परे सुवर्णाभरणरत्नपुष्पादिवर्षणम् ॥१३६॥

<sup>(</sup>१२९) देवता लोग झीरसागर से स्वर्णमय कलशों में, प्रसन्मतापूर्वक स्मान का उज्जबक अल छाये। (१३०) उन जलपूर्ण, अध्योजन गहरे, मुख में योजनपर्यन्त विस्तृत बहों द्वारा स्मान का उत्सव प्रारंभ किया गया। (१३९) इवित चन्दनचूर्ण तथा मोतिओं से अलकृत, देवताओं के द्वारा हाथ में धारित वे कलश आकाश में रीकहों चन्द्र की शोभा को धारण करते थे। (१३२) अच्युतहन्द्र ने जिन भगवान के जन्माभिषेक में प्रथम कलश उठाया और 'जम जय' की ध्वनि के साथ अग्रभाग में जलधारा डाली। (१३३) शेष कल्पेन्द्र छन्न, चामर धारण किये हुए, धूमपान और कलश सहित तथा वज्र, श्रूल व अस्त्रादि हाथ में लिये हुए स्थित थे। (१३४) तब चारों दिशाओं को व्याप्त कर देने वाले नगाई ओर से बजने लगे। देवनतं कियों मधुर ध्वनि से गीत गाती हुई चृत्य करने लगी। (१३५) कालागुरु से किया उत्कट धूप का धुशाँ आकाश में फैल गया और देवों के द्वारा अक्षत सहित पुष्प, जल भादि फेंके जाने लगे। (१३६) कोई देवता सुगन्धित धूप करने लगे, कुछ अन्य सुवर्णमूषण के साथ रत्म और पुष्प की वर्षा करने लगे।

परे ततं च विततं झुबिरं धनमुच्चकैः । एतत् चतुर्विधं वाद्यं वादयन्ते स्म निर्भरम् ॥१३७॥ एके गायनित बल्गन्ति जुल्बन्त्यास्फोटयन्त्यथ । सिंहनादं तथा इस्तिबंहितं चक्करुच्चकैः ॥१३८॥ केचिजिनगुणोद्गानं कीर्तनं विदधुस्तराम् । इन्द्रः कृताभिषेकोऽयं मूर्बिं बद्धाञ्जलिर्धगौ ।।१३९॥ मुहर्मुहर्जयजयाऽऽरावं सम्पृज्य वाससा । चन्द्रचन्द्रनजैः पङ्कैरानर्च जगतां पतिम् ॥१४०॥ नृत्यं विधाय सद्भक्त्या चन्ने रजततण्डुलै । र्मङ्गलान्यष्ट संलिख्य कुसुमोत्करमक्षिपत् ॥१४१॥ कृतभूपोऽपस्त्याथ वृत्तेरस्तौन्मनोहरैः । ईशानेन्द्रस्तथा स्नात्रं चक्रे सद्भक्तिनिर्भरः ॥१४२॥ ततः शको भगवतश्चतुरी वृषभान् सितान् । चतुर्दिक्षु विनिमयि तच्छुक्केम्यो न्यपातयत् ॥१४३॥ अष्टघोत्पत्य मिलितामेकभारां समन्ततः । क्षीरोदनीरजां मूर्जि सा पतन्ती विभोर्व्यमात् ॥१४४॥

(१३७) अन्य कुछ देवता तत, वितत, श्रुविर और घन ये चारों प्रकार के बाध ओर से बाने लगे। (१३८) कुछ देव गाते हैं, कुछ चेच्टा करते हैं, कुछ नावते हैं तथा कुछ आएकोद्रन करते हैं। कुछ सिद्धनाद कर रहे हैं तथा कुछ ओर से हाथो को तरह चिया के शासकोद्रन करते हैं। कुछ सिद्धनाद कर रहे हैं तथा कुछ ओर से हाथो को तरह चिया के सि (१३९) कुछ जिनदेव के गुणगानकप कीर्तन करते हैं। अभियेक करने पर इन्द्रदेव मस्तक पर हाथ ओर कर स्तुति करने लगे। (१४०) इन्द्र बारम्बार 'अय अय' को ध्वनि के साथ बस्त्र है अग्रस्पित को पिछकर चन्दन से उत्पन्न पक्क से पूजा करते थे। (१४९) इन्द्रदेव बड़ी अकित के साथ हत्य करके चाँदी के चावलों से आठ मंगलों का आक्रेषण करते प्रार्थ करके खाँदी के चावलों से आठ मंगलों का आक्रेषण करते हुई प्रार्थ करने लगे। (१४२) घूप करके, थोड़ा हटकर, ईशानइन्द्र सुन्दर स्तोओं से प्रार्थना करने लगे और बड़ी भित्रत के साथ मगवान को स्नान कराने लगे। (१४३) उसके परचात्र इन्द्रदेव मगवान की चारों दिशाओं में चार बनेत हुपभों का निर्माण करके इनके सिमी से अन्यसार्थ मिहाने लगे। (१४३) आठ प्रकार से उछल कर, चारों ओर से एक्ट्र होती है कीरसार के जल की एकधारा भगवान के मस्तक पर प्रकृति हुई शोभित होती थी।

## पद्मसुन्दरसूरिविरचित

सौधर्मेन्द्रो जयेत्युक्त्वा वारिधारां न्यपातयत् । जयध्वनिप्रतिध्वानैः सुराः साराविणं व्यधुः ॥१४५॥ दोः सहस्रैः सहम्राक्षः कलशानुःजहार यत् । तद्भाजनाङ्गेः कल्पद्रशाखाम्यां जिगाय सः ॥१४६॥ जिनमुध्नि पतन्ती सा धारा हारानुकारिणी । स्वर्गङ्गेव रराजोच्चैर्हिमादिशिखरे ध्रुवम् ॥१४७॥ अनन्तरं च शेषेन्द्रैः समस्तैश्च समन्ततः । विष्वद्रीची पयोधारा पातिता पावनक्षमा ॥१४८॥ महापगाप्रवाहाभा वारिधाराः स्वमूर्धनि । गिरीशबद्वाहोच्चैभगवान् गिरिसारमृत् ॥१४९॥ जिनाङ्गसङ्गपृताङ्गा निर्मेला वारिनिन्दवः । मेजुरुक्गिति मूर्धिन सम्पातोच्छलनच्छलात् ।।१५०॥ केऽपि तिर्यग्गता वारिशीकराः शीभवाः इव । दिग्गजानां करांस्फालनाप्रगाः किल रेजिरे ॥१५१॥ जडानामुच्चसङ्गोऽपि नीचैः पाताय केवलम् । उत्पत्तन्तोऽप्यधः पेतः स्नानीया जलबिन्दवः ॥१५२॥

<sup>(</sup>१४५) सौधर्मेन्द्र 'जय' शब्द कहकर कलधारा को गिराने लगे। 'कय-कय'कि की प्रतिक्वित से सभी देवता जोर की आवार्ज करने लगे। (१४६) हुआरों भुंकाओं से इन्द्र कलश उठाते थे। उस समय वह उन पात्रों से कल्पवृक्ष की शोभा को भी जीत-केंद्र थे। (१४७) कण्ठहार के समान, भगवान जिनदेव के मस्तक पर पहती हुई यह अक्तआरा हिमालय के शिखर पर जोर से पबती हुई देवनदी गंगा की तरह शोभित होती थी। (१४८) इसकै पश्चात समस्त शेष इन्द्र आदि देवों ने चारों ओर फैलने वाली और पवित्र करने वाली अर्कपारा छोड़ी। (१४९) पर्वत के बल को धारण करने वाले भगवाम ने हिमालय की मौति अपने मस्तक पर गंगा आदि नदियों के प्रवाह के समान पड़ती हुई जलधाराओं को धारण किया। (१५०) जिनेश्वर भगवान के अंग के संग से जिनके अंग पवित्र हुए हैं ऐसी निर्मल पानी की कूँद मस्तक पर पड़ कर, उछलने के बहाने से ऊपर उठती थी। (१५९) स्नामाभिकेंक के समय कितप्य तिरछी हुई जल की बुँद दिगाओं की सुँड के आस्फालन से दूर तक फैलते हुए पुक्वार की तरह शोभित होती थीं। (१५२) जब (=मूर्ख) लोगों की उच्च लोगों के साथ संगति भी मात्र नोचे की ओर पतन के लिए ही होती है। इसी प्रकार स्मानसंबंधी अक की कुँद उपर उठती हुई भी नोचे की ओर एतन के लिए ही होती है। इसी प्रकार स्मानसंबंधी अक की कुँद उपर उठती हुई भी नोचे की ओर ही गिरती थीं।

जन्मरनानाम्बुना पूता जिनस्य ननु निम्नगाः । जनो हि मञ्जनादाशु शुद्धः स्यादन्यभा कथम् ॥१५३॥ सुमेरी रत्नकूटे तु विचित्रमणिमण्डिते । प्रसर्पत्पयसाः पूरः सुरचापश्रियं दधौ ॥१५४॥ अधिमेरु परिस्फीतः क्षीराव्धिपयसां चयः । परिधापयति समेत्र दुक्किः पाण्डुरैरमुम् ॥१५५॥ स्फाटिको राजतो वाऽयं हिमाद्रिकी सुधागिरि: । तक्षीते स्म सुरक्षीभिर्मेरुः स्नात्राम्बुसम्ब्हुतः ॥१५६॥ शीकराः सर्वदिग्व्याप्ता मुक्ताभाश्चीत्पतिष्णवः । केचिद् दधुर्विभोर्मूर्धिन शुभ्रभामण्डलश्रियम् ॥१५७॥ श्क-कुन्देन्द्-डिण्डीर-हार-हीरक-सन्तिभाः । प्रासर्न् प्यसां वाहाः कीर्तिपूरा विभीरिव ॥१५८॥ स्नानाम्भसां प्रवाहीये हंसो हंस इवाssवमी । तरम् मन्थरया गत्या जडिमानं परं गतः ॥१५९॥ सवनाम्बुनिमग्नास्तास्तारास्तारतर्गुतः । गलक्जलल्या व्योग्नि बभुः करकसन्तिमाः ॥१६०॥

निविश्वतक्षप से जिनदेव के जम्म के स्नानजल से मार्चो पवित्र हो निविश्व को से स्नानजल से मार्चो पवित्र हो निविश्व भागमण्डल रहनिश्चिर पर फैलता हुआ जल का वेस इन्त्रस्त्रम से क्षेत्र को मार्चो को सारण करता था। (१५५) मुमेरुपर्वत पर विस्तृत फैला हुआ खीरलामर का मार्चो का मार्चो का जिन भगवान को सफेद रेशमी पुष्टों से उक देता आ व (१५६) जह हुमाण्डल मार्चो का जिन भगवान को सफेद रेशमी पुष्टों से उक देता आ व (१५६) जह हुमाण्डल को स्नान के जल में इने मेरुपर्वत के विषय में हुई । (१५७) क्यर को कोर उठती हुई, सभी दिसाओं में ज्याप जल की जूद जो मोती के समान काकती की सार करती भी। (१५८) क्यर को मार्चा कि के मारवक पर श्रुष्ट मण्डल की शोमा को धारण करती भी। (१५८) क्या का को मार्चा का को मार्चा करती भी। (१५८) का का को मार्चा का को प्रवाह विभु जिनदेव की कीर्त की नाह की का को मार्चा का को प्रवाह विभु जिनदेव की कीर्त की नाह की का को प्रवाह समुदाय में सर्च हंसपन्नी की तरह की कीर्त से नाह की प्रवाह की साम प्रवाह की साम से तरह की कीर्त से नाह की मार्चा का नाह समुदाय में सर्च हंसपन्नी की तरह की नावा हो। १९०) स्नानजल में इने गिरते हुए पानी को व्यत्वाले और अम्पन्त उज्ज्वल प्रकाशनों तारे आकार में भोलों के सहश चमकते थे।

पयःपूरैविंछतांशुप्रतापं चण्डरोचिषम् । तारामणः शशिभान्त्या तमसेवीत् परिभ्रमन् ॥१६१॥ जिनस्नानाम्बुपूरेण नृहोके निगमादयः । निरीतयो निरातङ्काः प्रजाः सर्वाः पवित्रिताः ॥१६२॥ वृलोकस्यैव गरिमा त्रिजगत्सु विशिष्यते । यत्रावतीर्यं भगवान् पुनाति भुवनत्रयम् ॥१६३॥ अवलस्यु रत्नदीपेषु पठत्यु **सुरब**न्दिषु । गचपधात्मकं स्तोत्रं विभोर्वेभवशंसनम् ॥१६४। निनदत्सु मृदङ्गेषु गायन्तीषु कलस्वरम् । किनरीषु च गन्धर्वैः प्रारम्धे तत्र ताण्डवे ॥१६५॥ नृत्यन्तीषु सुरस्रोषु मेरुरङ्गे सविभ्रमेः । अक्टारैर्छ्योपेतैः कारणैः सपरिकर्मैः ॥१६६॥ कृतमङ्गलसङ्गीतं शुण्वत्सु मघवादिषु । जयनन्दारवोन्मिश्रप्रतिष्वानो विजृम्भितः ॥१६७॥ ं तौर्यत्रिकमहाध्वानोऽपूरयद रोदसी असी । चकः सुरासुराः सर्वे मन्दारसुमवर्षणम् ॥१६८।

<sup>(</sup>१६१) पानी को बाद से जिसकी किरणों आ प्रताप तथ हो सवा है उस सूर्य को चन्द्र समझकर तारागण उसकी परिकास करते हुए सेवा कर रहे थे। (१६२) अगवात जिल के स्वाप्त कर की बाद से मनुष्यलोक में निगम (सार्थवाह) आदि समस्त प्रजा शतिकों से रहित, आतंक से मुक्त और शुद्ध बनी। (१६३) मनुष्य लोक की गरिमा (विशिष्टता) होनों सोलों में उत्तम है, जहाँ पर अगवान जिनदेव ने जन्म केकर मानों तीनों लोकों को प्रवित्र किया है। (१६४-१६५) रतनदीपों के जलने पर, प्रभु के वैभव को प्रकट करने माना ग्रामकारण स्तोत्र का पाठ दिव्य स्तुतिपाठकों के द्वारा किये जाने पर, सदझों के बादा स्वाप्त पर, कियारियों के द्वारा मनुरगान होने पर गन्धनों ने ताण्डवन्तरय शुरू किया। (१६६-१६७) हादमायवाले लगेपीत तालबद और बलयाकार श्रमणों से युक्त अधिनयों से देवझनाओं के द्वारा मेंकरंग-सबन में उत्त किये जाने पर, किये गये मंगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये गये मंगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये गये मंगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये गये मंगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये गये मंगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये गये मंगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये गये संगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये गये संगल संगीत के द्वारा धुने जाने पर, किये गये संगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये गये संगल संगीत को इन्द्र आदि द्वारा धुने जाने पर, किये और अत्राश को पूर्ण कर रही थो। सुर और असुर सभी मन्दार पूर्णों को वर्षा कर रहे थे।

अथ दौवारिकेदेवै: कुत्रहुक्तिमान्यने वि कृतसंज्ञास्तदा ्रजीवमासुः सामानिकामराहः ॥१६९॥ अथ प्रारम्भवान् रंनात्रं दिन्यगन्धोदकेहेरिः । गन्धलोसे अमद्भक्षे में कारोदरसंस्थितैः ॥१७०॥ गन्धाम्बुधारा शुशुमें पतन्ती जिनविप्रहे । तदङ्गसौरमैणेव निर्जिताऽऽसीदधीमुखी ॥१७१। मण्डलाग्रीप्रधारेव प्रत्युहन्युहवैरिषाम् । सेषा गन्धारमसा धारा दबाद वो मङ्गलावलीम् ॥१७२॥ वन्बा दिविषदां गन्धाम्बुधारा विश्वपावसी । ईशाङ्गसङ्गप्ताऽसौ स्वर्धनीय पुनातुं नः ॥१७३॥ एवं गन्घोदकैः स्नात्रं विधाय विबुधाधियाः । जगच्छान्यै ततः शान्तिघोषणां चक्रुरुच्चकैः ॥१७४॥ तद्गन्धाम्बु गृहीत्वा ते सुराः स्त्रीयाङ्गसङ्गतम् । विद्धुमेन्नलार्थे तज्जगनमङ्गलकारणम् :॥१७५॥ त्तस्प्रान्तेऽथ जयारावमिश्रैर्गन्धाम्बुभिस्सम् । बात्योक्षी चिकिरे देवाः संचूर्णैः कृतसम्मदाः ॥१७६॥

(१६९) जिन्होंने हुँकार शब्द किये हैं ऐसे दौवारिक देशों से संकेत पाये हुए सामाकिक देव चुंप हो गये। (१७०) इसके बाद गन्ध के लोम से अमण करते अमरीवार,
पात्रगत हैं क्य गन्धोदक से इन्द्र ने स्नात्र का प्रारम्भ किया। (१७१) भगवान जिन के दिव्य
हारीर पर गिरतों हुई सुगन्धित जल की धारा मानों उनके अन की खुशाबू से निर्जित नी की लीर मुख किये हुए शामित हो रही थी। (१७२) विष्तृत्रयुहस्प शत्रुओं के लिए तलवार की उम्र अप्रधार की भाति वह गन्धजल को धारा आप सबका कल्याण करे। (१७३)
देखताओं की तह सुगन्धित जलघारा जो विश्व में व्यापक है और जो पूज्यनीय है, हैं धर
किन्नु के अन सम्पर्क से पवित्र गंगानदी को भाति हमें पवित्र करें। (१७४) इस प्रकार
हम्हीं ने गन्धजल से स्नान करके जगत की शान्ति के लिए जोर से शान्ति को घोषणा थी।
(कि.प.) में सभी देखतालोग उस गन्धजल को लेकर अपने स्वयं अनों में कल्याण के लिए
कार्थि के अव्यक्ति वह जल संसार के कल्याण का करने वाला था। (१७६) उसके (स्नान्ध)

समाप्तावभिषेकस्य विभागावभृकाष्ठ्रवेण् । सुधान्यसी अक्रत्यूव्यं द्वायामाखुराहताः । १०७०। ग-धेर्पेः प्रदीपैश्च कुसुमैः सास्तीदकः। समन्त्रेश्च फलैः सर्विरानचे जगदचितम् ॥१७८॥ शचीपतिर्थो शच्या समितं जुगतां परि परीत्य च त्रिषा शुद्धिया प्रणनाम महाहासः ।। १७९॥ पपात नगसः पुण्यस्यः सीस्यक्रत्यात् । परागपिञ्जरा सान्द्रमकरन्दाऽसिकीलला ॥१८०॥ इत्थं त्रिकेर्तयामासुः श्रीजिनस्नपन्तेत्सवम् । सुरेन्द्राचाः समम् देव-देवीतृर्द्धः परिवृताः ॥१८१॥ आह्रवयन् परिवेनामानमिति सर्वे सुरासराः । जयमङ्गलघोषेस्तम् प्रणेखर्भवित्रमिर्भराः ॥१८२॥ अथ प्रसाधन चक्रे शची सर्वोक्सक्तम् ॥ प्राग् दिन्यैरंशुकैर्जनं वपुः साई ममार्जे सा ॥१८३॥ सद्गन्धवन्ध्ररैर्यक्षकर्दभैरन्वलिम्पत्। विस्वैकतिलकस्यास्य ललाटे तिलकं न्यधात् ॥१८८४॥

(१७०) शमिषेक की समाप्ति पर, लवमूश (शामिक स्वान करके समादत होकर काराया जिनदेव की पूजा करने खते। (१७८) पन्य, धूप्र, हीए, धूष्य, लक्षत, च्छा, अस्त, व कर्ण है ज्यानपुरविजनदेव को वे पूजने लगे। (१७८) उत्तरराशम इन्त अवनी मन्त्री इन्हांकी के खुण क्ष्मानाहि को, तीन शुद्ध परिकता के साथ अवाप्य करने लगे। (१८४) क्षरित के सम्बद्ध, प्राण से कविश्व, मकरन्द से अरपूर, अतिशीतल पुष्पवि आक्षा से होने कने। (१८९) इस अकार देवी देवताओं ने एकत्रित होकर, एक साथ अगवान किमादेव के स्तरम का करवत सम्पन्त किया। (१८२) देव एवं असुर सभी ने उन्हें पाहर्व ताम मे पुकारा व वश्यक सम्पन्त किया। (१८२) देव एवं असुर सभी ने उन्हें पाहर्व ताम मे पुकारा व वश्यक सम्पन्त के से स्वान के गोले बदन को स्वयक किया। (१८३) हन्हावी ने पहले क्रिया को अस्ति से सम्यान के गोले बदन को स्वयक किया। और इसके बाह (अवनान के) क्षी अस्ति को असमित किया (स्वान के) क्षी अस्ति को असमित किया (स्वान के) क्षीर को लिस करके विश्वत्रष्ठ जिनदेव के स्वार (इसके किया।

विश्वविश्वकिरीटस्य न्यधानमूर्धिन पुरुरेमजा । मन्दारकुमुमोर्ससं तेनातीन वभी विमु: १११८५॥ त्रिविष्टपस्फुरण्जुडामणेरस्य शिरस्यथ । चुडामणि निधत्ते स्म मघोनी स्नेहनिर्मरा ॥१८६॥ इन्दीवरनिमे रिनाधे होचने विश्वचक्षुषः । शची चन्नेऽञ्जनाचार वभी तेन निरञ्जनः ॥१८७॥ भवाविधकर्णधारस्य कर्णयोः कुण्डले दधौ । द्रष्टं तन्मुखजां शोभां पुष्पदन्ताविवागतौ ॥१८८॥ मुक्तिसीकण्ठहारस्य तारहारी मनीहरः ! न्यस्तस्तया सुकण्ठस्य कण्ठशोमां दघौतराम् ॥१८९॥ आजानुबाहोर्येद बाहुद्वयं केयुरमण्डितम् । तद्भृषणाञ्चकल्पदुशासाद्वेतिमव व्यभास् ।१९०॥ कटीतटेऽस्य विन्यस्तं किङ्किणीभिः सुभासुरम् । काञ्चीदाम स्फुरद्रत्नरचितं निचितं श्रिया ॥१९१॥ चरणी किरणोदीप्तैः स्फरद्विमीणभूषणैः । गोमुखोदभासिभिन्धंस्तै रेजतुर्जगदीशितुः गा१९२॥

(१८५) इन्त्राणी ने सम्पूर्ण विश्व के मुक्कर रूप जिनदेव के मस्तक पर मन्दार प्रणा की अलंकत माला रखी जिससे भगवान अरमन्त शोभित हो रहे थे। (१८६) इन्द्राणी ने बढ़े प्रेम के साथ स्वर्ग के प्रकामिकप इन जिनदेव के मस्तक पर च्हामणि स्थापित की। (१८७) उस इन्द्राणी ने विश्व के एकमात्र नेत्र उन जिनदेव के कमल के समान स्थित्य वित्रों में अव्यान स्थापा जिससे वह निरम्जन देव बहुत ही शोभित हो उठे। (१८८) संसार सावर के एकमात्र सर्वेचार उन भगवान के कानों में इन्द्राणी ने कुण्डल पहनाए मानों समझी मुखबीआ को देखने के लिए सूर्य और चन्द्र आ पहुँचे हों। (१८९) उस इन्द्राणी के हार्या सुन्दर कुण्डल समझान को पहनाया गया मुक्तिक्षी स्रो के कुण्डल मनीहर उज्जाक होर प्रमु के कुण्ड समझान को पहनाया गया मुक्तिक्षी स्रो के कुण्ड का मनीहर उज्जाक होर प्रमु के कुण्ड होंगा सुन्दर कुण्डल स्थान के पहनाया गया मुक्तिक्षी को के कुण्ड का मनीहर उज्जाक होर प्रमु के कुण्ड होंगा सुन्दर स्थान के प्राचान करता था। (१९०) घटनों तक मुजावाले उन जिनदेव के मुजावल से मुस्तिति दोगों बाहु उनके आमूचणों के महरूप कुण्डान की हो साबाकों के समझन सुन्दर दिखाई देते थे। (१९१) घूँचरियों से चमकता हुआ, दमकते हुए राजों के बाह कुण्डा हुने सोनायन कन्द्रारा उनको (भगवान की) केमर में पहनाया। (१९२) किरणों से कुण्डाक, बोमुकों से प्रकाशित, देरीप्यमान पहनाये गये मुणिमूचणों से हथ बनियों के दोनों चरण मतीब सीमित हो रहे थे।

### पद्मसुन्द्रसूरिविरचित

स्नानान्तरमेवासौ बभासे मुक्कैविंभुः । सुतरां निर्गतोऽश्रीषाच्छरदिन्दुरिवांश्चिमः ॥१९३॥ निसर्गात् सुन्दरं जैनं वपुर्भूषणभूषितम् । कवेः काव्यमिव स्लिष्टमनुपासैर्वभौतराम् ॥१९४॥ धाम्नामिव परं घाम सौभाग्यस्येव जन्मभूः । सौन्दर्यस्येव संवासो गुणानामिव शेविधः ॥१९५॥ साछक्कारः कवेः कान्यसन्दर्भ इव स न्यभात् । नुनं तर्शनाऽतृप्तः सहसाक्षोऽभवद्धरिः ॥१९६॥ इति प्रसाधितं पार्श्वे ददश्चस्ते सुरासुराः । नेत्रेरनिभिषे: पातुकामा इव दिदक्षया ॥१९७॥ मथ शकादयो देवास्तुष्टुवृस्तं जिनेश्वरम् । भावितीर्यंकरोदामसुणभायनिषीयस्म ।।१९८॥ त्वमैव जगतां धाता त्वमेव जगतां विता । त्वमेव जगतां त्राता त्वमेव जगतां विभुः ॥१९९॥ नूनं त्वर्वचनाऽकींण नृणामन्तर्गतं तमः । विछीयते न तद भानुभानुभिः सततोद्गतिः ॥२००॥

(१९३) स्नाम के पश्चात वह प्रभु अलंकारों से अति शोभित ये मानों बादलों के समूह हो शाद का ज्ञान कि साथ निकल पढ़ा हो। (१९४) जिन्देव का प्रकृति से अति सस्तर, आभूषणों से अलंकत शरीर कि के रलेप और अनुप्रास से युक्त कान्य की भारित अल्यन्त शोशा दे रहा था। (१९५) देज का परम मण्डार, सीभाग्य का उत्पत्तिस्थल, सुन्दर्ता का निवास तथा गुणों का मानों वह भगवान समूत था। (१९६) कि के अलंकारयुक्त काव्य की तरह उनकी (भगवान की) शोभा थी। निश्चतरूप से उनके दर्भन से अनुस सम्म सहस्त्रेन हुआ।। (१९०) देखने की इच्छा के कारण निर्निय नेत्रों से उनको पीने की मम्मेकामना रखने वाले उन देवों ने तथा असरों ने इस तरह प्रसाधित (अलंक्त) पार्श्व की के स्मा ए (१९८) इसके पश्चात इन्हादिक देवताओं ने भावी तीर्थकर तथा उत्कट गुणसमुदाय के सण्डार जिनेश्वर देव की स्तुति की। (१९९) हे प्रसु । आप ही जगत के शास्त हो, आप ही जगत के शास्त हो, आप ही जगत के शास्त हो। (१९०) हे देव । विश्वतरूप से आपके वसनक्ष्य सूर्य से मानवों का आन्तरिक अन्यकार नष्ट हो जाता है। वह अनुमकार सर्थ की सतत उदय पाने वाली किरणों से नष्ट नहीं होता है।

भरनातपूतरत्वं विश्वं पुनासि सक्छं विभो !। स्नापितोऽस्यय तन्नूनं जगत्पावित्र्यहेतवे ॥२०१॥ पुतस्त्वं जगतामेव पवित्रीकरणक्षमः । उद्योतवान् शशाङ्की हि जगदुद्योतनक्षमः ॥२०२॥ अवाग्मनसळक्यं त्वां श्रुतिराह स्म तन्न सत् । दिष्ट्या नः परमं ज्योतिरःवं दरगोचरतामगाः ॥२०३॥ अमृषणोऽपि सुभगोऽनधीतोऽपि विदांवरः । अदिग्वोऽपि सुगन्धाप्रः संस्कारो भिक्तरेव नः ॥२०४॥ यथा ह्याकरजं रत्नं संस्काराद् घोततेतराम् । गर्भजनमादिसंस्कारैस्तथा त्वं विष्टपत्रये ॥२०५॥ एकीऽपि त्वमनेकात्मा निगु जोऽपि गुणैयुतः । कूटस्थोऽथ न कूटस्थो दुर्लस्यो छक्ष्य एव नः ॥२०६॥ नमस्ते वीतरागाय नमस्ते विश्वमूर्तये । नमः पुराणकवये पुराणपुरुषाय ते ॥२०७॥ निःसंगाय नमस्तुभ्यं वीतद्वेषाय ते नमः । तितिक्षागुणयुक्ताय क्षितिरूपाय ते नमः ॥२०८॥

(२०१) हे विभो ! आप बिना स्नान के ही पवित्र सम्पूर्ण विश्व को पवित्र करते हो । जगत् को पवित्र करने के कारण मात्र से हो निश्चयतः आपको स्नान कराया गया है । (२०२) पवित्र आप ही संसार को पवित्र करने में समर्थ हैं कारण कि प्रकाशमान चन्द्रमा हो जगत को प्रकाशित कर सकता है । (२०३) श्रित ने आपको वाणी तथा दिन से अलक्षित कहा है, यह सत्य नहीं है । सौभाग्य से परम उयोतिरूप आप हुमें दृष्टिगोचर हुए हैं । (२०४) बिना आभूषणों से भी आप सुन्दर हैं, बिना पढ़े हुए भी आप श्रेष्ठ विद्वान हैं, बिना लेपन के भी आप सुगन्धित हैं तथा हमारी भिक्त ही आपका संस्कार है । (२०५) जिस प्रकार खान से निकला हुआ रहा संस्कार से अत्यन्त चमकता है उसी प्रकार गर्भ, जन्म आदि संस्कारों से आप तीनों लोकों में योतित होते हैं । (२०६) एक होते हुए भी आप अक्टरस्थ हैं तथा दुर्लक्ष्य होते हुए भी आप उत्थानकात आपको नमस्कार हो । (२०८) आसिक्तरहित आपको नमस्कार हो , रागद्वेषरिदित आपको नमस्कार हो , सहनगीलता आदि गुणों से युक्त पृथ्वोक्षप आपको नमस्कार हो , रागद्वेषरिदित आपको नमस्कार हो , सहनगीलता आदि गुणों से युक्त पृथ्वोक्षप आपको नमस्कार हो ।

दबरूपाय शुद्धाय नमः सिळळमूर्तये । निःसंगतागुणाद्वयाय दघते पावनी तनुम् ॥२०९॥ शुक्छध्यानाग्नये तुभ्यं नमः कर्मेन्धनव्छुषे । रजःसङ्गवियुक्ताय विभवे स्वात्मने नमः ॥२१०॥ सर्वेक्षतुस्वरूपाय यजमानात्मने नमः । नमः सोमस्बद्धपाय जगदाहादिनेऽस्तु ते ॥२११॥ अनन्तज्ञानकिरणस्वरूपायार्कतेजसे । अष्टमूर्तिस्वरूपाय नमो भाविजिनाय ते ॥२१२॥ दशावतारक्रपाय मरुभूत्यात्मने नमः । नमो गजावताराय नमस्ते त्रिदशात्मने ॥२१३॥ विषाधरावतारायाच्युतदेवाय ते नमः । वजनाभिस्वरूपाय प्रवेयकसुरात्मने ॥२१४॥ कनकप्रभरूपाय नमस्ते प्राणतभेवे । नमः श्रीपार्श्वनाथाय छोकोद्बोतकराय ते ॥२१५॥ कमठासुरदर्पानिजलदाय नमोनमः । अनेकान्तस्वरूपाय नमस्ते सर्वदर्शिने ॥२१६॥

<sup>(</sup>२०९) द्रवस्वरूप गुद्ध सिलल आपको नमस्कार हो। निःसंगतागुण से भरपूर पवनचित शरीर को घारण करने वाले आपको नमस्कार हो। (२१०) कर्म रूप काछ को जलने वाले गुक्लध्यामाप्ति रूप आपको नमस्कार हो। रजोगुण के संग से मुक्त न्यापक आकाशरूप आपको नमस्कार हो। (१९९) सर्वयत्र स्वरूप यजमानरूप आपको नमस्कार हो। जगत् को आकाद देनेवाले अपको नमस्कार हो। (१९९) अनन्त ज्ञान की किरणें ही जिसकी आत्मा है ऐसे सूर्यप्रकाशरूप ( आपको नमस्कार हो। (१९२) अनन्त ज्ञान की किरणें ही जिसकी आत्मा है ऐसे सूर्यप्रकाशरूप ( आपको नमस्कार हो)। (इस प्रकार) अष्टमूर्तिरूप भावी जिनदेव को नमस्कार हो। (१९३) दशासताररूप मारुभृति की आत्मा को नमस्कार हो। गजावतार को नमस्कार हो। त्रिवशासम् देवरूप आपको नमस्कार हो। (१९४) विद्याधरावतार को तथा अच्युतदेवरूप आपको नमस्कार हो। (२९५) कनकप्रभरूप और प्राणतवेवरूप आपको नमस्कार हो। (२९६) कमठरूप राक्षस को दर्प अपि को प्रकाशित करने वाले भीपार्वनाय को नमस्कार हो। अनेका-न्तस्वरूप समदर्शी आपको नमस्कार हो।

चरमेऽप्यवतारे ते परमश्रीमेहोदया । जजूम्मेऽस्तु नमस्तुम्यमस्वसेनस्रतात्मने ॥२१७॥ स्तत्वा त्वां भगवन्नेवं वयमाशास्महे फल्प् । मवे भवे भवानेव भूयात्रः शरणं जिनः ॥२१८॥ स्तत्वेति तं गुणैभूतैः शकाषास्त्रिदशावताः । क्रमाच्छिवपुरी याताः परमानन्दनन्दिताः ॥२१९॥ सौधर्मेन्द्रोध्य जगतामीशितारं मितैः सरैः। राजसौधाङगणे सिंहविष्टरे तं न्यवीविशत् ॥२२०॥ भरवसेनोड्य मुपतिः सन्तन्दै पुरुकाञ्चितः । वदर्श दरीनतप्तस्तं सुदा मेदुरेक्षणः ॥२२१॥ पौलोम्या जिनमाताऽथ मायानिहां वियुज्य सा । प्रबोधिता तमैक्षिष्ट विश्वमानन्दनिर्भरा ॥२२२॥ ततः श्रीमयुगं कुण्डलद्यं च निनानितकम् । सुवर्णकन्दकं श्रीदामगण्डं मणिरत्नयुक् ॥२२३॥ हारादिभि: शोभमानं विताने प्रीतये विभी: । चिक्केष शकी दात्रिशंदेमकोटीः कुनेरतः ॥२२४॥

<sup>(</sup>२९०) आपके इस अन्तिम अवतार में महान उदयवाली परमलक्ष्मी फैली हुई है। (ऐसे) अश्वसेन के प्रत आपको नमस्कार हो। (२९८) हे प्रभो । हम देव आपको इस प्रकार स्तुति करके इस कल को आशा करते हैं कि प्रश्येक जन्म में आप जिनदेव ही हमारे आश्रय होतें। (२९९) इस प्रकार योग्य गुणों से भगवान जिमदेव की स्तुति करके इन्द्रादि सहित सभी देव परम आनन्दपूर्वक अनुक्रम से जिमद्वरी को चले गये। (२२०) तब सौधर्मेन्द्र ने कुछ देवताओं के साथ उन जमत् के स्वामी को राजप्रासाद के प्रांगण में सिहासन पर बैठाया। (२२१) हव से रोमान्नित्र, प्रमोद से समर नेत्रवाले अश्वसेन राजा ने उसका दर्शन किया और वह (राजा) वर्षान से तृप्त हुआ।। (२२२) शत्रों के द्वारा माया निद्रा को प्रयक् किये जाने पर अगायो गयी जिमसाता के आमन्द सिमोर होकर प्रभु जिन को देखा। (२२३–२२४) बाद में, प्रभु को प्रसन्तता के लिये इन्द्र ने मण्डप में जिनदेव के नजदीक दो रेशमी दुपद्दे, दो छुण्डल, सुवर्ण को गेंद, मणिहार आदि से शोभायमान तथा मणिरत्नजटित श्रीदामगण्ड फेंके; और कुवेर के प्रस से केकर बत्तीस करोब स्वर्णमुदाओं की यृष्टि की।

## पद्मसुन्दरसूरिविरचित

शकाज्ञयाऽ ॥ऽऽभियोगिका इत्यूचुः समन्ततः ।
शृक्वन्तु देवीवामाया जिनस्योपि दुष्टघीः ॥२२५॥
कतीं दुष्टा धियं तस्यार्जेकमञ्ज्ञितिष्ठ्यः ।
शतथा स्फुटतादेवमुद्द्युष्यागुः सुरासुराः ॥२२६॥
देवाः शक्षादयोऽष्टाह्मिकाचीं नन्दीस्वरे व्यष्ठः ।
सर्वेऽपि स्वालयं जग्मुः कृतकृत्याः ससम्मदाः ॥२२ ॥
तद्रात्रौ हेमरत्नादिवर्षणं जृम्मकामरैः ।
अश्वसेनगृहेऽकारि सान्द्रमानन्दनन्दितैः ॥२२८॥
यस्यैवं जननाभिषेकमहिमा देवेन्द्रवन्दारकैः ।
सानन्दं सुरसुन्दरीपरिलम्पौर्यत्रिकाडम्बरैः ।
दुष्धाम्मोनिध्वाहिभित्सद्द महाद्वेप्रकर्षाश्चिते—
रातेने स च सम्पदे भवतु वः श्रोपाद्येनाथप्रमुः ॥२२९॥

इति श्रीमरपरापरपरमेष्ठिपदारिवन्दमकरन्दसुन्दरस्सास्वादसम्ब्रीणित-भव्यभव्ये पं० श्रीपद्ममेरुविनेयपं०श्रीपदमसुन्दर्शवर्वते श्रोपार्श्वनाथमहाकाव्ये श्रीपार्श्वजन्माभिषेकोरस्यो माम तृतीयः सर्गः ।

(२२५-२२६) इन्द्र को आज्ञा से आभियोगिकों ने चारों ओर यह कहा कि 'शानये ! बामादेवी और जिनदेव पर जो दुष्टबुद्धि करेगा उसका सार अर्जक वृक्ष की मक्करों की तरह सौ इकड़ों में दूर जायेगा ।' सर और असुर ऐसी उद्घोषणा करके चले गये । (२२७) इन्द्रादि देवताओं ने उस भगवान की नन्दीधरद्वीप में अधान्हक पूजा की तथा कुतकृत्य और हुई बाले होकर सभी देव अपने अपने स्थान को प्रस्थान कर गये । (२२८) वहाँ एस्त्रों में, अश्वसेन महाराजा के भवन में भावपूर्ण प्रवन्नचित्त होकर बुम्भक देवताओं ने स्थर्ण रत्नों की वर्षा की । (२२९) सुरसुन्दिरों से शोभान्वित, तौर्यत्रिक वार्यों की ध्वान से श्वाम, अत्यन्त हुई से पुलकित देवेन्द्रों के समुदार्यों ने जिसके जन्माभिषेक की महिमा को श्वीरसागर के अस के साथ आनन्दपूर्वक फैलाया वह पाइवेनाथप्रभु आपको सम्पत्ति के लिए हों ।

ृति श्रोमान्परमपरमेश्री के चरणकमल के मकरन्द के सुन्दर रस के स्थाद से अन्यज्ञनों को प्रसन्न करने वाले, पं॰ श्रीपद्ममेरु के शिष्य पं॰ श्रीपद्म-सुन्दर कवि द्वारा रचित श्रीपार्श्वनाथमहाकान्य में ''श्रीपर्श्वजन्माभि-चेक उत्सव'' नामक यह नृतीय सर्ग समाप्त हुआ।

# चतुर्थः सर्गः

अथाऽरवसेनः पार्श्वस्य जातकर्गोत्सवं सदा । मङ्गळोद्गीतविभावितपुरस्सरम् ॥१॥ प्रारे मे उत्तम्भितपताकाभिवेभी वाराणसी पुरी । सा ताभिराह्वयन्तीव कौतुकीरकण्ठितान नरान् ॥२॥ यस्यां कृष्णागुरुदामधुषधूमविवर्तनैः । घनभ्रान्त्या वितन्बन्ति केकां नृत्यत्कलापिनः ॥३॥ उधनमङ्गलसङ्गीतमुखध्वानजहम्बरै: । दिग्दन्तिकर्णतालाश्च व्याप्य यैर्विधिरीकृताः ॥॥॥ कृतपुष्पोपहाराश्च पुरबोधयो विरेजिरे ( भाबद्वतोरणोचुङ्गं गोपुरं कलशौलृतम् ॥५॥ . चल्रन्तिः पताकाभिः नृत्यन्तीव पुरी बभौ । पटवासैरभिव्याप्तमन्तरिक्षं सुसंइतैः ॥६॥ बद्धाः प्रतिगृहद्वारं यत्र वन्दनमालिकाः । पौरा बभुः सनेपथ्याः सानन्दारचन्दनाश्चिताः ॥७॥ नानागीतैमेहातोधैस्ताण्डबाडम्बरैभृ राम् । सर्वोऽपि कुतुकालोकनव्याकुलोऽभवत

<sup>(</sup>१) तरपरचात् महाराजा अदबसेन ने पार्वकुमार के जातकर्म संस्कृर को प्रसन्न हो कर मंगल गायन के साथ भारंभ किया। (२) वह बाराणसी नगरे। (उस समय) ऊँची लहराती हुई पताकाओं से शोभित हो रही थी। ऐसा लगता था मानो वह नगरी लहराती हुई पताकाओं के द्वारा, कौतुक से उत्कण्ठिन लोगों को बुला रही हो। (३) जिस नगरी में, कृष्णागुरु धूप आदि के धुएँ से उठे हुए चक्रों में बादल की आन्ति से नाचते हुए मयूर अपनी केकारव (मयूरोंकी ध्वित) फैला रहे थे। (४) गाये जाने वाले मङ्गल संगीत की मुखध्विन के आहम्बर ने मानों दिगाजों के कर्णतालों को व्याप्त करके बहिरे कर दिये हों। (५) पृष्पों के अलंकरण से नगर की गलियाँ शोभित थीं। अनेक धीं हुए उन्नत तोरण वाले गीपुर (बुलन्द द्वार) उच्च कलशों से शोभित हो रहे थे। (६) उदती हुई पताकाओं से वह नगरी (वाराणसी) मानो नृत्य करती हो ऐसी शोभित हो रही थी (तथा) मुसंगठित मुगन्धित चूर्णों से सारा गगनमण्डल व्याप्त था। (७) प्रत्येक गृहद्वार पर वन्दनमालाएँ बंधी थीं। सुन्दर कपड़ों में सजे चन्दमचित गान्नवाले नागरिक लोग बड़े आनन्द के साथ देवीध्यमान हो रहे थे। (८) अनेक प्रकार के गीत, वाद्य करते के आहम्बरों से युक्त सम्पूर्ण जनपद कौतुक देखने को व्याकुल था।

पुरी नाकपुरीवाऽऽसीत् त्रिदशा इव नागाराः नाना शृङ्गारवेषाढचा नायों देव्य इवाडऽबभुः ॥९॥ दानशीण्डे सूपे तस्मिननश्वसेने यथेप्सितम् । दानं दातरि कोऽप्यासीदपूर्णेच्छो न मार्गणः ॥१०॥ पौराः सर्वेऽघि तत्रत्याः प्रमोदभरनिर्भराः । न कोप्यासीनिकःसाहो निरानन्दोऽथ दुर्विषः ॥११॥ निर्वृते जन्ममाङ्गल्ये दशाहिकमहामहम् । विषाय द्वादशे घन्ने चुपे अतिमभी जयत् ॥१२॥ तल्पपार्श्वे तु यत् सर्पमपस्य जननी ततः । महान्धतमसे चके 'पार्श्व' नाम शिशोरिति ॥१३॥ अथ देवकुमाराश्च सबयोह्मपशालिनः । पार्श्वस्य परिचर्यायै तस्थुः शक्तनिरूपिताः । १४॥ इन्द्राऽऽदिष्टास्तदा घात्रयो देव्योऽस्याऽऽसन्नुपासिकाः । मज्जने मण्डने स्तन्ये संस्कारे कींडने यताः ॥१५॥ शिशुः स्मितं क्वचित् तेने रिकुखन्मणिमयाङ्गणे । विश्वक्छैरावळीलां स वित्रोर्भदमवर्षयतः ॥१६॥

<sup>(</sup>९) वह नगरी स्वर्गपुरी की भौति थी। नागरिक लोग देवताओं के समान थे। अनेक न्रंगार और वेशों से सम्पन्न नगरिन्नयाँ देवियों की भौति शोभित हो रही थीं। (१०) दान देने में चतुर उस राजा अरवसेन के इच्छानुसार दान देने पर कोई भी याचक अपूर्ण अभिलाषा वाला नहीं था। (११) वहाँ के नागरिक आनन्द से पूर्ण थे। कोई भी उत्साहहीय नहीं था, न कोई आनन्द रहित था और न कोई दुःखी था। (१२) जन्मकत्याणकोत्सव के सम्पन्न हो जाने पर दशाहिक महोत्सव सम्पन्न करके वारहवें दिन राजा ने अपनी जाति के लोगों को भोजन कराया। (१३) एक वार शत्या के पास उस पार्श्वकुमार को माता ने महान्धकार में, एक सर्प को देखकर वालक का 'पार्श्व' नाम रखा। (१४) इसके बाद देवकुमार को पार्श्वकुमार के समान ही अवस्था व लपसौन्दर्यशाली थे, इन्द्र की आज्ञा पाकर पार्श्व की सेवा में रहने लगी सेवा में स्थित गहे। (१५) इन्द्र के आदेशानुसार धात्री देवियों इस कुमार की सेवा में रहने लगी स्वा में स्थित गहे। (१५) इन्द्र के आदेशानुसार धात्री देवियों इस कुमार की सेवा में रहने लगी। (१६) वह शिश्च राजकुमार मणिमय प्रांगण में चलता हुआ मन्दहास करता था और शैशक लीकाएं करता हुआ नह माता-दिता को प्रसन्तता हुआ मन्दहास करता था और शैशक लीकाएं करता हुआ वह माता-दिता को प्रसन्तता हुआ मन्दहास करता था और शैशक लीकाएं करता हुआ वह माता-दिता को प्रसन्तता को बहाता था।

रिमतलीला बभुश्चास्य बाकेन्दोरिव चन्द्रिकाः । याभिर्मनःप्रमोदारमोनिषिः पित्रोरवर्षत ॥१७॥ श्रियः कि हास्यकीछेव कीर्तिवल्छेः किम्बुकुरः । मुखेन्दोश्चन्द्रिका बाऽस्य शिशोर्भुग्धस्मितं बभौ ॥१८॥ या जिनाभेस्य बदनादभुम्मन्मनुश्रारुत्।। श्रोत्राञ्जलीभिस्तां पीत्वा पितरी मुदमापतः ॥१९॥ गतः स्खळत्पदेः सौधाङ्गणम्मिषु सञ्चरन् । भावद्रकुट्टिमास्वेष बभौ सुमगहुक्कृति: ॥२०॥ सरूपवेषैश्चिकीड समं सरकमारकैः। रत्नरेणुषु तन्वानः स पित्रोइ दि सम्मदम् ॥२१॥ कलाभिरिव बालेन्द्रबगदाहादकृद्धिमुः विभृतिभिरनन्ताभिः परिष्वक्ताभिरानुधे ॥२२॥ जैज्ञबादप्यपेतस्य कीमारं विभ्रती दयः । वपूषा सह मृयांसी विभोर्ववृधिरे गुणाः ॥२३॥ तस्य दिव्यं वपुर्वाची मधुराः स्मित्रमुज्वलम् । भालोकनं सञावण्यं जहुरचेतांसि जन्मिनाम् ॥२४॥

<sup>(</sup>१.०) बाज्यन्द्रमा की चाँदनी को तरह इस कृमार की हास्यलीका प्रकाशित थी, जिन्न हास्यलीका के महता पिता का मन-प्रमोद का सागर प्रतिदिन बदता रहता था। (१८) वया श्रीदेवी की हास्यलीका है, वया कीर्तिकता का अंकर हैं या मुलचन्द्र की चन्द्रिका है ? —(ऐसी आशंकाय देखने बालों के मन में जयाता) शिश्च का मुख्य हास्य मानो चमक रहा था। (१९) इस 'जिनशिक्च' के भुक्ष से मो सौतकी (मन्मन) वाणी निकलती थी, उस वाणी का कर्णाञ्जली से पान कर (अर्थात् मुनकर) माता पिता अतीव प्रसन्न होते थे। (२०) शंजप्रशाद के कर्श वाले आंगन में स्वतित पर्दों से चलता फिरता वह पार्श्वकुमार सुन्दर 'हुं' हुं' की व्वनि से प्रमण में अतीव शोभित होता था। (२९) अपने समान ही सुन्दरस्वरूप तथा नेयभूवा से युक्त देवकुमारों के साथ वह रानधूकि में बातियता के हदय में प्रसन्तता फैलाता हुआ, खेला करता था। (२२) कलाओं से युक्त बालचन्द्र की तरह संसार को आहलदित करने वाला वह मगवाच अनन्त विभूतओं से अतीव आर्लिशित होता सा। (२३) श्रीवावस्था से भो आने कुमारावस्था में प्रवेश करने बाले इस प्रमु करिए के साथ ही अनेक गुण बढ़ने लगे। (२४) उसका दिव्य शरीर, मधुरवाणो, उज्ज्वस हास और सौन्दर्यशाली अवलोकन, प्राणियों के चिन्तों को आकृष्ट करते थे।

तद्वपूर्वभ<sup>6</sup>नादेव सक**ा**श्व कला अप । नवेन्दोरिव कान्तिश्रीगुणा बहुधिरेऽन्वहम् गारधा त्रिज्ञानभास्कारो जन्मदिनादारभ्य विश्वदक् । पूर्वाभ्यस्ता इवारोधा विद्यास्तिसम् प्रकाशितः ॥२६॥ अथाष्ट्रवार्षिकः पार्श्वः कलाचार्यान्तिकं तदा । पित्रा नीतः कलाः सर्वा व्याकरोद् भगवान् रःयम् ॥२७॥ चके पार्श्वभुपाध्यायं पीठे विन्यस्य स स्वयम् । कलाचार्यो विनेयोऽभूत् पृष्टः सर्वे जगौ विभुः ॥२८॥ सकलानां कलानां स पारदश्वाऽभवद्विभः। अ शिक्षितोऽपि सन्नीतिकियाचारैष कर्मठः अनधीत्येव सर्वेषु बाङ्मयेश्वस्य कौशलम् । .वाचरपतिगिरां देवीमतिशय्य विभोरमत ॥३०॥ स पुराणः कविः शारता वावद्को विदांवरः । निसर्गजा गुणा यस्य कोष्टबुद्धचादयोऽभवन् ॥ । ॥ क्षायिकदर्शनात् । यस्य स्रतरां मनः प्रसादः शब्दब्रह्ममयी यस्य विश्रान्ता भारती मुखे ॥३२॥

Ç

<sup>(</sup>२५) जैसे चन्द्रमा के शरीर की बृद्धि होने पर चन्द्रमा की, कान्ति तथा श्री के अतिशय वाली सकल कलाएँ प्रतिदिन बढती हैं वैसे उसके शरीर की वृद्धि होने पर उसकी, कान्ति और श्री के अतिशयनाली सकल कला निचाए प्रतिदिन बढ़ती गईं। (२६) ज्ञानत्रय के सूर्य-रूप वह जन्मदिन से ही सबको देखता था और उसमें सब बिद्याएँ आविभूत हो गई थीं-मानों उसने पहले उनका अभ्यास किया हो। (२७) आठ वर्ष की अवस्था वाला वह पार्वे क्रमार अपने पिताजी के द्वारा कलाचार्य गुरु के पास ले जाया गया (किन्तु) उस प्रभु ने स्वयं ही सम्पूर्ण कलाओं को प्रगट कर दों। (२८) उस कलाचार्य गुरु ने पाइवैक्रमार की अवसन पर बिठा कर उपाध्याय बना दिया। कलाचार्य स्वयं उसका शिष्य हो गया और प्रश्न से पूछने पर उसने (प्रभु ने) सारी बातें बता दीं। (२९) वह विभु पार्वकुमार सम्पूर्ण काओं में पारंगत था ! पहाया नहीं जाने पर भी वह सन्नीति, सत्कर्म व सदाचरणों में कुश्रुख बत गया।(३०) बिना पढे हुए ही सभी बाङ्मय (शास्त्रों) में उस विभु की कुशकता देवगुरू स्टरपति की वाग्देवी का भी अतिक्रमण करनेवाली हो गई। (३१) वह पुराणकवि था, मुशा-बर्क था, वक्ता था, और विद्वानों में सर्वश्रेष्ठ था। उसके कोष्ठबुद्धि आदि गुण नैसर्गिक थे। (३२) ( दुंर्यनमोहनीय कर्म केक्षय के परिणामस्वरूप उसमें ) क्षायिक दर्शन प्रगट होने के कारण उसका मन अक्लिप्ट (प्रसन्न, कषायों से रहित ) था और उसके मुख में शब्दब्रह्ममंथी सर-स्वती ने वास किया था

#### श्रीपार्श्वनाथ वरितमहाकाव्य

सङ्कान्तमस्मिन् सक्छं श्रुतं स्यात् प्रश्रयः श्रुतात् । जगनी तनैपुण्यं वबृतेतराम् तत्त एव 11331 स्वपञ्चसप्रवह यष्टवर मानेऽन्तरे गते । श्रीनेमे: पार्श्वना ग्रेड्यं तदन्तरुदपद्यत । ३४॥ शतवर वमाणायुन वहस्ततन्तिः कदाचिद्धिद्धे गोष्टी श्रीपाइव : **सुरदारकैः** क व्यव्यः करण्रक रम छङ्कारोक्तियक्तिमिः छन्दोगणस्फुर् जातिप्रस्ताराधैः क्दाचन 113 611 कदाचिद वावदूकैः स वादगोष्ठी समातनीत्। गीतवादित्रनृत्यादिगोष्ठीमप्ये इदाऽकरोत् 11301 दाण्डी मौधी पुनः क्रीडां कुर्वाणानपगन् सुरान्। सान्त्वयन्नपरानेष कृतधावनवस्गन त् 13611 कदाचित् कलसुद्गीतं शुण्यानो देवगायनै: । स्फुरतारहारकुन्देन्दुसुन्द्रम् यशः ॥३९॥ दीर्घिकास जलकीडां चक्रे स सुरदारकै: कद।चन वनकीडां कतकेः कर्याददैः 11801

(३३) उत पाइवेकुमार में सकल शृत प्रविष्ट था और उसमें श्रुत मे वितय और वितय से लोकिकन्यास का कौराल प्रगट हुआ था। (३४) श्रीनेमिनाथ भगवान् से तीरासीहनार सात सी पचास (८३७५०) वर्षों का अन्तर व्यतीत होने पर ये पाइवेनाथ उद्भूत हुए थे। (३५) सी वर्ष की आयु वाले और नी हथ ऊँचे यह श्रीपाइवें कभी देवबालकों के साथ गांष्ठी करने लगे। (३६-३७) काव्य और व्याकरण से प्रचुर सालंकार उक्तियों बाली सुक्तियों से तथा छन्दोगण से प्रचुर जाति, प्रस्तार आदि से बाद करने वाले देवबालों के साथ वे वादगोष्ठि करने थे, तथा कभी गीत, वाद्य, तृत्य आदि की गोष्ठियों भी करते थे। (३८) दाण्डो मीष्टि आदि की हा करते हुए अन्य देवों को यह पाइवेकुमार अपने दीड़ कृद अदि कार्य से सान्त्यना देते थे। (३९) किसी सनय देशे के द्वारा सुमधुर गावा हुआ, अस्वर्य उज्जल हार, कुन्द, पुष्प व चन्द्र के सनान सुन्दर अपना यशोगान भी (पाइबें-कुमार) सुनने लगे। (४०) देववालकों के साथ कभी कभी वे बाविडियों में बलकोडा इस्ते थे तथा कराचित् कृतिम कल्पवृक्षों के द्वारा वनकीड़ा का भी अन्तर लेते थे।

## पदासुन्दरसूरिविरम्बित

इत्थं की डाविनोदांश्च कुर्वाणो जगतांपतिः । देवकुमारैस्तैरासाञ्चके शुभैयुभिः ॥४१॥ मध्ये सुरकुम।राणां ताराणामिव चन्द्रमाः । बुबुमे भगवान् पार्खी रममाणी यदञ्ख्या ॥४२॥ अशाहसी यौवनं प्रापागण्यनावण्यस्टरम् । स्मरहीलाकुलागारं युवतिनर्मकार्मणम् ॥१२३॥ बिभुर्वमासते सुतरामबाप्य तरुणं वयः । शासीव कमनीयोऽपि शारदी प्राप्य पूर्विमान् ॥ ४४॥ तदिन्द्रनीहरत्नाभं महस्वेदविवर्जितम् । वजर्सहननं दिन्यसंस्थानं शुश्रशोणितम् ॥४५॥ - बपुरद्भुतस्तपाट्यं पद्मगन्धः तिबन्धुरम् । **अष्टोत्तर**सहस्रोद्यत्कक्षणैर्लक्षितं ॥४६॥ तदप्रमेयवीय च सर्वामय ववर्जितम् अप्राकृताकृतिधरं शरीरमभवत प्रभोः ॥४७॥ विभो: किरीटशोभाड्य शितिक्रि चतक्र तलम् ।

शिरोऽञ्जनिविदेः कृटमिव रेजे मणीमयम् ॥४८॥

<sup>(</sup>४१) इस प्रकार जगरपित की द्वा द्वारा मनोरञ्जन करते हुए उन कल्याणकारी देवकुमारों के साथ स्थित थे। (४२) उन देवकुमारों के मध्य में, तारागणों के मध्य चन्द्रमा की भाँति थयेच्छ की करते हुए भगवान पादर्वनाथ अतीव शोभित हो रहे थे। (४३) इसके पश्चात् उसने अगणित स्थाप्य से युक्त, कामकीडा के कुलगृहरूप और युवतिजनों के हास्यविनोद के लिए कार्मणक्ष योवन को प्राप्त किया। (४४) वह पार्वप्रभु तहणावस्था को प्राप्त कर इस प्रकार अतीव शोभित थे कैसे चन्द्रमा सुन्दर होने पर भी शरद्कालीन पूर्णिमा को प्राप्त कर अधिक शोभा को प्राप्त होता है। (४५-४६) इन्द्रनीलरत्न के समान सुन्दर, मल एवं पसीने से रिहत, वज्रसंद्रननवाका, दिन्य संस्थान वाला, ग्रभ्न शोणित वाला, पद्मगन्य के समान सुन्दर, अद्भुत स्यक्षावण्यवाला वह शरीर एक हजार आठ लक्षणों से लिखत शोभा दे रहा था। (४७) अनुलित पराक्रम वाला, सब प्रकार के रोगों से सुक्त, दिन्य आकृति वाला उस प्रभु का भरीर था। (४८) मुकुट की शोभा से सम्यन्न, काले कुञ्चित केशों वाला प्रभु पार्श का भरतक मणिमय अञ्चनगिरि के शिखर की माँति शोभा पाता था।

मृध्नि मन्दारमाल। ऽस्य शुशुमे सुरदौकिता । तुषाराचलशङ्गापे पतन्तीव सुरापमा ॥४९॥ ललाटपर्टमस्याऽभाद्धेचन्द्रनिमं विभोः । छक्ष्याः पट्टाभिषेकाय तत्पीठिमव कल्पितम् ।।५०॥ भूवी विनीले रेजाते सुषमे सुन्दरे विभोः ! विन्यस्ते वागुरे नृतं स्मरैणस्येव बन्धने १।५१॥ नेत्रे विनीलतारेऽस्य सुन्दरे तरलायते । प्रवातेन्दीवरे सांद्वरेफे इव रराजतुः कर्णावस्य विराजेते मणिकुण्डलमण्डितौ । स्वप्रमाजितयोर्वेद्धे सूर्येन्द्रवोरित मण्डले ॥५३॥ विभोर्वदनपद्म तु सामोदश्वाससौरमम् । नेत्रपद्माञ्चनव्याजाद्दधौ पद्माधिराज्ञताम् ॥५४॥ मुखश्रीः सस्मिता तस्य १फ़रददन्तांश्चदग्तुरा । रक्तोत्पलदलन्यस्तहीर५ङ्कतिस्वाऽऽबमौ तस्य तुङ्गायता रेजे नासिका सुन्दराकृतिः । छक्षेते यत्र वाग्लक्ष्म्योः श्रवेशाय प्रण<sup>‡</sup>ालके ॥५६॥

<sup>(</sup>४९) देवताओं द्वारा प्रदत्त मन्दार पुष्पों की माला उनके मस्तक पर इस प्रकार शोभित होती थी मानों हिमाचल के शिलर क अम माम पर गिरतां हुई मेमा नदी हो। (५०) इस प्रभ्र का अर्धवन्द्र के सनान ललाउपष्ट लक्ष्मीदेवी के प्रद्वाभिषेक के लिए मानो असरान करिपत किया गया हो। (५१) उस प्रभु के धने नील नर्णवाले सुन्दर और सुप्रमादित भूव (भीहें) ऐसे शोभित थे मानो वे कामदेवहर हिरन को बाँधने (पकड़ने) के लिए के के लिए के की प्रवास के लिए के को साम प्रमास्त्रक और पवन से कम्पायमान दो नीलक्षमल की तरह शामित थे। (५३) मिलविटत कुण्डलों से अलकत उसके दो कान ऐस शोभित थे मानो उन्होंने (को कानों ने) सूर्य चन्द्र के दो गोलों का अपने तेज से जीत कर बाँध लिया हो। (५४) उस बिशु पार्च का श्वास से सुगन्धित प्रकान मुखकमल सुवार नेत्रकमल के बहाने कंपलों के अर्धियां पद को धारण करता था। (५५) प्रकाशमान दन्तों की किरणों से सेदीन्यमान हिम्तयुक्त उसकी मुखली लालकमल की पँखडी पर रखे गये हीरों को पैक्ति की मांति सुश्री— मिल यह । (५६) सुन्दर आलातवाली, उन्तत और लग्ना उसकी नासिका बड़ी हो शोमायमान श्री मानो सरस्वती और लक्ष्मी के प्रवेश के लिए दो नालियाँ हों।

#### **पंत्रा**सुन्दरस्रिकिसचित

कम्बग्रीवाऽस्य रुरुचे रोचिषा रुचि कृतिः । जैले विश्वेषश्री जये नेव या SSस्ते रेखा त्रया इक्ता । ५७॥ मुक्तामणिमयी कण्ठे हारबधिविभीव्यभात् । गुणिप्राग्रहरस्येयं गुणपङ्कितरिवोज्ज्वला ॥५८॥ जगल्डस्मीकृत।वासावंसभ्वस्य रगजतुः । अंसी हरमी-सरस्वत्योधीता प्रतिकृतावित ॥५९॥ केयू मृषितौ तस्य बाह्न धत्तः श्रियं परां। फंडन विव कल्पद् जगजनफलप्रदी करशास्त्रो बमुस्तस्याऽऽयताः शौणनसाङ्किताः । दशावताः चरितोद्योतिका दीपिका इव ाह शा नाभिकविण्यसरमीसना भेः शशुभेतराम् । मध्येकार्य सुगम्भीम सावर्ता दीन्तिनिर्भर ।।६२॥ समेखछं च भूमर्तः सांशुकं जधनं दधौ । श्रियं गिरेन्तिम्बस्य शरदभावृतस्य च । ६३॥ तद्रह्यमद्वैतिश्रिकाऽभाजत सुन्दरम् । स्मर-ग्रह्मोश्च तम्पाधीः कीर्तिस्तमभद्धयं नु तत् ॥६ ४॥

<sup>(</sup>५७) कान्तियुक्त, सुन्दर आकृति वाली, शंख जैसी उसकी ग्रीवा (गर्दन) शाभायमान थी और तीना लोकों की श्री को परिजित करने के कारण से ही मानो उस पर (गर्दन पर) तीन रेखाएँ अंकित थीं। (५८) उस प्रमु क गले में मोतियों व मणियों की हारयष्टि गुणीजनों में उत्तमोत्तम ऐसे प्रमु के गुणा का भाँति उज्ज्वल थी। (५९) जगत्लक्ष्मी के आवास-स्थानक्ष्म उसके दोनों कन्धे शोभित थे। इन दोनों कन्धों को विधाता ने मानो लक्ष्मी और सरस्वती के पुत्रतुल्य बनाया था। (६०) भुजजन्धों से शोभित उसके दोनों बाहु परम शोभा की धारण करते थे मानों संसार के लोगों को पवित्र पुण्यक्त देनेवाले फलयुक्त दो कल्यक्त हो। (६१) उस महाप्रमु के हाथ की अतीव विस्तृत, लाल नाखुनों से अंकित अंगुल्यों भगवान के दशायतारचरित की द्योतक दीपिकाओं (दीपों) की तरह सुशोभित थीं। (६२) मध्यमाय में अत्यत्त गम्भीर, आवतों से युक्त और कान्ति के निर्शर वाली उनकीं नाभि लावण की निर्शरनों के समान शोभाते थी। (६३) उस पृथ्वीप ते पार्श्व का मेखलायुक्त तथा वस्त्रक्त जन्मस्थल शरद्कालीन बादलों से चिरे हुए गिरि के नितम्ब की शोभा को घारण करता था। (६४) उसके दोनों उर अवर्णनीय कान्ति से सुशोभित थे। वे दोनों (ऊर) मामो कान्ति और रित दम्पति के कीर्ति-स्तम्म थे।

तज्जङ्घे जयल्स्यास्तु दोकास्तम्भाविवाधिकम् । बमतुश्चरणी तस्य स्थलान्जे जिग्यतुः श्रिया तद्वपुस्तन्य लावण्यं तद्र्पंः तद्वयः शुभम् । प्रभेः सर्वोङ्गसौन्दर्यम् सर्वे।पम्यातिशाय्यभृत् । ६६॥ मानोन्मानप्रमाणैस्तदन्युनाधिकमानभौ । प्रशस्तैर्दक्षणैर्व्यञ्जनानां नवशतैयुतम् ।। इ.जा दण्ट्रवा तदद्भुतं रूपमप्राकृतमपीशितः । जनानां नेत्रभृङ्गाछी तत्रैवाऽरमतानिशम् पितरावथ वीक्ष्यास्य तारुण्यारम्भमुच्चकैः । चिन्तयाम।सतुः कन्या कोपयामोचिता भवेत् ॥६९॥ काचित् सौभाग्यभाग्यानां शेवधिः पुण्यशास्त्रिनी । सदशाऽभिजनाऽस्य स्ताह्वघूर्दध्यौ पिता हृदि ॥७०॥ अथान्यदा सभाऽऽसीनोऽस्वसेनः सह राजभिः । व्यागाद देशान्तराद् दूतः प्रतीहारनिवेदितः ॥७१॥ 💈 आहतोऽथ नृपेणाऽसौ प्राविशननृपमन्दिरम् । नमरचके अञ्बसेनं नृपुङ्गवम् ॥७२॥ सोपहारं

<sup>(</sup>६५) उसकी दोनों जंबाएँ विजयलक्ष्मी के झूले के खम्मे की भौति थीं। उसके दोनों चरण (अपनी) कान्ति से स्थलकमल को जीत लेते थे। (६६) प्रमु का वह शरीर, वह सीदर्य, वह रूप, वह शुभ अवस्था और वह सर्वांग सीन्दर्य सब उपमानों से बढ़कर था। (६७) मान और उन्मान के प्रमाणों से अन्यूनाधिक तथा अंगोपाङ्ग के नौ सौ शुभ लक्षणों से युक्त वह शरीर शोभायमान था। (६८) उस प्रभु के अद्भुत दिव्य रूप को देखकर लोगों की नेत्रभापरपं के गत-दिन वहीं पर रमण करने लगी। (६९) पार्श्वदेव की उन्नत सक्तावस्था को देखकर माता-पिता ने सोचा कि कौन कन्या इसके विवाह योग्य होगी! (७०) कोई सौभाग्य रूप भाग्य की भण्डार, पुण्यशालिनी, वंशानुकूल ऐसी वध्न इसकी हो ऐसा पिता ने मन में ध्यान किया (अर्थात् विचार किया)। (७१) एक बार राजा अश्वसेन अनेक राजाओं के साथ सभा में बैठे हुए थे। (तभी) देशान्तर से एक दृत आया जिनकी जानकारी मितहारी ने राजा को दी। (७२) राजा ने दृत को बुलवाया और राजमवन में में बेठे हुए उसने (उस दूत ने) उपहार सहित उपश्रेष्ठ अश्वसेन को नमस्कार किया।

राज्ञाऽप्यासनदानादि सन्मानेन पुरस्कृतः । संभाष्य मधुरोल्लापैः कुशलपश्नपूर्वकम् ॥७३॥ पृष्टः प्रशन्नमनसा कस्मात् त्वमिह चायमः ?। स ऊचे श्रूयतां स्वामिन् ! यतोऽत्रागमनं मन ॥७४॥ अ।स्ते कुशस्थलामिएये पत्तने पृथिवीपतिः। नाम्ना प्रसेनजिद् राज्यं पालयामास नीतिवित् ॥७५॥ तस्य पालयतो राज्यमन्यदा यमनेशितुः । सन्देशहारकोऽत्रागाद्चे 👚 नरपतेः पुरः ॥३०॥ सप्रमाणं श्रणुः स्वामिन ! कालिन्डीतरनीवृताम् । स्वीयप्रतापोत्तापिताऽहितः मण्डलाधिपतिः रा गा यमननामाऽस्ति भृपालप्रणतकमः । ते चि मन्मुखेनेदं सादधानमनाः शृणु या रूपस्य पराकोटिलीवण्यतरुमञ्जरी । नाम्ना प्रभावतीत्यास्ते त्वत्मुता सा मदाज्ञया ॥७९॥ त्वयाऽऽञ्च दीयतां महां स्वराज्यश्रेयसेऽन्यथा । सन्नद्धो भव युद्धे त्वं तेन मत्त्रभुणा दूतम् ।८०॥

<sup>(</sup>७३-७४) गजा ने भी उस दूत का आसन देकर सम्मान किया । मधुर सम्भाषण करके कुशल प्रश्नपूर्वक प्रसन्निच्च हो राजा ने दूत से प्रछा—तुम यहाँ कैसे आये हो ? दूत ने कहा—स्वामिन, जहाँ से मैं आया हू, (उसके बारे में) सुनिये । (७५) कुशलस्थल नामक नगर में प्रसेनजित नामक राजा है जो न्यायपूर्वक राज्य का पालन करता है। (७६-७८) एक बार राज्य का पालन करते हुए उस राजा प्रसेनजित के सामने यमनदेश के स्थामी का सन्देशवाहक दूत वहाँ आया और बोना—हे स्वामिन ! सुनिये ! कालिन्दी नदी के तटवर्ती देशों का मण्डलाधियति, अपने प्रताप से शत्रुओं को उत्तापित करने वाला, अनेक राजाओं के द्वारा नमस्कृत यमन नामक राजा है। उसने मेरे मुख द्वारा को कहल्याया है, वह सावधान होकर सुनिये । (७९-८०) यदि अपने राज्य का कल्याय चाहते हो तो परमल्य लावण्यवाली प्रभावती नाम की जो तुम्हारी कन्या है उसे मेरी आजा से मुके दे दो, अन्यथा शीध ही स्वामी यमन के नाय युद्ध करने के लिए तैयार हो जाओ।

इध्याकर्ण्य वचस्तम्य द्तरम ज्वलितः कुथा । संदर्शैष्ठपुटः सोऽभृद् भूकुटीकुटिलाननः ॥८१॥ प्रक्षेनजिद्वाचाऽथः त्वमवध्योऽसि भूभृताम् । मा चेद् वान्यफलं ताबद् दहःम्यवैव ते द्वतम् ॥८२॥ मम घीरस्य वीरस्य पुरतः समरःङ्गणे । कथं स्थास्यति गन्ता वा यमनो यमशासनम् ॥८३॥ श्रुखेत तहचो दृतो गत्योचे स्ववशुं प्रति । अथ स्वस्यिवै: सार्धे प्रसेनजिदमन्त्रयस् । ८४। ब्रुत भो: ! सचिवा: ! सोऽस्ति यमनो दुर्भदोद्धरः । तेन सन्धिविधीयेत विग्रहो वा तदुच्यताम् ॥८५॥ अथाह बृद्धसचिवो राजनीतिविशारदः । प्रमुणां तावता श्रेयो यावत् तेजोऽभिवर्धते ॥८६॥ मदिक नकटैर्यावतः स्वयं नखिदीरितैः । मातङ्गैर्वतेनं तावन् मृगेन्द्रस्य मृगेन्द्रता 16071 विहाय समरं ने। चेन्पृत्युर्युक्तं पलायनम् । अथ मृत्युर्ध्व वस्तत् किं मुधा विधाप्यते यशः ॥८८।

<sup>(</sup>८१) उस दूत के इस प्रकार के वचन को सुन कर जला हुआ वह राजा प्रसेन जित् सापने होठों को काटता हुआ कुटिल भी हों बाले मुखबाला हो गया। (८२) राजा प्रसेन जित् ने कहा दूत ! तू अवध्य है । अन्यया इस बाका का फल शीम ही में तुमें देता। (८३) मुझ बीर वीर (प्रसेन जित्) के सम्मुत रण रूरी आंगन में वर यमन कैसे टहर सहेगा अर्थात् शीम ही यमराज्य को चला जायेगा। (८३) दूत ने प्रसेन जित् राजा के यह बचन सुन कर, यमन राजा को जाकर कह दिये। प्रसेन जित् ने अर्थन मिन्त्रिंगों के साथ मंत्रणा प्रारम्भ कर दी। (८५) हे मिन्त्रियों!, कही, वह यमन बड़ा ही दुष्ट है, उसके साथ सिंग जी वाये या युद्ध किया जाये स्पष्ट बोलों। (८६) तब वह सिंग जो राजनी है। (८७) मह से टाकते हुए गण्ड स्थल वाले और अर्थने नत्यों से वीरे हुए हाथियों से जब तक मृतराजिस अपनी आजीविका करता है तब तक ही उसकी मृतेन्द्रता है। (८८) मुद्धभूमि छोड़ने से अगर (कमी) मृत्यु होती ही न हो तब तो (युद्धभूमि से) माग जाना होक है। यदि मृत्यु निश्चत ही है तो फिर यश को बेकार क्यों नष्ट करते हो ?।

| खनुराही की जैन मूर्तियां<br>मारुति नन्दन प्रसार् तिवारी                               | 8          |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| माण्डवगढ के महामन्त्री पेयडशाह ने कितने जिन-मन्दिर बनवाये ?<br>म. विनयसागर            | <b>१</b> ५ |
| पिशल के प्राकृत-न्याकरण में अनुप्रकृष्ट वसुदेवहिंडी के क्रिया-रूप (३) के. आर. चन्द्रा | - 3×       |
| मेधविजय को प्राप्त मन्त्र का दाय<br>सत्यत्रत                                          | २८         |
| क्या सुमितिसुन्दरसूरि और सुमितिसाधुसूरि एक है ?<br>अगरचंद नाहटा                       | <b>३३</b>  |
| પ્રાચીન ભારતીય વિવેચનમાં અલું <b>કારની વિ</b> ભાવના<br>ચિત્રા શુક્લ                   | y V        |
| ન કિચૂચિ અને વિશેષાવશ્યકભાષ્યનું પૌર્વાપર્ધ<br><b>હરનારાય</b> ણ <b>પ</b> ંડ્યા        | 80         |
| अपन्न <b>ंग साहित्य में</b> कृष्ण-कान्य<br>ह <b>िवल्लभ भायाणी</b>                     | ¥6-08      |
| पद्ममुन्दर अरचित श्री पार्श्वनाथ चरित महाकाव्य<br>संपा. अनु. श्रीमती क्षमा मुनज्ञी    | १-६४       |

#### OUR LATEST PUBLICATIONS

| 78. Some Aspects of Indian Culture by Dr. A. S. Gopani<br>pp. 26+99 (1981)                                                    | 48/-  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 79. The Central Philosophy of Jainism (Anekānta-vāda) by Bimal Krishna Matilal pp. 2+72 (1981)                                | 16/-  |
| 80. The Rāmāyaṇa In Pahārī Miniature Paintings by Jutta Jaina-Neubauer pp.2+58+plates 28 (1981)                               | 108/- |
| 81. Padmasundara's Jāānacandrodayanātaka Ed. Nagin J. Shah pp. 4+58 (1981)                                                    | 8/-   |
| 82. A study of Civakacintāmaņi by R Vijayalakshmy pp.8+234 (1981)                                                             | 54/-  |
| 83. Appointment with Kalidasa by Prof. G. K. Bhat pp. 10+140 (1981)                                                           |       |
| 84. Studies in Indian Philosophy (Pt. Sukhlalji Memorial Volume) pp. 22+323 (1981) Ed. by Pt. D. D Malvania & Dr. N. J. Shall | 60/-  |
| 85. Facets of Jaina Religiousness in Cemparative Light by Dr. f., M. Joshi pp. 4+78 (1981)                                    | 18/-  |
| 86. A Study of Tattvārthasūtra with Bhāsya by Suzuko Ohira (1982) pp. 1+182                                                   | 48/-  |
| 87. Hindī-Gujatātī Dhātukoša by Ragulveer Chaudhari (1982) p 12+230                                                           | 45/-  |
| 88. Secondary Tales of the Two Great Epics by Rajendra I. Nanavati (1982) pp. 12+195                                          | 50/-  |
| 89. Lakşmana's Süktiratnakoşa Ed. by Mrs. Nilanjana S. Shah (1982) pp. 16+71                                                  | 9/-   |
| 90. Sürâcārya's Dānādiprakaraņa Ed. by Pt. Amrutlal M. Bhojak & Nagin J. Shah (1983) pp. 12+64                                | 9/-   |
| 91. Rāmacandra's Mallikāmakarandanātāka, Ed. Muni Shri<br>Punyavijayji, Eng. Intro by V. M. Kulkarni (1983) Pp. 6 + 35+166    | 30/-  |
| 92 Slokavartika; A Study by Dr. K. K. Dixit (1983) pp. 8+120                                                                  | 27/-  |
| 93. Vardhamānasūri's Manoramākahā (Prakrit) Ed. by Pt. Rupendra-<br>kumar Pagariya pp. 16+337+32 (1983)                       | 66/-  |
| 94. Haribhadra's Yoga Works and Psychosynthesis by Shantilal M. Desai pp 6+96 (1983)                                          | 16/-  |
| 95. Narasimha Mehatānā Aprakāsit Pada (Gujarati) Ed. by Ratilal V. Dave pp 16+102 (1983)                                      | 10/-  |
| *SAMBODHI-(The Journal of the L. D. Institute of Indology) Back Vols.I-9 (Per volume) 40/- Current Vol. 10 (1981-1982)        | 25/-  |
| VIDUŞAKA (Gujarati) by G. K. Bhat (1981)  Sole Distributor—                                                                   | 30/-  |
| *Aspects of Jain Art and Architecture: Editors Dr. U. P. Shah and Prof. M. A. Dhaky (1976)                                    | 150/- |
| *Mahavira and his Teachings Ed Dr. A. N. Hnadhve                                                                              | 50/_  |