# SAMBODHI

( QUARTERLY )

VOL. 11

APRIL 1982-JANUARY 1983

NOS. 1-4

L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY SILVER JUBILEE VOLUME (1957-1982)

EDITORS
DALSUKH MALVANIA
H. C. BHAYANI
T. S. NANDI



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD-9.

For Porcopal & Private Lice Only

# SAMBODHI

( QUARTERLY )

VOL. 11

APRIL 1982-JANUARY 1983

NOS. 1-4

L. D. INSTITUTE OF INDOLOG SILVER JUBILEE VOLUME (1957–198:

EDITORS

DALSUKH MALVANIA

H. C. BHAYANI

T. S. NANDI



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD+9.

# **CONTENTS**

| A Note on Višesa<br>R. D. Hegde                                                                                       | 1           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Free-Will and Destiny M. P. Lakhani                                                                                   | 5           |
| Sekah Siekatvamagatah (Dhv. 1. 5d) T. S. Nandi                                                                        | 11          |
| The Pañcagranthi-Vyākaraņa of Buddhisāgarasūri (V.Sam. 1080)<br>N. M. Kansara                                         | 17          |
| On the Variant Readings in AVS 3.12 as Noted in Sayana-Bhasya Neelima Mone                                            | 29          |
| Vijayaraja Paramār of Jalore  Ram Vallabh Somani                                                                      | 37          |
| Critical Survey of the Jaina Puranas  Devi Prasad Mishra                                                              | 39          |
| A Note on Brick Architecture T. N. Mishra                                                                             | 48          |
| A Note on the Mätrkä Figures from the EME Dakşinā Mūrti Templ<br>Baroda<br>Maruti Nandan Prasad Tiwari and Kamal Giri | e, 51       |
| Avidyā in Vedānta<br>E. A. Solomon                                                                                    | 57          |
| Sanskrit Aesthetics<br>V. M. Kulkarni                                                                                 | <b>\$</b> 2 |
| Number of Pramanas  R. D. Hegde                                                                                       | 105         |

| Tantra and Shirazad (The 360 and the 1001 Nights) A. K. Warder                                       | 113   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| The childhood Exploits of Krsna  H. C. Bhayani                                                       | 121   |
| Social Thought of Yājnavalkya(1)<br>R. S. Betai and Jaya R. Betai                                    | 133   |
| Is Vastu Dhvani an Expendable Form of Poetic Excellance? S. Meera                                    | 147   |
| Fixing up of Some Variants from Kälidäsa<br>Tapasvi Nandi                                            | 154   |
| The Contribution of Jain Authors to Sanskrit Chandah Śāstra<br>G. S. Shah                            | 166   |
| A Unique Bodhisattva Head from Mathura<br>Lalit Kumar                                                | 176   |
| 'Tatpūrvakam' in 'Tatpūrvakam Trividham Anumanam' (NS.1.1.5) in Bhasarvajna's View  Laxmesh V. Joshi | 180   |
| Reappraisal of Degrees of Reality in Jainism, Buddhism and Vedanta Y. S. Shastri                     | a 193 |
| Observations on Some Variants in Harsacarita  Satya Vrat                                             | 217   |
| Review-અવલાકન                                                                                        | 231   |
| થ્યવસાન-નોંધ                                                                                         | ર૭૫   |
| जैन साहित्य में वर्णित जन-कस्याणकारी संस्थाएँ<br>प्रेम सुमन जैन                                      | *     |
| अलकापुरी और कालिदासीया सङ्गीतबैदुषी                                                                  | \$    |

| जैन मन्दिरों में काम-शिल्प<br>मारुति नन्दन प्रसाद तिवारी                       | १७           |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| छपु श्रीपाल-रास<br><b>संपा. साघ्वीश्री सुरेखा</b> श्री                         | २३           |
| કવિ રામચન્દ્ર <b>અ</b> ને કવિ સાબરચન્દ્ર<br><b>મલુસ્</b> દન ઢાંકી              | <b>\$</b>    |
| અમદાવાદના વિકાસ<br>૨. ના. મહેતા                                                | <b>૮</b> ૧   |
| ત્રસાંહ મહેતાનાં એ અપ્રગઢ પદેષ<br><b>સંપા</b> ઉ <b>ષાએન દેસા</b> ઈ             | ૧૦૨          |
| ळक्मीनिवासकृत-शिष्यहितैषिणीरीकासमेतं मेघदूतम्<br>संपा. कु. रोहिणी अइ           | <b>१-</b> ४८ |
| पद्मतुन्दरस्रि-विरचित श्रीपार्श्वनाथचरित महाकाव्य<br>कंगा अन. श्रीमती अमा मनशी | ६५-१३६       |

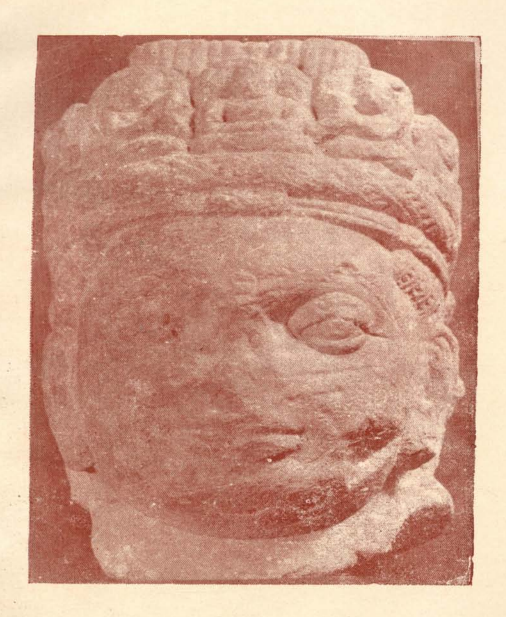


Fig. 1: Avalokiteśvara, Mathura.

[See: A Unique Bodhisattva Head from Mathura, pp. 176-179]



1 : Sapta-Mātṛkās flanked by Vīrabhadra and Gaņeśa, Mathura. Archaeological Musium, Mathura (No. 352) c. 11th Century

[Sec-A Note on Matrka figures, pp. 51 56]



Fig. 2: Sapta-Matrka Panel, Preserved in the Local Digambar Jain Temple, Rajgir, 1145 A. D.

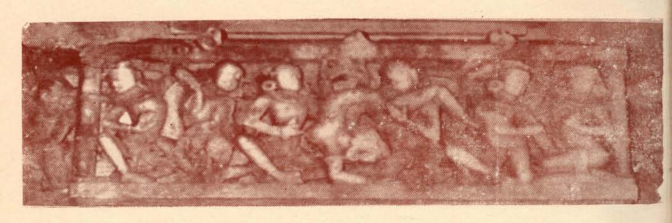
[See- A Note on Matrka-figures, pp. 51-56]



चित्र-१. खजुराहो के पार्श्वनाथ मन्दिर के दक्षिणी शिखर की मूर्ति।



चित्र-२ : खजुराहे। के विश्वनाथ मन्दिर (अधिष्ठान) की काममृतियाँ : बाय छोर पर मयूरपीचिछका से युक्त जैन साधुरा



चित्र-१, २, ३ के लिए इण्डब्य-जैन मन्दिरों में कामशिल्प, पृ. १७-२२]

# A NOTE ON VISESA

## R. D. Hegde

The Kaṇāda system of Indian philosophy is popularly known as the Vaiseṣika Darśana. It is indisputedly admitted that the system derived this appellation from the category "Viśeṣa" or "particularity" which, Kaṇāda the first systematiser of the Vaiseṣika school, included for the first time in his categoriology. Though Kaṇāda had given little attention to establish this category in his Vaiseṣika Sūtras, besides explaining in short its nature and scope, his successors and the thinkers of the other systems went to the extent of recognising Kaṇāda's theory or his entire school of thought as the Vaiseṣika Darśana. Lateron the synthetic Nyāya-Vaiseṣika system adopted solely the Kāṇāda categoriology without bringing any change in the original concept. On this basis it may be guessed that the later Naiyāyikas of the synthetic system may have ignored the objections and doubts variously raised against the Viseṣa category.

To understand the nature and function of Visesa is very simple. But at the same time, the logical process of its justification becomes too complicated a problem. The Vaisesika categoriology classifies all the nameable and knowable realities into seven categories; they are substance, quality. Action, Generality, Particularity, Inherence, and, Non-existence. The Nyāva Vaisesika scholars as well as the thinkers of many other philosophical systems admit the realistic nature of this classification excepting that of Visesa. It does not for certain mean that all other categories are approved prima-facie by one and all, and, visesa is condemned by all uniformly. The differences of opinion regarding it among the scholars are wide and varied, and, some-times, recognition to visesa is altogether refused. All this is due to the several irreconcilable logical difficulties involved in the concept of visesa, and also, due to the absence of parallel defensive logic on the side of its supporters.

Particularity (visesa) is a category, which according to the Vaisesikas, differentiates the eternal substances from each other. The atoms of earth, water, fire, air, and the ubiquitous substances namely space, time, direction soul and mind are the eternal substances. The eternal substances are beyond the reach of the senses. The reason as to why particularity should be recognised independently is not hard to understand. Two constituent substances, for instance, two, jars, may be easily differentiated because

their constituent elements are different and thus, their separateness (prthaktva) is very clear. But in case of the eternal substances, for example, between two atoms, the difference can not be discerned because their separateness does not come under the perview of sense-perception. Eternal Substances are the partless infinite simal substances. Thus, to solve the problem of the cognizance of their separateness, the Vaisesika thinkers recognise particularity which is supposed to differentiate the eternal substances from each other.

Each eternal substance is different from any other eternal substance, because otherwise they should be alike, and, consequently the creation of variously different composite substances might be impossible. The eternal substances are ultimate and they have no further constituent elements. Therefore, naturally, the features of the ultimate substances too must be of ultimate characters, and, such an ultimate character is, according to Kanāda, called Višeṣa or the distinguishing particularity. The composite substances are distinguished by their constituent elements and the eternal substances by their particularities.<sup>2</sup>

As the eternal substances are innumerable, so are the Visesas. Visesas inherently exist in their substrata, because inherence exists only between the parts and the wholes, class-characters and individuals, qualities and substances, actions and the actuated, and, eternal substances and particularities. Particularity greatly differs from generality. Just a contrast may make the particularity appear more clearly than it is when seen alone. Generality is a class-character and inclusive, but particularity, quite opposed to generality, is exclusive and not the general character of any class. Secondly, generality exists in all substances, qualities and actions, but particularity only in eternal substances.

Particularity functions simultaneously in two ways, firstly in differentiating each eternal substance from the other, and secondly, in differentiating itself from any other particularity. Therefore, they are aptly known as svatovyāvartakas or the self-differentiating. Sketching their character, Kārikāvali explains that particularities are antya or the ultimate because they function even when all other means of differentiation fail<sup>5</sup>.

It should not be argued that particularities have their class-character called visesatvajāti, as they inhere in all the eternal substances. This contention leads to helpless confusion. To make it up, the Vaisesika thinkers contend that if the class-character of Visesas is acceded, all the different particularities lose their individuality and unite in one, which ultimately carries to the notion that all eternal substances are virtually

at one and the same character. The very characteristic of the particularities is to prove the distinctness and individuality of the eternal substances. Hence, in such case of losing the special-characteristic (Rūpahāni), it is ordained that the class-character should not be imagined. 6

Particularity is self-differentiating or Svatovyāvartaka, because, in absence of such a feature, each particularity should have required as a condition another distinguishing feature, which again in turn would have given chance for, as infinitum, another distinguishing feature. This absurdity of endless chain of imagination is removed by making the particularities svatovyāvartakas.

One thing becomes clear on going deep into the problem of vises a that this is a hypothetical category invented by the Vaisesikas. The Naiyāyika Raghunātha Siromani, much to the chagrin of the synthetic Nyāya-Vaisesika system, severely criticises the theory of particularity.8 Raghunātha's objections are not quite unfounded. He holds the opinion that if a category called particularity should be logically imagined to know the individuality of each eternal substance, and, if each particularity is self-differentiated, why should not they imagine all these characteristics directly in the eternal substances themselves? More-over the Visesa concept involves the prolix imagination, but contrary to it, Raghunatha's suggestion settles the issue directly and precisely. And to both the sides, the help of hypothesis is equally indispensable.9 It is worth mentioning here that Mr. Harsh Narayana tries to find some relation between separateness and visesa, and separateness as a basic idea for the Visesa concept, and he adds "that the category differential might well have been born as a result of a process of carrying the attribute separateness to its logical extreme".10 This is only another way to reach the same destination and does not make any difference.

Usually the logical imagination does not rest assured until a safe end is reached. The Visesa concept too is such an end of logical extreme. From the point of realistic classification, the Vaisesika have failed here to prove their mettle; because another objection crops up naturally regarding visesa as a category. Visesas are not be classified under a separate category because they exist in eternal substances inhe ently. Therefore they are qualities or gunas. To it the Vaisesikas may reply that qualities have a class-character or jati and consequently the special characteristic of the visesas will be lost. This may be ruled out on the basis that the self-differentiating character is imposed by imagination on the visesas as a category; in the same way, let the very self-differentiating character

be imposed by imagination on the visceas as qualities. It is a waste and needless effort which in vain makes the list of categories lengthy.

The Nāyaya-vaisesika philosophers have for certain agreed as far as sternal substances are concerned that they are partless and ultimate. It is also true that each of them is different from the other. This individuality is their special characteristic. Naturally it means then that the problem rotates around the point whether vises alone is capable to show the separateness of the eternal substances or is it sufficient to think that the sternal substances are self-differentiated. Direct and simple approach seems to be a safer one than the prolixity of imgination. By the by it may be said that the Vaisesikas may escape the fatal blow on their popularity as realistic thinkers if they be direct and lucid.

## REFERENCES :

- Vide Nyāyalīlāvatī of Mm. Vallabhācārya p. 53 quoted in Nyāyakośa pp. 784-86.
- 2. "Avayavabhedat avayavibhedah" Also see the Prasastapada Bhasya p.p. 321-22.
- 3. "Nityadravyavrttitvād Višesāstu anantā eva".-Saptapadārthi.
- 4. See NyāyasiddhāntaMuktāvalī. Stanza 11
- 5. Kārikāvālī "antyo nityadravyavrttirvišesah parikīrtītah. "Studies in Nyāya Vaišesika Metaphysics" by Sadananda Bhaduri. pp 143-146.
- Vide NyāyasiddhāntaMuktāvalī, under Stanza 8 "Vyakterabhedaḥ tulyatvam Samkarothānavasthitiḥ. Rūpahānirasambandhaḥ jātibādhakasamgrahaḥ".
- 7. Nyāyākandali. p. 324, VSS edition.
- 8. Vide, Padarthatattva nirūpana, p. 91, Benares edition.
- 9. Also see, Dinakari of MahadevaBhatta; and, also Tarkikarakaa, Stanza 5.
- 10. "Evolution of Nyāya-Vaisesika categoriology" by Harsh Narayana, Bharati Prakasana, Varanasi, P. 225.

# FREE-WILL AND DESTINY

### M. P. Lakhani

According as we believe in free-will or not shall we regulate and conduct the course of our lives. If tatalism is a fact, all human efforts for progress in any channel of life is a waste. There is no purpose in it, there is no initiative for it. If there is free-will, by effort, one can change, improve and control his life, and his future as well as social life and future of society.

We see that life is controlled, partly, by forces of nature, and partly we control nature. Since we control nature we must be free. Then what is the nature of this freedom? What is that force in us that controls? Is it external or is it internal, and what is its mode of operation?

According to the Karmic Law—the Law of cause and effect—our birth in particular surroundings, our body, our physical, moral and intellectual capacities, our environments, are all the result of our past Karmas. One is rich, the other poor; one is beautiful, the other ugly; one is healthy, the other crippled—all this is due to our past Karmas Science and Astrology shows man's destiny. From his birth to his death and even his history previous to his birth and history after his death is an open book to an astrologer. Theosophical and Hindu literature tell us that the events in the evolution of a human race are fixed. A new root—race appears and disappears at a particular time. Every stage of its evolution is predetermind. The whole plan—the past, the present and the future—is known to the Beings guiding our destinies It is a fixed, predetermined pattern and we all have to fit in. And since we all have to fit in to produce the pattern, our positions and parts must be fixed; and hence we have no freedom.

Free-willer rays it is true that our personality is affected by our Karmas, that the development of our Ego depends on our Karmas, but the Monad is free and wills what an individual is to be. But, says the fatalist, who placed the Monad there? Who ordered the existence of the Monad? The Master-planer of-course. But since the plan is a fixed thing, how can the Monad will any thing contrary to the plan? And if it wills that which the Master-planer has ordained, how is the Monad free?

The free-willer says that at parting of the ways it is the individual who decides which way to take. Since there is nothing to hinder or force

him to take one path or the other, he is free to choose. But says the fatalist, there are a hundred and one things that affect his decision: heredity, gestation, birth, nature, education, religion, vocation, politics, sex. An illustration will make the point clear. Mohan along with a party went to Kashmere. They were going to Gandharbal in a house-boat. It was 9 p.m. and it meant three more hours work to reach their destination. They decided to pass the night on the way. Mohan and his sister Jamuna walked along the bank to find a suitable place where could halt their boat. They spied some I ght which came from a hut which happened to be the hut of the Forest Officer in charge there. He had his police-guard with him and he advised them to stop their boat in front of his hat. The Forest Officer, his guard, Jamuna and Mohan walked towards the bank to reach the boat that was coming up slowly. Jamuna was a couple of steps ahead of the rest. Just at the place where she wanted to get into the boat the bank of the river was cut into the land making a semi-circle. It was a dark night and she did not observe this cut. She slipped and fell into the river. Mohan's first impulse was to go after herand then: "the bank is slippery, the rush of the waters is great and I am not a swimmer; not only will I am not be able to save her but lose my self also after her"—these thoughts rushed through his brain in a fraction of a second and he stood rooted at the spot. The officer's guard however jumped into the icy cold, rushing waters, luckily caught her by the waist, clung to the bank and was pulled out along with his precious burden.

Now here are two individuals viz. Mohan and the guard whose conduct needs to be analysed. There were two ways open to them: to go after Jamuna and endeavour to save her or not to go after her. What affected their respective decisions?

Because of the natural love for his sister and the value of human life Mohan did very much want to save her, but cool reasoning told him that it was folly on his part to attempt the rescue. His training as a student of science and of rational thinking prevented him from obeying his impulse to rush after her. Thus it was not he who decided what path to take; it was his training that affected his decision. The guard, on the other hand inspite of the fact that he had a boil on his foot and it was very bad for his foot to be soaked in water, jumped immediately at the risk of his own life (considering rush of the water, the boat ahead and the icy cold water). He was a swimmer, it is true, but still why should he have risked his life or endangered his foot for a mere stranger. It was not he who decided his action but it was his training as a swimmer and hence the capacity to rescue, and his vocation as a guard to protect and to save that decided. Thus there is no freedom in our decisions.

But if we accept the principle of destiny—that is, if we accept that the Primal Cause has fixed all our thoughts, words and deeds.... if we are not free agents then why do some of us suffer and others be happy. If we are different and act differently it is no fault of ours. We are made so and made to act thus be what we are. Why then do we suffer for our actions, for our Karmas. It would be a gross injustice. The fatalist explains this on the basis that the creation is merely a play. In a drama one will be a king, the other a begger, a third a villain, a fourth a victim and so on. The actors play the various parts only to please the audience. The pain and the joy displayed are feigned by the actors, they are not really a part of their lives. If they suffer or be happy over these feigned emotions expressed in the drama they are fools. That is why Lord Krishea says "dedicate all actions unto Me and you will be free from their fruit. Identify yourself with the Play...." Now, if God has produced actors to act the parts assigned to them, as soon as the play is over, He will reabsorb them. That is the only logical conclusion. Then, wherefore this strife, and endeavour to progress and effort for evolution? Wherefore the suffering?

But since Lord Krishna advises "dedicate all actions unto Me.... Identify yourself with the Play....", it means that man has the freedom to dedicate and identify or to refuse to do so. This shows that man is free.

Fatalist says that there is no suffering, no pain, no pleasure. That is all illusion—māyā. There is nothing for us to do. Even this discussion, these doubts .... strife, endeavour, effort are all pre-destined. This argument results in something grotesque-reductio ad absurdum It means that we cannot talk, cannot question, cannot act, can do nothing—a condition impossible to accept.

Effort, progress, evolution seem to be the law of life. Position of a living thing is measured by its capacity to absorb the wealth of nature, use it productively, and return it back with the impress of its individuality. Thus life is a creative process. Further by the study of science, man has gained control over the forces of nature (to some extent) and shaped them to his ends. This has profoundly affected our conduct, our culture, our evolution. Thus we see that we have effort, control and evolution. It is true that this control is within certain limits. We can not do what we like. But then is it not that there is something wrong with our idea of "freedom". Ordinarily by freedom we mean to be able to do anything we like. But this is erroneous. Nobody can do "anything" he likes. Even God can not do "anything". He is all Good, all Beautiful, all Truth—He cannot do anything that is not good, not beautiful, not true. He can do that

which is consistent with His nature. Everything and every body has its characteristics nature and the freedom to evolve in accordance with it is the true freedom. Then the freedom for man consists in his endeavour to unfold his nature which is the same as that of the Divine. In other words, his free-will consists in the faculty of co-operating with the Divine Plan, whatever that Plan may be.

After accepting this idea of freedom still we see things happening inspite of us. I want to do a particular 'good' thing. I put forth all the effort that I can, yet the thing does not happen. There are forces that do oppose, and it looks as if the thing is so destined.

It appears, therefore, that there is destiny as well as freedom. How can we reconcile the two?

The creation consists of two parts: Purusa and Prakrti, the Ruler and the Ruled. Spirit and Matter. Spirit is a part of the Planner and Matter a part of the Plan. The plan must obey the laws, the planner makes the laws. The Planner expresses himself in the Law but the Law is not he. The divine part of man is free just as a government expresses its authority in law, but government is not the law. Freedom and Law are two aspects of the Reality.

Prakrti, the 'Matter' part obeys the law of cause and effect. But the Spirit is free. It is true that ordinary Spirit is very much clouded by the matter part of life so that its lustre has decreased. But however dense the cloud, the spark is there—it is only a matter of degree. Thus Karma rules the lower nature of man. If the Spirit were not to assert Its freedom, the past and the present environments would account for the human actions entirely. But the Spirit—the infinite in man—helps him to transcend the finite Man oscilates between Nature (Matter) and Spirit, hence is he subject to both: necessity and freedom.

What astrology foretells about an individual is about his matter part or the lower nature. It cannot speak of the Spirit because Spirit being free is not possible to say how It will decide and act. Science of Astrology warns that its predictions are only tendencies, all predictions do not necessarily get fulfilled Again, though it is true that the Masters of the planet have a fixed plan for the cycle to work out and that this cyclic law is rigidly followed, yet the individuals working out the plan have individual freedom which albeit is not capable of affecting the cyclic law. What is meant will be clear from the following illustrations; when a building is to be built, its plan is get ready; position of rooms etc is fixed; type ocofastruction is determined and contract given. The contractor has to

execute the design faithfully and finish the building in a stated period of time. He employs a number of labourers of different types for different pieces of work. A labourer finishes some part of the work quicker than another, he may achieve his object in any way he likes. The assemblage of materials or implements for construction is made in different ways and not in any given or standard method. Thus the contractor and the individual labourers have freedom limited by the clause that the building has to be of a particular type and has to be got ready within the stated time.

Here is a point worthy of note: Occultists say that the ruling Masters have a particular plan to carry out in connection with each cycle, but the methods and the means to achieve the end are not rigidly fixed. We come across examples where Masters have endeavoured to bring about certain results, have failed, and have changed their method and so forth. For example, the Masters tried to avert the last World War. They did not succeed. Then they made use of the forces let loose by the war to further the human evolution. And then again at the end of each period depending on the results achieved, plan for the next period is planned, depending, to some extent, on the peculiarities of the Ruler of the time. This shows that only the outline of the plan is fixed and not the details. The details can be changed and have been changed. Free-will and Destiny are two sides of the same plane. Because there is free-will, is destiny (Law) a necessity. Just as darkness exists because there is light. Therefore, it should be possible for man to improve his destiny by using his free-will.

Desire produces thought, thought leads to action, action repeated forms habit, habits build character and character determines the destiny.

Mind receives external impressions through our senses inana-indrivas. These impressions create desire in the mind, Mind sends out orders, which ultimately build our character, and the destiny is good or bad according as our character is good or evil. To produce good destiny which depends upon good character, we must control the mind so that it gives rise to good desires. This however, seems to be a difficult job. Normally mind is not under our control, it is the mind that controls us, the mind runs hither and thither like a monkey. We need to know how to control the mind. Mind cannot be killed or suppressed. It is the mind that can help man evolve or degrade. The desires therefore have not to be killed but transmitted. This can be done by our higher nature-the will-the ego or the Monad or the ATMAN, Ego, Monad, Atman are the words that are used synonymously for the same object inspite of some distinction between them. The Atman, through the will can control the mind. In an ordinary individual, the Atman has become weak, and has lost its authority over the mind. It is something like this:

Sambodhi XI-2

In an Army organisation, there is a captain, General and the Chief Commander. Senses work as collectors of information, pass it on to the Captain (Mind) who passes it on to higher authorities and it finally reaches the Commander. The Commander issues necessary orders which descendingly reach the Captain who communicates them to the Irāna and Karma Indriyas for action. If however, the Captain usurps the authority of the Commander and instead of communicating the information to the higher ups and await orders from the top, he issues orders as he likes, being not so experienced and mature, as the Commander, he produces chaos. Something like this has happend in Man. The mind has become very powerful and does not await orders from above but issues orders itself which are immature and wrong resulting in evil character and bad destiny. Man, therefore, must learn to put the mind in its proper place and see that Arman and will exercise their proper authority over the mind.

How can this be done? During long periods of time and through the cycle of enumerable births and deaths, mind has become very powerful and Atman's voice weak. Although the voice is weak, it is there and needs to be strengthened. If one listens to this weak voice and allows it to prevail upon the mind, the voice will grow stronger and ultimately grow strong like a bell so that our character and the destiny will be determined by the Atman by the exercise of its free will and so save us, from the web of birth and death.

The dross cellected by man and his mind through ages acts as a veil around the Atman so that the brilliance of the Atman is greatly diminished and the man cannot see it and forgets that he is the Armin and identifies himself with his mind and the material world. Men isbe having like the lioncub who, at birth, was left behind in the forest. A herd of goats passing that way adopted the cub. The cub learnt bleeting, ate the food of goats and, like goats, was afraid of hunting animals. He identified himself with the goats. One day a hungry lion, in search of food pounced upon this herd of agots. He spied the lion cub and wondered what it was doing there. He approached the cub. The cub started bleeting, was mighty afraid and wanted to run away. The lion seized the cub, asked him what he was doing there, that he was a lion, what had he to do with the the goats. But the cub only bleeted and wanted to run away. The him "you fool, know thyself" and forcibly dragged him to the river, showed him his image in the water of the river. The cub saw that it was a liou. The lion taught the cub to roar, to eat flesh and to hunt the goats. The cub realised his real self and became the king of the jungle. That is why Rsis tell us "know thyself" meaning realise that you are the Atman and not the mind or the body.

# SOKAH SLOKATVAM ĀGATAH

(Dhv. I. 5d)

# T. S. Nandi

"The object of this paper is to analyse this expression of Ananda-vardhana, and also thereby to delve deeper in the problem of poetic expression, in the moments of its revealation, the attitude of the poet in the act of his literary creation, and also the aspect of aesthetic relishtopics which come up for discussion, they being relevant.

The reference is clearly to the Vālmīki episode which is preserved in the Bālakāṇḍa of the Rāmāyaṇa also referred to by Kālidāsa. Abhinavagupta has tried to explain Ānanda's view point. The particular verse in question, viz., the poetic expression in, 'mā niṣāda pratiṣṭhāṃ tvaṃ' etc., has been also quoted by Rājas'ekhara while dealing with the account of the Kāvyapuruṣa in Ch. III of his Kāvyamīmāṃsā. Kuntaka refers to it under I. 9 of his VJ. (i.e. Vakrokti-jīvita). Later Bhoja also quotes this verse in his Śṛṇgāṇa-prakās'a, while dealing with the topic of karuṇa-rasa. These references do not seem to have much theoret cal bias. A. Shankaran and M.M. Sharma have also referred to this topic. We will try to discuss this critically with a careful presentation of the views of ālaṃkārikas and scholars.

The problems to be considered are: (1) The birth of poetry, (2) the attitude of the poet i.e. the condition of the poet's mind, and Bhattanā-yaka's view, and (3) the aesthetic relish that follows.

We will begin with the account as recorded in the Rāmāyana, Bālakāṇḍi, Sargi-2 (Edn. S'ri-Rāmāyana-Sams'odhanasamiti. s'ake 1875), verses 8-18:-

शिष्यहरतादादाय बल्कल नियतेन्टियः । पद्यस्तत्सर्वते। विपुर्ल विचचार ह वनम् ॥ ८॥ तस्याभ्याशे ਰ मिथुनं चरन्त्रमनपश्चिनं । क्रीखयोश्चारुनिःस्वनम् ॥ ९ ॥ ददर्श भगवांस्त्र**प्र** तस्मानु मिथुनादे**कं** पुमलि पापनिश्चयः । **बैरनिलयो** धघान निषादस्तस्य पश्यतः ॥ १० ॥ शोणीतपरीताङ्कः चेष्टमानं महीतके। भार्या त निहतं हष्ट्वा स्राव करणां गिरम् ॥ ११ ॥ पतिना तेन द्विजेन सहचारिणा। वियुक्ता पत्रिणा सहितेन वै ॥ १२ ॥ तामशीर्षे ण

<sup>\*</sup> Paper read at the All India Oriental Conference, XXXI st session, Jaipur, Oct-'82.

तथाविधं हिंचं दृष्ट्वा निषादेन निपातितं ।

ऋषेर्धमातमनस्तरय कारूण्यं समपचत ॥ १३ ॥

ततः करणवेदित्वादषमेिऽयमिति हिंचः ।

निशास्य रदतीं कीञ्चीमिद् चचनमञ्जवीत् ॥ १४ ॥

'मा निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमः शाश्वतीः समाः ।

यत्कोञ्जमिश्चनादेकमवधीः काममोहितम् ' ॥ १५ ॥

तस्येत्थं ब्रुवतिश्चन्ता बभूव दृदि वीक्षितः ।

शोकार्तेनास्य शकुनेः किमिद् व्याद्धतं मया ॥ १६ ॥

चिन्तयन्स महाप्राज्ञश्चकार मतिमान् मतिम् ।

शिष्यं चैयाव्रवीद् वाक्यमिदं स मुनिपुक्तवः ॥ १७ ॥

पादबद्धोक्षरसमस्तन्त्रीलयसमन्वितः ।

शोकार्तस्य प्रष्ट्वो मे स्रोको भवतु नान्यया ॥ १८ ॥

The record as is read is sufficiently clear. Valmiki, a man prone to poetic susceptibility is confronted with a situation, an event howsoever trivial it may look to anybody else. It gets into his mind. He is immediately personally moved to the roots. This triggers his imagination and like a flash of lightening poetry is born. The poet himself is dazed at this subtler event, the birth of poetry. 'kimidam vyahrtam maya?' is the enternal question a poet asks to himself whenever he becomes an instrument in the hands of some unknown authority which almost pushes him in drafting the lines of poetry. It is a miracle! The stimulus is provided and the response is recorded. The world at large, a wolrdly event, makes for the stimulus. The creative spirit of the poet encounters with it, reacts intensely o tthe event and embodies his reaction in words of poetry. The poet consciously or unconsciously is having his interaction with the situation. Somerset Maugham observes! "The author does not only write when he is at his desk. He writes all day long, when he is thinking, when he is reading. when he is experiencing Everything he sees and feels is significant to his purpose and consciously or unconsciously, he is for ever storing and making over his impressions". Margaret Bully 1 observes: "Without the stimulus and variety offered by contact with nature and the world about him, his, (artist's) work would tend to become monotonus and devitalized and would grow too subjective in character". Sickert1 emphasises the need for "cumulative and silent observation.... a manner of breathless listening, as it were, with the eyes, a listening extending over a long series of years." Marine writes 1 "See ms to me the true artist must perforce go from time to time to the elemental big forms-Sky, Sea, Mountain, Plains-and those things pertaining thereto, to sort of re-true himself up, to re-charge the

<sup>1.</sup> The quotations are based on Krishna Chaitnya, "Sanskrit Poetics", Chapter 2, pp. 34-37 (Edn. 65).

battery. For these big forms have everything. But to express these, you have to love these, to be a part of these in sympathy". Valmiki is full of this sympathy. A mere objective cognition of the stimulus is not enough. A sympathetic interpretation is called for. Rodin¹ makes it clear when he says that the artist's eye, grafted on his heart, reads deeply into the bosom of nature. The event, the world, floods into the heart of the poet. Hopkins called this the "inscape" and the "instress."

The poet then, Vālmīki here, observes the experience and colours it in his own inner light. Ananda has observed: "यथाऽस्मे रोचते विश्व, तथेद्दं प्रिवर्तते ।", Abrams¹ emphasises when he holds that the artist is not content merely to hold the mirror upto nature, but seeks to cast over the world, "the light that never was on sea and land, the consecration and the Poet's dream." The world and the self of the poet interpenetrate. Gentila¹ observes like Bhattapāyaka, that, "when he (the artist) has succeeded in dissolving the world in his pure subjectivity, that is to say, in feeling it, then only can he express it, drawing from himself wi at has flowed into him, and analysing in the light of consciousness, the dim and formless matter within him, the mere feeling". Bhattapāyaka probably has a similar observation when he says:—"यावरपूर्णी न चैतेन तावजेन चमत्यमुम् ।" (quoted in Locana, on Dhy I. 4). It is with his poetic genius, which is compared to the third eye of Lord S'iva by Mahimā, that the poet perceives the shape of things.

Here also Vālmīki is confronted with a situation. It floods into him and then floods out, taking him by surprise. Says he: 'श्रीकार्तस्य प्रवृत्तो में केंद्राको भवत नान्यथा।''

"He is 'sokārta', — 'taken over by sorrow'. But this could not be in the worldly sense of the term. He feels unhappy in an extra—ordinary sense of the term. His heart is taken over by poetic sympathy. Poetry is born thereafter with the stuff of feelings, "recollected in tranquility" Brahmā says to the sage: "मङ्ख्यादेव ते ब्रह्मन् प्रवृत्तेय सरस्वती" (Vs. 31, Ch.H, Bālakāṇḍa). This is divine grace, pure and simple.

Kālidāsa (Raghuvaras'a, xiv, 70) takes note of this event, the birth of poetry:

'तामभ्यगच्छद् विदितानुसारी कविः बुहोध्माहरणाय यातः । निषाद्विद्वाण्डनद्शेनात्यः श्लोकत्वमाप्यत यस्य शोकः ।। We can construe the second line as: "निषादविद्धाण्डजद्शनीत्यः शोकः यस्य श्लाक्त्वमाव्यत।" The suggestion is that the soka experienced by poet Valmiki is not of a personal and worldly nature. It is the 'कवे: अंतर्गतः मावः' as Bharata would phrase it, which finds expression through the proper complex of vibhāvādi bhāvas. So, even if it is Valmīki's soka in the opinion of Kālidāsa, it could not be taken as ordinary s'oka that we come across in a normal context of the workaday world. If it is Valmīki's soka, then, also in the opinion of Kālidāsa, it has to be extra-ordinary, as it transforms itself into poetry.

Anandavardhana refers to this episode in his Dhvanyāloka at I.5d when he wants to bring home a point that dhvani which is the soul of poetry is also illustrated as such by the great Rāmāyana wherein the śoka takes the form of śloka. The full quotation runs as follows:—

''काव्यस्यास्मा स एवार्थस्तथा चादिकवेः पुरा । कोश्चद्रन्द्रवियोगोत्थः शोकः श्लाकत्वमागतः ॥'' (१. ५.)

He further observes: विविधवाण्यवाचकरचनाप्रपञ्चचारुणः काव्यस्य स एवार्थः सारभूतः तथा चादिकवेः वादमीकेः निहतसहचरविरहकात्रकोञ्चाक्रन्दजनितः शोक एव श्लेक्तया परिणतः।

Ananda refers to the poet's s'oka. Or, that is what he seems to do, looking at the construction of the sentence in his vṛtti. But even if it is आदिक्वे: वाहमीके: शोक:, we need not confuse it with the s'oka of a layman, experienced in the normal context. It fact the whole experience gets into his heart, mixes with his inner self, becomes his blood, bones and marrow as it were, and then in moments of tranquility oozses out in form of poetry, leaving the poet himself almost stupefied. We can take Ananda, with his theory of vyanjanā-dhvani-rasa, to mean exactly this and nothing else. It is for this reason that Abhinavagupta interprets him as he does and there is hardly any fairness in observing along with M.M. Sharma² that Abhinava's observation appears to run counter to the plain words of Ananda. I do not know how far we will stand justified in taking Ananda at any place, even in a dream, to refer to the poet's feeling as strictly personal, in the worldly sense of the term! It is for this reason that Abhinava would prefer to read: शोक: आदिकवे: महोक्यमाना:

Keeping perhaps in view this sort of a possible mis-understanding or mis-representation of Ananda's view point, Abhinavagupta in his Locana on Dhv. I.5, explains the whole context claborately. He advances a very

<sup>2.</sup> The Dhvani Theory in Sanskrit Poetics-pp. 69, edn. '68,

practical, down to earth argument when he save that no man, under the sun, when he is unhappy in the wordly sense of the term, sits in a corner and composes poetry. — न च दुः खसंतप्तस्य एषा दशेति । We will examine Abhinava's argument after citing a full quotation from him which runs as: शोक इति । कौञ्चस्य द्रन्द्रविशेगेन सहचीहननोर्भूतेन सहचर्यध्वंसेनोत्थितो यः शोकः स्थायि-मानो निरपेश्वभावस्वाद्विप्रतम्भश्रृङ्गारोचितस्थायिभावादन्य एव, स एव तथाभूनविभावतदुःथाक-न्दायनुभावचर्वणया हृदयसंवादतन्भयीभवनकमादास्वाधमानतां प्रतिपन्नः करणरस्य पतां छौकिकशोक्षत्र्यतिरिक्तां स्विचतदुतिनमास्वाध्यारां प्रतिपन्नः करणरस्य पतां छौकिकशोक्षत्र्यतिरिक्तां स्वचित्तदुतिनमास्वाध्यारां प्रतिपन्नो रसपरिपूर्ण कुम्माञ्चलनविचत्त-वृत्तिनिःध्यन्दं स्वभाववाग्विकल्पादिवञ्च समयानपेक्षस्वेऽपि चित्तवृत्तिःयञ्जकत्वादिति नयेनाकृतक—तयौत्रावेशवशात् समुचितश्चद्वन्दोवृत्यादिनियंत्रतन्थोकल्पतां प्राप्तः ।

मा निषाद.....etc. ≹ित

न तु मुने: शोक शित मन्तव्यम् । एवं हि सित दुःखेन सो९ि दु खित शित कृत्वा रसस्याग्मतेति निरवकार्श भवेत् । न च दुःखंतत्पतस्यैषा दशेति । एवं चर्यणोचितशोकस्थायि-भावारमककदणरससमुच्यलनस्यभावत्वारस एव काव्यस्यारमा सारभूतस्वभावोऽपरशब्दवै लक्ष-ध्यकारकः ।

एतदेवोक्तं हृदयदर्पणे—'यावत्पूर्णो न चेतेन तावन्नैव वमत्यमुम्' । इति । Abhinava is not only absolutely clear, but is fully faithful to Ananda when in accordance with his master he presents the above explanation.

Dr. Sankaran<sup>3</sup> observes: 'Valmiki was struck with wonder and joy at this first involuntary emanation of measured poetry; and through deep introspection and analysis of the state of his mind at the time of its utterance, he discovered for this mystery a solution which he gave out to his pupils in these words - 'शोकानस्य पहुनो में स्त्रोको भवन नाम्यया'- प्रदेशिकेत्रवेद, II-18. "That which proceeded from me who was overpowered by pathos shall be nothing but poetry or rhythmic expression."

. This statement understood in the light of the above kraunica incident is rightly regarded by Anandavardhana as revealing the critic in Valmiki, and also as containing in embryothe theory of Rasa fully developed later.

Thus it is clear that the world complex is the stuff poetry is made of. The poetic mind observes it sympathetically and absorbes it. The poet ceases to be an individual in the normal sense of the term. He becomes a super-individual possessed by the spirit of poetry. His likes and dislikes are generalised. His bhave becomes thus "sadharantkṛta" or 'de-individualised' and then, in a flash poetry is born, is 'seen', is revealed, so to say. The sahṛdaya or the sympathetic reader then enjoys it and experiences

<sup>3.</sup> Some aspects of Literary Criticism in Sanskrit or The Theories of Rasa and Dhvani-p. 6, Edn. 1973.

sesthette relish or rass. This is how the whole circuit is completed. The sensible reader or spectator receives the generalised feeling of the poet into his own soul and enjoys it. This process of enjoyment is an active process of delectation (asvada, carvana, rasana or bhoga).

Rāj šakhara (ch III. का. मी. p. 7. G O. S. edn '34) observes: सोऽपि पस्तुरायोश्वरा पुत्रायाक कालों ददाना शिरिष च चुम्बन्ती स्वस्तमता चेतसा प्राचि । तायापि पह्षेये निभूतं सच्छन्दांसि वचांसि प्रायच्छत् । अनुपेक्षितश्च (=blessed by) स तया निषाद निहतसहचरीकं की व्यप्तयानं कहणके द्वारियां गिरा कन्दन्त मुदीक्य शोकवान् रखोक म्मजार — मानिषाद etc. [हति] ।

Rājaśekhara suggests how divine grace secretly transforms and prepares the poet's local self to draft the words of pietry. It is an activity exclusive in itself and so there can be nothing worldly about it. So, here also, by 'शिक्यान्', we need not understand that the poet felt unhappy in the normal worldly sense of the term.

Kuntaka, under V J. I. 9 explains how extraordinary traits of a given subject make for the joy of the connocesseurs. दंड्याविद्यासु सद्यः etc. is an instance in point. A further illustration is supplied by citing a verse from Kālidāsa viz.. तामस्याच्छन् हिंदानुसारी etc (Raghu XIV 70). Kuntaka observes that here when it is asked as to, 'who was this sage Vālmiki?', instead of replying by mentioning directly the name of the sage, 'it is stated here—" परमहाहणिहस्य निवादनिधिन्तशहितसन्दर्शनमात्रमपरियतः सोकः इंडोक्स्यममत्तत यस्यैनि नस्य तदनस्यचनकराचप्चीदर्शन विवादनिधिन्तशहितसन्दर्शनमात्रपरिपदः सदनस्यचनकराचप्चीदर्शन विवासहितः अन्तकरणपरिस्पन्दः कदणरसपरिपोषाञ्चन्त्रपा सहस्यइदयाहादकारी क्वेरमिमेतः!

This ton suggests that the poet, when he writes poetry, is not his ordinary self but his super-self 'प्रमुक्ताचिक् ' self, whose अंतःकरणपरिस्पन्द'- activity of mind-takes the form of poetry.

Thus both Rajas-khara and Kuntaka though carrying a semblance of difference, virtually agree with Abhinava in not holding 'मुने: शोक:' to be of personal, local nature.

# THE PANCAGRANTHI-VYĀKARANA OF BUDDHISĀGARASŪRI (V. Sam. 1080)\*

## N. M. Kansara

### THE AUTHOR

Although the Jaina authors are generally very particular in recording the day, the date and the year in which they finished their particular work, we rarely get any information about their life from their own works. We have, therefore, to lean on secondary sources like the Prabandhas, which do give a few details about the more famous and noteworthy among them. Thus, we come across a brief account of both the pre-initiation as well as the post-initiation period of the life of both Jinesvara and Buddhisāgara incidentally in the canto treating the life of Abhayadevasūri, in the nineteenth Prabandha entitled Śri-abhayadevasūri-prabandha-of the Prabhā vakacarita of Prabhācandrasūri (V. Sam. 1334. i.e. 1277 A.D.).

Prabhācandrasūri has given the following details about the life of Buddhisāgarasūri:

During the reign of King Bhoja of Dhārā in the Mā'ava country, there lived in the city a wealthy a merchant named Laksmipati<sup>1</sup>. Once two young learned scholars named Sidhara and Sinati, the sons of a Brahmin named Kṛṣṇa belonging to Madhyadeśa, arrived in Dhārā and come to the house of Laksmipati for alms. There they saw the accounts of the merchant written on the wall. Since they came for alms to the merchant often the accounts struck into their memory which was extraordinarily sharp <sup>2</sup>. During these days the house of the merchant cought fire and along with the household the wall of the house too was damaged and the accounts got defaced consequently<sup>3</sup>. Laks nipati was worried about the disputes that might arise about the claims of money due to the absence of the records<sup>4</sup>. The two young scholars came to his help and wrote down the accounts afresh to the minutest of their daywise details <sup>5</sup>. The merchant was awe-struck

#### Sombodhi XI-3

<sup>\*</sup>This research paper was presented before the XXXIst Session of the ALL-INDIA ORIENTAL CONFERENCE held at University of Rajastkap, Jaipur, in October, 1982.

at this miraculous feat on their part, and honoured them with profuse presents. He further took them to his religious preceptor named Vardhamānasūri when the latter arrived at Dhārā. The preceptor recognised the spark in these young scholars, and with a view to groom them as potential luminaries in his preceptorial tradition, intiated them as his disciples in the Jaina monachal order under the new names of Jincsvara and Buddhisāgara, educated them in the Jainistic philosophy and spiritual lore, and finally conferred on them the highest monachic degree of "Sūri". They were, then, asked by their preceptor to go to Patan in Gujarat to pave the way for the propagation of the faith and clearing the obstacles to that end.

In those days Durlabharaja was ruling in Gujarat with his capital at Patan 9 He had a royal priest named Someśvaradeva 10 When Jineśvarasūri and Bhddisāgaasūri artived in Patan, they found that nobody was prepared to arrange for their stay in the city which was under the sway of the Caityavāsī mendicants belonging to Jainism. 11 They, therefore, went to the house of the royal priest, stood at the gateway and statted reciting Vedic passages most accurately along with their Sāranis 12 Someśvaradeva was surprised to find two Jaina monks reciting the Vedic hymns and explaining them so marvellously, and having come to know of their plight, offered to play host to them and lodged them at his own residence. 13

But the leaders of the Caitvavast monks lodged a complaint with the king against Somesvaradeva, alleging that he had given shelter to two unauthorised monks 14 The king summoned the priest, who, revealed the facts to him and convinced him about the truth that his guests were rather excellent scholars and pious monks worthy to be honoured as such 15 But the Caitvavaits objected to their stay in the city on the ground of their having been conferred a favour in the form of a promise by King Vanaraja, the founder of the Chavda dynasty to the effect that none but the Caits avasts only will be allowed to stay in the city. 16 However, at the request of the king, they condescended to permit them to stay 17. The priest requested the king to donate some land in the city. 18 A Saivite scholar named Jaanadeva welcomed the proposal and agreed to set apart a group of three shops in the market belonging to three merchants, and built an Upāśrava-a monk hostel-for Svetāmbara Jaina monks 19 Thus. Jineśvarasuri and Buddhisagarasuri jointly cleared the way for propagation of the tenets of the Svetambara Jainas in Patan, and carried out the wish of their religious preceptor.20

The account appears in the canto on Abhuyadevasūri due to the fact that he was disciple of both Jineśvarasūri and Buddisāgarasūri as has been clearly mentioned by him towards the close of his Vrtti on Haribhadrasūri's Pañcāśāka-granthāḥ 21 He completed this Vrtti in the year 1124 af Vikrama Era. i.e. 1067 A.D 22 Prabhācandrasūri notes that prior to his initiation in the Jaina order, Abhayadevasūri was known as Abhayakumāra the son of a merchant named Mahādhara and his wife Dhanadevi in Dhātā, and that he was intiated by Jineśvarasūri.23 At the instance of Vardhamāna ūri, his disciple Jineśvarasūri later on consecreted him as 'suri.'24 It seems Abhayadevasūri refers to Buddhisāgarasūri too as his 'Guru' in the sense that the latter was equally revered to him as the co-disciple of his initiator Jineśvarasūri.

Apart from Abhayadevasūri, there are other Jaina monks who have alluded to Buddisāgarasūri. Thus, Dhaneśvara the author of the Prakrit Surasundari-cariyam (1095 V. Sam., 1038 A.D.)<sup>25</sup>, Jinacandra the author of Samvegarangaśālā (1125 V. Sam., 1068 A.D.), Guņacandra in his Mahāviracarita (1139 V. Sam; 1082 A.D.) and Padmaprabha in his Kunthunāthacarita are known to have mentioned our author.<sup>26</sup>

A slightly different account about the life of both Jinesvarasuri and Buddhisāgarasūri is preserved in the Pattāvali of the Kharatara gaccha.27 It mentions that both these teachers were originally the two brothers named Sivadāsa and Buddhisāgara and sons of a Brahmin named Soma. When these brothers were going on a pilgrimage to Somesvara Mahadeva, along with their sister Kulyanavait, they halted at a city named Sarasa and prayed to the god, who enjoined them to approach Vardhamanasūri to get their wishes fulfilled. Thus both these brothers got their initiation into the Jaina monachal order at the hands of Vardhamanatūri, who gave a new name 'Jinesvara' to Sivadasa, and retained the old one of Buddhi sagara. The same source further adds that the name of the royal priest of Durlabharaja was Sivasarma and that he was the maternal uncle of these brothers. 28 The account of their encounter with the Caityavasi monks is mentioned here too with more colours, but without the mention of the donation of land by the Saivite. But it adds one more detail that Durlabharaja was much impressed by the strict adherence to Jainistic conduct on the part of Jinesvara, and remarked that he was very sharp (ati khara) in exposing the looseness of the Caityavāsī monks, and that then onwards Jineśvarasūri accepted the title 'Kharatara' since the year 1080 V. Sam., i.e., 1023 A.D.29

The account is at variance with the records of the contemporaries like Abhayadevasūri and Jineśvarasūri both of whom declare that Jineśva-

rasūri as well as Buddhisāgarasūri belonged to Cāndra-gaccha. 30 And the account of Prabhācandrasūri is more reliable in view of the fact that he himself belonged to the Cāndra-gaccha. 31 Buddhisāgara too refers to himself as belonging to this same preceptorial family 32 And the scholars are known to hold that the Kharatara sect arose in V Sam. 1204, i.e., 1147 A.D. from Jinadattasūri who was known to be a proud man as is evident from his pert answers to others mentioned by Sumatigani, that he was therefore called 'Kharatara' by the people, but he gloried in the new appellation and willingly accepted it. 33

At the close of his work, Buddhisāgarasūri has given a few details about his preceptorial geneology, which tailies with those given by Dhanesvara towards the co-clusion of his Surasundarbariyam. From it we come to known that he traces his line from the last Jaina Tirthankara Vardhamāna Mahāvīra down to Vajrasvāmī, through Suuharma, Jambu, Prabnava and Sayyambhava, and further in the line from Vardhamānasūrī to himseli, 34 omitting the reference to the intervening two more teachers viz., Jinesvarasūrī and Allakopādayāya who succeeded in the line of Vajrasvāmī before Vardhamānasūrī. 35 And we must remember that both Dhanesvara36 and Aonayadevasūrī. 37 express profound respect for both Jinesvarasūrī and Buddhisāgarasūrī as their Guru' and the latter two too mention each other in their own works. 38

# THE DATE OF BUDDHISÄGARASÜRI

The author has himself clearly mentioned the date of composition of his Pannagranthi-vyakarana as the year 10.0 of the Vikiama Eta, i.e. 1023 A.D; He completed this work at Jabalipura, i.e., Jaloi. 39

Prabhācandrasūri mentions that when as Stipati and Stidhara, the two brothers arrived in Dhara after their education, King Bhoja roled in Dhārā. 40 The date of the Paramāra King Bhojatāja is 996-1054 A.D41. And when, as Jineśvarasūri and Buddhisāgarasūri, the two brother co-disciples went to Patan at the instance of Valdhamānasūri, Dutiabharāja was ruling there. 42 Durlabharāja is known to have ruled in Gujarat Irom V.Sam. 1057 to 1078, i.e. 1010-1022 A.D.43

Now, when as young men the two brothers went to Dhārā, they had already finished their education of the Brahmin iore. This implies that their age at that time was atleast twenty-five and twenty-three, respectively, allowing a difference of atleast one and a half year between the age of the elder brother and the younger one. After that they were initiated by

Vardhamānasūri, who is said to have further educated them in the Jama lores, before consecreting them as 'Sūri'. This must have taken at least a decade or so. And then they went to Patan, and after that Buddhisāgarasūri finished his work in Jalor, in 1023 A.D. At this time, as per our rough calcuation as chalked out above, Buddhisāgarasūri must have been of about thirty-five years of age. The year of his birth, thus, falls in 988 A.D.

This period of Buddhisāgarasūri's life between 988 1023 A.D., coincides with that of his elder brother Jinesvarasūri. too Thus, we can surmise with a high degree of certitude that both these Jaina luminaries flourished in the first half of the 11th century A.D., and were contemporaries of Paramāra King Bhojaraja et Mālwā, as also of the Solanki Kings Cāmuṇḍarāja, Vallabi araja, Dirialharaja at o Finaceva the First, of Gujarat.

### THE WORKS

Although the two brothers were very sharp and equally learned both in the Brahmanic and the Jainistic lores, Buddhisāgarasūri is so far known to be the author of only one work, viz, the Pañcagraathivyākaraņa. There is no reference to any other work of his either in his own work or in those of his contemporaries and successors. On the other hand his elder brother Jineśvarasūri is recorded to have been the author of about seven works, viz., Sanskrit commentary on the Aşiakas of Haribhadiasūri, Pañcalingi-prakaraṇa, Chhaff āṇa pagaiaṇa, Vi acariira (Niivāṇa jillāvaiī kainā, Kaihākcša, and Piamā iakṣma with au auto commentary 44

# THE PANCA-GRANTHI-VYAKARANA

Jinesvarasuri who, as we have seen above, was an elder brother and a co-disciple and neuce an undoubled contemporary of Buduhisāgarasūri, has specifically aliuded to the Pañca granthi vyākaraņa of the latter in the concluding verses of his Pramā-iaṣma and has revealed the circumstances that inspired them but to compose their respective works. Jinesvarasūri states that there were crities in their times who taunted the Svetāmbira Jainas with the remarks that they did not have to their credit a single work on N,ā, a nor on Grammar, that they depended on the work of others, thus proving that they have originated only recently, and hence they are not authoric Jainas 45 It was with a spirit of chailenge, calculated to fill a serious gap in the literature of the Svetāmbara Jainas in the field of Nyāya and Vyākaraņa that both these brother Jaina preceptors Jinesvarasūri and Buddnisāgarasūri undertook to compose a work

each, viz the Pramä-liks ni46 and the Sibda-laksma, alias the Pañca-granthi-vyākaraņa, respectively.

Jinesvarasūri further adds, in his auto-commentary, on the Pramālakā u., that before composing his work on grammer, Buddhisāgara-ūri had gone through the works of Pāṇini, Candra Ja nendra, Visrānta and Durga's commentary, that the work was verse bound in different metres, that it incorporated Dhaiu, Sūtra, Giṇa, Uṇāli, etc. and that it was supposed to treat both the Sanskrit and Prakrit, words. 48 Dhanesvara too alludes to Budlhisāgara-ūri s work with a sense of reverence saying that it included the difficult discussions in the Fakkikās, that it was divided into Adhyāyas and that it was known as 'Pañca granthi. 49

Some of the Mss. in different Jaina Bhāndaras in Gujarat and Rajasthana, call this work Buddhisāgara vyākarana in the lefthand margin at the top on each of the folios which fact seems have popularised the alternative name of this work as "Bupdhisāgara-vyākarana." But the author himself, as also his disciple Dhaneśvara has specifically mentioned that the work was entitled 'Pañca-granthi.'50 The title suggests that the work was supposed to incorporate all the five aspects of Sanskrit Grammar such as Dhāru, Gaṇa, Unādi. Lingānuśāna and Sikṣā in a single work while the celebrated grammarians like Pāṇini Caudra and others chose to compose independent works on each of this aspects. The necessity of incorporating all these aspects in a single work seems to have been felt as early as atleast the sixth or seventh century A. D. during which Vāmana and Jayāditya of the Kāśikā fame flourished.51

Now, let us see, on the basis of the very contents of the work itself whether the statements of Jineśvarasūri and Dhaneśvara stand corroborated or not. We must here clarify that the analysis, given below of the contents of the Pañca-granth -vykarana of Buddhisāgarasūri is based on the very general suavey of yet unpublished version of the work in the Mss., that it is being published here for the first time since the historians of Sanskrit Grammar have so far given no information beyond the names of work and its auther, the date of the work and a surmise about the likelihood of the work having contained a Lingānuśāsana.52

This work seems to have been originally planned to have two Adhikāras one dealing with the Sanskrit language and the other treating the Prakrit language as has been alluded to by Jinesvāraguri 53 But the work that has come down to us as the Pañca-granthi does not go beyond the First Adhikāra which is mentioned as Samiskriādhikāra in the colophone at the end of the last Adhyā, a 54 since the work formally ends with the close of the last Adhyā, a of the Samiskrādhikāra. 55 after which start the concluding verses giving the details about the author's preceptorial geneology from Mahāvira onwards. 56

The work is divided into Adhyāyas, which are further subvided into the pādas. But the author has indicated the end of the Adhyāya upto that of the second one only. Similarly, he has shown the end of the Pāda upto that of the thirteenth only. Then onwards upto the end of the work, we are at a loss to find that neither the end of an Adhyāya nor that of any pāda has been indicated, so much so that when the auther declares the closure of the 'Samikrāinkāra,' we are not sure as to which Pāda of which Adhyāya has come to an end! We can only surmise that the work, or the Samikrādnikāra, has proceeded upto the end of the fourteenth pāda, i.e., the first half of the Fourth Adnyāya. Now, if we take Jineśvarasūri at his words regarding the Piakrit words suppoet to be treated in this work, we may have to conjecture that the portion extending to the end of the, Fifth Adnyāya,' i.e. covering about six pādas, has not come down to us or has not been composed by the author at all. But looking to the concluding verses of the extant work this conjecture has no valid ground as yet.

The First Pada commences with the Mangala-sloka paving respect to Jina and the author's precentor. The next two verses introduce the work. Then starts the topic-wise discussion in the following order: Thirty six Pratyāhāras, Savarņa and Sthānapravatnas, Paribhāsās and S njñās Svara-sandhi, Vyanjana-sandhi Visarga-sandhi and Svā li-sandhi.

The Second Pada starts with the Lineanusarana, which consists of thirty-eight Gathas and the auto-commentars on it 57 The rest of the pada treats the declension of Neuter. Feminine and Masculine pronouns. numerals and of padanta -vidhi.

The Third Pala opens with the discussion about the uses of different Vibhaktis, and then takes up the topics of the Stri pratvayas

The Fourth Paja deals with the Simasas and Sarasastas.

The Fif h Pa ia enumerates the Ganas.

The Sixth Pada is devoted to the discussion about various uses of words in different types of sentences, repitition of words in different situations, variety derived from nouns, comparatives and superlatives.

The Seventh Pada treats the Taddhitas.

The Bighth Pada continues the topic of the Taddhitas.

In the Third Adhvava, the Ninth and the Tenth Padas deal with the Susikas, and the topic is continued in the Eleventh Pada.

The Twelfth Paia treats the verbal derivatives, and enumerates the Dhatus.

In the Fourth Adhyava, the Thirteenth Pada discusses the conjugation of the verbs and the Krdantas.

The Fourteenth Pala continues the conjugation of verbs in Aorist, Desiderative, Frequentative, and etc,

With the close of this last Pala, the work ends and is followed by the verses which give the preceptorial geneology of the author, his name, the title and the date of the work, as also it extent in terms of Anuslubh verses.

Styl stically, the work consists of Sutras and verses and the autocommentary on both of them,

### REFERENCES

| 11. ibid., XIX. 59-60. |
|------------------------|
| 12. ibid., XIX. 50-51  |
| 13. ibid., XIX. 52-58  |
| 14. ibid., XIX. €3-64. |
| 15. ibid., XIX. 66-68  |
| 16. ibid., XIX. 71-77. |
| 17. ibid., XIX. 80.    |
| 18. ibid., XIX. 81.    |
| 19, ibid., XIX, 82-88. |
| 20, ibid., XIX 89.     |
|                        |

21. Abhayadevasüri - Pan. Vr. folio 301 (b), Concluding vss. 2-4:

शिष्योऽमवत्तस्य जिनेश्वराख्यः सूरिः कृतानिद्यविचित्रशास्तः । सदा निगलम्बविद्यास्तरी चन्द्रेपश्चन्द्रकुलम्बरस्य ॥२॥ अन्योऽपि वित्तो भृति बुद्धिसागरः पाण्डिस्यचारित्र्यगुणैरं पिनैः । शब्दादिलक्ष्यपति गदकानपप्रस्थपणेना प्रवरः क्षमावनाम् ॥३॥ तयोरिमां शिष्यवरस्य वाक्याद् वृत्ति व्यषात् श्रीजिनचन्द्रस्रैः । शिष्यस्त्रयोरेव विमुखबुद्धिग्रन्थार्थवोषेऽभयदेवस्रिः ॥४॥

22. Op.cit., vs. 7:

चतुरधिकविंशतियुते वर्षसहस्रे शते च सिद्धेयम् । धवलकपुरे वसती धनपत्योबकुलचन्द्रिकयाः ॥७॥

- 23. PrC. XIX. 91-96.
- 24. ibid., XIX. 98.
- 25. Dhaneśvara-Surasundari-cariam XVI, 245, 249-250.
- 26. Velankar, Prof. H.D., Jinaratnakośa, vol.I, p.224.
- Muniraj Shree Raja Vijayajee Skt. Prastāvanā to Surasundaree-chariam of Dhaneśvara, (Benares Edn., 1916), p.p.25-27. Also cf. Muni Jina Vijaya-Khara tara-gaccha-brhadgurvāvali (Sin. Jn. Gr. Ml. Series No. 42, B'bay, 1956), pp. 1-2.
- 28, Muni Shree Raja Vijayjee-Op.cit., p. 25.
- 29, ibid.,p. 26.
- 30. Abhayadevasūri Pan. Vr., folio 301 (a), vs. 2, quoted above in ft. nt. 21; Jineśvarasūri Antaka-vrtti, concluding vss. 2-3:

सूरेः श्रीवर्धमानस्य निःसंबन्धविहारिणः । हारिचारित्रपात्रस्य श्रीचन्द्रकुलभूषिणः ॥२॥ पादाम्भोबद्धिरेफेण श्रीजिनेश्वरसूरिणा । अब्दकानां कृता वृत्तिः सस्वानुग्रहहेतवे ॥३॥

- 31 Prabhacandrasūri PrC., Prasasti verses after the end of XXII,, pp. 213-216.
- 32. Buddhisāgarasūri Panca granthi Vyākaraņa, concluding vs. 5:

गुरुपदमनुकर्तुं तद्वदेवास्य शिष्यो ...।...श्रीजिनेशो यतीशः ॥५॥

- 33. Dr. Buhler's Report, p.149. It may be noted in this connection that the subsequent Acaryas of the tradition of Vardhamānasūri, the preceptor of Jineśvarasūri and Buddhisāgarasūri, are known to refer to themselves as 'Candrakulīna, 'Bṛhad- gacchīya, 'Suvihita' and 'Apratibaddhaviharī, as has been noticed by Tripuṭī Munis in their Jaina Paramparā-no Itihāsa, Vol.II, p.210.
- 34. Buddhisāgarasūri Op. cit., Concluding Vss. 1-3,5 and 8:

भासीन् महावीरजिनोऽस्य शिष्यः सुघर्मनामाऽस्य च अम्बुनामा ।
तस्यापि शिष्यः प्रभवोऽस्य शिष्यः शर्यंभवोऽस्यानुपरंपरायाम् ॥१॥
वज्रोऽस्य शाखाम्बरमण्डलेऽस्मिन् साध् तु बृन्दाबृतशक्रकान्तिः ।
... ... ॥२॥
कल्लाकलापोपचयो न्यमूर्तिः श्रीवर्धमानो नतवर्धमानः ॥३॥
गुरुपद्भनुकर्तुः तद्वदेवास्य शिष्योऽशिवदशिवदक्रस्य कर्पशाखोपमेयः ।

## Sambedhi XI-4

अनितङ्गद्तिकृद्धि द्याप्य चित्रोऽप्यचित्रोन ऽभवदिह बदिहाशः श्राजिनेशो यतीशः ॥५॥ श्रीबृद्धिसागराचार्योऽनुग्राद्धोऽभवदेतयोः । प्रचप्रनर्थो स चाकार्षीज्ञगद्धितविधित्सया ॥८॥

35. Dhaneśvara - Op. cit., XVI, 238-240:

एवं स्रीण परंपराए ता जाव वहरोत्ति ॥२३८॥
सहाए तस्स स्री जिणेसरो नाम आसी विक्खाओ ।
तत्तो य निम्मलगुणो उज्झाओ अल्लक्षो नाम ॥२३९॥
सीसो य तस्स स्री स्रोटव सयवि जिणद-दोसंतो ।
आसी सिरि बद्धमाणो पबद्धदमाणो गुणसिरिए ॥२४०॥

36, Ibid., XVI. 245 and 249:

एगो ताण जिणेसर-सूरी सूरो व्य उक्कड-पथावो। तस्स सिरि बुद्धिसागरसूरी य सहोयरो बीओ ॥२४५॥ तेसि सीसवरो घणेसर-मुणो ..... ॥२४९॥

37. Abhayadevasūri - Pan. Vr. Concluding Vss. 1-4:

यस्मिलतीते श्रेतसयमश्रियावप्रानुबत्यावपरं तथाविषम् ।
स्वस्याश्रयं संवसतोऽतिदुःस्थिते श्रीवर्धमानः स यतीश्वरोऽमवत् ॥१॥
शिष्योऽभवत् तस्य जिनेश्वराख्यः स्र्रिः कृतानिन्यविचित्रशास्त्रः ।
सदा निरालम्बविद्वारवर्ती चन्द्रोपमश्चन्द्रकुलाम्बरस्य ॥२॥
अन्योऽपि वित्तो भुवि बुद्धिसागरः पाव्डित्यचारिन्यगुणैरनोपमैः ।
शब्दादिलक्ष्यप्रतिपादकानषग्रन्थप्रणेता प्रवरः क्षमावताम् ॥३॥
तयोग्मां शिष्यवर [स] वाक्याद् वृत्ति व्यषात् श्रीजिनरत्नस्रेः ।
शिष्यस्तयोरेव विमुग्धबुद्धिर्गन्थार्थबोवेऽभयदेवस्रिः ॥४॥

38. Loc. cit., ft.nts. 34; Jineśvarasūri - Pramālakṣaṇa, Vs.405:

श्रीबुद्धिसागराचार्यै वृत्तिव्योकरणं कृतम् । अस्मामिस्तु प्रमालक्ष्म वृद्धिमायातु साम्प्रतम् ॥४०५॥

39. Buddhisāgarasūri - Op.cit., Concluding Vs.11:

श्रीविकमादिखनरेन्द्रकालात् साशीतिके याति समासदस्ते । सश्रीकवाबालिपुरे तदायं दृज्यं मया सप्तसद्दसकल्पम् ॥११॥

www.jainelibrary.org

- 40. Prabhácandrasúri PrC. XIX. 5-10.
- 41. Kansara, N.M. Tilakamanjari of Kavi Dhanapāla, A Critical Study (unpublished Ph.D. thesis), Vol.I, pp.81-84.
- 42. Prabhācandrasūri Op. cit., XIX. 46-48.
- 43. Parikh R.C. and Shastri H.G.- Gujarata-no Rajakiya Ane Samskrtika Itihasa, Vol. IV., p. 32.
- 44. Triputi Munis- Jaina Paramparā-no Itihāsa, Vol.II,p.215.
- 45. Jineśvarasūri Paramālaksa na, Vss. 402-404, and Auto-commentary on the last vs:

भिष्यात्वध्वान्तभास्यन्तो जैनास्सन्ति महाधियः ।
यानाश्चित्य वयं पादरेणुस्तुत्या न जातुचित् ॥४०२॥
तैरवधारिते यत्तु प्रवृत्तिरावयोरिह ।
तत्र दुर्जनवाक्यानि प्रवृत्तेः सक्तिबन्धनम् ॥४०३॥
. शब्दलक्षम प्रमालक्षम यदेतेषां न विद्यते ।
नादिमन्तस्ततो होते परसक्षमोपजीविनः ॥४०४॥
शब्दलक्षम व्याकरणम् । श्वेतिमञ्जूणां स्वीयं न विद्यते ।

46. Ibid., Vs.405 (ab):

श्रीबुद्धिसागराचार्ये वृ तैन्यांकरणं कृतम् ।

47. Ibid., 405 (cd):

अस्माभिस्तु प्रभालक्ष्म वृद्धिमायातु साम्प्रतम् । ४०५॥

- 48. Ibid., Auto-commentary on Vs. 405: श्रीबुद्धिसागराचायैः पाणिनिचन्द्रवैनेन्द्रविश्वान्तदुर्गटीकामवलोक्य, वृत्तवन्धैः घाछ-स्त्रगणोणादित्रत्तवन्धैः कृतं व्याकरणं संस्कृतशब्दप्राकृतशब्दसिद्धये...।
- 49. Dhanesvara Op. Cit. XVI, 245, 247-348:

एगा ताण जिणेसर-सूरि सूरोव्य उक्कड-पयायो ।
तस्य-सिरि-बुद्धिसागर सूरी य सहोयरो बीओ ॥२४५॥
जस्स य युहकुहराओ विणिग्गया अत्थवारि-सोहिल्ला ।
बहु-चक्कवाय-क्लिया रंगंत-सुक्षिकय-तरंगा ॥२४७॥
तह्रह-अवसङ्ग्महीक्हाई-उम्मूल्लिम सुक्षमत्था ।
अक्क्षाय-पयर-तित्था पंचगंथी नई पवरा ॥२४८॥

50. Buddhisagarasūri - BS. Vyk. Concluding vs. 8:

श्रीबुद्धिसागराचार्योऽनुग्राह्मोऽभवदेतयो: । वञ्चमन्त्रीं स चाकार्षीवज्ञगद्धितविधित्सया ॥८॥ 51. Cf. Kāšikā, Introductory Vs.1:

वृत्तौ भाष्ये तथा भातुनामगरायणादिषु । विप्रकीर्णस्य प्रन्थस्य क्रियते सारसंग्रह: ॥९॥

- 52. Pandit Yudhishthira Mimamsaka Samskrta Vyākaraņa Śāstra-kā Itihāsa, Vol.II.pp. 446-447.
- 53. Jineśvarasūri-Pramā-lakṣaṇa, folio 89, vs. 405, auto-commentary : श्रीबृद्धिसागराचार्ये वृत्तिव्याकरणं कृतम् ।....।।४०५॥ ....कतं व्याकरणं, सैस्कृतशब्दप्राकृतशब्दिसद्ये...।
- 54. Buddhisāgarasūri-Of.cit., Colophone at the end of the work ; समान्तोऽधिकारः । पंचग्रंथ्यां संस्कृताधिकार इत्यर्थः ।
- 55. Ibid., The conduding verses begin just after the words पंचयन्यां संस्कृताधिकार इत्यर्थः ।
- 56. Ibid. Concluding vss: Iff:

आसीन्महावीरिजनोऽस्य शिष्यः सुधर्म नामाऽस्य च जस्बनामा । तस्यापि शिष्यः प्रभवोऽस्य शिष्यः शब्यंभवोऽस्यानुपरंपरायाम् ॥१॥ वज्रोऽस्य शालाम्बरमण्डलेऽस्मिन् ..... श्रीवर्षमानो नतवर्षमानः ॥३॥ ..... अस्य शिष्यो ..... श्रीजिनेशो यतीशः ॥५॥ श्रीबृद्धिसागराचार्योऽनुपाद्धोऽभवदेतयोः ... ॥८॥

57. The general idea about the work was given by me in an article entitled "The Lingānuśāsana of Buddhisāgarasūri", presented before the All-India Oriental Conference (XXIXth Session), held in the Bhandarkar Oriental Institute, Poona, in 1977-78, and published in the Journal of Ganganatha Jha Kendrya Sanskrit Vidyapeetha, Vol XXXV, January-June 1979, Part 1-2, pp. 97-100. The text of the work will be published in the Commemoration Volume of Pt. Becharadasji Doshi issued by the Parshvanath Jaina Vidyashrama, Varanasi,

# ON THE VARIANT READINGS IN AVS 3.12 AS NOTED IN SĀYAŅA-BHĀSYA

#### Neelima Mone

Indian tradition holds that the Atharvaveda (AV) is ninefold: navadhā ātharvaņo vedah 'ninefold is the ātharvaņa veda' (Pāt M.bhā.I 9.22); upto this day two of these recensions have become available to us. (i) Av Saunaka (AVS) and ii) AV Paippalāda (AVP). Unfortunataly both these recensions are available only with many corruptions. The editors like S. P. Pandit, Whitney, Vishvabandhu record many such corruptions in their editions. These corruptions many times affect the corret and / or meanigful understanding of the text and interpretation. Yet, these editors give these readings without any comment.

Again, Sāyaṇa, the only orthodox commentator of this Veda has many times shown differences of readings with those in all the editions. His commentary cites, as words from such a text under his comment, that differs with the available texts of the AVS, AVP, Pp etc. His explanation of accents also many times supposes an accent different from that of the text. Moreover, many times Sāyaṇa's text and explanation agrees with some other Samhitäs. There variations are noted down by the editors of the text, but they have offered no comments. Therefore, I intend to discuss here a few variant readings in Sāyaṇa's commentary, with a view to ascertaining their correctness. It is true that Sāyaṇa's commentary is very much beneficial to the student of this Veda, yet it is necessary to study the variant readings critically and to see if they violate the meaning of the verses and disturb the tenor of the hymns-thus proving unsuitable or otherwise.

Before coming to Sāyaṇa's reading, it is necessary to say about the extent to which ancillary Vedic literature would help, in a situation where there arises a doubt about the correctness of a reading of the text. The Kausika Sūtra (Kau Sū) (with Dārila's Bhāṣya—this available on part of Kau. Sū and Keśava's paddhati) and the Vaitāna Sūtra (Vai Sū) are the age-old authorities of the Ātharvaṇikas which dicuss the employment of the hymns of the AV; but they can help us only to a certain extent as regards the problem of the variations in the text. They cannot become the final authorities, because they do not reproduce the text, they quote it by 'Pratika.'

Therefore, when we examine these variant readings, we shall have to rely on the Samhitā itself, if any where else it has the same word and the maje evidence recorded in the editions should be considered as of more reliable help. Next to it should come the Pp, both edited and in the ms and oral tradition. It can be taken as much more reliable than any other later text, since it is chronologically nearmost to the traditional AVS recension. Our next source is the text of AVP, but it is unfortunately so much corrupt and distorted that it very rarely proves helpful. Therefore, we should seek help from the available AVP text when the Pp does not offer any. The two Sūtras also can be used only in cases of otherwise insoluble or problematic places, i.e. where no other source yields any plausible solution.

We will take up, as examples, the cases of Sāyaṇa's (Sā) readings in AVS III.12 (=AVP 3.20). This hymn deals with the construction of a house. AVS recension has time verses in this hymn, while the position of this hymn in AVP is rather confused! From the tenor of the hymn is appears that the whole of it has been the result of various handling of its Mantras. Sā has reported many variant readings while he commented on this hymn. While examining these readings, we shall have to consider the text, the Pp., the AVP reading where available, the Kau.Sū and Vai Sū and other sources for any possible help. But mostly we shall fix our attention on the text itself. Keeping in view the tenor of the hymn, we must think of the correctness or otherwise of the variant readings. These readings are:

- (i) in verse 3 (sāyam) āsyandamānāh in the Place of (sāyam) āspandamānāh of AVS.1
- (ii) in verse 5 (devi devebbir) nirmitā (asi) in place of (o) nirmitā (asi) of AVS
- (iii) in verse 6 marşan in the Place of ma rişan of AVS
- (iv) in varia 7 kumbhāh in the place of kumbhah of AVS and kalasāh in the Place of kalasaih
- (v) in verse 8 ( imām ) pātrīm in the place of ( imām ) pātrīn of AVS (vi) in the same verse Samindhi in the place of Samangdhi

Let us turn to these readings one by one.

3.1 - in the first place in verse 3 which runs as

धरुण्य ऽति शाले धृहच्छन्दाः पूतिधान्या । आ स्वा वरक्षो गमेदा कुमार आ धेनवः सायमास्पन्दमानाः ।।

Sā reads ā syandamānāh. Following AVS one can translate the verse as, 'O house, you are sustainer heaving a big roof, rich in grains. May the calf come to you, the young child and cows streaming in inthe evening.' If Sā is followed, the verse means,' 'O house, you are the supporter of all beings, having an ample roof, rich in grains. To you may come calf sons etc; and milch cows oozing out milk in the evening.'2

Now, the Pp reads a spandamanah and the reciters of the AV also are reported<sup>3</sup> to recite aspandamanah. It must not be forgotten that the reciters are very meticulous about their tradition. S.P. Pandit shows that many mas read aspandamanah. Whitney thinks asyandamanah to be better and more correct reading and aspandamanah to be bad. 4 He accepts asyandao only because Sankhayana Grhya Sütra 3.2 has:

'enām, sisuh krandaty ā kumāra ā syandantām dhenavo nityavatsāh.' The reading in AVP is currupt and therefore we do not have to consider it.

We have already noted that among various ancillary texts on the ancient text of the AV, the mss, the recitation and the mss of the Pp are to be considered as more reliable. We cannot therefore consider the reading of the grhya sūtras of the other Vedas as more authentic than these sources which should determine the readings either of AVS or AVP.

Therefore we should not discard the reading aspandamānāh. The reading aspandamānāh makes the difference of meaning. (cf. Sā's comment-note 2). According to him, asyandamānāh is a description of the cows, that are oozing out, mitk. I believe, this is rather an overdoing.  $\sqrt{Syand}$  to flow is understood in the causative sense ( antarbhāvitanyartha) and requires one to supply the subject, viz. milk. On the other hand,  $\sqrt{Spand}$  to stream forth' to run' may better indicate the 'hastening' return of the cows towards home, at the evening. It is not impelling to read much more than that, as Sā does. Perhaps, Sā's reading can be due to the bad scribe of the Ms which he had before him. (cf. Note No.2).

#### 3 2 Then in verse 5-

मानस्य पित शरणा स्योना देवी देवेमिर्निमतास्यग्ने । तुर्ण वसाना सुमना असस्त्वमथास्मम्यं सहवीरं रिव दाः ॥

O wife of Mana (?), you are the protection, comfortable, fixed down. (i.e. made firm ) here by the gods in past. Wearing grass, be you of good mind and give us the wealth with (i.e. accompanied by) heroes.' Sa reads \* nirmitā in place of nimitā. Following him, we have to change the meaning thus -'O Wife of the honourable protector of the construction.5 protector, pleasant, being a goddess, you are created by the gods of the beginning of this creation 6 - - - In the AV, \( \sqrt{mi} \) with ni 'to fix down' is always used with the word śālā and/or sthunā. Our hymn also uses it in the 1st verse - ihaiva dhruvam ni minomi salam 'here only I fix down (make firm) a house, and in the 4th verse also, imam salam savita vayur indro bihaspatir m minotu prajanan Iet Savitr, Vayu, Indra, Bihaspati fix down this dwelling, knowing (our thoughts).' It seems to be a belief of Vedic times that gods fix down the house. It is so expressed in many other verses as in this verse; cf. AVS 9.3.19.7 Therefore it is too much advance over the seers of the AV to say that gods have 'created' the houses. Moreover while doing so, Sa goes against the Pp which everywhere reads m'mitā. AVP text also reads, devi devebhir nimitāsi (AVP text does not have accents). No ms is reported to read nirmitä. So we find no solid reason to accept nirmita.

#### 3.3 In verse 6:

ऋतेन स्यणामिक रोह वंशोग्रो विराजननपबृङ्क्त रात्रून् । मा ते रिकेन्त्रपसत्तारो ग्रहाणां शाले शतं जीवेत शरद: सर्ववीरा: । ,

'Ascend the post, O beam, following the primordial order; shining pre-eminent, destroy the enemies. Let not the dwellers of the house be injured, O house; may we live, with all our heroes, hundred years.' Following, Sā, who reads mārṣan in place of mā riṣan, the meaning of the line shall be 'may the dwellers not go (away), as  $\sqrt{r}$ ; has a sense of 'going'. But Sā says mārṣan ārtā hiṃsitā mā bhūvan ' may (they) not get killed', which is altogether a different sense of root  $\sqrt{r}$ . The Pp supports the reading as mā/riṣan AVP 3.33.2 again has the same reading as AVS. AVS 2.6.2 mā te riṣann upasatāro agne (O Agni, may not your attendants - who sit by the side of you-be harmed') and AVS 11.1.25 (ārṣeyās) te mā riṣan prās-itāraḥ ('let not them-your partakers-suffer harm) have the phrase mā riṣan and not mārṣan. Sā, both on AVS 2.6.2 and AVS 11.1.25 comments mā risan mā vinasyantu (may (they) not parish).

Then the problem is: why he reads here a different verb. With this grammatical form, the phrase means they should not injure which Sa also gives as every where.

√Rs which has a sense of 'going' is altogether incongruent with the tenor of the verse and also of the hymn. The verse expresses a wish to live long life of hundred years; without any enemies; with all heroic sons. In this context, the sense of 'going' does not fit. The evidence from the AVS itself thus goes against Sä; and we know that this form is available no where in the Vedas,8 therefore we cannot accept it in any case.

#### 3.4 Verse 7:

एमां कुमारस्तकण आ वरसो बगता सह। एमां परिस्तृत: कुम्भ आ दथ्नः कल्द्रीरगुः !!

'To it have come the young boy and the calf with livestock; to it have come the pitcher of flowing honey, along with pitcher of curds.' Sā here reads for kumbhah in c as kumbhāh (the pitchers of honey.) Really speaking, the plural makes hatdly any difference of meaning; but reference to this 'kumbha' (in singular) is made in immed ately the next verse. A little difficulty can be with kalasaih read as kalasih. In keeping with the nominative of kumbha-the word kalasi could have been in the nominative. Moreover, we can say that, as in the first half, sahatva is, expressed here in the second half by instrumental case; which is more suggestive and poetic way of expression. The change of kalasa (m) to kalasih (f) is negligible but from the point of view of the style of the expression, we should prefer kalasaih (m). Moreover the Pp is the supporting proof, (both) for (kumbhah and) kalasaih.

#### 3.5 - To turn to verse 8

पूर्ण नारी प भर कुम्भमेतं घृतस्य बाराममृतेन संभृताम् । इमा पातृनमृतेना समङ्खीध्यापूर्तमभि रक्षारवेनाम ॥

Bring, O lady, the full pitcher and the stream of nourishment, brought to us by the immortal. Anoint the drinkers of this with immortality; may all the (domestic and sacrificial) righteous deeds protect her. Here Sā reads imām pātrīm and samangdhi as samindhi.

First we will take up imāmpāṭṛn. The Pp retains the same text, AVP reading of this whole verse is very corrupt. It has imām pātrair amṛtaiḥ,

#### Sambodhi XI-5

which does not help us, as it makes no sense. Whitney, thinks this to be grammatically impossible. So he suggests the emendation of imam to imam (to go grammatically in apposition with patrin), and yet he thinks 'imam patrim' as a preferable reading. In the first instance, the Pp represents the tradition. Therefore, it will require strong ground to doubt the same, and apparently, Whitney does not offer any convincing argument. Perhaps

he did not consider imam patrn to be correct! Yet patr with its object in accusative is not unknown to vedic seers, e.g. besides somasya pata, we have somam pata as well, cf. Rv. 4 44.15 para sutam indro actu somammay Indra be the drinker of pressed Soma. As such imam patrn should not be discarded for fear that it is incorrect. Already it is obvious from

the translation that inan patrn yields a good sense. And 'imam patrim, on the contrary, does not yield a good sense, if we see Sa's comment: 'imam patrim' kalasim, 'amrtena' sudhārūpeņa udakena 'samindhi 'samyag iddham samdiptām knru-enkindle this vessel with amrta like water! If the original text conveys a sensible meaning, we have no right to emend or change the text.

- 3.6. Let us now, consider the reading samindhi for samangdhi Samindhi means tenkindle in a good way, from  $sam\sqrt{idh}$  (cf.Sā's comment mentioned above). However, the enkindling of any vessel by water (1) makes no sense like agninā siñcati. Again, we find no srauta or grhya ritual which prescribes enkindling any flow!
- 4. Then the question is, 'how to account for these readings of Sa?' This hymn speaks of the construction of a house and reveals the ideas about the house in the poet's mind. This house is of ample roof, ample grain, full of cattle and horses. It is protection and comfort for the householder. The poet wishes to live in it happily with his hero-sons, a long life; his enemies and diseases destroyed. The idea of completeness and ampleness is in his mind. As we have seen above, this tenor of the whole hymn is broken by Sa's readings (except by 'kumbhah' and 'kalasih!). Therefore we cannot make case for them. It can be said that perhaps Sa might have had before him a corrupt ms of the Samhita. But what is striking is that Sa completely disregards the Pp. Sa belongs 14th Century A.D. and, by that time, the Pp and the tradition of the recitation must have been well settled. Therefore, if Sa goes against these two traditions, what should have led him to it? It is perhaps because of thepl comete disregard of tradition for the AV through many centureis !

Already, we find severe conflicts among the followers of the different Vedas, since the time of Durga, the commentator of Nirukta. Further, we should remember that Sā was a follower of the Taittiriya school and to it is possible that he might not have taken so keen an interest in the exegesis of the Av.

From these observations, it becomes clear that Sā, who has many different readings (not only here, but elsewhere also!) presents (?) some text available to him and that is apparently unacceptable. However, a full examination of all such readings has to be undertaken and their value be ascertained.

#### 5. Post Script.

This paper marks the beginning of my study in the field of the exegesis of the Av, and it may not make a strong case for the serious need of such a study of Sā bhā. Yet I can say that my two other papers may be said to throw some light on the necessity of studying problem.

#### NOTES:

- 1. Usually Y and P in the MSs can be mistaken each for the other.
- 2. Sā reads 'tathā 'dhenavah' dogdhrye gāvah 'sayam' sāyamkāle 'āsyandamānāh' prasrutam paya āsravantyah..'
- 3. S.P. Pandit has consulted two reciters of the Av and has noted in his edition accordingly.
- 4. Cf. his comment "...in d, SPP adopts the bad reading aspandamanas claiming to find it in the majority of his Mss." (Translation)

  The Atharvaveda-Vol. 1 P. 105; note on the translation of verse 3.
- 5. mananiyasya vastupateh 'patni'.
- 6. agre ststyādau.
- 7. AVŚ 9.3.19 brahmaṇā śālām nimitām
  'to the dwelling fixed down by Brahman'. Elsewhere in Vedic literature,

  √mi is used in the sense of fixing-[and again in association with the word

  sthūṇā.] Cf. Rv 10.18.13. eṭām sthūṇām pitare dhārayantu tetrā yamaḥ

  / sādanā te minotu

'may the fathers support this pillar for you; may Yama fix up your resting place just here.'

- 8. From the word-index of the Veda we know this.
- 9. Here we have a difficulty, we can compare imām pātṛn to somam pāta but we cannot account for the accent. Therefore we can either refer to the principle of 'Word economy' enunciated by Dr. H.D. Velankar (A.B.O.R.I. 1965) or accept bahulam chandasi imām is not an obvious form, we expect asyāh by the word pātṛn. Therefore we can say that the poet uses imām as connected with dhārām in ab, against Vedic idiom.

Yet, this point is not clear and I keep my fingers crossed.

# VIJAYARĀJA PARAMĀR OF JĀLORE

#### Ram Vallabh Somani

Jälore, Bhinmal, Kirādu and a few other parts of Western Rājasthān remained under the possession of the Paramārs for a considerable time. A copper plate of V.E. 1160 of Paramār Vijayarāja of Jālore was recently noticed by Laxman Bhai Bhojak in Vol. VII of the Sambhodhi (Ahmedibad). It mentions that when Vijayarāja was ruling over Jālore his subordinate vassal Mithinapāla's son Puraņarāja held the village Bāṇdhan Vādā (Distt. Jālore) in Jagir. However the copper plate does not supply and further information about him.

The Jodhpur Museum inscription1 of V.E. 1174 records that Paramar Visal held Jalore. His queen Meladevi put the svarņakalaša on a temple named Sindhurājesvara. The word "Sindhurājesvara gives a hint that the said temple was erected by Paramar Sindhuraja, the ancestor of the Paramars of Kiradu. His name appears as a progenitor2 in the inscription of V.E. 1218 of Kirādu and the Jodhpur Museum copperplate of V.E. 1239. But it is difficult to find his relations with Vijayaraja and Visala. The inscription of VE. 1174 referred to above from the reign of Paramār Visala names Vākpatirāja, Chandana, Devarāja, Aparājita. Vijjala, Dharāvarša and Visala. But no name of Sindhurāja gappears in the genealogy. A broken copper plate3 of V.E. 1165 from Bhinmal published by R.C. Agrawala belongs to the family of Visala. It mentions the name of Paramar Vija) araja as a ruling prince of Jalore and the family of Visal had its sway over Sahara mandala (Diett. Jalore). This proves that upto V.E. 1165 Vijayarāja was having his incessant possession over Jalore and the family of Visal was his subordinate. An inscription of V.E. 1168 edited by the Author, from the temple4 of Auwa (Distt. Pair) records the name of Vijayaraja as a ruling prince. But it does not have any family indentity. Therefore, it is difficult to connect him with Paramar Vijayarāja of Jalore. Apparently Auwa formed part of the Cauban King. dom of Nādol.

From the above discussion, it is clear that Vijayarāja held Jālore from V.E. 1160 to 1165 and the families of Mithinapāla and Visala served at his subordinate. Paramār Visala captured Jālore between V.E. 1165 to 1174 from Vijayarāja or his descendant.

#### FOOTNOTES

- (1) Indian Antiquary Vol. LXII p 41
- (2) ibid......Vol. LXI pp 135-136
- (3) संबत 1165 वैशाल सुदि <sup>5</sup> गुरो अदोह श्री आवालिपुरे महामंडलेश्वर श्रो विजयराज सुभुज्यमान श्री जाबालिपुरादि समस्त......[Sodh-Patrikā Vol VIII Nos 1-2 pp 6-8]
- (4) Published in Vaicharik? (Bikaner) Vol. 1, No. 1

# CRITICAL SURVEY OF THE JAINA PURANAS

#### Devi Prasad Mishra

The Purāṇas are very important branch of the Indian Literature. The term 'Purāṇa' literally means that which is old or ancient, but in the technical sense it means a class of literature. In the Vedic literature, we come across, for the first time, with such term like 'Itihās' and 'Purāṇa'. I Most probably these two terms relate to the stories and parables contained in the Vedas themselves. The Purāṇas must be works of many rṣis who had a very high reverence to the Vedic literature. The traditional Purāṇas were compiled to explain, illustrate and amplify the tradition of the Vedas. Thus origin and development of the Purāṇas may be traced in the Upākhyānas, Itivṛttas, Kalpas and finally Gāthās of the Vedic literature. Since the Vedas were not accessible to all and, the Purāṇas were written with the object of popularizing the truths taught in the Vedas among the illeterate and ignorant masses.

The Jaina tradition as recorded by the Jaina authors (Ācāryas), in the Mahāpurāņa, gives credit for the origin of the Jaina Purāṇas to Rṣabhadeva, the first Jaina Thirthankara. Then this tradition continued through the thirthankara, Bharat, Ajitanātha, and Gaṇadhara Gautama, Sreṇika, Sudharmācārya, and Jambūswāmi etc.<sup>2</sup> The two categories of the Purāṇas, viz., the Purāṇas, and the Mahā-Purāṇas are known to the Jainas. The Purāṇas contain the description of one Salākāpuruṣa only, where as the chief characteristics of the Mahāpurāṇas are, that they deal the life & achievements of more than one Salākāpuruṣa from amorgst the sixty-three Salākāpuruṣas.

The earliest reference about the origins of the Jaina Puiānas, is found in Sthānānga-sūtra which contains some episodes about the life of Ādi-Nātha. The tradition is that Ācātya Hemacandra and others (of the Švetāmbara Sect) have written Triṣaṣtiśalākāpuruṣacarita, and other works on the basis of the above mentioned work. In the Digambara tradition, the earlier version is found in the Prakrit work, named Tiloyapaṇṇatti and in the Svayambhūstotra of Swāmi Samanta Bhadra. These works contain the

<sup>1.</sup> Rgveda 3.5.49, 3.58.6, 10.130.6, 9.99.4. Atharvaveda 11.7.27, 11.8.7; Gopatha Brāhmaṇa 1.2.10. 1.1,10.

<sup>2.</sup> Mahāpurāņa, 1.183-201, 2.97.

life and teachings of twenty four thirthankaras, 12 cakravartins, 9 Nārāyanas, 9 Pratinārāyanas and 9 Balabhadras. On the basis of this sourcematerial various principal (mahā) Purānas and secondary (upa) Purānas were composed and compiled from time to time. In the origin and development of the Jaina Puranas, the political, social, cultural and religious conditions have played a very important role. These Puranas are usually placed in the post Gupta period. After the death of Skandagupta (C. 455-467 A.D.) the Gupta Empire was definitely on the wane. The Post-Gupta period is one of the most eventful epochs in the annals of Northern India. For the large part, there was no paramount sovereign and the country was paracelled out amongst a number of warring states. It is the story of their rise and fall which constitute the history of the age. The social structure was caste-ridden and very complex. The society was fragmented into different castes and sub-castes. The masses and even the enlightened people have great faith in magico-religious rituals and practices. The religious fabric of the society was also not an exception to the above conditions. The Gupta period is regarded as the 'Golden Age' of the Sanskrit literature. The Ramayana, Mahabharata, the Puranas and the Dharmaśāsiras were given final shape in this period Kālidās, Bhāravī, Māgha, Bhavabhūti, Bana etc. were enriching the Sanskrit literature by their classical style (Ritibodha Śaili).

The Gupta period is often taken to the rennaissance period of Brāhmanism. The concept of incarnation of the Lord Viṣṇu, their adoption and submission had become the main charac eristic feature of it. The Purānas had relegated the Vedas to a secondary position. The Rāmāyaṇa and the Mahābhārata were more popular among the masses. The finishing touches were being given to the traditional Purāṇas. Mutual respect and syneretic tendencies were the marked features of the main religiors of the period. The Buddhists and the Jains were being discouraged by the traditional Purāṇas. The traditional Purāṇas were trying to assimilate Buddhism by claiming Buddha as one of the incarnations of Viṣṇu. Through the doctrine of illusion (māyā) Buddhism has almost been assimilated into the fold of the traditional Purāṇic religious dogma through the story of Māyāmaha. Viṣṇ i Purāṇa also gives the similar account about the Jains. The Jains.

<sup>1.</sup> Roy. S. N. (i) Paurānika Dharma Aur Samāja, Alld., 1968, p. 35. 384-387, (ii) Historical and Cultural Studies in the Purānas, Alld., 1978, p. 247-261.

<sup>2.</sup> H. H. Wilson-The Visnu Purana-A System of Hindu Mythology and Traditions. Calcutta 1961 p. 133, 270-271.

In the first six chapters of V th canto of the Bhagavata Purana we come across with the story of Rabhadeva, his penances etc. This story has a very close similarity in its main outline with the story of Rabhadeva found in the Jaina Puranas.

This is a matter of thorough study, examination and investigation, whether discouragment by the traditional Puranas has any thing to do with the origin and development of the Jaina Puranas. In the present state of our knowledge, no definite answer can be given. Actually speaking the Buddhism had never tried to write Puranas or to popularise them among the masses because their religious activities were not mainly confined to India. On the other hand, the main centre of the activities of the Jainism was India alone. To make it more popular among the masses of Jainas had to compose such texts. The language of the Jaina literature was primarily the Prakrit, but Sanskrit was not altogether shunned. The Jainas were not averse to the popular feelings and exigencies of the time. They have accepted Sanskrit as one of the languages.

The Rāmāyaṇa and the Mahābbārata are generally known as the national epics of India. The story of Rāma and many of the episodes of the Mahābhārata are stock-subjects which have influenced even the life and literature of the Jainas. The Jainas not only borrowed the themes and episodes of the Great Epics, but also some of the names of the traditional Purāṇas, e.g. the Padma-Purāṇa and the Mahāpurāṇas. This class of literature is generally known as Purāṇas among the Digambaras and as 'Caritas' (Caritra) among the Svetāmbaras.

The traditional principal Puranas are only eighteen in number, whereas the Jaina Puranas have not such a fixed number. On the basis of the subject and theme the Jaina Puranas may be divided into the following four categories<sup>1</sup>:

- (a) The Puranas based on the Ramayana.
- (b) The Puranas based on the Mahabharata.
- (c) The Puranas dealing with the theme of trisastisalakapurusa caritas.

#### Sambodbi XI 6

Chaudhary, Gulab Chandra — Jain Sāhitya kā Bṛhad Itihās, Vol. VI, Varanasi, 1973, p. 33.

(d) Independent Puranas on the trisasti-salaka-purusas.

# (A) On the theme of Ramayana

The earliest Jaina Purāna, based on the theme of the Rāmāyana is Paumcariyam of Vimalasūri in the Prakrit. Yocobi had placed it in the 3rd century A D. but most of the scholars had dated it 530 V. S., i. e. 472-73 A.D. It deals with the Svetāmbaras, the Digambaras, and the Yāpaniyas, all the main sects of the Jainism. It relates the story of Padma (Rāma) which has a very striking similiarity with the story of Rāma found in the Rāmā ana of Vālmīki. Jainācārya Ravisena had composed his Padma-Purāna in Sanskrit in 677 A D. on the basis of the Pauma-cariyam. This story about Rāma is also found in Paumacariu of Svayambhū in Apabhramsa, Mahāpurāna of Jinasena-Guṇabhadra in Sanskrit, in Mahāpurāna by Puṣpadanta in Apabhramsa, and finally in Triṣaṣtiśalākāpuruṣacarita of Hemacandra in Sanskrit.

The Padma-Purāņa of Raviseņa (677 A.D.) in Sanskrit, closely follows the work of Vimala-Sūri. Poet Svayambhū rendered it into apabhramsa. On the basis of Padma-Purāņas the following Purāņas have composed.

# (i) The Purāņas

| Serial  | No. The title of the work         | Author                    | Date           |
|---------|-----------------------------------|---------------------------|----------------|
| 1.      | Padma-Putāņa (Apabhramsa)         | Raidhu                    | 15-16th C.A.D. |
| 2.      | Padma-Purāņa<br>(Rāmadeva Purāņa) | Jinadāsa                  | 16th C.A.D.    |
| 3.      | Padma-Purāna                      | Somadeva                  | V.S. 1656      |
| 4.      | Padma-Purāņa (Rāma Purāņa)        | Dharma-Kirti              | V.S. 1669      |
| 5       | Padma-Purāņa                      | Bhattāraka                |                |
|         |                                   | Candrakirti               | 17th C.A.D.    |
| 6.      | Padma-Purāņa                      | Candrasāgara              | -              |
| 7.      | Padma-Purāņa                      | Śri Candra                | _              |
| (ii) Th | e Caritas or Caritras             |                           |                |
| 1.      | Suacarita                         | Bhuvanatunga Süri         | _              |
| 2.      | Rāma-Lakṣmaṇa Carita              | Bhuvanatuń <b>ga</b> Sūri |                |
| 3.      | Padma Mahākāvya                   | Subha Vardhanaga          | ņi —           |
| 4.      | Rāmacaritra                       | Padma-Nath                |                |
| 5.      | Padma-Purāņa Panjikā              | Prabhācandr <b>a or</b>   |                |
|         |                                   | Śrī Candra                | ·              |

| 6. | Stacaritra  | _                 | (Unpublished) |
|----|-------------|-------------------|---------------|
| 7. | Stacaritra  | <b>Sānti</b> sūri |               |
| 8. | Sttācaritra | Brahma-Nemidatta  | <u> </u>      |
| 9. | Sītācaritra | Amaradāsa         | _             |

# B. On the theme of Mahabharata

Harivamsa-purāna by Jinasenācārya is the earliest Jaina-purāna on the subject of Mabābhārata. This Jinasenācārya is different from the Jinasenācārya, the author of Ādipurāna. The date of its composition is Saka Era 703 (783A.D).

On the basis of Harivamsa Purāņa a number of Purāņas and Caritakāvyas have been composed from time to time.

# (i) The Puranas

| Serial      | No. Title                     |              | Author                      | Date           |  |
|-------------|-------------------------------|--------------|-----------------------------|----------------|--|
| i.          | Harivamsa-Purāṇa (Apabbramsa) |              | Yasahkirti                  | 1507 V.S.      |  |
| 2.          | **                            | _            | Jayānanda                   |                |  |
| 3.          | * **                          | _            | Sakalakirti                 | 1520 V.S.      |  |
| ·4.         | **                            | (Apabhramsa) | Śrutkirti                   | 1552 V.S.      |  |
| 5.          | 99.                           | (,,)         | Raidhu                      | 15-16th C.A.D. |  |
| 6.          | **                            |              | Rāmacandra                  | V S 1560       |  |
| 7.          | . ,,                          |              | Dharmakirti                 | V.S. 1671      |  |
| . <b>8.</b> | ,,                            | <del></del>  | Jayasāgara                  |                |  |
| 9.          | * **                          | <del></del>  | Mangarasa                   | * = +          |  |
| 10.         | ,,                            |              | Śribhūsana                  | V.S. 1675      |  |
| 11.         | **                            | T-1-1-       | Jayānanda                   |                |  |
| 12.         | **                            | (Apabhramsa) | Svayambhudeva               |                |  |
| 13.         | Pāņdava-purāņa                | (Apabhramsa) | Caturmukhadeva - (untraced) |                |  |
| 14.         | 17                            | _            | Yasahkīrti                  | 1 97 V.S.      |  |
| 15.         | 11                            |              | Kavi Rāmacandra V.S. 1560   |                |  |
| 16.         | 1,                            |              | Subhacandra                 | V.S. 1608      |  |
| 17.         | **                            | _            | Vādicandra                  | V.S. 1654      |  |
| 18.         | • ••                          | <del></del>  | Śrībhūşaņa .                | V S. 1657      |  |

# (ii) Caritas or Caritras

# 1. Pāndavacarita

Devabhadrasūri VS. 1270

| 2. | Pāņdavacarita              | Devavijayagaņi V.S. 1660 |
|----|----------------------------|--------------------------|
| 3. | " (Harivamsa Purāna)       | Subhavardhanagani        |
| 4. | , (Laghu - Pāndava Carita) | Unknown                  |

# C. Purāņas based on Trisastišalākāpurusa

Some of the Jaina-Purāṇas have as their subject matter the life of triṣaṣti-śalākā-puruṣa (Sixtythree great men). These are, the twenty-four Tirthaṅkaras, twelve Cakravartins, nine Balabhadras, nine Nārāṇaṇas and nine prati-Nārāṇaṇas. The Mahā Purāṇa is the earliest of this kind in Sanskrit. The first part of it by Jinasena, is calied Ādipurāṇa, which ends with nitvāṇa of Ādinātha (Rṣabhapāth), the first Tirthaṁlara. The second part, called Uttara Purāṇa by Giṇabhadra, narrates the lives of the remaining twenty three Tirthaṁlaras and the rest of the Salākā Puruṣas. The precise date of the composition of the Mahāṇurāṇa is not known. But on the basis of internal evidence the Ādipurāṇa may be placed in the nineth and the Uttara-Purāṇa in the tenth Century A.D.

On the basis of Mahapurana, the following works have been composed:

# (i) The Puranas

| Serial               | No. Title                                                          | Author                                                         | Date                                     |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| 1.                   | Mahāpurāņa                                                         | Muni Mallișeņa                                                 | S,E.969                                  |
| 2.<br>3.<br>4.<br>5. | (Trisasti Mahāpurāņa) Mahāpurāņa Purāņasāra ,, Purāņasāra Samgraba | Puspadanta<br>Šricandra<br>Unknown<br>Sakalakirti<br>Dämanandi | V.S. 1080 Cil-13th Century A.D.          |
| 7.<br>8.<br>9.       | Trișaști Śalākā-Purușacarita<br>Trișaștismștisāstra<br>Ādīputāņa   | Hema Candra<br>Āfādhara<br>Sakalakīrti                         | V.S. 1216-1218<br>V.S. 1292<br>V.S. 1520 |
| 10.<br>11.<br>12.    | Uttarapurāņa<br>Ādipurāņa (Kannada)                                | Kavi Pamp<br>Bhattāra <b>ka</b><br>Candra Kīrti                | C. 17th century                          |

| Seri | al No. | Title                    | Auther          | Date            |
|------|--------|--------------------------|-----------------|-----------------|
|      | 13.    | Karnāmeta Putāņa         | Keśavasena &    |                 |
|      |        | , .                      | Candraprabha    | C. 17th century |
|      | 14.    | Laghu-Mahāputāņa<br>OR   | Candramuni      |                 |
|      |        | Trişaştisa'ākā mahāpur   | ana             |                 |
| (ii) | The Ca | ritas or Caritras        |                 |                 |
|      | 1.     | Trişaştismetisastra      | Āśādhara        | V. S. 1292      |
|      | 2,     | Rāsamallābhyudaya        | Urādhyāya       | ·               |
|      | •      |                          | Padmasundara    |                 |
|      | 3.     | Cauappanna Mahā-         | Vimalamati      | V. S. 925       |
|      |        | purișacariya             | (Śīlācārya)     |                 |
|      | 4.     | 31                       | Unknown         | V. S. 1290      |
|      | 5.     | Kahāvali                 | Bhadreśvarasūri | V. S. 1248      |
|      | 6.     | Trişaştisalākā           |                 |                 |
|      |        | Purușa Carita            | Hema Candra     | V. S. 1229      |
|      | 7.     | 99                       | Vimalasūri      | <del></del>     |
|      | 8.     | ,,                       | Vajrasena       |                 |
|      | 9.     | Caturvimsati-            | ·               |                 |
|      |        | jinendra Samkşipta-      | Amaracandrasūri | C. 1238 A.D.    |
|      |        | Caritāni                 |                 |                 |
|      | 10.    | Mabāpurusa Carita        | Merutunga       | C. 1306 A.D.    |
|      | 11.    | Laghu-trişaşti-Salākā    | Meghavijaya     |                 |
|      |        | Purușa Carita            | Upādhyāya       | 18th C.A.D.     |
|      | 12.    | Laghu Trişaşti           | Somaprabha      |                 |
|      | 13.    | Trisastišalākāpancā-     | Disciple of     |                 |
|      |        | sikā                     | Kalyāņavijaya   |                 |
|      | 14.    | Trișaști-śal <b>ā</b> kā |                 |                 |
|      |        | Purușa Vicăra            | Unknown         |                 |
|      |        |                          |                 |                 |

# D. Independent puranas on the Trisastisalakapurusa

In Sanskrit, Prakrit and Apabhramsa, a large number of works have been composed right from circa 10th century A.D. down to the eighteenth Century A.D. However, maximum number of such works have been written between 12th and 13th centuries A.D. Tirthankara Santi-Nath tops the list, the next in order come Nemi Nath, and Parsvanath, the 22nd and 23rd Tirthankaras respectively. In the third place, we may place Rṣabha Nath, Candraprabha and Mahavira. It is not possible to mention all these works, because they are in such a large number. The more important of these works are—

|        |                               | •                          |                            |
|--------|-------------------------------|----------------------------|----------------------------|
| Serial | No. Title                     | Author                     | Date                       |
| 1.     | Vardhamāna Purāņa             | Jipasena                   | 3rd C.                     |
|        |                               | (Not available)            | •                          |
| 2.     | Santi Nath Puraņa             | Poet Asaga                 | 10th C-A D-                |
| ٠.     | Mahāvīca Purāņa               | ,,                         | C. 910 A.D.                |
| 4.     | Pāršva Purāņa<br>(Apabhramša) | Padmak <b>i</b> rti        | C. 999 A.D.                |
| 5.     | Cāmunda Purāņa<br>(Kannada)   | Cāmunda Rāya               | S. E, 980                  |
| 6.     | Pāršva Purāņa                 |                            | . •                        |
|        | (Apabhramás)                  | Poet Raidhu                | C. 15-16th<br>Century A.D. |
| 7-     | Pāršava Nātha Pulāņa          | Bhattaraka                 | C. 15th                    |
|        |                               | Śrībhūṣaņa                 | Century A D.               |
| 8.     | •                             | Vādicandra                 | C. 1668 A.D.               |
| 9.     | Arantavātha purāņa            | Šri Jandacārya             | V. S 1209                  |
| 10     | ). Mallinātha Purāņa          | Bhattāraka<br>Sakalaktrti  | C. 15th<br>C. A.D.         |
| 1!     | . Jaikumara Purāņa            | Br. Kāmaiāja               | C. 1555 A.D.               |
| 12     | . Neminātba Potāņa            | Br. Nemidatta              | C. 1575 A.D.               |
| 13     | . Karņāmṛta Porāņa            | Kesava Sena                | C. 1638 A D.               |
| 14     | . Padmanami Porāņa            | Bhattāraka<br>Subha Candra | C. 17th<br>Century A D.    |
| 15     | . Ajita Purāņa                | Aruņageņi                  | V. S 1716                  |
| 16     | . Candraprabha Purāņa         | Poet Āśa Deva              |                            |
| 17     | . Dharmanath Purana (Kannada) | Bāhubalı                   | <del></del>                |
| 18     | . Mallinätha Purāņa ( 5. )    | Nāgacandra                 |                            |
| 19     | . Munisuvrata Purāņa          | Brahma-<br>kṛṣṇadāsa       |                            |
| 20     | - 19 >, >9                    | Bhs‼āraka<br>Surendrakīrti |                            |
| 21     | . Vāgratha Samgraha Purāņa    | Paramesthi                 |                            |
| 22     | . Šīs Purāņa                  | Bhattāraka<br>Guņabhadra   |                            |

### Chronology of the Jaina Puranes

All the Jaina Puranas were not composed at a time. On the basis of the internal testimony of Puranas and the external evidence, the Puranas written in Prakrit language may be dated from 6th to 15th centuries A.D. The Puranas composed in Surskrit may be placed between 7th to 8th Centuries. The Puranas which were composed in Arabhramsa can be assigned a period between 10th to 16th centuries. In short, it may be said that the composition of the Jaina Puranas began about 6th century A.D. and the tradition continued up to the 18th century A.D.

The Principal Jaina Purāņas composed in Sanskrit are Padma Purāņa, Harivamsa Purāņa and Mahāpurāņa (i. e. Ādipurāņa and Uttara-purāņa). These Sanskrit Purāņas were composed between circit 7th century to circa 10th century A.D.

# Salient Features of the Jaina Paranas :-

The Jaina Purānas may be called the encyclopaedia of Jainism. They anlighten us on almost every topic regarding religion, philosophy, morals, rituals and the socio economic conditions, etc. The introduction of numerous subsidiary stories, to illustrate one point, or the other, is one of the characteristic features of these purānas. The authors of the Jaina Purānas have cultivated all the languages of their times and places. Prakrit, Sanskrit and Apabhramsa are the main languages patronised by them. Even the Dravidian languages of the south India were not neglected. The carliest literature in Kannada and other south Indian languages have been developed and earliched by the Jaina contributions.

The Jaira Purāmes usually have Eight characteristics: Loka (Universe), Desa (place), Nagar (City), Rājya (Kingdom) Tirtha (Places of pilgrimage), Dāna (Liberality), Tapa (penance), Gatis and Phala (Reward). Narrative and descriptive elements are also not wanting in these works. The contents are quite varied and cover a vide range of human knewledge conceived in those days. There is a good deal of valuable information about contemporary thought and social history including biographical details of tirthamkaras and their contemporaries. It is clear that the Jaina purānas are a vital portion of the scriptures of the Jainas

# A NOTE ON BRICK ARCHITECTURE

#### T.N. Mishra

Wood, brick and stone are the main building materials used in Ancient Indian Architecture: Wood being perishable very little of ancient wooden architecture has survived 2. Examples of only brick and stone have come down to us3. Even a casual survey of these Indian architectural remains shows the precedence of brick over stone as building material, both with regard to antiquity and the extent and magnitude of the building activity. While the brick has been used both by the rich and poor, the stone may comparatively be regarded as the material of the king and rich. The ancient Indian civilization reached its higher stages of development primarily through cultivation, which was possible only in the alluival regions of the rivers where stone was more or less non-existent. Therefore, where the affluence of the society came to be expressed through the architecture it was the brick that played the major role, the use of the other materials as seen in the surviving architectural remains being very scare. A reading through the survey reports Sir Alexander Cunningham leaves the impression that the whole of Northern India was covered with building built of bricks, every ancient site exhibited remains of brick structures. The predominance of bricks continues even in the construction of religious adifices, a history of which is traceable since very long4 A larger number of the stupas, chaitya halls, monasteries as well as temples were built with brick as the main building material 5, though in subsequent period religious buildings built under the royal patronage started a new tradition of stone architecture. But the brick architecture was bound to have its impress on the lithic monuments. In spite of the gradual increase in the popularity of stone as a building material brick continued to be used side by side perhaps more popularly as medium of construction apparently because of its being more economic, manageable and easily available. 6 However, of the innumerable monuments built in bricks very few have survived as due to handiness and reusabilities of the bricks, buildings built of the brick have been systematically and throughly revaged than those in stone, and the ravage is still going or. The recorded sites still preserve such material which is likely to prove of great help and significance for reconstructing a scientific history of ancient Indian brick architecture.

Innovation in the art of architecture also influenced the construction and shape of the brick architecture. Architectural application of brick hand are now become a fashion in temple architecture in North India? for examples the temples of Bhitargaon and Seerpur can be reffered. Thus the possibilities of presentation for entire artistic expressions were used through the medium of carved brick, brick hand and brick terracottas. Surely, I would not hesitate to say this, the sculptors had the bricks as an efficient means of construction and the architect used them abundantly. They have properly utilized the bricks from the stand-point of sculpture and decoration.

A survey of archaeological sites and existing brick-edifices prompt us to conclude that brick had been equally preferred and used by the architect in abundance in Indian sub-continent.

#### References:

- 1. Bridget and Raymond Allchin, The Birth of Indian Civilization, Great Britain, 1968; p. 242
- 2. Maha Nirvana Tantia, 13, 24-25; Pānini Astādhyāyī, 5-1-16, V.S. Agrawala, Bharatiya-Kala, 2nd Edi., Varanasi, 1977. pp. 100-103.
- 3. Benjamin Rowland, The Art and Architecture of India, Great Britain, 1953, pp. 13, 45 & 51, Bridget and Raymond Allchin, p. 237; A.S.I.A. R., 1911-12, p. 33 and onward, A.S.I.A.R., 1913-14, p. 4.
- 4. A.S.I.A.R., 1903-4, p. 15, A.S.I.A.R., 1913-14, p. 4, A.S.I. Cricle Report North Western Provinces and Avadh, 1899, p. 8; Benjamin Rowland, p. 13.
- A.S.I.A.R., 190?-4, p. 15, A.S.I.A.R., 1913-14, p. 4, G.R. Sharma, Excavation at Koshambi, Allahabad, 1960, p. 41 and onward; A.S.I.A.R. 1905-6; p. 120; J. S. Burgess, Architectural Survey of South India, Varanasi, 1970 (Rep) p. 15, Report of the A.S. of Southern India, Vol. 15, pp. 2 and 7; Ancient India, No. 4, p. 187; A.S.I. Frontier Circle Report, 1910-11, p. 15; M.A.S.I., No. 54, p. 1; Ancient India, No. 16, pp. 77 & 78: I.A.R. 115:-59, p. 6; A.S.I.A.R., 1908-9, p. 6; A.S.I.A.R. (Cun), Vol. II, p. 40, A.S.I.A.R., 1909-10, pp. 11 & 12; A.S.I.A.R. Eastern Circle, 1908-9, p. 32, A.S.I.A.R., 1909-10, p. 85; Prince of Wales Museum Bulletin, No. 7, 1959-62, p. 6; M.A.S.I., No. 55, p. 1 and onward; M.A.A. Kadir, A Guide to Paharpur, Bangladesh, 1975, p. 38; A.S.I.A.R., 1928-29, p. 92; A.S.I. Eastern Circle Annual Report, 1920-21; p. 25.

Sambodhi XI-7

- Percy Brow 1, Indian Architecture (Hindu and Buddhist Periods), Bombar) 1959, p. 42, R.N. Mehta and S.N. Choudhary, Excavation at Devenimore, Baroda, 1966, p. 33; M.A.S.I., No. 40, p. 117; H. Reed, Rang Mahal, Swiden, 1959, pp. 86; Daya Ram Sahani, Catalogue of the Museum of Archaeology at Sarnath, Calcutta, 1914, p. 300; V.S. Agarwala, Pāṇini Kālin Bhārat-varṣa, Varanasi, 1969, p. 153; Prince of Wales Museum Bulletin, No. 7, 1959-62, p. 6, A.S.I.A.R., 1906-7, 5; A.S.I.A.R., 1909-10, p. 11.
- A.S.I.A.R., 1908-9, p. 5 and onward, for detail study, see-Mahammed Zahir, The Temple of Bhitargaon, Delhi 1981, A.S.I.A.R., 1909-10, p. 83 and onward, Prince of Wales Museum Bulletin No. 7, A.S.I.A.R., 1909-10, p. 11 and onward, M.A.S.I., No. 55, p. I and onward, for detail study of Paharpur temple, O.C. Ganguly, Indian Terracotta Art, Calcutta, 1959 (see notes on the plates also).
- A.S.I.A.R., 1908-9, p. 5; Indian Museum Bulletin, 1970, p. 27; A.S.I. A.R., 1909-10, 11 & 83, Prince of Wales Museum Bulletin, No. 7, p. 6; O.C. Ganguly, Indian Terracotta Art, Calcutta, 1959 (notes on the plates) p. II.

M.A.S.I., No. 55, pp. 1 & onward, M.A.A. Kadir, A Guide to Paharpur, Bangladesh, 1975; A.S.I.A.R. Eastern Circle, 1920-21, p. 25, A.S.I.A.R., 1928-29, p. 92.

#### Abbreviations

A.S.I. Archaeological Survey of India,

A.S.I.A.R. (Cun) Archaeological Survey of India (Cunningham) Annual Report.

A.S.I.A.R. Archaeological Survey of India-Annual Report.

I.A.R.: Indian Archaeology A Review.

M.A.S.L. Manairs Archieological Survey of India,

# A NOTE ON THE MATRIA FIGURES FROM THE EME DAKSINA MÜRTI TEMPLE, BARODA\*

Maruti Nandan Prasad Tiwari and Kamal Giri

The EME Daşkina Mūrti temple is a recently built Siva temple, situated in the cantonment area of Barcda, Gujarat. The enclosure wall of the temple preserves in open air a good number of sculptures, ranging in date from ca. seventh to the 13th century A.D. The bulk of sculptures include the Mātrkās, Siva as Bhairava, ālingana mūrti of Siva, Viṣnu, Sūrya, Brahamā, Māhiṣamardini and Navagrahas. Of all these, the Mātrkā figures are of special iconographic significance and deserve detailed study for two reasons. First, the Mātrkās are here carved as independent sculptures which was not very common. Second, these figures include some such Mātrkās, which are otherwise not known through sculptures; they are Āgneyi and Vāyavi. The other Mātrkās are Vaiṣṇavi, Brahamāṇi, Māhtsvati, Indrāṇi, Kaumāri, Vārāhi and Cāmuṇḍā. These figures are spread over from ca. eighth to the 12th century A.D. In the present paper, we propose to make an iconographic study of these Mātrkā figures. 1

The Mātrkās, representing the Saktis or the endowed energies of different Brahmanical deities, were held in high veneration from the remote past<sup>2</sup>. They are usually seven or eight and even more are enumerated in aucient texts. Of these, the most popular ones assimilated in the group of sapta-or-asta-Mātrkās are Brahmāņi (or Biāhmi), Vaisņavi, Māheśvari (or Raudri), Kaumāli (or Kārttiki), Vārāhi, Indrāņi, (or Aindri or Māhendri), Cāmundā, Caudikā and Nārasimhi. Varāhamihira in his Brhatsamhita does not speak of the number and names of the Mātrkās, but simply says that the Divine-Mothers should be made with the forms and the cognigances of the individual gods whom they are named after<sup>4</sup>. Utpala while commenting on this passage gives the names of as many as eleven Mātrkās, which at once suggests that side by side with the common concept about the stereotyped number of the Saktis of seven or eight gods, there also existed a belief about the Saktis of other gods and their aspects. 5

<sup>\*</sup> In connection with research projects, financed by the Indian Council of Historical Research, New Delhi, the authors recently visited the EME Dakeina Murti Temple at Baroda and personally studied the sculptural data.

The Mātṛkā figures are usually rendered in the group of seven or eight on a rectangular slab and are without much variations. The earliest figures belong to the Kuṣāṇa period. The figures of the Kuṣāṇa period do not exhibit any distinctive symbols and vehicles and are usually flanked by two Ayudha-puruṣas. The distinguishing emblems and the vāhanas appear in the Gupta period. The Mātṛkās are accompanied by babies, an invariable feature of Mātṛkā figures in all the periods. The rendering of babies, suggesting the Mother aspect of the goddesses, starts right from the Kuṣāṇa period. However, the figures without babies are also not unknown. These Mātṛkās usually flanked by Virabhadra and Gaṇṣṣi, bear close resemblance in regard to the attributes and the vāhanas with their male counterparts.6

We may classify the Matrka figures from the EME Temple into two groups; the first with babies and the other without them. These figures, decked with usual ornaments, such as, necklaces, earpendants, armlets, bracelets and mukutas etc., are protrayed either as standing or sitting with their respective conveyances. Barring one example, the Matrkas are always four-armed. We now proceed to treat of the iconographic features of each of the Matrkas.

# Vaispavi :

Vaispavi, the female counterpart of Vispu, has been represented by two sculptures. In both the instances, the four-armed goddess wears a kirtia-mukuta and stands on a pedastal with garuda vāhana, carved in human form. The first figure, assignable to ca. eighth century A.D. bears a disc, a mace, a disc and a conch with a child, clasped in lap.7 The second figure of ca. 12th century A.D. holds the varadākṣa, a disc, a mace and a conch in her hands. The baby is conspicuous by its absence here. The figures of Vaiṣṇavi, however, correspond to the textual injunctions.8

# Mähesvari :

Māheśvarī, the Sakti of Siva, has also been represented by two sculptures. In both the cases, datable to ca. 11th-12th century A.D., the four-armed goddess stands on a pedestal with the bull vāhana. In one example, she shows a water-vessel, a trisāla, a baby and the varada-mudrā; while in the other, she carries a trisāla, a spiral lotus and a snake in three hands and the fourth one is resting on the forehead of the bull mount. The baby, however, is rendered as standing to the left of the goddess. The Māheśvarī figures follow the iconographic prescriptions so far as the distinguishing emblems and vāhana are concerned.9

#### Brambăņi:

Brahmani, the Sakti of Brahma, has also been represented by two sculptures. In both the cases, three-faced and four-armed Brahmani is decked with jațā-mukuța. She is shown as standing on a pedastal with hamsa vāhana. The first figure, datable to ca. eighth century A. D., shows the goddess with a rosary, a sruk, a padma-nāla and a kamandalu. The child is sitting at her right flank. In the second figure, assignable to ca. 12th century A D., the goddess is provided with the varadākṣa, a sruk and a lotus in three bands, while with the remaining one she supports a baby and also holds a water vessel. The figures, however, conform with the tradition as envisaged by the texts.10

## Indrapi : .

Indrant, the female counterpart of Indra, is also represented by two sculptures. In both the instances, the four-armed goddess stands on a pedestal with an elephant mount, carved nearby. The goddess holds the varada-mudrā (or a lotus bud), a vajra and a goad in three hands, while with the remaining one she supports a child sitting in the lap. However, in one case the child is shown as standing to her left and the goddess is holding the finger of the child. Of the two figures, the one with the child standing to the left of the goddess is datable to ca. eighth-ninth century A.D. while the other one is anignable to ca. 11th century A.D. These figures agree with the iconographic features enunciated in the texts.11

#### Kaumāri :

Kaumārī, the Sankti of Kumāra or Kārttikeya, is represented by one sculpture, datable to ca. 12th century A.D. The goddess possesses two arms and stands on a pedestal. She bears a flywhisk and a Kukkuṭa in her two hands. Her conveyance peacock and the baby are conspicuous by their absence. However, the absence of śūla (spear) in hand and peacock as conveyance are surprising but the Kukkuṭa in hand is sufficient to identify the goddess with Kaumārī as the rendering of Kukkuṭa is very much in consonance with the literary tradition, 12 also exemplified by the sculptures. 13

#### Varabi :

Varahi, the female counterpart of one of the incarnatory forms of Viṣṇu, is represented by two sculptures, datable to ca. 11th-12th century A.D. In both the instances, the four-armed goddess stands on a pedestal. The first figure is boar-faced and a boar, meant for a vehicle, is also carved at her left flank. The goddess shows the varada-mudrā, a mace, a child (in lap)

and a mace. The second figure does not possess boar face and the vahand is also conspicuous by its absence. She holds a mace, Bhūdevī and a disc in her three surviving hands. It may be noted that our Varabī figures show a complete departure from the textual prescriptions in regard to the rendering of boar (as mount) and Bhūdevī (in hand). In dhyānas, she is conceived as boar-faced and riding either on a mahisa or an elephant and holding danda, khadga, khetaka, pāša and abhaya ar d varada poses. 14 The Rūpamandana however, envisages a mace and a disc in her hands 15 Thus it appears that the mode of representing Varāha is followed in the case of our Vārāhī figures.

#### Cāmundā:

Camunda is represented by one sculpture, assignable to ca. 12th century A D. The four-armed goddess with sunken eyes, skeleton form and frightful appearance, is standing on a corpse(preta) lying under her feet. The four-armed goddess bears the varada-mudrā, a trident, a damarū and a garland of human skulls. The baby is absent here which has been a usual practice in case of Camunda. The rationale behind not associating child with Camunda was perhaps that a Matrka or Divine Mother can never be visualized in terrific form. In our traditional concept Mother has to be pacific and benign in appearance. As against the available iconographic prescriptions, 16 the rendering of tritūla and damarū in our figure atonce suggests her close resemblance with Siva.

#### Väyavi :

Vayavi, the Sakti of wind-god Vayu, is represented by one sculpture assignable to ca. ninth century A.D. The four-armed goddess stands on a pedestal with a deer, carved as conveyance. The goddess wears a hovering dupatta and carries a vajra and a pasa in two hands while with the lower left she supports a baby sitting on the Iap. However, one of her hands is broken off. It may be remarked here that the deer mount is the characteristic feature of her male counterpart Vayu.17

# Ägney1:

Agneys, the female counterpart of fire god Agni, is represented by a solitary sculpture. The four-armed Matrka, wearing a Karanda-mukuta, accompanied by a mesa, carved as her vehicle. It may be remembered that mesa happens to be the traditional mount of Agni. She bears the varada-mudrā and a goad in two hands while with the third she supports a child, clasped in lap. Her remaining one hand, however, is hanging.

#### FOOT-NOTES

- 1 We regret that we could not illustrate the figures since the area being of military importance, no one is allowed to take the photographs. The exact provenance of these figures are not known. But they are from different places in and around Baroda.
- 2 For details consult, Rao, T. A. Gopinatha, Elements of Hindu Iconography, vol. I, Pt. II, Varanasi, 1971 (Reprint). pp. 379-89; Banerjea, J. N., The Development of Hindu Iconography, Calcutta, 1956; pp. 503-09; Sahai, Bhagwant, Iconography of Minor Hindu and Buddhist Deities, Delhi, 1975, pp. 207-19.
- 3 ब्रह्माणी वैष्णवी रोद्री वारा**ही नारसिंह्**का । कीमारी चापि माहेन्द्री चामुण्डा चैव चण्डिका ।। Skanda Purāṇa-Kāshī Khaṇḍa, 83.33. Also see, Brahmavaivarta Purāṇa (Prakṛtikhaṇḍa), 64.86-88.
- मातृगणः कर्त्तव्यः स्वनामदेवानुरूपकृतचिह्नः ।

  Bṛhatsaṃhitā 57.56.
  ब्रह्मेशगुह्विङणूनां तथेन्द्रस्य च शक्तयः ।
  श्रीरेम्यो विनिङ्कम्य तद्वैश्चिष्डकां यथुः ॥

  यस्य, देवस्य यद्वं यथाभूषणवाहनम् ।

  तद्वदेव हि तञ्छक्तिरसुरान्योद्धमाययौ ॥

  Devi-Māhātmya (of Mārkandeya Purāņa 8. 13-14.
- 5 Banerjea, J.N., op. cit., p. 504.
- 6 For details consult, Banerjea, J.N., op. cit. pp. 503-09; Sahai, Bhagwant, op. cit. pp. 210-19.
- 7 The attributes here and afterwards are reckoned clockwise starting from the lower right hand.
- 8 तथैव वैष्णवी शक्तिर्गरहोपरि संस्थिता | शह. खचक्रमदाशार्ड्गलड्गहस्ताम्युपाययौ ॥ Devi Mähätmya, 8.18; Rüpamandana 5-66.
- 9 माहेश्वरी वृषारूढा निश्चलक्यारिणी । महादिवलया प्राप्ता चन्द्ररेखाविभूषणा ॥ Devi Māhātmya 8.16. माहेश्वरी प्रकर्त्तव्या वृष्णासनसंस्थिता । कपालश्चल्यद्वाङगवरदा च चतुम् ना ॥ Rūpamandana 5.64.
- 10 हं संयुक्तविमानाग्रे साक्षस्त्रकमण्डलः । आयाता ब्रह्मणः शक्तिर्वक्षाणी सामिषीयते ॥ Devi-Mähätmya 8.15. इंसास्टा प्रकत्तिन्या साक्षस्त्रकमण्डलः । सुवं च पुस्तकं भत्ते कथ्वहस्तद्रये श्रुमा ॥ Rüpamandana 5.63.

- 11 वज्रहस्ता तथैगैन्द्री गजराजोपरि स्थिता । प्राप्ता सहस्रतयना यथा शक्रस्तथैव सा ॥ Devs-Mahātmya 8.21 इन्द्राणी त्विन्द्रसहशी वज्रश्रहगदाचरा । गजासनगता देवी लोचनैर्बहुभिर्वृता ॥ Rūpamaņāma 5.69.
- 12 The Viṣṇudharmottara and the Devi Purāṇa prescribe peacock (as vāhana) and the Kukkuṭa (in hand) as her chief distinguishing emblems. Consult, Rao, T.A. Gopinatha, op. clt., pp. 387-88.
- 13 Sahai Bhagwant, op. cit., p. 231.

Baroda.

14 कृष्णंबर्णा तु वाराष्ट्री सूकरास्या महोदरी।
वरदा दण्डिनी खड्गं विभती दक्षिणे सदा ॥
स्वेटपाशामयान्वामे सैव चापि लसद्भुजा।

Viṣṇudharmottara (As quoted by T. A. Gopinatha Rao, op. cit., p. 150). 15 बाराहीं दु प्रवक्ष्यामि महिषोपरिसंस्थिताम् ।

वासह-[वराह-] सहसी षण्यानादा चामरचारिणी ॥ गदाचकगदा[-धरा] तद्बद्दानवेन्द्रविधातिनी । Rāpamandana 5, 67-68.

- 16 According to the Viṣṇudharmottara Purāṇa Cāmuṇḍā rides a preta (dead body) and holds a musala, a kavaca, a bāṇa, an ankuta, a khaḍga, a kheṭaka, a pāśa, a dhanuṣa, a daṇḍa and a paraśu. Consult, Rao, T.A. Gopinatha op. cit., p. 386.
- 17 There existed a Vāyu temple at Baroda which enshrined the figures of Vāyu and Vāyavī both. See, Sahai, Bhagwant, op. cit., p. 57.

  Prof. Dr.R.N. Mehta of the department of Archaeology and Ancient History, M.S. University. Baroda, in course of personal talk, informed that above Vāyu temple and its sculptures are of much later date. Dr. Mehta further informed that he has another figure of Vāyavī in the departmental collections of the department of Archaeology and Ancient History, M. S. University of

# AVIDYA IN VEDANTA\*

#### E. A. Solomon

# 1. Avidva in Pre-Sankara Vedanta

Right from the later stage of the composition of the Vedic hymns the monotheistic tendency had started not only taking roots but also fast developing with the result that in the Nasadiya sukta even the monistic tendency is quite evident and so also an attempt to describe the evolution of the world from one Uttimate Principle which defies description.

The Upanisads, whatever their differences, can be said to uphold that there is one Ultimate Reality which is one without a second, pure, uninatured, and beginningless and endless. There are two kinds of descriptions of it—(i) as omniscient, omnipotent, sentient, self-luminous, self-dependent, having all attributes, the creator, sustainer and devourer of the world. He creates himself as everything (Sa ātmānam sarvam akuruta); that is to say, in later terminology. He is the upādāna kāraņa and the nimitta kāraņa of the world. (ii) The other set of thinkers define the Ultimate Reality as of the nature of Being, sentiency, Bliss, devoid of differentiation, and unmodified and devoid of all the attributes as are found in the mundane world, which could only be said to be 'not this, not this,' but is the Ultimate Absolute Reality.

The Vedantins must have been confronted with the problem as to how the Ultimate Non-dual Principle could be pure and eternally unchanging and yet be the *upādāna* (constituent or material cause) out of which everything evolved. The individual souls could, perhaps, be said to be the sentient Ultimate Principle conditioned or limited by the different adjuncts (*upādhis*), viz body. etc.; but earth, water, etc. and all the insentient things of the world would certainly have to be said to be the effects of, that is to say, different modifications or transformations of Brahman or Atman, the Supreme Principle, and there was sufficient proof for this in the Upanişads.

Though some support could be found in many Upanisadic statements, if carried to the logical extreme, for the view that the phenomenal world is unreal (- vācārambhaṇam vikāro nāmadheyam..., neti neti, neha nānāsti kimcana, etc.), yet this view, there is reason to believe, did

<sup>\*</sup> Two university lectures delivered at L. D. Institute of Indology on 28-2-1984. Sambodhi XI-8

not sufficiently develop in Vedantic circles till the time of the Gaudapāda-Kārikā and the Yogavāṣiṣtha. Earlier, perhaps, the Vedāntic thinkers were struggling with some form of 'bhedābheda' (Unity-in diversity) or Visiṣṭā-dvaita (Qualified Non-dualism) as can be seen from some references in Sankarācārya's commentaries (e. g. Brahmusūtra-Šānkara-Bhāṣya, H 1.14) and from what Rāmānujācārya says about his Pūrvācāryas.

Among the Buddhists, the Vijnanavadins came forward to say that the external world need not be hypostatised merely to account for our knowledge of it and for our empirical dealings. The fact that all this is possible in a dream and that there is 'sahopalambha' or simultantous awareness of cognitions and their objects, can vindicate our saying that the external world is nothing but our various conceptions appearing as if they were outside. This tendency of vijāāna to differentiate and diversify itself as the object and its apprehension is due to an innate tendency or flaw, which was referred to by the terms 'abhūtaparikalpa', vikalpa, vitathavikalpābhyāsa-vāsanā, etc.

The Sūnyavadins, and of course the Tattvopaplavavadins, attacked the same problem from a different angle. We try to know the things of the world on the strength of our means of knowledge or pramāṇas, but our conceptions or definitions of the pramāṇas, as also of the things of the world are faulty; the faults of ātmāśraya, anyonyāśraya, etc. can be detected in each of the definitions that are prevalent, including the Buddhist ones. That is to say, each thing as we know it, is sāpekṣa; its conception is dependent on the conception of something else, and so it is devoid of its own nature, it is 'niḥsvabhāva'. We cannot vouchsafe for the existence of anything, not even of the vijnāna of the Vijnānavādins and even Buddha as we understand him. The Mādhyamikas or the Sūnyavādins obviously did not, or could not affirm the existence of some Real Principle, though there is every reason to believe that they did not deny its Reality. Only it could not fall within the scope of any of the empirical means of proof.

This stand of the Vijnanavadins and the Madhyamikas seems to have appealed to some of the Vedantins. So also the Buddhist view which regarded samavāya (inherence), dharma-dharmibhāva, avayavāvayavibhāva, etc. as but mental constructions, the reality being the svalakṣaṇa, the thing in itself. The Vedantins, as said above, were finding it difficult to accept the Ultimate Reality as eternally unchanging, pure and devoid of differentiation and at the same time to accept it as the cause that evolved in the form of the world with all its diversity.

The Yogavāsiṣṭha seems to have incorporated some of the views of the Vijnānavāda and the Šūnyavāda of the Buddhists. According to the Yogavāsiṣṭha, all bondage is due to the perceptible universe (drsya) and it is the main thesis of this work that it does not exist. The world never existed in the past, does not exist now, and will not exist hereafter. It had no beginning and so has no end. There is no production or destruction in any real sense.1

A little thought on the true pature of knowledge and experience shows that there is a unity behind the multiplicity and diversity of worldly phenomena. Action and reaction between two things presuppose identity. Two things having nothing in common between them cannot be cause and effect, or subject and object. How can cit or the conscious self come into contact with something utterly different from it? The object of our knowledge must therefore be a modification of consciousness, that is to say, an ideation of kalpanā. There is nothing except the one reality, consciousness, which is both the subject and the object and the relation between the two,2 The world of appearance with its categories of time, space, etc. is a manifestation of the mind (mano-vijembhana), an imaginary construction (kalpanā) and the various descriptions of the order of creation, etc are meant for the gradual progress of the ordinary people in the direction of the ultimate truth.

The Yogaväsistha very plainly says that the phenomenal world is a huge dream within the mind. Everyone has his own universe. One dream merges into another, so the conviction regarding the reality of the external objects grows stronger and stronger. What and where the 'cit' or the mind imagines exists there. Whatever is seen in a dream is real at the time; the same is the case with the world. Hence there is no difference between dream-objects and the so-called external objects from the supra-empirical point of view.<sup>3</sup>

```
    वन्ध्यापुत्र-व्योमवने यथा न स्तः कदाचन !
जगदाथिललं दृश्यं तथा नास्ति कदाचन !!
न चोत्पन्नं न च ध्वति यत् किलादौ न विधते !
उत्पत्तिः कीदृशी तस्य नाशशब्दस्य का कथा !! --- Yogavasiştha, III. !!. 4-9.
```

<sup>2.</sup> See Yv. III. 121. 37-38; Yv. VI b. 257, 13-17.

प्रश्वेषमेव यश्चितं तदेवंरूपशक्तिकम् ।

पृथक् प्रश्वेषमृदितः प्रतिचित्तं जगद्भ्रमः ॥ — Yv. III. 40.29

जगद् दीर्घमहास्वप्तः सोऽयमन्तःसमृत्थितः ।
स्वप्नात् स्वप्नान्तरं यान्ति काश्चित् भृतपरम्पराः ॥

तेनोपलम्मः कुड्यादावती दृदतरः स्थितः ।

यद् यत्र चिद् भावयति तत् तत्रासी भवस्यलम् ॥

यथा स्वप्नेऽपि यद् दृष्टं तत्राले सत्यमेव तत् । — Yv IV. 18. 47-19ab

And yet it cannot be denied that whereas the dream is a private experience, everyone has besides this a common waking experience which he regards as real. Vasistha explains this by saying that no mind perceives anything but its own ideas. Thus each mind imagines a universe by itself and for itself. It is only accidentally that one ideation-series or dreamseries corresponds to another and the corresponding things are taken as the very same and real. If several persons dream about the same thing or event it would be very difficult for them to say whether it was really a dream, and it is quite likely that they might take it as an event in accual life. This is exactly what is true of the waking experience. This explanation is from the subjectivistic point of view and does not satisfy the Indian mind. The Yoga-Vāsistha itself transcends this and propounds a view which may be styled 'Monistic Idealism'.

Even the jivas or individual souls or minds are not ultimately real. Hence the empirical objects of experience are really ideational constructions of one Manas—the Cosmic Mind or Brahmā. It is the Cosmic Mind that has imagined the world-idea. The world will continue as long as it keeps on imagining and will chase to exist when it stops doing so. Then the Cosmic Mind of the nature of ideation will merge into the Absolute Reality which is of the nature of pure tranquillity (sānta, nirvāṇamātra) and does not suffer any change or transformation.

The imaginary world-appearance is known by many names—avidyā (as it is sublated by vidyā), samsṛti (as it is spread far and wide), bandha (as it is the cause of bendage), māyā (as it is unreal) and moha (as it is the cause of delusion), mahat (great, difficult to cross), and tamas (as it hides the real nature of the Ultimate Reality). It is also called citta, manas, and mala (impurity). It may be noted that the world-appearance is called avidyā or moha, though it is both the effect and the cause of these. The terms Māyā and Avidyā are used synonymously as denoting an illusory appearance rather than its cause. The Yoga-Vāsiṣṭha does not encourage the notion of causality even for purposes of explanation in the field of thought-construction, and hence such a use of the world 'avidyā'. It is immaterial whether avidyā signifies the world-appearance or the cosmic avidyā which is its cause. (Tena jātam tato jātam itiyam racanā girām, Śāstrasamvyava-hārārtham na Rāma paramārthatah. Yv. IV. 40. 17).

Manas, buddhi ahamkāra, citta, karma, kalpanā, samsīti, vā sanā, vidyā prayatna, smīti, indriya, prakīti, māyā, kriyā are but names emphasising

<sup>1.</sup> See Yv. III. 1. 19-20; III. 4. 47.

different aspects of the functioning of manas or citta. Rāma is asked to give up vāsanā in the form of 'aham' or ego. It is a mental power which is the source of all ideas of good and bad and it is due to it that the world of appearance is falsely imagined. This is what is called avidyā which when not comprehended spreads the unreal world. This avidyā, once it is detected and comprehended does not result in any illusory appearance. This is interesting Both avidyā (mala, māyā) and vidyā have been given as synonyms of manas in its different aspects. Hence, manas as vidyā destroys itself as avidyā and as presenting diverse functions. Manas alone can destroy itself. The mind comprehends itself only for its own destruction.

Everything in the world is just manas. When this manas is dissolved the world of appearance disappears and mokşa is attained. Activity or vibration is the very nature of manas. The vibratory power or the creative impulse (spandasakti) of the mind brings about the world-appearance. The mind which is devoid of the vibratory power is no longer mind, and this is what is called mokşa. The vibratory nature of the mind is called avidyā or vāsanā (root-inclination). This avidyā should be destroyed for the attainment of liberation. The mind alone can curb or destroy the mind. Can

-Yv. III. 102, 26-28; 34-38

<sup>1.</sup> Yv. III. 96, 13-14.

अतस्तवं वासनां राम मिध्यैवाहमिति स्थिताम् । त्यज्ञ पक्षीश्वरो व्योमगमनीत्क इवाण्डकम् ॥२६॥ एवा हि मानसी शक्तिरिष्टानिष्टनिबन्धिनी । अन्यैव मुधा भ्रान्त्या स्वप्नवत् परिकल्पते ॥२७॥ ः अविद्येषा दुरन्तैषा दुःखायैषा विवर्धते । अपरिशायमानीवा तनोतीदमसन्मयम् ॥२८॥ अविद्या संप्रबद्धा हि वितताऽनश्रदुर्गमा । नानेन्टजालकलनां शम्बरो हेम वर्षति ॥३४॥ स्वविनाशिकियां चैतां मन एव करोत्यलम । मनो धारमवर्ष नाम नाटकं परित्रत्यति ॥३५॥ आस्मानमीक्षते चेतः स्वविनाशाय केवलम् । न हि जानाति दुवु दिविनाशां प्रत्युपस्थितम् ॥३६॥ स्वयं संकल्पमात्रेण स्वविनाशदृशामिदम । मनः संकाधयस्याञ्च क्लेशो नात्रोपयुज्यते ॥३७॥ स्बरांकस्वविवस्यांशां विवेकोपहितं मनः । संत्यच्य रूपमाभोगि करोत्यात्मावबोधनम् ॥३९॥

one who is not a king ever check or defeat a king ?1 This vasana has falsely arisen like the unreal appearance of two moons and so can be dispelled. Avidya appears as if it were existent in fools. As the name itself signifies, it is non-existent, and cannot possibly be there in the enlightened. Avidya is highly delnsive; it makes the non-existent existent and vice-versa. As in dreams, state of confusion and the like, the character of cloth is seen at times in a jar, what is far appears to be near and so on; so anything is possible in the case of avidya. Whatever the mind encircled in vasana thinks about and calls into imaginary existence it experiences in that very manner; but this latter is neither sat (existent) nor asat (non-existent).2

This avidyā disappears at the dawn of the knowledge of the self as dew disappears immediately on there being the first touch of the rays of the sun. When this avidyā apprehends the Supreme, it itself perishes like shade wishing to enjoy sunlight.

Avidyā is nothing else but desire (icchūmātrām) and its destruction is mokṣa which is attained by keeping away from desires. The bondage in the form of manas is impure, non-existent, delusive frightful. It is called māyā or avidyā or bhāvanā (creative imagination). The wine deluding the world is known as avidyā; infatuated by it, people do not attain bliss. Avidyā arises by itself out of sāmkalpa (will, desire) like a tree in the sky; by desisting from it the pure state is attained 4 Mind (manas) is an imaginary relationship between (cit-sakti) and the creative impulse (spanda-sakti); it is imaginary and is termed false

-Yv. III. 113, 1-2

इस्येवं राघवाऽविद्या महती भ्रमदायिनी ।
असत् सत्तां नयत्याश्च सद्याऽसत्तां नयत्यव्यम् ॥१०॥
सर्वमेतदिविद्यायां संभवत्येव राघव ।
घटेषु पटता दृष्टा स्वप्नसंभ्रमितादिषु ॥१२॥
दूरं निकटवद् भाति मुकुरेऽन्तरिवाचलः ।
चिरं शीश्रत्वमायाति पुनः भ्रेष्केव यामिनी ॥१३॥
वासनावस्तिं चेतो यद् यथा भावयत्यलम् ।
तत्तथाऽनुभवत्याश्च न तदस्ति न वाऽप्यसत् ॥१६॥
—— Yv. III 120 10. 12. 13. 16

<sup>1.</sup> Yv. III, 112, 5-19.

यहा हि वासना निष्यमसस्यैच यदुस्थिता । द्विचन्द्रभान्तिवत् तेन त्यक्द्वं राघव युज्यते ॥१॥ अविचा विद्यमानेव नष्टप्रशेषु विद्यते । नामैवाऽङगीकृताभावात् सम्यक्ष्रशेषु सा कुतः ॥२॥

<sup>3.</sup> Yv. III. 114. 7.

<sup>4.</sup> Yv. IV. 21. 36-37; III. 114. 20-48.

knowledge  $(mith) \overline{a} - j \widehat{n} \overline{a} n \overline{a})$  or  $avidy \overline{a}$  or  $m \overline{a} y \overline{a}$ , it is this great  $aj \overline{n} a n a$  that spreads the poison in the form of the mundane existence, etc. Had an entity not been hypostatised to establish a relationship between Consciousness and the Creative Impulse, the fear of mundane existence would not have been there.

It is not known how this avidyā came into existence and Vasistha advises Rāma not to bother about its source, but to concentrate all his energies on the attempt to dispel it. Once avidyā is dispelled everything will become apparent. It is born somehow. In fact it is not an existent entity and hence it is not possible or desirable to find out whence it was produced.2

1. भवित्रमसट्रूपं मोहनं भयकारणम् ।

रूरयमाभासमाभोगि वन्द्रमाभावयानव ॥

मागैवा सा हाविद्येषा भावनीया भयावहा ।

संविद्रस्तन्मयस्वं यत् तत् कर्मेति विदुर्बुभाः ॥

-Yv. IV 21, 36-37

See also III, 114, 20-48

—Yv. V. 13, 87-9

यतः कृतश्चिष्मातेयमिवया मलदायिनी ॥

नूनं स्थितिमुपायाता समासाय पदं स्थिता ।

कृतो जातेयमिति ते राम माऽस्तु विचारणा ॥
देमां कथमहं हन्मि इत्येषा तेऽस्तु विचारणा ॥
अस्तं गतायां श्वीणायामस्यां शास्यसि राघव ॥
यत एषा यथा श्वीषा यथा मध्देत्यखण्डितम् ।

वस्तुत: किल नास्येषा विभाग्येषा न वेश्विता ॥
असतो आन्तर्ता सत्यरूपा जानातु कः कतः ।

जातेयः प्रीदिमापन्ना दोषायीवातताकृतिः ॥

-Yv. IV. 41. 31 cd-35

Şec also III. 114. 66

The Yoga-Vasistha moreover explains that in the pure consciousness there is a spontaneous wave of mentation (kalā kalanarūpinī). It is three-fold—subtle, middling and gross. Then the Mind too is imagined in these states as three-fold. This is known as  $Avidy\bar{a}$  or Prakrti with its three gunas—sattva, rajas and tamas. Each of these gunas is three-fold and thus  $avidy\bar{a}$  is nine-fold. Whatever object there is in the world is permeated by it. The Yoga-Vasistha gives an account of world-creation, of course unreal in its view, as also a classification of things under this nine-fold division of  $avidy\bar{a}$  (Yv. VIa. 9. 2ff). Like the other works on Vedāota it is influenced by the Sāmkhya and adopts the Sāmkhya terminology.  $Avidy\bar{a}$  is thus looked upon as the material cause of the world.

In reality there is neither vidya nor  $avidy\bar{a}$ . The pure Consciousness itself when not apprehended as such is known as  $avidy\bar{a}$ . Due to lack of vidya there is false imagination of what is called avidya. When the pure Consciousness is realised, it is said to be the 'destruction of  $avidy\bar{a}$ '. When  $avidy\bar{a}$  has been eradicated,  $vidy\bar{a}$  also disappears and what is left is pure Consciousness. Both  $vidy\bar{a}$  and  $avidy\bar{a}$  are phenomenal and relative modes of Consciousness and therefore unreal.1

The Yoga-Vasistha is very emphatic in its assertion that avidya does not exist. Brahman alone, which is eternal and unchanging, exists. Avidya is but a name, a mere hypothesis. The concepts of avidya and fiva have been set up only for the instruction of the non-enlightened to make the explanation intelligible. Only as long as the manas is non-enlightened can it attain enlightenment by erroneous (-erroneous from the

विधाऽविद्याहशी न स्तः शेषे बद्धपदो भव ।
नाविधाऽस्ति न विद्याऽस्ति कृतं कल्पनयाऽनया ॥
किंचिद्स्ति न किञ्चिद् यण्चित् संविदिति तत् स्थितम् ।
तदेवाविदिताभासं सदिविद्येखुदाहृतम् ॥
विद्यादेवाद्याद्या मिथ्यै वोदेति कल्पना ॥
विधाऽमावादिवद्यारव्या मिथ्यै वोदेति कल्पना ॥
मिथः स्वान्ते तथोरन्तश्छायातपयोरिय ।
अविद्यायां विद्योनायां क्षीणे द्वे एव कल्पने ॥
एते राघव छीयेते अवाष्य परिशिष्यते ।
अविद्यासंक्षयात् क्षीणो विद्यापक्षोऽपि राघव ॥
यिद्यालं स्वान्ते किंचिद्वा किंचिद्वापीदमाततम् ।
तन्तेवं दृश्यते सर्वे न किंचन न दृश्यते ॥
— Yv. VIa 9.20-2 ,

supra-empirical point of view-) means.1

We are reminded here of the Buddhist concepts of avidyā and abhūta-parikalpa (instrument of unreal imaginary construction). Vidyā for the Mādhyamika is not intuition of anything, it is intuition (prajāā) itself. It is a state of knowledge without any conceptual constructions or differentiations which involve comparisons, relations, etc. Avidyā, similarly, is not ignorance of anything but the differentiating or conceptualising function. It is Reason itself (—buddhi, samvṛti). Nāgārjuna carries his dialectic to the farthest extent and says that even this avidyā does not exist. In the Vijñānavāda, the sub-conscious habit of false imaginative construction (vitatha-vikalpābhyāsa-vāsanā) or abhūta-parikalpa is the cognate of avidyā and accounts for the world-appearance.

Gaudapādācārya's philosophy is veiy much akin to that of the Yogavāsiṣha. According to him, all the duality cognised is an illusion; in absolute truth there is no non-duality (māyāmātram idam dvaitam advaitam paramārthatah—Gāudapāda-kārikā, I. 17 cd). Gaudapāda tries to establish his thesis by reasoning, though he fully appreciates the base and support of the Vedic texts. According to him, the dream and the waking experiences are on a par, the objects in both being imagined by the mind either as inside or as existing outside; if the waking experiences contradict and cancel the dream-experiences, so do the dream experiences or dreamless sleep the waking experiences, and so both are false. Gaudapāda holds that whatever is presented as an object is unreal. The relations of space, time and causality do not stand the test of critical examination, and so cannot be regarded as real. That which is non-existing in the beginning and in the end is necessarily so in the present also; things being

Sambodhi XI-9

like an illusion are yet looked upon as real. Persistence for all time is the test of truth for a thing cannot give up its own nature. There is therefore nothing but the eternally unchanging  $\overline{A}$  tman or Brahman, the world of appearance being like a dream or a magical illusion or a castle in the sky. There is no suppression, no origination; no one is in bondage, no one strives for success, no one aspires for liberation and no one is liberated. This is the highest truth.

Things which seem to be generated are not generated in reality. Their generation is like an illusion  $(m\bar{a}y\bar{a})$  and that illusion does not exist. The highest truth is that where nothing is produced. Causality is put to a severe critical examination and since it cannot be explained in any way it follows that  $Aj\bar{a}tiv\bar{a}da$  is the only correct theory. Thus the mind is not originated and the objects are never (riginated. Those who know the truth never fall into error.<sup>2</sup>

Gaudapāda, like the Yogavāsistha, speaks of spanda. As the fire-brand being moved appears as a circle or a straight line, so the mind or consciousness, when it moves, appears as the subject and the object. The appearances in a moving fire-brand are not produced from anything other than it, and when it is at rest they are not in a place other than it, not do they enter into it. So also when the mind or consciousness (vijnāna) vibrates, the appearances are not produced from anything other than it, and when it is at rest they are not in a place other than the mind, nor do they enter into the mind. As a matter of fact they were never there. (GK. 47 ff.) Only so long as the mind is pre-occupied with the idea of causality

-G K. IV.58

Also IV. 16 ff.

<sup>1.</sup> भादावन्ते च यन्तास्ति वर्तमानेऽपि तत्तथा।
वितथः सद्दशः सन्तोऽवितथा इव लक्षिताः ॥ II. 6
सांसिद्धिकी स्वाभाविकी सहजा अकृता च या।
प्रकृतिः सेति विशेषा स्वभावं न जहाति या ॥ IV. 9
स्वप्तमाथे यथा दृष्टे गन्धवनगरं यथा।
तथा विश्वमिदं दृष्टं वेदान्तेषु विचक्षणः ॥ II. 31
न निरोधो न चोत्पत्तिन् बद्धो न च साधकः।
न मुमुक्षुन् वै मुक्त इत्येषा परमार्थता ॥ II. 32
—गौज्यादकारिका (GK)

धर्माय इति जायन्ते जायन्ते ते न तत्वतः । जन्म मायोपमं तेषां सा च माया न विद्यते ॥

(e.g. karman and its fruit), is the worldly existence prolonged (GK, IV. 55-56). As the fire-brand has no appearance when it does not move and is thus 'unborn', so the mind, when it does not move, has no appearance and is 'unborn' (IV. 48). Thus when Manas becomes non-Manas, that is to say, stops imagining and conceptually constructing, there is no duality (mahaso hy amanbhave dvaitam naivopalabhyate-III. 31). Owing to the persistent belief in the reality of the unreal (abhūtābhiniveša), the mind proceeds onwards to a similar object; but as soon as the absence of an object is realised, it turns back being free from all attachment (IV.75,79).

Gaudapāda says that the Ātman first imagines the jīva and then the different entities—external and internal -according to experiences and the impressions left by them (Jīvam kalpayate pūrvant tato bhāvān pṛthag-vidhān, bāhyān ādhyā tmikāms caiva yathāvidyas tathāsmṛtih. - Gk. II. 16).

Does Gaudapāda want to say that the Atman imagines the jiva and also imagines the things external and internal, or that the Atman imagines the jiva and then the jiva imagines the external and internal things? And does he want to say that there is only one jiva (as in later Ekajivavāda), or has he employed the singular number to sign.fy class? Elsewhere the jivas are accounted for on the analogy of ghatākāsa. And whose is the abhūtābhinivesa (obsession for the unreal)? Gaudapāda does not dwell at length on this point as he is mainly interested in suggesting Ājātivāda.

We find that both the Yoga-Vāsistha and the Gaudapāda-kārikā seem to be speaking of the individual and his innate flaw. Even then we cannot say that these works propound subjective idealism, as they firmly uphold the reality of one Absolute Reality. Can we call their view 'Monistic Idealism'? We may say that these works were composed under the influence of Buddhist Idealism, in which the individual streams of consciousness are held responsible for all imaginary construction. This type of idealistic trend being a novel feature in Vedāntic thought and the terminology for it not having yet evolved in these circles, nor the thought properly assimilated, we find some difficulty in the clear understanding of these concepts from these works. Moreover, because of the absolutistic trend of their thought, they wanted to keep Brahman away as far as possible from the concept of abhūtābhinive sa or kalpanā, even though they admitted nothing but Brahman.

#### 2. Avidyā in Sankarācārya's Philosophy

Sanksrācārya, in his writings, mostly commentaries on the Upanişads, Brahma·sūtra and the Bhagavad Gītā, had a more difficult task before him. Commenting on works none of which seem to clearly establish the unreality of the world he put forth his confirmed view that the eternally unchanging undifferentiated Brahman of the nature of Pure Being-Consciousness-Bliss is the only Reality, all else being false and the individual soul being nothing else but Brahman He had in support of his view Vedic statements like 'ekam evādvitīyam', 'neha nānā'sti kimcana', 'neti neti', 'tat tvam asi', 'aham brahmā'smi', etc. He had at the same time to evolve a philosophical terminology of the Vedic brand which would not directly smack of Buddhist impact, and also to show the difference of Vedāntic thought from the Buddhist Idealistic Philosophy and to emphasise the distinctive characteristics of Advaita Vedānta.

Sankara's line of argument is that if Brahman is taken as really evolving in the form of the world it must necessarily be accepted as being modified. And in that case either it should be accepted as wholly modified as the world with no Brahman left in its own nature or Brahman would have to be accepted as baving parts so that one quarter becomes the world and the other three quarters are left intact , ('tripād asyāmṛtam divi'). It is very well to say that Brahman is both immanent in the world and also transcendent, and to say that Brahman is both the upadana and nimitta kāraņa of the world. But does our reason allow us to accept this when we are told that Brahman is eternally unchanging, undifferentiated and devoid of parts? If Brahman evolves into the world it either ceases to be Brahman in its own nature, or it undergoes modification. Better still, Brahman perishes every moment and a new one is born so that all variations could be accounted for. But how could it be possible that Brahman evolves in the form of the world and the individual souls emerge from it as sparks from fire and yet it retains its pristine purity and remains eternally unchanging? If the realisation or direct vision of the Ultimate Reality of the Upanisadic seers has any value for us, Brahman should be regarded as one without a second, eternally unchanging and pure and devoid of differentiation, the world as an unreal superimposition, and the jivas should be regarded as Brahman itself, conditioned or limited by different adjuncts (upādhi), these latter being unreal or projections brought about by Avidya, which itself is false.

It may be noted that the other Acaryas while commenting on the Brahma-sutra and other texts admitted some form of Dualism or Pluralism

even while affirming Advaita. Rāmānujācārya, for instance, says that cit, acit and Isvara are all different, but form a unity inasmuch as cit and acit are the viseşanas or qualifiers of Isvara or Puruşottama or Brahman; or they are His sarıra and He is their Atman, inasmuch as they cannot exist independently of Him, and this is what statements involving sāmānādhikaranya (like 'tat tvam asi', 'aham brahmā'smi', 'sarvam khalvidam Brahma') signify. Vallabhācār, a says that the jivas are 'amsa-s' of Brahman and the world is His kārya or effect, and yet Brahman is undefiled and pure and unmodified as Lie has 'acintyasakti' (unthinkable power).

Sankaracarya, following in the footsteps of Gaudapada, holds that that alone is 'sat' or real which is 'trikālābādhita', unsublated in all the three times. Sankarācārya has propounded bis philosophy from two points of view-the higher or supra-empirical (pāramārthika) and the lower or the common-sense or empirical point of view (vyāvahārika). From the paramarthika point or view, Sankara is an Absolutist. Brahman is the only Ultimate Reality; everything else is unreal. Brahman is attributeless (nirguna) and eternally uncharging (kūţastha). Sankara firmly believes that bheda (difference) and abheda (non-difference) being mutually contradictory cannot be predicated of one and the same thing; and the Bhedabheda view, further, does not solve the problem of causation. It makes the nature of the thing self-contradictory and this points to falsity. Sankara admits that there are noticed two streams of thought in the Upanisads, but one of them is but a concession to the empirical modes of thought (aparā vidyā or anuvāda) (see Br. Sū. Sānkara Bhāsya I. 2.21; II. 1.14 etc.). The only teaching of the Upanisads is, according to him, that of Absolute Non-dualism (Kevalādvaita); all diversity is falsely superimposed on the Lon-dual Brahman.

The Sāmkhya recognises that there is a material element and a spiritual element in the universe, but it fails to explain satisfactorily the relation between spirit and matter. Sankara denies that there could be any relation between spirit and matter which are so distinct and opposed to each other; and yet our experience tells us that they are not only related but also identified as when we say 'I am lean', where leanness is a characteristic of the physical body and yet is predicated of the 'I' which should normally signify the inner self. The only way out of this difficulty is to regard the relation between them as ultimately false. A necessary corollary to this is that one of the things so thought to be related is unreal. Sankara regards matter as unreal, for

the other alternative would result in Materialism. The objective world is therefore an unreal appearance. As a serpent is superimposed on the rope, so is the material world superimposed on Brahman. The Jivas (individual souls) and Iśvara (Creator God) also are unreal in the sense that yellow conch-shell or red crystal is unreal. As the white conch-shell is due to some defect of the eye cognised as yellow, or as crystal appears red on account of the red japā flower on which it is placed, so is Brahman looked upon as jiva or Iśvara The jiva is Brahman limited by or reflected through adjuncts such as the internal organ which are unreal as they pertain to the material world. Thus from the ultimate point of view, Brahman alone exists, unmodified, und fferentiated; remote from the slightest trace of limitation or conditioning as there is nothing which could bring it about. The world does not exist in reality at any time—past, present or future. This is the Absolutist view of Śankarācārya.

From the vyāvahārika point of view, Brahman is said to be possessed of attributes. It is the constituent and efficient cause of the world. It is the ruler, the controller, the creator of the world. The jivas or individual souls can be tegarded, from this point of view, as distinct from Brahman.1 Brahman creates the world keeping in view the actions, good or bad, of the various creatures. Even the process of creation is described.2 individual souls may be said to be born, to live their mundane lives, perform actions which determine their future birth and the world to which they go. Thus, from the vyāvahārika point of view, whatever one sees and does and experiences is real, as it is the ordinary man's understanding, his age-long conviction of which he should not be deprived till the light of knowledge has dispelled the darkness of erroreous beliefs. Thus Sankara is. from the lower point of view, as good a realist as any one. He accepts broadly the Samkhya theory of satkaryavada, except that he would not regard Prakrti as independent. But, in his view, once true knowledge dawns, this world of objectivity disappears for the emancipated, exactly as the rajju-sarpa disappears, because it had never existed in reality. He approves of the satkāryavāda inasmuch as he takes the effect to be in the cause — of course because it is illusorily super-imposed on the cause, and he constantly refers the reader to his commentary on Brahma-Sūtra II.1.14 where he makes it very clear that the effect is unreal.

<sup>1</sup> भोदन्यपदेशात्—Br. St. I. 17.
परमेश्वरस्त्विवाकत्विताच्छारीरात् कर्तुं भोक्तुर्विज्ञानात्माख्यादन्यः ।--Sānkara-Bhās) a

<sup>2</sup> Br. Sū ŚB II. 3. 1-5, II. 4. 1-13

Exp'aining the Upanişadic statement "Yathā somyaikena mṛtpinḍena sarvam mṛnmayam vijāātam syād vācārambhanam vikāro nāmadheyam mṛttikety eva sarvam" (Ch. Up. 6.1.1), he passes on from the illustration of ghaṭaśarāvādī and mṛd, through ghaṭākāśa and mahākāśa to mṛgatṛṣṇikodaka and ūṣara and says that since the phenomenal world consisting of the objects of enjoyment, etc. is unreal as it cannot exist apart from Brahman as being 'dṛṣṭanaṣṭasvarūpa', it is utterly fictitious by nature (svarūpeṇa anupākhya). Amalānanda explaining the expression 'dṛṣṭanaṣṭasvarūpa' says, in his Kalpataru, that it means that it is seen somewhere and then again lost sight of; 'dṛṣṭa' is meant to exclude its existence even when it is apprehended.1

Answering the objection that Brahman could not be the cause, support and ultimate place of dissolution of the world as it would be defiled by the impurities of the latter, Sankara at first, in all fairness, takes it for granted that the world is a real transformation of Brahman. He says that things made of clay, such as jars, etc. or golden ornaments do not impart to their original matter (clay or gold) their individual qualities when they are finally reabsorbed into it, Similarly, the world when dissolved will not make Brahman impure. But then Sankara cannot contain himself. for his philosophy keeps itself at such a level that such questions do not prop up at all. In a dignified tone he puts forth his own view, "We refute the assertion of the cause being affected by the effect and its qualities by showing that the latter are mere false superimpositions of avidya, and the very same argument holds good with reference to re-absorption also." He gives examples which are in greater accord with his belief in the unreality of the world. 'As a magician is not at any time affected by the magical illusion projected by him, because it is unreal, so the Highest Self is not affected by the world-illusion. As a dreaming person is not affected by his dream illusions because they do not accompany the waking state and the state of dreamless sleep, so the one permanent witness of the three states, that is to say, the Highest Self, which is the one unchanging witness of the creation, subsistence and reabsorption of the world, is not affected by the mutually exclusive three states. That the Highest Self appears in these three states is a mere illusion not more substantial than the snake for which the rope is mistaken in the dark (Br.Sū.SB.H.1.9).

विचिद् हृष्टं पुनर्नाध्यमहृष्टम् (vlo मिनत्यम्) इत्यर्थः । हृष्टम्रहणं प्रतीतिसमयेऽपि सन्वन्यावृत्त्यर्थम् ।

<sup>-</sup>Kalputaru, II. 1. 14.

In the 'Praynjanavattvādhikarana', the problem discussed is 'Why was the world created by God?' The common-sense point of view could at best be that God created the world for mere 'Islā' (sport). From the paramārthika point of view, Sankara remarks that the scriptural dectrine of creation does not refer to the highest reality; it refers to the empirical world only, characterised by name and form, the figments of Avidyā and it moreover aims at conveying that Brahman is the self of everything. This also should never be lost sight of.1

The world was never created at all, so there is no sense in discussing with what motive it was created. Commenting on Brahma-sūtra I.3.1, Sankara says that the statement of co-ordination (sāmānādhikaranyam) in the passage 'All is Brahman' aims at dissolving the world and not in any way at conveying that Brahman, is multiform in character. In his final remarks on the 'Ubhayalingādhikarana' (III. 2. 11-21), Sankara points out that prapaāca-pravilaya, the dissolution of the world of effects is not like liquifying ghee by contact with fire, but it is like the dispelling of the illusion of the two moons, or the sublation of the rope-serpent or the dissolving of a dream. In fact it was not existent. Had it been existent, one could not have been asked to dissolve it. Or if that were possible, on one soul at aining emancipation and dissolving the world, the world would not have been there at all. Sankara, thus, reduces the world of diversity to a mere unreal appearance super-imposed on Brahman by virtue of Avidyā.

In his Introduction to his commentary on the Brahma-sūtra, Sankarā-cārya says that the self and the non-self, the subject and the object are so opposed to each other that they cannot be identified, much less their attributes. Hence it is wrong to superimpose upon the subject of the nature of consciousness, which is the sphere of the notion 'I', the object which is the sphere of the notion 'you' and the attributes of the object, and vice versa to superimpose the subject and the attributes of the subject on the object. In spite of this, it is on the part of man, a natural practice, which has its cause in wrong knowledge, not to distinguish the two entities (subject and object) and their respective attributes, but to superimpose on each the characteristic nature and the attributes of the other, and thus coupling the real and the unreal to make use of such expressions as 'That am I', 'That is mice'. But what should we understand by the term 'adhyāsa' (superimposition)? It is the apparent presentation, in the

न चेयं परमार्थविषया सम्बिश्रुतिः, अविधाकिष्यतनामरूपव्यवहारगाचरत्वात् , ब्रह्मारमभावः
प्रतिपादनपरस्वाष्ट्रचेरयेतदिप नैव विस्मर्तव्यम् । — Br. Sû SB, II. 1. 33.

form of remembrance, to consciousness of something previously observed in some other thing (lit. in some other place). (Smṛtirūpah paratra pūrva-dṛṣṭāvabhāsah). However much the concept may differ in the various schools of philosophy, all agree in representing adhyāsa as the apparent presentation of the attributes of one thing in another thing. In our day to day life also, we say 'The nacre appears as silver', 'The moon though one appears as if double'. The illusory imposition of the non-self on the self learned men call avidyā, and the ascertaining of the true nature of the self by discriminating that which is superimposed on the self, they call vidyā The self is not in the least associated with any fault of the mind, etc., nor the non-self with the attributes, sentiency, bliss, etc. of the self on account of mutual superimposition

All empirical distinctions such as those of the object known, and the means of valid knowledge, and all scriptural texts are based on this mutual surperimposition of the self and the non-self which is termed avidyā. Intelligent men and animals are all alike a prey to this avidyā as they react similarly to cases of fear or selfish interest. Attributes of the body (e.g. leanness), sense-organs (e.g. deafness), internal organ (e.g. desire, doubt) are superimposed on the inner self which is only a witness of the modifications of the internal organ, etc., and vice versa the inner self which is the witness of everything is superimposed on the internal organ, senses, etc. In this way there goes on this natural beginningless and endless superimposition, which appears in the form of wrong conception (mithyā-pratyaya), is the cause of individual souls appearing as agents and enjoyers, and is immediately experienced by everyone.

It is important and necessary to analyse what Sankara says here. He gives a general definition of  $adhy\bar{a}sa$  which refers to both ordinary errors (e.g. rajju-sarpa) and the primary error of identification of self and non-self (e.g. I am lean). This primary error of identification of self and non-self is termed  $avidy\bar{a}$ , and it is  $avidy\bar{a}$  that the Vedānta proposes to dispel as it is the source of all evil. It is clear that  $avidy\bar{a}$  refers to all our worldly dealings which necessarily though wrongly identify self and non-self. Thus  $avidy\bar{a}$  signifies what we might call 'empirical outlook'.  $Avidy\bar{a}$  can be set aside or dispelled by  $Vidy\bar{a}$  or the knowledge of the absolute nature of

<sup>1.</sup> अविद्या हि सर्वानर्थबीजमिति श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणादिषु प्रसिद्धम् । तदु च्छेदाय वेदान्ताः प्रवृत्ता इति वक्ष्यति । प्रत्यगारमन्यनारमाध्यास एव सर्वानर्थहेतुः न पुना रजतादिविश्रम् इति स एवाविद्या । ---भामती, पृ. ४० Sambodhi XI-10

the Self. It is said to be naisargika or natural. This means that it is innate and beginningless. There is an innate oblique tendency in us which conditions all knowledge and compels us to work on the basis of this error. It is the cause of the individual soul's appearing as agent or enjoyer. It is beginningless and endless (unless dispelled by  $\overline{Atmavidya}$  or self-realisation). Mithya-jh-na is given as a synonym of avidy, which means that it is not negation of knowledge but positively wrong knowledge or misapprehension. Thus the whole process of an innate tendency leading to adhyasa and that in its turn strengthening the obliquencess can be termed avidya. Avidya is innate and beginningless as avidya (superimposition or error) produces a tendency or predisposition (va sana) and that in its turn leads to adhyasa 1. Avidy is the basis of all worldly activity.

Sinkara classifies avidy among the evils that are responsible for the mundane existence or samsara. In his commentary on Br.Sü.I. 3.2, Sankara defines avidyā and shows how it stands at the head of a vicious chain: The conception that the body and other things contained in the sphere of the non-self are our self constitutes avidyā; from it there springs desire with regard to whatever promotes the well-being of the body and so on, and aversion for what tends to injure it; there further arises fear and confusion when we observe anything threatening to destroy it. All this constitutes an endiess series of the most manifold evils with which we are acquainted. The individual soul continues as such till it dispels avidyā characterised by duality and realises its identity with the absolute Brahman.3

In all this we find Sankarācārya agreeing with the other philosophical systems which also place  $avidy\bar{a}$  at the head of the chain of evils and regard it as a beginnigles; innate tendency to errand as wrong knowledge. It can be set aside by true knowledge. It is represented as generative of raga (attachment), etc. on the psychological plane. But the difference comes in when Sankara regards avidy as responsible for the multiplicity of the

<sup>1.</sup> अनाद्यविद्यास्मक्रतया कार्याध्यासस्यानादित्वम् । अध्यासात् संस्कारस्ततोऽध्यास इति प्रवाहतो नैसर्गिकस्वम् ।

— Ratnaprabha, p. 25.

देहादिष्यनास्मस्वहमस्मीत्यात्मगुद्धिरविद्या, ततस्तत्पूजनादौ रागस्तत्परिभवादौ द्वेष-स्तदु क्लेद्दर्शनाद् मयं मोहश्चेत्येवमयमनन्तमेदोऽनर्थवातः सततः सर्वेषां नः प्रत्यक्षः ।
 —Br. Sa. SB I. 3.2

<sup>3.</sup> यावदेव हि स्याणाविव पुरुषबुद्धि द्वैतलक्षणामविद्यां निवर्तयम् क्रस्यिनित्यहक्स्वरूप-मारमानमहं ब्रह्मास्मीति न प्रतिपद्यते तावज्जीवस्य जीवस्वम् । —Br Sa SB. I.3. 19.

world (jagut prapañea). Sankara regards the world-phenomena as unreal from the supra-empirical point of view. If avidya is deemed responsible for the world, the concept of avidya must necessarily change.

For the other systems, avidy- is just individual ignorance which identifies the soul and the body, sense-organs, etc. and thus leads to repeated births and deaths. But for Sankara, the jīvas and the material world are both imagined or projected by avidya. He time and again refers to the unreal universe including fivas and Isvara as avidya-kalpita (Br. Sū. Šā. Bh. I. 1.7), mithyā-jñana-kalpita or mithyā-jñana-nimitta (I. 2. 8), avidyā-kṛta (1. 2.11), avidyā-viṣaya (1.2.12), and so on. Kārya is avidyāropita (II.1.9); kārya-prapanca in avidyā-krta (I,3.1); jīva is avidyā-pratyupasthāpita (I.3.19); bheda of jīva and Paramesvara is mithyā-jāānakrta (I.3.19). Hence Avidyā must be regarded as a cosmic force or principle which causes the phenomenal world to appear. Avidyā is not only individual but also cosmic, not only affecting the individual self but overshadowing the supreme Brahman. Can we say that its locus is Brahman, as the jīva, etc. are its projections and come after it? But how can avidya be present in Brahman which is eternally free from all adjuncts or extraneous factors? Śankara admits that avidvā is not a part of the nature (syabhāva) of the self, for it can be eradicated, whereas what is part of the nature of an entity cannot be eliminated without the entity itself perishing, e.g. heat and light of the sun 1

Again, if Avidyā be accepted as a principle besides Brahman, the doctrine of non duality would be contradicted. How does Sankara explain this? In his commentary on the Brahma-sūtra IV. 1. 3, he anticipates a question: To whom does avidyā or aprabodha (non-enlightenment) belong? Sankara replies, "It belongs to you who are asking such a question." The inquirer retorts that the Sruti tells him that he is identical with the Lo.d. Sankara promptly replies, "In that case you are enlightened and non-enlightenment does not belong to any one." That it is to say, it does not exist. Sankara remarks that this also answers the objection of some that the doctrine of non-duality is contradicted by accepting avidyā over and above Brahman?

<sup>1.</sup> तस्मान्नात्मधर्मोऽथिया, न हि स्वाभाविकस्योच्छित्तिः कदाखिद्ण्युपप्यते, सविद्विरियौध्यप्रकाशयोः |
— Sankara's Comm. on B<sub>f</sub>h. Up. 1V. 3.20.

<sup>2.</sup> कस्य पुनरयमप्रशोध इति चेत् , यस्त्वं पुच्छिस तस्य त इति वदामः । नन्वहमीश्वर प्रवोक्तः श्रुत्या । यद्येवं प्रतिबुद्धोऽसि, नास्ति कस्यचिद्पश्चोधः । योऽपि दोषश्चोवते कैश्चिद्विद्यया किलापनः सद्वितीयत्वाद् अद्वैतानुपपत्तिरिति सोऽप्येतेनैव प्रत्युक्तः ।
——Br. Sa. SB. IV. 1.3.

Questions like 'Whose is avidyā?' 'Where does it appear?' are useless, for if avidyā is not known they cannot be solved, and if avidyā be perceived one would also perceive him who has it. Avidyā cannot do any harm to the soul as mirage water cannot make the desert muddy.! Thus the nature of avidyā and its locus cannot be determined. Sankara would say that such problems should not disturb us. To understand the relations between Brahman and Avidyā, avidyā and the world we must be away from avidyā, which we are not We are on the contrary avidyā-itricken Once avidyā is dispelled by true knowledge (samyag-jāāna), these problems do not arise at all. As S.K. Saksena puts it, "It is our finitude which raises questions and also prevents an answer for after true knowledge is attained and the true reality of the Brahman is seen, there remains no acit or the phenomenal world. The explanatory principle of māyā and the reality of things other than the pure Intelligence both last so long as Brahman is not realised after which neither exists."2

But for purposes of instruction, Sankara hypostatises Avidya to account for the insentient world, and hence avidya must be regarded as jad a (material or inventient), and avidyā thus becomes an entological principle though unreal. Sankara in his Bhāşya en Brahma-sūtra I. 4. 3 points out that the word 'avyakta' in Katha Up. 1.3.11 means a previous seminal condition of the world (jagatah pragavastha). The Samkhya also admits such a pradhana but he regards it as an independent force. According to the Vedantin, however, it is dependent on the Lord. Such a previous stage of the world has to be admitted because without it the Highest Lord could not be conceived as Creator as he could not become active if He were devoid of the potentiality of action. The existence of such a causal potentiality (bijasakti) renders it, moreover, tenable that the released souls are not born again, as it is destroyed by perfect knowledge. That causal potentiality is of the nature of avidya; it is rightly signified by the term 'avyakta'; it has the Highest Lord for its substratum. It is of the nature of maya (illusion); it is a universal sleep in which

<sup>1.</sup> न च मिथ्याज्ञानं परमार्थवस्तु दूषितुं समर्थम्, न धूषरदेशं स्नेहेन पद्मीकर्तुं शक्नोति मरीच्युदकं तथाऽविद्या क्षेत्रज्ञस्य न किंचित्कर्तुः शक्नोति ! अत्राह – सा अविद्या कस्येति ! यस्य दृश्यते तस्येव । कस्य दृश्यते देति । अत्रोच्यते अविद्या कस्य दृश्यते देति प्रश्नो निर्श्वकः । कथम् १ दृश्यते चेदविद्या तद्वस्तमपि पश्यसि । न च तद्वस्युपलभ्यमाने सा कस्येति प्रश्नो युक्तः ।

<sup>-</sup>Sankara's Comm. on Bhagavad Gitā, XIII. 2.

<sup>2.</sup> Nature of Consciousness in Hindu Philosophy, p. 170-S.K. Saksena.

are lying the transmigratory souls devoid for the time of the awareness of their nature.

Here Sankara equates avidya with the Prakrti of the Samkhya with this difference that he regards it as dependent on the Lord. Thus Avidya can be regarded as a material causal potency. Sankara says it has Brahman as its āsraya. On the other hand he says that only if this avidyā as a causal potency or seminal condition is accepted could the anutpatti of the released souls be rendered tenable, for there would be no mundane existence for the jiva by whose perfect knowledge this seminal condition is destroyed. This would mean that avidya has the jiva for its asraya and each jiva has its own avidya which could bring about samsara and which could be destrojed by its perfect knowledge. This explains how the Sankaraites-those who regarded Brahman as the Iccus of Avidya, as also those who regarded the java as its locus, could both find statements in Sankara's works to support their view. Perhaps this did not matter much for Sankaracarya who concentrated upon showing the Absolute Pure Consciousness as the only Reality. It is evident that the conception of avidya as a cosmic cau al material potency is a derivative one. Causality has no scope in Absolute Idealism. Yet if some explanation is to be given from the empirical point of view in order to explain the Upanisadic passages pertaining to creation, avidya can be represented as a causal potency to account for the phenomenal world.

Sankara says that the jivas have the same qualities as Isvara, but they are covered or obscured by veils of avidyā, etc. This should mean that avidyā has āvaraṇa-sakti or power of concealing. Avidyā has vikṣepa-sakti also inasmuch as it projects unreal appearences. These two saktis can be said to be related. The true nature of the soul cannot be obscured unless it identifies itself with the adjuncts, body, etc. formed out of name and firm projected by Avidyā, and avidyā cannot project these unless the true nature of the self is hidden. The followers of Sankara specifically described Avidyā as having āvarana sakti and vikṣepa-sakti and even a distinction was drawn between avidyā and māya on the

<sup>1.</sup> यदि वयं स्वतन्त्रां कांचिरप्रागवस्थां जगतः कारणस्वेनाभ्युपगच्छेम, प्रसञ्जयेम तदा प्रधानकारणवादम् । परमेश्वराधीना स्वियमसमाभिः प्रागवस्था जगते प्रमुवगन्तस्यां, न स्वतन्त्राः । सा चावश्याभ्युपगन्तस्या । अर्थवती हि सा । न हि तया विना परमेश्वरस्य स्रष्टुस्वं सिध्यति, शक्तिरहितस्य तस्य प्रष्टुत्यनुपपेकः । मुक्तानां च पुनरनुष्पिकः । कुतः ? विद्यया तस्या बीख-शक्तेद्दिहात् । अविद्यास्मिका हि बीजशक्तिरव्यक्तशब्दनिर्देश्या परमेश्वराश्रया मायामयी महासुप्तिः, यस्यां स्वह्मप्रतिबोधरहिताः शेरते संसारिणो जीवाः ।

strength of these. But it could be said that even Sankara would have accepted these though he did not pointedly refer to them as the saktis of  $Avidy\bar{a}$ . It is by  $\bar{A}vidy\bar{a}$  that the one Being is differentiated or conceived as many things undergoing origination, destruction and the like, like an actor on the stage.<sup>2</sup>

We have seen that Sankara regards  $m\bar{a}y\bar{a}$ , avidyā as also akṣara etc. as equivalents of avyakta all of which signify a causal potency which cannot be described as distinct from Brahman nor as non-distinct from it. Māyā is regarded as a material causal potency so that it can account for the material world. From the supra empirical point of view, Sankara would call this only a theological explanation, coloured with avidyā, though he does not mind speaking, from the empirical point of view, of Isvara as creating the cosmos out of and by His māyā, But māyā has no metaphysical importance in Sankara's pāramārthika view.

It is popularly believed that Sankara uses the words 'avidya' and 'maya' indiscriminately. We have seen that he regards them as cognates signifying causal potency. Some of his followers distinguish between maya and avidya as being associated with God and individual soul. Thibaut says, "Brahman is associated with a certain power called maya or avidya to which the appearance of the entire world is due" (Vedanta-Sūtras Introduction, p. XXV, SBE, Vol. XXXIV). Criticising this, Col. G. A. Jacob says, "After a very careful perusal of the entire Bhāṣya, with this point of view, I have come to the conclusion that the above description of māya, is incorrect, and that the word māyā is nowhere used by Sankara as a symonym of avidyā, but is expressly said to be produced by it and that in no sense whatever does he regard is as the cause of the world." (The Vedānta-sāra, Preface, p. V-G. A. Jacob).

<sup>1.</sup> किं पुनर्जीवस्ये वरसमानधर्मिखं नास्त्येव । न नास्त्येव, विद्यमानमपि तत् तिरोहितम-विद्यादिश्यवधानात् ।

<sup>-</sup>Br.  $S\bar{u}$ . SB. III. 2.5

एवमविद्याप्रस्थापितनामरूपकृतदेह। युपा चियेगात् तद्विवेषश्रमकृतो जीवस्य शानैश्वर्य-तिरोभावः ।

<sup>-</sup>Ibid, III. 2.6

<sup>2.</sup> सदेकमेव वस्तु अविद्या उत्पत्तिविनाशादिधमे : नटवद् अनेकघा विकल्प्यते ।
— Sankara's Comm. on Bhagavad Gita, XVIII, 48.

 $M\bar{a}y\bar{a}$  is almost always used in the sense of illusory appearance. Numerous passages in the works of Sankara support Col. Jacob's contention. There are, however, a few passages in which  $m\tilde{a}y_d^-$  and avidya seem to be synonymous and it is necessary to examine these. Col. Jacob refers to a discussion regarding Tévara in Br. Sü. SB II 1.14. The pūrvapaksin argues that the Kevaladvaitin cannot say that the creation, sustentation and reabsorption proceed from an omniscient, omnipotent Lord as he maintains the absolute unity and non-duality of the self. Sankara explains away the difficulty thus: "Belonging to the self, as it were, of the Omniscient Lord there are name and form, the figments of Avidya not to be defined either as identical with or distinct from Brahman, the germs of the entire expanse of the phenomenal world, called in Sruti and Smṛti the Māyā-sakti or Prakṛti (Nature) of the Omniscient Lord." Col. Jacob explains the word 'maya-sakti' as illusion-producing power! It can be better explained as the power called maya (maya eva saktih). The Lord's being a Lord, His omniscience, His omnipotence, etc. all depend on the limitation due to the adjuncts whose self is avidyā, while in reality none of these qualities belong to the Self whose true nature is cleared by right knowledge from all adjuncts whatsoever.2 This passage is interesting inasmuch as it tells us that from the supra-empirical point of view, even the powers of the Lord, His omnipotence, omnisciense, etc. are all due to the adjuncts of the stuff of avidya This means that both māyā and Isyara are figments of avidyā.

Avidyā is a metaphysical cosmic principle. Māyā also is a cosmic causal potency, but from a lower point of view; it is, as a matter of fact, a figment of avidyā.

<sup>1. (</sup>i) प्रथमेऽध्याये सर्वेश्वः सर्वेश्वरो जगत उत्पत्तिकारणम् , मृत्युवर्णाद्य इव घटरच-कादीनाम् . . : उत्पन्नस्य जगते नियन्तृत्वेन स्थितिकारण मायायीव मायायाः ।

<sup>-</sup>SB, Introductory to Br. Sū. II. 1.1.

<sup>(</sup>ii) यथा स्वयंशसारितया मायया मायावी त्रिश्विष कालेषु न संस्पृश्यते अवस्तुत्वात्... मायामात्रं ह्येतद् यत् परमात्मनोऽवस्थात्रयात्मनावभासनं रज्ज्वा इव सर्पादिभावेनेति ।

<sup>-\$</sup>B. II. 1.9.

<sup>(</sup>iii) Also Br. Sū. SB II. 1.21; II. 2.29; II. 2.2. etc.

<sup>2.</sup> सर्वज्ञस्येश्वरस्यात्मभूत इवाविद्याकित्यते नामरूपे तत्त्वान्यत्वाभ्यामनिर्वचनीये संसार-प्रविद्यविज्ञभूते सर्वज्ञस्येश्वरस्य मायाशक्तिः प्रकृतिरिति च श्रुतिस्मृत्योरिमछन्येते ।... तदेवम-विद्यारमकोपाधिवरिच्छेदापेक्षमेवेश्वरस्यैनश्वरस्यं सर्वज्ञत्वं सर्वशक्तित्वं च न परमार्थतो विद्ययाऽपार-स्तसर्वोपाधिस्वरूप आत्मनीशिजीशित्वयसर्वज्ञत्वादिव्यवहार उपपद्यते ।

Thus in Sankara's philosoph), avidyā and māyā are cognates, but from the lower part of view, being equivalents of Prakṛti, The term 'Māyā' moreover, is generally used in the sense of an illusory experience, but we do not find the term 'avidyā' used to signify this. On the other hand compounds like 'avidyā-kalpita', avidyā-kṛta, avidyādhyasta', 'avidyā-nimitta', 'avidyādhyāropita', avidyāpratyupasthāpita' are frequently used, but we do not find the use of expressions like 'māyā-kalpita', etc. in connection with the world.

It would again be interesting to note a passage where 'avidya' and 'maya' are both used to signify some Sakti (potency). Refuting the view that the individual soul is real, Sankara says that there is only one Ultimate Reality, ever unchanging, the substance of which is consciousness, and which by means of Avidya manifests itself in various ways, just at a magician appears in different shapes by means of his maya or magical power. Here maya means extra-ordinary power, magic power, power to project illusions, and is used in respect of the magician, not of Brahman. The cosmic avidy has its reflex in the jiva, when also it is called avidya and signifies a pre-natal disposition to err, as also wrong knowledge (including lack of knowledge, doubtful cognition and indecision)<sup>2</sup>.

We may now recapitulate the different aspects of the concept of avidyā in Sankara's philosophy. Avidyā is used to signify (a) wrong knowledge which may also comprehend lack of knowledge, doubt, indecision, (b) particularly the erroneous mutual superimposition of tman (self) and anātman (non-self) on which all empirical behaviour is based. Thus avidyā becomes a synonym of the lower or empirical knowledge which comprises both empirical truth and error; (c) a prenatal disposition to err, which can be dispelled by right knowledge; this conditions all knowledge, and avidyā thus becomes what we may call an epistemological principle. (d) In Sankara's view, the phenomenal world is unreal from the supra-empirical point of view. He posits avidy as an explanation for the world-phenomena and the conditioning of Brahman. So avidyā must be a cosmic principle and a limiting principle or the principle of individuation. (e) From the lower point of view, avidyā is identified with māyā, prakṛti, aja, avyakta, ākāša,

-Sankara's Comm. on Bhagavad Gua, XIII. 2.

<sup>1.</sup> एक एव कुन्स्थनित्यो विज्ञानघातुः अविद्यया मायया मायाविवद् अनेकघा विभान्यते नान्यो विज्ञानघातुरस्तीत । —Br. Sū ŠB. I. 3.19.

<sup>2.</sup> तामसो हि प्रत्ययः भावरणात्मकत्वादिवद्या विपरीतम्राहकः संशयोपस्थापको वाऽम्रहणा-त्मको वा ।

akṣara is a causal potency. Thus avidyā becomes a material causal potency the stuff out of which the world-phenomena emerge. It is almost an equivalent of the Sāmkhya Prakṛti with this difference that it is not regarded as totally different and independent of the Lord. Avidyā is an unintelligible and indefinable principle. Even avidyā is unreal from the ultimate point of view as it cannot form a part of the nature of kūṭastha Brahman. It seems that avidyā was hypostatised to explain away intelligibly the world-phenomena as unreal and non-existent from the ultimate point of view, wherein avidyā, its explanation, also ceases to have any reality.

Max Muller defends Sankara, "It has often been said that it is unsatisfactory for a philosopher if he has no more to say than that it is so, without being able to say why it is so. But there is a point in every system of philosophy where a confession of ignorance is inevitable and all the greatest philosophers have had to confess that there are limits to our understanding the world; nay, this knowledge of the limits of our understanding has, since Kant's Criticism of Pure Reason, become the very foundation of all critical philosophy."

Sambodhi XI-11

<sup>1.</sup> The Vedanta Philosophy, -Max Muller-p. 57 (Susil Gupta India, Ltd., Calcutta).

#### SANSKRIT AESTHETICS

#### V. M. Kulkarni

Introduction: It is usual for every prominent philosopher in the West to regard the question of beaut; as a part of the problem of reality he is attempting to solve. Hence aesthetics, or the inquiry into the character of beauty in Nature as well as in art, has come to be recognised there as a regular part of philosophy. They study the problem of the beautiful in relation to the good and the true. Controversies have prevailed regarding the questions: What are the characteristics of beauty? Whether it is objective or subjective, whether the artist (including the poet) as creating beauty must preach morality? Or whether his province is different from a preacher of morality? Various theories of beauty have been propounded by Plato, Aristotle, Kant, Coleridge, Schopenhauer, Hegel, Croce and others. Their philosophical discussion of these questions makes aesthetics like ethics an important part of philosophy.

In India, however, the study of aesthetics does not form a part of philosophy. It was carried on by a distinct class of thinkers, literary critics, who were not, generally peaking, professional philosophers. Naturally, they nowhere systematically discuss in their works the essential characteristics of art in general and of the fine arts in particular. They deal mainly with beauty in creative literature, one of the fine arts. Further, they do not explicitly or emphatically speak of the distinction between the Fine Arts and the "Lesser" or "Mechanical" Arts-The Fine Arts comprising Architecture, Sculpture, Painting, Music, Poetry (including the Drama) and Dancing, and the "Lesser" or "Mechanical" or "Useful" Arts of the smith, the carpenter, the potter, the weaver, and others like them; and some other arts such as engraving on wood or copper, the designing of decorations for walls or patterns for fabrics which lie between the Mechanical and Fine Arts and may belong to either class according to the degree of merit displayed by the artist. According to the Western critics, "The distinction which separates these two classes is based upon the fact, that broadly speaking the arts of the first class minister to the enjoyment of man, while those in the latter minister to his needs. They are both alike manifestations of the development of man; but the Fine Arts are concerned mainly with his moral and intellectual growth, and the Lesser Arts with his physical and material well-being. "Nor do they

speak of the two classifications of the Arts. "The first (classification) divides them into the Arts of the "Eye" and the Arts of the "Ear", according as they respectively use one or other of the senses of sight or hearing as their primary channel of approach to the mind. Thus grouped we get the arts of Architecture, Sculpture and Painting placed in broad contrast to the Arts of Music and Poetry. By the second (classification) they are arranged with reference to the greater or lesser degree in which they severally depend upon a material basis for the realisation of their respective purposes. "Not do they venture upon a definition of Art, applicable to all the (Fine, Arts. They merely attempt a definition of one of the Fine Arts, namely, Poetry (or Creative literature as such) and investigate into the sources of literary beauty. Finally, they arrive at the conception of rasa as the first and foremost source of Beauty in Literature. Modern scholars like M. Hiriyanna say "...the numerous works in Sanskrit on poetics which, though their set purpose is only to elucidate the principles exemplified in poetry and the drama, yet furnish adequate data for constructing a theory of tine art in general." And, "The conception of rasa.....is general and furnishes the criterion by which the worth of all forms of fine art may be judged " (Art Experience p.2, and p.64). There is the other view too, expressed by some scholars in their modern writings that in the context of other fine arts the term rasa is used by metaphorical extension only and the rasa theory is not applicable to other fine arts. There is much that could be said in favour of and aganist these two conflicting views. But without entering into this controversy let us revert to aesthetic investigation carried on by the Sanskrit Alamkarikas in relation to the fine art of Poetry (including the Drama), which is placed, among all the fine arts 'highest in order of dignity.'

In the growth or development of Sanskrit literary criticism we discern two distinct stages: The first stage is represented by the early writers on poetics who preceded Anandavardhana, and the second by Anandavardhana, his able commentator Abhinavagupta, and reputed followers like Mammata, Viśvanātha, Jagannātha and others, not se reputed. Bhāmaha, Daṇḍin, Udbhata, and Rudrata-these early ālamkārikas—are regarded by common consent as the protagonists of the view that in kāvya (poetry, creative literature) it is the alamkāras that enjoy the pride of place. They were aware of the pratiyamāna sense but they were not aware of Anandavardhana's theory that pratīyamāna sense or dhvani is the soultheir definitions of figures like aprastuta-prašamsā, samāsokti, ākṣepa, paryāyokta, etc. They deal with other sources of beauty, namely, gunas

and ritis like vaidarbhi. They fail to notice the central essence of kāvya as their attention is concentrated for all practical purposes on its 'body'—the outward expression or externals of poetry, viz sabda (word), and artha (sense). Certain forms of these are regarded as dosas and certain others as gunas; and they hold that what confers excellence on poetry is the absence of the one and the presence of the other. No doubt, there are minor differences in certain matters among these ālamkārikas. For instance, some like Udbhata make no distinction between gunas and alamkāras. Vāmana, however, makes a clear distinction between them. Dandin defines and distinguishes between the Vaidarbha and the Gauda styles Bhāmaha holds that there are no such two distinct styles. These and such other minor differences apart, these ālamkārikas reveal cognate ways of thinking. We may therefore regard them as, on the whole, representing the first stage in the growth of literary criticism and aesthetics.

It is Anandavardhana, the author of Dhvanyāloka, an epoch-making work, who completely revolutionized the Sanskrit poetics and aesthetics by his novel theory that dhvani (suggestion) is the soul of poetry-the very essence of creative literature. This novel theory he has formulated and clearly expounded for the first time. His statement in the opening Kārikā ''कादग्रगास्मा स्वनिरिति बुधेर: समाम्नातपूर्व:'': is not to be taken literally. He makes this statement with a view to investing it with authority! He distinguishes between two kinds of meaning—the vācyārtha (including the

And, further on, (towards the end of the third Uddyota), we have the following  $K\bar{a}rik\bar{a}$ 

(ii) अस्फुरस्फुरितं काव्यं, तत्त्वमेतचयोदितम् । भशक्तुवद्भिव्यकित्रं, रीतयः संप्रवर्तिताः ॥

-DHV, III-46

This is a clear reference to Vāmana (who flourished about 800 A.D.) who speaks of rīti as the very essence of poetry and describes the three well-known rītis. Anandavardhana's literary activity lies, according to Kane, between 860-890 A.D. As there is hardly a gap of about 60 years between Vāmana and Anandavardhana, and as we do not know of any authors who flourished during this span of 60 years and wrote about 'dhvani as kāvyasya atmā' we are justified in saying that the Dhvanikāra made this statement with a view only to investing Dhvani with authority.

<sup>(1)</sup> There are two clear indications in the text of Dhvanyāloku itself which prompts one to take this view:

<sup>(</sup>i) अगोयसोनिसपि चिरन्तन काञ्यलक्षणविधायिनां बुद्धिभरनुन्मीलितपूर्वः (तस्य ध्वने: स्वरूपम्)

laksyārtha or gaunārtha) and the vyangyārth? the expressed or denoted meaning and indicated meaning on the one hand and the suggested meaning on the other and holds that the expressed meaning (as well as the indicated meaning) and the words in which it is clothed, constitute the mere body of kāvya. They together are the outward embodiment of the suggested meaningthe outward element of kāvya and not its inner soul-feeling or emotion. He attempts to estimate or judge the worth of a poem by reference to this central essence rather than to the expressed meaning. The words and the expressed meaning are really speaking, external features but these alone appealed to the earlier writers on poetics. They misjudged the true importance of the central essence of poetry and assigned to it a subordinate place.2 Alandavardhana concentrates his attention on the suggested meaning which forms the real essence of poetry. Whatever in sound (word) or sense subserves the poetic end in view (rasa, bhāva, etc.,) is a guna; whatever does not, is a dosa. Dosas and gunas are relative in character. There is no absolute standard of valuation for them. They are to be judged only in reference to the inner or suggested meaning which forms the poetic ultimate.

The suggested meaning is threefold:

1 a bare idea, fact (vastu) 2 a figure (alamkāra) and 3 rasa, bhāva and the like. If the earlier or older ālamkārikas concentrated on an analysis of the outward expression of kāvya, Anandavardhana occupied himself with what this expression signifies or suggests. The expression is important to him as only a means of pointing to the suggest d meaning. Anandavarduma's theory of rasādi-dhvani exactly corresponds to the Upanişadic doctrine of ātman. The earlier ālamkārikas mista e the body (sarīr a) of poetry for its soul (ātman) - the externals of true poetry for its essence.

## Poetry Versus Philosophy:

The ālamkārikas often draw our attention to the dichotomy or distinction between poetry and philosophy. We have the oft-quoted verse from Bhamaha on this distinction:

् गुरूपदेशादध्येतुं शास्त्रं जडधियोऽप्यलम् । काव्यं तु जायते जातु कस्यचित् प्रतिभावतः ॥

<sup>-</sup> Kāvyālamkāra 1.5

<sup>2.</sup> इह हि ताबद् भामहोद्भटप्रभृतयश्चिरन्तनालङ्कारकाराः प्रतीयमानमर्थं वाच्योपस्कारतया-लङ्कारकक्षानिश्चितं मन्यन्ते । . . . तदेवमलङ्कारा एव काट्ये प्रधानमिति प्राच्यानां मतम् । Alamkarasarvasra pp. 3-7

"Eyen a stupid man can learn the sastra - philosophy from the teachings of his teacher. But poetry is only given to the person who has imaginative (or creative) genius - pratibhā and that only once in a while."

Another well-known verse, probably from Bhattatauta's Kāvyakautuka, now lost, clearly distinguishes between sāstra and kāvya, Philosophy and Poetry:

द्वे वर्सनी गिरां देव्याः, शास्त्रं च कविकर्म च । प्रज्ञोपज्ञं तयोराचं, प्रतिभोद्भवमन्तिमम् ॥

"There are two paths of the goddess of speech: One is the sastra (philosophy) and the other is kavikarma (poetry). The first of these arises from intellectual ability (prajña) and the second from genius (pratibha).

He (Bhattatauta) also refers to the twofold gift of the poet, of seeing visions of striking beauty (darsana) and of communicating to others through appropriate language the visions he sees. Rudrata defines sakti which is synonymous with Pratibha as follows:

मनसि सदा सुसमाधिनि विस्कुरणमनेकधामिषेयस्य । अक्लिकटानि पदानि च विभान्ति यस्यामसौ शक्तिः ॥

Kāvyā lamkāra I.15

"! Sakti is that whereby in a mind, that is free from distractions, subjects of description always flash and words that are perspicuous shine forth."

Rajasekhara defines pratibhā as :

या शब्दशाममर्थसार्थमलंकारतन्त्रमुक्तिमार्गमन्यद्पि तथाविषमधिहृद्यं प्रतिभासयति सा प्रतिभा ।

"Pratibhā is that which causes to appear in the mind (of the poet) appropriate words, meanings or ideas. alamkāras, diction and style(uktimārga) and other similar things as well." He divides pratibhā into two kinds: Creative (kārayitrī - that with which poets are gifted) and apprecitative (bhāvayitrī - which belongs to sahīdayas, sensitive and sympathetic critics or readers).

Abhinavagupta quotes the following definition of pratibha:

प्रतिभा अपूर्ववस्तुनिर्माणक्षमा प्रशा

"(Creative) imagination is that form of intelligence which is able to create new things." He further adds: "the speciality of a great poet's creative imagination consists in the ability to produce poetry that is endowed with branky and clarity due to the onrush of emotional thrill in the heart." Elsewhere he defines fakti in almost identical terms:

शक्तिः प्रतिभानं वर्णनीयवस्तुविषयन्तनोहलेखशालिखम् ।

The most famous definition of pratibha occurs in the following passage quoted by Vidyacakravartin, in his Sampradayaprakasin:

```
स्मृतिव्यतीतविषया मितरागामिगोचरा ।
बुद्धिस्तान्कालिकी प्रोक्ता प्रशा त्रैकालिकी मता ॥
प्रशा नवनवोल्लेख(पा. भे. ०नवोन्मेष)शालिनी प्रतिभा मता ।
तदनुपाणनाज्जीवद्वर्णनानिपुण: कविः ॥
तस्य कमें समृतं काव्यम् ।
```

"Smṛṭi is that which refers to an object of the past. Mati refers to something that is still in the future. Buddhi deals with that which is present and prajāā belongs to all the three times (past, present and future). Pratibhā is that (form of) intelligence which shines with ever new scintillations, that is, which presents ever fresh delineations or pictures of the matters to be described with 'ullekha' or ever fresh flashes of ideas (with 'unmeşa')." Mahimabhatta describes the nature of pratibhā in a striking manner:

```
रसानुगुणशब्दार्थिचिन्तास्तिमित्रचेतस: ।
क्षणं स्वरूपस्पर्शेत्था प्रज्ञैव प्रतिभा कवेः ॥
सा हि चक्षुर्भगवतस्तृतीयमिति गीयते ।
येन साक्षात्करेगस्येष भावांस्त्रेलोक्यवर्तिनः ॥
```

- Vyaktiviveka II.117-118

"Pratibhā is that intellectual function of the poet whose mind is concentrated (or fixed) on thinking about words and meanings that are appropriate to rasa (to be portrayed in the poem). It arises for a moment from the contact of the poet's mind with the essential nature (of his own Atman)".

"It is that which makes the things that exist in all the three worlds seem as if they were right before one's very eyes, and hence it is known as the third eye of Siva,"

In brief, "pratibhā is that power whereby the poet sees the subjects of his poem as steeped in beauty and gives to his readers in appropriate language a vivid picture of the beauty he has seen. It is a power whereby the poet not only calls up in his reader's heart the impressions of past experiences, but whereby also he presents ever new, wonderful and charming combinations and relations of things never before experienced or thought of by the plain or ordinary man. A poet is a seer who sees visions and possesses the additional gift of conveying to others less fortunate through the medium of language the visions he has or the dreams he dreams."

We have dwelt on pratibha for long for the simple reason that it is regarded if not universally, generally, as the sole cause of poetry. Whatever is touched by the magic wand-power of pratibha becomes a-laukika, sui generis, unique; the world of Beauty, the poet's creation is altogether different and distinct from our everyday world. What renders the poet's creation unique is his pratibha. In other words, creative literature whose hall-mark is originality is the art of pratibha (genius). And by extension we might as well say that like Creative Literature, Architecture, Sculpture, Painting, Music and Dancing are also the arts of pratibha.

Pratibha is undoubtedly as already said, the sole cause of poetry but to appreciate this poetry you require a reader who is also gifted with pratibha. Abhinavagupta recognises this affinity of nature between the poet and the reader of poetry when he declares in the mangala sloka at the commencement of Locana:

# सरस्वत्यास्तस्वं कवि-सहृदयाख्यं विजयते ।

"Victorious is the essence of speech called Kavi-sahrdaya, (the inevitable pair involved in all aesthetic activity) the poet, the artist and the discerning enjayer, the critic (it is equally possible to understand the compound Kavi-sahrdaya as meaning the creator-enjayer, the poet, who himself is the discerning reader)." It is on the basis of this affinity most probably that Bhatta Nāyaka explains that appreciation of poetry is essentially the same as the creation of it:

नायकस्य कवे: श्रोतुः समानोऽनुभवः ।

Of the pair, the word sahrdaya cannot be easily rendered in English. It literally means 'one of similar heart' 'one who is of the same heart', 'of the heart with the poet.' It may be taken to signify a person whose

T Kane's 'History of Sauskrit Poetics'. (pp. 334-35)

insight into the nature of poetry is, in point of depth, next only to that of the poet. Abhinavagupta thus defines the sahrdayas: "Those people who are capable of identifying with the subject-matter, as the mirror of their hearts has been polished through constant repetition and study of poetry, and who sympathetically respond in their own hearts-those (people) are known as sahrdayas sensitive, sympathetic and responsive readers or spectators."

येषां काव्यानुशोलनाभ्यासवशाद्विशदीभूते मनोमुकुरे वर्णनीयतन्मयीमवनयाग्यता ते स्वहृदयसंवादभाजः सहृदयाः ।

-Locana pp. 38-39

We thus find what place of supremacy pratibhā enjoys in the realm of creative literature, one of the fine arts and we might go a step further and assert, in the sphere of all the fine arts.

Poets on the Nature of Beauty: Every one of us is familiar with the two oft-quoted subhasita type slokas:

किमप्यस्ति स्वभावेन सुन्दरं वाप्यसुन्दरम् । यदेव रोचते यस्मै भवेतत्तस्य सुन्दरम् ॥

And,

दिष मधुरं मधु मधुरं द्राक्षा मधुरा सुघापि मधुरैव । तस्य तदेव हि मधुरं यस्य मनो यत्र संलग्नम् ।

"There is nothing in the world which is inherently beautiful or ugly. A thing which one likes becomes a thing of beauty to him."

And,

"Curds is sweet or pleasant or agreeable to taste, so is honey, so are grapes and so too nectar. Of these pleasant or agreeable things that thing alone, to which he is attached, is a pleasant or agreeable thing to him."

## Again,

तं चिय परमत्थेणं रमणिज्जं जन्य हिययवीसामो । इरिसंति असोयल्या जेणं पायप्पहारेहिं ॥ [तदेव परमार्थेन रमणीयं यत्र हृदयविश्रामः । हृष्यन्ति अशोकलताः येन पादप्रहारैः ॥ ]

-Rāmacandra: Mallikāmakaranda III. 2

Sambodhi XI-12

"What affords aesthetic repose is alone really beautiful. For, the As are pleased-thrilled with rapture-(and put forth flowers)-by kicks (from beautiful young women)."

and.

यद् यस्य नाभिरुचितं न तत्र तस्य स्पृहा मनोग्रेऽपि । रमणीयैऽपि सुधांशी न नाम कामः सरोजिन्याः ॥

---Rāmacandra: Mallikāmakaranda V. 4

"What is not agreeable to one, one has no longing for it although it be beautiful. Sarojim (a lotus flower) does not indeed covet the (nectarrayed) moon-although beautiful."

fhese poets want to drive home the truth, as they see, that beauty is not a natural quality of things – not a physical character of things like their size or weight or movement, not a property of things independently of us. It is a property leat them by the human mind. In other words, they, it would seem, support the view that beauty is subjective.

But the charming subhāṣita-like arthantaranyāsas such as Bhāsa's

तर्वजनमनोऽभिरामं खलु सौभाग्यं नाम । (Beauty gladdens every eye).

-Svapnavāsavadattam II (p. 16),

G. K. Bhat's edn.

Kalidasa's

किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम् ।

- Šākuntala I. 20 d

Bbāravi's

न रम्यभादार्थभपेक्षते गुणम् ।

-Kirata, IV. 23

What is beautiful needs no external beauty-aid. Magha's

रम्याणां विकृतिरपि श्रियं तनोति ।

- Siśupalavadha VII. 5

Or Kalidasa's statement in Malavikagnimara :

भहो सर्वास्ववस्थासु चारुता शोमां पुष्यति ।

- (II 5-6)

"Beauty under all conditions develops fresh charms. In every posture, the beauty of the form is always seen at an advantage."

Or Bhartrhari's observation in his Sringarasataka (v 40):

लोकेषु सप्तस्विप तथ्यमेतत् नान्यनमनोहरि नितम्बिनीम्यः ।

"I truly swear that in all the seven worlds there is nothing more beautiful than nitambinis (women with large and handsome hips), lovely women."

Magha describes the nature of ramaniyata (Beauty) in his famous line:

क्षणे क्षणे यन्नवतामुपैति तदेव रूपं रमणीयतायाः ।

-- Šiśu. IV. 17

"Evernew winsomeness is the essential characteristic of beauty." In other words, Beauty is what reveals or presents ever new aspects everytime it is contemplated.

These arthantaranyasa-type statements, it would seem, support the view that beauty is objective.

Now let us consider the view, that alamkārika-s take of beauty.

Alamkārikas on the Natue of Beauty: To the older alamkāriks (literary critics, thinkers) like Bhāmaha, Edbhata, Rudrata who name their works as Kāvyālamkāra, alamkāra is a beautiful expression, the distinguishing feature of poetry. According to them, even the rasas subserve beauty of expression. Dandin, although he calls his work Kāvyādarša, 'Mirror of Poetry', pays the greatest tribute to alamkāra when he unequivocally declares:

यच्च सन्ध्यङ्गत्रहर्यङ्गलक्षणाद्यागमान्तरे । व्यावर्णितमिदं चेष्टमलङ्कारतयैव नः ॥

-Kavyadarsa II. 367

Bhoja, after Dandin, considers guna-s, alamkāra-s, rīti-s, vṛttī-s, samdhi-s, lakṣaṇa-s, rasa-s, language, metre, form of composition, namely epic, drama, etc., as alamkāra. Kuntaka, who describes his work as Kāvyālamkāra, regards his vakrokti as continuation of alamkāra. It is Vāmana who names his work Kāvyālamkāra-sūtra, and who follows Dandin, realises the full significance of the term alamkāra and says explicitly:

## सौन्दर्यमलङ्कारः ।

**−-१.**१.२

'Alamkāra is Beauty.'

So, Sanskrit Alamkāra-sāstra (Sanskrit Poetics) in a sense-in a very limited sense-would correspond to the Western name Acsthetics-which embraces the critical appreciation of literature and other fine arts including sculpture, painting and music.

The words for beauty are saundarya, camatkāra, cārutva, sobhā, ra manīyatā. The words vicchitti, vaicitrya and vakratā finally mean beauty.

Anandavardhana uses very often the word cāru for the beautiful and Abhinavagupta frequently uses the words cāru, sundara, and saundarya with reference to poetry in his commentary Locana on Anandavardhana's Dhvanyāloka. Anandavardhana and Abhinavagupta say explicitly that what makes a poem is 'beauty' and not merely dhvani (although dhvani is called the essence, the soul of poetry). In the course of his Vitti on III.33 Anandavardhana says that the suggestiveness intended by him, namely that which is a real source of beauty-that which can afford aesthetic repose (to the reader) is not present in such examples as gangāyām ghoṣaḥ agnir māṇavakaḥ and 'mañcāḥ krośanti' (Cots cry) because they do not possess sufficient beauty-they are not sources of beauty.

Thus what is essential to poetry is the creation of beauty. Abhinavagupta fully agrees with Anandavardbana when he says:

नतु व्यव्जनस्वेन कथं शून्या गुणवृत्तिर्भवति यतः पूर्वमेवोक्तम्-''मुख्यां वृत्तिं परित्यज्य'' (१.९७, पृ. १४८) इति ।

न हि प्रयोजनश्रन्य उपचारः प्रयोजनांशनिवेशी च व्यश्जनव्यापार इति भविद्भरेवास्य-धायीत्याशङ्क्याभिमतं व्यञ्जकत्वं विश्वान्तिस्थानरूपं तत्र नास्तीव्याह— ——Locana p. 432

'Objection: How can there be a secondary use of words without suggestion, for earlier you yourself said 'mukhyām vṛttim parityajya' etc. There is no secondary usage of words without a purpose, and you yourself have said that the function of vyanjanā is always responsible for conveying the element in the form of the purpose (of the secondary usage). In order to answer this objection, Anandavardhana says that the suggestiveness intended by him, namely that which can afford aesthetic repose (to the

reader) is not present (in such examples as gangāyām ghoṣaḥ and agnir māṇavakaḥ) (because they do not possess sufficient beauty).' Earlier, while commenting on Dhvanyāloka I.1 Abhinavagupta has already said:

अतिरमणीयम् इति भाक्ताद् व्यतिरेकमाह-न हि सिंहो बदुः, 'गङ्गायां घोषः' इत्यत्र रम्यता काचित् ।

-Locana p. 37

'Dhvani is essentially extremely lovely-beautiful. And this essential feature of dhvani distinguishes it from secondary usage. For in the examples of secondary usage like 'The boy is lion', 'There is a settlement of cowherds on Ganga', there is no beauty at all.'

Again in the course of commenting on Dhvanyaloka I. 13 (p. 105) Abhinavagupta notes that beauty is really essential to poetry:

यच्चोक्तं 'चारुत्वप्रतीतिस्तर्हि काव्यस्यात्मा स्यात्' इति तदङ्गीकुर्म एव । नाम्नि खल्वयं विवाद इति ।

-Locana p. 105

'As for what has been said (by a critic): 'Then the perception of beauty will be the soul of postry,' we actually accept this. The only dispute-between you and us is about the name (namely, whether to call this carutva-pratiti or to call it dhvani.

### Abhinavagupta asserts:

्चारुक्यं विश्वान्तिस्थानम् , तदभावे स व्यञ्जकत्वव्यापारो नैवोन्मीलिति, प्रत्याष्ट्रस्य वाष्यः एव विश्वानतेः, क्षणदृष्टनव्यविभवप्राकृतपुरुषवत् ।

--Locana p. 433

Beautiful' means 'that which gives rise to aesthetic repose.' In its absence the function of suggestion does not unfold itself, because, recoiling backwards, it comes to rest in the literal sense itself (i.e. it spends its power in justifying the literal sense). It is like a man who sees heavenly wealth for one moment only, and the next moment it is gone.'

These passages from Locana incidentally provide us with Abhinava-gupta's definition of beauty in the context of poetry, one of the fine arts: Beauty is that which gives rise to aesthetic repose. This definition could be made applicable to other fine arts as well.

Jagannātha defines poetry as followes:

रमणीयार्थप्रतिपादकः शन्दः कान्यम् । रमणीयता च लोकोत्तराहुलादजनकज्ञान्गोचरता । लोकोत्तरखं चाहुलादगतः चमरकारखापरपर्यायः अनुभवसाक्षिको जातिविशेषः ।

-Rasagangadhara (Kavyamala, edn., p. 4)

And, in his treatment of the figure upama he says:

सौन्दर्यः च चमत्काराधायकत्वम् । चमत्कृतिरानन्दविदोषः सहदयहदयप्रमाणकः । —p. 157

Jagannātha's view about beauty may be stated in simple language as follows:

Beauty (ramanyatā or saundarya) produces non-worldly, extraworldly (different from our everyday worldly experience) aesthetic delight. Camatkāra or camatārti is another name for this non-worldly (aesthetic) delight. This delight is directly experienced by the sensitive, sympathetic and responsive reader-spectator-sahrdaya. So according to Jagannātha, Beauty is what produces aesthetic delight (when the sensitive reader or spectator contemplates on it or nontally views it or gazes upon it.) This definition deserves comparison with the definition of Thomas Aquinas:

"Beauty is what pleases in the mere contemplation." (3)

The view of  $\overline{A}$ nandavardhana and Abhinavagupta as to whether beauty is subjective or objective:

A perusal of relevant passages from Dhvanyaloka and Locana, it would seem, does not support either of the two views about beauty. These passages are collected here below for ready reference.

(i) यथा ह्यक्षनासु लावण्यं पृथङ् निर्वण्यमानं निष्तिलावयवन्यतिरेकि किमप्यन्यदेव सह्दयलोच-नामृतं तस्वान्तरं तहदेव सोऽर्थः ।

-Vṛtti on DHV 1.4

लावण्यं हि नामावयवसंस्थानाभिन्यङ्ग्यमवयवन्यतिरिक्तं धर्मान्तरमेव । न चावयवानामेव निदेषिता वा भूषणयोगो वा लावण्यम्, पृथङ्निर्वण्यमानकाणादिदोषग्रुन्यशरीरावयवयोगिन्यामप्यः

<sup>(3)</sup> The Theory of Beauty by E.F.Carritt, University paperbacks, Methuen: London, p. 6

लक्कृतायामपि लावण्यसून्येयमिति, अतथाभूतायामपि कस्याञ्चित्लावण्यामृतचन्द्रिकेयमिति सहद्यानां व्यवहारात् ।

-Locana pp. 49-50

That the suggested sense exists over and above the denoted sense is brought out with a happy simile here (Dhvanyāloka I.4).

The incomparable beauty in women is quite distinct from the beauty of individual limbs, natural as well adorned; it delights—gives pleasure to a sahrdaya, a rasika, a man of taste—a connoisseur (a critical judge) of beauty.

Here we clearly see that beauty is spoken of as a quality of women: and it causes pleasure to the perceiver— sahrdaya.

(ii) अल्हारो हि चारुत्वहेतुः प्रसिद्धः, न त्वसावात्मैवात्मनश्चारुत्वहेतुः ।
—Dhvanyāloka II p. 197

उपमया यदापि वाच्योऽयोऽलंकियते, तथापि तस्य तदेवालंकरणं यद् स्यंग्यार्थाभिन्यञ्जनः सामध्याभिधानमिति वस्तुतो ध्वन्यारमैवालंकार्यः । कटक-केयूरादिभिरपि हि शरीर-समवायिभिश्चेतन आस्मैव तत्ति अत्रित्वहेविवेशेषीचित्यसूचनारमतयालङ्क्रयते । तथाहि—अचेतनं शवशरीरं कुण्डला हुने तमिप न भाति, अलंकार्यस्याभावात् । यतिशरीरं कटकादिशुक्तं हास्यावहं भवति, अलंकार्यस्याभावात् । वित्यात् । न हि देहस्य किञ्चिदनौचित्यमिति वस्तुत आस्मैवालङ्कार्यः अहमलङ्कृत इत्यभिमानात् । —Locana p. 198

Here Anandavardhana asserts that an alamkāra (like upamā) is universally known as the source of beauty. All alamkāras truly become so if they are used as subservient to rasa etc., which is the very soul (or the essence) of  $k\bar{a}vya$ . Abhinavagupta comments on this as follows "Upamā, embellishes the literal sense. However this literal sense, when endowed with excellence by upamā (or any other alamk ra), serves to suggest (rasādi-) dhvani. So really speaking the dhvani-ātmā is alamkārya. The ornaments like bracelet, keyūra, etc., when put on one's person embellish the sentient person by suggesting his particular mental condition-appropriate or inappropriate.

For instance, a dead body when decorated with alamkāras does not shine as the soul has departed from the body. An ascetic if he puts on ornaments such as a bracelet of gold etc., becomes a laughing-stalk, as in his case the mental condition of a lover, is inappropriate. As far as the body is concerned the question of propriety or impropriety does not

arise. It is, therefore, one's self alone that is alamkarya as one proudly feels I am splendidly decorated."

(iii) ... ज्यक्ष्यांशसंस्पर्शे सति चारुत्वातिशययोगिनो रूपकादयोऽलंकाराः सर्वे एव गुणीभूत-ज्यङ्ग्यस्य मार्गः । गुणीभूतज्यङ्ग्यत्वं च तेषां तथाजातीयानां सर्वेषामेवीकतानुकतानां सामान्यम् ।

-Dhvanyāloka III. p. 472

तथाजातीयानाम् इति चारुत्वातिशयवताम् ।...सङ्ग्-विनिर्धु कतं रूपं न सरकाव्येऽम्यर्थनीयम् । उपमा हि 'यथा गौस्तथा गवयः 'इति । रूपकं 'खलेवाली यूप' इति ।...अतिशयोक्तिः 'समुद्र: कुण्डिका' इति ।...व्यङ्ग्यस्य च चारुत्वं रसाभिव्यक्तियोग्यतात्मकम्, रसस्य स्वारमनैव विश्वान्तिधाम्न आनन्दात्मकत्वम् ।

-Locana pp. 472-73

Here Anandavardhana and Abhinavagupta clearly point out that the figures like upamā, rūpaka, etc., must possess the characteristic of beauty (cārutā). If they are devoid of this element of beauty they have no place in poetry. Poetry attains beauty when it embodies suggested sense in the form of rasa; this rasa consists of pure pleasure, joy, or delight and it (alone) affords aesthetic repose or restful joy (višrānti-dhāma).

- 2 (i) वस्तुचारत्वप्रतीतये स्वराब्दानिभधेयत्वेन यत् प्रतिपाद्यितुमिन्यते तद् व्यङ्ग्यम् । तच्च न सर्वः गुणवृद्धिविषयः प्रसिद्धयनुरोचाभ्यामि गौणानां शब्दानां प्रयोगदर्शनात् ।...
  —Dhvanyāloka III. 33-34, p. 426
- (ii) व्यष्टजकरवं च यथे।क्तचारुखहेतुं व्यङ्ग्यं विना न व्यवतिष्ठते । गुणवृत्तिस्तु...संभवति, यथा-तीक्ष्णस्वा'दिग्निर्भाणवकःं, आह्लादकरवा'च्चन्द्र एवास्या मुख्यूं इत्यादो ।...गुणवृत्तिः चारुक्तपव्यङग्यप्रतीतिं विनापि संभवत्येव, यथा-मञ्चाः क्रोशन्तीत्यादौ विषये । —Dhvanyāloka III. 33-34, pp. 432-433

न हि प्रयोजनशून्य उपचारः ... अभिमतं व्यञ्जकत्वं विश्वान्तिस्थानरूपं तत्र नास्ति...चारुह्पं विश्वान्तिस्थानं, तदभावे स व्यंजकत्वव्यापारी नैवोन्मीलिति, प्रत्यादृह्य वाष्य एव विश्वान्ते: ...।

-Locana pp. 432-433

Anandavardhana and Abhinavagupta say explicitly that beautiful suggested sense, which affords aesthetic repose, alone makes a poem. In other words, creation of beauty is essential to poetry. And earlier in the course of his commentary on DHV 1.13, Abhinavagupta accepts the position that the perception of beauty is the soul of poetry:

यच्चोक्तम्—'चा प्रवप्तीतिस्तर्हि काव्यस्यात्मा स्थात्' तदङ्गीकुर्म एष । नाम्नि खल्वयं विवाद इति ।

-Locana, p. 105

Now, carutva-pratiti (perception of beauty) presupposes the existence of objective beauty due to a beautiful suggested sense and its perception or cognition by a sahrdaya.

(3) श्रङ्गार एव मधुरः परः प्रहुलादनो रसः । तन्मयं कान्यमाश्रिष्य माधुर्यं प्रतितिष्ठति ॥

-Dhvanyāloka II. 7

रती हि समस्तदेवितर्थङ्नरादिजातिष्वविच्छिन्नैव वासनास्त इति न कश्चित्तत्र ताहग्यो न न हदयसंवादनयः यतेरपि हि तच्चमःकारोऽक्रयेव । अत एव मधुर इत्युक्तम् । मधुरो हि शर्करादिरसे। विवेकिनोऽविवेकिनो वा स्वस्थस्याष्ट्रस्य वा झिटित रसनानिपतितस्तावदिम्लपणीय एव भवति ।

-Locana p. 205

In these passages *singāra-rasa* is said to be sweet and the source of the highest aesthetic pleasure. Even an ascetic (who has renounced all worldly things) enjoys and appreciates a poem imbued with the erotic sentiment.

(4) न हि वीतरागो विपर्यस्तान् भावान् पश्यति । न हृयस्य वीणास्वणितं काकरदितकस्यं प्रतिभाति ।

-Locana p. 488

# When Abhinavagupta says:

"For it is not true that a man without passion must see things topsy turvy. If he hears the sounds of a lute he does not after all think that he has heard the raucous (harsh sounding) crowings of a crow," he implies that the sounds of a lute are inherently beautiful, and that they are also perceived as beautiful even by a passionless ascetic."

(5) नैव तत्र रसप्रतीतिरस्ति यथा पाकानभिज्ञसूद्विरचिते मांस्पाकविशेषे । नतु स्तुसीन्द-र्यादयद्यं भवति कदाचित्तथास्वादोऽकुरालकृतायामपि शिखरिण्यामिव इत्याशङ्क्याह...अज्ञ-कृतायां च शिखरिण्यामही शिखरिणीति न तज्ज्ञानाचनत्कारः, अपि तु दिष-गुड-मरिचं चैतदसमञ्जस्योजितमिति वक्तारो भवन्ति ।

-Locana, pp. 496-497

Following Bharata, who brings in the analogy of sadava beverage and gourmet (fastidious eater) savouring tasty food, Abhinavagupta speaks here \$4mbodhi XI-13

of a meat-dish (māmsapāka-višesa), prepared by an unskilled cook, and of sikharini which might be inherently beautiful (i.e. delicious).

All the above passages speak of a sahrdaya who perceives beauty that is a property or quality of things-thus attesting to the self-evident truth that it takes two, a subject and an object, to make beauty. So, according to these Sanskrit theorists, Beauty is, by nature, subjective-cumobjective:

In other words, perception of beauty is a bipolar phenomenon, being the result of the operation of a highly responsive, sensitive mind on an inherently beautiful thing. Sanskrit theorists, it would seem, support Alexander who wrote:

"Some there are who believe beauty to be a character which belongs intrinsically to the beautiful object and is merely observed or discovered by us."(4) As against this we have the statement by Lipps: "Aesthetic pleasure is an enjoyment of our own activity in an object." The two views seem mutually exclusive. But they can be harmonised. To the extent that the power to yield delight is the generic quality of objects of art, it seems to be an objective feature. But delight is an inward reality in the relisher ( =the sahrdaya) .. Beauty is objective when the beautiful object can evoke delight again and again. But the individuals who confront it should have the right sensibility."(5) Disinterested relishing of the rasa which the poet has embodied in a poem is possible for a sahrdaya since there is the basic identity of human nature between individuals-here the poet and the reader of like heart with the poet. Admittedly, sensitivity or poetic sensibility varies widely between individuals but the reaction and experience of all true sahrdayas, when they enjoy disinterestedly the aesthetic emotion, is almost identical and this proves indisputably the objective nature of beauty.

The Nature of Rasa: Now, the greatest source of beauty in literature, is, according to Anandavardhana and Abhinavagupta, the depiction-portrayal-of emotional situation which gives a sahrdaya higher pleasure, aesthetic rapture of rasa. The word 'rasa' primarily means "taste" or "savour", such as sweetness; and by a metaphorical extension, it has been applied to aesthetic experience. The point of the metaphor is that, as in the case of a taste like sweetness, there is no knowing of rasa apart from directly experiencing it. Rasa experience is predominantly emotional. It naturally differs according to the specific kind of emotion portrayed—love, sorrow,

<sup>(4)</sup> Alexander: Beauty and other Forms of Value

<sup>(5)</sup> Sanskrit poetics A Critical And Comparative Study by Krishna Chaitanya, Asia Publishing House, Bombay, 1965, p.55.

fear, wonder and the like. Rasa is, however, in its intrinsic nature, but one and its so called varieties are only different forms of it due to a difference in their respective psychological determinants. In its fundamental character rasa signifies an emotion, experienced by itself, transcending the subject-object relation. Rasa experience consists in an ideal revival, kindling up or waking to life in the reader's mind of an emotion like the one depicted in the poem which lies latent in the sahrdaya. Being a revival it necessarily goes back to his past experience. This past experience serves merely as the centre round which the reconstruction takes place. He inaginatively reproduces or reconstructs in his mind the whole situation as it has been depicted by the poet and enjoys it. In this aesthetic experience the reader or spectator forgets himself altogether; and he will be aware then of nothing beyond the object or the situation portrayed by the poet; and he rises above the duality of pain ard pleasure and experiences 'higher pleasure', pure joy or delight.

Abhinavagupta provides a philbsophical foundation for this theory of rasa. "Reduced to its bare essentials the theory is as follows: watching a play or reading a poem for the sensitive reader (sahrdaya) entails a loss of the sense of present time and space. All worldly considerations for the time being cease. Since we are not indifferent (tajastha) to what is taking place, our involvement must be of a purer variety than we normally experience. We are not directly and personally involved, so the usual medley of desires and anxieties dissolve. Our hearts respond sympathetically (hrdayasamvada) but not selfishly. Finally the response becomes all-engrossing, and we identify with the situation depicted (tanmavibhavana). The ego is transcended, and for the duration of the aesthetic experience, the normal waking "l" (aham) is suspended. Once this actually happens, we suddenly find that our responses are not like anything we have hiterto experienced, for now that all normal emotions are gone, now that the hard knot of "self-ness" has been untied, we find ourselves in an unprecedented state of mental and emotional calm. The putity of our emotion and the intensity of it take us to a higher level of pleasure than we could know before-we experience sheer undifferentiated bliss (anandaikaghana)." (6)

And this absorption results in the aesthetic rapture of rasa.

### Emotions: The Content of Kavya:

"Anandavardhana says in the third Uddyota:

<sup>(6)</sup> Santarasa and Abhinavagupta's philosophy of Aesthetics, Introduction (p vii), by J. L. Masson and M. V. Patwardhana, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, 1969.

"In the province of  $k\bar{a}vya$  where we perceive suggested sense, the notions of satya (truth) and asatya (falsehood) are meaningless. To examine  $k\bar{a}vya$  through the well-known pramāņas (means of valid knowledge) would simply lead to ridicule."

काब्यविषये च व्यङ्ग्यप्रतीतीनां सत्यासत्यिनरूपणस्याप्रयोजकत्वमेवेति तत्र प्रमाणान्तरव्यापार-परीक्षोपहास्यिव संपद्यते ।

-Locana p. 455

He means to say that things in  $k\bar{a}vya$  have no place in the everyday world of space and time, and a wing to this lack of ontological or physical status the question of reality or unreality does not apply to them. That however does not mean they are unreal. In fact, the distinction of existence or non-existence does not at all arise in their case.

Abhinavagupta elucidates this passage of Anandavardhana by citing a dissimilar example (vaidharmya-drstanta):

We are not to examine these statements in  $k\bar{a}vya$  as to whether they are true and consider whether they command us to do something as the Vedic sentences enjoining agnistoma sacrifice do. They simply directly contribute to giving aesthetic delight (and only indirectly to refining or influencing our character and culture of mind and heart). It is essentially of the nature of alaukika camtk  $\bar{a}va$ .

न हि तेषां वाक्यानामिनिक्दोमादिवाक्यवत्सत्यार्थपतिपादनद्वारेण प्रवर्तकत्वाय प्रामाण्यमन्ति-ध्यते, प्रीतिमावपर्यवनायित्वात् । प्रीतरेव चाळौकिकचमत्काररूपाया ध्युत्पत्यङ्गत्वात् । एत-चोक्तं वितत्य प्राक् । उपहासायैवेति —नायं सहदयः केवळं शुक्ततकोपक्रमकक्षशहदयः प्रतीतिं परामर्द्यं नालमित्येष उपहासः ।

-Locana, p. 455

It is evoked in a reader when a vastu or alamkara or rasadi is/are portrayed by the poet in his kavya. The rasadi-dhvani is given the place of supremacy as it is the source of the highest delight next only to that of Brahma-realisation. Naturally, emotions are the central theme and content of kavya according to both Anandavardhana and Abhinavagupta, the two greatest aestheticians India has so far produced.

# Dhvani: The Method of Kavya:

Anandavardhana regards "Sabdarthau" (word and sense) as only the outer vesture of kavya and emotion as its atman. Now emotions are never conveyed by the mere naming of them. They can be conveyed or communicated only indirectly through an appropriate portrayal of their causes and effects. This indirect method of conveying emotions and feeling

is called 'dhvani' (suggestion, suggestiveness). This method is extended to two other spheres of theme and content of  $k\bar{a}vya$ , viz vastu (a fact, a bare idea) and alamkāra (figure of speech) Both vastu-dhvani and alamkāra -dhvani can be paraphrased but rasādi dhvani can never lend itself to paraphrase. The beauty lent by suggested sense is the greatest alamkāra of poetic speech just like bashfulness of women.

(i) तृतीयस्तु रसादिलक्षणः प्रभेदो बाच्यसामध्यक्षिप्तः प्रकाशते, न तु साक्षाच्छन्दन्यापारविषय देति वाच्याद् विभिन्न एव ।
— Dhyanyaloka, p. 80

वस्त्वलंकारावापे शब्दाभिषेयत्वमध्यासते तावत् । रसभावतद्भासतत्प्रश्नमाः पुनर्न कराचिद्भिधीयन्ते, अथ चास्वाद्यमानताप्राणतया भान्ति । तत्र ध्वननव्यापाराहते नास्ति कल्पनान्तरम् ।

--Locana, p. 78

(ii) मुख्या महाकविगिरामलंकृतिभृतामपि । प्रतीयमानच्छायैषा भूषा लज्जेव योषिताम् ॥

-Dhvanyāloka II. 37

(iii) प्रतीयमानकृता छाया शोमा सा च लग्जासहशी गोपनासारसौद र्यप्राणत्वात् । [कामिनी कुचकलशनिदर्शनदिशा]

-Locana, p. 4.5

Abhinavagupta too upholds this method of dhvani as propounded by Anandavarihana in the course of his exposition he often draws our attention to 'gopanasarasaundarya'; and in one passage he aptly compares dhvani to a beautiful or noble lady's breasts partly covered or concealed and partly revealed the better to excite curiosity (and passion)—

तल्लक्षणात्रयोजनं .. अशब्दवाच्यत्वेन गोप्यमानं सन्नायिकाकुचकलशयुगः लमिव महार्धतामुपयद् ध्वन्यत इति ।

-Locana, p. 138

This simile on account of its inherent beauty and aptness became famous in later alamkāra literature. At one place he makes a perceptive remark: what charm is there if the sense to be conveyed is directly or openly conveyed by the power of denotation?

शब्दस्पृष्टेऽये का हयता ।

-Locana, p. 138

Anandavardhana boldly declares that dhvahi (suggestion) is 'kāvyasya ātmā (the soul, the very essence of pactry, creative literature). It may present itself in the form of vastu or alamkāra or rasādi. He is perfectly aware of the importance of rasa-dhvani. But it is Abhinavagupta who

gives it the pride of place and asserts that the other two dhvanis are only its aspects, and that they are not really valuable in themselves but only in so far as they lead to rasādi-dhvani.

...तेन रस एव वस्तुत आत्मा, वस्त्वलङ्कारध्वनी द्व सर्वथा रसं प्रति पर्यवस्येते इति वाच्या-दुःकृष्टौ तावित्यभिप्रायेण ध्वनिः काव्यस्यात्मेति सामान्येनोक्तम् । —Locana, p. 85

Anandavardhana is perfectly aware of the fact that the hackneyed examples of secondary usage (lakṣaṇā, and guṇavṛtti) like 'gaṅgāyāṁ ghoṣaḥ', 'agnir māṇavakaḥ', 'siṁho baṭuh', although suggest particular purposes, their suggested sense is not so charming or beautiful.

व्यञ्जनस्वं च यथोक्तचारुत्वहेतुं व्यङ्ग्यं विना न व्यवतिष्ठते । गुणवृत्तिस्तु वाच्यधर्माश्रयेणैव व्यङ्ग्यमात्राश्रयेण चामेदोपचाररूपा संभवति, यथा-तीक्णत्वादिग्नर्माणवनः, आहुलादकत्वाच्चन्द्र प्रवास्या मुख्यम् इत्यादौ ।...यापि स्रक्षणारूपा गुणवृत्तिः सापि...चारुरूपव्यविति विनापि संभवत्येव, यथा—मञ्चा: क्रोशान्तीत्यादौ विषये ।

-\*Dhvanyāloka, pp. 432--:33

Abhinavagupta expands and develops this idea in his Locana. He insists that the perception of beauty is the salient or characteristic feature of Kāvya. He further adds that the perception of beauty must afford the reader aesthetic repose (visrānti-sthāna).

When commenting on the word (dhvaneh svarāpam) atiramanīyam? from Anandavardhana's Vrtti he rightly observes: "By this expression he points out the difference of dhvani from (and its superiority to) the bhākta (the secondary usage): There is hardly any beauty in these examples of secondary usage: "simho batuh (the boy is a lion), 'Gangāyām ghoṣaḥ' (there is a settlement of cowherds on the river Gangā)." Why these and such other examples lack beauty and why they do not deserve the title kāvya he explains in another passage8:

The Objector: Thus the sentence "the boy is lion" might constitute as the soul in the form of suggestion is present in it.

- Locana, p. 59

<sup>7. [</sup>तस्य हि ध्वनेः स्वरूपम्...अविश्मणीयम्] अतिरमणीयमिति भाकाद् व्यतिरेक्माह । न हि 'सिंहो बद्धः', 'गङ्गाया घोषः' इत्यत्र रम्यता काचित् । Locana, p. 37

<sup>8.</sup> नन्वेवं 'सिंहो बदुः' इत्यत्रापि काव्यरूपता स्यात् ध्वननलक्षणस्यातमनोऽत्रापि समनन्तरं वक्ष्यमाणतया भावात् ननु घटेऽपि जीवव्यवहारः स्यात्, आत्मनो विभुत्वेन तत्रापि भावात् । शारीरस्य खलु विशिष्टाधिष्ठानयुक्तस्य सत्यात्मनि जीवव्यवहारः, न यस्य कस्यचिदिति चेत्—
गुणालक्कारोचित्यसुन्द्रशब्दार्थं शरीरस्य सति ध्वननाख्यात्मनि काव्यरूपताद्यवहारः ।

The Siddhautin: If so, you will have to call a jar 'living' for atman which is all-pervasive is also present in it.

The Objector: If the soul is possessed of a body endowed with various organs etc., then only it is called 'living' and not any kind of bcdy.

The Siddhantin: If the soul of dhvani (suggestion) is invested with a body consisting of words and meanings that are beautiful on account of the presence of gunas (excellences) and alamkaras (figures of speech) appropriate to the particular (rasa) dhvani, then we call those sabda and artha as kāvya (sabdār thau kāvyam).

Aim/s of kāvya: Dhvanyāloka merely refers to prīti or ānanda, (aesthetic) pleasure, joy or delight as the unique goal of literature. The discussion of Kālidasa's Kumārasambhava (Canto VIII, Devīsambhogavarnana) by Ānandavardhana, however, is a pointer to his view that literature (or art as such) cannot be divorced from morality. So one may not be wrong if one were to draw the inference that Ānandavardhana believed in prīti and vyutpatti (aesthetic pleasure and culture or refinement of character or moral sensitivity or proficiency in the means of attaining the four goals of human life,) as the twin aims of literature.

In contradistinction to Anandavardhans, Abbinavagupta discusses this important issue of aesthetics in his Locana on occasions more than one: While commenting on Bhāmaha's verse meaning: "Study of (genuine and) good kāvya poetry (literature) leads to fame and delight as well as proficency in (the means of attaining) the four great ends of man and proficiency in the fine arts," Abbinavagupta pronounces his view:

The readers of genuine  $k\bar{a}vya$  attain vyutpatti and prīti (aesthetic delight or pleasure) no doubt, but between them, says Abhinavagupta, aesthetic delight is the chief aim. Otherwise one could pose the question: "Since the Vedas and Smrtis which are authoritative like masters (who issue command) and Perānas which advise or guide us like friends (they do not command, only tender advice) these two along with  $k\bar{a}vya$  are equally sources of vyutpatti, what is the distinctive feature of  $k\bar{a}vya$  leading to the same goal? As similarity with a loving wife (who successfully persuades her husband to do what she likes keeping her persuasive character concealed from view and providing love's enjoyment) has been recognised as the characteristic feature of  $k\bar{a}vya$ , the answer to the above question is that immediate aesthetic pleasure is the major aim of  $k\bar{a}vya$ ;

and the aesthetic pleasure is also the ultimate fruition of vyutpatti and of kirti (fame) too. He emphatically asserts: "Nor are priti and vyutpatti different from one another, for they both have the same source."

From this discussion of Abhinavagupta it would seem that he does not differ with Anandavardhana as regards the ultimate aim of kāvya. He makes explicit what Anandavardhana implies in the course of his discussion of aucity and of the predominant rasa of the Mahābhārata and the Rāmāyaṇa (10)

9. (i) तत्र कवेस्तावस्कीत्यापि प्रीतिरेथ संपाद्या। यदाह -- 'कीर्ति स्वर्गफलमाद्युः' (वामन-काव्यालंकारसूत्र १.१.६-श्लो. २) इत्यादि । श्रोतृणां च व्युत्पत्तिप्रीती यथि स्तः यथो-क्तम्-धर्मार्थकाममोक्षेषु... (भामह-काव्यालङ्कार १ २) तथापि तत्र प्रीतिरेध प्रधानम् ।... इति प्राधान्येनानन्द एवोक्तः । चतुर्वर्गव्युत्पत्तेरि चानन्द एव पार्यन्तिकं मुख्यं फलम् ।

Locana, pp. 40-41

(ii) हृद्यातुप्रवेश्यथ रसास्वादमय एव । स च रसः चतुर्वभीपायम्युप्यत्तिनान्तरीयकविभावादि-संयोगप्रसादोपनत इत्येवं रसोचितविभावादियुप्यनिवंदो रसास्वादवैवस्थमेव स्वरसभाविन्यां न्युर्पत्ती प्रयोजकमिति प्रीतिरेव न्युर्पत्तेः प्रयोजिका । प्रीत्यात्मा च रसः.....न चैते प्रीतिव्युत्पत्ती भिन्नकृपे एव द्वयोर्प्येकविषयत्वात् ।

Locana p. 336

### (10)

### Select References

(Note: In preparing this lecture I have freely used the works mentioned below. I gratefully acknowledge my indebtedness to their authors.)

- 1 Santarasa and Abhinavagupta's Philosophy of Aesthetics by J. L. Masson and M. V. Patwardhan, B. O. R. Institute, Poona, 1969
- 2 Aesthetic Rapture (in two volumes) by J. L. Masson and M. V. Patwardhan, Deccan College, Postgraduate and Research Institute, Poona, 1970
- 3 Art Experience by M. Hiriyanna, Kavyalaya Publishers, Mysore, 1954
- 4 Studies on Some Concepts Of The Alamkara Śastra by V. Raghavan, The Adyar Library and Research Centre, Adyar, Madras, 1973 (Revised edn.)
- 5 Sanskrit Poetics by Krishna Chaitanya, Asia Publishing House Bombay, 1965
- 6 Judgment In Literature, by W. Basil Worsfold, Bedford Street, London, 1917
- 7 What Is Beauty? by E. F. Carritt, Oxford, 1932
- 8 The Theory of Beauty by E. F. Carritt, University Paperbacks, Methuen London.
- 9 The History of Sanskrit Poetics by P. V. Kane, 3rd edn, Bombay, 1951
- 10 Saundaryamimāmsā (in Marathi) by R. B. Patankar, Mauj Prakashan Griha, Bombay 400 004, 1974

# NUMBER OF PRAMANAS

## R. D. Hegde

The purpose of this monograph is to study the views of the Carvaka thinkers on the number of pramanas, and their refutation by Bhatta Javanta, the nuthor of Nyayamanjari. In India, at the time of Bhatfa Javanta, the Carvakas and the Bauddha thinkers were the prominent rivals of the Nvaya System of Indian Philosophy. Each of them had held its own philosophical views and developed its own epistemology widely differing from one another. Both the Bauddhas and the Carvakas had been vehemently attacking the Nyaya polemics and had kept the Naiyayikas in the place of constant confrontation. Plenty of evidences may be found in the works of Vātsyāyana, Uddyotakara and Vācaspati Miśra, as to how they had to use their sole force to resist the onrush of the Bauddhas and the Carvakas. The task was continued even by Bhatta Jayanta through his Nyayamanjari. Jayanta belongs tothe camp of the ancient Naiyayikas. He flourished a little earlier than the time of Nyaya-Vaisesika amalgamation. Therefore, he is taken as a spokesman of the ancient Naiyavikas, and his views as representing the early Nyaya-polemics.

In Jayanta's Nyāyamañjari, wide references may be found to the different philosophical points discussed by the Carvākas, which were, in a way, being discussed as an unavoidable matter, by all the contemporary philosophical systems. But the present essay is limited only to the Carvāka view on the number of pramāṇas, and their refutation by Jayanta. The main argument of the Carvākas is that the pramāṇas are innumerable and they are as many as the prameyas or the objects of valid knowledge. They also criticise that any effort to define pramāṇas becomes fruitless as the pramāṇas function differently on different occasions.

The Carvakas argue by illustrations that one can easily know in the dark room that one's fingers are not straight and that they are distant. Such a knowledge is possible even to a person who has closed his eyes. This cognition is not perceptual, for, the visual sense cannot apprehend the objects in the absence of light. Nor does this cognition emerge by the tactual sense, because the skin which is the organ of touch, cannot touch itself. The sense of touch can know whether a stick is straight or other-Sambodhi XI-14

wise, but not itself. The senses cannot get the cognition of their own, e.g., the Visual sense cannot produce the cognition of its own pupils. Thus, the knowledge either of the distance between any two fingers, or that the fingers are distant, or of their contraction, is not perceptual. Nor is it inferential as there is no knowledge of Vyāpti, the invariable relation, associated with it. Therefore, the cases as such do not come under the cognition produced either through perception or through inference. Even analogy and verbal testimony cannot produce such cognitions; their objects of knowledge are different even according to the Naiyāyikas. Hence, the cognition illustrated is entirely different and independent.2

Another example that the Carvakas take to illustrate, is of the cognition of spreading around of a lamp-light in the night.3 In this particular cognition, a lamp-light spreading around would be perceived. What exactly one perceives here is the 'spreading around in space', of the lamp-light. The cognition takes place in a person who notices the lamp 'from a distance' and, the time is 'night'; cognition of the person is valid. The cognition is not perceptual, because, to perceive the spreading of the lamplight, the space should be perceived first. But space is not perceptible. Secondly, the cognition of pervasion here is not inferential either: because inference does not function in the absence of the cognition of invariable relation i.e., Vyāpti. The cognition of pervasion here has no precedents for establishment of invariable relation. Therefore, the cognition of the spreading of the lamp-light is quite peculiar to other types of cognitions and obviously it is different. It may be proved, however, that in such cases, perception and the other recognised means of valid knowledge are not competent to produce cognition.

It is further argued that the cognitions of this kind are not rare phenomena. Carvakas analyse one more cognition of a lotus-lake sufficiently distant, which is produced by the fragrance sensed in the moving wind. The olfactory sense perceives the fragrance first and then the existence of the distant lotus-lake is cognised. Here the knowledge is valid or Yathartha. But, this knowledge as a rule, cannot be produced by the olfactory sense, as the olfactory sense has the capacity to produce the knowledge of fragrance only, not of the existence of a distant lotus-lake. Moreover, as the lotus-lake is very distant, the knowledge cannot be produced by the visual sense; knowledge of the existence of a distant lotus-lake is not even inferential, because inference presupposes syllogism, knowledge of the invariable relation and the like. It is not even known by comparison or by the words of a reliable person. Therefore, the

knowledge of the existence of a distant lotus-lake is entirely a different kind of knowledge produced by an independent means of valid knowledge.4

Thus, having examined the different illustrations of knowledge, the Carvakas declare that the ascertainment of the exact nature and number of the means of valid knowledge and their objects, is never possible. The illustrations are provided here by the Carvakas just to show how hard it is to classify the knowledge and their means into any particular number; as the objects of knowledge become more, means too become more.5 Th. Steherbatsky sums up the Carvaka view as follows: "Hence it is proved by this method that all the accepted teachings about the sources of valid knowledge do not withstand criticism. Once it is seen that the cognition cannot be determined, it follows here from that the processes however conscious, are in reality, mechanical phenomena or Jada".6

As the Cărvākas have been taken generally, they have not reviewed the theories of the rival systems superficially. Even a cursory study of their commentery available till date on the Lokāyata aphorisms of Brhaspati, is enough to prove that the Cārvākas had built up their own method of argumentation, and also that they had interpreted well the Lokāyata aphorisms so as to suit their epistemological teachings. Even here, in support of their view that the pramāṇas are innumerable, the Cārvākas trace the origin of their theory in the aphorisms of Brhaspati, Jayañta identifies this camp of the Cārvākas with the Cārvākadhūrtas or the astute Carvākas.

The Carvaka thinkers have interpreted differently the first two aphorisms of Brhaspati, viz., 'now we deal with reality', and 'the realities are innumerable; they are earth, water, fire, air, and so on'.8 To give antiquity to their views the astute Carvakas have deviated from the traditional way of interpreting these two aphorisms, and they argue? that 'tattva' in the first and the second aphorisms, and the word 'iti' in the second aphorisms mean respectively 'reality' or 'prameyas' and 'infinity'. According to their traditional interpretation the first aphorism means that 'now we deal with the 'dharma' or 'rightous path'; and the second aphorism, 'earth, water, fire and air, these four 'only' are the prameyas'. Thus the astute Carvakas argue that the objects of knowledge are innumerable, therefore the means of knowledge too are innumerable. The illustrations studied above also indicate that the prameyas ascertain the number of pramanas. According to the Carvakas pramanas are infinite.

### Jayanta's Critique

There is a strong and diametrical opposition from Bhatta Jayanta to the above views of the Carvakas He criticises their illustrations to show that the Carvakas have made a surface analysis of different cognitions just with a view to defending their stand-point. Jayanta has been an adherent of the school of thought which firmly believes in the theory of four fold pramanas. The Naiyavikas contend that pramanas other than perception, inference, analogy and verbal testimony cannot establish their separate identity as they are inherently of the nature of one or other of the four pramanas. They charge the Mimamsakas for similar mistakes and bring the presumption which is considered as an independent pramana by the Mimamsakas, under inference. Even the Bauddhas are strongly criticised for recognising only perception and inference. According to Jayanta, the very method of ascertaining the number of pramanas on the basis of the number of prameyas is unpractical, and, disagreeable to logical judgement. More-over, it is foolish to enumerate the prameyus first and then ascertain the number of their means. Both the Bauddhas and the Carvakas seem to have followed a uniform method to ascertain the number of pramanas, because, like the Carvakas, the Bauddhas too contend that the number of pramanas is the same as the number of prameyas. The Bauddhas recognise only two prameyas or the objects of knowledge, i.e., pratyaksa (the perceptible) and paroksa (the nonperceptible), and believe that perception and inference are their respective pramanas. Bauddhas proclaim this norm to be the best of all, which may be adopted to ascertain the number of pramanas, 10

The above contention of the Bauddhas deserves refutation as the processes involved in the verbal knowledge and analogy are different to the processes of perception and inference, and the impressions that these cognitions leave on mind also are not uniform. Il

On the same ground, Jayanta criticises the contention of the Carvakas. Carvakas hold the theory of infinity of pramanas on the basis that prameyas are infinite. A reappraisal of the illustrations given by the Carvakas justifies as to how illogical their method of analysis is. The first illustration is that sitting in a dark room in the night, or with the eyes closed, a man can know whether his fingers are straight or otherwise. Naiyayikas say that this is a perceptual cognition produced by the tactual gense. The cognition that the fingers are distant is also perceptual, for

the tactual sense pervades the whole body.12 Another illustration of this kind may clarify the contention at this point still more clearly : We experience coldness of water after drinking as it reaches the navel in the stomach, this cognition is produced by the internal tactual sense. 13 It may be objected here that the knowledge of the cool water entered inside is entirely different and cannot be compared with the knowledge of the fingers in the dark room, because in the first one, two objects associate to produce the cognition, viz., association of the cool water with the internal tactual organ; and in the cognition of two fingers, there is no such association of two different objects. This objection does not hold good here as the tactual sense perceives touch as well as the absence of touch.14 In the same manner, the visual sense perceives the object, e.g., a pot on the ground and also its absence in the same place; the auditory sense perceives sound as well as the absence of the sound. Senses perceive actions too. In the cognition that the fingers are contracted, the action of contraction is perceived by the tactual sence. Such a qualified cognition would take the form of 'the fingers are contracted'. To illustrate it again, A perceives the movements of B by the visual sense, and A's cognition takes the form of 'there is movement in B'. This is what we call the qualified cognition.15 As explained with these illustrations, the cognition that the fingers are distant, is a tactual perception.

In another illustration, the Carvakas argue that to cognise from a distance spreading of the lamp-light around, any of the four-fold pramanas is not competent, hence enumeration of pramanas is impossible. According to the Naivavikas even this illustration deserves criticism. contend that the pramana of the cognition inference. If the Carvakas say that there is no previous cognition of a similar instance and as a consequence the invariable relation too, how does the person get cognition of the spreading of a lamp-light which is very distant? Here the cognition never takes place under the said circumstances if the person is really ignorant of any previous perceptual cognition. One has observed in the past that the lamp-light spreads around in the surrounding space, and has obtained the knowledge that wherever there is a lamp, there the light spreads around. This is the cognition of invariable relation. Likewise, one perceives a lamp from a distance in night and remembers that wherever there is a lamp burning, there the light spreads around. Spreading of the light around is the major term (paksa), and the lamp is the middle term (linga). Thus, it may be found that all the processes of inference are present here. Therefore the cognition of the spreading of a lamp-light is inferntial, and the means is inference. 16

That the cognition of a far distant lotus-lake is possible by the mere cognition of its fragrance by the olfactory sense, also is inferential; inferential because the cognition of invariable relation causes the cognition of the distant lotus-lake on sensing the fragrance from a distance, brought by the wind. The form of invariable relation is like this: a person smells for many times the fragrance of lotus and also notices the lotus in the lake. By his repeated experience of the same kind, he gathers the invariable relation between fragrance of that sort and the lotus-lake. Having sensed the fragrance brought through the wind, he remembers the invariable relation obtained in the earlier experiences. Here fragrance is the middle-term (linga). Thus, his knowledge of the invariable relation between the middle-term and the major term, produces in him the knowledge of the existence of a distant lotus-lake, in the form of far away, there is a lotus-lake'. If Existence of a distant sandal tree also would be inferred in the same manner by smelling its fragrance. 18

This is the account of how Jayanta refutes the Carvakas' theory of infinite pramanas. Study of the above discussion proves that the analysis of the illustrations is not merely mechanical, but it requires some real intelligence. It may also be noticed that the Naijāyikas first classify the means of valid knowledge, and then, test them practically. Thus, quite contrary to the Bauddha and the Carvaka view, it is proved that the prameyas cannot ascertain the number of pramanas.

#### REFERENCES:

- 1. CP. 'The papers of Th. Stcherbateky'. p. 22.
- 'Vakrangulih praviralangulireşapanih
  Ityasti dhih tamasi militacakşuşo va
  Nevam tvagindriyakrla na hi tatkarastham
  Tatraiva hi pramitimindriyamadadhati."
- Vide NM.p.60. "Dūrātkaroti niśi dīpaśikhā ca dṛṣṭā
   Pratyantadeśavisṛtāsu matim prabbāsu"

also see 'Nyayasaurabha' on NM., p. 169: Ahoparyanta-prasmaraprabhabhasureyam dipasikheti'.

- See NM.: p.60: 'Dhatte dhiyam pavanakampitapandarika-Şando 'nuvatabhuvi duragate' pi gandhe.'
   Vide Granthibhanga on it, p.43, also Nyayasaurabha on NM., p.169.
- 5. See NM. p. 59: 'Pramāņasamkhyāniya nāšakyakaraņīyatvā-siddhaye ca pramitibhedān ...īdṛšānupādarsayat', also see p.33: 'ašakyā eva pramāṇasamkhyāniyamah iti sušiksitacārvākāh'.
  - Cf. Nyāya Philosophy of Gautama, 166-107; also see History of Indian Philosophy, III. p. 539.
- 6. Vide, p.22, 'Papers of Th. Stcherbatsky', also CP. 'History of Indian Philosophy', III, p. 539
- 7. Granthibhanga identifies the Carvakadhūrtas with 'Udbhata and his followers'., See Granthibanga p. 43; also See NM. p. 59.
- 8. 'Athato tattvam vyākhyās yamah' and 'prthivyāpastejovā yuriti tattvāni,' See NM. p. 59; Granthibhanga p. 43; Tattvoraplavasimha p. XII.
- 9. 'Yathaśrutarthatyagenanyatha varna amasa' Granthibhanga, p. 4. introduction p. S., also CP. 'The Papers of Th. Stcherbatsky', p. 22,
- 10. See NM. p. 27: "Te hi prameyadvaividhyat pramanadvividham jaguh, nanyah pramanabhedasya heturvisayabhedatah".
- 11. See NM. p. 30; "Anye eva hi samagriphale pratyakşa-lingayoh, anye eva ca samagriphale sabdopamanayoh".
- 12. See NM. p. 60 'Vyaptitvat indriyamakusalam na'; also see Granthi-bhanga, p. 43.
- 13. See Grenthibhanga; p. 43; 'Nanvantargatasya tvagindriyasya grāhakatvam kva dṛṣṭamityāha anābheḥ tuhinajalamiti'.
- 14. See NM. p. 60, 'Samyogabuddhis ca yatha taduttha, tathaiva tajja tadabhāvabuddhih'; CP. Granthibhanga p. 43; also CP. a Nyaya maxim "yenendriyena yā vyaktih grhyate tenaivendriyena tadgunāh tadabhāvās ca grhyante".
- 15. See Granthibhanga p. 43 "Akuncitängulya iti visesyajnänam yat tat tajjameva yatha caksusa Caitragatam calanamupalabhya calatyayam Caitra iti visesyajnänam caksusam evam idamiti siddham".
- 16. See Nyayasaurabha on NM: p. 169, Pratyantaprasmarabhasureyam dipasikha iti'.
- 17. See NM. p. 60.
- 18. CP. Nyayasaurabha on NM., pp. 169-70.

### BIBLIOGR APHY:

- 1. Granthibhanga of Cakradhara on Nyayamanjari (NM.); editor Dr. N. J. Shah, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad (197.)
- 2. History of Indian Philosophy, III Volume, by S. N. Dasgupta. Cambridge University Press, (1951-2).
- 3. Nyaya Philosophy of Gautama; Sedholal Lectures 106-107, by Ganganath Jha, Published from Indian Tho ught.
- 4. Nyayasaurabha on NM; editor K.S. Varadacharya, Oriental Research Institute, Mysore, (1969).
- 5. Nyāmanjarī (abridged as N.M.) of Bhatta Jayanta, Chowkhamba sanskrit series, (1971).
- 6. Tattvopapiavasimha of Bhatta Javarāsi; editors : Pandit Sukhalalji Sanghvi and Prof. Rasiklai C. Parikh; Baroda Orientel Research Institute (1940).
- 7. The pepers of Th. Stcherbatsky; Transl. by H. C. Gupta, Indian Studies Past and Present (1969).
- \* In Vol X this article was printed but it was incomplete. So, it is here printed again.

# TANTRĀ AND SHĪRĀZĀD

(THE 360 AND THE 1001 NIGHTS)

A. K. Warder

The Sanskrit text Tantropakhyana, I nown from a single fragmentary manuscript lacking both beginning and ending and printed Trivandrum Sanskrit Series (1938), has generally been taken as a late version of the Pañcatantra. After some introductory verses which appear to be spurious it proceeds with two prakaranas, having the titles Nandaka and Paksin, and so ne fragments of a third, a Manduka. The frame story of the Nandaka bears some resemblance to that of the first tantra of the Paheatantra, with the bull Nandaka substituted for his colleague Samitvaka and a different ending. It has twenty emboxed stories, seven of which are found in the original Pañcatantra in variant versions whilst the other thirteen are entirely different (some are found in later versions of the Pancatantra such as Purnabhadra's: we shall see below that the Tantropākhyāna is earlier than Pūrnabhadra, who probably copied many stories from it). Someone named Vasubhaga, perhaps the author himself otherwise anonymous, recites a didactic verse for each story. The Paksin frame story is developed from Pancatantra III.2 on the election of a king of the birds. It contains nineteen emboxed stories, four of them from the original Pancatantra and three of these remarkable in being that frame stories of Pancatantra III, IV and V. The frame story of the Manduka fragment is an expansion of the story of the frogs and the snake (Pañcatantra III.10) with only seven emboxed stories preserved, one of which is a mere variant of another.

Now there is a text in Lao, the tive of which is Mūla Tantai, consisting of a Prologue and four prakaraṇas named Nandaka, Pakṣin, Maṇḍūka and Pišāca (see K. Raksamani, The Nandakaprakaraṇa attributed to Vasubhāga, a Comparative Study University of Toronto PhD Thesis, 1978, who has translated part of it, pp. 221 ff.). It is complete, though abbreviated in style even to the point of seeming to have eliminated essential details of the narratives and sometimes to have obscured or dislocated a story. The Sanskrit Tantropākhyāna as far as it is available generally agrees with the Mūla Tantai, which evidently is the same work and paraphrased from a complete text. Thus the twenty emboxed stories Sambodhi XI-15

of the Nandaka are the same in both versions, though in the Paksin only twilve stories agree. The Pisacaprakarana completely missing from the Sanskrit text has as its frame the story of an unsuccessful attempt by the 'Goblins' to elect a king from among themselves, thus it complements the Paksin story. Only one of its lifteen emboxed stories is found in the original Pañcatantra.

The Thai Nang Tantrai, of which there are several versions, is again the same in origin, though its Pisacaprakarana is different in content from the Lao version and there are numerous smaller variations (Raksamani, pp. 265-7, suggests that it is less faithful to the Indian original than the Lao version).

In Tamil an incomplete manuscript in Tanjore (Sarasvati Mahal No. 105), vaguely labelled Pañcatantravacanam, contains a version of this same work (sum parised by A. Venkatasubbiah in the Adyar Library Bulletin Vol. XXIX, 1965, pp. 74-143; Dr. G.T.Artola identified it with the Tantropakhyana in the Adyar Library Bulletin, 1957, pp. 45ff., but regards both texts as mere versions of the Pancatantra, so: Bhartiya Vidya Vols. XX-XXI, pp. 86-7). The Prologue agrees with the Lao and Thai texts and is followed by a Nandakaprakarana and about half a Mandakaprakarana the Paksin and Pisāca prakaranas being missing. A remarkable feature is that at the end a version of the Matsyahasita, Fish Laugh. story is tacked on as further emboxment in the Mandukaprakarana, unknown to any other available version of this prakarana, though it breaks off unfinished along with the whole fragmentary text. If it really belones to the original Tantropakhyana, this Fish Laugh narrative, much too long to be one of the emboxed stories of a prakarana, is probably misplaced and appended arbitrarily by a scribe who did not know where it belonged but wanted to make up his defective Mandûkaprakarana. We shall take up this possibility below.

In Old Javanese we find yet another version of this work, the Tantri Kamandaki (C. Hooykaas, Biblioteca Javanica No. 2, Bandoeng. 1931), again incomplete. It contains a Prologue similar to the Lao version and a Nanakaprakarana with twenty-four emboxed stories, eighteen of which are the same as in the Lao and Sanskrit texts. The other prakaranas are missing. An important piece of information supplied by this text is that the translation was made early in the 11th cantury A. D., which establi-

shes that the Indian original belongs to an earlier period than that, before the time of Purnabhadra and other rewriters of the pancatantra

Now in all the texts which contain the Prologue the heroine is named with only slight variations due to the varying languages of the transcribers Tantai (or Tanteyya), Tantrai, Tanturu and Tantri. From this it appears certain that the original Sanskrit name is Tantra, found only in the title of the Tantropākhyāna whose Prologue is missing. Consequently we must translate the title as 'The Episode of Tantra', Evidently the name is fictitious and derived from tantra, 'system' (in politics), on account of the heroine's skill in that art or science.

Let us now examine the Prologue in the Lao version, or at least in Dr. Raksamani's English translation of it. King Manda Cakkavatti in Uddhodana saw a wedding procession and conceived the desire to have a wedding and a new bride for himself every day. He gave orders accordingly to his Chief Minister to supply a beautiful new girl every day. Having in due Course despatched every girl he could find, the Minister became distraught at having none available for the next day. His daughter Nang Tanteyya (or Tantai, whom he had naturally kept hidden) seeing him in such a state extracted the reason and offered to go herself. saying simply that she would tell the King stories so that there would be no more trouble. The Minister being forced to agree, Tantai took her maid with her and when the King seemed to be asleep, resting after their union, Tantai proposed to the maid telling stories to pass the time The prakaranas follow as the stories told, but this abridged text hardlyexplains the development of the situation in the frame story. The name Manda might be a corruption of Nanda, who was certainly a cakravartin emperor, but this alone would be slender evidence for the identification.

The mere seeing of a wedding procession seems an insufficient motive for Man da's drastic order to his Minister. One would expect that he should be dissatisfied with his previous queen or queens, indeed that she or they had been banished for some serious fault. It is here that the Fish Laugh story, of which we noted a version appended to the Tamil text, would come in as just the right kind of introduction. Having discovered the depravity and hypocrisy of his queen or queens, the emperor resolved to eliminate any further possibility of being deceived and made ridiculous by taking a fresh queen every day.

The Fish Laugh story is told about the Emperor Nanda, more precisely the 'False' Nanda, the brahman Indradatta whose soul had replaced that of the real tyrant in the Enperor's body, in the (North) Western recension of the Brhatkatha known to us through the paraphrases of Ksemendra (p. 18, Kavyamālā edition) and Somndeva (p. 11. Nirņaya Sagara Press edition). This Nanda was extremely jeulous of his queens and seeing the Chief Queen one day looking from the palace at a brahman guest ordered the visitor's immediate execution. As the condemned man was led through the market on his way to the place of execution, a dead fish displayed for sale laughed. Hearing of this strange thing, Nanda delayed the execution, ordering his minister Vararuci to find out why the fish laughed. Vararuci consulted a goddess (Ganga or Sarasvatt) and was advised to hide that night in the top of a certain palm tree. There he heard a demoness placating her hungry children by telling them the brahman whose flesh they should have had that day had not yet been killed but they would have him tomorrow. She told them his execution had been delayed because a fish laughed. Then when they asked her why the fish laughed she explained that Nanda's queens were all depraved and his inner citadel full of men disguised as women, yet the fool was killing an innocent brahman out of jealousy. Vararuci made a secret report on this to the Emperor, who caught those beloveds of his queens, freed the brahman and held Vararuci in high esteem. A version of this story would make a perfect introduction to that of a king ordering a fresh queen to be supplied every day.

Among the other versions of the Prologue to the Tantropākhyāna the Thai (Raksamani p. 277) reads the Emperor's name as Aisuriyabha and gives his city as Pāṭaliputra, as is correct for Nanda. His minister, apparently anonymous in the Lio text, is here named Vicitravicāraņa. Tantrai first tells her father eight stories to convince him that she can save his life, then in the palace tells the Emperor eleven more stories before embarking on the Nonthuka (Nandana) Prakaraṇa, which here has thirty-two emboxed stories. Thus the Thai Prologue has nineteen emboxed stories and is like another prakaraṇa (its Mandāka is missing, its pakṣin has twenty-four emboxed stories and its pišāca thirty-one). This text mentions (Raksamani p. 268, see also p. II) that there are 360 stories altogether, 90 in each prakaraṇa. This is either an exaggeration or, more probably, a mistake for 360 nights. The figure 360 suggests a year, in round numbers and according to certain old traditions, at the end of which, the Thai text tells us, the Emperor was so delighted that he made the Lady

Tantrai his Chief Queen. It appears necessary to her success that she should not finish a story at the end of each night's session but instead leave the Emperor in suspense so that he recalls her the next night to hear the continuation. The eighty, or perhaps at most one hundred and thirty, stories actually narrated would be spread over 360 nights in this way, a new one being begun immediately each was ended.

In the Tamil version of the Prologue the Emperor is named Ayivariyapalan (Aisvaryapala) and it is said that Tanturu told him stories for one year, at the end of which a divine voice called upon him to rule with her as his Queen.

The comparison of the various South East Asian versions of the Tantropākhyāna with the Tamil makes it certain that the original name of the heroine was Tantrā. It is equally clear that she is the original of Shrāzād, who in the 1001 Nights so famous in modern times beguiles the King of India and China with stories in exactly the same way and thus established berself as his Queen. It is less certain that the king was originally the infamous tyrant Nanda of the 4th century B.C., though no other historic king in India seems so well fitted to be the hero of such a story. The Lao Manda we noted suggests Nanda misheard and the Thai places the hero in Nanda's capital Pātaliputra. What appears to be the earliest version of the Fish Laugh story, whether or not it was told by Gunādhya himself as part of the Prologue to the Brhatkathā, is told about Nanda. It remains our conjecture, so far, that the author of the Tantropākhyāna adopted this story of Nanda's jealousy and disillusionment and then imagined his episode of Tantrā as a natural sequel.

Professors P. E. Pavolini and P. Rajna seem to have been the first to point out clear traces of an Indian original of the 1001 Nights ('Appunti di novellistica indiana—1. Di un altro richiamo indiano alla "cornice" delle "Mille e una notte" ' and ' Per le origini della novelle proemiale

delle "Mille e una notte" in the Giornale della Società Asiatica Italiana Vol. XII, 1899, pp. 159-62 and 171-96 respectively). But the Tantropākhyāna hidden in manuscripts was completely unknown to them and in its place they had only the Jaina story of Kanakamanjari as printed by Jacobi (Ausgewāhlte Erzāhlungen im Māhārāṣṭrā pp. 49-52) from Devendra's Commentary on the Uttarādhyayana and the Sukasaptati. Kanakamanjarī monopolisises a king's affections through telling him stories, simply for the purpose of excluding rival queens. Each night she ends with an enigma, for the solution of which the king must invite her again the following

night. Moreover we read that she kept up her story telling for six months, with 180 stories, though only a few are given by Devendra and a sub-commentator by way of example. This suggests a connection with the same tradition which gave rise to the Thai reference to 360 or 4 X 90 stories. Evidently this narrative in the Jaina commentaries was adapted from the original Tantropākhyāna. Devendra (12th century A.D.) took over his narratives from earlier Jaina commentaries, in which Kanakamañjari's story might be traced back at least to the 8th century and probably earlier. Here it is emboxed in the story of the fourth Pratyckabuddha, Nagnajit. Thus the original story can be seen to have been in existence early enough to have been translated into Pahlavi in the Sāsānian period, like the Pañcatantra.

The Sukasaptati on the other hand contains a version of the Fish Laugh story, the exposure of an unfaithful and hypocritical queen, which further incorporates an episode of a minister's daughter, Bālapanditā or Bālasarasvatī saving her father by telling stories to the king, here for the purpose of gaining time and meanwhile getting the king himself to help in the solution of the mystery. Ultimately he does this by agreeing to the release of another minister, Puṣpahāsa, Laughing Flowers, who knew the queen's secret but had been unjustly imprisoned for failing to laugh at the right time (having been depressed over his wife's misconduct). In Puṣpahāsa, Rajna saw the original of Shahzemān (brother of Shahriyār, Shirāzād's king) and further of Ariosto's Giocondo in Orlando Furioso Canto XXVIII. It is most recarkable that Rajna should have connected the Fish Laugh story with Shirāzād without having any idea of its presence in the Tamil text of the Tantropākhyāna.

This Tamil version of the story comes after a jumble of fragments from the broken Prologue corcerning Tanturu, which have been inserted into the previous emboxed story (numbered II. 10 by Venkatasubbiah). The Fish Laugh story is then emboxed as II. 11, apparently with a gap at its beginning. A fisherman brought a female fish to the King of Avanti. The King asked him whether this fish thought about males, whereupon the fish laughed loudly and died. The King then gave his minister 8 days to find out why the fish laughed. Thinking this impossible the minister abstained from food, but his son persuaded the King to spare his father, instead allowing the boy 15 days to find the explanation. The boy then left the country to avail being put to death. Being elever, he obtained Medanamchini, the equally elever daughter of a merchant, as his wife, then returned home with her. The King summored

him, but he merely remarked that even a farm-girl could answer such a small question and offered to send one He told Madanamohioi of this and she visited the King, who allowed her 8 days to find the answer. She then decided to end her life by giving herself up to the goblins in a temple of the Goddess Kāli. When she exposed herself there, the Goddess refused permission to the goblins to eat her because she had come to them for refuge. Instead, they would be able to eat the lovers of the King's five queens, hidden in boxes in their apartments, who were about to be discovered by the King. Madanamohini went to the King in the morning, but before breaking this distressing news to him started to tell him a story. In the middle of this the Tamil text ends abruptly. Thus Puspahāsa does not appear and the explanation of the mystery is discovered in much the same way as in the (North) Western recension of the Brhatkathā, though by the daughter-in-law instead of by the minister himself. Thus these two versions seem related and the original Tantropakhyāna may have had the minister solve the mystery and then be charged with the task of providing new queens.

For puspahāsa in place of the Goddess as the revealer of the queens' depravity we thus have only the tenuous evidence of Shahzemān requiring a prototype and of his presence in the Sukasaptati version of the story. In any case it does not seem likely that the minister's daughter should appear in this part of the narrative, as in the Sukasaptati. Here the King is to be disillusioned about women and the heroine must remain hidden. She must be revealed only later, when her father is in desperate straits over the supply of new queens. The early appearance of Bālasara svatt seems to be a mere reflex of that of Tantrā, who of course does not appear in the Sukasaptati. Her presence is also not essential in bringing about the release of puspahāsa.

We need not here trace the history of Tantra as Shirazad in the lost Hazar Afsaneh and its Arabic derivatives. The emboxed stories passed into popular and largely oral tradition and consequently were freely varied, changed and made contemporary for the entertainment of new audiences. Though some stories of Indian origin remained among them, their main theme became the adventures of lovers. This is quite contrary to the stories told by Tantra. As her name implies, her gen us is in policy (nīti). Moreover her purpose is to beguile a king and a tyrant. Her four prakaraņas are all about kings : the Lion King misled by a crooked jackal minister so that he loses his life; the election of the King of the

Birds (Garuda); the Frog King destroyed by a deceitful external enemy through misguided policies; the failure of the Goblins to find a competent king among themselves. The more varied emboxed stories, with a mixture of animal and human characters, fall within the same field of policy in its broadest sense. illustration of foolish or wise behaviour. the Thus the Tantropākhyāna, like the Pancatantra, the Sukasaptati and Dāmodaragupia's Kuţţanīmata (see Bhoja, Šṛngāraprakāša, Vol. II p. 469, Josyer's edition), belongs to the kāvya genre of the 'illustrating novel' (nidarsanakatha). As besits Tantra's situation, it has more the nature of an anthology of stories than the Pañcatantra and lacks the latter's purely theoretical discussions. It also brings in a large number of human characters, usually less intelligent than the non-human characters with whom they are generally mixed. Finally one may remark that the outlook is more ethical, as is to be expected of Tantra holding a mirror to a tyrant, than the frequently unscrupulous but successful intrigues of the Pañcatantra, this contrast appearing especially in the Nandakaprakarana which is a revision of the first Tantra.

## Corrections

- P. 113, line 2 from bottom, read : Nang Tantai (for Mūla),
- P. 116, line 9 from bottom, read : (Nandaka) (for -na),
- P. 117, line 16, read: establishes (for -d).
- P. 117, line 3 from bottom, read: Monopolises (for -isises)
- P. 120, line 3 from bottom, insert 'in': than in the frequently......

# SOME PRE-ELEVENTH CENTURY PRAKRIT AND APABHRAMSA TEXTS RELATING TO

# THE CHILDHOOD EXPLOITS OF KRSNA\*

### H C. Bhayani

Originally this paper was planned to contain two sections: the first section to give information about a few little known Prakrit and Apabhrams's tex's relating to the early life of Kṛṣṇa in Gokula, Vṛndāvana and Mathutā and especially those dealing with the love-sports of Kṛṣṇa with Rādhā and the other cowherd girle, The second section was to touch upon the regional aspect of the Kṛṣṇa-literature and Kṛṣṇa-bhakti prior to the eleventh century. As it was however felt that in that case the paper would be unreasonably lengthy, the present attempt is confined to the first of the two above-mentioned themes.

The tradition of presenting and representing Kṛṣṇa's childhood in literature and art extends over more than two thousand years. So it is bound to have numerous variations of epistides, individual details and motifs. These variations tie up with chronology, religious sect and region. The importance of the Kṛṣṇa literature of different periods for interpreting some of the aspects of the art of those periods depicting Kṛṣṇa's life is self-evident So far mostly the Sanskrit and Hindu sources have been explored for this purpose. The Prakrit, Apabhramsa and Jaina sources remain neglected for the most part. No doubt some specialized work on the Jain Kṛṣṇa-kathā has been done by a few scholars. But this, as also some relevant Prakrit and Apabhramsa works remain more or less inaccessible to the students of the history of Indian Art.

The great in pact of Jayadeva's Gitagovinda (12th Cent. A.D.) on the subsequent art and hierature is well-known. Lilasuka Bilvamangala

Sambodhi XI-16

<sup>\*</sup> This paper was read at the National Seminar on 'The Impact of Vaishnavism on the Indian Arts' held from 28th November to 2nd December 1983 under the auspices of the Faculty of Fine Arts, M. S. University of Baroda. The author thanks the Director of the Seminar for granting permission to publish the paper.

(possibly 11th Cent. in one view) preceded Jayadeva in the characteristic type of Kṛṣṇa-bhakti which had the *Bhāgavatapurāṇa* (c. 750 A.D.)<sup>2</sup> as its fountain-head.

There is a gap of some three centuries between the *Bhāgavata* and the two lyricists. Which predecessors, if any, did inspire or influence the latter? Where does Rādbā absent in the early Purānic sources, come from? These questions have not been satisfactorily answered.<sup>2</sup>

A glance at the few Prakrit and Apabhramsa works preserved from the extensive literature produced during the post-Gupta period shows that Kṛṣṇa's childhood exploits and his love-sports with Rādhā and other Gopis were for the poets themes of perential interest. Onwards from the fifth century, there was a tradition with the Prakrit poets to include for homage Kṛṣṇa also in the deity-list figuring in the opening section (mangalācaraŋa) of their poems

Thus Pravarasena's Setubandha (5th Cent. A D.) refers to the killing

<sup>1.</sup> A. Gail, Bhakti im Bhagavatapurana, 1969, p. 16.

<sup>2.</sup> Earlier, S. L. Katre has collected references to Radha from pre-twelfth century Sanskrit works the like Pañcatantra, Venīsamhāra, Dhvanyāloka, Kavyamīmāmsā, Nala-campū, Yasastilaka-campū, Vakroktijīvita, Sarasvat'kanthabharana, Kavyanusasana, Naisadhiya and Arya-saptasati, and the Prakrit text Gatha-saptasati See his paper 'Krishna, Gopas, Gopis and Radha: P. K Gode Commemoration Volume, S. P. Tewari has drawn our attention to two early inscriptional references to Radha: one in the Paramāra king Munja's copper--plate inscriptions dated 974, 980 and 986 A.D., and another in a fragmentary inscription from Mandor (Rajasthan), datable in the early 9th cent. A. D. See his paper Early Inscriptional References to Radha, Krishna in Art Bulletin of Museums and Archaeology in U. P. Nos. 21-24, 1978-79, published in 1980, pp. 83-84). R. C. Agrawala has referred to (1) Two terracotta plaques from the Rangamahai temple in Rajasthan, depicting the Govardhanadharana and Danalila scenes, and to (2) two Mandor pillars depicting Govardhanadharana and several other Bāla-līlā scenes. See his paper 'Kṛṣṇa Līlā Scenes in Early Rājasthani Sculptures', Krishna in Art, pp. 27-31. In the same volume Doris Srinivasan has sketched the development of Kṛṣṇa-Līlā scenes in early art with relevant bibliographic references. See her paper Early Krnsa Icons: the case of Mathura', pp. 1-16. Sridharadāsa's Saduktikarnamrta A. D.) has sixty verses relating to Bālakṛṣṇa. Many of these verses quite probably derive from earlier sources.

of Arista, the Bull-demon (I 3), and to the robbing of Pārijāta from Indra's paradise<sup>3</sup> (I 4).

The Mangalacarana in Vakpatirāja's Gaüdavaha (731-735 A.D.), while praising various incarnations of Visnu refers to Kṛṣṇa's garland of wild flowers (v. 20), his yellow garment and dark skin (v. 27), his lotus-face bissed by Yaśoda (v. 21) and his chaste bearing the nail-marks of Radha4 (v. 22)

Koûhala's Lilāvaikahā (c. 800 A. D.), besides referring en bloc to Kṛṣṇa's exploits like breaking the pair of the Arjuna trees, killing Ariṣṭa, Kṛṣṇa and Kema and lifting the Govardhana (v. 6), describes separately Ariṣṭa vadha etc. as follows:—

- (i) Kṛṣṇa's powerful dark arm, like Yama's noose, encircled Arişta's throat (v. 4).
- (2) Kṛṣṇa's one ar n clutched Kṛṣṇa's neck, and the elbow of the other arm blocked the demon's mouth (v. 7).
- (3) As the infant Krsan tried to cross the threshold but could not, his leg hanged in the air and the scene was being witnessed by Balabhadra with suppressed laughter (v. 3).

There is no doubt that no nerous poetic and dramatic works dealing wholly or partly with Krana's life continued to be written in Prakrit in the subsequent centuries, though most of them are now lost to us. The Jain tradition is largely dependent upon the Vedic-Brahmanic tradition

<sup>3.</sup> The textual citations are given in an Appendix at the end of this paper. Sarvasena's Harivijaya (4th Cent. A.D.), now lost, was the earliest know Prakrit Mahākāv) a based on the episode of Pācijā!a-harana. See Kulkarni, V. M., 'The Harivijaya of Sarvasena', Annals of the BORI, Diamond Jubilee Volume, 1977-73, p. p. 691-7(0, now also published in his Studies in Sanskrit Sāhitya-Šāstra, 1983, pp. 162-191.

<sup>4,</sup> Vākpatirāja is know to have written another Prakrit Mahākāvaya called Mahumaha-vijaya (Madhumatha-vijaya), but we have no information about its subject-matter or contents. Mahumaha or Mahumnahana was a favourite Prakrit name of Kṛṣṇa or Viṣṇu in the post-Gupta period.

for the Kṛṣṇa-carita and for the Mahānhārata, of which the former formed a part. But it treats Kṛṣṇa as a royal hero of extraordinary prowess, and not as a supreme divine being that had assumed the human form 5. One of the sources of the Apabhramsa poet Svayambhū was Jinasena's Harivamsa purāṇa (784 A.D.) in Sanskrit. Cantos 4 to 8 of Svayambhū's Riţţhaṇemicariya in Apabhramsa (the work is unpublished so far) deal with Kṛṣṇa's early life (from his birth to the founding of Dvārāvatī). In the fifth canto are narrated various childhood exploits of Kṛṣṇa (killing etc. of Putanā, Sakata, Yamalārjuna, Kesin etc.) The first four sections (Kadavaka) of the sixth canto give a highly poetic description of Kāliya-mardana. Svayanbhū is aisignable to the last quarter of the ninth century.

Ratan Parimoo has shown that description and representati n of Kṛṣṇa as leading the subdued Kāliya by a nose-cord that pierced the latter's nose was a North Indian tradition, as against the South Indian tradition preserved in Jain literature. But some four hundred years earlier Jinasena's Harivamsa-purāņa refers to Kālindyām nāga-nāthanam (I 91), and about a hundred years thereafter Svayambhū's Harivamsapurāņa gives the same version of Kāliyadamana; Harivamsapurāna VI 3 9 refers to Kṛṣṇa piercing Kāliya's nose with a cord and then whirling him by holding that cord.

Puspindanta's Mahāpurāna (completed in 9/2 A.D.) is an Apabhramsa epic dealing with the lives of 63 Great Men of the Jain tradition. Its 85th and 89th cantos narrate Kṛṣṇa's early life. Following the Jain tradition (as represented by Jinasena's Harivamsapurāna), Puspandanta has poetically described various well-known exploits of Kṛṣṇa as also his pranks and his sports with the Gopis. As Alsdorf has pointed out,?

- 5. For a survey of the Jain tradition on Kṛṣṇa's life as a whole, and for variations within that tradition see Alsdorf L. Harivamsapurāṇa, 1938, pp. 52 ff Bhayani H C., 'Apabhramsa Sāhitya mem Kṛṣṇa-kavya', in Bharatiya Bhaṣão mem Kṣṇṇakavya', ed. B. Mishra, 1979, Part 1, pp. 139-151.
- 6. Ratan Parimoo, 'Kaliya Damana ceiling from Gujarat Temples' Kalakshetra 1981, pp. 6-7.
- 7. Alsdorf, op. cit., p. 57. The whole canto 85 of the Mahāpurāņa, containing 25 Kadīvakas, is devoted to describing the childhood exploits of Kṛṣṇa. In this Puṣpandanta is considerably influenced by Svayambhū.

Puspadanta too refers to Krsna's piercing Kāliya's nose with a cord inatthiya-bhuyamgu, 89 20 3).

Among the numerous Prakrit and Apabhramsa poets cited by Svayambhū (about most of whom we cane to know only from him), there were three poets whose works had partly or wholly Kṛṣṇacarita as their theme. The citations from the poet Govinda (c. 800 A.D.) indicate that he must have written a long poem in Apabhramsa about Kṛṣṇa's early life. Out of the six verses cited from Govinda one pertains to the Kāliya-danana episode, and two to the amorous sports of Kṛṣṇa and the Gopts. Svyambhūcchandas<sup>8</sup> (=SC) IV 10(1) refers to Kamsa's order to Nanda to bring for him lotuse, from the fatal pool of the Yanunā that was the abode of the Serpent Kāliya<sup>9</sup> IV 10(2) refers to Kṛṣṇa's deep love for Rādhā above all the other Gopts. IV 11(1) describes a love-lorn Gopt.

As Govinda's verse given at SC. IV 10(2) is also cited anonymously by Hemacandra in the Apabhramsa section of his Siddhahema grammar (VIII 4 422/5), we may make a surmise that another Apabhramsa citation also in the same work (VIII 4 420/2), describing how Kṛṣṇa was made to dance by Rādhā in her courtyard, derives from the same poem of Govinda.

Both the Prakrit citations in SC., which are relevant to our present purpose, are from the poet Suddhasvabhava (Pk. Suddhasahāva). One of these is highly interesting for the light it can throw on the trend of Kṛṣṇabhakti that is typified by the poemi of Līlāśaka Bilvamangala and Jayadeva. SC. I 75(1) describes in the Simhavikranta variety of the Daṇḍaka metre Kṛṣṇa and Gopis playing the game of Bilindman's Buff. In the autumn night, in the game played with the Gopis, Rāfhā covered with her beautiful, delicate hands the eyes of Kṛṣṇa, who stood with the hollow of his joined hands filled with dust, and ted aim to the place of rendezvous: as she removed her hands from his eyes, Kṛṣṇa saw before him the extremely beautiful girl, who kissed him, empriced him and passionately engaged him in love-sports.

This at once reminds us of the opening verse of the Gitagovinda. The theme of Kṛṣṇa's claudestine love sports with Rādnā was, it seems,

<sup>8.</sup> Edited by H.D. Velankar, 1962.

<sup>9.</sup> Puspadanta perhaps knew Govinda's poem. Mahāpurāņa, 86 1 8-11 seem to echo SC. IV 10(1).

favorite with the posts since at least eighth century, if not earlier—i.e. some three hundred years prior to Jayadeva. It is significant to remember here that the matres of the Gitagovinda are not Sanskrit Varnavṛttas. They are pecularily Apabhramśa mattes.

The second Prakrit citation, relevant for our purpose is an illustration of the metre Jayā from the same poet Suddhasvabhāva (Sc. I 12/1). It refers to Rādhā who, seeing approaching Kṛṣṇa reflected in the bright necklace on her breasts, naively thought it was Baladeva's reflection and felt shy, and how thereupon Kṛṣṇa gave her a hearty embrace. 10

It should be noted that the above three poets cited in the Svayam-bhūcchandas flourished just about fifty years or so after the Bhāgavata-Purāṇa, and quite possibly they hailed from the Western region.

Most of the rich Kṛṣṇa poetry, however, produced during the last few centuries of the first millennium has disappeared. Besides the Svayambhū-cchandas, we have some Prakrit anthologies in which a few stray verses on the themes of Kṛṣṇa carita are preserved.

One of the verses (1 89) of Hāla's Saptasataka or Gāhākosa<sup>11</sup> (2nd to 5th Cent) refers to Kṛṣṇa's blowing away with his mouth the dust particle fallen in Rādhā's eye, the action making the other Gopis envious. Another Verse (112) describes the Gopis listening with suppressed laughter Yasodā's naive remark that Kṛṣṇa was still a mere boy.

Vajjālagga<sup>12</sup> (c. 10th Cent.) contains a whole section on Kṛṣṇa. Of the sixteen verses in that section, eight verses are related to Kṛṣṇa's love for Gopts, or a particular Gopt's attachment to and craving for Kṛṣṇa. Four verses have Kṛṣṇa's love for Rādhā as its theme. The remaining four verses deal with Kṛṣṇa's partiality for a Gopt called Viṣākhā. This last group is indicative of fresh development in the theme of Kṛṣṇa's love-sports. From later literature we are familiar with the names of other Gopts (like Viṣākhā, Lalitā, Candrāvali etc.), besides Rādhā.

In Jinesvara sūri's Gāhārayaṇa-kosa<sup>13</sup> there are nine verses, given under the section called Kṛṣṇa kridā (Kṛṣṇa's sports). Although the anthology is dated 1195 A.D., many verses are demonstrably taken from earlier

<sup>10.</sup> Vajjālagga 595 is comparable to this verse.

<sup>11.</sup> Edited by A. Weber, 1960 (reprint); by M. V. Patwardhan, 1980.

<sup>12.</sup> Edited by M. V. Patwardhan, 1969.

<sup>1?,</sup> Edited by A. M. Bhojak and N. J. Shah, 1974.

anthologies or independent works. Of the nine Kṛṣṇa verses, three relate to Viṣṇu. Two about Viṣākhā are taken from the Vajjālagga. Two describe Kṛṣṇa's love for Rādhā, and one for the Gopis. The remaining one is about Kāliya-mardana.

There are numerous citations in Prakrit and Sanskrit in Bhoja's Sarasvattkanthābharana and Srngāraprakāsa (lith cent.), which have various episodes from Krṣṇa bālacatita as their theme. Many of them can be reasonably regarded as derived from earlier literature. But they deserve a separate treatment. 14

The sixteenth chapter of the fourth Vimsati (i.e. seventysixth chapter according to continuous numbering) of Mānasollāsa (or Abhilaşitārthacintamani), the encyclopaedic work written in 1113 A.D. by Someśvara, the Western Calukya king of Kalyani, is devoted to the description of the pastime of music. Therein Someśvara has illustrated various metres and musical Prabandhas with his own verse-compositions. Most of these illustrations are in praise of Kṛṣṇa or various incarnations of Viṣṇu. Verses 327, 330, 340, 370, 384, 451, 457, 452, 468, 482, 501 (and verses 6, 20, 28 in the Ms. D) wholly or partly refer to various exploits of Krsna. Of these, verse 330 (illustration of Sukasārikā), verse 6 in Ms. D (illustration of Muktavali) and verse 20 in D. (illustration of Ovn), are specially noteworthy as they describe loves of Krsna and Goots in post-Apabhramsa regional dialects. So also verse 340 describing the ten incarnations of Visnu (after Jayadeva) is in a mixture of a post-Apabhramsa dialect and Old Kannada, Someśvara must have modelled his compositions after the lyrical tradition known to him, which suggests existence of vernacular poems on Kṛṣṇa-carita in the eleventh century A.D.

<sup>14.</sup> While defining various literary genres, Bhoja describes Ākhyānaka as the Upākhyāna composition capable of being recited, sung and enacted by a single narrator before an audience. As an illustration he names Govindākhyānaka which quite obviously had the Kṛṣṇa-carita as its theme. In view of the continuation of this type of Ākhyāna in Old Gujarati, it is quite likely that there were Ākhyāna works in Apabhramśa also.

<sup>15.</sup> Edited by G. K. Sarigondekar (Vol. III, 1951). Most of these illustrations are textually corrupt and I have tried to reconstruct and interprete them in my paper 'The Prakrit and Desabhasa passages in Someśvara's Manasollasa' to appear shortly in the K. K. Handiqui Commemoration Volume.

Lastly we have to draw attention to a dramatic work dealing with the loves of Kṛṣṇa and Rāfia. Annaş the Uparūpika types of dramatic works, Rāsaka, Nātharāsaka and Rāsakānka are described by the works on dramaturgy. No specimens, however, of these types are preserved. Only in the case of Rāsakānka we get a pissage, quoted by Banja in his Sṛṇgāraprakāša (11th century) and another by Abhinavagupti in his Abhinava-bhārati (12th century), from a work called Rādhā-vipralambha by Bhejjulate. From Bhoja's citation we know that that dramatic work must have at least four characters, viz, Kṛṣṇa, Rādhā, the Pratināyikā called Pālitakā and Vidūṣaka. Abhinavagupta observes that the work freely uses the Apabhramša dialect. This is a very valuable evidence of a tradition of dramatic works composed on the thems derived from the early life of Kṛṣṇa. 17

# **Appendix**

(Text of the verses reterred to)

(1). पीणत्तण-दुग्गेज्झं जस्त मुभा-अंत-णिट्ठुर-परिग्गहिअं । रिद्रहरूत विसम-विज्ञेभं कंठं दुक्खेण जीविभं वोलीणं ॥

(सेतुबंध १-३)

(2) ओआहिअ-महिवेदो जेण परूद-गुण-मूख-लद्ध-स्थामो । उम्मूलतेण दुमं पारोहो व्य खुडिओ महे दस्स ससी ।।

(सेतुबंध, १-४)

(3) सो प्रभइ जामहरूलाञ्चमाण-मुहलालि-वलअ-परिआलं । लिक्क-णिधेसंतेडर-वहं व जो वहह वणमालं ॥

(गडहवह, २०)

(4) बाळत्तणस्मि हरिणो जअई जसीआए चुम्बिअं वअणं । पढिसिद्धःणाहि-मग्गुद्ध-णिगाअं पुण्डरीअं व ॥

(गउडवह, २१)

<sup>16.</sup> See V. Raghavan, Bhoja's Sṛṇgaraprakāsa, 1963, pp. 889-891. According to the Sṛṇgaraprakāsa, the Gosthi type of Uparūpaka deals with the childhood exploits of Kṛṣṇa (p. 456), The Nandimāli describes Haricarita (p. 467). There is also a reference to a Sanskrit Mahākāvya called Kṛṣṇacarita (p. 474). These are indications of the Kṛṣṇa literature lost to us.

<sup>17.</sup> The Balacarita, attributed to Bhasa, is of course quite well-known.

But there is the unselved problem of its authenticity.

(5) णह-रेहा कारणाओ करुणं हरंतु वो सरसा । वच्छत्थलिम कोत्थुह किरणाअंतीओ कण्हरस ॥ (गडडवह, २२) (6) तं गमह पीअ वसणं जो वहद सहाव सामलच्छाअं । दिअस-णिसा-लअ-णिग्गम-विहाअ सबले पिव शरीरं । (गउडवह, २७) (7) तरसेय पुणो पणमह णिह्यं इलिणा हसिज्जमाणस्स । अपहत्त-देहली-लंघणद्ध-वह-संठियं चलणं ॥ (लीलावई, ३) (8) सो जयड जस्स पत्ती कंडे रिदंठ।सुरस्स घण-कसणी । उपाय-पवड़ित्य-काल-वास-करणी भुय-प्फलिहो ॥ (छीलावरें, ४) (9) हरिणो जमलज्जुण-रिट्ठ-केसि-कसासुरिद-सेलाण 1 भंजण-बलण-वियारण-कड्डण-घरणे भूए णमह ।। (लीलावई, ६) (10) कक्स-भय-कोप्पर-पृरियाणणो कदिण-कर-कथावेसो । केसि-किसोर-कयरथणे-कठ जनो वयह महमहणो ॥ (स्रीलावर्डे, ७) (11) गरवेष्पण महमहणेण कालिड णहयले मामियंड । मीसावणु कंसहो णाइं काल-दंड उगामियउ ।। (रिट्रणेमि-चरिय, ६-३-९) ं (12) एहं विसमं सुट्ठु आएस पाणीतिं माणुसहो दिट्ठी-विसु सप्पु कालिभेड । कहिं सम्माउ काई किज्जाउ ॥ कंसु वि मारेइ धुउ (स्वयम्भूच्छम्दस्, ४-१०.१)

(13) सन्व-गोविक जइ-िव जोएइ हरि सुरुठ-िव आअरेण देह दिस्ठी जहिं कहिं वि राही । को सक्कइ संवरेवि डड्ड णअण णेहे पर्लाष्टा ॥

(स्वयम्भूच्छन्द्स्, ४-१०.२)

www.jainelibrary.org

(14) देइ पाली यणहं एक्मारे तोडेप्पिणु पिलिण-देलु हरि-विओअ-सतावे तत्ती । फेब्रु अण्णहे पावियउ करऊ देइअ वै किंपि रूच्चइ ॥ (स्वयम्भूच्छुन्द्स्, ४-११.१)

## Sambodhi XI-16

(15) इरि नश्चावित पंगणइ विम्हह पाडित छोत । एम्बहिं राह-पभोहरहं सं भावह तं होत !!

(सिद्धदेम, ८-४-४२०.२)

- (16) उस सरअ णिसाप रमंतो समं वाल गोवीहिं राहाइ कण्हो करे पुंजिसं मुलि-पुंजं । लिल्स-उह्म-हरयेण पच्छाइऊणिच्छ-वत्ताइं णीओ समं जान संकेश-केलैं-प्रसं॥ विहित्सिक कर रोहो पलोप्ड जा ता पुरो पुष्णिमा-चंद-चेंदि णवेंदीवरच्छी किसंगी विहित्सिक सिवलासं पुणो नीस सो गादमालिंगिओ सासरं चुंबिओ णिक्मरं रामिओ स॥ (स्वयम्भच्छक्त्वसः १-७५.१)
- (17) मेघैमें दुरमम्बरं चनभुवः स्यामास्तमालदुमेर् नक्तं मीक्ष्यं स्वमेव तिदमं शवे यहं प्रापय । इत्यं नक्दिनिदेशतश्वलितयोः प्रस्वप्रकुञ्जदुमं राषामाष्ट्रवर्योजयन्ति यसुनातीरे सहःकेलयः ॥

(गीतगोबिन्द, १)

(18) राह्मए तुझ-द्वारे थणे पश्चिविविश्व कण्हं बोलाइ दट्ठुं बलो-त्ति पलविवश्व ! णाकं रिद्धारिणा वि प्पिशा इस मुद्धिशा गाहं बेच्चण कंके उणो उवगृहिशा !!

(स्वयम्भू च्छन्द्रस्, १—१२.१)

(19) मुद्द-मारुएण तं कण्ड गोरअं राहिआए अवणेंतो । एआण बल्लवीणं अण्णाण वि गोरअं हरसि ॥

(गाहाकोस, १-८९)

(20) कुसलं राहे सुहिओ सि कंस कंसो कहि कहि राहा । इय बास्त्रियाइ भणिए विस्नस्त-हिसरे हिर्रे नमइ ॥

(वजालगा, ५९०)

(21) कण्हो जयह खुनाणो राहा उम्मत्त-बोन्वणा जयह । जउणा बहुल-तरंगा ते दियहा तेत्तिय उन्नेव ॥

(वक्कालका, ५९२)

(22) केन्द्रि-विधारण-कविकटन-कुश्वस्थ्यसण-संग्रणमधियं । न मुएइ कव्ह जुक्कं पि केंचुयं अन्त्र-वि विसाहा ॥

(बज्जालमा ५९५)

(23) राहाइ कबील-तळुच्छलंत-जोण्डा-णिवाय-घवलंगो । रइ-रहस-वाव**लप्ट पवले आर्कि**गिओ सण्हा ॥

(यजात्रमा, ५९६)

(24) सङ्चं चेय भुयंगी विसाहिया कष्ट तष्ट्वा होंइ। संते वि विणय-तणए जीए धुम्माविको तं सि ॥

(वरजालमा, ५९८)

(25) केशव पुराण-पुरिसो सञ्चं चिय तं ति चं जणो मणइ । जेणं विसाहियाप भमति सया हत्थ-लग्गाप ॥

(बन्धास्त्रम, ५९५)

(26) किसिओ सि कीस केसव किं न कभो धन्न-संगहो मूद । कत्तो मण-परिओसो विसाहियं भुंजमाणस्य ।।

(घडणालणा, ६००)

(27) उथ उद्ध-भुवण-भारो वि केसवं। सिहि-भरेण राहाए । कुष्ण्य-दलं व दुलिओ हुछुइण्जइ की न विक्रीण ॥

(गाहारयणकोस, ५४)

(28) सो सग्गो सा लब्छी ताइं वस्थाइं ते अलंकारा । राहा-पलोय-हीणा हरिणो हियप खुडुक्खुक्ड ॥

(गाहारधणकोस, ६०)

(29) The few lines of Lati dialect identifiable in the corrupt text of the illustration of Sukasarika are restored by me as follows (they form a dialogue between the Gopi and her mother):

इंड न आणंड माप तोरी तासा (१) छांडु छांडु ।

तो भाग्हणि काहां म्हणसि वाउलिया नारायणु जगह केरा गोसांवी ॥

(मानसोक्सास, ४---१६-३३०)

(39) The lines pertaining to the Kṛṣṇa incarnation of Viṣṇu are restored by me as follows:

नंद-गोडके जायु कन्हु जो गोबी-जणें पिडिहें नयणें जोबिया। महणाधर आवि-ना महणि हक्कारिया।। कन्द्रक भदारा सुक अमहाणा चितिया देखा।

(मानसोस्छास, ४--१६--इ४०)

(31) The partially and tentatively restored text of the illustration of Muktavali is as follows:

अन्वो डोंगर-कडणिए वाजिया नादु सुम्मइ दीसई काला हरिण वेचें घूमवि (१) सींग नादु । ......छंदे बहु-परि वाजइ, गोवद्धण-गिरि-कंदरु गाजइ ॥ देवई-नंदण कन्हडऊ..... रूपें सखोणा सांबलिया, गोठिल बालियां पिंडहे नयणा । सन्निष्ठि करइ वाडलियां ॥

(मानसोल्लास, Vol. III p. 42, v. 6)

(32) The restored text of the illustration of Ovi is as follows : गोडलें गोलिन म्हणिअ, बल्लु बल्लु तो मझ पहिंहे । कम्बन्त संबद्ध, ओविए ।।

(मानसोल्लास, Vol. III, p. 43, v. 20)

P. S. Friedhelm Hardy's Viraha-Bhakti (1983) became available to me when I was correcting the final proofs of the paper. Some of the Prakrit sources and a few of the Apabhramsa sources noted here are also noticed and discussed by Hardy. But there are several other important sources pointed out here, which are absent in Hardy's discussion. Some of the implications of the Prakrit and Apabhramsa passages Hardy point out seem to me debatalbe. For Kṛṣṇa poetry in Apabhramsa see my earlier paper Apabhramsa sāhitya mem Kṛṣṇa-kāvya' referred to in fn. 5. K. K. Shastri had drawn our attention to several of the above given references in his Gujarati book Narasimha Maheto (1971) pp. 36-41

# SOCIAL THOUGHT OF YAJNAVALKYA-(1)

R. S. Betai & Jaya R Betai

"The spectacles through which he peers at the social process, the categories in which he arranges his manifold and complex data, and the language in which he announces his results are all products of a particular society at a particular time and place. He himself is a product of his society and confirms consciously or unconsciously, to its folkways and mores, its institutions and laws, its customs and ideologies, its canons of evidence."

- Robert Bierstedt1

## Manu and Yajoavalkya -- The Differing Vision

The contribution of the two Smrti works of Manu and Yajnavalkya is unique in systematising and placing in a scientific manner, the Indian social thought. The two Smrtis therefore have all claims to be adjudged as representative Smrtis of Indian social thought. The social structure of the Hindu society even in the modern days, and the views on life of Indians-both these are deeply influenced by these two Smrtis. Most of the topics and problems that modern sociology inherited from the west are discussed and analysed by these two Scortis, of course with the vision of their own age. Approach and method of study of course differ. Not only an individual but a group or family of learned, conscious, alert experts with a subtle vision observe subtly. The evolving thought and conduct and way of life of the whole society ponder over this. As a result, some enlightened observers collect the views of all these visioners, systematise them and place them into a proper scientific order in form of prescriptions and prohibitions. This is the style and writing of the two Smrtis. Again, one more thing is noticeable. As we proceed from the first to the second and the third Smrtikara, one fact stands glaringly clear. Every social philosopher minutely observes and continues to study the changing realities of social life, their values and conditions. As a result, each writer contributes something of his own to the developing social thought. As we therefore come from Manu to Yājnavalkya's thought, it is bound to be of interest to us

<sup>1. &</sup>quot;Social Order" Robert Bierstedt, p. 22

The first thing to be noted is that we find the following differences of outlook between Manu and Yajnavalkya, and it is indicative of the changing leanings and thought of social life in this country.

(1) Even according to the ideas of the scientific and methodical treatment as in the minds of the Dharmasastrakaras, wherever Manu is not scientific, Yajnavalkya becomes so. The latter divides the topics into three broad divisions-Adhyayas and further subdivides them into chapters-Prakarans. He thus takes 13 chapters and gives 368 verses in Acara; 25 chapters and 306 verses in Vyavahara and 5 chapters and 334 verses in Prayascitta.

Thus, according to him, all the three topics are more or less of equal importance. Some scholars, however, believe that Yājba-valkya's interest is first in व्यवहार, then in प्राथिश्च and then in आवार. The belief seems to depend upon the fact that in his 'Mitāksara,' Vijānešvara gives the greatest importance to 'Vyāvahara. Since Yājnavalkya divided all the topics of social thinking into 3 parts, the later effect that evolved was that the meaning of Dharma-fāstra is more of thinking on'Vyāvahāra, or law rather than social thinking. The result of this is that our primary and dominant givers of social thought and social rules remained to be only Manu and Yājnavalkya.

- (2) The contradictory statements and repetitions that are found in Manu at several places are not found in Yājnavalkya.<sup>2</sup>
- (3) It seems that the Manusmrtl editted by Bhrgu has passed through atleast two editings. The Manus of the Adhyāyas 2 to 6 and 1 plus 7 to 12 seem to be different. The former Manu, belonging as he does to the period of transition, is partially idealist and a little liberal in outlook. The later Manu is, realistic, respects customs; he is more practical and more scientific. As compared to this the editing of the whole Yajnavalkyasmrti seems to be one man's work. Yajnavalkya has his own clear, firm and precise social outlook. He therefore differs from Manu wherever he must, even though on the whole, he follows him.
- (4) Yajanvalkya discusses the whole of Vyavahara more minufely and in greater detail. As compared to Manu, he gives lesset or greater

<sup>2.</sup> For details vide 'Interpretation of Manusmṛti', R. S. Betai, p. xxxvii,

<sup>3.</sup> Vide as in 2, p. xxxix.

and different importance to certain topics and titles of state and court law. Even in 'prayas citta, he discusses 'Yatidharma', 'Dana' and 'As'uca' in greater detail. He covers up certain problems of law not discussed by Manu and also discusses topics like 'Graha'-santi', 'Dravyas'uddhi' etc. This is a proof of the fact that social thought continues to change, though slowly.

- (5) One more proof of the changing social vision and social thought is the fact that Yajnavalkya discusses in brief, and without Manu's emphasis on morality, some of the topics given greater importance in Manu. To illustrate—the thinking on 'Snatakadharma', 'Śraddha', 'bhaksyabhaksya' etc. come under this category.
- 6) The reading of the Manusmrti leaves this find impression on our mind on the whole that Manu is a stiff moralist and highly religious and righteous. This is not the case with Yājnavalkya, who is principally a social philosopher, a sociologist. He tries to lay down before us the natural and realistic Ācāra of a healthy society.

## Social Change

As the social approch and the vision of laying down of social philosophy have changed, we naturally come to the question of social change. Let us discuss the problem from the viewpoint of those days and see, where, how and why Yajnavalkya's vision of the Ācāra of social life has changed. Then we will come to his thinking on marriage, family, Varna, Āstama, Vyavahāra, Prāyaścitta etc.

### Kingsly Davis states—

"What seems important today, what seems a vital change, may be nothing more than a temporary oscillation having nothing to do with essential trends. This is what historians mean when they say that time alone can place events of the day in their true perspective."

It would be proper to keep in mind this statement of Davis when we examine social change in a period of some 300 years from Manu to Yajnavalkya. Our first impression will be that there is no very remarkable change during the period in the broad social structure, its

<sup>4. &</sup>quot;Human Society", Kingsly Davis, p. 624

units, institutions and the social thought in India. We cannot yet state that there is no social change or the consequent impact thereof. Davis defines social change in these words:

"By social change is meant only such alterations as occur in social organizations—that is—the structure and functions of society. Social change thus forms only a part of what is essentially a broader category called 'cultural change'. The latter embraces all changes occuring in any branch of culture, including art, science, technology, philosophy, etc.; as well as changes in the forms and rules of social organization."5

Yajnavalkya's approach to society and his method of presentation have changed. This is also the result of some such social change. The changes visible in Indian social life duly acknowledged by Yajnavalkya, are these,

- (1) In laying down the prescriptions and prohibitions of the Acara of man's life, Manu strictly keeps the individual in the centre: we would feel that he has thought only of the duties of the individual to the society. This centre seems to be shifting with Yajanvalkya. The emphasis on the duties of the individual as found in Manu, has considerably lessened in Yajnavalkya. The latter is more systematic as a social thinker and philosopher, and even though he talks of the duties of the individual, the concept of the relation between individual and society has changed. In the eyes of Yajnavalkya, individual and society both are there; their relation is of mutual dependence, co-operation and it is fixed. He expects the individual to do his duties in the most natural way, keeping in view his own inclinations and ambitions as also the social structure in which he lives and acts. Here we do not feel that the society is the watch and ward of the behaviour of the individual. Yajnavalkya tries to make the relation more natural, more realistic and less idealistic.
- (2) Manu's society is strictly a moral and religious society. Here Yajnavalkya accepts and adopts the general rules of morality and righteousness, but the prescriptions and prohibitions are laid down now not just from these two points of view. The concept of ethics and morality has widened; there is a positive move now towards rational ethics and the talk of Dharma lessens. The Acara adopts greater rationality and reality. That is the

<sup>5. &</sup>quot;Human Society", Kingsly Davis, p. 622

reason why Manu gives a detailed discussion and analysis of self-control, restrictions and the tough life of a widow, the hard life and lower status of woman, firm restrictions on Sūdras, the hard and ideal life of a king and so on. All this becomes just routine discussion in Yajnavalkya

- (3) It is our general impression that even though Manu has adjusted the Südra in the social structure, he has a dislike towards Sūdras as a whole. On the other side, the brahmin is glorified by him mainly as a brahmin. We might even feel that he has written the work simply to glorify brahmanism. Like Manu, Yājnavalkya also lays down certain special rights of brahmins and restrictions on the Sūdras. But to him the brahmin as a brahmin is not to be glorified like Manu and the Sūdra is not to be disliked. Now, the dislike has got restricted only to the Cāṇdālas or Ati-Sūdras. This is inspite of the fact that Yājnavalkya accepts the beliefs, customs and faiths of social life, the idea of caste by birth has become deep-rooted in his time and social stratification has taken positive shape. On the other side, respect, mainly for the learned brahmins is getting more firm in society.
- (4) Like Manu, Yajnavalkya conventionally describes the Jatis and their occupations, duties of the householder, the penances etc.. Eight forms of marriage and twelve types of sons are also similar. All this shows that custom and convention have now a firm hold over the society. Yajnavalkya's is no more the period of transition as is that of Manu. So many values of society are fixed and there is a positive leaning towards the dictum "custom is more powerful than Sastras."

Yajanvalkya is more realistic and less idealistic. To him, all that the broad society accepts is law. The proof of this is found, say, in the clear-cut distinction between accestral and self-acquired property, the right of the wife to the property of the husband, woman's greater right on her own wealth known as stridhana and so on. As a sociologist and a social philosopher, Yajnavalkya accords sanction to rules, beliefs and duties after catching the basic secret of the entire social structure.

(5) We have seen that Manu discusses Acara, Vyavahara and Prayaścitta all in one and as included in his wide concept of Dharma.

## Sambodhi XI-18

Yājanavalkya carefully and scientifically makes a distinction amongst the three—Ācāra, Vyavahāra and Prāyaścitta. This proves that he accepts their own individual influence as social forces, and also that their spheres are specific and independent. Thus, Yājanavalkya's thinking is more rational. As a result he has become more subtle in the topic of Prāyaścitta, more legaland just in his Vyavahāra. Preciousness of man and his life now dominate.

- (5) Like Manu he does not give theory of Origin of Creation and life or give the doctrine of Karma. He goes straight to man's conduct in society. Even though he accepts the broad principles of ethics and religion of man, he keeps the problems and realities of social life before his eyes. Thus, to an extent he has ceased to be centred in the individual and has to some extent become centred in the society. This explains the slow and steady social change in the social institutions.

  Again,
- (7) Like Mano, he does not distinguish between Snataka and house-holder. On the other side, he gives duties of Yati in greater details.
- (8) He is firmly opposed to marriage of brahmins and the twice-born with Sūdras. To him, Sūdras are positively of a low status. Still he does not discuss or philosophise on their status. He accepts the contomporary reality of their status without Manu's dislike of Sūdras.
- (9) Manu is specific on the lower status of woman in his society. Yajanavalkya has not been able to improve much in this. Still, he shows no dislike towards woman and gives more rights to her in different spheres.
- (10) Even though he becomes more detailed in penances, more subtle as we noted above, he is not still firm, conventional and emphatic like Manu in the matter.
- (11) In matters of state and court law, social ethics and religion dominate on the mind of Manu. Here Yajanavalkya becomes
- 6. Vide Manu's statements न स्त्री स्वातन्त्र्यमहिति ।, स्त्रियोऽनृतमिति स्थिति: | etc.

fully scientific, talks only in legal language and establishes legal preciseness. The Adhjaya on Vyavahara is the most systematic and scientific in his work.

(12) Thus, even if we were to say that Yajnavalkya is not a sociologist in the modern sense of the term, his whole outlook is that of a sociologist and it would be rational and just to call this work sociology in the Indian sense of the term. If we therefore state that Manu's work on social thought is dominantly religioethical and that Yajnavalkya's work on Indian society is purely realistic, we will be perfectly logical in our statement.

This is the difference of approach between the two. If after this discussion on the direction of social change, we study the different social Institutions and following that the social structure from the viewpoint of Yajnavalkya, we will get a fairly thorough grasp of the social thought of Yajnavalkya.

## Varna and Jāti

In the sphere of social thought and social change, Manu's is the period of transition from the comparative liberalism of the Vedic period to the conservatism and puritanism of the later days. Manu's work bears these important facts in the matter of Varna and Jati—

- (1) Manu accepts Varna by action and Varna by birth both, with a positive leaning towards the latter,
- (2) He is very much auxious to see that the Varna system remains intact as pure and he adjusts the Jatis in the limits of Varna.
- (3) He discusses in detail the expanding Jatis, their occuptions, their status, and shows how Jatis expand. His treatment proves that atleast in his time the relation between Jati and occuption has remained unchanged, very much firm.
- (4) In his social stratification Manu's sentiments and ideas are firm and clear.

We thus get in Manu a clear picture of the Varna system. We are also convinced about the highest social status of the brahmin, the higher

status of the Kşatriya and Manu's anxiety to see that the high status and purity of these two classes is preserved.

Yājnavalkya commences his treatment of Varnas and Jātis with this verse-

सवर्णेभ्यः सवर्णासु जायन्ते हि सजातयः । अनिन्सेषु विवाहेषु पुत्राः सन्तानवर्धनाः ॥ (१.९०

"By males of the same Varna, sons of the same Jaii are born on women of the same Varna, in case of faultless forms of marriage. Such sons enhance progeny (through generations.)"

In this very first verse two things become clear-

- (i) When man and woman belong to the same Varna, they have a child that is their Savarna.
- (ii) This is blameless marriage and blameless offspring that is rightous, cultured, virtuous.

Yājnavalkya then proceeds immediatly to the Jāti of the offspring of Anuloma marriage. This shows that the word 'Savarņa' in verse 1.90 is to be interpreted as 'Sajāti,' and not as 'the four varṇas' only. The Savarṇa offspring therefore would mean the offspring born of marriage in the same caste or Jāti. The Jātis result from Savarṇa, Anuloma and Pratiloma marriages. Yājanavalkya thus gives a very wide meaning of the word 'Savarṇa' and this would prove that the place of Varṇa-system is now taken over by Jāti-system in the days of Yājnavalkya.

This also establishes that to him, Anuloma and Pratiloma marriages are lower in status than Savarna or Sajattya marriages. The meaning of 'Anuloma' and 'Pratiloma' has also slightly changed. Yet, one clarification is necessary in the context. The offspring of Savarna and Anuloma marriages within the limits of the twice-born Varnas has the same social status. In 1.57, Yajnavalkya states—

तिस्रो वर्णानुप्र्येण हे तथैका यथाकनम् । बाह्मणक्षत्रियविशां भार्या स्वा शृद्धनमाः ॥ "(In the normal course) and in due order brahmins, kṣatriyas and Vaisyas can have three, two and one wives. The Sūdra can marry one only of his own Varna."

Here, Anuloma marriages are approved as equal by Yajnavalkya within the limits of the twice-born Varnas and not the Pratiloma marriages. At first sight we might feel that to him Pratiloma marriages even within these limits are full of blemish, but as we will see later, actually this is not so. He is specific again about the first four forms of marriage being free from blemish, (1.58 to 60), not so the last 4 (1.61). Thus, the form of marriage together with Jati is very important in fixing up the social status of the offspring. With these and a few other references, we can conclude that according to Yajnavalkya, the social status of Varna and Jati is governed by these principles:

- (1) Offspring of the Savarna Vivaha of the first three Varnas in the first four forms of marriage, the best.
- (2) Offspring of the Anuloma and Samana Jattya marriages within these limits as above, comes next.
- (3) Offspring of the Pratiloma marriages within the dvija limits, comes next.
- (4) Offspring of Savarna and Sajāti marriages in Sūdras comes next.
- (5) Offspring of Sūdra, with men of Dvija Varnas and Jātis, i. e. Anuloma marriages.
- (6) Offspring of Sūdra, with woman of dvija Varnas and Jātis, i. e. Pratiloma marriages.

In 1.56 Yājnavatkya is very specific in his statement that marriage of a dvija with a Sūdra woman is not to his liking, i. e., in his opinion it is illegal. He has vet adjusted the offspring of these marriages within the Varna and caste system, and he fixes up the social status of the offspring. This shows that slowly but steadily the concept of Savarnatva is disappearing from the society and its place is taken over by ideas of Dvijāti, Eksjāti and the Jātis born of these. The high and low status of Jātis is thus getting fixed. In this complex system the Varna or Jāti, joining in marriage, the form of marriage, the special rights of Samslāras are at work. With greater and greater mixture of Jāti in marriage, new

Jatis are born and with that their social status also gets fixed on the principles laid down In his 'Varnajativiveka' Yājnavalkya does not show the great care of Manu to fix up their occupations. This shows that even though the relation of Jāti and its occupation persists in the days of Yājnavalkya, the element is growing dim. On the other side, Jāti and Varna by Guna and Karma is almost lest. Again, Yājnavalkya, like Manu, does not state that 'Sūdras shall not collect wealth even though able to do so.' (Manu 11.129) This shows that even though rich, the Sūdras cannot hope to go higher in social status by caste. Again, Yājnavalkya clarifies how these Jātis constantly expand. This indicates the future expansion of Jātis.

Yājaavalkya has resolved the realistic state of Varņa and Jāti as it existed in his days. He does not proceed with a preconceived notion that besides the accepted status of different Jātis, one is lower or one higher. Partially he accepts the different special priviledges of brāhmins laid down by Manu. But he has no serious favourable attitude towards brahmins. He does not lay down severe restrictions on Sūdras and Cāndālas as Manu does, and Manu's very fierce dislike towards the latter in not found in Yājaavalkya. The only word of importance that he has used for him is 'Sarva-dharma-babiskṛta' (1.93). The idea of high and low, as it may be prevalent in any society in the world was found in the Indian society. Yājnavalkya lays it down but does not give very serious importance to it. He adopts the stratification that he found in his society and accords sanction to it. The stratification in the Jātis in India then was due mainly to these factors—form of marriage, Anuloma and Pratiloma marriages and partially due to occupation and economic condition.

## Stratification in Indian Society.

Stratification is scientifically defined by western scholars but stratification as such has existed in all societies in the world as in the Indian society. Let us seek some clarification about social stratification before we understand what it was in the days of Yajnavalkya. Rightly it is stated by Dayis that—

"Men have always dreamed of a world in which distinctions of rank did not occur. Yet this dream has to face reality. Any society must distribute its individuals in the positions of its social structure and induce them to perform the duties of these positions."

<sup>7. &#</sup>x27;Human Society,' Kingsly Davis, p. 366

It is therefore natural that as per human nature and human temperament, we are bound to see some type of inequality or another in society and that is bound to lead to a sense of high and low. This is very natural to any human society in the world. The dream of a classless society in which exploitation is totally absent, and Gandhiji's dreams of Sarvodaya have remained only dreams. Every individual in the society has the mental tendency to feel that he is higher or lower than somebody else; this is a stark reality, it is quite in the fitness of things that we discuss the question of stratification in the Indian society of these days. Rightly it is stated that—

"If the rights and perquisites of different positions in a society must be unequal, then the society must be stratified, because that is precisely what stratification means. Social inequality is thus an unconsciously enolved device by which societies insure that the most important positions conscientiously are filled by the most qualified persons."

Westerners clarify the idea of stratification in these words :9

'The difference between stratified positions and unstratified ones seems to hinge on a difference with respect to the family, viz., positions based on sex, age and kinship-do not form part of the system of stratification. On the other hand, those positions that are socially prohibited from being combined in the same legal family viz, different caste or class positions—constitute what we call stratification."

Stratification in Indian society is caused by different sex, age, religions, race, and more so due to difference of Varnas and Jatis-class and caste. This has led to a sense of high and low and to social stratification. The following words of Davis are useful in understanding stratification in Indian society—

"The low estate of the sweeper castes in India, as compared with the priestly castes, cannot be explained by saying that the sons of sweepers become sweepers and the sons of brahmins become brahmins. There is a tendency for sweepers to have a low status and for priests to have a high status in every society. Thus the functional necessity

<sup>8. &#</sup>x27;Human Society,' Kingsly Davis, p. 367

<sup>9.</sup> Ibid p. 364

behind stratification seems to be operative at all times, despite the concurrent operative at all times, operation of other functions."10

As we study stratification from the vewpoint of Yājnavalkya, it will become clear that the peculiar traits of class and caste and Indian social structure can very well be understood by this. It is clear that stratification is an important trait of Varna and Jāti system, it is superimposed on the members of the two and it becomes a trait of the society. MacIver and Page state—

"A social class, then, is any portion of a community marked off from the rest by social status. A system or structure of social classes involves, first, a hierarchy of status groups, second, the recognition of the superior-inferior stratification, and finally of the structure," <sup>1</sup> and—

"It is the sense of status, sustained by economic, political or ecclesiastical power, and by the distinctive modes of life and cultural expressions corresponding to them, that draws class apart from class, and stratifies a whole society." 12

We have seen that occupation is associated as a factor in determining the high and low of the social stratification in Yājnavalkja. But he is not very much insistent on it. This shows that occupation has not remained a decisive factor in social stratification of his days. This is natural in view of the fact that Jāti by birth has already occupied the place of Jāti by Guṇa and Karma. To him, the brahmin is the best, purest and highest of all. Here, he idealises the life and work of the brahmin far more than Manu. The duties laid down in his case with his rights are far more tough. A general principal comes to be accepted now that "higher the status of a caste, greater the responsibilities." This further meant "simple life and lofty thoughts" in the case of brāhmins whom he did not expect to be rich. Further division of castes and sub-castes also follow on the same lines. Davis states—

"No society has become so completely secularised as to liquidate entirely the belief in transcendental ends and supernatural entities. Even in a secularized society some system must exist for the integration of ultimate values, for their ritualistic expression, and for the

<sup>10. &#</sup>x27;Human Society' Kingsly Davis, p. 370

<sup>11. &#</sup>x27;Society,' MacIver and Page, p. 348-349

<sup>12.</sup> Ibid p. 349

emotional adjustments required by disappointment, death and disaster."13

and---

"As between one society and another society, it seems that the priest receives the highest rank in medieval type of social order. Here there is enough economic production to afford a surplus, which can be used to support a numerous and highly organized priesthood; and vet the populace is unlettered and therefore credulous to a high degree. .\*\*14 Dharmanisthā or its absence, sense of duty and responsibility or otherwise, would also play their part and Yajoavalkya, following Manu, accepts the descending status-order in the learned brahmins-the Srotriyasas Ācārya, Upadhyāva, Rtvija, etc. This is of course a different type of order from castes in the class, but later it merged in castes. But, with all this, first the learned brahmins and then the brahmins in general are of the highest social status. But then, sub-castes in brahmins, in dvija limits by Anuloma unions become the deciding factor followed by the Pratiloma unions in the same limits. The same truth would apply to Katriyas, Vaisyas and particularly the Sudras. In Yajnavalkya, one decisive factor in social status and stratification is deminance in power and in government. There has been a rivalry, right from the days of the Vedas, between brahmins and Kşatriyas for social dominance. In this, mostly brahmins have won. But the two castes and classes ever stood united in keeping the Vaisyas and Sūdras on a lower status As compared to Manu, the status of Ksatriyas, mainly as Rajanya has gone far higher in Yajnavalkya. In the Kşairiyas, mainly royalty and royal families are on a high status. That is the reason why he with Manu accepts the special priviledges of the royal caste in particular and Kantriyas in general. The ministers of kings are mostly learned brahmins. Again, through dharma that he up holds, the 'Purohita' is almost a minister. Judges in courts are also mostly brahmies. It has happened that even though the Kşatriya is the ruler, the defacto status of brahmins was higher in the society. We have proof of incidents in which kings would go to deep forests to seek advice and guidance of brahmin Rsis; on the other side we have examples of brahmins like Kaufilya who installed Candragupta on the kingly throne and then retired to forest life and lived in a hut. It can be stated that in the days of Yajnavalkya, the status of the Kşatriya was better than in the days of Manu,

Even at the risk of repetition, it should be stated that economic status high or low, has not become a determinant of social status in the

Samobodhi XI-19

<sup>13. &#</sup>x27;Human Society', Kingsly Davis, p. 373

<sup>14.</sup> Ibid p. 372.

work of Yājnavalkya. The brahmins placed as the highest in society were poor. On the other side, Vaisyas and even some Sūdras grew rich, but their status was not higher. Manu saw the possible link between economic status and social status. He therefore laid down that "The Sūdras, even though capable, should not hoard wealth" (Manusmṛti 11.129). No such statement is made by Yājnavalkya—

Steady rise from one Varna to another.

Manu saw to the possible uplift of man from one Varna to another, as also downfall (10.61-65). Yajnavikya accepts this when he states—

जात्युरकर्षी युगे जेयः

सप्त्मे पञ्चमेऽपि वा । भ्यत्यये कर्मणां साम्यं

पूर्ववच्चाधरोत्तरम् ॥ (१.९६)

In this uplift of an individual from one Jāti to another, marriage, occupation, and Karma are the determinant factors. The idea at the root is that an individual can come to a higher Jāti together with the Samskāras inherited at birth. Thus, if a man resorts to Karma and occupation of a higher caste, for 5 to 7 generations, at the end, he belongs to that of the higher caste. The reverse is also true, i. e., if a man of the higher caste takes to the Karma and occupation of a lower Jāti, slowly his Samskāras go down, at the 5th or the 7th generation man belongs to the lower caste. Occupation and Karma have their own impact on man's Samskāras that go higher or lower with each generation and convert the individual or the whole Jāti to the higher or lower status.

These are the facts of social status and the consequent stratification. But one important fact here is that lower castes have accepted as a matter of course their lower status, and they too accepted the higher status of some castes. This has also led to the unconcious exploitation of certain castes growing poorer and poorer day by day. Still, the hold of theory of rebirth, insistence on limiting ones self to ones own duties, hope of a better birth in next life have worked in this. The class conflict and revolution leading to a classless society were never visible in the Indian society. We cannot therefore state that there was constant suppression of the lower castes by the higher in the days of Yājnavalkya or even later. The Smṛtikāras cannot therefore be held responsible for the untouchable castes that became backward day by day.

- Select Bibliography
- 1. Manusmrti with Kullūka's commentry, Nirnayasagara Press, Bombay
- 2. Yājuavalkyasmṛti-with commentary मिताक्षरा of Vijuaneśvara, Nirnaya-sāgara Press, Bombay
- 3. Interpretations of Manusmrti-R. S. Betai, Gujarat University,
  Ahmedabad-9
- 4. Society, MacIver and Page,

## IS VASTU DHVANI AN EXPENDABLE FORM OF POETIC EXCELLENCE?

## S. Meera

The eternal connection between the word and its literal meaning facilitates the every day transactions and gives rise to language. This primary meaning at times fails to give the intended sense when a metaphor, or a secondary function is introduced. Apart from these two functions there exists the poetic language where a mere skill in expression and the right placing of words render even the most banal subject matter appreciable poetry. The deft use of syntax, juxtaposition of proper syllables, apt manner of expression and superior ideas alone can transform ordinary language into poetry. As Kuntaka says a description of poetic matter alone cannot be considered poetry. वस्तुमात्रं च शब्दशोभातिशयश्चन्यं न कान्यन्यपदेशासमहिति। I p. 7. Even in good poetry a suggestive mode is considered superior to direct expression. While one can accept a tender emotion or a brautiful figure of speech being dexterously suggested, can one envisage mere poetic matter being suggested in a superior way? Is there any justification at all in considering Vastu dhvani as a kind of poetic excellence ?

If one were to accept unlimited functioning of denotation even in poetry, is दीर्घ दीर्घ इबुन्यापार of abhidhā then there would be no dhvani least of all vastu dhvani in poetry. Many instances of vastudhvani may resemble prahelikā, cāţu, vācya vakrata, viparīta lakṣaṇā, kāku, upacāra, āropa, gauṇa vṛṭti, মlaṃkāras like samāsokti, aprastutaprasamsā, and anyāpadesa and according to Mahimabhatta mere anumāna which functions in kāvya.

In Vabroktijīvita, Kuntaka cites types of vakratā like vācaka vakratā, rūdhi vaicitrya vakratā, upacāra vakratā and ukti vaicitrya which closely tesemble instances of vastu dhvani. Ukti vaicitrya by dint of proper expression presents even a well known idea charmingly, यदिप वस्तुवाच्यमन्ताहेलेखमनिमनवरवेनोल्लिखितं तदिप यत्र यस्मिन्नलं कामपि काष्ठां नीयते लोकोत्तरातिशयकेटि विशेष्त्री कथम्-उक्तिवैचिच्यमात्रेण भणितिवैद्यस्येनैवेन्यर्थः । यथा-

अन्यछटभरवमन्यैव च कापि वर्तनच्छाया । स्यामा सामान्यप्रजापते रेखैन च न मनति ॥

Gāthā Saptasati 969

148 S. Meera

He gives the vers: - द्वंगतं सम्बति शोचनीयतां etc. as the eg. of vacaka vakratā and marvels at the apt use of the word kapālinah. Rūdhi vaicitrya consists of attributing an unconventional non-liveral meaning to an ordinary word. VJ II. 9. For this Kuntaka cites the egs. of तदा जायन्ते गुणाः etc where the second kamalani has a different meaning, स्निग्धर्यामल etc. where Rama does not have a literal meaning, ततः प्रहस्यास्य पुनः etc. where Raghu denotes the valour of the king with the implication of aropa, आज्ञा शकशिरोमणि etc. where Ravana denotes his fame, रामोऽसी भुवनेषु विक्रमगुणै: etc. where Rama denotes his prowess and fame and मुर्वधमधी etc. where Raghu denotes unequalled fame. There are also instances of upacara vakrata ia Gaganam ca matta megham etc. and Snigdha syamala kanti lipta viyatah etc. where there is aropa with acetane cetana vastu vettanta Other instances have no vakrata as there is aropa with no poetic merit as in Gaur bahlakah. In Vakrokti due to upacara manojñata he discusses the device of upacara in alamkāras like utpreksā. Kuntaka does realise that poetic matter on its own can cause delight since it forms the basis of refined poetic expression "नन् वस्तुमात्रस्याप्यलेकारश्चन्यतया कर्यं तद्विदाहलादकारिस्विमिति चेत्तन्न, यसमादलेकारेणान प्रस्तुतप्रशंसालक्षणेनान्यापदेशतया स्फुटितमेव कविचेतसि प्रथमं च प्रतिभापतिभासमानमघटित-विदग्धकविविरचितनकवाक्योपारूढं शाणोल्लीदमणि-पादाणशकलक्षरम्मित्रस्यमेव वस्त मनोहरतया तदिदाङ्कादकारि काव्यस्वमधिरोहति।" I. p. 8

Mammeta in the IX ullasa of Kavyaprakasa gives as eg. for Kaku vakrokti in Gurujana-paratantrataya etc. where Nesyati when uttered by nayika means 'would not go' and when uttered by sakhi means 'no, he will go.' In the III ullana he gives several illustrations of Kaku where the speaker's import is suggested by change of tone. Mammata gives an eg. of vācya vyangya where mere vācyartha is suggested in 'माए घरोवअरणे अउज्ज हु जित्थ' etc. where the girl's desire to go out and meet the nayaka is suggested. By a simple device of viparīta laksaņā and kāku the meaning just opposite to the one suggested is not in the verse उपकृतं बहु तत्र किमुच्यते etc. which belongs to the atyanta tiraskita vācya type of vastudhvani. The prime objector of vastu dhvani of course is Mahima Bhatta to whom Kāvyānumāna is the only possible poetic function. He goes to the extent of saying that rasa dhvani is due to mere upacara and derives even laksanā by Anumana. He has only two functions Abhidha and Kāvyanumana. Even laksana is only an extension of abhidha in his system. He reduces the verses Suvarna puspam prthirm etc.. Patyuh sirah candrakalam anena etc., Evamvādini devarsau etc., Prāyacchatocchaih kusumāni mānini etc. Šikhi piccha karņapūrā etc., Vāṇijaka hasti dantāḥ etc., Vraja mame.

vaikasyā bhavantu etc., Bhrama dhārmika etc., Kasya vā na roṣo bhavati etc. and the type of dhani culled arthāntara sankramita vācya to mete and nā in. 'सर्व एम हि शाहरी स्ववहारः साध्यकाधनभावगर्भतया प्रायेण अनुमानरूपोऽभ्युप. गन्तन्यः, तस्य परप्रवृत्तिनिवृत्तिनिवन्धनत्वात् तयोश्व सम्प्रत्यसाम्प्रत्ययात्मनोरन्यथा कर्तुभ-शक्यवतः । न हि युक्तिमनवण्डळन् कश्चिद्विमधिद्वनगरात्रात् साम्प्रत्ययभाग् भवति ।''

I. p. 26-27

So according to him literally everything in the world is reducable to Inference. He calls the Viparita surata samuye etc. as a mere prahelikā eventhough the sense of Vispa's right eye being the Sun is not easily got. p. 92 'प्रदेखिकाप्रायमेतत् काव्यम !' He explains De a pasiya etc as a mere cātu with pratisedhānupapatti. Due to bhangi bhaniti this is negated by praise. In the verse Attā, ettha nimajjati etc. kāku and facial expression alone suggest anything and the expression mā slisa with its pratisedha cannot be resolved as there is no basis to do so in the literal meaning of the verse. So it has no dhvani. Mahimabhalta is against the very concept of vastudvani especially while considering rasa to be the soul of kāvya.

न च रतात्मनः काःयस्य वस्तुमात्रादिभिविशेषः शक्यं आजातुं, तेषां विभावादिरूपतया (तामिन्यक्तिदेतुत्वोपनान् न च न्यन्वकानां विचित्रो न्यङ्गयस्य विशेषोऽभ्युपगन्तुं युक्तः शावलेपादीनामित्र गोत्त्रस्य । ''प्रदेलिकादी च नीररी स्यात् । तत्राष्युक्तक्रमेण वस्तुमात्रादेरपि न्यङ्गयस्वेनेष्टस्वाद् इत्यन्त्रयम्यतिरेकाभ्यां कान्यस्वभात्रश्युक्ताऽसावित्यन्तीयते ।' I. p. 104.

Vastudhvani has to be included under rasa as being vibbava. Mere variety also, cannot become excellence in poetry. Cafu and Prahelika are not good types of poetry. Hence these can only merit the term of 'poetry', not 'excellent poetry.' Mahimabhafta calls Gauna as Yatnopapa litam, and he considers arthantara samkramita vacya and utyanta tirasketa väcya as having gunavitti with aropa and padarthopacara and ultimately being resolved by Anumana. The verse Suvarna puspam prthvīm etc. has upacara vrtti. Sikharini kva nu nāmu has samāropa and is only a catu Snigdha syamala etc. emplo, s only dharmi when using Rama in a special mode. Tadā jāyanti gunah etc. has utkarsa āropa in second kamalāni while Evameva janastasyā eic. has apakarşa āropa in second candra. There is padārthopacāra in Ravi samkrānta laksinīkah etc. in andha, and Gaganam ca matta megham etc ha; padarthopacara in matta and nirahankara, Ucchinu patita kusumam etc. is a mere vākechala which can be resolved by anumana. The e is padarthopacara in Saptaita samidhah sriyah and Vākyopacāratā in Yā nišā sarvabhūtānām etc. Suvarņa puspām pṛthvīm

150 S Meera

etc. and Vişamaya iva keşămăpi etc. due to prakaraņa or context. Hence Mahima bhatta inocks at dhvanivādin saying that dhvani is merely lakşaņā resolvable by anumāna.

अन्त्योऽनुमेयो भवत्यां तु तस्य व्यङ्गयत्वमुच्यते । भक्तेः प्रयोजनांशो यश्चमत्कारित्वलक्षणः ॥ I. 41. p. 113

Since he derives laksanā itself by arumāna he refuses to accept even skhaladgati in gaunā vētti. He goes to the extent of adroitly transforming Anandavardhana's own kārīkās and mocking at the doctrines of their author himself.

भक्त्या विभर्ति चैकत्वं रूपभेदादयं ध्वनिः । न च नाव्याप्त्यतिव्याप्त्योरभावात्त्वकृत्यते तथा ॥

I. 58

रूढा ये विषयेऽन्यत्र शब्दाः स्वविषयादिपि । लावण्याद्याः प्रयुक्तास्ते न भवन्ति पदं ध्वनेः ? I. 61

भवन्त्येवेत्यर्थः ।

and

वाचकत्वाश्रयेणैव गुणवृत्तिरसङ्गता । गमकरवैकम्ळस्य ध्वनेः स्याद् विषयो न किम् ॥ र ६

While many may not agree with this wholesale dismissal of dhvani by the function of anumana the charge that dhvani is nothing but lakşanā has to be met. For this, it is pertinent to examine what exactly is lakṣanā.

Lakṣaṇā or secondary import arises when there is a break in the flow of primary meaning mukhyārtha bādhā and skhaladgati the flow of sentence meaning moves shakely. Then due to the ākānkṣā of the sentence this break is cemented by joining the mukhyārtha with the rūḍhyar tha-nimitta. This is tadyoga. The word used in the secondary sense which gives rise to lakṣaṇā is fulilling the function of new significance which is the prayojana. There are also nirūḍha egs. or faded metaphors where the original sense of the words is long forgotten and it is used mechanically to denote one part of its meaning. Such words are: Kusala, Praviņa, Anukūla, Pratikūla

Lāvanya, Anuloma, Pratiloma and Sabrahmacāri Prayojanavati lakṣaṇā is divisible inio sāropa mukhacandra and sādhyavasāna-Sure'smin saudha sikhare candra rājī virājate—ladies peep from terraces. It is also divisible into Jahallakṣaṇā where the meaning is rejected entirely and Ajahallakṣaṇā where it is partly retained. There is Upādāna lakṣaṇā in cases like Yaṣṭhāh pravešaya and Kuntāḥ pravišanti and also Viparita lakṣaṇā and Vyatireka lakṣaṇā. In Kākebhyo dadhi rakṣyatām a dog or cat is also included. Lakṣaṇā is of 3 types according to the verse—

अभिषेयेन सामीप्यात्सारूप्यात्समनायतः । वैपरीत्यात्कियायोगात् लक्षणा पञ्चषा मता ॥

Even Abhinavagupta a staunch advocate of dhvani, beggled by the possibilities of lakṣaṇā says, 'एवमनया लक्षणया पञ्चिविषया विश्वमेव इयाप्तम्'

I. p. 283

1. The eg. for lakṣanā due to abhidheya is dvirepha 2. that due to sāmtpya and sārūpya is Gangāyām ghoṣah. 3. die to samavāya Yaṣṭhīḥ pravešaya 4. due to vaipartīya when one addresses an enemy sardonically with praise 5. due to Kriyāyoga in Prāṇān ayam harati deniting anna and Āyurghṛtam. While lakṣaṇā is present always with primary denotation, gauṇa is due to the association of certain qualities in the subject with āropa. Agnirmāṇavaka to indicate the sharp intellect etc. For instances like Mancāh krošanti, Mancāh hasanti, Paṭo dagdhaḥ and Girir dahyate. Ākṣepa itself will give the required sense, Upacāra is fourfold—due to 1. tādarthya, 2. svasvāmi bhāva, 3. avayavāvayava bhāva and 4. tātkarmya. In all these cases of secondary function, there is a break in the flow of literal sense and the primary sense is rejected to give the new meaning. Moreover, it is always vācyārtha which is suggested which has no special poetic charm.

In all the verses quoted by Mahimabhatta as egs of lakṣaṇā and anumāna there is no mukhyārtha bādhā. Hence they come only under vastudhvani which can be due to abhidhā as well as lakṣaṇā. Moreover, the Ramyaṭā in the verses more than justifies the title of dhvani for the prakāra. As Abhinavagupta says, अतिरमणीयमिति भाक्ताइचितिकमाह । न हि सिंहो बद्धः गङ्गायां घोषः इत्यत्र रम्यता काचित् । प्र. 57. In all cases Mahimabhatta confuses the device with the genre. Upacāra, gauṇa, and lakṣaṇā are mere devices which enhance the beauty of vastudhvani. So also a cāṭu or a prahelikā in vastudhvani is superior to a cāṭu or prahelikā or direct

152 S. Meera

expression and simplicity. Here is a verse with virodhi lakṣaṇā and upamā in the form of vastudhvani, cited by Jagannātha—

सर्व इव शान्तमूर्तिः श्वेवायं मानपरिपूर्णः । श्रीव इव सावधानो मर्कट इव निष्कियो नितराम ॥

II. p. 317

In lakṣaṇā it is the vācyārtha which is established once again but in Vastu dhvani it is Pratiyamanartha or poetic import. While this may not be apparent in types like Vidhi rūpe pratiședha rūpa etc. in Anubhavanistha type of vastudhvani this aspect stands out, as in 'Vraja, mamaiye. kasyā bhavantu niśśvāsa roditavyāni'. Here the lover's infidelity is suggested rather than his leaving or not leaving. In a sentence like, 'Angulyagra' Kari-vara-satam' etc. there can be no sensible meaning as it is pratyaksa viruddha even if there be anvaya pratiti. It can have no straight sense unless used in an ironic, comic exaggeration. Whereas in all instances of vastu dhvani anvaya is intact and there is a smooth, plausible flow of literal meaning. Apart from laksanā māla dhvani there is also Abhidhā mula vastu dhvani belonging to all the varieties of classification. Kāku too aids in vastu dhvani but does not exhaust its possibilities. Ananda vardhana himself clearly establishes the distinction between Samasokti. Aprastuta prasamsa, Anyapadesa, Aksepa, and such alankaras, vastudhvani. Here too, in the figures of speech the rejection of primary meaning is essential whereas in vastu dhyani it contributes to the suggested meaning and does not disappear. While vastu dhvani is superior it is uttama type and if it is not prominent it is of Gunibhūta vyangya type. The verse 'Evam vadini devarsau' is considered to be Bhava dhvani according to Jagannatha but eventhough lajjā is suggested since there is no full development of rasa it cannot come under rasa dhyani. So according to Abhinavagupta, Mammata, and Visvanatha it comes under vastudhvani with samlakşya krama. Mammata in II ullasa of Kavyaprakasa establishe: vyanjanā vitti in laksana mūla dhvani by refuting the possibility of laksanā vrtti.

> यस्य प्रतीतिमाधातुं छक्षणा समुपास्यते । फले शब्दैकगम्येऽत्र व्यञ्जनाम्नापरा क्रिया ॥ नाभिषा समयामाबात्, हेरवामासान्न लक्षणा ॥ छक्यं न मुख्यं नाष्यत्र वाधो येगः फलेन नो । न प्रयोजनमेतिस्मिन् न च शब्दः स्खलद्गति: ॥

एवमण्यनबस्थास्यात् या मूलक्षयकारिणी । प्रयोजनेन सहितं लक्षणीयं न युज्यते ॥ ज्ञानस्य विषयो ह्यन्यः फलमन्यदुदाहतम् । विशिष्टे लक्षणा नैवं विशेषाः स्युस्तु लक्षिते ॥

II. 14-18

That mere anumāna cannot explain vastudhvani is also clear from a series of suggestions possible from the various angles of several characters as in verses like Kasya vā na roso bhavati etc. There is also an extented story context from a mere spark of suggestion as in verses like 'Kṣaṇa prāghuṇikā devarā' etc. 'Sikhi piccha karṇapūrā' etc. and 'Ucciṇasu padia kusumam' etc., The use of words like samidhah, Rāma, Kamalāni, and candra in a special mode is also dhvani alone since there is no mukhyārtha bādhā. In 'Mathnāmi kaurava satam samare na kopāt' etc. it is kāku with dhvani which effectuates vastudhvani. There is no Viparīta lakṣaṇā here.

The spontaneous yet dexterous expression in vastudhvani with its various nuances is therefore an indispensable type of poetic excellence which has its own simple charm fulfilling the criterion of Kuntaka—

'अयत्नविद्वितस्वरुपमनोहारिविभूषणः ।'

\* \* \*

## Works consulted—

- 1. Vakroktijivitam Kuntaka. Dharwar 1977.
- 2. .Vyaktiviveka Mahima bhatta. Varanasi 1964.
- 3. Rasagangadbara Jagannatha. BHU. Benares 1961.
- 4. Kāvyaprakāśa Mammata. BORI. Poona 1965.
- 5. Dhvanyaloka Anandavardhan | Ed. Tripathi
- 6. Locana Abhinavagupta Delhi 1973

## FIXING UP OF SOME VARIANTS FROM KĀLIDĀSA

## Tapasvi Nandi

The object of this small paper is to draw attention of all learned scholars towards a very important missing link in the field of text-critical the works of Kalidasa.

In our humble opinion the efforts in the direction of Kālidāṣa-text-Criticism seem to be incomplete and even the so called critical editions of Kalidāsa's works such as those by the Sahitya Akademi, New Delhi are sadly wanting in certain respects.

The point is that a careful editor of a given work should utilize and weigh all the available research tools, and every ms. should be handled as something sacred. This has not happened in the task of editing the works of Kalidasa. We know that in their works, alamkarikas draw upon freely frem Kalidasa to illustrate this point or that. Frem Vamans, down to Visvanatha onwards they seek inspiration frem Kalidara. There alamkāra works had ary number of brilliant commentaries and the Vagdevatavatara Mammata is said to have claimed a commentary from every house-grhe-grhe. We have seen that these commentators are in the habit of discussing a particular variant with a terse remark such as 'ayam sadhupāthah, ayam apapāthah', etc. The works of Kalidasa have also been commented upon by many beyond Mallinatha. We have in our mss. library at the L. D. Institute of Indology, quite a number of interesting commentaries on Raghuvamsa, Meghaduta, and Kumara-sambhava, by Jaina and non-Jaina writers of high calibre. All these are worked out only with any number of variants, but even the numbering of verses, their sequence and total, also vary. And all these evidences cannot be dismissed lightly. They have to be taken note of and weighed properly, no matter what date they belong to, for surely each one represents a tradition much older, of its own. These traditions were preserved probably in very old mss. that are lost to us now. And works on alamkara proper, dating back from 8th Cen. A. D, cannot by dismissed lightly. Thus Vamana, Anandaverdhana, Bhoja, Mammata and Hemacandra to me, are greater authorities than any of the present day editors, no matter their high reputation and position We know how acarya Hemacandra's Kavyanusasana with its priceless

Viveka, has been a source of great inspiration in critically editing portions of the Abbinava-bharati for scholars such as Gnoli and Kulkarni. So, the importance of these alsmkāra-works is beyond dispute in this stupendous task of editing the works of Kalidasa. Any intelligent and sincere editor, of course, will have to weigh all evidences critically.

We may note that Hemacandra (H. C) has quoted 46 verses from Kumārasambhava (Kūmāra.), 31 from Raghuvamśa (Raghu.), and eight each from the Abhijāana-Sākuntalam (Abh. Sā.), Vikramorvasiyam (Vikrama), and Meghadūta (Megha). He has not quoted either from the Mālavikāgnimitra (Māl.) or Ritusamhāra (Ritu.). Perhaps nobody has quoted from the work mentioned last. Bhoja has as many as 95 illustrations only from the Abh. Sā., and we have yet to count the total number of verses quoted by Bhoja from other works of Kālidāsa. Mammata has 11 from Kumāra., 6 from Raghu., 9 from Vikrama. 2 from Abh. Sā., and 1 from Megha., making a total of 29 verses.

To illustrate, we propose to concentrate on just five verses from Abh. Sz. only. They are:

- का स्विदवगुण्ठनवती •
- (2) गाहन्तां महिषा०
- (3) ग्रीवामङ्गाभिरामं ०
- (4) चलापाङ्गां दृष्टिं०
- and (5) अस्मान् साधु विचिन्त्य०

The method will be first to note available variants in the printed editions of the works of Vamana, Ananda, Bhoja, Mammata and Hemacandra, along with their commentators, if any, and then also to note the variants as found in some important editions of the Abh. Sa We have given a full list of all these editions of these works in Appendix A. The verses cited as illustrations occur in the works of authors mentioned against them, such as,

| (1) | कास्विदवगुण्ठवती ०         | is read by Vāmana & Bhoja;         |
|-----|----------------------------|------------------------------------|
| (2) | गाहन्तां महिषा०            | is read by Vamana, Bhoja,          |
|     |                            | Mammata & Hemacandra.              |
| (3) | <b>त्रीवाभङ्गाभिरामं</b> • | is read by Mammata and Hemacandra. |
| (4) | चलापाङ्गां दृष्टि०         | is read by Anandvardhana, Bhoja    |
|     |                            | & Hemacandra,                      |

and (5) अस्मान् साधु विचिन्त्य • is read by Bhoja and Hemacandra.

while considering Mammata, we will try to look in for a special remark, if any, by any of his commentators. We will also consider the variants presented in the selected editions of the Abh. Sã. Our observations are noted as below; wherein we will mention, not the whole verses, but only the portion containing possible variants:

(1) का स्विद्वगुण्ठनवती •

Vămana, under 3.2.6. reads as : कास्विद्...नातिपरिस्फुटलावण्या |

मध्ये...किसलयमिव पाण्डुपत्राणाम |

Bhoja reads it twice, i.e. once each on p.326 and p. 748.

At both the places, we have का स्वित् का नातिपरिस्फुटशरीरलावण्या

But on p. 784, the second half of the verse reads as : किसल्यमिव आति पाण्डुपत्राणाम् । It is surprising that in one and the same edition at two places two variants are seen and not taken note of by the editor.

Different editions of the Abhi. Sa. show the following variants:

- B. (p. 80; verse V. 14) कास्वित्
  - ॰ शरीरलावण्या...
  - ॰ किसलयमिव पाण्डु॰ etc.
- J. & R. (p. 163; verse V. 13) 新 徒報
  - शरीरलावण्या
  - ॰ किसल्यामेव पाण्डु...etc,

These variants are also supported by Raghava Bhatta (p. 163) U. (p. 198; verse verse V. 13) — 新 徒昭

- ० शरीरलावण्या
- ० किसलयमिव पाण्डुक...
- G. (p. 109; verse V. 13) का स्वित
  - श्रारीरलावण्या
  - ॰ किसस्यमिव पाण्डु...

- Re. (p. 500; V. 13) का स्वित्
  - शरीरलावण्या
  - ० किसलयमित पाण्डु...
- SR. (p. 480; V. 12)
- चेयमवगुव्हन०
- ० शरीरलावण्या...
- ० किसलयमिव पाण्डु...

The verse is read differently as V. 12, 13, 14 by different editors. The variant viz. 'केयमयगुण्ठन o' is seen only in SR., while किसलयिमव माति पाण्डुपत्राणाम् is read at one place in Bhoja, and only Vāmana omits 'शरीर' and has नातिपरिस्फुटलावण्या (Visvesvara's edn.) The NS. edition of Vāmana's work does not read this illustration but has a ft.note on p. 38 viz. स्व पुस्तके, 'केयमवगुण्ठनवती' इत्यदि शाकुन्तलपञ्चमाङ्गस्यं पद्यं कोष्टकान्तिलिखतमस्ति This favours the reading केयं o as seen in SR only.

(2) ग्राहन्तां महिषा ... etc.

Vamana] reads this verse under 1.2.11, p. 22 in Visvesvara's edn., and p. 4, N. S. edn. It is interesting to note that these two editions present different variants.

V svesvara's edn. has विस्तृष्ट्यं कुरुतां वराहवितति. etc. and विश्वास्ति लगता...etc.

The N. S. edn. has - विस्ववि: क्रियतां वराह्पतिभि:...etc.

Bhoja (p. 341) has विस्तर्कीः क्रियतां वराहततिभिः, and विश्वामं स्थातां...

and on p. 64, Bhoja reads : विसन्धेः....०ततिभिः

but विश्रान्ति लभतां० etc.

once again two different variants in Bhoja have gone un-noticed by the editor.

K. P. Some. (p. 148) has, विश्वब्धे:...वराहपतिभिः with 'विश्वब्धं' suggested a variant in ft. note;
and विश्वामं लभतां...etc. with विश्वान्ति लभतां suggested in the ft. note.

The editor Prof. R. C. Parikh has also given in the ft. note other variants such as 'अध्यक्षताम्' for 'रोमन्थमध्यस्तु' and वराहततिभिः for पतिभिः. Somesvara has no special observation here.

K. P. Allahabad edn. with Bālā etc. (p, 263) has-विश्रहभै:... वराहपतिभि: and विश्रान्तिं लमतां ... etc.

The Bālā. (p. 264) observes-विश्ववधैः...वराहपतिभिः e'c. then supporting the above variants. It also supports 'विश्वान्तिं लभताम्'

The Sa. Bo. seems to support 'विश्वकी,' (p. 2'4)

K. P. Mā (p. 153) has 'विश्वव्ही:...वराहपतिभिः' and विश्वामं लमतां... etc. Māṇikyacandra has no special observation.

K.P. Pra & U (p. 322) has-'विश्वची:...वराहपतिभिः and 'विद्वस्रौः' is given in the ft. note. We have also नि (वि!) श्रद्ध क्रियतां वराहपतिभिः etc. in the ft. note. May be नि is a mis-print.

Pradipa has no special comments while Udyota who has विभक्तिविपरिणा-भीन सर्वत्र योजयम् । seems to favour the variant 'विद्यस्तैः'

K.P. Vio (p. 226) has विसन्दीः श्रियतां वराह्दिभि:...and विश्वानितं रूपतां...

Sradhara has nothing special to offer.

K. P. Sa. Cu. & Sam Pra. (p. 86) has, विसंहधे:...वराहपतिभि: and has a ft. note, viz विसंहधे क्रियतां इति मूलको पाठ: | Again, it has 'विश्रान्तिं लभतां etc. Sa. Cu. (p. 86) seems support विसंहधे: क्रियताम् etc. while the Sam. Pra. does not refer to any variant.

K.P. Sudhāo (p. 407) has विस्नकी: वराहपतिभि: and विश्वामं स्मतां ... etc. The Sudhasagara has no special reference to any variant.

K.P. Sa. Di. (p. 81) has, 'विश्वज्यो:...वराह्यतिभि: and 'विश्वान्ति स्वभतां ... etc.

The Săradipikā supports विश्वन्दी: वराहपतिभि: and also 'विश्वान्तिं स्थातां' etc. K P. Jha. (P. 373) has विश्वन्दी:... वराहपतिभि:... and विश्वान्तिं स्थातां etc. Jhalkikar observes (p. 373) 'विस्तन्धं क्रियतां वराहपतिभिः' इति पाठं etc. and then 'विश्वन्धा स्वयन्तु स्करवरा:...' etc, he observes 'विश्वन्दाः इस्यपि पाठः ।' K. P. Vis. (p. 324) has विश्वन्दी:... वराहपतिभिः... and विश्वान्तिं स्थातां... etc. K P. Re. (p. 79) has विश्वन्दी:... वराहपतिभिः and विश्वान्तिं स्थातां... etc.

This various editions of the K. P. along with their commentators have variants such as विश्वन्धी; विश्वन्धी; विश्वन्धाः, and विश्वन्धं कुरताम् and then वराहपतिभिः धा तिविभिः and also वराहदितितः (as in Vamana. Hindi en.) and विश्वान्तिं लभतां or विश्वामं लभतां as the case may be. Kāvyānusāsana of Hemacandra (H.C.) (p. 288) reads this as verse no. 448 in the viveka. It supports विश्वन्धीः... and वराहपतिभिः and विश्वान्तिं लभतां etc.

We will now consider the Abh. Sa. editions.

B. (p. 31) has-विश्रक्षं क्रियताम् वराह्वतिभि:

and विश्रामं लमताम्o etc.

J α R (p. 65) has विश्रब्धं क्रियताम् वराह्यतिभिः . and विश्रामं स्थाताम etc.

Raghava supports वराहपतिभि: and विश्रब्धं and also विश्रामं लभताम

U. (p. 68) has- विश्रब्धं...•ततिभि:

and विश्रामं लभताम् ...

G. (p. 37) has—विश्रव्धे क्रियताम् वसहततिभि;
with eqित्रिः noted in the ft. note
and also विश्रामं स्मताम् etc.

SR. (p. 2.0) has— विश्रव्धं कियताम् वराहततिभिः and विश्रामं समताम् etc.

Re. (p. 450) h.s — विस्तर्व ... • पतिमिः and विश्रामे .. etc.

He takes note of 'विस्तृह्धी: below. It may be noted that all these editions give the same number i. e. 11. 6 to this verse. Hemacandra has विस्तृह्धी: and प्रतिभि: and विश्रान्ति स्मताम् Normally his readings are more acceptable.

(3) श्रीवाभङगाभिरामं• etc.

This is read by Mammata and Hemacandra.

K. P. Some. (p. 53) has ... दसहिंद:

and शासीरघीवलीहै:

and पश्योदग्र**ण्**तुतस्यात्

T e editor Prof. Parikh has also noted the variants viz. बद्घट्टि:, दभै: and ण्डुतिस्वात्• Somesvara has no special observation in this respect.

K P. Allahabad edn. (p 89) has ब्द्यहिंद्र:

दभै

and ० प्लुतत्वात्

The Bālā supports 'दत्तहिंदः'

K. P. Mā. (p. 57) has 'दत्तहिंद्र;'

दमे 'ः

and • प्छुतस्वात्

Māņikyacandra offers no special remark.

K P. Pra. and U. (p. 117) shows इसहिंद्र:

दभैं:

and ० प्छतस्वात

Udyota observes — अनु पश्चात्पतित गच्छति स्यन्दने रथे ग्रीवावक्रीभावेनाभिरामं यथा स्यात्तथा मुहुः वारं वारं वद्भहिटः दत्तहिटः । perhaps

'बद्घद्दिः' is also recognised.

K. P. Vi. (p. 84) has - बद्घहिंदः

दभैः

and ० प्छतस्वात्

Sridhara has no special observations for any variant. K. P. Sā. Cu. and Sam. Pra. (p. 134) has – অব্যাহ্যিত:

दभैं:

and ० प्छतस्वात्

No Special remark is passed by the commentators.

K. P. Sudhā. (p. 148) has - बृद्धहि :

दभैः

and ॰ प्लुतत्वात्

Sudhāsāgara observes : विच्छेदात् बद्घटिष्ट: दत्तदिष्ट: etc.

K. P. Sa. Di. (p. 14) has - बद्घहि

दभैः

and प्लुतत्वात

Gunaratna (p. 147) prefers 'ব্ৰহছি:' perhaps following the Bala.

K. P. Jha. (p. 109) has - बद्घहि :

दमै ः

and ०ग्लुतत्वात्

Jhalkikar observes : मुहु: वार वार बद्घह ছি: दत्तह ছি: etc. obviously under the influence of Udyota. Jhalkikar also seems to clearly support 'द्भैं':' K. P. Vis. (p. 132) has - 'बद्घह ছি:'

दरीः

and • प्खुतस्वात्

K. P. Re. (p. 79) bas - बर्घहिष्ट:

दभैः

and ०प्डुतत्वात्

Kavyānuśasana of H. C. (p. 118) has - दत्तहिष्ट:

शक्षेः

and • च्लुतस्वात्

Abh. Śā. B. (p. 7) has - दत्तहिंग्टः

शब्दी:

and श्लुतस्वात्

J. & R. (p. 16) has - बद्घहिंहः

दभैः

प्खुतस्वात्

U. (p. 10) has - दत्तहिंहः

दभैः

•प्छुतस्वात्

. G. (p. 5) has - बद्धहिंटः

द्भैं:

and

॰ प्छतत्वात्

'दत्तहिंदः' is noted in the ft. note.

SR. (p. 180) has - दत्तहिंग्ह:

and प्लुतत्वात्

Re. (p. 430) has - बद्घद्दिः

दभैं:

and प्लुतत्वात्

Şambodhi XI-21

Dr. Rewaprasad takes note of 'दत्तद्दार:' in the foot note.
All these editions agree in reading this verse as I. 7.
(4) चलापाइनां दृष्टि • etc.
This is ready b. Anandavardbana, Bhoja and Hemacandra.
Dhv. I., I., (p. 62, edn K Krishn moorthy) - has
...इणिन्तिकचर:

and वयं तत्वान्वेषान्मधुकरहतास्त्वं खल्च कृती ।

Bhoja (p. 793) has, कर्णान्तिकचरः

and वयं...खलु कृती !

HC. (p. 3 ) bas कर्णान्तिकगतः

and ...वं च सुकृती

Again, in the ft. note 'g' is suggested in place of 'च' as a variant.
The viveka (p. 37) reads : कथमित न सुक्रती भनान

Abbi. Sa. B. (p. 15, Verse I. 20) has कर्मान्तिकचर:

and वयं...त्वं खहु कृती |

J. & R (p. 34, Verse I. 20) has कर्णान्तिकचर: and त्वं खळ कृती |

Raghava supports the above; i. e. • चरः, and त्वं खलु कृती०

U. (p. 32, Verse I. 22) has कर्णान्तिकरः

and ... स्वं खलु कृती ।

G. (p. 16; Verse I. 23) has कर्णान्तिकचर:

and स्वंखलुकृती।

SR. (p. 128, verse I. 20) has कर्णान्तिकचर:

and स्वंखलुकती।

Re. (p. 437, verse J. 20) reads - कर्णान्तिकचर:

and त्वंखलुकृती

He mentions चलापाङ्गं रहिं in the ft. note.

This verse is read as I. 22 by U, and I. 23 by G. While others read it as I. 20. Only HC. offers other variants.

(5) अस्मान् साधु॰ is reads in Bhoja and HC.

Bhoja (p. 590) offers the following variants viz प्रेमप्रवृत्ति and reads

भाग्यायत्तमतः परं न खळु तद्वाच्यं वष्वन्धुभिः

HC. (p. 136) has - ब्रेमप्रवृत्ति

and भाग्याबीसमतः पूरं न ख्छ तस्त्रीबन्ध्भियाच्यते ।

The Abh. Sa editions read as below:

B. (p. 71, verse IV. 18) has - स्तेहप्रवृत्ति

and, भाग्यायत्तमतः परं न खलु तद्वाच्यं वधू बन्धुभिः

J & R (p. 142, verse IV. 16) has स्नेहपबृचि

and भाग्यायत्तं...बधूबन्धुमि: same as in B.

U. (p. 166, verse IV 19) has स्नेहप्रदूचि

and भाग्यायत्तं o ... वध्वन्धुभिः ।

G. (p. 95, Verse IV. 17) bas - स्नेहपत्रिक्त

and भाग्यायत्तं,..बधूबन्धुभिः।

SR. (p. 433, Verse IV : 8) has स्तेहपवृत्ति

and भाग्यायत्तं .. वधूबन्धुभिः ।

Re. (p. 490, Verse IV. 17) reads स्तेहप्रवृत्ति

and भाग्यायत्तं...वधूबन्धुभि: ।

But Dr. Rewaprasad has a ft. note on सामान्यः. He observes 'सा मान्यप्रति० इत्यपि च्छेदः । ततस्व शक्कुन्तलाबहुमानसूचनमप्यत्र ।

And for भाग्यायत्तं etc. he has a ft. note where he reads दैनाधीनमत: परं न खलु तस्त्रीबन्धुमिर्याच्यते ।

This verse has been read as IV-16, 17, 18 and 19 by different editors. HC's द्रोमप्रवृत्ति does not find favour with any, nor his भाग्याधीनं nor श्लीबन्धुभियाच्यते | which is mentioned in a ft. note by Dr. Rewaprasad, who also offers 'देवाधीनं' in the ft. note.

An intensive examination of only five verses from Abh. Sā. shows how different editors have selected their variants without any rhyme or thythm and one and the same verse is shown in a different order by them. We have also seen how writers on alamkara and their commentators have cited these verses from Kālidāsa and how they differ in giving different variants.

Our sole purpose is to bring home only one point viz. that the task of text-editing in case of the works of Kalidaia is stupendous and attains staggering proportions when we consult the alamkara works, which represent much older traditions. All these have to be taken into account be-

fore fixing up any variant and not a single ms. should be taken as useless, The task is truly a 'Mahābhārata' task. Preparing text-critical editions of the works of Kālidāsa requires as much inspiration, insight application and perspiration as in case of the Mahābhārata or the Rāwāyana. Perhaps, the L. D. Institute of Indology, with co-operation from scholars all over the world is in a mood to take up this challange.

### FOOT NOTES

- Total number of mss. on different works are as below t
   on Meghadūta.
  - 35 on Raghuvamśa.
  - & 40 on Kumärasambhava.

## APPNEDIX: A

- (2) The following editions of different works have been utilized by us. The abreviations are mentioned along with,
- (1) Kāvyā amkāra—sūtra—vṛtti—Vāmana,
  N. S. Edn., Bombay, 1889
  and Hindi Edn.. Visvesvara
  Atmaram & Sons
  Delhi, 1954;
- (2) Dhwanyaloka of Anandavardhana (Dhv.)
  Edn. K. Krishnamoorthy
  Karnatak Uni., Dharwar, '74
  & also, with তীব্দ edn. Vidyabhavan,
  Sanskrit grantha mala, no. 97, Choukhamba
  Vldyabhavan, Varanasi—1955;
- (3) Śrigāraprakāśa of Mahārāja Bhoja Vol. I--IV (Śr. Pra.) Edn. Josyer, Mysore (Edns. '55, '63, '69 & ).
- (4) Kāvyaprakaša (K. P.) with samketa of Rucaka (middle of the 12th cen. A. D.), the Bālacittānuranjanī (Bālā.) of Narahari Saraswatitīrtha (8241 2A. D.), Prabbā of Vidyanatha Tatsat (1864 A.D.). Pradīpa of Govind Thakkura (Pr.) (15th Cen. A. D.), and Udycta of Nāgeša Bhatta (Nagojce Bhatta) (first half of the 18th Cen. A. D.), Edited by prof. S. S. Sukthankar, Bombey. 1911.

- (5) Kavyaprakasa with Manikyacandra's Sanketa (K. P. Ma.) (1159-60 A. D.) Edn. poona, 1921;
- (6) Kavyaprakası with Somesvara's Sanketa (K. P. Some.) (1150-1160 A. D.) Edn. Jodhpur, '59,
- (7) Kavyaprakāśa (Allahabad Edn.)-with the bāla. of
  Narahari, the Sārabodhini (Sā Bo.) of
  Sri Vatsalanchana Bhattacarya (14th—16th
  Cen. A. D.), and Darpana by Viśvanātha
  (14th Cen. A. D.): Edn. Allahabad. Ganganath
  Jha Kendriya Sanskrit Vidyapeeth, '76.
- (8) Kāvyaprakāša with Viveka of Śridhara (1405 A. D.) (K. P. Vi.) Edn. Calcutta, 1961.
- (9) Kāvyaprakāša with Sāhityacūdāmaņi (Sā Cū.) of
  Bhaffa Gopāla (15th Cen. A. D.), and
  Cakravartin (beginning of the 14th Cen.
  A. D.), Trivendrum, 1930.
- (10) Kavyaprakāśa with Pradīpa and Udyota (K. P. Pra. & u.) Edn. Poona, 1911,
- (11) Kāvyaprakāša with Sudhāsāgara of Bhīmasena Dikṣita (K. P. Sudhā) (1723 A. D.), Varanssi, Edn. 1927.
- (12) Kāvyaprakāša with Bālabodhini by Vamancarya Jhalkikar (K. P. Jha), B. O. R. I. Poona, 1921.
- (13) Kavyaprakasa with Gunaratna's Saradipika,

  (K. P. Sa. Di,), edn. Gujarat University,

  Ahmedabad, Vol. I. '76 & Vol. II, 1984

  edited by the author of this paper.
- (14) Kāvyaprakāśa edn. Prof. Rewaprasad Dwivedi, (K. P. Rea.) B.H.U.
  '81
- (15) Kavyaprakāša, Hindi Edn. Vishveshvara Pandit (K. P. Vis.) Varanasi, 1960.
- (16) Kāvyānusāsana of Hemacandra (HC.) Second revised edn. by Prof. R. C. Parikh and Dr. V. M. Kulkarni; Pub. Sri Mahavir Jain Vidyalaya, Bombay, 1974.

- (17) Abhijnā sasā kuntala (Abh Sā) of Kālidāsa, Text. edited by Prof. S. K. Belvelkar (B.) B.O.R.I., Poona, Sahitya Akademi, New Delhi, First Edn. 1965.
- (18) Kālidāsa's Abhi. Sā. with Rāghava Bhatta's Comm. Edited by K.M. Joglekar (J & R). edn. Bombay 1913.
- (19) Mahakavi Kalidasa Viracita Sakuntala, Prof. Umashanker Joshi (U.) Edn. Gurjar Granth Ratna Karyalaya, Ahmedabad, Edn. 1955.
- (20) The Abh. Sa. of Kalidasa with Intro. etc by Prof. A. B. Gajendragadkar (G.) edn Surat, 1950
- (21) Kālidāsa's Abh. Śā with original Sanskrit Comm. etc. by Saradaranjan Ray, (S.R.) 12th Edn.. Calcutta, 1924.
- (22) Kālidāsa Granthāvali, edited by Prof. Rewaprasad Dwivedi (Re.)
  -B.H.U. Varanasi, 1976.

# THE CONTRIBUTION OF JAIN AUTHORS TO SANSKRIT CHANDAHSASTRA

#### G. S. Shah

Poets writing in verse express their emotions and thoughts in different metres. The Chandahśāstra (prosody or metrics) describe the metres (chandas) used by the poets. It defines and illustrates different Vedic and Laukika metres. A śāstra of Vedic metres is called a Vedānga. According to the 'Pāṇinīya Śikṣā, Chandaḥ - a Vedānga - is called the feet of the Vedas. A śāstra of 'Laukika' metres can be called a 'Kāvyānga'. Chandaḥ, like 'Alamkāra', is an external element of poetry. A number of authors has contributed to the development of Chandaḥśāstra.

Eventhough metres are discussed in the 'Reprātisākhya', 'Nidānasūtra', 'Sarvānukramaṇt', 'Upanidānasūtra' etc., Pingalācārya is considered to be a pioneer of this šāstra. Pingala in his work named 'Chandaḥsāstra' or 'Chandaḥsūtra', has mentioned Krauṣtuki, Yāska, Tāṇḍin, Saitava, Kāsyapa, Rāta and Māṇḍavya.² But their works have not come down to us. So we know very little about these writers. In the history of Chandaḥsāstra, Jayadeva, Svayambhū, Jayakītti, Ratnamanjūṣākāra, Hemacandrācārya and Kavidarpaṇakāra are the Jain authors who have contributed substantially to the development of this sāstra. In this article I intend to throw some light on their contribution.

JAYADEVA-Taking Pingala as a model, Jayadeva has written 'Jaya-deva-chandas' in eight chapters.

We do not know the exact date of Jayadeva. H. D. Velankar puts him before 900 A.D. or even considerably earlier.<sup>3</sup> According to P. K. Gode he lived before 919 A.D.<sup>4</sup>

Utpala Bhatta (nearly 10th Century A. D.), a commentator of 'Bṛhatsamhitā' of Varāhamihira, has quoted definitions of 'Suvadanā' aod 'Mandākrāntā' metres (7/22 and 7/17) from 'Jayadevachandas'. Bhatta Halāyudha (10th Centry A. D.), a commentator of 'Pingala's 'Chandaḥ-śāstra' and Sulhaṇa (11th Century A. D.), a commentator of Kedāra's 'Vṛttaratoākara' have mentioned Jayadeva as Śvetapata'. 5 Abhinavagupta mentions Jayadeva in the 'Abhinavablāratī', a well known commentary

on Bharata's Nātyaśāstra'.6 He is mentioned by Svayambhū (at the 'Svayambhū-chandas' 1/144), Namisādhu (at the commentary of Rudrata's 'Kāv,ālankāra' 1/20), Jayakītti (at 'Chandonuśāsana 8/19), Hemacandrācārya (at 'Chandonuśāsana 2/297) and Nārāyana (at the commentary of 'Vṛttaratnākara' 2/36). This shows that Jayadeva was considered an authority on chandaḥśāstra.

In the first verse of the first chapter Jayadeva has used a word 'Vardhamāna' which is flista and refers to Vardhamāna Mahāvīra. Jayadeva has first explained 'Sanjñās' and then defined the Vedic metres briefly. Thereafter he has treated Mātrā chandas like Āryā, Vaitālīya, Mātrāsamaka etc., Viṣama, Ardhasama and Samavṛttas, Dandakas and Prastāras. Like Pingala, Jayadeva has defined Vedic metres in sūras, but unlike the former, he has defined 'Laukika' metres by a line or a verse of that particular metre. This method of defining a metre by a line of that metre is accepted in 'Vṛṭṭaratnākara' and several other works. He has not given illustration of any metre separately.

Following Pingala, he has used ya, ma, ta, ra, ja, bha, na, sa, and la, ga as defining units. He has used symbolic words like yuga, rasa, vasu etc. to convey various numbers in both the sections of Vedic and Laukika metres. Pingala has used this device for Laukika metres only.

Jayadeva has defined eight such metres which are not found in Pingala. For ten metres his names are different from those of Pingala.

We can see that 'Jayadeva-Chandas' of Jayadeva is an independent, exhaustive and systematic work of Sanskrit prosody.

SVAYAMBHÜ:—Svayambhü has written 'Svayambhücchandas' which is an important manual of Prakrit and Apabhrams's metres. According to H. C. Bhayani, Svayambhü flourished in the latter half of the sixth cent. A.D. .7

There are fourteen chapters in the 'Svayambhūcehandas'. Eventhough the metres are defined in Prakrit language, Svayambhū is considered here as he has also dealt with varna vritas. Moreover he is a predecessor of revered Hemacandrācārya and as pointed out by Jinavijayaji Muni, Hemacandra's arrangement, classification and illustrations of metres owe much to Svayambhū.<sup>8</sup> Dr. H. C. Bhayani also recognises the indebtedness of Hemacandra to Svayambhū in these words, 'Many of Hemacandra's

illustrations of the Sanskrit metres given in his 'Chandonusasana' appear to be closely modelled on those of Svayambhū." Rājasthān Puratan Granthamālā (Bock No. 37) has published H. D. Velankar's critical edition of 'Svayambhūchanda' with Sanskrit chāyā of Prakrit definitions and illustrations.

In the seventh chapter, which is named 'Uktadi-vidhih' of samavrttas belonging to the 26 Jatis beginning with 'Ukta' and ending with 'Ukrti' are defined.

The eighth chapter treat 'Ardhasama metres'. Metres, from 'Vegavati' to 'Khanja' are defined in 14 verses.

In the nineth chapter, which is named as 'Prākrtasāra', Vişama metres from udgatā to Amrtadhārā are defined. Here also there are 11 Verses. Each metre is illustrated by one or more stanzas.

Svayambhū does not employ the varna ganas in the definitions of these metres, but always uses the five Mā!rā ganas, the five Amsas as he calls them. He defines the metre in full stanze, instead of a single line or sūtra. He indicates in his definitions how by addition or removal of a letter or a gana from one metre, another is produced. Svayamblū does not mention a yati in the middle of a line of the Varna Vrttas. He sides with those prosodists who do not recognise yati in Varnavrttas. He quotes his illustrations from a large number of authors who appear to have been genuine Prakrit poets making use of Varea Vrttas, including the Dandakas.

Among the 50 metres and Dandakas which are found in seventh chapter at least 16 metres are such as are prouliar to Svayambhū, but later on mentioned only by Hemachandra, thus showing that they were known only to the Jain tradition.

His treatment of Dandakas, differ from that of Pingala. Among his Ardhasama Vrttas a new metre 'Şatpadavali (which is an inverted 'Yavamatı') is defined by Hemacandra alone lateron.

The ninth chapter is named as 'Prākṛta-sāram' instead of 'Viṣama'. The name 'Prākṛta-Sāram' occurs in the concluding stanza of that chapter. It means the essential metres of Prakrit language, as against the metres of the Apabhṛamsa language which are dealt with in the following Samobodhi XI-22

chapters of the work. The word 'Prākṛtasāra' refers to, it seems, all the three chapters dealing with Varṇavṛttas.

Prof. H. D. Velankar rightly points out, 'It is Characteristic of Svayambhū that he does not take any notice of the fact that the varna vritas are properly the Sanskrit metres derived from their Vedic ancestor.....He does not use even the terms Varna vrita and Mātrā vrita and this is quite in keeping with his exploying only the Mātrā gaṇas in his definitions of even these metres which are generally known as the 'Varna vritas'10.

'Chandas-Sekhara' of Rājasekhara (11th Century A. D.) is highly influenced by Svayambhū. Rājasekhera describes himself as Ārhata and a Kavi in the last stanza of the chapter. Chandas-Sekhara, a work written in Sanskrit, according to Prof. H. D. Velankar, is 'as it were a very close Sanskrit rendering of Svayambhū's corresponding Prakrit Stanzas' 11.

The name of Svayambhū is mentioned in the colophons of every chapter of 'Svayambhūcchanda'. Svayambhū, a Kavirāja, has also written 'Paumacariu' and 'Ritthauemicariu,' which are of great literary merit.

Jayakirti: He was a Digambara Jain Sādhu, belonging to Kannada-speaking area of Southern India. The name of his work is same as that of Hemacandracarya, i. e. 'Chandonuśāsanam'. According to Prof. H. D. Velankar his date was nearly 1050 A. D. 12 He belongs to a period between Kadāra Bhatta and Hemacandracarya. It is difficult to come to a conclusion that Jayakirti was a predecessor of Hemacandracarya, as there is no solid proof.

Vedic metres are not defined in the 'Chandonusāsana' of Jayakīrti. He has not given illustrations of the metres. His work is devided into eight adhikāras. He has explained the Sañjnās of 'aṣṭa gaṇas', laghuguru, Yati etc. Then there are definitions of sama, ardhasama and viṣama vṛtta', Āryā Jāti, Mārāsamaka. Vaitālīva, Dvipadī etc. There are definitions of some Jātis, which were popular in the Prakrit of Karṇāṭaka. He has explained at the end the 'pratyayas', like 'prastāra', 'Naṣṭa' etc.

Jayakirti has mentioned in his work, Bharata. Pingala, Saitava, Māņdavya, Janāścaya, Śripādapūjia, and Jayadeva. He has defined some new metres. He has used Anuştubha, Āryā and Skandhaka metres for explaining general aspects pertaining to Chandah. The definition of a

metre is given in a quarter of that particular metre. Occasionally he has used the sūtras also.

Ratnamañjūṣākāra: We don't know about the author of 'Ratnamañjūṣā. Old Bhāṣya also is available on this book, the author of which also is unknown. A commentator, in a benedictory stanza, has praised Mahāyīra and some chandas of the work are found in Jaina tradition only, hence the author of the commentary is definitely a Jaina. It is presumed that the sūtrakāra also was a Jaina. Of course there is no indication, regarding religion, in the sūtratext.

Acharya Baladeva Upadhyaya puts the author of Ratnamanjūsā before Hemacandra, in the 11th century A. D.<sup>13</sup> But this work seems to be of earlier period.

Ratnamanjūsa, like Chandahsastra of Pingala, is divided into eight adhyāyas. This 'astādhyāyi' is writien in aphorisms(sūtras). The author has not defined Vedie metres. He has given definitions of 84 Varņa vritas. Out of those 84 Varņavritas, 21 metres are not familiar to Pingala or Kedāra Bhatta. There are 230 Sūtras in Ratnamanjūsa.

The unknown commentator of Ratnamañjüşä has himself composed illustrations. The names of the metres are woven in forty illustrations by the device known as 'Mudrālamkāra'. 25 illustrations have a subject of 'Sāmudrika Śāstra'. Here also 'Mudrālamkāra' is used. In Ratnamañjüşä 2/4 and 6/27 there are illustrations of 'Abhijāāna Śākuntalam' 1/33 and 'Pratijānayaugandharāyana 2/3, respectively.

There is one noteworthy feature of Ratnamanjūṣā. Pingala has used light 'trikas' (Aṣta gaṇas) like Ya, ma ta, ra, etc., while defining Varnavittas. Ratnamanjūṣākāra has accepted gaṇas but he has changed the signs. We see a dual system of signs in this work. The signs are of two types (1) the signs indicated by consonants and (2) the signs indicated by vowels. e. g. 'ma' gaṇa of Pingala is 'Ka' or 'ā' gaṇa of Ratnamanjūṣāra. In the same way 'na' gaṇa of Pingala, which has all short letters, is 'ha' or 'ā', gaṇa of Ratnamanjūṣāra.

The author of Ratnamanjūṣā has used a unit of four matras, like that of Pingala, for explaining Matravrttas.

#### Hemacandrācārya:

The historic detail regarding life and date of famous Jainacarya 'Kalikalasarvajña' Śri Hemacandracarya is fortunately preserved. He was born in 1088 A. D. at Dhandhükā of Ahrtedabad District He was a disciple of Devacandracarya of Pūrnataliiya gaccha. He was a Śvetambara Jaina. He was a contemporaty of two kings, S.ddharāja Jayasimba and Kumārapāla, of Ānarta, having a capital at Anahilavāda Pātan.

Hemacandiacarya was a prolific writer. 14 He has written 'Chandonu-sasana', a book of Sanskrit, Prakrit and Apabhramsa metres. In this took he has defined many new metres. He has devised a new method for pointing out yati-a poetic pause. He has scientifically explained Prakrit and Apabhramsa metres. Hence, Chandonusasana is a treatise of metres, which must be studied minutely and carefully. It is like an encyclopedia, particularly for the knowledge of Prakrit and Apabhramsa metres. He himself has written a commentary called "Chandascūdamani" on 'Chandonusasana'.

Chandonusasana is written in Sütras and it has eight Adhyayas. Prakrit and Apabhrams's metres are also defined in Sanskrit Sütras, but in Vrtti, he has given the illustrations in Prakrit and Apabhrams'a.

In the first verse Hemacandra has referred to 'Arhati Vani'.

The first Adbyāya has 17 sūtras (aphorisms), regarding 'Sanjnās'. Second Adhyāya is lengthy and it contains 40! sūtras, which define almost that number of Sama vṛṭtas. In the third Adhyā'a, Ardhasama, Viṣama, Vaitāliya, Mātrāsamaka etc. are defined in 73 sūtras. Prakrit metres like Āryā, Galitaka, Khanjaka, Sīrṣaka are defined in 91 Sūtras in the fourth Adhyāya. Apabhramsa metres are defined in the fifth, sixth and seventh Adhyāyas having 42, 32 and 73 Sūtras respectively. Six 'Pratyayas' like Prastāra, Naṣṭa etc. are described in 17 Sūtras of the eighth Adhyāya.

Hemacandracarya has not dealt with Vedic metres. Apabhrams's poetry and its metre were considered as rural and unpolished before his arrival. Hemacandra gave prestige to them. Prof. H. D. Velankar rightly observes "with a discerning eye and appreciative mind Hemacandra easily recognised the great merit of this Poetry and gave it a sanction

of his authority by quoting from it in his 'Sabdānuśāsana' and 'Deśrrāmamālā'. He went a step further. He himself composed illustrations for the very large mumber of Apabhramsa metres, which he has defined in his 'Chandonuśāsana'. Naturally the effect of this treatment was quick and matvellous''. 15

We can visualise two peculiarities of Hemacandra's 'Chandonusasa-nam'.

(1) To suggest the number of ganas. Hemacandra adds vowels according to their order, in the consonants denoting ganas.

Thus 'Ma'=one 'ma' gaṇa; Mā=two 'ma' gaṇas; 'Mi'=three 'ma' gaṇas, Mi=four' 'ma' gaṇas and so on Sometimes he uses dual form of the gaṇa to suggest two gaṇas.

(2) Hemacandra does not use code-words like 'Samudia', 'Rasa' etc. for denoting yati (poetic pause), like Pingala and others. For this purpose he uses consonants. The order of that particular consonant shows the position of the Yati e. g. in 'Pankaja Vaktra' metre, Yati is shown by 'gha za'. Now 'gha' is a fourth consonant and 'za' is ninth one. So in that matre Yati is after fourth and ninth syllables.

This code system is quite new and is seen in Hemacandra's Chandonusasana only. By the help of this system he was able to write more precisely than Pingala. Dr. Suryakant notes the brevity of style achieved by him, "Hemacandra's style is laconic. He compresses the sense in the briefest space possible". 16

Hemacandra's newly invented code system is not accepted by his followers.

#### Kavidarpanakāra:

Rājasthān Oriental Research Institute, Jodhpur, has published in 1962 'Kavidarpana' with a Sanskrit commentary, edited by Prof. H. D. Velankar. This is an anonymous work written by a Jaina author. Kavidarpana is a work on metres written in Prakrit language. It starts with words 'Panamia Arihantam gutum Vocchāmi.' 'Kavidarpana' is referred

to by Jinaprabha's commentary on the Ajitasanti-stava of Nandisena (1309 A. D.). The author of Kavidarpana knows Hemacandra's 'Chandonusasana'. So the work is composed sometime in the 13th Century A.D.

The commentator of Kavidarpana largely quotes from the Chandsh-kandali, which is evidently a work in Prakrit prosody written in Prakrit languag and employing the same terminology as is used in 'Kavidarpana'. The Commentator quotes one unknown Sanskrit prosodist Sūra on p. 1 and p. 8 under 'Kavidarpana 2-4; He mentions that the technical terms used for the Matra Ganas in Kavidarpana are borrowed from Sūra. (Sūra paribhäṣā iyam pūjya prayukta Sarvā iti arthājjneyā).

'Kavidarpaṇa' is divided in six 'Uddesus'. First two chapters are for introduction and for metres based on Matras, then three chapters are for metres based on Varṇa, last refers to Pratyayas. The author classifies the metres under three heads in accordance with the unit of varṇa, mātrā or both.

The author of 'Kavidarpana' composes his illustrations like Hemacandra as a general rule and introduces the name of the metre in the illustration itself by means of the usual device of 'Mudrā'. His main aim was to compose a practical guide in respect of metres, particularly those in the Prakrit and Apabhramsa languages.

Thus we can see that the contribution of Jaina authors to Sanskrit Chandaḥśāstra is remarkable and varied. They have tried to establish their individual existence by defining new metres, by evolving new methods of signs, for brevity and preciseness, by incorporating in 'their works Prakrit and Apabhramśa metres along with Sanskrit metres, and sometimes by giving illustrations of the metres.

#### FOOT-NOTES

- "Chandaḥ Pādau tu Vedasya ...." etc.
   Pāṇinīya Śikṣā 42, 43.
   ed. Dr. Shukla, J. M., 'Vidyā', August, 76 & Jan. 77.
   Gujarat University, Ahmedabad-380 009.
- Pingalacarya, Chandaḥśāstra (Kavyamālā-91)
   (1938) 3/29, 3/30, 3/36, 5/18, 7/10, 7/35.
- 3. Velankar, H. D., Jayadāman-General Introduction p. 33 Haritoşamālā No. 1 (1949), Wilson College, Bombay.

- Gode, P. K., 'Studies in Indian Literary History' Vol. Iarticle- 'Jayadeva, a writer on Presody,' p. 139.
   Singhi Jaina Shastra Sikshapith, Bharatiya ¿Vidya Bhavan, Bombay, (1953).
- 5. Halayudha's Commentary on Pingalacarya's Chandah-Saitra I/10 and 5/8 and Tika-Catustavope'ah Vrtta-rateakarah, Dr. Sharma, Deshpande, Padhya, p. 147 Sanskrit Parishad, Usmaniya Vishvavidyalaya, Hyderabad (1969).
- 6. Abhinavabharati on Bharata's Natyasastra (GOS), p. 244.
- For Svayambhū's personal account and literary works,
   See Paumacariu, I, Introduction, part—III. Singhi
   Jain Series No. 36 (1960),
- 8. Mahākavi Svayambhū Kṛta 'Svayambhūchanda', Rajasthan Puratan Granthamala No. 37 (1962) Preface, p. 1.
- 9. Bhayani, H. C., Paumacariu of Kavirāja Svayambhūdeva Introduction p. 37-41
- Mahākavi Svayambhū Kṛta 'Svayambhū—Chanda' ed. Prof. Velankar H. D., Rajasthan Puratan Granthamala No. 37 (1962) Intro. p. 10.
- 11. Ibid, p. 20
- Velankar H. D., 'Jayadaman', General Introductionp. 37. Haritoşamala No. 1 (1947). Wilson College, Bombay.
- Acharya Baladeva Upadhyaya-'Sanskrit Śāstroń Kā Itihāsa' p. 299; Sharada Mandir. Varanasi (1969).
- 14. He has written eight books, namely
  - (i) Śabdānuśāsana
- (ii) Kavyanuśasana
- (iii) Chandonuśāsana
- (iv) Dvāstaya Kāvya,
- (v) Deśinamanaia
- (vi) Tri-sasti-Salākā-Purusa-carit
- (vii) Abbidhanacintāmaņi (viii) Yogaśastra
- Velaukera H. D., Jayadāman—General Introduction
   p. 45. Haritoṣamālā No. 1 (1949) Wilson College,
   Bombay.
- Dr. Suryakanta—'Ksemendra Studies' P. 87, Oriental Book Agency, Poona-2 (1954).

### A UNIQUE BODHISATTVA HEAD FROM MATHURA

#### Lalit Kumar

With the evolution of Buddha Image and the subsequent development of Mahayanist philosophe, images with various iconographic peculiarities were made at Mathura including that of the Bodhisattvas.

Avalokitesvara had been the most ancient among the Bodhisattvas. The development of his concept could be pushed back as early as the third century B. C.; since he was referred to in the Mahāvastu-Avadāna, a work of Mahāsānghikas of the period of Asoka. In a slightly late work viz the Suvarna-Prabhāsa-Sūtra, one finds the reference of Avalckitesvara; the said work has been tentatively dated to the first century A. D.2

Amitabha, the spiritual father of Avalokitesvara has also been the earliest known Dhyant Buddha4. A fragmentary sculpture of Amitabha from Govindanagar (Mathura) also corroborate this fact. It is dated in the 20th reignal year of Huviska = 106 A. D5. His presence on the crest of Bodhisattva head is a definite ecgnigence for the identification of the images of Avalokitesvara6. Vogel writes in the catalogues of Mathura Museum "... I do not know of any representation of Avalokitesyara, not to speak of other less popular Bodhisattvas."7 After the publication of this catalogue, late prof. V. S. Agrawala published nine Bodhisattva images8 and thereby he discarded the views of the said author. But Prof. Agrawala could include among these nine only one sculpture of early Avalokitesvara. This piece of sculpture has been dated ca. 3rd century A.D9. In this example, the Dhyant Buddha Amitabha is shown seated in padmasana and his both hands are in dhyana mudra. This has been known, perhaps, as the solitary example of earliest image of Avalokitesvara from Mathura.

It is interesting to note that the Bharat Kala Bhavan has in its collection another example of early Avalokitesvara head (Acc. No. 21851)10. It is carved in mottled red sand stone. The physiognomy of this head reminds the Mathura idiom and stylistically it may be placed to the first-second century A.D. The face is roundish in shape with round,

widely opened bulging eyes. The ūmā is marked on the forehead. He is wearing a diadem along with a band of twisted rope on the head. The crown of the head is most interesting. It is slightly eroded but still the details on it could be gleaned clearly. On its centre, an effigy of Dhynni Buddha Amitābha seated in padmāsana is seen meditating (fig. 1). He is flanked by two garland bearers in three-quarter profile facing the Dhynri Buddha. They are again followed by two iffigies of Amitābha on the either side. Thus, there are three figures of Amitābha and two garland bearers on the crown Each figure has its own back-stella that is rounded at the top and has taken the form of a throne. There is a fan like projection emerging from the centre on the top of the head,

The head of Boshisattva in this issue, can be identified conclusively as representing Avalokitesvara because of the presence of Amirabha figure on the crown.

The other distinguishing feature of this head includes the presence of two more figures of Amitabha on the either side and two garlandbearers.

The garland-bearers, perhaps, suggests the iccale as Sukhāvati heaven. Because, Amitābha is said to reside there in deep meditation and he is regarded as the presiding deity of the present Kalpa, viz., the Bhadra-kalpa.11 Further, it may be noted that Mahāvastu-Avadāna has characterised Avalokitesvara as the "Bhagavāna" and his duty has been mentioned as 'to look around' (Avalokita) for the welfare and happiness of the people.12 He has also been considered as the gaurdian of the faith 13 This, perhaps, explain the reason why three effigies of Dhyānī Buddha Amitābha have been relieved on three different direction. However, there should had been four facing the cardinal points but the fourth could not be conceived because the sculpture in question has been carved in relief. He may also be considered as the presiding deity of the universe.

From the fore-going account it may be concluded that the concept of Avalokitesvara was in a fluid state before the adevent of the Christian era and no shape could be given to it. But since the beginning of our era it appears that the iconography of Avalokitesvara was given a plastic shape which subsequently crystalized. 14 The present head of Avalokitesvara may, thus, be reckoned as the earliest example known till date.

#### Sambodhi XI-23

It has been observed that a number of images of Maitreya in the early Kuṣāṇa period have been reported from Mathura; though, Avalokiteśvara has been regarded as the earliest known Bodhisattva.

The sculptures of Maitreya are also quite common and had been the most popular Bodhi attva in Gandhara. 15 There are also examples of Avalokitesvara from Gandhara but these are ascribed to a late period 16 when the iconography was fairly evolved.

The answer to this problem possibly lies in the socio-religious condition of the period and in the early Mahāyānist philosophy. When Miss Getty says, "He (Avalokiteśvara) soon became the most popular of the Northern Buddhist gods, being looked upon a representative of the Buddhist faith untill Maitreya should appear on earth as Mānuṣī Buddha". Further she adds, "Another reason for his popularity is that he is believed to have created the fourth world, which is the actual universe and he is therefore our creator". 17 Her observations hold good for Gupta period and thereafter when many images of Avalokiteśvara were given shape. 18 Had he been popular why his images are scarce and lesser in quantity than images of Maitreya in the Pre-Gupta phase of Indian iconography. This fact certainly poses a vexing problem to the students of Buddhist iconography.

#### REFERENCES

- 1. Agrawala, V. S., Studies in Indian Art (Varanasi, 1965), P. 140
- 2. Bhattacharya, B., The Indian Buddhist Iconography, (Calcutta, 1958), p. 143.
- Sataswati, S. K., Tantrayan Art-An Album, (Calcutta, 1975).
   P. XXVI: Getty, Alice. The Gods of the Northern Buddhism, (First Indian Edition), (New Delhi 1978), p. 57.
- 4. Bhattacharya, B., op.cit., p. 49. The name of Dhṛānī Buddha Amitābha has been found mentioned for the fist time in Sukhāvatī-Vyūha or Amitāyus-sūtra a work which was translated in Chinese during 147-170 A. D. (Agrawala, V. S. op-cit. p. 140).
- 5. Sharma R. C.; "New Buddhist Sculpture from Mathra" Lalit Kala. No. 19, pp. 25-26, pl. XLII, fig. 18.
- 6. Bhattacharya, B., op cit., p. 124; Getty, Alice. op. cit. p. 56
- 7. Vogel. J. Ph. The Catalogue of Archaeological Museum at Mathura, (Allahabad. 1910), p. 38.

- 8. Agrawala, V. S., op. cit. pp. 141-144.
- 9. Ibid., p. 143.
- 10. Donated by Shri Anand Mohan Bajpai, Mathura The author is thankful to Shri O. P. Tandon, O. S. D., Bharat Kala Bhavan for his permission to publish this sculpture.
- 11. Bhattacharya, B., op. cit. p. 49.
- 12. Ibid., p. 143.
- 13. Ibid.
- 14. Bhattacharya opins ".....his image can be traced from the Gupta period onward" (*Ibid*).
- 15 Grunwedel, Albert, Buddhist Art in India, (Reprint, Varanasi, 1974), p. 191.
- Bodhisattva images identified as Avalokiteévara have been ascribed to ca. 3rd-4th century A. D. (Inghelt, H. Gandharan Art in Pakistan, New York, 1957, nos. 313-317).
- 17. Getty, Alice. op. cit., p. 58
- 18. Fahian and Hian Tsang mention the worship of Mañjuśri, Avalokiseśvara and Maitreya. It-sing also mentions their worship besides other cult images. These work indicate the popularity and worship of Avalokiteśvara and others. But in the early work of Aśvaghosa (ca. 1st Century A. D.) and that of Nāgārjuna (ca. 2nd century A. D.), we do not find any mention about the concept of five Dhyāut Buddha and that of the Bodhisattva either. (Agrawala. V. S op cit., p. 140).

## 'TATPŪRVAKAM' IN "TATPŪRVAKAM TRIVIDHAM ANUMĀNAM'' (NS.1.1.5) IN BHĀSARVAJŅA'S VIEW

Laxmesh V. Joshi

Having treated of perception in the first pariccheda of the Nyāyasāta, Bhāsarvajña takes up inference for discussion in the second pariccheda. Before he explains in the Nyāyabhūsana (his own commentary on the Nyāyasāta) the definition of inference given by him in the Nyāyasāta, Bhāsarvajňa discusses at length the Nyāyasūtra (11.5) which defines inference. It would be very interesting to observe how the Bhūsanakāta, a revolutionary Nāiyāyika of the tenth century (A. D.), agrees or disagrees with the traditional interpretations and how he himself interprets the relevant Nyāyasūtra particularly the term 'tat-pūrvakam'.

At the outset of the second pariccheda, Bhāsarvajña starts discussing inference by quoting the Nyāyasūtra which defines inference: Inference is knowledge which is preceded by perception, and is of three kinds, vlz. a priori, a posteriori and 'commonly seen.4 Commercing the discussion on this sūtra, Bhāsarvajña quotes an interpretation of the relevant Nyāyasūtra as offered by some predecessors. According to this interpretation, only the compound word 'tat-pūrvakam' is meant for definition of inference, and the rest of the sūtra is for its classification.

As the author of the Nyāvabhūṣaṇa did not specifically mention the name of the exponent of this interpretation, we attempt to trace the predecessors implied by the word 'eke' in the Nyāyabhūṣaṇa.

First of all, this interpretation seems to have been implied in the Nyāyabhāṣya of Vātsyāyanā, 6 according to which, the word 'tat' in the compound 'tat-pūrvakam' refers to the two perceptions; the first of the relation between probans and probandum, and the second one of the probans itself. Besides, the first perception also signifies the remembrance of the relation between probans and probandum. Thus by means of remembrance of the said relation and through perception of the probans the unperceived thing is inferred. For example, on seeing the smoke, we remember the relation that we had perceived, and this leads us to the inference of fire. Here we find that Vāts,āyana has described the whole process of inference, while explaining the word 'tat pūrvakam' in the sūtra.

Again, while defending the use of the word 'trividham's in the sutra, Vatsyavana says that though the word 'trividham' seems to be redundant,

as there is a clear mention of the three kinds of inference, Pūrvavat etc., the forther curtailment in the sūtra was not considered desirable by the sūtrakāra,..etc. This discussion in the Nyāvabhāṣya also clearly suggests that according to Vātsyāyana, the rest of the sūtra (-the term 'tat-pūrvakam' being excluded-) is meant for the classification of inference. Consequently the term 'tat-pūrvakam' is intended for the definition of inference. This being the case, the word 'eke' in the Nyāyabhūṣaṇa may be taken as referring to Vātsyāyana among others.

Uddyotakara also, following Vātsyāyana, delineates the whole process of inference,9 while expounding the term 'tat-pūrvakam'. Moreover, he says that the term 'tat-pūrvakam' in the sūtra serves to dis'inguish anumāna from the things of similar and dissimilar class. 10 As we know, it is the special characteristic of any definition that it distinguishes an object to be defined from others. 11 Again, at the end of the discussion on the term 'tat-pūrvakam' Uddyotakara concludes that thus it is well ascertained that anumāna is that knowledge which is preceded by 'tat' (i.e. the perception of the linga, etc.). 12 Hence Uddyotakara also seems to hold that the term 'tat-pūrvakam' in the sūtra is meant for the definition of inference.

This has been very clearly expressed by Dr. E. A. Solomon in her 'Indian Dialectics': 'The Nearasutra 1.5 defines Inference (anumana) as 'that which is preceded by perception', and gives a threefold classification of it-purvavat, Sesavat and Samanyato-drafta.''13

This interpretation of the term 'tat-pūrvakam' as given by Vātsyāyana and Uddyotakara, must have been in the mind of Bhāsarvajña, when he refers to the interpretation as offered by 'eke'.

Besides, it is very interesting to observe that Jayanta Bhatta in his Nyāyamanjarī refers to this very interpretation (-which is quoted by Bhāsarvajna-) as offered by his preceptor. 14

Jayanta Bhatta, while considering the relevant Nyāyasūtra, asserts that the word 'anumāna' of the sūtra denotes the object to be defined; the portion 'tat-pūrvakam' constitutes the definition. Tat is a pronoun. It signifies perception which follows from the context. Further Jayanta says that the compound 'tat-pūrvakam' conveys that which owes its existence to perception is anumāna.15 Then in order to support his view,

he says that our guru holds that only the compound 'tat-pūrvakam' constitutes the definition of inference.16

Thus we come to the conclusion that those to whom Bhasarvajna refers by the word 'eke' are most probably Jayanta Bhatta17 and his preceptor in particular and Vatsyayana and Uddyotakara in general.

It may be noted here that after the mention of the interpretation, we find in the printed text of the Nyāyabhūṣāṇā the reading: tad-apav,ā-khyānam, viz the interpretation given by 'cke' (some) is not a proper explanation; whereas the photostat of the Nyāyabhūṣaṇā reads: tan-mati-vyākhyānam which means: the explanation according to the view of those (-eke-some predecessors) now follows. We prefer here the photostat reading to that of the printed text of the Nyāyabhūṣaṇā. Since what hereafter follows in the Nyāyabhūṣaṇā seems to be the detailed presentation of the interpretation of the term 'tat-pūrvakam' given by some. It is found in the Nyāyabhāṣṣa, the Nyāyavāttika and especially in the Nyā yamañjarī. Moreover, th's presentation is to be understood as a primafacie view in the Nyāyabhūṣaṇa, which is later refuted and rejected by Bhāsarvajna.19

Now, against this prima-facie view in the Nyāyabhūşani, one may contend that if only perception is taken to be referred to by the word 'tat' in the compound 'tat-pūtvakam'; then there would arise the faults of over-extension and under-extension of the definition of inference. This definition (tat-pūtvakam anumānam) would be over-extensive, because it would be applicable to mental impression (samskāra) and doubt etc also, inasmuch as they are also preceded by perception. On the other hand, this definition would fall short of its aim, as it would not encompass the inferences, the lingas of which are known through the means of inference or āgama (viz. inferences preceded by another inference or āgama<sup>20</sup>)

In answer to this, the exponent of the prima-facie view says in the Nyāyabhasaṇa that in order to avoid the fault of under-extension of the definition, the word 'tat' in 'tat-pūrvakam' is taken to stand for any one of the four means of valid cognition, perception etc. which are enumerated in the preceding Nyāyasūtra (1.1.3)21. Then the definition would cover all inferences, the lingas of which are known through any means of valid cognition.22

Similarly, for averting the fault of over-extension of the definition, says the exponent of the prima-facie view in the Nyāyabhūṣaṇa, we resort to a particular kind of dissolution<sup>23</sup> of the compound 'tat-pūrvakam. This special type of dissolution (te ca tāni ca pūrvam yasya tat-tat-pūrvakam) is permitted by the Pānini-sū'ra<sup>24</sup> (1.2 54) which rules that when there are two or more words of the same form and all in the same case terminations, standing together, one is retained and the rest are dropped 25 So, in brief, 'te' and 'tāni' stand for 'tat'. Hence we can derive the meaning of 'te' (those two) or of 'tāni' (those three or more) from the word 'tat' in 'tat-pūrvakam'.

As a result, the definition 'tat-pūrvakam anumānam' will yield the meaning: Anumāna is that knowledge which is preceded by two perceptions (or cognitions produced by any means of valid knowledge; te=those two)—the first of the relation of invariable concomitance between probans and probandum; and the second of the probans.

It may be noted here that in the above explanation of the definition, the word 'anumana' is taken in the sense of anumiti (i.e. inferential cognition, and not in the sense of the instrument of inferential cognition). But in fact what was expected to be defined here was the instrument of inferential cognition; and not the inferential cognition itself. In answer to this, it has been elucidated in the Nyāyabhūṣaṇa that when the definition of the result (or phala) is well ascertained, the instrument of the result gets automatically defined.26 That is to say, the two perceptions (one of the relation of invariable concomitance and the other of the probans) which give rise to the inferential cognition; constitute the instrument of inferential cognition.

Moreover, in the presentation of the prima-facie view in the Nyāyabhūṣaṇa, the alternative explanation of the definition-'tat-pūrvakam anumānam' is given in such a way that this definition could be applicable to the means of inferential cognition. In this interpretation, the word 'Yataḥ' has to be inserted into the definition (tat-pūrvakam anumānam yataḥ). Then the meaning of the definition would be: The operative cause, which is different from action (karma-kāraka) as well as from agent (Kartṛ-Kāraka), and from which arises the inferential cognition preceded by that (tat=perception of probans, etc.) is called anumāna.27

It may be noted here that the same alternative interpretation which is chiefly hinged on the addition of the word 'yatah' to the definition,

is traced in the Nyāyamanjari also. This inspires us to presume that while representing this interpretation in the Nyāyabhūṣaṇa, Bhāṣarvajna had in his mind the parallel discussion of the Nyāyamanjari of Jayanta Bhatṭa.28

As shown before, the word 'tat' in tat-pūrvakam signifies tāni i. e. pramāṇa-phalāni or valid engritions in addition to 'te' (those two perceptions). In this case the compound 'tat-pūrvakam' means inferential cognition, which is preceded by the cognition of a linga etc., resulted from any one out of the four means, perception etc. Hence the word 'tat' denotes the cognition of a linga, or so to say, the pramāṇa-phala But if we take the word 'tat' as referring only to the means of valid cognition (viz Pramāṇāni, and not Pramāṇa-phalāni), then one more word 'pūrvaka' should be added to the compound, which would then turn to be: 'tat-pūrvaka-pūrvakam'. And in this case the additional word 'pūrvaka' should be taken as having been dropped from the compound<sup>29</sup>.

This same device is not only found in the Nyāyamanjarī but also it is more lucidly explained as a prima-facie view 30 According to it, if the word 'tat' is takan to mean only Karana (means of valid cognition), then the complete definition would come to be-"Tat-pūrvakam anumānam", the inferential cognition is that which is preceded by perceptual cognition (i.e. tat-pūrvakam) which is in turn preceded by 'tat' or Karana or sense-organ etc.

This parallel discussion in the Nyāyamanjari and in the Nyāyabhūsana clearly points out that the interpretation of the term 'tat-pūrvakam', which has been dilated as a prima-facie view in the Nyāyabhūṣana by Bhāsarvajña, belongs primarily to Jayanta Bhatta.31

Bhāsarvajāa thus fully describes as a prima-facie view, the interpretation of the term 'tat-pūrvakam' (NS. 1.1.5), offered by some predecessors (eke). Then he starts scrutinising this view. The Bhūsanakāra says that we fail to understand the interpretation that the portion of the N-ayasūtra, viz. 'tat-pūrvakam' is sufficient to constitute the definition of inference 32

Literating to the different conclusion, Bhāsarvajāa raises the objections against this interpretation, which are already discussed above. He says that the definition in this case would be over-extensive. It may encompass, doubt, mental impressions (samskāra) also; in as much as they are also preceded by perception.

Now, in order to exclude doubt etc. from the definition, it may be argued that the epithet (a-vyabhicarādi-visiṣṭa-jñānam) "the cognition

distinguished by the absence of discrepancy etc." should be taken as understood in 'tat-pūrvakam' (viz. tat purvakam avyabhicārādivišiṣta-jñānam). Here the qualification 'the absence of discrepancy' excludes doubt, and the word 'Jñānam' (knowledge) keeps away 'samskāra' (mental impression) from the definition of inference, since samskāra and jñāna are altogether two different qualitics.33

Against this, Bhasarvajña says that despite the appendage of the epithet mentioned above, the definition will cover even those cognitions that are generated by perception and verbal testimony, in as much as they are also cognitions preceded by perception (or nirvikalpaka perception) and free from discrepancy.<sup>34</sup>

Now, in order to ward off this difficulty, if some other qualifying words are to be taken as understood in the definition, than the mention of 'tat-purvakam' itself comes to be meaningless. If such unwarranted words are allowed to be added arbitrarily, then any definition whatsoever could be formed and explained by the help of understood words.

The opponent may contend that we have already proved the absence of all possible discrepancies regarding the definition (tat-purvakam), by taking recourse to the peculiar type of dissolution of the compound 'tat-purvakam'. 35 And it is quite obvious that doubt or a cognition arising from perception or verbal testimony, is never accepted as produced by the knowledge of a linga, accompanied by the remembrance of the relation of invariable concomitance between probans and probandum. This definition 'tatpurvakam' is therefore applicable only to the inferential cognition.

In answer to this, Bhāsarvajña says that the contention of the opponent is not tenable. First of all, that the word 'tat' in 'tatpūrvakam' signifies the perception of the linga etc. cannot be imagined merely by wish, for the linga etc. has been nowhere stated before in the preceding Nyāyasūtras (I.I.I. to 1.14). Therefore, the word 'tat' in 'tat pūrvakam' connot arbitrarily be taken to mean the perception of the linge etc. Moreover, if bereft of any reference to the context, any irrelevant thing is permitted to be considered in a particular discussion, then who prevents us from considering directly the cognition of probandum (e. g. fire etc.) as qualified as we wish? If this kind of addition of qualifying

#### Sambodhi XI-24

words to the definition is admitted, then, in the present case, even the mention of the word 'pūrvaka' (i.e. 'preceded by') in 'tat-pūrvakam' becomes redundant. Consequently the word 'tat' (that) alone, along with the necessary under-stood words would suffice to constitute the definition of inference (viz. tad anumānam)36!

It is very interesting to observe here the fact that Bhasarvjña, though being a staunch Naiyayika, 37 completely rejects the interpretation of 'tat-purvakam' given by his predecssors, Vätsyäyana and Uddyotakara in general and Jayanta Bhatta in particular.

Theo, Bhāsarvajāa himself offers the interpretation of 'tat pūrvakam' in the Nyāyabhūṣaṇā. 38 According to him, the mention of 'tat-pūrvakam' in the Nyāyasūtra is meant only to corroborate the definition of inference adopted by the Naiyāyikas, and to repudiate the definitions of inference accepted by the Sāmkhya and others. He then proceeds to elaborate to prove how the above-said purpose of the mention of 'tat-pūrvakam', is fulfilled. 39

In connection with this, one may raise a question: If even the term 'tat-purvakam' (-leave aside the remaining portion of the Nyayasutra-) is not admitted as the definition of inference, then which the Nyayasutra that defines inference 740

In reply to this Bhasarvajña says that the word 'anumana' itself, mentioned in the relevant Nyayasūtra, along with its derivative meaning is sufficient to constitute the definition of inference. In order to support his view, the Bhūṣaṇakāra cites an example of the Nyayasūtra (1.1.3),41 in which the term pramāṇani (instruments of cognition) is used, but nowhere in the text of the Nyayasūtra, the category 'pramāṇa' is defined.

In the Nyayabhasya, the category 'pramana' is defined and explained: "That the pramanas are means of cognising things is indicated by the literal signification of the coustituent factors of the name 'pramana' consisting as it does of the root 'ma' with the preposition 'pra' and the instrumental verbal affix 'lyuf', its literal sginification comes to be 'pramiyate anena', that by the instrumentality of which things are rightly cognised', and the names of the particular rramanas also are similarly explained' (anumana—anumiyate anena etc.).42

Keeping in view such explanations, given by Vatsyayana and others, Bhasarvajña says that the word 'pramana' itself along with its derivative

meaning is sufficient to formulate the definition of pramana, and this is endorsed by the commentators also 43

Similarly the definition of anumana can be derived from the word 'anumana' itself, along with its derivative meaning. That, by the instrumentality of which a thing is rightly inferred, is called 'anumana' 44

Bhāsarvajña thus presents quite a unique interpretation of 'tat-pūrvakam'. This revolutionary Naiyāyika, therefore, deserves the admiration of the modern western scholar Karl H. Potter, who writes: 'the doctrines in this work (N,āyabhūṣaṇa) are apparently highly extraordinary and original" (p. 6); 'one innevator who was not so accomodating, however, would seem to have been Bhāsarvajña, author of Nyāyabhūṣaṇa.45 (p. 113). 'In any case, later Nyāya authors tend to see two main branches of their system, with Uddyotakara as a source of one, Bhāsarvajña of the other" (p. 399)

#### FOOT-NOTES

- 1. अय तत्पूर्वकं त्रिविधम् अनुमानम् पूर्ववत् रोषवत् सामान्यतोद्दर्शः च ॥ १.१.५, बास्त्याः यनभाष्यसंबलितम् गौतमीयं न्यायदर्शनम्, पृ. २१, सं. द्वारिकादास शास्त्रो, प्र. बौद्ध- भारती प्रन्थमाला (११), वाराणसी, द्वितीय संस्करण, १९७६ ॥
- 2. सम्यग् अविनामावेन परोक्षानुभवसाधनम् अनुमानम् । —न्यायसार, न्यायभूषण, छे. भा-सव घ, सं. स्वामी योगीन्द्रानन्द, प्र. षड्दर्शन प्रकाशन प्रतिष्ठानम् वाराणसी, षड्दर्शन-ग्रन्थमाला, प्रथम संस्करण, १९६८ ।
- The first word 'atha' in the Nyāyasūtra (1.1.5) is not found in the sūtra quoted by Bhāsarvajña in the Nyāyabhūṣaṇa.
   —Nyāyabhūsana (Ny B), Ibid p. 189;
  - —Nyāvabhūṣaṇa-Sārasangraha-Vārttik, photostat, p. 43 (a), No. 34766. L. D. Institute of Indology, Ahmedabad; the original manuscript No. 10717, Hemacandrācārya Jaina Jñānamandira, Pātaṇa.
- 4. The Nyayasūtras of Gotama, tr. by Satis Chandra Vldyābhūşaņa, Allahabad, 1913 (The Sacred Books of the Hindus).
- 5. अत्र तत्यूर्वकम् अनुमानम् इति एतावद् एत लक्षणार्थम् परिशिष्टं तु विभागार्थम् इति एके ।--Ny B, Ibid, p. 189.

- 6. "Inference follows on perception i.e. perception of the relation between sadhya and hetu, to gether with perception of the hetu and memory of the previously perceived relation, join to produce inference"—Nyayabhasya, quoted by Karl H. Potter, Encyclopaedia of Indian Philosophies, p. 242, Part 1, First ed. Delhi, 1977.
- 7. तस्वपूर्व कम् इति अनेन लिङ्गलिङ्गिनोः सम्बन्धदर्शनम् लिङ्गदर्शनम् च अभिसम्बध्यते । लिङ्गलिङ्गिनोः संबद्धयोः दर्शनेन लिङ्गरमृतिः अभिसंबध्यते । स्मृत्या लिङ्गदर्शनेन च अप्रत्यक्षः अर्थः अनुमीयते ।—न्या. भा. गौतमीय न्यायदर्शन, तदेव पृ. २१।
- 8. विभागवचनादेव त्रिविधमिति सिद्धे त्रिविधवचनं महतो महाविषयस्य न्यायस्य लश्चीयसा स्त्रेण उपदेशात् परं वाक्यलाधवं मन्यमानस्य अन्यस्मिन् वाक्यलाधवं अनादरः। —— न्या. भा. गौ. न्या. द. तदेव, पृ. २२।
- 9. ते हे प्रत्यक्षे पूर्व यस्य प्रत्यक्षस्य तदिदं तर्त्यूर्वकम इति । कतरे हे प्रत्यक्षे ? लिङ्गलिङ्गिसम्बन्धदर्शनम् आधां प्रत्यक्षम्, लिङ्गदर्शनं च हितीयम् । शुभुत्सावतः हितीयात् लिङ्गरर्शनात्
  संस्काराभिन्यक्त्यन्तरकालं स्मृतिः, स्मृत्यनन्तरं च पुनः लिङ्गदर्शनम् अयं धूम इति ।
  तद् इदम् अन्तिमं प्रत्यक्षं पूर्वाभ्यां प्रत्यक्षाभ्याम् स्मृत्या च अनुग्रह्ममाणं लिङ्गपरामर्शस्यम्
  अनुमानं भवति ।—न्यायवार्तिक, ले. उद्योतकर, न्यायचतुर्प्रन्थिका, सं. अनन्तलाल
  दक्कुर, दरभंगा १९६७, प्रथम विभाग, पृ. २९२ ।
- 10. तस्पूर्वकम् इति अनेन समानासमानजातीयेभ्यः अनुमानं व्यवव्छियते ।--र्याः वा., न्याः च. प्र. तदेव प्र. २९२ ।
  समानजातीयानि प्रमाणतया प्रत्यक्षादीनि असमानजातीयानि च अनुमानाभासादीनि ।
  --र्यायवार्त्तिकतात्वर्यटीका, ले. वाचस्पति, न्याः च. प्र. प्र. ३०३ ।
- 11. —तत्त्वव्यव कोदको धर्मो लक्षणम् ।--न्याः भाः गौः न्याः सूः संः द्वारिकादास शास्त्री, तदेव पृः १५ ।
- 12. तस्माद् व्यवस्थितम् एतत् तस्पूर्वकम् अनुमानम् इति ।--न्याः वाः, न्याः चः गः संः अनंतल्लाल ठक्कुरः, तदेव पृः २९३ ।
- 13. Indian Dialectics, vol. I, p. 376, Dr. Easther A. Solomon, Gujarat Vidyāsabhā, Ahmedabad, first ed. 1976.
- 14. तर्श्वकपदम् एव केवलम् अनुमानलक्षणक्षमम् इति गुरवः वर्णयांचकुः ।---न्यायमंजरी, ले. जयन्त मह्न, सं. अनु नगीन. बी. शाह, द्वितीय आहिक, पृ. १४१, प्र. लालमाई दल्यतमाई भारतीय संस्कृति विद्यामंदिर, अहमदाबाद, प्रथम संस्करण, १९७८ ।

- 15. अनुमानम् इति लक्ष्यनिदे शः, तत्पूर्व कमिति लक्षणम् । तदिति सर्व नाम्ना प्रकान्तं प्रस्यक्ष-मवमृत्रयते । तत् पूर्व कारण यस्य तत् तत्पूर्व कम् ।—न्या. मं. द्वितीय आहिक, तदेव पृ. १३७ ।
- 16. न्या. मं. द्वि. आ. तदेव पू. १४१ ।
- 17. Considering chronologically I have ascertained in my thesis that Jayanta Bhatta (910 A. D.) is senior to Bhasarvajña (950 A. D.), and both of them belonged to Kashmir.—
  - A Critical Study of the Pratiaksa Pariccheda of the Nyayabhusana of Bhasarvajña, chapter 1. Ph. D. Thesis, Dr. L. V. Joshi, pp. 10,15 (Typed copy), 1978 A. D.
- 18. अत्र तथ्यक्तम् अनुमानम् इति एतायद् एव लक्षणार्थम्, परिशिष्टिं तु विभागार्थम् इति एके तद्यप्टयाख्यानम् ।—NyB,Ibid. p. 189 अत्र तथ्य्वकम् अनुमानम् इति एतायद् एव लक्षणार्थम्, परिशिष्टं तु विभागार्थम् इति एके । तन्मतिव्याख्यानं । NyB, Photostat, Ibid, p. 43 (a).
- 19. अत्र तत्पूर्व कम् इति एतावद् एव अनुमानलक्षणम् इति न बुध्यामहे...ननु च ते ईति विमहाश्रयणादेव सर्व व्यभिचारनिष्ट्रतिः सिद्धा ।...न, अप्रक्रान्तत्वात् । न हि प्राक् क्वचिद् अविनाभावदर्शानिलङ्गदर्शने प्रक्रान्ते येन तयोदेव 'ते' इति अनेन परामर्शः । न्या. भू. सं. योगीन्द्रानंद, तदेव प्र, १९१ ।
- 20. तद् इति अनेन यदि प्रत्यक्षमेव परामृश्यते, तदा अतिव्याप्तिअव्याप्तिदोषौ भवतः —प्रत्यक्ष-पूर्व के संस्कारे संशयादिशाने च अतिव्याप्तिः अनुमानादिपूर्व कानुमाने च अव्याप्तिः इति । — न्या. भू. सं. योगीन्द्रानंद, तदेव, पृ. १८९ ।
  - तुस्ता--तत् (प्रथसम्) पूर्व कारणं यस्य तत् तत्पूर्वकम् । एतावति उच्यमाने निर्णयो-प्रमानादौ तत्पूर्वके प्रसंगः न व्यावर्तते । (न्या. मं. द्वि. आ. पृ. १३७)...नतु एवं निरस्यताम् अतिव्याप्तिः, अव्याप्तिः तु कथं निरसिष्यते ? आगमादिपूर्वकाणाम् अनुमानानाम् असङ्ग्रहात् ।--न्याः मं , द्वि. आ., सं. नगीन जी. शाह, तदेव पृ. १३९ ।
- 21. प्रश्यक्षानुमानीपभानशब्दाः प्रमाणानि ।---न्या. सू १-१-३, गी. न्या. द. सं. द्रारिका-दास शास्त्री, तदेव पृ. १५ ।
- 22. तेन अतिव्याप्तिपरिहारार्थं विभागसूत्रप्रकान्तानि सर्वप्रमाणानि परामृदयन्ते ।--न्याः भू. स. स्वामी योगीन्द्रानंद, तदेव पृ. १८९ । तुलना- तानि इति पुनः तावद् अववोधाय

विग्रहः कर्तन्यः । तानि प्रत्यक्षादीनि पूर्व यस्य (तत्) इति ।--न्या. मं. सं. अनु. नगीन जी. शाह, तदेव पू. १३९ ।

- 23. निप्रहितिशेषाश्रयणाद् अतित्याप्तिपरिहारः अपि सिद्धः । ते च तानि च इति विग्रहः । सल्पाणाम् (स्वल्पाणाम् इति दूषितः पाठः, फोटोस्टेट न्या. भू. पृ. ४३) एकशेषात् तानि इति भवति । तानि पूर्वः यस्य तद् इदं तत्पूर्वं सम् । तत्र ते इत्यनेन अविनाभाव-सम्बन्धदर्शनं लिङ्गदर्शनं च अभिसंबध्यते । तानि इति सर्वं प्रमाणफलानि । ~ न्या. भृ. पृ. १८९. दुलना नतद्ध्याष्ट्रसये द्विचनान्तेन विष्रहः प्रदर्शयितव्यः । ते द्वे प्रत्यक्षे पूर्वः यस्य इति । यद् एकम् अविनाभावप्राहि प्रत्यक्षं व्याख्यातं यत् च द्वितीयं लिङ्गदर्शं नम्, ते द्वे प्रत्यक्षे अनुमानस्य एव कारणं न उपमानादेः । न्या मं. सं अनु नगीन जी. शाह, तदेव, पृ. १३७ ।
- 24. सहवाणाम् एकशेषः एकविभक्तौ ।---ः णितिस्त्र १-२-६४; अर्थः-सहवाणाम् शब्दानाम् एकविभक्तौ परतः एकशेषः भवति, अर्थाद् एकः शिष्यते इतरे निवतं न्ते ॥ उदा.
  ष्टक्षश्च वृक्षौ । वृक्षश्च वृक्षश्च वृक्षश्च वृक्षशः ।--अध्यायां भाष्य प्रथमावृत्ति (१-३
  अध्याय, छे. बसदत्त जिज्ञास, प्र. रामलाल कपूर ट्रेस्ट, बहालगढ (सोनीपत-हरयाणा)
  दितीय संस्करण, १९७९ ।
- 25. The Siddhanta Kaumudt, Chap. VIII, p. 96, edited and tr. by Srisa Chandra Vasu, Vol.I, Motilal Banarsidass, Delhi, Reprint 1962.
- 26. अनुमिति अतुमानम् । फललक्षणे हि सिद्धे तत्साधनलक्षणं सिद्धयति एव ।--न्याः भू. तदेव पृ १८९ ।

दुलना—-फले वा अनुमानशब्दं वर्ण विष्यामः अनुमितिः अनुमानम् इति ।--न्याः मः (द्वि.आ.) सं. अनु नगीन जीः शाह, तदेव पृ. १४० ।

- 27. अथवा तत्पूर्व कं यतः = कर्म कर्त् विलक्षणाद् भवति, तद् अनुमानम् इति । --न्याः भूः पः १८९ ('कर्म कर्त् -विलक्षणाद्' इति मुद्रितो भूषणीयोऽपपाठः, द्रारब्यम् फेटेन्स्टेट प्र-४३)। फोटोस्टेट-प्रान्तवर्त्तन्यां टिप्पण्याम् उट्टक्कितं यद् -- अनुमितिज्ञानं यतः इति अध्याहारेण द्रष्टवम्, करणाद् इत्यर्थः । फोटोस्टेट, न्याः भूः तदेव पृः ४३। जुलना -- यतः शब्दं वा अध्याहरिष्यामः -- प्रत्यक्षफलपूर्व कं परोक्षार्थं प्रतिपत्तिरूपं फलं यतो भवति तदनुमानमिति । न्याः मंः द्विः आः तदेव पृः १४० ।
- 28. तत् शान्देन अपि यदा प्रत्यक्षादिप्रमाणानि एव परामृत्यन्ते, तदा एकस्य पूर्वकशान्दस्य छुप्तिनिर्देशः द्रष्टन्यः (--कुप्तिनिर्देष इति मुद्रितो भूषणीयोऽपपाठः, द्रष्ट० न्या. भृ. फोटो- स्टेट, तदेव छु. ४३) ।---न्या. भू. तदेव छु. १९०

लुलना—अत्र चेट्यन्ति—तद् इति करणावमर्शः वा स्यात् फलावमर्शः वा । करणाय-मर्शे डेन्द्रियादिकरणपूर्वकं ज्ञानं तरफलं तत्पूर्वकं च अनुमानम् इति पूर्वशब्दस्य द्विः पाठः स्यात् । स च अश्रुतः कल्पनीयः ।.....उच्यते.....करणावमर्शे तावद् इन्द्रिया-दिकरणपूर्वकं त्रफलं लिङ्गदंर्शनं यत्, तदेव परीक्षार्यप्रतिपत्तौ करणम् अनुमानम् इति न द्विः पूर्वकशन्दंस्य पाठः उपयुज्यते ।—न्याः मं. द्वि. आ. अनु नगीन जी. शाह, तदेव पृ. १३९-४०।

- 29. न्या. भू. तदेव पृ. १९० ।
- 30. न्या. मं. द्वि. आ. तदेव, पृ० १३९ ।
- 31. It may be noted here that in the printed text of the Nyayabhūs na as well as in the Photostat we come across a lacuna:

तत्पूर्वकपूर्वकं जा...त्यादि व्याख्येयम् ।—न्या. भू. पृ. १९० तत्पूर्वकपूर्वकं जा...त्यादि व्याख्येयं ।—न्या. भू. फोटोस्टेट पृ. ४३ (अ) May we ignore the lacuna and read?

तत्पूर्वकपूर्वकं जात्यादि व्याख्येयम् । त्रिविषप्रहणं नियमार्थम् देशकाळजात्यवस्थादि मेदाद् सनन्तम् अपि अनुमानं त्रिविषमेव इति ।—न्याः सू. पृ. १९० ।

Or might it be -तत्पूर्वकपूर्वक जाताबित्यादि ?

Or could it be -- तत्पूर्व कपूर्व कम् इत्यादि व्याख्येयम् । १

- 32. अत्र तस्यूर्वकम् इति एतावद् एव अनुमानलक्षणम् इति न बुध्यामहे ।—न्या. भू. पृ.१९१ ।
- 33. अयं तत्पूर्वकम् अव्यभिचारादिविशिष्टशानम् इति अध्याहियते ।--न्याः भू, पृ. १९१ ।
- 34. तथापि प्रत्यक्षागमज्ञानाभ्यां व्यभिचारः !---न्याः भू १९१ ।
   प्रत्यक्षागमज्ञानमपि प्रत्यक्षपूर्वकम् इत्यर्थः !-प्रान्तवर्तिनी टिप्पणी, कोटोस्टेट न्याः भूः
  पृ. ४३ ।
- 35. तेन अतिभ्याप्तिपरिहारार्थे विभागसूत्रप्रकान्तानि सर्वेष्रमाणानि परामृध्यन्ते । विग्रह्विशेषा-श्रयणाट् अतिभ्याप्तिपरिहारः अपि सिद्धः ।-न्याः भूः पृ• १८९ ।
- 36. न हि प्राक्त कविचिद् अविनामाबद्द्यनिलिङ्गदर्शने प्रकान्ते येन तथोः एव 'ते' इति अनेन परामर्शः स्यात् । ततश्च पूर्व कग्रहणम् अनर्थकं स्यात् तद् इति एतावता एव अध्या हारसहितेन अनुमानलक्षणिसद्धेः । न्याः भूः १९१ ।
- 37. न्यायशास्त्रं च व्याख्यातुं वर्यं प्रवृत्ताः तेन अस्माकः वैशेषिकतन्त्रेण विरोधो न दोषाय ।—
  न्या. भू. १६३ ।
- 38. तत्पूर्वकग्रहणं च स्वकीयानुमानभूषणार्थः परकीयानुमानदूषणार्थः च उक्तम् । न्या. भू. १९२ ।

- 39. This being a length; discussion, we intend to consider it in a separete article.
- 40. यदि तत्पूर्वं कग्रहणम् अपि न लक्षणार्थम् किम् इदानीं तार्हि अनुमानलक्षणार्थम् सूत्रम् ! न्याः भूः पृः १९४ ।
- 41. प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दाः प्रभाणानि ---न्याः स् १-१-३
- 42. उपलब्धिसाधनानि प्रमाणानि इति समाख्यानिर्वचनसामध्यात् बोद्धन्यम् । प्रमीयते अनेन इति करणार्थाभिषानः हि प्रमाणशब्दः । तद्विशेषसमाख्याया अपि तथैन व्याख्यानम् । ——न्या. भा. गी. न्या. द. सं. द्वारि । दास शास्त्री तदेव पृ. १६ ।

  Gautama's Nyāyasūtras (With Vātsyāyana Bhāṣya) tr. by Gangaoātha Jhā, Poona Oriental Book Agency, 1939 A.D., P.17.
- 43. सर्व<sup>°</sup> च प्रमाणं स्वविषयं प्रति भावसाधनम् , प्रमिति: प्रमाणमिति । विषयान्तरं प्रति करणसाधनम्, प्रमीयते अनेन इति प्रमाणम् ⊶न्यायवार्तिकम्, न्या. च प्र. तदेव पृ. १८४ ।
  - सामान्य स्था तु प्रमाणनहाद् एव समास्यानिव चनसामर्थ्य सहिताद् अवगम्यते । प्रमीयते येन तत् प्रमाणमिति करणार्थाभिषायिनः प्रमाणशब्दात् प्रमाकरणं प्रमाणम् इति अवगम्यते । न्याः मं प्रयम आहिक, सं अनु नगीन जी. शाह, लालभाई दलातभाई भारतीय संस्कृति विद्या मंदिर, अहमदाबाद, प्रथम संस्कृति विद्या मंदिर, अहमदाबाद, प्रथम संस्कृति १९७५, पृ. ६१ ।
- 44. प्रमीयते अनेन इति प्रमासाधनम् प्रमाणम् इति उक्तं भवति । तथा अनुमीयते अनेन इति—अनुमितिः क्रियते चैन तद् अनुमानम् इति उभ्यते । तथा भू प्र. १९४।
- 45. Encyclopaedia of Indian Philosophies, Part I, ed. by Karl H. Potter, Motilal Banarasidass, Delhi, 1977 (First edition).

# REAPPRAISAL OF DOCTRINE OF DEGREES OF REALITY IN JAINISM, BUDDHISM AND VEDANTA

#### Y. S. Shastri

The doctrine of degrees or orders of Reality is one of the most important problems in the history of world thought. The distinction between the transcendental and empirical, Noumenal and Phenomenal truths is so vital that it has always been maintained in some form or other by all the great philosophical thinkers of the world. We find, in the east, these two distinctions in the early *Upanişads*, Jainism, Buddhism and also in *Advaita Vedānta*; so in the west in the writings of Socrates, Plato, Aristotle, Spinoza, Kant, Hegel and F. H. Bradley.

The Upanişadic two paths-śreyas and preyas (Good and pleasurable), Parā and Aparā-Vidyā (higher and lower knowledge), Amūrta and Mūrta Brahman (Brahman-formless and having form), Jainas, Paramārtha and Vyavahāra or Niścayanaya and Vyavahāranaya; Paramārtha and Samvrti of the Mādhyamikas, Pariniṣpanna and Paratantra of the Vijnānavādins, Pāramārthika and Vyāvahārika of Advaita Vedāntins etc. stand for these two, transcendental and empirical orders of Reality.

#### Upanişadic View:

Upanisads are termed as Himalayas of Indian Philosophy. Just as different rivers, which having their origin in the Himalayas, flow in different directions, Similarly all the schools of Indian thought have their roots in and are influenced by Upanisadic Philosophy. The seeds of almost all the systems of Indian philosophy are to be found in the carly Upanisads. The distinction between, empirical and transcendental orders of Reality, adopted by later thinkers of Jainism, Buddhism and Advaita Vedanta, is to be found in the early Upanisads.

Katha Upanisad teaches us that there are two paths opened to a person, sreyas and preyas (good and pleasurable), Wise men choose the path of Good which leads to the supreme self. The path of pleasure is related

Şomebodhi XI-25

to worldly life and enjoyment. Fools choose the path of pleasure and remain tied to the wheel of Samsāra (mundane life), subject to the repeated births and deaths. They go round and round like the blind led by the blind. This path leads one to the misery of Samsāra. The path of Good (freyas) is the real path, which leads to self-realization, immortality, permanent happiness, which is the goal of life.<sup>2</sup>

Mundaka Upanisad makes distinction between the two kinds of knowledge, higher and lower (Parā and Aparā). Lower knowledge consists of the study of the scriptures and the secular sciences, it is related to worldly matters and the higher is the knowledge of the indestructible Brahman i.e. Supreme self. The higher knowledge is that by which the immortal Brahman is known. In Brhadāranyaka, it is said that Brahman is of two kinds, having form (mūrta) and the formless (amūrta), the actual and the beyond. This, having form or saguņa Brahman is ultimately discarded in favour of formless Brahman, which is adjudged as real of the real. Again we are told in the Katha Upanisad that Reality is eternal among the reals. These statements are clearly an indication of plurality of truths understood by the Upanisadic sages. It is clearly mentioned here that except Brahman or Ātman everything else is empirical, transitory and not real. Isāvāsya Upanisad tells us that the face of truth is covered by a golden disc. (Hiramayena pātrena Satyasyāpihitam mukham-Isāvāsya-15).

Here the word 'apihita' is used in the sense of cover (Samvṛti). The real truth is covered by the phenomenal truth. It also envokes the Sun god to reveal the truth. The phenomena, this apparent world is empirical, not real ultimately, and paramārtha Satya is only Brahman or Ātman which is to be realized.

These two types of distinctions of the *Upanisads* are the basis for the transcendental and empirical distinctions of later thinkers of Jainism, Buddhism and Advaita Vedānta.

#### Jaina Conception:

The history of distinction between Vyavahāranaya (partial view point) and Niscayanaya (complete view point) in the Jaina philosophical literature is found in one of the carliest Jaināgamas, viz. Bhagvatī Sūtra 8 It states that Vyavahāra gives only partial knowledge of a thing or reality. It is like grasping only black colour in a black bee, while Niscayanaya is grasping all the five colours in it. In other words Vyavahāra is that point of view

which gives only partial account of a thing, while Niscaya gives a complete account of a thing or reality. Jinabhadragani in the Vesesavasyakabhasya repeats the same idea. In the Uttaradhyayanasūtra, we find a slightly different conception of vyavahāra and Niścayanaya 10 Here it is said that from the empirical standpoint external characteristics, disciplines and symbols are means of liberation; but from the transcendental point of view, right belief, right knowledge and right conduct are the real means of liberation. 11 Kundakunda-the great ethico-religious thinker (circa 1-5 contury A D.) gives completely different interpretation of Vyavahāranaya and Niscayanaya. He appears to be well aquainted with the Upanisadic thoughts. He was the first Jaina thinker who applies practial point of view (vyavahāra) to problems of empirical life and transcendental point of view (paramartha) to supreme self which transcends the limitations of the empirical life. He found that it is necessary to adopt this intellectual method or approach towards the comprehension of reality. Throughout his writings, he applies these transcendental and empirical distinctions calling them paramartha and vyavahara, Svasamaya and Parasamaya, Niścayanaya of Suddhanaya and vyavahāranaya. 12 Kundakunda's wellknown work Samayasāra, begins with this distinction between pureself and impureself. Pure self is termed as Svasamaya one's own real self, which in its intrinsic purity rests on Right conduct. Right belief and Right knowledge and transcends the empirical limitations. It is paramartha-the highest truth. The self which is conditioned by Karmic materials is other than the real self, impure, empirical ego designated as parasamaya. It belongs to vyavahāra. 13 Vyavahāra is that state in which one is not able to distinguish between real self and not-self. Engrossed in worldly pleasures, nean does not see the real truth which is beyond the empirical level. In the absence of true knowledge of pure self, one identifies oneself with the characteristics of the external world of objects and gross body. From the practical standpoint, no doubt, the soul (jiva) and body are found together in an embodied individual, but from the absolute standpoint they are not one, they are separate. Pure soul cannot be identified with the gross body. 14 This vyavahāra is concerned with the problems of empirical life only. It tells us about the bound soul with all its characteristics. From the empirical point of view the soul is the agent of action and it undergoes such experiences as those of pain and pleasure. Transcendental point of view is related with supreme self which transcends the empirical conditions. It is a state in which an intelligent person distinguishes self from not self and sees self as pure entity, free from all types of conditions. Perceiving the Atman as not bound, not touched, not other than itself, steady, without any difference and not combined is the pure transcendental point

of view. 15 The practical standpoint does not reveal the pure self; it is transcendental view point, which reveals the truth. 16 The so-called characteristics of soul, such as colour, taste, smell etc. and spiritual development are predicated of the soul from the purely on empirical view point but absolute point of view, none of these can be predicated of the soul, because it is above these predicates. 17 From the empirical standpoint the self is regarded as an agent and enjoyer, but from the absolute point of view the self is neither an agent nor an enjoyer. 18 Ficm the vyavahāra point of view, the self appears to be bound. 19 Again from the absolute standpoint, individul self is identical with ultimate reality or Supreme Soul. Karmic adjuncts cover the self-shining Atman. When all the Karmic materials are destroyed through Right faith, Right conduct and Right knowledge, the self shines in its pristine purity and glory. In the supreme self, there is no colour, no smell, no taste, no touch, no visible form, no body, neither desire, nor aversion, no Karmic matter, no ego consciousness. There is neither activity nor bondage. 20 Paramärtha (transcendental-state) is the state of complete freedom from attachment, aversion and all types of Karmic materials. It is the state of knowledge consciousness (Jñāna cetanā.) In this state the soul remains absorbed in its pure intrinsic, blissful conscious state. Right belief, Right conduct, Right knowledge are said to be characteristics of soul, from the empirical stand-point, but at level, there is transcendental neither faith nor knowledge, nor conduct in pure soul. 21 In this state of transcendence there is no good and bad. It is beyond the duality of good and bad. 22 The pure self transcends all relative view points 23 The self is neither one, nor many, neither bound nor defiled.<sup>24</sup> It is a state of intuitive experience of Atman, which is beyond speech and thought. At this level all duality vanishes. Amrtacandra rightly points out that, when this Paramartha or Supreme self is realized through intuition, all duality vanishes. In this state navas (=view points) do not arise, the means of knowledge (=pramanas) are set at rest, the niksepacakra pades into nothingness.25 Only those who have risen above all the relative view points can reach and enjoy this immortal state. Ampta candra makes it very clear by saying that, "those who've realized the truth, arising above all the relative view points of the intellect, who have obtained mental peace by transcending the categories of thought, they alone really drink nectar, enjoy immortality, always see the eternal consciousness ever dwelling in the essential nature of self."26 Kundakunda like Upanisadic sages, clearly states that there are two courses of action open to a person, the superior and the inferior (i.e. paramartha and vyavahara). The wise will always choose the superior 27 Those who maintain that what is obtained from the empirical point of view is true, they never

realize the supreme self. Realization of the supreme self is possible only by adopting the Niscaya point of view, which is the only path to reach the absolute Reality. Yavahara is empirically true but ultimately false. It is only the paramartha that is ultimately true. Shundakunda being a great mystic saint realized that, worldly happiness is not the ultimate end of life. Realization of pure soul, which is beyond thought and speech, pure, blissful, consciousness, is the highest aim of life. But worldly experience and happiness cannot be dismissed altogether as unreal. To show the difference between empirical experience and mystic experience, he has accepted these two types of distinctions-lower and higher. In this respect, he seems to be inspired by the Upanisadic thoughts.

After Kundakunda, his followers always uphold this distinction between empirical and transcendental viewpoints. They have applied these two points of view to tackle different problems. Pūjyapāda in his Samādhitantra Says that guru is required for giving spiritual instruction, only one vyavahāra level, but on the transcendental level, the self alone is its own guru, as it is responsible for its transmigration as well as liberation. 30

#### Buddhist's View:

#### Hinayānism :

We find this type of distinction between empirical and transcendental truth in early Buddhism. Kathāvastu mentions that Buddha has used two kinds of speech, conventional (Sammuti) and real (paramārtha), empirical and transcendental.<sup>31</sup> Expressions like Sttta (being), pudgala (person), Deva (God) etc., are conventional (Sammuti) and those like anicea (impermanence) duḥkha (misery), anattā (Soullessness), Khandha (aggregate), the Āryasattas (duḥkha, duḥkha samudaya, duḥkha nirodha and mārga), pratītya samutpāda (dependen origination) and all dharmas (elements of existence) are real and hence belong to the category of paramārtha satya.

#### Mabayana Buddhism

Mabavanists accept this distinction but their interpretation of conventional (Samveti) and real (paramartha), truth differs entirely from that of Hinavanists. Mahayanists criticise the Hinavanists for their failure to understand the real teachings of Buddha and mantain that real truth called by them is a matter of conventional and not real truth.

Almost all the great Mabayanist thinkers such as Asvaghosa, Nagarjuna,

Asanga and Vasubandhu, have adopted these two standpoints in their writings. Absolute suchness and conditional suchness of Asyaghosa (I.A.D.) stands for these two distinctions. Nagarjuna (2nd A. D.) wakes clear cut distinction between empirical and transcendental truth, by saying that 'the teachings of Buddha are based on two kinds of truth, viz. empirical (Samvrti) and Absolute (paramartha).32 He points out that, those who do not know the deeper meanings of these two standpoints cannot know the real meaning of Buddha's teachings 33 Samveti is empirical truth, it is a sort of screen which covers up the real; it is, therefore, called Samveti (i. e. cover or envelope). All worldly things belong to this category. The existence which is relative, conditioned by the subject-object duality, is called empirical existence. In the ultimate analysis, it is not truth at all, The real is really beyond this empirical truth, paramartha satya is real and it is just Sünya-indescribable, beyond the categories of thought, calm and blissful, non-dual and it can only be directly realized.34 Naga rjuna emphasises the transcendental reality. For him except Absolute reality which is non-dual advayamtativam, non conceptual, everything else is empirical, unreal. He categorises the whole phenomenal existence as samvetisatya and does not analyse the empirical experiences in detail. But his followers Candrakirti (circa 6 A. D.) and Santideva (7th A D.), further distinguished the phenomenal reality into two kinds viz. tathya-Samveti that which is empirically true and that which is empirically false-mithyā Samvrti .35

Asanga (Circa-4th A. D.), the great exponent of Vijnanavada Buddhism, has also accepted two kinds of truth-empirical (Samviti) and Absolute (paramārtha), 36 Samvīti is the same as illusion (māyopama). It conceals the real-truth. This Samveti Satya conceals the truth and projects nonexistent un real objects.37 Things of this world have no more existence than magical figures created by a magician. The entire phenomenal world comes under the Samvetisatya. Ultimately it has no existence of its own. The paramartha is beyond this empirical existence. It is un-originating and un-decaying.38 The transcendental truth is uncaused, un-conditioned, non-dual, free from subject-object duality and non conceptual consciousness 39 Asanga, being a grea speculative thinkert tried to give constructive theory of phenomena advocating three kinds of truth unlike Nagarjuna's doctrine of two truths. The Phenomenal truth (Samveti) further divided into imagined and dependent (parikalpita and paratantra) and paramartha is also called parinispanna. Asanga's constructive analysis of all empirical experiences led him to accept three kinds of truth. According to him, even at the phenomenal level, there are two kinds of experiences, one is utterly unreal

or illusory (parikalpita) and another is dependent, real for all practical purposes. The word parikalpita itself indicates that it is merely imagined truth and has no intrinsic existence of its own. It is illusory or utterly unreal even at the phenomenal level, 40 It is purely mental creation and thus absolutely unreal.41 Paratantra is dependent on causality. It is a false thaught creation about the subject-object duality. It is imagination of non existent phenomenal world on pure consciousness. It applies to the phenomenal world of subject-object duality. 42 Parinispanna is well established truth (parital nispannal). It is paramartha satya which is equated with the absolute. It is non-dual, beyond speech and indescribable by verbalizing mind 43 The highest state which transcends opposites in which existence and non-existence, the positives and negatives are one and the same, is called parinispannaa 44 This is the only existent (sat) reality and except for this nothing exists in realty.45 parikalpita and paratantra are related to worldly things, while parinispanna is related to the highest truth Nirvana. where all Klesas and imaginations cease to exist 46

Lankāvatāra stūra, one of the authoritiative works on Vijnānavāda, also refers to these three kinds of truth by stating that parikalpita is purely imaginary like the hare's horn or a sky flower or dream etc. and paratantra is relative, depends on causes and conditions and comes under the realm of phenomenal and parinispanna is the paramārtha sat) a (highest truth), absolutely real, which transcends subject-object duality and is purely based on spiritual experience.47

Vasubandhu, known as 'the second Buddha' or 'Pratibuddha',48 also follows Asanga's line of thought. Parikalpita is purely imagination of the intellect, thus it does not exist in reality.49 Paratantra is dependent, relative, it arises out of causes and conditions. Whatever is caused and conditioned is not ultimately real.50 Parinispanna is the only truth, it exists independently by itself. It is beyond the subject-object duality, non-conceptual consciousness.51 It is pure, undefiled Existence, it is beyond finite thought; it is the Good, it is the Eternal, Blissful, it is Liberation, it is the Buddha's body of pure-Existence. It transcends the categories of thought as well as the pluraity of the phenomenal world.52

#### Advaitic View:

Sankara, the chief exponent of Advaita philosophy has introduced this distinction between transcendental (Pāramārthika) and empirical (vyāvahārika) orders of realitya with certain purposes.

First of all he has accepted these so called gradations of reality to reconcile the contradictory statements of the Upanisads. In the Upanisads, we come across divergent views almost side by side. In certain passages the ultimate reality is described as beyond thought and words, acosmic, attributless, indeterminate, one without a second, and so on. But there are also passages which describe ultimate reality as cosmic. all-comprehensive, creator, systainer and destroyer of the world, full of all good qualities and so on. It was Sankara who took up this difficult task of bringing these contradictory statements into intelligible and coherent relation with the help of these so called degrees of Reality. His second important purpose in accepting the orders of reality is to show that this conception of distinction between transcendental and empirical level of reality is as old as Upanisadic thought and not new contribution of Jainas or Bauddhas. At the time when Sankara rose on the Indian philosophical herizon great Jaina and Buddhist philosophers were dominating the intellectual fields of society through their writings. Sankara was undoubtedly, wellaquainted with important Jaina and Buddhist works. He saw that, people are under the impression that this distinction between transcendental and empirical level of existence is original contribution of Jainas and Buddhists. His main aim was to re-establish the lost glory of Upanisadic thought. Sankara, throughout his writings applied this distinction of real and empirical existence and quotes Upanisadic passages in several places to prove that, this idea is already accepted by the Upanişadic sages. The terms used by the Upanisadic seers to show the difference between empirical and transcendental level, may be different from Jainas and Bauddhas but idealogically, they convey the same meaning. Sankara found nothing wrong in accepting the popular terminology, current among the Jaina and Bauddha literature of his time to convince the intellectuals of society. Thirdly, his adoptation of orders of reality is based on a most realistic approach. Sankara found that even at enpirical level, there are two kinds of experiences, one merely appears to exist and the other is real for all practical purposes. It is a well-known fact that what appears perfectly real at lower level becomes unreal when we come to look at it from a higher level, the illusory objects of dream experences are sublated at empirical level and inturn this empirical experience is contradicted by still higher experience of transcendental reality or Brahman. Thus the whole conception is based on the different kinds of human experience, rising from a lower to a higher level. Sankara's systematic analysis of human experience led him to accept these so called orders of reality. transcendental, empirical and illusory, known as Sattātraya. Sankara gives hair splitting arguments and explanations about these three orders of reality and shows, with his intellectual sharpness and logical vigour, how we proceed and progress from lower to higher level of existence.

The term Pratibhasika literally means existing only in appearance, that which appears to exist for a brief moment to a single individual. A person sees a snake (in darkness) where there is a rope, silver where there is a shell, water where there is only mirage, a thief where there is trunk of tree. In dream, sometimes, he sees a dream-lion, tiger and so on. These perceptions are peculiar to the single individual and last only for a few minutes. But they are real experiences and hence cannot be dismissed as unreal. According to Sankara, whatever is perceived must be admitted to be so for real. An unreal thing is never perceived by any one. No one has ever seen the hare's hern or the sky-lotus. These are all mere words with no objects corresponding to them in the real world. If something is perceived by one individual even for a brief moment, it must be granted to be so for real 53 Water in a dream can quench thirst in a dream and a person bitten by a snake in a dream may feel himself dead in the dream,54. So netimes, the person who imagines that he as placed his foot on a snake, takes fright, perspires, trembles all over the body. In the same way, objects that are seen in dreams are real as long as they last. The snake that is perceived in a rope lasts for a brief moment and then vanishes after keen observation. Similarly, the dream lion is created when the dream starts and it dissolves when the dream breaks up. These, sanke on a rope, silver in a shell, dream lion etc., are real creations, but they are sublated when a higher experience takes place. Here in all these cases a lower order of reality is superimposed on a higher order. It comes into existence with the perception and goes out of existence with the cessation of the perception. Though, these objects are perceived by an individual for a brief moment, they are perfectly real until higher experience takes place. These objects that are perceived by an individual for a few minutes, belong to the lowest order of reality, known as pratibhāsikasttā. This pratibhāsika experience is not completely real as it suffers contradiction. The unreality of the effects of this imaginary standpoint can be realized only when the empirical standpoint is attained. The snake seen in a place of rope disappears when we come to know that there is only a piece of rope lying in that place. The rope which remains after keen observation, certainly, belongs to a higher order. It can be perceived by anybody and any number of times. It is the same to the same individual and same to the different individuals at the same time. So also the shell, mirage and trunk of

Sambodhi XI-26

tree etc. This type of experience undoubtedly belongs to higher level than prātibhāsika experience and it is called Vyāvahārika (empirical) reality. This world which is the ground of all our activities and experiences, the individual ego, Isvara, belong to this order of reality. This world is relative, phenomenal and finite. But it is not illusory like Prātibhāsika. This phenomenal world and worldly objects exist because we all experience them. All experiences, thus, of worldly things belong to the level of empirical reality. Tois empirical world is real for all practical purposes. No one can deny it. If this world and individual souls are unreal, then it would be against the practical notions of our ordinary life and experience. Sankara recognizes the relative, empirical and pragmatic reality of the world. The empirical world cannot be called completely nonexistent because, then the practical utility of all worldly experiences would collapse. According to Sankara, the entire complex of phenomenal existence is still true to a person who has not reached true knowledge and realized his self. On account of ignorance (avidya), we believe that this world and individual souls are completely real. As long as one is in the grip of this ignorance, the reality of the world and self is vouchsafed for him. For ordinary, ignorant people, this empirical order is the highest reality, because they do not rise to a higher level of experience. Yet, actually it is not the highest reality, because it becomes sublated after realization of Brahman or supreme self. Though the world is not real in the ultimate analysis, it is not absolutely unreal like the hare's horn. The unreality of the world is realized only when the absolute is realised, Till then, it is true for all practical purposes for man.

It is entirely erroneous to surpose that Sankara treats the world as illusory or unreal. He does not dismiss the experiences of the world and worldly objects as absolutely unreal. The world characterised by diversity and change is not wholly unreal. He only shows that this world becomes ontologically less real when Brahman is realized. He rightly points out that the world of the waking state cannot be reduced to the level of dream objects, though it resembles dreams in certain respects, "An object will not lose it's real nature and aquire that of another, merely because it resembles that other in certain respects."55 This manifold world is taken to be real as long as the essential unity of the Jiva with Brahman is not realized.56 As long as this unity with Brahman, the supporting ground of all phenomena is not realised, the world with all its difference is perfectly real.57 When Sankara says that world is 'mithya'58 it does not mean that the world is utterly unreal. This word is used by him to emphasize the ultimate unreality of the phenomenal world. It's existence is not denied but assigned to a lower ontological level. So, lang as we

are in this world, we cannot take it to be unreal. It is a practical reality. When Sankara characterises the world as 'mithya', all that he means is that, it is not ultimately real, though it appears to be real for all practical purposes. This world is not absolutely real as it is sublated in a still higher experience. When Brahman consciousness arises the reality of the empirical world suffers contradiction. Though, empirical experiences cannot be reduced to the level of dream objects, still this world can be compared to a long dream, because it is contradicted by a still higher experience of Brahman.59 Brahman-consciousness which serves to contradict the world of our waking state does not suffer contradiction, because it is pure consciousness at any level or at any time.60 It is the same in all waking, dreaming and deepsleep. Realization of Brahman is called paramartha-the highest state, the highest aim. This level is mystical experience of oneness. or unity of Jiva with Brahman. This is the only reality and as compared to it, the other two are merely appearances under certain conditions. The pratibhasika and vyavaharika are relativa, hence not real, ultimately, while pāramārthika (the transcendental reality) is beyond all kinds of relative viewpoints. At the paramarthika level ordinary experience is transformed into intuition.

Our entire worldly activity is on account of Avidyā-ignorance. Right knowledge removes ignorance and it connot be sublated. The falsity of the dream-object is realised when the dreams break up and we are awake. And even then when these dream objects are sublated, the consciousness that the dreamer had experienced these objects in the dream is not sublated even in the waking state. Consciousness therefore is eternal and real.61 According to Sankars, the whole plurality of appearance is due to avidyā (ignorance).62 From the pāramārthika point of view, there is only one Absolute, Brahman, one without a second 63 It is unchanging and immutable, absolutely permanent, completely independent of all contingencies, ever the same and most stable. It is neither contradicted ner contradictable. It is Existence, Consciousness and Bliss.64 It is level of self-luminous universal self of all.65 At the pāramārthika level there is no difference between individual souls and Brahman.66 This pluralistic vision of selves is empirical standpoint while unity of all selves is paramarthika. Just as the sun or the moon appears many on account of the reflection in different vessels of water 67 or just as the same space appears different spaces, similarly the same self appears as so many phenomenal selves on account of adjuncts 68 He rightly states that, "as light, ether, Sun and so on appear differen iated as it were, through their objects, such as fingers, vessels, water and so on, which constitute the limiting

adjuncts while in reality they preserve their essential non-differentiateness, so the distinction of different selves is due to limiting adjuncts only, while the unity of all selves is natural and original". 69 There is only one pure consciousness or highest reality, eternal, unchanging, which is the luminous body of pure-consciousness, which, on account of ignorance or Māyā, manifests itself as many, and except this there is no other reality, no other pure-consciousness. 70

On account of avidya, we superimpose the world on Brahman, which is supporting ground of the phenomenal world. On account of ignorance. we mistake rope for snake, shell for silver, we see one object in place of another. We attribute to an object certain qualities which do not belong to it. We superimpose the world on Brahman in the same manner as it a lower level, we superimpose the snake on rope, shell on silver etc. similarly we superimpose the body, the sense organs and the mind on the self. We also attribute agency and employership to the self which do not really belong to it.71. We think that this Jiva associated with egois the highest reality. Actually speaking, this ego is not the true self. True self is that which is free from all these adjuncts, ultimately it is one with Brahman 72 From the Paramarthika transcendental point of view. even the view that jiva becomes one with Brahman at the state of realization is only a verbal statement, for he is always Brahman. 73 Just as pure transparent crystal is wrongly imagined to be red on account of all red flower placed near it, just as colourless sky is wrongly imagined to be sullied with dirt by the ignorant or just as a rope is wrongly taken to be a snake in darkness, similarly, the non-dual Atman or Brahman is worngly imagined to be jiva or empirical self by ignorant people, 74. On account of powerful avidya, the self appears to be manifold. But infact. Sankara, writes, "the self is not to be known" as manifold, qualitied by the universe of effects. You are rather to dissolve by the true know. ledge, the universe of effects, which is the mere product of nescience and to know that one self which is the general abode, as uniform.75 Common error like seeing snake in place of a rope, silver in a place of shell, etc., can be set right by proper observation and examination. But to remove metaphysical error like superimposition of world on Brahman, one has to go through rigorous spiritual descipline. 76 After going through very hard descipline one can aquire the higher knowledge of Brahman which consigns the world to a lower order. The superimposition of world on Brahman which is beyond specio-temporal, causeless, non-perceptible, is like superimposition of colour, shape, dirtiness on the sky, which has

neither shape nor colour. It is not always necessary that superimposition should take place on objects in time and space. 77

At paramarthika level, Sankara denies any activity to Atman, since activity by its nature is non-eternal. The Self cannot be abode of any action, since action cannot exist without modifying that in which it abides. Activity and enjoyment are dependent on dualistic vision, which is not the highest truth 78 Paramartha is the state which is free from all empirical activities. 79 Paramartha is pure consciousness, self-luminous which transceads subject-object duality. At this level of experience, ordinary knowledge is transformed into intuition. At this level, there is no differentiaton of knower, knowledge and known. At empirical level, there is distinction between knower, knowledge and the known, 80 while the real transcendental state is free from all these distinctions. 81 This state is nothing but ineffeble experience, beyond thought, speech and differentiation. It is pure consciou. sness bereft of all content. 82 The dualism of subject and object disappears and there is only the mysticalunion, with Brahman. This state transcends all the categories of intellect. It is essentially indeteribable for all descriptions and all categories fail to grasp it fully.83 It is direct perception (Saksat. kāra), which is manifested when the avidyā is destroyed and the individual realises oneness of Atman. It is also called state of perfect knowledge, 84 and perfect intuition.85 This is the state of ultimate reality which seers experience in the state of Nirvikalpa samādhi. It is nothing but a state of Turiyavastha-fourth state, which transcends three states of waking, dreaming and dreamless sleep. 8 6 It is non-dual pure-self. This highest state (pāramarthika) is state of liberation. Sunkara writes, "that entity, in the absolute sense real, highest of all, eternal, all pervading like the ether, exempt from all changes, all sufficing, undivided, whose nature is to be its own light, in which neither good nor evil has any place, nor effect. nor past, nor present, nor future-this corporeal entity is called liberation, 87

It is very clear that, Sankara's conception of orders of reality is based on the difference in the grades of our experience. It is a well-known fact that what appears to be real at lower level, becomes unreal when we come across higher kind of experience. The unreality of the effects of the illusory stand-point is realised when we attain empirical standpoint. Similarly, the unreality of the empirical standpoint can be realised only attaining absolute standpoint. He wanted to show that, the real import of the Upanisads is the knowledge of the highest non-dual Brahman. The world is mere name and form 88 The reference to difference in the Upanisads is

just concession to our empirical modes of thinking. 89 The recognition of the three kinds of realities, however, should not be regarded as contradictory or incompatible with the non-dualistic doctrine of Advaita system. Really speaking these three kinds of realities are not degrees of reality, independent of one another. There is no place for two or more permanent realities in the non-dualistic system. These distinctions are also adopted to teach common man. Ultimately, pratibhāsika and vyāvahārika realties are discarded in favour of pāramārthika—the non-dual absolute.

It is important to note that Sankara differs from Vijnanavada Buddhists who have also accepted three kinds of orders of realities. For Vijnanavadins, especially, for Asanga, there are two aspects of Reality; one is ab solutely real (Parinispanna) and the other is defiled aspect of the same reality (i.e. paratantra). This absolute is affected by illusion. Pure consciourness appears as the manifold world of phenomena. It cannot remain indifferent to its appearances. It is involved in phenomena. The paramartha which is the pure aspect of the real is defiled and appears in the form of subject-object duality and as the manifold world of phenomena. This defiled aspect is empirical (paratantra). When it is purified it becomes paramartha. In the Advaita of Sankara, there are no pure or impure aspects of reality. Absolute is never defiled, it is always pure. The absolute consciousness is un-defiled and unaffected by all types of illusion. It remains indifferent (Kūṭastha) to all kinds of appearances superimposed on it. It is the basis of illusion but itself is not affected by it. Vyavahara is not defiled aspect of the reality. It is ontologically less real than the ultimate reality, purification of vyavahara is not attaining paramartha Transcending, going beyond vyavahara we will realize this state of pure consciousness.

We have already seen that the same current of thought flows in all these systems. The description of nature of paramārtha satya is common to all-from Uaniṣadic philosophy to Advaita Vedānta. The parā vidyā er higher transcendental knowledge is equated with the pure self luminous, indescribable Ātman or Brahman, in the Upaniṣads. It is beyond the grasp of words and intellect. O Ātman is devoid of sound, touch, form and it is undecaying, devoid of taste colour etc. Mundaka Upaniṣad clearly states that transcendental knowledge is that by which the immortal Brahman is known. O Transcendental knowledge is that by which one attains immortality. O The same idea is developed by Kundakundācārya, Nāgārjuna, Asang, Vasubandhu and Advaita Vedāntins. Kundakunda's paramārtha

view point is related to the supreme self which transcends limitations of empirical life. His description of paramartha or transcerdental stand-point is the same as para vidya of the Upanisads, He, like the Upanisadic sages, equates paramartha with the supreme Atmaa in which there is no colour, no smell, no taste, no touch, no visible form, no body, neither desire nor aversion, nor karmic matter, no ego-consciousness. In the pure soul there is neither activity nor bondage.94 Nagarjuna describes param-nrthaeatya as that which can only be directly realised, that which is quiescent, inexpressible; that which is non-discursive, and non-dual.95 For Asanga.; param ortha satya is a state of liberation in which all suffering and imagination cease to exist and it is peaceful. It is non-dual, indescribable and non determinate. pure consciousness.96 Vasubandhu describes, pramartha-sutya as pure, undefiled existence, beyond finite thoughts, good, eternal. blissful and liberation itself.97 For Sankara, Absolute Brahman is paramartha satya, which is one without a second. This is a state of liberation, where there is no difference between individual self and Brahman. It is attributeless, beyond the categories of intellect, non-contradictable, stable, immutable, eternal, pure, ever free and of the nature of Existence, Consciousness and Bliss 98 Secondly, in the Upanisad, this world is treated as real to long as one is in the grip of ignorance and has not realised the ultimate Reality. When it declares that Brahman is the truth of truths,99 eternal among the eternals. consciousness of the conscious beings, 100 it means that Atman or Brahman belongs to an order of reality higher than that of the world which is also real in so far as it is presented to our senses. In other words, Atman and the world belong to two different orders of reality. Atman to the higher and the world to the lower. The import of the Upanisadic statements is that, this world of diversity and change is not ultimately real, though real for practical purposes. Actually speaking, there is only one reality, Brahman, there is no plurality, whatsover and one who sees diversity and change as real, goes from death to death,108 Kundakunda also holds that empirical level is real for those who are not able to reach this highest transcendemtal state. Once this highest mystical state is attained, this vyavahalra is discarded automatically. Similarly, for Nargarjuna, Asanga, Vasubandhu and Sankara, this world is real for all practical purpose. Thirdly, Upanisads teach us that, the higher level can be reached only through the lower order. We cannot reach higher level without touching the lower ladder. We have to reach par vidya through apara. 10 Ananda through matter 104. It means without realization of unreality of empirical standpoint, no-transcendental level is attainable. The same idea is dave loped by Kundakunda, Madhyamikas, Vijnanavadins and Advaita vedantins. Though all these philosophers have emphasized the realization of

ultimate reality, they have not ignored the importance of phenomenal trath, equally they have emphasized the realizing the unreality of this phenomenal aspect. This empirical truth is not real in the ultimate analysis, but plays a very important role in our everyday experiences. The experiences of worldly objects are unreal, ultimately, but they need to be realized as such. In waking state only we realize that dreams are unreal or illusory. In the same manner to realize the transcendental truth (naramārtha) there is no other way except realizing unreality of pheno menal truth, phenomenal truth is also called truth, because it is taken as truth by common people There is only one truth that is paramartha. This distinction between phenomenal and transcendental is made by the intellect itself. Truth is beyond intellect. So, ultimately this distinction is also not real. But as long as we are in ignorance, this distinction is real, we cannot question the empirical level or truth. The ordinary man, engrossed in worldly matters, does not understand the height of transcendental truth. Thus, it is necessary to adopt vyāvahārika point in communicating transcendental truth to ordinary people. Kundakunda rightly pointed out that iust as a nen-Aryan cannot be made to understand anything except through the medium of his non-Aryan language, Similarly knowledge of the Absolute cannot be communicated to the mundane people except through vyavahāra.106 The same idea is beautifully illustrated by Amrta candra by saving that, "small children who have not yet learnt to walk require helping hands of parents or elders. But when they have grown un and learnt to walk no longer need helping hand of others. Similarly, a person who remains on the empirical level, needs, empirical standpoint, but when he has arisen higher to the transcendental level, he sees every. thing as manifestation of consciousness and realizes nothing except pure-Nagarjuna and Asanga declare that without consciousness, 106 Even empirical truth, paramartha cannot be taught. 107 Sankara admits that the lower knowledge or empirical truth leads us eventually to the higher wisdom. He says that this scriptural account of creation admitted by Avidya .. has, for its highest aim, the teachings that Brahman is the true self This must not be forgotten. 108 Realization of unreality of expirical world leads us to realization of highest truth. Vyavahara is true until awakening occurs. 106 One has to transcend this vyavahāra level. Again these religo-philosophical thinkers, like Upanisadic seers, have emphasized the importance of intuitive experience of ultimate reality which needs rigorous self-discipline. It is clear that all these great thinkers have accepted these two types of distinctions. But they differ widely in certein respects. Kundakunda's distinction is applicable to only supreme self and empirical self. He believes in pluralty of souls which are reals. Acco.

rding to him, material and non-material objects of the world have their own independent existence. World is not dismissed as unreal entity. Six substances are regarded as permanent entities. Mahāyānists believe that there is no difference between phenomenal and noumenal, 116 the universe viewed as a whole is the Absolute, viewed as a process it is the phenomenal world. 111 According to Sankara the world is not real ultimately. (but real for all practical purposes), it has no independent existence of its own. For realized soul the world does not exist. Sankara is an advocate of non-dualism. For him self is non-dual and ultimately there is no difference between Jīva and Brahman.

It is important to note that some scholars have pointed out that Sankara has copied the conception of Vyāvahārika and pāramārthika orders of reality from Buddhism. Some others think that Sankara took suggestion from the earlier-Jain thinkers, especially from Kundakunda. But our observation clearly proves that, this conception of transcendental and empirical, lower and higher, is common to Upanişadic thought, Jainism, Buddhism and Advaita Vedānta. At the present state of our knowledge, instead of saying that Sankara has copied it either from Buddhism or Jainism, it would be more appropriate to say that this idea is common to Vedāntic and non-Vedāntic schools of thought.

## ABBREVIATIONS [Used in the Notes]

Brh. Up. = Brhadaranyaka Upanişat

Chā. Up. = Chāndogya Upanişat

Īś, Up. - Iśāvāsyopanisat

Kath. Up- Kathopanisat

M. K. - Madhyamikakarika

M. Ś. A - Mahayanasūtrālankara

S. B. - Sankarabhäsya (Brahmasutra).

S. S. - Samayasāra

Tait. Up.- Taittirtya Upanişat

T. M. S, - Trimsika

#### FOOT-NOTES

1. Socrates's the World and form, Plato's the sense and the idea, Aristotle's the matter and the Mover, the modes and substance

Sambodhi XI-27

- of Spinoza, the Phenomenal and Noumenal of Kant; the illusion and the Absolute of Hegel; Appearance and Reality of Bradley's, stand far these two distinctions,—Critical survey of Indian Philosophy, Page. 59
- 2. Kath. Up, 11, 1-2
- 3. Mondaka-I-IV-5.
- 4. Dvevāva Brahmaņo rupemūrtancaivāmūrtanca-Brh. Up. III-II-1
- 5 Brh Up. 111-11-6
- 6. Nityonityanam kath-up. V-13.
- 7. Iśāvāsya-15.
- 8. Bhagavatisūtra -18-6-630.
- 9. Logavvavaharaparo, Vavahato bhanai kala obhamaro. Paramatthaparo bhani nicchaio pancavahnotti-Visesavasyakabhasya-gatha-3589.
- 10. Uttarādhyayana sūtra-Adhyayana-33.
- 11. But these Agamas are not accepted by the Digambara community.
- Samayasara-2, 7, 8, 27.
   Pravacanasara-II-2 and also
   Niyam ara-18, 49, 55, 76, 158.
- 13. Jīvah carita-daršana-Jāā nasthitah tamhi Svasamayam jānīhi. Pudgala Karmopadešasthitam ca tam jānīhir parasamayam-s. s.—2.
- 14. Vyavahāranayo bhasate jīvodehasca bhavati khalu ekah Na tu niscayasya jīvodehasca kadāpyekārthah-S. S. 27.
- 15. Yah Pasyati atmanam, abaddhaspṛṣṭam ananyakam niyatam. Aviseṣamasamyuktam tam Suddhanayam Vijānihi-S S, 14
- 16. Vyayahāro abhūtārtho bhūtārtho desitastu suddhanayaḥ. s. s. 11.
- 17. Vyavahareņa-tvete jivasya bhavanti varņādyah. Guņasthananta bhava natu kecinniscayanayasya-s. s. 562nd 60.
- 18 Vyavaharasya tvātmā pudgalakarma karoti anekavidham, Taccaiva Punarvedayate pudgalakarmānekavidham.—s.s. 84
- 19. Jive Karma baddham, spṛṣṭm ceti vyavahāranayena bhanitam. Suddhanayasya tu jive abaddhaspṛṣṭam bhavati Karma-s s. 141.
- 20. S. S. 50-54.

- 21. Vyavahārenopudišyate jāaninašcāritram daršanam jāanam. Nāpi jāanam nacāritram na daršanam jāanakah šuddbah-S. S 70
- 22 Paramarthatah Subhasubhopayogayoh prthaktva vyavastha navatishate-pravacanasata-1-72. Com. and Na Khalu paramarthatah punyapapadvaitamavatishate. Ibid 1-77, Com. See also S. S.-145-146.
- 23. S. S. 142-144.
- 24. Ibid-15.
- 25. Udayati na nayaścirastameti prananam kvacidapi ca na vidmo yati nikşepacakram. Kimaparamabhidadhmo dhamni sarvamkaşesmin, anubhavamupa ate bhati na dvaitameva-S.S. 13 com.
- 26. Vikalpajālacyutaśān<sup>t</sup>a citlāh taeva sākṣāt amṛtam pibanti; ya cvamuktva nayapakṣapātam svarupaguptānivasanti rityam, -S.S. 142-Com.
- muktvā niścayārtham vyavahāte na vidvānsah, pravartante
   S. S. 156.
- 2g. S. S. 414.
- 29. Vyavahāro abhūtārtho bhūtartho desitastu Suddhanayah-Ibid-11.
- 30. Samadhirajtantra 75
- 31. Kathāvastu-P.33-38
- 32. Dve Satye Samupāśritya buddhānām dharmadešanā Lokasamvṛti satyam ca satyam ca paramārthtah-Mā Hyamika Kārikā XXIV-8.
- 33. Ye anayornavijananti Vibhagam Satyayordvaych, Tetattvam na vijananti gan bhiram buddhasasane, M. K. XXIV-9.
- 34, Aparapratyayam śantam prapancairaprapancitam. Nirvikalpamananartham etat (attvasyalaks nam. M. K. XVIII-9.
- 35. Mādhyamikārikāvītti of candraktīti; See also Bodhicaryāva'āra of Santideva.
- 36. Lakşanam Samvıtisatyalakşanam paramārtha satya lakşan mea-Mahāyānasūtrālankāra-XI-3-Com.
- 37. Tattvam Samchādya bālānām atattvam khyāti sarvataķ—M.S.A. XIX 53.
- 38. Mahāyānasūtrālanakāra-VI-1.
- 39. Tattvamyat Satatam dvayenarahitam, bhrāntesca sannisrayah, sakyam naiva ca sarvathābhilapitum yaccaprapañcātmakam M S A, XI-13.
- 40. Asatkal panimittam hi Parikalpitatalakşunam—M S. A XI-39.

- 41. Parikalpita svabhāvah atyantamasattvāt-M. S. A. XI-13 Com.
- 42. Grāhyagrāhaka Lakṣaṇaḥ-M. S. A. XI-40.
- 43. Anabhilapyam aprapañeātmakam ca parinispanna svabhāvaḥ— M.S.A. XI-13 Com.
- 44. Abhāvabhāvatāyāca bhāvābhāva samānatā. Ašānta šāntkāalpa ca parinispanna lak saņam-M. S. A. XI-41.
- 45. Na Khalu jagati tasmād Vidyate kiñci danyaj...Sat Samantād Vihāya—M. S. A. XI-14.
- 46. Vikalpopasamārthah sāntārthah parinispanna Lakşaņam M. S. A. XVIII 81, Com.
- 47. Lankavatarasütra-Suzuki P. 56, 67, 222, 229.
- 48. Buddhist Logic-Stcherbatsky, Vol. I, p. 32.
- 49. Yena yena vikalpena yad yad vastu vikalpyate parikalpita evasau svabhavo nasa vidyate.—Trimšikā-20
- 50. Paratantrasvabhavastu vikalpah pratyayodbhavah T. M. S. 21.
- 51. Ibid 21--
- 52. Sa eva anāsravodhātuh acintyah kuśalo dhruvah. Sukho vimuktikayosau dharmākhyojam mahāmuneh—T. M. S. 30.
- 53. Sankara Bhās; a-II 11-28.
- 54. S. B 11-I-14.
- 55. Na ca yo yasya svato dharmo na Sambhavati so anyasya sādharmyāt tasya sambhavişyati; na agniḥi uṣṇaḥ anubhūyamānodakasādharm yāt Šītobha viṣṣati—S. B. II-II-29.
- 56. Prākcātmaikatvāvagateh avyāhatah sarvah satyānīta Vyavahāro laukiko vaidikascetyavocāma. S. B. II-I-14.
- 57. Tāvad Satyam Jagadbhāti suktikā rajatam yathā. Yāvannajñāyate brahma sarvādhisthānamadvayam Ātmabodha-7
- 58. Advaita Vedanta p. 166-167- M. V. Ayer.
- 59. Anubhūtop) ayam loko Vyavahārakṣanopi San. Asadrūpo yathā svapnaḥ uttarakṣaṇabādhatah-Aparokṣānubhūti-verse 56.
- 60. Nahi vijnātuķ vi jnāte viparilopo vidyate-S. B.
- 61. Yadyapi svapnadarśanāvasthasya sarpadamšunodakasnānādikāryam anṛtam; tathāpi tadavagatiḥ satyameva phalam, pratibuddhasyāpyabādhyamānatvāt-S. B II-I-14.
- 62 Ekatvamevaikam pāramārthikam...mithyājñānavijrmbhitam ca nānātvam-S. B. II-I-14.

- 63. Eko hi pratyagātmā bhavati. Nadvou Pratyagātmānau Sambhavataḥ-S. B. 1-11. 20.
- 64. Sat cit-ānandam Brahma.
- 65. Ātmā Sarvasya ātmā.
- 66. Atma Ca Brahma S.B. I-I-I,
- 67. Ajñānan mansopādheḥ kartrtvādini cātmani. Kalpyantembugate candre calanādi Yathāmbhasah. Ātmabodha-22.
- 68. Yathā prakāšā Kāša Savitrprabhītayah anguli-karakodaka prabhītisu karmasu upādhibhūtesu savišesā iva avabhāsante, na ca svābhāvikima višesātmatām jahāti evamupādhinimitta evāyamātmabhedah svatastu ekātmyameva,-S.B III II-25.
- 69. S. B. HI-II-25.
- 70. Eka eva paramesvarah kūţasthaniţyo vijñānadhāturavidyayā māyayā māyāvivad anekadhā vibhāvyate nānyo vijñānadhāturastiti S. B. J-III-19
- 71. Atmabodha-22.
- 72. Ātmā Ca Brahma. S. B. I-I-1
- 73. S. B. on Brh. Up, VI-4-6
- 74, S, B. I-II-6
- 75. Na Kāryaprapañca visisto vicitra ātmā vijñeyaḥ, Kim tarhi, avidyākṛtam kāryaprapañcam vidyayā pravilāpayantaḥ tam evaikam āyatanabhūtam ātmānam jānatha ekarasamiti-S. B. I-111-5
- 76. S. B. I-I-4
- 77. Na cāyamasti niyamah purovasthita eva vişaye vişayāntaramadhyavasi-tavyamiti-S B. I. I. introduction
- 78. S. B. Brh Up. IV-1-15, S. B. II-111-40
- 79. Paramārthāvasthāyām Sarvavyavahārābhāvam vadanti vedāntāh sarve-S. B. II-I-14
- 80. Avidyā-kalpitam vedya veditr vedanābhedam S. B. I. I. 4.
- 81. Nahitatra pramāņaprameyabhedaķ šakyate kalpayutum S. B. On Gaudapādakārikā-1V-67.
- 82. Prakṛtivikṛtibhinno śuddhabodhassvabhāvaḥ Sadasadidamaśeşam bhāsayan nirvišeşaḥ-Vivekacūdā maṇi-137
- 83. Naiva vācā na manasānu caksusā nānyairapi indriyaih prāptum sakyate S. B. on katr.-Vi-12
- 84. Samyagjāānadrstam ekatvam-S. B. I. II. 8
- 85. Paramatmuivayam Samyagdarsanavişayabhütah S. B. I. III. 13

- 86 Avasthatrayatitamadvaitamekam Param brahma nityam tadaivahamasmi Svarupunusandhanasaiaka-5 and see also UpadesasahaSri-40
- 87. Idan tu paramarthikam kütasthanityam vyomavad sarvavjāpi sarvavikti jarahitam nityatrptam niravayavam, svayam jyotissvabhavam yatra dharmadharmau saha karyena kalutrayam canopävartete tad etat asari ratvam mokṣākhyam—S. B. 1-1-4.
- 88. Vācarambhanam namadheyam mṛttiketyevasatyam-Ch. Up. VI. 1.4.
- 89. Na cätrobhavapi bhedabhedau srutistulyavad vyapadisati Abhedamevu hi pratipadyatvenan nirdisati—S. B. III. II. 29.
- 90. Katha-VI-12.
- 91. Katha-HI-15.
- 92. Atha parā ya tadakṣaramadhigamyate-Muṇḍ. Up. I-5.
- 93. Vimukto amrto Bhavati-Mund. Up. III-9; Vidyayā amrtamasnute Isa Up. 16 and Kath. Up VI-8.
- 94. S. S. 142-144.
- 95. Madhyamikakarika.-XVIII-9.
- 96. M. S. A. XI-13.
- 97. T. M. S-30.
- 98. S. B. I-I-4.
- 99. Satyasya Satyam.-Brb. Up. III-II-6.
- 100. Cetanascetanānām-Kath. Up. II-V-13.
- 101. Advaita vedants. P-13.
- 102. Mrtyoh Sa Mrtyum Gacchati ya idam naneva pasyai. Kath. Up.
- 103. Mund. Up, I-5.
- 104. Annamayam, prāṇamayam, manomayam, vijāānamayam, Ānandamayam-Taitt. Up.—11-V-2-6, 8-9.
- 105. Yatha na sakyo anaryo anaryabhasam vina tu-grahayitum Tatha vyavaharena vina paramarthopade sanam asakyam —S S -8.
- 106. Vyavahāranayah syūd yadyapi prāk padavyāwiha nihitapadānām hanta hastāvalambah tadapi para vārtham cit camatkāramātram, paravirah imantah pasyatām nai kiñcit-S. S.-13-Com.

- 107. Vyavahāramanāśritya paramārtho na deśyate-M. K. XXIV-10.
- 108. Deussen-System of Vedanta-p-106.
- 109. Tasmat Prag brahmatmata pratibodhadupapannah sarvo laukiko vaidikasca vyavaharah-S. B. II-I-14.
- Na Samsārasya nirvāņādastik noit višesaņum. Na nirvā tasva samsārādasti kincidvišesanam.—M. K. XXV-19.
- 111. Yā ājavam javībhāva upādāvapratītya vā, so pratītya anupādāva nirvāņam upādešyate.—M. K XXII-9.

#### REFERENCE BOOKS

- Advaita Vedanta M. K. Venkatarama Iyer, Ist. edition, pub. Asia publishing House, 1964
- 2. Awakening of Faith T, Richard, ed. A. H. Walton, London, 1951
- Awakening of Faith D. T. Suzuki, Chicago. 1900
- Brahmasūtrašānkarabhāṣya Mahadev Shastri Bakre, Nirnaya Sagara Press, Bombay, 1909
- Central philosophy of Buddhism-T. R. V, Murti. George Allen and Unwin, 1950
- Critical Survey of Indian philosophy D. Sharma; pub. Motilal Banarasidass, 1976,
- İśādi aşlottara śatopanişad ed. pt. Vasudeva Sharma panasikar, Nirnayasagar press, 1917
- Kathā Vastu-ed. Bhikhu J. Kashyap;
   Pub. Palipublication Board, 1961.
- 9. Lan Kāvatārasūtra-D.T. Suzuki, London, 1959.
- Mādhyamikakārikā-Ed. P. L. Vaidya, Mithila Institute, Darbhanga, 1960.
- Mahāyāna Buddhism-N. Datta, Motilal Banarasi Dass, 1977.
- Mahayānasūtralankāra-S. Bagchi, Mithila Institute, Darbhanga, 1970.
- Pravacanasāra-Ed. A. N. Upadhya Pub.
   Paramasruta Prabhavak Mandal, Bombay, 1935.
- Samaysāra-C. Cakravarti, Bharatiya Jnanapeeth, Kasi, 1960.

- Systems of Vedanta: Deussen Paul. Pub: The Open Court Publishing Co, Chicago, U. S. A. 1919.
- Vijnaptimatratasiddhi-Svami Mahesvarananda,
   Pub. Gitadharma Karyalaya, Varanasi, 1962.
- 17. Works of Śańkara-Vols-I-XVIII; Pub; Vani Vilas Press, Srirangam.

## OBSERVATIONS ON SOME VARIANTS IN HARSACARITA

### Satya Vrat

Like most ancient texts of worth, the Harsacarita of Bana has paid a heavy page for its popularity in the tinkering it has undergone at the hands of its wide readership and an equally vast band of copyists. The well-eqipped scholars were keenly eager to foist their views in respect of the arrangement of the text and in suggesting substitutes to Bana's originals or what was handed down to them as such. The scribes, on the other hand, smuggly incorporated these alternatives in the text, occasionaly coining their own and relegating them to marginal notes, which. in course of time, melted into the text and elbowed out the original or otherwise superior readings. This twin tendency, with the passage of time, has resulted in giving rise to a formidable array of variants in the text of Harsacarita (Hc), with the scribes admitting what they thought best, according to their lights. While, with personal predilections frequently protruding in the discussion, it may not always be possible to strike Bana's original readings, a threadbare evaluation of the crop of variants is bound to be rewarding. This is what is meant to be attempted here.

The description of Sarasvati in chapter one, who, on the threshold of youth, had to suffer an outrageous imprecation for her impulsive behaviour to the irascible sage, Durvāsas, is intended to bring in releif, her physical charms. Her legs therein have been postulated as two finely chiselled columns of the portal of a town, which, in different Mss. has been assigned to Dharma and Cupid, alternatively. P. V. Kane has adopted the reading मद्दनगरतोरणद्रारविश्रमं विश्राणा जंघाद्वितीयम् (P. 3)1, but he seems to prefer the variant धर्मनगरतोरण०, which precisely is what is presented in the Bombay edition of Hc. (P. 8).2 The reading धर्मनगरतोरण०, opines Kane, would make Sarasvati the support of Dhar na and thus merits preferences3 Sarasvati is surely the bastion and herself an embodiment of rightiousness.

Sambodhi XI-28

<sup>1.</sup> Harşacarita, edited with text and notes, Delhi, 1973

<sup>2.</sup> Harsacarita, edited with the commentary Sanketa, by K.P. Parab. Nirnaya Sagar Press, Bombay, 1946,

<sup>3.</sup> Notes, Part I. P. 20-21.

However, Bāṇa has saught to make the present description a replica of her youthful beauties. It is the well-proportioned delicacy and smoothness of Sarasvati's legs that he seems to highlight in the epithet. These physical virtues would surely be heightened by a comparison of her legs with the pillars of the gate to the Cupid's domain. That well-proportioned legs and thighs serve to inflame passion, is a trite fact. And, as apprehended by Kane, no inelegance is involved in Hahamanian, particularly when it is remembered that the goddess of learning falls victim to Dādhica, soon afterwards. The effect of the epithet is indoubtedly enhanced if Sarasvati's legs are taken to excite love. The variant Hahamanian, thus seems to be more suited to the situation.

The eastern quarter with tender rays of the moon peeping out the refrom, has been compared, in the description of moon-rise, in the same chapter, with a sandy islet of the river Yamuna. The first rays of the moon had pierced through the incipient darkness which resulted in a sort of intermingling of darkness with the moon-shine. The phenomenon has been imaginatively compared to a sandy spot that had just sprung on the bank of the river but retained a modicum of blackish water, a characteristic of Yamuna. The phrase आक्याननीलनीरमुक्तकालिन्दीकूलजालुकापुलिनायमाने, found in Cestani Mss. to express the situation, is tarnished by tautology, censured by poeticians as a blemish. With pulina itself denoting a sandy spot' बाद्धका before पुलिनायमाने is obviously redundant. What ris intended to be conveyed by a jumb'e of vocables can be effectively denoted by पुलिनायमाने itself. A poet of Bana's eminence can hardly be expected to relish such oddities. It would therefore be better to discard it in favour of ॰बालपुलिनायमाने, adopted in the Bombay edition (P. 15) बालपुलिनं means 'a sandy spot just raised out of water'. Such an islet, with its white sand and remnanents of dark water, would serve as a fitting conciet to be exploited for driving home the natural phenomenon, at the evening twilight.

While cheering up Sarasvati in her predicament following Durvāsā's curse. Sāvitrī, her friend, advises her, among other things, to resign herself to Lord Siva who was sure to relieve the misery of her sojourn on the earth. One of the many attributes applied to the lord is दातारं च द्वाअपसम्य (p. 17). द्वाओवस्य is a quaint compound, unworthy of a master of prose. Not only is it an unusual combination, ओवस्य infringes upon simple rules of grammar as well. It may be strained to mean 'future is constant happiness'. From Bāṇa's style it would be legitimate to infer that

be wrote as घातारं स्वशीयसे, repeating घातारं used in the preceding adjective सर्वविद्यात्रिघातारं that results in a yamaka, so dear to Bana. With घातार restored, the relevant part of the sentence would read : सर्वविद्यातिघातारं घातारं च स्वश्लेषसे......व्याचकम्, meaning 'for your welfare, resort to Lord Sankara, who is the author of all 1 res and supports all on the earth.'

In a casual reference to day-break, the redness of the morning sun is fancied to have been caused by the blond, dripping from the mouths of its horses; that are believed, in mythology, to be seven in number. The expression used in the Bombay edition— खणखणायमानस्खलख्लीनश्चतिन्ञदुरगमुख-श्चित्तेन श्वतज्ञेनेन पाटलितनपुषि (p. 13)—runs counter to what is intended to be conveyed here. How a loose (स्खलत्) bit can cause deep injury leading to profuse bleeding, is beyond comprehension? Obviously, the reading स्खल-खलीन is out of joint here, admitted and perpetuated in the text without proper understanding of the purpose it seeks to serve. It is interesting to find some of the MSS, read oखरखलीन in place of o स्खलख्लीन. And it has actually been adopted by Kane in his edition of the text (p. 7).

The graphic depiction of the Ganges in the first chapter, is characterised by a series of clauses, with frequent allusions to mythological aspects of the sacred river. The epithet 'वायसिवतीणंतरलतिलेदकपुलिनाम्' underscores its association with the ascetics who, duam inteit down to this day. The phrase, as it stands, is shorn of precision, if not comprehension. In is present form it would mean: its sandy banks bristled with tarala sesame and water, offered by the hermits. It is difficult to understand the significance of tarala in the context. While water is doubtless liquid, to apply it to sesame is absurd. It has been wisely rejected in favour of बिस्ल which is certainly more in tune with बिर्माणे. But बितीणे itself is confronted with the variant बिर्माण, in the Bombay edition. Though both the alternatives suit the context, बिकीणे, we think, has an edge over बितीणे. The dank would bristle with water and sesame more, if they are scattered (विक्रीणे) on its vast expanse and not merely offereb (बितीणे) at a few separate places.

In view of its sanctity and elevating efficacy the Ganges is conceived subsequently in the description as being instrumental in saving one from the agonies of the hell. While the reading द्वागंखामिय नरकनगरदास्य, adopted in the Bombay edition (p. 19), implies exactly the same, poetically it sounds somewhat bald. Bāṇ 's fancy could not be expected to have stopped with the grotesque द्वागंखामिय. P. V. Kane, herefore, rightly prefect

इन्तार्ग्लिमिन नरकतगरद्वारस्य (p. 8), encountered in a set of codices. The pearlike perspicuity of the stream of the Ganges would justify comparison with a long and white objectTo Endas. feetile in agiration it was 'in ivory-bar (इन्तार्ग्ला) meant to secure the gate of hell.'

The graphic account of the youthful Dadhica in chapter one, which is meant to highlight his figure in its entirety with all physical vertues and mental equipment, is noted for the expherance of epithets. One of the longish clauses describes him as bringing down to the earth, the spring together with the celestial garden, with his mouth emetring the perfume peculiar to certain trees and herbs, and resounding with the hum of bees. The reading अवतारमन्तम् in अतिसुरमि ...परिमलसुचामुखेन सनन्दनवर्न वसन्त-. मित्रावनारवन्तम्, shared by the Bombay edition (p. 2?) with some Mss, is taken by some as a conscious emeration of the original, supposedly preserved in the variant अमृत्तम्. As is well-khown, the use of words like वान्त, उद्गीर्ण and निष्ठयूत in their primary sease, has been frowned upon by poeticians as being against good taste (AIFA). The copyists thinking that वमन्त was so used here, changed it to अवनारयन्तम्. It seems to be an unwa rranted presimption. The scribes could not have been so naive as not to fathom the intended sense. However, even if वमन्ते is used here in its gfiurative sense, the reading अनतसयन्तम् suggests a sense which is decidely supeior to that of cruder बमन्तम

The succint portrayl of the casanger, who delivers Kisna's message to Bana, is marked by realism. The phrase पृष्ठप्रेक्षाल्यस्वर्रस्य देवालग्रियम् (p. 52) represents an aspect of his dress. The reading, retained in the Bombay edition; means that the messanger has round his throat a portion of a ragged garment, and the rest was allowed to hang on his back. Looking to the vast array of dresses detailed by Bana in the He, it may be taken to have been the practice to wrap a piece of cloth round the neck, with a part thereof rolling on the back, much in the fashion of the present day muffler. But it is difficult to understand why it should be worn in the oppressive heat of Jyestha when the messanger is said to have undertaken the arduous journey. If worn at all, it must have been extremely inconvenient. However, it would be unkind to presume that the messanger had inflicted on himself such an unwarranted torture. Surely, there is something wrong with the text itself. • घटितगलितप्रनिथम् , the reading preserved in quite a few Mss. not only obviates the aforesaid oddity. it has undoubted merit to commend itself, supported by practice as it is. with घटितपछप्रनिथम, the clause yields the sense that seems to have been originally meant here. The messanger had a loose knot made of strip of ragged cloth, rolling on his back. It was loose by long travel. As observed by P. V. Kaue4, the knot probably contained some coins. It actually was the practice with humble servants and messangers to carry coins in a knot on the back, in the Kurukşetra region, till recently.

Though smitten by serious misgivings, Bana sets out to meet the emperor, having full faith in his tutelary deity, Lord Sankara. Some of the epithets used for Siva are open to question. भगवान भवानीपतिभूवनपतिर्गतस्य मे श्राणम् , सर्ग साम्प्रतमाचिरिष्यति (p. 56) appears to be a motley of ill-conceived words, unworthy of a poet of the calibre of Bana. The expression भवानी, पतिभू बनाति:, though alliterative, does not bring out the competence of the lord to bail his devotees out of difficulties. The epithet मन्त्रनीपति rather highlights his love and solicitude for his spouse alone. And why should it be presumed that the lord would shower his blessings on Bana only after he had reached Harşa's camp. His grace is unbounded, free from barriers of time and clime. The reading should therefore be dropped in favour of what is met in other Mss-भगवान्युसरातिभू वनगृहर्गतस्य मे साम्प्रतमा-चित्रित. He who had destroyed the three legendary cities and was master of the univese, was surely competent to protect his devotees and bestow happiness on them. Bana was convinced that the lord would smoothen everything, when he comes, face to face with the emperor.

अप्रजामक्रिमिशिमशिष द्यमानं शौर्याध्यमा (p. 71), that forms past of the stirring description of Harsa intended to project his multifacet personality, unfolds one of its aspects. He was so imbued with valour and hauteur that he could not endure that even mountains should remain stiff before him. Heat causes distress. Harsa would also undergo affliction because of the heat of his prowess if anybody, howsower high and powerful he might have been, didnot pay obeisance to him. He expected submission of all. This is as it should be. The reading अवजमक्किम् मुक्किशि द्यमानं, found in some Mss., makes nonsense of the idea, so elegantly expressed by the earlier phrase. मुम्द means, besides mountain, a king (भुने बिमिन्ति पाल्यिती). It is the latter connotation that goes against its validity. If the kings did not submit to the emperor, it would be a serious reflection on his prowess and military skill. A court-poet is not expected to imply such an aspection to his sovereign even obliquely. Bana, of all poets, could not have used a phrase with so dangerous implications.

<sup>4.</sup> Harşacarita (Hc.), Notes, Part-I p. 167.

A sentence that Bāṇa uses to describe an aspect of Sudṛṣṭi's mien, who was one the many persons who had come to meet him, on his return to his native village Prītikūṭi, runs as follows: अत्कृतुपयुक्तताम्बूलिक्लाघरकातिः (p. 85). It raises some difficulty, tarnished as it is by a wee of inaccuracy. Frequent betel-chewing imparts dark-redness to the lips. If Sudṛṣṭi had taken betel very often, his lips should have been tinged with a thick layer (avirala) of red colour. The redness could not have been slight (virala). Therefore either अतकृत् should be replaced by सकृत् or विरल should be emended to अतिरल. P. V. Kane prefers the first course and additionally substitutes विमल for विरल. White सकृतुपयुक्तताम्बूहाविजलाघरकान्तिः yields a perfectly coherent sense, it does not appear to have been Bāṇa's original expression. In view of the wide practice of chewing betel in Bihar, persistently prevalent to this day, it would be better to read असकृतुपयुक्त ताम्बूहाविरहाघरकान्तिः. Sudṛṣṭi's lips were deep red due to his habit of chewing betel frequently.

Bana had an crasion to allude to the naughty and dull students who performed the religious observances reluctantly and erratically. They probably had no regards for such rituals गरुद्गन्थरण्डभोद्गारिण सन्ध्यां समयघारयति वठरविरबद्धमाजि (p. 93) The naughty young ascetics were called by their teachers for evening prayers. Because of the lack of interest in the ceremony they skipped over certain parts of the prescribed texts or what their teachers pronounced for them to repeat (गरान्त: प्रन्थरण्डमा: यथा स्युस्तथा उद्गिरति). The old and wearied preceptors did not seem to notice their lapses or they simply ignored the pranks of their michevious pupils (अलसबुद्धश्रोत्रियानुमतेन). Now such indisciplined, rather rebellious, students could not be expected to listen to the evening prayer attentively (सन्ध्या समयघारयति), समयघारयति, we feel, should be replaced by समयघीरयति. It would mean that they treated the prayers with contempt. This is what they had actually been doing.

The Stikantha janapada is credited to have sanctified the universe by its numerous merits accruing from vedic sacrifices, which even now occupy a prominent place in the cultural life of the region. The clause, as read in the Bombas edition,—अनवस्तकत्र्यमान्धकारप्रदृत्तेहं संय्थिरिय गुणैधनिलत्भवनः (P.95)—needs proper analysis. The gunas are poetically believed to be white in colour. The swans have white wings and hence they (gunas) are faccied to be swarms of swans. The execution of various sacrifices re ults into a plethora of virtues. Sy far so good. While gunas are thus in accord with the

sacrifices and swans, it is difficult to harmonize them with darkness. They emanate from the sacrifices and not from their smoke. This incompatibility with the adjectival phrase makes the reading गुणे: suspect. The alternative reading गुणे: (fire) seems to represent the original. The sacrificial fires burn under their smoke, that more often than not, does not assume the form of a column to put out the fire itself. The swans move in darkness resembling the smoke. Because of its pure effulgence the fire can be legitimately concieved as a swarm of swans. Thus गणे: is in conformity with both अनक्षतकतुष्ट्रमानकरायवृत्तीः and हस्योः and as such has a better claim to recognition. With it, the clause would mean that the fires, blazing on the alters, under smoke, sanctified the universe as the swans whiten it even while the fly in darkness. The apparent virodha serves to heighten the poetic charm.

The sentence, विद्रत्संगता श्रयमाणा अपि साधवः शब्दा इव सुधीरेऽपि हि मनसि यशांसि क्वीन्त । विवरं विश्वतः.....(P. 106), forms part of the phraseology with which Ācātya Bhairava greets Puspabhūti for his multiple qualities of head and heart. The aforesaid text as the Bomba; edition reads it, seems to be a jumble of words, caused by the intermingling of two separate clauses and omission of certain crucial parts thereof. It is almost void of meaning. To translate it as 'good people like chaste words, cause fame even in a steadfast heart,' is like begging the interpretation. Evidently the sentence suffers from erratic arrangement of the text, compounded by loss of a verb. P. V. Kane has rightly detected the lacuna and in reading विद्वासमता श्रुपमाणा अपि मुखयन्ति साधवः शन्दा ईव, सुधीरेऽपि हि मनसि यशांति कुर्वन्ति विवरम् (P. 48) he seems to have hit the mark. Now, the sentence admits of an interpretation that seems to have been originally intended: Like words approved by learned grammarians, noble persons esteemed by the elite, are a source of happiness to the people 5 And their fame dents into even an extremely firm heart'. What Bhairava means to say is that 'though I had not met you (Puspabhūti) before. your very name inspired confidence in me and your fame had deeply impressed my heart.' A hole (vivara) cannot be easily made on a hard object. That Puspabhūti's fame opened a chasm in the heart of the Acarya bespeaks of the intensity of its impact.. The virodhabhasa enhances the poetic beauty further.

सीहार्दस्य भाग्यरूपपरमाणुस्रष्टिरिय प्रजापतेः (P. 172) is how Yasomatr. the mother of Harsa, is sought to be described. This reading of the Bombay

<sup>5.</sup> Compare : एकः शन्दः सम्यग्हातः सुपयुक्तः स्वर्गे लोके च कामधुग्मवति ।

edition is marred by vagueness, born of corrupt phraseology. At best it would mean: 'She was the creation, as it were, of the atoms of the fortunes of freindship'. What precisely is the import of this rendering may be best left to one's guess. मीहाईस्य माग्यह्मण is probably a scribal error for सीमाग्यमाणुस्थितिय प्रजावते:, swelled out of ignorance of the exact connotation of the expression. It has rightly been preferred by so competent an editor as P. V. Kane. The latter variant means: 'She was Brahmā's creation of the atoms of beauty.' In order to understand the precise significance of the expression one would do well to remember that according to Vaisesika philosophy the world was produced from atoms (paramāņus). By creating Yasomati, Brahmā created a reserve of atoms of beauty. Whenever he wanted to create a lovely form, he could conveniently draw upon this storehouse. Thus Yasomati had relieved Brahmā of the strenuous labour he otherwise had to undertake in creating each beautiful form afresh.

Of the two Malava-princes, who were commissoned by Prabhakaravardhana to wait upon his sons, Kumāragupta's humility has been underlined with a beautiful utprekşā. From his extreme modesty it appeared as if the bows had transferred to him their namrata in its entirety. निर्देशया कंकणभंगभीतसकलकार्म् कार्षितामिव नम्नतां प्रकाशयन्तम् (p. 139) is how the text runs in the Bombay edition. The obvious connotation is that the bows, afraid of being violently broken in their rings (in their crests) had presented, as a sort of tribute, their namratā to him. In so dissolving the compound, the adverb has to be connected with भंग (कंकणानां निर्देशया भंगातू भातें। सकलें। कार्य केरिताम ). It is unusual, rather contrary to the norm, to apply separate words to a part of a compound. In view of this grammatical difficulty, the variant reading निर्देयाक्षणभंग o is much better. Even if it is presumed to be a conscious improvement, it does not detract from its merit. It expresses the intended sense with precision and lucidity and is one with the other reading in implying the prince's skill in archery. Were the bows to refuse submission to him, they would meet viclent end at his hands.

The morning following the death of Prabhākaravardhana is pathetically described in the fifth chapter. It is a measure of the grief that had overtaken the people and conditioned their thirking that even the stars are fancied to be bits of the Ring's bones. In order to facilitate proper understanding of the situation the relevent part of the text is reproduced here. प्रभातसभयेन समृत्तीयभाषासु पश्चितास्थिशकलास्वित कलविंकक्षराष्ट्रसरासु

तास्वासु (P. 171): when the stars, grey like the nick of a sparrow, that looked like the bits of the king's bones, were being ferried by the morning. The import of the expression seems to be that as the burnt up bones of the dead are collected on the third or fourth day in the morning and are carried to holy rivers like the Ganges and are thrown in them, the stars dim in the morning twilight were ferried by the morning to the other side of the sky which looked like a vast lake. The reading समुच्चीयमानासु of some Mss. has rightly been preferred by Cowell and Thomas to समुच्चीयमानासु. Bones are first gathered and then placed in a jar to be carried for ceremonial immersion in lakes or rivers. This is the natural sequence of the ceremony. But if we take the reading in the text, we have first a reference to the carrying of the bones and then to the jars. It inverts the natural order and makes the bonafides of the reading समुचीयमानासु extremely doubtful.

The phrase सुदूरप्रसारितेन संकल्पयन्निय सर्वेदु:खानि दोर्घण टोर्ट्ण्डेन गृहीस्वा काढे (P. 177), meant to express the poignancy of Rājyavardhana's anguish at the death of his father, hardly yields any sense. The prince could not have resolved upon sorrows with his arms even as he clasped his younger brother to bosom. This illogical interpretation is evidently the result of a hopeless reading. The variant संकल्पालिय, preserved in some codices, can be the only sensible reading in the context. Rājyavardhana, overwhelmed with grief as he was stretched out his arms to embrace Harsa. The poet fancies that in doing so he was grasping all the sorrows in the world. The narration of his father's illness and death, that would naturally follow his meeting with Harsa, was sure to exacerbate his grief.

Simhanada's diatribe against Laksnī preceding his urging Harsa into action against the ruler of Gauda, is distinguished by a crisp dictum: श्रियो हि दोषा अन्वतादयः कामला विकासः (P. 190). This is a strange way to run down the goddes? of wealth. To say that the faults of Laksmī such as blindness are faults pertaining to the lotus, hardly cuts ice. Laksmī is not known to share with the lotus any such fault (andhatā). We expect a better phrascology to yield a neat sense. This is what is found in श्रियो हि दोषान्थतादयः कामला विकासः, the variant reading met with in a set of codices. The faults of Laksnī like दोषान्थता, Pertain to the lotuses. Laksmī dwells in lotus, therefore the faults of the lotuses stick to her and consequently she decrives other people. दोषान्थता impregnated with

Sambodhi XI-29

an apt paramnasia, is the wost serious defect that afflicts her and the lotuses. The lotuses close at night (दोषायाम अन्यता), Laksur intexicates people to the extent that they become blind to their errors (दोषेषु अन्यता) Again कामला विकास purports to be a double entendre. It means 'the evil effects of jaundice'. A man suffering from jaundice (कामला) regards everything yellow and may not detect his error, or he may become राज्यन्य. Thus दोषान्यतादयः conveys a beautiful idea and in accepting it as the original reading we go as far as reason allows. Perhaps unable to understand its exact significance, the ill-equipped scribes broke the phrase into two, thereby impairing its beauty beyond redemption.

Of the many instances that Skandagupta, the officer ir charge of the royal elephants, cites to illustrate his thesis that overcredulousness on the part of the ruler spells disaster and as such caution should be his watchword, one pertaing to the king of Kāśi suffers from an odd reading. मधुमोचितमधुरकर्सलिक्वीलांगे: मुप्तमा पुत्रराज्यार्थ महासेनं काशिरांग जमान (P. 200) clearly shows that Suprabha used the cunning strategem in disposing of Kāśirāja, with fried rice smeared with poison. मधुमोचित in the compound can at best be stretched to mean that lajas were void of honey. They surely were, but this is patently absurd in the situation. One does not expect the poison to co-exist with honey. मधुमोचित is certainly out of joint here. मधुमोदित preferred by Kane (P. 51) is the most appropriate reading that can be substituted for the discredited मधुमोचित. मधुमोदित prevides the convincing reason that brought about the end of the king of Kāśī. He perished for his addiction to wine.

गुञ्जांकुञ्जे (P. 204) cocurs in a series of instruments that were sounded to herald the march of Harsa's army. Kuñja has no place here since it is not the bower but some sort of war-instrument that we expect to accord with the spirit of the description. The reading should therefore be rejected in favour of गुञ्जदगुञ्जे as met with in some. Mss and adopted by Kane (P. 54). Guñjā means a 'trumpet'. According to the commentary it was a kind of conche that had its back covered/coated with lac.6. The well-known lexicon, Medini, on the other hand, takes it to mean 'drum.'7 Unlike the Bombay edition, P. V. Kane opts for करिचरण-चलित in a long clause in the same description: करिचरणचलितमिठकोरिथतलोक-लेक्ट्राइन्यमानमेण्डिक्यमाणासभाक्षिण makes the complate text. The idea evidently

<sup>6</sup> गुंबासंत्रः शैखमेदो यत्पृष्ठे बतुपिकलितं भवति ।

<sup>7</sup> गुञ्जा तु काकचिश्चायां पटेहे च कलध्वनी । Medini. Also compare वेषून् पुष्रिरे गुञ्जा जुगुंजुः करवाङ्कता । Bhatti kāvya XIV-2.

is that the elephant-keepers were stoned by the people, offended by the pranks of their pranks in shaking their humble cottages. This was enough provacation for the poor people to retaliate against the reckless behaviour of their elephants and the failure of the mahouts to control them. Though he adopts ्चलित in the text, P. V. Kane seems to favour ब्दल्ति more. It is difficult to ascertain the merit दलित has in the context. If the cottages were altogether smashed by the elephants, there were few chances of their owners surviving the onslaught.

पर्याणपक्षकपरिक्षेपपद्धिकाबन्धनिध्चलपद्धोपधानस्थिरावधानैः (P. 206) is one of the clauses that qualify the visesya राजिभ: (kings) who flocked to the rovalpalace to join the expedition. The compound can be dissolved as follows: पर्याणपक्षकयो: परिक्षेपार्थः पश्चिका तया बन्धः तेन निश्चलं पट्टोपवानं तेन स्थिरम् अवधानं येषां है। 'Whose attantion was fixed because the silk-cushion (on which they sat) was motionless being secured by a girth that confined both ends of the saddle. It defies comprehension as to how stable cushions contributed to the concentration of the feudatory chiefs. It would be idle to argue that a comfortable seat enables one to switch ones mental faculties to a particular object, simply because concentration or lack of it, is not intended to be highlighted hire. We must rather read स्थानी: for अवधानी:, The variant स्थानी: vields a far happeir sense and suits the description better. With स्थानी: the clause would denote that the seats of the chiefs were firm because the silk-cushions they occupied, were motionless. A secured seat was essential to enable the soldeir to proceed cofidently in (P. 206) is another qualifying phrase. No exception can possibly be taken to the text of the line. The shanks of the chiefs were covered at the proper place with fine garments that had figures prominently fashioned on them. The practice of weaving attractive designs on the clothes continues to this day. However, the alternative reading oस्वस्थगनस्थागित o conveys a better sence and is more postic. The garments were so fine they were not noticed on the body and yet they covered the shanks. व्यायामीन्छप्तपार्वप्रदेशप्रविष्टचारुशासीः (P. 207) is as good as it can be. With the reading शरी: it means that the kings had fine waist-bands8 twisted round their flanks. Waist-band was an essential piece of dress of a soldier, that has yielded place to the modern belt. But that is an item which hardly merits serious attention. Waist-band is not something peculiar to a soldier on march. It is probably with this view that some Mss. read श्रह्ने: in its place. Excellent weapons were fastened on the sides

<sup>8.</sup> शस्त्रं पट्टिकहठोरः । कटिसूत्रमिध्यर्थः । Commentary.

of the kings. The idea seems to be that with the flanks of the chiefs slightly sinking (उल्डाउ) due to vigorous exercise, the pieces of arms were almost hidden in their bodies.

प्रधावितोऽपसनः (P. 214) used in the sentence intended to usher in Hamsavega, the envoy of Bhaskaravarmā, is meaningless. It would indicate that the envoy took to his hoels while he was being conducted to Harsa. Far from it, as नमज्जे suggests. The simple fact is that अपस्तः is a doctored form of the original उपसनः. It seems to have emanated from the erroneous notion that the syllable a is elided after o wheras the latter is actually the result of euphonic combination of o and u of प्रचावित and उपसन respectively. सबहुमानमाहूतक्च प्रधावितीपसनः...नसम्बन्धे reveals that Hamsavega rushed to the king to tender him homage.

The expression कुद्राखप्रायक्षिमि: कृषीवरीस्वलवर्मि: (P. 227) that occursin the graphic description of the Vindhya forest, seeks to indicate the miserable plight of the poor farmers. While कृषीवर्ध्यवलवद्भि: highlights their famished condition and may be retained as a moderately reasonable reading, it does not accord well with the qualifying phrase कृदालप्रायकृषिभि: P. V. Kane reads अवलद्भि: (P. 68) and takes it to be a mistake for अवलवद्भि: The latter is indeed the reading of the Bombay edition Hawever, as indicated by the way he dissolves the compound, he prefers अवलिवद्भि: to अवलवद्भि: . This is a vary sensible suggestion. The fatmers in the Vindhya region were so utterly indigent that they could not afford the luxury of the oxen and had to eke out their living with spades, that served the purpose of the plough.

उच्चभागभाषितेन भज्यमानभृश्शिलिखलक्षेत्रखण्डलकम् (P. 227) closely following the above clause needs careful evaluation. It alludes to the preoccupation of the farmers, in the Vindhya forest, with their chores. From the present reading it seems they were busy in dividing small pieces of rice-fields and threshing grounds, in high-pitched language. (भज्यमानानि भूशिणि शालिखल-क्षेत्राणां खण्डलकानि यस्मिन् । उच्चः भाग यस्मिन् तत् उच्चभागं भाषितं तेन). This is scarcely convincing. Not only भागः is redundant here, the supposed action of the farmers also appears to be an exercise in futility. Their rice-fields

<sup>9.</sup> Notes, Part II, 210

must have been well-demarcated and threshing grounds do not pose problem even now. In view of it, the reading भड़त्नानभूरिखिलक्षेत्रखण्डलकम् is preferable. The meaning then would be 'where many pieces of waste-land (Khilakşetra) were being broken by farmers accompanied with talk on higher ground or with loud talk.

The events that followed the assassination of Grahavarma are briefly set forth to Harsa towards the close of the eighth chapter, in these words: बन्धनास्त्रमृति विस्तरतः स्वसुः कान्यकुब्बाट् गौडसम्भ्रम् गुप्तनाम्ना कुलपुत्रेण निष्कासनं निर्गता-यास्व राज्यत्रभितनसम्भ्रवणं श्रुत्वर ... परिजनत: (P. 250). If the various incidents are taken to be described in historical sequence here, then the reading गौडसम्भ्रमं is utterly indefensible. It would show that a king of Gauda caused tumult in Kanyakubja before Rajyavaidhana was put to death. This is not supported by known facts of the Vardhana history. We know, it was a non-descript refer of Malava who killed Grahvarma and captured his capital Kaunauja. Rajyavardhana took swift revenge on Mālavarāja, but was himself killed by the king of Gauda. It appears to be this Sambhrama (tumult) that Bana refers to here. The reading nis-सम्भ्रम however, does not yield this sequence. It should therefore be emended to गौडसम्भ्रमे. Then the meaning would be that Harsa heard how his sister was helped out of prison by a nobleman, Gupta by name, at the time of confusion caused by the Gauda king. This tumult was thus the one in which the ruler of Gauda vilely killed Rajyavardhana, who, as Sankara the Commentator of He. averts, had condescended to attend a dinner in the enemy's camp10. In these circumstances, Rajyasti must naturally have heard the death of her elder brother (Rajyavardhana) after she had escaped from the prison. This interpretation possible only from the reading गौडसम्भमे, shows distortion of historical events and therefore merits preference.

Madhuban Copperplate of Harşa.

<sup>10.</sup> cf. तेन हि शशांकेन विश्वासार्थे दूतमुखेन कन्याप्रदानमुक्त्वा प्रलोभितो राज्यवर्धन: स्वगेहे सानुचरे भुञ्जान एव छन्नाना व्यापादितः। Commentary on Chapter VI.V.1. Also प्राणानुज्जितवानरातिभवने सत्यानुरोधेन यः।

Statement about ownership and other particulars about Sambodbi, the Quarterly Journal of L. D. Institute of Indology, Ahmedabad, to be published in the first issue every year after the last day of March.

> From IV (See Rule 8)

1. Place of Publication

Ahmedabad.

2. Periodicity of its publication Quarterly.

3. Printer's Name

Pitamber J. Mishta

Nationaltiv

Indian

Address

Tirhut Printers

41; Meghnath Society,

Ranip.

Ahmedabad, 5

4. Publisher's Name

T. S. Nandi

Nationality

Indian.

Address

Director,

L. D Institute of Indology.

Abmedabad-9.

5. Editors' Names

(1) Dalsukh Malvania

(2) H. C. Bhayani (3) T. S. Nandi

Nationality Address

Indian.

L. D. Institute of Indology,

Abmedabad-9.

6. Names and Address of Individuals who own the L. D. Institute of Indology,

Ahmedabad-9. newspaper and partners or

shareholders holding more than one-percent of the

total capital.

I. T. S. Nandi, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belief.

> T. S. Nandi Signature of Publisher.

MĀYĀ DIVINE AND HUMAN—Tuen Goudriaan (Published by Motilal Banatasidass, Delhi, First Edition: 1978; Price Rs 100, pages xiv+516).

This book is a study of magic and its religious foundations in Sans-krit texts with particular attention to a fragment on Visnu's Māyā edited, as No. 450 in the collection of Balinese hymns and fragments 'Stuti and stava' edited and translated by T. Goudriaan and C. Hooykass, (Amsterdam, 1971). This fragment of 21 Ślokas interspersed with prose mentras called 'Mahāmāyā' describes the supranormal effects of meditation on Visnu's Māyā, herein understood as the god's ability to change his appearance at will.

As the author says, "The division of the book into six chapters has evolved in a natural way from the grouping of the material. The third chapter serves as a nucleus: it contains a new edition and translation of the Mahāmāyā text accompanied by a philological commentary. The first two chapters contain data which were originally meant to be introductory; but their size has outgrown that qualification. The chapters 4, 5 and 6 deal with subjects which clarify the tackground of the Mahānāyā fragment but which were far too large to be included in the commentary in Ch. 3. "(p. x).

Ch. I discusses some instances of Maya as supernatural power wielded by the Vedic and Brahmanial gods for various ends. Shape-changing and unethical, seemingly irresponsible behaviour have been particularly brought out and stressed. The effects of Maya have been expressed in terms of magic. The auther feels that this aspect of Maya has been comparatively neglected in monographs on the subject which tend to emphasise the philosophical side.

Ch. 2 deals with sādhanā—the appropriation of supranormal power by means of intense meditation. In its Indian form presupposed in the Māhāmāyā fragment, it is the self—identification by a human performer—Tantric expert or magician—with a particular deity, the performer being assisted in the course of his pursuit by potent utterances, the mantras or bijas 'considered to be identical with the deity' and the 'bearers of the desired powers.'

Ch. 3 mentions, besides the discussion of the Mahāmāyā fragment, some instances of meditation on Viṣṇu and the Māyā. A special section has been included on the role of the Aghoramantra.

The Balinese Mahāmāyā fragment discussed in Ch. 3 seems to lay stress on the colours as magical operators. So T. Gaudriaan elaborates in Ch. 4 on the role of colours in meditations and stresses the importance of colour symbolism in traditional lore. Different colours are related to the deities, grades of society, directions, elements and so on. Different colours of the soul in different states are found mentioned in the Mahābhārāta and in the lesyā theory of the Jainas. Ch. 5 'Under Indra's Net' contains some remarks on the nature of the magic described in Vedic and Sanskrit texts 'with some emphasis on the magician as impersonating divine faculties' and on the aims he strives after. The author felt that such a chapter was badly needed in the absence of a good general history of Sanskritized magic.

The Balinese Mahamaya fragment contains some terms which denote standard acts of magic—Vasikarana (suljugation), stambhana (immobilization), uccafana (eradication), prayascitta (pacification), etc.

Six Acts (sat karmāņi) as a group are fiequently referred to in Jantric texts and different types of combinations of six from among the acts (Vasikarana etc) are mentioned in different texts.

Ch. 6 deals at length with 'The six Acts'. As the author says in the preface (p. xi) the chapter "his grown to dispropertionate size on account of the abundance of the material which has, however, not at all been exhausted". It has been shown that the aims for which the magical powers were considered applicable were most often similar to those sought at present by humanity by means of highly improved technical resources. Moreover, the aims of the Tantric performers were generally based on, and motivated by, the prevailing economic and social conditions. The author has at places briefly discussed comparable phenomena in other cultures In particular, he has, wherever possible, referred to and dealt with passages from Balinese hymns in 'stuti and stava' with the aim of promoting research into the background of Balinese Sanskrit literature.

The notes to the different chapters are given after ch. 6. In Appendix I we find the original Sanskrit passages that have been translated or paraphrased in the body of the book. Appendix 2 gives a selection of

references to text-places quoted or discussed. Appendix 3 is a list of references to the Balinese collection of hymns 'Stuti and stava' in the body of this book. Then we find the Bibliography which is an extensive one and incorporates the abbreviations used; and finally there is the Index which every good book should necessarily have.

Māyā Divine and Human is a valuable work neatly planned and full of information regarding magical practices from the original Sanskrit sources including the Vedic ones, and also from the works of modern authors on the subject. The author's main aim was to elucidate the 11 Slokas of the Mahāmā,ā fragment and it is creditable that a structure of 516 pages has been built up, or rather his evolved round this small nucleus. The main idea is to show that the supranormal powers of human practitioners has been ultimately derived from and shaped after the form of divine examples revealed in mythology.

Though much has been written about magic and its difference from religion, not much has been written on the magical acts as they are found prescribed and recorded in ancient Indian literature. This work is, therefore, all the more useful on this account, especially because alongside this it introduces us to Balinese Sanskrit literature in the context of the Maha maya fragment.

Nevertheless, on reading the book one gathers the impression that every uncommon act of a god or a warrior has been interpreted in terms of magic, especially so in relation to the Vedic mantras and the gods worshipped therein, though a different and a more rational meaning would have been more justifiable. Granted that there is a very fine line dividing religion and magic and that there is much overlapping, yet faith and besetching the grace of the deity worshipped are predominently present in religious practices, whereas the sense of compulsion and mystery are predominant in magical performances and this should not be overlooked

Kṛṣṇa is described as a great magician even when the cowherdesses feel attracted to him (see p. 25). If this be regarded as a display of the magical power of ākarṣṇṇa, it would certainly appear jarring to the Indian mind, especially when the lovable personality of Kṛṣṇa is attampted to be stressed and the emphasis is on the doctrine of complete loving surrender to God. And Kṛṣṇa of the Bhāgavata Purāṇa and Kṛṣṇa of the Mahābhārata cannot be spoken of in the same breath. The difference of spirit and emphasis so apparent in the Vedic, the epic, the Puranic texts and the Tanrtic texts should have been constantly borne in mind, though they

Sambodhi X1-30

might belong to the same Brahmanical tradition. The word 'Vasikṛtya' has been always explained as referring to the magical Vasikaraṇa, though it could just be subjugation, overpowering (physical or rsychological) or impressing in the ordinary sense of the term.

Just a small suggestion—The word 'dehah' (p. 23) need not be interpreted as 'soul'. It could be interpreted as 'person, individual.'

One may have some differences regarding the spirit in which certain Sanskrit texts are interpreted, yet there is no denying the fact that 'Maya Divine and Human' is a very valuable contribution to Sanskrit learning and is sure to prove useful to all students of Oriental learning.

-E. A. Solomon

"CLASSICAL SAMKHYA"—An Interpretation of its History and Meaning, by Gerald James Larson. Publ. Motilal Banarasidass, Delhi, Second Edition, 1972. Price Rs. 60/-

The Samkhya outlook of life has exerted an important influence in the development of Indian religious thought, and though one of the oldest tradition, it has proved to be one of the most influential one in the history of Indian philosophy, so much so that many of its terms, and notions have been, and continue to be, employed in other systems, like Yoga and Vedanta. On the general cultural level, the influence of the Samkhya was profound and important over many centuries in such areas as law, medicine, ancient science and ritual and Täntric literature.

Since 1854 when E. Roer delivered his 'Lecture on the Sāmkhya Personality', in Calcutta, much has been written in regard to the history and interpretation of the Sāmkhya, and scholars like Garbe, Dahlmann, Oldenberg, Keith, Edgerton, Johnston and others have expressed widely varying opinions interpretating the thought in a number of quite differing and sometimes contradictory ways. Gerald Larson's admirable work traces the history of the Sāmkhya in the Indian intellectual tradition, as also in that of historical criticism, and thus serves to bring the survey of the Sāmkhya studies uptedate, while it also attempts to offer an interpretation of the history and meaning of classical Sāmkhya, taking a fresh look at the texts relating to the Sāmkhya and assessing anew both the historical development of the system, and its significance in the history of religious thought.

The work originated as the author's doctoral dissertation submitted to Columbia University, New York, in 1967, and it was published in a subsequent revised version from Varanasi in 1969, as the first with the title 'Classical Samkhya'. The second revised edition is now issued after an interval of ten years. The author has not changed the format of the book appreciably in this second edition, but has simply added some additional material and corrected obvious errors. The changes and additions are: (1) corrections of errors and revision of style, especially in chapters II and III; (2) corrections of mistakes in his translation of the Samkhyakarika as pointed out to him by the reviewers and colleagues: (3) addition of two more interpretations of the meaning of the Samkhya by Debiprasad Chattopadhyaya and K. C. Bhattacharya; (4) elimination of the comparision between Sartte and Samkhya in the Epilogue and its replacement by a critical analysis of Sankara's Critique of Samkhya; (5) elimination of Appendix B of the first edition and inclusion of the transliterated Sanskrit text of the Samkhyakarika with English translation; (6) alteration of Appendix C as 'A Modern Tradition of Sämkhya-yoga'; and (7) addition of a new Appendix D entitled 'Additional Material for the Study of the History and Meaning of Classical Samkhya since the First Edition.' And further, the author has given a chart of the Twenty-five Principles (Tattvas) of Samkhya, and a Glossary of Samkhya Terminology for the benefit of biginners in the study of the Samkhya.

The main focus in the study is on the 'Classical Sāmkhya'', meaning thereby the formation of Sāmkhya as found in Iśvarakṛṣṇa's Sāmkhya-kārikā. Larson has tacitly accepted Hermann Jacobi's opinion that the Sāmkhya has no ancient philosophical Sūtras and that the extant Sāmkhya-pravacana-sūtra is a late work, perhaps as late as the fourteenth or fifteenth century A. D. Keeping in view the fact that for centuries the Sāmkhya-kārikā was the definitive text of the Sāmkhya tradition, he has accepted it, in his study, as the normative definition for 'Classical Sāmkhya'. In simply ignoring the last three kārikās of the text, he is in the august company of the author of the Gaudapāda-bhāṣya on the text.

The author's sense of purpose and keen historical perspective are evident everywhere in this work, which itself has turned out to be a classical contribution to a clear understanding of the labyrinth of modern interpretations of the Samkhya thought, its development since the Vedic times, and its formulation as the 'classical Samkhya' of Isvarakṛṣṇa. Larson was quite aware that Classical Samkhya cannot be interpreted adequately without giving some consideration to problems pertaining to the emrgence of Samkhya in the Vedic tradition and the history of the interpretation of

this development. But before proceeding to these historical issues, he thought it proper to offer a brief perspective of the content of classical Samkhya as found in the Samkhya-karika. To this end he analysed, in Part I of Chapter I, the opening three verses, in which the basic postulates of the classical Sāmkhya are presented, viz, (i) human existence means intense suffering; (ii) the Samkhya system offers a way of salvation from suffering; (iii) the way of salvation is by means of a kind of discriminative knowledge; and (IV) the content of saving knowledge is the dicrimination of the difference between avyakta-vyakta (prakrti) and Jña (purusa). Following these introductory verses, Larson has traced how Isvarakrana takes up the problem of the means of knowledge, the theory of causation, the nature of the three "strands" or basic constituents of the premordial nature, the description of purus and its association with Prakrti, the emergence and functioning of basic principles, the threefold Nature of Reality-linga, bhava, bhautika-, discrimination and release, and trasmission of tradition.

In Part II of Chapter I, the primary focus is on two basic considerations: (i) the scholar's view of the origin and development of the Samkhya; and (ii) the scholar's view of the meaning and significance of the Samkhya. In the first, attention is given only to the most significant interpretations of scholars of the twentieth century, viz., Garbe, Dahlmann, Oltramare, Oldenberg, Keith, Edgerton, Dasgupta, J. hoston, Frauwaliner, Van Buitenen, Hauer, Mircea Eliade, Debiprasad Chattepadhyaya and K. C. Bhttacharya. Larson has carefully documented original excerpts from these scholars and has analysed their views faithfully and critically. His judgments on them are revealing in the retrospect. Thus, he observes: Richard Garbe's rejection of all attempts to find an 'early Samkhya' or a "preclassical Samkhya" is quite arbitrary and unwarranted, the same can be said of his view that the Samkhya is nonbrahmanical. Garbe understands the problem of discrimination and non-discrimination purely in traditional philosophical categories. As a result, in Garbe's view Sam'shya becomes another rationalism in the history of thought. The danger here is that one runs the risk of superimposing one's own tradition on the Indian material. Garbe overlooks the religious dimension of the Samkhya and emphasizes it as an atheism, a rationalism and a materialism. On the other hand, Joseph Dahlmann's attempt to find the seeds of Samkhya in ancient Bra hmanical literature is sound and is in the direction of the most fruitful research regarding the origin of Samkhya. But Dahlmann's claim of a uniform system in the confusing variety of views in the philosophical passages of Mahābhārata does an injustice to the Sanskrit texts. Paul Oltram

are's work is historically uncritical, since he documents his intropretations of the Samkhya almost exclusively from the late commentaries of Aniruddha and Vijnanabhiksu. But his endeavour to rethink the nature of the Samkhya dualism is an extremely productive step. Another helpful insight in Oltramare's discussion is that the atheism of the Samkhya dees not apply to individual gods. A more careful and less biased view of the origin and significance of the Samkhya is presented by Hermann Oldenberg, But the main proble a in Oldenbrg's analysis is that he has somewhat oversimplified the problem of the development of the Samkhya. In the history of scholarship concerning the Samkhya, A B. Keith's contribution continues to have influence even in recent studies. The two key notions of Samkhya. according to Keith, are: (1) the dropping away or denial of the absolute, with the consequent emphasis on the individual soul; and (2) the theory of the principles or "evolutes" emerging out of prakrii. Keith suggests some interesting parallels between the notion of the Self in Yajñavalkya and in the Samkhya, points to the ancient Hiranyagarbha motif in the RV. X. 121, as possible contexts from which the Samkhya notion of the nature and "evolutes" could have taken rise, traces the origin of the gunatheory back to Chandogya VI. 4 and to the later Svetasvatara IV, stresses that there are many different kinds of speculations in the epic, and that there is a dominant theistic tinge throughout along with many Vedantic ideas, and on the basis of these epic passages differentiates Yoga from Samkhya. But to Keith the Samkhya system is but a bundle of contradictions, since the notion of a plurality of purusas is absurd and shows the derivative nature of the system; and even lack of discrimination or a a doctrine of illusion cannot free the Samkhya from its ultimate absurdity. Thus Keith views the Samkhya as an illogical, absurd outgrowth of earlier speculations in the Vedas and Upanisads. The major problem in Keith's analysis is that his view of the meaning of the Samkhya is oversimplified, and he is not sensitive to the religious issues in the system. But a truely beique and refreshing interpretation of the origin of the Samkhya is to be found in the work of Franklin Edgerton, whose analysis is helpful in clearing away many of the cobwebs left from earlier scholarship. His analysis is rooted in the Sanskrit texts, and serves as a needed corrective to the earlier theorizing without evidence. Surendranath Dasgupta's exposition of the contents of the Samkhya system is provocative and ingenious, and suffers from lack of historical perspective, E. H. Johnston's study of the Samkhya, though limited to an analysis of pre-classical Samkhya terms and text is nevertheless basic for comprehending the history of Samkhya

speculations, and his conclusions reveal the complexity of the problems in the field. His careful examination of key terms offers fresh insights on a number of issues of interpretation. Johnston also asserts that Buddhism arose before the formulation of early Samkhya and furthermore says that Samkhya was probably formulated during the first period of Buddhistic dogmatism. Johnston's research represents probably the most important contribution to the study of the Samkhya yet made. But the drawback of his analysis is that his conclusions do not always follow from his earlier arguments and he assumes too much with respect to the Samkhya karika. The fact, however, is that the Karika leaves many questions and issues unanswered. It is not clear what Isvarakrana meant by prakrti. the gunas, buddhi, etc. It is not clear whether or not Isvarakrsna understands buddhi cosmologically or psychologically or both. Erich Frauwaliner offers nothing new. But his discussion offers at least two helpful insights: (i) the system presented in the text-group Mbh, 12.194-249 (=247-287) offers an important tradition of early Samkhya speculation: (ii) he is right in warning against the use of later Samkhya texts for interpreting the classical dectrines. But Frauwallner's evaluation of the contribution of the so-called pancasikha is a major defect in his analysis of the history of Samkhya, since the texts do not support the notion that any one man was responsible for introducing all such doctrines of the theory of evolution, that of praketi and the three gunas, the introduction of Ahamkara, the firm establishment of a normative number of twentyfive principles, etc. J.A B Van Buitenen's careful and detailed study of the Samkhya challenges the conclusions of both Johnston and Frauwaliner on three basic themes, viz., (i) two uses of the term bhava, one meaning "moral" or "psychical" and another one meaning "guna", (ii) the origin of the Samkhyan ahamkara in the old Upanisad c speculations concerning the 'self-formulation of an original, unformulated and unformed being" (e. g. in BAUp. 1,4,1; 4,5; 4,7); and (iii) the origin of the gunatheory in "sattva". Van Buitenen's main contribution has been to prove convincingly that the development of the Samkbya was incredibly complex. But he overemphasizes the cosmic side of the early Samkhya speculation. He spends little time discussing how the notion of "self-delusion" or "self-projection" developed out of these older cosmic speculations. According to Hauer, Samkhya is a later development growing out of Yoga. Originally, Jaanayoga or Samkhya emerged from within the tradition as a type of yoga which emphasized "intuitive-philosophical" examination of yogic states of consciousness. Eventually, however, Samklya became atheistic (Mbh.12 289) and rigourously dualistic. Hauer's hypothesis regarding the origins of Yoga in the ancient > ratya groups is interesting

but open to question, since many of these same motifs appear in the Brahmanical sources as well, though some of these speculations and practices came from outside the Brahmanical framework. The complexity and intricacy is due to the mutual influences of various traditions on one another. The major contribution of Mircea Eliade is his attempt to develop a vocabulary which adequately describes the experience of the followers of Yoga, but he too often reduces Samkhya to Yoga, all the while missing the truely unique contribution of Samkhya, and making it, rather, into a mere imitation of Yoga. Debiprasad Chattopadhyaya rightly claims that original Samkhya is an ideological elaboration of the Tantra and traces Tantric motifs and practices to popular folk traditions. Recent anthropological research lends support to Chattopadhyaya's perspective. But his treatment of Samkhya, as a Marxist interpreter, is the clearest example in his work of methodological reductionism. K.C.Bhattacharya interpretes Samkhya not really as an historical task but, rather, a constructive philosophical problem. Consequently his work contributes little to the problem of the historical interpretation of classical Samkhya. His "constructive effort" is an intriguing blend of Advaita metaphysics and Kantian critical philosophy, which hopelessly confuses the issues and finally transforms the Samilhya into something other than what it was or is.

In Chapter II, dealing with a detailed interpretation of the historical development of classical Samkhya, Larson arranges the concerned texts into four basic periods: (i) ancient speculations in Vedic hymns and the oldest prose Upanisads; (ii) proto-Sāmkhya speculations in the Carakasamhita the Buddhacarita, the Bhagavadgita and moksadharma parts of the Mahabharata; (iii) classical Samkhya speculation of the Samkhyakarika, the Yogasütra and related commentaries; and (iv) renaissance or later Samkhya. Here the beginnings of Samkhya-like speculation are traced on the ancient texts followed by an analysis of the development of terminology and systematization in the proto-Samkhya, classical and later periods. Emphasis is placed on the derivative, composite nature of Samkhya. Influences are traced from the oldest Upanisadic notions of atman and brahman; from ancient creation myths; from analysis of breaths and speculations concerning the states of waking, dreaming and dreamless sleep, from ancient and later Yegic theories and techniques, and even from dectrines of Jainism and Buddhism. Here it becomes obvious that Samkhya is not a monolithic system from ancient times, but rather a slowly growing organism which has assimilated a variety of traditions over a period ef centuries; and which reached maturity in the third or

the classical period with the work of Isvarakṛṣṇa and stood as ā unified system, apart from Yoga and other systems of thought. It has developed a technical terminology and offers a unique theory and method of salvation. This classical system represents a synthesis of many ancient traditions in which previously diverse and frequently contradictory doctrines are given a systematic and coherent form. From this system an extremely subtle and sophisticated system of thought emerged.

Chapter III offers a somewhat new interpretation of the classic Samkhya which may establish a fresh perspective concerning the nature and meaning of this ancient system, and in its turn reveal that Samkhya is dealing in a significant manner with some of the most difficult problems of religion and thought. Classical Samkhya takes us point of departure from the fact of suffering in human existence and sceks to provide a means of release from it. Classical Sämkhya is, therefere, all a religious system. It is important to note that all of the doctrines of Sambhya serve one end : salvation. Moreover, adds Larson, it is important to observe that classical Samkhya begins its analysis from within the context of concrete human experience. It consistently refuses to reduce consciousness to the world or the world to consciousness. It maintains, rather, a fundamental dualism detween individual consciousness, on the one hand, and a real world, on the other. Of the means of knowledge; viz.; perception, inference and reliable authority recognized by classical Samkhya, it is important to realise that each one of these function separately and on different levels of experience. The reliance of cassical Samkhya on the Vedas is unclear. Realable authority, therefore, is probably used primarily with reference to the tradition of Samkhya teachers. The old eightfold praketi is no longer considered as a unit; and the manifest world is derived from an original or premordial nature, in which the doctrine of the eightfold prakrti understood in evolutionary terms is carried to its logical conclusion. The three gunas, which constistute the characteristics of mula-prakr: pervade the entire manifest world from buddhi down to the gross elements. These gunas somehow subsit in mula prakrti, although the Karika never says specifically whether they are qualities of prakrti or actuly considute the nature of prakrti. Larson, like most of the intellectuals, would be helpless, since none can ever tell it due to their as yet upmanifest nature in the prakrii But he is on the right track when he feels that it will be possible to offer an interpretation of the gunas only when one has examined the function and role of purusa in the system. But, according to the Kārikā, the guṇas include two

levels of meaning; (i) as psychic or moral conditions, and (ii) as factors involved in the unmanifest and manifest world. The doctrines of mulaprakrti; the gunas and satkaryavada are inextricably involved with one another; they include everything except the purusa. The mulaprakṛti can only be known by means of its effects, i.e. buddhi, etc., but the effects could never be cognized without the presence of purusa. Simil rly, causation understood in terms of Satkaryavada can only take place when puruşa is present. In classical Samkhya puruşa is individual but not personal, since the personal ego or self-consciousness is included in the notions of buddhi, ahamkara and manas. It is only by the "light" of purusa that one sees the world, and it is only the fact of the world which renders puresa aware of itself. The fact of consciousness and the fact of the world are two irreducible realities in constant interplay with one another. With the doctrine of the planality of purusa the classical Samkhya has taken a major step away from the older doctrines of a cosmic self. Little attention is given in the Karika. says Larson, as to how the two basic principles-i.e. the prakrti and purusa-come together; but he is sharp enough to realise that the task is not to explain how they first came together, it is rather to describe the nature of human existence and suffering in view of the fact that prakrti and purusa are together. and then to offer a solution. They are only in proximity to one another. never in actual contact. The purusa is in the world but not of the world: by its very nature it could not be bound. And purusa is not a direct cause of the appearance of the manifest world; his simple presence functions as a kind of catalyst in releasing the causal process of transformation in the mulaprakrii, and its transformations appear as if they were conscious. In other words, the mulapraketi and its transformations appear as what they are not, and purusa appears as what it is not; a kind of double negation occurs here. Larson's sharply critical insight is evident when he notes that the inquiry into the emergence of principles which make up the world, has the purpose of isolating that in the world which is not part of the world, the purusa. And this insight of Larson is surprisingly shown by Vijnanabhiksu too! But that does not detract from Larson's excellent performance. The world is comprehended in terms of how the purusa witnesses it. The classical Samkhya is, in this sense, a description of what consciousness sees. With respect to the transmigrating entity, i.e. the linga or linga-sarrra, another kind of causation occurs, which according to the classical Samkhya, explains why the linga transmigrates from life to life. This causation is brought about by the force or power of the bhavas, which reside in the buddhi. It is important

### Sambodhi XI-31

to note that the continuation of life, suffering and ordinary existence is attributed in classical Samkhya to these fundamental strivings of man in his innermost nature. They are the foundations or basis for all of his actions and, with respect to the future, what a man becomes in the scale of life is determined by what he has done. Bravo! Larson has here grasped the hidden undercurrent of the law of karma inherent in the Samkhva. even the classical one too. Salvation-knowledge is a special kind of "Knowledge" which brings one to the realization of the purusa itself apart from its appering as what it is not. Larson almost hits the nail on its head when, in his attempt to explain the nature of this salvation-knowledge, he observes that it is consciousness emptied of all contents and distinction, one who possesses this "knowledge" dwells in abstract, pure is plation, a kind of transluscent emptiness, a condition in which consciousness is no longer conscious of something. One wonders as if Larson is here discussing Yoga rather than Samkhya! Yet, he is right, since he has attempted to show that the classical Samkhya is a system of religious thought which seeks to understand the world and man's place in the world from the perspective of this fact of consciousness.

In the Epilogue devoted to an evaluation of Sankara's critique of classcal Samkhya, Larson has discovered, by means of his keenly critical insight and minute analysis of the arguments put forth by the celebrated Vedantic Āchārya, that the latter is framing his critique of Sāmkhya generally within the tradition, evidently wanting to force Sāmkhya into position of main realism but the Sāmkhya, interpretation of pradhāna as guņa pariņāma, satkārya, tattva-vikāra, and antahkaraņa vṛtti precludes such a critique.

A chart of the twenty-five principles (tativas) of classical Sāmkhya, a glossary of Sāmkhya terminology, a chronological chart help a better understanding of the book. The Sanskrit transliterated text with uptodate English translation make this work a complete self-sufficient reference unit. Larson has primarily used the text as found in Colebrooke-Wilson edition of the Kārikā and the Bhāṣya of Gauḍapāda and he has confessed that it is not a critical one. With respect to problems of interpretation he has followed the commentaries of Gauḍapāda, Vācaspatimisra and Paramārtha's Chinese verison. His translation is quite lucid and readable on its own. In Appendix C he has given information about a modern tradition of Sāmkhyayoga as found in a monestry in Madhupur (Bihar) founded by Swami Hariharananda Aranya. In Appendix D he has provided a glimpse of additional materials, among which P. Chakravarti's editon of Yuktidīpikā and Esther A. Solomon's three recent books, viz, Sāmkhya-Saptati-vṛtti (vì) Sāmkhya-vṛtti (vì), and The Commentaries of the Sāmkhya Kārikā-

A Study, Srinivasan Ayya Srinivasan's elaborate critical edition or Vacaspatimiśra's Sāmkhyatattvakaumudi, Anne-Marie Esnoul's French translation of the Sāmkhyakārikā together with the Bhāṣya of Gauḍapāda, Anima Sen Gupta's Classical Sāmkhya—A Critical Study, and Karl H. Potter's Encyclopaedia of Indian Philosophies, Volume I, entitled "Bibliography of Indian Philosophies" are noticed in detail and evaluated with reference to the objective of the work. In this same appendix Larson has surveyed the material treating the relationship between Purāṇic Sāmkhya and classical Sāmkhya. He concludes on the basis of this material that in the Purāṇic texts the proto-Sāmkhya speculation functions more as a heuristic cluster of symbols, utilized for purposes of cosmogony, mythology and religious devotion, and he warns that it is an intriguing chapter in the history of religions and that it must be used with great caution in interpreting classical philosophical Sāmkhya. His bibliography is also uptodate and highly indispensable for future researchers in the field.

Here we have at long last got a clear-headed, critical analysis of the classical Samkhya, both with a highly rewarding insight into its historical development and meaningful interpretation based upon a masterly grasp of the text proper. Larson has thus presented to us a classical specimen of a methodical study of the highly popular and celebrated work of Isvatakṛṣṇa, and provides a reliable tool for a similar study of the development of renaissance or later Sārikhya.

-N. M. Kansara

SAMA VEDA: With original text in Devanagari, English translation with occasional explanation, an Introduction and appendixes by S. V. Ganapati; pages XXXIV and 491, Delhi, 1982; Price Rs. 75.

The Sama-veda has attracted relatively less attention from serious students of Vedas in India and outside because of its secondary nature in the context of the Rgveda, its accents and mode of recitation and its ganas. This is rather distressing because we have missed the investigation of a number of important problems related with the Veda.

The work under review presents the complete text of the Samaveda including the Pürvarcika, the mahanamnyarcika and the Uttararcika with 640, 16, and 1225 verses respectively, in all 1875 verses.

Shri Ganapati (G.) has given an English rendering with occasional notes, under each verse.

In the Introduction G. has discussed topics like the original of the Vedas, special features and content of the Sāmaveda, the home of the Veda, Evolution according to the Sāmaveda, the Age of the Veda, Man and his internal activities, some special expressions, misconceptions about Sāmaveda and Yajurveda and origination from Rgveda, an earlier race of man, the Brain, and Translation of the Veda.

At the end of the book there are nine appendixes which include, "the Samaveda and tradition, References to Arctic Phenomena, Mantras on Evolution, Samaveda mantras repeated twice, mautras from the Samaveda and the Yajurvida included in the Reveda, number of Rishis who have contributed to the Reveda, hymns common to the Samaveda, the Yajurveda and the Reveda, different translations, Samaveda mantras in the Reveda, and Samans arranged according to each Deva separately.

We shall offer our remarks for the text, the introduction, the translation and the appendixes.

The order of the verses in the Samaveda is known in two different ways, firstly as Kāṇḍa, Adhyāya, Khaṇḍa and mantra and secondly as kāṇḍa, prapāthaka, ardha, daśati and mantra. It is not clear what G. has in mind when he mentions Kāṇḍa, book, chapter, D and Mantra, He has not mentioned Sanskrit equivalents for his division which seems to be the second one. He mentions 'Indra Kand' for Aindra Kāṇḍa.

So far as the text of the verses is concerned, he has not cared to note the accents. This is unpardonable, for, no Vedic text, at least of the four Vedas should be allowed to be printed, written or recital without accents.

The translation of the Samaveda presented here is a novel one in the sense that Shri G. dismisses earlier translations, as "largely influenced by Sayana; they do not convey much sense most often, are abstruse, distorted in sense and often times absurd also. They do not present a consistent system of thought on which the Veda should have been based. The Veda repeatedly affirms that the Devas are engaged in Yagna, establishing the creatures and the worlds". He wants the Samaveda to present a consistent picture (p. XXXIII). He further states on the same page the relation of

Davas, the Yagna which he calls life-activity, the wisdom of the ancients and so on.

We do not object to the unconnected loud thinking about an ideal translation of the Samaveda. Perhaps he has followed some earlier studies on Vedus rigarding evolution, Glaciation, Arctic Circle phenomena, World of ideas, cell-life, sense organs and so on. We have been at a loss to find here an attempt to build up a consistent theory of the subject matter and teaching if any, of the Sama-Veda. A tradition does not live in vacuum. It has its earlier roots and later offshoots, from which we can determine its nature. For Shri G there is no tradition because he dismisses the view that almost all the verses in the Samaveda are taken from the Rgveda. For him the contrary is true. As regards the later development of the Samaveda ideas, for him the Upanisads are useless. He enters into sophistry about them and rejects them.

With all this, G's claim for a correct translation is worth examining. It is needless to point out that even from the times of Yāska there were alternative interpretations of the Veda. However the Nirukta presents their case in a proper and logically built up manner. Even Anandatirtha in his comments on Raveda (I. 1 to 40) emphasises that God Vişnu is praised throughout the Veda and that there can be different interpretations of the Vedic verses like ritualistic, theistic on the level of the personal God Nārāyana and metaphysical.

The metaphysical translation presented here is based on G's understanding of some special expressions—"So far misunderstood and responsible for wrong interpretations—and words expressing them." On pages XXXIX and XXX he has listed a few such words like Head, Body, Brain, Brain cells, Nerves, Spinal cord, Skull, 'Prāņa' and 'Yagna'. We would have appreciated his point of view had he given Sanskrit equivelent like Agni (Fire), Prāṇa or Prāṇāḥ (Breath or life—force). Apaḥ (water), Prajñā (knowledge), Bhūtemātiā (elements of body) and so on, which we can vouchsafe for, from the older Upanişads. In the absence of any such thing the list proves nothing.

Even with all this the translation of G may be accepted there were no errors in the rendering of words and verbal forms in the context of number, person and tense as well as root-meanings. The following are a few examples taken from the very beginning of the Samaveda.

- (1) (a) Agna ā yāhi vitāye is translated as "Agni moves and arouses the desires ......"
  - (b) ni hota satsi barhisi is translated as "He presides down below in existence".
- 3 2 3 1 2 3
  (2) In agnim dūtam vrņimahe, we have "Agni chooses great messengers"
  Oldenberg has, "We choose Agni as our messenger".
- (3) For Jarābodha tad vividdhi vise vise, (15), there is "Old age bestows understanding of it in various ways to man......"

  Oldenberg has, "O Jarabodha, accomplish this task for every hour".
- 2 3 2 3 1 2
  (4) For Asvam na tvā varavantam ...... (17) there is,
  "Prana (asvam)! you make obvisances to Agni'
  Oldenberg has "With reverance I shall worship thee who art long-tailed."

These illustrations speak for themselves.

In the Introduction G. has discussed or rather mentioned the Age of the Samaveda in the context of the Rgveda, the origin of the Samaveda, the home of the Veda, the Devas and Asuras, their cultures, the Arctic Home, the Glaciation and the Yuga-years, the Evolution and other matters related to it.

As regards the relative chronology of the two Vedas, G's contention is that, alongwith the Yajurveda, the Samaveda was earlier than the Rgveda and that the verses of the Samaveda were responsible for the formation of the Reveda. In the present state of our knowledge regardig these two Vedas, one cannot decide anything especially when out of 1875 verses of the Samaveda except 105 all are common with those of the Rgveda. Instead of offering a purely personal view regarding the composition, culture and the age of the Sanaveda G could have with advantage discussed the references to Sama, Samani, Samegana, Samavipra, brhatsama, samnah, Kavih and so on found in a number of Rgveda verses like 2,43.1-2, 5,44.14; 10,107.6; 5,54.14; 8.78.1, 2023.17. Again it is possible that the Ganas of the Samaveda might have been earlier than the composition of the Revedic hymns. Another aspect of this problem worth considering is the variant readings found in the verses of the Samaveda, variants of letters, words, word order, placement of a foot, accent and so on. The mention of such variants in the Samaveda Brahmanas and Śrauta-

sūtras, the Somayāga, all those ritualistic and metaphysical riddles and equations and fables in the Tāṇḍya Brābmaṇa and the development of philosophical ideas in the Chāndogya Upaniṣad are some other problems which could help Shri G's ideas. In the absence of serious investigations on the above problems any view regarding the age of the Sāmaveda will not be acceptable.

The statistics in the Appendixes have some value, although they are repetitive. In the absence of original Sanskrit words, these may not prove very helpful to a serious reader.

There is no Bibliography—purhaps G thinks it redundent — no verseindex or verse foot index, no list of abbreviations and printing conections. He has cared little for discritical marks.

Shri G should be congratulated for the English rendering of the Samaveda, based on personal views.

The publisher deserves our best wishes, for, he has advantured for this publication, with nice paper, fine printing and relatively less price.

- J. M. Shukla

MAMMAȚA'S KAVYAPRAKĂŚA (VII-X) with Săradīpikā of Guņaratnagaņi, Vol II, edited by Dr. T. S. Nandi; Gujarat University Ahmedabad 380 009, 1984; pp XIV + XXVIII + 580; price Rs. 16 = 00

This is the second volume of Gunaratna's commentry Śāradīpikā on Kāvyaprakāśa, Ullāsas seven to ten. The critical text of Sāradīpikā as presented in this volume, is based, like the earlier volume on two manuscripts, one from BORI, Poona and the other from the Oriental Institute Baroda Dr. Nandi has also used a manuscript from the Oriental Institute, Jodhpur which he calls J, the other two being called P and B. This time Dr. Nandi was fortunate in utilising J, which is relatively a better manuscript, the other two being incorrect at places.

In the Preface Dr. Nandi (N) has referred to his earlier volume of the Sāradīpikā and had he got the help of the Bālacittānuranjanī and the Sārabodhinī, other two commentaries on the Kāvyaprakāśa. He expresses his confidence and conviction that the Allahabad editors of these commen-

taries will benefit so far as the readings of their commentaries are concerned. He repeatedly states the importance of the Saradipika as a research tool and the help the Allahabad editors will get in the reprint of their work. With the help of the manuscript J. which is a very clear manuscript he has furnished an appendix (No 3), in this work, in which nearly fifty passages marked as 'not clear' in Vol 1 at different places are corrected to satisfaction. The three manuscripts utilised by Shri N. are complimentary to one another, so that lacunae in one are improved upon by the other two.

In the Introduction, some of the things stated in, the preface are referred to again. Gunaratna's commentary is simple, explanatory and clear. At very few places it enters into scholarly discussions. It almost avoids discussion in the context of Mimamsa and Vyākarana. It is heavily indebted to the earlier commentaries that Is why it is called Sāradīpikā, a lamp illuminting the essence of the earlier works. There are no religious or sectarian digressions and no undue interest in explaining verses depicting love in union. According to Shri N, the commentary has a touch of originality and it has its utility as a research tool.

There are nine appendixes, which are based on Dr. N's notes at the end of each Ullasa. In A, N refers to, by giving the contexts of the foot note numbers, the places where Gunaratna is indebted to Balacittanuranjant. In B, there are references to other commentaries (tikantara) or other explanations (vyākhyāntara). C gives references to the Sarabodhiot. D gives words missing in J, B or P. E records Gunaratna's better readings. F states some genuine mistakes located in the Saradīpika. G gives references to literary and other works and also to some alamkārikas. H points out passages improved upon with the help of J. I refers to Gunaratna's elaboration, or remarks.

Photo-stat copies of seven pages of the manuscripts P and J are given.

The work of editing an older text is difficult. It requires patience, care and a thorough knowledge of the relevant subject treated by the text. This is particularly so when the manuscripts, being incorrect, are not of much help. Dr. Nandi with his detailed knowledge of Alamkārasāstra and his experience of editing works of this sastra, has proved his competence in this work. As it is, the Kāvyaprakāsa is an elaboration of almost all the discussion in Poetics, before Mammata. Gunaratna's commentary is bound to be a lengthy work, when the author explains each word of Kāvjaprakāsa. Dr. Nandi has completed very ably, a difficult task.

N's notes at the end of each Ullass, leave nothing unexplained to far as the correct readings, Gunaratna's indebtedness to his predecessors and a telative evaluation of his work are concerned. From the text-critical point of view the notes are very valuable.

As Dr. N's work is bound to be popular, I suggest the following in the subsequent edition.

Appendix G should be divided into two viz G1 and G2, so that the first will list those authors and works which are merely referred to by Gunaratna. G2 will group those authors and works, actual references from which are referred to by Gunaratna. This will help also in determining the readings of those references.

As Shri N has made a very detailed study of Gunaratna and the two commentaries to which Saradipikā is indebted, he should offer a critical evalution of Gunaratna's work as an independent work, and in the context of his sources. This will greatly enhance Dr. N's critical work which has required great patience.

I congratulate Dr. Nandi for the critical edition of Gunaratna's Satadipika. It is an important addition in the commentary literature on the Kavyaprakasa.

- J. M. Shukla

EKĀRTHAKOŚA: edited by Samaņī Kusumaprajňā, Jain Viśvabhāratī, Ladnun, Rājasthān; 1984, Price Rs. 50-00

NIRUKTAKOŚA: edited by Śādhvi Siddhaprajñā and Śādhvi Nirvānaśri Jain Visvabhārati Lādnun, Rājasthān: 1984; Price Rs. 40 - 00

With the blessings of Ācārya Tulasi and under the very able supervision and care of his pupil Yuvācārya Mahāprajña, a very important research activity is going on in Lādnu, Rājasthān. Its earliest fruit has been the publication of the Jain Āgamasūtra viz. Āgamasuttāņi in three volumes. The work offers a critical and dependable edition of all the Āgamasūtras.

They have plauned a number of works in this direction. They published an Agama sabdakosa, a concordance of all the important words in the Agamasūtras, with references but without the text of the references.

Sambodhi XI-32

Perhaps their further planning in the same direction regarding similar indexes, stopped them from giving the text of the actual references, which a discerning reader could easily find from the three volumes of Agamasuttani.

The next two companion volumes of indexes are the Ekarthakośa and the Niruktakośa.

In the Ekarthakosa about two thousand words are selected from about one hundred works which include Angabahya works like the Aupapatika, the Rajaprasniya, the Jivabbigama, the Nandi and so on and the commentaries and other miscelleneous works. For each word the Sanskrit equivalent is given and then follows the references of the synonyms of these words, with the correct mention of the place from where the reference has been taken. Care has been taken to select such words as have synonyms.

There are three appendixes. The first appendix indexts all the words taken note of in the work, including their synonyms so that their number has gone up to eight thousand. The word printed in black is the head word of the group of synonyms. The second appendix although repetitive arranges synonyms with their other words and gives their meanings also. This gives us a ready reference of words with their synonyms and their shades of meanings. This appendix is an important tool for further research. The third Appendix notes the roots of the verbal forms included in this work. For this the major help has been the Dhatupārāyaṇa of Hemacandra.

In the Preface and the Introduction by Dr. Tatiya and Samanī Kusumaprajnā, there are preliminary remarks about the Ekartha words, their importance and how they have been selected.

As the work is bound to be useful, it is suggested that in the next editions the material found in the work may be re-arranged chronologically in the order of Angasūtras and so as to that linguistic research and philosophical research may find a ready reference in it.

Samant Kusumaprajña and her band of enthusiastic workers should be congratulated for this work.

The second work the Niruktakośa is almost on the lines of the first work. It contains etymologies both in Prakrit and Sanskrit of one thousand seven hundred and fifty four words. They are listed in the alphabetical order along with their Sanskrit equivalents. The Hindi rendering of the

elymological explanations is also given. The Sanskrit and Prakrit etymologies are based sometimes on Sanskrit etymological works and the vast Jain literature including the Cūrņis and other commentaries. Some etymologics seem to be purely personal and many times imaginery, most of them being root-based. In the preface and the introduction some preliminary remarks are made about the nature of elymological explanations.

The work is sure to impell research in various directions. First of all the etymologies presented here, have nothing to do with Brahmanical atmosphere. It seems to be strictly local and therefore worth doing research into.

The original sources of these etymologies have little in common as they are based on a vast literature.

The editors have stated that the first Appendix has grouped such words as are formed from the primary suffixe anat. This refers to the etymological word atisayanam, which is formed from the suffix anat, the other word, its Sanskrit equivalent is atisaya. Its Prakrit counterpart is aisaya, which is listed. So the basis of this appendix are those Sanskrit words which are found from the anat suffix and for which Prakrit counterparts are available in the Jain literature.

The etymologies in the second Appendix in which are collected names of the tirthankaras are purely personal, being mainly based on maternal contexts.

The material collected in this work is valuable in the sense that we have here, for a research worker, a vast source of social, religious, grammatical and philosophical contexts, which will be helpful in unfolding the minds of the Jain scholars of the old times, their original contribution, their knowledge of popular tradition and their reliance, if any, on the Brahmanical and the Buddhist sources.

The editors and their band of enthusiastic workers deserve our praise.

-J. M. Shukla

KARAKAPRAKARANAM, as forming part of the Vaiyākaraņasiddhānta Kaumudī, with Gujarati translation, notes and explanations by Vasant-Kumar Manubhai Bhatt. Sarasvatī Pustakabhandāra, Ahmedabad; Price Rs. 45-08

Among the recasts of the Astadhyāyi of Pāṇini, the Siddhāntakaumudi of Bhattoji Dixita 'is very popular with the students of Sanskrit grammar. Kātantra Vyākaraṇa fathered on Sarvavarman (3rd century A. D.) paved the way for these recasts, for, it is divided into four chapters viz. Sandhi prakaraṇa, nāma prakaraṇa, ākhyāta prakaraṇa, and krit prakaraṇa. Pāṇini had divided his work into Adhyāyas, pādas and Sūtras. This was done for a particular arrangement of the rules in the Astādhyāyi and their application. The recasts retained the system of order and application but their major innovation was the arrangement of the grammar material according to subject matter. Of the recasts viz. The Rūpamālā (1300 to 1350 A.D.) (the Rūpāvatāra (1100 to 1150 A.D.) the Prakriyākaumudi (1400 to 1450 A.D.) the Siddhāntakaumudi and the Prakriyākaurava (1560-1666 A.D.) the Siddhāntakaumudī has been the most famous.

Although the Siddhantakaumudi is indebted to the Prakriyakaumudi and the Prakriya sarvasva is superior in merit so far as clear explanations and apt illustrations are concerned, Bhattoji's work proved extremely popular because of the centre of learning viz. Benares, where it began to be studied, because of a generation of brilliant pupils of Bhattoji and because a number of commentaries and studies have been written on it.

The section on Karaka as found in the Siddhanta Kaumudi has one hundred and fifteen sutras. Pāṇini has arranged the sutras, which according to him strictly refer to Karaka, into two adhyayas viz. first adhyaya, fourth pada, sutras 23 to 55 and second adhyaya, third pada, sutras 1 to 73, wherein tutias 3, 48, 49, 60, 62 and 63 have an indirect bearing on the Karaka. This arrangement is the arrangement of a grammarian.

Dixita's arrangement, which may be called a textbook-writers arrangement includes 115 sūtras in all. Beginning with the nominative and ending with the locative, he takes up each case and explains every thing which has a context with them.

The Siddhanta Kaumudi has been translated into English, Hindi and Marathi. The Kāraka section along with the semina and the paribhāṣā sections are translated by many scholars. However, I am glad to say that Prof. Vasantkumar Bhatt's (VB) translation with notes and advanced explanations is the best among them.

VB's merits in the work are obvious. In a long introduction he has explained everyhing, related directly or indirectly, to Karaka.

He explains the word Kāraka, from all angles, quoting Patanjali; Bhartrhari, Kāśikākāra; Helārāja Kaiyata and Nāgeśa. After this he, following the order of Bhattojī, thoroughly explains pratipadikārtha. The abhibita Kāraka and quotes Vārtikakāra's view, Karmakāraka, kinds of karma as found and explained in Vākyapadī, e. The upapadavibhaktis, Kāraka and akāraka, karaṇa, tampradāna quoting Bhartrhari, popular sampradāna and grammatical sampradāna, apadānā and its senses, the śeṣa meaning, the genitive, the meaning of śeṣa in the mahābhāṣya, adhikaraṇa and its divisions, Kāraka vibhakti and upapada vibhakti, abhibita, anabhibita, sentence in Pāṇini, vākyasaṃskārapakṣa, the discussion regarding Kāraka in the Cāndravyākaraṇa, and vivakṣā.

At the end of the long Introduction he has listed in the adhyaya-pada order the sutras which Shri VB, thinks as forming part of the Karaka section of the Siddhanta Kaumudi.

He then translates clearly and rather in detail the sutras of Panini and Bhattoji's vriti on them. These explanations are related to the discussion in the Introduction.

At times Shri VB, cannot resist the temptation of bathing in the shower of modern linguistic terminology and uses the terms semantic categories, syntactic categories, deep structure, surface structure and phonological representation.

Shri VB. is heavily indebted to Dr. S. D. Joshi's discussions in his four volumes on Kāraka rules found in the Mahābhāṣṣa. At times he quotes statements from the writings of Kiparsky, Stall and Deshpande.

The work of VB, is one of the very good works which treat their subject matter in great detail and with a confident understanding of the subject on hand.

The work is bound to be popular and therefore I suggest the following improvements in the future edition.

(1) So far as the translation is concerned, it is over-explanatory. A very clear rendering of the Sūtra, which may be explanatory wherever required, should be separated from the rendering of the vṛṭṭi. In VB's work these are mixed up so that at many places we have repetitions of words and thoughts. Again the advanced explanations should also be clearly separated from the notes. Sometimes we do not get a separate rendering of the sūtra but we have only an explanation of the vṛṭṭi.

- (2) Shri VB.'s enthusiasm for explaining everything is appreciable but he should see that there are no repetitions. The mention of samantic and syntactic categories is an illustration on the point.
- (3) Shri VB has listed, as referred to above, the sūtras relating to Kāraka. Their mention follows neither Pāṇini nor Bhartoji. He should have omitted or given a separate appendix about the sūtras, 67 to 76, of the fourth pāda of the third adhyāya. Of the fourth pāda of the first adhyāya sutra 55 is not taken note of by Dīxita. Similarly sūtras 88, 89, 92, 97 and 98 which form part of Kāraka section are not listed by VB. Similar is the case with the eleven sūtras beginning with Karmapravacanīyāh (1.4 83). They are included by Dīxita but not listed by VB. Similarly of the third pāda of the second adhyāya sūtras 3, 48, 49, 60, 62 and 63 are listed by Shri VB. but they do not form part of the Kāraka section in the Siddhānta Kaumudī. The whole list as given by VB. should be rearranged by keeping in view Dīxita's order.
- (4) A small discussion on Bhattoji's arrangement of the Karaka rules would enhance the value of the book.
- (5) Shri VB's work does not need any ornament in the form of the mention of the modern linguistic terminology, which changes and improves itself everymonth.

I heartily congratulate Shri Vasanthhai Bhatt for giving us a work which is lucid, exhaustive and which leaves nothing unexplained so far as the Kāraka is concerned.

- J. M. Shukla

Spiritual Vision and Symbolic Forms in Ancient India-Vol 1 of the series "Foundations of Indian Culture" G.C. Pande, Books and Books, C4A/20A, Janakpuri 'New Delhi 58. Pages 363, price Rs-300 per set.

This is the first volume of the series "Foundations of Indian Culture" by Prof G.C. Pande, a reputed authority on Buddhism, Indian culture and history as also a versatile genius known for several valuable works in English and Hindi.

The present volume deals with the evolution of ideas and ideals of Indian culture as reflected mainly in ancient. Indian works and tries to establish that Indian culture is, "in its essence, a development of foundational ideas constituting a creative matrix. Behind its changing historical forms lies a deep and persistent source of creativity which is spiritual in

character." In a wider concept, we may state that the work is ambitious in that it deals with the evolution of the Aryan mind and intends to discuss spiritual vision and symbolic forms-two of the basic forces that have concretely shaped the Aryan mind and Indian culture. In this the Rgveda, Vedic literature, the Upanisads and philosophies, Sramanism etc. come under discussion and acute analysis for an exposition of Sādhanā and Parāvidyā in nine chapters of part one and four of part two. The second part is rightly entitled "Symbolism and Expression." All this detailed discussion, analysis and exposition is followed by a Bibliography. Index as also corrigenda addenda. The whole work thus follows scientific lines and is thoroughly methodical and establishes on firm basis the claim of the author in his preface that "The history as well as the interior dialectic of tradition is sought to be brought out by noticing the interaction of theory, practice and experience as also the ever-dissatisfied seeking for expressing imponderable feelings symbolically." Thus, the author reveals a thorough grasp over his subject and on the whole, he strictly follows the ancient scriptural writings. "Nămūlam likhyate kiñcit" is his motto, though we might, at places, dispute his interpretation and the conclusions that he derives.

Chapter one, being introductory, explains the approach of the author and examines the roots and historicity of the spiritual praxis and the Indian conception of cultural tradition. To him, rightly, the evolution of Indian culture is a sādhanā in the quest of the Self, its higher progress in order to evolve a persistent point of view that is " not merely the ascetic and the mystic, the whole time religieux of a sādhaka" (P.2). The sādhaka undertakes his sādhanā by adopting an attitude of detachment and dedication, though we may here add that if we seek to grasp reality, Aryans in ancient India have also drunk deep at the fountain of life and have mostly cultivated a spirit of detachment, of resignation in the end. The Arva of old India has sought to identify himself with and to evolve his Self through, philosophical trends and isms, ultimately to accept a positive optimism, unstinted faith in humanity, faith in the basic goodness and inherent powers of man. This has brought Indian culture to evolve two principal values or concepts-(i) This life plus that life is life, (ii) sādhanā and puruṣārtha is the very core of Indian life. The introductory chapter could have been a little bigger to include these ideas on sound basis and authentic records.

The next two chapters, "Vedic Interpretation" and Vedic tradition and its unitive vision " deal with the contribution of the whole of Vedic

literature towards the evolution of spiritual praxis and the Indian conception of cultural tradition as the author has conceived of it. Here, particularly scholarly is the analysis of Rta in the Rgveda and the Vedic myth related to creation. The concept of Vedic sacrifice and funerary hymns are excellent in analysis. The concept of Brahman as analysed here is just routine and it should be stressed that intuition in the Upanisads is not bereft of the logical, though it is not merely and exclusively logical. Logic and intuitional experience go hand in hand, they are also an identity, and prove the meaningfulness of the word "Daršana."

Chapter four discusses and analyses Buddhism as Sramanic negation and it is a positive contribution to Indian culture and values. Being a scholar of rank and an authority on Buddhism, he is at his best here in the work. It is true that .... 'Sramanism gave a new dignity and status to man, its asceticism, instead of rejecting humanity, exalts it. (P-69). It is also true that "the idea that the world is evil and must be given up sooner or later if one is to search for lasting spiritual welfare, institutionalized in Samnyasa or mendicancy, is the lasting contribution of Sramanism to Indian culture." (d-61).

However, the following two views of the author are disputable and require revaluation—(a) renunciation in the Brahmana works being a consequence of Sramanic impact achieved in early post-vedic or sutra period, (b) The doctrine of transmigration being the most characteristic feature of tradition of Indian thought as derived from Sramanism.

We would again feel that taking Samkhya to be Śramanic and different from the Vedic tradition is too much again.

These three views can be easily disputed if we just take the meaning of the word 'Vedānta' as applied to the Upanisads to be "culmination of the vedic thought and philosophy taught by the Upanisads."

The next three chapters are entitled—'classical cross-currents—'Vedānta,' monotheistic trends' and 'synthesis in the Smṛtis, Purāṇas and Tantras.' Here, in these very scholarly expositions, the analysis of Sankara's philosophy, the monotheism of the Gitā and Saivism are a land-mark in the author's contribution, though, at places, we might have second thoughts on his views.

The next two chapters on " Adhyatmavid; a as Philosophy " and

"Synthesis of Yoga in the Gita" show the critical and analytical acumen of the author at a lofty height.

Here, the first part ends, unfortunately without a concluding chapter in which the author could have given his analysis of this sādhanā and parāvidyā as also some critical thinking, rethinking and analysis of which the author is definitely capable with his deep study, exquisite grasp of his method and a mental capacity of clear-cut thinking and analysis. Again, one glaring missing link is the absence of a chapter on Jainism, the contribution of which can in no way be under estimated.

Part two is broadly entitled "Symbolism and Expression" that evolve through and influence at the same time, " Language and myth," "Forms of Rational Knewledge," " Literature " and " Art, " The author quite rightly commences his chapter ten on "Language and Myth" with these wordss-"The meanings of words can hardly be thought of as things in the real world. They are rather constructs of experience and what the words refer to are selectively demarcated fragments of experience and behaviour " (p. 179). This chapter aims at scientifically explaining the symbols that evolve from language, how they influence and enrich language, how different sastras view language and its impact on and the shape that they give to culture and so on. Here, the author rightly stresses that 'If language in its ordinary use is a necessary part of vyavahāra, rightly understood, it can be a ladder for mystical self-realization. Language is both prapanca and mantra, " (p. 182). The other sections in this chapter "Aspects of Linguistic History, " "Sanskrit and Indian Culture," "Myth as Symbol, "deal with their richness as also their positive contribution to Indian culture. In all these, the topics discussed and Indian culture are tightly to be shown as mutually dependent and shaping each other. Myths are very well illustrated and are, in most of the cases, corretly interpreted.

The next chapter on" Forms of Rational Knowledge "with an appendix on" Heterodox Philosophies and Scientific Development" and the next two chapters on "Literature" and "Art" treat of the topics on the same lines and are valuable in their own way. The following statement in the chapter on 'Art' applies well to all the topics dealt with in part two. "If symbolism is understood as expressiveness dependent on obscure associations which do not need to be perceived for being effective, and if meaning is understood as a subjective condition, these two terms

Samobodhi XI-33

(vyañjaka) and meaning (vyangya) would then pervade all the arts," (p. 328). This shows that the thinking of the author is quite on the right lines in part two as in part one. But again, here also, a concluding chapter was essential and it could have been a genuine contribution of the author.

We may here refer to one or two minor points.

Sanskrit technical terms written in English are very often not italicited and are without discritical marks. Here, uniformity should have and could have been maintained. Similar is the lack of uniformity with the writing of Sanskrit quotations.

It is happy that a list of corrigendum is given. But it may be stated . that some misprints have been simply fantastic. To illustrate, 'ransmigrtion' (p. 63), 'tortuous' (p. 65), 'injuries' for 'injures' (p. 66), 'quiet' for 'quite' (P, 67), 'vairocana' for 'virocana' (P. 71), 'Nighantas' for 'Nirgranthats (p. 76), 'Ayaramga' for 'Acaranga' (P. 77) etc, etc. English rendering of some of the words requires reconsideration. To illustrate, 'for the sake of society' (loka-samgraha) essential Aloneness. (kaivalva) (p. 65), 'illuminative operation' (prakasavarana Ksaya) (P. 97), the experience of self-realization (jnana laksanabhakti) (p. 147) Desireless will ( niekāma karman ) (172), enquiry into principles (tattvajijnāsa ) (225), Of the whole or critical and analytical works on its various aspects, we have so many cultural studies of several works and writers. The first volume of the present series by Prof. G. C. Pande is a valuable contribution and addition to the already vast and rich store of authentic, scholarly and valuable works on Indian culture, it is welcome as a Scholastic analysis of a problem of importance, it is fairly original.

-R. S. Betai

"DIMENSIONS OF ANCIENT INDIAN SOCIAL HISTORY: - G.C. Pande. vol. 2 in the series" Foundations of Indian Culture." pages 287 Books and Books, New Delhi 1984, Price Rs. 300/- per set.

This is the second volume in the series "Foundations of Indian Culture." In the first volume entitled "Spiritual Vision and Symbolic Forms in Ancient India," the author very ably established the philosphical, religious and ethical basis that has kept Indian culture alive to-day, after it faced unprecendented onslaughts of opponents and consequently severe

trials and tribulations of ages and these would have and could have wiped out completely the Indian culture from the face of the earth. Our culture and civilization lived through heaviest odds and this became possible because of this sound and firms basis. The same basis has shaped and coloured the Hindu social organisation, its Institutions, thought and philosophy that may be accepted as the most important aspect of Indian culture. The present volume discusses and analyses the social history as it has evolved through the ages. The author rightly observes in his 'Preface' that "This second part of the work concentrates on the analysis of the social world ...... In dealing with the social tradition, its historicity is sought in the present work to be placed by the side of that perennial identity which constitutes its constant inspiration .... the notions of desakala, samyagājiva and svadharma may be said to have constituted the basic matrix of social action presupposed by the life of contemplation and symbolic expression in Indian culture. " The purpose, approach and importance of the study, the line of thinking and argument are explained here in brief.

The work starts with an Introduction which is rather too brief, i.e, in just 6 pages. The purpose of the work, its title and hypothesis are not elaborated or well explained or clearly laid down here, though the author stresses the conception of social history in these words of Trevelyan-

"The appeal of such history is basically imaginative and lies in the desire to feel the reality of life in the past, to be familiar with the chronicle of wasted time for the sake of ladies dead and lovely knights" (P.I)

but he more or less rejects this view and claims to go far deeper in the question of grasping the human nature; in the forces that determine the social process and constitute its relationship to human nature as a whole. For that he goes to the "Ideational Foundations of society and their historicity" that brings him to the analysis of social consciousness in the Indian tradition. Man's true identity is spiritual and transcendental and can be realized only inwardly in terms of his relationship to God or the Absolute", (p.2), though for practical purposes man acquires "an identity in psycho-physical and social terms." Here, we may add that, as the facts stand in the Indian social tradition, bearing aside a few exceptions, (i) normally, all men must pass through all the stages of life. This is natural to most men and women physically, psychologically, emotionally and spiritually. Consequently, (ii) Indians have drunk deep at

the fountain of life and have loved to enjoy all the joys that life offers, and, (iii) they take this course, as the most natural one, so that transcending from this life to the other, to the higher one shall be a most natural course and at perfect ease and peace of mind. The analysis of self-consciousness that the author gives here might not sound all pervasive to all men.

When the social concepts are to be explained, the author gives only a brief and basic explanation of terms such as jana, janapada, gotra and so on. However, the author hits the nail at the right spot when he states:

"The traditional sense of social identity thus, although associated primarily with varnāsramadharma (diaertical marks and italies mine), was secondarily associated with supposed kinship groups like the gotra and with territorial regions or jana-padas." (p-6)

Naturally enough, chapters 1 and 2 discuss the 'Geographical Identity' and 'Growth of population.' These are no doubt initially important and are here well analysed. However, foreign invasions and their impact and the rot that set in, as also its reasons could have been discussed in greater detail.

In the next four chapters follow the economic pattern, the occupations and means of livelihood, the rural and urban life, etc. They form the basis of the social patterns and in the discussion of all these the author reveals his modern and scientific outlook. The distribution of the topics here is well-planned and systematic though the discussion is just routine and we are not likely to get much new material. However, the study here is scientific and the conclusions that the author arrives at here are clear and realistic though not unknown.

Naturally with this, the author comes to "Standards of Living" in chapter 7. Basing his study on correct and sound lines, the author succeeds in showing marked variations in the life, character, concepts, outlook etc. between the very rich and the very poor in which Indian social life evolved and in which it was broadly divided. The distinctions are well stressed, the conclusions are well drawn. The author also stresses and rightly too that Indian social life lacked revolutionary fervour and spirit and suffered rare upheavals, even in the face of countless challenges that it faced as we would add. It is also true that "Economic life ran on customary lines and wealth was not overvalued. Peasants and labourers, craftsmen and traders worked hard but were aware of the philosophy of resignation," (p.124). The peculiar traits of Indian culture and Indian society with its social

Institutions and their influence on eachother due to the economic standard of living, are analysed well.

Chapters 8 to 10 are entitled— "The Development of Socio-ethical Ideas", "Socio-Historical orders-vedic" and "Socio-Historical order-post vedic. "The three chapters are, in a way, the very core of the work and they fully justify the title. This part, in 123 pages analyses the main theme fairly well and the treatment is scientific and evolves on sound basis, though the discussion is just traditional. The author is fairly objective, he is precise, clear and to the point. To the credit of the author we may state that he places on sound scientific lines and firm basis, almost all that we know. One good feature of the treatment here is the recurrence now and then of explanations of some of the technical terms of Indian social philosphy in almost an aphoristic style. To quote one or two—

"The asramas represented the stages not only of man's biological life but their integration into social and moral patterns which would constitute a gradual approach to the condition of spirtual self-sufficiency," (P-133).

and.

"The varnas constituted a purely social and ritual hierarchy totally unconnected with wealth and occupation. The varna system was no longer a system of even functional let alone economic class." (p.215).

Political order cannot be separated from the social order and therefore it is an important part of man's culture. The last chapter is therefore entitled "Political order and Ideas." The five clans-janas of the vedic period, the samiti and the sabhā etc. are well analysed here. The author comes to the divergent post-vedic political tendencies and isms and he mainly analyses monarchy and the republics. (Actually different types of Rājyas are referred to as early as in the Juiminiya Brāhmaṇa.) The internal and external conflicts that follow and the various empires are referred to. This is followed by an evolution of character of the state. The author sums up the discussion with an analysis of the basic philosophy of Indian polity. The discussion and analysis had the scope to be a little more technical; it should have stressed the contribution of Manu, Kautilya etc. in greater details.

Here again, as in the first volume a summing-up chapter would have been welcome. The author could have, in depth, evolved the dimensions

of Ancient Indian Social History and Philosophy. The results of the whole study could have been brought here together in proper order and system. It would have been an acid test for the grasp and intellect of the author, he could have contributed something more original. But unfortunately the chapter is conspicuous by its absence.

On the whole, however, the book is welcome as a scientific analysis of the problem though the author has not much to contribute by way of new ideas and ideals. Besides scientific analysis, the sound methodology is a glaring achievement of this second volume. The author succeeds in placing on firm basis our conceptions and ideas on Indian polity, its basic ideology and its positive contribution to Indian social concepts, social Institutions, social organization as also social history and Indian culture as a whole.

The selected Bibliography reveals the vast and varied reading and study of the author and the well-planned Index is useful to the reader. However, lack of uniformity in italicising the technical terms and in placing diacritical marks, persist as in the first volume. There is again, no uniformity even in giving translatios of all Sanskrit and Prakrit quotatios. Translation of some Sanskrit words requires revaluation.

However, these are just a few small points to be noted. On the whole, the work is very well written and scholarly and it fully justifies the title that is given to the book. It is welcome to students, scholars and interested general readers.

-Ramesh S. Betai

GLIMPSES OF THE HISTORY OF MANBHUM—Subhas Chandra Mukhopadhyaya-Calcutta 1983, Pages 40. Price Rs. 12

Manbhum was once a district of Chhotanagpur. The author stresses its cultural importance in these words-

"Almost every village dotted over the rugged land of Manbhum is a mini-museum of antiquities but no systematic study of the inumerable antiquities has been made for their evaluation in the light of traditional Indian Art and architecture."

This has inspired the author first to write the present collightening monograph. It has a modest and limited purpose of acquainting us with

the area in historical and cultural perspective and bringing us closer to its vast antiquities. He hopes to give more detailed and systematic studies of these antiquities after this and also to inspire similar studies by others. The study in the present monograph has four chapters—

- (i) Historical Geography
- (il) Aryanisation of the Land
- (lii) Religion of the Country
- (iv) Political History of Manbhum.

It has also three valuable appendices of which "List of Inscriptions found in the Ancient remains of Manbhum" and "List of 69 places where antiquities are found," are really interesting and enlightening. It also gives plates of photographs of some few inscriptions and a map of the Manbhum district. The appendices, plates and the map are also informative and therefore useful. The work shows that the author has a thorough grasp of his subject and he has already undertaken extensive field-work. Though limited in its purpose the study is scientific, thoroughly methodical and systematic and gives to us full information about Manbhum in a historical and cultural perspective. It is therefore both informative and instructive. Larger studies by the author and other researchers inspired by the present monograph should be welcome.

-Ramesh S. Betai

Jaina Sangraha (Sahityaratnakośa), Ed. V. M. Kulkarni, PP. XXXIII+ 236, RS. 30-00, Sahitya Academy, New Delhi, 1980

It is the eighth volume of the Sahitya-ratnakośa series (comprehensive anthology of Sanskrit literature) published by the Sahitya Academy. It contains selections from classical literature (Prakrit and Sanskrit excluding Apabhramśa Texts) of the Jainas, compiled and edited by renowned Sanskrit and Prakrit Scholar Dr. V. M. Kulkarni. He has made use of 38 texts in prose and verse (Ardhamāgadhi-10, Sauraseni-9, Mahārāṣtri-7, and Sanskrit-12) ranging from pre-christian centuries to the 16th century A. D. There are in all 57 chapters, viz., 22 in Ardhamāgadhi, 11 in Sauraseni, 10 in Mahārāṣtrī and 14 in Sanskrit. The work is divided into three parts - (I) Rules of conduct, (II) Logic and metaphysics and (III) legends, stories and parables devoting 48, 56 and 122 (total 236) pages respectively. In this volume extracts are compiled from Canonical, pro-canonical

and commentary literature, compositions on logic, metaphysics, epics, legends and biographies, works on rituals, conduct and eulogy (hymns) and religious romances. It covers vast and varied literature of the two main sects of the Jainas.

Some important chapters part-wise are as follows;

- (1) Benedictory Formulae, praise of 24 Tirthankars, Spiritual progress, Devotion to Discipline, Nature of Bondage and Passions, Equanimity, Determinate Awareness, Non violence, Meditations, Stages of spiritual evolution, Duties of a House-holder and Nature of Piety.
- (2) Path to liberation, Five kinds of knowledge, Nine principles of Jainism; Five magnitudes, Non-absolutism, Jain logic, Syadvada viewpoint and the theory of non-creation by God.
- (3) Pillow of Righteousness, Biography of Mahavira, parables of eggs and Rohini, Ceremonial Bath of Titthankara, Kapila's discourse, Renouncement by Nami. Legends of Harikesa and Mṛgaputra, True Sacrifice, Abduction of Sitā, story of Valkalacit, Apologue of honey-drops, Combat between Bharata and Bāhubali, Poetic descriptions of sunset, night-fall, Riabhadeva's play as a child and Kailāsa mountain, Destruction of Dwaraka, stories of Karakandū and Mūladeva and origin of sacrifice.

The author has added an introduction of 33 pages, which is a brief survey of Prakrit and Sanskrit (excluding Apabhramsa) literature, composed by both the main Jain sects, which, here under 15 heads, covers almost all the genres of Indian Literature, the religious romance being a new genre. The author emphasises the point that the Jain literature gives a picture of the real life of the Indian society in all its different phases and thereby going beyond the kings and priests. He points out how rich the Jaina literature is which has not left any aspect of Indian literature untouched.

One who wants to know about the contents of the Jain literature must go through this volume. It is for the first time that such a meticulous selection has been brought out. We expect from the Academy English

and Hinfi translations of the volume which is very useful to the students of Jainism and selections from it can be prescribed for the university students of Prakrit and Jainology.

The author has further given a brief account of the doctrines of Jainism, thereby enhancing the academic value of this compilation.

The Bibliography is also given in the beginning of the text.

Some printing mistakes could have been avoided specially in the Prakrit portion. No errata has been appended. Some of the mistakes can be pointed out as follows:-

- (i) Sanskrit :--अपरोक्षतयार्थस्स, द्विषा मेयविनिश्चियात्-82, विह्वलीभूत-114, परीवार-195 etc.
- (ii ) Prakrit:—लध्दुं (लद्धुं), चडाल (चंडाल), सोच्च (सोच्चा)-5, चेतारि (चतारि)-6, यंमो (यंमो)-22, उच्चदे (उच्चदे)-23, चित्ताणिगाहो (चित्तणिगाहो)-27, गतं (गंतुं)-28 णैयाइयो (णेयाइओ)-43, पञ्जवाणं (पर्जवाणं), दस्रणेण (दंस्रणेण)-51, सामाइयं थ (सामाइयं च)-53, खत्तओ (खेत्तओ), अङ्गात्थिए (अञ्ज्ञात्थिए)-118, दहिण (दाहिण)-131, अङ्गाणंय (अञ्ज्ञात्थेण, आगच्छ्वति (आगच्छति)-136, ठवित्तुं (ठिवित्तु,) अङ्गा (अञ्ज्ञा)-139, पुरखरी (पुरवरी)-163, णा यञ्चा (णायञ्चा)-179 etc.

-K. R. Chandra

Prakrit Bhāsāom Kā Tulanātmaka Vyākarana (evam unmem prāk-Sanskrit Tattva) by Dr K. R. Chandra, Pub. by (DR.) R. M. Shah; Secretary, Prakrit Vidyā Mandala, (L. D. Institute of Indology) Ahmedabad-380 009, PP. I-X + 136; price: Rs. 3. 60

The present book (in Hindi), 'A Comparative Grammar of Prakrit Langueges,' is designed to meet the needs of the elementary as well as advanced students of Prakrit. It is divided into nine chapters. Prefaced with the description of the Alphabet (consisting of vowels, consonants, semivowels, sibilants, anusvāra and anu-nāsika) the First Chapter deals with the phonology of Māhārāṣṣtrī, the Prakrit par excellence (PP. 25-44). Chapter II describes the distinguishing features of the rest of the Prakrit languages: Sauraseni; Māgadhī, Ardha-Māgadhī; Pāli, Paiṣācī, Cūlikā Paiṣācī, and Apabhramṣa (PP. 25-44). Chapters III to VIII (both inclusive) treat of morphology-inflexion and word-formation of nouns, pronouns, verbs, tenses and moods, words ending with krit affixes, compounds, etc. (pp. 45-121).

`Sambodhi XI-34

The concluding Ninth Chapter mainly attempts to throw light on the interrelation of Prakrit and Vedic Sanskrit (PP. 134).

The portion printed in big type is intended for the elementary students. The matter printed in small type is especially meant for the advanced students who may look for some explanation of the facts given from the modern point of view of finguistics. Dr. Chandra has adopted a comparative (and historical) method in presenting the subject-matter. His long experience of teaching Prakrit, Pali and Apabhiamsa to the university studets has enabled him to present the rather tough subject of grammar in a simple and lucid style. By writing this very good grammar he has laid under obligation the students of Prakrit, Pali and Apabhramsa languages. And he deserves our warm congratulations.

Incidentally, it may be noted that the book is disfigured by a very large number of misprints. The long list of corrections, added in the beginning, somewhat saves the situation. In a book dealing with a scient-ific subject we expect utmost precision. Let us, however, hope that maximum care is bestowed and accuracy attained when the second edition would be brought out.

-V. M. Kulkarni

STUDIES IN SANSKRIT SÄHITYA ŠÄSTRA by Dr. V. M. Kulkarni, B. L. Institute of Indology. Patan. First Edition, 1983. pp. 200, price Rs. 60.

The present volume, the first publication of the Institute, is a collection of 16 Papers plus a paper in the appendix, on research problems of Sanskrit poetics, with the exception of "Kalpalatāviveka on Bhāmaha's Kāvyālamkāra" which appears here for the first time. All others are already published in different Journals of repute: the earliest being a paper that appeared in 1954. The selection covers up a variety of problems of Sanskrit poetics and mostly these are problems that will strike to the minds of very few scholars. This speaks for the deep, original vision as also height of scholarship and depth of research faculty of the author that is reflected in these papers. One interesting feature of the papers is their brevity, the longest being the famous— "Abhinavabhāratī-text Restored," in 24 pages. This shows that the author writes in as few meaningful words as possible, he is also always and invariably to the point and ever on firm basis. He is thoroughly deep as most of the papers show.

"Sanskrit writers on Plagiarism" deals in brief with and gives a rather quick survey of the thinking of writers on plagiarism, the table of

32 varieties of Artha on p. 9 proves how deep the thinking of Sanskrit writers on the probem is. The author's critical remarks compare the thinking of Sanskrit writers with the west and this enhances the value of the problem and its study. The next paper, on "Sanskrit Rhetoricians on Poetic Conventions" is on the same lines. The third paper on "Kākū" deals with a valuable problem that will be of interest to some few enlightened scholars.

"Abhinavabhārati- Text Restored" is one rare welcome attempt to bring the text concerned out of its corruptions and to preciseness. The next paper "Kalpalatāviveka on Abhinavabhārati" is a bold but well-grounded attempt of the scholar to trace some missing links in the anonymous work. Similar is the next paper, the third, on restoration of the lost text of Abhinavabhārati on chapter VII of Bharata. Thus, three papers on the improvement and restoration of Abhinavabhārati is a contribution indeed.

In the paper on "Conception of Sandhis," the author tries to answer the question of the precise meaning of term 'sandhi', its function and the types in dramaturgy. According to him, the Sandhis rest on five Avasthās and the progressive development of the Bija. Other views are rejected outright.

"Bhāmaha on Grammar in relation to Poetry" is quite enlightening since it is both critical and analytical. However, the views of Ānandavagdhana and Abhinavagupta could have been referred to with advantage. A small but welcome paper is "Kāvyakalpalatā en Bhāmaha's Kāvyālamkāra" and it deals with the problem of the correct and precise meaning of the kārikās V-5 to 10 in Bhāmaha.

"Rativilāpa, Devisambhogavarņana and Ālamkārikas" deals with traditional and some modern criticism of the two events as depicted in the 'Kumārasambhava' in its 4th and 8th cantos. His disagreement with traditional views on the 'Rativilāpa' is courageous and convincing. His defence of the pleasure sports of Siva and Pārvati as a pure piece of poetic art of Kālidāsa as pure poet not directly concerned with the views inspired by the so-called ethical and moral considerations, is convincing though it is doubtful indeed whether the 8th Canto can be regarded as "a crowning and glorious achievement of Kālidāsa's poetic art." Tā view requires revaluation. "The Harivijaya of Sarvascha" is a welcome attempt to trace some verses of the work that are lost and it has immenes

research potential. "The Jaina view of Aesthetic Experience" could better not have found place in the present work. "Sanskrit Rhetoricians on Poetic Truth" added as an appendix could very well have been one of the valuable papers in the work. It is not clear as to why it is given as an appendix. The index of authors and works is interesting.

This quick review of the method, content and critical remarks of the author on some of the papers shows that—

- (1) The research faculty of the author is deep, sound, precise and subtle.
- (ii) "Namulm likhyate kincit" is the author's firm vow.
- (iii) The author is a man of few but sound words.
- (iv) The rationality and scholarship of the author undeniably speak for themselves now and again, particularly in his critical remarks. He is so very clear that the readers are not confused anywhere.
- (V) The author is an expert in tracing research problems that strike to the minds of few.

The present work is thus a welcome addition to the books of lofty research and scholarship in the field of Sanskrit poetics in particular and Sanskrit studies in general.

-R. S. Betai

ભારતીય સાહિત્યશાસ્ત્રની વિચારપર પરાચ્યા—ખીછ સંશોધિત આવૃત્તિ, લેખક–ડા.–તપસ્ત્રી નાન્દી, પ્રકાશક-યુનિવર્સિટી પ્રાથનિર્માણ બેર્ડ, અમદાવાદ પ્રકાશન વર્ષ-૧૯૮૪, પાનાં–૧૦૭. કિંમત રૂ. ૩૦--૦૦.

ગુજરાતમાં સંસ્કૃત સાહિત્યશાસ્ત્રના અલાચનાત્રંથના બીજી આવૃત્તિ થાય તે ખરેખર એક સુખદ ઘટના ગણાય. દસ-અગિયાર વર્ષના ગણામાં બીજી આવૃત્તિ થઈ ત્યારે શ્રંથના સંશાધન-પરિમાર્જન-વિસ્તરણ-પુનરીક્ષણની તક લેખકે ઝડપી અને બીજી આવૃત્તિ સંશાધિત અને સુધારેલી આપી એ વિશેષ આનં દની વાત. જ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં ઈતિથ્રી તો હોય જ નહીં. દસ-અગિયાર વર્ષના ગાળામાં વિદાન લેખકની મેધા વિશેષ ખીલી જ હોય; તેમાં ચિંતનની વિશેષ ઝીસ્ત્રવટ અને સદ્ભમતા પ્રવેશ્યાં હોય, તેમના અભ્યાસના વ્યાપ પણ વધ્યો જ હોય. આ બધાનો લાભ આ બીજી આવૃત્તિને મળ્યો છે તેથી આ શ્રંથ કદમાં ઘણા વધુ મોટો અને વિશેષ આવકારપાત્ર બન્યો છે, તે તો કાંઈ પણ સજ્ઞ વાચક નિ:સંકાચ કહીં શ્રકશે. લેખક તો 'અવિ સ…''માં એટલે સુધી જણાવે છે કે અ આવૃત્તિમાં તેમનો પ્રયત્ન રાઘવન વગેરે આધુનિક પૂર્વાયાર્યોના મતાનું પરિમાર્જન કરવાના રહ્યો છે. સાથે તેએ ઉમેરે છે કે-'પહેલી આવૃત્તિ પછીનાં અગિયાર વર્ષમાં જે અધ્યયન-અધ્યાપન, ચિંતન ચાલ્યું, અધિકારી વિદાનો અને વિદાર્યાઓ સાથે જે પરામર્શ કર્યો, એના નિચોડ અહીં રજૂ કર્યો છે. આ આવૃત્તિમાં પદે-પકે, વાકયે-વાકયે, ફકરે-ફકરે રજૂઆતનું નાવીન્ય સપીક્ષકારી દબ્ટિયો અછતું નહિ રહે.''

૨૪ પ્રકરણા-ઉલ્લાસા અને ફલગ્રુતિના આ ગ્રન્થમાં લેખકે ભારતીય સાહિત્યશાસ્ત્રના પ્રાયઃ સર્વ નાનામાટા મુદ્દાને આવરી લીધા છે અને દરેકની મીમાંસા પ્રાચીન આચાર્યોને માન્ય કાવ્યગત મહત્ત્વ અનુસાર કરી છે. આમાં કાવ્યલક્ષણ અને કાવ્યવિભાવન થી શરૂ કરી કવિશિક્ષાના મુદ્દામાં ગ્રન્થતી પરિણતિ કરી છે. સ્વાભાવિક રીતે જ તેમાં શબ્દશક્તિ-વિચાર, ધ્વનિવિચાર અને રસવિચારને તેના કાવ્યમીમાંસાગત મહત્ત્વને કારણે છ, ત્રણ અને ત્રજી પ્રકરણા અપાયાં છે, અને તેમાં વિસ્તાર અનુક્રમે ૧૩૬ ૧૫૦ અને ૧૧૪ પાનાના થયા છે, જે સ્વાસાવિક છે. તેમાં પણ પ્રત્યેકમાં આતંદવર્ધાતને કેન્દ્રમાં રાખી, તેના પૂર્વાંચાર્યા, આનં દ્વધ'ન અને તેના અનુગામીઓનું ચિંતન એવું વ્યવસ્થિત વિભાજન લેખકે કર્સ છે, જે સર્વ રીતે યાગ્ય છે. લેખકના ચિંતનની શાસ્ત્રીયતા અને ચાકસાઈ તુ આ એક પ્રમાણ છે. વળી શ્રંથમાં વિષયા અને રજૂઆતની આંતર-વ્યવસ્થામાં પણ લેખકે પૂરી ચાકસાઇ રાખી છે તેની પ્રતીતિ પણ થાય છે. આ ઉપરાંત દરેક વિગય પરના ચિંતનની ઉત્ક્રાંતિ સ્પષ્ટ તારવી શકાય તે માટે લેખકે સૌ આધનિકાના પરા અલ્યાસ કર્યો જણાય છે. તે છતાં આધુનિકાનાં મંતવ્યા પ્રમાણ તરીકે ખાસ ટાંક્યાં નથી: મૂળ ગ્રાંથાના જ આધાર લીધા છે. લેખક ભારતીય સાહિત્યશાસ્ત્રની આલાયના-મીમાંમાં મૂળ આચાર્યીનાં ચિંતન અને દષ્ટિબિંદુઓને આધારે જ કરે છે. આથી આ પ્રંથના ચિંતનનો પ્રમાસભૂતતા વ્યાવત શંકા રહેતી નથી. શાસ્ત્રીયતા સાથે પ્રમાસભૂતતા એ આ મંથતા માટે ગુણ છે.

આ કૃતિનું એક વધુ જમાપાસું એ છે કે લેખકે મૂળ પ્રાચીન કૃતિઓતો જ આધાર લીધો છે ત્યારે તેમના ચિંતનની મીમાંસા આ આચાર્યોના સમયાનુકમમાં જ કરી છે. અને પરિશામે એક-એક વિચારની ક્રમિક ઉત્કાંતિ સ્પષ્ટાકાર કરવાની તક લેખકને સાંપડી છે. આ આલોચના-મીમાંસા વિશ્વદ છે, સ્પષ્ટ છે, વિષયાનો માટે ભાગે સર્વપ્રાહી આલેખ આપે છે. વિષયાના નિર્પણમાં દરેકનું કાવ્યગત મહત્ત્વ જળવાય તે ઉપરાંત તેમાં કોઈ વિગતા આપવાની બાકી ન રહી જાય તેના પણ તેમણે ખ્યાલ રાખ્યા છે. અહીં લેખક સર્વ રીતે સફળ થયા છે. હા, એમ જરૂર લાગે છે કે દરેક મુદ્દાના વિશ્લેષણને અંતે લેખકે પોતાની સમીક્ષા પૂરતા પ્રમાણમાં આપી હોત તો આ પ્રચની ગુલુવત્તા વિશેષ વધી જાત. વળી એમ પણ લાગે છે કે અંતિમ ઉલ્લાસમાં કવિશિક્ષાની ચર્ચા થાડી વધુ વિગતે થવી જરૂરી હતી.

ભારતીય સાહિત્યવિચારની સમૃદ્ધિ જે શબ્દશક્તિવિચાર, ધ્વનિવિચાર અને રસ-વિચારમાં રહેલી છે, તે વિશ્વના સાહિત્યવિચારને પણ નિશ્ચિત પ્રદાન રૂપ બનવાની કામતા ધરાવે છે. સાથે આ ત્રણ પરના ચિંતનની મીમાંસા ભલભલા મેધાવી વિદ્વાનોની કસોડી કર તેવી છે. અહીં એ નોંધપાત્ર છે કે આ ત્રણ મુદ્દાની મીમાંસા એ આ પ્રધાની મોઠામાં માડી સિદ્ધિ છે. રસમીમાંસાનાં ત્રણ પ્રકરણોમાં તો લેખકની મેધા સોળે કળાએ ખીલી છે. આ રસચિતનની સ્દ્ધમતા, મૌલિકતા તથા તેનું સત્ત્વ અહીં પૂરાં અભિવ્યક્ત થાય છે. આ સાથે એટલું લાગે છે કે નાઢચરસ અને કાવ્યરસનો પરસ્પર સંબંધ અને બેદ વિશેષ વિગતે ચર્ચાવાં જરૂરી હતાં.

ભારતીય સાહિત્યવિચારનાં પ્રાહ્યુપ્રદ તત્ત્વેની ચર્ચા ઉપરાંત તેના આનુષં ગિક મુદ્દાએ લેખક મીમાંસાની એરહ્યુ પર ચડાવે છે. આમાં ખાસ કરીને મુહ્યુવિચાર, રીતિ–માર્ગ વિચાર, અલંકારવિચાર અને વેકાક્તિવિચારના ઉલ્લાસોમાં લેખકનાં અભ્યાસ, ચોકસ ઇ, સ્પષ્ટતા સર્વપ્રાહિતા અને વૈજ્ઞાનિકતા આપણે પ્રસન્નકર અને છે.

ચેાવીસ ઉલ્લાસાને અંતે લેખક આપણને આ સમય અભ્યાસની કૂલબ્રતિ ફક્ત ચાર પાનાંમાં એટલે કે અત્યંત સંક્ષેપમાં આપે છે. ખરેખર સ્વાભાવિક અપેલા એ રહે કે આ ક્લબ્રુતિ સમીક્ષાત્મક અને અને તેમાં ભારતીય સાહિત્યવિચારની તાત્ત્વિકતા તથા સમૃદ્ધિ, તેની ઉત્કાંતિ તથા વિશ્વની આલાેચના તથા વિશ્વના સૌંદર્ધ શાસ્ત્રને તેનું પ્રદાન લેખક રજૂ કરે. ભારતીય ચિંતનમાં કાવ્યમીમાં સાના વિષયોની આગવી સત્ર, શંકું ચિંતન, વૈવિષ્ય, તલસ્પશીં અવગાહન વગેરેની સમૃદ્ધિની સમીક્ષા લેખક અપે. સાથે એ પણ અપેક્ષિત હતું કે કલબ્રુતિ આ પ્રંથના સમય ચિંતનની અને ભારતીય સાહિત્યશાસ્ત્રના તરતમનની સમીક્ષા આપે.

અથાગ પરિશ્વમ સાથે તૈયાર કરવામાં આવેલા આ મૂલ્લવાન પ્રંથની લેખનપદ્ધતિ ખાભત એ-ચાર નાનાં સૂચના આપવાં જરૂરી જણાય છે-- પ્રથમ અને દિલીય ઉદલાસમાં વિશેષ અને પછી પણ ફરી ફરી આવતી નોંધો "આગળ જોઈશું કે…" ''આગળ નોંધ્યું…'' તે બને તેટલી ઓછી હોવી જરૂરી હતી; 'અહીં તેનું પુનરાવર્લન ટહાીશું', વગેરે પણ.

અહ પ્રકારના એક જ શખ્દ એક જ વાક્યમાં પુનરુકત થતા દ્વાય તેવા પ્રયોગો નિવારમાં "વ્યંજનાસ્ત્રીકારની પરિસ્થિતિ સ્ત્રીકારીએ" "આમ હવે આપણે હવે પછીના …"(પા ૧૨૦), ''ધાનિવિચાર વિચારીશું.'' (પા.૨૮૩); ''ફકત સહદયને માટે હદયસંવેદ્ય માને છે" (પા.૨૮૯), વગેરે.

વળી ગુજરાતી ભાષામાં આ પ્રકારતા પ્રયોગોને સ્થાને સહેજ સરળ અને વધુ સ્વા-ભાવિક પ્રયોગો થાય એ ઇચ્છવા જેવું છે--

"આકારિત થતી જાય છે" (પા ૧૬), "ઉચ્ચારિત થાય છે" (૧૨૮), વગેરે. છાપભુલા થવાને લીધે અને અન્ય કારણાસર થયેલા આ પ્રયોગા **૪૧૮ નથી**—

'વ્યક્તિ'-વિવેકકાર' (પા. ૩૭), 'વૃદ્ધાવ્યવહાર' (૧૩૧-૧૩૨), 'પ્રસ્તુત ઉન્મેષમાં-પછીના પ્રકરણમાં' (ઉલ્લાસ જોઇએ) (૧૨૪), 'લાક્ષણિક અર્થ અને લાક્ષણિકાર્થ' (એક જ પ્રયોગ ઇષ્ટ) (૧૩૧), 'દીક્ષિત છ' (૧૪૭ અને આગળ) (દીક્ષિત પૂરતું છે), 'શ્રષ્ટલા-નાવિ પરિણામરૂપ છે' (૩૦૬) વગેરે.

વળી આઠલા વિશાળ અને શાસ્ત્રીય પ્રાથમાં સંકેતાક્ષરસ્થિ, સંદર્ભપ્રાથસ્થિ અને શુદ્ધિત્રક હોવાં જરૂરી હતાં.

આ પુસ્તક એટલું વિત્તવાન અને સર્વ ત્રાહી વિશ્લેષણ કરનારું છે કે ભારતીય સાહિત્યશાસ્ત્રની વ્યાપક મીમાંસા કરતાં હિન્દી અને અંગ્રેજી ભાષામાં સ્ચાયેલાં શાહાં મૃશ્યવાન પુસ્તકા પૈકીનું એક અનવાની તેમાં ક્ષમતા છે. આથી આ કૃતિના અધિકૃત અનુવાદ નિદાન હિન્દી અને અંગ્રેજી ભાષામાં થાય તે. તેના સારા એવા લાભ સમગ્ર ભારતના અને જગતના ભારતીય કાવ્યમામાંસાના અભ્યાસીઓને મળી શકે અને લેખકના પરિશ્રમ વિશેષ સાર્ય કથાય, ઊગી નીકળે.

—રમેશ બેઢાઈ

સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કરુણરસ-લેખક અને પ્રકાશક-પ્રા. રશ્મિકાન્ત ૫. મહેતા. પાનાં ક્વ૧પક. ક્રિમત-૨. ૨૦-૦૦

"દુ:ખપ્રધાન સુખ અલ્પ થકી કારેલી?' એવી જીવનની ઘટમાળમાં શુંગાર જેઢલું જ લગલગ કરુશુનું પ્રવર્તન હોય છે. આચી શ્વાલાવિક રીતે જ કરુશુનું સાફ્રિત્યમાં પ્રવર્તન ખૂબ ખૂબ જોવા મળે છે અને વિવેચકા અનેક રીતે તેની મીમાંસા કરતા જ રહે છે. સંસ્કૃત કાવ્યમીમાંસાના આચાર્યાએ પણ કરુશુની સમસ્યા ખૂબ ચર્ચી છે, અને

સંસ્કૃત સાહિત્યમાં પણ કરુણનું પ્રવર્તન એાછું નથી. પછી ભલે 'આ વાદ્યતે કરુણ ગાન વિશેષ ભાવે" એવી સ્વભાવગત અનુભૂતિ ધરાવનારા કવિએ સંસ્કૃતમાં એકા દ્વાય. ભવભૂતિને કરુણના કવિ તરીકે ભિરદાવવામાં આવ્યો છે અને તે ''એકા રસ: કરુણ એવ...' એવું વિધાન કરે છે ત્યારે તેનું આ વિધાન સંદર્ભાવિશન પુરતાં જ સાર્ય છે કે તે કાવ્યમીમાં સાતા એક મુશ્યવાન સિદ્ધાન્ત રજૂ કરે છે. એ પ્રશ્ન પણ આધુનિક વિદ્વાનાએ સારી પેઠે ચર્ચ્યો છે. આ બધું જોતાં કરુણરસ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કેટલા ખેડાયા છે, તેને વિષે ભારતીય આચાર્યોના ખ્યાલ શા છે, તેનું વ્યવસ્થિત સંકલન કરી તેની છણાવડ ગુજરાતીમાં થાય તે। તેનાથી ગુર્જર જ્ઞાનગિરા સમૃદ્ધ ખનવાના પૂરા અવકાશ હતા. પ્રસ્તુત ત્ર'થના લેખકે આ દિશાના પ્રયાસ કર્યો છે, જે વ્યાવકારદાયક છે. સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કરુણ કર્યા કર્યા અને કેવા સ્વરુપે ખીલ્યા છે, અને કરૂણ રસના સ્વરુપ વિષે સંસ્કૃત **આ**ગા**ર્યાત**ં ચિંતન શું છે તે અહીં લેખક તારવી આપે છે. સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કરુણનં નિરૂપણ જુદાં જુદાં કાવ્યસ્વરૂપામાં રચાયેલી કૃતિઓની દૃષ્ટિ રાખીને લેખક ત્રણ પ્રકરણમાં માપે છે. છેલ્લે ઉપસંહારનું પ્રકરણ માપ્યું છે. આમ, અભ્યાસ ખાદ્ધ કલેવરની દર્ષિએ જોતાં સારી પેઠે વ્યવસ્થિત છે અતે ઊંચી અપેક્ષા ઊબી કરે છે. ઉપરાંત લેખકે જે વિશાળ સંદર્ભ પ્રંથસૂચિ આપી છે અને એ બ્રાંથાના જે બહાળા ઉપયાગ કર્યા છે. તેના પરથી પણ લેખાંક આ કૃતિ પાછળ સારાે એવા શમ લીધા છે તે દેખાય છે.

પરંતુ કાઇ ચાક્કસ પૂર્વ કરપત કે કરુણરસ વિષેતા સહ્ય, સુવ્યવસ્થિત અભિગમ કે ખ્યાલ લઇને લેખક ચાલ્યા તથી. લેખક પાસે કરુણરસ અને તેના કાવ્યગત સ્થાન તથા તેની સૃક્ષ્મ, તાત્ત્વિક, મનોવી તાનિક, ભાષાત્મક અસરા વિષે કાઇ સ્પષ્ટ, ચિંતન દ્વાય એવું દેખાતું નથી, તે કઠે છે. આ સ્થિતિની પ્રતીતિ પ્રત્યેક કાવ્યસ્વરૂપની કૃતિઓના કરુણ રસના નિરૂપણ પાછળ આવતી અતિ દૂં કો, ઉપરહલ્લી અને સ્પષ્ટ વિચારણા—અલોચના વિનાના ઉપસંહારાની ચર્ચા પરથી થશે (પાનાં ૨૭, ૪૩, ૯૨, ૧૧૧, ૧૪૩ વગેરે). આથી જ પાન ૨૭ પર લેખક કરુણરસની સંસ્કૃતમાં થયેલી ચર્ચાને એકઠી કરી દઇને તેના વિષેતા સંસ્કૃત મીમાંસાના પણ સ્પષ્ટ ખ્યાલ ઉપસાવી શક્યા નથી. પાન ૪૩ પરની કરુણ રસના કાવ્યગત સ્થાન વિષેતી આલેલ્યના પણ નખળી અને છેલ્લે ચાક્કસ આકાર ધારણ ન કરનારી ખની છે. આવું જ ખરેખર તા એકદમ અગત્યનું ગણાય એવા 'ઉપસંદાર'ના દૂંકા, અતિ દૂંકા પ્રકરણમાં પણ ખન્યું છે. તેમાં પણ આખા પ્રચના નિર્ભળ સાર જેવું, અતિ ઝડપી, કાચું, ઉપરહલ્લું નિરૂપણ માત્ર મળે છે. આમ થયું છે ત્યારે એક પ્રશ્ન થાય કે આમાં લેખકનું પોતાનું પ્રદાન શું ? સંભવતા કંઇ જ નહીં.

વળી કરુષ્ણ, કરુષ્ણરસ અને કરુણાન્તિકા વચ્ચેની ભેદરેખા વિષે પણ લેખકના પાતાના ખ્યાલા સ્પષ્ટ નથી એવું ખાસ તા ત્યારે લાગે છે જ્યારે, દાતા, નીતિ અને વૈરાગ્યશ્રતક વગેરેનાં કેટલાંક પદ્યો લેખકને કરુણ રસના સ્પર્શવાળાં લાગે છે (પા. ૧૩૬થી ૧૩૮, ૧૪૫). ખાસ કરીને ગદ્યકાવ્યના લેખકે પસંદ કરેલા ઘણાખધા ક્રકરામાં કરુણનું સ્થૂળ, વાચ્યસૂમિ પરનું વર્ણન છે, જે ઘણીયે વખત ધ્વનિના અભાવે રસમાં પરિણમતું નથી, આ બાબત પણ લેખક પાસે સ્પષ્ટ પ્યાલા દેખાતા નથી. 'ઋતુસંહાર'ના ત્રણ ક્લોકો

(પા. ૧૩૫) કરુણ માટે લેખકે પસંદ કર્યા છે તે પણ પુનઃચિંતન માગી લે છે. લેખક વિષ્ઠલંભ શંગાર અને કરુણ વચ્ચેના સદ્ભમ બેઠ બાબત પણ અચ્ચાર્યોનાં કેટલાંક મંતલ્મા માત્ર આપીને સંતાષ માને છે ત્યારે પણ લેખકને પૂછવાનું મન થાય તેમ છે કે ચ્યા બાબત તમે શું માના છા ?

કરુણરસ અને કરુણન્તકા-tragedy-વચ્ચે સંભંધ શા, એ બાબતની ઠીક ઠીક વિચારણા લેખકે વિદ્વાનામાંથી આપી છે. સંસ્કૃત નાઠભસાહિત્યમાં કરુણાન્તિકા બહુ ખેડાઇ નથી તેનાં કારણા લેખકે ડાં. લદની કૃતિમાંથી આપ્યાં છે. પરંતુ આ બધું કર્યા પછી આ મુદ્દાનું મૂલ્યાંકન લેખકે જરાસરખું પણ કર્યું નથી, કદાચ કરવાની હિંમત કરી નથી.

અામ, માત્ર પ્રસંગા લેગા કરી આપવા અને તેના રસ પરત્વે વિદ્વાનાનાં મંતવ્યો એકઠાં કરી આપવાં, એટલા લાત્રથી કરુણુરસની મીમાંસા થતી નથી, એટલું લેખક સમજ્યા છે કે નહીં તે શાંકાસ્પદ છે.

લેખકે સંસ્કૃત અવતરણા પાદકીપામાં પુષ્કળ આપ્યાં છે અને તેના અનુવાદા આપ્યા છે. કેટલાંક સ્થળે અનુવાદા સન્તાપકારક થયા છે તા ઘણાં સ્થળાએ અનુવાદા કાચા, અધ-કચરા, અસ્પષ્ટ અને ઘણીયે વખત ખાટા પણ થયા છે. (દા. ત. પાનાં–૧૬, ૨૬, ૨૭, ૪૯, ૫૦, ૫૧, ૫૯, ૬૧, ૮૯ વગેરે). આ જ રીતે વાકયરચનાના દાવાથી પણ આ કૃતિ સર્વથા પર નથી.

વધુમાં વધુ ખટકે છે મુદ્રભ્દોષો. પાને પાને અપાર મુદ્રભ્દોષો રહી જવા પામ્યા છે તે અસલા જ ગણાય. નળી ભુલાના પ્રમાણમાં નાનાસરખા છતાં ચાર પાનાના શુદ્ધિપત્રકમાં શુદ્ધ શબ્દો આપ્યા છે તેમાં પણ કેટલાક મુદ્રભુદોષો રહી ગયા છે ! 'પ્રસ્તા-વના'ના પ્રથમ પાનાની હેલ્લી કંઉકામાં લેખકે મુદ્રભુદોષો માટે ક્ષમા પ્રાથી' છે એ ક્ષમાપ્રાર્થનાના વાક્યમાં પણ ત્રભ્ ચાર મુદ્રભ્દોષો છે અને કવરપેજ પણ 'કરૂણરસ' છપાયું છે તે એકદમ અને પ્રથમ નજરે જ ખટકે તેવું છે. વળી આને પરિભ્રામે 'મુદ્ધ-ચરિત' ને બદલે 'મુદ્ધ છરિત' થઇ ગયું હાય (પા. ૪૪), 'કેલાશનાય ત્રિપાઠી' એ 'લાશનાય ત્રિપાઠી' બની ગવા હોય ત્યારે તો કહેવું જ શું ! આવી જ નેંધપાત્ર ક્ષતિ છે 'આ વચન ખરેખર આગ નીકળી' (નભળા અનુવાદ) ને બદલે 'આ વચન ખરેખર આગળ નીકળી.' આવી ક્ષતિઓના અને ''સમય ચક્ર' 'સમય ચક્રમ' બની જાય છે તેના કૃતિમાં પાર નથી.

અતુવાદોની ભાષા ઉપરાંત સમગ્રપણે પણ પુરતકની ભાષામાં લેખક એકમાનુ 'પીંગે છે' (પા. પ૧) 'સીતાને ધરમાંથી કાઢી હતી' (પા. પ૩) એવા ગામઠી લાગતા પ્રયોગા કરે છે, તા બીજી માન્યું તેઓ 'અનપત્યવેદના' 'પાવ'તીયદશ્ય' (પા. પ૧), 'લેખન ૩૩ પુરુષાથ<sup>8</sup>,' 'રસ વિષયગક' જેવા ગુજરાતીમાં કૃત્રિમ લાગતા સંસ્કૃતમય **અને કા**ઇકવાર શ્રાંકાસ્પદ પ્રયોગા કરે છે, તે ભતાવે છે કે લેખકની ભાષા પણ એક કક્ષા જાળવતી નથી.

આ ખધી જ ક્ષતિઓ કાળછપૂર્વંક સુધારીને, લાંમાં લાંમાં અવતરણે! એક કરીને, અને પેતાનું ચોક્કસ પ્રદાન કહી શકાય તેવું સમીક્ષાત્મક ચિંતન લક્ષું વધુ આપીને, પછી જ લેખકે આ કૃતિ પ્રગઢ કરવાના વિચાર કરવા જોઇતા હતા. જો કે બીજ બાજુ એ પણ હુમકત છે કે આ બધી દશ્ટિએ કૃતિની સુધારણાના અર્થ સમગ્ર કૃતિનું પુનઃ લેખન એવા જ થાય.

—રમેશ બેઠાઈ

રોઠ આણું દેજ કહ્યા ણુજની પેઠીના ઇતિહાસ ભાગ-૧ લે. રતિલાલ દીપર્ચાદ દેસાઇ, શ્રી રોઠ આણું દેજી કરયા બુજ, અમદાવાદ–૧૯૮૩. મૃશ્ય રૂ. પ•⊷••

અનેક જૈન તીર્થોના વહીવટ જેના હાથમાં છે તે શેઠ આશુંદજી કલ્યાણજીની પેઢીના ઇતિહાસ અહીં પ્રસ્તુત છે. અનેક વિદ્વાનોએ આ કાર્ય કર્યું, પણ તેથી શેઠ શ્રી ક્રસ્તુર-ભાઇને તે પસંદ ન આવ્યું અને અંતે સુયાગ્ય વિદ્વાન્ શ્રીરતિલાલ દેસાઇને આ કાર્ય પેઢીએ સોંપ્યું તેના હું સાક્ષી છું.

અહીં એ જણાવવું જરૂરી છે કે આ પેઢીએ પોતાનું દફ્તર જે રીતે સાસવયું છે તેવું કેલ્ પેઢીએ સાસવયું હશે કે નહીં તે શંકાસ્પદ છે. આ માટે સર્વપ્રથમ પેઢીને ધન્યવાદ આપવા જરૂરી છે. એ દફ્તર હતું તો આવા પ્રામાણિક ઇતિહાસ લખી શકાયો છે. અને કહેવું જોઇએ કે એ દફ્તરના પાને પાના ઉથલાવી એક ધૂળધાયાની અદાયો અને ઇતિ-હાસની સાસી દિવ્યો જે રીતે આ મહત્ત્વનું કાર્ય શ્રી રતિસાઇ કરી રહ્યા છે તેવી ચીવટ-વાળા વ્યક્તિ આવા કામ માટે દુર્લસ છે. શ્રી રતિસાઇએ આ પૂર્વે ગુરુ ગૌતમ, લદ્રે- ધરતીર્થના ઇતિહાસ, મહાવીર જૈન વિદ્યાલયના ઇતિહાસ જેવા શ્ર'થા લખી ઇતિહાસ લખવાની હથાટી મેળવીને આ કાર્યમાં પડયા છે અને કહેવું જોઇએ કે તેઓએ પેઢીના ઇતિહાસમાં જે કંઇ મહત્ત્વનું જાણવા જેવું હતુ તે દફ્તરમાંથી એકત્ર કરી અહીં સુવાસ્ય રૂપે રજૂ કર્યું છે.

મ્મા માત્ર પેઢીનો ઇતિહાસ નથી પણ અઢીસા વર્ષના જૈનસમાજના ઇતિહાસ માટે પણ મામાંથી લણું મળી રહે તેમ છે.

—ક્લસુખ માલવિશ્વા

# અવસાન-નાંધ

## સંનિષ્ઠ અભ્યાસી મંજુકાકાની ચિર વિદાય

એ ગણીસા ચાર્યાસીના નવેમ્બરની અગિયારમી તારીખે હાં. મંજુલાલ રહ્યું છે હલાલ મજસુદારતું, નવદાયકાનાં પૂર્ણ છવન બાદ અવસાન થયું.

ર્ડા મજમુદાર ગુજરાતી ભાષા અને સાહિત્યના પ્રાધ્યાપક હતા. મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્યનું તેમનું સંશોધન અને વડાદરા સ્થિત 'પ્રેમાનંદ સાહિત્ય સભા' શ્રી મંજુલાલનાં કાયમી સ્મારકા ખની રહેશે. તેઓ ભાષાના અધ્યાપક હોવા ઉપરાંત ભારતીય ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિના પણ સારા અભ્યાસી અને સંશોધક હતા. ખાસ કરીને હસ્તપ્રત-ચિત્રાના એમના અભ્યાસ પ્રસંશનીય હતા. શિલ્પ-સ્થાપત્ય અને અભિલેખા તથા ભારતીય ધર્મોના ક્ષેત્રો એમના અભ્યાસ સારી ગતિ કરી શક્યો હતા. આ બધાનાં કળસ્વ રૂપે 'કલ્ચરલ હિસ્ટરી ઓફ ગુજરાત' નામના સુંદર શ્રંથ એમણે આપ્ણને આપ્યા. ગુજરાતના સમય સાંસ્કૃતિક જીવનને ઇતિહાસની પૃષ્ઠભૂમ સાથે એમણે આલેખ્યું છે. જે અભ્યાસી માટે પ્રેરણાદાયો છે. ગુજરાત સરકારના માહિતી ખાતાએ પણ તે પરથી એક અંગ્રેજી પુરિતકા પ્રવાસીએ માટે અને સામાન્યજન માટે પ્રસિદ્ધ કરી છે.

ર્ડા. મજમુદાર વડનગરા નાગર ગૃહસ્થ હતા અને એમનું કુટું જ ત્રણ્યાર પેઢીથી નડિયાદ તાલુકાના મહુધા ગામે રહેતું હતું. જો કે આ સદી દરમ્યાન એમના કુટું ખે વડાદરા સ્થળાંતર કરેલું. આથી ર્ડા. મંજુકાકાનું વિદ્યાક્રીય લડતર અહીં થયું હતું. તેઓ સમાજશાસ્ત્ર વિષય સાથે પારંગત હતા અને કાયદાના સ્નાતક પણ હતા. છતાં વડાલા કરવાને બદલે તેઓ વિદ્યાક્ષેત્ર પ્રવેશીને પ્રાચ્ય વિદ્યામ દિરમાં ભાષાંતર-મદદનીશ તરીકે એડાયા.

અહીં તેમણે ભાષાંતરકામની સાથે આ સંસ્થામાં સંગૃહીત સમૃદ્ધ હુસ્તપ્રતાના, ખાસ કરીને સચિત્ર હસ્તપ્રતાના, અભ્યાસ શરૂ કર્યા અને ચિત્રશૈલીએાનું અધ્યયન આપમેળ વધારતા ગયા. પરિણામે ઘણી માટી ઉંમરે એમણે આ વિષયમાં વિશેષ સંશાધન કરી વિદ્યાવાચસ્પતિની પદવી સંપ્રાપ્ત કરી.

આમ ગુજરાતી ભાષા-સાહિત્ય અને ભારતીય સંસ્કૃતિના ક્ષેત્રો એમની વિદાપ્રીતિ કારતી રહી, જેને પરિષ્ણામે તેમણે ચારસા જેટલા શાધલેખા પસિદ કર્યા. તેઓ વિદાપ્રાય પરિષદામાં ઉલટથી હાજરી આપતા અને શાધનિખંધા રજૂ કરતા. એમનાં લખાણામાં હમેશાં નવીન સામગ્રી હોઇ એમનાં લખાણાના સંદર્ભ અનુગામીનાં લખાણામાં થતા રહેતા.

બહુ માટી ઉંમરે તેએ અધ્યાપક ખન્યા અને નિવૃત્તિકાળ સુધી ગુજરાતી ભાષા– સાહિત્યનું અધ્યયન–અધ્યાપન–સંશાધન કરતા રહ્યા. તેએ વિદ્યાર્થીએના વ્હાલસોયા મંજુકાકા ખની ગયા હતા એવી એમની શિક્ષક-પ્રતિભા હતી.

ઐતિહાસિક સંશાધનના ફળસ્વરૂપે એમણે ગુજરાતની કાળગણનાને આવરી લેતા ત્રાંથાનું આયોજન કર્યું અને 'ક્રોનોલેાજ એાક ગુજરાત'ના પ્રથમ લાગ પ્રસિદ્ધ કર્યો. દુર્ભાગ્યે અગમ્ય કારણાસર પછીના લાગા પ્રસિદ્ધ થયા નહીં, ટાઇ વિદ્યાસ'સ્થાએ આ કાર્યને પૂર્ણ કરી મ'જુકાકાની સ્મૃતિને ચિર'જીવ રાખવી જોઈએ.

નિવૃત્તિ પછી પહ્યું એમની સંશોધનકાર્યની પ્રવૃત્તિ ચાલુ રહેલી. પરન્તુ અકાળ પુત્રના અવસાનથી અને પછી પત્નીની વિદાયથી છેલ્લાં વર્ષોમાં મંજુકાકા શારીરિક અને માનસિક રીતે ભાંગી પડયા હતા.

આવા આજવન વિદ્યાપુરુષને પ્રસુ ચિર શાંતિ આપે એવી પ્રાર્થના.

—રસેશ જમીન**દા**ર

# जैन साहित्य में वर्णित जन-कल्याणकारी संस्थाएँ\*

### प्रेमसुमन जैन

जैन साहित्य में आत्महित और लेकहित इन दोनों के सम्बन्ध में पर्याप्त विवेचन है। आत्मिविकास की प्रक्रिया में व्यक्ति अनेक गुणों की साधना करता है। ध्यान, व्रत, ज्ञान आदि के हारा वह आत्मा के पुरुषार्थ को जगाता है। किन्तु उसके इन आत्मिहितकारी गुणों का पूर्ण विकास लोक में ही होता है। व्यक्ति के सर्वांगीण व्यक्तित्व का विकास क्रमशः होता है, छलांग लगाकर नहीं। इसलिए वह समाज में रहते हुए पहले नैतिक गुणों की साधना करता है, फिर आत्मिक गुणों की। लोकहित का सम्पादन करते हुए आत्मिहित की और गमन जीवन की सही प्रक्रिया है। इस बात को ध्यान में रखते हुए जैनाचार्यों ने अपने साहित्य में समाज-निर्माण के अनेक तस्त्रों का समावेश किया है। निवृत्तिमूलक प्रवृत्ति-मार्ग को जैन साहित्य में प्रमुखता दी गयी है।

### 9ष्ठभूमि :

समाज की संरचना में ज्यक्ति एक महस्वपूर्ण घटक है। ज्यक्ति जब तक अकेला विचरण करता है तब तक वह आत्मनिष्ठ रहता है। युगल हो जाने पर वह रागतत्व से युक्त होता है। दो युगल हों तो उसमें अनुकरणात्मक और स्पर्धा से युक्त जीवन पद्धित विकसित होती है। तीसरा युगल होते ही समाज का स्वरूप बनने लगता है। उसी के अनुसार आवश्यकताएँ, सुरक्षा और सद्माव की पश्चित्रा विकसित हो जाती हैं। समाज के विकास की इस अवस्था का जैन साहित्य में एक भिथक द्वारा चित्रण किया गया है। भोगभूमि की युगल व्यवस्था को तमाज व्यवस्था का पार स्थिक स्वरूप कहा जा सकता है। प्रेमतत्व समाज का आधार स्वरूप है, जिसका विस्तृत विवेचन जैन साहित्य में हैं।

लोकहित सम्पादन के लिए समाज में अर्थतस्व भी आवश्यक है। समाज का भवन आर्थिक नींव पर निर्मित होता है। इसके लिए जैनाचार्यों ने बड़-क्राव्य्य करों ना विद्यान किया है। इसके मूल में व्यक्तिगत उपलिब्ध की सामूहिक बनाने की भावना रही है। जैन परम्परा में प्रचलित कुलकर-व्यवस्था समाज की स्थापना की व्यवस्था है। आदिपुराण में जिनसेन ने स्पष्ट कहा है कि मनुष्यों को कुल की तरह व्यवस्थित कर उनकी जीवनवृत्ति का परिकार करने के कारण ये कुलकर वहलाते थे--

प्रजानां जीवनोपायमननात्मनवो मताः । आर्याणां कुलसंस्थायकृतेः कुरुकरा इमे ॥४

**इ**न कुलकरों ने निषेधात्मक, नियन्त्रणामक एवं कल्याणात्मक कार्यों के लिए समाज की

प्रेरणा दी थी। चौदह कुलकरों ने समाज को चौदह कार्यों की शिक्षा दी थी। यह घटना इस बात को सूचित करती है की समाज विभिन्न गुणी व्यक्तियों के सामूहिक प्रयन्त से चलता है और सभाज में निर्भयता, आर्थिक स्वतन्त्रता, मैत्रीभाव तथा कल्याणकारी प्रयश्नों की नितान्त आवश्यकता है। कुलकरों एवं मन्यन्तरों की पौराणिक विचारधारा ने भारतीय समाज के विकास को गतिशील किया है।

जैन परम्परा में तीर्थकरों के समवसरण की व्यवस्था का वर्णन है! इसका पौराणिक एवं धार्मिक प्रमाव कुछ भी रहा हो, किन्तु इसका कमाज पर भा प्रभाव पड़ा। तीर्थकर जिन गुणों की प्राध्ति व्यक्तिगत प्रथलों के द्वारा करते हैं, उनका लाभ वे सनवसरण में सारे समाज को देते हैं। इससे व्यक्तिगत उपलब्धि का समाजीकरण का सिद्धान्त प्रतिक्षलित होता है। धार्मिक नेता अपनी स्वानुभूति से समाज को नैतिक बनाने का प्रयन्त करता है। शिक्षक या जानी पुरुष अपने ज्ञान से समाज को शिक्षित बनाता है। वैभवशाली श्रेष्टिवर्ग व्यक्तिगत पुरुषार्थ से प्राप्त समृद्धि को विभिन्न लोकहितकारी कार्यों में व्यव कर सामाजिक—जीवन को उन्नत बनाता है। इसी तरह बलशाली और अमाशील वर्ग समाज को सुरक्षा प्रदान करता है। प्राचीन भारतीय समाज के इस लोकहितकारी स्वरूप का चित्रण विभिन्न सुगों के जैन साहित्य में उपलब्ध है। समाजशास्त्रियों के द्वारा उसका सामाजिक मृत्यांकन यदि किया जाय तो समाज निर्माण के कई तत्व प्राप्त हो सकते हैं।

जैन साहित्य में प्राचीन परम्परों के प्रभाव से अनेक सामाजिक संस्थाओं के विवरण प्राप्त हैं। समाज की कुछ आधारभूत संस्थाएं हैं। विवाह, परिवार, जाति, वर्ण, श्रेणी आदि विमिन्न संस्थाओं के सम्बन्ध में जैन साहित्य से अच्छा प्रकाश पहता है। डा॰ जगदीश चन्द्र जैन, डा॰ नेमिचन्द्र शास्त्री आदि विद्वानों ने इस विषय में गहन अध्ययन प्रस्तुत किये हैं। जैन साहित्य के कुछ स्वतन्त्र प्रन्थों का भी समाजशास्त्रीय मूल्यांकन विद्वानों ने किया है। इस साहित्य में आधारभूत सामाजिक संस्थाओं के अतिरिक्त समाज की कुछ धार्मिक संस्थाओं का भी विवेचन प्रस्तुत किया गया है। चतुर्बिध संध-व्यवस्था एक सामाजिक संस्था है जिसका स्वतन्त्र अध्ययन होना चाहिये। इसी तरह देवकुल, मंदिर, चैत्य, मठ, पाठशाला आदि भी सामाजिक दृष्टि से महत्वपूर्ण केन्द्र रहे हैं। इनके साथ समाज का घनिष्ठ सम्बन्ध था। भारतीय समाज के विकास के अध्ययन के लिए जैन साहित्य की इस विषयक सामग्री की समीक्षा करना लाभदायक होगा। १००

समाज की आघारभूत, धार्मिक एवं शैक्षिक संस्थाओं के अतिरिक्त समाज में कुछ ऐसी व्यवस्थाएं भी प्रचलित थीं, जिन्होंने लोकहित की दिशा में महत्वपूर्ण कार्य किया है। बिना किसी भेदभाव के समाज की ये संस्थाएं जन-सामान्य को लाभ पहुंचाती रही हैं। इन व्यवस्थाओं को जन-कल्याणकारी संस्थाएं कहा जा सकता है। जैन साहित्य में इनके पर्याप्त उल्लेख हैं, किन्तु उनकी तरफ विद्वानों का ध्यान कम गया है। आज जनजाति-कल्याण केन्द्र, धर्मशालाएं, सहकारी संस्थाएं, बुद्ध-संरक्षण केन्द्र, स्वास्थ्यकेन्द्र, प्याऊ, जनता-भोजनाल्य आदि कई लोकहितकारी संस्थाएं समाज में कार्यरत है। प्राचीन भारतीय समाज में

भी लोकहित के ये कार्य होते थे, जिनका विवश्ण जैनाचार्यों ने अपने वन्यों में दिया है। पूर्वभध्ययुग के जैन साहित्य में निम्नांकित जन-कत्याणकारी संस्थाओं का विवरण प्राप्त है-

१-प्रपा (नवा, प्याऊ)
२-सत्रागार (निः ग्रुब्क मोजनशाला)
३-मंडप (आश्रयस्थान, धर्मशाला)
४-आरोग्यशाला (औषधिदान)
५-सार्थ (यातायात-सुविधा, आजीविका-दान)
६-प्रन्थमण्डार (जानदान, जानसुरक्षा)

#### : अग्रह

जैन आगमों के टीका साहित्य में कहा गया है कि स्थलमार्ग से यात्रा करनेवाले यात्री अपनी थकान मिटाने के लिए कई स्थानों में ठहरते थे। उनमें एक स्थान प्रणा भी थी। अनुयोगद्वारचूर्णि में प्रणा का अर्थ विश्राम-स्थल किया गया है। १९ बृहत्कलपभाष्य में आगमन-एह, प्रामसभा, प्रणा और मन्दिर का उल्लेख है, जो पिथकों के विश्राम-स्थल थे। १२ प्रणा में पिथकों के लिए पानी और नास्ते की व्यवस्था होती थी। धकान मिटाने के लिए छायादार वृक्ष अथवा झीपड़ी आदी भी उपलब्ध होती थी। चाणभट्ट के हर्षचरित के वर्णन से ज्ञात होता है कि प्रणा वास्तव में एक अच्छी प्याऊ थी। किसी बावड़ी अथवा कुए के पास पेड़ी के छुरसुट में इसे स्थापित किया जाता था, जो प्रमुख मार्ग पर विश्राम-स्थल बन बाता था। १३ बाणभट्ट ने कहा है कि इन प्रपाओं में पानी रखने की विशेष व्यवस्था होती थी। पानी के साथ लाल शक्कर भी वात्रियों को दी जाती थी।

उद्योतनसूरि ने कुवलयमाला में प्रपा, मंडप, सन्नागार आदि कल्याणकारी संस्थाओं को दान देने की परम्परा का वर्णन किया है। १९५ ग्रीध्मन्नसूतु में प्रपक्षों में अधिक भी रहती थी। वर्ण प्रारम्भ होते ही उनमें अधिक सुविधाएं जुटा दी जाती थीं। १९६ ये प्रपाएं सामाजिक और सार्वजनिक स्थान होने के कारण सुचना-केन्द्र का भी काम देतो थीं। राजाज्ञा की घोषणा यहाँ करायी जाती थीं। १९७ समाज में जनता को पानी उपलब्ध कराना समृद्ध लोग अपना कर्तव्य समझते थे। कूप, तालाब, वापी और प्रपा को दान देकर संचालित करना कई लोगों का परम धर्म था। १८ उत्तराध्ययनटीका से ज्ञात होता है कि प्रपा में परित्राजकों के लिए प्रयोग्त अन्तपान दिया जाने लगा था। १८ धनपाल ने अपनी तिलकमं जरी २० एवं सोम-देव ने अपने यशस्तिलक्चयपूरि में प्रपा की ध्यवस्था होने का उत्लेख किया है। उदय-पुर से चित्तीक जाने के पैदल रास्ते में सात प्रसिद्ध याविद्धाँ स्थापित थीं।

#### सत्रागार :

सत्रागार भी प्रसिद्ध सहकों के किनारे तथा प्रमुख स्थानों पर स्थापित होते थे । श्रेष्ठी

और दानी छोगों के दान से इनका संचालन होता था। सत्रागारों में पथिकों को निःशुक्त मोजन दिया जाता था। मोजनदान की परम्परा भारतीय समाज में अतिप्राचीन है। २२ बीद्ध एवं जैन साधु भोजन के लिए समाज पर ही आश्रित हैं। उनको आहार-दान देना श्रावक का दैनिक नियम था। २३ अतः इस प्रकार की प्रवृत्ति समाज के अन्य व्यक्तियों के लिए प्रारम्भ हो गयी थी। इसके लिए घरेलु रहोई के अतिरिक्त कई सामाजिक भोजनशालाएँ प्रारम्भ हो गई थीं, जो राहगोरों, साधुओं एवं निराशितों के लिए जीवनाधार थीं।

प्राकृत साहित्य में निःशुल्क भोजनशाला के लिए कई शब्दों का प्रयोग हुआ है। ज्ञाताधर्मकथा तथा निशीथसूत्र में ऐसी एक महानसशाला का उल्लेख है, जिसमें अनेक प्रकार का भोजन साधु सन्तों, अनायों, भिलारियों और पथिकों को बांग जाता था। २४ ईस महानसशाला के साथ पुष्करिणी, वनलण्ड, चित्रसभा, चिकित्साशाला एवं अलंकार-सभा भी थी, जो जन-सामान्य के उपयोग के लिए थीं। २५ बृहत्करपभाष्य में ऐसी भोजन-व्यवस्था को संबद्धि और भोज्य कहा है, जो एक दिन अथवा कई दिन तक चलने वाली होती थीं। २६ पाल में इसे संखति कहा गहा गया है। २७ इस संबद्धि में भोजन पाने वालों की बहुत मीड़ लगी रहती थी। आगे चलकर संबद्धि एक विशेष प्रकार का दोष युक्त उत्सव हो गया था। ईसके सम्बन्ध में डा० जगदीश चन्द्र ने विशेष प्रकाश डाला है। २८

बुधस्वामि के बृहत्कथाश्लोकसंग्रह की सानुदास की कथा से ज्ञात होता है कि पाण्ड्य देश के मदुरा नगर के बाहर एक सन्नागार था। २७ वहां पर यात्रियों की सब प्रकार से सेवा की जाती थी, जिससे उनकी थकान द्र हो जाय। इस सन्न को सन्नपति होता था, जो व्यापारियों की समस्याओं को यथासंभव दूर करने का प्रयतन करता था अन्य सन्नागारों से भी सन्नपति सम्बन्ध रखता था। इस सन्दर्भ से ज्ञात होता है कि जैन साहित्य में वर्णित सन्नागार मध्ययुग की सराय जैसे थे। ३० कुनलयमाला के सन्दर्भ से स्पष्ट है कि सन्नागार में पिथकों को नि:शुल्क मोजन दिया जाता था। ३९ इनका संचालन समृद्ध व्यापारी लोग करते थे। ३२ किन्तु प्रबन्धिचितामणि से ज्ञात होता है कि सनागार प्रजापालक राजाओं द्वारा बनवाये जाते थे। ३३

#### मंडप ः

मारतीय समाज की लोक-कल्याणकारी संस्थाओं में मंडप का विशेष महत्व था । प्रपा से पानी की व्यवस्था हो जाती थी और सत्रागार से निःशुक्त मोत्रन की, किन्तु पथिक के लिए रात्रि व्यतीत करने अथवा विश्राम करने के लिए भी प्राचीन समाज ने कुछ व्यवस्थाएं की थीं। दामोदर गुप्त ने अपने कुट्टनीमतम् अभे में एक राहगीर के ठहरने की समस्या का जो चित्रण किया है, वह उसकी दुर्गति का परिचायक है। राहगीर को रात्रि में अभय, सुरक्षा और विश्राम मिल सके इसके लिए समाज ने ऐसे विश्राम-स्थलों की व्यवस्था की थी।

प्राचीन समाज में राहगीरों के लिए जो विश्राम-स्थल होते थे उन्हें ऋग्वेद में प्रपथ कहा गया है। <sup>34</sup> अथर्ववेद में आवसथ श्राब्द का प्रयोग हुआ **है**। <sup>35</sup> डा॰ मोती सन्द्र ने इन विश्रामालयों का उब्लेख किया है । ३७ जातक साहित्य में इनके सम्बन्ध में पर्याप्त जान-करी मिलती है । वहां ऐसी धर्मशालाओं को सभा कहा गया है । राज्यों के सीमान्त पर ये सभाए बनी हुई होती थीं । ३८ नगर का फाटक बन्द हो जाने पर भी यात्री इन सभाओं में रात्रि ध्यतीत कर सकता था । ३८ एक जातक से ज्ञात होता है कि इस प्रकार की सभा को बनवाने में न केवल पुरुषों, अपितु स्त्रियों का भी सहयोग रहता था । सभा में यात्रियों के सोने-बैठने के लिए चौकी और पानी की व्यवस्था होती थी । छाया के लिए पेड़ और सुरक्षा के लिए फाटकदार चाहारदीवार होती थी । ४०

जैन साहित्य में इन समाओं को प्रामसमा तथा आगमनगृह कहा गया है, जिनमें सभी तरह के यात्री ठहरते थे। ४१ साध्ययों के। इन आगमनगृहों में ठहरने का निषेच था। मन्दिर भी यात्रियों के ठहरने का प्रमुख स्थान था। ४२ कुवलयमाला में प्रपा के साथ मंडप को दान देने का उल्लेख है। संभवतः इस समय तक प्रपा, मंडप और सत्रागार ये तीनों ही एक साथ बनने लगे थे, जिससे यात्रियों को सभी मुविचाएं साथ में मिल जाये। बौद्ध साहित्य में प्रयुक्त सभा शब्द और प्राक्तत साहित्य का मंडप शब्द दोनों मिलकर सभा-मंडप के रूप में प्रचलित हो गया है, जो आतिश्य के काम आता है। उल्योतनसूरि ने अनाथमंडप का वर्णन किया है, जिसमें रेगी, विकलांग, परदेशी, ज्यापारी, तीर्थयात्री, पत्रवाहक आदि लोग यात्रा के दौरान ठहरते ४३ थे। अनाथ बच्चों का भी वहां ठिकाना था। ऐसे कल्यणकारी मंडपों का नाम रिवांसडप (कल्याणकारी मंडप) भी पढ़ गया था। भक्षच्छ नगर के चौराहे पर एक शिवमंडप था, जिसमें अकेली राहगीर स्त्रियां भी ठहर सकती थीं। ४४ जीन साहित्य में ऐसी घर्मशालाओं के लिए वसति शब्द का भी प्रयोग हुआ है। ४५

#### आरोग्य-शालाः

सम्राट अशोक ने अपने शिलालेखों में चिकित्सालयों की व्यवस्था का उल्लेख किया है। ४९ शाताधर्मकथा में अष्टियों द्वारा चिकित्साशाला खुलवाने का उल्लेख है। ४७ कुवलयमाला में कहा गया है कि नगर के सेठ आरोग्यशालाएँ चलाते थे। औषिदान की जैन साहित्य में विशेष प्रतिष्ठा थी। ४८ प्राकृत साहित्य में औषि विशान का विस्तृत विवेचन है। ४०

#### सार्थः

प्राचीन भारतीय समाज में सार्थ एक महत्वपूर्ण संस्था थी। यातायात के प्रारम्भ से लेकर मध्ययुग तक सार्थ ने भारतीय समाज को बहुत प्रभावित किया है। पर व्यापारी समाजने सार्थ जैसी महत्वपूर्ण व्यवस्था के द्वारा समाज के अनेक उत्साही युवकों को देशान्तर की यात्रा करायी है। उन्हें आजीविका प्रदान की है। उनमें पुरुषार्थ जगाया है। सार्थ यात्रा करने वाले साधु-सन्तों तीर्थयात्रियों, विद्यार्थियों एवं अन्य सामान्य व्यक्तियों के लिए एक बहुत बड़ा सहारा था। सार्थ एक तरह से यातायात के लिए पूरे समाज का पथ-प्रदर्शक रहा है। अभय, सुरक्षा, आजीविका, पुंजी, मार्गदर्शन आदि के लिए सार्थ एक निरापद सहारा था।

ज्ञाताधर्मकथा, विपाकस्त्र, समसाईच्चिकहा, तिलकमंत्री, स्यणचूडरायचरिय, आरामसोहाकहा, मिवस्यत्तकहा पर आदि जैन साहित्य के प्रत्यों में सार्थ के स्वरूप, उद्देश्य एवं कार्यों के सम्बन्ध में विस्तृत जानकारी प्राप्त है। इस हितकारी सामाजिक संस्था का सर्यांगीण मूल्यांकन अभी किया जाना शेष है। इसके अध्ययन से भारतीय समाज के स्वरूप पर नया प्रकाश पर सकता है।

#### ब्रन्थ-भण्डार :

समाज में जनहित के विकास के लिए कई संस्थाओं ने काम किया है। शिक्षा के क्षेत्र में पाठग्राला, पुरुक्तुल, उमानरे आदि महत्वपूर्ण केन्द्र थे। किन्तु प्रन्थमण्डार जैसी सामाजिक संस्था ज्ञान की सुरक्षा के साथ-साथ सामाजिक उत्थान की कई प्रवृत्तियों में अप्रणी रही है। इतिहास की हिए से ग्रन्थ मण्डारों में समाज को कई जातियों, परिशारों, रितिरिवाजों एव राजाओं की जीवन-पद्धित का ईतिहास छिम हुआ है। साहित्यक हिए से ये ग्रन्थ भण्डार कई प्रवृत्तियों के जनक रहे हैं। लिपि एवं लिपिकार का इतिहास ग्रन्थ भण्डारों के अथ्ययन के बिना अध्रुरा है। किन्ने ही लोगों को इन मण्डारों के माध्यम से शिक्षा प्राप्त हुई है। पर आजीविका मिली है। अनः जैन स हित्य में जिन ग्रन्थ मण्डारों का विवरण प्राप्त है तथा जो आज भी समाज में विद्यमान हैं, उन सबका समाज-शास्त्रीय हिंद से मूल्यांकन किया जाना अवव्यक है।

इस प्रकार जैन साहित्य में वर्णित इन जन-कस्याणकारी संस्थाओं के अध्ययन से स्पष्ट है कि जैनचार्यों ने अपनी दार्शानिक परम्परा से स्वीकृत दान की महिमा का कई अर्थों में विस्तार किया है। आहारदान की व्यापकता के अन्तर्गत समाज में प्रपाओं और सत्रागारों की स्थापना के द्वारा जनसामान्य की भूख-प्यास के निवारण का प्रयत्न किया गया है। मनुष्य की यायावर प्रवृत्ति को गतिशील रखा गया है। समा, मण्डप, आगमनग्रह आदि की व्यवस्था द्वारा राहगीरों को सुरक्षा प्रदान की गयी है। यह अभयदान का विस्तार है। आरोग्यशालाएँ खुलवाकर मनुष्य के तम-मन को स्वस्थ रखा गया है, जिससे वह पुरुषार्थ की साधना कर सके। सार्थ की व्यवस्था उसे आर्थिक स्वतन्त्रता और आवागमन की निश्चितता प्रदान करती है। प्रन्थमण्डारों का प्रवर्तन राष्ट्र की घरोहर की सुरक्षा के प्रति एक सज्यता है। साथ ही जन-जीवन के लिए साक्षरता-अभियान भी। शास्त्रदान की मावना का इससे बढ़कर और क्या उपयोग होगा? जैन साहित्य में वर्णित इन परोपकारी संस्थाओं का सूक्ष्म अध्ययन एक और हमें मध्ययुगीन समाज की समृद्धि और लोक-चेतन्ना से परिचित कराता है तो दूसरी ओर वर्तमान युग के लिए समाज की समृद्धि और धार्मिक मावना के वास्त-विक उपयोग से लिए पथप्रदर्शन भी कराता है।

# -ः सन्दर्भः-

- \*अमणविद्या संकाय, संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसी द्वारा फरवरी '८३ में आयोजित अ. भा. यु. जी. सी. सेमिनार मैं पठित निबन्ध ।
- १. संघवी, पं॰ सुखलाल, जैन धर्म का प्राण, पृ० ५६-५९
- २. बैन, डा॰ हीरालाल, भारतीय इंस्कृति में बैन धर्म का योगदान

- ३. शास्त्री, देवेन्द्रमुनि, जैन आचार, सिद्धान्त और स्वरूप, उदयपुर
- ४. आदिपुराण (जिनसेन), ३-२११
- ५. वही, ३-२३३-३७
- ६. भागवतपुराण, २,७,३९
- ७. फतेहसिंह; भारतीय समाजशास्त्र-मूलाधार, पृ० १३६
- ८. शास्त्री, नेमिचन्द्र: आदिपुराण में प्रतिपादित भारत पृ०१४०
- ९. जैन, जगदीशचन्द्र; जैन आगम साहित्य में भारतीय समाज पृ० २२१-२३३
- १०. संगवे, विलास: ए सोसल सर्वे आफ जैन कम्युनिटी, बमाई ।
- ११. जैन, जगदीशचन्द्रः प्राकृत साहित्य का इतिहास, पृ० २६०
- १२. बहत्कल्पभाष्य, गा० २४८६
- १३. हर्ष चरितम् (बाणमङ्ग) ए० २२७-२३०
- १४. अव्रवाल, वी॰ एस॰; हर्षचरित-एक सांस्कृतिक अध्ययन, पृ॰ १८४-८५
- १५. सूइउजंति जत्थपडिप्पवा-मंडव-सत्तायारेहिं दाणवदैत्तणाहं-कुवलयमाला ३१.१४
- १६. वही, १४७.२५
- १७. वही, २०३–१०
- १८. वही, २०५–३
- १९. उत्तराध्ययनटीका (शान्तिसूरि), १३ पृ० १८८
- २० तिलकमं जरी (धनपाल), पृ०११७
- २१. प्रवानिवेशै: सरः प्रदेशैः यश्र० पृ० २००
- २२. जैन धर्म में दान एक समीक्षाध्मक अध्ययन (उपाध्याय पुष्कर मुनि) पृष्ठ २९१-३२५
- २३. वसुनंदिशावकाचार, भूमिका
- २४. एगं महं महाणसतालं कारावेद-- बहुणं समण-माहण-अतिहि-किवण-वणीमगाणं परिभाएमाणा विहरति - ज्ञाताधर्मकथा, १३ ए० ३४४
- २५. मारिक्ल, शोभाचन्द्र; ज्ञाताधर्मकथा, आगम प्रकाशन समिति व्यावर, पृ० ३४२-४६
- २६. बृहत्कल्पमाष्य, १, ३१४१-४२
- २७. मिन्झिमनिकाय, २. १६, पृ० १३१
- २८. जैन आगम साहित्य में भारतीय समाज, पृ० ३६४-६६
- २९. बुहत्कथाश्लोकसंग्रह (बुधस्वामि), अ० १८, श्लोक ३५५-५६
- ३०. अबू जईदहसन; ऐसियन्त एकाउन्दस आफ इण्डिया एण्ड चाइना, लंदन पृ० ८७ (क्षिनकू यादव; समराइच्चक्डा-एक सांस्कृतिक अध्ययन, पृ०१६६ पर उद्धृत)
- ३१. कुवलयमाला, ५८ ४

- ३२. जैन, प्रेम सुमन: कुवलयमालाकहा का सांस्कृतिक अध्ययन, वैशाली पृ० १२५
- ३३. प्रबन्धचिन्तामणि, पृ० १०६
- ३४· (क) कुट्टनीमतम्, २१८-२३० (ख) सार्थवाह (मोतीचन्द्र), पृ० २१४
- ३५. ऋग्वेद १,१६६,६
- ३६. अथर्ववेद, १४,२,६
- ३७. एस०सी० सरकार; सम आस्पेक्ट्स आफ द अलियर सोशाल लाइफ आफ इण्डिया पृ० १४ (सार्थवाह, पृ० ४१ में उद्धत)
- ३८. जातक २, १४८
- ३९. घम्मपद अट्रकथा, २,३१
- ४०. जातक १,२०१
- ४१. बहरकल्पभाष्य, २४८६
- ४२. शाताधर्मकथा, १५ अ०
- ४३. कुवलयमाला, ५५-११-१३
- ४४. वही, ९९-२३
- ४५. जैन, गोकुलचन्द्र; यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० २६४
- ४६. अशोक के शिलालेख (राजबलि पान्डेय), दितीय शिलालेख
- ४७. जाताधर्मकथा, अ०१३, ए० ३४४
- ४८. कुवलयमाला, पृ० ६५.९
- ४९. ओसह दिब्बई रोय-विणासणु । कहिव ण पिच्छई बाहिपयासुण ॥ जैन, राजाराम; रह्यसाहित्य का आस्त्रोचनात्मक परिशीस्त्रन पृ० ४८९
- ५०. जैन आगम साहित्य में भारतीय समाज, पृ० ३०७-३१८
- ५१. मोतीचन्द्र, सार्थवाह
- ५२. भविसयत्तकहा (धनपाल), तृतीय संधि
- ५२. ्राप्तलीवाल, के०सी०; बीन ग्रन्थमण्डाराज इन राजस्थान, पु०१८४--२१७

# अलकापुरी आर कालिदासीया सङ्गीतवैदुपी

#### सुषमा कुलशेष्ठ

'जायन्ते कित जिल्हेर कित जिन्ध्यन्ते कितीह क्षिती क्ष्यारो नितरामिदं तु किविमिनिर्मत्सरे : कश्यताम् । अग्रव्विपरदक्षिणोत्तरहरित्साहित्यसिहासन – स्वैरारोहपराक्षमं भजतु कः शीकालिदासात्परः ॥

संस्कृत साहित्य के अप्रतिम कवि कालिदास की कृतियाँ में उनका विविध-शास्त्र-विषयक पिन्डिस्य परिलक्षित होता है। न्याकरण, दर्शन, आयुर्वेद, वनस्पतिशास्त्र तथा संगीत आदि लिल कलाओं में कवि परम निष्णात थे। 'गीतं वाद्यं तथा नृत्यं त्रयं सङ्गीतमुच्यते ।' संगीत के अन्तर्गत गायन, बादन तथा नृत्य तीनों की परिगणित किया जाता है। वैसे ये तीनों संगीत की स्वतन्त्र तीन विधायें हैं ) इन तीनों के अनेकविध उल्लेख कालिदास की सभी कृतियों में उपलब्ध होते हैं। कालिदास साहित्य का अनुशीलन करते समय पाठक इतना रसविभोर हो जाता है कि उनके साहित्य में किस शास्त्र अथवा विद्या के कितने उल्लेख हैं, इसकी ओर उसका ध्यान महत्र ही नहीं जाता किन्तु जब केवल संगीतशास्त्र की दृष्टि से कालिदास-साहित्य का अध्ययन किया जाय तो ज्ञात होता है कि संगीत-कला के जितने अधिक उल्लेख कालिदास-कृतियों में हैं, **उ**तने किसी भी अन्य संस्कृति-कवि के साहित्य में नहीं । ये सब सांगीतिक उल्लेख केवल यूं ही काव्य में प्रयुक्त नहीं हैं अपितु कवि ने उनका बड़ा औचित्यपूर्ण तथा सरस प्रयोग किया है। संगीत-सम्बन्धी उन उल्लेखों ने कालिदास के साहित्य को एक अपूर्व रमणीयता एवं मधुरता प्रदान की है। वे सब उल्लेख किन के संगीतविषयक परम वैदुष्य के सूचक हैं। संगीत के अल्प-ज्ञान से युक्त किव वैसे प्रयोग कभी कर ही नहीं सकता। संगीत की तोनों विचाओं के शास्त्रीय एवं क्रियाध्यक उभय-पक्षों से किन मली भांति परिचित थे।

कालिशास-प्रणीत कुमारसम्भव एवं मेलदूत में हिमालय का सुन्दर वर्णन उपलब्ध होता है। हिमालय का ही एक भाग कैलास है और इसी कैलास की धारी में यक्ष की अलकापुरी बसी हुई है। इस अलकापुरी का अतिरमणीय एवं चित्ताकर्षक चित्र कालिदास ने प्रस्तुत किया है। प्रस्तुत शोधपत्र में मेधदूत के अलकावर्णनपरक केवल तीन पद्यों में किये के संगीत-प्रयोग की दक्षता को दर्शने का प्रयास किया गया है। प्रथम पद्य प्रस्तुत हैं—

> 'विद्युत्वस्तं ललितवनिताः सेन्द्रचापं सचित्राः सङ्गीताय प्रहतसुरजाः स्निग्धगम्भीरघोषम् । अन्तस्तोयं मणिमयसुवस्तुङ्गमञ्जलिहात्राः प्रासादास्त्यां तुलिघतुमलं यत्र तैस्तैर्विशेषैः ॥' उत्तरमेघ १.

अर्थात् जिस अलका में लिलत लननाओं वाले, रंग विरंगे चित्रों से युक्त, संगीत के लिए थाप दिये गये हुए मृदंगों वाले, पत्थरों से बने फर्श वाले और गगनचुम्बी शिलरों वाले प्रासाद, कोंबती बिबलियोंवाले, सतरंगे इन्द्रधनुष से युक्त, स्निग्ध और गम्भीर गड़गड़ाहट वाले, भीतर भरे हुए बल वाले और अत्यन्त कॅंबे उठे हुए (हे मेष !) तुम्हारे साथ, उन उन विशेषताओं के कारण समता करने में समर्थ हैं।

इस पद्य में 'सङगीताय प्रहतमुरजा :' तथा 'स्निग्घगम्भीरघोषम्' संगीत विषयक पद है। मेव की गड़गड़ाइट स्निग्ध तथा गम्भीर है। अलका के प्रासाद समृद्ध लोगों के प्रासाद है जहां अन्य अनेक विशेषताएँ तो हैं हीं। एक बहुत महश्य-पूर्ण विशेषता यह है कि वहाँ मदंग सतत वाद्यमान है। उन पर थाप दी जा रही है— संगीत-प्रस्तुति के लिए। गायन, बादन और तृत्य, इन तीनों की गणना संगीत में है जैसा संगीतरस्नाकर में कहा गया है-'मृत्यं, बाद्यं तथा गीतं त्रयं सङ्गीतमुच्यते ।' चतुर्थी विभक्ति यहां संगीतकर्तु के अर्थ में 'क्रियार्थोपपदस्य च कर्मणिस्थानिनः' (अ॰ २-३-१४) के अनुसार संगत है। मुरज का अर्थ है मुद्देश । अमर काष में उल्लेख है -- मृदङ्गा : मुरजाः। शब्दार्णव के अनुसार 'मुरजा त मुदक्के स्थाद ढक्कामुरजयोरिप ' मुदंग को वेब्टित होने के कारण 'मुरच' (मुरं वेब्टन जात-मस्य-रामाश्रमी) कहा जाता है ! 'प्रहत' का अर्थ हैं -- 'ठनकारे गरे' या 'हाथ से बजाये गये' या श्राप लगाये गये 'प्रहता मुरजा येषु ते प्रहतपुरजा' (बहुर्बाह समासः । कालि-दास के इस पद्यमें सर्वत्र एक पद वाले विशेषण ही उमय पक्ष में दिये गये हैं नमेध के विशेषण है--विग्रत्वन्तं, सेन्द्रचापं, स्निग्धगम्भारयोषम्, अन्तस्तोयम् और तांगम् तथा दसरी और प्रासाद के विशेषण हैं -- ललितवनिताः, सचित्राः, मणिमयस्वः, अभेलिहःग्राः और संगी-ताय प्रहतसुरजाः । प्रकृत विशेषण की छोड़कर सभी एकपदात्मक ही हैं । इस स्थान पर दो पदों के प्रयोग से प्रक्रमभंग दोष आ गया है। वस्तुतः जैसा प्रयोग आरम्भ किया जाये. उसे अन्त तक निभाना चाहिये अन्यथा प्रस्तावीचित्य विगड़ जाता है। भग्नप्रक्रम का लक्षण है --- 'भरन: प्रक्रमः प्रस्ताबौचित्यं यत्र तत् (काव्यपदीप) । नागेश ने प्रस्ताबौचित्य के सम्बन्ध में लिखा है -- येन रूपेणोपक्रमस्तेनोपसंहारः । अतः प्रस्तुत श्लोक में भी एक-पदारमक उपक्रम का भना तक पालन करना चाहिए किन्तु कालिदान ने यहाँ संगीताय और प्रकृतमुरजा: यह दो पद छिखकर उत्तको भग्त कर दिया अतः भग्तप्रक्रम दोष आ गया। इस दोष का निवारण कर दिया है दक्षिणावर्तनाथ ने संगीतार्थप्रहतसरवाः पाठ देकर । इस प्रकार दक्षिणावर्तनाथ के पाठ को रनणीयता की दृष्टि से अधिक अच्छा पाठ माना ज सकता है।

'सङगीताय प्रहतमुरजाः' इस तथ्य का योतक है कि मृदंग के अतिरिक्त अन्य संगीत यथा गानादि भी वहाँ चल रहा है। सुगेधा के अनुसार संगीताय का अर्थ गानार्थ है। वल्लभदेव ने अपनी पंचिका टीका में बहुत अच्छा लिखा हैं — 'तेऽपि गुणनिकार्थ प्रहत-मुरजाः वादितमृदङगाः' अर्थात् संगीत के साथ मृदंगों का वादन वहाँ लगातार हो रहा है। इस प्रकार प्रवर्तमान संगीत तथा वायमान मृदंग से प्रासादों में एक श्रुतिमधुर एवम अतीव मनोरम वातावरण की खिष्ट होती है। अलका के तत्काळीन प्रासादों में ही ऐसी संगीतघारा प्रवहमान हो, अन्यत्र नहीं, ऐसा नहीं है। आज भी योदा भी संगीत से प्रेम रखने वाले लोगों के एहों में रेडियो, ट्रांजिस्टर, टेपरिकार्डर, रिकार्ड फ्लेयर आदि द्वारा मधुर संगीत का रसास्वाद प्राप्त किया जाता है। किसी भी प्रकार के शैक्षिक तथा सांस्कृतिक कार्यक्रम जहाँ जहाँ सम्पन्त होनेवाले होते हैं, वहाँ भी कार्यक्रम प्रारम्भ होने से पूर्व तथा एक कार्यक्रम से दूसरे कार्यक्रम के मध्य जो समय होता है, उसमें इस प्रकार का वाद्यसंगीत प्राय: सुनने में आता है जो अत्यिक्षक कर्ण प्रिय लगता है तथा श्रोताओं के आगामी कार्यक्रमों के प्रति औत्स्वय को बढ़ाने में सहायता करता है।

मृदंग का स्वर अतिगम्भीर तथा श्रुतिमधुर होता है। मेघ की गड़गड़ाहट भी मृदंग की ही भाँति गम्भीर एवं स्निग्ध होती है तभी किय ने दोनों में साम्य का उड़लेख किया है। मृदंग-ध्वित तथा मेघ-गर्जन के साम्य का वर्णन साहित्य में अनेकशः उपउक्ध है। मृदंग का शास्त्रीय वर्णन द्वितीय पद्य की व्याख्या के अनन्तर प्रस्तुत किया जाएगा। द्वितीय पद्य ही व्याख्या के अनन्तर प्रस्तुत किया जाएगा।

'यस्यां यक्षाः सितमणिमयान्येत्य हर्म्यस्यलानि ज्योतिच्छायाकुसुमरचनान्युत्तमस्त्रीसहायाः । आसेवते मधु रतिफलं कल्पबृक्षप्रस्तं त्वद्गम्मीरभ्वनिषु शनकैः पुष्करेष्वाहतेषु ॥' उत्तरमेष-५.

अर्थात् जिस अलका में उत्कृष्ट काटि की स्त्रियों से युक्त यक्ष संगमरमर के बने हुए और सितारों की परछाई जैसी फूलों की कारीगरी वाले प्रासादों के फर्शो पर पहुँच कर दुम्हारी तरह गम्भीर ध्विन वाली पखावजों के ठनकायी जाने पर कल्पबृक्ष से उत्पन्न होने वाली रितफल नामक मिदरा का सेवन करते हैं।

यक्षा:—अमरसिंह के अनुसार यक्ष एक देवयोनि है। इस शब्द की ब्युत्पत्ति से भी यह बात प्रकट होती है। यक्ष पूजायाम् (चुरादि) चातु से घज् प्रत्यक्ष करके यक्ष शब्द निजन्न होता है। यक्षों को देवरूप में बौद्ध, जैन और ब्राह्मण तीनों मानते थे। शुंगकाल से लेकर गुन्तकाल तक यक्ष सारी भारतीय कलाओं पर छाये हुए थे। कालिदास की कल्पना उसी से प्रेरित हुई होगी। साहित्य में यक्षों को संगीतादि ललित कलाओं में ६चि रखने वालों के रूप में चित्रित किया जाता है।

उत्तमस्त्रीसहायाः -- ललिताङ्गनासहचरः - महिलनाथ वरपुरन्धिसहिताः - पञ्चिका

उत्तमा चासौ स्त्री चौत्तमस्त्री। सा सहायः येषान्ते। उत्तमा का एक विशेष अर्थ है। अमरकोष के अनुसार — यह वरवर्जिनी — का पर्याय है —— 'उत्तमा वरवर्णिनी।' रूट्र के अनुसार — 'शीते सुलोष्णसर्वाङ्गी ग्रीष्मे या सुखशीतला । भर्तु भक्ता च या नारी सा भवेद् वरवर्णिनी ॥'

और फिर 'तमु काङ्कायाम्' घातु से 'उत्तमा' निष्यन्त भी तो होता है। उत्तमस्त्रीमहायाः के सम्बन्ध में मिनिसिंहगणि का कथन है — 'अत्र उत्तमपदस्यायमिन्प्रायः उत्तमा उत्तमकुल-प्रसूता परिणीता या स्त्री सैव सहाया संभोगावस्थायां द्वितीया एषां ते तथा।'

यक्ष लोग अपनी संगीतिनिपुणा उत्तम स्त्रियों के सान्निध्य में मधुपान कर रहे हैं, साथ में पुष्करवादन का भी आनन्द ले रहे हैं। पानगोध्ठी तथा संगीतगोध्ठी के प्रचुर उत्लेख साहित्य में उपलब्ध हैं। यहां मुख्यत: पानगोध्ठी वर्णित है किन्तु मधुपान के समय वहां वाय संगीत भी चल रहा है, आनन्द बुद्धि के लिए। यहां केवल पुष्करवादन का उत्लेख है किन्तु कल्पना की जा सकती है कि वहां गान और उत्त्य भी चल रहा होगा और उस गान और नृत्य के अनुह्य पुष्करों का वादन हो रहा होगा और फिर पानगोध्ठी भी चल रही होगी। यह अर्थ 'शनकें:' से ध्वनित होता है। ऐसा ही मत भरतमहिलक ने प्रस्तुत किया है—

'यस्यामलकायां यक्षा उत्तमस्त्रीसहाया प्रशस्तवितादितीयाः सन्तः हर्भ्यस्थलानि सौधा-दिस्थानानि एत्य प्राप्य तव गर्भीरभवनिश्वि ध्वनिर्येषां तेषु पुष्करेषु मृदङ्गपरेषु शनकैर्मन्दं गाननृत्यानुकुलं यथा स्यात्तया आहतेषु ता डितेषु सत्सु मधु मयम् आसेवन्ते पिबन्ति । + + + शनिरित्यनेन सङ्गीतानुगतम् इदमिति स्चितम् । शनकैः क्षणं मधु पीयते क्षणं मृदङ्गा वाधन्ते इत्यर्थः ।'

यक्षनण मधुपान तथा संगीत दोनों का रसास्वाद एक साथ कर रहे हैं जो उनके मन्दीभूत काम को उत्तेजित करने में सहायक हैं —

'मधुपानं सृदङ्गानां वादनं चन्द्रस्ययः । प्रासादशिखरं रम्यं पुनरुत्तेज्येत् स्मरम् ॥' इति

इति रन्ति: ।

भाज आधुनिक परिवेश में भी प्रसिद्ध restaurants में जहाँ पान-मोष्टियाँ चलती हैं, वहाँ संगीत भी सतत मन्द्र ध्वनि में चलता रहता है विशेषत: वाद्य संगीत ।

शनकै: के सम्बन्ध में सारोद्धारिणी में उल्लेख है -- 'कथं शनकै: मन्दं मन्दम् । श्रुगारा-कृरवात् पानगोष्ठयां कठोरवादित्रं नोपयुज्यते इति भावः ।'

प्रस्तुत पद्य इस बात का भी सूचक है कि अलका के यक्ष दम्पति सदा सुखी हैं अन्यथा पानगोष्ठी तथा संगीतगोष्ठी का आयोजन सम्भव नहीं। उन पुष्करों की ध्विन की तुलना कि ने मेघ की गम्भीर ध्विन से की है। मेघ-ध्विन तथा पुष्कर ध्विन के साम्य के उन्लेख साहित्य में अनेक बार प्राप्त होते हैं। अब पुष्क- खाद का शास्त्रीय विवेचन यहाँ प्रसंग प्राप्त है।

पुष्कर, मृद्ग और मुर्ज मृद्ग आदिकाल में 'पुष्कर' वाय का नाम था। पुष्कर वाय में चमहे से महे हुए तीन मुख थे। दो मुख बायों और दायों ओर रहते थे, तीसरा मुख ऊपर रहता था। उसका पिण्ड मृत या मिट्टी से बनाया जाता था। इसी कारण इसका नाम मृदंग पढ़ा। कुछ समय के बाद बायों और दाहिनी ओर दो ही मुख वाले वाय की सृष्टि हुई। फिर उसका पिण्ड लकड़ी से बनाया गया इन पुष्कर आदि बायों की उत्पत्ति के विषय में नाद्यशास्त्र में एक वृत्तान्त है।

स्वाति और नारद संगीतवायों के आदि प्रन्थकर्ता हैं। इनमें स्वाति एक बार अन-ध्याय के दिन एक परोवर पर पानी लाने के लिए गये। आकाश मेघों से विरा हुआ था, वेगवूर्वक वर्षा होने लगी। तब वायु वेग से सरावर में जल की बड़ी बड़ी बूंदों के पड़ते समय पद्म की बड़ी, छोटा और मंझोली पंखुडियों पर वर्षा-विन्तुओं के आधात से विभिन्न ध्वनियाँ उत्पन्न हुई। उनकी अध्यक्त मधुरता को सुनकर आश्चर्यचिक्ति स्वाति ने उन ध्व-नियों को मन में धारणा कर लिया और आश्रम पहुँचने पर विश्वकर्मा से कहा कि इसी तरह के शब्द उत्पन्न करने के लिए एक वाद्य बनना चाहिए। फलतः पहले पहल तीन मुख से युक्त 'मृत्' से पुक्तर की सुष्ट हुई। बाद में उसका पिण्ड लक्डी या लोहे से बनाया गया। तब हमारे मृदंग, पटह, झहलरी, दर्दर आदि चमड़े से महें हुए धार्यों की सुष्ट हुई।

मृदंग का पिण्ड बीजब्रुश (तामिल में बैड्गे) या पनस की लकड़ी से बनाया जाता है। उसकी लंबाई २१ अंगुल (१५ हैं इंच) है। लकड़ी का दल आवे अंगुल का है। दाहिना मुख १४ अंगुल और बांया मुख १३ अंगुल है, मध्य में १५ अंगुल है। दोनों ओर के मुख चमड़े से मड़े जाते थे। किनारे पर चमड़ा घनता से युक्त रहता था। उस चमड़े के घेरे में २४ छिद्र रहते थे। छिद्रों का पारस्परिक अन्तर एक अंगुल रहता था। उन छिद्रों में से वेणी की तरह चमड़े की रस्सी से दोनों और खीं चकर हड़ता से बांधा जाता था। रस्सी के बंधन को ढीला करने या तानने से मृदंग के स्वर को ऊँचा या नीचा कर सकते थे।

सुधाकल्ल्या ने भगवान् शांकर को मृदंग या मुरज का आविष्कारक बताया है। प्राचीन प्रनिश्चों में मृदंग, पणव तथा दर्दुर को पुष्कर वाद्य कहा गया है। ऐतिहासिक हिष्ट से मृदंग, मृदंग आदि का उन्लेख वैदिक वाक्सिय में प्राप्त नहीं होता। समायण, महाभारत में मृदंग और मुरज का उन्लेख प्राप्त होता है किन्तु बाद में मुरज तथा मर्दल मृदंग के पर्याय रूप में प्रयुक्त होने लगे। यही मत शार्क्च देव (स०र० ए० ४५९) तथा अभिनवगुष्ताचार्य (ना०शा० ३४, ए० ४०५) का है। नाम परिवर्तन के साथ-साथ मृदंग का वह रूप जो

प्राचीन काल से भारत के समय तक प्रचार में रहा, कब लुख हो गया, इसका पता लगाना कितन हो गया है। जिस बाब को आज हम उत्तरभारतीय मृदंग अथवा पत्नावज्ञ के नाम से जानते हैं, दक्षिण भारतीय जिसे अपना मृदंगम् कहते हैं, वह भरतकालीन मृदंग का केवल एक भाग है! मृदंग में यह परिवर्तन लगभग सातवी शताब्दी से हो होने लगा था जो शार्ज़ देव के समय तक पूरी तरह बदल गया।

मेवों के गम्भीर गर्जन तथा मृद्रंग ध्विन में बहुत साम्य होता है, तभी तो ओषिषप्र-स्थ नगर के ग्रहों पर धिरे हुए मेवों के गर्जन से मिश्रित मृद्रंगध्विन ताल और लग्न से पहचानी जाती थी। ताल और लग्न ही मेधगर्जना तथा मृद्रंगध्विन के भेदक तस्व थे--

> 'शिखरासक्तमेघानां व्यव्यन्ते यत्र वेश्मनाम् । अनुगर्जितसन्दिग्धाः करणेर्भुरजस्वनाः ॥ कुमारसंभव ६।४०

मेवरूत में अनेक स्थलों पर मुख्ज का उल्लेख हुआ है। यथा --

'निह्नादस्ते मुरज इव चेत्कन्दरेषु ध्वनिः स्यात् ।' पूर्वमेघ ६० 'सङ्गीताय प्रहतमुरजाः स्निग्धगम्भीरघोषम् ।' उत्तरमेघ १० 'त्वदगम्भीरध्वनिषु शनकैः पुष्करेष्वाहतेषु ।' --उत्तरमेघ २.

मृदंग की मायूरी मार्जना से मालविकाग्निमित्र में लोगों की जात हो जाता है कि मालविका का निंग्य प्रारम्भ होने वाला है। (११२१) रधुवंश में राजा अग्निवर्ण नर्तिकयों के नृत्य करते समय स्वयं मृदंग बजाकर ताल देते थे (१९।१४) --

> 'स स्वयं प्रहतपुष्करः कृती लोलमाव्यवलयो हरन्मनः । नर्तकीरभिनयातिलाङ्किधनाः पादववितिषु गुरुखलज्ज्यत् ॥' १६।१४

अन्तिम पद्य प्रस्तुत है --

'अक्षय्यान्तर्भवननिषयः प्रत्यहं रक्तवण्डे—
हृगायद्भिर्घनपतियशः किन्नरैर्यत्र सार्द्धम् । वैभाजाख्यं विषुधवनितावारमुख्या सहाया वद्धालापा बहिहपयनं कामिनो निर्विशन्ति ॥' उत्तरमेष १०

अर्थात् जिस अलका में घर के अन्दर कमी भी समाप्त न हो सकने वाली निधियों को रखने वाले, अप्सरा रूपी बार-रमणियों को साथिन बनाने वाले और तरह तरह की बातें करने वाले कामीजन कुबेर की कीर्ति का उच्चस्वर से गान करने वाले, मधुर कण्ठ वाले किन्तरों के साथ 'वैम्राज ' नामक बाह्योद्यान का सुख प्राप्त करते हैं। प्राचीन काल से लेकर आज तक कामिजनों के अनेक शौकों में संगीत एक महत्त्वपूर्ण शौक रहा है। ऐसे अवसरों पर वार-स्त्रियों के सान्निश्य का उल्लेख भी प्रायः प्राप्त होता है। किन्नर तथा गन्धर्व, ये दो जातियाँ अपने संगीत-विशेषतः गायन— के लिए विशेष प्रसिद्ध रही है। वे वीणा आदि बजाकर कण्ठ संगीत प्रस्तुत करते थे। व्याख्येय क्लोक में भी उल्लेख है कि अलका के प्राधादों में किन्नर जो रक्त कण्ठ हैं, धनपति कुबेर के यश का उद्गान कर रहे हैं। गायक के लिए रक्तकण्ठ होना बहुत आवश्यक है। वैसे तो अभ्यास कर कोई भी गा सकता है किन्तु यदि कहीं भगवत्क्ष्मण से रक्त अर्थात् मधुर कण्ठध्विन प्राप्त हो, तो गान का आनन्द दिगुणित हो जाता है — ऐसे ही हैं, अलका के किन्नर। किन्नर कुबेर के यश का उद्गान कर रहे हैं अर्थात् वे उच्च स्वर से गान्धार प्राप्त में कुबेर के यश का गान कर रहे हैं। मिल्लनाथ ने उद्गान के शास्त्रीय पक्ष पर प्रकाश डाला है — 'उद्गायदुभिहच्चैर्गायनशिक्षः। देवगानस्य गान्धारप्रामस्वात् तारतरं गायद्भिरित्यर्थ:।'

संगीत में तीन ग्राम माने गए हैं जिनमें षड्ज और मध्यम ग्राम मानवों के छिए तथा। गान्धार ग्राम देवयोनि के लिए निर्णीत हैं ~-

> 'षड्डमध्यमनामानी ग्रामी गायन्ति मानवा: । न तु गान्धारनामानं स लम्यो देवयोनिमि: ॥'

किन्नर देवयोनि हैं, इसीलिए वे गान्धार ग्राम में गा रहे हैं ! कालिदास ने जब जब किसी देवयोनि के गायन का उल्लेख किया है, तब तब उद् उपसर्भपूर्व में धातु का प्रयोग किया है यथा --

अक्षस्यान्तर्भवनिवयः प्रत्यहं रक्तकःहै-रद्गायद्भिर्धनपतियशः किन्नरैर्यंत्र सार्द्धम् । उत्तरमेघ० १०.

+ + +

उत्सङ्गे वा मलिनयसने सौम्य निक्षिप्य वीणां मद्गात्राङ्कं विरचितपदं गेयमुद्गातुकामा । उत्तरमेष २९

+ + +

य: पूरवन् कीचकरन्ध्रभग्गान् दरीमुखोत्येन समीरणेन । उद्गास्यतामिच्छति किन्नराणां तानप्रदायिस्वमिवोपगन्द्रम् ॥ कुमारसंभव १।८

स्वामी चरणतीर्थ महाराज ने अपनी कात्यायनी टीका में 'बद्धालापाः' के एक चिल्कुल नवीन अर्थ की ओर संकेत किया है जो संगीत की दृष्टि से महत्वपूर्ण है। वे लिखते हैं--- बढ़ालापाः बढ़ाः संप्रवेशिताः साधिताः रागाणाम् आलापाः यैस्ते अर्थात् उन शुंगाररिसक यक्षों ने संगीत के रागों के आलापों को साध लिया है। किन्नर जो गान कर रहे हैं, उसके शब्द कुबेरयशोगानपरक हैं तथां वह गान संगीत के किसी राग में आबद्ध हैं और उस राग के स्वरों को विभिन्न आलापों के अभ्यास द्वारा यक्षों ने भी साथ लिया है अर्थात् किन्नरों के गान के बीच बीच में यक्षगण भी आलाप प्रस्तुत कर रहे है —— ऐसा अर्थ भी निकाला जा सकता है। इस प्रकार एक तरह से समूहगान वहाँ चल रहा है।

प्रस्तुत बलोक भरतमिल्लिक, समातम राममाथ, हरगोविन्द, कल्याणमरल तथा विलसम में प्राप्त नहीं होता । ईश्वरचन्द्र विद्यासागर भी इसे संदिग्ध पद्य मानते हैं ।

सारोद्धारिणी, महिमसिंहगणि, सुमितिविजय, मेघलता, शिशुहितैषिणी तथा कुछ अन्य हस्त-लिखित प्रतियों में 'बद्धालापा!' के स्थान पर 'बद्धापानं' पाठ मिलता है जिसकी व्याख्या सारोद्धारिणी के अनुसार 'रिचतपानगोष्टिकं' है। महिमसिंहगणि लिखते हैं ——'बद्धं रिचतं आपानं बाह्यपानगोष्टी—यत्र तत्'। सुमितिविजय के अनुसार इसका अर्थ है —— 'बद्धं रिचतं आपानं पानगोष्टी यत्र तत्।'

वल्लभदेव के अनुसार यहाँ पाठ है 'मध्वापासं' जिसका अर्थ है— 'सधुनो सहस्यान्यानं पानगेष्ठिका—यस्मिन् तत् ।' 'विद्युधवनितावारमुख्यासहायाः' के सम्बन्ध में सारोद्धारिणो में उल्लेख है— 'कलाकुशलाइगनावेश्यासहिता वा ।' इस प्रकार 'बद्धालापाः' के स्थान पर 'बद्धापान' तथा 'मध्वापान' पाठ अधिक उचित प्रतीत होते हैं क्योंकि कामिजन जहाँ चतुर कला-कुशल वास्विताओं के साथ बैठकर खुन्दर कल्ठध्विन वाले किन्नरों के कुबेर यशोगानपरक मधुरसंगीत का रसास्वाद कर रहे हैं, वहीं यांदे मधुपानगोष्ठी का आयोजन भी चल रहा हो तो कोई आश्चर्य नहीं । संगीतगोष्ठी तथा पानगोष्ठी का एक साथ वर्णन किन ने अन्यत्र भी किया ही हैं । विद्युधवितावारमुख्यातहाया तथा 'बद्धापानम्' अथवा 'मध्यापानम्' पद इस तथ्य के भी निदर्श के हैं कि कामिजन अभी तो किन्नरों के मधुर गान को वास्विताओं के साथ सुन रहे हैं, किन्नरों के गान के पश्चात् वास्वितायों जो कलाकुशल हैं, वे भी संगीत या नृत्यादि अपनी कला प्रस्तुत करें गी जिसका आनन्द कामिजन किन्नरों के साथ प्राप्त करें गे और बीच बीच में मधुपान का प्रसंग तो चलता ही रहेगा । इस प्रकार प्रस्तुत प्य में संगीत गोष्ठी, पान गोष्ठी, उनके समुचित स्थान अर्थात् 'वैभाज' नामक बाह्योयान, कलाकार, श्रीता एवं दशकों का सुष्ठ निर्देश है ।

अलकाववर्ण नपरक ये तीनों ही पद्य इस तथ्य के स्पष्ट परिचायक हैं कि अलका एक अतिसमृद्ध नगरी है जहाँ संगीत को विशिष्ट स्थान प्राप्त है तथा जहाँ के निवासियों की संगीत में विशेष अभिकृषि है। उब मिलाकर इन तीनों पद्यों के सांगीतिक पक्ष के विदेचन से यह सिद्ध हो जाता है कि कालियास संगीत की सूक्ष्मातिसूक्ष्म वारीकियों से मलीभाँति परिचित थे। यह तो केवल तीन पद्यों का विवेचन हुआ। केवल मेधदूत में ही लगभग ३७ पद्य ऐसे हैं जिनमें गायन, वादन अथना नित्य का उन्लेख उपलब्ध होता है।

# जैन मन्दिरों में काम-शिल्प

#### मारुतिनन्दन प्रसाद तिवारी

काम-कला सम्बन्धी मूर्तियां मध्ययुगीन मन्दिरों पर प्रमुखता के साथ अंकित हैं। ये मूर्तियां ९ वीं से १४ वीं शती ई. के मध्य की हैं। मध्ययुग में मंदिर केवल देव- मूर्तियों या धर्म के अन्य पक्षों से ही सम्बन्धित नहीं रहे, वरन् उनमें समकालीन संस्कृति के विविध पक्ष भी मूर्त रूप में अभिन्यक्त हुए हैं। इन पर धार्मिक मूर्तियों के अतिरिक्त नृत्य, संगीत, आखेट युद्ध, शिक्षा, काम-कला, व्यापार तथा दैनिक किया कलावों के विविध अंकन हैं। मन्दिरों पर काम-कला सम्बन्धी मूर्तियों के अंकन की कई व्याख्याएँ प्रस्तुत की गई हैं। पर इस प्रकार के शिल्पांकन को मानव की सहज्ञ प्रवृत्ति और आवश्यकता की मूर्त अभिन्यक्ति मान्ना ही उत्युक्त होगा। जे जीवन में काम की लेकिक और धार्मिक अनि- वार्यता स्वीकार करने के पश्चात् मन्दिरों पर उनके आलेखन में लोगों को शिक्षक नहीं मह- सुर्ख हुई होगी। अ

शालमंजिका, मिथुन तथा अप्सरा-मूर्तियों का अंकन काफी पहले से कला में प्रचलित था, जिसके माध्यम से नारी-होन्दर्य तथा उसके आकर्षण की शिल्प में अभिन्यक्त किया गया। तांत्रिक प्रभाव के कारण मध्ययुग में मन्दिरों पर कामिक्रया की प्रचुर मूर्तियां बनों। खनुराहों (छतरपुर, मध्यप्रदेश), भुवनेश्वर (पुरी, उदीसा) प्रवं कोणार्क (पुरी, उदीसा) के विश्वप्रसिद्ध स्थलों के साथ ही मोदेरा (महेसाणा, गुजरात) के सूर्य मन्दिर (१०२६-२७ ई.), कु भारिया (बनासकांठा, गुजरात) के कु भेश्वर मन्दिर (११ वीं शती ई.), एलोरा (और गाबाद, महाराष्ट्र) के कैलाश मन्दिर (ल. ८ वीं - ९ वीं शती ई.) तथा अन्य अनेक स्थलों पर इस प्रकार के प्रभूत अंकन हैं।

ब्राह्मण मन्दिरों पर इस प्रकार के शिल्पांकन की प्रमुखता सर्वथा जात हैं। पर बैन मन्दिरों पर इस प्रकार की मूर्तियों की चर्चा अभी तक नहीं हुई हैं। १० वों से १२ वों शती ई. के मध्य के कुछ जैन मन्दिरों पर भी काम-कला सम्बन्धी मूर्तियां हैं, जो अभी तक अप्रकाशित हैं। बैन धर्म में अमण-अमणियों के साथ ही ग्रहस्थों का भी महस्य रहा है। जैन यद्यपि व्यापार, व्यवसाय, शुद्ध एवं अन्य किया-कलापों में समाज के अन्य वर्गों के सहभागी थे, किन्तु कामाचार के प्रति उनका भाव ब्राह्मण एवं बौद्धों की अपेक्षा संयत रहा है।

ब्राह्मण, बौद्ध और जैन धर्मी में सातवीं शती ई. के बाद तांत्रिक प्रभाव पड़ा ! ब्राह्मण और बौद्ध धर्मी की तुल्ला में जैन धर्म पर तांत्रिक प्रभाव कम और मुख्यतः मंत्र-वाद के रूप में पड़ा । जैन धर्म तांत्रिक पूजाविधि, मांस, मदिरा और स्त्रियों से सर्वथा

मुक्त ही रहा । यही कारण है कि जैन धर्म में देवताओं को युगल्शः या अपनी शक्तियों के साथ आर्टिंगन मुद्रा में नहीं निरूपित किया गया, जबकि ब्राह्मण धर्म में ब्रह्मा, विष्णु, शिव आदि को अनेकशः शक्तियों के साथ आिंगन मुद्रा में दिखाया गया है। जैन आचार्यों ने तांत्रिक विद्या के चिनौने आचरण को पूर्णतः अस्वीकार कर दिवा और तंत्र के केवल योग एवं साधना को ही स्वीकार किया। आगम ग्रन्थों में मृतों, डाकिनियो एवं पिशाचों के पर्याप्त उल्लेख हैं । समराइच्चकहा (८ वीं शती ई ), तिलक मंजरी एवं वृहःकथा-कोष में मंत्रवाद, विद्याधरों, विद्याओं एवं कापालिकों की वैताल-साधना की चर्चा है। इनकी उपासना से साधकों को दिव्य शक्ति और मनोवांछित फल प्राप्त होते थे। ८ तांत्रिक प्रभाव में कई जैन बन्ध भी लिखे गये, जिनमें ज्यालिनी माता, निर्वाणकलिका ( జ. ९०० ई. ), प्रतिष्ठासारोद्धार ( జ. १३ वीं शती ई. ), आचारदिनकर (१४११ ई.), भैरवपद्मावतीकल्प एवं अद्भुत-पद्मावती मुख्य है । जैन परम्परा की १६ महाविद्याएँ भी तांत्रिक देशिया ही हैं। अकुछ जैन ग्रन्थों में यक्ष-पूजा के सन्दर्भ में भी तांत्रिक प्रभाव का संकेत मिलता है। कुवलयमाला (उद्योतनसूरि कृत, छ. ८ वीं शती ई ) में सिद्धों के मंत्र-तंत्र, एवं यक्षिणियों और योगिनियों पर नियंत्रण से सम्बन्धित उस्लेख **है**ं। **कहारयणकोस** में किलंग के कालसेन का उल्लेख आया **है**, जिसका लिंगलक्ष नाम के यक्ष पर नियंत्रण था। कालसेन त्रिलोक पैशाचिक विद्या का भी नियंत्रक था । ° जैन धर्म में तांत्रिक प्रभाव कभी प्रखर नहीं हुआ, फलतः ब्राह्मण मन्दिरों के समान जैन मन्दिरों पर काम-कला से सम्बन्धित अंकन की प्रचुरता नहीं दिखाई देती 🔢

जैनों ने धर्म के सन्दर्भ में उदारता की नीति अपनाई और जैन धर्म की प्रासंगिकता या लोकप्रियता बनाये रखने के लिए आवश्यकतानुसार उसमें कुछ शिथिलन भी स्वीकार किये। तांत्रिक प्रभाव के फलस्वरूप जैन देवकुल में हुई वृद्धि के समय जैनों ने ब्राह्मण धर्म और कभी-कभी बौद्ध धर्म, के देवी-देवताओं को उदारता के साथ अपने धर्म में सम्मिलित किया। २४ जिनों के यक्ष और यक्षियों में अधिकांश अन्य धर्मों से प्रहण किये गये हैं। इनमें ब्रह्मा, विष्णु, शिव, मणेश, अध्दिक्पाल, नवग्रह, वैष्णवी, कुमार, वज्रशृंखला मुख्य हैं। अपनी इस उदारता या धर्मसिहिणुता द्वारा ग्रीनों ने संभवतः इतर धर्मावलिक्यों को जैन धर्म के प्रति आकृष्ट करने की चेष्टा भी की थी। सम्भवतः इसी भाव के कारण जैनों को काम-सम्बन्धी आंकनों की प्रासंगिकता का भी अहसास हुआ होगा। फलतः जैन धर्म में इस प्रसंग में कुछ शिथिलन का भाव आया होगा जो जैन प्रन्थ हरिवंशपुराण (७८२ ई.) के एक सन्दर्भ से कुछ अधिक स्पष्ट होता है। हरिवंशपुराण (जिनसेनकत) में एक स्थल पर उल्लेख है कि सेठ कामदत्त ने प्रजा के कीतुक के लिए एक जिन मन्दिर में कामदेव और रित की मूर्तियां भी बनवाई। कामदेव और रित को देखने के कुतूहल से जगत के लोग जिन मन्दिर में आते थे, और इस प्रकार कीतुकवश आये हुए लोगों को जिन धर्म की प्राप्ति होती थी। यह जिन मन्दिर कामदेव मन्दिर के नाम से ही प्रसिद्ध था। १९

काम-कला से सम्बन्धित मूर्तियों के उदाहरण खजुराहो (पार्धनाथ मन्दिर, दिगम्बर ९५०-७० ई.), देवगढ़ (मन्दिर १८-दिगम्बर छ. ११वीं शती ई.), कुंभारिया (नेमि-नाथ मन्दिर-स्वेताम्बर, १२ वीं शती ई.), तारंगा (अजितनाथ मन्दिर-स्वेताम्बर, १२ वीं शती ई.), एवं नाझलाई (शांतिनाथ मन्दिर — स्वेतांबर, ११ वीं शती ई.) के जैन मन्दिरों पर हैं।

खज़ुराहो के पार्ववनाथ मन्दिर के शिखर पर उत्तर और दक्षिण की ओर समान विव-रणों वाली दे। मूर्तियां हैं (चित्र १)। देानों उदाहरणों में प्रगाढ़ आहिंगन में बद्ध देा निर्वस्त्र युगलों को चुम्बन की मुद्रा में दिखाया गया है। स्त्री का उठा हुए एक पैर पुरुष के कमर के पास है, जबकि पुरुष का एक पैर स्त्री के जानु पर है। दोनों के पैरों की मुद्रा संभवतः इन युगलों के संभोगरत होने के भाव को भी व्यक्त करती है। दादी के युक्त पुरुष के केश पीछे की ओर संवारे हैं और वह कर्मन, बाजूबंद, कर्णकुण्डल आदि से सिंजत है। स्त्री मेलला भी पहने हैं। स्त्री-पुरुष देशनों के गले में दुपट्टे जैसा एक वस्त्र भी है। पार्श्वनाथ मन्दिर के दक्षिणी शिखर पर विवस्त्र-ज्ञाना अप्सरा की भी एक मृति है। इन उदाहरणों के अलावा पादर्वनाथ मन्दिर पर काम सम्बन्धी अन्य कोई मूर्ति नहीं है। आदिनाथ और घण्टाई जैन मन्दिरी एवं खबुराहो के अन्य जैन मूर्ति अवशेषों में कामकला सम्बन्धी अंकन नहीं है । ऐसी स्थिति में पादर्वनाथ मन्दिर की काम सम्बन्धी मुर्तियां खजुराहो के ब्राह्मण मन्दिर पर इस प्रकार के शिल्पांकन की विशेष छोकप्रियसा का प्रतिफल प्रतीत होती हैं । ब्राह्मण मन्दिरों की काम मूर्तियों में समाज के विभिन्म वर्गी के साथ ही कभी-कभी जैन साधुओं को भी इस प्रकार के वर्जित कृत्यों में लिप्त दिखाया गया है। ब्राह्मण म नंदरों पर ऐसी कई काम-सम्बन्धी मूर्तियां हैं जिनमें मुण्डित मस्तक और हंब कर्ण तथा मयूर पिव्छिका और मुखपद्भिता से युक्त निर्वास्त्र जैन साधुओं को खंबन. प्रगाइ आर्लिंगन, संभोग और मुखमैशुन की विभिन्न मुद्राओं में आकारित किया गया है। (चित्र २) । लक्ष्मीकांत त्रिपाठी ने इन्हें जीन क्षपणक साधुओं की मूर्तियां बताया है, जो उचित है। <sup>९२</sup> हक्ष्मण मन्दिर (१० वीं शती ई.) की उत्तरी भित्ति की ऐसी ही एक मूर्ति में मयूरपे चिछका से युक्त मुण्डित मस्तक जैन साधु की निर्वस्त्र आकृति के वक्षास्थल पर श्रीवत्स चिन्ह भी बना है। जैन साधु के सामने बेठी स्त्री आकृति अपने मुख में साधु का लिंग लिये हुए हैं 193 यह मुखमैधुन का शिल्पांकन हैं। स्मरणीय है कि पार्श्वनाथ मन्दिर की काम मुर्तियों में पुरुष आकृति दाढी से युक्त हैं।

देवगढ़ ( छिलतपुर, उत्तर प्रदेश) के जैन मूर्ति समुह में कामकेला सम्बन्धी मूर्तियां अत्यस्प हैं। केवल मन्दिर १८ के प्रवेश-द्वार पर ही इस प्रकार की तीन मूर्तियां है। समान विवरणों वाली दे। मूर्तियों में मुण्डित मस्तक, लम्ब कर्ण, निर्वस्त्र जैन साधुओं को छेटे दिखाया गया है। जैन साधुओं के समीप कमण्डिल और मयूरपीच्छिका भी रखे हैं। साधुओं के चरणों के पास स्त्री आकृतियां बैठी हैं जो एक हाथ से या तो उनका चरण दबा रही है या किर उनके सालुओं में कुछ लगा रही हैं। तीसरी मूर्ति प्रवेश-द्वार के

निचले भाग में है। यहां निर्वस्त्र और मुद्दे हुए मस्तक तथा लम्बे कानों वाले जैन साधु को एक स्त्री के साथ आलिंगन-मुद्रा में दिखाया गया है। जैन साधु के दाहिने हाथ में मयूरपीच्छिका है और उसका बायां हाथ आलिंगन-मुद्रा में वाम पादर्व की स्त्री आकृति के कन्धों से होता हुआ उसके स्तन का स्पर्श कर रहा है। स्त्री के बायें हाथ में पद्म है और दाहिना हाथ आलिंगन-मुद्रा में है।

कामकला सम्बन्धी सर्वाधिक प्रखर मूर्तियाँ नाडलाई (पाली, राजस्थान) के शांतिनाथ मन्दिर पर हैं। म दिर के अधिष्ठान पर काम सम्बन्धी लगभग ५० युगल मूर्तियाँ उकेरी हैं। इन रित युगलों में सामान्य आकृतियों के अतिरिक्त जैन साधुओं की भी आकृतियाँ हैं। ये युगल चुम्बन, प्रगाइ आलिंगन, तथा संभोग की विभिन्न मुद्राओं में हैं। जैन साधुओं की आकृतियाँ मुंहे हुए सिर तथा लम्बे कानों वाली हैं। कुछ दृश्यों में जैन साधुओं के इस कुत्य पर अन्य आकृतियों को आश्चर्य व्यक्त करते हुए भी दिखाया गया है।

कुं भारिया में ११ वीं से १३ वीं शती ई० के मध्य के पाँच श्वेतांवर जैन मन्दिर हैं जो शांतिनाथ, महावीर, पार्श्वनाथ, नेमिनाथ और संभवनाथ को समर्पित हैं। इस स्थल पर काम सम्बन्धी अंकन का नेवल एक उदाहरण मिला है। यह मूर्ति नेमिनाथ मन्दिर (१२ वीं शती ई०) के ५ पूर्वी नरथर में हैं (चित्र ३)। इश्य में दो पुरुषों द्वारा एक स्त्री के साथ काम प्रकरण का अंकन हैं। स्त्री को आगे की ओर हाके हुए और दोनों हाथों के सहारे अपना नितंब भाग ऊपर उठाये दिखाया गया है। समीप की पुरुष आकृति स्त्री की योनि का चुम्बन ले रही है, जबिक स्त्री उस पुरुष का लिंग मुख में लिये है। स्त्री के सिर के पास एक दूसरी पुरुष आकृत खदी है जो उसके स्त्रनों का रपर्श कर रही है। सभी आकृतियाँ निर्वस्त्र हैं। दुनारिया के जैन मंदिर की यह मूर्ति संभवत: समीप के कुनेश्वर (शिव) मन्दिर (ल० ११ वीं शती ई०) से प्रमावित है, जिस पर काम सम्बन्धी मूर्तियों का प्रमुरता और प्रखरता के साथ शिव्यांकन हुआ है।

तारंगा (महेसाणा, गुजरात) के अजितनाथ मन्दिर पर काम सम्बन्धी ६ मूर्तियाँ हैं। सभी मूर्तियाँ नरथर (उत्तर और पिक्चम) में हैं। इनमें स्त्री-पुरुष दोनों ही पूरी तरह नगन हैं। दो उदाहरणों में सिर के बल उलटा खड़ी स्त्री के साथ एक पुरुष संमोग कर रहा है। एक उदाहरण में पुरुष-स्त्री का क्ष्पोल पकड़े हुए है जबकि स्त्रों को पुरुष का लिंग पकड़े दिखाया गया है। एक उदाहरण में एक स्त्री आकृति आसन पर लेटी है और उसके दोनों पर पुरुष के कन्धों पर रखे हैं। पुरुष स्त्री के साथ संभोग की स्थित में है। समीप ही एक स्थानक आकृति को शरमाते हुए भी दिखाया गया है। बायीं ओर सेविकाओं की पंखा झलते हुए कुछ मूर्तियाँ भी बनी हैं। एक अन्य उदाहरण में शिवका पर लेटी एक स्त्री आकृति के दोनों ओर दो पुरुष आकृतियाँ रित क्रिया की मुद्रा में आकारित है। यह एक स्त्री के साथ दो पुरुषों के सहवास का शिव्यांकन है। छठी मूर्ति में पुरुष को स्त्री का हाथ परुष्कर अपने लिंग के पास ले जाते हुए दिखाया गया है। समीप की दो नारी आकृतियाँ समें से मुँह दके हैं।

## पाद-हिप्पणी :--

- (१) इध्टब्य, देसाई, देवांगना, पराटिक स्कल्पचर आंव इण्डिया-ए सोशियो-कल्चरल स्टडी, दिल्ली, १९७५।
- (२) वही, प्रकाश विद्या, खजुराहो-प स्टडी इन दि कल्चरल कण्डिशन्स ऑब चन्देल सोसाइटी, गम्बई, १९६७, ए० १५३-७७
- (३) काम-कला से सम्बन्धित अंकनों में काम-क्रिया का जो उद्दास रूप मोदेश, खजुराहो, कोणाक एवं भुवनेश्वर के मन्दिरों पर अभिव्यक्त हुआ है, वह निश्चित ही अस्वाभाविक है। इंनमें स्त्री-पुरुष युगलों के सामान्य रति-अंकतों के साथ ही तीन, चार या अधिक आकृतियों के समुह में भी काम-क्रिया सम्बन्धी अंकन हैं। एक स्त्री के साथ दो या उससे अधिक पुरुष और पुरुष के साथ दो या अधिक स्त्रियाँ की रतिक्रिया उनका विषय रहा है। इनमें अनेकशः मानव-पशु (रवान, अरव, गर्दम, मृत) काम-क्रीड़ा को भी दरशाया गया है। ये दृश्य स्पन्टत: समाज में व्याप्त काम के उद्दाम या स्वच्छन्द स्वरूप की अभिन्यक्त करते हैं, चाहे उसका कारण कुछ मी रहा हो । ये मूर्तियाँ काम ·की स्वामाविक अभिन्यिकत से प्रारम्भ होकर उस अस्वामाविक स्थिति तक जाती हैं जब मनुष्य और पशु का अन्तर पूरी तरह समाप्त हो जाता है और मनुष्य पशुवत आचरण करने लगता है। मानव-पशु समागम के आंकन उसी स्थिति के सूचक हैं। इन रति-अंकनो में राज-परिवार एवं सामान्य व्यक्तियों के अतिरिक्त दाढी एवं जटा से युक्त ब्राह्मण और मयूरपी<del>व्</del>छिका से युक्त मुंदे हुए मस्तकवाले जैन साधु भी दिखाये गये हैं। संभव है इस प्रकार के उहाम काम-शिल्प के मन्दिरों पर अंकन के माध्यम से धर्मा-चार्यों ने उन्हें पूरी तरह प्रकट कर लोगों को उनसे विरत रखने का मनोवैशा-निक प्रयास किया हो। यह मनोबैज्ञानिक तथ्य है कि यदि मनुष्य की दबी हुई इंच्छाओं को पूरी तरह प्रकट होने का अवसर मिल जाता है तो कुछ समय पश्चात स्वयं उसी में सही-गलत के विचार का विवेक उत्पन्न हो जाता है। धर्माचारों ने भी संभवतः समाज में व्याप्त काम की उद्दाम स्थिति को नियं-त्रित करने के लिए यही मनीवैज्ञानिक तरीका मन्दिरों पर उनकी पूर्ण एवं रूव-च्छंद अभिव्यक्ति द्वारा अपनाया था। यही कारण है कि इस प्रकार के अस्वाभा-विक काम-शिल्पों में कुछ आकृतियों को इस कृत्यों पर आश्चर्य या शर्म व्यक्त करते हुए भी दिखाया गया है।
- (४) बृहत्संहिता ७४. २०
- (५) लक्ष्मण, क'दरिया महादेव, जगदंबा, विश्वनाथ एवं पादर्बनाथ मन्दिर-१० वीं -- ११ वीं शती ई० ।

- (६) राजारानी, ब्रह्मश्वर एव लिंगराज मन्दिर-११ वी शती ६० ।
- (७) सूर्य मन्दिर १३ वीं शती ई०।
- (८) शर्मा, ब्रजनारायण, सोशास्त्र साईफ इन नार्द्न इण्डिया, दिल्ली, १९६६, ए० २१२-१३ ।
- (९) शाह, यू०पी०, 'यक्ष वरशिप इंत अर्लि जैन लिट्रेचर', जर्नल ओरि-यण्टल इन्स्टिय्युट (पहीदा), खं० ३, अ०१, सित्म्बर १९५३, पृ० ५४-७१।
- (१०) मिश्र, रमानाथ, यक्ष कल्ट पेण्ड आइकानोग्राफी, दिल्ली, पृष ५२-५३।
- (११) कामदत्तो जिनागारपुरो लोकप्रवेशने ।

  मृगध्वजस्य प्रतिमा स न्यधानमहिषस्य च ।।

  अत्रैव कामदेवस्य रतेशच प्रतिमां व्यधात् ।

  जिनागारे समस्तायाः प्रजायाः कीतुकाय सः ।।

  कामदेवरतिप्रेक्षा कीतुकेन जगव्जनाः

  जिनायतनमागस्य प्रेक्ष्य तत्प्रतिमाद्वयम् ॥

  संविधानकर्माकव्यं तद् भादकमृगध्वजम् ।

  बहवः प्रतिपद्यन्ते जिनधर्ममहर्दिवम् ॥

  प्रसिद्धं च एहं जैनं कामदेवरहाख्यया ।

  कीतुकागतलोकस्य जातं जिनमताप्तये ॥

हरिवंशपुराण २९. १-५ (सं० पत्नालाल जैन, ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन ग्रंथमाला, संस्कृत ग्रंथांक २७, वाराणसी, १९६२, पृ० ३७८)

- (१२) दृष्टब्य, त्रिपाठी, एल॰ के॰, 'दि एराटिक स्कल्पचर्स आँव खजुराहो, ए०इ देयर प्रावेबिल एक्सप्लानेशन', भारती, अ॰ ३, पृ० ८२-१०४।
- (१३) मोदेरा के सूर्य मन्दिर की काम मूर्तियों में भी कुछ उदाहरणों में मुंदे हुए सिर बाले निर्वस्त्र और मयूर्पीच्छिका से युक्त जैन साधुओं को काम-किया में संलग्न दिखाया गया है।

# खरतरगच्छीय आचार्य श्री जिनहर्षस्ररि-विरि**चत** लघु श्रीपाल—संस

# संपादिका—साध्वी श्री सुरेखाश्री

प्रत-वर्ण न और संपादन-पद्धति-

प्रस्तुत श्रीपाल रास का संपादन लालभाई दलपतभाई भारतीय स'स्कृति विधा मंदिर की हस्तप्रतों से किया गया है। इस संपादन कार्य में तीन हस्तप्रतों का उपयोग किया है।

प्रत 'A' — प्रस्तुत रास 'A' प्रत से उद्भृत किया है कारण कि यह रचना—संवत् के अत्यन्त समीपस्थ है। संवत् १७४२ में इस कृति का निर्माण हुआ तथा संवत् १७५१ में यह प्रत आलेखित की गई। इस प्रत में ११ पृष्ठ है जिसमें पृष्ठ सं. ६ का अभाव है। उसकी पूर्ति प्रत 'B' से की गई है। ला, द: भा, सं. वि. मंदिर के हस्तप्रत विभाग के रिजस्टर न. २८३१ तथा सूची न० ५२४१ की यह प्रत है। इस प्रत का माप २६x११. ३ से. मी. है प्रत्येक पृष्ठ में १३ पंक्तियाँ है किंतु अंतिम पृष्ठ ११ की दूसरी ओर सिर्फ ९ पंक्तियाँ ही है। अशुद्धियों के निवारण के लिए हरताल का प्रयोग स्थान स्थान पर किया गया है। प्रत्येक पृष्ठ के दोनों ओर २.५ से. मी. का हांसिया है। पोछे की तरफ दाहिनी ओर पृष्ठांक लिखे हैं। इस प्रत का लेखन सुंदर है। किन्तु कुछ कुछ अशुद्धियों के रहते हुए भी अपेक्षा से इसकी स्थित उत्तम है।

प्रत 'B' — ला. द. मा. सं. वि मंदिर के हस्तप्रत विभाग के रिज. नं ० ६६७९ तथा सूची नं ० ३३५७ से इस प्रयोग किया है। इस प्रत में १२ पृष्ठ है। इस प्रत का लेखन संवत् अज्ञात है। २३४१०.५ से मी. की इस प्रत के प्रत्येक पृष्ठ में १५ प क्तियां है तथा दोनों ओर २ से. मी. का इंसिया है। इंसियों में दाहिनी ओर पृष्ठांक लिखे हैं। इस प्रत में अनुस्थार का प्रयोग बहुलता से अनुस्थुक्त भी किया गया है। कहीं कहीं पर पानी गिर जाने से घड़वे पड़ गये है। इस प्रत में अ+इ को 'ऐ' की गई है तथा अ+ड को 'ओ' कर दिया गया है। इस प्रत में इंसियों में डालों की अन्य देशी भी उल्लिखत है।

प्रत C-रिज नि ३७३४ तथा स्ची न. ३६६३ की यह प्रत मी उपर्युक्त विभाग की ही है। १२ पृथ्वों की इस प्रत का माप २५.५४११.५ से.मी. है। इसका प्रथम पृथ्व सुरक्षा की अपेक्षा से कोरा रखा गया है। २.८ से. मी. का हांसिया प्रत के दोनों ओर है। अतिम पृथ्व में पाँच ही पांक्तियां है। प्रत्येक पृथ्व में १५ पांक्तियां है। इस' प्रत का लेखन व्यवस्थित व शब्दमय है। B प्रत के सहशाइसमेंभी 'अ स्थान पर इके 'ऐ प्रयुक्त हुआ है।

इन तीनों ही प्रतों के अंत में नवएद अथया सिद्धचक्र का माहारम्य व विषय निर्देश दिया गया हैं।

संपादन पद्धति--

- र. 'ब' का 'ख' किया गया है किन्तु जहाँ तत्सम प्रयोग है वहाँ 'ब' ही रखा है। व तथा च का, व तथा च का प्रयोग यथास्थान अभिन्नेतानुसार सुधार दिया गया है।
- २. एक इंड को अञ्चित्रम तथा दो दंड को बलोकानुसार अर्वाचीन पद्धति के समान किया हैं।
- ३. ढाल की संख्या कहीं कहीं रह गई। है वह पूर्ण कर दी गई। है।
- ४. प्रत A में टालों की संख्या २० है। जबिक १७ वीं संख्या का प्रयोग दो बार कर दिया गया है। दुल टाल संख्या २१ है।
- ५. इलोक संख्या १७७ से १८९ के स्थान पर १-२ स'ख्या दी गई थी। बहाँ कमा-नुसार सुधार किया गया है।

#### कवि जिनहर्व

प्रस्तुत कृति श्रीपालरास के कर्ता 'जिनहर्ष' खरतरगच्छ के विद्वान ज्योतिपुंच जैन श्रमण थे। दादा गुरुदेव श्री जिनकुशल सूरि के वे शिष्य थे। उनकी कई एक कृतियाँ 'जसराज' अथवा जसा नाम से भी प्राप्त होती है। हो सकता है यह उनकी पूर्वावस्था का नाम हो। इनका जन्म समय व मृत्यु समय निश्चित रूप से प्राप्त नहीं होता, किन्तु ई. स. १६४८ से हं० स० १७०७ तक इनकी रचनाये प्राप्त होती है। अत: उनका जीवन १७ वीं शती का उतराई तथा १८ वीं शती का पूर्वार्घ तो निश्चित रूप से कहा जा सकता है। उनकी दीक्षा समय भी निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। परंतु ई. स. १६३९-१६४३ के समय काल में इन्होंने 'जिनराजसूरि' के पास में संयम अंगीकार किया ऐसा शांत होता है। इन्होंने किस भूमि को जन्म लेकर अलंकत किया, यह भी अज्ञात है। ई. स. १६७९ तक उन्होंने राजस्थान में ही विचरण किया है अत: अनुमान से कहा जा सकता है। क वे राजस्थान के हो। उसके पश्चात् वे अंतिम समय में पारण में रहे थे ऐसा मालुम होता है।

'जिनहर्ष' जैन संप्रदाय के प्रतिभाशाली, उदारमना विद्वान साधु थे। शताधिक कृतियों के विस्तार के विपुल सर्जनमें उन्होंने गुजराती ही नहीं अपित रजस्थानी, हिंदी कृतियाँ लिखी जिनमें अने काने क रास, बीसी, छत्तीसी, सज्झाय, स्तवन आदि रचनाएँ समाहित होती हैं। कथासाहित्य में उनकी रचनाएँ जैनेतर साहित्य में शामल का स्मरण करा देती हैं। उनकी रचनाओं में कथाकथन, वर्णन, संवर्द, शेली, छंद-अलकारादि विशेष रूप से प्राप्त होते हैं।

उनकी रचनाओं में तालबद लय एवं दालों का वैविध्य उनकी संगीत वियता की ओर ध्यान आकर्षित करता हैं। भक्तिभाव, गुणोक्तीतन तथा साहित्य सर्जन में उनका कर्तृस्य वैजोड है। जिनशासन में एवं भारतीय संस्कृति के इस्तेहास में उनका साहित्य अनुठा स्थान खता है।

### पूर्वपरम्परा एवं प्रस्तुत कृति

श्रीपाल एवं मदनसुंदरी (मैनासुंदरी) की कथा नवपदाराधना (सिद्धचक) में विशेष महत्त्व रखती हैं। इसका माहारम्य इसी बात को स्चित करता हैं कि इस विषय से सम्बन्धित अवावधि अनेकानेक रचनाएँ हुई हैं। उनमें प्राकृत संस्कृत में पथ एवं गय दोनों में तो निर्माण हुआ ही है इसके अतिरिक्त गुजराती, राजस्थानी भाषा में रास चौपाई मी रचे गये। इनमें से सर्व प्राचीन प्राकृत माला में प्राप्य हैं। संभव हैं उससे पूर्व मी इसकी रचना हुई हो और काल के तुष्प्रमाय से वह विच्छितन हो गई हो। कालकमानुसार कुछ रचनाओं का यहाँ उच्छेख किया जा रहा है—

- रे. वि. .सं. १४२८ में प्र्आ.श्रीरत्नशेखरस्रीश्वरजी म. रचित 'सिरिसिरिवास कहा'र
- २ वि. सं. १४२८ के पश्चात् रत्नशेखरीय कृति पर देमचन्द्र मुनि की प्राकृत से संस्कृत में टीका
- ३ वि. सं. १५१४ में ५ श्री सत्यराज गणिवर रचित प्यमय श्रीपालचरित्र
- ४ वि. सं. १५५७ में आ. श्रीलब्बिसागरसूरी कृत श्रीपालचरित्र स्ठोकबद्ध
- ५ वि. सं. १६६२ में रत्त्रलाम-शिष्य श्रमारंग कृत श्रीपालसस<sup>२</sup>
- ६ वि. सं. १७२२ में महिमोदय-शिष्य मतिहंस कृत श्रीपालसस
- ७ वि. सं. १७२५ में मनसोम कृत श्रीपालचरित्र बाजावबोध
- ८ वि. सं. १७२६ में न्यायसागर कृत श्रीपिलरास
- ९ वि. सं. १७३५ में रामचन्द्र शिष्य पद्मरंग कृत श्रीपाल चौपाई
- १० वि. सं. १७३८ में महोपाध्याय विनयविजय गणिवर एवं महोपाध्याय यशोबिजयजी गणिवर रचित श्रीपालरास
- ११ वि. सं. १७४० में जिनहर्षसूरि कृत श्रीपाल रास (पृहद्)
- १२ वि. सं १७४२ में जिनहेस्रि कृत श्रीगल रात (लघु) प्रस्तुत कृति
- सिरि सिरिवाल कहा—सार, प्राक्कथन—पृ. १५
   अहमदाबाद: रसिकलाल रामचंद शाह, रामपुरवाला,
- २. मणिबारी जिनवन्द्रसूरि सतम शाना ही स्मारिका अन्तर्गत खरतरमच्छ साहित्य सूची.

٠,

इस कृति के पश्चात् भी अनेकानेक रचनाएँ संस्कृत गुजराती में हु**६ है और होती आ** रही **है** ।

बिनहर्षस्रि ने श्रीपालसस दो प्रकार के रचे हैं- एक बृहद्, दूसरा लघु।

बृहद् श्रीपाल रास में ४९ ढाले हैं तथा रहोक प्रमाण ८६१ है। जबिक इस ल्यु रास में २१ ढाल तथा २७२+१२=२८४ कुल रहोक है। किन ने श्रीपाल तृप के एवं नवपद विषय के महारम्य को ध्यान में रखकर दो रास की रचना की हो ऐसा दीखता है। अद्य समय में समयाभाव के कारण जनसमृह लाभान्तित हो सके अत; लघु रास रचा होगा।

दाल न. १६ तथा पृष्ठ संख्या ९ में सिखयों द्वारा प्रश्नोत्तर की गणना अतिरिक्त की गई है। २७२ गाथा में उनका समावेश नहीं किया गया। ६ गाथाएँ इसमें विशेष हैं। अंतिम दो गाथाओं में प्रथकार ने अपनी प्रशस्ति दी हैं।

'खरतरगच्छ में जिनचन्द्रसूरि के शासन काल में १७४२ वि. सं. में चैत्र विदे तेरस के दिन पाटण में बाचक शांतिहर्ष के के शिष्य जिनहर्ष ने इस रास की रचना की गई है।'

लेखक ने भी लिखा है कि संबत् १७५१ वर्ष में भाइत्रक श्री विजयानंद सूरि के शिष्य पं. श्री चंद्रविजय गणि, तिराध्य लालविजय, तिराध्य मु. बृद्धविजय ने न्यायविजय गणि के वाचनार्थ इसको लिखा । कथासार

'श्रीपाल रास' यह एक पौराणिक कथा पर आधारित प्यमत्र गुजराती-हिंदी मिश्र भाषा में रचति रास है । इस रास का नात्रक और कथानक दोनां ही पौराणिक परंपरा के साथ सम्बन्धित है । सिद्धचक्र अर्थात् नवपदाराधना की महिमा-दर्शन के लिये इस रास की रचना की गई है ।

इस श्रीपाल रास में कुल २८४ गाथायें हैं। जिसमें राजा प्रजापाल, उनकी दोनों रानियां, दोनों पुत्रियां तथा श्रीपाल कुनार व घवल सेठ का इसान्त दिया गया है। राजा प्रजापाल द्वारा दोनों पुत्रियों की परीक्षा, सुरसुंदरी पर प्रसन्त होकर अरिद्मत कुमार से विवाह, तथा मदनसुंदरी पर अप्रसन्त होने से अपमान करके कुष्टरोगी ठंबर (श्रीपाल) के साथ विवाह, नवपदा-राधना से श्रीगल की रोग मुक्ति, श्रीपाल के साहसिक कार्य, प्रजापाल को पराक्षम दिखाकर धर्मिस्थित करना आदि आदि इसों से यह कथारास ओतप्रोत है। इस रास की कथा का सार अपेक्षित होने से दियां जा रहा है—

मालबदेश में उज्जयिनी नामक सुंदर नगरी थी ! यथा नाम तथा गुण युक्त प्रकाशाल नामक राजा वहाँ राज्य करता था । उसके दो रानियाँ—श्रीमाग्यसुंदरी और रूपसुंदरी थी ! भैत्रमत की श्रद्धां सौमाग्यसुंदरी के सुरसुंदरी एवं जैत मत में अनुरक्त रूपसुंदरी के मदन-सुंदरी नामक पुत्री थी । सुरसुंदरी दौनमत में एवं मदनसुंदरी जैतमत के साथ, दोनों विविध कलाओं में प्रवीण हुई ! क्रमशा दोनों यौनन वय में प्रविष्ट हुई । एक समय राजा अजापाल ने दोनों पुत्रियों कों बुलाकर चुाड़े परीक्षा हेतु इलोक का एक चरण दिया। उस चरण के साथ तीन चरण और मिलाकर समस्यापूर्ति करनी थी। दोनों ने अपनी अपनी मान्यता व स्वभावानुसार पादपूर्ति की। सुरसुंदरी ने अपने सुलों का अय राजा को देकर खुशामत को, तो मदनसुंदरी ने तो स्वकृत कमीं को ही उम्नति व पतन, दुःख और सुख के लिये मान्य किया। इससे राजा प्रजापाल मदनसुंदरी पर कुवित हुआ। राजाने उसे समझाने के लिये अनेकानेक प्रयरन भी किये। पर मदनसुंदरी अपने सिद्धान्त पर दृष्ट रही। राजा ने अरनी कृषा को सर्वोपरि माननेवाली सुरसुंदरी का विवाह मनपसंद राजकुमार अरिदमन के साथ कर दिया और मदनसुंदरी को धमकी दी कि यदि वह पिता राजा की शक्ति को स्वीकार नहीं करेगी तो उसका फल उसे अच्छा नहीं मिलेगा। पर मदनसुन्दरी को तो अपने कर्मों पर पूर्ण विश्वास था।

उसी समयं सःत सी को हियों के समूहने अपने नायक—जिसका नाम उंबर था— के साथ उड़ेजैनी नगरी में प्रवेश किया और अपने नायक के लिए एक कःया की मांग की । मैना पर द्वेषित राजा ने उंबर को ही मैना सुंदरी को देने का विचार किया । तब उंबर ने कहा कि 'राजन ! आप इस सुंदर राजकुमारी की जिंदगी के साथ खिलवा कि न करें ।' वह मदनसुंदरी को स्वीकारने में आना का नी कर रहा था कि इसी समय एक आज्ञांकित पुत्री के समान मयणा ने उसे पति रूप में अंगीकार किया ।

मयणा और उंबर नाम से विख्यात श्रीपाल मिल्पूर्वक जिनेन्द्र देव श्रूषम देव के मंदिर में गये। जहाँ स्तुति करते समय देवी प्रभाव से श्रीफल व माल। भगवान् की प्रतिमा से अपने सम्मुख आते हिट्यात हुए। श्रीपाल ने श्रीफल और मयणा ने माला प्रहण की। फ्लात् दोनों गुरुवदन करने गये। मुनिराज ने नव आंबिल सह नवपदाराधना करने का उपदेश दिया। तथाप्रकार की आराधना से उंबर व्याधिमुक्त हुआ और स्वर्ण की कांति-मय उसकी देह हो गई। मयणा व श्रीपाल मुखपूर्वक धर्माराधना में तत्पर हुए।

एक समय जिनमंदिर से बाहर निकलते समय श्रीपाल ने एक महिला को आते देखा। समीप आने पर अपनी माता को पहचान कर चरण-स्पर्श किया। मयण। ने भी उसे सम्बन्धी समझ पित के अनुगमन रूप चरणवन्दन किया। श्रीपाल के पूछने पर कमलप्रभा ने कहा-'बेटा! तेरे लिये औषघोपचार के लिये वैच की खोज करती हुई कौशाम्बी नगरी में गई। वहाँ गुरुमुख से तेरी रोगमुक्ति एवं मयणा के साथ पश्चिहण का बृतांत जान सीधी यहाँ आई हैं।' मां के साथ दोनों मुख से समय व्यतीत करने लगे।

ईसी बीच मयणासुंदरी की मां रूपसुंदरी जो राजा से कुपित होकर आहुग्रह चली गई पी एक बार जिनमंदिर आई। वह मयणा को अन्यपुरुष के साथ समझ कर विलाप करने स्मी। मयणा ने कुन्दरोगमुक्ति की सर्व हकीकत का संतोषपूर्वक निवेदन किया। रूपसुंदरी ने कमलप्रभा से जब परिचय पूछा तो सुंदर और शूरवीर राजपुत्र जामाता मिलने की अतींव खुशी हुई । रूपसुंदरी ने सर्ववृतान्त अपने माई से कहा तब मामा अपनी माणजी व जवाई को स्वग्रह ले गया । इसी बीच एक दिन राजा प्रजापाल जब वहाँ से गुजर रहा था तब सहसा ही दृष्टि ऊपर की ओर गई जहाँ मयणा व श्रीपाल बैढे थे । अपनी पुत्री को अन्य पुरुष के साथ बैठा देख मन में बहुत ही विषाद करने लगा । इधर पुण्यपाल साले ने बब अपने बहनोई की दशा देखी तो जाकर शंका का समाधान किया । राजा को अपनी किरता का मान हुआ और मयणा से अपने कुक्करय की क्षमा चाही । तब मयणा ने पिताश्री से कहा कि यह सब तो इसके पूर्वकृत कमीं का ही दोष है । राजा प्रजापाल अपनी पुत्री और जामाता को ससम्मान सकारपूर्वक राजभवन में ले गया ।

एक दिन जब श्रीपाल अस्व पर सवार होकर हवाखोरी हेतु बाहर गया तब किसी से श्रीपाल ने अपना परिचय देते हुए सुना कि राजा का जवाई जा रहा है। तब श्रीपाल ने विचार किया उत्तम पुरूष स्वगुणों से पहचाना जाता है, जो पिता के नाम से पहचाना जाय वह मध्यम होता है, मामा के कारण प्रसिद्ध हो वह अधम किंतु स्वसुर के नाम से जाना जाय वह तो अधमाधम होता है। इन हृदयभेदी शब्दों से सम्बोधि तहोने पर श्रीपाल ने स्वसुर एह का परित्याग करने का विचार किया तथा परदेश जाकर धन प्राप्ति कर शीर्यकर से पिता का राज प्राप्त करने का निर्णय किया। इस प्रकार माता व मयणा की अनुमित लेकर वह वहाँ से रवाना हो गया।

मामानुमाम विचरण करता हुआ श्रीपाल एक पर्वत के समीप पहुँचा । देखा कि वहाँ जंगल में एक पुरुष विद्या की साधना कर रहा है, उसे एक उत्तर साधक की जरूरत थी! श्रीपाल ने उत्तरसाधक बनकर विद्या सिद्ध कराई । इससे प्रसन्त होकर साधक ने श्रीपाल को दो विद्या दी । पहिली विद्या के प्रभाव से मनुष्य पानी में नहीं इब सके तथा दूसरी शस-निवारिणी थी। इन देशनी विद्याओं को लेकर श्रीपाल ने आगे कदम बढाये। वह मरूच नगर में पहुँचा। वहाँ घवल नाम का एक बहुत बड़ा व्यापारी पाँचसी जहाज लेकर विदेश-गमन हेतु तैयारी कर रहा था कि देवी प्रकोप से उसके बहाज समुद्र में ही स्तम्भित हो गये थे ! ब्राह्मणों ने बत्तीस लक्षणयुक्त पुरुष की बलि देने को कहा । घवल सेठ ने राजा से बलिदान हेत पुरुष की माँग की । राजा ने कहा कि परदेशी व्यक्ति की बलि दे देना । श्रीपाल को परदेशी समझ धवल सेठ के सुभट पकड़ने आये । पर सिंहगर्चना कर श्रीपाल ने सबको भगा दिया । राज-सैन्य का आश्रय भी निष्कल गया, शस्त्र-निवारिणी विद्या के कारण। श्रीपाल की शूरवीरता व तेजस्विता से अभिभूत हो धवल ने स्तम्भित हुए बहाओं की चर्चा की। तब श्रीपाल ने जहाज-मुक्ति का अभिप्राय बान एक लक्ष दीनार से स्वीकार किया । नवपद का स्मरण कर श्रीपाल ने जहाबों को गतिमान किया । धवल ने श्रीपाल से साथ चलने को निवेदन किया। तब श्रीपाल ने कहा कि जितनी दस सहस्र सुभट को धन राशि दी जाती है उतनी उसे अकेले को दी जाय तब वह चल सकता 👣 किन्द्र घवल का मन इतनी बड़ी राशि का त्याग करने को मंजूर न हुआ ! इधर श्रीपाल

भी देश विदेश में परिभ्रमण के प्रलोभन को रोक न सका । घवल एक सोनामोहर किरायें से ले चलने को तैयार हुआ ।

बन्नर कोट नामक बंदरगाह रत्नदीप काते हुए आया । जहाजों ने वहाँ पढ़ाव डाहा। राज्य कर्म चारी कर छेने को आए तब घवल ने कर देने से इन्कार कर दिया। तब हैनिकों ने घवल को पकड़ कर एक बृक्ष के साथ बांध दिया। इधर घवल के सभी सुभट नो दो खारह हो गये। तब घवल ने अवसर देख श्रीपाल को बंधनमुक्त करने की याचना की। श्रीपाल ने कहा 'इन जहाजों में से अर्द्ध मेरे हवाले करों तो में छुड़ा सकता हूँ।' 'मरता क्या नहीं करता' को चरितार्थ करते हुए घवल ने मंजूरी दी। श्रीपाल ने संग्राम कर बाबरपति महाकाल राजा को पकड़ कर बांध दिया, घवल को मुक्त किया। घवल ने बाबरपति को मारने के लिए श्रीपाल से कहा। श्रीपाल ने क्षत्रियता का परिचय देते कहा कि 'बंधन में बंधे को मारना क्षत्रिय का कार्य नहीं है।' इससे बाबरपतिने बहुत आकर्षित होकर श्रीपाल को ससम्मान नगर प्रवेश कराके अपनी पुत्री मयणसेना से पाणिग्रहण कराया। राजा ने नवनाटक आदि अपार दहेज देकर विदा किया। जहाज समुद्र को चीरते हुए रत्नद्वीप जा पहुँचे।

वहां एक परदेशी को देख कोई अचरज देखा हो तो पूछा। परदेशी ने कहा कि रस्तहंचया नगरी में कनककेत राखा के कनकमाला रानी से मदनमंजूषा पुत्री है। ऋषभ जिणंद के मंदिर में पूजा सेवा करके बाहर निकली कि द्वार बंद हो गये। राजा व नगरवासी समी चिन्तित हुए। देववाणी हुई कि जो मदनमंजूषा का भरतार होगा वही एक मास बाद इसका द्वारोद्वाटन करेगा। श्रीपाल ने वहां जाकर नवपद का स्मरण कर द्वार खोळे। जय कर को ध्वनि से आकाश भी गुंजायमान हुआ। सभी गुंकमहाराज के पास धर्मदेशना सुनने गये। धर्मोपदेश में गुरुमहाराज ने नवपद का अधिकार श्रीपाल के द्रष्टान्त के भाग कहां। राजा ने पूछा 'कौन श्रीपाल ?'श्रीपाल को अपने सन्मुख बैठा जान राजा ने अपनी पुत्री मयणमंजूषा को लग्नप्रनथी में बांच दिया। इघर घवल भी जसी नगरी में आया और करचोरी करने के कारण राजसुमटों ने पकड़ लिया। श्रीपाल ने देखा और पितृतुत्य धवल को सुक्षा लिया।

जहांज गतिमान हुए और धवल सेठ श्रीपाल को दो कन्याओं के साथ देख जल भुन राख हुए । राजपुत्रियों की ओर आकर्षित हो धवल विरहाकुल होने लगा । मित्रों से उपाय पूछा तब एक मित्र ने कपट भरी प्रीति कर राजि में समुद्र में डाल देने की सलाह दी ! आक्वर्यजनक वस्तु दिखाने के बहाने धवल ने श्रीपाल को समुद्र में डाल दिया । विद्यासाधक की विद्या के प्रभाव से मगरमच्छ की पीठ पर श्रीपाल जा नैठा !

इघर कोंकणाभिपति को नैमित्तिक ने कहा था कि जो पुरुष शैसाख शुक्छा दशमी को मगरमञ्जूषर सवार होकर आवेगा और चाँपा के वृक्ष के नीचे सो जावेगा वही तुम्हारी पुत्री का वरराज होगा। श्रीपाल को उस अवस्था में देख राजा ने पुत्री का विवाद श्रीपाल से कर दिया। इचर घवल श्रीपाल को समुद्र में गिराकर 'दगाबाज दूना नमें' की मांति कपटी जोर ओर से रोने चिक्लाने लगा। दोनों राजपुत्रियों को वजपात हुआ। घवल उनके पास सान्त्रवना देने के लिए गया और कहने लगा-'तुम चिन्ता न करो, मैं तुम्हारा रक्षण करूँगा। तुम मुझे अपना सर्वेक्षर्वा स्वीकार कर लो।' दोनों ने घवल के पापी मन को माँप लिया कि इस दुष्ट ने हमारे कारण ही पतिदेव को कष्ट में डाला है। पतिवता के शील के रक्षण हेतु चक्रेक्थरी देवी प्रकट हुई और घवल की अवगति की। घवल ने दोनों राजपुत्रियों की शरण प्रही तब देवी ने उसे छोड़ा। दोनों के कण्डों में पुष्पमाला आरोपित कर कहा 'कुट्टिंग्स तुम्हारें पास आवेगा वह दिग्धिवहीन हो जावेगा एवं इस महीने के अंत में तुम दोनों पति-दर्शन कर लोगी।'

इस प्रकार श्रीपाल को समुद्र में धक्का मारकर धवल ने दोनों पित्नियों के शील लूंटने का प्रयस्त करने पर भी सफल न हो सका। धवल सेठ के जहाज भी कोंकण देश के किनारे पहुँचे और धवल भेंटनी लेकर राजा के पास गया। वहां श्रीपाल को देखकर आक्चरंचिकत हो गया। उसे जीवित देख अन्य कोई युक्ति से मारने का वह विचार करने लगा। इंब जाति के समूह को प्रलोभन दे श्रीपाल को निम्न जाति का सिद्ध करने का प्रयस्न किया पर अंत में पाप का घड़ा फूट गया। राजा द्वारा प्राणदंड दिया जाने पर श्रीपाल ने अपने आश्रयदाता कहकर छुड़वाया, पर धवल का हृदय, उसके विचार व आचार में कछुषितता थी। एक रात्रि में समलंड के महल में जब श्रीपाल सुखपूर्वक सो रहा था तब धवलने एक पालनू गोह लाकर महल में डाली और रस्सी के सहारे हाथ में कटारी लेकर चढने लगा। किन्तु यकायक रस्ती बीच में ही दूर जाने से उसके पेट में कटार धुस गयी और उसके जीवन का कहण अंत हुआ।

एक सार्थवाह के कहने से श्रीपाल कुंडलनगर की राजमुता को वीणा वादन में वामन के ह्या में परास्त कर वरां। इस वीणावादन में नवपदाराधना से तुष्ट विमलेश्वर देव द्वारा प्रदत्त हार सहाय सहायक हुआ। परचात् कनकपुर में श्रीपाल ने विजयसेन राजा की पुत्री बैलोक्यमुंदरी को कुबंदे का रूप बनाकर स्वयंवर में वरा। जिससे अन्य राजागण क्रोधित हुए। उनकी पराक्रम दिखाकर परास्त किया।

देव हीयारन के राजा धरापाल की कन्या शृंगारसुंदरी एवं उनकी पांची सिखयों की दोहापूर्ति कर जीत में नरमाला आरोपित करी । कोल अकपुरेश पुरंदर की सुता जयसुंदरी का परिश्रम राजानेच सान कर किया । तिल कमुंदरी का सर्व जिन्न हरण कर विवाह किया । इस प्रकार परदेश में आठ सन्नारियों की प्राप्त कर खूच चन कपाकर एक बड़े सैन्यवल के साथ श्रीमाल उन्जयनी पहुँचा । माता व मयणा को नगर बाहर तैन्य पड़ाव में श्रीमाल ले आया । मयणा ने पूछा कि तेरे पिता को कैसे बुलाया जाय ? कंघे पर कुल्हाडा और मुँह में जिनका लेका प्रजापल को बुलाया, दूत को भेनकर । तब मयणा ने पिताश्री से निनेदन किया कि

'पितानी यही मेरा पित जो आपने कोदी रूप में मुझे प्रदान किया था।' प्रजापाल राजा के आक्ष्य का पारावार न था। इसी अवसर पर नव नाटक वृन्द को नाटक करने का आह्यान किया। पर मुख्य गणिका उस दिन नाटक के लिए तैयार न हो रही थी, पर राजाणा के कारण लाचार होकर उसे मंच पर आना पड़ा। गणिकाने दोहे के माध्यम में अपना स्वरूप प्रगट किया तब सभी को विदित हुआ कि यह प्रजापाल राजा की कन्या, सौभाग्यमुंदरी की पुषी मुखुंदरी ही है। विवाह के परचात् अपने देश में जाते समय रास्ते में झाकुओं ने झाका डाला फलस्वरूप उसका पित उसे छोड़ कर चला गया। उसे डाकुओं ने पकड़कर बेच दिया एक वेश्या को और वहां बाबरपित ने अपने नवनाटकों में उसे शामिल किया। राजा प्रशासक की आपक्रमाई और बावकमाई की कसीटी हो गई।

श्रीपाल अपने राज्य को पुनः प्राप्त करने के के लिए ससैन्य रवाना हुआ। काका अवितसेन से राज्य वापस लौटाने की माँग की पर अन्ततः संग्राम कर राज्य प्राप्त किया। अजितसेन ने वैराग्यवासित होकर दीक्षा ले ली। मयणासुन्दरी को श्रीपाल ने पहराणी बनाया। बवल अन्ती के पुत्र निर्मल को अन्तीपद पर स्थापित किया। सिद्धचक की पूजा प्रभावना अपने राज्य में अमारि की घोषणा के साथ में करायी। इस प्रकार राज्य संचालन करते हुए अपने कुटुर्ग्व के साथ श्रीपाल चर्मध्यानपूर्वक समय प्रधार करने लगे। अजितसेन नृप की शानप्राप्त होने पर श्रीपाल ने पूर्वभव का खतान्त पृद्धा। पूर्वकृत कर्मोनुसार ही फल्म्याप्ति बान श्रीपाल को आध्यज्ञायति हुई एवं घर्म प्रश्नुति में अधिक प्रश्नुत हुआ।।

# आ. जिनहर्षस्रिरि-विरचित ---लघु श्रीपाल रास--१: डाल सिंधनी

च उवीसे<sup>2</sup> प्रणमुं जिनराय, जास <sup>3</sup>पसायई नविनिध याय । सुयदेवी घरि <sup>4</sup>रिदय मझारि, किहिसुं नवपद नड अधिकार ॥१ मंत्र <sup>5</sup> जंत्र छइ<sup>6</sup> अवर अनेक, <sup>7</sup>पणि नवकारसमठ नहीं एक । सिद्धचक नवपद सुपसायई, सुख <sup>8</sup>पाम्या श्रीपाल नररायई ॥२ आंबिल तप नवपद संयोग<sup>9</sup>, गलित <sup>10</sup>सरीर थयंड नीरोग । तास चरित्र कहुं हित आंणी, <sup>11</sup>सुणज्यो नर नारी मुझ <sup>12</sup>वाणी ॥३। दक्षण मरतह मालव देस, दुःजी सुरुप्री निवेस ।

प्रजापाल <sup>13</sup>हणि <sup>14</sup>नामे नरेसर, <sup>15</sup>दोह <sup>16</sup> पटराणी रूपह<sup>17</sup>अपछर । भी सोहमसुन्दरि नई <sup>18</sup> रूपसुन्दरि, जोवन है रूप कला गुण सुन्दरि प्रथम मिथ्यात घरमसु राती <sup>19</sup>, बीजी जैन घरम<sup>20</sup>- हु माती ॥५॥ सउकि तणउ नहीं <sup>21</sup> कोह विषाद, <sup>22</sup>पणि निज मत नउ करह<sup>23</sup> विद्वाद। वे राणी <sup>24</sup> नह पुत्री दोय, <sup>25</sup> जाणे लखमी सरसित दोय ॥ ६॥ सोहमसुन्दरी नी जे कन्या सुरसुंदरी नामई <sup>26</sup> ते बन्या । मयणसुन्दरी रूपसुन्दर<sup>27</sup> जेहनी, सोभा जेणी <sup>28</sup>व्वारी घरिनी ॥७॥ वरस सातनी ते थई बाल, भणिवा <sup>29</sup>घाली नृप <sup>30</sup>लेसाल <sup>31</sup>सारम भणि <sup>32</sup> पहिली मिथ्यात, बीजी <sup>33</sup> जैन शास्त्र सुविख्यात ॥४

भणी गुणी सारद अवतार, चउसिंठ नारी कला भंडार। बाप तणीइ<sup>34</sup> मुझरइ<sup>35</sup> ते आवी, खोलइ<sup>36</sup> बेइसाणी<sup>37</sup> बोलावी ॥९॥ बुद्धि परीक्षा करिवा रायई,<sup>38</sup> दीघ समस्या एक समायई<sup>39</sup>। बाई पुन्यह<sup>40</sup> लहोयह<sup>41</sup> एह,<sup>42</sup>सुरसुन्दरि जिनहरख कहेह॥१०॥

<sup>1</sup> चौपाइ नी B 2 चौधीसे C 3. बसाये नवनिष B 4. धुरी B 5 यंत्र B 6 के B 7 पिछा B 8 पांच्यां B 9 0 जोग B 10 शरी B 11. सुणि B 12 वाणि B 13 देखा B 14 नामे B 15 नरेस A 16 दोई B 17 देवे B 18 नेइ B 19 सती B 20. बर्म 21. कोई B 22 पिछा B 23. करें B 24. राजी नइ B 25. होई B 26. नामें B 27. 0 दिर B 28. जेणि B 29. मूंकी B 30. लेशा B 31 शास्त्र B 32. मण्या B 33. पत B से उद्धृत 34. तजें B 35. अरे B 36. बार B 37. वेइ B 38. रीयइ A 39. अर्थ B 40. अर्थ A 41 अर्थ B 42 ऐह B

#### दूहा

षन जोवन डाहापणुं, रोग रहित निज देह । मन बल्लम मेलावडउ<sup>1</sup>, पुण्यई<sup>2</sup> लहीय<sup>3</sup> एह ॥११॥ नृप आदिक हरख्या<sup>4</sup> सहू, सांमलि वचन<sup>5</sup> रसाल । पूरि समस्या नृप कहह, तु<sup>7</sup> पणि मयणा बाल ॥१२॥ विनय विवेक प्रसन्नता<sup>8</sup>, सीलसुनिर्मल देह । सिवपद नउ<sup>9</sup> मेलावडड<sup>10</sup>, पुण्यह<sup>11</sup> लहीय एह<sup>12</sup> ॥१३॥

## २. ढाळ: जी रे सामि समोसर्या प देसी<sup>13</sup> ।

वचन 14 सुणी 15 कुमरी तणां 16, हरख्या माय 17 तायो रे । सुद्धि-विवेश — विनयवती, दीठी आव हे 18 दायो रे ॥१४॥ जी रे जी रे जई यह भामण है 19, राजा हम 20 बोळ हे 21 रे । वयण रयण सारिखा 22 कहु, तुम्हे 23 सरसित तोळ ह 24 रे ॥१६॥ जी ॥ कहु उरे 25 सुता सुर-सुन्दरी 26, वर 27 तुमन ह सुहाय रे । ते परणाऊं तुझ भणी, बाप-करमी 28 थाह रे ॥१६॥ जी॥ तुम सुपसायह तातजी, अरिदमण कुमारी रे । सुपसायह तातजी, अरिदमण कुमारी रे । सुणुं कही यह 20 किसुं, पासु 30 ए भरतारी 31 रे ॥१७॥ जी॥ राय खुसी थह 32 तेहसुं, मेल्यउ वीवाहो रे । मयणा न इ 33 राजा कह इ 34, तुम न ई 35 कुण नाहो रे ॥१८॥ जी॥ जे वर ताहर इ 36 मनगम है 37, हुं परणाऊँ वेटी रे । है तुझ न इ 38 सुलणी 39 करूं, तुं छ इ गुण नी पेटी रे ॥१९॥ जी॥ मयणा 40 कह ई सुणि वित्तातजी, स्युंप ही या छ उ 42 मम इ रे । सुल दुख 43 प्राणी भोगवं इ 44, सहु निज निज कर्म ह 45 रे ॥ २०॥ जी॥

<sup>1</sup> व्यक्त B 2 पुण्यह B 3 व्यह B 4 व्या B 5 वर्चन B 6 कहे B 7 द पिण B 8 प्रसन्न A 9 नन्ने B 10 व्यक्त B 11 पुन्य B 12 लहीई ऐह B 13 B प्रत में दाल की देसी अन्य लिखी है—जिणणी मने आशा मणी देसी पहनी। 14 वर्चन B 15 कु मरी B 16 तन्ता B 17 माय ने ताथ B 18 आहे B 19 मामणे B 20 इ म B 21 बोले B 22 सरिखां कहवां B 23 तम्हे B 24 तोले B 25 रे B 26 सुंदरि B 27 तुम्ह नह सुहायह B 28 कमी थायई B 29 व्यह B 30 पामु B 31 मतारो B 32 थई B 33 ने B 34 कहे B 35 नई कु ण B 36 ताहरे B 37 व्यह B 38 ने B 39 सुखि B 40 मयणं A 41 सुणह B 42 छंउ ममें B 43 पाणी B 44 व्यव B 45 कमी ह B

माहरा कर्म माहिं िलख्यउ, ते लहिसुं प्राय $\xi^2$  रे । बाप कर्म बेटी नहीं, आप कर्मी थाय $\xi^2$  रे ॥२१॥जी॥

राय वचन 5 सुणि कोपीयड, मूर्रूच्य ६ स्युं बेल्ड्र रे। हुं सुखीया दुखीय करूं, सुण छह मुझ तोल्ड्र १ ।।२२॥जी॥

संक भणी सज्जाकरूं, राजाकरूं रंको रे। मुझ मुप्रक्षायद सहु मुक्की, तुं <sup>11</sup>मानि निसंको रे ॥२३॥जी॥

तात सुणउ मयणा<sup>12</sup> कहई, एतउ गर्व न की बड़<sup>13</sup> रे । गर्वहे<sup>14</sup> उत्तम गुण गलहें, <sup>15</sup>जग जस लही जई रे ॥२४॥जी॥

मयण-वयण विष सारिखा, 16 श्रवणे नहीं सुहायों रे। कहरू 17 जिनहर्ष राजा तणड, 18 हीये क्रीच भरायों 19 रे॥२५॥जी॥

#### दूहा

इणि<sup>20</sup> मत सारू नृप कह्इ<sup>21</sup>, दुख लिखीयउ तुझ भाग । निरंघन भिक्षारी निगुण<sup>22</sup>, ते वर नइ<sup>23</sup> तु लाग ॥२६॥जी॥

वलती <sup>24</sup>मयणा इम कह**ई, छठी** रातइं जेह । **सिरि** लिखीयक <sup>25</sup>छइं माहरइ, आवी मिलिस्ये<sup>26</sup> तेह ॥२७॥जी॥

#### ३ ढाल : महिंदी रंग लागउ प देसी ।

थयं उ<sup>27</sup>कुमरि वयणंडे रे लाल, प्रजापाल विकराल तृप क्रोबह<sup>28</sup> भर्ये उ ।तृ। राय रेवाडी संचरवाउ रे लाल, सैन्य सहित ततकाल ॥२८॥तृ॥

आगल्टि<sup>29</sup> दीठउ आवत्उ रे लाल, कोढी नउ परिवार ∤तृ। स्रात सर्या सुं परिवरच**उ रे** लाल, **ऊंब**र <sup>३०</sup>राण मझारि ॥२९॥तृ।।

1 माहे B 2 प्रायह B 3 करमी B 4 धायह B 5 वर्चन सुणी B 6 मूर्ब B 7 बोलह B 8 दुखीया B 9 कुंग के B 10 ०लई B 11 मानि B 12 मेणा कह B 13 ०जह B 14 गर्वह B 15 लघुता पांमीजई रे B 16 ०रिखा B 17 कह जिनहरूष B 18 हीय B 19 भराय S B 20 ईणि मिति B 21 कह B 22 ०गुण B 23 नई g B 24 मेणा ईम कह B 25 के माहर B 26 ०लिस्य B 27 कुंमरीन B 28 ०चई B 29 ०गिल B 30 रांण B

म्दीयह आवी उभक रहाउ रे ला०, कोढी केरठ बुन्द हि। एक चाकर केंगर तणड रे ला०, कहइ<sup>2</sup> तु निसुणि नरिंद ॥३०॥ छ।। <sup>3</sup>राणा नइ राणी नहीं रे छा०, <sup>4</sup>राणी विणि स्थउ राज । छ। ते माटइ' निज कन्यका रे ला०, परणावउ महाराज ॥३१॥५॥ मयणा नृपन्द्र सामरी रे ला०, ए वर तेहनइ? जोग । नृ। <sup>8</sup>जीवतां आवी मिल्यंड रे ला०, तास करम<sup>9</sup>-संजीग ॥३२॥ ग्रा मझ कन्या परणाविसुं रे ला॰, <sup>४०</sup>आवीज्यो दरबार । है। इम $^{11}$  कहि नृष घरि $^{12}$  आवीउ रे ला०,पहवउ करिय $^{13}$  विचार 11331 ती ऊंबर आव्यउ<sup>14</sup> नृप कन्ह्र<sup>15</sup> रे ला०, दीसतउ <sup>16</sup>वीभच्छ ।नृ। ए वर तुझ बखतइ<sup>17</sup> मिल्यंड रे ला॰, परणंड मयणा बच्छ । १३४ गिरा। आपर्<sup>18</sup> तंड मुझ सारिखी रे ला०, आपि मालदना <sup>19</sup>रांण त्रा न्हीतक याचिति अवरनइ<sup>20</sup>रे ला॰, थाअह<sup>21</sup> तुझ कल्याण<sup>22</sup>।।३५॥ज्ञा मई<sup>23</sup> दीधी राजा कहई रे ला०, ऊंबर वचन म डेलि ।तृ। ऊठी ऊंबर कर ग्रहाउ रे ला॰, मयणा <sup>24</sup>मोहन-वेलि ॥३६॥न्।। मयणा 25पण मेल्हिस नहीं रे ला०, परण्यस कोडी नाह । छ। स<del>र</del>व सील मुक्सायथी रे ला॰, थास्यइ<sup>2</sup> वर गंज गाह ।।३७॥ है।। ऊंबर खर आरोपिनइ $^{2}$ 7 रे ला०, मयणा नह $^{2}$ 8 तिणि वार 171 कहइ<sup>29</sup> जिन हरष लेई चल्यड रे ला०, लोक करदे<sup>30</sup> हाहाकार ॥३८॥ ।॥

#### दू**हा**

एक कहह<sup>31</sup> धिग घिग<sup>32</sup>रायनइ<sup>33</sup> रतन लगाडी लोडि। जिणि<sup>34</sup> जोडी मूरल थह<sup>35</sup> मयणा ऊंबर जोडी<sup>36</sup> ॥३९॥ एक कहद्द<sup>37</sup> नृप दूहन्यऊ कुमरी थई अयाण<sup>38</sup>। केई पाठक जिन मत भणी छिंदह<sup>39</sup>निज निज वाणि<sup>40</sup>॥४०॥

<sup>1</sup> हीय हैं भावि कमंड B 2 कहें B 3 राजा नई राजी B 4 राजी विज B 5 मार्ट B 6 नई B 7 ० हने योग B 8 ० वंता B 9 कम संयोग B 10 आवे • B 11 हम B 12 घर आवीय B 13 करीय B 14 आवंड A 15 ० हद B 16 बीम • B 17 ० वंते B 18 आवंड B 19 राज B 26 नई B 21 थाय S B 22 कल्यांज B 23 मह B 24 ० हिन B 25 विजि मूक्य S B 26 ० स्प्रै B 27 ० नई B 28 नई B 29 वह B 30 वर B 31 वह B 32 धिंग B 33 ने B 34 जिलि B 35 थई B 36 जोडी B 37 कह B 38 अथांज B 39 निंदई B 40 वांजि B

#### ४ ढाल अहीयानी<sup>1</sup> ।

सुरसुंदरी वीवाह, थाप्या अधिक उठाहिंह । हीय बहु अधिक अधिक स्थानिक ।

आरिम⁴कारिम⁵कीघ, परणावी जस छीघ । दीघड दत घणड ध्र, पार नहीं ते तणड ध्र।।४२।।

वर्षि अरिद्मण <sup>8</sup>कुमार, सुरसुंदरि धरि नोरि । सरिखक बोडिलंड ए, सरिज्यंड १विहि मलंड ए ॥४३॥

1 º लोक करई मिलि बात, जोवड पुन्य विख्यात । पुन्यई वर मिल्ड ए, मनवैंछित फल्यड ए ॥४४॥

एक कहई 11 बन्यराय, पुत्री की च पसाय । बंछित वर दीयङ ए, काम जोई कीयङ ए ॥४५॥

एक कहइ<sup>12</sup> मुद्धिवंत<sup>13</sup>, ए <sup>14</sup>कुमरी गुणवंत । रीमविं तृप भणी ए, छहि<sup>15</sup> संपति घणी ए ॥४६॥

सैव <sup>16</sup>धरमधी <sup>17</sup>पणि, <sup>18</sup>पामी सुख नी श्रेणी <sup>19</sup> । देखइ<sup>20</sup> जेहवड ए, होक कह<sup>821</sup> तेहवड ए ॥४७॥

मात पिता पाय लागि, सील सहूनी मागि । प्रिड—सु<sup>ं 22</sup>हितपरह ए, चाली सासरहे ए ॥४८॥

हिनह $^{23}$  उंबर अधिकार, कहह $^{24}$ तुं सांभित्न नारि। तुं सुर—कामिणी ए, रूप  $^{25}$ सोहामणी ए ॥४९॥

ते भणी मुझ आदेश हीयड\$<sup>7</sup> वरीय विसेस । • मन मिल\$<sup>7</sup> जेहसु ए, विलसङ तेहसु ए ॥५०॥

<sup>1</sup> दाल न॰ नहीं A 2 ॰ दित B 3 ॰ यहें B 4-5 ॰ रिण B 6 घणो B 7 वर B 8 कुंमा • B 9 ॰ रिजो निह 10 गाथा ४४ का अमान B 11 कई B 12 कई B 13 दुषि • B 14 कुंम • B 15 लही B 16 घम B 17 एिल B 18 पांसी B 19 अणि B 20 ॰ खई B 21 कहई B 22 ॰ घर ई B 23 हने B 24 कई B 25 सुहा • B 26 ही यहें घरीयई B 27 मिले B

<sup>1</sup>भास् भरि निज नइंग, मयणा भारवह<sup>2</sup> वहण । पहितु स्युं कहठ ए, मन जाणी रहठ ए ॥५१॥

कुलवंती जे थाय<sup>3</sup> , न करई<sup>4</sup> एह अन्याय<sup>5</sup> । सील तज**ई**<sup>6</sup> नहीं ए, <sup>7</sup>गुणवंती सहीं ए ॥५२॥

दीघउ जे करतार, माहरई<sup>8</sup> जे भरतार । कह्इ<sup>9</sup> जिनहरखसुं ए, तुझनें निरखसुं ए ॥५३॥

#### दुह्या

इम कहि मयणासुँद्री $^{10}$ , पालई सील $^{11}$  रतन्त । प्रीतमः नी सेवा करई $^{12}$ , सहु कहह घन घन्न ॥५४॥

प्रह विहसी पूरव-दिसइ<sup>:13</sup>, बोल्या पंखी बात । राति गई रवि उगीयठ, प्रगट थयउ परमात ॥५५॥

4: ढाल-तप सरिखंड जग कोन ! प देशी।14

मयणा कर जोडी कहंइ<sup>15</sup>, सुणि प्रीतम मुझ बात । मोरा साजन । **जर्दयह**<sup>16</sup> जिनवर मेटिया, करीयह<sup>17</sup> निरमल गात ॥५६॥मो ।

बे जण आज्या $^{18}$  देहरइ, भेदया रिषम जिणंद। मो । स्तवती $^{19}$  जिनवर कोटिथी $^{20}$ , उछली भाल अमंद ॥५७॥मो ।

जिनकर फल पिणि उछत्यत, <sup>21</sup>मयणा भाखह हेव मो। फल प्रीतम तुम्हें संबहुत, माल बही स्वयमेव ॥५८॥मो।

प्रीय<sup>22</sup> तुम्ह रोग सहु<sup>23</sup> गया, त्ठा<sup>24</sup> श्री जिनचन्द ।मो। बाहिरि आक्या<sup>25</sup> दंपती, बांद्या सुनि सुनिकंद ।।५९॥मो।

कर बोडी कह $\xi^{26}$  छुंदरी, भाख $\mathfrak S$  कोई छपाय  $\mathfrak l^{27}$  रोग टल $\xi^{28}$  प्रींड देहथी, जिन शासन दीपाय  $\mathfrak l \mathfrak l \mathfrak l \mathfrak l \mathfrak l \mathfrak l$ 

<sup>1</sup> आंस् B 2 भाल वईण B 3 शाई B 4 करे B 5 व्याइ B 6 तसे B 7 सतवंती B 8 माहरे ते 9 कहे B 10 मयणी B 11 शील रत B 12 करें । सह कहें B 13 दिसे B 14 ०िन बीत A 14 दाल-नणदल री B 15 कहे B 16-17 •यइ B 18 •स्यां देहरे B 19 •यतां B 20 कोट B 21 मैणा माल B 22 प्रिक B 23 सह B 24 तुझ B 25 आब्यां B 26 कहे B 27 मोरा ऋषिजी 28 टल प्रीतम तणड B

सिद्धचक आराधीयइ<sup>1</sup>, गुणीयई श्री नवकार मिरी बहिनी। आंबिल आसू चैत्रीयई, करीयइ नव नव सार **१६**१।मो.

नव <sup>2</sup>उली इंम की जीयहै, ऊजमणुं तप-अंत !में. बहिनी तउ <sup>3</sup>तन-रोग सह रलहे, लहीयह भोग अनंत ॥मो०॥६२॥

गुरू वयणे तप आद्रथड<sup>4</sup> , आराध्युं सिद्धचक । मो० । न्हवण-जलइं सह छांटीया, रोग गया टलिंवक ॥मो॥६३॥

एक दिन नीसरद्या<sup>5</sup> चैत्य थी, दीठी कुमरह माय । मो० पाए लागु प्रेमसुं, हीयडइं<sup>6</sup> हरल न माय ॥मो॥६४॥

सासू ने पाए पड़ी, मयणां<sup>7</sup> धरीय जगोस ! मो. । अविचल जोड़ी थाइज्यो, दीधी एम आसीस !! मो. । १६५॥

फिहां थी तुम्हे रे ईहां आवीया, किम जाण्यल इंहां मुस्र $^8$ । मी. कह् $^9$  जिनहरल आवी $^{10}$  इंहां, ते कहुं सांमलि तुस्र $^{11}$   $|| ६६||मो<math>^{1}$ 

#### दुहा

तुझ तीरइ यी हुं चली, कोसंबीयइ पहुत्त ।
पूछण रोग पड़ी गणड, दीठउ साधु विरत्त ॥६७॥
कहीयइ नीरोगी हुस्यडं 11, मुझ मृत भगवन् भाखि ।
तुझ मृत नीरोगी थयउ, नवपद केरी साखि ॥६८॥
मालवपति—कन्या वरी, मयणमुंदरी नाम ।
सचि पामी मिलवा भणो, हं आवी इणि ठाम ॥६९॥

# ६. ढाल : नदी जमुना $^{12}$ केइ तीर उड $\xi^{13}$ दो पंखीया पहनी

<sup>1</sup> सभी किस्यों में 'इ' पर अनुस्वार B 2 ओली B 3 तनु रोग सहू रहि B 4 आदरखु B 5 चैत्य थी नीसरथा B 6 हीयड़ B 7 मयणा B 8 मुज्झ B 9 कहें जिन-इरख इहां आवी B 10 दुक्झ B 11 हुस्यै B 12 यमुना के B 13 उसे दोह B

उजेणीपुर माहि त्रिण्हे सुखसु $^1$  रहह, हिंब $\xi^2$  मयणा नी माय रीसाय  $\xi g^{*3}$  कह $\xi^{*}$ । कंत कीयउ अन्याय सुता नाखी क्यह $^4$ , मातउ पावस मास कि नयणे जल सूत्र $\xi^5$  ॥७०॥

रीसाबी निज भात-घरे आवी रही, रूपसुंदरी थई षीण किं <sup>6</sup>मयणा दुल दही । आवी जिनवर गेह नेह ऊलट घणउ, दीठक कुमर सुरंग अनंग सुहामणड<sup>7</sup> ॥७१॥

अवर भव्यउ इणि कोई सही कोढी तव्यउ, विग विग<sup>8</sup> पहनऊ भाचार किरि<sup>9</sup> निरमल कुल लब्यउ। <sup>10</sup>मंथणां निसुणी माय वयण पहलु कहरू<sup>11</sup>, दुक्स जमाई पह निरित्त जिम सुल लहरू<sup>12</sup> ॥७२॥

रोग गय**उ** जिनबर्म थकी टिल वेगलड, मत जाणड कोई अन्य हीयई मत जलफलड । एह्वड<sup>13</sup> पासह भावि कुमर नी मायडी<sup>14</sup>, कहड<sup>15</sup> बन्य मयणां <sup>16</sup>नारि घरि जेणी कुलडी ॥७३॥

दीपायंड कुल <sup>17</sup>पणि नीरोगी पति कीयंड, धन्य पिता धन्य माय कि धन्य एइनंड <sup>18</sup>जीयंड ! रूपसुंदरि कहई<sup>19</sup> कुमर तणी माता मणो, किम थयंड एह नीरोग कथा कहंड भाषणी ॥७४॥

च'पा<sup>20</sup> सिंह्स्थ राय राणी कमलप्रभा, सुत बायक श्रीपाल बोलाञ्यक सहु सभा । मृत्यु थयक अधगाल<sup>21</sup> पिता श्रीपालनक, अजितसेन मृप<sup>22</sup> श्रात कि धातक बालनक ॥७५॥

<sup>1</sup> सुखे सुं रहें B 2 हिने मेंगा B 3 ईसुं कहे B 4 कू अई B 5 चू अई B 6 मैंगा B 7 अगो B 8 एह अविग B 9 कि B 10 मैंगां सांसल B 11 कहे B 12 लई B 13 एहने पासे B 4 सावडी B 15 कहे B 16 माय घरी जिणि कू लडी B 7 एणि B 18 जायड A 19 कहे B 20 मिंघ A 21 अगोल B 22 न्नात A

राज¹ ग्रहेवा वंच प्रवंच घणा करह2, मंत्री जाणी वात कि घात3 थकी डरह । बालक लेह राति चली वन4 एकली, जूथ टली जिम 5 संप्रहें कंपई हिरणली ॥७६॥ गई इम दुख़ मह6 राति प्रभात थयउ वली, कोदीय-टोलंड ताम मिल्यंड चित्त सलफली । ते कहई मत बीहई मानमां चहिनडी, धर्मतणी तुं बहिन अम्हे तुज त्रेबडी ॥७७॥ वर वेसर बहसणि कि चादर उदणई, ऐरोग संयोगई 10 उ वर अंग थयंड सुत तणई 11 । कोसंबी 12 गई वैद्या अपूलीवी हुं सुख़ई, ख़बरे लही जिनहरख तिहां मुनिवर मुख़्डां 14 ॥७८॥

#### दूहा

कमला स्पमुंदरि तण्ड, टास्यड सकल संदेह । पुन्यपाल नई कई कड़ाड, तेडी आव्या गेह ॥७९॥ रहिवा मंदिर<sup>15</sup> आपीया आप्यड माल अपार <sup>1</sup> ६ । कुमरि सुख आपालस्यु<sup>17</sup>, विलस्ड पंच प्रकार ॥८०॥

# डाल पंसीडानी ।<sup>18</sup>

एक दिवस मयणा श्रीपालसुं रे, केलि करती दीठी राय रे ।

19 जाणुं मयणां वर बीजि करणाउ रे, कोढी नाव्यउ एहनई दाय रे।।८१॥ए॥

वात कही पुम्यपालइ सहु जह रे, राजा आव्यउ 20 चिल आवास रे।

कीध जुहार 21 कुमर सुसरा भणी रे, कुमरी चरणे नमी उलास रे।।८२॥ए॥

रायई गज द्वर्गार आरोपिनई रे, आव्या निज मैदिर ततकाल रे।

तिहां रहतां पुर लोक इसुं कहइ रे, राय जमाई 22 श्रीपाल रे॥८३॥ए॥

कुमर सुणी मन आमण दूमण उरे, माय पुच्छ्या उ 23 कारण केणि रे।

सुसरा केडई मुझनई उलाई रे, इहां रहितुं नहि जूगतु 24 तिणि रे॥८४॥ए॥

<sup>1</sup> राज्य B 2 करें B 3 घातक थी डरें B 4 ०यन A 5 झेंपै केंपे B 6 में B 7 कहे B 8 बीहै B 9 उटणे B 10 संजो B 11 तो B 12 कोशं B 13 पूछेवा हुं सुले B 14 सुले A 15 मंदिरि B 16 अप्पार A 17 सुं विलंसे B 18 प्रत B में हांसिये में दूसरी देशी लिखी गई है पर स्पष्ट नहीं होती है । 19 जाण्युं B 20 चिल आन्या B 21 जूहार फंनरे B 22 ए B 23 पूछ्युं A 24 जगतु नहीं A

जई परदेसई रिद्धि लेड करी रे, लेसु हुं बापीकड राज रे।
वाट विषम छई सुत परदेसनी रे, तुं बालक किम सरिस्यई काज रे।।८५।।ए।
राणीजाया मा विनास नहीं रे, गयघट माजह नान्द्रल सीह रे।
परकलड पणि सीहसुं मिडई रे, नाणह मनमा केहन उ बीह रे।।८६।।ए।
जणणी जी मासानह मूंकी करी रे, खड़ग लेड चाल्यउ धरि धीर रे।
आगलि जाता एक नर निरखीड रे, बनमा बहु उ मन दिलगीर रे।।८७।।ए।
कुमर कह इ बहु उ स्यह कारणई रे, विद्याचर छुं सुणि गुणवंत रे।
साधक विणि विद्या साझह नहीं रे, साधक जोऊ छुं रातवंत रे।।८८।।ए।
साधि विद्या हुं साधक ताहर उरे, विद्या विद्याचर दीघ रे।
बलतरणी एक अस्त्र-निवारिणी रे, दोई बड़ा विद्याचर दीघ रे।।८९।।ए।
चाल्य तिहांथी कुमर 10 तामल उरे, अस्य उ 11 महस् महारि रे।
कह ई जिनहरख सुं विद्या रह दे, धवल तण उ 13 सुणवंगी अधिकार रे।।९०।।ए।

#### दृहा

प्रवहण प्रधा पीचसइ 14, धवल सेठ सिरदार 15 । सुभट सहस दस राखीया, चाकर च उकीदार ॥९१॥ बल 10 बाकुल देई करी, पोत हंकार्य 17 जाम । चलह नहीं ते ठामथी, चिंतातुर थयंड ताम ॥९२॥

# ८. ढाल : यतिनी, सोरठ राग

<sup>18</sup> हिव धवल सेठ जई धाम, पूछी सीकोतरी ताम । बनीसलक्षण <sup>19</sup> नर आल्ड, बल तठ तुझ वाहण चालई ॥९३॥ राय पासइं जई सिर नामी, एक नर दीझह<sup>20</sup> मुझ स्वामी । बल देइ पोत चलाउं, तुम्ह सुगसायइ सुख पाउं ॥९४॥ रूप कहह<sup>21</sup> परदेसी कोई, एकल्डउ जे नर होई । मुझ हुक्मह ते तु लेजे, सीकोतरि नह <sup>22</sup>वलि देजे ॥९५॥

<sup>1</sup> स्रिस्ड B 2 जावामां नीन्हा नहीं रे A 3 ०घड B 4 एफल्ड उ A 5 पिणि सहसा मुभिड हरे B 6 मान इ' B 7 एके नरे B 8 सर्व B 9 शस्त्रनिवारिणी B 10 उता-पस्ट रे B 11 गरुपछ B 12 हरष हरष B 13 सुणिष्यो B 14 पांच से B 15 तिणिवार B 16 बाल A 17 • कीरया B 18 हवे B 19 लक्षन A 20 मुझ दी बह B 21 कहें पर्देशी B 22 बल B

धवलई निज सुद्ड पठाया, श्रीपाल देखी नइ घाया । सुणि रे मानव परदेशी , तुझ घवल सेठ बल देशी ॥९६॥

मूछे <sup>2</sup>वल घालि प्यंपह, को रे मूरल इम जंपह। सीपानी बल किम दीज**ई**, बल धवल तणी जई कोजह ॥९७॥

वींट्यंड सुहडे श्रीपाल, कहड भवल थई विकराल । स्युं जीवड मारङ मारङ, जुध मांड्यंड सबल करारंड ॥९८॥

श्रीपाल कहउ किम भागई, बसु अंगई शस्त्र न लागई। सुहडानउ कीघ कुवेस, लुणीया नासी सिरकेस ॥९९॥

चित्त घवल तण्ड चमकाण्ड, नर विद्याघर सपराण्ड । इणि.सुं न चन्द्र कोई प्राण, पाद् लागड तित्र माण । १००।।

बाहण मुझ चालइ दरीयई, बल धारी ते विश्री करीयई। भाखई तब कुमर सुभाख, दीनार दीयई मुझ लाख ॥१॥

बाहण चालह ते<sup>5</sup> ततकाल, सेठ मान्युं वयण<sup>6</sup> रसाल । प्रवहण चढि सेठि कुमार, जपीय उनवपद तिणि वार ॥२॥

चाल्या बाहण जिम पंखी, ग**उडी** तिहां नाम असंखी(?) । दीघा <sup>7</sup>गिणि लाख दीनार, जिनहरख थयउ <sup>8</sup>जस सार ॥३॥

### दृहा

घवल कहइ करउ चाकरी, स्युं लेक्ष्य कह**उ तेह** । मुझनइ देज्यो तेतलउ, सुभट सहु ब्यइ जेह ॥४॥

भवल सीस धूणी कहह, खप नहीं हमथी<sup>9</sup> काई । भाडउ देई बइठउ<sup>10</sup> कुमर, रतनदीप<sup>11</sup> भणी जाई ॥५॥

बन्बर कुल<sup>12</sup> आवीय। तिहां, तिहां नांगल्या जिहाज । दाण ग्रहेवा कारणंडे, आन्यउ बन्बर राज ।।६॥

दाण सेठ<sup>13</sup> आपई नहीं, मांडीउ<sup>14</sup> तिणि संग्राम । घवल-सुभट नासी गया, ग्रहाउ सेठनह ताम ॥७॥

www.jainelibrary.org

<sup>1</sup> प्रदेशी B 2 बल B 3 करारो B 4 नाशी B 5 चालाइ तत • B 6 वचन B 7 गणि B 8 जयकार <sup>B</sup> 9 ०ची B 10 <sup>B</sup> में तृताय चरण नहीं **३**। 11 ०**वीव B 12** कुले B 13 सेठइ <sup>B</sup> 14 मांक्य В В

अरब बाहणनं माल यह, इम बोलीयं कुमार । <sup>1</sup>तो छोडां तुझ भणी, तह सि कीयं तिणि बार ॥८॥

### ९. दाल : नायक मोह नचाचीयउ पहनी

कुमर खडग लेई <sup>2</sup>चालीयउ, कर ग्रही बाण <sup>3</sup>कवाणी रे ! <sup>4</sup>वलि रे पाछउ <sup>5</sup>चीरटा, खड तु छह सपराणी रे॥९॥५०

स्युं जीसउ तई वाणीयऊ, जोई क्षत्रीना हाथो रे। ताहरु बल हिवह जाणीस्यह, करि मुझसुं भाराथो रेगीर गासुक

बाबरपति पाछउ <sup>7</sup>वल्यउ, सांभल्डि बोल अवीहो रे । बाप्कारुड<sup>8</sup> किंम रहर, जे सादूलउ सीहो रे ॥११॥५००

वरसंदे तीर चिहुं दिसे, जिम वरसंद जलधारो रे ! नालि<sup>9</sup> हवादे विचि वहें, मारि पहंद सरवारो रे 11१२॥कु॰

बाबर नृप<sup>10</sup> सुद्धा सिरई, फीरवि आतम प्राणी रे । कुमर खडगधारां तणां, घाव पढइ धमसाणी रे ॥१३॥कु०

सत्र स्थल दल निरद्दयंड, एक लडह श्रीपालो रे । हणीया केइ नासी गया, बांध्यंड मृप महकालो रे ।।१४॥कु•

झाली आण्या साथमह, घवल छोडाःच्या जाणो रे । हणिया बाबर-रायनह, घायऊ<sup>11</sup> सेठ अयाणो रे ॥१५॥कु०

बांध्या-नई जे मारीयइ, क्षत्रीनउ नहीं कामो रे । क्षत्री बोलावी हणई, तेहनी वाषइ मामो रे ।।१६॥कु०

सेठ सुभट नाठा हुता, राख्या कुमर सुझाणो रे । 12 बंधनथी छोडावीयड, बाबर केरड राणो रे ॥१७॥कु०

अरघ पांचसई पोतन**उ**, माल लीयउ श्रीपाछी रे । पुन्यई जयल**लमी थई, कह**ई जिनहरल <sup>13</sup>रसालो रे ॥१८॥कु०

<sup>1</sup> तड B 2 करीयड B 3 कबांगो B 4 वल B 5 छोरटा B 6 भारको B 7 बस्यो B 8 •कारकाउ B 9. लिहिवाई प्रिवि वहह A 10 पति B 11 भीगउ A 12 बन्धण थी नृप छोडीयउ B 13 विसालो B

दहा

बाबरपति कहड, कृपरनई, नगर पैधारङ राज । सुझनई सेवक लेखनी, राज विधारङ लाज ॥१९॥ कुमर सुभट परिवर्षड , गयङ तास आवास । मयणसेना निज कन्यका, परणात्री सुविलास ॥२०॥

१०. वाल : जंबदीय मझारि पहनी

परणी राजकुमारी है, अपछर सारिकी है, सुख विलस तहां बहुपरहं है ए। आप्या माल अपार रे, नाटक नव हंद, भरीयान है सह को मरई ए॥२१॥ कुमिर चलावी राय रे, बईसी प्रवहणई है, सेठ संवातह संचरवा ए। वाहण जलिय मझार, चलता निसी-दिनह 10, रतनदीप जई 11 उत्तरवा ए॥२२॥ परदेसी 12 नर एक रे, आव्यउ कुपरनई पासह, ताम बेलावीयउ ए। किहांथी आव्यउ वीर रे, कोई अपूरव, नयणे अचरिज आवीयउ ए॥२३॥ रतनसंचया नाम रे, नगरों ते कहइ, विवाधर जीता अरी ए। कनक केत्र राजा रे, कनक माला राणी, मयणमंजूषा दीकरी ए॥२४॥ देवलि तिम जिलंद, पूज्या 4 तृप कन्या, एक दिवस की भी बहु ए 15। राजादिक सहुलोक है, निर्धी 17 गंभाराथी, बाहिरि नीसरीया सहु 18 ए॥२५॥ सटक जडाणा बार 19 रे, कुमरी मन चितह, को इक दूषण मुझ सही ए। पुत्री सुणि कहइ राज रे, इहां मुझ दूषण, ताहर उत्पूषण को नहीं ए॥२६॥ तुझ वर चिता दिह रे, थई आशातना, सुरवाणी धई दीपती ए॥२६॥

दूह।
दोस न कोइ कुमारियह, नरवर दोस न कोई।
जिलि<sup>21</sup> कारणि जिलहर जड़्याड, तं निसुण्ड सहु कोइ॥१॥
जसु नर दिठहि होइसइं, जिलहर मुक्त दुवार।
सोइ ज मयणमंजूसयह<sup>22</sup>, होइसई भरतार॥२॥
सिरिरिसहेसर-उलगणि, हुं चयकेसरि देवि।
मासिंक्मंतर तसु नरह, आणिसु णिश्वई भेवि॥३॥

११. ढाल पाछलीनी<sup>23</sup>

24हरिख्या सहु नर नारि, चिंता सहु गई आज, दिवस छई छेहछऊ ए। छेई निज परिवार रे कुमर गयंउ तिहां, रूप-गुणई सोभइ मल्ड ए।।२८॥ देवल सनमुख दीठ रे जिनगृह बारणा, वार न लागी उपख्या ए। साची थई मुखाणि रे. लेक कहई <sup>25</sup>सहू, बे सरिखा ए बिहि<sup>23</sup> घडवा ए।।२९॥

1-2 राजि B 3 सुमट घटे B 4 • वड्यउ B 5 ढाल-बालुझानी B 6 • मारि रे B 7 सारीखि B 8 बहूयर B 9 वाहणे B 10 • दिसी B 11 उत्त • B 12 परदेशी B 13 देवळ B 14 पूजा B 15 बहू B 16 सह B 17 निरिष्ट B 18 सहू B 19 बीर A 20 वार A 21 जिण B 22 मंजूसियह B 23 मात्र B में 24 हरस्या सहु B 25 इस B 26 बहि B

आव्यक मुनिवर ताम रे, देव जुहारिया<sup>1</sup>, दीघि<sup>2</sup> घरमती देसणा ए। नवपदनक अधिकार रे, एहधी सुल मिलई, जिम<sup>3</sup> श्रीपाल लह्या घणा ए ॥३०॥ राय कहइ मुनिराय रे, कुण ते<sup>4</sup> श्रीपाल ए, बईठउ<sup>5</sup> तुम्ह<sup>6</sup> आगलइ ए। कहइ जिनहरल चरित्र, मुनिवर सहु कह्या, आदर<sup>7</sup> करि रूप सोमलइ ए।।३१॥

#### दृहा

मयणमंजूषा <sup>8</sup>दिकरी, नृप परणावी ताम । एक दिन आक्या देहरइ, जिनवंदननई काम ॥३२॥ घवल<sup>9</sup> सेठ पिणि तिणि पुरी, आक्युड बाहण छेय । दाण चोरी पडीयड, दुरत मारी बांध्यंड तेह ॥३३॥

॥ ढाल<sup>1</sup>° : द्वांगर भलइं दीठउ मैं सेत्रुंन तणउ पहनी ॥

रायजी एक सेठ चोरी पड्य उ. तास करीय इ किस उ इंड रे। चुव कहि जाओ रे सूळी दीयउ, भांगी मुझ आंण अखंड ॥३४॥ग. कुंमर कहइ एड्खुं निव घटईं, कहिबं जिन आगलहं राथ रे। तेडीनई लेई आवड रे इहां, वांगीयड आणीयड<sup>11</sup> रायने पाय रे ॥३५॥ रा. कुंमर देखी रे सेठ उल्लंबर, छोडान्या<sup>12</sup> बंघण ततकाल रे। कीय उरे उपगार इंग सेठने, मुख विलसे श्रीपाल रे ।।३६॥ रा चालिया कीयड रेमन कुंमरजी, राय दीघड वणड माल रे प्रवहण बेसी रे तिहांथी चाल्या, मयणा छे पासि खुस्याल रे ॥३७॥ रा. धक्ल पापी रे देखी सुंदरी, मन घरी कुमति तिणि बार रे । आकुलंड थयं विरहाकुलंड, तेडीया भित्र निज च्यारि रे ।।३८॥ रा. वात कही रे निज मीत<sup>13</sup> भणी, त्रिण्ह उठो गया भित्र रे। एक बहसी रे रहाउ पानीयउ, सीखवे कुसीख विचित्र रे ॥३९॥ रा. करि इंगिसुं रे कूडी प्रीतडी, बारु उपजावि विस्वास रे । अवसर 14 देखि रे निधि नांखिजे, सफल थार्ये तुझ आस रे ॥४०॥ रा. बबल मांडी रे भीठी प्रीतड़ी, कपट कपटी धरी चित्त रे है भद्रक कुंमर जाणि<sup>15</sup> नहीं, निकट रहें बिन्हें निस्त रे ॥४१॥ रा.

1 ज्हारिया B 2 दीधि धर्म B 3 जिन A 4 मे A 5 बेठउ B 6 तुम्हे B 7 आदिर B 8 दीकरी B 9 प्रत A में पृष्ठ ६ नहीं है अत: प्रत B का उपयोग किया गया है। 10 हांसिये में दूसरी देशी 'लाख गरम लाखेसरी' की लिखी गई है। 11 वाणीयं राय॰ C 12 छोडाया C 13 मत C 14 ०सरि B 15 आणि C

एक दिन कहइ रे निनि भर समें, भाई अचरिज एक देखि रे। जलनां तर्या रे जायह जले नस, जोवई तिहां कुमर विशेष रे ॥४२॥ रा. देई रे धक्छ मांहे नांखीयड, धर्येठ नवाद तणड ध्यान रे। भगर तणे रे वांसि चई पड्याड, जटिका प्रभाव प्रधान रे॥४२॥ स. कुंकण तटे कुसले जई, चांपला तिल रहाड साई रे। सहे जिनहरख सहु सांभलड, आगलडे हिवि किस होई रे॥४४॥ स.

#### दुहा

वसुपाल नृप कुंकण-घणी, सुभट मोकल्या ताम ।
तेडी ल्यावउ ते पुरुष, सूनउ चांपा-ठांम ।।४५॥
तेडी ल्यावउ ते पुरुष, सूनउ चांपा-ठांम ।।४५॥
तेडी ल्याव्या कुंमरने, नृप देई सनम न ।
निज्ञ पासे बहसारीयउ, वयण कहे राजान ।।४६॥
पूछ्याउ एक निमित्तीयउ, मृह कन्या वर दाखि।
तिणै कहाउँ दिन पाछिल्छ, सुदि दशमी बैशाख ।।४७॥
सायर तट व्चांपा तल्ह, सूनउ जे नर होई ।
मदनमं जरी वर हुस्ये, वयण मिल्यो ते जोह !।४८॥
परणावी नृप कन्यका, थईयायतनउ(१) काम।
लीघउ हिन पापी घवल, बूंब पाडी कहि अंम ।।४९॥
भोवठ रे हिवणा पड्याउ, सायरमां श्रीपाल।
व्यवस्थात सरिखंड वयण, नारि सुण्यंड ततकाल ।।५०॥

# १२. डाल : छांनउ नइ' छिपीनइ' रे वाल्हा म्हारा किहां रहाउ रे पहनी\*

प्रिउडा अम्हारी रे हवे सी गति हुसहं रे । अम्हे<sup>10</sup> निरधारी नान्ही नारि रे । एकलडी कहउ नहं रे बाव्हा किणि परि रेहुं रे, करिस्ये अम्हारडी कुंण सार रे॥५१॥प्रि

हीय**डउ फाट**ई रे ररनतलाव ज्युं रे, दुख-जल उलट्या अभार रे। नाहसीया आवीन हैं रे बंधन को दीय हैं रे, वाल्हा म्हारा आतमना आधार रे ॥५२॥पि देव दोषीडे सुख सांस्य उनहीं रे, <sup>11</sup>लीब उनहां उदाली सुगुण उनाह रे। रांकांन हैं घरे रे रतन छाजे नहीं रे, विरह लगाय उहीय डई दाह रे॥५३॥पि.

1 वासी C 2 तर C 3 चांपा तल C 4 चंपा C 5 विण C 6 चंपा C 7 कहें C 8 हिवड़ा C 9 वज़ ० C 10 अमे C 11 लीघा नै C \* धन धन सालिभद्र मुनिवह रे—ए देसी हांसिये में लिखी गई है।

नाहलीया निहेजड रे थई अम्ह परिहरी रे, जीवेबा न दीसे कोई घाट रे । पीहरीयड रहाड रे कंता वेगलड रे, सासरीयानी जाणुं नहीं वाट रे ॥५४॥वि.

अबलाने आंखे<sup>1</sup> रे पावस उल्हरचाउ रे, वरसे आंसूडां जलघार रे। रहह रे <sup>2</sup>जलधार तउ किंग ईकिं समझ रे, पिणि आंसूडा न रहे लिगार रे ॥५५॥ प्रि.

कंत-विहूणी रे जगमां कांमिनी रे, कांइ तिरजी किस्तार रे। पग पग आवर्ड रे माथई मेहणड रे, लागु तेहनड सहु संसार रे।।५६॥ प्रि.

मतनां मनोरथ मनमांहे रह्या रे, आसडी तड थईथ निरास रे। दिवस तड जास्ये रे कंता जी दोहिलंड रे, रयणी तड हो इंस्ये छ मास रे ॥५७॥प्रि.

आवीनई मिल्ड नई रे गोरीरा वालहा रे, वीछडीयांनङ विरह निवारि रे । दुम्ह<sup>3</sup> विणि दीठां रे जल सचतउ नहीं रे, हिवई किम रुचिस्यई<sup>4</sup> आहार रे ॥५८॥प्रि.

थोडई पाणी रे मच्छी 5 जिम टलवलइ रे, दह दिसि जोवइ रोवह बाल रे। कहई जिनहरख महा दुख नेहल्ड रे, हुरी ईम अबला ईणि टाल रे ॥५९॥फ्रि.

#### दृहा

षवल पार्ति आवी कहईं, म करउ नारि विलाप । वयण मानिज्यो माहरठ, <sup>6</sup>मिटिसि दुख संताप ॥६०॥ प्रि. बीव तणी परि राखिसुं, सुख देस्युं? निसि-दीस । कोडि गुन्हे विरचिस<sup>8</sup> नहीं, जठ करिस्यई जगदीस ॥६१॥ प्रि. बोलंतउ<sup>9</sup> जाण्यउ तुरत, ए पापीना काम । अमह कारणि नारन्यउ जलेषि, प्रीतम सुखनठ ठाम ॥६२॥ प्रि.

# १३ ढाल चउपईनी

इति अवसर थयं घोर अंघकार, वरसेवा लागं जलकार । समकई बीज धद्धकई गांज, जटकह कटकह करह आवाज ॥६३॥ पवन उचाण चडचा असमान, वाहण डोल्ड जिम तर्वान । इपडीया सायर कल्लोल, जाणे जग थास्यह जलकोल ॥६४॥ खांडा हत्था डमक डाक, प्रगटचा भैरव लेता छाक । मारि मारि करता हाकता, 10दोषी 11जण साम्हउ ताकता ॥६५॥

<sup>1</sup> आंखें C 2 जलधर रातों किण देक समें रे C 3 तुम विण B 4 रचता B 5 मछी B 6 मेटिसि B 7 देसुं B 8 ० चिसि B 9 बोलतों B 10 दोसा A 11 जाण B

आवी देवी चक्केसरी, हाथ चक्र मनाडई खरी।

रे रे बीर ग्रहुउ पातकी, एहनई सर्जा चंड घातकी ॥६६॥
धवल मित्र बीरें झालीयउ, कूआयंभई घालीयो ।
ऊचा पानई नीचो सीस, इस टांग्यंड देवी घरि रीस ॥६७॥
कांप्यंड घवल आव्यंड निहां घाइं, राखंड संयंणा माय ।
सरण तुम्हारई हुं आवीयंड, तुम्ह व चरणे महं चित्त लाबीयंड ॥६८॥
देवी कहई रे पापी दूठं, आव्यंड मयणा-सरणई ऊठि ।
प्रमुख्यंड हिनई तुझनई जीवतंड, पणि तुं हणिया सरिखंड हतेड ॥६९॥
कर जोडी संयणा कहई साय, सार करी सेवकनी आई ।
विसमी विरोधों करिजयों सार, अम्हनई छईं ताहरंड आधार ॥७०॥

#### दृहा

वक्छा बल्लह तुम्ह<sup>7</sup> तण्ठ, गिर्द्ध रिद्धि समेउ ।
<sup>8</sup>मासर्बिमतर निक्छईण, मिलिस्यइ घरे° म खेठ ॥१॥
एम भणेविणु चक्कहरि, परिमलगुणिह विसाल ।
सयणह कंठई पिक्खवई, सुरतह-कुसुमह<sup>10</sup> माल ॥२॥
तुम्हह दुद्ध न देखिस्यइ, मालह तण्ड प्रमाण ।
एम भणेविणु चक्कहरि, देवि गई निय ठाण ॥३॥

# १४ ढाल पाछली

वाहण जह कूकण उत्तरद्या, झाझी वस्तु कियाणे भरत्या । धवल अनोपम लेई भेरणंड, भेर्यंड तृप लद्यंड आदर घणंड ॥७१॥ उठता दिवरावह पान, थई यायत पांसई राजान<sup>11</sup>(१) । ओललीयंड धवलई ततकाल, ए तठ सही कुमर श्रीपाल ॥७२॥ हीयंडा माहे ऊठी झाल, कोई <sup>12</sup>डपाय करं ततकाल । जिम तिम करि राष्ट्रं ए साल, तठ थईयई जिनहरख निहाल ॥७३॥

### दूहा

सेठ पासि आव्यञ्ज तिहां, ढूंब तण उपरिवार । आदर देई इम कहड़े, 13काम करल निरवार ॥७४॥

1 उंचा A 2 तुम B 3 हठ A 4 मूंका B 5 वरीयां B 6 ताहरड छै B 7 तुम B 8 दिवस ने छेहउ A 9 घरड B 10 कुसमह B 11 राजाना A 12 देवाय B 13 गायन सुगड विचार B

<sup>1</sup> जाण उतिम बुधि केलवी, राय जमाई जेह । तेह मरावड लाख खड<sup>2</sup>, तिणि हाकार भणेह ॥७५॥

### १५. ढाल : ह्यंबखडानी

बुंब सह राजा पासई चई, गाया गीत रसाल । सनेही सांभलड । राग सुणी राजा रीझदाउ, कहई बीडा यठ श्रीपाल ॥७६।।स०। पान बीडा देवा गयंड, डूंबडा मिलीया सह धाय (स०) बह दिवसे वाल्ह्ड बिल्यंड, राजा मन विसमयं थाय ॥७७॥स०। पूछईं नृप श्रीपाल नहं, दाखवी ताहरड निज वंस । स०। चतुरंग<sup>5</sup> सेना सज<sup>6</sup> करो, कहिस्यह मुझ हाथ परंस ।स०।। <sup>7</sup>७८॥ वाहण 8मां बे नारि छइ, अथवा ते पूछउ तेडि ।स०। ते कहिस्यई कुछ माहरउ, निज मननी आंति निवेडि ॥७९॥स०। तेडावी ते कामिणी?, पूछी 10 समली ही बात ।स०। मदनमंज्या सह कहा, श्रीपाल तणा अवदात ॥८०॥स०। झाली बांध्या डुंबडा, ते भाखड अम्ह<sup>11</sup> नहीं दोस सिंग काम कराव्युं अम्ह कन्हुई, इंणि सेठ देई घन सोस ॥८१॥स०। राय घवलनई मारता, मूंकाव्यङ कुमर देवाल (स०) <sup>12</sup>गहआ रोस घरई नहीं, कहणा सायर श्रीपाल ||८२॥स०| मयण त्रिया त्रिण्हे, पामी<sup>13</sup> विलसई निसिदीस ।स०। कुमर तणा मुख देखिनइ, निति घवल घरइ<sup>14</sup> रीस ॥८३॥ सातमी मूमि कुंमर सूतड, निसिमर<sup>15</sup> नांखी तिणि गोह। करे पाली लेई करी, मनमां पापी घरि द्रोह ॥८४॥स०। छुटंड ब्रूटंड संदेवंड, पडीयंड पाली गई निज पेट I प्राण तजी गयं जमपुरी, कीषां कर्म टलई नहीं नेट ॥८५॥ 16स०। एक दिन रमिवा नीसरया, मिलीयड एक सारथवाह ।स०। पूछचंड किहांथी आवीया, कोई अचरिज दीठंड साह<sup>17</sup> ॥८६॥स०।

<sup>1</sup> जाणे तिम युद्धि केवली A 2 युं B 3 विसम B 4 वंससे A 5 • रंगी B 6 सब्द B 7 गा. ७८ से १-१३ संख्या के स्थान पर ७८ से ८७ संख्या किस क्ष कि 18 में B 9 • गिनी B 10 तेहनी सहु B 11 अम्हे B 12 गिक्स B 13 पामा विस्ति B 14 घरह मन रीस B 15 • मरि B 16 नेटि A 17 सार A

कुंडल नयर इंहां थकी, सय<sup>र</sup> जोयनन परमाण सि । मकरकेतु राजा तिहां, राणी कमलतिला गुण-खाणि ॥८७॥स०। तास सुता गुणसुंदरी, पण कीधुं छई तिणि एह । वीणा-नादह री शवई, जिनहरख <sup>2</sup>कहूं वर तेह ॥८८॥

#### दुहा

राजकुं मर तिहां बहु मिश्यां, सीखर् वीगाराग । सीपउ मनमां चीतवर्षे, ए जोएवा <sup>3</sup>माग ॥८९॥ घरि आवी नवपद जपहं, नवपद भगत प्रतक्ष । श्री विमलेसरसुं <sup>4</sup> थय**उ**, दीघउ हार अलक्ष ॥९०॥ मोह लगावह सहुमणी, मूंकई वंलित गाम । हार देइ<sup>5</sup> श्रीपाल नहं, देव गयउ कहि आम ॥९१॥

# १६. ढाळ : <sup>6</sup>सुविचारी रे प्राणी, <sup>7</sup>धरम करइ ते धन्य पहनी ।

कुंडलपुर गयंड पाघरंड जी, कंठई पहिरी हार ! रूप कीयउ निज वामणड जी, जिहां भणई राजकुमार ॥९२॥ स्विचारी रे साजन सुणिज्यो वचन रसाछ। तवपद ना समरण थकी जी, सुख पाम्या श्रीपाल।आं०। कुमरी पासई सह गया जी, वामण पिणि गयउ साथ। लेई वीणा<sup>10</sup> हाथि ॥९३॥सु०। नादकलायइ रीझवा<sup>9</sup> जी. लोक निहालह वामणङ जी, ११ राजकन्या श्रीपाल । मोही रूप देखी करी जी, कंठ<sup>12</sup> ठवी वरमाल ॥९४॥सु०। रूप प्रगट कुमर कीयंड जी, परणाब्यंड तिहां राय । मुख विलयह संसारना जी, इंक दिन रमित्रा जाय ॥९५॥सु०॥ वंथी एक मिल्यंड तिहां जी, पूछक्ड अचरित्र कोई । कुंडनपुरथी आवीयम जी, कणयापुरमां होई ॥९६॥सु०। विजयसेन राजा तिहां जी, कनकमाला तसु नारि। <sup>13</sup>त्रीलोक्यसुंदरि कुंअरी जी, रूप कला गुण घार ॥९७॥सु०।

<sup>1</sup> सड B 2 वर B 3 लाग B 4 • लेस्वर B 5 देई B 6 प्रत B में देसी 'शांसरियां मुनिवर नी' एक और है 7 निज मन थिए करि जोड़ एहनी B 8 साथि B 9 रींसवी B 10 वीणा निज B 11 राय॰ B 12 कुंडे B 13 जैले॰ B

**संबरामंड**य मांडीयड जी, मिलीया बहुला भूष । <sup>2</sup>पुहुतउ अचरिज<sup>3</sup> ओइवा जी, लूंघानउ कीयउ रूप ॥९८॥सु० पूठंड उंचंड जेहनड बी, उर सांकडड प्रदेश । नासा जेहनी त्रीपडी जी, माधइ कपिछा केस ॥९९॥सु० डीलई हूबेंउ कूबेंडेंड जी रे, मीटेंड माथेंड जात । <sup>4</sup>लंबन्हीगानउगली (१) जी, रूप वणाय**ऊ** खास ॥२००॥सु० बहेठा छइ जिहां राजवी जी, जाणे देव कुमार । ख़ंघड <sup>5</sup>पणि आवी करी जी, ऊभड रहाऊ तिणि वार ॥१॥सु० कह**उ** खंबा किम आवीया जी, राजाविया<sup>6</sup> माहि आज। बिणि कारणई बइठा तुम्हे जी, ऊमऊ छुँ तिणि काज ॥२॥सु० इंसीया सगला राजनी जी, भली रे नही तह बात । कुमरी आवी <sup>7</sup>तेटलइ जी, वरमाला लेइ<sup>8</sup> हाथ ॥३॥मु० सीपानउ रूप मूलगउ बी, देखई कुमरी जाम । बरमार्छा कैठई ठवी जी, धमधमीया नृप तांम ॥४॥सु० काइ मरइ रे क्वडा जी, नाखि परी वरमाल ! कहइ जिनहरस म खीजिस्यठ जी, भाग्य विना भूपाल ११५।।सु॰

### दृहा

भ्य किह ऊठ्या मारिवा, बुध कीयउ संमाम । भ्य सहु<sup>10</sup> नासी गया, रही नहीं काई माम ॥६॥ विजय पराक्रम देखि नई, कहइ प्रगट किर रूप । रूप प्रगट कीयउ आपणउ, परणाव्यउ तिहां भूप ॥७॥

# १७. डाल : रे आया तुझ विणि घडी छ मास प देसी।

सुख विस्तंता अन्यदा जी, परदेशी नर तांम । कर जोडी भागलि रही जी, कुमर भणी कहई आम ।'८॥ कुमर जी सांभलि माहरी रे वात । 11देवकीपाटणनंड धणी जी, 12धरापाल सुविख्यात ॥९॥कुं।

<sup>1</sup> ॰ मंडण B 2 पहु B 3 अचरज B 4 मावन 3 B 5 पिणि B 6 ॰ बीयां B 7 तेतले B B B हई B 9 ऊठ्या ततिबिणि मारिवा B 10 सह B 11 देवना 9 12 बरी 9 11

गुणमाला रांणी सुता जी, शृंगारसुंदरि<sup>1</sup> रे नाम । पांच सखी छइ तेहनइ जी, जाणे सुखिविश्राम । १०॥कृ० पंडिता १ अवर विचक्षणा जी २, प्रगुणा ३ निपुणा ४ तेम । दक्षा ५ ए पांचे सखी जी, वधतत जेहनत प्रेम ।।११।। छु॰ 2समस्य जेह अम्ह पुरिस्यह जी, वरिवज ते वरराज । तास समस्या मन तणी जी, कोई न पूर्द राज । १२२। कु० वयण तेहना सांभली औ, हार-प्रभावई रे जाय। रूप निरिष्ति कुमरी वरी जी, कहुउ समस्या चित लाय । । १३।। कु० कृमरी ब्राह—5रिव पहिली उद्गांत । कमर आह---जीवंतां जम जस नहीं, जस विणि कांइ जीवंत ! जे जस <sup>7</sup>लेई आथम्या, ते रवि पहिली ऊगंत ॥१॥ वंडिता 8 वचन — मनवंछियफल होइ । कुमार---अरिहत केरा नवपद<sup>9</sup> मय, निय मन घरइं<sup>10</sup> जि कोई । निइचय<sup>11</sup> ते नर नारीयां, मण-वंछिय-फल हो**इ** ॥२॥ अथ विचक्षणा पठति-अवर म झंखहु आल । कुमार--अरिहंत देव सुसाह गुरु, धम्मु ति दया विसाल । मंत्र 12 उत्तम नवकार पर, अवर म झंखहु आछ ॥३॥ प्रगुणा पठति--करहु सफल अपाण । कुमार---आराहक धुरि देव गुरु, चक संपतइ<sup>13</sup> दान। तव संजम उवयारडउ, करहु सफल अप्पाण ॥४॥ निपुणा पठति — बितंड लिख्यंड निलांडि ।

रे मन अप्पंड खंच करी, चिंता जाल म पाडि। फल तितंड ही <sup>14</sup>पमायई, <sup>15</sup>जितंड लिख्यंड <sup>16</sup>निलाडि !!५॥ दक्षा पठति—तसु तिहुअणजण दास ।

कुमार ---

<sup>1</sup> ०स दरी B 2 समस्या जे अम्ह पूरिस्य B 3 राजि B 4 •लाइ B 5 रेकि A 6 उत्तेग B 7 सेती A 8 पंडितो B 9 ०पइमय B 10 घरय B 11 निर्दिच B 12 तम A 13 संपइ दांण B 14 पामीयह B 15 जेतउ B 16 ०लाड B

कमार---अस्ति भवंतर संचिषड, पुत्र समग्यल जात । तसु बल तसु मह तसु सिरिय, तसु तिहुअण कण दास ॥६॥ सह समस्या पूरवी जी, हरिखी मन घट नारि । ए वर मनमान्यउँ मिल्यंड जी, फलीयंड अंब अकाल ॥१४॥ क्रुर कुमरी नइ ए वर रुच्य उन्हों, मननी पूनी रे आस । पंच सखी कुमरी मिली जी, परणाची नृप तास ॥१५॥कु० मुख भोगवता तिणि समइ जी, भार देई आसीस । कोल्लाकपुर कहाई पुर भलाउ जी, राय पुरंदर ईस ॥१६॥कु० राणी विजयादे 2 सुता जी, जयसुंदरि गुण-गाह ! कीध प्रतिज्ञा एहवी जी, वेध साधइ ते नाह ।।१७॥कु० कुमर सुणी तिणि पुर गयंड जी, साध्यंड राधावेध । जयसुंदरि कुमरी वरी जी, आरति दुक्ख निषेष ॥१८॥कु० कुंमर तेडाव्यउ माउलई जी, तेडी सगलि रेनारि । सुसरा साला तेडीया जी, मेल्या कटक अपार ।।१९॥कु० स्थानपुरी जई उतरबाउ जी, मिलीयउ मामउ⁴ रे आई। कहइ जिनहरख सउच्छवइ जी, पद दीघड माहाराय ॥२०॥कु०

#### दुहा

चाल्यं उद्भोणी भणी, महाराय श्रीपाल । - <sup>5</sup>मिलिवा मयणा माथ नह, विरहा<sup>6</sup> बुझावण झाल ॥२१॥कु० विचि सोपारई पाटणई लसकर दीयं उमेल्हाण । मृषकन्या विसहर बसी चेत्ररहित थया प्राण ॥२२॥कु०

१८ : ढाल कपूर हुवइं अति ऊजलउ रे ए देसी

देखाइठ महीसेननी रे, कुमरी जे गुणगेह । छीपड उपगारी कहह रे, <sup>7</sup> जीवाडीसि हु तेह रे ॥२३॥ राजन म करड चिंता लिगार, विष ऊतरिस्यइ जीविस्यइ रे । माने ज्यक निरधार रे ॥२४॥ग०

<sup>1</sup> तिहूय॰ B 2 विजयानी B 3 दुस्थ A 4 भाम B 5 मिलवा B 6 विरह् B 7 •वाडि B

काठ<sup>ा</sup> सरीखी कुंभरी रे, जीवाडी श्रीपाल । नवपदना समरण थकी रे, बहठी थई ततकाल ॥२५॥स०।

महीसेन नृप² कुंअरी रे, परणावी घरि प्रेम । तिलक्ष्मुंदरी गुणसुंदरी रे, पुन्य थकी सुख खेम ॥२६॥रा०। ै

कटक सुभट लेई करी रे, ऊतरीयङ उजिणि । राजा गढ-रेाहुङ करी रे, रहीयड अवसर एणि रे ॥२७॥रा०

राति पडी अधरति <sup>उ</sup>धह रे, माथ मिलण श्रीपाल । मारि सहु लेह करी रे, <sup>4</sup>पहूतत घर<sup>5</sup> ततकाल । १८॥ स०

विनय करी सीपड कही रे, बार उघाडड माय। जमाहुर करि आवीयड रे, सेवक पाय लगाय रे ॥२९॥ग०

साद सुण्यक मयणा सती रे, उलसीय अभरतार । साई सुम्ह<sup>6</sup> सुत आवीयक रे, झटकि उधाइक<sup>7</sup> बार रे ॥३०॥स०

बार उपाड्या मायडी रे, पाए पड्यड निर्द । नारी सासू पाय पडी रे, सहु नई थया आणंद रे ॥३१॥राजा

माय बहु लेई सहू रे, आव्या कटक मझार<sup>10</sup>। दूत भणी तेडी करी रे, कहई श्रीपाल विचार रे ॥३२॥ग०

प्रजापाल नृप न**ई**ं कहु और, कंघ कुहाडउ लेय<sup>ा</sup> । आवी मिलि अम्ह पति भणी रे, जउ वांछइ निज श्रेय रे ॥३३॥रा०

जइ कहचऊ तृष चाकरइ रे, चित्त विचारइ राय ∤ जेसुं प्राण न पहुचीयइ रे, तेहनउ कहाउ कराय रे ॥३४॥रा०

कंब कुहाडउ लेई करी हे. मालव पति आवेह । चंपा नृप<sup>12</sup> आवीउ हे, मिलीयउ घणइ सनेह हे ॥३५॥रा०

बाप सुण्ड मथणा कह**ई रे, ऊ**ंबर वर मुझ एह ! कुंब कुठार नखावीयउरे, जिनहरख उस्टिंखियो तेह ॥३६॥राया

1 सरिखी B 2 निज B 3 थई B 4 पहु॰ B 5 धरि B 6 तुइस B 7 उद्याद उपाय बार रे B 8 पाये B 9 वडा B 10 ० झरि B 11 लेई B 12 नाथ B

#### दृहा

राजा विस्मय पामीयङ, मिलीयङ सहु परिवार । नृत्र श्रीपाल तेडावीयङ, नाटक<sup>1</sup> वृदं तिवार ॥३७॥

नाटक आब्या नाचित्रा, पहिरी सुंदर घाट । एक नारि साजह नहीं, ते विणि न पड़ई नाट ।।३८॥

तेह मणी हाकी करी, उठाडी मन मंग । नाचंती दूहउ कहवाड, मनमां थई विरंग ॥३९॥

किहां मालव किहां संखपुर, किहां बब्बर किहां तह । सुरसुंदरि नच्चावीयदं, दैव<sup>2</sup> मल्या मरह ॥१॥

# १९. ढाल : साधुजी भलइ पद्मारबा आज प देसी

सुरसुंदरी सहु उलस्वी जी, प्रक्रि<sup>3</sup> रोती मात । मांडीनइ सहुयइ कही जी, निज <sup>4</sup>वीतगनी वात रे ॥४०॥

मातजी कर्म करह ते होइ, कीघउ केहनउ निव हुवह छी ।

माण म करिज्यो कोई रे ॥४१॥मा॰

परणी चाली सासरई जी, विचिमइं ऊठी घाडि । साथ सहु<sup>5</sup> नासी गयो जी, कंत गयऊ मुझ छांडि रे ।।४२॥मा०।

कोटी मुझनई लेई गयो जी, वेची जई नेपाल । ्तिहां त्रिणजारह<sup>6</sup> संग्रही जी, वेची तिणि ततकाल रे ॥४३॥मा०।

बब्बर वेश्या संग्रही जी, कला सीखावी तेण । महकालई मुझनई लीधी जी, नाटक कला वसेण रे ॥४४॥

भयणसेना परणाविनई जी, नाटकमां मुझ दीघ । ईहां नाटक करतां थकांजी, आवी लाज प्रसीघ ॥४५॥मा०। धन भयणा<sup>8</sup> मुझ बहिनडी जी, पाल्यन्ड निरमल सील<sup>9</sup> । सील प्रभावह हणि लह्या जी, घण कण कंचण लील ॥४६॥मा०

नृषं श्रीपाल<sup>10</sup> तेडावीयउ जी, तिहां अरिदमण कुमार<sup>11</sup> । आपी ते सुरसुंदरी जी, आपी रिद्धि अपार रे ॥४७॥मा०।

I नाटिक A 2 दैने B 3 पूरे B 4 नागतनी चात A 5 सह B 6 विणिजारे B 7 तेणि A 8 मैंणा B 9 शील B 10 ०पालह तेजीयउ B 11 कुमारि B

मितिसागर मुहुंतल कीयङ जी, कोढी नर सय सात ।
रोग गमी ठाकुर कीया जी, मोटानी सी वात रे ॥४८॥मा०
नव रांणी पटरागनी जी, पांच सखी संजोग ।
चवदइ नारी मोगवइ जी, देव तणां सुख मोग ॥४९॥मा०
देई नगारङ चालीयो जी, चंवा ऊपरि राय ।
अजितसेन नासी गयङ जी, खिम न सक्यङ महनाय ॥५०॥मा०
पोतानइ मुजबल लीयङ जी, वाप तणङ जिणि राज ।
कहइ जिनहरख वखत वडिङ जी, वखतइ सीघां काज ॥५१॥मा०

#### दृहा

अजितसेन चारित्र लीयङ, पातक-रोह<sup>1</sup> विचारि । तप संजम<sup>2</sup> आराधतो, करह अवंच विहार ॥५२॥ चंपा नपरी आवीयङ, वांचा नृत श्रीपाल । घरम<sup>3</sup>-देशण सांमलि, माख्द इम भूपाल ॥५३॥

# २० ढालः गीता छद्नी⁴

प्रव<sup>5</sup> भव मुनि भाखंड मुझ तणंड, किणि करमंइ सुख तुख पाम्यंड घणंडं। नगर हिरण्यपुर श्रीकंत नरवर, श्रीमती राणी रूपई सुंदर । रूप सुंदर जाणि अपछर, राय <sup>6</sup>आहेडंड करई । राणी कहई प्रिंड जीव हणंता, जीव <sup>7</sup>दुर्गति संचरह । व्यसनी न मानह कहांड केहनंड, सात <sup>8</sup>संय चाकर प्रही । एक दिवस आखेटक गयंड दुग, साधु दीठंडं वन माहि ॥५४॥

कार गा भड़ रे देखी इम कहई, ए कुण कोढी रे बनमाहे रहा । कोढी कहि कहि सहु हांसी करई, करम<sup>10</sup> चीकणां बांध्या हणि परहां। हणि परह बली इक दिवस जायह, एकलंड नरनाथ ए। साधु देखी नदीकंठई, नाखीयड बहि बाथ ए। देखी दुखीयड नदी माहे, काढीयड कहणा करी। बरि आवी<sup>11</sup> राणी आगलंड, निज <sup>12</sup>किंद कमाई उचरी ॥५५॥

<sup>1</sup> द्रोह B 2 संयम B 3 घंग B 4 हांसिये में अन्य डाल मी लिखी है: (१) सुणी सुणी जंब सोहम पहनी, (२) देशी तुरकत सेरीसा नी B 5 पूर्व B 6 कहे होकर B 7 दुरगित सांचर B 8 से B 9 बीठउ B 10 कम A 11 बाद A 12 आदि B 13 कत B

राणी कहा च्य कासि न पीडीयह, तठ मुनि दुख देई किम कीडीयह ।

1 मुनि हीलावी हानि लहीयह, रेगि थईयह रे हास्य न कीजीयह ।

को साधु नदी पाडीयई वध-बंधना, ताडणादिक थकी 2 खायह ।

रेगि सगला संघिनी साधु नह, दुख दीयां दुखीयठ थाह ते 4 निश्चह सही ।

हम सुणी आवी कांडक समता, सीख राणीनी ग्रही ॥५६॥

एक दिन गडखहं बह्ठड नरपती, मल सोभित नयणे दीठऊ जती ।
एआवंतड रे वर्रठ हूंबडड, नगर विटाह्यड रे एहनइ ।
मत अंडठ तु मत अंडउ, पुरथी परठ काढड, रायनह राणी कहइ ।
धिक्कार तुझ नह पडड राजन, साधु नह निंदह ग्रहह ।
संगिनी ति भ्रंछीयऊ चृप, पाय पडीयड मुनि तण्ड ।
<sup>5</sup>तुम तणी भगवन करी हीला<sup>6</sup>, श्रीमती हणि परि भण्ड ॥५७॥

तारड तारड भगवन करि मया, कदणासागर भाखइ करि दया । सिंद्रज्ञक सुविधः आराहीयह, पातक टाली सिवपद पाईयइ । पाईयइ सिवपद राय राणी, सुगुरु वयणे आदर्यं । आठ राणी तणी सहीयर, तास अनुमोदन करचं । उजम्युं तप करीय पुरु, <sup>7</sup>वठ सात सयां सहु । धर्म कार्य नरेन्द्र केरां, भाव अनुमोदा बहु ॥५८॥

स्वामि वयण सय सात मिलीकरी, सिंहराय नई गाम मया अरी । लूंटी लगडी गोचन लेई वस्या, <sup>9</sup>सिंहराय लसकर आवी मिल्या । आवी मिल्या संग्राम करतां, सात सय सिंघइ हण्या । सहु मरी क्षत्री कुलई जाया, साधु नई जे अवगण्या । कोढी कह्यांथी थया कोढी, सिद्धचक आराधना । दु थयउ ए श्रीपाल राजा, पुन्यनी ए साधना ॥५९॥

भीमती राणी मयणा ए थई, जलपीडा मुनिवर नइ जे देई। तिणि पातक थी तुं सायर पड्याप, डूंब कह्या थी तु थया डूंबडो । दुंथयो कोढी कोढीया मुनि नइ कह्या श्रीमती वयण प्रथम प्रथा ।

<sup>1</sup> की जीयह जड साधु निंदा B 2 वी है कण यायह B 3 सगली B 4 निंद्य ते B 5 इम्ह B 6 ही ली A 7 वेड B 8 बहु B 9 सिंघ A

विद्धाचक मन ऊपहाउ इणि, भवइ मयणा तणे वयण<sup>1</sup> वली ! आराध्य**उ** नमी जिन हरख संपद, मिली <sup>2</sup>तेथी आपदा सह उपसभी ।।६०।।

#### दुहा

आड सही अभीमति तणी, तुझ राणी थई एहा तुश अनुमीदन सात सय, थया नीरोगी देह ॥६१॥ सिंह अंत वत आदरी, अणसण करी मरेह । अजितसेन इं अनुक्रमि थए थयड, ताहरड राज्य ग्रहेह !!६२!! करम जिसा करीयइं तिसां, भोगवीयइ निरवांण । ज्ञानी वयण सुणी करी, चुप भाखई इम बांणि !!६३!!

# २१. दाछ : मोरी बहिनी<sup>5</sup> काई अखरिज वात पहनी।

मुझ सगती नहीं चारित्रनी, चारित्र दुस्कर धर्म । मृति क्रहड आवक वृत प्रहुत, सुगम <sup>6</sup>सिंघल हुइ कर्म ॥६४॥ आवक वत घरइ मुनि पासइ, श्रीपाल आणी भाख विसाल । कापइ करम नी जाल । आ ।

संसार भा भव केटला? हुं करिसि हिन्दू मुनिराज ! भव आठ तर सुरना करि, नवमह सहु सिव राज ॥६५॥ जिनधर्म आराधह सदा, निति साचवह पचलाण । जिन भगति <sup>8</sup>जगतइ साचवइ, पालइ जिनवर आण ॥६६॥ आ । सामायिक पोषच करह, दीयह दान ऊलट आणि । सिद्धचक आराधई विधइ, सुग्रह सुग्रह मुखि वाणी ।|६७॥ आ | कृप माथ राणी <sup>9</sup>घरम पाली, सुद्ध समकित घारि । सुरगत्द पहुता सह् $^{10}$ , पाम्य। $^{11}$  सुर सुल सार ||६८|| श्रा ||नर एक भव सुर एक भव, इस आठ भव नह अंत । सिवपुरी अविचल पामिस्यई, <sup>12</sup>लहिस्यई सुल अनंत ॥६९॥ आ । श्रीपाल चरित्र निहालिनह, सिद्धचक नवपद धारि ।

ध्याईयह तउ सुल पाईयई, 13जगर्ना जस विस्तार ॥७०॥ श्रा ।

<sup>1</sup> बयणे B 2 तेहथी B 3 ० मते B 4 हु थए A 5 बहिनी कहि B 6 श्रमलक B 7 केतला B 8 जुगते B 9 वर्ष B 10 सह जणा B 11 अणा A 12 जिहां 🕏 B 13 जगमें B

श्रीगण्ड सरतर पति प्रगट, जिनचन्द्रसूरी सूरीस । गणि शांतिहरस बाचक तणउ, कहह जिनहरस सुसीस । ॥७१॥ श्रा ।

सतरइ बयालीसइ समइं, विद चैत्र तेरिस जाण। वैद रास पारणमां रच्याज, सुणतां सदा कहवाण ॥७२॥

इति श्रीपाल नृप रास<sup>3</sup> ।

<sup>1</sup> सुरि सीस A 2 एस A 3 A प्रति में इस प्रकार लिपिकार-प्रशस्ति है— संवत् १७५१ वर्षे भट्टारक श्री विजयाणंदस्रि शिष्य । पं. श्री चंद्रविजय गणी शिष्य लालविजय तह हिष्य मु. शुद्धविजय लिखीतं। जणि श्री न्यानविजय वाचनार्थ ॥ श्रीरस्तु कस्याणमस्तु ॥

# કવિ રામચન્દ્ર અને કવિ સાગરચન્દ્ર

# મધુસૂદન ઢાંકી

સોલંકી યુગના સંસ્કૃત વાર્ મયકારામાં નિર્શ્વ નાશ્વેતામ્બર આશ્નાયના રામચંદ્ર નામક એ, તેમ જ સાગરચંદ્ર નામના પણ એ કવિ-મૃનિવરા થઇ ગયા છે. અલગ, પણ એક નામધારી આ કર્તાઓની કૃતિઓ અને કાળ વિષે સાંપ્રતકાલીન લેખનામાં આથી સાં ક્ષમ વરતાય છે. પ્રસ્તુત કર્તાઓની નિર્ણિત થયેલ પીછાન તેમ જ સમય-નિશ્વય વિષે આથી પુનરવલાકન થવું જરેરી ખતે છે.

# કવિ રામચંદ્ર

'રામચંદ્ર' અભિધાન ધરાવતા એક તો છે સિહરાજ-કુમારપાલકાલીન, મુપ્રસિદ્ધ પૂર્લ્યુ તલ્લગચ્છીય દ્વેમચન્દ્રાચાર્યના શિષ્ય. એમની સ્તુતિએક, પ્રથન્ધો, નાટકા આદિ અનેક ઉચ્ચ કાેડીની રચનાઓના સન્દર્ભો મળે છે, અને તેમાંની કેટલીક તેં અ જે ઉપલબ્ધ પણ છે ' મુદ્રિત કૃતિએકમાં જૈન સ્તાત્ર સન્દોહ (પ્રથમ ભાગ)' અંતર્ગત પ્રકટ થયેલી ૧૦ દ્વાત્ર'- શિકાઓ, એક ચતુર્વિ 'શતિકા, અને ૧૭ ધાડશિકાઓ પ્રસ્તુત પંડિત સમચન્દ્રની છે તેવા સંપાદક (સ્વ.) મુનિરાજ ચતુરવિજયજના અભિપ્રાય છે; ' જો કે ચતુરવિજયજની વિશેષ નોંધ અનુસાર (સ્વ.) મુનિરાજ શ્રી કલ્યાણવિજયજના મતે તેના કર્તા બીજન જ રામચન્દ્ર— ખુહદ્વગચ્છીય લાદીન્દ્ર દેવસ્રરિના પ્રશિષ્ય—છે. પ પંડિત અ બ હાલ પ્રેમચંદ શહ પણ દ્વાત્રિકાઓ ખુહદ્વગચ્છીય સામચન્દ્ર સરિની માને છે. ' જયારે ત્રિપુડી મહારાજ આ સમ્બન્ધમાં ચતુરવિજયજ જેવા મત ધરાવે છે.' આથી આ બે નિશ્વયામાંથી કર્યા સાચો તેના દ્વે નિર્ભુય થવા ઘટે.

ચતુરવિજયજી પાતે પહેલ્યેલ નિષ્કર્ષના સમર્થનમાં (૧૭ માંથી ૧૬) પાડશિકાઓમાં મળતા સમાન અને સ્થક પ્રાન્ત-પદ્ય પ્રતિ ખાન દેવરે છે : પ્રસ્તુત પદ્ય આ પ્રમાણે છે :

स्वामिन्ननःतपालकव्यतरोऽभिरामः
चन्द्रावदातचरिताश्चितविश्वचकः ! ।
शक्तस्तुताङ्श्रिसरसीरुहः ! दुःस्यसार्थे
देवः ! प्रसीदं करुणां कुरु देहि दुष्टम् ॥

મા પદ્મના અન્તિમ ચરણમાં કર્તાનું 'રામચન્દ્ર' અભિધાન દ્વાવા ઉપરાન્ત તેમાં દ્વાષ્ટ−ત્રિપુટી મહારાજના મતે (શ્લેષથી ?) દિવ્ય દચ્ટિ -પ્રાપ્ત કરવાની આવ્યવ્યત્રી યાગ્રના વ્યક્તા થયેલી છે, જે તેમના પ્રક્ષાચક્ષુ દ્વેષાના તકે તરફ ખેંગી જાયાછે. રાજગ°છીય પ્રભાચન્દ્રાચાર્યના પ્રભાવક અરિત (સં. ૧૩૩૪/ઇ.સ. ૧૨૭૮) તથા નાગેન્દ્ર-ગચ્છીય મેરુતુંગાચાર્યના પ્રખન્ધ ચિન્તામણિ (સં. ૧૩૬૧/ઇ.સ. ૧૩૦૫) માં આચાર્ય હેમચન્દ્રના શ્રિષ્ય રામચન્દ્રનું એક લેવિન ગયાની અનુશ્રુતિ નેંધાયેલી છે, જે લક્ષમાં લેતાં સંદર્ભસ્યચિત સ્તુતિઓના કર્તા તે જ રામચન્દ્ર હેવા ઘટે તેવું ચતુરવિજયજીનું કથન છે. ૧૦

બીજી બાજુ કલ્યાણિજયજીએ પોતાની ધારણા પાછળ શું યુક્તિએ પ્રસ્તુત કરેલી તેના નિદેશ ચતુરવિજયજી મહારાજે દીધા નથી; કે કર્યા લેખમાં સ્વર્ગીય મુનિશ્રીએ પોતાના એ અભિષ્રાય પ્રકટ કરેલા, તે ત્રિષે પણ તેમણે જણાવ્યું ન હોાઈ તે સમ્બન્ધમાં તાત્કાલિક તા કંઈ કહી શકાય તેમ નથી. ૧૧ પણ હું માતું છું કે ખૃહદ્દગચ્છને વિધિચૈત્ય રૂપે સમર્પિત સોલંકી સમાટ કુમારપાળ કારિત જબાલિપુર (જાલાર)ના કાંચનગિરિગઢ પરના જિન પાર્શ્વનાથનાં કુમારવિહારના (સં. ૧૨૬૪ / ઈસ. ૧૨૦૮ ના) લેખમાં ધ્વજ-દંડની પ્રતિષ્ઠા કરનાર મુનિ રામચન્દ્રના ઉલ્લેખ પરથી ૧૨, તેમ જ સન્દર્ભગત દ્વાત્રિકાઓ માંહેની કેટલીકના આંતર-પરીક્ષણ પરથી તેઓ આવ નિષ્કર્ષ તરફ પહોંચ્યા હોય.

મુનિ રામચન્દ્રની સન્દર્મસ્ય ચિત સ્તુતિ-કાવ્ય કૃતિએ તપાસી જોતાં મારા ઝુકાવ કલ્યાણિ જયજીએ કરેલ નિર્ણય તેમ જ પં. અંબાલાલ પ્રેમચંદ શાહના મત તરફ હળે છે: કારણા આ પ્રમાણે છે.

(૧) ૧૦ દ્વાત્રિ શિકાઓમાંથી ૧ જિન પાર્શ્વનાથતે ઉદ્દેશીને રચાયેલી છે અને તે સૌમાં ૨૫૦૮૨૫ જામાલિપુરના કાંચનગિરિ–રિથત પાર્શનાથ દિલ્લિખિત વા વિવક્ષિત છે: એટલું જ નહીં એકમાં તેા પ્રસ્તુત જિનના પ્રાસાદ ત્યાં કુમારપાળ ખંધાવ્યાના પણ ઉલ્લેખ છે: આ સમ્મન્ધના ૨૫૦૮ સન્દર્ભાનીએ મુજબ છે.

उत्तरतज्ञात्यतपनीयविनिद्रभद्रपीठप्रतिष्ठितविनीलतनुः सभायाम् । जामोकराद्रिशिखरस्थितनीलस्सनायतनकं द्धदयं जयताज्जिनेन्द्रः ॥८॥

पाद्रव<sup>8</sup>प्रभोः परिलसत्पुरतस्तमांसि तद्वमेचक्रमचिरान्सुकुलीकरोतु । प्राच्याचालेन्द्रशाखरस्य पुरस्सरं यद् बिस्बं विडम्बयति वारिजवान्धवस्य ॥१३॥

देवः सदा सिततनुः सुमनोजनानां गौरन्दरद्विरदवत् प्रमदं प्रदत्ताम् । स्वर्णाबन्दे कलयति स्म कलां यदीयालानस्य मन्दिरमदः सहिरण्यकुम्मम् ॥२१॥

कल्याणभूधरिवभूषण ! तीर्थलक्ष्मीमलीमयैकमुकुटे शशिशुश्रघाम्नि ! कृष्णाश्रकप्रियसली युतिमुद्रहन् यस्तीर्थङ्कर: सकलमङ्गलकेलयेऽस्तु ॥३१॥ —— उपमाभिः जिनस्तुतिद्वार्घिशिका पादौ तवाऽऽसाय गुरो ! क्षमाभृतां विश्वं मनो मे न तृणाय मन्यते । उत्तुङ्गधात्रीधरशृङ्कपङ्काः सर्वे हि खर्वे मनुतेतरां न कः ! ॥८॥ छोकोत्तरः कोऽप्यसि देखदेव ! तत् कस्ते महिम्नः कछने प्रगल्भताम् । को वा दवीयःस्थमहामहीधरोत्सेषं परिच्छेत्तुमहुच्छसाहसः ॥२०॥

# --- दृष्टान्तगर्भस्तुतिद्वार्त्रिशिका

स्वर्णशोणीधरचरशिरःशेखर ! श्रीजिनेश !

व्यक्तं सेयं परमहिमता काचिदुच्चम्मते वः ।

पुंतां पादास्थितिसमुचिता यत्तडागापगाम्मः—

सम्माराणां परमहिमता स्यादनुद्वेगहेतुः ॥२१॥

-- प्रसादद्वात्रिशिका

एकातपत्रामिव शासनस्य लक्ष्मी दघानः फणमृत्फणाभिः।
आरूढ 'जाबालि'पुरादिहस्ती श्रियेऽस्तु वः पार्श्वजिनाधिराजः॥१॥
महीमृतोऽमुष्य महाप्रभावः प्रासाद्वर्यस्तिलकीभवंस्ते
नेत्रातिगे मेक्गिरी व्यनित युक्तं सुवर्णाचलराजलक्ष्मीम् ॥३॥
युलोकलक्ष्मीप्रणयं परत्र कल्याणमत्रापि च दातुकामः।
शक्के प्रभोऽभ्रंलिहचारुक्तं चामीकरक्षमधरमध्यरोहः॥६॥
जिनाधिनाथ ! प्रतिमा यथा ते कल्याणजन्माकरतां दघाति ।
चामीकराद्विप्रतिमस्तयैष मन्येऽस्ति जाबालिपुराचलोऽपि ॥११॥
श्रीअश्वसेनिश्चितिमृत्कुमार ! सुवर्णधात्रीधरमौलिस्त ! ।
अभीषवाचस्तव पार्थियस्वं सम्प्रत्यनन्यप्रतिमं चकास्ति ॥१३॥

# --- भक्त्यतिशयद्वार्<u>त्रि</u>शिका

सुर्वणशैलः किल नायमत्र ते जिनेन्द्र ! नैतद् भवनं च निर्मलम् । असी कुमारक्षितिभृत्यशोक्कुरः शुभैककन्दाद्भु हुं,दगादपि त्वतः ॥१२॥

# --- अवहनुतिद्वार्त्त्रिशिका

येन काञ्चनित्रो विनिर्ममे शासनोन्नतिवधूकरप्रहः
युक्तमेतदथवा कुमारतां विश्रतां खलु भुजङ्गतिङ्गताम् ॥४॥
यः स्वयं दवदनश्रतात्मवामिष्टसिद्धिधरनामिषुः सताम् ।
अध्युवास कनकादिच्छिकां देशस्यास्ततयो हि योगिनः ॥१८॥
यं प्रभुं समिष्यास्य धारयायुचकैः कनकभूधरः दिश्ररः ।
कः क्षिती सकलकाङ्गितप्रदं प्राप्य रत्नमथवा न दृष्यति ? ॥२४॥

यः सुवर्णभिरिविस्फुरस्यदस्तत्प्रकाशयति वृत्तमास्मनः । कस्य गोपकटितप्रभावतः श्लोकसिद्धिष्टयं न य ति वा १ ॥२७॥ भारतीं यदुपदेशपेशलामर्थसिद्धिमनुषावति श्रुवम् । काञ्चनाचलकललामुपेयुषां सिद्धयो हि वृष्णीसमाः सताम् ॥२८॥

### -- अर्थान्तरस्यासदात्रिंशिका

આ સૌ પદ્યોમાં કાંચનગિરિના નિર્દેશ એકવિધના ટાળવા અને છન્દમેળ સાચવવા વિવિધ પર્યાયો દ્વારા કર્યો છે. આવી વિશિષ્ઠ અને સચક સ્તુતિએની રચના તે જેને જમાલિપુર-પાર્શ્વાથ પર ખાસ મમતા અને ભક્તિ માવ રહ્યાં હોય તેવું જ કાઈ કરી શકે. આ કરણસર તેના સ્થિતા અણુહિલ્લપત્તન સ્થિત પૂર્ણતલ્લગચ્છના પંડિત નામચન્દ્ર હોય તેવી સંભાવના વિશેષ સચુક્ત અને સ્વાભાવિક જણાય છે. આખરે કુમારપાળ પ્રસ્તુત જિનાલય વાદિ દેવસરિના ગચ્છને સમર્પિત કરેલું તે વાત પણ સ્મરણમાં રાખવી ઘટે (માન્દર મૂળ સં. ૧૨૧૧/ ઈ. સ. ૧૨૧૫ માં બનેલું તેના સં. ૧૨૪૨ માં પુનરુહાર થયેલા, સં. ૧૨૫૬/ ઇ.સ. ૧૨૦૦ માં તારણાદિની પ્રતિષ્ઠા થયેલ અને સં. ૧૨૬૮ / ઈ. સ. ૧૨૧૨ માં સન્દર્ભગત રામચન્દ્રાયાર્પ દ્વારા સુવર્ણ કલશારાપણ-પ્રતિષ્ઠા થયેલ . ૧૩)

(ર) કવિના અન્ધત્વના વિષયમાં ધોડશિકાએ અતિરિક્ત ''ઉપમાસિ: દ્વાત્રિ'શિકા''- કે જે કાગ્ચનગિરિ—પાશ્વ<sup>દ</sup>નાથ સમ્બદ્ધ છે, <sup>૧૪</sup> તેમાં પ્રાન્તપદ્યમાં ''જન્માન્ધ'' કવિએ (આંતરદષ્ટિયી) નિરખેલ જિનના રૂપના કરુણ અન્તારકુટ અને હદયસ્પશ્લી<sup>દ</sup> શબ્દોમાં ઉલ્લેખ છે: યથા :

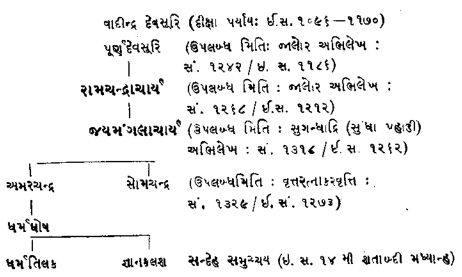
जन्मान्धेनाऽमृतकर इव स्वं मया नाथ ! दृष्टो दुःस्थेन स्विधिपेन इव प्रापि ते पादसेवा । तन्मे प्रीरये भव सुरभिवत् पञ्चमोद्दामगस्या तन्वानस्य श्रुतिमधुमुचं कोकिलस्येव वाचम् ॥३२॥

# -- उपमाभिः जिनस्तुतिद्वाप्त्रिशिका

આ મહત્ત્વપૂર્ણ રવ-સમ્બદ્ધ ઉલ્લેખ પરથી તો સ્પષ્ટ થાય છે કે જળાલિપુર સાથે સંકળાયેલ ખુદ્ધરુગ્ટળીય રામચન્દ્ર મુનિ "અન્ધ" હતા, શ્રીપત્તનના પૂર્ણતલગ્રુગ્ટળીય રામચન્દ્ર મુનિ "અન્ધ" હતા, શ્રીપત્તનના પૂર્ણતલગ્રુગ્ટળીય રામચન્દ્ર અન્ધ વા અર્ધાન્ધ થયાતું તો લાગતું નથી ! મને તો લાગે છે કે પ્રભાવકચરિતકારે તેમ જ પ્રત્યન્ધચિન્તા મશ્રિકારે નામસામ્યથી ખુદ્ધદુગ્રુપ્ટળીય પૂર્ણદેવ-શિષ્ય રામચન્દ્રને વિશેષ પ્રસિદ્ધ હેમચન્દ્ર-શિષ્ય રામચન્દ્ર માની લઈ, એમણે લેલ્ચન ગુમાવ્યાનું કહી, અને એ રીતે એમને અર્ધું અન્ધત્વ અપિ, પ્રસ્તુત અન્ધત્વના ખુલાસા કરવા એક દન્તકથા ઘડી કાઢી છે, યા તા આવી બ્રાન્તિયુક્ત લેકિકિન એમના સમયમાં જૈન વિદ્ધ સમાજમાં પ્રચારમાં દ્રાય ધ્યને

તેની તેમણે માત્ર તેાંધ લીધી હૈાય. ધ્ય જાયાલિપુરવાળા રામચન્દ્રની સ્તુતિએક, રસ, ભાવ, પ્રશ્નાદ અને એકજની દષ્ટિએ અણહિલપત્તાના સુવિષ્યાત પંહિત રામચન્દ્રના કુંમાર-વિહારશતક સરખી કૃતિએકથી જરાયે ઉતરે તેમ નથી. આમ સંસ્કૃત ભાષા પર સમાન પ્રભુત્ત્વ તેમ જ સમકક્ષ કવિના–મામર્થ્ય ધારવતાર, અને સમયની દષ્ટિએ પહુ દૂર નહીં એવા, બે રામચન્દ્ર કવિવરાનું પૃથકત્વ પ્રસાચન્દ્રાયાર્ય તથા મેરુતું ગાયાર્યના ધ્યાનમાં ન આવ્યું હૈાય તો તે સમજી શકાય તેવું છે. ધ્ર

ભલારના કુમારવિદ્વારના સં. ૧૨૬૮ ના, તેમજ સુંધા પહાડી (સુગન્ધારી) ના સં. ૧૩૧૮ / ઇ. સ. ૧૨૬૨ ના અભિલે ખન: આધારે, ૧૭ જયમ પ્રસસ્તરના અપભ્રંશમાં રચાયેલ મહાવીરજન્માસિષેક કિંવા મહાવીરકલશના પ્રત્નપદ્મ અનુસાર, ૧૦ એવં સુનિ સામ્યન્દ્રની વૃત્ત-રતનાકરવૃત્તિ (સં. ૧૩૨૯ / ઇ. સં. ૧૨૭૩) ૧૯ અન્વયે, તેમજ જય-મંગલાચાર્યના એક અન્ય શિષ્ય અમત્યન્દ્રના પ્રશિષ્ય જ્ઞાનકલશના સાન્દેહસામુચ્ચયના આધારે ૧૦ ખૃહદ્વગચ્છીય મુનિ રામચન્દ્રની પરંપરા આ પ્રમાણે નિશ્ચિત ખને છે:



ઉપર્યું કત રામચન્દ્રાચાર્યની પર પરામાં આવતાં તેમના શિષ્ય જયમ ગલાચાર્ય પછા જબરા કૃતિ હતા. એમણે સંસ્કૃતમાં કૃતિશિક્ષા નામક કાળ્યશાસ્ત્રના ગદ્યમય લધુપ્રન્થ. ભાદિકાવ્ય પર વૃત્તિ, જાળાલિયુરના ચાહમાન રાજ્ય ચાચિગદેવની ઉપર કથિત સુધા ટેકરી પરની પ્રશ્નસ્તિ, અને અપભ્રંશમાં મહાવીર-જન્માલિયે નામક ૧૮ કડીનું કાવ્ય રચ્યું છે. રેવ આ જયમ ગલાચાર્યના સમય વિષે પણ ભ્રમ પ્રવર્તે છે. એમને બધા જ પ્રમાણાની વિરુદ્ધ જઇ જયસિ હૃદેવ સિદ્ધરાજના સમકાલિક માની લેવામાં આવ્યા છે. વર્ષ મેરૂતું ગાચાર્ય ના પ્રયન્ધા-ચિતામણિયાં સહસ્ત્રલિંગ-તટાક સમ્યન્ધમાં એમના નામથી ઉદંકિત એક પ્રશંસાત્મક પદ્ય પરથીર એમ ધારી લેવામાં આવ્યું દ્વાય તેમ જણાય છે : પણ પ્રયન્ધકારા ગમે તે કળ અને અમે તે કર્તાની કૃતિના પદ્યો ઉદાય તેમ જણાય છે : પણ પ્રયન્ધકારા ગમે તે કળ અને અમે તે કર્તાની કૃતિના પદ્યો ઉઠાવી, પ્રસંગાનુસાર ગમે તેના મુખમાં, કે પ્રાપ્ત પરિ-

રિયતિ અનુકૂળ ગમે તે સન્દર્સમાં ગાઠવી દેતા હોવાના પણ દાખલાએ! મળતા હોઈ (કેટલાક તો પ્રયત્વિયાનામણિમાં જ છે!) મેરુતું ગાચાર્ય જે પરિપ્રેક્ષ્યમાં પ્રસ્તુત પદ્મ ગાઠવ્યું છે તે પ્રમાણભૂત છે તેમ છાતી ઠોડાને કોઈ કહી શકે તેમ નથી! સિહરાજના કાળમાં કાઈ બીજા જ જયમ ગલાચાર્ય થયા હોય તે તેમને અન્ય ઉપલબ્ધ કાઈ સ્રોતમાં ઇશારા સરખાં પણ મળતા નથી. આ વાત લક્ષમાં લેતાં જયમ ગલાચાર્ય સિહરાજકાલીન હોવાનું કહી શકાય તેમ નથી. સિહસરાવર સમ્બન્ધની કારિકાના રચયિતા કદાચ તેઓ ન પણ હોય, કદાચ હેમચન્દ્ર-શિષ્ય રામચન્દ્ર પણ હેલ્ઈ શકે, કેમકે પાટણથી તેઓ ખૂબ પરિચિત હતા. રે અથવા તે જયમ ગલાચાર્યની રચેલી હોય તો તે જયમ ગલાચાર્ય ખૃહદ્ ગચ્છીય હોવા જોઈએ અને તેઓએ તે પાતાના જ કાળમાં, એટલે કે તેરમી શતાબ્દીના ત્રીજા ચરણમાં રચી હોવાનું માનવું જોઈએ. સંપ્રાપ્ત પ્રમાણા જોતાં તો એક જ જયમ ગલાચાર્યના અસ્તિત્વ વિષે વિનિશ્વય થઈ શકે છે.

ઉપર ચર્ચિત જયમંગલ ચાર્યના શિષ્ય સામચન્દ્રે વૃત્ત રતાકર પર વૃત્તિ રચી છે, જેતો ઉલ્લેખ આગળ થઈ ગયા છે, અને તેમનાથી ચોથી પેઠીએ થયેલ જ્ઞાનકલશે સન્દેલ- મમુચ્ચય પ્રન્થની રચના કરી છે. આમ રામચન્દ્રાચાર્ય, તેમના શિષ્ય જયમંગલાચાર્ય, પ્રશિષ્ય સામચન્દ્ર અને એથીયે આગળ જ્ઞાનકલશ એમ સૌ સંસ્કૃત ભાષા અને સરસ્વતીના પરમ ઉપાસકા કપે, એક ઉદાત્ત, બ્યુત્પન્ન અને વિદ્વદ્ સુનિ-પરમ્પરાના સદશ્યા કપે રજૂ થાય છે.

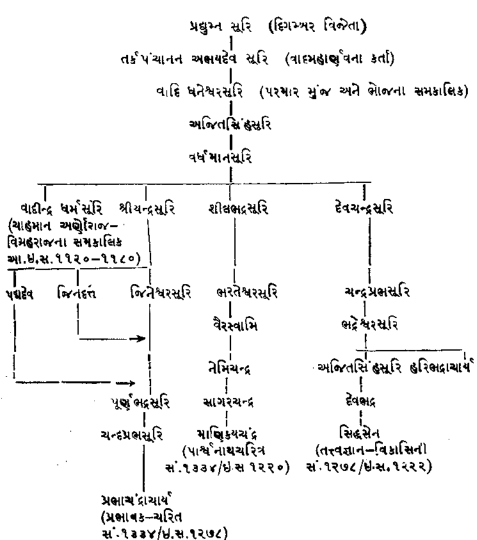
# કવિ સાગરચન્દ્ર

(મત્રાતગર્સ્કીય) ગાલિંદસૂરિ-શિષ્ય વર્ધ માનસૂરિના ગણરત્નમહાદિધ (સં. ૧૧૯૭/ ઇ. સ. ૧૧૪૧) માં કવિ સાગરચન્દ્રનાં શાડાંક પદો અવતારેલા છે, રેમ જેમાંના એ'એક જ્યસિંહદેવ સિહરાજની પ્રશંસારૂપે છે. આ સાગરચન્દ્ર આથી સિહરાજના સમકાલીન ઠેરે છે સિહરાજના માલવવિજય (આ. ઇ. સ. ૧૧૩૭) પશ્ચાત તુરતમાં જ એને બિરદાવતી જે કાવ્યાક્તિએ રચાઇ હશે તેમાં આ સાગરચન્દ્રની પણ રચના હશે તેમ જણાય છે. આથી તેએ ઇસ્વીસનના બારમા શતકના દિતીય ચરણમાં સકિય હોવાનું સુનિશ્ચિતપણે માની શકાય. એમની ગુરુપરંપરા વિષે પ્રસ્તુત ગણરત્નમહાદિધ કે અન્ય પદાવિલ્સોમાંથી કશું જાણી શકાતું નથી. બીજ બાજુ રાજગચ્છીય કવિવર માણિકચચન્દ્રસૂરિ પાતાના ગુરુ મે 'સાગરૅન્દુ (સાગરચન્દ્ર)'નું નામ આપે છે. આથી કેટલાક વિદ્રાના સિહરાજ સમયના સાગરચન્દ્ર અને રાજગચ્છીય સાગરચન્દ્રને એક જ વ્યક્તિ માને છે. રેલ્ આવી સંભાવના તો માણિકચચન્દ્રસૂરિના સમયની સાનુકૂળ અને સુનિશ્ચિત પૂર્વ તેમ જ ઉત્તર સીમા પર માલાં બિત રહે. પણ માણિકચચન્દ્રના મુનિજીવનના સમયપટ કેવડા હતા ?

માણિકચચન્દ્ર અને વસ્તુપાલનું સમકાલત્વ સચવતા એ પ્રખન્ધા જુદા જુદા મધ્યકાલીન પ્રખન્ધ સમુચ્ચય ગ્રન્થા પરથી પુરાતનપ્રખન્ધસંગ્રહમાં (સ્વ૦) મુનિશ્રી જિનવિજયજ્ઞે ૧• સંકલિત કરેલા છે. રેળ તેનાંતા એક પ્રમન્ધ, જે "B" સંગ્રહમાંથી લીધા છે, તેની પ્રત ૧૬મા શતાબ્દીના છે. રેલ જ્યારે "G" સંગ્રહ મૂળ ચીકમા શતાબ્દીના ઉત્તરાર્ધમાં સંકલિત થયેલા. રેલ (જો કે બાંગીલાલ સાંડેસરા આ પ્રયત્ધાને (નાગેન્દ્રગચ્છીય ઉદ્યપ્રભવિનેષ) જિનલદ્વની સં. ૧૨૯૦ / ઇ.સ. ૧૨૩૪માં રચાયેલ નાના કથાન કપ્રયત્ને ધાર્મ ભાગ માને છે, 30 પણ હસ્તપ્રતો સમ્યહ જે તથ્યા મુનિજીએ તેંધ્યા છે તે જેતાં તે તેવું કહી શકાય તેવી સ્થિતિ નથી. જિનલદ્વાળા પ્રાકૃત પ્રયત્ને થયા હેરો, જેમકે ત્યાં પ્રતમાં જે એક સ્થળ જિનલદ્વા પાંચા સંકલિત છે; અને આ "P" પ્રતમાં તે માણિક ચસ્દિ વસ્તુપાલ સમ્યહ કાં જ પ્રસંગ નોંધાયા નથી. છતાં ઉપર કહેલ અન્ય પ્રયન્ધા, જે ઈસ્વીસનના ૧૪મા શતક જેટલા તે પુરાણ જાણાય છે, તેમાં વર્ણ વેલ માણિક ચયન્દ્રન્વસ્તુપાલ પ્રસંગે શ્રહેય જણાય છે, અને એથી માણિક ચયન્દ્રસ્તિ તથા મહામાત્ય વસ્તુપાલ સમકાલિક હોવાની વાતમાં સંકેઢ નથી.

માશિકયચન્દ્રસૂરિની પાર્શ્વવાચચરિત્રની રચનામિતિ સં. ૧૨७૬ / ઇ.સ. ૧૨૨∙ની ઢાઈ ઉપરતી વાતને સમર્થન મળી રહે છે<sup>લ ૧</sup>: પણ જેને તેમ જ દ્વાય તા. તેમના સુરુ સાગરચન્દ્ર સિદ્ધરાજના સમકાલીન નહીં પણ અજયપાળ-બીમદેવ (દિતીય) ના સમકાલીન દ્વાવાના સંભવ માની શકાય, બીજ બાજુ જોઈએ તા માણિક યચંદ્રની એક અન્ય સુપ્રસિદ્ધ કૃતિ --- મમ્મટના કાવ્યપ્રકાશ પરની સંકેત નામની એમની ટીકા-- અંતગઉત દીધેલ રચનાતું વર્ષ સંદિગ્ધ છે. 'મશ્ચિતશબ્દ' કિંવા 'શબ્દાંક'માં પ્રસ્તુત મિતિ "રસ-વકત્ર-રવિ" એ रीते व्यक्त थयेबी छे. त्यां रिव (१२) अने रस (६) विषे ते। क्रेष्ट संशय∸स्थिति नथी; પહ્યું ''વકત્ર''થી કથી અંક ગ્રહણ કરવા તે વાત વિવાદાસ્પદ ખેતી છે. આ સમસ્યાના ઉદ્ભામાં ભાગીલાલ સાંડેસરા, તેમ જ (સ્વ.) રસિકલાલ પરીખ વચ્ચે અભિપ્રાયભેદ છે. ડાં, સાંડેમરા 'વકત્ર'થો ચાર (બ્રહ્માનાં 'ચાર' મુખ) કે છ (સ્કન્ક−કુમારના "છ' માહો) એમ એમાંથી ગમે તે એક અંક લેવાનું પસંદ કરે છે. <sup>32</sup> (શિવ "પંચવક્ત્ર" હોઈ, વક્ત્રથી પાંચના आंडडें। प्रमु निहि ध्य अने भरें।) ज्यारे (स्व०) परीभने 'वडत्र'थी अकेने आंड સચિત દ્વાવાનું અભિપ્રેત છે. 33 બન્નેએ પાતાના અથ ઘટનના સમય તમાં દલીલા રજૂ કરી छ, उ४ 'વક्त्र''ने એકાંક માનવાથી નિષ્યત્ન થતા સં. ૧૨૧૬ / ઈ. स. ૧૧૬૦ વર્ષથી ફાયદા એ છે કે માસ્યુક્યયન્દ્રતા શુરુ સામરચન્દ્ર એ મિતિથી એક પેઢી પૂર્વ<sup>૧</sup>ના ઢાઇ સિહરાજના સમકાલીન ભતી શકે છે: અને એથી ગાગુરત્નમહાદધિમાં ઉદ્ઘારેલ એમની ઉક્તિઓ કાળના ચાગઠામાં બરાબર ગાઢવાંઇ જાય છે; પણ તેમાં આપત્તિ એ છે કે ઇ.સ. ૧૧૬૦માં પ્રૌક સંસ્કૃત ગ્રન્થની રચના કરનાર માણિકથચન્દ્રની ઉપર મંત્રીશ્વર વસ્તુપાલના સમયમાં, ઇ.સ. ૧૨૨૦-૧૨૩૯ના ગાળામાં, કેવડી દ્વાય? માણિકથયન્દ્ર ૧૧૬૦ માં ત્રીસ આસપાસના હ્યુંય તે ૧૨૩૦ માં તેઓ પૂરા સા વર્ષના હાય ! માણિક વચન્દ્રને (જેમ ડાં. પરીખે માન્યું

# રાજગચ્છ–પદાવલિ



છે તેમ) અતિ દીર્ધાયુળી માનીએ તેર પશુ આપત્તિ તેર એ છે કે માણિકચચન્દ્રથી ચોથી પેઢીએ થયેલા વિદ્યાપૂર્વજ સરતેશ્વર સરિના સાધમાં વાદીનદ્ર ધર્મ સરિ ચાહમાનરાજ અર્ણારાજ-વિત્રહરાજના સમકાલીન છે; અને એ કારણ સર તેઓ સિદ્ધ ગ જ - કુમાર પાળના પણ સમકાલીન છે! આર્થી કાં. પરીખની વાત માનીએ તેર માણિકચચન્દ્રના ગુરુ સાગરચન્દ્ર અને એમની ચોથી પેઢીએ થયેલા પૂર્વજ ભરતેશ્વર સરિ એમ બન્તે મુનિવરા સિદ્ધરાજના સમકાલિક થાય! (જુએ અહીં રાજગચ્છનું વંશ્વર્ક્ષ). આ વાત સંભવિત નથી, અને કાં સાંદેસાએ જે વર્ષ સ્વવ્યું છે તે જ યથાર્થતાની સમીપ જણાય છે. 'વકત્ર' સચિત અંકમિતિને યથાર્થ રીતે ઘટાવતાં વહેલામાં વહેલી સં. ૧૨૪૬/ઇ.સ. ૧૧૯૦, અને માડામાં મોડી સં. ૧૨૬૬/ઇ.સ. ૧૧૯૦, અને માડામાં મોડી સં. ૧૨૬૬/ઇ.સ. ૧૨૧૦ માં મૂકવી વધારે ઠીક લાગે છે.

આ કારણસર માણિકથયન્દ્રના ગુરુ સાગરચન્દ્ર તે ગણરતનમહેાદધિ (ઇ. સ. ૧૧૪૧) કથિત સાગરચન્દ્ર ન ઢાઇ શકે. તેા પછી આ પહેલા, સિહરાજકાલીન, સાંગરચન્દ્ર કેાણુ

એતા ઉત્તર ઇસ્ત્રીસનના ૧૪મા શતકમાં લખાયેલ ચતુરશાંતિપ્રખન્ધ અન્તર્ગત "કુમાર-પાલદેવ-પ્રખન્ધ" (પ્રતિલિપિ ઇસ્વીસન ૧૫મા શતકના પૂર્વાર્ધ) માંથા મળે છે. ૩૫ તેમાં કહ્યું છે કે (પૂર્ણતલ્લગચ્છીય કલિકાલ સર્વદ્ય) હેમચન્દ્રાચાર્ધને એક સાગરચન્દ્ર નામક ફપવાન્ વિદ્યાવાન્ શિષ્ય હતા. રાજાએ (કુમારપાળ, વારસહીન થયા હોવાર્થ!) ૩૬ આવાર્ય પાસે રાજયાર્થે એમને સોપી દેવાની માગણી કરી. આચાર્યે આ માગણીને સર્વધા અનુચિત કહી તેના અસ્વીકાર કર્યો. સાગરચન્દ્રે કિયાયુપ્તક ચતુવિ' શતિ-નમસ્કાર (સ્તવન)ની રચના કરેલી જેના સ-ધ્યા-પ્રતિક્રમણ સમયે પાઠ કર્યો; જે સાંભળી રાજાએ (કુમારપાળ) ઉદ્દગાર કાઢ્યા "અહા કવિતા! અહા રૂપ!"૩૭

આ પ્રસંગ અલખત્ત કરિપત હાઇ શકે છે; પણ એયી એટલું તો સ્પષ્ટ થાય છે કે હેમચન્દ્રાચાય ને સાગરચન્દ્ર નામક કવિ-શ્વિષ્ય હતા. પૂર્ણ તલ્લગચ્છની પરિપાટીમાં અગિયારમા સતકના ઉત્તરાધ થી તો ચન્દ્રાન્ત નામો ખાસ કરીને રખાતા. જેમકે હેમચન્દ્રાચાર્યના ગુરુતું નામ દેવચન્દ્ર, અને જયેષ્ઠ ગુરુખન્ધુનું નામ અશોકચન્દ્ર હતું. હેમચન્દ્રાચાર્યનાં પોતાના શ્વિષ્યોમાં રામચન્દ્ર, ખાલચન્દ્ર, યશશ્ચન્દ્ર અને ઉદયચન્દ્ર નામો જાણીતાં છે. અ સાલ સિલ સિલામાં તેમના એકાદ અન્ય જયેષ્ઠ શિષ્યતું નામ સાગરચંદ્ર હોય તો તેમાં આશ્ચર્ય કે સંદેહને અવકાશ નથી. આ વજનદાર સંભવિતતા લક્ષમાં રાખતાં, અને સમયક્લક તરફ નજર કરતાં, હેમચંદ્ર–શિષ્ય સાગરચંદ્રની ઉક્તિઓ ગુણુરત્નમહોદધિ (ઈ. સ. ૧૧૪૧)માં તેધાઇ શકે; પણ રાજગચ્છીય માણિકચચંદ્રના ગુરુ સાગરચંદ્ર તો એમના સમયના ૪૦-૫૦ વર્ષ બાદ થયા જણાય છે; અ અને એથી તેઓ નામેરી, પણ જુદા જ ગચ્છના, અલગ જ મૃતિ છે. આ બન્ને એક નામધારી પણ લગભગ અધી સદીના અંતરે થયેલા સાગરચંદ્રો વચ્ચે સાંપ્રત વિદ્દજનોના લેખનોથી ઉપસ્થિત થયેલ બ્રાન્તિ આથી દૂર થાય છે.

#### પાકટીપા

- ૧. જેમકે કુમારવિદ્ધારશતક (કાલ્ય), ધાળકાની ઉદયનવિદ્ધાર—પ્રશ્નરિત (અભિલેખ), મિલિકા મકરંદપ્રકરણ ઇત્યાદિ વિસ્તૃત તેંધ માટે જુએ ચતુરવિજ્યછ પૃ. ૪૬-૪७; તથા માહનલાલ દલીયંદ દેશાઇ, જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ, મુંબઇ ૧૯૩૧, પૃ. ૩૨૩-૩૨૫; તથા અંબાલાલ પ્રેમચંદ શાહ, "ભાષા અને સાહિત્ય", ગુજરાતના રજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ, શ્રંથ ૪, સાલેકીકાલ, સંશોધન શ્ર્યમાલા—શ્રંથાંક ૬૯, અમદાવાદ ૧૯૦૬, પૃ. ૨૮૯.
- ર. જૈત પ્રાચીત સાહિત્યો હાર શ્રંથ વિલિ, પ્રથમ પુષ્પ, અમદાવાદ ૧૯૩૨.
- એજન, પૃ. ૧૩૦–૧૮૯.
- ૪. એજન, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૪૯.
- પ. એજન, પૃ. ૪૮.
- ક. જૈનતીર્થ સવ<sup>8</sup>સંગ્રહ-ભાગ પહેલા [ખંડ **ખી**જો], શેઠ આણું કલ્યાણું છે, અમહાવાદ ૧૯૫૩, પૃ. ૧૮૯. પં. શાહ પ્રસ્તુત દ્વાત્રિંશિકાને માટે હ તે આંકડા આપે છે.
- જૈન પર'પરાના ઇ તિહાસ [ભાગ બીજો], શ્રી ચારિત્રસ્મારક પ્રથમાળા પ્રં, પ૪, અમહાવાદ ૧૯૬૦, પૃ. ૬૧૯–૬૨૧.
- સં. જિનવિજય સુનિ, સિંધી જૈન શ્રંથમવા, શ્રંથાંક ૧૩, અમકાવાક-કલકત્તા ૧૯૪૦, તથા શ્રથાંક ૧. શાંતિનિકેતન ૧૯૩૩.
- હ. એજન, પૃ. ૬૪. જયસિંહ સિહરાજે મહાકવિ શ્રીપાલ રચિત "સહસ્રભિંગ તટાક પ્રશસ્તિ'ના સંશોધન માટે ખાલાવેલ પાંડેત પરિષદમાં પાં. રામચંદ્રે પ્રસ્તુત રચનામાં દેષો બતાવેલા. ચરિતકાર તથા પ્રયાધકારના કહેવા પ્રમાણે આ કારણસર રાજાની મીઠી નજર રામચંદ્ર પર પડવાથી. ઉપાશ્રયે આવ્યા બાદ, સ્રુરિના જમણા લાચનમાં પીડા ઉપડી અને અંતે તેની દીપ્તિ નષ્ટ થઇ.
- १०. यतुरविक्यक, ५. ४८.
- ૧૧. (સ્વ૦) મુનિ કલ્યાબુવિજયજીના જુદા જુદા સામયિકામાં વિખરાયેલા લેખા એકત્ર કરી છપાવવા જરૂરી છે. અહીં વારાબુસીમાં મારી પાસે તેમનું લખેલું કેટલુંક સાહિત્ય ઉપસ્થિત છે, કેટલુંક નથી.
- ૧૨. સં. જિનવિજય, **પ્રાચીન જૈન લેખ સંગ્રહ (ભાગ વ્યક્તિ),** પ્રવર્ષક કાંતિવિજયછ જૈન ઇતિહાસ પ્રથમાળા પુષ્પ છટ્દું, શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા−ભાવનગર, ૧૯૨૧, પૃ. ૨૧૧, લેખાંક ૩૫૨.
- ૧૩. જિનવિજય, પ્રાચીન૦, પૃ. ૨૧૧.

- ૧૪. સાંપ્રત લેખમાં પાછળ મૂળ પદ્મ ઉદ્દધૃત થયું છે.
- ૧૫. પ્રત્યન્ધકારા પંડિત રામચન્દ્રનું જમશું લાચન ગયાની જ વાત કરે છે. અધ થયા તેવું કહેતા નથી, કવિતાઓમાં તા રનષ્ટપણે અધત ઉલ્લિખિત હોઈ, તેમાં દષ્ટિ- કાનની અભ્યર્થના વ્યક્ત થઈ દ્વાઈ, તે વાત કંઈ જુદી જ, અને એથી જુદા જ રામચન્દ્ર અનુષંગે છે તેમ માનવું ઘટે.
- ૧૬. પંડિત રામચન્દ્રની અણહિલયત્તનના કુમારવિહાર અનુલક્ષે રચાયેલ કુમારવિહાર-શતક તથા ધાળકાની ઉદયનવિહારપ્રશસ્તિની શૈલીને મુનિ રામચન્દ્રની દ્રાત્રિંશિકાઓ, ષાેડશિકાઓ સાથે સન્ખાવતાં થાડું કરૌલીગત ને થાડું ક સમયગત વૈક્ષિન્ય વસ્તાય છે.
- 19. F. Keilhorn, "The Cahmanas of Naddūla", cf. Sundha Hill Inscription of Cacigadeva; [Vikrama-] Samvat 1319' Epigraphia Indica, Vol. 1X-1907-08, p. 79.
- ૧૮. H. R. Karadia Descriptive Catalogue of the Government Collections of Manuscripts Library, Vol. XVII, Pt. IV, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona 1948, pp. 216-217; તથા Catalogue of Sans krit and Prakrit Manuscripts: Muniraja Śrī Punyavijayaji's Collection, Part II, L. D. Series No. 5, Ed. Ambalal P. Shah, Ahmedabad 1965, p. 362.

  કાપડિઆએ જયમંગલસરિને સ્થાને "મંગલસરિં" વાંચ્યું છે. પણ કર્તાએ સાળમી કડીમાં "જયાઇ મંગલસરિં સુલઇ" એમ સ્પષ્ટ નેાંધ્યું છે.
- 14. Catalogue of Sanskrit and Prakrit Manuscripts Ac. Vijayadevasūri's and Ac. Kṣāntisūri's Collections, Part 1V, L. D. Series No. 20 Ed. Pt. Ambalal P. Shah, Ahmedabad 1968, p 95.
- 20. Catalogue of Sanskrit and Prakrit Manuscripts: Munitāj Šrī Puņyavijayajīs Collections, Part I, L. D. Scries No 2, Ed. Pt. Ambalal P. Shah, Ahmedabad 1962, p. 182.
- ર૧. વિગત માટે જુએ**! પાદ**ઢીપ ૧૮-
- રર. જુએ મેહ દ દેશાઇ, જૈન સાહિત્યનાં, પૃ. રપક, તથા દુર્ગાશંકરકેનળરામ શસ્ત્રી ગુજરાતના મધ્યકાલીન રાજપુત ઇ તિહાસ, સંશોધન પ્રથમાળા, પ્રથાંક ૪૧ મા, સંસ્કરણ રજું, અમહાવાદ ૧૯૫૩, પૃ ૩૦૭. શાસ્ત્રીજી તે છે : "…વાગ્લાટ કવિએ વાગ્સટાલંકાર તથા જયમંત્રલાચાર્ય કવિશિક્ષા નામના પ્રન્થા સિહરાજના રાજ્યકાળમાં રચ્યા છે." (જયમંત્રલાચાર્યના સન્દર્ભમાં આમ કહેવા માટે એમનો આધાર એમણે ઢાંકેલ ''પીટર્સનના રીપોર્ટ ૧૯૮૨–૮૩, પૃ ૮૦, ભૂમિકા પૃ કર હાય તેમ જણાય છે) આ સિવાય જુએ હરિપ્રસાદ ગં. શાસ્ત્રી, ''સાલંકા રાજ્યની જાહાજલાલી', ગુજરાતના રાજકીય૦, પ્રકરણ ૪, પૃ. ૫૬.

२३. अथ कदाचिद्राज्ञा प्रियलाचार्या जयमङ्गलस्ययः पुरवर्णनं पृष्टा ऊखुः— एतस्यास्य पुरस्य पौरवनिताचातुर्यतानिर्जिता,

मन्ये हन्त सरस्वती जडतया नीरं वहन्ती स्थिता । कीर्तिस्तम्भमिषोच्चदण्डरुचिरामुरसङ्य बाहोर्बलात्— तन्त्रीकां गुरुसिद्धभूपतिसरस्दुम्बां निजां कच्छपीम् ॥ (जिनविजयकः, ५, ६३)

- ર૪. સિહરાજ સમ્બન્ધી તેમના કાઇ કાવ્યમાં વા અન્ય કાઇ કૃતિમાં દ્વાય.
- રપ મા. દ. દેશાઈ જૈન સાહિત્યના , પૃ. ૨૫૫ દેશાઈ સૂચવે છે કે "મુનિરત્નસરિના અમમસ્યરિત્રનો પ્રથમાદશ પ્રત લખનાર સાગરચન્દ્ર તે જ આ હોય." (એજન, પાદડીપ ૨૮૮.) આ વાત સંભવિત નથી. અમમચરિત્રનો રચનાકાળ સં ૧૩૫૨/ ઇસ. ૧૨૯૬ છે. જ્યારે સામરચન્દ્રની ઉક્તિઓ તો તેનાથી પંચાવન વર્ષે પૂર્વે રચાઇ ગયેલા ગણરતન મહાદ્રધિમાં મળે છે વધુમાં વધુ તેમને રાજગચ્છીય માણિકથ ચન્દ્રના ગુરુ માની શ્રાકાય, પશુ તે શક્યતા મને તો લાગતી નથી. આ કાઇ ત્રીજા જ સાગરચન્દ્ર જણાય છે.
- રક. અ'ભાલાલ પ્રેમચંદ શાહુ, ''ભાષા અને સાહિત્ય'', **ગુજરાતના રાજકીય**∘, પ્ર.૧૨, પૃ. **૨૯**૭.
- ૨૭. સં૦ જિનવિજય મુનિ, સિંધી જૈન મચ્ચમાલા, ગ્રં**ચાંક** ૨, કલકત્તા ૧૯૩૬, ૪. **૭૬**–૭૭.
- ૨૮. એજન, જુએો ત્યાં ''પ્રાસ્તાવિક વક્તવ્ય", પૃ. ૧૦–૧૧
- ર૯. એજન, પૃ. ૧૮-૧૯
- 30. Literary Circle of Mahāmātya Vastupāla, Shri Bahadur Singh Singhi Memories [Volume No. 3], Bombay 1953, pp. 72, 81, and 144-145.
- 31. મો. દ. દેશાઈ જૈન સાહિત્યના૰, પૃ. ઢ૯૨ પ્રવચનસારાહાર વૃત્તિ સં ૧૨૯૫ / ઇ.સ. ૧૨૩૯ માં માણિક્યસ્રિના વચનથી લખવામાં આવી તેવી નોંધ મળે છે. મિતિ જોતાં આ માણિકયસ્રિ પ્રસ્તુત માણિકયચંદ્રસ્રિ જ જણાય છે. (જીઓ—

New Catalogue of Sanskrit and Prakrit Manuscripts Jesalmer Collection, L. D. Series 36, Col. Muni Shri Punyavijayji, Ahmedabad 1972, p. 71.

- 37. Literaryo, pp. 79-81.
- 33. Kāvyaprakāša of Mammata, Part second, "Introduction", Rajasthān Puratana Granthamalā, No. 47, Jodhpur 1959, pp. 12-13.

- ૩૪. ઍજન₊
- ૩૫. સં∙ આચાર્ય જિનવિજય મુનિ, સિંધી જૈન ગ્રંથમાલા, ગ્રંથાંક ૪૧, મુંબઇ ૧૯૫૬, "નરવમ'પ્રયુધ' પૃ. ૧૧૨–૧૧૭
- 35. એજન. ત્યાં કુમારપાળના પુત્ર નૃપસિંહના મરખુની વાત ક**ઠી છે** જે અત્યત્ર કર્યાય નોંધાયેલી નથી.
- a૭. એજને.
- 3૮. દ્રવ્યાલ કાર-ટીકા (સં. ૧૨૦૨/ઇ સ. ૧૧૪૬) અને વિવૃત્તિ સહિતના નાટધ-દર્પ થમાં પંગ રામચંદ્રના સહલેખક રૂપે જે ગુણ્યંદ્ર આવે છે તે રામચંદ્રના ગુરુખંધુ છે કે તેમનો પાતાના શિષ્ય તે વાત ચાક્કસ નથી સં. ૧૨૪૧/ઈ.સ. ૧૧૮૫માં પૂર્ણ થયેલ સામપ્રભાચાર્યના જિન્ધમંત્રતિઓધના પ્રથમ શ્રવસુમાં આ મુશ્યદ્ર ગણિ ઉપસ્થિત હતા.
- ૩૯. મ્યા ઉપરથી તેા નિ:શંક નિશ્ચય થાય છે કે માણિકથચંદ્ર વિરચિત સાંકેતના સમય ઇ. સ. ૧૧૬૦ ઢાવા મ્યસંભવિત છે ઇ. સ. ૧૨૩૯ માં પણ માણિકથસ્સિના વિશ્વમાનતા હોવા વિષે મગાઉ અહીં નેંધાઇ શર્ય છે.

# અમદાવાદ નાે વિકાસ ર. ના. મહેતા

લ્યા ખ્યાન-૧

પ્રાસ્તાવિક

अतीतार्थः त्रिपादंच पञ्चगल समाकुलम् । पञ्चकर्म समाराध्यमितिहासमुपारमहे ॥

આપણાં નગરા –રાજધાનીઓ, શાખાનગરા ઇત્યાદિ–આપણા સામાજિક અને બૌદ્ધિક જીવનનાં મહત્વનાં સ્થાના છે. તેમણે આપણા દેશની અનેક પ્રવૃત્તિઓમાં ઘણું પ્રદાન કર્યું છે. આ વિવિધ પ્રવૃત્તિઓની અનેક નિશાનીઓ આપણાં નગરા એ સાચવી છે પરંતુ તેનાં અધ્યયન પરત્વે આપણું ધ્યાન પ્રમાણમાં ઓછું ખેંચાયું છે.

આપહું આ દુર્લક્ષ કંઇક અંશે આપણી પશ્ચિમાસિમુખ શિક્ષણ પદ્ધતિ ને આલારી છે, એમ તેના ઇતિહાસાદિના અભ્યાસક્રમાં દર્શાવે છે. આ પરિસ્થિતિમાં ધીમે ધીમે ફેર-ફાર થવા માંડયા છે, તેથી, જુદાજુદા નગરામાં ચાલતી નાની માેડી પ્રવૃત્તિએ તરફ અધ્યયન માટે નજર દાડાવવાની શરુખાત થઇ છે. આ પરિસ્થિતિને લીધે આપણી પરંપરા હશી અધ્યયના થતાં હતા તે તરફ આપણી દબ્ટિ જવા માંડી છે. અને તેને, આજે જેને ઇતિહાસ કહેવામાં આવે છે તે દબ્ટિમાં દુધી તેની તપાસ કરવાના પ્રયત્ના થાય છે.

આ પ્રયત્નાની શરુઆત અમદાવાદ માટે ઈ.સ. ૧૮૫૦થી થયાનું વિધાન સ્વ. મગનલાલ વેખતમંદ શેઠના અમદાવાદના નિર્ભાધ થી શઈ શકે. તે પહેલાં ફારસીમાં મિરઝા મુહ્યમદ- અલિખાને તેમ જ સિકંદર બીન મંજુ, ખ્યાજા નિઝામુદ્દિન, ફરીસ્તા તથા અબ્લૂલફઝલ જેવા લેખકાએ અમદાવાદનાં કેટલાંક વર્ણના કર્યા હતાં. પરદેશથી અમદાવાદ આવનાર લદાલુકા મુસાફરાએ તેને માટે લખાણા લખ્યાં હતાં. તે લખાણાને આધારે અમદાવાદ માટે ૧૮૭૯માં ગેઝેટિયર એષ્ક બામ્બે પ્રેસીકન્સી ના ચાથા વાલ્યુમમાં માહિતી આપવામાં આવી છે. આ માહિતીએલનું તેમ જ પદ્દમપુરાણામાંથી મળતી સામગ્રીનું અને બીજ પ્રવૃત્તિ- મોનું સકલન કરીને સ્વ. રત્નમણિરાવ બીમરાવ જોટે એ ગુજરાતનું પાટનગર અમદાવાદ ગ્રંથ ૧૯૧૯માં લખ્યો ત્યારબાદ અમદાવાદના વિવિધ પ્રવૃત્તિએ પર નાનાં માટાં લખાણા થતાં રહ્યાં છે.

<sup>•</sup> ક્ષા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામ દિર. તે અમાશ્રયે ૪/૯/૮૪ તથા ૫/૯/૮૪ તા રાજ આપેલાં બે સુનિવર્સિટી વ્યાખ્યાના.

આ પ્રયત્નામાં ગુજરાતી ભાષાના મારા શ્રંથા તપાસીએ તો ઇ.સ. ૧૮૫૦થી ઇ.સ. ૧૯૨૯ અર્થાત્ ૭૯ વર્ષ સુધી અમદાવાદ માટે મગનલાલ વખતવાંદનો પ્રયત્ન માર્ગદર્શક રહ્યો. ત્યારબાદ ૧૯૨૯થી આજદિત સુધી આશરે ૫૫ વર્ષ રત્નમણિરાવે કરેલું કામ દિશા સ્ટ્યક છે. આ સમયના લાંબા ગાળા આપણી અધ્યયન દર્ષ્ટિ ૫૨ સારા પ્રકાશ રેકે છે.

ઈ તિહાસનું અધ્યયન આ ખરે અતીતને કોઇ એક દિલ્દિભિંદુથી જોવાની અને બતાવવાની પ્રવૃત્તિ છે. દલ્દિભિંદુ પસંદાતાં ઇતિહાસનું દર્શન વલટાય છે અને તેથી ધશું પ્રચ્છન્ન રૂપો દલ્ટિમર્યાદામાં આવે છે અને નવાં અર્યાઘટના શક્ય બને છે આ પ્રકારના અનુભવ વડાદરા, સુરત, ખંભાત નગરા, ચંદ્રાવતી, આગ્રા, વારાણસી જેવાં નગરાનાં અધ્યયન તથા અવલાકનથી થયા છે. જો આ નગરામાં આવે અનુભવ થાય તા અમદાવાદ માટે પણ આવા અનુભવની શક્યતા તા ઇન્કાર કરવા મુશ્કેલ બને.

છ તિહાસ અથવા અતીતમાં થયેલી માનવ પ્રવૃત્તિનું આજનું અધ્યયન માત્ર શખ્કાને બ્રિત રહ્યું નથી, પરંતુ શખ્કને તે પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણાથી તપાસીને તેમાં બાધક પ્રમાણા ન દેખાય તો તે પરંપરાગત માન્યતાને સ્ત્રીકારે છે. અને તેમ ન બને તો તે પ્રાચીન અર્થન્ ઘટના ફેરવે છે અને તેને પ્રમાણાશ્રિત બનાવે છે. આ પ્રવૃત્તિને લીધે અતીતમાં થયેલી માનવ પ્રવૃત્તિ સારી રીતે સમજ્ય છે. વળી માત્ર પ્રાચીન ઉપલબ્ધ લખાણાને આનુપૂર્વી- અનુસાર ગાઠવીને અર્થધટન થાય છે એટલી મર્યાદિત વ્યાખ્યા સ્વીકારવાને બદલે તે ગાઠવાથી શક્ય અર્થધટના કરવા માટે આજે પ્રયત્ન થાય છે, એમ સ્વીકારવું પડે. આ અર્થધટના ઉપલબ્ધ પ્રમાણાની મદદથી થયેલાં શેષવત્ અનુમાનો છે. તે બીજાં પ્રમાણા પ્રાપ્ત થવાને લીધે વધુ મજબુત થાય કે બદલાય એ બાબત ભવિષ્યની કાર્ય પહિત અને દબ્દિબિંદુ પર આધાર રાખે છે.

અમદાવાદ સાથેતે! આ વકતાના પરિચય આશરે ચાલીસ વર્ષ જેટલા છે આ ક્ષાંબા સમય દરમિયાન અમદાવાદમાં વસવાટ, પર્યટન અને તેનાથી થતાં પ્રત્યક્ષ દર્શનના લાક્ષ મળયા દ્વાવાથી તથા નગરાતાં અધ્યયન તરફ અધ્યયન-નિષ્ઠ દષ્ટિ દ્વાવાથી અમદાવાદના ભૂતકાળનું સંશોધન કરવાનું કુતુહુલ સ્વાબ વિક રીતે રહેતું. તેથી અમદાવાદનું ભૂપૃષ્ઠ. પારિમાંગિક સામગ્રી તથા અહીંની લિખિત સામગ્રી પૈયા મળી તેટલીનું અધ્યયન કરીને અમદાવાદમાં મનુષ્યા ક્યારથી રહેતા હતા તેની તપાસ કરનાર સાથે સંપર્ક રાખવાથી આ શહેરના ઇતિહાસ જાણવાની તક મળા. તેમાં ૧૯૭૫માં અમદાવાદમાં કેલીકા મીલમાં રાજુડીનાં ટાંકાં પાસે ઉત્ખનન કર્યું ત્યારે વધુ તપાસ કરવા માટેનું પ્રાત્સાહન મળાયું. તેનાં ફલ સ્વરુપે અમદાવાદના ઘનિષ્ઠ અભ્યાસ હાથ ધરવાના પ્રયત્નના પ્રારંભથી જે કેટલીક હુયીકતો પ્રાપ્ત થઇ છે તે તથા તેની પરથી થતાં અર્થ ઘટના બાળત વિચાર વિનિષ્ય કરવાનો આ પ્રયત્ન છે.

(२)

અમદાવાદનું સ્થાન શ્વિગ્સને આધારે સ્વ મગનલાલ વખતચંદે ૨૩°--૧' ઉત્તર, અક્ષાંસ અને ૭૨°-૪૨' પૂર્વ રેખાંશ આપ્યું છે, બેલ્મ્પ્રે ગેઝેડિયરે તેના અક્ષાંસ બરાબર

રાખ્યા છે પરંતુ તેના પૂર્વ રેખાંક હર°-૩૭' જણાવ્યા છે. આ ફેરફારને લીધે ભીગેલિક દિષ્ટિએ વિચાર કરતાં પૂર્વ રેખાંશ હર°-૩૪' લદ્ર પાસેથી તીકળતો દ્વાનું સર્વેના નકશા પર દેખાય છે. વળી અક્ષાંસ અને રેખાંશની નજરે અમદાવાદ જોવામાં આવે તો એક જ જગ્યા પર કેન્દ્રત થાય તેથી તેનો મિનિટ સુધીનાં માપ આપવામાં આવે તો તે એક જ જગ્યા પર કેન્દ્રિત થાય તેથી તે જગ્યા લણીનાની ખની જાય આ દિષ્ટિએ વિચાર કરતાં આજના અમદાવાદનો આશ્રર નારાલથી ઓંગણજ સુધીના વિસ્તાર ૨૨°-૫૮'થી શરૂ કરીને ૨૩°-૦૭' સુધી અને વેજલપુરથી તીકોલ એહિવ સુધીના વિસ્તાર ૭૨°-૩૦' થી હર°-૪૦' સુધીમાં આવે છે એમ સ્વીકારવું પડે તેની આગળ અમદાવાદ વિકસે એટલે આ અક્ષાંસ રેખાંશમાં સુધારા કરવાની સ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય. આ વિચારણા માત્ર એક બિ'દુ ને બદલે સમગ્ર નગરના વિસ્તાર તે આવરી લેવાના પ્રયત્ન કરે છે.

આ વિસ્તારમાં અવેલાં અમદાવાદનાં ભૂપૃષ્ઠના વિચાર કરતાં સામાન્ય વર્ણના મુજરાતનાં મેદાનમાં તે આવ્યું હોવાનું દર્શાવે છે, તેથી અહીં પશ્ચરના કુંગરાના પડેદથો નથી એ બાબત સ્પષ્ટ થાય છે. પરંતુ તેની સાથે મેદાન એટલે સમતલભૂમિ એવા એક અલાસ ઊના થાય છે.

પૃથ્વીપર, જમીનના ભાગેને સમુદ્ર તરફ લઇ જવાના સહત પ્રયત્ન વરસાદ, અને વેદેતું પાણી કરતાં હોવ છે. આ કાવતનની અપ્રશેને લીધે પર્વતો અને મેદાના ધાવાય છે. આ ધાવાણની પ્રક્રિયાનું અવલંકન કરતાં સ્પષ્ટ થાય છે કે મુખ્ય નદીના પ્રવાહો ઊંડા અથવા આજુપાજુના સ્થળાની સરખામણીમાં નીચી સપાડી એ હોય છે. આજુ- ખાજુની ભૂમિ પરથી આવતા જલ પ્રવાહો મુખ્ય નદીની સપાડી તરફ પાણી અને તેની સાથે કાદવ, કચરા ખેંચી લાગીને પાંતાનું પાત્ર ઊંડુ કરતાં ચાલ છે આ રીતે મુખ્યનદીની સાજુખાજુ વ્યવસ્થિત રીતે કાતરા તૈયાર થતાં જાય છે.

જ્યારે કાંઠાવિલાયનાં ગાલાયાં વલ્લાઠ થાય ત્યારે કેલવેર અને ટેકરાની ભૂમિનો ઉપયોગ થાય છે. અને તેથા કુદરતી ભૂપુષ્ઠ ઢ કાઇ જનય છે. તેની પર માનવ વસાહતોની મેંધાથીઓ વિક્રમે છે, અને ભૂપુષ્ઠના સ્થના રાયજ્વવતી કથાઓના પણ વિક્રાસ થાય છે. તેથી કાંઠા વિભાગની પાણીતા પ્રવાહથી બદલાયેલી ભૂપુષ્ઠની હુકાકતા સમજાય છે. વળી વસવાટની થીજી પ્રક્રિયા રૂપે ત્યાનાં સ્થળાની ઓળખ મહત્તની ખને છે.

નગરાનાં જુદાંજુદાં સ્થળાની એ.ળખ માટે વપસાલાં સ્થળ-નામાનું અધ્યયન ધાણી ભૂપૃષ્ઠની હુપાકતાં દર્શાવે છે. અમદાવાદનાં ભૂપૃષ્ઠની લપાસ આ દષ્ટિએ કરતાં શહેરની અંદર પ્રેમદરવાળ પાસે સંદત્તવલાવડી, લાલખાલાના દીં ખા, પશ્ચરના હાળ, ગરનાળાની પીળ, નાળા ખહાર, તેમજ જમાલપુરમાં કાજીના ટેકરા, હાજમાંથીના ટેકરા, હાલની પાળ, ખાવામિયાના ટેકરા, ખારનુતાળુ જેતાં સ્વળ-નામા ટેકરા, લલાવ. દીંળા, ગરનાળાં, હાળ નાળાં જેવી મૂળ ભૂપૃષ્ઠનો પરિસ્થિતિ દર્શાવે છે. આ પરિસ્થિતિ પરથી અનુમાન કરી

શકાય કે સાખરમતી નહીતા સાદરા, ઇન્દ્રોડા, વાડજ તરફના વિસ્તારામાં દેખાતી ભૂપૃષ્ઠની રચના જેવી પરિસ્થિતિ અમદાવાદ શહેરમાં હોવી જોઇએ. સાદરા, ઇન્દ્રોડા, તેમ જ સાખર-મતી નદીના પ્રવાહની બન્નેબાજુ જોતાં આ નદીનાં કોતરા ૨૫૧૮ દેખાય છે. આ પ્રક્રિયા મહી, નમે દા, તાપી તેમ જ નાના પ્રમાણમાં ખારી, વાત્રક, માહેર, વરાંસી વગેરે આપણી નદીએ, તેમ જ વિશ્વની કાઇપણ નદીના ધાવાણ વિભાગમાં દેખાય છે.

આ કાતરાનું અધ્યયન કરતાં દેખાય છે કે તે જમીન તરફ નાના માટા અંતર સુધી આડાં અવળાં અંદર જતાં દ્વાય છે. જમીનના પાંચા લાગા વહેતાં પાણીથી ધોવાઇતે કાતરા બનતાં જાય છે. આ કાતરાની આજુબાજુ નાના માટા ટેકરા દેખાય છે. આલં કાતરાનાં નામા પાડવાની પ્રક્રિયા જાણીતી છે, તેમ જ ચામસામાં વહેતાં પાણીના પ્રવાહાનાં નામા આપવાની પ્રક્રિયા પણ ઘણી જગ્યાએ જોવામાં આવે છે. અમદાવાદનું ભ્રપ્રષ્ઠ પણ આ પ્રક્રિયાથી અલિપ્ત હાય નહી. તેથી અહીં એક વિવાદ સર્જાયા છે તેની ચર્ચા કરતાં પહેલાં અમહાવાદનાં ભ્રપ્રષ્ઠનાં બીજા લક્ષણની વિગતા જોઇએ

અમહાવાદમાં દાણી લીમહા પાસે, કાંકરિયા તળાવ પાસે જમીતની સપાર્ટી કરતાં ઊંચા ટેકરા દેખાય છે. તેવા ટેકરા શ્રેયસ હાઇસ્ટ્રેલ પાસે, જોધપુર, ચલતેજ પાસે તથા પ્રમાણમાં નાના ટેકરા ગુજરાત યુનિવર્સિટીના વિસ્તારમાં દેખાય છે. આ ઉપરાંત વઢવા પાસે પણ આવા ટેકરા જોવામાં આવે છે.

આ ટેકરાઓ તપાસતાં તેના પ્રમાણમાં ઊભા ઢાળ અસિખૂણા તઃફ અને ધીમા ઢાળ નૈત્રકૃત્ય તરફ દેખાય છે. તેની ટાચ અણીઆળી નથી પરંતુ સપાટ છે અને ટેકરાપર માણસાએ ક્રાઝું ખાદકામ કે ફેરફાર ન કર્યો દ્વાય તે તે કંઇક અધ<sup>િ</sup>ચંદ્રાકાર દેખાય છે.

અન ટેકરાએનાં લક્ષણો તે ધોવાણથી થયેલા હોય એમ દર્શાવતાં નથી પરંતુ તેની વિશ્વિષ્ટ રચનાથી તે 'બરખાન' જેવા અથવા રણની અંકર તૈયાર થતો ટી'બા જેવા દેખાય છે. આ બ્રસ્વરુપ થી સમજાય છે કે આ ટેકરાએને ઊડતી રેત રાકાઇને તેનાથી તૈયાર થયા છે.

આવા ટેકરાએની તપાસ કરતાં સમજ્ય છે કે ખંભાતના અખાત પાસેના મીતલી કનેત્રાલના વિસ્ત રાથી શરૂ કરીને ધીમે ધીમે ઉત્તર તરફ તેનું વધતું પ્રમાણ દેખાય છે. આપણા પ્રદેશમાં આવા રૈતના ટીં ખાએ ઉત્તર ગુજરતમાં કડી પાસે, તેમ જ ડાંગરવા, લાંઘણજ, વાત્રક ઇત્યાદિ લણાં સ્થળાએ દેખાય છે અને તારંગા જેવાં સ્થળાએ ઊડેલી રત ધાર' બનાવે છે. મારવાડમાં જાલાર, સાંચાર વિભાગમાં, આપણે ત્યાં ડીસા તરફ અદ્યાપિ ઘણી ઘળ ઊડીને ટેકરા તૈયાર થતા દેખાય છે.

**ખા ટે**કરાએક પૈકા વટવા પાસેના ટેકરા પરતી રેતમાં જૂનક પ્રાહ્<sup>લ</sup>એકના અવશેષે હુાય તેક તેની તપાસ કરવાનું થેકું કાર્ય મારા મિત્ર પ્રેક્ષ. સુકુમાર મેઢે કર્યું છે. તમના જણાવ્યા મુજબ આ ટેકરામાંથી ફારમીનિફિરા નામનાં નાનાં જવડાંના અવશેષો મળે છે. ફારમીનિફિરા એ સમુદ્રમાં થતી છવાત છે. તે ઘણી નાતી હોઇને તેના દેહાવશેષો ઊડતી રેતી સાથે દૂર મુધી ફેલાય છે. આ અવશેષોથી ભૂરતર શાસ્ત્રમાં પત્નથી છેડેલી રેતના ટેકરાના સ્વરૂપમાં કાઇ ફેર પડેતા નથી. પરંતુ આ રેતમાં સમુદ્રની જ્વાત હોવાથી ગુજરાતમાં આ ટેકરા તૈયાર ઘયા ત્યારે સમુદ્ર અને ભૂમિતી પરિ-રિથતિ ફેરી હતી તે બાબત વિવિધ વિવાદો પેઢા કરે છે, આ વિવાદ સાથે અત્રે ખાસ સંબંધ નથી કારણ કે આ ટેકરાએ આજથી બાર હજાર વર્ષ પહેલાંતી આખાલામાં તૈયાર થયા હતા

આ રૈતની પ્રવૃત્તિથી થયેલા ટેટ્યાઓએ અમદાવાદમાં ભુપૃષ્ઠ પર બે અસરા કરી છે. તે પૈદ્રા પ્રથમ અસર મેદ્રાનમાં ભૂપૃષ્ઠની અસમાનતા છે. અને તેની બીજી અસર સ્થાનિક કુદરતી તળાવાની છે. આ ટેકરાઓની બન્ને બજુઓ, તેમ જ ટેકરાના સમુદ્રો વચ્ચે તૈયાર થતી તાચી જમીન ને લોધે વાસતા વરસાદનું પાણી રાકાઇને તેનાં બોડાં તૈયાર થાય છે. આ બાહામાં વરસાદ પછી તેના સ્થાનિક પરિસ્થિતિ પ્રમાણે તેમાં કેટલાક મહીનાઓ સુધી પાણી રહે છે.

અમહાવાદમાં ગુલબાઇના ટેકરાની પૂર્વમાં અથવા વધુ ચાક્કસ મણાતરી પ્રમાણે અગ્નિ-ખૂણે આવું બોડું હતું તેનું પરિમલ ઉદ્યાનમાં ફપાંતર થયું છે. મેમનગર વિસ્તારમાં તથા થલતેજ પાસે આવાં બોડાના થેહા અવશેષે જો<sup>ત્ર</sup> મળે છે. તેવી પરિસ્થિતિ અન્યત્ર પણ છે.

અ.મ અમદાવાદના મેદાનમાં ખૂપૃષ્ઠતા આ સ્વાભાવિક પરિસ્થિતિએ કેટલીક કલ્પનાએ વિક્રસવી છે. તે પૈક્ષ એક કલ્પના અમદાવાદમાં ૧૬મી ડીસેમ્બર ૧૮૪૭માં આવીને ૨૫ જાતેવારી ૧૮૪૮ સુધી રહેલા એચ છે. હ્યાંએ તેહી છે.

The city of Ahmedabad to attempt a description a' la cobbett is built in the from of letter D with a blow in the belly from whence the curve does not so regularly and bodly terminate in the lower limb as in the upper. The perpendicular portion of the letter faces the west and extends along the bank of Sabarmati which originally ran through the square area about the karanj and between the Bhadr and three gates, but the course of the stream was diverted by Mahmud Shahi, the first surramed Bigda when the city walls were constructed under his mandate in 891 A.H. corresponding with 1485 of the Christian Era." (The Cities of Gujarashtra, 208)

તેઓ કરેલું આ વર્સન સત્ર મગનલાલ વખતચંદે વાંચ્યુ હતું અને તેથી તેમના અમદાવાદના ઇતિહાસના પ્રકરણ પામાં જણાવ્યું છે કે ''અમદાવાદ શેંહેર વસ્યું તેહની અગાઉ સાયરમતીના પ્રવાહ હાલ છે તેવા ન હતા. પણ કોપની લગીર આણી તરફથી દક્ષિણમાં માણેકચો ક સુધી તે નવી અતીને પશ્ચિમમાં કાગદીઓળ (અથવા મશાંણી) ચકલામાં થઇને દક્ષિણ તરફ ઢાલગર એમળમાં ચાલી જતી હતી. ધાં કે શેક આગળ ચાલ્યા પછી પશ્ચિમમાં સ્થખ ક દ્રવાળની તરફ વળતી હતી?' (અમદાવાદનો ઇતિહાસ પુનર્મુદ્રણ પૃ. ૮) તેમનાં આ વ્યક્તિપ્રાયને દઢ કરવા માટે તેમણે નીચેના મહત્ત્વના સુદ્દાઓ તરફ ધાન દેશું હતું.

- ૧. અના તરફ નદી જેવી રેત તથા મથડીયા છે.
- ર. લાેકામાં હેવા ચાલતી વાત છે કે કાગઠી એાળમાં નદી વહેતી હતી ને હાલ માંડવીની પાળ છે ત્યાં મહકાં લળતાં હતાં.
- એહમદ શહે અમહાવાદ વસાવવાનું ધાર્યું ત્યારે નદીના પ્રવાહ ફેરવવાને માટે બાદશાહ વાડી (શાહીબાગ) આગળ મજસાત થાડા શેક કાઢ બાંધ્યા છે.
- ૪. માણેકનાથ વ્યાપાની ઝુંપડી સાવરમતીની તે**ડે હતી તે ઝુંપ**ડી કાગદી એાળ લગભગ છે.
- પ. કાગદી એક્યા આગળ પશ્ચરતા હાળ નદીમાં જવાને ભાંધેલા હતા. ગએ વરસ દહાડે (વિ. સં. ૧૮૦૭=ઇ. સં. ૧૮૫૦) ખે માથાડાં ઊંડું ખાદી ત્યાંથી હાળના પશ્ચરા સરકારે કહાડી લીધા તે વાત નજરે દીઠેલી છે.

રવ. માનલાલનાં આ વિધાના બ્રિંગ્સનાં લખાણે સાથે સરખાવતાં તેમાં કેટલી વાતો કપષ્ટ થાય છે. તેમાં સૌથી મહત્ત્વની વાત મગતલાલ વખતવાં દ નદી હોવાનાં કારણો આપે છે તે પ્રત્યક્ષ અપલે કન છે. અમદાવાદમાં ૧૮૭૫ની રેલ વખતે ત્રણ દરવાના, કાર જ વિસ્તારમાં દેઢ એ મથાડાં પાણી હતાં અને આવાં જૂના વહેણની વાત કદાચ બ્રીંગ્સે સાંભળી હશે. અમદાવાદ નદીને કાંઠે વસેલું તેવાથી અહીં આવતી રેલ દ્વારા ફેલાતાં પાણીનો અનુ-ભવ બધા લોકોને હોય એ સ્વાલાવિક પરિસ્થિતિ બ્રીંગ્સ અને મગનલાલનાં લખાણામાં દેખાય છે.

પરંતુ મળનલાલ વખતચંદે વ્યવસ્થિત દલીકો આપીને વહેતા પાણીના પ્રવાહ મહેના પુરાવા આપ્યા છે. તેમણે કાપેલા પ્રથમ અને પાંચમા મુદ્દામાં લીગે તિક સ્થિતિનું નિરૂપણ છે. જ્યારે બીજો ત્રીતો અને સાથા મુદ્દા અને પ્રક્રિયા છે આ ભૌગોલિક પરિસ્થિતિની તપાસ સ્વ. રતનમણિરાવ લીયરાવ જોનેએ તેમના ગુજરાતનું પાટનગર અમદાવાદનાં પૃ. ૩૩થી ૪૧ પર કરી છે તેમણે શ્રી મમનલાલ વખતચંદનો પાંચની દરીલના જવાબ આપવાના પ્રયત્ન કર્યો છે કે ધ્યાનલસ વખતચંદે જોયેલા પશ્ચરના હાળ બીજાં બાધકામ કે ગરનાળાના હોઇ શકે. આમ હતા પણ એ જગ્યાએ કાઇ પ્રવાહ તો હોવા જોઇએ અને તેની રેતી માંડવીની પોળ આગળથી નીકળતી હોવી જોઇએ. ઘણી વખત આવેલી રેલથી પણ શહેરમાં નદીની રેતી જામી હૈત્ય એમ સંભવે. પરંતુ બધી બાજુથી જોતાં માણેક નદીના પ્રવાહ

ત્યાં થઇ તે વહેતા હોય એમ જણાય છે. માણેક નદી સારંગપુર દરવાજા વ્યહાર હાલ બતાવવામાં આવે છે. સવ્યરમતીમાં ધાસો જોડાઇ તે એ વહેળા ચાંદ્રભાગાના વહેળાની પેઠે પહેલાં વહેતા હૈત્ય અતે વ્યક્તિના તથા માણેક ચાંદ્રમાં થઈ તે સવખાંડ આગળ સાવરમતીના મેન્ટા પ્રવાહને મળતો હોય" (પૃ. ૪૦–૪૧)

આમ રત્નમાં જુરાવનાં મનમાં આશંકા છે કે મેાટી સાખરમતી નકોને. પ્રવાહ બદલાયા નથી. પરંતુ લીગ્સના જચાવ્યા પ્રમાણે અને મગનલાલ વખતચંદનાં વિધાન પ્રમાણેની મૂળ સાખરમતી નદી તે બદલે માણેક નદીના પ્રવાહ બદલાયાનું વિધાન તેઓ કરે છે અને આ ચર્ચા સમેટી લેતાં તેઓ જણાવે છે કે ''આ જોતાં નદીના પ્રવાહ બાબત વિરોધવાળી વાતે જણાય છે અને ચાલતી આવેલી દંતકથાને આધારે જુદી જીદી વાતો ઉત્પન્ત થયેલી લાગે છે, એટલે આ આખી વાતની ચર્ચા ઉપર વધારે પ્રકાશની જરૂર છે" (પૃ. ૪૧)

રત્નમણિરાવનાં તમામ લખાણના સાર રૂપે નીચેના મુદ્દાઓ ઉભા થાય છે.

- ૧. સાખરમતીના હાલના પ્રવાહ બદલાયા હોવા બાબત તેમનું વલણ શાંકાશીલ છે.
- ર, તેમને મતે નદીના પ્રવાહ જદલાયા હતા, તે નદી, માણેક નદી હતી.
- 3. વ્યાગ્સના મતને બામ્બે ગેઝેટિયરે ઉધૃત કર્યા છે. સ્પને તે મત રત્નમણિરાવ શાંકા સાથે દર્શાવે છે.
- 3. સમગ્ર ચર્ચા પછી તેઓ વધારે પ્રકાશની જરૂર જુવે છે.

આ જુદા જુદા લેખકા એ કરેલી બૂપ્રષ્ઠ અને ઐતિહાસિક પ્રક્રિયાની વાતની પરિસ્થિતિ છે. તેની વિચારણા સ્થાનિક બૂપ્રષ્ઠનો તપાસથી થક શકે છે. અમદાવાદમાં જે સ્થળ નદી વહેતી હોવાની દલીલો છે તે સ્થળા તપાસતાં કેટલીક વિગતા સ્પષ્ટ થાય છે. અમદાવાદના જમાલપુર, રાયખક, ખાનપુર, મિરઝાપુર વિસ્તારામાં જમીન ખાડા ટેકરાવાળી છે. આ તમામ જમીનના ઢાળ સાયરમતીના મુખ્ય પ્રવાહ તરફ છે. આ ભાયત તપાસ કરતાં દરિયાપુર, કાલપુર વિસ્તારમાંથી રાજમહેતાની પોળ, ટેકશાળ, જેવા વિસ્તારા માંથી વરસાદનું પાણી કાગદો એાળ, અને જુમામરિજદના વિસ્તારા તરફ વહીતે ત્યાંથી સાયરમતી તરફ જ્ય છે. આ પાણીનો પ્રવાહ ભદ્રની પૂર્વના વિસ્તારાને ભદ્રથી છુટા પાડે છે અને ફર્નાનીક પુલ તરફના શ્રાય ટેકરાપરના વિસ્તાર તું પાણી તે લઈ આવતા દેખાય છે. આ પાણીના પ્રવાહોની દીશા એદલાય છે. આ ભૌગાલિક પરિસ્થિતિને લીધે જે નેસર્ગિક પ્રક્રિયા દેખાય છે તેની ઉત્તર તરફ પ્રવાહોની દીશા એદલાય છે. આ ભૌગાલિક પરિસ્થિતિને લીધે જે નેસર્ગિક પ્રક્રિયા દેખાય છે તે સાયરમતીમાં સર્વત્ર દેખાતી મુખ્ય નદીને મળતાં નાળાંની છે. તેથી લીગે હિલ દેખ્ય એ તો સાયરમતીમાં સર્વત્ર દેખાતી મુખ્ય નદીને મળતાં નાળાંની છે. તેથી લીગે હિલ કે પરિસ્થિતિને સાથર સ્વાહોની દોશા એદલાય છે.

આવાંનાળાંઓ રેસ વખતે પોતાનું રીદ્ર સ્વરૂપ દર્શાવે છે એમ નદીકાંઠાના ઉજજડ તથા શહેરી વિસ્તારના ભાગા દર્શાવે છે. વહાદરામાં રેસમાં દાંડિયા ખજાર, મચ્છીપીઠ જેવા નીચાણના વિસ્તારો, સુરતમાં પાણીનો ભીત જેવા વિસ્તારો કે ભરૂચમાં ને ચાણવાળા ભાગામાં આવી પરિસ્થિતિ દેખાય છે. કર્જમાં અને અમદાવાદના નીચાણવાળા ભાગામાં આવી પરિસ્થિતિ દેખાય છે. કર્જમાં અને અમદાવાદના નીચાણવાળા ભાગામાં આવી પાણી ભરાય એ સ્વાસાવિક પરિસ્થિતિ છે. વસ્સાદ વધારે દ્વાય અને ઉપરવાસ-માંથી ઘણું પાણી આવ્યું હેય ત્યારે તેની અસર દેઠળ નાળાએ છલકાતાં દ્વાપે તે સાર્જે જેવું નુકશાન કરતાં હોય છે, એમ્પડલું જ નહીં પણ તેનાં કોતરામાં પાણીના પ્રવાહનાં નિશાના હોય છે. તે ભેખડા પર પણ હેય છે તેવી પરિસ્થિતિ માણેકચાક, કાગદ ઓળ વગેરે વિસ્તારોમાં છે તેથી નદીના પ્રવાહને બદલવાની અતિહાસિક કરવામાં વિશેષ તથ્ય નથી.

અમદાત્રાદ આગળ મૂળ સાળરમતી નદીતા પ્રવાહ ઐતિહાસિક કાળમાં બદલાયા નથી અને તેથી તેની નૈસર્ગિક રિથતિમાં એલીસબ્લીજ પાસે લેખડા આશરે ૧૨ મીટર, તેહફ પુલ પાસે પ મીટર, ગાંધા પુલ પાસે ૧૧ મીટર, સુલાવ પુલ પાસે ૧૦ મીટર છે. આમ નદીની લેખડા પાસે નદીના ઢાળાવા અને કાંઠાના ટેકરા તપાસતાં મૂળ સુખ્ય પ્રવાહને મળતાં નાળાં અને કાંસનાં દર્શન થાય છે તેણે અમદાવાદના વિકાસમાં ભૂમિકા પુરી પાડી છે. આટલી ચર્ચા પરથી અમદાવાદના વિકાસમાં ભૂપૃષ્ટ માટેની હકીકતા ૨૫૯૮ થઇને તેને ખળ વિકસેલી અતીતની નદીની અને તેના પ્રવાહની કલ્પનાની સ્ત્યાસત્યતા સમ્ભય છે.

આપણું ત્યાં મુખ્ય નદી અને માટાં નાળાં તે નામ આપવાના દિવાજ જેવામાં આવે છે. અમદાવાદમાં 'ચંદ્રભાગા' આવું નામ છે. ત્યાં તે પ્રવાહ દાણાંપ પાસે નીકળીને વાડજ પાસે સાબરમતીને મળે છે. તેવી રીતે અમદાવાદ પ સેનાં મેહાં નાળાંને માણેકનદી નામ આપ્યું હોવાની બાબત શાંકા રાખવાનું કારણ નંધી. માત્ર આ એકજ નામ નહતું. ખાર નાળું બીજાં નામા પાણ કાતરાનાં હતાં એમ સ્થળ-નામા દર્શાવે છે. પ્રવાહાનાં નામા આપવાની પ્રક્રિયાના લણાં નમુતાઓ સ્થળ-માહાત્મ્યા, સ્થળ-પુરાણામાં સચવાયેલાં જોવામાં આવે છે, તે બાબત અંગુલિ નિદે શ અગે પૂરતા છે. તેથી અમદા દર્શા વિકસેલી અતિહાસિક કલ્પતાએકમાં નાળાંને નદીનું નામ આપવાની પરંપરા સમજાય છે, તથા રેલ વખતે કારજમાં આવતા પ્રવાહા પણ સ્પષ્ટ થાય છે, અને મેહમુદ બેગડાએ કે અહમદ શાહે કાઈ નદીના પ્રવાહ બદલ્યા હોય એમ માતવાને કેઈ કરણ નથી એમ પણ સમજાય છે, પદ્મપુરાણમાં અમદાવાદના વિસ્તારનાં સ્થળા સાલમતી માહાત્મ્યમાં વર્ણવાં છે તેનું અધ્યયન પણ નદીના પ્રવાહ બદલાયા હોય એમ દર્શાવતું નથી તેથી અમદાવાદની સ્થાપના અને વિકાસની કથા વધારે સ્પષ્ટ થાય છે.

(3)

અમદાવાદની સ્થાપના સુલતાન અહુમદ શ્રાહ મુઝફફરીએ કરી એ સામાન્ય હુપ્રકૃત છે. પરંતુ તેનાં સ્થાપના ચાક્કસ વર્ષ વિષે ઉપલબ્ધ પુરાવાએ પરથી ધણે વિવાદ ચાલે છે તેથી કોઇ સ્પષ્ટતા થતી. નથી, તેપી અમદાવાદ વસાવનાર સુલતાન અહમદશાહે શા માટે અમદાવાદ વસાવ્યું તેની ચર્ચા અપેક્ષિત છે.

અમદાવાદની સ્થાપના માટેનાં કારણામાં લોકોની માન્યતા પ્રમાણે—

- (૧) આશ બીલની પુત્રી તેજાંતા પ્રેમ માટે અહીં શહેર વસાવ્યું.
- (૨) શિકઃર કરવા નીકળેલા ખાદશાહના કુતરા પર સસલાએ હુમલાે કરીને વીરતા સ્થાવા.
- (૩) સુલતાન અહમદશાહ ને આશાવલના હવા પાણી સારાં લાગ્યાં તેથા તેણે અહીં શહેર વસાવ્યું છે.

આ કારણાતી સાથે બીજાં કેઠલાંક કારણાતી તપાસ કરવી પડે એમ છે. તતકાલીન ઇતિહાસ જોતાં અહમદ શ્વાહના પિતા તાતારખાને દિલ્હીથી પેતાના પિતા મુઝક્કર પાસે આવીને દિલ્હી ચઢાઈ લઇ જવા તેમને સમજાવેલા, અને તેમણે તેની આ માગણીના સ્વીકાર કર્યો ન હતા. આથી તાતારખાને દિલ્હી વિરૂદ્ધ બંડ પેાકારવા માટે આશાવલને યેાગ્ય સ્થાન ગણ્યું હતું અને મુઝક્કરી રાજ્યની શરૂઆત કરી હતી. રાજ્ય સ્થાપના બાદ દક્ષિણ મુજરાત તરફ ગયેલા તાતારખાન ત્યાંથી પાષ્ટા કરતાં નર્મદા નદીને કિનારે મરણ શરણ થયા હતા. અને ત્યારબાદ તેના પિતા મુઝક્કરે ગુજરાતનાં સ્વતંત્ર રાજ્યની દાર હાથમાં લીધા હતા. મુઝક્કરશાહના જવનના અંત અહમદશાહે . ઝેર દઇને આણ્યા, અને પાતાનું સ્વતંત્ર રાજ્ય શરૂ કર્યું. રાજ્યની શરૂઆતમાં તેના કાકા ફિરાઝખાને વહાદરામાં તેના વિરાધ કર્યા પણ અહમદશાહે તે સુદિયુર્વક સમાવ્યા.

आ परिस्थिति कोतां तातारणानने स्वतंत्र राज्य स्थापवामां आश्वावले महह डरी हती के जनावतुं महत्त्व वधे छे. अज्ञहासवाड पाटजुमां मुज्ञह्हरने केर आपवामां आव्हं. ते स्थले स्वाकाविङ रीते मुज्जह्हरना पक्षडाराना हेपना अहमहशाहने सामना डरवा पडे तेवी स्थित सर्काय आवे असंत्रे अहमहशाहनी नकर हयां नगर पर क्याय के जामना केरवा पडे. आ रीते विधार डरतां स्वाकाविङ रीते अहमहशाहना पिताने के जामना केडिकें महह डरी ते आश्वावल तरह ते हिण्ट डरे, अने तथी तेज् आश्वायल तरह नकर होडावी होय आ हिण्टकें तत्डाझीन तथा आहडालीन सुझतानीनी अवृत्ति पर नकर नाज्यी कहरी छे.

અહમંદશાહ અને તેના પૂર્વ જો હરિયા**ણા પ્રદેશના** ટાંક રાજપુતા હતા. તેમણે દિલ્હીના સુલતાનાની પ્રવૃત્તિ જોઇ હેાવા બાબત શાંકા નથી. દિલ્હીના સુલતાનાની નગરાનાં **બાંધકામની**  પ્રવૃત્તિ આ દિષ્યુએ તમાસતાં સમજાય છે કે દિલ્હી જ્યા બાદ કિલા—એ-રાય પિથારામાં હાલનાં મેહરાવયી વિસ્તારમાં આદિતુર કાળનું નગર હતું. આ વંશના અંત ખલજીઓએ આહ્યા. ખલજી વંશના અલાઉદ્દીન ખલજીએ સંદી વસત્યું. તથા કિલાખડી જેવાં નજિત્રેશા તૈયાર થયા અને તેના પછીના સુલતાનોએ તુલલકાબાદ વસાવ્યાની પરંપરા હતી. તેમાં રાજવંશ બદલાય ત્યારે અથવા આનંદ માટે નવા વસવાટા બાંધવાની પરંપરાનો મુઝફફર, તાતારખાન અને તેના વંશન્તે અહમદ, મેહસુદએએકો, ખલીલખાન વગેરેને પ્યાસ હોવા બાળત શાંકા રાખવાને કારણ નથી. આ પરિસ્થિતિને લીધે અલાહીલવાક પાટણના નાશ પછી અનાવાડા પાસે નવું પાટણ દિલ્હીના સત્તાધીશોએ વસાવ્યું હતું. આ પાટણમાં થયેલી ખુનરેજી અને વિરાધથા બચવા માટે, પોતાના પિતાને સહાયરૂપ થનાર આશાવલ તરફ અહમદશાહ આકર્ષાય એ સ્વાલાવિક ઘટના ગણાય.

આફાવલનાં આ સ્વાલાવિક વ્યાકર્ષ હુંને લોકકથામાં આશા બીલની કન્યા તેજાંનાં લગ્નમાં પરિશ્મવ તે તે સંભવ કાઢી નખાય એવે તથા. આશાવલમાં પાટશ્થી સ્થળાંતર કરીને આવેલા અહમદશાહની પ્રવૃત્તિને કાલક્રમની પરવા કર્યા સિવાય, લેહકક્ષ્મામાં આશાબીલની પુત્રી તેજાં સાથેનાં લગ્ન તરીકે દર્શાવી છે. આસ્ટ્રેડિયાની સાથી અશ્વા સીપારીના રાજામાં વંચાતા રાષ્ટ્રી અશાની=વિદ્યુત=તેજ અને તેજાં જેવાં સમીકરશાથી આ લેહક્ષ્મા તૈયાર થઇ દેવાનું સ્પષ્ટ થાય છે. આ પ્રશ્ન પર કુ. ઝડતા સોનીએ કંઇક વધુ કાર્ય કરીને આખી કથા વિગતે સમજાવી છે. પરંતુ આ હક્ષ્યકતો પરથી આશાવલમાં આવનાર અહમદશાહે પેતાનું વસાવટનું સ્થાન કર્યા રાખ્યું હશે તે પ્રશ્ન હપરિથત થાય. સામાન્યત: તત્કાલીન નગરાનાં આ બાંધકામમાંથી આ બાબત તપાસ કરવી ઇલ્ટ છે. નવું પાટલા અનાવાડા પાસે છે. દિલ્હીમાં કિલા એ–રાય પિથારોથી સીરી બહુ દૂર નથી. સીરી અને તુધલકાભાદ અથવા પુગણા ક્યા, આદિનાં અંતરા પણ ધણાં નથી. તેવા પરિસ્થિતિ અમદાવાદ બાબત પણ દેખાય છે. અમદાવાદ આશાવલની નજીક બંધાયું.

અમદાવાદનાં હવાપાણી સારાં લાગવાની કથામાં પણ આખરે પરિસ્થિતિ સમજાવ-વાની વાત છે. તેવી જ વાત રાજકીય કારણાસર ચાંપાનેરના વિકાસ થયા હૈાવા છતાં આપ-વામાં આવે છે તત્કાલીન પરિસ્થિતિમાંથી દેખાતી રાજકીય કુનેહથી ચંપાનેરની માફક તેની પહેલાંનું ગુજરાતનું પાઠનગર અમદાવાદ થયું એ પરિસ્થિતિ સ્થક છે.

આજ પ્રમાણે અમદાવાદની સ્થાપના શિકાર કરવા નીકળેલા બાદશાહે વીરભૂમિ જોઈને ત્યાં શહેર વસાવ્યાની વાત પણ ચર્ચા માગે છે. આ બાબતની તપાસ કરતાં રાજનગરા માટે આ વાન ઘણી જગ્યાએ જોવામાં આવે છે. તેનાં દષ્ટાંતા સ્થાપવીશ્વર, પાઢણ, જામનગર અને વડાદરામાંથી મળે છે. અને તેથી તે માત્ર પારંપરિક કથા હોલાનું જણાય છે.

અહમદશાહને તત્કાલીન રાજકોય તથા સામાજિક પરિસ્થિતિમાં આશાવલ વધુ અતુ-કૂળ લાગ્યું. તેથી ત્યાં તેણે પોતાની આવ્યાદી માટે અહમદ આવ્યાદ વસાવ્યું. આ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ મૈત્રકે.એ વલભીમાં રાજધાની ખસેડી તે પરિસ્થિતિમાં પણ જોવામાં આવે છે.

અહમદશાહે જ્યારે પાતાના રહેવાના મહેલ તથા તેની આ જુ ભાજુના વિસ્તાર નક્કી કર્યો ત્યારે સાયરમતીના કિનારા પાસેની ઊંચી બેખડ પર તેની પસંદગી ઊતરી અને તેણે ત્યાં અમકાવાદના સત્ર સંધાન માટે ચાર અહમદોએ દોરી પકડી એ વાત તપાસતાં, તેની મતુષ્યની આંખોની જોવાની મર્યાદા ધ્યાનમાં રાખવામાં આવે તો તેણે વસાવેલું અમકાવાદ ભદ્ર અને ત્રણ દરવાજાના વિસ્તારમાં હશે તે સ્પષ્ટ થાય છે.

આ અહમદ આખાદ અર્થાત્ અમદાવાદની પૂર્વમાં તેણે નાળાં પાસે જુમા મરિજદ ખાંધી. આ મરિજદ એક તરફ નાળાં પાસે હતી તેમ ખીજી તરફ જૂના આશાવળની નજીક હોવાનું સમજ્ય છે. તેથી સુલતાન અહમદ શાહનાં અમદાવાદની આશાવલ પાસેની મૂળ રચનાના ખ્યાલ આવે છે. આ અમદાવાદની પ્રગતિની હાલકોની ચર્ચા ખીજાં વ્યાપ્યાનમાં કરીશું.

#### વ્યા ખ્યાન - રે

### પ્રસ્તાવિક-:

ગઇ કાલે આપણે અમહાવાદતી નહી કાંઠાની ખાડા ટેકરાવાળી ભૂમિ પૈષ્ટી નદી કાંઠે આશાવસની પાસે સૌથી ઊંચા ટેકરા પર પોતાના રાજમહેલ અહમદશાહે વ્યાંધાવ્યો એ બાબતની ચર્ચા કરી અને તેણે ત્રણ દરવાનાથી લદ્રના વિસ્તારને આવરી લીધો હોય એમ લાગે છે. આ વિસ્તારમાં તેણે પોતાના મહેલ, અલ્લાહની વ્યક્રી માટે મસ્જિક વગેર ઇમારતા લદ્રમાં બાંધી અને પૂર્વ તરફના ત્રણ દરવાના સુધીના ભાગ બીજી પ્રવૃત્તિએ માટે ખુલ્લો રાખ્યા. આમ કરવાનું સખ્ય કારણ અહીંની સ્થાનિક પરિસ્થિતિ તથા તતકાલીન આયોજના વિચારા હોલાનું લાગે છે.

આ પ્રકારનું પશ્ચિમમાં માટી નદી અને પૂર્વમાં નાળાંના ખાર ટેકરા વાળા ભાગ પાસે જૂના શહેરની પાસેનું રહેઠાણ અન્યત્ર વડાદરા, ભરૂચ, સુરત જેવાં કાઠાનાં ગામે માં જેવામાં આવે છે. તે પરિસ્થિતિમાં અહમદશાહના નવા રાજમહેલના વિભાગ તૈયાર થયા.

ગમા વિભાગમાં સામરમતી નદીનાં પાણી સ્પષ્ટ રીતે દેખાય એવાં સ્થળ મુખ્ય મહેલનું આયોજન હતું. અહમદશાહની મસ્જિદની વ્યવસ્થા જોતાં મૂળ રાજમહેલ તેની ઉત્તર દિશાએ હશે. પરંતુ તેનું નામેહિંશાન આજે રહ્યું નથી.

### અમદાવાદના વિકાસ :

અહમદાવાદ અહમદશાહના વસવાટથી આશાવલની રૂખ બદલે છે. અને ધામે ધામે આશાવલ તામતા લાપ થઇને અમદાવાદ સ્થળ-નામની મહત્તા વધતી જાય છે. અમદાવાદ હવે રાજનગરના સ્વાંગ ધારણ કરે છે અને તેની સ્થિતિ પ્રમાણે તેના વિકાસ થાય છે.

અમદાવાદનો રાજનગર તરીકે થયેલા વિકાસ પંદરમી સાળમાં સદામાં ધાયું મહત્ત્વ ધારણ કરે છે. અમદાવાદ ગુજરાતના સુલતાનાએ રાજધાનીનાં શહેર તરીકે સ્વીકાર્યું ત્યાર ખાદ આશ્રર ૧૪૮૪ સુધી અર્થાત્ છ સાત દાયકાઓ સુધી તે ગુજરાતનું પાયતખત અથવા પાટનગર રહ્યું. આ સમગ્ર સમય પર નજર કરતાં તેના વિકાસના પ્રથમ તળકો રજનગરની પ્રવૃત્તિને કેન્દ્રમાં રાખીને થયા લાગે છે. અહમસ્શાહના રાજ્યકાળ દરમિયાન (૧૪૧૧–૧૪૪૧) અને તેના વારસા મહમક પહેલા (૧૪૪૧-૧૪૫૧), સુલનાન કુતુબુદ્દીન (૧૪૫૧–૧૪૫૮), સુલતાન દાઉદમાં (૧૪૫૮) અને સુલતાન મેહમૂદ એપ્રહાના ઇ. સ. ૧૪૮૪ સુધીના સમય દરમિયાન અમદાન વાદમાં રાજનગર તરીકે વિકાસનાં ચિન્દ્રા દેખાય છે.

આ નિશાનીઓની તપાસ કરતાં સમજય છે કે અહમદશાહે ખાંધેલી જામ મરિજદની લોગેહિક સ્થિતિ તેના મહેલ અથવા અમદાવાદના કિલ્લાની બહાર આમ જનતા માટેના ત્રિસ્તારમાં હતી. આ પરિસ્થિતિ અમદાવાદના લગભગ સમક લંન આગ્રામાં દેખાય છે. આગ્રાને લોદી વંશમાં થયેલા કિલ્લો અને તેની કલાં મરિજદ જેમ એક બીજાથી દૂર છે તેમ અમદાવાદની પરિસ્થિતિ છે. આમ રાજમહેલની બહારના ભાગમાં જુમામરિજદ રાખવાની પરંપરા શાહજહાનાબાદ, દિલ્હી તેમ જ તુલલકાબાદમાં પણ દેખાય છે. અમદાવાદમાં જુમા મરિજદની પૂર્વમાં શાહી કબ્રસ્તાન હતું ત્યાં અહમદશાહની દરગાહ છે તથા તેમાં સુલતાન મહમદ પહેલાની તથા સુલતાન કુત્રબુદ્દીનની દરગાહ હોઇને ત્રણ પેઢી સુધી એક્ઝામાં એક આ કબ્રદ્ધાની તથા સુલતાન કુત્રબુદ્દીનની દરગાહ હોઇને ત્રણ પેઢી સુધી એક્ઝામાં એક આ કબ્રદ્ધાના શાહી હતું. તેની સામે રાષ્ટ્રીના હજરા, તથા કંદોઇ એકિંગમાં આવેલી ખાનજહાનની દરગાહ પણ આ સ્થળે કબ્રસ્તાન વધારે વખત ઉપયેગમાં હોય એનું સચન કરે છે.

આ પરિસ્થિતિમાં અમદાવાદનું શાહો ક મસ્તાન આ સ્થળે હોય તો અમદાવાદનો વિકાસ આ વખતે માણેક માકની પૂર્વમાં થયો હોવાના સંભવ નથી. પરંતુ તે વખતે પૂર્વ દિશામાં ભંડેરી પુર અસ્તિત્વ ધરાવતું હોય એમ લાગે છે તથા આ સ્થળના અગ્નિખૂણે આશાવલ પણ અસ્તિત્વ ધરાવતું લાગે છે: અહમદશાહથી કુતુ અદીન સુધીના સુલતાતાના સમયમાં હાલના હીંકવા કે ટેકવા વિસ્તારમાં 'ટેક' વાળા કાયા કૂવાનો સંખ્યા સારા પ્રમાણમાં હોવાની શક્યતા આ સ્થળ—તામ દર્શાવે છે. તેથી આ સ્થળ પર ખાસ વસતી હોવાના સંભવ નથી. પરંતુ અજે નાની વાડીઓમાં ઢેંકથી સિંચાઇ કરીને વાલરીઓ થાડાંઘણાં શાકભાજ પકરે છે તેવી પ્રવૃત્તિ ચલાવનાર છુટા છવાયા વાલરીવાસ હોવાની શક્યતા દર્શ કર્યા પરિસ્થિતિ ગામના અંત સૂચવે છે. તેમજ અહીંના ટેકરા જેવા વિસ્તારનું સૂચન કરે છે.

આવી અમદાવાદની પરિસ્થિતિ સૂચવતું બીજીં નામ રતનપોળમાં હાથી ખાના છે. આ યુગમાં હાથીઓ લડાઇમાં વપરાયાના વણા ઉલ્લેખો છે. રાજનગરમાં હાથી રાખવાના સ્થળને હાથી ખાના કહે છે. અને તે માટેલાગે ગામ બહાર હોય છે. આ સચક પરિસ્થિ-તિઓ જેતાં અહમદશ્વાહના સમયથી વિકસવા માંડેલું અમદાવાદ માણેકચોક, રતનપોળ, વિસ્તાર સુધી શાહી રાજનગરના વિસ્તાર દર્શાવે છે. તેની અને સાબરમતીના વચ્ચેના વિસ્તારમાં વસતીના તથા બાંધકામના કેટલાક વિકાસ થયા હાવાના સંભવ છે.

આ સંભવને પ્રખળ કરે તેવા વિસ્તાર ઢાલગરવાડ તથા સલાપસ રાડ જેવાં નામા છે. આ નામા રાજધાનીમાં સૌન્ય માટે જરૂરી ઢાલ બનાવનાર તથા હથિયાર વેચનાર લોકા સાથે સંકળાયેલાં છે. રાજ્યસત્તઃનાં મુખ્ય સ્થળ પર રાજ્યનાં પાતાના રૌન્ય માટે આ પ્રકારની વ્યવસ્થા રાખવાની જરૂર હુમેશાં હોય છે.

રાજ્યનાં મુખ્ય સ્થળપર જેમ રાજ્યનો વહીવડી અને સૈન્ય વિષયક પ્રવૃત્તિઓનો ઉપયોગ વધુ પ્રમાણમાં થતા તેમ રાજ્ય દરભાર માટે ઉદ્યોગા અને તેમાં એ મધ્યકાળની પરિસ્થિતિમાં ત્રવેરીઓ, વસ્ત્રોદ્યોગ, કાગળ બનાવનાર, તેમ જ ધાતુની વસ્તુઓ બનાવનાર માટીની તાની મેટી વસ્તુઓ બનાવનાર વગેર કારીગરાની જરૂર રહેલી. આ ઉદ્યોગા પોષનાર લોકોની પણ અમદાવાદમાં માંગ વધી અને તેમની વસતી ધીમે ધીમે થવા માંડી.

- આ તમામ વસતીને માટે વસવાટની જગ્યા જુમામસ્જિદની આજુષાજુ હતી તેમાં તેને વસવાટ થતા દેખાય છે તે પૈકા ઝવેરીકોકોની વસતી વધી ત્યરબાદ એ માટા વિસ્તારને ઝવેરીવાડ નામ આપ્યું છે. તેમાં બીજા ધ ધાદારી રૂપાગઢ, લોહાગઢા પંચાલો વગેર રહે છે. અને અડીંની વિવિધ ખત્રીવાડ, કું ભારવાડ ઈત્યાદિના વસવટ આ ઉદ્યોગો વાળા કોકોનાં રહેડાણ છે. તેઓ સ્થાનિક વસતીને માલ પૂરા પાડવા ઉપરાંત શાહી દરબારમાં બેટ સોગાદ માટે સારી વસ્તુઓ બનાવતા તથા પરદેશા સાથે વેપાર પણ કરતા.

આ શહેરનાં ઓહોગિક કેન્દ્રને મજબુત રાખનાર વર્ગનો વિકાસ જુમામસ્જિદની પૂર્વમાં મહુરત પેળ તરફથી થતે. હોવાના સંભવ તેનાં નામ પરથી જાણે કે રાજનિવેશમાં રહેવી પ્રજ્વની વસતી સ્થવતુ હોય એમ દર્શાવ છે. તેથી તેની શ્રીમગનલાલ વખતચંદે આપેલી માન્યતા યથાથે લાગે છે. પરંતુ મહુરત પાળતે ચઉઠાના લોકા પેશાળ કરવા લાગ્યા તેથી તેનું નામ મુતર પોળ ઠર્યું છે (૫. ૯) એવા મગનલાલનાં વિધાનપરથી, શ્રીરત્નમણિન્ રાવનો તોધ તેમના ૫ ૩૪૬ પર છે કે ''કદાચ પાછળથી વસેલી આ પોળનું નામ આ કારણયી આવું પડી ગયું હોય અને કાે અક્કલ વાળાએ સુધારી તેનું નામ મહુરતપોળ ઠરાવ્યું હાેય એમ બને' જેવી કદયના કરી છે. મગનલાલનું ઇસ. ૧૮૫૦માં થયેલું વિધાન અને તેની પરથી થતું અર્થ ઘટન ખરૂં છે કે રત્નમશ્ચિરાવનું એ બાબતના નિર્ણય વધુ પુરાગા સિવાય શકય નથી. પરંતુ કબ્લસ્તાન, અને બજારની પાસે લોકોના પ્રથમ વસવાડ થયાનું સૂચન આ નામ કરે છે, તે મગનલાલનાં અર્થ ઘટનમાં ઘણું બળ છે. તથા તેમણે ખીતું સૂચન કર્યું છે, તે બન્તેમાં પહેલું કર્યું ? એ વિવાદ પર જૂના રથાનિક દસ્તાવેજો મળે તો વધુ પ્રકાશ પડે.

આ સ્થળેથી વિકસતાં અમદાવાદે મૂળ વાલરીએની વાડીઓની જમીના ધીમે ધીમે સમાતી લીધો અને ઢીકવા વિસ્તારમાં આવાદી વધી. આ પ્રક્રિયા સંભવતઃ કુતુણુદીનના સમય સુધીમાં થઇ હોય.

આ સુલતાનેહના સમય દરમિયાન અમદાવાદના રાજનિવેશની આજુભાજી તેના અમી-રાતે વસવાટ શરૂ થયા દ્વાવાની સંભાવના રાજધાનીઓમાં માટે ભાગે જોવામાં આવલી પ્રક્રિયાથી સમજાય છે. પરંતુ મેહમુદ ખેગડાના રાજ્ય પહેલાંના અમીરા પૈકી ક્રોઇના નામા સચવાયાં નથી. તેથી તેમના વસવાટા અમદાવાદમાં કયાં થયા હતા તે ભાખત પ્રમાણમાં ઓછી માહિતી મળે છે. પરંતુ અનુમાનથી આ બાબત વિચાર કરતાં સાબરમતીના ભદ્રથી દક્ષિણના ભાગમાં તેમણે જમાલપુર વિસ્તારમાં વસવાનું પસંદ કર્યું હોવાનું લાગે છે, કારણકે મેહમુદ બેગડાનાં વખતના ખાનજહાનનું સ્થાન જમાલપુરના દક્ષિણ છેડે છે.

અના યુગ પહેલાં આશાવલની પાસે લાંડેરપુરામાં સુસલમાન સંતા રહેતા હોવાના પુરાવાઓ છે. તેમના આવાસો પણ અમદાવાદની આજીબાજુ હતા. તેના છુટા હવાયો વિસ્તાર સરખેજ તથા વટવા સુધી દેખાય છે. સરખેજમાં અહમદગંજ ખટ્ડના નિવાસ પાસે અહમદસર્તા રચના અહમદશાહે કરી હતી.

પરંતુ રાજનગર અમદાવાદ પાસે સરાવરની ખાટ હતી. ગુજરાતની રાજધાની અણ્હીલવાડ પાટણ પાસે સહસ્રલિંગનું તળાવ સુલતાનાના સમયમાં જ્રાહ્યું હોલાનાં એ ધાણ છે. તે પ્રમાણે બીજી રાજધાની ધાળકાનું સુંદર તળાવ વાયેલા સમય દરમિયાન ધાટાથી સુશાસિત થયું હતું. તેની સરખામણીમાં અમ્હાવાદ પાસે સારાં તળાવની ખાટ હતી તે પૂરવા માટે કુતુણુદ્દીને પ્રયત્ન કર્યો.

આ પ્રયતન માટે તેને તળાવના આકારના નમુતા ધાળકાનાં એના ઘાટના મલાવ-તળાવે પૂરા પાડ્યો હાય એમ લાગે છે. કારસુકે પાટસુનું પંચકાૈસ ક્ષહસ્ત્રિલિંગ કે વિરમગામનું મુનસર જુદા ધાટનાં છે. ધાળકાનાં મલાવ તળાવની સાથે હીએ-કૃતુબ અથવા કાંકરિયાનું રૂપ સાધમ્યે અને ધાળકાનાં મલાવ તળાવનું પુરાગામીત્વ જોતાં આ અનુમાનને બળ મળે છે. કુતુસુદ્દીને કાંકરિયા તળાવ બાંધવા માટે સારું સ્થળ પસંદ કર્યું.

કાંકરિયા તળાવની આજુખાજુ રૈતના ટીંખા હતા તેથી ત્યાં મૂળ નાનું એાડું હોવાના સંભવ છે. આ સ્થળે રૈતના ટીંખાની નીચે કાંકરા જામેલા હોય છે, તેનું પશ્ચ અરિતત્વ હશે. તેથી આ કાંકરાવાળા વિસ્તારમાં અધિલાં તળાવનું નામ હોજે-કુતુમ માત્ર શ્રંથામાં સચવાયું, પણ તેનું કાંકરિયા નામ વધારે પ્રચારમાં રહ્યું. આ તળાવની વચ્ચે નગીનાવાડી તૈયાર થઇ છે. આ સ્ચના પણ મુજરાતનાં તળાવામાં અન્યત્ર જોવામાં આવે છે.

અગુઢીલવાડ પાટ્યામાં સહસ્ત્રલિંગ તળાવ પર તળાવની વચ્ચે પુલપર થઇને મોદિર જવાના માર્ગ છે, આવી રચના મલાવતળાવ પર છે. તે લન્ને તળાવાની રચનાનાં આ અંગ પરથી કાંકરિયાની નગીનાવાડી કે નગીના બાગની કલ્પના ઉદ્દસ્ત્વી હોવાના પૂરતા સંભવ છે. આ તળાવ તૈયાર કરનાર કુતુઅદ્દીનના વખતમાં સંભવતઃ ભદ્ર તેમ જ તેની પૂર્વના વિસ્તારા વધ્યા હતા અને તેથી સુલતાને આરામ માટે પણ આ રચના કરી હોય. નગીનાવાડીમાં પ્રવેશ દક્ષિણ દિશાથી છે. તેથી તેની દક્ષિણે બીજી ઈ મારતા દ્વાવાતો સંભવ છે, કારણકે અમદાવાદ શહેરમાંથી સીધા નગીનાવાડી જવું હોય તા તેને માટે સેતુ ઉત્તર તરફ દ્વાવા જોઇએ. આવી પરિસ્થિતિ નથી. તેથી નગીનાબાગના ઉપયોગ કરનારની અવરજવર દક્ષિણ તરફથી થાય એ સ્વાલાવિક પરિસ્થિતિ છે. આ પરિસ્થિતિની વિચારણાને કુતુણુદ્દીને બંધાવેલા ગઢમંડળના મહેલના ઉલ્લેખા દર્શાવે છે. તેણે બાંધેલા ખામ છોલના મહેલા કંકરિય ની દક્ષિણે દેવાની પરિસ્થિતિ દોય તાજ તગીન કડીના અવરજારનાં માર્ગ સ્પષ્ટ થાય એમ છે ખામ લોગ એ સ્થળ વિશેષ ટેક્સ, ઢાળાવા અને ખાડા જેવા વિસ્તારનું સચન કરે છે. તેવા વિસ્તાર અંડોળા અને કાંકરિયા વચ્ચે છે એ સચક હકીકત નગીના વાડીનાં બાંધકામને પુષ્ટ કરે છે. પરંતુ જેમ આજના અમદાવાદમાં સદ્દના મહેલોનો પત્તી નથી તેની દક્ષા આ મહેલોની છે.

કુતુબુદ્દીનેનાં આ કાર્યોને લીધે વિકસતાં અમદાવાદનાં કેટલાંક લક્ષણા ૨૫૧૮ થાય છે. અને તેનાથી મેહમુદ ખેગડાના વખતમાં થયેલા અમદાવાદના વિકાસનાં લક્ષણા પણ સમજ્ય છે.

(3)

કુતુબુદ્દીનના વખતમાં તેણે હોં જે-કુતુખ અને ખામઘોળની આરામગાહ તૈયાર કરાવી આવી પ્રવૃત્તિ મુલતાનાનાં આહુખાના, શિકારગાહ, કુશક વગેરેની રચનામાં અન્યત્ર પણ જોવા મળે છે તેની પછી મેહમુદ બેગડાના વખતમાં અહીં વસતા અમીરાના પરાં ઘણાં દેખાય છે. મેહમુદ બેગડાની ૧૪૫૮થો શરૂ થયેલી પ્રવૃત્તિમાં તેને સાથ આપનાર અનેક અમીરા પીત્રી ક્વિમુલમુલ્ક મલેક સારંગ, હાજી કાલુ, દરિયાખાન, જલાલુદ્દીન મુદ્ધાફિઝ-ખાન, અને મલેક સાખાનના વસવાટા સ્થક સારંગપુર, દરિયાપુર, કાલુપુર નામા સચવાયાં છે, મુદ્ધાફિઝખાનની મરિજદ ધીકાંટામાં છે. આ અમીરાના નામ સાચવતાં સ્થાનાને મુકાબલે યલેક સાખાનનું સ્થાન વધુ પૂર્વમાં છે.

આ વિકસતાં અમદાવાદનું દશ્ય ઝવેરીવાડ અને કાલુપુર વચ્ચેના તીન લીંખડી વિસ્તાર દર્શાવે છે અહીં લીમડાનાં વૃક્ષોને લીધે જાણીતા વિસ્તાર અમદાવાદની અંતર્ગત થઇ ચૂકેલા ઝવેરીવાડને નામે આજે જાણીતા વિભાગને કાલુપુરથી જુદા પાડે છે, અને હાજી કાલુના વસવાટનું સ્થાન સૂચવે છે. તેણે વસલેલા પરાંની પાસે દરિયાખાનના દરિયાપુરના વિસ્તાર છે. તેની દક્ષિણે ઇડરિયા વિસ્તાર ઇડર જવાના માર્ગનું જ સ્મરણ કરાવે છે અને ઇડરનાં મહત્વ તરફ અંગુલિનિદેશ કરે છે.

અમદાવાદના વિકાસમાં ઇડરના સારા ફાળા તેની પશ્ચરની ખાણાને લીધે છે. હિંમત-નગર પાસેની આ ખાણામાંથી જોઇતા પશ્ચર મેળવવા માટે અમદાવાદના સુલતાનાએ ઇડર તરફ વાર વાર લશ્કરા માકલ્યાં છે, એમ તતકાલીન ઇતિહાસ જોતાં સમજાય છે. આ લસ્કરી હોલચાલમાં બીજાં કારણાે ઉપરાંત ખરતા પથ્થરાતી પ્યાણાતું પણ અનકપ<sup>દ</sup>ણ હોલાતા સંભવ છે એ પથ્થરા જે રસ્તેથા અલતા તેતું તામ આ વિસ્તાર જાળવે છે. દિશ્હીતી અસર તીચે તે વિસ્તાર ખાજે દિલ્હાે દરવાજા તે તામે એળળખાય છે.

અમદાવાદમાં સુક્ષતાન મેહુમુદ ખેગડાના અમીરાના વસવાટ પૂર્વ તરફના દરિયાપુરથી સારંગપુર સુધીના વિસ્ત રમાં છે તે સ્થળાએ અમદાવ દના વિકાસ થયેલા દેખાય છે. તતકાલીન યુગના સંતાના આવાસો દારા વિકસેલાં સરસપુર, અદિ પર્ાએતે લીધે અમદાવાદનું દશ્ય સુલત નાનાં આવાસની આજુબાજુ વિકસેલાં બજારા, અમીરા ને સંતાનાં પરાંતું છે. મેહુમુદ ખેગડાના સમયમાં જૂનાગઢના રા'ને મુસલમાન જનાવીને અમદાવાદમાં આયુયાની નોંધ છે. તેના વસવાઢ જમાલપુરના દક્ષિણ છે આનજહાંની મસ્જિદની આજુબાજુ હોવાના સંભવ છે, કારણ કે આવાં નામા આ લોકાની કારકીદી સચક તેમ જ જેમ સુલતાનની નમાઝ પઢવા માટેની પોતાની મસ્જિદ હતી તેવી તેના અમીરાની મસ્જિદ હતી. એ બાબત સુથવે છે.

સુલતાન મેહુમુદ મેગડાના સમય ગુજરાતના સુલતાના માટે મહત્ત્વના છે, પણ અમદા-વાદ માટે કંઇક અંશે તેનું માહાતમ્ય ચાંપાનેર કે જૂનાગઢ કરતાં એક્ષ્યું છે કારણ કે તેણે ચાંપાનેર સમૃદ્ધ કરવા પાછળ ઈ.સં. ૧૪૮૪ પછી આશ્ચરે સત્તાવારા વર્ષ ઘણું ધ્યાન આપેલું હોઈ સ્વાભાવિક રીતે તે ગામના વિકાસ થયા અને અમદાવાદના વિકાસ કંઇક રૂંધાયા. તેની રીતે તેના વારસ ખતીલખાન અથવા સુઝફફર ખીજાએ ચાંપાનેર તથા વડાદરા પર વધુ ધ્યાન આપ્યું અને તેની પછી બહાદુરશાહના રાજ્યના અંત બાદ ગુજરાતના સુલતાનાનો પરિસ્થિતિ કથળી. આવા સંજોગામાં મેહુમુદ ખેગડાના રાજ્ય અમલના પાછલા સાલચી કેટલાંક વર્ષો અમદાવાદના ભૌગાલિક વિકાસ અટકયા છે.

અમ સમય દરમિયાન ભદ્રના કિટલા પણ અવ્યવસ્થિત થયા લાગે છે. તેની દિવાલ પર સીદી સહદની મસ્જિદ ભેલી થઇ. આ વખતે અમદાવાદમાં ઘણી ધાંધલ ધમાલ થતી એ પરિસ્થિતિમાં અમદાવાદ શહેરના વિવિધ ભાગામાં કેટલાંક બાંધકામ થયા છે, પરંતુ આગળના તેના વિકાસ અટકયા હાવાનાં એ ધાણ અમદાવાદની આ જુખા જુના ક વ્યસ્તાના આપે છે. તેની દીલ્હી દરવાજા બહાર, સારંગપુર દરવાજા તેમ જ જમાલપુર દરવાજા બહારની સ્થિતિ ઘણી સ્વયક રીતે અમદાવાદના વધુ વિકાસ ભૌગાસિક પ્રદેશપર દર્શાવતી નથી. તેથી બાલપુરીવંશના પાદશાહ અકખરને ગુજરાતના માંહે માંહે ઝલડતા અમારે એ ગુજરાત આવવાનું આમંત્રણ માકદ્યું ત્યારે અમદાવાદ ઉપર દર્શાવ્યું તેમ ખાનજહાનની મસ્જિદના વિસ્તારમાં તથા સારંગપુર, કાલપુર, દરિયાપુર જેવા નવા વિસ્તારા તથા તેની પાસેનાં લાંડેરી પરા જેવાં સ્થાના, અને જૂના આશાવલ, ઝવેરીવાડ વિસ્તાર તથા વિકસી ચૂકેલા હીંકવા વિસ્તારને લીધે વિવિધ પરાં લાળું નગર હતું.

અકખરના સમયમાં અમદાવાદની આ પરિસ્થિતિની અયુલ ફઝલે નોંધ લીધી છે અતે અમદાવાદની આજુખજુ ધર્ણા પરાં હેાવાતું તેંધ્યું છે. તેણે ૩૬૦ પરાંતી સંખ્યા આપી છે તે કંઇક અતિશ્વેશક્તિ ભરેલી લાગે છે. ગુજરાતના સુલતાનાનાં મુખ્ય કેન્દ્રની આજુમાજુ તેના અમીરા તથા ધંધાદારી લોકો, વેપારીએક, અને જુદે જુદે વખતે આવેલા સંતાનાં પરંચો વાળું અમદાવાદ ૧૫૭૨માં વિનાયુદ્ધ પાદશાહ અકખરને શરણે ગુજરાતના અમીરાની આંતરિક ફાટફ્રુટ અને સુલતાનની તેમની પરની અસરકારક સત્તાના અભાવથી આવ્યું. આ વખતે અકખરના સારા સતકાર થયા. પરંતુ તેના પાછા ફર્યા ભાદ મીરઝા મુદ્દમ્મદ હુસેન અને ઇખ્લીયાર ઉલસુલ્કે ગુજરાતમાં ખાદશાહની સત્તાને પડકારી તેથી દાડતે ઘેડે અકખર નવ દિવસમાં અમદાવાદ આવ્યા અને સાયરમતી ભાતરીને તેણે યુદ્ધ કરીને પાતાની સત્તા સ્થિર કરવાના પ્રયત્ન કર્યા. અને સાયરમતી ભારીને તેણે યુદ્ધ કરીને પાતાની સત્તા સ્થિર કરવાના પ્રયત્ન કર્યા. અને સાયરમતી ભારીને તેણે યુદ્ધ કરીને પાતાના સત્તા સ્થિર કરવાના પ્રયત્ન કર્યા. અને સાયરમતી ભારીને તેણે યુદ્ધ

આમ અમદાવાદમાં તેણે જે આ યુદ્ધ કર્યું તેનાં વર્ણનામાં અમદાવાદના ખહારના કોટ હોય એમ દર્શાવતાં વર્ણના નથી. તથા અમદાવાદના એ કોટનાં પુરાવસ્તુનાં અધ્યયનને પરિણામે પણ અમદાવાદના કોટ અકખરના સમય પહેલાં ખધાયા હોય એમ લાગતું નથી.

અક ખરે અમદાવાદ ૧૫૭૩માં ફરીથી જીત્યું ત્યારબાદ પણ ગુજરાતને સ્વતંત્ર કરવા માટે મુઝફ્ફર ત્રીજો પ્રયત્નશીલ હતો. તે પ્રયાસોને અક ખરના ઇતિહાસનવીશાએ હીણી તજરે નિરખ્યા છે. મુઝફ્ફર ત્રીજાએ ૧૫૮૩માં અમદાવાદ કબજે કર્યું, પણ ૧૫૮૪માં તેને ફરીયા હરાવવામાં આવ્યો અને અમદાવાદ સ્વતંત્ર સુલતાનાનાં પાયતખતને બદલે માણુરીવંશના પાદશાહ અકબરતા સુબાતું મુખ્ય મથક બન્યું.

(3)

ખાબુરીવ શના પાદશાહાના ૧૫૮૪થી ૧૭૦૭ સુધીના વર્ષોનાં રાજ્યશાસનમાં અમદાવાદમાં પ્રમાણમાં શાંતિ રહી. અમદાવાદમાં આ શાસનની સામે જહાંગીરના રાજ્યશાસન વખતે ૧૬૦૫માં ગુજરાતના સુલતાન સુઝફફરના પુત્ર બહાદુરે બળવા કર્યો હતો. પરંતુ તે નિષ્ફળ ગયા.

જહાંગીરે જણાવ્યું છે કે ભદ્રમાં જૂનાં ખાદશાહી મકાના અર્થાત્ ગુજરાત સુલતાનનાં મુદ્દાના પચાસેક વર્ષ પહેલા (અર્થાત્ તેના ૧૬૧૭માં થયેલાં આગમન પહેલાં એટલે આશ્રર દુપદં૭ પહેલાં) પડી ગયાં હતાં, તે બધાં તેના આગમન પહેલાં તેડી પાડવામાં આવ્યાં અને તેને ખદલે ખીજા મકાના તૈયાર થયાં. આમ સદ વિસ્તારમાં ગુજરાત સુલતાનના સમયની આરતા નષ્ટ થઇ ગઈ હતી.

ભાગુરીવ શતી સ્થાપના થઈ અને તેની સાથે ગુજરાતના સુલતાના સાથે સંલર્ષ થયો તિ તેની યાદગીરી માટે મીરઝા અબ્દુહ રહીમ ખાનખાનાને કેટલાંક સ્મારકા તૈયાર કર્યા તો તેમાં કરોહભાગની રચના સરખેજ પાસે મહત્ત્વની હતી. પરંતુ તેના કરતાં વધારે. મહત્ત્વની રચના અમદાવાદના કિલ્લાની હતી. તેના <mark>સ્થનાથી આ શહે</mark>રની સીમા સ્**પધ્ધ** રીતે અકાય છે.

આ વખતે બધાયેલા કિલ્લાના વિચાર કરતાં અને જૂનાં પરાંઓને લક્ષમાં લેતાં મિરઝાપુર, ખાનપુર જેવા લત્તાઓમાં આછી પાતળી કે નહિવત વસતી હશે. તેથી કિલ્લાનાં આયેજનમાં થાશ વધારે મેટા વિસ્તારમાં આ યુગમાં સંભવિત વસતીના વધારાને લક્ષમાં લીધા હશે. વળી જેમ આગ્રામાં નદીને કિનારે શાહજદાઓનાં નિવાસા હતા તેમ સાબરમતી નદીના ક્રાંઢ પર પણ બાંધકામ કરાવ્યાં હોવાનું સમજાય છે.

ભાસુરીવંશના પાદશાહેાનું મુખ્ય કેન્દ્ર આગ્રા હતું, તેની આજુબાજુ જેવા વિકાસ થાય તેવા અને લેટલી વિકાસ અમદાવાદમાં ન ચાય એ સ્વાલાવિક હતું. પરંતુ તેમના રાજ્યમાં ™ાવકની દષ્ટિએ આગ્રાની ખરાખરી કરે એવા આ પ્રદેશમાં તેમણે વિકાસમાં કેટલુંક ખ્યાન આપ્યું છે.

અક મરના રાજ્યકાળ દરમિયાન તેનું નામ રહે એટલા માટે ખાંડિયા અક ખરપુર જેવાં નામા બદલાયા હોવાનું અનુમાન થઇ શકે છે. તેમ જહાંગીરના સમયમાં નુરજહાંના નામ પરથી પરૂં હોવાની માન્યતા છે. શાહ જહાંના વખતમાં શાહી બાગ અથવા પાદશાહ-વાડીના વિકાસ જોઇ શકાય છે. એ સ્થળે પાદશાહ શાહ જહાંના વખતમાં બંધાયેલી ઇમારતને લીધે અમદાવાદ પાસેના સામરમીની ઉત્તર તરફના કિનારા કેટલાક બદલાયા હોવાનું વિધાન થઇ શકે. તેમ ઔરંગ છે મના વખતમાં ખાનપુરમાં વસતી વધી હોવાનું પણ અનુમાન થાય. તદુપરાંત અજુબાજુ પણ કેટલાંક પરાંના વિકાસ થયા, તેમાં જુનાં શખપુર ખાનપુર પાસે નવર ગપુરાની ગણના થાય.

આ ઉપરાંત આ વંશનાં રાજ્ય સમય દરમિયાન ભદ્રમાં જૂના રાજ્યમહેલોના નાશ થયા અને તેને સ્થાને આજે દેખાતી આઝમખાનનો સરાઇની ઇમારત તથા ભદ્રના દરવાએ અને સંકાવત: કારંજ પણ તૈયાર થયા. આ વખતે માટે ભાગે આજે અહમદશાહની ભદ્રની મસ્જિદની દક્ષિણ જે ભીંત દેખાય છે તે તૈયાર થઈ. આ બીંત પર થઇને માણેક- ખુરજ પર ચાલતા રહેંટ વડે પાણી લાવવામાં આવતું અને તે પાણી આઝમખાનની સરાઇમાં તથા કારંજના કુવારા માટે વપરાતું હોવાના સંભવ છે. તદુપરાંત આ વિસ્તારમાં ખંધાયેલા હમામને પણ તે પુરવઠો મળતા.

શ્વાહપુર વિસ્તારમાં આવેલા હમામા કલાચ બહારથી આવનાર મુસાક્**રા માટે બંધાય.** હોય એવા સંભવ છે. આ ઉત્તરના વિસ્તારમાં દરિયાપુર પાસેના ઇડરિયા **દરવાન્ત પાસેના** વિભાગતું નામ બદલાઇને દિલ્હો દરવાન્ત નામ થાય છે તેમાં પલટાયેલી રાજસત્તા તથા તેની રાજધાનીનું—શાહજહાંએ વસાવેલા દિલ્હીનું—નામ આ વિસ્તારના માર્ગ સાથે જોડાયું.

અપામ ભાભુરી વંશ્વના અમલ દરમિયાન અમદાવાદની આજુબાજુ તેમના સ્મરશાની સ્વક ઇમારતા બંધાઈ અને અમદાવાદમાં શ્વદ્રની ઉત્તર તરફ પ્રમાશ્રુમાં વધારે વિકાસ શ્યેલો દેખાય છે.

### (8)

અને રંગઝેખના મરણ પછી બાલ્યુરી વંશની પાદશાહતની પરિસ્થિતિ કથળી, તેના નખળા પાદશાહો અને માંહામાં હે લહતા અમેરિંગી સામે મરાઠાઓનું ખળ વધતુ ચાલ્યું. તેની અસર અને રંગઝેખનાં મરાયુખાદ આશ્વરે અઢાર વર્ષમાં થવા માંડી અને તેમની સત્તા ૧૯૫૭થી દઢ થઇ.

સામાન્યત: અમદાવાદમાં મરાઠી શાસન દરમિયાન તેમણે પૈસા ઊઘરાવવા માટે લીધેલા ઉપાયા, તેમના ચાહિયાએ વગેરે બાળતા ઘણી જાણીતી છે. પરંતુ તેમના સમય દરમિયાન અમદાવાદમાં ઘણાં મે દિરા બંધાયાં તથા તેમાં રધુનાથ મહીપત જેવા સરસુળાએ ગામમાં સુધારાવધારા કરાવ્યા અને "લોકોને ઘણું સુખ હતું તથા વેપાર પણ ઘણા સારા ચાલ્યા હતા" (પૃ.૪૬) એવી મગનલાલ વખતચંદની નોંધ અને "અમદાવાદની ઘણા પેડળ અહારમી સદીના ઉત્તરાધ'માં થઇ" (પૃ. ૩૪૧) જેવી રતનમણિરાવની નોંધ પરથી મરાઠા અમલ દરમિયાન અહીં શહેરમાં ફેરફારા થયા તેમ દેખાય છે પરંતુ અમદાવાદની વિસ્તાર વધ્યો નથી.

સમગ્ર ગુજરાતમાં ભાછુરી પાદશાહાના વખતમાં રાજકીય શાંતિ હતી પરંતુ ક્રાહ-જહાંના અમલ દરમિયાન અને ત્યારભાદ પડેલા દુકાળાની વસતી પર ઘણી માઠી અસર પડીને વસતી તૂડી હતી. આ વખતમાં ઘણાં ગામા ઉજ્જડ શા ગયાં હતાં. આ પરિસ્થિ-તિમાં પણ ભૌગાલિક વિસ્તાર ઘટે એ સ્વાભાવિક પ્રક્રિયા છે. આમ સત્તરમી સદીના આંત ભાગ અને અઢારમી સદીના કેટલાક સમયની કુદરતી પરિસ્થિતિ સાથે રાજકીય અગ્રાંતિને લીધે અમદાવાદના વિકાસ અડકયા હતા. તેમાં એનબહ્નીસમી સ્દીમાં ફેરફાર થવા માંડયો.

### **(**¥)

એાત્રહ્યું સમી સદીમાં ઈ.સ.૧૮૧૮માં અમદાવાદમાં, ઇ.સ.૧૬૧૮માં અર્થાત્ ખસા વર્ષ પહેલાં જહાંગીર જે પરદેશી વેપારીઓને વેપારની છૂટ આપી હતી તેમણે રાજ્યસત્તા જમાવી. તેમણે શરૂઆતમાં જૂના મહેલા અને ભદ્રમાં રહીને રાજ્યની વ્યવસ્થા શરૂ કરી. જેમ અહમદશાહે આ વિસ્તારમાં પાતાની નમાઝ માટેની મસ્જિદ ખાંધી હતી તેમ અંગ્રેજો-એ પોતાનું ચર્ચા બાંધ્યું અને અમદાવાદ પર પાતાની અસર પામે ધામે વધારવા માંડી.

રાજ્યમાં ફ્રાંતિ સ્થપાઇ હતી પરંતુ ઉત્તર તરફ સીંધ, પંજાયમાં અંગ્રેજોની સત્તા જમી ન હતી. તેજ પ્રમાણે સીંધે, હેાલ્કર વગેરે પણ યળવાન હતા તેથી અંગ્રેજોએ પેતાનું રાજ્ય આગળનાં રાજ્ય કરતાં સાર્ં છે એમ ખતાવવાના પ્રયત્ત કર્યા. તે પ્રયત્નનાં ફલ સ્વરૂપે લેવ્કા પાસે વેરા ઉલરાવી એરડેલે કિલ્લો સમરાવ્યા. પેતાની ભાષા અંગ્રેજમાં કેળવણી આપવાની ૧૮૩૨માં નક્કી કરેતી નીતિ પ્રમાણે અમદાવાદની ફારસી મદ્રસાઓ, સંસ્કૃત પાઠશાળાએ, મરાડી શાળા અને બીજી પરંપરાગત શાળાએને બદલે, ભારતીય કેળવણી ક્ષેત્રમાં તેમની પહાલિતી શાળાએ! શરૂ કરી. તેથી શરૂઆતમાં ભદ્રના વિસ્તારમાં અને ત્યારમાદ મહલપુર તરફ ગુજરાત કોલેજના વિકાસ થયા અને બીજી વિદ્યાસંસ્થાએ! પણ સાખરમતીના પશ્ચિમ કિનારા તરફ વધુ પ્રમાણમાં વિકસી.

અ ગ્રેજોએ જૂનાં માટાં નગરા ખહાર પેતાની છાવજીઓ નાંખી છે તે પરંપરામાં અમદાવાદના ઇશાન ખૂસામાં તેમની છાવસ્થી—કેમ્પ ના વિસ્તાર વિકસાવ્યા. પરંતુ તેમના વખતમાં અમદાવાદના પૂર્વના વિસ્તાર પશ સારી રીતે વિકાસ પામ્યા.

અ'ગ્રેજોએ વાહન-વ્યવહાર ઝડપી ખનાવવાનાં ઇ'ગ્લેન્ડમાં લીધેલાં પગલાંની અસર રૂપે ભારતમાં પણ રેલ્વે નાખીને વાહન-વ્યવહાર ઝડપી ખનાવ્યો. તેને માટે રેહ્વેની પ્રવૃ ત્તિએ તેનાં ગાદામા, સ્ટેશના, ડળા, એન્જિના રાખવાની જગ્યાએ માટે તેમના કેમ્પથી નજીકના અમદાવાદ બહારના વિસ્તાર પસંદ કર્યો.

આ પસંદગીનાં પરિણામે રેહવેપુરા, શહેર કાેટડા બહારના વિસ્તાર વિકરયા. તેમાં બજારા, લાેકાને રહેવાની ધર્મ શાળાઓ, વાહનવ્યવહારની સગવડને લાેધે ઝડપથી માલ બનાવતાં કાર ખાનાંઓ અને તેમાં કામ કરનાર કારીગરાને રહેવાની ચાલા વગેરેએ જૂનાં ગમા અને પરાંઓના ખેતરા ખુહલી જગ્યાએ વગેરે આવરી લઇને અમદાવદના વિસ્તાર વધાર્યા. આ વખતે ખંધાવાની શરૂ થયેલી ચાલાનું સાર્ું અધ્યયન કુ. દર્શના પટેલે કર્યું છે.

અમદાવાદમાં પરદેશી હુન્તરખાનની ચઢાઇ, દેશી ઉદ્યોગા પર ફટકારૂપ હતી. તેનો પ્રતિકાર, રાજકીય રીતે ઔદ્યોગિક નિર્ણયો થતા તેમાંથી કરવા માટે, રચુછાડલાલ છાટા-લાલ જેવા પ્રતિભાસ પન્ન નેતાઓ અને તેની નેતાગીરીએ ચીંધેલા માર્ગ અમદાવાદના કુશ્રળ ઉદ્યોગપત્તિઓએ કર્યો. તેને પરિણામે અમદાવાદના ઉદ્યોગમાં કાપડ પેદા કરતાં કારખાનાં અને તેના આનુષંગિક ધંધાઓના વિકાસ અને વિસ્તાર સ્પષ્ટ થાય છે.

(₹)

અમદાવાદે અંગ્રેજોને ૧૬૧૮માં વેપારની ક્ષૂટ આપવામાં ભાગ ભજવ્યા. બસા વર્ષ બાદ અંગ્રેજોએ ૧૮૧૮માં અહીં રાજકીય સત્તા જમાવી. આ સત્તાને અમદાવાદે પડકાર પણ આપ્યો છે. પડકારની ગાયા ભારતમાં પાતાનું વ્યક્તિત્ત્વ રાખે છે. રાષ્ટ્રપિતા ગાંધીજી, સરદાર પટેલ જેવા અનેક રાષ્ટ્રપ્રેમી કાર્યકર્તાઓને અમદાવાદમાંથી અનેક પ્રકારનું પીઠળળ મત્યું છે અને તે પ્રયત્નાના ભારતીય વ્યાપને પરિષ્ણામે તેમ જ અન્ય પરિસ્થિતિ-ઓને ખળે એમ વિવિધ સંજોગાથી ભારતે રાજકીય સ્વાત'ન્ય મેળવ્યું. અને તેથી અંગ્રેજીનાં આશરે ૧૨૯ વર્ષના અમલમાંથી અમદાવાદ છૂટ્યું.

ભારતના અન્ય ભાગાની માફક અમદાવાદ પશુ વિકાસોન્મુખ ખન્યું. આ વિકાસના ભૌગાલિક વ્યાપ સાખરમતીના પશ્ચિમ કિતારા પર મુખ્યત્વે રહેઠાણાનાં ખાંધકામમાં તથા વિદાષ્ટ્રીય સંસ્થાઓના વિકાસમાં જોવામાં આવે છે. જ્યારે પૂર્વ તરફ વેપાર ઉદ્યોગાના વિકાસમાં જોવામાં આવે છે. જ્યારે પૂર્વ તરફ વેપાર ઉદ્યોગાના વિકાસથી અમદાવાદના વિસ્તાર વધતો જાય છે, તેની સાથે વધતી વસતીના આવાસો, માર્ગો, અને વિવિધ ઉપયોગની સંસ્થાઓના વિકાસથી અમદાવાદનો વિસ્તાર વધે છે. અમદાવાદમાં ૧૯૨૩ પછી વિકસેલી મકાના બાંધનાર સહકારી સોસાયટીઓનાં કાર્યનું સારું અધ્યયન કુ. બિનીતા શુક્કી કર્યું છે.

આ વિકાસમાં મેડાં મકાના, ઉદ્યોગાના સાથે શહેરમાં વધતી ઝુંપડપટાંએા પહ્યુ આજનું આગવું દેશ્ય ખડું કરે છે. અને તેની સાથે જેમ અહમદશાહના અમદાવાદે જૂના આશ્વાલને તેમજ બીજાં પરાંએતને સમાવી લઇને વિસ્તાર વધાર્યો તેમ આધુનિક અમદાવાદ પહ્યુ ૧૬૫ જેઠલાં ગામાને પેહાના વિકાસમાં સમાવી લેવાના પ્રયાસે કરે છે.

# નરસિંહ મહેતાનાં એ અપ્રગટ પદા

### સંપા ઉષાખેન દેસાઈ

મુજરાતી ભાષાના આદ્યકૃતિ નરસિંહ મહેતા તેમના ભાવવાહી પદો માટે જાણીતા છે. આજ સુધીમાં તેમના પદોના જુદા જુદા કેટલાંક સંપ્રદે પ્રગટ થયા છે. જેમાં તેંધ-પાત્ર છે: ૧. ડાં. શ્વિવલાલ જેસલપુરા સંપાદિત 'નરસિંહ મહેતાની કાવ્યકૃતિઓ, ૨. ડાં. રિતિદાલ દવે સંપાદિત 'નરસિંહ મહેતાના અપ્રકાશિત પદો' (સંખાધિ. વર્ષ – ૯. ૧૯૮૦ – ૮૧). આ ખે સંપ્રદામાં નરસિંહના અત્યાર સુધીના સમસ્ત પદો પ્રસિદ્ધ થઇ ગયા છે. છતાં હજી અનેક પદો વિવિધ દાનભંડારાની હસ્તપ્રતામાં સચત્રાન રહ્યા હોવાના સંભવ છે. અહીં આવા અપ્રગટ ખે પદ જે મને લા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિરના એક ગુટકામાંથી મળી આવ્યા છે તે વિદ્યાનો સમક્ષ રજૂ કર્યું છું. જે પ્રતમાંથી આ ખંને પદો મહયાં છે તેનું વિવરણ આ પ્રમાણે છે.-શ્રી જૈનસંઘ — ખેડા પ્રયસંગ્રહ, પ્રતકમાંક ૩૨૧૮૫. આ પ્રતમાં પ્રથમ ૧ થી ૬ પત્ર નથી. હ થી પડ પત્રો છે. પ્રતનું માપ ૨૧.૫૪ ૧૨.૫ સે.મી. છે. પત્રો બાંધેલાં— મુટકારૂપે— છે. પત્ર નં. પર ઉપર પ્રથમ પદ છે. પ્રથમ પદ છે. પત્ર માં પત્રો લોધેલાં— મુટકાર્યો છે. પત્ર નં. પર ઉપર પ્રથમ પદ છે. આ પ્રતમાં હરિદાસ, સુરદાસ અને તરસિંહના પદોના સંપ્રહ છે. હરિદાસ રચિત 'નરસિંહ મહેતાના પુત્રના વહેવાર' નામક કૃતિ આ પ્રતમાં આપેલાં છે. આ પ્રત સંવત ૧૭૮૨ બ્રાવણ વદી ૧૧, કડાદના ખેડાવાલ પ્રાદાણ દવે જાગેશ્વરામે લખી છે.

ધક-૧ [રાગ શાંમેરી] મારા પીઉજી પીર ન જાંતે નાલાેે પાડ મારા જાતે ન નેહ પી6છીસ ધરું. વાલા નવી નવી નાર વખાને રે......પીઉજી **(1)** પાંચ માસની પરતાંની. જાતુ મેં કાંઈ तारे ર જોવંત માંહાં નહીં મલા તા, મારી રે…..પીઉછ રહી મન માંહે હેાશ (૨) ₹. છું નારી નાથ તમારી. ⊋મ રા ખે તેમ રઇએ પર–પ્રસ્થતેઃ <sup>૧</sup> पासव ગ્રહીને. ਮੁਰੀਕਰ। કેમ કાહાવે રે……પીઉછ (3)

૧. પુરુષના

રાજે કેમ સખીઆ શઇએ સુતી ધાલ તલાઈ ના ₹. દુર થકી દુખ પામું માહાંરા વાલા. કાં મુકા મુતે વાહી રે.....પીઉજી (8) પી 8(છ) પીઉ કરતા પીઉછ પધારા. સું દર મુખ યર વારી નરશાઈઅરચા શાંમી ભલે મલીએ. HIOY રાખી અમારી રે.....પીઉજી (y)

#### 46-8

### [રાગ દેશાખ]

**લાલક જાડુઆ રે પર**ભત **મેલ પાછી ધરની,** કે મલ **ક**२ તાહારા કરમારો. શી માંહી શ્રાલા ખાંત, ચારી રે આંત્રલીએ ચગ્રકા લાખના બાહે નથી બલવંત. બાલકા रे'श શાસ્ત્ર તેમ **અ**ાપન रेडेस. કહે ન द्धाक ક્રીજે. થવું રંજીત દુધ-દહીને કાજે. ગાેપી ગાલ દીએ તે ખીએ......માલક ૦ **(२)** કેહે શામલીઓ સુન રે માતા. પર ઉપગારી પ્રન. નરશ્રે માચે શા મીએ ગાકુલ રાખુ. વીસ્મે થમા મુનીજન…..ખાલક∙ (8)

### महाकवि -कालिदास -विरचितं

# मेघदूतम्

## लक्ष्मीनिवासकत-शिष्यहितैषिणीटीका-समेतम्

## पूर्वमेघः

श्री भगवरये नमः । अत्र श्रीकालिदासः वर्षाकालमाश्रृ(श्रि)त्य विम्रलम्भरस्(सं) वर्ण[म]-ब्रिह्(द)माह ।

कश्चित्कान्ताविरहगुरुषा स्वाधिकारात्प्रमत्तः शापेनास्तंगांमतमहिमा वर्षभोग्येण भर्तुः । यक्षश्चके जनकतनयास्नानपुण्योदकेषु स्निग्धरुष्ठायातस्यु वस्ति रामगिर्याश्रमेषु ॥१॥

कश्चित् अनिर्दिष्टनामा यक्षो गुह्यकः रामिग्याश्रमेषु वसि निवासं चकेऽकरोत् । रामिगर(रि १)-द्विकारव्यस्तस्याश्रम(मा) रामिग्याश्रमासतेषु । विरहिणी हिरणी कः । कल्तिन्तःकरणतया एकत्रावस्थानं न स्यात् । अतश्चाश्रमेषु बहुवचनम् । कीहरो यक्षः १ मर्तुः घनं (न)दस्य² शापेन अस्तङ्गमितमहिमा गतमाहारम्य[ः] अतो निजपुरीमपहाय तत्र स्थितवान् । पुनः कीहराः १ स्वाधिकारप्रमत्तः स्वाधिकारप्रमत्तः स्वाधिकारप्रमत्तः । निज्ञज्ञायाव्यसित(नि)स्वात् । कीहरोन शापेन १ कान्ताविरहगुकणा । कान्ताया विरहगुकणा । कान्ताविरहगुकणा । कान्ताविरहगुकणा । कान्ताविरहगुकणा । कान्ताविरहगुकणा । कान्ताविरहगुकणा । पुनः कीहरोन १ वर्षः यावद् सुज्यते वर्षमोग्यस्तेन । अथवा वर्षः भारतं कान्ताविरहगुकणा । पुनः कीहरोन १ वर्षः यावद् सुज्यते वर्षमोग्यस्तेन । अथवा वर्षः भारतं क्षेत्रं तत्र सुज्यते वर्षमोग्यस्तेन । किविशिष्टेषु आश्रमेषु १ जनकतनयास्नानपुण्योदकेषु –जनकनत्वयास्तानेन शीता(त)मज्जनेन पुण्याणि(नि) पवित्राणि अदकानि येषु तेषु । रामसन्निधाविप शी(सी)नतामहणं तज्ञोलप्रयनाय । पुनः किविशिष्टेषु आश्रमेषु १ सिनग्धा अस्था स्था(ज्ञा)यात्रवो येषु तेषु । पूर्वे(वि)परिदेगमागे भाजत्विपि सिनत्त्ति।रि येषां छाया न परिवर्तते छायात्रवः । सर्वत्रा मन्दाकान्ता वृत्तं प्रवासविप्रसमो स्थः ॥१॥

Note 2: () indicate correction; {} indicates omission and [] indicates addition,

Note 1: [The readings in the text of the Meghaduta given here, follow the Mss B.&C. Ms. A. gives only प्रतीकs. At times the commentary gives a different reading when compared with the verse quoted. We have noted this.

तस्मिन्नद्रौ कतिचिद्दबलाविष्रयुक्तः स कामी नीत्वा मासान्कनकवलयश्रं शरिक्तप्रकोष्टः । आषाद्वस्य प्रथमदिवसे मेधमाश्लिष्टसानुं वप्रकीडापरिणतगत्तप्रेलगीयं ददशे॥२॥12

स यक्षो मेवं ददर्श, जीमूतमद्राक्षीत्। किं कृत्वा १ तिस्मिन्ऽ(न्न)द्रौ रामिगरी पर्व ते कितिचत् अध्यै मामान् नीत्वाऽतिक ए । कीद्दशी यक्षः १ अवछाविष्ठ युक्तः, स्त्रीविष्ठितः । पुनः कीद्दशः १ कामी, व्यवनामिम्तचित्तः । पुनः कीद्दशः १ कनकवलवं(य) 13 मंद्रारिकतप्रकोधः । कनकवलव्यं त्रे गित्रमं शिक्तौ प्रकृति प्रकृति प्रकृति प्रकृति कामि काम्पदेशौ 15 यस्य सः । कीद्दशः मेवम् १ आस्लिख्यन्त । आस्लिख्यन्यालिङ्गिनानि सानूनि शिखराणि, येत सः, तम् । पुनः कीद्दशं मेवम् १ वप्रकृति । आस्लिख्यन्यालिङ्गिनानि सानूनि शिखराणि, येत सः, तम् । पुनः कीद्दशं मेवम् १ वप्रकृति वर्षायं तम् । कदाऽपत्रा(क्य)त् वि आषादस्य प्रथमदिवसे । मकारोऽलाक्षणिकः । अः कृष्णि १ स्तस्य दिवसेऽदिवमस्तिस्मन् अदिवसे । आषादस्य प्रथमदिवसे । मकारोऽलाक्षणिकः । अः कृष्णि १ स्तस्य दिवसेऽदिवमस्तिस्मन् अदिवसे । आषादशुक्ले एकादस्यां मेघं ददर्शः । कालिदासस्यापि अयमिमायो ज्ञायते । यतः ''दया(शा)पान्तो मे भुज्ञगशयनादुत्थिते शाप्र(ङ्गं)पाणौ,'' तत्र शापान्तो वर्षान्तव्य भावी । कीद्दगः मेघं १ प्रयं विस्तीणम् । एके पण्डिता प्रथमदिवसे, आद्यं प्रतिपद्दिनं व्यक्तिते तदिह विस्द्वम् । कथं १ तत्र गिरी अन्दी मासान् अतिवाह्य मेघं दृष्टवान् । दोषाश्यकारो मासा वर्तन्ते । प्रतिपद्ग्रहणाश्यकारो मासाः, पञ्चित्रिक्तरां(रा) वर्ष्यादेनस्ति । अपरे प्रथमदिनं पूर्णिमादिनमङ्गीकृत्य व्याकुर्वते , तदिप न संघटते । चत्वारो मासाः पञ्चदिनेस्नाः थ्यमदिनं पूर्णिमादिनमङ्गीकृत्य व्याकुर्वते , तदिप न संघटते । चत्वारो मासाः पञ्चदिनेस्नाः थ

तस्य स्थित्वा कथमपि<sup>22</sup> पुरः केतकाधानहैतो— रन्तर्वाष्पश्चिरमनुखरो राजराजस्य दृध्यौ । मेघालोके भवति सुखिनोऽप्यन्यथाद्यस्तिचेतः कण्ठाश्लेषप्रणयिनि जने कि पुनर्द्रसंस्थे ॥३॥

राजराजस्य धनं (न)द्रस्य<sup>23</sup> । अनुचरः चिरं चिरकालं दध्यो चिन्तयामास । किं कृत्वा ? तस्य मेबस्य पुरतः <sup>24</sup> अवतः कथमि महता<sup>25</sup> कष्टेन स्थित्या । किं विशिष्टस्य तस्य ? केतकाधान्नहेतोः <sup>26</sup> केतकस्याधीनं, तस्य हेतुः कारणं, तस्य । कीहशो अनुचरः ! अन्तर्बाधाः अन्तर्भाध्ये बाषो, नेत्राम्यु, रोदनं, यस्य स । युक्तो[ऽ]यमर्थः । मेबालोके जलददर्शने सुखिनो[ऽ]ि बल्छभासहितस्यापि घेतश्चितं अन्यथावृत्तिर्भावति , विप्यिं हतं <sup>27</sup> जायते । कण्ठाश्लेषप्रणयिनि जने दूरसंस्थे किं पुनर्वाच्यं ? कण्ठाश्लेषे कण्ठालिङ्गने प्रणयो यस्य सः तस्मिन् ॥३॥

प्रत्यासन्ते नभसि <sup>28</sup>दयिताजीवितालम्बनाथी<sup>६</sup> जीमूतेन स्वकुशलमयीं हारयिष्यन् प्रवृत्तिम् । स प्रत्यक्षैः कुरनकुसुकैः किर्गतार्धायः तस्मै । प्रीतः प्रीतिप्रमुखवचनं स्वागतं व्याजहार ॥॥॥ स यक्षः प्रीतिष्रमुख्यचनं यथा भवत्येवम् । तस्मै मेधाय , स्वागतं कुशलप्रश्नम् , व्यानहार जन्न । प्रीत्या प्रमुख्यचनं यत्र तत् कियाविशेषणम् । एकत्वं नपुंसकत्वं स्यात् । क्व सित ! नभि आवणमासे प्रत्यासन्ने निकटवर्तिनि सित । स गुद्धकः । किं कुर्वन् ! जीमृतेन मेचेत, स्वकुशलमर्थो स्वकुशलेन प्रवृत्ता स्वकुशलमर्थो, तां वार्ता हार्याध्यन् प्रापयिष्यन् । कीहराः सः ! दियताजीवतालम्बनार्थी । दियताजीवतालम्बनार्थी । दियताजीवनस्य अश्वयतीति दियताजीवतालम्बनार्थी । पुनः कीहराः ! प्रीतेः आवणासन्तत्वात् । कीहराय तस्मै ! कुटलकुसुमैः गिरिमस्लिकापुष्तैः किस्तिवार्थाय प्रवाय (य) । कीहरीस्तैः ! प्रत्या(स्य)ग्रैः । स्तृतैः देवताऽतिथि । प्रवाय। प्रवाय। । स्वायोग्यैः ।। । स्वायोग्यैः ।। । ।

साम्प्रतं प्रार्थना (य)द्वारेणाह 32 ।

धूमज्योति सिलिलमहतां संनिपातः 33 क्य मेघः संदेशार्थाः क्य पदुकरणैः प्राणिभिः प्रापणीयाः । इत्यौत्सुक्यादपरिगणयन्गुहयकस्तं ययाचे कामार्ता हि प्रकृतिकृपणाश्चेतनाचेतनेषु ॥६॥

गुझकों यक्षस्तं मेवं ययाचे प्रार्थयामास । गुझकः किं कुर्वन् ! औरसुक्यात्ऽ(इ)34-परिगण्यन् विचारपन् इति । किं मेवः क्य संदेशार्थाः ! संदेशानामर्थाः संदेशार्थाः । कीदशो मेघः ! धूमयो(ज्यो)तिसिल्लिम्हतां <sup>35</sup> सन्तिपातः समूहः । धूमश्च ब्योतिश्च सिल्लं च महच धूमयो(ज्यो)-तिसिल्लिम्हतस्तेषाम् । कीदशः(शाः) <sup>36</sup> संदेशार्थाः ! पदुकरणे, सकलेन्द्रियेः प्राणिमिर्मनुद्धः प्रापणीयाः न(ने)तःयाः न दुर्बुद्धिमिर्नेतुं शक्याः । कथमेतव्(द)विचारितवान्नित्याह । हि यस्पात् कारणात् , कामार्ताः कन्दर्पपरवशाः पुरुषाः, चित्राचितनेषु वस्तुषु चैतन्यपदार्थे पु<sup>37</sup>, प्रकृतिकृषण(णाः) <sup>38</sup> स्वभावदीना मयन्ति । निह ते विषयं [अविषयं] <sup>39</sup> शातुं समर्था इति ॥ ।।।

पुनर्याञ्चामङ्गोक्रत्याह 👍

जातं यंशे भुषनिविदिते<sup>40</sup> पुष्करावर्तकानां जानामि त्वां प्रकृतिपुरुषं कामक्रपं मधोनः । तेनार्थित्वं त्विय विधिवशादूरबन्धुर्गतोऽहं याञ्चा मोघा वरमधिगुणे नाधमे लग्धकामा ॥६॥

हे पयोद ! अहं त्वां भवत(न्त)म्<sup>41</sup> , पु॰करावर्तकानां मेघानां, वंशे अन्वये, जातमुख्ननं जानामि ! अहं जानामि अवैमि ! कोहशे वंशे ! भुवनविदिते, त्रेलोक्यविख्याते । कीहशं त्वां ! मधीन: शक्रस्य प्रकृतिपुरुषं, प्रधान(ना)मात्यम्<sup>42</sup> । पुनः कीहशं त्वां ! कामरूषं स्वेच्छया विहतं<sup>43</sup> रूपम् ! तेन कारणेन अहं त्विष, भवित विखये अधित्वं याञ्चामावं गतः, प्राप्तः, युक्ते।[ऽ]-यमर्थः । अधिगुणे जात्याद्युक्कृष्टे पुर(क्)षे<sup>44</sup> याञ्चा प्रार्थना मेश्या निष्कलाऽपि वरं शेष्ठम्<sup>45</sup>, अवमे नीचे पुरुषे<sup>46</sup> लन्धकामा प्राप्तेष्टाऽपि न वरं न शेष्ठम्<sup>47</sup> । कीहशोऽहं ! विधिवशात् दूरवसतः दूरवन्धः दूरवन्धः दूरविभावः ॥६॥

संतप्तानां त्वनस्ति <sup>48</sup>दारणं तत्पयोद प्रियायाः संदेशं मे हर घनपतिकोधविश्लेषितस्य ! गन्तज्या ते वसतिरलका नाम यक्षेश्वराणां बाह्योधानस्थितहरशिरश्चन्द्रिकाधौतहम्यां ॥॥॥

हे प्योद ! संउप्तानां स्वं भगान् जल्याने { रारण } शरण ऽसि [त्राणमित] 49 । तस्मात् कारणात्, मे मम निरहार्त्तस्य सन्देसं(शं) 50 वार्ता, प्रियायाः सकासं हर ग्रहाण प्रापय स्वा (वा) 51 । कीहरास्य मे ? [धनपतिकोधविश्लेषितस्य] 52—धनपतिकोधि (धे) [न] विश्लेषितो, [वि]-योजितो, धनपतिकोधिवश्लेषितस्य ! कुत्र ? म(स्व)या गन्तव्यमित्याह । हे मेध ! ते स्वया यक्षेश्वराणां यक्षाणां ईश्वराः यक्षेश्वरागस्तिषां यक्षेश्वराणाम् । अलका नाम नगरी 53 वसति (ति:) स्थानं, गन्तव्या ते हति । कृत्यानां कर्त्तिर [वा] धन्त्री (रुते) वा । कीहरी अलका ? बाह्योत्यानिस्य ते (त) इरिते वोहरी बाह्योत्याने स्थिता (तः) रहितो योहरी हरी महेश्वरस्तस्य शिरित या चन्द्रका चन्द्रकानितः, तथा धीतानि धवितानि हर्म्याण [धनिनां] 54 ग्रहाणि यस्यां सा ॥ ७॥

[अत्र गन्तुं प्ररोजनामुख्यादयननाह्]<sup>55</sup>

त्वामार्क्षं पवनपद्वीमुद्गृहीतालकान्ताः <sup>56</sup> प्रेक्षिष्यन्ते पथिकवनिताः प्रत्ययाद्श्विसन्त्यः । कः सन्तदे विरह्मिधुरां त्वय्युपेक्षेत जायां न स्यादन्योऽप्यहमिव जनो यः पराधीनवृत्तिः ॥८॥

हे पयोद ! पिथकविताः पान्थिस्त्रयः त्वां भवन्तं, प्रेक्षिध्यन्ति(न्ते)<sup>57</sup> अवलोकियधन्ति ! काः कर्श्यथिकविताः, पथिकविताः किं कुर्वन्त्यः ! प्रत्यथानितश्र्वाः(या)ओ(दा)<sup>58</sup>श्वसन्त्यः आश्वासनां कुर्वन्त्यः । जलहो[ऽ]यं समुदिनोऽद्य नृतंऽ[नम)स्माकः पितिभः इदानीं साम्प्रतं <sup>59</sup> आग्वतःथम् । कीद्रशं(वयः)<sup>60</sup> पथिकाङ्गता । उद्गृहीतालकान्ता उद्गृहीता {ऽ}लकानां केशानांऽताः (अन्ताः) प्रान्तः यानिस्ताः, अन्यभिति[तं)<sup>61</sup> केशत्वात् विरिह्णीति कथनम् । कीदृशं ! त्वां पवत्रप्रदीम(मं)तिरिक्षनावदं चित्रम् । दे मेच ! त्विय भवति, सन्तद्धे निकटवित्तिनं सित, कोऽन्यो पर(रः)<sup>62</sup> विरह्विद्युरां, विरिह्णी स्त्री विद्युरा पीडिताः विरह्विद्युरां तां, जायां भार्यां, उपेक्षेतः विरह्त्वा (ये)त् <sup>63</sup> । अपि तु न को[ऽ]पि । योऽन्यो जनो(ऽ)ह्मिव पराधीनवृत्तिनं स्यात् । पराधीना परायत्ता वृत्तिर्थस्य सः ॥ ८ ॥

**इदानीं शुभश**कुनबरुं द[द]न्नाह<sup>64</sup> ।

मन्दं मन्दं नुदति पवनश्चानुकूलो<sup>65</sup> यथा त्वां वामश्चायं नद्ति मधुरं चातकस्तोयगृधनः\* ।

[ \* 'ते सगर्वः' इति पाठः टीकायां रहयते । ]

गर्भाधानक्षणपरिचयान्त्रनमाबद्धमालाः सेविष्यन्ते नयनसुभगं खे भवन्तं बलाकाः ॥९॥

हे पयोद ! यथा येन प्रकारण पत्रना वायुर्मन्दं [मन्दं] 60 शनैः शनैः, यथा भवत्येवं नुद्रित वाति प्रेरयित । कीहशो वायुः ! ते तव अनुकूड(छः) पृष्ठानुगामी च पुनर्वामभागस्थो [5]यं चातकः सारङ्गः, ते तव, मध्(ध)रं सुस्तरं, नदिति शब्दायते ! कीहशः चातकः ! सगर्वः पानीयलाभात् । बलाका विसकण्ठिका, सं आकाशे, भवन्तं त्वाम्, नूनं निश्चितं सेविष्यन्ते । कस्मन्त् ! गर्भाधानक्षणारिचयात् । गर्भाधाने क्षणं, क्षणमात्रं [स्तोकं] 67यः परिचयो, गर्भाधानक्षणपरिचयत् । मेधागमे चासा (तासां) 68 गर्भाधानप्रवृत्तिरिति । कि विशिष्टास्ताः ! भावद्वमाला — आबद्ध रचिता माला याभिस्ताः । कीहशं भवन्तं ! नयनसुभगं, नयनयोनं त्रयोः सुभगो नयनसुभगस्ता (स्त)म् ॥ ९॥

तां चावश्यं <sup>69</sup>दिषसगणनातत्परामेकपत्नी— मन्यापन्नामविहतगतिर्द्रश्यसि श्रातृज्ञायाम् । आज्ञाबन्धः कुसुमसदशं प्रायशो हाङ्गनानां सद्यःपाति प्रणयिहृदयं विषयोगे रुणद्धि ॥१०।

एतस्मादेव शकुनसद्भावात् । च समुच्चये, अवस्य निश्वितम् । अज्यापन्नां जीवन्तीं, ताम् । भ्रातृ वायां मम भार्या दृश्वसि, अवलोकपिव्यसि । कीदशां(शीं) ? वतां ? दिवसगणनातत्वरां, एतायन्ति दिनानि व्यति(ती)तानि ? 1, एतायन्त्य[व]शिष्यन्ते । पुनः कीदशों ? एकपत्नीं सतीम् । कीदशस्त्व ? अविहतगति: —पवनप्रकीपादिमिरस्वलितगमनः । युक्तो(ऽ)यमर्थः । हि यस्मात्कारणात् । प्रायसो बाहुत्येन विप्रयोगे, अङ्गनां विरहिणीस्त्रीणां, हृदयं आसा(शा)वन्धो ? २ रुणद्वि रक्षति यां विनाऽधिप्राव्तिसम्मावना बाध्यते । अनेन इति वन्धः आशेव बन्धः । कीदशः हृदयम् ? कुषुनसदशं पुष्यतुद्यम् । पुनः कोदशम् ? रावःपाद(ति)प्रणिय स्वस्तत्कालं, पातं(ते) ? उपतने, प्रण्यः स्नेहो यस्य तत् ॥ १०॥

कर्तुं यच्च प्रभवति महीमुच्छिलीन्ध्रातपत्रां नि तच्छुत्वा ते श्रवणसुभगं गर्जितं मानसोत्काः । आ कैलासाद्विसिकसलयच्छेद्वाथेयवन्तः सम्पत्स्यन्ते नभसि भवता राजहंसाः सहायाः ॥११॥

हे प्योद! नमसि गम(ग)ने [आकाशे]<sup>7 5</sup> आकैलासारकैलासाई यावत्। राज्ञहंसा मराला, भवतस्तव सहायाः सम्परस्यन्ते, मिविध्यन्ति । के कर्तार राज्ञहंसाः<sup>7 6</sup> १ कि कृत्वा १ तत्ते तय अवणसुमगं श्रीप्रमनोहरं, गर्जितं श्रुत्या[SS]कर्ण्य च पुनर्यद्गर्जितं [कर्तुः] <sup>7 7</sup> मही वसुघां, उच्छीलि- (ली)बा(न्ब्रा)तपत्रां, उद्भूतच्छीलि(ली)ब्रा(न्ब्रां) [ब्रा] कुसुमां कर्तु [विषातु ] प्रभवति १ करोति १ सक्तोति । मेत्रस्तिनेत तान्युद्गच्छिन्ति । कीहशाः राजहंसाः १ मामसोक्ष्यः मानसं सरः प्रत्युत्किण्ठिताः । वर्षाकाले ते १० तत्र प्रयान्ति । पुनः कीहशाः राजहंसाः १ बिसक्तिसलयले(च्छे दर्पाययवन्तः । विस्कित स्थानां छेदाः । पाथयवन्तः विसक्तिसलयानां छेदाः खण्डास्त एव, पाथयवन्तः । संबल्धः(१) येषां ते ॥ ११ ॥

अधुना गमनायोधतस्य मेवस्य शिष्या(क्षा)माह<sup>81</sup>।

आपृच्छस्य प्रियस्वममुं 2 तुङ्गमालिङ्ग्य शैल वन्दैः पुंसां रघुपतिपदेरङ्कितं मेखलासु । काले काले भवति भवतो यस्य संयोगमेत्य स्नेह्यक्तिश्चिरविरह्नं मुञ्चतो बाष्पमुष्णम् ॥१२॥

हे मेघ! असुं हीं छं रामिगिरें, आलिंग्य समाध्यिष्ट्राइन्छस्य । सुक्तलापय विश्व शिक्षं शिक्षं विषयस्य विषय (यं,श्वास) विश्व सखा च प्रियसखा स्तं(तम्) । पुनः कीहरां १ तुङ्गसुच्चंस्तरम् । पुनरिष कीहराम् १ रघुपतिपदैः श्रीरामपदैः मेखलासु नितम्बभागेषु अङ्कितं सुद्धितम् । कीहरौः रघुपतिपदैः १ पुनां पुरुषाणां वन्दैः वन्दनीयः । सखीधर्ममाह । हे मित्र ! काले काले प्रावि(वृ)ह 5-समये समये यस्य गिरेः संयोगं मेलापकं प(ए)त्य प्राप्य भव[त]स्तत्र १ स्तेहव(व्य)क्तिमविति १ सम्ययते । भवतः किं दुर्वतः १ नेत्रजलं मुञ्चत(तः) १ १, संयजने (सन् १ १ रचजन्) । कीहर्यं बाष्मम् १ (चिरविरहजं) चिरविरहजं चिरविरहान् जातश्विरविरहजस्तम् । हीला नीरवर्षणेन सिनग्धा जायन्ते इति तास्यम् । आडितारहिस्यं(आङ् नुष्टच्छूयोरित्यासमने १ पदं(१) ष्टच्छ्रो-(च्छस्य)रित्य आस्मनेपदम् । {मूलान् । आष्टुच्छस्वेति आस्मनेपदं सिद्धम् ॥ १२॥

मार्ग तावच्छुणु<sup>91</sup> कथयतस्त्वत्प्रयाणानुरूपं सन्देशं मे तदनु जलद् श्रोष्यिस श्रोत्रपेयम् । खिन्नः खिन्नः शिखरिषु पदं न्यस्य गन्तासि यत्र क्षाणः क्षीणः परिलघु पयः स्रोतसां चोपयुज्य\* ॥१३॥

हे जलद! मे [म]म॰² कथयत: सत: पूर्व तावन्मार्ग शृष्ठ, आकर्णय । अत्र तावच्छव्दः क्रमवान्(च)॰³को जैय[:] । तदन् पश्चान्मे सन्देसं(शं)॰⁴ श्रीष्यस्याकर्णयिष्यसि । कीदशं मार्गिमित्यानुकूल(ल्य)माह॰⁵ । यत्र मार्गे शिखरेषु पर्वतेषु खिन्नः खिन्नः सन् , त्वं पदं नरणं, न्यस्य संस्थाप्य,[गन्तासि]॰॰ गमिष्यसि । [किं कृत्वा ? च पुन: । क्षीणः क्षीणो वर्षणवशात् कृशतरः सन् । स्रोतसां नदीनां पयो जलं उपभुष्य लाखा (?) गमिष्यसि ।]॰॰ कीदशः पयः । परिलघु परि सामस्त्येन लघु यत्तर्परिलघु, निर्मा(मं)ल्यात् लघुतर(रं)॰॰न इनुजंरम् >॰॰। कीदशः मार्ग्यः (गिं)¹००१ तस्प्रयाणानुक्ष्यः (पं)¹०वम्बद्गमनयोग्यम् । कोद्दशः सन्देसं (शं)¹०व१ श्रोत्रप(पे)यं 100, श्रवणावर्णनयोग्यम् ॥ १३ ॥

Could it be-बिसिकिसलयानां छेदाः खण्डाः त एव (पायेयं) संबर्ल येथां ते पायेयवन्तः ।
 [\* उपभुज्य इति टीकायां दृश्यते ।]

अद्रेः शुङ्कं दरित 104 पषनः किंस्विदित्युन्मुखीभि-र्दृष्टोत्साहण्यकितचकितं मुग्धसिद्धाङ्गनाभिः। स्थानादस्मात्सरसनियुठादुत्पतोदङ्मुखः खं दिङ्गागानां पथि परिदरम् स्थूलहस्तावलेपाम् ॥१४॥

हे जीमूत ! अस्मात् स्थानात् उन्मुख 105 उत्तराभिमु[खः]खमिति(नत) रिक्षम् 106 , उन्मता (उत्पत्र 107 उर्ध्व गच्छ । कीद्यान्तः (त्) स्थानात् ! सरसिन्चुलात् – सरसा निचुलाः वेतसवृक्षाः यत्र तत्वरसिन्चुलं, तस्मात् । कीद्यास्त्वं ! मुग्वसिद्धाङ्गनाभिः हेति हेतोक्ष्ममुखीभिः कर्ध्वीकृत-वदनाभिः इति । कि स्विदिति वितक्षे (के ) । पवने। वायुः, किमद्रेः पर्वतस्य, शृङ्गं शिखरं हरिने । त्वं कि कुर्वन् ! पथि मार्थे (गे ) दिग्गजानां 108 दिक्किर रो)णां स्थूलहस्तावलेषान् पीनगै (पु)ष्टहस्तसंस्पर्शान् 109 परिहरन् वर्जयन् ॥ १४ ॥

रत्नच्छायाद्यतिकर इव<sup>110</sup> प्रेक्ष्यमेतत्पुरस्तात् वल्मीकाग्रात् प्रभवति धनुःखण्डमाखण्डलस्य । येन इयामं वपुरतितरां कान्तिमापत्स्यते ते वहैं ज्ञेव स्फुरितहस्त्रिना गोपवेषस्य विष्णोः ॥१५॥

है मेश ! पश्य पुरस्ताद्यतः, आखण्डलस्य शकस्य, तद्धनुःखण्डं प्रमदित समुख्यते । कस्मात् ? वस्मीकाषात् । पिपीलिकागृहम् । मृत्यञ्चयविशेषो वस्मीकस्तरस्याग्नः, तस्मात् सर्प्(प्) ग्रहात् । वस्मीकाषात् शक्षयनुषो वर्षाकाले सम्भव इति वृद्धाः । किहशः (शं) धनुःखण्डम् १ रत्नच्छायाव्यतिकर इव प्रेथ्यम्, दर्शनीयम् । 113पञ्चवररत्नदीय्विवितानमित्यर्थः । हे पयोद ! येन धनुःखण्डेन, ते तव, श्यामं कृष्णवर्णः, यपुः शरीरं, अतितरामित्यर्थः कान्ति शोभां आपरस्यते लप्त्यते । {ते कस्यै (स्ये)व १ विष्णोरिव । यथा विष्णोः नारायणस्य वपु (पुः) । 14 वहे ण मयूरिवच्छेन कान्ति (नित्र) । पृष्णाति । कि विशिष्टेन । वहेंण १ स्पुरित्रचिना देदित्यमानकान्तिना । 117 एतावता बर्ह्घारिणः श्रीकृष्णस्य द्वस्य प्राप्त्यतीत्यर्थः । कस्येव १ यथा गोपालस्य प्राप्तवणस्य व्यामवर्णः शरीरं वपुः, बहेण् मयूरिवच्छेन कान्तिमाप । गोपालाः किञ् केलिसात् मयूरिवच्छधारिणो भवन्ति । 118 कीहशस्य विष्णोः १ गोपवेशस्य वहलमस्य ॥ १ ५ ॥

त्वय्यायत्तं कृषिफलमिति 119भूविलासानभिन्नैः प्रीतिस्निग्धेर्जनपद्वधूलोचनैः पीयमानः। सद्यः सीरोत्कषणसुरभि क्षेत्रमारुद्य मालं किञ्चित्पश्चाद् वज लघुगतिभूय प्रवोत्तरेण ॥१६॥

हे मित्र ! किञ्चिन्मनागिप मार्ज आरुश्च[क्षेत्रीपरि स्थिरवा]  $^{120}$ पश्चादनन्तरं, भूय एव पुतरि, उत्तरेणोत्तरस्यां दिशि, त्रज गन्छ ।  $\ll$ मालां ग्रामान्तराय्वीनामसंग्रहे।(हः) ) $^{121}$  कि

लक्षगरत्वं ! जनपदवधूलोचनैरिति हेतोः पीयमानम्(नः)। 122 अत्यन्तावलोकनं पानमुच्यते इति । इदं कृषिफलं त्वय्यायत्तं भवदायत्तम् । किं लक्षणैस्तैः भ्रविकागनिभिन्नैः 123 । पुनः किं लक्षणै ? प्रीतिस्निग्धीः 124 प्रीत्या स्निग्धानि प्रीतिस्निग्धानि, तैः । किं लक्षणं मालम् ? सद्यः शीरोत्वर्पण-सुरिम क्षेत्रं –स्वयस्तत्कालं शीरोत्कर्पण(णे)न 125 [हलकर्पणेन] 126 सुरभी णि क्षेत्राणि यत्र तत् ॥ १६ ॥

त्वामासारप्रशमितवनोपण्लयं 127 साधु मूर्ध्ना वश्यत्यध्वश्रमपरिगतं सानुमानाम्रकूटः । न श्रुद्रोऽपि प्रथमसुकृतापेक्षया संश्रयाय प्राप्ते मित्रे भवति विमुखः किं पुनर्यस्तथोन्न्यैः ॥१७॥

हे जीमूत! आम्रकृटाख्यसानुमाम् पर्वतः साधु यथा स्यात् (तथा)<sup>128</sup>, [वक्ष्यति इति वहतेर्हस्य करवं कृते स्यः, सस्य षत्वे व कृते कप नृयोगे श्र(!) । ]<sup>129</sup> त्वां भवन्तं, मूर्कां मस्तकेन वक्ष्यति धारियध्यन्ति(ति) । कि लक्षणं त्वां ! अध्वश्रमपरिगतं मार्ध(गे)श्रमोपेतं<sup>139</sup>, [मार्गश्रनस्यान्तम्]<sup>131</sup> । कि लक्षणं त्वां ! अ(भे)सारप्रस(श)भितवनोपव्लवम् <sup>132</sup>-आसरेण [धारा<sup>133</sup>सम्पातेन]वेग् बद्धों <sup>134</sup>वर्षणेन प्रस(श)मित्त(तं) उपशम (मं) नीतो वनोपव्लवो वनदाहो येन स, तम् । युक्तो[2]यमर्थः । क्षुदोऽभि त्धुरिष, प्रथमसुक्तापेक्षया संश्रयायाश्रयाय, [संश्रयदानार्थः]<sup>135</sup> विशुख(खः) पराङ्मुखो न भवति । प्रथमं पूर्वं सुक्तरपोपकारस्य याऽपेक्षा, तया । पूर्वमनेन समीपकृतं महिदिदानीमहमेत्य(तस्य)<sup>136</sup> प्रत्युपका(क)रो (प)भीति । कव सिते ! [भिभे प्राप्ते सिती]<sup>137</sup> उच्चैस्तर आम्रकृटस्तस्य व । अर्थ कि पुनर्वाच्यम् ॥ १७ ॥

छन्नोपान्तः परिणतफलचोतिभिः<sup>139</sup> काननाम्नै-स्त्वय्याह्नढे शिखरमचलः स्निग्धवेणीसवणे । वृनं यास्यत्यमरमिथुनप्रेक्षणीयामवस्थां मध्ये इयामः स्तन इव भुवः शेषविस्तारपाण्डः ॥१८॥

हे जलद! अचल! आम्रक्टो, नून निश्चितं, अमरमिथुनप्रेझणीयामृतस्थां यास्यति गमिष्यति । अमरमिथुनानां देवयुगलानाम् । प्रेक्षणी[यां] 140 द्रष्टुं योग्य(ग्यां) ता(ताम्) । क्व सति ? स्निग्चवेणोसवणे त्विय शिखरं शुङ्गमारूढे सिन । स्निग्चाऽस्था या वेणी तत्सवर्णस्तस्मिन् । कीदशोऽचलः? काननाम्नैः, काननमहकारैः छन्नासन्त(न्तः) कछादितपर्यन्तः । कीदशैः काननाम्नैः? परिणतफल्ख्योतिभिः । परिणतानि परिपक्यानि । यानि फलानि तैक्योतन्ते परिणतः(त) 143 फल्योतिनः, स्तैः(तैः) । उत्प्रेक्षते — भुवः पृथिन्याः मध्ये मध्यप्रदेशे वयामस्तनः [इव] 144 । कीदशः स्तनः ? श्रेषविस्तारपाण्डुः भौरवर्णशेषः ॥ १८॥

स्थित्वा तस्मिन् वनचरवधूभुयतकुञ्जे मुहूर्त तोयोत्सर्गाद् द्वतनरगतिस्तत्परं वर्त्म तीर्णः । रेवां द्रश्यस्युपद्वविषमे विन्ध्यपादे विशीर्णाः भिक्तच्छेदैरिय विरचितां भृतिमङ्गे गजस्य ॥१९॥ हे वयस्य ! हे मित्र ! तत्वरं वत्म(तम्)तीर्णः 146 सन् रेवां नर्मदां द्रश्च(६य)सि [विलोकः विष्यसि] 147 । तस्मादाम्रक्शत् परं तत्वरं यद्वर्म [तत्] 148तीर्णोऽतिकारतः ! किं कृत्वा? तस्मिन् आम्रक्टे मृहुर्त 149क्षणमात्रं स्थित्वा । कीटशे तस्मिन् ! वनचरवधू भुक्तकु के वनेचर-कान्तासेवितगहने 150 । वनेचर शब्दे सन्तमी छुक् बहुलकात् । कीटशे (श)स्त्वं? तोथोत्सप्रा(गी)त् 151 जलवर्षणात् । {त} दुततरगितः, शोधगमनः, कीटशी रेवां [नर्मदां] 152? उपलविषमे शिलाक्ट-स्थपुटे विन्ध्याचे विनश्याचे लायोभागे विशीर्णा प्रस्ताम् । उत्प्रश्यते । गजस्याङ्गे भूतिमिव शोगामित । कीटशी भूतिः (153 मित्रक्षे विनश्याचे विनश्याचे विनश्याचे स्थान केटिशीर्या विविश्वति विविश्वति विविश्वति विविश्वति विविश्वति । स्थान ॥ १९ ॥

तस्यास्तिक्तैर्वनगजमदैर्वासितं वान्तवृष्टि-र्जम्बूकुञ्जप्रतिहतरयं तोयमादाय गच्छेः । अन्तःसारं घन तुलयितुं नानिलः शक्ष्यति त्थां रिक्तः सर्वो भवति हि लघुः पूर्णता गौरवाय ॥२०॥

[अथ त्यक्ततोयस्य प्रतिकियामुपदिशन्नाह ।]

रेवायाः त्रयाः तोयं नीरमादाय ग्रहीत्वा त्वमग्रे य)तो 155 गच्छेर्यायाः । किं लक्षणं तोयं? तिक्तैः कटुकैः बनगजमदैर्वामितं सुरमिक्तम् । पुनः किं लक्षणं [तोयं]<sup>156</sup> ? जम्बुकुञ्जप्रतिहतस्यम् । [जम्बुकु'] जेषु<sup>157</sup> जम्बुबुक्षवनगहृवरेषु<sup>158</sup> प्रतिहतः, स्खलितो स्यो वेगो यस्य तत् ।

कि लक्षणस्त्वं ! वाति(त्त)बृष्टिः कृतवर्षणः । अन्योऽपि कृतवमनः कटुकक्षायं वस्तु गृहाति। जलग्रहणेषु 159 गुणमाह । हे घन ! अन्त सारं जलपरिपूर्णं स्वां अनिलो वायुस्तुल्ये(यि)तुं कलियतुं 160 न शक्यित, न समर्थो मिविष्यति । हि यस्मारकारणात् सर्वोऽपि जनः रिक्तः शून्यो लघुर्मवित पूर्णता धनाङ्यता गौरवाय भवित । तेन तव जलगुरुत्वेन नाऽनिलात् परिभव-प्राप्तिः ॥२०॥

नीपं रुष्द्वा हरितकिपर्श केसरैरर्घरुढै-राविभू तप्रथममुकुलाः कन्दलीश्चानुकच्छम् । जग्ध्वारण्येष्यधिकसुर्धि गन्धमान्नाय चौर्व्याः सारङ्गास्ते जललबमुचः सुचिष्यन्ति मार्गम् ॥२१॥<sup>161</sup>

[मार्ससीकर्यावदेशेन] प्रलोभयन्ताह । सारं श्रेष्टम् । सर्वजनिपं प्रियवचनं लपन्तीति सार-क्वाश्वतकारते भवती मार्गः स्विधिविन्ति (कथियव्यन्ति) स्वजातिषु परस्परं कथियव्यन्ति । नृतं अनेन मार्गेणास्मरमुहज्जीमूतो गतः परं भाग्यहीनैरस्माभिः नावलोकित इति । चिह्नान्युदि(हि)-श्यन्ते । चातकेरेव जलदान्नीरकणाः पातन्या (नि न) [नान्यत] 162 इति तेषां जीमूत एव शरणम् । किं कृत्वा सूचियव्यन्ति ? चिह्नान्याह । अर्धस्टैः अर्धनिष्यन्तेः केसैर्मुकुलेईरितकपिशं र नीलिपिङ्गं नीपं करमंत्र कुषुनं दृष्ट्या समालीक्य तिद्वेना जलपात विना न जायते । न केवलं सारङ्गाश्वातकास्त्व मार्ग स्विधिष्यित । च पुनः सारं सिललं गच्छिति , सारङ्गा गजास्ते मार्ग स्वयिति(न्ति) । किं कृत्वा ज्ञास्यन्ते ? लक्षणान्याह । कच्छं 163 कच्छममु- लक्ष्यीकृत्यानुकच्छमनुनीरं प्रथममुकुला उत्पन्नायकोरका: कन्दली 164 वेनस्पतिविद्योषात् इत्या ते तवा 165 मार्ग स्विधिष्यन्ति अयमर्थो न सुन्दरतरः । यतस्ते सज्ञाः पीवरकाया कर्दमाकुलायां सि(शि)लायां, गन्तुमपि न पारयन्त्यतो जीमूतावतारसमया(य) स्तेषां 166 न सुखदः । च पुनः सारं सत्वरं [शीष्र] 167 गच्छन्तीति सारङ्गा हरिणास्ते पन्धानं मार्ग स्विधिष्यन्ति । किं कृत्वा श्वारं स्वधारण्येषु ग्रीक्मादावण्लुष्टकाननेषु । उन्याः पृथित्याः । अधिकसुरिम गन्धमान्नाय सुधित्वा 168 अधिकश्वासी सुरिम अधिकसुरिमस्तम् । जलकणवतनात्तत्र मौरभ्याविर्मावः । अयमर्थो[ऽ]पि विपिश्वां चेतसि न समत्करोति । यतो हरिणानां मेचेन सह मैत्रीमावो न । अतश्वातका एव सर्वान् मावान् विदित्वा ते मार्ग स्वयिष्यन्ति । कीद्यस्य ते १ जल्लवसुचः जललवान् मुञ्चतीति जललवान् तस्य ॥ २१॥

अस्भोबिन्दुप्रहणरभसान् चातकान्वीश्यमाणाः श्रेणीभृताः परिगणनया निर्दिशन्ता बलाकाः । त्वासासाच स्तनितसमये मानयिष्यन्ति सिद्धाः सोत्कण्ठानि प्रियसहस्रोसस्थमालिङ्गितानि ॥२२॥१६९

सिद्धा [गगनचर] 170 देविवशेषाः । प्रियसहचरी सम्भ्रमालिङ्गय (ङ्गि)तानि । सोस्क्ठा (युक्ताय) नि [उन्कठायुक्तानि] 171 मानियध्यन्ति अङ्गीकरिष्यन्ति । किं कृत्वा ? स्तिनतसमये गण्जरिवसमये 172 स्त्री भवन्ते, आसाय प्राप्य । सिद्धाः किं कुर्वाणः ? अभ्मोबिन्दुग्रहणस्मसान् चातकान् वीक्ष्य-माणाः । अभ्मोबिन्दुनां ग्रहणे स्भवा [व्यया] 173 उत्ताला अभ्मोबिन्दुग्रहणस्मसान् । सिद्धाः [पुनः कथंभूताः 174] , किं कुर्वन्तः ? बराका बिसकिष्टका निर्दिशन्तो द्शीयन्तः । कया ? परिगणनया । परिसामस्त्येन गणना, तया, एक-द्वि-त्रि-संख्यया । कीष्टशा बलाका १ श्रेणीभूताः [175अश्रेणयः श्रेणयो जाताः इति श्रेणीभूताः] पङ्कितब्रहाः ॥२२॥

उत्पर्यामि बृतमपि सखे मित्रयार्थे वियासोः कालक्षेपं ककुभसुरभौ पर्वते पर्वते ते । शुक्लापार्गैः सज्जरनयनैः स्वागतीकृत्य केकाः प्रत्युवातः कथमपि भवान्गन्तुमाशु व्यवस्येत् ॥ २३

हे सखे ! मित्रियार्थमस्मद्दियतार्थ, द्रुतमिष शीघ्रमिषि । ति जिगिमिषोस्तव पर्वते पर्वते काल-सेपं विलग्धं उत्पत्त्यापि अवलोक्यामि । कीदशे पर्वते पर्वते क्षुभमुरभौ अर्जुनवृक्षमुगिन्धि[नि] । अन्नान् रवम् । कथमि केनाण्युपायेन । आद्यः गीवः, गन्तुः व्यवसे (स्ये)त् उपायं कुर्यात् । कीहशो भवान् । 178शुक्लापण्ड्गैर्मयूरैः प्रत्युद्यातः । कि कृत्वा । केका मय्रवाणी । 179स्वागतीकृत्य वचनेः कुशलप्रभौ कृत्वा । कीहशैस्तैः । सज्जन्यनैनेनोदक्षयुक्तैः ॥२३॥ पाण्डुच्छायोपवनवृतयः केतकैः स्रचिभिन्नैः नींडारम्भैर्गृहबलिभुजामाकुल्यामचैत्याः । त्वय्यासन्ते परिणतफल्ययामजम्बूबनान्ताः सम्पत्स्यन्ते कतिप्यादिनस्थायिहंसा दशार्णाः ॥२४॥१८०

हे जीमूत ! दशाणी दशाणिदेशाः, कतिपयदिनस्थायिद्वंसाः संपत्स्यन्ते । कतिपयदिनानि स्थायिनो हंसा येषु ते । जलदर्शने मानसे(सं) गमनात् । कव सित? त्वियिशि भवित, आसन्ने निकरवर्तिन सित (सित) । कीहशाः दशाणाः ? श्रु(स्) चिभिन्नैविकस्वरैः केतकैः केतककुसुमैः, पाण्डुच्छायोपवनवृतयः पाण्डुच्छाया गौरकान्तिः उपवनवृत्तिस्थानकण्ठो येषां ते । सित्तवा[त्] 182 केतकानाम् । पुनः कीहशा दशाणाः? गृहबिलभुजां चरकानां काकानां 183 वा नीडारम्भैरालयोया-(य) मैः 184 आकूलप्रामचित्याः; आकूलानिः व्याप्तानि ग्रामचैत्यानि, ग्रामपादपा वृक्षाः, येषु ते । पुनरिव कीहशाः? परिणतक्षस्यामजम्बूवनान्ताः परिणतक्षः परिवक्षकृतः , इयामजम्बूवनान्ताः येषु ते । स्वाप्तान्ति ।

तेषां दिश्च प्रथितविदिशालक्षणां राजधानीं गरवा स्वः फलमविकलं कामुकत्वस्य लब्धा । तीरोपान्तस्तनितसुभगं पास्यसि स्वादु यस्मा-त्सभभक्षं मुखमिव पयो वेत्रवत्याश्चलोर्मिना २५॥१८०

हे जलद ! 186 तेषां दशाणीनां विदिशालक्षणां विदिसे(शे)ति लक्षणं नाम यस्याः सां, तां राजधानीं गरवा कामुकत्वस्य कामी(मि) 187जनस्याऽविकलं संपूर्णं फलं सद्यस्तरकालं लब्धा लस्यसि(से) । कृत इत्याह ? यद्यस्मात्कारणात् {कारणात् } वै(वे) त्रवत्या 188 नद्यास्तदेवीय प्याप्तिस्थाः कीट्यां पयः? तीरापात(न्त) 189स्तिनतसुभगं, तीरोपानते स्तिनतेन विह्यक् जितेन, सुभगं रम्यं, यत्तत् । पुनः कीट्यां ? स्वादु मिध्यम् । तत्पयः किमिव ? सुखमिव यथा किश्वत्कामी कस्याश्वित्कामिन्याः रतिकृजितेन रम्यं सृत्रभङ्गं कटका (टाक्षाः?) न्वितं 190 मुखं पीरवा कामुक्तवानां सम्पूर्णफलं प्राप्नोति, तथा भवान्न (न) पीरवर्षः 191 ॥ २५॥

नीचैराख्यं गिरिमधिषसंस्तत्र विश्रामहेतो-स्त्वत्संपर्कात्पुलिकतिमिव प्रौद्धपुष्पै: कदम्बैः ! यः पण्यस्त्रीरतिपरिमलोद्धारिभिनागराणा-मुद्दामानि प्रथयति शिलावेदमभियौ वनानि ॥२६॥192

हे पंयोद ! तत्र विदिशायां नीजैराख्यं गिरिमचलं विश्रामहेतोर्निवासार्थमिषवसेराश्रये: । कीदशं नीजैराख्यं गिरि(रिं)! प्रौद्धपृष्यैः विकसितकुसुमैः कदम्बैः नीपतृकौः त्वदीयसंपर्कः मित्रस्य मेलापकस्त्वसं(सं)<sup>193</sup>पर्कस्तरमात् त्वत्सम्पर्कात् । उत्प्रेक्यते, पुलकितमिव<sup>194</sup> [रोमाञ्चितमिव] ! विकसितस्य नीपस्य रोमशता[नि]<sup>195</sup> सम्पद्यन्ते । यो गिरिः नागराणां नागरिकलोकानां उद्दामानि प्रौदानि योजनानि प्रथयति प्रख्यापयति । कैः शिलावेदिम(इम)भिः<sup>196</sup> । कीट्योः पण्यस्त्रीरिति-परिमलोक्गारिभिः । पण्यस्त्री[रिति]परिमलं <sup>197</sup> वेदयासुरतां(ता)मोदं <sup>198</sup> उद्गिरिति(रिन्त)<sup>199</sup> यानि तानि तै: ।।२६॥

विश्रान्तः सन्वज \*नगनदीनीरजातानि सिञ्च-न्तुयानानां नवजलकणैर्यू थिकाजालकानि । गण्डस्वेदापनयन्वज्ञाकलान्तकणौत्पलानां द्वायादानात्क्षणपरिचितः पुष्पलावीमुखानाम् ॥२७॥²०० वननदीतीरजातानि इति टीकायां दृश्यते ।

हे सखे ! तत्र गिरी विश्वान्तस्यन्तग्रतो तत्र याहि 201 त्वम् । त्वं कि कुर्वन् ? उद्यानानामुप्तनानां युथिका बालकानि यूथिका कोरकान् । सिन्चन् उक्षन् । की द्यानि तानि ? वननदीतीरजानाति(तानि) 202 काननसरित्तरोत्पन्नानि । की दशस्त्वं ? छायादानात् पुष्पलावी मुखानां अणपरिचितः । पुष्पणि छनन्तीति पुष्पलाव्यस्तासां मुखानि । तेषां किलक्षणानां मुखानां 203? क्लान्तानि
म्लानानि कर्णोत्पलानि येषां तानि, तेषाम् । क्या ? मण्डस्वेदायनयनक् वा गण्डयोर्य(यः) 204 स्वेदो
धर्मस्तस्यायनया(य,नेनोत्युंससेन या कन् तया ।।२७॥

वकः पन्था यदपि भवतः प्रस्थितस्योत्तराशां सौधोत्सङ्गप्रणयिमुखो मा स्म भूरुज्जयिन्याः । विवृद्दामस्फुरितचकितैस्तत्र पौराङ्गनानां लोलापाङ्गेयदि न रमसे लोचनैवंञ्चितोऽसि ॥२८॥<sup>२०ऽ</sup>

हे वयस्य ! हे मेघ ! हे मित्र ! 206 यद्यपि भवतस्तव उत्तरायां कीवेरी प्रस्थितस्य, वक्षः कुटिलः, पन्थाः मार्गो भवति , तथाऽपि उज्जयिन्यां नगर्या(यो 207 सीघोत्सङ्ग-प्रणय-विमुखो 208 मा सम भूरवश्यं तां गच्छेर्यायाः 209 । यदि चेत् तत्र उज्जयिन्यां पौराङ्गनानां नागरिक-रमणीनां, लोचनैन रमसे 210 न कीडिसे, तदा विज्ञ्यते [S]सि । अवलोकनाभावात् ! कीडिसैः लोचनैः ! विद्युदामा(म)स्फुरितचिकतेः, विद्युदामनः स्फुरितेन चिकतानि [त्रस्तानि] 211 नेत्राणि तैः । पुनः कीडिसैः ! लोल(ला)पाङ्गैः लोलाश्चन्यला अपाङ्गा नेत्रप्रान्तो (नताः) येषां तानि, तैः ॥२८॥

वीचिक्षोभस्तिनितविहगश्रेणिकाञ्चीगुणायाः संसर्पन्त्याः स्विछितसुभगं दर्शितावर्तनाभेः । निर्विन्ध्यायाः पश्चिभव रसाभ्यन्तरः संनिपत्य खोणामाचं प्रणयस्वनं विश्रमो हि प्रियेषु ॥२९॥<sup>213</sup>

हे प्रयोद ! <sup>214</sup>नैवं(निर्वि)न्ध्यायाः नवाः, पथि प्रताहे, सति(निन)<sup>215</sup>पत्याश्लिध्य रसाभ्यन्तरो भव, पानीयगर्भः स्यान्(स्याः) । त्वं पानीयं पिवेरित्यर्थः; ) रसाभ्यन्तरः श्रृङ्काररसवासिते(तो)<sup>216</sup> भवति । विश्वेषोक्तिः । तां कामयेरिति तात्पर्यम् । किं लक्षणायाः तस्याः १ विचिक्षोन् भेन 217 कि क्षणायाः तस्याः १ विचिष्ठोन् भेन 217 कि क्षणायाः स्ति काम्योरित तात्पर्यम् । विद्विष्ठोन् विहङ्गमप्रकृतः । सैय काञ्चीगुणो मेखलागुणो यस्याः सा, तस्याः । तस्याः किं कुर्वत्याः १ पाला(षा)णादो(दे) स्वल्वितेन सुभगं यया स्यादेवं संसर्पन्त्याः, गण्छन्त्याः । पुनः किं लक्षणायाः १ दर्शितावर्तनामेः, दर्शिता आवर्त एव नाभिर्यया सा तस्याः । कथमभाह्यानाभावेऽनुरागिता योग्येत्याह । हि स्फुटं निश्चितम् । स्त्रीणां प्रियेषु द्यितेषु, विश्वमो विलासः, आद्यं प्रथमं, प्रणयवचनं स्नेहवाक्यम् । 218 अयः नारीसाधम्यन् माहः । अन्याऽपि कामिनी शन्दायमानरस्(श)ना 219 स्विलासः गण्छन्ती हा । भावान्विता पत्युनिर्मि दर्शयिति 220 ॥२९॥

<sup>221</sup> वेणीभूतपतनुसिललां तामतीतस्य सिन्धुः पाण्डुच्छायातद्रहत्तरुष्ठेशिभिर्जीर्णपणेः । सौभाग्यं ते सुभग विरहावस्थया व्यञ्जयन्ती कार्स्यं येन त्यजति विधिना स त्वयैषोपपायः ॥३०॥

हे सुभग ! येन विधिना, येनोपायेन, सा सिन्धुर्मदी कार्य इशतां त्यज्ञति, स विधि-स्वियेव उत्राद्यो रचनीयः । तत्र स्वं वधेरिति । सिन्धुः किं कुर्वती विरहावस्थायाः (स्थयाः) 222 ? ते तव, सौभाग्यं व्यव्ज्ञयन्ती प्रकृटयन्ती । कीद्दशस्य ? तां नदीमतीसस्य । कीहशी सा ? वेणीभूतप्रतनु-सिल्ला, स्विद्वरहेण वेणीभूतं 223 प्रतनु स्वात्सिल्लं यस्याः सा । पुनः की [हशी] ? सिन्धुः तटरहतरू यो भंसी (शी, नि भ्रष्टानि तटरहतरू भेसि (शि)भिः, तैः जीणपणेः वर्ष्वरस्थि पाष्हुरू वायः । पत्युनियोगेऽन्यापि नारी निवद्यति सीभाग्यं हृदि घरन्ती कृशा पाण्हुरा वा 224 भवति ।।३०॥

<sup>225</sup>प्राण्यावन्तीनुदयनकथाकोविदयामवृद्धा-न्पूर्वोद्दिष्टामनुसर पुरी श्रीविद्यालां विद्यालाम् ! स्वल्पीभृते सुचरितफले स्वर्गिणां गां गतानां शेषै: पुण्येईतमिव दिवः कान्तिमत्वण्डमेकम् ॥३१॥

ततः पश्चात् प्रोदि(ह) छो छो । उठ प्राक् कथितां विशालामु ज्वियनीं पुरी अनुसर गण्छ । किं करवा ? अवस्तीन् देशान् प्राप्य । की दशान् ! उदयनकथामु को विदा विचक्षणाः श्रीमद्वृद्धा (प्राप्य । की दशीं विशालां ? श्रिया स्ट्ध्या प्रियालां अनिद्यालां श्रीविशालां , श्रीविशालां , श्रीविशालां , श्रीविशालां , त्राम् । उद्येक्ष्यते । दिव(वः) 228 स्वर्गस्य कान्ति सहितं एक मिद्रतीयं खण्डमिव । उठ स्वर्ग(गै ) कदेशस्य । तत्र कथमागत इत्याह । कव सित गां गतानां स्वर्गिणां देवानाम् । मुचरितफले उपमुक्तिया 230 स्वर्गभृते अल्पीभृते सित की दर्श खण्ड ! उत्येक्ष्यते — तेषां देवतानां शेषीः सञ्चरितः पुण्येह तिमव मुवमानीतिमव ।। ३१।।

231दीर्घीकुर्वन्पदु मदकलं क्रुजितं सारसानां प्रत्यूषेषु स्फुरितकमलामोदमैत्रीकषायः । यत्र स्त्रीणां हरति सुरतग्लानिमङ्गानुकूलः । ३२ शियातमः प्रियतम इव प्रार्थनाचादुकारः ॥ ३२

यत्रोग विषयातातः शिषानदीयतः स्त्रीणां सुरतग्लानिं हरति, निर्गमयति । कीदृशः १ अङ्गानुकुलः, 232 शीतलसुरिभत्वात् । शिष्रायातः, किं कुर्वन् १ सारसानां लक्ष्मणानां , पटु स्मण्टं , मदकलं भदेन कलम् । मनोहरं भदकलं कृतितं शब्दं 233 दीवींकुर्वन् 234 प्रसारयन् । [कीदृशः] 235 शिष्रायातः १ प्रत्युषेषु प्रभातेषु, स्फुटितकमलामोद्मैनीकषायः । स्फुटितानि विक्रितानि यानि कमलानि तेषामामोदः परिमलस्तेन सह या मैत्री तया कषायः । कषायरसयुक्तो भावित इत्पर्थः । उत्पेक्षयते । प्रार्थनाचादुकारः । प्रियतम इव, भक्तां इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव, भक्तां इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव, भक्तां इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव, भक्तां इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव, भक्तां इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव, भक्तां इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव, भक्तां इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव, भक्तां इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रार्थनायां चादुकारः । प्रियतम इव । यथा प्रार्थनायां चादुकारः । प्रार्थनायां चाद्वारायां चादुकारः । प्रार्थनायां चाद्वारायां चादुकारः । प्रार्थनायां चाद्वारे । 
<sup>23 व</sup>हारांस्तारांस्तरलगुटिकान्कोटिशः शङ्खशुक्तीः शष्पश्यामानमर्कतमणीतुन्मयुखप्ररोहान् । दृष्ट्वा यस्यां विपणिरचितान्विद्रुमाणां च भङ्गा-न्सलक्ष्यन्ते सलिलनिध्यस्तोयमात्रावशेषाः ॥३३॥

यस्यां नगर्या, तारान् मनोहरान् हारान् विषणिरचितान् हृष्टस्थापितान् 237 हार्यु सिलल्कियः समुद्राः तोयमात्रा(त्र)विशेषाः 238 संलक्ष्यन्ते, जनैः शायन्ते । कीहशान् हारान् १ तरल्गुलि(टि)कान् । 239 तरला सरला । तरलो मध्यमणिये घु ते तान् । न केथलं हारान् विलोक्य कोटिशः कोटिसंख्या {थै}काः शङ्ख्युक्तीर्धं ध्वा संख्याश्च (शङ्खाश्च) 240 शुक्तयश्च शङ्ख्युक्तीस्ताः यस्यां पुर्या, शायदयामलान्मरकतमणीन् हत्या, तोयमात्राः जलनिषयः संलक्ष्यन्ते । दिष्य (शप्पे) बालतृणं, तद्वच्छायामाहरितास्तान् । कीहशान् मरकतमणीन् १ उन्मयूष्(ख् प्ररोहान् । उन्मयूष्(खाः) कथ्य मुखाः प्ररोहा अङ्कुरा येषु ते, तान् । च पुनर्यस्यां पुर्या विदुषाणां प्रवालानां मङ्गान्, विच्छेदान् खण्डान् हत्या जला (अ) वशेषाः समुद्राः सलक्ष्यन्ते । शास्यन्ते । ११३॥

242प्रयोतस्य प्रियदुहितरं वत्सराजोऽत्र जहें हैमं ताल्र प्रमुबनमभूदत्र तस्यैव राज्ञः । अत्रोद्भान्तः किल नलगिरिः स्तम्भमुत्यादय दर्णा-दित्यागन्तुनरमयति जनो यत्र बन्धनभिज्ञः ॥३४॥

हे जलद ! यत्रोषजयिन्यां अभिज्ञः कथासु विदग्धो जनः आगन्तृन् [प्राधूर्णकान्]<sup>243</sup> बन्धून् स्वजनान् इति रमयति । इतीति किं ? अत्रास्मिन् प्रदेशे वत्सराजः शतानी(नि)कनृषपुत्रः प्रधोतस्य राज्ञः प्रियदुहितरं वासवदत्ताः(त्तां) पुत्रं(त्रीं)<sup>244</sup> जहे जहार । अत्रा(त्र)<sup>245</sup> स्थाने

तस्येय प्रग्रोतस्य राज्ञः हि(ही)मं तालद्रुमवनं अभृत् यभृतः। हैमं तालद्रुमस्य वर्नं<sup>24 ०</sup>हैमतालद्रुमवनम् । अत्र स्थाने किलेति सरये नलगिरिर्नाम गजः। दर्भारस्तम्भमुत्पायो(दयो)द्भान्ते(स्तो)<sup>247</sup> बभामः॥३४॥

जालोङ्गीर्णेरुपचितवपुः केशसंस्कारध्यैः\* र्बन्धुप्रीत्या भवनशिखिभिर्द्त्तगृत्योपहारः । हम्येष्वस्याः कुसुमसुरभिष्वध्वखिन्नान्तरात्मा मुक्ता स्वेदं ललितवनितापादरागाङ्कितेषु ॥३५॥²४॥ \* धूपैः, इति टीकायां दृश्यते ।

भर्तुः कण्ठच्छविरिति गणैः साद्रं वीश्यमाणः पुण्यं यायास्त्रिभुवनगुरोधाम चण्डीश्वरस्य । धृतोणानं कुषलयरजोगन्धिभिगन्धवत्या-स्तोयकीडानिरतयुषतिस्नानतिक्तैमैरुद्धिः ॥३६॥<sup>24</sup>°

[अनेन युग्मेन]

ह बन्धो ! त्रिमो(मु)वनसुरोहित्रजगरपूष्यस्य चण्डीश्वरस्य महेश्वरस्य धाम गृहम् । त्वं धायाः गच्छ(च्छेः) । किं कृत्रा १ अस्याः पुर्याः हम्ये पु खेदं मार्गश्रमं, मुक्त्वा परित्यज्य । कीद्द-शस्त्वं १ जालोद्गिणिः गवाक्षरन्त्रनियं (गं)तैः <sup>250</sup> केशसंस्कारधूपैः विनताकचोपसंस्कारधूपैः उपित्तं वपुः, स्थूलशरीरः धूमतुत्यत्वात् मेघानाम् । पुनः कीदृशस्त्वं ! वन्धुप्रीत्या मित्रस्तेहेन मवनशिक्षिः मिर्ग्रहमयूरेः दत्तनृत्योपहारः । दत्तः कृतः नृत्यमेवोपहारः पूजा यस्य सः । पुनः [कीदृशस्त्वं ! अध्व-खिन्नान्तरात्मा, अध्वना मार्गण खिन्नः श्रान्तो[ऽ]न्तरात्मा यस्य सः । पुनः [कीदृशस्त्वं ! <sup>251</sup> गणैः नन्दी नन्दा(चन्द्रा)दिमिः <sup>252</sup> इति सादरं वीक्ष्यमाणः दृश्यमाना(णः) । इति किं मुद्धः स्वा-मिनः कण्डच्छवि, नीलग्रीवत्वात् । कीदृशेषु हुम्येषु कुसुमसुर्याषु । पुनः [कीदृशेषु] <sup>253</sup> हुग्ये षु ! स्वित्ववात् । कीदृशेषु हुम्येषु कुसुमसुर्याषु । पुनः [कीदृशेषु] <sup>253</sup> हुग्ये षु ! स्वित्ववात् । किंद्रशेषु । स्वित्ववात् । पुनः किंद्रशेषु । चल्या पवित्रां पादरागेण चरणाऽस्वत्वतेनाः किंद्रशेषु । चलिता सवित्यां या वितास्तासां पादरागेण चरणाऽस्वतवेनाः किंद्रशेषु । चल्या पवित्रं शम्मोः सेवित्यात् । पुनः [कीदृशेषु कुसुमसुर्याः नयाः प्रसद्धिः(छैः) <sup>256</sup> पवनैः धूतोयानं कम्पितोपवनम् । कीदृशेः मरुद्धिः, कुवस्यरजोगनिष्याः, कुवस्वररजसां गन्ध उत्पलरेगुसीरमं विद्यते येषां ते तैः । पुनः कीदृशैस्रैः ! तोयकीद्यानिरतयुवितस्तानित्वतैः <sup>256</sup> तोयः(य)कीद्यां निरता[ऽऽ]सरका(क्ता) याः युवतयस्तासां स्नानेन तिक्तैः करुकैः ॥३५-३६॥।

<sup>258</sup>अप्यन्यस्मिञ्जलधर महाकालमासाच काले स्थातव्यं ते नयनविषयं यावदभ्येति भानुः । कुर्वन्समध्याबलिपटहतां श्रुलिनः श्लाघनीया— मामन्द्राणां फलमविकलं लप्स्यसे गर्जितानाम् ॥३७॥

हे जलद !<sup>259</sup> अ[स्य]स्मिन्<sup>260</sup>{न} अपि काले महाकाले सर्व, ते **रह**े, आसाध

प्राप्य {ते} त्वया तावत् धस्थातव्यम् । 26 ग्यावद्भानुः सूर्यो नयनविषयं नेत्रगोचरमभ्ये(त्ये) त्यागच्छति । त्वं कि [कु]र्यन् १२०२ श्रूलिनो महेश्वरस्य सन्ध्यावलिष्टहतां कुर्यन्, सन्ध्यावत्यधं - (थं) २०३ पटहताम् तूर्यत्वं (सन्याध्यावलि) सन्ध्यावलिष्टहतां ताम् । कीहशीं तां १ श्लाधनीयां, तदा त्वं आमन्द्राणां सर्वमधुराणां गर्जिवतानां अविकलं सम्पूर्णं कलं लष्ट्यते(से) । २०४ कृत्यानां कर्तरि षष्ठी वा ॥३०॥

265पाद्ग्यासः क्वणितरसनास्तत्र लीलावधृते — रत्नच्छायाखचितवलिभिश्चामरैः क्लान्तहस्ताः। वेद्यास्त्वत्तो नखपद्सुखान्द्राप्य वर्षायविन्द्र-नामोक्ष्यन्ते त्विय मधुकरश्चेणिदीर्घान्कटाक्षान्॥३८॥

हे मेत्र ! तेरपा मशकालस्यामितो नर्तिन्यः स्वती(ती) भवतः सकाशात् नस्यद्धुखान्त-खार्धुखारान् मञ्च स्थिणिरीर्वान् अनस्यिङ्कतवस्यलम्बान् कराक्षान्, स्वयि भवति विषये, आमो-स्यन्ते । किं कृत्वा ? वर्षाविन्दून् वर्षस्य वर्षणस्या (S) प्रविन्द्वो वर्षाप्रिनेन्द्वस्तान्, प्राप्य । किं लक्षणाः वेक्याः ! शादन्यासक्यणितरसनाः । नरणचं क्रमणेन शब्दायमानमेखलाः । पुनः किं लक्षणाः वेक्याः ! चामरै : कलान्तहस्ताः, खेद्यमानकराः, सौकुमार्यस्वात्तासाम् । कीहरीक्षामरैः ! लीलावधूरौः । सलीलं चालितैः । (पुं) [पुनः कीहरौः] 200 । स्तन्त्वायाखित्यल्लि।भिः स्तन्द्वाययाखिताः प्रकरीकृता वलय उदरलेखा दौः स्तिनिरौः(!) 268 (तानि रौः) । १८।।

269 पश्चादुच्चे भुजतरुवनं मण्डलेनाभिछीनः साम्ध्यं तेजः विकस्तितज्ञपापुष्परकतं दधानः । मृत्यारम्भे हर पशुपतेराद्वं नागाजिनेच्छां शान्तोद्वेगस्तिमितनयनं दृष्टभक्तिभैवान्या ॥३९॥

हे जीमूत ! पश्चादनन्तरम् । तृत्यारम्मे नाष(र्य)-समये पशुपते(ते)ः महेश्वरस्य आईनागाजिनेच्छां आईगाजचर्माभिलाष<sup>ं २७०</sup> हर पूर्य । की दशस्त्वं १ उच्चेष्टनतः, भुजतरुदनं लेटुर्।म शाण्डः मण्डलेन मण्डलाकार(रे)णाभिलीनः । तीर्यग् संश्रितः । त्वं किं कुर्वाण(णः), १ २१ विकिसितं जपापुष्परक्तं नृतनमध्याहः, वृक्षः २१ वृक्षुमवरुलोहितः सान्ध्यतेषोविश्रमः दधानः । २१ व पनः [कीदशस्त्वः] २१ भवान्या पार्वत्याः शास्तोद्वेगस्तिमितनयनं यथा स्थात् । दृष्टमवितरवले। कितवरिस्थितः (अवलोकितस्थितः) गजाजिनच्छादनात् । विधुनुन्मेषा(षा) यभावात् २१ । शास्तोद्वेगानि निवृत्तत्वेदानि अत एव स्विभितानि निश्चलानि नयनानि यत्र दर्शने तत् ॥३९॥

गच्छन्तीनां रमणवस्तिं योषितां तत्र नक्तं रुद्धालोके नरपतिपथे स्चिभेवैस्तमोभिः। सौदामिन्या कनकनिकषस्निग्धया दर्शयोवीं तोयोत्सर्गस्तनितमुखरो मा स्म भूर्विकलवास्ताः॥४०॥ तत्र पुर्या योषितां अभिसारिकाणां नारीणाम् । मक्तं रात्री सौदामित्या विद्युता कृत्या उर्वी वसुवाम् । दर्शय प्रकाशय । योषितां किं कुर्वतीनां ? रमणवस्ति भर्ता(तृं) {र}यहं गण्डन्तीनां [बजन्तीनाम्]² 77, क्व सति ? स्चिमेद्यैः सान्देस्तमोभिरम्बकारैः । राजमार्गः (गें)² 78 नरपतिपयेन् (थि)दया(द्वा)छोके सति । प्रच्छादितप्रकाशे सति । पथि ≤ अपसुरबस्त्रदन्तता ? ≥ 279 किं लक्षा(क्ष)प्रा² 80 सौदाभिन्या कनकनिषक(कष)वत् 281 [नि]कषपद्वत् [कषपद्वकवत्] 202 स्निन्या कनकनिषक(कष)वत् वित्रक्षा [क्ष्यपद्वत् [कषपद्वकवत्] 202 स्निन्या कनकनिषक(कष्ण)वत् वित्रक्षा स्वा स्वा स्व स्व किंतिन मुखरः सग्रदी मा भूः, यतस्ता {ऽ} 283 विक्टवा कातराः वर्तन्ते ॥४०॥

<sup>284</sup>तां कस्यांचिद्भवनवलभौ सुष्तपारावतायां नीत्वा रात्रि चिरविलसनात्विन्नविशुत्कलत्रः । टब्टे सुर्ये पुनरपि भवान्वाहयेद्ध्वदीषं मन्द्रायन्ते न खलु सुद्दामभ्युपेतार्थकृत्याः ॥४१॥

हे मेथ ! स्रें हण्टे सित पुनर्षि भवान् अध्वरीषं अवशिष्टमार्ग वाह्येत् उल्लङ्क्येत् । किं इत्था ! तो रात्रि कस्या(स्यो)चित् 285 भवनवलभी । किं लक्षणायां वलभी ! सुप्तपारावतायो . सुप्ता पारावताः क्योताः यस्यां सा तस्याम् । नागरिकेस्ते(स्ते) हिं कण्ठस्तश्रवणार्थं एहे धार्यन्ते(स्ते) । 286 किं लक्षणस्यं ! चिरविलसनात् चिरकालोधोतनात् । खिन्न 287 श्रान्तम् । वियुदेव कल्प्यं दारा यस्य सः, युक्तो[ऽ]यमर्थः । खल्ल निश्चितम् । सुहृदां मिनाणाम् । अञ्चर्षे तार्थकृत्याः अङ्गीकृतकार्थाणि न मन्दायंते सालसा न भवन्ति ॥४१॥

288तिसम्झाले नयमस्रालिलं योषितां खण्डितामां द्यानित नेयं प्रणयिभिरतो वर्तम भानोस्त्यजाशु । प्रालेयास्र कमलवदनात्सोऽपि इतु<sup>र</sup> नलिन्याः प्रत्यावृत्तस्वयि कररुधि स्यादनल्पाभ्यसूयः ॥४२॥

हे जलद ! अस्माद्वेतोः, आशु शीधं, भानोः सूर्यस्य वर्षमं त्यज परिहर । सूर्यस्याच्छादको मा भूः । य[तः] <sup>78</sup> तिस्मन् काळे प्रभातसमये, प्रणयिभिर्दयितैः समागत्य खिळ्डतानां <sup>290</sup> नारीणा नवनसिल्लं चक्षुरश्च, शान्तिमृपशमं नेयं प्राणणीयम् । यदि त्वं पर्यतिभो भविष्यति तदा ते निशाशस्या नागमिष्यति । अतो रवेः वर्षमं त्यज्ञ । से [ऽ]पि सूर्यो[ऽ]पि खिण्डतायाः कमलिनी-वियायाः कमल्यदनात् कमलमुलात् प्रालेयांश्च(याश्चं) <sup>291</sup> अवश्यायगेदनं हर्तुं स(श)मिष्युं, <sup>292</sup> प्रत्यावृत्तो व्याघृटितः <sup>293</sup> (व्याघटितः ?) त्विय भवति अनल्पा (स्तम्यया<sup>294</sup>?) (ऽग्यस्या स्वात् भवेत्। अनल्पा प्रचूरा अन्यस्यापि प्रियां प्रार्थयमानस्य यो हस्तमवष्टम्भनीयात् तस्य क्यान्ति (स) <sup>296</sup> मन्युर्भविति ।

₹

निदाकवायमुकुलीकृततास्रनेत्रो नारीमखनणविशेषविचित्र(त्रि)ताङ्गः ।

यस्याः कृ(कु)तो[ऽ]पि गृहमेति पतिः प्रभाते सा खण्डे(ण्डि)[ते]ति कथिता कविभि[ः] पुराणि(णैः)<sup>297</sup> ॥४२॥

२०१ गम्भीरायाः पयसि सरितश्चेतसीय प्रसन्ने छायात्मापि प्रकृतिसभागे छण्स्यते ते प्रवेशम् । तस्मादस्याः कुमुद्विशदान्यहिस त्वं न धैर्या- नमोधीकर्त् चटुळशफरोद्वर्ष नप्रेक्षितानि ॥४३॥

हे सखे ! गम्भीरायाः सरितो नयाः निर्मले पयसि बले, ते तब च्छायात्मापि प्रति-विबल्पः प्रवेसं(शं)<sup>299</sup> लप्ट्यते। कीहशहच्छायात्मापि ? प्रकृतिसुमगः; प्रकृत्या स्वभावेन सुन्दरः प्रकृतिसुमगः<sup>300</sup>। कीहशस्य ते ? लम्बमानस्य जलभरमन्थरत्वात् । तत्रैव तिष्ठतः तस्मारकारणात् सस्यां गम्भीरायां चहुलशफरोह्रतेनप्रक्षितानि । धैर्यात् <sup>301</sup> मोषीकर्तुं निष्फलं विधातुं नाईसि <sup>302</sup> न योग्यो भविते । माऽन्यतो गम इत्यर्थः । चहुलशफरोह्रतेनमेवोत्प्रक्षितानि । चहुलः । कीह-सानि च प्रक्षितानि ? कुमुद्विशदानि, कैरवशतानि (शुम्नाणि) <sup>303</sup> पयसि किस्मिन्तिव ? चै(चे)तसीव <sup>304</sup> यथाऽन्यो[ऽ]पि यः किल प्रकृतिसुमगो भवित, तस्य च्छायामपि पहिकायाकेल्यगतमि रूपं कस्याश्चिर्गांमीर्यगुणशालिन्याः कामिन्याश्चित्ते प्रविशति । परोक्षेऽपि तदनुरागिणी भवतीत्यर्थः । बो[ऽ]पि तथाविधविलोकितैः स्वकीयं मावमाविभाग्यति । सो[ऽ]पि विश्रमान् विफल {ल}पि-(य)सुं नाईति । तदेवं त्वमपि तदाश्लेष {मुख}विमुखो मा स्म मूरिति सम्बन्धः ॥ ३॥।

३० तस्या: किञ्चित्करवृतिमध प्राप्तवानीरशाखं इत्या नीलं सिललवसनं मुक्तरोधोनितम्बम् । प्रस्थानं ते कथमपि सखे लम्बमानस्य भावि ज्ञातास्वादो विपुलज्ञवनां को विहातुं समर्थः॥४४॥

हे सखे ! ते तब, प्रस्थानं गमनं, कथमि कृष्कुण मावि मिविष्यति । किं कृष्वा ! तस्याः गम्मीरायाः नील(लं) {वधाय } [द्रयामं] 306 सिललवसनं, सिललमेव वसनं वस्तं सिललवसनं } हत्वा पीन[त्व] वशादपास्य 307 [की हशस्य ते ! लम्बमानस्य बलभरमंथरत्वात् वन्नेय तिष्ठतः] की हरा स. (=सलीलं) वसनं ! प्राप्ता वानीरशाला 308 वेतसबुक्षाणं शाला येन तत् । उत्प्रेक्यते । कृष्णुतिमव हस्ता {विल्ले वि(व)लम्बितमव 309 । पुनः किं लक्षणं ! मुक्तरोषोनितम्बं, मुक्तं रोध एव नितम्बं येन, तव । युक्तो [ऽ]यमर्थः । कः शातास्वादोऽनुभूतस्य (रसः) 310, विपुलबधनां पृषुनितम्बं, नारी (री) विहातुं स्यक्तुं, समर्थोऽपि तु न को [ऽ]पि । यथा अञ्चकं हरतः कामिनीं न को [ऽ]पि कराम्यां वस्तं तहते ॥ ४ ।।

www.jainelibrary.org

त्वन्निष्यन्दोच्छ्वसितवसुधागन्धसम्पर्करम्यः स्रोतोरन्ध्रध्वनितसुभगं दन्तिभिः पीयमानः । नीचैवस्थित्युपजिगमिषोदे वपृवः गिरिं ते शीतो वायुः परिणमयिता काननोदुम्बराणाम् ॥४५॥३११

हे बलद ! ते भवतः, शीतः शीतलो वायुः 312 पवनो नीचिर्वास्यति, मन्थरं गमिष्वति । कीहशस्य ते ? देवपूर्वं गिरिं, देवगिरिनामाऽचलं उपजिगमिषोः, यियासोः । कीहशो वायुः ? पवनः । स्वन्निष्पन्दो च्ल्वसितवसुषागन्धसम्पर्करम्यः, तव निस्प(ध्य)न्देन जलवर्षणेन, उच्छ्य-सिताविकसिता या वसुषा पृथ्वी तस्या गन्धसम्पर्केण रम्यः, प्रधानः । पुनः कीहशः ? दन्तिभः गज्जै श्रो(क्रो)तोरन्ध्रध्वनितसुभगं यथा भवस्येवं, पीयमानोद्यमानः ? श्रो(क्रो)तोरन्ध्र<sup>331</sup> करविवरं तस्य ध्वनितं सीरकारः, तेन सुभगं प्रधानं सस्दकृतं यत्र तत् । पुनर्रि कोहशः काननोहुम्बराणां फलानां परिणम्यिता पाचियता ॥४५॥

तत्र स्कन्दं नियतवस्ति पुष्पमेघीकृतात्मा
पुष्पासारैः स्नपयतु भवान्थ्योमगङ्गाजलार्द्रः ।
रक्षाहेतोनं वदाशिभृता वासवानां चमूना—
मत्यादित्यं हृतवहमुखे सम्भृतं तद्धि तेजः ॥४६॥

स्कन्दं कार्तिकेयकुमारम् । पुष्पासारैः कुसुमवर्षणैः भवान् स्नपयितुम् । कीद्दशं स्कन्दं ! तत्र देविगरौ नियतवसर्ति, निश्चलनिवासम् । कीदशो भवान् ? पुष्पमोषीकृतासमा पुष्पैमोषीकृतः सफलीकृत आस्मा येन सः । कीदशैः पुष्प(ष्पा)सारैः 314 व्योमगङ्गाजलाईः व्योमगङ्गाजलेन आदि व्योमगङ्गाजलाईस्तैः । हि यसमात् कारणात् वासवीनां चमूनां इन्द्रसेनां रक्षाहेतोस्त्राणाय । नवरश्चा(शि)मृता 315 महेश्वरेण द्वुतवहमुखेड(S)ग्नी तरेजो वीर्य सुन्(सम्)तं 316 न्यस्तम् । कीदर्शं तेषः ? अस्यादित्यं, अतिकान्तः आदित्यो येन तत् ॥४६॥

ज्योतिले सावलिय गलितं यस्य वहं भवानी पुत्रप्रेमणा कुवलयदलप्रापि कणे करोति। घौतापाङ्गं हरशशिक्चा पावकेस्तं मधूरं पश्चादप्रिमहणगुरुभिर्मार्जनैर्तयेथाः ॥४०॥

हे जलद ! पश्चादनन्तरम् । पावक(केः) कार्तिकेयस्य तं मयूरं गर्जितैः शब्दितैनितैवेथाः <sup>318</sup>। की॰ । अदिग्रहणगुक्तिः पर्वतप्राप्तिपीव रैः । तं कं, यस्य गलितं पतितं वहं, पिष्कं भवानी पावती विश्वासिक्ति। विश्वासिक्ति । कीहशे कर्णे ? कुवलयपदप्राप्ति(पि) <sup>320</sup> उत्पलस्थानास्हैः । कीहशं वहं ! को(ज्यो)तिलेखावलयि <sup>321</sup> ज्यातिलेखावलयं तेजोगशिमण्डलं विश्वते यस्य तत् । पुनः कीहशं ! वहं (हि)[णं] हरशशिक्यां महेश्वरमस्तकचन्द्रचन्द्रिक्या घौतापाङ्गं प्रक्षालितनयनान्तम् ॥४७॥ विश्वते ।

322आराध्येनं शरवणभवं देवमुह्लङ्घिताध्वा सिद्धद्वन्द्वैर्जलकणभयाद्वीणिभिर्मुक्तमार्गः । व्यालम्बेथाः सुरभितनयालम्भजां मानयिष्य-न्लोतोमूर्त्या भुवि परिणतां रन्तिदेवस्य कीर्तिम् ॥४८॥

अञ्चल खरुलंबिताध्याऽतिकान्तमार्गः सन् [त्वं] 3 2 3 विलम्बेथोः विलंब कुर्याः । कि कृत्वा १ एनं खर्वणभु(म) वं 3 2 4 देवं स्कन्दं आराध्य पूजियत्वा । शरवणात् भवतिति शरवणभूस्त छोदुमः खम्बिम् या गक्र्या तदीर्यं शरवणे क्षिण्तम् । प्राणि(प्रणि)रन्तः 3 2 5 शरेष्विति णस्वम् । पुनः क्षेड्यस्त्यं ? खद्दन्द्वः सिद्धयुगलैः जलकणभयात् मुक्तमार्गः, त्यक्तपन्याः । सिद्ग(द्घ)द्वन्द्वः क्षेक्ष्(क्रिक्षः वीणाकरैः । त्यां कि कुर्वन् ? रन्तिदेवस्य राजः कीर्ति चर्मत्व(ण्य)त्याख्यां नदीं मानविष्यन् पूज्यिष्यन् । कीद्दशीं कीर्ति ! सुरभितनयालम्मजां, सुरभितनयायाः गावस्तासामालम्म-[नं] 3 2 7 विनाशनं तस्माज्जाता ताम्। पुनः कि लक्षणां १ सुवि पृथिव्यां 3 2 8 च [त हेको [श्रो ]तोन्मूर्या प्रवाहरूपेण परिणता, रूप(पा)न्तरगताम् 3 2 9 ॥४८॥

<sup>330</sup>त्वय्यादातुं जलमवनते शार्ङ्गिणो वर्णचौरे तस्याः सिन्धोः पृथुमपि ततुं दूरभावात्प्रवाहम् । प्रेक्षिच्यन्ते गगनगतयो दूरमावर्ज्य हस्टी— रेकं मुक्तागणमिव भुवः स्थूलमध्येन्द्रनीलम् ॥४९॥

के बन्धो ! गगनमतयो देवाः तस्याः सिन्धोर्नद्याः पृथुमपि स्थूलमपि, प्रवाहे(हैं) 3 3 1 ततुं स्थमं प्रेक्षिष्यन्तेऽवलोक्षयिष्यन्ते । कस्मात् ? दूराभावात् दूरान्महदपि वस्तु ततु दृश्यते । कि कृष्काः ? दृशी 3 3 2 नेत्राणि दूरमत्यर्थ्यमावद्यं प्रसार्थ निक्षिण्य । क्व सति त्वियं भवति जलमादातुं अधिक्रमवनते सति । कीहिशा त्वियं, शाङ्गिणो वर्णचौरे कृष्णस्वात् 3 3 3 । मुक्तादामां(म)- मध्ये- [ऽन्तराले] 334 इन्द्रनीलः यस्य तत् ॥४९॥

<sup>33 5</sup>तामुत्तार्यः वज परिचितभ्रष्ठताविश्रमाणाः पश्मोत्श्रेपादुपरिविलसत्कृष्णशारप्रभाणाम् । कुन्दश्लेपानुगमधुकरश्रीमुखामात्मविम्वं पात्रीकुर्वन्दशपुरवधृनेत्रकोत्हलानाम् ॥५०॥

दे सेव ! ततो अग्रे वज याहि<sup>336</sup>। किं कृत्वा ? तां चर्मस्व(ण्व)ती(सी) नदीमुसीर्य । सं किं कुर्वन् ? आस्मिवन्यसारमानुरूपम् । दशपुरवधूनेवकु(की व्र(स्व)हरूमां<sup>337</sup> प(पा)बीकुर्वन् ; दश(कि)सन् । तस्यपुरनगरस्य वध्वो दे(द)शपुरवधूस्तासां नेवाणि, तेषां कुत्हलाः(ला)ति(ति) तेषस्य । प्रमः किं सक्षणानां ? द० [दशपुरवधूसेव]कीन्द्रलानां परिश्वितस्यू(भू)<sup>338</sup>लताविश्रमा-गास, परिचिता नामरिकस्त्रात् । अभ्यस्ता भूलता भूशासा विश्वमा यस्तेषाम् । पुमः किं स्थणानां ? पक्षमिक्षे(रक्षे,पात् 338A पक्षमः योध्केपस्त्वदालोकनवशादूर्ध्विलोकनं, पक्ष्माक्षे 339 (क्ष्मोत्क्षे)— पस्तस्मात्, उपरिविलितकृष्णसा(शा)रप्रभाणां, उपरि विलसन्ती स्फारन्ती कृष्णसा(शा)रप्र(र)-कायिनो(कान्तयो १,341 342[पुनर्पि किं लक्षणानां १ कुन्दयुस्तमस्य यैः क्षेप उत्केषणं तस्या अनुगा अनुयायिनो) ये अमरास्तेषां श्रियं शोभां पुष्णन्ती 343 ये तेषाम् । कुन्दानां सितत्वात् अमराणां [कृष्णत्वात्] 344 (कुन्दकुश(सु १)मस्य यः क्षेपः, उत्केषणत्वात् ) 345 । यद्यत्ये तास्य कृत्स्लिविक्षमणानि तथापि त(च) 346 स्त्(भ्र) 47 उवलान् ने न्नाणामेव ते 348 गुणा बोद्ध व्याः ।।५०॥

34° ब्रह्मावर्त जनपदमध च्छायथा गाहमानः क्षेत्र अन्नप्रधनपिशुनं कौरवं तद्धजेथाः । राजन्यानां सितशरशतैर्यत्र गाण्डीवधन्या धारापातैस्त्यमिव कमळान्यभ्यवर्षन्मुखानि ॥५१॥

'सम्बयद्मध' इति टीकायां टर्यते ।

हे आत: ! तत्कीरवं $^{350}$  क्षेत्रं भजेथाः गच्छे:। कीदशं क्षेत्रं ? क्षत्रप्रघा(घ)निष्शुनम् । क्षत्राणां ध्रित्रगणां प्रधनं सङ्ग्रामं स्चयित यक्षत्र । त्वं हे आतः ! त्वं किं कुर्वाणः ? ब्रह्मावर्ताख्यं जनपदं देशमथच्छायया, निजं(ज) $^{351}$  प्रतिविश्वेन माहमाना(नः) । यत्र क्षेत्रे गाण्डीतघन्वा अर्जुनः शितशरशतैः [तीक्षणवाणशतैः] $^{352}$  राजन्यामां मृपाण(णां) सुःमु) $^{353}$  खानि वदनानि अभ्यवर्षन्- (त्) उत्कृषो(ष्टो) $^{354}$ गाण्डीवघन्वा, क इत्र ? त्वमिव यथा त्वं घारापाति(तैः) कमलानि[वाऽ] $^{355}$  भ्यवर्षि [निञ्चित] $^{356}$  तथा [ऽ]जुनेन अन्येषां राशां मुखकमलानि पातितानीति भावः ॥५१॥

हित्वा द्वालामिमतरसां रेवतीलोचनाडां बन्धुवीत्वा समरविमुखो लाङ्गली याः सिषेवे । इत्या तासामभिगममपां सौम्य सारस्वतीना— मन्त: शुद्धस्त्वमपि भविता वर्णमात्रेण कृष्णः ॥५२॥<sup>357</sup>

हे सीम्य ! स्वमिष [अन्तर] 358 मध्ये ग्रुट्घो निर्मलो भविता भविष्यसि । वर्ष(णं; 359 मागेण कृष्णः श्यामो भविता। किं कृरवा ! तासां सारस्वतीनां सरस्वतिसम्बन्धिनां अपां पानीयानाम् । अभिगमं सेवनं, कृरवा । तासां कासामिरयाह लाङ्गनी(ली) बलि(ल) 360 भद्रो या आपः शिषेवे भेजे । किं कृरवा ! अभिमतरसं 361 वाण्डितस्वादाम् । हालां मदिरां मुक्तवा हित्वा । कीहशीं हालां ! रेवतीलोचनाष्टाम् । रेवतीलोचनयोरष्टः चिह्नं यस्यां सा ताम् । कीहशो ल(ला) किंत्री वन्धुपीरया कौरवपाण्डवस्तेहेन समर्श्वमुखः सल्प्रामपराङसुखः । उपयपक्षो(क्षेप्र 362) पि सम ग्रान्थवाः, कुझ मज्रामीति विचार्य गर्हं त्यक्तवा सरस्वतीतरे तस्थी ॥५२॥

<sup>363</sup>तस्माद्गच्छेरनुकनखलं शैलराजाऽवतीर्णा जहोः कन्यां सगरतनयस्वर्गसोपानपङ्कितम् । गौरीवक्त्रभुकुटिरचनां या विहस्येव फेनैः शम्भोः केशग्रहणमकरोदिन्दुलग्नोर्मिहस्ता ॥५३॥

तस्माग्स्यस्वतीप्रदेशात् बही राज्ञः कन्यां बाह्वीं पुत्री गच्छेर्यायाः। वाहशी कन्यां १ अनु-कन (क) खलं 364 लक्षी (व्यी)कृत्याऽनुकनखलम् । शैलराजावतीणीं, शैलराजाविह (द्वि)मवतोऽवतीणीं, शैलराजावतीणीं, ताम् । पुनः कीहशीं १ सगरतनयः (य)स्वर्गसोपानप[होवित, सगरतनयानां षष्टि-सहस्रतं ख्याकपुत्राणां [स्वर्गगमनाय सोपानपहिकति व सोपानपहिकतः । तां यां गङ्गाम् । अयं भावः । सपत्यामीव्यिकूल्यां सत्यां मया सह संभोगः कियते से ऽत्यन्तमधुरो हर्षाय मवतीति फेनलपेण हास्येन विहस्य गौर्याः प्रयास निर्विवेशः १। तस्य संभोगस्य सूचकं केशब्रहणं सुरताक्षी चन्द्रः तस्मिन्नूर्मीहस्तरपशीऽमूदित्याशयः । इन्दुल्ग्नोभिहस्ता । इन्दी चन्द्र लग्ना द्वर्मयः एव हस्ता यस्याः सा । इन्दुल्ग्नोभिहस्ता सती स्वतनीव] (सन्ती पात्रीव) 366 द्यांभिहस्तरस्य केशब्रहं ३० कचाकर्षणमकरोध्चकार । उत्येक्यते फेनैः डिंडीरैः गौरीवक्त्रभुकुटिरचनां विहस्येव गौरीवक्त्रभ पार्वतीमुखे या भुकूटिरचनां, ताम् ॥५३॥

368तस्याः पातुं सुरगज्ञ ६व व्योमपूर्वार्धस्यवी त्वं चेदच्छस्फटिकविशदं तर्कयेस्तिर्यगम्भः। संसर्पन्त्या सपदि भवतः स्रोतस्ति च्छाययासौ स्यादस्थानोपगतयमुनासङ्गमेषाभिरामा ॥५४॥

हे मेघ ! चेत् यदि त्वं तस्या गङ्गाया अग्मो जल पातुं तर्कये वाष्ट्रव्येः । कीदशः मग्मी अन्न पातुं तर्कये वाष्ट्रव्येः । कीदशः मग्मी अन्न पातुं तर्कये वाष्ट्रव्येः । कीदशः मग्मी अन्न स्वर्ष्टक्ष्येत्वे विस्ति वहमानम् । त्वं क इव ! ज्योग्नि<sup>370</sup> पूर्वार्घलग्वी सुरगज इव । यथा सुरगजः पूर्वार्घलग्वी सन् शोमते । पूर्वार्घन् नोत्तरभागेना {ऽ}वलग्वयम् यः सः पूर्वार्घलग्वी । तत्र प्रवाहे प्रसरंत्या भवन्छायया कान्त्या सपदि शीद्यं सा गङ्गास्थानीप् विशेषत्वासंगमेन अभिरामा मनोन्या(शा)<sup>371</sup> स्याद्धवेत् ? अस्थानेऽप्रस्तावे उपगता मिलिता या यसुना यस्याः सङ्गमो मेलापकस्तेन ॥५४॥

<sup>372</sup>आसीनानां सुरभितशिस्तं नाभिगन्धेम् गाणां तस्या एव प्रभवमचस्र प्राप्य गौरं तुषारैः । वश्यस्यध्वश्रमविनयने तस्य शृङ्गे निषण्णः शोभां शुव्रत्रिनयनवृषोत्सातपङ्कोपमेयाम् ॥६६॥

हे जलद ! तस्य हिमाचलस्य शृङ्गे निषन्त(णाः) उपविष्टः सन् । त्वं शुभ्रत्रिनयमवृषी-त्खातपङ्कीपमेयां शोभां वक्ष(क्य)सि<sup>373</sup> घारियक्र(ष्य)सि<sup>374</sup> । शुभो(भ्रो)<sup>375</sup> घवलः वर्णः । त्रिनयनस्य रुद्रस्य यो[S]सौ वृषो वृषभस्तेन उत्पातः उत्पाटितो यः पद्गः कर्दमस्तेन सहोपमेया, शुश्रीवनयनवृष्णेरलातपङ्कोषमेया ताम्। किं कृत्वा १ तस्या एव गङ्गाया प्रभवं उत्पत्तिस्थानं उत्तर्वत् अचलं हिमवन्तं प्राप्याऽऽसाय। कीदशमचलं १ आशी(सी)नानामुपविष्यानां कस्तुरी(रि) कामृगाणां उत्तर नामिगन्धिनां मिपरिमलैं सुरिमतशीलं सुरिमता सुगन्धीकृता शिला यस्य न तम्। पुनः किम्भूतिमचलं १ तुषारहिं मैगो र्(रं) घवलम् । कीदशे शृङगेऽध्वश्रम उत्तर निवयने मार्गसेदस्के(स्पो) दके ॥५५॥

379तं चेद्रायो सरित सरलस्कन्धसंघट्टजन्मा बाधेतोल्काक्षपितचमरीबालभारो दवाग्निः। अर्हस्येनं शमयितुमलं वारिधारासहस्र रापन्नार्तिप्रशमितफलाः सम्पदो **ध्**तमानाम् ॥५६॥

[टीकायां •प्रमामनफलाः इति पाठः]

चेत् यदि तं हिमबन्त(तः) दवाग्निः दावानलः बाधेत 380 [दहेत]तदाऽलंऽस्यर्थे, एनं 381 गिरि(रि) वारिधारासहसैः शमिवतुं निर्वापयितुं अर्हसि योग्यो भवसि । नव सति १ वायौ पवने सति वाते सित । कीहशो दावाग्निः सरलहकन्यसंध्र बन्मा सरलहकं धादेव दारवो वृक्षास्तेषां संघर्षनातः [जन्म] 382 यस्य सः । पुनः किम्भूतो दावाग्निः १ उत्काक्षपित चमरीबालभारः [उत्काभिरलातज्वालामिः] 383 क्षिपितो द्ययचमरीणां वालभारो येन सः । युक्तो [ऽ]यमर्थः । हि यस्मात् कारणात् उत्तमानां प(ग) 384 रिष्ठानां सम्पदः समृद्धयः आपन्नार्तिप्रस्(श)मनफलाः आपन्नार्तिप्रस्मनमेव फलं येषां ते ॥ ५६॥

385ये त्वां मुक्तध्वनिमसहनाः स्वाहभङ्गाय तस्मिस्वर्णीत्सेकादुपरि शरभा छ घयिष्यन्त्यस्रङ्घ्यम् ।
तान्कुर्वीथास्तुमुलकरकावृष्टिहासावकीर्णास्के वा न स्युः परिभवपदं निष्कस्रारमभयत्नाः ॥५७॥
['ये संरभोत्पतनरभसा' इति टीकायां दृश्यते ]

हे जलद ! तस्मि पर्वते ये सरमाः अध्यापदा दपो(पो)स्स(स्से)कादहंकारात् त्वां शब्दाय-मानं असहमानाः संतः लक्किषण्यित् । कस्मै ? स्वोक्कभङ्गाय तान् सरमान् [लक्क्वयेयुः ।] ३८६ [तु]— म(मु)लकारकावृध्यिहासावकीर्णान्, तुमुला प्रवला या कारकावृध्यः सैव हासो हास्यं, तेनावकीर्णा अवलेहिता (अवहेलिता) ३८७ स्ता[न]नुकुवीथाः कुर्याः । किंभूतं त्वां ? अल्ब्ष्यं, युक्तो[ऽ]यमर्थः । के निक्कलारम्भयत्नाः परिभवपदं कध्यस्थानं न स्युः । [अपि तु स्युः] ।३८९ निक्कलो निर्यकः आरम्भः यस्नो येषां ते ॥५७॥

तत्र व्यक्तं दुषदि चरणन्यासमधे न्दुमौलेः इश्वित्सिद्धरुपचित्वर्लि भिक्तनम् परीयाः । यस्मिन्दुष्टे करणविगमा दूरमुद्धृतपापाः सकल्पन्ते स्थिरगणपद्प्राप्तये श्रद्धानाः ॥५८॥३८९ ['उपदित्सिले' इति, अर्ध्वमुद्धृत इति च टीकायां दृश्यते ।] हे जलद ! तत्र हिमवित गिरो हषदि शिलायां अद्धेन्दुमीलैः इन्दोरर्द्धमधेन्दुः, स् मीलैः शेष(ल)र' यहय सः । अद्धेन्दुमीलिस्तहय महेन्वस्य व्यक्तं प्रकटं चरणन्यासं पदमुद्राम् । मक्त्या नमः [मिक्तनम्र] 390 स्तन् त्वं भवान् परीयाः, प्रदक्षिणीकुर्याः । किंभूतं पादन्यासं सिद्धेः देवविशेषेः शस्य(श्व)नितरन्तरं उपहृति)तंबलिम् 391 । उपहिता दौकिता, बलिः पूजा, यस्य सः, तम् । यस्मिन् पादन्यासे हष्टे सित श्रद्धाना भावनातत्पराः । अस्य देवस्य स्थिर-गणपदभाषत्ये संकल्पन्ते । सम्भयन्ते । स्थिरा निश्चला गणपदमाण्ति स्तस्य-392 स्थिरगणपद-प्राप्तये । कस्मान् ! करणविगमान् अध्वः देवस्य स्थरन्त्रये । कस्मान् ! करणविगमान् अध्वः देवस्य स्थरन्ति । क्ष्मान् । किम्भूतांस्ते १ दूरमुद्भू(ज्ञू)तपापाः उद्घूत्(तं) 393 निर्गमितं पापं यस्तः ॥५८॥

शब्दायन्ते मधुरमनिकैः की चकाः पूर्यमाणाः संरक्ताभिस्त्रिपुरविजयो गीयते किनरीभि:। निर्हादस्ते मुरज इव चेत्कन्दरेषु ध्यनिः स्या-त्सगीतार्थो नतु पशुपतेस्तत्र भावी समस्त:॥५९॥

तत्र गिरो कीचका: सिन्छिद्रवंशाः अनिलैः वायुभिः पूर्यमाणाः मू(श्रू)यमाणाः संतः मधुरं सस्वरं शब्दायन्ते 394 ध्वनन्ति । तत्र गिरो संरक्ताभिभीवनाभाविताभिः किन्नरीभिदे वगायन-नारीभिः त्रिपूरविजयस्त्रिपुरदाहाख्यरसकाव्यं गीयते । हे बन्धो । तत्र चेचदि कन्दरेषु प्रदेशेषु ते भवतो नि(वि)दादी(वी) गम्भीरध्वनिर्गर्जाखः [भवेत्] 395 सुरच इत स्याद्(त्) व(त) वेव तदा नतु निश्चितं पश्चिति(तैः) 396 स्ट्रस्य तत्र समस्तः संपूर्णः संगीतार्थो (भावी भिवि)ध्यति । 397

प्रालेयाप्रेरपतरमतिकम्य तांस्तान्विशेषा-म्हंसद्वारं भृगुपतियशोषेतम् यत्कौन्वरन्धम् । तेनोदीची दिशमनुसरेस्तिर्यगायामशोभि श्यामः पादो बलिनियमनाभ्युचतस्येव विष्णोः ॥६०॥

तत्र हिमाचले यत्की व्यवस्थं नाम विवरं वर्त ते । तेन विवरंण उदीचीमुत्तरां दिशं काष्टां अनुसर, यायाः । किं कृत्वा, प्रालेयादेः हिमाचलस्य उपतदं तटसमीपम् अति कृत्वा, प्रालेयादेः हिमाचलस्य उपतदं तटसमीपम् अति कृति किं चरन्त्रं । न्यासादीन् प्रधानान् विरोधान् । अतिक्रम्य लिङ्घत्वा (लङ्घिवित्वा) 400। किंभृतं कृतिचरन्त्रं । म्युपतियशोवरम्, मृयुपतिः परश्राम् (:) स्तदीयस्य यस्तिकितिः (यशस्य विदेशे प्रसर्ण मार्गः । कीटग् स्वं । विदेशायामशोभी, तिविष्यो तिवायामो, 401 विस्तारस्तिन शोभी शोभमानः । अत उत्येक्ष (क्य)ते, विष्णोर्नारायणस्य व्यवस्य कृष्णः पादं इवं । कीट्यस्य विष्णोः । बलिनियमनाऽभ्युय् (य)तस्य, बलिनियमने, बलिक्षम्थमेडम्यु वृत्ते (ध)स्त(त)स्य । विष्णोः ।

www.jainelibrary.org

402गत्वा खोर्ध्वं दशमुखमुजोच्छ्यासितप्रस्थसंधेः कैलासस्य त्रिदशयनिताद्र्पणस्यातिथिः स्याः । दृष्ट्रोच्छायैः कुमुद्विशद्यौ वितत्य स्थितः खं राक्षीभृतः प्रतिदिशमित्र त्र्यम्बकस्यादृहासः ॥ ६१ ॥

अनन्तरं कैलासस्य नगरस्यातिथिः प्राधृणेकः स्यास्तमचलं गच्छेः, गच्छेरिति भावः । किं कृत्वा १ ऊर्ध्वः गत्वा । किम्भूतस्य कैलासस्य १ दशमुखसुजोच्छ्वासितस्य, दशमुखस्य गवणस्य<sup>403</sup> सुजाभिक्च्छ्वासित[स्य] उत्पादितस्य । पुनः किम्भूतस्य १ त्रिदशवितादर्पणस्य त्रिदशवितानां दर्णण आदश्कास्य । स्कटिकत्वेन मुखावलोकनात् । यः कैलासः कुमुदविश्वदैः श्रृङ्कोच्छ्रायैः शिखरोन्नतैः, खं आकाशः, वितत्व व्याप्य, स्थितो रहितः । उत्प्रेक्ष्यते । प्रतिदि ग्रं प्रविकाष्ठम् । पुंजीभूत्(तः) एकवीन्नाः, 404 व्यम्बकस्य महेश्वरस्याद्धस्य इव हास्यमित्र ॥६१॥

405 उत्पर्धामि त्वयि तटगते स्निम्धिमिन्नाञ्जनाभे सद्यः कृत्तिद्विरद्द्शनच्छेदगौरस्य तस्य । शोभामद्रेः स्तिमितनयनप्रेक्षणीयां भवित्री—मंसन्यस्ते सति हलभूतो मेचके वाससीव ॥ ६२ ॥

ह जीमूत ! तस्यादे: कैछासस्य, मिवशी चाग्ने 406म(मा)विनी कोमां कान्ति, उरपस्था-(क्या)मि, उरप्रेक्षेड्रहं, क्व सति ? 'रविष मवित तरगते श्रृङ्गस्ये सित । कीहरो रविष ! स्निग्ध-मिन्नाध्वनामे स्निग्धमक्षां, मिन्नं विवितं, यदध्वनं कष्वलं, तद्वद्धा दीष्तिर्थस्य स तस्मिन् । कीहरास्य तस्याचलस्य, सद्याकृतद्विरददशनच्छेदगीरस्य । सद्यस्तरकालं कृत्तः खण्डीकृतो<sup>407</sup>, द्विरद्दशनस्तस्य यो(य)श्छेदः खण्डस्तद्वतौ(द्गी)रस्तस्य । कीहर्शी शोभां ? स्तिमितनयनप्रेक्षणीयां स्तिमित्तानि निश्वलानि यानि नयनानि नेत्राणि तैः प्रेक्षणीया, ताम् । उत्येक्ष्यते । हलभूते। बलि(ल)मदस्य अश्र(स)न्यस्ते स्कन्वे, स्थापितमेव(च)के कृष्ण,ष्णे) वाससी वस्त्रे इव । मेघस्य कृष्णस्वात् तस्य च सितस्वात् ॥६२॥

408हित्वा तस्मिन्भुजगवलयं शंभुना दत्तहस्ता काडाशैले यदि च विचरेत्पादचारेण गौरी । भक्षीभक्त्या विरचितवपुः स्तम्भितान्तर्जलौधः सोपानत्वं कुरु मणितटारोहणायाययायी ॥ ६३ ॥

तस्मिन् क्रीडाशैले कैलासे, गौरी पार्वती, यदि चेत्, पादचारेण चरणाभ्यां, विचरेत् तं क्षाम्यते(१)(चंक्रमेत) ।<sup>409</sup> अस्याः प(पा)र्वत्यास्त्वं चरणेषु सोपानत्वं कुरु कुर्याः । कीद्दशी गौरी १ **४** 

शांभुना हैं श्वरेण, दत्तहस्ता । कि कृत्वा ? भुजगवलयं स एव [क] दणं (सर्पक्षकणं) 410 हित्वा मुक्त्वा भयंकरत्वाद्त्र सर्पक्रकत्यागः । 411 किमर्थ ? मणिवद्धशिलाशे हणार्थम् । हे जलद् ! त्वं सं(अ) भ्रयायी सन् । कीटशस्त्वं ? भङ्गीभवत्या त । ङ्गविच्छित्या कल्लोलाकारेण विरचितवपुः । पुतः कीटशः ? त्वं स्तभितान्तर्जजोयः (लीयः) स्तम्भिता (तो) त्वर्भध्ये जलीयः येन सः । १६३॥

412तत्रावहयं वलयकुलिशोद्घट्टनोद्गीर्णतोयं नेष्यन्ति त्वां सुरयुवतयो यन्त्रधारागृहभ्वम् । ताभ्यो मोक्षस्तव यदि सखे घर्मलब्धस्य न स्या-त्कीडालोलाः श्रवणपरुवैर्गजितैर्भाययेस्ताः ॥ ६४ ॥

हे सखे ! यत्र कैलासे अवश्यं निश्चितम् , सुग्युवतयोऽमराङ्गना, त्वं(त्वां) भवन्तम् , यन्त्रधारागृहत्वं जलधार(रा)गृहसावम् , नेष्यन्ति प्रापिष्यन्ति । हे सखे, यदि चेत्(त्), ताभ्य-स्तव , मोक्षः त्यागो , नस्यान्त (त् न)<sup>413</sup> भवेत् तदा त्वं अवणपरुपः कर्णकटुकैः, गर्जितैः शब्दितैः, स्तां(तान्) भाव(य)ये[थाः]{स्ताभयेः} त्रासयेः। विश्व यथा त्वां तासु चेयुः(ताः मुक्वयुः)। विश्व किम्भूतास्ता ! कीडालोला कीव्हलचञ्चलाः। कीडशस्य तव ! धर्मलक्षस्य धर्मे सिभि(ति)<sup>416</sup> लब्धो धर्मलब्धस्तस्य । कीडशः त्वां १कुलिशवलयो[द्व]बह्वनोद्गीर्णतोयम् । कुलिश-वलयोद्घह्नेनोद्गीर्णा [वान्तं] प्रसारितं तोयं जलं येन सः तम् ॥६४॥

417हेमारभोजप्रस्वि सिल्लं मानसस्याद्दानः कुर्वन्कामं क्षणमुखपटप्रीतिमैरावतस्य । धुन्वन्कलपदुमिकसलयान्यंशकानीव वातै-नीनाचेष्टैजलद लल्लिनिविद्योस्तं नगेराम् ॥ ६५ ॥

दे बलद ! त्व' वर्णितस्वरूप' तं नगेश'418 कैलास', निर्विशे: उपभुण्जीधाः। त्व' किं कुर्वाणः ? मानसस्य सरसः हेमाम्मोजप्रसविसल्लि आददा[नो]419 गृहन(हण)न् हिसः(हेम्नः)420 स्वर्णस्यामोजावि(नि) प्रसूते जनयति यत्र (यत्त्)421 मानससम्बन्धि सल्लिभुदकम् । त्व' किं कुर्वन् ? काममिलिषतं, लक्षण' क्षणमात्र', ऐरावणस्य सुरगजस्य, मुखप्टप्रीति मुहबद-(खप्ट)422—साहश्यं कुर्वन्, मजारि(हि)423 मुखपटेन [प्रीयन्ते]।424 किंम्तं425 पर्वतं ? छाया-मित्तिस्कित्विश्वदं स्फिटिकमिणिनिर्मलं । प्रीयन्ते हिष्तिवदना मवता मवन्ति । पुनः किं कुर्वन् ? नानाचै(चे)ध्देरनेकविश्वः लिलतैः मनोहरे वितिः पवनैः, कर्ष्यद्गमिकशलयानि सुरतस्पल्लवान्, भंग्रकानीव वासंसीव, धुन्वन् कम्पयन् । किवसमये वातस्त्रिविषो वार्थतो426(वर्ण्यते) [शीतो] म'दः सुरभि×च ॥६५॥

427तस्योत्सङ्गे प्रणयिन इव स्नस्तगङ्गादुक्सां म त्वं दृष्ट्या न पुनरस्तकां ज्ञास्यसे कामचारिन्।

## या वः काले वहति सलिलोद्गारमुच्चैर्विमाना मुक्ताजालप्रथितमलकं कामिनीवाभ्रवृन्दम् ॥६६॥

हे कामा (म) 428 चारिन्! लड़जा (स्वेच्छा) रूपं (प) 429 ! हे मेघ 430 ! तस्य कैलातस्यो-च्ये र्शिश्च किल्लां (१ त्तर्स) किल्लां (१ त्तर्स) किल्लां अध्यान हुन् । किल्लां अध्यान हुन् । प्रति ज्ञास्यो (१ तिल्लां स्वान किल्लां १ व्यान हुन् । किल्लां तद्ग हुन् । प्रति ग्रुपीय दुन् । किल्लां यस्या सा ताम् । ग्रह्मा तत्र वहति । 433 या अञ्चापुरी, भी युष्पाकं, काले वर्षातमये, किं: 434 हुन् विन्माने: 435 प्रातादैः कृत्वा, अध्यन्दं मेव परलं, बहति चारपति । 436 की हशम अञ्चन्दं १ सिल्लोद्गारं सिल्लं [ज्ञुं विवेश किल्लं विवेश किलं विवेश किल्लं विवेश किलं विवेश किल्लं विवेश किलं विवेश किल्लं विवेश किलं विवेश किल्लं विवेश किलं विवेश किल्लं विवेश किलं विवेश किल्लं विवेश किल्लं विवेश किल्लं विवेश किल्लं विवेश किलं विवेश क

पूर्वमेघः संपूर्णः ॥

#### उत्तरमेघः

443हाध्यद्वयामा दिनकरहयस्यन्दिनो यत्र वाहाः हीलोद्यास्तमिय करिणो व्यष्टिमन्तः प्रभेदात् । याधायण्यप्रतिदिहामुखं संयुगे तस्थिवांसः प्रत्यादृष्टाभरणहचयश्चन्द्रहासः त्रणाङ्के ॥६७॥

हे बलद ! यन्नाठलकायां एवं विचा वाहासुंस्तु।रङ्गा<sup>444</sup> वर्ग ते(न्ते) । कीहशां(शाः) <sup>445</sup> ! क्व श्वः श्वः श्वः शाः । शब्यु (ष्पं) बालतृणं तद्वत् स्थामा हरिता । शब्यु (ष्प)श्यामा । पुनः कीहशाः ? दिनकरहयस्यु (स्प) द्विनः , दिनकरहयः सूर्याश्वः स्पर्धाः कुर्वः नित, दिनकरहयस्पिट् प्राः । यना- लकायां करिणो गजा वर्तन्ते । कीहशाः ! शैलोदगाः शैलचतु (वदु) विवेत् नः । यना- ककायां करिणो गजा वर्तन्ते । कीहशाः ! शिलोदगाः शैलचतु (वदु) विवेत् नः । वन्ततः विविविवाः । पुनः कीहशाः ! प्रमेदान्मदजलक्षरणात् व्विमव भावाति शृष्यमन्तम् (व्यमिव वृष्टिमन्तः ।) विवेत् यत्र पूर्यां योधा श्विष्यः ] विवेत् । किविधाः ! सेयुगे स्ट्यामे, तिस्थवां ने विविधाः ! सेयुगे स्ट्यामे, तिस्थवां ने विविधाः ! पुनः किम्भूताः ! चन्द्रहासे(स) व्यण्(णां) कैः 451 प्रव्याहण्टः प्रतीत्यशोम- माना (१) विवेत् विवानः स्थानं स्थानं स्थानं स्थानं स्थानं स्थानं स्थानं स्थानं स्यानं स्थानं स्यानं स्थानं स

453विषुत्वन्तं लिलतविताः सेन्द्रवापं सचित्राः संगीताय प्रहतसुरज्ञाः स्निग्धगम्भीरघोषम् । अन्तस्तोयं मणिमयभुवस्तुङ्गमश्र लिहाग्राः प्रासादास्त्वां तुलयितुमलं यत्र तैस्तैविहोषैः ॥६८॥

दे जलद ! यत्रालकायां प्रासादाः सीधानि तैस्तैर्वक्ष्यमाणैर्विशेषैः, त्वां भवन्तं, तुलियमुमनु-कर्तुं <sup>45 4</sup>मलं समर्थाः। किम्भूतं त्वां ! विद्युत्वन्तं <sup>45 5</sup> विद्युत्विधते यस्याऽसी विद्युत्वान्, तम्। किम्भूताः प्रासादाः लिलतवनिताः सविलासरमणीसमन्विताः।पुनः कीदृशां त्वां! सेन्द्रचापं सुस(ससु रायुधम्। <sup>45 6</sup> कीदृशास्ते ! सचित्राः नानाचित्रयुताः । <sup>45 7</sup> पुनः किम्भूतास्ते! प्र(व)हतमश्(मुर)जाः, <sup>45 8</sup> वाद्यमानमृदङ्गाः । कस्मै ! सङ्गीताय शत्याय । किम्भूतं त्वां, ! सिनम्दगम्भीरघोषं, मधुरध्वनितम् । पुनः कि [भू ]तं <sup>45 9</sup> त्वां! अन्तस्ते।यं, मध्यस्थितजलम् । किम्भूतास्ते ! मध्यस्थितजलम् । किम्भूतास्ते ! मध्यस्थितजलम् । किम्भूतास्ते ! मणिमयभुवः, मणिमिश्चन्द्रकान्ताचैर्वद्वा भूर्यंषां ते । किम्भूत त्वां! तुङ्गपृष्टिच(च्चे)स्तरम् । किम्भूतास्ते श्रिष्टे । अश्र लिहायाः आकाशस्त्रुश्विद्वाद्वा । विष्टे । स्वार्थने स्वार्थिम् ॥ ६८॥

461हस्ते लीलाकमलमलके बालकुन्दानुविद्धं नीता लोबप्रसवरज्ञसा पाण्डुतामानने श्रीः । ष्ट्रहापारो नवकुरवर्क चारु कर्णे शिरीपं सीमन्ते च त्वदुपगमजं यत्र नीपं वधुनाम् ॥६९॥ ( 'आननश्रीः' इति टीकायाँ इदयते । )

469आनन्दोत्थं नयनसिक्ष्तं यत्र नान्येनिमिरी-नान्यन्तापः कुसुमशरजादिष्टसंयोगसाध्यात् । नाष्यन्यत्र प्रणयकलहाद्विप्रयोगोपपत्ति-विशेशानां न खलु च वया योवनाद्यदस्ति ॥७०॥

हे सखे ! यत्र ममालकायां नराणां आनन्दादुश्यानं यस्य तदानन्दोश्यं नयनस्रिलं नेत्र-रोदनं विषते । अन्यैरिप निमित्ती: शोकादिभिः नयनस्रिलं न यत्र । कुसुमस्र(श)रजात् कुसुमस-(श)राज्जातः कुसुमस्र(श)रजः तस्मात् इष्टसंयोगशाध्यः । इष्टसंयोगेनामीष्टजनमेलापकेन साध्यः तापो वर्तते । अन्यस्तापो न यत्र । प्रणयकलहात् स्नेहकन्दलादन्यत्र विप्रयोगोपपितः वियोग-प्राति(प्ति)न् यत्र । च पुनः, खलु निश्चितम् , वित्तेशानां पुरुषाणां यौवनादन्यद्परं वयो नास्ति ॥७०॥

470यस्यां यक्षाः सितमणिमयान्येत्य हर्म्यस्थलानि ज्योतिश्लायाकुसुमरचितान्युत्तमस्रीसहायाः । आसेवन्ते मधु रतिफलं कल्पवृक्षपस्तं त्वद्गरभीरभ्वनिषु शनकैः पुष्करेष्वाहतेषु ॥७१॥ (० 'कुसुमरचना' इति टोकायां दृश्यते ।)

यस्यामंत्रं (छ)कायां यक्षा पुण्यजनेश्वरा उत्तमस्त्रीतहायः(याः) प्रधानस्त्रीतहाः, सन्तः पुष्करेषु बाय(दि)तेषु, शनकैम न्दं [मन्दं], आहतेषु वायमानेषु स्तम्, रतिषत्नं कामसुखदायक-कल्पष्टक्षपसूतं सुरद्गमसमृत्यन्नं, मध्यासयं सेवन्ते पिवन्ति । किं कृत्या १ हम्य स्था(स्थ)छानि सेवितत्यान्येरयाग्तर्य । किम्भृतानि हम्याणि १ श(छि)तमणिमयानि शि(सि)तमणिनि(भिः) स्फाटिकरस्नैः प्रवृक्तानि निर्मितानि, श(सि)तमणिमयानि। पुनः किं लक्षणानि १ ज्योतिच्छायानक्षत्रश्रेणिविय्वान्येव(व)

कुसुनरचना पुरुषप्रकारो येषु तानि, ज्योतिरछायाकुसुमरचनानि । किम्मूतेषु [पुरकरेषु] त्वद्गम्मीर-ध्वनिषु त्वङ्गममारोहर)ध्वनिर्येषु तेषु ॥७१॥

<sup>471</sup> गस्युत्कम्पादलकपतितैर्यत्र मन्दारपुष्पैः पत्रच्छेदैः कनककमलेः कर्णविस्रसिभित्रच । मुक्तालग्तैस्तनपरिमलच्छिन्नसूत्रैत्रच हारै– र्वेद्यो मार्गः सवितुरुद्ये सुच्यते कामिनीनाम् ॥७२॥

यत्र नगर्यां कामितीनामिति(भि)सारिकाणां <sup>472</sup> नैशो रात्रि, {स्को}मार्गः पन्थाः, स्वितुरुद्ये सूर्यस्योदये सूच्यते, सायते । कैः ! मन्दारपुष्पैः कल्पवृक्ष्य(क्ष)क्रुस्योः <sup>473</sup> । किम्मूरीस्पैः ! अलक्षतिरीः केश्रश्रदेः । करमात् ! गत्युकम्यात् । गतिर्गमनम् । तत्र उत्पाबस्येन कम्पश्रद्धनं , तस्यान्नकेवलं मन्दारपुष्पैः, च पुनः पत्रश्रेत्री, <sup>474</sup>कृतिविज्ञानैः कर्णविश्र सि(श्रंसि)भिः <sup>475</sup> श्रोत्रस्युर्दैः । कनक्षमस्यैः स्वर्णोक्षत्रे , यत्र नैशो मार्गः सूच्यते । न केवलं कनकक्षमत्रैः सूच्यते । च पुनः, हारिः (रैः <sup>475</sup> सूच्यते । कि लक्षणैः १ हारि(रै)मु क्तालग्नसुत(स्तन)परिमल(सैः) लिन्नस्कैः मुक्तासु लग्नस्तनपरिमलः कुचसुर्गमत्वं [येषां ते] छिन्नं सूत्र येषां ते रैः ॥७२॥

477नीवीषन्धोरुछ्वसितशिधिलं यत्र यक्षाङ्गनानां श्लोमं रागादनिसतकरेष्याक्षिपस्य प्रियेषु । अचि स्तुङ्गानभिमुखमपि प्राप्य रत्नप्रदीपा— न्हीमृढानां भवति विफलपेरणा चूर्णमुष्टिः ॥७३॥

यत्र नगर्या यगा(क्षा)क्षनाना यक्षरमणीनां चूर्णमुस्टि(स्टि:)<sup>478</sup> प्रदीपविद्यापनसृद्ध्या प्रितः प्रक्षिको विकला निक्कला भवति । निर्धकं सञ्जायते प्रयोतकाऽप्रशामात् कदाचिद्श(त्रा) सी<sup>479</sup> गतो भाव(भवे)दित्याह्<sup>480</sup> । कि लक्षणानां<sup>481</sup> रमणीनाम् ? {चूर्णमुस्टि:}<sup>482</sup> म्टानां हिया मूटा विकल जिल्ला (जिल्ला) मूटा व्याकुलित(ताः) तासां विद्धा विहल्लात् तासाम् । इत्र विविधित्याद्ध प्रेष्टि केषु स्टिस् प्रियेषु दियतेषु, रागात् स्नेहात्, क्षीमं वासा(सः)<sup>485</sup> आक्षपस्य अप३स्यु(स्यु)<sup>486</sup> सस्य । कीटशेषु प्रियेष्व (ऽ}निभृतकरेषु कामेच्छवा चालं(ल पाण्यु<sup>487</sup> । किम्भृतं क्षीमं ? नीवीबन्धोच्छा(च्छ्व)सितशिथलम् । नोवीबन्धच्या उच्छं(च्रुव)सनेव विष्ट विकासेन शिथलम्हद्दम् । किं कृत्वा ? अिच्युक्षान् विक्र रक्तवदीनान् अभितुखं सम्मुलमिष प्राप्यासाय रक्तानां अर्विषो[ऽ]विनश्वरक्वात् । कथं ? चूर्णमुस्थित्रक्षेत्र क्षेपस्त क्षेप्र विह्न प्रियासाय रक्तानां अर्विषो[ऽ]विनश्वरक्वात् । कथं ? चूर्णमुस्थित्रक्षेत्र क्षेपस्त क्षेपस्त विद्यानात्वा विह्नल्यात् तासाम् ॥ ७३ ॥

यत्रोन्मत्तम्रमरमुखराः पाद्पा नित्यपुष्पा हंस्रश्रेणीरचितरशना नित्यपद्मा नस्त्रियः। केकोत्कण्डा भवनशिखिनो नित्यभास्वत्कलापा नित्यज्योत्स्ना: प्रतिहत्ततमोद्वत्तिरम्याः प्रदोषाः ॥५४। ( 'यस्यां' इति टीकायां दृदयते ।)

यस्यामलकाया पादषा बृक्षाः, नित्यपुष्पा सन्ति । किम्भूता पादपाः १ मत्तभ्रमरमुखराः विश्व [मत्तभ्रमरि कुंखरा बाचा] 492 यस्या निलन्यः कमिलन्यः, नित्यपद्या सन्ति । किम्भूता निलन्यः १ इंस्रेशेणिरचितरस(श)नाः 433 । इसाना श्रेणयो इस्रेशेणयः । इस्रेशेणिरचितरस(श)नाः मेखला यासन्ते।(सा ताः) 494 ईस्रेणीरचितरस(श)नाः । इस्रेशेण्येव रचिता रस(श)ना मेखला यस्यां ताः । {यस्यां} । भवनशिखिनो प्र(श)हमय्रः पाः) 495 केकोरकण्ठा विश्वन्ते । केके(क)या 496 मयुरवाण्या उत्कण्ठा येषां ते । किम्भूता भवनशिखिनः नृत्यभास्वरक लापाः । 497 नृत्येन भास्वन्तो दीष्यमानाः कलापा येषां ते । यस्याः प्रदोषाःसन्ध्यासमयाः नित्यक्योत्स्नाः प्रतिहततमोवृत्तिरम्याः सन्ति । नित्यक्योत्स्नाभिः प्रहि(ति)[ह]ताः ४९७ स्कोशिता या समोवृत्तिस्तया रम्याः सुन्दराः ।। ७४ ॥

499अक्षीणान्तर्भवननिभयः प्रत्यद्वं रक्तकण्डै स्द्रायद्भिधनपतियशः किन्नरैर्यत्र साद्धेम् । वैश्वाजास्यं विद्युधवनितावारमुख्यासद्वायाः बद्धापानं बद्दिरुपयनं कामिनो निर्विशन्ति ॥७५॥

यत्रऽलकायां कामिनः कामुल(क) पुरुषाः 500 किन्नरेः सार्द्धं देवगायनेंः सर्म चै(वै)— आजाख्यं 501 विहरणवनं बाद्योद्यानं, निर्विशन्ति उपभुञ्जते । किम्भूता कामिनः ? विद्युधवनिता-वारमुख्यासहायाः । विद्युधवनिता[सु] 502 वारमुख्यास्ता एव सहायाः येषति । अथवा विद्युधवनिता एव वारमुख्या गणिकातुल्याः क्रीडाप्रस्तावात्ता एव सहाया येषां ते । पुनः किम्भूतास्ते ? अक्षीणान्तर्भवननिषयः । अक्षीणा. 503 अक्षीणा (णा) ऽत्रूदिताः । अन्तमु वनानि, निषयो येषां ते । कथंभूते किन्नरेः ? रक्तकण्ठैः मधुरस्वरेः । 504 कथंभूत(तं) उपवनं ? बद्धापानं रचितपान-गोधीकम् । किं कुर्वद्भिः किन्नरेः ? प्रस्यहं प्रतिदिनं धनपतियशः उद्गायद्भिः ॥ ७५ ॥

नेत्रा नीताः सत्ततगितना यद्विमानायभूमी-रालेख्यानां सिंखलकणिकादोषमुखाच सच: । शङ्कारपृष्टा १व जलसुचस्त्वादशा यत्र जालै-र्धुमोद्वारानुकृतिनिपुणा जर्जरा निष्पतन्ति ॥७६॥

यत्र पूर्या स्वादशा: भवादशा:, <sup>5 0 5</sup> जलमुची मेघा:, जर्जरा सन्ति । सदाः शोघं, जालेर्गेवाक्षैः भि(नि)पतन्ति निर्मेच्छन्ति । किम्भूता जलमुचः १ धूमोद्गाराऽनुकृतिनिपुणाः । धुमोद्गारा— <sup>506</sup>(र)याऽनुकृतिः सादश्यं तेन निपुणाः । उत्येक्ष(क्य)ते । शङ्कासपृष्टा इव । शङ्किता इत्र । यथा साराइ: सापराघो व्याजेन पलायते । किं कृत्वा ? आलेख्यानां चित्राणाम् सलिख-किण ग्रदोषं जर्ग्द्रभावभुत्याय कृत्वा । किम्भूता जलमुचः १ सततगतिना वायुना यदिवम(मा)—नामभूमीनीताः प्रापिताः । यस्या अलकायाः विमानानि, तेषां(षा)मत्रभूमयो, यद्विमानामभूमयः स्ताः । किम्भूतेन वायुना ! नेत्रा नयतीति 507 तेन नेत्रा ॥ ७६ ॥

यत्र स्त्रीणां प्रियतमभुजालिङ्नोच्छ्वासिताना-मङ्ग्ग्हानि सुरतज्ञनितां तन्तुज्ञालावलम्बाः । त्वत्संरोधापगमविशदैःप्रेरिताश्चन्द्रपादै-व्यालुम्पन्ति स्कुटजललवस्यन्दिनश्चन्द्रकान्ताः ॥७७॥

यत्रास्मत् पूर्या चन्द्रकान्ताः मणयः, <sup>508</sup> स्त्रीणां वितानां सुरतजन (नि)तां सम्भोगो— त्यन्तां, अङ्गण्णानि शरीरखेदं लुम्पन्ति <sup>509</sup> दूरीकुर्वन्ति । किम्भूताश्वन्द्रकान्ताश्वन्द्रपादैः श्व(च)— न्द्रकिरणैः प्रेरिताः । पुनः कीटरास्ते १ अतः एव स्फुट्बललवस्येदिनः स्फुटान्न[ब]जललवां, स्य(स्यं)दन्ति श्वरन्ति । स्यु० पुनः कीटरीः चन्द्रकान्तैः {ऽ} त्वत्सरोधापगमविशदैः । त्वसीयः यो[ऽ]सी संरोधो रु(रो)धनं तस्याऽपगमो विनाशस्तेन विशदाः स्तै (तैः) । पुनः कीटशाः च'दः कान्ताः । तन्तुजालावलम्बाः । कीटशाः विवतसभुजालिङ्गिनोत्सव(च्छ्वा)सितानां प्रियः मभुजालिङ्गिने। इस्वासिता— स्तासाम् ॥७७॥

मन्दाकिन्याः सिल्लिशिशिशेः सेव्यमाना महिन्नि मन्दाराणामनुतरहां छायया वारितोष्णाः । अन्वेष्टव्यैः कनकसिकतामुष्टिनिक्षेपगृहैः संक्षीडन्ते मणिभिरमरैप्रार्थिता यत्र कन्याः ॥७८॥

यत्रालकायां कन्या गुह्यकमुता, भिणिभिः प्रधानररनैः, संक्रीडन्ते । कि०[हरयः] कन्याः १ मरुद्भिः वायुभिः, सेव्यमानाः । किम्भूतैः मरुद्भिः १ मन्दाकिन्याः गङ्गायाः सिल्लिशिशिरैः, जल्शीतलैः । पुनः [किम्भूताः] 512 कन्याः १ मन्दाराणां, करुपवृक्षाणां छायया वारितीरणाः । स्फोटित-ग्रीकातापाः । किम्भूतानां १ मन्दाराणां १ अनुतरस्हाम् । अनुतरं स्हन्ति प्रादुर्भवन्त्यनुतरस्हरतेषाम् । पुनरिष किम्भूताः कन्याः १ अमरैदे वैः, प्राधिता याचि(चि)ताः । किल्क्षकी (ः) मेणि णि)भिः 513 १ अच्छितः विक्रामुष्टिनिक्षेषणीयैः । पुनः किल्क्षणिभिः । कनकिसकतामुख्यिनिक्षेषणुद्धैः । कनकिसिकतामुख्ये यां रस्नानां निक्षेषो न्यासस्तेन गुढास्तैः ॥७८॥

<sup>515</sup>वासिश्चित्रं मधु नयनयोवि'भ्रमादेशदक्ष' पुष्पोद्भेदं सह किसलयैम्<sup>°</sup>षणानां विकल्पान्।

#### लाक्षारामं चरणकमलन्यासयाग्यं **च यस्य**ः-मेकः सुते सकलमबलामण्डनं करुपयुक्षः ॥७९॥

यस्यां अलकायां एकः कहपबृक्षः एक एव सुरतसः सक्तः सम्पूर्णम (5) वकामण्डनं नारीशृंगारशोभां सृतं (ते) 516 प्रसूते । चित्रं नानाविषं वासो वस्त्रं सूते । यस्यासेकः कहपबृक्षः मधु मद्य(यं) स्त(सू)ते । 517 यस्यामेकः कहपबृक्षः 518 किसल्ये से(स)ह नवपहलवैः सार्द्धे । पुष्को (व्यो)हमेदं कुसुमचित्रतां प्रसूते । किम्भूतो (तं) 519 पुष्को (व्यो)हमेदं 520 नयनयोश्रसुषे विश्वमादेशदक्षम् । यस्यामेकः कल्पतसः सूषणानां विकल्पान् सूते च । पुनर्यस्यां एक
एव तसः चरणकमलन्यासः (स)योग्यं लाक्षारागं सूते । चरणकमलन्यासे योग्यः 521 तः (सः) ॥७९॥

मत्वा देवं धनपतिसखं यत्र साक्षाद्वसन्तं प्रायश्चापं वहति न भयान्मनमथः षद्पद्च्यम् । सध्भद्गप्रहितनयनैः कामिलक्ष्येष्वमोधै— स्तस्यारमभव्यतुरवनिताविभ्रमैरेव सिद्धः ॥८०॥

यत्रालकायां मन्मथः कामः प्रायो बाहुल्येन चापं धनुर्भयान्न वहित न द्व(घ)ते 523। किं कृत्वा ? यत्र धनपतिः(ति) सलं 524 देवं महेश्वरं । साक्षारप्रत्यक्ष(क्षं) 525 वसनंत । मरवा जात्वा। किं लक्षणं चापम् ? षट्पद्चयम् । षट्पदाः भ्रमरा एव {योः } [उषा] 520 प्रत्यल्चा यत्र तत् । तत्र चापस्य चा[SS]रम्भः चतुरवनिताविभ्रमेरेव विचक्षणस्त्रीविलासेरेव सिद्धा(द्धो) 527 निष्यन्मः । कि लक्षणे {:} अतुर[वनिता] विभ्रमे: ! सुनूभङ्गे (क्षं) 528 यथा स्यादेवं कामिलक्ष्येषु प्रतिहतनयनम् । किं लक्षणे: प्रतिहतनयनै: ? अमोषेः सफ्लैः एतेन रमणीजनवैदग्धा(ग्रंथ) मुक्तम् ॥८०॥

529तत्रागारं धनपतिगृहातुत्तरेणास्मदीयं दूराल्लक्ष्यं सुरपतिधनुश्चारुणा तोरणेन । यद्ब्याप्यन्ते कृतकतनय: कान्तया वधि तो मे हस्तप्राप्यस्तवकविनतो बालमन्द्रारवृक्षः ॥८१॥

हे सखे ! तत्र वर्ण(णि)त<sup>530</sup> स्वरूपायामस्मदलकायां धनं(न)द<sup>531</sup>-गृह्य(हा)दुत्तरेण<sup>532</sup> राजराजेश्वर-गृह्य(हा)<sup>533</sup>दुत्तरसमीपे अस्मदीयमागारं गृहं प्रवर्तते । कथं मया ग्रास्यति(ते)<sup>534</sup> [इ]त्य(त्यु)कते<sup>535</sup> अभिज्ञानमाह । किं लक्षणसा(मा)गारं<sup>586</sup> ! तोरणेन दुराहलक्ष्यं दूरादेव ग्रेयम् । किं-लक्षणेन तोरणेन ! सुरविधनुश्वाचणा इंन्द्रचापसुन्दरेण । यस्य गृहसो(स्यो)पान्ते<sup>537</sup> वेश्मनः समीपे मस्कान्तया<sup>538</sup> विनितो[जलसेकादिना]<sup>539</sup> वधिति। मन्दार[जालः]<sup>540</sup> [वर्तते । किं लक्षणो बालमन्दारवृक्षः]<sup>541</sup> ! कृतकतनयः पुत्रीकृतः कृत्रिमपुत्रकः । पुनः किं लक्षणः ! हस्तप्राप्यस्तवकनि-(न)मितः<sup>542</sup> । हस्तप्राप्येण बालस्वात् करमाह्यः स्तवकेण<sup>543</sup> विनतो नम्नी(म्री)<sup>544</sup>मृतः । सम्प्रतं स्विशेषाऽभिन्नः परं<sup>545</sup> दर्शयन्नाह् ।।८१॥

ં ધ્

546वापी चास्मिन्मरकतशिलाबद्धसोपानमार्गा हैमैश्कन्ना विकचकमलैः स्निग्धवैदुर्यनालैः । यस्यास्तोये कृतवस्रतयो मान्सं सन्निकृष्टं नाध्यास्यन्ति व्यपगतश्चस्त्वामपि प्रेश्य हंसाः ॥८२॥

547अस्मिन् उद्याने न देवला(लो) मन्दारः [अपि च] वापी वर्तते । कथंभूता वापी ! मरकतशिलाबद्धसोपानमार्भ(गाँ) । मम ग्रेह चैवंविधा वापी पद्म(द्मा)नि वर्तते(न्ते) । कि [विशिष्टा वापी ! हेमैः स्वर्णमयैः विकचकमलैस्छि(श्रञ)न्ता छादिता । वाष्यां हि(है)मकमलैस्वितव्यम् । कीहरीस्ते[स्निग्ववेद्यं नालेः] 546 स्निग्ववेद्यं मणिरेव नालो दण्डो येषां तानि तैः । हंसा धार्तराष्ट्राः । स्वमिष भवन्तमिष प्रेक्ष्य हष्ट्रवा । सन्तिकृष्टं समीपस्थमिष । मानसं मानसरो नाष्यास्थिन न स्मरिष्यन्ते(न्ति) । कीहशा हंसाः ! वाप्यास्तोये जले कृतवसतयः विहित्तिवासाः । पुनः कीहशा हंसाः ? (अ)व्यपगतश्चचः व्यः(व्य)पगत(ता) शुक्(क्) येषां ते । तन्नवोपद्रवाभावान्त दुःखा(लि)[ताः] । अत्र हेमश्चदो रचतादौ ॥८२॥

549तस्यास्तीरे रचितशिखरः पेशहैरिन्द्रनीहैः क्रीडाशैलः कनकद्वतीवेष्टनप्रेक्षणीयः। मद्गेहिन्याः प्रिय इति सखे चेतसा कातरेण प्रेक्ष्योपान्तस्कुरिततिहतं त्वां तमेव समरामि ॥८३॥

तस्याः व्यापा(वाप्या)स्तीरं 550 कीडाशिकोस्ति। कीहरी (शः) 551 कीडाशैलाः (लः) 552१ पै(पे)-शिलेः रग्यः इन्द्रनीलैरिन्द्रनीलरानैः] रचितशिखरेः (रः) 553 विरचित श्रृ[शं)कः । पुनः कीहशः १ कनक-कदलीवेष्ठनप्रेक्षणीयः । कनकमयीनां स्वर्णकदलीलताना (नां) च वेष्टनेन प्रेक्षणीयो रग्यः । हे सखे । इति हेतोः काते (त) रेण विरह्वशाद चीरेण मनना (सा) 554 चेतसा स्वरसाह श्याच मेवादि (द्रिं) कीडाशैलं स्मरामि चिन्तयामि इति । कि मद्ग (द्गे) हिन्याः स मे (मम) 555 प्रियायाः (प्रिय) ईति । कि कुरवा १ खां भवन्तं वीक्ष्य । कीहशं त्वां १ प्रत्यो (प्रेक्शे) 556 पानतस्का (स्कु) रिततिष्ठतं प्रत्यो (श्यो)याः (बा)न्ते स्का (स्कु)रिता लसंती ति (त्) यस्य स तम् । शेवस्वा विवक्षायां स्वाभित्यचीरा वेश्वरित कि विद्या भावः ॥ ८३॥

रक्ताशेक्य्रचलकिसलयः केसर्थ्यात्र कान्तः प्रत्यासन्ते कुरककन्नतेर्माध्यामण्डपस्य । एकः सस्यास्तव सह मया वामपादाभिलाषी काष्श्रस्यन्यो वदनमदिरां दोहदच्छन्नगस्याः ॥८४॥ 559

हे सखे ! अत्र कीडाशे(शै)ले रक्ताशोक केश(स)रहशौ<sup>559</sup> विश(स्)ते । कीटशौ तौ ? क्रिक्कृष्टतेश्च पुनर्माषवीमण्डपस्य प्रत्यासन्नौ निकटवर्तिनौ । तयोर्मध्ये एकश्रायो <sup>560</sup>रक्ताशोको मथा सह तव शब्था(सख्या)<sup>561</sup> मित्रियायाः वामपादाभिलाधी वर्तते । वामपाद (म)भिक्षवित, <sup>562</sup>

वामपादाभिलाषो । तस्य विकाश(सः) पादप्रहारानुप्रणे(हे)ण स्यात् । अहमपि सापराषः सन् तदीयचरणप्रसादं वाञ्च्छामि । अन्यो(ऽ)पि बकुलोऽस्याः मत्कान्तःयाः वदनमदिरां<sup>563</sup>दोहद्व्यः या दोहद्वाञ्च्छया काक्षति वाञ्च्छति । रमणीवदनासवसेवनेन<sup>564</sup> तस्य विकाशा(सा)त्<sup>565</sup> । कीटशो रक्ताशोकः ? चलकिसलयथञ्चलपल्लयः । कीटशः केश(स)रः ? कान्तो मनोहरः ॥८४॥

566तन्मध्ये च स्फटिकफलका काञ्चनी वासयब्दि मूले बद्धा मणिभिरनितशैदवंशप्रकादौः । तालेः सिञ्जावलयसुभगैनिति तः कान्तया मे यामध्यास्ते दिवसविगमे नीलकण्टः सुहद्दः ॥८५॥

हे मित्र ! तन्मध्ये तयोरशोककेश(स)रयोम्ध्ये क्रीडावर्हिणः काञ्चनी वासयिः स्फिटिकफलका स्फु(स्फ)रिकस्य फिल(स्)कः पीठं यस्याः छ। । पुनः कीहशी १ मूलेड्यःप्रदेश(शे) 567
मणिमिर्यदा खिचताः(ता) । कीहशैः मणिभिः ? अनितिप्रीदवंशप्रकाशैः । अनितिप्रीदा नातिपक्या
ये वंशा वेणवस्तद्वस्प्रकाशः कान्तिर्येषां मरकतमणीनां ते, तैः। मरकतमण्यो(यो)ऽपि 568 वंशयणां स्युः ।
हे सखे ! यां यिदं वो युष्माकं सुहन्मित्रम् । ना(नी)स्कण्डो 569 मयुरो दिवसविगमे स्यास्तिसमये
अध्यास्ते सेवते ।कीहशो नीस्कण्डः ? मम {म} कान्तया तास्तैः करवादनैः नितिते नृथ्यं कारितः ।
कीहशै(ः)स्तास्तै: ? सिञ्बद्वस्यसुमगैः सिया(ञ्बा) 570 {नक}कटकमनोहरैः ॥८५॥

571यिभः साधो मनसि निहितैत्रेक्षणैर्वक्षयेथा द्वारोपान्ते लिखितवपुषौ शङ्खपशौ च दृष्ट्वा । श्वामच्छायं भवनमधुना मद्वियोगेन चुनं सुर्यापाये न खलु कमलं पुष्यति स्वामभिष्याम् ॥८६॥

हे साचो ! रे(ए)भि:<sup>572</sup> पूर्वोक्तैर्र्रश्रणेचिह(ही)भैनकि निहितैश्चिसस्थापितै: मद्भवन-(मे)<sup>573</sup> ममागारं लक्षयेथा: जानीथास्त्वम् । किं कृत्वा ! च पुनर्हारोपान्ते लिखितवपुलो(पौ)<sup>574</sup> सङ्ख्यूप्ती निची हष्ट्वा विलोक्य लक्षे(छ)[य]धा: । कीहरां{ः} भवनं ! अधुना नृनं निश्चितं मिद्वियोगेन सम विरहेण क्षामच्छायमत्पशोभम् । अमुमेवाथीं(र्थ)<sup>575</sup> हष्टान्तेन हृदयति । किवः खद्ध निश्चयेन कमलं सूर्यविकाशि(ति) पद्मं सूर्य(यां)पाये दिनकरास्त्तसमये स्व(स्वा)-<sup>576</sup> मास्मीय(यां)<sup>577</sup> सिल(अभि)ख्यां<sup>578</sup> शोभां न पुष्यति न पुष्पति ।।८६॥

579 तत्वा सद्यः कलभतनुतां शोघसम्पातदेतोः क्रोडाशेले प्रथमकथिते रम्यसानौ निषण्णः । अर्हस्यन्तभवनपतितां कर्तुं मल्पालपभासं स्रणोतालोविलसितनिभां वियुद्धन्मेषद्दिस् ॥८०॥ हे तोः(साघो)<sup>580</sup> ! तत्र मद्भवने विद्युदुःमेषदृष्टिं कर्षुः विधातुम् । अर्हसि योग्यो मविस । विद्युदेवोन्मेषदृष्टि (:)स्ताम् । यथा तां प्रियां पश्यिति(सि)<sup>581</sup> [इति] मावम्(वः)<sup>582</sup> ! कीदृश्यस्तं प्रथमं(म)कथितो(तेः) पूर्वोस्ते निरूपिते सम्यसाने । प्रधानं(न)<sup>583</sup>शृङ्गे क्रीडाशैके [नि]िष(ष)न्न(ज्जः)<sup>584</sup> उपविष्टः सन् । किं कृत्वा ? सद्यस्तत्कालः शीघ्रं सम्पातहेतोः क्षिप्रं गमनार्थः कलभतनुतां गजशिशुपेशलस्वं गत्वा[ऽऽ]साद्य । गुरुश्रारे विल्य्वा जायते । कीदृशं वि॰ दृष्टि अन्तर्भवनपतितां अन्तर्भवने पतितां वेशमान्तरप्रस्पृ(स्तु)ताम् <sup>585</sup> । पुनः कीदृशैः (शी) <sup>586</sup> दृष्टिः शक्ताल्यमासं, अल्पाल्पास्तोकत्या माः कान्तिर्यस्याः सा ताम् । पुनरपि कीदृशी दृष्टिः ! ख्योतालीविलसितिनमां खयोतानां ज्योतिरितिणां या[ऽऽ]ली श्रेणी तस्या यांसिल्बित<sup>587</sup> (यदिल्कितं), स्फुरणं तन्निमा, ततुत्याम् ताम् ॥८७॥

588तन्त्री इयामा शिखरिदशना पक्विवस्थाधरोष्ठी मध्ये श्रामा चिकतहरिणीयेश्रणा निम्ननाभिः। श्रोणीभाराद्वस्यामना स्तोकनम्रा स्तन।म्यां या तत्र स्याद्युविविषये सुष्टिराधैव धातुः॥४८॥

#### ['अखा इव' इति टीकायां दश्यते ।]

हे श(स)खे ! तत्रैबंविधे प्रहे हैं दिग्वधा या स्त्री भवेत्तामङ्गनां मम द्वितीयमपरं जीवितं जीवितव्यं जानीयाः ! मम कान्तां ≳तां नु देशाः ≥ 589 । की हशी सा ? तन्वी कृशशरीरा ! पुनः [की हशी] 590 सा ! स्वामा 591 पोडरावार्षिकी । पु० [की हशी] सा ! सि(शि) खरदश (नां) ना 592 शिखरं पक्वदा डिमबी जाकारं माणिक्य तद्वत् दशना दन्ता 593 यस्याः सा । तीक्ष्यदन्त (ता) 594 या । {क} [पुनः] की हशी सा ! पक्विबम्बाधरोष्ठी। पक्वं यदिम्बाफ्लं गोल्हफ्लं तद्वद् (दा) स्वती अधरोष्ठी या (यस्याः) सा 595 । पुनः सा मध्ये मध्यविभागे क्षामा कृशोदरा (री) 596। पुनरिष० सा चिकतहरिणी— पेक्षणा चिकता भयत्रस्ता या हरिणी तद्वत् प्रक्षणे यस्याः सा । पु० [की हशी] सा ! निम्मा (मन) 595 नामिः निम्मा (मन) 598 गम्मीरा नाभिर्यस्याः सा । पुनः [की०] सा ? अलसगमना, कस्मात् ? श्रोणीमारा [त्] । नितम्बा (म्ब) 599 गौरवात् । अलसं मन्यरं गमन यस्याः सा । पुनः [की०] सा ! स्तामा वृत्वा (चा) भ्याम् । स्तोकनम्ना (ग्रा) श्रोको (क) मनाक् नग्ना । कि बहुना उपरं वर्ण्यते । तस्यां (तस्मिन्) युवतीविषये नारीमध्ये विधातः ब्रह्मणः आया प्रथमा श्रि (स्र) विश्विविणये वारीमध्ये विधातः ब्रह्मणः आया प्रथमा श्रि (स्र) विश्विविणये आदी हि अनुद्वेगा [त्] रम्यनिर्माणं मवित ॥ ८८॥

तां जानिथाः परिमितकथां जीवितं मे द्वितीयं दुरीभृते मिथ सहचरे चकवाकीमिवैकाम् । गाढोतकण्ठा गुरुषु दिवसेष्वेषु गच्छत्सु बालां जातां मन्ये तुहिनमधितां पदि्मनीं वान्यरूपाम्॥८९॥ कीहशीं ताम् र पर(रि)मितकथाम्। पर(रि)मिता स्वल्पकथा यस्याः सापि(पे)शलभाषिणी<sup>601</sup>। पुनः कीहशीं, तां १ गाढीस्कण्ठां [गाढा]<sup>602</sup> मिय भर्तरिविषयो(ये)<sup>603</sup> उत्कण्ठा यस्याः। उत्प्रेक्ष-(क्य)ते । मिय सहचरे पत्यो दूरीभूते<sup>604</sup> सित, एका<sup>605</sup> केवलं चक्रवाकीमिव । अह(हं)<sup>606</sup> तां बालां रमणीं, अन्यरूपाम् । जातां संपन्तां मन्ये जाने । केषु सत्सु गुरुषु दुस्सहेषु दिनेषु<sup>606</sup> गच्छत्सु सत्सु। उत्वेक्ष(क्य)ते। दुहिनमधितां शिशिरदाधां पिट्मनीमिव, कमिलनीमिव । अत्र वा शब्द इंगार्थो जेयः ॥८९॥

नुनं तस्याः प्रवलहितोच्छ्ननेत्रं प्रियाया निःश्वासानामशिशिरतया भिन्नवर्णाधरोष्टम् । इस्तन्यस्तं मुखमसकत्रव्यक्ति लस्वालकत्वा-दिन्दौदैन्यं स्वदनुसरणक्लिष्टकान्तेविभिति ॥९०॥

तिज्ञकान्तायाः विरहावस्थां प्रकटयन्ताह । नूनं निश्च(श्व)येन तस्या मिर्प्तियायाः । मुखं वदनम् । इन्दोश्चान्द्रमसः । दैन्यं दा(दी)नःवम् 608। [चिन्छायतां] 609 विभित्तं घरिष्य(घ।रय) ति 611 वत्तं भानसभीपे भविष्यति काले वर्तमाना । कथंभूतस्येन्दोः ? त्वदनुसरणिक्लष्टकान्ते: । तवानुशरणम् । त्वदनुशरणेन क्लिष्टा विन्छाय[त्वं] नीतातस्याः(स्य) । कीद्रशं मुखं ? प्रवलकदितो— च्छूननेत्रं, प्रवलकदितेनाऽविन्छिन्नकदनेनो च्छूननेत्रं यस्य तत् । पुनः की विश्वास (सा)— नामशिशिरतया उन्छ्वास (सा)नामुष्णः (च्छ्वा)[स] परम्परया, भिन्नवर्णोऽघरोष्ठं [म्]भिन्नवर्णो, विरहो च्छ्वासमी (श्वादमाद्गतकान्ती (न्तः) अधरोष्टं [ष्टः] यस्य तत् । वस्माद्धवालकस्य भावी सम्बस्यकत्वं तस्मात् । प्रलम्बकेशत्वात् विरहिणी केशान्त समाचर (रच)यति ॥ ९०॥

आ**लोके** ते निपतिते पुरा सा बलिब्याकुला वा मत्सा**द्**यं विरहतनु वा भावगम्यं लिखन्ती । पृच्छन्ती वा मधुग्वचनां सारिकां पञ्जरस्थां कथिद्द्वर्तुः स्मरसि रसिके त्वं हि तस्य प्रियेति ॥९१॥

हे जगडजीवन ! सा मस्कान्ता, ते तब, आलोके दर्शनेपथे(थि, 614 पुरा निपतित, निपति ध्यति । यावरपुरा निपतियोः उद्धद(लद्द) । सूत्रम् 615 । एतादशान् व्यापारान् विद्धन्ती (तीं) 616 तां अवलोक्यिष्यति इति भावः । की० सा ! बल्वियाकुल (ला, 617 बस्यां, लो) देवपूजन 618 व्याकुला तरपा बल्वियाकुला । किं कुर्वती ! वा अथवा भावगम्यं निजिचत्तस्यं मरसादस्यं भगानुकारं, चित्रफलकादौ 619 लिखंती सती ते आलोके निपतिष्यति । हिं आलोके निपतिष्यति । किं हिंदां मरसादस्यं ! विरहेण वियोगे तनु दुर्वलं यत्तत्, वा अथवा मधुरवचनां शिष्टभानिणी(णीं) पञ्जरस्यां स्वर्णपञ्जरवासिनीसारिकाभिति पृच्छन्तीति । आलोके यास्यते इति । किं किंदिविति 620 परप्रकृत । हे रसिके ! (भाव) 621 क(भ) तुः स्मरसि मत्यति ध्यायि । हिं यस्मास्कारणात् तस्य परद्धः प्रियाऽभीष्टा ॥९१॥

उत्सङ्गे वा मिलनवसने सौम्य निश्चिष्य क्षेणां मद्गोत्राङ्के विरचितपदं गेयमुद्गातुकामा । तन्त्रीमाद्रौ नयनसिल्लैः सारयित्वा कथेचि -द्भूयो भूय: स्वयमपि कृतां मूर्च्छनी विस्मरन्ता ॥९२॥

हे सौम्य । मिलनवसने रजोधूसराम्बरांके उच्छ(रस)्यो वीणां निक्षित्य स्थात्य, गेयं गीतं उद्गाह्यकामा सती, मम प्रिया तवालेकि पतिष्यन्ति(ति)<sup>623</sup> । कीहरां गेयं ? महोत्राङ्कं <sup>624</sup>, मम गोत्रं नाम अङ्कं चिह्नं यस्य तत् । पुनः कीहरां गेयं ? विरिचतपदं, विरिचतानि पदानि शब्दा यस्य तत् । सा किं कुर्वती ? स्वयमि कृता(तां)<sup>625</sup> मूच्कं नां सा(स्व)राणां भूयो भूयो वारंवारं मनसोऽस्वस्था(स्थ)[स्वा]च विस्मरन्ति(न्ती) विस्मारयन्ती । किं कृत्वा ? नयनसल्लिनेनेजलेः आर्द्रां किलान्तां तन्त्रीं वीणां कथंचित्महता कष्टेन सारियत्वा योजियत्वा<sup>626</sup> । १९२॥

शेषात्मासान्धिरहिद्यसस्थापितस्यावधेर्वा विन्यस्यन्ती भुवि गणनया देहलीमुक्तपुष्पैः । संयोगं वा इदयनिहितारम्भमास्वाद्यन्ती प्रायेणैते रमणविरहेष्यङ्गनानां विनोदाः ॥९३॥

हे सौम्य ! वा अथवा सा प्रिया चिरिवरहावधेः शेषा (न्) वि(व) शिष्टान्मासान् देहलीमु-कतपुष्पेणनया संख्यया भुवि विन(न्य)स्यन्ती स्थापयन्ती । विरहदिवसस्थापितस्य आलोके निपतिष्यति । देहस्यां देवपूजार्थं मू(मु)कतैः स्थापितैः पुष्पैर्या गणना तया । कीदशस्यावधेः विरहदिवसस्थापितस्य । विरहदिवसं(सः) वियोगदिनमारभ्य स्थापितो(तः), व्य(त)स्य । वाऽथवा हृदयनिहितारम्मं मनोरथरचितं संयोगं मदीयसमागमनम् । आस्वादयन्त्यनुभवन्ती । तवालोके यास्यति । कथमेतादृशान् व्यापारान् विषदे सेत्युक्ते आह्-प्रायेण बाहुस्येन । (सा) रमण-विरहेषु द्यितिवियागेषु । अङ्गनानां विरह(हि)णी सीणाम् । एते वर्णितस्वरूपा विमो(नो)दा व्यापारा भवन्ति ।।९३।।

सन्यापारामहिन न तथा पीड्येद्विप्रयोगः शह्के रात्रौ गुरुतरशुखं निर्विनोदां सखीं ते । मत्संदेशैः सुखितुमलं पश्य साध्वीं निशीथे तामुन्तिद्वामविनशयनां सौधवातायनस्थः ॥९४॥

('पीडयेन्मद्वियोगः' इति टीकायां दुश्यते )

हे बन्धो ! अहमेवं शङ्के शं(सं)भावये {त} । भवतः सखीं मत्पन्तीं मिद्वयोगो सम विरहः अहिन दिने [स]ध्यापारं, 627 चित्रादिव्यापारयुतां तथा न पीडियेत् यथा रात्री निर्विमो-(नो)दां तां मद्वियोगो दुःखयेत् । अत एव रात्री गुरुतरशुकं(चें) गुरुतरा शुरू शोको यस्याः सा ताम् । अत एव अवनिश्वनयासन्न वासायनस्यः । विरहवशात् ऽ(अ)वनौ पृथिव्यां यत् शयनं तस्याः । [आ]सन्त वातायने गवाक्षे तिष्ठतीति । अवनिशयनासन्नवाताय[न]स्थरःवं तां मखीं वियोगादुन्निद्धां जागरुकाम् । निशीये अर्धरात्रौ मत्सन्देशैरलमत्यर्थं सुखियतुं पाश्यः(पश्यैः) । कीदशीं साध्वौ १ सतीम् ॥९४॥

आधिक्षामी विरहशयने संनिषण्णैकपार्त्वां प्राचीमूले तनुरिवकलामात्रशेषां हिमांशोः। नीता रात्रिः क्षण इव मया सार्धमिच्छारतैर्यां तामेवाष्णैषिरहजनितैरश्रीभर्यापयन्तीम् ॥९५॥

या रात्रिः मया सार्द्धः इच्छारतैरिमिलि(ल)षितसुरमैः(तैः) क्षणिमव मरकान्तया नीता [अतिवाहिता]628 तामेव रात्रि उच्छिविरहजनितैवियोगोत्पादकैरं(र)श्रुंभिनेत्रामसुभिः यापयन्ती निगमि(म)-यन्ती वर्तते । कीहशी सा १ आधिक्षामा आधि सु(तु) मानसी पीडा तया क्षामा । पुनः कीहशी विरहशपने सैनिषिणि(षण्णैक)पार्श्वा सैनिषिन्नं(ण्णं) निक्षिप्तमे[क]पार्श्वः यया सा । उत्प्रेक्ष(क्य)ते केव प्राचीमूले पूर्विपमागे (पूर्वंदिग्मागे) 5 3 0 हिमांशोश्वन्द्रस्य कलामागे(त्रं) से(शे)षेव ॥९५॥

निःश्वासेनाधरिकसलयक्लेशिना विक्षिपन्तां शुद्धस्नानात्परुषमलकं नुनमागण्डलिकः । मत्संयोगः सुसमुपनयेत्स्वप्नजोऽपीति निद्राः माकाङ्क्षन्तीं नयनसलिलोत्पीडरुद्धावकाशाम् ॥९६॥

### ( 'लम्बं' इति टीकायां दुश्यसे ! )

सा किं कुर्वन्ती इति हेतोः निद्रापती(ति)ला[भ]नाकाङ्शन्ती इति । किम् १ स्वप्नको[ऽ]िवि<sup>63</sup> स्वप्ननपती(ऽ]िप मश्तंयोगो मेलापकः तस्याः मुखमुपनयेत(त्) सौरव्यमुरपादयेत् ।
कीहशं मुखं नयनसिललोरगीडसद्वावकाश(शा)म् । नयनसिललोरपीडनेन नेत्रा[म्ह्र]पूरण<sup>632</sup> रुद्धोऽवकाशो यस्य । तरपुनः सा किं कुर्वती ! नूनं निश्चितम् । शुद्धस्नानारपानीयमात्राऽभिषेकात्
परुषं कठोरं अल[कं] कुन्तलं निश्वासेना(न)<sup>633</sup> विश्विपन्ती अपसारयन्ती । की० अलकं ?
आगण्डलम्बम् । आगण्डलयोर्लम्बत इत्यागण्डलम्ब क्योलअस्तम् । कीहशेन निश्वासेन ? अधरिकशा(स)लयक्लेशिना अधरिकसिलल्यानां क्लेशं करोतीति अधरिकसल्यक्लेशिना ।।९६॥

आवे बद्धा विरहदिवसे या शिखा दाम हित्या शापस्यान्ते विगलितशुचा तां मयोदेष्टनीया। स्पर्शिकष्टामयमितनखेनासकृतसारयन्तीं गण्डाभोगात्कठिनविषमामेकवेणीं करेण॥१॥ पुनः किं कुर्वती ? करेण हस्तेन तामेकवेणीं असकृद् वारं वारं (न) सारयन्ती । ('तां' 'कां') यां(या) वेणी आदी प्रथमित हिंदवसे बद्धा रचिता । किं कृत्वा ? (शिरवा) <sup>634</sup> दाम हिस्वा चूडाशेखरमपास्य सा(या) वेणी सा(शा)पस्यान्ते <sup>635</sup> विगलितश्चचा गतशोकेन मथा(यो) द्वेष्टनीया [मोचनीया] <sup>636</sup> । कीटशों ? स्पशे (श<sup>5</sup>) क्लिष्टां कठोरां ताम् । पुनः कीटशों ? कठिनविषमाम् । कस्मात् ? गण्डाभोगात् । कठिना चासौ विपमा च कठिनविषमा । कीटशेन करेण ? अयमित नखेन असंस्कारश्चतेन ॥९७॥

पोदानिन्दोरमृतशिशिशालमार्गप्रविष्टाः न्पूर्वपीत्या गतमभिमुखं संनिवृत्तं तथैव । चक्षु: खेदात्सिललगुरुभिः पश्मभिच्छादयन्तीं साभ्रेडह्यीव स्थलकमिलनीं न प्रबुद्धां न सुरुताम् ॥९८॥

पुनः सा किं कुर्वन्ती ? खेदात् चक्षुनेत्रं पक्ष्मिमिछोमिमः च्छादयन्ती । कीहरीः पद्मिमि[ः]! सिंखलगुरुमिः सन्मुखं गतं विस्तम्। ततो मिद्रिरहेणोद्वेगकारित्वाचयेत्र सन्निवृत्तं यद्वदेवरभसाद्भु(त्ग)तं तद्वदेव प्रत्यावृक्ष(त्त)मित्यर्थः । कीहरान् अमृतिशि[शि]रान् <sup>637</sup> ? पीयूषशीतलान् । पुनः कीहरान् ? जालमार्थं (गे)प्रविष्टान् <sup>638</sup> । सा केव स्थलकमिलिगेव । यथा स्थलकमिलिगी साऽभ्रेऽभयुक्ते अहि दिने [न प्रवृद्धा] <sup>639</sup> न विकसिता भवति, न सुन्ता न संकुचिता भवति ॥९८॥

सा संन्यस्ताभरणमवला पेलवं धारयन्ती इाय्योत्सङ्गे निहितमसकृदु खदुःखेन गात्रम् । त्वामप्यस्नं नवजलमयं मेश्वियध्यत्यवश्यं प्रायः सर्वो भवति करुणावृत्तिराद्गीन्तरात्मा ॥९९॥

हे जीमृत ! सा अबला अवस्यं(रथं) 640 तिश्वितं, त्वामिप नवजलमयं अश्रं(सं) 641 मोचिष्यिति {त} त्याजिषण्यतीति भावः ! सा किं कुर्वन्ती ? स(श) ध्योतसङ्गे तिहितं स्थापितं गाशं शारीरं असङ्ग्रहारं वारं दुःखं दुःखेन 643 धारयन्ती । कीटशं शरीरं ! पेलवं सुकुमारं कृशं वा । अत एव सन्यस्ता भरणं मुक्तमण्डलं (नम्) 644 । युक्तो [ऽ]यमर्थः । प्रायो बाहुत्येन सव(वं:) को [ऽ]पि आर्द्रान्तरात्मा आर्द्र चित्तं (तः) 645 करणावृत्ति (तिः) 646 कृपाशीलो 647 मवति ॥९९॥

जाने सख्यास्तव मिय मन: सम्भतःनेहमस्मा-दित्थंभूतां प्रथमियरहे तामहं तर्कयामि । वाषालं मां न खलु सुभगंमन्यभावः करोति प्रत्यक्षं ते निखिलमिचराद्धातक्कतं मया स्यात् ॥१००॥

हे आत्रः(तः), अहमेवं जाने तव सरव्या भवतो आतृजायायाः मनश्चित्तं मयि विषये [सम्मृतस्नेहम्] <sup>648</sup> । सम्भृतः स्नेहः मत्प्रीतिः वर्तते [यस्मिन् ।] अतो अस्नारकारणादिःधंभृतां ई(ई)हिन्विषां वर्णितस्वरूपां दशमावस्थां प्राप्तां प्रथमविरहेऽहं तर्कयामि विचारयामि । खलु

निश्चितम् । सुपगमभीध्यं आत्मानं मन्यते, सुमगंमन्यस्तद्भावः सुभगंमन्यभावः । मां वाचाल यक्किञ्चित्प्रलातितं न करोति न विघत्ते । यस्मात्कारणात् हे श्रातः सया तवाश्रे यतुकतं आत्मनः स्वरूपं तदचिरात् स्तोककालात् अरोपं सम्पूर्णं ते प्रत्यक्ष्यं(श्लं)<sup>649</sup> भावि दिनैः द्वै: गैस्तां द्रक्ष्यसीति ॥१००॥

रुद्धापाङ्गप्रसर्मलकेर ज्ञनस्तेहशून्यं प्रत्यादेशाद्धि च मधुनो विस्मृतभूविलाहम् ! त्वय्यासन्ते नयनमुपरिस्पन्दि शङ्के मृगाक्ष्या मीनक्षोभाञ्चलकुवलयश्रीतुलामेष्यतीति ॥१०१॥

हे श्रात: । अहं इति शङ्के 650 । त्विय भवत्यासने(न्ने) निक्टवर्तिन(नि) 651 सित मृगाक्या मृगनेत्रायाः नेत्रभुपरि भोनक्ष्ये(क्षो,भात्<sup>652</sup> स्पन्दि[त]खात् चलकुवलयं(<sup>653</sup>या)नि तेषां या श्रीस्तस्यास्थ(स्तु)ला साहश्यता । यतो नारीणां <sup>654</sup>वामाश्चिरफुरणमासन्तमानन्दं सूचयित । कीहशं नयनानालम्बैः प्रलम्बम्।नैरलकैः केशै: रुद्धापङ्गप्रसरम् । रुद्धोऽपाङ्ग-प्रसरः कटाक्षक्षेणे यस्य तत् । <sup>655</sup>पुनः कीहशं नयनम् १ अञ्जनस्नेहश्चन्यम् , शोकादञ्जन—स्नेहेन शुन्यं रहितं यत्तत् । पुनरिप कीहरां नयनं १ विस्मृतश्चिलासं, विस्मृतो श्चिलासो यस्य तत् । कस्मान्मधुतो(नो) मद्यस्य प्रत्यादेशास्परित्यामात् ॥१०१॥

षामश्चास्याः कररहपदैर्मुच्यमानो मदीयै-मुक्ताजालं चिरपरिचितं त्याजितो दैयमत्या । सम्भोगान्ते मम समुचितो हस्तसंवाहनानां यास्यत्युरुः सरसकदलीस्तम्भगीरश्चलक्ष्यम् ॥१०२॥

हे मैघ ! च पुनः । त्वस्यामन्ते स्रति तस्याः मत्कान्तायाः वामः ऊठश्रञ्जलत्वं यास्यति स्फुरिष्यति । कीहर्श्यं(शः)<sup>655</sup>- ऊहः ? <sup>656</sup>मदीयक्र रुह्वदैः मम नखक्षतैः मुख्यमानो वर्ष— (र्ष्य)मानः<sup>657</sup> । पुनः विद्यं(शः) ऊहः ? दैवगत्याः(त्या) दैववसे(शे)म <sup>658</sup>चिरपरिचितपदं<sup>659</sup> मुक्ता[जालं]<sup>660</sup> त्याजित(तं)<sup>661</sup> उपक्षे[पि]तम् । दौत्योत्पादनोऽयं<sup>662</sup> तत्र तस्य करणम् । पुनरपि कीहशः ! सरसकदलीस्थं स्तं भवद्गीरः श्रामणानां समुचितो योग्यः । पुनः कीहशः सरस-कदलीस्थं(स्तं)भवद्गीरः<sup>663</sup> सरसी कदलीस्तम्भवत्गीरो<sup>664</sup> [गी]र्षणः ॥ १०२ ॥

665 तस्मिन्काले जल्रद यदि सा लब्धनिद्वासुना स्या-दन्वास्येनां स्तनित्तविमुखो याममात्रं सहस्य । मा भूदस्याः प्रणयिनि मिय स्वप्नलब्धे कथंचि— तस्य: कण्ठच्यतभुजलतायन्थि गांडोपगृहम् ॥१०३॥

हे बलद ! तस्मिन् काले प्रभातसमये, यदि चेरसा लब्बनिद्रामु(सु)खा<sup>666</sup> स्याद्भवेत्, तदा तत्रासीन उपविष्टस्वं स्तितिविमुखस्यकतगिर्विजेतः सन्, याममात्रं<sup>667</sup>महस्व<sup>658</sup> ≪ बलास्मा तां जागर्येः ≥ <sup>669</sup> । किमर्थिमित्याह । अस्याः गाटेपगृहं हदालिङ्गनं कर्नुं सम्मतस्थण(पै) {कं}<sup>670</sup> कण्ठच्युतम्जलताग्रन्थि मा भृत् + सद्यस्तत्कालं कण्ठाय् गलात् च्युतो अध्ये भुजलता—प्रनियत्र गाढोपगृहं तत् । आश्लेषविच्छेदो मा भवत्वित्यर्थः + क्य स्रति ! मयि प्रणियिन मस्तिर कथंचिदैवात् स्वप्ने सित स्वप्नासादिते<sup>671</sup> सितं<sup>672</sup> ॥१०३॥

तामुखाप्य स्वजलकणिकाशीतलेनानिलेन प्रत्याश्वस्तां सममभिनवैज्ञलिकेमीलतीनाम् । विद्युद्गर्भः स्तिमितनयनां त्यत्सनाथे गवाक्षे वक्तुं धीरः स्तिनितवचनैमीनिनीं प्रक्रमेथाः ॥१०५॥

ततोऽनन्तरम् । हे धीर ! स्तिनितवचनैः गम्भीरगितितवावयैः तां मानिनी(नी') वक्तुं प्रक्रमेथाः प्रारम्भेथाः । किं कृत्वा ? तां भार्यां स्वजलकणिकाशीतलेन, अनिलि(ले)नोत्थाप्य<sup>673</sup> जागरुकां विधाय, स्वजलस्य निजनीरस्य याः कणिकास्ताभिः शीतलस्तेन । कीहशीं तां ? माजतीनां महिलकानां, अभिनवैः नूतनैर्जालकैः तुबलै(मुकुलैः)<sup>674</sup> प्रत्यास्वस्थां(श्वस्तां)<sup>675</sup> विनिद्राम् । मालत्यपि प्रमाते विकतनि(ति) । पुन: की० तां ? त्वत्सनाथे युष्मदा(द) धिस्तिं<sup>676</sup> गवाक्षे<sup>677</sup>वियुद्गर्भास्तिमिननयनां विद्युद्गर्भारहिति वातायने दिद्दश्वया क्षिप्तं यश्चक्षुरत्यव ति(स्ति)मिते<sup>678</sup> निश्चले नयने यस्याः सा ताम् ॥ १०४ ॥

तत्रा(त्र) गरवा[ऽ]हं कि 679कथिषयामीत्याह —
भतुं मित्रं प्रियमविध्ये विद्धि मामम्बुवाहं
तरसन्देशैर्मनसि निहितरागतं व्यत्समीपम् ।
यो चुन्दानि व्यरयति पथि श्राम्यतां प्रोवितानां
मन्द्रस्निग्धैध्वनिभिरवस्ताविणमोक्षोत्सुकानि ॥१०५॥680

हे अविषवे ! पतियति ! भर्तुः निजदायेतस्य प्रियमभीग्टं मित्रं 681 सुद्धदं मां जीमूतं विद्धि जानीहि । कीदशं मां ? मनित निहितैः नेति स्थापितैः तग्त-देशैः त्वित(स्विस्त)682- वाचकै:683 त्वं त्व[त] समीप(पं) आगतम् । यां अग्रुवाहे पथि माग्नें(भें) ब्राम्यतां माग्नें – (में) 684 विश्रामं कुर्वतां प्रोषितानां पथिकानां वृन्दानि समूहान्, मन्द्रिस्नग्धिर्वनिभिः कृत्वा ग्रह्मय त्वरित्यं विदिष्ठाति विद्यातीग्यर्थः । कीदशानि वृन्दानि ! अवलावेणि- मोश्रोत्सुकानि । अवलावेणिमोक्षे विग्हणी(हिणी)[वेणां] मोचने उत्सुकानि त्वरितानि ॥१०५॥

686इत्याख्याते वयनतनथं मैथिलीवोन्मुखी सा त्वामुत्कण्ठोच्छ्वसितहदया वीश्य संभाव्य चैवम् । श्रोष्यत्यस्मात् परमवहिता सौम्य सीमन्तिनीनां कान्तोदन्तः सुहदुपनतः संगमात् किचिवृतः ॥१०६।

हे सौम्य ! सा मत्काता(न्ता) उन्मुखी चोध्वमुखी सती त्वां भवन्तं, वीक्ष्य दृष्ट्वा । च पुनरेव सम्भाष्य मत्कानतस्योदनते [S]यं इति विचार्य, अस्मात्वरमविहेता सावधाना सती त्वदुक्तं 687श्लोक्यं (ध्य)त्याकर्णयष्यं (यिष्य)ति । वयं सति ! त्वयेति पूर्वावते आख्याते कथिते सिति । कीहशी सा ? उत्कण्ठोच्छवसितहृद्या । उत्कण्ठोच्छवसितं हृदयं यस्याः सा । युक्तो-[S]यमर्थः । हे सौम्य ! सहदुपनतो मित्रेणानीतः, कान्तोदन्तः । प्र(प)त्येषितः । किं वदन्ती(न्ति), कामिनीनां युवतीनां सङ्गमात् मेलापकात् किंन्चत्स्वल्यम् । ऊनो होनो भवति । सा केव मैथ(थि)लीव, शी(सी)तेव । यथा मैथ(थि)ली प्यनतन्तयं हृनुमन्तं वीक्ष्य उत्कण्ठो-च्छ्वसितहृद्या सती तं संभाष्य श्रीरामोदन्तगाक्षणितवती ।।१०६॥

तामायुष्मन्मम च वचनाशासमक्षोपकर्तुं बूचादेवं तव सहचरो रामगियांश्रमस्थः॥ अंग्यापन्तः कुशलमबले पृच्छति त्वां वियुक्तां पूर्वामाध्यं सुलमविपदां प्राणिनामेतदेव ॥१०७॥

हे आयुष्मन् ! मम वचनात् मामकीनवाक्यात् आत्मनः स्वस्य उपकुर्वतां प्रियां एवमग्रे वीक्यमाणां व्यात् उच्यते । हे अबले ! तव भवत्याः सहचरो भर्ता अव्यापन्तो जीव्यमानः । रामगी(गि)याश्रिमस्थः सन् वियुक्तां त्वां भवन्तीम् । कुशलं माङ्गस्यं पृष्किति । युक्तो[ऽ]- यमर्थः । सुलभविषदां प्राणिनां जोवानाम् । एतदेव पूर्वाभाष्यं प्रथमाभाषणीयम् । सुलभा विषद्येषां ते तेषाम् ॥१०७॥

अङ्गेनाङ्गं प्रतनु तनुना गाढतप्तेन तप्तं साम्रेणाश्रुद्रवमविरतोत्कण्ठमुक्षण्ठितेन । दीर्घोच्छ्यासं समधिकतरोच्छ्वासिना दुरवर्ती संकल्पैरतैर्विद्यति विधिना वैरिणा रुद्धमार्गः ॥१०८॥

हे अविषवे ! तब प्रेयान् दूरवर्ती सन् स्ते(तैः) 689 विकल्पैः उत्कण्ठावशादङ्गेन निजन्धिरीएण तवाङ्गं विश्वति । भवर्तादेहं प्रविश्व(विश्व)तुमिन्छति । त्वया समं(म)मैक्यं वान्न्छतीत्यर्थः । कीहराः सः ? विधिना दैवेन रहमार्यः(गंः) । विरहस्य वर्षमोग्यत्वात् । पृथक् विशेषणैरपिन्साहरयगुणमाह । कीहर्यं भवत्या अङ्गं ? 690[तनु कृशम्] । कीहरोनाङ्गेन ? तनुना कृशतरेण । पुनः की० ? तन्तेन वियोगार्कतन्तेन । पुनः कीहर्शः ? तन्तम् । पुन० साक्षे-(स्ते)ण691 अशुयुक्तेन । की० अशुद्रव अश्व (स्तं) हवतीत्यशुद्रवम् । की० अवितरो(रतो)-692 त्कण्टं अविरता उत्कण्ठा यस्य तत्। की० उत्कण्ठितेन । की० दीर्घोच्छ्वासम् । की० समिषकन् तरोच्छवासिना समिषकतरं उच्छवसिन यत्तरसमिधिकतरोच्छ्वासि तेन ॥१०८॥

शब्दाख्येयं यदिष किल ते यः सखीनां पुरस्ता— त्कर्षे लोलः कथियतुमभूदाननस्पर्शलोभात् । सोऽतिकास्तः श्रवणविषयं लोचनाभ्यामद्दय-स्त्वामुक्कण्ठाविरचितपदं मन्मुखेनेदमाह ॥१०९॥

भवस्याः भर्ता भन्मुखेनेदमार्ग (६) वश्च (स्य)माणं आह भणित । तिकं यदिप राब्दा- एयेयं प्रकृश्वाच्यं, किलेति सत्ये । ते तत्र सखीनां पुरस्तात् कर्णे कथियु वक्तुं यो लोखः । साकांक्यो (क्षो)ऽभूद्वभूव । शब्दैराख्यायते उद्गीयते तत् । वस्मात् १ ते भवन्या आननस्य 693 लोभात् आननस्य हिंगे लोभो, वदनस्य लोभस्तस्मात् । स तव भर्ता श्रवणविषयमिति- कान्तः । ततो [न] 695 लोचनिर्द्यस्यते । कथंभूतो यक्षः १ लोचनाभ्यां अदृश्यः । कीदृशं देदं वक्ष्य- माणम् १ उत्कण्ठाविरचित्रवदम् । उत्कण्ठया विरचितानि पदानि शब्दा यत्र तत् ॥१०९॥

इयामास्वज्ञं चिकतहरिणीचे क्षिते दृष्टिपातं वन्त्रच्छायां शशिनि शिखिनां वर्दभारेषु केशान् । उत्पञ्चामि प्रतनुषु नदीवीचिषु भूविलासा-न्हन्तैकस्थं क्वचिद्धि न ते तन्त्रि सादद्यमस्ति ॥११०॥

हे तन्वि ! हन्त कःटे । ते तव साहदयं क्वचिदिष कुत्रापि एकस्थं एकवस्तुनि <sup>696</sup> विषये नास्ति न हश्यते, यद्विलोक्यात्मानं धारयामि । हे तन्वी(न्वि) ! ते <sup>697</sup> तव केशान्

शिखी(खि)नां मयूराणां बह भारेषु पुच्छसमूहेषु विलोकयामि ! हे तन्वि ! तव श्रूविलासान् पतन्तु सूक्ष्मेषु नदीवीचिषु सरिक्क्लोलेषु उत्तरभामि । क्वचिदिप त्रिभुवने[S]पि नास्ति । यत्तत्ते वाङ्गं शरीरं रयामासु वियङ्गुलतासु तहरासुकुमारत्वभुत्वस्थामि विलोवयते । तव दृष्टि पातान् नेत्रन्यापारान् चिकतहरिणीवदिलोकनेनोत्यस्यामि । पुनः वकत्रच्छायां सुख[पं]ककशोभां शशिन चन्द्रमसि उत्तर्यामि ॥११०॥

धारातिकतस्थलसुरभिणस्त्वन्मुसस्यास्य बाले दृरीभृतं प्रतनुमपि मां पञ्चबाणः क्षिणोति । धर्मान्तेऽस्मिन्विगणयं कथः वासराणि व्रजेयु -दिकसंसक्तप्रविरस्थनस्यस्तस्र्यातपानि ॥१८१३

हे बाले ! पञ्चबाणः कामः 698 प्रतनुमपि विधोगवशात् कृशं अपि मां क्षिणोति मां पीडयति । कीहशं माम् ! अस्य त्वनमुखस्य [दूरी भृतम् । की० त्यन्मुखस्य ?] 699 धारासिक्तस्थल — सुरमिणः । धाराभिर्जन्यधाराभिः सिक्तं प्रत्यकं तद्वत्सुरिम, सुगःधं, तस्य । हे बाले ! त्वमेव विगणय विचारय । अस्मिन् धर्मा(मा)न्ते वर्षाकाले वासराणि दिनानि । क कथं वेनोपायेन वजेयुर्गच्छेयुः । की० वासराणि ? दिक्षु संवक्तः संलग्नः प्रविरले [ऽ]संयाते मेधस्तेन ध्यस्तः खण्डीकृत सूर्यातपो येषु तानि । दिक्संसक्तप्रविरलसूर्यातपानि ॥१११॥

हवामालिख्य प्रणयकुषितां धातुरामैः शिलाया-मात्मानं ते चरणपतितं यावदिच्छामि कर्तुंम् । अवस्तावनमुहुरुपचितदे ष्टिरालुप्यते में कुरस्तस्मिननपि न सहते सङ्गमं नौ कृतान्तः ॥११२॥

हे मेघ ! मद्राक्या[त्] 700 व्यमिति ब्र्याः । हे द्विते ! यावत्तं तव चरणवितं आत्मानं {अस्त} कर्तुं विधातुं इच्छानि वाञ्च्छानि तायन्मे द्वित्रं मिमनेत्रं उपित्तीः स्थूनीरं(र)—श्रुमिम् हुर्वारं वारं आलुप्यते आच्छायते । किं कृत्वा ? प्रणयकुपितां स्नेहकलहरुष्टां व्वां भविति (तीं) शिलायां धातुरागैगै रिकादिभिरालिख्य स्थाप्य । असौ कृतान्तो दुष्टविधिर्वा स्त(त) 701— स्मिन् चित्रमानेऽपि मौ आवयोः सङ्गमं मेलायकं न सहते, न क्षमित् (ते 702 ॥११२॥

मामाकाशप्रणिहितभुजं निर्दयाश्लेषहैतो – र्लब्धायास्ते कथमपि मया स्वप्नसंदर्शनेषु । पदयन्तीनां न खलु बहुशो न स्थलीदेवतानां मुक्तास्थ्लास्तहिकसलयेष्वश्लेशाः पतन्ति । ११२३॥

हे गुणवति ! खड निश्चिम् । बहुशोऽने स्वारम् । <sup>703</sup>स्थळीदेवतानां <sup>704</sup> तरुकिसलयेषु मुक्तास्यूला अश्रुलेशा अश्रुकणा न्(न) न पतन्त्यिप तु पतन्त्येव । किं कुर्यन्तीनाम् ? पद्यन्तीनां अवलेक्यन्तीनाम् । कीट्रशं मां ? तव निर्देया श्लेषहेतोगांदालिङ्गनाय {:} । आकाशे श्रूत्ये प्रणिहितभुजं प्रसारित भुजम् । कीट्रशायास्ते स्वप्नसंदर्शनेषु कथमपि महता कस्टेन स्टबायाः प्राप्तायाः ।। ११३॥

भित्वा सद्यः किसलयपुटान्देवदारुद्रुमाणां ये तत्क्षीरस्रृतिसुर्भयो दक्षिणेन प्रवृत्ताः । आलिङ्गयन्ते गुणवति मया ते तुषाराद्रिवाताः पूर्वं स्पृष्टं यदि किल भवेदङ्गमेभिस्तवेति ॥११४॥

हे सुणवित ! ते प्रसिद्ध स्तुषाराद्विवाता हिमाचलपविता होते हेतोर्मया आलिङ्गयन्ते आश्चित्रपन्ते इति कि यदि चेत् । किलेति सस्ये। एभिः वारोः सहवासात् पूर्व प्रथम तवाङ्गः स्वदीयं शरीरं स्पृशं (भ्द्रं, प्रें, <sup>705</sup> स्पर्शितं भवेत् । ते के ये वाता दक्षिणेन प्रवृत्ताः। अस्यां मामकीनायां दिशि वातुं प्रसुत्स्तु)ताः। किं कृत्वा ? सवस्तत्कालं देवदालदुमाणां चंडिवृक्षाणाम् । किश्च-(स)ल्यपुरान् भित्वा विकाश(स)यिथ्वा । कीदृशा बाताः ? तत् क्षीर श्च (स्त्रु)तिसुरभयः। तत् क्षीरश्च(स्त्रु)त्वा सुरभयः सुगन्धास्तत्वी (प्रे (र्म्नु)तिसुरभयः ] । १११४।।

संक्षिण्येत क्षण इव कथं दोर्घयामा त्रियामा सर्वावस्थास्वहरूपि कथं मन्दमन्दातपं स्यात् । इत्थं चेतश्चदुलनयने दुर्लभप्रार्थनं मे गाहोदमाभि: कृतमदारणं व्यद्वियोगव्यथाभिः ॥११५॥

दे चटुळतेत्र ! 706 हे चळ्तलनयते ! दीर्घयामा दीर्घ प्रहरा त्रियामा निशा क्षणमिय तिमेष देव कथं [के]नोपायेन 707 संक्षित्यन्ते गक्छेष्ठ : । अन्यच्च सर्ववस्थासु सर्गदशासु ग्रीष्ममध्याह्वा-दिष्यि कालेषु अहर्राप दे(दि) यसोऽपि मन्दमन्दातपं अतिकोमलं कथं स्याद्भवेत् । हे 708 चळ्च छत्रयते, इत्थं पूर्वे कत्रकारेण मे मम चेति श्चित्तं त्वद्वियोगव्यथाभि: त्वद्वियोगवेदनाभि: दुर्छ भप्रार्थ नं कृतम् । दुर्छ भाः दुष्प्राप्याः प्रार्थ ना यस्य तत् । कि लक्षणभिः ? ध्वद्वियोग-व्यथाभिः गादोष्मभिः 709 [त्रावसंतापाभिः ] । कि लक्षणं चेतः ? अश्वरणं 710शरणविद्यम् स्वकीयां दशामुक्तवाऽधुना कर्वव्यतं प्राह्मारि ११९।।

इत्यात्मानं बहु विगणयन्ताःमनैवावलम्बे तत्कल्याणि त्वमिष सुतरां मा गमः कातरत्वम् । कस्यात्यन्तं सुखमुपनतं दु समेकान्ततो वा तीचगच्छत्यपरि च दशा चकनेमिकमेण ।।११६॥

हे कल्याणि! इति पूर्विकतप्रकारेण आत्मानं स्वं बहुविगणयन् अत्यर्थं शिचारयन् । आत्मानैवात्मानं अवलम्बे, धीरत्वेन धारयामि । तत् तस्मात्वारणात् हे कल्याणि! त्वमि मुत्रतामस्यर्थं कातरत्वं अधीरत्वं मा गम मा यासीः । युवतो[ऽ]यमर्थः । वस्य जीवस्य अत्यन्तमत्यर्थम् <sup>711</sup>म(सु,त्वं सौल्यम् । उपनतं धिरतं वा अथवा कस्य मनुष्यस्य <sup>712</sup> एकान्ततः सर्वप्रकारेण युःलं कर्यं उपनतं आत्म् । <sup>713</sup>शुभाद्यशुभा दशा चक्रनेशिक्रमेण स्थाङ्गधारावत् कटाचिन्नीचिर्गं च्छति बदाचिदुपरि गच्छति । त्याङ्गधारापि अमन्ती क्रमेणा (ऽ) घ उपरि याति ॥११६॥

शापान्तो में मुजगशयनावुतिथते शार्क्सपाणी होषान्मासानगमय चतुरो लोचने मीलियत्वा । पश्चादावां विरहगुणितं तं तमात्माभिलापं निर्वेक्ष्यावः परिणतशरचन्द्रिकासु क्षपासु ॥११७॥ हे जीमूत ! पुनर्म द्वचनात्तामिति श्रूया : । हे प्रिये ! मे मम शापान्तो मितता मित्रिष्यति । वर्षस्य परिपूर्ण त्वात् । 714आपादशुक्लैकादशीदिनमारभ्य माहानां चतुष्य्यं गमय । यथा कथं चिद्र- तिवाह्य । ततः पश्चारसंयोगादनन्तरं आवाभ्यां विरहगुणितं विरहावस्थायां गुणनिकायो(यै)<sup>715</sup> संकलितं तं, तं वचनातीतं, आत्माभिलाषं आत्मनो वाश्च्छतं, क्षित्क्ष)पासु राज्ञिषु निर्वे क्यायः । निर्वाहेषु उपभोक्यायहे । किं लक्षात्क्या;स्र<sup>716</sup> श्रि(श्)पासु ? परिणतशरच्च- न्द्रिकासु । परिणता परिपक्वा शरक्वात्क्वात्वन्द्रको एत्यो)त्वा यासु तास्तासु ॥११९॥

अधुना गुह्यकः स्वकीयं प्रकरमि(भि)<sup>717</sup> ज्ञानमाह— भूयश्चाहः त्वमिष शयने कण्डलग्ना पुरा मे निद्रां गत्वा किमिष रुद्ती सस्वनं विष्रबुद्धा । सान्तर्हासं कथितमसकृतपृच्छतश्च त्वया मे डण्टः स्वप्ने कितव रमयनकामिष त्वं मयेति ॥११८॥

हे पतिव्रते ! असी 718 तब मर्ता एततुक्ता(करवा) भृय: पुनरिष रवामित्याह । हे पिये ! अहं शयने ज(त)हपे रवामालिङ्गस्य सुन्तः । ततस्त्वं में मम कण्ठल्यना पुरा पूर्व निद्रां गरवा पश्चात् किमिप स्वल्पमात्रं सस्वरं सशब्दं स्दन्ती सती विध्वुद्धा विनिद्रा जाता । तती असङ्द्धारंवारं रोदनं(न)हेतु(तुं) में पृच्छत रवया सान्तर्हासं गृदं हस्तिवा चिति उकतं इति । किम् १ हे कितव, धूर्व, स्वप्ने कामिप विनिद्रा(तां) 719 नारी(रीं) रमयत्(न्) सुन्जन्मया त्वं हराः । तत ईष्यविशादहं स्दनं कुर्वे ॥११८॥

पतस्मानमां कुशिलनमभिशानदानाद्विदित्वा मा कौलीनादिसत्तवयेन मय्यविश्वासिनी मृः। स्नेहानाहुः किमपि विरहे ध्वंसिनस्ते त्वभोगा-दिष्टे वस्तुन्युपचितरसाः प्रेमराशोभवन्ति ॥११९॥

हे असितनयने ! नीलोत्पलनंशे, मिय भर्तिर विषये कीलीनात् लोकप्रवादात् अविश्वासिनी निष्पत्यया मा भूः । किं कृत्वा ! एतस्मात् पूर्वोक्तात् अभिज्ञानदानात् मां कुणालनं समाधियुक्तं विदिश्वा ज्ञास्वा । तदेव कीलीनमाह । जनाः किमपि कुतोऽपि कारणेन, विरहे वियोगे स्नेहात्त् । ध्वंसिनस्त्वनुभव(वं)तः आह कथ्यन्ति स्म । यतः स्नेहः प्रवासाध्रयात्रस्य(इय)ति । अयुक्तमेतत् । ही(हि) यस्मात्कारणात् ते स्नेहाः अभोगादनुषभोगात् इन्द्रे वस्तुनि वाञ्च्छतेऽर्ये उपिचतरसासन्तः प्रेमराशीभवन्ति पीतिमना(या) 720 सञ्जायन्ते ॥११५॥

किष्वत् सौम्य व्यवसितिमिदं बन्धुकृत्यं खया मे प्रत्यादेशात्र खलु भवता धीरतां कल्पयामि । निःशब्दोऽपि प्रदिशसि जलं याचितश्चातकेभ्यः प्रत्युक्तं हि प्रणयिषु सतामीप्सिताश्विकयेव ॥१२०॥

हे सीम्याभीध्दर्शन ! किब्दिभीष्टवरप्रश्ने मे मम इदं एतित् बन्धुकृत्या(त्यं) त्वया व्यव-स्थासि(पि)<sup>721</sup>तमा(मा)नीतम् अस्मिननर्थे भवता <sup>722</sup> भवितन्यम् । खड निश्चितम् । भवतस्तव धीरतां धीरत्वं प्रत्याख्यातुं वक्तुं न त्क(क)ब्पयामि न शक्नोमि, त्वं याचितः सन् नि:शब्दोऽपि चातकेभ्यो वर्षीहकेभ्यो जलं प्रदित्स(व्य)सि यक्छसि । युक्तो[ऽ]यमर्थः । यदि यहमास्कारणात् सता गरिष्यानां घणयेषु स्नेहलेषु इत्सितार्थिकियेव प्रत्युक्तं प्रतित्रचनम् । इप्सिता वाष्टिलता याऽथेकिया सैव । महान्तो हि कर्तव्येणैव कार्यः शाययन्ति न तु वचसा ॥१२०॥

आष्ट्रवास्यैवं प्रथमविरहोद्मशोकां सर्खी ते शेळादाशु त्रिनयनवृषोत्खातकूरान्निवृत्तः । साभिज्ञानपहितकुश्लैस्तद्वचोभिम मापि प्रातः कुन्द्रगस्वशिष्ठं जीवितः धारयेथाः ॥१२१॥<sup>723</sup>

हे जलद ! मे तां मितियां ते तब सखीं एवं अमुना प्रकारेण तद्वचीभिराश्वास्य तस्याः वचः तद्वचः तैः तद्वचोभिः तत्वन्देशेन समापि जीवितं घारयेथाः। कथंभूतः त्वं ! शीलादाशु सीघं निवृत्तः सन्। कथंभूतां ते तब तां सखीं ! प्रथमविरहादुर्ग(प्र)शोकाम् । कथंभूतात् शैलात् ? जिनयनवृष्योत्खा - तां,त)कृशत् । अतिविशिखरात् । कथंभूतैः तद्वचोभिः ! साभिज्ञानप्रहितकुश्वदीः, प्रस्थापित कुश्वदैः। कथंभूतं जीवितम् ! प्रातः प्रभातकाले कुन्दप्रसर्वशिथिलम् । कुन्दवृक्ष्यः(अस्य) पुष्पवत् शिथिलम् ॥१२१॥

पतत्क्रत्वा प्रियमनुचितप्रार्थनावत्मेना मे सौहार्दाद् वा विधुर इति वा मय्यनुक्षोशबुद्ध्या । इष्टान्देशान्जलद विचर प्रावृषा संस्तश्री-मी भूदेवं क्षणमणि च ते विद्यता विप्रयोगः ॥१२२॥

हे जलद ! सोहादांद्वा मिन्नत्वात् वा अथवा अयं विश्वरी विरह्णीडित इति हेतोर्मिय विषये अमु(नु)को (को) 724 शाबुद्ध्यां (ध्या) 725 उपकारिया में मम एतत्पूर्वोक्तं सन्देश—प्रापणं प्रियं कृत्वा विद्याय इष्टान्नसिमवान् (इष्टान् देशान् ) विषयान् देशान् विचर गच्छ । कीहशस्त्वं ! प्रावृषा वर्षाकालेन सम्भृतः (त) श्रीः प्रावृद्ध्दु) पार्जितश्ररीरोन्नतिः 726 । हे अलद् ! पुनस्तय भवतो में मम विद्युक्तिप्रियया स्नेह (!) क्षणमपि विषयोगः वियोगो मा भ्यात् । कीहशस्य में ! अनुचितप्रार्थनावर्ष्म् (ति) नः । अनुचिताऽयोग्या या प्रायंना याच्या तया । वाक्योः ममापि कुन्दप्रसविश्वित् कुन्दकुश (सु) मा (म) [शिधिल्म् ] 727 प्रस्थावित-कुशलैः हप्टं 728 जीवितं धारयेथाः । कि कृत्वा ! मम एनं 729 सर्खी भार्यामाश्वास्य धारयित्वा । कीहशीं एनों ! प्रथमविरहोदप्रशोकां प्रथमविरहे उद्य उत्करः शोका (कः) यस्या सा ताम् । कीहशीं एनों ! प्रथमविरहोदप्रशोकां प्रथमविरहे उद्य उत्करः शोका (कः) यस्या सा ताम् । कीहशीं स्ता ! कोहशाल् शैलत् ( अस्माच्छेलात् ) 730 आ(अ) 731 मुष्मान् (न्न) गात् निवृत्तो व्याद्यरितः । कीहशाल् शैलत् १ विनयनवृष्यो स्वातकृशत् । विनयनवृष्येण 732 उर्द्यातं कृश्व यस्य स तस्मात् । कीहशीक्त देशे तानि तेषु । १२२२॥

तं सन्देशं जलधरवरो दिव्यवाचाऽऽचचके प्राणास्तस्या जनहितरतो रक्षितुं यक्षवध्याः । यक्षेणैय प्रकटितपथो मूलतोऽनुक्रमेण गला दृष्ट्वा धनपतिषुरी तां च वातायनस्थाम् ॥१२३॥ हे जलघर ! बरो मेधः धनपतिषुरी गरवा च पुनः स्तां(तां)<sup>733</sup> यस्म(क्षं)परनीं वातायनस्यां गवाक्षनिविष्टां हष्ट्वाऽवलोक्य | तं यक्षकथितं सन्देशं दिध्यवाचा देखवाण्या कृत्वा तां प्रस्थाचक्षेऽभाणीत्<sup>734</sup> | किमर्था, तस्याः यक्षवध्या प्राणान् रक्षितं(तुम्) {श्रृभ्म }। कीहशो जलघरः ! जनहितस्तः जनहिते स्तः, पुनः भीहराः ! यक्षेणीय अनुक्रमेण परिपादयाः मूलतः आदितः प्रकटितः(त)वथः<sup>735</sup> हर्शितमायः (गि:) ॥१२३॥

श्रुत्वा वार्ता जलदकथितां तां धनेशोऽपि सयः शापस्यान्तं सदयहृदयः संविधायास्तकोषः । संयोज्येतौ विगलितशुचौ दंपती हृष्टचित्तौ भोगानिष्टानिशतसुखं भोजयामास श्रूष्यत् ॥१२४॥

धनेको[ऽ]पि धनं(न)हो[ऽ]पि<sup>736</sup> जलदक्षितां तां वार्ता सन्देशलक्षणां श्रुह्या व्या(चा)कण्ये<sup>737</sup> तौ दस्पती स्त्रीपुरपी अधिरतमुखमितिन्दिन्तसीएयम् । यथा मवत्येवं, श्रास्व(श्र)न्तिरन्तरम्<sup>738</sup> । इन्धान् मनस्यमिलवितान् भोगान् भोजयामास, भोजयि(य)ति<sup>739</sup> सम । किं कृत्वा ? सदयमार्द्र हृद्यं यस्य सः । सदयहर्द्यः सन् । सथः शीमम् । श्यान् (श्रा)पस्यान्तं संविधाय शापसरापक्रान्तं <sup>740</sup> कृत्वा । पुनः किं कृत्वा ? अस्तकोपो निर्गतकोधः सन् । एतौ संयोज्य मेलि(ल)वित्वा<sup>741</sup> । कींद्यौ तौ ? विगलितग्रुचौ विगलिता ग्रुक् शोको ययोस्तौ । पुनः कींद्दशौ तौ ? हन्धिचत्ती निःशोक्तवादानिद्रतमनसौ ॥१२४॥

तस्माद्देनिंगदितमथे शीघ्रमेत्यालकायां यक्षागारं विगलितनिभं दष्टचिह्नैविदित्वा । यत्सिविष्टं प्रणयमधुरं गुद्धकेन प्रयत्ना— तद्गोहिन्या सकलमवदत्कामहृषी प्रयोदः ॥१२५॥

तेन गुद्धकेन प्रगयेन स्तेहेन, मधुरं मनोहरं प्रणयमधुरं यस्तेहिंग्टं कथितम् । तस्तकलं सम्पूर्णम् । पयोदो मेघः । तस्मेहिन्याः पुरतो, प्रयस्तास् यस्तेन अवदत् बमाषे । किं कृत्वा श्रिमा सत्त्वरं, अलक(का)<sup>742</sup>यामेरयागस्य । पुनः किं कृत्या ? दृष्टचिह्नौः कथितलक्षणैः । यक्षागारं गुद्धकर्म्हं विदिश्या ज्ञात्या । कीदशं यक्षागारं ? विगलितश्च्यां <sup>743</sup> गत्योकम् । नीदशः पयोदः ! तस्मास् रामगिरेग्द्रेः तेन यक्षेन निगदितपथः निगदिते। दर्शितः पन्थाः मार्ग्वे(र्गो) यस्य स निगदितपथः । पुनः कीद्याः पयोदः ? कामहनी काममभिलपितं स्पं यस्य स कामस्पी ॥१२५॥

वेदचन्द्रशरभूप्रमितेऽब्दे, कार्त्तिः(ति)के धवलकामवासरे। श्रीमहिमनगरे सुनागरे पिल्जका विश्वितीचिता सिता।।१॥ साहस्या विद्धेराजकभलस्य महावासी (मयाहासी) लिल्खि प्रथमा (नि)वृत्तिर्थेन हर्षप्रकर्षतः ॥२।

इति श्री बुहद्गाच्छीय श्रीरत्नप्रभस्रिशिष्य वाचक श्री लक्ष्मोनिवास विरचिता मेशदूत काव्यस्य शिष्यहिरीषिणी नाम्नी टीका सम्पूर्णेति ।

इति श्री मेधदूतमहाकाव्यवृत्तिः सम्पूर्णां व्याता . पं.हितकुशलोऽलिखी(ख)त् श्रीचीर्णदुमे(ग्री, ॥

गवाकृतीन् सुतान् गावो जनवन्धास्त्रिलाः परम् । पुङ्गवं कापि धौरेयं शृङ्गोल्लिखितभ्तलम् ॥८९॥ जननी जनयेत् पुत्रमेकमेव हि वीरसूः । शूरं पर:शता नार्यः शतसंख्यान् सुतानपि ॥९०॥ उक्तं च-आहवेषु च ये शूराः स्वाम्यर्थत्यक्तजीविताः । भृत्यभक्ताः कृतज्ञाश्च ते नराः स्वर्गगामिनः ॥९१॥ यत्र यत्र हतः शूरः शत्रुभिः परिवेष्टितः । अक्षयांल्लभते लोकान् यदि क्लैच्यं न गच्छति ॥९२॥ अपि च-सत्यधर्मव्यपेतेन न संदध्यात् कदाचन । ्संसन्धितोऽप्यसाधुत्वादिचरादेति विक्रियाम् ॥९३॥ प्रणामाद्वपहाराद्वा यो विश्वसिति शत्रुषु । स सुन्त इब वृक्षांत्रे पतितः प्रतिबुध्यते ॥९४॥ आत्मोदयः परज्यानिद्रंयं नीतिरितीयती । तदूरीकृत्य कृतिभिनीचस्पत्यं प्रतायते 11841

<sup>(</sup>८९) सभी गायें अपनी आकृति के समान ही पुत्रों को उत्पन्न करती हैं, लेकिन कोई विरला गाय ह सींगों से पृथ्वी को उचाटने बाले अग्रगण्य श्रेष्ठ वलीवर्द को उत्पन्न करती है। (९०) वीर को पैदा करने बाला माता एक ही श्रूरवीर पुत्र को पैदा करती है लेकिन सिक्दों मारियाँ (साधारण नारियाँ) सैकड़ों (सामान्य) पुत्रों को भी पैदा करती हैं। (९१) कहा भी है—युद्ध में जो वीर अपने स्वामी के लिए प्राणत्याग देते हैं वे ही मक्तसेवक कृतज्ञ हैं और है स्वर्गगामी होते हैं। (९२) जहाँ जहाँ युद्धस्थल में शत्रुओं से घिरा हुआ जो श्रूर- और मारा जाता है, वह यदि अधीर (काथर) न हो तो अक्षयलोक में जाता है। (९३) और मी—सत्य और धर्म से रहित राजा (अथवा पुरुष) के साथ कभी भी सैंचि नहीं करनी चाहिए। अच्छी तरह से सींध किया हुआ भी वह दुष्टता के कारण पुनः विकार (क्रोब-द्रेष) को प्राप्त होता है। (९४) जो राजा प्रणाम के कारण या उपहार के कारण शत्रुओं में विश्वास कर बैठता है वह बृक्ष के अप्रभाग पर सोये हुए की मौति गिरता हुआ ही नजर आता है। (९५) स्वयं की उत्नित (व) शत्रुओं की हानि—ये दो ही नीति और हानी ही नीति है। इनका स्वीकार कर के ही कृतकृत्य हुए राजालोग अपनी नीतिकुश्वलता ही फिलते हैं।

अन्यदा भृषणं पुंसः क्षमा लज्जेव योषितः । पराक्रमः परिभवे वैजात्यं सुरतेष्विव ॥९६∄ यावज्जीवितकालोऽस्ति यावद् भाग्यानुकूलता । सावत् प्रतापमुत्साहं न त्यजन्त्युद्यार्थिनः ॥९७॥ बुद्धि शक्ति तथोपायं जयं च गुणसंयुतम्। तथा प्रकृतिमेदांश्च विज्ञाय ज्ञानवान् नृपः ॥९८॥ दुर्मदानां विपक्षाणां वधायोद्योगमाचरेत् । अलसो हि निरुधोगी नरी बाध्येत राजुनिः ા ૧૬૬૫ स्वाभाविकी बैनयिकी दिधा बुद्धिन णां भवेत्। भाग्योदयोद्भूता गुरोर्विनयजाऽपरा ॥१००॥ मन्त्रीत्साहप्रभुत्वीत्थाः शक्तयस्तिस ईरिताः । मन्त्र अक्तनृ पाणां सा मन्त्रिणा मन्त्रयेद् रहः ॥१०१॥ मन्त्रः स स्यादषद्कर्णस्तृतीय देरगोचरः । स च बुद्धिमता कार्यः स्त्री धूर्त शिशुभिने च । १०२।। उत्पाहर क्तर्यत्र स्थात् संप्र'माौ प्रगल्भतः । ऊजस्बछत्वं शौर्यं च निर्भेशत्वं पर भवे । १०३॥

<sup>(</sup>९६) अन्य समय पर क्षमा पुरुष का भूषण है जैसे अन्य समय पर टिज्जा युवतीजन का भूषण है, (किन्तु) युद्ध में तो पुरुष का भूषण पराक्षम है जैसे सुरतकीड़ा में युवतीजन का भूषण घृष्टता है। (९७) जब तक यह जी नकाल है और जब तक भाग्य की अनुकूलता है तब तह उन्नित की इच्छा रखने वाले राजालंग अपने प्रताप व उरताह को नहीं छोड़ते हैं। (९८-९९) यथासंभव बुद्धि, शक्ति, उपार, गुग, जय तथा प्रकृतिभेद को समझकर ज्ञानवान् राजा दुरिभमानी शतुओं के वध के लिए इन्हें व्यवहार में लागें। आलगी एवं निक्यमी व्यक्ति शृत्रओं द्वारा पीड़िन हो जाता है। (१००) मनुष्यों की शिद्ध दो प्रकार की होती है-स्वभावित्री एवं वैनियकी पहली मन्योग्य से उरतन्त होतो है और दूसरी गुरु के विनय ने उरयन्त होती है। (१०१) राजनीति में प्रमुख उरताह व मन्त्र से जन्य तानशक्तियाँ कही गई है। राजाओं की नन्त्रकित एडान्त में मन्त्रिगाय के साथ मन्त्रणा की जाय, यही है। (१०२) तृतीय आदि व्यक्ति को अगोचर और छः कानों का जिसमें प्रयोग न हुआ हो वैदी नन्त्रणा बुद्धान करें (किन्तु) स्त्रो, धूत व वालक के साथ (वैसी मन्त्रणा) न करें। (१०३) संप्राम आदि में जहाँ प्रगल्मता, बलवत्ता, शौर्य और परामव होने पर भी निर्भवता रहती है, वह उरसाहशक्ति है।

# पद्मसुन्दरसूरिविरचित

प्रभुत्वशक्तिर्यत्र स्यादाधिक्यं दण्ड-कोशयोः । दण्ड्यानां दण्डतः कोशवृद्धिर्नीतिश्च जायते ॥१०४॥ स राजा यस्य कोशः स्याद् विना कोशं न राजा । नरस्य न नरो भृत्यः किन्तु कोशस्य भूपतेः ।।१०५॥ साम-दाने भेद-दण्डावित्युपायचतुष्टयी । तत्र साम प्रियेर्वाक्यैः सान्त्वनं कार्यकृत्मतम् ॥१०६॥ गजास्वपुरस्तादिदानैः शत्रीविभाष्य च । दायादमन्त्रिष्ठभटान् द्विषं इन्यादुपायवित् ॥१०७॥ े उक्तं च-छब्धस्य हि न युध्यन्ते दानभिन्नानुजाविनः । लब्धोऽनुजीिकेरेव दानभिन्नैर्विभज्यते ॥१०८॥ ं भेदः स्योदुपजापो यद बन्धूनां शत्रुसङ्किनाम् **।** विभिन्नामां वशीका ति क्रियते राष्ट्रितग्रहः ॥१०९॥ यद् उक्तम्-दायादादपरो मन्त्रो न हास्त्य कर्षणे दिषाम् । ्तन उत्यापयेद यत्नाद दायादं तस्य विद्विषः ॥११०॥

<sup>(</sup>१०४) जहाँ दण्ड (शिक्षा) और कोष का आधिक्य हो वह प्रमुख्यां है । शिक्षापत्र को शिक्षा देने से कोश की वृद्धि होती है और नीति का आविष्कार होता है । (१०५) जिस का कोष सम्यन्त है वही राजा हैं, बिना कोष के कोई राजस्व नहीं। मनुष्य मनुष्य का सेवक नहीं अपितु मनुष्य भूपित के कोष का सेवक होता है। (१०६) राजनीति में बाम दान, दण्ड, मेद—ये उपायचतुष्टय ही प्रमुख हैं। प्रिय वाक्यों से सान्स्वना देना ही, जो कार्य साधक होता है, साम माना गया है। (१०७) हाथो, घोड़े, नगर (गाँव), गरून आदि दान देकर शत्रु के टायंद को ( युवाज, राजवंशी या राज्य के वारस को), मन्त्रियों को एवं सुमरों को फोडकर शत्रुओं का नाश करें। (१०८) कहा भी है —— हान द्वारा फोड़े हुए सेवक जिस (राजा) के पास से लाम प्राप्त करते हैं उसके साथ छड़ते नहीं हैं अपितु) वे फोड़े हुए सेवक उस (राजा) को विशेषतः मजते हैं। (१०९) शत्रु के सहायक बन्धुओं को विष्ठव के लिए गुनरीति से प्रोस्ता हेत करना— यह मेद है। शत्रु से जो नाराज हो उन सबको अपने वश में कर लेने से शत्रु को दवाया बाता है। (११०) क्यों कि कहा गया है — रात्रुओं को आकृष्ट करने में वायाद ( युवराज, राजवंशी या राज्य के बारस) से अन्य कोई मन्त्र नहीं है। अतः वस वाक के दायाद को प्रयस्तपूर्वक उठाना (अपनी ओर मिलाना) चाहिए।

सन्धाय युवराजेन यदि वा मुख्यमन्त्रिणा । अन्तःप्रकोपनं कार्यमभियोक्तुः स्थिरात्मनः ॥१११॥ अन्नमोषे रिषोर्देशावस्कन्दष्लोषसूदनैः । स्बसैन्यस्यावमर्देन दण्डः स्यादिरिनिमहे ॥११२॥ तद्क्तम्--नारायेत् कर्षयेच्छत्रन् दुर्गाकण्टकमर्दनैः । परदेशप्रदेशे च कुर्यादाटविकान पुरान् ॥११३॥ दुषयेच्चास्य सततं यवसालोदकेन्धनम् । भिन्याच्चैव तडागानि प्राकारान् परिखां तथा ॥११४॥ स्यादिन्द्रियाणामर्थेषु यदि धर्माऽविरोधिनो । प्रवृक्तिरन्तरङ्गारिनिग्रहस्तं जयं विदुः ॥११५॥ बद्क्तम्-कामः कोघरतथा मोहो हर्षो मानी मदस्तथा । षद्भवर्गमुत्सुजेदेनमस्मिंस्यक्ते जयी नरः ।।११६॥ सन्धिश्च विप्रहो यानमासनं देघनाश्रयः । षद्धगुणा भूभुजामेत जयश्रीप्रणथावहाः ॥११७॥ घोर प्रवृत्ते समरे नृपयोहतसन्ययोः । मैत्रीभावस्त सन्धिः स्यात् सार्वाधश्च गतावधिः ११८॥

(१११) युनरान या मुख्यमन्त्री के साथ सन्धि करके स्थिरजु द्विवाले शत्रु के अन्दर प्रकोप पैदा करना चाहिए। (११२) अपने सैन्य द्वारा शत्रु के अन्न की चोरो तथा शत्रु के प्रदेश में हुई। (शोर), आग और नाश करना कर तश्रु को) कुचलना यह शत्रु को दबाने के लिए दण्डन ति है। (११३) कहा भी हैं — जहाँ तक एक भी शत्रु रहे वहां तक हुओं का नाश करके शत्रुओं का विनाश करना चाहिए, पतन करना चाहिए, अमेर दुश्मन के प्रदेश में, जङ्गला में नगरों को (लाबानेयों का) रचना करनी चाहिए। (११४) शत्रु के घास, अनाज के भण्डार, जल व इन्धन को सदैव दूषित करें, तथा तालान, परकाट तथा नगर को लाइयों को भो ताइफोड दे। (११५) यदि इन्द्रियों की अपने विषयों में धर्माविरोधी प्रधृत्ति होती है तब अन्तरङ्ग शत्रुओं का जो निग्नह होता है उसे विद्वान लोग जय कहते हैं। (११६) कहा भी है: काम, क्रोध, मोह, हर्ष, अनिमान व मद इस पद वर्ग (ये छा अन्तरशत्रु है) को छोड दे। इनके छोडने पर पुरुष (यहाँ राजा) विजयी होता है। (११७) विजयलक्ष्मी के प्रति प्रमुक्त छोत विलय राजाओं के ये छा गुण हैं सिन्ध, विमह, यन (प्रस्थान), आसन, दीधीमान और आध्रय (११८) भयंकर युद्ध के छुल हो जाने पर मरी हुई सेना वाले दोनों राजाओं का मैत्रीमान सन्ध है। यह सन्धि अविवाली या अवधिरहित होती है।

अन्योन्यं विजिमीषुभिः विप्रहः क्रियते भटैः । परस्परीपघातेन गजाश्वरथपत्तिभिः ॥११९॥ स विग्रहो भवेन्ने तुर्यानं स्याबदरोन् प्रति । स्वसैन्येनैव तचानं प्राहुर्नीतिविशारदाः ॥१२०॥ स्ववृद्धी शत्रहानी वा लुष्णीमावस्तदासनम् । अनन्यशरणस्यारेः संश्रयं त्वाश्रयं विदुः ॥१२१॥ सन्धिविब्रहयोर्वृत्तिर्देधीभावः प्रति द्विषम् । स्वाम्यमात्यसुद्धःकोशराष्ट्रदुर्भबलान्यपि ॥१२२॥ सप्तप्रकृतयरचैता राज्याङ्गानि प्रचक्षते । राज्यस्थितेरिति प्रोक्ता भूभुजां वृद्धिहेतवः ॥१२३॥ तेषु प्रधाना शक्तिः स्यादुषायबलवत्तरा । छम्यतेऽमो हि खननान्मथनादनहो भुवि ॥१२४॥ निरुद्योगमनुत्साहमप्रज्ञमविमर्शिनम् । अनुपायविदं भीरुं त्यजन्ति पुरुषं श्रियः ॥१२५॥ निरुद्योगं नरपति मत्वा साधन्तसेनिकाः । महामात्राध्य पुत्राध्य तेऽपि तं जहति क्षणात् ॥१२६॥

(११९-१२०) एक दूसरे को जीतने की इच्छा रखनेवाल दा श्वार जा हाथी, अदब, रम ब देह सेनाओं वाले वारपुरुषों द्वारा पारस्वरिक हनन से विग्रह करते हैं। राजा का यह विग्रहण हैं। अपनी सेना के साथ ही दुसमनों के प्रति जो प्रस्थान किया जाता है उसको नीतिविशास्त्रों ने यानपुण कहा है। (१२१) अपनी उन्नति व शाञ्चहान में जुप रहना ही आंतन नामक राजनीति का चर्डि गुण है। अनन्यशरण वाले अर्थात् जिनका अन्य काई रखके नहीं है ऐसे शत्रु को आसरा देना हो आश्रय कहलाता है। (१२२-१२३) शक्ष के प्रति धन्ध-विग्रह की दुन्ति (एक आर धन्ध और दूबना ओर लड़ाई को तैयास्था) है बोमाव है। राजा, मान्त्र, मित्र, कोश, राष्ट्र, तुर्ग व सेना ये धात प्रकृतियाँ गाज्य के आग कश्लाती है। ये प्रकृतियाँ हो राज्य का स्थरता के लिए हैं इना कारण उन्ह राजाओं के उन्हित के हेतु कहा गया है। (१२४) उनमें (श्रयात् खुद्ध, शानत, उपाय, गुण, जय और प्रकृति में) शक्ति प्रधान है। वह उपायों से बलवती होती है। जगत् में खोदन से खेल तथा मन्थन करने से अन्ति प्राप्त की जाती है। (१२५) उद्यागहीन, उत्साहर हत, अनिवारणोंल व उपाय को नहीं जानने वाले उर्थोक पुरुष को राज्यश्री छोड़ देती है। (११६) योद्धा सेनक भी निरुद्योगी समझकर छाड़ देते हैं, तथा महामात्र और पुत्र भी ऐसे राजा को तक्षण छोड़ देते हैं।

## श्रीपार्श्वनाथचरितमहाकाव्य

इत्येवं धीसस्वस्यास्य श्रुत्वा कालोचितं वचः । करीकृत्य तदाद्यातं युद्धे सञ्जोऽभवन्तृपः ॥१२७॥ दूतोऽहं प्रेषितः स्वामित्राह्वातं त्वां यथौचिती । स्यात तथा कियतां शीधकृत्ये खल्विवलम्ब्य यत् ॥१२८॥ इति द्तोदितं अव्वाऽश्वसेनः सह सैनिकैः । प्रस्थानं कर्तुमारेमे तावत् पार्व्व इदं जगौ ॥१२९॥ स्ते सति मयि स्वामिन प्रस्थानं तवोचितम्। रवेबीलातपेनापि तमः किं न विहन्यते ? ॥१३०॥ इत्युक्तवा संननाहोच्चैः श्रीपार्श्वः सबलः स्वयम् । सैनिकैभूरिभिर्युक्तश्रके प्रस्थानमङ्गलम् ॥१३१॥ तावच्च कालयमनः सर्वेषिणाम्यपेणयत् । प्रसेनजिच्चाभ्यमित्रं सहसैन्यस्तदाऽचलत् ॥१३२॥ हावेव ध्वजिनीं स्वां स्वां विभज्यातिमदो दुरौ । रणभृमिमधिष्ठाय तस्थतुर्विप्रहार्थिनौ ॥१३३॥ रणतूर्वमहाध्वानः सेनयोहमयोरमृत् । सुभटानां युयुत्सूनां वर्धयन् मृधसाहसम् ॥१३४॥

(१२७) इस प्रकार बुद्ध ही जिसका मिश्र है ऐसे उस पृद्धसचिव के समयोजित स्वनों को सुनकर राजा (प्रसेनजित्) उसकी बात स्वीकार कर युद्ध के लिए सिज्जित हुए। (१२८) हे स्वामिन ! मैं दूत रूप में आप कों बुलाने के लिए आया हूँ। आप उचित ही प्रता करिये जिससे कर्य में विलम्ब न हो। (१२९-१३०) दृत की वात सुनकर महागचा अश्वसेन सैनिकों के साथ ज्योंहि प्रस्थान करने लगे तब ही पार्श्व कुमार ने यह कहान्हें स्वामिन !, मुझ पुत्र के होते हुए आपका युद्धस्थल में प्रस्थान करना उचित नहीं है। सूर्य के बाल आतप (प्रातःकाल के, उदय होते सूर्य) द्वारा क्या अन्धकार नष्ट नहीं किया जाता ? (१३१) इन प्रकार उच्च स्वग से कहकर उन बलवान पार्श्वकुमार ने असंख्य सैनिकों के ताथ युद्ध के लिए मंगल प्रस्थान किया। (१३२) उध्य कालगमन ने भी समस्त समुदाय के साथ प्रस्थान किया तथा महाराजा प्रसेनजित् म सेना सहित शत्र के प्रति श्वाना हुए। (१३३) दोनों मदोद्धत राजाओं ने अपनी अपनी सेनाओं को विमक्त कर, रलभूसि में पहुँचकर युद्ध की इच्छा से अपनी स्थित जमा दी। (१३४) दोनों सेनाओं में युद्ध सुमटों के युद्ध—साहस को बदाती रणभैरियों की महान ध्वनि हुई।

गजानां वृहितैस्तत्र हयहेषारवैभ्रशम् । रणातीबारवै: शब्दाडम्बरी ब्यानशेडम्बरम् ॥१३५॥ निर्ययुः कृतसंरम्भाः सुमटा ये रणोद्भटाः । धन्विनः कृतहुङ्काराः सेनयोरुभयोरपि ॥१३६॥ भभ बानायुजाः पारसीक-काम्बोज-बाल्हिकाः । ह्या: प्रचेलुरूचपला रणान्धेरिव वीचय: ॥१३७॥ क्रिल्ड्बियवः स्वीयर्गतेरिव नगीऽङ्गणम् । अपार्तादिभिर्हेषाघोषा वाहा विरेजिरे ॥१३८॥ चक्रेणैकेन चक्री चेद्रयं चक्रद्रयीभृतः। वदन्त इति चीत्कारै स्था जेतुमिवाभ्ययुः ॥१३९॥ विपक्षेभमदामोदमाघाय प्रतिघोद्धराः । सिन्धुरा निर्ययुर्योद्धं जङ्गमा इव भूवराः ॥१४०॥ धानुष्का रणनाटचस्योपक्रमे सूत्रधारवत् । निनदत्तर्यनिःस्वानं रणरङ्गमबीविशन् ।।१४१॥ रणरङ्गमनुप्राप्य धन्विभिः शितसायकाः । ब्भुः प्रथमनिर्भुक्ताः कुसुमन्नकरा इव ॥१४२॥

(१३५) वहाँ हाथियों की चिंगाइ और अरबों को अतीव हिनहिनाहट से तथा युद्ध के आतोद्य आदि बाजों की ध्विन के आडम्बर से अम्बर व्याप्त हो गया । (१३६) युद्ध में कुराल, आवेशवाले, घनुर्धारी, हुंकार करते वे वीर दोनों सेनाओं से निकल पड़ें । (१३७) वहाँ युद्ध रूपी समुद्र की उत्ताल तरंगों की माँति वानायुज, पारसीक, काम्बोज व बाब्हीक चम्चल घोड़े चलने लगे । (१३८) अपनी चाल से मानों आकशमण्डल को भी लाँघने की इन्छा बाले वे हेषारव करते घोड़े अपनी उलट पुलट (उलटी-सीधी) चाल से मुशोभित हो रहे ये । (१३९) तुम एक चक से चकी हो तो हम दो चकों को धारण करने वाले हैं-- इस प्रकार जोर से चिरकार करते हुए रथ (दुश्मन को) जीतने के लिए आगे बढ़ने लगे । (१४०) शक्त के हाथियों के मद की गंध को स्थावक प्रतिस्पर्धी हाथी युद्ध करने के लिए गतिमान पर्वत की भाँति निकल पड़ें । (१४१) रणस्थलह्म नाट्य के आरम्भ में सूत्रधार की भाँति इस राजा के घनुर्धारी योद्धा तुरही आदि की ध्विन वाले रणाङ्गणस्प रंगमंडप में प्रविच्य हो गये । (१४२) रणस्य रंगमवन में प्रवेश करके घनुर्धारियों द्वारा सर्वप्रथम छोड़ें हुए तीक्ण बाण (रंगमवन में सूत्राधार के द्वारा) सबसे पहले बरहाये गये (१वेत) पुष्पों की मति हो रहे हैं।

लघुक्तव्यकरा बाणाः प्रगुणा दूरदर्शिनः ।

क्षिप्रोड्डोनाः खगाः पेतुः खगास्तीक्ष्णानना इव ॥१४३॥

करिचत् परेरितान् बाणान् अर्धचन्द्रनिमैः शरैः । चिच्छेद सम्मुखायाताँल्लघुहस्तो धनुर्धरः ॥१४४॥

षन्विभि: कृतसन्धानाः शरासनम्धिष्ठितः ।

यानं प्रःप्ताश्च मध्यस्था द्वैश्वीभावरतः शराः ॥१४५॥

विष्रहे निरताः शत्रुसंश्रया दूरदर्शिनः । षाङ्गुण्यमिव नीतास्ते स्वित्रयासिद्धिमाप्नुवन् ॥युग्मम् ॥१४६॥

केषाठिचद् दृढमुष्टीनां बाणाः पारङ्गमा इव । लक्ष्यन्ते लक्ष्यमुद्भिद्य गजास्वर्थसैनिकम् ॥१४७॥

नाराचधारासम्पातैर्भिन्ना अपि महारथाः । तथाप्यभ्यरि धावन्तरिचरं युयुधिरे भृशम् ॥१४८॥

क्रणेलम्ना गुणयुताः सपत्नाः शीव्रगामिनः । दूता इव शरा रेजुः कृतार्थाः परहृद्गताः ॥१४९॥

(१४३-१४४) शीघ्र कार्य करने वाले, दूर तक देखने वाले, ऋजु गति वाले, झड़प से उद्देने वाले, आकाश में गमन करने वाले और घारदार मुख वाले बाण शीघ्र कार्यकारी, दूरदर्शी, ऋजु गति वाले, झड़प से उद्देने वाले, आकाशगानी और तीशम चीच घाले पश्चियों की तरह गिरते थे। (१४५--१४६) धनुर्धारियों के द्वारा जिन्होंने (डोरी-ज्या के साथ) सन्धि की है; जिन्होंने अपने आसन (धनुष) पर स्थान जमाया है; जिन्होंने यान (गमन) प्राप्त किया है, जिन्होंने (रण के) मध्य में रहकर देघीमाव प्राप्त किया है; जिन्होंने विग्रह में (शरीर) में प्रवेश किया है और जिन्होंने शत्रुओं का आश्रय लिया है ऐसे दूरदर्शी बाण मानों घड़गुणवाले बन कर अपनी कार्यसिद्ध को पूर्ण कर रहे थे। युग्मम । (१४७) इद मुडी वाले किन्हीं बहादुरों के बाण, गज, अस्व, रथ, सैनिक आदि लक्ष्य को के कर मानो पारगामी हों ऐसे दिखाई देते थे। (१४८) बाणों की मूसलाधार वर्षा से छिन्नभिन्न महारथी, दुश्मनों के सम्भुख दीइते हुए, खूब जोर से बहुत समय तक युद्ध करने को । (१४९) कर्णलग्न (कार्नों तक खींचे हुए), गुणयुक्त (ज्या से सम्बद्ध), सपरन (एक साथ गिरने वाले), शीशगामी, इतार्थ और परहदयगत (तुश्मन के हृदय में लगे हुए), बाण कर्णलग्न (कान में बात कहते हुए) गुणयुक्त, सपरन, शीशगामी, इतार्थ और परहदयगत (काम के हित्र में लगे हुए), बाण कर्णलग्न (कान में बात कहते हुए) गुणयुक्त, सपरन, शीशगामी, इतार्थ और परहदयगत (काम के हित्र में लगे हुए), बाण

क्षोणीशस्य प्रसेनस्य च परदृष्ट्वास्युवतस्यापि आपा-निवर्याती बाणवारः समुद्रभरमहान्भोधिमन्थाच्छस्य । नो मध्ये दृश्यसे वा दिशि विदिशि न च क्वापि किन्तु वणाङ्कः शत्रुणामेव हृत्सु स्फुट्मचिरमसौ पापतिद्भिवेधी ॥१५०॥

अस्य भ्रोजीशस्य खडुगः समन्ताद

देधीभावं विद्विधामन्ययुक्तसः ।

मत्वा सर्वामेकतः स्वार्थसिक्टि

हिरवेवान्यं षह्गुणत्वं सुतीक्णः ॥१५१॥ ्मिथः प्रवृक्तं तुमुलयुभयोः सेनयोर्थ । ज्ञराज्ञरि महाभीमं शस्त्राज्ञस्त्रि गदागदि ।।१५२॥ दृष्ट्वाद्य काल्यमनभट्टैः स्वं निर्तितं बल्य् । प्रसेनजित् स्वयं बोद्धमारेमे प्रतिबारुणः ॥१५३॥

तस्य ज्वलन्तो निशिताः शरीबाः स्फूर्तिभीषणाः । मूर्वसु दिवतां पेतुर्वेष्रपातायिता ध्रवम् ॥१५४॥

स्फरिंदितिहैः प्राप्तः सामकैर्वेगवहरैः ।

उस्काञ्चालेरिबाकीर्णा दिशः प्रज्वलितन्त्रशः ॥१५५।

अध्य हित्रंशकालिन्दीवेणीमाध्य परासवः ।

निमज्ज्य विद्विषः प्राप्ताः स्वर्गस्त्रीसुरतोत्सवस् ॥१५६॥

(१५०) समराङ्गणस्य महासागर का मन्थन करने में पर्वतरूप और शतुओं को नष्ट करने के छिए उद्यत पृथ्वीपति महाराजा प्रसेनजित् के धनुष से निकले हुए बाण न मध्य में और न दिशा-विदिशा में हिंग्गत होते थे किन्तु शतुओं के हृदयों में उनके (बाणों के) बाब स्पष्ट रूप से प्रकट होते थे। (१५१) इस राजा प्रसेनजित् का खड्ग स्वयं अपनी स्वार्थितिद्धि को ही समझकर षष्ट्रगुणत्व का मानों परित्याग करके राष्ट्रओं में विरोध उत्पन्न करता शा। (१५२) दोनों सेनाओं का पारस्परिक मंत्रकर बाणों का बाणों से, शस्त्रों का शस्त्रों से, गदाओं का गदाओं से युद्ध ग्रुरू होने लगा । (१५३) कालयमन के योद्धाओं के द्वारा स्वयं की विजित सेना को देखकर महाराजा प्रसेनजिल स्वयं युद्ध के लिए तैयार हो गये। (१५४) उस राजा प्रसेनजित् के ज्वलायमान, तीक्ण, स्फूर्ति से भयंकर बाण शत्रुओं के मस्तकों पर बजापात के समान गिरने लगे। (१५५) चमकते तीक्ष्ण और वेगशील फेंके गये। बाणों से दिशाएँ ऐसी चमक उठीं मानों उल्का की ज्वालाओं से ज्यास हों। (१५६) इस राजा के क्षड्रगरूप कालिन्दी वेणी (यमुनानदी का प्रवाह) को प्राप्त कर मृत्यु को प्राप्त हुए राहु स्वर्ग को स्त्रियों के साथ सुरतक्रीड़ा का उत्सव प्राप्त करने छंगे।

चक्रेरस्य द्विषच्चकं क्षयमापादितं क्षणात् । मार्तण्डिकरणस्तीक्ष्णैहिंमानीपटलं यथा । १५७॥ यमनः स्दबलब्यूह्प्रत्यूहं वीक्ष्य संकुषा । जज्वाल ज्वालजिटलः प्रलयाग्नि बोच्छिलः ॥१५८॥ घावति सम हयारूढः सादिभिनिजसैनिकैः । यमनो यमवत कुद्धः परानोकं व्यगाहत ॥१५९॥ धनुष्यीघोषसंसक्त तयि घोषमीषणाः । यमनस्य भटाः सर्वान्सिरेणाभ्यषेणयन् ॥१६०॥ ततः प्रदत्तिःस्थानगम्मीरध्वानभीषणः । चढदाःबीयकल्ळोळः प्रवृत्तोऽयं रणाणवः ॥१६१॥ रणेऽसिधागसङ्घट्टनिष्ठ्याग्निकणानले । भनेकशरसङ्घातसम्पातीलकातिदारुणे ॥१६२॥ अभिशस्त्रम्य घ चनर्वन्तो गर्वदुर्वहाः । प्राक् कशाधाततस्तीक्णा न सहन्ते पराभवम् ॥युग्मम् ॥१६३॥ चलदःबखुरक्षुण्णरेणुधारान्धकारिते । नासीत् स्वपाविज्ञानमत्र घोरे रणाङ्गणे ॥१६४॥

(१५७) इन राजा के चकों द्वारा शत्रुराजा का चक्र क्षण में ही इस प्रकार नष्ट कर दिया गया जिस प्रकार सूर्य को प्रचण्ड किरणों से वर्फ का समुदाय नघट हो जाये। (१५८) यमनराजा अपनी सेना के ब्यूह में उपस्थित विध्न को देखकर कोधित होकर ज्वालाओं से ब्यास और ऊर्ध्वगामी शिखाओं वाली प्रलयकाल की अग्नि के समान मानों जलने लगा। (१५९) अपने अरवारोही योद्धाओं के साथ स्वयं अरवारोही होकर यमराज की भाँति कुद राजा यमन दौड़ा और शत्रु की मेना में प्रवेश कर गया। (१६०) धनुष की ज्या की टड्कार से मिश्रित विजय की योषणा से भीषण यमन के योद्धा सब प्रकार के बल से आक्रमण कर के । (१६१) तदनन्तर पारस्परिक मारकाट की गंभीर ध्वनि से भीषण चव्चल अरवकस्लोलन (सरंगों) बाला वह रणरूपी सागर शुरू हुआ। (१६२०१६३) तलवार की चार की रगड़ से स्थणन अग्निकणवाले और अनेक बाणों के गिरने से अतीव भयंकर लगने वाले उस रणाड़्गण में, चाबुक की चीट से तेज चलने वाले गंभीले घोडे शत्रुकृत अपमान को सहन नहीं कर पाते थे। (१६४) दीहते घोडे के खुरों से चूर्णित रजधारा से अन्धकारयुक्त उस भवंकर संग्राम में अपने पराये का शान नहीं होता था।

दसास्रमांसपङ्केऽस्मिन् रणाव्धौ यन्दर्रहसः । रथकट्या महाप तः इव चेरुश्च रद्धकाः ॥१६५।

छिन्नैकपादोऽपि हयः स्वामिनं स्वं समुद्रहन् । जातामगंऽ'भशस्त्रां स प्रधावन् युयुधे चिरम् ॥१६६॥

अथो यमनसैन्येन प्रसेनश्चार्कवस्ववत् । प्रावृत्तः पर्वेषेण रेजे राजकारोमणिः ॥१६७॥

गजानीकैंगेजा युद्ध दन्तादन्ति विधित्सवः।

् तिडित्वन्तः पयोबाहाः प्रावृषेण्या इवाऽऽवसः ॥१६८॥

रणंसरसि शराम्भःपूरिते स्वामिदत्त-द्रविणमसृणतीलाभ्यक्तशीर्षाः सुयोधाः ।

प्रतिभटसुभटोद्यत्सङ्गदाताच्छकस्कैः

कृतसवनविधानाः शुद्धिमीयुः कृतार्थाः ॥१६९॥

हास्तिकं हास्तिकेनैव स्थकट्या स्थवजैः ।

सादिभिः सादिसंदोहो युयुषे सुचिरं मिथः ॥१७०॥

कौक्षेयकक्षतन्छिना वीराणां मुण्डमण्डली ।

कम अर्चेव सा रेजे प्रसेनस्य जयश्रियः ॥१७१॥

(१६५) चर्ची, रक्त, माँस से कीचड़ बने इस रणसागर में मन्दवंगवाले रथ के समूह चंबल ध्वाओं विली नावों की तरह धूम रहे थे। (१६६) एक पैर से कटा हुआ भी घोड़ा अगने स्वामी को ले जाता हुआ क्रोधित हो कर शस्त्र के सामने दौड़ता हुआ लड़ने लगता था। (१६७) यमन के तैन्य से विरा हुआ राजशिरोमणि प्रसेनजित परिवेष से घिरे हुए राजशिरोमणि सूर्यविम्ब के समान शोभित था। (१६८) हाथियों की सेना के साथ दन्ता-इन्ति मुद्ध करते हाथी वर्षाकालीन विद्युत्युक्त बादलों की तरह मानों चमक रहे थे। (१६९) बाणहर जल से परपूर्ण उस रणतड़ाग में अपने स्वामी के द्वारा प्रदत्त द्रध्यरूप चिक्कण तेल से मालिश किये मस्तक वाले योद्धा, पारस्परिक वीरों की खड़्गधातरूप ग्रुप्त चूर्ण से यशानत स्नान की विधि से ग्रुद्ध हो गये और कृतार्थ बने। (१७०) हाथी वाले सैनिक हाथीवालों के साथ, रथवान रथवालों के साथ तथा अश्वारोही अश्वारोहियों के साथ परस्पर बहुत काल तक युद्ध करते रहे। (१७९) तलवारों के प्रहार से छिन्न वीरयोद्धाओं की मुण्डमण्डली महाराजा प्रसेन की विजयलक्ष्मी की कमलपूजा की भाँति शोभित होती थी।

अथ हास्तिकसङ्घटनीलस्थूलघनीघनः । शरासारक्षतोद्भृतरुघिराम्भः खतक्षमः ॥१७२॥

कृतबाह्वीक-काम्बोजास्वीयमायूग्ताण्डवः ।

स्फुर्रान्नस्त्रिंशचपलो निस्वानस्वानगर्जितः ॥१७३॥

कठोरद्वणाचाताशनिनिचौषमीषणः ।

चल्रत्पाण्डुपताकाकीबकाकाव्याप्तपुष्करः ॥१७४॥

भनुरिन्द्रधनु:शोभी सैन्ययोरुभयोस्तदा ।

विस्फारसमरारभ्मः पुरोव प्राद्यः श्रियम् ॥ कलापकम् ॥१७५॥ -

निश्चितिविंशिसैभिंन्नवपुषः परितो भटाः ।

सेघानुकारतां भेजुः शस्त्रघातास्तचेतनाः ॥१७६॥

ततस्तु कालयमनः ऋदः काल इवापरः ।

बिळङ्ध सेनामरुणत् प्रसेनजितमेव सः ॥१७७॥

युयुधे सम्मुखीम्य सोर्डाप तेन रुषाऽहणः ।

ततः पार्श्वकुमारस्तु निजरौनिकसम्बृतः ॥१७८॥

भागाञ्जयजयारावाकीर्णनिस्वाननिस्वनः । महाकलकलस्तत्र प्रावक्ततः महारणे ॥१७९॥

(१७२-१७५) हाथिओं के हुण्ड के कारण काले काले बादलों वाला, बाणों के धाव में से निकलते रुधिर के कारण जलवर्षणक्षम, बाह्लोंक काम्ब्रोज अद्यों के कारण मयूरताण्ड्य वाला, चमकती तलवारों के कारण बिजलीयुक्त, आवाज और कोलाहल के कारण बादलों की गर्जना वाला, कहोर हुध्या (गदाओं) के आधात के कारण वज्र की आवाज से भयंकर, चञ्चल दवेत पताकाओं के कारण बगुलियों से ज्याम तालाओं वाला, धनुष के कारण इन्द्रधनु की शोमा वाला, टोनों सैन्यों के गुद्ध का विस्तृत आरम्भ वर्षा काल की शोमा को पृष्ट करता था! (१७६) चारों ओर से तेज बाणों से क्षत दारीर वाले योद्धा शक्तों की चोट से गतचेतना होते हुए लाल तरकृत के समान हो गये। (१७७) तदनन्तर द्वितीय यमराज की माँति कोचित वह कालयमन सेना को उलांघ कर प्रसेनजित् को ही रोकने लगा। (१७८-१७९) सामने होकर वह भी कोधितमुख हो लड्डने लगा। तब अपने सैनिकां के साथ जय-जय की बढ़ी पुकार करता पाइर्वकुमार आ पहुँचा। वहाँ रणभूमि में महाकोलाहल मच गया।

१ सेघ नामक एक तरबूज होता है जिसका रंग लाल होता है।

यमनस्य भटास्तावत् कान्दिशीश हतीजमः । बम्बस्तपनीचीते खचीतचीतनं कृतः ! ॥१८०॥ श्रीमःपार्श्ववतापोमतपनोद्योतविद्यंताः । यमनाधास्त्रमांसीव पश्रायांचिकरे हृतम् ॥१८१॥ प्रसेनजिन्तृवार्के ये संनीयाऽस्थुर्भटाम्बुदाः । व्यक्रीयन्त क्षणात् पार्श्वप्रसादप्यनेहिताः ॥१८२॥ प्रसेनजिच्च भगवत्पतापस्फूर्तिवद्भुताम् । अवतीर्यं गजान्मत्वा नस्वा पार्खपराम्बुजम् । १८३॥ पाचमधे च सम्पाद्य मिणपीठे निवेश्य तम् । मा सीभिर्गभीराभिः स स्तोत्रमुपचक्रमे ॥१८४॥ यन्नामाद्भतदिव्यमन्त्रमहिमप्रारभार नेर्भासतो विध्नव्यूहमहान्धकारपटली नश्यःयवश्यं नृणाम् । श्रीमत्यार्श्वजिनेश्वरः स्वयमसौ जागत्ति विश्वेश्वर-स्तिभिन् सन्निहिते क्व वैरिडमरः क्वेतिवजोपप्लवः ॥१८५॥ व्दन्नामस्पृतिमात्रतोऽपि भगवन् ! द्रं वजन्यापदो बाधन्ते न च दुरीदुरीतिभवा बाधाः क्वचिञ्जन्मिनाम् । संसारव्यसनात्तिराशु विक्रयं यातीति नात्यद्भुतं सौपर्णेयपुरः सरीसृपगणः कि वा समुस्सर्पति ? ।।१८६।।

(१८०) यमन के नण्टतेजवाले सैनिक कीन सी दिशा में भागना है यह भी नहीं होच सके (और तितर-वितर हो गये) । सूर्य के उदय होने पर छुगनू का प्रकाश कैसे संभव है ? । (१८१) शोभासम्पन्न पार्वक्रुमार के पराक्षमरूप उम्र सूर्य के प्रकाश से घवराये हुए यमन के सैनिक अन्धकार की भाँति शीम ही भाग गये । (१८२) जो बादहरूपी योद्धा प्रसेनजित् राखारूप सूर्य को आच्छादित कर रहे ये वे क्षण भर में पार्वकुमार के अनुग्रहरूप वायु से तितर-वितर होकर नष्ट हो गये । (१८३-१८४) भगवान् पार्व के प्रताप के पराक्षम को अद्भुत मानकर प्रसेनजित् हाथी से उतरा, पार्व के च णक्षमत को नमस्कार किया, चरणों की पूजा के लिये अर्घ्य संपादन किया, मणिमय आसन पर उनको विद्याया और गंभीर वाणी से स्तुति करने लगा । (१८५) जिसके अद्भुत, दिव्य मन्त्रमहिमा के प्रभाव से सारे विद्यसमूह का अन्धकार निश्चित रूप से नष्ट हो जाता है ऐसे श्रीमत्यार्विक्षनेद्वर स्वयं विद्वेदवर यहाँ विद्यमान हैं । उनके समीप रहने पर दुष्ट शत्रु का आक्रमण कहाँ से हो संकता है ? (१८६) हे भगवन् !, आपके नाम लेने मात्र से ही विपत्तियाँ दूर भाग जाती हैं । कठोर बाधाएँ भी जन्मचारियों को पीवित नहीं कर सकतीं । सांसारिक कष्ट शिष्ठ ही विद्य को प्राप्त हो जाते हैं । इसमें कोई आश्चर्य नहीं । क्या गरह के सम्मुक सर्पसमुदाय का सकता है ! ।

भालानं विग्णय्य गण्डविगलदानाम्बुप्री गजः

प्रोदामश्चलकर्णतालत लः पांशुःकरं व्याकिन्त् ।

भण्जन्तं द्भक्षमागतोऽपि सविधं नाकामति त्वस्पदा-

सक्तं भक्तमसौ कदापि भगवन्मऽऽघातुकोपि स्फुटम् ॥१८७।

**फ** टिकोटिविधाटनलम्ब्ट -

प्रस्वरताविलसन्नस्रो हरिः

तब एदस्पृतिमात्रपरं नरं 🦠

न समुपैति रुष डप्यरुणेश्वणः ।।१८८॥

इतफणामणिदा तरुचिः फणी

ररलमेष महोन्दणमुद्गिरन् ।

प्रकृषितस्तव पादयुगाश्रितं

किमपि भीषयते न भयङ्करः ॥१८९॥

प्रवयविद्विरिव उविलेतोऽचिषा

समधिकेष्म - मृद्धिसमेधितः ।

त्य पदस्मृतिशीतज्ञाध्यतं

न च पराभवति ज्वलनः क्वचित् ॥१९०॥

द्र्वणधन्वशरासिपराहरत-

द्विग्दपत्तिमटाश्वचमूकरे समरम्धेति ते विजय श्रयं

भुवि छसन्त इह खदुपासकाः ॥१९१॥

<sup>(</sup>१८७) गण्डस्थल से झरते हुए दानवारि के पूर गला, च वलकर्णवाल से चपल, धूलि के कगों को बिलेरता हुआ, अरने बन्धन को भी गेइकर उन पेड़ को तोहता हुआ मस्तीबाला हाथी आकर भी आपके उपर आक्रमण नहीं करता किन्तु आपके पैर को धूता है। यह धातक होते हुए भी कभी आपका भक्त रहा होगा यह निरिचत है। (१८८) क्रोध से रक्तनेत्र, करोड़ों हाथिओं के गण्डस्थल के विदारण में दक्ष, तेल नाखुनों वाला सिंह आपके स्मरण में लगे हुए मानय के पास नहीं आता। (१८९) अपने पणों में लगी हुई मणि से दीन कान्ति वाला, भयंकर जहरीला क्रोधित सर्प भी आपके चरण युगल में आश्रित व्यक्ति को डराने में समर्थ नहीं है। (१९०) प्रलयकालीन बिह्न की तरह अपनी ज्वालाओं से जलती हुई, अधिक इन्धन से अत्यन्त बढ़ी हुई अग्नि भी आपके चरण के स्मरण रूप शोतल जल से आप्लाबित व्यक्ति का पगभव कहीं पर भी नहीं कर सकती। (१९१) हे भगवन्!, दुधग, धनुष, बाण, खड्ग आदि से शत्रु के मारे हुए हाथा, परातिसेना, योदा व अश्वादि सेना थाले इस समराङ्गण में आपको विजयशी को देखकर आपके उपा-सक पृथ्वी पर अलंकृत हैं।

प्रच उत्तुङ्गतरङ्गशिखः प्रग-

प्रवहणा जलधाविष सार्थपाः ।

विद्यासिलविद्यास्याः प्रया-

न्त्यथ गृहं भवतः समाणाद् विभो ! ॥१९२॥

द्रण-जलोदर-शूल-भगन्**दर-**

क्षवथु भःमक-कतिरुज दितः ।

तव पदस्मरणाः दभाग्जनो

भवति स इतमेव निरामयः । १९३॥

विविधवन्धनबद्धतनु जेनो

नि । **ड**कोटिनि घृष्टपर**द्रयः** ।

भवित बन्धनमोक्षणदक्ष ! ते

स्मर्भतरुव्युत्तिबन्धबन्धनः ॥१९४॥

माचदा णसिंहभोगिदह गम्भोधिप्रचण्डाहवा-

तङ्कोद्दाममहाभयानि भनिनां त्वन्नाममन्त्रस्युतेः ।

स्बर्धेदातिसमात कमनमां शाम्यन्स्यथ प्रत्युत

प्रादु:बन्त्यथ मुरिमान्य पुभगाः सद्भोगभाजः श्रियः ॥१९५॥

इतिश्रीमत् ।रापग्परमेष्ठिपदार् वनदमकानदसुन्द ।रसास्व।दम्प्रीणित भव्यभवये पं ३

श्रीपद्-मेरुविनेय पं० श्रीपद्भसुन्दर्विर्चते श्रीपार्वनाथमहाकाव्ये

श्रीपार्श्वणंनं नाम चतुर्थः सर्गः

(१९२) हे प्रभो !, समुद्र में भी चव्चल. उन्नत, तरंगों की शिलाओं के अग्रमाग में रहे नौकावाले सार्थवाह (व्यापारी) सम्पूर्ण विध्नमयों को नष्ट करके स्मरण मात्र से ही सकुशल अपने घर लीट जाते हैं। (१९३) घाव, जलादर, श्रूल, भगन्दर, खाँसी, बमन आदि रोगों से पीड़ित व्यक्ति आपके चरणकमल की स्मरणस्य औषि के सेवन से शीक्र ही गेगरहित अर्थात् स्वस्थ हो जाता है। (१९४) हे बन्धन को छुड़ाने में कुशल भगवान्!, अनेक प्रकार के बन्धनों में बँधा हुआ, जिनके दनों पैरों में बेंदियाँ पड़ी हों, ऐसा व्यक्ति आपके स्मरण मात्र से मम्पूर्ण बन्धन से रहित हो जाता है। (१९५) मदशर हाथी, सिंह, सर्प अग्नि, समुद्र, प्रचण्ड युद्ध के भयंकर आतंक ये सांशारिक लोगों के उरकट महाभय आपके माम मात्र के स्मरण से शान्त हो जाते हैं। जो आप में हो भयन मन लगाते हैं उन हा स्थितियों को बहुत भाग्य से सुन्दर और अध्के भोगवाली लक्ष्मी प्रकट होती है।

इति श्रीमान् परमधरमे छ के चरणकमल के मकरन्द के सुन्दर रस के स्वाद से भक्य नों को प्रसन्न करने वाला, पं∙ श्री पद्ममेठ के शिष्य पं० श्री पद्मसुन्दर कवि द्वारा राचत श्रोपाद्वनाथमहाकाव्य में 'श्री पाद्ववर्णन' नोमक चतुर्थ सर्ग समाप्त हुआ । पश्चमः सर्गैः

अथो नृपः पार्श्वकुमारमादरा-निनाय गेहे विनयेन नीतिवित् ! व्यवात् सपर्याः विविधामनन्यधी-र्महत्सु चातिथ्यमिदं हि गौरतम् ॥१॥ स्थितः स सीधे वसुधानियार्षिते सुबा सितेऽथागुरुधूपवासिते । सुरवेत कार्ड गमयाग्वम्य तत्— कृताह्णागौरवमांकप्जतः ॥२॥ व्रसेन्हाज्ञस्तम्या नयस्पृत्रोड-प्यग्रव्यक्षावण्यसुध!तरङ्गिणी । सुवर्णच म्पेयसुम्प्रमावती बमूब नाम्ना वपुषा प्रभावती ॥३॥ सुख्यस्वावण्य वसाविम् समिः प्रवर्द्धमाना कि व सैन्दवी कछा । दिने दिने लब्धमहोदया सभी जगण्जनाह्वादावधाविनी कनी ॥॥॥ ध्रुवं विधात्रा भुवि निर्मिता सूर-स्त्रियां समुन्त्रिय मुद्धपसम्पदम् । तद्रन्यथा चेदनया सुराङ्गना--तुला न काचिद् दहशे जगत्यपि ॥५॥

<sup>(</sup>१) अनन्तर नोतिवेत्ता राजा प्रसेन जिल् पार्श्वकुमार को विनयपूर्वक सर हे आरे और अवस्थित होकर उनका पूजा-सरकार किया। बढ़े आदिमयों का आदिष्य हो मौरव है। (२) वे पार्श्वकुमार महाराजा के द्वारा अर्थित, चूने में दवेत, अगुरु धूप से सुवासित मदन में सहने छंगे तथा पूजा सरकार से मिक्तपूर्वक सरकृत होकर सुख से समय वितान छंगे। (३) नोनिविद् महाराजा प्रसेनजित् की लावण्यरूप सुधा की अगणित तरकों से युक्त, चम्या के पूज्य और सुवर्ण की कान्तिवाली, नाम से और शरीर से प्रभावती नामक कन्या थी। (४) वह स्थान्त्रावण्य की कान्तिवाली, नाम से और शरीर से प्रभावती नामक कन्या थी। (४) वह स्थान्त्रावण्य की कान्तिवाली, नाम से और शरीर से प्रभावती नामक कन्या थी। (४) वह स्थान्त्रावण्य की कान्ति की समृद्धि से चान्त्री कला की माँति बढ़ती हुई प्रतिदिन महोदय को प्राप्त करने बाली और संसार के लोगों को आहलादित करने वाली कन्या शोभित हो रही थी। (५) निश्चित रूप से, विधाता ने पृथ्वी पर उस कन्या को देवाङ्गनाओं की रूपसम्पदा को चयन करके बनाया। यह (कथन) अन्यथा हो तो इसके (प्रभावती के) साथ देवाङ्गना की दुल्ना तसार में हिंगत नहीं होती।

सुपद्वविम्बप्रतिविम्बताधरा कृशा इयिष्टः पृथ्यवीवरस्तनी । मनोभवेन त्रिजगांजगीवुणा ध्रुवं पताकेव निदर्शिता कनी ।। इ।। रवरेण निर्भितिमत्तकाकिका नभौ सकण्ठी कलकण्ठनिस्वना । ध्रवं तदालापमुशिक्षिता जगुः क्वशारिवनो गीतिजरीतिजङ्कृतिम् ।:७॥ तदीयलास्त्रियविहारविश्रम-हवादेहानस्मितकेलिली ध्वम । विमृश्य तसाण्डवशास्त्रमुच्चकै-इचकार नूनं कतमोऽवि सत्कविः ॥८॥ पदारविन्दे नखकेसरघुतौ स्थलारविन्द्रश्रियमूहतुर्भशम् । विसारिमृद् ङ गुलिस च्छदे ८ रुणे ध्रुवं तदीये जितपल्छवश्रिणी ॥ ९॥

विजित्य तत् कोकनदं श्रिया स्वया— ऽरुणी तदीयी चरणी नु निग्यतुः । विद्वारलीलाल्डितेन मन्थरां गति निजेनेव मरालयोशिताम् ॥१०॥

<sup>(</sup>६) पके हुए बिम्बक्तल के प्रतिबिम्बित अधर वाली, कुशगात्रा, मोटे व विशाल स्तनवाली, त्रिलोक को जीतने की इच्छा वाले कामदेव के द्वारा मानों वह कन्या (अपने रच की) पताका की माँति बतलाई गई। (७) (अपनी) आवाज से मतवाली कोयल को भी मात करने वालो वह कनकाठी सुकण्डो शोभित थी। निश्चय ही उसके आलाप से शिक्षित कुशांदित (नट लोग) गीतिजन्य रीति की झङ्कार को ध्वनित करते थे। (८) उस कन्या के लालित्य, गति, चेच्टा, भावपूर्ण हाव, स्मित और क्रीबा के सौधव को सोचकर किसी सत्कवि ने उत्तम ताण्डवशास्त्र की मानों रचना की हो। (९) नखरूपी केसर की कान्तिवाले, रूम्बी मृतु अङ्गुलिरूप पङ्कादियों वाले और पललव की शोभा को पराक्रित करने वाले उसके अरुणिमायुक्त दोनों वरणकमल स्थलकमल की शोभा को घारण करते थे। (१०) उसके दोनों लाल चरण अपनी कान्ति से रक्तकमल को जीत कर अपनी अमणाठीला की सुन्दरता से हंसों की परिनयों की मन्यर चाल को भी जीत लेते थे।

क्रमी यदीयौ किल मञ्जुसिञ्जितैः स्वनूपुरात्थैरिव जेतुमुद्यतौ । सुगन्धलुब्धालिकुलस्वनाकुलं प्रवालशोणं स्थलपङ्कजद्रयम् ॥११॥ सदैव यानासनसङ्गतौ गतौ निगूदगुल्फाविति सन्धिसंहतौ । स्फुटं तदंहीकृतपाण्णिसङ्ग्रहौ

सविष्रहौ तामरसैर्जिगीषुताम् ॥**१२**॥ तदीयजङ्कादयदीर्दिनिर्जिता

वनं गता सा कदली तपस्यति । चिराय वातातपशीतकर्षणै--

रथः शिरा नूः मस्वण्डितवता ॥१३॥ अनन्यसाधारणदी तसुन्दरी परस्परेणोपमिती रराजतः ।

धुवै तद्ह विजितेन्द्रवारण--प्रचण्डशुण्डायतदण्डविभ्नमी ॥१४॥

कटिस्तदीया किल दुर्गन्मिहा— सुमेखलाशालपरिष्कता कता । मनोभवेन प्रभुणा खसंश्रया

जगज्जनोपप्छवकारिणा ध्रवम् ॥१५॥

<sup>(</sup>११) उस कन्या के पदक्रम असने नृपुर से उठी हुई सुन्दर ध्विन से, सुगन्ध से आकृष्ट भ्रमरकुल की आवाज से पूरित और मूँगे के समान लाल दो स्थलकमल को जीतने के लिए उदात थे। (१२) यान (चलना) और आसन (बैटना) से युक्त, नहीं दिलाई देते हो ऐसे घुटनों वाले, समुचित सिधवन्धवाले, पृष्ट एड़ो वाले, सुन्दर आकृति काले उसके दोनों पैर यान और आसन रूपी उपायों वाले, आगोचर गुल्फ वाले, सन्धि से ऐक्य वाले, पार्थिंग द्वारा सुन्धासम्पन्न और युद्ध करते कमलों को जीतने की इच्छा करते थे। (१३) उसकी दोनों जांघों की कान्ति से निर्जित वह करलीवृक्ष जंगल में चिरकाल से वायु, ध्ष, शित आदि कष्ट से अलिण्डतन्नत होकर मानों नीचे सिर किये हुए तप कर रहा है। (१४) अत्यन्त अजवारण दीप्ति से सुन्दर, पस्पर एक दूसरे की उपमा वाली उसकी दोनों जांघों ने निश्चितरूप से ऐरावत हाथी की दण्ड के समान लम्बी प्रचण्ड द्युग्डा की विश्व गाति को परास्त किया था। (१५) सुन्दर कन्दोरे के हीरों से आलंकृत तथा योनि के आश्रयस्थानरूप उसकी कमर खाई और कोट से परिष्कृत तथा आकाश का भारण करने वाली (गगनचुम्बो), जगत् के लोगों को सताने वाले कामदेव प्रसु द्वारा बनाई गई (मानो) दुर्गभूमि है।

तनुः कृशाङ्ग्याः स्मरचापसञ्जिनी मधुवतवः समयी सम भाव्यते । बिनीलरोम।लिरियं न मेखला-मणेरिवार्चिः किमु वा विजन्भते शिक्षा तदीयमध्यं नतनाभिष्यन्दरं बभार भूषां सविष्ठित्रयं पराम् । प्रक्लप्तसोपानमिदं विनिर्ममे स्वमज्जनायेव सुतीर्थमारमभूः ॥१७॥ स्तनाविवास्याः परिणाहिमण्डलौ सुवर्णक्रम्भी रतियौवनश्रियौ । सुचुचुकाच्छा**द**न॰द्ममुद्रितौ विरेजतुर्निस्तरुपीवगविमौ ॥१८॥ ्विसारि**तार्**ध्तिहारहारिणौ स्तनी नु तस्याः सुवनामबागतुः । सुरापगातीरयुगाश्रितस्य तौ रथाङ्गयुग्मस्य तु कुङ्कुमार्चितौ ॥१९॥ बभार शोभामधिकन्धरं श्रिता विसारिहाराविहरुवछा छविः । सुमेरुशृङ्गाप्रपतःसुरापगा-प्रवाहपूरस्य मनोहरभुवः ॥२०॥

<sup>(</sup>१६) अत्यन्त स्थाम रोमावली वाली उसकी देहयिष्ट कामदेव के धनुष की भ्रमरों वाली होरी (ज्या) जैसी दिलाई देती थी। अथवा तो यह मेलला के मणि की ज्योति की तरह शोभित थी। (१७) छुकी हुई नाभि से सुन्दर, तीन लकीरों से युक्त उसका मध्य भाग परमशोभा को धारण करता था। मानों कामदेव ने अपने स्नान करने के लिये सीढ़ियों से युक्त सुन्दरतीर्थ का निर्माण किया हो। (१८) विस्तृत मण्डलाकार (गोलाकार), सुवर्णघट के समान, रित और यौवन की शोभा वाले उसके दोनों स्तन सुन्दर चुचुकरूप आच्छादन वाले बन्द कमल के समान गोल और स्थूल शोभित थे। (१९) बिस्तृत उज्जवल कान्तिवाले हार से मनोहर, कुंकुम से अचित उसके वे दोनों स्तन देशनदी गङ्गा के दोनों तट पर स्थित चकवा—चकवो के जोड़े के सीन्दर्य को प्राप्त थे। (२०) मनोहर भूकुटी वाली उस कन्या की विरतृत हारपञ्चिक्त जो बड़ी ही उज्ज्वल थी तथा प्रीवा का आश्रय ले रही थी वह सुमेर पर्वत की चोटी के अग्रभाग से गिरती हुई देवनदी गङ्गा के अजल प्रवाह स्रोत की सुन्दर शोभा को धारण करती थी।

जगत्त्रयश्रीविजयस्य सूचिका बभी त्रिरेखा किल फण्ठकन्दली । इयं मृगाक्ष्या गुणिना परिष्कृता सुषुत्रहारेण गुणानुकारिणा ॥२१॥ सुकोमलाङ्गचा मृदुबाहुबल्लरी-द्वयं बभौ लोहितपाणिपल्लवम् । नखांशुपुष्पस्तवकं प्रभास्वराऽ-ङ्गदाऽऽल्वाल्युतिवारिसङ्गतम् । । २ २ ॥ तदंसदेशौ दरनिम्नतां गतौ सुरादिकुटातटपार्खयाः श्रियम् । बल।दिवाऽऽजहतुरात्तसङ्गरी निजिश्रिया भरिर्मतहंसपक्षती ॥२३॥ मुखं सुमुख्याः स्मितकीमुदीसितं जहास राकातुहिनांशुमण्डलम् । कटाक्षपातव्यतिषद्गचातुरी-धुरीणमःयन्तजडात्मकं नु तत् ॥२४॥ ्दिहाय चन्द्रं जडमङ्क्ष्यिङ्करुं सरोरुहं पङ्कलङ्कदृषिसम् । उदास लक्ष्मीरकलङ्कमुच्चके-गिति प्रतक्येंव तदीयमाननम् ॥२५॥

<sup>(</sup>२१) तीन रेखा वाली इस मृगाक्षी कन्या की कण्ठ कन्दली लोकत्रय के विजय की स्वक ऐसी गुण (डोरी) का अनुकरण करनेवाले और गुणयुक्त (डोरी में पिरोये हुए) गोलाकार हार से अतिशय शोभायमान थी। (२२) उस अत्यन्त कोमल अक्ष्माली कन्या की चमकीले अङ्गदरूप आलवाल के चुितल यारि से युक्त, नखांशुरूप पुष्यनुक्छवाली, कुंकुमवर्ण बाले कररूप (रक्त) पल्लव वाली दो कोमल बाहुरूप लताएँ शोभायमान थीं। (२३) युद्ध का जिन्होंने आश्रय लिया है ऐसे उस कन्या के कुछ छुके हुए कन्धे मेहर्यत के शिलर के तटरहित दो पाश्रों की (बाहुओं की) शोभा की हठात हरण करते ये और अपने सौन्दर्य से हंत के दो पङ्खों को तिरस्कृत करते थे। (२४) चारवदनी का हैसता हुआ वह मुख स्मितल्यी कीमुरी से घवर, कटाक्षों के द्वारा (एक दिल को दूसरे दिल से) जोड़ने की श्रेष्ठ चातुरीवाला और मुख कर देने वाला, कीमुरी स्मित से घवर, फड़क (=क्क्ट) के साथ पासाओं के पात का मेल कराने की श्रेष्ठ चातुरीवाला और शितल स्वमाववाला चन्द्र तो नहीं? (२५) शीतल और कलङ्क से दूषित चन्द्र को छोड़कर तथा कारव के दोर से दूषित कमल को छोड़कर लक्ष्मी "उसका मुख अस्यन्त निक्तल्झ है" ऐसा समझकर मानों उसमें निवास करती थी।

रदञ्छदोऽस्याः स्मितदीव्तिमासुरो यदि प्रवालः प्रतिबद्धहीरकः। तदोपमीयेत विजित्य निवृतः सुपक्वविग्वं किल विग्वतां गतम् ॥२६॥ अहो सुकण्डचाः कलकण्ठनिस्बनो जिशाय नुनं परिवादिनीक्वणम् । कपोलयुग्मं कचिम्बचुन्बितं शशक्रिविम्बं नुकलङ्कसङ्करम् ॥२७॥ प्रयस्य नासाप्रमाभ स्थितं मुखं तदीयनिःश्वासमनत्पसौः भम् । स्फुटं समाब्रातुमिवोध्वेकन्धरं मृगेक्षणायाः शुकतुण्डसच्छवि ॥२८॥ सरोरुहे खञ्जनसञ्जने यदा सहाञ्जने सन्मयने तदा तुलाम् । नितान्तकर्णान्तगतागताञ्चिते परस्परस्पधितयेव बश्रतः ॥२९॥ श्रुती किल स्यन्दनयुग्ममेत्यो-विनिर्मितं बौवनकामयोः कृते । ध्रुवं तदीये वपुषि प्रस्पिती-विहारचाराय विधातः । । ३०॥

<sup>(</sup>२६) मन्द मुस्कान के प्रकाश से प्रकाशित उसका अधरोष्ठ हीरे से जड़े हुए मूँगे की तरह शोमित था और उपमानस्प सुपक्व किम्बफल को जीत कर आया हो ऐसा लगता था। (२७) अहो !, उस सुकण्ठवालों की मधुर कण्ठध्विन निश्चितस्प से बीणा के शब्द को जीतने वाली थी। बालों को लटों (जुल्फों) से सुन्वित उसके दोनों गाल कलक्क युक्त चन्द्रविम्ब के समान लगते थे। (२८) प्रशास करके सुख के सामने रहा हुआ, उसका अध्यन्त सुगन्धवाला निश्चास सूचने के लिए उत्कण्ठित हो ऐसा, मृगाक्षी की नासिका का अग्रभाग तोते की चींच की शोमा की घारण करता था। (२९) कान के अध्यन्त अन्त तक आवागमन करते दो खञ्जनयुक्षयों से युक्त दो कमलों के साथ स्पर्धा करते हुए शोमित थे। (३०) उसके शरीर में फेड रहे यौवन और काम इन दो के विहार करने के लिए ही। सचमुच विधातारूप शिल्पी ने दो कान के रूप में दो रथ बनाये हों ऐसा मालूम होता है।

श्रुतिश्रितेऽस्या मणिहेमकुण्डले प्रभासमाने मुखमण्डलश्रिया । रथाङ्गरूपे इव मान्मथानसी विळेसतुर्कास्यमुपायते ध्रवम् ॥३१॥ स्मराभिषेकाय छ्लाटपट्टिका विनिर्मिता विश्वसृजेव गन्दिका । स्फुटं तदीया शितिचूर्णकुन्तछ-प्रकीर्णकव्यञ्जितराज्ञ क्षणा ।।३२॥ भूवी तदीये किल मुख्यकामुकं स्मरस्य पु॰पास्त्रमिहौपचारिकम् । मुखाम्बुजेऽस्या भ्रमरभ्रमायितं घनाञ्जनामैर्प्रमरालकेरलम् ॥३३॥ इयं सुकेश्यः कचपाशमञ्जरी विधुंतुदस्य प्रतिमासुपेयुषी । मुखेन्दुबिम्बग्रसनैकलिप्सया तमोञ्जनहिनम्धविभा विभाव्यते ॥३४॥ समप्रसगोद्भुतरूपसम्पदां दिरक्षयैकत्र विधिव्यधादिव । जगत्त्रयीयौवतमौलिमालिका-मशेषसीन्दर्यपरिष्कतां नु ताम् ॥३५॥

<sup>(</sup>३१) कार्नो पर आश्रित, मुखमण्डल के तेज से प्रकाशमान, उसके स्वर्णमणिमय दो कुण्डल कार्मदेव के दो चक की भाँति मृदुगति को प्राप्त होकर सचमुच शोभित थे। (३२) श्वेतचूर्ण से और जिखरे हुए कुन्तलों से स्फुटल्प से प्रगट राजलक्षणों वाला उसका विश्वाल लखाट कामरेव के अभिषेक के लिए विश्वकर्ता ने मानों गण्डिका का निर्माण किया हो, ऐसा दिखाई देता था। (३३) उसकी दोनों भौंहें कामदेव का मुख्य धनुष थीं। पुष्पास्त्र तो केवल औपचारिक रूप में था। उसके मुखकमल में भौंहों की गाद अञ्जन के सहश अलकावलि भ्राप्त के भ्राप्त को पैदा करती थी। (३४) इस शोभनकेशों वालो कन्या की केशपाशमंत्रों राष्ट्र की आकृति को धारण करती हुई मुखलपचन्द्रविश्व को प्रसित करने की एकमात्र इच्छा से काले अंजन की स्निय्य कान्ति के समान लगती थी। (३५) विश्वाता ने सम्पूर्ण स्टिष्ट की अद्भुत रूपलम्यन्ति को एक ही जगह देखने की इच्छा से सित करने कि जिलकी के युवतिसमुदाय में श्रेष्ठ और सम्पूर्ण होन्दर्यशाहिनी बनाया।

अथान्यदा यौवनरामणीयकं वपुर्दधानां ददशे प्रभावतीम् । पिता तदुदाहकृते कृतादशो विभोः स पाइवेस्य पुरो व्यक्तिज्ञपत ॥३६॥ भवादशां यद्यपि मन्दर।शिणी भवाक्तभोगेषु मतिः प्रवर्तते । तथापि धर्मो गृहमेधिनामयं विधीयते दा परिष्रहस्थितिः ॥३७॥ भवान स्वयंभूभगवांस्तवोद्भवे निमित्तभात्रं जनको यतोऽभवत् । उदे यतः चण्डकरस्य हि स्वत-स्तदुद्भवे हेतुरिवोदयाचलः ॥३८॥ भवद्विधराचरिते हि सत्पथे महाजनोऽ'यत्र तथा प्रवर्तताम । अमो हि ोके महतां प्रदर्शितो-ऽनुवर्तते प्राकृतलोक ए**प** तम् ॥३९॥ प्रसीद विश्वेश्वर । महिधे जने वच स्वमङ्गीकुरु में नयोचितम् । प्रभावतीमेव भवःन् स्दङ्गजां निजं कलत्रं विद्धाःवनुप्रहात् ॥४०॥

<sup>(</sup>३६) एक दिन उसके पिता ने प्रभावती को युवावस्था से सुन्दर शरीर धारण करती हुई देखा। अतः उसके विवाह के लिए पिता ने आदरपूर्वक प्रभुपार्थक निर्मा के सम्भूख निवेदन किया। (३७) हे प्रभो!, यद्यपि सांसारिक भोगों में आपकी बुद्धि मन्दराग बाली है तो भी गृहस्थां का यह धर्म है कि विवाहसंस्कार की स्थिति का विधान किया बाये। (३८) हे भगवत !. आर स्वयंभू हैं। आपके जन्म के समय आरके पिता केवल निर्मेत्ता को वे उर्थ पाने यांके प्रवण्डसूर्य के (उर्थ के प्रति) उर्याचल पर्वत केवल निर्मेत्तमात्र है। (३९) आप जेवों के द्वारा सन्मार्ग का आवरण करने पर बहु लोग भी वैसा ही करें, क्योंकि यह कम रहा है कि महान् लोगों के द्वारा प्रदर्शित मार्ग का अनुवर्तन करते ही हैं। (४०) हे विद्वेश्वर !, मुझ जैसे व्यक्ति पर प्रसन्न, होइये। मेरे न्यायोचित बचन को स्वीकार कर आप मेरी पुत्री प्रभावती को कृपा करके अपनी परनीरूप में महण कीजिए।

भवांश्चिदानन्दमयो भवेऽपि सन् न लिप्यते पातकपङ्कसङ्करैः । स्वधातुमेदात् कनकं हि निर्गतं पुनर्न तस्मिन् ैसविधेऽनुष्ण्यते ॥४१॥ भवान विरक्तोऽपि भवप्रसङ्गतो ममोपरोधेन करप्रहाऽधना । विधीयतां साधुजनःनुषष्गता कृतार्थयस्यन्यजनं हि केवलम् ॥४२॥ उदीर्घ विज्ञाप्तिममां महीपतिः स्वते। व्यरंसीदथ सस्मितं जिनः I तथेति तद्वान्यमुदारचेष्टितः प्रतीक्विति सम स्विनयोगयोगवित ।।४३॥ इत्थं निशम्य भगवद्वचनं महीयः प्रीतः परां सुदमसौ मनसाऽऽदधानः । द्धानं करप्रहमहाय विमृश्य शुद्धं कन्यां निजां स विततार वराय तस्मै ।।४४॥ सीद्यं तया स बुभुजे भगवानसक्तः सोऽन्येबुरिद्धमधिसौषमधिष्ठितश्च । सान्तःपुरः पुरमुदीक्ष्य गवाझाजालैः पुष्पीपहारसहितान् मनुजानपश्यत् ॥४५॥

<sup>(</sup>४१) हे प्रभी !, आप संसार में रहते हुए भी चिदानन्द स्वरूप हैं तथा सांसारिक पापपक्क के सम्पर्क से लित नहीं होते हैं। (जैसे) अपने साथ मिलो हुई अन्य बातुओं से अलग हुआ स्वर्ण दुवारा समीप में रही उन बातुओं में मिल नहीं जाता। (४२) सांसारिक प्रसाग से विरक्त होते हुए भी मेरे आग्रह से अब आप पाणिग्रहण संस्कार कर हो क्योंकि सन्जनों का सामीप्य निश्चितरूप से अन्य व्यक्तियों को कृतार्थ कर देता है। (४३) राजा प्रसेनजित् अपनी यह विशप्त निवेदन कर चुप हो गये। इसके पश्चात् अपने लग्न की नियंति को देखने वाले और उदारचेण्टा वाले उन्होंने उनके (राजा के) वाक्य को (प्रस्ताव को) 'अच्छा' ऐसा कहकर स्वीकार कर लिया। (४४) इस प्रकार जिन्नप्रभु के महनीय वचन सुनकर वह राजा प्रसेन खुश हुआ और मन में अतीव प्रसन्न हुआ।। पाणिग्रहण के उत्सव के लिए शुद्भ लग्न (मुहूर्त) का शीघ्र ही निश्चय करके उसने अपनी कन्या उस उत्तम वर को अपित कर दी। (४५) उस पार्श्वकुमारप्रभु ने आग्रिक रहित होकर उस कन्या के साथ सुख भोगा। एक दिन प्रकाशित भवन पर स्थित उसने गोल की जानी से अन्तःपुर सहित नगर के उपर नजर डाली तो देखा कि मनुष्यलोग पुष्पोपहार दुक्त में।

निर्गण्छतो बहिरिमानथ विस्मितोऽसौ पप्रकार किन्नदिष सिरिमतमाह स स्म । पञ्चारिनसाधनपरं कमठं तपस्वि-वर्षे वजस्यहरु ! पीरजनोऽच नन्तुम् ॥४६॥ इत्थं निशम्य भगवान् सवयोभिरु चै-गोष्टीं सविस्मितस्माषितस्म्बर्णैः। कुर्वन वनेषु विचचार विहारचारी श्यामायमानतरुराजिषु राजमानः ॥४७॥ क्रीडन् वनेष्वथ तदाश्रममेष वीक्षां-चको तपस्विनिवहैः कुशदारुहस्तैः । आकीर्णमेकमथ तापसवर्गमुख्यं पञ्चारिनसाधनपरं च निरीक्ष्य तस्यौ ।। १८।। याव्च कौतुकवशाद भगवाननत्वा तस्थावनाद्रपरः पुरतस्तमीशः । दृष्ट्वा तमप्रणतमेष चुकीप बाढं नात्रिदां तपसि चापि भवेत् तितिश्वा ॥ १९॥ चित्ते व्यचिन्तयदश्री स तास्ववर्यः पुज्योऽहमत्र यदि वा तपसाऽस्मि गृदः । पारवेश्त मामवगणय्य पुरः स्थिता यत् तरप्राज्यराज्यषदवीमदविश्रमत्वमः ॥५०॥

<sup>(</sup>४६) बाहर निकलते हुए इन लोगों को देखकर विस्मयान्वित होकर उसने (पार्च के) किसी से पूछा तब उसने हँसकर कहा—अरे आज सारे नगरनिवासी पञ्चापन साथना में तस्पर कमठ तपस्थिश्रेष्ठ को प्रणाम करने के लिए जा रहे हैं।

<sup>(</sup>४७) ऐसा सुनकर अपनी उमरवाले, आक्चर्यविकत मधुर वाणीवाके और कीर्तिमन्त मिल्लों के साथ जोरशोर से चर्चा करते करते क्याम दिखाई देती वृक्ष्पंक्तियों में बोजावमान मगतान वनों में पैदल निकल पढ़े। (४८) वनों में खेलते खेलते उन्होंने कुश और काण्ड हाय में लिए हुए तपस्वियों से भरपूर उन आश्रम को देखा और तापसों के एक बुखिना को पैचारिन साधना में तल्लीन देखकर वे खड़े रह गये। (४९) यकायक सगवान पार्व की कुश विना नमस्कार विना प्रणाम किये अनादर के साथ उसके सामने खड़े हो गये। उसे बिना नमस्कार िये हुए देखकर महामुनि कमठ को बहुत कोच आया। अञ्चानियों की तपस्या में सहनशीकता नहीं होती है। (५०) अपने मन में उस तपस्विश्वेष्ठ ने सोचा कि मैं यहाँ इस आश्रम में पूक्तिय हुँ तथा मैं तपोइद्ध हूँ। पार्व मेरी अवगणना करके मेरे सामने कहा हुआ है अवग यह तो राज्यपदवी के अभिमान से जन्य उसका अविवेक हैं।

## श्रीपार्श्वनाथ चरित्तमहाकाव्य

विध्यातमिनमथ वीक्ष्य तयस्विवयों

दारुण्युपक्षिपति यावदसौ कुठारम् ।
तावत् कृपार्द्रमनसा प्रमुणा निविद्धो—

ऽध्यभ्युपतः स लघु तद् विददार दारु ।। १।।
तस्माद् भुजङगभुजगीयुगलं कुठार—

छोदेन विद्वलसं निरगाद् विषण्णम् ।
तस्मै नमस्कृतिमदात् करुणार्द्रचेताः

पौगस्तदाञ्च कमठाद् विमुखलमापुः ॥५२॥

तत्राश्वमेननृपस्नुरनृतसम्पत्

प्रोचे क एष भवतामिह धर्ममार्गः ।

यद्भमाधनविद्याविष निर्दयत्वं

प्राच्णा समुद्रत्रणं खल्छ तत् समप्रम् ॥५३॥

किं तत् तपो यदिह भूतकृपाविहीनं

कारुण्यमेव तपसः किल मूलमाहुः ।

तद्भीनमेव एकलं खल्छ धर्मकृत्यं

स्याद् दुभगाभरणतुल्यमनल्पकृष्लूम् ॥५४॥

श्रत्वेति तद्भनमाह मुनिने वेतिस

पञ्चानिसाधनमिहास्ति तपोऽतिकृष्लूम् ।

ः रिथरया स्वयंच्युतद्लाचनिलाशनेन ॥५५॥

तच्चैकपादधरणेन तथोध्येबाह्-

कही पर फे का, त्योंही कुपाल प्रमु ने मना किया, फिर भी उसने तत्पर होकर शोक ही काला कि का त्योंही कुपाल प्रमु ने मना किया, फिर भी उसने तत्पर होकर शोक ही काला कि का निकला। कहणाचित्त वाले प्रमु ने उसे नमस्कार महामन्त्र दिया और उन सभी जिम्मिन सिंखी ने कमठमुनि से मुँह फेर लिया। (५३) वहां अश्वसेन महाराजा के महान सम्मिनिक पुत्र पार्श्व ने कहां आपका यह कैसा धर्मपार्थ है कि धर्माचरण कार्य में भी कि समान है। (५४) प्राणियों पर दया रहित यह तप क्या तप है ? कमणा ही तपस्था का मृत्व है ऐसा लोग कहते हैं। कहणाहीन सम्पूर्ण धर्मकार्य दुर्मगा (विधवा) स्त्री के का मृत्व है ऐसा लोग कहते हैं। कहणाहीन सम्पूर्ण धर्मकार्य दुर्मगा (विधवा) स्त्री के का मृत्व है ऐसा लोग करने के समान अतीव निर्यंक है। (५५-५७) उसका वचन सुनकर होते के समान अतीव निर्यंक है। (५५-५७) उसका वचन सुनकर होते के समान अतीव करदकारक पञ्चाणन तपस्या को क्या नहीं जानते हो।

Çο

मासोपवासकरणादिभिरेव घोरं युष्मादशां न च कुमार ! तदस्ति गम्बद्ध । श्रुःवा पुनः स तमुत्राच विदाबरेण्यः कार्या मया न नितरामबमानना ते ॥५६॥ मीमांस्यते खु यथात्रथमेव तत्त्वं भाव्यं बुधैस्तु नयवःर्मविचारदक्षैः । नैवान्तरेण जिनदर्शनमन्यतोऽपि पश्यामि धर्मनिकषस्य तथोपपत्तिम् ॥५७॥ 🕆 मिथ्यात्वमञ्जलकषाय बतुष्कयोगै -भृवारिवहृत्यनिलभ्रहजङ्गमेषु । योगैर्मनोव चनकायकते रित्रधापि यत् तापसा अपि चरीकति तेषु हिंसाम् ॥५४॥ तत सर्वकृत्यभिह् वन्ध्यमुशन्ति तंजज्ञा विज्ञानशून्यहद्यस्य तपस्यतोऽपि । युष्मादशस्य जलमन्थनतो घृतेष्छी-र्यद्वा तुषावहननाद्यि तण्डुलेच्छो: ॥५९॥ अज्ञानक टिमिह ते प्रतिभासते मे नामु।त्रकं किमपि मोक्षकृते फलं स्यात् । पङ्काविलस्य किमु पङ्कजलेन शुद्धि— कदापि सुरयेव सुराविलस्य ॥६०॥

इस तप में एक पैर पर खड़े होकर भुजा ऊरर की ओर उठाकर रहना होते हैं और अपने आप गिरे हुए पत्तों आदि के तथा वायु के भक्षण से या महीबों तक उपपाक करने आदि के द्वरा यह तप घोर है, उम्हारे जैसों के लिए यह तप आगम की निकास कात सुनकर वह विद्वान पार्वकुमार उस कमठमुनि से कहने लगा—मुझे उम्हारा अगमान वहीं करना चाि ए। तुम स्वयं समय पाकर वास्तविकता पर विचार करोगे। न्यममून से विचारणा करने में चतुर बुद्धिमान लोग विचारणीय तत्त्व की यथा थेलप से मीमांसा करते हैं। बिना जिनदर्शन धर्म की कसौटी का होना मुझे असंभव प्रतीत होता है। (५८) मिध्यास्त, अत्रत और चार कषायों से युक्त तीन प्रकार की कायिक—वाचिक—मामितिक प्रवृत्ति से तावस लोग पृथ्वीकाय, अपकाय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और कर्स जिली के प्रति हिंसा करते ही रहते हैं। (५९) तपस्या करने पर भी जो विज्ञानस्त्रिय हरेय बाल है, जो जल के मन्थन से घो पाने की इच्छा रखता है और जो भुस्से के बुदने से बाजल पीन की इच्छा रखता है और जो भुस्से के बुदने से बाजल पीन की इच्छा रखता है और जो भुस्से के बुदने से बाजल पीन की इच्छा रखता है और जो भुस्से के बुदने से बाजल पीन की इच्छा रखता है और जो भुस्से के बुदने से बाजल पीन की इच्छा रखता है एसे तुम्हारे जैसे आदमी का वह सत्र कृत्य यहाँ निकास है एसा खाता है। परलोक में भी इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। की बढ़ में सम इसका कोई फल मोक्ष के लिए नहीं है। का बढ़ में सम इसका हो होता है। अपने सिक्स में भी कहा है:—

हवा चेक्तं भवनमते -''यथा पङ्केन पङ्काम्भः सुरया वा सुराकृतम् । भूतहस्यां तथैवैतां न यज्ञैर्मा देनह ति कीटकु सरिद्धिना ते।यं कीटगिन्दुं विना निशा । कीटम् वर्षी विना मेघः कीटम् धर्मो दयां विना ॥६२॥ कृपानदीमहातीरे सर्वे धर्मास्त्रणाङ्क्राः । तस्यां शोषमुपेतायां कियन्नन्दन्ति ते पुनः ॥६३॥ सर्वे बेदा न तत् कुर्युः सर्वे यज्ञाश्च भारत !। सर्वे तीर्थाभिषेकारच यत कुर्यात् प्राणिनां दया ॥६४॥ एक्सः काञ्चनं मेरं बहुरतां वसुन्धराम् । एकस्य जीवितं दचाद् न च तुल्यं युधिष्ठिर ! ।।६५॥ सर्वे तीर्शिभेकाश्च सर्वे यज्ञाश्च भारत! । भूताभयपदानस्य कुलां नाईन्ति घेाडशीम्<sup>११</sup> ।।६६॥ इस्यादि भवन्मते।क्तभगवद् चनप्रामाण्यात् । पार्खेन तत्र विजितः स निजापपत्या तृष्णीक एव मुनिरास कृतावहेलः ।

भृषे। sबदत् सुकुषिते। sध तपहिबराडा--कारी स्वयंकृतफ्लं द्वतमेन लन्दा ॥६७॥

(११) बेसे की बढ़ से युक्त पानी को की चड़ से शुद्ध करना असंभव है, जैसे सुरा से लिप्त व्यक्ति को सुरा से शुद्ध करना असंभव है, उसी प्रकार इस प्राणी हिंसा को बज़ से शुद्ध करना असंभव है। (१२) सरिता के बिना पानी कैसा, चन्द्रमा के बिना रात्रि कैसी, वर्षा के बिना समें कैसा, उसी प्रकार दया के बिना धर्म कैसा ? (६३) द्यारूपी नदी के महातट पर धर्म-क्षी बास के अंदुर होते हैं। उनके सूख जाने पर फिर वे कैसे विकसित होंगे ? (६४) प्राणियों के प्रति की काने वाली दया जो कार्य करती है वह कार्य समस्त वेद (भी) नहीं कर सकते, तमस्त यह (भी) नहीं कर सकते, तमस्त यह (भी) नहीं कर सकते हैं। (६५) हे युधिष्ठिर। एक ओर सुवर्ण का मेरपर्वत और बहुरतना पृथ्वी का दान किया जाय और दूसरी और एक प्राणी को जीवनदान दिया जाये, तब भी पहला दान किया जाय और दूसरी और एक प्राणी को जीवनदान दिया जाये, तब भी पहला दान दूसरे के बराबर नहीं होगा। (६६) हे भारत! सभी तीर्थों में किये गये स्नान और कभी यह प्राणियों के अभयदान की सोलहवीं कला के भी तुल्य नहीं हैं। इस प्रकार आपके पहली देश प्राणियों के अभयदान की सोलहवीं कला के भी तुल्य नहीं हैं। (६७) पार्वि ने वहां अपनी युक्ति के द्वारा उसे जीत लिया। वह मुनि अवहेलना (अपमान) सहित चुप हो। वसा। पुनः वह तपस्विराज शीघ ही अपने कार्य का फल प्राप्त करके कोधित होकर करवार बोका।

इत्थं मुधा ज्वलितमानस एव पापः प्राग्वद्ववैरकलवः कमठस्वरूपः ।

मृत्वा कुद्दग्भवनवासिषु मेघमाली— त्यासीत् सुराधम इतोऽप्यवमाननार्तः ॥६८॥

तन्नागदम्पतियुगं जिनलब्धवेषं मृत्वा बभूव धरणः स च नागराजः ।

नागी तदप्रमहिषीति महानुभाव— संसर्गजं फलमुदेति न चाल्पभृति ॥६९॥

पार्श्वः स्वसैन्यसहितो निजगेहमःगात् सोऽथान्यदा वनविहारविनोदहेतोः ।

तत्रोपकाशि मधुमासि च ननः नस्थ-सौधे स नेम्चिति लिखितं विलोक्य ॥७०॥

धन्यो व्यक्तित्वदहो ! भगवानिरष्ट -नेमिः कुमार इह यो जगृहे सुदीक्षाम् !

तिनिष्क्रमाम्यहमपीति विभुश्य दानं साम्बरसरं स विततार विश्वतचेताः ॥७१॥

मरवा तत्त्वं निःयमारमस्वरूपं भोगानङ्गद्भङ्गवद् भङ्गुरांश्च ।

दीक्षाकार्लं वीक्ष्य शुद्धावधिस्व--ज्ञानेनेत्थं भावयामास भागम् ॥७२॥

(६८) इस प्रकार की घ से जले हुए मन वाले उस पानी पूर्ववद्ध वैर से कलुषिता कमठ की आरमा यहाँ से भी दुःखी होकर मरकर भिथ्याहिंग्ड भवनवासी देवों में मेथमाली नामक अध्यादेव हुई। (६९) जिनदेव से ज्ञान प्राप्त करके वह नागदम्पतियुगल मरकर नागराज घरणेन्द्र बना और सर्पिणो उसकी पटरानी बनी क्योंकि वह आदिमियों के संसर्ग का फल अल्प ऐरवर्ष वाला नहीं होता है। (७०) पार्श्वकुमार अपनी सेना सहित अपने घर आ गये। दूसरे दिन वनविहार के मनोरंजन हेतु काशी के समीप चैत्रमास में नन्दनवन के भक्त में आये हुए उसने, वहाँ लिखे हुए नेमिचरित को देखा। (७१) उसे देख कर उसने सोचा-धन्य है वे अश्विर नेमिकुमार जिन्होंने सुन्दर दीक्षा ग्रहण की। मैं भी दीक्षा लूँ ऐसा विचार कर उन्होंने विरक्तचित्त होकर सामवत्सरिक दान किया। (७१–७३) निरयआत्म स्वरूप तस्व को समझ कर, सांसरिक भोग की क्षणभग्नर जानकर, अपने ग्रुद्ध अविधान से

क्वाहं पूर्व बारणात्माऽश्च सम्प्र— त्यासं साक्षाद् विश्वविश्वेकपूज्यः । श्रेयानस्मान्मोक्षमार्गाभियोगः संसारिखं केवछं बन्धहेतुः ॥७३॥

भ्राम्यत्येष भ्रान्तिम्ढो दुरात्मा गस्यादीनां मार्गणानां विवतेः ।

ज्ञानी तस्माननापि संसारपङ्के लिप्येतासी कर्मभावाद विरक्तः ॥७४॥

स्त्रीभोगादौ भेषजे तत्परः स्या— देष प्राणी तीत्रकामज्वरार्तः । नार्थं भोगः किन्तु रोगोपचारो

नीरोगः कि मेवजं क्वापि कुर्यात् ॥७५॥

निर्देन्द्वःवं सौख्यमेवाहुरःन्ताः सद्दन्द्वःनां रागिणां तःकृतस्यम् । तृश्णामोहायासकृचान्यानःनं

सौद्ध्यं कि स्थादापदां भाजनं यत् ? ॥७६॥

सौद्ध्यं स्त्रीणामङ्गसङ्गाबदि स्थात् ताद्दग् बाढं तत् तिरश्चामपीह । यद् वा निम्बो (भूतकीटोऽतिमिष्टं मन्येतासौ शगवांस्तदसं वा । ७७॥

दीक्षाकाल जानकर वे इस प्रकार से भाव करने लगे कहाँ मैं पहले हाथीलप था, (और) इस हमय सम्पूर्ण विश्व का पूज्य हुँ। इसलिए मोक्षमार्ग का अनुसरण ही कल्याणकर है तथा संसारिकता ही कल्याण कर हो है। (७४) म्रान्ति से मूढ़ यह दुरातमा गति आदि मार्धमा स्थामों के खिवतों से संसरण कर रही है। अतः ज्ञानी पुरुष कर्मभाव से विस्कृत होकार संसार क्यी कीजह में लिप्त नहीं होते हैं। (७५) यह प्राणो तीन कामण्वर से पीवृत होकार स्था अनुसाद सोवधि में तत्पर रहता है। यह भोग नहीं है, किन्तु रोगों का उपचार है। क्या स्थान करता है ? (७६) तृष्णा, मोह आकर आजस का जनक, अन्य के अधीन और आपत्तियों का स्थान जो है उसे क्या सुता का स्थान की हो पद सुता का अनुसन हो तो का स्थान की हो पद सुता का अनुसन हो तो का स्थान की हो तो है। अथवा नीम के दूश में पैदा हुआ कीड़ा उसके रस का स्थान की के कारण (रस को) अति मीठा ही मान लेता है।

सर्वे भोगास्तावदापातरम्याः पर्यन्ते ते स्वान्तसन्तापमूखम् । तद्भानाय ज्ञानिनां द्राग् यतन्ते भोगान् रोगःनेव मस्वाऽऽप्ततत्त्वाः ॥७८॥ मन्येतासौ सौख्यमायासमात्रं भोगोदमूर्त स्वा दशन्नस्थ यद्भा अज्ञान।स्माऽसंविदानः स्वनिध्नं ब्रह्माद्वैतं संविदानन्दसान्द्रम् ॥७९॥ स्पर्शाद्धस्ती सहयलील्याण्डापातमा गन्धाद भृङ्गो दष्टिजील्यात् पत्रङगः । गीतासङ्गाउजीवनाशं कुरङ्गो नश्यत्येतान् धिक् ततो भोगसङ्गान् ॥८०॥ कमोद्भूतं यत् सुखं यच्च दुःखं सर्वे द:स्वं तद्दिदर्द:सहेतोः । यदा मोज्यं स्वाद्वपि स्थाद विषाक्तं पर्यन्ते तत् प्राणविध्नाय सर्वम् ॥८१॥ तस्माद ब्रह्मा तमन्यक्त छिङ्गा शानान तज्योतिरुधोतमानम् । नित्यानन्दं चिदगुणीजनम्भमाणं स्वात्मारामं शर्मधाम प्रपद्ये

गटरम

<sup>(</sup>७८) जिन्होंने तस्व समझ लिया है और जो जानी हैं वे भोगी को रोग ही मानकर उन्हें नष्ट करने के लिए शीव्र प्रयत्न करते हैं। (७९) जैसे हड्डी को काटता हुआ कुता तर्वजन्य परिश्रम को सुख समझना है, वैसे जो आदमी भोगजन्य केवल परिश्रम को ही सुख समझता है वह अज्ञानी है और वह स्वतन्त्र तथा ज्ञानानंदमय ब्रह्माद्वैत को नहीं जानता । (८०) स्पर्श से हाथी, भक्ष्य की लोलपता से मछली, गन्ध से भौरा, इंडिट को लालसा से पहड़्गा, गीत सुनने से दिरण-ये सभी नष्ट हो जाते हैं। अतः भोगासक्ति को घिक्कार है। (८१) कमीं से उत्पन्न चाहे सुख हो या दुःख हो, वह सब दुःख ही है, क्योंकि वह सब दुःसोरभद्क है। अथवा स्वादु वस्तु जो भक्षणयोग्य परन्तु विधाकत है, अन्त में वह प्राण-**पात के लिए ही होती है।** (भोजन स्वादिष्ट होने पर भी अगर विषिभिश्रित हो तब वह अन्त में प्राणधात करेगा ही )। (८२) अतः अन्यनतिलङ्ग, ज्ञान की अनन्त ज्योति से प्रकासमान, निस्यानम्द, आत्मगुणों के पूर्ण प्राक्ष्य वाले, कहयोग के **धाम और ब्रह्माद्रेतरू**प **अपनी आ**रमा के सुख को ही मैं प्राप्त करें।

इत्थं साक्षाःज्ञानवैराग्यनिष्ठः

सर्वासङ्गात् त्यकरङ्गी जिनेन्द्र: ।

ताबद् देवैरेष सारस्वताचैः

.स्वर्गायातैः संस्तुतः स्तोत्रदृःदैः ॥८३॥

पूर्व मुक्तवा पुष्पवृष्टि सुरास्तें

सद्गन्धाद्यां पारिजात्द्रमोत्थां ।

वर्द्धस्वेश ! स्व जयेत्य दिगीभिः

पार्खें स्तोतं ते समारेभिरेऽथ ।१८४॥

घातारं खामामनन्ति प्रबुद्धा

जेतारं त्वां सर्वकर्मद्विषां वा ।

प्राग्नेतारं धर्मतीर्थस्य देव !

ज्ञातारं वा विस्वविस्वार्थेवृत्ते: 🎚 ८५॥

उदर्ता त्वं मोहपङ्गाञ्जनानां

निर्मरनानां धर्महस्तावलम्बै: ।

बन्धुः साक्षादत्र निष्कारणस्त्वं

त्रैधं साक्षान्मोक्षमार्ग विवक्षः ॥८६॥

साक्षाद् बुद्धस्वं स्वयंबुद्धस्यः

स्वामिन् ! वेद्यं वेदिताऽसि त्वमेव ।

ध्येयो ध्याता ध्यानमाद्यः स्वयम्मू-

बोंध्योऽस्मामिस्तिनियोगो निमित्तम् ॥८७॥

<sup>(</sup>८३) इस प्रकार साक्षात् ज्ञान और वैरागा में निष्ठा वाले, सभी प्रकार की आखिक को छोड़ने से रागमुक जिनेन्द्र की स्वर्ण से आये सारस्वतादि देवताओं ने सुन्दर स्तोत्रों से स्तुति की। (८४) सबसे पहले उन देवों ने सुगन्धित पारिजात दृशों की पुष्पदृष्टि को। 'हे भगवन्!, आपकी जय हो, आपकी उन्तित हो,' इत्यादि वचनों से पार्श्व की स्तुति करना पारम्म किया। (८५) हे देव! ज्ञानी लोग आपको विश्व का पालक समझते हैं, आपको ही सभी कर्मस्त्री शत्रुओं का विजेता मानते हैं, आपको ही धर्मतीर्थ का प्रथम नेता जानते हैं और आपको ही विश्व के सभी पदार्थों का ज्ञाता ज्ञानते हैं। (८६) आप ही धर्मस्त्री हाथ की सहायता देकर मोहरूपी कीचड़ में द्ववे हुए लोगों को इस कीचड़ से बाहर निकालते हैं। यहाँ आप (लोगों के) निष्कारण मुख्यस्प से बान्धव हैं। आपने ही मुख्यरूप से विषय (अर्थात् सम्यक् ज्ञान-दर्शन—चारित्रक रूप) मोक्ष मार्ग का उपदेश दिया है। (८७) स्वयं बुद्धरूप हैं। हे स्विमन्!, जेय भो आप हैं और ज्ञाता भी आ ही हैं। आप ही ध्येय हैं, ध्या है और ध्यान भी आप ही हैं। आप ही हैं। आप ही हैं। तो केवल निमित्त से, नियति से ही हैं।

तस्माद विश्वस्योपकाराय भातः ! प्रौदि भरां धर्मतीर्थप्रवृत्ती । त्वामासेव्य प्रीयतां भव्यक्रोकः पर्जन्यं वा चातकः प्रावृषेण्यम् ॥८८॥ स्तुरवैदं ते स्वर्धयुर्देवदेवं ताबच्चान्ये नाकिनः शक्रमुख्याः । नामावेषाः स्वादवातीत्रंस्ते तस्थुः काशी सर्वेतः सन्निकथ्य ॥८९॥ सर्वे सम्भूयाऽभिविष्य प्रभु ते भूषावेषैभूषयां चक्ररुचैः । दिव्यैमल्बिर्म्षणीरेष गन्धैः रेजेऽम्भोदः शकचापांशभिवा ॥९०॥ दचान दुन्दुभिरवी जयशब्दिमश्रः प्रोत्त्क्राम्ङग्लम्द्रगनिनादसान्दः । नृत्यं ध्यञ्चः सहयमःसरको जगुरच शुर्भं यशो जिनपतेः सुरगायनास्ते ॥९१॥ बापृष्क्य बन्धु जनमेष समारुरोह वैरङ्गिकोऽथ विशदां शिविकां विशालाम् । पार्कः कृताष्टमतपाः स च पौषकृष्णी-

कादरयहन्यवनिपैस्त्रिशतीप्रमाणीः ।।९२॥

<sup>(</sup>८८) है बाता !, आप संसार के उपकार के लिए बर्मतीर्थ की प्रवृत्ति में प्रौद्धा को बारण करें । आपकी सेवा करके यह भव्यलोक प्रसन्त हो, जैसे चातक (पपीहा) वर्षा के बादण को देखकर प्रसन्त होता है । (८९) इस प्रकार वे देवों के देव जिनकी स्तुति करके स्वर्ग को जले गए । (उसके परचात्) तुरन्त हो इन्द्र आदि अन्य देवता लोग नाना वेश बारण किए हुए आकाश से उतरे और सब तरफ से काशीपुरी को देखकर खंडे हो गये । (९०) सभी ने एकत्रित होकर प्रभु का अभिषेक करके दिश्यमालाओं, आभूषणों और धुगन्तित हम्यों से प्रभु को सजाया । वह प्रभु इन्द्रचनुष की कान्ति से शोभित बादल की तरह विराधमान वे । (९१) मृदक्ष की मंगल और ऊंची ध्वनि से ग्रंभीर और अपघाष से मिश्रित वुन्दुमी की आवाज होने लगी । लयपूर्वक अप्सराओं ने तत्य करना प्रारंभ किया । दिश्यगायक जिनपति पादर्वकुमार के स्वच्छ यश का गुणगान करने लगे । (९२-९३) उसके परचात् अष्टमतपवाले विरक्त पादर्व बन्धुजनों की अनुता लेकर द्वाम एवं विशाल शिविका में बढ़े । पीच माह के कुछा पक्ष की एकादशी के दिन पूर्वाह में उद्यानगत आक्रमपद में,

पूर्वाण्ड भाश्रमपदे विपिने त्वशोक—

मूछे स पार्श्वभगवान् व्रतमाददानः ।

केशानछुज्वदभिनम्य स सर्वसिद्धान्

संत्यज्य सङ्गमसिछं त्रिविधं त्रिवेति ।।९३।।

सावबादसिछाद् विरम्य जगृहे सामायिकं संयमं

तद्भेदान् वतगुन्तिचारुसमितिस्कारान् विरागः प्रमुः ।

प्रत्येच्छन्मघवा सुरत्नपटछीपात्रेण तन्मुद्धैजान्

सानन्दं त्रिदशास्तु दुग्धजछधावादाय तांश्चिक्षिषुः ॥९४।।

तं जातरूपधरमीशमुदप्रदीन्तिं

नानामुरामुरगणाचितमुन्दराङ्गम् । दृष्ट्या सहस्रनयनः किल नाप तृष्ति नेत्रेः सहस्रगणितैरपि सप्रमोदः ॥९५॥

तं जिनेन्द्रमथ वासवादय-

स्तुष्टुबुः प्रमद्तुष्टमानसाः ।

भारतीभिरभितः सनातनं

स्वित्युक्तिविशदार्थेषृत्तिभि: ॥९६॥

त्वं विसुस्त्रिसुवनैकभूषण-

स्त्वं जगञ्जनसमृह्णावनः । स्वामनन्तगुणमीशः । यत् स्तुम--

स्तिद्धि भक्तिमुखरत्वमेव नः ॥९७॥

अशोक बुक्ष के नीचे, तीनसी राजाओं के साथ उन्होंने बत प्रहण किया। तीनप्रकार के अखिल सँग को त्रिधा त्यागकर सर्वसिद्धों को नमस्कार करके उन्होंने केश का छुँचन किया। (९४) सभी दोषों से विरक्त होकर विरागी प्रभु ने सामायिकरूपसंयम और उसके बत, गुप्ति, सिमिति ऐसे अनेक मेदों को प्रहण किया। इन्द्र ने उन केशों को मुन्दर रस्नपात्र में स्वापित किया तथा आनन्दपूर्वक देवताओं ने उसे श्रीरसागर में विसर्जित कर दिया। (९५) स्वर्ण के रूप को 'धारण करने वाले, अस्यन्त तेजस्वो, अनेक देव तथा अमुरों के द्वारा विनके शोभन अंगों का पूजन किया गया है ऐसे उस पार्श्व को देखकर, प्रसन्त इन्द्र को अपने हजार नेत्रों से भी तृति नहीं हुई। (९६) उस सनातन जिनेन्द्र भगवान् की स्ट्रादि देवताओं ने प्रसन्नमन होकर शोभन उक्तिओं, युक्तिओं और विशद अर्थवाली रीतिओं से पूर्ण वाणी द्वारा स्तृति की। (९७) हे प्रभो!, आप व्यापक हैं, त्रिलोकी के अनुपम भूषण हैं, सांसारिक लोगों को पश्चित्र करने वाले हैं। अनन्तगुणवाले आपकी हे प्रभु! हम बो स्तृति करते हैं वह तो मात्र आपके प्रति मिक्त के कारण हमारी वाचालता ही है।

यन्निरस्तजगदुप्रसंज्वरं विश्वविश्वजनतैकपावनम् । गाङ्गवारिसवनं पुनातु वा स्वद्वतग्रहणमद्य नः प्रभो ! ॥९८॥

राज्यसम्पद्भिमां चलाचला— माकल्प्य भगवान् भवानिति । भाजवंजवजक्ष्यकृहानये प्रत्यपचत विद्युद्धसंयमम् ॥९९॥

स्तेहरागनिगडं विभिध यत् त्वं मदान्धगजवद् वनं गतः । सावरोधजनकादिबन्धुता

नावरोधनकरी तवाभवत् ॥१००॥

जीवितं किळ शतह्दाचलं स्वप्नभोग इव भोगसङ्गमः ।

सम्पदो जलतग्रमभङ्गुरा इत्यवेत्य शिवमार्गमासदः ॥१०१॥

यदिहाय नृपतारमामिमां
रज्यते सम भगवांस्तपःश्रिया ।
काङ्क्षचे यदिह मुक्तिवल्लमां
वीतरागपदवी कुतस्त्वयि ! ॥१०२॥

<sup>(</sup>९८) हे प्रभो !, आपका यह व्रतप्रहण आज हमें गंगाजल के स्तान के समान पित्र करे । यह व्रतप्रहण संसार के सभी उत्ताप को दूर करने वाला तथा सम्पूर्ण विश्व को पित्र करने वाला है । (९९) राज्य की यह सम्पत्ति चलाचल है ऐसा सोचकर आपने शींत्र ही कच्ट की हानि के लिए विशुद्ध संयम को स्वीकार किया है । (१००) मदान्ध्र हाथी की तरह आप स्नेह और राग की जंजीर को तोड़कर वन में गए । विता आदि की अवरोधकारी सगाई (संबंध) आपके लिये अवरोधक न हुई । (१०१) आपने जीवन को विश्वली के समान चंचल, खांसारिक भोगों स्वयनभोग के समान (मिथ्या), सम्पत्ति को जल-तरंगों के समान खणभंगुर समझकरों आप ने मोक्ष को अपनाया है । (१०२) इस राज्यलक्ष्मी को खोड़कर आपने जो तपःश्री से अनुगा किया तथा यहाँ मुक्तिप्रिया की जो इच्छा की, तो किस आपमें बीतरागता कैसे मानी जाये ?

रबं परं च सक्छं विविध्य तद्
्वस्तु वास्तवमनन्तधर्मकम्।
स्वातमबस्तुनि यदासजस्तरां
तत् तवाऽस्ति समदर्शिता कुतः!॥१०३॥

शर्म यच्च परिनिन्नम्त्यज—

स्तत् स्विनिन्नमभिकाङ्क्षेषे मृशम् ।

स्वां विद्वाय सकलां नृपिश्रयं

तावकी विरितिरद्भुता विभो ! ॥१०४॥

मेजिरे किल पुरा सुरासुरा—
स्त्वं तथैव भुवनेश साम्प्रतम् ।
काममेव चक्कमे व्रतिश्रयं
तत् तपोभ्युपगमस्तवाऽद्वभुतः ॥१०५॥

मारहोः सुचरितं भवादशां
विश्वविश्वप ! न चास्ति गोचरम् ।
तत् श्वमेव वचसामगोचरस्वां शरण्यशरणं श्रिया वयम् ॥१०६॥

(१०३) स्व और पर सकल वस्तु वास्तव में अनन्त धर्मों वाली होती है ऐसा विवेक से निक्वय करने के बाद भी अपनी आत्मारूप वस्तु में आप जो विशेषतः आसक्त हो गये हैं, तो फिर आपकी समदर्शिता कहाँ ? (१०४) अपनी सम्पूर्ण राज्यलक्ष्मी को छोड़कर परा-धीन सुख को आपने छोड़ दिया और स्वाधीन सुख की आप उत्कट इच्छा करते हो । हे प्रमो !, आपकी यह विरिक्त बड़ी ही अद्भुत है । (१०५) हे भुवनेश !, देवताओं और असुरों ने जो पहले आपको सेवा की थी, उसी प्रकार अब भी सेवा करते हैं, और आप असुरों ने जो पहले आपको सेवा की थी, उसी प्रकार अब भी सेवा करते हैं, और आप असुरों ने जो पहले आपको सेवा की थी, उसी प्रकार अब भी सेवा करते हैं, और आप बार्श की अत्यन्त इच्छा करते हैं। इसलिए आपके तप का स्वीकार अद्भुत है । (१०६) हे सम्पूर्ण विश्व का पालन करने वाले प्रभो !, मुझ जैनों के द्वारा आप विशे का सुन्दर चित नहीं खाना जा सकता । आप वाणी से अगोचर हैं । शरणागत की रक्षा करने वाले आपके इम शरण में आये हैं।

स्तुत्वैवं त्रिदशािषपास्त्रिजगताभीशं नतश्रीभृतं जग्मुः स्वाद्यमेव बन्धुजनता प्रापाथ शोकािहिता । निःसङ्गो भगवान् वनेषु विहरनगस्ते मनःपर्य्यव – श्रीसंश्केषससम्बदः स यमिनां धुर्यः परं निहितः ॥१०७॥

इति श्रीमत्परापरपरमेष्ठिपदारविन्दमकरन्दसुन्दरस्सास्वादसम्प्रीणित— भव्यभव्ये पं श्रीमेरुविनेयपं श्रीपद्मसुन्दरविरचिते श्रीपादर्व-नाथमहाकाव्ये श्रीपार्वनिष्क्रमणं नाम पञ्चमः सर्गः॥

१०७) इस प्रकार देवतालोग वृतभी को घारण करने थाले जगत्स्वामी की स्तुति करके अपने स्थान को चले गये। बन्धुजन शोक से पीड़ित होकर अपने घर गये। भगवान् जिनदेव वर्नों में निःसङ्ग विहार करते हुए मनःपर्यवज्ञानश्री के आक्लेष से खुश हुए। संयमीजनों में अग्रगण्य ऐसे वे (पार्क्य) परम शान्ति में स्थिति रहे।

इति श्रीमान्परमपरमेष्ठी के चरणकमल के मकरन्द के सुन्दर रस के स्वाद से भव्यद्यनों को प्रसन्त करने वाले, पं• श्रीपद्ममेर के शिष्य पं• श्रीपद्मसुन्दर कवि द्वारा रचित श्रीपार्वनाथमहाकाव्य में "श्रीपार्वनिष्क्रमण" नामक पाँचवाँ सर्ग समाप्त हुआ ।

## <sup>हि</sup>षष्ठः सर्गः

अथाष्ट्रमत्पः प्रान्ते श्रीपाइवों भगवान् स्वयम् । विष्वाणाःवेषणे बुद्धि चन्ने कायस्थितीष्छ्कः ॥१॥ यतिमार्गप्रदर्शिःवं स्वतन्स्थितिकारिता । सुक्तेन मुक्तियार्न स्यादित्यर्थः मुनिमोजनम् ॥२॥ न कुशीकु इते कार्य मुनिनौपिनिनीति वा । किन्तु संयमवृष्द्यर्थे प्रयतेत ननु स्थितौ ॥३॥ निर्जरार्थायोपवासादेरुपक्रमः । कर्मणां यतीना स्रुत्रस्चितः ॥४॥ तनुस्थित्यर्थमाहारो रसासक्तिमतन्वानो यात्राये संयमस्य तु । मुनिः स्यान्निर्जरालयः ॥५॥ गृह्वणन्निर्दोषमः हारं इति निहिचत्य भगवान् पार्श्वः संयमवर्द्धने । क्पकटं प्रति ॥ ६॥ कतोषोगरचवालायं प्रं विशीधयन । युगमात्रस्फ्रस्दद्धिरीयामार्गे स प्रतस्थेऽखिलां पृथ्वी पादन्यासैः पवित्रयन् ॥७॥ विहरन् मध्येनगरं स समासदत् । तदा सोस्कण्डितो लोक: ब्रीपाइर्वस्य विदक्षया ॥८॥

१ इसके पश्चात् अध्यमतप के अन्त में कायस्थित के इच्छुक भगवान् पार्ख ने स्वयं भोजन हुँदने का विचार किया। (२) 'विवेकपूर्ण भोजन लेना जिसका एक अंग है ऐसे यतिमार्ग को दिखलाने के लिए, अपने शरीर को टिकाये रखने के लिए और मुखपूर्वक ( अर्थात् विना दुध्यान ) मुक्तिमार्ग में गति हो सके इसलिए मुन को भोजन लेना होता है। (३):मुनि न तो शरीर को कृश करे न ही पुष्ट करे, किन्तु संयम को बढ़ाने के लिए ही अपने शरीर को टिकाये रखने का प्रयस्न करे। (४) कर्मों की निर्जरा के लिए उपवास आदि का प्रारंभ होता है। शरीर की स्थिति के लिए मुनियों के आहार का सूत्रों में सूचन किया गया है। (५) रख में लेलुपता नहीं करने वाला, केवल संयमयात्रा के निर्वाह के लिए दोषरहित भोजन करने वाला मुनि कर्म निर्जर सा स्थान है।' (६) ऐसा निश्चय करके भगवान् पार्श्व ने अपने संयम को बुद्धि में प्रयस्न करते हुए कृपकट नामक नगर के प्रति प्रस्थान किया। (७) चार हाथ मात्र तक फैलती हिन्द से (बहुत सूक्पता के साथ) चलने के रास्ते को (कीट पतंग आदि की हिंसा न हो इसलिए) बराबर देखकर उन्होंने सम्पूर्ण पृथ्वो को अपने वरणन्वास से पवित्र करते हुए प्रस्थान किया। (८-९) कम से विचरते हुए नगर के मध्य वे पहुँचे तब वहाँ के लोग उरक्णित होकर श्रीपार्श्व को देखने विचरते हुए नगर के मध्य वे पहुँचे तब वहाँ के लोग उरक्णित होकर श्रीपार्श्व को देखने

www.jainelibrary.org

लोकाः - कलकलाकुलाः । इतोऽमुत्रच धावन्ती समुज्ज्ञितान्यकर्तेव्याः प्रणेमुस्तं कृतः कृतादृराः ॥९॥ स एव भगवान् पार्श्वः साक्षाञ्जङ्गमभूधरः यद्दृष्ट्या फलिते नेत्रे यच्छुत्या सफके श्रुती ॥१०॥ यश्चितितोऽपि बित्तेन जिमनां कर्मसंक्ष्यम् । कुरुते स्मरणान्नाम्मो यस्य पूर्तो भवेजज्ञः ॥११॥ सोऽयं धनाञ्जनस्यामस्यक्तम् ङ्गः सनातनः । नि॰कामोः विचरत्येष दिश्द्रया दश्यः स एव नः ॥१२॥ . **छोकाः पार्श्वद**र्शनलालसः । **एवमु**रिपञ्ज्ञ **छ**। अहंपूर्विकया जम्मुर्विद्धाना मिथःकशाम् ॥१३। रतनं धयन्तं काऽपि स्त्री त्यक्तवाऽधावत् स्तनंधयम् । प्रसाधितैकपादाऽमातः काचिदः गलदलक्तका ॥१४॥ खल भुक्तेति काऽप्याह पश्यन्ती भगवनमुखम् । मञ्जनसाम् प्रीमवगरय गतान्तिकम् ।।१५॥ काऽपि केऽपि पूजां वितन्बन्तः पौराः कौतुकिनः परे । गतान्यतिकारचान्ये पार्श्वे द्रष्टुमुपागमन् ।।१६॥

की इच्छा से, इबर-उबर दी इते हुए, शोरगुल मचाते हुए, अपने अन्य कार्यों को छोड़ते हुए, आदरपूर्वक उस पार्व को प्रणाम करने लगे। (१०) 'वह भगवान् पार्व साक्षात् चलते—फिरते पर्वत हैं (अर्थात् जक्षम होने पर भी अचल हैं), इसके कारण ही उन्हें देखने से दोनों नेत्र सफल हो गये तथा उन्हें सुनने से दोनों कान भी तृप्त हो गये। (१९) मन से उनका चिन्तन करने पर वे जन्मधारियों के कर्म का क्षय कर देते हैं; उनके नामस्मरण मात्र से मनुष्य पवित्रात्मा हो जाता है। (१२) गाढ़ काबल के समान काले, आसित से रहित, सनातन, निष्काम ऐसे वे (बार्ब) विचरण कर रहे हैं। हमारा सौभाग्य है कि उनका ही दर्धन हमें सुन्म हुआ।' (१३) इस प्रकार सोवते हस्वहाहट के साथ पार्व के दर्शनों के इच्छुक व्यक्ति 'में पहला हूँ, में पहला हूँ, ऐसे वचन बालते हुए और आपन में चर्चा करते हुए गये। (१४) कोई महिला अपने स्तनपान करते हुए बच्चे को ही छोड़का दीड़ी। कोई एक ही पैर में महबर लगाये हुए टीइने लगी और कोई गलते हुए अलते वाली स्त्री दीड़ रही थी। (१५) किसो स्त्री ने मगवान् के मुख को देखकर 'तृपत हो गई' ऐसा कहा। कोई महिला स्नान सामग्री को भी पटककर (पार्व के) पास पहुँची। (१६) कोई नागरिक पूजा करते हुए, कुछ दूसरे कीन्रहलका और अस्य दूसरे देखादेखा पार्व को देखने पहुँच।

पार्श्वमापतन्तं महेरवरः । मत्ते भली इया प्रणनाम सः ॥१७॥ तत्क्रमी धन्याह्नय उपागत्य त्रिः परीत्य प्रभुं नत्वा पञ्चाङ्गप्रणतिक्रमैः । सन्तष्टोऽसौ प्रमोदातिरेकात् पुलकिताङ्गकः ॥१८॥ श्रद्धादिगुणोपेतो 👚 महापूण्यसमन्वितः । निर्दोषं प्रासुकाहारं ददी भगवते मुदा ॥१९॥ तद्गेहे रतन्ष्ष्टिस्तु पपात गगनाङगणात् । प्राद्रम्दिव ॥२०॥ महादानफ्र श्रेणी सद्यः दिवोऽपतत् प्रसूनानां दृष्टिः सद्गन्धबन्धुरा । महापुण्यळतायाः किं प्रत्यपा सुमनस्ततिः । ॥२१॥ नेदुर्नादापृरित्तदिग्मुखाः । **आमन्द्रमानका** अवावा पुष्परजसां मन्दं शीतो मरुद ववी ॥२२॥ अहो! पात्रम् अहो! दानम् अहो! दातेति साङ्गणे । प्रभोदमेद्धरस्वान्तेर्दे वैरुज्जगिरे गिरः ॥२३॥ धन्यः स्वं कृतार्थेममन्यत । धन्यं मन्यस्तदा पर्श्वः स्थपदन्यःसैरपुनान्मदगृहाक्णम् ॥२४॥ ४ बनं जगाम भगवान् विभाय स्वतनुरिथतिम् । धन्योऽपि तमनुत्रज्य कियद्दूरं न्यवीवृतत् ॥२५।

<sup>(</sup>१७) मस्त हाथी की लीला से आते हुए पार्ख को देखकर घन्य नामक महेर्बर ने समीप जाकर पार्ख के चरणों में प्रणाम किया । (१८) तीन परिक्रमा करके, पञ्चाक्षप्रणति से प्रमु को नमस्कार करके वह घन्य प्रसन्तता के भार से अनीव पुलिकत गात्र वाला होकर सन्दुष्ट हुआ (१९) अद्धादि गुणों से युक्त, महापुण्यों वाले उस राजा ने शुद्ध, निरीष आहार भगवान को प्रसन्तता से दिया । (२०) उसके घर में आकाशमण्डल से रहतों की वर्षा हुई मानों महादान के कलों को सन्तित तरकाल प्रकट हुई हो । (२१) पुष्पों की सुगन्धित वृद्धि स्वर्ग से होने लगी । महापुण्यलता की क्या वह ताजी पुष्पवर्षा थी ? (२२) दिशाओं के प्रान्तमाण को मुलित करने वाली दुन्दुमियों बजने लगों, पुष्प के परागों को बहाने वाला शीतल मन्द पवन बढ़ने लगा । (२३) 'अहा ! योग्यपत्र, अहा ! दान, अहा ! दाता,' इस प्रकार से आकाशप्रांगण में प्रमोदिनिर्भर मन वाले देवता जोर से वाणी कहने लगे । (२४) घन्य ने अपने को कृतार्थ व धन्य—धन्य समझा कि पार्व ने अपने चरणकमलों से मेरे घर के आगन को पवित्र किया । (२५) अपनी शरीरस्थित करके (भोजन कार्य करके) पार्व भगवान वन को चले गये । वह धन्य भी थोड़ी दूर तक उनका अनुसरण करके लौट आया ।

विधाय पारणां भेजे तपोवनमथो जिनः । तपोयोगं समाधाय कायमुत्सुज्य तस्थिवान् ॥२६॥ प्रलम्बतभुजद्वन्द्वः प्रसन्नवदनाम्बुजः दिध्यास्त्रविशदध्यानं स तस्थावचलाचलः ।।२७।। अज्ञानध्वान्तविध्वंसकस्पा तद्देहमन्दिरे सन्मार्गीद्योतिका सद्यो दियुते बोधदीपिका ॥२८॥ विज्ञाय हेयोपादेयं गुणदोषान्तरं जिनः । विहाय सकलान् दोषानासजत् गुणेष्वलम् ।।२९।। सर्वेसावद्यविरति चक्रे सत्यवते हृदः । अस्तेयनिरतो ब्रह्मचर्यवान्निष्परिष्रहः ।।३०।। विकालाशनवर्जी स भावयन व्रतभावनाः । वते वते च प्रत्येकं पञ्च पञ्च प्रपञ्चिताः ।।३१।। मनोगुप्तीर्येषणादाननिक्षेपविधानयुक् । दृष्टान्नपानाद्यादानमहिसात्रतभावनाः । ।३२॥ लोभहास्यभयकोधपत्यास्यानेन भाषणम् निरवधवाचा जल्पो द्वितीयव्रतभावनाः ।।३३।।

Jain Education International

<sup>(</sup>२६) जिन भगवान् पारणा करके तपोवन में पहुँचे। (उसके पश्चात्) तपोयोग करके कायोत्सर्ग से स्थित हो गये। (२७) दोनों भुजाएँ लग्बी किये हुए, प्रसन्न मुसकमल वाले विशद ध्यान करने की इच्छावाले वे अचलगिर की तरह स्थिर रहे। (२८) उनके देश्रूणी मन्दिर में अज्ञानान्वकार की नष्ट करने वाली, सन्मार्ग की प्रकाशिका ज्ञानदीविका शीध ही चमकने लगी। (२९) पित्याज्य व प्राप्तव्य वस्तु के गुणदोष का विभेद जानकर सम्पूर्ण दोशों का प्ररिखाग कर जिनदेव गुणों में ही आसकत हुए। (३०) सत्यव्यत में हद, अचीर्य में रत, ब्रह्मचर्यसम्पन्न और परिवरहित वे सब दोशों से विरत हुए। (३१) वे शाम का भोजन नहीं करते थे (अर्थात् दिन में एक बार ही आहार लेते थे)। (शास्त्र में) विस्तार से जिनका निरूपण किया है उन प्रत्येक व्रत की पाँच-पाँच भावनाओं का वे चिंतन करते थे। (३२) मनोगुप्ति, ईर्यासमिति, एवणासिमिति, आदाननिश्चेपणसमिति और आलोकित भोजनपानादि का प्रहण थे (पाँच) आहिंसाबत की भावनाएँ हैं। (३३) लोभप्रत्याख्यान से भाषण, हास्यप्रत्याख्यान से भाषण, भयप्रत्याख्यान से भाषण, कोवप्रत्याख्यान से भाषण तथा निर्दोष वाणी से भाषण थे (पाँच) द्वितीय व्रत (सत्य) की भावनाएँ हैं।

उचितप्रमितामीक्ष्ण्यसध्मावमहमहः ।
अनुज्ञातान्तपानाञ्ची तृतीयत्रतमावनाः ।।३४॥
स्त्रीणामाठोकसंसर्गान् कथाप्राम्यतसंस्मृतीः ।
वर्जयेद् वृष्यमाहारं चतुर्थत्रतभावनाः ।।३५॥
बाद्यान्तर्गतसङ्गेषु चिदचिन्मिश्रवस्तुषु ।
इन्द्रियार्थेप्वनासक्तिः पञ्चमत्रतभावनाः ।।३६॥
धैर्यवत्त्वं क्षमावत्त्वं ध्यानस्यानन्यवृत्तिता ।
परीषहजयउचेता व्रतेषूत्तरभावनाः ।।३७॥
अष्टमातृपदाट्यानि सहितान्युत्तरेर्गुणैः ।
निःश्रव्यानि व्रतान्येवं भावयन् ज्ञुभमावनः ।।३८॥
ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्यात्मकं च यत् ।
पञ्चधा चरणं साक्षाद् भगवानाचरत्तराम् ॥३९॥
धर्म दश्तयं सानुषेक्षं समितिगुप्तिभिः ।
युक्तं परीषहजयैः सम्यक् चारित्रमाचरत् ॥४०॥

<sup>(</sup>३४) उचितस्थानग्रहण, प्रसितस्थानग्रहण, बार बार (अनुज्ञा लेकर) स्थानग्रहण, साथमिक के पास से स्थान का ग्रहण और अनुज्ञात अन्न-पान का आहार, ये (पाँच) तृतीयव्रत (अचीर्य) की भावनाएँ हैं। (३५) स्त्रीदर्शन का वर्जन, स्त्रीसंसर्ग का त्याग, स्त्रीकथा का वर्जन, पूर्वानुभूत रतिविलास के स्मरण का त्याग और कामवर्षक आहार का वर्जन ये (गाँच) चतुर्थन्नत (प्रधानर्य) की भावनाएँ हैं ! (३६) बाह्येन्द्रिय और अन्तरिन्द्रिय का आकर्षण करने वाले, इन्द्रियग्राह्य स्वित्त (सजीव) अचित्त (निर्जीव) और सचित्ताचित्त विषयों में (रूप, रस. गन्ध, स्पर्श और शब्द में) अनासक्ति ये (पांच) पंचम व्रत (अपरिग्रह) की भावनाएँ हैं। (३७) धेर्यक्ता, क्षमाशीलता, ध्यान की अनन्यवृत्तिता, और परिषह की विजय - ये (चार) वर्तों की उत्तर भावनाएँ हैं। (३८) अष्टप्रवचनमाता से (तीन गुप्ति और पांच समितियों से) आढ्य, उत्तर गुणों से युक्त और शस्यों से (दंभ, मोगलालस, असत्यासित से) रहित (पांच मूल) त्रतों की (अहिंसा आदि की) भावना शुभभावनावाले वे करते थे। (३९) ज्ञानात्मक, दर्शनात्मक, चारित्रात्मक, और वीर्योग्मक जो पांच प्रकार के आचार हैं; उनका साक्षात् आचरण भगवान् करते थे। (४०) (अनित्यानुचितन, अशरणानुचितन, संसारानुचितन, एकत्वानुचितन, अन्यत्वानुचितन, कशुच्यनुचितन, आस्त्रवानुचितन, संवरानुचितन, निर्जरानुचितन, स्रोकानुचितन, बोघिदुर्रुभावानुचितन और घर्मस्वाख्यातत्वानुचितन, ये बारह) अनुप्रेक्षा से, (पांच) समितिसे और (तीन) गुप्ति से युक्त दशप्रकार के धर्म का (क्षमा, मार्दव, आर्जव, शीच, सत्य, संयम, तप, त्याग, आकिंचन्य और ब्रह्मचर्य ्का) वे आचरण करते थे, तथा परीषहजय से युक्त सम्यक् चारित्र का वे आचरण करते थे।

एवं तपस्यतस्तस्य विभ्रतोऽसङ्गरङ्गताम् । कियान् कालो व्यतीयायाऽन्यदाऽसौ तापसाश्रमम् ॥४१॥ आगाद दिवाकरङ्चास्तमगान्न्यमोधशाखिनः । बुध्ने तत्रोपकूपं स रात्री प्रतिमया स्थितः ॥४२॥ दध्यौ ब्रह्म चिद्रपमनन्तज्योतिरात्मसात् । तमःपारे स्थितं धाम नित्यमानन्दसुन्दरम् ॥४३॥ यदाप्य भियते प्रनिथश्छिचन्तेऽखिलसंशयाः । क्षयेऽप्यक्षयमद्वैतं तद्धाम शरणं श्रितः ।।४४।। इतः स कमठात्मा तु मेघमारुयसुराधमः । ट्टण्टवा स्वावधिना वैरं सस्मार स्मयपूरितः ॥४५॥ कृताः कोधोद्धरेणैत्य वेताला वृश्चिका द्विपाः । शार्द्कास्तैः शुभध्यानान्नाचालीदचलाचलः ॥ ४६॥ ततो विचके गगने घनाधनविकुर्वणाम् । एनं निमञ्जयामीति निश्चित्यासौ सुराधमः ॥४७॥ पादुरासन्नभोभागे वज्रनिर्धीषमीषणाः । धाराधरास्ति डित्वन्तः कालरात्रैः सहोदराः ॥४८॥

(४१-४२) इस प्रकार तप करते हुए, अनासकित को धारण करते हुए उनका कुछ समय क्यतीत हुआ। एक दिन ने तापसाश्रम में आये। उस समय सूर्यास्त हुआ था। वहाँ वह के मूल में कुए के पास रात्रि में ने प्रतिमाध्यान में स्थित हो गये। (४३-४४) चिद्रप, अनन्तज्योतिरूप, अन्धकार से परे स्थित, नित्यानन्द से सुन्दर और आत्मस्वरूप ब्रह्म का उन्होंने ध्यान किया, जिस ब्रह्म की प्राप्ति होते ही (राग, द्वेष आदि की) सध प्रत्थियों दूर जाती हैं और सब संशय छिन्न हो जाते हैं। क्षय में भी जो अक्षय है ऐसे अदैत धाम की उन्होंने ग्रारण ली। (४५) इधर वह कमठातमा, मेचशाली नामक दुष्ट राक्षस, गर्न से भरा हुआ अपने अवधिज्ञान से पूर्व वैर को स्मरण करने स्था। (४६) (उसने) क्रोधावेश में आक्षर नेताल, विच्छू, हाथी, भिंह, आदि बनाये लेकिन पर्वत जैसे अचल वे (जिनभगवान पार्श्व) उनके द्वारा (बिच्छू आदि द्वारा) ग्रुम ध्यान से चलित नहीं हुए। (४७) तदनन्तर इस पार्श्व को डुबो दूँगा + ऐसा निश्चय करके उस अधम असुर ने आकाश में कृतिम धने मेघ को उत्पन्न किया। (४८) आकाश में वज्र के निर्वाध की तरह मयंकर बिजली युक्त मेघ कालरात्रि के सने माई की तरह प्रकट हुए।

कादम्बिनी तदा स्यामाञ्जनमृधरसन्निमा । व्यानशे विद्युदत्युग्रज्वालामज्वलिताम्बरा ॥४९॥ नालक्ष्यत तदा रात्रिने दिवा न दिवाकरः । बभूव धारासम्पातैः वृष्टिमुँशलमांसलैः ॥५०॥ गर्जितैः स्फूर्जेथुध्वानैः ब्रह्माण्डं स्फोटयन्निव । भापयंस्ति डिद्रुला सैर्वेषेति स्म घनाघनः ॥५१॥ आसप्तरात्रादासारैई व्झामारुतभीषणैः । जलाप्छता मही क्रन्स्ना व्यभादेकाणेवा तदा ॥५२॥ आनासाम्रात् पयःपूरः श्रीपाद्देस्याऽऽगमद् यदा । धरणेन्द्रोऽवधेर्ज्ञात्वा तदाऽऽगात् कम्पितासनः ॥५३॥ प्रभोः शिरसि नागेद्रः स्वफणामण्डपं व्यधात् । तन्महिष्यमतस्तौर्यत्रिकं विद्धती वभौ ॥५४॥ वर्ष-तमवधेर्जात्वा नागेन्द्रो मेघमालिनम् । कुद्धः साक्षेपमित्यूचे मूयादजननिस्तव ॥५५॥ आः पाप ! स्वामिनी वारिधारा हारायतेतराम् । तवैव दुस्तरं वारि भववारिनिधेरभूत् ॥५६॥

<sup>(</sup>४९) श्याम अज्ञन पर्वत के सदृश मेघमाला बिजली की उग्र ज्वालाओं से आकाश को जलाती हुई फैल गई। (५०) उस समय न रात्रि का पता लगता था, न दिन का और न सूर्य का। मूसल जैती पुष्ट धाराओं से वर्षा होने लगी। (५१) बादलों की गढ़गड़ाहर की आबाजों की गर्जनाओं से मानो ब्रह्माण्ड को फोड़ता हुआ और बिजली की चमक से उसको प्रज्वालत करता हुआ धनघोर मेघ धरस रहा था। (५२) सात रात लगातार मूसलाधार वर्षा होने से तथा भीषण झंझावात से भयंकर बनी सम्पूर्ण पृथ्वी जल से पूर्ण एक समुद्र की तरह हो गई। (५३) जब जल का पूर (प्रवाह) पार्क्व की नासिका के अग्रमाग तक आ गया तब किपत आसनवाला घरणेन्द्र अवधिज्ञान द्वारा जानकर (वहाँ) आया। (५४) नागेन्द्र (घरणेन्द्र) ने प्रभु पार्क्व के मस्तक पर अपनी फणाओं का मण्डप बना दिया। उस घरणेन्द्र की पत्नी प्रभु के आगे वाद्य गान और नृत्य करती हुई शोभित हुई। (५५) अवधिज्ञान से मेघमाली को वृष्टि करता देखकर नागेन्द्र ने कुद्ध होकर आक्षेपपूर्वक कहा—'लानत हो तुम पर। (५६) और प्राप्ती खल्डारा) संसारसागर का दुस्तर खल बन गर्थ है।'

श्रुत्वेति भीतभीतोऽसौ शरण्यशरणं श्रितः । नत्वा श्रीपादर्वमाह स्म क्षमस्व मम विभियम् ॥५७॥ प्रभोः शिरस्यहिङ्छत्रं शिवापूर्यां दधौ अहम् । अहिच्छत्रेति होके सा तदारभ्य निगद्यते ॥५८॥ सरा निजाश्रयं जम्मुः भगवानपमत्ताम्। पाप्तस्च्यशीत्या दिवसैरतिकान्तैर्महामनाः ॥५९॥ भगवानप्रमत्तत् प्राप्यानन्तगुणां विशुद्धिसुद्धरां विश्रत् क्षपकश्रेणिमासदत् ॥६०॥ आदं शुक्लांशमध्यास्य विभागो ध्यानशुद्धिताम् । मोहस्य प्रकृतीः सर्वाः क्षपयामास स क्रमात् ॥६१॥ करणत्रयमासाद्य शुद्धयोऽस्य 'पृथग्विधाः । यथापवृत्तिकरणे शुद्धयः स्युः प्रतिक्षणम् ॥६२॥ पुरः पुरो वर्द्धमानाः सर्वा आचरमक्षणम् । अपूर्वकरणे तास्तु स्युरपूर्वा प्रतिक्षणम् ॥६३॥ करणे त्वनिवृत्ताहवे शुद्धयः स्यः समा मिथः । निष्पन्नयोगी याः प्राप्य स्वानन्दान्न निवर्तते ॥६४॥

<sup>(</sup>५७) यह सुनकर भग्नीत हुआ मेघमाली शरण्य की शरण में आया। श्रीपास्त्र की प्रणाम कर कहने लगा -'मेरा यह दुष्कृत क्षमा करिये'। (५८) स्वामी के सिर पर शिवापुरी में में ने अहिछत्र (फणा) घारण किया अतः वह नगी उस दिन से अहिछत्रा के नाम से कही जाने लगी। (५९) देव अपने स्थान को गये और उदार मनवाले भगवान तैरासी (८३) दिन बीत जाने पर अप्रमत्ता को प्राप्त हुए। (६०) अप्रमत्त भगगान् पार्का अनन्त्रगु पशालिनी उष्कृष्ट विश्वद्धि को धारण करते हुए अपक्श्रेणि को प्राप्त हुए। (६१-६२-६३) प्रथम श्वन्लध्यान का आश्रय करके ध्यानशृद्धि को धारण करते हुए पार्की ने छोह की सभी प्रकृतियों को करणत्रय (यथाप्रवृत्तिकरण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण) के द्वारा कमशः नष्ट कर दिया। करणत्रय से सम्यन उनकी शृद्धियाँ भिन्न भिन्न प्रकार की थी। यथाप्रवृत्तिकरण में प्रतिक्षण शृद्धियाँ होती रहती हैं और आगे आने अन्तिम क्षण तक वे सब बढ़ती रहती हैं। अपूर्वकरण में वे शृद्धिया प्रतिक्षण अपूर्व होती हैं। (६४) अनिवृत्तिकरण नाम के करण में शृद्धियाँ आपस में समान महत्रा में होती है, जिनको प्राप्त कर निष्यन्न योगी निजानन्द से च्युत नहीं होते।

विज्ञाद्धिभिवेधेमानः क्रमात् क्षीणकषायताम् । प्राप्याऽधुनाद्रजोऽशेषं स्नातकत्वं प्रपन्नवान् ॥६५॥ समस्तज्ञानदृष्वीर्यादिविष्नान् घातिसंज्ञकान् । शुक्लांशेन द्वितीयेन चिच्छेद समयेऽन्तिमे ॥६६॥ घनघातिविधातेन विश्वदश्वा जगन्पमुः । श्रीपाइवी: केवल लेभे जगदुबोतकारणम् ॥६७॥ दीक्षावने त्वशोकाधः पूर्वाह्ने राधया युते । चैत्रकृष्णचतुर्ध्येहि पाइवेडिभूत् केवली तदा ॥६८॥ अनन्तज्ञानद्विर्यचारित्राण्यथा दशनम् । ढानलाभी च भोगोपभोगावानन्त्यमागताः ॥६९॥ नवकेवललब्धीस्तु भेजे स भगवांस्तदा । असुरस्तूपशान्तोऽभूत् ततः सम्यक्त्वमाददे ॥७०॥ अथ जिनपतिरुद्धः केवलज्ञानभास्वद्-द्यतिभिरखिलविद्यं द्योतयामास विष्वक् । असुरसुरनरेन्द्राः प्राणम भिवतनम्राः तमथ वियति चासीद् दुन्दुभेर्मन्द्रनादः ॥७१॥

<sup>(</sup>६५) इस प्रकार उक्त विशुद्धियों से बहते हुए क्रमशः श्लीण कषायता को प्राप्त कर निःशेष (में।नीय) कर्नरा को झाड़ कर वे स्नातक को प्राप्त हुए । (६६) समस्त ज्ञान-दर्शनवीर्य आदि के प्रतिबन्धक षाति नामक विष्नों को उन्होंने हितीय शुक्लध्यान (ध्यान प्रकार) से अन्तिम समय में खिण्डत कर दिया । (६७) विश्वहृष्टा श्रीपार्थ्य ने गाड़ षातिक में के विश्वात से संसार को प्रकाशित करने वाले कैवल्लान को प्राप्त कर लिया । (६८) तब दीक्षावन में अशोक हुछ के नीचे, पूर्वाण्ड में, अनुराषानक अयुक्त चित्रकृष्णा चतुर्थी के दिन पार्श्व प्रमु केवल्लानी हो गये । (६९) अवन्तशान, अनन्तवर्शन, अनन्तवर्शि व अनन्ति चारित्र (प्रकट हुए) । लाम, मोग, उपमोग सभी अनन्त हो गये । (७०) यह होते ही नृतन केवल्लानरू। लिब्ध उन प्रमु को प्राप्त हुई, अमुर उपशान्त हुआ और (यिणायस्थरू) सम्यकृत्व को प्राप्त हुआ । (७१) इसके पश्चात् जिनदेव प्रमु ने उदित हो रही के लिलान की देदीण्यमान दीप्ति से सर्प्यूण विश्व को चारों और से प्रकाशित कर दिया । असुर, देश तथा मानवों ने मिक्तयुक्त होकर उन्हे प्रणाम किया और आकाश में मन्द्रगम्भीर दुन्दुमिनाद होने लगा ।

तदनुगगनभागादाशु सन्तानकादि-द्रुमसुरभिसुमानां वृष्टिरुच्चैः पषात । कृतजयनिनदास्तेऽवातरन् देवसङ्घा अहमहिमक्या तै भिक्तभारात् प्रणेमुः ॥७२॥ व्यरमयदथ तापं स्वनेदीवाहगाहा-दतिशिशिरतरोऽसौ मातरिश्वा विसारी । विकचकमलखण्डं कम्पयंहलीनभृङ्गं पथि सुरमिथुनानामेष्यतां मन्दमावात् ॥७३॥ व्यरजयद्थ कृत्स्नं भूमिभागं समन्तात् सुरकृतजलवृष्टियां पतन्ती नभस्तः ् अवृजिनजिनधर्माऽऽस्थानविन्यासहे**तुं** नवजललबसेकध्वस्तविद्वैकतापा ।।७४॥ विविधमणिगणस्ते बद्धमुमौ सुरौधा रजतकनकररनैस्त्रीन् सुशालान् विशालान् । विदधुरथ चतुर्भिगेष्रिः शोभमानान् उपवनतरुराजीवापिकाम्भोजरम्यान् ।।७५॥ तेषां मध्यगतं हेममाणिक्यरचितं ज्वलत् । सिंहासनं तदासीनः श्रीपादवी मगवान् बभी ॥७६॥

<sup>(</sup>७२) उसके पश्चान् आकाश से संतानक आदि वृक्षों के सुगन्धित पुष्णों की बहुत सी वर्षा हुई। जयजगकार करते हुए देवसमुदाय उतरने लगे। 'में पहला, में पहला' कहकर भिन्नतम्म्र होकर वे पार्श्वप्रमु को नमस्कार करने लगे। (७३) गंगानदी में स्नान करने से अतीय शीतल, चारों और फैलने वाले वायु ने सन्ताप थो दूर कर दिया। लीन भ्रमगें वाले विकसित कमलों को कम्पित करता हुआ वायु मार्ग में जानेत्राले सुरमिथुनों के लिए घीरे घीरे बहने लगा। (७४) निष्पाप जिनधमें ठीक से अपना आसन जमा सके इसलिए नवीन जलबिन्दुओं के किंचन से विश्व के ताप वो नष्ट करने में अद्वितीय, देवों के द्वारा की गई, आकाश से गिरती जलबृष्टि ने चारों ओरसे समस्त पृथ्वी को धृलिरहित कर दिया। (७५) उन देवताओं ने उस बद्धभूमि पर विविध मणिओं से तथा रजत स्वर्ण और रानों से विशाल कोट बनाये जो चार गोपुर द्वारों से शोभित थे तथा उपवन, वनगजी, बावड़ी तथा कमलों से सुन्दर लगते थे। (७६) उनके मध्य में स्वर्ण तथा मणि रचित देदीप्यमान सिंहासन था, उस पर बैठे हुए श्रीपार्श्वभगवान् शोभित थे।

शकाद्याः परिचेरुस्तं भगवन्तं महेज्यया । कौसुमैः पटकैज्यौम प्रोर्णुवानास्ततालिभिः ॥७७॥

विष्वक् समस्तमास्थानं वृष्टिः सौमनसी तता । विस्रष्टा सुरवाविहैर्भाम्यद्भृक्ककुलाकुला ॥७८॥

यस्य पुरस्ताच्चलदलहस्तै—
नृत्यमकार्षीदिव किमशोकः ।
भृज्जनिनादैः कृतकलगीतः
पृथुतरशासाभुजवलनैः स्वैः ॥७९॥

त्रैलोक्यस्य श्रियमिव जित्वाऽरोषां त्रैलोक्येश्वत्वमथ जिनस्याऽऽचक्ये । स्वच्छं छत्रं त्रितयमदस्तद्युक्तं श्रीमान् पार्श्वस्त्रिभुवनचूडारत्नम् ॥८०॥

चामरालिरिन्दुपादगौरा दक्षयक्षशस्तहस्तधूता । पाइवेदेवपाइवेयो: पतन्ती स्वनेदीव निझेरैविरेजे ॥८१॥

(७७) जिनमें भ्रमर व्याप्त हैं ऐसे पुष्प के समूहों से आकाश की आच्छादित करते हुए इन्हादि देव भगवान की महती पूजा से सेवा करते थे। (७८) सम्पूर्ण बैठक के चारों ओर पुष्पों की बृष्टि फैल गई। देवसमुदायों के द्वारा छोड़ी गई वह पुष्पबष्टि चञ्चल भ्रमरों के समुदाय की आकुल करने वाली थी। (७९) लम्बी शाखाओं रूप अगनी भुजाओं की विविध भङ्गीओं की घारण कर, भ्रमरों के गुंजन रूप मधुर गीत गाते हुए अशोकवृक्ष ने अपने चंचल पत्रों का हस्तों से उनके (पार्ध्व के) सम्मुख मानों नृत्य किया। (८०) उदित शुभ्र द्युतिशाला छन्नत्रय मानों सूचित करता है कि जिनेश्वर ने तीनों लोकों का आधिरत्य प्राप्त किया है और ऐसे श्रीसम्पन्त पार्श्व त्रिभुत्रन की चूडामणि बन गये हैं। (८१) चन्द्र किरणों के समान गौर चामरों की पंक्ति जो दक्ष यक्षों के प्रशस्त हाथों से पार्श्वप्रमु के दोनों ओर हिलाई जा रही थी, वह पार्श्व देव के दोनों ओर झरनों से युक्त गिरती हुई गंगानदी के समान शोभित हो रही थी।

दिवि दुन्दुभयः सुरवाणविकै-

निहताः स्रतरां घनकोणगणैः ।

न्यगदन्निव ते ध्वनिभिभेविकान्

श्रयतैनिममं स्वहिताय जनाः ॥८२॥

यत्र विभुर्निजपादपदानि

न्यस्यति स सम सुरासुरसङ्घा :।

हेममयाम्बरुहाणि नितान्तं

तत्र नवः नि रुचा रचयन्ति ॥८३॥

देवं प्राचीमुखं तं समस्तिमहीसंस्थितं सभ्यलोकाः

प्रादक्षिण्येन तस्थुर्मुनिसुरललनार्यास्त्रिकं च कमेण ।

ज्योतिर्वन्येशदेवीभवनजरमणीभावनव्यन्तरीया

उयोतिष्काः स्वर्गनाथाः समनुजवनिता द्वादश स्युः समस्याः ।।८४॥

जिनपतिवदनाब्जान्निर्जगामाऽथ दिव्य-

ध्वनिरचलगुहान्तः प्रश्नुतिध्वानमन्द्रः ।

प्रसमरतर एकोऽनेकतां पाप सोऽपि

स्फटमिव तरुभेदात् पात्रभेदात् जलौषः ।।८५।।

<sup>(</sup>८२) स्वर्ग में देवता रूप पाणिवकों द्वारा घनकोणों से बजाई हुई दुन्दुभियाँ अतीव ध्विन कर रही थीं ! अपनी ध्विन से भव्यजनों को मानो यह कह रही थीं कि है लोगों ! अपने कहवाण के लिए इन पार्श्वनाथ की शरण ले लो । (८३) जहाँ प्रभु पार्श्वनाथ अपने चरणकमल रखते थे वहाँ सुर और असुर समुदाय कान्ति से नये नये सुवर्णमय कमलों की बना दिया करते थे । (८४) पूर्व दिशा की ओर मुख किये हुए समवसरण भूमि में स्थित प्रभु की कम से मुनि, देवांगनायें और आर्य लोग प्रदक्षिणा करके खड़े रहे । ज्योतिष्कदेवयाँ, व्यन्तरदेवियां, भवनपति देवों की देवियां, भवनपति देव, व्यन्तरदेव, ज्योतिष्कदेवयाँ, व्यन्तरदेवियां, भवनपति देवों की देवियां, भवनपति देव, व्यन्तरदेव, ज्योतिष्कदेव और मानुषी स्त्रियों के साथ बारह प्रकार के वैमानिकदेव सभा में उपस्थित हुए । (८५) पर्वतीय गुफा के अन्तःस्थल से निकली हुई ध्विन के समान धीरणंभीर दिव्य ध्विन जिनदेव के मुखकमल से निकली । वह फैली हुई एक ध्विन अरंकता की प्राप्त हुई जिस प्रकार जल का समृह स्वष्ट रीति से तक्ष्मेद एवं पत्रिमेद से अनेकता (या विशेषता) का प्राप्त होता है ।

मो भन्या: श्रुयतामेष तत्त्वनिर्णयविस्तरः । यो भवाठिधपतज्जन्तुजातहस्तावलम्बनम् ॥८६॥ जीवाजीवौ द्विधा तत्त्वं जीवो द्वेधा विनिश्चितः । मुक्तो भवस्थो विज्ञेयो भवस्थस्तु द्विधा भवेत् ॥८७॥ मट्यइचाभन्य इत्येवं जीवश्चौतन्यलक्षणः । अनादिनिधनो ज्ञाता द्रष्टा तनुमितिगुँणी ।।८८॥ कर्ता भोक्ता विशुद्धोऽयं लोकालोकप्रकाशकः । मुक्तः स्याद्ध्वंगमनस्वभावोऽयं सनातनः ॥८९॥ पूर्वप्रयोगतोऽसङ्गत्वाद् वा बन्धविभेदमात् । गतेइच परिणामात् स्यावृध्वगामित्वमात्मनः ॥९०॥ उपसंहारविस्तारपरिणामः प्रदीपवत् । तस्येमे मार्गणोपाया मृग्याः संसारिणस्सदा ॥९१॥ ग्रतिशिन्दियकायौ च योगा वेदाः कषायकाः । जानसंयमदालेश्या भव्यसम्यक्त्वसंज्ञिनः ॥९२ ॥ आहारकश्चेषु मृग्यो मार्गणास्थानकेष्वसी । स नामस्थापनाद्रव्यभावतो न्यस्यते बुधैः ॥९३॥

<sup>(</sup>८६) हे भव्यजीवां !, यह तत्त्वनिर्णय का विस्तार मुनो, जो भवसार में पहे हुए जन्तुओं (प्राणिओं) के लिए हाथ में आया आलम्बन है। (८७-८९) तत्त्व दो हैं—जीव एवं अजीव। जीव दो प्रकार का निश्चित है— मुक्त व भवस्थ (संसारी)। संसारी जीव पुनः दो प्रकार का है—भव्य और अभव्य। जीव का लक्षण चैतन्य है। जीव अनादि-निभन, ज्ञाता, द्रष्टा, शरीरपरिमाण, गुणी, कर्ता, व भोक्ता है। जी जीव विशुद्ध है (वीतराग है) वह लोक और अलोक दोनों को जानता है। जीव का सनातन स्वभाव कर्ष्वगमन करने का है। (अतः मुक्त होते ही जीव लर्ध्वगमन करता है)। (९०) उसकी कर्ध्वगति में पूर्वप्रयोग, असङ्गता, बन्धच्छेद और गतिपरिणाम कारण हैं। (९१-९३) जीव प्रदीप की तरह संकोच-विकासशील है। संसारी जीव का विचार गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कथाय, ज्ञान, संयम, दर्शन, लेक्या, भव्यत्व, सम्यक्त्व, संज्ञित्व, आहारकत्व आदि हिन्द्रयों से (मार्गणास्थानों से) किया जाना चाहिए। जीव का विचार नाम, स्थापना, द्रव्य और मात्र इन चार निक्षेपों से मी विद्वानों द्वारा क्या विचार नाम, स्थापना, द्रव्य और मात्र इन चार निक्षेपों से मी विद्वानों द्वारा क्या विचार नाम, स्थापना, द्रव्य और मात्र इन चार निक्षेपों से मी विद्वानों द्वारा क्या वाता है।

### पन्नासुन्दरस्र रिविर चित

जीवादीनां पदार्थानां प्रमाणाभ्यां नयैरपि । भवेदधिगमो यद्वा निर्देशादाधिपत्यतः ॥९४॥

स्यात् साधनादधिष्ठानात् स्थितेरथ विधानतः । सतसंस्याक्षेत्रसैस्यक्षिणालान्तरेरपि ॥९५॥

भागेनाल्पबहुत्वेन तेषामधिगमो भवेत् । जीवस्य तुपशमिकः क्षायिको मिश्रनामकः ॥९६॥

स्वभाव उदयोत्थक्च भावः स्यात् पारिणामिकः । इत्यादिभिर्गुणैर्जीवो छक्ष्यते तस्य तु द्विधा ॥९७॥

उपयोगो भवेद् ज्ञानदर्शनद्रयभेदतः । ज्ञानमण्टतयं च स्याद् दर्शनं तु चतुष्टयम् ॥९८॥

भेदप्रह्त्वात् साकारं ज्ञानं सामान्यमावतः । प्रतिभासादनाकारं दर्शनं तद् विदुर्बुधाः ॥९९॥

क्षेत्रज्ञः पुरुषः सोऽयं पुमानात्मा सनातनः ।

जीवः प्राणी स्वयंभृदच इहा सिद्धो निरञ्जन: ॥१००॥

द्रव्यार्थिकनयान्तित्यः पर्यायार्थेनयादयम् । अनित्यः स्याद्भाभ्यां तु नित्यानित्यात्मकं जगत् ॥१०१॥

(९४-९६ अब ) जीव आदि तस्वीं का ज्ञान प्रमाण और नय से होता है। इन जीव आदि तस्वों का विचार निर्देश, आधिपत्य, साधन, अधिष्ठान, स्थिति और विधान इन दृष्टिओं से भी होता है। इन जीवादि तस्वों का ज्ञान और विचार सत्, संख्या, क्षेत्र; स्पर्शन, काल, भाव, अन्तर और अल्पबहुक्व इन दृष्टियों से भी होता है। (९६ कड-९८) जीव के (पाँच) भाव हैं — औपशामिक, क्षायिक, मिश्र, औदिविक और पारिणामिक। इन सब गुणों से जीव जाना जाता है। जीव का उपयोग दो प्रकार का है—ज्ञानोपयोग और दर्शनोपयोग। ज्ञान के आठ प्रकार हैं तथा दर्शन के चार प्रकार हैं। (९९) विशेष को ग्रहण करने के कारण ज्ञान को साकार कहा गया है और सामान्यमात्र को ग्रहण करने के कारण दर्शन को विद्वानों ने अनाकार समझा है। (१००) वह क्षेत्रक्त है, पुरुष है, पुभान् है, सनातन आहमा है, जीव है, प्राणी है, स्वयंभू है, ब्रह्म है और निरंजनसिद्ध है। (१०१) द्रव्याधिक नय से जीव बीनस्य है; पर्यायाधिक नय से जीव अनिस्य है; और दोनों नय से जीव और जगत नित्यानिस्य है।

Carrier -

द्रव्यतः शाश्वतो जीवः पर्यायास्तस्य मङगुराः ।

षड्द्रव्यात्मकपर्यायेरस्योत्पत्तिविपत्तयः ।।१०२।।

अमृत्वा भाव उत्पादो मृत्वा चाभवनं व्ययः ।
तादवस्थ्यं पुनर्धो त्यमेवं जीवादयस्त्रिधा ।।१०३।।

एवं स्वरूपमात्मन दुर्दृशो ज्ञातुमक्षमाः ।
विवदन्ते स्वपक्षेषु बद्धकक्षाः परस्परम् ।।१०४।।

एके पाहुरनित्योऽयं नास्त्यात्मेत्यपरे विदुः ।
अकर्तत्यपरे प्राहुरभोक्ता निर्गुणः परे ।।१०५।।

आत्मास्त्येव परं मोक्षो नास्तीत्यन्ये हि मन्वते ।
अस्ति मोक्षः परं तस्योपायो नास्तीति केचन ।।१०६।।

इत्थं हि दुर्नयान् कक्षीकृत्य भ्रान्ताः कुदृष्टयः ।
हित्वा तान् शुद्धदक तत्त्वमनेकान्तात्मकं श्रयेत् ।।१०७।।

भवो मोक्षश्चित्यवस्थाद्वैतमस्यात्मनो भवेत् ।

भवस्तु चतुरङ्गे स्यात् संसारे परिवर्तनम् ।।१०८।।

<sup>(</sup>१०२) द्रव्यदृष्टि से जीव शास्त्रत है। जीव के पर्याय विनाशी हैं। छः द्रव्यों की पर्यायों के द्वारा जीव में उत्पत्ति और नाश होता है। (१०३) जो पहले न हो, उसका होना—यही उत्पाद है। होने के पश्चात् न होना—यह नाश हैं। और वैसे का वैसा रहना—यही भीव्य है। जीवादि सभी द्रव्य उत्पाद, व्यय और भीव्य तीनों से युक्त है। (१०४—१०७) आत्मा का इस प्रकार का स्वरूप मिथ्या दृष्टि रखने वाले लोग जान नहीं पाते। इसीलिए वे अपने ही पक्ष को पकड़ कर आपस में विवाद करते हैं। मिथ्यादृष्टि वालों का एक वर्ग (बौद्ध) आत्मा को अनित्य मानता है, दृसरा (चार्वाक) आत्मा के अस्तित्व का इन्कार करता है, तीसरा (सांस्थ—वेदान्त) आत्मा को अकर्ता, अभोक्ता ओर निर्मुण मानता है, वौधा आत्मा को मानते हुए भी मोक्ष नहीं मानता है, पंचा मानता है। इसी प्रकार दुर्नयों का आश्रम करके ये मिथ्यादृष्टि लोग भ्रान्ति में पक्के हुए हैं। इन दुर्नयों को लोककर जो सम्यक्दृष्टि हैं उनको अनेकान्तात्मक ग्रुद्ध तत्त्व का स्पीकार करना चाहिए। (१०८) भव और मोक्ष—ये दो आत्मा की अवस्थाएँ हैं। भव का अर्थ है चार गति (देव, मनुष्य, तिर्यक्ष और नारक) वाले ससार में गति-आगति (आना-जाना, परिवर्तन, जम्म-मरण)।

बन्धहेतोरभावात् स्यान्निर्जराकरणादिष् ।
यः कृत्सनकर्मनिर्मोक्षो मोक्षोऽनन्तसुखात्मकः ॥१०९॥
तस्योपायस्त्रिधा सम्यग्ज्ञानदृग्तृत्त्रहक्षणः ।
जीवाजीवौ पुण्यपापाश्रवसंवरनिर्जराः ॥११०॥
बन्धमोक्षौ नवैते स्युः पदार्थाः सत्यतामिता ।
भव्योऽभव्यस्तथा सुक्तस्त्रिधा जीवनिरूपणा ॥१११॥
अजीवः पञ्चधा धर्माधर्मकालखपुद्गलाः ।
गत्युपत्रहकृद्धमीं मत्स्यानां सिल्हं यथा ॥११२॥
अधर्मः स्थित्यवष्टम्भः तरुच्छाया नृणामिव ।
अवगाहप्रदं व्योमाऽमृति यद् व्यापि निष्कियम् ॥११३॥
वर्तनालक्षणः कालः सा तु स्वपरसंश्रयैः ।
पर्यायैर्नवजीर्णस्वरुरणं वर्तना मता ॥११४॥
स सुख्ये। व्यवहारात्मा द्वधा कालः प्रकीतितः ।
सुख्योऽसंख्यैः प्रदेशैः स्वैश्चितो मणिगणिरिव ॥११५॥

<sup>(</sup>१०९) बन्ध के हेनुओं का अभाव होने के कारण कर्मों से अत्यन्त सुक्ति होती है। निर्जरा से भी कर्म से अत्यन्त सुक्ति होती है। यही मोक्ष है। मोक्ष अनन्त सुखात्मक है। (११०- १११) मोक्ष का उपाय तम्यक्जान, सम्यक्दर्शन, और सम्यक् चारित्र्य ये तीनों मिलकर हैं। जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आसव, संवर, निर्जरा, बन्ध, मोक्ष-ये नो तत्त्व हैं। जीव के तीन भेद हैं— भव्य, अभव्य व सुक्त। (११२-११३) अजीव पांच प्रकार का है-धर्म, अधर्म, काल, आकाश व पद्गल। धर्म गति का सहायक कारण है। उदाहरणतः जसे जल मस्य की गति में सहायक होता है वसे धर्म (जीव और पुद्गल की) गति में सहायक होता है। अधर्म स्थिति का सहायक कारण है। सुसापकर की स्थिति में जिस प्रकार तर्क की छाया सहायक होती है उसी प्रकार (जीव और पुद्गल की स्थिति में जिस प्रकार तर्क की छाया सहायक होती है उसी प्रकार (जीव और पुद्गल की स्थिति में) अधर्म सहायक है। (११४) काल को रहने की जगह देता है। यह अमूर्त है, व्यापक है, निष्क्रिय है। (११४) काल का लक्षण वर्तना है। स्वाश्रित पर्यायों के हारा या पराश्रित पर्यायों के हारा नवस्व— जीर्णत्व करना ही वर्तना मानी गई है। (११५) वाल दो प्रकार का कहा गया है—व्यवहारकाल व मुख्यकाले । जो मुख्यकाल है वह अपने असंख्यप्रदेशों का मिणियों के हेर के समान देर है।

प्रदेशप्रचयाऽभावादस्य नैवास्तिकायता । समयाविक्रकाद्यात्मा व्यवहारात्मकः स च ॥११६॥ अन्ये पञ्चास्तिकायाः स्युर्धमाधर्मो नभस्तथा ।

काल एते त्वमूर्ताः स्युर्भृतद्रव्यं तु पुद्गलः ॥११७॥

वर्णगन्धरसस्पर्शलक्षणाः पुद्गला मताः ।

अमूर्ताः स्कन्धदेशप्रदेशभेदात् त्रिधा मताः ।।११८॥

मूर्तद्रव्यं चतुर्घा स्यात् स्कन्धदेशपदेशतः । परमाणुस्त्वपदेशः स्कन्धादेर्मृलकारणम् ॥११९॥

द्वर्णणुक।दिमहास्कन्घरूपः स्कन्धः पृथग्विधः । धर्मछ।यातमे।ज्योत्स्नामेघवर्णादिभेदभाक् ॥१२०॥

कार्यानुमेयास्त्वणवो द्विस्पर्शाः परिमण्डलाः ।

वर्णो गन्धो रसभ्चैकस्तेषु नित्या भवन्ति ते ॥१२१॥

अनित्याः पर्ययेरेव स्क्ष्मस्क्ष्मो भवेद्द्रचणुः । सूक्ष्मास्तु कार्मणस्कन्धाः सूक्ष्मस्थूलाः पुनर्मताः ॥१२२॥

शब्दगन्धरसस्पर्शाः स्थूलसृक्ष्माः पुनर्मताः । छायाज्योतस्नाऽऽतपाद्याञ्च स्थूलद्रव्यं जलादि च ॥१२३॥

<sup>(</sup>११६) कालद्रव्य में प्रदेशप्रचय का अभाव है। इसीलिए काल अस्तिकाय नहीं है। व्यवहारात्मककाल समय, आविलका आदि रूप है। (११७) (काल के सिवाय) अन्य पाँच द्रव्य पञ्चास्तिकाय कहे जाते हैं। धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये अमूर्त द्रव्य हैं। पुद्गल मूर्तद्रव्य है। (११८-११९)पुद्गल के लक्षण हैं—वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श। अमूर्त द्रव्यों के तीन भेद होते हैं—स्कन्ध, देश व प्रदेश। मूर्ग द्रव्य के चार भेद हैं— स्कन्ध, देश, प्रदेश और अप्रदेश (परमाणु) परमाणु, स्कन्ध आदि का मूलकारण है। (१२०) द्रव्यणुक से लेकर महास्कन्ध तक अनेकों प्रकार के स्कन्ध होते हैं— जैसे धर्म, छाया, तमस्, ज्योतस्ना, मेघ, वर्ण आदि। (१२१-१२२अव) अणुएँ अपने कार्य से अनुमेय है। परमाणु में दो स्पर्श, परिमण्डल, एक वर्ण, एक गन्ध और एक रस सदा होते हैं। पर्याय। के द्वारा परमाणु अनित्य होते हैं। (१२२कड-१२४अव) परमाणु सूक्ष्म-स्क्ष्म होता हैं। कार्मण स्कन्ध स्क्ष्म होते हैं। शब्द, गन्ध, रस और स्पर्श सूक्ष्मस्यूल होते हैं। छाया, ज्योतस्ना, आत्य आदि स्थूलसूक्ष्म होते हैं। जल आदि स्थूल द्वव्य होते हैं। प्रथवी आदि स्थूल-स्थूल होते हैं। ये सब स्वन्ध के भेद हैं।

स्थूलस्थूलं. पृथिव्यादि स्कन्धमेदा इमे स्मृताः । शुभायुर्नामगोत्राणि सद्वेदं पुण्यमुच्यते ॥१२४॥ द्विचरवारिशता भेदैः विस्तरेण निवेदितम् । पुण्यादन्यत् पुनः पाणं तद् द्रश्यशीतिविधं स्ध्तम् ॥१२५॥ कायवाङ्मनसां योगैः कषायेरिन्द्रियाऽव्रतेः । पश्चिवशतिमात्राभिः क्रियाभिः स्यादिहाश्रवः ॥१२६॥ शुमाश्रवस्तु पुण्यस्य पापस्य त्वशुमाश्रवः । आश्रवाणां तु सर्वेषां निरोधः संवरो मतः ॥१२७॥ स द्विधा द्रव्यभावाभ्यां भवहेतुकियोज्ज्ञनम्। . स भावसंवरः कर्मेपुद्गलादानविच्छिदा ।।१२८॥ स्याद् द्रव्यसंवरः सोऽपि धर्मैः समितिगुप्तिभिः। अनुपेक्षासचारित्रपरीषहजयैर्युतः ॥१३९॥ तपसा निजरा द्वेधा तपः स्याद् बाह्यमान्तरम्। बाह्यं तपः षड्विघं स्यात् तथैवाऽऽभ्यन्तरं मतम् ॥१३०॥ सविपाकाऽविपाका सा स्यादुपायत् स्वतोऽपि वा । मिथ्यात्वं सक्तवायादच योगा अविरतिस्तथा ॥१३१॥ प्रमादश्चेत्यमी बन्धहेतवः स्युरिहाक्निनाम् । प्रकृतिरच स्थितिरनुभागः प्रदेश इत्यमी ।।१३२॥

(१२४कड-१२५) शुभायु, शुभनाम, शुभगोत्र, सातावेदनीय—ये चार प्रकार के कर्म पुण्य कहलाते हैं। इनके सब मिलकर बयालीस (४२) मेद कहें गये हैं। पुण्य से विरुद्ध पाप हैं। पाप के बरासी (८२) मेद हैं। (१२६) मन, वचन और काया की प्रवृत्ति से, (चार) कथायों से, (पांच) इन्द्रियों से, (पांच) अवतों से और पच्चीस क्रियाओं से आसव होता है। (१२७) शुभ आसत्र पुण्य का कारण है, अशुभ आसत्र पाप का। सब प्रकार के आखरों का निरोध संवर कहा जाता है। (१२८-१२९) संवर के दो प्रकार हैं—प्रव्यसंवर और भावसंवर । संसार के हेतु रूप क्रिया का स्थाग भावसंवर है। कर्म पुद्मल के आने को रोक देना यह प्रव्यसंवर है। संवर के उपाय धर्म, सिमिति, गुप्ति, अनुवेक्षा, चारिन्य और परीषहज्य है। (१३०) तप से निर्जरा होती है। तप दो प्रकार का है—बाह्य और अन्तरिक। बाह्य तप के छः भेद हैं। वैसे ही आन्तर तप के भी छः भेद हैं। (१३१-१३२) निर्जरा दो प्रकार की होती है—विपाकसहित और विपाकरहित। निर्जरा उपाय से भी होती है, स्वतः भी होती है। विपाकसहित और विपाकरहित। निर्जरा उपाय से भी होती है, स्वतः भी होती है। विपाकसहित और विपाकरहित। कि प्रमाद संसारी के बन्ध के हेतु हैं। बन्ध के ये चार भेद हैं—प्रकृतिबन्ध, इश्वतिबन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशवन्ध।

बन्धमेदा मोहरागद्वेषस्पन्दादिसम्भवाः । अणुनां स्निम्धरूक्षस्वात् परिणामात् यथात्मनः ॥१३३। नि:शेषकर्मनिर्मीक्षो मोक्षः स प्रागुदीरितः। आलोकान्ताद्ध्वंगाः स्यः सिद्धा मोक्षपदस्थिताः ॥१३४॥ ते पञ्चदशधा साध्याः नृगतित्रसभव्यजैः । पञ्चेन्द्रिययथास्यातक्षायिकत्वभवैगुणैः ॥१३५॥ अनाहारकसंज्ञित्वकेवलज्ञानद्दरभवैः । मार्गणास्थानकरेतैर्न शेषेस्ते यथायथम् ।। १३६॥ सत्पदाद्यनुयोगैस्तु साध्या नवभिरन्वहम् । न तेषां पुनरावृत्तिः संस्रतौ नवापि संस्रतिः ॥१३७॥ नात्मश्चा भवेत् तावत् सिद्धाः संसारिणां पुनः । भागेऽनन्ते वर्तमानास्तेऽनन्ताः शास्वता अपि ॥१३८॥ बद्धानामपि मुक्तत्वे स्याद्धानिर्ने क्षयः क्वचित् । आनन्त्यं हेत्रेवात्र धर्माणामिव वस्तुनः ॥१३९॥ इत्यमीषां पदार्थानां श्रद्धानं पीतिपूर्वकम्। तत्सम्यम्दर्शनं ज्ञातं तेषां मेदपकाशकम् ।।१४०।।

<sup>(</sup>१३३) ये सब प्रकार के बन्ध मोह, राग, देख, स्पन्दन आदि से उत्पन्न होते हैं। जैसे एक अणु का दूसरे अणु से बन्ध स्निय्वता और रक्षता से होता है उसी प्रकार आत्मा का कर्मों से बन्ध (मोह-राग-देखादि रूप) परिणाम के कारण होता है। (१३४) नि:शेष कर्मों का क्षय मोक्ष है। उसका निरूपण पहले किया गया है। (मुक्त होते ही जीव) लोक के अग्रमाण तक उद्ध्वंगमन करता है। जिन्होंने मोक्षपद प्राप्त किया है वे सिद्ध हैं। (१३५-१३६) सिद्धों के पन्द्रह (१५) प्रकार माने गये है। इन सब प्रकारों में ग्राति, त्रस, भव्यत्व, पञ्चेन्द्रियत्व, यथाख्यात चारित्र्य, क्षायिकत्व,अनाहाराकत्व, सिक्त्व, केवलज्ञान, केवलदर्शन—इन मार्गणास्थनों से ही, अन्य मार्गणास्थानों से नहीं, यथायोग्य विचार किया जाता है। (१३७-१३९) सत्पदादि नव अनुयोगों से भी ये पन्द्रह प्रकार के सिद्धों की प्रतिदिन विचारणा की जाती है। सिद्ध संसार में पुनः नहीं आते। संसार कभी आत्माओं से रहित नहीं होता क्योंकि सिद्धों की संख्या अनन्त होते हुए भी संस्परी जीवों की जितनी संख्या है उसके अनन्त भाग की ही सदैव रहेगी। इसल्प्य संसारी जीवों की जितनी संख्या है उसके अनन्त भाग की ही सदैव रहेगी। इसल्प्य संसारी जीवों का क्षय (संसार में से) नहीं होता, केवल उनकी कभी ही होती है। (१४०) इन सब पदार्थों में प्रीतिपूर्वक अदा सम्यक् दर्शन माना गया है। सम्यक् दर्शन ही इन सब पदार्थों का भेद ग्रहण कराता है।

### पद्मसुन्दरस्ररिविरिषत

सर्वभावेष्वनेकान्तो धर्माणां युगपचदा । स्वस्वद्रव्यक्षेत्रकालभावैद्रव्यगुणादिभिः ॥१४१॥ सर्वे स्यादिस्त स्यान्नास्तीत्यस्ति नास्ति द्वयं समम्। स्यादवक्तव्यमेव स्यादस्त्यवक्तव्यमेव तत् ।।१४२।। नास्त्यवक्तव्यमेव स्यात् क्रमेण च बुभुत्सया । स्यादस्ति नास्त्यवक्तव्यमादेशात् सप्तधा भवेत् ॥१४३॥ परिणामः क्रमेणैवामक्रमेण तथा भवेत् । गुणपूर्यायवद् द्रव्यं गुणास्तु सहभाविनः ॥१४४॥ पर्यायाः क्रमजाः सत्त्वं घ्रीव्योत्पादव्ययात्मकम् । अनन्तेधर्मेव्याख्यायां सापेक्षा नयसंहतिः ॥१४५॥ नयः सदिति विज्ञानात् सदेवैकान्तद्रर्नयः । तथा स्यात् सत्प्रमाणं स्यात् सर्वं स्याद्वादवादिनाम् ।।१४६।। सप्तभङ्गीप्रसादेन शतभङ्ग्यपि जायते । इति मीमांसया तत्त्वं जानतो ज्ञानदर्शने ॥१४७॥ व्यवहारात्मके स्यातां ते पुनर्निश्चयात्मके । स्वसंवेद्यचिदानन्दमयस्वात्मावलोकनात् ।।१४८।।

(१४१) सभी वस्तु अनेकान्तात्मक हैं। एक ही समय स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल और स्व-भाव से वस्तु सत् है और परद्रव्य, परक्षेत्र, परकाल और परभाव से वस्तु असत् है। इस प्रकार सभी द्रव्य, गुण आदि को लेकर विचार किया जा सकता है। (१४२-. १४३) अमुक हिन्द से वस्तु है, अमुक हिन्द से वस्तु नहीं है । दोनों हिन्दों से, कम से, वस्तु हैं और नहीं भी है। दोनों ही दृष्टियों से एक साथ वस्तु का वर्णन करना मुश्किल है अर्थात् वस्तु अवक्तव्य है । वस्तु है और अवक्तव्य है। वस्तु नहीं है और अवक्तव्य है । वस्तु है, नहीं है और अवस्तव्य है। इस तरह वस्तु का सप्तमङ्गीरूप सात बाक्यों से होता है। (१४४) (इब्यों का) परिणाम क्रम से और अकम से होता है। द्रव्य गुणपर्यायात्मक है। गुण सहभावी होते हैं। (१४५) पर्याय कम से होते हैं । वस्तु का जो सस्व है वह उत्पाद, व्यय और धीव्य से व्याप्त है। वस्तु में अनन्त धर्म होते हैं। अतः वस्तु का वर्णन अपेक्षामेद (नयों) से होता है। (१४६) ''है''- ऐसा ज्ञान नय है। ''है ही''--ऐसा ज्ञान दुर्नय है। और ''अमुक अपेक्षा से हैं"- ऐसा ज्ञान प्रमाण है । यह सब स्याद्वादवादियों को मान्य है । (१४७-१४८) सप्तमङ्गी के आधार पर शतभङ्गी मी हो सक्ती है। ज्ञान और दर्शन जब इस प्रकार की मीमांसा के द्वारा तत्त्व को जानते हैं तब वे व्यवहारात्मक कहलाते हैं। जब वे स्वसंवेद्य चिदानन्दमय अपनी आत्मा को देखते हैं तब वे ज्ञान और दर्शन निश्चयास्मक कहलाते हैं ।

सर्वसावययोगानामुङ्झनं चरणं विदुः । सत्येव दर्शने ज्ञानं चारित्रं स्यात् फलपदम् ॥१४९॥

दर्शनज्ञानविकलं चारित्रं विफलं विदुः । त्रिषु द्वेचेकविनाभावात् षोढा स्युर्द्गनेयाः परे ॥१५०॥

दर्शनादित्रयं मोक्षहेतुः समुदितं हि तत् । महाव्रतोऽनगारः स्यात् सागारोऽण्वती गृही ॥१५१॥

अप्तो यथार्थवादी स्यादाप्ताभासास्ततः परे । आप्तोक्तिरागमा ज्ञेयः प्रमाणनयसाधनः ॥१५२॥

विपर्यस्तस्तदाभास इति तत्त्वस्य निर्णयः । य एनां तत्त्वनिर्णीति मःवा याथात्म्यमाःमसात् ॥१५३॥

श्रद्धते स तु भव्यात्मा परं ब्रह्माधिगच्छति । पुरुषं पुरुषार्थं च मार्गं तत्फलमाह सः ।।१५४॥

लोकनाडीं समस्तां च व्याचस्ये त्रिजगद्गुरुः । भवद् मृतं भविष्यच्च द्रव्यपर्यायगोचरम् ॥१५५॥

٠.

<sup>(</sup>१४९) सब प्रकार की दोषयुक्त प्रवृत्ति के त्याग को चारित्र कहते हैं। सम्मक् दर्शन हो तभी जान और चारित्र फलप्रद होते हैं। (१५०) दर्शन और जान से रहित चारित्र विफळ है— ऐसा विद्वान लोग समझते हैं। इन तीनों में से एक या दो से रहित छ: विकल्प होते है, जो दुर्नय हैं। (१५१) दर्शन आदि ये तीन मिलकर मोक्ष का एक ही उपाय बनता है। महाजतधारी अनगार है। अणुजतधारी आवक है। (१५२) को यथार्थवारी है वह आप्त है, बाकी सब आप्त न होते हुए भी आप्त की म्नान्ति करने वाले हैं। आप्तवचन ही आगम है, ऐसा समझना चाहिए। प्रमाण और नय आगम के साधन है, उपाय है। (१५३—१५४) इस लक्षण से रहित जो वचन है वह आगमा-मास है। आगम में तत्त्व का जो निर्णय किया गया है उसकी सचमुच तत्त्वनिर्णय मान कर को यथायोग्य मावपूर्णक अद्धा रखता है वह भव्यात्मा है। वह (मुक्त होता है अर्थात्) परमज़स को प्राप्त करता है। किर उन्होंने (अर्थात् पार्श्वनाथने) पुरुष, पुरुषार्थ, पार्ग और मार्गफल कहा। (१५५) उपरांत, तीनों जगत् के गुरु पार्श ने समस्त बोक्नाधी की व्याख्या की। भूत, भविष्य, वर्शमान (सब) द्रव्य के (सभी) पर्याय (अनके जान का) विषय था।

### पद्मसुन्दरस्र रिविरचित

आगति गतिमुत्पत्तिच्यवने जिन्मनां जगे ।

श्रां काषुरुषान् सर्वान् कर्मणां वर्गवर्गणाः ॥१५६॥

स्पर्द्धकादिव्यवस्थां च कृतं यत् प्रतिसेवितम् ।

आविः कर्म रहः कर्म मुक्ति मुक्तिमुपादिशत् ॥१५७॥

श्रुत्वेति भगवद्व्याख्यां घनस्तनितिजित्वरीम् ।

भव्या निष्पीतपीयृषा इव प्रमुद्धमाययुः ॥१५८॥

जगृहुः केऽपि सम्यक्तवं केचित् पञ्चमहाव्रतान् ।

गृहिधमे परे सम्यग्दर्शनज्ञानपूर्वकम् ॥१५९॥

श्रीमत्पार्श्वघनाधनाद्विलसितं मन्द्रं ध्वनेगंजितं

ते सामाजिकचातकाः श्रुतिगतं सम्पाद्य सोत्कण्ठिताः ।

पीत्वा धर्मरसामृतं मृतिजराश्चन्यं पदं लेभिरे

म्यान्मक्रलसङ्गमाय भविनां सैवाऽऽर्हती भारती ॥१६०॥

इति श्रीमत्परापरपरमेष्ठिपदारिवन्दमकरन्दसुन्दररसास्वादसम्पीणितमव्यभवये

पं०पद्ममेरुविनेयपं०श्रीपद्मसुन्दरविरचिते श्रीपाद्यवनाथमहाकाव्ये

श्रीपाद्यसम्वस्तिधर्मदेशनोपद्रलोकनं नाम षष्ठः सर्गः ।

(१५६-१५७) संसारी जीवों की आगित, गित, उत्पत्ति, च्यवन की बात भी उन्होंने कही। उन्होंने सभी शलाकापुरुषों का चरित्र वर्णित किया, कमों की वर्गणाओं का निरूपण किया, कमों की स्पर्ध का आदि के द्वारा व्यवस्था की। उन्होंने प्रतिसेवना, प्रकट या उदित कमें, अप्रकट या अनुदित कमें, कमिकलभोग और कमें से मुक्ति — इन सब बातों का उप-देश दिया। (१५८) प्रमु पार्श्व का घनगर्जना से अधिक गंभीर उपदेश सुन कर मध्य जीव अध्यन्त आनिदित हुए मानों उन्होंने सुधा का आंकठ पान किया हो। (१५९) कुछ जीवों ने सम्यक्त्व घारण किया, कुछ ने पाँच महावतों को स्वीकार किया, अन्य ने सम्यग् शान-दर्शनपूर्वक आवक धर्म को अपनाया। (१६०) श्रीपार्श्वनाथरूपी घने घादलों से जिनत गम्भीर ध्वनि की गर्जना को सुन कर वे श्रोतारूपी चातक (धर्मरसामृत पीने के छिए) उस्कण्डित हो गये। फिर धर्मरसामृत का पान करके वे जरामरणरहित पद को प्राप्त सुए। अर्ह त्देव की वाणी मध्य जीवों के मंगल की प्राप्त के छए हो!

इति श्रीमान् परमपरमेष्ठि के चरणकमल के मकरन्द के सुन्दर रस के स्वाद से भव्यजनों को प्रसन्न करने वाला, पं० श्री पद्ममेर के शिष्य पं० श्रीपद्मसुन्दर कवि द्वारा रचित श्रीपार्श्वनाथ महाकाव्य में 'श्रीपार्श्वसम्बस्ति और धर्मदेशना का विवेचन' नामक षष्ठ सर्ग समाप्त हुआ ।

# सप्तमः सर्गः

अयोदयाद्विमूर्घस्थमिव मार्तण्डमण्डलम् । मणिरत्नपराद्धर्धद्वीवासीनं हरिविष्टरे ।।१॥ चलच्चामरसंवीज्यभानदेहं जिनेश्वरम् । अशोकतरुब्धनस्थं छत्रत्रितयभासुरम् ॥२॥ प्रावृषेण्यमिवास्मे।दं गस्भीरध्वनिगर्जितम् । गिरां विरामे सुत्रामा नःवा तं भक्तिनिर्झरः ॥३॥ प्रमोदविकसन्नेत्रसहस्रः प्राञ्जलिः प्रमोः । समारेभे स्तुति कर्तुमेकतानः प्रसन्नधीः ॥४॥ ॥कलापकम्॥ त्वं स्वयम्भूः परंज्योतिः प्रभविष्णुरयोनिजः । महेश्वरस्त्वमीशानो विष्णुर्जिष्णुरजोऽरजाः ॥५॥ भवानिव जगरूलोकमशोकं करुते तरुः । अशोकाेऽपि निजच्छायासंश्रितं त्वदुपास्तितः ॥६॥ उदम्तहस्तैस्ते दक्षैर्यक्षेरुद्धतचामराः । धुनन्ति समेव भव्यानां रजांसि प्रचितान्यपि ।।७।। तब च्छत्रत्रयं भाति मुक्ताजालविलम्बितम् । लीलास्थलमिवाऽऽपाण्डु जगरलक्ष्म्याः समुच्छितम् ॥८॥

<sup>(</sup>१-४) अब उदयाचलपर्वत की चोटी पर स्थित सूर्यमण्डल की मांति अमूस्यमणिखित अर्थ सिंहासन पर विराजमान, चलती चामरों से जिस पर पंखा किया जा रहा है ऐसे शरीरवाले, अशोकवृक्ष के नीचे वैठे हुए, तीन छत्रों से मुशोमित और गम्मीरध्विन से गर्जना करते वर्षाकालीन बादल के समान जिनदेव को, अपनी वाणी के विश्वान्त होने पर नमस्कार करके मिन्ति के निर्झरवाले, प्रसन्नता से विकसित सहस्रनेत्रवाले, प्रसन्नबुद्धिवाले और एकामचित्त इन्द्र ने हाथ जोड़कर प्रभु की स्तृति करनी प्रारम्भ की। (५) हे प्रमो !, आप स्वयंभू हैं, परम ज्योतिरूप हैं, समर्थ और अयोनिज हैं। आप ही महेश्वर हैं, विष्णु हैं, अज हैं एवं अरज हैं। (६) आपकी उपासना के कारण अशोकवृक्ष भी आपकी तरह अपनी छाया का आश्रय लेने वाले जगत के लोगों को शोकमुक्त करता है। (७) उन्नत हाथ वाले दक्ष यक्षों के द्वारा हिलाये हुए चामर मध्य लोगों की संचित रज को दूर करते हैं। (८) हे प्रमो !, मुक्ताजाल से लटकता हुआ आपका छन्नत्रय अतीव शोमा देता है। मानो यह छन्नत्य जगत्लक्ष्मी का समुन्नत स्वेत क्रीकास्थल है।

www.jainelibrary.org

# पंत्रसुन्दरस्र रिविर चित

सुरास्त्वयि वितन्वन्ति नभस्तः सुमनोऽञ्जलीन् । स्वर्गिश्रयेव निर्मुक्तान् प्रमोदाश्रुकणानिव ॥९॥ अपरनरत्नरचितं तव सिंहासनं विभोः । त्वदास्यायै समानीतं मेरोः शृङ्गमिवामरैः ॥१०॥ जगत्त्रयपवित्रत्वविधानायेव यस्यति । तव वर्ष्मप्रभाभाराकान्तं शास्त्रयं विभो ! ।।११।। तव यो दुन्दुभिव्वानडम्बरो व्यानशेऽम्बरम् । शब्दब्रह्मात्र विश्रान्तमितीव जगतां जगौ ॥१२॥ तव वाक्किरणीघोऽयमनन्तज्ञानभास्वतः । प्रसर्पन् व्यधुनोद् ध्वान्तं जगज्जनमनोगतम् ।।१३॥ अहार्येपातिहार्याणि नान्यसाधारणानि ते । स्वर्य प्रकाशयन्त्येव जगत्साम्राज्यवैभवम् ॥१४॥ सत्यामिन्द्रियस्मभूयां त्वयि ज्ञानमतीन्द्रियम् । जागरर्यचिन्तनीया हि प्रमूणां खलु शक्तयः ।।१५॥ तव करपद्भमस्येव भिक्तः शक्तिगरीयसी । दभाऽपि पम्फलीत्येव फलसम्पदमद्भुतम् ॥१६॥

<sup>(</sup>९) देवता लोग आप पर आकाश से पुष्पों की वर्षा करते हैं, मानों स्वर्ग की लक्ष्मी के आनन्दाश्रु की बूँदें गिर रही हों। (१०) हे प्रमो !, आपका यह नवीनररन जितिसिंहासन ऐसा लगता है मानो आपके ही बैठने के लिए देवतालोग सुमेर्द्यवत के शिखर को लाये हों। (११) हे प्रमो !, आपके शरीर की कान्ति के भार से व्याप्त शालत्रय (तीन किले) मानों तीनों लोकों को पवित्र करने का प्रयत्न करते हैंं। (१२) दुन्दुमि की ध्वनि जसी आपकी आवाज आकाश में प्रस्त है, वह मानों 'शब्दब्रहा यहां विश्रान्त है' ऐसा तीन जगत को कहती है। (१३) अनन्त ज्ञान से दीप्त ऐसी आपकी बाणीरूपी किरणों का समुदाय संसार के लोगों के फैलते हुए मानस अन्धकार को दूर करता है। (१४) आपका यह अनन्यसाधारण अहार्य प्रतिहार्य स्वयं जगत् साम्राज्य के बैमव को प्रकाशित करता है। (१५) इन्द्रियसामग्री के होने पर भी आपका ज्ञान अतीन्द्रिय है। समर्थ व्यक्तियों की अचिन्तनीय शक्तियाँ जागत होती हैं। (१६) आपकी मिन्त, कल्प-वृक्ष की मांति अध्यन्त शक्तिवाली है, अल्प होने पर भी अध्भुत फलसम्पास को विकसित करती हैं।

मबद्धागमृतास्वादादेव ! देवामरा वयम् । सुधान्यसामपि सुधा मुधाऽद्य प्रतिमाति नः ।।१७॥

देवाधिदेवस्त्वं स्रष्टा परमेष्ठी पुरुः परः । शस्भुः स्वयंसूर्भगवांस्त्वं पुमानादिपूरुषः ।।१८॥

त्वं विश्तोमुखो विश्वराद्भ विराद्भ विश्वरम् विभुः । विश्वव्यापी विश्वयोनिः वियोनिर्विश्वमुक् प्रमुः ॥१९॥

त्वमनादिरनन्तश्च परमात्मा परापरः । हिरण्यगर्भोऽधिज्योतिस्त्वमिनस्त्वमयोनिजः ।।२०।।

त्वमक्षरोऽजरोऽक्षय्योऽनक्षरे।ऽनक्ष ईश्वरः । त्वमच्युतो हरो भव्यवन्धुस्त्वं भव्यभास्करः ॥२१॥

त्वं शंभुः शंभवः शम्बदः शरण्यश्च शङ्करः । त्वं पुराणकविवीम्मी त्वं स्याद्वादवदावदः ॥२२॥

यागीइवरो योगविदां वरस्त्वं धर्मतीर्थकृत् । स्वं धर्मादिकरे। धर्मनायको धर्मसारथिः ॥२३॥

धर्मेध्वजा धर्मपतिः कर्मारातिनिवर्हणः । त्वमहन्नरिहा सार्वः सर्वेजः सर्वेददर्यसि ॥२४॥

<sup>(</sup>१७) हे प्रमो !, आपकी अमृतवाणी के रसास्वादन से हम अमर बने हैं । अमृत जिनका मोजन है ऐसे हमको आज अमृत व्यर्थ माल्स पड़ता है । (१८) आप देवाधि-देव हैं, लब्ध हैं, परमेष्ठी हैं, पुर हैं, पर: हैं, शंभु हैं, स्वयंभू हैं, भगवान हैं, पुमान हैं एवं आदिपुरुष हैं । (१९) आप विश्तोमुख हैं, विश्वराह हैं, विश्वह हैं हैं, विश्वह हैं हैं हिरण्य गर्भ हैं । (२०) आप अतादि हैं, अमन्त हैं , परमारमा हैं ,परात्पर हैं ,हिरण्य गर्भ हैं , अनक्षर हैं , अन्य अयोगिज हैं । (२१) आप अक्षर हैं , अजर हैं , अक्षय्य हैं , अनक्षर हैं , अनक्ष हैं , ईश्वर हैं , अन्य हैं , स्वव्यवन हैं हैं , एवं मव्यमास्कर हैं । (२२) आप शंभु हैं ,शंभव हैं ,शंभव हैं ,शंभव हैं ,शंभव हैं ,शंभव हैं ,शंभव हैं ,शंभविद्वाद हैं ,शंभविद हैं हैं ,शंभविद हैं ,शंभ

## पद्मसुन्दरस्र शिवरचित

त्वं बुद्धस्त्वं स्वयंबुद्धस्त्वं सिद्धः पुरुषे।त्तामः । सूक्ष्मा निर्ज्जने।ऽव्यक्ता महनीया महानिष ॥२५॥

अणीयांश्च गरीयांश्च स्थवीयानुत्तामा जिनः । अनुत्तारीऽनद्भवरस्त्वं स्थास्नुर्भूष्णुर्भवान्तकः ॥२६॥

ब्रह्म ब्रह्मविदां ध्येयः शान्तस्त्वं तारकः शिवः । आप्तः पारगताऽपारश्चिद्रपोऽनन्तदर्शनः ॥२७॥

निर्मदस्त्वं हि निर्माया निर्माहा निर्ममः स्वराट्ट् । निर्द्रन्द्वो वीतदम्भस्त्वं निष्कलो निर्मलो जयी ॥२८॥

वीतरागोऽनन्तवीर्योऽनन्तज्ञानविलेखनः । निष्कलङ्को निर्विकारो निराबाधा निरामयः ग२.२॥

स्वमेव पर्मज्योतिश्चिदानन्दमयः स्वयम् । नाम्नामण्टेात्तरशतं नीत्वा स्वस्पृतिगाचरम् ॥३०॥

संस्तौमि त्वां जगत्स्तुत्यं श्रीमत्पाद्द्वंजिनेश्वरम् । वामेयं महिमाऽमेयमश्वसेननृपाक्कजम् ॥३१॥

नमस्तेऽनन्तसौस्यायाऽनन्तज्ञानास्मने नमः । नमाऽनन्तदृशेऽनन्तवीयाय भवते नमः ॥३२॥

<sup>(</sup>२५) आप बुद्ध हैं, स्वयंबुद्ध हैं, पुरुषोत्तम हैं, सूक्ष्म हैं, निरंजन हैं, अन्यक्त हैं, महनीय हैं एवं महान हैं। (२६) आप अणीयान हैं, गरीयान हैं, स्थवीयान हैं, उत्तम हैं, जिन हैं, अनुत्तर हैं, अनुक्तर हैं, स्थासन हैं, सूख्यु हैं एवं मवान्तक हैं। (२७) आप ब्रह्म हैं, ब्रह्मविदांष्येय हैं, शान्त हैं, तारक हैं, शिव हैं, आप्त हैं, पारगत हैं, अपार हैं, चिद्भूप हैं एवं अनन्तदर्शन हैं। (२८) आप निर्मद हैं, निर्माय हैं, निर्मोह हैं, निर्माय हैं, निर्माह हैं, वितरम हैं, निर्माय हैं, निर्माह हैं, जिन्दाय हैं। (२९) आप वीतराग हैं, अनन्तवीर्य हैं, अनन्तज्ञानविद्योचन हैं, निष्कुद्ध हैं, निर्विकार हैं, निरावाध हैं एवं निरामय हैं। (३०--३१) आप स्वयं परमज्योति हैं एवं चिदानन्दमय हैं। आपके एक सौ आठ नामों का स्मरण करके में जगत के स्तुतियोग्य तथा अमेयमहिमा-वाद्ये वामा-अव्यक्ति के पुत्र आप श्रीमत्पार्विजनेश्वर की स्तुति कर रहा हूँ। (३२) अनन्तव्यावस्वरून, अनन्तव्यानस्वरूप, अनन्तदर्शनस्वरूप तथा अनन्तवीर्य आपको नमस्कार हैं।

जय त्वं त्रिजगद्बन्धो ! जय त्वं त्रिजगद्धित ! । जय त्वं त्रिजगत्त्रातर्जय त्वं त्रिजगत्पते ! ।।३३।। रवद्ध्यानात् प्तचित्तोऽहं त्वन्नुतेः पूतवागहम् । त्वन्नतेरस्मि पूताङ्गो धन्यस्त्वद्दर्शनादहम् !।३४।। त्वत्पादनखरपांशुकिरणाम्बुनिमज्जनैः । मूर्घाऽभिषिक्त इत्र मे भाति नम्रस्य पावनैः ॥३५॥ तव स्तोत्राजितात् पुण्यादित्येवाऽऽशास्महे फलम् । मुयान्नः कर्मरजसां त्वयि भक्तिरवावरी ।।३६।। इदं ते पावनं स्तोत्रमश्रान्तं यः स्मरेत् सुधीः । लभते स सदानन्दमङ्गलश्रीपरम्पराम् ॥३०॥ शतकतुरिति स्तुत्वा श्रीपाइवै विश्वपावनम् । अथ तीर्थविहारस्याऽकरोत् प्रस्तावनामिति ॥३८॥ भगवन् ! पापसन्तापतप्तानामक्रिनां तव । ब्यास्यासुधारसस्यन्दैः प्रीणनावसरोऽधुना ।।३९॥ निः श्रेयसाय भन्यानामुज्जिही र्हु भेवाम्बुघेः । करोतु भगवानद्य धर्मतीर्थप्रवर्त्तेनम् ।।४०॥

<sup>(</sup>३३) तीनों जगत के बन्धु आपकी जय हो, तीनों जगत् के हितकारी आपका जय हो। तीनों जगत के रक्षक आपकी जय हो, त्रिजगत्पति आपकी जय हो। (३४) आपका ध्यान करने से में पवित्रहृदय हो गया हूँ। आपका ध्यान करने से में पवित्रहृदय हो गया हूँ। आपका स्तुति करने से में पवित्र वाणी वाला हो गया हूँ। आपको नमस्कार करने से में पवित्रतमा हूँ तथा आपके दर्शन से में घन्य हो गया हूँ। (३५) आपके चरणों के नखों के ऊर्ध्व गामी किरणरूप जल के पवित्रस्तान से मस्तक पर अभिषिक्त की मांति झुके हुए शीशवाला में महसूस करता हूँ। (३६) आपके स्तीत्र (स्तुति) से अर्जित पुण्य से हमयही फल चाहते हैं कि कमधूलि को हटाने वाली (हमारी) मिक्त आप में हो। (३७) यह आपका पवित्र स्तोत्र लगातार जो बुद्धिमान स्मरण करता है वह सदानन्ददायी मङ्गलकारक लक्ष्मीपरभ्यरा को प्राप्त करता है। (३८) इन्द्रदेव इस प्रकार विश्व को पवित्र करने वाले श्रीपार्श्व की स्तुति करके तीर्थ-विहार के लिए प्रस्तावना करने लगे। (३९) हे प्रमो!, पाप-सन्ताप से दुःखी शरीर—धारियों को व्याख्यानरूपी अमृतस्तास्वोदन से संतृप्त करना — यह अब आपका अवसर है। (४०) मव्य प्राणियों के संसारसागर से उद्धार के इच्छुक आप मगवान उनके कल्याण (मोक्ष) के लिए आज धर्मतीर्थ की प्रवर्त्ता करें।

### पद्मसुन्दरस्रिविरचित

इति प्रबुद्धोऽपि जिनो विज्ञसोऽथ विडोजसा । विजहार महीपीठे धर्ममार्ग प्रवर्त्तयम् ॥४१॥ परार्द्धयप्रातिहार्येद्धिमृषितः सुरकोटिभिः । सेठ्यमानः स भगवान् विजहार वसुन्धराम् ॥४२॥ अष्टौ गणधरास्तस्याभवँ ल्लब्धिविभृषिताः । सर्वेपूर्वधराश्चासन् सार्द्धेत्रिशतसम्मिताः ॥४३॥ अवधिज्ञानिनस्तस्य चतुर्दशशतप्रमाः । सहस्रं केवलालोका एकादशशतप्रमाः ॥४४॥ वैकियद्भियुतास्तस्य सार्द्धसस्त्रातपमाः । समनःपर्ययास्तस्य तथाऽनुत्तरगामिनः ॥४५॥ द्भादशैव शतान्यासन् षट्शती वादिनामि । मुनयस्त्वार्यदत्ताद्याः सहस्राणि तु षोडश ॥४६॥ आर्यिकाः पुष्पचूलाया अष्टत्रिंशत् सहस्रमाः । लक्षमेकं चतुःषष्टिसहस्राण्यास्तिका विभोः ॥४७॥ लक्षत्रयं च सप्तविंशतिसहस्रसंयुतम् । श्राविकास्तस्य सद्धर्मं दिशतः सर्वेतोऽभवन् ॥४८।। एवं निजगणैर्युक्तो भगवान् प्रत्यब्बुधत् । भटयपद्माकरान् धर्मे केवलज्ञानभास्करः ॥४९॥

<sup>(</sup>४१) प्रबुद्ध होने पर भी इन्द्र के द्वारा इस प्रकार स्तुति किए हुए जिनदेव ने महापीठ पर धर्ममार्ग का प्रवर्तन करते हुए विहार किया । (४२) परार्द्ध प्रतिहार्ध समृद्धि से भूषित वह भगवान जिनदेव पृथ्वी पर विहार करने छगे । (४३-४८) सर्वत्र धर्म को फैलाने वाले उन भगवान के आठ गणधर थे जो लब्धियां से विभूषित थे, तीन सो पचास सब पूर्वी के जानकार पूर्वधर थे; चौदह सौ अवधिज्ञानी थे; एक हजार केवलज्ञानी थे, यारह सो वैक्रियलब्धिवाले थे, सातसो पचास मनःपर्यायज्ञानी थे, बारह सौ अनुत्तरगामी थे, छःसो वादी थे, सोलहहजार आर्यदत्त अदि मुनि थे; अङ्तीसहजार पुष्पचूला आदि आर्यिकाये थीं, एक लाल चौसठ हजार आस्तिक श्रावक थे और तीन लाल सत्ताइसहजार श्राविकाये थीं।(४९) इस प्रकार अपने गणों से युक्त केवलज्ञान के कारण भासकररूप भगवान ने धर्म में मव्यजनोरूपी कमलों को प्रबुद्ध किया।

एवं ज्यशीतिदिवसैरूनान् सप्ततिवत्सरान् । विहृत्य भगवान् पाइर्वः प्रान्ते सम्मेतमासदत् ॥५०॥ आयुर्वर्षशतं पूर्णे समापय्य महामनाः । संलिख्य मासभक्तेन प्रलम्बतभुजद्वयः ॥५१॥ स्वयं योगनिरोधार्थं समुद्धातं तदाऽकरोत् । पूर्व दण्डं कपाटं च मन्थानं लोकपूरणम् ॥५२॥ चतुःभिः समयैविश्वमापूर्य व्यानशे विभुः । सञ्जहारान्तरं मन्थं कपाटं दण्डमुत्कमात् ॥५३॥ प्रदेशानुपसहत्याऽघातिस्थित्यंशसंहतीः । असङ्ख्येया निराकृत्यानुभागस्य च कर्मणाम् ॥५४॥ भागाननन्तान् सोऽध्यन्तर्मुहूर्ताद्योगरुन्धनम् । कुर्वाणो वाङ्मनोयोगौ सुक्ष्मीकृत्याश्रयात् तनोः ॥५५॥ ततश्च काययोगं च सूक्ष्मीकृत्याविनश्वरम् । दध्यौ सृक्ष्मिकयाध्यानं रुद्धयोगो गतास्रवः ॥५६॥ अयोगी स समुच्छिन्नकियं ध्यानमनश्वरम् । पञ्चहस्वाक्षरैध्यायन् शैलेशीकरणं गतः ॥५७॥

(५०) इस प्रकार सत्तर (७०) वर्षों में तरासी (८३) दिन कम विहार करके भगवान पार्श्व अन्तकाल में सम्मेतशिखर पर्वत पर गये। (५१-५७) उदारमनवाले, प्रलम्बत महाभुजावाले पार्श्वप्रमु ने सी वर्ष की पूर्ण आयु समाप्त कर मासमकत की संलेखना करके स्वयं प्रवृत्ति को रोकने के लिए समृत्वात किया। सर्वप्रथम दण्ड की तरह जर्थ्व और अधोदिशाओं में, फिर कपाट की तरह चारों दिशाओं में, फिर मन्था की तरह अन्तरालों में आत्मप्रदेशों को कैलाकर लोक को उन्होंने मर दिया। इस तरह चार क्षणों में विश्व का आत्मप्रदेशों से भरकर प्रभु व्यापक हो गये। बाद में उन्होंने कम से मन्था, कपाट और दण्ड की तरह उन्होंने आत्मप्रदेशों का संकोच कर अधाती कर्मों के असंख्येय भाग स्थितिवन्ध की उन्होंने नष्ट कर दिया तथा उन कर्मों के अनुभागवन्ध के अनन्त भागों को भी नष्ट कर दिया तथा उन कर्मों के अनुभागवन्ध के अनन्त भागों को भी नष्ट कर दिया। तदनन्तर अन्ति मृह्ते में शरीर की सृक्ष्मिकया का आश्रय कर उन्होंने वाणी और मन की प्रवृत्ति का निरोध किया। बाद में शरीर की किया को सृक्ष्म कर प्रशृत्तिनिरोधवाला और आसवरहित वह अविनश्वर स्क्ष्मिक्रया ध्यानने लगा कर। उसके पश्चित्त पश्चित्तरहित वह पाँच हस्त्व अक्षर के उच्चारण में जितनाकाल लगता है उतने काल तक अविनश्वर समुच्छिन्दित यह पाँच हस्त अक्षर के उच्चारण के प्राप्त हुआ।

#### पश्चसुन्दरस्रुरिविरचित

त्रयोदशास्य कर्माशाः प्रक्षीणाश्चरमे क्षणे । द्रासप्ततिरुपान्स्येऽथ निर्केषो निष्कलः शिवः ॥५८॥ श्रावणे धवलाष्टम्यां त्रयस्त्रिंशत् तपोधनैः । पूर्वाहुणे त विशाखायां श्रीपाइवीं निर्ववीतराम् ॥५६॥ सम्भ्याथ सवासवाः सुरगणाः श्रीमादर्वदेहं शुचि ज्वालाजालपरिप्कृते हुतभुजि प्रक्षिप्य गन्धोद्धुरैः । गोशीर्षेःमसमेधिते परिरुसत्काइमीरजैश्चन्दनै-रभ्यर्च्याक्षतपुष्पमार्यनिवहैस्ते भस्मसाच्चिकिरे ॥६०॥ क्षीरोदे च निचिक्षिप्रजिनपते मृति पवित्राङ्गजां बालादित्यसपत्नरत्नविलसत्काटीरकोटीधरैः । नत्वा तां निजमुर्द्धभिः सुरगणाः सेन्द्राः समस्तास्ततो । जामुः स्वालयमेव ते कृतमहानिर्वाणपूजोद्धवाः ॥६१॥ शकस्तुपरिमां च दक्षिणहनुं जमाह चेशानपा वामां तां चमरें।sश्रियां द्वतमधःस्थां वामजातां बलिः । अक्रोपाङ्गगतास्थिवृन्दमपरे शेषाः सुराः सादरं कृत्वा स्तूपविधानमत्र सकला नन्दीश्वरादौ ययुः ॥६२॥\_

<sup>(</sup>५८) उनके (पार्श्व के) तेरह कर्म के अंश चरम (अन्तिम) क्षण में नष्ट हो गये और उपान्त्य क्षण में बहत्तर (७२) कर्म के अंश भी नष्ट हुए । तदनन्तर वे निर्लेष, निष्कल य शिव हो गए। (५९) श्रावणमास में शुक्लांटमी के दिन तेतीस तपोधन मुनियों के साथ विशाखानक्षत्र में, पूर्वान्ह में श्रीपार्श्व ने निर्वाणपद प्राप्त किया। (६०) इन्द्रसहित सभी देवताओं ने एकत्रित होकर श्रीपार्श्व के पवित्र देह की कान्तिमान मुगन्धित केसर एवं चन्दन से तथा अक्षत, पुष्प और मालाओं से सजा कर, ज्वालाओं से परिष्कृत और गोशीर्षच्यदन के इन्धन से प्रज्जवित अगिन में रख कर भस्मीभूत कर दिया। (६१) उन्होंने जिनपित श्रीपार्श्व के पवित्र अग से उत्पन्न भस्म को क्षीर समुद्र में विसर्जित किया। प्रातःकालीन सूर्व के समान विलसित मणियों से जटित मुकुट की कोटि को धारण करने वाले अपने अपने मस्तकों से नमस्कार कर (झक्कर) इन्द्रसहित वे सभी देवता वहाँ से अपने स्थान को महानिर्वाणगुत्रा का उत्सव कर चले गये।(६२) इन्द्र ने अपर की बुद्धां को प्रहण किया और दाहिनी दुद्धां को ईशानेन्द्र ने और बायी दुद्धां को चमरेन्द्र ने तथा बलि ने अधीस्थत वाम हनु के अग्रभाग को लिया। अन्य देवताओंने अंग व उपांगों के अस्थिसमूह को ग्रहण किया। स्त्पविधान करके सब नन्दीक्थर आदि स्थानों को प्रस्थान कर गये।

यद्गभौद्भव—संयमग्रह-महाकैवल्य-निर्वाणता— कल्याणेषु सुरासुराः सुर्पातेवारीः समै सादराः । स्फूर्जद्रत्निकरीटकोटिमणिभिनीराजयन्तो जग— च्चक्षर्फीतमहामहं स तनुतात् पाइवैः सतां मङ्गलस् ।।६३।।

पूर्व ये। मरुभूतिरास स गजो देवइच विद्याधर—
स्तरमादच्युतनिर्जरो नरपितः श्रीवज्जनाभिर्वभौ ।
पदचान्मध्यममध्यमे त्रिदिवपा हेमप्रभदचक्रयभूद्
गीर्वाणः स च पाइर्वनाथजिनपा भूयात् सतां भृतये ।।६४॥

यः शत्री कमठे प्रसादिवशदा दृष्टि कृपामन्थरा व्यातेने भगवान् शताधृतरसाम्भाधिश्च तस्मै ददौ । सम्यक्त्वश्रियमेष शेखरतया स्यातस्तितिक्षावतां गाम्भीयैकपयोनिधिः स तनुतान्नः पाश्चैनाथः शिवम् ॥६५॥

आनन्ददोदयपर्वतैकतरणेरानन्दमेरे। गुरोः

शिष्यः पण्डितमौलिमण्डनमणिः श्रीपद्ममेरुर्गुरुः । तच्छिष्योत्तमपद्मसुन्दरकविः श्रीपाद्दवेनाथाह्नयं काव्यं नव्यमिदं चकार सरसालङ्कारसद्भितम् ॥६६॥

<sup>(</sup>६३) जिन भगवान् पार्श्व की गर्भ से उत्पत्ति, संयमग्रहण, केवलज्ञान और निर्वाण करूयाणकों, में इन्द्र के साथ सुर और असुर सभी आदर के साथ देवीप्यमान रात्मसुकुटों की कोटि के मणियों से जगच्चाहुरूप (जिस भगवान की) आरती करते हैं वह पार्श्वप्रमु सज्जनों के विस्तृत महोत्सव बाले मंगल को करें। (६४) पहले जो (प्रथम भव में) मरुमूति थे, वही (इतीय भव में) हाथी बने, (तृतीय भव में) देव हुए, (चतुर्ध भव में) विद्याधर देथ हुए, उसके पश्चात् (पंचम भव में) अच्युतदेय हुए, और (षष्ट भव में) नरपित श्रीवज्ञनामि राजा (रूप से) शोभित थे। तत्पश्चात् (सप्तम भव में) मध्यममध्यम नामक स्वर्ग में इन्द्र हुए, (अध्यम भव में) हमप्रभ चकी हुए, पश्चात् देव हुए। ऐसे पार्श्वनाथ जिनदेव सज्जनों के ऐश्वर्य के लिए हों ( अर्थात् उनका कल्याण करें )। (६५) जिस प्रभु ने हुष्ट शत्रु कमठ में प्रसन्तता से निर्माल और कुपायुक्त हुष्टि रक्खी, जिस शतामृत—रपसागर प्रभु ने उसे सम्यक्त्य प्रदान किया और जो सहनशीलता वालों में श्रेष्ठ हैं और जो गम्भीरता के उत्तमसागर हैं ऐसे पार्श्वनाथ प्रभु हमारा कल्याण करें। (६६) आनन्दोद्यपर्वत के एकमात्र सूर्य आनन्दमेर गुरुजी के शिष्य, पण्डितों के मुकुट के मणिरूप श्रीपद्ममेर थे। उनके उत्तम शिष्य पद्मसुन्दरक्षि ने पार्श्वनाथ नामक यह नूतन काव्य रस तथा अलंकारों से युक्त रचा है।

इति श्रीमत्परापरपरमेष्ठिपदारविन्दमकरन्दसुन्दररसास्वादसम्प्रीणितभव्य-भव्ये पं०श्रीपद्ममेरुविनेय पं०पद्मसुन्दरविरचिते श्रीपा×र्वनाथ-महाकव्ये श्रीपाश्वेनिर्वाणमञ्जले नाम सप्तमः सर्गः ॥

इति श्रीमान् परमपरमेष्ठी के चरणकमलरूपी मकरन्द के मुन्दर रस के स्वाद से भव्यजनों को प्रसन्त करने वाले, पं श्रीपद्ममेस के शिष्य पं श्रीपद्ममेस के शिष्य पं श्रीपद्ममेस के महाकाब्य में ''श्रीपार्शनिर्वाणगंगल'' नामक सातवाँ (अन्तिम) सर्ग समान्त हुआ।

### परिशिष्ट-१ पार्श्वनाथचरित में प्रयुक्त अलंकार

अतिशायोक्ति २. ७ । ३. ७, १२, ४८, १४६ । ४. २, ३, ४, ३०, ३२, ६५,६६, ६७, १३५ । ५. २६ ।

अनन्वय ५. १४

अनुप्रास ४. ३९, ६२ । ५. २, ७, २५,२९, ३३, ४७, ७२, ८५,८७, ६. ४६, ६७, ८१ । ७. १९–२९ ।

अनुमान ३. ८, १५६

अर्थान्तरन्यास १.१९, २६,४६,४८, ५०। २.१२,३५,६८,७७। ३.१५२,२०४। ४.८६,९०,१३०,१८०,१८६। ५.१,३७,३९,४२,४९,६२.६३,६९,७३,७६,७६,८० । ७.१५

आरोप १. १६

उत्प्रेक्षा १. १, ३, ५, १९, २६। २. ३, ४, १६। ३, ३, ४, ११, १५, ४०, ४१, १५३, १५३, १५५, १७१, १८८, २०१। ४. २, १८, २६, ५१, ५६, ५७, ५९–६१, ६३, ६४, १३८, १३९, १४६, १४७, १५१, १५५, १६८, १७१। ५. ५. ६, १४, १७, २५, २८, २९, ३१, ३५। ६. २०, ५१, ७९, ८०, ८२। ७. ८

उपमा. १. ६,१५,१६,१८,३४.६९।२.१,२,५,७,१४,१७,२२,५०।
३. १,२,५,१७,१८,४२,६२-६५,६९,१०३,१०३,१०४,१२१,१४७,१४७,१४९,१५४,१५७-२६०,१७३,१८७,१८७,१८९,१९०,१९३-१९७,२०५,२०६। ३.१७,१९,२६,१६०,१६,१४०,१६,१४०,१४०,१४२,१४३,१४४,१८९,६२,६६,१६५,१७२,१७३,१७४,१७६,१४२,१४३,१४३,१४९,१८६।६०,१६५,१७२,११३,११५,१३९,१५८।७.६-१२,१६,१६,३६,१६५,१६२,११३,११५,१३९,१५८।

कारणमाळा ४. ९ ।

भ्रान्तिमान् ३. १६१ । ४. ३

द्रष्टान्त ५. ३८, ४१, ७९, ८१, ८८,

मालोपमा १. १७ । ४. ९ । ७. १

**यमक १.** २५, ३८। **४.** ४०। ५. १२, १५, १०६। **६.** ५०, ७१, ७५, ७८, १०१, १५६, १६०

**रूपक** २. १०, ५१। **४**. १६०, १७२,१८५ । ५. ९, २२,२४, ८६ । **६**. २१, २८, ७९, ८६ । ७. ६६.

विभावना २. १०

विषम १. ५०, ५६

ड्युतिरेक १. ७०। ३. २००। ५. १३, २४

संदेश ५. १६ । इ. २१

स्वभाषोक्ति १. २७, २८

#### परिश्चिष्ट-२

# पार्श्वनाथचरित में प्रयुक्त छन्द

अनुष्दुम् १. १४-२८, ४१-४९, ५१-६७ । २. १-७०, ७२-७७। ३. १-२२८ । ४. १-१४९, १५२-१८४ । ५. ६१-६६ । ६. १-७०, ७६-७८,८६-१३२ । ७. १-५६ ।

आर्या १. ११, ६८-८३ इन्द्रवज्ञा १. १२ कुङ्मलदन्ती ६. ७९ जलधरमाली ६. ८० तोटक ६. ८२ दोधक ६. ८३

्ड्रतिचित्रिम्बित १. ४० । ४. १८८–१९४

मयूरसारिणी ६. ८१

मालिनी २. ७१।६. ७१-७५, ८५

रथोद्धता १. ३०--३६। ५. ९६--१०६

षसन्ततिलका १. ३-५, ७, २९, ३७-३९ । ६. ४४-६०, ६७--७१, ९१--९३, ९५

वंशस्थ ५. १--४३

शार्वृतिकिति हित १. २, ६, ५०, ८४।३. २२९।४. १८५-१८७, १९५। ५. ९४, १०७। ७. ६०--६६

द्यालिनी १. ८−१०, १३। ४. १५१। ५. ७२–९० सम्बद्धा १. १। ४. १५०। ६. ८४

#### परिद्याष्ट-३

#### पाठान्तर

| (१) प्रणयन्त्यमी ब         | सर्ग २. इ.डोक ५५, पंक्ति ड. |
|----------------------------|-----------------------------|
| (२) चरिता व                | २. ५७ ड.                    |
| (३) तोयधारा व              | <b>३</b> . ৬৬ წ.            |
| (४) मन्दिरम् च             | ३, ११४ व,                   |
| (५) शातेकुम्भ अ            | <b>३. १२९ च.</b>            |
| (६) सेवधिः ब               | <b>३. १९५</b> ड.            |
| (७) स्थिति रिति च          | ४. १२३ क.                   |
| (८) रूपाति घ               | ४. १२७ क.                   |
| (९) प्रद्रतः निःस्वान व    | ४. <b>१</b> ६१ अ            |
| (१०) रतियौषनश्रियोः अ      | ५. १८ ब.                    |
| (११) सांस्म व              | ६. ८३ ब.                    |
| (१२) स्वापेक्षा अ          | ६. <b>१४५</b> क.            |
| (१३) संभवः अ               | ७. २२ अ.                    |
| (१४) स्थवीयानुत्तमोत्तमः व | ७. <b>२६ ब</b> .            |

नोट-छड़े सर्ग का १४८ वाँ क्लोक (व्यवहारात्मके स्यातां... ...आदि ) वदौदा वाली प्रति में नहीं है, मात्र अहमदाबाद वाली प्रति में ही पाया जाता है।

### OUR LATEST PUBLICATIONS (6)

- 80. The Ramayana in Pahari Miniature Paintings by Jutta Jaina:
  Neubauer pp. 2+58 + plates 28 (1981)

  108/—
- Padmasundara's Jnanacandrodayanataka Ed. Nagin J. Shah pp. 8/— 4+58 (1981)
- 82. A Study of Civakacintāmaņi by R. Vijailakshmy pp. 8 + 54/-234 (1981)
- 83. Appointment with Kalidasa by Prof. G. K. Bhat pp. 10 + 140 (1981) 24/-
- 84. Studies in Indian Philosophy (Pt. Sukhlalji Memorial Volume) 60/pp. 22 + 323 (1981) Ed. by Pt. D. D. Malvania & Dr. N. J. Shah
- 85. Facetes of Jaina Religiousness in Comprative Light by Dr. L. M. 18/-Joshi pp. 4 + 78 (1981)
- 86. A Study of Tattvārthasūtra with Bhāşya by Suzuko Ohira 48/(1982) pp. 1 + 182
- \$7. Hindī Gujarātī Dhātukośa by Raghuveer Chaudhari 45/(1982) p. 12 + 230
- Secondary Tales of the Two Great Epies by Rajendra I. 50/-Nanavati (1982) p. 12 + 795
- 89. Laksmana's Süktiratnakoşa Ed. by Mrs. Nilanjana S. Shah 9/- (1982) p. 16 + 71
- 90. Süracarya's Danadiprakarana Ed by Pt. Amrutlal M. Bhojak 9/-& Nagin J. Shah (1983) p. 12 + 64
- 91. Ramacandra's Mallikamakarananataka, Ed. Muni Shri 30/Punyavijayji, Eng. Intro. by V. M. Kulkarni (1983) pp 6 + 35 + 166
- 92. Ślokavartika: A Study by Dr. K. K. Dixit (1983) pp. 8 + 120 27/-
- 93. Vardhamānasūri's Manoramākathā (Prakrit) Ed. by Pt. Rupen- 66/-drakumar Pagariya pp. 16 + 339 + 32 (1983)
- 94. Haribhadra's Yoga and Psychosinthesis by Shantilal K. 16f-Desai pp. 94 (1983)
- 95. Narasimha Mehatānā Aprakāšit Pada (Gujarati) Ed. by Ratilal 10/-V. Daye 16 + 102 (1983)
- 96. Jinara(na's Lilāvati-Sāra (A Sanskrit Abridgement of 81/-Jineśvara Sūri's Prakrit Lilāvat-Kahā) Ed. by H. C. Bhayani 8 + 58 + 443 (1984)
- 97. Jayanta Bhatta's Nyāyamañjarī (Tṛtāya Ānhika) With Gujarati 21/-Translation. Ed. and translated by Nagin J. Shah (1984) pp. 9 + 180.
- 98. Bhartrhari's Väkyapadiya (with Gujarati translation and notes) 53/50 Ed. by Dr. J. M. Shukla 46 + 720 (1984)
- \* SAMBODHI (The journal of the L. D. Institute of Indology Back Vols. I-10 (Per volume) 40/-Current Vol. 11 (1982-1983) 25/-VIDUSAKA (Gujarati) by G. K. Bhat (1981) 30/-

+Aspects of Jaina Art and Architecture: Editors Dr. U. P. Shah 150/and Prof. M. A. Dhakey (1976)

Sole Distributor-

Education International Teachings Ed. Dr. A. N. Upadhye www.jainelibrary.org