## SAMBODHI

Vol. XXV 2002

EDITORS

J. B. SHAH K. M. PATEL



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY
AHMEDABAD

### **SAMBODHI**

Vol. XXV 2002

### **EDITORS**

J. B. SHAH K. M. PATEL



### L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD

### SAMBODHI Vol. XXV - 2002

### Editors:

J. B. Shah K. M. Patel

### Published by:

J. B. Shah

L. D. Institute of Indology Ahmedabad-380009 (India)

Price: Rs. 150.00

Computer Type Setting:
Shree Swaminarayan Mudran Mandir
3, Vijay House, Parth Tower,
Nava Vadaj, Ahmedabad-380013 (India)

Printer:
Chandrika Printery
Mirzapur Road, Ahmedabad-380 001.

### **CONTENTS**

| 1.  | The Influence of various darśanas on<br>the Interpretation and presentation of<br>the Rasa Theory  | P. R. Vora              | 1          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|------------|
| 2.  | General Introduction to uparupakās and<br>Examination of śri-gadita and Durmilikā<br>in particular | Tapasvi Nandi           | 20         |
| 3.  | Alamkārakārikā — a critical study                                                                  | Parul K. Mankad         | 38         |
|     | Mādhyamikas Theory of Error in<br>Comparison with Anyakhyāti of<br>śuddhādvaita school             | Yajneshwar S. Shastri   | 45         |
| 5.  | "Pṛthu Vainya Episode - An Astronomical Interpretation"                                            | D. G. Vedia             | <b>5</b> 6 |
| 6.  | Dimensions of Bābānagara Inscription                                                               | Hampa Nagarajaiah       | 65         |
| 7.  | Verses Relating to Svabhāvavāda :<br>A collection                                                  | Ramkrishna Bhattacharya | 75         |
| 8.  | Sarasvatīkanthābharana — The Magnum<br>Opus of Sanskrit Grammar                                    | Narayan Prasad          | 91         |
| 9.  | Jainism: A Prominent Living Indigenous Culture                                                     | Rajjan Kumar            | 121        |
| 10. | संस्कृत साहित्य में मानवीय तत्त्व के रूप में अनुक्रोशत्व                                           | वसन्तकुमार भट्ट         |            |
| 11. | जैन दर्शन में निर्जरा तत्त्व                                                                       | मुकुल राज महेता         | 140        |
| 12. | સંરદાર પટેલ યુનિવર્સિટી મ્યુઝિયમમાંની પાંચ<br>નોંધપાત્ર પ્રતિમાઓ                                   | નંદન હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી | 158        |
| 13. | श्री मान' कविविरचित जिनसंगीताष्टक                                                                  | सं. विजयशीलचन्द्रसूरि   | 162        |
| 14. | ઇતિહાસના પરિપ્રેક્ષ્યમાં કેટલીક સાંપ્રત ઐતિહાસિક<br>ઘટનાઓ ઃ વૃત્ત અને વિવેચન                       | રસેશ જમીનદાર            | 167        |
| 15. | "Cāmundi" of Harsacarita of Bāṇa :<br>A Critical Review                                            | Sudarshan Kumar Sharma  | 196        |
| 16. | Reviews                                                                                            |                         | 209        |

# THE INFLUENCE OF VARIOUS DARSANAS ON THE INTERPRETATION AND PRESENTATION OF THE RASA THEORY

#### P. R. VORA

Indian tradition often tries to claim a divine authorship for every Sastra or to trace its origin to the Vedas or seeks to establish its approval by the Śṛṭi or Smṛṭi. Bharata too tṛaces the origin of the Nāṭya-Śāstra or the Nāṭya-Veda¹ as he prefers to call it, to the Brahma²-deva, who on his part drew upon the four Vedas for the main subject-matter of his work.³

It is, therefore, not surprising if scholars, both ancient and modern, try to associate the interpretations of the Rasa-Sūtra given by the early writers on dramaturgy like Bhatta Lollata and others with the one or the other of systems of Indian philosophy. Thus Lollata is thought to be a Mīmāmsaka, Śankuka is considered to have based his interpretation on the Nyāya Darśana<sup>5</sup>, Bhatta Nāyaka is understood to have followed the Samkhya Darśana<sup>6</sup>, while Abhinavagupta is mostly accepted to have interpreted the Rasa-Sūtra according to the Kāshmir Śaiva philosophy. We shall discuss how far these claims are justifiable and proper.

It is, however, worth noting that the poet's world is declared by all rhetoricians to be, not merely, quite distinct from but also by far superior to the Creator's world. Here the poet is the monarch of all he surveys with 'none his right to dispute'. His world is in short alaukika. How far, therefore, is it proper to apply the norms and standards laid down by the laukika darśanas for evaluating Rasa which is itself alaukika? The particular darśanas by themselves should, therefore, be thought to be unable to account for the process of nātyarasā-svāda, for it is far beyond their pale?

The rhetoricians and even Śāstrakāras also do not countenance the application of the standards of the Śāstras to the field of poetry which has its

own norms and standards which too are alaukika. Bhāmaha¹¹¹ draws a clear line of distinction between the scope of Śāstra and that of Kāvya. Dandi¹¹ has expressed his dislike for the discussion of epistemological topics in Poetics since it is too rough and insipid to be relished. Abhinavagupta too shows his distaste for the false and uncalled-for parade of meagre erudition while discussing Rasa theory.¹² Appayya Dīkṣita points out the impropriety of the meticulous division of Upamā and remarks that it reduces itself to a mere gaudy display of one's proficiency in Śabda-Śāstra.¹³ Keśavamiśra points out that in the matter of Poetry whether it is embellishment, quality, blemish or Rasa, the only authority is the appreciation by the learned.¹⁴

Darśana: The word darśana is derived from the root dṛś to see and, therefore, primarily it denotes 'sight' or 'point of view'. The darśanas are therefore points of view within the doctrine and not competing or conflicting systems. 15 It is not surprising, therefore, that their help is invoked in the interpretation of several matters concerning life. The terminology of one darśana is often used in other philosophies often with different connotations. 16

The Rasa Sutra<sup>17</sup> of Bharata: It is a brief enunciation of Bharata's theory of the origin and appreciation of Rasa. It is followed by a detailed discussion of Rasa. Bharata does not define Rasa in the strict logical sense for that is impossible, since Rasa is alaukika; but he gives an analogy<sup>18</sup> to explain his concept of Rasa suggesting thereby, as it were, the indescribable nature of Rasa.

Origin of the word Rasa: The word Rasa has several dictionary meanings and in different sciences it has its distinct significance. Rasa is a quality of the substance apah (waters) in Ayurveda<sup>19</sup>, it is parada (mercury) in Rase Svara-śāstra. In Vaisesika darśana it is the quality of 'taste', one of the 24 gunas. In Vedanta it is the pleasure of the self and the Parabrahma itself (Raso Vai Saḥ) But Rasa in the science of dramaturgy is a nātys-rasa. Rasa and nātya are synonyms as Abhinava points out<sup>20</sup>. This Rasa can be had only in a nātya<sup>21</sup>.

Which is the seat of Rasa? Is it the anukārya (the original character) who is dramatised, or is it the actor who plays the role of the former, or is it the spectator that is the seat of Rasa? It is of course expected to belong to the anukārya, but that is undoubtedly the worldly (laukika) Rasa. As regards the Actor Kohala and others believe that Rasa perceived in him is an illusion<sup>22</sup>. Abhinava rules out the possibility of Rasa being there in the naṭa. "The latter", says Abhinava, "is a pātra (a vessel)<sup>23</sup> and as such appreciation of Rasa by the actor is out of question. Does a goblet ever taste the wine it contains?" Why

Rasa should belong to the spectator<sup>24</sup> is rightly pointed out by Dhanika in his Avaloka on Daśarūpaka IV 38-39<sup>25</sup>.

Number of Rasas: In his Nāṭya Śāstra Bharata mentions only eight Rasas.<sup>26</sup> Śānta too was included in this list on the authority of Udbhaṭa, by Ānandavardhana and Abhinava. So there are nine Rasas<sup>27</sup>.

But often it is claimed that there is one Rasa viz. Sṛngāra, Karuṇa or Śānta or Bhakti Rasa. The last Rasa is often considered to be identical with 'Bhagavān who is the highest substance consisting of infinite supersensuous Rasa<sup>28</sup>. But it may be called a Rasa at a purely metaphysical level, so it may not find place as a full-fledged Rasa in nāṭya. But the other Rasa, Śānta is very important especially as it represents a state of balance, which is the essential nature of every thing that is worldly. Water seeks its natural state of equipoise by rolling or pouring itself down from a place on higher level, as Kalidasa has remarked 'payaś ca nimnabhimukham pratīpayet'. If it is hot it has the tendency to become cool for that is its essential nature as Kalidasa remarks in the Raghuvamśa<sup>29</sup>. Even Āyurveda describes physical normalcy as the state of balance of the three humours (vāta, pitta & kapha).

So santa is the state of balance of Rasa just as prakti or pradhāna is the state of equipoise of the three guṇas, or as whiteness or colourlessness is the state of balance of light which when disturbed by the intervention like a prism analyses itself into the spectrum. According to Āyurveda water is tasteless in its original state of rain or distilled water (aqua pura)<sup>30</sup> (avyakta Rasāḥ), similarly from the point of view of the Aesthetics Rasas also, it may be said that the state of equipoise of the Rasas is the Śānta. Abhinavagupta has stated this in his commentary on N.S. Moreover it accords with his philosophy of multiplicity in unity. Just as the phenomenal world is nothing but a manifestation of the Absolute (the Annuttara)<sup>31</sup>, these Rasas too are nothing but the manifestations of Śānta Rasa<sup>32</sup>. This unity in multiplicity and multiplicity in unity is also echoed by the Upanisads: eko'ham bahu syām. Even Amaruka finds this unity in multiplicity in the sexual embrace<sup>33</sup>.

Lollata's theory: It is unfortunate that we do not get sufficient information about Lollata's view regarding Rasa and its enjoyment. Scholars have even seen discrepancies in the presentation of his theory as available in the Abhinava Bharati and Locana on the one hand and the K. P. on the other. Dr. K. C. Pandey, for example, thinks that the word 'pratīyamānah' in the K. P. is 'a slight emendation

(by Mammata) of the text of Abhinava'<sup>34</sup>. It is, therefore, very difficult and even rash to judge Lollata's attitude towards Rasa from the meagre evidence gatherable from these afore-said sources. However the following points may be noted in this connection:

- (i) Rasa is a product of the combination of the determinants (vibhāvas), consequents (anubhāvas) and the auxiliaries (vyabhicāribhāvas)
- (ii) Rasa abides primarily in the original character (anukārya) and only secondarily in the actor (anukartā / nartaka)
  - (iii) Rasa is perceived by the Sāmājika, who derives pleasure therefrom.

It does not seem to be correct to say that Lollata ignored the spectator<sup>35</sup>, for the following reasons:

- (a) Bharata speaks of Rasa as a relishable object (āsvādya padārtha)<sup>36</sup>. Though he does not discuss in detail Bharata's theory of Rasa, Lollata does contemplate the enjoyment of Rasa by the Sāmājika of course. How then can we suppose that Lollata, one of his early commentators, was guilty or utsūtra-vyā-khyāna?
- (b) Abhinavagupta also speaks of the 'prati-patti' of Rasa abiding in another person,<sup>37</sup> while discussing the Mimāmsaka's view-point in his Loçana. This, it is submitted, is Lollata's view.
- (c) Mammața while discussing Lollața's view uses the words 'pratīti-yogyaḥ (fit for apprehension) and 'pratīyamānaḥ' (which is being apprehended)<sup>38</sup>. Who else, if not the spectator, would apprehend the Rasa? Dhanika has rightly remarked: Kim ca na kāvyam rāmādinām rasopajananāya kavibhiḥ pravartyate/api tu sahṛdayān ānandayitum<sup>39</sup>//
- (d) Natya is alaukika imitation<sup>40</sup>; the actor imitates the original character. But for whom does he do so? For the Sāmājika of course. How would Lollata leave him in the cold?
- (e) Even the verses quoted by Abhinavagupta from the Kāvyādarśa<sup>41</sup> point to this very fact for who else would relish the  $\acute{S}mg\bar{a}ra$  and the Krodha in illustrations quoted by him and the  $V\bar{i}ra^{42}$  and Kāruṇya in the other illustrations not quoted by him?
- (f) 'Nātya', says Bharata, 'is a play thing (kridanīyaka)<sup>43</sup> which pleases both the eye and the ear. Lollata would not ignore this and spectator also.

If we accept that Lollata did speak of Rasa from the spectator's point of view also, we have to see then how the latter enjoyed it according to him.

As the sāmājika watches a drama, he allows himsef to forget for the nonce that he is witnessing a dramatic performance — due to the clever acting of the naṭa. He identifies (anusandhāna) the actor with original character (anukārya, Rama). This identification is due to the former's peculiar movements etc. (anubhāvas). He is not able to account for the various mimetic movements of the actor otherwise than by construing them as the indications of love (Rati). He does so by resorting to lakṣanā⁴⁴ — secondary function of word (abhidheyāvinābhuta - pratitiḥ). This avinā-bhāva is not necessarily an invariable connection like that between smoke and fire.⁴5

Is this identification of the actor with the original character an aropa (superimposition) or a bhrama (illusion)?

Yes, of course it is an āropa, but it is not a bhrama. It is a voluntary (āhārya) super-imposition as we have noted earlier the sāmājika suspends his consciousness of the difference between the naṭa (the anukarta) and the anukārya. It is due to this sort of superimposition that nāṭya is called a Rūpaka (rūpakam tat-samāropāt)46. This āhārya āropa is like the aropa of the moon (candṛa) on the face (mukha) in the illustration of metaphor: mukha-candraḥ udeti/ Though we know that the face is not the moon, we enjoy this Rūpaka. We cannot, however, enjoy it if we are, all the while, conscious of the rugged and crator-covered surface of the moon. According to Lollaṭa the sāmājīka enjoys rasa in the same manner, of course his theory is confuted by Sri Śankuka.

From the foregoing discussion it is amply clear that Bhatta Lollata was not influenced by the Vedanta Darsana as some scholars<sup>47</sup> have tried to establish, by explaining 'anusandhāna' as super-imposition (āropa)<sup>48</sup>, because as has been pointed out before, this aropa is not an illusion like that of a serpent on a rope.

Lollata probably drew on the Bhāṭṭa school of Pūrvamīmāmsā, for he resorts to the secondary power of word (lakṣaṇā) accepted by Kumārila Bhaṭṭa, to account for the mimetic movements of the actor.<sup>49</sup> It is suggested that Lollaṭa explained this not by lakṣaṇā but by Arthāpatti.<sup>50</sup> Even then he was influenced by the Pūrvamīmāmsā darṣ́ana.

Mm. Kane<sup>51</sup> too has suggested and rightly so, that Lollata was influenced by Pürvamīmāmsā.

While we discuss the Rasa theory as influenced by Pūrvamīnāmsā it would not be out of place to refer to the views of Dhananjaya and his scholiast Dhanika set forth in the Daśa-rūpaka and the Avaloka thereon respectively.<sup>52</sup>

They contend that one is able to apprehend Rasa, by virtue of vākyārtha i. e. tātparyārtha which though it is not a padārtha is none the less a vākyārtha. (apadārtho pi vākyārthaḥ).<sup>53</sup> According to Dhanika vibhāvas etc. are like padārthas (vibhāvāḥ padārtha-sthāninaḥ) and ratyādi connected therewith is vākyārtha. Vibhāvas etc., in short, conduce to the apprehension of the sthāyi, which is the total meaning or purport (tātparyārtha) of the great sentence in the form of dramatic performance. It is, for this reason, that while distinguishing nṛtya from nāṭya he points out that nṛtya is padārthābhinaya while nāṭya is vākyārthābhinaya<sup>54</sup>. We shall deal with the other part of Dhanika's theory regarding the appreciation of rasa later on.

Sankuka's Theory of Rasa: Sankuka argues that the spectator apprehends the sthāyī abiding in the actor by inference and derives pleasure therefrom, since due to the clever acting of the trained and well practised actor he identifies the anukartā as the anukārya shorn of his individuality (i. e. not as Rāmah ayam but only as Rāmah).<sup>55</sup>

The following points may be noted in this connection:

- (i) Vibhāvas etc., the lingas for the anumāna are artificial yet the sāmājika is led into believing them to be real due to the ingenious actions of the nata.
- (ii) The sthāyī is cognised as abiding in the anukārya by inference of an extraordinary nature since other subjects of inference (anumīyamāna) are not relishable where as the sthāyī is.
  - (iii) The anukartā is taken for the anukārya on the analogy of the citra-turaga.
- (iv) Though this sthāyī cognised by the sāmājika, does not abide in him he nonetheless enjoys it and derives pleasure therefrom; and the sthāyī so enjoyed is Rasa.<sup>56</sup>

From the above it is clear that Śankuka's explanation of the Rasa theory is influenced by the Nyāya Darśana. But he makes it amply clear that in this anumāna the object inferred is not as prosaic as in the inference of fire from the smoke.

Commentators like Vidyacakravarti have tried to explain the extraordinary nature of the anumīyamāna in this inference<sup>57</sup>.

Śankuka claims that the anukartā (naṭa) is identified with the anukārya on

the analogy of the Citra-turaga (The horse in a picture, which is taken for a real horse). He explains this cognition as peculiar since it is distinct from  $pram\bar{a}$  as well as  $apram\bar{a}^{58}$ .

When one looks at the picture of a horse the cognition is not (i) mithyā (false) since it is the same-unchanged-at all times and is not contradicted, (ii) it is not doubtful (saṃśaya) because it is certain, (iii) it is not even similarity (sāḍrṣya) because there is no similarity of limbs etc. Hence just as this cognition of the Citra-turaga is quite distinct from all other cognitions, the cognition of Rāma with respect to naṭa is quite distinct.

This citra-turaga is like the Vikalpa' says Nāgeśa<sup>59</sup>, 'which is defined by Patañjali thus: Śabda-jnānānupātī vastu-śūnyo vikalpah/<sup>60</sup> 'Predicate-relation<sup>61</sup> (vikalpa) is without any corresponding perceptible) object and follows as a result of perceptions or of words.' Here too there is no corresponding real horse and yet the ābhāsa of a horse is there.

It may be noted that the concept of citra-turaga is probably not a part of Sankuka's theory as represented by Abhinavagupta for the following reasons:

- (i) this portion is given only in the square brackets in the G.O.S.Ed of Abh.Bh.62
  - (ii) it is also not found in the Locana.
- (iii) both Locana<sup>63</sup> and Abh.Bh.<sup>64</sup> give chitra-asva and citra-go analogy respectively, but not as a part of the theory of Śankuka.
- (iv) Abh. Bh. and Locana do not refer to this nyāya. They therefore naturally do not confute it while controverting Śankuka's theory,

Coming back to Śankuka's theory we may say that Śankuka was not only guided by the Nyāya Darśana but also by the Yoga Darśana if we admit the citra-turaga-naya as a genuine part of Śankuka's arguments; with this latter he sought to account for the process of identification of the anukārya and the anukārtā by the sāmājika. Such a dependence on several darśanas is met with in other theorists also, for wherever their theory contains a loophole they have attempted to plug it by resorting to some other darśana65 or by inventing some more complicated concept.66 As a matter of fact Darśanas, as has been pointed out earlier, were not contradictory in themselves and things were often explained by resorting to one or more of these darśanas without reservation and without incurring any criticism. The most glaring example is that of the adoptation of the concept of Dhvani by the rhetoricians67 from the Paninīya Darśana especially

when they do not have any faith in the latter's theory of Sphota<sup>68</sup>. Even Kashmir Saivism accepts the *parāvāc* of the grammarians to account for the absence of determinancy in the Sadāśiva though it is self-conscious. (vide I. A. P. 96)

Śankuka claims that the unreal vibhāvas are taken for real by the sāmājika and on the strength thereof he infers the Sthāyi of the actor. This has no parallel in the Nyāya śāstra. Abhinava remarks that there cannot be any valid inference from an ureal mark (linga). 69 Hemacandra 70 quotes a verse from Dharmakīrti's Pramāna-vārtika to justify Śankuka's stand; for artha-kriyā-kāritā is after all the true test of reality, 71 (i. e. for the right form of cognition). Even a mistake', observes Dharmakīrti, 'if it does not delude the perceiving subject, is a source of right knowledge.' So Śankuka is vindicated to that extent if we accept causal efficiency to be the basic criterion for reality. 72

It should be noted in this connection that though they do not subcribe to the view of Śankuka, Dhanañjaya and Dhanika resort to a similar analogy.

It would not be out of place to see what our greatest poet has to say in this connection. In the sixth Act of the Śākuntala, the hero looks at the picture of his beloved, drawn by himself on the canvass. He gets so much lost in the act that for the time being he forgot that he was looking at the picture till he was awakened, so to say, of course sadly, by the Vidūsaka with words, "Bhoh citram khalv etat." The disappointed king's reply<sup>73</sup> suggests Kālidāsa's view in the matter. He probably thought that it was not impossible to act on citra-turaga-naya, for Dusyanta says, "Punar api citrī-kṛtā kāntā."

Bhaṭṭa Nāyaka's Theory: His main contribution to the theory of Rasa is the idea of universalisation (Śadhāranīkaraṇa), whereby the determinants (vibhāvas) etc. are stripped of all relations, temporal, spatial or personal, and presented in a universalised form by a distinct function of word admitted by him and called Bhāvakatva. The sthāyī which too is universalised by Bhāvakatva is enjoyed by virtue of the third function viz Bhoja-katva/bhoga/bhogikṛti, which is of the nature of Samādhi<sup>74</sup>.

Now Bhatta Nāyaka has no Śāstric authority to support him so far as the admission of the last two functions, besides Abhidhā, is concerned. One may call it his invention but that does not in any way lessen the importance of his contribution to the explanation of the Rasa Theory.

From the word 'Sattvodreka' used by Bhatta Nāyaka, Govind Thakkur<sup>75</sup> and Nāgesh Bhatta believe that he was influenced by the Sāmkhya Darśana.<sup>76</sup>

According to them *bhoga* is like the consciousness of ananda. 'According to the Samkhya system,' says Nageśa, 'Jñana is nothing but the reflection of the cittavṛtti in the Puruṣa and the form of the jñana is, therefore, the same as that of the reflected citta-vṛtti.<sup>77</sup> Now when the samajika witnesses a drama, the sattva quality becomes predominant while the other two qualities, rajas and tamas, are subdued. This sattva-maya citta-vṛtti' is reflected in the Puruṣa and since sattva gives rise to ananda, due to the sattva so reflected in the Puruṣa, the consciousness of ananda arises. Thus the samajika enjoys rasa.

This of course is the explanation given in Pradīpa and Uddyota.78

Vidyācakravarti<sup>79</sup> explains this theory on the basis of the Yoga Darśana. He points out that acts of purification (pari-karma) like cultivation of friendliness (maitri) towards happiness (sukha), compassion (Karuṇā) towards pain (duḥkha), joy (muditā) towards merit (puṇya) and indifference (upekṣā) towards demerit (a-punya),<sup>80</sup> the sattva quality becomes free from the other two, rajas and tamas, which eclipse it and the mind-stuff assumes a state of complete calm like that in a samādhi, which is of the nature of consciousness (prakāsa) and bliss (ānanda).<sup>81</sup> According to Vidyācakravarti's interpretation of Bhatta Nayaka, the Sāmājika's pleasure partakes of the ecstatic bliss which a yogi enjoys in the state of samādhi<sup>82</sup>.

It is suggested<sup>83</sup> that the words 'prakāṣa' and 'ānanda' employed by Mammaṭa in the explanation of Bhaṭṭa Nayaka's theory of Rasa are used in their Śaiva significance; so prakāśa stands for vimarṣa (self-consciousness) and the word sattva too should be interpreted in that light. This conjecture does not seem to be very helpful<sup>84</sup> since Bhaṭṭa Nāyaka's concept of aesthetic experience appears to be more akin to the Vedantic concept of ānanda, which consists in the predominance of pure Sattva due to the inoperation of the other two qualities, rajas and tamas, because of the absence of the phenominal world. The sanvid-viśrānti conceived by Bhaṭṭa Nāyaja stands for 'vigalita-vedyāntara ānanda'. This state, may be compared with the last stage of samprajnāta samādhi which is short of a-sam-prajnata due to the obstruction of Rasāsvāda.<sup>85</sup> But this is not identical with the former.

We have the authority of one of the greatest philosophers of all times, Acharya Abhinava, to say with confidence, that Nāyaka's approach to Rasa Theory was grounded in Vedanta Philosophy, for twice in the Locana<sup>86</sup> and ence<sup>87</sup> in the Abhinava Bhārati, he equates the ānanda of the aesthete, according to Bhatta Nayaka, with the Brahmānanda.

It is possible that though Bhatta Näyaka was a Mīmāmsaka he explained the Rasa theory on the basis of his own invention of the two powers and just explained, by way of analogy, the aesthetic pleasure as being akin to the state of bliss enjoyed by the person who realises Brahma. He just wanted to confute the newfangled notion of Dhvani. In order to achieve this and being fully conscious of the alaukika (unworldly) and mystical nature of Kāvya-rasāsvāda, he invented Bhāvakatva and Bhojakatva vyāpāras and somehow tried to controvert the theory of Dhvani. In this he came so near to the latter that Abhinavagupta accepts his theory minus the two powers which, according to the latter, are redundant<sup>88</sup> or synonymous with Dhvani.

It may be pointed out that Dhanañjaya and Dhanika who explain Rasa theory on the basis of the Bhāṭṭa School of Pūrvamīmāmsā also seem to accept one of these two functions invented by Bhaṭṭa Nāyaka, viz Bhāvakatva. They too believe in the process of universalisation<sup>89</sup> though they do not elucidate this point. They also accept like Bhaṭṭa Nāyaka and Abhinava that ratyādi sthāyī belongs to the sāmājika, or as they put it, to the rasika.<sup>90</sup> They also follow Lollaṭa, as has already been pointed out, for the cognition of sthāyī by lakṣanā.

### Abhinavagupta's Theory:

This is the most convincing of all the interpretations of the Rasa Theory. The following are some of the important features of his theory<sup>91</sup>;

- (i) The vibhāvas etc., presented in a universalised form, suggest (vyaktah)<sup>92</sup> the permanent state (sthāyī).
- (ii) This sthāyī is already present as a vāsanā<sup>93</sup> (previous impression) in the particular spectator (sāmājika).
- (iii) The sthāyī so suggested by the vibhāvas etc. is apprehended by the sāmājika in a universalised form though it belongs to that particular sāmājika,<sup>94</sup> because at the time of witnessing the Nātya he becomes a de-individualised cogniser<sup>95</sup>.
  - (iv) This sthayi is enjoyed by the samajika on the analogy of Panaka-Rasa%.
  - (v) When relished the sthayi becomes Rasa.
- (vi) The word nispatti in the Bharata-Sūtra refers not to the Rasa but to the relish (rasana)<sup>97</sup> of the Rasa, which former is bodha-rūpa yet alaukika<sup>98</sup>.
- (vii) This Rasa is not itself distinct from one's being,99 and hence it is very much similar to the *Brahmānanda*.100

From the above points the indescribable and unworldly nature of Rasa becomes fairly clear. Moreover Abhinava himself and the author of Kāvya Prakāśha have used certain phrases in their exposition of the Rasa-Sütra e.g.(i) Svākara ivābhinno' pi gocarīkṛtaḥ¹0¹ (ii) brahmānandaṁ ivānubhāvayan¹0² (iii) Svasamvedana-gocaraḥ¹0³ (iv) alaukikanandamayasya¹0⁴ (v) Sva-samvedana-siddhatvāt¹0⁵ etc.

These epithets used in respect of Rasa have induced, of course, not unjustifiably, several scholars, modern<sup>106</sup> as well as ancient<sup>107</sup> to consider that Abhinava's interpretation of the Rasa theory is based on the Vedānta Darśana.

Let us see some of these epithets:

- (i) Svākara ivābhinno 'pi gocarīkṛtaḥ : Like the self (atma) Rasa is Jnānarūpa, yet it can be seen by ātman itself as Kālidāsa describes 'Atmānam ātmany avalokayantam' 108. In the same way Rasa which is of the nature of knowledge (bodha-svarūpa) can also become the object (gocara) of knowledge.
- (ii) Sva-samvedana-gocaraḥ and (v) Sva-samvedana-siddha: Like the self (ātmā), Rasa is Sva-samvedya, self-conscious. One can only realise the Rasa by oneself and in one's own self, but it cannot be described since it defies all descriptions like the Ätman. It cannot even be proved either by savikalpa or nir-vikalpa-pratyakṣa.
- (iii) Brahmānandam iva anubhāvāyan and (iv) alaukikānandamaya: These two are too clear to need any explanation for the word Brahma is used here specifically and Brahma is ānandamaya. This Ānanda is not the worldly transient Ānanda but the Eternal Bliss. Rasa is very near to this Brahmānanda with the following differences:
  - (a) Brahmānanda is eternal, Rasā-nanda lasts till the vibhāvas etc. last.
  - (b) Brahmānanda is a state of nirvikalpatā, but Rasānanda or Rasa is beyond savikalpatā and nirvikalpatā. "In this lies the secret of its alaukikatva," says Abhinava.

From these several common features of Rasāsvāda and Brahmāsvāda it may be proposed that abhinava's interpretation of the Rasa Theory is influenced, perhaps very heavily so, by the Vedānta philosophy.

But this does not seem proper. Dr. K. C. Pandey<sup>109</sup> has very ably and in a highly convincing and scholarly way established Abhinava's association with the Kashmir Śaivism. He has also pointed out in great detail the unquestionable influence of the Kashmir Śaiva philosophy on Abhinava's aesthetic theory.

Abhinava<sup>110</sup> and, following in his foot steps, Mammata<sup>111</sup>, have used several terms and phrases which are technical to the Kasmir Śaivism. e.g.

parimita pramātā<sup>112</sup>;
 na parimitam sādhāraņyam, api tu vitatam<sup>113</sup>;
 bhuñjānasyādbhutabhoga-spandāviṣtasya manaḥ karaṇam camatkāraḥ<sup>114</sup>;
 Sphurann astu santāna-vṛtteḥ<sup>115</sup> etc.

As I have already said these and many other traces of Kashmir Śaiva philosophy are already pointed out by Dr. K. C. Pandey.

It is worth noting that this saiva influence on the great Āchārya's interpretation was well known to Bhatta Gopāl, the learned author of the Sāhityacudāmaṇi a commentary on the Kāvya Prakāsa. At least five hundred years from now Bhatta Gopāla interpreted Abhinava's doctrine, as given in the Kāvya Prakāsa, in the light of Kashmir Śaivism. He even quotes three verses<sup>116</sup> from the Spanda Kārikās to corroborate his explanation of the terms parimita and aparimita pramātā.

Who is an aparimita pramātā? The individual is a mere manifestation of the Absolute and as such he is related to temporal and spatial limitations; he is therefore called a parimita pramātā, as a cogniser with utilitarian out-look. But when he is witnessing a drama (nātya) the practical, utilitarian approach is absent, therefore he is freed from the temporal and spatial limitations. 117 He can, therefore, witness the drama and cognise the Vibhāvas etc. and the sthāyī in a universalised way, as Abhinava remarks: na parimitam sādhāranyam api tu vitatam/118 (i. e. aparimitam or universalised). This is what they call 'Sādhāranīkarana.'

The absence of Savikalpa and nirvikalpa pratyaksa pramāna<sup>119</sup> also can be more suitably explained on the basis of Kashmir Saivism. Vikalpa is determinancy which has reference to the object related to temporal and spatial limitations as distinct from the subject.<sup>120</sup> But since the Absolute of Saivism, unlike the Brahman of Vedānta, is unity in multiplicity, we can account for this alaukila condition of Rasa in so far as it is neither perceived by Savikalpa nor by nirvikalpa pramāṇa, for Sadāśiva too is self-conscious yet nirvikalpa<sup>121</sup>.

The word sphuran suggests sphurattā<sup>122</sup> or sattā a power of the Absolute also called Kriyā, which appears in the individual in a limited way as Sattva.

The word bhunjāna is explained as suggesting a person who 'attains to the state of rest on self, when he sees a good drama presented on the stage'. 123 Dr. Pandey points out that 'the impediment in the form of object is totally absent' 124 in the case of the aesthetic experience, whereas in the case of the experience of flavour this impediment is present.

From this it appears that according to Abhinava aesthetic experience is far ahead of the state of Samprajñāta Samādhi which according to Vedānta is a little away from the asam-prajñāta samādhi due to the obstruction of Rasāsvāda, the last of the four obstructions on the way to reach the a-sam-prajñāta samādhi, the other three being laya (mental activity), vikṣepa (distraction) and kaṣāya (Passion)<sup>125</sup>. At this stage 'the yogi remains steeped in the beautific vision without the will to abandon the duality of the seer and the seen. It is the tasting or enjoying (āsvāda) of the substantial sap or flavour of the self. It is as though someone tasting palatable food should prolong indefinitely the act of holding it on the tongue'126.

According to Dr. Pandey aesthetic experience, as Abhinava explains, belongs in its final stage to the level of Vyatireka Turiyātīta in which all objectivity merges in the sub-conscious and the subject itself shines in its ānanda. This stage bears comparison with the stage of rasāsvāda mentioned above, but the difference lies in the fact that in the former the vikapla merges in the subconscious while in the latter it is there.

We have seen how the various interpretations differ. But it should not be forgotten that the chief aim of all the great scholars and Ācharyas was to find out the process of the apprehension of Rasa. They should therefore not be thought to be contradictory theories. Each one of these writers had a constructive approach. These theories are the several rungs of the same ladder as Abhinava has pointed out, and Abhinavagupta stands on the shoulders of all these and has the last word in the solution of this problem.

That is why he says -

ürdhvordhvam āruhya yad artha-tattvam dhīḥ paśyati śräntim āvedayantī / phalam tadādyaiḥ parikalpitānām vikāsa-sopāna-paramparāṇām // tasmāt satām atra na dūṣitāni matāni tāny eva tu śodhitāni / pūrva-pratiṣṭhāpita-yojanāsu mūla-pratiṣṭhā-phalam āmananti //

### **NOTES**

- 1. नाट्यवेदः कथं ब्रह्मन्नभ्युत्पन्नः कस्य वा कृते । N. S. I. 4. also see (ibid) I. 6, 7, 15 to 17 etc.
- 2. नाट्यशास्त्रं प्रवक्ष्यामि ब्रह्मणा यदुदाहृतम् । (ibid) I. 1, 7, 18.
- जग्राह पाठ्यमृग्वेदात्सामभ्यो गीतमेव च । यजुर्वेदादिभनयान् रसानाथर्वणादिप (ibid) I, 17.
- 4. See Kane: Hist. of Alamkārašāstra (p. 49); Indian Aesthetics I. pp. 50, 80; Balnbe साहित्य मीमांसा (मराठी) p. 123; काञ्यप्रकाश S. N. Ghosal Śāstri (p. 90).
- 5-6. साहित्य मीमांसा (p. 123); का. प्र. S. N. Ghosal Shastri (p. 90).
- 7. काव्य प्रकाश I. 1.
- असारे काव्यसंसारे Cp. कविरेकः (V/1 एव) प्रजापितः । यथास्मै रोचते विश्वं तथेदं परिवर्तते ॥ ध्वन्या॰ (p. 488).
- 9. अतश्च रसोऽयमलौकिकः। लोचन (p. 158).
- 10. तस्मात्सृजापरं वेदं पञ्चमं सार्ववर्णिकम् । N. S. I. 12.
- 11. काव्यालंकार V. 32, 33.
- 12. काव्यादर्श III. 127.
- 13. वयं तु प्रकृतानुपयोगिश्रुतलवसन्दर्शनमिथ्याप्रयाससंश्रयम् अशिक्षितपूर्विणः etc. अभि.भा. (p. 294).
- 14. एवमयं पूर्णालुप्ताविभागो ..... शब्दशास्त्रव्युत्पत्तिप्रदर्शनमात्रप्रयोजनो नातीवालंकारशास्त्रे व्युत्पाद्यतामहीति । चित्रमीमांसा चौखम्बा (1971) (p. 124).
- 15. अलंकारे गुणे दोषे रसे वा काव्यसम्पदाम् । प्रतीतिरेव विदूषां प्रमाणमवसीयते ॥ अलंकारशेखर (p. 23).
- 16. Introduction to the Study of Hindu doctrines (p. 230) René Guénon.
- Tripura Rahasya, for example uses the terms of Vedānta & Tantra but at times with different connotations — Shining Harvest (p. 16) — M. P. Pandit.
- 18. विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः।
- 19. See N. S. p. 288 ff.
- 20. रसनार्थो रसस्तस्य द्रव्यमापः । सूत्रस्थान
- 21. यदि वा नाट्यमेव रसाः। अभि. भा. (p. 270)
- 22. नाट्य एवं च रसा: (ibid) (p. 290)
- 23. दृष्टस्तु तत्प्रत्ययो नटे भ्रमः। (अभि. भा. p. 264).
- 24. नटे तर्हि किम् ? आस्वादनोपायः । अत एव पात्रमुच्यते । न हि पात्रे मद्यास्वादः । (ibid) (p. 291).
- 25. The spectator is called a सहदय or रिसक, one who is qualified to appreciate a poem or a drama.

- 26. रसः रसिकवर्ती । ...काव्यं न समादीनां रसोपजननाय कविभिः प्रवर्त्यते । अपि तु सहृदयानानन्दयितुम् ।
- 27. N. S. VI 15, 16.
- 28. अभि. भा. p. 332 ff.
- 29. The philosophy of Vaiśṇava Religion (VI p. 34) Girinarayan Mallick. (चौखम्बा)
- 30. कुमार॰ V.
- 31. उष्णत्वमग्न्यातपसम्प्रयोगात् शैत्यं हि यत्सा प्रकृतिर्जलस्य । V.
- 32. सौम्या खलु आपोऽन्तरीक्षप्रभवाः प्रकृतिशीता लघ्ज्यश्च अव्यक्तरसाश्च तास्त्वन्तरीक्षाद् भ्रश्यमानाः भ्रष्टाश्च पञ्चमहाभूतगुणसमन्विताः ...जंगमस्थावराणां भूतानां मूर्तीरभिष्राणयन्ति यासु मूर्तिषु षड्भिमूर्च्छन्ति रसाः। चरक् संहिता Quoted by G. N. Mallick (p. 311)
- 33. The analogy of मयूराण्डरस is given by the saivas to illustrate the state of unity.
- 34. स्वं स्वं निमित्तमासाद्य शान्ताद्भावः प्रवर्तते । पुनर्निमित्तापाये तु शान्त एव प्रलीयते ॥ अभि. भा. (p. 340).
- 35. Cp. अमरुशतक V. 14 ed & 15 cd,. etc.
- 36. Indian Aesthetics (p. 40).
- 37. Cp. (ibid) p. 40. Also sec Dhvani Theory in Sanskrit Poetics (p. 157), M. M. Sharma.
- 38. अत्राह रस इति कः पदार्थः । उच्यते आस्वाद्यत्वात् । N. S. (p. )
- 39. इदं ताबदयं प्रतीतिस्वरूपज्ञो मीमांसकः प्रष्टव्यः । किमत्र परचित्तवृत्तिमात्रप्रतिपत्तिरेव रसप्रतिपत्तिरिभमता भवतः ? (लो. p. 155); and अत एव परकीया न चित्तवृत्तिर्गम्यते etc. (ibid) p. 156.
- 40. अनुभावं ... प्रतीति योग्यः ... नर्तकेऽपि प्रतीयमानो रसः । K. P. IV.
- 41. अवंलोक on D.R. IV 38.
- 42. अवस्थानुकृतिर्नाट्यम् । D. R. I. 7a; cp. सप्तद्वीपानुकरणं नाट्यमेतद्भविष्यति । N. S. I. 117.
- 43. मृतेति प्रेत्यसंगन्तुं यथा मे मरणं मतम्। ...प्राक् प्रीतिर्दर्शिता, सेयं रितः शृंगारतां गता। K. D. II 280, 281 ab and 282, 283 ab.
- 44. K. D. II 284 to 287 ab.
- 45. क्रीडनीयकमिच्छामो दृश्यं श्रव्यं च यद् भवेत् । N. S. I 11 cd.
- 46. स्याद्यविनाभूतचेष्टादिप्रतिपादकशब्दश्रवादिभधेयाविनाभावेन लाक्षणिकी स्त्यादि प्रतीतिः । धनिक's अवलोक (p. 96) on D. R. IV 37.
- 47. See K. P. II : अविनाभावोऽत्र सम्बन्धमात्रं न तु नान्तरीयकत्वम् । (p. 22) (Anandasrama Ed.)

- 48. D. R. I 7c
- 49. Acharya Vishveshwara's Ed. of K. P. (p. 102).
- 50. नटे तु तुल्यरूपतानुसन्धानवंशादारोप्यमाणः etc. । प्रदीप (p. 91) and सामाजिकैनेटादावारोप्यते । उद्योत (p. 91).
- 51. This conjecture is based on the following evidence: (i) 'प्रतीतियोग्यः कृतः' is explained as suggesting गम्यगमकभाव (विद्याचक्रवर्ती & भट्टगोपाल on K. P. p. 185). (ii) अभिनव in his लोचन & मम्मट in K. P. discuss an opinion according to which लक्षणा can well serve the purpose of ध्वनि which was, therefore, redundant. (cp लो. I and K. P. II).
- 52. cp. S. N. Goshal Shastri (K. P. (p. 7).
- 53. Hist. of Alamkāra Śāstra (p. 49).
- 54. D. R. IV 37 & अवलोक thereon.
- 55. K. P. II, 1 ff.
- 56. D. R. (p. 4).
- 57. In the K. P. (प्रदीप-उद्योत) (आनन्दाश्रम Ed.) The reading is : सामाजिकानां वासनया चर्ळ्यमाणो रस इति श्रीशङ्कुकः। (p. 94). माणिक्य does not refer to वासना, though K. P. (संकेत) (आनन्दाश्रम Ed.) reads वासनया चर्ळ्यमाणः etc.। (p. 43). The word वासनया is not there in the Trivandrum Ed. with संप्रदायप्रकाशिनी & साहित्यचूडामणि (loc. cit. p. 109)
- 58. K. P. (p. 107) : राम इति प्रतीत्या etc.
- 59. अभि. भा. (p. 284) : स्थाय्येव विभावादि प्रत्याय्यो रस्यमानत्वाद्रस उच्यते ।
- 60. See संप्रदायप्रकाशिनी (p. 107)
- 61. धीरसावयमित्यस्ति नामावेवायमित्यपि । quoted by भट्टगोपाल in सा.चू. (p. 107).
- 62. उद्योत (p. 92).
- 63. योगसूत्र I. 9.
- 64. (ibid) (Eng. Trans). J. H. Woods (p. 26) (1977) Motilal Banarasidass.
- 65. loc. cit. p. 273.
- 66. loc. cit. (p. 186) : भित्ताविव हरितालादिना अश्वावभासः ।
- 67. loc. cit. (p. 276).

- 68. See K. P. II where मम्मट resorts to श्रुता or दृष्टा अर्थापत्ति to controvert मुकुल's contention that पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्क्ते । is an illustration of लक्षणा ।
- 69. like that of समवाय by the वैशेषिक's.
- 70. K. P. I बुधैर्वैयाकरणै प्रधानभूतस्फोट ।
- 71. शपथैरिप चादेयं वचो न स्फोटवादिनाम् । काव्यालंकार (VI. 12 ab.).
- 72. यत्रापि लिंगज्ञानं मिथ्या तत्रापि न तदाभासानुमानं युक्तम् । अभि. भा. (p. 275).
- 73. मणिप्रदीपप्रभयोः

This verse is quoted by हेमचन्द्र (K. Ś. p. 93) and Mānikyacandra (संकेत on K. P. p. 43). But in the G.O.S. Ed. of N.S. it is given in square brackets (See अभि. भा. p. 273) व्यक्तिविवेक has quoted this verse (loc. cit. p. 59) चौखम्बा (1979).

- 74. Gnoli: The Aesthetic Experience According to Abhinava (p. 30; fn. 7)
- 75. क्रीडतां मृण्मयैर्यन्दद् बालानां द्विरदादिभिः। स्वोत्साहो स्वदते तद्वच्छ्रोतॄणामर्जुनादिभिः॥ D. R. IV 41 ed. 42 ab.
- .76. दर्शनसुखमनुभवतः साक्षादिव तन्मयेन हृदयेन । स्मृतिकारिणा त्वया पुनरिप चित्रीकृता कान्ता । शाकु. VI. 21.
- 77. समाध्यवस्थासदृशेनेति पिण्डितार्थः । सम्प्रदायप्रकाशिनी on K. P. IV (p. 111) Vol. I.
- 78. प्रदीप (pp. 95-96)
- 79. cp. Visvesvara K. P. (p. 107). This has been controverted by Revaprasad Dwivedi in his article भुक्तिवादे स्थायिभावाश्रयः। चास्देव शास्त्री-अभिनन्दन ग्रन्थ (p. 130).
- 80. cp. सांख्यमते पुरुषे वृत्तिप्रतिबिम्बेन तत्समानाकारत्वमेव तद्विषयकज्ञानमिति भानः । उद्योत (p. 96).
- 81. loc. cit. (pp. 95-96).
- 82. सम्प्रदायप्रकाशिनी on K. P. IV (pp. 111-112).
- 83. योगसूत्र I. 33 also J. H. Woods (Eng. Trans.) (p. 71).
- 84. सं. प्र. (p. 112).

ŗ

- 85. cp. समाध्यवस्था सदृशेनेति पिण्डितार्थः । (ibid) (pp. 111 & 112).
- 86. See (हिन्दी) काव्यप्रकाश (p. 74).
- 87. cp. "भट्टनायक did not come under the influence of either (i. e. ध्वनि or शैव metaphysics). He was an avowed opponent of the spiritual meaning theory and wrote a work, हृदयद्पेण with the expressed object of demolishing it." I. A. (p. 72).

- 88. Philosophies of India (p. 437-9) H. Zimmer.
- 90. loc. cit. परब्रह्मस्वादसविधः। (p. 183) & परब्रह्मस्वादसब्रह्मचारित्वं चास्त्वस्य रसास्वादस्य। (p. 190).
- 91. परब्रह्मास्वादसविधेन भोगेन परं भुज्यत इति । अभि. भा. (p. 277).
- 92. See Locan (p. 189).
- 93. ता एव च परित्यक्तविशेषा रसहेतवः | D. R. IV 41 ab.
- 94. रसः रिसकवर्ती । D. S. IV 38-39 (See fn. 4 on p. 4).
- 95. सर्वस्वं तु रसस्यात्र गुप्तपादा हि जानते । quoted by माणिक्यचन्द्र on (K. P. p. 52).
- 96. K. P. (p. 112-121); अभि. भा. p. 277-287 and लोचन p. 155ff.
- 97. K. P. (p. 113).
- 98. (ibid) (p. 113).
- 99. (ibid) (p. 114).
- 100. (ibid) (p. 114 ff) and अभि. भा. (p. 279).
- 101. अभि. भा. (p. 285) and K. P. p. 115.
- 102. अभि. भा. (p. 285) तर्हि रसे निष्पत्तिरिति कथम् etc.
- 103. (ibid) (p. 285) रसना च बोधरूपैव etc.
- 104. स्वाकार इवाभिन्नोऽपि गोचरीकृतः । K. P. (p. 115 ff).
- 105. ब्रह्मस्वादिमवानुभावयन् । (ibid) (p. 117) Abhinava has not used this analogy to explain his own theory.
- 106. K. P. (p. 115 ff).
- 107. (ibid) (p. 117 ff).
- 108. (ibid) (p. 120 ff).
- 110. (ibid) (p. 121).
- 111. (ibid) (p. 121).
- 112. cf. I. A. (p. 87).
- 113. See प्रदीप-उद्योत p. 97 ff & रसगंगाधर (p. 88) (चौखम्बा).
- 114. कुमार∘ VII, 50.
- 115. Abhinavagupta, An Historical & Philosophical Study (p. 165 ff) & I. A. Vol. I.

- 116. अभि भा. p. 277 ff.
- 118. K. P. (pp. 112-120).
- 119. (ibid) (p. 120).
- 120. अभि. भा. (p. 279).
- 121. (ibid) (p. 279).
- 122. (ibid) (p. 279).
- 123. साहित्यचूडामपि (p. 112 ff).
- 124. स्पन्दकारिका I 14 to 16: अवस्थायुगलं चात्र कार्यकर्तृत्वशब्दितम् । कार्यता क्षयिणी तत्र कर्तृत्वं पुनरक्षयम् ॥ कार्योन्मुखः प्रयत्नो यः केवलं सोऽत्र लुप्यते । तस्मिन् लुप्ते विलुप्तोऽस्मीत्यबुधः प्रतिपद्यते ॥ न तु योऽन्तर्मुखो भावः सर्वज्ञत्वगुणास्पदम् । तस्य लोपः कदाचित्स्यादन्यस्यानुपलम्भनात् ॥
- 125. cp. I. A. (p. 150).
- 126. अभि. भा. (p. 279).
- · 127. K. P. II (p. 121) & अभि. भा. (p. 285).
  - 128. I. A. (p. 96).
- 129. I. A. (p. 96).
- 130. (ibid) (p. 114).
- 131. (ibid) (p. 108).
- 132. cp. (ibid) (p. 109).
- 133. Philosophy of Vedant And Vedantsara (p. 80) —Jacobi.
- 134. Philosophies of India (pp. 437 ff) -H. Zimmer (1957), Meridian Ed.
- 135. I. A. pp. 134 & 142.
  - 136. See अभि. भा. (p. 278).

## GENERAL INTRODUCTION TO UPARUPAKĀS AND EXAMINATION OF ŚRI-GADITA AND DURMILIKĀ IN PARTICULAR

#### TAPASVI NANDI

Dramaturgists beginning with Bharata, and also writers on Indian literary aesthetics, the ālamkārikas, beginning with Bhāmaha and Dandin who also imbibe in them earlier traditions preserved in works now lost to us, speak of various art-forms prevalent in the dramatic and also performing arts, and also various literary forms not to be discussed here. Ten principal types of drama and also nătikă, the eleventh, are discussed by Bharata, and it may be noted that dramaturgists following Bharata accept practically all the features of these major dramatic forms without any deviation in their general concept and features. But along with these major dramatic forms must have emerged, almost parallel to these, many other art-forms, known as 'upa-rupakas' to later tradition. Perhaps these art-forms were the out-come of more say, folk-art than classical art and had not only drama in them, but were fused more with song, dance and music, of course with 'abhinaya' or acting also continuing as their life-breath. Abhinavagupta mentions a number of them. But prior to him Bhamaha and Dandin in the field of literary aesthetics and Vatsyavana the author of Kamasütra and even Kumārila the author of Śloka-Vārttika had an occasion to mention a few of them. Abhinavagupta quotes Kohala and others and also Harsa's Vārttika that make a mention of some art-forms which embrace the dramatic art and we may say, they are also the representatives of performing art in general. The idea is that these forms do not divorce themselves from drama, but are also something plus; a spectacle full of dance, music and song. That way we may say that the fourth act of Vikramorvasīyam of Kālidāsa can be taken as a unique performance though of course conceived here as part of drama. But perhaps parallel to this and outside drama proper some other minor art-forms must have

developed on Indian stage as fresh contribution to the field of performing art in general. They were perhaps known as upa-rūpakas or minor types of drama.

We will not talk about what Abhinavagupta and his predecessors both in the field of dramaturgy and literary criticism and even in other fields had to say. Bur we will begin with Dhanañjaya / Dhanika and Bhoja, and move on to what Hemacandra, Rāmacandra and Gunacandra, Śāradātanaya, Sāgaranandin, Vāgbhata II and Viśvanātha have to say about these minor types of drama or better say, types of performing art in general. There art-forms need not be just drama, where an artist necessarily plays the role of a given character either historical or imaginary. But they do not cease to be drama either, because a stage-performance by an artist does involve an element of 'abhinaya' i. e. 'acting' also; and 'abhinaya' is the life-breath of dramatic art. But it is equally true that these art forms had their roots in folk-traditions which continue in various forms and under various names even to-day in many parts of India, such as in Rajasthan, Madhya-pradesh, Maharashtra, Gujarat, Kerala, Tamilnadu, Orissa, Bengal, and some eastern states also. All these modern folk-art forms perhaps owe their origin to these "preksya" types of minor plays, these upa-rūpakas as recognised by Bhoja and others.

We will take a very brief account of what the Dasarupaka (DR) of Dhanañjaya and the Avaloka of Dhanika on it has to say about these art-forms. It may be noted that the DR. divides natya into major type i. e. rasaśraya, comprising of the ten types of drama as enumerated and discussed by Bharata, and the minor type which takes care of bhava i. e. which is bhavaśraya. The former is called 'rūpaka' and the latter "nrtya", which is 'bhāvāśraya' and is of the form of 'padārthābhinaya', the former being 'rasāśraya' and of the form of 'vākyārthābhinaya'. Dhanika in his Avaloka on DR. I. 9 (pp. 8,9; Edn. The Adyar Library series, vol. 97, T. Venkatacharya, '69, Madras) observes: "rasāśrayān nātyād bhāvāśrayam nṛtyam anyad eva. tatra bhāvāśrayam iti viṣaya-bhedān nṛtyam iti nṛter gātra-vikṣepār thatvenāngika-bāhulyāt tat-kāriṣu ca nartakavyapadeśālloke'pi range prekṣanīyakam iti vyavahārān nāṭakāder anyan nṛṭyam, tad bhedatvāc chrīgaditāder nā'vadhāraṇā'nupapattih. nātakādi ca rasa-visayam, rasasya ca padārthībhūta-vibhāvādi-saṃsargātmakavākyārtha-rūpatvād vākyārthābhinayātmakatvam rasāśrayam ity anena daršitam nātyam iti ca 'nata avaspandane' iti nateh kiñcic calanarthatvāt sāttvika-bāhulyam. ata eva tat-kārisu nața-vyapadeśah. [loke'pi ca range nățyam iti vyapadeśah. etad uktam bhavati] yathā ca gātra-vikṣepārthatve samāne' pyanukārātmatvena nṛtyād anyan nṛttam,

tathā vākyārthābhinayātmakān nātyāt padārthābhinayātmakam anyad eva nrtyam iti."

The difference is here brought out by Dhanika who holds that nrtya is "āngika-bahula" and nātya is sāttvika-bahula; the former has concern more with physical movements and with some feelings only, the latter has more psychological activity and is rasa-based. Rasa for Dhanañjaya-Dhanika is collected through tātparya śakti and is therefore here termed as vākyārthābhinaya-rūpa. Dr. Raghavan observes (pp. 538, ibid)- "Therefore, the tātparyavādin, and mainly the Daśarūpaka and the Avaloka on it, are responsible for introducing this new nomenclature and terminology to distinguish the major and the minor dramatic varieties. Vākyārthābhinaya and padārthābhinaya are not phrases born in the Kashmirian tradition represented by Abhinavagupta." Dr. Raghavan here gives a foot-note in which he concedes that even Abhinavagupta uses such terms as padārtha and vākyārtha, but observes that they are not in the sense used by the Avaloka. But we feel that even the Dhv. uses these terms with a shade of meaning closer to major and minor senses quite often when rasa is described as 'vākyārtha' at many places and bhāvas as padārtha.

Be it as it is, but the DR. and the Avaloka use these terms to distinguish between major and minor forms of stage performances. We have called them artforms in general with the former having anukarana and therefore rupana as its soul with acting as its medium and the latter having suggestive movements of limbs i. e. dance as its medium. In all these types, there is no imitation like as it is in drama proper. So the upa-rupakas are art-forms, varieties of performing art and not rupaka or drama proper.

Bhoja also seems to follow the phraseology of the DR. and Avaloka to distinguish between major and minor art-forms, i. e. the rūpakas and the upa-rūpakas. But Bhoja does not suggest that he accepts the views of the DR. in this respect. This strengthens our earlier observation that these terms viz. padārthābhinaya and vākyārthābhinaya need not be taken as trade-marks of the DR. & Avaloka only as Dr. Raghavan suggests, but actually their roots and practice were still older; perhaps even older than Ānandavardhana. Even Ānandavardhana (pp. 170, Edn. K. Kris.) Observes: na ca rasesu vidhyanuvādavyavahāro nāśtīti śakyam vaktum, teṣām vākyārthatvena abhyupagamāt.) .... evamvidha-viruddha-padārtha-viṣayah katham abhinayah prayoktavya iti cet, anūdyamānaivamvidha-vācya-viṣaye yā vārtā sā'trā'pi bhaviṣyati .... etc."

Thus padārtha-viṣaya-abhinaya, and therefore also vākyārtha-viṣaya-abhinvaya are not absolutely new terms.

For Bhoja, the ten rūpakas and also nāṭikā and saṭṭaka are rasāśraya varieties and thus they make for twelve, major types.

Prior to Bhoja, it is the Abhinavabhāratī which mentions some upa-rūpakas with their features. The relevant portions from the A.bh. make it clear that Abhinavagupta probably knew all the art-forms known to 'Kohalādi' and also to Harsa as quoted from his vārttika. So, we will not be away from truth if we conclude that Abhinavagupta knew the following upa-rūpakas viz.

(1) totaka (2) sattaka (3) rāsaka (4) kāvya (5) rāga-kāvya (6) dvipadī (7) śamyā (8) skandhaka (9) lāsya (10) chalita(ka). These are through Kohala and others and Bhāmaha and Daṇḍin. Perhaps through Vātsyāyana's Kāmasūtra he also knew (11) Hallisaka, (12) Nātyarāsaka and (13) Prekṣaṇaka. Through Kumārila again Dvipadī and Rāsaka are known which were read in earlier domuenents also. Again A. bḥ. mentions further upa-rūpakas (ch. IV. N.S.) such as-(14) Dombikā (15) Prasthāna (16) Śilpaka or Ṣiḍgaka (17) Bhāṇaka (18) Rāgakāvya (19) Bhāṇikā (20) preraṇa (21) Rāmākriḍaka, with Rāsaka and Hallisaka already enumerated. Avaloka also was perhaps available to Abhinavagupta and there we find seven varieties of nṛtya such as dombī, (= dombikā), (22) Śrīgadita, and bhāna, bhānī, prasthāna, rāsaka and kāvya—all noted above.

Bhoja was perhaps acquainted with all these names and also their features through different sources prior to him. But actually *Bhoja* enumerates the following twelve types of uparūpakas, such as-(i) Srīgadita (2) durmilikā (or tā), (3) prasthāna (4) kāvya (or citra-kāvya), (5) bhāṇa (śuddha, citra and sammilita), (6) Bhāṇikā (7) goṣṭhī (8) hallisaka (9) nartanaka (10) prekṣaṇaka (11) rāsaka (12) nāṭya-rāsaka or carcarī.

The uparūpakas as noted above are closer to dance than drama and could be representative of folk-art also. Many of these are performed by a single artisti. e. ekahārya'.

Hemacandra following Bharata, gives nāṭikā after treating the ten major types. He classifies Kāvya=literature into prekṣya and śrāvya. Prekṣya again is pāṭhya and 'geya'. Pāṭhya are the ten rūpakas and nāṭikā and among geya varieties, — which are also prekṣya and therefore enacted on stage and make for visual art-forms belonging to the class of performing art in general, — he enumerates (1) dombikā (2) bhāṇa (3) prasthāṇa (4) śiṅgaka (5) bhāṇikā (6)

preraņa (7) rāmākrīḍa (8) hallisaka (9) rāsaka (10) goṣthī (11) śrīgadita and (12) rāga-kāvya, etc. He says that details for these which he has only defined should be sought from "brahma-bharata-kohalādi-śāstrebhyaḥ avagantavyah."

The Nāṭyadarpaṇa of Rāmacandra and Guṇacandra talks of other varieties of rūpaka at the end of the fourth chapter when it is stated: tad evam nāṭakādīni vīthyantāni dvādaśa rūpāṇi sa-prapañcam lakṣitāni. anyānyapi rūpakāṇi dṛśyante. The ND. does not call these as upa-rūpakas, or geya etc. but simply states that there are other forms of rūpaka or drama also. But when the ND. describes them in brief and separates them from the first twelve, it follows that they are taken as minor varieties. They are enumerated as: (1) saṭṭaka (2) śrīgadita (3) durmilitā (4) prasthāna (5) goṣṭhī (6) hallīsaka (7) śamyā (8) prekṣaṇaka (9) rāṣaka (10) nāṭya-rāṣaka (11) kāvya (12) bhāṇa and (13) bhāṇikā. The ND. enumerates nāṭikā and prakaraṇī as major types.

For Śāradātanaya (ch. IX) (IX), the minor types are 'padārthābhinayātmaka' and are twenty such as (1) totaka (2) nāṭikā (3) goṣṭhī (4) sallāpa (5) śilpaka (6) dombī (7) prekṣaṇam (8) nāṭya-rāsaka (9) rāsaka (10) ullāpyaka (11) hallisaka (12) durmallikā (13) kalpavallī (14) mallikā (15) pārijātaka (16) lāsaka (17) śrīgadita (18) bhāṇa-bhāṇī (19) prasthāṇa & (20) Kāvya.

For NLRK (i. e. Nāṭakalakṣaṇa-raṭṇa-kośa) of Sāgaraṇandin, the uparūpaka types are: (1) goṣṭhī (2) saṃllāpa (3) śilpaka (4) prasthāṇa (5) kāvya (6) Hallīsaka (7) śrīgadita (8) bhāṇikā (9) bhāṇī (10) durmalikā (11) prekṣaṇaka (12) rāsaka (13) nāṭya-rāsaka (14) ullāpyaka. Naṭikā and Troṭaka are enumerated with the major types.

Vāgbhaṭa II mentions nāṭikā and saṭṭaka and the 'geya' varieties after Hemacandra, such as- (1) dombikā (2) bhāṇa (3) prasthāna (4) bhāṇikā (5) preraṇa (6) śingaka (7) rāmākrīḍa (8) hallīsaka (9) śrīgadita (10) rāsaka (11) goṣṭhī (and the rest.)

Śingabhūpāla in his Rasārņava-sudhākara speaks only of nāṭikā and takes it only as a mixed variety of nāṭaka and prakaraṇa which does not deserve a separate recognition for him (Rs. III. 218-222). He does not talk of other upa-rūpakas.

Vidyānātha does not mention anything beyond the ten major types (Pra. Ru. Nāṭaka-prakaraṇa, pp. 73-74, Edn. Madras, '14, ibid).

Viśvanātha enumerates (SD. VI. 4-6) (1) nāṭikā (2) troṭaka (3) goṣṭhi (4) saṭṭaka (5) nāṭya-rāsaka (6) prasthāna (7) ullāpyaka (8) kāvya (9) prenkhaṇam (10) rāsaka (11) saṃlāpaka (12) śrīgadīta (13) śilpaka (14) vilāsikā (15) durmallikā (16) prakaraṇī (17) halliśa (18) bhaṇikā. They are eighteen in all.

Actually before starting with Bhoja we will notice the total varieties of uparūpakas amounting to 44 or 45, as recognised by all theorists. We feel that some uparūpakas are named slightly differently by this or that theorist, but actually the type may be identical. The result of our analysis may be roughly placed as under — It may be noted that we will treat our theorists in their chronological order beginning with Bhoja as he is the first author who deals with this topic systematically and perhaps more seriously. The result of our analysis roughly gives the following picture, which shows different art-forms discussed by different authorities — or at least known to them.

- (1) Nāṭikā: This form is discussed by practically all beginning with the N.S. of Bharata. So we have Bharata (B); Dhanañjaya/Dhanika (Dha); Bhoja (Bho). Hemacandra (H.), Rāmacandra and Guṇacandra, i. e. Nāṭyadarpaṇa (ND); Vāgbhaṭa II (Vāg.), Śiṅgabhūpāla in Rasārṇava Sudhākara (RS.), Sāgarnandī, Nāṭaka-lakṣaṇaratna-koṣa-(NLRK), Viśvanātha (Sāhiṭyadarpaṇa) (SD./Viś.); & Bhāvaprakāśana (BP.) of Śāradātanaya (=Śā).
- (2) Dvipadī: Bhāmaha (=Bhā.); Abhinavagupta (A.bh.), Kumārila (Ku.);
- (3) Rāsaka: Bhā., Abh.; Ku., ND; NLRK; Vāg.;
- (4) Skandhaka: Bhā. Abh.;
- (5) lāsya Daņḍin (Da.); Abh.;
- (6) Chalita Da; Abh;
- (7) Samyā Da; Abh; ND;
- (8) Sattaka Abh.; ND; Vag.; Bho; Viś.
- (9) Totaka or Trotaka- Abh.; Śā; Viś;
- (10) Kāvya Abh.; ND;
- (11) Rägakāvya Abh., H.
- (12) Hallisaka OR Hallisa Vātsyāyana; Abh.; Bho; H.; ND; Śā.; NLRK.; Vāg.; Vis.
- (13) Nățya-rāsaka OR Carcarī Vātsyā.; Bho; ND; Śā.; NLRK Viś.;
- (14) Prekṣaṇaka OR Penkhaṇaka Vātsyā.; Bho; ND., NLRK.; Viś.;
- (15) Rāsaka Abh.; Dha; Bho; H.; Śā; Viś.
- (16) Ullopyaka OR Ullāpyaka Śā. NLRK; Viś.;

- (17) Prekṣaṇa Śā.;
- (18) Dombikā or dombī Abh.; Dha; H.; Śā; Vāg;
- (19) Prasthāna Abh.; Dha.; Bho; H.; ND.; Śā., NLRK; Vāg.; Viś.
- (20) Śilpaka OR Sidgaka Abh.; Śā; NLKR; Viś.
- (21) Bhāṇaka Abh.;
- (22) Bhānikā Abh.; Bho; H. ND; NLRK; Vāg., Viś.
- (23) Prerana Abh.; H. Vāg.;
- (24) Rāmākrīdaka Abh.; H.; Vāg.
- (25) Śrīgadita Dha.; Bho; H., ND; Śā. NLRK; Vāg.; Viś.
- (26) Bhāṇa Dha.; Bho; H., ND. Vāg.

(Bhāṇa/Bhāṇaka; Bhāṇī/Bhāṇikā could be identical. But we have mentioned them separately as their names appear differently. Similarly, dombī / dombikā, ullopyaka / ullāpyaka, perhaps kāvya / rāga-kāvya and sallāpa-saṃlāpaka — could be one and the same.)

- (27) Bhāṇī Dha; Śā.; NLRK;
- (28) Kāvya Dha; Bho, Śā.; NLRK; Viś.
- (29) Durmallikā or Durmīlikā Bho; Śā; NLRK; Viś.
- (30) Goṣṭhī Bho; H.; ND.; Śā; NLRK.; Vāg; Viś.
- (31) Nartanaka Bho;
- (32) Śińgaka (or sidgaka?) H. Väg.
- (33) Durmilită ND; (same as 29 above ?)
- (34) Prekṣaṇa Śā.
- (35) Pārijātaka Śā.
- (36) Kalpavallī Śā.
- (37) Mallikā Śā;
- (38) **Läsaka** Śā.
- (39) Sallāpa Śā.
- (40) Samllapa(ka)- NLRK. Viś.
- (41) Vilāsikā Viś.
- (42) Prakaraņi ND.

We will now proceed with examining the special features of two of these uparūpakas, given by Bhoja, — to begin with. First, we will introduce this topic with a quotation from Dr. Raghavan (pp. 546, ibid).

"The uparūpaka chapter of Sanskrit Nātyaśāstra treatises is very important for students of the history and development of Indian dance and minor representations belonging to the vast indigenous Indian theatre. The uparūpakas are, as distinguished by Bhoja and Dhanañjaya, emotional fragments, compared to rūpakas which present a major theme with the unity of a single rasa running through and fed by other subsidiary rasas. Although ancient Indian drama or Sanskrit drama as envisaged by Bharata is of the nature of a dance-drama, with music and dance-movements, it is the upartipaka class of performances that is so par excellence; for in them music and dance predominate; most of them are merely dances accompanied by songs, interpreting through abhinaya or gesture the emotional contents of the song. Many are, like the Bhana among the daśarūpakas, done by one person: ekapātra-hārya; in fact, the verse cited in the Daśa-rūpakāvaloka (I. 8) makes all the seven varieties, Dombī etc., 'eka-hārya.' Whatever definitions early works like that of Kohala might have given to each of the forms in this class, we do not have now; and except for stray references and discussions in the Abhinavabhāratī, as at the end of ch. IV., the Śr. Pra. of Bhoja is the earliest treatise available to us which fully describes them. It is from the Śr. Pra. that Śāradātanaya borrows his descriptions of many of the uparūpakas in ch. IX. of his work."- With due respect to Dr. Raghavan, we will not use the term "borrows". Perhaps Śāradātanaya also had a living tradition before him and he gives some more types also. It is better to use the term "accepts" in place of "borrows", for both Hemacandra and Śāradātanaya and later Viśvanātha. These authors "accept" what is found to be "acceptable". This is a better expression, which does justice to the efforts of later writers. We now begin with two of the uparūpakas as seen in Bhoja and also as accepted by later theorists.

### -(1) Śrīgadita-

(pp. 466, Śr. Pra. ibid)- Bhoja defines it as,

"tatra śrīriva dānava-śatror, yasmin kulānganā patyuḥ; varṇayati śaurya-dhairya-prabhṛti-guṇāh agrataḥ sakhyāḥ, patyā ca vipralabdhā gātavye tāḥ kramād upālabhante. śrīgaditam iti manisibhir udāhrto'sau, padābhinayah"

This upartipaka is concerned with moments of separation and hence there is vipralambha-śrngara depicted in it. The person concerned is a kulangana, a lady from a respectable family, and she describes her feelings to a friend, a second character here. The description is centred round the husband's high qualities of valour, firmness or fortitude, etc. If she is deceived by her lover / husband, she is a vipralabdhā and she in turn admonishes (him). The theme is presented in song. This is a variety of padarthabhinaya as against väkyarthabhinaya. Bhoia does not cite any illustration of this type. The name 'Śrī-gadita' is explained by Bhoja as due to the fact that the kulangana, a heroine belonging to a noble family, describes (gadita) her husband's qualities like goddess Laxmī or Śrī, describing those of her lord, Nārāyana. The 'Śrīgadita' of Bhoja can be placed with the Sidgaka or Śilpaka of Abhinavagupta. In this a separated heroine relates to her friend the bad and unruly conduct of her husband. Sidgaka represents only a complaint and therefore a negative aspect of the narrator lady's husband, the Śrīgadita first describes the good qualities and then after being deceived, the lady finds fault with her husband. Dr. Raghavan tries to place this variety with the modern 'Kuravañci' art-form prevalent in Tamil.

We have noted above that this art-form is known to Dhanika, Hemacandra, the Nätyadarpaṇa, Śāradātanaya, the NLRK., Vāgbhaṭa II, and Viśvanātha.

Dhanika simply mentions śrīgadita by name, under DR. I. 8., in a verse along with dombī, bhāṇa, bhāṇī, prasthāna, rāsaka, and kāvya — a total of seven artforms in all, over and above the ten major types and also nāṭikā.

Hemacandra (Kā. śā. VIII. vs. 69. Edn. Parikh/Kulkarni, pp. 449) has-

"yasmin kulānganā patyuḥ sakhyagre varṇayed guṇān, upālambham ca kurute, geye śrīgaditam bhavet."

This is the same as Bhoja. This is 'geya'/prekṣya.- It is an art-form where song (geya) and also dance predominate. H. accepts Bhoja. The Nāṭyadarpaṇa has-

(ND. IV. sūtra 299/1,2): śrīriva dānavaśatror

yasmin kulangana patyuh... etc. This is accepted from Bhoja without any change. No illustration is cited.

Śaradātanaya has -

(BP. IX. 13, pp. 378, Edn. Agrawal, ibid)-

"atha śrigaditam vidyāt prasiddhodatta-nayakam, bhāratī-vrtti-bahulam udātta-vacanānvitam. garbhāvamaśa-sandhíbhyām śūnyam prakhyāta-nāyakam, ekānkam, vipralambhākhyarasa-prāyani kvacit kvacit. yasmin kulānganā patyuh śaurya-dhairyādikān gunān, sakhīnām agrato vakti, tān upālabhate'tha vā. vipralabdhā ca tenaiva yadi, tatsangamāśayā āsīnā, yatra lalitam priyābhoga-vibhūsitam utkanthitā pathed-gāyet pāthyam vā gītameva vā, evamvidham śrigaditam rāmānandam yathā kṛtam."

Śāradātanaya has something more to say than the earlier writers. He cites an example viz. Rāmānandam. For Śāradātanaya, this art-form is not just all dance and music but is a play, a type of drama, with one act and three saṃdhis such as mukha, pratimukha, and nirvahaṇa, with garbha and avamarśa absent from it. It has a famous and nobly born hero and is decorated with lofty expression — udātta-vacanānvitam. There is prominance of bhāratī-vṛtti and this suggests that the physical action may be on a low key with descriptive element thriving. Because of this we have a lot of talks, wherein a lady from a noble family describes before her friends (=sakhīnām agrato vakti) (and this is against a single friend as described by Bhoja, Hemacandra and the ND), the high qualites

of her husband, or she rebukes him or runs down these qualities in case if she is deceived by him. She sits there with a hope of getting united with him and dresses herself in beautiful attire and ornaments. This is also the vāsakasajjā avasthā. Perhaps after getting ready and waiting for him for long she feels frustrated and finds faults with him. She is utkanthitā also, and getting very eager she either recites or sings. Thus, there is lot of love in separation here. But what is important for Śāradātanaya is that he calls it an art-form to be staged in a single act. The nāyikā appears in three stages as vāsaka-sajjā, utkanthitā and vipralabdhā. The nāyaka is also a famous character 'prasiddhodātta' and 'prakhyāta', which perhaps gives some historicity to the story or theme.

The NLRK. has the following: atha śrīgaditam. yatra strir āsīnā karuṇam paṭhati. ekānkam. udātta-vacana-kṛtam, bhāratī-vṛtti-pradhānam, prakhyāta-vastunāyakam, yathā- krīḍā-rasātalam.

Obviously the NLRK. has the definition of śrī-gadita modelled on Śāradātanaya. Dr. De (SP.) (pp. 310) observes that Sāgaranandin's date is uncertain but Bahurūpa Miśra (later than 1250 A.D.) knows him. So, he could be somewhere between 1150 AD-1200 AD. Śāradātanaya is placed by Dr. De (pp. 238, SP. ibid) between 1100-1300 A. D. So, either Śāradātanaya was Sāgaranandin's near predecessor or was his contemporary or perhaps even his junior contemporary. But looking at NLRK'S style and treatment, it seems its author tries to give prose summary of authentic works. Hence, we are inclined to place Śāradātanaya earlier than Sāgaranandin. But this is only a personal impression. It could be otherwise also. But for the sake of convenience we will place NLRK after BP. Or, both of them must be imbibing a common tradition, perhaps seen earlier in Bhoja — what we may call the Mālava tradition.

So, for NLRK also, as seen in BP., this minor art-form has one act, is having bhārati vṛṭṭi as predominant diction, is having a famous theme and a famous hero, and is full of lofty expressions and the female character here is engaged in woes — karuṇaṃ paṭhati — perhaps because she is deceived by her husband whose great qualities have proved to be otherwise in her case personally, especially where love-matters are concerned, the illustration cited is krīḍārasātalam. The BP. has a more elaborate and more methodical presentation which thus could be, possibly an improvement on NLRK'S presentation and therefore later. Whatever it may be, for our methodology we have preferred to place the BP. earlier than the NLRK.

Vāgbhata (II), naming his work and also modelling it after the Kāvyānuśāsana of Hemacandra, calls śrīgadīta as 'geya' art-form. Hemacandra divides 'prekṣya' i. e. abhineya as pāṭhya and geya, but Vāgbhaṭa does not indicate that he takes geya also as abhineya. But we may conclude that as he chooses to follow Hemacandra, for him also the 'geya' art-forms are part of abhineya also. He observes: (pp. 18, ibid)

"ekasūtram tu netā syād gopastrīnām yathā harih yasmin kulānganā patyuh sakhyagre varnayed guṇān, upālambham ca kurute. geye śrīgaditam tu tat."

As is Hari of gopis, so there is one netā i. e. nāyaka and in this 'geya' artform, the heroine, a nobly born lady, describes before her friend the qualities of her husband, and also passes admonition.

In the Sāhitya-darpaṇa (=S.D.)

Viśvanátha obsesves: (S. D. VI. 293/295):

"prakhyātavittam ekāngam prakhyātavittam ekāngam prakhyātadātta-nāyakam, prasiddha-nāyikam, garbha-vimaršābhyām vivarjitam. (VI/293) bhāratī-vitti-bahulam śrī-ti-śabdena sankulam, matam śrīgaditam nāma vidvadbhir uparūpakam. (VI/294) śrīr (strīr) āsīnā śrīgadite gāyet kiñcit paṭhed api, ekānko bhāratīprāya iti kecit pracaksate. (VI. 295)

Obviously this is modelled after the BP. But there is something more. Visvanatha does not cite an illustration, which he does quite often in other artforms. Here he says — univan udaharanam. Then, he says that this art-form is

"śri"-iti sabdena sankulam." Perhaps he came across illustrations where 'Śrī-śabda was read invariably. In vs. 295, he says śrir āsīnā.... meaning wherein Śrī or Lakṣmī, while sitting either sings or speaks. But our suggestion is that is place of 'Śrī' we can read 'Strī', for it is so in other definitions also. The NLRK read—yatra strīr āsinā karuṇam paṭhati, wherein we do not have a reference to 'geya'. Here we have "gāyet" and "paṭhet". So, perhaps in Viśvanātha's time this art-form had both song and recitation also. Again, the S. D. expects the nāyikā also to be prasiddhā i. e. famous. The SD. clearly calls it an "upa-rūpaka". But its having one act is an opinion held by 'some' — 'kecit pracakṣate'. So, for Viśvanātha also this is an art-form with dance, eloquence and acting also, as its special features. Like the BP. this act has neither 'garbha' or 'vimarśa' juncture.

Durmilikā (or, .tā) is the next art-form, Bhoja discusses at Śr. Pra. XI. pp. 466, ibid. Bhoja observes :

"caurya-rata-pratibhedam yūnor anurāga-varņanam vā'pi, yatra grāmya-kathābhih kurute kila dūtikā rahasi, mantrayati ca tadviṣaye nyag-jātitvena yācate ca vasu, labdhvā'pi labdhum icchati durmilitā nāma sā bhavati.

This art-form is also discussed later by ND., BP., NLRK and also SD. ND. calls it Durmilitä. BP. calls it Durmallikä. SD. calls it "Durmalli".

For Bhoja, its theme concerns itself with a secret love-intrigue or it is sometimes a description of love between two young persons. This secret love affair is described before the audience by a female servant, a dütikā, in vulgar language. The male or female lover whose love is being described makes an appearance and makes a plan (in secret!) with the messenger who being a lowly-born asks for money (to do the work and also to keep the mouth shut). After getting money tries to get more (as if by blackmail). No illustration is cited by Bhoja.

The ND. (IV./3) accepts Bhoja's definition verbatim. The name given to this art-form is "durmilitä".

BP. of Śāradātanaya has both "durmallikā" and also "mallikā", which we will take up later. Bhoja's durmilikā and ND.'s durmilitā is "durmallikā" in BP., which observes- (pp. 391, Ch. IX/ 51, 52, 53; Edn. Agrawal, ibid):

"atha durmallikā nāma praudha-nāgara-nāyikā. caturankā catussanidhir. garbhe-samdhi-vinā-kṛtā. vito vilasati svairam, prathamānke (tri) nādikāh. viduşako dvitīye'nke vilasat pañca-nādikah, pithamardo viharati trtīye sapta nādikāh, viţādi-tritaya-krīḍā caturthe daśa-nādikah. - IX/51 caurya-rati pratibhedam yūnor anurāga-varņanam kvā'pi, yatra grāmya-kathābhih kurute kila dūtikā rahasi. mantrayati ca tadvisayannyag-jātitvena yācate ca vasu, labdhvä'pi labdhum icchati vā sā durmallikā nāmnā. enām durmallikām anye prāhur matta-mallikām iti. IX / 52. yasyām udbhāvyah syāt purohitā'mātya-tāpasādīnām, prārabdhā'-nirvāh, sá'pi ca matta-malliká bhavati. ksudrakathā matta-mallikā yeha mahārāstra-bhāsayā bhavati, gorocane ca kāryā anangavatī bhāva-rasa-vidyā.

Śāradātanaya is both lucid and exhaustive in his treatment. He says that some call durmallikā by the name of 'matta-mallikā' also. Even though he is acquainted with Bhoja and also perhaps with the ND., he does not notice the titles viz. durmilikā or durmilitā read in the above two sources respectively.

The BP, observes that this art-form has a heroine who is mature (both in age and experience) and is a cultured lady of cultivated taste i. e. nagara'. So, perhaps she resides in an urban place. Again, durmallikā has four acts. All four samdhis, except the 'garbha'-samdhi are visible in this. The first act has the free activity of a 'vita' and it lasts upto three nadikas. Thus, the first act has a duration of 3 nādi = 6 ghadis (one ghadi = 24 minutes) so 6 ghadis =  $24 \times 6$ = 144 minutes. This comes to two and a quarter hours. The second act is longer with 5 nādikās i. e. ten ghadis equivalent to 240 minutes i. e. four hours. In this act we have the free activity of the vidūsaka. The pithamarda has his free role in the third act which had the duration of seven nädikäs i. e. 14 ghadis =  $14 \times 24$ = 336 minutes i. e. Five hours and a half roughly. The fourth act comprises of ten nādikās i. e. 480 minutes equivalent to 8 hours! So, the whole show takes up 2hr. 15, 4hrs., 5 hrs and 30 minutes and 8 hrs i. e., 19 hrs and 45 minutes. Perhaps the show was staged by the end of the day in a make-shift theatre in a temple at the outskirts of a village and it went on upto nearly a week in a leisurely fashion! Again these art-forms were also folk-art-forms and had a lot of dance, music and drama in them. The expression 'vītādi-tritaya' is explained by Dr. Agrawal (pp. 291 ibid) as "threefold" thus taking it to mean the threefold activity of vita. But we may choose to take "tritaya" as a 'group of three', meaning the fourth act here abounds in the activity of the three taken together, i. e. of vita, vidūsaka and pithamarda.

Śāradātanaya further (IX/52) makes observations that are read in Bhoja also. Here a maid-servant, a lady messenger or dūtikā describes the secret love-adventure of a couple, or describes the love affair of two young people in vulgar language. Then enters into a secret deal (with the lovers). Here 'rahasi' of the second line is to be read with the third line as "rahasi mantrayati"— She makes a plan, enters into a deal concerning 'tadviṣaya' i. e. the secret love affair. She being a woman lowly born, i. e. she being a women of low culture and low taste, asks for money (in return). After grabing some amount she becomes avaricious and asks for more money. This durmallikā is also named matta-mallikā by others.

That also is termed matta-mallikā in which imaginary lack of activity in case of a project on hand of the office-bearers such as a minister or a purohița — a preceptor—, or tāpasa i. e. an ascetic etc. is delineated. A trivial story kṣudrakathā related in Mahārāśtra-bhāṣā is also termed matta-mallikā.

The line "gorocane ca kāryā anaṅgavatī bhāva-rasa-vidyā"

is not clear. But 'gorocanā' is explained by Monier-Williams, pp. 366 as, "a bright yellow orpiment prepared from the bile of cattle employed in painting, dyeing, and in marking Tilaka on the forehead; in medicine used as a sedative".... etc. Thus perhaps 'anaṅgavatī' is an illustration of a trivial story narrated on the occasion of preparing 'gorocana' (or. nā.). Again 'bhāva-rasa-vidyā' also is not very clear. 'Rasa-vidyā' could have something to do with rasāyana-vidyā, i. e. medicine. Anaṅgavatī is said to be 'bhāva-rasa-vidyā', which is a clumsy expression. May be it is full of bhāva, rasa and rasa-vidyā! or, "having predominance of bhāva and rasa-vidyā". We are not very clear about this.

The NLRK, has the following on this art-form (pp. 302, 3, Edn. Babulal Shastri, ibid):-

atha durmallikā. caturankā, garbha-samdhi-sūnyā. yathā bindumatī. asyām ekānko viṭa-vilāsamayaḥ, dvitīyo viduṣaka-vilāsamayaḥ. tṛtīyaḥ piṭhamarda-vilāsamayaḥ caturthaḥ nāgara-vilāsamayaḥ prathamastu tri-nāḍikaḥ, dvîtīyaḥ pañca-nāḍikaḥ, śeṣau daśa-nādikau.

Obviously this seems to be the summary of Śāradātanaya's writing. But according to the NLRK., the fourth act is full of sporting activity of nāgaraka, or a cultured citizen. Thus it is going to be grace and culture. Again the further details as read in BP. are also omitted here. They were seen in Bhoja and ND. also. The illustration cited is "bindumatī". - The Sāhītya-darpana of Viśvanātha has the following:

S.D. calls it 'durmalli'

S.D.VI. 303-305 read as,

"durmallī caturankā syāt kaisī-bhāratī-yutā. a-garbhā, nāgara-narā, nyūna-nāyaka-bhūṣitā. –VI. 303. S.D. trinālih prathamonkosyām vīţa-krīḍāmayo bhavet pañca-nālir dvitīyonkah vidūṣaka-vilāsavān. — VI/304 ṣṇṇālikas trtīyah tu piṭhamarda-vilāsavān caturtho daṣanālih syād ankah krīḍita-nāgarah."

Here also, a maid messenger talking about the secret love of someone and trying to exploit the situation and getting money for it etc.—, the vulgarity going with this narration etc. — all these features are missing. As for the duration of acts, there is some difference in all these accounts. But that it was a spectacle in four acts is almost common. The S.D. suggests that the hero is a lowly-born-"nyūna-nāyaka", and other male characters are urbane, 'Bindumati' is cited as an illustration and this could be from the NLRK. Thus, the description of this artform differs not only in name but also features. But that it is more of drama, and of course also of song and music, is proved by its having four acts and its having the predominance of bhāratī vṛtti.

## References (along with abbreviations)

- (1) Bhoja's Śrngāraprakaśa V. Raghavan Edn. '63, Madras.
- (2) Laws and Practice of Sanskrit-drama Edn. '61, Surendranath Shastri-Varanasi.
- (3) Types of Drama D. R. Mankad.
- (4) Śringāra Prakāśa (=śr.Pra)-Bhoja; Edn Josyer; Mysore; Vol. 1. IV '55, '63 etc.
- (5) Nātyašāsastra of Bharata (NS.) with Abhinavabhāratī (A.bh.)- Vol. I. II. G.O.S. Vadodara Vol. I. Edn. '92 K. Krishnamoortty Vol. II. '34, Kavi; G.O.S.; Vol. II. 2001 Kulkarni & Nandi (second Edn.)
- (6) Kāvyānuśāsana (kā.śa)- HemacandraEdn. Parikh & Kulkarni. Bombay. '64& Edn. Nandi, L. D. Indology. Ahd. 2000.

- (7) Nāṭyadarpaṇa (ND.) of Ramacandra & Guṇacandra. Edn. G.O.S Vadodara & Edn. Pundit Viśveśvara, Delhi '61
- (8) Daśarūpaka with Avaloka Adyar library series, Madras, '69 (D.R.) Prof. T. Venkatacharya.
- (9) Bhāvaprakāśana- (BP.) of Śāradātanaya (śa).- Edn. M. M. Agrawal, Chawkhamba Vidyabhavan, Varanasi, '83)
- (10) Nätakalaksanaratnakośa (NLRK) of Sägaranandin (=Sā)-Edn. Babulal shastri Chawkhamba skt. samsthan Varanasi- '72.
- (11) Kāvyānuśāsana of Vāgbhata II (Vā.)- N.S. Bombay '15.
- (12) Sāhityadarpaṇa (SD) of Viśvanātha-with Laxmi chaw. Skt. saṃsthan Varanasi-'85.
- (13) S.D. Edn. MLBD; '56; Śrī Śālagrāma Śāstri.

## ALAMKĀRAKĀRIKĀ\* — a critical study

#### PARUL K. MANKAD

Alamkāraśāstra has its own reputated place in the field of Sanskrit learning and research. The word Alamkāra is used in two types of senses: wider and limited. The first represents the whole idea of poetic beauty. Anything like guna, rīti, vṛtti, the alamkāras of word and of sense, the rasa, the samdhyangas, the vṛttyangas and whatever else that beautifies poetry are known by the term 'alamkāra' (beauty of poetry). And the latter sense represents only the figures of speech and sense. Ānandavardhana's predecessors upheld both the terms, while Ānandavardhana and his followers have used the term alamkāra in limited sense. Since Bhāmaha and others and up to Narendraprabha have used the wider sense even the titles of their works such as Kāvyālamkāra, Alamkāramahodadhi, incorporate the term — Ruyyaka, Śobhākaramitra, Appayyadiksita have used the word alamkāra in limited sense.

The present work proposes to discuss arthālamkāras in Kuvalayānanda as delineated in it. Naturally here the term alamkāra is used in limited sense. Jayadeva's Candrāloka (fifth chapter) has influenced the present work. But style and language and form are same with Appayyadikṣita's Kuvalayānanda (=Ku.). Of course Ku.'s vrtti is larger than the tippaṇa on Alamkārakārikā. The tippaṇa seems to be influenced by the commentary of Āṣādharabhaṭṭa on Ku. One cannot be sure whether the author of Alamkārakārikā and that of A.K.-Tippaṇa are the same. Both the scripts are written by different scribes. So, may be the writer of Tippaṇa is not the same as A.K.'s — The Tippaṇakāra is also

Description of the ms. material.

No. ला. द. भे. सू 5698

size - 26'  $\times$  11.2'

Pages - seven.

country paper, 12 to 14 lines to a page; 40 letters to a line, Devanāgari characters; borders ruled with double black lines. The Tippana is written in margin.

Age - Samvat 1825

Condition - good.

<sup>\*</sup> Based on the ms. available from the collection of mss. in the L. D. Institute of Indology, Ahmedabad.

anonymous. Because of lack of evidence at present, we can only say that the said manuscript contains the two works: (1) Alamkarakarika and (2) its Tippana. The colophon runs as follows:

श्रीमत्पुण्यसागरसूरीश्वरैर्दत्तोऽयमलंकारग्रंथः ॥

संवत् १८२५ वर्षे महासुदि ५ गुरौ भट श्रीभगवानपार्श्वे पं. मुक्तिसौभाग्यगणिभिः पठितोऽयमलंकारग्रंथः श्री वडोदरानगरे श्रीफतेसिंहजीराज्ये । (

The ले. सं. (= The year of copying this work) is 1825 of Vikram era, i. e., A.D.) 1881.

On the last page Savaiyā (सवैया) is also written by the scribes of the manuscript in the vacant place. The time is of 19th century during the reign of the famous king Fatehasimharāva Gaikwad of Baroda.

The Alamkārakārikā treats the following alamkāras:-

(१) उपमा (२) अनन्वय (३) उपमेयोपमा (४) प्रतीप (५) रूपक (६) उल्लेख (७) स्मृति (८) भ्रान्ति (९) सन्देह (१०) अपहनुति (११) उत्प्रेक्षा (१२) रूपकातिशयोक्ति (१३) अपह्रवातिशयोक्ति (१४) भेदकातिशयोक्ति (१५) संबन्धातिशयोक्ति (१६) अक्रमातिशयोक्ति (१७) चपलातिशयोक्ति (१८) अत्यंतातिशयोक्ति (१९) तुल्ययोगिता (२०) दीपक (२१) शब्दावृत्तिदीपक (२२) अर्थावृत्तिदीपक (२३) शब्दार्थावृत्तिदीपक (२४) प्रतिवस्तूपमा (२५) दृष्टान्त (२६) निदर्शना (२७) व्यतिरेक (२८) सहोक्ति -(२९) विनोक्ति (३०) समासोक्ति (३१) परिकर (३२) परिकरांकुर (३३) श्लेष (३४) अप्रस्तुतप्रशंसा (३५) प्रस्तुतांकुर (३६) पर्यायोक्त (३७) व्याजस्तुति (३८) व्याजनिन्दा (३९) आक्षेप (४०) विरोधाभास (४१) विभावना (४२) विशेषोक्ति (४३) असंभव (४४) असंगति (४५) विषम (४६) सम् (४७) अधिक (४८) अल्प (४९) विचित्र (५०) अन्योन्य (५१) विशेष (५२) व्याघात (५३) कारणमाला (५४) एकावलि (५५) मालादीपक (५६) सार (५७) यथासंख्य (५८) पर्याय (५९) परिवृत्तिः (६०) परिसंख्या (६१) विकल्प (६२) समुच्चय (६३) कारकदीपक (६४) समाधि (६५) प्रत्यनीक (६६) काव्यार्थापत्ति (६७) काव्यलिङ (६८) अर्थान्तरन्यास (६९) विकस्वर (७०) प्रौढोक्ति (७१) ऊहा (७२) मिथ्याध्यवसित (७३) ललित (७४) प्रहर्षण (७५) विषादन (७६) उल्लास (७७) अवज्ञा (७८) अनुज्ञा (७९) लेश (८०) मुद्रा (४१) रत्नावली (८२) तद्गुण (८३) पूर्वरूप (८४) अनुगुण (८५) मीलित (८६) सामान्य (८७) उन्मीलित (८८) विशेषक (८९) गृहोत्तर (९०) चित्र (९१) सूक्ष्म (९२) पिहित (९३) व्याजोक्ति (९४) गृहोक्ति (९५) युक्ति (९६) लोकोक्ति (९७) छेकोक्ति (९८) वक्रोक्ति (९९) स्वभावोक्ति (१००) भाविक (१०१) उदात्त (१०२) निरुक्ति (१०३) प्रतिषेध (१०४) अत्युक्ति (१०५) विध्यलंकृति (१०६) हेतु<sup>र</sup> and (१०७) <sup>4</sup>रसवदादि अलंकारs and 8 प्रमाणालंकाराs have been only mentioned and not defined.

These alamkārās have not been narrated in classified manner though the sequence is almost according to Ruyyaka, has been also given in the Ku. But Ku. has mentioned other alamkāras too, which were not described by the alamkārakārikā. So भावोदयादि and प्रमाणादि are sixteen more alamkāras mentioned in the Ku.

#### The text:

The A. K. is composed in a Kārikā form. The style of the Kārikās is same as that of the Ku. The definition of the concerned alamkāra is given in the first half of the Kārikā's and the illustrations of the same is given in 2nd half of the Kārikā's. But here we do not find any Tippaṇa or vṛṭṭi written by the author himself. One Tippaṇa is found but it does not seem to be by the author of the Kārikā. The Tippaṇa is short but is full of various references, e.g. of Kośa, grammar and alamkāra works.

The text stands with the benedictory verse, the first addressed to Goddess Pārvatī and next to Shivā-Pārvatī both. Then the author has prayed Lord Mukunda (= Vishnu) and begged for everlasting welfare.

#### The content and its Purpose:

The A. K. is prakarana typed. So naturally only the alamkāra field of poetics has been dealt with by the author. This beautiful 'लक्ष्यलक्षणसंग्रह:' (= collection of definition and illustrations) is written for the beginners, (बाला = innocent one). The author admits that this work has been written on the base of Candrāloka. In fact the influence of Ku. also is found therein:

## येषां चन्द्रालोके दृश्यन्ते लक्ष्यलक्षणश्लोकाः । प्रायस्त एव तेषामितरेषां त्वभिनवा विरच्यन्ते ॥-५॥

The author seems to be the follower of alamkāra-paramparā (tradition). He holds the same views as Ku. Some of its readings are different from Candrāloka and also from Ku. (5/71).

The author of the Tippana is also unknown to us. He has explained not all the Kārikās of A. K. but has chosen some selected alamkārās and written the Tippana on them. He has written the Tippana on the following alamkāras:

(१) उपमा (२) रूपक (३) परिणाम (४) उल्लेख (५) स्मृति (६) भ्रान्ति (७) संदेह (८) शुद्धापह्नुति (९) छेकापहनुति (१०) उत्प्रेक्षा (११) रूपकातिशयोक्ति (१२) भेदकातिशयोक्ति (१३) अक्रमातिशयोक्ति

(१४) चपलातिशयोक्ति (१५) अत्यन्तातिशयोक्ति (१६) तुल्ययोगिता (१७) दीपक (१८) प्रतिवस्तूपमा (१९) निदर्शना (२०) परिकर (२१) श्लेष (२२) अप्रस्तुतप्रशंसा (२३) प्रस्तुतांकुर (२४) व्याजोक्ति (२५) आक्षेप (२६) विभावना (२७) असंगति (२८) विचित्र (२९) विशेष (३०) व्याघात (३१) परिसंख्या (३२) उल्लासालंकार (३३) अवज्ञा (३४) लेश (३५) मुद्रालंकार (३६) मीलित (३७) सामान्य (३८) उत्तर (३९) पिहित (४०) छेकोक्ति (४१) उदात्त (४२) अत्यक्ति ।

He is highly influenced by Āśādhara Bhatta's Kuvalayānandadīpikā tīkā<sup>1</sup> as is evident on the basis of some of the following observations:-

#### Kārikā-1

दीपिका- गौरी चरणपङ्कजं गौर्याः पार्वत्याश्चरणमेव पङ्कजं पादपद्मम् । चरणत्वेन परिणतं पद्ममित्यर्थः । -(p-2)

and टिप्पण-

गौर्याः पार्वत्याश्चरणमेव पङ्कजम् । पादपद्मम् । चरणत्वेन परिणतं पद्ममित्यर्थः ।- (p-1)

दीपिका - says about इव etc.

अत्र आंत्मानमित्यस्य गम्यमानत्वादुपमेयलोपः ऐच्छिकः । इव शब्दस्य तु शास्त्रकृतः । (p. 5)

Tippana follows दीपिका

#### Kārikā-7

दीपिका- (p-6)

धर्मोपमानवाचकलुप्तेति । (१) द्विलोपपक्षे भेद चतुष्टयम् । धर्मवाचकलुप्ता (२) वाचकोपमेयलुप्ता

(३) वाचकोपमानलुप्ता (४) धर्मोपमानलुप्ता चेति (५) एकलोपपक्षे च त्रयो भेदाः । वाचकलुप्ता

(६) धर्मलुप्ता (७) उपमानलुप्ता चेति (८)

अं. का. टिप्पण-

In the Tippana these varieties are given with slight changes:

(१) वाचकलुप्ता (२) धर्मलुप्ता (३) धर्मवाचकलुप्ता (४) वाचकोपमेयलुप्ता (५) उपमानलुप्ता (६)

बाचकोपमानलुप्ता (७) धर्मोपमानलुप्ता (८) धर्मोपमानवाचकलुप्ता । एतेषां लोपः इति ज्ञेयम् सर्वत्र । (p-)

Both have quoted the verse of चित्रमीमांसा-उपमैका शैलूषी॰ etc. (p-6)

दीपिका-

रूपवत्करोति रूपयतीति रूपको लक्षणाविशेषः । रूपयुक्तं करोतीत्यर्थः । सोऽस्त्यस्मित्रिति रूपकमलंकारः । लक्षणाप्रपञ्चस्तु मत्कृते कोविदानन्दे दृष्टव्यः । (p-9)

and Tippana

रूपवत्करोतीति रूप्यति रूपयतीति रूपकम् । (p-)

```
(२२) परिणाम
```

दीपिका reads-

क्रियार्थः क्रियायै इति क्रियार्थः क्रियासाधकश्चेत्तर्हि परिणामः । (p-55)

and Tippana

परिणामेति- क्रियार्थः क्रियासाधकश्चेत्तर्हि परिणामः । - (p- )

दीपिका- reads

अत्र अदृक् दृक् संपद्यते तथाभूतं दृग्भूतमिति प्रथमार्थे तत्पुरुषः । एवं च परिणामाभिव्यक्तिर्न तु मयूरव्यंसकादिः । (p-11)

and Tippana

दृगेति । दृग्भूतं अब्बं तम् । अब्बं उपमानं, दृग् उपमेयम् । (p- )

### ं**उल्लेख-दीपिका**-

विषयभेदतः स्थानकभेदात् ।----अयं राजा वचिस वचनविषये गुरुर्महान्वाचस्पतिश्च । कीर्तौ यशिस अर्जुनः शुभ्रः पार्थश्च । शरासने धनुषि भीष्मो भयंकरो गान्नेयश्च । अत्र श्लेषो रूपकं च ज्ञेयम् । (p-12)

and Tippana-

गुरु इति । महान् वाचस्पतिश्च । अर्जुनेति । शुभ्रं पार्थश्च । भीष्मेति । भयंकरः गान्नेयश्च । -(p )

## (24) स्मृतिभ्रान्तिसन्देहाः।

दीपिका-पक्कजं पश्यतः मे मनः कान्तामुखं गाहते प्रविशति स्मरतीत्यर्थः ।

and Tippana

गाहते स्मरतीत्यर्थः । (p- )

## (42) चपलातिशयोक्ति:-

दीपिका -

कस्यातिकृशतोत्पत्तावङ्गुलीभूषणं कञ्चण[स]थानीयतां गतमित्यर्थः । -(p-21)

Tippana has changed this as-

कस्यातिकृषतोत्पत्तावनुलीभूषणं कक्कणस्थानीयतां गतः इति भावः प्रोक्तः । (p- )

But the reading of Dîpikâ is better. It seems here (=in A. K.) 'E' has fallen.

(43) त्वदङ्गमार्दवे दृष्टेः -

दीपिका- अत्राप्रस्तुतानामुपमानभूतानां काठिन्यगुणरूपैकधर्मान्वयः । -(p-23)

and Tippana-

त्वदंगेति ।-उत्तरश्लोके नायिकासौकुमार्यवर्णने प्रस्तुते अवर्ण्यानां मालत्यादीनां कठोरतारूपैकगुणान्वयः प्रदर्शितः । -(p- )

अत्र हिताहितयोर्मित्रशात्रवयोरुत्कृष्टभूतिदानस्य पराभवदानस्य च श्लेषेण भेदाध्यवसाद्गृतिलौल्यम् । (46) (अपरा)

हिताहितेति०

दीपिका - हे राजन्, त्वया मित्रशात्रवयोः हिताहितयोः शत्रुरेव शात्रविमत्यत्र प्रप्रज्ञादित्वादण् प्रत्ययः। संप्रदानसंज्ञाभावात् षष्टी। (दीपिका - पृ. 23)

And in Tippana हिताहितयोः is mentioned with slight difference.

निदर्शना

यत्तद्भचामैक्यारोपः अभेदारोपः निदर्शना निश्चित्य दर्शनं सादृश्यप्रकटनं निदर्शना । (p-27)

टिप्पण - on अभेदारोपः

अत्र दातृपुरुषसौम्यस्वस्थयोपमेयवाक्यार्थस्य पूर्णेन्दोरकलङ्कत्वस्थोपमानवाक्यार्थस्य च यत्तद्भ्यामै-क्यारोपः।

परिकर - दीपिका-

विशेषणे साभिप्राये साकूते व्यङ्ग्यार्थसहिते सतीत्यर्थः । -p-39

टिप्पण

सुघांशुकलितोत्तंस इति साभिप्राय-विशेषणम् । (p- )

72 व्याजनिन्दा ।

दीपिका-सर्वाण्यपि नाहरदित्येवकारार्थेन हरनिन्दया दुःखमयप्रपञ्चकर्तृत्वेन सृष्टुर्निन्दा गम्यते । 71-(p-38) and टिप्पण

अत्र हरनिन्दया विषमविपाकं संसारं प्रवर्तयतो विधेर्निन्दा अभिव्यक्तिः । -(p- )

Āśādhara's दीपिका is short but valuable commentary on Ku. He cited in 18th century - (1775 śaka & 1850 A.D.), while Tippana is simple and sometimes gives only the meaning of the words. After two hundred years of Ku. Alamkārakārikā was written in Gujarat. The author was a Jaina Ācārya, so this is one more contribution of Jaina Gurjara Ācārya to the Alamkārasāstra. Though this work does not deserve much credit, it is a little input of Gujarat and Jaina Alamkārika to the Kāvyaśāstra.

#### References

- 1. Total 123 alamkāras have been acknowledged therein. List is taken from the front page of the Mss.
- 2. कुवलयानन्दकारिका-अलंकारदीपिकाव्याख्या, सं.- वासुदेव शर्मा, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई, १९२७ ई.स.

# MĀDHYAMIKAS THEORY OF ERROR IN COMPARISON WITH ANYAKHYĀTI OF ŚUDDHĀDVAITA SCHOOL

#### PROF. DR. YAJNESHWAR S. SHASTRI

The theory of error is one of the important topics, which is discussed by almost all Philosophical systems of India. This matter is focus of Realists as well as Idealists Schools of Indian Philosophy. The realistic schools are also divided into two groups. One group holds that error is mere non-apprehension. Prabhākara-Mīmāmsaka, earlier Sānkhya and Rāmānuja belong to this category. Akhyāti of Prabhākara, Satkhyāti of earlier Sānkhya and Yathārthakhyāti of Rāmānuja hold that error is mere non-apprehension and reject the subjective element, in error altogether. Error is treated as partial truth by these theories. The another group treats error as mere misapprehension. The Viparītakhyāti of Kumārila, the Anyathākhyāti of Naiyāyikas, the Sadasatkhyāti of later Sānkhya and of Jainism fall under this group. According to these theories error in misapprehension and admit the subjective element in error. Error is regarded as partial mis-representation. Mādhyamika School, Vijñānavāda and Advaita Vedānta belong to Idealist Schools.

Philosophical stand-point. Realists tried to explain the error in their own way. One thing is very clear that all these theories put forth by the realists cannot explain the fact of error satisfactorily. Error cannot be taken as mere non-apprehension, for there is definitely a subjective element involved in error which is later on contradicted by the sublating cognition. This view ignores the fact that long as error lasts, it is taken as true and prompts activity, though it may result in failure. In the case of 'Shell-silver' illusion, there is actual presentation of silver to consciousness and not a mere memory image. If the two cognitions are the part unrelated, and if error is due to mere non-apprehension of their

distinction, the natural question which arises is — do these two cognitions appear in consciousness or not? If they do, then there must be the cognition of their distinction also, if they do not, they are unreal. The other group of realists, which regards error as misapprehension equally fails to explain error. If error is purely subjective, if knowledge can misrepresent its object, then realism stands rejected. How can the shell be misperceived as Silver? Silver cannot be perceived because it is not there and there can be no sense-contact with it. It cannot be a mere memory image because as long as error lasts, there is actual presentation of silver to consciousness. The real problem before these realists is: if silver is real, it cannot be contradicted afterwards by the sublating cognition of Shell, and if Sliver is unreal, how can it appear to consciousness during error? The realists answer is not very satisfactory in this regard.

The Idealists, such as Mādhyamikas — Vijñānavādins and Advaita Vedāntins tried to give some kind of satisfactory answers advocating theory of non-describability and anirvacanīyakhyāti. Vaidika and Jain thinkers, wrongly ascribe asatkhyāti to Mādhyamika or Śūnyavāda and ātmakhyāti to Vijñānavāda of Asanga and Vasubandhu. Nyāya-Vaiśesika, Mīmāmsā, Vedānta and Jainism, have presented, Mādhyamika as upholders of asatkhyāti and refuted it. Its presentation and refutation is found in Jayanta Bhaṭṭa's Nyāyamañjarī, Bhāmatī and Kalpataru, Sarvadarśanasaṅgraha, and Syādvadaratnākara, Nyāyakumudachandra and many of the works of Vedic and Jaina Texts. This term or this theory is not found in the original texts of Mādhyamikas, such as Mūlamādhyamika-kārikā and Vigrahavyāvartanī of Nāgārjuna, and in the works of later Mādhyamikas.

Asatkhyātivāda, as exposed by these Vaidika and Jaina thinkers, means that in erroneous — perception, there is merely the perception of something which is unreal or non-existent (asat). In the Shell-Silver illusion, the silver that is perceived is neither real as something external nor even real as something internal. Therefore it is absolutely unreal. There is no such thing as internal or external, it is all void (Śūnya). If the silver would have been externally real, then there would not have been any scope for erroneous perception. If the silver would have been merely an internal idea, then also there would have been no explanation with regard to its external manifestation. It is as such, asat or Śūnya. It is 'asat' which is the object of perception in this context. Thus, erroneous perception is declared to be 'non-being's apprehension (Kuppaswamy Sastri p. 123).

Jayanta Bhatta in Nyāyamañjarī, explains asatkhyāti as: 'in the illusory cognition of a shell as a silver neither the shell nor the piece of silver is real. The silver is unreal, since it is sublated at the disappearance of the illusion. The shell is not real, since, it is but one factor of the sublating cognition, others being the silver and the connection between the silver and the shell. Unlike the Vijñānavādins who hold that in error, the internal, appears to be the external, the Śūnyavādins, maintain that there is no such thing as internal or external, it is all void. In the "Shell-Silver illusion" neither the shell nor the silver is real, it is just an apprehension of the unreal as real.' (Nyāyamañjarī p. 164).

Syādvādaratnākara states that the Mādhyamika uphold the asatkhyātivāda, that error consists in the manifestation of the non-existent object. The cognition of silver in the shell is erroneous because it manifests the non-existent silver. The thing that appears as silver cannot be consciousness, as it does not manifest itself as 'I am silver' but as 'This is Silver', as an external entity. It cannot also be real thing, as no purpose is served thereby, and because it is cancelled as a real thing by the cancelling cognition, 'This is not Silver'. Therefore, non-existent thing is manifested there and hence the theory of error is called asatkhyāti-तथा हीदम् एजतमिति प्रतिभासमानं वस्तुज्ञानं अर्थो वा भवेत; न तावज्ज्ञानम्, अन्तर्मुखाकारतयाऽहं एजतमिति अहंकारसामानाधिकरण्येनाप्रतिभासनत्वात्; इदं एजतमिति बहिर्मुखाकारतया प्रथमानत्वाच्च; नापि अर्थः; तत्साध्यार्थिक्रयाकारित्वाभावात्; नेदं एजतमिति बाधकप्रत्ययेन वितथज्ञानविषयीकृतस्य वस्तुनोऽर्थतया बाध्यमानत्वाच्च; ततो असद एव तत्र प्रतिभातमिति असत्ख्यातिः। (स्याद्वादरत्नाकर, p. 125)

It is very clear from this account that as per asatkhyāti, the silver which is perceived in the 'Shell-silver illusion' is really non-existent. It is neither the silver which was perceived in a different place previously, nor is it a momentary silver exclusively limited to the moment of illusion. It is non-existent (asat) which is falsely perceived as existent (sat) i. e., silver. The silver in the 'Shell-silver' illusion being-absolutely unreal nowhere exists. It neither exists in the present situation nor even any-where else. The totally non-existent is apprehended as existent. Error arises in taking something totally non-existent as existent.

It is important to note that, this asatkhyāti exposes the unreality of silver as against its apparent reality. But not only that, it al;so maintains that, whatever is perceived as the 'silver' is also mere non-being or non-existent. That means, the 'shell', which is ordinarily accepted to be real as against the 'silver' is also rejected as really not existing. Asatkhyāti stands for complete void or Śūnya. Both

the ordinarily accepted erroneous perception as well as the valid perception are declared to be erroneous. Only the erroneous character of shell is not empirically known because of its practical utility. Here, along with the rejection of error, its locus (अधिष्ठान) is also rejected. And it is this rejection of locus which is the distinguishing features of this theory of asatkhyāti.

The draw-back of this asatkhyāti is that, it not only negates silver, but also the 'this' (idam) or the very basis of error along with error. The Vedāntins, Naiyāyikas and many others rightly point out that, that how can a totally non-existent thing at all be apprehended. An absolute nought cannot even be conceived, e. g. Son of a barren woman, what to speak of its being perceived.

Jayanta Bhatta refutes this theory by asking 'what does the term' 'Asatkhyāti' means? Is it the awareness of an object which does not exist anywhere or does it mean that it exists somewhere but is absent from the present locus? Jayanta argues that the first alternative is not tenable since no-body experiences an unreal object. If the second alternative is accepted, then it is the same thing as Viparītakhyāti, according to which an error is the manifestation of a real object in the form of a different object (N. M. I-166). It is also unreasonable to hold that impression (Vāsanā) presents the unreal object, since Vāsanā arises from the experience of real objects. So, "an absolutely unreal object has a place, neither in the world of theory nor in the world of practical."

नात्यंतमसतोऽर्थस्य सामर्थ्यमवकल्पते ।

व्यवहारधुरं वोढुं इयतीमनुपप्लुताम् ॥ (N. M. I-164).

This theory maintains that, all cognitions are cognitions of Sheer non-being. But it is a matter of experience that Shell is misperceived as silver. This clearly shows that something is being apprehended as something else. So, the silver Characterisation of the present object may be found to be false after later verification, but that something as the locus of silver characterisation is positively present even at the time of error. Therefore, it is not the absolute nothing (Śūnya), which is perceived as something existent (Sat) but something is apprehended as some other thing. In the 'Shell-silver' illusion, shell in the form of 'this' (idam) remains, however, as the basis of silver apprehension. Here something existent appears as silver and not that non-existent appears as existent (sat). The silver that is perceived in illusion is unreal but the referent on which silver is perceived cannot be rejected as void or Śūnya. (B. Kar. p. 96).

This is not really Mādhyamikas view. This is a nihilistic interpretation of Mādhyamika view. This kind of asatkhyātivāda as exposed by the classical Hindu as well as the Jaina Philosophers can never be said as the theory of actually propounded by the Mādhyamikas. The asatkhyātivāda as implying absolute Void is not found or discussed by any Mādhyamika Buddhist. The Mādhyamika theory of Śūnya does not fit into the Classical exposition of the asatkhyātivāda. Śūnya is only significantly used in Mādhyamika Philosophy to repudiate all empirical entities. But the reality as the locus (adhisthāna) of all that are rejected as void, is however not denied. The Śūnyavāda does not mean 'void' or 'no-reality' doctrine, but merely 'no-view' about Reality. The Mādhyamikas did not evolve any logical theories of their own. They, on the contrary, showed the contradictions and faults involved in the logical theories of others. (यदि काचन प्रतिज्ञा तम्यात् एष मे भवेद्दोषः । नास्ति च मम प्रतिज्ञा तस्मानेवास्ति मे दोषः । -Vigrahavyāvartanī 29; and Mūlamādhyamikakārikāvṛtti p. 16.).

Mādhyamikas are not propagator of absolute Śūnya. For them, Śūnya transcends only the four categories of thought — (Catuskotivinirmuktam). Reality is neither existent, nor non-existent, nor both existent and non-existent, nor different from existent and non-existent. Nāgārjuna, a systematic expounder of Mādhyamika School or Śūnyavāda, takes great care to see that his doctrine is not interpreted as Nihilism (Ucchedavāda). He defines absolute Reality as "that which can be directly relised, which is calm, in which there is no manifold phenomena, which is free from all conceptual constructions, which is non-dual, harmoneous - whole" -

अपखत्ययं शान्तं प्रपञ्चैखपञ्चितम् ।

निर्विकल्पं अनानार्थं एतत् तस्वस्य लक्षणम् ॥ (Mūlamādhyamikakārikā. XVIII. 9).

In Mādhyamika Philosophy Śūnya signifies the absolute Reality, devoid of multiplicity (M. V. S. I. 15). It is Śūnya in the sense of non-describability, free from empirical predicates. The word Śūnya, is understood in two senses in Mādhyamika system. First of all, it is Śūnya from the point of view of phenomena. It means Svabhāvaśūnya į. e. devoid of independent substantiality of its own. All appearances are devoid of any essence or reality. They are unsubstantial. Everything of which somthing can be predicated is relative (Śūnya). But from the Absolute point of view, it means prapañca-Śūnya i. e. devoid of verbalization, thought constructions and plurality. In its highest aspect, it is the Absolute itself—wherein all plurality and relativity are merged and

which transcends all categories of thought. (M. K. XXVI. 11). It is indescribable in human language. It does not mean absolute blank or void. Nāgārjuna makes it very clear be stating that, "It cannot be called void or non-void, or both or neither, but in order to indicate or convince others, it is called Śūnya"-

शून्यमिति न वक्तव्यं अशून्यमिति वा भवेत् । उभयं नोभयं चेति प्रज्ञप्त्यर्थं तु कथ्यते ॥ (M. K. XXII. 11).

This shows that Mādhyamika's Śūnya is not mere non-being or asat. It is in its highest sense, Reality itself, transcends all categories of thought and is the transcendental background of the world phenomena.

Absolute Reality is beyond the range of all conceptual predication, no categories of thought applies to it. Avidyā, presents it in all the diverse forms, we come across in our empirical experience. Avidyā is responsible for all this varied experience. The Absolute is the realm of ultimate Reality, avidya belongs to appearance. Avidyā hides the real from us and in its place projects an unreal appearance (अभूतं ख्यापयत्यर्थं भूतम् आवृत्य वर्तते । — Bodhicaryāvatārapañjikā p. 352). The Śālistambasūtra, defines avidyā and identifies it with ajñāna (ignorance). It defines avidyā as the non-apprehension of the real and its mis-apprehension as different from what it is (तत्त्वेऽप्रतिपत्तिः मिथ्याप्रतिपत्तिः अज्ञानम् अविद्या । as quoted in B. C. A. p. p. 352). Thus, avidyā has two functions — one is the covering the essential nature of things (āvaraṇa) and the other is projecting a false appearance (asatkhyāpana). These correspond to Śankara's conception of 'āvaraṇa' and Viksepa Śaktis (Powers of concealing and projecting) of Māyā or Avidyā. Had there been true knowledge, the appearance would not have been there at all.

Mādhyamika Buddhist have accepted two kinds of truth viz., absolute truth (paramārthasatya) and empirical truth (Samvṛtisatya). Nāgārjuna says, Buddha's preaching is mainly based on these two kinds of truth:

द्वे सत्ये समुपाश्रित्य बुद्धानां धर्मदेशना । लोकसंवृतिसत्यं च सत्यं च परमार्थतः ॥ M. K. XXIV-8

Candrakīrti states that Samvṛti is covering, it is the essence of ajñāna (ignorance), on account of its completely enveloping the reality (समन्ताद् वरणं संवृतिः । अज्ञानं हि समन्ताद् सर्वपदार्थतत्त्वावच्छादनात् संवृतिरिति उच्यते । M.K.V. p. 492). Samvṛti covers up entirely the real nature of things and makes them appear otherwise.

This Samvṛti is error. Bodhicaryāvatāra identifies Samvṛtisatya with error or misapprehension by Stating that 'avidyā (ignorance), moha (delusion), and Viparyaya (error or misapprehension) are synonyms of Samvṛti (अविद्या-मोह-विपर्यास इति पर्यायः 1 B.C.A. p. 352). This error is of two kinds: the universal error and the other is the subjective or the individual error. Candrakīrtri calls them as lokasamvṛti and alokasamvṛti. Śāntideva calls them as tathyasamvṛti and Mithyāsamvṛti (B.C.A. p. 352). Lokasamvṛti or tathyasamvṛti, signifies empirical truth and alokasamvṛti or mithyāsamvṛti, is empirical illusion or error, e. g. things in dream, mirage, things perceived when the sense organs are not properly functioning. Tathyasamvṛti is the phenomenal truth and Mithyāsamvṛti is falsity or error. These two kinds of truth correspond to the paratantra and parikalpita truths of Vijñānavāda and the Vyavahāra (empirical) and prātibhāsika (illusory) degrees of truth of Śankara Vedānta.

According to Mādhyamika at empirical level, there may be distinction between error and valid knowledge, but at transcendental stand-point, even all empirical knowledge come under the category of error. Both are based on contradiction, negativity, limitation and relativity. For convenience, we call the former 'appearance' and the latter 'error'. Both baffle the description, both are indescribable, for they can be called neither real nor as unreal. Contradiction is the essence of all appearances, for non-contradiction belongs only to reality, which is of the nature of pure-knowledge. Knowledge, therefore, removes contradiction and the moment contradiction is removed, error vanishes.

According to Mādhyamikas causation is a mark of the unreal. Whatever is produced is liable to destruction and unreal, Avidyā is beginningless positive tendency, that is destroyed by true realisation. Avidyā is indescribable, unreal, ultimately. Thus, at empirical level, Mādhyamikas exposition of theory error may be said to be like that of Advaita-Vedāntic theory of anirvacanīyakhyāti. When the Shell is mistaken for Silver, the shell-delimited consciousness is the ground on which silver and its cognition are illusorily imposed by beginningless ignorance. This silver is not real, because, it is contradicted afterwards when the shell is known and it cannot be unreal, because, it appears as silver as long as illusion lasts. It is therefore called Śūnya by Mādhyamikas and anirvacanīya, indescribable either as real as unreal by Advaita Vedāntins. Error is indescribable superimposition which is removed by

right knowledge. It is true as long as it lasts, and becomes unreal only when it is contradicted by a highter knowledge. The illusory is sublated by the phenomenal and the latter by the transcendental (C. D. Sharma p. 232).

According to Śuddhādvaitins error is knowledge of an altogether different object like Silver than that which is in contact with sense organ (i. e. Shell). Thus, it is known as anyakhyāti: (इन्द्रियेण गृह्यमाणाद्विषयात् शुक्त्यादिरूपात् अन्यस्य रजतादेः ख्यातिः अन्यख्यातिः उच्यते । — ख्यातिविवेक p. 84). Error is knowledge of completely different object in place of perceived object (विपर्यासो भिन्नार्थप्रतिपादकः । — सुबोधिनी III. 26-30). It is knowledge of another object than that which is in contact with sense-organ इन्द्रियसंयुक्तार्थाद् भिन्नो अर्थः । ख्या. वि. p. 84).

Purusottamacaraṇa, explains the process of error of Śuddhādvaitins. He states, that previously generated experiences (of objects) are stored in the buddhi, in the form of impressions. When causes of arousing these impressions become predominent then a buddhivṛtti taking the form of illusory object, is pushed out or thrown out by Māyā. Then, this buddhivṛtti partially or completely covering the object in front of us, appears externally or outside. So, on account of knowledge of illusory object than real object, this theory is known as anyakhyāti (तत्र पूर्वोत्पनस्य अनुभवस्य संस्कारात्मना स्थितस्य उद्बोधकैः प्राबल्ये मायिकार्थाकारवती बुद्धिवृत्तिः मायया बहिः क्षिप्यते तदा सा पुरोवर्तिनं सर्वतो अंशतो वा आवृत्य बहिः अवभासते इति मायिकस्य अन्यस्यैव ख्यानाद् 'अन्यख्यातिः' इति अत्र व्यवहियते।

(Prasthānaratnākara-IV. 25-26).

It is knowledge of another illusory object (Māyika) which is not in contact with sense organ. It is activity or modification o buddhi, so error is product of Buddhivṛtti. In the case of Shell-Silver illusion, Silver is illusory object created by the buddhi, due to influence of Māyā. Here buddhi grasps the self-imagined illusory silver. Deluded by Māyā buddhi does not grasp the real nature of the object-shell. Due to predominence of impressions of Silver, grasping the similary of Shining, whiteness, etc., buddhi projects or creates silver on the shell, then buddhi grasps the silver which is already existing in the mind. (मायामोहिता बुद्धिः रजतसंस्कारप्राबल्यात् चाकचक्यादि धर्मसादृश्यमादाय रजतं तत्र निर्माति । तदिदं बौद्धमेव रजतं बुद्ध्या विषयीक्रियते । ख्यातिविवेक - (p. 84 and) विषयीसज्ञाने तु स्वकल्पितं रजतादिकं मायिकमेव विषयीकरोति ।)

In the erroneous knowledge of silver on shell, knowledge of Silver is known as- आंतरालिकीसृष्टिः i. e. in between creation. Silver is created in-between sense and its object (i. e. Shell) by buddhi. This is false knowledge. This Silver is imagined and thus unreal. इन्द्रिय-तद्विषययोर्मध्ये मायादूषितबुद्ध्या यो विषयीक्रियते स तु अवास्तव एव बुद्धिकल्पितः इति ज्ञेयम् ।

- ख्यातिविवेक -P. 85.

This illusory Silver is created by buddhi after Sāmānyajñāna only, i. e., first there is sense-object contact-Shell and the eye, then indeterminate knowledge arises, after that in-between the sense and the object, buddhi creates illusory silver. Thus, in error, there is no real object (Silver) still, it appears as an object अर्थाभावेऽि अर्थवद् भासते। ह्यातिवाद p. 1). In the case of Shell-Silver, it is knowledge in the form of buddhivṛtti, projected by Māyā, appears or known in the form of object. - अतः शुक्तिरजतादिस्थले मायया बहिः क्षिप्तबुद्धवृत्तिरूपं ज्ञानमेव अर्थाकारेण ह्यायते इति मन्तव्यम्। - ह्यातिवाद p. 3).

Lalubhatta explains this very lucidly. After the sense-object contact, indeterminate knowledge takes place. After that, Māyā creating a illusory or false object in the buddhi, makes it object of buddhi, (object of knowledge). This knowledge existing in buddhi is erroneous and its object is also false or illusory इन्द्रियविषययोः संबंधे सामान्यज्ञानानन्तरं यद् बुद्धौ माया मायिकं पदार्थं निर्माय बुद्धिविषयी कारयित, तद् बौद्धं ज्ञानं भ्रमात्मकं, तद्विषयञ्च मायिकः। ख्यातिविवेक p. 86.)

Here, Purusottama partially agrees with Rāmānuja saying that, everything is Brahman (brahmātmaka), because everything is caused by the God-(brahmapādanaka). As per trivṛtkaraṇa or Pañcīkaraṇa, everything is the nature of everything (itaretarātmaka). Then natural question is, why not in Shell-Silver illusion, silver cannot be accepted as valid knowledge? Purusottama says that, we have to accept, there is something wrong in this kind of knowledge, and accept it as anyakhyāti - तद अस्माकमभीष्टं परं कश्चिद् विशेषो अस्ति। तथाहि --- अतः सर्वत्र सर्वसत्तेऽि भ्रम प्रभा - भेदनिर्वाहाय प्रसिद्धातिरिक्तस्य तिरोभाव एव सर्वथा अभ्युपेयः, अन्यथा सर्वत्र सर्वप्रतीतेः दुर्वारत्वापत्तेः, स्वोपगत-व्यवहार विभाग-भन्नापतेः च। ततश्च शुक्त्यादौ रजतादिसत्त्वेऽिप तेषां तिरोहितत्वात् न प्रतीतिगोचरत्वसिद्धिः, अतः तादृशस्थले रकतादिज्ञानं प्रति अस्मदुपगतैव सामग्री अवश्यम् अभ्युपेया। (- ख्यातिवाद p. 12)

Mādhyamikas say, it is Avidyā or Samvṛtti which hides the real from us and projects on unreal object in its place, while Śuddhādvaitins state that it is Māyāśakti influences buddhivṛtti and this buddhivṛtti partially or completely convers the real object which is in front of us and appears externally. That means, in the case of Shell-silver illusion internal buddhivṛtti or idea of silver appears externally it is illusory (Māyika). This knowledge of silver created by mind is unreal. (विपर्यासस्तु संप्रयुक्त भिनार्थमात्र प्रतिपादक बाह्य ज्ञानम् । Prasthānaramakara p. 25).

In anyakhyāti knowledge of one thing is projected as another thing due to Māyā. In Mādhyamika system also, it is ignorance or Māyā which covers the real and projects another. In Advaita Vedānta also error arises due to avidyā. In this respect, these theories do not differ very much, cause of error is Māyā or ignorance, in all these systems. Vijñānavādins also hold that, in error the internal idea appears to be the external object. Really, there is no external object corresponding to it.

Śuddhādvaitins differ from Mādhyamikas, saying that, knowledge of silver created by mind is not real, but real Silver and Shell are not unreal even empirical level, because, they are created by God, part of God- (Sadamśa). For Mādhyamika, both are unreal, at highest level, because of relativity, and contradiction.

#### **BIBLIOGRAPHY**

- Brahmasūtraśāńkarbhāṣya with Bhāmatī. Chaukhamba Vidyabhavan, Varanasi, 1995.
- Bodhicaryāvatāra of Śāntideva with Pañjikā. Poussin (BI).
- \* The Central Philosophy of Buddhism. T.R.V. Murti, George Allen and Unwin, Ltd., 1960.
- A Critical Survey of Indian Philosophy. C. D. Sharma, Motilal Banarasidass, Delhi, 1966.
- Khyātivāda of Purusottama.-
- Khyātiviveka of Bālākṛṣṇa Bhaṭṭa. Shri Balakṛṣṇa Granthavali.
   Prameyarathārṇava. Shri Vallabhavidhyapeeth Trust, Kolhapur, p. 82-96.
   V. S. 2054.

- \* Madhyamaka Śāstra. Ed. P. L. Vaidya, Mithila Institute, Darbhanga, 1960.
- \* Mahāyāna Buddhism. N. Datta, Motjala Banarasidass, Delhi, 1977.
- \* Mahāyānasūtrālankāra of Asanga: A Study in Vijnānavāda Buddhism. Y. S. Shastri, Indian Book Centre, Delhi, 1989.
- Nyāyamañjarī of Jayanta Bhaṭṭ. K. S. S. (No. 106)
- Outlines of Mahāyāna Buddhism. D. T. Suzuki, London 1930.
- Prasthänaratnäkara. Ed. Goswami Shyam Manohar, Kolhapur, V. S. 1988.
- Syādvādaratnākara Vādidevasūri : Arhatamataprabhakar, Poona.
- Subodhini. I---II Skandha. Ed. Goswami Shyam Manohar. Shri Vallabha Vidyapeeth Trust, Kolhapur, V. S. 2043.
- Theories of Error in Indian Philosophy. Bijayananda Kar. Ajanta Publications, Delhi 1978.

## "PRTHU VAINYA EPISODE -AN ASTRONOMICAL INTERPRETATION"

#### Prof. D. G. VEDIA

"The Purāṇa's have no originality. The Purāṇa merely copies some chapters from some well-known authors, e.g. the Agnipurāṇa borrows from an author called Puṣkara.¹ "So says, Dr. K. P. Jayaswal, on the value of the Purāṇas as a source of ancient Indian Polity. Many other Scholars also opine so. But one should not forget that Purāṇas represent some natural phenomena or knowledge of something in their own language. Moreover the purāṇas are not written by one hand. So it becomes very difficult for any scholar to find out the purport behind the myth represented. Dr. Hazra found it necessary to establish the chronological order, but as the purāṇas are not constructed at a particular period. Moreover a particular portion also can not be assigned to a particular period. Various portions of the Purāṇas are developed time to time. Same had been happened in the case of the myth. Pṛthu Vainya episode is the glaring example of such happening. In this paper it is proposed to examine the episode as the astronomical phenomena.

Prthu Vainya episode and his cow-milching is referred to in the Vedic Literature<sup>2</sup>, Mahābhārata<sup>3</sup>, the Purāṇas<sup>4</sup>. Prthu is called Vainya, Son of Vena who is invoked in a single hymn of Rv. X. 123.1. Although this name occurs several other times in the Rv. in singular to qualify the Sun (I-83-5), Indra (I.61.4) and Brhaspati (I-139-10), and in Plural (I.56.2, IX-64-11, IX-73. 2 etc). It signifies brilliancy or beauty.

In the Vedas he is called a messenger of Varuna (X-123-6), having bright appearance (X-123-1). He has bright wings (X-123-6-7). He holds a spotted weapon and a shining armour (X-127-7). He travels in the top of the sky (V. 123).

He is the celestial musician (Rv. X-123-4-5). He roars like Buffalo (X. 123-4). He is the lover of Apsarā (X- 123-5).

Vena is connected with Moon (Rv. IX-21-5, VIII-63-1). He remains in the heaven of the Sky.

The Puranic literature has developed the story on the basis of the Prthu's Cow-milching episode of the Av. Legend and Prthu Vainya episode of the Mahābhārata.

On Completion of the Golden Age (Kṛta yuga) Lobha, Moha, Kāma and Krodha gradually increased among the people. This unhappy situation moved the Gods. They requested Prajāpati who compiled a Code of law. The Gods approached Visnu who appointed his mind-born Son Virajas, his Son Kirtiman and his grand Son, Kardama were not interested. His great grand Son, Anga succeeded. He proved him a great protector of the subject according to the political science (Dandaniti). But his Son Vena, born of Sunitha, a daughter of death (Mrthyu) was full of vices. He acquired all the heritage of evil qualities of his maternal grand father. He stopped the practice of sacrifice and religious vows. He ordered to worship him and him only. The sages advised him to rule according to the rules laid down by Dharmaśāstra and Arthaśāstra. In order to save the people from the blinding dust of the unrule they tried to find out unifying influence of a benevolent centrally governing power. The sages churned the left arm or the left thigh of the dead body vigorously according to the two different versions. There arose a dwarfish man with exceptionally short limbs and red hair, and "the complexion of a charred stake". He bowed low and, being frightened4, said to the sages, "what shall I do?" They ordered to sit down (Nisīda) and therefore he became known by the name Niṣāda. He acquired terrible sins of Vena and thus the wickedness of the dead ruler was extracted. Then the sages began to churn Vena's right arm or a right thigh. As a result of this act the good king Prthu was born to whom the sages laid the responsibility to restore life and orderliness among the people.

Looking to the pitiable condition of his subjects Prthu concluded the Earth herself as the root of the whole affliction i. e. want of the nourishing food. His great anger became ready to suit the earth with a single arrow. The earth, in the form of a cow flew away to find some refuge but she could not save herself from pursuing king Prthu. Then she approached him, appealled by flattering his knowledge, Dharma, graciousness and kindness and she requested not to kill the only support of all the created beings.

As the earth found that the king was not earthly and ordinary one who seized her with great trembling and terror. She bowed reverently and said submissively, you, hero with strong arms, select a proper calf as I will provide for you in the form of sweet milk the nourishing food desired by the living beings." The king was further requested to remove ruggedness and make the level. And as the story runs the king Prthu through Manu as calf received all the medicinal herbs and annual plants from earth. He was followed by sages, gods, demons, serpents, trees, mountains each group who milched the cow through distinctive calves and milk-pails and received the desired objects. The Earth-cow became a Wishfulfilling cow i. e. Kāmadhenu.

King Prthu now tamed his mind to use his bow for the constructive purposes. He uprooted or crushed the mountains and levelled the surface of the whole earth on which he planned the building habitations of every kind over the earth for all the subjects. The king provided all the arrangements to the subjects to live comfortably in peace, prosperity and security.

Thus the rule Prthu made the king Adirāja or Rājarāja.

This myth in the Vedas, Mahābhārata and the various Purānas<sup>4</sup> is studied by the scholars from the various points of view. Smt. S. S. Dange had thrown light on the Prthu's unnatural birth in her thesis 'Folk element in the Bhagavata Purana<sup>5</sup>. The earth cow and Prthu's dert is studied by Smt. Dange keeping in view the following points: (i) Prthu assumed the bow as the earth may yield, (ii) At the end of it, he divided the earth into various regions, and (iii) The cow yielded her treasures, when a calf is provided. In her paper Smt. Dange has established the agricultural development.6 Shri Om Prakash has studied this legend with a view to discuss the problem of the first traditional king.7 Dr. S. G. Kantawala has studied this myth referred to in the seminar on Visnupurāna in his paper 'The legend of Prthu Vainya in the Visnupūrāna from the cultural point of view.8 Shri Ronald H. Huntington has studied this account in his paper' The legend of Prthu, a study in the process of individualization from Psycho-analytical point of view. According to him Anga i. e. limbs of the body is the creation of an imbalance in the Psychic forces by giving to consciousness of excessive masculine emphasis upon physical strength, activity, the extraversion, of the Rajas quality (Guna). Anga's wife Sunīthā symbolizes the absolute negation of physical vitality, death a Tamas quality (guna) in its ultimate form, which covers the sages in the utter confusion of the symbolic of

total psychic collapse. The churning of the arms of the dead vena is nothing but the churning of the neorosis psychic energy. Churning is the redactive treatment. Niṣāda is a īamasic evolution which is set aside and made inactive. The whole episode can be summarised in "Holiness", which seems to be wholeness to Josef Goldremner<sup>10</sup> (New York Pentheon Book, 1955). C. P. Ramaswami. Aiyer reaches to the same conclusion." "One of the greatest lessons that the Epics and the Purāṇas teach us is the composite character of human nature. They bring to us the fundamental thought that man is composed of good and evil elements and that not even the greatest is exempted from his alloy. Thus the purport of the whole episode seems to be the renewal of creative harmony between the unconsious and the ego and the restoration of libido to the conscious sphere, the work of revivification was to proceed. The epithet Ādirāja pinpoints the function of the 'once-for-all' pathfinder. 12

This myth had been studied by the Indian scholars such as V. M. Apte, Bhave, B. G. Tilak, Taraporewala, R. N. Dandekar etc. and the western scholars. such as Walde J. Pokorny, Grassman, Oldenberg, Weber, Renou, Schmidt, Wilson, Bergain, Roth. Zimmermann, Botlingk, Whiteny, Lanmann, Hillebrandt, Griffith, Geldner, Charpentier, Gonda etc. with a view to discuss the meaning Vena, its connotation, its formation, etymology etc.

The word Vena is derived from the polysemous of Vena meaning to go, to know, to contemplate.

In the Dhätukosa Shri M. R. Kale to roota i. e., (i) Vena and (ii) Vena in the same sense<sup>13</sup>. (Kale M. R. Op. C. P. 127) The same case lies with Pan, Bhann in the Rv. Which appear as Pan, Bhann in the post Vedic literature. We find the words Vena, Vena Vainya, Vainya Vena, Vena. But virtually they do not make any difference.

Gonda has suggested that the root is, limited to gudo-granion, and attemptor to connect it with the words in other languages, to array conviction. Grassman and Monior Williams have given four different senses of this root; (i) to turn against a person (in an a vimical manner) (2) to long for a person (to turn towards a person in a frindly manner), (3) to be envious, and (4) to yearn for something. Scholars have tried to find out the original root and its proper meaning, though it is still uncertain. Various scholars differ regarding the meaning of the word Vena.<sup>14</sup>

In Avesta the root vaen (ven) means to see. So T. Chawdhary takes it in the sense of observer. The Sun is the seer, the observer, the watcher. The persian verbal base 'bin' also denotes the same sense. Dandeker R. N. connects with 'Paśyat'. The seer or Rishi is so called on account of observing or percieving.<sup>15</sup>

Thus we find all the meanings based on the combination of the two theses: (i) The Seer theory and (2) Gandharva theory. Vena, the true seer, carries the meaning to see. As a Gandharva he was conceived of a divinity that kept a careful eye on the Soma plant as a protector of Soma plant. He did aquire a sort of special prominence and he became the protector of all secrets. Ultimately the act of seeing gradually was developed into knowing which is equal to darsana of the seer as Prof. Dandekar remarks. "Gandharvas become associated with Apsarases and both with Indra. Vedic mythology closely associates Soma with Indra. Indra is an epithet of Sahaśrāksa. Sahasrāksa also denotes the connotation of seeing which resembles with the Vena's meaning to see. Thus Vena, the seer, is Gandharva. Their female counter-parts Vena and Gandharvi are found in the last stage of Rgvedic compilation of 10th book. In the middle stage Apsarasas took their place and the Gandharvi disappeared. Vena is called beloved of Soma which was protected by Gandharva. The venas are Gandharvas. Av. mentions Vena together with vena, the boiler (Ukhāh), the cup, the supporter, the sustainer, the Unyoking and the mist-felted care and significantly with Brhaspati. In Av.XV1- 3-2 head and preserver denote the highest position of Vena. The VS. BK. XIII-3, Av. IV-1.1 and TS. IV. 28 refer to the creation of Vena who was created by Brahman i. e. over spreaded as the bright ones from summit, disclosed his deepest and nearest revelations, womb of existent and none existent. Griffith calls Brahma, a prayer and bright ones the bright flashes. RV. X-123-1 and TS. 1-4-8 refers to Sukragraha, the cup of Sukra the offering for Sukra which seems to be the piece of gold according to VS. This developed the conotation of Śukra-Venus in the gradual stages. 16

All these references show the origin of the world through the Solar aspect. Vena denoting the meaning to see, bright flashes, Protecting for the near, associated with Soma-Gandharva, Apsarasa, the material cause of the Ukhah i. e. boiler, origin of the world, i. e. male and female parts from which resulted in the various bright stars and planets like Venus through Indra i. e. energy of light and sound together etc. It is interesting to note that the Vena is used in the sense of pain at the time of the delivery in Gujarati language which closely resembles with the meaning of generation of the bright flashes. This connotation gradually

developed by the various aspects of divinities like Ukhāh, Gandharva, Apsaras, Soma, Indra and lastly Śukra or Vena.

Now let us turn to Prthu episode devolved from Vena episode. Prthu is called Vena's Son. Vena became a tyrant king as a Son of Sunīthā, a daughter of Mṛtyu. It is noteworthy that Aditi begot twelfth son Mārtaṇda and death came into existence. This shows the twelfth explosion in the Ukhāh, rather boiler of Brahmāṇḍa which resulted to diversity through Vena, Gandharvi, Apsaras, the female aspect. This shows the creation through the conguality of the two opposite forces i. e. Positive and negative pouring and receptive, male and female. In purāṇas henceforth the creation is known as Maithunī Sṛṣṇ where death is the determining factor.

In an astronomical spare of space at a certain stage everything was centralized which is called Vena in the myth. At this occasion everything was disturbed. So the seven seers who were keeping eye on this solar aspect or the Ukhā - i. e. boiler from the seven points in the space. They all came to the left side and one piece from the vena bright centralized bright gacial force was separated and was settled on the left side by the gravity force of the seven seers. This was in black completion but shining one. Myth calls it Nisada i. e. Ni + Sad means to sit down. This is the point on the left side of astronomical world which helped to systematized the central force. Like Dhruva a fixing point in the planetary world. By its settlement the seven seers rather seven points of this planetary world moved to the right side of Ukha or the bright gacial boiler and with a great struggle i. e. churning, called by the myth once more. Piece of the gacial force previously centralized one in the systematic order. As a result of this the planetary world was expanded. Vena became Gandharva. Gandharvi, Apsaras, Indra, Śukra etc. All the planets were settled with the force of gravity. Ākāśagangā and important stars, Solar and Lunar World, Earth region etc. came into existence.

The word Prthvi is called the female child of Prthu. It directly indicates the living beings in the plenatary world. Possibility of such beings can be on the planets which are originated through the two forces i. e. Agni and Soma, Active and Receptive forces.<sup>16</sup>

The word 'Prthvi' also conveys the sixfold physical development of the being viz.-Asti, Jāyate, Vardhate, Vipariṇamate, Apakṣīyate and Mriyate considered in Vedanta. This is the cycle of death and rebirth.

The word 'Prthvi' is derived from the root Prath to expand. The planetary world of the space is the result of expansion of the force of gravity from the gacial boiler, where it was centralized. Diversification is called churning.

Thus, 'Pṛthvī' itself denotes the expanding nature of the planetary world. The weakest position of it i. e. force of gravity will bring again vacuum and the centralization will take place. So the word Pṛthvī denotes the planetary world expanded directly and not the earth, as we believe in the sense of Bhūmi. The milching of the earth cow by various classes also denote the proper placement and order at all levels in the planetary world.

Prthu, the mythical king in the Puranic Story is associated with kingship, who establishes inhabitants, developes regional divisions such as village, city etc., regularize the way of life of the subjects and makes the earth smooth by removing hilly areas to make advancement in the agriculture. He becomes the first king, elected by the tribal kings. He earns the epithets Ādirāja and Rājarāja. These all Pṛthu's adventures are important from the cultural point of view. Here I discuss Pṛthu Vainya from the astronomical point of view. So I take the word 'Pṛthvi' formed from the root Prath to expand.

This earth is the result of gacial form turned into solid form through liquid one. This gradual change is reflected in the Varāha theory of the Purānas. All five varāhas are the stages of such gradual development. Prthvī is the result. Space is the place for change. Ap, Tej and Vāyu all three elements have played vital role in the transferance of the gacial form into solid one. Earth is formed by contraction and not expansion. So the word Prthvī for Bhūmi neither suits to its conotation of expansion nor to its scientific development. Astronomically the word Prthvī denotes the expansion of the whole planetary world.

Thus the whole, Prthu Vainya episode seems very important from the astronomical point of view, the root ven is meant for constant contraction and expansion or motion at initial stage. The brightness and shining of this element of it made Sun, Soma, Indra and Venus. Seven seers, Dhruva-Niṣāda etc. are the astronomical points of the present astronomical world. On the other side there is black and shining element. In future this whole expansion will result in great vacuum by contraction at the loss of gravity-force caused from over expansion.

#### NOTES

- 1. Dr. K. P. Jayashwal, Hindu Polity P. 7.
- Rv. I. 9.7.; 56. 2; 61.14; 83.5; 139.10 VII 3.18, VIII 9-10; 83.1; IX 21.5; 63.1; 64.11; 93.14; X 73.2; 123-1; 171.3; AV 5.28; XX 140.5 Sd. v. Br. 13.5.19; Jai.Br. I. 186; Jai.up. 4,2,3,9,11; Tai. Br. 2-7-5-1 etc.
- 3. Mbh. Śanti. 29/137-143; 53/113; Drona 69/4-13.
- Vp. 62/126-182; 63; Vip. I-13-39; MTS. 10/10-35; Pdm. Bh. 2/8/21; Brahm. P. 4; Brahmand, 2/37, Bhp. 4/15. 16, 17, 18, Agni. P. Adisargavarnana 2/25-27; 4/170. 114; 18/14-18.
- 5. Nagpur University, 1967 P. 126-129.
- 6. Purāna Vol. XIII Jan. 1971. P. 79-89.
- 7. Purana Vol. VII Jan. 1965, P. 128-136.
- 8. Journal of the Oriental Institute, Baroda, Vol. 41. No 3-4, March, June, 1992 P. 315-325.
- 9. Ronald M. Huntington, The legend of Prithu, A study in the process of Individuation, Purāna, Vol. II No. 1-2, July, 1960
- 10. Ibid. quoted by Ronald M. Huntington.
- 11. Ibid quoted by Ronald M. Huntington from some thoughts on the puranas, Prabuddha Bharat, LVIII Ferbruary, 1963, P. 89.
- 12. Myth in Vp. 62/126-182; MTS. 10/10-35.
- 13. Kale M. R. Op. cit. P. 127.
- 14. (1) Kale M.R., A Higher Sanskrit Grammar, Delhi, 1960, Appendix-I P. 127, to play on instrument, to recognise, percieve,
  - (2) According to V.M. Apte (Ven) In the Rgvedic context means "primarily to see, in a physical sense" secondarily, it means to see (with the mind's eye), to sense, to attend, regard, ponder over, meditate upon)," to reflect, to consider (Apte V. S. The student's Sanskrit English Dictionary, Delhi, 1968, P. 532).
  - (3) The vedic form 'Venati' corresponds to avestan form 'vaenaiti' (he sees). vaen, to see, to observe (vide Apter V. M. Op. cit. P. 1.
  - (4) Taraporewala, IJS, Some vedic words viewed in the light of 'Gathas and other Avesta Texts JBBRAS Vol. 26, 1951, P. 127.

- (5) According to Grassmann the Sanskrit root Ven means,
  - (a) to turn against a person (in an inimical) (vide also Burrow, The Sanskrit language, London, P; 40).
  - (b) to long for a person (to turn towards a person in a friendly manner),
  - (c) to be envious (vide also Macdonell A. A., A practical Sanskrit Dictionary, OUP, London, 1954, P. 299),
  - (d) to yearn for something (As quoted by IJS, Taraporewala, Op. Cit. P. 127, Fn. 1.
- (6) Gonda and Apte both reject the variety of translations such as to yarn, to be envious, to strive after, to cherish etc.
- (7) Bhave understands it in the sense to love, to be in favour with (Rv. I.34.2)
- (8) Wilson-Ven Thuder cloud.
- (9) Narayan in his Dipika derives the word from the root Ve (to weave),
- (10) Bhatt Bhaskar derives it from vena-to desire and explains vena as the lord who willed the creation of the Universe. According to him Gandharva 'Gâm dhārayati iti'. Gandharva A mystic sound. Vena Gandharva.
- (11) Roth and Grassman identify vena with Indra, the Atman.
- (12) Bergainne and Renou explain Vena as Soma
- (13) Gonda is convinced to understand in the sense of Soma than Moon.
- (14) Tilak understands Vena as Śukra.
- (15) Roth. Grassman, Mayer, Oldenberg etc. identify Vena as Gendharva.
- (16) Zimmermann opines to understand Vena in the sense of solar aspect of the nature of Agni as found in Rv. X. 123.
- (17) St. Petersberg Laxicon gives the meaning longing or desire. Botlinka, Roth, Whitney Lanmann also opine so.
  - (18) Mahidhara translates it as 'Moon'.
- (19) Gonda understands Vena as seer, Āditya.
- (20) Carpainter, Sāyana, Griffith and Wallies understand it as sun rising in the mist and dew of morning. Dew is presonified as Gandharva, See for details 'minor vaidika deities'.
- 15. R.ś. Gatau, ऋषिः किल दर्शनात् ॥
- 16. Wide details 'minor vaidika deities'. ...4.

## DIMENSIONS OF BĀBĀNAGARA INSCRIPTION

[Vide South Indian Inscriptions, Vol. XVIII. No. 187, C. E. 1168, pp. 256-59]

#### DR. HAMPA NAGARAJAIAH

#### Introduction

The much mutilated epigraph under discussion, containing 71 lines, has recorded three separate donations, made at different periods, to three Jaina temples at Kannadige, the modern Bābānagara, a village at a distance of about 27km to the west of Bijāpura, the District head quarters in Karnāṭaka. The language of the inscription is Kannada and is written in Kannada characters.

#### Epitome of the text

It opens with a benedictory Sanskrit śloka from Bhatta-Akalankadeva's Pramāṇa sanigraha, invoking Jaina Order initiated by Jina, Lord of the three worlds. Subsequent lines eulogize the valour and virtues of Bijjaṇadevarasa-II (1130-67), the Kalacuri king and eldest son of Permāḍideva (1118-30). Then follows the description of (Vīra) Mailugi kṣoṇīśa (1167), the youngest brother of Bijjaṇadeva and his affiliation to Jaina creed. Māṇikya Bhaṭṭāraka, a bee at the lotus feet of Jina, was patriarch of the Kannadige diocese. His pupil (Ravi) deva, an ardent devotee of Jaina Church, attained eminence by commissioning a shrine enshrining Candraprabha, the Eighth Tīrthankara, at Kannadige. Cāvuṇḍarāya, fostering probity and far famed for four types of charity, installed a huge Mānastambha, characteristic Jaina Pillar of Eminence, also called Pride Pillar, that looked like a scale to measure the three worlds.

Synchronizing the Aṣṭānhika Jaina holy day in the year C. E. 1160, Bijjanadeva, purifying his body by sprinkling Jina-gandhodaka, the scented holywater mixed with sandal paste and anointed on the Jain idol enshrined in the sanctum, gifted 24 mattar land, with its boundary specified. This land-

grant was for the specific purpose of performing Astavidha-arcane, eight types of worship including the lamp-waving ceremony scheduled to take place on the Astānhika, and to the repairs and white-wash of the Jaina shrine at Kannadige town.

This Jinālaya, shining like a mirror, was caused to be made by Māṇikya Bhaṭṭāraka, head of the Mangalaveḍa monastery, and a pupil in the lineage of Tribhuvanadeva of Mūlasamgha Deśigaṇa, a cohort of Jaina friars. Maṇikya Bhaṭṭāraka, the abbatial monk, figures twice in the charter and seems to have been a celebrity and played a prominent role in the dissemination of his faith. Mailugi, Bijjala, Sovideva and Cāmuṇḍarāya were his disciples.

The third portion of the epigraph refers to the grant of land and money by Somanrpa for the maintenance and repairs of the Basadi, the Jaina fane at Kannadige, founded by Candimayya. Somanrpa, second son of Bijjandevarasa, had the other aliases of Somadeva and Sovideva (1165-76). On the auspicious occasion of the first anniversary of his paṭṭabandha, coronation, at his residence at Modeganūru, the modern Mādanūru in Koppaļa District, Somanrpa donated land to the Jaina temple, in C. E. 1167-68.

This epigraph was composed by Mallinātha, grand son of Nāgacandra-I, poet-laureate of Tribhuvanamalla Vikramāditya (1076-1125), and elder brother of Nāgacandra-II and another grand son of Nāgacandra-I. Mūliga Nāgārya engraved the lithic record, with clear cut Kannada characters beautifully shining like a necklace of fresh pearls picked up by Brahma, the creator, who dipped them in the nectar and tied it to the necklace designed exclusively for Vāgvadhu, the goddess of speech.

#### Importance

The above charter is incomparable in historical documentation of the Kalacuri dynasty. It affords solid proof of the personal faith of Bijjana, his brother, son, and other relatives. Corroborative evidences to endorse this assumption are not lacking, Bijjala and Ēcaladevī, his consort, were parents of eight children — two daughters and six sons. Siriyādevī, elder daughter of Bijjala had married Cāvuṇḍarāya, scion of Sinda dynasty. His achievements and religious outlook are documented in this record. This epigraph has the rare distinction of being the last inscription of Bijjana, and the early inscription of mentioning the coronation regnal year of Sovideva. Singularity of the epigraph is furthered by its details of father, son, grandson, son-in-law et

cetera, members of single royal family. The significance of the inscription is enhanced by the fact that it affords authentic material to solve the Gordian knot of clinching the issue of Bijjala's faith once for all.

#### Tirtha and Jina-gandhodaka

Among other epithets and the usual royal titles, Bijjanadevarasa is described as possessing *Jina-Gandhodaka pavitrīkṛta-uttamānga*, a head that is purified by being sprinkled with sandle paste water used for the lustration of Jina. This uncommon cognomen, attributed to Bijjaladeva, needs an *in extenso* discussion.

#### Anatomy

It has been the custom in Hindu temples that, after completing the prescribed usual worship of the main deity to whom the shrine is dedicated, the devotees are blessed with *tīrtha*, sacred water poured over the idol. The priest, carrying the small vessel containing the holy *tīrtha*, would let fall one or two spoon full of *tīrtha* into the right palm placed on the left palm of the devotees, who in trun would drink it with great devotion and feel delighted to have been blessed so.

In the Jaina temple too, the devotees who are the lay votaries, are blessed with tirtha, but the method of blessing with tirtha is altogether different. Jaina priests in the temple will put one or two flowers instead of a spoon in the vessel containing sacred tirtha, the holy water mixed with sandal paste, which was used for purifying the Jinabimba with ablutions. The priest, as is the traditional custom current in the Jaina place of worship, would take out the flower dipped in the sacred yellow or red sandal wood water in the vessel, and sprinkle its drops on the head of the devotees, who with its touch would feel that their body is purified and so are gratified. Sometimes the flower, dipped in the tirtha, is also distributed to the devotee who in turn would willingly touch it to his eyes and set it in the hair or safely place it behind the ear. Thus, the main difference in giving tirtha between the Jaina and non-Jaina houses of worship is that in the former case tirtha is simply sprinkled on the head and not poured on the palm to drink.

#### Abhiśeka

(i) Without phenomenalizing the approach, I would like to historicize and contextualize abhiseka in terms of grography and sect.

- (ii) Interestingly 'the Jaina ritual of sacred ablutions was far more complex than that observed in the temples of Siva. Visnu, or mother goddess' [Ramendra Nath Nandi: 1973: 33]. Ethnographically speaking, abhiseka, lustration, is the most important ritual for Jaina laity. Early Jaina works like Varāngacarita of Jatāsimhanandi (circa 7th cent. C. E.), and Yasastilaka of Somadevasūri (C. E. 959) clearly mention that abhiseka is the paramount rite of worship in medieval period. Jaina inscriptions frequently speak of liberal land grants to Jaina shrines to provide for daily performance of elaborate abhiseka, ablution.
- (iii) "Jainas worship a deity who is symbolically represented as a king. The Jina is a spiritual conqueror. He was born into a royal family as a prince. According to the traditional biographies of the Jinas. many of them were consecrated as kings in the rite of royal lustration (rājyābhiṣeka) before they renounced the world" (infra). Symbolism of god as king is reflected in the ritual cultures of Karnataka, and the conception of kingship finds its expression in Jaina ritual culture. "In Karnataka since early medieval times, kingship has been inextricably intertwined with the rite of abhiseka" [Cort: 2002: 42-43].
- (iv) Ronald Inden has rightly observed that "virtually all of the rites having to do with the making or remaking of a Hindu kingdom during the period of the Hindu kingdom's glory, the eighth of twelfth century, consisted of a more or less elaborate bathing ceremony either of the king or of an image of god... The rite of abhiseka was essential to remake daily the man as king.... Without the rite, he was an empty receptacle. After the rite, he was imbued with the luminous energy (tejas) of the deity" [Ronald Inden: 1990: 234 & 236].

Bijjaṇa, the Kalacuri king, visited the Jaina shrine on the occasion of Aṣṭānhika festival.

Nandīśvara dvīpa is the eighth and last island situated in the middle of universe. Exactly in the centre of Nandīśvara dvīpa stands Añjanaparvata, surrounded by Akrtrima caityālayas on all sides. Deities who belong to the Bhavanavāsi, Jyotiṣka, Vyantara and Vaimānikā, the four groups of celestial beings, worship the Jina bimbas enshrined in these caityālayas. Exclusively for this purpose, they visit the caityālayas thrice a year in the months of Aṣāḍha, Kārtīka and Phälguṇa, and the duration of worship is extended to eight days at

a stretch. Hence the nomenclature of 'Aṣṭānhika' olim 'Nandīśvara Aṣṭānhika'. Since this period is considered very auspicious, Jaina householders visit Jinamandiras to observe vows and donate gifts. In brief, only Jaina laymen and women follow Aṣṭānhika ritual. King Bijjala, as a devoted votary, after participating in the ritual mentioned above, gave several endowments to mark the event of Aṣṭānhika holy day. It is worth pondering that instead of making an endowment only for khaṇḍa-sphuṭita-Jīrṇoddhāra, gift for repairing and white washing the temple, Bijjala has specified that the donation should be made use of for observing the Aṣṭānhika, a festival of his faith.

This typical phraseology of Jina-gandhodaka-pavitrīkīta-gātra occurs occasionally, but invariably, appropos of ardent Jaina laics. We do come across this usage only in a few Jaina inscriptions and Jaina poems. Out of about 3000 Jaina epigraphs in Karṇāṭaka, this phrase is used in eight charters while introducing srāvaka Jaina layman, and upāsaki, Jaina lay woman. Instead of quoting the text from those inscriptions, I would rather prefer to record the source of concerned epigraphs chronologically:

- (i) MAR 1921, p. 18, C. E. 963, Kāḍalūru
- (ii) SII, vol. XI-I, No. 52, C. E. 1007, Lakkundi (Gadag Dt.)
- (iii) JISI, Ingalagi inscription of C. E. 1094 (Gulbarga Dt.)
- (iv) EC. VII-i (BLR) Shimoga 97, C. E. 1112
- (v) EC. VI (R) Kṛṣṇarājapete 3, C. E. 1118 Hosaholalu (Mandya Dt.)
- (vi) EC. II (R) Shravanabelagola 176 (143), C. E. 1123 (Hassan Dt.)
- (vii) EC. VII (R) Nāgamangala 169. C. E. 1142, Kasalagere (Mandya Dt.)
  - (viii) EC. XII (BLR) Tiptūru 93, C. E. 1174, Karadālu (Tumkur Dt.)

Bijjaļadeva had the alias of Bijjaņadevarasa, a nomen used more frequently in the Jaina records. Himself being a Jaina by faith, had chosen some Jaina men as his dependable officials. Among such bona fide subordinates Recaņa camūpa was fidus Achates. Recaņa daṇḍādhipa (1135-1225), field-Mārshal of the Kalacuri army and scion of Vāji family, related to the illustrious Dānacintāmaṇi Attimabble who commissioned 1501 Jaina temples including the magnificent Brahma Jinālaya at Lakkuṇḍi [SII. xi-i. No. 52. C. E. 1007]. Recaṇa, Bellona's bridegroom, bestowed his wisdom on Bijjaṇa, his overlord and inspired to usurp the Cālukya throne. Accordingly

history repeated and it was Bijjana who turned the tables to cease the throne, and declare himself independent as the emperor of newly initiated Kalucuri monarchy. Recana established Bijjana on the throne and helped him secure prosperity of the seven constituent elements of a king, by his might, stratagem and secret consultations. Thus Recana stretched his trunk-like strong arms so that Kalacurya-Rājyalate, the creeper of Kalacurya kingdom, could spread to flourish. [EC. VII-i (BLR) Shikaripura 197, C. E. 1180, Cikkamāgadi].

Recana founded Jaina sanctuaries and monasteries at Lakkundi, Arasikere and Jinanāthapura, and patronized poet Ācana to author Vardhamāna Purāna, a poem of 16 cantos in Kannada language.

There are ample epigraphical, archaeological and literary evidences to show that Jainism was widespread during this epoch.

- Rambhādevi, ardhānga-lakṣmī of Bijjaṇa, renovated the dilapidated Jaina temple at Māļakavate olim Mālavitige in the Mandubbe-30 Kampaṇa of Āṇandur-300 subdivision, in C. E. 1166. [Inscriptions from Solapur District, No. 17, C. E. 1166, Māļakavate (Maharashtra: Solapur Dt and Tk)]
- 2. She also endowed the Jaina temple at Kandalagaon in south Solapur Tk [ibid, No. 18, C. E. 1166].
- Keśavadeva, who had the title of 'guna-nidhi', 'treasure-trove of virtues', donated gold to the Jaina shrine called 'Balleya Jemayyana Basadi' at Lakkundi in 1173 [SII. vol. XV. No. 119, C. E. 1173]
- 4. An inscription composed by Hittina Senabova, a bard who had the epithet of 'Anupama kavi Kälidäsa', records the endowments of land etc., extended to the Jaina shrine at Cikka Handigola, in C. E. 1174 [ibid., No. 128].
- 5. Kopparasa, Lord of Āḍakki and general of Rāyamurāri Sovideva, the Kalacuri king, made over several gifts to Cenna Pārśvadeva's angaboga, Aṣṭavidhārcane, Jīvadayā -Aṣṭami and festival days of Nandīśvara in C. E. 1165 [Kalburgi Jilleya Śāsanagaļu, Āḍaki No. 3, C. E. 1165].
- 6. The Five Hundred of Ayyāvaļe granted gifts to perform Aṣṭavidhārcane in the Senior temple, also known as Tīrthada Basadi, dedicated to Goddess Padmāvatī Mahādevī of Äḍakki, important seat of Jainism, in the reign of Rāyamurāri Sovideva [ibid, No. 4. C. E. 1165].

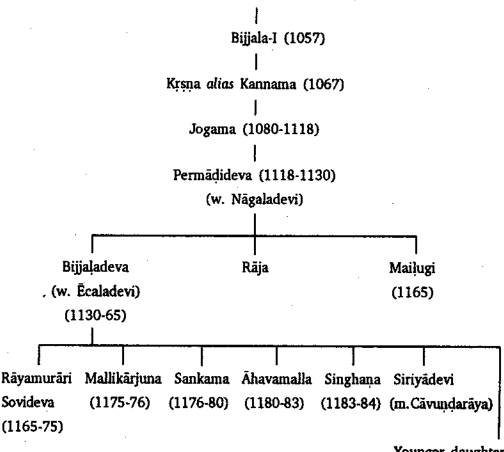
- 7. When Rāyamurāri Sovideva was on the Kalacuri throne, Ādaki flourished as a great centre for Jaina activities. While he was administering from his residence at Modeganūr and Koppa, mahāmandaleśvara Ēcarasa and others donated land and other gifts to the temples of Pārśvadeva of Big temple and Ghatāntakidevī of Tīrthada Basadi of original congregation for performing Aṣṭavidha-arcane, Jīvadayāṣtami, Nandīśvaraparva and for daily worship.
- 8. An incomplete inscription dated C. E. 1159, inscribed on the backside of the Virabhadrasvāmi image enshrined in the Virabhadradeva temple at Karadikal village (Raichur Dt, Lingasugūr Tk), of the Kalacuri period, provides information about Jaina Church.
- Another charter, of the Kalacuris, from Nadiharalahalli, dated C. E. 1168, records that Arasigāvundi and Nāgagāvunda gifted land to the maintenance of Rsbha Jinendra caityālaya and dānaśāla of Gottagadi village [SII. Vol. XVIII. No. 180. C. E. 1168. Nadiharalahalli (Hāveri Dt, Rānibennūr Tk)].
- 10. Holarasa, son of Biţṭarasa, a sun to the Lotuses of Sindakula, endowed the Guṇadabeḍaṅgi Jinālaya at Arasibiḍu olim Vikramapura (Bijāpur Dt, Hungunda Tk), in C. E. 1167 [SII. Vol. XV. No. 108]. This Jaina shrine was commissioned by Akkādevī, princess of the Cālukya dynasty who had the cognomen of Guṇadabeḍangi ('the beauty of virtues'), in C. E. 1046 [El. Vol. XVII. No. C. E. 1946]
- 11. Kalidevasetti of Hānugal founded a Basadi dedicated to Caturvimśati (=24) Tīrthankaras at Mantagi (Hāveri Dt, Hānagal Tk), and entrusted it to Nāgacandra Bhattāraka, his preceptor.
- 12. Sāmanta Śańkara built a new Basadi at Cikka-Māgadi which was graced by the presence of Recana-camūpa, minister and general of Bijjaṇa and his sons. Kavadeya Boppa, a subordinate, had accompained Recaṇa.
- 13. Kavadeya Boppa, minister of Recaņa, was in intrepid warrior of the Kalacuris. Jaina shrines at Bandaṇikāpura, Baṭṭakere, Bankāpura, Belagola Hānugal, Hūli, Kolatūru, Kogaļi, Kupaṇa, Lokkiguṇḍi, Mulgunda, Navilgunda, Puligere and other places were renovated and resurrected by Kavadeya Boppa.

Similar instances of installing, consecrating and commissioning of Jaina

images and places of prayer are not lacking. Mangalavede, now in Mahārāstra (Sholapur Dt.) was a well-known Jaina seat and the royal house of the Kalacuris made it more sacred by founding new houses of worship dedicated Jina. Abbots of Mülasamgha Desiga gana were chief of the Mangalavede diocese. Bijjaladeva, born at Ingaleśvara (Bijāpur Dt., Bāgevādi Tk), a nerve centre of Jaina faith, was brought up at the nearby Mangalavede olim Mangalavada, included in the Tarikadunadu division, and the early capital of the Kalacuri monarchy. The pontiffs of the Jaina monastery at Mangalavede were the royal preceptors of the Kalacuri kings ab initio to ad finem. Hence the patriarchs of the Mangalavede Jaina cloister were privileged to the biruda, title of 'Mangalavedada Rāyarācārya', 'the teachers of the kings of Mangalavede'. Interestingly this epithet appears in the Bābānagar inscription. Ācārya Tribhuvanadeva, chief of the Mangalavede Jaina monastery, was the preceptor of Bijjanarāya. It is noteworthy that some of the Kalacuri kings had Rāya as part of their names: Rāyamurāri, Bijjalarāya. Mānikya Bhattāraka, successor disciple of Tribhuvanadeva, was the royal preceptor of Vira Mailugi, younger brother of Bijjala, and of Somanrpa, son of Bijjala.

Epitome: The religio-historical and socio-cultural significance of the Bābānagara epigraph needs no exaggeration. The Vīraśaiva and Jaina literary sources categorically affirm that Bijjala was Jaina by faith. Inscriptional evidences also endorse the above account. The Bābānagara charter under discussion contains completely reliable record of the Jaina influence. It possesses phrases and references which hark back to the early phase of the Kalacuri monarchs. It describes the imperial policy for the propagation of the royal faith, especially the deeds of Bijjana, the projenator of the dynasty's rule and, after a hiatus of a decade, refers to the reign of Somanrpa. It was issued in C. E. 1167, according to (SII. Vol. XVIII) editor's computation. Unfortunately this unique lithic record is severely damaged at several places, and the lines between 65 and 69 in particular are completely wornout. However, the main portion and purport of the charter could be made out.

## GENEALOGY OF THE KALACURI DYNASTY



Younger daughter (m. Barmarasa)

## **ABBREVIATIONS**

ARSIE: Annual Report of South Indian Inscriptions

BLR: Benjamin Lewis Rice Edition

C. E.: Current Era

Dt: District

EC: Epigraphia Carnatika

El: Epigraphia Indica

JISI : Jainism in South India and some Jaina Epigraphs by P. B. Desai

Kl: Karnataka Inscriptions

MAR: Mysore Archaeological Annual Reports

(R): (Revised)

SB : Śravanabelagola

SII: South Indian Inscriptions

Sk: Sanskrit

Tk: Taluka

## **BIBLIOGRAPHY**

Cort, John E.: The Jina as king, In-Vasantagauravam, (ed) Jayandra Soni. Mumbai, 2002.

Desai, P. B.: Jainism in South India and Some Jaina Epigraphs, Solapur, 1957.

Gogi, Hanumakshi (ed): Kalburgi Jilleya Śāsanagalu, Hubli, 1996.

Nagarajaiah, Hampa (ed): 1. Jainism under the Kalacuris and the Seunas - In-Jinamañjari, Vol. 21, No-1, April 2000 (A biannual from USA & Canada)

- 2. Koppalada Śāsanagaļu, Mysore, 1998.
- 3. Jaina Corpus of Koppala Inscriptions X-Rayed, Bangalore, 1999.

Ramendra Nath Nandi: Religious Institutions and Cults in the Deccan, Delhi, 1973.

Ritti, S. H., and Ananda Kumbhar (eds): Inscriptions from Solapur District, Dharwada, 1988.

Ronald Inden: Imagining India, Oxford-Blackwell, 1990.

# VERSES RELATING TO SVABHĀVAVĀDA: A COLLECTION

#### RAMKRISHNA BHATTACHARYA

#### **FOREWORD**

The doctrine of svabhāva (lit. inherent nature) has been aptly called one of the "lost philosophies" of ancient India. Prior to the systematization of several mutually exclusive philosophical schools, having sūtra-works and commentatorial traditions of their own, some rudimentary speculations concerning the origin of the world and of life had emerged by the time of the Śvetāśvatara Upanisad (c. sixth century BCE). There we read:

kālaḥ svabhāvo niyatir yadṛcchā bhūtāni yoniḥ puruṣa iti cintyam |2 (1.2)

Whether Time, or inherent nature, or destiny, or accident, or the elements, or God is the (first) cause is to be considered.<sup>3</sup>

The word, svabhāva, occurs first in this Upaniṣad: no other major Upaniṣad (excepting the Maitrī, 5.1) — not to speak of the samhitā-s, Brāmaṇa-s and Āraṇyaka-s — contains it. Right from the Śve. Up. the doctrine came to be mentioned by name (but very seldom expounded) and continued to be noted and rejected through the Mahābhārata, Aśvaghoṣa's Buddhacarita (first century CE) down to the seventeenth century commentaries on the Saṃkṣepa-Śārīraka by Sarvajñātmā Muni (eleventh century CE).4

It is curious that not a single exponent of this doctrine is known, not a single sūtra or an authentic statement is to be found in the whole corpus of Sanskrit philosophical literature. All we have are a handful of verses, all anonymous, found scattered in brāhminical, Jain and Buddhist works of various kinds. There is no way to ascertain whether any verse has come down to us from some authentic svabhāvavādin source. A few verses, particularly the

kaḥ kaṇṭakasya, etc. (v. 6 below), are more oft-quoted than others. Most of the verses purporting to represent the basic idea seem to have been composed by its opponents when they are engaged in the exposition of the exponent's view (pūrvapakṣa). Critics held different, and even totally contradictory, views about this doctrine.

But more of that hereafter. At first, I propose to give all the verses I have been able to locate in various sources (with variants noted), followed by an English translation. The problems regarding the doctrine itself will be pointed out in the Afterword. Further elaboration will be made on some other occasion.

#### **VERSES**

- astīti kecit paralokamāhurmoksisya
   yogam na tu varņayanti |
   agneryathā hyausņyamapām dravatvam
   tadvat pravṛttau prakṛtim vadanti ||
   BC, 9. 57, p. 102 (Text)
- kecit svabhāvāditi varņayanti śubhāśubham caiva bhavābhavau ca | svābhāvikam sarvamidam ca yasmādato'pi mogho bhavati prayamah || BC, 9.58, p. 102 (Text)
- 3. yadindriyānām niyatah pracāraḥ
  priyāpriyatvam viṣayeṣu caiva |
  samyujyate yajjarayārtibhiśca
  kastatra yatno nanu sa svabhāvaḥ ||
  BC, 9. 59, p. 102 (Text)
- 4. adbhirhutāśah śamamabhyupaiti
  tejāmsi cāpo gamayanti śoṣam |
  bhinnāni bhūtāni śarīrasamsthānyaikyam ca gatvā jagadudvahanti ||
  BC, 9.60, p. 103 (Text)

5. yatpāṇipādodarapṛṣṭhamūrdhṇām

nivartate garbhagatasya bhāvah |

yadātmanastasya ca tena yogah

svābhāvikam tat kathayanti tajjñáh [[

BC, 9. 61, p. 103 (Text)

6. kah kantakasya prakaroti taiksnyam

vicitrabhāvam mṛga-paksinām vā |

svabhāvatah sarvamidam pravittam na

kāmakāro'sti kutah prayatnah ||

BC, 9. 62, p. 103 (Text); Comm. on DNC, p. 191; LTN v. 21, f. 22a (kantakānām ... vicitratām ... kāmacāro);

ASVṛ, on sū. 3, p. 12. 10-11 (kantakānām ... kāmacāro);

TRD, p. 13. 7-10 (kanṭakānām ... ca ... kāmacāro);

Cürnī, on SKS, 1. 17, p. 29. 14 (first hemistich only. kantakānām)

6a. kah kantakānām prakaroti taiksnyam vicitrabhāvām

mrga-paksinām ca |

mādhuryam ikṣoḥ kaṭutām ca nimbe svabhāvataḥ

sarvamidam pravrttam ||

SVi on BS, 1.7, p. 9; Comm. on PVS, quoted by Kulkarni, p. 116 n 21 (first hemistich only);

NiS on SS, 1.11. p. 340 (citram vicitram mrgapakṣināmca ... katutā marīce); CRS, 8. 60, p. 66 (vaicitryam ... katutā ... ca siddham); in some other texts; ... iksau ... ca [hi]

... prasiddham | hi siddham|; prapannam) (CNTT, vol. I. pt. II, 8.118, p. 221; ibid. vol. II. pt. II, vi 226, p. 145); SRBh, v. 17, p. 84 (nimnonnatam vaksyati ko jalānām ... hi siddham) v. 1. nīcoccam ... tīkṣṇatām (ibid.); Cūrṇī on SKS, 1.1.17, p.29 (first hemistich only)

6b. kantakasya ca tiksnatvam

mayūrasya vicitratā |

varņāśca tāmracūḍāṇām

svabhāvena bhavanti hi ||

6с.

7.

```
SKSVr on 1.1.12, p. 14.22;
 Cūrnī on SKS, 1.1.12, p. 26.24
 (ca citrată ... paurnăśca nilată "myranām); v.1. paurnaśva nilata
 "mrgānām ... parnānām nīlatā svacchā ... (ibid., n.11)
ko karai kamtayānam tikkhattam
       miyavihamgamādīnam |
vivihattam tu sahão
       idi savvampi ya sahāotti ||
(kah karoti kantakanam tiksnatvam
mrgavihamgamādīnām |
      vividhatvam tu svabhāva iti
sarvamapi ca svabhāva iti ||
GS, Karmakānda (uttarārdha), v. 883, p. 1066 (Sankrit version on
p. 1067)
Cf. PV, v. 182 cd, p.54; NS, 4-1.22 and MVr on SK, v. 38, p. 151;
Sankara's comm. on Br. Up-, 4.3.6, p. 884
badaryāh kantakastīksna rjurekaśca kumcitah
```

- phalam ca vartulam tasyā vada kena vinirmitam || LTN, v. 22, f. 22a; TRD, p. 13. 11-12.

  8. agnirusno jalam šītam samasparšastathānīlah |
- kenedam citritam tasmāt svabhāvāt tadvyavasthitih | | KB, on NK, 1.5, p. 10; NKP, on NK, 1.5, p. 19 (vahņi ... racitam); SDS, Ch. 1, p. 13. 107-08, Śan. Comm. on NK, 1.5, p.20 (vahņi ...) (attributes the verse to Dinnāga). See also No. 14; SSS, Ch. 2, v.2. p.7 (agnair ausņyam apām śaityam kokile madhurasvarah | ityādyekaprakārah syāt svabhāvo nāparah kvacit | |)
  - Cf. No. 1 above.
- kaḥ padmanāladalakesarakarņikānām
   samsthānavarņaracanamṛdutādihetuḥ |
   patrāṇi citrayati ko'tra patatriṇām vā
   svābhāvikam jagadidam niyatam tathaiva ||
   JM, 23.17, p. 152.

10. yena śuklīkṛtā hamsāḥ śukāśca harītīkṛtaḥ

mayūrāścitritā yena sa no vṛttim vidhāsyati | | SSŚ on SK, v. 27, p. 36; on v. 61, p. 74; SKBh on SK, v. 61, p. 48 (... mayūrāḥ kena citritāḥ / svabhāvenaiveti iti); MVṛ on SK, v. 61, p. 167 Note: SSŚ contains a different version of this verse (on SK, v. 27, p. 26); "What produces the white colour of the haṃsas, the green colour of the parrots, and the variegated colour of the peacocks, it is from that I too am created." (emphasis added). (See S.S.S. Sastri, p. 36). Not having access to N.A. Sastri's Sanskrit restoration (Tirupati,

1944) of this commentary I am unable to say anything more.

kenāñjitāni nayanāni mṛgāṅgānānām ko'vākaroti

rucirāngaruhān mayūrān |

kaścotpalesu dalasannicayam karoti ko vā karoti

vinayam kulajesu pumsu ||

Comm. on *DNC*, p. 222; *ĀSVṛ*, on *Sū*.3, p. 12. 12-13 (ko'laṅkaroti...dadhāti (for karoti in *d*) ... puṁssu) cf. No. 13 below

- 12. svabhāvatah pravṛttānām nivṛttānām svabhāvatah | nāham karteti bhāvānām yah paśyati sa paśyati || Comm. on DNC, p. 226; ĀSVr, on Sū. 3, p. 12. 11-12 (... bhūtānām...)
- 13. ko cittei nayūram gaim ca ko kuṇai rāyahamsāṇam |
  ko kubalayaṇ gamdham vinayam ca kulappasūyāṇām ||
  Sukhabodhā-Laghuvṛtti to Uttarādhyayana Sūtra (Agaḍadatta, v.
  75) (Quoted in Kulkarni, p. 14 n 13).
  Cf. No. 11 above.
- 14. nityasattvā bhavantyanye nityāsattvāśca kecana | vicitrā kecidityatra tatsvabhāvo niyāmakaḥ ||

  KB on NK, 1.5, p. 9; NKP on NK, 1.5, p. 19; Śan. Comm. on NK, 1.5, p. 20 (...bhavantyeke...) (attributes the verse to Dinnāga). See also No. 8 above.
- 15. sarvahetunirāśamsam bhāvānām janma varnyate | svabhāvavādiviste hi nāhuḥ svamapi kāranam | | TS, Ch. 4, v. 110, p. 78; Comm. on GV, 2. 25 (1643), p. 132.

- 16. rājīvakesarādīnām vaicitryam kah karoti hi | mayūracandrakādirvā vicitrah kena nirmitah || TS, Ch. 4, v. III, p. 79; Comm. on GV, 2.25 (1643), p. 132 (...kanṭakādīnām ... mayūracandrikā...) See Kulkarni, p. 13 n 10 and p. 20.
- 17. yathaiva kanṭakādīnām taikṣṇyādikam hetukam |
  kādācitkatayā tadvad duḥkhādīnāmahetutā ||
  TS, Ch. 4, vi.112, p. 79; Comm. on GV, 2.25 (1643), p. 132 (kādācitkam yadatrāsti niḥśeṣam tadahetukam |
  yathā kaṇṭakataikṣṇyādi tathā caite sukhādayaḥ ||
  Cf. No. 6 above.
- na svabhāvātirekena garbhabālasubhādikam | yat kiñcijjāyate loke tadasau kāranam kila || SVS, 2.169, p. 46.
- sarvabhāvāh svabhāvena svasvanhāve tathā tathā | varttante'tha nivarttante kāmacāra-parānmukhāh | SVS, 2.170, p. 47.
- na vineha svabhāvena mudgapaktirapīsyate | tathākālādibhāve'pi nāśvamāṣasya sā yataḥ || SVS, 2.171, p.47.
- 21. atatsvabhāvāt tadbhāve'tiprasamgo'nivāritaḥ | tulye tatra mṛdaḥ kumbho na paṭādītyayuktimat || SVS, 2.172, p. 47.
- 22. śikhinas citrayet ko vā kokilān kah praktījayet | svabhāvavyatirekena vidyate nātra kāraṇaṁ || SSS, Ch. 1, v. 5, p. 5.
- 23. yathoṣṇatārkānalayośca śītatā
  vidhau drutiḥ ke kaṭhinatvamaśmani |
  maruccalo bhūracalā svabhāvato yato
  vicitrā vata vastuśaktayaḥ ||
  Siddhānta-śiromani, Golādhyāya, v. 5, p. 344.
  Cf. Siddhānta-śekhara, 15. 21.

#### TRANSLATIONS

Some say there is a future life but do not explain the means of liberation.
 They teach that there is an essential force of nature (prakrti) at work in the continuance of activity, like the essential heat of fire and the essential liquidity of water.

(Trans. E.H. Johnston)

2. Some explain that good and evil and existence and non-existence originate by natural development (svabhāva); and since all this world originates by natural development, again therefore effort is vain.

(Do)

- 3. That the action of each sense is limited to its own class of object, that the qualities of being agreeable or disagreeable is to be found in the objects of the senses, and we are affected by old age and afflictions, in all that what room is there for effort? Is it not purely a natural development?
  (Do)
- The oblation-devouring fire is stilled by water, and the flames cause water to dry up. The elements, separate by nature, group themselves together into bodies and coalescing constitute the world.
   (Do)
- 5. That, when the individual enters the womb, he develops hands, feet, belly, back and head, and that his soul unites with that body, all this the doctrine of this school attributes to natural development.

(Do)

- 6. Who fashions the sharpness of the thorn or the varied nature of beast and bird? All this takes place by natural development. There is no such thing in this respect as action of our own will, a fortiori no possibility of effort.

  (Do)
- 6a. Who fashions the sharpness of the thorns and the varied nature of beasts and birds? Who fashions the sugarcane sweet and the margosa bitter? All this takes place by matural development.

(Trans. mine)

6b. The sharpness of the thorn, the variety of the peacock and the colour of the cocks are (due to) natural development.

(Do)

6c. Who makes the sharpness of the thorns and the variety of the animals, birds etc. ? (It is) natural development (that does so), all is natural development.

(Do)

- 7. Of the many thorns of a jujube tree, one is sharp, another is straight, yet another is crooked. But its fruit is round. Say, who has made all this?
- 8. The fire is hot, the water cold, refreshing and cool the breeze of morn; By whom came this variety? From their own nature was it born.

(Trans. E. B. Cowell)

(The verse in SSS: "The heat of fire, the cold of water, the sweet sound of the cuckoos, and such other things happen to be (due to) the invariable nature (of those things), and (they) are not anything else."

(Trans. M. Rangacarya)

9. What is the cause of the shape, the colour, the arrangement, the softness and so on of the stalks, the petals, the filaments and the pericarps of the lotuses? Who diversifies the feathers of the birds in this world? In just the same manner this whole universe is the product of the work of essential and inherent properties, to be sure.

(Trans. J. S. Speyer)

10. That which made the swans white and the parrots green, and coloured the peacock will provide for us.

(Trans. mine)

- 11. Who embellishes the eyes of the female deers, who decorates the bright plumes of the peacocks, who arranges the petals in the lotuses, and who provides modesty (lit. good conduct) to the nobly-born man?

  (Do)
- 12. All those that have come forth are due to natural development; they cease to exist due to natural development. He who sees himself not as the agent of things sees (rightly).

(Do)

13. Who colours the peacock, who provides the swans with (their) gait, who (provides) scent to the lotuses and modesty (lit. good conduct) to the nobly-born ladies?

(Do)

 Certain objects exist forever, some objects never exist, some others are varied. Here natural development is the determinant.
 (Do)

15. The propounders of the doctrine of natural development describe the origination of things as being independent of all causes. They do not declare even the thing itself to be its own cause.

(Trans. Ganganatha Jha)

16. Who makes the diversity in the lotus and its filaments, etc. ? By whom, too, have the variegated wings of the peacock and such things been created ?

(D0)

17. Just as sharpness and other properties of the thorn and other things must be regarded as without cause, on the ground of their appearing at certain times only, so also must pain and other (internal) matters be regarded as without cause.

(Do)

- 18. Without inherent nature, there is no conception, boyhood and (the understanding of) what is beneficial, etc. (i. e., manhood). It (sc. inherent nature) is the cause of whatever is born in this world.

  (Trans. mine)
- All entities exist in their own being and cease to exist due to their inherent nature, irrespective of (free) will.
   (Do)
- 20. Without this inherent nature even mudga (a kind of bean) cannot be cooked, just as notwithstanding the presence of (all other necessary elements like) time, etc. aśvamāṣa (?) is not (cooked).

  (Do)
- 21. Acceptance of an effect even in the absence of inherent nature (as the cause) makes way for an undesired conclusion. Then it will not be reasonable to say that the pot is made of earth, (but) not the cloth.

  (Do)
- 22. Who colours wonderfully the peacocks, or who makes the cuckoos coo so well? There is in respect of these (things) no cause other than nature.(Do)

23. As heat is an inherent property of the Sun and of Fire, as cold of the Moon, fluidity of water, and heaviness of stones, and as the Air is volatile, as the earth is naturally immovable. For oh! the properties existing in things are wonderful.

(Trans. Lancelot Wilkinson)

#### AFTERWORD

It is evident from the above verses that the Alpha and the Omega of the doctrine of svabhāva may be encapsulated in three words: nirīśvaratā (atheism), ākasmikatva (accidentalism) and akriyā (inactivism). Pseudo-Śańkara, the commentator on the Śv. Up., and some other writers (both brahminical and Jain) distinguish svabhāva from yadrcchā,<sup>5</sup> but some others (more particularly the Buddhists, Naiyāyika-s and some other Vedāntins) treat svabhāva as equivalent to yadrcchā,<sup>6</sup> Thus, svabhāva could mean both causality inherent in every phenomenon (although not the one imposed from outside by any agency such as God, a doctrine in contrast called parabhāva in the Mahābhārata, Śāntiparvan, 172.10)<sup>7</sup> as well as chance. At the present state of our knowledge we have no way to solve this crux.

Another crux lies in ascertaining the relation of svabhāvavāda to the Cārvāka/Lokāyata system of philosoply. We read of svabhāva and bhūtāni as two different and apparently divergent doctrines in the Śv. Up., 1. 2. The proto-materialists of India (i. e., the pre-Cārvāka philosophers referred to as ucchedavādins by the early Buddhists, tajjīva-taccharīravādins by the Jains and bhūtacintaka-s by a redactor of the Mahābhārata) spoke in terms of five elements,8 while the Cārvāka-s admitted only four (earth, air, fire and water, sky excluded).9 In any case, we do not hear of the name of Cārvāka before the eighth century C.E. 10 The word, lokāyata in the Buddhist works means nothing but vitandasattham, vitandāśāstra, the science of disputation. 11 But there were materialists of other kinds before them, right from the time of the Chāndogya Upaniṣad (in which the doctrine is associated with the asura-s, demons). 12

Thus the two doctrines, those of svabhāva and the Cārvāka / Lokāyata, must have originated quite independent of each other but, at some juncture (unfortunately we do not know precisely when), they may have coalesced. The Lokāyatika-s may have incorporated the doctrine of inherent nature in their system. This is suggested by the anonymous commentary on the SK available only in the Chinese translation by Paramārtha and more explicitly by Utpalabhatta in SVi (on BS, 1.7) as also by the anonymous Cūrnī on SKS. 13

Haribhadra and Śāntarakṣita, on the other hand, seem to be unaware of any connection between the two doctrines. They refute both the views separately, taking each in turn.<sup>14</sup> Candrakīrti (sixth century C.E.), however, seems to hint at some sort of relation between the two doctrines.<sup>15</sup>

Some later writers, such as Sāyaṇa-mādhava (Vidyāraṇya) and Nīlakaṇṭha, take the two doctrines to be almost synonymous, or at least, closely related. Many a modern scholar, whether or not agreeing on what svabhāva stands for — causality or accident — follow them in this regard.

The basic problem in accepting such an identification is that there is no way of knowing whether the Cārvāka-s were kriyāvādin-s (activists) or not. If Somadevasūri (tenth century CE) is to be believed, they were proponents of activism as opposed to fatalism.<sup>17</sup> Then, of course, the view of Vidyāranya and some later Vedāntins (that the Indian materialists were svabhāvavādins) is to be rejected.<sup>18</sup> An activist cannot be an accidentalist at the same time.<sup>19</sup>

Again, at the present stage of our knowledge, it is not possible to offer any solution to this crux either.

#### NOTES AND REFERENCES

- 1. H. M. Randle, Indian Logic in the Early Schools, London: Oxford University Press, 1930, p. 16 n3.
- V. P. Limaye and R. D. Vadekar (ed.), Eighteen Principal Upanișads, Vol. 1, Poona: Vaidika Samśodhana Mandala, 1958, p. 283.
- 3. Other translators like Hume and Radhakrishnan interpret the words, yoni and purusa, differently. I have preferred to follow Pseudo-Śankara's commentary.
- The Mahābhārata (Mbh), Śāntiparvan, Critical Edition, ed. S. K. Belvalkar, Poona: Bhandarkar Oriental Research Institute, 1966, 229. 3-19; Buddhacarita (BC), 57 cd-62; Commentaries by Agnicit Purusottama, Madhusūdana Sarasvatī and Rāmatīrtha on Samkṣepa-Śārīraka (SŚ), 1.528.
- Pseudo-Śańkara's Commentary on Śv. Up. 1.2; Śańkarānanda on above;
   Amalānanda, Vedāntakalpataru on Brahmasūtra, 2.1.33; Ānandagiri on Śańkara's Comm. on the Brhadāranyaka Upaniṣad, 4.3.6; Śīlānka, ĀSVR, on sūtra 3, p. 12; Gunaratna, TRD, pp. 13-15.

- BC (see n4); Dharmakirti, PV, vv. 182 cd-183a, p. 64; Śāntarakṣita, TS, Ch. 4, vv. 110-12, pp. 79-80; Nyāyasūtra (NS), 4.1.22; Nṛṣiṃha Āśrama and Madhusūdana Sarasvatī on SŚ, 1. 528.
- 7. I am indebted to Dr. Nicholas Sutton for drawing my attention to the word, parabhāva. It must have been coined by the redactor of this chapter as an antonym of svabhāva. The use of the word in this sense appears to be unique. Monier Monier-Williams does not record it in his A Sanskrit-English Dictionary although other meanings are noted (S.V., 1899 ed; p. 587 col.1)
- Sāmaññaphalasuttam, Dīghanikāya, Patna: Pali Publication Board, 1958,
   Part 1, pp. 48-49; SKSVr on 2.2.9, pp. 185-87; Mbh. 12. 224. 50d and 14.
   48. 24d.
- Cf. the oft-quoted Cărvăka-sûtra : pṛthivyāpastejovāyur iti tattvāni,
  - "Earth, water, fire and air are the (only) principles." For sources see Mamoru Namai, "A Survey of Bārhaspatya Philosophy", Indological Review (Kyoto), No. 2, 1976, pp. 38-39 and nnll-12. To those we may add: Prabhācandra, Prameyakamala-mārtanda, Mumbai: Nirnay Sagar Press, 1941, p. 116; Yāmuna, Siddhitraya, Tirupati, 1942, pp. 13, 17; Vādidevasūri, Syādvādaratnākara, Delhi: Bhartiya Book Corporation, 1988, p. 1075, 1086; Vidyānandin, Tattvārtha-sloka-vārttika, Mumbai: Nirnay Sagar Press, 1918, pp. 26-28; Siddharṣi, Upamitibhava-prapañca-kathā, Calcutta: The Asiatic Society, 1901-14, p. 668 and Haribhadra, LTN, on 2.3, p. 24a.
- The name Cārvāka, as a synonym for Lokāyata, is first encountered in Haribhadra's Saḍdarsana-Samuccaya, v. 85d and Kamalaśila's Pañjikā on TS, v. 1885, pp. 639, 649.
- 11. See my article, "The Significance of Lokayata in Pali", Journal of the Department of Pali, University of Calcutta, Vol.10, 2000, pp. 39-46.
- Chāndogya Upaniṣad, 8. 7-9, See also Bṛhadāranyaka Up., 2.4.12 (= 4, 5.13) as well as Taittīriya Up., 2.1.1, 2.2.1, 2.3.1 and Chāndogya Up., 5.1.7
   The word, avaidika occurs in the Maitrī Up., 7.10 (unique in the Upaniṣads) to refer to all those who denied the authority of the Vedas. See also ibid., 7.9 and S. Radhakrishnan, Indian Philosophy, Vol. 1, Delhi : Oxford University Press, 1989 (first pub. 1940), pp. 277-278.

- 13. See Verse No. 10 above. It is introduced with the sentence: "The Laukāyatika-s speak of svabhāva as the cause of the world"; SSŚ, p. 36 ("This verse is found in the work of the Lokāyatika-s.", on SK, v. 27); Cūrnī on SKS, 1.1.17, p. 29 (introduces kaḥ kaṇṭakānām, etc.) with "as of the Lokāyatika-s").
- 14. See my article, "Haribhadra's Views on Svabhāvavāda and the Lokāyata", Jain Journal, Vol. XXXVI, No.1, July 2001, pp. 46-52. Śāntarakṣita refutes the doctrines of svabhāva and Lokāyata in TS, Chs. 4 and 22 respectively.
- Candrakīrti, Madhyamakāvatāra, before and after v. 100, summarized by A.
   K. Warder, Outlines of Indian Philosophy, Delhi: MLBD, 1971, p. 35.
- SDS, Ch. 1, p. 11; Vidyāraņya, Vivaraņa-prameyasamgraha, Benares : E. J. Lazarus and Co., 1893, p. 210; Nīlakaņtha on the Mbh. (Vulgate ed.), Āranyakaparvan, 32.13, 32.32.
- 17. Somadevasūri, Yaśastilaka-campū, Mumbai : Nirnay Sagar Press, 1903, Aśvāsa 3, pp. 379-82.
- 18. For Vidyāranya and Nīlakantha, see n16; Agnicit Purusottama, Nṛsimha Āśrama and Rāmatīrtha identify svabhāva with the Cārvāka in their commentaries on SŚ, 1.528. Ānandagiri in his sub-commentary on Śankara's Bṛhadāranyakabhāṣya (4.3.6) refers to the Lokāyata and dehātmavāda although Śankara speaks of the svabhāvavādin-s only (Poona: Anandashram, 1914, pp. 552, 554). Some non-Vedāntins, too, equate the two doctrines, See, e.g., Śīlānka, SKSVṛ, on 1.1.12, p. 14; Cakrapāṇidatta on the Caraka-saṃhitā, Sūtrasthāna, 11.6, Varanasi: Chaukhambha Sanskrit Samsthan, 1984, p. 68 and Varadarāja, KB on NK, 1.5; p. 9.
- 19. Keith Campbell has characterized materialism on the basis of three principles, viz.;
  - (1) "Everything that is, is material".
  - (2) "Everything that can be explained can be explained on the basis of laws involving only the antecedent physical conditions."
  - (3) "There is a cause of every event."

("Materialism" in : Paul Edwards (ed.),

The Encyclopedia of Philosohy, New York:

Macmillan Publishing Co. & Free Press, 1972 reprint, Vol. 5, p. 179)

If svabhāvavāda=accidentalism, can it then be admitted as materialistic at all?

#### ABBREVIATIONS AND BIBLIOGRAPHY

- Änandagiri Comm. on Śankara's Comm. on Br. Up. Ed. K. S. Agasche. Poona: Anandaashrama, 1914.
- ASVṛ Ācārāngasūtravṛtti by Śīlānka, Ācārāngasūtram and Sūtrakṛtāngasūtram with the Niryukti of Ācārya Bhadrabāhu Svāmī and the commentary-of Śīlānkācārya. Re-ed. Muni Jambūvijayaji, Delhi : MLBD Indological Trust, 1978.
- BC Aśvaghoṣa's Buddhacarita. Ed. and trans, E. H. Johnston. Delhi : MLBD, 1978 (first pub. 1936).
- BṛS Varāhamihirācārya. Bṛihat Samhitā. Ed.

  Avadhavihari Tripathi. Varanasi : Sampurnanand Sanskrit
  Vishvavidyalaya, 1968 (with Bhattotpala's [Samhitā] Vivrti.
- Br. Up. Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad. Gorakhpur : Gita Press, 2014 Samvat.
- CNTT Cāṇakya-Nīti-Text Tradition. Ed. Ludwik Sternbach, Vol. I, Part II, Hoshiarpur: VVRI, 1964. Vol. II, Part II (Ur-Text) 1967).
- CRS Cāṇakyarājanītiśāstram (A Tibetan Text with Sanskrit Parallels). Ed. Suniti Kumar Pathak. Santiniketan: Visva-Bharati, 1959.
- Cūrṇī Anon. Sūyagandagasuttam. Ed. Muni Shri Punyavijayaji. Ahmedabad Varanasi: Prakrit Text Society, 1975.
- DNC Dvādašāram Nayacakram by Mallavādisūri, Comm. by Simhasūri. Ed. Muni Jambuvijayaji. Bhavnagar : Jain Atmanand Sabha, 1966.
- GS Gommatasāra. Ed. Gadadharlal Jain, Nyāyatīrtha and Srilal Jain Kāvyatīrtha, Calcutta (?): Jaina-Sidhāntaprakāśinī-Samsthā, n.d.
- Gaṇadharavāda by Jinabhadragani. Comm. by Maladhāri Hemacandra. Ed. Muni Ratnaprabha Vijaya, Ahmedabad : Sri Jaina Grantha Prakasaka Sabha, 1942.
- Jātaka-Mālā by Āryaśūra. Ed. P. L. Vaidya. Mithila : The Mithila Institute, 1959.
   Trans. J. S. Speyer. Delhi : MLBD, 1982 (first pub. 1895).
- KB The Kusumāñjali-bodhanī of Varadarāja Miśra. Ed. Gopinath Kaviraj. Allahabad, 1922.
- Kulkarni V. M. Kulkarni, "Svabhāvavāda (Naturalism): A Study", Sri Mahavīra Jaina Vidyālaya Suvarna Mahotsava Grantha: Ed. A. M. Upadhye et al. Bombay, 1968.

- LTN Śrī Lokatattvanirṇayagranthaḥ by Haribhadra. Amadāvāda (Ahmedabad) : Sri Hamsavijayaji Jaina Free Library, 1978 Vikrama Samvat.
- MVr Sāmkhyakārikā with Mātharavitti. Ed. Svami Divakarananda. Mandirbajar (West Bengal): Jagannath Barman, 1968.
- NK Nyāyakusumāñjali by Udayanācārya. Ed. Srimohan Bhattacharya. Kolkata: West Bengal State Book Board, 1995.
- NKP Nyāya-kusumāñjali-prakāśa by Varddhamānopādhyāya. Ed. Laxman Shastri Dravid. Benares: Chowkhamba Sanskrit Book Depot, 1912.
- NS Nyāyasūtra. Die Nyāyasūtra's. Ed. Walter Ruben. Leipzig: Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, 1928.
- Nis Nivandha-sangraha by Dalhana on SS. Ed. J. T. Acharya. Varanasi : Chowkhambha Orientalia, 1980
- Pseudo- Comm. on the Śv. Up. Ed. Durgācaraṇa Sāmkhyavedāntatīrtha. Cal: Śankara Deva Sahitya Kutīra, 1361 B. S. (1st published 1338 B. S.)
- PV Pramāṇa-vārttikam by Dharmakīrti. Ed. Swami Dwarikdas Shastri. Varanasi: Bauddha Bharati, 1968.
- PVS Praśna-vyākaraņa-sūtra. See Kulkarni.
- Śań. Śańkaramiśra's Comm. on NK. Ed. Narendrachandra Vedāntatīrtha. Calcutta: University of Calcutta, 1964 (in two parts).
- SDS Sarva-darśana-saṃgraha by Sāyaṇa-Mādhava. Ed. Vasudev Shastri Abhyankar. Poona: Bhandarkar Oriental Research Institute, 1978. Trans. E. B. Cowell and A. E. Gough. Ed. K. L. Joshi.
  - Ahmedabad-Delhi: Parimal Publications, 1981.
- SK Sāmkhya-kārikā by Īśvarakrsna. See MVr.
- SKBh Sārikhya-kārikā-bhāṣya by Gauḍapāda. Ed. Jivananda Vidyasagar Bhattacharya. Kolkata, 1892.
- SKSVr Sütrakrtāngasūtravrtti by Śilanka. See ASVr.
- SRBh Subhāṣita-ratna-bhāṇdāgāra. Ed. Narayan Ram Acharya. Bombay : Nirnay Sagar Press, 1952.
- Sámksepa-śārīraka by Sarvajñātmā Muni. With the Comm. by Nṛsimha Āśrama. Ed. Surya Narayan Sukla. Benares-Allahabad : Government Sanskrit Library, 1937.

- Samkṣepa śārīraka with glosses by Agnicit Puruṣottama and by Rāmatīrtha. Ed. Ranganath Sastri, Poona Anandasrama, 1918.
- Samksepa-sārīraka with a gloss by Madhusudana Sarasvatī. Ed. Bhau Sastri Vajhe. Benares: Chowkhamba, 1924.
- SS Suśruta-saṁhitā. See Nis.
- SSŚ Suvarna-saptati-śāstra. An anonymous Comm. on SK. Trans. into Chinese by Paramārtha. Rendered into French by M. Takakusu and from French into English by S. S. Suryanarayana Sastri. Madras, 1933.
- SSS Sarva-siddhantasamgraha. Ed. and trans. M. Rangacarya, Madras. 1907.
- SVS Śāstra-vārtā-samuccaya by Haribhadra. Ed. Krishnakumara Dixit Ahmedabad: L. D. Institute of Indology, 1969.
- SVi Samhitā-vivṛti by Utpalabhaṭṭa (Bhaṭṭotpala). See BṛS.

  Siddhānta-śekhara by Śrīpati with Makki Bhaṭṭa's commentary. Ed. Babuaji Misra. Calcutta: University of Calcutta, 1932.

  Siddhānta-śiromaṇi by Bhāskarācārya. Ed. Muralidhara Chaturvedi. Varanasi: Sampurnanand Samskrita Vishvavidyalaya, 1981. Trans. Lancelot Wilkinson (revised ed. Vapudeva Sastri),

  Calcutta, 1861.
- TRD Tarka-rahasya-dīpikā, by Guṇaratna. Ed. Luigi Suali. Calcutta: the Asiatic Society, 1914.
- TS Tattva-sangraha by Śāntaraksita with Pañjikā by Kamalaśīla. Ed. Dvarikdas Sastri. Varanasi: Bauddha Bharati, 1968, 1981.

# SARASVATĪKAŅŢHĀBHARAŅA — THE MAGNUM OPUS OF SANSKRIT GRAMMAR

### NARAYAN PRASAD

## 1. Introduction - Importance of Pāṇini

The Astādhyāyī of Pānini (5th century B. C.) is the most refined and sophisticated grammar of all the ancient and modern languages of the world.15 Accepting its importance even the Western scholars have called it in express terms 'one of the greatest monuments of human intelligence'6, 'a wonderful specimen of human intelligence<sup>77</sup>, 'a notable manifestation of human intelligence's, 'one of the greatest productions of the human mind's and 'an important invention of human intelligence'. 10-11 The algebraic formulation 12 of Pāṇini's rules was not appreciated by the first Western scholars. They regarded the work as abstruse<sup>13</sup>, ambiguous and in the highest degree obscure<sup>14</sup> or artificial<sup>15</sup>; its each aphorism more dark and mystic than the darkest and most mystical of oracles16, pregnant with endless progeny of interpretations and commentaries sometimes as obscure as the original<sup>17</sup>; a system with a network of mysticism<sup>18</sup>; and the order of the Sūtras as illogical and impracticable for any one to learn Sanskrit by its means.19 But the Western critique was muted and eventually turned into praise when modern schools of linguistics developed sophisticated notation systems of their own. 20-28 Today some scholars go upto the extent of saying that 'the Astadhyayi is not a Sanskrit grammar, it is a work on general linguistics."29

Acquaintance with the Pāṇinian analysis of root and suffixes and his recognition of ablaut — though only indirect via Charles Wilkins' (c. 1750-1836) Sanskri Grammar (1808) — inspired Franz Bopp (1791-1867) and others to develop the imposing structure of Indo-European comparative and historical

linguistics.<sup>30</sup> Otto Böhtlingk (1815-1904) was so much impressed by Pāninian method that he wrote the grammar of the Turkic Yakut language of Siberia<sup>31</sup>, in which the working out of phonology, morphology, and syntax is detailed and complete in a very Pāṇini-like fashion, and which Edward Sapir used repeatedly to praise as a model of excellent method.<sup>32</sup> The Russian scholar E. E. Obermiller (1901-1936), who was profoundly impressed by, and full of admiration for the greatest Indian linguist, knew by heart almost every sūtra and cherished for some time a scheme of writing the grammar of the Russian language according to the grammatical sūtra method of Pānini.<sup>33</sup>

## 2. Additions to Pāṇini

In view of the importance and usefulness of Panini's monumental work, attempts have been made almost right from the time of Panini to revise and improve it. The famous Paribhāsāsūcana of Vyādi, a contemporary of Pānini3435, contains also some supplementary rules called varttikas.36 The great commentary called Mahābhāsya of Patañjali (c. 150 BC) preserves about 4280 vārttikas37.38 of his predecessors Kāryāyana (c. 350 BC), Bhāradvājiyas, Saunāgas, Ślokavārttikakāra etc. The two grammatical saints, Kātyāyana and Patañjali, scrutinised every doubtful word of the sūtras.39 In addition to the vārttikas of his predecessors, Patañjali gave some extra supplementary rules called istis. In the 3983 sūtras<sup>40</sup> (excluding the 14 Sivasūtras) of the Astādliyāyī, 270 sūtras deal with Vedic morphology and 334 with the accent. In the Kielhorn edition of Mahābhāsya, 1713 sūtras have been discussed by Patafijali-1245 with Kātyāyana's vārttikas and the remaining 468 with sloka-varttikas and bhasya or only with bhasya; 1153 sūtras have been cited, 532 without discussion; 1760 sūtras have been given in the footnotes by Kielhorn, out of which 516 sūtras are neither discussed nor cited by Patañjali; in case of 1222 sūtras, Kielhorn has not indicated in the footnote.41 Later in the commentary called Kāšikā, Jayāditya and Vāmana (6th century A. D.), gave 917 vārttikas42 (excluding those having explanatory nature in the Mahābhāsya), out of which 78 vārttikas43 are extra, not found in the Mahābhāsya, and 138 istis.44

# 3. Revised Editions of Pāṇini

# 3.1 Cāndra-vyākaraņa — the first great revised edition of Pāṇini<sup>45</sup>

Candragomin (c. 5th century A. D.) wrote his grammar called after him as Cāndra-Vyākaraṇa, embodying all the suggestions and corrections of Kātyāyana and Patañjali. Dr. K. C. Chatterji calls it the first great revised edition of Pāṇini. <sup>45</sup> This grammar had both laukika and Vedic parts in which the Vedic morphology

was covered in ch. VII and the accent rules in ch. VIII — this is evident from its commentary.<sup>46</sup> But at present only the first six chapters have come down to us. Many other systems of grammar came up in the first millenium of the Christian era but only the *laukika* portion was given a place in them.

# 3.2 Sarasvatīkanthābharana — the second great revised edition of Pāṇini<sup>47</sup>

In 11th century A. D. Bhojadeva wrote a monumental grammatical work called Sarasvatīkaņṭhābharaṇa48 in eight chapters, each chapter in turn containing four quarters or pādas like the Astādhyāyī of Pāṇini. The Sarasvatīkaṇṭhābharaṇa (SKA) is the biggest grammar of the sutra style containing 6432 sutras (see TABLE-I in section 5) in all. It is the only extant complete revised edition of Pāṇini in which the rules of accent and the Vedic morphology are also taken into account. It embodies all the suggestions and corrections of Vyāḍi, Kātyāyana, Patañjali, Jayaditya, Vamana and the post-Paninian grammarians such as Śarvavarman, the author of Kātantra grammar, Candragomin and (Jain) Śākaṭāyana. The vārttikas, iṣṭis, uṇādi-sūtras, gaṇa-pāṭha, gaṇa-sūtras, paribhāṣas and phit-sūtras have been incorporated by Bhoja in the body of the sūtra-pāṭha itself. Thus, the SKĀ can safely be placed next to the Aṣṭādhyāyī of Pāṇini.49 The work itself was not known, except through citations, till about the first quarter of the 20th century50 (S. K. Belvalkar does not make any mention of this work in his 1915 edition of Systems of Sanskrit Grammar), when manuscripts of the work were discovered, all in Malabar.51

In the SKĀ, unlike Aṣṭādhyāyī, all the samjñā sūtras are kept in the first pāda of the first chapter, while the second pāda contains all the paribhāṣā sūtras. The uṇādi-sūtras are placed in the proper order in the kṛṭ-prakaraṇa itself and form the first three pādas of ch. II. The first two pādas of ch. VIII contain the sūtras related to the Vedic morphology, while the accent rules of both laukika and Vedic Sanskrit are placed in the last two padas. The phiṭ-sūtras are incorporated in the grammar of Bhoja in the svara-prakaraṇa itself under the sūtras VIII. 3.109-196. All the words of gaṇa-pāṭha are enumerated in the form of sūtras only in the respective places.

The strategy behind the preparation by Bhojadeva of the complete revised edition of Pāṇini is expressed in a very brief and compact form in one sentence by the Prastāvaña writer, K. S. Mahādeva Śāstrī, thus:

"...lokavedobhayānugrāhakatvād-ārṣatvād bahubhir-ādṛtatvād vyākhyāśatairupavṛmhitatvācca sarvatomukhīm pratiṣṭhāmāsthāya prāvartamāne'smin Pāṇinīye tantre vārttika-gaṇapāṭhādi-sāpekṣatayādhyetṇāmatīva kleśa-jālam paśyannācāryadeśīyo Bhojadevaḥ bahu-granthāloḍanamantarā ekenaiva granthenā-dhītena kṛtsnasyāpi vyäkaraṇaśāstrasya laghunopāyena pratipattāvabhyupāyam cintayan prāyeṇa Pāṇinimevanurundhānaḥ tatra tatra Cāndra-Kātantrādi-gatānap-yarthān yāvadapekṣam sañcitya vārttika-gaṇoṇādi-paribhāṣāpāṭha-phiṭsūtrādikam nikhilamapi samgṛhya Pāṇinyananuśiṣṭānām tattat-samaya-samuccitānām mahākavibhiranyaiśca sāḍhutayā prayujyamānānām śabdānāmapyanuśāsanam vidadhat Sarasvatīkaṇthābharaṇākhyam grantha-ratnam vinirmame /"52

Bhojadeva appears to have made great efforts towards making grammar easy for the readers. This point is expressed by Mahādeva Śāstrī thus:

"ihahi Pāṇinīyam tantramadhijigāmsamānānam mahān kleśah sampadyate / tathāhi kvacid jñāpakena kvacid yogavibhāgena kutracid vyākhyānena kvacana padānāmanukarṣeṇa kvacicca manḍūka-plutyā kvacicca parigaṇanena ekatra bhāṣyārtha-pariśilanena itaratra vārttika-paricintanena aparatra ca gaṇapāṭhādi-śīlanena te te'rthāḥ sādhanīyā dṛśyante / tānetān kleśān parijihīrṣur-Bhojadevaḥ gaṇapaṭhitān śabdān, paribhāṣāḥ, jñāpaka-bhāṣyeṣṭi-vārttika-vyākhyā-gamyānarthāśca sūtra-rūpeṇa granthaśarīra eva samāyojayat / kvacit tatra tatra viprakīr-ṇānām sūtrāṇāmekatraiva samāveśena, kvacicca prakaraṇādi-vinimayena, sūtrāṇām pradeśa-vinimayena paurvāparya-vipariṇāmādinā ca mahatī saukarya-sampattiḥ sampāditā /"53

Many sūtras in Pāṇini grammar are interpreted through jñāpaka. This is especially the case regarding the optional dīrghatva of aṣṭan, when a vibhakti follows. (This point has been discussed by mahādeva Śāstrī in his Prastāvanā, p. 10). Patañjali rejects some of the Kātyāyana vārttikas on the ground that the same are indicated by the wordings of Pāṇini's other sūtras. Bhoja has included such implied meanings of jñāpakas in his sūtras itself. Two examples are presented here.

Consider first P. 2.3.13 caturthī sampradāne. The Kātyāyana vārttika no. 1 says : caturthī-vidhāne tādarthye upasamkhyānam. The Bhāsyakāra says : "caturthī-vidhāne tādarthye upasamkhyānam kartavyam / yūpāya dāru / kuṇḍalāya hiranyam // ...tat-tarhi vaktavyam / na vaktavyam / ācārya-pravṛttir-jñāpayati bhuvuyardna-sabaana yoge taturthīn yaunyum caturthīn talurthīnum (2.1.36) in caturthyantasyārtha-sabdena saha samāsam sāsti //" Bhoja includes this implied meaning of jñāpaka when along with the sūtra caturthī sampradāne (3.1.230), he also gives tādarthye (3.1.234).

On the sūtra sārvadhātuke yak (P. 3. 1. 67), vārrtika 3 says: bhāva-karmaṇor-yagvidhāne karma-kartary-upasarikhyānam. On this the Bhāṣyakāra remarks: ": bhāvakarmaṇor-yag-vidhāne karma-kartary-upasarikhyānam kartavyam / pacyate svyameva / paṭḥyate svyameva / .... athavācārya-pravṛttir-jñāpayati bhavati karma-kartaryag-iti yadayam na duha-snu-namāri yak-ciṇau (3.1.89) iti yak-ciṇoh prātiṣedham śāsti / " Bhoja includes the implied meaning of this jñāpaka and gives the sūtra karma-kartari ca (1.3.104) after the sūtra sārvadhātuke yak (1.3.103).

A list of such sūtras along with corresponding Pāṇini sūtras is given below :

| SKĀ sūtra (Madras edition) | Pāṇini sūtra (+vtt.) | Jñāpaka sūtra in Pāṇini |  |  |
|----------------------------|----------------------|-------------------------|--|--|
| 1.3.104                    | 3.1.67 v.3           | 3.1.89                  |  |  |
| 2.4.113-114                | 3.3.90 v. 1-2        | 3.2.117                 |  |  |
| 3.1.234                    | 2.3.13 v.1           | 2.1.36                  |  |  |
| 4.1.21                     | 4.1.87 v.2           | 6.3.34                  |  |  |
| 6.4.53                     | 7.2.84               | 6.1.172; 7.1.21         |  |  |
| · 7.1.53                   | 3.1.30 v.1           | na kamyamicamām (GS)    |  |  |
| 7.1.91                     | 7.3.45 v.1           | 5.4.39                  |  |  |
| 7.2.31,33                  | 1.1.56 v.21          | 8.2.35                  |  |  |
| 7.3.63                     | 8.2.7 v.2            | 8.2.68                  |  |  |

A good discussion of all the peculiarities of Bhoja's SKĀ can be found in the Prastāvanā (in Sanskrit) of K. S. Mahādeva Śāstrī, Vol. IV of Trivandrum Edition.

## 4. Commentaries on SKĀ

There are three incomplete commentaries on SKĀ — the first one is the Hrdayahāriṇī by Daṇḍanātha Nārāyaṇa Bhatta (either contemporary of Bhoja or 12th century A. D.) and extends only upto ch. VII. Not only the commentary, but also some sūtras are missing in between (see TABLE-III & IV in the next section). The other commentary called Puruṣakāra is by Kṛṣṇalīlāśukamuni (c. 12th century A. D.), the author of the commentary Puruṣakāra on the dhātupātha called Daivam. M. Kṛṣṇalīnasharaya in his 'History of Classical Sanskrit Literature' mentions his name twice<sup>54</sup> and says that in Kṛṣṇalīlāśuka's commentary on Bhoja's grammatical treatise, Sarasvatīkaṇṭhābharaṇa, Pāṇiṇi's verses are quoted freely as illustrations. 'A Catalogue of SKt MSS', edited by T. Gaṇapati Śāstrī (1921), Vol. VI, mentions at p. 6, No. 35, the commentary Puruṣakāra (sūtravyākhyā-rūpaḥ) of size 2200 granthas. Probably this

commentary is related to Bhoja's SKĀ. The New Catalogus Catalogurum, Vol IX, mentions *Puruṣakāra* as the commentary on Daivam only. The third commentary in Gujarati on ch. VIII by Dr. N. M. Kansara has been written only recently (see the last para in the next section).

#### 5. Editions of SKĀ

The complete sūtra-pātha of SKĀ, edited by T. R. Chintamani, was published in the Madras University Sanskrit Series No. 11 in 1937 with a Foreword by C. Kunhan Raja and Preface by the editor himself giving a brief sketch of the life and works of Bhojadeva. The Madras edition is based on the following MSS (The details of the MSS have not been given in any of the published works on SKĀ. Based on the Descriptive Catalogues on SKt MSS in different libraries, these details have been compiled by the present author and are separately given at the end of this article) — (i) R. No. 3279 (ii) R. No. 4179 (iii) No. 698 (iv) a transcript of the SKĀ sūtras, prepared from the original palm leaf Ms (v) a fragment of the commentary of Dandanātha, the last two supplied to the editor by his friend M. Ramakrishnakavi. The Madras edition suffers from a lot of errors mostly misprints. Some of the errors have arisen due to limitations of the editor in understanding Bhoja sūtras. This edition contains 6432 sutras in all. The pādawise break-up is shown in TABLE-I.

Ch.  $\rightarrow$ Pāda 1 Pāda 2 Pāda 3 Pāda 4 Total

TABLE-I: Number of sutras in the Madras Edition of SKA

The available *Hṛdayahāriṇī* commentary of Daṇḍanātha has been published upto first six chapters in the Trivandrum Sanskrit Series Nos. 117, 127, 140 and 154, edited by K. Sāmbaśiva Śāstrī, Vol, I (ch. I, 1935), Vol. II (ch.II, 1937), Vol, III (ch. III-IV, 1938) and V. A. Rāmaswāmi Śāstrī, Vol. IV (ch. V-VI, 1948). The Trivandrum edition is based on the following MSS — (i) No. 806

(ii) No. 817 (iii) No. 557 (iv) R. No. 3279 (v) the Ms containing the sūtra-pāṭha alone obtained from Brahmasri Venkitarāma Śāstrī, Shenkotta. The commentary on ch. VII is still unpublished. There is considerable variance in readings of the sūtras in the two editions. Upto ch. VI, the number of sūtras in the Trivandrum edition is 5019, as against 4996 in the Madras edition. The pāda-wise break-up is shown in TABLE-II.

TABLE-II: Number of sūtras in the Trivandrum Edition of SKĀ

| Ch     | . 1 | 2    | 3   | 4   | 5   | 6   |  |
|--------|-----|------|-----|-----|-----|-----|--|
| Pāda 1 | 211 | 348  | 307 | 212 | 182 | 175 |  |
| Pãda 2 | 134 | 255  | 164 | 152 | 227 | 185 |  |
| Pāda 3 | 230 | 190  | 150 | 272 | 157 | 181 |  |
| Pāda 4 | 278 | 285  | 135 | 208 | 189 | 192 |  |
| Total  | 853 | 1078 | 756 | 844 | 755 | 733 |  |

There is a difference also in the number of pratyāhāra-sūtras in the two editions. The Madras edition had 14, i. e. same as in the Aṣṭādhyāyī. But the Trivandrum edition has only 13, as in Cāndra-vyākaraṇa. The two sūtras 'ha ya va ra t / laṇ /' are combined into one as 'ha ya va ra laṇ /' With ṭakāra only one pratyāhāra viz. aṭ is used in grammar. The aṭ pratyāhāra does not occur in any Bhoja-sūtras. Therefore, the reading without the ṭakāra viz. 'ha ya va ra laṇ /' appears to be the correct one. The aṭ occurs in four Pāṇini sūtras: āto 'ṭi nityam (8.3.3), dīrghād-aṭi samāṇa-pāde (8.3.9), aṭ-kupvaṇ-num-vyavāye'pi (8.4.2) and śaścho'ṭi (8.4.63). The Bhoja-sūtras corresponding to P. 8.4.2, and 8.4.63 are : dīrghādaṇi samāṇa-pāde (8.2.128), cu-ṭu-tu-la-śar-vyavāye (7.4.145) mentioning the letters the intervention of which prevents ṇatva and cayaśśaścho'mi (7.4.176), which is based on the Kātyāyana's vārttika : chatvam-ami tacchmaśruṇā tacchlokeneti prayojanam. Bhoja has rejected the Pāṇini sūtra āto'ṭi nityam, following the statement found in the Kāśikāvṛtti : kecidanusvāramadhīyate, which indicates that the anunāsīkatva is not nitya.

TABLE-III: Sūtras without Dandanātha commentary

| Ch. | Päda | Sūtra No. in TSS      | Sūtra No. in Madras Edition | Total     |
|-----|------|-----------------------|-----------------------------|-----------|
| 1   | 1    | 10                    | 10                          | 1         |
|     | 3    | 6-17                  | 6-18                        | 12(13)    |
| 2   | 4    | 84a, 98a, 200         | 83, 98, 199                 | 3         |
| 3   | 1    | 20, 27-41, 223-279    | 19, 26-40, 220-275          | 73        |
|     | 2    | 16-20, 80, 83-117     | 16-20, 80, 83-114           | 41(38)    |
| ,   | 3    | 102-113, 142          | 102-112,140                 | 13(12)    |
|     | 4    | 24, 12#               | 24, 23#                     | 1+1       |
| 4   | 2    | 46                    | 45a                         | 1         |
|     | 3    | 224-226, 205#, 248#   | 223a-223c (fn), 205a, 245   | 3+2       |
|     | 4    | 98a                   | 98                          | 1         |
| 5   | 2    | 77-96, 76#            | 77-98, 76#                  | 20 (17)+1 |
|     | 4    | 161-167               | 161-168                     | 7(8)      |
| 6   | 2    | 153, 154-155, 164-176 | 151a(fn), 151b(fn),         | 16(14)    |
|     |      |                       | 160-171                     |           |
|     | 3    | 4, 26, 127, 150-162   | 3a, 25-27,128,151-164       | 16(19)    |
|     | 4    | 39-52, 72#, 112#      | 39-52, 72#, 112#            | 14+2      |
| **7 | 1    | 52, 101               | Same                        | 2         |
| į   | 2    | 90, 105, 106, 25#     | Same                        | 3+1       |
|     | 4    | 66, 67, 158-167, 173  | Same                        | 13        |

The symbol # after the sūtra number indicates that only one or two words of commentary are available. The letters a & b following a sūtra number indicate that the sūtra is not available in the corresponding edition but if also followed by (fn), indicate that the sūtra is available in the foot-note.

TABLE-IV : Sütras with incomplete Daṇḍanātha commentary (\*)

| Ch.      | Păda | Sūtra No. in TSS                                                            | Sūtra No. in Madras Edn.                        |
|----------|------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 1        | 1    | 113m, 128m                                                                  | 113, 128                                        |
| i i      | 2    | 9e                                                                          | 9                                               |
|          | 3    | 18i                                                                         | 19                                              |
| 2        | 1    | 277m                                                                        | 277                                             |
|          | 3    | 95m                                                                         | 96                                              |
|          | 4    | 61m, 98e, 98bi, 183m, 284m                                                  | 59a, 97, 99, 183, 282                           |
| 3        | 1    | 61e, 62i, 115m, 120m, 212m, 280i                                            | 60, 61, 114, 119, 209,276                       |
| i        | 2    | 6m, 10i, 41m, 43m, 82e, 118i,                                               | 6, 10, 41, 43, 82, 115,                         |
|          |      | 125m, 150i                                                                  | 122, 147                                        |
|          | 3    | 11i, 101e, 114i, 141e, 143im                                                | 11, 101, 114, 139, 141                          |
|          | 4    | 1m, 7m, 10me, 11e, 14m, 16m, 18ie,                                          | same as in TSS                                  |
|          |      | 19i, 20e, 21ie, 23m, 25m, 54e, 55i                                          |                                                 |
| 4        | 1    | 7i, 64e, 65i, 66i, 193i, 197i                                               | 7, 64, 65, 66, 193, 196a(fn)                    |
|          | 2    | 47i                                                                         | 45b                                             |
|          | 3    | 49e, 50i, 55i, 121m, 247e                                                   | 49, 50, 55-56, 122, 244                         |
| ļ        | 4    | 9e, 26m, 154e, 155i                                                         | 9, 26, 154, 154a                                |
| 5        | 1    | 88e, 89i, 133m                                                              | 88, 88a, 131                                    |
|          | • 2  | 97i, 108e, 112m, 167m, 174i, 178i                                           | 94, 105, 109, 164, 171<br>(misprinted 271), 175 |
|          | 3    | 149e, 150i                                                                  | 148, 149                                        |
|          | 4    | 10m, 160e, 168i                                                             | 10, 160, 168                                    |
| 6        | 1    | 13e, 13a(fn)i, 27m, 45i (hvah), 92m, 109m, 172im,                           | 12, 13, 27, 45, 92, 109,<br>172                 |
|          | 2    | 20m, 72e, 73i, 74e(possibly),<br>75i, 113m, 152e, 178e                      | 20, 72, 73, 74, 74a(fn),<br>112, 151, 173       |
|          | 3    | 9m, 11m, 19m, 22m, 32m(possibly),<br>64m, 75i, 76m, 102m, 104e, 105i, 112m, | l <b></b>                                       |
|          |      | 125e(misprinted) 122), 126i, 128m, 163i                                     |                                                 |
|          | 4    | 38e, 113i                                                                   | 38, 113                                         |
| ***7     | 1    | 8m, 46i, 56m, 83e, 84i, 123m                                                | Same                                            |
| 4        | 2    | 14m, 97m, 138e, 139i                                                        | Same                                            |
| <b>*</b> | 3    | 4m, 27m, 44i, 84m, 149m                                                     | Same                                            |
| <b>V</b> | 4    | 70i, 157e, 168i, 175m, 177m                                                 | Same                                            |

- (\*) Letters i, m & e following the sutra numbers indicate respectively the initial, middle & end portion of the commentary as missing.
- \*\*- Available only in manuscript without sutra numbers, sutra numbers indicated are taken from Madras edition.

The Gujarati commentary of Dr. Narayan M. Kansara on ch. VIII has been published by Rashtriya Veda Vidya Pratishthan and Motilal Banarsidass, New Delhi, 1992. The editor deserves praise for bringing out the so far unavailable commentary on this chapter. This edition is based on the Madras edition only. No available MSS have been consulted. The variations from the Ms are not supplied. The Madras edition itself does not give the original readings of many sūtras. That is why the Gujarati edition also suffers from inaccuracy in case of many sūtras. In case of a few sūtras, the vrtti requires to be rewritten. Moreover, many correct sūtras of the Madras edition have been blunderingly modified in this edition. For example, the Bhoja-sūtra htyāsāmah (8.3.11) makes provision for the udāttatva of hi (the substitute for si in lot), yās (= yāsut, the āgama in case of lin) and ām of anaduh. In the Gujarati edition this sūtra has been changed to himāranyābhyām.

## 6. Review of the first three chapters by Louis Renou (1957)

Renou has given an excellent review of the first three chapters of the Trivandrum edition of SKA in his 'Le Sarasvatīkanthābharana', pp. 121-127 in Vol. III of 'Études V'ediques et Panineennes' (in French). According to him, the SKĀ is much more than a revised edition of Pānini (beaucoup plus qu'une édition "revue" de P.) First of all, it has incorporated in the frame of sūtras all the positive teachings (tout l'enseignement positif) of the old varttikas, which are more or less preserved in the Kāśikā: casting aside the vārttikas which are of technical, scholastic and explanatory character. Secondly, the new additions in the form of iti vaktavyam, ity upasamkhyanam take the form of sutra. Every effort has been made to remove the limitations of Pānini, which makes this manual that the Sanskrit tradition has bequeathed to us, more complete.55 He adds in the footnote that it contains some rare Vedic examples (naturally in the commentary only) — I.1.118 raksā mākir no aghaśamsa īśata (RV 6.75.10); 119 adhainam vrkā rabhasāso adyuh (RV 10.9514); 120 Viśvakarmā vimanā ād vihāyāh (YV 17.26) etc. 56 Regarding paribhāsā-sūtras he says, not less interesting is the 2th pada which condenses all the paribhāṣās taken from Pāṇini as well as vārttikas and bhāsya. There are some paribhāsās which are not attested by

Sïradeva, e.g. ādiṣṭād acaḥ, pūrvasya (49). One also finds the maxims of Bhāṣya which have not been brought under special treatment, such as nāniṣṭārthā śāstrapravṛttiḥ (123). A few others make appearance unprecedented, such as the last but one, abhidhānalakṣaṇāh kṛt-taddhitasamāsāḥ (133) which summarises a point of view often expressed by the commentators.<sup>57</sup>

Commenting on the series of exceptional sutras in between III. 2.62-68, 73-88, related to composition (samāsa), he says, "This shows the considerable part of novelties, which the grammar of Bhoja provides. Novelties in the sense of relative term, because the vrtti of Candragomin, much earlier to the SKĀ, gives in the long commentary on the sūtra cārthe (II.2.48) most of the examples cited in the (Dandanātha) vrtti or those resulting from the teachings of the sūtras of Bhoja."58

# 7. Article of Robert Birwé (1964)

An excellent article entitled 'Nārāyaṇa Daṇḍanātha's Commentary on Rules III.2.106-121 of Bhoja's Sarasvatīkaṇṭhābharaṇa' of Robert Birwé has appeared in the Journal of American Oriental Society, Vol. 84, 1964, pp. 150-162. The article is mainly meant for providing an alternative to the missing commentary on many rules of the sūtras under the above title. Nārāyaṇa Bhaṭṭa quotes in his Prakriyāsarvasva, a commentary on Pāṇini's grammar, numerous rules from Bhoja's SKĀ, among them the rules Bh III.2.106-121. Besides Nārāyaṇa Bhaṭṭa's commentary there is another one—the Kāśikā-manuscript No. 2440 of the India Office Library (cf. J. Eggeling, Catalogue of the Skt MSS in the Library of India Office, Vol. II, p. 159, No. 991, 992 = Ind. Off. Lib. Nos. 2440, 2441. The Ms, in Devanāgarī characters, has been written between 1630-1632 A. D.) on Rule P. II.1.72: mayūravyaṃsakādayaśca. It is a unique fact that this Ms comments a Pāṇinian sūtra by quoting rules from a non-Pāṇinian grammar and a commentary thereon. Since this commentary is, moreover, partly missing in the Trivandrum edition of Bhoja, it deserves to be published.

First quoting, on pp. 153-155, the vitti of the above Ms, Dr. Birwé discusses in section 11, p. 155, the possible author of this Ms. In his opinion it must be Dandanātha. In section 12, pp. 155-158, he has attempted to edit and reconstruct the missing portions of Dandanātha's vitti on Bhoja's rules III.2.106-121. In sections 13-17, pp. 159-162, he has discussed the date of Dandanātha. With the belp of a comparative study of the Dandanātha's commentary on Bh.I.3.197 and the Hemacandra's auto-commentary called Brhadvitti on Haima sūtra V.1.52,

Birwé concludes that Hemacandra must have copied Daṇḍanātha's commentary. With this he leaves a scope of further research — a systematic search for parallel passages in the works of Hemacandra and Daṇḍanātha. According to Dr. Birwé, the year 1100 A. D. is the upper limit of Daṇḍanātha's date (p. 161).

## 8. Articles of Dr. N. M. Kansara (1989, 1990)

The article entitled 'The Vaidika Vyākaraṇa of Bhojadeva' by Dr. Kansara was published in the Journal of the Oriental Institute, Baroda, Vol, 38, Nos. 3-4, 1989, pp. 309-313. In this paper he has given an outline of the contents of ch. VIII of Bhoja's grammar based on the Madras edition. At the end he mentions the possible scope of research work regarding search for the correct readings of the sūtras of this chapter with the help of the parallel sūtras in Pāṇini.

A second article entitled 'Emendations Essential to the Vedic Grammar of Bhojadeva' by the same author was presented to the AIOC, 35th Session, Hardwar, 1990, pp. 43-53. In most of the sūtras discussed by him, he has modified the Bhoja sūtras by adding many words for the sake of anuvitti. In his Gujarati edition of SKA, he has emended many more sutras by adding certain words to them. In my opinion such additions, except in very few cases, are unwarranted. Consider, for example, the Bhoja sūtras lyaph ktvā vā (VIII. 2. 67) and pluta udattah (VIII. 4. 225). In the Gujarati edition they are changed to samāse'nañpūrve lyapah ktvā vā (VIII. 2. 68) and vākyasya teh pluta udāttah (VIII. 4. 228). The sūtra lyapah ktvā vā simply means that in case of Vedic literature the suffix ktvā is optionally applicable to the case where the suffix lyap has been prescribed in the laukika section. Here the context does not demand where the suffix lyap is used. This provision has already been made in the laukika part under the sūtra bhāvini gatyupapadasamāse ktvo lyap (VI. 4. 6). The Bhoja sūtra VIII. 4. 225 makes provision for udattatva to pluta. This sutra does not require any statement regarding which ac is pluta. This part is already covered under the sūtra vākyasya teh plutah (VII.3.131). Thus modifying the Bhoja sūtra pluta udāttah to vākyasya teh pluta udāttah is not only unnecessary but also wrong.

# 9. Ph.D. Thesis on SKĀ by K. Neelakantham (1989)

A Ph.D. thesis entitled 'A Comparative Study of Pāṇini's Aṣṭādhyāyī and Bhoja's Sarasvatīkaṇṭhābharaṇam' by K. Neelakaṇṭham was submitted to Osmania University, Hyderabad, in 1989. For the comparative study, the order of Aṣṭādhyāyī has been followed except in sanijñā and paribhāṣā sūtras. This thesis of 6+718+iv pages gives all the novelties in SKĀ with exact number of

vārttikas included as sūtras, added and deleted words in gaņas and added and deleted uṇādi suffixes. Thus it is a good contribution to the study of SKĀ. However, it must be noted that except in a few cases, no attempt has been made to correct the corrupted sutras of SKA. Comparison of the two grammars has been done only for the selected sūtras and not for all the sūtras of Pāṇini. Moreover, in case of many sūtras of Pāṇini which contain the accent part also, such as caturanaduhorāmudāttaļi (P VII.1.98), he has given the parallel sūtras from SKA only for the morphological part, completely neglecting the accent part of SKĀ. For P.VII.1.98, the parallel sūtra in SKĀ is hiyāsāmaḥ (VIII. 3. 11), as mentioned earlier. At p. 323, he says "SKĀ has sāyam-ciram-prāhņepragevyayebhyaş-tyuh (4. 3. 109) as against sayam-ciram-prahne-prage'vyayebhyaştyu-tyulau tut ca (4. 3. 23) of Ast. Bhoja following CG omits the affix tyul." He does not look in SKA for the svara-siddhi of the affix tyu corresponding to Pāṇini's tyul. In SKĀ, it will suffice to provide an optional litsvara to tyu. This gives us a clue for correcting the highly corrupted sutra radyau vā [?] 8.3.71 in the Madras edition of SKA. It must be tyau va. The Gujarati edition gives rathorvā (8. 3. 74), which is obviously not correct.

Many conclusions indicated in the thesis are wrong. For example, at p. 39, Dr. Neelakantham says, "ṣaṣṭhī sthāne yogā (1. 1. 49) of P. is not found in SKĀ.... Bhoja does not seek the help of this sūtra and only implies this rule in the sūtra like iko yaṇaci (6.1.77)". Actually based on the Bhāṣya on P.1.1.49, Bhoja has accepted the second alternative to this sūtra, viz. nirdiśyamānasyādeśāḥ (1.2.38) where ṣaṣṭhyā comes as anuvrtti from the sūtra I. 2. 30. On p. 661 he says that 'the P. VIII. 4. 66-68 are not found in SKĀ'. But actually corresponding to P. VIII. 4. 66-67, we have the Bhoja sūtras udāttadanudāttaḥ and udāttasvaritaparaśca vā yaṇaḥ (VIII. 4. 229-230). The latter sūtra is wrongly printed in the Madras edition. In the Ms also yaṇah has been wrongly included in sūtra no. 230. Actually it forms part of the next sūtra which is supposed to be parallel to P. VIII. 2. 4. At p. 149, he says that 'the anudāttau sup-pitau (P. III. 1. 3) is not found in SKĀ'. This topic has been discussed in detail in the Februry 1999 issue of Vedavānī by the present author.

# 10. Ph. D. Thesis on SKA by V. G. Śastrī (1989)

A Ph. D. thesis entitled 'Bhojadevakṛta Sarasvatīkaṇṭhābharaṇa (Ek Samīkṣātmak Adhyayan)' by V. G. Śāstrī was submitted to Gujarat University, Ahmedabad, in 1989. It has been published by Parimal Publications, Delhi, 1996.

The main contribution of this thesis lies in its first chapter, which contains the discussion on the life and works of Bhojadeva. Out of the total 287 pp., 120 pp. have been allotted to the description of contributions of other grammarians! As per the title and his Foreword, this thesis is supposed to be the critical study of SKĀ, especially on ch. VIII. One hardly finds in the published thesis any significant contribution to the study of SKĀ. What has been expressed by Dr. Chintamani in the tabular form in **Bhoja-Pāṇini Concordance** in Appendix-I, has been expressed in oft-repeated words in ch. 6 of this thesis. As per Dr. N. M. Kansara's information, all the corrections in the sūtra-pāṭha with the help of parallel sūtras in Pāṇini, done by V. G. Śāstrī (but not compiled separately in the thesis), have been incorporated in the Gujarati edition.

#### 11. SKĀ cited as Authority in Various Works

The great depositaries of learning such as Hemacandra, Kṣīrasvāmin, Vardhamāna, Mallinātha Sūri, Devarāja Yajvan, Sāyaṇācārya, Nārāyaṇa Bhaṭṭa and Bhaṭṭoji Dīkṣita have cited in their works the SKĀ as authority. This topic has been described in detail by the present author in the May 1995 issue of Vedavāṇi. Some details not supplied in this issue are given below.

Vardhamāna had quoted Bhojadeva by name as a lexicographer, grammarian and commentator in the following kārikās of Ganaratnamahodadhi (edited by Julius Eggeling, 1879; Reprint MLBD, New Delhi, 1963):

| 2(2)   | 7(2)   | 13     | 22     | 25                 | 27         | 28     | 29        | 31     | 39     |
|--------|--------|--------|--------|--------------------|------------|--------|-----------|--------|--------|
| 40     | 45     | 46     | 49     | 52                 | 64         | 80     | <b>82</b> | 85     | 91(2)  |
| 93     | 94     | 95(2)  | 96(3)  | 101                | 105        | 107    | 109 11    | 2-114  | 123(2) |
| 131    | 135    | 139    | 140(2) | 145                | 146        | 157    | 164(2)    | 170    | 175    |
| 182    | 186    | 191    | 197    | 202(2)             | 203        | 207    | 209(2)    | 211    | 212(3) |
| 214    | 215    | 216    | 219(4) | 222                | 228(2)     | 229    | 230       | 233(2) | 240    |
| 243    | 245    | 249    | 261    | 268                | 272(2)     | 286    | 288       | 302    | 304    |
| 314(2) | 315    | 317    | 326    | 330                | 342        | 348    | 351       | 352    | 353    |
| 359    | 392(4) | 403(2) | 404    | 405                | 406        | 409    | 414(2)    | 417    | 419    |
| 420    | 423    | 426    | 433    | 434                | 435        | 437(2) | 438       | 446    | 449    |
| 450    | 452    | 457(2) | Total  | l 1 (in <i>k</i> é | ārikā 2) - | + 129  | (in the c | omment | ary)   |

Devarāja Yajvan quotes Bhoja in his Nighantu-nirvacanam (edited by Sudyumnācārya and published by Ram Lall Kapoor Trust, Bahalgarh, 1998) at the following pages:

| By name                                        | e :                    |        |        |     |     |        |     |        |        |  |
|------------------------------------------------|------------------------|--------|--------|-----|-----|--------|-----|--------|--------|--|
| 3                                              | 13                     | 14     | 19     | 20  | 24  | 26     | 31  | 39(2)  | 49(2)  |  |
| 52                                             | 55                     | 67     | 7 83   | 92  | 102 | 117    | 122 | 123    | 127    |  |
| 128(2)                                         | 129                    | 9 13   | 31 135 | 137 | 138 | 3 139  | 150 | 178(2) | 207    |  |
| 210                                            | 210 216 Total 36 times |        |        |     |     |        |     |        |        |  |
| SKĀ sūtras quoted without mentioning by name : |                        |        |        |     |     |        |     |        |        |  |
| 41                                             | 144                    | 152    | 154    | 157 | 179 | 183    | 186 | 188(2) | 189    |  |
| 201                                            | 202                    | 204    | 206(2) | 208 | 209 | 210(2) | 211 | 214    | 216    |  |
| 230                                            | 237                    | 244    | 246    | 274 | 276 | 279    | 281 | 282    | 284(3) |  |
| 285(2)                                         | 288                    | 290    | 291(2) | 301 | 302 | 308    | 310 | 311(2) | 322    |  |
|                                                | Total                  | 48 tin | nes    |     |     |        |     |        |        |  |
| Daņḍanātha-vṛtti (by name) : 152 198 202       |                        |        |        |     |     |        |     |        |        |  |

On page 210 under the commentary on 'durone' the Bhojasūtra (2. 2. 184) is mentioned along with its vitti. But this vitti is found otherwise in Trivandrum Edition.

Scholars like Bhimsen Śāstrī and Hariścandramani Tripāthī have made good use of the SKĀ and its commentary in their theses entitled 'Nyās Paryālocan' and Nipātārthanirṇayaḥ' respectively, published by Bhaimi Prakashan, New Delhi, 1979 and Sampurnanand Sanskrit Vishvavidyalaya, 1991.

# 12. Ākṣepas against SKĀ

Certain modern scholars like K. V. Abhyanker and Nemicandra Śāstrī have put up ākṣepas against this monumental work. K. V. Abhyankar says in 'A Dictionary of Sanskrit Grammar' — "By the anxiety of the author to bring together, the necessary portions of the gaṇa-pāṭha and the paribhāṣās, which the author has included in his eight chapters, the book instead of being easy to understand, has lost the element of brevity and become tedious for reading. Hence it is not studied widely."

—It appears that reading the Pāṇinian grammar scattered in different books like the Aṣṭādhyāyī with Kāśikā and Mahābhāṣya, gaṇa-pāṭha, Uṇādi-pāṭha, phiṭ-

sûtras and paribhāṣās with their commentaries and sub-commentaries was not tedious for him!

In "Ācārya Hemacandra aur unkā Śabdānuśāsan" (1963), pp. 101-102, Nemicandra Śāstrī remarks :

- (i) The Bhoja grammar is heavily loaded with paribhāṣā. It can be said in express terms that the above-mentioned grammar cannot be understood without the knowledge of Pāṇinian grammar. Only an expert in Pāṇini can understand it well. Regarding paribhāṣā it appears essential that the knowledge of the Pāṇini grammar be gained first .... Bhojarāja has collected all the paribhāṣā-sūtras found in Paribhāṣenduśekhara. Due to this an initial complexity appears in this work.
- ---With the above remarks Nemicandra Śāstrī has only strengthened the statement that the SKĀ is nothing but the great revised edition of Pāṇini and supports also the view of Robert Birwé who says in his article mentioned earlier: "I doubt very much that the understanding of the SKĀ is impossible without the vitti, as maintained by K. Sāmbaśiva Śāstrī. There is, I am convinced of it, no serious difficulty, not to speak of impossibility, to understand it for anyone fully conversant with Pāṇini's Aṣṭādhyāyī and the main works of his followers" (p. 152). It is always preferable to have all the information implied by the sūtrakāra at one place. Nemicandra Śāstrī has expressed the view that Hemacandra has kept his grammar free from the burden of paribhāṣā. But in order to fully understand the grammar of Hemacandra, Hemahamsagaṇi has compiled 141 paribhāṣās, the largest number of paribhāṣā in Sanskrit grammar! Out of these, 57 paribhāṣās have been cited by Hemacandra himself in his auto-commentary Bṛhadvṛtti.
  - (ii) Bhojarāja's treatment of the feminine affixes is very complicated.
- ---Nemicandra Śāstrī has compared the SKĀ with the brevity of Haima grammar in which the accent part has been neglected. Naturally the affixes nīs, nīp and nīn are changed to a single affix nī. That cannot happen in case of a work like the Aṣṭādhyāyī and SKĀ where accent is also taken into account. He shows happiness over the fact that Hema has only one sūtra 'ajādeḥ' regarding the feminine affix, whereas Bhoja has constructed 13 sūtras for the same affix tāp, III. 4. 2-14. It is to be noted that Bhoja had to construct so many sūtras as exceptions to the affix nīs.

## 13. Articles on SKA by the Present Author

Ten articles on SKĀ by the present author have been published so far in Vedavānī (July 1993- June 2000), mostly dealing with the correction of some sūtras from ch. VIII whose readings are found incorrect in both the editions. This has been possible with the help of the "Concordance of Nine Sanskrit Grammars" prepared by the author especially for this purpose. In this Concordance, Pāṇiṇi sūtra and vārttika numbers have been given in the first column in serial order and the corresponding sūtra numbers of the remaining eight grammars — Bhoja, Kātantra, Cāndra, Jainendra (mahāvṛtti), Jainendra (laghuvṛtti or Śabdārṇava-candrikā), Śākaṭāyana, Haima and Malayagiri — in the following columns.

#### 14. Details of the MSS on the Sarasvatīkaņṭhābharaņa (grammar)

- I. K. Sāmbaśiva Śāstrī (1938): "A Descriptive Catalogue of the Skt MSS in H. H. the Maharajah's Palace Library, Trivandrum", Vol. III — Vedānta, Mīmāmsā, Vyākaraņa, Nyāya and Jyotişa
  - (1) No. 806 Sarasvatīkanthābharaņam

Palm leaf, 11"x11/2", 6 leaves, 11 lines per page, 40 letters per line, Grantha script, and size — 150 granthas.

The Ms contains only sutra-patha and concludes with the 2nd pada in the 1st chapter.

(2) No. 817 Sarasvatīkanthābharaṇam (savṛttikam)

Palm leaf, 22 3/8" x 7/8", 330 leaves, 9-11 lines per page, 88 letters per line, Malayalam script, sixe — 18000 granthas.

The Ms contains the Hṛdayahāriṇī commentary of Daṇḍanātha Nārāyaṇa Bhaṭṭa upto the end of ch. VII.

II. K. Sāmbaśiva Śāstrī (1939):" A Descriptive Catalogue of the Skt MSS in the Curator's Office Library, Trivandrum", Vol III- Vedānta, Mīmāmsā and Vyākaraņa.

(3) No. 556 Sarasvatīkaņṭhābharaṇam

Paper, 13' x 8", 112 pages, 24 lines per page, and 24 letters per line, Devanāgarī script, and size — 2000 granthas.

The Ms contains only sūtra-pāṭha. Complete.

(4) No. 557 Sarasvatīkaṇṭhābharaṇam (savṛttikam)

Palm leaf, 11 3/8" x 1 3/8", 64 leaves, 7-8 lines per age, 28-36 letters per line, Malayalam script, size-960 granthas.

The Ms contains the *Hṛdayahāriṇī* commentary of Daṇḍanātha Nārāyaṇa Bhaṭṭa. It begins on a portion of the 1st pāda of the 2nd ch. and breaks off on the 4th pāda of the same chapter. The last 18 leaves are blank.

(5) No. 558 Sarasvatīkanthābharanam (savrttikam)

Paper, 1 31/4" x 8 3/8", 1067 pages, 14 lines per page, 20 letters per line, Devanāgarī script, size — 9000 granthas.

The Ms contains the Hrdayahārinī commentary of Dandanātha. It extends from the beginning of ch. V. upto the end of ch. VII.

III. S. Kuppuswāmi Śāstrī (1928):" A Triennial Catalogue of MSS collected during the Triennium 1919-20 to 1921-22 for the Govt Oriental MSS Library, Madras", Vol IV, Part I, Sanskrit B.

(6) R. No. 3279 Sarasvatīkanthābharanam

Paper, 10 5/8" x 9 1/2, 62 foll., 20 lines per page, 28-33 letters per line, Devanāgarī script. Good. Transcribed in 1920-21 from a Ms of M. R. Ry K. C. Valiyaraja of Kottakal, Malabar District. Foll. 61b and 62 are left blank.

The Ms contains only sūtra-pāṭha. Complete.

(7) R. No. 4179 Sarasvatīkaņthābharaņa-vyākhyā — Hṛdayahāriņī Paper, 10 3/4" x 9 3/4". 298 foll, 20 lines per page, Devanāgarī script. Good. Transcribed in 1922-23 from a Ms of Mahāmahopādhyāya Nārāyaņa Nambudiripad Avargal, Kunnanukulam, Cochin State. Fol. 297 b contains the name of the owner of the original Ms. Fol. 298 is left blank.

The Ms contains ch. I to III complete and breaks off in ch. IV.

IV. V. Krishnamacharya (1947):" A Descriptive Catalogue of Skt MSS in the Adyar Library, Madras", Vol VI — Grammar, Prosody and Lexicography.

- (8) No. 697 (38.1.7) Sarasvatīkanthābharanam Bhojadevakṛtam Paper, 8 1/2" x 6 5/8", 170 foll. 14 lines per page, Devanāgarī script. Good. Good writing.
  - The Ms contains only sūtrapāṭha. Complete in 8 chapters. It is a copy of R. No. 3279 prepared by K. Ramachandra Sharma, Adyar.
- (9) No. 698 Sarasvatīkaņṭhābharaṇa-vyākhyā Hṛdayahāriṇī
  Paper, 8" x 6 1/2", 1247 foll., 14 lines per page, Devanāgarī script.
  New. Good. Good writing. Bound in 7 volumes or 8 parts on the whole, the volume 3 containing 2 parts. The pagination in parts 1 to 3 is continuous as 1 to 1043 and in parts 4 to 8, as 1 to 1449.
  The Ms contains the commentary upto the end of ch. VII.

#### Remarks:

- 1. The Revised Catalogue of the Palace Granthappura (Library), Trivandrum, edited by K. Sāmbaśiva Śāstrī (1929) at p. 35 mentions palm leaf MSS Nos. 806 and 817. It appears that these same MSS are described in the Descriptive Catalogue of 1938. However, in the case of No. 806 the character is mentioned to be Malayalam and no. of granthas 175. In the case of No. 817, the no. of granthas is mentioned as 20000.
- 2. The Annual Report on the Administration of the Dept for the Publication of Skt MSS for 1104 ME, Travancore State, mentions on p. 16, No. 62 Sarasvatīkanthābharana-vṛtti of Dandanātha. This appears to be same as described under No. 557 earlier. The Ms belongs to Brahmadattan Namburipad, Plakkattiri, Koodalloramana, Pattambi. However, the size is mentioned to be 1200 granthas.
- 3. A Catalogue of Skt MSS, edited by Ganapati Sāstrī (1923), Trivandrum, Vol III, p. 9, No. 53 mentions a Ms of Sarasvatīkanṭhābharaṇa (size 2200 granthas) which was prepared from the Ms obtained from the Govt Oriental MSS Library, Madras. The latter appears to be R. No. 3279, which was copied to Ms bearing No. 556 mentioned earlier.

#### Acknowledgement

The author expresses his deep gratitude to Prof. E. R. Rama Bai, Head of the Sanskrit Dept, University of Madras, for making available the manuscript numbers on SKA from different libraries. The author is thankful to Dr. S. D. Laddu,

Curator, Bhandarkar Oriental Research Institute, Pune, for his suggestion to write to the Editor, New Catalogus Catalogurum, University of Madras, in regard to the details of MSS on SKĀ. The author is also thankful to Dr. P. G. Lalye, who made available for reference a copy of the unpublished thesis of Dr. K. Neelakantham. Dr. Narayan Kansara, Ex-Director of Maharshi Academy of Vedic Sciences, Ahmedabad, deserves special thanks, who provided the required information on SKĀ through correspondence from time to time.

This paper is dedicated to late Mahāmahopādhyāya Pt. Yudhiṣṭhir Mīmāmsak who has been a great inspiration to the author regarding svādhyāya (self-study) and who created interest in research on SKĀ, the result of which is the state-of-art in this field, presented for the first time, especially the details of MSS, which would be of great help to the future researchers on SKĀ.

#### **Notes**

- "Samsār bhar mem kisī bhī itar prācin athvā arvācīn bhāṣā kā aisā pariṣkṛt vyākaran āj tak nahīm banā" — Pt. Yudhiṣṭhir Mīmāmsak, Samskṛt Vyākaran-Śāstra kā Itihās, 4th edition, Ram Lall Kapoor Trust, Vol. I, 1984, p. 192, lines 13-15 (in Hindi).
- 2. Commenting on Pāṇini's extraordinary work and about one hundred and fifty grammarians and annotators who followed in the footsteps of the great Father of Sanskrit grammar, Monier Williams (1819-1899) remarks "It cannot be wondered .... that the science of Sanskrit grammar should have been refined and elaborated by the Hindus to a degree wholly unknown in the other languages of the world", A Practical Grammar of the Sanskrit Language, Third Edition, The Clarendon Press, Oxford, 1864, p xii, (Reprint The Chowkhamba Sanskrit Series. Vol. XXI, 1962).
- 3. "For no language of the past have we a record comparable to Pāṇini's record of his mother-tongue, nor is it likely that any language spoken today will be so perfectly recorded." Review by Leonard Bloomfield of Bruno Liebich's "Konkordanz Panini-Candra", Language: Journal of the Linguistic Society of America, Vol. V, 1929, p. 274.
- 4. Commenting on the works of Pāṇini and his successors T. Burrow remarks

   "The importance of the grammarians in the history of Sanskrit is unequalled anywhere in the world. Also the accuracy of their linguistic

- analysis is unequalled until comparatively modern times. The whole of the classical literature of Sanskrit is written in a form of language which is regulated to the last detail by the work of Pāṇini and his successors", The Sanskrit Language, Faber and Faber, London, 1977, p.47.
- 5. Commenting on Pāṇini and his predecessors, A. B. Keith remarks "....in this field Pāṇini, or more correctly his predecessors, achieved very remarkable results, as in the postulate of Guṇa and Vṛddhi changes, of forms with long r̄ vowel, roots in ai, masj as the original of majj, dive, s as the ending of inflexions. The analysis of forms is normally carried out with great acumen; ... In comparison with the work of Greek Grammarians Pāṇini is on a totally different plane in this regard", A History of Sanskrit Literature, The Clarendon Press, Oxford, 1928, pp 424-425. [\* "Although Pāṇini's work has a history behind it, it is the achievement of one man", Bloomfield, op. cit., p. 274, para 2.]
- 6. The Father of modern linguistics, Leonard Bloomfield, in his book 'Language', which is considered the Bible of modern linguistics, remarks "This grammar (Pāṇini's Aṣṭādhyāyī) which dates from somewhere round 350 to 250 B. C. is one of the greatest monuments of human intelligence..... No other language to this day has been so perfectly described", Language, Henry Holt and Company, New York, 1933, p. 11. Cf. also Language, Vol. V, 1929, p 268, para 2 and p 274, para 2.
- 7. "Pāṇinice vyākaran mhanje mānvi buddhicā ek āścaryajanak namūnā āhe ase Monier Williamsne kāḍhlele udgār prasiddhac āhe", K. V. Abhyankar, Vyākaran Mahābhāṣya, Prastāvanā Khand, Part VII, Deccan Education Society, Pune, 1954, p. 153, fn. 1 (in Marathi).
- 8. K. V. Abhyankar and J. M. Shukla, A Dictionary of Sanskrit Grammar, Oriental Institute Baroda, 1986, p. 286.
- "Pāṇini's book is something more than a mere grammar. It has been described by the Soviet Professor Th. Stcherbatsky of Leningrad, as one of the greatest productions of the human mind", Jawaharlal Nehru, The Discovery of India, Asia Publishing House, Bombay, 1972, p. 115 (Reprint of 1961 edition).
- 10. "Samsār ke vyākarņom mem Pāņini kā vyākaran cotī kā hai. Uskī varņšuddatā, bhāṣā kā dhātvanvay siddhānt aur prayogvidhiyam advitiya evam apūrv haim. ... Yah mānav mastiṣk kā atyant mahatvapūrn āviṣkār

- hai." W. W. Hunter's statement translated in Hindi and quoted in Yudhisthir Mīmāmsak, op. cit., p. 224.
- "Sir William Hunterne suddhā Pāṇinīya aṣṭakālā mānvī buddhicā mahatvapūrṇa āviskār ase mhatle āhe." K. V. Abhyankar, op. cit., p. 153, fn 1.
- Hermut Scharfe, Grammatical Literature, Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 1977, p 112, para 2. In the footnote he remarks — "Often mislabeled in the past as 'mnemotechnical devices'."
- 13. "...the study of the more abstruse work of the first great grammarian, Pāṇini", Monier Williams, op. cit., p xi.
- 14. Even H. T. Colebrooke (1765-1836), the profoundest Sanskrit scholar of his day, imbued with a predilection for every thing Indian,\* remarks on Pāṇini's work -- "The studied brevity of the Pāṇiniya sūtras renders them in the highest degree obscure; even with the knowledge of the key to their interpretation, rhe student finds them ambiguous. In the application of them, when understood, he discovers many seeming contradictions; and, with every exertion of practised memory, he must experience the utmost difficulty in combining rules dispersed in apparent confusion through different portions of Panini's eight lectures", Miscellaneous Essays, Higginbotham and Co., Madras, 1872, Vol.II, pp 6-7. Further on p. 11 he adds — "The outline of Pāṇini's arrangement is simple, but numerous exceptions and frequent digressions have involved it in much seeming confusion.... The apparent simplicity of the design vanishes in the perplexity of the structure. The endless pursuit of exceptions and limitations so disjoins the general precepts. that the reader cannot keep in view their intended connexion and mututal relation. He wanders in an intricate maze, and the clew of the labyrinth is continually slipping from his hand."
  - [\* Monier Williams, op. cit., p. xiii. It was the same Colebrooke, who, before tasting the beauties of Sanskrit literature, believed that there was nothing worth learning in this land of hot sun. According to him, Charles Wilkins was "Sanskrit mad", "'Asiatic Miscellany' was a repository of nonsense", and " 'the Institute of Akbar' a dunghili in which, perhaps, a pearl or two might be found", Eminent Orientalists, G. A. Natesan & Co., Madras, 1922 (Reprint Asian Educational Services, New Delhi, 1991), p.49].

- 15. Not only (Pāṇini's) grammar but also the Sanskrit language according to Monier Williams is artificial. He remarks "At the best, a grammar is regarded by an European as a necessary evil, only to be tolerated because unavoidable. Especially must it be so in the case of a language confessedly more copious, more elaborate and artificial, than any other language of the world, living or dead", op. cit., p. ix. On p. xiii he says about the grammar "....constructed a complicated machinery of signs, symbols and indicatory letters."
- 16. Monier Williams, op. cit., p.xiii, lines 4-6.
- 17. Ibid, p. xiii, lines 6-8.
- 18. Ibid, p. xiii, lines 8-9.
- 19. Pāṇini's Grammar is written in cryptic sūtra form and its illogical order renders it impracticable for anyone to learn Sanskrit by its means", Alfred Master, Jones and Pāṇini, JAOS, Vol. 76, 1956, p. 187. Cf. also A. B. Keith, op. cit., p. 424.
- 19a. W. D. Whitney (1827-1894) in his article "The Study of Hindu Grammar and the Study of Sanskrit" (1884), remarks on Pāṇini's Grammar thus: "Its form of presentation is of the strangest: a miracle of ingenuity, but of perverse and wasted ingenuity. The only object aimed at in it is brevity, at the sacrifice of everything else --- of order, of clearness, of even intelligibility except by the aid of keys and commentaries and lists of words, which then are furnished in profusion.", J. F. Staal, A Reader on the Sanskrit Grammarians, Motilal Banarsidass, 1985, p. 142, lines 41-46.
- 20. Scharfe, op. cit., P. 112. Cf also p. 115, para 2, where he elaborates this point "It is a sad observation that we did not learn more from Pāṇini than we did, that we recognized the value and the spirit of his 'artificial' and 'abstruse' formulations only when we had independently constructed comparable systems. The Indian New Logic (navya nyāya) had the same fate: only after Western mathematicians had developed a formal logic of their own and after this knowledge had reached a few Indologists, did the attitude towards the navya nyāya school change from ridicule to respect. A striking example of how we only understand what we already know is the frequent translation of varṇa as 'letter' by F. Kielhorn and others who followed the Western grammatical tradition at least in their choice of words, while the linguistically inclined O. v. Böhtlingk at the same time correctly used 'Laut' (e. g. in his translation of I.3.9 and in the index under varṇa)."

- 21. "It was.... the linguistics of the India of more than two millenia ago that was the direct germinal origin of the linguistics of the Western world of today." M. B. Emeneau, India and Linguistics, JAOS, Vol. 75, 1955, p. 145, col. 1, para 1.
- 22. "The native and Medieval Greek and Latin phonology is immature and inept compared with the Hindu phonetic, phonemic, and morphophonemic analysis. One result of the difference is that on numerous points we can only guess how Latin and Greek were pronounced, while we are almost one hundred percent sure of the pronunciation of Sanskrit in Pānini's time", ibid, p. 147, col. 1, last para.
- 23. "Indo-European comparative grammar had (and has) at its service only one complete description of a language, the grammar of Pānini. For all other Indo-European languages it had only the traditional grammars of Greek and Latin, woefully incomplete and unsystematic.", Bloomfield, Language, Vol. V, 1929, p. 270, para 1.
- 24. "The Hindu achievements in morphological description were of a kind that we have only just begun to rival in modern Western descriptive linguistics and that we have not yet bettered.", Emeneau, op. cit., p. 147, col. 2, para 2.
- 25. "... Benfey, Whitney, and all others who described Sanskrit for the West. They tended to graft onto their virtual translations and rearrangements of Pāṇini the traditional European method of description by means of paradigms, in which morphological units are essentially unidentified, similarities of the morphophonemics type are not analysed, and the description proceeds in terms of whole words—a graft which tends to obscure the excellences of the Pāṇinean system", ibid, p. 149, col. 2, para 1.
- 26. John Brough remarks "It is well known that the discovery of Sanskrit by the West at the end of the 18th century\* provided the operative stimulus for the development of the comparative study of the Indo-European lenguages. It has been recognized that the Päninean analysis of Sanskrit into a system of roots, stems, and suffixes pointed the way to the method which has prevailed in Indo-European studies to the present day.

It is true that roots amd suffixes were not entirely new concepts to Europe, but it remains doubtful whether the method would have been applied with such thoroughness if it had not been for Pāṇini's example. It is customary to add at this point the deprecatory remark that Pāṇini was, of course, aided in his analysis by the extraordinary clarity of structure of the Sanskrit language; but we are apt to overlook the possibility that this structure might not have seemed so clear and obvious to us if Pāṇini had not analysed it for us.... we in the West have acknowledged a debt to Pāṇini in the matter of formal analysis"., Theories of General Linguistics in the Sanskrit Grammarians, Transactions of the (American) Philological Society, 1951, p. 27.

- \*(i) Father Heinrich Roth (1620-1668) was the first European to write a grammar of the Sanskrit language in 17th century itself. He was a Jesuit missionary to the Moghul court in Agra. In Agra, Roth learnt Sanskrit and was able to discuss with Brahmins in the language. He realised the importance of Sanskrit and wrote a grammar between 1660-1662. The grammar is descriptive and shows great pedagogical skill—the explanations are given in Latin. The grammar is based on Panini. The grammar was later highly appreciated by Max Mueller. The manuscript was taken to Roma, but never printed, although several scholars and even the Austrian Emperor wanted to have it published.... Roth not only studied Sanskrit but was also well-versed in Sanskrit literature and Indian philosophy .... The grammar and manuscripts of Father H. Roth were published in a facsimile edition in Leiden, 1988.", Valentina Stache-Rosen, German Indologists, 2nd revised edition, Max Mueller Bhavan, New Delhi, 1990, pp. 1-2.
- (ii) The other early European scholars to write Sanskrit Grammar are ---Johann Ernest Hanxleden (1681-1732) and Jean-Francois Pons (1688-1752?). See Filliozat (Ref. under footnote 29), Introduction, p. 41, para 2. For details see J. C. Muller, "Recherches sur les premières grammaires manuscrites du sanskrit", Bulletin d'études indiennes, N° 3, Paris, 1985, pp. 125-144.
- (iii) Theodore Benfey (1809-1881) in his 'Geschichte der Sprachwissenschaft und orientalischen Philologie in Deutschland' (History of Linguistics and Oriental Philology in Germany), 1869, p. 222 tells about the Italian scholar Filippo Sassetti (c. 1585) — "Schon im 16. Jahrhundert schrieb

- Sassetti, dass das Italienische vieles mit dem Sanskrit gemeinsam habe, Zahlwörter und andere Wörter" (As early as 16th century Sassetti wrote that Italian has much in common with Sanskrit regarding the numerals and other words) and at p. 336 onwards "Im Jahre 1725 verglich Benjamin Schultze, Missionar in Tranquebar, die Zahlwörter des Sanskrit mit den lateinschen bis 40" (in the year 1725, Benjamin Schultze, a missionary in Tranquebar, compared the numerals of Sanskrit with those of Latin upto 40). The original German quotations are taken from Ernst Windisch' (1844-1918) "Geschichte der Sanskrit Philologie und Altertumskunde" (History of Sanskrit Philology and Ancient Culture), p. 24, fn. 1. Cf. also Alfred Master, Jones and Pânini, op. cit., p. 186, col. 1.
- 27. "Pāṇini and the Mahābhāṣya are documents of the first importance for the historical interpretation of old India and of the Sanskrit language, as well as for the history of linguistic science in general", Paul Thieme, Pāṇini and the Pāṇiniyas, JAOS, Vol. 76, 1956, p. 23.
- 28. Regarding importance of Pānini, Louis Renou refers to Pavolini, Asiatica, 3, No. 1 (1938), vide Jakob Wackernagel's Altindische Grammatik (in German), Vol. I, 2nd edition, Vandenhoeck and Ruprecht, Gottingen, 1957, Introduction générale (in French), p. 113, fn. 513,. I have not had access to the journal Asiatica mentioned by him.
- 29 "...1' Astādhyāyī, n'est pas une grammaire sanskrite, c'est une oeuvre de linguistique générale", Pierre-Sylvain Filliozat, GRAMMAIRE SANSKRITE PÂNINÉENNE, Picard, Paris, 1988, Introduction, p. 12, lines 40-41 (in French). Cf. also the following lines of the article "Les notions de verbe et de substantif dans l'Ecole paninéenne" by the same author, where he expresses his viewa more lucidly - "L'étude de Pānini est un chapitre important de l'histoire des sciences. La grammaire dans l'Inde ancienne n'est pas une simple discipline d'érudition, c'est une science. Elle se présente ellemême comme une linguistique générale et non comme une grammaire d'une langue particulière en une période donnée. Panini et ses successeurs traitent du langage en général en traitant du Sanskrit. Ils considérent que le Sanskrit est le langage parfait, unique, et que toute autre langue en est une corruption. Il n'y a donc chez eux de considérations historiques et comparatives." (The study of Panini is an important chapter in the history of science. The grammar of ancient India is not a simple discipline of erudition, it is a science. It presents itself as general linguistics and not as

- a grammar of a particular language of a given period. Pāṇiṇi and his successors treat the language in general while dealing with Sanskrit. They think that Sanskrit is a unique and perfect language and that all the other languages are a corruption. There are, therefore, no historical or comparative considerations in them), Bulletin d'études indiennes, N° 1, Paris, 1983, p. 81, para 1.
- 30. Scharfe, op. cit., p. 115, para 2. The title of the Wilkins' grammatical work is 'A Grammar of the Sanskrita Language' (1808) [Reprint Ajay Book Service, 704 Chandani Mahal, Darya Ganj, New Delhi, First Indian Edition, 1983].
- 31. Die Sprache der Jakuten (A. Th. Von Middendorff, Reise in den äussersten Norden und Osten Siberiens, Bd.III, St. Petersburg, Kais. Ak. D. Wissen., 1851) - Emeneau, op. cit., p. 150, fn. 18. It was the first scientific grammar of the hitherto not at all studied Yakut language. Böhtlingk, member of the Russian Academy of Sciences, initiated the civilian written fórm of the Yakut language. While doing research on Yakut language, he devised the civilian Yakut alphabet for the first time, against the parallel and already existing missionary alphabet. The publications of religious literature by the missionaries in Yakut language from 1819 onwards were not accessible to the Yakut people, as the masses were illiterate. The school education started only in the last few decades of the 19th century (p. 23 in the Ref. mentioned below). In a letter to Böhtlingk, the Yakut born Russian A Y Uvarovskiy (1800-c. 1860) teacher and great inspiration to the former regarding research on the Yakut language, warmly greeted his initiation of the creation of written Yakut language: "Iz-za otsutstviya pis'mennosti yakutskiy yazik schitaetsya mertvim yazikom. Nedaleko to vremya, kogda Vi ozhivite ego. Nedaleko to vremya, kogda Vi polucite pokhvali ot visokoobrazovannikh lyudey I beskonecnuyu blagodarnoct' ot yakutskogo naroda. Gryaduschee pokolenie yakutov polnoct'yu ispol'zuet Vase tvorenie I visoko podnimet Vase imya... Eto budet vozdayaniye ot nikh, eto budet nagrada dlya Vas." (Due to the absence of the written form, the Yakut language is considered to be a dead language. The time is not far away, when you will revive it. The time is not far away, when you will receive appreciation from highly educated people and the endless thanks and gratitude from the Yakut people. The coming generation of Yakut will fully utilize your work and raise your name high.... It will be a

- requital from them and a reward for you."), Ocerk istorii yakuctskoy Sovetskoy literaturi, izdatel'stvo akademii nauk SSSR, Moskva, 1955, str. 24 (Essay on the History of Yakut Soviet Literature, Publishing House of the Academy of Sciences, USSR, Moscow, 1955, p. 12).— in Russian. As expected by Uvarovskiy, Böhtlingk's work excited great interest in the scientific circle, which had important after-effects in the study and development of the Yakut language.
- 32. Emeneau, op.cit., p. 150, col. 1, para 2.
- 33. "Obituary Notice: Dr. E. E. Obermiller", by Th. Stcherbatsky, IHQ, Vol. 12, 1936, p. 380. Cf. also Scharfe, op. cit., p. 115, fn. 119.
- 34. Pt. Yudhisthir Mimāmsak assigns same date to Pāṇini and Vyādi, op. cit., p. 193 and 298. He considers Vyādi to be the maternal uncle of Pāṇini. cf. p. 301, line 5.
- 35. "He (i. e. Vyādi) is believed to have been a relative and contemporary of Pānini", A Dictionary of Sanskrit Grammar, op. cit. p. 378.
- 36. "As Vyāḍi has used a number of Pāṇini's rules in deciding his Paribhāṣās and, as he has actually quoted a few vārttikas he appears to have flourished a few decades after Pāṇini, when there was an addition of a few vārttikas only for the sūtrapāṭha of Pāṇini", K. V. Abhyankar, Paribhāṣāsamgraha, B. O. R. I., Poona, 1967, Introduction, p. 12.
- 37. "Sampürn bhāṣya mem 4280 vārttik haim. Inmem 3870 vārttik Kātyāyan ke haim. 410 vacan anya ācāryom ke evam svyam bhāṣyakār ke haim", Vedpati Mishra, Vyākaran-Vārttik: Ek Samīkṣātmak Adhyayan, Pṛthivi Prakāshan, Vārāṇasī, 1970, Āmukh, p. 8.
- 38. "Nāgeśa appears to have divided vārttikas into two classes as shown by his definition 'sūtre'nuktaduruktacintākaratvam vārttikam'. If this definition be followed, many of the vārttikas given in the Mahābhāṣya as explained and commented upon the sūtras will not strictly be termed as vārttikas, and their total number which is given as exceeding 5000, will be reduced to about 1400 or so. There are some manuscript copies which give this reduced number, and it may be said that only these vārttikas were written by Kātyāyana while the others were added by learned grammarians after Kātyāyana. In the Mbh. there are seen more than 5000 statements of the type of vārttikas out of which Dr. Kielhorn has marked about 4200 as vārttikas", A Dictionary of Sanskrit Grammar, op.cit., pp. 247-248.

- 39. Goldstücker, Päņini : His Place in Sanskrit Literature, London and Berlin, 1861 (Reprint MLBD, New Delhi), p. 57.
- 40. The number of total sutras varies from edition to edition. Ram Lall Kapoor Trust, Bahālgarh, edition contains 3964 sūtras, while Kāśikā published from the same place contains 3981; the Vṛndāvan edition (Reprint Anitā Ārṣa Prakāshan, Pānīpat, 1990), contains 3973; Krishnadas Academy, Vārānasī edition, edited by Satyanārāyan Shāstrī Khanduri, contains 3983; which is same as in Böhtlingk's edition (various reprints are available, e.g. MLBD, Delhi, and Rinsen Book Company, Kyoto, 1977); the one edited by C. Sankararama Sastri (Reprint Sharda Publishing House, Delhi, 1994) contains 3981 sūtras. The number of sūtras in the last one and that in Kāśikā mentioned above is, although, same, there is difference in the number of sūtras in ch. 4, pāda 1 and ch. 8, pāda 4. The number of sūtras preserved in Siddhānta-kaumudī, published by MLBD, is 3978. The number mentioned in the main body of the article is taken from Böhtlingk's edition.
- 41. Robert Birwé, Studien zu Adhyāya III der Asṭādhyāyī Pāṇinis (in German), Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 1966, Table at pp. 156-157.
- 42. Raghuvīr Vedālamkār, Kāśikā kā samālocnātmak adhyayan, Nag Publishers, Delhi, 1977, Pariśiṣṭa-7, pp. 359-387. The list gives 913 vārttikas plus additional four under 191A, 413A, 418A, and 711A.
- 43. Ibid, Pariśista-8, pp. 388-390.
- 44. Ibid, Pariśista-10, pp. 394-398.
- 45. K. C. Chatterji, Cāndravyākarana of Candragomin, Part-I (ch. 1-3), Deccan College Post-Graduate and Research Institute, Poona, 1953, PREFACE, p.v, lines 1-2.
- 46. E.g. IV. 3. 93. Svaraviśesam tu svarādhyāye vakṣyāmaḥ and I.1.145. svaraviśeṣam aṣṭame vakṣyāmaḥ --- Chatterji, op. cit., Part II (ch. 4-6), 1961, p.90 and Part I, p. 51.
- 47. Chatterji, op. cit., Part I, p. v, lines 28-29.
- 48. This work is not to be confounded with another work of Bhoja named likewise sarasvatīkaņṭhābharaṇa. It deals with poetics.
- 49. Madras Edition of SKA, FOREWORD, p. vii.

- 50. Ibid.
- 51. Ibid.
- 52. Trivandrum edition of SKA, Vol. IV, Prastavana, p. 6, para 3.
- 53. Ibid, pp. 6-7.
- 54. "In Kṛṣṇalīlāśuka's commentary on Bhoja's grammatical treatise, Sarasvatīkaṇṭhābharaṇa, Pāṇini's verses are quoted freely as illustrations" and "In the field of grammar and philosophy, his proficiency was over as great as in the field of poetry. He commented on the Aṣṭādhyāyī of Bhoja (known as Sarasvatīkaṇṭhābharaṇa) and there quotes several verses of Pāṇini.", M. Krishnamachariyar, History of Classical Sanskrit Literature, MLBD, New Delhi, p. 85 and pp. 335-336 respectively.
- 55. "...le S(arasvatī)K(anth)Ā(bharana) est beaucoup plus qu'une édition "revue" de P. D'bord, il a incorporé dans la trame des sū. tous l'enseignement positif émané des vieux v(ār)tt(ika), celui-là même qui, à peu de choses prés, nous a été conservé dans la K(āśikā): laissant de côté, comme fait cette dernière, les vtt. de caractère technique, scolastique, argumentatoire. .... Ensuite, des additifs nouveaux --- semblables aux axiomes introduits ailleurs par iti vaktavyam, ity upasamkhyānam --- prennent rang de sū. .... Il y a eu là tous un effort pour sortir des limites pāṇinéennes, ... et qui fait de ce manuel le plus complet que nous ait légué la tradition sanskrite.", p. 212.
- 56. fn. 2, pp. 122-123.
- 57. p. 123.
- 58. "Ceci montre le part assez considérable de nouveautés qu'apporte la grammaire de Bhoja. Nouveautés au sens relatif du terme, car il est aisé de voir que la vitti de Candragomin, oeuvre de l'auteur même des sū. et bien antérieure au SKĀ, donnait déjà, dans le long commentaire qu'elle fabrique sur le sū. II.2,48, la plupart des examples que cite la vitti de Bhoja ou qui résultent de l'enseignement des sū., p. 125.

The abridged version of this paper was submitted to the 40th Session of AIOC, by

## Narayan Prasad, B. Tech. Honours (Civil Engg.)

Senior Research Officer D-20, CWPRS Colony, Khadakwasla, Pune - 411 024

# JAINISM : A PROMINENT LIVING INDIGENOUS CULTURE

#### DR. RAJJAN KUMAR\*

Jainism, the great humanistic religion with scientific philosophy represents the śramanic tradition of India. There are many misunderstandings carried by the people regarding Jainism viz. Antiquity, religion, philosophy, literature, culture etc. that Jainism represents. Each is a vast subject or rather consists of a number of subquerries.

#### The basic misunderstanding

There are numerous misunderstandings regarding Jainism, but the fundamental misunderstandings has had been charged on it is that—whether this is an independent culture with some requisite antiquity or be an offshoot of some other culture. In this purview many consider that it is a branch of vedic religion, some others take it to be an offshoot of Buddhism; whereas many others are of the opinion that Jainism arises as a reaction against the thought and practices of Vedicism.

The extent of its misunderstanding about its philosophical stand-point can be indicated by the view that has been advanced by many who claim to be known veterans of philosophy that its epistemological position 'relativism' or 'syādvād' represents a kind of 'sańśayavāda' (scepticism). The misunderstanding about the nature of its literature can be judged by the opinion put forth by renowned literary critic as that Jain literatures are nothing but writtings without any objectives. As for concern about the culture of Jainism the misunderstanding has been prevailed and the opinions put down are not rather different as expressed for other aspects of Jainism.

Perhaps all those misunderstandings have no requisite face or it may be considered that all those misunderstandings have been laid down due to not properly acquint with the religion, philosophy, literature, culture etc. of Jainas. This is true that Jainism has its own culture with antiquity, religion with bases, philosophy with idea, literature with objectives as well as enormous number of technical terms. They have their own meanings. This may be presumed that perhaps many more misunderstandings have been aroused by claiming the wrong interpretation of all those technical terms.

Aside all those so-called misunderstandings one may consider about Jainism as not a religion of any one particular caste or community, but it is the religion of all living beings. It is that kind of religion which was primarily called simply. Dharma or mānavadharma or Magga (the path).

#### Vedic and Śramanica culture

This religious system, Jainism represented the Śramanica tradition, one of the prominent culture prevalent in India. The counterpart or the other tradition is known as Vedic culture. It is supposed that śramanica tradition has their own specialities and is inherited the same principles which were subsequently systematized and expounded by Tirthankaras such as Rsabha, Pārśva, Mahāvīra etc. These śramanas believed in soul's potentiality to achieve God-hood, through its own exertions, the theory of transmigration and karma and the existence of Jiva in all sentient things. Rising above all caste and class divisions and distinctions it has made the declaration of providing equal opportunity to all living beings to develop their spiritual power and prowess. It has emphasized on the purification of head and heart, thought and conduct in an equal measure.

The 'Śramaṇa' has word 'śrama', and the meaning of 'śrama' is labour. That labour is with penance for the control of senses.<sup>2</sup> Tīrthankaras were called śramaṇas because of the labour, they were taking in observing strict austerities, by dwelling in forests and renouncing the worldly affairs. After renunciation, by the performance of extremely severe penances, they overcome the hundreds of terrific inflictions and calamities that come in their path, destroy all the sins accumulated during numerous births in the past, burn down the dense karmas to ashes, inculcate a spirit of equanimity towards friends and foes both and thereby attain the status of mahāśramana or vitarāga.

Āryans were a nomadic race and as such were not trained in the sophisticated philosophical thinking of the fully settled and prosperous people of Indus valley culture whom they invaded and conquered. As Pt. Sukhalal Sanghavi<sup>3</sup> points out, the attitude towards life of the people who are settled and prosperous, and of those who are leading a nomadic existence would be basically different. The attitude of the former would be more introvert, while that of the latter be more extrovert. This really happened in case of Āryans who came to India. They were in search of a happy and peaceful life wherein they could enjoy the materialistic objects to the full.

In view of scholars, Rgveda reflects this attitude when its Rsis pray to different God of Nature for fulfilment of their earthly desires and the destruction of their enemies. However, after the Aryans began to settle in the fertile lands of Indo-Gangatic plains they also began to think deeply, and gradually imbibed the philosophical ideas of the indigenous culture. This fact has been elaborated in the following words of Pt. Sukhalal Sanghavi<sup>5</sup>. The śramana line of thinking, which had influenced the original residents of India, was of serious and introvert nature.

Sir Sanmukha Chetly opined that recent historical researches and archaeological discoveries have led scholars to believe that in the pre-Āryan period there flourished a very great civilization in India, which, for the sake of convenience I shall call 'Dravidian civilization'. He further said that the Āryans came with their own ideas based upon ritualism and animal sacrifice, and the prominence given to the revival in the time of Lord Mahāvīra is only an indication of that feeling of revolt which came amongst the vast masses of Jainas in this country against this new cult and the practices which were the antithesis of the principles that the Jainas (śramanas) believed in.<sup>6</sup>

That kind of idea can be traced from the ancient texts of India like Rgveda. In 'Keśi-sūkta' of Rgveda (10.36) we find a strange pen picture of Munis having locks of hair on head, dirty and ochre-robbed, flying in air, drinking poison, delicious by 'Mauneya' and 'Devesita'. This sūkta thus indicates the distinct class of Munis who were practising yoga either alone or in groups living in the places away from populations. On account of severe penances undertaken by them they were called Śramaṇas. They had no attachment to their bodies and took utmost care to see that no life was destroyed. The lives of these Munis were in accordance with the teachings of Rsabhadeva, the first Tirthankara of Jainas. The roots of Sāmkhya philosophy of Kapil Muni is in this non-Āryan tradition.<sup>7</sup>

The epoch-making discovery of the prehistoric Indus valley civilization of Mohenjodaro and Harappā further sheds a new and significant light on the two tradition of India. Sir John Marshal emphatically asserts that — a comparison of the Indus and Vedic cultures shows incontestably that they were unrelated. The Vedic religion is normally aniconic. At Mohanjodaro and Harrappa iconism is everywhere apparent. In the houses of Mohanjodaro the firepit is conspicuously lacking.<sup>8</sup> At Mohanjodaro there have been discovered many nude figures-depict personages who are no other than Yogis.<sup>9</sup> And nudity has been one of the most special characteristics of Jaina Śramanas of Digambara sect.

Lord Rṣabha himself went nude and his images are represented as such. Even in the Rk-samhitā, there is a mention of the "wind girdled Bachhanters-Munayaḥ vātavasanāḥ", who according to Dr. A. Weber, seem to be none else but Jaina Śramaṇas who "also appear to be referred to in the wellknown accounts of the Indian gymnosophists of the time of Alexander the Great.<sup>10</sup> Now about these nude yogic figures of Mohanjodaro, it has been said that "these statutes clearly indicate that the people of the Indus Valley, in the chalcolithic period not only practised yoga but worshipped the images of the yogis."

Prof. R. P. Chanda extended this view-point and said not only the seated deities engraved on some of the Indus seals are in yoga posture and bear witness to the prevalence of yoga in the Indus valley in that remote age, the standing deities on the seals also show kāyotsarga posture of yoga. Further that the kāyotsarga posture in peculiarly on Jaina. It is a posture not of sitting but of standing in the Ādi Purāṇas. (book XVIII) Kāyotsarga posture is described in connection with the penances of Rṣabha or Vṛṣabha. The name Rṣabha means 'bull' and the bull in the emblem of Jain Tīrthankara Rṣabha.<sup>12</sup>

Prof. P. N. Vidyālankara says the names and symbols on plates annexed would appear to disclose a connection between the old religious cults of Hindus and Jainas with those of the Indus people. It may also be noted that the inscription on the Indus seal no. 449 reads according to my decipherment. Jineśvara or Jineśā (Jin-i-i-Saraḥ) He is also of opinion that the Indus people worshipped such Tāntric deities as Śri, Hri, klim etc. which incidently are important female deities of the Jaina pantheon. He further says—it is interesting to note that the Puraṇas and the Jaina religious texts both assign high places to these gods (of the Indus people).<sup>13</sup>

The words 'Barhata' and 'Ārahata' are found used in the Rgveda. The followers of the Bārhat tradition accepted the authority of the Vedas and were used to the practice of performing sacrifices (yajñas) where as those of the Ārhata persuation did not accept the authority of the Vedas and were against the performance of sacrifices since they involved in the killing of innocent animals. The 'Ārhatas' had been the upholders of the cult of non-violence (Ahimsā) having faith in kindness and mercy. According to Viṣṇupurāṇa<sup>14</sup> the Ārhatas opposed the Vedic practices of karmakāṇḍa and worked for the realization of the value of non-violence. We find in some other Purāṇas such as Padmapurāṇa<sup>15</sup> and alike a similar reference to the Ārhata tradition.

This Ārhata tradition had been no other than the Jaina (Śramaṇa) tradition itself. This tradition had been given another name 'Vātrasanāmuni' or the Vrātya paramparā during the period between the Vedic and the Āranyaka ages. Vrātya means the one who follows the practices of observing vows such as those of fasting etc. Atharvaveda designates such a person who happens to be a brāhmina, brahmacārī (one who practices continence), performer of specially good or meritorious deeds, a scholar (vidvāna), wise and respectful in the world (viśvasammāna) as a vrātya. 16

There were two ethnic groups of 'vrātya' and Vṛṣala which were following the non-Āryana traditions. There were five sub-races of Vrātya group, one of which was known as Arhanta. Vrātyas were also the worshippers of Linga. Atharva-Veda contains a prayer of 'Eka-vrātya' (15th Kāṇḍa) who was a Vrātya-God. Linga-worship is indicative of Śaiva religion. The Āryans subsequently recognised Śiva as one of their gods, but previous to that Śiva or Rudra was not originally an Aryan-god.<sup>17</sup>

In both the ethnic groups of Vrātya and Vṛṣala non-violence (Ahimsā) and austerities (yoga-sādhanā) were greatly respected. Non-violence, austerities and sacrifice are the result of a peaceful and steady social structure. The development of these virtues in the people, who have to move from place to place in struggle of life, is not possible and therefore, the cultural development of Āryans was based on active and adventurous social life. For these reasons non-Āryan culture became introvert and Āryan culture became extrovert. Both these cultures developed in their own way, but after the Āryans settled in this land, both the cultures influenced each other for thousands of years as a result of which a new synthesis grew up which we now identify as Bhāratiya-Samskṛti (Indian culture).<sup>18</sup>

We learn about the Ārhata tradition and also acquint with its relationship to vrātya tradition. Here it is mentioned that the Munis who are cited in the Rgveda as the Vātaraśanāmunis must be belonging to the Ārhata tradition. Sāyana calls these Vātaraśanāmunis 'Atindriyārthdarśī, who aim at the goal beyond senses.<sup>19</sup> Keśī and some other munis are also mentioned as the Vrātyas.<sup>20</sup> Śrimadbhāgavata Purāṇa refers the name of Rṣabhadeva as the chief religious leader of these munis and describes him as the Nabhiputra (the navel-born).<sup>21</sup> Many archaeological evidences testify to the antiquity of the Jainadharma and the Tīrthankaras. In the Jaina literature also the word 'Ārhat' has been recognised for a Tīrthankara.<sup>22</sup>

The word 'Ārhat' were frequently used for each of the Tīrthankara upto the time of Tīrthankara Pārśva. But from the time of Lord Mahāvīra, a new word 'Nirgrantha' was incorporate in place of Ārhata. Nirgrantha means free from encumbrances came into vogue.<sup>23</sup> The word 'Nirgrantha' was referred in Buddhist texts for Lord Mahāvīra as niggantha nātaputta (Nirgrantha Nāthaputra).<sup>24</sup> In the inscriptions of Ashoka, the great too we find use of the word Niggantha.<sup>25</sup> Even afterwards, later than the period of Lord Mahāvīra till those Eight Gaṇadharas and the Ācāryas the word 'Nirgrantha' continued to be used in the main. Some Vedic works have also made use of it.

Nirvṛtti and Pravṛtti are two terms referred for the outlook of lifestyle. Nirvṛtti means inactive while pravṛtti defines action, but this is not the only meaning of these two words. We shall just give up that kind of discussion and come to the point which culture adopt nirvṛtti vṛtti and which one accepts pravṛtti. Tradition shows that Śramanic culture has nirvṛtti tendencies and the Vedicism adopts pravṛttidharma. Nirvṛttamārgī refers Sanyāsa in the most prevailed action while Pravṛttamārgī mentions gṛhasthacaryā in the most effecting life style. But both are essential to maintain a society and spiritual demand. Uttarādhyayanasūtra explained that either a householder or a monk, who is free from passions and attachments and adorns penances. attains godhood. The Gītā defines both the life styles are equally important but Sanyāsamārga is fit for those who are jñānī and karmamārga is established for action-loving people. 27

The Śramana outlook towards life, being introvert in nature was known as Nirvrtti Dharma, while that of Vedic Āryans being extrovert in nature was known as Pravrtti Dharma. This basic difference of approach marked the advent of different theories in the field of philosophy. One sought to achieve the absolute by withdrawing from the worldly affairs, undergoing the process of pratikraman (returning back to soul). The other sought to achieve the same by undergoing

the process of expansion which would develop the whole universe by its theory of Advaita. Both these processes went on together for thousand of years influencing each other with the result that the absorbing power of the Āryan mind made it possible to evolve a synthesis wherein both become complimentary to each other and both became two aspects of the same composite culture.

#### Process of Synthesis

Indian culture has two trends — the first one in Vedic and second one in Śramanica. They are known as Aryan—Vedic culture and non-Āryan—Śramaṇa culture. The composite culture of India is a form of synthesis and the process of synthesis were started with the emergence of Upanisada era, scholars assume it was a time period of about 800 B.C. and after. It is assumed that the social, economic and political interaction between Āryana settlers and their more advanced non-Āryan brothers, enriched their knowledge of the former. They began to interpret their Vedas in the light of this enhanced knowledge. At this stage, a recapitulation of periodic division of early Indian history would be of some interest to understand the long process of integration of the non-Āryana cultures.<sup>28</sup>

The time period of integration of the two cultures may be estimated roughly to 3500 B.C. to 1500 B.C. and is considered to be the period of Indus valley civilization of non-Āryana races in India. This coincides with the Sumerian and Akkad civilizations of Middle east, prepared in about 2300 B.C. (They were also river valley civilizations) and Minoan civilization of Crete. Thus the period corresponding over two thousand years can be carved out for River valley civilization which spread over northern and western parts of India extending upto Saurastra in Gujarat. It is a story which is five to six thousand years ago.<sup>29</sup>

Aryana invasion of India dated approximately before 1500 B.C. i. e., about three to four thousand years ago from today, practically considered with the Hellenic invasion of Greece. They seem to have brought some portions of Rgveda and other Vedas with them. From 1500 B. C. to 800 B.C. — a period of about 700 years may be termed as Vedic and subsequent Brahmana period. Brahmanas elaborate the rules and details for the employment of the mantras or hymns at various sacrificial rituals. As a result of which the priestly class, with sole and exclusive right of performing rituals gained much social prominence and virtually dominated the society. During this period the Aryans had completely settled and had fully vanquished the

non-Āryans races. These were being absorbed in thier social structure principally as 'dasyus' (labour class) and were treated as second class citizens. However, the Aryans had tremendous capacity to absorb and to assimilate all new things of life.<sup>30</sup>

The Aryans not only adopted many cultural and philosophical thinking of their non-Aryan brothers, but also enriched the same by their own original thoughts. They realised that beyond this mundane existence as well as after life, there is something distinct. For attaining that something the propitiation of gods by sacrifices and offerings of living beings is not the way. When acquainted with the non-Aryan theories of austerities, non-violence, karma and soul, they realized that something, the aim of their pursuit could be apprehended by working on these theories.<sup>31</sup>

The above facts very much found in the Upanisadic thought, as Chāndogya Upanisad quotes that Rṣi Āruṇi explains to his son the newly found secret of the real nature of the self, not taught to him during the course of the long term of his education in existing Vedas. <sup>32</sup> Naciketa of Kathopanisad <sup>33</sup> goes to Yama (God to Death) to learn the science of Ātman by asking the question "when a man dies, does he still exist or not?" Thus there was a fervent intellectual agitation in the Post-Brāhmanica period when the Upanisadas began to challenge the usefulness of sacrificial rituals and began to apply their mind objectively to the teachings of Śramaṇa traditions of ancient India. This trend had started long before Upanisadic period but it gained momentum during that period.

23rd Tīrthankara of Jainas, Pārśvanātha,<sup>34</sup> recognised now as a historical person, flourished during 872 to 772 B.C., the time when the Upaniṣadas were getting on full swing. Like his successor Mahāvīra, Pārśva also had a great organising capacity. He organised the Śramanica order and propounded cāturyāma<sup>35</sup> of four principles namely—non-violence (ahimsā), Truth (satya), Non-stealing (Asteya) and restrictions on possession (aparigraha). His Śramana teachings had great influence on contemporary thinking. And with the advent of Mahāvīra (526 B.C.) the time became ripe for the final and decisive assault on priestly Brāhmanica culture of rituals and violent sacrifices. Both Mahāvīra and Buddha (563 B.C.) led a relentless crusade against the social and cultural evils prevalent at the time. Buddha, the contemporary of Mahāvīra was a prophet of another Śramanica tradition Buddhism.

This crusade went on with such a vigour till 8th century A. D. that, but for the advent of the great Śankara, who assimilated Śramaṇa ideas of Buddhism with his brilliant exposition of Vedānta. Vedic culture would have been practically eclipsed throughout India. Now the Śramaṇica ideas of non-violence, karma, soul have become so much identified with the Vedic culture that there is absolutely no difference between the attitude of a Jaina and a Hindu towards life's problems, individual or social. These attitudes are so identical that unless one tells you that he is a Jaina by religion you cannot make out from his behaviour that he is a non-vedic by faith.

#### The use of the word 'Jaina-Dharma'

Jainism, the oldest humanistic religion was primarily called simply Dharma or mānavadharma or Magga (the path); in the Indus valley days of Rṣabha cult; by the Vedic people as vrātya religion or Ahimsā-dharma; in the time of the Upaniṣadas as Ārhata Dharma or Ātmadharma; in the Buddha's time as Nigaṇṭha Dharma; in the Indo-Greek and Indo-Scythian periods as Śramaṇa Dharma; in the so-called Hindu periods as Syādvād Mata or Anekāntavādin. Hence, Jainism was prevailed as a religion from the very ancient time upto the present day. Now, the question raised when and why the word 'Jaina' was used to define this religion as 'Jaina dharma'.

As tradition defines that Jainism is a religion propounded by a Jina. A Jina means a conqueror, that is one who conquered the worldly passions by one's own strenuous efforts. He is not a supernatural being nor an incarnation of an all-powerful God. Human beings are entitled to become Jinas and as such Jinas are persons of this world who have attained supreme knowledge, subjugated their passions and are free from any sort of attachment. Jainism is nothing but a set of principles preached by such persons. On the contrary, it is a religion of purely human origin and it has emanated from the mouth of a dignitary who has secured the omniscience and self-control by his own personal efforts. In short, Jainism is the substance of preachings of dignitaries who have attained of the state of Jinas.<sup>36</sup>

Jainism is a religion based on the preachings and principles of Jinas, hence the canonical Jain texts like sūtrakṛtānga, Uttarādhyayana, Daśavaikālika etc. the words Jinapravacana, Jinamārga, Jinasāsana etc. have been used. But the Jaina-Dharma' has been used for the first time probably in the

Viśesāvaśyakabhāsya,<sup>38</sup> the date of composition of which in the 845th year of the Vikrama era (calendar).<sup>39</sup> The word 'Jaina-Dharma' has been used especially in the literature that came after that. Matsya Purāṇa<sup>40</sup> used the word 'Jina-dharma' but Devibhāgavat<sup>41</sup> mentions 'Jaina-dharma' itself. Briefly, it may be stated that even though due to the changes in time and space there had been changes in the use of words but this change did not modify the internal nature' of the Jaina-Dharma i. e. with the change in the use of words there did not come about any change in that which they were all intended to indicate.

Traditionally, the Jaina-dharma has remained associated with Rṣabhadeva, as Saivism on the name of Siva, Vaiśṇavism on the name of Viṣṇu and Buddhism in the name of Buddha. Jainism or Jain dharma has not similarly been got started or found by an individual nor does it worship any one individual. It has not been said to be the Dharma of Rṣabhadeva, Pārśvanātha or Mahāvīra but of the Arhatas, of those who have had perfect self-control or the victory over their souls; the Jinas. That is why it is a Jina-dharma or Jaina-dharma.

#### NOTES

- 1. New Light on the Antiquity of Jainism J. A. XIV. I, P. 22.
- 2. Samskṛta-Hindi-kośa, Apte, P. 1035.
- 3. Mahāvīra kī Aitihāsika Pṛṣṭhabhūmi, Pt. Sukhalal Sanghavi, P. 25.
- Jaghāna Vṛṭram svadhatirvaneva rurojapuro aradana sindhūn |,
   Vibheda giri navaminna kumbhamā gā indro akṛṇuta svayugabhiḥ ||
   Rgveda, 10/89/7.

See Vedic Mythology (A. A. Macdonel) Hindi trans. Ramkumar Rai

- Mahāvīrani Aitihāsika Pṛṣṭhabhūmi (Gujarati)
   quoted from The Path of Arhat, P. 3 (Mehta) T.U.
- 6. Jain Gazette, June 1943, pp. 83-85.
- 7. See The path of Arhat (Mehta), p. 4.
- 8. Mohanjodaro, Vol. I. pp 110-111.
- 9. Ibid pp. 33-34.
- 10. History of Religions in India, IA-XXX, July 1901.

- Vol. XXV, 2002 JAINISM: A PROMINENT LIVING INDIGENOUS CULTURE 131
  - 11. Survival of the pre-historic Civilization of the Indus Valley Memoir-ASI.
  - 12. Sindh Five thousand years Ago-Modern Review, Aug, 1932, pp. 155-160.
  - 13. Indian Historical Quarterly, VIII-Supplement, p. 18.
  - 14. Ārthatam Sarvarmetaccha muktidvāramasamvṛtam |

    Dharmād vimukterarhoayam naitasmādaparaḥ paraḥ |

-Visnupurāna, 3.18.12.

- 15. Padma Purana, 13/350.
- 16. Atharvaveda (with Śayana commentaries), 15.1.1.1.
- 17. Early History and Culture of Kashmir, S. C. Ray, p. 155.
- 18. The Path of Arhata (Mehta), p. 4.
- 19. See Sāyaṇa's commentary on Rgveda, 10/136/2.
- 20. Rgveda, 10-11.1, 36.1.
- 21. Śrimadbhāgavata Purāņa, 5/6/20.
- 22. Kalpasūtra, Edt. Devendra Muni, pp. 161-62.
- 23. Ācārāṅgasūtra, 1/3/1/108; Bhagavatisūtra, 1/6/386.
- 24. Dighanikāya, Samaññaphalasutta, 18.21; Vinaya-Piṭaka, Mahāvagga, p. 242.
- 25. ime iyapara ho hantitti nigganthesu pi me kate—Pracina Bharatiya Abhilekhon ka Adhyayana, Pt-II, p. 15.
- 26. Uttarādhyayana, 5/20.
- Loke'smin dwividhā niṣṭhā purā proktā mayānagha /
   Jñānayogena samkhyānām karmayogena yoginām // Gitā, 3/3.
- 28. See The Path of Arthta (Mehta), P. 6.
- 29. Ibid, P. 6.
- 30. Ibid, PP. 6-7.
- 31. Ibid, P. 7.
- 32. Chāndogya Upaņiṣad, 6/1-16; See The Path of Arhat (Mehta), PP. 66-68.
- 33. Kathopanisad.

- 34. Bhagavāna Pārśva : Eka samikṣātmaka Adhyayana, Devendramuni, PP. 61-69.
- 35. Uttarādhyayanasūtra, Chap. 23; Nāyādhammakahāo, 141 ff.; Bhagavāna Pārśvanātha kā cāturyāma Dharma, Dharmānand Kauśambi.
- 36. Jainadharm, Pt Kailashchandra Jain, pp. 55-58; Jaina Religion and community, V. A. Sangave, P. 18.
- 37. Jaina Religion and Philosophy: An Introduction, Devendra Muni, P. 7.
- 38. Jenam tittham Višesāvasyakabhāsya, p. 1043; Tittham-Jiñam - Ibid, 1045-1046.
- 39. This time period mentions as śaka samvat 531; see JSBI, Vol. 3, P. 118.
- 40. Matsyapurana, 4.13.54.
- 41. Gatvātha Mohayāmāsa Rajputrān Brhaspatih |

  Jaina-dharma krata svena yajña nindā paramtathā ||

-Devibhāgvata, 4.13.58..

# संस्कृत साहित्य में मानवीय तत्त्व के रूप में अनुक्रोशत्व<sup>\*</sup>

# वसन्तकुमार भट्ट

# भूमिका :

लीलैकहेतुक परमात्मा ने संसार में नाना प्रकार के प्राणिओं का सर्जन किया है और वह परम करुणा से प्रेरित होकर उसका परिपालन भी कर रहा है। उस प्राणी-समूह में से अन्यतम मानव प्राणी में जो कुछ अनितर साधारण वैशिष्ट्य दिखाई दे रहा है, वह बुद्धिगत, भाषागत एवं सामाजिक भावनागत तो है ही; लेकिन इससे बढ़कर 'अनुक्रोशत्व' नामक जो मानवीयतत्त्व है वह भी एक वैशिष्ट्य के रूप में गणनाई है। संस्कृत काव्यसाहित्य में करुणा, दया, घृणा, अनुकम्पा, सहानुभूति इत्यादि शब्दों से व्यापकरूप से मानवीयतत्त्वों की ओर ध्यान आकृष्ट किया गया है। परन्तु इस सन्दर्भ में, 'अनुक्रोश' शब्द का जो प्रयोग संस्कृत काव्यसाहित्य में किया गया है वह प्रस्तुत लेख का विषय है।

(१)

'प्रतिज्ञायौगन्धरायण' नाटक में महाकवि भास ने दामाद की पसंदगी कैसे की जाती है इस सन्दर्भ में महासेन की एक उक्ति रखी है :

राजा - बादरायण । एवमेतत् । अतिलोभाद् वरगुणानाम् अतिस्नेहाच्च वासवदत्तायां न शक्नोमि निश्चयं गन्तुम् ।

> कुलं तावच्छ्लाघ्यं प्रथममिकाङ्के हि मनसा ततः सानुक्रोशं मृदुरिप गुणो होष बलवान् । ततो रूपे कान्तिं, न खलु गुणतः, स्त्रीजनभयात् ततो वीर्योदग्रं, न हि न परिपाल्या युवतयः ॥

संस्कृत विभाग, दिल्ली विश्वविद्यालय द्वारा आयोजित "संस्कृत वाङ्मय में मानवीयतत्त्व" विषयक राष्ट्रिय
 पीरसंवाद (15-17 Sept. 2000) में प्रस्तुत किया गया लेख ।।

वरणीय जामाता में कौन कौन से गुण होना आवश्यक है, इसकी एक ध्यानार्ह मीमांसा यहाँ रखी गई है। वासवदत्ता के पिता महासेन श्लाधनीय कुल के बाद 'सानुक्रोश' नामक गुण का निर्देश करते है। जो गुण मृदु होने पर भी मनुष्यजीवन में बलवान् बताया गया है।

महाकिव भास ने इस शब्द का प्रयोग अन्यत्र भी कई बार किया है। जैसे कि-'स्वप्नवासवदत्तम्' के प्रथम अक्र में ब्रह्मचारी बताता है कि — लावाणक ग्रामदाह में वासवदत्ता भस्मसात् हो गई है। इसी बात को सुनकर राजा उदयन ने भी अग्नि में अपने को ड़ाल कर प्राण छोड़ने का निश्चय किया। ब्रह्मचारी यह बात अवन्तिकावेषधारिणी वासवदत्ता सुनती है और तत्क्षण एक स्वगतोक्ति बोलती है — जानामि जानाम्यार्य-पुत्रस्य मिय सानुक्रोशत्वम् ।' ''मैं अच्छी तरह से जानती हूँ कि आर्यपुत्र मेरे लिए सानुक्रोश है।''

इसी नाट्यकृति में, दूसरे स्थान पर भी इसी 'सानुक्रोश' शब्द का प्रयोग ध्यातव्य है : द्वितीय अक्क में पद्मावती, चेटी एवं वासवदत्ता के बीच में कुछ परिहास चल रहा है। वहाँ वासवदत्ता चेटी से पूछती है कि किस कारण से प्रेरित होकर पद्मावती उदयन की अभिलाषा करती है ? तो, चेटी उत्तर देती है : ''सानुक्रोश इति।'' वह उदयन सानुक्रोश व्यक्ति है, इस लिए पित के रूप में उसकी अभिलाषा की जाती है। वासवदत्ता भी इस अभिलाषा की अनुमोदना करती हुई आत्मगत बोलती है : ''जानामि जानामि ! अयमपि जन एवम् उन्मादितः।'' यह व्यक्ति भी (अर्थात् स्वयं वासवदत्ता भी) यही अनुक्रोशत्व को देखकर उदयन के लिए उन्मादित हुई थी। इस संवाद से सूचित होता है कि नायक को नायिका के लिए अथवा नायिका को नायक के लिए जो प्रेम होता है, उसमें देहसौन्दर्यजनित आकर्षण से बचकर कोई अन्य कारण भी हो सकता है जिसका नाम 'अनुक्रोश' है। भास की दृष्टि में यह अनुक्रोशत्व प्रेमोद्भव का एक निमित्त एवं सदृढ़ प्रेम का आधार भी बनता है।

(२)

मनुष्यों में यह जो अनुक्रोशत्व होता है, वही उसका एक सच्चा अनितर साधारण वैशिष्ट्य है । क्योंकि- आहार-निद्रा-भय-मैथुनञ्च समानमेतद् पशुभिर्नराणाम् । उक्ति से बताया गया है कि यदि हमें दूसरी प्राणीसृष्टि से होना है तो धर्म का सेवन करना चाहिए ।

धर्मो हि एको ....

धर्मेण हीनः मनुष्यः पशुः भवति ।

अब प्रश्न उठता है कि कोऽसौ धर्मः ?

यह धर्म क्या है, उसका स्वरूप क्या है ? तो हमारे भारतीय दर्शन में धर्म का स्वरूप प्रबल / उत्कृष्ट रूप से जहाँ बताया गया है वह है जैनदर्शन ॥ जैनदर्शन ने कहा है कि अहिंसा परमो धर्मः ।

अहिंसा हि परम धर्म है।

ऐसा क्यूँ कहा है ? मनुष्येतर सृष्टि में तो जीवो जीवस्य भोजनम् वाली बात चलती है। परन्तु केवल मनुष्य में ही अनुक्रोशत्व—परदुःखदुःखिता का एक बीजभूत तत्त्व ऐसा है, जिसके आधार पर अहिंसा रूप धर्म का वटवृक्ष विकसित हो सकता है।

अतः अब विचारणीय है कि यह 'अनुक्रोशत्व' शब्द का अभीष्ट विवक्षितार्थ क्या है। हमारे कोशकार तो इस का ''दया, करुणा'' जैसे सामान्य अर्थ बताते है। ''अमरकोश' में कहा है : कारुण्यं करुणा घृणा। कृपा दयाऽनुकम्पा स्याद् अनुक्रोशोऽपि॥ 'अर्थात् करुणा, घृणा, कृपा, दया, अनुकम्पा एवं अनुक्रोश — ये शब्द एकार्थक हैं। अर्थात् परस्पर पर्य्यायवाची हैं। परन्तु सूक्ष्मेक्षिका से विचार किया जाय तो कोई भी शब्द दूसरे किसी भी शब्द का पर्य्याय नहीं होता है। प्रत्येक शब्द की अपनी अपनी अलग अर्थच्छाया होती है। जैसे कि-

(१) सर्वशक्तिमान् परमात्मा ने जो जल, वायु सूर्यप्रकाशादि को जीवमात्र के लिए सहज सुलभ बनाया है, वह उनकी 'करुणा' कही जाती है। इस जल, वायु इत्यादि के अभाव में प्राणिओं का जीवन सर्वथा असम्भाव्य है। सर्वोपिर ईश्वर की इस कृपा को ही 'करुणा' कहते हैं। (२) परन्तु जब एक सबल जीव दूसरे निर्वल जीव का जीवन नहीं छीनता, एक जीव दूसरे जीव को किसी तरह का आघात नहीं पहुँचाता तो वह 'दया' हैं। '√दय् दानगतिहिंसारक्षणेषु'' धातु से 'दया' शब्द बनता है। 'दयते रक्षत्यनया। (३) जब कि 'अनुक्रोश' शब्द अनु+क्रुश आह्वाने रोदने च (भ्वादिगण) धातु से बनता है। यहाँ ''अनुक्रोशित'' का अर्थ होता है। परदुःखदुःखिता। जब एक जीव का दुःख देखकर दूसरा जीव भी रोता है; अर्थात् समदुःख होता है, और परिणाम स्वरूप उसको साहाय्य करने को दौड़ पड़ता है तो वह 'अनुक्रोश' है॥ संस्कृत काव्यसाहित्य में जो अनुक्रोश शब्द का प्रयोग हुआ है, वह इसी अर्थच्छाया को प्रकट करता है॥

'स्वप्नवासवदत्तम्' नाटक के पूर्वोक्त सन्दर्भों में वासवदत्ता एवं यौगन्धरायण लावाणक के अग्नि में भस्मसात् हो गये हैं - ऐसा सुनकर उदयन भी अग्नि में कूद पड़ने का प्रयास करता है। वह उदयन के चित्त में रहे हुए अनुक्रोशत्व का परिणाम है। यही अनुक्रोशत्व एक अनुपम एवं अनन्य मानवीयतत्त्व है॥

**(**₹)

भास की तरह, महाकवि कालिदास ने भी दो बार 'अनुक्रोश' शब्द का प्रयोग किया है। 'अभिज्ञानशाकुन्तलम्' नाटक के सप्तम अद्भ (श्लोक-२४) में दुष्यन्त क्षमायाचना करता हुआ, शकुन्तला को प्रणाम कर रहा है। तब शकुन्तला बोलती है:

उत्तिष्ठत्वार्यपुत्र । नूनं मे सुचरितप्रतिबन्धकं पुराकृतं तेषु दिवसेषु परिणाममुखम् आसीद्, येन सानुक्रोशोऽप्यार्यपुत्रो मयि विरसः संवृत्तः ॥

यहाँ पर शकुन्तला दुष्यन्त का एक सानुक्रोश व्यक्ति के रूप में परिचय कराती है। अब प्रश्न होता है कि संस्कृत कविओं ने क्या यह 'अनुक्रोशत्व' पित-पत्नी या नायक-नायिका जैसे परिसीमित सम्बन्धों में ही बताया है, या व्यापक रूप से अन्य सम्बन्धों / सन्दर्भों में भी बताया है ?

इस प्रश्न के अनुसन्धान में महाकवि कालिदास ने 'मेघदूत' के अन्तिम श्लोक में 'अनुक्रोश' शब्द का जो प्रयोग किया है वह द्रष्टव्य है :-

> एतत्कृत्वा प्रियमनुचितप्रार्थनावर्तिनो मे सौहार्दाद्वा विधुर इति वा मय्यनुक्रोशबुद्धचा । इष्टान्देशाञ्चलद विचर प्रावृषा संभृतश्री-मां भूदेवं क्षणमपि च ते विद्युता विप्रयोगः ॥

यहाँ पर यक्ष मेघ से प्रार्थना करता है कि तुम मुझ पर अनुक्रोश-बुद्धि से देखो, और मैं अनुचित याचना करनेवाला हूँ, फिर भी मेरा प्रिय करो। क्योंकि, हे मेघ! यह यक्ष बेचारा विधुर है, पत्नी से वियुक्त हुआ है, तो परदु:खदु:खिता से प्रेरित होकर मेरी मदद करो। मेरा सन्देश अलका में स्थित मेरी प्रियतमा यक्षिणी को पहुँचा दो॥ -यहाँ पर यक्ष एवं मेघ के बीच में एक सुहृद् का सम्बन्ध है; और वहाँ पर 'अनुक्रोश' शब्द का प्रयोग है।

\* \* \*

इसी तरह भवभूति ने भी मालती-माधवम्' में 'अनुक्रोश' शब्द का प्रयोग किया है। मालती ने एक बार ऐसा अनुभव किया था कि पिता भूरिवसु के लिए राजाराधन करना ही बड़ी चीज है, और अपनी पुत्री मालती का तो कोई मूल्य ही नहीं है। 'परन्तु जब वह, आगे चल कर, द्वितीय अपहरण के प्रसङ्ग पर सुनती है कि पिताजी पुत्री के विरह में आत्मघात के लिए उद्यत हुए है, तब वह बोलती है:- ...मया पुनरनार्यया निरनुक्रोशा यूयमिति सम्भावितमासीत्।।' यहाँ पर एक पुत्री अपने पिता की सानुक्रोशता देख कर अपनी निरनुक्रोशता की निन्दा करती है।

अब 'मृच्छकटिक' में शूद्रक ने जिस व्यापक सन्दर्भ में 'अनुक्रोश' शब्द का प्रयोग किया है, वह अतीव ध्यानास्पद है: माथुरादि द्यूतकरों से भागकर संवाहक वसन्तसेना के घर में घुस आया है। वह अपना पूर्ववृत्तान्त सुनाते हुए कहता है कि उसने उज्जयिनी में एक बार चारुदत्त के घर दास्यवृत्ति की थी। उस चारुदत्त का परिचय देता हुआ वह कहता है कि-

संवाहक : आर्ये, स इदानीम् अनुक्रोशकृतैः प्रदानैः...।

वसन्तसेना : किम् उपरतविभवो संवृत्तः ?

संवाहक: अनाख्यातमेव कथमार्यया विज्ञातम् ? १०

संवाहक बताता है :- "वह चारुदत्त आजकल अनुक्रोश के कारण किये हुओ अनेक दानों से..." वसन्तसेना इस वाक्य की पूर्ति करती है कि-"क्या उसका वैभव नष्ट हो गया है ?" संवाहक साश्चर्य प्रश्न करता है कि-"आपने बिना बताये कैसे जान लिया ?" इस संवाद से ज्ञात होता है कि अपने आसपास के स्नेही-सम्बन्धी एवं सभी नगरजनों को अनेक प्रकार के कष्टों से छुड़ाने के लिए चारुदत्त के चित्त में प्रगाढ़ अनुक्रोश है । इससे प्रेरित होकर चारुदत्त ने अनेक दान दिये है; और परिणाम स्वरूप वह स्वयं दरिद्र हो गया है । चारुदत्त की संवेदना में जो परदु:खदु:खिता है — अनुक्रोश है — वही उसकी सर्वोच्च मानवीयता है । यहाँ पर यह बात सुस्पष्ट हो जाती है कि संस्कृत किवओं ने पित-पत्नी के सम्बन्धों से अतिरिक्त सम्बन्धों में भी 'अनुक्रोश' शब्द का प्रयोग किया है ॥

(8)

'अनुक्रोश' शब्द का प्रयोग 'कुन्दमाला' नाटक में भी दिखाई पड़ता है। राम वाल्मीिक के आश्रम में जा कर, कुश से भेंट होने पर, उनसे पूछते है कि आप दोनों के पिता का क्या नाम है ? कुश बताता है : हमारे पिता का नाम 'निरनुक्रोश' है ! विदूषक पूछता है कि ऐसा कौन कहता है ? तब कुश उत्तर देता है : ''हमारी माता (सीता) जब हमारे कोई बालभावजनित अविनय—चापल—को देखती है तो - अरे निरनुक्रोश पिता के पुत्रों ! आप चापल न करो'' — ऐसी सूचना देती है । यह सुनकर विदूषक निष्कर्ष निकालता है कि यदि इन दोनों पुत्रों का पिता कोई निरनुक्रोश नामक व्यक्ति है तो निश्चित रूप से उनकी माता अपमानित की गई होगी एवं निर्वासित भी की गई होगी । अब ऐसी माता इन दोनों के पिता को प्रत्यक्ष रूप से कुछ आक्षेप देने में असमर्थ होने के कारण 'निरनुक्रोश (पिता) के पुत्र' कह कर बालकों की भर्त्सना करती होगी ॥

यहाँ पर राम के लिए सीता ने जो ''निरनुक्रोश'' ऐसा विशेष नामाभिधान दिया है वह बहुत सूचक है। आपन्नसत्त्वा स्त्री का परित्याग तब ही कोई व्यक्ति कर सकता है, जब वह निरनुक्रोश' बनकर अमानवीय क्रूरता को धारण करले। सीतादेवी राम की शिकायत किस को करे ? वह राम के लिए केवल 'निरनुक्रोश' शब्द का प्रयोग करके अपने मन के आक्रोश को व्यक्त करती है। रघुवंश में, कालिदास की सीता तो-'वाच्यस्त्वया मद्वचनात् स राजा...''। (रघुवंशम् १४-६३) कह कर राजा राम के पास एक प्रजाजन की हैसियत से न्याय माँगती है, परन्तु कुन्दमालाकार की सीता ने तो राम को 'निरनुक्रोश' कह कर राम के अमानवीय वर्तन के लिए, एक चित्कार के साथ सर्वकालिक शिकायत कर दी है। मानवमात्र में जिस अनुक्रोशत्व की हम उम्मीद रख सकते है, उसका पुरुषोत्तम राम में ही क्या सर्वथा अभाव हो गया है ?-यह सीतादेवी का गम्भीर आक्षेप है। सीता राजा राम के पास भी नहीं और पित राम के पास भी नहीं, बल्कि एक साधारण मनुष्य के पास जिसकी हम सब अपेक्षा रख सकते हैं, वह अनुक्रोशत्व याने परदु:खदु:खिता की अपेक्षा रखती है।

(4)

यदि हम लोग करुणा के महासागर परमात्मा के अंशभूत हैं, तो अनुक्रोशत्व हमारे में सहज होगा ही: और परमात्मा के कारुण्य से अनुगृहीत हुए हम सब लोगों का यह पवित्र कर्तव्य होगा कि हम लोग अनुक्रोशत्व से अनुप्राणित हो, और तदनुसार सर्वत्र व्यवहार करें। हमें इस बात का इंकित मिलता है भास के 'अविमारक' नाटक से।:-

राजा कुन्तिभोज की पुत्री कुरक्री अञ्चनिगिर नामक मदमस्त हाथी से आक्रान्त होने वाली थी, और क्षणार्ध में अकल्प्य अनिष्ट की सम्भावना खड़ी हो गई थी। तब कोई अज्ञात युवक ने राजकुमारी को अभय दिया और हाथी को मार भगाया। यह बात सुनकर राजा कुन्तिभोज के मुँह से एक वाक्य निकल आता है: अनृणः स कारूण्यस्य। '' अर्थात् उस अज्ञात युवक ने परमात्मा के कारूण्य का ऋण अदा कर दिया॥ और आगे चलकर कुन्तिभोज की पत्नी ने इस अज्ञात परव्यसनसहायभूत युवक को 'सानुक्रोश' व्यक्ति कहा है। '' अविमारक कुरक्री को संत्रस्त देखकर, उसको अभय देने के लिए, बिना पूर्वपरिचय के, और अपनी गोपनीयता को भी दाव पर लगा कर जो दौड़ पड़ता है, वह उसकी परदुःखदुःखिता है, सानुक्रोशत्व है। संस्कृत कविओं द्वारा विभिन्न सन्दर्भों में बताया हुआ यह अनुक्रोशत्व एक सर्वोच्च मानवीयतत्व है उसमें अब कोई सन्देह नहीं है।

# पादटीप

- १. प्रतिज्ञायौगन्धरायणम् (II-4)
- २. स्वप्नवासवदत्तम् (Act-I)
- ३. स्वप्नवासवदत्तम् (Act-II)
- ४. संस्कृत-हिन्दी कोश; (सं. वी. एस. आप्टे), नागप्रकाशक, दिल्ली, 1988, (P. 36)
- ५. अमरकोषः (1-7-18)
- ६. अभिज्ञानशाकुन्तलम् (Act. VII-24 के नीचे)
- ७. मेघदूतम् । (उत्तरमेघ-५५)
- मालती का राजश्यालक नन्दन के साथ वाग्दान होने पर मालती सोचती है : राजाराधनं खलु गुरुकं,
   न पुनर्मालती ॥-मालतीमाधवम् (II-7 के नीचे)
- ९. मालतीमाधवम् । (X-11 के बाद नेपथ्योक्ति)
- १०. मुच्छकटिकम् । (Act-II-14 एवं 15 के मध्य में)
- ११. कुशः-यद्यावयोर्बालभावजनितं किञ्चिदिवनयं पश्यति तदैवमधिक्षिपति-निरनुक्रोशस्य पुत्रौ ! मा चापलम् । इति ॥

विदूषकः-एतयोर्यदि पितुर्निरनुक्रोश इति नामधेयम्, एतयोर्जननी तेनावमानिता निर्वासिता, तस्या प्रभवन्त्येतेन वचनेन दारकं निर्भर्त्सयित ॥-कुन्दमाला । (Act-V)

- १२. अविमारकम् ॥ (Act-I)
- १३. देवी—महाराज ! अकुलीनः कथमेवं सानुक्रोशो भवेत् ॥-अविमारकम् (Act-I).

## जैन दर्शन में निर्जरा तत्त्व

### डा॰ मुकुल राज महेता

जैन दर्शन के अनुसार संवर के बाद "निर्जरा" तत्त्व का स्थान होता है। संवर नवीन कमों के आग्नव को रोकता है तो निर्जरा द्वारा पहले से आत्मा के साथ बंधे हुए कमों का क्षय होता है, अर्थात् कमों की क्षयप्रक्रिया का नाम निर्जरा है। जिस प्रकार में तालाब में पानी के प्रवेश द्वार को बन्द कर देने पर सूर्य की गरमी, धूप आदि से तालाब का पानी धीरे-धीरे सूख जाता है उसी प्रकार कमों के आग्नव संवर द्वारा रोक देने पर तप आदि कारणों से आत्मा के साथ पहले से बँधे हुए कम धीरे-धीरे कमज़ोर पड़ जाते हैं। इस दृष्टि से निर्जरा का अर्थ है, कम वर्गणा का आंशिक रूप से खूटना। १

द्वादशानुप्रेक्षा में कहा गया है — बँधे हुए कर्मों के प्रदेश-पिण्ड के गलने का नाम निर्जरा है। तत्त्वार्थ भाष्य में कहा गया है — परिपाक से अथवा तप के द्वारा कर्मों का आत्मा से अलग होना निर्जरा है। है

निर्जरा की अवस्था प्राप्त करने के लिए योग एवं निर्दिध्यासन अत्यन्त आवश्यक माना गया है। राग, द्वेष तथा मोह के कारण 'आम्रव' होता है। संवर तथा निर्जरा की प्रक्रिया के द्वारा आम्रव का नाश होता है। इस प्रकार कर्म पुद्गलों से मुक्त होने पर जीव स्वयं को सर्वज्ञ तथा सर्वद्रष्टा समझकर मुक्ति का अनुभव करने लगता है। जैन दर्शन के अनुसार जीव की यह अवस्था भाव मोक्ष अथवा जीवन-मुक्त अवस्था कहलाती है।

पंचास्तिकाय में निर्जरा की व्याख्या करते हुए कहा गया है कि शुभाशुभ परिणाम निरोध रूप-संवर और शुद्धोपयोग रूप योगों से संयुक्त ऐसा जो भेद विज्ञानी जीव अनेक प्रकार के अन्तरंग-बहिरंग तपों द्वारा उपाय करता है, वह निश्चय ही अनेक प्रकार के कर्मों की निर्जरा करता है।

इस कथन पर टीका करते हुए अमृतचन्द कहते हैं — "यह जीव वास्तव में अनेक कर्मों की निर्जरा करता है। इसीलिए यह सिद्धान्त हुआ कि अनेक कर्मों की शक्तियों को नष्ट करने में समर्थ तपों से बुद्धि को प्राप्त हुआ जो शुद्धोपयोग है, वह भाव निर्जरा है। <sup>६</sup>

#### निर्जरा के भेद

जैन दर्शन में आठ प्रकार के कर्म बताये गये हैं। जब वे कर्म उदय होकर फल देते हैं और बाद में झड़ जाते हैं। इसे ही निर्जरा कहते हैं। इसके दो भेद हैं:

१. भाव निर्जरा २. द्रव्य निर्जरा

#### १. भाव निर्जरा :

भावावस्था में साधक की आत्मा में कर्मीं/के नाश करने की भावना जाग्रत होती है। इसी अवस्था को भाव निर्जरा कहते हैं। अब पुनः भाव निर्जरा के दो भेद किये जाते हैं:

- (१) सविपाक निर्जरा (२) अविपाक निर्जरा
- (१) सविपाक निर्जरा भावावस्था में भोग लेने के बाद कर्म-पुद्गलों का स्वतः नाश हो जाता है, अर्थात् उदय में जाने के बाद कर्म आत्मा स्वयं ही अलग हो जाते हैं। अतमा के साथ एक स्थान विशेष में कर्म भी अपनी स्थिति पूर्ण होने पर ही अलग होते हैं। इसलिए उसे "सविपाक निर्जरा" अथवा "अकामभाव निर्जरा" कहते हैं।
- (२) अविपाक निर्जरा उदय काल की प्राप्ति होने के पूर्व ही आत्मा के पुरुषार्थ से यदि कर्म अलग हो जोंयें तो वह "अविपाक निर्जरा" अथवा "सकामभाव निर्जरा" कहलाती है।

एक अन्य वर्गीकरण के अनुसार निर्जरा दो प्रकार की होती है — "सकाम निर्जरा और अकाम निर्जरा।" जो व्रत के उपक्रम से होती है, वह सकाम निर्जरा है, और जो जीवों के कर्मों के स्वतः विपाक से होती है वह अकाम निर्जरा है।

आचार्य उमास्वामी के अनुसार निर्जरा दो प्रकार की होती है — अबुद्धिपूर्वक और कुशलमूल । इनमें से नरक आदि गतियों में जो कर्मों के फल का अनुभव न किसी तरह के बुद्धिपूर्वक प्रयोग के बिना करता है, उसको "अबुद्धिपूर्वक निर्जरा" कहते हैं । तप और परीषह जय कृत निर्जरा "कुशलमूल" है । रे॰

स्वामी कार्तिकेय के अनुसार आठो कर्मों के उदय के बाद फल देकर कर्मों के झड़ जाने को निर्जरा कहते हैं। यह निर्जरा दो प्रकार की होती है — स्वकाल प्राप्त और तपःकृत। प्रथम स्वकाल प्राप्त निर्जरा गतिशील जीवों में होती है; और वह लगातार होती रहती है। दूसरी तप आदि द्वारा की जानेवाली निर्जरा व्रतयुक्त जीवों के होती है।<sup>११</sup>

चन्द्रप्रभ चरित में कहा गया है कि कर्मक्षपणवाली निर्जरा दो प्रकार की होती है — कालकृत और उपक्रम कृत । नरक आदि जीवों के कर्म-मुक्ति से जो निर्जरा होती है, वह "काल कृत" अथवा "कालजा" निर्जरा है और जो निर्जरा तप से होती है, वह "उपक्रम कृत" निर्जरा कहलाती है । १२

तत्त्वार्थसार में स्पष्ट किया गया है — ''कर्मों के फल देकर झड़ने से जो निर्जरा होती है, वह 'विपाकजा' निर्जरा है और जो अनुदीर्ण कर्मों को तप की शक्ति से उदयाविल में लाकर वेदन करने से जो निर्जरा होती है वह 'अविपाकजा' निर्जरा है।<sup>९३</sup>

अकाम निर्जरा बिना उपाय, बिना चेष्टा और बिना प्रयत्न के ही होती है। वह किसी की इच्छा से नहीं फलीभूत होती, बल्कि स्वयं उत्पन्न होती है। स्वकाल प्राप्त विपाकजा प्रभृति निर्जरा के जो विशेषण हैं वे स्वयं ही फलीभूत होते हैं। यह सभी जीवों के होती है। इससे सभी चिन्तक एकमत है किन्तु सकाम निर्जरा के सम्बन्ध में मतभेद है।

हेमचन्द्र सूरि का मानना है कि सकाम निर्जरा यामियों-संयमियों के ही होती है। अर्थात् जो यम संयम का पालन करते हैं और अकाम निर्जरा दूसरे प्राणियों के होती है। १४ स्वामी कार्तिकेय का मानना है कि प्रथम निर्जरा चार गतियों के जीवों में होती है और दूसरी व्रतियों के। १५

पं. फूलचन्द्र सिद्धान्त शास्त्री का मानना है कि यथाकाल निर्जरा सभी संसारी जीवों के और हर समय हुआ करती है, क्योंकि बन्धनग्रस्त कर्म अपने समय आने पर फल देकर नष्ट होते ही रहते हैं। इसलिए इसे निर्जरा तत्त्व में नहीं समझना चाहिए। जो निर्जरा तप के द्वारा होती है, वह निर्जरा तत्त्व है और इसीलिए मोक्ष का कारण है। इस प्रकार दोनों के हेतु और फल में अन्तर है। इस

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट होता है कि आत्मशुद्धि की दृष्टि से जो तप आदि की साधना की जाती है, उससे सकाम निर्जरा होती है। जिस प्रकार गीले कपड़े को धूप में फैलाकर डालने से शीघ्र सूख जाता है तथा जब उसी कपड़े को अच्छी तरह से फैलाया न गया हो, तो उसे सूखने में देर लगती है। इसी प्रकार कर्म निर्जरा के लिए जब विधिपूर्वक व विवेकपूर्वक तप आदि की साधना की जाती है तब वह सकाम निर्जरा होती है। बिना ज्ञान एवं संयम से जो तप आदि क्रियायों की जाती हैं, तो उनसे होनेवाली तथा कर्म का स्थितिपाक होने पर उनकी जो निर्जरा होती है, वह अकाम निर्जरा होती है। इसलिए कहा गया है कि — 'यश, कीर्ति, सुख एवं परलोक में वैभव आदि पाने के लिए तपस्या, ध्यान, ज्ञान आदि नहीं करना चाहिए, किन्तु एकान्त निर्जरा के लिए तप करना चाहिए। ''')

### 4)

#### निर्जरा के साधन

🕻 सविपाक निर्जरा के लिए किसी साधन की आवश्यकता नहीं होती है। वह काल द्रव्य के अनुसार स्वतः ही घटित होती है, किन्तु अविपाक निर्जरा के लिए तप आवश्यक होता है। मात्र इच्छा करने से कर्मों का नाश नहीं होता. उसके नाश के लिए तप आदि का विधान किया जाता है।

आचार्य उमास्वामी का मानना है कि तप से निर्जरा होती है। १८ कुछ व्याख्याकारों ने तप से संवर भी माना है, किन्तु निर्जरा के लिए तप ही एक मात्र साधन है। तप से निर्जरा और निर्जरा से मुक्ति प्राप्त होती है। सम्यक् दर्शन और आत्मज्ञान के बिना किया गया तप बाल तप के समान है। प्रवचनसार के अनुसार-''स्वरूप में विश्रान्त, तरंगों से रहित जो चैतन्य का व्रतपन है, वही तप कहलाता है।<sup>१९</sup>

#### तप के भेट

तप के भेद को निर्जरा का भेद भी कहते हैं। आत्मा के उपर जो कर्म का आवरण है उसे तप आदि के द्वारा क्षय किया जाता है। कर्मक्षय का हेतु होने से तप को निर्जरा कहा गया है। रे॰

स्थानांग सूत्र में एमा णिज्जरा-<sup>२१</sup> एक निर्जरा है, ऐसा माना गया है किन्तु कुछ अन्य स्थानों पर निर्जरा निमित्त भेद से बारह प्रकार की बतायी गयी है। जैसे -- अग्नि एक रूप होने पर भी निमित्त के भेद से काष्ट्राप्ति, पणाप्ति अनेक प्रकार की होती है, वैसे ही कर्म परिपाटन रूप निर्जरा वास्तव में एक ही है पर हेतुओं की अपेक्षा से बारह प्रकार की कही जाती है। १२

तप के कनकाविल आदि अनेक भेद हैं। इस दृष्टि से निर्जरा के और भी अनेक भेद हो सकते हैं। र<sup>३</sup> आचार्य अभयदेवने स्थानांग वृत्ति में कहा है कि- "अष्टविध कर्मों की अपेक्षा निर्जरा आठ प्रकार 🌛 की है।'' द्वादशविध तपों से उत्पन्न होने के कारण निर्जरा बारह प्रकार की है। अकाम-क्षुधा, पिपासा शीत, आंतप, दंशमशक और मल-सहन, ब्रह्मचर्य-धारण आदि अनेकविध कारणजनित होने से निर्जरा अनेक प्रकार की है। १४

यहाँ पर कुल बारह प्रकार के तपों का वर्णन किया गया है। ये बारहों तप दो प्रकार के तपों में विभक्त हैं — बाह्य तप और अभ्यन्तर तप। इन दोनों तपों का वर्णन क्रमशः निम्न प्रकार से प्रस्तुत है -

#### बाह्य तप

जैन दर्शन में छः बाह्य क्रियाएँ या बाह्य तपों का वर्णन किया गया है, जो निम्नलिखित हैं -

- १. अनशन
- ३. वृत्ति-संक्षेप (भिक्षाचरी) ५. विविक्त शय्यासन (प्रति संलीनता)
- २. अवमोदार्य (अनोदरी) ४. रस-परित्याग
- ६. काय क्लेश<sup>२५</sup>

१. अनशन — मर्यादित समय तक अथवा जीवन पर्यन्त सभी प्रकार के आहार का त्याग करना "अनशन" कहलाता है। इसे बाह्य तपों में प्रथम स्थान प्राप्त है। यह तप अन्य तपों से अधिक कठोर और दुर्घर्ष है। इसमें भूख पर विजय प्राप्त करनी होती है और विश्व में भूख पर विजय पाना दुर्जेंग है। भूख को जीतना और मन का निग्नह करना "अनशन" तप है। उपवास करने से तन की ही नहीं बल्कि मन की भी शुद्धि होती है। गीता में कहा गया है — "आहार का त्याग करने से विषय विकार दूर हो जाते हैं और मन भी पवित्र हो जाता है।" रह

एक वैदिक ऋषि ने कहा है — ''अनशन से बढ़कर कोई और तप नहीं है। साधारण मानव के लिए यह तप बड़ा ही दुर्धर्ष-सहन करना और वहन करना कठिन है, कठिनतम है।''<sup>२७</sup>

भगवान महावीर के अनुसार — "आहार का त्याग करने से जीवन की आशंसा अर्थात् शरीर एवं प्राणों का मोह छूट जाता है।" तपस्वी साधक को न शरीर का मोह रहता है और न ही प्राणों का ! एक चिन्तक ने कहा कि — उपवास में १. ब्रह्मचर्य का पालन, २. शास्त्र का पठन, ३. आत्म स्वरूप का चिन्तन ये तीन कार्य करने चाहिए और १. क्रोध, २. अहंकार, ३. विषय, प्रमाद का सेवन—ये तीन कार्य कभी भी नहीं करना चाहिए।

अनशन का अर्थ आहार त्याग से लिया गया है। यह त्याग कम से कम एक दिन-रात, छः महीने या विशेष अवस्था में जीवन पर्यन्त का हो सकता है। इसके दो भेद किये गये हैं — इत्वारिक — कुछ निश्चित समय के लिए, और यावत् कथिक—जीवन पर्यन्त के लिए। १९९

इत्वारिक तप में निश्चित समय के बाद भोजन की इच्छा जाग्रत होती है। इसलिए इस तप को सावकांक्ष तप भी कहते हैं और यावत् कथिक तप में योजन की कोई आकांक्षा शेष नहीं रहती, इसलिए इसे निरवकांक्ष तप कहा गया है। ३०

इत्वारिक तप के नवफारसी, पौरसी, पूर्वार्घ, एकाशन, एकस्थान, आयंबिल, दिवस चरिम, रात्रि भोजन त्याग, अभिग्रह, चतुर्थभक्त आदि अनेक भेद हैं। ३१

यावत्कालिक अनशन के पादपोपगमन और भक्त प्रत्याख्यान ये दो भेद हैं। ३२ भक्त प्रत्याख्यान में भोजन त्याग के साथ-साथ सतत स्वाध्याय, ध्यान-आत्मचिन्तन में समय बिताया जाता है। साधक हमेशा प्रसन्न की अवस्था में रहता है। पादपोपगमन तप में एक ही स्थिति में स्थिर रहना बताया गया है। जैसे-टूटे हुए वृक्ष में चंचलता नहीं होती, उसी प्रकार यदि व्यक्ति की आँख खुली है तो उसे बन्द नहीं करना।

२. अवमोदार्य (अनोदरी) — जितनी भूख की इच्छा हो, उससे कम भोजन करना अवमोदार्य (ऊनोदरी) कहा गया है। यह निर्जरा का दूसरा भेद है। इसे अल्प आहार या परिमित आहार भी कहते

हैं. जिस प्रकार आहार में कमी की जाती है, उसी प्रकार कषाय, उपकरण आदि में कमी होती है। इसके द्रव्य और भाव दो भेद हैं।

द्रव्य के अवान्तर अनेक भेद बताये गये हैं। भाव ऊनोदरी में क्रोध को कम करना, मान को कम करना, माया और लोभ को कम करना आदि शामिल हैं। द्रव्य ऊनोदरी में साधक जीवन को बाहर से हल्का, स्वस्थ व प्रसन्न रखने का मार्ग बताया गया है और भाव ऊनोदरी में अन्तरंग प्रसन्नता, आन्तरिक लघुता, और सद्गुणों के विकास का मार्ग प्रशस्त किया है।

३. वृत्ति संक्षेप (भिक्षाचरी) — वृत्ति संक्षेप का अर्थ है — सीमित या कम करना । इसमें अनेक वस्तुओं की इच्छा या लालसा को कम किया जाता है । आहार आदि को अभिग्रह करके उसकी गवेषणा करना है । आचार्य हरिभद्र ने भिक्षा के तीन प्रकार बताये हैं — दीनवृत्ति, पौरुषघ्नी और सर्वसम्पत्करी । ३३

जो अनाथ है, अपंग हो, दिर हो, ऐसे व्यक्ति जब भिक्षा माँग कर खाते हैं, उसे दीनवृत्ति भिक्षा कहते हैं। यदि व्यक्ति में श्रम करने की शक्ति हो, लेकिन कमाने की शक्ति न होने पर माँग कर खाने को पौरुषघ्नी कहते हैं। इस प्रकार के भिक्षुक देश भर के लिए भार स्वरूप हैं। जो त्यागी अहिंसक, सन्तोषी श्रमण अपने उदर निर्वाह के लिए शुद्ध और निर्दोष आहार ग्रहण करते हैं, वह सर्वसम्पत्कारी भिक्षावान् है। इस प्रकार की भिक्षा लेने व देनेवाले दोनों ही सद्गति में जाते हैं। सर्वसम्पत्कारी भिक्षा ही वास्तव में कल्याणकारी भिक्षा है। भिक्षाचरी के अनेक भेद-प्रभेद का उल्लेख किया गया है। विश्वक के अनेक दोषों को टालकर भिक्षा ग्रहण करनी चाहिए। विश्व

४. रस परित्याग — रस का अर्थ है—प्रीति बढ़ाने बाला। जिस पदार्थ से भोजन में, वस्तु में प्रीति उत्पन्न होती हो, उसे रस कहते हैं। घृत, दूध आदि तथा मधु, मक्खन इन विकार-कारक रसों का त्याग रस त्याग कहलाता है। भोजन से सम्बन्धित छः रसों का वर्णन किया गया है, जो निम्न हैं-

१. कटु - कड़वा

४. तिक्त - तीखा

२. मधुर - मीठा

५. काषाय - कसैला

३. आम्ल - खट्टा

६. लवण - नमकीन

इन छः प्रकार के रसों से भोजन मधुर व स्वादिष्ट बनता है और अधिक खाया भी जाता है। अतः कहा गया है — रस प्रायः दीप्ति उत्तेजना पैदा करनेवाले होते हैं। ३६ दूध, दहीं आदि रसों को विगय कहा गया है। सिद्धसेन ने बताया कि — इनके खाने से विकार पैदा होते हैं। जिससे मनुष्य सद्मार्ग को छोड़कर भ्रष्ट हो जाता है। अतः ये पदार्थ सेवन करनेवाले में विकृति एवं विगति दोनों के हेतु हैं। इसी कारण इसे विगह कहा गया है। ३५

किसी भी साधक के लिए पौष्टिक व मधुर भोजन सर्वथा त्याज्य नहीं है। वह उसे केवल आवश्यकतानुसार ही ग्रहण करता है किन्तु उसका स्वाद नहीं लेता। स्वाद के लिए आहार को चबाना, चूसना आदि दोष है। <sup>३८</sup> रस त्याग के अनेक भेद बताये गये हैं।

५. विविक्त शय्यासन (प्रति संलीनता) — निर्बाध रूप से एकान्त स्थान में निवास करना अथवा दूसरे के हित में लीन आत्मा को अपने हित में लीन बनाने की प्रक्रिया ही वास्तव में प्रति संलीनता या विविक्त शय्यासन कहलाता है। इसलिए इस संलीनता को स्वसंलीनता भी कहते हैं। इन्द्रिय कषाय आदि को योग के माध्यम से बाहर से हटाकर भीतर अपने मन में गुप्त करना या छिपाना संलीनता है।

भगवतीसूत्र में प्रतिसंलीनता के इन्द्रिय प्रतिसंलीनता, कषाय प्रतिसंलीनता, योग प्रतिसंलीनता और विविक्त शय्यासन सेवना आदि चार भेद किये हैं।<sup>३९</sup>

६. काय क्लेश — कायक्लेश का अर्थ है — शरीर को शीत, उष्ण अथवा विविध आसन आदि द्वारा विभिन्न प्रकार से कष्ट देना । एक कष्ट स्वकृत होता है और दूसरा परकृत । साधक अपने शरीर पर आसक्त नहीं रहता । वह शरीर व आत्मा को अलग-अलग स्वीकार करता है । आचार्य भद्रवाहु ने स्पष्ट किया है कि — "यह शरीर और आत्मा दूसरे का है । साधक इस प्रकार की तत्त्व बुद्धि के द्वारा दुःख और क्लेश देनेवाली शरीर की ममता का त्याग करते हैं । उ

आत्मवादी साधक यह स्वीकार करता है कि — "जो दुःख है, कष्ट है, वह सब शरीर को है, आत्मा को नहीं। कष्ट से शरीर को पीड़ा होती है, वध आदि से शरीर का नाश होता है, आत्मा का नहीं। 3

स्थानांग में कायक्लेश के प्रकार को बताते हुए कहा गया है — कायोत्सर्ग करना, उत्कटुक आसन से ध्यान करना, प्रतिमा धारण करना, वीरासन करना, निषद्या-स्वाध्याय आदि के लिए पालधी मारकर बैठना, दण्डापत खड़े होकर रहना, लकड़ी की भाँति खड़े होकर ध्यान करना । ४२ उववाई सूत्र में काय क्लेश के प्रकारान्तर से चौदह भेद बताये गये हैं। ४३

#### अभ्यन्तर तप

जैन दर्शन में छः अभ्यन्तर क्रियायें या तपों का वर्णन किया गया है, जो निम्नलिखित हैं —

- १. प्रायश्चित्त ४. स्वाध्याय २. विनय ५. ध्यान
- ३. वैयावृत्त्य ६. व्युत्सर्ग<sup>४४</sup>

www.jainelibrary.org

१. प्रायश्चित — प्रायश्चित का अर्थ हैं — व्रत में प्रमादजनित दोषों का शोधन करना । प्रायश्चित दो शब्दों के योग से बना है — प्रायः + चित् । जैन आचार्य ने कहा है — प्रायः का अर्थ पाप और चित् का अर्थ उस पाप का शोधन करना । अर्थात् पाप को शुद्ध करने की क्रिया को प्रायश्चित कहते हैं । अर्थ

आचार्य अकलंक के अनुसार अपराध का नाम प्रायः है, चित् का अर्थ है शोधन । जिस क्रिया से अपराध की शुद्धि हो, वह प्रायश्चित्त है। <sup>४६</sup>

प्रायश्चित्त को प्राकृत भाषा में ''पायच्छित्त'' कहते हैं। जैन आचार्यने पायच्छित्त शब्द की उत्पत्ति के बारें में कहा है-''पाप'' अर्थात् पाप का जो छेदन करता है, अर्थात् पाप को दूर कर देता है उसे पायच्छित्त कहते हैं। भें

स्थानांग सूत्र में प्रायश्चित्त के दस प्रकार बताये गये हैं। <sup>४८</sup> इससे दोष दूर होते हैं। हृदय शुद्ध होता है। तत्त्वार्थ सूत्र में प्रायश्चित्त के नौ प्रकार बताये गये हैं। <sup>४९</sup> इन्हीं नौ प्रकारों का वर्णन निम्नवत् प्रस्तुत है-

१. आलोचन

४. विवेक

७. छेद

२. प्रतिक्रमण

५. व्युत्सर्ग

८. परिहार

३. तदुभय

६. तप

९. उपस्थापन

- १. आलोचन अपनी भूल या गलती को गुरु के समक्ष शुद्ध भाव से प्रकट करना या स्वीकार करने को "आलोचन" कहते हैं।
- २. प्रतिक्रमण जीव द्वारा हो चुकी भूल या गलती का अनुताप करके उससे वह मुक्ति चाहता है, तथा भविष्य में कोई नई भूल न हो, इसके लिए सावधान रहना ही ''प्रतिक्रमण'' है।
- ३. तदुभय इस स्थिति में जीव द्वारा हुई भूल को स्वीकार करना और भविष्य में कोई भूल न हो, इसके लिए प्रयास करना । ये दोनों क्रियाएँ "तदुभय" में साथ-साथ होती है ।
- ४. विवेक इसमें किसी भी प्रकार के खाद्य पदार्थ तथा पेय पदार्थ के विचार आने पर उसका पूर्ण परित्याग करना ''विवेक'' कहलाता है।
- ५. ट्युन्सर्ग एकाग्रता पूर्वक शारीरिक तथा मानसिक व्यापारों का परित्याग करना 'व्युन्सर्ग'' कहलाता है।
  - ६. तप सभी प्रकार के आवश्यक वस्तुओं पर मन का नियंत्रण रखना "तप" कहलाता है।
- ७. छेद दोष के अनुसार वर्ष, मास, पक्ष तथा दिवस की संख्या का प्रव्रज्या कम कर देना ही ''छेद'' कहलाता है।

- ८. परिहार दोषी व्यक्ति को उसके दोष के अनुसार कुछ समय तक संसर्ग से दूर रखना ही ''परिहार'' कहलाता है।
- ९. उपस्थापन अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य आदि व्रतों के भंग हो जाने के कारण पुनः उन्हीं महाव्रतों का परिपालन ''उपस्थापन' कहा जाता है।

#### विनय

जैन दार्शनिकों ने विनय शब्द का सम्बन्ध हृदय से लगाया है। यह उसका आत्मिकगुण है। जैन साहित्य में विनय शब्द तीन में प्रयुक्त हुआ है —

- १. विनय अनुशासन
- २. विनय आत्म संयम-शील-सदाचार
- ३. विनय नप्रता एवं सद्व्यवहार

स्थानांग वृत्ति में आचार्य अभयदेव ने स्पष्ट किया है कि — जिससे आठ कर्म का वि-नय (विनय-दूर होना) होता है अर्थात् विनय आठों कर्मों को दूर करता है; उससे चार गति का अन्त होकर मोक्ष गति प्राप्त होती है। <sup>५०</sup>

प्रवचनसार वृत्ति में लिखा गया है- ''विनपति क्लेशकारकमष्टप्रकारं कर्म इति विनयः ।'' क्लेश पैदा करनेवाले अष्टकर्म शत्रुओं को जो दूर करे, वह विनय है।

भगवती आदि आगम साहित्य में ज्ञानविनय, दर्शन विनय, चारित्र विनय, मन विनय, काय विनय और लोकोपचार विनय आदि सात प्रकार के विनय हैं। <sup>५१</sup> विनय यद्यपि गुणरूप से एक ही है फिर भी उसके भेद केवल विनय की दृष्टि से ही किये गये हैं। वे चार प्रकार के हैं-

- १. जान विनय
- २. दर्शन विनय
- ३. चारित्र्य विनय
- ४. उपचार विनय<sup>५२</sup>
- १. ज्ञानविनय ज्ञान प्राप्त करना तथा प्राप्त ज्ञान का बार-बार अभ्यास करना जिससे वह ज्ञान भूल न जाय, ''ज्ञान विनय'' कहलाता है।
- २. दर्शन विनय तत्त्व की यथार्थ प्रतीति स्वरूप सम्यक् दर्शन से चिलत न होना, उसमें होनेवाली शंकाओं को संशोधित कर निश्चल व शुद्ध भाव से साधना करना "दर्शन विनय" कहलाता है।

- ३. चारित्र्य विनय सम्यक् पूर्वक किसी भी चरित्र में चित् का समाधान करना "चारित्र्य विनय" कहलाता है।
- ४. उपचार विनय प्रत्येक जीव अपनी अपेक्षा सद्गुणी मनुष्य में समादर भाव अर्थात् समान भाव रखना 'उपचार विनय'' कहलाता है ।

#### वैयावृत्त्य

धर्म साधना में सहयोग करनेवाली आहार आदि वस्तुओं से शुश्रूषा करना वैयावृत्य कहलाता है। वैयावृत्य से तीर्थंकर नाम गोत्र कर्म का उपार्जन होता है। १३ रोगी, नवदीक्षित, आचार्य आदि की सेवा करता हुआ साधक महानिर्जरा और महापर्यवसान परममुक्ति पद को प्राप्त करता है। १४ सेवा मुक्तिदायिनी है।

स्थानांग में जो आठ शिक्षाएँ दी गयी हैं उनमें से दो शिक्षाएँ केवल सेवा के सम्बन्ध में हैं। १५ भगवती आदि में वैयावृत्त्य के दस प्रकार बताये हैं। १६ इन्हीं दस प्रकार का वर्णन निम्नवत् प्रस्तुत है —

| १. आचार्य   | ६. गण       |
|-------------|-------------|
| २. उपाध्याय | ७. कुल      |
| ३. तपस्वी   | ८. संघ      |
| ४. शैक्ष    | ९. साधु     |
| ५. म्लान    | १०. समनोज्ञ |

- १. आचार्य --- मुख्य रूप से जिसका कार्य व्रत और आचार ग्रहण कराने का हो, वह "आचार्य" है।
- २. उपाध्याय --- मुख्य रूप से जिस व्यक्ति का कार्य श्रुताभ्यास कराने का हो, वह "उपाध्याय" है।
- तपस्वी जो महान और उग्र तप करनेवाला हो, उसे "तपस्वी" कहते हैं।
- ४. शैक्ष -- जो नवदीक्षित होकर शिक्षण प्राप्त करने का प्रत्याशी हो, उसे "शैक्ष" कहते हैं।
- ५. ग्लान जो गुण आदि से क्षीण हो अर्थात् जिसमें गुण की माला कम है, वह ''ग्लान'' कहा जाता है।
- ६. गण पृथक्-पृथक् आचार्यों के सांनिध्य में रहकर शिक्षा ग्रहण करनेवाले समुदाय को 'गण' कहते हैं।
- ७. कुल एक ही आचार्य द्वारा दीक्षित शिष्य-समुदाय को ''कुल'' कहा जाता है
- ८. संघ धर्म का अनुशरण करनेवाले समुदाय का नाम संघ है। इसके साधु, साध्वी, श्रावक तथा श्राविकाएँ ये चार भेद हैं।

SAMBODHI.

- ९. साधु प्रव्रज्याधारी उपासक अर्थात् अपनी इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करनेवाले को ''साधु'' कहते हैं।
- १०. समनोज्ञ ज्ञानादि गुणों में समान व्यक्ति को "समनोज्ञ" कहते हैं। ५०

#### स्वाध्याय

शास्त्रों को मर्यादापूर्वक पढ़ना, विधिसहित अध्ययन करना "स्वाध्याय" है। ५८ दूसरा अर्थ है ---अपना अपने ही भीतर अध्ययन—अर्थात् आत्मचिन्तन मनन, "स्वाध्याय' है। भ इसमें साधक स्वयं की गलती को ढुँढ करके उसके निवारण के लिए आत्मचिन्तन करना।

जिस प्रकार शरीर की वृद्धि के लिए भोजन व व्यायाम की आवश्यकता होती है, उसी प्रकार बुद्धि के विकास के लिए आत्म-मन्थन-चिन्तन व अध्ययन की आवश्यकता होती है।

स्वाध्याय से सभी प्रकार के दुःखों से मुक्ति मिलती है। ६० इससे मन में एकत्रित, संचित दूषित कर्म स्वाध्याय से क्षीण हो जाते हैं। <sup>६१</sup> आचार्य संघदासगणी ने कहा है — स्वाध्याय एक अभूतपूर्व तप है। इसके समान तप न अतीत में कभी हुआ है, न वर्तमान में है और न भविष्य में कभी होगा ।<sup>६२</sup>ं

एक वैदिक ऋषि ने स्पष्ट किया है — 'तपो हि स्वाध्यायः।''<sup>६३</sup> अर्थात् स्वाध्याय ही तप है। स्वाध्याय में कभी भी प्रमाद न करो । <sup>६४</sup> स्वाध्याय करने से मन निर्मल, स्वच्छ व पारदर्शी हो जाता है । आचार्य पतंजिल ने तो यहाँ तक कहा है कि स्वाध्याय करने से अपने इष्ट देवता का साक्षात्कार होने लगता है। <sup>६५</sup>

जान प्राप्त करने से उसे विशद एवं परिपक्त बनाने तथा उसके प्रचार का प्रयत्न करना, ये सभी स्वाध्याय के अन्तर्गत आते हैं। ये स्वाध्याय पाँच प्रकार के होते हैं। ६६

- १. वाचना
- ४. आम्नाय
- २. पुच्छना
- ५. धर्मोपदेश
- ३. अनुत्प्रेक्षा
- वाचना किसी शब्द का यदि प्रथम पाठ किया जाय तो वही "वाचना" है।
- २. पुच्छना सभी प्रकार की शंका को दूर करने को "पुच्छना" कहते हैं।
- ३. अनुत्प्रेक्षा किसी भी शब्द, पाठ तथा अर्थ का मनन करना "अनुत्प्रेक्षा" है ।
- ४. आम्नाय पढे गये पाठों का शुद्ध उच्चारण करना "आम्नाय" कहलाता है।
- ५. धर्मोपदेश -- ज्ञात बस्तुओं के आन्तरिक व बाह्य सभी प्रकार के रहस्य को समझना "धर्मीपदेश" कहलाता है।

#### ध्यान

मन की एकाग्र अवस्था का नाम 'घ्यान' है। आचार्य हेमचन्द्र ने कहा है कि — अपने विषय में (ध्येय के रूप में) मन का एकाग्र हो जाना ध्यान है।  $^{69}$  आचार्य भद्रबाहु ने भी कहा है कि — चित्त या मन को किसी भी विषय पर स्थिर करना एकाग्रचित्त करना ध्यान है।  $^{64}$ 

आचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने ध्यान की परिभाषा स्पष्ट करते हुए कहा है — शुभैकप्रत्ययो ध्यानम् ।<sup>६९</sup> शुभ और पवित्र आलम्बन पर एकाग्र होना ध्यान है । समाधि एवं शान्ति की कामना रखनेवाला आर्त्त एवं रौद्रध्यान का त्याग करके धर्म और शुक्ल ध्यान का चिन्तन करे ।<sup>७०</sup> ध्यान में पवित्र विचारों में मन को स्थिर रखा जाता है । आत्मा का आत्मा के द्वारा आत्मा के विषय में सोचना, चिन्तन करना ध्यान है ।<sup>७१</sup>

ध्यान रूपी अग्नि से कर्म रूपी लकड़ी जलकर भस्म हो जाती है और आत्मा शुद्ध-बुद्ध-सिद्ध-निरंजन स्वरूप प्राप्त कर लेता है।

उत्तम संहनन वाले का एक विषय में चित्तवृत्ति का रोकना ध्यान है, जो अन्तर्मुहूर्त तक होता है। <sup>७२</sup> तत्त्वार्थ सूत्र में ध्यान चार प्रकार का होता है। <sup>७३</sup> इनमें से आर्त्त और रौद्र संसार का कारण होने से दुध्यान एवं हेय है तथा दो शुक्ल और धर्म मोक्ष होने के कारण सुध्यान व उपादेय या ग्रहण करने योग्य होते हैं। चारों ध्यान निम्नवत् है-

- १. आर्त्त ध्यान
- ३. धर्म ध्यान
- २. रौद्र ध्यान
- ४. शुक्ल ध्यान
- १. आर्त्तध्यान अप्रिय वस्तु के प्राप्त होने पर उसके परित्याग के लिए सतत चिन्ता करना प्रथम आर्त्त ध्यान है। दुःख पड़ने पर उसको दूर करने की सतत चिन्ता करना दूसरा आर्त्त ध्यान है। प्रिय वस्तु के वियोग हो जाने पर उसे पाने के लिए सतत चिन्ता करना तीसरा आर्त्त ध्यान है। अप्राप्त वस्तु को पाने के लिए संकल्प या चिन्ता करना चतुर्थ आर्त्त ध्यान है। आर्त्त ध्यान अविरत देश, संयत और प्रमत्त संयत इन चार गुणस्थानों में ही सम्भव है। अर्थ
- २. रीद्र ध्यान गलत कार्य से दूर रहना रीद्र ध्यान है। हिंसा, असत्य, चोरी और विषय रक्षण के लिए सतत चिन्ता करना ''रीद्र ध्यान'' कहा जाता है। यह अविरत और देश विरत में सम्भव है। यह ध्यान भी चार प्रकार का होता है -
  - १. हिंसानुबन्धी
- ३. स्तेयानुबन्धी
- २. अनृतानुबन्धी
- ४. विषयरक्षणानुबन्धी ।<sup>७५</sup>

- 3. धर्म ध्यान वीतराग तथा सर्वज्ञ पुरुष की आज्ञा की परीक्षा तथा परिचय प्राप्त करने में मनोयोग देना "धर्म ध्यान" कहा जाता है। दोषों के स्वरूप तथा उससे बचने के उपायों का विचार करने में मनोयोग देना। अनुभवगम्य विपाकों का सम्यक् तथा ज्ञान रखने में मनोयोग देना। लोक के स्वरूप का विचार करने में मनोयोग देना। यह ध्यान भी चार प्रकार का माना गया है।
  - १. आज्ञाविचय धर्मध्यान
  - २. अपायविचय धर्मध्यान
  - ३. विपाकविचय धर्मध्यान
  - ४. संस्थानविचय धर्मध्यान । १६
- ४. शुक्ल ध्यान साधक को सभी प्रकार के कर्मों से मुक्ति दिलाने में यह ध्यान लाभदायक है अर्थात् सम्पूर्ण जीवन में किये गये पाप दुष्कर्म से छुटकारा मिलता है। इस ध्यान का प्रमुख लक्ष्य मोक्ष प्राप्त करना है। मोक्ष की प्राप्ति में यह विशेष उपयोगी होने के कारण उपशान्त मोह तथा क्षीणमोह दो प्रकार का माना गया है।

#### व्युत्सर्ग

व्युत्सर्ग शब्द दो शब्दों के योग से बना है — वि+उत्सर्ग। 'वि' का अर्थ है—विशिष्ट और 'उत्सर्ग' का अर्थ है—त्याग। विशिष्ट त्याग या त्याग करने की विशिष्ट विधि को 'व्युत्सर्ग' कहते हैं।

आचार्य अकलंक ने व्युत्सर्ग को इस प्रकार परिभाषित किया है कि — ''निःसंगता-अनासक्ति, निर्भयता और जीवन की लालसा का त्याग।'' व्युत्सर्ग इसी आधार पर टिका हुआ है। धर्म के लिए, साधना के लिए, अपने आपको उत्सर्ग करने की विधि व्युत्सर्ग है। <sup>90</sup> तत्त्वार्थ सूत्र में व्युत्सर्ग के दो प्रकार किये गये हैं-

- १. बाह्योपाधिव्युत्सर्ग
- २. आभ्यन्तरोपाधिव्युत्सर्ग । ७८
- बाह्योपाधिव्युत्सर्ग धन-धान्य आदि बाह्य वस्तुओं से ममताभाव समाप्त कर लेना ही
   "बाह्योपाधिव्युत्सर्ग" कहलाता है।
- २. आभ्यान्तरोपाधिव्युत्सर्ग शरीर से ममताभाव समाप्त हो जाना एवं काषायिक विकारों में तन्मयता का त्याग करना ही "आभ्यन्तरोपाधिव्युत्सर्ग" कहलाता है।

153

भगवती सूत्र में व्युत्सर्ग के चार प्रकार स्वीकार किये गये हैं, जो निम्नवत् है-

- १. गण व्युत्सर्ग
- ३. उपधि व्युत्सर्ग
- २. शरीर व्युत्सर्ग ४. भक्तपान व्युत्सर्ग ।<sup>७९</sup>

शरीर व्युत्सर्ग को कायोत्सर्ग भी कहते हैं । इसके अन्तर्गत साधक मोहवश किये गये कार्यों का प्रायश्चित्त करता है, मन में पश्चात्ताप करता है और शरीर की ममता को त्याग कर उन दोषों को दूर करने के लिए कृत संकल्प करता है।

कायोत्सर्ग की साधना करते समय देवता, मनुष्य तथा तिर्यंच सम्बन्धी उपसर्ग भी हो सकते हैं, साधक उन उपसर्गों को सम्यक् प्रकार से सहन करे, तभी उसका कायोत्सर्ग शुद्ध हो सकता है।<sup>८०</sup>

कायोत्सर्ग जीवन की प्रतिदिन की साधना है। प्रत्येक क्षण में कायोत्सर्ग की भावना करनी चाहिए। भगवान ने कहा - "अभिक्खणं काउस्सग्गकारी-" अभीक्ष्ण बार-बार कायोत्सर्ग करता रहे । प्रकारान्तर से इसके दो भेद हैं — १. द्रव्य कायोत्सर्ग, २. भावकायोत्सर्ग। <sup>८९</sup> द्रव्य में कायचेष्टा का विरोध होता है और भाव में धर्म एवं शुक्ल ध्यान में रमण रहता है।

कायोत्सर्ग में तप प्रमुख है। कायोत्सर्ग में जो साधक सिद्ध हो जाता है, वह सम्पूर्ण व्युत्सर्ग तप में सिद्ध हो जाता है।<sup>८२</sup>

### पादटीप

- १ (क) "एकदेश कर्म संक्षय लक्षणा निर्जरा।" सर्वार्थसिद्धि, 1/4.
  - (ख) तत्त्वार्थवार्तिक अकलंक, 1/4/17.
- २ ''बद्धपदेसमालणं णिज्जरणं इदि जिणेहि पण्णतं ।'' द्वादशानुप्रेक्षा, ६६.
- ३ ''कर्मणां विपाकतस्तपसा व शाटो निर्जरा ।'' तत्त्वार्थभाष्य हरिभद्रीय वृत्ति 1/4.
- ४. ''बन्धहेत्वभावनिर्जरायाम्'' तत्त्वार्थ सूत्र, 10/2. तथा ''कृत्स्नकर्मक्षयो मोक्षः'' वही, 10/3.
- ५. ''संवरजोगेहिं जुदो तवेहिं जो घिट्ठदे व द्विहेहि । कम्माणं णिज्जरणं बहुमाणं कुणदि सो णियद।" — पंचास्तिकाय, गाथा 144.
- ६. पंचास्तिकाय, पृ० 209.

- "यथाकालं तपसा च भुक्तरसः कर्मपुद्गलो येन ।
   भावेन सऽतिज्ञेया तस्सऽनं चेति निर्जरा द्विविधा ।" व्र० सं० गाथा, 36.
- ८. ''ततश्च निर्जराः'' तत्त्वार्थ सूत्र 6-23.
- ९. ''निर्जरा सा द्विधा ज्ञेया सकामाकामभेदतः ॥
   सकामा स्मृता जैनैर्या व्रतौपक्रमैः कृता ।
   अकामा स्वविपाकेन यथा श्वभ्रादिवासिनाम् ॥ धर्मशर्माभ्युदयम्, 21/122-123.
- १०. तत्त्वार्थ भाष्य, 9/7.
- ११. द्वादशानुप्रेक्षा-निर्जरा अनुप्रेक्षा, 103-104.
- १२. चन्द्रप्रभचरितम्, 18/109-110.
- १३. तत्त्वार्थ सार, 7/2-4.
- १४. ''ज्ञेया सकामा यामिनामकामान्यदेहिनाम्।'' सप्ततत्त्वप्रकरण, गाथा 128.
- १५. ''चादुगदीणं पढमा, वयजुत्ताणं हवे विदिया।'' द्वादशानुप्रेक्षा, निर्जराअनुप्रेक्षा 104.
- १६. सभाष्य तत्त्वार्थसूत्र पृ० 378.
- १७. दशवैकालिक, 93.
- १८. ''तपसा निर्जरा च'' तत्त्वार्थ सूत्र, 9/3.
- १९. प्रवचनसार, गाथा 14.
- २०. ''जम्हा निकाइयाणऽवि कम्माण तवेण होई निज्जरण । तम्हा उवयाराओ, तवो इहं निज्जरा भणिया ।''

— नवतत्त्वप्रकरण ११ भाष्य ९० देवगुप्तसूरि प्रणीत

- २१. स्थानांग 9/16.
- २२. ''काष्टोपलादिरूपाणां निद्रानानां विभेदतः । विहर्यथैकरूपोऽपि पृथग्रूपो विवक्ष्यते ॥ निर्जरापि द्वादशधा तपोभेदैस्तथोदिता । कर्मनिर्जरणात्मा त सेकरूपैव वस्तुतः ॥

शान्तसुधारस निर्जराभावना २-३ विनयविजयजी

www.jainelibrary.org

- २३. नवतत्त्व प्रकरण ११ देवगुप्तसूरि प्रणीत.
- २४. स्थानांग सूत्र 1/16 टीका.
- २५. ''अनशनावमौद्र्य वृत्ति परिसंख्यानरसपरित्यागविविक्तशय्यासनकायक्लेशा बाह्यं तपः ।'' —— तत्त्वार्थं सूत्र 9/19.
- २६. ''विषया विनिवर्तन्ते निराहारस्य देहिनः।'' भगवद्गीता 2/59.
- २७. ''तपो नानशनात् परं । यद्वि परं तपस्तद् दुर्धुर्षम् तद् दुराघर्षम् ।'' — मैत्रायणी आरण्यक 10/62.
- २८. उत्तराध्ययन २९/३५.
- २९. भगवती सूत्र 25/7.
- ३०. उत्तराध्ययन ३०/९.
- ३१. जैनधर्म में तपः स्वरूप और विश्लेषण (मुनिश्री नथमलजी) पृ० 181-199.
- ३२. ''आवकहिए दुविहे पण्णत्ते-पाओवगमणे य भत्तपच्चक्खाणेय।'' उववाई सूत्र.
- ३३. अष्टक प्रकरण 5/1.
- ३४. (क) उत्तराध्ययन 30/25.
  - (ख) स्थानांग 6.
- ३५. (क) उत्तराध्ययन 24/11-12.
  - (ख) पिण्डनिर्युक्ति 92-93.
- ३६. उत्तराध्ययन 32/10.
- ३७. (क) प्रवचनसारोद्धार वृत्ति-प्रत्याख्यान द्वारा ।
  - (ख) योगशास्त्र ३, प्रकाशवृत्ति.
- ३८. (क) भगवती 7/1.
  - (ख) आचारांग 8/6.
- ३९. भगवती 25/7.
- ४०. आवश्यक निर्युक्ति 1547.
- ४१. उत्तराध्ययन 2/27.
- ४२. स्थानांग ७ सूत्र 554.

- **४ई. उववाई: समवसरण अधिकार.**
- ४४. प्रायश्चित्तविनय वैयावृत्त्य स्वाध्याय व्युत्सर्ग ध्यानान्युत्तरम् ।" --- तत्त्वार्थ सूत्र, 9/20.
- ४५. ''प्रायः पापं विनिर्दिष्टं चित्तं तस्य विशोधनम् ।'' धर्म संग्रह ३, अधिकार.
- ४६. "अपराधो वा प्रायः चित्तं शुद्धः । प्रायस् चित्तं-प्रायश्चितं-अपराधविशुद्धिः" राजवार्तिक ९/22/1.
- ४७. ''पावं छिंदई जम्हा पायच्छितं ति भण्णइ तेण ।'' पंचाशक सटीक विवरण 16/3.
- ४८. (क) स्थानांग सूत्र 10.
  - (ख) भगवती सूत्र 25/7.
- ४९. "आलोचनप्रतिक्रमणतदुभय विवेक व्युत्सर्ग तपश्च्छेदपरिहारोपस्थापनाः।" तत्त्वार्थ सूत्र, 9/22.
- ५०. स्थानांग ६ टीका.
- ५१. (क) भगवती 25/7.
  - (ख) स्थानांग 7.
  - (ग) औपपातिक : तपवर्णन ।
- ५२. ''ज्ञानदर्शनचारित्रोपचाराः।'' तत्त्वार्थं सूत्र, 9/23.
- ५३. उत्तराध्ययन 29/3.
- ५४. स्थानांग 5/1.
- ५५. स्थानांग ८.
- ५६. (क) भगवती 35/7.
  - (ख) स्थानांग 10.
- ५७. ''आचार्योपाध्यायतपस्विशैक्षम्लान गण कुल संघसाधुमनोज्ञानाम् ।'' तत्त्वार्थ सूत्र, ९/२४.
- ५८. ''सुष्टुआ-मर्यादया अधीयते इति स्वाध्यायः।'' स्थानांग अभयदेव वृत्ति 5/3/465.
- ५९. ''स्वस्य स्वस्मिन् अध्यायः-अध्ययनं स्वाध्यायः।''
- ६०. ''सज्झाए वा निउत्तेण सञ्बदुक्खविमोक्खणो ।'' उत्तरा० 26/10.
- ६१. "बहुभवे संचियं खलु सज्झाएण खणे खर्वई।" चन्द्रप्रज्ञप्ति, 91.
- ६२. (क) न वि अत्थि न वि अ होही सज्झाय समं तवोकम्मं ।'' बृहत्कल्पभाष्य 1169. (ख) चन्द्रप्रज्ञप्ति सूत्र 89.
- ६३. तैत्तिरीय आरण्यक 2/14.
- ६४. तैत्तिरीयोपनिषद 1/11/1.

- ६५. ''स्वाध्यायादिष्टदेवता संप्रयोगः।'' योगदर्शन 2/44.
- ६६. (क) भगवती 25/7.
  - (ख) स्थानांग 5.
  - (ग) ''वाचनापृच्छनानुप्रेक्षाम्नायधर्मोपदेशाः ।'' --- तत्त्वार्थ सूत्र, 9/25.
- ६७. ''ध्यानं तु विषये तस्मिन्नेकप्रत्ययसंतितः।'' अभिधान चिन्तामणि कोष 1/48.
- ६८. "चित्तस्सेमणया हवइ झाणं" आवश्यक निर्युक्ति 1456.
- ६९. द्वात्रिंशद् द्वात्रिंशिका 18/11.
- ७०. ''अट्ट रुद्दाणि विज्ञित्ता झाएजा सुसमाहिए।. धम्म सुकाई झाणाई झाणं तं तु बुहावए॥''
- ७१. तत्त्वानुशासन 74.
- ७२. ''उत्तमसंहननस्यैकाग्रचिन्तानिरोधो ध्यानमान्तमुहूर्तात् ।'' --- तत्त्वार्थ सूत्र ९/२७.
- ७३. ''आर्त्तरौद्रधर्म्य शुक्लानि'' तत्त्वार्थ सूत्र, 9/28.
- ७४. "आर्त्तममनोज्ञस्य सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्वाहारः । विपरीतं मनोज्ञस्य । वेदनायाश्च । निदानं च । तदिवरत देशिवरत प्रमत्त संयतानाम् ।" — तत्त्वार्थ सूत्र, 9/30-34.
- ७५. ''हिंसाऽनृतस्तेयविषयसंरक्षणेभ्यो रौद्रमविरतदेशविरतयोः।'' तत्त्वार्थ सूत्र, 9/35.
- ७६. ''आज्ञाऽपायविपाक संस्थानविचयाय धर्ममप्रमत्तसंयतस्य।'' तत्त्वार्थ सूत्र, ९/३६.
- ७७. ''निःसंग-निर्भयत्व जीविताशा व्युदासाद्यर्थो व्युत्सर्गः।'' तत्त्वार्थ राज वार्तिक, 9/26/10.
- ७८. ''बाह्याभ्यन्तरोपध्योः।'' तत्त्वार्थ सूत्र, 9/26.
- ७९. भगवती सूत्र, 25/7.
- ८०. आवश्यक निर्युक्ति, 1549.
- ८१. सो पुण काउस्सम्मो दव्वतो भावतो य भवति । दव्वतो कायचेट्ठा निरोहो भवतो काउस्सम्मो झाणं ॥ आवश्यक चूर्णि ।
- ८२. जैन धर्म में तप : स्वरूप और विश्लेषण, पु॰ 523.

# સરઠાર પટેલ યુનિવર્સિટી મ્યુઝિયમમાંની પાંચ નોંધપાત્ર પ્રતિમાઓ

# નંદન હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી

વક્ષભ વિદ્યાનગર(જિ. આણંદ)માં આવેલા સરદાર પટેલ યુનિવર્સિટીના યુનિવર્સિટી મ્યુઝિયમમાં અનેક પ્રતિમાઓ આવેલી છે, જેમાંની કેટલીક પર લેખ કોતરેલ છે. કેટલીક પ્રતિમાઓ પથ્થર પર કંડારેલી છે, જ્યારે કેટલીક ધાતુની બનેલી છે. અહીં આમાંની પાંચ નોંધપાત્ર પ્રતિમાઓનો પરિચય પ્રસ્તુત કરવામાં આવે છે.

#### ૧. બ્રહ્માની પાષાણપ્રતિમા :



આ પ્રતિમા પેટલાદમાંથી ૧૯૮૪માં પ્રાપ્ત થઈ હતી. બ્રહ્માની પ્રતિમાઓ જૂજ સંખ્યામાં મળે છે. નગરા(તા. ખંભાત)માં બ્રહ્માની મોટી પ્રતિમા અઘપર્યંત પૂજાય છે. ત્યાંની બ્રહ્માની અને બીજી મોટી પ્રતિમા વક્ષભ વિદ્યાનગરમાં ચારુતર વિદ્યામંડળના આંગણામાં વૃક્ષ નીચે રાખેલી છે.

પેટલાદમાંથી મળેલી આ આરસ-પ્રતિમા નાના કદની (પપ સેં.મી. × ૩૦ સેં.મી. × ૧૪ સેં.મી.) છે. ચતુર્મુખ બ્રહ્માને અહીં અર્ધમૂર્ત કંડારેલા છે. એમનું સંમુખ રહેલું મુખ પૂર્ણતઃ કંડારેલું છે, જ્યારે બાજુનાં બે મુખ અર્ધ કરતાંય ઓછા પ્રમાણમાં મૂર્ત કરેલાં

છે, બ્રહ્મા સમયાદ અવસ્થામાં ઊભા છે. સંમુખ દેખાતા મુખમાં લાંબી મૂછ અને લાંબી દાઢી નજરે પડે છે. કંઠમાં નાની કંઠી છે અને ત્રણ સેરનો લાંબો હાર લટકે છે. ઉપલા જમણા હસ્તમાં બ્રહ્મા સુવ ધારણ કરે છે. બાકીના ત્રણ હસ્ત ખંડિત છે, પ્રતિમા ૮ મી કે ૯મી સદીની છે.

#### ર. દશાવતારનો ખંડિત શિલાપદ :



આ શિલાપક મહેળાવ (તા. પેટલાદ) ગામમાંથી મળેલો. એ ૧૧૦ સેં.મી. × ૪૬ સેં.મી. × ૧૫ સેં.મી.ના કદનો છે.

આ પદમાં વિષ્ણુ ભગવાનના ત્રણ કે ચાર અવતારોની આકૃતિ કંડારી છે. જમણે છેડે ્રોષશાયી

વિષ્ણુ ભગવાનની મુખ્ય પ્રતિમા નજરે પડે છે. આની પહેલાંના છ કે સાત અવતાર આવા એક બીજા શિલાપદ પર કોતરેલા હશે, પરંતુ એ પદ ઉપલબ્ધ થયો નથી.

પ્રસ્તુત પદમાં ડાંબે છેડે પહેલાં બે ધનુર્ધારી આકૃતિઓ કંડારી છે. ડાંબી બાજુની આકૃતિ સ્પષ્ટતઃ રામની છે. એમની ડાંબી બાજુએ લક્ષ્મણની એવી ઊભી આકૃતિ દેખા દે છે, એની ડાંબી બાજુએ ધ્યાનસ્થ બુદ્ધની પ્રતિમાં છે. સંભવ છે કે શિલ્પીએ રામ અને બુદ્ધની વચ્ચે બલરામને બદલે સરતચૂકથી લક્ષ્મણની આકૃતિ કોતરી દીધી હોય. બુદ્ધ પદ્માસનમાં બેઠેલા છે. એમની ડાંબી બાજુએ અશ્વારઢ કલ્કિની આકૃતિ નજરે પડે છે. એ જમણા હાથમાં ખડ્ગ ધારણ કરેલ છે ને ડાંબા હાથમાં અશ્વની લગામ પકડેલ છે. કલ્કિની ઉપર બે માલાધારી ગંધર્વ દેખા દે છે, જ્યારે એમની પાછળ છત્રધારી અનુચર ઊભો છે.

જમણે છેડે ભગવાન વિષ્ણુ શેષશય્યામાં પોઢેલા છે. એ નીચલા જમણા હસ્તમાં શંખ અને ઉપલા ડાબા હસ્તમાં ચક્ર ધારણ કરેલ છે, નીચલો ડાબો હસ્ત ખંડિત છે, જ્યારે ઉપલા જમણા હસ્ત વડે એ પોતાના મસ્તકને ટેકવેલ છે, એ કિરીટ, શ્રીવત્સ અને પીતાંબરથી વિભૂષિત છે. પગ પાસે બેઠેલાં લક્ષ્મી એમના જમણા ચરણની ચંપી કરી રહ્યાં છે. અહીં એમની નાભિમાંથી કમલ-નાલ નીકળતી દર્શાવી નથી. આ શિલ્પ લગભગ ૮મી સદીનું છે.

## રૂ. મહાલક્ષ્મીની પાષાણપ્રતિમા :

રોડા(જિ. સાબરકાંઠા)માંથી મળેલી રેતિયા પથ્થરની આ પ્રતિમા ૫૧ સેં.મી. × ૩૭ સેં.મી. × ૨૨ સેં.મી.નું કદ ધરાવે છે.

લંબચોરસ પીઠિકા પર ઉદ્દભવેલા અષ્ટદલ કમલ પર મહાલક્ષ્મી પદ્માસનમાં બેઠેલાં છે, માથે જટામુકુટ છે. ચતુર્ભુજ દેવીનો નીચલો ડાબો હસ્ત શ્રીકલ ધારણ કરે છે. બાકીના બધા હસ્ત કોણીથી ખંડિત થઈ ગયા છે, સ્તન મોટાં અને ભરાવદાર છે. કિટ પાતળી છે. નાભિ ઊંડી છે, એ મકર-કુંડલો, નાભિ સુધી પહોંચતો લાંબો સુંદર હાર અને કલાત્મક દુપદ્ટો ધારણ કરેલ છે. મહાલક્ષ્મીની આ પ્રતિમા લમી સદીની છે.



### ૪. શ્રીધરની પાષાણ પ્રતિમા :



લીલાશ પડતા સ્લેટ પથ્થરની આ પ્રતિમા ગાના(તા. આણંદ)માંથી પ્રાપ્ત થઈ છે. એ ૯૧ સેં.મી. ઊંચી અને ૪૬ સેં.મી. પહોળી છે, જ્યારે એની જાડાઈ ૨૨ સેં.મી. છે.

આ પ્રતિમા ઊભેલા ચતુર્બુજ વિષ્ણુની છે. એમના ચારેય હસ્ત ખંડિત છે, પરંતુ બેસણીના વચલા ભાગ પર કોતરેલા લેખમાં જણાવ્યા મુજબ આ પ્રતિમા શ્રીધર સ્વરૂપની છે, આ સ્વરૂપમાં ભગવાન વિષ્ણુ ઉપલા જમણા હસ્તમાં ચક્ર, ઉપલા ડાબા હાથમાં ગદા, નીચલા ડાબા હસ્તમાં શંખ અને નીચલા જમણા હાથમાં પદ્મ ધારણ કરે છે. પ્રતિમાની બે બાજુએ દશાવતારના ઊભા પષ્ટ છે. જમણી બાજુના પદ્માં નીચેથી ઉપરંજતાં મત્સ્ય, વરાહ, વામન, રામ (ખંડિત) અને બુદ્ધની આકૃતિ નજરે

જતાં મત્સ્ય, વરાહ, વામન, રામ (ખંડિત) અને ખુદ્રની આકૃતિ નજરે પડે છે, જ્યારે ડાબી બાજુના પદ્રમાં કૂર્મ, નરસિંહ, પરશુરામ, બલરામ અને કલ્કિની આકૃતિ દેખા દે છે

બેસણીના વચના ભાગ પર કોતરેલો લેખ પાંચ પંક્તિનો છે. પંક્તિ ૧-૨માં મિતિ આપી છે — સંવત ૧૩૨૯ જયેષ્ઠ સુદી ૮ [ગુ]રૂ, એ દિવસે ઈ.સ. ૧૨૭૩ ના મે મહિનાની ૨૫મી તારીખ હતી. એ સમયે ગુજરાતમાં વાઘેલા સોલંકી રાજા અર્જુનદેવ રાજ્ય કરતા હતા. પંક્તિ ૨-૪માં પ્રતિમા કરાવનાર વ્યક્તિ, જેનું નામ 'ધાહદ' વંચાય છે તેનો તથા એના કુલનો ઉદ્ઘેખ છે. એમાંનાં અન્ય નામ અવાચ્ય છે. પં. ૪-૫ માં દેવ શ્રીધરની પ્રતિમા કરાવ્યાનો નિર્દેશ છે.

## ૫. વિષ્ણુના ત્રિવિક્રમ સ્વરૂપની પાષાણ પ્રતિમા :

સરનાલ(તા. ઠાસરા)માંથી પ્રાપ્ત થયેલી આ પ્રતિમા ચૂનાળ પથ્થરની છે. મહી નદીના કાંઠે આવેલું સરનાલ ગામ ત્યાંના ગલતેશ્વર મંદિર માટે જાણીતું છે, પ્રતિમા ૫૪ સેં.મી. × ૩૦ સેં.મી. × ૧૫ સેં.મી.નું કદ ધરાવે છે.

પ્રતિમા ઊભેલા ચતુર્ભુજ વિષ્ણુ ભગવાનના ત્રિવિક્રમ સ્વરૂપની છે. આ સ્વરૂપ રણછોડજી તરીકે પણ ઓળખાય છે, ત્રિવિક્રમ ઉપલા જમણા હાથમાં શંખ, ઉપલા ડાબા હાથમાં ચક્ર, નીચલા ડાબા હાથમાં ગદા અને નીચલા જમણા હાથમાં પદ્મ ધારણ કરે છે. પગના નીચલા ભાગ પાસે બે બાજુએ બબ્બે આયુધ-દેવતાઓ દેખા દે છે, ભગવાન મસ્તક પર કિરીટ-મુકુટ અને કિટ નીચે પીતાંબર ધારણ કરે છે, એ વિવિધ આભૂષણોથી વિભૂષિત છે.





પ્રતિમાની પાછલી બાજુ પર સાત પંક્તિઓનો લેખ કોતરેલો છે. સામાન્ય રીતે એવું લાગે કે આ લેખ પ્રસ્તુત પ્રતિમાને લગતો હશે, પરંતુ વસ્તુતઃ એવું નથી. લેખ પ્રતિમાથી ઊલટી (ઊંધી) દિશામાં કોતરેલો છે ને એમાં સર્વ પંક્તિઓનો માત્ર આરંભિક ભાગ જ આપેલો છે. દરેક પંક્તિનો પછીનો ભાગ આ ખંડિત શિલાના જમણા ભાગ પર કોતરવામાં આવ્યો હશે, પણ એ ભાગ હાલ લુપ્ત થઈ ગયો છે. આ પરથી માલૂમ પડે છે કે આ શિલા ખંડિત થતાં અસ્તવ્યસ્ત પડી રહી હશે, આગળ જતાં એનો ડાબી બાજુનો ભાગ સરખો કરી, એના નીચલા ભાગને અર્ધવૃત્ત આકાર આપી એની પાછલી બાજુ પર ઊંધી દિશામાં ભગવાન વિષ્ણુની પ્રતિમા ઘડવામાં આવી છે.

ખંડિત શિલાલેખના ઉપલબ્ધ ભાગ પરના લખાણ પરથી જાણવા મળે છે કે બ્રહ્માણ ગચ્છના કોઈ સૂરિના ઉપદેશથી પ્રાગ્વાટ (પોરવાડ) જ્ઞાતિની કોઈ વ્યક્તિએ વિ. સં. ૧૩૨૧માં પોતાના પિતાના શ્રેય અર્થે મહાવીરસ્વામી કે કોઈ અન્ય તીર્થંકરનું બિંબ કરાવી એની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી ને એને લગતો શિલાલેખ કોતરાવ્યો હતો. એ પ્રતિમાને લગતો આ લેખ વાઘેલા સોલંકી રાજા અર્જુનદેવના રાજ્યકાલનો છે.

એની પાછલી બાજુ પર કોતરેલી ત્રિવિક્રમની પ્રતિમા સ્પષ્ટતઃ એના કરતાં ઉત્તરકાલીન છે.

આ ઘટના અસામાન્ય પ્રકારની હોઈ ખાસ નોંધપાત્ર છે. આવી એક ઘટના અગાઉ ધોળકાની એક પ્રતિમામાં મળેલી. એમાં ઉદયન-વિહારના જૈન ચૈત્યને લગતા ખંડિત પ્રશસ્તિલેખના એક ખંડની પાછલી બાજુ પર આગળ જતાં વિષ્ણુના ત્રિવિક્રમ સ્વરૂપની પ્રતિમા ઘડાઈ હતી. સ્થાનિક લોકો એને રણછોડજી તરીકે ઓળખે છે. મૂળ લેખ રાજા કુપારપાલના સમયનો હતો.

આ મ્યુઝિયમમાં સંગૃહીત હિંદુ દેવતાઓ તથા જૈન તીર્યંકરોની અન્ય પ્રતિમાઓ પ્રાયઃ ધાતુની છે.

आजारित संस्था प्रमाल तथा परिषक्तासां वर्णन्या प्रमाणी नामकी नामना अविभे रचेनी है. जा 'सानकवि' संस्था ने नकी उन्हों पर्य अपने हैं. विभाग विषय विभागित है, असे तर्ग तिकाय नत्य

## श्री मान किविविरचित जिनसंगीताष्ट्रक ॥

#### सं. विजयशीलचन्द्रसूरि

મધ્યકાળના જૈન કવિઓએ અદ્ભુત રચનાઓ આપી છે. સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, અપભંશ, ગુજરાતી ઉપરાંત મિશ્ર ભાષાઓમાં પણ તે કવિઓએ અપૂર્વ અને માતબર યોગદાન કર્યું છે. અસંખ્ય આવી વિશિષ્ટ અને અકલ્પનીય રચનાઓ આજ સુધીમાં પ્રગટ થઈ છે, તો પણ તેની તુલનામાં તે પ્રકારની અપ્રગટ રચનાઓ અનેકગુણી વધારે હશે તેમ ખાતરી સાથે કહી શકાય. હસ્તલિખિત પ્રતિઓ અને પાનાંઓ અને ગુટકાઓમાં સંતાયેલી-સચવાયેલી આ રચનાઓ જેમ જેમ હાથમાં આવતી જાય છે તેમ તેમ સ્થળ-સમય-સંજોગ અનુસાર મુદ્રણ-પ્રકાશ પામતી રહે છે.

વિષયાંતર કરીને એક વાત સૂચવવાનું મન થાય કે વિગત ૮-૯ દાયકાઓ દરમ્યાન, વિધવિધ સામયિક પત્રિકાઓમાં તેમ જ પ્રકાશિત ગ્રંથો કે પુસ્તિકાઓમાં છપાયેલી આ અઢળક સામગ્રીનું એક સૂચીકરણ જ થાય તો તે પણ એક સ્વતંત્ર શોધકાર્ય બની રહે અને નવા સંશોધકો વગેરે માટે એક દસ્તાવેજી સંદર્ભગ્રંથ બની રહે. વિશાળ ગ્રંથાલય, કાર્યકરોનું જૂથ, કમ્પ્યૂટર તથા ઝેરોક્સ મશીન વગેરે અદ્યતન સાધનો તથા તેનો ઉપયોગ કરી જાણનાશઓની સહાય, અને સતત છપાયે જતી સામગ્રીની અવિશમ ઉપલબ્ધિ — આ બધું ધરાવનાર સંસ્થા અથવા વ્યક્તિ જ આ કાર્ય કરી-કરાવી શકે. ભૂતકાળમાં હસ્ત લિખિત ગ્રંથો માટે "जैन ग्રન્થાવર્ભી" અને છપાયેલ ગ્રંથો માટે "जૈન ग્રંથ गाईड" જેવાં પ્રકાશનો કરીને જૈન શ્રેતાંબર કૉન્ફરન્સે આ વિષયમાં માર્ગદર્શક ભૂમિકા પૂરી પાડેલી છે જ.

અત્રે પ્રસ્તુત કરવામાં આવેલી લઘુકૃતિ, નામે "जिनसंगीताष्टक" એ કૃતિના અંતિમ-નવમા કાલ્યમાં નિર્દેશ્યા પ્રમાણે તથા પુષ્પિકામાં વર્ણવ્યા પ્રમાણે मानकि નામના કવિએ રચેલી છે. આ 'માનકિવ' કોણ તે નક્કી કરવું જરા કઠિન છે. કૃતિનો વિષય જિનભક્તિ છે, અને તેનું નિરૂપણ નૃત્ય તથા સંગીતની પરિભાષામાં થયેલું છે. તે જોતાં કવિનું ચિત્ત જિનભક્તિના ઉચ્ચ રંગે રંગાયેલું હોય તેમ સહેજે માની લેવાનું મન થાય. પ્રતિલેખન સં. ૧૭૬૪માં થયેલું છે, તે પણ ધ્યાનમાં લેવું પડે. ઉપાધ્યાય શ્રીમાનવિજયજી નામના એક ઉચ્ચ કોડિના વિદ્વાન્ અને પ્રભુભક્ત મુનિરાજ અઢારમા

શતકમાં થયા છે. તેમણે 'ઘર્મસંग्रह' જેવા મહાગ્રંથની રચના કરી છે તેમ, પરમાત્મભક્તિના અનુપમ અને હૃદયવેધી ભાવોની ગૂંઘણી ધરાવતાં ૨૪ સ્તવનો (સ્તવન ચોવીશી)ની પણ રચના કરી છે. તે સ્તવનો આજે જૈન સંઘમાં ખૂબ ભાવપૂર્વક ગવાય છે, અને તેમાં ગૂંઘાયેલી વાતો ભાવિક ભક્તોનાં હૃદયને આજે પણ ભક્તિરસતરબોળ કરી મૂકતી હોય છે. બનવાજોગ છે કે તેમની જ આ રચના પણ હોય! જો ખરેખર આ રચના તેમની જ હોય તો તેમના સંગીત-નૃત્ય વિષયક જ્ઞાન અને તેમનું ભાષા-કૌશલ્ય-બન્ને આપણને હેરત પમાડે તેવાં છે. અલબત્ત, તેમની રચના ન હોય અને કોઈ અન્ય ગચ્છના મુનિ કે યતિ કે પછી કોઈ ગૃહસ્ય કવિની આ રચના હોય તોય, તેથી તેનું મૂલ્ય-મહત્ત્વ ઘટે તેમ તો નથી જ.

આમાં કુલ નવ પદ્યો છે. પ્રથમનાં ૪ પદ્યોનો છંદ એક છે, અને પાછલાં રૂનો છંદ કવિત્ત એટલે કે છપ્પય-છપ્પા પ્રકારનો લાગે છે. વિષય છે ખત્રીશ બદ્ધ નાટક દ્વારા જિનભક્તિ. જૈન આગમોમાં-શાસ્ત્રોમાં સૂર્યાભદેવ વગેરેએ ભગવાન મહાવીરની સન્મુખ 'ખત્રીશ બદ્ધ નાટકો' કર્યો હોવાના ઉદ્ઘેખો મળે જ છે. તેના સામાન્ય અનુસરણરૂપે કે વર્ણનરૂપે આ રચના કવિને ઊગી જણાય છે. મુખ્યત્વે તો વિવિધ વાજિંત્રોનો તાલ અને બોલ આખી રચનામાં સંભળાય છે. ભગવાન સમક્ષ થતાં નૃત્ય અને સંગીતમાં કેટકેટલી જાતનાં વાજિત્રો વાગતાં હશે અને તે દરેકના બોલ-તાલ કેવા મેળભર્યા નીકળતાં હશે તેનો અણસાર આમાં આપવાનો કવિનો મધુરો પ્રયાસ છે. છેલાં ત્રણ 'કવિત્ત'ની ચોથી ધ્રુવ-પંક્તિ જોઈએ તો સમજાય છે ''જિન-સ-મુખ દેવ-દેવીઓ સંગીત, નૃત્ય અને વાજિંત્રો સાથે નૃત્ય કરી રહ્યાનું'' વર્ણન કવિને અભિપ્રેત છે. છકા અને આઠમા પદ્યમાં દુંદુભિ અને તેના નાદનો ઉદ્યેખ છે જ, પરંતુ નવમા પદ્યમાં, પ્રભુભક્તિના આ અનુષ્ઠાનમાં કેવાં ને કેટલાં વાદ્યો હશે તેની કલ્પના કવિ આપી દે છે : મુરજ, તાલ, કંસાલ, ત્ર્ર, ત્રંબક, સહનાઈ, વેણુ, ડક, ચંગ, તબલાં, મુખરંગ, સારંગી, વીણા, ત્રિમુખ, અલિગુંજ(?), નફેરી, ઝાલર, ઝાંઝ, પિનાક (ડમરૂ) ઢોલ, ઢોલક, ભેરી, શંખ, ઘંટ ઇત્યાદિ...

આની એક પાનાંની બે પ્રતિઓની ઝેરોક્સ મને, ઘણા ભાગે, મુનિશ્રી ધુરંધરવિજયજી પાસેથી પ્રાપ્ત થયેલી છે. જેના આધારે આ વાચના આપી છે તેનો લેખન સંવત્ ૧૭૬૪ છે. તેના આરંભે अथ समस्तजिनानां संगीतः लिख्यते- એમ છે, અને છેવટે પુષ્પિકા બાદ આ પ્રમાણે એક દુહો છે :

## यत:-मेरै तुम सम एक तुम, मम सम तुम्हें अनेक। किते कमलवन सूरके, कमलिन सूर जु एक ॥१॥

भीक प्रति पण भेक्ष पानानी छे. तेना प्रारंशे- 'अथ संगीताष्टकः' अने प्रांतकाने- इतिश्री पर्तिंशद्वाजित्रसुररचितजिनसंगीताष्टक सं. १७७१ वर्षे श्रावण शुदि ११ दिने वैराटदुर्गे लिखितं ऋषिश्री छीतर स्ववाचनार्थम् ॥

આખી રચનામાં મુખ્યત્વે વાજિત્રોના ખોલ જ ઠાંસવામાં આવ્યા છે. એ બોલોમાં હ્રસ્વ-દીર્ઘાદિ પ્રકારના ભેદ, બે પ્રતોમાં અવશ્ય જોવા મળે છે. પરંતુ તેનું આવી રચનામાં બહુ મહત્ત્વ ન હોવાનું લાગવાથી પાઠભેદો નોંધ્યા નથી. બન્નેની પુષ્પિકાઓને સરખાવતાં એક મજાનો તફાવત જડે છે : ૧૭૬૪ વાળી પ્રતિના લેખક આ રચનાને નૃત્યપ્રધાન સમજે છે, જ્યારે અન્ય ૧૭૭૧ વાળી પ્રતિના લેખક આને સંગીત-સુરપ્રધાન સમજતા લાગે છે.

ભાષાની દષ્ટિએ તો મિશ્ર ભાષા હોવાનું જ લાગે છે. સંસ્કૃતની છાંટ ધરાવતી ગુજરાતી ભાષા હોવાનું સૂક્ષ્મતાથી અવલોકન કરતાં સ્પષ્ટ થઈ શકે છે જ. અસ્તુ.

# श्रीजिनसंगीताष्टकम् ॥

द्रों द्रों द्रों द्रों द्रों द्रों द्रों द्रों द्रों द्रां द्रां द्रों द्रों द्रों द्रों द्रों द्रों द्रों बुँ बुँ बुँ बुी बुी मां बुँ बुी बुी मां ब्रमिक ब्रमं। दों दों दों द्रागड़ द्रां द्रि मि रि मि द्रा ग ड़ द्रां द्र णणण द्रागड़ द्रां द्रमक्युतं धपमपधुनिमप धुनि निधुपिक मपधुनि तथुंगि तथुंगि थुंगि नृततनृतं ॥१॥ धिधि किटि धों धोंकृति धिधिकिटि धोंकृतिधीधीधी की ध्रुन्ट्ध्रिकिटिध्टं चां चां चच पटु पटुचां चचपटु चां चां चचपटु चपटुचटं। षू षू मिषु मिषु षुंदां ष्रू षुद्धदीषु षुंदां त्रिषिमिषि षुंदां षू षू मिषितं धपमप धुनिमपधुनि निधुपिकमपधुनि तथुंगितथुंगि थुंगि नृततनृतं ॥२॥ डें डें डें डीडीमां मां डें डीडीमां डिह् डिह् डीडीमां डहक डिमं लीद मृद मृद दल्मां मां मृद दल्मां लीद मृद दुल्मां क्रमति क्रमं। घ्रें घ्रें घ्रें घ्री घ्री मां घुणणण घ्री घ्रीमां घम घम घ्री घ्री मां घतत घृतं धपमपधुनि मपधुनि निधुपिक मपधुनि तथुंगि तथुंगि थुंगि नूतत नृतं ॥३॥ वें वें वें वां वां वां वें वां वां विमि विमि वां वां तननितितं गुणजाज गुण गुणजाज ग्रीगड़ दां गुणजाज ग्रां ग्रों गुणजाज गुण किणितं ठें ठें ठें कें कृति ठनन कि ठेंकृति ठननन ठें ठें ठें कि रुतं धपमपधुनि मपधुनि निधुपिक मपधुनि तथुंगि तथुंगि थुंगि नृतत नृतं ॥४॥

धूअ धूअ मठ मठ धूअ धू धू मठ मठ धूअ धूअ मठ धू धूमिकि ध्रसिक धरं
तननन रीरी तन रीरी रीरी तन तन रीरी तननन तन रीरी ररित सुरं।
नननिर मम सरिगसु ससिरमु गिरिरसु सस गग ममग सु सुगम श्रुतं
धपमपधुनि मपधुनि निधुपिक मपधुनि तथुंगि तथुंगि थुंगि नृतत नृतं ॥५॥
किटि किटि किटि टिटि किटि किटि टिटि टिरि किटि निकुटि कुटिरि किटि टिकु निकुटं
ति तु मांतां तिम्लां तितुमि तुतिम्लां छिम्लां छिम्लां छिम्लां छिमि छटं।
भहररभर भहरर भहरर भहरर भहररदुन्दुभि सुरसुभृतं
धपमपधुनि मपधुनि निधुपिक मपधुनि तथुंगि तथुंगि थुंगि नृतत नृतं ॥६॥

### कवित्त

धपमप धों धों कार द्रांकि द्रों द्रोंकि द्रमं द्रम तथुंगि तथुंगि थुंगि तथुंगि झेंकि झें झें कि रिमंझिम । दों दों द्रागड दी कि द्रणण गृणण गृणणेंकि गृणंणण धी धी कि धी धी किटि ध्रिकिटि ध्रिकिटि धी धी ध्रसिक धरंगन ॥ चां चां कि च चपट चपट चटु षुषु मिषु षुंदांषुषुडदिषुषु संगीतनृत्य वाजित्रयुत नृतत सुरीसुर जिनसमुख ॥७॥

हैं हैं डिमु डिमु डहिक त्रहिक त्रें तें कि त्रिमंत्रिम धृत तत थेई थेई घुधुमि घृणण घृणणाट घमंघम। ठेंकि ठेंकि ठें ठनन ठनिक ठेंकार ठनंठन धूअ धूअ मठ धुअ धुनिक रनिक रन नाट रणणण॥ भहररिक भरर दुन्दुभि सुसुर तन रीरी तनरीरीर रितस्षु संगीत नृत्य वाजित्र युत नृतत सुरीसुर जिनसमुख॥८॥ मुरजताल कंशाल तूर त्रंबक सहनाईय
मधुर वेणु डप चंग तवल मुहचंग त्रिधाईय ।
सारंगी वरवीन त्रिमुख अलिगुंज नफेरीय
झछ्ठीर झंझ पिनाक ढोल ढोलक गुरु भेरीय ॥
कहि मांन ओंकि ॐ शंखधुनि घंट त्रिघंट बजंत लषु
संगीतनृत्य वाजित्र युत नृतत सुरीसुर जिनसमुख ॥९॥

## इति श्रीमन्मानकविरचितं द्वात्रिंशद्बद्धनृत्यसूचितं श्रीजिनसंगीताष्टकं संपूर्णम् ॥

श्रीपूज्य श्री १०८ श्रीभीमसागरसूरिवरेन्द्राणां ज्येष्ठ शिष्य ऋषि श्रीपुष्करजी वाचना-पठनार्थम् । सं. १७६४ ज्येष्ठ १५ ज्ञे श्रीउदयपुरमध्ये ॥

# ઇતિહાસના પરિપ્રેક્ષ્યમાં કેટલીક સાંપ્રત ઐતિહાસિક ઘટનાઓ : વૃત્ત અને વિવેચન

#### ડૉ. રસેશ જમીનદાર

#### ઇતિહાસ વ્યક્તિસાપેક્ષ છે

સમયે સમયે ઉપલબ્ધ થતી જતી ત્રિવિધ પ્રકારની સામગ્રીનું વિશ્લેષણ કરી માનવજીવનનાં ભૂતકાલીન કાર્યોને અર્યઘટિત કરતી વિદ્યા કે વિજ્ઞાન તે ઇતિહાસ. તેથી ઇતિહાસ રોષ-અવરોષ રહેલી સામગ્રી ઉપરથી થતાં અર્યઘટિત અનુમાનનું શાસ્ત્ર છે. ઇતિહાસનું ખેડાણ વિવિધ દિષ્ટિબિંદુઓથી, વિવિધ પરિમાણોથી અને વિવિધ પરિપ્રેક્ષ્યમાં અને જે તે માહોલના પર્યાવરણમાં સમયે સમયે થતું રહે છે; અને તેથી તે પરિવર્તન પામતું રહે છે. આ પરિવર્તિત અર્યઘટનો જો કે અતીતની મૂલગત સામગ્રી ઉપરથી થાય છે. આ સંદર્ભે ઇતિહાસનું આલેખન ખસ્સ વસ્તુનિષ્ઠ કરતાં વ્યક્તિસાપેક્ષ (સબ્જેક્ટિવ) વિશેષ રહેવાનું.

#### ઇતિહાસ એટલે સમાજનો આવૃત્ત ખજાનો

તો ઇતિહાસનું લક્ષ્ય છે માનવીની આસપાસ લૂતાતંતુની જેમ ગૂંથાયેલી ઘટનાઓનું અર્થઘટિત વર્ણન કરવાનું. આથી મનની કે વિચારોની ખાહ્ય અભિલ્યક્તિથી ઇતિહાસનું કાઠું સંપન્ન થાય છે. અર્થાત્ માનવીએ કરેલા પુરુષાર્થની સત્યાધિક મીમાંસા કે સત્ય-સાપેક્ષ પૃથક્કરણ અને એનું અર્થઘટન કરતું શાસ્ત્ર એ 'ઇતિહાસ' છે. અન્યથા જોઈએ તો, ભૂતકાલીન હકીકતોનું તથ્યોનું સમાજના-સંસારના વ્યાપક પરિપ્રેક્ષ્યમાં અર્થઘટન કરવાનું કાર્ય ઇતિહાસનું છે. આથી, એમ કહી શકીએ કે ઇતિહાસ એ માનવજીવનના સાંસ્કારિક-સાંસ્કૃતિક અનુભવોનો પ્રમાણભૂત દસ્તાવેજી સાહેદ છે. આમ, ઇતિહાસ એ આખા સમાજનું ઇતિવૃત્ત છે, આવૃત્ત ખજાનો છે.

#### ઇતિહાસનું કાર્યક્ષેત્ર

માનવી સ્વભાવે સમૂહપ્રિય છે અને તેથી સામાજિક વિશેષ છે. કોઈ ને કોઈ આશાઓની સંપ્રાપ્તિ મિષે આથી માનવી સમાજમાં-સમૂહમાં રહે છે, જીવે છે અને શ્વસે છે. આશાઓ કળીભૂત થાય તે સારુ માનવી સતત મથામણો કરતો રહે છે; જેમાં તેને ક્યારેક સફળતા, તો ક્યારેક નિષ્ફળતા કે ક્ચારેક અભૂતપૂર્વ સુકળ પ્રાપ્ત થાય છે. આ સમગ્ર પુરુષાર્થનું સતત વિશ્લેષણ અને એનું અર્યઘટન *ઇતિહાસનું કાર્યક્ષેત્ર છે*.

આમ, ઇતિહાસ એ અનુભવોનું અનુમિત છે; આથી ઉપમાન-પ્રમાણનું ઇતિહાસવિદ્યામાં મહત્ત્વ પ્રસ્થાપાયેલું છે. ડૂંકમાં, ઇતિહાસ પ્રમાણના વિવરણથી બદ્ધ છે. માનવકૃત પ્રમાણો સમયે સમયે હાથવગાં થતાં રહે છે અને તેથી તે પ્રમાણોને પ્રજાપ્રત્યક્ષ કરવા મિષે એની વારનવાર કે સમયે સમયે વિવેચના-અર્ધઘટન થતાં રહે તે અત્યાવશ્યક છે.

#### માનવકાર્યોનું અર્થઘટન તે ઇતિહાસ

આપણે જાણવું જોઈએ કે ઇતિહાસ એ જ્ઞાનનો વિષય છે. જ્ઞાન એ માનવીને ભૂતકાળમાં થયેલો અનુભવ છે. તેથી ભૂતકાલમાં ઘટેલી ઘટનાઓ કે પ્રસવેલા પ્રસંગો કે બનેલા બનાવો એ જ્ઞેય છે. આવી ઘટના-પ્રસંગ-બનાવને જાણવાની ઇચ્છા રાખનાર વ્યક્તિ જ્ઞાતા છે. આથી વ્યક્તિ જે વિચારો દર્શાવે છે તેમાં જ્ઞાન સમાયેલું છે. આમ, જગતનું તમામ જ્ઞાન માનવીના ભૂતકાલના અનુભવોના સંચયરૂપ છે. આથી ઇતિહાસનો અભ્યાસ એટલે જ્ઞાનની સાધના. આવી સાધના સ્થળ (ભૂગોળ) અને કાળ-(સમય)ની મર્યાદામાં રહીને થઈ શકે છે. આથી, સર્વ ઇતિહાસ એ વિચારોનો ઇતિહાસ છે અને તેથી એની બુનિયાદમાં માનવ સમાવિષ્ટ છે; કેમ કે માનવીની રોજનીશી તે ઇતિહાસ અર્યાત્ માનવીનાં રોજબરોજનાં કાર્યોનું અર્યપૂર્ણ મૂલ્યાંકન તે ઇતિહાસ અથવા ધબકતા માનવજીવનનું અર્યઘટિત આલેખન તે ઇતિહાસ.

આપણે અવલોકચું કે ઇતિહાસવિદ્યાને કેવળ માનવી સાથે, એની સમગ્ર અને સર્વગ્રાહી આંતર-બાહ્ય ક્રિયાઓ સાથે, એની ચેતનાઓ સાથે, એની સકળતા- નિષ્ફળતા સાથે સવિશેષ સંબંધ અનુસ્યૂત રહેલો છે. એટલે કે માનવીનો સૌંદર્ય સાથેનો સંબંધ, કુદરતના અલૌકિકપણા સાથેનો સંબંધ, જીવનની રોમાંચકતા સાથેનો સંબંધ, કલાની સર્જકતા સાથેનો સંબંધ અને જ્ઞાનની પિપાસા સાથેનો સંબંધ — આ બધાંનું સુગ્રથિત-અર્થદ્યટિત નિરૂપણ ઇતિહાસનું તત્ત્વજ્ઞાન છે; કહો કે એનું બંધારણ છે.

#### ઇતિહાસાન્વેપણનો અભિગમ

માનવી જીવન જીવવા સારુ જે મથામણો - મંથનો કરતો રહે છે તે દરમ્યાન તેને ક્યારેક કુદરતનો, ક્યારેક સમાજનો, ક્યારેક રાજકારણનો તો ક્યારેક પોતાના અજ્ઞાનનો અવરોધ નડે છે; અને છતાં આ ચતુર્મુખી પરિબળો સામે તે અડગ નિશ્ચલતાથી પ્રગતિના પંથે ડગ માંડતો વિકાસ - યાત્રાને અવિરત ચાલુ રાખતો રહે છે. પરિણામે, એ આસપાસની પ્રકૃતિ પર પ્રભુત્વ પ્રાપ્ત કરે છે, સમાજના નીતિનિયમોમાં ફેરફાર કરી અવરોધો દૂર કરે છે, સત્તાપલડા મારફતે રાજકારણની આકૃતિને આલેખે છે અને જિજ્ઞાસાવૃત્તિ વાડે અજ્ઞાન દૂર કરી વિજય પ્રાપ્ત કરે છે. આ બધાંનું વિવરણ - મૂલ્યાંકન - અર્થઘડન એ ઇતિહાસ - અન્વેષણનો મહત્ત્વનો અભિગમ હોવો જોઈએ.

### સાંપ્રત ઘટનાઓ : વૃત્ત અને વિવેચન

પ્રસ્તુત ભૂમિકાના પરિપ્રેક્ષ્યમાં અત્રે સાંપ્રત સમયમાં ઘટેલી અને હાથવગી થયેલી કેટલીક ઘટનાઓની સાધકળાધક ચર્ચા, મહત્ત્વના ગ્રંથોનાં અને વિચારસરણીઓનાં અવલોકન ઇત્યાદિનો-ઇતિવૃત્ત-વિવેચના સંદર્ભે-પ્રસ્તાવિત કરવાનો ઉપક્રમ રાખ્યો છે.

#### સત્યને સંખ્યાધિક પાસાં છે

એ તો સ્પષ્ટ છે કે ઇતિહાસનું એક માત્ર ધ્યેય સત્યને શોધવાનું-પામવાનું છે. આવું સત્ય તથ્ય ઉપર અવલંબિત છે- આધારિત છે. એટલે કે ઇતિહાસનું સત્ય તથ્યથી આવૃત્ત છે. આથી, ઇતિહાસમાં તથ્ય (એટલે કે જ્ઞેય) કે ભૂતકાલીન યથાર્થતા સત્યનો પર્યાય બની રહે છે. આથી તો, ફ્રેન્ચ વિધાનનું ગુજરાતી અવતરણ છે: આધાર નહીં તો ઇતિહાસ નહીં. છતાં આ સત્યને ઘણાં પહેલુઓ હોવાનું અનુભવે સમજાયું છે. વ્યક્તિએ વ્યક્તિએ અને સમાજે સમાજે તથા સમયે સમયે સત્યની અર્ઘ-શાયાઓ પરિવર્તન પામતી રહે છે અને આ પરિવર્તનનું તત્ત્વ માનવવિકાસનો આત્મા છે.

આ હકીકત હોવા છતાંય યુગે યુગે ભારતીઓએ ઇતિહાસ કરતાં (એટલે કે સત્ય કરતાં) વિશેષ તો પુરાકલ્પનોને મહત્ત્વ બક્ષ્યું છે; સાદશ્ય સમય કરતાં કાલાતીત બાબતને વિશેષ ભાવે અપનાવ્યું છે. અહીં આપણે અષ્ટાવક્રની કથાનું અટામણ લઈને સમયનાં વિવિધ પાસાંને સમજવાનો પ્રયાસ કરીશું.

પુરાણોમાં વિખ્યાત ઋષિ-યોગી અષ્ટાવકની કયા છે. અષ્ટાવક એટલે જેનાં આઠેય અંગ વાંકાં છે તે વ્યક્તિ. એટલે અષ્ટાવકનું શરીર બેડોળ અને જુગુપ્સા ઉપજાવે તેવું હતું. તે જ્યારે બાર વર્ષનો હતો ત્યારે વિદેહ અથવા મિથિલાના તત્ત્વજ્ઞાની મહારાજા જનકે દેશસમસ્તના પંડિતોની એક મહાસભાનું આયોજન કરેલું. હેતુ હતો 'સત્યની બુનિયાદ'ને ચર્ચાની એરણ ઉપર તપાસવાનો. જનકે આ મિષે વિજેતાને સુવર્ણ-હીરા-જડિત શૃંગોયુક્ત એક હજાર ગાયોનું ઇનામ આપવાનું પણ જાહેર કરેલું.

આ ચર્ચામાં અષ્ટાવકના પિતાએ પણ ભાગ લીધો હતો. તેઓ પ્રખર તત્ત્વજ્ઞ હતા. દિવસ દરમ્યાન બધા પંડિતોને મહાત કર્યા પછી વરુણના દીકરા ખ્યાત વિદ્વાન બંદીએ અષ્ટાવકના પિતા કહોડ ઋષિતે હરાવ્યા. આ સાંભળી અષ્ટાવક સભાસ્યાન દોડી ગયો ત્યારે એને જોઈને મૂર્ધન્ય પંડિતોને આશ્ચર્ય થયું અને હસવું આવ્યું. સમસ્ત સભાસ્યાન હાસ્યના સાગરમાં ડૂબી રહ્યું ત્યારે અષ્ટાવક પણ ખડખડાડ હસવા લાગ્યો. આથી રાજા જનકે અષ્ટાવકને હસવાનું કારણ પૂછ્યું જેના પ્રતિભાવરૂપે અષ્ટાવકે જનકને જણાવ્યું કે સત્યના અન્વેષકોને બદલે અહીં તો ચર્મના સોદાગરોએ સત્યને શોધવાનો પ્રયાસ કર્યો તેથી મને હસવું આવ્યું છે. અષ્ટાવકના જવાબથી સમસ્ત સભાસ્યાન નીરવ શાંતિમાં પલડાઈ ગયું. જનકે અષ્ટાવકને પોતાના વિધાનની સ્પષ્ટતા કરવા સ્વવ્યું ત્યારે અષ્ટાવકે જણાવ્યું કે મારું કથિત કથન સાઢું અને સ્પષ્ટ છે : આ મૂર્ધન્ય પંડિતો કેવળ મારી ચામડીને–શરીરને જુએ છે, મને નહીં, મારા આત્માને નહીં. મારા કરતાં વિશેષ શુદ્ધ અને સાઢો માણસ મળવો મુશ્કેલ છે જે બાબત તેમને જડતી નથી. તેઓ ફક્ત મારા ફૂબડા અને વાંકા વળેલા શરીરને જ જુએ છે. તેઓ ચર્મસોદાગરો છે કેમ કે તેઓ વ્યક્તિને

તેની ચામડીથી નિર્ણીત કરે છે. શું મંદિરના વળાંકમાં આકાશ વાંકું ભાસે છે ? શું ઘટને - ઘડાને ફોડવાથી આકાશનો ભુક્કો સંભવે છે ? આકાશ તો પરિવર્તનાતીત છે. મારું શરીર વાંકું છે, હું નહીં. વ્યક્તિને અંદરથી નિહાળવો જોઈએ. આ મારા કચનની સ્પષ્ટતા છે.

અષ્ટાવકના આવા પારદર્શક વિધાનથી અને પાશવી સત્યથી જનક શરમિંદો ખન્યો અને હસવા સારુ પસ્તાઈ રહ્યો અને વિચારમાં ગરકાવ થયો કે શા માટે એણે ચર્મસોદાગરોનું ટોળું એકત્રિત કર્યું ? બીજે દિવસે સવારે ઘોડા ઉપર કરવા નીકળેલા જનકે અષ્ટાવકને જોયો અને ઘોડા પરથી નીચે ઊતરી અષ્ટાવકના પગે પડ્યો. સભાસ્થાને તે આમ કરી ના શક્યો કેમ કે ત્યાં જનકને અષ્ટાવક બાર વર્ષનો છોકરો જણાયો. પણ આજે તેને અષ્ટાવકમાં વિદ્વાનનાં દર્શન થયાં. એણે અષ્ટાવકને રાજમહેલ પધારી સત્ય વિશેની જિજ્ઞાસા સંતોષવા નિમંત્રણ પાઠવ્યું. જેઓ કસ્ત શરીરને ધ્યાનમાં રાખે છે તેઓ આત્માની-અમરત્વની-સત્યની ચર્ચા શું કરી શકશે ? અષ્ટાવકના માનમાં જનકે રાજમહેલ શણગાર્યો. અહીં જનક અને અષ્ટાવક વચ્ચે જે સંવાદ થયો તેનું પરિણામ તે 'અષ્ટાવક સંહિતા'; જેને વર્તમાને યોગીઓ જીવનસંગીત કહે છે. આપણા કવિ પ્રેમાનંદે ગુજરાતીમાં 'અષ્ટાવક સંહિતા'; લખ્યું છે.

પ્રસ્તુત કયા ઇતિહાસના અન્વેષકો માટે ધ્યાનાર્હ બની રહે છે; કેમ કે ઇતિહાસને સત્ય-તથ્ય સાથે સીધી નિસબત છે અને સત્ય-તથ્યને ઘણાં પાસાં હોય છે. તેથી ઇતિહાસલેખકોએ ચર્મસોદાગરો યવાને સ્થાને સત્યાન્વેષણ-તથ્યાન્વેષણ તરીકે કાર્યરત રહેવું જોઈએ. એટલે કે કોઈપણ અવશેષનું કે પુરાવસ્તુનું કે દસ્તાવેજનું કેવળ બાહ્ય પરીક્ષણને ઇતિશ્રી માનવાને સ્થાને સાથોસાથ આંતર-પરીક્ષણ પણ વિશેષભાવે કરવું જોઈશે. અર્થાત્ વ્યક્તિને ચામડીથી નહીં પણ અંદરથી નિહાળવો જોઈએ તેમ વસ્તુનું આંતરિક મૂલ્યસ્થાન સમજવું જરૂરી બને છે. Just Truth has many facets; so does historio-archaeological source.

#### જ્યારે યુદ્ધ એ ધર્મનું સ્વરૂપ લે છે

માનવજીવનના પ્રાદુર્ભાવ સાથે જ સંઘર્ષ-લડાઈ-યુદ્ધની ભાવના સાકાર બની છે. યુદ્ધ માનવસમસ્ત માટે અનિવાર્ય આવશ્યકતા નથી જ; પરન્તુ ન્યાયની સુરક્ષા પરત્વે યુદ્ધનો નકારાત્મક અભિગમ પણ આવશ્યક રીતે અનિવાર્ય નથી. કુટુંબના, દેશના, સરહદના, સંસ્કારના, સંસ્કૃતિના રક્ષણ સબબ જ્યારે બધાં સાધનો નિષ્ફળ રહે છે, નાકામિયાબ બને છે; ત્યારે યુદ્ધ ખસૂસ ધર્મ બની શકે છે. ગીતાનો આ સનાતન અભિગમ છે.

માનવેતિહાસમાં યુદ્ધ વિશે કેવળ ગેરસમજ પ્રવર્તી રહી છે. યુદ્ધ એ આપણી જિંદગીનો સનાતન સિદ્ધાન્ત છે એ વિશે **શ્રી અરવિંદ** લખે છે : માનવીના વાસ્તવિક જીવનમાં, જે અસ્તિત્વ ધરાવે છે અને જેનું અસ્તિત્વ હોવું જોઈએ એ બંને વચ્ચેના સંગ્રામ વિના, પ્રગતિનું સોપાન શક્ય નથી એ હકીકત છે. ટૂંકમાં જીવન સંઘર્ષમય હોવાનો આપણો અનુભવ છે. માનવજાત સમયના કોઈક તબક્કે એવો અનુભવ કરે છે જેમાં પરિબળો પરસ્પર અથડાતાં હોય; અને તે વિનાશ અને પુનર્નિમાણમાં પરિણમે છે. ગીતોક્ત અનુસાર નીતિમત્તા અને અનૈતિક્તા વચ્ચે સંઘર્ષ વિદ્યમાન હોય છે. War has always repelled man. કલિંગના યુદ્ધ પછી અશોક મૌર્ય યુદ્ધધર્મને બદલે ધર્મયુદ્ધના અભિગમને આવકારે છે. વિચેટનામના યુદ્ધમાં અમેરિકી નવયુવાનો જોડાવાનો ઇન્કાર કરે છે. વર્તમાને વિશ્વસમસ્તમાં, જપાન ઉપર અણુબોંબ ફેંકાયા પછી, અણુબોંબના નિર્માણ બાબતે કે અણુબોંબ રાખવા વિરુદ્ધ જબરદસ્ત વિરોધનો અનુભવ આપણે કરી રહ્યા છીએ.

જયારે અર્જુન હૃિયાર ફેંકી દે છે અને યુદ્ધ નહીં કરું એમ કહે છે ત્યારે કૃષ્ણ કહે છે કે સત્યના રક્ષણાર્થે યુદ્ધ કરવું એ કરજ અને ધર્મ બને છે. અર્થાત્ ગીતાના સંદેશ મુજબ શક્તિબળ અને હિંસાની દયા ઉપર જીવતા લોકોનું રક્ષણ કરવું જરૂરી છે. આથી તો અરવિંદ કહે છે કે એવા બહુ જ ઓછા ધર્મો છે જેમનામાં, ભારતીય ધર્મની જેમ, એવી હિંમત છે જે એક તરફ પરોપકારી દુર્ગા તરીકે મૂર્તિમંત સ્વરૂપ ધારણ કરે છે તો બીજી બાજુ ભયાનક કાલીના રૂપે વિનાશનૃત્ય કરે છે. ગીતાના સંદેશનું આ શ્રી અરવિંદી અર્થઘટન આપણે શું સમજી શક્યા છીએ ? એક તરફ શિવાજી મહારાજ અને ઝાંસીની રાણીનાં કૃત્યો છે તો બીજી બાજુ છેક ૧૯૦૬માં શ્રી અરવિંદે આહ્વાહન દીધું કે જરૂર જણાયે બળનો ઉપયોગ કરીને પણ બ્રિટિશોને હાંકી કાઢવા જોઈએ; એવા સમયે જયારે કોંગ્રેસને આઝાદીનું સ્વપ્ન પણ લાધ્યું ન હતું.

આપણા ઇતિહાસનું અધ્યયન સ્પષ્ટ સૂચિત કરે છે કે આક્રમણના અભિગમને આપણે ક્યારેય અપનાવ્યો નથી; તો એ પણ હકીકત છે કે ભારતીય પ્રજાસમૂહે આક્રમણોનો સક્કિય પ્રતિકાર નથી કર્યો. મુસ્લિમોનાં આક્રમણો, મુસ્લિમોની ઘૂસણખોરી, એમણે કરેલાં મૂર્તિ-મંદિરોનાં ખંડન, ગુજારેલો બળાત્કાર અને આપેલો અમાનુષી ત્રાસનાં દરિયાઈ મોજાં પછી મોજાં આવતાં રહ્યાં અને આપણે પડકારને ઝીલવાને બદલે અંદરોઅંદર ઝઘડતા રહ્યા અને કોઈ રાષ્ટ્રીય ઉન્મેષ-વિદ્રોહ જોવા મળ્યો નહીં. બ્રિટિશોએ ભારતને નધણિયાનું ખેતર સમજીને ઓગણીસમી સદીના ચોથા ચરણ સુધી આપણા ઉપર બિનરોક્ટોક શાસન કર્યું; ૧૮૫૭ના પ્રથમ સ્વાતંત્ર્ય સંગ્રામની ઘટનાને બાદ કરતાં, કોઈ રાષ્ટ્રીયતાનું સંગીત બ્રિટિશ વિરુદ્ધનું આપણને સાંભળવા મળતું નથી. આઝાદી પછીની પણ કેટલીક ઘટનાઓ આવો જ અંગુલિનિર્દેશ કરે છે.

પ્રશ્ન એ થાય છે કે ગીતાનો રાષ્ટ્રીયતાનો સંદેશો આપણે કેમ ભૂલી ગયા ? ઉત્તર છે — આપણા રાજકીય પક્ષોનો, સમયના તકાજાને નહીં સમજીને, ઉત્તરદાયિત્વના અધિકારની અવગણના કરીને માત્ર ટૂંકી દષ્ટિએ પક્ષીય લેખાંજોખાં પસ્ત્વે સભાનતા કેળવવાનો અને પ્રજા પસ્ત્વેના દાયિત્વ પ્રત્યે આંખ આડા કાન કરવાનો અભિગમ. બાકી સ્વાતંત્ર્યોત્તર સમયનો અઘાપિ આપણો અનુભવ છે કે આપત્તિના સમયે પ્રજાસમસ્ત એક બનીને સરકારની પડખે નિર્વ્યાજ રીતે અને નિર્દેશ રીતે ખડા પગે

ઊભી રહી છે; અને ત્યારે નાતજાતના કોઈ ભેદ ક્યાંય જોવાયા નથી. એટલું જ નહીં આપણા સૈનિકોએ પણ પોતપોતાના ધર્મને બાજુએ રાખી રાષ્ટ્રીયતા માટે એક રહીને આક્રમણનો પ્રતિકાર કર્યો છે.

આ ભૂમિકા સંદર્ભે ગીતોક્ત સંદેશ આજેય આપણા માટે એટલો જ પ્રસ્તુત છે અને સંખ્યાધિક બાહ્ય ધમકીઓ સામે ટકી રહેવા પણ ગીતાસંદેશ અનિવાર્ય જણાય છે. આથી જ કૃષ્ણે અર્જુનને જે બોધ આવ્યો હતો-કે સત્ય એ વાસ્તવિક આધ્યાત્મિકતાની બુનિયાદ છે અને હિંમત એનો આત્મા-તે આપણે આત્મસાત્ કરવાનો સમયનો તકાજો છે.

#### અધ્યાત્મવિદ્યા અને સૂકીમત

ભારતીય અને ઇસ્લામી અધ્યાત્મવાદને સૂત્રાત્મક રીતે નિર્દેશવું હોય તો કહી શકાય કે માનવજાત દ્વારા ઈશ્વરનો પ્રેમ સંપાદિત કરો. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે કર્મમાર્ગને અનુસરો અને જ્ઞાનમાર્ગ તથા બક્તિમાર્ગને પામો. કારણ જગત મિથ્યા છે, માયા છે. માયાની વિભાવનાથી સર્વ ધર્મો અભિજ્ઞિત છે. એનું પૃથક્કરણ જરૂરી નથી, અર્થકરણ જરૂરી નથી. સૂરીમત મુજબ માનવ એ જ સત્ય છે અથવા મનુષ્ય એ સત્યનું પ્રગઢીકરણ છે. પવિત્ર કુર્રાન અનુસાર જે બાહ્ય કે આંતર રીતે દેખીતું અસ્તિત્વ ધરાવે છે તે સ્થળકાલ સાપેક્ષ છે. કેવળ અહ્યા વાસ્તવિક છે. ઇસ્લામમાં તસવ્લુક શબ્દ પ્રયોગાયો છે, જે સૂરીવાદનો પર્યાય મનાયો છે. પરન્તુ આ એક તર્કદોષ છે.

ભારતીય ઉપખંડનો આધ્યાત્મિક વારસો ખસૂસ ધ્યાનાર્હ છે. તે દીર્ઘકાલીન છે, સશક્ત છે, ગહન છે, વિવિધાર્યી છે, વૈવિધ્યયુક્ત છે. ભારતીય આધ્યાત્મિક વારસોના વિશાળ અને વિરાદ લક્ષણને 'હિન્દુ રહસ્યવાદ' નથી ઓળખાવી શક્તો કે નથી સમજાવી શક્તો. મનની અને આત્માની અમર્યાદ અને વિવિધ વૃત્તિઓને કેવળ 'રહસ્યવાદ' શબ્દથી સીમિત કરવી તે ઉપહાસીય બને છે. કેમ કે એક પદાર્થના વિવિધ આકાર હોય છે અને તે પ્રત્યેક આકારને વિવિધ છાયાઓ હોય છે.

હિન્દુ અને મુસ્લિમ અધ્યાત્મવાદની ભિત્રતા દર્શાવવા 'રહસ્યવાદ' અને 'સુફીવાદ' શબ્દના પ્રયોગો ના કરે તો પ્રશ્ન પ્રશ્ન રહે છે અને તેથી ક્યાં સામ્ય છે અને ક્યાં વિષમતા છે તે નક્કી કરવું સરળ નથી. સંમતિ અને અસંમતિ તથા વિવિધતા અને તેનો અભાવ હિન્દુધર્મનાં વિશિષ્ટ લક્ષણો નથી. ઇસ્લામી તસવ્યુકના અનુયાયીઓ પણ 'વહદાતુલ વુજૂદ' અને 'વહદાતુશ શુહ્દ'ની વિચારણા પરત્વે વિભાજિત છે. રાત પૂરી થાય છે પણ વાર્તા અધૂરી રહે છે એવું છે.

છતાં ઈશ્વરપ્રાપ્તિના માર્ગના પરિશ્રમી લોકો સારુ આવાં લક્ષ્યસ્થાનો વચગાળાનાં નિયતિસ્થળો છે; કેમકે લક્ષ્યસ્થાન ઘણું જ દૂર છે અને તેથી જેઓ ઈશ્વરપ્રાપ્ત્યર્થે ઇચ્છુક છે. તેઓ અંતે તો માનવજાતની સેવા માટે પાછા ફરે છે. Love God through mankind. વલી (પીર કે ઓલિયા) કરતાં પયગંબર જંક્શન સ્ટેશન છે; કેમ કે ઈશ્વરપ્રાપ્તિ થયા પછી પણ તેઓ (પયંગબરો) માનવજાતને માર્ગદર્શન આપવા આતુર હોય છે. હઝરત નિઝામુદ્દીન ઓલિયાએ હઝરત સમસુદ્દીન યાહ્યા સુધી જે ખિલાકતનામા પ્રસિદ્ધ થયેલું તેમાં જણાવ્યા મુજબ : તમે ઇચ્છો તો હું ઈશ્વર સોગંદ લઉં છું, જેના હાથમાં મારું જીવન છે; જે માનવો ઈશ્વરની સમીપ છે અને જેઓ ઈશ્વરાર્થે માનવતાને ચાહે છે અને જેઓ માનવજાત દ્વારા ઈશ્વરને ચાહે છે... ઇતિ.

#### માનવ-વૈભવ-વારસાનું જતન

આ નોંધના આરંભે જ આપણે અવલોક્યું કે ઇતિહાસના કેન્દ્રસ્થાને માનવી છે. રવીન્દ્રનાથ ઠાકુરે સાચું જ નોંધ્યું છે: There is only one history; the History of Man. આથી માનવસર્જિત અને સમયના પ્રવાહમાં ૮કી ગયેલી તથા પ્રાકૃતિક અને રાસાયણિક પરિખળોથી અવશેષિત રહેલી સઘળી પુરાવસ્તુઓનું જતન કરવું, એનું સંરક્ષણ કરવું અને શક્યતઃ યથાવત એની જાળવણી કરવી એ પ્રત્યેક આમ આદમીની નૈતિક કરજ છે. વિશ્વની વિરાસતને પોતીકી ગણીને-સ્વીકારીને એનાં જતન-જાળવણી કરવાં એ આપણો ધર્મ છે. માનવજીવનના પ્રારંભ સાથે જેમ યુદ્ધ એ માનવજિજ્ઞાસાનો આંતરિક ભાગ છે તેમ, ગીતા કહે છે તેમ યુદ્ધ પણ એક ધર્મ છે. તો માનવકૃત વૈભવ અને વારસો સાયવવો એ પણ ધર્મ છે.

અહીં આ વિચાર પરત્વે કેટલીક ઘટનાઓને અવલોકવી છે.

#### વિજયનગરનો વૈભવી વારસો

ઉત્તર ભારતમાં જ્યારે ઇસ્લામી આક્રમણને કારણે અને મુસ્લિમ રાજસત્તાની સ્થાપનાને કારણે ભારતીય સંસ્કૃતિ ઉપર ભયાનક જોખમનાં વાદળો ઘટાટોપ દેખાઈ રહ્યાં હતાં ત્યારે વિધ્યાયળ ગિરિમાળાની દક્ષિણે આપણી સંસ્કૃતિને સાચવતું અને સંવર્ધતું એક હિન્દુ સામ્રાજ્ય અડીખમ કાર્યરત હતું. આથી તો, પોર્ટુગીઝ મુસાફર Domingo Paesએ નોધ્યું છે કે વિશ્વ સમસ્તમાં વિજયનગર સુવિધાસભર શહેર છે.

દક્ષિણ ભારતમાં વિજયનગરનું હિન્દુ સામ્રાજ્ય ઇસ્લામી સત્તાનો જબરદસ્ત સામનો કરી રહ્યું હતું; ખલ્કે એમ કહી શકાય કે હિન્દુત્વના પુનઃપ્રવર્તનનું, સંસ્કૃત અને પ્રાદેશિક ભાષાઓના નવનિર્માણનું મહત્ત્વનું કેન્દ્ર એટલે વિજયનગરનું સામ્રાજ્ય અને તેનું પાટનગર વિજયનગરનું શહેર. આ સામ્રાજ્ય એની પરમસીમાએ પહોંચ્યું રાજા કૃષ્ણદેવરાયના (૧૫૦૯ થી ૧૫૫૦) સમયમાં. અશોક, હર્ષવર્ધન, યંદ્રગુપ્ત, વિક્રમાદિત્ય અને ભોજરાજાની પરંપરામાં આરૂઢ થયેલો મહાન રાજા કૃષ્ણદેવરાય હતો. સામ્રાજ્યનું સંચાલન તે પ્રત્યક્ષ રીતે કરતો હતો. લશ્કર ઉપર સ્વયમ્ સીધી દેખરેખ રાખતો હતો. સામ્રાજ્યના પ્રત્યેક વિસ્તારમાં તે પ્રવાસ કરી ચૂક્યો હતો. અદ્ભુત અને ભવ્ય મંદિરોના નિર્માણથી

એણે સામ્રાજ્યને વિભૂષિત કર્યું હતું. એ ઉદાર દાનવીર હતો અને એણે પોર્ટુગીઝો સાથે મૈત્રીપૂર્ણ સંબંધો સાચવ્યા હતા. એણે પર્શિયા અને બીજાં રાષ્ટ્રોમાંના એલચીઓને આવકાર્યા હતા.

આ વિજયનગર સામ્રાજ્યનું પાટનગર તે વિજયનગર શહેર. એક સમયે વીરૂપાક્ષ મંદિર સંકુલથી આરંભી હમ્પી પાસેના માતંગગિરિની તળેટીમાં સ્થિત આલીશાન નંદી સુધીનો વિસ્તાર 'રોયલ એવન્યુ'થી ખ્યાત હતો. કૃષ્ણદેવરાયના શાસનકાલમાં આ શાહી વિસ્તાર એની ભબ્યતા અને વિશાળતાથી શોભતો હતો. પરન્તુ વર્તમાને આ રૉયલ એવન્યુનો ભપકો અને વૈભવ જોખમાયા છે. ખાસ તો, યુનેસ્કોના માર્ગદર્શક સિદ્ધાન્તોની ઉપરવટ જઈને ખાણીપીણીનાં કેન્દ્રોથી આ વૈભવી વારસાનો વિશાળ માહોલ ઝાંખો પડ્યો છે. અહીંનો હમ્પી વિસ્તાર વિદેશી યાત્રિકો સારુ ઉત્તમ પુરાવસ્તુકીય સ્થાન તરીકે આવકાર્ય બન્યું છે. પરન્તુ રાજ્ય સરકારના પુરાવસ્તુવિભાગ તરફથી અને/ અથવા ભારતીય પુરાવસ્તુ સર્વેક્ષણ સંસ્થા તરફથી આ સુંદર અને અમૂલ્ય ઐતિહાસિક સ્થળનાં જોઈએ તેવાં જતન અને જાળવણી થતાં નથી. અહીંનાં કેટલાંક મંદિર સુરક્ષાના અભાવની રાહ જુએ છે. ખંડિત અને વેરવિખેર પ્રતિમાઓની કોઈ દરકાર કરતું નથી.

હમ્પીનાં જતન-જાળવણી વિષે આપેલા કરોડો રૂપિયાની સહાય કંટાળીને જપાને પાછી ખેંયી લીધી છે; અને યુનેસ્કોએ પણ આવી ઉદાર સહાય બંધ કરવાની ધમકી ઉચ્ચારી છે, જો ત્યાં બંધાઈ રહેલા પુલનું બાંધકામ રોકવામાં આવે નહીં તો. છતાં હમ્પીના ભગ્નાવશેષો, શંકારહિત દષ્ટિએ, ભારતીય મંદિર સ્થાપત્યના ઇતિહાસમાં સારી રીતે સુરક્ષિત અને વિશાળ મંદિરોથી યુક્ત છે. આથી તો ફ્રેન્ચ ઇતિહાસવિદ Alain Danielou ના શબ્દો ધ્યાનાર્હ બને છે: like an island of civilization, chivalry, and beauty, in the midst of shattered and bleeding India after nearly seven centuries of Muslim invasions. ઇટલીના Nicolo di Conti થી આરંભી પર્શિયાઈ અબ્દુલ રઝાક સુધીના સંખ્યાધિક વિદેશી યાત્રિકોએ વિજયનગરની સંસ્કારસમૃદ્ધિ અને સ્થાપત્યરાલીનાં મોંફાટ વખાણ કર્યો છે. સખ્ત શૈલખંડો ઉપર ભક્તિ અને પ્રેમના સામ્રાજ્યસમાં દેવીદેવતાઓનાં ભવ્ય શિલ્પો સંસ્કારસમૃદ્ધિનાં ઘોતક છે, જેની ભવ્યતા અને સૌંદર્યના સિદ્ધાન્ત અને દેવો તથા પ્રકૃતિ એમ પ્રત્યેકનું સન્માન આજેય પણ સાક્ષીપ્રતીકો છે.

કમનસીબ બાબત એ છે કે કૃષ્ણદેવરાયના અનુગામી રામારાયના સમયમાં ૨૬-૧-૧૫૬૫ના રોજ વિધ્વંસ હત્યાકાંડ થયો હતો અને હુસેન નિઝામ શાહના સૈનિકોએ લગભગ પાંચ મહિના સુધી બધું નાશ કરવાનો ઉપક્રમ રાખ્યો હતો અને ત્રાસ અને અહીં આકારાયેલાં ભયનાં દશ્યો તથા હત્યાકાંડનો જોટો જડવો મુશ્કેલ છે. સૈનિકોએ એટલી બધી લૂંટ ચલાવી કે જેની કલ્પના કરવી મુશ્કેલ છે. આજે હમ્પીના પ્રત્યેક ખૂણે મુસ્લિમોએ આચરેલા વિધ્વંસનાં ચિહ્નો સાક્ષીરૂપ બની રહ્યાં છે : જાણે કે કશુંક પણ હિન્દુ, તે વિક્કારને પાત્ર. નિઝામના સૈનિકોએ પ્રતિમાઓનાં નાક, સ્તન, હાય, પગ, ગજસૂંઢ ઇત્યાદિ ખંડિત કર્યાં હતાં. સાથોસાથ સ્થાપત્યની ભવ્ય ઇમારતો અને રાજમહેલો અને મંદિરો એવા મજબૂત શૈલખંડોથી નિર્માણ પામ્યાં હતાં કે વિધ્વંસની સંહારક લીલાનાં કરતૂતોથી તે બચી ગયાં, જે આજે આપણને વિજયનગરના સાંસ્કૃતિક વૈભવ અને વારસાની સ્મૃતિ અપાવે છે.

દુ:ખદ બાબત એ છે કે આપણામાં-ભારતીયોમાં છતાં આવા અસાધારણ વારસા પરત્વે યોડુંકેય માન-સન્માન હોય તેવું જોવા મળતું નથી. આ ઐતિહાસિક સ્થળના માર્ગદર્શકોયે જાણે છે ઓછું અને બકે છે વધારે. કેવળ પશ્ચિમી યાત્રિકોને આકર્ષવાનું એમનું ધ્યેય હોય તેવું તેમના વર્તનથી જણાય છે. સ્થાનિક લોકો આ પરત્વે સભાન હોવાનું જણાતું નથી. પરિણામે Hampy is a vast excremental dump.

આપણી રાષ્ટ્રીયતાની આ નબળાઇ છે. યુરોપ અને અમેરિકામાં પુરાણાં ઐતિહાસિક સ્થળો -પરંપરા - સંસ્કાર પરત્વેની સભાનતાના પાઠ શાળાશિક્ષણથી શીખવાય છે. આ બંને ખંડોની પ્રજા પોતાનાં ભૂગોળ અને ઇતિહાસથી વિશેષ વાકેફ હોય છે અને અભિરુચિ દર્શાવે છે. યુરોપીયો એથેન્સ કે રોમની યાત્રાને પ્રત્યેક માટે must ગણાવે છે. આ અભિગમના સંદર્ભે જો ભારતીય બાળકોને ભવ્ય વારસા પરત્વે સભાન કરવામાં આવે તો જે દુર્દનીય સ્થિતિ ઐતિહાસિક સ્મારકોની થાય છે તે અટકાવી શકાય. આમ થશે તો વિજયનગર જેવાં the city of victory સ્મારકો સુરક્ષિત રાખી શકાશે.

#### ભવભૂતિનું જન્મસ્થળ

આપણા સાંસ્કૃતિક વારસાના વૈભવને પ્રજાપ્રત્યક્ષ કરવાનું અને તેનાં જતન-જાળવણી કરવાનું કાર્ય છૂડક છૂડક સંસ્થાગત રીતે કે વ્યક્તિગત રીતે થતું રહે છે; જેનું વ્યાપક ધોરણે, પ્રજાની સામેલગીરી સાથે અને વ્યવસ્થિત પદ્ધતિએ અમલી બનાવવાની જરૂર છે. અહીં આપણે ખ્યાત સંસ્કૃતજ્ઞ ભવભૂતિના જન્મસ્થળની દુર્દેશા અને પ્રજાકીય ઉપેક્ષા વિશે નુકતેચીની કરીશું.

મહારાષ્ટ્રના ગોદિયા જિલ્લામાં અમગાંવ અને સાલેક્સને જોડતા માર્ગથી અઢી કિલોમીટરના અંતરે બિનજરૂરી ઘાસ અને માનવમળથી ઘેરાયેલો ડુંગર છે. આ ડુંગરની ટોચે બે લઘુ પાષાણ આધારિત હવાના ઝપાટાથી ઘસાઈને ગોળ બનેલો રેતિયો પથ્થર છે. આમ તો આ માહોલ ચક્ષુગમ્ય નથી કે આસપાસમાં એવું કશું નથી જે નયનરમ્ય હોય અને છતાં એનું ઐતિહાસિક-સાંસ્કૃતિક મહત્ત્વ અમૃલ્ય છે.

આ કુદરતી પાષાણ-આશ્રય—જે ત્રણ ગોળાકાર રેતીયા પથ્થરથી બનેલું છે—ભાગ્યે જ કોઈ કલ્પી શકે કે તે આશરે તેરસો વર્ષ પૂર્વકાલીન છે અને વિશ્વખ્યાત સંસ્કૃતજ્ઞ અને નાટચકાર ભવભૂતિનું કાર્યસ્થળ છે. કહેવાય છે કે નજીકના પઠાપુર ગામે ભવભૂતિ જન્મ્યા હતા. કશ્યપવંશીય ઉદુમ્બર બ્રાહ્મણ પરિવારમાં પિતામહ ગોપાલ ભદ્ધ અને પિતા નીલકંઠના કુટુંબમાં માતા જાતુકર્ણીની કૂખે જન્મેલા ભવભૂતિનું જન્મનામ શ્રીકંઠ હતું. ભવભૂતિ એમનું ઉપનામ હતું. સામાન્યતઃ આઠમી સદીના પહેલા ચરણ દરમ્યાન એમનો કાર્યકાલ હોવાનું સૂચવાયું છે. એવું માનવામાં આવે છે કે ભવભૂતિએ

એમની ખ્યાત રચના 'મહાવીરચરિત'નું સર્જન આ સ્થળે કર્યું હતું. આ નાટકની પ્રસ્તાવનામાં લેખકે સ્વયમ્ એમના જન્મસ્થાન અને કાર્યસ્થળનો ઉક્ષેખ કર્યો છે, જે આ ડુંગર હતો. વિદર્ભના વાકાટકવંશના શક્તિમાન શાસકોનું મુખ્ય મથક અહીં હતું.

અહીંથી ફક્ત સો કિલોમીટરના અંતરે નાગપુર જિલ્લાના રામટેક નામના સ્થળે વાકાટક રાજ પ્રભાવતી ગુપ્તના દરભારમાં સન્માન પામેલા કાલિદાસની સ્મૃતિમાં એક સ્મારક અને એક સંસ્કૃત વિશ્વવિદ્યાલયની સ્થાપના થઈ હતી; જ્યારે ભવભૂતિના આ માદરે વતનમાં એમનું આવું સન્માન ચુકાઈ ગયું હતું તે ઇતિહાસની એક વિડંબના ગણાય.

પદ્મપુર ગામની ભાગોળે બીજી એક સ્મૃતિ-ઇમારતના ભગ્નાવશેષો અસ્તિત્વ ધરાવે છે, જેમાં જૈન ધર્મનું વિશાળ મંદિર હોવાનું અને વાકાટકોના શાસનસમયે બંધાયેલું હોવાનું કહેવાય છે. આ સ્થળે કોતરણીયુક્ત પ્રતિમાઓના અને સ્તંભોના ખંડિત અવશેષો વેરવિખેર પડેલા નજરે પડે છે, જે મુખ્યત્વે છાણાં અને કચરાના ઢગલાથી યુક્ત છે. જૈન મંદિર ૧૫૦૦ જેટલું પૂર્વકાલીન છે.

આ બંને સ્મારકો વર્તમાને અરક્ષિત છે. આ સ્થળે જો પુરાવસ્તુકીય ઉત્ખનન હાય ધરાય તો મહત્ત્વના અવશેષો હાયવગા થવા સંભવ છે. પદ્મપુર પણ ઐતિહાસિક મહત્ત્વ ધરાવે છે. ભવભૂતિની એ કરમકહાણી છે કે એને કાલિદાસના પડછાયામાં યાલવું પડ્યું છે; તો કાલિદાસે 'મેઘદૂત'ની રચના રામેટેકમાં કરી તો ચાર સદી પછી જન્મેલા ભવભૂતિને ઉત્તર ભારતના નાગવંશીય રાજાઓનો અને છેવેટે કનોજના રાજા યશોવર્માનો આશ્રય સંપ્રાપ્ત કરવો પડેલો. કારણ ઐતિહાસિક છે' કે વાકાટકો પછી વિદર્ભમાં કોઈ શક્તિશાળી રાજવંશ સત્તાધીશ હતો નહીં. જો કે અનુજીવન (સર્વાઇવલ) સારુ ભવભૂતિને જન્મસ્યાનથી દૂર જવું પડ્યું તો પણ વતન પ્રત્યેનો પ્રેમ યથાવત્ રહ્યો હતો. એમના એક શ્લોકમાં ભવભૂતિએ કીર્તિસંપદાના અભાવ પરત્વે વેદના વ્યક્ત કરી છે એવી આશાએ કે કચારેક કોઈક મને સમજશે અને સન્માનશે. પરન્તુ આ 'કચારેક કોઈક'ની ભવભૂતિની આશા ચરિતાર્થ થઈ નહીં. સંસ્કૃત સાહિત્ય અકાદમીએ તથા જૈન સમાજે સાંસ્કૃતિક-ઐતિહાસિક એવાં આ બંને સ્થળોના સંરક્ષણ-સંવર્ધન-પુનરુત્યાન માટે કાર્યરત થવું જોઈએ એ સમયનો તકાજો છે.

# સંસ્કાર-અભિજ્ઞાન દર્શાવતું સંત્રહાલય

સંસ્કાર-સંસ્કૃતિ-ઇતિહાસનાં જતન-જાળવણી-સંરક્ષણ-પુનરુદ્ધાર બાબતે આમજનતામાં ઉદાસીનતા ઘર કરી ગઈ હોવા છતાંય અને ઇતિહાસના અધ્યાપકો આ બાબતે બેધ્યાન હોવા છતાંય નિરાશાનાં વાદળમાં ક્યાંક તો રજતરેખા દશ્યમાન થાય છે. અહીં આપણે મહારાષ્ટ્રના પશ્ચિમ દરિયા-કાંઠે આવેલા ચૌલ સ્થાનના રહેવાસીઓએ પોર્ડુગલ-સંસ્કારની ઓળખ જાળવી રાખવા કડિબદ્ધતા દર્શાવી તે વિશે વિશ્લેષણ કરીશું; સંભવતઃ આવું અભિજ્ઞાન હાથતાળી આપી જાય એવા ભયથી. અને

આ જતન-જાળવણીના પ્રેરક અને સ્વપ્નશિલ્પી છે વડોદરાની મ.સ. વિશ્વવિદ્યાલયના સંગ્રહાલયવિદ્યા વિભાગના પૂર્વ-પ્રાધ્યાપક ડૉ. વી. એચ. બેડેકર.. અને એમનું પ્રેરણાબળ છે ચૌલ વિસ્તારના રહેવાસીઓએ જાળવી રાખેલા પોર્ટુગલ રીતરિવાજો અને વૈભવવારસો. હેતુ છે આ પ્રોજેક્ટનો મુખ્યત્વે તો અહીંની ખાસ જ્ઞાતિ તરફથી ઉપયોગાતા પદાર્થી, પરંપરિત પ્રથાઓ, ધર્મવિધિઓ ઇત્યાદિ તત્સ્થાને જાળવી રાખવાનો.

ઐતિહાસિક દક્તરો એવું સ્થિત કરે છે કે પોર્ડુગલના રાજાએ એના લશ્કરના માણસોને ભારતીય મૂળની સ્ત્રીઓને પરણવા પ્રોત્સાહિત કર્યા હતા; એવા ખ્યાલથી કે પોર્ડુગીઝો વિદેશી-પરાયા નથી પણ અહીં જ સ્થાયી થવા અને પોતાનો પરિવાર પ્રસ્થાપવા ઇચ્છે છે. આને કારણે ચૌલ વિસ્તારની વસતી મિશ્ર પિતૃત્વવાળી બની રહી. પછીના સમયે મરાઠાઓથી મહાત થયેલા પોર્ડુગીઝો આ સ્થળ છોડીને ગોવામાં સ્થાયી થયાં, પણ સ્થાનિક પ્રજા તો પૂર્વજોના સ્થાન ઉપર રહી. છતાં નવો વંશવેલો અને નવી બોલી ઉદ્દભવી. આ બોલી ઓળખાઈ Koriai Portuguese Creole. આ બોલી આશરે ઈસ્વી ૧૫૧૫માં ઉદ્દભવી; પોર્ડુગીઝોના પ્રથમ જૂથે ચૌલમાં કરેલા કારોબારના દાયકા પછી. આ બોલી (કે ભાષા) અઘાપિ અહીં પ્રચારમાં છે. પોર્ડુગલ સૈન્ય ચૌલ પાસેના દરિયાઈ મથકના-કિશાના રક્ષકો હતા. આ બંદર ઈસ્વી ૧૩૦ થી ૧૭૮૬ સુધી આંતરરાષ્ટ્રીય વેપાર માટે વિખ્યાત હતું.

પરન્તુ વર્ષોના પસાર થવા સાથે વિદ્યમાન યુવાન પેઢીને મહારાષ્ટ્ર રાજ્યની વહીવડી ભાષા મરાઠી શીખવાની જરૂરિયાત જણાઈ અને શિક્ષણનું માધ્યમ Creole ને સ્થાને મરાઠી અમલી બનતાં સંસ્કાર-સંસ્કૃતિનું લોલક વિરુદ્ધ દિશામાં ગયું. આથી ડૉ. બેડેકરે આ સંસ્કાર-સંસ્કૃતિ-રીતરિવાજ જાળવી રાખવા સારુ સ્થાનિક પ્રજાને સમજાવી Eco-museum સ્થાપવાનું બીડું ઝડપ્યું છે.

સામાન્યતઃ સંગ્રહાલયોએ સાંસ્કૃતિક અભિજ્ઞાનને સંરક્ષવામાં ઉદાસીનતા દર્શાવી છે એવું કહી શકાય. જો કે ગૂજરાત વિદ્યાપીઠે આદિવાસીઓની સાંસ્કૃતિક ઓળખાણને સુરક્ષિત રાખવા સારુ આદિવાસી સંશોધન અને તાલીમ કેન્દ્ર અંતર્ગત Eco-museum પ્રકારનું સંગ્રહાલય સાઠના દાયકામાં સ્થાપ્યું છે. માયસોરમાં 'ફોક મ્યુઝિયમ' આ પ્રકારનું સર્વોત્તમ સંગ્રહાલય છે. જો કે આ તો છૂડક છૂડક પ્રયાસો છે. પણ પ્રયાસોના ગુણાકાર પ્રત્યેક પ્રજાના સંદર્ભમાં કરવાનો સમયનો તકાજો છે; ખાસ કરીને નાનાં જ્ઞાતિજ્યોના અનુસંધાને આમ કરવું ઇતિહાસ-સંસ્કૃતિની માગ છે. આમ કરવાથી જે તે જ્ઞાતિજ્યનાં સાંસ્કૃતિક લક્ષણો હવેની પેઢીને પ્રત્યક્ષ કરવા હાથવગાં થવાં જોઈશે. આ પરત્વે સ્થાનિક રહીશોએ અગ્રભાગ પ્રદત્ત કરવાની જરૂર છે.

# પૈતૃક વારસાની સાચવણી

ઇતિહાસનિરૂપણનાં જાહેર સાધનોનો વિનિયોગ હમેશાં થતો રહે છે; પરન્તુ વ્યક્તિગત સંગ્રહમાં સ્થિત (સંભવતઃ સુરક્ષિત) ઐતિહાસિક સાધનો અન્વેષણાર્થે ઓછાં ઉપયોગાય છે; કેમ કે તેના

માલિકો એના ઉપર સર્પ બનીને બેઠા હોય છે. દક્તરો અને સિક્કાઓના આવા ઉપયોગની મર્યાદાને અનુભવ આ લેખકને થયેલો છે. પરન્તુ સમાજમાં ક્યાંક ક્યારેક અપવાદરૂપે એકાદ રજતરેખા જેવી પ્રાપ્ત થાય છે. આવા એક અન્વેષ્ણપરસ્ત શખ્સ છે મુંબઈના (પણ હાલ પૂર્ણમાં) સતીશ હોનાવર જેમણે પિતા વસંત એચ. હોનાવરના વૈભવ વારસાને પ્રજાપ્રત્યક્ષ કરવા સુરક્ષિત રાખવાનું શૈક્ષણિક અને શોધનીય અભિયાન હાય ધર્યું જેને પરિણામે ૧૩૦ નકશાનો અદ્ભુત સંગ્રહ શોધકોને હાથવગો થયો એમ ખસૂસ કહી શકાય.

આ ૧૩૩ નકશાઓ તૈયાર કરવાનો પરવાનો ૧૮૯૫માં ઇંગ્લેંડની રાણીએ હોનાવર પરિવારને આપેલો અને લંડનની Belle Sauvage Works ની Cassell and Company લિમિટેડે તે છાપ્યા હતા. નકશાઓનો આ સંગ્રહ ભારતના અને જગતના પરિવર્તન પામતા સમોચ્ચરેખા (કોન્ડુર્સ) વિશે ભાતીગળ માહિતી સંપ્રાપ્ત કરી આપે છે. આ સંગ્રહમાં જે નકશા સુરક્ષિત છે જેમાં વિવિધ સ્થળ-પ્રદેશોની ભૌગોલિક અને રાજકીય સીમાઓ દર્શાવાઈ છે. આમાં સેક્સોની રાજ્ય, આલ્પ્સ, પરિચા, હંગેરી, પેલેસ્ટાઈન, કોન્સ્ટેન્ટીનોપલ, પોલિનેશયાઈ ટાપુઓ અને મલય ટાપુઓનો સમાવેશ થાય છે. ઉપરાંત ભારત અને આસપાસના દુષ્પ્રાપ્ય નકશાઓ પણ છે, જેમાં લશ્કરી નકશો ગૌરવભર્યું સ્થાન ધરાવે છે.

સતીશ હોનાવર જણાવે છે તેમ બંગાળ લશ્કર, મુંબઈ લશ્કર અને મદ્રાસ લશ્કર હતાં. બંગાળ લશ્કર અધીન ઉત્તર-પૂર્વીય સમગ્ર પદ્રીથી કાશ્મીર સુધી; મુંબઈ લશ્કરના અધિકારક્ષેત્રમાં રાજપૂતાના અને મધ્ય પ્રાંતો; તો મદ્રાસ લશ્કર હકુમતાનાં રંગૂન સુધીનો વિસ્તાર હતો. મોટા ભાગના નકશાઓ ત્યારે લશ્કરીવ્યૂહ માટે સંસ્થાનવાદીઓએ તૈયાર કર્યા હતા. ભારતીય ઉપખંડના નકશાઓ અબૂલ રીતે બ્રિટિશ સામ્રાજ્યના ચિત્રને અભિવ્યક્ત કરે છે. આ ઉપરાંત પ્રાણીજન્ય ઉત્પાદન, વાનસ્પત્ય ઉત્પાદન, જાતિઓ, ધર્મો, તારનાં દોરડાં, ખ્રિસ્તી મિશનરી કેન્દ્રો અને રેલવે અંગેના નકશાઓ છે. હોનવર પાસે અમૂલ્ય લિયોગ્રાફસનાં મહત્ત્વની વ્યક્તિઓનાં એવાં ૪૦ ચિત્રો છે. બિલોરી કાચની મદદથી જોવાથી આ લિયોગ્રાફસનાં પ્રત્યેક રેખા, પ્રત્યેક બિંદુ સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે, જેનું નિર્માણ લંડન સ્થિત Vincent Brooks Day and Son Lith એ કરેલું છે. આ પ્રત્યેક નકશો છેલા એક સૈકા ઉપરાંતના સમયથી સંભાળપૂર્વક સચવાયેલો–સુરક્ષિત રખાયેલો છે અને તેમાંના ઘણા નકશા સાથે અખબારની કાપલી પણ જોડેલી જોવા મળે છે.

સ્વાભાવિક જ નકશાઓ કલામર્મજ્ઞો માટે આનંદરૂપ છે; વંશજો માટે અમૂલ્ય સંગ્રહ છે. નકશામાં ગામ, નગર, શહેર, રાજ્ય ઉપરાંત સામાજિક, રાજકીય, ધાર્મિક અને લશ્કરી મહત્ત્વ ધરાવતાં સ્થાનોનો નિર્દેશ પૂરી ચોકસાઈથી થયેલો હોય છે. આથી શિક્ષણમાં અને શિક્ષણેતર પ્રવૃત્તિઓમાં નકશાવાચન, નકશા-અભ્યાસ, નકશા-અધ્યયન માટેની જોગવાઈ હોવી જોઈએ. પ્રત્યેક સ્તરના વિદ્યાર્થીને નકશાના ઉપયોગથી પરિચિત કરવા જરૂરી છે. સમયનો આ તકાજો છે.

# એક-શિલા-નિર્મિત મંદિરનું જતન

ભારતીય પુરાવસ્તુકીય સર્વેક્ષણ દ્વારા ગઈ સદીના અંતિમ વર્ષ દરમિયાન મધ્ય પ્રદેશના મંદસોર જિજ્ઞાના ધમનારમાં સ્થિત એક શિલાનિર્મિત મંદિર અને ત્રણ ધર્મોની ગુકાઓને વિનાશમાંથી બચાવવા મિષે એક સંકલ્પ હાય ધરાયો છે—૧૯૩૫ના 'નેશનલ મોન્યુમેન્ટ ઍક્ટ' અન્વયે.

આ ધર્મૈતિહ્ય સ્થાન વિલક્ષણ અને ભાતીગળ છે. અહીં બૌદ્ધ ધર્મ અને શૈવ તથા વૈષ્ણવ સંપ્રદાયના સહ-અસ્તિત્વને સાચવતું અને ૭મી-૮મી સદી દરમ્યાન એક જ શૈલમાંથી કંડારેલાં મંદિર દેશ સમસ્તમાં આ પ્રકારનું એકમાત્ર સર્વધર્મસમભાવને સાચવતું ઐતિહાસિક સ્થાન છે. ઉપરાંત મંદિરનિર્માણની ત્રણેય પદ્ધતિ—વેસર, નાગર અને દ્રવિડ—શિખરના ભાગે એકસાથે જોવી પ્રાપ્ત થાય છે. મુખ્ય મઠગુકાઓ ડુંગરના દક્ષિણ ભાગે સ્થિત છે. છઠ્ઠા નંબરની મઠગુકા—જે 'બડા કચેરી'થી ખ્યાત છે-માં મધ્યભાગે મોટો ખંડ (જે વીસ ચોરસ ફૂટનો અને સ્તંભોથી આધારિત) આવેલો છે જેનું છાપરું સપાટ છે. સાત ચોરસ ફૂટના ત્રણ ઓરડા પ્રત્યેક બાજુએ આવેલા છે. વરંડા આગળના ભાગે અને ચૈત્યગુકા પછીતે આવેલાં છે. આનું સ્થાપત્ય સાદું છતાં આકર્ષક છે. 'સમરાંગણ સૂત્રધાર' નામક શિલ્પગ્રંથમાં વર્ણવ્યા મુજબનાં બધાં ધોરણો આ સ્થાપત્યમાં જોઈ શકાય છે અને ૧૮૪૨માં સહુ પ્રથમ જેમ્સ ટોડ અને ફર્ગ્યુસને એની નોધ લીધી હતી.

# ડાયનોસીરનું કબ્રસ્તાન ગુજરાતમાં

જેની કલ્પનામાત્ર આપણને સહુને વિશ્વસમસ્તમાં રોમાંચિત, આશ્ચર્યચક્તિ અને ભયભીત કરી દે તેવું સરીસૃપ જૂથનું રાક્ષસી કાયા ધરાવતું પ્રાણી છે ડાયનોસૌર (કહો કે રાક્ષસી ગરોળી); જેનું અસ્તિત્વ વર્તમાને માત્ર અસ્થિઓ અને અવશેષો પૂરતું સીમિત છે. ગુજરાત આ રાક્ષસી કાયા ધરાવતા અને લુપ્ત થયેલા અથવા નિર્વેશ થયેલા પ્રાણીનું કબ્રસ્તાન છે. માનવીના અકલ્પનીય આશ્ચર્યની અવધિ એટલે ડાયનોસૌર. આ પ્રાણીની ઊંચાઇ આશરે ૬૦ ફૂટ અને લંખાઇ આશરે ૪૦ થી ૫૦ ફૂટની હોય છે.

ગુજરાતમાંથી સહુ પ્રથમ પંચમહાલ જિલ્લામાંથી આ નિર્વેશ રાક્ષસી પ્રાણીનાં અશ્મિભૂત ઈડાં અને અસ્થિ-અવરોષો બાલાશિનોર તાલુકાના રેયોલી ગામેથી ૧૯૮૪માં હાથવગા થયા પછી અવારનવાર આ પ્રાણીના અવરોષો ગુજરાતમાં અન્યત્રથી વિરોષ કરીને કચ્છ જિલ્લામાંથી હાથ લાગતા રહ્યા છે. રેયોલીમાંથી તો ૧૯ ફૂટ લાંબું ફુર્લભ હાડપિંજર મૃત્યું હતું જે જયપુર મ્યુઝિયમમાં લઈ જવાયું છે. આ સ્થળ ડાયનાસૌરનાં ઈડાં સેવવાનું સ્થાન હોવાનું કહેવાય છે. ૧૯૯૯ના ફેબ્રુઆરીની પચીસમીએ તો કચ્છની સરહદે આવેલા કુંવરબેટ ખાતેથી ડાયનોસૌરનું સ્મશાન મળી આવ્યું; ઑઈલ ઍન્ડ નૅચરલ ગેસ

કોર્પોરેશનના ભૂસ્તરવિજ્ઞાન વિભાગના પ્રયાસોથી. આ ભૂસ્તરવિજ્ઞાનીઓને અહીંથી જે અવશેષો હાય લાગ્યા તેમાં ડાયનોસૌરનાં જડળાં, પગ, અન્ય અવયવોનો સમાવેશ થાય છે, જેનો સમય પ્રાગૈતિહાસિક હોવાનું સૂચવાય છે અર્થાત્ આજથી ર૭ કરોડ વર્ષથી આરંભી સાડા છ કરોડ વર્ષ સુધી આ પ્રાણીનું સામ્રાજ્ય વિઘમાન હોવાનું સૂચવાય છે. એટલે કે Triassic સમયથી Cretaceous ના અંત સમય સુધી આ પ્રાણી વિઘમાન હતું. ભૂસ્તરવિજ્ઞાનીઓને કચ્છમાં ડાયનોસૌરના જે અશ્મિભૂત અવશેષો મત્યા તે આશરે ૧૮ કરોડ વર્ષ જૂના હોવાનું જણાય છે. ૧૯૯૪માં અંજારમાંથી સાડા છ કરોડ વર્ષ જૂના ડાયનોસૌરનાં ઈડાં હાથ લાગ્યાં હતાં. આ અવશેષો (ઑર્ડર સિક્યોરિટી ફોર્સ) સરહદ સલામતી દળની સુરક્ષામાં સચવાઈ રહ્યાં છે. કમનસીબી એ છે કે આ અવશેષોના વિજ્ઞાની અભ્યાસ કે પુરાવસ્તુકીય અભ્યાસ થયા નથી. ડાયનોસૌરના સર્જનથી પતન સુધીના વિકાસને દર્શાવતું, સાક્ષ્યરૂપ રહેલું ગુજરાત એકમાત્ર સ્થળ છે એવું પ્રતીત થાય છે. પંચમહાલમાંથી મળેલાં ઈડાં પૈકીનું એક ઈડું પ્રાધ્યાપક ર. ના. મહેતાએ આ લેખકના અધ્યક્ષપણા હેઠળના ગૂજરાત વિઘાપીઠના ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિ વિભાગ અંતર્ગત ભારતીય સંસ્કૃતિ સંગ્રહાલયને ભેટ આવ્યું હતું. ભારત સિવાય વિશ્વમાં અન્યત્રથી આવા અવશેષો હાથ લાગ્યા હોય તો કરોડોના ખર્ચે એ પરત્વે અન્વેષણો હાથ ધરાય અને પરિણામો પ્રગટ થાય તથા ડાયનોસૌર ઉદ્યાનનું નિર્માણ થાય. ભારતમાં -ગુજરાતમાં આ ક્યારે શક્ય બનશે ?

# હઠીસિંગ સંસ્થાનું પ્રેરણાઠાયી કાર્ય

આપણાં પૂર્વકાલીન ઐતિહાસિક-સાંસ્કૃતિક સ્મારકોનાં જતન અને જાળવણીમાં આપણે ઊણા ઊતર્યા છીએ તે તો વિજયનગરના ઉદાહરણથી આપણે જોઈ શકાય. આવાં ઉદાહરણોના ગુણાકાર આપણને ઇતિહાસના પ્રત્યેક પૃષ્ઠ ઉપરથી થઈ શકશે. પરિસ્થિતિ સ્મારકોના જતન પરત્વે દયાજનક અને નિરાશાજનક હોવા છતાંય there is a silver lining. અમદાવાદમાં હઠીસિંગ હેરિટેજ ફાઉન્ડેશન નામની આ પરત્વે સજાગતા દાખવતી એક ધ્યાનાર્હ સંસ્થા છે. બીજી સંસ્થા છે અમદાવાદ સોસાયટી ફોર હેરિટેજ ઍન્ડ એન્વીરોનમેન્ટલ પ્રોટેક્શન. ત્રીજી એક સંસ્થા છે સેન્ટર ફોર એન્વીરોનમેન્ટલ એડ્યુકેશન. આ બધી સંસ્થાઓ અમદાવાદ સ્થિત છે પણ રાષ્ટ્રક્શાએ પહેલ પ્રથમ આવી એક સંસ્થા શરૂ થઈ અને તે ડૂંકા નામે ઇન્ટાક(INTACH)થી ઓળખાય છે. એનું આખું નામ છે : ઇન્ડિયન નેશનલ ડૂસ્ટ ફૉર આર્ટ ઍન્ડ કલ્સરણ હેરિટેજ. તો વિશ્વક્ક્ષાએ 'વર્લ્ડ હેરિટેજ ડે' પ્રતિ વર્ષ ઊજવાય છે.

હઠીસિંગ હેરિટેજ ફાઉન્ડેશનનો હેતુ ભારતીયવિદ્યા અંતર્ગત બધી બાબતોનું અન્વેષણ કરવું અને એનો અભ્યાસ કરવો. આ સંસ્થાના ઉપક્રમે ૧૮-૪-૨૦૦૦ ના દિવસે હેરિટેજ પ્રીઝરવેશન કેમ્પેઈન' હાથ ધરાઈ હતી; જેનો મુખ્યાશય અમદાવાદ શહેરમાંની વૈભવ-વારસાથી વિભૂષિત સ્થળોનાં જતન, સંરક્ષણ, શિક્ષણ, જાગૃતિ અને વિકાસનો રહ્યો છે; જેથી અમદાવાદીઓમાં એમને પ્રાપ્ત થયેલી વીરાસત પરત્વે લગાવ થાય, સંબંધ બંધાય અને ગૌરવ પ્રસ્થાપિત થાય. આ સંસ્થાએ શરૂ કરેલી જતન-જાળવણી

પ્રક્રિયા ૧૯-૧૧-૨૦૦૦ના રોજ પૂરી થઈ; કેમકે આ દિવસે 'અમદાવાદ વારસો દિન' તરીકે ઊજવાય છે. આ કાર્યક્રમ અંતર્ગત વિશેષ કરીને શાલેય વિદ્યાર્થીઓ (જેઓ અમદાવાદ શહેરમાં દૂર દૂર વસે છે તેઓ) અસલી અમદાવાદમાં પોતાના મૂળ રહેઠાણને ઓળખી શકે તે હેતુ નિહિત રહ્યો છે. જો કે જે મહાવિદ્યાલયોમાં ઇતિહાસ-સંસ્કૃતિના વિભાગો છે તેમણે પુરાણા અમદાવાદમાં આવેલી કોઈ એકાદ ઐતિહાસિક સ્યાનને-ઇમારતને-સ્મારકને દત્તક લઈને એનાં જતન-જાળવણી કરવાં જરૂરી છે. વિશ્વવિદ્યાલયના ઇતિહાસ વિભાગે તથા ભો. જે. અધ્યયન સંશોધન વિદ્યાભવને, લા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિરે, ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ, કેલિકો મ્યુઝિયમે આ પરત્વે સિક્ય થવાની જરૂર છે. તો 'વિશ્વ વિરાસત દિવસે' અમદાવાદ સોસાયટી ફૉર હેરિટેજ એન્ડ એન્વિરોનમેન્ટલ પ્રોટેક્શનના સ્વયમ્સેવકોએ અમદાવાદની ભાગોળે આવેલી દાદાહરિની વાવને સાફ કરી અને દર્શનલાયક ખનાવી તથા આ વાવના ઇતિહાસ વિશે લોકજાગૃતિ કેળવાય તદર્થે એક પ્રદર્શનનું પણ તે સ્થળે આયોજન કર્યું હતું.

તો સેન્ટર ફોર એન્વિરોનમેન્ટલ એલ્યુકેશન તરફથી 'સાંસ્કૃતિક કેડી'(cultural trail)નો દાયિત્વપૂર્ણ કાર્યક્રમ ઘણાં વર્ષોથી હાથ ધરાયો છે, જે અંતર્ગત અમદાવાદની શાળા-મહાશાળા-મહાવિદ્યાલયના થોડાક વિદ્યાર્થીઓને પસંદ કરીને 'અહમદશાહી અહમદાબાદ'ના કાર્યક્રમ હેઠળ અમદાવાદના ઇતિહાસમાં ડોકિયું કરાવવાનો સુજ્ઞ પ્રયાસ થાય છે. આ કેન્દ્ર તરફથી આ મિષે ગુજરાતી અને અંગ્રેજીમાં નાનકડી પોકેટ પ્રકારની સચિત્ર માહિતી દર્શાવતી પુસ્તિકા પણ પ્રગટ કરી છે.

# મહાબળેચરનો ફેરે ખંડ

એક તરફ સંસ્કાર-સંસ્કૃતિના વૈભવ-વારસા પરત્વે આવી ઉદાસીનતા જોવાય છે તો અન્યત્ર જતન-જાળવણી પરત્વે ગૌરવ અનુભવાતું જોવા મળે છે. આ બાબતે જાગૃતિ દર્શાવી મહાબળેશ્વર કલબના ડ્રેસ્ટીઓએ અને બૉમ્બે એન્વિરોનમેન્ટલ એક્શન ગ્રુપે.

મહાખળેશ્વરના પારિસ્થિતિક અને પર્યાવરણીય નુકસાનને બચાવવા સારુ બોમ્બે એન્વિરોનમેન્ટલ એક્શન ગ્રુપે ૧૯૯૮માં મુંબઈની વડી અદાલતમાં અરજી કરી અને વડી અદાલતે રાજ્ય સરકારને મહાબળેશ્વર-પંચગીની પ્રદેશ માટે હેરિટેજ સમિતિની રચના કરવા આદેશ આપ્યો. કમિટીએ અહીંનાં સમારકો અને પ્રાકૃતિક સ્થળોની યાદી સરકારને સુપરત કરી અને એને બળ મળ્યું કેન્દ્ર સરકારના જંગલ અને પર્યાવરણ વિભાગ તરફથી જેણે ૧૭-૧-૨૦૦૧ ના રોજ મહાબળેશ્વરને પારિસ્થિતિક સંવેદનશીલ વિસ્તાર તરીકે જાહેર કર્યો; તે સાથે માનવકૃત ઇમારતોના જતન સારુ પણ હુકમ કર્યો જેથી મુંબઈની વડી અદાલતના 'વારસા-સ્થાનના રક્ષણ' વિશેના આદેશને બળ મળ્યું.

મહાબળેશ્વર કલબના ડ્રસ્ટીઓ, જેઓ ફેરે ખંડના રખેવાળ હતા તેમણે, આ મકાન જમીનદોસ્ત કરી તે સ્થળે આધુનિક ઇમારત બાંધવાને બદલે નવેમ્બર ૧૯૯૯માં શરૂ કરી એક વર્ષમાં ચાળીસ લાખના ખર્ચે ફેરે ખંડનું યથાવત્ કીર્તિને જાળવતું રીનોવેશન કર્યું અને જાન્યુઆરી ૨૦૦૧માં એને પ્રજા માટે ખુલું મૂક્યું.

ફેરે ઇસ્ટ ઇન્ડિયા કંપનીનો લોકમાન્ય અધિકારી હતો અને સતારાના રેસિડન્ટ તરીકે અને પછીથી મુંબઈ પ્રાન્તના ગવર્નર તરીકે પણ રહી ચૂક્યો હતો. એણે ૧૮૫૦ના અરસામાં ફેરે હૉલ' બાંધ્યો હતો. આરંભમાં બ્રિડિશ અધિકારીઓ અને એમના પરિવાર સારુ મહાબળેશ્વર કલબ અને ગ્રંથાલય પ્રજા માટે ખુલાં મુકાયાં હતાં.

ફેરે ખંડ ઘણો વિશાળ છે. એનું ભોંયતળિયું લાકડાનું છે. છત ઢળતા છાપરાથી યુક્ત છે. ખંડમાં બે અગ્નિસ્થાન (ભક્કી) છે. બારીઓ વિશાળ છે. પછીતનો વરંડા કાષ્ટ્રપટીઓથી શોભે છે. મુખ્ય ખંડની પાસે આશરે ત્રણ હજાર ગ્રંથોનો ખજાનો છે.

હવે ફેરે ખંડ ઇતિહાસના સ્મૃતિચિહ્નને પ્રજાપ્રત્યક્ષ કરે છે.

# હિટલરી હત્યાકાંડને વાગોળતું સ્મારક

બીજા વિશ્વયુદ્ધ પછી આઠમા વર્ષે (૧૯૫૩માં) અને ઇઝરાયલના સ્વતંત્ર રાષ્ટ્રની સ્થાપનાના પાંચમા વર્ષે જેરૂસલેમ પાસેના નીરવ ડુંગર ઉપર બંધાયેલું Yad Vashem સ્મારક આજેય ઇઝરાયલીઓના મનોચિત્તમાં અને વિશ્વમાં કેન્દ્રીય સ્થાન પામી રહ્યું છે; અડતાળીસ વર્ષનાં વહાણાં વાયાં છતાંય.

આ સ્મારક પડછે નાઝીઓ દ્વારા થયેલી સાઠ લાખ યહ્દીઓની ભસ્માહૃતિની આહની સ્મૃતિ ભંડારાયેલી પડી છે; વિશ્વનું મુખ્ય સ્મૃતિમંદિર અને અન્વેષણ કેન્દ્ર બની રહ્યું છે. આ સ્મારકનો કેન્દ્રવર્તી ઉદ્દેશ લોકો અને તથ્યો ઉપરના ઝોકથી વ્યાપ્ત છે. જેરૂસલેમના પ્રાકૃતિક તળશિલા (bedrock) ઉપર અઢી એક્રની જગ્યા ઉપર આ સ્મારક અસ્તિત્વ ધરાવે છે. સમયે સમયે એનો વિસ્તાર થતો રહે છે અને ચીજવસ્તુઓનું ઉમેરણ થતું રહે છે. અર્થાત્ સ્મારકને વિકસતું રાખ્યું છું. હજી હમણાં જ દક્તરભંડાર અને ગ્રંથાલયના વિભાગોની સ્થાપના થઈ; જેમાં ૫૫૦ લાખ પૃષ્ઠો ધરાવતા દસ્તાવેજો અને ૮૦,૦૦૦ ગ્રંથોને સંગૃહીત કરવામાં આવ્યા છે. એવું સ્થિત થાય છે કે ઇઝરાયેલનું આ સ્મારક વિશ્વમાં હત્યાકાંડની વીગતોથી ભરપૂર વિશાળ ભંડાર છે. સ્મૃતિઓ-યાદોની આ જીવંત ઇમારત છે એમ કહેવામાં અતિશયોક્તિ નથી. મહત્ત્વની બાબત તો એ છે કે પ્રાથમિક-માધ્યમિક શાળાના પ્રત્યેક યહ્દી વિદ્યાર્થીને આ સ્મારક બતાવાય છે જેથી નાઝીઓના હાયે થયેલા વિધ્વંસીય નુકસાનને પેઢી-દર-પેઢી જીવંત રાખી શકાય અને પૂર્વજોની શહાદતની જ્યોતને અખંડ જ્વલિત રાખી શકાય.

કહેવાય છે કે પ્રત્યેક વર્ષે ત્રણ લાખ જેટલા મુલાકાતીઓ આ સ્મારકની મુલાકાત લે છે. આથી વર્તમાન સ્મારકને ત્રણગણું મોટું બનાવાઈ રહ્યું છે જેમાં બધી જ આધુનિક ડિસ્પ્લે ટેકનિકની સુવિધાઓ અનુસ્યૂત હશે. પંદરેક મહિના પૂર્વે 'ઇન્ટરનેશનલ સ્કૂલ ફૉર હોલોકોસ્ટ સ્ટડીઝ' નામનો વિભાગ શરૂ થયો. અનુજીવી (હત્યાકાંડની વિનાશક ઝંઝાવાતમાંથી સદ્દનસીબે બચી ગયેલા) લોકો

જેમ જેમ ચિર વિદાય લઈ રહ્યા છે તેમ તેમ ભયાનક હત્યાકાંડ પરત્વેનો અભિગમ પરિવર્તન પામતો રહે છે. બીજા વિશ્વયુદ્ધ પછી આશરે પાંચ લાખ યહુદી લોકો ઇઝરાયેલ આવ્યા અને એમાંથી બે લાખ જેટલા હજી વિદ્યમાન છે. ઉપરાંત યુરોપ અને અમેરિકામાં રહેતા યહુદીઓ વિશેષમાં. આ સ્મારક અમારા સામૂહિક ઓળખાણનું પ્રતીક છે.

એડોલ્ફ હિટલર (૧૮૮૯ થી ૧૯૪૫) નાઝી નેતા હતો અને જર્મનીનો ચાન્સેલર (પ્રમુખ) હતો (૧૯૩૩ થી ૧૯૪૫). તે આપખુદ રાજકારણી હતો અને યહુદીઓના આવા અકલ્પનીય નરસંહારનો એ વિધાતા હતો. બીજા વિશ્વયુદ્ધ દરમ્યાન (૧૯૩૯ થી ૧૯૪૫) જ્યારે બર્લિન ઉપર સોવિયેટ રશિયાએ કબજો જમાવ્યો ત્યારે કહેવાય છે કે હિટલરે આપઘાત કર્યો હતો. જેરૂસલેમનું Yad Vashem સ્મારક હિટલરનાં કારાં કરત્તોની અને યહુદીઓની શહાદતનું સ્મારક છે.

વિશાળે વિશ્વ વિસ્તારે સ્મૃતિઓને અનુજીવીઓએ (survivors) વહેતી મૂકી છે; વિશેષ તો ચિત્તકોશમાં સંઘરી રાખવાને સ્થાને તેઓ તેને શબ્દસ્થરૂપ બક્ષે છે. ૧૯૭૦ના દાયકામાં પ્રત્યેક વર્ષે થોડીક સ્મૃતિકથાઓ પ્રગટ થઈ હતી. પણ હવે પ્રતિવર્ષ બસો-અઢીસો જેટલી સ્મૃતિકથાઓ વિશ્વસ્તરે પ્રગદી રહી છે. ઉપરાંત ફોટાઓ, અવશેષો, યુદ્ધકાલીન, કલાસર્જનો ઇત્યાદિથી સ્મારક સમૃદ્ધ થતું જાય છે. 'Hall of Names' નો વિભાગમાં ૬૦ લાખમાંથી ૫૦ લાખ શહાદતીઓની વ્યક્તિગત માહિતી કોમ્પ્યુટરમાં સાચવવામાં આવી છે.

# મોસેસની પ્રતિમા વેબ-કેમેરામાં

વિજ્ઞાનની શોધો અમર્યાદ છે, સતત વિક્સતી રહે છે. સમયે સમયે વિજ્ઞાનના વિશિષ્ટ ઉન્મેષો આપણને હાથવગા થતા રહે છે અને કેળવણીના અને અભિરુચિના અભિગમો પરિવર્તિત થતા રહે છે. ગ્રંથાલયો, સંગ્રહાલયો, દક્તરાલયો ઇત્યાદિ કેળવણીનાં કેન્દ્રોની વ્યાખ્યા બદલાતી રહે છે, બલકે વિસ્તરતી રહે છે અને એના હેતુઓ ભાતીગળ થતા જાય છે અને વિજ્ઞાનની શોધોને કારણે ઉપલબ્ધ થતાં જતાં વિવિધ ઉપકરણોનો વિનિયોગ કેળવણીના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં વિકાસોન્મુખના સંદર્ભે વ્યાપકપણે થતો રહે છે. અહીં આપણે આવું એક ઉદાહરણ માઈકેલ એન્જેલોના હાથે ઘડાયેલી મોઝેઝની પ્રતિમા Ten Commandments ના પથ પર આકાર લઈ રહી છે.

માઈકેલ એન્જેલો (૧૪૭૫-૧૫૬૪) ઇટાલીનો કવિ, સ્થપતિ, શિલ્પી અને ચિત્રકાર હતો. એનું આખું નામ હતું Michelangelo Buonarroti. એણે મોઝેઝનું શિલ્પ કંડારેલું હતું. રોમના વિનચોલી ચર્ચમાં સ્થિત આ પ્રતિમા લોકોનું મુખ્ય આકર્ષણ બન્યું ન હતું. પણ 'મોઝેઝ રેસ્ટોરેશન પ્રોજેક્ટ' સાકાર થશે ત્યારે વેબક્રેમેરા મોઝેઝની પ્રતિમાના પ્રત્યેક અંગની ઝીણી વિગતો વિશ્વસમસ્તમાં

ઇ-મુલાકાતીઓની પ્રત્યક્ષ થશે; દા.ત. દાઢી, ઝલ્લો, શરીર ઇત્યાદિ. લોટોમેટિકાના ફેબ્રીઝીયો મેનીચેલાના જણાવ્યા મુજબ આ બાબતે ઇન્ટરનેટ નવું અને સક્ષમ માધ્યમ છે. અને એના ઉપયોગથી વિશ્વપ્રજા સુધી અમારી શોધોને પહોંચાડીશું; જેથી લોકો પ્રતિમાના પ્રચ્છત્ર ઇતિહાસને, તેનાં આધુનિક અર્થઘટનોને જાણી શકશે.

આમ તો, પોપ જુલિયસ બીજાએ માયકેલ એન્જેલોને મોઝેઝની પ્રતિમા કંડારવાની જવાબદારી સોંપી હતી. પરન્તુ અન્યથા તે કાર્ય શરૂ થઈ શક્યું નહીં જે ૧૫૧૩માં જુલિયસના અવસાન પછીથી શરૂ થયું; અને ત્રણ વર્ષમાં મોઝેઝની પ્રતિમા તૈયાર થઈ ગઈ. આ પ્રતિમા એટલી બધી લોકપ્રિય બની કે પ્રત્યેક રાજકુમાર પોતાની આવી પ્રતિમા બનાવવા ઇચ્છતા હતા.

# ળૌદ્ધ મૂર્તિઓનો ધ્વંસ

સાંસ્કૃતિક વૈભવી વારસાનાં જતન અને જાળવણી પરત્વેની કેટલીક ઘટનાઓ આપણે અવલોકી. જગતમાં જેનો વર્તમાને જોટો જડવો મુશ્કેલ છે, બલકે અશક્ય છે. એવી ઐતિહાસિક-સાંસ્કૃતિક પ્રતિમાઓના ધ્વંસની ઘટના અફઘાનિસ્તાનમાં તાલિબાન શાસકોએ આચરી બતાવી. આવું દુષ્કૃત્ય અને તેય સરકાર દ્વારા અસંભવ. છતાં તાલિબાનોએ આવું અધમ કૃત્ય અને તેય જંગલીયાત ભરેલું કર્યું તેને વખોડવું શું ? યુનોના પ્રતિનિધિઓ પણ તાલિબાનોને આમ ન કરવા સમજાવવામાં નિષ્ફળ રહ્યા. એવું કહી શકાય કે સંસ્કારભાષા કે સંસ્કૃતિની ભાષા તાલિબાનો સમજતા નથી. વિશ્વસમસ્તનાં અખબારોએ તાલિબાનોના આ હેવાનિયત કાર્યને વખોડ્યું છે. 'બામિયાનનું મૃત્યું' એવું નામ આ ઘટનાને આપવું જોઈએ. આ કૃત્ય માનવજાતના ઇતિહાસમાં ઘાતકી, દારુણ, આપરાધિક, અમાનુષી, આસુરી અને અકલ્પનીય બની રહેશે.

તાલિબાનો ઇસ્લામી છે, અને તાલિબાન સરકાર ઇસ્લામને નામે કારોબાર ચલાવવાનો દાવો કરે છે. ઇસ્લામમાં મૂર્તિપૂજા નિષેધ છે એમ કહીને બામિયાનના ખડકોમાં કંડારેલી વિરાટકાય બે બુદ્ધપ્રતિમાઓનો ધ્વંસ કર્યો. આટલેથી સંતોષ ન થતાં અક્લાનિસ્તાનમાં અન્યત્ર સ્થિત સંગ્રહાલયોમાંની બૌદ્ધ પ્રતિમાઓનો વિનાશ પણ કર્યો. તાલિબાનના એક પ્રવક્તા સૈયદ હાશમીના જણાવ્યા મુજબ 'બામિયાનનો વિધ્વંસ એ બાબરી મસ્જિદના ધ્વંસની જવાબી કારવાઈ છે.' પણ આ દલીલ યોગ્ય નથી; કેમ કે અક્લાનિસ્તાનમાં આ પૂર્વે પણ મુસ્લિમ શાસકોએ રાજ કર્યું છે. પયગંબરના ખુદના સેનાપતિ ખાલિદ બિન વાલીદ બામિયાન ઉપર જીત પ્રાપ્ત કરી ત્યારેય પયગંબરે વિધ્વંસનો હુકમ કર્યો ન હતો તે જ્ઞાત છે. શરિયત અનુસાર 'જૂનાં સ્થાનકો તોડવાં નહીં અને નવાં બાંધવાં નહીં" એવું કદરપંથી મુસલમાન બાદશાહ ઔરંગઝેબે બનારસના બ્રાહ્મણોને આપેલા કરમાનમાં સ્પષ્ટ નોંધ્યું છે. મુસ્લિમ તવારીખમાં નોંધાયું છે કે સિકંદર લોદીએ કુરક્ષેત્રમાંનાં પુરાણાં હિન્દુ સ્થાનકોના ધ્વંસનું લક્ષ્ય બનાવ્યું હતું ત્યારે ઉલેમાએ તે ઇસ્લામ વિરુદ્ધનું કૃત્ય હોવાનો આદેશ

આપતાં સિકંદરે ઇચ્છેલું લક્ષ્ય રોક્વામાં આવ્યું હતું. જો કે ઇસ્લામી શાસન દરમ્યાન ક્યાંક ક્યાંક મંદિરો અને મૂર્તિઓના વિદ્વંસની વિગતો ઇતિહાસે નોંધી છે, પણ તાલિબાનની વર્તમાન સરકારનું પગલું અને એમની દલીલ ઐતિહાસિક નથી તેમ ઇસ્લામિક પણ નથી. હા, ઇસ્લામ ખસ્સ બૂતપરસ્તી (એટલે મૂર્તિપૂજાની વિરુદ્ધ) છે. પણ બામિયાનની બુદ્ધપ્રતિમાઓ તો અપૂજ છે અને તેથી વિશેષ ઐતિહાસિક છે અને વિશ્વસમસ્તનો અમૂલ્ય સાંસ્કૃતિક વૈભવીવારસો છે. તાલિબાનોનું વર્તમાને સઘ કૃત્ય મૂઢાચારથી સંલગ્ન છે; તેથી ખુદા રાજી ના થાય. પયગંબરને પ્રાર્થના કરવાનો માર્ગ તો સાત્ત્વિક અને તત્ત્વનિષ્ઠ હોવો જરૂરી છે. એટલે ઇસ્લામના પરિપ્રેશ્યમાં કે કુરાનની આયાતોની દષ્ટિએ તાલિબાનના કૃત્યની ટીકા સહજ છે. એમનો ધર્મપ્રેમ કે એમનું બૂતપરસ્તી વલણ નિંદનીય છે. કોઈ પણ ધર્મનો એ હક નથી બનતો કે તે અન્ય ધર્મના વિનાશનો જ વિચાર કરે. 'અપૂજ પ્રતિમાઓ તો શું, તાલિબાનો રીતસરનાં હિન્દુ મંદિરો જમીનદોસ્ત કરે તો પણ એને વાજબી ઠેરવી શકાય એવી કોઈ ભૂમિકા નથી' એવું ઇન્સ્ટિટ્યૂટ ઓફ ઓબ્જેક્ટીવ સ્ટડીઝના પ્રવક્તા મોહમ્મદ મન્ઝૂર આલમનું વિધાન ધ્યાનાર્હ બની રહે છે.

જાણીતા વિચારક ડૉ. ગુણવંત શાહ એમના ૭-૪-૨૦૦૧ ના પત્રમાં લખે છે : સ્વીડન જઈ આવ્યો. ત્યાંની એક સ્ત્રી અફઘાનિસ્તાનની ખુદ્ધ-પ્રતિમાઓ જોવા વર્ષો પહેલાં ગયેલી. ત્યાંના સૌ મુસ્લિમ ગ્રામજનો એ પ્રતિમાઓનો 'શાહમામા' તરીકે લાડથી આદર કરતા; માનતા પણ રાખતા... ઇતિ.

સાર એટલો જ કે તાલિબાનોનું આ અધમ કૃત્ય ઉદારમતવાદી મુસ્લિમોને પણ સ્વીકાર્ય નથી. આ તો ક્ટરપંથી અને ઇસ્લામના તત્ત્વને નહીં સમજનારા તથા ઇતિહાસની ઉપયોગિતાનું અજ્ઞાન ધરાવતા થોડાક ભાન ભૂલેલા મુસ્લિમોનું કારનામું છે જે વિશ્વસમસ્તે વખોડ્યું છે.

તાલિબાન નેતા મુછ્યાહ મોહમ્મેદ ઓમરે રકમી ફેબ્રુઆરી ૨૦૦૧ના રોજ કતવો બહાર પાડીને એવી જાહેરાત કરી કે અકઘાનિસ્તાનમાં ભગવાન બુદ્ધની વિશ્વખ્યાત મૂર્તિઓ અને ધાર્મિક શિલ્પકામ સહિતની અન્ય તમામ મૂર્તિઓ ઇસ્લામ વિરોધી છે એટલું જ નહીં તેથી ઇસ્લામી કાનૂનનું અવમાન થાય છે. તાલિબાનની ધાર્મિક સમિતિએ આદેશ બહાર પાડ્યો કે દેશમાંની તમામ મૂર્તિઓને તોડી પાડવી અને તેના હીરામાણેક-જડિત ડુકડા પણ કચરાપેટીમાં નાંખવા. કેમ કે કિંમત તેના માલિક માટે હોય, ઇસ્લામ માટે નહીં. આ ભાવના કેવળ ઇતિહાસની નહીં, બલકે પ્રત્યેક ધર્મની વિભાવનાની વિરુદ્ધની છે. ત્રીજી અને પાંચમી સદી દરમ્યાન ગિરિમાળામાંથી કંડારેલી આ બંને બુદ્ધપ્રતિમાનો તા. ૧-૩-૨૦૦૧ના રોજ તોપઓળાથી વિનાશ અને કાબૂલ સંગ્રહાલયમાં સુરક્ષિત આશરે છ હજાર જેટલા બૌદ્ધકલાના અવશેયોનો નાશ વિશ્વેતિહાસમાં મિસાલ મળવી-શોધવી અશક્ય છે.

# ગુરૂદેવ ઠાકુરનું બાવલું પ્રેગમાં

કવિવર રવીન્દ્રનાથ ઠાકુર (૧૮૬૧-૧૯૪૧) વિશ્વમાન્ય સાહિત્યજ્ઞ હતા કેમ કે એમને સાહિત્યનો નોબેલ ખિતાબ ૧૯૧૩માં એમના ગ્રંથ 'ગીતાંજલિ' માટે એનાયત થયો હતો ત્યારથી પશ્ચિમની દષ્ટિએ ઠાકુર 'ભારતીય સાહિત્યિક વિરાસત'ના પ્રતીકરૂપ સ્થાન પામ્યા હતા. આમ તો એમને ભારતના ગુઈથે અને ભારતીય પુનર્ભગરણના લીયોનાર્ડો દ વિન્સી તરીકે અભિજ્ઞાત કરાયા છે. કલા, સાહિત્ય અને જીવનમાં રવીન્દ્રનાથને બહુશાસ્ત્રજ્ઞતાના પર્યાય તરીકે નવાજવામાં આવે છે. જોકે આપણી એ કમનસીબી છે કે ઠાકુર વિશ્વવિખ્યાત બન્યા પછી આપણે એમને ઘરઆંગણે ઓળખ્યા. અહીં કવિવર અને ગુરુદેવ ઠાકુરને યાદ આપણે સહેતુક કર્યા છે.

તાજેતરમાં ચેક રિપબ્લિકના ભારતીય એલચીએ પ્રેગના મેયરને ઠાકુરનું ઉત્તરાંગ ભેટ આપ્યું. રવીન્દ્રનાથે ૧૯૨૧માં પ્રેગની મુલાકાત લીધી હતી. એમણે ત્યારે ત્યાં જે પ્રવચન આપેલું તે એમનાં કાવ્યોથી સભર હોઈ એની પ્રગાઢ અસર સરકાર Leos Janacek ઉપર એવી થઈ કે એમણે ઠાકુરનાં કાવ્યોને સંગીતમાં મઢી લીધાં. એટલું જ નહીં ચાર્લ્સ યુનિવર્સિટીના (યુરોપની અતિપૂર્વકાલીન ૧૩૪૨માં સ્થપાયેલી) ઇન્સ્ટિટ્યૂટ ઓવ્ ઇન્ડિયન સ્ટડીઝના નિયામક પ્રાધ્યાપક Jaroslav Vacek ની પાસે Janacek એ કરેલી સંગીત રેકોર્ડની અનામત છે. પ્રાધ્યાપક Jaroslav ના મત મુજબ વીસમી સઢીની વિદાયવેળાએ ચેકના બૌજિકો માટે ઠાકુર ભારતીય સંસ્કૃતિના પ્રતિનિધિરૂપ સંમાન્ય છે.

પ્રેગમાં ભારતીય એલથી કચેરીથી ખહુ દૂર નહીં એવી એક પોળનું નામ ઠાકુર સાથે સંલગ્ન છે અને ત્યાંનું વહીવડતંત્ર ઠાકુરનું ઉત્તરાંગ ત્યાં ક્યાંક પ્રસ્થાપવા ઇચ્છે છે. હંગેરી પણ ઠાકુરને મહાન સંસ્કાર-એલચી તરીકે સન્માને છે. પરન્તુ પર્શિયાઈ કવિ હાફિઝની કબર પાસે રવીન્દ્રનાથના ફોડોગ્રાફની ઉપસ્થિતિને કેવી રીતે જોઈશું ? શિરાઝમાં આવેલી હાફિઝની કબરની મુલાકાત કવિવરે ૧૯૩૨માં લીધી હતી તેની આ સ્મૃતિ હોઈ શકે. ચિત્રમાં ઠાકુરને હાફિઝના ગ્રંથને ખોલી રહેલા ખતાવાયા છે. ત્યારે એવી પરંપરા હતી કે કોઈ મહાન કવિની કૃતિમાંના એક પૃષ્ઠને ખોલવું અને એની પ્રથમ પંક્તિઓનું રડણ કરવું. ઠાકુર એને અનુસર્યા. શ્રેષ્ઠ કવિતા દેવી પ્રેરણાનું પરિણામ હોય છે એવું કહેવાયું છે. વીસમી સઠીમાં ભારતમાં-ગુજરાતમાં ફારસીનું અધ્યયન-અન્વેષણ ઘણા ઉમળકાથી થતું હતું. ગાલિબે ફારસીમાં લખેલા એના સર્વોત્તમ પત્રો એના હિન્દુ મિત્રોને સંબોધિત થયેલા છે. વારાણસીને વર્ણવતું એનું દીર્ઘ કાલ્ય ફારસીમાં છે.

ઠાકુરમાં સર્વરાષ્ટ્રવાદ કે વિશ્વબંધુત્વનું જે રક્ત વહી રહ્યું હતું તેણે તેમને ભારતના સઘ સન્માનીય કવિ તરીકે ઉપસાવ્યા હતા અને તેથી જ વિશ્વમાંના ક્યાંક ને ક્યાંક લત્તાના નામ તરીકે કે ક્યાંક બાવલારૂપે કવિવર આવકારાયા છે. તુર્કીના વડાપ્રધાન Bulent Ecevit ના અંગત ગ્રંથ સંગ્રહમાં ઠાકુરના 'ગીતાંજલિ' ગ્રંથનું હોવું એ એમના ઠાકુરકાવ્યના પ્રેમપરસ્તીનું દ્યોતક ઉદાહરણ છે. આ વડાપ્રધાને ગીતાંજલિનું ભાષાંતર કર્યું છે. બંગલાંદેશમાં સેંકડો શાળાઓનાં અને અન્ય સંસ્થાઓમાં રવીન્દ્ર સંગીતને શીખવવામાં અને ગાવામાં આવે છે. ઠાકુર એટલે યુનિવર્સલ કવિ.

# દારકા મંદિર સંકુલમાં અન્ય મંદિરના અવરોષો

દ્વારકા ભારતીય સંસ્કૃતિનું મહાતીર્ય છે. ખેડા જિહ્નાના ઠાસરા તાલુકામાં આવેલું ડાકોર અને જમનગર જિહ્નામાં આવેલું દ્વારકા વૈષ્ણવ સંપ્રદાયનાં મુખ્ય કેન્દ્રો છે. મથુરામાં જન્મેલા શ્રીકૃષ્ણની કર્મભૂમિ ગુજરાત હતી. મથુરાના શાસકોથી ત્રાસેલા યાદવો શ્રીકૃષ્ણની સલાહથી ગુજરાત આવ્યા અને સમુદ્રતે વસેલી પૂર્વકાલીન કુશસ્યલી નગરીના પુરાણા દુર્ગને સમરાવી ત્યાં દ્વારાવતી નગરી વસાવી હતી. તે આજનું આ દ્વારકા. આ સ્થળ ઐતિહાસિક, સાંસ્કૃતિક અને ધાર્મિક મહત્ત્વ ધરાવે છે. તીર્થ તરીકેનો તેનો મહિમા તો છે જ; સાથોસાથ શ્રી આઘ શંકરાયાર્ચે ભારતમાં ચાર દિશામાં સ્થાપેલા સંસ્કૃતિરક્ષક ચાર મઠોમાંનો એક મઠ અહીં છે. આથી આ તીર્થસ્થળ કૃષ્ણભક્તિ અને શિવભક્તિ ઉભયના ઉપાસકો માટેનું મહત્ત્વનું ધર્મકેન્દ્ર છે. 'જગત-મંદિર' તરીકે ખ્યાત દ્વારકાધીશનું મંદિર અહીંના મંદિરસમૃહમાં મુખ્ય આકર્ષણ છે.

અહીંથી ભારતીય પુરાવસ્તુ સર્વેક્ષણ સંસ્થાના પુરાવિદોને, વર્તમાન મંદિરના અસ્તિત્વ ધરાવતા દરવાજાને તોડી પાડવાની પ્રક્રિયા દરમ્યાન, આઠસો વર્ષ પુરાણા વિષ્ણુ મંદિરના અવશેષો હાથ લાગ્યા; ગઈ સદીના અંતિમ વર્ષના પૂર્વાર્ધ દરમ્યાન. સંભવતઃ વર્તમાન દ્વારકા મંદિરનું નિર્માણ થયું ત્યારે આ વિષ્ણુમંદિર તોડી પાડવામાં આવ્યું હોય. દરવાજાના વિશાળ સ્તંભોને જમીનદોસ્ત કરવા સમયે આઠથી નવ કૃદ જાડી દીવાલ હાથ લાગી છે જેને પરિણામે વિષ્ણુમંદિરના અવશેષો સુરક્ષિત રહ્યા હોવાનું સ્થવાય છે. આથી એવું સ્થિત થાય છે કે દ્વારકા મંદિર સંકુલનું નિર્માણ વિવિધ સમયે થયું હોય જેમાં વિષ્ણુમંદિરના હાથવગા થયેલા અવશેષો આઠસો વર્ષ પૂર્વ સમયના જ્યારે મુખ્ય મંદિર આશરે સાડાચારસો વર્ષ પૂર્વેનું હોવું જોઈએ.

# કુષાણકાલનું બીજ્રસંકુલ શોધાયું

જમ્મુ પ્રદેશના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસના પુનર્નિર્માણને ઉપયોગી એવી પ્રથમ વાર બૌદ્ધસંકુલની શોધ ભારતીય પુરાવસ્તુ સર્વેક્ષણની સફળતાનું ઘોતક છે. જમ્મુ જિલ્લાના અખ્નૂર પાસેના અંબરાન પાસેથી ઉપલબ્ધ થયેલા આ અવશેષો કુષાણકાલના હોવાનો પુરાવિદોનો મત છે. ચેનાબ નદીના કિનારે સ્થિત અખ્યૂરને આ શોધથી મહત્ત્વનું બૌદ્ધધર્મનું કેન્દ્ર હોવાનું સ્ચિત કરે છે. ઈસ્વીની પહેલીથી ચોથી સદી દરમ્યાન આ કેન્દ્ર ધ્યાનાર્હ અસ્તિત્વ ધરાવતું હતું. અહીંથી ૧૯૨૦ના દાયકા દરમ્યાન વિશ્વવિખ્યાત 'અખ્યૂર ટેરાકોટા'નો આ વિસ્તાર હોવાનો પ્રત્યય થાય છે.

અખ્નૂરના ઐતિહાસિક શહેર પાસે જમ્મુથી અઢાવીસ કિલો મીટરના અંતરે સ્થિત અંબરાનનો વિસ્તાર ૧૯૨૦ના દાયકામાં ત્યાંથી સંપ્રાપ્ત થયેલા પક્વમૃત્તિકા મસ્તકના અવશેષોથી જગખ્યાત થયેલો. પક્વમૃત્તિકામસ્તકો લાહોરના સંગ્રહાલયમાં સુરક્ષિત છે. લાહોર મ્યુઝિયમના તત્કાલીન ક્યૂરેટર ચાર્લ્સ ફેબ્રીએ ૧૯૫૦ના દાયકામાં અંબરાન વિસ્તારની મુલાકાત લઈને સાબિત કરેલું કે પક્વમૃત્તિકાનાં શિલ્પોનું આ જન્મસ્થાન છે; અને વિશ્વવ્યાપી ધ્યાનાકર્ષણ બનેલું આ સ્થળ ગંધારકલાનું લાક્ષણિક કેન્દ્ર હતું.

અહીંથી પક્વમૃત્તિકાનાં ખંડિત શિલ્પોમાં આંગળીઓ, ચહેરાઓ અને શરીરનાં અન્ય અંગોપાંગોના અવશેષોનો સમાવેશ થાય છે. ઉપરાંત માટીનાં ઠીકરાં, વાટકા, ઝારી, રસોઈપાત્ર પણ હાય લાગ્યાં છે; જે કૃષાણકાલીન બૌદ્ધસ્થળ હોવાનું સૂચવે છે. વિશાળ બૌદ્ધ વિહાર સંકુલ (જેમાં મહાસ્ત્પ સાથે સંલગ્નિત માન્યતાના નાના સ્ત્પો) ઈશુની પહેલી બીજી સદી દરમ્યાન નિર્માણ પામ્યાં હોવાનું જણાય છે. ચેનાબ નદીમાં સમયાંતરે આવતા પૂરથી આ પુરાવસ્તુકીય સ્થળને સારું એવું નુકસાન થયેલું છે. અહીંથી પ્રાપ્ત શિલ્પો બુદ્ધના જીવનના વિવિધ પ્રસંગોને પ્રતિબિધિત કરે છે.

# ૩૦૦૦ વર્ષ પૂર્વેનું હાડપિંજર

હેમવતીનંદન ખહુગુણા ગઢવાલ વિશ્વવિદ્યાલયના પુરાવસ્તુવિદોને ગઈ સદીના અંતિમ વર્ષના પૂર્વાર્ધમાં ગઢવાલના ડુંગરોમાં સ્થિત મલારી ગામેથી પ્રાગૈતિહાસિક યુગનું એક માનવહાડપિંજર હાય લાગ્યું. ગઢવાલ અને કુમાઉના ડુંગરોના વિસ્તારમાં ગઢવાલ યુનિવર્સિટીના પુરાવિદો તરફથી ચાલી રહેલા ઉત્ખનન દરમ્યાન આ પુરુષ-હાડપિંજર મળી આવ્યું હતું જેના આધારે પ્રાધ્યાપક વિનોદ નૈતિયાલ જણાવે છે કે ગઢવાલ-હિમાલયી પ્રદેશને પાષાણયુગ સાથે સાંકળી શકાય. આથી અનુમાની શકાય કે આ પ્રદેશમાં માનવજીવન ત્યારે અસ્તિત્વ ધરાવતું હતું. છ ફૂટની ઊંચાઈ ધરાવતા આ હાડપિંજર ઉપરથી એવું સ્થિત થાય છે કે હિમાલયના આ વિસ્તારમાં કોઈ જાતિના માનવો તિખત્ત થઈ આવ્યા હોય અને મલારી ગામ ગઢવાલ-તિખત્ત સરહદ ઉપર આવેલું છે. આ વિસ્તારમાં માનવજીવન ઈશુની સાતમી સદી પછી અસ્તિત્વમાં હતું એવી માન્યતા આ હાડપિંજરની શોધથી નિર્મૂળ થાય છે. કુમાઉ પ્રદેશના સરના-ખસેડી વિભાગમાંથી પાષાણયુગનાં થોડાંક હાડપિંજરો પણ હાથવાં થયાં છે.

# પાપાણયુગથી ૧૪મી સઠીની માનવવસાહત વિશે પ્રકારા

મધ્ય પ્રદેશના મહાસમુંદ જિલ્લામાં મહાનદીના કાંઠેથી ગઈ સદીના છેલા વર્ષના મધ્યમાં વિખ્યાત પુરાવસ્તુકીય સ્થળેથી પાષાણયુગથી આરંભી અલાઉદ્દીન ખલજીના સમય સુધી(૧૪મી સદી)ના માનવવસાહતના અવશેષો હાથ લાગ્યા છે. રાયપુરથી પૂર્વોત્તર પંચાસી કિલોમીટરના અંતરે આવેલા સિરપુર સ્થળેથી પ્રાગૈતિહાસિક માનવે (આશરે બે લાખ વર્ષ પૂર્વકાલીન) ઉપયોગેલાં પાષાણ – ઓજારો શોધી કાઢવામાં આવ્યાં છે. આ જ સ્થળેથી જિતલ નામક દિલાષી સિક્કાઓ પણ હાથ લાગ્યા છે જે અલાઉદ્દીન ખલજીએ (૧૨૯૬ થી ૧૩૧૬) પડાવ્યા હતા. આ બહુમૂલ્ય અને અલભ્ય એવા અવશેષો એવા સ્થળેથી ઉપલબ્ધ થયા છે જ્યાંથી અગાઉ વિશાળ બૌદ્ધ વિહાર (ભિક્ષુણીઓના નિવાસસ્થાન સહિત) અને સુંદર શિવાલય શોધાયાં હતાં. આ બંને ધર્માલયોની ઇમારતોના પાયાના પથ્યરો કાળા શિષ્ટના અને ઉપરનું બાંધકામ ઈટરી હોવાનું જણાયું છે. આ બધા પૂર્વકાલીન અવશેષો સમકાલીન સંસ્કૃતિની સાહેદી પૂરે છે. પથ્થરનાં હથિયારો વિહારના નીચલા સ્તરથી એક મીટરની ઊંચાઈએથી પ્રાપ્ત થયા છે, જ્યારે સિક્કાઓ જમીનના ઉપલા સ્તર ઉપરથી મળી આવ્યા છે.

સિક્કાઓની સંપ્રાપ્તિ ચોક્કસ સમયનો નિર્દેશ કરે છે; કેમ કે તે દ્વિભાષી છે અને અલાઉદ્દીન ખલજીનો સ્પષ્ટ ઉદ્ઘેખ કરે છે. આથી પ્રસ્તુત સ્થળ ચૌદમી સદી સુધી માનવવસાહતથી ધમધમતું હતું. માનવવસવાટની આ ઉત્તર સીમા છે. તો પાષાણ ઓજારો લીલુડી ધરતીના સ્તરથી એક મીટર નીચેના કંકરસ્તરમાંથી હાથ લાગ્યાં છે જેનો સમય આશરે બે લાખ વર્ષ પૂર્વેનો અંકાય છે. આથી માનવવસવાટની આ પૂર્વસીમા છે.

ભારતીય પુરાવસ્તુ સર્વેક્ષણ સંસ્થાના સ્થાનિક કાર્યાલયના ડૉ. એમ. ઇલ્યાસ કુદુસી અને ડૉ. જી. એસ. ખ્વાજએ આ સિક્કાઓ ઉપરનું લખાણ આ મુજબ ઉકેલ્યું છે : સુલતાન-ઉલ-અઝમ-અભ્રાઉદુન્ય-વાદ-દીન એક તરફ છે; તો સિક્કાની બીજી બાજુ વર્તુલની બહાર શ્રી સુલતાન અલાઉદ્દીન અને અંદર મોહમ્મદ શાહ વંચાય છે. સંસ્કૃત વર્ણ શ્રી-નો નિર્દેશ અહીં ધ્યાનાર્હ બને છે.

અહીં એ નોધપાત્ર બને છે કે અકબરના ચાંદીના એક પ્રકારના સિક્કાના અગ્રભાગમાં જમણી તરફ મુખવાળા ધનુષધારી રામની ઊભી પ્રતિમા અને તેમના ડાબા હાથે સીતાની ઊભી આકૃતિ કોતરેલી છે. જહાઁગીરના કેટલાક સિક્કાના પૃષ્ઠ ભાગમાં સૂર્યનું ચિદ્ધન પ્રાપ્ત થાય છે. મહમૂદ ઘોરીએ એના સોનાના એક પ્રકારના સિક્કાના અગ્રભાગે બેઠેલાં લક્ષ્મીજીની આકૃતિ કોતરાવી હતી. એના દેહલીવાલ પ્રકારના સિક્કા ઉપર નંદીની આકૃતિ પણ જોવા મળે છે.

આથી પ્રત્યય થાય છે કે મુસ્લિમ સુલતાનો અને પાદશાહોમાંના ઘણા, વિજિત પ્રદેશના, રીતરિવાજોને શક્ચતઃ સન્માનવાનો પ્રયાસ કરતા હતા ત્યારે તેમને ઇસ્લામી કાનૂન અંતરાયરૂપ બનતા ન હતા.

સિરપુર ખાતે થયેલા પુરાવસ્તુકીય ઉત્ખનને એક મહત્ત્વની પણ રસપ્રદ અને ભૌગોલિક હકીકત આપણી પ્રત્યક્ષ કરી છે અને તે છે વિનાશક ભૂકંપનો પહેલ પ્રથમ પુરાવસ્તુકીય પુરાવો; જે વડે આઠમી સદીના અંતમાં થયેલા ભૂકંપથી વેરાયેલા વિનાશની હકીકતો આપણને સંપડાવી આપી છે. ઉત્ખનનીય પુરાવાઓએ દર્શાવ્યું છે કે મહાનદીના પશ્ચિમ વિભાગમાં ભૂકંપનું ઉદ્દભવકેન્દ્ર હતું. આ ઉત્ખનનથી હાથ પામેલા બે ઐતિહાસિક સ્મારકોની પૂર્વીય દીવાલો ભૂકંપને કારણે જમીનદોસ્ત થઈ હોવાની સાબિતી પ્રાપ્ત થઈ છે. ભૂકંપની ભયાનકતાની ચાડી ખાય છે વિશાળ પ્રસ્તરખંડમાં પડેલી પહોળી તિરાડો.

બૌદ્ધાલય અને શિવાલયની ઇમારતો વિભિન્ન સમયે બંધાઈ હોવા છતાંય એક જ વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિનો વિનિયોગ એના નિર્માણમાં થયો હતો અને તે એ કે બંનેનું બાંધકામ પૂર્વ તરફ રઢ ડિગ્રીના ફરકનું હતું. આ બંને આલયોની દીવાલો ઉત્તર-દક્ષિણ બંધાવાને સ્થાને પૂર્વોત્તર અને દક્ષિણ-પશ્ચિમે હતી. અહીંની ભૂગોળનો અભ્યાસ કરવાથી આ દીવાલોના ૨૩ ડિગ્રી ફરકનું (deviationનું) કારણ એ છે કે અહીંના વિસ્તારનું સ્થાનવર્ણન (ટોપોગ્રાફી) સ્ચિત કરે છે કે મહાનદીનો કેન્દ્રીય પ્રવાહ દક્ષિણ-પશ્ચિમથી ઉત્તર-પૂર્વનો છે તેથી. આથી તત્કાલીન સ્થપતિઓએ નદીના પ્રવાહને ભવનનિર્માણમાં ધ્યાનમાં લીધો હોય અને thus the underlying fault to escape the fury of quakes and waves.

આ વિસ્તારમાંથી પહેલી વખત બૌદ્ધવિહાર સાથે ભિક્ષુણીઓ માટેનાં નિવાસખંડોનું અસ્તિત્વ હાયવગું થયું છે. બૌદ્ધવિહાર ત્રણ ગર્ભગૃહયુક્ત હતું. મધ્યના ગર્ભગૃહમાં ઠોઢ મીટરની અક શિલાનિર્મિત બૌદ્ધપ્રતિમા પદ્માસનસ્થ છે અને ભૂમિસ્પર્શ મુદ્રામાં છે. શેષ બે ગર્ભગૃહો સંભવતઃ અનુકાલીન જણાય છે, જે મુખ્ય ગર્ભગૃહની પૂર્વે અને પશ્ચિમે આવેલાં છે; અને તે બંનેમાં બોધિસત્ત્વોની.પ્રતિમાઓ છે. આ ગર્ભગૃહમાંથી સંપ્રાપ્ત ૩૨ સે.મી. લાંબો અને ૩૦ સે.મી. વ્યાસ ધરાવતો એક વિશાળ લોહઘંટ રસપ્રદ શોધ કહી શકાય. ગર્ભગૃહમાંની છતમાંથી હાથ લાગેલો હ્ર્ક આ લોહઘંટને લટકાવવાના હેતુસર હોય. અહીંથી શોધાયેલો આ ઘંટ બૈદ્ધવિહારમાંથી હાથ લાગેલો સહુ પ્રથમ ઘંટ છે.

ભિક્ષુણીઓ માટેના આવાસ, સોળ સ્તંભોયુક્ત મંડપથી કેન્દ્રમાં નિર્માણ પામેલા છે અને તેને કરતે દક્ષિણ, પશ્ચિમ અને ઉત્તરમાં ખંડોની હાર આવેલી છે. ૨-૪૦ મીટર લાંબી અને ૨-૦૦ મીટર પહોળી એવી કુલ ૧૨ ઓરડીઓ શોધી શકાઈ છે. ભિક્ષુણીઓના ઉપયોગાર્થે બંધાયેલી ટાંકી પણ શોધાઈ છે.

આ વિહારનું વધુ એક આકર્ષણ છે એની કિક્ષેબંધી. શિષ્ટ શિલાખંડોથી નિર્માણ પામેલો આ કિક્ષો રાા મીટર જાડો અને ૨૫૦ × ૨૨૦ મીટરની દીવાલથી રક્ષિત છે.

વિહારની દક્ષિણ - પૂર્વ તરફ શિવાલય આવેલું છે. આ શિવાલયમાં મંડપ, અર્ધમંડપ અને ગર્ભગૃહનો સમાવેશ થાય છે. આ શિવાલયમાં યોનિપીઠ શિષ્ટ પાષાણનું છે અને તેમાં ૧.૨૦ મીટર ઊંચું શ્યામ ગ્રેનાઈટમાંથી ઘડેલું શિવલિંગ છે. નટરાજની આકૃતિ, શિવનું મસ્તક, મહિષાસુરમર્દિની અને ભાલા અને તીરનાં લોહનાં માથાં આ શિવાલય-સંકુલમાંથી હાથ લાગ્યાં છે.

આ બંને ઇમારતોમાંથી મોટા જથ્થામાં માટીનાં નીલલોહિત વાસણો પણ હાથ લાગ્યાં છે. બ્યાહ્રવિહારના પાયાના પથ્થરો ઉપર પાલિમાં કેટલાક અક્ષરો ઉત્કીર્ણ છે જે કડિયાની ઓળખ સંપડાવી આપે છે.

### ફેરોની કબર અને ત્રીક-શેમીય ચિરશબોની શોધ

ઇજિસના પિરામીડો, સુરક્ષિત શળો (mummies) અને સ્ફિન્ક્સ (માનવપશુયુક્ત પ્રાણી) વિશ્વવિખ્યાત છે અને જગતનો વૈભવી સાંસ્કૃતિક વારસો છે. ઇજિસનો પૂર્વકાલીન સંસ્કૃતિ-ઇતિહાસ જગતના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસનું એક અનેતું અને અદકેતું આભૂષણ છે. આવા પુરાવસ્તુકીય ખજાનારૂપ ઇજિસમાંથી ત્યાંના પુરાવદોએ એપ્રિલ બે હજારમાં Pharaonic શાસકની કબર અને સૌથી વધુ ગ્રીકરોમીય સુરક્ષિત શબો શોધી કાઢ્યાં છે.

િઝા પ્લેટોના નિયામક Zahi Hawassના નેતૃત્વ હેઠળ વીસ સભ્યોની પુરાવિદદુકડીએ શક્તિશાળી પણ રહસ્યમયી કારોહાસમ શાસક Eynf ની કબર ઉમરાવોના કબ્રસ્તાનસંકુલમાંથી (જેની શોધ ૧૯૩૦ના દાયકામાં કેરોથી દક્ષિણ પશ્ચિમમાં ૪૦૦ કિ.મી.ના અંતરે સ્થિત Bahriya રણદ્રીપમાંના Bawiti સ્થળેથી) શોધી કાઢવામાં આવી છે. Bahriyah નો મેયર Eynf ફારોહ Apris (ઈ. પૂ. ૫૯૮ થી ૫૭૦)ના શાસન દરમ્યાન ૨૬મા વંશનો હતો; અને તેણે રણદ્રીપમાં એપ્રિસ નામક દેવાલય બંધાવ્યું હતું. અગાઉ Eynf ની કબર શોધવાના ઘણા નિષ્ફળ પ્રયાસો થયા હતા. ૧૯૩૦ના દાયકામાં ઇજિસી પુરાવિદ Ahmed Fakhry એ ઉમરાવોનું કબરસંકુલ શોધ્યું હતું પણ તેય Eynf ની કબરનું સ્થાન શોધી શક્યા ન હતા. કપ્રીની કબરસંકુલની શોધના એક દાયકા બાદ Eynf ની સંભવિત કબરના સ્થાન ઉપર ગ્રામજનોએ મકાનો બનાવ્યાં હતાં. પરન્તુ એપ્રિલ ૨૦૦૦માં હવાસને તેની કબર શોધવામાં સફળતા પ્રાપ્ત થઈ. દશ મીટર ઊંડી Eynf ની આ કબરને કારણે પ્રાંતીય મેયર વિશેના રહસ્યને પ્રગઢ કરવામાં સરળતા રહેશે. આ સંભવિત રહસ્ય એ છે કે Gad Khensu Eynf બિન્ધાસ્ત રીતે પોતાના જીવન દરમ્યાન રાજાઓની જેમ પોતાને અભિવ્યક્ત કરતો હતો.

Eynf ની કબરથી દશ કિલોમીટરના અંતરેથી હવાસને ૧૦૨ મમીઓ સાત કબરોમાંથી હાથવગી થઈ છે. આ મમીઓ છ ચોરસ કિલોમીટરના વિસ્તારમાંથી મળી છે અને જે ગ્રીક-રોમીય સમયના છેવટના ભાગની જણાય છે. ખડકમાંથી કંડારેલી ગુકાઓમાંથી પ્રાપ્ત સુરક્ષિત શબો હજીય રંગીન દેખાવ સંપડાવે છે. આમાંનું એક સ્ત્રી-શબના પેટમાં બાળક-શબ સુરક્ષિત છે તો બીજા શબનું મહોરું સૂચિત કરે છે લોકો પૂર્વકાલીન ઇજિમી દેવોને અર્ધ્ય અર્પણ કરે છે. શબોને સુરક્ષિત રાખવાની પદ્ધતિ ઉપરથી તેમનો સમયનિર્દેશ સૂચવી શકાયો છે. Eynf ની પાષાણશબપેટી ૧૨ ટનની છે અને તેના ઉપર શૈલઉત્કીર્ણ ચિત્રો શોલે છે અને Eynf નું મેચર તરીકેનું પાર્શ્વચિત્ર પણ કંડારેલું છે. છેલા સર્વેક્ષણ

મુજબ આ વિસ્તારમાં આશરે દશ હજાર મમીઓ દટાયેલા હોવાનું સૂચવાય છે.

# લિમધાનો હજીરો અને તેના ખજાના વિશેની માનવવૃત્તિ

માનવકૃત્તિને કોણ પામી શક્યું છે ? માનવમનને પારખવાનું કાર્ય આકાશકુસુમવત્ ગણાયું છે. આપત્તિમાંથી પણ ધનપ્રાપ્તિની મનુષ્યચેષ્ટાનું તાજેતરનું ઉદાહરણ છે ગુજરાતે અનુભવેલો ભૂકંપ. સૌજન્ય ૨૬-૧-૨૦૦૧. આ અંતિમ ઉદાહરણ નથી તેમ પહેલ પ્રથમ પણ નથી. ખાસ તો સાંસ્કૃતિક વૈભવના વારસાનો ચૌર્ય અને વિક્રય કરીને ધનપ્રાપ્તિની માનવમુરાદ, અન્યત્ર તો ખબર નથી પણ, આપણા દેશમાં એક રાષ્ટ્રીય લક્ષણ છે એમ કહીએ તો ખોડું નથી અને કરુણાજન્ય અને ચિંતાપ્રેરક બાબત તો એ છે કે કચાંક કચાંક રક્ષક જ (અહીં અભિપ્રેત છે કચૂરેટર-વસ્તુપાલ) ભક્ષક બનીને વારસાનો વિનાશ કરે છે, ત્યારે નિરક્ષર અને વારસાવૈભવની ઉપયોગિતાથી અજાણ (?) લોકોની તો વાત જ શી કરવી ?

છેક્ષા બે'ક દાયકાથી આવી એક પ્રવૃત્તિ આપણા રાજ્ય ગુજરાતમાં ચાલી રહી છે અને ન તો રાજ્ય સરકાર કે ન તો ભારતીય પુરાવસ્તુ સર્વેક્ષણ સંસ્થા આ પ્રવૃત્તિને રોકવા સક્રિય છે.

દાહોદ જિલ્લામાં રાયણિયા ગામમાં 'લીમધા હજીરા'થી સ્થાનિક લોકોમાં જાણીતી એક મસ્જિદ છે. સંભવતઃ ૧૪૯૯માં નિર્માણ પામેલી આ મસ્જિદ કહેવાય છે કે એક મુસ્લિમ સૂબા લિમ્બાખાને બંધાવેલી હતી. મંદિરને ધરાશયી બનાવીને કહેવાય છે કે આ મસ્જિદની રચના થઈ હતી. ત્યારે રાયણિયા સમૃદ્ધ ગામ હતું. દાહોદથી દિલ્હી જતી વેળા સૂબાઓ રાયણિયામાં આંશમ કરમાવતા હતા. જો કે આ વિશેનાં દક્તરો-દસ્તાવેજો ઉપલબ્ધ નથી અને મસ્જિદનો ઇતિહાસ તો રહસ્યથી આવૃત્ત છે.

પરન્તુ આ મસ્જિદની નીચે ખજાનો દટાયેલો છે એવી લોકવાયકાથી છેલાં ૨૭ વર્ષથી ગામલોકો રાત્રિ દરમ્યાન સુવર્ણ સિક્કાની સંપ્રાપ્તિ માટે મસ્જિદની અંદર ખાડા ખોદીને નિષ્ફળ પ્રયાસો કરતા રહ્યા છે. કેટલાકે મસ્જિદની જાડી દીવાલોમાં બાકોરાં પાડ્યાં છે. અત્રતત્ર વિખરાયેલી ઈટેરીકામની તોડફોડ કરી છે. ઉપરાઉપરી બે દાયકા લાંબી નિષ્ફળતા છતાં ગામલોકોને આશા છે કે કચારેક તો ખજાનો હાથવગો થશે જ. ખાસ તો સ્વપ્નમાં થયેલી પ્રેરણાથી પણ ધનપ્રાપ્તિ અર્થે મસ્જિદમાં તોડફોડ થાય છે. મસ્જિદની દીવાલો અને ભોયતળિયાનું સૂક્ષ્માવલોકન સૂચિત કરે છે કે ખજાનો શોધવા મિષે અહીં કેટકેટલા પ્રયાસો થયા હતા. આ પ્રયત્નોના સિલસિલા પરત્વેની વાર્તા એવી છે કે એક વૃદ્ધગ્રામજનને એક વખત આ મસ્જિદમાંથી સુવર્ણસિક્કાઓનો ખજાનો હાથ લાગ્યો હતો. અને તેથી સ્વપ્નસાકાર- ઇચ્છુકોના નસીબ શિકારીઓના પ્રયત્નો અવિરત થતા રહે છે.

સવાલ તો છે સાંસ્કૃતિક વિરાસતસમી આ પંદરમી સદીની મસ્જિદનું કોઈ રણીધણી નથી. નથી મુસ્લિમ સંસ્થાઓ કશું કરતી, નથી શિક્ષણસંસ્થાઓ આ પરત્વે જાગ્રત.

# જલીય પુરાવસ્તુવિદ્યા — એક આવરયક્તા

ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિના નિરૂપણમાં પુરાવસ્તુકીય ઉત્ખનનથી અને સ્થળતપાસથી પ્રાપ્ત સામગ્રી વધુ વિશ્વસનીય અને શ્રદ્ધેય પુરવાર થઈ છે; કેમ કે સંપ્રાપ્ત અવશેષો તત્કાલીન સમાજે જેનો વિનિયોગ અને ઉપયોગ કર્યો હતો તે જ ખંડિત કે અખંડિત કે અવશેષ સ્વરૂપે આપણને હાથવગા થાય છે.

આમ તો, પુરાવસ્તુવિઘા એક નીવડેલું વિજ્ઞાન છે; જે એકાંગી નથી, પણ બહુઅંગી છે અને જેના વિકાસમાં અને અન્વેષણમાં બહુમુખી પ્રતિભા ધરાવતા વિવિધ વિષયના વિજ્ઞાનીઓની અનિવાર્ય આવશ્યકતા હોય છે. મુખ્ય જવાબદારી ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિના પ્રખર અધ્યેતાઓની હોય છે. તેમની સહાયમાં, ભૂગોળવિદ, વનસ્પતિવિદ, અભિલેખવિદ, ક્લાવિદ, રસાયણવિદ, પુરારક્ષણવિદ, નકશા-આલેખનવિદ ઇત્યાદિ નિષ્ણાતો હોય છે.

પુરાવસ્તુવિદ્યાનાં વિવિધ અંગો છે : સ્થલીય પુરાવસ્તુવિદ્યા, જલીય પુરાવસ્તુવિદ્યા, નિસ્તાર પુરાવસ્તુવિદ્યા, હવાઈ પુરાવસ્તુવિદ્યા, ઐતિહાસિક પુરાવસ્તુવિદ્યા વગેરે.

ભારતમાં ગોવામાં પણજીમાં 'નેશનલ ઇન્સ્ટિટ્યૂટ ઑવ ઓશનોગ્રાફી' સંસ્થા ઘણાં વર્ષોથી કાર્યરત છે. આ સંસ્થાનો એક વિભાગ 'મરાઈન આર્કિયોલૉજી' (સમુદ્રીય પુરાવસ્તુવિઘા) કે 'અન્ડરવૉટર આર્કિયોલૉજી' (અધોજળ પુરાવસ્તુવિઘા) નામનો છે, જે મારકતે જળમાં સુરક્ષિત પુરાવશેષોની શોધ થતી રહી છે. આ વિભાગ મારકતે ગુજરાતમાં પશ્ચિમી દરિયાકાંઠા નજીક દ્વારકા પાસે ડૂબેલી દ્વારિકાના અવશેષો ગઈ સદીના છેલા ચરણ દરમ્યાન શોધવાના સફળ પ્રયાસો થયેલા તેનાથી આપણે અભિજ્ઞ છીએ.

અત્યાર સુધી દિલ્હી સ્થિત 'ભારતીય પુરાવસ્તુ સર્વેક્ષણ' સંસ્થા અને તેની પ્રાદેશિક શાખાઓ કેવળ જમીન અંતર્ગત પુરાવસ્તુઓનાં ઉત્ખનન કરતાં હતાં. જલાંતર્ગત પુરાવસ્તુઓની શોધ એના હસ્તક ન હતી. પણ અઢી દાયકાના પુરુષાર્થી પ્રયાસો પછી હવે આ સંસ્થા મરજીવાનું કાર્ય હાથ ધરવા સજ્જ થઈ છે. આ સંસ્થામાં 'અધોજળ પુરાવસ્તુવિદ્યા વિભાગ' એક કરોડના બજેટથી ફેબ્રુઆરી ૨૦૦૧ થી અસ્તિત્વમાં આવ્યો છે. આ વિભાગના ઉપક્રમે દરિયાકાંઠાના જલીય વિસ્તારોમાં સુરક્ષિત ટાપુઓ, વહાણો અને અન્ય ખજાનાઓની શોધના કાર્યક્રમ હાથ ધરાશે. હાલ તુરત મુંબઈના દરિયાકાંઠા નજીક સમુદ્રમાં આવેલા 'એલિકન્ટાની ગુફાઓ'થી ઓળખાતા ઐતિહાસિક સ્થળ પાસે દરિયામાં ડ્રબેલા ટાપુ વિશે, લક્ષદ્રીપ પાસેના બંગરામ ટાપુ નજીક વહાણના ભંગર વિશે અને પૂર્વીય સમુદ્રકાંઠે મહાબદ્વીપુરમ પાસે જલસમાધિસ્થ મંદિરો વિશેની શોધ કરવાનો ઉપક્રમ હાથ ધરાયો છે.

અઢારમી સઢીમાં ભારતીય દરિયાકાંઠા પાસે આશરે ૨૬૦૦ વહાણો ડૂબી ગર્યા હોવાની માન્યતા છે. આશરે પાંચસો જેટલાં મોટાં વહાણોના ભંગાર હાય લાગે એવું ભા. પુ. સ. સંસ્થા માને

www.jainelibrary.org

છે. મે ૨૦૦૧માં હાય ધરાનાર 'વહાણખોજ' સંકલ્પમાંનું વહાણ અઢારમી સઠીનું યુરોપીય વહાણ હોવાનું જણાય છે. વહાણનો ધ્વજ હજી હાય લાગ્યો નથી પણ પ્રાથમિક સર્વેક્ષણ દરમ્યાન પક્વમૃત્તિકાની પ્રતિમાઓ અને તામ્રવાસણો હાય લાગ્યાં છે. એલિફ-ટાની ગુફાઓ પાસેના દરિયામાંના વહાણનાં ભંગાર રોમીય હોવાનું સ્યવાય છે કેમ કે અહીંથી રોમીય ઍમ્ફોરા શોધી શકાયા છે. દસ્તાવેજો એવું સ્થિત કરે છે કે અહીં 'શ્રીપુરી' નામનો સમૃદ્ધ ટાપુ હતો. રોમીય વહાણ મૌર્યકાલીન હોવાનું કહેવાય છે.

# યાયાણયુગમાં મસ્તિષ્કની રાસ્ત્રિક્રયા

પાષાણયુગીન માનવ અણઘડ હતો, અસંસ્કૃત હતો, નિરક્ષર હતો એવી આપણી સામાન્ય માન્યતા છે. પરન્તુ લોઘલના ઉત્ખનનથી પ્રાપ્ત અવશેષોએ પહેલપ્રથમ આપણને આ યુગનો માનવી વાઢકાપની કિયાથી અભિજ્ઞ હતો તે બાબત હાથવગી કરી આપી. અહીંથી પ્રાપ્ત નવદશ વર્ષના બાળકની ખોપરી trephination નો અજોડ નમૂનો હોવાનું સ્ચિત થાય છે. ત્યારે એટલે આજથી સાડા ચાર હજાર વર્ષ પૂર્વે બાળકો ફેક્ટુંના રોગનો ભોગ બનતાં હશે અને તત્સંબંધી શસ્ત્રક્રિયાનો આ દાખલો સંભવતઃ વિશ્વનો પૂર્વકાલીનતમ હોવાનું સ્ચિત થાય છે. (લોથલ ઍન્ડ ધ ઇન્ડસ સિવિલિઝેશન, ૧૯૭૩, પૃ. ૧૪૯-૫૦). અર્થાત્ લોથલના લોકો શલ્યતંત્રથી (સર્જરીથી) જ્ઞાત હતા.

પરન્તુ અરબી દ્રીપકલ્પના યાયાવર વસાહતીઓ આજથી સાત હજાર વર્ષ પૂર્વે શલ્યતંત્રથી જ્ઞાત હોવાની બાબત જર્મન પુરાવિદોની ડુકડીએ શોધી કાઢી છે. વિખ્યાત માનવશાસ્ત્રી Henrike Kiesewettesએ પ્રેસ કૉન્ફરન્સમાં ૧૪-૪-૨૦૦૧ના રોજ આ માહિતી પ્રજાપ્રત્યક્ષ કરી. એણીના કહેવા મુજબ શસ્ત્રક્રિયાનાં સાધનો ત્યારે અસ્તિત્વમાં ન હતાં. પરન્તુ તીક્ષ્ણધારી પાષાણની મદદથી ખોપરી ખોલવામાં આવતી હતી. જર્મન પુરાવિદોની ડુકડીને ઈસ્વી પૂર્વ ૫૦૦૦ થી ૪૨૦૦ના સમયગાળાની એક ખોપરી હાથ લાગી છે જેના આધારે મસ્તિષ્કની શસ્ત્રક્રિયા જેવી અત્યંત નાજુક પ્રક્રિયાથી આ માનવો અભિજ્ઞ હોવાનું સૂચવાય છે.

પૂર્વીય એરેબિયાની પૂર્વકાલીનતમ ખ્યાત Jebel Al Bahis ના કબ્રસ્તાનમાંથી પાષાણયુગના અંતિમ તબક્કાનો સમય દર્શાવતી આ ખોપરી શોધી કઢાઈ છે. આ સ્થળ હવે શારજહ એમિરાટની હક્મત હેઠળ છે. ખોપરીની જમણી બાજુ ઉપર કાણું પાડીને ઑપરેશન કરાયું હોવાનું જણાય છે, જે જ્ઞાત સાધનો મુજબ વિશ્વનું પૂર્વકાલીન મહાન ઑપરેશન હતું. ખોપરીમાં પડેલા કાણાના અધ્યયનથી પુરવાર થાય છે કે બહુ બુદ્ધિપૂર્વક તેમ કરાયું હતું અને તે દર્દી બે વર્ષ જીવ્યા હોવાનું હાડકાંના વિકાસ ઉપરથી સૂચિત થાય છે. બેભાન કરવા સારું વનસ્પતિય સંવેદનાદવા વપરાઈ હોવાનું જણાય છે. વધુ અન્વેષણ હજી અપેક્ષિત છે.

# મહાભારતની તાડપત્ર હસ્તપ્રત જપાનમાંથી હાથ લાગી

ઇતિહાસ સતત વિકસતી પ્રક્રિયા છે, કેમ કે તે મિષેનાં સાધનો વારનવાર હાથવગાં થતાં રહે છે, શોધતાં રહે છે. આથી ઇતિહાસનાં પરિમાણોનાં પરિણામો સતત બદલાતાં રહે છે. આમ ઇતિહાસની પ્રક્રિયા જીવંત છે.

તાજેતરમાં ઊડિયા (ઉત્કલી) ભાષામાં રચિત અને તાડપત્ર ઉપર ઉત્કીર્ણ મહાભારતની હસ્તપ્રત જપાનના બે પ્રાધ્યાપકોને જપાનના એક મંદિરમાંથી હાથ લાગી : Kyoto વિશ્વવિદ્યાલયના Hojun Nagasaki અને Nobuyuki Haswara જ્યારે આ હસ્તપ્રત અન્વયે ભુવનેશ્વર દોડી આવ્યા ત્યારે આ માહિતી સંપ્રાપ્ત થઈ. Kyoto વિશ્વવિદ્યાલયની પાસેના એક પુરાણા મંદિરમાંથી ૧૬મી સદીની આ હસ્તપ્રત આ બે પ્રાધ્યાપકોને ત્રણ વર્ષ ઉપર હાથ લાગી હતી એવું ભુવનેશ્વરની ઉત્કલ યુનિવર્સિટીના ઊડિયા ભાષા વિભાગના વડા પ્રાધ્યાપક એસ. એન. દાસનું માનવું છે. આ તાડપત્રીય હસ્તપ્રતનું નામ છે 'સરલા મહાભારત', કેમ કે તેનાં રચયિતા સરલા દાસ છે અને તે એમણે ૧૪મી સદીમાં લખી હતી. Dandibrutta લિપિમાં અને ઊડિયા ભાષામાં લખાયેલી આ હસ્તપ્રત ચારસો વર્ષથી તે મંદિરમાં હોવા છતાં કોઈને ખ્યાલ ના આવ્યો કે આ શું છે અને અહીં તે ક્યાંથી આવી છે ? પરન્તુ પ્રા. હોજુન નાગાસકી બૌદ્ધધર્મના અભ્યાસી હતા, બિહારમાં અધ્યયન કર્યું હતું અને ઊડિયા ભાષા ઉપર કામ કરેલું. તેમણે આ બાબતે વિશેષ રુચિ દાખવી અને વિશ્વવિદ્યાલયના વિષયનિષ્ણાતોની મદદથી તે 'સરલા મહાભારત' છે એવી જણકારી મળી. અલબત્ત આ હસ્તપ્રત સંપૂર્ણ નથી; અને તેનું પુનર્લેખન બીજા લેખકે ૧૫મી સદીમાં કર્યું હોવાનું જણાય છે. બંને જપાની પ્રોફેસરો જપાન આખું ઘૂમી વળ્યા. આ હસ્તપ્રત વિશેની માહિતી મેળવવા અને ઊડિયા અન્વેષક શોભારાણી દાસની સહાયથી તે મહાભારતની હસ્તપ્રત હોવાનું જાહેર થયું.

# "CĀMUNDĪ" OF HARŞACARITA OF BĀŅA A CRITICAL REVIEW<sup>1</sup>

### Dr. SUDARSHAN KUMAR SHARMA<sup>2</sup>

Bāṇa in his Harṣacarita while dilating upon the caution of Skanda Gupta made to Harṣavardhana against his all-confiding disposition, refers to an accidental happening against Puṣkara the king of Cāmuṇdī whose life was sipped by the spying soldiers of the army of the king of Campa.<sup>3</sup> This happening historical event as it does striks, needs a detailed examination as to who king proper the Lord of Campā was and it also needs the identity to be proved of "Cāmuṇdī" a place, a capital or a country proper whose king / one named Puṣkara was fond as he was of hunting Rhinoceroses who normally have their abundance in the country of Kāmarūpa / Prāgjyotiṣa, modern Assam. A review of the history of Aṅga and Kāmarūpa along with the place proper Cāmuṇdī shall have to be taken up to arrive at the identity proper of the terms quoted above.

E. B. Cowell and F. W. Thomas<sup>4</sup> in their English Translation of Harşacarita translate the lines as under:-

"The life of the chase-loving Puṣkara King of Cāmuṇḍī was sipped while he was extirpating rhinoceroses, by the lord of Campā's soldiers ensconced in a grave of tall stemmed reeds".

Sūryanārāyana Chaudharī in his Hindi translation says (English version given below).

"The king of Cāmuṇḍī Puṣkara, was very fond of hunting. At the time he was killing rhinoceroses, that very moment, the soldiers ambushed within the forest of reeds of lofty stalks, brought about the end of his life."

Jagannātha Pāṭhaka says :-

"The soldiers of the king of Campa sitting having ambushed within the

forests of reeds having tall stalks put an end to the life of the Lord of Cāmuṇḍī named Puṣkara who was engaged in killing Rhinoceroses." R. D. Karmarkar in his "Bāṇa" says

#### NAME

#### RESULT

(19) Puşkara (Lord of City Cāmuṇḍī) addicted to hunting

Was killed in the Nala forest by the army of the king of Campa.

Jīvānanda Vidyā Sāgara edition tīkā says8

"Uddandeti Uddandāni Udgatanalāni nadvaleşu nadabhuyiṣṭhadeśeṣu yāni nala vanāni --- teṣu nilīnāḥ sugūdhaṃ sthitāḥ Campeti Campā-dhipasya tadākhyā-nagarī pateḥ camūṣu senāsu caranti bhramanti tiṣṭhantīti yāvat tathoktāḥ bhaṭāḥ vīrāḥ campādhipa sainikāḥ ityarthaḥ mṛgayāsaktasya ākheṭavyasaninaḥ gaṇḍakān-"gaṇḍāra" iti vaṅga bhāṣayā prasiddhān khaḍginaḥ mathnatab vyāpādayataḥ ityarthaḥ Cāmuṇḍī pateḥ - Cāmuṇḍī nāma nagarī tasya patiḥ īśvaraḥ tasya puṣkarasya tadākhyasya rājñaḥ prāṇān jīvanaṃ ācemuḥ bhakṣayāmāsuḥ" Śaṅkara's saṅketākhyā tīkā' only gives a saṅketa i.e. an indication.

"saṇḍakāḥ khaḍgādyāḥ Prāṇinaḥ Cāmuṇḍīti nagarī nāma ācemurabhakṣayan" P. V. Kane¹o in his Notes Says :-

Caṇḍakāḥ - A Rhinoceros. Ūddaṇḍaṃ-High stemmed, naḍvalaṃ abounding in reeds. Nalavana-Forest of reeds. Campā was the capital of Anga or North Bengal Camūṃ Carantīti Carāḥ Bhaṭāh Cāmuṇḍī seems to have been the name of city.

Dilīpa Kumāra Kāñjīlāl in his article — "Ancient Indian Geography in Bāṇabhaṭṭa" has quoted this incident at Foot Note No. 100 but has not explained its historical value.

He has only quoted Campā as a city, on the Bhāgīrathī four miles to the west of Bhāgalapura and as one of great six cities of the time of Buddha. He quotes Mahāparinirvāna Sūtra mentioning Campā as one of the great cities of the time. <sup>12</sup> Dr. Yugal Kishore Mishra<sup>13</sup> in his article "ANGA: ITS NAME AND EXTENT" has illustrated the point that the kingdom of Anga comprised the modern districts of Bhāgalapura and Monghyr and extended northwards upto Kosi river and included western portions of the district pūrnia. It also included some parts of modern Santhal Parganā of Bihar. Quoting Śāntiparva of Mahābhārata he says: Anga had also extended its supremacy over Magadha. He also quotes a king

Brahmadatta of Anga having defeated Magadha and conquered Rājagriha.<sup>14</sup> Mahābhārata Śāntiparva XXIX refers to one Brhadratha as the king of Anga<sup>15a</sup> Angasya Yajamānasya tadā Viṣṇupade girau"<sup>16</sup> — Likewise indicates the area of Magadha having a Viṣṇupadagiri distinct from one referred to in the Mahrauli Iron pillar inscription of Candra (Candragupta Vikramāditya of Gupta regime). Kālidāsa in his Raghuvamśa VI 27-30<sup>17</sup> refers to Anganātha coming as a suitor for Indumatī, having his elephants trained by the Professors of elephantine science but does not name him to allow the critic to trace out the name of the king who occupied the throne of Campā in the Gupta period. S. A. Sabnis¹8 in his Kālidāsa, his style and his times, and Dr. Bhagavat Śarana Upādhāya¹9 in his "Kālidāsa Kā Bhārata", Dr. V. V. Mirashi²o in his Kālidāsa, Dr. Dimbeśvara Sharma²¹ in his "An interpretative study of Kālidāsa and Vāgīśvara Vidyā-lankāra²² have all ignored the point of identification of Angarāja and Anganātha of Kālidāsa.

Bana has definitely alluded to an incident having happened during the time of turmoils and that certainly seems to be one detailed by Dandi in his Daśakumāra-carita wherein he has centred his activity of political events around the welfare and security of Angaraja Simha Verma for whose safeguard he has concentrated the achievements of Rajavahana son of King of Magadha along with the other princes namely Apahāra Varmā, Upahār Verma, Mitra Gupta, Arthaapāla, Viśruta, Puspabhava, Pramatī and Somadatta who symbolises the participants of the intercecine struggle going on in the post Gupta epoch having Magadha-Malava conflict for regainment of the supremacy. Dandi ultimately solves the riddle by ensuring the supremacy of Magadha in collaboration with Angarāja Siniha Varmā having demolished the invidious moves of the forces of Mālava Kings who did not have a sacred intention though an intention to usurp what they were not capable of because of their unrighteous tendencies. Hence we shall have to concentrate on Simha Varmā as Angādhipa of Bāna who happened to have the first-hand knowledge of political happening wherein Cāmundī Pati Puskara fond of killing Rhinoceroses was killed by the secret spies of the forces of Angaraja. Puskara a definite name given by Bana also affords us a cue to the surmise that he must have seen a king of an area where the forests infested by Rhinoceroses were not very far away so as to enable him to reach there from his own capital Camundi.

Daṇḍī in his Daśakumāracarita (Kathābhāge) Ucchvāsa two, mentions "aṅgeṣu gaṅgātaṭa bahiścampāyāṃ²³ clearly indicating the point that Aṅga country in his times had Campā for its Capital and the shores of Gaṅgā were

on the outskirts of Campa. His clear allusion "Campeśvarena Sinhavarmana Sahopagatya Dhanamitrah Pranipapāta"24 clearly alludes to the fact that Anga having capital for Campa had Simhavarma for its overlord. He refers to the king of Mithilā as Prahāra Varmā<sup>25</sup>, Kalingarāja as Kardana,<sup>26</sup> Āndhranātha as Jaya Simha<sup>27</sup>, Vidarbharāja Punyavarmā having son for Ananta Varmā and grandson for Bhaskarvarma28 hailing from Bhoja Vamsa Utkalapatih Pracanda Varmā<sup>29</sup>, king of Kusumapurī as Ripuñjaya<sup>30</sup>, Suhmapati as Tungadhanva<sup>31</sup>. Keeping in view the security and progress of Anga-Magadha confederacy regaining its lost prestige from the Mālavarāja Mānasāra defeated and killed, Dandi has given only those kings' names who come directly into conflict in collaboration with Mälavarāja and those who combined in confederation with the Magadharāja Rājahamsa defeated in a second encounter by Mālavarāja having Angaraja entrapped but got released by his son Rajavahana working in communion with the nine princes who ultimately joined him in Campā<sup>32</sup>, a fact pointedly corroborating the point that Simha Varma the sovereign Lord of Anga was the next to kin ally of the Magadharaja to the throne of Malava (the latter having Ujjayini as its capital whom he ultimately in line with the other nine princes had ordered an independent role of subsidiary vassals to Rājavāhana, his son.

"ataḥ Puṣpapura rājye mānasāra rejye ca rājavāhana mabhiṣicya Avaśiṣṭāni rājyāni navebhyaḥ Kumārebhyo yathoditam Sampradāya."<sup>33</sup> As already observed by me in my earlier papers.

"nāsikyamadhyā Paritas' Caturvarṇa Vibhūsitā, astikā citpurī yasyām aṣṭavarṇā hvayāh nṛpāḥ³⁴" this verse of Daṇḍī should evidently refer to Campā (nāsikya madhyā purī) and not to Kāñcī as held by jīvānanda Vidyā Sāgars³⁵ in his Vyākhyā because the absolute anxiety displayed by Daṇḍī in his Daśakumāra carita for the security of the life and kingdom of Simhavarmā Angarāja with whose help Magadharāja Rājahansa and his son Rājavāhana managed to create a neutral spot a nepathya where to collect ultimately after individual victories against the ailing kings whose administration had all types of corrupt practices prevailing as such earning thereby the name of Romance of Roguery to the work DKC actually an effort on the part of Daṇḍī to ensure a unified administrative unit having supremacy of paramount sovereign.

Daṇdins allusion to "Kāmandaka" in line with Kauṭilya $^{36}$  and Bāṇa's borrowing of his first verse from Daṇḍī. $^{37}$ 

"Caturmukha Mukhāmbhoja Vanahansa Vadhūrmama. mānase ramatām nityam sarvasuklā Sarasvatī"

occurring only in the Calcutta Edition but missing in Bombay edition followed by others such as P. V. Kane, Jaganātha Pāṭhaka, Sūryanārāyaṇa Chaudharī, E. B. Cowell and F. W. Thomas, and even Dr. V. S. Agravāla, prompts one to conclude the posteriority of Bāṇa to Daṇḍī who flourished in all probability after Kāmandaka and contemporaneously or before or even after Viṣṇuśarmā who wrote his Pañcatantra as a grand father of the donee of the Taṇḍīvāda grant which was issued from Piṣṭapūre of Ancient Kalinga (5th century A. D)<sup>38</sup> as held by Dr. Sarat Candra Behera in Indian Historical Quarterly Volume XXXVIII 2-3, June-Sept. 1962, pp 160-167.

The fact of handing over the kingdom of Magadha and Mālava to his son by the Magadha overlord as per Daṇḍi's assertion in Daśakumāra carita the possibility of handing over the sole monarchy of Malaveto Simha Varmā (originally Aṅgarāja) as an ally and subsidiary confeduate, is not an impossibility. That is why in post Gupta panegyrics of Naravarman (Mandasor Praśash) we find one Simha Varmā, Son of Jaya Varmā and father of Naravarmā, <sup>39</sup> (and in Gangadhara Lekha of Viśva Varmā<sup>40</sup> dated Mālava Samvat 480 i. e. 423 A. D.) we find Viśvavarmā as the son of Naravarmā reigning as subsidiary, vassals holding supremacy in their own territories (Jaya Varma narendrasya pautre devendra Vikrame Kṣitīśe Simha Varman-ah Simhavikkrānt gāmini, satputre Śrīmahārāja nara Varmani Pārthive" and śrīmān-abhūva naravarmma nṛpati Prakāśah-tasyātmajah- bhuvi Viśva-Varmmaā.

Obviously Naravarmā's time tallies with that of Candragupta II Vikramāditya of Gupta dynasty and that of Viśva Varmā with that of Kumāra Gupta I, the successor of Candra Gupta II in so far as Mehrauli Iron Pillar Inscription of Candra (Candra gupta II Vikramāditya)" is dated 413 A. D. and Bhilasad Pillar Inscription of Kumāra Gupta I is dated Gupta era 96 i. e. 415 A. D.<sup>42</sup> Sinha Varmā father of Naravarmā dating his Inscription as 404 A. D., obviously comes much earlier in the reign of Candragupta II whose Sanchi Pillar Inscription is dated Gupta Era 93 i.e. 412 A. D.<sup>43</sup>, and Udaya Giri Guptā lekha is dated 82 Gupta era i. e. 401 A. D.) and Mathurā Pillar Inscription is dated Gupta era 61 i. e. 380 A. D.<sup>44</sup> Daṇḍī as the acquaintance of Sinha Varmā Angarāja holding sway over Mālava, by all means becomes a contemporary of Candra Gupta II or Kumāra Gupta and even Skandagupta whose Jūnāgadha Inscription is dated Gupta era 136 i. e. 455 A. D.)<sup>45</sup>

and Indore Inscription is dated 146 i. e. 465 A. D., <sup>46</sup> Kahaum Pillar Inscription is dated 460 A. D. <sup>47</sup> In any way Dandī cannot be placed posterior to Bāṇa and positively he can have referred to the days of Kumārgupta Bandhu Varmā, and even Yaśo-varman-Viṣṇuvardhana (532 A.D.) being their contemporary at the most and not at all posterior to them.

Hence "CampādhipaCamū-Cara bhaṭāḥ" of Bāṇa in Harsa Carita Ucchvāsa VI quoted above<sup>48</sup> can easily refer to Sinha Varmā of Daṇḍin's Daśakumāra Carita as the Angarāja who might have had the chance to combat some Cāmuṇḍīpati Puṣkara whom his army-spies could have taken the opportunity to do away with while he was engaged in hunting of rhinoceroses apprehending he might have the knack to usurp Aṅgas having Campā as their Capital. Regarding the name Puṣkara referred to by Bāṇa as the king of Cāmuṇḍī we can say for certain that Bāṇa means by him a king in the annals of history quite closer to his epoch and not to one a son of Nakṣatra, a father of Antarikṣa<sup>49</sup> (bhavitā marudevo'tha Sunak-ṣatro, the Puṣkaraṛs" or one among the sons of Durvākṣī and Vṛka<sup>50</sup>" takṣa puṣkara'ṣʿalādīn durvākṣyām Vṛkādadhe" or one among the sons of Kṛṣṇa<sup>51</sup> "puṣkaraḥ veda bāhuśca śruta-devaḥ Sunandanah" nor does he mean to refer to puṣkara a younger brother of Nala<sup>52</sup>. We even cannot think of his allusion to Bharata's son named as Puṣkara in Rāmāyaṇa<sup>53</sup> -Raghuvamśa XV. 89<sup>54</sup>.

"Bharatsyā tmajau vīrau takṣaḥ puskala eva ca" and "Saḥ takṣa puskalau Putrou rājadhanyastadakhyayoḥ. abhisicyābhisekahau rāmāntikamagātpunaḥ.

Almost quite pertinently Bāna has referred to all the incidents or accidents happened as such in the period ranging between the time of the sixteen Mahājanapadas down to the one closely anterior to his own times. Hence we shall have to bank upon some king of an age not very distantly removed from his own times. Gupta and post-Gupta period appears to be the most reasonable period when such an accident might have happened.

"Kāśmīrah Puskarākah"<sup>55</sup> of Viśākhadatta alleuding to Puskarākṣa as a king of Kāśmīra in the day of Candra Gupta Maurya and even earlier when Cāṇakya contrived to bring Candragupta Maurya by counter posing the covins of Rākṣasa can hardly have any bearing for an identity of Puskara, Cāmuṇḍīpati. Caṇḍapura, Chayenpur, five miles to the west of Bhabua in the district of Shahbad in Bihar may tentatively be taken to be the ancient Cāmuṇḍī referred

to by Bāṇa because the famous batte described in the Candī between Kāli and the two kings Śumbha and Niś-umbha is said to have been faught in this place. Mārkandeya Purāṇa (chapter 85 Verses 41, 42, 43, 54) refers to the scene of battle as Himācala. Vāmana Purāṇa (chapter 55) places it in Vindhyācala. The name of Caṇḍa pura according to Nando Lal Dey<sup>57</sup> is derived from the name of one of the two brothers Caṇḍa and Muṇḍa who were the generals of the two kings.

The Caumukhi Mahādeva and Durgā in a temple at Mundeśvarī are said to have been established by the other brother Munda. Mundeśvarī is seven miles South west of Bhabua. The temple according to Dr. Bloch is very old, the carising being of the Gupta style. (Bloch's archaeological Report (1902). The temple bears a date which is equivalent to A. D. 635. Vāmana Purāṇa takes the two as generals of Mahiṣāsura who were killed by the goddess Bindubhāsiṇī on the Vindhya mountain.

"Caṇḍamuṇḍī mahāsthāne daṇḍinī Parameśvari" in the postscript of Śākta pāṭhas of Dr. D. C. Sircar quoting Devi Bhāgavata VII. 385.30 L.27 refers to Caṇḍī at Mahāsthāna, identified as modern area in the Bogra district of north Bengal by Dr. D. C. Sircar himself<sup>59</sup> being earlier Pundravardhana, now in East Pakistan (Bangladesh since 1971). D. C. Sircar also identifies Anga as comprising the present Bhāgalapura-Manghyr region of East Bihar having head quarters at Campā Bhāgalapura. Karūsa he identifies with Shāhbad region of South West Bihar while commenting as the topic "The Eight elephant forests" and refers to-

"Kalingānga rajāḥśreṣṭhāḥ prācyaś-Cedi Karūṣajāḥ"61

- R. P. Kangle<sup>61</sup> corrects it to "Kalingā-riga gajāḥ śreṣṭhāḥ. in his note to English translation.
- I. Ganapati Śāstrī's ed. p. 117 has the reading Kalingānga gajāhs śresthāh<sup>62</sup>. Kalingānga deśod-bhavās gajāh.

This makes us take a point in view that Candamundī could be the original name of Cāmundī taken as such by Bāṇa or may be a scribal error like so many visible in Sanskrit manuscripts.

Sandhyākaranandī in his Rāma Carita<sup>63</sup> the Dvayāśraya Kāvya bearing the descriptions of Sītā and Vārendrī refers to Anga as bowing law before Vārindrī.

"Sukalāpāyita Kuntala ruci māvi lalāṭa Kāntimavandmadaṅgam. adharita karṇātekṣeṇa līlā dhṛta madhya deśa tanimānamapi."

Varendri according to Dr. D. C. Sircar comprises of parts of North Bengal forming a portion of Gauda western and north western areas of Bengal the original home of Kullūka bhatta the commentator of Manu Smrti.

Gaude nandana Vāsināmni Sujanāir Vandye Varendryām Kule. Śrīmadbhaṭṭa divākarasya tanayoh kullūka bhaṭṭo 'bhavat. Kāśyāmuttare vāhijahnu tanayā tīre Samam Paṇḍitaiḥ teñeyam Kriyate hitāya viduṣām manvartha muktāvalī". 65

The notes to Rāma Carita III-24 add a colophon.

"Vārendrī" before which the Anga country remained always bent low, Anga, where Rāmapāla's maternal relatives Mahana and others ruled always remained dominated by Vārendrī.<sup>66</sup>

Rāmapāla the king of Pālas in whose praise Rāmacarita has been written reigned in second half of eleventh and first quarter of 12th century A. D.<sup>67</sup> Mahaṇa or Mathana the maternal relative of Rāmapāla reigning at Aṅga can give us a cue to the point that in centuries fifth and sixth A. D. Sinha Varmā could have been the ruling king. And as per contention of Dr. D. C. Sircar Aṅga comprised of present Bhāgalapura Monghyr regions of East Bihar havind head quarter at Campā near Bhāgalapura and Karūṣa (Kāruṣa or Karūṣa) was identical with Shahbad regions of South West Bihar the identity of Cāmuṇḍī with Caṇḍamuṇḍī alias Caṇḍapura or Chayenpur five miles to the West of Bhabua, in the district of Shahbad in Bihar may be a reality having puṣkara as a subsidiary king addicted to hunting of Rhinoceroses in Assam Bihar border areas was killed by the spies of the armies of king of Campā Sinha Varmā.

Gandiman<sup>68</sup> or Candimau, a village situated on the old road from Silao to Ciriyek in Bihar sub division of the Patna district at a distance of about three miles from the Giriyak police station having a number of fine Buddhist images" may be the exact identification of Cāmuṇḍī. But Caṇḍamuṇḍī appears to be a better point from the linguistic corruption point of view of Process of Hapology which is understood as such.

### NOTES

- 1. Paper presented to A.I.O.C. Session Forty One Jagannatha Puri University Puri (Orissa) 752 001.
- Retired Principal M. R. Govt. College Fazilka HIG Block 61-B-3, Sector-VI Parwanoo
   173 220.
- 3. Mṛgayā Saktasyaca Mathnato Gaṇḍakān Uddanḍa nadvala nala nilīnāśoa Campādhipa Camū-Carabhaṭāḥ Cāmunḍī pateḥ ācemuḥ prāṇān puṣkarasya. Harṣa Carit VI. p. 696 LL 1-3 Calcutta edition edited by Āśutosa and Nitya-bodha, two sons of Bīvānanda Vidyā Sāgar along with their commentary AMALĀ IVth ed. 1939 (ONVSE) Printed at Vācaspatya Press Calcutta. P.V. Kane's ed. P51 LL 7/9 Motilal Banarsi Dass Bunglow Road, Jawahar Nagar, Delhi 110007. Second edition 1965 (PVKE).

Nirnayasāgara Press ed. p. 199 LL 17-19 with Sanketākhyā tīkā of Śankara Kavi Edited by Kāśinātha Pāṇḍuranga Paraba 7th ed. Reedited by Nārāyaṇa Rāmācārya Kāvya tīrtha published by Satya Bhāmābai Pāṇḍuranga 1946 (NSPE) Jagannātha Pāṭhaka's edition p. 354 L 7-9 Chowkhamba Vidyābhavana, Vārāṇasī 221001, 1972 printed by Vidyā Vilāsa Press.

- 4. The Harsacarita (HC) of Bāna p 194 LL 1-3 Motilal Banarsi Dass Bungalow Road Jawahar Nagar, Delhi 110007. 1961 By arrangement with Royal Asiatic Society of London published by Sundar Lal Jain and printed by Shanti Lal Jain at Jainendara Press.
- Uchhvāsa VI p 88 LL 10-13 published by Sanskrit Bhavana Kathautiyā P. O. Kājhā District Pūrņiyā (Bihar). First ed. June 1948, Part II Uchhvāsa V-VIII printed by Sh. Apūrva Kṛṣṇa Vasu Indian Press United Banaras Branch.
- 6. JNPE p. 354 Hindi translation lines 8-9.
- Karņātaka University, Dharwar, 1964 published by Sh. S. S. Wadeyar Registrar and printed by D. V. Ambekar at Ārya Bhūṣaṇa Press 915/1 Shivāji Nagar, Poona 411004, Page 43.
- 8. JNVSE p. 696 commentary Para 375 L-6-15 Translation easily tallies with the tika.
- NSPE p. 200 tīkā LL 2-3 JNPE p. 354. tīkā LL 4-5.
- 10. PVEK p. 162 Notes LL 21-24.
- Indian Historical Quarterly Volume 34(2) June 1958, pp 123-138, published by Asiatic Society at 9 Pancharan Ghosh Lane, Calcutta-700009.
  - Now 1 Park Street, Calcuttea-16.

- 12. Ibid pp 136-137.
- Journal of the Gangānātha Jhā Kendrīya Samskit Vidyāpeetha, edited by Dr. G.
   C. Tripāthi and Māyā Mālaviyā, pp. 1-8, Volume XXXIV July-December 1978, parts 3-4.
- 14. Ibid p. 8.
- MBH Part III Gītā Press ed. edited by Ghanasyāmadāsa Jālana 1957, p. 346. angain Brahadratham Caiva Mrtam Smjaya Śuśruma.
- 16. Ibid.
- Raghuvamsa G. R. Nandargitakar ed. Motilal Banarsi Dass, Delhi 110007, 4th ed. 1971.
- N. M. Tripāṭhī Private Limited, Bombay 1966, p. 198, 41 printed by V. P. Bhagat Mouj Printing Bureau Khatauwādi, Bombay-4.
- p. 112 Bhāratīya Jnānapītha Kāsī; Granthāńka 34, published by Babu Lal Jain Phagulla. Sanmati Mudraņālaya Durgā Kuṇḍa Road, Vārāṇasī 1957, Second ed.
- Kālidāsa p. 140 Popular Prakashan Bombay 1969 printed by D. V. Ambekar at Ārya Bhūshana Press, Pune 411002.
- 21. Published and printed by Dr. D. Sharma at M/S Sumudran 1/A/21 Ram Lai Agrawal lane, Calcutta-50.
- 22. MLBD, Delhi 110007, 1963 p. 95.
- Daśakumāra carita (DKCKB) p. 64 LL 15-16, MLBD, Delhi-110007.
   (Edited by legal heirs of the author, Fourth edition 1966, M. R. Kale's text Introduction and Notes.
- 24. Ibid DKCKB. I p. 64 LL 3-4 V. p. 136-137 Lib L-1 angarājah Simha Varmā. Uttarapīthikā p. 213 L-4.
- 25. Ibid III p. 103, LL 3.
- 26. Ibid VII p. 173, L-9.
- 27. Ibid VII L-11.
- 28. ibid VIII p. 187 LL 3-4 Vidarbha nāma Janapataḥ Puṇyaślokaḥ Puṇyavarmā—Anant Varmā tadāyatiḥ p. 188, LL 2-4 p. 201, LL 15-16.
- 29. DKC UP. p. 213, L-9.
- 30. DKC KB IV p. 125, L. 11.
- 31. DKC KB VI p. 149, L-7.

- 32. muniravodat-rājan/rājavāhana pramukhāh Sarve'pi Kumārāh anokāndur-jayānsatrūn Vijitya digvijayam vidhāya bhūvalayam vasīkṛtya Campāyāmekatra Sithitāh tavājñāpatra-mādāya tadānayanāya presyantām sīghrameva Sevakāh DKC p. 214, LL 19-21.
- 33. Ibid p. 215, L-3-6.
- 34. Kāvyādarś-'aḥ III-114-p. 270 Sri Jīvānanda Vidyāsāgara bhaṭṭā cāryaviracitayā upākhyayā sahitaḥ. Printed by V. Venkateśvara Śāstrulu and sons at their vāvilla" press, Chennapurī (Madras) Chennai.
- 35. Ibid, p. 270 tīkā line 7. "Kāñcītyarthah.
- 36. DKC, pūrvapīṭhikā I (pp) p. 21. LL th. 15 "Kauṭilya kāmandakīyādi nītipaṭate kauśalaṃ."
- 37. Kāvyādarśa (KA) I-1-p1. op cit. cff 34 above and Harsacarita of Bāṇa Jīvānanda.-Vidyāsāgare Amalā tīkā ed. developed by his two sons Āśusodha and Nitya-bodha Fourth ed. 1939, printed by Vācaspatya press. Introductory verse 1. p. 1 Calcutta ed.
- 38. Edited by Dr. Narendra Nātha Law, printed by the Calcutta Oriental Press Private limited, Panchanan Ghosh Lane, Calcutta 700009.
- 39-40. Mandasor Panegyric of Naravarman dated Mālava Samvat 461 i. e. A. D. 404 and Gangadhara Inscription of Vishva Varman dated M. S. 480-423 A. D. pp. 95, 96, 97. A study of Ancient Indian Inscriptions by Dr. Vāsudeva Upādhyāya, Part-II Mūla Lekha MLBD Delhi 110007, 1961 published by Sunder Lai Jain and printed by Shanti Lai Jain at Jainendra Press LL. 4-5 verses 6-7 LL 5-6 verse 5.
  - As per S. S. Rana King Candra of Mehrauli Iron Pillar Inscription pp. 106-107, VIJ series 219 Volume VI (1968) published in 1969 MVB and Viss Punjab University Hoshiarpur 146021. HALI by Dr. Raj Bali Pāndeya p. 80 CSSOV 1962, Vārānasī 221001.
  - 42. A study of Ancient Indian Inscriptions by Vāsudeva Upādhyāya MLBD Delhi 110007, 1961, p. 53 part-II Mūla lekha.
  - 43. Ibid p. 52.
  - 44. Ibid. p. 51.
- 45.47. Ibid p. 63-69.
- 48. Op. cit off. 3 above.
- 49. Bhāgavata Purāṇa IX. 12-13 p. 456 Gītā Press, ed. Edited by Hanumān Prasāda Poddar Gorakhapur 1961, seventh ed.
- 50. Ibid p. 474 IX. 43.

- 51. Ibid p. 665 X.34.
- 52. MBH Vana parva 59. 5-7 p. 478 CP Mülamātram Part I edited by Ghanshyāma dāsa Jālāna 1956 : 61. 1-2 p. 480 puṣkareṇa hṛtam rājam-hṛtarājye nalam rājan prahasan puskaro'bravīt 78.4.
  - tataḥ puṣkara-māsādya vīrasena-Suto nalaḥ p. 500. 7818 20 tatah prāvartata dyūtam puṣkarasya nalasyaca. ekapāṇena vīreṇa nalene saḥ parājitaḥ. Jitvāca Puṣkaram rājā Prahasanni-damabravīt. Ibid. p. 501.
- 53. Rāmāyana, MM UK 100. 16 p. 703 GPE Gorakhpur HP. Poddar 1960.
- 54. Raghuvamśa, G. R. Nandargikar, MLBD, Delhi 110007, 1971 Fourth edition p. 489.
- 55. Mudrārākṣasa V. p. 173 L. 1. Dr. R. R. Deshpande Professor of Sanskrit. R. R. College Bombay published by N. K. Gandhi Popular Book Store Surat. Printed by B. P. Saman and C. N. Chapekar at Modern printing press 39. Nārāyana Peth, Poona 411002 and Ārya Sanskrit Press 198/17 Sadashiv Peth, Tilak Road, Poona 411002.
- 56. Mārkandeya Purāna. pp 394, edited by Manasukhrāya Mara 5. Clive Road Calcutta. 1962 Kāliketi Samākhyātā himācala kṛtāśrayā. dadarśa Cando mundaśca bhṛtyau śam bhanisahayoh.
- 57. Geographic Dictionary of Ancient and Mediaeval India, p. 47 published by Oriental Books Reprint Corporation Book publishers, 54 Rani Jhansi Road, New Delhi 110005 (GDOAAMI)
- 58. The Śākta pīthas p. 107 MLBD Delhi 110007, Second Revised edition, Delhi 1973.
- 59. Studies in the Geography of Ancient and Mediaeval India MLBD Delhi 110007 Second edition Revised and enlarged. pp. 37n ite, 214n. 333. GDOAAMI p. 119. HGOAI p. 277 1971.
- 60. Ibid p. 332-333.
- Kauţilyamartha-Śāstram, R. P. Kangle Part-I Text. p. 35 II. 2.15 University of Bombay, 1960, Published by V. A. Chidambaran Registrar. Fort Bombay I. Part II p. 68 Note 15. 1963. First edition.
- 62. Kautilīya Marthaśāstram Anantaśana Sanskṛta Granthāvalih Granthānka 79. Prathamaḥ Samputaḥ by Mahāmahopādhyāya T-Gaṇapati Sāstrī, Curator, Sanskrit Manuscripts Library Trivandrum published under the Authority of Government of His Highness the Mahārājā of Trivandrum. printed by the Superintendent of the Govt. Press, Trivandrum 1924.

- 63. P. 69 Memoirs of Asiatic Society of Bengal Volume III No. 1 p. 1-56 Edited by Mahāmahopādhyāya Hara Prasāda Śāstrī Calcutta, printed at the Baptist Mission Press and published by Asiatic Society 57 Park Street Calcutta, 1910.
- 64. SIGOAAMI p. 294.
- 65. Manusmṛti page I commentary verse 1 Niraṇaya Sāgara Press edition Bombay 1946 10th edition.
- 66. Rāma caritam Notes p. 153.
- 67. History of Ancient India p. 361 by Dr. R. S. Tripathy. Second edition 1960 MLBD Delhi 100007 and Introduction to Râmacaritam of Sandhyākara nandin p. XXVIII (28)
- Page 256 Historical Geography of Ancient India by B.C. Law under Eastern India, published by Societie Asiatique De Paris I Rue-De-Seine Paris VI France 1967. (HCOAI).

### REVIEW

A LOVER OF LIGHT AMONG LUMINARIES: DILIP KUMAR ROY Written by: Dr. Amrita Paresh Patel, Published by: L. D. Institute of Indology, Ahmedabad. Year of Publication: 2002, Page: 256, Price: Rs. 220/-

A Lover of Light among Luminaries: Dilip Kumar Roy is Mrs. Amrita Paresh Patel's doctoral thesis published in a reworked form by L. D. Institute of Indology, Ahmedabad, one of the most reputed institutions of Indian Culture, Art and Philosophy in the world.

It is a well-known fact that Dilip Roya was a versatile writer and a determined pilgrim of eternity of the twentieth century. One can discover in his works an expression of a sincere and burning quest of true spiritual knowledge, an authentic account of his enocunters with the great men of the East and the West, a sweat and poetic prose and an amazing vitality of style.

The revised version of her work comprises four parts, divided into ten chapters, with a concluding Note and Appendices attached at the end.

The first three chapters of PART I introduce Dilip Roy's life, traits of biography as it was his favorite form of literature and Roy's art of spiritual portrait painting. Her real work lies in the third chapter where she discusses how the biographies of Roy's authorship differ from the traditional types. For Roy, Amrita Patel rightly points out, all writing including biographies, is merely a means to the end of spiritual progress.

PART II, Prose - Portraltures is divided into two chapters: Fuller Portraits and sketches. The former contains the most intimate full - length portraits of Shri Aurobindo, his gurudev, Shri Krishnaprem, his follow pilgrim of eternity, Subhas Chandra Bose, his bosom friend and Indira Devi, his daughter disciple. In the next chapter, brief sketches of his contact with a few great Luminaries of his times like Romain Rolland, Bertrand Russell, Rabindranath Tagore, Mahatma Gandhi, Ramana Maharshi, Swami Ramdas etc. are evaluated.

In Imaginative Pictures (Part III) Dilip Roy's plays, novels and poems which are fictionalized biographies, are considered.

Self - Portrayal (Part IV) is an interesting study of Pilgrims of the Stars, which is an authobiography of two spiritual aspirants, Dilip Roy and Indira Devi.

Mrs. Amrita Patel, in the due course of her research, has found that Roy met great men all over the world to benefit by their inspiration and guidance in his own spiritual pilgrimage towards eternity. He published his private records of his meetings with the great in the form of books to invite all who cared to have the same benefit. To Roy, literary art, even like his skill in music, is merely a means to the spiritual end of life, not an end in itself. Moreover, his constant love of krishna can be observed in almost all of his works. Hence, his biographies are different from traditional types. He does not present chronological events of his subject's life from birth to death. They could best be described as impressionistic accounts of the personalities written about. The Concluding Note sums up Mrs. Patel's evaluation of Roy as a biographer, authobiographer, artist and a saintly personality.

Mrs. Patel says that Dilip Roy as a literary artist has not so far been seriously considered. Here is the first systematic Study which brings out an aspect of the literary art of an eminent musician and an ardent seeker of Truth of the last generation. If is indeed a genuine contribution to existing knowledge.

ĀCĀRYA HEMACANDRA"S KĀVYĀNUŚĀSANAM, (with a Critical Introduction and Gujarati Translation) ed. T. S. NANDI, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad, 2000, pp. 408. Rs. 480.

Hemacandra"s Kāvyānuśāsana (Kāś) is edited with a critical introduction and translation in Gujarati by Dr. T. S. Nandi. Nandi is a voluminous writer. Several works on Alamkāraśāstra are to his credit. He has also contributed over seventy-five research articles to various Oriental Journals of repute. These are related to Alamkāraśāstra. He is chiefly interested in Sanskrit Literature and Sanskrit Poetics. The present work is a new feather in his cap.

Hemacandra's Kāś deals with the subject of Sanskrit Poetics in all its aspects. The late Professor R. B. Athavale had translated in Gujarati only two of its chapters — the First and the Sixth. Nandi presents here, perhaps for the first time, a translation in Gujarati of all the eight chapters of Kāś adding a comparative and comprehensive study by way of a Critical Introduction. It

extends over full one hundred and twenty pages and forms the very kernel of this work.

In the course of his study, he does not hesitate to criticise the modern munitraya in the Alarikāraśāstra - 1. P. V. Kane, 2. S. K. De and 3. V. Raghavan. He also criticises the two editors, Parikh and Kulkarni of Kāvyānuśāsana, especially for their failure to point out Hemacandra's indebtedness to Mahimabhaṭṭa from whose Vyaktiviveka he has adopted passages after passages. In fairness to Nandi it must be said that there is nothing personal in his criticism against the said scholars. To Further the cause of the study of Alamkāraśāstra is the sole motive behind this criticism.

Nandi"s defence of the great aesthete and literary critic Ānandavardhana and those who follow him in selecting Prakrit verses - in preference to Sanskrit ones - to illustrate various points of poetics though brief is very sound and convincing and is clothed in striking and appropriate language (see Introduction pp. 20-21). So also, his evaluation of Hemacandra as a poetician towards the end of the Introduction (p. 121) is, on the whole, fair and just.

Now about a few errors. While going through the book, we come across -

- (i) a few misprints
  - p. 4 नाट्यवेद विवृत्ति for विवृति;
  - p. 92 hazzy for hazy;
  - p. 117 अवस्कन्ध, कंबन्ध for अवस्कन्ध, बन्ध;
  - p. 366 मध्यादुपान्तो वा for मध्यादुपान्ततो वा.
- (ii) a misstatement
  - p. 20 हालनी 1सप्तशती' जे अत्यारे अनुपलब्ध छे.

(Hāla"s Saptaśafi, which is not at present extant). This Saptaśatī also called Gāthāsaptaśafi is available even-today in Oriental Libraries as well as bookshops. The text of Saptaśatī is accompanied with translation in a modern language like Marathi.

(iii) Misinterpretation - p. 364 - The Sanskrit sentences runs - विदाधमानिभिः क्षिप्तानीति तद्विदो भाषन्ते । The translation reads (p. 365) - (जातने) विदाध माननारा केटलाक वडे त्यां स्खलनो नंखाया (= जोवायां) छे एम तद्विदो कहे छे.

The translation misses the whole point and simply misinterprets the expression 'galitakāni'. Hemacandra first states that Prakrit epics Rāvaṇavijaya, Harivijaya and Setubandha are composed in a single metre (that is the Skandhaka) from the beginning to the end and then adds - the galitakas are later interpolations inserted by some who fancied themselves to be learned or wise.

The Tippaṇam given as Index-I (pp. 567-607) to the edition, followed by the translator, reads - गलितकानि छंदांसि ॥ p. 607. Hemacandra in his Chando"nuśāsana deals with galitaka metres in Ch. IV, pp. 142-149.

Incidentally, it may be mentioned here that Nandi's critical and expert eye has not noticed the serious mistake committed by the two editors. The Vilāsa Alamkāra has been already defined (and illustrated) earlier (sūtra-37). So there was no question of defining Vilāsa again (at sūtra-45). In fact, the sentence given as sūtra-45 forms an integral part of the passage that immediately follows. This passage brings out the distinction between Vilāsa defined at sūtra-37 and Lalita defined at sūtra-44 and illustrated by citing v. 735 (that precedes immediately before this integrated passage which distinguishes between the two Alamkāras). This apart, in a massive work covering over four hundred pages the few errors pointed out above hardly detract from the merit of this excellent work. Dr. Tapasvi Nandi deserves hearty congratulations for this excellent work. It would be only appropriate if the L. D. or some other Research Institute persuaded him to translate in Gujarati Hemacandra's svopajnā commentary Viveka as a companion to this volume.

V. M. Kulkarni

AMRITA: THE COLLECTED PAPERS CONTRIBUTED BY PROFESSOR A. M. GHATAGE, published by J. B. Shah, Shreshthi Kasturbhai Lalbhai Smarak Nidhi, Sharadaben Chimanbhai Educational Research Centre, Ahmedabad, 2000 pp. 520. Rs. 600.

Dr. A. M. Ghatage, a pre-eminent and senior indologist of India, has won international fame by his outstanding work in the field of Prakrit Languages and Prakrit Literature, Sanskrit Language and Grammar, Linguistics and Lexicography. This volume *Amirita*, (significantly, it happens to be the first name of Dr. Ghatage), is a collection of forty papers including Key-note Address for a seminar on Lexicography, Address as President to the Section of Indian Linguistics, General Address as President to the Session of All-India Oriental Conference.

Introduction to a Comprehensive and Critical Dictionary of Prakrit Languages, and to Dictionary of Sanskrit on Historical Principles. His other Papers falling under various groups were published from time to time in various research journals, during the long span of six decades and a half. Most of these papers had remained scattered in various research journals and other academic publications. All these writings are collected together in this large volume.

Some of the papers, on account of the very nature of the subject matter, make rather tough reading, whereas some others, pleasant reading. Each and every paper is important and contributes to knowledge. In a brief review like the present one, it is, however, not possible to do justice to the many merits of Dr. Ghatage's work. We shall therefore content ourselves with drawing attention of readers only to a few of them.

From amongst the eight papers dealing with Prakrit Languages, in the opening one Dr. Ghatage shows that to preserve the syllabic quantily of a word is basic tendency of Prakrit Languages and observes that it is probably the strongest proof in favour of regarding the Prakrit languages as having a natural origin (p. 9).

From among the 13 papers on Prakrit literature, the one dealing with 'Māhārāṣṭrī Language and Literature" (pp. 95-148) is perhaps the best and most important. He convincingly refutes Ghosh's view that Sauraseni was really the Prakrit par-excellence (and not Māhārāṣṭrī as held by Dandin). He describes at length the 'linguistic nature of Māhārāṣṭrī', discusses, among other things, the problem of the "Home of Māhārāṣṭrī", "The Origin and Development" of this language, the relation between 'Māhārāṣṭrī' and 'Marathi' and finally presents a detailed and critical account of "Māhārāṣṭrī Literature'. His critical remarks on "Maharastri Verses in Alankāra Works" are worth quoting. "All such stray verses quoted in the Alankara works produce a strong impression that they are essentially the poetry of the populance with all its frankness and rough good common sense, lack of courtesy, pomp and delicacy. They lack the usual formal phrases and expressions which are so prominent in the Sanskrit literature and a kind of naturalness imparts them a peculiar charm and simplicity." (p. 138).

From amongst the ten papers on "Sanskrit Language" attention may be drawn to "Some Etymologies In Manusmrti". In this paper, Ghatage discusses etymologies of seven words: 1. Nārāyaṇa, 2. Om, 3. Atithi, 4. Mārnsa, 5. Vṛṣala 6. Jāyā, and 7. Putra. This discussion is interesting and illuminating, whichhe

concludes in these words - 'Whenever the material in Sanskrit language was insufficient to arrive at the correct source of the word, the Indian etymologists have simply satisfied their desire for derivation in a fanciful manner with obviously wrong explanations. But when the language afforded them the slightest help as in the case of 'atithi' and 'jāyā', they have rightly hit upon the real source of the word." (p. 322).

From amongst the nine papers on 'Linguistics and Lexicography' the two comprehensive introductions - 1. 'Dictionary of Sanskrit on Historical Principles' and 2. 'A Comprehensive and Critical Dictionary of the Prakrit Languages' are highly important and deserve to be read in full. In passing, however, attention of readers may be drawn to Dr. Ghatage's discussion about the misplaced criticism of some Western scholars - Tr. Bloch. Pischel. Niti Dolci, Alsdorf and others - against Hemacandra's statement (Siddhahema-Sabdanusasana, Ch. VIII. i. 209: (रुदिते दिना णाः...रूणां ।) अत्र केचिद् ऋत्वादिषु इत्याख्यवन्तः स तु शौरसेनीमागधीविषय एव दृश्यते इति नोच्यते ।)

The scholars (mentioned above) have blarned Hemacandra quite unnecessarily by saying that he has copied his passage from somewhere and without understanding it." Dr. Ghatage concludes his discussion with these words: Instead of blaming him (Hemacandra) on the count of copying without understanding, we must admire his skill in following a far more systematic and rigorous procedure in this case." (italics ours) - pp. 496-498.

Most of Dr. Ghatage's papers, articles, introductions, etc. were scattered in various research journals and other academic publications, indeed not always easy to lay hands on, spread as they also are over long decades of his scholarly endeavours, Prof. M. A. Dhaky and Dr. J. B. Shah, Director, the Sharadaben Chimanbhai Educational Research Centre, Ahmedabad, persuaded Dr. Ghatage to bring them out in a collection and have now brought them out in the present volume.

We warmly congratulate both the author and the publishers for making these valuable papers availables to scholars as reference work for further research on the topics presented in this valuable volume. The printing is pleasing to the eye, and get-up attractive.

V. M. Kulkarni

MAKARANDA, (Madhukar Anant Mehendale Festschrift), Editors M. A. DHAKY, J. B. SHAH, Sharadaben Chimanbhai Educational Research Centre, Ahmedabad, 2000, pages VIII + 270; Rs. 600.

This felicitation volume dedicated to Prof. (Dr.) M. A. Mehendale, the distinguished and internationally renowned scholar is a collection of twenty-five erudite essays in Sanskrit, Prakrit and Avestan studies written in Sanskrit, English and Guiarati. Twenty-five scholars, most of whom know him personally and intimately for many years, have contributed learned papers to this volume. The first essaly by P. D. Nawathe studies 'Kampa pronunciation in रथा'नां न ये रा : RV 10.78.4." Kampa, which means tremor, is a peculiar kirid of pronunciation that frequently occurs in the traditional recitation of the Rgveda. The second essay deals with the 'Emendation to the text of the Maitrayani Samhita" by T. N. Dharmadhikari. The Maitrayani Samhita no longer figures in the oral tradition and is limited to a few manuscripts only. However this text has been critically edited and brought out by Schroeder in Leipzig in 1881-1886 and later by Satavalekar in Aundha (Maharashtra) in 1942. Similies abound in literature and the Brāhmanas are no exception. While the similies in the Aitareya and Taittirīya Brāhmanas have been studied before, the third essay in this volume, 'On some Similies in the Jaiminiya Brāhmana" by Madhavi Kolhatkar is a pioneering work. Hanns-Peter Schmidt looks into the description of animal sacrifice in the Śatapatha-Brāhmana in his essay 'How to Kill a Sacrificial Victim". Vārāha Śrautasūtra, A further textual study" is a well researched essay by C. G. Kashikar who came across parts of the Vārāha Śrautasūtra in the middle of an old manuscript of Maitrayaniya Sūtra text which he retrieved quite by chance, G. U. Thite's 'Vedisms in Daivarāta's Chandodarśana' is most interesting. Daivarāta was a modern rsi, to whom 448 mantras are supposed to have been revealed. A collection of hymns thus revealed to him is called Chandodarsana.

S. J. Noel Sheth in 'The Justification of Krsna''s Annihilation of his own Clan' looks into an episode that occurs in the Mausala Parvan (Book 16) of the Mahābhārata where the Yādavas are decimated, Kṛṣṇa and Balarāma leave this world and the city of Dvārakā is submerged by the ocean. 'A note on Śabara''s India' by Shripad Bhat is thought-provoking. Śabara was a Bhāṣyakāra whose work, Śābarabhāsya formed the basis for all later Mīmānsā works. This essay

highlights the geographical, social and cultural facts as reflected in his work. 'An Earlier Reference to Śālāturīya (Pāṇini)" is an incisive essay by M. A. Dhaky where he conclusively proves that George Cardona, one of the front ranking authorities on Pāṇini and Pāṇini and Pāṇinian literature was right in assigning 500 BCE as the probable date for this great grammarian. Anna Radicchi discusses the authorship of the various parts of the Kāśikāvṛtti by Jayāditya and Vāmana respectively in her article 'Vivakṣā in Kāśikāvṛtti : Jayāditya and Vāmana'. Sanskrit is the only language that has a large number of finite and nonperiphrastic desideratives (sannantas).

V. P. Bhatta studies the 'Meaning of the Accusative in Desiderative" using clear examples, 'Semantic Randomness and the Comparative Method" by Henry M. Hoenigswald is highly scholarly treatise on double articulation and narrow phonological and wide-ranging morphemic structure. Ludo Rocher's essay "The Aurasa Son" studies the different kinds of sons recognized by ancient rsis. 'Sāra, A-sāra, Sam-sāra, Sam-sāra" by Minoru Hara is one of the most readable essays in this volume. The word sara seems to vary in accordance with the nature of contexts in which it occurs with the prefixes a and sam. Änandavardhana was a great poet of both Sanskrit and Prakrit and had first-hand knowledge of the poetic process. His research work Dhvanyāloka is the topic of the essay by C. Panduranga Bhatta entitled 'Anadavardhana's Contribution to Research Methodology". The relation between man and Nature has always been a part of Indian tradition and 'Ecological Awareness in Indian Tradition (specially as reflected in Sanskrit Literature)" is a very readable essay by Leela Arjunwadkar. She examines the relation between man and Nature, and her conclusions are: The ancient Indian attitude as reflected in Sanskrit literature has never been anthropocentric and relation between man and Nature has always been that of love, harmony and peaceful interdependence.

'Vyāsa''s Leftovers: Food imagery in Indian Literature' is a well-written article by Vidyut Aklujkar where the most valuable theoretical and conceptual contributions of South Asia to the study of food are discussed. She presents the treatment of left-over food in life and literature. She covers topics such as purity and pollution, clannish acceptance and rejection, Bhakti or worship and its ritual practices. In her discussion on 'originality and plagiarism', however, she leaves

out altogether any reference to the two outstanding literary critics Änandavardhana and Rājaśekhara. Indian materialism is discussed in Krishna S. Arjunwadkar"s "The Ressurection of Cārvāka". He critically examines Debiprasad Chattopadhaya"s work, Lokāyata: A study in Ancient Indian Materialism, and A. H. Salunkhe"s three studies: Cārvākadarśana rather in aggressive and provocative language and combative spirit. He says that these studies are the outcome of a motivated research: Chattopadhaya is interested in establishing roots of Materialism in ancient Indian thought while Salunkhe sees in Cārvāka an ancient champion of anti-Brahmanism and anti-Vedism.

Valāhassajātaka and Telapattajātaka" by Siegfried Lienhard evokes the legend of the merchant Simhala. We come across many such fairy tales in the Buddhist and Jaina literature. Such fairy tales of mariners can easily find place in the voyage literature of the world. 'Notes on Avestic Asha "Truth" " by Helmut Humbach looks into the numerous phrases in the Avesta that have parallels in the Rgveda. Avesta is the sister language of Sanskrit and with careful observance of certain phonetic laws, entire stanzas may be converted from one language to another. N. M. Kansara"s 'Avestan Eschatology" is a lucid essay that deals with concepts of death and after-life in Zarathustra"s teachings.

B. V. Shetti's essay, 'Manuscript Collection in the Asiatic Society of Bombay' is the most informative of all the essays. After a brief history of the Society he goes on to present the Society's most extraordinary manuscript collection lovingly introducing each of the masterpieces like Dante Alghieri's Divina Commedia of the mid fourteenth century or the illustrated Shāhnāmāh by Firdausi. The list of the rare manuscripts given at the end of the article will be extremely useful to scholars. Hukum Chand Patyal's 'Concept of Śiṣṭācāra' discusses the concept of śiṣṭācāra (practice or conduct of the śiṣṭas or learned or virtuous persons) concludes the English section of this volume. The other section includes articles in Sanskrit by V. B. Bhagvat and in Gujarati by Jitendra Shah.

The articles are well researched and presented. However, there are some typographical errors, which should have been corrected. The entire volume is neatly organized and printing is pleasing to the eye. We heartily welcome this publication and congratulate the authorities of the Sharadaben Chimanbhai Educational Research Centre for bringing out this publication.

V. M. Kulkarni, Vidya Vencatesan

The Hāthīgumphā Inscription of Khāravela and The Bhabru Edict of Aśoka by Shashi Kant,

D. K. Printworld (P) Ltd. Sri Kunj, F-52 Bali Nagar, New Delhi - 110 015, P.P. 24 + 168 Rs. 295

Ever since its discovery in AD 1825, Khāravela's Hāthīgumphā Inscription has had a fascinating course. It is not a royal panegyric merely; it is an epitome of history, specially of the so-called dark period-unveiling, as it does, the political and cultural conditions that prevailed in India during the three centuries before Christ's birth. And yet more significantly, it is the only hitherto-known document to tell the saga of its heroic author: the first historical king from India's eastern coast to lead extensive campaigns in different directions. But for this inscription, Mahāmeghavāhana Khāravela could never have been resurrected from oblivion.

Likewise personal in character is Aśoka's Bhabru Edict, considered as the earliest written record of Buddhist scripture and monastic organisation. For the history of Buddhism, this little document is as important as the Khāravela's Hāthīgumphā Inscription is for that of Jainism.

Shashi Kant's study examines afresh these inscriptions: not just for their thematic similarity, but essentially for their crucial historicity. Going into their tenor and context, it is the first ever decipherment/interpretation of the two rare documents, with the whole Jaina and Buddhist traditions in the background. The author demolishes myths, addresses controversies and, these besides, offers convincing theories that are authenticated by recent archaeological findings.

Acclaimed and favourably reviewed in India and elsewhere alike, this epigraphic study is now in its second, enlarged edition-including a whole new section on the genesis of the Prākrt languages and the ancient Indian scripts. Together with the original epigraphs, their romanised transliteration and English translation, it holds out immense appeal to the scholars of ancient Indian history, epigraphy, archaeology, and Buddhist-and-Jaina studies.

Sāvitrī Śatakam : Dr. Jaydev Jani,

(With the auto-commentary in Sanskrit of Sāvitrī Latikakhya), Published by Savitri Prakashan Samati, Baroda, Price Rs. 150/-, Page: 105

Famous episode of Sāvitrī is narrated in Sāvitrī Śatak written by Jaydev Jani. As the name indicates, this episode is woven or knit in 101 metrical verses. Autocommentary is composed on it in Sanskrit language. 30 pages in English in the beginning represent the story of Sāvitrī, its history and comparative information of the tale.

Second part of the book comprises original text in Sanskrit, its commentary and the third part of the book contains original verses in Roman script and criticism in English language. Thus, the entire book is very useful to the students of Sanskrit language and to the reader of the episode. Nowadays very few books are published in Sanskrit language. At this juncture the author's efforts for giving us this book are really praiseworthy and commendable.

Bhagavatīcūrņī — edited by Rupendra Kumar Pagariya, L. D. Institute of Indology, L. D. Series 130, Ahmedabad-9, 2002 price Rs. 135.00, page 120.

One of the brilliant publications of the Prakrit language in the beginning of the twenty first century is the *Bhagavatīcūrnī* of Sthavirācārya edited by Pt. Rupendra Kumar Pagariya. This Cūrnī of the *Bhagavatīsūtra* is a rare one and its publication has enriched the Jaina Agama literature on the one hand, and the Prakrit literature on the other. Pt. Rupendra Kumar Pagariya is an able editor and has edited many Prakrit texts from original manuscripts. The Prakrit text is reliable and the Prakrit language presented here gives in many ways the true picture of the language. The language of the text is very near to Māhārāṣṭrī, although the change of k to g lends us to believe that it is Ardhamāgadhī. The retension of intervocalic in words like *kajjatī*, *sambhavatī*, *ogahatī* etc. shows that the Prakrit language does not seem to be archaic. As the edition is a good one, I recommend the text to every lover of Prakrit.

Satya Ranjan Banerjee

Mūlaśuddhi-prakaraṇa (in 2 volumes) - edited by Ācārya Dharma Dhurandharasūri and Pt. Amrtalal Mohanlal Bhojak, Sardabahen Cimanbhai Educational Research Centre, Ahmedabad-380 004, 2002, price Vol. I. Rs. 250.00; Vol. II. Rs. 250.00.

The Mülaśuddhi-prakaraṇa of Pradyumna Sūri written in the eleventh century is a jain religious text in Prakrit. The text contains many religious tales and narratives and from that point of view it is a type of Kathākoṣa. This edition of the text is superb and it is nicely printed with a good quality of paper. Both the editors deserve special thanks for this edition. The Prakrit language is faithfully represented for which the editors are to be congratulated. The commentary is interspersed with numerous ślokas written in Prakrit and Sanskrit. These ślokas are sometimes collected from different literature, such as, Sanskrit Kāvyas and dramas. All these ślokas from different Sanskrit and Prakrit literature will show how the jains were Catholic-minded in selecting ślokas.

Abhidhā by Tapasvi Nandi, L. D. Institute of Indology, L. D. Series 131, Ahmedabad-380 009, 2002, Price Rs. 120.00

The Abhidhā, a treatise of 76 pages of quarto size, is a remarkable contributions to the field of literary criticism, particularly to the category of meaning. This monograph contains the lectures delivered by Professor Nandi at the L. D. Institute of Indology, Ahmedabad. In this treatise, the author has discussed Abhidhā from rhetorical point of view. The treatment of the subject is historical. It transpires from the preface of the writer that this is a small portion of his bigger project on "Thought-currents in Indian Literary Criticism". We all hope that when the whole work is published it will be a great contribution to the history of Sanskrit Alāmkāra literature. In the words of the author, "Abhidhā....... is the power of word yielding the expressed or conventional sense." The view is upheld by Ānandavardhana, Abhinavagupta and Manmaṭa and subsequently followed by Hemacandra, Vidyādhara, Viśvanātha, Appayadikṣita and Jagannātha. The analysis of the subject is remarkable and proves the critical accumen of the author. I am sure that the readers will be much benefited by reading this monograph.

Satya Ranjan Banerjee

Sambodhi (Vol. XXIV, 2001) - edited by J. B. Shah, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-380 009, 2001, Price Rs. 150/-, Page 160.

This is a trilingual Journal in Enlish, Hindi and Gujarati. It is published by the L. D. Institute of Indology, Ahmedabad. The Journal has a quality of its own. In this number, some papers are worth mentioning; these are Tātparva in Bhoja by T. S. Nandi, the Lalitavistara-tīkā of Haribhadrācārya by K. A. Shah and the Gaṇḍassa Kahāṇayam edited by J. B. Shah. The Gaṇḍassa Kahāṇava is for the first time edited from a single manuscript. K. R. Candra's article on the different readings of Agama texts is worth reading and he has collected lots interesting passages from Jaina Agama texts. Although some of his readings might by disputed, on the whole the paper is interesting. The quality of paper and printing is very good and the Journal is worth consulting for research purpose.

## Satya Ranjan Banerjee

HISTORY OF JAINISM With Special Reference of Mathura by V. K. Sharma, Bibliography; Index; 25 cm, 2002, xx, 280 p.; 21 col. & b/w Plates,, ISBN 81-246-0195-X Price Rs. 850/-

As one of the world's major religions, founded on the spiritual principles of ahimsa (non-violence), truth, and righteous conduct, Jainism has today 2,600 years of a splendid living tradition — with a well-defined worldview, metaphysics and code of ethics. A leading scholar, V. K. Sharma here presents an altogether fresh, pan-Indian historical survey of this great religion, spelling out its beginnings, antiquity, doctrines, tirthankaras, country-wide spread and, among other aspects, its contribution to India's culture and art heritage — in all its varied manifestations.

In the latter part of the book, the author comes to focus upon Jainism in the specific contexts of Mathurā — one of India's ancient cities, which not only is venerated as the legendary birthplace of Lord Kṛṣṇa, but is also famed as an eminent centre of Brahmaṇical, Buddhist and Jaina art. Thus shows Dr. Sharma how this principal Vaiṣṇava centre today had been a stronghold of Jainism: from second century BC to about eleventh century AD; how it has contributed to Jaina canon, literature and iconography; and how in Mathurā is traceable the centuries-long, unbroken history of Jaina plastic art.

Setting out a panoramic view of Jaina architecture, sculptural art, and socioreligious life over the ages, specially in the sacred city of Mathura, this study is based on wide-ranging authoritative sources and supplemented by a number of highly representatives illustrations. ડો. રમણલાલ ધનેશ્વર પાઠક : ''શ્રી અરવિંદનાં સંસ્કૃત તથા સંસ્કૃત વિષયક લખાણો;'' (હરિૐ આશ્રમ પ્રેરિત શ્રી અરવિંદ વ્યાખ્યાનમાળા-૧૩); પ્રકાશક : સરદાર પટેલ યુનિવર્સિટી, વક્ષભવિદ્યાનગર-૩૮૮૧૨૦; પૃ. ૬+૭૬, ઑગસ્ટ ૨૦૦૧; કિંમત રૂા. ૫૬-૦૦

ડૉ. રમણલાલ પાઠક વડોદરા સ્થિત 'મહારાજાસયાજિરાવ વિશ્વવિદ્યાલય'ના હિન્દી વિભાગના નિવૃત્ત અધ્યક્ષ છે; તે શ્રી અરવિંદના બહુમુખી સાહિત્યના અધ્યેતા છે, એટલું જ નહિ, પરંતુ તે શ્રી અરવિંદના ઉપાસક અને સાધક છે એ સુવિદિત છે. શ્રી અરવિંદ વડોદરામાં કેટલાક સમય માટે ગાયકવાડી રાજ્યની સેવા દરમ્યાન નિવાસ કર્યો હતો; તેથી તેમનો વડોદરા સાથેનો સંબંધ વડોદરાના ઇતિહાસમાં અને તેમની જીવનગાયામાં સુવર્ણ અક્ષરે લખાયેલો છે. ડૉ. પાઠક વડોદરા નિવાસી છે અને એક સમયના વડોદરાવાસી અને વિશ્વવિખ્યાત યોગી શ્રી અરવિંદ વિશે આ પુસ્તિકા લખાય તેમાં સોનામાં સુગંધ મળ્યા જેવું થાય છે; તેથી ડૉ. પાઠક અભિનંદનને પાત્ર બને છે.

શ્રી અરવિંદ ઉપર અને તેમના સાહિત્ય ઉપર ઘણું ઘણું લખાયું છે; તેમણે પણ પુષ્કળ લખ્યું છે; તેમના કેટલાક ગ્રંથોનું ગુજરાતી ભાષાંતર થયું છે; પરંતુ અનુવાદ નહિ થયેલા ગ્રંથોનું ભાષાંતર ગુજરાતીમાં આગામી કાળમાં થશે, એ આશા અત્રે અસ્થાને ગણાશે નહિ. "સંસ્કૃત ભાષામાં તેમનાં મૌલિક લખાણો અને વેદ, ઉપનિષદ વગેરે આકરગ્રંથોનાં તેમણે કરેલાં ભાષ્યો અને વિવેચનો તથા કાલિદાસ, ભર્તૃહરિ જેવા કવિઓની કાવ્ય, નાટક જેવી ઉત્કૃષ્ટ રચનાઓના કરેલા અનુવાદો વગેરે વિશેનો પરિચય એક સાથે સૌ પ્રથમ વાર પ્રસ્તુત પુસ્તક દ્વારા થઈ રહ્યો છે," (આમુખ). આ પુસ્તિકામાં શ્રી અરવિંદના "અજ્ઞાત એવા યોગીજીવનના મૂળભૂત આંતરતત્ત્વોનો પરિચય પણ પ્રસ્તુત કરવામાં આવ્યો છે." (આમુખ) "ગુજરાતે ગૌરવ લેવા જેવું છે કે શ્રી અરવિંદના સંસ્કૃત સાહિત્યના અધ્યેતા, અનુવાદક, ભાષ્યકાર, સર્જક વગેરે વિભિન્ન પાસાંઓનું ખેડાણ વડોદરા જેવી સંસ્કૃત નગરીમાં થયું છે." (નિવેદનમ્).

આ ગ્રંથના પ્રસ્તુત વિષયોની ચર્ચા અને રજૂઆત નીચે જણાવેલ ૧+૧૦(=૧૧) પ્રકરણોમાં સુંદર રીતે અને વિશદતાથી કરવામાં આવી છે :-

૧. પ્રાસ્તાવિક; પ્રકરણ-૧ સંસ્કૃત અને શ્રી અરવિંદ રચનાકાળ નિર્ણય;

પ્રકરણ-૨: પૂર્વાર્ધ:-સંસ્કૃતનાં લખાણો: મૌલિક કૃતિઓનો પરિચય: (૧) કાવ્ય "ભવાની ભારતી", "વિદુલા" વગેરે. (દુર્ગાસ્તોત્ર); પ્રકરણ-૩: મૌલિક કૃતિઓનો પરિચય (૨) ગદ્ય; ''અરવિ-દોપનિષત્'', "સપ્તચતુષ્ટય'' અને તાંત્રિક "સિદ્ધિપ્રકરણમ્''; પ્રકરણ-૪: ઉત્તરાર્ધ; સંસ્કૃતવિષયક લખાણો: અનુવાદોનો પરિચય: (૧) મહાભારત, રામાયણ અને નીતિશતક અને ગીતા; પ્રકરણ-૫: અનુવાદોનો પરિચય (૨): કાલિદાસની કૃતિઓ-કાવ્યો અને નાડકો; પ્રકરણ-

**ફ કૈવલ્યોપનિષ**દ્ અને અન્ય ઉપનિષદો; પ્રકરણ-૭ ઃ ગીતા અને વેદ; પ્રકરણ-૮ ઃ પ્રકીર્ણ લખાણો; પ્રકરણ-૯ ઃ ઉપસંહાર; પ્રકરણ-૧૦ શ્રી અરવિંદના હસ્તાક્ષરોનો નમૂનો.

ઉપર્યુક્ત દરેક વિષયની રજૂઆત, ચર્ચા અને આલોચના વિશદ, સુંદર અને મધુર છે. શ્રી અરવિંદની રચનાઓ અને લેખો વિશે જાણવા મળે છે કે કેટલીક રચનાઓ / લેખો એક જ સ્થળે / એક જ સમયે લખાયાં નથી. કેટલીક રચનાઓ / લેખો સ્થળાન્તર સાથે અને સમયના વહેણ સાથે પૂરાં થયાં છે. અધૂરી રહેલી રચનાઓની કાં તો પુનનિર્મિતિ થઈ છે, તો કેટલીક રચનાઓનું પુનરીક્ષણ અને સંસ્કરણ થયું છે. આ સમય અને પ્રક્રિયા દરમ્યાન તે કૃતિઓમાં વિશેષ વિશદતા અને ગહનતા આવેલી જેવા મળે છે; આ બધા ફેરફારો પછી તે કૃતિઓ પ્રકાશિત થયેલી છે.'' આ પ્રક્રિયાના સંદર્ભમાં, ઉદાહરણ તરીકે ઋગ્વેદ ૧-૧: ''અગ્રિસ્ક્રન''ના ભાષાન્તરોનો ઉદ્દેખ કરી શકાય. આ સ્કૃતનું ભાષાન્તર'' જુદા જુદા અભિગમોથી વારે વારે'' લખાયું છે. (પૃ. પ૩). આવી રચનાઓમાં શ્રી અરવિંદની પ્રગતિશીલ વિચારધારા અને સાધનાનાં દર્શન થાય, તો તે સ્વાભાવિક છે. ઉપર્યુક્ત ''અગ્રિસ્ક્રનો''નાં ભાષાંતરો ઉપર ડૉ. પાઠકે વડોદરા મુકામે ઈ.સ. ૧૯૯૮માં મળેલ ''અખિલ ભારતીય પરિષદ''ના ૩૯મા અધિવેશનમાં ''વેદવિભાગ'' માં લેખ રજૂ કર્યો હતો. (સારાંશ માટે દષ્ટન્ય : "Sri Aurobindo on the Rgveda I- A Glimpse", Summaries of Papers : 39th IOC, Vadodara, 13-15 October, 1998, edited by R. I. Nanavati and others; pp. 12-13).

ડૉ. પાઠકે પ્રકરણ ૨ અને ૩માં મીલિક કૃતિઓનો સુંદર અને સોદાહરણ પરિચય અને ચર્ચા રજૂ કર્યાં છે. વિવિધ કૃતિઓ કચારે, ક્યાં રચાઈ, પુનઃ તેનું સંસ્કરણ થયું છે કે નહિ અને પ્રકાશન કચારે થયું તેની વિગતવાર માહિતી આપી છે. આ માહિતી આપવામાં તેમનો અરવિંદ પ્રત્યેનો અગાધ પ્રેમ અને સંશોધનમાં અમુક અભિગમ સપરિથમ દેખાઈ આવે છે; તેઓ સાથે સાથે પોતાનો તે અંગે અભિપ્રાય પણ આપે છે, તે વિશેષ નોંધપાત્ર અને પ્રશંસાપાત્ર છે. મૌલિક કૃતિઓની યર્ચાના સંદર્ભમાં भवानी भारती (श्री अरविंद सोसायटी पांडिचेरी દ્વારા પ્રકાશિત, દ્વિતીય આવૃત્તિ ૧૯૯૨; આ પ્રકાશન હિન્દી ભાષાંતર સાથે છે ) નામક સંસ્કૃત કાવ્યનો ઉદ્વેખ કરવાનું મન થાય છે. અત્રે એ નોંધવા જેવું છે કે ''પ્રસ્તુત કાવ્યની રચના કર્યા પછી શ્રી અરવિંદને તેના તરફ ફરી જોવાનો મોકો મળ્યો નથી: કારણ કે તેમની ઘણી બધી અન્ય રચનાઓની માકક આ રચના પણ બ્રિટિશ સરકારના કબજામાં જતી રહી હતી'' (પૃ. ૧૧). લગભગ ઈ. સ. ૧૯૮૫માં આ કૃતિ શ્રી અરવિંદ આશ્રમના અધિકારીઓને પાછી મળી અને તે પછી તે પ્રકાશિત થઈ, (પૃ. ૧૧) અને તેનું પ્રથમ સંસ્કરણ ૧૯૮૧માં થયું હતું. શ્રી અરવિંદ એક રાષ્ટ્રપ્રેમી હતા અને તેમણે સાહિત્ય દ્વારા ''ઓજસ્વી શંખભેરી બજાવીને દેશના યુવાનોને થનગનતા કરી મૂકચા હતા.'' (પૃ. ૧૦). આ કાવ્ય- भवानी भारती- મા ભોમ પ્રત્યેનો પ્રેમ દર્શાવે છે. વૈદિક કાળથી દેશપ્રેમનાં કાવ્યો રચાતાં આવ્યાં છે; અર્વાચીન કાળના રાષ્ટ્રભક્તિનાં કાવ્યોમાં આ કાવ્ય એક વિશિષ્ટ સ્થાન ભોગવે છે. ભારતમાતાની કલ્પના ''કઠોર કરાલ એવી કાલી''ની કરવામાં આવી છે. ''ઈ. સ. ૧૯૦૩માં

(નર્મદાતીરે આવેલા-કોંસ અમારો) કરનાળીના મહાકાલી મંદિરમાં (શ્રી અરવિંદને-કોંસ અમારો) અનુભૂતિ' (યૃ. ૧૬) વગેરેને આધારે આ કલ્પના થઈ હોય, એમ લાગે છે. આ કાવ્યમાં શ્રી અરવિંદ ઉદ્દામ રાષ્ટ્રીય ભાવનાવાળા દેશભક્ત કવિ તરીકે ઊપસી આવે છે. તેઓ શક્તિ-ઉપાસક હતા (યૃ. ૧૦-૧૧, ૧૬); વળી ''તાંત્રિક સિદ્ધિપ્રકરણમ્'' પણ આ સૂચવે છે. કરનાળીના પ્રસંગના સંદર્ભમાં નર્મદાતીરે આવેલા ગંગનાય તીર્યનો સંબંધ એક અથવા બીજી રીતે હોવાની શક્યતાઓ ડૉ. પાઠક મને મૌખિક વાતચીતમાં જણાવે છે. સંસ્કૃતમાં રચાયેલી વિવિધ કૃતિઓ ઉપરથી જણાય છે કે ''શ્રી અરવિંદ ઉચ્ચ કક્ષાના સંસ્કૃત કવિ પણ છે. તેમનો સંસ્કૃતભાષા અને છંદો ઉપર મોટો અધિકાર હતો.'' (નિવેદન), તેઓ તેમની સંસ્કૃત રચનાઓમાં સૂત્રરીલીનું તેમજ ઔપનિષદ શૈલીનું અનુકરણ કરી શક્યા છે, એ નોંધપાત્ર છે. (દ્રષ્ટવ્ય ''તાંત્રિક-સિદ્ધિપ્રકરણમ્''). કૈવલ્યોપનિષદના પ્રથમ મંત્ર ઉપર તેમણે સંસ્કૃતમાં વ્યાખ્યા લખી છે. (પૃ. ૫૨), અર્વાચીન સંસ્કૃત સાહિત્યના સંદર્ભમાં શ્રી અરવિંદની સંસ્કૃત કૃતિઓનો એક અભ્યાસ થાય, એ ઇચ્છનીય છે. તેઓ એક મહાયોગી, પૂર્ણયોગના પ્રણેતા, કવિ અને અર્વાચીન કાળના મહાન ઋષિ અને રાષ્ટ્રપ્રેમી મહામાનવ હતા.

ડૉ. પાઠકે ગાગરમાં સાગર સમાવવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે; ઉદાહરણો સહિત-આંગ્લ ભાષાના કે સંસ્કૃત ભાષાના-વસ્તુની સુંદર છણાવડ અને આલોચના સરલ, ગંભીર અને સુંદર ગુજરાતીમાં ડૉ. પાઠકે કરી છે; આ માટે તેઓ અભિનંદનને પામે છે. આ બીજરૂપ પ્રશસ્ય પ્રયાસ આગામી કાળમાં એક બૃહદ્ ભાષ્ય તરીકે આપણને પ્રાપ્ત થાય, એવી આશા અને અભિલાષા. અંતમાં પ્રકાશક સંસ્થાને પણ સુંદર પ્રકાશન માટે હાર્દિક અભિનંદનો.

સુરેશચંદ ગો. કાંટાવાળા, વડોઠરા-૧

# **Our Contributors**

Dr. P. R. Vora Avni Flats, Nr. Jariwala Park, Ishwar Bhuvan, Ahmedabad - 380 009.

Dr. Tapasvi Nandi 4. Professor Colony, Nr. Vijaya Char Rasta, Ahmedabad - 380 009.

Dr. Parul Mankad L.D.Institute of Indology, Nr. Gujarat University, Ahmedabad - 380 009.

Dr. Yaineshwar S. Shahstri Department of Philosophy and Psychology, Dr. Nandan H. Shastri Gujarat University, Ahmedabad - 380 009.

Dr. D.G.Vedia L.D.Institute of Indology. Nr. Gujarat University, Ahmedabad - 380 009.

Dr. Hampa Nagarajaih 1079, 18th 'A' Main 5th Block, Rajaji Nagar, Banglore - 560 010.

Dr. Ramkrishna Bhattacharya Reader in English Anand Mohan College, kolkata.

Dr. Narayan Prasad D-20, CWPRS Colony. Khadakwasla, Pune - 411 024.

Dr. Rajjan Kumar Appliad Philosophy, 1ASE, MJPRU, Bareilly (U.P.) 243 006.

Dr. Vasantkumar Bhatt Head, Dept. of Sanskrit Gujarat University, Ahmedahad - 380 009.

Dr. Mukui Raj Mehta Department of Philosophy and religion, Banaras Hindu University, Varanasi - 221 005.

University Museum, Sardar Patel University, Vallabh Vidyanagar (Anand)

Vijayashilchandrasuri L.D.Institute of Indology, Nr. Gujarat University, Ahmedabad - 380 009.

Dr. Rasesh Jamindar 10/B, Vasu Apartments, Nr. Shreeji Palace, Naranpura, Ahmedabad - 380 013.

Dr. Sudarshan Kumar Sharma HIG, Block 61-B-3, Sector, VI -Parwanoo - 173220 (Himachal Pradesh)

SAMBODHI

# લાલભાઈ દલપતભાઈ ઇન્સ્ટિટ્યુટ ઑફ ઇન્ડોલોજી

ગુજરાત યુનિવર્સિટી પાસે, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૯. ટે.નં. : ૧૩૦૨૪૧૩, ફેક્સ : ૧૩૦૭૩૨૬

# તદ્દન નવાં પ્રકાશનો

| L. D.  | יינות אייני |           |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Sr. No | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Price Rs. |
| 116    | पउमपहसामिचरियं-पं रूपेन्द्रकुमार पगारिया, पृ. 527                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 130       |
| 117    | काव्यकल्पलता परिमल मकरन्दटीका-डॉ. आर. एस. बेटाई, पृ. 412                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 225       |
|        | Some Topics in the Development of OIA, MIA, NIA-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| 118    | Dr. H. C. Bhayani p. 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 75        |
| 119    | सिरिअनन्तनाहृजिणचरियं-पं रूपेन्द्रकुमार पगारिया, पृ. 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 400       |
| 120    | अलंकारदप्पण-डॉ. हरिवल्लभ भायाणी, पृ. 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 50        |
| 121    | अष्टकप्रकरण-डॉ. के. के. दिक्षित, पृ. 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 75        |
| 122    | सिरिचंदप्पहसामिचरियं-पं रूपेन्द्रकुमार पगारिया, पृ. 236                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 250       |
| 123    | आ. हेमचंद्रकृत काव्यानुशासन-गुजराती अनुवाद सहित,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,         |
|        | सं. डॉ. तपस्वी नांदी पृ. 630                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 480       |
| 124    | तर्कतरंगिणी-सं. डॉ. वसंत परीख, पृ. 304                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 270       |
| 125    | Madhu-vidya collected papers of Prof. M. A. Mehndale p. 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4 560     |
| 126    | द्रव्यालंकार-आ.रामचंद्र-गुणचंद्र, सं. मुनि जंबुविजयजी पृ. 280                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 290       |
| 127    | પ્રાચીન મધ્યકાલીન ગૂર્જર સાહિત્યસંગ્રહ સં. પ્રો. જયંત કોઠારી, પૃ. 760                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 560       |
| 128    | शास्त्रावार्ता समुच्चय-आ. हरिभद्रसूरि, सानुवाद,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|        | सं. अ. डॉ. के. के. दीक्षित पृ. 272                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 215       |
| 129    | Temple of Mahavira Osiyaji Dr. R. J. Vasavada                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
|        | p. 30 : Plates 61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 360       |
| 130    | भगवतीचूर्णि - सं. पं. रूपेन्द्रकुमार पगारिया पृ. 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 135       |
| 131    | Abhidha Dr. Tapasvi Nandi P. P. 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 60        |
| 132    | A Lover of Light among Luminaries:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
|        | Dilip Kumar Roy Dr. Amrita Paresh Patel P. P. 256                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 220       |

227 Vol. XXV, 2002

#### Trade terms for L. D. Series Publications:

(1) Gross purchase excerding Rs. 5000/- or on purchase of 20 copies of any title or 25 copies of assorted title at a time.

30%

(2) Book-Sellers and the Institutions on any purchase.

30%

(3) Gross purchase excerding Rs. 10,000/- or on the purchase of one copy of all imprint available titles.

40%

(4) Packing and forwarding free by rail for order at a time excerding Rs. 10,000/-.

Our general practice is to send the proforma invoice on inquiry for our publications and dispatch the books on receiving the payment by D. D. in favour of the Institution.

#### Distributors of

1. Ahmedabad Saraswati Pustak Bhandar Hathi Khana, Ratan Pole, Ahmedabad-380 004 Phone: 5356692

3. Mumbai Hindi Grantha Karyalay Hira Baug, C. P. Tank, Mumbai-400 004 Phone:

2. Delhi

Motilal Banarasi Dass 41/U-A, Banglow Road, Jawahar Nagar, Delhi-110 007

Phone: 352331

Phone: 3918335

5. Channai

4. Varanasi

Motilal Banarasi Dass

Motilal Banarasi Dass

Chowk, Varanasi-221 001

120, Royapetth thing Road, Mylapore, Channai-600 004.

Phone: 4982315

228 SAMBODHI.

Statement about ownership and other particulars about Sambodhi, the Yearly Research Journal of the L. D. Institute of Indology, Ahmedabad to be published in the first issue every year after the last day of March.

### FORM IV

(See Rule 8)

1. Place of publication Almedabad

2. Periodicity of its publication Yearly

3. Printer's Name

Nationality Indian

Address

4. Publisher's Name Jitendra B. Shah

Nationality Indian
Address Director

L. D. Institute of Indology, Ahmedabad - 380 009.

Anniedabad - 500 009.

5. Editors' Name 1. Dr. Jitendra B. Shah

Nationality Indian

Address L. D. Institute of Indology,
Ahmedabad - 380 009.

Name and addresses of Individuals
 who own the newspaper and partner Nil
 or shareholders holding more than
 one-percent of the total shares.

I, Jitendra B. Shah, hereby declare that the particular given above are true to the best of my knowledge and belief.

> Jitendra B. Shah Director

