

સને ૧૮૬૭ ના ૨૫ મા આકટ મૂજપ્ય આ પૂસ્તક રજસ્ટર કરાવી સર્વે હક પ્રસિદ્ધ કર્તાએ સ્વાધિન રાખ્યાછે.

### પ્રસ્તાવના.

भनंत ज्ञान दर्शनभय श्री सिद्ध परभात्माने तथा आर निक्षे-યાયુક્ત અરિહંત ભગવંતને તેમજ શાચતી અશાચતી અમંખ્ય જીનપ્ર-તિમાને લોકરણ શુદ્ધ નમસ્કાર કરી આ ગ્રંથના પ્રારંભમાં જણાવવું **પડે**-છે કે પંદેલા પ્રક્ષેત્તરમાં જણાવ્યા મુજબ ડંઢકમત સુમારે ત્રણ<mark>સેં વર્ષ</mark> થયા નીકળે.લોછે જેની આંદર અદ્યાપી પંધેવ કોઈ પણ સમ્યક્તાન ધરાવનાર સાધુ કે આવક થયો હાય તેવું જણાતું નથી. જૈનશાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ મતમાં સમ્યક્ત્રાન હાેવાનો સંભવજ નથી એમ સિદ્ધાંત ઉ-પરથી નિશ્ચય થાયછે. હત્પત્તિ સમયે એ મતની કદાચ થોડાંએક વર્ષ સુધી સારી સ્થીતિ ચાલી હશે પરંતુ જેમ ઇંદ્રજાલથી ખનેલી વર્તુ ઝાઝા વખત સધી સ્વીત રહેતી નથી તેમ તે કલ્પીત મતનો પણ ઘણા વર્ષ થયાં દિનપ્રતિદિન ક્ષયો થતો જેવામાં આવેછે, કારણ કે અન ત્તાનપણાના પ્રયોગથી તે મતની આંદર સાધુ આથવા આવક થયેલા ઘણા પ્રાર્ણાઓ, બ્યારે જૈનશાસ્ત્રના ખરા રહરયથી જાણીતા થાય છે ત્યારે, જેમ સર્પ કાંચળીને તજીને ચાલ્યો જાયછે તેમ, તે મતને તજી દેશે અને જૈનમત જે તપા ગચ્છને વિષે શુદ્ધ રિતે દેશકાળ પ્રમાણે પ્રવર્તછે તેના આંગીકાર કરેછે અને તેજ પ્રમાણે આ ગ્રંથ ના મૂળકર્વા મહામૂનિરાજ શ્રી ગ્માત્મારામજી પણ જૈન સિદ્ધાંત વાં-ચી તે ડંઢક મતને અસત્ય જાણી વીશ સાધુ સાથે તે પંથનો ત્યાગ કરી તપા ગચ્છને લિયે આવેલાછે; જેમના સદુપદેશથી પંજાખ, મારવાડ અને ગુજરાત વિગેરે દેશના ઘણા ટંઠીઆઓોએ પોતાના કુટું ખમાં ઘણા વર્ષથી ચાલ્યો આવતો ડુંડકમત છોડી દઇ સહકુટું ખ તપા ગચ્છ આંગીકાર કર્યોછે.

તપા ગચ્છ એ કુત્રીમ નામ નથી પણ ગુણ નિષ્પભછે કાર શ કે ત્રી સુધર્માસ્વામીથી પરંપરાગત જૈનમતના જે છ નામ પ-ડેલાંછે તે માંહેનું આ છઠું નામછે જે છ નામ વિષે તપા ગચ્છના પદાવળીમાં સવિસ્તર હઠીકત આવેલીછે, એ ઉપરથી તપા ગચ્છ એ નામ મૂળ શુદ્ધ પરંપરાગતછે અને ડુંડકમત જે શરૂ વિનાનો ની-ક્રળેલોછે તે પરંપરાથી વિરૂદ્ધછે એમ જણાશ.

એ ટુંડકમતને વિષે કોઈ જેઠમલ છ નામે રિખ થઈ ગયોછે તેણે મહાકુમતિના પ્રભાવથી તેમજ ગાઢ મિષ્યાત્વના હ્રદ્યથી શિલા-ના પેઢે પોતાને અને પરને એટલે રચનારને અને તેની ઉપર સ દરણા કરનારને સંસારર પી સમુદ્રમાં ડુખાવનાર સમકિતસાર (સલ્ય) નામ ગ્રંથ સંવત ૧૮૬૫ માં રચેલો પણ તે ગ્રંથ તેમજ તેનો કર્વા પ્રતિત કરવા યોગ્ય નહાવાથી તે ઘણા વરસ સુધી પ્યુણે પડી રહેલો હતો. પરંતુ ઘણા મનુબ્ય પોતાને દુર્ગતિ પ્રાપ્ત થવામાં સાથી થાય એવા હેનુથી શ્રી ગોંડળવાથી કોઠારી નેમચંદ હીરાચંદે સંવત ૧૯૩૮ માં તે ગ્રંથ શ્રી રાજકોટ મંધ્ય છપાવી અહાર પાડ્યોછે.

જૈનમતિઓના હસ્તમાં આ ગ્રંથ જશે તો પાતાનું પાગળ ખુલ્લું પડશે એવા હેતુથી તે ગ્રંથ ઢુંઢકમતિ શિવાય બીજાને વાંચવા ન આપવા એવા વિચાર તે સમકિત સારના છપાવનારાએ રાખેલો દ્વો કારણ કે બ્યાં સુધી સત્યવાદીનો સમાગમ થયો નથી ત્યાં સુધી અસત્યવાદી ટકી રહેછે કહ્યુંછે કે—

## तावद् गर्जाते खबोत स्तावद् गर्जाते चंद्रमाः । उदिते तु सहस्त्रांशौ नखबोत न चंद्रमाः ॥

અર્થ—ત્યાં સુધી ખજીવા ગર્જના કરેછે અને ચંદ્રમા પણ તાં સુધીજ ગર્જના કરેછે કે જ્યાં સુધી સૂર્યાઘ્ય થયો નથી પ**રંતુ** જ્યારે સૂર્મ પ્રકાશ છે ત્યારે ખજવા અને ચંદ્રમા કોઈ પણ પ્રકા-શતું નથી.

એ ગ્રંથ છપાયાના અમને ખબર પડવાથી અમે કેટલાએક પ્રયાસે તેના એક નકલ લીમડીમાંથી ઞળવી અને પછી તે મધ્યે લખ્યલા ગ્રાફકોના નામ વાંસાને ભાવનગર વાસા કેટલાએક ડુંઢીઆ-એ પાસેથી અમણી કિમત આપી બે ચાર નકલો ખરીદ કરી.

એ સોપડી વાંચતા તેના અંદરની તમામ ખાખતો જૈનશાસ્ત્રથી

વિરુદ્ધ જણાયાથી તેનું ખંડન લખાવાના આવશ્યકતા ધારી તે ન-કલો યોગ્ય યોગ્ય સ્થાનકે મોકલી, જે ઉપરથી અનેક વિદ્યા ગુણ સંપબ મૂનિરાજ મહારાજ શ્રી આત્મારામજીએ તેનું હિંદુરથાના બાષામાં ખંડન લખી એ ગ્રંથનું નામ સમકિતસલ્યોહાર આપી અવેના સંઘ ઉપર મોકલ્યું. શ્રી સંધે તે ગ્રંથ છપાવીને બહાર પાડવા સાર અમને આપ્યો તેથી તેનું અનેક ગુણગણાલંકૃત શાંતમૂર્તિવંત મહા મૂનિરાજ મહારાજ શ્રી વૃદ્ધિંદજીના આગયથી ગુજરાતી ભાષામાં ઘણાજ વધારા સાથે ભાષાંતર કરી શુદ્ધ માર્ગ પક્ષિક જ-નોને દ્રષ્ટીગત થવા માટે અમે પ્રસિદ્ધિમાં મૂક્યો છે.

ઞ્મગાઉ ઘણા ઝુક્લિનંત ઞ્માચાર્યાના હાથથી એ<sub>્</sub>ટુંઠકમતનું સવિસ્તર ખંડન જુદા જાદા ગ્રંથમાં લખાયેલું છે. પ્રથમ બીં સમક્તિ પરિક્ષા નામે ગ્રંથ ગ્યાશરે દશ હજાર શ્લોકના સમારનો છે જેમાં ટંઢક મતિના ખનાવેલી અક્રાવન ખાલના હુંડીના હત્તર સવિસ્તર પણે છે; વળી ઞી પ્રવચન પરિક્ષા નામે ગ્રંથ ગ્યાશરે વીશ હજાર શ્લોકની સંખ્યાનો છે. જેમાં ડંડક મતની ઉત્પત્તિ સહીત તેમના કરેલા પ્રક્રોના ઊત્તર છે; શ્રી મદ્યગ્રેવિજયછ ઉપાધ્યાએ લીમડી વાસા મેષજી દોસા જેએો ટુંઢીઆ હતા તેમને સંવેગપક્ષમાં લાવવા નિમિત્ત વીરસ્વુતિરૂપ હુંડીનું સ્તવન ખનાવેલું છે, જેનો ટખા તમામ સત્ર પાડ સાથે ઘણા વિસ્તારે કરીને સંયુક્ત પંડિત ઝી પદ્મવિજયજીએ પુરેલો છે, તેના શ્લોક સંખ્યા સુમારે ત્રણ હજાર છે. અને તેના અંદર સંપૂર્ણ રીતે ઢુંઢકમતનું ખંડન છે; છેવટે ઢુંઢકમતખંડન નામ નાટક જે કે છપાઇને બહાર પડેલું છે તેના આંદર પણ ફક્ત બત્રીશ સૂત્રના દ્રષ્ટાંતથીજ દુંઢકપક્ષનું હાસ્યરસ સાથે ખંડન કરેલું છે. એ પ્રેમાણે તે મતના અંડનના ઘણા ગ્રંથો લખાએલા વિદ્યમાન્ છતાં તેવીજ મતલખનો બીજો ગ્રંથ ખનાવી કેાગઠ પ્રયાસ કરવા તે દુરસ્ત નથી, પરંતુ એ સમકિતસારના કર્વાએ તે ગ્રંથના આંદર સ્લમતિ કલ્પનાએ ઘણી નવીન કુયુક્તિએા લખેલી છે, જેમાંના કેટલીએકનો ઉત્તર અગાઉ જણાવેલા ઝુંથોમાં લખાએલ નથી અને તે ઝુંથ સંસ્કૃત ભાષામાં હાવાથી એાછા ત્તાનવાળા મનુષ્યો વાંગી શકતા નથી

તેમજ સમકિતસાર (સહ્ય)ના કુધક્તિઓ બુદ્ધિવંત પુરુષોને પણ ભ્રમિત કરી નાંખે તેવી છે. માટે તેનું ખંડન લખવાના ઘણી જર્ર જણાયાથી ગ્રંથકર્તાએ આ ગ્રંથ બનાવવાનો પ્રયાસ કરેલો છે.

આ પુસ્તકની અંદર જેઠમક્ષજી અને તેના ટુંડકોને જૂદા જૂદા જેજે ઉપનામો આપેલા છે તે બાજબી અને સ્વતઃસિદ્ધ છે, કારણ કે તેઓ જિનાસાથી વિરુદ્ધ વર્ષનારા છે. વળી તેઓને નિ-બવ કહેલા છે તે તો પ્રત્યક્ષ છે, કારણ કે સૂત્રકારે પ્રભુના એક એક બાલ ઉથાપનારને પણ નિબવ કહ્યા છે. શ્રી બ્યવહાર સૂત્રમાં કહ્યુ છે કે "જાણીને ઉત્સૂત્ર પરૂપે તેને જીવિત્ પર્યંત સંઘમાં ન લેવા" તો એ ઉપરથી તેઓ જિનાસાના પણ બહારજ છે.

ડુંઢકમતિઓએ કેટલીએક રઢી તદન ઉલઢી ગ્રદણ કરી છે તેમજ ગ્રદણ કરેલી રઢી અસત્ય સમબ્યા છતાં તે બાબતમાં ઘણાજ મમત્વ ધારણ કરી પાતાનો મત છોડતા નથી. જે શાસ્ત્રોક્ત ત્યાયે કરીને ચુક્ત બાબતો હાય તેજ ગ્રદણ કરવી જોઇએ છતાં એથી વિ-રહ વર્તવું એ છુદ્ધિમાન્ પુરુષોને યોગ્ય કાર્ય ગણાયનદિ. પૂર્વાચાર્યેા, જેના કરેલા ગ્રંથો અદ્યાપીપર્યંત જન દર્શન અને અત્ય દર્શનના પંડિતોથી ઘણાજ વખણાયછે, અને જેઓ ચઉદ પૂર્વધર, દશ પૂર્વધર, ગીતાર્થ અને સિદ્ધાંતના ગુપ્રાથયને જાણનારા હતા તેઓના બનાવેલી પંચાંગી, ગ્રંથો, પ્રકરણા વિગેરે ન માનવા અને જૈન શે-લીનું જરા પણ ત્તાન જેને હાેવું નથી એવા ધરમ શ્રી ટુંઢક વિગેરે રિખોના સ્વમતિ કલ્પનાએ બનાવેલા ટબા અને ઢાળીઆ વિગેરે માન્ય કરવા એ નિરપક્ષ અને ત્યાથી પુરુષને લબ્જા પ્રાપ્ત કરાવનાર કાર્ય ગણાય.

મહાન્ પૂર્વાચાર્યા જેએાએ અનેક ગ્રંથ કરી અત્યંત ઉપકાર કરેલોછે અને દરેક વિદ્વજનો તેમના ગ્રંથો જોઇ તેમની સ્વુતિ કરેછે તેવા પરોપકારી અને પાંડિસતાથી ભરપુર આચાર્યાની પાતાનો ન-વીન મતસસ ડરાવવાને નિંદા કરવી એ સુત્ત પુરુષનું લક્ષણ ન ગણાય. ફક્ત ખત્રીશજ સૂત્રો માનીને શ્રી વ્યવહાર સૂત્ર, ઠાણાંગ સૂત્ર, નંદિસૂત્ર વિગેરે સૂત્રોમાં કેટલાએક સૂત્રોના નામ લખ્યાછે તે ન મા-નવા અને તેને અસત્ય કહેવા એ વચનો સંસાર ભ્રમણ કરવાને સા-ધનભૂતછે. વળી ઉપર લખેલા ત્રણ સૂત્રો માનવા અને તેની અંદર કહેલી બાબતો ન માનવી એ પણ ગુણત્ત પુરૂષોની પંક્તિમાં હાંસી પાત્ર થવા જેવું કાર્ય ગણાય.

ડુંડી આ ખાની સાથે અગાઉ કેટલીએક વખત ચરચા થયેલી તેની અંદર તેઓજ નિરત્તર થયેલા હતા. છે વટે પંડિત શ્રી વિરવિ-ભ્યજીના વખતમાં શ્રી રાજનગર (અમદાવાદ) માં ત્યાયની છે દેમાં વિવાદ થયેલો જેની અંદર ઘણા જૈનપંડિતો અને ઘણા રિખો સા-ખેલ હતા. તે સમયે પણ ડુંડકો હારખાઈ પાછા પડી સ્વધામ સિધાવેલા એવું પ્રતક્ષ કહેવાયછે. આ વિવાદનું સવિસ્તર વૃત્તાંત 'ટુંડીઆની રાસડો' એ નામની ચોપડી છપાએલીછે તેની અંદર છે. આ ચર-ચા સમયે સમકિતસારના કર્તા જેડમલજી પણ સામેલ હતા પરંતુ તેઓને પણ પાતાના સાથીઓની જેમજ પાછા પડી સ્વદેશગમન કરવું પડ્યું હતું. આ પ્રમાણે વારંવાર બન્યા છતાં અને પાતાના હૃ દયની અંદર પાતાની અસ્યતા જણાયા છતાં ઘૂમાડાના બાચક ભરવાની જેમ પાતાની કલ્પનાથી કુચુક્તિઓનો સંગ્રહ કરી સમકિત-સાર જેલા ગ્રંથો બનાવવા તે પાતાનીજ મૂર્ખાઇ જાહેર કરી કહેવાય.

આધુનિક સમયમાં પણ કોઇ કોઇ ડેકાણે જૈત અને ડુંડકનો પ્રત્યક્ષ મેળાપ થઇ ચરચા થાય છે ત્યાં પણ ઉપર પ્રમાણેજ બને છે છતાં પાતાની હઠીલાઇ ન છોડવી એ સંદ્રાર્ણ યુ ખૈતાની નિશાની કહેવાય. ડુંડકમતની ઉત્પત્તિ કરનાર મૂળ પુરૂષનો આશ્ય ફક્ત જીન પ્રતિમાનો નિષેધ કરવા એજ હતો અને તેથીજ તેણે જીન પ્રતિમા સંબંધી પરિ પૂર્ણ હકીકતે કરી ચુક્ત જે જે સૂત્રો હતા તેનો નિર્ષેધ કર્યા. તે પ્ર-માણે નિષેધ કરવાથી તે સૂત્રોની અંદરની બીજી બાબતોનો પણ નિષેધ થયો અને તેથી તેઓને ઘણી બાબતો જૈનમત વિરૂદ્ધ ગ્ર-દ્યુ કરવી પડી એટલુંજ નહિ પણ તે પ્રમાણે ઉલટે રસ્તે ચડ્યાથી તેઓ કોઇ પણ બાબતમાં ફાવી શક્યા નહિ, કારણ કે જે વૃક્ષનું મૂળજ નહેાય આવા જે ઘરનો પાયોજ નહેાય તે જેમ ટકી શકે નહીં તેમ તેનો મૂળ વિચાર જે પ્રતિમા નિષેધ કરવાનો તેજ અ-સત્મ હતો તો બીજી અસત્ય બાબતો ગ્રહણ કરી તેમાં તેઓ ક્યાંથી ક્રેતેદ પામે ? કારણ કે ટુંટકમત ત્રણશે વર્ષથીજ નિકળ્યોછે અને જી-નપ્રતિમા તો સુમારે ૨૫૦૦ વર્ષ સુધીની દ્રષ્ટીએ પડેછે કે જે વખતે કેવળત્તાની અને મહાન્ પૂર્વાચાર્યા વિચરતા હતા. તેના દ્રષ્ટાંતો--શ્રી મહુવામાં શ્રી મહાવીરસ્વામી છતાંની સ્થાપન કરેલી તે-

મની પ્રતિમાં છે જે અહાપી પર્યંત જીવન્સ્વામીની પ્રતિમાં કહેવાય છે. ત્રી ઐારંગાણાદમાં સૂમારે ૨૪૦૦ વર્ષ અગાઉનું બી પદ્યપ્ર-

ભુજીનું મદીર છે જેને માટે ઇંગ્રેજી ગ્રંથકારો પણ સાક્ષી પૂરછે.

શતુંજય ઉપર ઘણા વર્ષ સ્પગાઉના દેહેરાં વિદ્યમાન છે.

સંપ્રતિરાજા જે વીરસ્વામી પછી ખર્શેનેવું વરસે થયેલછે તે-મણે સવાલાપ્ય જીનપ્રસાદ કરાવ્યાંછે જેમાંથી હજારો જીનચૈત્યો અને સંખ્યાબંધ જીનપ્રતિમા સ્થળેસ્થળે દ્રષ્ઠીએ પડેછે.

બીજા ઘણા છનચૈત્યો સુમારે બેહજાર વર્ષ અગાઉના આ આ-મૈભૂમિ ઉપર વિદ્યમાન્છે, જેને વારતે ઘણા ઇંગ્રેજો જેઓએ મહા-યત્ને કરી આ આધાવૃતમાં સંશાધન કંધુંછે તેઓ પણ કબ્રુલ થાયછે.

એ પ્રમાણે ઘણા દ્રષ્ટાંતોછે પણ જે ત્યાયી પુરૂષોછે તેતો એક દ્રષ્ટાંતથીજ સમજી જાયછે, એમ જાણીને તેમજ વધારે લખવાથી પ્રસ્તાવના પણ વધી જાય એવું ધારીને વધારે લખ્યા નથી. વળી આ પુસ્તકની અંદર પણ દરેક પ્રસંગે જીનપ્રતિમાં સંબંધા સવિસ્તર વિવેચન દાખલા દલીલ સાથે કરવામાં આવેલું છે. માટે આ દરેક બાબતો ઉપર સત્ય રીતે વિચાર કરી અત્તાનતાએ પ્રાપ્ત થયેલ શલ્યો દૂર કરવા એજ વિવેકી અને પાપથી બેરૂ પુરૂષોના લક્ષણ છે એમ સમજી દરેક સુત્તબંધ સત્ય પક્ષગ્રહણ કરે અને અસત્યનો ત્યાગ કરે એજ અમારો હેતુ આ પુરંતકને વિષે પ્રકટી ભૂત છે.

્ઠાલમાં ઘોડીએક મુદ્દત અગાઊ ડુંઢકમતિ શામજી રિખના ચેલા નાનજી રિખના ખરાબ ચાલને લીધે તેના ઉપર વલબીનગર જે હાલ વળા કહેવાય છે સાંના કોર્ટમાં કેસ ચાલેલો, જે વખત તેણે પોતાનો એક વાધરણ સાથેનો સંબંધ માત્ય કરેલો અને તેના જડતી માંથી પણ એક કડલાના જોડ વિગેરે વસ્તુ નિકળેલી, છેવટે સાધુનો વેષજાણી ઘણી રહેમ નજરથી એક માસના ટીપ અને પચાસ ર-પીઆનો દંડ કર્યો હતો, એ પણ તે મતનો સત્વર ક્ષય થવાનાજ નિશાના છે; કારણ કે વ્યભિચારાદિ દુર્ગુણોએ ઘણા મોટા કુટુંમા અને રિહિમાન્ રાજ્યોનો નાથ કરેલોછે.

આ પ્રમાણે ટુંઢકમતિઓના ગ્રહણ કરેલી કેટલીએક બાબતો તથા તેમના કેટલાએક આચરણા અને રિતબાતો તેઓને નિંદાપાત્ર થવાનેજ કારણ જૂત છે. વળી દિવસે દિવસે જેઓ શુદ્ધ હુદયના મનુષ્યો હાય છે તેઓ તે મત છોડીદર્ક શુદ્ધ જૈનમત ગ્રહણ કરેછે એમ છતાં જેઓ મમત્વ ધારણ કરી રહ્યા છે તેઓ આ ચોપડીનો સારગ્રહણ કરી પાતાનો મમત્વ તજી જે સત્ય અને વ્યાયયુક્ત લાગે તેજ ગ્રહણ કરશે એવા હેતુથી આ પુસ્તક બનાવવાનો ગ્રંથકર્તાએ તથા છપાવવાનો અમે પ્રયાસ કર્યા છે તે સાફલ્યતા પ્રત્યે પામગ્ર એવી આશા છે.

આગર જો કે સાય બાબતને વાસ્તે ગમે તેવું લખવાને અડ ચણ નથી તોપણ આ પુસ્તકના આંદર જે કાંઈ દુઃખ લાગે એવા વસનો લખાયા હાય તે લખવાને સમકિતસારજ કારણ ભૂતછે, કારણ કે તેમાં લખેલી બાબતોનો તેને યોગ્ય હાય તેવીજ રીતે ઉત્તર લખવા જોઇએ. અમારે કોઇના સાથે દ્વેષ નથી અને દુઃખ પ્રાપ્ત થાય એવું લખવાથી વધારે ફાયદો નથી. અમારો ઉદેશ માત્ર, જેઓ અત્તાનતાના પ્રસંગથી ઉત્કટ્માર્ગ થડી ગયા હાય તેઓ આ પુસ્તક થાંગો પોતાને હેય શું અને ઊપાદ્ય શું એ સાય રીતે સમજી જે તિર્ધકર મહારાજાનો દર્શાવેલો માર્ગ છે તેજ ગ્રહણ કરે, એટલો છે; પરંતુ ગ્રંથો બનાવી અને છપાવી કોઇના ફાગટ નિંદા કરવી અને બદ્રિક જીવાને ફંદમાં નાખવા એવા હેતુ બીલકુલ નથી, માટે વાં- ચનારાઓએ સજ્જનપણાનું લક્ષણ ધારણ કરી દ્વેષ ન લાવતાં આવાં પંયત વાંગો સારગ્રહણ કરવા. મનુષ્ય જન્મ પામ્યાનું સાર્થક <sup>ું</sup>એજ છે કે સત્યધર્મ ઔગીકાર કરી જન્મ સફળ કરવા, પરંતુ કોઈ બાબતમાં પક્ષપાત **યુ**દ્ધિ ધારણ કરી અસત્યનો પક્ષ કરવા નહિ.

આ પુસ્તકની ઔદર વાંચનારને સમજવામાં સંહેલાઈ થવા માટે સમકિતસારના ઔદરના વાક્યો ગ્યાગળ પાછળ નિશાની કરીને દાખલ કર્યા પછી તેનું ઔડન લખ્યું છે.

ગ્રંથ ગુર્જરભાષામાં લખતાં યથાસ્થિત શબ્દત્તાન ન હાેવાથી તેમજ મતિદોષ અથવા દ્રષ્ઠીદોષથી વાક્ય મેળવણીમાં કે શબ્દશહિમાં જે કાંઇ ભૂલ માલમ પડે તે સબ્જન પુરૂષોએ દરગુજર કરો અમને લખી જણાવવું જેથી બીજી આવૃત્તિમાં તેટલાે સુધારો કરી શકાય.

સંવત ૧૯૪૧ ફાગણ વદી ૭ સુર્યવાર.

### ભાષાંતર કત્તા.

# ્હ) અનુક્રમણિકા.

| y.<br>Hi   | તર લિષય.                                          | પષ્ટ.       |
|------------|---------------------------------------------------|-------------|
| ູ          | ુટંઢક્રમતના હત્પત્તિ વિગ્રેરે                     | ۰۹          |
| "          | જેઠા કુમતિએ સંઘપદાના કાવ્ય લખ્યાં છે તે વિષે      | ۶۶          |
| <b>9</b> 7 | ્ટ્ઢકમતની પદાવળી                                  |             |
| ,,         | ખાવન પ્રક્ષોના ઉત્તર                              | ૧ <b>૧</b>  |
| ,,         | દુંઢકોને પ્રજ્ઞ                                   |             |
| 57 -       | પંચાંગી પ્રમાણ કરવા વિષે                          | ૩૫          |
| २          | ~માર્થ ક્ષેત્રની મર્યાદા વિષે                     | 34          |
| 3          | પ્રતિમાના સ્થિતિનો અધિકાર                         | 36          |
| لا         | આધાકમી આહાર વિષે                                  | ४२          |
| ષ          | મુહપત્તિ ખાંધે સંમુછિમ જીવના હિંસા વિષે           | , <b>XX</b> |
| ę          | જાત્રા તિર્થ કહ્યાં છે. તે વિષે                   |             |
| ې          | ં  શ્રીશત્રુંજય શાધતો છે તે વિષે                  | 86          |
| l          | ક્રયભલી કમ્મા શબ્દનો સ્પર્થ                       |             |
| Ł          | સિંહાયતન શબ્દનો અર્થ                              |             |
| ٤٥         | ગૈાતમસ્વામી અપ્ષાપદે ચડ્યા તે વિષે                |             |
| ૧૧         | નમુચ્યુણુંના પાછલા પાડ વિષે                       |             |
| ૧ર         | ચાર નિક્ષેપે અરિહંત વંદનાક છે તે વિષે             |             |
| 93         | નમુનો દેખીને નામ સાંભરે છે તે વિષે                |             |
| १४         | નમાં ખુભાએ લીવીએ એ પાડનો અર્થ                     |             |
| ૧પ         | જંધાચારણ વિદ્યાચારણે જીનપ્રતિમા વાંદી છે તે વિષે. |             |
| ૧૬         | આણંદ બાવકે છનપ્રતિમા વાંદી છે તે વિષે             |             |
| ૧૭         | આંખડ શ્રાવકે પ્રતિમા વાંદી છે તે વિષે             |             |
| ٩८         | સાતક્ષેત્રે ધન વાવરવું કહ્યું છે તે વિષે          |             |
| ૧૯         | દ્રાપદીએ જીનપ્રતિમા વાંદી છે તે વિષે              |             |
| २०         | સૂર્યાભે તથા વિજયપોળીએ છનપ્રતિમા પૂછ છે તે વિષે . |             |
| ર૧         | દેવતાઓ જીને ચરની દાઠા પૂજે છે તે વિષે             |             |
| २२         | ચિત્રામણના પૂતળો ન જોવી કહી છે તે વિષે            | . ૧૪૩       |

### ( 20 )

| २३            | છનુમંદિર કરવાથી તથા છનપ્રતિમાં ભરાવવાથી ખારમે         |
|---------------|-------------------------------------------------------|
|               | દેવલોક જાય તે વિષે ૧૪૫                                |
| २४            | સાધુ જીનપ્રતિમાના વૈયાવચ્ચ કરે તે વિષે ૧૪.            |
| २५            | શ્રીનંદી સૂત્રમાં સર્વ સૂત્રોનો નોંધ છે તે વિગેરે૧૫૧  |
| <b>&gt;</b> > | ૮૫ પ્રક્રોના ઉત્તર ૧૫૮                                |
| ,,            | ્ટુંટકોને પ્રજ્ઞ૧૭૩                                   |
| २९            | સૂત્રોમાં આવકોએ છનપૂજા કરી કહી છે તે વિષે૧૭૫          |
| २७            | સાવદા કરણી વિષે૧૭૯                                    |
| 26            | દ્રવ્ય નિક્ષેપો વંદનીક છે તે વિષે                     |
| २८            | સ્યાપના નિક્ષેપો વંદનીક છે તે વિષે                    |
| 30            | શાસનના પ્રત્યનાકને શિક્ષા દવા વિષે                    |
| 31            | વીશ વહેરમાનના નામ વિષે                                |
| <b>3</b> ₹    | ચૈત્ય શબ્દનો અર્થ સાધુ તથા ત્તાન નથી તે લિષે૧૮૯       |
| 33            | જીનપ્રતિમા પ્રજ્યાના કળ સ્ત્રોમાં કહ્યા છે તે વિષે૧૯૪ |
| ૩૪            | મહિઆ શબ્દનો અર્થે૧૯૬                                  |
| રૂત           | છકાયના ગ્મારંભ વિષે                                   |
| ૩૬            | છવદયા નિમિત્તે સાધુના વચન વિષે૨૦૧                     |
| eE            | આત્તા એ ધર્મ છે તે વિષે                               |
| 32            | પૂજા તે દયા છે. તે વિષેર૦૬                            |
| ૩૯            | પ્રવચનના પ્રત્મનીકને શિક્ષા કરવા વિષે                 |
| ४०            | દેવગુરૂની યથાયોગ્ય ભક્તિ કરવી તે વિષે 🧳 ૨૧૨           |
| 81            | છનપ્રતિમા જીન સરખી છે તે વિષે                         |
| ४२            | ્ડંઢકમતિનો ગોશાળામતિ તથા સુસલમાનોની સાથે સુકાબલો ૨૧૬  |
| 83            | મોંઢે મુહપત્તિ ખાંધી રાખવી તે કુલિંગ છે તે વિષેરરવ    |
| 88            | દેવતા જીનપ્રતિમા પૂજે છે તે મોક્ષ અર્થછે તે વિષે રરર  |
| ४५            | ત્રાવક સૂત્ર ન વાંચે તે વિષે                          |
| ४९            | ટુંઢકો હિંસા ધરમી છે તે વિષે                          |
| <b>৪</b> ७    | ગ્રંથની પૂર્ણાહુતિ૨૩૪                                 |
| 81            | ુટુંઢક પંચવીશી૨૩૬                                     |

-----

### ( 22)

શાર્કુલ વિક્રીહિત છંદ.

શ્રી વિશ્વેશ્વર આદિદેવ જિનના પાદાખ્જ ચિત્તેધરી, શ્રી શાંતિશ્વર નેમિનાથ જિનની નામસ્મૃતિ વ્યાદરી; શ્રી પાર્શ્વપ્રઞુ વીરસ્વામિ ચરણે ભાવે કરીને નતિ, ભવ્યોના પ્રતિખોધ કાજ રચું ચ્યા सम्यक्त शल्योद्धति. १ કુષ્કર્મી ખહુ ખુદ્ધિહીન મનુજો મુર્ખાતણા ઉપરી, ખંડેશ્રી જિનરાજ આજ તમની આત્તા વિશેષે કરી; ખોટા ચ્યર્થ ચ્યનર્થ મૂળ વિરંચે કુડી કેરે કલ્પના, સ્વામી તે ન સહાય તેથી કરીને તેની કરૂં ખંડના. જે સુર્શો તુજ શાંત મૂર્ત્તિ નિરખી વ્યાનંદ પાંગે મંને, પૂજા તારી કરી પવિત્ર વિષિચ્યે થાયે કૃતાર્થા તેને; સાલંકાર વિચિત્ર છંદ રચના સ્તોત્રે કરીને સ્તવે. જાણું તેહજ ચ્યાર્ય ચ્યાર્ય કુળમાં તે જન્મસાર શ્રોહે. જે મૂર્ખા નિજનાથ મૂર્ત્તિ નિરખી ઉદ્વેગ પાંમે વ્યતિ, ધીઠાઈ ગ્રહી ખંડના તુજ કેરે કૂડી કુયુક્તિ વતી; મત્તિખંડક તે ચ્યનાર્ય મતના ભાઈ ગણાંછું સગા, માંટે મ્લેચ્છ સમાન દુંઢકમતિ કેતાં ન જાણો મુષા. મૂર્તિપુજક હિંદુઓ, ખંડક સઘળા ચ્યન્ય; ચ્યે ખાખતની સત્યતા, દર્શાલું રુગ્ય.

### સંવેયા ઈકત્રીશા.

જોયા છે એશિચ્યા આદ્રિકા અનેરિકા યરોય વિચાર; તેહતણી સઘળી વસ્તીના ભાગ પડેછે સુખ્યે ખેજ, મૂત્તિપુજક સ્પાર્યધ રિસ્મો ખંડનકારી સ્પનાર્ય સરોય. નીતી રીતિ સ્થિતિ ન જોશ ન જાશે શાસ્ત્રોની વાત, વ્યાકરણાલંકાર ન જાણે કોષકાવ્યની તો શી વાત; સંરકત પ્રાકૃતવાણિ ન જાણે છંંકળાનું પણ નહિ સાન, ભાષાદમ પણ પુરૂં ન બાહે તો પણ હુંહક કરે ગુમાન. ૭ પૂર્વસરિ પંડિતો ન માને વ્યત્તાનીએ ટુંઢક વ્યાજ, સંપ્રદાયની વાત ન જાણે સ્યાદાદતણું તો શ્યું કાજ; ગાંડા ખનીને કુમત ચલાવા કાજે જોડી વિરચે કાંઇ, ચ્યર્ધ સત્યતા ચ્યળગી રાખો શખ્દસત્યતા પણ નહિ ત્યાંહી. ૮ વ્યતિ વ્યગાધ યુદ્ધિ ધરનારા પ્રાહતાની ગુણના ભંડાર, નિઃસંગી જે પ્વસ્રિચ્યો શ્રીજિનભદ્રાદિક ચ્યાચાર્ય; તેઓએ કોંધેલા ભાષ્યો ચર્ણિ ટીકા ચ્યાદિક અંગ, ના માને એ ગ્રંથટું હકો પાપોદય થાવાથી અંધ. તે નાટે ઢંઢકમતિચ્યોના મેલી સઘળા ચ્યાળપંપાળ, વાંચો ચિત્ત વિવેક ધરિને ચ્યા સમ્યક્ત સલ્યઉદ્ધાર; સહજ સમજશો સત્યમયાંને સમજી સત્યે ધરશો પ્રીત, ચ્યા પુરુતક વાંચ્યાથી થાચ્યો કુરાળ પ્રાપ્તિ તમને નિશદીશ૧૦ စန္ကာန္ဖ

## સમકિત સલ્યોલ્દાર.

## श्रो जैनधर्मा जयती.

मूर्तिंत्रिधायजैनेद्र्यं । सयुक्तिशास्त्रकोटि जिः॥ जव्यानांह्रद्विहारेषु। छुम्पएढुएढ ककिल्विषं ॥१॥ सम्यकगात्रशल्यानां । व्याप्यानांविश्वदुर्गतेः॥ कदङकुर्वकठद्वारं नबास्याद्वादइश्वरंः ॥२॥ ॥युग्मं ॥

૧ હુંઢક મતની ઉત્પત્તિ વિગેરે.

પેહેલા પ્રક્ષમાં ટુંઠક મતિ કહેછે "ભરમ ગ્રહ ઉતર્યા ને દયા ધર્મ પ્રસર્યા" એટલે ભરમ ગ્રહ ઉતર્યા પછી અમારો દયા ધર્મ પ્રગટ થયો; આ વાકા ઉપરથી પ્રક્ષ ઉત્પક્ષ થાયછે કે શું અમાઉ દયા ધર્મ નહોતો ! ઉતર—હતો જ. પરંતુ શ્રી કહ્ય સૂત્રમાં કહ્યું છે કે શ્રી માહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ પદ પામ્યા પછી ભરમ ગૃહ વીશમો ખે હજાર વર્ષની સ્થિતિનો પ્રજીને જન્મ નક્ષત્રે ખેસરો તેણે કરીને તે ખે હજાર વર્ષ સુધી સાધુ સાધવીની ઉદય ઉદય પૂજા નહિં થાય, અને ભરમ ગૃહ ઉતર્યા પછી સાધુ સાધવીની ઉદય ઉદય પૂજા થરા. જેની પૂજા ભરમ ગૃહના પ્રપ્રાવથી મંદ થરા તેની જ પૂજા પ્રભાવના ભરમ ગૃહ ઉતર્યા પછી વિરોષે થરા, તે પ્રમાણે શ્રી આ નંદ વિમળસૂરી, હેમ વિમળસૂરી, વિજ્યદાનસૂ- રી, હીરવિજયસૂરી, અને ખરતર ગચ્છી શ્રી જીન ચંદ્રસૂરી પ્રમુખે ક્રિયા ઉદ્ધાર કર્યા ત્યારથી માંડીને વ્યઘાપિ પર્યંત ત્યાગી, સંવેગી સાધુ સાધવીની પજા પ્રભાવના દિવસે દિવસે વ્યધિક થ્યધિક થતી ળાયછે વ્યને પાખંડીયોનો મહિમા દિવસાવદિવસ ઘટતો જાયછે. ચ્યા વાત વ્યર્વાચીન સમયમાં પ્રત્યક્ષ દેખાયછે, તેથી શ્રી કલ્પસ્ત્ર-નો પાઠ ચ્યક્ષરે ચ્યક્ષર સત્યછે, પરંતુ જેઠા કુમતિના કેહેવા પ્રમાણે શ્રી કલ્પસૂત્રમાં અગેમ નથી લખ્યું કે વ્યેક ગુરૂ વિનાનો મુખબ-ધાનો પંચ નિકળશે, જેનો ચ્યાચાર વ્યવહાર શ્રી જૈન ગતના સિદ્ધાંતોથી વિપરિત હશે, તે પંથવાળાની પુજા થશે અને તેનો ચલાવેલ દવામાર્ગ દિપશે ! માટે જેઠમક્ષ સૃષાવાદી જણાવછે. કારણ કે લોકિક દ્રષ્ટાંત પણ જીવ્યો. ૧ જે ગેતુષ્યને રોગં થયો હોય તે રોગની સ્થિતિ પરિપક્રવ થયે રોગનો નાશ થાય ત્યારે તેજ મતુષ્ય નિરોગી થાય કે ખીજો ! ૨ જે સ્ત્રીને ગર્ભ રહ્યો હોય તેની ગર્ભ સ્થિતિ પરિપુર્સ્ુ થયે તેજ સ્ત્રી પ્રસવે કે ભીજી ! ૩ જે ખાળકનું વેવિશાળ થયું હોય તેઝ ખાળક ઉત્રર લાયક થયે પરણે કે ભીજો ? ચ્યા દ્રષ્ટાંતો સુજપ ભસ્મગૃહના પ્રભાવથી જે સાધુ સાધવીની ઉદય ઉદય પૂજા થતી નહોંતી તેમનીજ ભસ્મ ગૃહ ઉતર્યા પછી ઉદય ઉદય પૂજા થાયછે, પણ ટુંઢકો વ્યગાઉ નહીં હતા કે ભસ્મ ગૃહ ઉતર્ધા પછી તેની ઉદય ઉદય પુજા થાય માટે તે જેઠમક્ષનું લખવું તમામ મિથ્યાજ છે.

વલી શ્રી વગ્ગચુલિયા સૂત્રમાં કહ્યુંછે કે ભાવીશ ગોઠિક્ષા પુ-રૂષો કાળ કરીને સંસારમાં નીચ ગતિમાં તથા ઘણાજ નીચ કુળો-માં પરિભ્રમણ કરી મનુષ્ય ભવ પામેશે ચ્યને ત્યાં સિહાંતથી વિરૂદ્ધ ઉન્માર્ગનું સ્થાપન કરશે, જૈન ધર્મના તથા જીનપ્રતિમાના ઉત્થાપક નિંદક થશે, વ્યને જગત નિંદનિક કાર્યના કરનારા થશે. તે પ્રમાણુ ટુંઢકનો પંથ ખાવીસ પુરૂષોચ્યે કાઢેલો છે, વ્યને અર્વાચીન સમયન્ માં તે બાવીશ ટોળાને નામે પ્રસિદ્ધ છે. યત:

## तेसहिमे भवे मञ्ज विसएसु सावय वा

णीय कुलेसु पुढो पुढो समुप्पजिसंति त-एएंते दुविस वाणियगा उमुक बाल वथ्था विणाय परिणय मित्ता दुडा दिडा कुसीला परवंचना खलुका पुठ्व जव मिच्छत्त जावर्ठ जिणमग्ग पडिणीया देव गुरु निंदणयात हारुवाणं समणाणं माहणाणं पाडेटुडका रिणा जिण पणता तत्त मन पसविणो बहुणं नरनारि सहस्साणं पुराड निय गप्पा निय कप्पियं कुमग्गं त्र्याघवेमाणा पणवेमाणा जिए। पडिमाणं जंजणयाएं हीलंता खिसं त्ता निंदत्ता गरिहंता परिहवंता चेइय ती थ्थाणि साहूसाहूणीय उडावइसंति ॥

અર્થ – ત્રેશડેમે ભવે મધ્ય ખંડને વિષે શ્રાવકવાણી આના કુળને વિષે જીદા જીદા ઉપજશે, ત્યાર પછી તે બાવીશ વાણીઆ બાલ્યાવસ્થાને સુકીને વિજ્ઞાને કરીને યુક્ત, દુષ્ટ, ધિઠ, કુશીળોઆ (ભુંડા આચારને શેવવાવાળા), પરને ઠગવાવાળા, અવિનીત, પુર્વ ભવના મિથ્યાત્વ ભાવથી જીન માંગના પ્રત્યનિક (શવુ), દેવગુ-રૂના નિંદક, તથા રૂપના શ્રમણુમાહણ જે સાધુ તેમની પ્રતે દુષ્ટ-તાના કરવા વાળા, જીનપરૂપીત ધર્મના અજાણ, ઘણા હજારો નરનારીની આગળ પોતે પોતાની કલ્પનાએ કરીને કુમાર્ગ સા-માન્ય પ્રકારે કહેતા છતાં, વિશેષ પ્રકારે કહેતા છતાં, હેવુ દ્રષ્ટાંતે

3

પરૂપતા છતાં, જીનપ્રતિમાંને ભાંગવાવાળા,હીલના કરતા, ખીસણા કરતા, નીંદા કરતા, ગરહા કરતા, પરાભવ કરતા થકા, ચૈત્પ (જી-નપ્રતિમા), તિર્થ, અને સાધુ સાધવીને ઉથ્થાપેરો.

વલી તેજ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે શ્રી સંધનીરાશી ઉપર, ૩૩૩, વરસનો ધુમકેતુ નામે ગ્રહ ખેશસે,વ્યને તેના પ્રભાવથી કુમત પંથ પ્રગટ થરો તે પ્રમાણે ડુંઢકોનો કુમત પંચ પ્રગટ થયેલો છે વ્યને તે ગૃઢની સ્થિતિ હવે પુરી થયેલી છે તેથી દિવસાનુ દિવસ તે મતનુ નિકંદન થતું જાય છે ! આ વાત આત્માથી પુરૂષોએ તે સ્વમાં જોઈ લેવી.

સમકિત સાર (સલ્ય)ના પૃષ્ટ ખીજાની પંક્તિ, ૧૯ મી માં લખ્યું છે કે બસિહાંત દેખીને સંવત ૧૫૩૧ માં દયા ધર્મ પ્રવર્ત્યાં" તે કેવળ મિથ્યા છે કેમકે શ્રી ભગવતિ સૂત્રમાં કહવું છે કે ભગ-વંતનું સાસન ચ્યેકવીશ હજાર વર્ષ સુધી રહેરો શતક ૨૦ ને ઉદ્વેસે ચ્યાઠેને યતઃ

गोयमाजंबुदीवेदीवेजारहेवासेइमीसेउस प्पिणीएममंएकवीसंवाससहरूसाइंतिथ्थेत्र णुसजिरसति.

અર્થ—હે ગૌતમ ચ્યા જંબુદ્ધીપને વિષે ભરતક્ષેત્રને વિષે ચ્યા ઉત્સર્પ્પિણીમાં મારૂં તિર્થ ચ્પેકવીસહજાર વર્ષ સુધી પ્રવર્ત્તરો.

તેથી કુમતિઓએ દયા માર્ગ નામ રાખીને મુખ બંધાનો પંથ ચલાવ્યો છે તે વેશ્યા પુત્ર તુલ્ય છે, કેમકે જેમ વેશ્યાના પુત્રના પિતાનો નિશ્વય નથી, તેમજ તે મુખ બંધાનો કોઈ દેવગુરૂ નથી અને તે ઉપરથી નીર્ણય થાય છે કે તે સમુર્છિમ પંથ હુંડા અવન્ સર્ષ્પિણીનો પુત્ર છે.

બી ભગવતિ સુત્રના સતક ૨૫ ના ઉદ્વેસા ૬ ઠામાં કહ્યું છે કે વ્યવહારીક છેદોપસ્થાનિય ચારિત્ર ગુરૂના દીધા વિના ગ્ઞાવતું

### ટંઢક મતની હત્યત્તિ વિગેરે.

નથી; તો સુખ ખંધા પંથનો આદિ ઝુરૂ ચારિત્રનો દેવાવાળો કોઈ નથી; કેમકે એ ટુંઢકોનો પંથતો શ્રી સુરતના રહેનાર લવઝ, જી-વાજી, તથા ભાવસાર ધર્મદાસનો ચલાવેલો છે, વળી તેમનો ચ્યા-ચાર તથા વેશ ખત્રીશ સુત્રના કથનથી પણ ભૃષ્ટ છે કારણ કે શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ સુત્રના પાંચમા સંવર દ્વારમાં જૈન સુનીઓના ચઉદ ઉપગરણ કહ્યા છે યતઃ

पडिग्गहो १ पायबंधण २ पाय केसरि या ३ पाय डवणंच ४ पडलाइं तिन्निव ५ रयत्ताणं ६ गोच्छ त्रो ७ तिन्निय पच्छागा १० रत्रोहरण ११ चोलपट्टक १२ मुहणंतक १३ मादीयं १४ एयंपीय संजमरुस ठववूह डयाए.

અર્થ – પાત્ર ૧ પાત્ર બંધન ૨ પાત્ર પ્રમાર્જવાનું ચીવરખંડ ૩ પાત્ર સ્થાપવાનું ૪ ત્રણુપડલા ૫ રજસ્ત્રાણુ ૬ ગોછા (પાત્ર ઉ-પર બાંધવાનું) ૭ ત્રિણુ પ્રચ્છાદગા રં∙ રજોહરણુ ૧૧ ચોળપટ્ટો ૧૨ મુખવસ્ત્ર ૧૩ એ આદે દઇને ૧૪ ચૌદ ઉપગરણુ સંજમની વૃદ્ધિ અર્થે જાણવા.

ઉપર લખેલા ઉપગરણમાં ઉતના કેટલા, સુતરના કેટલા, તેનું પ્રમાણ કેટલું, શું શું પ્રયોજન, વ્યને કેવી રીતે વાપરવા તે કોઈ પગુડુંઠક જાણતો નથી.

અને આ પ્રમાણે ચૌદ ઉપગરણ તેની પાસે પણ નથી માંઠ તેઓ કુલીંગી છે. વળી ૧ સામાયક ૨ પ્રતિક્રમણ ૩ દિક્ષા ૪ શ્રા-વકવ્રત પ લોચકરણ ૬ છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર, વિગેરેની વિધિ તેઓ કરેછે તે સ્વકપોળ કલ્પીત છે લાંમો પાડાના પુંઝ્ડા જેવો રજોહરણ, ઢંગધડા વિનાનો ચોલપટો, અપને કુલીંગની નીશાની રૂપ સુખ ખાંધવું તે પણ જૈન શાસ્ત્રાનુસારે નથી દુંકામાં એટલુંજ કે ડુંઢકોની કાંઇ પણ ક્રિયા જૈન શાસ્ત્રોક્ત નથી તેટલા માટે તે-ઓ દાસી પુત્ર તુલ્ય છે; શેઠાઇવું કાંઈ પણ ચિન્હ તેમની પાસે નથી. અનંતા તિર્થકરોના અનંતા શાસ્ત્રોની આત્તાથી વિરૂદ્ધ તે-ઓનો પંય છે. માટે કોઇ પણ શુદ્ધ ધર્માભિલાષી જૈન મતિઓને તેનો કુ પંય પ્રમાણ કરવા યોગ્ય નથી.

> જેઠા કુમતિએ સંધપદ્ટાના કાવ્ય લખ્યા છે તે વિષે**.**

૧. સંચપટાનું ત્રીજું કાવ્ય લખ્યું છે તેમાં (૧૩) ભુલછે અને તેના અર્થમાં લખ્યું છે કે ''નવા નવા કુમત પ્રગટ થશે'' તે સત્ય છે. અને તે નવિન કુમત પંથ ટુંઢકોનોજ છે કેમકે તે જૈન સિદ્ધાં-તોથી વિરુદ્ધ છે ત્યાર પછી તે કાવ્યના અર્થમાં લખ્યુંછે કે '' છ-કાયના જીવ હણીને ધર્મ પ્રરૂપશે '' ઇત્યાદી સર્વ અર્થ અસત્ય લખ્યો છે કારણ કે કાવ્યાક્ષરમાંથી તેવો અર્થ બીલકુલ નીકળતો નથી. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ માલમ પડેછે કે તે લખનાર જેઠમલ ટુંઢક મૃષાવાદી હતો અને તેને અસત્ય લખવાનો બીલકુલ ભય નહોતો મોટે તેવું લખવું જરા પણ પ્રતિતિ કરવા યોગ્ય નથી.

૨ સંઘપટાનું ચોથું કાવ્ય લખ્યું છે તેમાં (૨૩) ભુલછે તેના અર્થમાં લખ્યું છે કે "હિંસાધરમકો રાજ સુર મંત્રધારીની દીપતી" ઈત્યાદી ચ્યાખા કાવ્યનો ચ્યર્થ લખ્યોછે તે કેવળ ચ્યસત્ય અને કોઇને સમજ પડે નહીં તેવોછે કારણ કે કાવ્યાક્ષરમાંથી તેવો અર્થ નિકળતો નથી તેટલા માટે મુખબંધાઓ મહા મૃષાવાદી પશુ નુક્ય છે. માટે તેનું લખવું ખુદ્ધિવંત પુરૂષોને માનવું જોઇતું નથી. જેઠા કુમતિએ સંઘપદાના કાવ્ય લખ્યા છે તે વિશે. 👘 🧐

3 સંધપટાવું સત્તરમું કાવ્ય લખ્યું છે તેમાં (૧૭) ભુલછે. તેના અર્ધમાં લખ્યું છે કે 'છકાય જીવ હણીને હીંસા એ ધર્મ કહેછે સુત્રવાણી ઢાંકીને કુપંય પ્રકરણ દેખી કારણ થાપી ચૈત્ય પોસાળ કરાવી અર્ધો માર્ગ ધાલેછે કિહાંઇ સુત્ર મધે દેરા કરાવ્યાં નથી કહ્યાં'' એ અર્થ મહા નિથ્યા છે. સખય કે કાવ્યાક્ષરમાં તે અર્થ છેજ નહીં તેથી એમજ ઠરેછે કે સુખગંધાનો પંથ કેવળ મૃષાવાદી-નોજ ચલાવેલો છે.

્૪ સંઘપટાનું વીરામું કાવ્ય લખ્યું છે તેમાં (૭) ચુકછે તેનો વ્ય ર્ય લખ્યો છે તે મહા મિથ્યા છે. વ્યેક વ્યક્ષર પણ સાચો નથી વ્યેવું વ્યસત્ય તો, સ્લેચ્છ, વ્યનાર્ય, ભંગી પણ લખતા કે બોલતા નથી તો વ્યાર્શ્વર્ય છે કે વ્યેવા સૃષાવાદીવ્યોનો ધર્મતે દયાન ધર્મ કહેવાયછે!

પ સંઘપટાનું એકાવીરામું કાવ્ય લખ્યુંછે તેમાં (૧૨) ભુલછે તે કાવ્યમાં એવો અધિકાર છે કે 'વેષધારી જતીઓ જિનપ્રતિમાના ચઢાના ખાવા વાસ્તે સાવદ્ય આદેશ આપેઝે" આતો બરાબરેછે. પરંતુ જેડમક્ષ ડુંઢકે એ કાવ્યનો અર્ધ લખ્યો છે તે જીઠો અને નિઃકેવલ સ્વકપોલ કલ્પિત છે.

૬ સંઘપટાનું ત્રીશમું કાવ્ય લખ્યુંછે તેમાં (૧૩) ભુલ છે. તેનો ચ્પધ લખ્યોછે તે સર્વે જીઠો છે. સંશય પડે તો વ્યાકરણી પંડિતને દેખાડીને ખાત્રી કરી લેજો.

ઉપર કહ્યા તે છ કાવ્યના અર્થ ઉપર વિચારી જોતાં એમ સિદ્ધ થાયછે કે સમકિત સાર (સલ્ય) ના કર્ત્તાએ પોતાનુ નામ જેઠ-મક્ષે નહિ પણ જીડમક્ષ એવું અર્થ સાથે સાખીત કરી આપ્યું છે હવે વિચાર કરવો જોઇએ કે જેને ડગલે ડગલે જીઠું ખોલવું, જીઠું ચાલવું, અને જીઠો અર્થ કરવો, તે ખાખતમાં જરા પણ બય નથી તેના ચલાવેલા માર્ગને દયાધર્મ કહેવો અને તે ધર્મને સાચો માનવો તે ભારે કર્મા જીવોનું કામછે. તે ડુંઠક પંચની ઉત્પત્તિ જેઠમક્ષજીએ લખીછે તે તમામ જીઠી, મિચ્યા યુદ્ધિના પ્રભાવથી, અને ભન્ય જીવોને ફસાવવા નિમીત્તે તેમાં સૂત્રતી ગાથાઓ વિના પ્રયોજને નાંખીછે પણ તે પંચની ખરી ઉત્પત્તિ હીર કલપ યુનિની ખનાવેલી કુમતિ વિધ્વંસન ચો-પાઇ તથા અમરસિંઘ ટુંઠકના પડદાદા (ગુરૂનાગુરૂ તેના ગુરૂ) અ યુલક ચંદના હાથની લખેલી ટુંઠક મતની પટ્ટાવલી ઉપરથી આ નીચે લખોછે.

હુંઢક મતની પટ્ટાવલી.

ગુજરાત દેશના અત્મદાવાદ નગરમાં એક લુંકા નામે લીખારી (લહીઓ) રહેતો હતો. તે તાનજીયતિના ઉપાશ્રયમાં રહી પુસ્તક લખીને આજીવિકા કરતો હતો. એકદા તેના મનમાં એઇમાની આવી તેથી તેણે એક પુસ્તકના વચમાંનાં સાત પાનાં લખવાં મુકી દીધાં જ્યારે પુસ્તકના લખાવનારે પુસ્તક અધુરૂં દીઠું ત્યારે લુંકા લહીઆની તેણે ઘણી બંડી (દ્દેજેતી) કરી, ઉપાશ્રયમાંથી કાઢી મુક્યો, અને સર્વ શ્રાવકોને કહી દીધુ કે આ લુચ્ચા લુંકાની પાસે કોઈએ કાંઈ પણ પુસ્તક લખાવવું નહિ.

આ પ્રમાણે થવાથી લુંકો આ છવીકા ભંગ થયો, ધણુ દુઃખ પામ્યો, તેથી કરીને તે જૈન મતનો દેષી ખની ગયો. જ્યારે અમ દાવાદમાં તે લુંકાનું જોર ચાલ્યું નહિ ત્યારે ત્યાંથી સુમારે ચાલીશ બાઉ દુર લોંબડી કરીને ગામ છે ત્યાં તેનો લખમશી કરીને કોઈ વાણીઓ મિત્ર હતો તેની તરકથી કાંઈ આશ્રય મળશે એમ ધાર્યું. લખમશી ત્યાંના રાજ્યનો કારભારી હતો તેથી તેનું ધારવું સફળ થાય તમાં નવાઈ નહોતી. પછી લુંકો લીંબડી ગયો, ત્યાં જઈ લખમશીને કહ્યું કે ભગવતનો માર્ગ લોપાઈ ગયો છે, લોકો અવળે રસ્તે ચાલે છે, મેં અમદાવાદમાં ઘણા લોકોને સાચો ઉપદેશ કર્યા પણ મારૂં કહેવુ ન માનતા ઉલટો મને ત્યાંથી મારી પીટીને કાઠી સુક્યો. એટલે હું તાગી તરક્થી સહાય મળશે એમ ધારી અને આવ્યો છું માટે જો તું મારી સહાય કરે તો હું સાચા દયા ધ-ર્મતી પરૂપણા કરૂં. આ પ્રમાણે હળા હળ વિષ પ્રાય અસત્ય ભાષણ કરી ભીચારા કાળજા વિનાના અને સુઢ મતિના લખમ-શીને સમજાવ્યો, એટલે તેણે તેની વાત સાચી માની અને લુંકાને કહ્યું કે તું ખુશીથી આ રાજ્યની અંદર પરૂપણા કર, હું તારા ખાનપાનની ખભર રાખીરા. આવી રીતે સહાય મળવાથી લુંકાએ સંવત (૧૫૦૮) માં જૈન માર્ગની નિંદા કરવી શરૂ કરી. આ શરે છવીશ વર્ષ સુધીતો તેનો ઉન્માર્ગ કોઇએ અંગીકાર કર્યા નહિ છવાશ વર્ષ સુધીતો તેનો ઉન્માર્ગ કોઇએ અંગીકાર કર્યા નહિ છવા વર્ષ સુધીતો તેનો લગ્નાર્ગ કોઇએ અંગીકાર કર્યા નહિ છવા વર્ષ સુધીતો તેનો લગ્નાર્ગ સારલનો અધ્ય ભાણા નામે વા-ણીઓ તેને મળ્યો તે ભાણાએ મહા મિશ્યાત્વના ઉદયથી તેનો મૃષા ઉપદેશ માન્ય કર્યા અને લુંકાના કહેવાથી શરૂ વિના વેષ પહેરીને સુંઠ અત્તાની જીવોને જૈન માર્ગથી ભાષ્ટ કરવાલું શરૂ કર્યું.

લુંકાએ એકત્રીશ સુત્ર સાચા માન્યાં, અને •યવહાર સુત્ર સાચું માન્યું નહિ, વળી જે જે જગ્યાએ સુળ સુત્રનો પાઠ જિન-પ્રતિમાના અધિકારનો હતો ત્યાં મન કલ્પિત અર્થ જોડીને લોકોને સમજાવવા લાગ્યો.

ભુણો એટલે ભાષ્યુજીનો શિષ્ય રૂપજી સંવત (૧૫૬૮) માં થયો, તેનો શિષ્ય સંવત (૧૫૭૮) ના મહાશુદ પાંચમને દીવસે જીવાજી નામે થયો, સંવત (૧૫૯૭) ના ચૈતરવદી ચોથે તેનો શિષ્ય વૃદ્ધવરસિંહજી નામે થયો, સંવૃત (૧૬૦૬) માં તેનો શિષ્ય વરસિંહજી થયો તેનો શિષ્ય સંવત (૧૬૪૯) માં જસવંત નામે થયો, તેની પાછળ સંવત (૧૭૦૯) માં વજરંગજી નામનો લુંપકાચાર્ય થયો.

શ્રી સુરતના રહેવાશી વોરા વીરજીની દીકરી કુલાખાઇના દત્તપુત્ર લવજીએ વજરંગજીની પાસે દીક્ષા લીધી. દીક્ષા લીધા પછી બે વર્ષ થયા ત્યારે શ્રી દશવૈકાળિક સુત્રનો ૮ભો વાંચ્યો, વાંચીને ગુરૂ પ્રત્યે કહેવા લાગ્યો કે તને તો સાધુના આચારથી ભ્રષ્ઠ છો. એમ કહેવાથી જ્યારે ગુરૂની સાથે લડાઈ થઇ ત્યારે લવજીએ લુંપકમત અને ગુરૂને વોસરાવીને ધોભણુરીખ વિગેરેને સાથે લઇ સ્વયંત્રેવ દીક્ષા લીધી, અને મુખની ઉપર પાઠો ખાંધ્યો તે લવજીના શિષ્ય સોમજી તથા કાનજી થયા. તેની પાસે ગુજરા-તનો રહેનાર ધરમદાસ છિપો દીક્ષા લેવા આવ્યો. તે કાનજીનો આચાર ભ્રષ્ટ જાણી સ્વયંત્રેવ સાધુ ખની ગયો અને મુહપતિ મોઠે ખાંધી. ધરમદાસને રહેવાનું મકાન ડુંઠ અર્થાત કુટેલ ( ખંડેર ) હોવાથી લોકોએ તેનું ડુંઠક એવું નામ આપ્યું.

લુંપકમતિ કુંવરજીના ચેલા ધરમશી, શ્રીપાળ, ચ્યને અમી પાળ એ ત્રગુ થયા. તે શુે પણુ શુરૂને છોડી સ્વયમેવ દીક્ષા લીધી તેમાંથી ધરમશીએ ચ્યાડ કોઠી પચખાણનો પંથ ચલાવ્યો તે શુજરાત દેશમાં પ્રસિદ્ધ છે.

ધરમદાસ છિપાનો ચેલો ધનાજી થયો, તેતો ચેલો ભુદરજી થયો, અને તે ભુદરજીના ચેલા રઘુનાથ, જેમલ, અને ગુમાનજી અપે ત્રણુ થયા. તેનો પરિવાર મારવાડ દેશમાં વિચરેછે. તથા ગુજ-રાતને માળવામાંપણ છે.

રઘુનાથના ચેલા ભીખેત્રે તેરાપંથી મુખબંધાનો પંથ ચલાવ્યોછે. લવજી ૧ નો ચેલો સોમજી ૨ સોમજીનો હરિદાસ ૩ તેનો ચેલો વૃંદાવન ૪ તેનો ચેલો ભવાનિદાસ ૫ તેનો ચેલો મલુકચંદ ૬ તેનો ચેલો મહાસિંધ ૭ તેનો ચેલો પુશાલરાય ૮ તેનો ચેલો છજમલ ૯ તેનો ચેલો રામલાલ ૧૦, વ્યને તેનો ચેલો વ્યમરસિંહ ૧૧ મો થયો તે વ્યમરસિંહના ચેલા હાલ પંજાબ દેશમાં મુખ બાંધીને કરે છે.

કાનજીના ચેલા માળવા ચ્યને ગુજરાત દેશમાં છે.

સમકિતસાર (સમકીતસલ્ય) જેવું ખંડત લખાયછે તેનો કર્તા જેઠમલ્લ ધરમદાસ છીપાના ચેલાચ્પોમાંથી હતો અપેને તે ટુંઢકના ચ્યાચરણથી પણ ભ્રષ્ટ હતો. તેથી તેના ચેલા દેવચંદ ચ્પેને મોતીચંદ ખેજણ તેને છોડી દઇને દિલ્લી રોહેરમાં જોગરાજના ચેલા હજારીમલ્લની પાસે ચ્યાવીને રહ્યા હતા. દિલ્લીના રહેનાર ઓસવાળ માવક કેસરમલ તેનો શેવક હતો. તે કેસરમલને મોઠેથી <sup>5</sup>~મોએ દેવીચંદ તથા મોતીચંદના કહેવા મુજપ્ય સાંભર્ભ્યું છે કે તે જેડમક્ષ એકલો મૃષાવાદી હતો એટલુંજ નહીં પરંતુ તેના શિયલ સંતોષતું પણ ઠેકાણુ નહોતું. માટે તેણે જે લુંપક મતની ઉત્પસ્તિ લખીછે તે બીલકુલ જીડી અને સ્વકપોળ કલ્પીત છે. અને મેં જે ઉપર મુજપ ઉત્પત્તિ લખીછે તે ઉપર દર્શાવેલ પ્રતાના આધારથીજ લખી છે. તેમાં જે કોઈ ડુંઢક અથવા લુંપકને અસત્ય જણાય તો તેણે મારી પાસેથી પ્રવાકત ગ્રંથ જોઈ લેવો.

## અગીઆરમા પૃષ્ટમાં (પર) પ્રશ્ન લખ્યા છે તેનો ઉત્તર

પહેલા અને ભીજા પ્રક્ષમાં નખ્યુ છે કે ૧ ચેલા વૈચાતા લ્યો છેા, ર નાના છોકરાને આચાર ભણાવ્યા વગર દિક્ષા લોછેા.–તેના જવાબમાં લખવાનું કે અમારા શાસ્ત્રમાં એ ખંતે કામ ન કરવા વ્યેમ લખ્યુ છે વ્યને વ્યમે કરતા પણ નથી. જતી લોકો કરે છેતા તેઓ પાતાનામાં સાધુપણાના સ્પકુંકાર ધારણુ કરતા નથી. પણુ ટુંઢકના ગુરૂ લુંકાગચ્છમાં તા દરેક પાટ વેચાતા શીષ્યથીજ ચા-લતા ચ્યાવ્યા છે. વળી ડુંઠકા પણ ચ્યા બંને કામ કરે છે તેના દ્રષ્ટાંત. ૧ જેઠમલના ટાળાના રામચંદે ત્રણછોકરા ચ્યેવી રીતે લીધા છે. ૨ મનાહરદાસના ટાળાના ચતુરભુજે ભરતા નામે છાકરા લોધા ર્છ. ૩ ધનીરામે ગૌરધન નામે છોકરો લીધા છે. ૪ મંગળેસેને ખે છોકરા લીધા છે. પ વ્યવસ્સિંઘના ચેલાએ વ્યવીચંદ નાને છોકરા લીધો છે. ૬ રૂપા ચ્યારજાએ દુરગી છોકરી પાંચવર્ષની લીધીછે.૭ રાજા ડુંઢણીએ જીયા છોકરી ત્રણુ વર્ષની ૮ યશોદા ટુંઢણીએ મોહની આ અને સુંદરી છે કરી સાંત વર્ષની હ અને હીરા ડુંઢ-ણીએ પાર્વતી નામે છોકરી છ વર્ષની લીધી છે. ૧૦ અમરસિંધના 🖗 સાધુએ રામચંદ્ર નામે છોકરાે તેના પ્યાપને ચ્યઢીસં રૂપૈયા દઇને ફીરોજપુરમાં લીધો છે. ૧૧ ભાળકરાંને લાલચંદ છોકરા ૮ વર્ષનો ૧૨ ભળદેવ ઢંઢકે. પાંચવર્ષના છોકરેા. ૧૩ સ્પને રૂપચંદ હુંઢકે પાલી

નામે છોકરા ડાકાત ( નીચા વરણ) ના આહવર્ષના લીધા છે. ૧૪ ભાવનગરમાં ભીમજી રિખના શિષ્ય ચુનીલાલ અપને તેના શિષ્ય ઉમેદચંદે એક છોકરા દરજીના લીધા હતા જેની માતાએ જીનમંદિરમાં આવી પાતાનું દુઃખ ખતાવીને ફદન કર્યું હતું અને છેવટ ફાેજદારી કોર્ટ તે છોકરા તેની માને પાછો સોંપા•ેયા હતા.

લ્પર પ્રમાણે સેંકડાે ટુંઢકાે એવું કામ કરેછે. સંવેબી જૈનમુ-નીઓ જે કદીપણ એવું કામ કરતાં નથી તૈની ઉપર જેઠમક્ષ ટુંઢક તે કલંક સુકેછે તા તે પ્રમાણે ખોટું લખવાથી તેણે પાતાને હાથે પાતાનુ મોટું કાળું કરેલું છે.

ત્રીજા પ્રશ્તના ઉત્તરમાં લખવાવું કે પંચ વસ્તુકનામે શા સ્ત્રમાં લખ્યું છે કે દીક્ષા સમયે મુળવુ નામ ફેરવીને સારૂં નામ રાખવું. ટુંઢકા તે વાત માન્ય કરતાં નથી તે મહામિચ્યાત્વેના ઉદયછે. ચોથા પ્રશ્નમાં લખ્યું છે કે ''કાન ફડા તેહો" તેના ઉત્તરમાં લખવાવું કે વ્યમે તાે કાન ફડાવતા નથી, કાનતા કાન ફટા જોગી ફડાયે છે તેથી જેઠાવુ લખવું મિથ્યા છે.

''પ ખમાસણે વહેારા છો, ૬ ઘાડા, રથ, વેલ, ડાળી એ ખેસો છો, ૭ ગૃહ્રસ્યને ધરે બેશાને વહેારા છો, ૮ ઘેર જઇ કલ્પ-સૂત્ર વાંચો છો, ૯ નિત્ય પ્રેત તેહીજ ધરે વહેારા છો, ૧૦ અંધાળ કરા છો, ૧૧ જ્યાતીય નિમિત્ત પ્રયુંજો છો, ૧૨ કળ વાણી કરી દીઓ છો, ૧૩ મંત્ર, જંત્ર, ઝાડા, ઔવધ કરો છો," આ નવ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં લખવાનું કે જૈનમુનીઓને તે સર્વ પ્રક્ષ કલંક રૂપ છે. કારણ કે જૈન સંવેગી સાધુ એમ કરતાંજ નથી પણ છેલા પ્રક્ષમાં કહ્યા મુજબ મંત્ર, જંત્ર, ઝાડા, ઔષધ વિગેરે ડુંઠક સાધુ-ઓ કરે છે. દષ્ટાંત ૧ ભાવનગરમાં ભીમજી રિખ તથા ચુનીલાલ, ૧ પરવાળામાં શમજી રિખ, ૩ ખોટાદમાં અમરશી રિખ, ૪ ધ્રાંગધરામાં શામજી રિખ તથા ગુલાખચંદ રિખ વિગેરે મંત્ર, જંત્ર, કરે છે, ચીઠીઓ લખી દઇને ધાવરાવીને પાય છે, કાચા પાણીની ૮ ચુડીઓ મંત્રી આપેછે, પાતાની પાસેથી ઔષધના પડીકાં આપે છે, ભાળકોને માથે રજોહરણ કેરવે છે વિગેરે તમામ વ્યાચરણ કરે આ તેથી તે ડાઘતો ડુંઠકોનેજ કપાળે છે.

૧૪ મા પ્રક્ષમાં કહ્યા પ્રમાણે સામેલે કરીને ગુરૂને લાવવાનું શ્રી વ્યવહારભાષ તથા શ્રાહ્યવિધિ ચ્યાદિ ગ્રંથોમાં કહ્યું છે, વળી હુંઢકો પણ સામેલે તથા વળાવવાની વખતે વાજીત્ર વગડાવે છે. ભાવનગરમાં ગોખરરિખનું સામેલે તથા રામજીરિખને વળાવ્યા ત્યારે વાજીત્ર વગડાવ્યાં હતાં, ચ્યને તે પ્રમાણે ખીજે પણ થાય છે.

૧૫મા પ્રક્ષમાં "લાડુપ્રતિષ્ટાવો છો" લખ્યું છે તે વ્યસત્ય છે. ૧૬ સાતક્ષેત્રે ધન કઢાવો છો, ૧૭પોથી પુજાવોછો,૧૮ સંધપૂજા કરાવો છો વ્યને સંધ કઢાવો છો, ૧૯દહેરાની પ્રતિષ્ટા કરાવોછો,ર૦ પજીસણુમાં પોથી વ્યાપી રાતી જગો કરાવો છો, વ્યે પાંચ પ્રક્ષસત્ય છે કેમકે વ્યમારા શાસ્ત્રોમાં વ્યેવી રીતે કરવાવું લખ્યું છે. જેમ ટું-ઢકો દીક્ષા મહોત્સવ તથા મરણ મહોત્સવ કરેછે તેમ વ્યમારા શ્રા-ઢકો દીક્ષા મહોત્સવ તથા મરણ મહોત્સવ કરેછે તેમ વ્યમારા શ્રા-શ્ર વકો પણ દેવ, ગુરૂ, સંધ, તથા શ્રુતની ભક્તિ કરે છે, વ્યને વ્ય પ્રમાણે દેવ, ગુરૂ, સંધ વ્યને શ્રુતની ભક્તિ કરવાથી તિર્યકર ગોત્ર ખંધાય છે તે વિષે શ્રીજ્ઞાતા સૂત્ર વિગેરે શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે, તેને દે-ખીને તમારા પેટમાં કેમ શૂળ ઉઠેછે. વળી ચ્યે પાંચ ખાખતમાં સા. ધુનો તો ઉપદેશ છે.

ર૧ મા પ્રક્ષમાં લખ્યું છે કે " પુસ્તક પાત્રા વેચો છો " તેનો ઉત્તર — વ્યમારા સાધુ કોઈ વ્યેલું કામ કરતા નથી, કરે તો તે સાધુ નહિ, પરંતુ સુખ બાધીને કરનાર ડુંઢક વ્યને ઢુંઢણી વ્યો વ્યેમ કરેછે. દષ્ટાંત. ૧ વ્યજંબેરમાં ડુંઢણીઓ રોટલી વેચે છે, ૨ જયપુરમાં ચરખા કાંતે છે, ૩ બળદેવ, ગુલાય, નંદરામ, વ્યને ઉત્તમ પ્રસુખ રીખો કપડાં વેચે છે, ૪ ભીવ્યાણી ગામમાં નવનિધ ડુંઢક દુકાન માંડીને પેઢી ચલાવે છે, ૫ દીક્ષિમાં ગોપાળ ઢુંઢક હુ-ક્રાની તમાકુ બનાવીને વેચે છે, ૬ વાંકાનેર તથા દીક્ષિમાં ડુંઢણી વ્યો વ્યકાર્ય કરે છે. ૭ કનીરામના ચેલા રાજમલે કેટલાવ્યેક પ્યકા ધા કરેલાં છે વ્યેમ સાંભૂતાં છે, ૮ કનીરામનો વેશે દેવા ચેદ ખે ડુંઢક શ્રાવિકાચ્યોને લઇને ભાગી ગયો છે, ૯ ખોટાદમાં કેશવજી રિખ પછમ ગામની વાણિચ્પણુને લઇને ભાગી ગયો છે, ચ્યા તર્ં મારા (ુંઠકના ) દયા ધર્મની ઉદય ઉદય પૂજા થઈ રહી છે !

રર ઞાલ ઉગટાવો છો, ર૩ આધાકરમી પોશાળે રહો છો, ૨૪ માંડવી કરાવોછો, ૨૫ ટીપણી કરાવી ફપીઆ લીઓ છો, ૨૬ ગાતમ પડધો કરાવો છો, એ પાંચ પ્રક્ષ અસત્ય છે. કારણુકે સંવેગી સુનીઓ એમ કરતા નથી. પરંતુ ૨૩ માં તથા ૨૪મા પ્રક્ષ સુજબ ુંઠકોના રિખો કેરેછે.

ર૭ સંસાર તારણુ તેલો કરાવો છો, ૨૮ ચંદન ખાળાનો તપ કરાવોછો, ચ્યા બંને પ્રશ્ન ઠીક છે. જેમ શાસ્ત્રોમાં સુક્તાવળી, કનકા-વળી, સિંહનિક્રિડીતાદિ તપ લખ્યા છે તેમ ચ્યા પણ તપ છે. ચ્યને તેથી કર્મનો ક્ષય ચ્યને ચ્યાત્માનું કલ્યાણુ થાય છે.

૨૯ તપસ્યા કરાવી પૈસા લ્યોછો, ૩૦ સોનારપાની નીસરહ્યી લ્યોછો, ૩૧ લાખા પડવો કરાવો છો, ચ્યે ત્રણે પ્રક્ષ બિથ્યા છે.

<sup>૩૨</sup> ઉજમણા ઢોવરાવોછો, ચ્યર્ધાત ઉજમણાકરાવોછો લખ્યું છે તો તે કાર્ય ઉત્તમ છે કારણ કે તે શ્રાવકનો ધર્મ છે અને તેથી શાસનની ઉજાતિ થાય છે. વળી શ્રાહ્વવિધિ તથા સંદેહ દોલાવળી શ્રં**યળ**ાં લખ્યું છે.

<sup>33</sup> પુજ ઢોવરાવોછો —તે શ્રાવકની કરણૌછે અને દેરાશરની ભક્તિ નિમિત્તે તેઓ કરે છે.

૩૪ શ્રાવક પાસે <mark>સુંડકું વ્ય</mark>પાવી ડુંગરે ચડોછો – તે વ્યસત્યછે. કારણ કે વ્યઘાપિ પર્યંત કોઈ પણ જૈનતિર્થે સાધુનું સુડકું લેવાતું નથો.

3પ માળ ચ્યારોપણ કરો છો—તે શ્રીમહાનીશીથ સૂત્રમાં કહ્યું છે.

૩૬ ચ્યશોક વૃક્ષ ખનાવોછો - તે શ્રાવકનો ધર્મ છે.

૩ ગ્યષ્ટોત્તરી સ્નાત્ર કરાવોછો—તે શ્રાવકની કરણી છે તેથી વ્યરિદ્ધંત પદનું વ્યારાધન થાય છે, યાવત નોક્ષ સુખની પ્રાપ્તી થાય છે. શ્રીરાયપેસેણી સૂત્ર પ્રસુખ સિદ્ધાંતોમાં સત્તર ભેદથી યાવત્ •ચ્યષ્ટોત્તર શત ભેદ સુધી પૂજા કરવી કહી છે.

૩૮ પ્રતિમા આગળ નેવેદ ધરો છો—તે ઉત્તમ છે તેથી અણાહારી પદની પ્રાપ્તી થાય છે, તે શ્રીહરીભદ્રસૂરી કૃત પૂજા પં-ચાશીકા તથા શ્રાહ્વ દિનકત્ય વિગેરે ગ્રંથમાં કહ્યું છે.

૩૯ શ્રાયકોને તથા સાધુને ભરતકે વાસ ક્ષેપ કરોછો—તે કલ્પસ્ત્રની વૃત્તિ વિગેરે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે, પણ તમે( ટુંઠકો )દીક્ષા ચ્યવસરે રાખ નાંખો છો તે વ્યાજભી કરતાં નથી કારણ કે જૈન શાસ્ત્રોમાં રાખ નાખતી કહી નથી.

૪૦ નાંદ મંડાવોછો લખ્યું છે -- તે ઠીક છે જીન મંદિરમાં લત તથા દિક્ષા ચ્યાપવી ચ્યેમ શ્રીચ્યંગચુલીચ્યા સૂત્રમાં કહ્યું છે. યતઃ

तिहि नखत्त महुत्त रविजोगा इय पसन्न दिवसे अप्ग वोसिरामि । जिण भणाइ पहाण खित्ते । गुरू वंदित्ता भणइ इछकारि तुम्हे अम्ह पंच महव्वयाई । राइभोयण वेरमणं छट्टाई ज्यारो वावणिया ॥

અર્થ– તિથી, નક્ષત્ર, સુહુર્ત, રવીજોગાદિક જોગ, એવા પ્ર-શસ્ત દીવસે ચ્યાત્માને પાપથકી વોસીરોવે; તે છન ભુવનાદી પ્રધાન ક્ષેત્રને વિષે ગુરૂને વાંદીને કહે—પસાય કરી તેમ હમને પાંચ મહા-વ્રત અને રાત્રી ભોજન વિરમણ છઠું ચ્યારોપો (ચ્યાપો).

૪૧ " પદીકચાક ખાંધોછો "—લખ્યું છે તે મિથ્યા છે.

¥૨ વાંદણા દેવરાવોછો—વંદણા કરવી તે શ્રાવકનો મુખ્ય ધર્મ છે.

૪૩ લોકોનેમાથે ચ્યોયો ફેરવોછો—તે ચ્યમારા સંવેગી મૂનિ-ચ્યો કરતા નથી; પણ તમારા રિખો રજોહરણ ફેરવે છે તે ચ્યગાઉ લખી ગયા છીચ્યે. ૪૪ ગાંઠે ગરથ રાખોછો—તે મહા વ્યસત્ય છે ઐ પ્રમાણુ લખવાથી તેરસુ પાપસ્થાનક બાંધ્યું છે.

૪૫ ડંડાસણુ રાખોછો—તે શ્રીમહાનિસીથ સુત્રમાં કહ્યું છે. ૪૬ સ્ત્રીના સંઘટ કરોછો—તે બિચ્ચા છે.

૪૭ પગ લગી નીચી પછેડીઓ ઓહોછો—તે ખોડું છે. કા-રણું કે સંવેગી ઝુનિ ઓઢતા નથી, પણ તમારા રિખો પગની પાની સુધી લાંખો ધાધરા જેવો ચોળ પટ્ટો પહેરે છે.

ુ૪૮ સુરી બંત્ર લ્યોછો—તે ગણુધર મહારાજની પરંપરાચ્યે છે તેથી સત્ય છે.

૪૯ કપડા ધોવરાવોંછો-તે સ્પસંત્ય છે.

પર્ગ મ્યાંબેલની ઑળી કરાવોછો—તે મહા ઉત્તમ છે. શ્રીપા-ળ ચરિત્ર મ્યાદી શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે. ચ્યને તેથી નવ પદનું ગ્યારાધન થાય છે યાવતુ મોક્ષ સુખની પ્રાપ્તિ કરી લેવાય છે.

પ૧ જતી સુવા કેડે લાડવો લાહોછો — તે વ્યસત્ય છે. અમે તેવું સાંભણ્યું પણુ નથી, કદાચ તમારા ડુંઢકો કરતા હોય ને તેથી યાદ આવી ગયું હોય ચ્યેમ ભાસે છે.

પર જતી સુવા કેડે શુભ કરાવોછો.—તે શ્રાવકની કરગી છે; શુરભક્તિ નિમિત્તે કરવું તે શ્રાવકનો ધર્મ છે. શ્રી ચ્યાવશ્યક સૂત્ર-માં લખ્યું છે, અને તેમાં સાધુનો વ્યોદેશ નથી.

ઉપર પ્રમાણે (પર) પ્રક્ષ જેડમલજીએ લખ્યા છે તે મહા મિથ્યાત્વના ઉદયથી લખ્યા છે; પરંવુ અમે તેના યથાર્થ ઉત્તર શા-સ્ત્રાવુસારે વ્યાપ્યા છે તે સુગુણી પુરૂષોએ ધ્યાન દઇને વાંચી જોવા.

હવે ડુંઢકના રિખો ચ્યત્તાનીઓ શાસ્ત્રના ચ્યાધાર વિના કેઠ-લાએક નિથ્યા ચ્યાચારો રોવે છે તે વિગેરેના પ્રક્ષ ચ્યા નિચે લ-ખ્યા છે.

૧ આખો દિવસ મોહું ખાંધીને કરોછો તે ક્યા શાસાથી ?

ર ખળદના પુંછડા જેમ લાંખો રજોહરણ લટકાવી ચાલોછો તે ક્યા શાસ્ત્રથી ? ્ટઢકોને પ્રક્ષ.

૩ ભીલની જેમ ઘાટડી ખાંવોછો તે ક્યા ?

૪ ચેલા ચેલી વેચાતા લ્યોછો તે ક્યા ?

મ એહા વાસગુવું ધોણુ સપુર્છિત્ર મવુષ્યોત્પત્તિ યુક્ત લ્યોછો **અને** તે પીઓછો તે ક્યા ?

<sup>૬</sup> પુજ્ય પદ્ધીની ચાદર ગ્યોઢોછો તે ક્યા ! ૭ પેશાખથી ગુદા ધોવોછો તે ક્યા ? ૮ લોચ કરીને પેશાખથી માઘું ધોવોછો તે ક્યા ? ૯ પેશાખથી ઝુહપતિ ધોવોછો તે ક્યા ? ૧૦ ચમાર (ઢેઢ) બંગી વ્યાદિને દિક્ષા દ્યોછો તે ક્યા ?

દ્રષ્ટાંત-શ્વીહાંસી ગામમાં લાલચંદરિખ હેઢ જાતિનો થયેલો હતો મ્યને તેણે શ્રી ચ્યંપાલામાં કાળ કર્યા છે; જે જગાએ તેનો ચુમ પણ કરાવેલો વિદ્યમાન છે.

૧૧ છીપા તથા ભરવાડને દિક્ષા ધોછો તે ક્યા ?

૧૨ કલાલ, છીયા તથા ભરવાડના ધરનું ખાચ્યોછો તે ક્યા ?

13 સઝયાતર ધરનું ગ્યાહાર પાર્શ્વી ગ્યાવતા જતા લ્યોછો ત ક્યા ?

૧૪ વિહાર કરતાં ઇરીવ્યાવહી પડિક્રમોછો તે ક્યા ?

૧૫ કાયોત્સર્ગને ધ્યાન કહોછો તે ક્યા ?

ક્ષક નદિમાં ખોતે ઉતરવું પણ ચ્યાહાર પાણી ન લઇ જવું તે ક્યા ?

૧૭ પ્રતિક્રમણ કરી રહ્યા પછી ખઞાવોછો તે ક્યા ?

૧૮ પાખીની પેંઠ લ્યોછો તે ક્યા ?

૧૯ ખે સાધુ વચ્ચે સાત પાત્રા રાખો છો તે ક્યા ! ૨૦ જેના ધરની એક વસ્તુ ચ્યસુઝતી હોય તેવું ધર ગ્યાખો દિવસ ચ્યસુઝતુ ગર્ણવું તે ક્યા ! દ્રષ્ટાંત—શ્રીગોડળમાં એક રિખ સંધાણી કળીવ્યામાં ગોચરી કરવા જતો હતો તેને એક દુંઢકની ખડકીમાં પેસતાં કુત્રો ભસ્થો. દુંઢકે રિખજીને ખોલાવ્યા ત્યારે રિ-અછએ કહ્યું "નહિ ! નહિ ! વ્યાજતો તેરી ખડકી વ્યસુઝતી હો મઇ, હમ નહીં આવેંગે " આ વચન સાંભળી ડુંઠક બોલ્યો- તેવું શું કારણુ ! રિખજીએ જવાબ દીધો " કુત્તે ઉધાડે મુખેસ ભેસે " ડુંઠક બોલ્યો – રિખજી! બેચરજી રિખતો કુત્રુ ભેસે છે તોયણુ આવે છે. પુજ્યજીએ જવાબ દીધો " સોતો એસાહી હે, હમ આનેવાલે નહિ " એ પ્રમાણે કહીને રસ્તો પકડ્યો. આ સંવાદ સાંભળવાને એક મશ્કરો ઉભો હતો તે બોલ્યો કે રિખજી ! કોઇ ગામમાં પેસ-તાં તમારો વેષ જોઇને કુત્રુ ભેસે તો તમારે તે ગામ આપ્ય અ-સુઝતુ થઇ જતુ હેશે નહિંવાર ! !

સુરાજનો આ ખેનેલી વાત ઉપરથી વિચાર કરવો ઘટે છે કે આવી રીતે ઉપરથી ખોટો ડોળ દમામ દેખાડીને ભોળા લોકોને પોતાના કુંદમાં કુસાવી દેછે; માટે ચ્યેવા ભોળા લોકોના રક્ષણ નિમિત્તે યયાશક્તિએ તે કુપંથનું (ઉન્સુળના) કરવાને તત્પર થવું જોઇએ.

૨૧ કપડાં વહોરવાં તેના ખદલાનું પચ્ચખાણ કરાવો છો તે ક્યા ?

રર જે વંદના કરે તેને "દયા પાળોજી'' કહોછો તે ક્યા ? ૨૩ ચ્યેક ચ્યંકથી ચ્યેઠલે નય રૂપીચ્યાની કિંગત ઉપરાંતના કપડા ન લેવા તે ક્યા ?

૨૪ ધારણા ઝુજપ્ય ત્યાગ કરાવોછો તે ક્યા ?

૨૫ ખાર પહોરનું ઉનુ પાણી લ્યોછો તે ક્યા ?

ર૬ જ્યારે દિક્ષા દો ત્યારે પહેલા ઇરિચ્યાવહી પડિક્કમાયો, સર્વ શ્રાવકો પાસે વંદણા કરાવો, અને પછી દિક્ષા ચ્યાપો તે કયા? ૨૭ ચાદર સંદેતતો ચોળપઠો ઞલીન વ્યને ચોળપઠો ઉજળો

તો ચાદર બલીન તે ક્યા ?

ચડ કોઇ રિખે કાળ કર્યાના ખબર ચ્યાવે વ્યથવા ઞરી જાય ત્યારે ચાર લોગસ્સનો કાઉસગ્ગ કરોછો તે ક્યા ?

૨૬ ઉભા રહીને કાઉસગ્ગ કરોતો ખે હાથ લાંમા કરીને**અને** ખેસીને કરો તો ખે હાથ એકઠા કરીને કરોછાં તે ક્યા ? ૩૦ પડિમા ધારી શ્રાવક નામ ધરાવી રિખને વેષે ક્રરવું વ્યને માગી ખાવું તે ક્યા ?

૩૧ પુજયજી મહારાજ કહેવું તે ક્યા ?

૩૨ પુજ્ય પદિની વખેતે ચાદર દેવી તે ક્યા ?

૩૩ ચોળપટાના ખેંછેડા ધાધરાની જેમ શીવી લઇને **સ્તી.** મ્પોની પઠે મોઠા ચ્યાગળ પાટલી વાળીને પહેરવો તે ક્યા ?

૩૪ વડી દિક્ષા દેવી ત્યારે દશ વૈકાલિકનું છ જીવણીવ્યા અધ્યયન સંભળાવવું તે ક્યા ?

**૩**૫ લોચ કરાવીને સર્વ સાધુને વંદણા કરવી કે ક્યા ?

૩૬ જ્યારે પુજ્ય પદ્દી દ્યોછો ત્યારે ચાદરના ચાર છેડા પકડી **રાખ**નારને એક એક વિગય વ્યથવા વસ્તુનો ત્યાગ કરાવો છો તે ક્યા ?

૩૭ પલ્લુ રાખવું જેમાં પા<sub>ત્ર</sub> સુકીને દિશાએ જાઓછો તે ક્યા ?

૩૮ રાત્રે માંયુ ઢાંકીને બહાર નીકળવું વ્યને દીવસે સવાર**થી** માંડીને ઉધાડે માથે ક્રવું તે કયા ?

૩૯ ધોણમાંથી તથા પાણીમાંથી પુરા પ્રમુખ છત્ર નીકોળ તેને ઢીલી માઠીમાં ચ્યેટલે કચરામાં નાંખોછોં તે ક્યા ? કારણું કે તે કચરામાં કાચી માઠી તથા નીગોદ હોય છે.

૪૦ જયારે ગૃહસ્થને ઘેર ગોચરી જવું ત્યારે ચોરની જેમ પેસવું અને નીકળવું ત્યારે શાહુકારની જેમ નીકળવું કહોછો તે ક્યા ?

૪૧ ચ્યાઠ પહોરતો પોસહ કરે તો (૨૫) વ્રતનું\* ફળ કહોછો તે ક્યા ?

૪૨ દયા પાળે તો દશ વ્રતનું ફળ ખતાવોછો તે ક્યા ? ૪૩ સમકીત ધોછો ત્યારે (૨૫) વ્રત કરાવોછો તે ક્યા ? ૪૪ મોદ્ર સમકીત ધોછો ત્યારે (૧૮૦)વ્રત કરાવોછો તે ક્યા?

\* દુંઢીચ્યા લોકો ઉપવાસને વ્રત કહે છે.

### સમકિત સલ્યોહાર.

૪૫ ઉપવાસ પ્રશુખ તપશ્યાને પારણું પોરસી કરે તો ખે ઉપવાસતું ક્લ કહોછો તે ક્યા ?

૪૬ છઠ વિગેરે તપસ્યાને પારણુે પોરસી કરે તો પાંચગણ્યુ તપસ્યા કળ કહોછો તે ક્યા ?

૪૭ ચાર ચાર મહીને ચ્યાલોયણુ કરો છો ત ક્યા ?

૪૮ પોસહ કરેતો ચ્યગીચ્યાર મહોટા વ્રત કહીને ઉચરાવોછો તે ક્યા ?

પ્રેક્ષ પોસહ પારેતો ચ્યગીચ્યાર નાના વ્રત કહીને પરાવોછો તે ક્યા ?

પ૦ સામાયક કરેતો નવસુ વ્રત કહીને ઉચરાવોછો તે ક્યા ? પ૧ સામાયક કરેતો એક બે ઝુહુર્ત ચ્યથવા એક બે ધડી ઉચરાવતા કહેવી તે ક્યા ?

પર સામાયક પારે તો નવસુ સામાયક વ્રત કહીને પરાવ<mark>લું</mark> તે ક્યા ?

પ3 જો વ્રત કરીને પાણી પીવું હોય તો પોસહ ન કરે સંવર કરે ત ક્યા ?

પ૪ જ્યારે કોઈ દિક્ષા લેવાવાળો હોય ત્યારે તેના નામથી પુસ્તક તથા વસ્ત્ર પાત્ર લ્યોછો તે ડયા ?

પપ જ્યારે ચ્યાહાર કરોછો ત્યારે પાત્રા નીચે ચ્યેક વસ્ત્ર પા-ચરોછો જેવું નામ માંડલા કહોછો તે ક્યા ?

પદ દહીંની છાશ તથા ગળા પાણી પીને ચ્યેક ખે માસ સુધી રહેવું વ્યતે કહેવું કે મહીના ખે મહીનાના ઉપાસ કર્યા તે ક્યા ? પહ ચ્યેક સાધુને મહીનાથી વધારે તપસ્યા કરાવીને ખધા

રિખો કહ્પથી વ્યધિક એક જગ્યાએ રહોછો તે ક્યા ? પર જ્યારે લોચ કરોછો ત્યારે ગૃહસ્થની પાંસે ઉપવાશાદિક કરાવો છો તે લોચ પોતે કરવો અને દંડ ગૃહસ્થની પાંસેથી લેવો તે ક્યા ?

પહ રન્તેહરાઅની ડાંડી ઉપર કપડુ વીંટવું તે છવ રક્ષા માટે કહોછો તે ક્યા ?

પણ નદિ ન ઉતરવી તે ક્યા ?

્૭૮ દિશાએ જવું ત્યારે ખંડીચ્યા કપડાથી ગુદા લોવી તે ક્યા? ં અષ્ટ સામાયક કરતાં સુહાગણુ સ્ત્રી પચરંગી ઝુહપત્તિ ખાંધે, વિધવા એકરંગી ખાંધે તે ક્યા ?

૮૦ દીવાળોને દિવસે ઉત્તરાધ્યયન સંભળાવવું તે ક્યા ?

ુ અદ્ નદિ ઉતરીને ખેલા તેલાનો ડંડ લેવો તે ક્યા ? ૩૭ ૨સ્તામાં નદિ ચ્યાવતી હોયતો ખે થાર ગાઉ કે**રમાં જવ** 

૭૫ જ્યારે નસુચ્છુણું કહેવું ત્યારે વ્યાહમાં થઈ શુઇ તથા ન-મસ્કાર નસુચ્છુણું કહેવું તે કયા ?

૭૪ ખારવ્રત છોટા ઉભા રહીને ખોલવા તે *ક*યા ?

૭૩ ખારવત મહોટા ખેશીને ખોલવા તે ક્યા ?

ત ક્યા ? ૭૨ ઔધાની ડાંડી ઞરળાદ વિનાની લાંબી રાખવી તે ક્યા ?

૭૦ શાસ્ત્રમાં સાધુચ્યોના સમુહેને કુળ, ગણુ, સંધ કહ્યાંછેચ્ય-ને તેમે ઠોળું કહોછો તે ક્યા? કારણુ કે ઠોળુંતો ભવાયાનું કહેવાયછે. ૭૧ ઝુદ્દપત્તિમાં દોરો નાંખવો, નાંખીને મોઠા સાથે બાંધનું

<sup>ર</sup> ૬૮ સોય ખોવાયતો વ્યહ્ઞનો હક`તે ક્યાં ? ૬૪ પાંચ પદની તથા શ્યાઠ પદની ખમાવણા કહોછો તે ક્યા?

૬૭ સોય લુટી ભાષતો છઠનો ડંડ તે કયા ?

શંકા ન હોયતો આપો તે ક્યા ? ૬૬ સોય લોઢાની રાત્ર રાખેતો ઉપવાસનો ડંડ તે ક્યા !

૬૪ ગોચરી હાથમાં લટકાવીને ફકીરની જેમ લાવવી તેક્યા! ૬૫ વ્યન્ય તિથી માટે કરેલું ભોજન હોય તેને કહેલું કે તમારે

૬૨ ધરડાને ડાંડો રાખવો બીજાને ન રાખવો તે ક્યા ? ૬૩ ગુહપત્તિ આંધવાથી વાયુકાયની રક્ષા થાય ચ્યેવું કહોછો તે ક્યા ?

૬૧ રોજ સવારે સુર્ય ઉગે ત્યારે ચ્યાજ્ઞા લેવી તે કયા ?

૬૦ સંકેૃત કપડા નવા પહેરવા તે ક્યા ?

્ટંઢકોને પ્રશ્ન.

#### સમકિત શલ્યાહાર.

૮૧ પ્રભુએ દીવાળીને દીવસે ઉત્તરાધ્યયન કહ્યું છે એમ કહોછો તે ક્યા ?

૮૨ ગ્યોધાની ઉપર દોરાના ત્રણ બંધ દ્યાછો તે ક્યા ?

**૮૩ ગ્યોધાની દશી**ગ્યોમાં જંજીરી (સાંગર) નાંખવી તે ક્યા?

૮૪ રજોહરણ ખભા ઉપર રાખીને વિહાર કરવો તે ક્યા ?

૮૫ પ્રથમ મહોઠા સાધુ પાંચ પદની ખમાત્રણા કરે, પછી નાના સાધુ કેરે તે ક્યા ?

૮૬ કુંડરીકે એક હજાર વર્ષ સુધી ખેલે ખેલે પારાયુ કર્યું ક. હોછો તે ક્યા ?

૮૭ ગોસાળાના વ્યગીવ્યારલાખ શ્રાવક થયા કહોછો તે ક્યા? ૮૮ પડિક્રમણ વ્યાવડ્યા પછી વડી દિક્ષા દેવી તે ક્યા ?

૮૯ સોળ દિવસની ચ્યથવા તેર દિવસની પાખી ન કરવી તે ક્યા ?

૯૦ પાંચમા વ્યારાને છેડે દશ વૈકાળિકના ચાર અધ્યયન રહેશે એમ કહોછો તે ક્યા ?

**૯૧ પુણી**ચ્યા શ્રાવેકે સામાયક કર્યા કહો છો તે ક્યા ?

**હર ખેલાથી વધારે તપમાં પારિઠાવ**ણીચ્યા વ્યાગાર ન દેવો તે કયા ?

હ્3 વધારે થયેલ પુસ્તકોનો ત્યાગ કરી દેવો, પોતાની નિશ્રા. ચ્યે ન રાખવા તે ક્યા ?

**૯૮ નાની યુંજણી રાખોછો તે ક્યા** ?

હપ પોથી ઉપર રંગદાર દોરો ન રાખવો કહોછો તે ક્યા ? હદ પોતે કાગળ ન લખવો ગૃહસ્થ પાસે લખાવવો તે ક્યા ?

૯૭ કપડા સાજીથી ન ધોવા પાણીથી ધોવા તે 'ક્યા ? ૯૮ શ્રાવક પડિક્રમણામાં શ્રમણુ સુત્ર કહેછે તે ક્યા ?કારણુ કે શ્રમણસુત્રમાં તો સાધુના પંચ મહાવ્રત તથા ગોચરી પ્રસુખની વ્યાલોયણ છે.

**હહ સાગાયક ખાંધુ એમ કહોછો તે ક્યા** ?

૧૦૦ વિહાર કર્યાને ખદલે ઉઠ્યા કહોછો તે કયા ? ઉઠયા ઐ-ટલે દીઉઠયો કે શું તે કાંઈ સમળ્ળવુ નથી.

૧૦૧ ચ્યેકજણ લોગસ્સ ખોલી જાય ને સાેને કાઉસગ્ગ થાય તે ક્યા ?

૧૦૨ પજીશણમાં આંતગડ દશાંગ સુત્રજ વાંચોછો તે ક્યા ?

૧૦૩ કેટલાચ્ચેક ગાઞમાં કલ્પસુત્ર વાંચોછો વ્યને માનતા નથી તે ક્યા ?

૧૦૪ કોઈ રિખ મરી જાય ત્યારે પુસ્તક વિગેરેના ગૃહ**સ્થની** પિંઠે ભાગ પાડીને વહેંચી લ્યોછો તે કથા ? દ્રષ્ટાંત–શ્રી લીંધડીમાં દેવજીરીખનું ઘણા તકરારો થયા બાદ બાર 'ભાગે વહેંચાયેલું છે.

૧૦૫ શ્રી ધોળેરા તથા લીંખડીમાં પૈસા વિગેરે નાંખવાના ભંડારા કર્યા છે તે ક્યા ?

૧૦૬ શ્રી ધોળેરામાં વાડી કરીછે તે ક્યા ?

ઉપર પ્રમોણે (૧૦૬) પ્રશ્ન ડુંઢકોના ચ્યાચાર વિગેરેના સંબંધ-ના લેખેલા છે, તે ઉપર વિચાર કરવાથી સ્પષ્ટ રીતે 'માલમ પડેશે કે તેચ્યોનો ચ્યાચાર વ્યવહાર જન શાસ્ત્રોથી વિરૂધ છે.

સુરાજનો ! સંવેગી જૈન મુનિઓ દેશ દેશમાં વિચરેછે પશુ તિઓના ઉપગરણ, અને ક્રિયા વિગેરે ઘણું કરીને સરખીજ હોય છે, અને ઢુંઢકોના મારવાડ, મેવાડ, પંજાય, માળવા, ગુજરાત, તથા કાઠીઆવાડ વિગેરે દેશોમાં રહેનાર રિખોના ઉપગરણ, પોસહ પ્રતિક્રમણની વિધિ અને ક્રિયા વિગેરે જીદી જીદી તરેહની છે તે ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે તે સર્વેની ક્રિયા વિગેરે સ્વકપોળ ક-લિપર છે, શાસ્ત્રાનુસારે નથી.

હુંઢકો મિથ્યાત્વના હદયથી ખત્રીશજ સુત્રો માનીને ખાકીના સુત્ર, પંચાંગી, તથા ધર્ક્ષ ધુરંધર પુર્વધારી પુર્વાચાર્યાના કરેલા થ્રંથો, પ્રકરણો વિગેરે માનતા નથી તેને સ્પંત્રે યુછીએ છીએ કે નીચે લખેલા અધિકાર તેમ માનોછો તે તમારા માન્ય કરેલા ખત્રીશ સુત્રના સુળમાં તો કોઈપણ ઠેકાણે છે નહિ ત્યારે કયાંથી માનોછો ? તેની યાદ નીચે પ્રમાણે.

૧ જંબ સ્વામીની ગ્યાઠ સ્ત્રી. ર પાંચશે સત્તાવીશની દિક્ષા. ૩ મહાવીર સ્વામીના સત્તાવીશ ભવ. ૪ ચંદનબાળાએ અડદના બાકળા વહોરાવ્યા. ય ચંદનખાળા દધીવાહન રાજાની યુત્રિ. ૬ અંદનબાળા ધનાશેઠને ત્યાં રહી. ૭ ચંદનભાળાઓ છ મહીનાનું પારહ્યું કરાવ્યું. મંગમ દેવતાનો ઉપસર્ગ. હ શ્રીમહાવીર સ્વામીને ખીલાનો ઉપસંગ. ૧૦ શ્રીમહાવીર સ્વામીએ (૧૪) ચોમાસા નાલંદે પાંડે કર્યા. ૧૧ શ્રીમહાવીર સ્વામીને પુરણોરોઠે વ્યડદને પાકુળે પ્રતિલાભ્યા. ૧૨ શ્રીમહાવીર સાથે ગાેતમ સ્વામીએ વાદ કર્યો. ૧૩ શ્રીમહાવીરે ચંડકોશીવ્યા નાગને પ્રતિષોધ્યો. ૧૪ શ્રીમહાવીર સ્વામીએ નેરૂપર્વત કંપાવ્યો. ૧૫ ચેડા રાજાની સાત પુત્રી સતી છે તે. ૧૬ ચ્યભય કુમારે મહેલ પાળ્યો તે. ૧૭ શ્રેણીકરાજા ચાર ખોલ કરે તો નર્કેન જાય તે. ૧૮ શ્રેણીક રાજોને સમજાવવા સારૂ વ્યગડબંબ બનાવ્યો કહ્યોછો તે. ૧૯ શ્રી પ્રસભચંદ રાળતો વ્યધિકાર.

૨૦ દીવાળીને દિવસે ચ્યઢાર દેશના રાજાએ પોસહ કર્યો તે. ૨૧ શ્રીઝહાવીર સ્વામીના સંઘળા તપ.

- રર શ્રીમહાવીર સ્વામીનો જમાળી ભાંહોુજ.
- રક શ્રી મહાવીર સ્વામીનો જમાળી જમાઈ.
- ર૪ ત્રિશલા રાણી ચેડા રાજાની ખેહેન.
- ૨૫ શ્રી કરકંડુ રાજા પદમાવતીના પુત્ર.
- ૨૬ શ્રી નમીરાળા, મદનેરેખા, વ્યને જીગમાહુનું ચરિત્ર. ૨૭ શ્રી હ્રદત્ત ચક્રવર્તિની કથા.

ુરંઢકોને પ્રક્ષ.

રેંદ શ્રી સંગર ચક્રવર્તિની કથા. રેલ શ્રી સંભુમ ચક્રવતિ સાતમો ખંડ સાધવા ગયા તે. ૩૦ શ્રી નેધરથ રાજાથ્યે પરિવો બચાળો તે. ૩૧ શ્રી નેમીનાય તથા રાજેમતીના નવ ભવત <sup>૩૨</sup> શ્રી રાજેમતીના **ખાપનું નામ ઉગ્રતે**ન. ૩૩ શ્રી પાર્શ્વનાય પ્રભુગ્ને નાગ નાગણી બચાળ્યા તે. ૩૪ શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુને કમેઠે ઉપસર્ગ કર્યા તે. ૩૫ શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના દશ ભવ. **૩૬ ઝી રિયભદેવઝએ ધના રાેડના ભવમાં ઘત**વું દાન દીધું તે ૩૭ શ્રી ઢંઢણ સુનિનો વ્યધિકાર. ૩૮ શ્રી ખળભદ્ર સુનિચ્મે વનમાં મગને પ્રતિમોધ્યો તે. ૩૯ શ્રી નેતારજ સુનિના વ્યધિકાર. ૪૦ સુભદ્રા સતીનો વ્યવીકાર. ૪૧ સોળ સતીના નાગ. ૪૨ ક્રી ધના શાળિભદ્રનો વ્યધિકાર. ૪૩ શ્રી યુળીભદ્રનો અધિકાર. ૪૪ નિર્નાહિ રાળતો વ્યધિકાર, ૪૫ ગુણકાણા દ્વાર. **૪૬ એકસો ખાવીશ ઉદય પ્રકૃતિનો અધિકાર.** ૪૭ એકસો લીશ બંધ પ્રકૃતિનો ચ્યધિકાર. ૪૮ એકસો ચ્યડતાળીશ સત્તા પ્રકૃતિનો ચ્યધિકાર. ૪૯ દરા પ્રાણ. ય૦ જીવના પાંચરો ત્રેસડ ભેદની મોટી ગતાગતિ. યર ખાસડીચ્યાની રચના. યર ભણ પુરોહિતાદિનો પુર્વજન્મનો વતાંત. પ૩ ભગી પુરોહિતે પોતાના છોકરાને પ્રતિમોધ્યો તે. પ૪ રાઞાયણનો વ્યધિકાર. પપ શ્રી ગૌતમસ્વામી દેવશર્માને પ્રતિખોધવાને ગયા.

24

#### સમકિત સલ્યોંહારન

પક્ષ પાંત્રીશ વાણીના ગુણ, પ૭ ચ્યરિહુંતના ખાર ગુણ, પડ ચ્યાચાર્યના છત્રીશ ગુણ, પહ ઉપાધ્યાયના પચવીશ ગુણ. ૬૦ સામાયકના ખત્રીશ દોષ. ૬૧ કાઉસગ્ગના ચ્યોગણીશ દોષ. ૬૨ શ્રાવકના એકવીશ ગુણ, ૬૩ ચઉદ રાજલોકનું પ્રમાણ, ૬૪ પહેલી નર્ક ગ્યેકરાજની. **૬૫ ભીજી નર્કધી એ**ક એક રાજની વર્હિ કરવી તે. ૬૬ સભ્યક્ત્વના સડસઠ ખોલ. ૬૭ સામાયક કરવાની વિધિ. ૬૮ સામાયક પારવાની વિધિ. ૬૯ પોસહ કરવાની વિધિ. ૭૦ પોસહ પારવાની વિધિ. ૭૧ દિક્ષા દેવાની વિધિ. ૭૨ શ્રાવકોને વત દેવાની વિધિ. ૭૩ સંથારો કરવાની વિધિ. ૭૪ નદિ ઉતરીને ખેલા તેલાનો ડંડ લ્યોછો તે. ઙપ ચોમાસા પહેલા એક મહીને આવવું કહોછો તે⊷ **ક**ર સાંજે પાંચમ થતી હોયતો સંવત્સરી કરોછો તે. હુ પક્ષી પડિકમણે ભાર લોગરસનો ઠાઉસગ્ગ કરવો. ૭૮ ચઉમાસી પડિકપણે વીશ લોગસ્સનો કાઉસગ્ગ કરવોન ૭૯ સંવત્સરી પડિકમણે ચાળીશ લોગસ્સનો કાઉસગ્ગ **કર**વોન ૮૦ મંવત્મરીએ પંડનો અડમ. ૮૧ પાત્રા ૨૩ત, શ્વેત, શ્યામ રંગના રાખવા તે. ૮૨ ચોળપટાનું મોટ રાીવોછો તે.

#### ુંઢકોને પ્રક્ષ.

૮૪ નાની સમ્યક્ત્વના (૨૫) વ્રત. ૮૫ મહોઠી સમ્યક્ત્વના (૧૨૦) વ્રત. ૮૬ રોજ પડિકમણામાં ચાર લોગસ્તનો કાઉસગ્ગ. < ક સ્મનંત ચોવીશી ખોલોછો તે. ૮૮ પાંચ પદની ખમાવણા કહોછો તે. ૮૯ વંદણા કરે તેને "દયાપાળો"કહેવું તથા "જીજી હાજી"કહેવું. ૯૦ મરૂદેની માતા હાથીના હોદ્દામાં મોલ પંચાર્યા. ૯૧ પ્રાહ્મી સંદરી કુમારી રહી. હર ભરત માહ્યળનું યુદ્ધ. હર દરા ચક્રવર્તિ મોકો ગયા. ૯૪ નંદિષેણનો ચ્યધિકાર. લપ ઢાળ તથા ચોપાઈ વાંચોછો તે. ૯૬ ત્રણ પાત્રા રાખોછો તે. ૯૭ દિશા જવાનું પલ્લું રાખોછો તે. ૯૮ દિક્ષા દેતી વખેતે ચોટલી પાડવી તે. ૯૬ સનતકુમાર ચક્રવતિનું રૂપ જોવા દેવતા આવ્યા તે. ૧૦૦ છ મહિને લોચ કરવો તે. ૧૦૧ ભરતજીને ત્યાં દશ લાખ મગુ મીઠું રોજ જોઈતું હતું તે. ૧૦૨ ખાહુમળ જોતે થાસ્ત્રી સુંદરીએ કહું કે હે! ભાઈ ગજ-ચકી ઉતરો. ૧૦૩ બાહુમળ વર્ષસુધી કાઉસગ્ગ રહ્યા. ૧૦૪ સગર ચક્રવર્તિના સાઠ હજાર પુત્ર. ૧૦૫ ભગીરથ ગંગા લાવ્યા. ૧૦૬ ભાર ચક્રવર્તિની સ્થિતિ. ૦૭ ખાર૧ ચક્રવર્તિની ચ્યવગાહના. ૧૦૮ નવ વાસુદેવ ખળદેવની સ્થિતિ. ૧૦૯ નવ વાસંદેવ ખળદેવની વ્યવગાહના. ૧૧૦ નવ પ્રતિવાસદેવની સ્વિતિ.

#### સમકિત સલ્યોહાર.

૧૧૧ નવ પ્રતિવાસુદેવની વ્યવગાહના. ૧૧૨ નવ નારદના નાસ. ૧૧૩ ચઉવીશ તિર્થંકરના વ્યાંતરા. ૧૧૪ ચ્યગીચ્યાર રૂદ્ર. ૧૧૫ ખૃંધક સુનિની ખાળ ઉતારી. ૧૧૬ સ્કુંદક સુનિના (૪૯૯) શિષ્ય યાણીમાં પીલ્યા. ૧૧૭ અરણીક સુનિનો અધિકાર. ૧૧૮ ચ્યપાઢાભુતિ સુનિનો ચ્યધિકાર. ૧૧૯ વ્યવાઢા ભુતિ નટણીવાળાંના વ્યધિકાર. ૧૨૦ સદર્શન રાઇને અભયા રાણીનો અધિકાર. ૧૨૧ તેર દિવશની પક્ષીન કરવી તે. ૧૨૨ સોળ દિવશની પક્ષીન કરવી તે. ૧૨૩ ચ્યાઠ દિવશના પર્યુશણ કરવા. ૧૨૪ વ્યધિક માસ હોય તો પાંચ મહીનાનું ચોમાસુ કરવું. **૧૨૫ શ્રાવણુ બે હોય તો બીજા શ્રાવણુમાં સં**વત્સરી કરોછો તે. ૧૨૬ ભાદ્રપદ ખે હોય તો પહેલા ભાદ્રપદમાં તંવત્સરી કરોછો તે. ૧૨૭ ચેલણા રાણી કપટ કરીને શ્રણીક રાજાને પરણી. ૧૨૮ છપ્પન ક્રોડિ યાદવ. ૧૨૯ દારકામાં સાઠ ક્રોડિ ઘર. ૧૩૦ દારકાની ખાહાર ખહોતેર ક્રોડિ ઘર. ૧૩૧ રેવતી શ્રાવિકાએ કોળાપાક વહોરાવ્યો છે તે. **૬૩૨ શ્રી પાર્શ્વનાથની સ્ત્રીનું નામ પ્રભાવતી.** ૧૩૩ શ્રી મહાવીર સ્વામોની પુત્રિતે ઢંક શ્રાવંકે સમળ્યવી. ૧૩૪ ભગવંતની જન્મરાશી ઉપર ઞે હજાર વર્ષનો ભસ્મ ગૃહ ખેદો છે તે. **૧૩૫ ભગવંતના નિર્વાણ દિવસથી દિવાળી ચાલી છે** તે. ૧૩૬ હસ્તીપાળ રાજાએ પ્રભુને નિનંતી કરી કે ચરમ ચોમાસ

અંત્રે કરો,

26

૧૩૭ દિવાળીને ચ્યાગલે દિવરો ઉત્તરાધ્યયન સંભળાવા છે તે. ૧૩૮ દિવાળીને દિવેરા પ્રસુએ છત્રીશ ઉત્તર અધ્યયન કહ્યા છે તે. ૧૩૯ શાળિબંદે પુર્વભવમાં સીરનું દાન દીહું તે. ૧૪૦ કયવજા કુમારની કથા. ૧૪૧ ચ્યભય કુમારની કથા. ૧૪૨ જંયુસ્વામીની ચ્યાઠ સ્ત્રીઓના નામ. ૧૪૩ જંસુકુમારનું પુર્વભવમાં ભવ દેવ નામ વ્યને સ્ત્રીનું નાગીલા નામ. ૧૪૪ જંઝુકુમારના માતા પિતાનું નામ ધારણી તથા રિયભદત્ત ૧૪૫ ચ્યઢાર નાત્રા ચ્યેક ભવમાં થયા તેની કથા. ૧૪૬ જંવ્યુકુમારની સ્ત્રીઓએ વ્યાઠ કથા કહી. ૧૪૭ જંયુક્રમારે આઠ કથા કહી. ૧૪૮ પ્રભવે પાંચરાં ચોરતે લઇતે ચ્યાવ્યો. ૧૪૯ જંઝકુમારને દાયજામાં નવાચુ ક્રોડ સોનૈયા ચ્યાવ્યા. ૧૫૦ સિતા સતીને રાવણુ હરી ગયો. ૧૫૧ રાવણના ભાઇઓના કુંભકર્ણ તથા વિભિષણ નામ. ૧પર રાવણુની ખંહેનનું નામ સુધનખા. ૧પ૩ રાવણનો ખેનવી ખરદુષણ. ૧૫૪ ર:વણુની રાણીનું નામ મંદોદરી. ૧૫૫ રાવણના યુત્રનું નામ દ્વિજીત. ૧૫૬ રાવગ્ગ્ની લંકા સોનાની. ૧૫૭ પવનંજય તથા અંજના સતીના પુત્ર હનુમાનનું ચરિત્ર, ૧૫૮ લક્ષ્મણની માતાનું નામ સુમિત્રા. ૧૫૯ સિતાએ ધીજ કર્યું. ૧૬૦ જરાસંધની પુત્રિ છવયશા. ૧૬૧ જરાવિદ્યા તેમનાથજીના ચર્હ જળથી નાશ પામી. ૧૬૨ કુંતાજીનો પુત્ર કર્ણ. ૧૬૩ પાંડવોએ જીગારમાં દ્વાપદિ હારી.

૧૬૪ વસુંદેવની ૭૨૦૦૦ સ્ત્રી.

૧૬૫ વસુદેવ પુર્વભવમાં નંદીપેણ હતા વ્યને તેણે સાધુની વૈયાવચ્ચ કરી તે.

૧૬૬ હરીકેશી સુનિનો સુર્વ ભવ.

૧૬૭ પાંચમાં સ્પારામાં સો સો વર્ષે છ મહીના સ્પાયુષ્ય ઘટે.

૧૬૮ પાંચમાં સ્ય રાનો જવનો સ્યાકાર કહોછો તે.

૧૬૯ પાંચમાં વ્યારાની શરૂવ્યાતમાં (૧૨૦) વર્ષનું વ્યાયુષ્ય. ૧૭૦ સૈયુર્ણ પદવી દ્વાર.

૧૭૧ ભરતજીની ચ્યારીસા ભુવનમાં વીંઠી નીકળી પડી.

૧૭૨ ભરતજીને દેવતાએ સાધુનો વેષ ચ્યાપ્યો.

૧૭૩ સાધુનો વેષ દેખીને રાણીઓ હસવા લાગી કહોછો તે.

૬૭૪ શ્રી રિષભદેવજીએ પારણામાં (૧૦૮) ઘડા રારડીના રસના પીધા.

૧૭૫ મરૂદેવી માતાએ (૬૫૦૦૦) પેઢી દીડી.

૧૭૬ મરૂદેવી માતાને રોતાં રોતાં સ્માંખે પડળ વ્યાવ્યા.

૧૭૭ શ્રી રિષભદેવ તથા ઝેયાંસ કુમારનો પુર્વ ભવ.

૧૭૮ ભરતજીએ પુર્વ ભવમાં (૫૦૦) ઝુનિને ચ્યાહાર લ:વી દીધો.

૧૭૯ ખાહુઞળજીએ પુર્વ ભવમાં (૫૦૦) ઝુનિની વૈયાવચ્ચ કરી.

૧૮૦ શ્રી રિષભ દેવજીએ પુર્વ ભવમાં ખળદેને અંતરાય કર્યો તેથી એક વર્ષસુધી ભુખ્યા રહ્યા તે.

૧૮૧ પ્રદ્યુન્ન કુમારને દેવતા હરી ગયા.

૬૮૨ શાંબકુમારનું ચરિત્ર.

૧૮૩ જરાતંધના કાળી કુઞારાદિ પાંચરોં પુત્ર યાદવોની પા. છળ ચ્યાવ્યા.

૧૮૪ યાદવતી કુળદેવીએ કાળી કુમારને છગ્યો.

૧૮૫ રાવણ ચોથી નર્કે ગયા.

૧૮૬ કુંભકર્ણ તથા ઇંદ્રજીત મોક્ષે ગયા.

૧૮૭ કૈારવ પાંડવનું યુદ્ધ.

૮૮ રહેનેમીએ પચાશ સ્ત્રીઓ છાંડી.

૧૮૯ ચેડા રાજાની પૂત્રી ચેલણાએ જેગીઓને જીતી કાત રીને ખવરાવી.

૧૯૦ શાળિભદ્રની ખત્રીશ રાણી. ૧૯૧ શાળિભદ્રની માતાનું નામ ભદ્રા. ૧૯૨ શાળિભદ્રના પિતાનું નામ ગોભદ્ર. ૧૯૩ શાળિભદ્રની ખંહેન સુગુદ્રા. ૬૯૪ શાળિભદ્રનો ખેનેવી ધજો. ૧૯૫ શાળિભદ્ર એક એક દિવરો એક એક સ્ત્રી છાંડતાં. ૧૯૬ ધજાની ચ્યાઠ સ્ત્રી. ૧૯૭ ધભાજી એકજ દિવશે ચ્યાઠ સ્ત્રી ઝાંડી. ૬૯૮ ધભાશાળિભંદે સંથારો કર્યાં. ૧૯૯ નંયારાની જગ્યાએ શાળિભદ્રની માતા ગઇ. ૨૦૦ હજાજીએ આંખન મટકાવી તેથી માક્ષે ગયા. ૨૦૧ શાળિભંદ્રે આંખ મઠકાવી તેથી મોતે ગયા નહીં. ૨૦૨ એવતી સુક્રમાળવું ચરિત્ર. ૨૦૩ દેવશો પડિકમણાની વિધિ. ૨૦૪ રાઈ પંડિકમણાની વિધિ. ૨૦૫ પક્ષી પડિકમણાની વિધિ. ૨૦૬ ચઉમાસી પડિકમણાની વિધિ. ૨૦૭ સંવત્સરી પડિકમણાની વિધિ. ૨૦૮ નદિ ઉતરે તો તેલાનો ડંડ કહોછો તે. ૨૦૯ નાવમાં ખેસીને ઉતરે તોપણ તેલાનો ડંડ કહોછો તે. ૨૧૦ વિજય રાેડ ચ્યને વિજયા રાણીનો ચ્યધિકાર. ૨૧૧ પ્રભુના નિર્વાણ પછી (૯૮૦) વર્ષે પુસ્તક લખાણા. ૨૧૨ ખાર વરશી દ્રકાળ પડ્યો. ૨૧૩ ચંદ્રગુપ્ત રાજાને સોળ સ્વપ્ના ચ્યાવ્યા. ૨૧૪ માંચમા સ્પારાને છેડે છ જીવણીયા સ્પધ્યયન રહેશે. ર૧૫ પાંચમા સ્પારાને છેડે દૂષ્પ સહ સાધુ.

### સમકિત સલ્યોહ્વાર.

- ૨૧૬ પાંચમા ચ્યારોને છેડે ફલ્ગુશ્રી સાધવી.
- ૨૧૭ પાંચમા ચ્યારોને છેડે નાગીલ શ્રાવક.
- ૨૧૮ પાચમા ચ્યારોને છેડે સત્યશ્રી શ્રાવિકા.
- ૨૧૯ એક આર્યા શ્રી મહાનિદેહથી ઝુહપત્તિ લ:વી.
- ૨૨૦ શુળિભદ્ર વેશ્યોને ઘેર રહ્યા.
- ૨૨૧ સિંહગુફાવાસી સાધુ નેપાળ દેરાથી રવ્ર કંપ્યળ લાવ્યા.
- ૨૨૨ દિગંભર મત નીકળ્યો.
- ૨૨૩ ગોસ ળાના ચ્યગિચ્યાર લાખ બ્રાવક કહોછો તે.
- ૨૫૪ વિશ્વકુમારનો સંગંધ.
- રરપ સીલાકા, પ્રતિસિલાકા, મહાસિલાકા વ્યતે વ્યવવસ્થિત વ્યે ચાર પાળાનો વ્યધિકાર.
  - ૨૨૬ લીશ વહેરમાન.
  - ૨૨૭ દશ પ્રદારના કલ્પ
  - ૨૨૮ જંઝુસ્વામીના નીરવાણ પછી દશ ખોલ વિછેદ ગયા.
  - ર૨૯ ગૈાતમ સ્વામીનો તથા બીળ ગણધરોનો પરિવાર.
  - ૨૩૦ ચ્યકાવીશ લખ્ધિના નામ તથા ગુણ.
  - ૨૩૧ ચ્યસઝ્રાઇનું કાળ પ્રમાણ.
  - ૨૩૨ પુણિચ્યા શ્રાવકનો ચ્યધિકાર.
- ૨૩૩ ખાર ચક્રી, નવ ખળદેવ, નવ વાસુદેવ, નવ પ્રતિ વાસુદેવ ક્યા પ્રભુના ચ્યંતરમાં થયા તે.
  - ૨૩૪ સર્વ નારકીઓના પાથડાનું અંતર, ચ્યવગાહના, તથા સ્થિતિ. ૨૩૫ સિદ્ધનો મોઠો દ્વાર.
  - ર૩૬ સાત નર્કના (૪૯) પ્રતર.
  - ૨૩૭ સુધર્મા સ્વામીનું વ્યાયુષ્ય.
  - ૨૩૮ ગૈાતમ સ્વામીનું ચ્યાયુષ્ય.
  - ૨૩૯ જંબુ સ્વામીનું ચ્યાયુષ્ય.
  - ૨૪૦ દેવ લોકના ખાસઠ પ્રતર.
    - ઉપર લખેલા (૨૪૦) ચ્યધિકાર ખત્રીશ સુત્રના મૂળની અંદ

ુંઢકોને પ્રશ્ન.

માલમ પડતા નથી વ્યને ુંઢકો મોને છે તો તેઓ શા વ્યાધા-રથી માને છે?

હવે ખત્રીશ સુત્રમાં જે જે ખોલ કહેલા છે તે છતાં ુંઢકા બાનતા નથી તેમાંના થોડા ખોલ નિરપક્ષ ન્યાયે ભગવંતની વાણી સત્ય માનવાવાળા ચ્યને સુગતિમાં જવાવાળા ભવ્ય જીવોને સાન પ્રાપ્તિ ચ્યર્ધ લખ્યા છે.

૧ શ્રી પ્રક્ષ વ્યાકરણ સુત્રના પાંચમાં સંવર દ્વારમાં સહ્યુના (૧૪) ઉપગરણ પ્રસુચ્મે કહ્યા છે તેનો મૂળ પાઠ ચ્પર્ધ સહેવે વ્યગાઉ લખાયેલ છે. વિચારવું જોઇએ કે જો ડુંઠકો સ્વલિંગી છે તો (૧૪) ઉપગરણ પ્રસુચ્મે કહ્યા છે તે પ્રમાણે રાખતા કેમ નથી ? જો વ્યન્યલિંગી છે તો ગેરના રંગેલા કપડા પહેરવા જોઇએ, જેથી ભોળા લોકો કુંદમાં ક્રેને નહીં; અને જો ગૃહસ્થી છે તો ઠોપી પાધડી પ્રસુખ પહેરવી જોઇએ.

<sup>ૅ</sup>૨ શ્રી નિસીચ સુત્રના પાંચમા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે વિના પ્રમાણુ રજોહરણુ રાખે તો પ્રાયશ્વિત લાગે, વ્યને ડુંઢકોનું રજોહરણુ તો શાસ્ત્રોક્ત પ્રમાણુયુક્ત નથી. યત :

जैभिखु अतिरेग पमाण रय हरणं धरेइ धरंतंवा साइज्जइ ॥७०॥ तं सेवमाणे आवज्जइ मासिय परिहार झणं जग्घाइय ॥८॥

ં ૩ શ્રી નિસિથ સુત્રના ચ્યઢારમાં ઉદ્દેશામાં કપડોને ત્રણુ પસલી રંગ દેવો કહ્યો છે, ચ્યને ડુંઢકો દેતા નથી. યત :

जे भिखु णवएमे वथ्थे लघे तिकडु बहु दिवसिएणं लोधेणवा ककोणवा एहाणवा पोउम चुण्णेणवा वण्णेणवा उलोलेडजवा उवट्टेडजवा उल्होतंवा उवट्टं तंवासाइडजइ ॥५२॥

૧૪ શ્રી નંદી સુચમાં (૧૪૦૦૦) સુત્ર કહ્યા છે, ટુંઢકો માનતા નથી. ઉપર પ્રમાણેના (૧૪) અધિકાર સુત્રમાં કહ્યા છે તેની પશુ ઢુંઢકોને ખયર જણાતી નથી તો તેને સુત્ર ભણેલા કેમ માનવા ? અર્થાત્ અસાનીજ જાણવા.

૧૨ શ્રી ચ્યાવશ્યક સુત્રમાં अમૃદ્ધિ उद्दं अभ्यतंर નો પાઠ કહે વાનો લખ્યો છે, ડુંઢકો કહેતા નથી.

કહ્યા છે, તે પ્રમાણે ડુંઢકો કરતા નથી.

૧૩ શ્રી સમવાયાંગ સુત્રમાં વાંદગાના (૨૫) વ્યાવરયક કરવા

ઘેર ઘેર દેખાડતાં કરે છે. ૧૨ શ્રી વ્યાવશ્યક સુત્રમાં अમૃદ્ધિ કેંદ્ર અभ्यतंर નો પાઠ કહે-

ભ્રષ્ટાચારી દ્રવ્યાશ્યક કરવાવાળા કહ્યા છે. ટુંઢકતા રિખો ઉજળા વસ્ત્ર પેંદ્ધે છે. ૧૧ સુત્રમાં ગૃહસ્થીને ચ્યાહાર દેખાડવાની મના કરી છે, ટુંઢકો

ચ્યતે કુમતિવ્યોએ મન કલ્પિત થાનક એવું નામ રાખી લીધું છે. ૧૦ શ્રી અનુરોગદાર સુત્રમાં ઉજળા વસ્ત્ર પહેરવાવાળાને

૮ શ્રી ભગવતી સુત્રમાં નિર્ધુક્તિ માનવી કહી છે, અને કુમતિઓ માનતા નથી. ૯ સુત્રમાં સાધુ ને રહેવાના મકાનવું નામ ઉપાશ્રય કહ્યું છે,

ુંઢકો તે પ્રમાણે ચ્યાગાર સહીત પચ્ચપાણ કરાવતા નથી. ્ ૭ શ્રી ભગવતી સુત્રમાં નિર્વિરોષ માનવું કહ્યું છે, ુંઢકો મા નતા નથી.

संथारग वत्तव्हा भाणियव्हा. ६ श्री व्यावश्यक प्रमुप सुत्रमा प्रथ्यपाणुना व्यागार हुआ छे.

ભगवती शतक व्याउंने ९६ेशे ७४े ड्यूं छे. यतः एवं गोछुग रयहरणं चोलपट्टग कंबल लट्टी

કહી છે તે પ્રમાણે ટુંઢકો કરતા નથી. ૫ શ્રી ભગવતી, ચ્યાચારંગ, તયા દરા વૈકાળિક સુત્રમાં સાધુને ડાંડો રાખવો કહ્યો છે, કુમતિચ્યો તે પ્રમાણે રાખતા નથી. શ્રી

૪ શ્રી ઉત્તરાધ્વયનના (૨૬) મા વ્યધ્યયનમાં પડિલેહણુ વિધિ

હવે ડુંઢકો વ્યત્તાની વ્યેમ કહે છે કે વ્યમે તો સુત્ર માનીવ્યે છીવ્યે; નિયુક્તિ, ભાષ્ય, ચુર્ણિ, ટીકા વિંગેરે પંચાંગી માનતા નથી. તેનો ઉત્તર—

.सुत्रभं કહ્યું છે કે, अथ्थं भासेइ अरहा सुत्तं गुथ्थंति गणहरा निर्जणं.

અર્ધ—સુત્ર તો ગણધરના રચેલા છે અને અર્ધતો અરિહંતનો કહેલ છે, તો સુત્ર માનવું, અને અર્ધને ખતાવનાર નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, સુર્ણિ, ટીકા ન માનવી એ પ્રત્યક્ષ જિનારા≀ વિરૂદ્ધ છે.

૨. શ્રી પ્રક્ષ વ્યાકરણુ સુત્રમાં કહ્યું છે કે વ્યાકરણુ ભહ્યા વિના સુત્ર વાંચે તેને મુષા ખોલનાર જાણુવો. યત :

नामख्खाय निवाय उवसग्ग तदिय समास संधिपय हेउ जोगिय उणाइ किरिया विहाण धातुसर विभत्तिवन्नयुत्तं तिकालं दसविहपि सच्चंजह भगियंतह कम्मुणा होइं दुवालस विहाई होइ भासा वयणं पिय होइ सोलसविहं एवं आरिहंत मणुन्नायं समािख्खियं संज्ञएणं कालंमियवत्तव्वं.

અર્થ – નામ, ચ્યાખ્યાત, નિપાત, ઉપસર્ગ, તક્ષિત, સમાસ, સંધી, પદ, હેતુ, યોગિક, ઉણાદિક, કિરિયાવિહાણુ, ધાતુ, સ્વર, વિભક્તી, વર્ણુયુક્ત, ત્રણુ કાળ, દશ પ્રકારના સત્ય, ખાર પ્રકારની ભાષા, શોળ પ્રકારના વચન જાણવા. એ રીતે વ્યરિહંતે વ્યાસા કરી છે, એમ જાણી સમ્યક્ર્પ્રકારે બુદ્ધિ વ્યાલોચીને ચારિત્રીવ્યાએ વ્યવસરીને ખોલવું.

ઉપર પ્રમાણે સુત્રમાં કહ્યા છતાં ડુંઢકો વ્યાકરણ ભણ્યા વિના સુત્ર વાંચે છે, તેથી તેચ્મોને જિનાત્તાના ઉત્થાપક સમજવા. ૩. શ્રી સગવાયાંગ સુત્રે તથા નદી સુત્રે કહ્યું છે. યત:

आयारेणं परित्ता वायणा संख्लिडजा अणु उंग दारा संख्लिडजा वेढूा संख्लिडजा सलोगा संख्लि डजाउं निजुत्तिउं संख्लेडजाउं पडिवात्तिउं संख्लि-डजाउं संघयणीउं. इत्यादी.

ઉપર પ્રમાચે સુત્રમાં કહ્યા છતાં ડુંઢકો માનતા નથી તેથી તેઓ સુત્રને વિરાધ છે.

૪. શ્રી ઠાણાંગ સુત્રે ત્રીજે ઠાણુે ચોથે ઉદ્દેસે ત્રણ પ્રકારના પ્રત્યનીક કહ્યા છે. યત:

सुयंपडुचनई पडिणीया पत्रत्ता सुत्त पडिणीए अथ्य पडिणीए तदु भय पडिणीए.

ુંઠકો ચ્યા પ્રમાણું માન્ય કરતા નથી તૈચ્યો જિનશાસનના પ્રત્યનીક છે.

પ. શ્રી હગવતી સુત્રમાં કહ્યું છે કે જે નિર્ધુક્તિ ન માને તેને ચ્યર્ધ પ્રત્યનીક ળાણવો ; હુંઢકો માનતા નથી તેથી તેચ્યો પ્રત્યનીક છે.

૬, શ્રી ચ્યનુયોગદારમાં ખે પ્રકારના ચ્યનુગમ કહ્યા છે. યત :

सुत्तानुगमें निब्जुत्ति अनुगमेय निब्जुत्ति अनु-गमे तिविहे पत्रत्ते उवग्धाय निब्जुत्ति अणुगमे. इ-त्यादि. खेत्त काल्पुरिसेय.

ુંઢકો પંચાંગી માનતા નથી તેવ્યો વ્યા સુત્ર પાઠનો વ્યર્ધ શું કરશે?

. શ્રી ભગવતી સુત્રે શતક (૨૫) મે ઉદ્દેમે ત્રીજે કહ્યું. યતઃ सुत्तथ्थो खळु पढमो,बीउं निड्रुत्ति मिसउं भणिउं॥ सइ उंए निर विसेसो, एसविही होइ अणु उंगो॥ १॥ અર્થ-પ્રથમ સુત્રાર્થ નિશ્વય દેવો, બીજો નિર્યુક્તિ સહીત દેવો, ત્રીજો નિર્વિશેષ સંયુર્સુ દેવો, એ વિધિ અનુયોગ એટલે અર્થ કહેવાની જાણવી. તેથી ત્રીજી વ્યાખ્યામાં ભાષ્ય, ચુર્સુી, તથા ટીકા એ ત્રણનો સમાવેશ થાય છે. આ પ્રમાણે સુત્રમાં કહ્યા છતાં ડુંઢકો પંચાંગી માનતા નથી. તથી તેઓ જિનાત્તાના ઉત્યાપક છે.

८ શ્રી સુયગડાંગ સુત્રના (૨૧) મા અધ્યયનમાં કહ્યું છે. યત: अहागडाई भुजंति, अणमणे कम्मुणा ॥ उन लित्ते वियाणिडजा, अणुनलित्ते तिवापुणो। १॥ एएहिं दोहिं ठाणेहिं, वनझारो न विड्जइ ॥ एएहिं दोहिं ठाणेहिं, आणायारं तुं जाणए ॥२॥ ुंढडो टीडा भानता नथी तो આ સુત્રપાઠનો અર્થ શું કરશે ? डोઈ કહે છે કે ટીકામાં પરસ્પર વિરોધ છે તેથી અને માનતા નથી, તેગુ જાણવું કે શુદ્ધ પરંપરાગત ગુરૂની રોવા કરીને તેમની મત્રીયે અધ્યયન કરે તો ઠાંઈપણ વિરોધ પડતો નથી; અને જો વિરોધના કારણથી અમાન્ય ગણશા તો અત્રીશ મૂળ સુત્રમાં પણ પરસ્પર ઘણા વિરોધ પડે છે. તેના દ્રષ્ટાંત.

૧ શ્રી જંઝુદ્ધીય પજાતી સુત્રમાં રિયભકૂટનો વિસ્તાર મૂળમાં ગ્યાઠ યોજન, મધ્યે છ યોજન, ને ઉપર ચાર યોજન કહ્યો છે; વળી તેજ સુત્રમાં ખીજે ઠેકાણું કહ્યું છે કે પરિયભકૂટનો વિસ્તાર મૂળમાં ખાર યોજન, મધ્યે ચ્યાઠ યોજન, અને ઉપર ચાર યોજન છે; તો એક સુત્રમાંજ ખે વાત શી !

ર શ્રી સમવાયાંગ સુત્રમાં શ્રી મક્ષીનાથ પ્રભુના (પ૭૦૦) ત્રિંગનપર્યવ શાની કહ્યા છે, વ્યને શ્રી શાતા સુત્રમાં (૮૦૦૦) કહ્યા છે તેવું કેમ ?

૩ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સુત્રમાં તેવીશંને અધ્યયને વેદની કર્મની

જયન્ય સ્થિતિ અંતર સુહુર્તની કહી છે, અને શ્રી પંજાવણાજીમાં 🔿 ભાર સુહુર્તની કહી છે તેવું કેમ !

ચ્યેવી રીતે ચ્યનેકફરક છે, તેમાંના સુમારે (૯૦) શ્રી મઘશો વિજયજી કૃત વીર સ્તુતિરૂપ હુંડીના સ્તવનના બાળાબોધમાં પંડિત શ્રી પદ્મવિજયજીએ કહ્યા છે'.

પરંતુ તે ફરક અલ્પમતિ જીવને છે ; કારણ કે કોઈ પાઠાંતર, કોઈ અપેક્ષા, કૌઈ ઉત્સર્ગ, કૌઈ અપવાદ, ક્રોઈ નયે, કોઈ વિધી વાદ તથા કોઇ ચસ્તાિત વાદે છે, તેમજ કોઇ જગ્યાએ વાંચના ભેદ છે, તે ખહુ શ્રુત જાણે છે. તેમાંના ઘણા ફરક તો નિર્યુક્તિ ઠીકા વિગેરેથી મેટે છે, કારણ કે તે નિર્યુક્તિના કર્તા ચઉદ પુર્વધર સમુદ્ર સરખી વુદ્ધિના ઘણી હતા ; ડુંઠકો જેવા મૂઠ્મતિ નહોતા.

્યુર્વાકત પ્રકારે મ્યનાચારી, ભ્રષ્ટ, કુશીળી, કુર્લિગી, જૈનમત, ચવુવિધ સંય ચ્યને દેવગુર શાસ્ત્રેને નીંદવાવાળા, સ્વઇંદમતિ, તથા દૈત્ય સરખા રૂપના ધરનારાચ્યોને સાધુ માનવા ચ્યને તેના ધર્મની ઉદય ઉદય પૂજા કહેવી તથા લખવી તે મહા મિથ્યા દ્રષ્ટી-ચ્યોનું કાર્ય છે.

પહેલા પ્રશ્નોત્તરની છેવંટે જેઠા ઠુંઠકે શ્રો સુયગડાંગ સૂત્રની ગાથા લખીને પોતાની પરંપરા બાંધી છે તે અસત્ય છે, ઠારણ કે તે ગાથાઓમાં સિદ્ધાંતકારે એમ નથી કહ્યું કે પાંચમા વ્યારામાં સુખર્મધા ઠુંઠકો મારી પરંપરામાં થરો; માટે તે ગાથા લખવે કરીને ઠુંઠક પંચ સાચો છે એમ સિદ્ધ થતું નથી, પરંતુ ઠુંઠક પંચ વેરયા પૂત્ર તુલ્ય છે એમતો વ્યા ગ્રંથમાં વ્યગાઉ સાખીત કરેલું છે.

ઇતિ પ્રથમ પ્રશ્નોત્તરનું ખંડન સંપૂર્ણ.

ર. આર્યક્ષેત્રની મર્ચાદા વિષે. બીજા પ્રક્ષોત્તરમાં જેડારિખે લખ્યું છે કે "તારાતંબોળમાં

૧ જૂઓ પ્રકરણ રત્નાકર ભાગ 3 જો પૃષ્ટ ૧૮૨.

જૈનીઓ જૈનમતના મંદીર મૉનેછે" તેની ઉપર શ્રી વૃહત્કલ્પનો પાઢ લખી આર્યક્ષેત્રની મર્યાદા ભતાવીને પુર્વાક્ત વચનનું ખંડન કર્યું છે; જેઠમક્ષવું તે સર્વ લખાણુ મૃષાનાદ છે. કારણું કે જૈનશા સ્ત્રમાં તારાતંમોળમાં જૈનમત અથવા જૈનમંદિર લખ્યા નથી,તેમજ અમે તેવી રીતે માનતા પણુ નથી, આરતો જેઠમક્ષના માથામાં વિના પ્રયોજને પુજક્ષી ઉત્પજા થઇ છે; તથી તે પ્રશ્નોત્તરજ જીડોછે.

વળી શ્રી વૃહત્કલ્પનો પાઠ અને અર્ધ લખ્યો છે તે પણ જીએ છે; કારણ કે પ્રથમતો જે પાઠ લખ્યો છે તે ભૂલોએ ભરેલો છે, અને તેનો અર્થ લખ્યો છે તે મહાલ્વષ્ટ, સ્વકપોળ કલ્પિત, જીહોજ લખેલો છે. તેણે લખ્યું છે કે – "દલિણે કોસંબી નગરી લગે છે તેવોર દલિણ દિશે સમુદ્ર નજીક છે, આગે સમુદ્ર જગતી લગે છે તેવારે સમુદ્રનો શોકારણ રહ્યો" જીઓ જેઠમલની મુર્ખતા ! કે કોસંબી નગરી પ્રયાગની પાંસ હતી, જે સ્થળે હાલ કોસમ ગામ વસેછે. વળી આવશ્યક સૂત્રમાં કહું છે કે કોસંબી નગરી યમુના નદીને કિ-નારે છે, જેએ મૂઢમતિ લખે કે કોસંબી દલિણ દેશમાં સમુદ્રના કિનારાપર છે, આ કોસંબી કોણ ડુંઢકે વસાવી છે વાર ! તે મૂઢ કરતાં ઇંગ્રેજ સરકારની સમજ પણ ઠીક છે, કેમંકે તેમણે પણ કોસંબી પ્રયાગની પાંસેજ લખી છે, તેટલા માટે જેઠમલતું લખવું સર્વે જીઠું છે. શેય અર્થ પણ એવીજ રીતે જીણે છે.

ત્યાર પછી સોળ સુપન તથા તિર્થ સંતધી હકીકત દર્શાવીને ચ્યાટલુંજ ચ્યાર્યક્ષેત્ર છે ચ્યેઞ સિદ્ધ કર્યું છે તેનો પ્રત્યુત્તર ચ્યગાઉ ચ્યાવી ગયો છે. ઇતિ

## ૩. પ્રતિમાનો સ્થિતિનો અધિકાર.

ત્રીજા પ્રશ્નોત્તરમાં જેડાએ "પ્રતિમા અનંખ્યાતા કાળ સુધી રહી શક્તી નથી" તે ઉપર શ્રી ભગવતો સૂત્રનો પાડ લખ્યો છે પરંતુ તે પાઠ તથા અર્થમાં થગીજ ભૂલા છે, આ લખાણુ ઉપરથી

Jain Educationa International

તો જણાય છે કે જેઠમક્ષ મહા વ્યરાતી હતો અને દહીંને ભુલાવે કપાસ ખાતો હતો; કેમકે અમેતો પ્રતિમા અતંખ્યાતા કાળ સુધી રહી તે દેવ સહાયથી મા ીએ છીએ, અને શ્રી ભગવતી સુત્રમાં જે સ્થિતિ કહીછે તે દેવ સહાય વિના સ્વભાવિક સ્થિતિ કહીછે, અને દેવ શક્તિતો અગાધ છે.

વળી હુંઢકો પણ કહેછે કે ચક્રવર્તિ છખંડ સાધી વ્યહંકાર યુક્ત થઇને સ્વિભકૂટ પર્વત ઉપર નામ લખવાને ળાયછે, ત્યાં તે પર્વત ઉપર ઘણા નામ દ્રષ્ટીચ્ચે પડવાથી પોતાનો વ્યહંકાર ઉતરી જાયછે; પછી ચ્યેક નામ ભુંસાડીને પોતાનું નામ લખે છે. હવે વિ-ચારી જી્ચ્યો કે ભરત ચક્રવર્તિ થયા ત્યારે ચ્યઢાર ક્રોડાક્રોડી સાગ-રોયમનોતો શ્રી ભરતક્ષેત્રમાં ધર્મવિરહ હતો તો તેટલા ચ્યસંખ્યાતા કાળની વ્યગાઉ થઈ ગયેલા ચક્રવર્તિનું કૃત્રીમ નામ વ્યસંખ્યાતો કાળ રહ્યું તો દેવ સાનીધ્યથી શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથનું બીંખ તથા શ્રી વ્યષ્ટાપદ પર્વત રહે તેમાં કાઈ પણ વ્યસંભવીત નથી.

વળી શ્રી જંઝુઢીપપજાતી સુત્રમાં પ્રથમ વ્યારે ભરતતેત્રહૈ વર્હાન કરેલું છે તે નીચે પ્રમાણે યતઃ

तीसेणं समए भारहेवासे तथ्य तथ्य बहवेव-णराइडं पणत्ताउं किन्हाउं किन्ह भासाउं जाव मणोहराउं रयमत्त उप्पय कोरग भिंगारग कोड लग जीव जीवग णंदिमुह काविल पिंगल लखग कारंडक चक्कवाय कल्हंस सारस झ्प्रणेग सउण गण मिहुण विरियाउं सहुणत्तिए महुर सरणादि ताउ संपिडिय णाणाविहा गुछवावी पुख्कारेणिदि हियासु, इत्यादि ચ્પર્થ—તે સમયને વિષે ભરતક્ષેત્રમાં ત્યાં ત્યાં ધણી વનરાજી છે, કૃષ્ન કૃષ્નવર્ણ શોભાવત્ યાવત્ મનોહર છે. રક્ત મદે કરી ભ મરા, કોરક, ભીંગારક, કોડલક, જીવ જીવક, નંદીયુખ, કપીલ, પીં-ગળ, લખગ, કારંડક, ચક્રવાક, કળહંસ, સારસ, અનેક પક્ષીઓના જોડાં તેણે કરી સહીત છે વૃક્ષ, મધુર સ્વરે કરી એકડા થયા છે, નાના પ્રકારના શુચ્છા, વાવડી, યુષ્કરણી, દિધીકા, વિગેરેમાં પક્ષી વિચેરે છે.

ઉપર લખેલા સુત્રપાઠમાં પ્રથમ સ્પારે ભરતત્વેત્રમાં વાયડી, પુષ્કરણી વિગેરેનું વર્ણન કરેલું છે, તો વિચારો કે તે વાયડી કોણે કરાવી? શાશ્વતીતો છે નહીં, કારણુ કે સુત્રોમાં તે વાવો શાશ્વતી કહેલી નથી; સ્પને તે કાળમાંતો જીગળીસ્પા નવક્રોડાક્રોડી સાગરો-પમથી ભરતવેત્રમાં હતા તેસ્પોનેતો સ્પે વાવ પ્રસુખ કરવાપહ્યું છે નહીં, તો ત્યાર સ્પગાઉની સ્પેટલે નવક્રોડાક્રોડી સાગરોપમ જેટલા સ્પત્તંખ્યાતા કાળની તે વાવો રહી તો શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથની પ્રતિ-મા તથા સ્પષ્ટાપદજી ઉપરના જીનમંદીર દેવસાનીધ્યથી સ્પતંખ્યાતા કાળ રહે તેમાં શું સ્પાર્શ્વર્ય છે.

પ્રક્ષને અંતે જેઠા સુઢમતિએ લખ્યું છે કે "પૃથ્વીકાયની સ્થિતિતો બાવીશ હજાર વર્ષની ઉત્કૃષ્ટી છે, અને દેવતાઓની શક્તિ કાંઈ ચ્યાયુબ્ય વધારી શકવાની નથી"ચ્યા પ્રમાણે લખવાથી તેણે નિઃકેવળ પોતાની સુર્ખતા દર્શાવી છે, કારણ કે પ્રતિમા કાંઈ પૃથ્વીકાયના જીવયુક્ત નથી, પણ પૃથ્વીકાયનું દળ છે. વળી જેઠો લખેછે કે "પહાડો તો પૃથ્વી થકી લાગ્યા રહેલા છે તેથી વધારે વર્ષ રહેછે, પણ તેમાંથી પથ્થરનો કટકો જીદો કીધો હોયતો બા વીશ હજાર વર્ષ ઉપરાંત રહે નહીં." તેના વ્યા લખવા પ્રમાણે તો તે પથરો નાશ પાંગે એટલે યુદ્ધળ પણ રહે નહીં એગ સિદ્ધ કં કોઈ ડુંઠકનું વ્યાયુબ્ય સો ચર્ષનું હોય તો તે પુરૂં થયેથી તેનું પુદ્દગળ પણ સ્વયંગેવ નારાજ પાંગી જાયછે, એટલે તેને વ્યગ્નીદાહ કરવોજ પ-

#### સઞકિત સક્યોહ્વાર.

ડતો નથી; ચ્યાવા ચ્યજ્ઞાનપણાએ યુક્ત ચ્યજ્ઞાનીના લખવા ઉપર ભફંશો રાખવો તે સંસારમાં ભ્રમણ કરાવવાનો હેવુજ છે. ઇતિ

## ૪. આધાકરમી આહાર વિષે.

ચૌથા પ્રશ્નોત્તરમાં લખ્યું છે કે બંદેવ ચરૂ ધર્મને કાજે ચ્યાધા-કર્મી ચ્યાહાર દીજે તો લાભ છે" જેઠા દુંઠકનું ચ્યા લખવું નિ:કે-વળ જીઠું છે. કારણું કે ચ્યમારા શાસ્ત્રમાં એમ એકાંત કોઈ પસુ જગ્યાએ લખ્યું નથી, ચ્યને અંમે એવી રીતે માનતા પસુ નથી.

વળી જેઠા કુમતિએ લખ્યું છે કે "શ્રી ભગવતિ સુત્રના પં-ચમા શતકના છઠા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કે જીવ હણું, જીઠું ખોલે, સાધુંને વ્યણેષણીક આહાર વહોરાવે તો અક્પ આયુષ્ય બાંધે" આ પાઠ સત્ય છે. પરંતુ તે પાઠમાં જીવ હણું, જીઠું બોલે, એવુ લખ્યું છે તે આહારની બાબતમાં સમજવું. સાધુને અર્થ આહાર નીપળવતાં હિંસા થાય તે હિંસા, અને સાધુને નિત્રિત્તે કર્યા છતાં પોતાને ચ્પર્ધ કહેવું તે અસત્ય સમજવું, વળી તેજ ઉદ્દેસાના ત્યાર પછીના આળાવામાં લખ્યું છે કે જીવદયા પોળે, અસત્ય ન બોલે, સાધુને સુઝતો આહાર વહોરાવે તો દીધ ગ્યાયુષ્ય બાંધે. આ અ:. ળાવાની અપેક્ષાએ અલ્ય આયુષ્ય પણ શુબ બાંધે, આરૂબ ળાણું નહિ. કારણું કે તેજ સુત્રના આઠના શતફના છઠા ઉદ્દેસા-માં કહ્યું છે. યત:

समणोवासगस्तणं भंते तहारुवं समणंवा मा-हणंवा अफासुएणं अणेसाणिइजेणं असणं पाणं जाव पडिलामेमाणे किंकइजद ? गोयमा ! बहुतरियासे निडजरा कडजद अष्पत्तराएसे पावे कम्मे कड्जाते. અर्ध-साधुने व्यध्ासु व्यश्वेष्धीक्ष आक्षार वक्षोरावतां व्य લ્પતર પાપ અને બહુતર નિર્જરા હોય. તો વિચારો કે બહુ નિર્જરા વાળો જીવ એવું અશુબ આયુષ્ય બાંઘેજ નહિ. પણ જેડમલજીને અત્તાનના આવર્ણથી આ પાઠ દ્રષ્ટીએજ આવ્યો જણાતો નથી. કારણ કે સુર્ખને વિષે શિરોમણી અને કુમતીઓનો સરદાર જેડો આ પ્રક્ષોત્તરની છેવટે "માંસના ભોગી અને માંસના દાતાર એ ખન્ને નર્કગામી હોયછે તેની પેડે આધાર્કમીનું પણ જાણવું" એ પ્રમાણ લખેછે, પરંતુ દેનારને તો પૂર્વોક્ત પાઠમાં બહુ નિર્જરા ક-રવાવાળો કહ્યો છે.

પૃષ્ટ (૧૮) ની પંક્તિ (૧૩) માં જેઠા કુમતિએ વ્યકાસુ વ્ય-ણેષણીકનો અર્થ આધાકની કર્યા છે, પણ વ્યાધાકની તો વ્યણેષ ણીક ચ્યાહારના (૪૨) દોષમાંનો એક દોષ છે પરંતુ તે વ્યક્કલ બહેર મારી ગયાથી સુર્ખ જેઠાને સમળ્યણું નથી.

વળી ટુંઢકો પાટ, પાત્રાં, થાનક વિગેરે નિરંતર ચ્યાધાકમીજ વાપેરે છે; કારણું કે તેના થાનક રીખોને મોટેજ બંધાય છે શ્રાવકો તમાં રહેતા નથી, પાટો પણ રીખોને મપ્ટેજ થાયછે શ્રાવકો તેની ઉપર સુતા નથી, અને પાત્રાં પણ રીખોને મોટેજ બનાવવામાં મ્યાવેછે કારણ કે શ્રાવકો તેમાં ખાતા નથી. વળી તેઓ ભરવાડ, ભાવસાર, છીપા, કલાલ વિગેરે તમામ નીચ જાતીનું વહોરી લાવીને ખાય છે તે પણ દોષયુક્ત ગ્યાહારનુંજ ભક્ષણ કરેછે, કારણ કે શ્રા-વકો તો પ્રતંગે કરીને દોયથી જાણીતા હોયછે, પરંતુ ચ્યા વ્યત્તાની-ઓ તે ખાખતથી સ્વપ્ને પણ જાણીતા હોતા નથી; માટે જેઠા **સુઢમતીએ ચ્યાપેલા માંસના દ્રષ્ટાંત પ્રમાણે** ડુંઠકોના રીખોને, ચ્યેન તમને મ્યાહાર વિગેરે આપનારને અનંતો સંસાર રઝળવું પડેશે. હા ! ઇતિપેદે ! બિચારા વ્યત્તાન પ્રાણીઓ તમારા સરખા કુપાત્રને **ચ્યાહાર વહોરાવે ચ્યને તેમાં પુન્ચ સ**ંગેજે તેની સ્થીતિતો ઉલઠી અતંત સંસાર રઝળવાની થાય છે, મોટે ખહેતર છે કે તે રીખોને મોતાના ઘરમાં પેસવાજ ન દેવા જેથી ચ્યનંત સંસાર રઝળવું ન પડે. શ્રી સુયગડાંગઝમાં ચ્યધ્યયન (૨૧) ને તથા શ્રી ભગવતિ સુ-

ત્રમાં શતક (૮) ઞે રોઞાદિક કારણે આધાકની આહારની આત્રા છે, કારણ વિના નહિ તે પાઠ પ્રથમ પ્રશ્નોત્તરમાં લખી ગયા છીએ. તો આ પાઠ જેઠા ડુંઢકે કેમ ન દીઠો, ભાવે તો તેને નેત્ર નહોતા, પરંતુ શું દ્રવ્યે પણ નેત્ર રહીત હતો ?

વળી શ્રી ભગવતિ સુત્રમાં કહ્યું છે કે રેવતી શ્રાવીકાચ્મે પ્ર ભુનો લોહીખંડવાડો મટાડવા નિમિત્તે બીલ્તેરાપાક બનાવ્યો ચ્મેને ધોડાને મોટે કોળાપાક કરાવ્યો. પ્રભુ કેવળજ્ઞાનના ધણીચ્યે તો પોતાને ચ્પર્વ નીપજાવેલ બીજોરાપાક ન લીધો ચ્પને કોળાપાક લી-ધો; પણ બીજોરાપાક પ્રભુને ચ્પર્ધ નીપજાવીને રેવતી શ્રાવિકા ભાવેતો करेमाणे करેની ચ્પપેક્ષાચ્યે વહોરાવી ચુકી હતી, તો તણ કાંઈ ચ્યલ્પ આયુષ્ય બાંધ્યું જણાતું નથી પણ તિર્ધકર ગોત્ર બાં-ધ્યું જણાય છે.

માટે શ્રી જૈનધર્મની સ્યાદાદ શૈલી સમજ્યા વિના એકાંત ખેંચવો તે સમકિતી જીવનું લક્ષણુ નથી. ઇતિ

A For Led SA

# પ. મુહપત્તિ બાંધે સમુછિંમ જીવની હિંસા વિષે

પાંચમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠા સુઢમતિએ "વાયુકાયના છવની ર ક્ષા વાસ્તે સુહપત્તિ મોઢે બાંધવી" એવું લખ્યું છે પશુ તે તદન વિપરીત છે કારણુ કે મોઢામાંથી નીકળનારા ભાષાના પુદગળથી તો વાયુકાયના જીવ હણુાતા નથી, અને સુખમાંથી પવન નીકળેછે તે થકી હણાય છે તો તમે ટુંઢકો કાષ્ટની યાતો લોઢાની ગેમ તેવી સુહપત્તિ બાંધરો તોપણુ વાયુકાય હણુાયા વિના રહેવાના નથી; કેમકે સુખનો પવન બહાર નીકળ્યા શિવાય રહેતો નથી. સુખનો પવન જો બહાર ન નીકબે પાછો સુખમાંજ જાયતો માણુસ મરી જાય, મોટે એમ નકી સમજવું કે સુહપત્તિ છે તે વસ જીવની જ

## યુહપત્તિ ખાંઘે સમુર્છિમ છવની હિંસા વિષે. 👘 ૪૫

યણા માટેજ છે, તે જ્યારે કામ પડે ત્યારે મોઢા પાસે રાખીને ખો-લવુ. શ્રી ચ્યોઘનિર્ધુક્તિમાં કહ્યું છે કે

संपातिम रयरेणु पमड्डण ठावपाति मुहपत्ति. અર્ધ-સંપાતિમ અર્ધાત માંખી મત્સરાદિ ત્રસ જ્વોની રક્ષા મોટે જ્યારે ખોલે ત્યાંરે મુખવસ્ત્રિકા મુખ વ્યાગળ રાખીને ખોલે.

વળી જેઠા સુઢમતિએ શ્રી ભગવતી સુત્રનો પાઠ તથા ટીકા લખીઝે તે નિઃકેવળ જીડી અને અશુદ્ધ છે; તેમાં વાયુકાયનું નામ ષણુ નથી, તો જેડમલ મૃષાવાદીએ અર્ધમાં લખ્યું છે તે વાયુકાયનું નામ ક્યાંથી કાઢયું ? વળી તે અધિકાર તો શંક્રેદ્રનો છે, અને ટુંઢકો તો દેવતાને અપધંત્રી મૉનેછે તો તેની નિરવદ્ય ભાષા ધર્મરૂપ કેમ માની ? અને જો દેવતાને ધર્મ કરવાવાળા સમજે છે તો શ્રી જીન પ્રતિમા પુજવાથી દેવતાઓ મોક્ષક્ળની પ્રાપ્તિ કરી લેછે તેવું શ્રી -રાયપેરાણી સુત્રમાં કહ્યું છે તે કેમ નથી માનતા ?

વળી ડુંઢકોની પેઠે ઝુહપત્તિ ચ્યાખો દિવસ મોઢે બાંધી રાખ-વાનું કોઈ પણ જૈનશાસ્ત્રોમાં લખ્યું નથી એટલુંજ નહિ પણ ચ્યા-ખો દીવસ ઝુખપાટી બાંધવી તે કુલિંગ છે, દેખવામાં દૈત્યનું ૨૫ દેખાય છે, ગાયો બેંસો બાળકો ચ્યને સુગ્ધાવ્યો દેખીને ડેરે છે, કુત્રા ભેતે છે, લોકો મશ્કરી કરે છે ; એવો કઢંગો વેય દેખીને હિંદુ, ઝુ-સલમાન, ફીરંગી, ઇંગ્રેજો ચ્યને મોટા મોટા ખુદ્ધિમાનો ચ્યાર્સ્વ યામે છે. ડુંકામાં એટલુંજ કે જેટલી જૈનધર્ત્રની નિંદા જગતમાં થયેલી છે તે સર્વ ડુંઠકોએ ઝુખપાટી બાંધીનેજ કરાવેલી છે.

વળી ટુંઢકોંચ્યે મુખે તો પાટી ખાંધી પરંતુ નાક ચ્યેને ગુદા (ચ્યધો દાર) ઉપર પાટી કમ ન ખાંધી ? કારણું કે તે દારના નીક બેલા પતનના ખાકથી પહ્યુ વાયુકાય છવ મરતા હશે વળી શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે કે જે સ્ત્રી હિંસા કરતી હોય તેના હાથથી સાધુચ્યો ભીસા ક્રા નહિ, તો ટુંઢકોની શ્રાવિકાચ્યો જેણું સુખ, નાક, ગુદા ઉપર યાટી ખાંધી હોય તેના હાથથીજ રીખોચ્યે ભીસા હેવી જોઇચ્યે, કારણું કે તેચ્યો ન ખાંધવાથી હિંસા મોનેછે. વળી સુખની અંદરથી નીકળતા ડુંકના સ્પર્શથી બે ઘડી પછી સસુર્છિમ જીવની ઉત્પત્તિ શાસ્ત્રમાં કહીછે, તો ડુંઢકો મહા વ્યજ્ઞાની સુહપત્તિ ખાંધીને વ્યતંખ્યાતા સસુર્છિમ જીવોની હિંસા કરેછે તે પ્રત્યક્ષ છે.

શ્રી ચ્યાચારાંગ સુત્રમાં શ્રુતસ્કંય બીજે ચ્યધ્યયન બીજે ઉદ્દેશે ત્રીજે કહ્યું છે યત:

सैभिरू हुवा भिरू हुणीवा उसासमाणेवा निसास माणेवा कासमाणेवा छियमाणेवा जंभायमाणेवा उ-डुवाएवा वायणिसग्गेवा करेमाणेवा पुट्वामेव आस यंवा पोसयंवा पाणिणा परिपेहित्ता ततो संजयामेव ओसासेब्जा जाव वायणिसग्गेवा करेब्जा.

ભાવાર્થ—ઉત્ધાસ નિશ્વાસ લેતા, ઉધરસ ખાતા, છીંક ખાતા, ખગાસુ ખાતા, ઓડકાર ખાતા, સાધુએ હોયે કરીને બોદું ઢાંકવું. તો વિચારો કે બોદું ખાંધેલું હોય તો ઢાંકવું તું ? માટે જે કુમતિઓ બોઢે ગુહપત્તિ ખાંધીને ફેરેછે તે સુત્ર વિરૂધજ છે.

ત્યાર પછી જેશ ડુંઢકે લખ્યું છે કે "નાક ઢાંકવું કોઈ જગ્યાએ કહ્યું નથી" તો સુખ બાંધવું પણુ ક્યાં કહ્યું છે તે બતાવો !

વળી શાસ્ત્રમાં મુક્રપત્તિ અને રજોહરણ ત્રસ છવની જયણા માટે કહ્યું છે, અને તેને તો મુક્રપત્તિ વાયુકાયની રક્ષા માટે કહો છો તો રજોહરણ શું વાયુકાયની હિંસા માટે રાખો છો? કારણ કે રજોહરણતો આખો દિવસ વારંવાર ફેરવયુંજ પડેછે.

પ્રશ્નને અંતે જેહે નંદમતિ લખેછે કે "પુસ્તકની ગ્યાસાતના ટાળવા માટે ઝુહપત્તિ કહેછે તે ખોટું કહેછે" વ્યા લખવું તેવું વ્ય-સત્ય છે. કારણ કે ઉધાડે મોટે ખોલવાથી મોટાવું ડુંક પુસ્તક ઉપર પંડે તેલી વ્યાસાતના થાયછે તે વાત સંગવિતજ છે. વળી તેણે લ-

## જાત્રા તિર્ધ કહ્યાં છે તે વિષે.

ખ્યું છે કે "પુસ્તક તો મહાવીરસ્વામી નિર્વાણ પછી લખાણાં છે તો ચ્પગાઉ તો કાંઈ પુસ્તકની ચ્પાશાતના થવાની નકોતી" ચ્પા લખાણુ પશુ જેડા નિભવતું વ્યત્રાન યુક્ત છે; કારણુ કે વ્યઢાર લીપીતો શ્રી રિયભદેવના વારાથી પ્રગટ થયેલી છે. ઇતિ.

# ૬. **ભત્રા તિર્થ કહ્યાંછે તે વિષે**.

છકા પ્રશ્નોત્તરમાં જેડાએ ભગવતી સુત્રમાંથી સાધુની યાત્રા જે બતાવી છે તે ઠીક છે, કારણું કે સાધુ જ્યારે શતુંજય, ગીરનાર આદિ તિર્ધાની યાત્રા કરેછે ત્યારે તિર્ધભુર્તીને દેખવાથી તપ, નિયમ, સંયમ, સ્વાધ્યાય, ધ્યાનાદી અધિક વૃદ્ધિમાન થાયછે. શ્રી ત્તાલાજી તથા અંતગડદશાંગ સુત્રમાં કહ્યું છે કે ज्ञाव सित्तुं उत्ते सिद्धा ગ્યા પાઠથી સિદ્ધ થાયછે કે તિર્ધભુમી શુબધર્મનું નિમિત્ત છે. કારણુ કે એમ ન હોય તો સુનિઓને કાંઈ અણુપણ કરવા માટે બીજી જ-ગ્યા નહોતી મળતી એમ નહોતું.

વળી શ્રી વ્યાચારાંગની નિર્ધુક્તિમાં સર્ધ તિર્ધની યાત્રા કરવી લખીછે વ્યને નિર્ધુક્તિ માનવાનું શ્રી સમવાયાંગ તથા નંદીસુત્રમાં કહ્યું છે, પરંતુ ઠુંઢકો નિર્ધુક્તિ માનતા નથી તેથી તેઓ ભિગ્યા દ્રષ્ટી વ્યનંતસંસારી છે.

તિર્ય ખે પ્રકારનાં શા ત્રમાં કહ્યાં છે. ૧ જંગઞતિર્ધ અને ૨ સ્થાવરતિર્ધ. જંગમતિર્ધ સઃધુ, સાધવી, શ્રાવક, શ્રાવિકા, એ ચવુ-વિંધ સંગેને કહીએ; અને સ્થાવરતિર્ધ શ્રી શતુંજય, ગીરનાર, આપ્યુ, અષ્ટાપદ, સમ્બેતશિખર, બેરપર્વત, માનુરોત્તર પર્વત, નંદીશ્વરદ્વિપ, રૂચકદ્વિપ વિગેરે છે, અને તેની યાત્રા જંવાચારણુ, વિદ્યાચારણ યુનિઓ પણ કરે છે.

વળી તિર્થયાત્રાનું ફળ શ્રી મહાકક્ષ્પાદિ શાસ્ત્રોમાં કહું છે. પરંતુ જેના હૃદયની ચ્યાંખન હોય તે ક્યાથી દેખે ચ્યને કોણ ખતાવે? પછી જેઠો કુમતિ લખે છે કે "પર્વત તો હાટ સમાન છે ત્યાં

### સંગઠિત સલ્યો દ્વાર

હુંડીનો શીકારણહાર કોઈ નથી" પરંતુ શાસ્ત્રમાં લખ્હું છે કે જ્યાં જ્યાં તિર્થકરોના જન્મ વિગેરે કલ્યાણુક થયાં છે તે તે ભુમી શ્રાવકે ક્રસવી; કારણું કે તે પ્રણામની શુદ્ધિનું કારણુ છે. યદુક્ત

निख्कमण नाण निव्वाण जम्नभूमीउं वंदइ जिणाणं ॥ णयवसइ साहुजण विरहिय.म्मे देसे बहु गुणेवि ॥२३५॥

ચ્યર્ધ—શ્રાવક જીનેશ્વર સંતંધી દિક્ષા, જ્ઞાન, નિર્વાણ ચ્યને જન્મકેલ્યાણકની ભુમિક્રોને વંદન કરે. વળી સાધુએ કરીને વિરહીત ચ્યેવા દેશને વિષે બીજા બહુ ગુણુ છતાં પણું ન વેસેઃ ચ્યા ગાથા શ્રીમહાવીરસ્વામીના હસ્તદિક્ષિતરાષ્ય શ્રીધર્મદાસગણીની કંહેલી છે.

વળી જેઠો સુઢમતિ લખે છે કે "સંઘ કાઢવો તેમાં કાંઈ લાભ નધી અને સંઘ કાઢવાનું કોઈ જગ્યાએ કહ્યું નથી" તેના ઉત્તરમાં લખવાનું કે જૈનશાસ્ત્રોમાં તો સંઘ કાઢવાનું ધણી જગ્યાએ કહેલું છે. પૂર્વે શ્રી ભરત ચક્રવર્તિ, ડંડવીર્ય રાજા, સગર ચક્રવર્તિ, શ્રી શાં-તિજીન પૂત્ર ચક્રાયુધ, રામચંદ્ર, તથા માંડવો વિગેરે અને પાંચમા ચ્યારામાં પણ જાવડશા, કુમારપાળ, વસ્તુપાળ, તેજપાળ, બહાડ-મંત્રી, વિગેરે એ મહોટા ચ્યાડંબરથી સંઘ કાઢીને તિર્ધયાત્રાઓ કરી છે, અને તે કલ્યાણુકારી શુદ્ધ પરંપરા હુજી સુધી પ્રવર્ત્ત છે, તિર્થ યાત્રા નિમિત્તે સંઘ નીકળે છે, શાસનની પ્રભાવના થયા કરેછે, પરવુ ચ્યારસી છે તે નેત્રવાળાને ઉપયોગની છે આંધળોને ઉપયોગની નથી.

વળી શ્રી પાલણપુર તથા પાલીમાં દહીં છારા ખાઇને તપસ્તી વું ડોળ ધાલનાર રીખોની યાત્રા કરવા મોટે હજારો માણુસો ચોમાસાના દિવસમાં લીલકુલ વિગેરેના વ્યનંતા જીવની હાણી કર-તા ગયા હતા; તથા શ્રી લીંખડીમાં દેવજીરીખને વાંદવા મોટે શ્રી કચ્છ માંડવીથી જાનકીબાઈ સંધુ કાઢીને વ્યાવી હતી ત્યારે તેને કાંશી ખજાવતાં, ગુલાલ ઉરાડતાં, સામેવુ કરીને ગામમાં લઈ

## શ્રી શત્રુંજય શાશ્વતો છે તે વિષે.

ચ્યાવ્યા હતા. એવી રીતે કેટલાક ડુંઢકો સંઘ કાઢી કાઢીને જાય છે તેને વિષે તો તમે પૂન્ય માનોછો, જેની ગતિનું પણ કાંઇ ઠેકાણું વથી (પ્રાયે તો દુર્ગતિ થવી જોઇએ.) અને શ્રી વિત્તરાગ ભગવંત તો નિશ્વયે મોક્ષજ ગયા છે, જેનો ચ્યધિકાર સૂત્રમાં ઠેકાણે ઠે-કાણે છે તેની સંઘ વિગેરે કાઢીને યાત્રા કરવામાં પાપ કહોછે તે ત-મારા પાપ કર્મનો પ્રત્યક્ષ ઉદય છે. ઇતિ.

૭ થી શત્રુંજય શાશ્વતો છે તે વિષે.

સાતમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠો નિજાવ લખે છે કે" જંઝુદિપ પજાતીમાં કહ્યું છે કે શ્રી ભરતખંડમાં વૈતાઢય પર્વત અને ગંગા સિંધુ નદી વર્જીને સર્વે છઠા વ્યારામાં વિછેદ જાશે તો શત્રુંજય તિર્થ શાસ્વતો કેવી રીતે રહેશે. " વ્યા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં લખવાનું કે તે પાઠ તો ઉપલક્ષણ માત્ર છે ; કેમકે ગંગા સિંધુના કુંડ, રિષભકૂટ પર્વત, (૭૨) ખીલ, ગંગા સિંધુની વેદિકા,પ્રમુખ રહેશે તેવી રીતે શત્રંજય પણ રહેશે. પરંતુ જેઠાએ વ્યા વાત લખી છે તે કયા સૂત્રને વ્યાધારે લખી છે ? કારણ કે શ્રી જંઝુદિપ પજાતી સૂત્રમાં તો વૈતાઢય વ્યતે ગંગા સિંધુ વિના ખીજીં રહેશે એમ કહ્યું નથી.

જેઠો સુઢમતિ કહેછે કે પર્વત નહિ રહે, રિયભકૂટ રહેશે ; તો અ મંદમતિને સૂત્રનો પાઠ દેખાણો નહિ કે સુત્રમાં ऊत्तमकुड पव्वय એટલે રિયભકૂટ પર્વત એવું લખ્યું છે અને તે લખે છે કે રિયભકૂટ પર્વત નહીં. ધન્ય છે કુમતિઓ તમારી સુદ્ધિને ! કે અસત્ય ખોલતા અને લખતા જરા પણ ડરતા નથી !

વળી જેઠો લખે છે કે શાશ્વતી વસ્તુ વધતી ઘટતી નથી તે પણ ચ્યસત્ય છે. કારણ કે ગંગા સિંધુનો પટ, ભરતખંડની ભૂમીકા, ગંગા સિંધુની વેદીકા, ચ્યને લવણ સમુદ્રનું પાણી, વિગેરે વેધે ઘેટે છે પરંતુ શાશ્વત છે ; તેવીજ રીતે શત્રુંજય પણ શાશ્વતો છે ; માટે

ુઢંઢકો ! જરા ભિષ્પાત્વ નિંદ્રા છોડીને જાગો અને જીઓ ! વળી જેડા મંદમતિએ લખ્યું છે કે સર્વ " જગ્યાએ સિદ્ધ થયા છે તો શતુંજયમાં શું વિશેષતા છે. " તેનો ઉત્તર – તેમે ડુંઢકો ચુફના **ચરણની રજ મસ્તંકે** લગાવાછો, અને સર્વ જગત્રની ધુળ અને **રાખ, તમારા ગુફના પગની રજ**રૂપ થઈ ચુકેલ છે, માંટે તે સર્વ તમારા મત પ્રમાણે તો ટોપેલે ટોપેલે ભરીને તમારે માથે ઘાલવી જોઇએ તે શા વાસ્તે ઘાલતા નથી? અમે તો જે જગ્યાએ સિદ્ધ થયા છે, અને જેમના નામ જાણીએ છીએ તે જગ્યાને તિર્થરપ માનીએ છીએ. તેમજ શ્રી શુરંજયે સિધ્યાના અધિકાર જ્ઞાતાજી તથા અંતગડ દશાંગ સૂત્રમાં છે.

વળી શ્રી જ્ઞાતાસુત્રમા ગીરનાર તથા સમ્મેત શિખરે સિધ્યાના અધિકાર પગુ છે. વ્યા ચોવીશીના વીશ તિર્થકર સમ્મેત શિખર ઉપર નિર્વાણ પદ પામ્પા છે ; તથા શ્રી જંસુદ્વિપ પભ્નતીમાં રિષભ-દેવજી શ્રી વ્યષ્ટાપદ ઉપર સિધ્યાનો વ્યધિકાર છે ; શ્રી વાસુપુજ્ય સ્વામી ચંપાપુરીએ અને મહાવીર સ્વામી પાવાપુરીએ મોક્ષ પધાર્યા છે ; વિગેરે સર્વે ભૂમિકાને અમે તિર્થરૂપ માનીએ છીએ.

વર્ળા તેને પણ જે જગ્યાએ જે મૂનિએમ સિદ્ધ થયા હોય તેના નામ વિગેરે કથન ચ્યમને ખતાવો, ચ્યમે તે જગ્યોને તિર્થરપ માનીશું. કારણ કે ચ્યને તિર્થને માનીએ છીએ ; નહિ માનવા-વાળોને મિથ્યાત્વ લાંગે છે એ પ્રત્યક્ષ છે. ઇતિ.

૮ કચ બલી કમ્મા શબ્દનો અર્થ.

આઠમા પ્રક્ષોત્તરમાં જેઠા સુઢમતિએ " કય બલી કમ્મા" શખ્દ જે દેવ પુજા વાંચી છે તેનો અર્થ કેશ્વવાને માટે જેમ કોઇ મનુષ્ય ભર સસુદ્રમાં પડ્યા પછી નીકળવાના ફાંફાં મારે તેવી રીતે ફોગટ ફાંફાં માર્યા છે, અને અત્તાની પ્રાણીઓને પોતાના ફંદમાં ફસાવવાને માટે સુત્રપાઠ નાંખી નાંખીને ખોટા પાનાઓ ભર્યા છે. પરંતુ તેથી તેની કાંઇ પણ સિદ્ધી થઇ નથી ; કારણ કે તેના લખેલા (૧૧) પ્રક્ષના ઉત્તર નિચે પ્રમાણે પુક્ષા છે.

ં પહેલા પ્રક્ષમાં લખ્યું છે કે " ભદ્રા સાર્થવાહીએ વાવડી મધ્યે

## કય ખલી કમ્મા શખ્દનો ચ્પર્ધ. પ૧

કોની પ્રતિમા પુજી" તેના ઉત્તરમાં લખવાનું કે વાવડી મધ્યે ગોખલા વિગેરેમાં ચ્યન્ય દેવની મૂર્તિચ્યો હરો તેની પૂજા કરી છે ચ્યને બહાર નિકળ્યા પછી નાગભુત પ્રમુખની પુજા કરી છે, તેમાં કાંઇ પણ વિરોધ નથી ચ્યાજ પણ ઘણી વાવ્યોમાં ગોખલાને વિષે ચ્યન્ય દેવોની મૂર્તિચ્યો તથા સ્થાનક હોય છે, વળી વૈક્ષવો બ્રાહ્મણો વિગેરે ચ્યન્ય મતિયો સ્નાન કરીને તેજ ઠેકાણે ઉભા રહી ચંજળી વતી દેવને જળ ચ્યર્પણ કરે છે તે વાત પ્રસિદ્ધ છે ચ્યને તે પણ બળી કર્મ છે.

બીજા તથા ત્રીજા પ્રક્ષમાં જેઠો કુમતિ લખે છે કે " ચ્યરિહંતે કોની પ્રતિમા યુજી " પણુ ચ્યરે ડુંઢકો !ેનત્ર ઉધાડીને જોશો તો જણાશે કે સુત્રોમાં ચ્યરિહંતે સિદ્ધને નમસ્કાર કર્યાનો ચ્યધિકાર છે, ચ્યને ગૃહસ્થાવાસમાં તિર્થકર સિદ્ધની પ્રતિમા યુજે છે તે પ્રમાણે ચ્યત્રે પણ શ્રી મલ્નિનાથ સ્વામિચ્યે કય ખલી કમ્મા શખ્દે કરીને સિદ્ધની પ્રતિમાની યુજા કરી છે.

૪-૫-૬-૭ મા પ્રશ્નના સ્યધિકારમાં લખ્યું છે કે " મજ્જન ધરમાં કોની યુળા કરી " તેના ઉત્તરમાં ળાણવું જે જ્યાં મજ્જન ગૃહ છે ત્યાંજ દેવગૃહ છે સ્યને તેને વિષે રહેલા દેવની પ્રતિમા યુજી છે. દેરાસર ખે પ્રકારના છે, ધર દેરાસર સ્યને મોટું દેરાસર, તેમાં દ્રાપદી સ્પે પ્રથમ ધર દેરાસરમાં યુળા કરીને પછી મોટા દેરાસરમાં વિશેષ રીતે સત્તર ભેદી યુળા કરી છે હાલ પશુ સ્પેજ પ્રમાણે રીતી પ્રવર્ત છે; ઘણા શ્રાવકો પોતાના ઘર દેરાસરમાં યુળા કરીને પછી મોટા દેરાસરે વંદન યુળા કરવા ળાય છે, દ્રાપદિના સ્પધિકારમાં વસ્ત્ર પહેર્યાની વાત પાછળ લખી છે તે મોટે દેરાસરે જવા યોગ્ય વિશેષ સુંદર વસ્ત્ર પહેર્યા છે પરંતુ "સ્પગાઉ વસ્ત્ર પહેર્યાજ નહોતા, નગન-પણે નાવા ખેઠી હતી" સ્પેવું જેઠા કુમતિસ્પે કલ્પના કરીને કરાવ્યું છે તે સ્પેવી મહા વિવેકી રાજ્ય યુત્રિને સંભવેજ નહિં સ્પે રઠી તા હાલતા નિવિવેકી સ્ત્રીઓની છે.

૮ માં પ્રક્ષમાં લખ્યું છે કે " કઠીયારે વન મધ્યે કોની પુજા

કરી " તેનો ઉત્તર પ્લુક્ષો છે કે વન મધ્યે પોતાને માન્ય જે દેવ હરો તેની તેણે પુળ કરી છે.

૯ માં પ્રશ્નમાં લખ્યું છે કે "કેશી ગણધરે પરદેશી રાજાને નાહી બલી કર્મ કરી દેવ પુજા કરવા ળય એવી રીતે કહ્યું તો ત્યાં પહેલાં કોની પુજા કરી" તેનો ઉત્તર—પ્રથમ પોતાના ઘરમાં ( જેમ ઘણા વૈક્ષવો હાલ પણ દેવ સેવા રાખે છે તેમ ) રાખેલા દેવની પુજા કરીને પછી બહાર નીકળીને મોઠા દેવસ્થાનમાં પુજા કરવાનું કહ્યું છે.

૧૦–૧૧ માં પ્રક્ષમાં '' કોણીક રાજા અને ભરત ચક્રવતિના અધિકારમાં કય ખલી કમ્મા શખ્દ નથી તો તેણે દેવ પુજા કેમ ન કરી એમ લખ્યું છે. " તેનો ઉત્તર—રે સુર્ખા ! એટલુંતો સમજો કે વંદન કરવા જવાની અત્યંત ઉત્સુકતાને લીધે તેણું દેવ પુજા નહીં કરી હોય તો તેમાં આર્લ્ય શું છે ?

આ પ્રમાણે દેરેક પ્રક્ષમાં '' કય ખલી કમ્મા " શખ્દનો ચ્પર્ય દેવપુજા એમ સિદ્ધ થાય છે. વળી નવા દ્રષ્ટાંતો લખીને તેજ ચ્પર્થ સિદ્ધ કરીએ છીએ.

૧ શ્રી રાયપશેણી સુત્રમાં સુર્યાભને અધિકારે સુર્યાભ દેવતા પુજા કરીને પાછો વળ્યો ત્યારે વધેલો પુજાનો સામાન તેણે ખળી પીઠ ઉપર સુક્યો ચ્યેમ સુત્ર પાઠ છે, તે જગ્યાચ્યે પણ ખળી પીઠ ચ્યેટલે પુજાપહારની પીડીકા ચ્યેમ અર્ધ થાય છે.

ર યતિ પ્રતિક્રમણુ સુત્રમાં મંદિપા રાદે આણ અને વઝીપા રાદે આણ એવા પાઠ લખ્યા છે ; તેમાંના પંહેલા પાઠનો વ્યર્થ—ભી-ખારીઓને વાસ્તે ઢાંકણીમાં રાખેલું વ્યક્ષ સાધુઓએ ન વહોરવું, અને બીજા પાઠનો વ્યર્થ—દેવ આગળ નેવેદ ધરેલું વ્યથવા તે નિમિત્તે કાઢેલું વ્યક્ષ સાધુઓએ ન વહોરવું એમ થાય છે.

उ नाम भाળા ગ્રંથમાં કહ્યું છે કે, पूजाईणा सपर्याची, उपहार बलीसमौ. એમ બળી શખ્દનો અર્થ પૂજા થાય છે. ४ નિસીથ તથા વ્યાવશ્યક નિર્યુક્તિમાં પણ બલી શખ્દે દેવ આગળ ધરવાનું નેવેદ કહ્યું છે.

### કય ખલી કમ્મા શખ્દનો અર્થ.

્પ વાસ્તુક શાસ્ત્રમાં તથા જ્યોતિષ શાસ્ત્રમાં પણ ધર દેવતાની ્પૂજા કરી, ભૂતને બળીદાન દઇને ધરમાં પ્રવેશ કરવાનું કહ્યું છે. ચદુક્ત.

गृह प्रवेद्यं सुविनीत वेषः सौम्येयने वासर पूर्व भागे ॥ कूर्याद्विधा आलय देवतार्चा कल्याण भी भूत बली क्रियाच ॥

ચ્યા શ્લોકમાં પણુ ખળી શખેદે નૈવેદ પૂજા થાય છે.

ચ્યા ઉપર ખતાવેલા સઘળા દર્ષાતોથી "કય ખલી કમ્મા " રાખ્દનો ચ્યર્થ દેવ પૂજા સિદ્ધ થાય છે. પરંતુ જેઠા નિજાવે મૂર્ખોને વિષે શિરોમણી થઇને કય ખલી કમ્મા ચ્યેઠેલે "જળ કોંગળા કર્યા " ચ્યેવો વ્યર્થ કર્યો છે. વળી કય કોઉય મંગળ વ્યેઠેલે "કાૈતક મંગલીક પાણીની બ્યંજળી ભરી કોંગળા કીધા " ચ્યેવો વ્યર્થ કર્યા છે તે તમામ મિથ્યા છે. કોઈપણ કોયમાં તેવો ચ્યર્થ કરેલો નથી, તેમ કોઈપણ પંડિત ચ્યેવો વ્યર્થ કરતા નથી. પરંતુ ટુંઢકો મહા મિથ્યા દષ્ટિચ્યો વ્યાકરણ, કાવ્ય, કોય વિગેરેના સાન વિના ચ્યર્થનો ચ્યર્ન્થ કરી ઉત્સુત્ર પ્રરૂપણા કરી વ્યનંત સંસારી થાય છે.

વળી નામ માળામાં કાગડોને ખલી ભુક્ કહ્યો છે; તો રે ડુંઢકો ! મૂર્ખના સરદારો તમારા કહેવા પ્રમાણે તે શું પાણીના કોગળા ખાય છે કે પીઠી ખાય છે ? નહિં, તેમ નથી પણ તેઓ દેવ ચ્યાગળ ચડાવેલી વસ્તુના ખાનાર છે તેથી તેનું નામ ખલી ભુક્ છે. અને તેણે કરીને પણ ખલી ક્રમ્મા શખ્દનો ચ્પર્ય દેવ પૂજા સિદ્ધ થાય છે.

ે વળી જેઠા સુઢમતિએ દ્રાેપદીના અધિકારમાં લખ્યું છે કે " નાહી અને પછી પીડી ચોપડી " જીઓ ! તેની મૂર્ખાઇ ! કે નાહ્યા પછી પીઠી ચોળવી એ ઉચિત હોયજ નહિ. એવી કલ્પના તો અણસમજી બાળક પણુ ન કેરે. પરંતુ જેમ કોઇ મતુષ્ય એક વખત જીઠું ખોલે છે અને તે છુપાવવા વાસ્તે વારંવાર જીઠું ખોલવું પડે છે તેમ ફક્ત એક અર્ધ ફેરવવા મોટે જેમ મનમાં આવે તેમ વારંવાર લખતાં જેઠમક્ષજીએ સંસાર વધી જવાનો કાંઇ પણ ડર ખાધો નથી.

ચ્યાગળ જેઠા ડુંઢકે લખ્યું છે કે '' સમ્યક્ત દષ્ટી ચ્યન્ય દેવને પૂજે છે " તે મિથ્યા છે. કારણ કે ચ્યન્ય દેવને શ્રાવક પૂજે નહિ. મિથ્યા દષ્ટી હોય તે પૂજે. અને શ્રાવકે ગુરૂ મહારાજના સુખે છ ચ્યાગાર સહિત સમ્યક્ત ઉચર્યું હોય તે શાસન દેવતા પ્રસુખ સમ કિત દષ્ટીની ભક્તિ કરે છે તે સાધંત્રીના સંબંધે કરીને કરે છે, તેને ચ્યન્ય દેવ કહેવાતા નથી. વળી જે કોઇ સમ્યક દષ્ટી કોઇપણ ચ્યન્ય દેવને માનશે તે દેવતા ક્યાંતો સમ્યર્ફે દષ્ટી હરો ચ્યથવા તો કોઇ ઉપદ્રવ કરવાવાળો હરો, તેને માટે શ્રાવકને ''દેવાભીઓગેહું'' ચ્યાગાર છે; પરંતુ તુંગીચ્યા નગરીના શ્રાવકોને શું કષ્ટ ચ્યાવી પડ્યું હતું જે ચ્યન્ય દેવને પૂજ્યા ? જેઠો સુઢમતિ કહે છે કે '' ગોર્ગદેવ પૂજ્યા હોય તો સુત્રપાઠ દેખાડો, કારણ કે ચ્યન્ય દેવને શ્રાવક પૂજ્યા હોય તો સુત્રપાઠ દેખાડો, કારણ કે ચ્યન્ય દેવને શ્રાવક પૂજે નહિ.

ર્ષે છેવરે મૂર્ખ જેઠાએ તુંગીઆ નગરીના બ્રાવકે ધરના દેવ પૂજ્યાની ખાખતમાં કુતર્ક કર્યા છે તે તેની મૂઢતાની નિશાની છે. પરંતુ પોતાના ઘર માંહેલા જીન ભૂવનમાં અરિહંત દેવની પૂજા તેણે કરી છે એ નિઃશંસય છે.

વળી શ્રી ઉપાશક દ્રશાંગમાં આણુંદ શ્રાવકેને અધિકારે જે પાઠ છે, તે પ્રમાણે સર્વે શ્રાવકોને મોટે જાણવો. મોટે મૂઢમતિ જેઠાએ ગોત્ર દેવતાની પૂજા તો શ્રાવકેને મોટે ઠરાવી અને જીન પ્રતિમાની પૂજા નિંદી તે મહા મિથ્યા દષ્ટીવું લક્ષણ છે. ઇતિ. — બ્દ્રે⊎ટ્ટેં બ્ટ્રેજ્ે∽—

## ૯. સિદ્ધાયતન શબ્દનો અર્થન

નવમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠા ઝુઢમતિઓ સિદ્ધાયતન શખ્દનો અર્થ

કેરવવા માટે યણીક યુક્તિઓ કરો છે, પરંતુ તે તમામ જીઠી છે. ∌રણ કે સિદ્ધાયતન નામ ગુણ નિષ્પજા છે. સિદ્ધ કે₀ શાશ્વતી ચ્યરિહંતની પ્રતિમાં તેવું ચ્યાયતને કે૦ ઘર તે સિદ્ધાયતન ચ્યા પ્રમાણે તેનો ચર્ય છે. જેઠા કુમતિએ સિહ્લાયતન નામ ગુણુ નિષ્પન નથી એમ ઠરાવવા માટે રિયભદત્ત તથા સંજતિ રાજા વિ-ગેરેનું દષ્ટાંત ચ્યાપેલું છે, કે જેમ તે નામ ગ્રણ નિષ્પભ જણાતા નથી તેમ સિદ્ધાયતન નામ પણ ગુણ નિષ્પન્ન નથી, તે તેવું લખવું વ્યસત્ય છે. કારણું કે વસ્તુ નિરૂપણુ નામ શાસ્ત્રકારોવ્યે સિદ્ધાંતોને વિષે કહ્યાં છે તે ગુણ નિષ્પન્નજ છે. જેમ, ૧ વ્યરિહંત, ૨ સિદ્ધ, ૩ વ્યાચાર્ય, ૪ ઉપાધ્યાય, ૫ સાધુ, ૬ સામઃયક ચારિત્ર, ૭ છેદોપ સ્થાનીય ચારિત્ર, ૮ પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર, ૯ સુક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર, ૧૦ યથા ખ્યાત ચારિત્ર, ૧૧ જંઝુદ્વિપ, ૧૨ લવણુ સગુદ્ર, ૧૩ ધાતકી ખંડ, ૧૪ કાલો દધિ સમુદ્ર, ૧૫ ધ્રતવર સમુદ્ર, ૧૬ દધીવર સમુદ્ર, ૧૭ ક્ષીરવર સમુદ્ર, ૧૮ પારૂણી સમુદ્ર, ૧૯ <mark>શ્</mark>રા-ેંવકના ખાર વ્રત, ૩૧ શ્રાવકની ચ્યગીચ્યાર પડિંમા, ૪૨ ચ્યગીયાર ચ્યંગના નામ, પર ખાર ઉપાંગના નામ, ૬૫ ચુલહીમવંત પર્વત, ૬૬ મહા હીંમવંત પર્વત, ૬૭ રૂપી પર્વત, ૬૮ નિષધ પર્વત, ૬૯ નિ-લવંત પર્વત, ૭૦ નવકાર શી પ્રમુખ દશ પચખાણ, ૮૦ છેલેશ્યા, ૮૬ ચ્યાક કર્મ વિગેરે વસ્તુઓનાં નામ જેમ ગુણું નિષ્પન છે તેમ સિદ્ધાયતન પગુ ગુણુ નિષ્પન્ન નામજ છે.

ખીજા લાેંકીક નામ કથા નિરૂપણમાં, રિષભદત્ત, સૈજતી રાજા વિગેરે કહ્યા છે તે ગુણ નિષ્પક્ષ પણ હોય છે અને વ્યગુણ નિષ્પક્ષ પણ હોય છે કારણ કે તે નામ તેમના માત પિતાએ વ્યાપેલા હોય છે.

૩ જા પ્રક્ષમાં મહા પુરૂષા ખાખત લખ્યું તો તે મહા પાપના કરનારા હતા તેથી મહા પુરૂષા કહ્યા છે, તેમાં કાંઇ ખાધક નથી. પરંવુ તે વાતવું સાન જે જીન શાસ્ત્રની શૈલી જાણતા હોય વ્યને ચ્પપેક્ષા સમજતા હોય તેને થાય. જેઠમલ્નજી સરખા મૃષાવાદી વ્યને સ્વમતિ કલ્પનાચ્યે લખનારેને ક્યાંથી થાય !

૪ થા પ્રક્ષમાં કહેલા વ્યવત્તર વિમાનના નામ ગ્રસુ નિષ્યભજ

છે, અને તેને દ્વિપ સમુદ્રના નામ સાથે સંબંધ હોવાનું કાંઈ કારણ નથી.

પ શ્રી ચ્યનુયોગદારમાં કહેલા ગુણુ નિષ્પન્ન નામના ભેદમા સિદ્ધાયતન નામનો સમાવેશ થાય છે.

૬ ભરતાદિક વિજ્યોમાં માગધ ૧ વરદામ ૨ વ્યને પ્રભાસ 3 એ તિથા કહ્યા છે તે લાકિક તિર્થ છે, તેને માનવાનું સમ્યક્ દેષ્ટીને શું કારણુ છે ? હે ! સુઢ ! ુંઢકો ! કાંઈક વિચાર કરો, કે જેમ વ્યન્ય દર્શનીઓમાં વ્યાચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સાધું, પ્રદ્ભચારી, વિગેરે કેહે છે, વ્યને શાસ્ત્રકારો પણુ તેને સાધુ કહીને ખોલાવે છે, તો તેથી શું તે જૈન દર્શનના સાધુ કહેવારા ? ને તે વાંદવા યોગ્ય થરા ? તેમજ માગધાદિક તિર્થ સમજવા.

૮ શ્રી રિષભાનન ૧ ચંદ્રાનન ૨ વારીષેણુ ૩ વ્યને વર્ધમાન ૪ ચ્યે ચાર નામજ સાશ્વતી જીન પ્રતિમાના છે. કારણુ કે દરેક ચોવીશીમાં પંદર ક્ષેત્રમાં થઇને ચ્યે ચાર નામ લાભે છે. મોટે તે ખાખતમાં જેઠાના કુર્તર્કા જીઠા છે.

૯ મા પ્રશ્નમાં મુઢમતિ લખે છે કે "દ્રાપદિના દેહેરા મધ્ય પ્રતિમા હતી તો તેને સિદ્ધાયતન ન કહ્યો અને જીનધર કેમ કહ્યો " તો રે મુઢ ! જીનગ્રહ તે અસ્હિંત આશ્રો નામ છે, અને સિદ્ધાય તન તે સિદ્ધ આશ્રી નામ છે તેમાં ખાધક શું છે ! નિઃકેવળ ફોકટના કુર્તર્કા કરી ભોળા લોકોને કુંદમાં ક્સાવવાનો જેઠાએ ઉપાયજ કેરેલો છે.

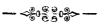
૧૦ મા પ્રક્ષમાં બ્ધર્માસ્થી, વ્યધર્માસ્થી વિગેરે વ્યનાદી સિ દ્ધના નામ કહીને તેને સિદ્ધ ઠરાવીને તેમે કેમ વાંદતા નથી" એવું જેઠા વ્યત્તાનીએ લખ્યું છે, પણું તે ખાખતને સિદ્ધાયતન શખ્દ સાથે કાંઈ પણું સંબંધ નથી, અને તેને વંદન હોયજ નહિ; પરંતુ તમે ટુંઢકો નમોસિદ્ધાણું કહોછો ત્યારે તો તે ધર્માસ્થી વ્યધર્માસ્થીનેજ નમસ્કાર કરતા હશો એમ તમારે મંતેજ ઠેરેછે.

વળી લખ્યું છે કે '' અનંતા કાળની સ્થિતિછે અને સ્વયં સિદ્ધ અભ્યુકીધા થયા માટે સિદ્ધાયતન કહીએ" તો રે બહાસુદ્ધે ! અ- નાદિ કાળની સ્થિતિવાળી વ્યને સ્વયંસિહ ચ્યેવીતો વ્યનેક વસ્તુ-ક્રમોછે, વિમાનોછે, નર્કાવાસાછે, પર્વતો છે, દિપો છે, સમુદ્રોછે, ક્ષેત્રો છે, તો તેને કોઇને કોઇપણ જગ્યાચ્યે સિહ્ધાયતન કહ્યા નથી. માટે ટુંઢકો ! જો ચક્ષુ ઉઘાડીને જોશો તો જણાશે કે ફક્ત શાશ્વતી જ્નપ્રતિમાના ભુવનનેજ સિદ્ધાયતન શાસ્ત્રમાં કહેલછે, વ્યને તેથી જ તેનો ચ્યર્થ વ્યને કરીએ છીએ તે સત્યેછે.

આ પ્રશ્નને આંતે જેહોરિખ લખેછે કે '' વૈતાઢચ પર્વત ઉપર ના નવકુટમાં એકનેજ સિદ્ધાયતન કહ્યો છે બીજાને નથી કહ્યા તેવું કારણ કે બીજા કૂટ દેવદેવી અધિષ્ઠીતછે તેથી તેના નામ બીજા કહ્યાં છે, અને આ કુટ ઉપર કાંઈ નથી તેથી તેને સિદ્ધાયતન ફૂ-ટ કહ્યો છે." પણ કુમતિઓ ! બતાવો જે ક્યાં કહ્યું છે કે બીજા કુટ ઉપર દેવદેવી છે; અને આ કૂટ ઉપર નથી; મનકલ્પિત વાતો કરીને અસત્યનું સ્થાપન કરવું તે કદી પણ થવાનું નથી. આતો જેમ કોઇ મનુષ્ય લીલાગર ભાંગપી તેના કેફમાં ગાંડો થઇ જેવા ગપાટા હાંકે તેવો એક ગપાટો હાંકથો જણાય છે; પરંતુ ઉપરની હ-કીકતથીતો સિદ્ધાયતન નામને ઉલટી પુષ્ઠી મળે છે, કારણ કે જે કૂટ ઉપર સિદ્ધાયતન હોય છે તે કૂટનેજ શાસ્ત્રકારે સિદ્ધયતન કૂટ કહેલો છે.

રે હુંઢકો ! છેવટે લખવાનું એટલુંજ કે શ્રી જીવાભીગમ સ્ ત્રમાં સિદ્ધાયતનનો વિસ્તાર સાધે અધિકારછે તે જરા ધ્યાન દર્ધ તપાસ કરી વાંચશો તો સ્પષ્ટ માલમ પડરો કે તેમાં (૧૦૮) સાશ્વ-તા જીનર્ષીંબછે, અને બીજાપણ ધણા દેવો છત્રધાર ચામરધાર વિ-ગેરેની સુર્ત્તિઓછે અને તેથીજ એમ નિર્ણય થાયછે કે સિદ્ધની પ્રતિમાના ભુવન માટે સિદ્ધાયતન કહ્યુંછે.

વળી ઘણા ડુંઢકો સિદ્ધાયતનમાં સાવ્યતી જીનપ્રતિમા માનેઝેં તેમજ તેને સિદ્ધાયતન કહેછે, પરંતુ જેડમલે તો તે વાતનો પણ સં પુર્શુ રીતે નિષેધ કર્યાછે, તે ઉપરથી ચ્યેમ જણાયછે કે જેડમલ મ-હા ભારે કેમી હતો ચ્યેમાં કાંઇ શક નથી.



## ૧૦ ગૌતમસ્વામી અષ્ટાપદે ચડયા તે વિષે.

ચ્યા દસમા પ્રક્ષમાં જેડમલ કુમતિ લખેછે કે "ભગવંતે ગૈાતમ સ્વામીને કહ્યું કે તેમે ચ્યષ્ટાપદની યાત્રા કરો તો તમને કેવળજ્ઞાન ઉપને" વ્યા લખવું મહા વ્યસત્યછે. શાસ્ત્રોમાં તો એમ લખ્યું છે કે " એકદા શ્રી ગૈાતમસ્વામી ભગવંતથી જીદા કોઇ સ્થળે ગયા હતા ત્યાંથી જ્યારે ભગવંતની પાસે ચ્યાવ્યા ત્યારે દેવતાઓ પરસ્પર વા-તો કરતા હતા કે ભગવંતે આજે વ્યાખ્યાનાવસરે એવું કહ્યું છે કે જે ભચર પોતાની લખ્ધિથી શ્રી ચ્યષ્ટાપદ પર્વતની યાત્રા કરે તે તે. જ ભવમાં મોક્ષગામી થાય. વ્યા વાત સાંભળીને ગૈાતમસ્તામીએ ચ્યષ્ટાપદ જવાની ભગવંતની પાસે વ્યારા માગી, ત્યારે ભગવંતે યણા લાભનું કારણ જાણી ચ્યાત્તા દીધી ; જ્યારે યાત્રા કરી તા-પસોને પ્રતિખોધી ભગવંતની સમીપે ચ્યાવ્યા ત્યારે (૧૫૦૦) તાપસોને કેવળજ્ઞાન ઉપજ્યું; ગૈાતમસ્યામી ઉદાસ થયા કે મેને કેવળ જ્ઞાન ક્યારે થશે ! ત્યારે શ્રી ભગવંતે દ્રમપત્રિકાધ્યયને તથા શ્રી ભગવતી अत्रभां चिरमंसिङ्गेसिमेगोयमा धत्यादि पाक्षेत्रत अक्षीने जात-મને સ્વસ્થ કર્યા." ચ્યા ચ્યધિકાર ચ્યાવશ્યક, ઉત્તરાધ્યયન નિર્ધુક્તિ, તથા ભગવતીવૃત્તિમાં કહ્યો છે, પરંતુ ભાગ્યહીન જેઠાને કેમ દેખા-ય, કાગડાનો સ્વભાવજ છે કે દ્રાક્ષને છોડીને ગંદકીમાં ચાંચ દેવી.

પછી જેઠો નિભવ લખેછે કે "ભગવંતે પંચમહાવ્રત અને પ-ચવીરા ભાવનારૂપ ધર્મ શ્રેણીક, કોણીક, શાળિભદ્ર પ્રગ્રુખની ચ્યા-ગળ કહ્યો છે, પરંતુ જીનમંદીર ખનાવવાનો ઉપદેશ દીધો નથી" ચ્યા લખવું મહા ગુર્ખતાઇનું છે કેમકે શું ભગવંતને ચ્યેમની પાસે મંદીર ખનાવવાનો ઉપદેશ દેવાનું જરૂરી કામ હતું ? તોપણુ તેઓ-એ ખનાવેલા જીનમંદીરોનો અધિકાર સુત્રોમાં ઘણી જગ્યાએ છે તે નીચે પ્રમાણે.

૧ શ્રી ચ્યાવશ્યક સુત્ર તથા યોગશાસ્ત્રમાં શ્રેણીકરાજાના કરાવેલા જીનમંદીરનો ચ્યધિકાર ચાલેલો છે. ગાૈતમસ્વામી ચ્યષ્ટાપદે ચડ્યા તે વિષે.

૨ શ્રી મહાનિસીથ સુત્રમાં કહ્યું છે કે જીનમંદીર ખનાવયા વાળા ખારમા દેવલોક સુધી જાયછે યત:

काउंपिजिणायणेहिं, मंडिआसव्वमेयणिवट्टं ॥

दाणाइचउकेण, सङ्ग्रोगच्छेब्नअच्चुयंजावनपरं ॥

અર્થ. જીન મંદીર કરાવીને પૃથ્વી પટમંડીત કરીને અને દા ્નાદીક ચોરે ( દાન, શિયળ, તપ, ભાવ ) કરીને શ્રાવક વ્યચ્યુત<sup>૧</sup> દેવલોક સુધી જાય, ઉપરાંત ન જાય.

3. શ્રી ચ્યાવશ્યક સૂત્રમાં વગ્ગુર શ્રાવંકે શ્રી પુરિમતાલ નગર-માં શ્રી સલિનાથજીનું જીનમંદીર પનાવીને ઘણા પરિવારે યુક્ત જી-ન પુજા કર્યાનો ચ્યધિકારછે યતઃ

तत्तोयपुरिमताले,वग्गुरइसाणअच्चएपडिमं ॥ माल्ठेजिणायणपडिमा, अन्नाएवंसिबहुगोट्टी ॥२५॥ ४ श्री व्यावश्यक्ष्मां लरत वह्वतिंक्षे ळनमंधिर जनाव्यानो

ચ્યધિકાર કહેલો છે યત:

थुभसयभाउगाणं,चउवीसंचेवांजणघरेकासि ॥

सन्दाजिणाणपडिमां, वन्नपमाणे।हिंनियएहिं ॥८९॥ અર્થ.—સો ભાઇઓના સો સ્થુબર અને ચોલીશ તિર્થંકરના લ્વનંદીર તેમાં સર્વે તિર્થંકરની પ્રતિમાઓ પોતપોતાના વર્ણ તથા શરીરના પ્રમાણયુક્ત ભરત ચક્રવર્તિએ શ્રી વ્યષ્ટાપદ પર્વત ઉપર ભરાવેલીછે.

ય. તેજ સુત્રમાં પ્રભાવતી રાણીએ જીનમંદીર ખનાવ્યાનો તથા નૃત્યાદિક³ જીનપૂજા કર્યાનો ચ્યધિકારે⊗ે યત:

૧ ખારમા દેવલોકનું નામ અચ્યુત દેવલોકછે. ૨ દેરાસર. ૩ નૃત્ય પુજા એ સત્તરબેદી પુજા માંહેલી (૧૬ ) મી યુજાછે.

# अंतेउरचेइहरंकारियं प्भावातिएण्हातातिसंझ अचेदअत्रयादेवीनच्चद्ररायावीणंवायेद

ર્ચ્યય.—અંતે ઉર'ને વિષે ચૈત્ય ધર એટલે જીનમંદીર કરાવ્યું છે; પ્રભાવતી રાણી ન્હાઇને ત્રણકાળને<sup>ર</sup> વિષે તે મંદીરમાં અર્ચા<sup>૩</sup> કરેછે; અન્યદારાણી નાચેછે અને રાજા પોતે વીણા વજાવેછે.

૬. પ્રથમાનુયોગમાં ચ્યનેક શ્રાવક શ્રાવિકાચ્ચે જીનમંદીર **ય-**નાવ્યાનો તથા પુજા કર્યાનો ચ્યધિકારછે.

. તેજ સૂત્રમાં દારકામાં જીનપ્રતિમા પુજ્યાનો ચ્યધિકાર પણુ છે.

૮. શાળિભદ્રના ધરમાં જીનમંદીર તેમજ સુવર્ણ રત્નમય જી નપ્રતિમા હતી, ચ્યને ચ્યે મંદીર શાળિભદ્રના પીતાચ્યે ચ્યનેક દ્વા-રોચ્યે સુશોભિત દેવવિમાન સદશ બનાવેલું હતું યતઃશાળિભદ્ર ચરિત્રે

प्रधानाने कद्वारेन, मयाईदार्ववहेतवे ॥

देवालयंचचक्रेसो,निजचैत्यगृहोपमं ॥५०॥

ઉપર પ્રમાણે કહ્યા છતાં શું જેઠા સુઢમતિએ શાળિભદ્રનું ચરિત્ર નહીં જોયું હોય ! કદાચ ડુંઢકાે કહેરો કે અમે શાળિભદ્રનું ચરિત્ર મા-નતા નથી<sup>ક</sup> તો ખત્રીશ સુત્રમાં શાળિભદ્રનો અધિકાર દોઈ જગ્યાએ છે નહીં તે છતાં જેઠા સુઢમતિએ શાળિસદ્રનો અધિકાર આ પ્રક્ષો ત્રરના ચોથા પ્રક્ષમાં લખ્યોછે તો શું તેના ખાપના ચોપડામાં શા ળિભદ્રનો અધિકારછે કે જેમાં લખ્યુંછે કે શાળિભદ્રે જીનમંદીર નથી ખનાવ્યા ! !

વળી જેઠો કુમતિ લખેછે કે " ભગવંતે શ્રેણીકને કહ્યું કે તું ચાર ખોલ કરેતો નર્કમાં ન જાય પરંતુ એમ નથી કહ્યું કે જીનમં-દીર ખનાવે, યાત્રા કરે તો નર્ક ન જાય" તેનો ઉત્તર-તિર્ધંકર મહા

૧ રાણીઓને રેહેવાનો મહેલ. ૨ પ્રભાત, મધ્યાન્હ, સાંય. ૩ પુજા. ૪ ઘણા ઠુંઢકો શાળિભદ્રનો અધિકાર મોનેછે. રાળની ભક્તિ વંદના કર, ચૌદહજાર સાધુઓની ભક્તિવંદના કર જેણે કરીને તું નર્ક ન જાય. તો વિચારો કે ભગવંતની તથા સાધુ-ઓની ભક્તિ વંદના નર્ક દુર કરવાને સમર્થ ન થઈ તો યાત્રા ક રવાથી નર્ક દુર કેમ થાય ? માટે ભગવંતે તે કાર્ય કહેલું નથી. અને જેઠા સુઢમતિના લખવા પ્રમાણે તો ભગવંતની તથા સાધુ-ઓની વંદના ભક્તિથી પણ કાંઈ પુન્ય બંધાતુ નથી (કારણ કે તે કાર્ય પણ ભગવંતે ઝ્રેણીકને ખતાવ્યું નથી) તો ડુંઠકો સુખખાંધીને લોગસ્સ, નસુથ્થુણું, નવકાર મંત્ર, શા વાસ્તે પઢેછે તેનાથી કાંઈ તમારા મત પ્રમાણે તમારી (નિશ્વય થયેલી) નર્ક દુર થઈ શકવાની નથી. વળી વ્યા વાત ખત્રીશ સૂત્રમાં ન છતાં જેઠાએ કેમ લખી છે ? કારણ કે તે બીજા સૂત્રો ગ્રંથો તથા પ્રકરણો વિગેરે માન્ય કરતો નથી.

વળી જેઠો ઢુંઢક લખેછે કે "સૂર્યકીરણના પુદ્ગળ હાથમાં તો આવતા નથી તો તેને પકડીને ગૈાતમસ્વામો શીરીતે ચડ્યા" તેને અમે પુછીએ છીએ કે જે જીવ ચોલેછે તેને ધર્માસ્થીકાય સહાય દેછે એવું જૈનરાાસ્ત્રોમાં કહેલુંછે તો શું જીવ ધર્માસ્થીકાયને પકડીને ચાલેછે ! નહીં. તેવીજ રીતે જંધાચારણ લખ્ધિવાળા સૂર્યના કીર-ણોની નિશ્રાએ અવલંબીને ઉત્પત્તેછે તે પ્રમાણે ગૈાતમસ્વામી પગુ અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર ચડેલાછે.

વળી ભગવતી સુત્રમાં તો જંધાચારણ તથા વિદ્યાચારણ એ બેનોજ સ્પધિકારછે, પરંતુ ઉપલક્ષણથી બીજા ધણા પ્રકારના ચા-રણ સુનિચ્મો જૈનરાાસ્ત્રોમાં કહ્યાછે તેનાં નામ. વ્યોમચારણ, જ-ળચારણ, પુષ્પચારણ, શ્રેણીચારણ, વ્યગ્નિશિખાચારણ, ધુમ્રચારણ, મર્કટતંતુચારણ, ચક્રમણ જ્યોતિરશ્મિચારણ, વાયુચારણ, નિહારચા રણ, ત્રેધચારણ, ઓસચારણ, તથા કળચારણાદિ જાણવા; તેમાં ધુમ્રવર્તી તે તિર્યગ ચ્યથવા ઉર્ધ્વગમન કરવાને ધુમ્રનું ચ્યાલંપન ક-રીને જે ચ્યરખલિત ગમન કરે તેને ધુમ્રચારણ કહ્યાછે. તથા ચંદ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારાદીકની તથા બીજી કોઇપણ જ્યોતિના કિ-રણોનો ચ્યાશ્રય કરી ગમનાગમન કરે તેને ચક્રમણ જ્યોતિરશ્મિ- ચારણુ કહ્યાછે. અને સાબો અથવા ઉપરાંઠો જે દિશાને વિષે વા-યરો જતો હોય તે દિશાએ તેજ ચ્યાકારા પ્રદેશની બ્રેણીને ચ્યાશ્રય કરીને તેની સાથેજ ચાલે તેને વાયુચારણુ કહ્યાછે; તેજ પ્રમાણે જે યાચારણુ સુર્યના કિરણુની નિશ્રાએ કરી વ્યવલંખીને ઉત્પત્તેછે. ૧ શ્રી ભગવતી સુત્રમાં સતક ત્રીજે ઉદ્દેશે પાંચમે કહ્યુંછે કે સં-

ધના કાર્ય માટે સાધુ લખ્યી ફોરવેતો પ્રાયશ્વિત લાગતુ નથી યત:

से जहानामएकेतिपुरिसे आसि चम्मपायगहायगच्छे

•जाएवामेवअणगारोविभाविअप्पाअसिचम्मपायहथ्य

किचएणं अपाणेणं उड़ंवेहासंउपदब्बा ?हंता उपदब्बा

અર્ધ – જેમ કોઇ પુરંષ વ્યસિ જે તરવાર અને ચર્મપાત્ર ચ-હુણ કરીને જાય. તેમ ભાવી વ્યાત્મા અણુગાર જે તે વ્યસિ, ચ-ર્મપાત્રછે હાથને વિષે જેને એવા (સંધાદીકને કાર્ય) પોતે વ્યાકાશને વિષે ઉત્પત્તે કે૦ જાય ! હા ગાતમ ! જાય. ઉપર પ્રમાણે ભગવંતે કહ્યા છતાં જેઠો વ્યક્કલહીન લંખેછે કે લખ્ધિ ફોરવવાથી સર્વત્ર પ્રાયશ્વિત લોગેછે પણ તેણુ સર્વત્ર લખેલું છે તે જીઠું છે.

આ પ્રક્ષને અંતે (૧૫૦૦) તાપસ કેવળી થયાછે તે ખાખત ખોટી ઠરાવવા માટે જેઠો લેખેછે કે "મહાવીર સ્વામીને તો સા-તર્શે કેવળીની સંપદાંછે અને જો ગાતમ સ્વામીના શિષ્ય કહેશો તો તેને પણ સિદ્ધાંતમાં ઠામ ઠામ પાંચર્સે શિષ્ય કહ્યાછે" તેને ઉત્તર—મહાવીર સ્વામીના શિષ્ય સાતર્સે કેવળી મોક્ષે ગયાછે તે સત્યછે, પરંતુ ગાતમ સ્વામીના શિષ્ય તેથી જીદાછે; આ વાત સ-મજવામાં ન આવી તે નિષ્યાત્વનો ઉદયછે, અને ગાતમ સ્વામીને પાંચર્સે શિષ્ય સિદ્ધાંતોમાં ઠામઠામ કહ્યાછે એમ જેઠમલજી લખેછે તે અસત્યછે. કારણુંકે કોઇપણ સુત્રમાં ગાતમ સ્વામીના પાંચર્સે શિષ્ય કહ્યા નથી. કહ્યા હોય તો એક જગ્યાએ તો દેખાડો ? વા-હરે! જેઠમલજી દેવાનાં પ્રીય!!

૧ વધારે વિસ્તારને વાસ્તે જીઓ પ્રવચનસારોદ્ધાર દ્વાર ૬૮મો.

### નસુચ્યુણંના પાછલા પાઠ વિષે.

વળી શ્રી કલ્પસુત્રમાં ગાેતમ સ્વામીને જે પાંચર્સ શિષ્યનો પરિવાર કહ્યોછે તે દિક્ષા લેતી વખતનોછે પણ ખધા થઇને તો (૫૦૦૦૦) કેવળીની સંપદા ગાેતમસ્વામીને ગ્રંથોમાં કહેલીછે.ઇતિ.

૧૧ નમુચ્થુણંના પાછલા પાઠ વિષે.

જેઠો સુઢમતિ (૧૧) મા પ્રશ્નમાં લેખેછે કે "નસુચ્યુણુંમાં ચ્ય-ધિક પદ વધાર્યોછે" આ લખાણુ અસત્યછે. કારણુંકે અમે નસુચ્યુ ણુંમાં કાંઇ પણ પદ વધાર્યું નથી. નસુચ્યુણું તો ભાવ અસિંહત વિ-દ્યમાનોની સ્તુતિછે અને જે છેક્ષી ગાથાછે તે દ્રવ્ય અસિંહતની સ્તુતિનીછે. ડુંઢકો દ્રવ્ય ચ્યસિંહતને વંદણા કરવી નિષેધ કેરેછે કા-રણુંકે તેઓ તેને અસંજતી સમજેછે એ ઉપરથી એમ જણાયછ કે તેઓની ખુદ્ધિલષ્ટ થઇ ગયેલીછે. શ્રી નંદીસુત્રમાં છવ્વીશ ચ્યા-ચાર્ય જેમાંથી ચોવીશ સ્વર્ગમાં દેવતા થયોછે તેને નમસ્કાર કર્યોછે તો નસુચ્યુણુંના પાછલાપાઠમાં શું મિચ્યોછે. જો ડુંઢકો ચ્યા કારણુ-થી નંદીસુત્રને પણ જીકું કહેરો તો જરૂર તેણે મિચ્યાત્વરૂપી મદી-રાપાન કરીને ખોટી લવરી કરવી શરૂ કરીછે એમ જણાશે.

વળી ડુંઢકો પોતાના શરૂઓ જેઓ મરી ગયેલાછે, અને જે-ઓ જિનાસાના ઉત્થાપક નિભવ હોવાથી અમારી સમજ પ્રમાણે તો નર્ક તિર્યચાદિ ગતિમાંજ ગયા હશે, પણ સુર્ખ ડુંઢકો તેને દેવ ગતિમાં ગયેલા સમજતા હોય તો તેને તેઓ વંદણા કેમ કરેછે, કારણ કે તે અસંયતી, અવિરતી અપચ્ચખાણીછે; કદાચ ડુંઢકો કહેશે કે અમે તો તે શરૂપદેને નમસ્કાર કરીએ છીએ તો રે સુઢો અમારી વંદણા પણ તિર્થકર પદનજાછે અને તે સત્યછે, વળી તેથી કરીને દ્રવ્ય નિક્ષેપો પણ વંદનીક ઠેરેછે.

શ્રી આવશ્યક સુત્રમાં નસુથ્યુણુંનો છેલી ગાથા સહીત પાઠ છે અને તે પ્રમાણિજ અને કહીએ છીએ માટે જેડા કુમતિનું લ-ખવું તદન મિથ્યોછે.

પ્રક્ષને અંતે નસુચ્થુણું ઇંદ્રે કહેલુંછે તે ખાખતમાં ફોગટવું ડૉ-ળાણુ કંડુંછે પણુ તે મૃઢતાની નિશાનીછે. પ્રક્ષની અંતર્ગતમાં દ્રવ્ય નિક્ષેપો વંદનીક નથી અમે ઠરાવ્યું છે તે પ્રત્યક્ષ મિથ્યાછે, કારણ કે શ્રી ઠાણાંગ સુત્રમાં ચોથે ઠાણે ચાર પ્રકારના સત્ય કહેલોછે. યત:

चउव्विहेसचेपत्रत्तेनामसचे, ठवणसचे, दव्वसचे, भावसचे.

ચ્મયે—સત્ય ચાર પ્રકારના કહ્યાંછે. ૧ નામ સત્ય. ૨ સ્થાપના સત્ય. ૩ દ્રવ્યસત્ય. ૪ ભાવસત્ય. ચ્યા સુત્રપાઠમાં દ્રવ્યસત્ય પણ કહ્યું છે વ્યને તેથી દ્રવ્ય નિક્ષેપો સત્યછે વ્યેમ સિદ્ધ થાયછે.

વળી લખ્યું છે કે ''આવતા કાળના તિર્ધકર હજીસુધી અવિ-રતી, અપચ્ચખાણી ચારે ગતિમાં હોય તેને કેમ વંદાય" ? તેનો ઉ-ત્તર. શ્રી રિષભંદેવજીના વારામાં છ આવશ્યકમાં ચઉવીસથ્થો હતો કે નહિ ? અને જો હતોજતો તેઓ બીજા વેવીશ તિર્ધકરને ન-બસ્કાર કરતા હતા કે નહિ ? હુંઢકોના કંહેવા પ્રમાણે તો તેઓ વંદનીક નથી એમ ઠેરેછે અને સ્વિભંદેવજીના વારાના સાધુ પ્રાવકો તો ચઉવીસથ્થો કંહેતા હતા તેથી થવાના વેવીશ તિર્ધકરને નમ-સ્કાર કરતા હતા એમ પ્રત્યક્ષછે, માટે રે મૂઢ ડુંઠકો ! શાસ્ત્રકારે દ્રવ્ય નિક્ષેપો વંદનીક કહ્યોછે તેમાં કાંઈ શક જેવું નથી તો જરા હંડી યુદ્ધિ આળોચીને વિચાર કરો ! અને કુમતજાળ તજી હો. ઇતિ.

૧૨ ચાર નિક્ષેપે અરિંહત વંદનીકછે તે વિષે. બારમા પ્રક્ષોત્તરની આહ્યમાં જેઠાસુઢમતિએ અરિહંત, આ- ચાર્ય અને ધર્મની ઉપર ચાર નિક્ષેપા ઉતાર્યાછે તે તમામ જીઠાછે એવી રીતે શાસ્ત્રમાં કોઈ પણ જગ્યાએ ઉતારેલ નથી અને નામ અરિહંતની બાબતમાં 'રિયભો, શાંતો, નેમો, વીરો" વિગેરે નામ લખીને તેણે શ્રી વિત્તરાગ ભગવંતની મહા અવત્તા કરીછે તે તેની મહા મૂઢતાની નિશાનીછે, અને તેણે કરીનેજ અમે તેને મૂઢમતિનું ઉપનામ આપેલુછે. તે વાર પછી તે લેખેછે કે એકલો ભાવનિક્ષેપો- જ વંદનીકંછે બીજા ત્રણ વંદનીક નથી, પરંતુ તે લખવું તેવું સિ-હ્લાંતોથી વિપરીતછે, કારણ કે સિહ્લાંતોમાં ચારે નિક્ષેપા વંદનીક કહ્યાછે.

જેઠા નિજાવે લખ્યું છે કે "તિર્થકરોનાં જે નામછે તે નામ સં-વ્રાછે, નામ નિક્ષેપો નહિ; નામ નિક્ષેપો તો તિર્થકરોનાં નામ જે વ્યન્ય વસ્તુમાં પામીએ તેછે" વ્યા લખાણ ઉપરથી એમજ નિશ્વય થાયછે કે જેઠા વ્યત્તાનીને જૈનશાસ્ત્રનો કિંચીત પણ ખોધ નહોતો, કેમકે શ્રી અનુયોગ દ્વાર મધ્યે કહ્યુંછે યતઃ

जथ्ययजंजाणिड्जा, निखेवंनिखेवेनिरवसेसं;

जथ्धवियनजाणिड्जा, च उक्तयंनिरिववेतह्छ ॥९॥ અર્થ-જ્યાં જે વસ્તુમાં જેટલા નિક્ષેપા જાણે ત્યાં તેટલા નિક્ષેપા કરે અને જે વસ્તુમાં અધિકા નિક્ષેપા ન જાણી શકે તે વસ્તમાં ચાર નિક્ષેપા તો અવશ્ય કરે.

રે ! કુમતિઓ વિચારો કે શાસ્ત્રકારે તો વસ્તુની માંહે નામ નિક્ષેપો કહ્યોછે અને જેઠો સુઢમતિ લખેછે કે જે વસ્તુતું નામછે તે નામ નિક્ષેપો નહિ, નામ સંસાછે, તો એ મંદમતિને એટલી પણ સમજણ નહોતી કે નામ સંસામાં ને નામ નિક્ષેપામાં કાંઇ ફેર નથી. શ્રીઠાણાંગજીમાં ચોથે ઠાણે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, અને ભાવ,

ત્રોહાણાયાં ગાંધ્યાં કાણુ તામું દેશ ખાવુ કે વિદ્યાપ એ ચાર પ્રકારની સત્ય ભાષા કહીછે, તે વ્યગાઉ લખોયેલેછે. ૧ તેમજ તેજ સુત્રના દશમાં ઠાણામાં દશ પ્રકારના સત્ય કહ્યાછે વ્યને શ્રીપભવણાજીના ભાષા પદમાં પણ દશ પ્રકારના સત્ય કહ્યાછે તેમાં સ્થાપના સત્ય કહેલું છે યત: શ્રીઠાણાંગસેત્રે.

दसविहेसचेपन्नत्तें नहाजणवय, सम्मय, ठवणा, नामे, क्ते, पडुच्चसचेय, ववहार, भाव, जोए, दसमेउवम्म सचेय.

૧ જીવ્યો સુત્રયાઠ પાને ૬૪

અર્થ—દશ પ્રકારના સત્ય કલ્લોછે તલથા, ૧ જનપદ સત્ય, ૨ સમ્મત્ત સત્ય, ૩ સ્થાપના સત્ય, ૪ નામ સલ્ય, ૫ રૂપસત્ય, ૬ પ્ર-તીત સત્ય, ૭ વ્યવહાર સત્ય, ૮ ભાવસત્ય, યોગસત્ય, અને ૧૦ ઉ-પમા સત્ય.

આ સુત્રપાઠથી સ્થાપના નિત્તેપો સત્ય તેમજ વંદનીક ઠેરેછે.

વળી ચોવીરા જીનની સ્તવનારૂપ લોગસ્સનો પાઠ ઉચ્ચા-રણુ કરતા સ્પિભાદીક ચોવીરા પ્રભુનાં નામ પ્રગટપેણુ કહે છે અને વંદના કરેછે તે નામનિક્ષેપાને વંદના છે તેમજ શ્રી રિપભદેવને વારે ચઉવીસચ્થો ભણતા બીજા ત્રેવીરા પ્ર-ભુ રહ્યા તે દ્રવ્ય નિક્ષેપે વંદાયછે. વળી કાઉસગ્ગ કરવાનો ભાળાવો જે ગરિદ્વંત चેરૂગાળં करેમી काउसग્ગં વંદળવત્તિ ગાए. ઇત્યાદીક પાઠ ઉચ્ચારતાં સ્થાપના નિક્ષેપો વંદનીકંછે એમ સિદ્ધ થાયછે, અને તે પાઠ શ્રી આવશ્યક સુત્રમાંછે. આ આળાવો ડુંઠક માનતા નથી તેથી તેમને મસ્તકે આસાભંગરૂપ વજૂદંડનો થાત પેડેછે. વળી શ્રી ભગવતી સુત્રની આહામાં શ્રી ગણધરદેવે થાઢી લીપીને નમસ્કાર કર્યાછે, તે જેમ શાનનો સ્થાપના નિક્ષેપો વંદવા યોગ્યછે તેમજ શ્રી નિર્ધાકરદેવનો સ્થાપના નિક્ષેપો પણ વં-દના કરવા યોગ્યેછે.

• ! ડુંઢકો ! તેમ लोगस्स उज्जो अगरे ભણોછો ત્યારે आरिहं-ते कित्तइसं એ પાક્યડે ચોયીશ અરિહંતની કિર્તના કરોછો તે ચો-વીશ અરિહંતતો હાલ વર્તમાનકાળમાં નથી, તો તમારી વંદના કોને પહોચે છે ! જો તેમ કહેશો કે જે મોક્ષમાં ચોવીશ પ્રલુજી છે તેની કિર્તના કરીએ છીએ તો તે અરિહંતતો હવે સિદ્ધ છે મોટે सिद्ध कित्तइसं કહેવું જોઇએ, અને એમ તેમ કહેતા નથી. કદા-ચ કહેશો કે અતીતકાળમાં જે ચોવીશ તિર્થંકર હતા તેને વંદના કરીએ છીએ તો અતિકાળમાં જે વસ્તુ થઇ બઇ તે દ્રવ્ય નિક્ષેપે છે, ને દ્રવ્ય નિક્ષેપો તો તેમે વંદન યોગ્ય ગણતા નથી; હવે તમારી વંદના કોને પહોચી કદાચ એમ કહેશો કે અતીતકાળમાં જેવા

## ચાર નિક્ષેપે અપરિદ્વંત વંદનીક છે તે વિષે.

સ્પરિદ્ધંત હતા તેવા સ્યમારા ઞનમાં કલ્પીને વંદના કરીએ છીએ તો તે સ્થાપના નિક્ષેપોછે સ્યને સ્થાપના નિક્ષેપો તો તમારા કુ-અત ભાવને લીધે તમે માનતા નથી. હેવે કહો કે એ તમારી વંદના કોને પહોચી ? છેવેટે ચ્યા વાતનું તાત્પર્ય એટલુંજ કે તેમે ડુંઢઠો સ્યત્તાનના ઉદયથી તેમજ દ્વેષ બુદ્ધિથી ભાવ નિક્ષેપા શિવાય ખીજા નિક્ષેપા વાંદવા કબુલ કરતા નથી પરંતુ વંદાયછે ખરા.

વળી સ્થાપના અરિહુંતેને આનંદ શ્રાવક, આંખડ તાપસ, ગ-

હાસતી દ્રાપેદી, વગ્ગુર સ્રાવક, તથા પ્રભાવતી પ્રમુખ અનેક સ્રા-વકોએ, અને ગાતમ, જંધાચારણ, વિદ્યાચારણાદિ અનેક સુનીઓ એ, તેમજ સુર્યાભ, અને વિજ્યાદિ અનેક દેવતાઓએ વંદના ક-રીછે તેના અધિકાર સુત્રોમાં પ્રસિદ્ધછે. વળી શ્રી મહાનિસીય સુ-વમાં કહ્યુંછે કે સાધુ પ્રતિમાને વંદના ન કરે તો પ્રાયસ્થિત આવે. એવી રીતે નામ અને સ્થાપના વંદન કરવા યોગ્યછે તો દ્રવ્ય અને ભાવ તો વંદનીકછેજ તેમાં શું આશ્વર્ય !

જેઠો મંદમતિ પહેલા તથા બીજા પ્રક્ષમાં લખેછે કે "કૃષ્ણુને તથા પ્રેણીકને આવતી ચોવીશીમાં તિર્થકર થવાનું જ્યારે ભગવંતે કહ્યું ત્યારે તેને દ્રવ્યજીન જાણીને કોઇએ કેમ વાંદ્યા નહિં" એ લખવું તદન વિપરીતેછે. કારણું કે તે જગ્યાએ વાંદવા ન વાંદવાનો અધિકાર નથી છતાં એ મતિ કલ્પનાએ કરીને લખેછે કે કોઈએ વાંદ્યા નથી તો એવું ક્યાં લખ્યું છે ? તે બતાવો.

૩-૪-૫ મા પ્રક્ષનો ઉત્તર–મક્ષીકુમરી સ્ત્રીવેષમાં હતી તેથી તે વંદનીક નહિ; તેમજ તેની સ્ત્રીવેષની પ્રતિમા પણ વંદનીક નહિ. ૬ કા પ્રક્ષમાં જેઠા નિભ્નવે ભદ્રિકજીયોને ભુલાવાને લખ્યું છે કે "શ્રી સમવાયાંગ સુત્રમાં વર્તમાન ચોવીશ જીનના નામ કહ્યા ત્યાં વંદે શખ્દ કહ્યોછે, કારણ કે તે ભાવનિક્ષેપે વંદનીકછે; વ્યને વ્યનાગત ચોવીશ જીનના નામ કહ્યા ત્યાં વંદે શખ્દ નથી કહ્યો કારણ કે તે દ્રવ્ય નિક્ષેપછે તેથી વંદનીક નથી" વ્યા લખવું તમામ વ્યસત્યછે; કારણકે શ્રીસમવાયાંગ સુત્રમાં વર્તમાન તથા વ્યનાગત બંને ચોવીશ જીનના નામમાં વંદે શખ્દ નથી પરંતુ તેણે **પ્રેઠ વ્યાવા ફેરફાર પાઠ નાંખીને** 

૬૭

ભોળા જીવોને ક્સાવવા નિમિત્તે જાળ ઝુંથીછે. વળી તે સુઢે ચ્યે-ટલો પણ વિચાર નથી કર્યા કે કદાચ વર્તમાન ચોવીશ જીનના નામમાં વદે શખ્દ હોય તો તે પણ નામનિક્ષેપાને વંદનાછે, પણ ત્યાં ભાવ નિક્ષેપો તો છેજ ક્યાં ?

૭ મા પ્રક્ષના ઉત્તરમાં લખવાનું કે—ગાંગેય અણુગારે ભાવ અરિહંતની શંકા હતી તેથી પ્રથમ વાંધા નહિ અને પરિક્ષા કરીને શૈકા દુર થઇ ત્યારે વાંધા. તેમાં તમારો પંચ શું સિહ્દ થાયછે ! કા-રણુ કે ત્યાં દ્રવ્યનિક્ષેપો વાંદવાનું કાંઇ કારણુજ નથી. પરંતુ રે ! હુંઢકો ! તે જેઠાને નિક્ષેપાનું સાનજ નહોતું એમ આ ઉપરથી સિદ્ધ થાયછે.

ચ્યાઠમા પ્રક્ષમાં લખેછે કે ''શ્રી તીર્થકર દેવ ગૃહવાસે હોય ત્યારે વંદનીક નથી" ચ્યા લખવું તદન ચ્યસત્ય છે. કારણુ કે પ્રભુને ગર્ભવાસથી માંડીને ઇંદ્રે વારંવાર નમસ્કાર કર્યાનો ચ્યધિકાર સુત્રો-માં ઘણી જગ્યાચ્યે છે ચ્યને સિદ્ધાંતકારે દેવતાવ્યોને તો મહા વિ-વિકી ગણ્યા છે. શ્રી દશવૈકાલિક સુત્રના પ્રારંભમાં કહ્યું છે કે –

धम्मोमंगलमुाकेइं, अहिंसासंजमोतवो;

देवावितंनमंसंति, जस्सधम्मेसयामणो ॥१॥

ચ્યા ગાથામાં એમ કહ્યું છે જે ધર્મને વિષે જેવું ઞન સદા વર્ત છે તેને દેવતા પણ નમસ્કાર કરે. અપપિ રાખ્દે એમ સૂચવે છે કે નનુષ્ય કરે તેમાંતો કહેવુંજ શું ? ચ્યા લેખે મનુષ્યથી ચ્યધીક વિ-વેકી દેવતા ઠેરેછે માટે તેમણે ગર્ભાવાસથી માંડીને નમસ્કાર કર્યા છે તો મનુષ્યને કરવા યોગ્યતો છેજ તેમાં કાંઇ ચ્યાર્શ્વય નથી.

છ તો નવુષ્યન કરવા વાગવા છે. તેવા કાઈ તેવવા પ્રેક્ષમાં જેઠો નિ-નવમા પ્રેક્ષમાં તથા તેની ચ્યંતરગતના પ પ્રેક્ષમાં જેઠો નિ-ભવ લખેછે કે ''જમાલીને તથા ગોશાળા પ્રેક્ષખને જીનમારગના પ્રત્યનીક જાણીને તેના શિષ્યો તેને છોડીને ભગવંત પાસે આવ્યા, પરંતુ કોઇએ તેને દ્રવ્યગુરૂ જાણીને નમસ્કાર કર્યા નહિ, મોટે દ્રવ્ય નિક્ષપો વંદનીક નથી." આ પ્રેક્ષનો ઉત્તર-રે! મૂઠ! જેનો ભાવ ચાર નિક્ષેપે ચ્યરિહંત વંદનીક છે તે વિષે.

નિત્તેપો શુદ્ધ છે તેના નામ, સ્થાપના, તથા દ્રવ્ય વંદન પુજન યોગ્ય છે. પરંતુ જેનો ભાવનિક્ષેપોજ ચ્યશુદ્ધ છે તેના નામ, સ્થાપના, તથા દ્રવ્ય ચ્યશુદ્ધજ છે, તો તે વંદન પુજન યોગ્ય નથી. તે માટે ગોશાળો તથા જમાલી વંદનીક નથી કારણ કે તેનો ભાવનિક્ષેપો ચ્યશુદ્ધ છે. માટે રે ટુંઢકો જેમ તમે જીનસાધુ નામ ધરાયોછો ચ્યને જૈનસાધુને કાંઈક લગતો વેષ પહેરોછો, પરંતુ તમોને સમઉતદથી શુદ્ધ પરંપરાવાળા શ્રાવકો માનતા નથી તેમજ જમાલી તથા ગો-શાળાનું સમજી લેવું. વળી તમારા કુપંથમાં પણ જેચ્યો ફસેલા છે તેઓ ખરીવાત જાણેછે ત્યારે જમાલીના શિષ્યોની જેમ તમોને છોડીને શુદ્ધ જૈનમાંગને ચાંગિકાર કેરેછે ચ્યને ફરીને તમારી સ-ન્યુખ પણ જોતા નથી.

૧૦ મા પ્રશ્નમાં લખ્યું છે કે "જેમ મરેલા ભરતારની પ્રતિ-મા કરવાથી સ્ત્રીની કાંઈ પણ ગરજ સરતી નથી તેમ જીનપ્રતિ માથી પણ કાંઈ ગરજ સરતી નથી. મોટે સ્થાપનાનિક્ષેપો વંદનીક નથી." તેનો ઉત્તર—જેમ કોઇ સ્ત્રીનો ભરતાર મરી ગયેલો હોય અને પછી તેજ સ્ત્રી મ્યાસન બીછાવીને પોતાના પતીનું નામ સં-ભાર્યા કરેછે તોપણ તેની ભોગ ચ્યથવા પુત્રોત્પત્તિની ગરજ સરતી નથી, તેમ તમારે દુંઢકોને ચોવીશ તિર્યકરોનો જાપ પણ ન કરવો જોઈએ, કારણ કે તેથી તમારા મત પ્રમાણે તમારી કાંઇ ગરજ સરવાની નથી. ધન્ય છે જેઠા મુઢમતિના લખાણને કે જે લખવાથી પોતે પોતાના પગ ઉપર કુહાડો માર્યા છે એટલુંજ નહિ, પણ આપેલું દશંત જીનપ્રતિમોને લાગુ પણ પડવું નથી.

વળી જેઠમલજી કહેછે કે "ચ્યજવર્ય સ્થાપનાથી શો ફાયદો થાય" તેના ઉત્તરમાં જાણવું કે જેમ સંયમવું સાધન વસ્ત્ર પાત્રા-દિક ચ્યજીવ છે, પણ તેથી ચારિત્ર સધાય છે, તેમજ જીનપ્રતિમાની સ્થાપના તે ત્તાનશુદ્ધિ તથા દર્શનશુદ્ધિ પ્રસુખની હેવુ થાયછે તેનો આજ સમકીતદષ્ટી જીવને પ્રત્યક્ષ વ્યવુભવ છે. વળી સુત્રમાં કહ્યું છે કે છોકરાઓ રસ્તામાં લાકડાનો ધોડો કરીને રમતા હોય ત્યાં સાધુ નીકળે તો "તારો ધોડો વ્યાધો લે" એમ તેને ધોડો કહીને

50

ભોલાવે, પણ લાકડી કહેતો વ્યસત્ય લાગે. કેટલાવ્યેક ડુંઢકો પણ વ્યા વાત કુણલ કરેછે તો વિચારો કે વ્યામાં ધોડાપણું શું છે ૧-્<sup>-≾</sup> ણુ ધોડાપણાની સ્થાપના કરેલી છે માટે સ્થાપના સત્ય જાણુવી.

વળી તેમે ડુંઢકો ખાંડના ગાય, ભેંશ, કુત્રા, હાથી, ધોંડા, પુતલી વિગેરે રમકડાં વહોરીને ખાતા નથી. હવે તેમાં કાંઈ જીવ પહુ તો છે નહિ, પણ જીવપણાની સ્થાપના છે, પરંતુ તે ખાવા યોગ્ય નથી, કારણ કે તેથી પંચેંદ્રી જીવની ધાત જેટલુંજ પાપ લાગે છે એવી રીતે તેમે કહોછો તો તે વાતથી તમારા મત પ્રમાણેજ સ્થાપ-નાનિક્ષેપો સિદ્ધ થાય છે. વળી શ્રી સમવાયાંગ તથા દરાવૈકાલીક પ્રશુખ ઘણાં સુત્રોમાં તેત્રીસ વ્યાશાતના મધ્યે શરૂ સંબંધી પાટી પીઠ સંથારે પગ સંઘટતા ગ્યાસાતના લોગે વ્યેમે કહ્યું છે. હવે વ્યે વસ્તુ પણ વ્યજીવ છે તો તેણે કરીને સ્થાપનાનિક્ષેપો વંદનીક ઠેરેછે.

૧૧ મા પ્રક્ષમાં જેઠા સુઢમતિએ દેવતાઓએ પ્રભુને કરેલી વંદણા, યુજા, જીતઆચારમાં ગણી છે અને તેથી કાંઈ પુન્યખંધ નથી એમ સમજેછે." તો ! રે ! સુર્ખશિરોમણી ડુંઢકો ! જીતઆ-ચાર એટલે શું તે પણ તમે સમજતા નથી. બીળું ન બને તો આટલું તો અવશ્ય કરવું તેવું નામ "જીતઆચાર" જેમ, બ્રાવકો-નો જીતઆચાર છે કે માંસ મદીરા ભક્ષણ ન કરવું, બે ટંક પ્રતિ-ક્રેમણ કરવું વિગેરે; તે અવશ્ય કરણી છે, તો તેથી પુન્ય નથી બંધાતુ એમ કયા શાસ્ત્રમાં કહું છે ! તેથી તો ધણાજ પુન્યનો બંધાતુ એમ કયા શાસ્ત્રમાં કહું છે ! તેથી તો ધણાજ પુન્યનો બંધાતુ એમ કયા શાસ્ત્રમાં કહું છે ! તેથી તો ધણાજ પુન્યનો બંધ થાય છે એ વાત નિઃશંશય છે. વળી શ્રી જંસુદ્ધીપપભતિમાં તિર્ધકરના જન્મ મહોત્સવ કરવા ઇદ્રાદિક આવ્યા છે ત્યાં જીત શખ્દ એકલો નથી. વંદના, પુજના, ભક્તિ, ધર્માદિક જાણીને આ-વ્યા લખ્યા છે. વળી ઉલ્વાઇસુત્રમાં જ્યારે ભગવંત ચંપાનગરીએ પધાર્યા છે ત્યાં પણ તેવીજ રીતનો પાઠ છે. પરંતુ જેઠા સુઢમતિને દુષ્ટી અંધપણાથી દેખાયેલો જણાતો નથી.

વળી મુર્ખ જેઠાએ લખ્યું છે કે ''વાણીઆ પોતાનો કળ આ-ચાર જાણી માંસ ભક્ષણ કરતા નથી તેથી તેઓને પુન્યબંધ નથી" આ લખીને તેણે પોતાની કેવી મુર્ખતા ખતાવી છે, તે એક અ ચાર નિક્ષેપે ચ્યરિહંત વંદનિક છે તે વિષે.

લ્પમતિવાળાને પણ સમજણ પડે તેવી છે. રે! ડુંઢકો ! તમારા મનથી તમારે તે વસ્તુ તજવાથી પુન્યનો બંધ નહિ હોય પણ મ્યને તો ચ્યેમ સમજીએ છીએ કે જેટલા સુમાર્ગ ચ્યેને પુન્યના રસ્તા છે તે ધર્મશાસ્ત્રાનુસારેજ છે. માટે ધર્મશાસ્ત્રથીજ માંસ મદીરાનું ભક્ષણ કરવું તેમાં પાપ છે એવું સ્પષ્ટ માલમ પડેછે ચ્યેને તેથીજ સર્વ શ્રાવકો તેને તજે છે ચ્યેને ઘહા પુન્ય ખાંધે છે.

વળી નસુચ્યુણું કહેવાથી ઇંદ્રે તથા દેવતાઓએ પુન્યનો બંધ કર્યોછે એ વાત પણ નિ:શંશય છે.

વળી દંદ્રે પણ શુભ કરાવીને મહાયુન્ય ઉપાર્જન કર્યું છે ચ્ય-ને ખીજા શ્રાવકોએ તથા રાજાઓએ જીનમંદિર કરાવ્યાં છે અને તેથી સુગતિને પામ્યા છે તે વાત અને ચ્યગાઉ લખી ગયા છીએ. જેઠો લખેછે કે લ્જીનપ્રતિમાં દેખીને શુભ ધ્યાન ઉપજેછે તો **બલિનાય** છેને તથા તેમની સ્ત્રીરૂપની પ્રતિમાને દેખીને છ રાજા કામવ્યાપ્ત કેમ થયા ! મોટે સ્થાપનાનિક્ષેપો વંદનીક નહિ." તેનો <sup>ક</sup> ઉત્તર—મહાસતી સાધવીને રૂપવૈતી દેખીને કેટલાચ્યેક દુષ્ટ પુરૂષોના હુદયમાં કામવિકાર ઉત્પન્ન થાયછે તો તેથી કરીને જેઠાના મત પ્રમાણે તો સાધવી પણ વંદનીક ઠરશે નહિ, વ્યને ભગવંતે તો સાધવીને વંદન નગસ્કારાદિ કરવાનું શ્રાવક શ્રાવિકાને કહેલું છે માટે વ્યા કારણથી તો જેઠો જીનાત્તાનો ઉત્યાપક ઠેરેછે. પરંવુ આ ખાખતમાં સમજવાનું તો એમ છે કે જે ૬ુષ્ટ પુરૂષોને સાધ્વીન ને દેખીને કામ ઉત્પક્ષ થાયછે તે તેમને મોહનીકર્મનો ઉદય વ્યને માઠી ગતિનું બંધન છે; પરંતુ તેથી કાંઈ સાધવી વ્યવંદનીક ઠરતા નથી. તેમજ મક્ષીનાયજીને સ્ત્રીવેદમાં વ્યત્યંત સ્વરૂપવંત દેખીને છ રાજા કામ વ્યાપ્ત થયા તે તેમને મોહનીકર્મનો ઉદય છે. પરંતુ તેથી કરીને દ્રવ્યનિક્ષેપો તથા સ્થાપનાનિક્ષેપો વ્યવંદનીક ઠરતા નથી.

વળી વ્યનાર્ય લોકોને પ્રતિમા દેખીને શુભ ધ્યાન કેમ ઉપજતું નથી ! વ્યેમ જેઠાવ્યે લખ્યું છે પણ તેવું કારણ તો વ્યે છે કે તેણે પ્રતિમાને પોતાના શુદ્ધ દેવરૂપે જાણી નથી, વ્યને જો જાણે તો તેઓને શુભ ધ્યાન ઉપજે, અને તેઓ ભ્યાસાતના કરેજ નહીં. શ્રી ઉવ્વાઇ સુત્રમાં કહ્યુંછે કે.

तंमहाफलंखलुअरिंहताणंभगवंताणंनामगोयमस्स विसवणआए.

ચ્ચર્થ—અશહેત ભગવંતના નાઞ ગોત્રનું શ્રવણુ કરવાનું નિ-જાવે મહા કળછે. આ આળાવે કરીને નામનિક્ષેપો મહા કળદાયક સિદ્ધ થાયછે.

રે ! હુંઢકો ઉપર લખેલી સઘળી ખાખતો ધ્યાન દર્કને વાંચશો ચ્યને વિચાર કરશો, તો ચારે નિંત્તેપા વંદનીકોઈ ચ્યેમ સ્પષ્ટ મા-લમ પડશે. મોટે જેઠમલ જેવા કુમતિચ્યોના ફંદમાં ન ક્સાતાં શુદ્ધ માર્ગને ચ્યોળખીને ચ્યંગીકાર કરો; જેથી કરીને ચ્યાત્માનું કલ્યાણ થાય. ઈતિ.

૧૩ નમુનો દેખીને નામ સાંભરેછે તે વિષે.

તેરમા પ્રક્ષોત્તરમાં જેડો નિક્વલ લખેછે કે "ભગવંતની પ્રતિ માને દેખીને ભગવંત યાદ આવેછે, મોટે તેમે જીનપ્રતિમાને પુજો છો તો કરકંડુ આદી બળદ પ્રમુખને દેખીને પ્રતિખોધ પામ્યાંછે તો તે બળદ પ્રમુખને વંદનીક કેમ માનતા નથી ?" તેનો ઉત્તર–

રે ! ડુંઢકો ! અમે જેનો ભાવ નિક્ષેપો વાંદીએ, પુજીએ છીએ તેનાજ નામાદિક પુજીએ છીએ અને શાસ્ત્રકારે પણ એમજ કહ્યું છે. તો અમે ભાવ બળદાદિકને પુજતા નથી, પુજવા યોગ્ય જાણ-તા નથી, અને તેથી તેના નામાદિકને પણ પુજતા નથી. પણ તમારા માનેલા બત્રીશ સુત્રોમાં કરકંડુ, દુસુખ, નેમીરાજા અને નગઇરાજા શું શું દેખીને પ્રતિખોધ પામ્યા તે છે નહિ અને બીજા સુત્રોને તથા ગ્રંથોને તો તેમે માનતા નથી, તો આ અધિકાર ક્યાંથી લાવીને નાખ્યોછે તે બતાવો.

પછી જેઠમલજી લખેછે કે બ્સુત્રોમાં ચંપા પ્રમુખ નગરીવ્યોમાં સર્વ વસ્તુવ્યોના વર્ણન કર્યા પણ જીનમંદિરના કેમ ન કર્યાં, જો હોત તો કરત, મોટે જીનમંદિર તે વખતે હતાંજ નહિ." તેનો ઉ-

#### નયુનો દેખીને નામ સાંભરે તે વિષે.

् सर—શ્રી ઉબ્વાઇ સુત્રમાં લખ્લું છે કે ચંપાનગરીમાં बहुला आरि-इत चेइआइ અર્થાત્—ચંપાનગરીમાં અરિદ્ધતના ધગુા મંદિર છે. તથા શ્રી સમવાયાંગ તથા ઉપારાક દર્શાંગમાં આનંદાદિક દરા શ્રા-વકોને અધિકારે જીનમંદિર કહ્યાં છે. અને આનંદાદિકોએ તેને વાંદ્યા પુજ્યાછે. આવી સીતે સુત્રપાઠ છતાં જેડા નિજાવે ભિષ્યાત્વના ઉદ્યથી જોયા જણાતા નધી.

વળી લખેછે કે "આજ પ્રતિમાને વંદવા માટે સંધ કાઢો છો તો સાક્ષાત ભગવંતને વંદવા માટે કોઈ શ્રાવકે સંઘ કેમ ન કાઢચે?" તેનો ઉત્તર— અગવંતને વંદન પુજન માટે એકડા થઇને જવું તેવું નામ સંઘછે. તો જ્યારે ભગવંત વિચરતા હતા ત્યારે જ્યાં જ્યાં સમ-વર્સ્યા હતા ત્યાં ત્યાં તે તે ગામના રાજાઓ, રાજપુત્રો, રાઠ, સાર્થ વાહ પ્રયુખ મોટા આડંબરથી ચતુરંગી શી સેના સછ્તે પ્રજોન વંદન કરવા આવ્યા હતા તે સંઘજછે. તેના અનેક દશાંતો સિદ્ધાંતની ચંદર કરવા આવ્યા હતા તે સંઘજછે. તેના અનેક દશાંતો સિદ્ધાંતની ચંદર કરવા આવ્યા હતા તે સંઘજછે. તેના અનેક દશાંતો સિદ્ધાંતની વંદન કરવા આવ્યા હતા તે સંઘજછે. તેના અનેક દશાંતો સિદ્ધાંતની વંદન કરવા આવ્યા હતા તે સંઘજછે. તેના અનેક દશાંતો સિદ્ધાંતની ચંદર કરવા આવ્યા હતા તે સંઘજછે. તેના અનેક દશાંતો સિદ્ધાંતની પશે નવબલાકી તથા નવલછકી એ અઠાર દેશના રાજાઓ એકઠા થઇને પ્રજોને વાંદવા માટે કેટલે કેટલે દુરથી આવ્યાછે. તો તેને પશે સંવજ કહીએ. પરંતુ પૂર્ખ જેકોને " સંઘ" શખ્દના અર્ધની ખબરજ જણાતી નથી. વર્ળી પ્રભુ જંગમ તિર્ધ હતા, ગ્રામાનુગ્રામ વિદ્ધાર કરતા હતા, એક જગ્યાએ સ્થાયી રહેલાપ છું હતું નહી, તેથી તેને દુર વાંદવા માટે વિરોધે કરીને ગયેલ નહોય, તો તેમાં શું વિરોધછે !

વળી ચોથાચ્યારામાં પણ સ્થાવર તિર્થને વાંદવા માટે મોટા મોટા સંધ કાઢીને ઘણા ચ્યાડંપ્યર સાથે ભરત ચક્રવર્તિ વિગેરે ગયેલ છે. તે પ્રમાણે ચ્યાજે પણ સમ્યક્લ્ટીજીવો સંધ કાઢીને યાત્રાર્થ જાયછે એ ચ્યેત્રે ચ્યગાઉ કહી ગયા છીએ.

ચ્યાઞળ તે જેડમલજી લખેછે કે "સિહ્ધાંતોમાં થીવીર ભગવં-' તને વિતરાગ સરખા કહ્યાછે. પરંતુ પ્રતિમાને વિતરાગ સરખી કહી નથી." તેનો ઉત્તર—શ્રી રાયપસેણી સુત્રમાં સુર્યાભને વ્યધિકારે જ્યાં સુર્યાભે જીનપ્રતિમાની શ્વાગળ ધુપ કર્યાછે ત્યાં સુત્ર પોઠે કહ્યું છે કે " ઘુવંદા उर्ण जीणवराणं અર્ધ – જીનેશ્વરને લુપ કર્યા છે " તો અવે કુબતિઓ ! વિચારો કે એ ઠેકાણે જીનપ્રતિમાને છે નવર સમતુલ્ય બંહીછે. વળી શ્રી ઉભ્વાઇ સુત્રમાં પહ્યુ જીનપ્રતિ-ગાને જીનવર સરખી કહીછે તે નેત્ર ઉઘાડીને જોશો તો દેખાશે.

વળી તે લખે છે કે '' ભગવંતના સમવસરણમાં જ્યારે દેવાનંદા આવ્યાં ત્યારે પ્રભુએ કહ્યું છે કે मम अम्मा એટલે મારી મા. પ્ રંતુ કીંહાઇ મારી પ્રતિમા એમ કહ્યું નથી." તેનો ઉત્તર—રે ! ઝુર્ખ પ્રભુને કારણ પડ્યા શિવાય બોલવાની શી જરૂર હતો ? દેવાનંદા પોતાની પાસે આવ્યાં ત્યારે 'મારી મા" એમ કહ્યું છે તેમજ તે ભગવંતની પ્રતિમા પ્રભુની પાસે કોઈ લાવ્યા હોત તો પ્રભુ मम परिमा એમ પણ કહેત તેમાં શું નવાઇ છે ?

છેલા પારિત્રાકમાં જેઠા મુઢમતિએ ઘણા કુર્તર્કોને એ-કઠા કરીને લખ્યું કે ''નમુનો તો ઝાઝી વસ્તુમાંથી થોડી દેખા-ડવી તેવું નામછે.'' પણ મુદે વિચાર્યું નથી કે તેને તો લોક ભા-યામાં હવાતકી " એમ કહેછે અને નમુનો તો મુળ વસ્તુ જેવી હોય તેવી દેખાડવી તેને કહેછે. જેમ વિતરાગ ભગવંત શાંત સુદ્રા-ચ્ચે કરી સહીત પર્યંક વ્યાસને ખીરાજતા હતા તેવી શાંત સુદ્રાવંત જે પ્રતિમાં તેને નસુનો કહીએ, અને તે શાસ્ત્રોક્ત વિધિ પ્રમાણે बंध्न युकन योञ्येळे. वली કહ્યુંછે કे जिणपडिमा≡जिनंपतिमा तीतिजिनमतिमा અર્ધાત જે જેનેશ્વર ભગવંતના આકારને દેખાડે તેવું નામ જીનપ્રતિમાંછે અને પ્રતિમ શખ્દજ તુલ્ય વાંચીછે. પણ દુંઢકો વ્યાકરણના જ્ઞાન રહિત હોવાથી તેને શી ખપર પડે ! વળી જેઠા સુંદે લખ્યું છે કે "સ્ત્રીનો નસુનો સ્ત્રી પણ પુતળી નહિ "તેનો ઉત્તર—શ્રી દરાવૈકાલિકમાં કહ્યુંછે કે જે ઉપાશ્રયમાં સ્ત્રીના ચિત્રા-મણુ હોય તેમાં સાધુચ્યે રહેવું નહિ. તો જેડમલજીના લખવા પ્ર-માંગુે તે સ્ત્રીનો નસુનો નથી, તેમાં કામાદિ ગુણુ નથી, ત્યારે સા-ધુને ન રહેવાનું શું કારણુ ! પણ દુંઢકો ! ચિત્રામણની યુતળોછે તે સ્ત્રીનો નમુનોજ છે. અને તેને દેખીને કામાદિક દોષ ઉત્પન થાયછે. મોટેજ તેમાં રહેવાની સાધુને વ્યાજ્ઞા નથી. તેથી તે જેઠ-

મલનું લખવું તમામ જીઠું છે.

્ બળી જો નસુનો દેખીને નામ સાંભરતું ન હોય તો પોતાના પિતાના વિરેહે તેની સુર્તિ ઉપરથી તે યાદ કેમ વ્યાવેછે ? વળી તેમે ઢુઢીવ્યાવ્યો નરકનાં તથા દેવલોકનાં ચિત્ર પાનામાં કાઢેલાં ખતાયો છો, તે જોઇને ભદ્રિકજીરોને દુઃખનો ત્રાસ કેમ ઉપજે છે ? વ્યને સુખની ઈચ્છા કેમ થાયછે ? પરંતુ તમારૂં લખવું સ્વકપોલ કસ્પિત છે, વ્યને વ્યા વાત ખરીજ છે કે પ્રભુની શાંત સુદ્રાવત પ્રતિમા દેખીને ભબ્યજીવોના વિષય કષાય ઉપરામ ભાવને પામી જાય છે; વ્યને તેને પ્રણામ, નમસ્કાર, પુજા પ્રસુખ કરવાથી ધ યા સુકૃતનો સંચય થાયછે.

વળી જેઠો નિભવ લખેછે કે "વિતરાગદેવનો નસુનો સાધુ, પ-ણુ પ્રતિમા નહિં" તો રે! ઝુઢ ડુંઢકો ! વિતરાગદેવનો નસુનો સાધુ હોયજ નહિં, કારણ કે વિતરાગદેવ રાગ દ્વેષ રહિત છે અને સાધુ રાંગ દેવે કરીને યુક્ત છે. સાધુ વ્યોધો, સુહેપત્તિ, પાત્રા, ઝોળી, પ-ક્ષા વિગેરે ઉપગરણે કરીને સહીત છે, અને પ્રભુની પાસે તેમાંનું એકે ઉપગરણુ નથી. વળી પ્રભુને ચામર વીંજાય છે, માથે છત્ર ધ-રાય છે, પાછળ ભાસંડળ રહેછે, ધર્મધ્વજ, ધર્મચક્ર પ્રભુની ચ્યાગળ ચાલેછે, પ્રસુ રત્નજડીત સિંહાસન ઉપર ખીરાજે છે, દેવદુંદુભી વા-જેછે, દેવતાઓ જળ થળનાં ઉપજેલાં પુષ્પોની વષ્ટી કરેછે, ધ્વનિ પુરે છે, ચ્યશોકવૃક્ષથી છાયા કરેછે, પ્રભુને ચાલર્તી વખત ચ્યાગળ નવ કઞળની રચના કરેછે વિગેરે વ્યનેક વ્યતિરાયે કરોને યુક્ત તિ-**ધ**ંકર ભગવાન છે; વ્યને સાધુઓની પાસે તો તેમાંનું કાંઈ હો**તું** નથી. તો જેઠમલજીએ સાધુને વિતરાગનો નસુનો ક્યાંથી ઠરાવ્યો છે ? તે પ્રમાણે સાધુ વિતરાગનો નસુનો નથી, પરંતુ પદ્માસન યુ-કત, જીનસુદ્રાવંત, શાંતદષ્ટીવંત, વિતરાગ સદ્રશ, જે વ્યરિહુંતની પ્ર-તિમા તે તો તેનો નસુનો છે. અને સાધુનો નસુનો સાધુ, પણ જમાલીમતિ, ગોશાળામતિ વિગેરે નહિં, એ વાત તો ખરીછે. જેમ હાલ વર્તમાન સમયમાં સાધુનો નમુનો પરંપરાગત સાધુ હોય છે તે તો ખરા, પણ ટુંઢકો જીનાસાના ઉત્થાપક, ગોશાળામતિ, જ-

માલીમતિ, સાદશ્ય કુલીંગી છે તે નઝુનો નહિં.

વળી વિતરાગની પ્રતિમા વ્યારાધવાથી વિતરાગ વ્યારાધ્ય થાયછે. જેમ શ્રી અંતગંડદરાંગમાં સુલસાને વ્યધિકારે કહ્યું છે કે હરિણુગંત્રેષીની પ્રતિમાનું વ્યારાધન કરવાથી હરિણુગંત્રેષીદેવ વ્યા-રાધ્ય થયો, તેમ જીનપ્રતિમાને વંદન પુજનાદિકે વ્યારાધવાથી તે પણ સમકિતદથી જીવોને આરાધ્ય થાય છે.

વળી તમારા જેઠમલ સ્વામીએ પ્રતિમાને વાંદવા જવા માટે સંઘ કાઢયાનું કોઇ જગ્યાએ કહ્યું નથી એમ લખ્યું તેનો પ્રત્યુત્તર તો અગાઉ અમે લખી ગયા છીએ, પણ તમે કુમતિઓ તમારા રિખો જ્યારે આવેછે ત્યારે એકઠા થઇને તેડવા જાઓછો, ને જાય છે ત્યારે વળાવવા જાઓછો, મરી જાયછે ત્યારે માંડવી કરી ઘણુ માણુસો એકઠા થઇને ખાળવા જાઓછો, અને તમારા યુજ્યની તિથિએ એકઠા થઇને પોષધ કરોછો, તે પ્રમાણે આનંદ કામદેવ પ્રસુખ શ્રાવકોએ કર્યાનું સિદ્ધાંતોમાં કોઇ જગ્યાએ કહ્યું હોય તો ખતાવો ? અને અંગે જે કરીએ છીએ તે તો સુત્ર, પંચાંગી, તથા સુવિદ્યીત આચાર્યોકૃત ગ્રંથોને આધારે કરીએ છીએ. ઇતિ.

૧૪ નમો ખંભીઅલીવીએ એપાઠનો અર્થ.

ચઉદમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠાગુઢમતિએ લખ્યુંછે કે " ભગવતી-

સુત્રની આહ્યમાં નમોર્લમી ए સીવી ए એ પાંઠે કરીને ગણ ધરદેવે પ્રાક્ષીલી પીના જાણ હાર શ્રી રિધભોદેવને નમસ્કાર કર્યા છે, પરંતુ આક્ષરોને નમસ્કાર કર્યા નથી; તે ખાખત ઉપર શ્રી અનુયોગ દારની શાખ દીધી છે કે જેમ અનુયોગ દારમાં પાથાનો જાણ પુરૂષ તે હીજ પાથો એમ કહ્યું છે, તેમજ આ ઠેકાણે પણ લીપીનો જાણ પુરૂષ તે લીપીક કહીએ અને તેને નમસ્કાર કર્યો છે." તેનો ઉત્તર-અરે ડું દકો? જો લીપીના જાણ પુરૂષને નમસ્કાર કર્યો હોય તો ભંગી, ચમાર, ફીરંગી, સુસલમાનાદી સર્વે તમારે વંદનીક ઠર્યા, કારણ કે તેઓ સર્વે પ્રાક્ષીલી પીને જાણે છે. કદાચ નૈગમનયની અપેક્ષાએ કહેશો કે પ્રાક્ષીલી પીના બનાવનારને નમસ્કાર કર્યો છે તો શુદ્ધ નૈગમન નમો ખંભિચ્યેલીવીચ્યે ચ્યે પાઠનો ચ્પર્થ. 😐 👁

યેતો સર્વે લહીવ્યા તમારે વાંદવા યોગ્ય થશે. વળી જે વ્યાદિકર્તાને ખઞસ્કાર કર્યોછે એમ કહેશો તો જે વખતે શ્રીરિયભદેવજીએ પ્રા-**દ્ધી**લીપી **ખનાવી** છે તે વખતે તો તેઓ સંજતીપણામાં હતા નહીં ચ્યને ચ્યસંજતીપણામાં તો તેમે વંદનીક માનતા નથી, ત્યોરે હવે તેમ ખંભીએલીવીએનો શું અર્ધ કરશો તે ખતાવો ? અમેતો અ ક્ષરરૂપ પ્રાહ્મીલીપીને નમસ્કાર કરીએ છીએ અને તેથી અમારે કાંઈ પણ ખાધક નથી. વળી તેમે પ્રાહ્મીલીપીના ચ્યાદીકર્તાને ન-મસ્કારછે ચ્યેમ કહોછો તેતો મિથ્યાજછે, કારણ કે બંભીચ્યેલીવીચ્યે એ પદનો એવો અર્થ નથી, એતો ઉપચાર કરીને અર્થ ખેંચી લઇએ ત્યારે ચ્યાવે, પણ નિ:પ્રયોજન ઉપચાર કરીએતો સુત્રદોષ થાય. વળી તમારા કહેવા પ્રમાણે પ્રાહ્મીલીપીના કર્તાને ચ્યે ઠેકાણે ન. અસ્કાર કર્યોછે તો પ્રભુ એક પ્રાહ્મીલીપીનાજ કર્તા નથી. તેતો તમામ શિલ્પના વ્યાદિકર્તાછે, વ્યંને તે વ્યધિકાર શ્રીસમવાયાંગસ-ત્રમાં છે તો ત્યાં નમો સિપ્પસયસ્સ એટલે શિલ્પના કર્તાને નમ-સ્કારહો એવું ભાંતિ રહીતપદ ગણધર બહારાજે કેમ ન કહ્ય ? મોટે 🛋 ઉપરથી એન નિશ્વય થાયે કે તેને જે કહોછો તે સત્ર વિરૂધજોકે. वળीनमो अरिहंताणं એ પદમાં શું રિષભદેવ ન ચ્યાવ્યા તે કરીથી बंभीएलीवीए એ पर કહીને જારા દેખાડ્યા ? કરાચ તેને કહેશો ેકે પ્રાહ્મીલીપીની ક્રિયા એમણેજ ખતાવીછે તેથી ક્રિયાગુણે વાંદવા યોગ્યછે તો રિષઞદેવજી વાંદ્યાં ત્યારે પ્રાક્ષીલીપીતો વંદાણીજા, ેકેએકે ક્રિયાનોકર્તા વંઘ તો ક્રિયા વંઘજ થઇ.

જેઠો નિભવ લખછે કે ''ચ્યલર સ્થાપનાતો સુધર્માસ્યામીને વારે હતી નહીં, તેતો શ્રીવીરનિર્વાણ પછી નવરોંગ્યંશી વર્ષ પુસ્તક લખાણા ત્યારે થઈ છે." તેનો ઉત્તર—રે સુઢ ! સુધર્મા સ્વા**મીની** વખતે વ્યક્ષર સ્થાપનાજ નહોતી ત્યારે શું રિયએદેવજીવ્યે વ્યઢાર લીપી ખતાવી હતી તેનો વિછેદજ થઇ ગયો હતો ? વ્યને તેમ હતુ તો ગૃહસ્થની લેણેદેણ, હુંડીપત્રી, ઉધરાણી, પત્રલેખન, વ્યને વ્યાજ વઠતર વિગેરે લાૈકીકબ્યવહાર કેમ ચાલતો હશે તેનો વિચાર કરીને ભોલો! પણ ચ્યા ઉપરથી ચ્યમને તો ચ્યેમજ જણાયછે કે તે જેડ-મલને ચ્યને તેના ઢુંઢકોને સુત્રાર્થનું જ્ઞાનજ નથી, કારણ કે શ્રી ચ્યનયોગદ્વાર મધ્યે કહ્યુંછે કે दव्वसुअंजंपत्तयपोध्थयलिहियं.

અર્થ.—દ્રબ્યશ્રુત તે કે જે પાના પુસ્તકને વિષે લખાયછે. તો રે કુમતિઓ ! જો તે દિવશે સાન લખાયેલું અને લખાતું નહોત તો ગણધર મહારાજા એ પ્રમાણે કેમ કહેત ? માટે આ ઉપરથી એટલુંજ સમજવાનુંછે કે તે દિવશે પુસ્તકો હતાં, ચ્યઢાર લીપી હતી પણ ફક્ત સમગ્રસુત્રો લખાયેલાં નહોતાં; તે વીર નિર્વાણ પછી (૯૮૦) વર્ષે લખાણાંછે. છેવટ અમે તમોને એટલું પુછીએ છીએ કે તેમે કહોછો જે શ્રી વીર પછી (૯૮૦) વર્ષે સુત્રો પુસ્તકારઠ થયાંછે તે શા ચ્યાધારથી કહોછો ? કારણ કે ખત્રીશ સુત્રોમાં તો તે વાતજ નથી.

વળી જેઠમલ ઢુંઢક લખેછે કે "અઢાર લીપી અક્ષરરૂપે વંદ-નીક માનશો તો તમારે પુરાણુ કુરાન વિંગેરે સર્વે શાસ્ત્ર વંદનીક થશે" તેનો ઉત્તર—શ્રી નંદીસુત્રમાં અક્ષરને શુતરાન કહ્યુંછે, અને શાન નમસ્કાર કરવા યોગ્યછે; પરંવુ તેમાં દર્શાવેલો ભાવર્થ કાંઈ વંદન કરવા યોગ્ય નથી. શ્રી નંદીસુત્રમાં કહ્યુંછે કે અન્યદર્શનીના તમામ શાસ્ત્રો જે મિથ્યાશ્રુત કહેવાયછે તે જો સમ્પક્ દ્રષ્ટીના હા-યમાંછે તો સમ્પક્શાસ્ત્રજેછે; અને જૈન દર્શનના શાસ્ત્રો જો મિ ધ્યાદ્રષ્ટીના હાથમાંછે તો તે મિથ્યા શ્રુતજ છે. માટે અક્ષર વંદના કરવી તેમાં કાંઇ પણુ ખાધક નથી.

આ પ્રક્ષને અંતે જેઠમલકુમતિએ લખ્યુંછે કે " જીનવાણી ભાવશુતછે. " પરંતુ તે લખવું નિથ્યાછે. કારણેકે જીનવાણીને શ્રી નંદીસુત્રમાં દ્રવ્ય શ્રુત કહીછે, અને શ્રી ભગવતીસુત્રમાં નમોસુ અવે વયાए એ સુંત્રે કરીને ગણધરદેવે જીનવાણીને નમસ્કાર કર્યોછે, તેમજ ધ્રાહ્મીલીપી નમસ્કાર કરવા યોગ્યછે. જેમ જીનવાણીછે તે ભાષા વર્ગણાના પુદ્ગળરૂપે દ્રવ્યછે તેમ ધ્રાહ્મીલીપી પણ અક્ષર-રૂપે દ્રવ્યછે. જંધાચારણ વિદ્યાચારણે જીનપ્રતિમા પાંકી છે તે વિષે. ૭૯

વળી ડુંઢકો ! તેમે જ્યારે ચ્યાદિકર્તાને નમસ્કાર કરવાની <mark>રીતી</mark> ક્રુણુલ રાખોછો ત્યારે તિર્થકરોના ચ્યાદિકર્તા તેમના માતાપિતાં<mark>છે,</mark> તેમને નમસ્કાર કેમ કરતા નથી !

અરે કુબતિઓ ! જે ધ્યાન દઇને તપાસ કરશો તો ઉપર લ-ખેલા સઘળા દ્રષ્ટાંતોથી નમોલંમીएळીવીં પ્ નો અર્થ ધ્રાહ્મીલી-પીને નબસ્કાર હો એમ થાયછે, માટે તેમે મહાસુર્ખતાએ કરીને જે વાંકો અર્થ કરોછો તેથી શ્રી તિર્ધકરદેવ તથા ગણધરમહારા-જાની આત્તા લોપોછો, અને તેણે કરીને તમારે અનંત સંસાર રઝળવું પડેરો; મોટે જરા નેત્ર ઉધાડીને જીઓ અને તમારો કુંદ્દ તળે. ઇતિ.

૧૫ જંધાચારણ વિદ્યાચારણે જીનપ્રતિમા વાંદીછે તે વિષે

પંદરમા પ્રક્ષોત્તરમાં જેડો નિભવ લખેછે કે "જંધાચારણ તથા વિદ્યાચારણ સુનિઓએ જીનપ્રતિમા વાંદી નથી" આ લખા-ષ્યુ તેવું તદન અસત્ય છે, કારણ કે શ્રી ભગવતી સુત્રે રાતક ૨૦ ત્રે ઉદ્દેશે ૯ને જંધાચારણ તથા વિદ્યાચારણ સુનિઓનો અધિકાર છે તેમાં તેમણે જીનપ્રતિમા વાંદી છે એવું પ્રત્યક્ષ રીતે કહેલું છે તેમાંથી થોડોએક સુવપાઠ આ ઠેકાણે લખ્યો છે યતઃ

जंघाचारस्मणं भंते तिरियं केवइए गाते विसए पन्नता? गोयमा! सेणं इतो एगेणं उपाएणं रूअ गवरे दीवे समोसरणं करेइ करेइत्ता तहिं चेइ आइं वंदइ वंदइत्ता तउ पडिनियत्तमाणे बीइएणं उपाएणं णंदीसरे दीवे समोसरणं करेइ तहिं चेइ आइ वंदइ वंदइत्ता इह मागच्छइ इह चेइआइ वंदइ जंघाचारस्मणं गोयमा तिरियं एवइए गति विसए पत्रता जंघाचारस्सणं भंते उढ्ढं केवइए गइ विसए पत्रता? गोयमा! सेणं इत्तो एगेणं उपाएणं पंडगवणे समोसरणं करेइ करेइत्ता तहिं चेइआ इ वंदइ वंदइत्ता तंछ पडिनियत्तमाणे बितिएणं उपाएणं णंढणवणे समोसरणं करेइ करेइत्ता तहिं चेइआइ वंदइ वंदइत्ता इह मागच्छइ मागच्छइ त्ता इह चेइआइ वंदइ जंघाचारस्सणं गोयमा उदं एवइए गांते विसए पत्रत्ता.

અર્ધ-હે ભગવંત ! જંયાચારણ યુનિનો ત્રિછીગતિનો વિષય કેટલો છે ! ગાતમ ! તે એક ડગલે રચકવર જે તેરમો દ્વીપ તેને વિષે સમવસરણ કરે ; કરીને ત્યાંનાં ચૈત્ય એટલે સાચતાં જીનમં દીર (સિદ્ધાયતન)માં સાચતી જીનપ્રતિમાને વાંદે ; વાંદીને ત્યાંથી પાછા નિવર્તતા બીજે ડગલે નંદિચરદ્વીપને વિષે સમવસરણ કરે ; કરીને ત્યાંનાં ચૈત્યોને વાંદે, વાંદીને અહીંગ્યાં એટલે ભરતલેત્રમાં આવે ; આવીને અહીંગ્યાનાં ચૈત્ય એટલે અસાચતી જીનપ્રતિમાને વાંદે, જંયાચારણનો ત્રિછીગતિનો વિષય એટલો છે . હે ભગવંત ! જંયાચારણ યુનિનો ઉર્ધ્વ ગતિનો વિષય કેટલો છે ! ગાતમ ! તે મંચે ક ડગલે પાંડુકવનને વિષે સમવસરણ કરે, કરીને ત્યાંનાં ચૈત્યને વાંદે ; વાંદીને ત્યાંથી પાછા ફરતાં બીજે ડગલે નંદનવનને વિષે સમવસરણ કેરે, કરીને ત્યાંનાં ચૈત્ય વાંદે ; વાંદીને અહીંઆં આવે વાંદે ; વાંદીને ત્યાંથી પછા કરતાં બીજે ડગલે નંદનવનને વિષે સમવસરણ કેરે, કરીને ત્યાંનાં ચૈત્ય વાંદે ; વાંદીને અહીંઆં આવે અવાવીને અહીંનાં ચૈત્ય વાંદે ; હે ગાતમ ! જંયાચારણની ઉર્ધ્વ અ

જેમ જંધાચારણુની ગતિનો વિષય પુર્વાકત પાઠમાં કલ્શો છે

જંધાચારણ વિદ્યાચારણું જીનપ્રતિમા વાંદી છે તે વિષે. ૮૧

તેમજ વિદ્યાચારણ સુનિની ગતિનો વિષય પણ એજ ઉદૃશામાં ક-દેલો છે. વિદ્યાચારણ ઇહાંથી એક ડગલે શ્રી માત્રુપોત્તર પર્વતે જઇને ત્યાંનાં ચૈત્ય વાંદે છે, અને ખીજે ડગલે નંદિચરદીપે જઇને ત્યાંનાં ચૈત્ય વાંદેછે; પાછા કરતાં એકજ ડગલે અહીંઆં આવીને અહીંનાં ચૈત્યને વાંદેછે. આ પ્રમાણે તેનો ત્રિછીગતિનો વિષય છે. ઉર્ધ્વગતિમાં એક ડગલે નંદનવને જઇને ત્યાંનાં ચૈત્ય વાંદેછે, અને ખીજે ડગલે પાંકુકવને જઇને ત્યાંનાં ચૈત્ય વાંદેછે. આ પ્રમાણે કજ ડગલે અહીંઆં આવીને અહીંનાં ચૈત્ય વાંદેછે. આ પ્રમાણે તેનો હર્ધ્વગતિનો વિષય છે.

ચ્યા પ્રશ્નોત્તરની અંતર્ગતના પંદુલા તથા બીજા પ્રશ્નમાં જે-ઠો વ્યવ્ણાની લખેછે કે ''જંધાચારણુ તથા વિદ્યાચારણુ સુનિમ્પોચ્પે શ્રી રચકદ્વીપ તથા બાવુષોત્તર પર્વત ઉપર સિદ્ધાયતન વાંદ્યા કહો છો પણુ તે બંને ઠેકાણે તો સિદ્ધાયતન બીલકુલ નથી માટે ક્યાંથી વાંદ્યાં ?" તેનો ઉત્તર—શ્રી બાવુષોત્તર પર્વત ઉપર ચાર સિદ્ધાયતન છે એવું શ્રી દ્વીપસાગરપજાતીસુત્રમાં કહ્યું છે. વળી શ્રી રત્નરોખર સુરી જેચ્પો બહા ધુરંધર પંડિત હતા તેચ્પોચ્પે શ્રી ક્ષેત્રસમાસ નામે ગ્રંથમાં નીચે પ્રમાણુ કહ્યું છે. યત:

चउमुनि इसुयारेसु, इकीकं नरनगंमि चत्तारि ॥ कुडोवरि जिणभवणा, कुल्लगिरि जिणभवण परि-माणा ॥२५७॥

અર્થ—ચાર ઇધુકારને વિષે એક એક અને માત્રયોત્તર પર્વત-ને વિષે ચારકૂટ ઉપર ચાર જીનભુયન છે તે કુળગીરીની જીનભુવ-ન પ્રમાણે છે.

तत्तो दुगुण पमाणा, चउदारा थुत्त वणिय सुरुवा॥ नंदीमर बावणा,चउ कुंडलि रुयांगे चत्तारि।२५८।

૧ ગ્યા સુત્રનું નામ શ્રી નંદીસુત્રમાં છે.

અર્થ-પુર્વાકત જીનભુવનથી ખત્રણા પ્રત્રાણના, અને ચાર-દ્વારવાળા, વળી પુર્વાચાર્યાએ વર્ણવ્યું છે સ્વરૂપ જેતું એવા નંદી-શ્વરને વિષે ખાવન, કુંડળગીરીએ ચાર અને રૂચકપર્વતે ચાર, કુલ સાઠ જીનભુવન છે.

ઉપર પ્રમાણે ઘણાં જૈનશાસ્ત્રોમાં કહ્યા છતાં જેઠા સુઢમતિએ માનુષોત્તર તથા ફચકદ્વીપ ઉપર જીનભુવન નથી એવું જે લખ્યું છે તે તમામ ચ્યસત્ય છે.

જેઠા સ્પત્તાનીએ પૃષ્ટ (૫૬)ની પંક્તિ (૧૫)માં લખ્યું છે કે "રૂચકદ્વીપ પંદરેમે જાય" તો રૂચકદ્વીપ પંદરમો કયા શાસ્ત્રના વ્યા-ધારથી લખ્યો છે? કારણું કે શાસ્ત્રમાં રૂચકદ્વીપ કોઇ જગ્યાએ પંદરમો લખ્યો નથી.

ત્રીજાપ્રક્ષમાં તે લખેછે કે "નંદીશ્વરક્ષીપને વિષે સંભુતળા ઉ પર તો જીનભુવન કહ્યાં નથી અને અંજનગીરી તો ચોરાશીહજાર જોજન હુંચા છે તેની ઉપર ચાર સિદ્ધાયતન છે, ત્યાં તો જંધાચા-રણું વિદ્યાચારણુ ગયા નથી." તેનો ઉત્તર-સિદ્ધાયતનની વંદણુા કરવાને મોટેજ ચારણમુનિઓ ત્યાં ગંયેલા છે તો જે કાર્ય ત્યાં ગ-યા છે તે કાર્ય ન કર્યું એમ કહેવાયજ નહિ, કારણ કે શ્રી ભગવતી સુત્રમાં ત્યાંનાં ચૈત્ય વાંદ્યાં ચ્યેમ કહ્યું છે ; વધ્વી તેમની હર્ધ્વગતિ પાંડુકવન જે સંસુતળાથી નવાણુહળર જોજન હંચુ છે ત્યાં સુધી જવાની છે એમ પણ તેજ સુત્રની અંદર કહ્યું છે, અને આ અં-જનગીરી તો ચોરાશીહજાર જોજન હુંચા છે તો ત્યાં ગયાછે તેમાં કાંઇ પણ ખાધક નથી ; અને જેઠમલજીએ નંદીશ્વ દ્વીપને વિષે ચાર સિદ્ધાયતન લખ્યાં છે પણ આંજનગીરી ચારની ઉપર ચારછે, પરંતુ દધીસુખ વ્યને રતીકર ઉપર થઇને (પર) છે, તે પ્રમાણું પુ-<sup>વ</sup>ાકત પાઠમાં પણ **પાવન કહેલાં છે માટે તેનું લખવું કે** પળ ચ **સ** પ**છે**. વળી તે લખેછે કે "પ્રતિમા વાંદીછે ત્યાં चेइआई वदीचए એવો પાઠ છે પણ नमंस्सइ એવો શખ્દ નથી માટે પ્રતિપાને પ્ર-

त्यक्ष देभी होय तो न रंस्सइ शण्द डेभ न डही ? तेनो ઉत्तर-वंदइ व्यने नमंस्सइ व्ये अने शण्दनो आवार्ध व्येडल छे आदे

## જંષાચારણુ વિદ્યાચારણું છનપ્રતિમા વાંદી છે તે વિષે. **૮૩**ં

એકલો વંદરૂ શખ્દ કહ્યો છે તેમાં કાંઈ વિરોધ નથી, પરંતુ વંદરૂ એક શખ્દ છે માટે ત્યાં પ્રતિમા વાંદીજ નથી એવું તે જેઠમલજી ઠરાવે છે તેથી શ્રી ભગવતી સુત્રના પાઠને તે વિરાધે છે.

વળી જેકો સુઢમતિ લખે છે કે "ત્યાં चેફગા ફ શખ્દે ચારપ્યુ સુનિઓએ પ્રતિમા વાંદી નથી પરંતુ ઇરિ માવહી પડિક્રમ્યા ત્યારે લોગસ્સ કહી તેમાં વ્યરિહંતને વાંદ્યા છે તે ચૈત્યવંદના કરી છે" અરે સુર્ખ હુંઠકો ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ અરિહંત એત્રો કોઈ પણ શાસ્ત્રની અંદર કહેલો નથી, ચૈત્ય શખ્દના તો જીનમંદિર, જીનબીંગ, અને ચોતરાબંધ વૃક્ષ એ ત્રણ અર્થ અનેકાર્ધ તંગ્રહ તિગેરે ગ્રંથોમાં ક-દેલા છે. વર્ગા ઇરિચ્યાવહી પડિક્રમ્ગતામાં લોગસ્સ કદ્યો તે ચૈત્ય-વંદના કરી એમ કહોછો તો સુત્રમાં જ્યાં જ્યાં ઇરિચ્યાવહી પડિ-ક્રમવાનો અધિકાર છે ત્યાં ત્યાં ઇરિચ્યાવહી પડિક્રમે એમ તો કહ્યું છે, પરંતુ કોઈ જગ્યાએ ચૈત્યવંદના કરી એમ કહ્યું નથી; તો આ ઠેકાણે અર્થ ફેરવવા માટે મતમાં આવે તેવા કુતર્કા કરોછો તે તમારો મિધ્યાલનો ઉદય છે.

વળી चेइआई वंदी त्तए એ શખ્દનો અર્ધ ફેરવવા માટે તેએ લખ્યું છે કે "તે વાક્યનો અર્ધ જો પ્રતિમા વાંધી એવો છે તો નં દિશ્વરદ્વીપે તો એ અર્ધ મળશે પશુ માવુયોતરે અને ફચકદ્વીપે પ્રતિમા નધી ત્યાં કેમ મળશે ?" તેનો ઉત્તર —અમે આ પ્રક્ષોત્તર-ની આહ્યમાંજ ત્યાં જીનસુવન અને જીનપ્રતિમા છે એમ ખતાલી દીધું છે માટે ચારણસુનિઓએ પ્રતિમાજ વાંધી છે એમ સિદ્ધ થાયછે, અને તેથી ડુંઢકોની ધારેલી કુયુક્તિઓ નિર્ચક થાયછે.

પછી જેઠમલ કુમતિ લખે છે કે ''જવાચારણુ વિદ્યાચારણુ સુનિચ્મો પ્રતિમા વાંદવા નથીજ ગયા કેમકે જો પ્રતિમા વાંદવા ગ-યા હોત તો ત્યાંથી પાછા વળતા માનુવોત્તર પર્વતે સિદ્ધાયતન છે તે કેમ ન વાંદ્યાં !'' તેનો ઉત્તર—ચારણુસુનિચ્મો પ્રતિમા વાંદવા-નેજ ગયાછે પરંતુ પાછા વળતા જે માનુયોત્તરનાં ચૈત્ય વાંદ્યાં નથી તે તેની ગર્તિનો સ્વભાવ છે, કારણુ કે વચ્ચે ખીજો વિસામો લેઈ શાકતા નથી. ચ્યા વાત ભગવતી સુત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે પણુ ચ્યા ઉન્ પરથી તે જેઠમલ મહાઞૃષાવાદી અને ઉત્સુત્ર પરૂપવાવાળો હતો એમ પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ થાયછે, કારણ કે પ્રુવાક્ત પ્રક્ષમાં તે પોતેજ લખેછે કે માલુષોત્તર પર્વત ઉપર ચૈત્ય નથી, અને આ પ્રક્ષમાં લ-ખે છે કે માલુષોત્તર પર્વત ઉપર ચૈત્ય કેમ ન વાંધાં ! તો તે ઉ-પરથી માલુષોત્તર પર્વત ઉપર ચૈત્ય છે એમ સિદ્ધ થાયછે. આ પ્રમાણે જ્યાં જેમ પોતાને ફાવતું આવ્યું તેમ લખ્યું છે પણ સુત્ર વિરૂધ લખવાનો ભય સુદ્દલ ધારણ કર્યા નથી.

વળી તે લખે છે કે "ચારણુસુનિઓને ચારિત્રમોહનીનો ઉદય છે તેથી તેઓને જવું પડ્યું છે" પણ રે સુઢ ! એતો પ્રત્યક્ષ છે કે તેમને તો તે કાર્યથી ઉલટી દર્શનશુદ્ધિ છે, પરંતુ ચારિત્રમોહનીનો ઉદય તો તમારા ડુંઠકોને છે એમ પ્રત્યક્ષ જણાઈ આવે છે.

વળી તે લખે છે કે 'ગ્યારણ સુનિઓએ પોતાને સ્થાનકે આ-વીને કયાં ચૈત્ય વાંદ્યાં " તેનો ઉત્તર—સુત્રપાઠમાં ચારણ સુનિ इद्दमागच्छइ એટલે અહીં આવે એમ કહ્યું છે તેનો ભાવાર્થ એવો છે કે જે ક્ષેત્રમાંથી ગયા હોય તે ક્ષેત્રમાં આવે, આવીને इद्द चेइ आई वंदइ એટલે આ ક્ષેત્રનાં ચૈત્ય કે૦ અસાક્ષતી જીન પ્રતિમાં તેને વાંદે એમ કહ્યું છે. પરંતુ પોતાને ઉપાઝયે આવે એમ નથી કહ્યું. આ ખાખતમાં જેઠમલ કુયુક્તિ કરીને લખે છે કે 'ઉ-પાશ્રયમાં તો ચૈત્ય હોય નહિ મોટે ત્યાં કયા ચૈત્ય વાંદ્યાં ?"આ કે-વળ સુર્ખતા ભરેલું લખાણ છે. વળી ભગવતી સુત્રના પોઠે કરીને, અસાક્ષતી અને સાક્ષતી જીનપ્રતિમાં સરખીજ છે અને તે બંનેમાં અંશમાત્ર પણ કેર નથી, એમ સિદ્ધ થાયછે.

જેઠોનિજાવ લખેછે કે "ચારણસુનિ તે કાર્ય કરી ચ્યાલીને ચ્યાલોયા પડિક્કમ્ચા વિના કાળ કરે તો વિરાધક થાય ચ્યેમ કહ્યું છે તે ચક્ષુંઇદ્રીના વિષયના પ્રેર્યા થકા દ્વીપસસુદ્ર જોવા ગયા છે મોટે સમજવું" વ્યા લખાણ તદન મિથ્યા છે. કારણ કે તેને જે વ્યા-લોયણા પ્રતિક્રમણા કરવી છે તે જિનવંદનાની કરવી નથી પરંતુ તેમાં થયેલા પ્રમાદની છે; જેમ સાધુ ગોચરી કરી વ્યાવીને વ્યા-

## જંયાચારણ વિદ્યાચારણે જીનપ્રતિમા વાંદી છે તે વિષે. ૮૫

લોવે છે તે ગોચરીને સ્પાલોવતા નથી પરંતુ તેમાં પ્રમાદે કરીને લાગેલા દોષને સ્પાલોવે છે, તેમ ચારણુસુનિચ્પોને પણ લબ્ધિ ઉ પછવન તે પ્રમાદગતિ છે; વળી બીજું પ્રમાદતું સ્વાનક સ્પે છે જે લબ્ધિના બળથી તીરનાવેગની પરે શીધ્રગતિસ્પે ચાલ્યા જતાં રસ્તામાં તિર્થયાત્રા પ્રસુખ સાશ્વતાં સ્પસાશ્વતાં જીનમંદીર રહી ળપ છે સ્પે સંબંધી ચિત્તમાં ઘણોજ ખેદ ઉત્પજા થાયછે; સ્પા પ્રમાણુ તીરના વેગની પરે ગયા તે પણ સ્પાલોયણ સ્થાનક કહીસ્પે.

તારતા પગતા પર ગયા તે પણ ગાયા પણ દેશાગા ગુહરવા વળી જેઠાએ સ્થરિહંતને ચૈત્ય દરાવવા મોટે સુત્રપાઠ લખ્યો છે તેમાં दેવયં चેइ अં એ બે શખ્દનો સ્થર્ધ ''ધર્મદેવ સમાન સાન પંતની" એમ કર્યા છે તે ખોટો કર્યા છે, કેમકે દેવયં चેइ अं— देवेतां चैत्यं इव. સ્થર્ય – દેવરૂપ ચૈત્ય સ્પેટેલે જીનપ્રતિમાની જેમ पज्जुवासामि કલ્ રોવા કરૂં છું સ્થે સ્થર્થ ખરો છે. સુર્ખ જેહો સ્થને તેના ટુંઢકો સ્થા બંને શખ્દને દિતીયાવિભક્તિના વચન છે સ્પેટલુંજ સમજ્યા છે, પરંતુ વ્યાકરણના ત્તાન વિના શુદ્ધ વિભક્તિ ચ્યને તેના સ્પર્ધનું ભાન ક્યાંથી થાય ! ફક્ત પોતાની સ્પસત્ય વાત સિદ્ધ કરવાને વાસ્તે જે સ્પર્ધ ઠીક વ્યાવે તે લાગ્ર કરીદેવો સ્થેવો તેમ્યોનો દુરાશય છે સ્પેવુ સ્થા બાખતથી પ્રત્યક્ષ ઠેછે.

ત્યાર મળામાં દુરાય છે અનુ આ ગામવા પ્રત્યા કરછે. ત્યાર પછી સમવાયાંગ સૂત્રનો ચૈત્યવક્ષ સંબંધી પાઠ નાંખ્યોછે તે આ ઠેકોણ લાગ્ર પડતો નથી તેમજ તે પાઠ નાંખવાનું પ્રયોજન પણ નથી પરંતુ ફક્ત ચોપડી મોઠી કરવી વ્યને અમે ઘણા સુત્ર-પાઠ નાંખ્યા છે એવું દેખાડી ભદ્રિક જીવોને પોતાના ફંદમાં ફસા-વવા એજ સુખ્ય હેતુ જણાયછે. વળી તે જગ્યાએ ચૈત્યવૃક્ષ કહ્યા છે તે સાનની નિશ્રાએ કહેલા નથી પરંતુ ચોતરાબંધ વૃક્ષનું નામ-જ ચૈત્યવૃક્ષ છે અને તે અમે આ અધિકારમાંજ પૂર્વ જણાવી ગયેલા છીએ. ભગવંત જે વૃક્ષ નીચે કેવળસાન પામ્યા છે તે વૃક્ષ ચોતરા સહીત હતા અને તેથીજ તેને ચૈત્યવૃક્ષ કહ્યા છે એમ સમજવું પણ ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ સાન સમજવો નહીં.

વળી તેમે હુંઢકો ખત્રીશસૂત્ર શિવાય ખીજી કાંઈમાનતા નથી

ત્યારે અર્ધ કરોછો તે શા આધારથી કરોછો ? તે બતાવો. કારણુ કે તમામ કોયમાં અમારા કહેવા પ્રમાણુ અત્ય રાખ્દના ત્રણુજ અર્થ કહેલાછે,પણુ તમે ચૈત્ય શખ્દનો અર્ધ સાધુ તથા સાન વિગેરે કરોછો તે કેવળ સ્વકપોળ કલ્પિત છે; અને તે ઉપરથી સ્પષ્ટ માલમ પેડેછે કે નિ:કેવળ અસત્ય ખોલી તથા અસત્ય પરૂપણા કરી બીચારા ભોળા લોકોને તમારા ક્રપંથમાં કસાવોછો. ઇતિ—

# ૧૬ આણંદશ્રાવકે જીનપ્રતિમા વાંદીછે તે વિષે

સોળમા પ્રક્રોત્તરમાં આહુંદ શ્રાવંકે જીન પ્રતિમા વાંદી નથી ચ્યેમ ઠરાવવા માટે જેઠા કુમતિચ્યે ઉપાસકદશાંગસૂત્રનો પાઠ નાંખીને તેનો વ્યર્થ તમામ ફેરવી નાંખ્યો છે માટે તેજ સૂત્રપાઠ ખરા અર્થ સાથે આ નીચે લખ્યો છે. શ્રી ઉપાસક દશાંગે પ્રથ-માધ્યયને યત:

नो खलु मे भंते कणद अड्ज पाभेइंचणं अन उध्थियात्रा अन्नउध्थिय देवयाणित्रा अन्नउध्थिए परिग्गहियाइं आरिहंत चेइयाइंवा वंदित्तएवा नमं सित्तएवा पुट्ति अणालित्तेणं आलवित्तएवा संलवि त्तएवा तेसिंअसणंवा पाणंवा खाइमंवा साइमंवा दाउंवा अणुपदाउंवा नन्नथ्धरायाभिओगेणं गणाभिओ गेणं बलाभिओगेणं देवाभिउगेणं गुरुनिग्गहेणं वित्ति कंतारेणं कप्पद्द मे समणे निग्गंधे फासुएसणिड्जेणं असणं पाणं खाइमं साइमेणं वथ्थ पडिग्गह कंबल पायपुछणेणं पाडिहारिय पीढ फलगसेड्जा संधराए णं उंसह भेसड्जेणं पाडिलाभेमाणस्स विहरित्तएइ ચ્યાણંદ શ્રાવ કે જીનપ્રતિમા વાંદી છે ત વિષે.

तिकद्रु एवं एयारूवं अभिग्गहं अभिगिएहरू.

વ્યર્થ—હે ભગવત્ સુજને ન કલ્પે શું ન કલ્પે તે કહેછે. ચ્યા-જથી માંડીને ચ્યન્યતિધી, ચ્યન્યતિધીના દેવ હરીહરાદિક, ચ્યને ચ્ય-ન્યતિધીએ ગ્રહ્યા અરિહુંતના ચૈત્ય કે૦ છન પ્રતિમા એટલા પ્રત્યે વંદણા કરવી, નમસ્કાર કરવો, ચ્યાગળથી વગર ખોલાવે ખોલાવવું, વારંવાર ખોલાવવું એ સર્વ ન કહેપે. વળી તેને અસણ. પાણ, ખાદિગ, ચ્યને સ્વાદિમ એ ચાર પ્રકારનો ચ્યાહાર દેવો, વારંવાર દેવો ન કહેપે; પણુ એટલા કારણુ વિના તે કેહેછે. રાજાની ચ્યાણાએ, લોકના સસુદાયની આણાએ, ખળવંતને આગ્રહે, ક્ષુદ્ર દેવતાની આણાએ, ચર્રતે માતપિતા તથા કળા ચાર્ય વિગેરેના વ્યાગ્રહથી, વ્યતે વ્યા-જીવીકાના કારણ્યી એ છછીંડીએ પુર્વે કહ્યા તેમને વંદનાદી કરતા દોષ ન લાગે. ચ્યે ન કલ્પે તે કહ્યું. હવે કલ્પે તે કહેછે. ઝુ-જંને કલ્પે. જૈનશ્ર મણુ નિગ્રંથને ફાસુ એટલે છવ રહીત, અને ચ્યેયણીય ચ્યેટલે દોષ રહીત ચ્યસણ, પાણ, ખાદિમ, સ્વાદિમ, વસ્ત્ર, પાત્ર, કંબળ, રજોહરણ, અને વાવરીને પાછા આપવા એવા બા-જોઠ, પાટલા, વસ્તિ, તૃણાદિક સંથારો તે તથા ઔષધ ભેષ જે કરી પડિલાભતા થકા વિચરવું. ચ્યેમ કહીને ચ્યેતદ્રપ વ્યભિગ્રહ લે.

ઉપર લખેલા સુત્રપાઠના અર્થમાં જેઠો ડુંઠક લખેછે કે "આણંદ બ્રાવકે ન કલ્પેમાં અન્યતિથી બે ગ્રહણ કરેલા ચૈત્ય એ ટેલે ભ્રષ્ટાચારી સાધુને વોસરાવ્યાછે પણ અન્ય તિથીએ ગ્રહણ ક-રેલ જીનપ્રતિમા વોસરાવી નથી, કારણુંકે અન્યતિથીએ ગ્રહણ ક-રેલી પ્રતિમાને વોસરાવી હોત તો સ્વયમતે ગ્રહીત જીનપ્રતિમા વાંદવી રહી તે કલ્પેના પાઠમાં કહેત." તેનો ઉત્તર—રે સુઠ ડુંઠકો! કલ્પેના પાઠમાં તો અરિહંતદેવ અને સાધુને પંદના નમસ્કાર કર-વાનું પણ કહ્યું નથી,ફકત સાધુનેજ આહાર દેવાનું કહ્યુંછે, ત્યારે તે પણ ડું તેને વાંદવા યોગ્ય નહોતા ! પણ જ્યારે અન્યતિથીને વંદ-નાનો નિષેધ કર્યા ત્યારે સુનીને વંદના કરવી એમ ભાવાર્ય નીકળેજ, તથા અન્યતિથીના દેવની પ્રતિમાને વંદનાનો નિષેધ કર્યા ત્યારે જીનપ્રતિમાને વંદના કરવી એમ નિશ્વય થાયછે. વળી આંબડને આલોવે અન્યતિધીનો નિષેધ અને સ્વર્તિધીને વંદના વિગેરે કરવી એમ ખેવડો આલાવો કહ્યોછે. વળી જે સુની પરતિ ધીએ ગ્રહ્યા એટલે અન્યતિધીમાં ગયા તે સુનીનેતો પરતિથીજ કહીએ એટલે અન્યતિધીને વંદના ન કર તેમાં તે આવી ગયું, કરીથી કહેવાની કાંઇ જરૂર નહોતી. વળી ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ સાધુ કરોછો તે નિઃકેવળ ખોટોછે. કારણેક શ્રીભગવતિસુત્રમાં અ-સુર કુમારના દેવો સૌધર્મ દેવલોકે જાયછે ત્યારે એક અરિહંત, બીળું ચૈત્ય એટલે જીનપ્રતિમા અને ત્રીજીં અણગાર એટલે સાધુ એ ત્રણના સરણ કેરેછે એમ કહ્યુંછે યત:

नन्नथ्थ अरिहंतेवा अरिहंत चेद्रयाणिवा भावी अ-षणो अणगारस्तवा णिस्साए उदृंउप्पयंति जाव सो इम्मो कप्पो.

મ્યા પાઠમાં ૧ વ્યરિહંત ર વૈત્ય અને ૩ મ્યાણગાર એ ત્રણ કહ્યાંછે. જો વૈત્ય શખ્દનો અર્થ સાધુ હોય તો વ્યાણગાર જીદા કેમ કહ્યા તે જરા ધ્યાન દર્શને વિચારી જીઓ ! મોટે ચૈત્ય શ-ખ્દનો સુની એવો અર્થ કરોછો તે ખોટોછે. શ્રીઉપાશગદશાંગના પા ઠનો સત્ય અર્થ પુર્વાચાર્યા જે કે મહાધુરંધર કેવળી નહિ પણ કે-વળી જેવાજ હતા, તેઓ કરી ગયેલાછે તે અગાઉ અમે લખી ગયા છીએ, પણ જેઠો હીનપુની હતો જેથી સાચો અર્થ તેને સુઝચોજ નથી વળી વૈત્ય એવું સાધુનું નામ કહોછો તો જેર્નંદ્રવ્યાકશ્ણ, હે-મીકોષ, ખીજા ભાષાની અંદર વપરાતાકોષ તથા સિહાંતો વિગેરે કોઈ પણ ગ્રંથમાં ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ સાધુછે નહિ, એવો ધાતુ પણ કોઈ નથી કે જેથી ચૈત્ય શખ્દ સાધુવાચક હોય, તો જેઠમક્ષ-છુએ એ અર્થ શા આધારથી કર્યા ! પણ તેથી શું! જેમ કોઇ કુંભાર અથવા હજામ ઝવેરાતનું પારખું કરી ઝવેરી જે ઝવેરાતના પરિક્ષક તેને જીડા કહે તો તેથી કાંઇ સમજા પુરૂષો તેને ઝવેરો કન હેવાના નથી. તેમજ ડાહ્યા ચ્યેને જ્ઞાની પુર્વાચાર્યાનો કહેલો અર્થ અસત્ય ઠરાવીને ચ્યક્ષર જ્ઞાનથી પણ ભ્રષ્ટ એવા જેઠા સુઢમતિનો કરેલો અર્થ સમકિત દક્ષી ચ્યેને ખરેખરા તપાસ કરવાવાળા પુરૂષો સત્યમાનવાના નથી. માટે ભોળા લોકોને ફંદમાં નાંખવાને જેટલાં ફાંફાં મારોછો તેથી બીજી તો નહિ પણ ચ્યનંત સંસાર રઝ-ળવાનું ફળ મળેશે.

વળી અને ડુંઢકોને પુછીએ છીએ કે આનંદ શ્રાવકે અન્ય તિથીના દેવના ચાર નિતેપોને વંદના ત્યાગીછે કે ફકત ભાવનિ-ક્ષેયો ત્યાગ્યોછે ? જો કહેશો કે વ્યન્યતિથી દેવના ચારે નિલેપાની વંદના ત્યાગીછે તો વ્યરિહંત દેવના ચારે નિત્નેપા વંદનીક ઠર્યા, ચ્યથવા કહેશો કે ચ્યન્યતિધીના દેવનો ભાવનિક્ષેપોજ વાંદવો ત્યાગ કર્યોછે તો તેના બીજા ત્રણ નિત્તેપા એટલે વ્યન્યર્તિથીના દેવની ઝુર્તિઓ વીંગેરે આનંદ શ્રાવકને વંદનીક કરશે, મોટે વિચારી જોજો. જેઠોનિજાય લંખેછે કે "જીનપ્રતિમાનો ચ્યાકાર જીદી તરેહનો છ માટે વ્યન્ચતિથી તેને પોતાના દેવ શીશતે માને?" તેનો ઉત્તર— શ્રી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમોને વ્યન્યદર્શનીઓ ખદ્રીનાથ કરીને મોને કેરુ, શાંતિનાયની પ્રતિમાને વ્યન્ય દર્શનીચ્યો જગભાય કરીને મોને કેઠ, કાંગડાના કિલામાં રીષવેદેવની પ્રતિમાને ભેરવ કરીને મોનેછે. વળી અગાઉના વખતની પ્રતિમા હોય જે કે કાળાવુસારે કોઈપણ કારણથી કોઇ ઠેકાણે ભંડારેલી હોય તે જગ્યા કોઈ વ્યન્યદર્શની વિચાતી લે અને જ્યારે તે પ્રતિમા તેને તેમાંથી જેડછે ત્યારે પોતાના ઘરમાંથી પ્રતિમા નીકળી એપટેલે તે પોતાનાજ દેવની એમ સમજી યોતે અન્યદર્શની છતાં તે પ્રતિમાની પુજાઅર્ચા કરે છે અને પો-તાના દેવ તરીકે માનેછે. માટે જેડમલજી લખેછે કે વ્યન્યદર્શનીવ્યો જીનપ્રતિમાંને પોતાના દેવ કરીને માની શકતા નથી તે તદન ચ્યસત્યોરે.

પછી લખ્યુંછે કે "ચેત્યનો અર્ધ પ્રતિમા કરશો તો તે પાઠ-માં આણંદ શ્રાવંકે કહ્યું કે વ્યન્યતિથીને, વ્યન્યતિથીના દેવને, વ્યને વ્યન્યતિથીએ ગ્રહ્ણુ કેરેલી જીનપ્રતિમાને વાંદુ નહિ, ખોલાવું નહિ

દાન દહં નહીં તે કેમ મળશે. કારણ કે જીનપ્રતિમાન ખોલાવવું અને દાન દેવું એ શું ?" તેનો ઉત્તર—અરે ઢૂંઢીઆઓ !સિદ્ધાંતની રોલી એવી છે કે જંને જે સંભવેતે તેને જોડીઓ,નહિ તો ઘણે ઠેકાણ ચ્યર્થનો ચ્યનર્થ થઈ જાય. એટેલે વંદના નમસ્કાર તે ચ્યન્યતિર્થી સૌને જે-ડીએ, અને દાનાદિક અન્યતિધીનેજ જેડીએ પણ પ્રતિમોન ન **જો**ડીએ, જેમ શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ સુત્રમાં ત્રીવ્યું મહાવત વ્યારાધ-વા નિમિત્તે વ્યાચાર્ય, ઉપાધ્યાય પ્રસુખતું વસ્ત્ર, પાત્ર, વ્યાહારાદિકે કરીને વૈયાવચ્ચ કરવાવું કહ્યું છે તે જેમ સર્વને સરખી રીતે નહિ પણ જેમ જને ઉચીત્ત હોય અને જેવો સંભવ હોય તેમ તેની વૈ-યાવચ્ચ સમજવાનીછે. તેમ ચ્યા પાઠમાં પણ ખોલાવું નહી, વ્યભા-દિક ચ્યાપું નહિ તે પાઠ ચ્યન્યતિથીના ગુરૂનેજ વાસ્તેછે. જો ત્રણે પાઠની ચ્યપેક્ષા માનશો તો શ્રી મહાવીરસ્તામીના સમયમાં ચ્યન્યતિધીના દેય હરિહર, પ્રદ્ભા વિગર કોઈ સાક્ષાત નહોતા. તે-ચ્યોની સુતિઓજ હતી તો તમારા કહેલા ચ્યર્થ પ્રમાણ આનંદ શ્રા વકનું કહેવું કેમ મળશે તે વિચારો ! કદાચિત એમ કહેશો કે કેટ-લીએક દેવીઓ અભાદિક લેછે તેની અપેક્ષાએ એ પાર્ઠછે તો તે 🤇 ં ખોડું છે. કારણેકે દેવીની પણ સ્થાપના એટલે સુર્તિની પાંસેજ વ્ય-ભાદિક ચડોવેઝે, એમ કરતાં કદાચ સાક્ષાત દેવી દેવતાને કોઇ ટંઢક શ્રાવક શ્રાવિકા ચ્યથવા જેઠા વિગેરે ઢંઢકના માર્ખાપે ચ્યભા-

દિક ચડાવ્યુ હોય ચ્યથવા સાક્ષાત ખોલાવ્યા હોય તો ખતાવો ! વળી જેઠો ચુઢમતિ લખે છે કે "જીનપ્રતિમાને અન્યમતિએ પો તાના બંદિરમાં સ્થાપી તો તેથી જીનપ્રતિમાનું શું બગડી ગયું કે જેથી તેમે તેને માનવા યોગ્ય કહેતા નથી" તેનો ઉત્તર – જો કોઇ ટંઢણી ચ્યથવા ટુંઢકની ખેઠી ચ્યથવા તો ટુંઢકના સાધુ કોઈ બદિ-રામાંસ ખાનારી, કુરાળિ રોવનારી વેશ્યાને ઘરે ચ્યથવા તો માંસ વિગેરે વેચવાવાળા કસાઇને ઘરે જઇને રહે તો તેમે ટુંઢકો તેને જ-ઇને વંદણા કરો ચ્યથવા ન્યાતમાં લ્યો કે નહિ ? જો કહેશો કે ન વાંદીએ અને ન્યાતમાં ન લઇએ તો તેવીજ રીતે જીનપ્રતિમા પુર્વાકત સ્વરૂપવાળી વાંદવા યોગ્ય નથી.

જેઠા ઝુઠે વ્યાપ્રક્ષમાં ચંડાળને ધરે ખેઠો હોય તે વખતનું દ-

## ચ્યાણંદ શ્રવોકે જીનપ્રતિમા વાંદી છત વિષે.

ષ્ટાંત દીધું છે તે ખોડું છે. કારણ કે કાર્ય વિરોષે એમ ખેન તે જીવી વાતછે પણ તમારો ડુંઢકનો પિતા ચંડાળના ઘરમાં જઇને વટલે અર્થાત ત્યાંજ રહે તો તેને તમે ન્યાતમાં લ્યો અને જમવા ખા-વાનો વહેવાર રાખો કે નહિ ? જો ન રાખો તો તેવીજ રીતે ઉપર લંખલી બાયતમાં સમજવું. વળી તેણે લખ્વું કે તમારા સાધુ વ્ય-ન્યતિધીના મઠમાં ઉતર્યા હોય તો તે તમારા શરૂ ખરા કે નહિ ? તેનો ઉત્તર—રે ! સુર્ખો ! વ્યાવા દષ્ટાંત લખીને ભોળા અદ્રિકજીવોને કસાવવાનું શામાટે કરોછો ? વ્યન્યતિધીના વ્યાશ્રમમાં ઉતરવાથી તે સાધુ વંધ્નીક મટી જતા નથી, કારણ કે તે સ્વેચ્છાવ્યે ત્યાં ઉ-તરેલો છે અને સ્વેચ્છાવ્યે ત્યાંથી વિહાર કરે છે વ્યને તે સાધુને તે વ્યન્યદર્શનીઓવ્યે પોતાના શરૂ કરીને માનેલા નથી. તેમજ વ્યન્ય તિર્ધીવ્યોવ્યે ગ્રહણ કરેલી પ્રતિમામાંથી પ્રતિમાપલું જનું નથી પણ તે સ્થળે તે વંધ્ન યુજન યોગ્ય નથી અંમ સમજવું.

વળી લખ્યુંછે કે દ્રવ્યલીંગી, પાસચ્થા, વેષધારી તિભવ પ્રયુ-ખેને કયા બોલમાં આણુંદે વોસપાવ્યાછે ? તેનો ઉત્તર —સાધુ દિક્ષા લેછે ત્યારે 'કેરમિભંતે ' કહેછે અને પંચમહાવૃત ઉચરેછે તેને પશુ પાસચ્યા, વેષધારી નિભવ પ્રયુખને વંદન નમસ્કારનો ત્યાગ હોવો ળે\/એ. તો પંચમહાવૃત લેતી વખતે તેણે તેનો ત્યાગ કયા બોલમાં કર્યાછે તે બતાવો પણ યુર્ખો ! સમકિતદશી શ્રાવકોને છનારાાથી બહાર એવા પાસચ્થા વેષધારી નિભવ પ્રયુખને વંદણા નમસ્કાર કરવાનો ત્યાગતો છેજતો તે બાબત પાઠમાં કહી નથી તેમાં શો વિરોધછે. પ્રશ્નને અંતે લખ્યું છે કે ''આણુંદ શ્રાવકો અસ્કાર ચેત્ય તથા પ્રતિમાને વાંદી હોય તો બતાવો " તેનો ઉત્તર—એક તો પુર્વોક્ત પાઢથીજ તેણે અસિહંતની પ્રતિમાને વાંદી પુછછે એમ નિર્ણય થાયછે. વળી શ્રી સમવાયાંગ સુત્રમાં સર્વ સુત્રોની હુંડીછે તેમાં શ્રી ઉપાશગ દશાંગની હુંડીમાં કહ્યું છે કે —

# सेकिंतं उवासगदसाउ उवासगदसासूणं उवासया

णं नगराइं उड्जाणाइं चेइआई वणमंडाइं राया -अम्मासमो धम्मायरिया.

અર્થ–ઉપાશગ દશાંગ તે શું કહીએ ? ઉત્તર–ઉપાશગ દ-શાંગને વિષે શ્રાવકોના નગર, ઉદ્યાન, चेइआइं–ચૈત્યાની એટલે દેહેરાં, વનખંડ, રાજા, ઞાતપિતા તથા ધર્માચાર્ય કહીશું.

ચ્યા ઉપરથી સમજવું કે ચ્યાણંદ પ્રસુખ દશ શ્રાવકોના ધરમાં જીનમંદિર હતાં ચ્યને તેમણે જીનમંદિર કરાવેલાં પણ હતાં, ચ્યને તેચ્યો પુજા વંદણા પ્રસુખ કરતા. યદ્યપિ ઉપાશગદશાંગમાં તે પાઠ દેખાતો નથી કારણ કે પુર્વાચાર્યોચ્ચે સુત્રો નંક્ષેપી નાંખ્યાંછે તોપણ સમયવાયાંગજીમાં તે વાત પ્રત્યક્ષછે. મોટે ધ્યાન દઇને શુદ્ધ ચ્યંતઃક-રણથી તપાસ કરશો તો માલમ પડશે કે ચ્યાનંદ પ્રસુખ અનેક શ્રા-વકોચ્યે જીનપ્રતિમા પુજી છે તે વાત ખરીછે. ઇતિ.

१७ અંબડ શ્રાવકે પ્રતિમા વાંદી છે તે વિષે. ૧૭ મા પ્રશ્નોત્તરમાં જેડાનિબવે અંબડ તાપસના અધિકારનો પાઠ આણંદ શ્રાવકના પાઠની સરખો ઠરાવ્યો છે તે અસલ્ય છે. માટે શ્રીહવ્વાઇ સત્રમાંથી તે પાઠ અર્ધ સાથે આ ઠેકાણે લખ્યો છે. યત: અંત્ર डस्सणं परिवायस्स नोकप्पद्म अन्न डाध्यिएवा अन्न डाध्यिय देवयादंवा अन्न डाध्यिय परिग्गहियादं अरिहंत चेद्र आहुंवा वंदित्तएवा नमंसित्तएवा न-नथ्य आरिहंतेवा अरिहंत चेद्रयाणिवा.

અર્થ—અંબડ પરિવ્રાજકેને ન કલ્પે અન્ય તિથી પ્રત્યે, અન્ય તિથીના દેવ પ્રત્યે, અને અન્ય તીથીએ ગ્રહ્યા એવા અસિંતના ચૈત્ય તે જીન પ્રતિમા પ્રત્યે વંદના સ્તવના કરવી નગસ્કાર કરવો, એ વિના અસિંતને અસિંતની પ્રતિમા એટલે એ બંજોને નગ-સ્કાર કરવો કલ્પે. અંખડ શ્રાવકે પ્રતિમા વાંદીછે તે વિષે.

વ્યા પાઠને વ્યાણુંદના પાઠની સરખો ઠરાવે છે પણ વ્યાણું€ ે ગ્રહસ્થ છે અને આંખડ સન્યારા આટેલે પરિવ્રાજક છે માટે તે બંન્નેનો પાઠ સરખો હોય નહિ. વળી ચ્યાણંદનો પાઠ ચ્યેમ ચ્યા-ગળ લખી ગયા છીએ તેની સાથે આ પાઠને સરખાવી જોતાં જણારો કે ચ્યાણંદના પાઠમાં વ્યન્ય દર્શનીને ચ્યસણ, પાણ, ખા-દીમ, સ્વાદીમ દેવું નહિ, વારંવાર દેવું નહિ, વગર ખોલાવે ખોલા-વવું નહિ, વારંવાર ખોલાવવું નહિ એ પાઠ છે અને આમાં તે પાઠ નથી. કારણું કે અંપડ પરિવાજક છે અને અન્ય તિથીઓ અંખડેને શરૂ તરીકે માને છે તેથી તેનાથી અન્ય દર્શનીને ખોલા-વવા વંગેરેનો ત્યાગ ખની શકે નહિ. વળી ચ્યાણંદના પાઠમાં શ્રમ-**ણ** નીગ્રંથને અસનાદિક આપવાનો પાઠછે, તે આ પાઠમાં બીલકુલ નથી કારણ કે અંબડ પરિવ્રાજક છે તે પર વ્રહે ભિક્ષાવૃતિ તરીકે જને છે તો તે ચ્યસન પાન, સ્વાદીમ, ખાદીમ વિગેરે શ્રમણનિ ગ્રંથને ક્યાંથી આપે ! વળી આણંદના પાઠમાં કોને વંદના નઞસ્કાર કરૂં તે પાઠ સુદલ નથી અને આમાં અરિહંતને અને અરિહંતની પ્રતિમાને વંદન નમસ્કાર કરવાનો પાઠ છે. વ્યાટલો ખધો ફેર છતાં જેઠમક્ષજી તે ખંને પાઠ સરખા ઠરાવે છે તે ભિથ્યાત્વનો ઉદયછે.

વળી અહીં આ ચેત્ય શખ્દનો અર્થ મૂર્ખ જેઠાએ સાધુ એવો કર્યોછે પણ તે ખોટો છે તે દષ્ટાંત સાથે અંમે આણંદના પ્રક્ષમાં ખતાવી ગયા છીએ.

વળી જેઠો સુઢમતિ લખે છે કે "આ પાઠમાં ચૈત્ય એટલે પ્રતિમા લેશો તો ગુરૂને વાંદવાનો પાઠ ક્યાં છે તે ખતાવો " તેનો ઉત્તર—અન્ય તિથીના ગુરૂનો જ્યારે ત્યાગ કર્યા ત્યારે જૈન મતના સાધુ વંદવા યોગ્ય રહ્યા એમ અર્થાપત્તિએજ સિદ્ધ થાયછે. જેમ કોઈ શ્રાવકે રાત્રી ભોજનનો ત્યાગ કર્યા તેને દિવસે ભોજન કરવું રહ્યું કે નહિ ! વળી કોઇ યોગીએ વસ્તીમાં રહેવાનો ત્યાગ કર્યા તો તેને વનમાં રહેવું રહ્યું કે નહિ ! વળી કોઇ સમકીતદષ્ટી પુરૂષે છનાજ્ઞાના ઉત્થાપક જાણીને ડુંઢકોનો ત્યાગ કર્યા તે તેને જીનાજ્ઞા પ્રમાણે વર્તનાર સુસાધુ વંદન યોગ્ય રહ્યા કે નહિ ! અે દષ્ટાંતો સુજબ અંખડે અન્ય દર્શનીના ચરૂનો ત્યાગ કર્યા ત્યારે જૈન દર્શનના ચરૂતો વાંદવા યોગ્ય રહ્યાજ છે. માટે એવા કુતર્કા કરવા તે ફોગટછે. વળી જેઠો સુઢ લખે છે કે ''અંખડ સાધુને વાંદે છે" તે અસત્યછે. જો કે અંખડ શુદ્ધશ્રદ્ધાવાન શ્રાવક હોવાથી જૈન મતના સાધુને તે વંદન યોગ્ય સદ્દહિંગે તોપણુ પોતે પરિવાજકનો આચાર્યાઇઝ, પોતાનો વેશ તાપસનો છે, અને અન્યમતિઓ તેને ચરૂ શુદ્ધિએ યુજેછે તેથી તે સાધુને વંદના, ખમાસણુ પૂર્વક કરતો નહિ.

ત્યાર પછી જેઠો લખે છે કે "આંગડ સાધુને અસનાદિક આપે છે" તે પણ અસત્ય છે કારણ કે તેના પાઠમાંજ તે વાત લખી નથી. વળી પોતે પારેકે ઘેર જંને છે તો સાધુને અસનાદિક ક્યાંથી આપે ! જેમ ડુંડકો જીનાજ્ઞાના ઉત્થાપક હોવાથી ભવ સગ્રુદ્રમાં છુ-ડનારા છે તો તે ખીજાને કેમ તારી શકે ? એ દષ્ટાંતે સમજવું.

વળી જેઠો લખે છે કે "આંબડને ખાર વૃત સુત્રપોઠે કહ્યાછે" તે પણુ વ્યસત્ય છે. જેમ આણંદને ખાર વૃત્ત કહ્યા છે તે પ્રમાણે સુત્રમાં આંબડને કોઇ જગ્યાએ કહ્યા નથી, ને કહ્યા હોય તો સુત્ર શાખ ∟ ખતાવો.

પ્રમ્નને અંતે જેઠો જૈન દર્શનીઓને નિચ્યાત્વ મોહની કમનો ઉદ્દય લખેછે તે તેને પોતાનેજ છે અને તેથી તેણે ઉપર ખતાવ્યા પ્રમાણે અસત્ય લખ્યું છે એમ સિદ્ધ થાયછે. જેમ એક પુરૂષ ધ ભ્રોજ ઉતાવળો શીધ્રપણે ધીની ખરીદી કરવા જતો હતો તેને તૃષા લાગી તેવામાં રસ્તામાં કોઈ ખાઇ પાસે તેણે પાણી દીઠું એટલે તે ખોલ્યો કે ધી પા' જો કે તેને પીવું હતું તો પાણી પણુ અંતઃક-રણમાં ધી ચી થઈ રહેલું તેથી તે ખોલાઇ ગયું છે; એમજ જેઠા મુઠમતિને પોતાનેજ મિધ્યાત્વ મોહનીનો ઉદય થયેલો તેથી તેણે લખી દીધું છે એમ નક્કી સમજવું. ઇતિ.

- ~???**???**>--

૧૮ સાત્ર ક્ષેત્રે ધન વાવરવું કહેયુંછે તે વિષે. અહારમા પ્રક્ષોત્તરમાં જેહે કુગતિ લખે છે કે સાત્રક્ષેત્ર સુત્રમાં સાત્ર ક્ષેત્રે ધન વાવરવું કહ્યું છે તે વિષે. 👘 😪

કોઇ ઠેકાણે કહ્યા નથી—તેનો ઉત્તર: — શ્રી ભત્તપચ્ચખાણ નાંગ પપજાાના સુલ પાઠમાં ૧ જીનબીંબ ૨ જીનબુવન ૩ શાસ્ત્ર ૪ સાધુ પ સાધવી ૬ શ્રાવક ૭ શ્રાવિકા વ્યે સાત તેને કહ્યાંછે તે શું દુંદકો જાણતા નથી ? કદાચ તને કહેશો કે વ્યંત્રે તે સુત્ર માનતા નથી તો નંદીસુત્ર કેમ માનો છો ? કારણ કે શ્રી નંદીસુત્રમાં સર્ય સુ ત્રના નામ કહ્યાં છે ત્યાં ભત્તપચ્ચખાણ પયભાનું નામ પણ છે. મોટે તેમાં કહેલા સાત્રતેન્ને ગૃહસ્થે ધન વાપરવું તેજ ફળદાયકો છે. જેલે લખે છે કે લ્ગ્યાણદાદિક શ્રાવકે વત વ્યારાધ્યા, પડિમા

અગે લખ છે કે "આણાદાદક પ્રાવક વૃત આરોગ્યા, યાડ્યા આદરી, સંવરા કીધા તે સર્વ સુત્રોમાં કહ્યું છે પણું કેટલું દ્રવ્ય વાપંયું ચ્યને ક્યાં ક્ષેત્રે વાપંધું તે કહ્યું નથી" તેનો ઉત્તર - રે ! સુખાં તે સુત્રમાં જેટ ી વાતની પ્રસંગે જરૂર હતી તેટલી કહી છે ચ્યને બીજી કહી નથી. જો તેમ ન કહેલી તમામ વાતોનો નીરાદર ક-રતા હોવો ગ્યાણંદાદિક દરા શ્રાવકોએ કયા સુનીને દાન દીધુ, ક્યા સુનીને તેડવા ગયા, કયા સુનીને વળાવવા ગયા, કેવી રીતે પડિક-માણું કર્યું વિગેરે યણી વાતો જે કે શ્રાવકોને માટે સંગ્રવીત ગણાય તેવી કહી નથી તો તેમણે શું ત નથી કર્યું? કર્યું છેજ. તેમજ દ્રવ્ય વાપરવા સંબંધી વાત પણુ તેમાં નથી કહી પરંતુ કરીતો છેજ. વળી ચ્યમે પૂછીએ છીએ કે ગ્યાણંદાદિ શ્રાવકોએ કેટલા ઉપા-શ્રય કરાવ્યા તે વાત સ્ત્રોમાં કહી નથી છતાં તેમ ડુંઢકો ઉપાશ્રય કરાવો છો તે શા ગ્યાધારથી કરાવો છો તે ખતાવો !

વળી લખેછે કે "આણંદાદિક શ્રાવકોએ સંધ કાઢયા, તિર્થ યાત્રા કીધી, દેહેરાં કરાવ્યાં, પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠી વિગેરે વાત સુત્રમાં હોય તો ખતાવો" તેનો ઉત્તર — આણંદાદિ શ્રાવકોના જીનમંદિરનો અધિકાર શ્રી સમવાયાંગજીમાં કહ્યો છે. આવશ્યક સુત્રમાં તથા યોગ શાસ્ત્રમાં શ્રેણીકરાજાના કરાવેલા જીન મંદિરનો અધિકાર ચાલેલો છે. વગ્ગુર શ્રાવકે શ્રીમલ્લીનાથજીનું દેહેરૂં બંધાવ્યું તે અ ધિકાર શ્રી આવશ્યક સુત્રમાં કહ્યો છે; તથા તેજ સુત્રમાં ભરત મહારાજે શ્રી અષાપદ પર્વત ઉપર ચોવીશ જીનબીંબ સ્થાપ્યાનો અધિકાર છે. એ વિગેરે અનેક જગ્યાએ સુત્રમાં કહ્યા છતાં જેમ નેત્ર વિનાનો માણુસ કાંઇ પણ જોઇ શકતો નથી તેમ જ્ઞાનરૂપી ્⊾ ચક્ષુ વિનાનો જેઠો વ્યને તેના ટુંઢકો પણ વ્યા વાત સુત્રની વ્યંદર કેપ્તતા નથી.

વળી તેણે યુક્તિઓ કરીને સાત ક્ષેત્ર ઉથાપ્યા છે તેનો અ કુક્રેને ઉત્તર—૧-૨ ક્ષેત્ર જીનબીંબ તથા જીન ભુવન–તે બાયતમાં જેઠા મૂઢમતિએ લખ્યુંછે કે હેરેહેરા, પ્રતિમાતો આગળ હતાજ નહિ અને જો હતા એમ કહેશો તો કોણે કરાવ્યા વિગેરેનો અ ધિકાર સુત્રમાં દેખાડો" આ પ્રક્ષનો ઉત્તર અને ઉપરજ લખ્યોછે અને તેથી તે બંને ક્ષેત્ર સિદ્ધ થાયછે.

૩ વ્યું ત્વિશાસ્ત્ર—ચ્યા બાબતમાં જેઠો લખેછે કે પુસ્તક તો મહાવીરસ્વામીની પછી (૯૮૦) વર્ષે લખાણાંછે, ચ્યગાઉતો પુસ્તકો નહોતા માટે તે ચ્યર્થે દ્રવ્ય કાઢવાનું શું કારણ ?--

ઉત્તર—આ બાબતનું નીરાકરણ અગાઉ અને જણાવી ગયા છીએ. વળી શ્રી અનુયોગદ્વાર સુત્રમાં કહ્યું છે કે દદ્વસુ અં जंपत्तय પુચ્ચયા જ્વिદ્વિયં અર્ધ—દ્રવ્યશ્વત તે જે પાના પુસ્તકમાં લખાયેલ છે અને તે ઉપરથી સુત્રકારના સમયમાં પુસ્તક લખેલા હતા એમ સિદ્ધ થાયછે. વળી તમારા કહેવા પ્રમાણે તે સમયમાં સુદ્દલ પુસ્તકો લખાયલા હતાજ નહીં તો શ્રી રીખસંદેવસ્વામીની બતાવેલી અ-ઢાર લિપીનો વિચ્છેદ થયો હતો એમ ઠરશે તો તે તદન જીઠું છે. વળી જો અક્ષરત્તાન તે સમયમાં હોયજ નહિ તો લાકિક વહેવાર પણ કેમ ચોલે ? ડુંઢકો ! આ ઉપરથી સમજો કે તે વખતમાં પુસ્તકો હતા, ફક્ત સુત્રોજ લખાયલા નહોતા, અને તે દેવઢઠી ગણી ક્ષમા શ્રમણે લખ્યોછે. પણ પુસ્તકો (૯૮૦) વર્ષ લખાણા તે વાત તમારા જોઠમલજી લખેછે તે શા આધારથી લખેછે ? કારણ કે તમારા મા-નેલા ૩૨ સુત્રોમાં તે વાતે છેજ નહિ.

૪–૫ નું ક્ષેત્ર સાધુ અને સાધવી. તે ખાખતમાં જેઠોઝુઢમતિ ક્ષખેછે કે "સાધુને અર્થ દ્રવ્ય કાઢીને તેનો ચ્યાહાર, ઉપધી, ઉપા-શ્રય કરાવે તો તે સાધુને કલ્પે નહિ ત્યારે તે માટે દ્રવ્ય શું કામ સાત્ર ક્ષેત્રે ધન વાવરવું કહ્યું છે તે વિષે.

કાઢવું. આ ખાખત ઉપર શ્રી દશવૈકાલિક, આચારંગ, નિસીધ વિ ોરે સુત્રોની શાખ દીધી છે." તેનો ઉત્તર—સાધુ સાધવીને અર્થ કરેલ આહાર, ઉપધી, ઉપાશ્રય પ્રમુખ તેને કલ્પતું નથી તે વાત અત્રે પણ માન્યજ કરીએ છીએ, સાધુ પોતાને નિમિત્તે કરેલું લેતા નથી, અને સુરા શ્રાવકો આપતા પણ નથી. પરંતુ શ્રાવકો પોતાની શુભ કમાણીના દ્રવ્યમાંથી સાધુ સાધવીને આહાર, ઉપધી, વસ્ત્ર પાત્ર પ્રમુખે પ્રતિલાભે છે, પણ સાધુ સાધવીને નિમિત્તે કોઠેલા દ્ર-વ્યમાંથી પ્રતિલાભે છે, પણ સાધુ સાધવીને નિમિત્તે કોઠેલા દ્ર-વ્યમાંથી પ્રતિલાભતા નથી અને સાધુ લેતા પણ નથી. તે ખ લેત્રને અર્ચ કોઠેલું દ્રવ્ય તો કોઇ સુનીને મહાભારત વ્યાધી આવી પડ્યો હોય તેના નિવારણાર્ય કોઈ વૈદ પ્રમુખને દેવું પડે, અથવા તો કોઈ સાધુ નિર્વાણ પામ્યા હોય તે નિમિત્તે દ્રવ્ય વાપરવું પડે વિગેરે અનેક કાર્યામાં વપરાય છે. તેવા કામની આંદર પણ શ્રાવકો જો શ્રીમંત હોય છે તો તે પોતાની પાસથીજ ખરચે છે, પરંતુ કોઇ ગામમાં શક્તિવિનાના નિર્ધન શ્રાવકો વસતા હોય અને ત્યાં તેવું કાર્ય આવી પડે તો તેમાંથી વપરાય છે.

૬–૭ નું તેત્ર શ્રાવક અને શ્રાવિકા. તે બાબતમાં જેઠો લ-ખેછે કે "પુન્યવંત હોય તે ખેરાતતું દાન લે નહીં" પણ સુઢ ! સઘળા જીવો સરખા પુણ્યવંત હોતા નથી. કોઇ ગરીમ કંગાળ પણ હોયછે, કે જેને ખાવા પીવાના પણ સાંસા પડેછે, તો તેવા ગરીભ સ્વર્ધમીઓને દ્રવ્ય આપીને સહાય કરવી, તેને વ્યાજીવીકામાં ઉ પસ્થંભ દેવો તે દ્રવ્યવાન શ્રીમંત શ્રાવકોની ફરજછે. તે પ્રમોણ દ્ર-વ્યવાન ગ્રહસ્યો સ્વર્ધમીને સહાય કરેછે, અને જો પોતામાં શક્તિ ન હોય તો તે ખે ક્ષેત્ર નિમિત્તે કાઢેલા દ્રવ્યમાંથી સહાય કરેછે, તે વાત શ્રી ઉત્તરાધ્યયનમાં ૨૮ મે સ્પધ્યમે કહીછે. વળી જેઠો લ-ખેછે કે "શ્રાવક દીન સ્થનાથને સ્પંતરાય પાંડે નહિ" તે ખરૂંછે પણ ઉપર પ્રમાણે વિચારીને જોશો તો જણાશે કે તેથી કાંઇ દીન સ્ય-નાથને આંતરાય પડતો નથી. સ્થેને સ્વેવી રીતે શ્રાવકોને સ્થાપેલું દ્રવ્ય ખેરાતનું કહેવાનું નથી.

ઉપરના લખાણથી શાસ્ત્રોમાં સાત દ્વેત્ર કહ્યાંછે, તેમાં દ્રવ્ય-

વાપરવાથી સારા ફળની પ્રાપ્તી થાયછે, ગ્યને સુ શ્રાવકોનું દ્રવ્ય ત્ર ક્ષેત્રોમાં વપરાતું ગ્યાવ્યુંછે ગ્યને વપરાયછે ગ્યેમ સિદ્ધ થાયછે.

ચ્યા પ્રસંગમાં જેઠા ટુંઢકે શ્રી દશવૈકાલિકની નીચે લખેલી ગાથા લખીછે.

पिंड सिंड्जंचवथ्यंच, चउथं पायमेवय ॥ अकाष्पियं नद्दछेड्जा, पडिगाहिंचकाष्पियं ॥४८॥

આ રલોકનો અર્ધ પ્રગ૮પેણ એટલોજ છે કે ''આહાર, સ જજયા, વસ્ત્ર અને પાત્ર અકલ્પનિક ન લેવું; અને કલ્પનિક લેવું." તોપણ જેઠા ટુંઠકે ડાંડો અકલ્પનિક ઠરાવવા માટે આ શ્લોઠના અ-ર્ધમાં ડાંડો એ શખ્દ લખી દીધો છે. જો કે તેના લખાણમાં પણ ડાંડો અકલ્પનિક છે એમ જેઠો સિદ્ધ કરી શક્યો નથી તોપણ સાધુને ડાંડો રાખવાનું સુત્રમાં કહ્યું છે તે લખીએ છીએ.

શ્રી ભગવતી સુત્રમાં વિધિવાદે ડાંડો રાખવો કહ્યોછે વ્યન ચ્યે પાઠ પ્રથમ પ્રક્ષોત્તરમાં લખ્યો છે.

શ્રી ઓધનિર્યુક્તી સુત્રમાં ડાંડાની શુદ્ધતા નિમિત્તે ત્રણ ગાથાઓ ક્રેફેલીછે.

વળી શ્રી દશવૈકાલિક સુત્રમાં પણ વિધિવાદે" दंडगंसिवा" એ શખેદ કરીને ડાંડો પડિ લેહવો કહ્યોછે.

આ પ્રમાણે સુત્રોમાં કહ્યા છતાં અજ્ઞાની હુંઢકો કાંઈ પણ સમજ્યા વગર તદ્દન ચ્યસત્ય રીતે તે ખાખતવું ખંડન કરેછે (અ-ગર જો કે થઈ શકવું તો નથી.) તે તેઓની સુર્ખાઈની નિશાનીછે. પ્રક્ષને અંતે જેઠા ટુંઠકે "સાત ક્ષેત્રે દ્રવ્ય વપરાવોછો તેથી ચૌઠાના ચોર થાઓછો " એવું મહામિષ્યાત્વના ઉદયથી લખ્યુંછે પણ તેવું તે લખવું ઉપરના દષ્ટાંતોથી અસત્યછે તેવું સિદ્ધ થયુંછે, કારણ કે સુત્રોમાં સાત ક્ષેત્રે દ્રવ્ય વાપરવું કહ્યુંછે, ને તે પ્રમાણે પ્રસિદ્ધ રીતે શ્રાવકો દ્રવ્ય વાપરેલું કહ્યુંછે, ને તે પ્રમાણે પ્રસિદ્ધ રીતે શ્રાવકો દ્રવ્ય વાપરેછે, તેથી તેઓ પુન્ય બાંધેછે એ-ઠલુંજ નહિ પણ ઘણી પ્રશંસાને પાત્ર થાયછે, એ વાત કાંઇ છાની

## દ્રાપદીએ જનપ્રતિમા યુઝરે તે વિષે.

નથી. પરંતુ ખરી રીતે તપાસ કરતાં ચાૈઠાના ચોરતો દુંઢકોછે, કા-રણકે સુત્રોમાં કહેલી તમામ વાત ઉથાપેછે, સુત્રો ઉથાપેછે, સ્પર્ધ કેરવેછે, શાસ્ત્રોક્ત વેષ ન રાખતાં વિપરીત વેષે કરેછે, વિગેરે ત-મામ ખાખતો ધ્વાનમાં લઇને તપાસી જોતા દુંઢકો ચાૈઠાના ચોરછે એઠલુંજ નહિ પગુ તેઓ શાસનના અધિપતિ શ્રી જીનરાજના પશુ ચોરછે અને તેથી તેમને નિશ્વયે રાજ્યદંડ ( અનંત સંસાર ) પ્રાપ્ત થવાનોછે. ઇતિ.

૧૯ દ્રોૈપદીએ જીનપ્રતિમા પૂજીછે તે વિષે.

૧૯ મા પ્રક્ષોત્તરમાં દ્રાેપદીએ છનપ્રતિમા પુછછે તેનો સર્વ રીતે નિષેધ કરવાને જેહા કુમતિચ્યે ઘણા કુતર્કા કર્યોછે પરંતુ તે સર્વે ખોટોછે માટે તેના ચ્યનુક્રમ પ્રમાણે પ્રત્યુત્તર લખ્યાછે.

श्री साता सुत्रभां द्रापरीच्चे छनमंदिरमां लधने छनप्रति-भानी सतरलेही पुल इशे, नभुष्धुखुं इक्षु च्येन प्रत्यक्ष पाइछे. यतः तएणं सा दोवद रायवरकना जेणेव मडजणघरे तेणेव उवागच्छद मडजणघरं अणुप्पवेसद न्हाया कयवलीकम्मा कयकोउअ मंगल पायच्छित्ता सुद्ध पावेसाइं वथ्याइं परिहियाइं मडजणघराउ पडिणि खमद जेणेव जिणघरे तेणेव उवागच्छद्द जिलघरं अणुपविसई पविसदत्ता आलोए जिणपडिमाणं पणामं करेद लोमहथ्ययं परामुसद एवं जहा सुरियाभो जि ण पडिमाउ अच्चेद्द तहेव भाणियव्वं जाव धुवं ड-हद धुवं डहद्दत्ता वामं जाणु अंचेद्द अंचेद्दत्ता दा हिण जाणु धरणितलं सि निहट्टु तिखुत्तो मुद्राणं धरणितलं सि निवेसेइ सिनिवेसेइत्ता इसि पद्युण मइ करयल जाव कट्टु एवं वयासि नमोथ्थुणं अ-रिहंताणं भगवंताणं जावसंपत्ताणं वंदइ नमंसइ जिणघराज पडिणिखमइ.

ચ્યર્થ-તેવારે તે દ્વાપદી રાજવર કન્યા જ્યાં રનાન મજ્જન કરવાનું ધરેછે ત્યાં આવે, મજ્જણુ ઘરમાં પેસ, સ્નાન કરીને કર્લું છે ખળી કર્મ એટલે પુજાનું કાર્ય અર્થાત્ ઘર દેરાસરમાં પૂજા કરીને કાંલક તે તિલકાદિક મંગળ તે દધી દ્રોવ વ્યક્ષતાદિક તેહેજ પ્રાય-શ્વિત એટલે દુઃસ્વપ્રાદિકના ધાતક કર્યોછે જેણે શુદ્ધને ઉજ્યલ મોટે જીનમંદિરે જવા યોગ્ય એવા વસ્ત્ર પહેરીને મજ્જણ ધરમાંથી ની-કળે, જ્યાં જીનધરછે ત્યાં ચ્યાવે, જીનધરમાં પેસે, પેસીને દીઠે થકે જીનપ્રતિમાને પ્રણામ કરે. પછી મોર પીંછી લે, લઇને જેમ સુર્યા-ભંદેવતા જીનપ્રતિમાંને પુંજે તેમ સઘળો વિધિ જાણવો તે વ્યધિકાર સુર્યાભનો યાવત્ ધુપ દંહે ત્યાં લગી કહેવો તે ધુપ દહીને ડાખો ઠીંચણુ હુંચો રાખે, જમણો ઠીંચણુ ધરતીએ થાપે, થાપીને ત્રણુ-વાર મસ્તક પૃથ્બી તળ પ્રત્યે સ્થાપે, થાપીને લગારેક નીચી નેમે, હાર બેડી, દેશનખ ભેળા કરી મસ્તકે અંજલી કરીને એમ કહે. નમસ્કાર થાચ્યો વ્યરિહેત ભગવંત પ્રત્યે યાવત્ સિદ્ધિગતિ પ્રત્યે પાબ્યાછો. અહિંચ્યા યાવત રાખ્દે શક્રસ્તવ સંપુર્ણ થયો કહેવો. પછી વંદના કરી નગસ્કાર કરી જીનચઢગાંથી નીકળે પુર્વાક્ત પ્રકારે સુ-ત્રોમાં કહ્યુંછે તોપણુ ડુંઠકો બિથ્યાદશી, જીનપ્રતિમાની પૂજા માનતા નથી તે ભિથ્યાત્વનો ઉદયછે.

ચ્યાહમાં તે કુમતિ લખેછે કે "કોઈએ વિતરાગની પ્રતિમા પૂજી નથી અને કોઇ નગરમાં જીનચૈત્ય કહ્યા નથી" તેનો ઉત્તર શ્રી ઉલ્વાઈ સુત્રમાં " ચંપાનગરીપાં बहुला अरिहंत चेइआइं

## દ્રીપદીએ જનપ્રતિમા પુજાછે તે વિષે. ૧૦૧

એટલે ઘણા અરિંહતના ચૈત્યછે એમ કહ્યુંછે." અને ખીજી ખધી નગરીના વર્ણનમાં ચંપાનગરીની ભલામણ સુત્રકારે દીધેલીછે તો તેથી સર્વ નગરીઓમાં પોળેપોળે ચંપાનગરીની પેઠે જીનમંદિર હતા એમ નિર્ણય થાયછે. વળી આણંદ, કામદેવ, શંખ, પુષ્કળી પ્રસુખ શ્રાવકોએ તથા શ્રેણીક મહાખળ પ્રસુખ રાજાઓએ પુજા કર્યાનો અધિકાર સુત્રોમાં ઘણી જગ્યાએછે. મોટે જે જે જગ્યાએ પુજા કર્યાનો અધિકાર છે તે તે જગ્યાએ જીનમંદિર તો છેજ તેમાં કાંઇ શક નથી. વળી તે શ્રાવકોના પૂજા કરવાના અધિકારમાં " કયખળીકમ્મા" શખ્દ પ્રત્યક્ષપણેછે, જેનો અર્ધ સ્વદર્શનમાં તથા પરદર્શનમાં તમામ જગ્યાએ "દેવ પુજા કરી" એવોજ થાયછે. મોટે ઘણા શ્રાવકોએ પ્રતિમા પુજ્છે અને ધણે ઠેકાણે જીનમંદિર હતા એમ સ્પષ્ટ રીતે સિદ્ધ થાયછે.

પછી તે લખેછે કે " ફક્ત દ્રાપદીએજ પૂજા કરી છે અને ત પણ આખા ભવમાં એકજ વાર કરી છે" તેનો ઉત્તર—એ કુમ-તિના કહેવાનો સાર એછે કે પૂજાના અધિકારમાં સ્ત્રી ખતાવી તો કોઇ શ્રાવક કેમ ન કહ્યો ? તો મૂર્ખા ! પ્રબુજીને રેવતી શ્રાવિકાએ ઔષધ વહેારાવ્યું તો કોઇ શ્રાવકે વહેારાવ્યું એમ કેમ ન કહ્યું ? વળી પ્રથમ સિદ્ધ મર દેવી માતા થયા, શ્રી વીર પ્રબુનો અભિગ્રહ છમાસ પાંચદિનઓછે ચંદનખાળાએ પૂર્ચા, સંગમાના ઉપસર્ગથી છ મહિને વત્સપાળી હાશીએ પરમાજો' પ્રભુને પારહ્યું કરાવ્યું, ત-થા આ ચોવીશીમાં પ્રક્ષીનાથજી અનંતી ચોવીશીએ સ્ત્રીપણે તિ-ર્યંકર થયા, ઇત્યાદિક આ ચોવીશીમાં સ્ત્રીઓએ ઘણા મોઠાં કામ કર્યા છે; પ્રાયે પુરૂષતો શુભ કાર્યા કરે તેમાં શી વડાઇ ! પણ સ્ત્રી-ઓને કરવું દોહલું છે; પૂર્યને તો પૂજાનાં કારણો મેળવવાં સુગમછે પણ સ્ત્રીને વિષમછે માટે દ્વાપદીનો અધિકાર વિસ્તારે કહ્યો છે. જો સ્ત્રીએ એમ પુજા કરી તો પુરૂષે ધણીજ કરી છે એમાં શું સંદેહછે? અર્યાત—કાંઇ સંદેહ નથી. વળી કુમતિઓ કે કહે કે એકજ વાર

#### ૧ ક્ષીર.

પુજી કહી છે, પછી તો ક્યાંહી પુજા કરી કહી નથી. તેનો ઉત્તર— પ્રતિમા પુજીતો એક વારપણ કહી છે, પરંતુ દ્રાપદીએ ભોજન કપું એમતો એકવારપણ કહ્યું નથી માટે તમારા કહેવા પ્રમાણે તેણી-એ ખાધું પણ નહિ હોય. વળી તુંત્રીઆ નગરીના શ્રાવકે સાધુને એકજવાર વાંધાની વાત કહી છે, અને આનંદકામદેવાદિકે ભગ-વંતને એકજવાર વાંધા કહ્યા છે, તો કેમ બીજી વખત નહિજ વાંધા હોય? પછ્યુ વિચારો કે પરણવાને અવસરે મોહની ભીડમાં એવી રીતે પુરણોલાસથી જીન પૂજા કરી છે તો ખીજે સમયે અવશ્ય પૂજા કરીજ હેરા એમાં શો સંદેહ છે? પરંતુ સુત્રકારને એવો અધિકાર વારંવાર કહેવાની જરૂર નથી, કેમકે આગમની શૈલી જાણનાર પુરૂષતો એમ સમજેજ. તમારા જેવા મૂર્ખો અક્કલના હીન નથી સમજતા તે તમારે બિથ્યાત્વનો ઉદય છે.

વળી જેઠમલજી લખેછે કે "પદ્મોત્તર રાજાને ત્યાં દ્રાૈપદિચ્ચે છઠ છઠને પારણે ચ્યાંબીલનો તપ કર્યા પણ પૂજાતો ન કરી" તેનો ઉત્તર— સુર્ખા ! ચ્યેટલુંતો સમજો કે તપશ્યા કરવી તેતો સ્વાધીન વાતછે અને પૂજા કરવી તેમાં જીનમંદિરનો, પૂજાની સામગ્રીનો જોગ મળવો જોઇચ્યે. વળી દ્રાૈપદી પરાધીન થયેલી તથા સંકટમાં પેડેલી છતાં તે સ્થેબે પૂજા કેવી રીતે કરી શકે ? તે વિચારી જીુઓ !

વળી જેઠો કુમતિ લખેછે કે બ્દ્રોપદિએ પુર્વ જન્મમાં સાત કામ અયોગ્ય કંધોછે માટે તેની કરેલી પૂજા પ્રમાણુ નહિ" તેનો ઉત્તર—આ ઉપરધીતો ટુંઠકો અને અક્કલહીન જેઠમલજી શ્રીમહા-વીર સ્વામીને પણુ સાચા તિર્ધકર નહિ માનતા હોય; કેમકે શ્રી મહાવીર સ્વામીના જેવે પણુ પૂર્વ જન્મમાં કેટલાએક અયોગ્ય કામ કંધો છે.

૧ ઞરીચીના ભવમાં દિક્ષા વિરાધી તે વ્યયોગ્ય.

- ર ત્રિદંડિચ્યાનો\_નવો વેષ ખનાવ્યો તે ચ્યયોગ્ય.
- ૩ ઉત્સુત્ર પરપણા કરી તે વ્યયોગ્ય.
- ૪ નીયાણ્ય કંધું તે ચ્યયોગ્ય.

પ`કેટલા એક ભવમાં સન્યાસી થઇને મિથ્યાત્વ પરૂપણા કરી તે ચ્યયોગ્ય.

૬ કેટલાચ્મેક ભવમાં પ્રાહ્મણ થઇને યત્ત કર્યા તે ચ્યયોગ્ય. ૭ તિર્ઘંકર થઇને પ્રાહ્મણ કુળમાં ઉત્પન્ન થયા તે ચ્યયોગ્ય.

ઇત્યાદિ અનેક અયોગ્ય કામ કર્યા તો શું પુર્વાદિ જન્મમાં એવા કામ કરવાથી શ્રીમન્મહાવીર ભગવંતને તિર્વકર ન માનવા જોઇએ ? માનવાજ જોઇએ. કારણુ કે કર્મને વરા થયો થકો જીવ અનેક પ્રકારના નાટકનાચેછે, પણ તેથી વર્તમાનને વિષે તેના ઉ-ત્તમપણોને કાંઇપણુ ખાધક થતો નથી; તેમજ દ્વાપદિની કરેલી જીનપ્રતિમાની પૂજા શ્રાવકધર્મની રીતિ પ્રમાણું છે મોટે તે પણુ મા-નવીજ જોઇએ. ન માને તે સુત્રને વિરાધનારાછે.

વળી તે લખેછે કે "દ્રાેપદિની પૂજાને ભલામણુ પણુ સ્પાં-ભની કરેલી જીનપ્રતિમાની પૂજાની દીધેી, પણ બીજાની ન દીધોૈ" ેતનો ઉત્તર—સૂર્યાબની બલામેણુ દીધી તેવું કારણુ તો પ્રત્યક્ષ છે કે જીનપ્રતિમાની પૂજાનો વિસ્તાર દેવધી ગણી ક્ષના શ્રમણે રાય-પરોણી સુત્રમાં સુધાભને વ્યધિકારે લખ્યોછે. તે એક જગ્યાએ લખેલો સર્વ ઠેકાણું સમછ લેવો, કેમકે જગ્યાએ જગ્યાએ વિસ્તાર લખવાથી સુત્રો ભારે થઇ જાયછે. ચ્યાનંદ કામદેવાદિકની ભલામણુ ન દીધી તેવું કારણ એકે તેના ચ્યધિકારમાં પૂજાનો પૂરો વિસ્તાર લખ્યો નથી તો તેની ભલામણું કેમ વ્યાપે ? વેળી તે ભલામણુ તિ ર્થકર કે ગણધરોએ દીધી નથી પરંતુ સુત્ર લખવાવાળા સ્યાચાર્ય દીધી છે. તિર્થકર મહારાજાએ તો સર્વ ઠેકાણે એવો વિસ્તાર કક્ષો હશે પણ સુત્ર લખવાવાળાએ વિચાર કરીને સુત્રો વધી ન જાય તેટલા માટે એક જગ્યાએ અધિકાર વિસ્તારથી લખીને બીજી જગ્યાએ તેની ભલામણ દીધીછે. વળી આણંદ શ્રાવર્કને સુત્રમાં પુરણવાળ તપસ્વીની બેલામણ દીધીછે તેથી શું વ્યાણુદ મિથ્યા દેષ્ટી થઈ ગયો ? એ પ્રમાણું કોઇ કહેશે નહિ. તેમજ અને પણ સગજવં.

વળી તે કુઞતિ લખેછે કે "દ્રાેષદિ સમકિતદષ્ટી નથી તથા

શ્રાવિકા પણ નથી કેમકે તેણે શ્રાવકના વ્રત લીધા હોય તો પાંચ ભરતાર કેમ કરે !" તેનો ઉત્તર—દ્રાપદિ પુર્વકૃત કર્મના ઉદયથી પંચની શાક્ષીએ પાંચ ભરતારને વરીછે તેને કાંઇ પાંચ ભરતાર વરવાની ઇચ્છા નહોતી; પણ તે પ્રમાણે પાંચ ભરતારને પરણવાથી તેના શિયળવૃતને કાંઇ પણ ખાધક ચ્યાવ્યો નથી ચ્યને શાસ્ત્રકારે તેને મહાસતી કહીછે. વળી ઘણા ડુંઠકો પણ તેણીને સતી માનેછે પણ ચ્યક્ક્લના અંધ જેઠાનીજ મતિ વિપરીત થયેલી કે જેથી તેણે મહાસતીને માથે કલંક ચઠાવ્યુંછે, અને તેથી મહાપાપનું બંધન કર્યુછે. કહ્યુંછે કે "વિનાશકાબે વિપરીત ખુદ્ધિ."

श्री ભગવતી સુત્રમાં કહ્યુંછે કે જ્યન્યથી કોઈ એક વ્રત કરે તોપણ તે શ્રાવક કહેવાયછે. વળી તેજ સુત્રમાં ઉત્તરગ્રણુ પચ્ચ-ખાણુ પણ લખ્યાછે; તથા શ્રી દશાશ્રુતસ્કંધમાં दंसणसावए અ ધાત્ સમકિતધારીને પણ શ્રાવક કહ્યાછે; વળી શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ સુત્રમાં દ્રાપદિને શ્રાવિકા કહીછે; શ્રી સાતા સુત્રમાં કહ્યુંછે કે— तएणं सा दोवद्द देवी कच्छुळ नारयं असंजय आवि रय अपडिहय पद्यखाय पावकम्मं तिकट्टुनो आ-ढाद्दं नोपरिआणादंणे अभुट्टेद्द.

અર્થ–જેવારે નારદ આવ્યા ત્યારે દ્રાેપદિદેવી કચ્છુલનામે ન-વમા નારદ પ્રત્યે અતંયમી, અવીરતી, નથી હણ્યા નથી પચ્ચખ્યા પાપકર્મ જેણે, એમ જાણીને ન આદર કરે, આવ્યા જાણે પણ નહિ, અને ઉભી પણ થાય નહિ.

વિચારો કે દ્રાપદિએ નારદ જેવાને પણ અસંજતી જાણીને વંદના નથી કરી તો તેથી નિશ્વય થાયછે કે તે શ્રાવિકા હતી અને તેનું સમ્યક્તવ્રત આણંદ શ્રાવકના જેવું હતું. વળી અમરકંકા ન-ગરીને વિષે પદ્મોત્તર રાજા તેનું હરણ કરી ગયોછે તે જગ્યાએ શ્રી ત્યાતા સુત્રમાં કહ્યુંછે કે.

तएणं सादोवद्द देवी छहं छहेणं अणिखितेणं आ

यंबिलं परिग्गाहिएणं तवो कम्मेणं अप्पाणं भावेमा णे विहरइ.

અર્થ.—પદ્મોત્તર રાજાએ દ્રાેપહિને કન્યાના અંતે ઉરમાં ઝુકી છે તેવારે તે દ્રાેપદિદેવી છઠછઠને પારણે નિરંતર આંબીલ પરિગૃહીત તપ કર્મ કરીને એટલે છઠછઠને પારણે આંબીલ કરતીથકી વ્યા ત્માને ભાવતીથકી વિચરેછે.

ચ્યા ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાયછે કે વ્યાવા જીનવ્યાણાયુક્ત તપની કરનારી દ્રાેપદિ બ્રાવિકાજ હતી.

વળી " દ્રાેપદિને પાંચ ભરતારતું નીયાણુ હતું તે નીયાણુ યુર થયા ચ્યગાઉ તેણે પૂજા કરીછે માટે તે મિથ્યાદેષ્ટીથકા પૂજા કરીછે" એમ જેહો લખેંછે તેનો ઉત્તર—શ્રી દશાશ્રુત સ્કંધમાં નવ ્પ્રકારના નીયાણા કલ્રાછે તે મધ્યે ધુરના સાત નિયાણા કામ . ભોગના છે, તે ઉત્કૃષ્ટરેસે નિયાણુ કર્યું હોય તો સગકિત ને પાંગે, **મ્યને જો મંદરે**સે નિયાણુ કર્યું હોય તો સુખે સમકીત પાંમે. જેમ કુક્રવાસુદેવ નિયાણુ કરીને ઉપજ્યાછે તેને પણુ સમકિતની પ્રાપ્તિ થઇ છે. જો કહેશો કે, "વાસુદેવની પક્ષી પામ્યા ચ્યેટલે નિયા-હ્યુ પુરૂ થયું મોટે વાસુદેવના પક્ષી પામ્યા પછી સમકિત પામ્યાછે ેતેમ દ્રાેપદિ પણુ પાંચ ભરતાર પામી એટલે નિયાણુ પુરૂ થયું પછી પરહ્યીને સમકીત પાત્રી" તો તે વ્યસત્યછે; કેમેકે નિયાણુતો વ્યાખા ભવ સુધી પહોચે. શ્રી દશાશ્રુત સ્કંધમાંજ નવસુ નિયાણું દિક્ષાનું કહ્યું છે તે દિક્ષા લીધી ચ્યેટલે નિયાણુ પુરૂ થાય. ચ્યેમ હોય તો તે-હીજ ભવને વિષે કેવળત્તાન ઉપજવું જોઇએ, પણ નિયાણાવાળાને કેવળસાન ઉપજવાની શાસ્ત્રકારે ના કહીછે; માટે નિયાચુભવ પુરો થાય ત્યાં સુધી પહોંચે એમ સમજવું. વળી મંદરસે નિયાણુ કર્યુ r હોય તો સઞ્યક્ત્વાદિ ગુણ સુખે પાત્રે, એંક કેવળજ્ઞાન ન પાત્રે ચ્યેઞ કહ્યુંછે, તો દ્રાપદિનું નિયાણુ મંદરસેજછે માટે ખાલ્યાવસ્થાન વિષે સમકિત્ર પામી સંભેવેછે.

904

#### સમકિત સલ્યોહ્વાર.

જેમ શ્રીકૃષ્ને પુર્વભવે નિયાણુ ખાંધ્યું હતું તો વાસુદેવની પદ્દી ચ્યાખા ભવ પર્યત ભોગવ્યા વિના છુટઢો નહિ પણ સમકિત ને ખાધા નથી, તેમ દ્રાેપદિચ્પે પાંચ ભરતારતું નિયાણુ કર્યું હતું તેથી પાંચ ભરતાર થયા શિવાય છુટકો નહિ પણું તે નિયાણુ સ-મકિતને ખાધા કરતુ નથી.

ચ્યા પ્રસંગમાં જેઠા કુમતિચ્યે નિયાણાના ખે પ્રકાર ૧ દ્રવ્ય પ્રત્યય, ૨ ભાવપ્રત્યય કહ્યોછે તે દશાશ્રુત સ્કંધમાં છેજ નહિ.

વળી ચક્રવર્તિ તથા વાસેદેવને ભવપ્રત્યય નિયાણુ તે કહે છે; તેમજ જ્યાંસુધી નિયાણાનો ઉદય હોય ત્લાં સુધી સમકિત ન પાંગ ચ્યેમ પણ કહેછે તો કૃષ્ણવાસુદેવ સમકિત કેમ પામ્યા તે વિચારી જીઓ ! આ ઉપરથી સિદ્ધ માયછે કે જેઠાવું લખવું સ્વગતિકલ્પ નાનું છે. એવી રીતે ચ્યામ્નાય વિના અને ગુરૂગમ વિના કુકત સુ-ત્રાક્ષર દેખીને સ્પર્ધ કરશો તો એહીજ દશાબ્રુત સ્કંધમાં ત્રીશ સ્થાનકે મક્રામોહની કર્મ ખાંઘે ચ્યેમ કહ્યુંછે, ચ્યેને તે મહામોહની કર્મની ઉત્કૃષ્ટી સ્થીતિ સિત્તેર ક્રોડાક્રોડ સાગરોપત્રનીછે તો પરેદશી રાજાએ ઘણા પંચંદ્રિ છ્વોની હિંસા કરીછે તે વાત શ્રી રાયપ-રોણી સુત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે માટે તેને ચ્યણુવ્રતની પ્રાપ્તિ થવી ન જેન-ઇચ્યે; ચ્યેવી રીતે મહામોહની કર્મ ખાંધીને તે સંસારમાં રઝળ્યો જોઈએ પણ તેવો એકાવતારી છે, તેવારે સુત્રની એ વાત કેમ મ ળેશે ! મોટે સુત્ર વાંચવા ચ્યેને તેનો ચ્પર્ધ કરવો તે ગુરૂઞમથીજ કરવો જોઇએ પણ તમારે ટુંઢકોને તો ગુરૂગમુંઠેજ નહિ તેથી અને ક ઠેકાણે અવળા અર્ધ કરી મહાપાપ બાંધોછો. વળી સુત્રમાં દ્રા-પદિચ્ચે પૂજા કરી ત્યાં મૂર્યાભની ભલામણ દીધીછે તે લેખે પણ દ્રાૈપદિ સમકિતિતો ચ્યવશ્ય ઠરેજછે. વળી પરણવાની ધામધુમમાં મહામોહની ભીડમાં જીનપ્રતિમાની પૂજા સાંભરીછે તે પક્કી શ્રદ્ધા વંતી શ્રાવિકાનાજ લક્ષણું તે મોટે દ્રાૈપદિ સુલભ ખોધીજ હતી એમ સિદ્ધ થાયછે.

પછી જેહો કુઞતિ લખેછે કે "દ્રાેપદિના ઞાતાપિતા પણ સ ઞ્યક દષ્ટી નહિ કારણ કે તેણું માંસગ્રંદિરાદિકે કરી યુક્ત વ્યાહાર બનાવ્યો" તેનો ઉત્તર— દ્રાેપક્ષીએ છનપ્રતિમા પુછછે તે વિષેત

શ્રી ઉગ્રેતેન રાજાને ઘરે કબ્છુવાસુદેવ પ્રશુખ ઘણા રા-જાઓને મોટે માંસમદિશનો વ્યાહાર બનાવવાના હતા, તેમાં પાં-ડવો પણ હતા, તો શું તેથી તેનું સમકિત હણાઇ જાયછે ? નહી. કારણકે ઝ્રેણીકરાજા, કૃબ્ણ વાસુદેવ વિગેરે સમકિતી હતા પણ તેને વ્યેક પણ વ્યાણુવ્રત નહોતુ, તો તેથી તેને સમકિત વિનાના કહેવારો ? નહીં કહેવાય. મોટે વ્યા બાખતમાં સમજવાનું વ્યેટલુંજ છે કે તે સ-મયમાં લગ્નાદિક મહોત્સવને વિષે ગૌરવ પ્રશુખમાં તે વસ્તુ નીપજાવ-વાની ક્ષત્રિઓના કુળની રીતી તથા રિવાજ હતો મોટે દ્રાપદિના માતા પિતા સમકિત દ્રષ્ટી નહોતા વ્યેમ કહેવું તે મિથ્યાં છે. વળી વ્યા ઠેકાણે જેઠો વ્યત્તાની લખેછે કે " છ વ્યાહાર નિપજાવ્યા " તો ત્તાતા સુત્રમાં છ વ્યહારનો સુત્રપાઠ નથી; તે સુત્રપાઠમાં ચાર વ્યા હાર ઉપરાંત જે કહ્યું છે તે ચાર વ્યાહારનું વિરોયણછે, પરંતુ છ વ્યાહાર કહ્યા નથી. વ્યા ઉપરથી વ્યેમજ સિદ્ધ થાય છે કે જેઠા રિખને સુત્રનો ઉપયોગજ નહોતો. વ્યને તેણે જેજે બાખત લખીછે ત મતિ કલ્પનાએ લખેલીછે.

વળી તે સુઢ જેકો લખેછે કે "દ્રાપદિએ પ્રતિમા પૂજી તે તિર્યંકરની પ્રતિમા નહિ કારણ કે તેણે તો પ્રતિમાને વસ્ત્ર પહેરા-વ્યાંછે અને તેમે હાલની જીનપ્રતિમાને વસ્ત્ર પહેરાવતા નથી. તેનો ઉ-તર—દ્રાપદિએ જીનપ્રતિમાની પૂજા કરી તે સમયમાં જીનપ્રતિમાને વસ્ત્ર યુગલ પહેરાવવાનો રિવાજ હતો, તે અમે કપ્લલ કરીએ છીએ પરંતુ વસ્ત્ર પહેરાવવાનો રિવાજ અન્ય દર્શનીઓમાં દિવસાનુ દિવસ વધતો જવાથી જીનપ્રતિમા પજી વસ્ત્રયુક્ત હરો તો ઓળખારો નહી એમ સમજીને સુત્ર વિગેરેના વસ્ત્ર પહેરાવવાનો રિવાજ ઘણા વર્ષ થયા બંધ પંડેલોછે, પરંતુ હાલમાં વસ્ત્રને બદલે જીનપ્રતિમાને સોના રૂપા, હીરા, માણેક, વીગેરેની આંગીઓ પહેરાવાયછે. વળી જામા અને કબજાના દેખાવની પજી આંગીઓ પહેરાવાયછે. વળી જામા અને કબજાના દેખાવની પજી આંગીઓ પહેરાવાય છે. તેઓને સગ-કિતદષ્ટી જીવો જેઓને જીનદર્શનની પ્રાપ્તી થાયછે. તેઓને સા-ક્ષાત વસ્ત્ર પહેરાવ્યાનોજ સંભવ જણાય છે. પરંતુ મહાનિધ્યાદટી હું-ઢકો જેઓને પુર્વ કર્મના આવર્ષ્ટ્રથી જનદર્શન થવા મહાદુર્લ ભછે તેને તે વાતની શી ખપ્પર પંડે; તેતો ખોટા દુષણુ કાઢવામાંજ સમજે. વળી હાલમાં સત્તરભેદી પૂજામાં પણુ વસ્ત્રયુગળ પ્રસુની સમીપે ધ-રવામાં ચ્યોવેછે. દરરોજ શુદ્ધ વસ્ત્રથી પ્રસુનું શરીર લુવાયછે. તે વિ ગેરે કાર્યોમાં જીનપ્રતિમાના ઉપભોગમાં વસ્ત્રો પણ વ્યાવેછે.

વળી આ પ્રસંગમાં તે લખેછે કે "જેવી રીતે સૂર્યાભે પૂજા કરીછે તેજ રીતે દ્રાેપદીએ કરીછે " તો એ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે જેમ સૂર્યાભે સિદ્ધાયતનમાં સાશ્વતી જીનપ્રતિમાં પૂજી તેમ આ ઠેકાણે દ્રાેપદીની કરેલી પૂજા પણ જીનપ્રતિમાનીજછે.

વળી જેકો કુમતિ ભદ્રા સાથે વાહિએ કરૈકી અન્યદેવની પૂજાને દ્રીપદીની કરેકી પૂજા પ્રમાણું હોવાથી દ્રીપદીની પૂજા પણુ અન્ય દે-વનીઠરાવેછે, પણુ એ સુર્ખ એટલું પણુ સમજ્યો નથી કે કોઇ બાબ-તમાં સરખી રીતની પૂજા હોય તોપણુ તેમાં કાંઇ બાધક નથી. જેમ હાલ પણુ અન્યદર્શનીઓ બ્રાવકની કેટલીએક શૈત સુજબ પોતાના દેવની પૂજા કરેછે, તેમ આ ઠેકાણું ભદ્રા સાથે વાહિએ પણુ દ્રીપદીની પેઠે પૂજા કરીછે તોપણુ પ્રત્યક્ષ સમજાયછે કે દ્રીપ-દીએ નસુથ્થુર્ણ કહ્યુંછે માટે તેની કરેલી પૂજા જીનપ્રતિમાનીજંગે અને ભદ્રા સાર્થવાહિએ નસુથ્યું ગુથી કહ્યું માટે તેની કરેલી પૂજા અન્ય દેવનીછે.

વળી દ્રાપદીએ નમુગ્યુણું જીતપ્રતિમાની સન્મુખ કહ્યું છે તે માત સુત્રની અંદરછે અને જેકો નિભવ તે વાત કલ્યુલ કરે છે પણ તે પ્રતિમા અરિહંતની નહિ એપ પોતાનો કુમત સ્થાપન કરવા સાર લખે છે કે "અરિહંત શિવાય બીજાની પોસ પણ નમુચ્યુણું કહેવાય છે. ગોશાળાના શિષ્ય ગોશાળાને નમુચ્યુણું કહેતા હતા; વળી ગો શાળાના શ્રાવક ષડાવશ્યક કરતા હતા ત્યાં ગોશાળાને નમુચ્યુણું કહેતા હતા" આ સર્વે વાત તદન જીકી છે કારણું કે નમુચ્યુણું કહેતા હતા" આ સર્વે વાત તદન જીકી છે કારણું કે નમુચ્યુણું કહેવા નું નથી તેમ છતાં જે કાએ લખ્યું છે તો તેણું વિત્તરાગની અ વત્તા કરી છ કારણું કે એ લખવે કરીને તેણું અન્યદેવને અને વિ-ત્તરાગને સરખા ઠરાવ્યા છે. કેવી મુર્ખાઇ! અન્યદેવ અને વિત્તરાગ

## દ્રાપક્ષીએ જનપ્રતિમા યુજાછે તે વિષે.

જેની અંદર અકચ્ય ફેર તેને પોતાનો મત સ્થાપન કરવા યારતે એક સરખા કરાવેછે અને લખેછે કે નમુચ્છાણું અરિદંત શિવાય બીજાની પાસે પણ કહેવાયછે તો આ લખાણુ તદ્દન જેન શૈલિથી વિપરિતછે. વળી જેન શાસ્ત્રમાં પણુ અરિદંત અને અરિદંતની પ્ર-તિમા શિવાય બીજા કોઇની પાસે કોઇએ પણુ ન મુચ્છાણું કહ્યું નથી, આ બાબતમાં જેઠા કુમતિએ જે દર્ષાતો લખ્યોછે અને જે પાઠ નાખ્યાછે તેની અંદર નમુચ્છાણું કોઇએ બીજાની પાસે કહ્યું હોય એવો પાઠ તો છેજ નહિ, પણુ ભોળા લોકોને ક્સાવવાને આને પોતાના કુમતનું સ્થાપન કરવાને વિના કારણુ સુત્રપાઠ નાખી ચોપડી મોટી કરીછે.

ચ્યા ઉપરથી જણાયછે કે જેઠો મહામિથ્યાદષ્ટી ચ્યને મૃષાવાદી હતો. કારણ કે દ્રાૈપદીએ કરેલી ચ્યરિહંતની પ્રતિમાની પૂજા છુ-પાવવાસારૂ તેણે જેટલી જેટલી કુયુક્તિ વાપરીછે તે સઘળી ચ્યયુ-કત અને ચ્યસત્યછે.

વળી જેઠો કુમતિ જીનપ્રતિમા એટલે વ્યવધી જીનની પ્રતિમા ઠરાવવા માટે કહેછે કે "સુત્રમાં વ્યવધીશાનીને પણ જીન કહ્યા છે માટે વ્યા પ્રતિમા વ્યવધીજીનની સંભેવેછે." ઉત્તર—સૂત્રમાં વ્યવધિ જીન કહ્યાછે તે ખરૂંછે,પણ નમુચ્થુણું કેવળીવ્યરિહંત કે વ્યરિહંતની પ્રતિમા શિવાય કોઇની પાસે કહ્યાનું સુત્રમાં કોઈ જગ્યાએ કહ્યું નથી અને દ્રાપદીએ તો નમુચ્થુણું કહ્યુંછે, માટે તે પ્રતિમા કેવળી વ્યરિહતનીજ હતી વ્યતે તેનીજ પૂજા મહાસતી દ્રાપદિ શ્રાવિકાએ કરેલીછે.

વળી તે કહેછે કે "ચ્યરિંહતે જ્યારે દિક્ષા લીધીછે ત્યારે ઘર સુકયુંછે મોટે તેને ઘર હોય નહિ".— એ સુઢ એટલુ પણ સમજ્યો નથી કે ભાવ તિર્ધકરને ઘર હોય નહિ, પરંતુ ચ્યાતો સ્થાપના તિ-ર્થકરની ભક્તિ નિમિત્તે નિષ્પન્ન કરેલું ધરેછે, જેમ સુત્રોમાં સિદ્ધની પ્રતિમાનું ચ્યાયતન એટલે ઘર ચ્યર્ધાત્ સિદ્ધાયતન કહ્યુંછે તેમજ થ્યા પણ જીનધરછે. વળી સૂત્રોમાં દેવછંદો કહ્યોછે મોટે ચ્યા બા-થતમાં જેઠાની કરેલી તમામ કુયુક્તિઓ જીઠી ઠરેછે.

### સમકિત સલ્યોદ્ધાર.

વળી આ પ્રસંગમાં જેઠમલ વિજય ચોરનો ચ્યધિકાર લખીને ખતોવેછે કે "વિજયચોર રાજગ્રહી નગરીમાં પેસવાના માર્ગ, નિસ-રવાના માંગ, મદ્યપાન કરવાના ઘર, વેશ્યાના ઘર, ચોરના ઠામ, ખે રસ્તા, ત્રણરસ્તા તથા ચાર રસ્તા પડે તેવા માર્ગ, નાગદેવના, ભુતના તથા જ તના દેહેરાં એટલા ઠામ જાણેછે એવું સુત્રમાં કહ્યું છે તો રાજગ્રહીમાં તિર્ધકરના દેહેરાં હોય તો કેમ ન જાણે ?" ઉ-ત્તર-પ્રથમતો આ દષ્ટાંતજ નિરૂપયોગીછે. પરંતુ મુર્ખ જેમ પોતાની ર્ઝર્ખતા જણાવ્યા વગર રહે નહિ તેમ જેઠમલજીએ પણ આવા નિરૂપયોગી લખા**ઝુ કરી પોતાની પુર્ણુ સુર્ખતા જ**ણાવીછે; કારણ કે આ દષ્ટાંત ખીલકુલ તેના મતને લાંગુ પડતું નથી. એક અલ્પ-મતિનો માણુસ પણું સમને કે વ્યા વ્યધિકારમાં ચોરને રહેવાના, સંતાલાના તથા પેસના નિકળવાના જે જે સ્થાનકો તથા રસ્તાછે તે વિજય ચોર જાણતો હતો એમ કહ્યુંછે. ખરૂંછે કે એવી રીતના સ્થાનકા ળણતો ન<sup>ં</sup>હોય તો ચોરી કરવી ઝુશ્કેલ પડે. **વ**ળી તે જાણતો હતો તેમાં રોઠ શાહુકારની હવેલીવ્યો રાજ્યમંદિર, હસ્તિ શાળા, ચ્યશ્વશાળા, ચ્યેને ઉપાશ્રય વિગેરે કહ્યા નથી તેમજ જીન મંદિર પણ કહ્યા નથી, કારણ કે તેવા સ્થાનકો ચોરને રહી શક-વાના હોતા નથી; તેથી તે જાણવાનું તેને કાંઈ પણ પ્રયોજન ન હોતું પરંતુ તે ઉપરથી એમ ન સમજવું કે તે નગરીમાં તે સમયે છન મંદીર ઉપાશ્રય વિગેરે નહોતા પણ એ નગરીની અંદર રહેનારા તમામ શ્રાવકો નિરંતર જીનપ્રતિમાની પૂજા કરતા હતા તેથી જીનમંદિર ઘણાંજ હતાં એમ સિદ્ધ થાયછે.

વળી આ ખાખતમાં જેઠો કુમતિ કોણીક રાળાએ ભગવતને વંદના કરી તેની શાખ આપીને એમ ઠરાવેછે કે હંતણે દ્રાપદિની પેઠે પૂજા કેમ ન કરી ? કારણુ કે પ્રતિમાથી તો ભગવંત અધિક હતા" તેનો ઉત્તર—ભગવંત ભાવતિર્થકર હતા માટે તેની વંદના સ્તુતિ વિંગેરેજ થાયછે અને તેમની સમીપે સત્તર પ્રકારની પૂજા-માંથી વાજીત્રપુજા, ગીતપુજા, તથા નૃત્યપુજા, વિંગેરે પણ થાયછે, ચાંમર ઢળાયછે, વિંગેરે જે પ્રકારની ભક્તિ ભાવતિર્થકરની કરવી દ્રેષ્પદીએ જીનપ્રતિમા પુજી છે તે વિષે. ૧૧૧

ઉચિતછે તેટલી થાયછે અને જીનપ્રતિમા સ્થાપના તિર્થક્રરછે મોટે તેમની સત્તર પ્રકારે પુજા થાયછે.

યળી ભાવ તિર્થકરને નસુધ્યુણું કહેવાયછે તેમાં ठाणसंपावि उं कामे એવો પાઠછે એટલે સિહ્લસ્થાનક પામવાના ઇચ્છાવંતછો એમ કહેવાયછે અને સ્થાપના તિર્થકર એટલે જીનપ્રતિમા પાંસે દ્રોપદિ વિગેરેએ જ્યાં જ્યાં નસુથ્યુણું કહ્યુંછે ત્યાં ત્યાં સુત્રમાં ठા. णं संपत्ताणं એટલે સિહ્લસ્થાનક પામ્યાછો એમ જીનપ્રતિમાને સિદ્ધ ગણ્યાછે. આ અપેક્ષાએ ભાવતિર્થકરથી પણ જીનપ્રતિમાને ધિકીછે. ડુઢકો મહાદુર્મતી તેને ઉથાપેછે તેથી તેઓ મહામિચ્યાત્વી છે એમ સિદ્ધ થાયછે.

વળી છન કોને કોને કહેછે તે બાબતાં જેઠમક્ષ હેમાચાર્ય કૃત હેમીનામમાળા અનેકાધીની શાખ આપેછે પરંતુ જો તે ગ્રંથ તમે ઢુંઢકો માન્ય કરોછો તો તેમાંજ કહ્યુંછે કે चૈત્વં जिनौकस्त द् विंब चैत्योजिनसभातरુ તે કેમ માન્ય કરતા નથી વળી બળી શખ્દનો અર્થ પણ તેજ નામમાળામાં દેવપૂજા એવો કર્યોછે તો તે પણ કેમ માન્ય કરતા નથી ? માટે જો ખરેખરી રીતે મા-ન્ય કરશો તો કોઇ શખ્દના અર્થમાં કાંઈ પણ ખાધક આવશે નહિં. ટુંઢકો ! આખો ગ્રંથ ન માનતા ક્રક્ત એક શખ્દ જેના ઘણા અર્થ યતા હોય તેમાંથી પોતાને મનમાનતો એકજ અર્થ ગ્રંટી લઇ જ્યાં ત્યાં લાગુ કરવા જાઓછો પણ એમ ફાંફાં મારે ખોટોમત સાચો થવાનો નથી.

વળી જેઠો કુમતિ મ્યને તેના દુંદકો કહેછે કે "દ્રીપદિએ પર-ણવાને ચ્યવસરે નિવાણાના તિલ્ર ઉદયથી ભરતારની વાંછનાએ વિ ષર્યાથી પૂજા કરી છે" તેનો ઉત્તર—રે ગ્રુદો ! જો ભરતારની વાંછ-નાએ પૂજા કરી હોય તો પૂજા કરતાં રડો ભરતાર માગ્યો જોઇએ પણ તેણે તે માગ્યો નથી, તેણીએ તો શક્રસ્તવ ભણતા તેની અં-કરના તિજ્ઞાળં તારયાળં એટલે તેમે તર્યા મને તારો ઇત્યાદિક પેદે શુદ્ધ ભાવના ભાવીને મોક્ષ માગ્યું છે; પરંતુ જેમ મિથ્યાત્વીઓ યો-

અ વર પાઝું તો તમારી પાસે યાગ ભોગ કરીશ વિગેરે સ્તુતિમાં કહે છે તેમ તેણીએ કહ્યું નથી માટે ફક્ત પોતાના કુમતનું સ્થાપન કરવા ચ્યેવી સંગકિત દેષ્ઠી પ્રાવિકાને ગાથે ખોટાચ્યાળ ચડાવોછે તે તમારે સંસાર વધવાનો હેતુંછે. વળી એ પ્રમાણે મહાસતી દ્રાપ-દિને માથે મ્યછતાચ્યાળ ચડાવવાથી, તથા તે સમંકિતધારી શ્રાવિ-કાના ચ્યત્ર અનિવાદ ખોલોછો તેથી તેમ ઘણા દુ:ખના ભાજન થશો; જેમ તે મહાસતી દ્રાપદિને સ્પતિ દુ:ખ દીધું, ભરી સભા વચ્ચે નિ-લજપણે તેણીની લાજ લેવાનો મનસુખો કીધો, વિગેરે ઘણા પ્રકા-રનો તેણીના ઉપર જીલમ કર્યા તેથી કારવોનો સહકુટુંભ નાશ થયો; કૈયાક્ચિક પણ તે પ્રમાણે કર્યાથી પોતાના ચ્યેકસો બંધુના મૃત્યુનો હેતુ થયો; પદ્મોત્તર રાળએ તેણીનું કુદષ્ટીથી હરણ કર્યું તેથી અંતે તેને તે ખીને રારણે જવું પડ્યું ત્યારેજ તે ખંધન વુક્ત થયો તેમ તેમ પણ તે મહાસતીના અવર્ણવાદ ખોલવાથી આ ભવે તો જેતખાલા થયાછો એટલુંજ નહિ પણું પરભવે ગ્યનંત ભવમાં ભટકવારૂપ શિ-**ક્ષાપાત્ર થશો તેમાં કાંઇ પણ સંદેહ નથી. માટે કાંઇ સમ**જો, **મ્યને** ખામના કુવામાં ખુડી ન મરતાં કુમતને તજી સુમતને ચ્યંગીકાર કરો. વળી "અપરિહંતને સ્ત્રી સંઘટ કરતી નથી તો પ્રતિમાને સ્ત્રી સંઘટ કેમ કરે" અમ જેઠો લખેછે તેનો ઉત્તર -પ્રતિમાર્છે તે સ્થા-પનારૂપછે માટે તેને સ્ત્રી સંઘટમાં કાંઇ પણ દોષ નથી, કારણ કે તે કાંઇ ભાવ અરિહંત નથી પણ અરિહંતની પ્રતિમાછે. જો તે જે-ઠમલજી સ્થાપના અને ભાવ સરખા માનેછે તો સુત્રોમાં સોનું,રપુ, સ્તી, નપુંસકાદિ અનેક વસ્તુઓ લખીછે અને સૂત્રમાં જે અક્ષરછે તે સર્વ સોવ,રૂપુ,સ્ત્રી,નપુંસકાદિની સ્થાપનાછે માટે તે વાંચવાથી તો કોઇ ુંટકનું શિયળ મહાધત રહેશે નહિ. વળી દેવલોકની સુતિવ્યો તથા નકુના ચિત્રો વિગેરે ડુંઢકોના રિખો તથા વ્યારળથ્યો પાસે રાખે છે અને ડુંઢીચ્યાઓને પ્રતિભોધ નિમિત્તે ખતાવેછે, તે ચિત્રોમાં દેવાં-ગનાઓના સ્વરૂપ, શાળિભદ્રના, ધભાના તથા તેમની સ્ત્રીઓ વિ-

ગેરેના ચિત્રાત્રણ પણ હોયછે, માટે જેવી રીતે તે ચિત્રોમાં સ્વી તથા પુરૂષપણાની સ્થાપનાછે તેમજ જીનપ્રતિમા પણ વ્યસિંહતની સ્થાપનાછે. રથાપનાને સ્વીનો સંઘટ થવો ન જોઇ એ અપેમ જો જોડો દ્રાેપદીએ જીતપ્રતિમાં પુજારે તે વિષે.

કુમતિ અને તેના દુંઢકો માનેછે તો ઉપરતા કાર્યાથી દુંઢકના રીખો ઝું તથા આરળતું શિયળધ્રત કેમ રહેશે ? તે વિચારી જો જો !

વળી તે જેઠમલજીએ લખ્યું છે કે "ગૈાતમારિક સુનિઓ તથ આંધુદારિક શ્રાવકો પ્રભુથી દુર ખેઠા પણ પ્રભુને સ્પર્શ, કરવા ન મામ્યા.' તે સુર્ખ એટલુ પણ સમજતો નહોતો કે ઘણા લોકોની સમક્ષ ધર્મદેશના શ્રવણ કરવાને ખેસવું તે મર્યાદાએ ખેસવું જોઇએ. પણ જેઠમલજી એટલું નથી સમજ્યો તેમાં કાંઇ તેની ભુલ નથી, કારણ કે ડુંઢકો મર્યાદા બહારજછે; મોટે એવી રીતે મર્યાદા સહિત ખેસવાથી તેઓ પ્રભુને સ્પર્શ કરતા નહિ અને તેને સ્પર્શ કરવાની આસાજ નહોતી એમ કહી શકાયનહિ કારણ કે શ્રી ઉપાશગદશાંગમાં આણંદ શ્રાવકે ગાતમસ્વામીના ચરણક્રમળ ફરસ્યાનો અધિકારછે વળી તેમે ડુંઢકો જો પુરૂષોને પણ સંઘટ કરવાનું વરજોછો તો તેનું શાસ્ત્રોક્ત કારણ ખતાવો ? અને તેમે જે પુરૂષોને અડાઅડ કરો છો તે ત્યજી દો.

વળી જેઠો સુઢમતિ લખેછે કે " પાંચચ્યભોગમનમાં સચિત વસ્તુ ત્યાગીને જવાતું લખ્યુંછે" તે વાત ખરીછે, પણુ તે સચિત વસ્તુ પોતાના શરીરના ભોગની ત્યાગવી કહીછે પરંતુ પૂજાની સા-મથી ત્યાગવી લખી નથી; કેમેકે શ્રી નંદિસુત્રમાં, વ્યતીયોગદ્વાર-માં તથા ઉપાશગદશાંગમાં કહ્યુંછે કે ત્રણુ લોકના વાસી જીવ મ-દ્દીય પુરૂચ વ્યર્થાત્ કુલોથી ભગવંતની પૂજા કરેછે.

પછી જેશે કુમતિ લખે છે કે "અભોગી દેવની પૂજા ભોગી દેવની પેઠે કરોછો" તેનો ઉત્તર—ભગવંત અભોગી હતા પરંતુ આ હાર કરતા નહોતા ? પાણી પીતા નહોતા ? ખેસતા નહોતા ? વિ-ગેરે કાર્યા કરતા હતા કે નહિ ? કરતા હતાજ. પરંતુ તેમનું તે પ્ર-માણે કરવું નિર્જરાનું હેતુછે અને ખીજા અત્યાનીઓનું કરવું કર્મ અંધનનું હેતુછે. વળી પ્રભુ જ્યારે સાક્ષાત વિચરતા હતા ત્યારે તે-મની રાવા પૂજા દેવતાઓ પ્રશુખે કરોછે તે ભોગીની પેરે કે અ-ભોગીની પેરે તે વિચારી જીઓ! પ્રભુને ચાંમર વિજાતા હતા, પ્રભુ રત્ન જડીત સિંહાસન ઉપર ખીરાજતા હતા, પ્રભુના સમવસરસુ-માં જળ થળના ઉપજેલા કુલની ઠીંચણુ પ્રમાણુ દેવતાઓ વૃષ્ટી કરતા હતા, દેવતાઓ તથા દેવાંગનાઓ ભગવંતની સમીપે અનેક પ્રકારના નાટકો તથા ગીતગાન કરતા હતા; મોટે ડુંઢકો ! વિચારો કે આ ભક્તિ ભોગી દેવની નહોતી પરંતુ વિતરાગની હતી અને તે ભક્તિના કરનારા મહાપુન્યરાશી ખંધન નિમિત્તેજ એવી રીતે બક્તિ કરતા હતા અને તેમજ આજ પણ વાયછે. ડુંઢકો ! તેમ ભોગી અભોગીની ભક્તિ જૂરી જૂરી કરાવોછો, પરંતુ જેવી રીતે આભોગીની ભક્તિ,વંદના,નમસ્કાર પ્રસુખે થાયછે તેવીજ રીતે ભોગી રાજાઓ વિગેરેની ભક્તિ કરવામાં આવછે, તેને નમસ્કાર થાયછે, આવે ત્યારે ઉભા થવું પડેછે, આદર સત્કાર દેવાયછે, વિગેરે ઘણી તરહની બક્તિ અભોગીની પેરેજ થાયછે અને તેવીજ રીતે તેમ પણ તમારા રિખોની ભક્તિ કરોછો તો તે રિખો ભોગીછે કે અ-ભોગી તે વિચારી જોજે.

વળી તે લખેછે કે જેમ બંધિતાને ભુખ લાગવાથી પુત્રનું ભ-મણુ કરે એ ચ્યયુક્ત કર્મછે તેમ તિર્ધકરના છોર સમાન છ કાયના જીવને તિર્ધકરની ભક્તિ નિમિત્તે હણોછો તે પણ વ્યયુક્તછે," તેનો ઉત્તર -- તિર્ધકર ભગવંત સ્વયુખે એમ નથી કહેતા કે ુમને વંદના નમસ્કાર કરો, નવરાવો અને મારી પૂજા કરો, તેથી તેઓ તો છ કાયના રક્ષકજછે, પરંતુ ગણધર મહારાજાએ વ્યતાવેલી શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ શ્રાવકો તેમની ભક્તિ કેરેછે, તો વ્યાત્તાયુક્ત કાર્યમાં કહ્યું છે મોટે તે કાર્ય વ્યયુક્ત કહી રાકાતુ નથી.

વળી અંમે તમને પુછીએ છીએ કે તમારા રિખો વિવિધે ત્રિવિધે જીવહિંસાના પચ્ચપ્રખાણ કરીને નદી ઉતરેછે, ગોચરી કરી લાવેછે, આહાર, નિહાર, વિહારાદિ કાર્યા કરેછે તેમાં પ્રાયે છ કાયની હિંસા થાયછે, તો તેઓ છ કાયના રક્ષકછે કે ભક્ષક છે ? તે વિચારી જોજો. જેઠાના લખવા પ્રમાણે મ્યને શાસ્ત્રોક્ત રીતીએ વિચારતાં તેઓ જીનાજ્ઞાના ઉત્થાપક હોવાથી છ કાયના રક્ષક નથી સૂયોભે તથા વિજયપોળીએ જીનપ્રતિત્રા પૂજછે તે વિષે. ૧૧૫ પરંતુ ભક્ષકજછે એમ સમજાયછે અને તેથી કરીને તેઓ સંસારમાં રઝળવાનાછે એમ પણ નિશ્વય થાયછે.

પ્રશ્નને અંતે જેઠા ઝુઢમતિએ ઓધનિર્યુક્તિની ટીકાનો પાઠ લખ્યોછે તે તમામ અસત્યછે તેમાંથી એક પણ વાક્ય ઓધનિર્યુ-ક્તિની ટીકામાં લખેલું નથી. તે તેણે કેવું લખ્યુંછે કે જેમ કોઇ સ્વેચ્છાએ લખીદે કે ' જેઠમક્ષ ટુંઠક કોઇ નીચકુળમાં ઉત્પક્ષ થ-યેલો હતો તેથીજ જીનપ્રતિમાનો નિંદક હતો, આવું પ્રાચીન ટુંઠક નિર્યુક્તિમાં લખેલુંછે."

ર૦ સૂર્યાલે તથા વિજ્યપોળીએ જીનપ્રતિમા પૂજછે તે વિષે.

વીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠા ઝુઢમતિએ, સૂર્યાભ દેવતાએ અને વિજય પોળીચ્યાએ કરેલી જીનપ્રતિમાની પૂજાનો નિષેધ કરવા માટે અનેક કુયુક્તિઓ કરેલીછે તે તમામ પાપ્યતનો પ્રત્યુત્તર વ્યવુક્રમ પ્રમાણે ચ્યા નીચે લખ્યોછે.

૧ વ્યાદ્યમાં સૂર્યાભ દેવતાએ શ્રી મહાવીર સ્તામીને વ્યાસ્-લકલ્પા નગરીની બહાર ચંપરાાળ વનમાં દીઠા ત્યારે સામા જઇ નગુષ્યું કહ્યું તેમાં સુત્રકારે ठાण संपत्ताणં સુધી પાઠ લખ્યો છે મોટે જેઠો પાછલા પદ કલ્પિત ઠરાવેછે પગુ તેવું તે પ્રમાણેવું લખવું મિથ્યોછે, કારણ કે ત પદ કલ્પિત નથી, પગુ શાસ્ત્રોક્તછે. વ્યા વિષે વ્યબીવ્યારમા પ્રક્ષોત્તરમાં વિશેષ રીતે લખી ગયા છીએ.

ર ત્યાર પછી સૂંયોભે કહ્યું કે પ્રજીને વંદના નમસ્કાર કરવાનું મહાકૂળ છે. આ પ્રસંગમાં જેઠા કુબતિએ જે સુવષાઠ નાંખ્યોછે તે અપુર્બુછે, કારણું કે તે સુવપાઠના પાછલા પદોમાં દેવતા સંબંધી ચિત્યની પેરે ભગવંતની પર્ધુપાસના કરીશ એમ સૂર્યાબે કહેલુંછે. સત્યા સત્ય નિર્બુય નિમિત્તે તે સુવપાઠ શ્રીરાયપરોણી સુવ્રમાંથી અર્થ સાથે આ સ્થળે લખ્યોછે. યતઃ तं महाफलं खलु तहार वाणं अरहंताणं भगवंताणं नामगोयस्त विसवणयाए किमंगपुण वंदण न संसणं पडिपुच्छण पब्जुवासणयाए एगर सवि आरियस्स सवणयाए किमंगपुण विउलस्स अइरस गहणयाद तं गच्छामिणं समणभगवं महाविरं वंदामि न मंसा मि सकारेमि सम्माणेमि कल्ठाणं मंगलं देवयं चे-इयं पब्जुवासामि एयं मे पेच्चा हियाए सुहाए ख-माए निसेस्साए अणुगामियत्ताए भविस्सइ.

અર્થ- નિશ્વયે તેવું મહાફળછે. રાવું તે કહેછે. કથાફપ અ-રિદ્ધંત ભગવંતના નામ ગોત્ર સાંભળવાનું. પણું તેવું તો શું કહેવું? વંદના કરીએ, નમસ્કાર કરીએ, પ્રતિપૃચ્છા કરીએ, એક પણુ આર્ય વચન સાંભળીએ તો મહાફળ થાય અને વિપૂળ અર્થવું ગ્રહણ કરીએ તેના કૂળવું તો શું કહેવું. તે કારણુ માટે હું જહૈં, પ્રબણ ભગવંત મહાવીરેને વંદના કરૂં, નમસ્કાર કરૂં, સત્કાર કરૂં, સન્માનકરૂં, કલ્યાણુકારી મંગળીકની કરણહાર દેવસંબંધી ચૈત્ય જે જીનપ્રતિમાં તેની પેરે શેવા કરૂં. એ સુઝને પરભવે હિતકારી, સુખને અર્થ, ક્ષેત્રને અર્થ, નિઃપ્રયમ જે મોક્ષ તેને અર્થ અને અ શુગમન કરનાર એરડેલે પરંપરાએ શુભાવુબંધી થાય.

ચ્યા સ્થાળાવામાં દેવના ચેત્યની પેરે શેવા કરૂં ચ્યેમ કહ્યું તે ઉપરથી સ્થાપનાજીન ચ્યને ભાવજીન ચ્યે બંનેની પૂજા પ્રસુખના સ-માન ફળ સુત્રકોરે ખતાવ્યોછે.

જેઠો કેહેછે કે ''વાંદવા વિગેરેનો મોટો લાભ કહ્યો પણુ ના-ટકનો મોટો લાભ સૂંયાભે ચિંતવ્યો નહિ,માટે નાટક ભગવંતની ચ્યા-રાહ કર્તવ્ય જણાવું નથી" જેઠા કુમતિનું ચ્યા લખાણુ વ્યસત્ય છે

Jain Educationa International

ĥ

સૂર્યાભે તથા વિજયયોળીએ જીનપ્રતિમા પૂજી તે વિષે. ૧૧૭

કાશ્ણ કે નાટક કરવું એ અસ્હિંત ભઞવંતની ભાવપૃજાઞાંછે અને તેવું તો શાસ્ત્રકારે અનંત કળ કહ્યુંછે, માટે તે છનારાાવુંજ ક-ર્તવ્યછે. શ્રીનંદિસુત્રમાં પણ એ પ્રગાણે કહેલુંછે અને સુર્યાભે પ**ણ** ગોટો લાભ ચિંતવીનેજ પ્રભુ પાસે નાટક કર્યુંછે.

૩ ત્રીળ પ્રક્ષમાં પેचा શખ્દનો અર્થ પરભવછે એમ જેહા રિખે સિદ્ધ કર્યુંછે તે ખરૂંછે માટે તેમાં કાંઈ વિવાદ નથી.

૪ મ્યા પ્રક્ષમાં સુયાભે પોતાના રોવક દેવતાને કહ્યું એ વાત જેઠાએ મ્યપૂર્ણ લખીછે તેથી શ્રીરાયપશેણી સુત્રને ચ્યાધારે ચ્યત્રે વિસ્તારથી લખીએ છીએ.

સૂર્યાભ દેવતાએ પોતાના શેવક દેવતાને ખોલાવીને કહ્યું કે દે દેવાસ્પુપ્રીય ! તમે આગલકલ્પા નગરીએ અવંગરાળવન વિષે જ્યાં શ્રી મહાવીર ભગવંત સમવસર્યાછે ત્યાં જાઓ, જઇને ભગ-વંતને વંદના નગસ્કાર કરો, તમારૂ નામ ગોત્ર કહી સંભળાયો, પછી ભગવંતની સમીપે એક યોજન પ્રમાણ જગ્યા વાયરાએ કરીને ઝાડ પાન, કાંઠા, કાંકરા અને વ્યશુચી વિગેરેથી રહીત (સાક્ ) કરો ક-રીને ગંધોદકની વૃષ્ટી કરો કે જેથી તમામ રજ શાંત થઇ જાય એ ટલે ઉડે નહિ, પછી જળ સ્થળને વિષે ઉપજેલા કુલની વૃષ્ટી, ડીંઠ નીચા અને યાંખડી ઉપર રહે તેમ જાવપ્રમાણ કરો, કરીને અનેક પ્રકારની સુગંધી વસ્તુઓવડે ધ્રુપ કરો યાવત્ દેવતાઓને અભિ ગમન કરવા યોગ્ય કરો.

સૂર્યાભ દેવતાનો મ્યાવો ચ્યાદેશ અંઝીકાર કરીને અભિયો-ગીક દેવતા વૈક્રીય સગુદ્ધાત કરે, કરીને ભગવંત સમીપે મ્યાવે, મ્યાવીને વંદના નગસ્કાર કરીને કહે કે ચ્યંત્રે સુર્યાભના રોવક છીએ સ્યતે તેના મ્યા દેશથી દેવના ચૈત્યની પેરે ચ્યાપની પર્ધુપાસના કરશું. મ્યાવાં વચન સાંબળીને ભગવંતે કહ્યું. યત: શ્રીરાયપેરાષ્ણી સુત્રે

् पोराणमेयं देवा २ जियमेयं देवा २ कियमेयं देवा ४ कराणिड्जमेयं देवा ५ आचिन्नमेयं देवा ६ इप्रमणुन्नायमेयं देवा અર્થ. ચિરંત દેવતાએ એ કાર્ય કીયું છે. હે દેવાણુપ્રીય ! તમારો એ આચારછે, તમાર એ કર્તઅછે, તમારી એ કરણીછે, તમારે એ આચરવા યોગ્યછે, વળી ત્ર અને સર્વ તિર્થકરોએ પણ આસા દીધી છે.

આ પ્રમાણે ભગવંતે કહ્યા પછી તે વ્યભિયોગીક દેવતા પ્ર ભુને વંદના નગસ્કાર કરીને પુર્વાકત સર્વ કાર્ય કરતા હવા. વ્યા પાઠમાં જેઠો કુમતિ કહેુંછે કે "સૂર્યા બે દેવતાને ચ્યભિગમન કરવા યોગ્ય કરો ચ્યેમ કહ્યું, પણ ચ્યેમ ન કહ્યું કે ભગવંતને રહેવા યોગ્ય કરો" તેનો ઉત્તર—દેવતાને ચ્યાવવા યોગ્ય કરો ચ્યેમ કહ્યું તેવું કારણ ચ્યેછે કે દેવતાને ચ્યભિગમન કરવાની ચ્યેટેલ રહેવાની જગ્યા થ્યતિ સુંદર હોયછે, મનુષ્ય લોકમાં તેવી ભૂમિ હોતી નથી, મોટે સૂર્યાભનું વચન તો જમીનના વિશેષણ રૂપેછે ચ્યને તેમાં ભગવંત-નુંજ બહુમાન ચ્યને ભક્તિછે ચ્યેમ સમજવું.

4 जलय થત્રય એ બે શખ્દનો અર્થ જળના ઉપજેલા અને સ્થળના ઉપજેલા એવોછે તે ફેરવવા મોટે જેઠો કુમતિ કહેછ કે "સૂર્યાભના શવકે યુખ્યની વૃષ્ટી કરી ત્યાં પુપ્પ વદરું વિउच्वइ એટલે કુલનું વાદળ વિકુર્વે એમ કહ્યુંછે મોટે તે કુલ વૈક્રીય ઠરેછે અને તેથી અચિત પછુછે." તેનું આ લખાણ મિષ્યાછે, કારણ કે કુલની વૃષ્ટી કરવા યોગ્ય વાદળ વિકુર્વ્યુંછે પણ કુલ વિકુર્વ્યા નથી, મોટે તે કુલ સચિતજછે. વળી તે લખેછે કે "દેવકૃત વૈક્રીય કુલ હોય તો તે સચિત નહિ" તે પણ અસત્યછે; કારણ કે દેવકૃત વૈ-ક્રીય વસ્તુ દેવતાના આત્મ પ્રદેશ સંયુક્ત હોયછે મોટે સચિતજછે, અચિત ઠહેવાય નહિ. વળી ચોત્રીશ અતિશયમાં યુખ્યવૃષ્ટીને અતિ શયછે તે જેઠો કુમતિ "દેવકૃત નથી પ્રસ્તુના યુણ્ય પ્રભાવથીછે " એમ કહેછે તે ખોટુંછે, કારણ કે (૩૪) અતિશયમાં (૪) જન્મથી (૧૨) ધાતિકર્મ સથયી અને (૧૯) દેવકૃતછે, તેમાં યુખ્યવૃષ્ટીનો અત તિશય દેવકૃતમાં કહ્યોછે. આ પ્રમાર્ણે અતિશયની વાત શ્રી સમ વાયાંગ સુત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે. કેટલાએક ઢુંઢકો આ જગ્યાએ जਲય સૂર્યાએ તથા વિજયપોળીએ જીનપ્રતિમા પૂજી તે વિષે. ૧૧૯

यलय એ બે શખ્દનો અર્થ જળસ્થળની જેવા કુલ કહેછે પશુ તે બે શખ્દનો અર્થ સર્વ શાસ્ત્રો તથા વ્યાકરણની વ્યુત્પત્તિ અ હસારે જળ અને સ્થળના ઉત્પન્ન થયેલા એવોજ થાયછે. જેમ, પંकय=પંક કહેતા જે કાદવ તેને વિષે ઉત્પન્ન થયેલ તે કમળ અને तनय=તન એટલે શરીર થકી ઉત્પન્ન થયેલ એટલે યુત્ર એવા અર્થ થાયછે;આવા ઘણા શખ્દો ભાષાની અંદરછે.વળી બ્જ' શખ્દનો અર્થ પણ ઉત્પન્ન થવું એજછે, તોપણ સુર્બ ટુંઢકો પોતાનો કુમત સ્થા પન કરવા બોટે મનબાનતી રીતે અર્થ કરેછે તે તમાત્ર નિચ્યોછે.

૬ જેઠો કુમતિ કહેછે કે "ભગવંતના સમવસરણમાં જો સચિત કુલ હોય તો રોઠ, સાહુકાર, રાળ, સેનાપતિ પ્રમુખને પાંચ અભીગન સાચવવા કહ્યોછે તેમાં સચિત બહાર મુકવું કહ્યુંછે અને અચિત લઈ જવાનું કહ્યુંછે કે કેમ મળરો ?'' તેનો ઉત્તર—સચિત વસ્તુ બહાર મુકવી કહીછે તે પોતાના ઉપભોગની સમજવી પણ પૂ જાની સામગ્રી સમજવી નહિ. જો સચિત બહાર મુકી જવું અને અચિત લઇ જવું એમ એકાંત હોય તો રાજાના છત્ર, ચાંમર, ખડ્ગ, ઉપાનહ, અને મુગટ વિગેરે અચિતછે પણ અંદર કેમ લઈ જવાતા નથી ? વળી પોતાના ઉપભોગની એરડેલે ખાવા પીવાની કોઇ પણ વસ્તુ અચિત હોય તો તે યું પ્રભુના સમવસરણમાં લઈ જવાશે? નહિ લઇ જવાય. મોટે એમ સમજવું કે પોતાના ઉપભોગની ઓરહે ખાવા પીવાની કોઇ પણ વસ્તુ આચા પીવાની વસ્તુ સચિત હોય ડિયા સ્થયિત હોય પણ તે બહાર રાખવાની છે અને પૂજાની સામગ્રી સચિત હોય પણ તે બહાર રાખવાની છે અને પૂજાની સામગ્રી સચિત હોય પણ તે બહાર રાખવાની છે અને પૂજાની સામગ્રી સચિત હોય કોય પણ તે બહાર રાખવાની છે અને પૂજાની સામગ્રી સચિત હોય કોય પણ તે બહાર રાખવાની છે અને પૂજાની સામગ્રી સચિત હોય કોય બા કોય અચિત હોય ગળાની અગિ છે.

૭ જેઠો કુમતિ કંહેછે કે " જો ફુલ સચિત હોય તો સાધુને તેનો સંઘટ થાય અને તેથી જીવ વિરાધના થાય તે કેમ ખંને ?" તેનો ઉત્તર—જેમ એક યોજન માત્ર જે સમવસરણ ભૂમિ તેને વિષે અપરિમિત સુરા સુરાદિકનો જે સંબર્દ તે થયો છતાં પણ પરસ્પર કાંઇ ખાધા થતી નથી; તેમજ જાવુપ્રમાણુ નાખેલા મંદાર, મચકુંદ, કમળ, ખકુલ, માલતી, મોગરા વિગેરે કુસુમ સમ્રુહ તેઓની ઉપર મંચાર કરનારા, રહેનારા,તથા ખેસનારા,ઉઠનારા એવા સુનિ સ**ગ્રહ** મ્પને જન સસુહ છતાં તે કુસુબને કાંઇ પણુ ખાધા થતી નથી. વ ધારે શું કહેવું, સુધારસ જેના અંગ ઉપર પડેલોછે તેમની પેઠે અ ત્યંત, અચ્વિંતનીય, નિરૂપમ તિર્થકરના પ્રભાવથી પ્રકાશમાન જે પ્ર-સાર, તેના યોગે ઉલઠો ઉલ્લાસ થાયછે; એઠલે તે ઉલઠા પ્રકુલિત થાયછે.

૮ જેઠો કુમતિ લખેછે કે "કોસ્ફીક પ્રમુખ રાજાઓ ભગવંતને વાંદવા ગયા ત્યાં માર્ગમાં રસ્તા છંટકાવ્યા, કુલ પથરાવ્યા, નગર ૠણુગાર્યા, વિઝેરે વ્યારંભ કર્યા તે પોતાને છંદે એટલે પોતાની મ-રજીથી કર્યા પણ તેમાં ભગવંતની વ્યાજ્ઞા નથી." તેનો ઉત્તર— કોસ્ફીકે જે ભગવંતની ભક્તિ નિમિત્તે પૂર્વાક્ત પ્રકારે નગર શ-સુગાંધુંછે તેમાં બહુમાન ભગવંતનુંજ થયેલુંછે, કારણ કે તેની તે બધી ધામધુમ ભગવંતના વંદન નિમીત્તેજ હતી વ્યને એવી રીતે પ્રલુનું સામેઉ કરીને તેસે ઘણુ પુન્ય ઉપાર્જન કર્યુછે, મોટે એ કા-ર્યમાં ભગવંતની વ્યાજ્ઞાજછે એમ નિર્દ્યય થાયેછે.

૯ જેઠો ડુંઢક કહેછે કે ''કોણીકે નગરમાં છંટકાવ કર્યા, પણ સઞવસરણમાં કેમ ન કર્યા ?" તેનો ઉત્તર – કોણીકે જે કર્યુંછે તે સર્વે મલુષ્વકૃતછે અને સમવસરણમાં તો દેવતાઓએ મહાસુગંધી જળ છાંટેલુંછે, સુગંધી કુલોની વૃષ્ટી કરેલીછે, તો તે દેવકૃતની પાંસ કોણીકનું કરવું શા લેખામાં ગણાય? મોટે તેણે સમવસરણમાં છંટકાવ કર્યા નથી એમ સમજવું.

૧૦ जलय થલવ શખ્દની પાંસે इव શખ્દનું વ્યવસંધાન કરવા માટે જેઠા કુમતિએ બે યુક્તિઓ લખીછે પણું તે વ્યર્થછે કારણું કે એવી રીતે જો इव શખ્દ જ્યાં ત્યાં જોડીએ તો અર્થનો અન-ર્થ થઇ જાય અને સુત્રકારનો કહેલો ભાવાર્થ કરી જાય, માટે એવી નવી મન કલ્પના કરવી અને શુદ્ધ અર્થનું ખંડન કરવું તે સુર્ખ શિરોમણીનું કામછે.

૧૧ જેઠો સુઢમતિ લખેછે કે "હરિકેશી સુતિને દાન દીધું ત્યાં

# સૂર્યાએ તથા વિજયપોળીએ ઝનપ્રતિમા પુછછે તે વિષે. ૧૨૧

'પંચદિવ્ય' પ્રગટવા તેમાં દેવતાઓએ ગંધોદકની વષ્ટી કરી છે ચ્યેમ કહ્યુંછે તો ગંધોદક વૈક્રિય વિના કેમ ખંત ?" તેનો ઉત્તર— ક્ષીરસઝુદ્ર વિંગેરે સઝુદ્રોમાં, દ્રહોમાં વ્યંને કુંડોમાં ઘણી જગ્યાએ ગંધોદક એટલે સુગંધી જળછે ત્યાંથી લાવીને દેવતાઓએ વરસા-વ્યુંછે તેથી તે જળ વૈક્રિય સમજવું નહિ. ચ્યા ઠેકાએુ પ્રસંગ લખવું પંડેછે કે તેમે ડુંઢકો પાણીને ચ્યને કુલને વૈક્રિય એટલે અચિત માનોછો તો સૂર્યાભના અભિયોગીક દેવતાએ વાયરાએ કરીને ઐમેક યોજન પ્રમાણુ ભુમિ શુદ્ધ કરી તે વાયરો વ્યચિત હેરો કે સ∙ ચિત ? જો સચિત કહેશો તો તેના અનંખ્યાતા છવ હણાયા અને **જો** ચ્યચિત કહેશો તો પણુ ચ્યચિત વાયુના ફરસવાથી સચિત વા-યુકાયના અસંખ્યાતા જીવ હણાયછે. વળી એવા ઉત્કટ વાયરાએ કરીને સ્ધાબના વ્યભિયોગીક દેવતાએ કાંટા, કાંકરા અને ઝાડ **ખી**ડ વિનાની સાક્ જમીન કરી નાખી તેમાં પણુ વ્યર્સખ્યાતા વનસ્પ-તિ કાયના તથા કીડી મંકોડી વિગેરે ત્રસકાયના તેમજ સુક્ષમ છવો હણાયા અને પ્રભુએ તો તે રાવક દેવતાઓને જીનબક્તિ જાણીને નિષેબ્યા નથી. ભગવંત કેવળત્તાનના ધણી એમ જાણતા હતા કે સુર્યાભના અભિયોગીક દેવતા આપ્રમાણે કરવાનાછે અને તેમાં **મ્ય**સંખ્યાતા જીરોની હાનિછે, પરંવુ તેને ના ન પાડી માટે ચ્યેમ સ-મજવું કે જે કાર્ય કરવાથી મહાકળની પ્રાપ્તિ થવાનીછે તેવા સુ-કાર્યમાં ભગવંતની ચ્યાત્રાછે. ચ્યાવી જગ્યાએ કુતર્કા કરવા, સુત્રપાઠ ઓળવવા અને અર્થ ફેરવવા તે મહામિથ્યાદષ્ટીઓનું કામછે.

૧૨ જેઠમલજી લખેછે કેલ્સુર્યાભ પોતે વાંદવા ચ્યાવ્યો ત્યારે ભગ-વંતે નાટક કરવાની ચ્યાજ્ઞા દીધી નહિ કેમ્બેકે તે સાવલ કરણીછે ચ્યેને સાવલ કરણીમાં ભગવંતની ચ્યાજ્ઞા હોતી નથી." તેનો ઉત્તર–ભગવંત નાટકની પાપતમાં સુર્યાભના પુછવાથી માૈન ધારણકર્યું તે ચ્યાજ્ઞાજછે નનિષેધ મનુમત મિતિ ન્યાયાત્ અર્ધાત જેનો નિષેધ નહિંતેની ચ્યાજ્ઞાજ સમજવી. જેમ લાેકીકમાં પણ કોઈ પુરૂષ કોઇ શ્રીમંત ગ્રહસ્થને જમવાનું ચ્યામંત્રણ કરવા વાસ્તે જાય ચ્યેને આ્યામંત્રણ કરે ત્યારે તે ગ્રહસ્થ ના ન પાંડે ચ્યર્ધાત્ ત્રાૈન રહે તો તે ચ્યામંત્રણ ભાન્ય રાખ્યું ગણાયછે, તેમજ પ્રભુએ નાટક કરવાનો નિષેધ ન કર્યા, ત્રાૈન રહ્યા,તો તે પણ ચ્યાસાજછે. વળી નાટક કરવું તે પ્રભુની શેવા ભક્તિમાંછે, કેમેકે સુર્યાભે કહ્યુંછે કે

अहणं भंते देवाणुष्पियाणं भात्तिपुव्वयं गोयमाइणं समणाणं निग्गंथाणं बात्तिरसद्द बढुं नट्टाविहिं उवदं सेमि

અર્ધ. હું હે ભગવંત ! દેવાહ્યુપ્રીયની એટલે તમારી ભક્તિ

પુર્વક ગાતમાદિક શ્રમણ નિગ્રંથને ખત્રીશ ખહ નાટક દેખાડું ? આ પ્રમાણેના શ્રી રાયપેશણી સુત્રના સુળપાઠમાં પ્રભુની ભક્તિ પુર્વક ચ્યેમ કહ્યું છે, મોટે જણાયછે કે સુર્ધાભને ભક્તિ પ્રધાન નછે ચ્યને ભક્તિના કળ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન ચ્યોગણત્રીરાંમે વ્યધ્યયેને યાવત મોલપદ પ્રાપ્તિ સુધી કહ્યાછે. વળી નાટકને જીનરાજની ભ-ક્તિ ચોથા ગુણઠાણાવાળા સુર્ધાભે માનીછે તો તે ખાખતમાં જેડા-ની કુયુક્તિ શું કામ વ્યાવવાનીછે, કારણ કે ચોથા ગુણઠાણાથી માંડીને ચઉદમા ગુણઠાણાવાળા સુધીની ચ્યેકજ શ્રદ્ધાછે. જ્યારે સર્પ સમક્તિધારીચ્યોની નાટકમાં ભક્તિની શ્રદ્ધાછે. જ્યારે સર્પ સમક્તિધારીચ્યોની નાટકમાં ભક્તિની શ્રદ્ધાછે વ્યારે કરેછે. વળી ચ્યા ઠેકાણે સુત્રપાઠમાં પ્રભુની ભક્તિપુર્વક ચ્યેમ કહેલું છે તે પાઠને જેઠા કુમતિચ્યે આળવેલો છે ચ્યર્થાત્ જરૂર છતાં લખ્યો નથી તેથી તેવું કપટ ઉધાડું પેડેછે.

૧૩ વળી જેઠો સુઢમતિ લખેછે કે "નાટક કરવામાં પ્રસુચ્ચે ન પાડી તેનું કારણુચ્ચે કે સુર્યાભની સાથે ઘણા દેવતાચ્યોછે તેચ્યોને પોતપોતાને ઠાંગે નાટક જૂદાં થાયછે તેથી સુર્યાભનું નાટક ભગવંત જો નિષેષે તો સર્વ ઠાંગે જૂદાં જૂદાં નાટક થાય વ્યને તેથી હિંસા વધે." તેનો ઉત્તર—જેઠાની વ્યા કલ્પના તદન વ્યસત્યછે, કારણું કે જ્યારે સુર્યાભ પ્રસુની પાંસે વ્યાવ્યો ત્યારે શું દેવલોકમાં બધું શુ- સૂર્યાભે તથા વિજયપોળીએ જીનપ્રતિમા યુજી છે તે વિષે. ૧૨૩

ન્યકાર હતું ? વળી સમવસરણમાં ખારમા દેવલોક સુધીના દેવ-તાચ્યો ચ્યને ઇંદ્રોછે તેમણે શું સૂધાભ જેવું નાટક નહોતું દીઠું ? જથી તે જોવા માટે ખેસી રહે. માટે ચ્યા ઠેકાણે તો ચ્યેમ સમજ-વાતુંછે કે ઇંદ્રાદિક દેવતાચ્યો ખેસેછે તે ફક્ત ભગવંતની ભક્તિ નિ-મિત્તેજ ખેસેછે. વળી સૂર્યાભ નાઠારંભ બંધ કરીને ચ્યાવ્યોછે ચ્યેમ પણ કહ્યું નથી. મોટે જેઠમલજીનું ચ્યા લખાણ ફોગ∂નુંછે.

આ ઉપરથી પ્રશ્ન ઉત્પજા થાયે છે કે જયારે ડુંઢકોના રિખો વ્યાખ્યાન વાંચે છે ત્યારે વગર સમજા હે હાજી કરનારા ડુંઢકો તેની પાસે વ્યાવીને બેસે છે, જયાં સુધી તેવ્યો વ્યાખ્યાન વાંચરો ત્યાં સુધી તો તેવ્યો સર્વ બેસી રહેરો પરંતુ જ્યારે તેવ્યો વ્યાખ્યાન બંધ કરશે ત્યારે સ્ત્રીવ્યો જઇને ચુલા સળગાવશે, રાંધવા માંડશે, પાણી ભરેશે વ્યને પુરૂષો જઇને ચ્યનેક પ્રકારના છળકપટ કરશે, જીઠુ બોલેરો, શાક લેવા જરો, છકાયનો વ્યારંભ કરરો, વિગેરે વ્યનેક પ્રકારના પાયર્ક કરશે તો તે સઘળું પાય વ્યાખ્યાન બંધ કરનાર રિખોને માથે ઠેરે કે કેમ? જેઠમલજીના કહેવા પ્રમાણે તો વ્યાખ્યાન બંધ કરનાર રિખોને માથેજ ઠેરે છે.

૧૪. જેઠમલજી લખેછે કે "ચ્યાર્ણુંદ કામદેવ પ્રમુખ શ્રાવકો ચ્યે ભગવંતની પાંસે નાટક કેમ ન કંધું ?" તેનો હત્તર – તેચ્યોના માં સૂર્યાભ જેવી નાટક કરવાની ચ્યદૂભુત શક્તિ નહોતી.

૧૫. જેઠો મંદમતિ લખેછે કે બ્રાવણુે વ્યષ્ટાપદ પર્વત ઉપર જીનપ્રતિમાની સન્સુખ નાટક કરીને તિર્થકરગોત્ર બાંધ્યુ કહોછો,પણુ શ્રીત્તાતા સુત્રમાં વીશસ્યાનક વ્યારાધતાંજ જીવ તિર્થકરગોત્ર બાંધે છે એમ કહ્યું છે તેમાં નાટક કરતાં તિર્થકરગોત્ર બાંધવાનું તો નથી કહ્યું ' તેનો ઉત્તર—વ્યા લખાણુ ઉપરથી વ્યેમ સમજાયછે કે જેઠા નિભવને જૈનધર્મની રૌલીની વ્યંને સૂત્રાર્થની બીલકુલગમનહોતી, કારણુ કે વીરા સ્થાનકમાં પહેલું વ્યરિહંત પદછે વ્યંને રાવણું ના-ટક કર્યું તે વ્યરિહંતની પ્રતિમા પાસેજ કર્યુછે, તેથી તેણુે વ્યરિહંત પદ વ્યારાધીને તિર્થકરગોત્ર ઉપાર્જન કર્યુછે. ૧૬. જેહો કુમતિ લખેછે કે "સૂર્યાભના વિમાનમાં ખારે ખોન લના દેવતા ઉત્પદ્મ થાયછે ચ્યેમ સૂર્યાભે પ્રભુને કેરેલા છ પ્રક્ષોથી ઠેરેછે, મોટે જેટલા સૂર્યાભ વિમાનમાં દેવતા થયા તેમણે સઘળાચ્યે જીનપ્રતિમાની પૂજા કરીછે" જેઠાનું ચ્યા લખાણ સ્વકલ્પનાનું છે, કારણું કે તે કરણી સમકિતિ દેવતાનીછે મિથ્યાત્વીની નથી. શ્રી રાયપરોણી સુત્રમાં સુર્યાભના સામાનિક દેવતાએ સૂર્યાભને પુર્વને પશ્ચાત હિતકરણી ખતાવીછે ત્યાં કહ્યું છે કે

अन्नेसिं बहुणं वेमाणियाणं देवाणय देविणय अच्च-णिब्बार्ड

ચ્ચેટલે બીજા બહુવૈમાનિક દેવ દેવીઓને પૂજા કરવા યોગ્યછે માટે સમ્યક્તધારીની એ કરણીછે એમ જણાયછે; જો એમ નહોત તો सच्चोसिं वेमाणियाणं એમ પાઠ કહેત મોટે વિચારી જોજો.

૧૭ જેઠો ડુંઢક કહેછે કે "ચ્યનંતા વિજય દેવતા થયા તેમાં સમકિત દષ્ટી અને બિથ્યાદષ્ટી એ બંને જાતના હતા ચ્યને તેમણે સ-વેંએ સિદ્ધાયતનમાં જીન પૂજા કરીછે, પણ પ્રતિમા પૂજ્યાથી ભવ્ય ચ્યભવ્ય સર્વે જીવ સમકિતદષ્ટી થયા નહિ અને સિદ્ધિ પશુ પામ્યા નહિ'' તેનો ઉત્તર – પોતાનો મત સત્ય ઠરાવનારાએ સૂત્રમાં કોઈ પણ નિથ્યાદષ્ટી દેવે સિદ્ધાયતન માંહેલી જીનપ્રતિમાને પૂજ્યાનો અધિકાર હોય તો તે લખીને પોતાનો પક્ષ દ્રઢ કરવો જોઇએ. જેઠા ટુંઢકે તેવો સૂત્રપાઠ ન લખતાં મન કલ્પનાના વાક્યો લખી ચોપડી ભરીછે, પણ તેનું લખવું તમામ ચ્યસત્યંછે, કારણુંકે કોઈ પણ સૂત્રમાં એવી મતલખનો સૂત્રપાઠ ખીલકુલછે નહિ.

વળી તેણું લખ્યુંછે કે "પ્રતિમા પુજ્યાથી કોઇ અભવ્ય સ મ્યક્દ્રષ્ટી ન થયો માટે ુજીનપ્રતિમા પૂજવાથી ફાયદો નથી" તેનો ઉત્તર—અભવ્યના જીવો શુદ્ધ શ્રદ્ધાયુક્ત અંતઃકરણુ વિના અનંતી-વાર ગાતમસ્વામી સદ્રશ્ય ચારિત્ર પાળેછે અને નવમા ગ્રેવેક સુધી જાયછે, પણ સમ્યક્દ્રષ્ટી થતા નથી એવું સુત્રકારે કહેલુંછે, મોટે સર્યાભે તથા વિજયપોળીએ જીનપ્રતિમા પુજોછે તે વિષે. ૧૨૫

જેઠમલજીના લખવા પ્રમાણે તો ચારિત્ર પાળવાથી પણ કોઇ ટુંઠકેને કાંઇ પણ કાયદો થવાનો નથી.

૧૮ પૃષ્ટ (૧૦૨) માં જેઠા કુમતિએ સિહ્ધાયતનમાં પ્રતિમાની પુજા સર્વે દેવતાઓ કેરેછે એમ ઠરાવવા મોટે કેટલીએક કુયુક્તિઓ લખીછે તે સર્વે તેના અગાઉના લખાણુનેજ મળતીછે તોપણુ ભો-ળા લોકોને કુસાવવા નિમિત્તે વારંવાર એકની એક વાત લખીને કુોગટનું લખાણુ વધાંધું છ.

૧૯. જેઠમલ છે લખેછે કે પ્સર્વ જીવ વિજયપોળી આપણું આનંતીવાર ઉપજ્યાંછે તો તેમણે પ્રતિમા પુજી છતાં અનંતાભવ કેમ કરવા પડ્યા કારણ કે સમકિતવંતને અનંતા ભવ હોય નહિ એપવી સુત્રશાખછે." તેનો ઉત્તર --- સમકિતવંતને અનંત ભવ હોય નહિ એમ જેહે સુઢમતિ લખેછે તે તદન જૈન રૌલીથી વિપરીત તેમજ અસત્યછે. અને એવી સુત્રશાખછે એમ લખેછે તે પણ જેમ મછીમારને માછલાં ફસાવવાને માટે જાળ હોયછે તેમ ભોળા લોકો ને કુમાર્ગમાં નાખવાની જાળછે, કારણ કે સુત્રોમાં તો ચારત્તાની ચઉદ પુર્વી, યથા ખ્યાત ચારિત્રી તથા અગીઆરમા ગુણુઠાણા વાળોને પણ અનંતાભવ થાય એમ લખ્યુંછે તો સમકિતદષ્ટીને થાય તેમાં શું નવાઇ ? વળી સમકિત પામ્યા પછો ઉત્કષ્ટ અર્ધ પુદ્ગળ પરાવર્તન સંસાર રહેછે તો તે અનંતો કાળ હોવાથી તેમાં અનંત ભવ થઇ શકે છે.

ર૦ જેઠો કુમતિ લખેછે કે "એકવાર રાજ્યાભિષેક કરતાં પ્રતિમા પુજેછે પણ પછી ભવપર્યત પ્રતિમા પુજતા નથી" તેનો ઉ-ત્રર — સુર્યાભે પુર્વ અને પછી હિતકારી શું એમ પુછવું તથા પુર્વે અને પછી કરવા યોગ્ય શું એમ પણ પુછવું, તે બંને પ્રક્ષના ઉત્તરમાં તેના સામાનિક દેવતાએ જીનપ્રતિમાની પુજા પુર્વ અને પછી હિત-કારી અને કરવા યોગ્ય કહીછે, આ પાઠ શ્રી રાયપરાણી સુત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે માટે સુ-ર્વાભ દેવતાએ જીનપ્રતિમાની પૂજા નિત્ય કરણી તથા સદાહિતકારી જાણીને નિરંતર કરીછે એમ કેરછે.

#### સમકિત સલ્યોહ્વાર.

૨૧ જેઠો લખેછે કે "સુર્ધાભે ધર્મશાસ્ત્ર વાંચ્યા ચ્યેમ સુત્રોમાં કહ્યું છે તે કુળધર્મના શાસ્ત્ર સમજવા, કારણ કે જો ધર્મશાસ્ત્ર હોય તો ભિષ્યાત્વી વ્યને વ્યભ્રબ્ય કેમ વાંચે ? કેમ સદહે ? અને જીનવ-ચન સાચા કેમ જાણે ?" તેનો ઉત્તર – સુર્ધાભે વાંચ્યા તે પુસ્તકો ધર્મ શાસ્ત્રનાજ છે વ્યમ સુત્રકારના કહેવાથી નિર્ણય થાય છે. 'કુળ' શખ્દ જેઠો પોતાના ઘરનો નાંખે છે પણ સુત્રમાં નથી. વળી લાંકિક્તાં પણ કુળાચારના પુસ્તકોને ધર્મશાસ્ત્ર કહેવાતા નથી વ્યને તે ધર્મશાસ્ત્ર વાંચ્યો છે. 'કુળ' શખ્દ જેઠો પોતાના ઘરનો નાંખે છે પણ સુત્રમાં નથી. વળી લાકિક્તાં પણ કુળાચારના પુસ્તકોને ધર્મશાસ્ત્ર કહેવાતા નથી વ્યને તે ધર્મશાસ્ત્રવાંચવાનો વ્યધિકાર સમકિતદાષ્ટ્રીનોજ છે, કારણ કે સવ વાંચે છે વ્યમ કોઇ જગ્યાવ્યે કહ્યું નથી તો વ્યભગ્ય વ્યને નિષ્યાદ્વીને વાંચવા વ્યને સદહવા વ્ય કચાં રહ્યું ? કદાચ જેઠો મનકકલ્પનાથી તેવ્યો વાંચે છે, સદહતાનથી વ્યમ ઠરાવશે તો ડું હકો પણ જેનશાસ્ત્ર વાંચે પરંતુ જીનાત્તા પ્રમાણે સદહતા નથી, ઉલટા વાંચ્યા પછી પોતાનો કુમત સ્થાપન કરવા મોટે ભોળા લોકો પોતે વિપરીત પરૂપણા કરી તે વ્યોને ઠંગે છે, પણ તેથી જનશાસ્ત્રોને કુળધર્મના શાસ્ત્રો કહેવારો નહિ.

રર. જેઠો સુઢમતિ કહેછે કે "સમકિતદષ્ટી દેવતા સિહ્યાંત વાંચીને વ્યનંત સંસારી શું કામ થાય ? કારણ કે તેમે તો બ્રાવક સુત્ર વાંચે તો વ્યનંત સંસારી થાય એમ કહોછો" તેનો ઉત્તર— બ્રાવકેને સિદ્ધાંત તાંચવા નહિ તે વાત મનુષ્ય વ્યાબ્રીછે, દવતા વ્યાબ્રી નથી. જો ટુંઢકો સમકિતદષ્ટી દેવતા વ્યને મનુષ્યને બ્રાવ-કના બેદમાં સરખા ગણેછે તો દેવતાઓની કરેલી જીનપૂળા કેમ માન્ય કરતા નથી ?

ર૩. જેઠમલજી લખેછે કે "સુર્યાભે ધર્મ વ્યવસાય ગ્રહણ કર્યા પછી ખત્રીશ વસ્તુ પુજોછ માટે જીનપ્રતિમા પૂજવા લેખે ધ-ર્મ વ્યવસાય કહ્યાછે એમ ન સમજવું." તેનો ઉત્તર—સુર્યાભે જે ધમ વ્યવસાય ગ્રહણ કર્યાછે તે જીનપ્રતિમા પૂજવા નિમિત્તનાજછે. જો કે તેણે પ્રથમ જીનપ્રતિમા તથા જીનદાઢા પુજ્યા પછી ખીજી વસ્તુઓ પુજોછે ખરી પણ તેણે કરીને કાંઇ ખાધક નથી, કારણ સર્યાભે તથા વિજ્યપોળીએ જીનપ્રતિમા પુજીછે તે વિષે. ૧૨૭

ેકે મનુષ્ય લોકમાં પણ જીનપ્રતિમાની પુજા કર્યા પછી એજ વ્યવ-સાયે કરીને બીજા શાસનના અધિષ્ઠાયક સઞ્દ્રષ્ઠી દેવદેવીની પુજા ચાયછે.

૨૪. જેઠા સુઢમતિએ સિહાયતનમાં જે પ્રતિમોછે તે વ્ય-રિહુંતની નથી એમ ઠરાવવા મોટે વ્યાઠ કુયુક્તિઓ લખીછે તેના ઉત્તર

૧. શ્રી છવાભિગમમાં रिष्ठ मया मंस्र એટલે સ્ટિ રત-નમય દાઢી સુછ કહીછે અને શ્રી રાયપરાેણીમાં નથી કહી તો તેથી પ્રતિમામાં શું વાંધો ઠેરેછે ! કારણ કે તે ભુલતો જેઠા કુ-મતિએ સુવ્રકારની લખેલીછે, પણ તેનામાં એટલી વિચાર રાક્તિ નહોતી કે સુત્રની રચના વિચિત્ર પ્રકારનીછે; કોઇમાં કોઈ વિશે-યણ હોયછે અને કોઇમાં હોતું નથી.

ર. સિદ્ધાયતનની જીનપ્રતિમાને कणयमया चुच्चुआ એન્ ટલે કંચનમય સ્તન કહ્યાંછે. આ બાબતમાં જેડો કુમતિ લખે છે કે "પુરુષને સ્તન હોય નહિ. શ્રી ઉવ્યાઇ સુત્રમાં ભગવંતનું શરીર વખાણ્યું છે તેમાં સ્તનયુગલ વખાણ્યા નથી" તેનો ઉત્તર—સુત્રમાં કોઇ જગ્યાએ કોઇ વાત વિસ્તારથી હોયછે અને કોઇ વાત વિ-સ્તારથી હોતી નથી પણું તેથી કાંઇ વાંધો પડતો નથી. જેડાએ લ-ખ્યું છે કે બ્તિર્થકર, ચક્રવર્તિ, બળદેવ, વાસુદેવ તથા ઉત્તમ પુરૂષ વિગેરેને સ્તન હોય નહિ" આ પ્રમાણેનું તેનુ લખવું મિથ્યોછે કા-રણ કે પુરૂષ માત્રેને હૃદયના ભાગને વિષે સ્તનનો દેખાવ હોયછે અને તેથી પુરૂષનું અંગ શોભેછે. જો તેમ નહોય તો સાફ પાટલા જેવું હૃદય ઘણુંજ ખરાબ દેખાય, મોટે જેઠા નિભવની વ્યાકુયુક્તિ તર્કટો છે; પણ વ્યા ઉપરથી એટલું તો સમજ્ય છે ક જઠાની છાતી સાફ પાટલા જેવીજ હેશ.

૩. ''તિર્ધકરની પોસે રીસિવારેસાણ અને जइपारेसाણ ઐપ્ટેલે ત્રત્ધીની પર્ષદા અને જતિની પર્ષદા હોયછે એમ સુત્રોમાં કહ્યુંછે પણુ નાગ, ભુત અને જક્ષની પાર્ષદા કહી નથી અને સિ-પ્દાયતન માંહેલા જીનબીંબની પોસે તો નાગ, ભુત તથા જક્ષનો પરિવાર કહ્યો છે મોટે તે પ્રતિમા વ્યરિદ્ધતની નહિ" એમ જેઠો મં દમતિ કહે છે. તેનો ઉત્તર—ફક્ત દ્વેષ ખુદ્ધિથી અને મિથ્યાત્વના ઉ દયથી ખોડુ લખવોને જેઠા નિભાવે જરા પણુ પાપ થવાનો ભય જાણ્યો નથી; કારણું કે સુત્રમાં તો પ્રભુની પાંસે ભાર પર્ધદા કહી છે. ચાર પ્રકારના દેવ તથા દેવી એ વ્યાઠ વ્યને સાધુ, સાધવી, મ-નુષ્ય અને સ્ત્રીઓ એ પ્રમાણુ ખાર પર્ધદા કહેવાયછે, તો સિક્ષા-યતનમાં છત્રધાર વ્યને ચામરધાર વિગેરે પ્રતિમાવ્યો જક્ષની તથા નાગ દેવતા વિગેરેની છે તેમાં શું ખોડુ છે ? કારણુ કે પ્રભુ સાક્ષાત વિચરતા હતા ત્યારે પણ જક્ષ દેવતા ચાંમર વિંઝતા હતા.

વળી તે લખેછે કે "ચ્યસાવ્યતી પ્રતિમાની પાસે કાઉસગિગ્ચા-ની પ્રતિમા હોયછે અને સાશ્વતી પાસે હોતી નથી માટે કઈ સાચી અને કઇ જીઠી ?" તેનો ઉત્તર –ચ્યમોરે તો ખંને પ્રતિમા સાચી તેમજ વંદનીક પુજનીકંછે, પણ જો હુંઢકો કાઉસગિગ્ચા યુક્ત પ્ર-તિમા તો ચ્યરિંહુંતની હોય ખરી એમ કંહેછે ત્યારે માન્ય કેમ ક-રતા નથી ? પરંતુ જ્યાં સુધી મિપ્યાત્વરૂપી કમળો તેના નેત્રમાંછે ત્યાં સુધી શુદ્ધ માર્ગની ઓળખાણુ તેઓને થવાનીજ નથી.

૪. સુર્ધાભે છનપ્રતિમાંને મોરપીંછથી પ્રમાર્છ તે ખાખતમાં જેઠા કુમતિચ્યે "સાધુને પાંચ પ્રકારના રજોહરણ રાખવાવું શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તેમાં મોરપીંછવું રજોહરણ કહ્યું નથી" ચ્યેમ લખ્યું છે, પણ તન ચ્યા વાત સાથે કાંઇ પણ સંગ્રંધ નથી, કારણ કે મોરપીંછ કાંઈ પ્રભુતું ઉપગરણ નથી, તે તો છનપ્રતિમાની ઉપરથી ઝીણા જંતુચ્યોની રક્ષા નિમિત્તે તેમજ રજ વિગેરે પ્રમાર્જવાને ચ્યર્થ ભ-ક્તિ કરનાર શ્રાવેક રાખવાતું છે.

પ. સુર્ધાભે પ્રતિમાને વસ્ત્ર પંહેરાવ્યા તે ખાખતમાં જેઠો કુ-મતિ લખેછે કે બ્ભગવંત તો ચ્યેચેલછે ચ્યેઠેલે તેને વસ્ત્ર હોય નહિ" ચ્યા લખવું તમામ મિથ્યાંછે, કારણ કે સુત્રમાં તો ખાવીશ તિ-ર્થકરને યાવત્ નિર્વાણુ પામ્યા ત્યાં સુધી સંચેલ કહ્યાંછે ચ્યેને વસ્ત્ર લ્પેહેરાવવા' બાખતનો ખુલાસો દ્રાપદિના ચ્યધિકારમાં લખાઇ ગયોછે

www.jainelibrary.org

સૂર્યાભે તથા વિજયયોળીએ જીનપ્રતિમા પુજી છે તે વિષે. ૧૨૯

ધ્ય પ્રભુને ઘરેણા હોય નહિ તે ખાખતમાં ''ગ્યાભરણ પહે રાવ્યા તે જૂદા અને ચડાવ્યા તે જૂદા'' એમ જેઠો નિક્ષવ કહેછે, પણુ તે વ્યસત્યછે; કારણુ કે સુત્રમાં आभरणा रोइणં એવો એકજ પાઠછે અને વ્યાભરણુ પહેરાવવા તે તો પ્રભુની ભક્તિ નિ-મિત્તેજછે.

૭. સ્ત્રીના સંઘટ ખાપ્યતનો પ્રત્યુત્તર દ્રાેપદિના વ્યધિકારમાં લખી ગયા છીચ્યે.

૮. "સિદ્ધાયતનમાં જીનપ્રતિમા પાસે ધુપ ઉખેવ્યો અને સા-ક્ષાત ભગવંતની પાસે ન ઉખેવ્યો" એમ જેઠો ઝુઢમતિ લખેછે પરંતુ તે ખોટુંછે, કારણું કે પ્રભુની સન્ઝુખે પણુ સુર્યાભની આશા-થી તેના અભિયોગિક દેવતાઓએ અનેક સુગંધી દ્રવ્યે કરીને ચુ-ક્ત એપનો ધુપ ઉખેવ્યોછે એમ શ્રી રાયપશેણી સુત્રમાં કહ્યુંછે.

ઉપર પ્રમાણે જેઠા સુઢમતિના ખતાવેલા ચ્યાઠ વાંધાના નિ-રાકરણછે તેથી નિશ્વય થાયછે કે સિહાયતનમાં સિહની પ્રતિમાછે ચ્યને તેથીજ ગણધર મહારાજાએ सिद्धायतन એટલે સિદ્ધનું ધર કહોછે.

રપ જેઠો કુમતિ કહેછે કે "સર્વ ભોગને વિપે સ્ત્રી પ્રધાનછે માટે સ્ત્રી કેમ પ્રભુને ચડાવતા નથી." જેઠા મંદમતિનું ચ્યા લખાણુ મહા ચ્યવિવેકનું છે, કારણ કે જીનપ્રતિમાની ભક્તિ જેવી રીતે ઉ ચિત હોય તેવી રીતે થાયછે, ચ્યનુચિત થતી નથી; પરંતુ સર્વ ભો-ગમાં સ્ત્રી પ્રધાનછે ચ્યેવું જો ડુંઠકો માનેછે તો તેના ચ્યક્કલડીન પ્રાવકો ચ્યસન, પાન, પાદિમ, સાદિમ વિગેરે પર્દાર્યાથી તેમની ભક્તિ કેરે છે પણ તેમાંથી કેટલા ડુંઠકો ચ્યે પોતાની કંન્યાચ્યો પોતાના રિખ વ્યાગળ ધરી છે ચ્યને વહોરાવી છે તે ખતાવવું જોઇ ચ્યે. જેઠમલના લખવા પ્રમાણે તો ચ્યેમ બનવું જોઈ ચ્યે. વળી તે સુર્ખના શિરદાર જેઠાના ઉપર પ્રમાણેના લખાણથી ચ્યેમ પણ નિશ્વય થાય છે કે તે જેઠાના હૃદયમાંથી સ્ત્રીની લાલસા ગયેલી નહોતી ચ્યેને તેથીજ તેણે સર્વ ભોગમાં સ્ત્રીને પ્રધાન ગણી છે. ચ્યા બાબતની સાબીતી વિષે ચ્યગાઉ દુંઠકની પટાવળીમાં લખાયેલે છે. • ૨૬. જેઠો ઢુંઢક લખેછે કે "ચૈત્ય દેવતાને પરિગ્રહમાં ગણ્યા છ તો પરિગ્રહને પુજે શું લાભ થાય"? તેનો ઉત્તર—સુત્રકારે સાધુનું શરિરંછે તેપણુ પરિગ્રહમાં ગણ્યુંછે તો ગણધરમહારાળને તથા સુ-નિચ્મોને વંદના નમસ્કાર કરવાથી તથા તેની શેવા ભક્તિ કરવાથી જેઠાના કહેવા પ્રમાણે તો કાંઇ પણુ લાભ ન હોવો જોઇએ ચ્યેને સુત્રમાં તો તેનો ધણો લાભ ખતાવ્યોછે, મોટે તેનું લખવું વ્યસત્ય છે. પરંતુ જેને વ્યપેક્ષાનું જ્ઞાન નથી તેને જનશાસ્ત્ર સમજવું ખહુ સુરકેલછે ચ્યને તેજ કારણથી ચૈત્યને દેવતાના પરિગ્રહમાં ગણ્યા છે તેની ચ્યપેક્ષા જેઠાના સમજવામાં વ્યાવેલી નથી ચ્યાવી રીતે ચ્યપેક્ષા સમજ્યા વિના સુત્રપાઠના વિપરિત ચ્યર્થ કરીને ભોળા લો-કોને ક્સોવેછે મોટેજ તેને શાસ્ત્રકારે નિભવ કહેલાછે.

ર૭. નસુચ્થુણુંની ખાખતમાં જેઠા કુમતિએ જે કુયક્તિઓ લખીછે અને ત્રણુ ભેદ ખતાવ્યાછે તે તમામ ખોટાછે, કારણુ કે એવી રીતે ત્રણુ ભેદ કોઇ જગ્યાએ કહ્યા નથી. વળી કોઇ પણુ મિથ્યાદષ્ટીએ કોઈ પણુ અન્ય દેવની પાંસે નસુચ્થુણું કહ્યું એમ પણુ સુત્રમાં કહેલું નથી, કારણુ કે નસુચ્થુણુંમાં કહ્યા પ્રમાણુ ગુણુ તિ-ધંકર મહારાજા શિવાય ખીજામાં નથી અને દેવતા આશ્રી જોતાં નસુચ્થુણું કહેલું તે સમકિતદષ્ટીનીજ કરણીછે એમ જણાયછે.

૨૮. જેઠમલજી કહેછે કે "કોઇ દેવતાએ સાક્ષાત કેવળી ભગવંતને નસુચ્થુણું કહ્યું નથી." તે અસત્વછે. સુર્યાભ દેવતાએ વીર પ્રભુને નસુચ્થુણું કહ્યુંછે એમ શ્રીરાયપશેણી સુત્રમાં પ્રગટપણું સુત્ર પાઠછે.

રહ. જેઠો કુમતિ જીનચ્યાચાર ઠરાવીને દેવતાની કરણી કા-ઢી નાંખેછે તો રે ડુંઠકો ! શું દેવતાની કરણીથી પુન્ય પાપ બંધાતું નથી ? જો કહેશો કે બંધાયછે તો સુર્યાભે પુર્વાક્તિ રીતે શ્રી વીર-ભગવંતની ભક્તિ કરી તેથી તેને પુન્ય બંધાણું કે પાપ? જો કહે-શો કે કાંઈ ન બંધાય તો જીવ સમયમાત્રમાં સાતકર્મ બાંધ્યા વગર રહે નહિ ચ્યેમ સુત્રમાં કહ્યુંછે તે કેમ મેળવશો ? પરંતુ સમજવાનું

1

સ્યાંભે તથા વિજયપોળીએ જીનપ્રતિમા પુજીછે તે વિષે. ૧૩૧

તા એરડલુંછે કે સૂર્યાભ તેમજ સર્વ દેવતા જેઓ પુર્વાક્ત પ્રકારે છેનેશ્વર ભગવંતની ભક્તિ કેરેછે તેઓ મહાપુન્યની રાશી સંપા-દન કેરેછે, કારણ કે તિર્થકર ભગવંતની તે કાર્યમાં આજ્ઞોછે.

૩૦, જેહે કુમતિ ''पुर्चिंव पच्छा નો સ્પર્થ ઇહલોક ખાંત કરાયે છે અને पेचा કહેતા પરલોક ઠરાયે છે" પણ તે તેની સું ઠતાંછ, કારણ કે पुर्वि पच्छानो સ્પર્ય ધુર્વભય અને આવતોભય સ્પેમ થાયછે; પેचા અને પच्छा શખ્દ પર્યાયીછે. એ બંનેનો સ્પર્થ સ્પેકજંછે. જેઠમલે ખોટો સ્પર્ધ લખ્યોછે તેથી સમજાયછે કે તેને શખ્દના સ્પર્થનું ભાનજ નહોતું. શ્રી સ્પાચારંગ સુત્રમાં કહ્યું છે કે ज स्स નથ્થી पુર્વિ પच्छा, मज्जे तस्स कउासिया અર્થત જેને પુર્વભયે અને પશું જેને પુર્વ ત્યાવતોભવ સંવર્થનું ભાનજ નહોતું. શ્રી સ્પાચારંગ સુત્રમાં કહ્યું છે કે ज સ્પાય વર્ષ્ણ પુર્વિ પત્ર્છા, मज्जे तस्स कउासिया અર્થત જેને પુર્વભયે અને પશ્વાત એટલે આવતે ભયે કાંઇ નથી તેને મધ્યે પણ ક્યાયી હોય? એટલે જેને પુર્વ તથા પશ્વાત છે તેને વિકાળ હિતકારી છે એવો શ્રી શાયપેશ બા સ્પાયછે તેથી સુત્રાહની કરેલી જીનપુર્થ થાયછે.

वणी श्री ઉत्तराध्ययन सुत्रमां भृगापुत्रना संअंधमां इख्लुंछे डे अम्मत्तायमएभोगा, भुत्ताविसफल्लोवमा ॥

पच्छाकडुआविवागा, अणुबंधुदुहावहा ॥१॥

અર્થ-હે માતપિતા ! ઋઁ ભોગ ભોગવ્યા તે વિષક્ષળની ઉપ-માએછે અને તે ભોગ पच्छा એટલે વ્યાવતે ભવે કડવા વિપાક છ જેના અને પરંપરાએ દુઃખને વ્યાપનારા એવાછે. વ્યા સત્રપા ઠની અંદર પણ પच્छा શખ્દનો અર્થ 'પરભવ' એવોજ થાય છે. કિં બહુના.

૩૧. જઠો કુમતિ સુર્ધાભના પાઠમાં ખતાવેલા જીનપુજાના કુળની ખાખતમાં निसेसाए એટલે મોક્ષને અર્થે એવો શખ્દછેતે શખ્દનો અર્થ કેરવવા માટે ભગવતિસુત્રમાંથી ખળતા ઘરમાંથી ધન કાઢવાનો તથા રાક્ષ્ડો કોડીને દ્રવ્ય કાઢવાનો અધિકાર ખતાવે છે **મ્મને** કહેઝે કે "આ સંબંધમાં પણ નિસેસાए એવું પદેછે માટે મ્પે પરનો અર્થ જો 'મોક્ષને અર્થ' એવો થાય તો ધન કાઢવાથી મોક્ષ કેમ થાય ?" તેનો ઉત્તર -- ધનથી સુપાંત્રે દાન આપે, જીન મંદિર જીનપ્રતિમા ખનાવે, સાત ક્ષેત્રને વિષે, તિર્થયાત્રામાં, દયામાં તથા દાનમાં દ્રવ્ય ખરચ્ચે તો તેથી યાવત્ મોક્ષ પ્રાપ્ત થાયછે, માટે સૂત્રમાં જયાં જ્યાં નિસેસાए એવો રાખ્દછે ત્યાં ત્યાં તે રાખ્દનો અર્થ 'મોક્ષને અર્થે' એવોજ થાયછે અને તે શખ્દ જીનપ્રતિમા પુ-જવાના ક્લમાં પણછે તો તે એક જેઠા સુઢમતિન કહેવાથી મ-હાસુદ્ધિમાન પુર્વાચાર્યાકત શાસ્ત્રાર્થ કદિ પણ કરી શકતો નથી.

ડર. ેઆ પ્રક્ષને અંતે જેઠા નિજાવે ઓધનિર્યુક્તિની ઠીકા નો પાઠ લખ્યોછે પણ તે અસત્થછે, ઠારણ કે તેવો પાઠ ઓધનિ-ર્યુક્તિમાં તથા તેની ઠીકામાં કોઇ પણ જગ્યાએ નથી. આ લખાણ જેઠા દુર્મતિનું એવુંછે કે જેમ ઠોઇ પોતાની સ્વેચ્છાથી લખી દે કે , સુખબંધાનો પંથ કોઇ ચમારે ચલાવેલોછે કારણ કે તેઓનો કેઠ લોએક આચાર વ્યવહાર ચમારોથી પણ ખરાષછે આવું કથન દુંઠકોની પ્રાચિન નિર્ધુક્તિમાં છે." તેવુંછે.

33. આ પ્રश्नोत्तरमां आ दांत पर्यंत लेख निलवे सुर्याल लेवा सम्यक्ष्ट्षी दिवतानी तथा तेनी शुल डियानी निंदा इरीछे, परंतु श्री अणुांगसुत्रमां पायमे अणु रुद्धुंछे हे पांच प्रकारे ज्व इर्क्षल भोधीपखुं पाम च्येरेके जन्मांतरे धर्मनी प्राप्ति इर्क्षल थाय. पंचहिं ठाणेहिं जीवा टुछह बोहियत्ताए कम्मं पकरे ति तंजहा आरिहंताणं अवणंवयमाणे १ आरिहंत प णत्तस्स धम्मस्स अवणं वयमाणे २ आयरिय उ बद्यायाणं अवणं वयमाणे २ जायरिय उ बद्यायाणं अवणं वयमाणे २ चाउवणस्स संघस्स अवणंवयमाणे ४ विवक्कतव बंभचेराणां देवाणं अ वणं वयमाणे ५

\*खुंछे डे-चमरेणंते भंते असुरिंदे असुरकुमारराया चमरचं चाए रायहाणिए सभाए सुहम्माए चमरंसी सिंहा सणंसिं तुर्डियणं सदिं दिव्वाइं भोगभोगाइं मुंजमा णे विहरत्तिए? णो इणट्ठे समट्ठे से केणट्टेणं भंते एवं वुच्चइ णो पभू जाव विहारित्तए? गोयमा! च णरस्सणं असुरिंदस्स असुरकुमाररत्नो चमरचं चाए रायहाणीए सभाए सुहम्माए माणवए चेइय खंभे वइरामएसु गोळवट्ट समुगाएसु बहुइउ जिण सकहाउ सात्नीस्वित्ताउ चिट्टांत्ति जाउणं चमरस्स

રહુ તળાળા વહુા ટુલાકતવ્યાના પ્રત્વુત્તર પારાના પ્રશ્નાત્તરના લ-ખાઇ ગયાછે. બાકીની કુયુક્તિઓના ઉત્તર નીચે પ્રમાણે. શ્રી ભગવતિ સુત્રના દશમા રાતકના પાંચમા ઉદૃેસ્સા**માં** 

રી દેવતાઓ જીનેશ્વરની દાઢા પૂજે છે તે વિષે. એકવીશમાં પ્રક્ષોત્તરમાં સુધાભ દેવતાએ તથા વિજયપોળીઆ પ્રષ્ઠુંખે જીનદાઢા અથવા જીનેશ્વરના અસ્થિ પુજ્યા દે તેનો નિષેધ કરાવવાને માટે જેઠા કુમતિએ કેટલીએક કુયુક્તિઓ લખી છે, પ-રંતુ તેમાંની ઘણી કુયુક્તિઓના પ્રત્યુત્તર વીશમાં પ્રક્ષોત્તરમાં લ-ખાઇ ગયા છે. બાકીની ક્યક્તિઓના ઉત્તર નીએ પ્રમાણે.

સમ્પક્દથી દેવતાના ચ્યવર્ણવાદ ખોલતાથકા દુર્લભ બોધીપણુ પાંગે ચેગ કહ્યું છે મોટે ડુંઢકો! યાદ રાખવું કે સમ્યક્દથી દેવતાના વ્યવર્ણવાદ બોલવાથી બહા નીચગતિને પાત્ર થશો વ્યને જન્માંતરે ધંત્ર પ્રાપ્તિ દુર્લભ થશે. ઇતિ. – વ્ટાફે ર્ટ્રાફે ર્ટ્રાફે –

દેવતાઓ જીનેશ્વરની દાઢા પૂજે છે તે વિષે. ૧૩૩

ઉપરના સુત્રપાઠ માંદ્વેલા પાંચ ખોલમાંથી પાંચમા ખોલમાં

असुर्रिंदरस त्र्रसुरकुमाररन्ने अन्नेसिंच बहुणं अ सुरकुमाराणं देवाणं देवीणय अच्चणिब्जाउ वंदाणे ब्ताउ नमंसणिब्जाउ पुयणिब्जाउ सकारणिब्जाउ सम्माणणिड्जाउ कलाणं मंगलं देवयं चेइयं पड्जु वासणिडजाउ भवंति से तेणहेणं अडजो एवं वुचद णो पभू जाव विहरित्तए. पभूणं भंते चमरे असुरिं दे असुरराया चमरचंचाए रायहाणिए सभाए स हम्माए चमरांसे सिंहासणंसि चउसहिए सामाणि यंसाहार्स्सिहिं तायांत्तिसाए जाव अन्नेहिं असुरकुमा रोहिं देवेहिं देवीहिय सद्धिं संपारेवुडे महया नष्ट जा व भुंजमाणे विहरित्तए १ हंता केवल परियारिठी ए नो चेवणं मेहुण वत्तियाए.

અર્થ.— ગૈાતમસ્વામી મહાવીરસ્વામી પ્રત્યે પ્રક્ષ કરેછે કે— " હે ભગવંત ! ચમર અસુરદેવનો ઇંદ્ર, અસુરકુમારનો રાજા, ચમર ચંચાનાંમે રાજ્યધાનીને વિષે, સુધર્માનાંમે સભાને વિષે,ચમરનાંમે સિંહાસનને વિષે રહ્યો તુટિત એટલે ઇંદ્રાણીનો સસુહ તેમની સાથે દવ સંબંધી ભોગ ભોગવતોથકો વિચરે"? ભગવંત કહેછે – "એ અર્ય સમર્થ નહિ એટલે ભોગ ન ભોગવે" વળી ગૈાતમસ્વામી પુછેછે " હે ભગવંત ! ભોગ ભોગવતો વિચારવાને સમર્થ નહિ એમ શા કારણે કહોછો?"પ્રભુ કહેછે " હે ગૈાતમ! ચમર,અસુરંદ્ર,અસુર કુમાર રાજાની ચમરચંચા રાજ્યધાનીમાં, સુધર્માનોંમે સભાવિવે, માજીવ-ક નાંમે ચૈત્યસ્થંભને વિષે, વજૂમયી, ધણા ગોળ દાખડોછે; તેને

## દેવતાવ્યો જીનેશ્વરની દાઢા પૂજે છે તે વિષે. ૧૩૫

વિષે જીનેશ્વરની દાઢાવ્યો થા તથકીછે; જે દાઢાવ્યો ચમર, વ્યસુ-રેંદ્ર, ચ્યસુરકુમાર રાજાને તથા ખીજા પણું દેવતાઓને ઘણા ચ્યસુર કુંગાર દેવતાઓને તથા દેવીઓને વ્યર્ચવા યોગ્યછે, વંદન કરવા યોગ્યેછે, નઞસ્કાર કરવા યોગ્યેછે, પુજવા યોગ્યેછે, સત્કાર કરવા યોગ્ય છે, સન્માન કરવા યોગ્યેછે, કલ્યાણુકારી, મંગળકારી, દેવ-સંબંધી ચૈત્યની એટલે જીન પ્રતિમાનીપરે રોવા કરવા યોગ્યંછે. હે ચ્યાર્ય! તે મોટે એમ કહીએ છીએ કે દેવીઓ સાથે ભોગ ભોમવવાને સમય નથી." વળી ગૈતમસ્વામી પુછેછે કે "ચમર, મ્મસુરેંદ્ર, ચ્યસુર કુમારનોરાજા ચમર ચંચા રાજ્યધાનીને વિષે, સુધર્મા સભાને વિષે, ચઞર સિંહાસનને વિષે ખેઠોથકો ચોસઠ હળ્ળર સામાનિક દેવતાઓ સાથે તથા તેત્રીરા ત્રાયત્રિંશક સાથે યાવત્ ખીજા પણ વ્યસુર કુઞારના દેવતા તથા દવીવ્મોની સાથે મ રવર્વા થકો મોટા નાટક પ્રસુખ જોતો થકો વિચરે ?" ભગવંત કંહેછે ''હા કેવળ સ્ત્રી શખ્દ નાટક પ્રસુખમાં શ્રવણાદિક પરિ-ચારણુ કરે, પણું મેથુન સંત્રાચ્યે સુધર્મા સભામાં શખ્દાદિક પશ્ ન રોવે ".

ચ્યેવી રીતે જેમ ચમરેંદ્રને માટે કહ્યું તેમ સાધર્મેદ્ર સુધી ચ્યેટેલે ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષિ, વૈમાનિક તથા તેમના લોકપાળના ચ્યાળાવોછે તે ચ્યથી હોય તેણે જોઇ લેવા.

ઉપર લખેલા સુત્રપાઠથી જેઠા કુમતિની કેટલોએક કુયુક્તિ-મ્પો તો નિરૂત્તર થઇ જાયછે.

જેકો કુમતિ લખેછે કે "સબ્ય, વ્યભબ્ય, સમ્પક્દ્દષ્ટી તથા ભિષ્યાદષ્ટી વિંગેરે સર્વે દેવતા, જીનેશ્વર ભગવંતની પ્રતિમા સિદ્ધાય-તનમાંછે તે તથા જીનદાઢા પુજેછે તે માટે તેને મોક્ષફળ નહિ." વ્યા ભાષ્યતનો પ્રત્યુત્તર સુર્યાભના પ્રક્ષોત્તરમાં લખાયેલે છે, પરંતુ ડુંઢકો જે કરણી સર્વે કરેછે તેવું મોક્ષફળ સમજતા નથી તો સંયમ, બ્રાવક લ્રત, સામાયક વ્યને પ્રતિક્રમણાદિ, ભગ્ય, વ્યભગ્ય, સમ્યક્-દષ્ટી, તથા ભિષ્યાદષ્ટી સર્વે કરેછે મોટે ડુંઢકો ગ્રુઢમનીવ્યોને સાધુપહ્યું, બ્રાવકલ્રત તથા સામાયકાદિ પછ્યુ ન કરવું જોઇન્પે; કારણ કે ઢુંઢકો ચ્યક્કલ**હીન ચ્**યેટલું **પછ**ું સમજતા નથી કે જેવો જેનો ભાવછે <sub>ઽ</sub> તેવું તેને ફળછે.

વળી જેઠો ઢુંઢક લખેછે કે "જીતચ્યાચાર જાણીનેજ દેવતાઓ દાઢા વિગેરે લેછે, ધર્મ જાણીને લેતા નથી" તેનો ઉત્તર—પ્રી જં-મુદ્ધીપ પજાતી સુત્રમાં જ્યાં જીનદાઢા લેવાનો અધિકાર વતાવ્યો છે ત્યાં કહ્યું છે કે "ચાર ઇદ્ર ચાર દાઢા લે ત્યાર પછી કેટલાએક દેવતાઓ અંગોપાંગના અસ્થિ વિગેરે લેછે, તેમાં કોઇ જીનલક્તિ જાણીને લેછે અને કોઈ ધર્મ જાણીને લેછે," માટે જેઠાનું લખવું અસત્યછે—યત:

केर जिणभत्तिए केर जीयमेयं तिकट्टु केर धम्मो तिकट्ट गिन्हंति.

પછી જેઠો મંદયતિ લખેછે કે બ્દાઢા લેવાનો અધિકાર તો ચાર ઇંદ્રોનોછે અને દાઢાની પુજા તો ધણા દેવો કેરેછે એમ કહ્યું છે માટે સાશ્વતા પુદૃગળ દાઢોને આકારે પરિણેમેછે." તેનો ઉત્તર— એક પલ્યોષમ કાળમાં અસંખ્યાતા તિર્થકરો નિર્વાણ પામેછે તેથી સર્વે સુધર્મી સભામાં જીનદાઢા હોવાનો સંગ્લવેછે. વળી મહાવિદેહના વેહરમાન તિર્થકરોની દાઢા સર્વે ઇંદ્રો અને વિમાન, ભુવન. નગ-રાધિપત્યાદિક લેછે, પરંતુ ભરતખંડની જેમ ચાર ઇંદ્રોજ લે એમ મર્યાદા નથી. વળી શ્રી જંયુદ્ધિ પ્રભત્તિ સુત્રની વૃતિમાં શાંતિ ચં-દ્રોપાધ્યાવછએ जિન સર્વદ્દા શખ્દે जिनास्थियाને એટલે જોન-સરના અસ્થિ કહ્યાછે, તેમજ તે સુત્રમાં ચાર ઇંદ્ર શિવાય બીજા ધણા દેવતાઓ જોત સુત્રમાં ચાર ઇંદ્ર શિવાય બીજા ધણા દેવતાઓ જોત્ય કેલ્લી કેરેલી કુયુક્તિઓ ખોટીછે. વળી અસલ્લીન જેઠો દાઢાને સાશ્વતા પુદ્ગળ ઠરોવેછે, પરંતુ સુત્રમાં તો પ્રત્યક્ષ રીતે જોને ઘઢા કહીછે, સાશ્વતી દાઢા તો કોઇ ઠેકા-મો કહી નથી.

પછી જેઠો લખેછે કે " જે ધર્મ જાણીને લેતા હોય તો બી-જા ઇદ્રો લે વ્યને વ્યવ્યુતંદ્ર કેમ ન લે "? તેનો ઉત્તર—વીરભગ- દેવતાઓ જોનેશ્વરની દાઢા પુજે છે તે વિષે. 13.

વંત દિક્ષા પંયોધે વિચરતા હતા તે વ્યરસામાં તેમને વ્યનેક પ્રકાર-ના ઉપર્સગ થયા ત્યારે ભગવંતની ભક્તિ જાણીને ધર્મ નિમિત્તે સાૈ-ધર્મેદ્રે વ્યાવીને વારંવાર ઉપસર્બનું નીવારણ કર્યું તેમ વ્યવ્યુતંદ્રે કેમ ન કર્યું ! શું તેવ્યો જીનેશ્વરની ભક્તિમાં ધર્મ સમજતા નહોતા ! સમ-જતા હતા તો પણ પુર્વાક્ત કાર્ય સોધર્મેદ્રેજ કેરેલુંછે, તેમજ ભરત ક્ષેત્રના તિર્થકરની દાઢા ચાર ઇંદ્રો લેછે વ્યને વિહરમાન તિર્થકરોની સર્વે લેછે, મોટે તેમાં કાંઇ પણ ખાધક નથી.

વળી જેડાએ લખ્યું છે કે '' દાઢા સર્વ કાળ રહે નહિ મોટે સાશ્વતા પુદગળ સમજવા"—આ પ્રમાણે વ્યસત્ય લખાણ લખતાં તેને કાંઇ પણ વિચાર થયો નથી તે તેની સુઢતાની નિશાનીછે; કારણું કે દાઢા સર્વ કાળ રહેછે એમ વ્યમે કહેતા નથી, પરંતુ વા-રંવાર તિર્થકરોના નિર્વાણુ સમયે દાઢા તથા વ્યસ્થિ દેવતાઓ લેછે તેથી તેમને દાઢાની પુજામાં ખીલકુલ વિરહ પડતો નથી.

જેકો કુમતિ કહેછે કે "જમાલી તથા મેધકુમારની માતાઓ તેમના કેરા મોહની કર્મના ઉત્તરે લીધોછે તેમ દાઢા લેવામાં મોહની કર્મનો ઉદયછે." તેનો ઉત્તર—પ્રભુની દાઢા દેવતાઓ લેછે તે ધર્મ ખુદિથી લેછે, તેમાં તેને કાંઇ મોહની કર્મનો ઉદય નથી. જમાલી વિંગેરેના કેરાની લેનાર તો તેમની માતાઓ હતી તેથી તેમને તો મોહ પણ હોય, પરંવુ ઇંદ્ર વિંગેરે દેવતાઓ દાઢા પ્રધુખ લેછે તે કાંઇ ભગવંતના સગા સંબંધી નહોતા કે જમાલી વિંગેરેની માતાની પ્રમાણે મોહની કર્મના ઉદયથી દાઢા લે; તેઓ તો પ્રભુના રોવક છે અને ધર્મબુદ્ધિથીજ પ્રભુની દાઢા વિંગેરે લેછે એવું સ્પષ્ટ સમજાયછે. જેઠો લખેછે કે "દેવતાઓ દાઢા વિંગેરે જો ધર્મબુદ્ધિથી લેતા

જઠા લખછ કે "દ્વતામ્યા દાઢા વગર જા વનવુ હવા લતા હોય તો શ્રાવક રક્ષા પણું કેમ ન લે <sup>9</sup>" તેનો ઉત્તર—જે વખતે તિ-ર્થકર નિર્વાણુ પામેછે તે સમયે નિર્વાણુ મહોત્સવ કરવા સારૂ વ્યગ-ચ્ચિત દેવતાઓ આવેછે અને અગ્નિદાહ કર્યા પછી તેઓ દાઢા વિગેરે તમામ લઈ જાયછે, કાંઇ પણુ ખાકી રહેતું નથી; તો એટલા અધા દેવતાઓની અંદર મનુષ્ય શી ગણુત્રીમાં કે તેઓની વચ્ચે જઇને રક્ષા વિગેરે કાંઇ પણ લઇ શકે ! જેઠો કુમતિ "કુળ ધર્મ ળાણીને દાઢા પૂજેછે" એમ કહેછે તે પણ વ્યસત્યએ કારણકે સુત્રોમાં કોઇ જગ્યાએ કુળ ધર્મ કહ્યો નથી.

જેઠો લાૈકિક જીતવ્યવહારની કરણી ઠરાવેછે પરંતુ આ કરણી તો લોકોત્તર ઞાગનીછે.

"જીનદાઢાની ચ્યાશાતના ન કરવા માટે ઇંદ્રો વિગેરે સુધર્મી સભામાં ભોગ ભોગવતા નથી તથા મૈથુન સંત્તાચ્યે સ્ત્રીના શખ્દનું પણુ શેવન કરતા નથી" એવું પુર્વાકત સુત્રપાઠમાં કહ્યા છતાં જેઠો ચ્યક્કલ વિનાના ખેવકુક માણુસની જેમ કેટલીએક કુયુક્તિઓ લ-ખેછે તે બિથ્યાછે.

ચ્યા પ્રસંગમાં તેણે કૃષ્ણની સભાની વાત લખીછે કે ''કૃષ્ણ ને પણ સુધર્મી સભાછે તો તેમાં શું ભોગ નહિ ભોગવતા હોય!'' તેનો ઉત્તર—સુત્રોમાં ચ્યેમ નથી કહ્યું કે કૃષ્ણની સભામાં વિષય શું રોવન થતું નથી. ચ્યા પ્રમાણે લખવામાં જેઠાની ધારણા ચ્યેવી જણાયછે કે વ્યાવી કુયુક્તિચ્યો લખીને દાઠાની મહત્વતા ધટાડું, પરંતુ પુર્વાકંતપાઠમાં સિહ્ધાંતકારે પ્રત્યક્ષરીતે કહ્યુંછે કે દાઠાની ચ્યા-શાતના ટાળવા નિમિત્તેજ દેવતાચ્યો સુધર્મી સભામાં ભોગ ભો-ગવતા નથી.

તામલી તાપસ ઇશાનંદ્ર થઇને પંહેલવહેલો જીનપ્રતિમા પુજતાં સમકિત પામ્યોછે તે બાબતમાં જેઠો કુમતિ તેણે કરેલી પુજા મિ-થ્યાદષ્ટી પણમાં ઠરાવેછે તે ખોટુંછે; કારણેકે તેણે ઇંદ્ર પણે ઉત્પજા થઇ જીનપ્રતિમાની પુજા કરીને તરતજ ભગવંત સમીપે જઇને પ્રક્ષ કર્યા વ્યતે ભગવંતે વ્યારાધક કહ્યો તો તે પુર્વબંવે તો તાપસ હતો માટે વ્યા ભવમાં ઉત્પજા થઇને તરત કરેલી જીનપ્રતિમાની પુજાના કારણથીજ વ્યારાધક કહ્યોછે એમ સમજવું.

ંચ્યભવ્ય કુળકમાં કહ્યુંછે કે ચ્યભવ્યનો જીવ ઇંદ્ર ન થાય તે ભાખતમાં જેઠો નિજાવ કંહેછે કે "ઇંદ્ર કરતા નવગ્રેવેકવાળા ચ્યધિક રિહિમાનછે, ચ્યહમિંદ્રછે ચ્યને ત્યાં સુધી તો ચ્યભવ્ય જાયછે ત્યારે ઇંદ્ર ન થાય તેવું શું કારણુ ?" તેનો ઉત્તર—કોઇ સાહુકાર ધણો દેવતાઓ જોનેબારની દાઢા પૂજે છે તે વિષે. ૧૩૯

≰વ્યવાન એટલે ગામના રાજાથી પણ દ્રવ્યે અધિક હોય, રાજાના બંડારમાં દશલાખ રૂપીઆ હોય અને સાહુકાર પાસે દસકોડ હોય પરંતુ તેથી કાંઇ સાહુકાર રાજા કહેવારો નહિ, કારણ કે રાજાની પદ્વિ દુર્લસંછે અને જેટલું માન રાજાને બેળેછે તેટલું તે ગૃહસ્થેન મળતું નથી; આ ઉપરથી, અભવ્યનો જીવ ઇંદ્ર ન થાય અને ગ્રે-વેકમાં દેવતા થાય તેમાં કાંઇ ખાધક નથી એમ સ્પષ્ટ સમજાયછે. જેમ દેવતા ચવીને એકેંદ્રિ થાયછે પણ વિગલેંદ્રિ થતા નથી (જો-કે વિગલેંદ્રિ એકેંદ્રિથી અધિકોછે,) વળી એકેંદ્રિમાંથી નીકળી એ કાવતારી થઇ મોલે જાયછે પરંતુ વિગલેંદ્રિ જેની પુન્યાઇ એકેંદ્રિથી આધિક ગણાયછે તેમાંથી નીકળી કોઇ જીવ એકાવતારી થતો નથી માટે જેવી જેની સ્થિતિ બંધાયેલીછે તે પ્રમાણે તેની ગત્યાગતિ થાયછે.

"અભવ્યકુળકમાં ઇંદ્રનો સામાનિક દેવતા અભવ્ય ન થાય અમ કહ્યુંછે તો સંગમો અભવ્યનો જીવ ઇંદ્રનો સામાનિક કેમ થ-યો ?" એમ જેઠો કુમતિ લખેછે તેનો ઉત્તર—જૈનશાસ્ત્રની સ્ચના વિચિત્ર પ્રકારનીછે. શ્રી ભગવતી સુત્રમાં શતક પહેલે ઉદેશે બીજે વિરાધિત સંજમી ઉત્કૃષ્ટા સુધર્મ દેવલોકે ળાય એમ કહ્યુંછે અને વિરાધિત સંજમી ઉત્કૃષ્ટા સુધર્મ દેવલોકે ળાય એમ કહ્યુંછે અને વાતા સુત્રમાં અધ્વયન સોળેમે સુકમાલિકા વિરાધીત સંજમી ઇ-શાન દેવલોકે ગઇ એમ કહ્યુંછે; વળી શ્રી ઉવ્વાઇ સુત્રમાં તાપસ ઉત્કૃષ્ટા જ્યોતિષિ સુધી ળાયછે એમ કહ્યુંછે અને ભગવતિ સુત્રમાં તામલી તાપસ ઇશાનંદ્ર થયો એમ કહ્યુંછે, ઈત્યાદિક ઘણી ચરચાછે યણ આસ્યોલ ડ્રંથ વધી જવાના હેતુથી લખી નથી.

ું જ્યારે સુત્રમાં ચ્યા પ્રમાણે હોયછે ત્યારે ગ્રંથોમાં હોય તો તેમાં કાંઇ ચ્યાર્શ્વય નથી.

સુધાભે પ્રભુને છ ખોલ પુછયા તે ઉપરથી ખારે ખોલવાળા સુ-ર્યાભ વિમાંને જાયછે ચ્યેમ જેઠાચ્યે ઠરાવ્યું છે, પરંવુ તે ચ્યસત્યછે કારણ કે છદ્મસ્ય જીવ ચ્યત્તાનતાંને લીધે ચ્યથવા શંકાથી ગેમે તેવું પ્રક્ષ કરે તો તેમાં કાંઇ નવાઇ નથી. વળી 'લ્દેવતા સંગંધી ખાર ખોલની પૃચ્છા સુત્રમાંછે પણ મનુષ્ય સંબંધી નથી મોટે ખોરે ખોલના દેવ- તા થાયછે." ચ્યેમ જેઠાચ્યે ઠરાવ્યુંછે તો મનુષ્ય સંબંધી ખારે બોલ-ની પૃચ્છા નથી તેથી તેના લખવા પ્રમાણે શું મનુષ્ય ખારે બોલ-ના નથી થતા ? થાયછે; પરંતુ જેઠા નિજાવે ફક્ત જીનપ્રતિમાનું ઉ-ત્યાપન કરવાને તથા ચ્યલ્પમતિ જીવોને પોતાના ફંદમાં ફસાવવા નિમિત્તેજ ચ્યાવી ચ્યસત્ય ક્રયુક્તિચ્યો કરીછે.

વળી દેવતાની કરણીને જીતવ્યાચાર ઠરાવીને જેઠો કુબતિ તે કરણીને ગણત્રીમાંથી કાઢી નાંખે છે એટલે તેવું કાંઇ પણ કળ નથી એમ ઠરાવે છે પરંતુ એ સુખેમાં એટલી પણ સમજ નહોતી કે ડંદ્ર વિગેરે સમ્યકદ્રષ્ટી દેવતાઓનો વ્યાચાર વ્યવહાર કેવો છે. ેતેઓ પ્રભુના પાંચ કલ્યાણુકે મહોત્સવ કરેછે, છનપ્રતિમા છન-દાઢાની પૂળા કરેછે, નંદિશ્વરે વ્યક્રાઇ મહોત્સવ કરેછે, ઝુનિમહારા-જોને વંદણ કરવા આવેછે, વિઝેરે તમામ સમ્યકદ્રષ્ટીની કરણી કેરે છે પરંતુ કોઈ જગ્યાએ અન્ય હરિહરાદિક દેવોને તથા મિથ્યાત્વી-ઓને નમસ્કાર કરવા ગયા, પુજવા ગયા, તેમના શરૂને વંદન કર્યું, તેમનો મહોત્સવ કર્યા વિગેરે કાંઈ કહ્યું નથી, મોટે તેમણે કેરેલી તમામ કરણી સમકિતદ્રષ્ટીની છે વ્યને મહા પુન્ય પ્રાપ્તિનું કારણ છે. વળી જીતચ્યાચારથી પુન્ય બંધાતું નથી એમ પણ ક્યાં કહ્યું છે? જેઠો નિભવ કેવળ કલ્યાણકનો મહોત્સવ જીતચ્યાચારમાં લ-ખતો નથી એ ઉપરથી તેમાંતો પુન્યબંધ છે એમ તે સમજે છે પ-રંતુ જંયુદ્ધિપપ્રવૃતી સુત્રમાં તો પાંચે કલ્યાણકનો મહોત્સવ કરવાને માટે ધર્મ વ્યને જીનભક્તિ જાણીને વ્યાવેછે વ્યેમ કહ્યુછે, માટે જેઠાએ જેમ પોતાને ગમતું આવે તેમ લખ્યું છે તે સર્વે ભિષ્યા છે. યદુક્તં જંસુદ્વિપપભતી સુત્રે ત્રીજે વ્યધિકારે---

अप्पेगइआ वंदणवन्तियं एवं पूयणवत्तियं स कारे सम्माण दंसण को उहल अप्पे सक्करस वय णुयत्तमाणा अप्पे अणमण मणुयत्तमाणा अप्पे जि तमेतं एवमादि. દેવનાચ્યો જીનેશ્વરની દાઢા પૂજેછે તે વિષે. ૧૪૧

અર્થ—કેટલાએક દેવતા વાંદવા નિમિત્તે, તેમજ પુજા નિમિત્તે, સત્કારનિમિત્તે, સન્માનનિમિત્તે, કુતુહળનિમિત્તે, કેટલાએક શર્કેદ્રના કહેવાથી, કોઈ કોઈ પરસ્પર એક ખીજાના કહેવાથી અને કેટલા એક વ્યમારૂં એ ઉચીત કામ છે એમ ભાશીને આવે.

જેઠો લખેછે કે "શ્રીચ્યષ્ટાપદજી ઉપર રિયભદેવ નિર્વાણુ પાન્ મ્યા ત્યારે ઇંદ્રે ચ્યેક સ્થુભ કરાવ્યો છે" તે વ્યસત્ય છે કારણુ કે શ્રી જંઝુદ્વિપપન્નતી સુત્રમાં વ્યરિહુંતનો, ગણધરનો વ્યને દોય વ્ય-શુગારનો ચ્યેમ ત્રણુ સ્થુભ ઇંદ્રે કરાવ્યા ચ્યેમ કહ્યું છે. યત:

तएणं सके देविंदे देवराया बहवे भवणवद् जाव वेमाणिए देवे जहारियं एवं वयासी खिप्पामेव भो देवाणुप्पिया सब रयणमए महाऌए तउ चेद यथुभे करेह एगं भगवउ तिथ्थयरस्स चियगाए एगं गणहर चियगाए एगं अवसेसाणं अणगारा णं चियगाए.

અર્થ. તે વાર પછી તે શર્કેદ્ર, દેવતાનો રાજા ધણા ભુવનપતિ માવત વૈમાનિક દેવતાઓ પ્રત્યે યથાયોગ્ય એમ કહે કે શીધ્રપણે અહો દેવાનુપ્રીય ! સર્વ રત્નમય અપ્ત્યંત વિસ્તીર્ણ એવા ત્રણ ચૈત્ય સ્યુભ એક ભગવંત તિર્થકરની ચયને વિષે, એક ગણધરની ચયને વિષે અને એક અવશેષ સાધુની ચયને વિષે, કરો.

જેઠો નિજાવ "શ્રાવકે ચૈત્ય કરાવ્યા નથી" એમ લખેછે પણ શ્રાવકોએ ચૈત્ય કરાવ્યાનો અધિકાર સુત્રોમાં ધણી જગ્યાએછે, જે વિષે અમે પુર્વે લખી ગયા છીએ અને આગળ લખીશું.

જેઠો લખેછે કે "સાક્ષાત ભગવંતને કોઇએ નસુચ્થુણું કહ્યું નથી" પરંતુ સુર્યાભે સાક્ષાત ભગવંતને નસુચ્થુણું કહ્યાનો પ્રત્યક્ષ પાઠ શ્રી રાયપરોણી સુત્રમાંછે મોટે તેવું તે લખવું કેવળ ચ્યસત્યછે. શ્રી ભગવતિસુત્રમાં દેવતાઓને નોધમ્મિઆ કહ્યાછે એમ જેઠો લખેછે પરંતુ તે સ્થળે દેવતાઓને ચારિત્રની અપેક્ષાએ નોધ-મ્મિઆ કહેલાછે. જેમ તેજ સુત્રના લક્ષિ ઉદ્દેશામાં સમકિતદષ્ટીને ચારિત્રની અપેક્ષાએ પાલ કહ્યાછે તેમ તે સ્થળે દેવતાઓને ચા-રિત્રની અપેક્ષાએ પાલ કહ્યાછે, પરંતુ તેથી શ્રુત અને સ-મિંતની અપેક્ષાએ નોધમ્મિઆ કહ્યાછે, પરંતુ તેથી શ્રુત અને સ-મર્કિતની અપેક્ષાએ દેવતાઓને નોધમ્મિઆ સમજવા નહિ, કા-રાણું કે સમકિતની અપેક્ષાએ તો દેવતાઓને સંવરી કહ્યાછે. શ્રી ઠાણાંગસુત્રમાં સમ્યક્તને સંવર ધર્મદૂપ કહ્યુંછે અને જીનપ્રતિમાનું પુજન કરવું તે સમકિતની કરાણીછે. ડુંઢકો ! જો જેઠાના લખવા પ્રમાણે દેવતાને નોધમ્મિઆ ગણીને તેની કરાણી અધર્મમાં કહે-શો તો કોઇ દેવતા તિર્થકરને, સાધુને અને શ્રાવકને ઉપર્સગ કરે આને કોઇ તેઓની શેવા કરે, તે બંનેને એક સરખા ફળ થાય કે જાદાજાદા !—જદા જાદાજ થાય; વળી કોઇ શિબ્ધ કાળ કરીને દ-વતા થયો હોય તે પોતાના શરૂને ચારિત્રથી પડીવાઈ દેખીને તેને ઉપદેશ કરીને શુદ્ધ રસ્તે લોવે તો તે દેવતાને ધર્મી કહેશો કે અ-ધર્મી !—ધર્મી.—

આ ઉપરથી એમ પ્રશ્ન ઉત્પન્ન થાયછે કે, દુંઢકોના ગુરૂકાળ કરીને તેમને મંતે દેવતા તો થવાજ ન જોઇએ કારણ કે દેવતામાં સમકિતિ તથા ભિષ્યાત્વી એવી બ જાતછે તેમાં જો સમકિતી થાય તો સુર્યાભ વગેરેની પેઠે જીનપ્રતિમા જીનદાઢા પુજે અને મિથ્યાત્વી કંહેતા તો તેમની જીમ ચાલે નહિ, મનુષ્ય પણ થાય નહિ કારણ કે દુંઢકો તેમને ચારિત્રીઆ માનેછે અને ચારિત્રવંત કાળ કરીને મનુષ્ય થાય નહિ, સિદ્ધિ પણ પંચમકાળમાં વેરે નહિ, ત્યારે ઉપર કંહેલી ત્રણ ગતિ શિવાય ક્રક્ત નારકી અને તિર્યંચ એ બ ગતિ રહી તેમાંથી તેઓને કઇ ગતિ ગમતી હરો વાર ?

શ્રી ઠાણાંગ સુવના દસમા ઠાણામાં દસ પ્રકારના ધર્મ કહ્યા છે. જેઠો લખેછે કે ચ્યે દસ પ્રકારના ધર્મમાંથી દેવતાચ્યોને કર્યો ધર્મ છે? તેનો ઉત્તર—સમકિતધ્શી દેવતાચ્યોને શ્રુતધર્મ ભગવંતની ચ્યાત્તા પ્રમાણેછે.

## ચિત્રામણની પુતળી ન જૉવી કઠીછે તે વિષે. ૧૪૩

વળી સુર્યાભે ધર્મ વ્યવસાય લઇને પ્રથમ જીનદાઢા તથા જીન પ્રતિમા પુજી છે. જો કે ત્યાર પછી ખીજી વસ્તુની પુજા કરી છે પ-રંતુ ત્યાં પ્રણામ કર્યા નથી, નસુથ્યુણું કહ્યું નથી, મોટે તેણું જીન-પ્રતિમા તથા જીનદાઢાની પુજા કરી છે તે સમદષ્ઠી પણાનીજ સમજવી શ્રી ઠાણાંગસુત્રના પાંચમા ઠાણામાં સમદ્રષ્ઠી દેવતાના **રાણ** શ્રામ કરે તો સુલભખોધી થાય ચ્યેમ કહ્યું છે. યતઃ

पंचहिं ठाणेहिं जीवा सुलहबोहित्ताए कम्मं पकरेति तंजहा आरिहंताणं वणं वयमाणे जाव वि वक्कतवबंभचेराणं देवाणं वणं वयमाणे.

વિચારો કે જેના ગુણુ ગ્રામ કરવાથી જીવ સુલભખોધી થાય છે તેઓએ કરેલી પુજા વિગેરે ધર્મકરણીનું મોક્ષકળ કેમન હોય ? અર્થાત હોયજ. ઈતિ.

~જીકૈક્રેજે-રર. ચિત્રામણની પુતળી ન જેવી કહીછે તે વિષે.

શ્રી દસવૈકાલિક સુત્રના ચ્યાઠમા ચ્યધ્યયનમાં કહ્યું છે કે ભીંત ઉપર સ્ત્રીની સુર્તિ ચિંત્રેલી હોય તે સાધુચ્યે જોવી નહીં, કારણ કે તેને દેખવાથી વિકાર ઉત્પન્ન થાયછે. યતઃ

चित्तमितंनणिझाए, नारेवासुअलंकियं ॥

भरवरांपिवदट्टुणं, दिट्टिपार्डिसमाहरे ॥१॥ અર્થ –ચિત્રામણની ભીંત પ્રત્યે ન જોઇએ તેને વિષે સ્ત્રી પ્રતિતે અલંકૃત હોય તે વિકાર ઉપજવાનું હેતુ છે માટે જેમ સુર્ય સામ્રુ જોઇને દ્રષ્ટી સંહરી લઇએ તેની પરેજ ચિત્રામણુ દેખીને દ્રષ્ટી સંહરી લેવી. જેવી રીતે ચીત્રામણુની પુતળી જોવાથી વિકાર ઉત્પ-બ થાયછે તેવીજ રીતે જીનપ્રતિમાના દર્શન કરવાથી વૈરાગ્ય ઉત્પ ભ **યાય**છે, કેઞકે જીનબીંબ નિર્ધિકારનું હેતુ છે. આ બાબતમાં જેબે હુંઢક શ્રી પ્રક્ષવ્યાકરણુનો પાઠ નાંખીને તેના અર્ધમાં લખે છે કે "જીનમુર્તિ પણ જોવી કહી નથી" પરંતુ એ પ્રમાણેનું તેનું લખા હુ નિચ્યા છે, કારણું કે શ્રી પ્રક્ષવ્યાકરણુમાં જીનપ્રતિમાં જોવાનો નિષેધ નથી પરંતુ જે સુર્તિને દેખવાથી વિકાર ઉત્પન્ન થાયછે તેને જોવાનો નિષેધ છે.

ચ્યા સુત્રાર્ધમાં જેઠો કુમતિ ચૈત્ય શખ્દનો ચ્પર્થ જીનપ્રતિમા કેહેછે અને ચ્યગાઉતો તેણે લખ્યું છે કે "ચૈત્ય શખ્દનો ચ્પર્થ જીન પ્રતિમા થતોજ નથી પરંતુ સાધુ વ્યથવા સાન ચ્યેવો ચ્પર્થ થાય છે" હુંઢકો ! વિચારો કે ચૈત્ય શખ્દનો ચ્પર્થ જો સાધુ કહેશો તો તમારા કહેવા પ્રમાણે સાધુની સન્સુખ જોવું નહીં ચ્યને સાન ક હેશો તો સાન ચ્યેટલે પુસ્તકની ચ્યથવા સાનીની સન્સુખ જોવું નહીં ચ્યેમ ઠરશે.

વળી પુર્વાક્ત પાઠમાં ઘર, તોરણ, સ્ત્રી પ્રસુખને જોવાની ના કહીછે તો ઢુંઢકો ગોચરી કરવા જાયછે ત્યાં ઘર, તોરણ, સ્ત્રી વિ-ગેરે સર્વે હોયછે તેને ન જોવા મોટે જેમ મોઢે પાટો ખાંધછે તેમ ચ્યાંખે પાટો કેમ ખાંધતા નથી !

જેઠાએ પ્રત્યેકસુધ વિઞેરેની હકીકત લખછે તેનો પ્રત્યુત્તર (૧૩) મા પ્રશ્નોત્તરમાં લખાઈ ગયો છે.

જેડો કુમતિ કહેછે કે "છનપ્રતિમાને દેખીને કોઈ પ્રતિબોધ પામ્યું નથી" તેનો ઉત્તર—શ્રી રિયભદેવની પ્રતિમા દેખીને આર્ડૂ-કુમાર પ્રતિબોધ પામ્યા છે અને શ્રી દસવૈકાલિક સુત્રના કર્તા શ્રી સીઝંભવસુરિ શાંતિનાથની પ્રતિમાને દેખીને પ્રતિબોધ પામ્યા છે. કહ્યું છે કે:—

सिझंभव गहणर जिणपाडिमा दंसणेण पडिवुद्धो-

જો ડુંઢકો એમ કહેરો કે "આ પાઠ તો નિર્યુક્તિનોછે અને નિર્યુક્તિ અમે માનતા નથી" તેને કહેવાનું કે શ્રી સમવાયાંગ, શ્રી ભગવતી, શ્રી નંદી તથા શ્રી અનુયોગ્યદ્વાર સુત્રના સુળપાઠમાં નિ-

## જીનમંદિર કરાવવા તથા જીનપ્રતિમા ભરાવવા વિષે. ૧૪૫

કુંક્તિ માનવી કહીછે અને તેમે નથી માનતા તેવું શું કારણુ <sup>9</sup> જ્યારે જૈનમતના શાસ્ત્રેને નથી માનતા ત્યારે નીચ લોકોના પંયને માનો. કારણુ કે કેટલોએક તમારો આચાર વ્યવહાર તેની સાથે મળતો આવશે.

-*-જ્જ્≋જ્∽-*૨૩ જનમંદિર કરવાથી તથા જીનપ્રતિમા ભ

રાવવાથી ખારમે દેવલોક જાય તે વિષે. શ્રી મહાનિસીય સુત્રમાં કહ્યુંછે કે જીનમંદિર કરાવવાથી સ મદશી શ્રાવક યાવત ખારમા દેવલોક સુધી જાય. ્યતઃ

काउंपिजिणायणेहिं, मंडिआसव्वमेयाणिवट्टं ॥

दाणाइच उक्केणं, सट्ट्रीग छेडज अच्चुयंजाव ॥१॥ આ વાત અસત્ય ઠરાવવાને વાસ્તે જેઠા નિભવે લખ્યું છે કે ''દેહેશં પ્રતિમા કરે મંદયુધિયા દક્ષિણુદિશીના નારકી થાય." તેવું આ લખાણ મહા અસત્યછે. જૈનમતના કોઇ પણ શાસ્ત્રમાં એમ લખ્યું નથી તે છતાં જેઠા કુમતિએ ઉત્સુત્ર લખતા કાંઇ પણ વિચાર કર્યા નથી. જો જેઠો દુંઢક વર્તમાન સમયમાં હોત તો પંડીતોની સ ભામાં તેની સાથે ચરચા કરીને તેવું વદન કાળું કરાવીને તેના યુ-ખમાં જરૂર સાકર દેત, કારણુકે જીઠું લખવાવાળોને એવોજ દંડ હોવો જોઇએ.

વળી જેઠો લખેછે કે " શ્રેણીઠ રાજાને મહાવીરસ્વામીએ ક-હ્યું કે કાળક સુરીઓ ભિંસા ન મારે, કપીલા દાસી દાન વ્યાપે, પુ-ણીઆ શ્રાવકનું સામાયક વેચાનુ લે વ્યવવા તું નવકારશી માત્ર પચ્ચખાણુ કરે, તો તું નર્કે ન જાય. આ ચાર વાત કહી પરંતુ છ-નપુજા કરે તો નર્કે ન જાય એમ ન ખતાવ્યું" તેનો ઉત્તર—હુંઢઠો જેટલા જૈનશાસ્ત્ર મોનેછે તેમાં આ વાત સુદલછેજ નહિ તો પણ અમે તે ખાખતનો સંપુર્ણ પુલ્લાસો છકા પ્રશ્નોત્તરમાં લખી ગયા છીએ. વળી જેઠા કુમતિએ શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણનો પાઠ લખ્યોછે તેથી તો જેટલા ડુંઢક, ડુંઢણીઓ તથા તેના રાવકોછે તે સર્વ નર્કેજજશે એ કે છે, કારણ કે શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણના પુર્વાક્ત પાઠમાં લખ્યું છે કે ઘર, હાટ, હંવેલી પ્રયુખ વ્યનાવે તે મંદયુદ્વિયા અને મરીને નારકી થાય અને ડુંઢકો એવા ઘણા કામ કરેછે. વળી ડુંઢક અને ડુંઢણીઓ ધર્મને વાસ્તે વિહાર કરેછે ત્યારે રસ્તામાં નદી ઉતરેછે તેમાં વસ સ્થાવરની હિંસા કરેછે, પડિકમણામાં વાયુકાયહણેછે, નાકના તથા ગુદાના પવનથી વાયુકાય મારેછે, સદા સુખ ખાંધી રાખવાથી અર્સખ્યાતા સંગ્રુછિમ મનુષ્ય હણેછે, વરસતા વરસાદના સચિત પાણીમાં લઘુનિતી તથા સ્થંડિલ પરઠવેછે તેથી પણ અસં ખ્યાતા અપકાયને હણેછે, વિગેરે સંકડો પ્રકારે હિંસા કરેછે તેથી તેઓ મંદલ્યુદ્ધિયાજછે અને જેઠાના લખવા પ્રમાણે સર્વ મરીને નર્ક-માંજ જવાનાછે. આ અપેક્ષાએ તો જેઠા ડુંઢકનું લખાણ કદાપી સત્ય ઠરે ખર, કારણ કે ડુંઢકમત પ્રત્યક્ષ રીતે દુર્ગતિનું કારણછે એમ જણાયછે.

વળી જેઠા કુમતિએ આ પ્રશ્નોત્તરમાં હૃદ્ધિણ દિશીના નાર-કી થાય" એમ લખ્યું છે પરંવુ સુત્રપાઠમાં દક્ષિણ દિશાનું નામ પશ્ નથી તો તેણે તેવું ક્યાંથી લખ્યું છે ? પણ એમ જણાયછે કે કદાચ પોતાના ઉત્સુત્ર ભાષણથી પોતાની તેવી ગતી થવાનો સંભવ તેને જણાયો હેરો અને તેથીજ તેવું લખ્યું હેરો !

વળી શુદ્ધમાર્ગ ગવેષક સ્પાત્માર્થી જીવોને સમજવાનું સ્પેટલું જ કે શ્રી પ્રક્ષવ્યાકરણ સુત્રનો પુર્વાક્તપાઠ મિય્યાદષ્ઠી તથા સ્પના-યેંને મોટેછે, કારણું કે તે પાઠને લગતા તે કાર્યના સ્પધિકારી મા-છી, ધિવર, કોળી, ભીલ્લ, તસ્કર વિગેરેનેજ સુત્રપાઠે કહ્યાછે' વળી વિચારો કે સ્પેમ નહોય તો કોઇપણ જીવ નર્ક વિના સ્પન્ય-ગતીમાં જાપજ નહિ, કારણું કે ઘણું કરીને ગૃહસ્થાવાસવાળા સર્વ જ્યોને ધર દુકાન વિગેરે કરવું પડેછે. શ્રી ઉપાગદશાંગ સુત્રમાં સ્પા-હુંદ વિપેરે શ્રાવકોને ધર, હાટ, ખેતર, ગાડાં, વહાણુ, ગાયોના ગો-

૧ ચ્યા સુત્રપાઠ ઘણા વિસ્તાર સાથે હોવાથી ચ્યત્રે લખ્યો નથી.

કુળ, કુંભારની ભાકીઓ વિગેરે સ્પારંભનો અધિકાર વર્ણુવ્યો છે તો પણ તેઓ કાળ કરીને દેવલોકે ગયાછે, માટે રે સુર્ખ ટુંઢકો ! જીનમંદિર કરાવવાથી નર્કે જાય એવું કહોછો તે તમારી દુષ્ટ સુદ્ધિ નો પ્રભાવછે અને તેથીજ સુત્રકારનો ગંભીર વ્યાપ્રય ગુરૂવિનાના તેમે સમજી શકતા નથી.

જેઠાએ લખ્યું છે કે ''જૈનધર્મી આરંભમાં ધર્મ ળણે છે" તેનો ઉત્તર – જૈનધર્મી આરંભને ધર્મ માનતા નથી પરંતુ જીનાત્તા તથા જીનભક્તિમાં ધર્મ અને તેથી મહાપુન્યપ્રાપ્તિ યાવત્ મોક્ષફળ શ્રી રાયપરોણી સુત્રમાં કહ્યું છે તે પ્રમાણે મોનેછે.

જેઠો દેહેરાં પ્રતિમા કરાવવાની ખાખત ચ્યા પ્રક્ષોત્તરમાં લ-ખેઠે પરંતુ તેનો પ્રત્યુત્તર ચ્યગાઉ ખે ત્રણુ વખત લખાયેલછે.

જેકાં કુમતિએ ''દેવકુળ" શખ્દનો અર્થ સિદ્ધાયતન ઠરાવ્યો છે પરંતુ દેવકુળ શખ્દ અન્યતિથી દેવના મંદિર સંબંધે વપરાયછે. જીન મંદિરેને બદલે દેવકુળ શખ્દ લાિકીકમાં પણ વપરાતો નથી તેમ સુ-ત્રકારે પણ કોઈ સ્થળે કહ્યો નથી. સુત્રોમાં જીનમંદિરેને બદલે સિ-દ્ધાયતન, જીનધર, અથવા ચૈત્ય કંહેલોછે તો પણ જેઠા કુમતિએ ખોટી ખોટી કુયુક્તિઓ અને સ્વમતિ કલ્પનાથી જેમ મનમાં આ-વ્યું તેમ લખ્યું છે તે તેનાં મિથ્યાત્રોદયનો પ્રભાવછે.

સિદ્ધાયતન શખ્દ સિદ્ધની પ્રતિમાના ઘર ચ્યાશ્રીછે ચ્યને છ-નધર શખ્દ વ્યરિહંતના ત્રંદિરવ્યાશ્રી દ્વાેપદિના ચ્યાળાવામાં કહ્યોછે મોટે ચ્યે ખંજો શખ્દમાં કાંઇ પણ પ્રતિકુળ ભાવ નથી, ભાવાર્ઘે તો ખંજો ચ્યેકજ ચ્યર્ધ બતાવેછે. ઇતિ.

-~~~~~-

**૪ સાધુ જીનપ્રતિમાની વૈયાવચ્ચ કરે તે**વિષે.

શ્રી પ્રક્ષ વ્યાકરણુ સુત્રના ત્રીજા સંવરદારમાં સાધુ પંદર ખો-લની વૈયાવચ્ચ કરે એમ કહ્યુંછે તેમાં પંદરમો ખોલ "જીનપ્રતિમા" એવોછે તે છતાં 'જડા નિભેવે' ચઉદ ખોલ ઠરાવીને પંદરમા ખો-લનો અર્થ વિપરીત કર્યાછે, તેથી તે સુત્રપાઠ અર્થ સાથે અત્રે લ-'ખ્યોછે. યત: अह केरिसए पुणाइ आरहए वर्यामणं जैसे उवही भत्त पाणे संगह दाण कु सळे अचंतवाळ १ दुब्बळ २ गिळाण ३ वुदृ ४ खवगे ५ पवत्त ६ आयरिय ७ उवझाए ८ सेहे ९ सार्हाम्मए १० तवसी ११ कुळ १२ गण १३ संघ १४ चेइयडे १५ निब्बरडी वेयावच्चे अणिस्सियं दस विहं बहुविहं पकरेइ.

અર્થ— શિષ્ય પુછેછે બંહે ભગવન્ કેવો સાધુ ત્રીજીંવત સ્યા-રોધે ?" ગુરૂ કેહેછે "જે સાધુ વસ્ત્ર તથા ભાત પાણી યથોક્ત વિધિચ્ચે લેવું તથા યથોક્ત વિધિચ્ચે વ્યાચાર્યાદિકને ગ્યાપવું તેને વિષે કુશળ હોય તે સાધુ ત્રીજીંવ્રત વ્યાચાર્યાદકને ગ્યાપવું તેને વિષે કુશળ હોય તે સાધુ ત્રીજીંવ્રત વ્યાચાર્યાદકને ગ્યાપવું તેને વિષે કુશળ હોય તે સાધુ ત્રીજીંવ્રત વ્યાચાર્યાદકને ગ્યાપવું તેને વિષે કુશળ હોય તે સાધુ ત્રીજીંવ્રત વ્યાચાર્યાદકને ગ્યાપવું તેને વિષે કુશળ હોય તે સાધુ ત્રીજીંવ્રત વ્યાચાર્ય. ૧ વ્યત્યંતપાળ, ૧ શક્તિહીન, ૩ રોગાદિકે કરી યુક્ત, ૪ વૃધ સ્થીવર, ૫ માસક્ષપણ વ્યાદિનો કરણહાર, ૬ પ્રવર્તક, ૭ વ્યાચાર્ય, ૮ ઉપાધ્યાય, ૯ નવદિક્ષિત શિ-ષ્ય, ૧૦ સાધનીક, ૧૧ તપસી, ૧૨ કુળ તે ચાંદ્રાદિક, ૧૩ ગણુ તે કુળનો સમુદાય કોટિકાદિક, ૧૪ સંધ તે કુળગણનો સમુદાય વતુ-વિધર્સય, ૧૫ ચૈત્ય કહેતાં જીનપ્રતિમા,ચ્યેટલાનો જે વ્યર્થ તેને વિષે નિર્જરાનો વ્યથી સાધુ કર્મક્ષય વાંછતો થકો જશ માનાદિકની વ્યપેક્ષા વિના દસ પ્રકારે તથા ખહુ વિધિધી વૈયાવચ્ચ કરે તે સાધુ ત્રીજીં વ્રત વ્યારોધે."

ચ્યા ખાખતમાં જેઠો નિજાવ ભાત પાણી તથા ઉપધી દેવી તેનેજ વૈયાવચ્ચ કહેછે પણ તે વ્યસત્ય છે, કારણ કે ખાળ, દુર્ખળ, વૃધ અને તપસ્વીને વિષે તો ભક્ત પાનનો વૈયાવચ્ચ સંભવે પણ કુળ, ગણ અને ચતુર્વિધસંઘ તે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિ-કા, તથા ચૈત્ય જે વ્યરિહતની પ્રતિમા એટલાને ભાત પાણી દેવા-થીજ વૈયાવચ્ચ નથી પરંતુ વૈયાવચ્ચના અનેરા ઘણા પ્રકાર છે, જેમ કુળ, ગણુ, સંઘ તથા અરિહંતની પ્રતિમા એટલાનો કોઈ અવર્ણવાદ ખોલે, હીલણા તથા વિરાધના કરે તેને ઉપદેશાદિક દઇને તેની વિરાધના ટોળે અને તેના પ્રત્યનીકેને અનેક પ્રકારે નિવારે તે પણુ તેની વૈયાવચ્ચ કહેવાય છે તેમ વૈયાવચ્ચના બીજા ધણા પ્રકાર છે.

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સુત્રમાં હરીકેશી યુનિના અધ્યયનમાં લખ્યું છે કે जखाहુ વેયાવર્ડિયં તરોતિ એટલે શ્રી હરોફેશી યુનીની વૈયાવચ્ચ કરનાર જક્ષે યુનિને ઉપસર્ગ કરનાર પ્રાહ્મણોના યુત્રોને જ્યારે હણ્યા અને પ્રાહ્મણો હરિકેશી યુનિની સમીપે આવીને સમા માંગવા લાગ્યા ત્યારે શ્રી હરિકેશી યુનિએ કહ્યું કે "ત્રે કાંઈ કર્યું નથી પરંતુ જક્ષ મારી વૈયાવચ્ચ કરેછે તેથી તમારા યુત્રો હ-ણાયા છે." જીઓ કે જક્ષે હરિકેશી યુનિની વૈયાવચ્ચ શી રીતે કરીછે ! ઢુંઢકો ! જો અભપાનથીજ વૈયાવચ્ચ થાયછે એમ કહેશો તો દેવપિંડતો સર્વથા સાધુને અકલ્પનીક છે અને આ ઠેકાણે તો પ્રત્યક્ષ રીતે હરિકેશી યુનિના પ્રત્યનીક જે પ્રાહ્મભ્રુના યુત્રો તેને જક્ષે હણ્યા તે ખાખતમાં હરિકેશી યુનીએ કહ્યું કે મારી વૈયાવચ્ચ કરનાર જક્ષે કંધુંછે તો જક્ષે પ્રાહ્મણના પુત્રોની હિંસા કરી અને યુનિએતો વૈયાવચ્ચ કહી ; વળી યુનિનું વચન વ્યસત્ય હોય નહિ અને સુત્રકાર પણ અસત્ય લખે નહિ, માટે અજાપાન ઉપધી પ્ર-સુખ દેવું તેજ વૈયાવચ્ચ એમ એકાંત કહોછો તે ખોઠું છે.

જેઠાએ પુર્વાક્ત પાઠમાં પ્રત્યક્ષ પંદર બોલેછે અને પંદરે બો લની સાથે લગાડવાનો અર્થ શખ્દ પંદરમા બોલને છેડેછે તે છતાં અહદ બોલ ઠરાવ્યાછે અને चેइयકે એટલે સાનને અર્થ વૈયાવરુચ કરે એમ લખ્યું છે તે બંને અસત્ય છે, કારણું કે સાનનું નામ ગ્રેત્ય કોઈ પણ સુત્રમાં તથા કોઇપણુ કોલમાં નથી. વળી સુત્રમાં જ્યાં ત્યાનનો અધિકાર ે ત્યાં ત્યાં નાળ શખ્દ વાપર્યા છે પણુ चેइ અ શખ્દ વાપર્યા નથી માટે જેડાનો કરેલો અર્થ ખોટો છે. વળી ધરમ-શીનોમે ડુંઢક પ્રષ્ઠવ્યા કરણુના ટબામાં તે ગ્રેત્ય શખ્દનો અર્થ સાધુ લાખે છે તેથી જણાય છે કે એ સુઢમતિ ડુંઢકોને પોતપોતામાં પણ મેળ નથી, પરંતુ તેમાં કાંઇ નવાઈ જેવું નથી કારણ કે મિથ્યાધ્ષ્ટી નું તેજ લક્ષણુંછે.

વળી चेइयटे અને નિजरहી એ બંને શખ્દનો એક સરખો એટલે સાનને અર્થ અને નિજરાને અર્થ એવો અર્થ જેઠા નિલેવે લખ્યો છે, પરંતુ સુત્રાક્ષર જોતાં જણાંશે કે તે બંને શખ્દને લગતી માત્રા જીદી જીદી છે. એકને છેડે अट્ठે એટલે બ્યર્થ ' છે તે ચતુર્થિ-ના અર્થને વિષે નિપાત છે તેથી તેનો અત્યંતખાળને અર્થ, દુર્બળને અર્થ, ગ્લાનને અર્થ યાવત જીનપ્રતિમાંને અર્થ બ્યે ક્ર છે જે ચાયે છે; બીજા પદને છેડે अट્ठी એટલે અર્થ તે પ્રથમા વિભક્તિ છે એટલે તેનો અર્થ બન્જિરાનો અર્થ યાવત જીનપ્રતિમાંને અર્થ બ્ર્યે ક્ર એમ થાય છે; પરંતુ જેઠા એ ખરો અર્થ ન લખતાં બંને શખ્દનો એક સરખો અર્ધ લખ્યો છે એ ઉપરથી એમ સમજાય છે કે જેઠા નિભવને વ્યા-કરણનું ખીલકુલ સાન નહોતું. વળી સુત્રપાઠ જેવી રીતે છે તેવી રીતે તેણે નથી દીઠો તેથી એમ જણાય છે કે તેના ચક્ષુને પણ કાંઇક આપાર્ણ હતું.

શ્રી ઠાણાંગ સુત્ર તથા વ્યવહાર સુત્ર વિગેરે સુત્રોમાં દશ પ્ર કારની વૈયાવચ્ચ કહીછે તેનો સમાવેશ પુર્વાક્ત પંદર ભેદમાં થ-યેલોછે, માટે તે દશ ભેદની ખાખતમાં જેલ નિભાષ્તી લખેલી કુ-યુક્તિ ખોટીછે.

ચ્યા પ્રક્ષને અંતે જેઠા નિજાવે લખ્યુંછે કે "ઉપધિ અને ભા તપાણીથીજ વૈયાવચ્ચ કરવી." ચ્યા સમજણ જેઠા ડુંઢકની ચ્યક્કલ વગરનીછે, કારણ કે જો તે ત્રણુંબેદથીજ વૈયાવચ્ચ કરવાની હોય તો ચતુવિધસંઘની; વૈયાવચ્ચ કરવાનું પણ પુર્વાક્ત પાઠમાં કહેલુંછે સંઘમાં તો શ્રાવક અને શ્રાનિકા પણ આવ્યા તો તેની વૈયાવચ્ચ સાધુ શી રીતે કરે ? જો આહાર તથા ઉપધીથી કરે એમ ડુંઢકો કહેછે તો શું સાધુ પોતે વહોરી લાવીને શ્રાવક શ્રાવિકાને આપ શે ?—નહિં, કારણ કે તેમ કરવાનો તેનો આચાર નથી; વળી શ્રા-વક શ્રાવિકા તો દેનારાછે, તેને લેવાનો પણ આચાર નથી; માટે ડુંઢકો જવાય આપો કે ત્રીજી થ્રત આરાધવાને ઉત્સાહવાળા સાધુ શ્રી નંદિસુત્રમાં સર્વ સુત્રોનો નોંધ છે તે વિષે. ૧૫૧

એ ચતુર્વિધસંઘની વૈયાવચ્ચ કેવી રીતે કરવી ? છેવેટે લખવાતું કે વૈયાવચ્ચના વ્યનેક પ્રકારછે, તેથી જેનો જેવો સંભવ તેવી તેની વૈયાવચ્ચ ળાણવી. વ્યા ઉપરથી જીનપ્રતિ-માની સાધુ વૈયાવચ્ચ કરે તે વાત સંપુર્ણ રીતે સિદ્ધ થાયછે. ડુંઢકો તે પ્રમાણે કપ્યુલ નથી કરતા તેથી તેવ્યોને નીવડ બિથ્યાત્વનો ઉન્ દય જણાયછે. ઇતિ.

રપ શ્રીનંદીસુત્રમાં સર્વ સુત્રોનો નોંધ છે તે વિગેરે.

ચ્યાદ્યમાં શ્રી નંદિસુત્રમાં સર્વ સુત્રોનાં નામ કહ્યાં છે તેનો નેાંધ ૧૨. ખાર વ્યંગના નામ.

૧ ચ્યાચારાંગ. ૨ સુયગડાંગ. ૩ ઠાણુાંગ. ૪ સમવાયાંગ. ૫ ભગવતિ. ૬ જ્ઞાતા. ૭ ઉપારાગદરાાંગ.૮ આંતગડ. & વ્યવુત્તરોવાઈ.૧૦ પ્રક્ષબ્યાકરણુ ૧૧ વિપાક. ૧૨ દ્રષ્ટીવાદ. ૧ વ્યાવશ્યકસુત્ર.

**૨૯ ઉત્કાળીક સુત્રનાં નામ.** 

| <b>v</b>               |                                                                                                              |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ર કષ્પિચ્માકષ્પિચ્મ.   | ૩ ચુલ કષ્પિચ્ય.                                                                                              |
| ષ ઉવ્વાઈ.              | ૬ રાયપેસેણી.                                                                                                 |
| ૮ પક્ષવણા.             | ૯ મહાપભવણા.                                                                                                  |
| ા.૧૧ નંદિસુત્ર.        | ૧૨ વ્યનુયોગદાર.                                                                                              |
| ૧૪ તંદુળવિયાળી.        | ૧૫ ચંદ્રવિજય.                                                                                                |
| ૧૭ પોરશીમંડળ.          | ૬૮ મંડળપ્રેવેશ.                                                                                              |
| વિનિચ્છય.              | ૨૦ ગણિવિજળ,                                                                                                  |
| રર મરણવિભત્તિ.         | ર૩ વ્યાયવિસોહી.                                                                                              |
| રપ સંલેહેણા.           | ૨૬ વિહારકલ્પ.                                                                                                |
| <b>ર</b> ઼ આઉરપેચ્ચખાહ | ા.૨૯ <b>મહાપચ્ચ</b> પાણ.                                                                                     |
|                        | • •                                                                                                          |
| ચઉદ હળારમાંથી કેઠ      | .લાંચ્પેક ઉત્કાળીકસુત્ર                                                                                      |
| • <u>-</u> ·           |                                                                                                              |
|                        | પ ઉવ્વાઈ.<br>૮ પજાવણા.<br>ા.૧૧ નંદિસુત્ર.<br>૧૪ તંદુળવિયાળી.<br>૧૭ પોરશીમંડળ.<br>વિનિચ્છય.<br>૨૨ મરણવિભત્તિ. |

૩૧ કાળીક સુત્રનાં નામ.

| ૧ ઉત્તરાધ્યયન.                 | ર દશાશ્રતસ્કંધ.    | ૩ કષ્પસુય.                          |
|--------------------------------|--------------------|-------------------------------------|
| ૪ વ્યવહાર સુત્ર.               | પ નિસીથ.           | ૬ મહાનિસીથ.                         |
| ૭ રિષીભાષીત.                   | ૮ જંસુદ્વિપપજાતી.  | <b>૯ દ્વિપસાગસ્પ<del>ભ</del>તી.</b> |
| ૧૦ ચંદપભત્તી.                  | ૧૧ ઝુડિચ્યાવિમાણુપ | ાવીભત્તિ.                           |
| ૬ <mark>૨ મહ</mark> લિચ્યાવિમા | ણુપવીભત્તિ.        | ૧૩ અંગચુલિ <b>ગ્યા</b> .            |
| ૧૪ વગ્ગચુલિચ્યા.               | ૧૫ વિવાહચુલિવ્યા.  | ૧૬ ચ્યરણોવવાઈ.                      |
| ૧૭ વરણોવવાઈ                    | ૧૮ ગરૂડોવવાઈ.      | ૧૯ ધરણોવવાઇ.                        |
| ૨૦ વેસમણોવવાઈ                  | . ૨૧ વેલંધરોવવાઈ.  | રર દેવેંદ્રોવવાઈ.                   |
| ૨૩ ઉઠાણુસુત્ર.                 | ૨૪ સમુકાણુસુત્ર ૨  | ષ નાગપરિચ્યાવલિ <mark>ચ્યા</mark> . |
| ૨૬ નિર્યાવલી.                  | ૨૭ કપ્પિચ્યાં.     | ૨૮ કષ્પવડંસિચ્યા.                   |
| ૨૯ પુક્ફિચ્યા.                 | ૩૦ પુક્ક્ગુલિચ્યા. | ૩૧ વન્હીદસા.                        |

ચ્યેવમાઈ શખ્દથી શ્રી જ્યોતિષકરંડ સુત્ર વિગેરે ચઉદ**હજાર** સુત્રમાંથી કેટલાંચ્યેક કાળિક સુત્ર સમજવાં.

કુલ તાંતેર નામ લખીને ચ્યેવમાઈ રાખ્દથી ચ્યે ચ્યાદિ લઇને ચઉદ હળર પ્રકીરણ સુત્ર કહ્યાં છે તેમાંથી જે વ્યવછેદ ગયા છે તે ભરતક્ષેત્ર-માં છે નહિં ચ્યને બાકીના જે છે તે સર્વે ચ્યાગમ નામથી વ્યોળખાય છે. તેમાંથી કેટલાંચ્યેક પાટણ, ખંભાત, જેસલેમેર વિઝેરે નગરોના પ્રાચિન ભંડારોમાં તાડપત્રો ઉપર લખેલા વિદ્યમાન છે. જેઠો સુઢ-મતિ લખેછે કે "ખત્રીસ ઉપરાંત સર્વ સુત્ર વિછેદ ગયાં છે વ્યને હાલ છે તે નવાં બનાવેલાં છે" તે વ્યસત્ય છે. જો બીજાં સુત્ર નવાં ખનાવ્યાં કહેશે તો ખત્રીસ સુત્ર પણ નવાં બનાવેલાં સિદ્ધ થરો, કારણ કે ખત્રીસ સુત્ર તેને તેજ રહ્યાં વ્યને બીજાં નવાં બનાવ્યાં ચ્યે બાબતનું પુરવાર કારણ છે નહિ, તેણે તેમ બતાવ્યું નથી વ્યને તેલું છે પણ નહિ મોટે તેનું તે લખવુ વ્યસત્ય છે. ખત્રીસ ઉપરાંત પીસ્તાળીસ સુત્રોમાંનાં તેર સુત્રમાંથી વ્યાઠ સુત્રોનાં નામ પુર્વાક્ત નંદિસુત્રના પાઠમાં છે તે છતાં જેઠો નિભવ તે સુત્રો વ્યાચાર્યનાં મ્યાચાર્ય મળીને બાંધ્યું ચ્યેમ કહેછે તે પણ વ્યસત્ય છે. કારણ કે કારણ કે તે વ્યસ્ત છે. વળી બ્રી મહાનિસીથ સુત્ર ગ્યાક શ્રી નંદિસુત્રમાં સર્વ સુત્રોનો નોંધ છે તે વિષે. ૧૫૩

આઠ આચાર્યો એ એકઠા થઇને તે સુત્ર લખ્યું છે પરંતુ નવું રચ્યું નથી. પીસ્તાળીસ માંહેલાં પાંચ સુત્રોનાં નામ પુર્વાક્ત પાઠમાં નથી પણ તે આદિ શખ્દથી જાણવાના છે, મોટે તેમાં કાંઈ પણ બાધક નથી. વળી કેટલાએક સુત્રો, જેમાંના કોઇ કોઇ ડુંઢકો માનતા નથી તથા કોઇ કોઇ માનેછે તેમાં પણ આચાર્યોના નામછે તે "સુત્રકર્તાના નામછે" એમ જેઠો સુઢમતિ ઠરાવેછે પરંતુ તે અસત્ય છે, કારણ કે તે નામ બનાવનારાના નથી; કદિ કોઇ સુત્રમાં નામ હશે તો તે વીરભદ્રવત્ મહાવીરસ્વામીના શિષ્યના હશે; જેમકે, શ્રી નિસીથ લઘુમાં વિશાખાગણિનું નામછે અને શ્રીપન્નવણા સુત્રમાં શ્યામાચાર્યનું નામછે.

જેઠો કુમતિ લખેછે કે ''નંદિસુત્ર ચોથાચ્યારાવું બૅનેલુંછે" પ રંવુ તે ચ્યસત્યછે, કારણ કે શ્રીનંદિસુત્ર તો દેવધિંગણિક્ષમાશ્ર-મણું બનાવેલુંછે ચ્યને તેના મૂળપાઠમાં શ્રીવજૂસ્વામી, શુળિભદ્ર, ચાણાક્યાદિક પાંચમા આરામાં થયેલા પુરૂષોનાં નામછે. '

દ્રાદશાંગી ગણુધર મહારાજાએ રચેલી, તે રચના વ્યતિ કઠિન જણાયાથી ભવ્ય જીવેને ખોધ પ્રાપ્તિ નિમિત્તે શ્રી વ્યાર્યરક્ષિતસુરી તથા સ્કંદિલાચાર્યે હાલ પ્રવર્તનમાંછે તે પ્રમાણે સુગમ રચના યુક્ત ગુંથન કંધુ, એ પ્રમાણે શ્રી વ્યાવશ્યક તથા નદિસુત્રમાં કહ્યું છે, મોટે તમામ સુત્રો પુર્વની દ્વાદશાંગીના વ્યાધારથી વ્યાચાર્યોએ ગું-થેલાછે વ્યેમ સમજવું.

ડુંઢકો સુઢમતિ ભિથ્યાત્વના ઉદયથી ફક્ત ખત્રીસ સુત્રો મા-નીને ખોજા સુત્રો ઞણધર કૃત નથી એમ ઠરાવી તેને નિષેધછે, પરંતુ તેઓને તે પ્રમાણે નિષધ કરવાનું મૂળ કારણ તો એછે કે ખીજા સુત્રોમાં કેટલીએક જગ્યાએ જીનપ્રતિમા સંબંધી એવા એવા પ્ર-ત્યક્ષ પાઠછે કે જેથી ડુંઢકમતનું જડમૂળથી નિકંદન થઇ જાય. એ માખતના દેશંત તરીકે શ્રીમહાકલ્પ સુત્રમાંથી સુત્રપાઠ લખ્યોછે.યત: सेभयवं तहार्स्व समणंवा माहणवा चेइ यघरे गळेडजा?

हंता गोयमा दिनेदिने गन्छेडजा.से भयवं जथ्य दिने

न गछेड्जा तउ कि पायछित्तं हवेड्जा?गोयमा पमा य पडुच्च तहारुवं समणंवा माहणंवा जो जिणघरं न गछेड्जा अहवा दुवालसमं पायछित्तं हवेड्जा. से भयवं समणोवासगस्स पोसहसालाए पोसहिए पो-सहवंभयारी कि जिणहरं गछेड्जा? हंता गोयमा गछेड्जा. से भयवं केणहेणं गछेड्जा? गोयमा! ना णदंसणद्वयाए गछेड्जा. जे केद पोसहसालाए पो-सहवंभयारी जो जिणहरे न गछेड्जा तउ पायछि त्तं हवेड्जा? गोयमा! जहा साहु तहा भाणियव्वं छ हे अहवा दुवालसमं पायछित्तं हवेड्जा.

અર્ધ. — "અથ હે ભગવન તથા રૂપના શ્રમણ અથવા મા-હણું તે તપસ્વી ચૈત્યઘર એટલે જીનમંદિરમાં ળય ?' ભગવંત ક-હેછે 'હે ગાતમ! દિને દિને એટલે નિત્ય પ્રત્યે ળય." ગાતમસ્વા-મી પુંછેછે "હે ભગવન ! જે દિવેસે ન જાય તેવારે શું પ્રાયસ્થિત પ્રત્યે પાંમે ?" ભગવંત કહેછે 'હે ગાતમ! પ્રમાદે કરીને તથા રૂપ-ના સાધુ અથવા તપસ્વી જો જીનગૃહમાં ન જાય તો દુવાલસ એ-ટેલે પાંચ ઉપવાસના પ્રાયસ્થિત પ્રત્યે પાંમે." ગાતમ પુંછેછે 'હે ભગ વન ! શ્રમણોપાસક જે શ્રાવક તે પોષધશાળામાં પોસહેને વિષે રહ્યો થકો પોષધ પ્રદ્ધચારી શું જીનમંદિરમાં જાય ?" ભગવંત કહે છે 'હા ગૌતમ! જાય" ગૌતમસ્વામી પુંછે છે 'હે ભગવન ! શા કારણું જાય ?" ભગવંત કહે છે ''ત્તાન દર્શનને અર્ધ જાય." ગૌ-તમ પુછે જે કોઈ પોષધશાળાને વિષે રહેલો પોષધપ્રદ્ધચારી એવો શ્રાવક જીનમંદિરમાં ન જાય તો શું પ્રાયસ્થિત પ્રત્યે પાંમ ?" ભગવંત કહે છે ''હે ગૌતમ! જેમ સાધુને પ્રયસ્થિત તેમ શાવકને શ્રી નંદિસુત્રમાં સર્વ સુત્રોનો નોંધ છે તે વિષે. ૧૫૫

પ્રાયશ્વિત જાણુવું ચ્યથવા છઠ એટલે ખે ઉપવાસથી દુવાલસ એટલે ્યાંચ ઉપવાસ સુધીના પ્રાયશ્વિત પ્રત્યે પોન."

પુર્વાકત સુત્રપાઠ શ્રી મહાકલ્પ સુત્રમાં છે વ્યને તે મહાકલ્પ સૂત્રવું નામ પૂર્વ કહેલા નંદિસુત્રના પાઠમાં છે. જેઠા નિજાવે તે પાઠ છેતકલ્પ સુત્રનો ઠરાવીને લખ્યો છે પરંતુ તેનું તે પ્રમાણેનું લખવું મિથ્યા છે, કારણ કે જીતકલ્પ સુત્રમાં તેવો પાઠ નથી.

જેઠો લખેછે કે "શ્રાવક પ્રમાદે કરીને ભગવંત તથા સાધને વાંદી ન શોકે તો તેનો પશ્ચાતાપ કરે પણ તેને પ્રાયશ્ચિત હોય ન-હિં" તેનો ઉત્તર—પોસહ લીધેલા શ્રાવકની ક્રિયા પ્રાયે સાધુ સદસ છે તેથી જેમ સાધુને પ્રાયસ્થિત હોય તેમ શ્રાવકને પણ હોય છે.

જેઠો ડુંઢક લખેછે કે "વૃહતકલ્પ, વ્યવહાર, નિસીથ તથા **ચ્યાચા**રાંગમાં પ્રાયશ્ચિતને **ચ્યધિકારે દેહેરે ન** ગયાનું પ્રાયશ્વિત કહ્યું નથી" તેનો હતર—કોઈ વ્યધિકાર એક સુત્રમાં હોયછે અને કોઈ ્રેચ્યધિકાર બીજા સુત્રમાં હોયછે, સર્વે વ્યધિકાર એક સુત્રમાં હોતા ંગથી. જેમ શ્રી નિસીય, મહાનિસીથ, વહુતક૯૫, વ્યવહાર તથા જીતકલ્પ વિંગેરે સુત્રોમાં પ્રાયશ્વિતનો ચ્યધિકાર છે તેમ શ્રી મહા-કલ્પ સુત્રમાં પણ પ્રાયશ્વિતનો વ્યધિકાર છે. સઘળાં સુત્રોમાં સર-ખો અધિકાર નથી, તેમજ એક સુત્રમાં સઘળો અધિકાર નથી. સર્વે સુત્રોમાં જીદો જીદો વ્યધિકાર છે, મોટે દેહેરે ન જવાના પ્રા-યશ્વિતનો અધિકાર શ્રીમહાકલ્પ સુત્રમાંજ છે ચ્યને બીજામાં નથી. તો તેથી કાંઈ જેઠાની કેરેલી કુયુક્તિ સાચી ઠરી શકવાની નથી.

શ્રી હરિભદ્રસુરિ જે કે જીનસાશનને દિપાવનાર, મહાધુરંધર પંડિત, ચઉદરો ચુંમાળીશ ગ્રંથના કર્તા હતા તેમની જેઠા નિભવે કોગટની નિંદા કરી છે તે તેની સુર્ખતાની નિશાની છે.

શ્રી ચ્યભવ્યકુળકમાં ચ્યભવ્યજીય જે જે સ્થાનકે ન ઉપજેતે ્ખતાવ્યું છે તે ખાખતમાં જેઠો નિજાવ લખેછે કે ભવ્ય વ્યભવ્ય સર્વે ં છવો સઘળે ઠેકાણે ઉપછ ચુક્યા એમ સુત્રમાં કહ્યું છે માટે અન ભબ્ય કુળક સુત્રથી વિરૂધ છે જેઠા હુંઠકનું ન્યા લખાણુ મહા મિ-ંચ્યાદ્રષ્ટીપણાનું છે. જો કે શાસ્ત્રોમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે ખરૂં યતઃ

## नसालाइ नसालोनि, नतंठाणं नतंकुलं ॥

नजाया नमुवा जथ्थ, सब्वे जीवा अणंतसो॥१॥ અર્ધ-અેવી કોઈજાતિ નથી, એવી કોઇ યોનિ નથી, એવું કોઈ સ્થાનક નથી, એવું કોઈ કુળ નથી કે જ્યાં સર્વે છવો નથી જન્મ્યા અને નથી મર્યા.

શાસ્ત્રોમાં ઉપર પ્રમાણે કહ્યું છે, પરંતુ તે સામાન્ય વચન છે. વિચારો કે મરૂદેવી માતાચ્યે કેઠલા ડંડક ભોગવ્યા છે ? તે તો નિ-ગોદમાંથી નીકળી પ્રત્યેકમાં વ્યાવી મનુષ્યજન્મ પામીને મોક્ષે ગયા છે વ્યને શાસ્ત્રકાર તો સર્વે જીવો સર્વ સ્થાનકે સર્વ જાતિપણે વ્ય-નંતીવાર ઉપજ્યા કહેછે. જો જેઠો ઠુંઠક વ્યા પાઠ વ્યકાંતથી માને છે તો કોઇ જીવ સર્વાર્થસિક્ષવિમાન સુધી તમામ જાતિ કુળ ભો-ગળ્યા શિવાય મોક્ષે ન જવા જોઇવ્યે વ્યને સુવોમાંતો વ્યવા ઘણા છવોનો વ્યધિકાર છે કે જેથ્યો વ્યનુત્તરવિમાનમાં ગયા શિવા સિદ્ધિષદ પામેલા છે, પરંતુ ઠુંઠકો જેવા વ્યત્તાની જીવ સુવકારની રૌલી શરૂગમ વિના કેમ જાણે ? સુવની રૌલી વ્યને વ્યવેલા સ-મજવી તે તો શરૂગમમાંજ રહેલું છે, મોટે વ્યભળ્યકુળકમાં સુવ સાથે સરખાવતાં કાંઇ પણ વિરોધ નથી વ્યને તેથી તે માન્ય કર-વા યોગ્ય છે.

જે જે ગ્રંથો અદ્યાપિ પર્યંત પુર્ધ શાસ્ત્રાનુસાર અનેલાછે તે સત્યછે, કારણું કે જૈનમતના પ્રમાણિક આચાર્યાંચ્યે કોઇ પણુ ગ્રંથ પુર્વ ગ્રંથોની છાયા શિવાય બનાવ્યો નથી, માટે જેમને પુર્વાચાર્યા ના વચનમાં શંકા હોય તેઓએ વર્તમાન સમયના જૈનચુનિઓને પુછી લેવું જેઓ તેવું યથામતિ નિરાકરણુ કરશે, કારણુ કે જેઓ પંડિત અને ગુફગમથી બણુનારાછે તેજ સુત્રની શૈલી અને અપે ક્ષા બરામર સમજે છે.

જેઠો મંદઞતિ લખેછે કે ''કોઇ પણ વખત ઉપયોગ ચુક્યા ન .હોય તેના કરેલા શાસ્ત્રો પ્રમાણછે," વ્યા ઉપરથી તેના કહેવા પ્ર માણે તો ગણધર મહારાજાના પણ વચનો સત્ય નહિ ઠેરે, કારણ શ્રી નંદિસ્ત્રમાં સર્વ સૂત્રોનો નાંધ છે તે વિષે. ૧૫૭

કે શ્રી ગાૈતમસ્વામી ચ્યાણંદ શ્રાવકની પોત્તે ઉપયોગ ચુક્યા હો સુધર્માસ્વામી કેમ નહિ ચુક્યા હોય !

વળી જેઠાના લખવા પ્રમાણુે જ્યારે દેવર્ધિગણિક્ષમાશ્રમણુના લખેલા શાસ્ત્રોની પણ પ્રતિતિ કરવી ન જોઇએ એમ ઠરેછે ત્યારે જેઠા નિબવની જેવા ગુખબંધા ગુર્ખ નિરક્ષરોના કહેવાની પ્રતિત્તિ કેમ કરવી જોઇએ ? માટે તે જેઠાનું લખવું હૃદયશુન્ય, વિવેકહીન, ચ્યણસમજી પુરૂષો તો કપ્લલ કરશે પણ વિવેકી અને સમજી પુ-રૂષો કદિ પણ માન્ય કરશે નહિ.

જેઠો નિજાવ લખેછે કે "પૂર્વધર ધર્મધોયઝુનિ, વ્યવધિત્તાની સુમંગળસાધુ, ચારતાની કેશીકુમાર તથા ગૌતમસ્વામી વિગેરે ઝુતંકેવળી પણ બૂલ્યા છે." જેમણે તિર્ધકરની વ્યાત્તાથી કામ કર્યા તેની ભુલ વ્યક્કલહીન જેઠો ખતાવેછે ત્યારે તો તિર્ધકરકેવળી પણ બૂલ્યા વ્યેમ કરશે કારણ કે મૃગાલોઠીવ્યાને ળેવા મોટે ગૌ-તમસ્વામીએ ભગવંતની વ્યાત્તા માગી વ્યને પ્રભુએ વ્યાત્તા વ્યા-પી, તે પ્રમાણે કરવામાં જેઠો ગૌતમસ્વામીની ભૂલ થઈ એમ ખતાવેછે, તો વ્યાખા જગ્તમાં સુઠ વ્યને નિશ્વાદ્રષ્ટી જેઠોજ એક સત્યવાદી ખની ગયો જણાય છે; પરંતુ તેનું લખાણ જોતાંજ તે મહા દુર્ભવી, બહુળ સંસારી તથા વ્યસત્યવાદી હતો એમ સિદ્ધ થાયછે, કારણ કે પોતાના કુમતનું સ્થાપન કરવા તેણે તિર્ધકર અને ગણધર માહારાજાની પણ બૂલ ખતાવી છે, મોટે એવા જિ. ધ્યાદ્રષ્ટીનું વ્યેક પણ વચન સાચું માનવું તે નર્ક ગતિનું કારણ છે.

શ્રી દરાવૈકાળિક સૂત્રની ગાથા લખીને તેનો જે ભાવાર્ધ જેઠા નિભવે લખ્યો છે તે વ્યસત્ય છે, કારણ કે તે ગાથામાં એમ કહ્યું છે કે જો દ્રષ્ટીવાદનો ભણેલ સાધુ કોઇ પાઠ ભૂલી જાય તો પણ બીજા સાધુ તેની હાંસી ન કરે. વ્યા વચન તે ઉપદેશ વચન છે, પરંતુ તેથી તે ગાથાનો ભાવાર્થ એમ ન સમજવો કે દ્રષ્ટીવા-દનો પાઠ ભૂલી જાયછે. આ બાબતમાં હીણુપુજી જેઠાને સત્યાર્થ-નો ભાસજ થયેલો નથી.

વિના પાઠની ટીકા છે તે ખાખતમાં જેઠો નિભાવ જે જે

કુચુક્તિ લખે છે તે ખોટી છે, કારણ કે તે ટીકામાં સૂત્રમાઠની સુ-ચનાનોજ વ્યધિકાર છે. વ્યરિદ્ધંતે પ્રથમ વ્યર્થ પરૂષ્યો, તે ઉપરથી ગણુધરે સૂત્ર રચ્યાં, તેમાં ગુપ્તપણું રાખેલા વ્યાશયને જાણુનારા પૂર્વાચાર્યા જેવ્યો મહાઝુદ્ધિમાન હતા તેમણે તેમાંથી કેટલો એક વ્યાશય ભવ્ય જીવોના ઉપગારને વ્યર્થ પંચાંગી કરીને પ્રગટપણે દર્શાવ્યો છે; પરંતુ કુંભાર ઝવાહિરની કિંમત ક્યાંથી જાણે, ઝવા-હિરની કિંમત તો એવેરી જાણે.

મૂળપાડના અક્ષરાર્યથી પાઠની સુચનાનો અર્થ અનંત ગુણો છે અને ઠોકાકારોએ જે અર્થ કર્યાછે તે નિર્વુક્તિ, સુણિ, ભાષ્ય અને ગુરૂ મહારાજાએ ખતાવેલા અર્થાનુસારે લખેલોછે, વળી પ્રા ચિન ઠીકાને અનુસારેજછે, તેથી તે સર્વે સત્યછે. સુંણી, ભાષ્ય અને નિર્શુક્તિ ચઉદ પુવી અને દશ પુવીઓની કરેલીછે તેથી તે સર્વે માન્ય કરવા યોગ્યછે; આ ખાબત પહેલા પ્રશ્નોત્તરમાં ઘણા દષ્ટાંતો સાથે લખી ગયા છીએ.

જેઠો સુઢમતિ નિર્ધુક્તિ, ભાષ્ય, સુણી, ઠીકા, ગ્રંથો તથા પ્ર-કરણો વિગેરેને સત્ર વિરૂધ ઠરાવેછે તે તેની સુઢતાની નિશાનીછે. ચ્યા બાબતમાં તેણું પંચાશી પ્રક્ષ લખ્યોછે તેનો ઉત્તર વ્યવક્રમ સાથે નીચે સુજબ.

૧ શ્રી ઠાણાંગસૂત્રમાં સનતકુમાર ચક્રી અંત ક્રિયા કરીને મોક્ષે ગયા એમ લખ્યું છે અને તેની ઠીકામાં ત્રીજે દેવલોકે ગયા એવું લખ્યું છે તેનો ઉત્તર—ઠાણાંગ સૂત્રમાં સનતકુમાર મોક્ષે ગયા છે એમ કહ્યું નથી પરંતુ તેમાં તેનું દષ્ટાંત દીધુ છે કે જીવ ભારે ક-ર્મના ઉદયથી પરીસહ વેદના ભોગવીને દીધાયુ પાળીને સિદ્ધ થાય, જેમ સનતકુમાર. આ ઠેકાણે કર્મ, પરિસહ, વેદના અને આયુના દષ્ટાંતમાં સનતકુમારનું ગ્રહણ કંયું છે કારણ કે દષ્ટાંત એક દેશી પણ હોયછે, તેથી સનતકુમાર ત્રીજે દેવલોકે ગયા એમ ઠીકાકારે કહ્યું છે તે સત્ય છે.

ર ભગવતીસૂત્રમાં પાંચરેંા ધ**ઉ**ષ્યથી વધારે **ચ્યવગાહના વાળા** સિદ્ધ ન થાય ચ્યેમ કહ્યું ચ્યેને ચ્યાવશ્યક નિર્ધુક્તિમાં મરૂદેવી(પરપ*)*  શ્રી નંદિસૂત્રમાં સર્વ સૂત્રોનો નાંધ છે તે વિષે. ૧૫૯

ધવુષ્યની ચ્યવગાહનાવાળા સિહ્યા ચ્યેમ કહ્યુંછે તેનો ઉત્તર—ચ્યા-વશ્યક નિર્યુક્તિમાં મરૂદેવી માતાની (પરપ) ધવુષ્યની ચ્યવગાહના કહી નથી મોટે તે પ્રક્ષ ચ્યસત્યછે.

3 સમવાયાંગ સૂત્રમાં સ્થિભદેવ તથા બાહુ મળતું સરપ્રં આયુષ્ય કહ્યું છે અને આવશ્યક નિર્ધુક્તિમાં શ્રી અષ્ટા પદ પર્વત ઉ-પર સ્થિભદેવની સાથે એકજ સમયે બાહુમળ પણ સિદ્ધથા એમ કહ્યું છે તેનો ઉત્તર—બાહુમળતું આયુષ્ય છલાખ પુરવ દુટયું છે. તે પ્રમાણે આયુષ્ય ઓછુ થયું તે અચ્છે ફંછે. પંચ વસ્તુ શાસ્ત્રમાં લ-ખ્યું છે કે દરા અચ્છેરાતો ઉપલક્ષણ માત્ર છે, પરંતુ અચ્છેરા ધણાછે. ૪ ત્યાતા સત્રમાં મલ્લીનાથ સ્વામીના ચારિત્ર અને કેવળ

ક રાતા સૂત્રમાં મલ્લાનાય સ્વામાના ચારત વ્યત કરળ કલ્યાણુક પોષ શુદિ ૧૧ના કહ્યા વ્યત્ને વ્યાવશ્વક નિયુક્તિમાં માગરાર શુદિ ૧૧ કહ્યોછે તે મતાંતરછે.

<sup>પ</sup> વૃહતકલ્પ સૂત્રમાં, સાધુ કાળ કરે તો તેને વાંસની ઝોળી કરીને સાધુવનમાં પરઠી વ્યાવે એમ કહ્યુંછે વ્યને વ્યાવશ્યક નિર્પુ ક્તિમાં સાધુ પંચકમાં કાળ કરે તો પાંચ ડામના પુતળા કરીને એ કઠાં ખાળવા એમ કહ્યુંછે તેનો ઉત્તર—આવશ્યક નિર્ધુક્તિમાં વ્યા પાઠ સુદ્દલ નથી, જેઠા સુઢમતિએ અસત્ય લખ્યુંછે. વૃહતકલ્પ સુત્રમાં પુર્વાક્ત વિધિ કહ્યા છતાં ટુંઢકો તેના રિખોને માંડવી કરીને લાક-ડા સાધે ખાળી દેછે તે કયા શાસ્ત્રથી ?<sup>-</sup>અમારા બ્રાવકો એ પ્રમા છુ કેરેછે તેતો પ્વાચાર્યા કૃત ગ્રંથોને વ્યવસારે કેરેછે.

૬ ભગવતી સૂત્રમાં એક પુરૂષને ઉત્કૃષ્ટા પૃથક લાખ પુત્રો હોય એમ કહ્યું વ્યને ગ્રંથોમાં ભરતને સવાકોડ પુત્ર કહ્યા તેનો ઉ ત્તર—ભગવતી સૂત્રમાં પૃથક લાખ પુત્ર કહ્યા તે એક સ્ત્રીની વ્ય-પેક્ષાએછે. ભરત ચક્રવર્તિને ધણી સ્ત્રીઓ હતી તેથી તેને સવાકોડ પુત્રો હતા તે વાત સત્યછે.

૭ ભગવતી સૂત્રમાં ભગવંતનો વ્યપરાધી વ્યતે ભગવંતના ખે શિષ્યને ખાળનારો વ્યવો જે ગોશાળો તેને ભગવંતે કાંઈ કર્યું નહિ ચ્યેમ કહ્યું છે વ્યને સંધાચારની ટીકામાં પુલાકલબ્ધિવાળો ચક્રવર્તિની સેના ચૂરે ચ્યેમ કહ્યું છે. તેનો ઉત્તર – પુલાકલબ્ધિવાળા ચક્રવર્તિની સેનાને ચૂર્ણ કરી નાંખે એવા રાક્તિમાન છે તે સત્ય છે. ભગવંતે ગોશાળાને કાંઈ કર્યું નહિ એમ જેડો કહેછે, પણ ભ મવંત તો કેવળત્તાની હતા, તે જેમ ભાવીભાવ દેખે તેમ વર્ત.

૮ સૂત્રમાં નારકી તથા દેવતાને સ્પર્સઘયણી કહ્યા છે સ્પને ભીજા પ્રકરણોમાં સંઘયણ માનેછે. તેનો ઉત્તર – દેવતામાં જે સં ધયણ કહ્યું છે તે શક્તિરૂપ છે, હાડરૂપ નથી; સ્પને સ્પસંઘયણી કહ્યા છે તે હાડની સ્પપેક્ષાએ છે. વળી શ્રી ઉવ્વાઈ સૂત્રમાં દેવતાને સંઘયણી કહ્યાંછે, પરંતુ જેઠા કુમતિના હૃદયની સ્પાંખ કુટી ગયેલી તેથી તેના દેખવામાં સ્પ બાબત સ્પાવી નહિ હોય.

૯ શ્રી પક્ષવણાસૂત્રમાં સ્થાવરને એક મિથ્યાત્વ ગુણ્ફઠાણુ કહ્યુંછે અને કર્મચંથમાં બે ગુણઠાણા કહ્યાં છે તેનો ઉત્તર—કર્મચં-થમાં બીજીં ગુણઠાણુ કહ્યુંછે તે કદાચીત હોયછે ખરૂં અને પક્ષ-વણાજીમાં એકજ ગુણઠાણુ કહ્યુંછે તે બહુળતાની અપેક્ષાએ છે. ૧૦ શ્રી દશવૈકાલિકસૂત્રમાં સાધુને રાત્રીભોજન કરવાની ના કહીછે અને શ્રીવૃહત્કલ્પની ઠીકામાં સાધુને રાત્રીભોજન કરવું કહ્યું તેનો ઉત્તર—વૃહતકલ્પના મૂળપાઠમાં પણુ તે વાત છે પરંતુ તેની અપેક્ષા ગુરૂગમમાં રહેલી છે.

૧૧ શ્રી ઠાણાંગસૂત્રમાં શીયળ રાખવા વાસ્તે સાવુએ આ-પધાત કરીને મરવું એમ કહ્યુંછે, અને શ્રી વૃહત્કલ્પની ચુરણીમાં સાધુને કુશીળ સેવવું કહ્યુંછે એમ જેઠો લખેછે તેનો ઉત્તર—જૈન-મતના કોઇ પણ સૂત્રમાં તથા કોઈ પણ શાસ્ત્રોમાં કુશીળ સેવવું એમ કહ્યું નથી પરંતુ જેઠાટુંઠકે અસત્ય લખ્યું છે, તે ઉપરથી એમ જણાય છે કે તે પોતાની વીતકવાત લખી ગયો હશે.

૧૨ શ્રી ભગવતિમૂત્રમાં છઠોચ્યારો ખેસતાં વૈતાઢય પર્વત વરજીને સર્વે પર્વત વિ<sup>ર</sup>છેદ જશે ચ્યેમ કહ્યું ચ્યને ગ્રંથોમાં શતુંજય પર્વત શાક્ષતો કહ્યો તેનો ઉત્તર સાતમા પ્રશ્નોત્તરમાં લખીગયા છીચ્યે.

૧૩ શ્રી ભગવતિસ્ત્રમાં કૃવીમ વસ્તુની સ્થીતિ સંખ્યાતા કાળની કહીછે, અને ગ્રંથોમાં સંખેશ્વર પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા વ્યર્સન શ્રી નંદિસ્ત્રમાં સર્વ સૂત્રોનો નાંધ છે તે વિષે, ૧૬૧

ખ્યાતા કાળની છે અનેમ કહ્યું તેનો ઉત્તર પણ સાતમા પ્રક્ષોત્તરમાં અગાઉ લખી ગયા છીએ.

૧૪ શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાં શ્રી શતુંજય પર્વત ઉપર પાંચ પાંડવે સંથારો કર્યા ચ્યેમ કહ્યું ચ્યને ગ્રંથોમાં પાંડવો વીશક્રોડી મૂનિ સાથે સિધ્યા ચ્યેમ કહ્યું તેનો ઉત્તર – શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાં ફક્ત પાંડવોનીજ વિવક્ષા છે, ચ્યન્ય મૂનિની નથી માટે ત્યાં પરિવાર કહ્યો નથી.

૧૫ ઝી ભગવતિસૂત્રમાં મહાવીરસ્વામીને સાતરો કેવળીની સંપદા કહી વ્યને ગ્રંથોમાં પંદરેશે તાપસ કેવળી વધાર્યા તેનો ઉત્તર વ્યગાઉ દરામા પ્રશ્નોત્તરમાં લખી ગયા છીએ.

૧૬ શ્રીઠાણાંગસૂત્રમાં માનુયોત્તર પર્વતે ચારકૂટ ઇંદ્રના ચ્યા-વાસના કહ્યા અને જૈનધંમી સિદ્ધાયતનકૂટ છે એમ કહેછે પણુ તે તો સત્રમાં કહેલાં નથી એવું લખ્યું તેનો ઉત્તર—કાણાંગસૂત્રમાં ચોથા ઠાણામાં ચાર ખોલની વક્તવ્યતા છે તેથી ત્યાં ચારજ કૂટ કહ્યા છે, પરંતુ સિદ્ધાયતન કૂટ શ્રી દ્વીપસાગરપજાતિ સૂત્રમાં કહ્યા છે. ચ્યા ખાખત પંદરમા પ્રક્ષોત્તરમાં વિશેષે જણાવી ગયા છીએ. ૧૭ સૂત્રમાં સાધુ સાધ્વીને મૂલ્યે ચ્યાણેલો ચ્યાહાર ન કલ્પે એમ કહ્યું અને પ્રકરણોમાં સાત ક્ષેત્રે ધન કઢાવોછો તેમાં સાધુ સાધ્વી ને અર્થ પણ ધન કઢાવોછો એમ લખ્યું તેનો ઉત્તર—જૈનમતના કોઈ

પણુ શાસ્ત્રમાં ઉત્સર્ગ નથી લખ્યું કે સાધુને અર્થે કિમત ખરચી લીધેલ આહારાદિક શ્રાવક દે અને સાધુ લે, જેઠાએ તે બાબત તદન ખોટી લખીછે. વળી આ બાબત વિષે અઢારમા પ્રશ્નોત્તર આંલખોયેલું છે.

૧૮ સૂત્રમાં રૂચકક્ષીપ પંદરમો કહ્યો વ્યને પ્રકરણે તેરમો કહ્યો વ્યેમ જેઠાવ્યે લખ્યું છે પણ શ્રી વ્યવયોગદ્ધારમાં રૂચકક્ષીપ વ્યગીયારમો વ્યને જીવાભીગમ સૂત્રમાં પંદરમો લખ્યો છે તેવું કેમ? ૧૯ સૂત્રમાં છપ્પનઅંતરદ્વીપ જળથી અંતરિક્ષ કહ્યા વ્યને પ્રકરણમાં ચાર દાઢા ઉપર કહ્યા તેનો ઉત્તર–જેઠાવ્યે પ્રકરણમાં

ચાર દાઢા ઉપર છે એમ કહ્યું છે એવું લખ્યું તે ખોડું છે, પરંતુ ચ્યાઠ દાઢા ઉપર છે એમ પ્રકરણુમાં કહ્યું છે અને તે વાત સત્ય છે, કારણ કે સૂત્રમાં દાઢા ઉપર નથી એમ કહેલું નથી. ૨૦ શ્રી યજાવણાસૂત્રમાં છદમસ્થ ચ્યાહારકની ખે સમયની સ્થિતિ કહી અને પ્રકરણે ત્રણ સમય વ્યાહારક કજ્ઞાછે તેનો ઉત્ત ૨—શ્રીભગવતિસૂત્રમાં પણ ત્રણસમયની વ્યાહારકની સ્થિતિ કહીછે. વળી શ્રી ભગવતિસૂત્રમાં ચાર સમયની વિગ્રહ ગતિ કહી ચ્યને પ્રકરણે પાંચ સમયની ઉત્કૃષ્ટી વિગ્રહ ગતિ કહી તેનો ઉત્ત ૨—પહુળતાએ ચાર સમયની વિગ્રહગતિ હોયછે તેથી સૂત્રમાં એમ કહ્યું છે પરંતુ કોઇ વખત પાંચ સમયની પણ વિગહગ્રતિ હોય છે તેથી પ્રકરણે પાંચ સમયની ઉત્કૃષ્ટી કહીછે.

૨૧ શ્રી સમવાયાંગસૂત્રમાં આચારાંગનું મહાપરિતા અ-ધ્યયત તવમું કહ્યું અને પ્રકરણો સાતમું કહ્યું એમ જેઠાએ લખ્યું, પરંતુ શ્રી સત્તવાયાંગજીમાં વિજયમુહૂર્ત ખારમું કહ્યું છે અને જંસુ-દ્વીપપજાતિમાં સતરમું કહ્યું છે તેવું કેમ?

૨૦. શ્રી સમયાયાંગસૂત્રે ચોપતને સમયાયે ચોપત ઉત્તમ પુરૂષ કહ્યા વ્યને પ્રકરણે ત્રેસડ કહ્યા વ્યેબ જેઠો લખેછે, પરંતુ સ-મવાયાંગજીમાં મલીનાથજીને સત્તાવનસેં મનપર્યવજ્ઞાની કહ્યા વ્યને શાતાજીમાં વ્યાઠર્સે કહ્યાછે તે તો સૂત્રોમાં પરસ્પર વિરોધ છે તેનું કેમ ?

૨૪ શ્રી ભગવતિમૂત્રમાં જીવને સર્વ પ્રદેશે કર્મપ્રદેશ અનંતા કહ્યા છે અને પ્રકરણું આહ રચકપ્રદેશ ઉધાડા કહ્યાછે તેનો ઉત્તર— ભગવતિમત્રમાં કહ્યુંછે કે કંપમાનપ્રદેશ કર્મ ખાંધેછે અને અકંપમાન પ્રદેશ કર્મ ખાંધતા નથી, માટે આહ રચકપ્રદેશ અકંપમાન છે અને તેથી તે ઉધાડા છે.

૨૫ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનમાં તાપ વ્યને ઉદ્યોત વિંગેરેના વિસા

શ્રી નંદિસ્ત્રમાં સર્વ સ્ત્રોનો નાધ છે તે વિષે. ૧૬૩

પુદ્ગળ હાથમાં ન ચ્યાવે તેવા કહ્યા છે ચ્યેને પ્રકરણમાં ગૌતમ-સ્વામી સૂર્યકિરણ વ્યવલંબીને વ્યષ્ટાયદ ચડ્યા ચ્યેમ કહ્યુંછે તે બા-ખતનો પ્લલાસો દશમા પ્રશ્નોત્તરમાં વિગતવાર લખાયેલ છે.

રક શ્રી ઠાણાંગસૂત્રમાં ખત્રીશ વ્યસઝઝાઈ કહીછે વ્યને પ્રકરણમાં ચ્યાશો તથા ચઈતરમાસની ચ્યોળીના દિવસ પણ વ્ય-સઝ્રાઈના કહ્યાછે તેનો ઉત્તર—શ્રી ઠાણાંગસૂત્રમાં ચ્યેમ નથી કહ્યું કે ખત્રીશજ વ્યસઝ્રાઈ છે વ્યને બીજી નથી મોટે પ્રકરણમાં કહેલી વાત પણ સત્ય છે.

૨૭ શ્રી અનુયોગદારમાં ઉચ્છેતાંચળયી પ્રમાણાંગુળ હજાર ગૂણી કહીછે તે પ્રમાણું ચાર હજાર ગાઉનું પ્રમાણુ યોજન થાય છે અને પ્રકરણમાં સોળર્ને ગાઉનું યોજન કહ્યુંછે તેનો ઉતર –શ્રી અનુયોગદ્વારમાં પ્રમાણાંગુળની શુચિ હળરગુણી કહીછે અને અં ગુળતો ચારર્સેગુણી છે, પરંતુ ગુરૂગમ વિના સુઢમતિઓને તે વા-તની ખબર કેમ પેડે !

૨૮. શ્રી ભગવતિ સૂત્રમાં મહાવીરસ્વામીને દરા સ્વપ્રા છદ્મ સ્થપણામાં છેલ્લી રાત્રે લાધ્યા ચ્યેમ કહ્યું ચ્યને શ્રી ચ્યાવશ્યક સ્ ત્રમાં પ્રથમ ચોમાસે દીઠા ચ્યેમ કહ્યું છે તેનો ઉત્તર —શ્રી ભગવતિ સૂત્રમાં કહ્યું તેનો ભાવાર્થ ચ્યેવોછે કે છદ્મસ્થપણામાં છેલ્લી રાત્રે ચ્યેટલે જે દિવસની રાત્રીચ્યે દીઠા તે રાત્રીના છેલ્લા ભાગમાં દી∷ ચ્યેર સમજવું મોટે શ્રી ચ્યાવય્યક સૂત્રમાં પ્રથમ ચોમોસે દીઠા ચ્યેમ કહ્યું તે સત્યછે, તોપણુ તેમાં મતાંતરછે.

ર૯-૩૦-૩૧. શ્રી ઉત્તરાધ્યયનમાં કહ્યું કે સંજમ ચ્યાદરતાં સમયમાત્ર પ્રમાદ ન કરવો ચ્યને ગણિવિજ્ય પયભામાં કહ્યું કે ત્રણુ નક્ષત્રમાં દિક્ષા ન લેવી, ચાર નક્ષત્રે લોચ વર્જયો, પાંચ નક્ષત્રે શુ-રૂની પૂજા કરવી તેવું કેમ ? એવું લખ્યું તેનો ઉત્તર—શ્રી ઉત્તરા-ધ્યયન સૂત્રમાં જે વાત કહીછે તે સઃમાન્ય અને અપેસાયુક્તછે, પરંતુ અપેક્ષાથી ચ્યજાણ જેઠોને તે વાત સમજાણી નથી ચ્યને ગ-ણિવિજ્ય પયજાાની વાત પણ સત્યછે. જેઠાનો હેતુ ગણિવિજ્ય પ યજ્ઞાની વાત ઉત્થાપન કરવામાં જીનપ્રતિમાનું ઉત્થાપન કરવાનોછે अरखुंडे ते केंधच्येल गणितिलय प्रकानी के गाथा अभीछे तेमां ''धणिहाहि सयाभेषा साइं, सब्वणोय पुणवसु।।

एएसु गुरू सुसुषा, चेइआणंच पुयणं ॥१॥ અર્થ-ધનિષ્ટા, સત્ભિષા, સ્વાંતિ, બ્રવણુ અને પુનર્વસુ એ પાંચ નક્ષત્રે ચરૂમહારાજાની સુબ્રુષા એટલે રોવાભક્તિ કરવી અને જીનપ્રતિમાનું પૂજન કરવું." આ પ્રમાણે કહેલું છે.

ચ્યા ઉપરથી ચ્યેમ ન સમજવું કે બીજો નક્ષત્રોમાં ગુરૂભક્તિ ચ્યને દેવપૂજા ન કરવી, ષરંતુ પૂર્વાક્ત પાંચ નક્ષત્રમાં વિશેષ રીતે કરવી જેથી ઘણા ક્ળની પ્રાપ્તિ થાય. જેમ શ્રી ઠાણાંગસૂત્રના દરા-મા ઠાણામાં કહ્યું છે કે દરા નક્ષત્રે સાન ભણેતો વૃદ્ધિ થાય તેમ વ્યા ઠેકાણે પણ સમજવું. માટે જેઠા કુમતિની વ્યા બાબતમાં કરેલી કુ યુક્તિ ખોટી છે. જીનવાણી સ્યાદ્વાદેછે, ચ્યેકાંત નથી. જેચ્યો ચ્યેકાંત જાણે છે તેચ્યોને શાસ્ત્રક રે મિથ્યાત્વી કહ્યા છે.

3ર-33. શ્રી જંયુદ્ધીપ પજાતિમાં પાંચમેચ્યારે છ સંધયણ અને છ સંસ્થાન કહ્યા અને શ્રી તંદુળવિયાળી પયજામાં સાંપ્રત-કાળે છેવડું સંધયણ અને હુંડક સંસ્થાન વર્તછે એમ કહ્યું તેનો ઉત્તર – શ્રી જંયુદ્ધીપ પજાત્તિમાં પાંચમેચ્યારે યુક્તિ કહીછે, તોપણ સાંપ્રતકાળે જેમ કોઈ કેવળસાન પામતુ નથી તેમ પાંચમા વ્યાસ-ના પ્રારંભમાં છ સંધયણ અને છ સંસ્થાન હતા પરંતુ હાલમાં એક છેવઠું સંધયણ અને હુંડક સંસ્થાન વર્તછે. જો છએ સંધયણ અને છેચ્યે સંસ્થાન હાલછે એમ કહેશો તો જંયુદ્ધીપ પજાત્તિમાં કહ્યા પ્રમાણે હાલ ચુક્તિ પણ પ્રાપ્ત થવી જોઇએ; તે ખાખતમાં જો આ પેક્ષા માનશો તો બીજી ખાખતમાં અપેક્ષા માનતા નથી અને મિ-ધ્યાત્વ પ્રરૂપણા કરોછો તેવું શું કારણ ?

૩૪. શ્રી ભગવતિ સૂત્રમાં ચ્યારાધનાને ચ્યધિકારે ઉત્કૃષ્ટા પૈદર ભવ કહ્યા ચ્યને ચંદ્રવિજ્યપયભામાં ત્રણ ભવ કહ્યા તેનો ઉ-ત્તર—ચંદ્રવિજ્ય પયભામાં જે ચ્યારાધના લખીછે તેના તો ત્રણુભ વજછે ચ્યને જે પંદર ભવેછે તે ચ્યન્ય ચ્યારાધનાનાછે. શ્રી નંદિસૂત્રમાં સર્વ સૂત્રોનો નાંધ છે તે વિષે. ૧૬૫

ડપ. સૂત્રમાં છવ ચક્રવતિપણુ ઉત્કૃષ્ટુ ખેવાર પામે એમ કહ્યું અને શ્રી મહાપચ્ચખ્ખાણુ પયજામાં વ્યતંતીવાર ચક્રવતિ થાય એમ કહ્યું તેનો ઉત્તર—શ્રી મહાપચ્ચખ્ખાણુ પયજામાં તો એમ કહ્યુંછે કે જીવ ઇંદ્રપણું પામ્યો, ચક્રવતિપણુ પામ્યો અને ઉત્તમ ભોગ અનંતીવાર પામ્યો તોપણુ તૃષ્ઠ થયો નહિં, પરંતુ તે પાડમાં ચક્રવતિપણુ અનંતીવાર પામ્યો એમ કહ્યું નથી; આ ઉપરથી જે-ઠા કુમતિને શાસ્ત્રાર્થનો બોધજ નહોતો એમ જણાયછે.

૩૬ શ્રી ભગવતિસૂત્રમાં કહ્યું કે કેવળીને હસવું, રમવું, ઉં-ધવું, નાચવું, વિગેરે મોહનીકર્મનો ઉદય ન હોય વ્યને પ્રકરણુમાં કપીલેકેવળીએ ભીલ (ચોર) વ્યાગળ નાટક કર્યું વ્યેમ કહ્યું તેનો ઉત્તર—કપીલેકેવળીએ ધુપદછંદ વિગેરે કહીને ચોરને પ્રતિયોધ્યા છે વ્યને તાળસંયુક્ત છંદ કહ્યા તેનું નામ નાટક છે; પરંતુ કપીલ કેવળી કાંઈ નાચ્યા નથી.

૩૭. શ્રી દરાવૈકાલિકસૂત્રમાં સાધુને વેશ્યાને પાડે જવું નિ-ષેધ્યું ચ્યને પ્રકરણમાં શુળિભંદ્રે વેશ્યાને ધરે ચોમાસુ કર્યું ચ્યેમ કહ્યું તેનો ઉત્તર—શુળિભદ્રના ગુરૂ ચઉદપૂર્વિ હતા તેથી શુળિભદ્ર ચ્યા-ગમબ્યવહારી ગુરૂની વ્યાજ્ઞા લઇને વેશ્યાને ધરે ચોમાસું રહ્યા હતા; ચ્યને દરાવૈકાળિકસૂત્ર તો સૂત્રબ્યવહારીને વાસ્તે છે, મોટે પૂર્વાક્ત વાતમાં કાંઈ પણ વિરોધ નથી.

3૮. શ્રી સ્પાચારાંગસૂત્રમાં શ્રી મહાવીરસ્વામી પોતાને ગ ર્ભથી સંહરતા ળણું એમ કહ્યું સ્પેને શ્રી કલ્પસૂત્રમાં ન જાણું એમ કહ્યું તેનો ઉત્તર – જેઠો સુઢમતિ કલ્પસૂત્રનો વિરોધ ખતાવેછે પરંતુ શ્રી કલ્પસૂત્રતો શ્રી દશાશ્રુતસ્કંધનું સ્પાઠનું સ્પધ્યયન છે, મોટે દ-શાશ્રુતસ્કંધ જો ડુંઢકો માન્ય કેરેછે તો તેને કલ્પસૂત્ર પણુ માન્ય કરવું જોઇએ, તોપણુ કલ્પસૂત્રમાં કહેલા વચનના સત્યપણાને વા-સ્તે જાણવું જોઇએ કે કલ્પસૂત્રમાં પ્રસુ ન જાણું એમ કહ્યું છે તે હરિણગેમેષી દેવતાની કુશળતા જણાવવાને સ્પને પ્રભુને કોઈ પણ પ્રકારની ખાધા થઇ નથી મોટે કહેલું છે; જેમ કોઈ પુરૂષના પગ માં કાંટો ભાગ્યો હોય તેને કોઈ નિપુણુ પુરૂષ ચતુરાઈથી કાઢી નાંખે ત્યારે જેને કાંઠો ભાગ્યો હતો તે ખોલે કે ભાઇ તમે મારા પગમાંથી કાંઠો ચ્યેવી રીતે કાઢ્યો કે મને ખબરજ પડી નથી, ચ્યા પ્રમાણે ટીકાકારોચ્યે પ્લલાસો કર્યા છતાં ચ્યક્કલહીન ટુંઢકો સમજ-તા નથી તે તેચ્યોની ભલ છે.

૩૯. સૂત્રમાં માંસનો ચ્યાહાર ત્યાગવો કહ્યો છે વ્યને ભગ વતિની ઠીકામાં માંસવ્યર્થ કરોછો ચ્યેલું લખ્યું તેનો ઉત્તર—શ્રી ભગવતિસૂત્રની ઠીકામાં જે વ્યર્થ કર્યો છે તે માંસનો નથી, પરંતુ કદાચ જેઠો વ્યભક્ષ વસ્તુ ખાતો હોય વ્યને તેથી ચ્યેવું લખ્યું હોય ચ્યેમ ખને ખરૂં, કારણ કે જૈનમતના કોઈ પણુ શાસ્ત્રમાં માંસ ખાવાની વ્યાત્તા નથી.

૪૦ શ્રી આચારાંગસૂત્રમાં મંસસારુંવા અને मच्छबलंवा એ શખ્દનો ''માંસ" અર્ધ કરોછો એમ જેઠાએ લખ્યું તેનો ઉત્તર— જૈનમતના સાધુ કોઈ પણ સ્થળે માંસ ભક્ષણુ કરવાનો અર્ધ કર-તા નથી તે છતાં જેઠાએ એ પ્રમાણુે લખ્યું છે તેથી તે તેની મ-નકલ્પનાથી લખ્યું છે એમ જણાય છે.

૪૧ સૂત્રમાં જેમ માંસનો નિષેધ છે તેમ મદિરાનો પણ નિષેધ છે અને શ્રી સાતાસૂત્રમાં રાેલગરાજ વિંચ્યે મલપાન કર્યું એમ અર્ધ કરોકો એવું જેઠાએ લખ્યું તેનો ઉત્તર—જૈનમતના મૂનિઓ પૂર્વાક્ત રીતે અર્ધ કરેછે તે સત્યજ છે, કારણ કે રાેલગ રાજર્ષિએ ત્રણ વખત મલપાન કર્યાનો અધિકાર સૂત્રપાઠે છે તો તે અર્ધમાં કાંઇ પણ ખાધક નથી. સૂત્રકારે પણ તે વખતે રાેલગ-રાજપિને પાસથ્થા, ઉસભા અને સંસક્તા કહીને ખોલાવ્યા છે, માટે ખરા અર્ધને ખોટો અર્ધ કહેવો તે મહામિથ્યાત્વીનું લક્ષણ છે.

૪૨. શ્રી ભગવતિમૂત્રમાં કહ્યું છે કે મનુષ્યનો જન્મ ચ્યેક સાથે ચ્યેક યોનિથી ઉત્કૃષ્ટા પૃથક જીવનો થ ય વ્યને પ્રકરણમાં સ ગરચક્રવર્તિના સાઢહળર પુત્ર ચ્યેક સાથે જન્મ્યા કહ્યાછે તેનો ઉ-ત્તર –શ્રી ભગવતિસૂત્રમાં જે કથન છે તે સ્વભાવિક છે વ્યને સગર ચક્રવર્તિના પુત્રો જે ચ્યેકસાથે જન્મેલા છે તે દેવકૃત કાર્ય છે.

૧ ખેથી નવની શાસ્ત્રકોરે પૃથક સંજ્ઞા કહીછે.

શ્રી નંદિસ્વમાં સર્વ સ્વોનો નાધ છે તે વિષે. ૧૬૭

૪૩. સૂત્રમાં કહ્યું છે કે શાશ્વતી પૃથ્વીનું દળ ઉતરે નહિ અને પ્રકરણમાં કહ્યું કે સગસ્ચ્ક્રવર્તિના પુત્રોચ્ચે શાશ્વતુ દળ તો-ડયું તેનો ઉત્તર—સગસ્ચક્રવતિના પુત્રો શ્રી વ્યષ્ટાપદપંધતે યાત્રા નિમિત્તે ગયેલા, તેચ્યોચ્ચે તિર્ધરક્ષણ નિમિત્તે ક્રરતી ખાઈ ખોદાવ-વાનું ધાર્યુ, તેથી તેમના પિતા સગરચક્રવર્તિચ્યે ચ્યાપેલા દંડરલથી ખાઈ ખોદી વ્યને શાશ્વતુ દળ તોડયું, પરંતુ દંડરલના વ્યધિષ્ટાયક ચ્યેકહળાર દેવતા છે. વળી દેવશક્તિ વ્યગાધ છે સાટે પ્રકરણમાં કહેલી વાત સત્ય છે.

૪૪. સૂત્રમાં તિર્થંકરની તેત્રીશ ચ્યાશાતના ટાળવી કહી ચ્યને પ્રકરણમાં પ્રતિમાની ચોરાશી ચ્યાશાતના કહીછે તેનો ઉત્તર તિર્થંકરની તેત્રીશ ચ્યાશાતના જૈનમતના કોઇપણ શાસ્ત્રમાં કહી નથી. જૈનશાસ્ત્રોમાં તો તિર્થકરની ચોરાશી વ્યાશાતના કહીછે તેજ પ્રમાણે જીનપ્રતિમાની પણ ચોરાશી વ્યાશાતનાછે.

૪૫. ઉપવાસમાં પાંચીવિના ખીજીું દ્રવ્ય ખાવું નિયેધ્યું છે, અને પ્રકરણમાં વ્યણાહારી વસ્તુ ખાવી કહી તેનો ઉત્તર— જેઠો મુઢમતિ વ્યાહારવ્યણાહારા વસ્તુ ખાવી કહી તેનો ઉત્તર— જેઠો નુ નથી કારણ કે ઉપવાસમાં તો વ્યાહારનો ત્યાગછે, વ્યણાહારનો ત્યાગ નથી. વળી વ્યણાહારી વસ્તુ કઇ કઇ છે, કેવી રીતે વાપરવા-નીછે, શા કારણે વાપરવાની ે તેની પણ જેઠોને ખપર નહોતી વ્યે મ જણાયછે. હુંઢકો ઉપવાસમાં પાણી શિવાય ખીજી દ્રવ્ય ખાવા-ની મના સમજે છે તો તેના રિખો ધણા ઉપવાસ કર્યાનું ખોટું ડોળ ખતાવીને દહીંના ગોરસ તથા છાશ વિગેરે વ્યસનાહારનું ભક્ષણ કરે છે તે કયા શાસ્ત્રથી ?

૪૬. સિહ્યાંતમાં ભગવંતને सयंस खुद्धाणं કહ્યા અને કલ્પ સત્રમાં નિશાળે ભણવા મૂક્યા એમ કહ્યું. એવો વિરોધ જેબે કુ મતિ ખતાવેછે તેનો ઉત્તર—ભગવંત તો सयंसबुद्धाणં એટલે સ્વ-યં સુદ્ધજછે, તેઓ કોઇની પાંસે ભણ્યા નથી પરંતુ પ્રભુના માતા પિતાએ મોહે કરીને નિશાળે મૂક્યા ત્યારે પણ ઉલટા નિશાળના મેહેતાજીના સંશય ભાંગીને તેને ભણાવી આબ્યાછે. એમ શાસ્ત્રોમાં પ્રત્યક્ષ કહેલુંછે તે છતાં જેઠા કુઞતિએ વ્યાવા ખોટા વિરોધ લ ખીને પોતાની મર્ખતા દશાવીછે.

૪૭. સૂત્રમાં હાડની ચ્યસઝાઇ કહીંછે. અને પ્રકરણુમાં હાડના સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપવા કહ્યા તેનો ઉત્તર—ચ્યસઝાઇ પં-ચેંદ્રીના હાડનીછે, બીજાની નથી. જેમ શંખ હાડકું છતાં વાજીત્રોમાં સુખ્ય ગણાયછે અને સૂત્રમાં ધણે સ્થળે તે વાતછે. વળી જો દુંઢકો મામ હાડની ચ્યસઝાઈ ગણેછે તો તેમના દુંઢકોની સ્ત્રીઓ હાથમાં ખલોયા પહેરીને તેમના રિખોની પાસે કથાવાર્તા સાંભળવા આવે છે તે બલોયા પણ હાથીના હાડકાનાજ હોયછે માટે દુંઢકોના રિ-ખોચ્યે તો તેમના દુંઢકોની સ્ત્રીઓના હાથમાંથી ચ્યસઝાઇ ટાળ-વાની ખાતર બલોયા દુર કરાવ્યા પછીજ પોતાની પાસે ચ્યાવવા દેલી જોઇએ.

ે૪૮. શ્રી પજાવણાજીમાં સ્પાઠરો યોજનની પોલાણુમાં વા-ણુવ્યંતર રહેછે એમ કહ્યું અને પ્રકરણમાં એશો યોજનની પોલાણુ ખીજી કહી તેનો ઉત્તર – શ્રી પજાવણા સૂત્રમાં સમુચ્ચયે વ્યંતરનું સ્થાન ખતાવેલુંછે સ્પને ગ્રંથોમાં વિરોષ રીતે પુલાસો કરેલોછે.

પ્લાપ પ્લાપુઝ માં પ્રયાગા વર્ષાય રાત ઉલાલા કરવાઝ. ૪૯. જૈનમાંગી જીવ નર્કે જવાના નામથી પણ બીહેછે એમ સૂત્રમાં કહ્યું છે અને પ્રકરણમાં કોણીકરાજા સમ્યક્દશીએ સાતમી નર્કે જવા વાસ્તે મહા પાપના કાર્યા કર્યા એમ કહ્યું તેનો ઉત્તર— જૈનમાંગી જીવ નર્કે જવાના નામથી પણ બીહેછે એ વાત સામા ન્યછે, એકાંત નથી. વળી કોણીકે ભગવંતને પ્રક્ષ કરવાથી ભગવંતે તેને છક્રી નર્ક જઇશ એમ કહ્યું ત્યારે છઠ્ઠી નરેકે તો ચક્રવતિનું સ્ત્રી રત્ન જાયછે એમ સમજી છઠ્ઠીએ જવું તે કરતાં સાતમીએ જવું પોતાના મનમાં સાર્ફ જાણીને તેણે ઘણા આરંભના કાર્યા કહેયાં છે. વળી ટુંઢકો પણ જન માંગી નામ ધરાવીને અરિહંતનાં કહેલાં વ-ચનો ઉચ્ચાપેછે, જૈનપ્રતિમા નિદેછે, સૂત્ર વિરોધછે અને ભગવંતે તો એક વચન ઉત્યાપનારને પણ અનંત સંસારી કહ્યાછે તે વાત ટું ઢકો જાણતા છતાં પૂર્વાક્ત સ્વરૂપે વર્તછે અને તેઓ નર્કે જવાથી પણ બીતા નથી, નિગોદમાં જવાથી પણ બીતા નથી કારણ કે શ્રી નંદિસુત્રમાં સર્વ સૂત્રોનો નાંધ છે તે વિષે. ૧૬૯

ચાસ્રાવસારે જોતાં તેચ્યોની પ્રાયે નર્ક શિવાય બીજી ગતિ જણુા-⊧તી નથી.

પ૰ કુર્માયુત્ર કેવળજ્ઞાન પામ્યા પછી છ માસ ઘરમાં રહ્યા કહ્યાછે તેનો ઉત્તર — જો ગૃહસ્થાવાસમાં કોઇ જીવને કેવળજ્ઞાન ઉપજે તો તેને દેવતા સાધુનો વેષ વ્યાપેછે વ્યને ત્યાર પછી તે વિ-ચરેછે તથા દેશના દેછે. પરંતુ કુર્માયુત્રને છ માસ સુધી દેવતાવ્ય સાધુનો વેષ વ્યાપ્યો નથી; વળી કેવળજ્ઞાની જેમ ભાવી અનવાનું દેખે તેમ કરેછે. પણ વ્યા વાતમાં જેઠા કુમતિના હૃદયમાં શું શુળ ઉત્પન્ન થયું હરો તે કાંઈ સમજાતું નથી.

પ૧ સુત્રમાં સર્વદાનમાં સાધુને દાન દેવું તે ઉત્તમ કહ્યું છે. અને પ્રકરણમાં વિજયરોઠ તથા વિજયારાણીને જમાડયે ૮૪૦૦૦ સાધુને દાન દેવા જેટલું કળ કહ્યું તેનો ઉત્તર – વિજયરોઠ અને વિ-જ્યારાણી ગૃહસ્થાવાસમાં હતાં, તેમની યાવનાવસ્થા હતી, તરત-નાં લગ્ન થયેલાં હતાં, અને કામ ભોગતો તેમણે દષ્ટીએ પણ દીઠો નહોતો; એવાં દંપતિએ મન વચન કાયા વિકરણશોહ એક સબ્યામાં સયન કર્યા છતાં અપબંડ ધારાએ શિયળવૃત પોળેળું છે તેથી શિયળના મહિમા નિમિત્તે પૂર્વાક્ત પ્રકારે કથન કરેલું છે. અને તેઓની પેઠે શિયળ પાળવું તે અતિ દુષ્કર કૃત્ય છે.

પર ભરતેશ્વરે રિષભદેવના અને હહ ભાઇના મળી સો શુ ભ કરાવ્યા એમ પ્રકરણમાં કહ્યું છે અને સૂત્રમાં તે વાત નથી એમ જેઠમલજી જણોવેછે તેનો ઉત્તર—ભરતેશ્વરે શુભ કરાવ્યાનો અધિ-કાર આવશ્યકજીમાંછે. યત:

थुभसयभाउगाणं, चउव्विसंचेवाजिणघरेकासी; सञ्बजिणाणंपांडेमा, वन्नपमाणेहिंनियएहिं ॥८९॥

મ્યા પ્રમાણે શ્રી શતુંજ્ય મહાત્મ્યમાં પણ કહેલુંછે.

પર પાંડવોચ્ચે શ્રી શતુંજ્ય ઉપર સંથારા કર્યાછે ચ્યેમ સૂત્ર માં કહ્યુંછે પણ પાંડવોચ્ચે ઉદ્ધાર કર્યાની વાત સૂત્રમાં નથી ચ્યેવો વિરોધ જેઠો કુમતિ ખતાવેછે તેનો ઉત્તર—સૂત્રમાં પાંડવોચ્ચે સંથારો કયાનો અધિકારછે અને ઉદ્ધાર કર્યાનો નથી તેથી એમ સઞજવું કે તેઠલી વાત સૂત્રકારે ઔછી વર્ણવેલીછે. પરંવુ તેએ્રે ઉદ્ધાર કર્યા નથી એવું સૂત્રકારે કહેલું નથી બાટે તેમણે ઉદ્ધાર કર્યાનું શ્રી શ્વ્રંજય મહાત્મ્યાદિ ગ્રંથોમાં કહેલુંછે તે સત્યજછે.

પેં પાંચમ મૂકીને ચોથની સંયત્સરી કરોછો એમ જેઠાએ લખ્યું છે તેનો ઉત્તર-અને ચોયની સંવત્સરી કરીએ છીએ તે પ્-ર્વાચાર્યાની તેમજ યુગ પ્રધાનની પરંપરાએ કરીએ છીએ, નિશિય ચૂર્ણીમાં ચોથની સંવત્સરી કરવી કહીછે. વળી પાંચમની સંવત્સરી કરેવી એવું સૂત્રમાં કોઇ પણ સ્થાનકે કહેલું નથી; સુત્રમાં તો વ્ય-શાડ ચોમાસાના પ્રારંભથી એક મહીનો ને વિશ દિવસે સંપત્સરી કરવી વ્યંતે એક મહીનોને વિશ દિવસની અંદર સંવત્સરી પડિકમવી કલ્પેછે, પણ ઉપરાંત કલ્પતી નથી, અંદર પડિકમનાર ચ્યારાધક છે, ઉપરાંત પડિકમનાર વિરાધકછે. એમ કહ્યુંછે તો વિચારો કે જેની ટીપણાં વિંહેદ ગયેલાંછે જેથી પાંચઞની સાંજે સંયત્સરી પ્રતિ-ક્રમણ કરતી વખતે પાંચમછે કે છઠ થઇ ગયેલીછે તેની યથાસ્થિત ખબર પડતી નથી; અને જો છઠમાં પ્રતિક્રમણ કરીએ તો પર્વા-કત જીનાત્તાનો લોપ થાયછે, માટે તે કાર્યમાં બાધકનો સંભવેછે. પરંતુ ચોચની સાંજે પ્રતિક્રમણ કરતાં પાંચમ થઇ ળાય તો કોઈ પણ પ્રકારનો ખાધક નથી તેથી પ્રવાચાર્યાએ પુવાક્ત ચોથની સં વત્સરી કરવાની શુદ્ધ રિતીનું પ્રવર્તન કરેલુંછે તે સત્યજેછે. પરંવુ ુંઢકો ચોથની સાંજે પાંચઞ થતી હોય તો તે દીવરો *ચે*પટેલે ચો**થે** . સંવછ્ઠરી કેરેછે તે નથી તો કોઇ સૂત્રપાઠથી કરતા વ્યને નથી <del>યુ</del>-ગ પ્રધાનની ચ્યાજ્ઞાથી કરતા પણ કુંકત સ્વઞતિ કલ્પનાથી કેરેછે.

પપ સૂત્રમાં ચોવીશે તિર્થંકર વંદનીક કહ્યાછે વ્યને વિવેક વિલાસમાં કહ્યુંછે કે ધર દેરાસરમાં ચ્યેકવીશ તિર્થકરની પ્રતિમા સ્થાપવી તેનો ઉત્તર—જૈનધર્મીચ્યોને તો ચોવીરો તિર્થકર એક સરખાછે. તેમજ ચોવીશ તિર્થકરને વંદન પૂજન કરવાથી યાવત્ મોક્ષફળની પ્રાપ્તિછે. પરંતુ ઘર દેરાસરમાં ચ્યેકવીશ તિર્થકરની પ્રતિમા સ્થાપવી ચ્યેમ વિવેકવિલાસ ગ્રંથમાં કહ્યુંછે તે વ્યપેક્ષા વચન શ્રી નંદિસુત્રમાં સર્વ સ્ત્રોનો નાંધ છે તે વિષે. ૧૭૧

છે જેમ સર્વશાસ્ત્રો એક સરખાંછે પરંતુ કેટલાએક પહેલા પહોરમાં ભણાયછે, ખીજા પહોરમાં ભણાતાં નથી. તેમ એ પણ સમજવું. વળી ઘર દેરાસરને મોટું દેરાસર કેવું કરવું, કેટલા પ્રમાણના ઉંચા જીનબિંખ સ્થાપવા, કેવા વર્ણના સ્થાપવા, કેવી રીતે પ્રતિષ્ઠા કરવી, કયા કયા તિર્થકરની પ્રતિમા ખેસારવી વિગેરે જે વ્યધિકારછે તે છનાત્તામાં વર્તછે તેને અને જીનપ્રતિમાના ગુણ ગ્રાહકોછે તેને સમજવાનોછે, દુંઢકો સરખા મિથ્યાદષ્ઠી,જીનાત્તાથી પરાજગ્રુખ અને જીનપ્રતિમાના નિંદકોને સમજવાનો નથી.

પર. શ્રી ચ્યાચારંગ સૂત્રના મૂળપાઠમાં પાંચ મહાવ્રતની પચવિરાભાવના કહી વ્યને તેની ટીકામાં પાંચભાવના સમકિતની વધારે કહી તેનો ઉત્તર —ચ્યાચારંગ મૂળસુત્રમાં ચારિત્રની પચવિશ ભાવના કહીછે અને નિર્ધુક્તિમાં પાંચભાવના સમકિતની વધારે કહીછે તે ખરીછે. ચ્યને નિર્ધુક્તિ માનવાનું નંદીસુત્રના મૂળપાઠમાં કહેલુંછે વળી સમ્યક્ત સર્વ વ્રતનું મૂળછે. જેમ મૂળ વિના વૃક્ષ રહી શકતું નથી તેમ સમકિત વિના વ્રત રહી શકતા નથી. હુંઢકો વ્રત-ની પચવીરા ભાવના માન્ય કરે છે ચ્યને સમકિતની પાંચ ભાવના માન્ય કરતા નથી તે ઉપરથી ચ્યેમ નિર્ણ્ય થાયછે કે તેઓને સમકિતની પ્રાપ્તિજ નથી.

પગ. કર્મ ગ્રંથમાં નવમા ગુણુઠાણુા સુધી મોહની કર્મની પ્ર-કૃતિનો જે ઉદય લખ્યો છે તે સુત્ર સાથે મળતો ચ્યાવતો નથી એવું જેઠાએ લખ્યું તેનો ઉત્તર—કર્મ ગ્રંથમાં જણુવેલી વાત બરોબરેછ જેઠમલજીએ તે વાત સુત્રની સાથે મળતી ચ્યાવતી નથી એમ લ-ખ્યું છે પરંતુ ખત્રીરા સુત્રમાં કોઈ પણ ઠેકાણુ ચોદે ગુણુઠાણા ઉપર કોઈ પણ કર્મની પ્રકૃતિનો બંધ, ઉદય, ઉદીરણા, કે સત્તા વીગેરે ગુણુઠાણાના નામ લહીને કહેલજ નથી. માટે જેઠા નિભવે ગ્યા ખાખતમાં ફોગટતું ડોળાણુ કરેલું છે તે બિથ્યાછે.

પઽ. શ્રી ચ્યાચારંગની ચૂર્ણીમાં 'કૅણરનીકાંબ ફેરવી' એમ લખેલુંછે એવું જેઠો નિભવ ખતાવેછે પણ તે ખોડુંછે કારણુ કે તેવું લખાણુ ચ્યાચારંગની ચૂર્ણીમાં નથી. મક થી ઝ્ક પર્યંત એકવિશ ખોલ જેઠા નિ**ભ**વે નિશીય ચ્ુ ણુીના ઠરાવીને લખ્યાછે તે સર્વે ખોલ નિશીય ચૂણીમાં તેના લખવા પ્રમાણેછે નહી તેથી તેનું લખવું તમામ મિથ્યાછે.

૮૦. શ્રી ચ્યાવશ્યક સુત્રની ભાષમાં શ્રી મહાવીર સ્વામીના સત્તાવીશ ભવ કહ્યા તેમાં મનુષ્યમાંથી કાળ કરીને ચક્રવર્તિ થયા થયેમ કહ્યું છે તેનો ઉત્તર – મનુષ્ય કાળ કરીને ચક્રવર્તિ ન થાય થયેવી રાસ્ત્રોક્ત વાત છતાં પ્રભુ થયો છે તેથી ચ્યેમ સમજવું કે જીનવાણી ચ્યેનેકાંત છે માટે જીનમાં ગાં ચ્યેકાંત ખેંચવી તે ભિચ્યા- દેશીનું કાર્યછે. વળી ડુંઢકોના માનેલા ખત્રીશ સૂત્રોમાં તો વીર ભગ્યવેતના સત્તાવિશ ભવ કૉઇ જગ્યાએ વર્ણવેલા નથી તો જેઠાને ચ્યા વાત લખવાનું ર્યુ પ્રયોજન હેરો તે કાંઇ સમજાતું નથી.

૮૧. સિદ્ધાંતમાં વ્યરિષ્ઠ નેમીને વ્યઢાર ગણધર કહ્યા વ્યને ભાષમાં વ્યગીવ્યાર કહ્યોછે તે મતાંતરછે.

ઽ૨. સુત્રમાં પાર્શ્વનાથને ૨૮ ગણધરકલા વ્યને નિર્યુક્તિમાં ૧૦ કહ્યાછે વ્યેલું જેઠો લખેછે પરંતુ ઠોઈ પણુ સૂત્ર કે નિર્યુક્તિવિ-ગેરેમાં પાર્શ્વનાથને ૨૮ ગણધર કહેલા નથી; માટે જેઠા નિભવે ગ-ષ્ય હાંક્યો હોય તેમ જણાયછે.

૮૩. સાધુ ગૃહસ્થપણામાં રહેલા તિર્યંકરને વાંદે તે સુત્ર વિ-રૂહ છે એમ જેઠો નિભવ લખે છે તેનો ઉત્તર—તિર્યકર ગૃહસ્થપણા-માં હોય ત્યાં સુધી સાધુ તેમની ભેળા થતાજ નથી એવીજ સ્થિ-તી છે. પરંતુ સાધુ દ્રવ્ય તિર્થકરને વંદના કરે તે તો સત્ય છે. જેમ શ્રી પાર્શ્વનાથના સાધુ ચોવિસથ્થો કહેતી વખત શ્રી મહાવીર જી-નને દ્રવ્ય નિક્ષેપે વંદના કરતા હતા. વળી હાલ પણુ લોગસ્સ ક-હેતી વખતે તેજ પ્રમાણે દ્રવ્ય જીન વંદાય છે.

૮૪—૮૫ માં પ્રશ્નમાં જેઠો લખે છે કે 'બ્બી સંથારપયભામાં તથાચંદા વિજય પયભામાં ચ્યેવૈતિ સુકમાળનું નામછે ચ્યેને ચ્યે-વંતિ સુકમાળ તો પાંચમાચ્યારામાં થયો છે માટે તે પયભા ચોથા-ચ્યારાના ગુંધેલા નહીં" તેનો ઉત્તર—શ્રી ઠાણાંગ તથા નંદી સૂત્ર-માં પણ પાંચમાચ્યારાના જીવોનું કથનછે તો તે સૂત્રો પણ ચોથા-ચ્યારાના ખેતેલા ન માનવા જોઈ ચ્યે. શ્રી નંદિસુત્રમાં સર્વ સુત્રોનો નાય છે તે વિષે. ૧૭૩

ઉપર પ્રસાણું જેઠાનિભવના લખેલા (૮૫) પ્રશ્નોના ઉતર વ્યમોવ્યે સાસ્ત્રાનુસારે યથાસ્થિત લખેલાછે. અને તેથી સર્વ સૂત્રો, પંચાંગી, ગ્રંથો, પ્રકરણો વિગેરે સાન્ય કરવા યોગ્યછે એમ સિદ્ધ થાયછે. કારણ કે સમદશીએ જોતાં તેમાં પશ્સ્પર કાંઇ પણ વિરોધ નથી પરંતુ જો જેઠા નિભવ વિગેરે હુંહકો શાસ્ત્રોમાં અંદર વ્યંદર અપેક્ષાયુક્ત વિરોધ હોવાથી માનવા લાયક ગણતા નથી તો તે -મના માનેલા ખત્રીશ સૂત્રો જે કે ગણધર મહારાળએ સ્વયમેવ ગ્રંથેલાછે એવું તેઓ કહેછે તેમાં પણ પરસ્પર કેઠલાક વિરોધછે જમાંના કેઠલાક પ્રશ્ન તરિકે આ ઠેકાણે લખેલાછે.

૧ શ્રી સગવાયાંગે મલ્લિનાથૐને (૫૯૦૦) વ્યવધિ<mark>તાની</mark> કહ્યા વ્યને શ્રી તાતા સગમાં (૨૦૦૦<sub>/</sub> કહ્યા તે કેમ ?

૨ શ્રી ત્વાતાજીમાં સ્પધ્યયન પાંચમે કૃષ્ણુને ૩૨૦૦૦ **સ્ત્રી** સ્પો કહી અને આંતગડ દશાંગમાં પ્રથમ સ્પધ્યયને ૧૬૦૦૦ કહી ત કેમ?

૩ શ્રીરાયપેશેણીમાં કેશીકુમારને ચાર તાન કહ્યા અને ઉ-ત્તરાધ્યયનમાં અવધિત્તાની કહ્યા તે કેમ ?

૪ શ્રી ભગવતિસૂત્રમાં શ્રાવક હોય તે ત્રીવિધ ત્રીવિધ ક્ર-ર્જ્ઞાદાનના પચ્ચખ્ખાણુ કરે એમ કહું અને ઉપાશગદશાંગમાં **ગ્યા**-.અંદશ્રાવકે હળ મોકળા રાખ્યા તે કેમ?

પ તથા કુંભાર શ્રાવેકે નિભાડા મોકળા રાખ્યા તે કેમ? ૬ શ્રીપભવણા સૂત્રમાં વેઘ્ની કર્મની જવન્ય સ્થિતિ ખાર સુહુર્તની કહી વ્યને ઉત્તરાધ્યયનમાં વ્યતર સુહુર્તની કહી તે કેમ? ૭ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનમાં 'લસણ' વ્યનંતકાય કહ્યું વ્યને શ્રી પભવણાજીમાં પ્રત્યેકે કહ્યું તે કેમ?

ં ઝી પજાવણા સૂત્રમાં ચાર ભાષા ખોલતા ચ્યારાધક ક**લો** વ્યને ∉રાવૈકાળીકજીમાં ખે ભાષા ખોલવી કહી તે કેમ ?

૯ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનમાં રોગ ઉત્પજા થયે સાધુ વ્યૌષધ ન કરે ચ્યેમ કહ્યું વ્યને ભગવતિમાં પ્રભુચ્યે બિજોરાપાક ચ્યાષધ નિ-વ્યતિ લીધો કહ્યું તે કેમ?

૧૦ ં શ્રી પદ્મવણાજીમાં વ્યહારમા કાયસ્થિતીપદે સ્ત્રી વેઠ-

ની કાયસ્થિતિ પાંચ પ્રકારે કહી તો સર્વત્તમતમાં પાંચ વાત શી <sup>૧</sup> ૧૧ શ્રીઠાણાંગ ત્વમાં સાધુએ રાજ્યપિંડ ન લેવો એમ કહ્યું ચ્યને અંતગડ સૂત્રમાં ગાતમસ્વામીએ શ્રી દેવીને ધરે ચ્યાહાર

લીધો અને કહ્યું તે કેમ?

૧૨ શ્ર<sup>1</sup>ઠાણાંગ સૂત્રમાં પાંચ મહાનદી ઉતરવાની ના કહી વ્યને બીજા લગતા સુત્રમાં હા કહી તે કેમ ?

૧૩ શ્રી દશવૈકાળિક તથા આચારંગ સૂત્રમાં સાધુ ત્રીવિધે ત્રીવિધે પ્રાણાતિયાતનું પચ્ચખાણુ કરે એમ કહ્યું વ્યતે સપ્રવાયાંગ તથા દસાબ્રુતસ્કંધમાં નદી ઉતરવી કહી તેનું કેમ ?

૧૪ શ્રી દશવૈકાળીકમાં સાધુને લુણ પ્રસુખ વ્યનાચિર્ણ કહ્યું વ્યને વ્યાચારંગમાં દ્વિતિયશ્રુતસ્કંધના વ્યધ્યયન પંહેલે ઉદ્દેસે દ-શને સાધુએ લુણ વહોર્યું હોય તો પોતે વાવરે, વ્યથવા સાંભોગીકને વહેંચી વ્યાપે એમ કહ્યું તે કેમ !

૧૫ શ્રી ભગવતિ સૂત્રમાં નિંબતીખો કહ્યો વ્યને ઉત્તરાધ્ય-યને કડવો કહ્યો તે કેમ ?

્ર ૧૬ બ્રી સાતાજીમાં પ્રક્ષિનાથજીએ (૬૦૮) ની સાથે દિક્ષા લીધી એમ કહ્યું વ્યને શ્રીઠાણાંગજીમાં છ પુરૂષ સાથે દિક્ષા લીધી એમ કહ્યું તે કેમ ?

૧૭ શ્રીઠાણાંગજીમાં મલિનાયજીની સાથે છ મિત્રોચ્યે દિ ક્ષા લીધી ચ્યેમ કહ્યું ચ્યને ત્તાતાજીમાં કેવળત્તાન ઉપજ્યા પછી છ મિત્રોચ્યે દીક્ષા લીધી ચ્યેમ કહ્યું તેવું કેન ?

૧૮ શ્રી સુયગડાંગસૂત્રમાં કહ્યું કે સાધુ વ્યાધાકમી વ્યાહાર લિતાં કર્મે લેપાય પણ ખરો વ્યને ન લેપાય પણ ખરો. વ્યા પ્રમાણે ચ્યેક ગાથામાં બે વાત એક બીજાની પ્રતિપક્ષી છે તે કેમ ?

ઉપર પ્રમાણે સૂત્રોની ચ્યંદર પણ ઘણા વિરોધ છે તે બ્રંથ વધી જવાના ભયથી ચ્યહીંચ્યાં લખ્યા નથી તોપણ જેચ્યોને વિરોધ જોવાની ઈચ્છા હોય તેમણે શ્રીમઘરોવિજયજી કૃત વિરસ્તુતી રૂપ હુંડીના સ્તવનનો ૮ખો સંવેગી પંડીત શ્રી પદ્મવિજયજીએ પુરેલો છે તે જોવો. જો દુંઠકો ખત્રીસ સૂત્ર પરસ્પર ચ્યવિરોધી જાણીને

#### સુત્રામાં શ્રા૦ જિનપૂજા કરી કહીછે તે વિષે. ૧૭૫

માન્ય કરેછે અને બીજાં સત્રો તથા ગ્રંથો વિરોધો જાણીને નિષેધે છે તો ઉપર જાણોવેલા વિરોધ જે કે બત્રીરા સૂત્રના મૂળપાડની અંદરજ છે તે નિર્યુક્તિ તથા દિકાની મેળવણી શિવાય મેળવી આપવા જોઇએ. જો કે અમોને તો નિશ્વયજ છે કે ટુંઢકો જેઓ જિનાશાથી પરાજગ્રુખ છે તેઓ મેળવી શકવાના નથી કેમકે તેમાં કોઇ પાઠાંતર, કોઈ અપેક્ષા, કોઈ ઉત્સર્ગ, કોઇ અપવાદ, કોઈ નય, કોઈ વિધિવાદ અને કોઈ ચરિતાવવાદ વિગેરે સૂત્રોના ગંભીર આશાય છે તેને સગ્રુદ્ર સરખી ખુદ્ધિના ધણી દીકાકાર પ્રશુખ જાણે ઓ ફક્ત જિનપ્રતિમાના દ્વેથથી સર્વ શાસ્ત્રો ઉત્થાપ્યાં છે તેઓ તેવું નિરાકરણ કરવાને શક્તિવાન નથી. અલંવિસ્તરેણ.

# ર૬ સૂત્રોમાં શ્રાવકોએ જિનપુજ કરી

### કહીછે તે વિષે.

છવીસમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠો નિભવ લખેછે કે "સૂત્રમાં કોઈ શ્રાવકે પૂજા કરી કહી નથી" તેનો ઉત્તર – જેઠમલજીએ નેત્ર ઉ-ધાડીને જોયું હોત તો જણાત કે સૂત્રમાં તો સ્થાનકે સ્થાનકે પૂજાનો વ્યને જિનપ્રતિમાનો વ્યધિકાર છે. જેમાંથી કેટલાએક અધિકારની નાંધ દ્રષ્ટાંત તરિકે, તેમજ ભવ્ય જીવના ઉપગાર નિ-મિત્તે વ્યત્રે લખેલી છે. અને તે વ્યધિકારોના સૂત્રપાઠ વ્યગાઉ લ-ખવામાં વ્યાવી ગયેલા હોવાથી વ્યહીંઆં લખ્યા નથી.

૧ શ્રી વ્યાચારાંગસૂત્રમાં સિદ્ધાર્થરાજાને શ્રી પાર્શ્વનાથના સંતાનીવ્યા શ્રાવક કહેલા છે, તેમણે જિનપૂજાને વાસ્તે લાખ રૂપીવ્યા દીધા તથા વ્યનેક જિનપ્રતિમાની પૂજા કરીછે વ્યેમ કહ્યું છે. વ્યા વ્યધિકારમાં સૂત્રની વ્યંદર जायेअ વ્યવે શખ્દ છે. તે શખ્દનો ગુજરાતિ ભાષામાં યાગશખ્દ થાયછે વ્યને યાગશખ્દ દેવ પૂજા વાચી છે. વળી તેઓ શ્રાવક હોવાથી તેમને વ્યન્ય યાગનો તંભવ હોયજ નહીં તેથી તેમણું જિનપૂજા કરીછે એ નિઃસંશય વાતછે.

૨ શ્રીસુયઞડાંગસૂત્રમાં જિનપ્રતિમા દેખી **ચ્યાર્ડ્ર**કુમાર પ્રતિ-ભોધ પામ્યા અને દીક્ષા ન લીધી ત્યાં સુધી તેની પૂજા કરી એમ કહેલું છે.

3 શ્રી સમવાયાંગસૂત્રમાં સમવસરણના વ્યધિકારને માટે ક-લ્પસ્તૃત્રની ભળામણું છે તે પ્રમાણું શ્રી વૃહતકલ્પની ભાષમાં સમવ સરણનો વ્યધિકાર વિસ્તારથી છે તેમાં લખ્યું છે કે સમવસરણુ**માં** પૂર્વ સન્સુખ ભાવ વ્યરિહંત ખીરાજે છે વ્યને ત્રણ દિશાવ્યે તેમના પ્રતિબિંબ વ્યટેલે સ્થાપના વ્યરિહંત ખીરાજે છે.

**૪** શ્રી ઠાણાંગસ્ત્રમાં સ્થાપના સત્ય કહીછે.

પ શ્રી ભગવતિસૂત્રમાં તુંગિયાનગરીના શ્રાવકોચ્યે જિન પ્રતિમા પુજ્યાનો વ્યધિકાર છે.

૬ શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાં દ્રાેપ**ીએ જિનપ્રતિમાની સત્તરભેદી** પજા કર્યાનો ચ્યધિકાર છે તે પૂર્વ લખાયેલ છે.

ે ૭ શ્રી ઉપારાગદશાંગસૂત્રમાં ચ્યાણુંદાદી દેશે શ્રાવકોચ્યે જિ-નપ્રતિમા વાંદી પૂજી છે ચ્યેવો ચ્યધિકાર છે, ચ્યેને તે પણુ પૂર્વ લખાયેલ છે.

૮ શ્રી પ્રક્ષબ્યાકરણ સૂત્રમાં સાધુ જીનપ્રતિમાની વૈયાવ**ચ્ચ** કરે એમ કહ્યુંછે.

∉ શ્રી ઉવ્વવાઈ સૂત્રમાં ધણા જીતમંદિરનો અધિકારછે**.** 

્૧૦ તેજ સૂત્રમાં ઔભડ શ્રાવેકે જીનપ્રતિમા વાંધા પૂજ્યા-નો ચ્યધિકારછે.

૧૧ શ્રીરાયપ<mark>રા</mark>હ્યું સૂત્રમાં સૂર્યાભ દેવતાએ જીતપ્રતિમા પ્**છ કહી** છે.

ૈ ૧૨ ોજ સૂત્રમાં ચિત્રસારથી તથા પરદેશી રાજાએ ખેને શ્રાવકોએ જીનપ્રતિમા પજી એવો અધિકારછે.

૧૩ શ્રી જીવાભિંગમ સૂત્રમાં વિજયદેવતા **ગ્યાદિ દેવતાઓ-**એ જીનપ્રતિમા પજયાનો ગ્યધિકારછે.

્૧૪ શ્રી જેસુદ્ધિપ પ<mark>બ</mark>ત્તિ સૂત્રમાં યમક દેવતાદિકોચ્મે પૂ**ભા** કરીછે. સુત્રામાં શ્રા૦ જિનપૂજા કરી કહીછે તે વિષે. ૧૭૭

૧૫ શ્રી દશવૈકાળિક સૃત્રમાં સિઝંભવસૂરી જીનપ્રતિમાંને દેખીને પ્રતિખોધ પામ્યાછે.

૧૬ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનના દરામા ચ્યધ્યયનની નિર્ધુક્તિમાં ગૈા-તમસ્વામી ચ્યષ્ટાપદ યાત્રા કરવાને ગયા ચ્યેમ કહ્યુંછે.

૧૭ તેજ સૂત્રના ૨૯ મા અધ્યયનમાં થइ **શુ**इ मंगल માં સ્થાપના વાંદવી કહીછે.

૧૮ શ્રી નંદિ સૂત્રમાં વિશાળાનગરીની ચ્યંદર શ્રી સુનિ સુવ્રત સ્વામીનું મહાપ્રભાવિક ચુભ કહેલું છે.

૧૯ શ્રી ચ્યનુયોગદાર સત્રમાં સ્થાપના માનવી કહીછે.

૨૦ શ્રી આવશ્યક સૂત્રમાં ભરતચક્રવતિએ જીનમંદિર કરા-વ્યાનો અધિકારછે.'

૨૧ ેતેજ સુત્રમાં વગ્ગુર શ્રાવકે મલિનાથ**હૈ** દેરૂં કરાવ્યુંછે<sup>વ</sup>

૨૨ તેજ સૂત્રમાં પૂષ્પથી જીનપૂજા કર્યે સંસાર લય થઇ જાય ચ્યેમ કહ્યું છે.

ર૩ તેજ સૂત્રમાં પ્રભાવતિ શ્રાવિકાએ છનમંદિર <mark>ખનાવ્યું</mark> છે તથા છનપ્રતિમાની સમીપે નાટક કર્યુંછે<sup>, ર</sup>

૨૪ તેજ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે શ્રેણીકરાજા એકસોને ચ્યાડ સો-નાના જવ દરરોજ નવા ખનાવીને તેનો છનજી સન્સુખ સ્વસ્તિક કરતા હતા.

૨૫ તેજ સૂત્રમાં સાધુ કાયોત્સર્ગમાં જીનપ્રતિમાની પૂજાની મ્યનુમોદના કરેછે એમ કહ્યું છે.

૨૬ તેજ સૂત્રમાં સર્વ લોકમાં જે જીનપ્રતિમાંછે તેને ચ્યાશ-ધવા નિમિત્તે સાધુ તથા શ્રાવકો કાઉસગ્ગ કરે ચ્યેમ કહ્યુંછે.

૨૭ શ્રી વ્યવહાર સૂત્રમાં પ્રથમ ઉદ્દેને જીનપ્રતિમાની ચ્યા-ઞળ ચ્યાળોયણ કરવી કહીછે.

૨૮ શ્રી મહાનિશીય સૂત્રમાં જીનમંદિર ખનાવતાં શ્રાવક

ઉત્કુષ્ટો ખારમા દેવલોક પર્યંત જાય ચ્યેમ કહ્યુંછે. '

રહ શ્રી મહાકલ્પ સૂત્રમાં જીનમંદિરની ચ્યંદર સાધુ શ્રાવક વંદના કરવા ન જાયતો પ્રાયશ્વિત લખ્યું છે.'

૩૦ શ્રી જીતકલ્પ સુત્રમાં પણું તેને લગતો ચ્યધિકારે ે.

૩૧ શ્રી પ્રથમાનુયોગમાં અનેક શ્રાવક શ્રાવિકાઓએ છ⊦ નર્મદિર ખનાવ્યા તથા પૂજા કરી એવો અધિકારછે.

ઈત્યાદિ સંકડો સ્થાનકે જીનપ્રતિમા સંબંધી પૂળ કરવાનો તથા જીનમંદિર ખનાવવા વિગેરેનો વ્યધિકાર પ્રત્યક્ષપણેછે. વળી સર્વે સૂત્રો જોઇને સામાન્ય રીતે વિચારી જોતાં પણ જણાયછે કે ચોથાવ્યારામાં જેટલાં જીનમંદિરો હતાં તેટલાં વ્યાજે નથી કારણ કે સૂત્રોમાં જ્યાં જ્યાં બ્રાવકોનો વ્યધિકારછે ત્યાં ત્યાં न्हायाकय बल्किम्मा વ્યટેલ નાહીને દેવ પૂળ કરી વ્યેવો પ્રત્યક્ષ પાઠ છે. એ ઉપરથી તમામ બ્રાવકોના ઘરમાં જીનગ્રંદિર હતાં વ્યને તેઓ નિરંતર પૂળ કરતા હતા વ્યેમ સિદ્ધ થાયછે.

વળી દરાપૂર્વધારીના શ્રાવક સંપ્રતિરાજાએ સવાલાખ જિન મંદિર ખનાવ્યાં છે તથા સવાક્રોડ જિનર્ભિંખ ભરાવ્યાં છે જેમાંથી હજારો જિનમંદિર તથા જિનપ્રતિમા ચ્યઘાપિ પર્યંત વિદ્યમાન છે. રતલામ, નાડોલ તથા રાતુંજય ગિરનારાદી નગરોમાં તથા તિર્થામાં ઘણુ સ્થાનકે સંપ્રતિરાજાનાં કરાવેલાં જિનમંદિરો દષ્ટીએ પડે છે તેમજ ખીજાં ચ્યેનેક જિનમંદિરો હજારો વર્ષાનાં કરાવેલાં જણાય છે. વળી શ્રી ચ્યાપુજી ઉપર વિમળચંદ્ર તથા વસ્તુપાળ તેજપાળ-ના ક્રોડો રૂપીચ્યા ખરચીને કરાવેલાં જિનમંદિરો જેની રોભા ચ્ય વર્ણ્યિ છે તેવાં વિદ્યમાન છે. જેઠા મંદમતિએ લખ્યું છે કે "કોઈ શ્રાવકે જિનપ્રતિમા પૂજી નથી" તે ઉપરથી તો એમજ જણાય છે કે તેને હૃદય ચક્ષુ તો નહોતાં પરંતુ દ્રવ્યનો પણ ચ્યભાય હેરો કેમકે તેજ કારણથી તેણે પૂર્વાક્ત સૂત્રપાઠ પોતાની દષ્ટીએ દીઠા હેરો નહી.

- EQUES-

૧ જીઓ સૂત્રપાઠ પાને. ૧૮૫ ૨ પાને. ૧૫૩

298

# ર૭ સાવઘકરણી વિષે.

સત્તાવીસમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠો નિભવ લખેછે કે બ્સાવઘકર-ષ્ણીમાં જિનાત્તા નથી" વ્યા લખાણુ એકાંત હોવાથી જેઠા નિભવે મ્યત્તાન દશાએ કરેલું હોય એમ જણાય છે કારણુ કે સાવદ્ય નિ-રવદ્યના ભેદની તેને ખબરજ નહોતી એવું તેના વ્યા પ્રશ્નોત્તરમાં લખેલા ૨૪ બોલ ઉપરથી કલ્પી શકાય છે. જેઠમલજી જે કાર્યમાં હિંસા થતી હોય તેવાં તમામ કાર્યોને સાવદ્યકરણીનાં ગગેુછે પરંતુ કેટલાએક જિનપૂજાદિ કાર્યામાં સ્વરૂપે હિંસા છે પરંતુ વ્યવર્બધે દયા છે; અને વ્યભવ્ય, જમાલીમતિ તથા ડુંઠકો વિગેરે જે દયા પાળે છે તે સ્વરૂપે દયાછે પણ વ્યનુબંધે હિસા છે કેટલીએક ધર્મ કરણીમાં સ્વરૂપે હિસા વ્યને વ્યનુબંધે દયા છે ને તેનું ફળ પણ દયાનુંજ હોય છે. વળી તેવી કરણી વીગેરેમાં જિન્ધર ભગવંતે આત્યા પણ દીધેલી છે, જેમાંના કેટલાક બોલ દ્રષ્ટાંત તરીકે વ્યા નીચે લખેલા છે.

૧ શ્રી ચ્યાચારાંગસૂત્રના ભીજા શ્રુતસ્કંધના ઈર્યા ચ્યધ્યયન-માં લખ્યું છે કે સાધુ ખાડામાં પડી જાવ તો ધાસ વેલડી તથા વક્ષને પકડીને બહાર નીકેબે.

ં ૨ તેજ સુત્રમાં કહ્યું છે કે સાધુ ખાંડ સાકરને ખદલે લુણ્ ચ્યર્થાત મીઠુ વહોરી લાવ્યા હોય તો તે ખાઇ જવું, ખવાય નહી તો સાંભોગિકને વહેંચી દેવું

૩ ોતજ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે રસ્તામાં નદી **ગ્યાવેતો સાધુ ઉતરે**.

૪ તેજ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે સાધુ મૃગપૃચ્છામાં જાઠું ખોલે.

ષ શ્રી સુયંગડાંગ સૂત્રના નવઞા ચ્યર્ધ્યયનમાં કહ્યું છે કે મૃ-ગપૃચ્છા શિવાય સાધુ જાઠું ન ખોલે, ચ્યર્ધાત્ મૃગપૃચ્છામાં ખોલે.

ં ૬ શ્રી ઠાણાંગમૂત્રેના પાંચઞા ઠાણામાં પાંચ કારણે સાધુ ેસાધ્વીને પકડી લે ચ્યેમ કહ્યું છે તેમાં નદીમાં તણાઇ જતી સા-ધ્વીને સાધુચ્યે બહાર કાઢવી ચ્યેમ કહ્યું છે.

૭ શ્રી ભગવતિસ્ત્રમાં ક<sub>હ્યું</sub> છે કે શ્રાયક સાધુને ચ્યસુઝતો

ચ્યને સચિત ચાર પ્રકારનો ચ્યાહાર દેતાં વ્યલ્પ પાપ વ્યને **ઘણી** નિર્જરા કરે.

૮ શ્રી ઉવ્વાઇસૂત્રમાં કહ્યું છે કે સાધુ શિષ્યની પરિક્ષા મા-ટે દોય લગોડે.

૯ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં કહ્યું છે કે સાધુ પડિલેહણા કરે તો તે કાર્યમાં વ્યવશ્ય વાયુકાયની હિંસા થાયછે.

૧૦ શ્રી વહતકલ્પમાં ચરખીનું વિલેપન કરવું લખ્યું છે.

૧૧ ોજ સૂત્રમાં સાધ્વીને કારણે પકડી લેવી કહી છે.

ઇત્યાદિ કેટલાક કાર્યા જેને જેઠો ચ્યેકાંતપક્ષી ુંઢક હોવાથી સાવલ ગણેછે પરંતુ તેમાં પ્રભુની વ્યાસાછે, વ્યને તેથી કર્મબંધ નથી. શ્રી વ્યાચારંગ સૂત્રના ચોથા વ્યધ્યયનના બીજા ઉદ્દેસામાં કહ્યુંછે કે દેખીતું વ્યાશ્રવનું કારણુછે પરંતુ શુદ્ધ પ્રણામ હોવાથી નિ-જરા થાયછે વ્યને દેખીતું સંવરનું કારણુંછે પરંતુ વ્યશુભ પ્રણામથી કર્મબંધ થાયછે.

વળી સમકિતદષ્ટી શ્રાવકોએ પુન્યપ્રાપ્તિ નિમિત્તે કેટલાએક કાર્યા કરેલાંછે, જેમાં સ્વરૂપે હિંસાંછે પરંવુ વ્યવુપંધે દયાછે વ્યને તેઓને દયાવંફળ પ્રાપ્ત પણ થયેલુંછે. વ્યાવા વ્યધિકાર સૂત્રોમાં ધ-ણોછે જેમાંથી થોડાએક વ્યા નીચે લખ્યાછે.

૧ શ્રી શાતાસૂત્રમાં સુખુદ્ધિ પ્રધાને રાજાને સમજાવવા મોટે ગંદી ખાઇનું પાણી સમાધું.

ર શ્રી મક્ષીનાથજીએ છ રાજાને પ્રતિષોધવા નિમિત્તે મો હન ધર કરાવ્યું.

૩ તેમણેજ છ રાજાનો પોતા ઉપરનો મોહ ટાળવા નિ-મિત્તે પોતાના સ્વરૂપ જેવી પૂતળીમાં દરરોજ વ્યાહારના કોળીવ્યા નાંખ્યા જેથી તેમાં હજારો ત્રસ જીવની ઉત્પત્તિ વ્યને વિનાશ થયો.

૪ શ્રી ઉવ્વાઈ સૂત્રમાં કોણીક રાજાએ ભગવંતની ભક્તિ નિ-**ખિત્તે** મહતા ડંખરે સામેયું કર્યું.

પ શ્રી કોણીક રાજાએ દરરોજ ભગવંતના ખપ્યર ત્રંગાવવા માટે માણસોની ૮પાલ ખાંધી. ૬ પરેદેશી રાજાએ દાનશાળા બંડાવી જેમાં કેટલાએક પ્ર-કારનો આરંબ હતો, પરંતુ કેશીકુમારે તેનો નિષેધ ન કરતાં કહ્યું કે હિ પરેદેશીરાજા ! પૂર્વ બનોરા થઇને હવે વ્યબનોરા ન થઇશ.

 પરદેશીરાજાએ કેશી ગણધરને કહ્યું કે હે સ્વામી ! મ્પા-વતી કાલે મારા તમામ રિદ્ધિ અને સ્પાર્ડપર સાથે આવીને સ્પા-પને વંદના કરીશ; અને તેમ કર્યું છતાં કેશીગણધરે નિષેધ ન કર્યા.
( ચિત્ર સારથીએ પરદેશીરાજાને પ્રતિખોધ પમાડવા નિ-

દ ાયત્ર સારયાચ્ય પરદશારાજાન પ્રાતળાય પસાડવા ાન-ભિત્તે કેશી ગણધર પાસે લઈ જવા સારૂ રથ ધોડા દોડાવ્યા.

. હ સૂર્યાલ દેવતાએ જીનભક્તિ નિમિત્તે ભગવંત સ**ઞીપે નૃ**-ત્ય કંયું.

૧૦ દ્રાેપદિચ્યે જીનપ્રતિમાની સત્તરભેદી પુજા કરી.

જેઠા મંદમતિએ ચ્યા પ્રક્ષોત્તરમાં જે જે બોલ લખ્યાંછે તે**માં** પોતાની ઇચ્છા એવો શબ્દ જીનાત્તા શિવાયનું કાર્ય ઠરાવવા માટે લખેલોછે; પરંતુ તેમાંનાં ઘણાં કૃત્યો પુન્ય પ્રાપ્તિને નિમિત્તેજ કરે-લાછે. જેમાંના કેટલાએક નીચે પ્રમાણે કારણ સાથે છે.

૧ કોણીક રાજાએ પ્રભુની વધામણીમાં નિત્ય પ્રત્યે સાડા-ખારહજાર રૂપૈચ્યા દીધા તે જીનભક્તિ નિમિત્તે.

૨ ધણા રાજાઓએ તથા બ્રાવકોએ દિક્ષા મહોત્સવ કર્યા ત જૈનશાસનની પ્રભાવના નિમિત્તે.

૩ કૃષ્ણે દિક્ષાની દલાલી માટે દારકામાં પડહ ફેરવ્યો તે ધર્મ વૃદ્ધિ નિમિત્તે:

૪ ઇંદ્ર તથા દેવતાદિકોંચ્યે જીનજન્મોચ્છવ કર્યો તે ધર્મ પ્રા-ખિત નિમિત્તે. ચ્યે પ્રમાણે શ્રી જંસુદ્વિપ પ્રભત્તિ સત્રમાં કહ્યુંછે.

પ દેવતાવ્યો નદિંશ્વરદ્વિપે વ્યકાઈ મહોત્સવ કરેછે તે ધર્મ પ્રાપ્તિ નિભિત્તે.

૬ જંધાચારણુ તથા વિદ્યાચારણુ લખ્ધિ ફોરવેછે તે જીનપ્ર-તિમાના વંદન નિમિત્તે.

● શંખ શ્રાવેકે સ્વામીવત્સળ કર્યું તે સમકિતની શુદ્ધિ નિ-મિત્તે. એ પ્રમાણે ચ્યલાપિપર્યત સ્વામીવત્સળનો રિવાજ પ્રવર્તેછે; યણા પુન્યવંત શ્રાવકો સ્વધંત્રીની ભક્તિ અનેક પ્રકારે કરેછે. જો જેઠો નિજાવ આ વાતનો એટલે સ્વામીયત્સળ કરવાનો નિષેધ કરે છે અને લખેછે કે તે કાર્યમાં તેની ઈચ્છાછે, જીનાજ્ઞા નથી તો ઢું-ઢકો પોતાના સ્વધંત્રીને જમોડેછે, સંવત્સરીનું પારાણુ જમેછે, પૂ-જ્યની તિથિએ પોસહ કરીને પોતાના જ્ઞુધંત્રીને જમાડેછે, તેમાં તે જેઠો અને તેના ધંત્રાચાર્ય રિખો પાપ માનેછે; કારણ કે તે કા-ર્યમાં હિંસા થાયછે. જ્યારે તેવા કાર્યમાં પાપ માનેછે; કારણ કે તે કા-રાપંથી ભીખમના ભાઇ થઇને તે કાર્ય શા માટે કરતા હશે? શું ન-રેકે જવા મોટે કેરેછે ?

૮ તેતલી પ્રધાનન પોટીલ દેવતાએ સમજાવ્યો તે ધર્મ નિમિત્તે.

હ તિર્ધકર ભગવતે પંષીદાન દીધું તે પુન્યદાન ધર્મ પ્રગટ કરવા નિભિત્તે.

૧૦ દેવતાઓ છનપ્રતિમા તથા દાઢા પૂજેછે તે મોક્ષફળ નિમિત્તે.

ઉપર પ્રમાણે અનેક કાર્યા સમકિત દ્રષ્ટીઓએ કરેલાછે જેમાં મહાપૂન્ય પ્રાપ્તિને તેમજ તિર્થકરની આસા પણુંછે. જો જેઠો મૂઢ-મતિ એકાંત દયાથીજ ધર્મ મોનેછે તો શ્રી ભગવતિ સૂત્રના નવમા શતકમાં કહ્યું છે કે જમાલીએ શુદ્ધ ચારિત્ર પાલ્યું છે, એક માખીની પાંખ પણ દુહવી નથી, પરંતુપ્રભુનું એકજ વચન ઉત્થાપવાથી તેને અહિંસાનું ફળ ન મળતાં હિંસાના ફળની પ્રાપ્તિ થઇ, માટે એમ સમજવું કે જીનાસા શિવાયની દયા તે સ્વરૂપ દયાછે પરંતુ અનુ ખંધે હિંસાછે અને તેથીજ જમાલીની દયા સાફલ્યતાને પામી નથી; તો રે કુમતિઓ ! તેના સરખી દયા તમારાથી પળતી નથી, માત્ર દયા દયા મૂખે પોકારોછો પરંતુ દયા શું છે તે જાણતા નથી, અને ભગવંતનાં વચનો તો અનેક લોપોછો માટે તમારો નિસ્તાર કેવી રીતે થશે તે વિચારી જોજો! ઇતિ.

## ર૮ દ્રવ્ય નિક્ષેપો વંદનીકછે તે વિષે.

ચ્યકાવીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં " દ્રવ્યનિક્ષેપો વંદનીક નથી" એમ ઠરાવવા માટે જેહે નિભવ લખેછે કે ચઉવીશધ્યામાં જો દ્રવ્યજીન વંદાતા હોય તો તેઓ તો ચારેગતિમાં ચ્યવિરતી ચ્યપચ્ચપા**ણીછે** તેને વંદન કેમ થાય ? તેનો ઉત્તર—શ્રીરિખભદેવના સમયમાં સા**ધુ** ચઉવીસધ્યો કરતા હતા તેમાં દ્રવ્ય તિર્થંકર વેવીસને તિર્થકરની ભાવાવસ્થાનું વ્યારોપણ કરીને વંદન કરતા હતા, પરંતુ ચારે ગતિમાં જે વ્યવસ્થાએ હતા તે ચ્યવસ્થાને વંદન કરતા નહોતા.

જેઠો લખેછે કે "ચ્યગાઉના તિર્થકરોના વખતમાં ચઉવીસ**્યો** કહેતી વખત જેટલા તિર્ધકર થઈ ગયા ચ્યને જે વિદ્યમાનછે તેટ-લા તિર્થકરની સ્વુતિ વંદના કરતા હતા" ચ્યા લખાણુ જેઠા નિ**લ**-વવું ચ્યસત્યછે કારણુ કે ચઉવીસથ્યામાં વર્તમાન ચોવીશીના ચો-વીશ તિર્થકરને ખદલે ચ્યોછા તિર્થકરને વંદન કરે એવું કથન કોઇ પણ જૈનશાસ્ત્રમાં નથી.

જેઠાએ શ્રીઅનુયોગદ્ધારમાં આવશ્યકના છ અધ્યયત કહ્યાછે તે ખાબત લખેલીછે તેમાં બીજું અધ્યયન ઉત્કિતના નાંમેછે તે ઉ-ત્કિતના નામ સ્તુતિ વંદના કરવાનુંછે અને કોનું ઉત્કિતન કરવું તે ના ઉત્તરમાં ચઉવીસથ્યો એટલે ચોવીસ તિર્થકરનું કરવું એમ સ મજવું, પરંતુ જેઠા અત્તાનીના લખવા પ્રમાણે ચોવીશનો મેળ નથી એમ સમજવું નહિ, કારણું કે ચોવીશ નહોય તો ચઉવીસથ્યો ક હિવાય નહિ.

ઉપર લખેલી ખાખતના દ્રષ્ટાંત તરીકે જેઠો ડુંઢક લખેછે કે "ત્રી મહાવિદેહમાં એક તિર્યકરની સ્તુતિ કરતા ચહવીસથ્યો થાયછે" વ્યા લખાણ જેડાવું વ્યક્કલહીનપણાવુંછે, કારણ કે તે પ્રમાણે કોઇપણ સિદ્ધાંતમાં કહેલું નથી. વળી મહાવિદેહમાં ચહવીસથ્યો પણ નથી, કારણ કે ત્યાંતો સાધુને જ્યારે દોષ લાગે ત્યારે પડિક્રમી લેવાવુંછે. વ્યા ઉપરથી જેઠાની લખેલી વાત સ્વકલ્પનાનીછે, શા-સ્નોક્ત નથી એમ ઠરેછે. વ્યા ખાખત ખારમા પ્રક્ષોત્તરમાં વિશેષ રીતે લખીને દ્રવ્ય નિદ્ધેપો વંદનીકછે એમ સિદ્ધ કેરલુંછે. ઇતિ. ૨૯ સ્થાપના નિક્ષેપો વંદનીકછે તે વિષે. ઔગણત્રીશમા પ્રક્ષોત્તરમાં જેઠા નિક્ષવે સ્થાપના નિક્ષેપો વંદનીક નથી એમ ઠરાવવા મોટે કેટલીએક બિચ્યા કુયુક્તિ લખીછે. વ્યાહમાં શ્રી દશવૈકાળિક સૂત્રની ગાથા લખીછે તે ગાથાથી તો સ્થાપના નિક્ષેપો સંપૂર્ણ રીતે સિક્ષ થાયછે. યતઃ

संघट्टरत्ता काएण, अहवा उवहिणामपि ॥

रवमेह अवराहं मे, वएडज न पुणोत्तिय ॥१ ८॥ અર્थ. કાયાએ કરીને સંઘટ થાય તથા ઉપધાને સંઘટો થાય ત્યારે શિષ્ય કહે—મારો અપરાધ ક્ષત્રો, વળી ખીજી વખત સંઘટાદિ અપરાધ નહિ કરૂં.

ચ્યા ગાથાના અર્થથી પ્રગટપણે સિદ્ધ થાયછે કે ગુરૂના વસ્ત્ર તથા પાટાદિકેને સંઘટ્ટો કરવાથી પાપછે. આ ઠેકાણે પાટાદિક જો કે અજીવછે તો પણ તે આગાર્યનાછે તેથી તેની વ્યાશાતના ટાળે છે, બાટે તેથી સ્થાપના નિક્ષેપો સિદ્ધ થાયછે અને તે બાબતમાં જેઠા કુમતિની કરેલી કલ્પનાઓ અસત્ય અને બિથ્યાછે.

વળી જીનપ્રતિમા જીનવર એટલે તિર્થકરની કહેવાયછે અને વસ્ત્રાદિક ઉપધી તે ગુરૂ મહારાજાનીછે, મંટે તે બંનેની ભક્તિ ક-રવી તે દેવગુરૂનીજ ભક્તિછે અને તેની જે આશાતના કરવી તે દેવગુરૂની આશાતનાછે.

ચ્યા ઉપરથી સ્થાપના માનવી તથા પૂજવી સત્ય ઠેરેછે.

જેઠો મંદમતિ લખેછે કે "ઉપગરણ પ્રયોગ પરિણુમ્યા દ્રવ્ય છે" તે મહામિચ્યાછે. ઉપગરણના પરિણુમ્યા પુદ્ગળતો કોઇ પણ જૈનશાસ્ત્રમાં કહ્યા નથી, પરંતુ તેને તો મીસા પુદ્ગળ કહ્યાછે માટે ચ્યેમ જણાયછે કે જેઠાને જૈનશાસ્ત્રની કાંઈ પણ ખભરજ નહોતી.

વળી જેઠો લખેછે કે '' જે પૃથ્વી શિલાપક ઉપર ખેસીને ભ-ગવંતે ઉપદેશ કર્યાછે તેજ શિલાપક ઉપર ખેસીને ગૈાતમ, સુધર્મા- શાસનના પ્રત્યનીકેને શિપ્તા દેવા વિષે. 🥂 ૧૮૫

સ્વામી વિગેરેએ ઉપદેશ કર્યાછે."ચ્યાવું કથન કોઇ પણ જૈન સિ-દ્ધાંતમાં નથી તેથી એમજ જણાયછે કે જેઠમલ્લ ટુંઢક મહા મૃષા-વાદી હતો.

જેઠો કુમતિ ચુરના ચરણની ખાખતમાં કુચુક્તિ લખીને પો-તાનો મત સિદ્ધ કરવાનું ધોરેછે પરંતુ તે વ્યસત્યછે, કારણું કે ચુરના ચરણની રજ પણુ પૂજવા યોગ્યછે તો ધરતી ઉપર પડેલા ચુરના ચરણુની રજ પણુ પૂજવા યોગ્યછે તો ધરતી ઉપર પડેલા ચુરના ચરણુનું તો શું કહેવું ? કેટલાવ્યેક દુંઠકો ચુરના ચરણુની રજ મસ્તકે ચડાવેછે વ્યને જેડો નિજાવ તેવ્યોના મતને પણુ મળતો વ્યાવતો નથી તેથી વ્યેમજ સિદ્ધ થાયછે કે તે કોઇ મહાદર્ભવી હતો.

ચ્યા પ્રશ્નોત્તરની છે તેટે કેટલાએક ચ્યયોગ્ય વચન લખીને જેઠા કુમતિએ ગુરૂમહારાજાની ચ્યાશાતના કરીછે ચ્યેને તેથી તેણે સં-સાર સસુદ્રમાં ભટકવાનું એક સાધન વધાર્યુછે.

ચ્યા ખાખત સંબંધી (૧૨) મા પ્રક્ષોત્તરમાં વિશેશ રીતે લ-આયેલુંછે ચ્યને સ્થાપના નિક્ષેપો વંદનીકંછે ચ્યેમ સિદ્ધ કરેલુંછે.

૩૦ શા<mark>સ</mark>નના પ્રત્યનોકને શિક્ષા દેવા વિ**ષે**.

ત્રીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠો મિથ્યાદ્રષ્ટી લખેછે કે "ધંમચ્યપરા-ધીને માર્યાથી લાભ છે ચ્યેલું જૈનધંમીંચ્યો કેહેછે" તેવું ચ્યા લખાણુ ચ્યસત્ય છે, કારણ કે જૈનમતના કોઇ પણ શાસ્ત્રમાં ચ્યેમ લખ્યું નથી કે ધર્મચ્યપરાધીને માર્યાથી લાઅછે, પરંતુ જૈનશાસ્ત્રમાં ચ્યેમ તો લખ્યું છે કે જે દુષ્ટ પુરૂષ જીનસાસનનો ઉચ્છેદ કરવા મોટે, જીનપ્રતિમા ચ્યને જીનમંદીરલું ખંડન કરવા મોટે, મૂનીમહારાજાનો ધાત કરવા મોટે તથા સાધ્વીનું શિયળ ભંગ કરવા મોટે ઉદ્યમવંત હોય, તેને સાધુ પ્રથમ તો ઉપદેશ દેઇને શાંત કરે, જો તે પુરૂષ લોભી હોય તો શ્રાવકો દ્રવ્ય ચ્યાપીને તેવું નિવારણુ કરે, છેવટે કોઈ રીતે ન માને ત્યારે જેવી રીતે તેવું નીવારણુ થાય તેવી રીતે કરવું. યત: શ્રી વીરજીનહસ્તદિસીત ધર્મદાસગણીકૃત ગ્રંથે --

साहुण चेर्आणय, पडिणीयं तह अवन्नवायंच ॥

जिणपत्रयणस्त अहियं, सवथ्थामेण वारेइ॥२४१॥ द्र वली अरवादिकना व्यपराधीगुं निवारख करवुं तेने वैयावय्य

કહીછે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં શ્રી હરીકેશીમૂનિએ કહ્યું છે કે –

पुटांच इणंच अणागयंच, मणपदोसो न मे अथ्यि कोइ ॥ जखाहु वेयावडियं करेति, तम्हाहु

एए निहया कुमारा ॥३१॥

ચ્યા કાવ્યના ત્રીજા તથા ચોથાપદમાં હરિકેશીમૂનિચ્મે કહ્યુંછે કે યક્ષ મારી વૈયાવચ્ચ કરેછે તેણે મારી વૈયાવચ્ચને માટે કુમારને હુણ્યા છે.

આ બાબતમાં જેઠો મૂઠમતિ લખેછે કે ''હરિકેશીમૂનિ છદ્મ-સ્થ ચાર ભાષાના ખોલનારા તેવું વચન પ્રમાણ નહિ.' આ પ્ર-માણેનાં વચનો હીણપુન્યી, મિથ્યાદ્રષ્ટી શિવાય બીજીં કોણ બોલે ? મહોદું આર્ચ્ય છે કે સૂત્રકાર જેનો મહિમા ચ્યને ગુણ વર્ણવે છ, જેમને પાંચ સુમતિ અને ત્રણ ગુપ્તિવાન લખેછે એવા મહામૂનિવું વચન પ્રમાણ નહિ એમ જેઠો નિલવ લખેછે ! પરંતુ આવા લ-ખાણથી તે કુમતિવું વચન કોઈ પણ માર્ગાનુસારીને માન્ય કરવા યોગ્ય નથી એમ ઠેરેછે.

વળી જેઠો લખેછે કે લ્ગ્ગુફને ખાધાકારી જૂ, લીખ, માંકણ વિગેરે ઘણા સુક્ષ્મ જીવો પણ હોયછે તો તેવું પણ નિરાકરણ ક-રવું જોઇએ." તે ચ્યક્કલહીનવું વ્યા લખાણ વ્યસત્ય છે, કારણ કે તેઓ કાંઈ દ્વેષબુદ્ધિથી સાધુને વ્યરાાતા ઉપજાવતા નથી, પરંતુ તે પ્રમાણુ તેમનો જાતિ સ્વભાવ છે વ્યને તે કારણથી ગુરૂમહારાજાને કાંઈ વિશેષ રીતે વ્યશાતા ઉપજવાનો સંભવ નથી મોટે તેના નિ-વારણની કાંઈ જરૂર નથી, પરંતુ પૂર્વે કહ્યા ચ્યેવા દુષ્ટ પુરૂષોના નિવારણની તો વ્યવશ્ય જરૂર છે.

જેઠમક્ષ જેવા ચ્યક્કલહીન રિખોના ચ્યાવા લખાણથી તથા હપેદ્રેશથી ચ્યેમ તો નિશ્વય થાયછે કે તેમની ચ્યારળાનું કોઈ શિયળ

#### શાસનના પ્રત્યનીકેને શિક્ષા દેવા વિષે. ૧૮૭

ખંડન કરે અથવા રિખોને કોઈ પ્રહાર કરે યાવત્ ગરણાંતકષ્ટ ઉપ-ળવે તોપણુ તેના અક્કલહીન ડુંઢકો તે કાર્ય કરનાર માણસને અ-પરાધી ન ગણુ, શિક્ષા ન કરે, અને તેવું કોઈ પણુ પ્રકારે નિવારણુ પણુ ન કરે. આ ઉપરથી ઢુંઢકો તેરાપંથી ભીખમના ભાઈ છે એવું જેઠમક્ષજી સિદ્ધ કરી આપે છે, કારણુ કે તેની શ્રદ્ધા તેઓના જેવીજ છે.

અત્રસ્થળે સત્યની ખાતર જણાવવું જોઇએ છીએ કે ડુંઠકો-ના કેટલાએક ભાગની શ્રહ્યા પૂર્વાક્ત પ્રકારે જેઠા સદશ નથી, તે-ઓ તો ધર્મના પ્રત્યનીકનું નિવારણ કરવું જોઇએ એમ સમજે છે, પરંતુ જેઠોરિખ તો કોઈ મહા પહુળ સંસારી જણાય છે કે જેની શ્રહ્યા તમામ જૈનશાસ્ત્રોથી વિપરીત છે એટવુંજ નહિ પરંતુ તેના ડુંઠકોયી પણ વિપરીત છે.

ચ્યા ખાખતમાં જેઠાએ લખ્યું છે કે બંજો એવી ભક્તિ કરવાનું જીનશાસનમાં કહ્યું હોય તો ખે સાધુને ખાળનાર ગોશાળો જીવતો કેમ ળય ?"એ પ્રમાણે લખ્યું છે પરંતુ એ મૂઢ એટલું પણ સમજ્યો નથી કે તે સમયે વીરભગવંત પ્રત્યક્ષ બંધાજતા હતા અને તેમણે ભાવીભાવ તેમજ દીઠો હતો. આવા આવા ખોટા કુતકા કરવા તે મહામિથ્યાદશીનું કામછે અને તેથી વ્યનંત તંસાર રઝળવાનું પાપ ખંધાયછે.

ચ્યા પ્રશ્નોત્તરને અંતે જેઠાએ શ્રી ચ્યાચારાંગ સૂત્રનો પાઠ નાંખ્યોછે તેમાં એમ જણાવેલુંછે કે સાધુને કોઇ ઉપસર્ગ કરે તો સાધુ તેની ધાત ન ચિંતવે. ચ્યા વાત તો અમે પણ કઝુલ કરીઓ છીએ કારણ કે પૂર્વાક્ત પાઠમાં ખતાવ્યા પ્રમાણે હરીકેશી મૂનિઓ પણ પોતાના હૃદયમાં પ્રાહ્મણોના પુત્રની કિંચિત્ પણ ધાત સિંત-વી નથી. વળી સાધુને પોતાને અર્ધ તો પરિસહ સંહેવાનોજ ધર્મ છે, પરંતુ જો કોઇ શાસનને ઉપક્રવ કરે તો સાધુ તેમજ શ્રાવક છતાત્તા પૂર્વક યથાશક્તિઓ તેવું નિવારણ કરવાને ઉદ્યુક્ત થાય.



# ૩૧ વીશ વહેરમાનના નામ વિષે.

ુંઢકોચ્ચે માનેલા ખત્રીશ સૂત્રમાં વીશ વહેરમાનનાં નામ કોઇ પણ સ્થેબે નથી પરંતુ ડુંઢકો માને છે તે કથાંથી ? વ્યા પ્રક્ષના ઉન્ ત્તરમાં જેઠો ડુંઠક લખેછે કે "તેમે કહોછો તેજ વીશ નામછે એમ નિશ્વય જણાતો નથી, કારણ કે શ્રી વિપાક સૂત્રમાં કહ્યું છે કે ભ દ્રનંદી કુમારે પ્રવભવે મહાવદેહ તેત્રમાં ધુંડરગિણીનગરીમાં જીગ-માહુ જીનને પ્રતિલાભ્યા વ્યને તેમે તો પુંડરગિણી નગરીમાં શ્રી મંદિરસ્વામી કહોછો તે કેમ મળરો ?" તેનો ઉત્તર – શ્રી મંદિરસ્વા <mark>ત્રી</mark> પુષ્કળાવતી વિજય માંહેની પુંડરગિણી નગરીમાં જન્મ્યોઝે ત સત્યછે પરંતુ જે વિજયમાં જીગમાહુજીન વિચરેછે તે વિજયમાં શું પુંડરગિણી નોંગ નયરી નહીં હોય ? ચ્યેક નાંગની ઘણી નગરીચ્યો એપક દેશમાં હોયછે. જેમ કાઠીવ્યાવાડ સરખા નાના પ્રાંતમાં પણ ચ્ચેક નામનાં ઘણાં શહેરો વિદ્યમાનછે તો તેવા દેશમાં જુદી જુદી વિજયમાં એક નામની નગરીઓ હોય તેમાં કાંઈ અપ્સર્ધ નયી, માટે જેઠમક્ષઝની કેરેલી કુયુક્તિ ખોટીછે વ્યને જૈન શાસ્ત્રાનુસારે વીશ વહેરમાનનાં જે નામ કહેવાય છે તે ખરાંછે. વળી જેઠો હાલમાં કહેવાતાં વીશ નામ ખરાં જાગુતો નથી તો કર્યા વીશ નામ ખરાંછે તે કેમ ખતાવ્યું નથી ? પરંતુ કચાંથી ખતાવે, ફક્ત જીનપ્રતિમાના દ્વેષથીજ સર્વ શાસ્ત્રો ઉથાપ્યાં તેમાં વહેરમાનની વાત પગ ગઈ તો હેવે ક્યાંથી લાવીને નાંખે ? જ્યારે ખોલવાનો કાંઈ પગુ લાગ ર ઑ નહિ ત્યારે પછી ખરાં નામને ખોટાં ઠરાવવા માટે લુમાડાના વ્યા-ચકા બર્યાછે, પણ તેથી તેના ખોટા પંચતી કાંઇ પશુ સિદ્ધિ થઈ નથી અને થવાની પણ નથી.

વળી ડુંઢકો ખત્રીરા સૂત્રમાં જે વાત નથી તેતો માન્ય કરતા નથી તો ચ્યા વાત પણું તેચ્યોચ્યે માન્ય કરવી ન જોઇચ્યે ચ્યેઠેલે વીરા વહેરમાન પણ ન માનવા જોઇચ્યે, પરંતુ ડુંઢકો તેમ ન કરતાં હલટા તેમાંના કેટલાચ્યેક રિખો વીશ વહેરમાનની સ્તુતિ કેરેછે, નેડકળાચ્યો કેરેછે પરંતુ શા ચ્યાધારથી કેરેછે તે ખતાવવાના તેની પાસે કાંઈ પણુ સાધન નથી. ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ સાધુ તથા શાન નથી તે વિષે. ૧૮૯

જેઠો હીણપુન્યી ચ્યા પ્રશ્નોત્તરની છેવટે લખેછે કે ''ચ્યા વાત માં ચ્યમોરે કાંઇ પણ પક્ષપાત નથી''. ચ્યા તેણે કેવું લખ્યુંછે કે જ્યારે કોઇ હથીયાર હાથમાં રહ્યું નહીં, ખજ્નેહાથ હેઠા પડ્યા ત્યારે શરણે ચ્યાવવા માટે ચ્યાજીજી કરેછે પણ તે સઘળો તેણે માયા જાળનો કુંદ રચ્યોછે.

૩૨ ચૈત્ય શબ્દનો અર્થ સાધુ તથા જ્ઞાન

# નથી તે વિષે.

ખત્રીશમા પ્રશ્નોત્તરની વ્યાહ્યમાં ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ સાધુ ઠરાવ-વા માટે જેઠા કુમતિએ ચોવીશ બોલલખ્યા છે, પરંતુ તે તમામ જાઠા છે કારક્ષુ કે ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ સૂત્રમાં કોઇ જગ્યાએ સાધુ કહ્યો નથી. જેઠાએ ચોવીરો ખોલમાં ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ દેવેલ્ર વેફ્લ એ ચ્યે શખ્દના અર્થમાં ચૈત્ય શખ્દનો અર્થસાધુ અને અરિહંત એવો કર્યા છે પરંતુ તે ખેલ અર્થ ખોટો છે. કોઈ પણ સૂત્રની ટીકામાં અથવા ટબામાં તેવો અર્થ કેરેલો નથી. તેનો અર્થ તો ઇષ્ટદેવ જે અરિહંત તેની પ્રતિમાની જેમ પજ્ઞ્યુવાસામિ એટલે રોવા કરૂં એમ કેરેલો છે પરંતુ કેટલાએક ડુંઠકોએ પુસ્તકોમાંના અક્ષર હરતાળથી બૂસી નાંખીને નવા મનમાનતા અર્થ લખી દીધા છે પણ તે માનવા યો-અ નથી.

વળી કોઇ કોયમાં પણ તે શખ્દનો સ્પર્ધ સાધુ કર્યા નથી તેમ તિર્થકર પણુ કર્યા નથી; કોયમાં તો કહ્યુંછે કે चૈત્યંजિનૌकजિ નર્ષિંચ, चૈત્યોાजિનસમાતરુ એટલે સૈત્ય શખ્દે જીનમંદિર, જીન પ્રતિમા તથા ચોતરાબંધ વૃક્ષ સમજવું; તે ઉપરાંત કોઇ પણુ વ-સ્વુનું નામ ચૈત્ય નથી. વળી ત્રેવીશમા તથા ચોવીશમા બોલમાં આનંદ તથા સંપડનો વ્યધિકાર કેરવીને લખ્યોછે તે બાબત સો-ળમા તથા સત્તરમા પ્રક્ષમાં વ્યગાઉ અમે લખી ગયા છીએ. ડુંઢકો ચૈત્ય શખ્દનો અર્ધ સાધુ કહેછે પરંતુ સત્રમાં તો કોઇ જગ્યાએ

#### સગદિત સલ્યોહાર.

સાધુને ચૈત્ય કહીને બોલાવ્યા નથી. निगंथाणवा, निगंथिणवा વ્યેઞ કહ્યુંછે, साहुवा, साहुणिवा ચ્યેઞ કહ્યુંછે, તેમજ મિखुवा મिखुणिवा ચ્યેમ પણ કહ્યુંછે પણ चैत्यवा, चैत्यानिवा ચ્યેલું તો ચ્યેક પણ ઠેકાણું લખ્યું નથી. વળી ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ સાધુ હોય તો તે ચૈત્ય શખ્દ સ્ત્રીલીંગે તો બોલી શકાતો નથી ત્યારે સાધ્વીને શું કહેલું તે બતાવો.

વળી મહાવીર સ્વામીના ચઉદહજાર સાધુંછે એમ સૂત્રમાં કહ્યું પણ ચઉદ હજાર ચૈત્ય ન કહ્યા, રિષબદેવના ચોરાશી હજાર સાધુ કહ્યા પણ ચોરાશી હજાર ચૈત્ય ન કહ્યા, કેશીગણધરેને પાં-ચરો સાધુનો પરિવાર કહ્યો પણુ ચૈત્યનો પરિલાર ન કહ્યો—એવી રીતે સૂત્રોમાં અનેક જગ્યાએ આચાર્યની શોયે આટલા સાધુ વિ-ચરેછે એમ તો કહ્યું છે પણ કોઇ જગ્યાએ આટલા ચૈત્ય વિચરેછે એમ નથી કહ્યું. ફક્ત ડુંઠકો નિભવ સદશ સ્વમતિ કલ્પનાથી ચૈત્ ત્ય શખ્દનો સાધુ એવો અર્થ કેરેછે પણ તે અસત્યછે.

વળી જેઠા ગ્યે જેજે ખોલની અંદર ગૈત્ય શખ્દનો અર્થ સાધુ કર્યો છે તે અર્થ ફક્ત શખ્દના યથાર્થ અર્થ જાણવાવાળા પુરૂષ જોશે તો જણાશે કે તેનો કેરેલો અર્થ વિભક્તિ સાથે વાક્ય ત્રેળવણીમાં કોઈ પણ રીતે મળતો આવતો નથી. વળી જ્યારે સઘળી જગ્યાએ દેવર્ઝ चેइ ગં નો અર્થ સાધુ અથવા તિર્થંકર એવો ઠરાવેછે તો શ્રી ભગવતિ સૂત્રમાં દાઢોને અધિકારે ભગવતે ગાતમસ્વામી પ્રત્યે કહ્યું છે કે "જીનદાઢાઓ દેવતાઓએ પૂજવા યોગ્યછે યાવત્ દેવર્ઝ વેદ્દર્ઝ પડ્ગ્વાસાામ એવો પાઢછે તો તે જગ્યાએ હુંઢકો चેદ્દ્ રાખ્દનો અર્થ શું કરશે ? જો 'સાધુ' એવો અર્થ કરશે તો તે ઉપમા દાઢાની સાથે અથદિતછે અને જો 'તીર્થકર' એવો અર્થ કરશે તો દાઢા તીર્થકરની સદશ શેવા કરવા યોગ્ય થશે. જો કે દાઢાતિર્થકરની હોવાથી તે તેમની સદશ શેવા કરવા યોગ્ય છે પરંવુ તે જગોએ તો દાઢાને જીનપ્રતિમા સદશ શેવા કરવા યોગ્ય કહેલી છે અને તેથી ચેદ્દર્ઝ શખ્દનો અર્થ અર્થ અમારા પૂર્વાક્ત કથન પ્રમાણેજ ખરોછે. સ ેચેત્ય શખ્દનો ચ્યર્થ સાધુ તથા **ત્તાન નથી તે વિષે**∉ ૧૯૧

ષષ કે પૂર્વાચાર્યાએ તેજ ચ્પર્ધ કહેલોછે. ડુંઢકો સ્વમતિ કલ્પનાથી ચ્પર્થ ફેરવવા ધોરેછે પરંતુ કરી શકતો નથી.

રપ થી રહ સુધીના પાંચ ભોલમાં ચૈત્ય શખ્દનો અર્ધ તાન ઠરાવવા માટે જેઠા મંદમતિએ કુયુક્તિઓ કરી છે પરંતુ તે ભિથ્યા છે કારણ કે સૂત્રમાં સાનને ચૈત્ય કહેલું નથી. તંદિસૂત્ર વિગેરે જે જે સૂત્રોમાં સાનનો અધિકાર છે ત્યાં ત્યાં સાનના અર્થને વિષે नाण શખ્દ વાપરેલો છે જેમ नाणં पंचविहं पन्नत्तं એમ કહ્યું છે પરંતુ चेइअं पंचविहंपन्नत्तं એમ કહ્યું નથી. વળી સૂત્રોમાં જ્યાં જ્યાં સાની સૂનીમહારાળઓના અધિકાર છે ત્યાં ત્યાં मइनाणी, सुअनाणी, उद्दीनाणी, मणपज्जवनाणी, केवल्लाणी એ-મ કહ્યું છે પરંતુ એક પણ સ્થળે मइचैत्यी, सुअचैत्यी, उद्दी चैत्यी, मणपज्जवचैत्यी, केवलचैत्यी એમ કહ્યું નથી.

વળી જ્યાં જ્યાં ભગવંતને તથા સાધુઓને વ્યવધિજ્ઞાન, મન પર્યવશાન તથા કેવળશાન ઉપજ્યાનો વ્યધિકાર છે ત્યાં ત્યાં જ્ઞાન ઉપજ્યું વ્યો કેવળચૈત્ય ઉપજ્યું ચ્યેમ કોઈ ઠેકાણે કહ્યું નથી. વળી સમ્યકદ્રષ્ટી શ્રાવક વિગેરેને જાતિ સ્મરણ તથા વ્યવધિજ્ઞાન ઉપ-જ્યાનો વ્યધિકાર સૂત્રોમાં જ્યાં જ્યાં છે ત્યાં ત્યાં તે જ્ઞાન ઉપજ્યું વ્યેમ તો કહ્યું છે પરંતુ જાતિસ્મરણ ચૈત્ય ઉપજ્યું, વ્યવધિચૈત્ય ઉપજ્યું વ્યો કહ્યું છે પરંતુ જાતિસ્મરણ ચૈત્ય ઉપજ્યું, વ્યવધિચૈત્ય ઉપજ્યું વ્યો કહ્યું નથી. પૂર્વાક્ત પ્રકારે જોતાં સૂત્રોમાં કોઈ પણ જગોવ્યે જ્યાને ચૈત્ય કહેલું નથી ચ્યેમ સિદ્ધ થાયછે માટે વ્યા ભાખતમાં જેઠાની કુયુક્તિ નિષ્કૂળ થાયછે.

ચૈત્ય શખ્દનો જ્ઞાન અર્થ ઠરાવવા માટે જે ખોલ લખ્યા છે તેના કરીથી વિસ્તાર સાથે પ્લલાસા લખતાં જણાવીએ છીએ કે છવીશમા ખોલમાં જંયાચારણુ મૂનીને અધિકારે चेइआइ वंदित्तए એપેવો શખ્દ છે તેનો અર્થ જેઠા નિભવે વિતરાગને વાંઘા ઠરાવ્યો છે તે ખોટો છે પરંતુ વિતરાગની પ્રતિમાને જંયાચારણુ વાંદી એ અર્થ ખરો છે. વ્યા ખાખત દસમા પ્રશ્નોત્તરમાં વિશેષ રીતે લખ્યું છે.

ર૭ મા ખોલમાં જેડાએ ચમરંદ્રને આળાવે ગરિદંતેવા, ગ-રિદંતचે દ્વગાળીવા અને ગળગારેવા એવો પાઠ છે એમ લખ્યું છે તે પાઠથી તો પ્રત્યક્ષ રીતે चે દ્વગં શખ્દનો અર્ધ પ્રતિમા' સિદ્ધ થાયછે કારણ કે તે પાઠમાં સાધુ પણ જીદા કહ્યોછે. અને અરિદંત પણ જીદા કહ્યા છે તેમજ चે દ્વગં કહેતાં જિનપ્રતિમા પણ જીદી કહી છે માટે આ બાબતમાં બીજો કાંઈ પણ અર્થ થઈ શકે એમ નથી તે છતાં જેઠા કુમતિએ તે ત્રણે ખોલનો અર્થ એકલા અરિ-હંતજ જાણવા એવો કર્યા છે તે પ્રત્યક્ષ રીતે તેની મૂખતા બતાવે છે. કોઈ સાધારણ માણસ ફક્ત શખ્દાર્થનો જાણનાર પણ કહી શકે કે આ ત્રણે બોલનો અર્થ એકલા અરિદ્વંત એવો કરનાર કોઈ મુર્ખ શિરોમણિ હશે.

જેઠો લખેછે કે 'પૂર્વાક્ત પાઠમાં ચૈત્ય શખ્દે જીનપ્રતિમા હોત ચ્યને તેવું શરણુ લઇ ચર્મરેંદ્ર સુધર્મા દેવલોક સુધી જઇ શકતો હોત તો ત્રીઝેલોકે, દિપસસુંદે, શાશ્વતી પ્રતિમા હતી; ઉર્ધલોકે મે-₹પર્વતે તથા સુધર્મા વિમાને સિહ્લાયતનમાં નજીકજ શાશ્વતી પ્રતિમા જીતી તે છતાં જ્યારે સુધર્મા ડીંદ્રે તેની ઉપર વજુ ગુક્યું ત્યારે તે **છ**નપ્રતિમાની શરણે ન ગયો ચ્યને મહાવિર સ્વોમીને શરણે કેમ **ચ્યા**વ્યો <sup>૧</sup>" તેનો ઉત્તર—ચ્યા પ્રક્ષ જેઠા કુમતિચ્ચે ભદ્રીક ઝેવોને ક્રમાવવા માટે જાળરૂપ ગુંથેલછે પરંતુ તેનો ખુલાસો તો પ્રત્યક્ષછે કે જેવું શરણ લઇને ગયો હોય તેને શરણે પાછો વ્યાવે. ચમરંદ્ર મહા વીરસ્વામીનું શરણ લઇને બયો હતો તેથી તેમને શરણે આવ્યો છે. જેઠા કુર્ગતિના કહેવાનો વ્યાશય વ્યવોછે કે હતેને આવતાં રસ્તામાં <mark>ય</mark>જીી શાશ્વતી પ્રતિમાને સિદ્ધાયતન હતા તો પણ તેને શરણે ગયો નહીં મોટે ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ જીનપ્રતિમા નહીં અને તેવું શરણ પણુ નહીં." તેનો ઉત્તર—રસ્તામાં જીનપ્રતિમા હતી તેને શરણે ચ-**મરેંદ્ર** ન ગયો પરંતુ માર્ગમાં શ્રી મંદીરસ્વામી તથા બીજા વીરો વિહરમાન વિચરતા હતા તેની શરણે પણ ચર્મરંદ્ર ગયો નથી ત્યોર

ચૈત્ય શખ્દનો અર્ધ સાધુ અને જ્ઞાન નથી તે વિષે. ૧૯૩

તે જેઠાના અને ખીજા ડુંઢકોના કંદુવા પ્રમાણે તો વિહરમાન તિ-ર્થકર પણ તેને શરણ કરવા યોગ્ય નહીં હોય. પણ સમજવાવું તો અમેછે કે વ્યરિહતવું શરણ લઇને ગયો હોય તો વ્યરિહતની સ-ગીપે પાછો વ્યાવે, વ્યરિહતની પ્રતિમાવું શરણ લઇને ગયો હોય તો વ્યરિહતની પ્રતિમા સમીપે વ્યાવે, વ્યને ભાવી વ્યાત્મા વ્યણ-ગારવું શરણ લઇને ગયો હોય તો તેની સમીપે વ્યાવે. વ્યા બાબતમાં જઠાવ્યે જે ખોટો વ્યર્થ કંપોછે તે તેની પ્રત્યક્ષ મૂર્ખાઇછે વ્યને તેણે છનપ્રતિમાનો નિષધ કરવાને માટે વ્યસત્ય વ્યર્થ કરવાનો વ્યાપારજ માંડેલોછે વ્યેમ જણાયછે. વળી જીવ્યો તેની વ્યક્તલની પ્લગી! કે વ્યા બાબતમાં તો ઘણી જગાવ્યે સિદ્ધાયતનછે વ્યને તેમાં સાશ્વતી છનપ્રતિમાછે વ્યેમ કપ્લ કરેછે વ્યને પૂર્વ નવમા પ્રક્ષોત્તરમાં તો સિદ્ધાયતનજ નથી વ્યેમ કંદુછે. વ્યાવી રીતે તેનાં વ્યસત્ય વયનો વારંવાર સ્ખળના પ્રતે પોયેછે.

ર૮ મા ખોલમાં બ્લનને પણુ ચૈત્ય કહ્યુંછે" એમ જેઠો કુમ તિ લખેછે પરંતુ જે વનમાં જક્ષ વિંગેરેતું મંદીર હોયછે તેજ વનેને સૂત્રોમાં ચૈત્ય કહેલુંછે બીજા વનેને સૂત્રોમાં કોઈ પણુ જગાઓ ચૈત્ય કહેલું નથી તો એ ઉપરથી પણુ ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ જ્ઞાન થતો નથી.

રહ મા ખોલમાં જેઠમલજી લખેછે કે 'જક્ષને પણ ચૈત્ય કલ્લોછે" આ લખાણ વ્યસત્યછે કેમકે સૂત્રમાં જક્ષને કોઈ પણ સ્થાનકે ચૈત્ય કહેલ નથી. જો કહેલા હોય તો પોતાનો મત સ્થા-પન કરવાને ઇચ્છનારે સૂત્રપાઠ લખીને તે વાતનું સ્થાપન કરવું જો ઇચ્ચે. જેઠમલજીએ સૂત્રપાઠ લખ્યા શિવાય મનમાં ચ્યાવ્યું તેમ લખી દીધેલુંછે.

૩∍ તથા ૩૧ મા ખોલમાં મહાદુર્મતિ જેહો લખેછે કે "મ્મા-રંભને ઠામે તો ચૈત્ય શખ્દનો ચ્પર્થ પ્રતિમા પંચુછે" જીમ્પો તેની દેષ સુદ્ધિ ! કે જે જે જગાએ જીનપ્રતિમાની ભક્તિ, વંદના તથા સ્તુતિ વીગેરેના ચ્યધિકારો સૂત્રોમાં પ્રત્યક્ષેછે તે તે જગાએ ચૈત્ય શખ્દનો ચ્યર્થ પ્રતિમા નથી ચ્યેમ કહેછે; અને ચ્યારંભના સ્થાનકમાં તો ચૈત્ય ચ્યેટલે પ્રતિમા કરાવેછે, વ્યાતો નિઃકેવળ જીનપ્રતિમા ઉપર-નો દેવ દર્શાવવા માટેજ તેની જીન્હા ઉપર ખરજ ધઇ હશે ચ્યેમ જણાયછે કારણ કે જે ત્રણુ બાખતમાં ચૈત્ય શખ્દનો અર્થ પ્રતિમા કરાવેછે તે ત્રણુ બાખતનો પ્રત્યુત્તર વ્યગાઉના પ્રક્ષોત્તરમાં વિગત સાથે લખી ગયા છીચ્યે તેથી વ્યત્રે લખતા નથી. જો કે જેઠા યુઠ-મતિવ્યે તો વ્યકની ચેક વાત વારંવાર લખીને તથા મનકલ્પનાનાં વાક્યો જગા જગાવ્યે વાપરીને ફક્ત ચોપડી વધારવાનો વ્યને જીન પ્રતિમાનું ઉત્થાપન કરવાનોજ ઉદૃેરા રાખેલોછે પરંતુ તેમ કરવું તે મહાયુર્ખ અને ભારેક્રીનું લક્ષણ છે.

૩૨ મા ખોલમાં ચૈત્યશખ્દનો સ્પર્ધ પ્રતિમા છે સ્પેમ જેઠમેલે પ્રમાણુ કરેલું છે. જો કે સ્પા બાબતમાં પણુ તેણુ તો કપટજ વા-પરેલું છે તોપણુ તેવી ખાબતમાં લખાણુ કરીને ફોગટનો ગ્રંથ વ-ધારવો તે સ્પયુક્ત જાણીને કાંઈ લખતા નથી.

્યૂર્વાક્ત સર્વે હકીંકત ધ્યાનમાં લઇને નિષ્પક્ષપાતપણે વિચાર કરશે તેને ખાત્રીબંધ સમળ્યરો કે ટુંઢકો ચૈત્યરાખ્દનો અર્થ સાધુ અને સાન ઠરાવેછે તે અસત્ય છે.

ACCIÓNESS-

૩૩ જિનપ્રતિમા પૂજ્યાના ક્રળ સૂત્રોમાં

### કહ્યાંછે તે વિષે.

તેત્રીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠો નિભવ લખેછે કે "સૂત્રોમાં દસ સમાચારી, તપ, સંયમ, વૈયાવચ્ચ વિગેરે ધર્મકરણીના કલતો કહ્યાં છે પરંતુ જીનપ્રતિમાંને વંદન પૂજન કરવાના ફલ સૂત્રમાં કહ્યાં નથી". ઉત્તર—જેઠાકુમતિનું વ્યા લખાણ તદન વ્યસત્ય છે ; સૂ-ત્રોમાં જીનપ્રતિમાને વંદન પૂજન કરવાનાં ફલ ઘણી જગ્યાવ્યે ક-હેલ છે. તીર્થકર ભગવંતને વંદન પૂજન કરવાથી જે ફલની પ્રાપ્તિ છે તેવા જ ફલની પ્રાપ્તિ જીનપ્રતિમાના વંદન પૂજનથી છે, કારણ કે જીનપ્રતિમા વ્યને જીનવર સમતુલ્ય છે વ્યને પ્રતિમાદારાવ્યે તીર્થ- જીનપ્રતિમા પૂજ્યાના કળ સૂત્રોમાં કહ્યાછે તે વિષે. ૧૯૫

કર ભગવંતનીજ પૂજા છે. એ પ્રમાણે જીનપ્રતિમાની ભક્તિ કર ્વાથી ફલ પ્રાપ્તિના દ્રષ્ટાંતો સૂત્રોમાં ઘણું છે તેમાંથી કેટલાંએક ચ્યા ઠેકાણે લખ્યાં છે.

્ર્ૈર શ્રી જીનપ્રતિમાની ભક્તિથી શ્રી શાંતિનાથજીના જેવે તીર્થકરગોત્ર ખાંધ્યું છે. ચ્યા કથન પ્રથમાવુયોગમાં છે.

૩ थइ **યુइ**यमंगळ અર્થાત્—સ્થાપનાની સ્તુતિ કરવાથી છવ સુલભખોધી થાયછે. આ કથન શ્રી ઉત્તરાધ્યયનમાં છે.

૪ જીનબક્તિ કરવાથી છવ તીર્થકરગોત્ર બાંધેછે. ચ્યા કથન શ્રી સાતાસૂત્રમાં છે. જીનપ્રતિમાની જે પૂજા છે તે તીર્થકરનીજ છે ચ્યને તેથી વીશસ્થાનક માંહેવું પહેલું સ્થાનક ચ્યારાધાય છે.

પ તીર્થકરનું નામગોત્ર મૂણવાનું મહાકલછે ચ્યેમ શ્રી ભ-ગવતિસૂત્રમાં કહ્યું છે ગ્યને પ્રતિમામાંતો નામ ચ્યને સ્થાપના બંને છે તો તેના દર્શનથી ચ્યને પૂજાથી ચ્યત્યંત કલ છે.

૬ છનપ્રતિમાની પૂજેગથી સંસારનો ક્ષય થઇ જાયછે **એમ** શ્રી અ્યાવશ્યક સવમાં કહ્યું છે.

૭ સર્વલોકમાં જેટલી ચ્યરિહંતની પ્રતિમા છે તેનો કાઉસ-ગ્ગ ખોધબીજના લાભાર્થે સાધુ તથા શ્રાવક કેરે ચ્યેમ શ્રી ચ્યાવ-શ્યક સુત્રમાં કહ્યું છે.

૮ જીનપ્રતિમાને પૂજવાથી મોક્ષફલની પ્રાપ્તિ થાયછે એમ શ્રી રાયપશેણીસૂત્રમાં કહ્યું છે.

૯ જીનગંદિર **ખનાવવાવાળા ખારમાદેવલોક સુધી જાય ચ્યેમ** શ્રી મહાનિસીયમુત્રમાં કહ્યું છે.

૧૦ શ્રેણીકરાજાએ જીનપ્રતિમાના ધ્યાનથી તીર્થકરગોત્ર ભાંધ્યું છે; ગ્યા કથન શ્રી યોગશાસ્ત્રમાં છે.

૧૧ શ્રી ગુણુવર મહારાજાના સત્તર પૂત્રે સત્તરબેદમાંથી ચ્યેક ચ્યેક પ્રકારે જીનપૂજા કરોછે ચ્યને તેથી તેજભવમાં મોક્ષે ગયા છે. ચ્યા ચ્યધિકાર શ્રી સત્તરબેદી પજાના ચરિત્રમાં છે ચ્યેને સત્તરભેદી પૂજા શ્રી રાયપરોણી સ્વમાં કહેલી છે.

્રિયાદિ અનેક સ્થાનેકે જીનપ્રતિમા પૂજવાનું મહાકળ કહેલું છે માટે જેઠા કુમતિની લખેલી તમામ વાતો સ્વમતિ કલ્પનાનીછે. જેઠા હીન પૂન્યીએ દ્રાપદીએ કરેલી જીનપ્રતિમાની પૂજાની બાબતમાં આ ઠેકાણું કેટલીએક કુયુક્તિઓ લખીછે પણ તે સર્વેનો પ્રત્યુત્તર અગાઉ (૧૯) મા પ્રક્ષોત્તરમાં લખી ગયા છીએ.

જેઠો કુમતિ લખેછે કે પાણી, કળ, કુલ, ધુપ, દીપ વિગેરેના ભગવંત ભોગી નથી તો જેઠાની સદશ શ્રદ્ધાવાળા ડુંઢકોને સ્પંત્રે પૂ છીએ છીએ કે તેમે ભગવંતને વંદના નમસ્કાર કરોછો તો શું પ્રગ્રુ વંદના નમસ્કારના ભોગીછે ? શું પ્રભુ એમ કહેછે કે મેને વંદના નમસ્કાર કરો ? જેમ ભગવંત વંદના નમસ્કારના ભોગી નથી સ્પંતે પોતે કહેતા પણ નથી કે તમે મેને વંદના નમસ્કાર કરો, તેમજ પાણી, કળ, કૂલ, ધુપ, દીપ વિગેરેના પ્રભુ ભોગી નથી તેથી પો-તે કહેતા નથી કે મારી પૂજા કરો, પરંતુ તે કાર્યમાં તો કરવાવાળા-ની ભક્તિછે, મહાલાભનું કારણછે, સમકિતની પ્રાપ્તિ કરાવેછે સ્પંને તેથી ઘણા છવો ભવ સગ્રદ્રનો પાર પામ્યાછે, એમ શાસ્ત્રોમાં ક-હેલુંછે તેથી તેમાં છનેશ્વરની સ્પાત્તાપણછે. ઇતિ.

૨૪. મહિઆ શબ્દનો અર્થ.

શ્રી લોગસ્સમાં कित्तिय वंदिय महिआ એવો પાઠ શ્રી આવશ્યક સૂત્રનોછે તેમાંના પહેલા ખે શખ્દનો અર્થ "કિર્ત્યા અને વાંઘા" એવોછે એપ્ટલે તે ખે શખ્દો ભાવ પૂજા વાચીછે અને ત્રી-જા શખ્દનો અર્થ પૂષ્પાદિકથી પૂજા કરવાનો છે એટલે તે દ્રવ્ય પૂ-જા વાચીછે. ટીકાકારોએ તથા પ્રથમ ટપ્પાના કર્ત્તાઓએ પણુ એવોજ અર્થ લખેલોછે; પરંતુ કેટલીએક પ્રતોમાં દુંદકોએ સત્યાર્થ કુરવી નાખીને મનકલ્પિત અર્થ લખ્યોછે; તે પ્રમાણુ જેઠો નિજાવ પણ આ પ્રક્ષમાં 'મહિઆ' શખ્દનો અર્થ "ભાવપૂજા" ઠરાવે છે પણ તે અસત્યછે.

વળી જેહો નિભવ કહે કરીને શ્રાવકો પૂજા કરેછે તેમાં હિ સા ઠરાવેછે તે વ્યસત્યછે, કારણ કે તે યુષ્પ પૂજાથી તો શ્રાવકોવ્યે **પુષ્પની** દયા પાળીછે. વિચારો કે માળી કુલની છાખડી લઇને વે-ચવા ખેઠેલોછે તેવામાં શ્રાવક નીકેળ, તે વિચારે કે પુષ્પોને વેશ્યા લઇ જશે તો પોતાની સબ્યામાં નાંખીને તેની ઉપર શયન કરશે મ્મને તેમાં કેટલીએક કદર્શના પણુ થેરો, કોઇ વ્યસની લઈ જશે તો કુલના ગોટા કરીને સુંધરો, ઞાળા કરીને ડોકમાં નાંખરો વ્યતે ક્યાં તો તેવું મંદેન કરશે, કોઇ શ્રીમંત ગૃહસ્થ લઇ જશે તો તે પણ ેતેનો યથેચ્છ ભોગ કરશે અને સ્ત્રીંઓના માથામાં ગુંથાશે, **જો** આતરના વેપારી લઈ જશે તો ચુલા ઉપર ચડાવી તેનું અત્તર કા-**હેરો,** તેલના વેપારી લઈ જશે તો કુલિલ તેલ વિગેરે ખનાવવા**માં** ેતેને ઘણી વિટંખના કરશે, ઈત્યાદિ ચ્યનેક વિટંખનાનો સંભવ હો-વાથી પ્રાપ્ત થયાની વિટંખના દુર કરવા માટે તેમજ **ચ્યરિહુંતની** અક્તિરૂપ શુદ્ધભાવના નિમિત્તે તે કુસુમ (શ્રાવક) ખરીદ કરીને જી**ન** પ્રતિમાની સમીપે ચડાવેછે, જેથી વ્યરિહંત દેવની ભક્તિ થાયછે **ચ્યને** કુલોની પણ દયા પંબેછે.

જેશે કુમતિ લખેછે કે "ગણધરદેવ સાવઘ કરણીમાં વ્યાત્તા ન વ્યાપે," પરંતુ સાવઘ કરણી કોને કહેવી ? અને નિર્વધ કરણી કોને કહેવી? તેવું જેશને વ્યને તેના ઢુંઢકને ભાન હોય તેમ જણાતું નથી, જીનપૂજા વિગેરે કરણીને તેવ્યો સાવઘ ગણે છે પણ તે તેવ્યો ની મૂર્ખતાછે, કારણ કે મૂનિઓને વ્યાહાર વિહાર વ્યને નિહારાદિક દ્વિયામાં વ્યને શ્રાવકોને જીનપૂજા, સ્વામીવત્સળ વિગેરે કેટલી વ્યક્ દ્વિયામાં વ્યને શ્રાવકોને જીનપૂજા, સ્વામીવત્સળ વિગેરે કેટલી વ્યક્ દ્વામાં વ્યક્શિય દેવે પણ વ્યાત્તા દીધેલી છે વ્યને જેમાં વ્યા-ત્યાછે તે કરણી સાવઘ ગણાતી નથી. વ્યા બાખત સંમંધી પૂર્વ સત્તાવીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં લખાઈ ગયેલું છે. વળી ગણધર મહારાજાવ્ય પણ ઉપદેશમાં સર્વ સાધુ શ્રાવકોને પોતપોતાનો ધર્મ કરવાની વ્યા-ન્યા દીધી છે. ટુંઢકોના કહેવા પ્રમાણે ગણધર દેવ તેવી કરણીમાં વ્યાત્તા દેતા નહોત તો સાધુને નદી ઉતરવાની વ્યાત્તા કેમ દેત, વરસતા વરસાદમાં લઘુનિતી વડીનિતી પરહવવાની વ્યાત્તા કેમ દત, અને સાધ્યી નદીમાં તણાઈ જતી હોય તો તેને કાઢી લાય-વાની સાધુને આશા કેમ દેત ? આ પ્રમાણે કેટલીએક આશા દી-ધેલીછે માટે એમ સમજવું કે જે જે કાર્યમાં તેમણે આશા આપે-લીછે તે ભવ્ય પ્રાણીઓનું હીત જાણીને આપેલીછે, હિંસા જાણી-ને આપેલી નથી તેથી આ સંબંધનું જેઠા મૂઢમતિનું કેરેલું લખાણ તદન અસત્ય ઠેરેછે.

સાઞાયકમાં સાધુ તથા શ્રાવક પૂર્વાક્ત महिआ શખ્દથી પૂ-ષ્પાદિક દ્રવ્યપૂજાની વ્યનુમોદના કરેછે. સાધુને દ્રવ્યપૂજા કરવાનો નિષેધ છે પરંતુ ઉપદેશદારાચ્યે દ્રવ્યપૂજા કરાવવી વ્યને તેની વ્યનુ-મોદના કરવી તેનો ત્યાગ નથી ચ્યેવું ભાષકારે કહેલું છે.

જેઠો પાંચ વ્યભીગમન ખાખત લખે છે પરંતુ પાંચ વ્યભી-ગમનમાં જે સચિત વસ્તુનો ત્યાગ કરવાનો છે તે પોતાના શરીરના ભોગની વસ્તુનો કરવાનો છે, પણ પ્રભુપૂજા નિમિત્તે પૂષ્યાદિક દ્રવ્ય લઈ જવાનો ત્યાગ કરવાનો નથી. જો સર્વ વસ્તુનો ત્યાગ કરીને સમવસરણમાં જવાનું કહેશોતો સમવસરણમાં ઠીંચણ પ્રસાણ સ-ચિત કુલો ભરેલા હોય છે તેનું કેમ? પુલ્મિન પુરૂષોવ્યે જેટલું ખોલવું વ્યથવા લખવું તેમાં વિચાર કરવો જોઇએ છતાં જેઠાએ વિચાર ન કરતાં જેમ વ્યાવે તેમ લખ્યું છે તેથી કરીને પોતાની મૂર્ખાઈ ખતાવી છે. આ ખાખત સૂર્યાભને વ્યધિકારે વિસ્તારથી લખાયેલું છે. ઇતિ.

### ૩૫ છકાયના આરંભ વિષે

પાંત્રીશમા પ્રક્ષોત્તરમાં છકાયના ચ્યારંભને નિષેધવા મોટે જેઠા કુમતિએ શ્રી ચ્યાચારાંગ સૂત્રમાંથી નીચે લખેલો પાઠ લખ્યો છે યતઃ

### तथ्यखळुभगवयापरित्नापवेइया, इमस्सचेव

जिबीयस्स १ परिवंदण २ माणण ३ पूयणाए ४ जाइमरणमोयणाए ५ दुःखपडिग्घायहेउ ६ तंसेअहियाए तंसेअबोहिए. एसखलुगंधे १ ए सखलुमोहे २ एसखलुमारे ३ एसखलुनिरए ४

અર્થે — કર્મબંધનના કારણમાં નિશ્વય ભગવંતે સાનસુદ્ધિ એ કરીને હિંસા એ કર્મબંધ છે અને દયા એ નિર્જરા છે, એમ પ્રસા કહી. વળી જીનીતવ્યને અર્થ ૧ પ્રસંશાને અર્થ ૨ માનને અર્થ ૩ પૂજા <sup>શ</sup>લાયાને અર્થ ૪ જન્મ મરણથી છુટવાને અર્થે ૫ દુઃખ દુર કરવાને અર્થ ૧ પૂર્વાક્ત છ કારણે હિંસા કહી છે તેનું કળ તે પુરુષને અહિત તથા નિથ્યાત્વને વાસ્તે છે વળી પૂર્વાક્ત છ કાર-હુથી જે હિંસા કરે તેને તે નિશ્વયે કર્મબંધનું કારણ છે ૧ તે નિ-શ્વેયે અસાનપણાનું કારણ છે ૨ તે નિશ્વયે અનંત મરણનું વધારનાર છે ૩ તે નિશ્વયે નર્કનું કારણ છે. ૪.

પૂર્વાકત પાઢ પ્રમાણે તો જેટલા ઢુંઢકના રીખો, વ્યારળવ્યો, શ્રાવકો વ્યને શ્રાવીકાવ્યો છે તે સર્વે વ્યહિત, મિથ્યાત્વ, કર્મગાંઠ, મોહ, વ્યને વ્યનંતમરણ પ્રત્યે પ્રાપ્ત થરો, વળી નર્કે પણ જશે : કારણ કે ટુંઢક વ્યને ટુંઢણી વિહારમાં નદી ઉતરેછે તેમાં છકાયની હિંસા ધર્મને વાસ્તે કરેછે, પડિલેહણામાં વ્યસંખ્યાતા વાયુકાયને હિંસા ધર્મને વાસ્તે કરેછે, પડિલેહણામાં વ્યસંખ્યાતા વાયુકાયને હેણુંછે તથા પ્રતિક્રમણાદિ વ્યનુષ્ઠાનોમાં વાયુકાયાદિ જીવોની હિંસા ધર્મને વાસ્તે વ્યટેલ પૂર્વ પાંચમા કારણમાં કહ્યા પ્રમાણે જન્મ મરણથી છુટવાને વ્યર્થ કરેછે માટે તે કાર્યથી તેઓ નર્કાદિ વિટં-યના પ્રત્યે પામેશે.

વળી ડુંઢક બ્રાવક ચ્યેને બ્રાવીકાચ્યો ચ્યાજીવીકાને વાસ્તે છ કાયની હિંસા કેરેછે, પોતાની પ્રસંશાને ચ્યર્થ કેટલાચ્પેક કાર્યમાં હિંસા કેરેછે, પોતાના માનને મોટે પુત્ર પુત્રીચ્યોના વિવાહાદિ કા-ર્યમાં છકાયની હિંસા કેરેછે, શરૂના દર્શનને મોટે ગાડીચ્યો જોડીને જાયછે, વરસતા વરસાદમાં સામાયક કરવા જાયછે; પડિલેહણ,

Jain Educationa International

પ્રતિક્રમણ કરેછે તેમાં વાયુકાય હણેછે, થાનક કરાવેછે તેમાં છકા∙ યની હિંસા કેરેછે, દિક્ષા દેવરાવે છે તેમાં પણ હિંસા થાયછે; વળી કોઈ રીખ મૃત્યુ પ્રત્યે પોમેછે તિવારે માંડવીચ્યો કરાવેછે, દીવાઓ સળગાવે છે જાર ઉડાડે છે, ઠોલ નગારાં વજડાવે છે. ચ્યને છેવેઠ કેટલાચ્યેક કાષ્ટોની ચીતા રચીને તેમાં રિખજીને વ્યગ્નિરાહ કેરે **ેછે, ચ્યા કાર્યમાં પણ છકાયની હિંસા થાય**છે; ઈત્યાદિ ધર્મના કા**મો** કરીને જન્મ મરણથી છુટવાને ઈચ્છેછે પરંતુ તેમાં હિંસા થાયછે; વળી શારિરિક વ્યને માનસિક દુઃખ દુર કરવાને વ્યર્થ પણ છકા-યની હિંસા કેરેછે; માટે ડુંઢકોના શ્રાવક અને શ્રાવીકાઓ જેઠાના લખવા પ્રમાણે ઉપર ખતાવ્યા સુજખના કામો કરવાથી નર્કેજ જેશ મ્પેમ સિદ્ધ થાયછે. જેડાનું ગ્યા સિદ્ધાંત તેના ડુંઠકોને મોટે તો ખફં જા માય છે કારણ કે તેઓની સરખા દેવ ગુફ અને શાસ્ત્રના નિં-૬ક, મ્લેચ્છ સરખા પંથને માન્ય કરનારાની તો ચ્યેવી નર્કગતિ થવાનોજ સંભવ છે. આ પ્રશ્નોત્તર લખીને તો જેઠમલે ડુંડકોવુંજ મૂળ ઉખેડી નાખ્યું છે, વ્યને સર્વે રીખો, આરજાઓ, હુંઢકો અને ુંઢેણીઓને નર્કમાં પહેંાચાડી દીધા છે.

તત્વાલુમોધી અને સત્યાર્થના ઈચ્છક ભવ્યજીવોને અર્થે જ-ણાવીએ છીએ કે પૂર્વાક્ત આચારાંગ સૂત્રનો પાઠ મિથ્યાત્વીની અપેક્ષાએ છે એ પ્રમાણે ઠીકાના કત્તા અને મહાન્ પંડિત પૂર્વા-ચાર્યા કહી ગયાછે તેથી તે પાઠમાં લખેલા ફળના ભાગી સમ્યક્ દ્રષ્ટી છવો નથી, તેઓતો તેત્રીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં લખ્યા પ્રમાણે જીનપ્રતિમાની પૂજા વિગેરે શુભ કાર્યના ફળના ભાગી છે અને જીન-પ્રતિમાની પૂજા વિગેરેલું ફળ તિર્ધકર ભગવંતે યાવત્ મોક્ષ કહેલું છે. આ પ્રશ્નને અંતે જેઠો નિજાવ લખેછે કે 'દેહેરામાં વૃક્ષ ઉગ્યું

આ પ્રેક્ષન અત જહા ાનવાય લખછ કે "દહરાના વૃત હગ્યુ હોય તો સાધુ હાથે કરીને છેદે એવું જૈનધંત્રીઓ કહેછે." વ્યા લ-ખાણ જેઠા મૂઢમતિવું અજ્ઞાનતા ભરેલું છે; કારણ કે તે વાત કયા ગ્રંથમાં કહેલી છે? કોર્ય્ણે કહેલી છે? કેની રીતે કહેલી છે? તેવું કારણ શું ખતાવ્યું છે? તે કહેવામાં આપેસા શું રહેલી છે? વિગેરે કાંઈ પણ ખાબત તેણે લખી નથી. આવી રીતે સત્રસાખ આયવા ગ્રંથસાખ વિના લખવું તે ઉચિત નથી, કારણું કે ગ્રંથનું નામ લ-ખવાથી તે ભાખતનો મન માનતો ખુક્ષાસો મળી રોકે છે, વ્યન્યથા મળતો નથી. ઇતિ.



# <mark>૩</mark>૬ જીવદયા નિમિત્તે સાધુના વચન વિષે.

છત્રીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠા કુમતિએ શ્રી આચારાંગ સૂત્રનો પાઠ અને અર્ધ ફેરવીને ખોટો લખ્યો છે, પ્રત્યક્ષ ઉત્સૂત્ર પરૂપણા કરીછે, તેથી તે સૂત્રપાઠ ખરા અર્થ સાથે તથા પૂર્ણ હકીકત સાથે. મ્યા સ્થેળે લખ્યો છે.

શ્રી ચ્યાચારાંગ સૂત્રના બીજા શ્રુતસ્કંધમાં એમ કહ્યું છે કે સાધુ ગ્રામાલુચામ વિહાર કરતા જાયછે; રસ્તામાં સાધુની પાસે થઇને હરિણોલું ટોર્ગુ નિકર્ત્યું હોય અને ત્યાર પછી તે હરિણોની પાછળ પારધી ચ્યાવે, અને તે સાધુને પૂછે કે હે સાધુ ! તેમ ચ્ય-હીંથી હરિણોને જતાં જોયાં છે ! ત્યારે સાધુ જે કહે તે સૂત્રપાઠ આ પ્રમાણે છે. યત: जाणंवा नोजाणं वदेज्जा અર્થ – સાધુ જાણતા હોય તોપણ કહે કે હું જાણતો નથી અર્થાત મં જોયા નથી. શ્રી સુયઅડાંગ સૂત્રના નત્તમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે સાદિ ગં ન સૂત્તંવૂયા, एस धम્मે वुसिम 3 અર્થ – મૃગપૃચ્છા વિના મૃષા ન બોલે આ ધર્મ સંયમવંતનો છે.

શ્રી ભગવતિ શતક ચ્યાઠને ઉદ્દેસે પહેલે લખ્યું છે કે –

મ્યપવાદ માર્ગમાં તો મૃષા ખોલવાની ગ્યારા પગુ છે તે પાઠ ઉ-પર લખી ગયા છીએ.

જેઠો મૂઢમતિ લખેછે કે '' પાંચે આશ્રવના ફળ સરખાંછે" ત્યારે જેઠા પ્રયુખ સર્વે ડુંઢકો જેવા કારણથી નદી ઉતરેછે, વરસતા વરસાદમાં લઘુનિતી પરઠવેછે અને સ્થંડિલ જાયછે, પ્રતિલેખના પ્રતિક્રમણ કરતા વાયુકાયની હિંસા કેરેછે; તેવાજ કારણથી મૈથુન પણુ સેવતા હશે, પરિગ્રહ પણુ રાખતા હશે, અને મૂળાં ગાજર વિગેરે ખાતાં હશે. વળી જેવી ટુંઢકોના રિખોની શ્રહાછે તેવીજ તેના શ્રાવકોની હશે. ત્યારે તેના શ્રાવકો પણ જેવું પાપ પોતાની સ્ત્રી સેવવામાં ગાનતા હશે તેવુંજ પાપ પોતાની માતા, પુત્રિ, ખે હેન પ્રયુખને સેવવાથી માનતા હશે. સ્ત્રિત્વ અવિદ્યોષાત્ અટેલ સ્ત્રીપણું કાંધ ફેર નથી; પરંતુ મૂર્ખ જેઠાનું "પાંચે આશ્રવનાં ફળ સરખાં છે" એવું લખાણ વ્યત્તાનતાનું અને એકાંત પક્ષનુંછે, કારણુ કે તે જીલમાર્ગની સ્યાદાદશૈલી સમજ્યોજ નથી.

વળી જેઠો લખેછે કે "તિર્ધકર પણ જીઠું મોલેછે એવું જૈન-ધંત્રી કહેછે;" તેવું આ લખાણ તદન અસત્યછે, કારણ કે તિર્ધકર અસત્ય ખોલે એવું કોઇ પણ જૈનધંત્રી કહેતા નથી. તિર્ધકર કદિ અસત્ય ખોલે નહિ એવો નિર્ણય છતાં જેઠો આવી રીતે તિર્ધકર ભગવંતને માટે પણ કલંકિત વાકય લખેછે તો તેથી એમ નિશ્વય થાયછે કે તે મહામિથ્યાદથી હતો.

વળી શ્રી પભવણાસ્ત્રમાં અગિઆરમેપેદે સત્ય, અસત્ય, સ ત્યામૃષા, અને અસત્યામૃષા એ ચારે ભાષા ઉપયોગ યુક્ત બોલતાં આરાધક કહ્ય છે. આ બાબતમાં જેઠો લખેછે કે '' શાસનની ઉ-ફ્રાંહ થતી હોય, ચોથું આશ્રવ સેવ્યું હોય તો જૂઠું બોલે એમ જૈન્ નર્ધમી કંહેછે" આ લખાણું તેવું અસત્યછે કારણું કે શાસનની ઉ-ક્રાંહ થતી હોય ત્યારે તો મૂનિ મહારાજા પણ અસત્ય બોલે એવું પ્રભવણાજીના પૂર્વાક્ત પાઠની ટીકામાં પ્રત્યક્ષ રીતે કંહેલું છે, પરંતુ થોથું આશ્રવ સેવ્યું હોય તો જૂઠું બોલે એમ કંહેવાનું ખોઠું કલંક જેડો તિભવ જૈનધર્મીઓને માથે મૂકેછે તે અસત્યછે કારણું કે તેવી રીતે ચ્યેને કહેતા નથી. પણ કદી જેઠાને એવો પ્રસંગ પડ્યો હોય અને તેથી એવું લખાઈ ગયું હોય તો તે જાણે અને તેના કર્મ જાણે ! ચ્યા પ્રક્ષોત્તરને અંતે જેઠો લખેછે કે "સમ્યક્દષ્ટીને ચાર ભા ષા ભોલવાની ભગવંતની ચ્યાત્તા નથી" અને તે પોતેજ સમકિત સાર (સલ્ય) ના પૃષ્ટ ૧૬૫ ની પંક્તિ ત્રીજીમાં "સમકિતદષ્ટી ચાર ભાષા ખોલતા ચ્યારાધકછે એમ પજાવણાજીમાં પદ ચ્યગ્યારમે કહ્યુંછે." એમ લખેછે. આ પ્રમાણે એક બીજાથી વિરૂદ્ધ વાકથો જેઠા મંદમતિએ વારંવાર લખેલાછે મોટે ટુંઢકો ! જેઠાની ચ્યક્કલ ઉ-પર દરીચ્યાક્ કરજો જેથી સત્યાસત્યનો નિર્ણય સ્વયંત્રેવ થઈ જશે.

શ્રી પજાવણાજીનો પૂર્વાક્ત સૂત્રપાઠ સાધુ વ્યાશ્રયીછે એત ઠીકાકારે બતાવેલુંછે, તો જ્યારે સાધુને ઉપયોગયુક્ત ચાર ભાષા ખો-લતા વ્યારાધક કહ્યા ત્યારે સમ્યકૃદષ્ટી શ્રાવક તેવી રીતે ચાર ભાષા ખોલતા વ્યારાધક હોય તેમાં શું નવાઇ ? વ્યા ઉપરથી પ્રત્યક્ષ જ-ષ્ણાયછે કે જેઠાએ વ્યા પ્રક્ષોત્તરમાં ફક્ત નિરર્થક ડોળાણ કરી પો-તાની ચોપડી બોટી કરવાનો બનોરથ પૂરો કર્યોછે; પણ તેમ કર-વાથી તેના અંતઃકરણનો બનોરથ સાફલ્યતાને પામ્યો નથી. ઇતિ

## ૩૭ આજ્ઞા એ ધર્મ છે તે વિષે.

સાડત્રીશમાં પ્રશ્નોત્તરને મથાળે ચ્યક્કલહીન જેઠો લખેછે કે "ચ્યારા ચ્યે ધર્મ, દયા ચ્યે નહિ ચ્યેમ કહેછે" વ્યા તદ્દન વ્યસત્યછે, કારણ કે દયા ચ્યે ધર્મ નથી ચ્યેમ કોઇ પણ જૈનધર્મી કહેતા નથી પરંતુ જીનારાાયુક્ત જે દયોછે તેમાંજ ધર્મ છે ચ્યેવું શાસ્ત્રકાર લખેછે

જેઠો લેખછે કે "દયામાંજ ધર્મ છે, અને ભગવંતની અારા પણ દયામાંજછે, હિંસામાં નથી" તેનો ઉત્તર— જો એકાંત દયામાંજ ધર્મછે તો કેટલાક ચ્યભવ્ય જીવો અનંતીવાર ત્રણુકરણુ અને ત્રણુ યોબથી દયાપાળીને નવમા ગ્રેવેક પર્યત ઉત્પન્ન થયા પરંતુ નિથ્યાદ્રષ્ટી કેમ રહ્યા ?

વળી જમાળીએ પણ શુદ્ધ રીતે દયા પાળી તો પણ નિભવ

કેમ કહેવાયો ? અને સંસારમાં પર્યક્રત કેમ કર્યા ? માટે ડુંઢકો ! સ-મજો કે ચ્યભવ્ય તથા નિજાવોચ્યે દયા તો પૂરી પાળી પણ ભગવં તની ચ્યાત્તા ચ્યારાધી નહીં તેથી તેચ્યોની ચ્યનંત સંસાર રઝળવાની મતિ થઇ; મોટે ચ્યાત્તામાંજ ધર્મ છે ચ્યેમ સમજવું.

૧ જો ભઞવંતની ચ્યારા દયામાંજ હોત તો શ્રી ચ્યાચા-રાંગ દ્વિતીય બ્રુત સ્કંધના ઇર્યા વ્યધ્યયનમાં લખ્યું છે કે સાધુ ગ્રા-માવગ્રામ વિહાર કરતાં રસ્તામાં નદી વ્યાવે ત્યારે એક પગ જળમાં ચ્યને એક પગ સ્થળમાં મુકીને ઉતરે. યત:

भिखु गामाणुगाम दूइड्जमाणे अंतरासे नइ आ गच्छेड्ज एगे पायं जलेकिच्चा एगेपायं थलेकिचा एवन्हं संतरइ.

> ચ્યા પાઠમાં ભગવંતે હિંસા કરવાની ચ્યાજ્ઞા કેમ દીધી ? ૨ શ્રી ઠાણાંગ સૂત્રના પાંચમા ઠાણામાં કહ્યુંછે. યત:

निग्गंथे निग्गंथि सेयंसिवा पंकांसिवा पणगंसिवा उदगांसिवा उकरसमाणिंवा डवुडजमाणिंवा गिन्हमाणे त्र्यवळंबमाणे णातिकमाति.

ચ્મર્થ—ગાઢો કીચડ, પાતળો કીચડ, પંચવરણી નીળકુલ, અને પાણી તેમાં સાધ્વી ઝુંચી ગઈ હોય, અથવા તણાઈ જતી હોય તેને સાધુ બહાર કોઢ તો ભગવંતની ચ્યાજ્ઞોને ન ચ્યતિક્રંમે.

ચ્યા પાઠમાં ભગવંતે હિંસામાં વ્યાજ્ઞા કેમ દીધી ? ૩ ુંઢકો પણ ધંમાવુષ્ટાનની ક્રિયાચ્યો કેરેછે, વરસતા વર સાદમાં સ્થંડીલ જાયછે, શિબ્યોના કેરાનું લુંચન કરેછે, વ્યાહાર વિ હાર વ્યને નિહારાદિક કાર્યા કેરેછે તે સર્વ કાર્યમાં જીવવિરાધના થાયછે. જો કે એ સર્વે કાર્યોમાં ભગવંતે વ્યાજ્ઞા દીધેલીછે. પરંવુ જેઠા ગ્રુઢમતિને તેમજ ખીજા ટુંઢકોને વ્યાજ્ઞા, વ્યનાજ્ઞા, દયા, હિંસા ધર્મ, વ્યધર્મની કાંઇ પણ ખખરજ નથી; ફક્ત મોઢેથી દયાદયા યોકારવામાં સગજયોછે તેથી વ્યમારે લખવું પંડેછે કે ઉપર લખેલા ક્રકાર્યા જેની ચાંદર હિંસા થવાનો સંભવછે તો તે ડુંઢકો શામાટે કરે છે ?

૪ ધર્મફચી વ્યણુગારે જીનાત્તામાં ધર્મ જાણીને તથા નિ-રવદ્ય સ્થંડીલનો વ્યભાવ દેખીને કડવા તુંખાનો વ્યાહાર કર્યોછે, આ ખાખતમાં જેઠા નિજાવે જે લખાણ કર્યુંછે તે ખોડુંછે; ધર્મફથી વ્યણુગારે તો તે કાર્ય કરવાથી તિર્ધકર ભગવંતની તથા ગુર મહા-રાજાની ખંનેની વ્યાસા વ્યારાધીછે, વ્યને તેથીજ તેવ્યો સર્વાથ સિદ્ધ વિમોને ગયાછે.

५ श्री व्याचारांग सूत्रना पांचमा व्यथ्ययनमां इह्युंछे. यतः अणाणाए एगे सोवट्टाणे आणाए एगे निरुवट्टाणे एवं ते माहोउ.

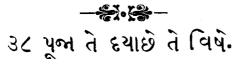
અર્થ—જીનાજ્ઞાની ખહાર ઉદ્યમ અને જીનાજ્ઞામાં આળસ એ બંને કર્મબંધનું કારણછે માટે હે શિષ્ય ! તે તને ન થાઓ.આ પાઠથી જે મુઢમતિ જીનાજ્ઞાની ખહાર ધર્મ મોનેછે તેને મહામિ-ચ્યાદ્રષ્ટી જાણવા એમ સિદ્ધ થાયછે.

૬ જેઠો લખેછે કે ''સાધુ નદી ઉતરેછે એતો વ્યશક્ય પરિ હારછે"આ લખાણું તેવું સ્વમતિ કલ્પનાવુંછે, કારણું કે સૂત્રકારે તો કોઇ જગ્યાએ વ્યશક્ય પરિહાર કહ્યો નથી; વળી નદી ઉતરવી તે તો વિધી માંગછે મોટે જેઠાવું લખાણુ સ્વયત્રેવ વ્યસત્ય ઠેરેછે.

જેઠો લખેછે કે "સાધુ નદી અખ્યુ ઉતર્યા પશ્ચાતાપ કરતા નથી; અને જૈનધંત્રી શ્રાવકો તો જીનપૂજા ન થાય તો પશ્ચાતાપ કરે છે." તેનો ઉત્તર — જેમ કોઇ સાધુને રોગાદિક કારણથી એક સેવમાં વધારે દિવસ રહેવું પડેછે ત્યારે તેના હૃદયમાં, મારાથી વિહાર થઈ શકયો નહિ, જીદા જીદા સેવોમાં વિંચરીને ભવ્ય જીવોને હપેરા દેવાણો નહિ, એવો પશ્ચાતાપ થાયછે પરંતુ વિહાર કરતાં હિંસા થાયછે તે ન થઇ તેનો કાંઇ પશ્ચાતાપ થાયછે, પરંતુ નહાર શ્રા વકોને પણ જીનભક્તિ ન થાય તો પશ્ચાતાપ થાયછે, પરંતુ નહવા

#### સ્રમકિત સલ્યોહ્વાર.

હ્યું નહિ તેનો પશ્વાતાપ થતો નથી; માટે જેઠાની કરેલી કુયુક્તિ નિરર્થકોઝે ચ્યેમ સિદ્ધ થાયઝે. ઇતિ.



ચ્માડત્રીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં પૂજા શખ્દ દયા વાચીછે, અને જીન પૂજા તે વ્યવુબંધે દયારૂપજછે, તેનો નિષેધ કરવા માટે કેટલીએક કુયુક્તિઓ લખીછે તે મિથ્યાછે. કારણ કે જીનરાજની પૂજા શ્રા-વકો પૂષ્પાદિકે કરીને કેરછે તેમાં સ્વદયાછે, વ્યાવશ્યક સૂત્રમાં કહ્યું છે કે.

त्र्यकसिणपवत्तगाणं, विरयाविरयाणएसखळुजुत्तो ॥ संसारपयणुकरणे, दवथ्थएकुवढिइंतो ॥१॥

ચ્પર્ય.—સઞસ્તપણે ન પ્રવર્ત્યા ચ્યેવા વિરતા વિરતી શ્રાવકોન ચ્યે દ્રવ્યસ્તવ નિશ્વય ચુક્ત ( ઘટમાન્ ) છે, સંસાર પાતળો કરવાને ચ્યેટલે ઘટાડવાને કુવાનું દષ્ટાંત જાણુવું.

ઉપર પ્રમાણેના પાઠમાં શ્રાવકને દ્રવ્ય પૂજા કરવાનો ભગવંતનો ઉપદેશછે, કુવાના પાણી પ્રમાણે ભાવ તે શુચિજળછે, વ્યતે શુભ વ્યધ્યવસાયરૂપ પાણી હોવાથી વ્યશુભ બંધરૂપ ત્રેળે કરીને વ્યાત્મા મલીન થતોજ નથી. પૂર્વે કહ્યું તે સૂત્ર ચાદ પૂર્વધરનું રેચેલું છે. જ્યારે ડુંઢકો તે સૂત્રને માનતા નથી ત્યારે નીચ લોકોના શાસ્ત્રને માનતા હેશે વ્યેમ જણાયછે.

વળી જ્યારે કુલ પ્રસુખથી જીનરાજની પૂજા કરતાં કર્મનો ક્ષય થઇ જાયછે ત્યારે તે ઉપરાંત ખીજી દયા કંગ્ર છે ? જેઠો લખેછે કે "જો જીનમંદિર ચણાવવા, પ્રતિમાજી સ્થાપવા, છેવડ નાટક પૂજા કરવી તે સર્વમાં હિંસારૂપ ધુળ નીકળેછે તો પાણી નીકળવા-નું કુવાનું દ્રષ્ટાંત કેમ મળેરા" તેનો ઉત્તર—અમે ઉપર લખી ગયા છીએ તે પ્રમાણુ શુભ અધ્યવસાયરૂપી જળે કરીને સંયુક્ત હોવા-

થી ચ્યશુભર્ખંધ રૂપ મેલે કરીને ચ્યાત્મા મલીન થતો નથી, એટેલ 💐 એમ સમજવું કે જિન મંદિર ચણાવવાથી માંડીને યાવત સત્તર ભેદે પૂજા કરવી તે સર્વે, શ્રાવકોને ભાવે કરી સંયુક્ત છે; તેથી હિં સાને ક્ષય કરવાનું પાછળ રહેતું નથી પરંતુ હિંસાતો દ્રવ્ય પૂજા ભાવ સંયુક્ત કરેછે તેમાં ક્ષય થઇ જઇને પુન્યની રાશીનો અંધ થતો જાયછે, દ્રષ્ટાંત હોયછે તે દેશીક હોયછે માટે વ્યહિવ્યા બંધ ફ-પ મેલ વ્યને શુભ **ચ્યધ્યવસાયરૂપી જળ ચ્યે**ટલુંજ કુવાના દષ્ટાંત સાથે નેળવવાનું છે, કારણું કે જેવો સ્પાત્માનો સ્પધ્યવસાય થાય તેવો તેને બંધ પડેછે; જિન પૂજા કરતાં કુલ પાણી પ્રગ્રુખની દ્ધિ-સા કહેવાય છે તે ઉપચારે કહેવાય છે, કારણ કે જિન ્જા કર નાર શ્રાવકના ચ્યધ્યવસાય દ્વિસાના નથી તેથી કુલ પ્રમુખના આ રંભનો, અબ્યવસાય વિશેષે કરીને નારા થાય છે; જેઞ નદી ઉતર-તાં મૂનિ મહારાજાને પાણીની ઉપર દયાનો ભાવછે, અંશ માત્ર હિં-સાનો પ્રણામ નથી; તેમ શ્રાવક્રેને પણ જળ, પૂષ્પ, ધુપ, દીપ પ્ર-સુખે પૂજા કરતાં પૃષ્પાદિકની ઉપર દયા ભાવછે; હિંસાનો પ્રણામ માંશ માત્ર તથી.

વળી કોઇ કુમતિ કહેશે કે "નિષ્યાત્વ ગુણકોણુ પૂજા કરે તેને શું કળ થાય !" તેનો ઉત્તર—શ્રી વિપાકસૂત્રમાં સુખાહુ કુમા રનો અધિકારેછ ત્યાં કહ્યુંછે કે પૂર્વભવે સુખાહુ કુમાર પહેલે ગુ-ણુઠાણુ હતા, ભદ્રીકસરલ સ્વભાવી હતા. તેમણુ સુપાત્ર દાન દીધા-થી ઘહ્યું પૂન્ય બાંધ્યું, સંસાર પરિત્ત કર્યા. અને શુભવિપાક પાગ્યા, તેવીજ રીતે નિષ્યાત્વી હોય પરંતુ ઉદાર અક્તિએ કરી જિન પૂજા કરે તો શુભવિપાક પાંત્ર. આ સંબંધમાં શ્રી મહાનિશિથ સૂત્રમાં પ્રગટ પણુ પૂજાના કૂળ કહ્યાછે તે આત્માંથી પુરૂષે જોઇ લેવા.

શ્રી પ્રશ્ને વ્યાકરણ સૂત્રના પંહેલા સંવરદારમાં દયાના (૬૦) નામ કહ્યા છે તેમાં પૂર્યા એટલે પૂજા તે પણ દયાનું નામછે માટે પૂજા તે દયાજ જાણવી. ચ્યા ખાખતને ખોટી ઠરાવવા માટે જેઠો નિભવ લખેછે કે " પૂર્વાક્ત (૬૦) નામ દયાનાછે તેમાં વ્યત્ત' ચ્યેવું પણ દયાનું નામછે તો પશુવધ સહીતે જે યત્ત તે દયામાં ક્રેમ ડરશે ?" તેનો ઉત્તર—પશુના વધે કરીને ચુક્ત જે યરા છે તેને દયામાં ઠરાવવાનું અખે કહેતા નથી; અખે તો શ્રી હરિકેશી મ્ નિએ જે યરા ખતાવેલો છે, અને જેઠાએ પૃષ્ટ ૧૬૮ માં લખેલોછે તે યરાને દયામાં કહીએ છીએ, મોટે તે ખાખતની કુચુક્તિ વૃથાછે.

વળી હરિકેશી મૂનિએ ખતાવેલી યત્ત પૂજા તે મૂર્નિઓને માટે છે, અને આ ઠેકાએ તો બાવકોને દ્રવ્ય પૂજા કરવાનું સિદ્ધ કરવું છે તો બાવકના અધિકારમાં સાધુની પૂજા ભદિક જીવોને ભુલાવવા માટે લખવી તે મહાધુત્ત અને મિથ્યાદષ્ટિનું કાર્યછે. વજી જેઠો ચુઠબતિ પૂર્વ ત્રીશબા પ્રક્ષોત્તરમાં લખી ગયોછે કે 'હરિકેશી બૂનિ ચાર ભાષાના ખોલવાવાળા તેના વચનની પ્રતિતી નહિ " અને ક્રરીથી આ ઠેકાએ તેજ જેઠો હરિકેશી મૂનિના વચન માન-વા યોગ કેમ લખેછે ! પરંતુ તેમાં એકલા જેઠા ચુઠબતિનો દોય નથી પણ જેના હૃદયની ચક્ષૂ બિંચાએલીછે એવા સર્વે ડુંઠકોના એવાજ હાલ દેખવામાં આવેછે.

વળી મૂજા, શ્રત્રાષ્ટ્ર, માહણુ, મંગળ, મોચ્છવ, વિગેરે દયાના નાત્ર છે, તે ખાખતમાં જેઠો કુત્રતિ કુચુક્તિઓ કેરેછે પણુ તે વૃથા છે કારણુ કે તે નામ લોકો ત્તર પક્ષનાજ ગૃહણુ કરવાના છે; લોકી-ક પક્ષના ગૃહણુ કરવાના નથી, કેમકે લોકી કમાંતો વ્યન્ય દર્શની પણુ સાધુ, વ્યાચાર્ય, બ્રહ્મચારી, ધર્મ વિગેરે શબ્દો પોતાના ચ્રશ્ તથા ધર્મના સંબંધમાં વાપરે છે તો જેમ તે સાધુ વિગેરે નામ જૈ-નમત પ્રમોણુ કળુલ થતા નથી તેમ વ્યા દયાના નામમાં પણ પૂ જા તે જિન પૂજા સમજવી, શ્રમણુ માહણુ તે જૈન મૂનિમ્પોને બણુવા, મંગળ તે ધર્મને ગણુવો, વ્યને ઓચ્છવ તે ધર્મના ચ્યકા-ઇ મહોત્સવાદિ મહોત્સવ સમજવા, પણુ તે ખાપ્યત ફોગટના કુત-કો કરવા નહિ. વળી જો પૂજામાં હિસાના નામ છે તેમાં પૂજા એવો શખ્દ ખીલકુલ કેમ નથી ? તે લક્ષમાં રાખવું.

શ્રી મહાનિશિય સૂત્રનો જે પાઠ શ્રી નવાનગરના અક્કલ-હિન ટુંઠકો તરફથી આવેલો તે જેમનો તેમ સમકિતસાર (સલ્પ) પ્રવચનના પ્રત્યનીકૅને શિક્ષા કરવા વિષે. રુજ્

ના છપાવનાર ખુદ્ધિવિનાના નેમર્ગદ કોઠારીએ વ્યા પ્રશ્નોત્તરેને અંતે પષ્ટ ૧૬૯ માં નાંખ્યોછે, પરંતુ તેમાં વ્યક્કલ વાપરીને વિચાર મણ કર્યો નથી કે વ્યા પાઠ શુદ્ધ છે કે વ્યશુદ્ધ છે, વ્યર્થ ખરોછે કે ખોઠોછે, અને તેનો ભાવાર્થ શુંછે, કારણું કે તે સૂત્રપાઠ ઘણો અન શુદ્ધ છે, તેમન અર્થ લખ્યો છે તે પણ ખોટો છે, અને તેનો ભાવાર્થ તો સાધુએ દ્રવ્ય પૂજા ન કરવી તેવોછે; પણ તે તો તેના સમજ-વામાં ખીલકુલ ચ્યાવેલો નથી અને તેથીજ તેણે તે સૂત્રપાઠ ઝા-વકના ર્સબંધમાં વાર્પયોછે. વળી દુંદકો શ્રી મહાનિશિયે સૂત્રને મા નતા નથી તો તેણુ પૂર્વાક્ત સૂત્રમાઠ શા મોટે નાખ્યોછે ? અને જો મોનેછે તો તેજ સ્વનો ત્રીજા સ્પધ્યયનમાં કહ્યુંછે કે "જીનમંદિર ખનાલવાવાળા શ્રાવક યાવત્ ખારને દેવલોકે જાય " તે પાઠ કેમ લાખ્યો નથી ? મ્યા ઉપરથી નિર્સ્યુય થાયછે કે તે ડુંઢકો મ્યે ફક્ત ભ-દ્રિક જીવોને કસાવવા માટે સમકિતસાર (સલ્ય) ની ચોપડીરૂપી જાળ ગુંઘેલીએ પરંતુ તે જાળમાં ન પડવા માટે અને પંડેલાનો ઉ-હાર થવા માટે અમોએ આ ઉદ્યમ કરેલોછે, તે વાંચી ડ્રંઠક પક્ષી નિરપક્ષ ત્યાયે વિચાર કરશે તો તેને પણ સત્ય માર્ગની ઓળખાહ ઇતિ. ખડશે. - 60 000 -

પ્રવચનના પ્રત્યનીકને શિક્ષા કરવા વિષે.

"જૈનધંધી કહેછે કે પ્રવચનના પ્રત્યનીકને હણુતા દોધ નહીં" મેવું ચ્યોગણુચાળીશમાં પ્રશ્નોત્તરમાં જેશ સુઢમતિએ લખેલું છે પરંતુ અપે તેવી રીતે એકાંત કહેતા નથી તેથી જેઠાતું લખવું ભિષ્યાછે. જૈન શાસ્ત્રોમાં ઉત્સર્ગ માંગે તો કોઇ જીવને હણુવો નહિ એમછે; અને ચ્યપવાદ માર્ગમાં તો દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ જોઇને વિષ્ણુ કુમાર મહાલગ્ધિવંતે શિક્ષા કરી તેમ શિક્ષા પણ કરવી પેડેછે, કા-રણ કે જૈનશાસ્ત્રોમાં જીનશાસનના ઉચ્છેદ કરવાવાળાને શિક્ષા દે-વી લખીછે. શ્રી દશાશ્રુત સ્કંધના ચોથા ઉદ્દેસામાં કહ્યું છે કે. અવળ વાદળાં પાડિદાળિત્તા મવદ

જ્યારે ઢુંઢકો પ્રવચનના પ્રત્યનીકેને પણ શિક્ષા ન કરવી એમ કહીને દયાવંતનું ડોળ વાલેછે ત્યારે તેમના રીખો રેચ લેઇને હળરો કરમીચ્યાને પોતાના શરિરની સુખાકારીને અર્થે હણી નાખેછે તે વખત દયા ક્યાં જતી રહેછે ?

જેઠા નિજાવે શ્રી નિશિયચૂરણીમાં જે ત્રણ સિંહને માર્યાનો વ્યધિકારછે તે લખ્યો છે પરંવુ તે મૂનિચ્પે સિંહ પ્રત્યે મારવાના ભા વથી લાકડી મારી નહોતી; તેમણે તો સિંહને હઠાવવા માટે યેષ્ઠી પ્રહાર કર્યા હતો, તે પ્રમાણે કરતા સિંહ મરી ગયા તેમાં મૂનિ શું કરે ! વળી શરૂ મહારાજાઓ પણ સિંહને મારવાવું કહ્યું નહોતું. તેમણે એમ કહ્યું હતું કે જો સહેજે ન હઠે તો લાકડીથી હઠાવવા; એ પ્રમાણે ચ્રગ્ણીમાં કહેલું છે છતાં જેઠા જેવા ડુંઠકો કુયુક્તિઓ કરી તથા જૂઠાં લખાણ કરી સત્યર્ધપ્રની નિંદા કરેછે તે તેઓની મૂર્ખાઈ છે.

વળી જેઠાએ આ બાખતમાં ગોસાળાએ બે સાધુ બાળ્યા તે દુષ્ટાંત લખ્યું છે પણું તે મળતું નથી, કારણું કે તે મૂનિએ તો દાળ કર્યા હતો અને પૂર્વાક્ત દ્રષ્ટાંતમાં તેમ નહોતું. વળી પૂર્વ કહેલા દ્ર-ષ્ટાંતમાં સાધુઓએ શરૂ મહારાજાની આત્રાથી યેષ્ટિ પ્રહાર કર્યો છે અને ગોસાળાની બાખતમાં પ્રભુએ આત્રા આપી નથી માટે ગો સાળોને શિક્ષા કરવાનું દર્ષાંત પૂર્વાક્ત દર્ષાંતને મળતું નથી.

વળો જેઠા ચ્યે ગજસુકમાળનું દષ્ટાંત વતાવ્યું છે પરંતુ તે પાય-તમાં ગજસુકમાળ કાળ કરી બેવેલા છે તો પછી તેને ઉપસર્ગ કરના રતું નિવારણ શું કરવું ? જો વ્યગાઉથી સોમીલ ચ્યે પ્રમાણે ઉપ સર્ગ કરશે ચ્યેલું કૃષ્ણુ જાણ્યું હોત તો જરૂર તેવું નિવારણુ કરત વળી કાળ કર્યા પછી પણુ કૃષ્ણુના હૃદયમાં તેને - શિક્ષા કરવાનું હતું, પરંતુ તે ઉપસર્ગ કરનારને તો સ્વયંત્રેવ શિક્ષા થઈ ચૂકી, કા-રણું કે તે સોમીલે કૃષ્ણુને દેખતાંજ કાળ કર્યો છે. તો પણ જીવ્યો કે કૃષ્ણુ તેના સૃતકને જમીન ઉપર ઘસડાવ્યું છે વ્યને તેની ઘણી-જ નિંદા કરી છે. વળી તેના સૃતકને જેટલી જમીન ઉપર ફેરવ્યું તેટલી જમીન તે મહાદુષ્ટના સ્પર્શ વ્યયુદ્ધ થયેલી ગણીને તે ઉપર દેવગુરૂની યથાયોગ્ય ભક્તિ કરવી તે વિષે. ૨૧૧

માણી છંટકાવ્યુંછે એવું શ્રી અંતઞડદશાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે મોટે વિ ચારો કે ગૃત્યુ પામ્યા પછી ચ્યા પ્રમોણેની વિટંખના કરીછે તો છવતો હોત તો કૃષ્ણુ તેને કેટલી વિટંખના કરત.

ચ્મા ઉપરથી સમજવાનું ચ્યેટલુંજ કે જેડાચ્યે પોતાનો કુમત સ્થાપન કરવા જે જે ભાભતમાં કુયુક્તિચ્યો કરીછે તે તે ભાભતમાં તે ચ્યસત્યવાદી હોવાથી બીલકુલ ફાવી શક્યો નથી, મોટે સર્વે સુરા પુરૂષોચ્યે ચ્યેવા કુપંથીની જાળમાં ન કુસાતાં સત્ય માર્ગ ગ્ર-હુછુ કરવો.

ચ્મા સર્વે ભાખતથી પ્રવચનના પ્રત્યનીકને શિક્ષા કરવાનું શા સ્રોક્ત રીતિ પ્રમાણે ખરૂંછે ચ્મેમ સિદ્ધ થાયછે. ચ્મા ભાખત ત્રીશ-મા પ્રશ્નોત્તરમાં પણ લખાયેલું છે. ઇતિ.

૪૦ દેવગુરૂની યથાયોગ્ય ભક્તિ કરવો

### તે વિષે

ચાળીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠો કુમતિ લખેછે કે ''જૈનર્ધમી ચ્**ક** મહાવ્રતી અને દેવ અવ્રતી મોનેછે." આ પ્રમાણેવું લખાણુ કરીને તે સેઠે જૈનર્ધમીઓને માથે ખોઠું કલંક ચડાવ્યુંછે, કારશુ કે એવી પ્રદ્ધા કોઇ પણ જૈનીની નથી. વળી જેઠો એ બાબતમાં ભક્તિની ભિન્નતા કારણરૂપ બતાવેછે પરંતુ જૈનીઓ જેવી રીતે જેતી ભ-ક્તિ કરવી ઉચિતછે તેવી રીતે તેની ભક્તિ કરેછે. દેવની બક્તિ જળ, કુસુમ પ્રસુખથી કરવી ઉચિતછે, અને શરૂની ભક્તિ વંદના નમસ્કારથી કરવી ઉચિતછે તેવી રીતે શાવકો કરેછે.

વળી અક્ષની સ્થાપનાનો નિષેધ કરવા માટે જેડા મૂઢમતિએ અક્ષેને હાડકું લખીને સ્થાપનાચાર્યની વ્યવસા, નિંદા તથા આશા તના કરીછે પણ તે તેની મૂર્ખતોછે, કારણું કે આવશ્યક કરતી વ-ખત અક્ષના સ્થાપનાચાર્યની સ્થાપના કરવા ખાખત શ્રી અવુયોગ-દ્રાર સૂત્રના મૂળપાઠમાં કહ્યુંછે કે अख્खेबा ઇત્યાદિ ठवणा ठवि ज्जइ એટલે અક્ષાદિકની સ્થાપના સ્થાપવી, અને તે ઉપરથી એ પ્રમાણે સ્થાપના કરીએ છીએ. વળી શ્રી વિશેષાવશ્યક સૂત્રમાં લ ખ્યું છે કે શુરુ વिरદમ્મિઝ टवणा અર્થાત્ ગુરૂ પ્રત્યક્ષ નહોય તો ગુરૂની સ્થાપના કરવી અને તેને દાદશાવ્રત વંદન કરવું. વળી જેઠા એ સ્થાપનાચાર્યની હાડકું કહીને આશાતના કરીછે, પરંતુ તે શ્રેઢ કાંઇ પણુ વિચાર કર્યા નથી, કારણું કે ડુંઠકો પોતાના ગુરૂને વંદના નમસ્કાર કરે છે તેનું શરિર તો હાંડ, માંસ, રૂધીર તથા વિષ્ટાથી ભરેલું હોયછે તો તેને વંદના નમસ્કાર શા માટે કરે છે ? માટે દુંઠકો વિચાર કરો ! અને એવા કુમતિઓની જાળમાં ન કુસાતાં સત્ય માર્ગ ગ્રહણ કરો !

ડુંઢકો શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ સ્થાયનાચાર્ય સ્થાપ્યા શિવાય પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા કરેછે તેને અંત્રે પુછીએ છીએ કે જ્યારે તે-ઓને પ્રત્યક્ષ ગુરૂનો વિરહ હોયછે ત્યારે પ્રતિક્રમગુમાં તેઓ કોને વંદન કરેછે ? તથા अहोकायं काय संफासं એ પાઢથી ગુરૂની અધોકાય ચરણરૂપને ક્રરસવાનું છે તે જ્યારે ગુરૂજ ન હોય ત્યારે અ ધોકાય કથાંથી આવી ? વળી જ્યારે ગુરૂ નહોય ત્યારે ડું ઢકો વંદના કરેછે ત્યારે કોની સાથે મસ્તકપાત કરેછે ? અને ગુરૂના અવગ્રહથી બહાર નીકળતી વખત ગ્ગાવસ્સદ્દી કહેછે તે જ્યારે ગુરૂજ નથી ત્યારે આવગુ ક્યાંથી હોય ? આ તમામ બાબત ઉપરથી એમ સિહ થાયછે કે સ્થાપનાચાર્ય શિવાય જેટલી ક્રિયા ડુંઢકો તથા તેમના રિખો કરેછે તે સર્વે શાસ્ત્ર વિરહ તેમજ નિર્શ્વકંછે.

શ્રાવકો દ્રવ્ય અને ભાવ બંને પૂજા કેરેછે તેમાં જીતેધર ભ-ગવંતની જળ, ચંદન, કુસુમ, લુપ, દીપ, અક્ષત, ફળ અને નૈવેદ પ્રસુખે કરીને દ્રવ્ય પૂજા જેવી રીતે કેરેછે તેવી રીતે સ્થાપનાચાર્ય-ની પણ જળ, ચંદન, ખરાસ, વાસક્ષેપ પ્રસુખે કરીને પૂજા કરેછે મોટે જેઠો ટુંઢક લખેછે કે "સ્થાપનાચાર્યને જળ, ચંદન, લુપ, દીપ કાંઈ પણ નથી કરતા" તે જીકુંછે. અને સાલુ મૂનિરાજ તો જેગ અપરિદ્વંત ભગવંતની ભાવ પૂજાજ કરેછે તેમ સ્થાપનાચાર્યનો પણ ભાવ પૂજાજ કરેછે. માટે ચ્યા ભાખતમાં જેઠાની કુયુક્તિ નિષ્ક્ળછે. આ પ્રશ્નોત્તરની છેવટે જેઠો નિભવ લખેછે કે "સચિતનો સં ઘટ દેવ જે તિર્થકર તેને કેમ ઘટશે ?" તેનો ઉત્તર—જે ભાવ તિર્થ-કરછે તેને સચિતનો સંઘટ નથી પરંતુ સ્થાપના તિર્થકરને સચિત-ના સંઘટનો કાંઇ પણ ખાધક નથી. જેઠા કુમતિએ ચ્યાવા પ્રશ્નો લખ્યાછે તે ઉપરથી એમજ સિદ્ધ થાયછે કે તેને ચારે નિંક્ષેપાની. સમજ ગ્રુદલ નહોતી. ઇતિ.

૪૧ જીનપ્રતિમા જીનસરખીછે તે વિષે.

એકતાળીરામા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠા હીસ પુન્યીએ "જીનપ્રતિમા જીન સરખી નથી" એમ ઠરાવવા માટે કેટલીએક કુશુક્તિઓ લ ખીછે પસ તે ભિષ્યાછે કારણ કે સૂત્રમાં ધસ્કી જગ્યાએ જીનપ્રતિ માતે જીન સરખી કહીછે; જ્યાં જ્યાં ભાવ તિર્થકરને વંદના તથા નમસ્કાર કરવા ચ્યાવવાનો અધિકારછે ત્યાં ત્યાં દેવર્ગ વેદ્દગં પ જ્રુવાસાામ એ શખ્દોએ કરીને દેવ સંબંધી ચૈત્ય જે જીનપ્રતિ મા તેની પરેપર્ધુપાસના કરીરા એમ કહ્યુંછે. વળી શ્રી રાયપરોસી સૂત્રમાં કહ્યુંછે કે ધુવંદા ઉર્ણ जિનવરાળં આ પાઠ સુર્યાભ દેવ-તાએ જીનપ્રતિમા પૂજી ત્યારે ધુપ કર્યા તે વખતનો છે. અને તેમાં કહ્યુંછે કે જીનેસરને ધુપ કર્યા. વિચાર કરો કે આ સૂત્રપાઠમાં જી નપ્રતિમાને જીનવર કહ્યાછે તેથી તથા ઉપર ખતાવેલા દર્શતથી જીનપ્રતિમા જીન સરખીછે એમ સિદ્ધ થાયછે.

ચ્મા બાબતમાં જેઠા મુઢમતિએ જે આળજાળ લખીછે તે સ-વે જીઠી અને સ્વકપોળ કલ્પિતછે.

જેઠો લખેછે કે "પ્રભુ જળ, પૂષ્પ, ધુપ, દીપ, વસ્ત્ર, ભુષણ્ વિંગેરેના ભોગી નહોતા ચ્યને તેમે ભોગી ઠરાવોછો" ચ્યા લ-ખાણ વ્યત્તાનતાનું છે કારણ કે પ્રભુ ગૃહસ્થાવાસમાં તો સર્વે વ સ્તુના ભોગી હતા, ચ્યે પ્રમાણે શ્રાવકો જન્માવસ્થાનું વ્યારોપણ કરીને સ્નાન કરાવેછે. ચ્યને કુલ ચડોવેછે; ચાૈવનાવસ્થાનું વ્યારોપણ

કરીને ચ્યલંકાર પંહેરોવેછે, અને દિક્ષાવસ્થાનું વ્યારોપણ કરીને નમસ્કાર કરેછે. માટે સ્પરિહંતદેવ ભોગી સ્વસ્થામાં ભોગી છે **સ્પને ત્યાગી સ્પવસ્થામાં ત્યાગી છે, ભોગી ન**ધી; પરંતુ ભોગ**ી** તથા ત્યાગી ખંને સ્યવસ્થામાં તિર્થકરપાસું તો છેજ સ્પને તેથી તિર્થકર દેવ ગર્ભથી માંડીને નિર્વાસુ પર્યંત પુજનીકજ છે માટે જેઠા **કુર્મ**તિના લખેલા દુષણ જિન પ્રતિમાને લાગુ પડતા નથી. વળી **ચ્યને ડુંડ**કોને યુછીએ છીએ કે સમયસરણુમાં જ્યારે તિર્થકર ભ-ગવત આવતા હતા ત્યારે રત્ન જડીત સિંહાસન ઉપર ખીરાજતા હતા, ચામ્મરવિંજાતા હતા, શિર ઉપર ત્રણ છત્ર હતા, વિગેરે કેટલીએક સંપદાઓ હતી તો તે અવસ્થા ત્યાંગીની છેકે ભોગીની છે ! જો ત્યાગી છે તો ચામ્બરાદિ કેમ હોય વ્યને જો ભોગીછે તો ત્યાગી કેમ કહોછો ! ચ્યા ઉપરથી સમજવાનું તો ચ્યેમ છે કે ભ-ઞવંત તો ત્યાગીજ છે પરંતુ ભક્તજન પોતાના ભક્તિભાવથી ચામ્ઞરાદિ વિજેછે તેમજ જિનપ્રતિમાની પ**છ**ુ ભક્તજનો પ્**ળ** કરેછે તો તે દેખીને ડુંઢકોના હુદયમાં ત્યાગી ભોગીનું શુળ કેમ ઉઠેછે ? જેઠો લખેછે કે "ભગવંત ત્યાગેલી વસ્તુને તેમે ભોગવા**વો** છો તો તેમાં પાપ લાગેછે'' વળી એ ખાખત ઉપર અનાથી મ-નિનું દ્રષ્ટાંત લખેછે પણ તે દ્રષ્ટાંતને જિનપ્રતિમા સાથે કાંઈ પણે સંબંધ નથી કારણ કે જિનપ્રતિમા છે તે સ્થાપના તિર્થકરછે, તેને ભોગવવું ન ભોગવવું એમ કાંઇ નથી; તેતો કરનારાની ભક્તિ છે. **ચ્યને** ત્યોગેલી વસ્તુ ન ભોઞવવી તેતો ભાવ તિર્થંકર ચ્યાશ્રી લાગુ પડતી વાત છે. માટે તે વાત ચ્યા ઠેકાણે લખવાની કાંઇ પણ જરૂર નહીં છતાં જેઠાએ લખી છે તેથી તે વથા છે.

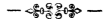
વસ્ત્ર પહેરાવવાની ખાખત જેઠો કુમર્તિ ચ્યા પ્રક્ષોત્તરમાં ફ-રીથી લખેંઝે પરંતુ તે ખાખતનો પ્રત્યુત્તર દ્રાપદીના વ્યધિકારમાં લખાઈ ગચ્ચેલો છે તેથી **ચ્યહીં** લખતા નથી.

જેઠો કુમતિ લખેછે કે ''જિનપ્રતિમા જિન સરખી છે તો ભરત, ઐરવતમાં પાંચમે અમરે તિર્ધકરનો વિરહ કેમ કહ્યો છે" આ લખાણુ પણુ જેઠા નિભવનું સમજણ વિનાનું છે કારણ કે દેવગુફની યથાયોગ્ય ભક્તિ કરવી તે વિષે. ૨૧૫

વિરહ કહેવાયછે તે ભાવ તિર્થકર વ્યાશ્રી છે.

વળો જેઠો ડુંઢક લખેછે કે "તિર્ધકર એક સેત્રમાં ખે ભેગા થાય નહિં; થાય તો વ્યચ્છેરૂં કહેવાય. અને તમે તો ઘણા તિર્ય-કરોની પ્રતિમાને એકઠી કરોછો" તેનો ઉત્તર—મૂર્ખ જેઠાને એટ-લી પણુ સમજણ નહોતી કે ખે તિર્થકર એકઠા ને થવાની ખાખત તો ભાવ તિર્થકર આશ્રી છે. વળી અને જે છનપ્રતિમાં એકઠી સ્થાપીએ છીએ તે સ્થાપના તીર્થકર છે. જેમ સર્વે તિર્થકર નિર્વા-શ્વ પદ પામીને સિદ્ધ થાયછે ત્યારે તેચ્યો દ્રવ્ય તીર્થંકર છતાં ચ્યનંતા મ્પેકઠા થાયછે. તેમ સ્થાપના તીર્ધકર પણ મ્પેકઠા સ્થપાયછે. વળી સિદ્ધાયતનનો વિસ્તારથી અધિકાર શ્રી છવાભીગમ સત્રમાં કહ્યો છે ત્યાં પણ એક સિહ્ધાયતનમાં એકસો ચ્યાઠ જીનપ્રતિમા પ્રત્યક્ષ રીતે કહેલી છે; માટે જ્ઠાનું લખેલું આ પ્રક્ષ તદન ગ્યસત્ય છે. વળી સ્થાપનાએ જો એકઠા થવાપછું ન હોય તો જંગુલીપમાં (૨૬૯) પર્વત ન્યારા ન્યારા જુદી જુદી જગ્યાએ છે તે સર્વને માંડલામાં એકઠા ચિત્રી એકત્ર કરીને ડુંઢકો ! પોથીમાં ખાંધી કેમ્ કરોછો ! વળી તે ચિત્રો લોકોને દેખાડોછો, સમજાવોછો, અને લોકો સમજે પણું છે; તો તે પર્વતો જુદા જુદા છતાં ચ્યને શા-શ્વત વસ્તુને એકઠી થવાનો અભાવ છતાં તમે એકઠા કેમ કરોછો ત ખતાવો ?

જેઠો લખેછે કે ''તીર્થંકર વિચેરે ત્યાં ઞરકી વ્યને સ્વચક્ર પ રચક્રનો ભય ન થાય તે જીનપ્રતિમા છતાં કેમ થાયછે''—આ પ્રમાણેના કુવચનો વાપરીને જેઠો વ્યને તેના ડુંટકો જીનપ્રતિમાનું મહત્વ ધટાડવાનું ધારેછે, પરંતુ મૂર્ખા, વ્યેટલું પણ સમજતા નથી કે તે વ્યતિશય તો સિદ્ધાંતકારે ભાવ તીર્થંકરના કહેલા છે વ્યને પ્રતિમા તો સ્થાપના તીર્થકર છે; મોટે તે ખાખતમાં તમારી કુચુ-ક્તિ ફાવી શકતી નથી. ઇતિ.



# ૪ર. ઢુંઢકમતિનો ગોશાળામતિ તથા

મુસલમાનોની સાથે સુકાખલો.

ખેતાળીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠા નિભવે જૈન સંવેગી મૂનિઓને ગોશાળા સમાન ઠરાવવા માટે વ્યગિયાર ખોલ લખ્યા છે પરંતુ તે માંહેનો એક પણ ખોલ જૈન સંવેગી મૂનિઓને લાગુ પડતો નથી. તે સર્વ ખોલતો દુંઢકો ઉપર લાગુ પેડેછે અને તેથી તેઓ ગોશાળામતિ સદરા છે એવો નિશ્વય થાયછે,

૧. પંહેલા ભોલમાં જેઠા મુઠમતિએ મૂર્ખની જેમ ખોડું ડોળાણ કંધુંછે પણ તેનો સાર શું છે તે લખ્યું નથી માટે તેનો પ્રત્યુત્તર કાંઇ લખી શકતા નથી.

ર. બીજા બોલમાં જેઠો લખેછે કે "ડુંઢકોને જૈન મૂનિચ્યો તથા શ્રાવકો સંતાપેછે." તેનો હત્તર—જેમ સૂર્યને દેખીને ઘુવડની ચ્યાંખો મીંચાઇ જાયછે ચ્યને તેના મનને સંતાપ ઉત્પન્ન થાયછે તેવીજ રીતે શુદ્ધ સાધુને દેખી ગોરાાળામતિ સદશ ડુંઢકોના તેત્રો મીંચાઇ જાયછે ચ્યને તેના હૃદયમાં સ્વયંત્રેવ સંતાપ ઉત્પન્ન થાય છે. મૂનિ મહારાજા કોઇને સંતાપ કરવાનું ઇચ્છતા નથી પરંતુ સ ત્ય ચ્યાગળ ચ્યસત્યનો સ્વયંત્રેવ નાશ થાયછે.

3. ત્રીજા ખોલમાં બ્જૈનધમીઓએ નવા ગ્રંથો ખનાવ્યાંછે" એમ જેઠો લખેછે, પરંતુ જે જે ગ્રંથો ખેનેલાંછે તે તમામ ગ્રંથો ગ-હાધર મહારાજા, પૂર્વધારી તથા પૂર્વાચાર્યાની નિશ્રાથી ખંનેલાંછે અને તેમાં કાંઈ પહુ વાત શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ નથી; પરંતુ ડુંઢકોને ગ્રંથ વાંચતાંજ આવડતાં નથી તો નવા ખનાવવાની શક્તિ ક્યાંથી લોવે? ગ્રંથકતાની કીર્તિન સહન થઇ શકવાથી તેહોુ આ પ્રમાહોુ લખી પૂર્વાચાર્યાની આવત્તા કરીછે.

૪. ચોથા ખોલમાં "મંત્ર જંત્ર જ્યોતિષ, વૈદક કરીને ચ્યા-છવીકા કરોછો" ચ્યેમ જેઠો લખેછે પરંતુ સંવેગી મૂનિચ્યો તો મંત્ર જંત્ર વિગેરે કરતાજ નથી. ટુંઢકોના રિખો મંત્ર જંત્ર જ્યોતિષ વૈ-દક વિગેરે કરેછે તે નામવાર પ્રથમ પ્રશ્નોત્તરમાં લખાયેલછે. મોટે **હુંઢ**કઞતિનો ગોશાળાઞતિ તથા સુસલમાનોની સાથે સુકાખલો. ૨૧૭

તેથી તો હુંઢકોનો મત તે ચ્યાજીવીકા મત ઠેરેછે.

1

પ. પાંચમા ખોલમાં ધ્ય ચલ્દર્શે ચુંવાળીશ આ ધને બાલ્યા " મ્યેમ જેઠો લખેછે, પરંવુ કોઇ પણ જૈન મૂનિવ્યે એ પ્રમાણેનું કા-ર્ય કરેલું નથી અને કોઈ ગ્રંથમાં બાલ્યોછે એવું લખ્યું પણ નથી માટે જેઠાવું આ લખાણ અસત્યેછે. જેઠો આ પ્રમાણે લખવાથી જૈનમતિને ગોશાળા સાથ સરખાવવાનું ધારેછે પણ તે સરખામ**ણી** થતી નથી, પરંવુ ડુંઠકો વાસી, બોબ, વિદળ વિગરે અભક્ષ વ**સ્વુ** ખાયછે તેમાં બેઇદ્રિ જીવોનું ભક્ષણ કરેછે તેથી તેઓની તો ગો-શાળામતિની સાથે સર ખામણી થઈ શકેછે.

૬. છકા ખોલમાં ''ગોશાળાને દાધજ્વર થયો ત્યારે માઠી મિશ્રિત પાણી છંઠાવીને શાતા માની'' એમ જેઠો લખેછે. આ દેશંત જેત મૂનિચ્પો સાથે મળતું વ્યાવતું નથી, પરંતુ દુંઠકોની સાથે મળતું વ્યાવેછે, કારણું કે તેઓ લધુનિતીવડે ગુદા તથા મા-ધું ધોધને સારૂં મોનેછે.

૭. સાતમા ખોલમાં જેઠો લખેછે કે ''ગોશાળે પોતાનું નામ તીર્થકર ઠરાવ્યું એટલે ત્રેવીશ થઈ ગયા અને ચોવીશમો હું એમ કહ્યું તેવી રીતે જૈનધંમી પણ ઝાતમ, સુધર્મા, જંપ્ર વિગેરે અનુ ક્રમ સુજય પાટ બતાવછે" આ લખાણ જેઠા મંદમતિનું સ્વયંમેવ સ્ખલના પામેછે કારણ કે ગોશાળો તો પોતે વીર પરમાત્માનો નિ-ષેધ કરીને તીર્થકર થઇ બેઠો હતો અને અમે તો અનુક્રમ સુજય પાટ બતાવીને શિષ્યપણું ધારણ કરીએ છીએ તેથી અમારી વાત પ્રત્યક્ષ રીતે સત્ય ઠેરેછે, પરંતુ ડુંઠકમતિ જીનાના રહીત નવીન પંચ કાઢવાથી ગોશાળા સદશ ઠે છે.

૮. ચ્યાઠમા ખોલમાં જેઠો નિભવ લખેછે કે ''ગોશાળે મ-રતી વખત કહ્યું કે મારો મરપ્યોત્સવ કરજો ચ્યને મને શિબિકા ક-રીને કાઢજો તેવી રીતે જૈન મૂનિઓ પણ કહેછે." તેવું ચ્યા લખાણ તદ્દન વ્યસત્યછે, કારણું કે જૈન મૂનિઓ એવું કદી પણ કહેતા નથી, પરંતુ રિખો મરી જાયછે ત્યારે તે પ્રમાણે કરવાનું કહી જાય છે કે મારી માંડવી કરીને મને કાઢજો, પાંચ છેડા મૂકજો, તેથીજ જેઠા વિએરેને આ પ્રમાણે લખવાનું યાદ આવી ગયુંછે. એમ સ મજાયછે. જૈનમતિ શ્રાવકો તો હંદ્રે જેવી શીતે પ્રભુતો નિર્વાણ મ-હોત્સવ કર્યાછે તેવીજ રીતે પોતાના શરૂી ભક્તિ નિમિત્તે સ્વે-મ્છાએ યથાશક્તિ નિર્વાણ મહોત્સવ કરેછે.

**હ.** નવમા ખોલમાં સ્થાપના વ્યસત્ય ઠરાવવા માટે જેઠા નિભવે કુયુક્તિ લખીછે પરંતુ શ્રી ઠાણુંગ સૂત્ર વિગરેમાં સ્થાપના **સત્ય કહેલીછે. એ**વી રીતે કહેલા સૂત્રોના કચનને હુઠકો ઉત્થાપેછે તિથી તેઓજ ગોશાળાત્રતિ સદશછે એમ જણાવછે.

૧૦. દરામા બોલમાં જેઠો લખેછે કે 'ક્રિયા કરવાથી મુક્તિ મળતી નથી; ભવસ્થીતિ પાકરો ત્યારે મુક્તિ મળરો, એમ જૈનધંમી કહેછે." આ લખાણુ વ્યસત્ય છે કારણું કે જૈન મૂનિઓ તેવી રીતે કહેતા નથી. એમવું (જૈન મૂનીઓવું) કહેવું તો જૈન મતના સિ-ન્દાંત સુજબ એવું છે કે સાન સહીત ક્રિયા કરવાથી મોક્ષ પ્રાપ્ત થાયછે, પરંતુ જેઓ એકાંત ખોટી ક્રિયાથીજ મોક્ષ માને છે તેઓ જૈન સિદ્ધાંતની સ્યાદ્ધાદ રૌલીથી વિપરીત પરૂપણા કરનારા છે અને તેથીજ ડુંઢકો બોશાળામતિ સદરા ઠેરે છે.

૧૧. વ્યગ્યારમા બોલમાં જેઠો લખેછે કે "જૈનધર્મી છત-પ્રતિમાને છનવર સરખી માનેછે તેથી વ્યેમ ઠરેછે કે તેવ્યો વ્યછન ને છત તરીકે માનેછે" જેઠા હીણુપુન્યીનું વ્યા લખાણુ મહાસુર્ખતા યુક્તછે કારણુ કે સૂત્રમાં છનપ્રતિમા છનવર સરખી કહીછે, વ્યને તે ખાખત વ્યંત્રે પૂર્વ વિસ્તારથી લખી ગયા છીવ્યે. પરંતુ ડુંઠકો દેવી દેવલાની મૂર્ત્તિઓને તથા ભુત પ્રેતને વળગી રહેલાછે, કુક્ત છ-નપ્રતિમાની સાથેજ દૂધ ધરાવેછે તેથી તેઓ તો ગોશાળા મતિના કેડાયતેછે વ્યેમ ઠેરેછે.

હપર પ્રમાણે જેઠાના લખેલા વ્યગ્યાર ખોલના પ્રત્યુત્તર છે. હવે ડુંઢકો જેઓ જરૂર ગોશાળાની સમાનજ છે તે દર્શાવી દેવા માટે વ્યત્રે બીજા વ્યગ્યાર ખોલ લખેલા છે.

૧. જેમ ગોરાાળો ભગવંતનો નિંદક હતો તેમ ડુંઢકો પણ જિન પ્રતિમાના નિંદક છે.

296

ુડંઢકમતિનો ગોશાળામતિ તથા યુસલમાનોની સાધે યુકાપ્યલો. ૨૧૯

ર. જેમ ગોશાળો જિનવાણીનો નિંદક હતો તેમ ડુંઢકો પણ I જિનશાસ્ત્રના નિંદક છે.

 જેમ ગોશાળો ચતુર્વિધ સંઘનો નિંદક હતો તેમ ડુંઢકો પણ જૈન સંઘના નિંદક છે.

૪. જેમ ગોશાળો કુલિંગી હતો તેમ ડુંઠકો પણ કુલિંગી છે, કારણ કે તેમનો વેષ જૈનશાસ્ત્રોથી વિપરીત છે.

પ. જેમ ગોશાળો જીઠો તિર્થકર થઇ ખેઠો હતો તેમ ડુંઢકો પણ ખોટા સાધુ થઈ ખેઠા છે.

ધ જેમ ગોશાળાનો પંથ સમુછિમ હતો તેમ ડુંઠકોનો પંથ પણુ સમુછિમ છે, કારણું કે તેની પરંપરા શુદ્ધ મૂનિચ્યો સાથે મળતી નથી.

૭. જેમ ગોશાળો સ્વકપોળ કલ્પિત વચનો ખોલતો હતો તેમ ડુંઢકોપણ સ્વકપોળ કલ્પિત શાસ્ત્રાર્થ કરેછે.

તેમ ગોશાળો ધુર્ત હતો તેમ ઢુંઢકો પણ ધુર્ત છે, કારણ
કે તેઓ ભદ્રિક જીવોને પોતાના કુંદમાં ક્સાવેછે.

૯. જેમ ગોશાળો પોતાના મનમાં પોતાને જીઠો જાણતો હતો પણ બહાર પોતાની રઢી ખેંચતો હતો તેમ કેટલાએક ટુંઢકો પણ પોતાના મનમાં પોતાના મતને જીઠો જાણે ચે પરંતુ પોતાની રઢીને છોડતા નથી.

૧૦. જેમ ગોશાળાને દેવગુર નહોતા તેમ ડુંડકોને પણ દેવગુર નથી, કારણું કે તેનો પંથ તો ગહસ્થોએ કૉઠેલો છે.

૧૧. જેમ ગોશાળો મહા વ્યવિનીત હતો તેમ ડુંઠકો પણ જૈનમતમાં મહા વ્યવિનીત છે.

ઇત્યાદિ અનેક બોલોએ કરીને ડુંઢકો ગોશાળા તુલ્ય છે એમ ઠરેછે વળી તેઓ કેટલાએક કારણોથી સુસલમાન સદ્રશ પણ ઠરી શકેછે તેથી તે સંબંધના (૮) બોલ લખીએ છીએ.

 જેમ સુસલમાન કાળું તહમત પેહેરેછે તેમ ડુંઢકોના ત-પસ્વી રીખો મારવાડ તથા પંજાબ વિગેરે દેશોમાં કાળો ચોળ પદો પહેરે છે. ર. જેમ સુસલમાનોને ભક્ષાભક્ષ ખાવાનો વિવેક નથી તેમ ટુંઢકોને પણ વાશી,ખોળ વીગરે ચ્યભક્ષ વસ્તુના ભક્ષણનો વિવેક નથી. ૩. જેમ સુસલમાનો મૂર્તિને માનતા નથી તેમ ટુંઢકો પણ જિનપ્રતિમાને માન્ય કરતા નથી.

ુ ૪. જેમ સુસલમાનોના કુકીર પગના કાંડા સુધી પછેડી પહેરેછે તેમ ટુંઢકોના રીખો પણ પગના કાંડા સુધી ચોળપકો પહેરેછે.

પ. જેંમ સુસલમાનો હાછને સારો મોનેછે તેમ દુંઠકોના રીખો પણ વંદના કરવાવાળાને 'હાછ' એમ કહેછે.

૬. જેમ સુસલમાન લસણ, ડુંગળી અર્ધાત્ પ્યાજ કાંદા વિઞેરે ખાયછે તેમ હુંઠકોના રિખો પણ ખાયછે.

૭. જેમ સુસલમાનોની ચાલ ચલગત હિંદુઓથી વિપરીત છે તેમ ડુંઠકોના રીખોની ચાલ ચલગત પણ જૈન મૂનિઓથી તે-મજ જૈન શાસ્ત્રોથી વિપરીત છે.

જેમ સુસલમાન સર્વે વરાજુનું ખાયછે તેમ દુંઢકોના રી ખો પણ કોળી, ભરવાડ વિંગેરે સર્વે વરાજીનું ખાયછે.

ઇત્યાદિ ઘણા ખોલો એ કરીને ડુંઢકો ગ્રુસલમાન સદરા ઠરી રોકેછે, અને તેના શ્રાવકો' તો સ્ત્રીના રવુના દિવસો ન પાળવાના કારણુથી તે કરતાં પગુ નિશીહ ઠેરેછે. ઇતિ.

૪૩ મોઢે મુહયત્તિ બાંધી રાખવી તે કુલિંગ છે તે વિષે.

ર્વતાળીશમા પ્રશ્નોત્તરમાં મોઠે સુહપત્તિ બાંધી રાખવાનું સિદ્ધ કરવા માટે જેઠા કુમતિચ્ચે કેટલીચ્ચેક, યુક્તિચ્યો લખીછે, પરંતુ તેજ યુક્તિથી તે પાછો પેડેછે વ્યને તેથીજ સુહપત્તી મોઠે બાંધવી નહિ ચ્યેમ સિદ્ધ થાયછે. કારણું કે તેણું ચ્યા બાબતમાં મૃગારાણીના પૂત્ર મૃગાલોઠીચ્યાને જોવા મોટે ગાતમસ્વામી ગયા તે દરદાંત ચ્યા-

૧ દુંઢકોની આરજાએ પણ રતુના દિવસાે પાળતી નથી.

મોંઠે ગ્રહપત્તિ ખાંધી રાખવી તે કુલિંગછે તે વિષે. ૨૨૧

પ્યું છે તો તે સંબંધમાં શ્રી વિપાક સૂત્રની અંદર પ્રત્યક્ષ પાઠછે કે મુગારાણીએ શ્રી ગાતમગણધરને કહ્યું કે તુમેળં મંત્રે मुह पો ત્તિયાए मुह વંધह અર્થ—તંત્રે હે ભગયંત ! સુખવસ્ત્રિકાએ ક-રીને સુખ બાંધી લ્યો. આ પાઠથી એમ સિદ્ધ થાયછે કે ગાતમ-સ્વામીએ પોતાનું સુખ, સુખવસ્ત્રિકાએ કરીને બાંધેલું નહોતું, મોટે તેથી વિપરીતપણે ટુંઠકો સુખ બાંધેછે તો તેઓ વિરદ્ધાચારનું શે-વન કરનારાછે.

વળી જેઠો લખેછે કે ''જો ગાતમસ્વામીએ તે વખતેજ સુહ પત્તિ ખાંધી તો અગાઉ શું ઉઘાંડે સુખે ખોલતા હતા ?" તેનો ઉત્તર અક્કલહીન ટુટકોમાં એટલી પણુ સમજ નથી કે ઉધાંડે સુખે ખો-લતા હતા એમ અંમે કંહેતા નથી, પરંતુ અંમે તો સહપત્તિ સુખ પાસે હસ્તમાં રાખીને જયણાથી ખોલતા હતા એમ કહીએ છીએ, શ્રી અંગ સુગલીઆ સૂત્રમાં દીક્ષા અવસરે સુહપત્તિ હાથમાં આ-પવી કહી છે. ચતઃ

तउ सुरिहिं तदानुणएहिं पट्टोवरी कुपरि विंडिएहिं रयहरणं ठावित्ता वामकरा नामियाए मुहपत्ति ळ-वधरिन्नू

અર્થ—તીવારે આચાર્યની આજ્ઞા થયે થકે કુણી ઉપર રજેત-હરણુ રાખે, દક્ષીણુ દીશા એ રજેહરણુની દશીઓ રાખે, અને ડા-ખા હાથમાં અનામિકા અંગુળી ઉપર લાવી સુકુપત્તિ ધારણુ કરે.

વિચારો કે ઉપરના સૂત્રપાઠમાં સૂત્રકારે ગ્રુહપત્તિ હાથમાં રા-અવી કહીએ પરંતુ મોઠે ખાંધવી કહી નથી મોટે ડુંઠકો જેઓ ગ્રુ-હપત્તિ ખાંધએ તેઓ જીનાત્તાની બહારએ.

श्री વ્યાવશ્યક સૂત્રમાં તથા વ્યોધ નિર્ધુક્તિમાં કહ્યુંછે કે मुદ् पोत्तियं उज्जु हथे વ્યર્ધાત્ સુખવસ્ત્રિકા જમણા હાથમાં રાખ-વી. વ્યાવી રીતે કહ્યા છતાં જેઓ નિરંતર મોઢે ખાંધીને ફરેછે તે ગૂર્ખ શિરોમણીછે. ડુઢકો નિરંતર મોઢે ઝુહપત્તિ ખાંધી રાખીને કુલિંગી બનવાથી જૈનમતના સાધુની નિંદા વ્યને હાંસી પ્રત્યે કરાવેછે. જો તેચ્યો વા ગ્રુકાયની રક્ષા માટે મોઢે ઝુહપત્તિ ખાંધતા હોય તો નાકે તથા ગ્ર-દાચ્યે પાટો શા માટે ખાંધતા નથી ! જેઠો લખેછે કે 'જેટલું પળેછે તેટલું પાળીચ્યે છીચ્યે" જ્યારે ડુંઢકો જેટલું પળે તેટલું પાળેછે તેટલું પાળીચ્યે છીચ્યે" જ્યારે ડુંઢકો જેટલું પળે તેટલું પાળેછે ત્યારે ઝુખ કરતાં તો નાકમાંથી નિકળતા વાયુને લીધે વધારે વાયુ કાયના જીવ હણાયછે કારણ કે મોઢેથી જ્યારે ખોલીચ્યે વ્યને ગ્રુખવાયુ બહાર નીકળે ત્યારેજ વાયુકાય હણાય ગ્યને નાકમાંથી તો વ્યવધાન રહીત નિરંતર ધ્વાસોધ્વાસ વજ્ઞા કરેછે મોટે ઝુખે ખાંધવા કરતાં પહેલી નાકે પાટી કેમ ન ખાંધી ! વળી સાધુને તો છ કાયની હિસા કરવાના ત્રીવિધે ત્રીવિધે પચ્ચપાણ હોયછે તે છતાં જેઠાના લખવા પ્રમાણે જ્યારે ચ્પેટલું પણ પાળી શકાતું નથી ત્યારે શા વાસ્તે ચારિત્ર લઇને રિખજી થઈ બેઠા છે ! ડુંઢકો ! ગ્યા ઉપરથી તો તમે તમારે મંતેજ ચારિત્રની વિરાધના કરનારા ઠરોછો. વળી ડુંઢકોના રિખોનો મોઢે ઝુહપત્તી ખાંધેલો કૈાતુકી વેષ

જોઇને કોઈ કોઇ વખત પશુઓ ભડેકેછે. સ્ત્રીઓ ડેરેછે, બાળકો બીહેછે, તેમજ નિરંતર ગ્રહપત્તિ બાંધી રાખવાથી અર્સખ્યાતા સ-ગ્રુછિમ જીવોની હાણી થાયછે અને નિગોદીઆ જીવોની ઉત્પત્તિ થાયછે તેથી એમજ જણાયછે કે ટુંઢકમતિએ જીવદયા માટે ગ્રહ-પત્તિ બાંધી નથી પરંતુ જીવહિંસા કરનારૂં એક અધિકરણ બાંધ્યું છે. આ બાબત પાંચમા પ્રશ્નોત્તરમાં વિશેષ રીતે લખાએલું છે. — ઑઑઑઑન

> ૪૪ દેવતા જિનપ્રતિમા પુજેછે તે મોક્ષાર્થે છે તે વિષે

ચુમ્માળીશમા પ્રક્ષોત્તરમાં જેઠો લખેછે કે ''દેવતાચ્યો જિન-પ્રતિમા પૂજેછે તે સંસાર ખોતેછે" વ્યા લખાણુ વ્યસત્ય છે કારણ કે શ્રી રાયપશેણી સૂત્રમાં જિનપ્રતિમા પૂજવાના ફળનો પાઠ વ્યા પ્રમાણે છે. યતઃ

#### શ્રાવક સુત્ર ન વાંચે તે વિષે

हियाए सुहाए खमाए निसेयसाए अणुगामि त्ताए भविस्सइ.

અર્થ—જીનપ્રતિમા પૂજવાનું કળ પૂજનારાઓને હિતને અર્થ, સુખેને અર્થે, યોગ્યતાને અર્થે, મોક્ષને અર્થે, અને જન્માંતરમાં પણુ સાથે આવનાર છે.

આ બાબતમાં જેઠાએ શ્રી આવશ્યક નિધુક્તિનો પાઠ લ-ખીને એમ બતાવ્યું છે કે બચ્યભવ્ય દેવતા પણ જિનપ્રતિમા પૂજે છે મોટે તે સંસાર ખાતે છે" તેનો ઉત્તર—ફળની પ્રાપ્તી ભાવાનુસાર છે, આભવ્ય, મિય્યાદષ્ટી જેઓ પ્રતિમા પૂજે છે તેને તેના ભાવાનુસાર ફળ મેળે છે; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટી પૂજે છે તેને મોક્ષફળ પ્રાપ્ત થાય છે. જેમ જૈનમતની દિક્ષા ચ્યભવ્ય, મિથ્યાદષ્ટીઓને મોક્ષદાયક નથી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, બંનેને ફળ જીદાં વધી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, બંનેને ફળ જીદાં વધી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, બંનેને ફળ જીદાં વધી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, બંનેને ફળ જીદાં વધી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, બંનેને ફળ જીદાં વધી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, બંનેને ફળ જીદાં વધી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, બંનેને ફળ જીદાં વધી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, બંનેને ફળ જીદાં વધી; અને ભવ્ય, સમ્યકદ્રષ્ટીઓને મોક્ષદાયક છે, અને તેના નિંદક પુંતક મતિ વગેરેને નર્કનો હેવુ છે. અર્થાત જે પાપી જીવોના નિંદકપણાના ભાવ છે તેને તો જરર ોર્કન ફળ પ્રાપ્ત થાયછે. દ્વિ. — અદ્યુજી જે જી બાય સાય થાય છે.

### ૪૫ શ્રાવક સૂત્ર ન વાંચે તે વિષે.

પીસ્તાળીસમા પ્રશ્નોત્તરમાં "શ્રાવકને સૂત્ર વાંચવા" એમ ઠ-રાવવા મોટે જેઠા સુઢમતિએ કેટલીએક કુયુક્તિઓ લખીછે પરંતુ તેમાંની એક પણ કુયુક્તિ ફાવી શકી નથી; ઉલટો તેજ યુક્તિઓ-થી તે પાછો પડેલો છે તોપણ "નિયાં પડે પણ ટંગડી ઉંચી" એ કહેવતને ચ્યતુસરીને જેમ મનમાં આવ્યું તેમ લખવા સાયેજ વિ-ચાર રાખ્યો છે. અને તેથી જેમ સુડતો માણસ ફીણના ખાચકા ભરે તેમ કર્યુછે. આ ખાખતમાં લખવાનું ઘણુંછે પરંતુ ગ્રંથ વધી જવાથી જેઠાની કુયુક્તિ ધ્યાનમાં ન લેતાં કેટલાએક સુત્ર શાખ तिवास परियागस्स निग्गंथस्स कप्पद्म आयार कृषे नामं अझयणे उदिसित्तएवा च उवास परि यागस्स निग्गंथस्स कर्णात्त सुयगडेनामं अंगे ड दिसित्तए पंचवास परियागस्स समणस्स कर्णात्त दसाकपव्यवहारा नामझयणे उदिसित्तए अडवास परियागस्स समणस्स कर्पात्त ठाण समवाए नामं अंगे उदिसित्तए दसवास परियागस्स कर्पात्त विवाहे नामंअंगे उदिसित्तए एक्कारस्सवास परिया गस्स कर्पात्त खुडि़्या विमाण पविभत्ति, महळिया विमाण पविभत्ति, अंगचूळिया, वग्गचूळिया, वि बाहचूळिया नामं उद्दिसित्तए बारसवास परियाग

ल्लद्भुत्ता गहियसुत्ता २५ेभ કહ્યું નથી. ૨. શ્રી વ્યવહાર સૂત્રના દરામા ઉદ્દેસામાં કહ્યું છે. યત:

ચ્ચિંક્સ્ટ્રੋੋ ચ્રિંક્સ્ટ્રેચિંક્સ્ટ્રેચ્ચ્ચ્ર્ય લાધ્યા છે જેને, સ્પર્ધ ગૃલાછે જેગુે, સંશયથકા અર્થ પુછ્યા છે જેણે, પ્રક્ષ કરીને નિર્દ્ધુય અર્થ જાણ્યા છે જેણે અપેટલા મોટે નિશ્વિત અર્થ છે જેને. આ પ્રમાણે કહ્યુંછે પરંવુ

स्ता आपडान न्यापडार उल्लुछ. पता लुडिछिड्डा गहियड्डा पुच्छिड्डा अभिगयड्डा विणि

યસય કરાવ્ય છાવ્ય. શ્રી ભગવતિ સૂંત્ર,શતક ખીજે, ઉદ્દેસે પાંચેંગે, તુંગિચ્યા નગ-રીના શ્રાવકોને ચ્યધિકારે કહ્યુંછે. યત:

સાચેના દષ્ટાંતો લખીને શ્રાવકોને સુત્ર વાંચવાનો નિષેધ છે એમ સિદ્ધ કરીએ છીએ. શ્રાવક સુત્ર ન વાંચે ત વિષે. ૨૨૫

स्स कर्णात्त अरुणोववाए, वरुणोववाए, गरुलोव वाए, धरणोववाए, वेसमणोववाए, वेळंधरोववाए अझयणेउहिनित्तए, तेरस वास परियाए कप्पत्ति जहाणुसुए, समुहाणसुए, देविंदोववाए, नागपरिया वलिया नामं अझयणे उहिंसित्तए, चउदसवाम कष्पत्ति सुनणभावणानामं अझयणं उहिसित्तए. प नरसवास कप्पत्ति चारणभावणा नामं अझयणे डहिंसित्तए. सोलसवास कर्णात्ते वेयणिसयं नामं अझयणे उद्दिसित्तए. सत्तरस्त वांस कर्षात्त आ सीविसि नाम अझयणे उद्दिसित्तए. अहारस्म वा स कर्णात्त दिट्टिविसि भावणा नामं अझयणे उदि सित्तए. एगुणवीसइ वास परियागस्स कप्पत्ति दि हिवाए नाम अंगे उहिसित्तए. वीसवास परियाए समणोनिग्गंथे सबसुआण वार भवति.

અર્થ – ત્રણ વરસના પર્ષાયવાળા સાધુને સ્યાચાર પ્રકલ્પ એ ટલે 'ચ્યાચારાંગ સૂત્ર' ભાણવું કલ્પે; ચાર વરસના દિક્ષાવાળાને શ્રી સૂયગડાંગ સૂત્ર ભાણવું કલ્પે; પાંચ વરસના પર્યાયવાળાને દશા કલ્પ તથા વ્યવહાર અધ્યયન ભાણવું કલ્પે; ચ્યાઠ વરસના પર્યાય-કલ્પ તથા વ્યવહાર અધ્યયન ભાણવું કલ્પે; ઘ્યાઠ વરસના પર્યાય-બાળાને ઠાણાંગ સમવાયાંગ ભાણવું કલ્પે; દશ વરસના પર્યાયવાળા શ્રી ભાગવતિ સૂત્ર ભાણે; ચ્યગિયાર વરસના પર્યાયવાળા પ્રુડ્ચિયા વિત્રાન પ્રવિભક્તિ; મહલ્રિચ્યા વિમાન પ્રવિભક્તિ, અંગગ્ર્લિયા, વંગચૂલિયા, અને વિત્રાહ્યૂલિઆ ભણે; ખાર વરસના પર્યાયવાળા આરણોપપાત, વરૂણોપપાત, ગરૂડોપપાત, ધરણોપપાત, વૈશ્રત્રણોપ પાત અને વૈલંધરોપપાત ભણે; તેર વરસના પર્યાયવાળા ઉપસ્યાન સુત, સગ્રુકાણુશ્રુત દેવેંદ્રોપપાત અને નાગપર્યાવળિયા અધ્યયન ભણે; ચોદ વરસના પર્યાયવાળા સુવર્ણભાવના અધ્યયન ભણે; પંદર વરસના પર્યાયવાળા ચારણુભાવના અધ્યયન ભણે; સોળ વરસના પર્યાયવા ળા વેદની શતક અધ્યયન ભણે; સત્તર વરસના પર્યાયવાળા આન્ સીવિષ અધ્યયન ભણે; અતર વરસના પર્યાયવાળા બાન્ સીવિષ અધ્યયન ભણે; આઢાર વરસના પર્યાયવાળા દ્રષ્ટીવિષ ભા-વના અધ્યયન ભણે; ઓગણીસ વરસના પર્યાયવાળા દ્રષ્ટીવિષ ભા-વના અધ્યયન ભણે; ઓગણીસ વરસના પર્યાયવાળા દ્રષ્ટીવાદ નામે અધ્યયન ભણે અને વીશ વરસના પર્યાયવાળા સર્વ સૂત્રના વાદી હોય. હુંઢકો સુઢમતિ કહેછે કે 'શ્રાવકેસૂત્ર ભણવા, તો તે શ્રાવકોને ચારિત્રનો પર્યાય કેટલા કેટલા વરસનો છે તે તમે કહેશો ? અરે મૂઢમતિઓ એટલું પણ વિચારતા નથી કે સૂત્રમાં સાધુને પણ ત્રણ વરસ દિક્ષાના પર્યાય પછી આવારાંગ ભણવું કલ્પે એલું પ્ર-ત્યક્ષરીતે કહ્યુંછે તો શાવક તો સર્વથા નજ ભણે એવું પ્રત્યક્ષ ઠેરેછે.

3. શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણસૂત્રના ખીજા સંવરદારમાં કહ્યું છે કે

तं सर्चं भगवंत तिथ्थगर सुभासियं दसविहं चडहसपुर्वीहीं पाहुडथ्थ वेइयं महरिसिणय समयप्प दिन्नं, देविंद नरिंदे भासियथ्थं.

ભાવાર્ય એછે કે ભગવંત વીત્તરોગ સાધુ સત્ય વચન જાણે મ્યને ભાખે તે માટે સિહ્ધાંત તેઓને દીધું અને દેવેંદ્ર તથા નરેંદ્રને સિદ્ધાંતનો અર્થ સાંભળીને સત્યવચન ભણે માટે અર્થ દીધો.

ચ્યા પાઠમાં પણ પ્રત્યક્ષરીતે સાધુને સૂત્ર ભણવું ચ્યને શ્રાવ-કને ચ્પર્થ સાંભળવો ચ્યેમ ભગવંતે કહ્યુંછે.

૪. જેઠો લખેછે કે "શ્રાવક સૂત્ર વાંચતા અનંત સંસારી થાય તેવો પાઠ કયા સૂત્રમાં છે ?" તેનો ઉત્તર—શ્રી દશવૈકાળિક સત્રના ષટ્જીવીનીકા નાંગે ચોથા ચ્યધ્યયન સુધી શ્રાવક ભણે ચ્યાન્ ગળ ભણે નહિ એવું શ્રી આવશ્યક સૂત્રમાં કહ્યું છે તે ઉપરાંત આચારાંગાદિ સૂત્રો ભણવાની ભગવંતે આરા દીધી નથી છતાં જે શ્રાવકો ભણેછે તે ભગવંતની આરાનો બંગ કરેછે અને આરા ભંગ કરનાર યાવત અનંત સંસારી થાય એમ સૂત્રોમાં ઘણી જ-આએ કહ્યુંછે, અને ઠુંઠકો પણ આ વાત માન્ય કરેછે.

પ. જેઠો લખછે કે બ્ઝી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં શ્રાવકને कोविद કહ્યો છે તો સૂત્ર ભણ્યા વિના कोविद કેમ કહેવાય ?" તેનો ઉત્તર–कोविद નો અર્થ બ્ડહાપણુવાળો' એમ થાયછે તો શ્રાવકો જીનપ્રતચનને વિષે ડહાપણુવાળા હોયછે, પરંતુ તેથી કાંઇ મૂત્ર ભણેલા ઠરતા નથી. જો સૂત્ર ભણ્યા હોય તો आધિત કેમ ન કહ્યા ?

૬ જેઠો મંદમતિ લખેછે કે "શ્રી ભગવતિસૂત્રમાં કેવળી વિ ગેરે દરાની સબીપે કેવળીપરૂપ્યો ધર્મ સાંભળીને કેવળજ્ઞાન પામે તેને 'સોચા કેવળી' કહીએ એમ કહ્યુંછે. તે દરા બોલમાં શ્રાવક શ્રાવિકા પણ કહ્યાંછે તો તેને મ્હાંએથી કેવળીપરૂપ્યો ધર્મ સાંભળે તે તો સિહ્યાંત કે બીજી કાંઇ હરો ? મોટે સિદ્ધાંત ભણવાનું સાને જણાયછે" તેનો ઉત્તર—સિદ્ધાંત વાંચીને સંભળાવવા તેનું નામજ ફક્ત કેવળી પરૂપ્યો ધર્મ નથી, પરંતુ જે ભાવાર્થ કેવળી ભગવંતે પરૂપ્યોછે તે ભાવાર્થ કહેવો તેનું નામ પણ કેવળી પરૂપ્યો ધર્મજ કહેવાયછે મોટે એ બાબતમાં જેઠાએ કરેલી કલ્પના ચ્યસત્યછે.

૭. શ્રી નિસીથ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે

से भिखुव अणिउ थियंवा गाराथियंवा वाएइ वायंतं वासाइजइ तस्सणं चाउम्मासियं.

અર્થ—જે કોઇ સાધુ વ્યન્યતિથીને વાંચના વ્યાપે તથા ગૃ હ્રસ્થને વાંચના વ્યાપે વ્યથવા વાંચના વ્યાપતા સહાય દેતો તેને ચાર બાસવું પ્રાયશ્વિત વ્યાવે.

ચ્યા બાબતમાં જંઠો મૂઠમતિ લખેછે કે તે પાઠમાં ચ્યન્યતીથી તથા ચ્યન્યતીથીના ગૃહસ્થને નિષેધ્યાછે પણ તે મૂર્ખ ચ્યેટલું પણ સમજ્યો નથી કે ચ્યન્યતીથીના ગૃહસ્થ તો વ્યન્યતીથીમાં વ્યાવી બયા ત્યારે ક્રરી તે કહેવાનું શું કારણ ? માટે ગૃહસ્થ તે શ્રાવકો સમજવા.

૮ છેવટે લખવાનું કે જો શ્રાવકો સૂત્ર ભણતા હોત તો શ્રી ઠાણુંગ સૂત્રને ત્રીજે ઠાણું સાધુના તથા શ્રાવકના ત્રણ ત્રણ ત્રનો સ્થ કહ્યાછે; તેમાં સાધુ શ્રુત ભણવાનો મનોરથ કરે વ્યેમ લખ્યું છે વ્યને શ્રાવકના મનોરથમાં શ્રુત ભણવાનો મનોરથ લખ્યો નથી. વિચારો કે શ્રાવક સૂત્ર ભણતા હોત તો મનોરથ કેમ ન કરે ? તે સૂત્રપાઠ નીચે પ્રમાણું છે. યત:

तिहि ठाणेहिं समणे निग्गंधे महाणिड्लरे महा पड्लवसाणे भवइ. कयाणं अहं अप्पंवा बहुंवा सु अं आहेड्लिस्सामि? कयाणं अहं एकछविहारं प डिमं उवसंपड्लित्ताणं विहरिस्सामि? कयाणं अहं अपच्छिम मारणांतियं संलेहणा झूसणा, झूसिए, भत्तपाण पडियाइखिए, पाउवगमं, काल मणवकं खेमाणे विहरिस्सामि? एवं समणसा, सवयसा, सकायसा पडिजागरमाणे निग्गंधे महाणिड्लरे प ड्लवसाणे भवइ.

અર્થ—ત્રણુ સ્થાનેકે શ્રમણુનિથ્રંથ મોઠી કર્મક્ષયણા અને અ ત્યંત પર્યવસાન કરે (તે ત્રણુ સ્થાનક કહેછે) કેવારે હું અલ્પ કર થોહું અને ખહુ ક૦ ઘહુંશ્રુત ક૦ સિદ્ધાંત ભણીરા ૧ કેવારે હું એકલ વિહાર પ્રતિમા અંગીકાર કરીને વિચરીશ ૨ અને કેવારે હું છેલ્લી મરણુ સંબંધી સંલેષણા જે તપ તેની રોવાએ

રર૮

કરી રક્ષ થઇને, ભાત પાણીના પચ્ચખાણ કરીને, પાદોપગમ વ્ય-) ણસણ કરીને, મૃત્યુ વ્યણઇચ્છતો કેવારે હું વિચરીરા ૩ એવી રીતે સાધુ ગન વચનકાયા ત્રિકરણું કરી પ્રતિ જાગરણ કરતો થકો મહાર્નિજરોને પર્યવસાન કરે.

હેવે ઝાવકના ત્રણુ મનોસ્થનો પાઠ કહેછે.

तिहिं ठाणेहिं समणोवासए महाणिडजरे महाप डजवसाणे भवइ. तंजहा.कयाणं अहं अप्पवां बहुंवा परिग्गहं चइस्सामि? कयाणं अहं मुंडे भवित्ता आगाराउ अणगारियं पव्वइस्सामि? कयाणं अहं अपन्छिम मारणांतियं संलेहणा झूसिय भत्तपाण प डियाइखिखए पाउवगमं काल मणवकंख्खेमणे विह-रिस्सामि?एवं समणसा सवयसा सकायसा पडिजा गरभाणे समणोवासए महाणिडजरे महापडजवसाणे भवइ.

અર્થ—ત્રણ સ્થાનકે સ્રાવક મહાનિર્જરા મહાપર્યવસાન કરે. કેવારે હું ધનધાન્યાદિક નવ પ્રકારનો પરિગ્રિહ થોડો ઘણો છાંડીશ ૧ કેવારે હું હુંડ થઇને અાગાર જે ગૃહવાસ તેને છાંડી અણગારવાસ અંગીકાર કરીશ ૨ ત્રીજો સંલેષણાનો મનોરથ પૂર્વવત્ જાણવો.

આ ઉપરથી પણ શ્રાવક મૂત્ર ભણે નહીં વાંચે નહીં સ્મેમ સિદ્ધ થાયછે ઇત્યાદિ ઘણા દ્રષ્ટાંતોછે જેયી પ્રત્યક્ષ રીતે સિદ્ધ થા-યછે કે મૂનિને સિદ્ધાંતો ભણુવા અને સાધુને સિદ્ધાંતો ભણાવવા, શ્રાવકને તો આવશ્યક, શ્રી દશપૈકાળિકના ચાર અધ્યયન અને બીજા પ્રકરણાદિ અનેક ગ્રંથો ભણુવા, પરંતુ શ્રાવકને સિદ્ધાંત ભણુવાની ભગવંતે આરા આપી નથી. ઇતિતત્વે. આ પ્રશ્નોત્તરમાં જેઠા નિજાવે કેટલાએક વચનો જેમ આવ ્યા તેમલખ્યાછે. નથી જોઇ વાકથ બેળવણી, નથી રાખ્યું શખ્દનું ભાન, નથી રાખ્યું અર્થનું ભાન, ફક્ત ખેવકુક માણસની પેઠે જેમ તેમ લખીને પાના ચિતર્યાછે. પરંતુ એવા નકામા ડોળાણમાં વચ્ચે ન પડતા અમે તે બાબતમાં તેણે કેવી મૂર્ખાઈ કરીછે એ તપાસવાનું સુરા અને ન્યાયી સજ્જનોને સાંપીએ છીએ.

૪૬ હું હકો હિંસા ધરમી છે તે વિષે. આ ગ્રંથ પૂર્ણ કરતાં છેવેટે જણાવવું પડે છે કે જેઠમક્ષ ટું હકે સમકીત સાર નામનો જે ગ્રંથ પ્યનાવેલો તે ગ્રંથ શ્રી ગાંડળવાળા કોઠારી નેમચંદ હીરા ચંદે છપાવ્યો તેમાં સ્પાદિથી સ્વંત સુધીમાં જૈન શાસ્ત્રાનુસારે અને જીનાત્તા પ્રમાણે વર્ત્તનારા સ્પેવા પરંપરામ ત જૈન મૂનિસ્પો તથા શ્રાવકોને (હિંસાધર્મી) પ્યેલું ઉપનામ સ્પાપેલું છે અને પોતે દયાધર્મી બની ગયા છે, પરંતુ શાસ્ત્રાનુસારે તપાસતાં તથા ટું હકોનો સ્પાચાર વ્યવહાર, રીતભાત અને વર્તાસુક જોતાં પ્રત્યક્ષરીતે એ ટું હકોજ હિંસાધરમી છે અને દયાનું ખરૂ સ્વરૂપ સમજતાજ નથી સ્પેમ સરજાય છે.

સામાન્ય દ્રષ્ટીએ વિચારતાં પણ જેમ ગોશાળાએ, જમાળી પ્રસુખ કેટલાએક નિભવોએ તથા કેટલાએક અભવ્યોએ જેટલી સ્વરૂપ દયા પાળી છે તેટલી તો કોઇપણ ઠુંઢકથી પળી શકતી નથી, ફક્ત મૂખેથી દયા દયા પોકારવામાં સમજેછે, અને જેટલી તેઓ સ્વરૂપદયા પાળેછે તેટલી પણુ તેઓને નિભવોની પેઠે છના-રાાના વિરાધક હોવાથી હિંસાના ફળને દેનારી છે.

સૂત્રોમાં જે જે નિભાયોના અધિકાર છે તેઓએ તો ભગવં-તતું એક એક વચનજ ઉથાપ્યું છે ચ્યને તેને શાસ્ત્રકારે મિથ્યાદ્રષ્ટી કહ્યા છે યત:

पयमख्खरंपि एकंपि, जो नरो एइ सुत्त निहिइं॥

### संसरोयं तोविहु, मिच्छदिद्विंजमालिव ॥१॥

હુંઢકો મૃઢમતિચ્ચે તો ભગવંતના ચ્યનેક વચનો ઉથાપ્યા છે, સૂત્રો વિરાધ્યા છે, સૂત્રપાઠ ફેરવ્યા છે, સૂત્રપાઠ ચ્યોળવ્યા છે, વિ-પરીત ચ્યર્થ લખ્યા છે ચ્યને વિપરીત કરેછે તેથી તેચ્યો તો સર્વે નિભવોને વિષે શિરોમણી ભૂત છે.

વળી ઢુંઢકો દયાધનીનું ડોળ ધાલેછે પરંતુ તેચ્યો કેવી દયા પાંભ છે અર્થાત દયાનું નામ લઇ કેવી કેવી રીતે હિંસા કરેછે તે ખતા-વવા માટે કેટલાએક દ્રષ્ટાંતો લખીને તેઓ હિંસાધની છે એમ સત્યાસત્ય નિર્ણય કરનારા સુજ્ઞ બંધુઓ સમક્ષ જણાવીએ છીએ. ૧. સૂત્રોમાં ઉષ્ણુ પાણીનો શિયાળો, ઉનાળો તથા ચોમા-માને માટે કાળ કહ્યોછે તે કાળ ઉપરાંત ઉષ્ણુ પાણીમાં પણુ સ ચિતપણાનો સંભવ છે તે છતાં ઢુઢકો કાળના પ્રમાણ વિના પાણી પીએછે માટે તે કાળ ઉલ્લંધન કરી ગયેલું પાણી કાર્ગુજ સમજવું.

ર. રાત્રે ચૂેલ મૃેકંલુ પાણી ઢુંઢકો સવારના પહોરમાં વહોરી લાવીને પીચ્મેછે તે પાણા રાત્રે ચૂલામાં રક્ષા ઢાંકયા પછી ચૂલો ઉચાડો ન રાખવા માટે કાચુ ભરીને મૂઠી છાંડવામાં ચ્યાવેછે જે કે ઉત્તું તો શું પરંતુ નવાયું ચ્યેટલે નામ માત્ર પણ ઉત્તું થવાનો સં ભવ નથી તેથી તે પાણી પણ કાચુજ સમજવું.

૩. કુંભારને ઘેરથી માટી ભિશ્રિત પાણી વહોરી લાવીને પીએછે જે પાણી પણ કાચુ અને માટી પણ કાચી હોવાથી અ ચિત તો ક્યાંથીજ થાય પરંતુ જો વધારે વખત સુધી જેમનું તેમ પડી રહ્યું હોય તો તેમાં ખેઇદ્રિ જીવની ઉત્પત્તિ થવાનો સંભવ છે.

૪. છાણા થાપવા માટે વાપરવાનું પાણી વહોરી લાવી પીએછે જે કે ચ્યચિતતો નથી થતું પરંતુ તેમાં ખેંગદ્રિ જીવની ઉ-ત્પત્તિ થયેલી ષણી વખત દ્રષ્ટીએ પેડેછે.

ં પ. ભઇરાંચ્મોચ્મે પોતાની કાંચળી ધોપેલું પાણી વહોરી લા-વીને પીચ્મેછે જેમાં ધણ્યુંકરીને જીવતી જૂમ્પો ચ્યથવા સૂચ્મેલી જૂમ્પોના કલેવર હોવાનો સંભવ છે. ચ્યાવું પાણી પીવાથીજ ઘણુા રિખોને જળોદર થયાના ખપ્પર સાંભળવામાં ચ્યાવેલા છે.

 ધર્ના કત પાંચ પ્રકારના પાણીમાં ફક્ત એકેંદ્રિનું ભક્ષણ <ૈ નથી, પરંતુ બે ઇંદ્રિનુ પણ ભક્ષણ છે, કારણ કે તેવા પાણીમાં પૂરા નિકંળેલાં ઘણી વખત માલમ પડ્યા છતાં ટુંઢકોને તે ખાબતનો કાંઈ પણ વિચાર નથી. જાઓ તેનો દયાધર્મ !!!

૭. ચ્યાગલે દિવેસ ચ્યથવા રાત્રે કરી રાખેલી ચ્યેટલે વાસી રોટલી તથા ખીચડી વિંગરે સવ રના પ્રથમ પહોરમાં વહોરી લાવે છે ચ્યેને ખાયછે, શાસ્ત્રકોરે તેમાં ખેઇદ્રિ જીવોની ઉત્પત્તિ કહી છે.

 ₩ોેળ ચ્યથાર્ણ્યું લાવીને ખાયછે તેમાં પણ ખેંઇદ્રિ છ-વની ઉત્પત્તિ કહેલી છ.

૯. વિદળ ચ્યેટલે કાચી છાશ, દુધ તથા દહીંમાં કહેળ આયછે તેને શાસ્ત્રકારે ચ્યબક્ષ કહેલું છે ચ્યને તેમાં બેઇંદ્રિ જીવની ઉત્પત્તિ કહી છે. ટુંઢકોને તો વિદળનો સ્વાદ વધારે લાગેલો છે, કારણ કે કેટલાચ્યેક તો ફક્ત મફતની ખીચડી ચ્યને છાશ ખાવા-ુંના લોભને માટેજ રિખજી ખેનેછે, પરંતુ તેથી પોતાના મહાવતનો બંગ થાયછે તે વિચારતા નથી.

૧૦. ઉપર લખેલા ત્રણ ખોલમાં ખતાવ્યા પ્રમાણે ડુંઢઠો ખિંઇંદ્રિ છવોનું ભક્ષણ કરેછે. જાગ્મો તેવા દયાધર્મની પુર્બા !!!

૧૧. સૂત્રોમાં ભાવીશ વ્યેસ્ક્ષ ખાવા વજર્યા છે છતાં ટુંઢકો વ્યને તેના રિખો ખાયછે. શ્રી અંગચૂલિચ્યા સૂત્રના મૂળ પાઠમાં કહ્યુંછે. યત:

एवं खलु जंगु महाणुभावेहिं सुरिवरेहिं मिच्छत्त कुलाउं उस्सग्गोवावएणं पडिवोहिउण जिणमए ठाविया, बत्ति अणंतकाय भख्खाणउ बारिया,महु

मड्ज मंसाइ बावीस अभख्खणाउ णिसेहिया. અર્થ-એમ નિશ્વયે હે જંઝ ! મહાતુભાવ પ્રધાનાચાર્યે મિ-આત્તીના કુળ થકી ઉત્સર્ગ અપવાદે કરી પ્રતિભોધ્યા, જીનમતમાં

### ્ઢંઢકો હિંસા ધર્મી છે તે વિષે.

સ્થાપત કય<sup>ર</sup>ા, ખત્રીશ વ્યનંતકાય ભક્ષણ કરવાને વાર્યા, વ્યને મધ, મદિરા, માંસ વિગેરે ખાવીશ વ્યભક્ષ ખાવા નિષેધ્યા છે.

શાસ્ત્રકારે ખાવીરા ચ્યભક્ષની અંદર એકેંદ્રિ, ખેઇંદ્રિ, તેઇંદ્રિ તેમજ નીગોદીચ્યા જીવની ઉત્પત્તિ કહી છે તે છતાં દુંઢકો તેવું ભગ્ન છુ કેરે છે. ૧૨. ટુંઢકોના રિખો પોતાના શરીર ઉપરથી ચ્યથવા વસ્ત્ર-માંથી તિકળેલી જાવ્યો પોતાના પેંહેરેલા વસ્ત્રમાંજ મૂકે છે જેનો શરીરના દય્યાણમાં ચ્યાવતાં તરતજ નાશ થાય છે, ચ્યને તેથીજ ટુંઢકોના પહેરવાના વસ્ત્ર ઉપર લોહી જેવા ઝીણા ઝીણા ચાઠાનો ભરાવો થઈ ગવેલો જોવામાં વ્યાવે છે. ચ્યા પણ દયાનો પ્રત્યક્ષ નધનો છે!!

૧૩. ટુંઢકોના રિખો ચ્યાખો દિવસ મુહપત્તિ બાંધેછે તેમાં વારંવાર બોલવાથી ગુંકના સ્પર્શથી સમુછિમ જીવની ઉત્પત્તિ થાય છે તેમજ નિગોદીચ્યા જીવની ઉત્પત્તિ પણ શાસ્ત્રકારે કહી છે. ટુંઢકો નિર્વિવેકી હોવાથી ચ્યા વાત સમજ્યા છતાં પોતાની વિપરીત રૂ-ઢીનો ત્યાગ કરતા નથી તેથી તેચ્યો સંમુછિમ જીવની હિંસા કર-નારા છે ચ્યેવો નિર્ખય થાયછે.

૧૪. ુંઢકોના કેટલાએક રિખો સ્થંડિલ જાયછે ત્યારે ચ્યશુ-ચિ માંહેલા ચુરણી પા છવોની હિંસા કરેછે ચ્યેમ જાણુવામાં ચ્યા-વેલું છે. આ તેઓના દયા ધર્મની પ્રશંસાના કારણો જણાયછે !

૧૫. ટુંઢકોના રિખો વહોરવા જાયછે ત્યાંરે તેમને તેના શ્રા વકો રસોડાથી છેટા ઉભા રાખછે. સમજવા પ્રમાણે તેઓ તેથી વટલાવાપણું હોય એમ ધારેછે. એવી રીતે છેટા ઉભા રહેનાર રિખ-જી સુઝતા છો ! એ પ્રમાણે પૂછી જે આવે તે વહોરેછે. એ ઉપ-રથી તેઓ અસુઝતોજ આહાર વડોરી લાવેછે એમ નિશ્વય થાયછે. ૧૬. ટુંઢકો તથા તેના રિખો મધ ખાયછે, પરંતુ શાસ્ત્રકારે તેમાં તદવર્ણા સંમુછિમ છવની ઉત્પત્તિ કહી છે.

્ર ૧૭. ુંડુંઢકો તથા તેના રિખો માખણુ ખાયછે તેમાં પણુ ારાસ્ત્રકોરે તદ્વઓ જીવની ઉત્પત્તિ કહી છે.

૧૮. ટુંઢકોંના રિખો લસગુની ચટણી ભાવનગર વિંગેરે શ-

હેરોમાં દુકાને દુકાનેથી લેછે. જૂઓ તેના દયાધર્મની પ્રશંસા !!! આ પ્રમાણે બીજા કેટલાએક કાર્યોમાં ટુંઢકમતિઓ પ્રત્યક્ષ રીતે હિંસા કરતા જણાયછે તેથી તેઓ દયાધર્મી એવું નામ ધારણ કરેછે તે તદન સ્પસત્ય છે. વધારે દ્રષ્ટાંતો લખી વાંચનારને ફોગટ કંટાળો આપવો દુરસ્ત ન ધારી થોડાજ દ્રષ્ટાંતોથી યુદ્ધિમાન અને નિરપક્ષ ન્યાયી પુરૂષો સમજરો અને તેઓના કુકુંદને તજરો એમ સમજી સ્પા વિષય સંપૂર્ણ કર્યોછે. ઇતિ.

### यंथनी पूर्णाहुति. द्यार्टुळ विक्रिडित वृतं. स्वांतध्वांतमयंमुखंविषमयंदम्धूमधारामयी तेषांयैर्ननतास्तुतानभगवन्मूर्त्तिर्नवाप्रेक्षिता देवैश्वारणपुंगवैःसहृदयैरानंदितैर्वदिता पेत्वेतांसमुपासतेक्ठतधियस्तेषांपावित्रंजनुः ॥१॥ आर्यार्थ.

સમકિતદ્રષ્ટી દેવતા સ્પોએ અને જંધાચારણ વિદ્યાચારણાદિ મૂનિ યુંમવો એ શુદ્ધ હૃદય અને સ્પાનંદે કરીને વંદન કર્યું છે જેને એવી શ્રી જીનેશ્વર ભગવંતની મૂર્તિ પ્રત્યે જે યુરૂષો નથી નખ્યા તેના સ્વાંત જે હૃદય તે અંધકારમય છે, જે યુરૂષોએ તેની સ્તુતિ કરી નથી તેમના મૂખ વિષમય છે, અને જે યુરૂષોએ તે (ભગવંત ની મૂર્તિ) જોઈ નથી તેના નેત્ર ધુમાડાની શિખા જેવા છે અર્ધાત્ જીનપ્રતિમાથી વિમૂખ જનોના હૃદય, મૂખ, અને નેત્ર નિરર્ધક છે; અને જે સુદ્ધિવંત પુરૂષો તેની (ભગવંતની પ્રતિમાની) ઉપાસના એટલે ભક્તિ મૂળ પ્રસુખ કરેછે તેમના મનુષ્ય જન્મ પ્વીત્ર સ્પર્ધા-તૂ સંદળ છે.

ચ્યા કાવ્યના સારને સ્વહુદયમાં વ્યંકિત કરીને, તેમજ વ્યા ગ્રંથને આહાત પર્યંત એકાગ્રચિત્તે વાંચન સાથે લક્ષમાં ધારણુ કરી ગ્રંથની પ્ર્ગોકુતિ.

ને ડુંઢકમતિ અથવા જે કોઇ શુદ્ધ માર્ગ ગવેશક ભવ્ય પ્રાણી સ મ્યક પ્રકારે નિષ્પક્ષપાત દેષ્ઠીથી વિચાર કરશે તો તેમને ભ્વાંતિ રહિ તપણે જૈનમાર્ગ જે સંવેગ પક્ષમાં નિર્મળપણે પ્રવર્ત્તમાનછે તે સત્ય અને ઢુંઢક વિગેરે જીનાત્તાથી વિપરીત મત અસત્યછે એમ નિર્ણય થશે, અને ત્યારેજ અમારો ગ્રંથ બનાવવાનો પ્રયત્ન સાફલ્યતા પ્રત્યે પામશે.

શુદ્ધ માર્ગ ગવેષક પ્રાણીનું તેમજ સમ્યકત્વાભિલાષી પ્રાણી-ઓનું સુખ્ય લક્ષણ એજછે કે શુદ્ધ દેવગુરૂ ધર્મને ઓળખીને તેનો અંગીકાર કરવો અને અશુદ્ધ દેવગુરૂ ધર્મનો ત્યાગ કરવો પણ ચિત્ત દંભયુકત રાખી પોતાનો કક્કો ખરો પકડી ખેસી અસત્યાસત્યનો વિચાર ન કરવો, અથવા તો વિચાર કરી સત્યની ઓળખાણ થ-યાથી પોતાનો જાકુણ કરેલો માર્ગ અસત્ય જણાયા છતાં તેને છો-હવો નહિ, અને સત્યમાંગને ગ્રહણ કરવો નહિ એ લક્ષણ સમકિત પ્રાપ્તિ કરવાની ઉત્કંડાવાળા જીવોનું નથી, અને જો તેમ કરેલો અ-મારો આ પ્રયત્ન પણ નકામો ગણાય. માટે તેવી રીતે ન કરતાં દેરેક ભવ્યપ્રાણીઓએ સત્યમાંર્ગ ધારણ કરવાને અપેક્ષિત થયું.

આ ગ્રંથ અને કુકત શુદ્ધ ખુદ્ધિથી સમકિતદર્ઢી જ્યોની સમીપે સત્યાસત્ય નિર્ણય માટે મૂંકલોછે અમારે કાંઇ પક્ષપાત નથી તેમજ કોઈ ઉપર દેષસુદ્ધિ પણ નથી માટે વાંચનાર દરેક ભવ્યજી-વોએ આ ગ્રંથ નિરપક્ષપણે લક્ષમાં લઈ તેનો સદુપયોગ કરવો જેથી વાંચનારની તેમજ રચનારની ધારણા સાક્લ્યતા પ્રત્યે પાંગે. તથાસ્ત્ર



# હુંઢક પચવિશી.

શ્રી જીનપ્રતિમા સ્યું નહી રંગ, તેનો કપ્ય ન કીજે સંગ; એ આંકણી. સરસ્વતી દેવી પ્રગ્રમી કહેસ્યું, જીનપ્રતિમા અધિકાર; નવી મોને તસ વદન ચપેઠા, માને તસ રાણગાર. શ્રીજીનગ્વ કેવળ નાણી નહિ ચઉનાણી, એણે સંગે ભરત મોઝાર; જીનપ્રતિમા જીનપ્રવ-ચન જીનનો, એ મોટો સ્પાધાર. શ્રીજીન૦ ૨ એણે મંદે જનપ્રતિ મા ઉથાપી, કુમતિ હૈયા કુટ; તે વિના કિરિયા હાથ ને લોગે, તે તો થોયા કુટ શ્રી જીન૦ કે. જીનપ્રતિમા દર્શનથી દંસણ, લહીયે વતનું મળ; તેહીજ મળ કારણ ઉથાપે, શું થયું એ જગ શળ. શ્રી જીનંગ ૪ ચ્યભયકુમારે સુકી પ્રતિમા, દેખી આર્દ્રકુમાર; પ્રતિ **ઝુઝ્યા સંજ**મ લઈ સૌધ્યા, તે સાચો **ચ્યધિકાર.** શ્રી જીન૦ પ પ્રતિમા વ્યાકોરે મચ્છ નિહાળી, વ્યવર મચ્છ સવી યુઝે; સમંકિત પાંગે જાતિસ્મરણથી, તસ પુરવસવ સુઝે. શ્રી છન૦ ૬ છેઠે અંગે સાતા સૂત્રે, દ્રાૈપદિએ છન પૂજ્યા ; એવા ચ્યક્ષર દેખે તોપણ, મ્ર ઢમતિ નવી ખુઝચા. શ્રી છનવે ૭ ચારણમુનિએ ચૈત્યજ વાંદ્યો, ભગવાત ઓંગે રંગે; મરડી વ્યર્થ કરે તેણે સ્થાનક, કુમતિતણે પ્ર સંગે શ્રી જીન૦ ૮ ભગવતિ અંગે શ્રીંગણધરજી, યાહ્યીલિષિ વંદે ; એવા વ્યક્ષર દેખે તોપણ, કુમતિ કહો કેમ નિંદે. શ્રી જીન૦ ૯ ચૈત્ય વિના ચ્યન્યતિધી મૂજને, વંદન પૂજા નિષેધે ; સાતેમે આંગે શાહ ચ્યાહુંદે, સમકિત કીધું શુદ્ધે. શ્રી જીનેંગ્ ૧૦ સૂર્યો બેદેવે વીરજી-ન આગળ, નાટક કીધું રંગે; સમકિતદ્રષ્ટી તેહ વખોખે, રાયપરોણી ઉપાંગે. શ્રી જીન૦ ૧૧ સમકિતદ્રષ્ટી શ્રાવકની કરણી, જીનવર ખીંબ ભરાવે; તે તો ખારબે દેવલોક પહોચે, મહાનિસીથે લાવે. શ્રી જીન૦ ૬૨ ચ્યષ્ટાપદગીરી ઉપર ભરેતે, મણીમય બીંબ ભરાવ્યા ; એવા ચ્યલર ચ્યાવશ્યક સત્રમાં, ગાેતમ વંદન ચ્યાવ્યા. શ્રી જીત૦ ૧૩ પરંપરાગત પ્રતિમા પુસ્તક, માને તેહજ નાણી; નવી મોને તે હીજ અત્તાની, એવી જીનવર વાણી. શ્રી જીનગ ૧૪ ટુંઢક વાણી કુઝતિ સેય્નાણી, સુણી ઞત ભૂલો પ્રાણી; ખોધ ખોંજની કરશે

હાણી, કેમ વરશ્યો શીઝરાણી. શ્રી જીન૦ ૧૫ ખેતરપાળ ભવાની દેરે, ત્યાં જાવું નવી વાર ; વિતરાગનું દેહેરૂં વારે, તે કોણુ સત્ર વ્યા-ધારે શ્રી જીન૦ ૧૬ મેલા કપડા મોટ ખાંધે, ઘેર ઘેર ભિક્ષા ફરતા ; માંદા માણુમની પરે થોડું, ખોલે જાણે મરતા. શ્રી જીન૦ ૧૭ ટુંઢત ્રંઢત ઢૂંઢત પ્રાણી, તોહીં ધર્મ ન પાયો ; તે બાટે ઢુંઢક કહેવાંણા, એળે જન્મ ગમાયો. શ્રી જીત૦ ૧૮ પાહીર કાળા માંહી કાળા, જાણીએ કાળાવાળા; પંચમે સ્પારે દુષ્ટ એ પ્રગટવા, મહામૂઢ વિ-કરાળા. શ્રી છત૦ ૧૯ ભાવ મેદને તત્વ ન જાણે, દયા દર્યા સુખ ભાખે; સુગ્ધ લોકોને ભામમાં પાડી, તેને દુર્ગતિ નાંખે. શ્રી છન • ૨૦ ભાષ્યચ્ચરણી ઠીકા ન માને, કેવળ સૂત્ર પોકારે; તે માંહી નિ-જ અતિ કલ્પના, ખહુ સંસાર વધારે. શ્રી જીત૦ ૨૧ વ્યાગમનું ચ્યેક વચન ઉથાપે, તે કહીએ સ્મનંત સંસારી; સ્યાખા જેઓ ગ્રંથ ઉથાપે, તેહની શી ગતિ ભારી, શ્રી જીતુરુ ૨૨ ચિત્ર લખી તારી જોવંતા, વાંધે કામ વિકાર ; તેમ જીનપ્રતિમા સુદ્રા દેખી, શુદ્ધભાવ વિસ્તાર. શ્રી જીન૦ ૨૩ તે માટે હઠ છોડી ભવીજન, પ્રતિમા શં દીલ રાખો : છનપ્રતિમા છનપ્રવચન છનનો, વ્યનુભવનો રસ ચાખો. શ્રી જીત૦ ૨૪ ુંઢક પચલિશી મેં ગાઈ, નગર નાંડોલ મો-ઝાર; જયવંત શિષ્ય જિનેદ્ર પયંપે, હિત શિક્ષા અધિકાર, શ્રી છન ગ્સંપર્ણ.

#### त्राश्रय पत्र.

ચ્યા ગ્રંથને કેટલાએક ઉદાર દીલના સદ્ગ્રહસ્થોએ વ્યઞાઉથી મ્યાબ્રય વ્યાપેલો છે તેમના સુભારક નામ વ્યા ગ્રંથ સાથે જોડી રાખીએ છીએ.

#### પાલણપુર. ૪૨

રાજ્યમાન રાજેબી મંગળજીભાઈ ઈ ધરભાઈ પાલણપુરના મુખ્ય દીવાન સાહેબ.

| ભાવનગર, ૨૧૮                             | શા, ઝવેરબાઈ ડાયાબાઈ ર               |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| વારા ગ્યમરચંદ જસરાજ, રપ                 | શા. નારણજ ભાણાભાઈ ર                 |
| શા. આ ણંદ જુ પર શાતમ. ૧ •               | ધારા છગન છવણે ર                     |
| બીજૈત સાનવર્ધક સભા હા                   | વાગડીઆ ગુલાબચંદઅમરજર                |
| સંઘવી <b>પુલચંદ નેમ</b> ચંદ <b>ે ૧૦</b> | દોશી વરધમાન હકમચંદ ર                |
| શા. પાનાચંદ તેજા ખુકસેલર ૧૦             | વારા હરેખચંદ શવચંદ 🤄 🤕              |
| સંઘવી સવચંદ વેલચંદ, પ                   | શા. જીડા વાલજ ર                     |
| વારા ઝવેર સુરચંદ. પ                     | શા. ગોપાળજ કાનજ ર                   |
| દોશી ક્રેતેચંદ ૯કમચંદ ૫                 | શા. ગીરઘર ખાવા ૨                    |
| વારા તારાચંદ ઠાકરશી મ                   | શા. જુઠા જ સા ૨                     |
| વારા દેવચંદ કલ્યાણ છ. ૫                 | શા, વીરેગ્યદ ડાયા માઈ 👘 ર           |
| શા. પરશાતમગાસ હેમજી. પ                  | શા, બકોર ઉજઞ ર                      |
| શા. હરજીવનદાસ સાંકળચંદ. પ               | શા, ડાયાભાઇ ઝીસ્લા ૨                |
| શા, ઝવેર ભાઇ ચંદ. પ                     | શેઠ માનચંદ મોતીચંદ ર                |
| શા. નાનચંદ હરજીવનદાસ. પ                 | પરીખ રગતાથ તથુ ર                    |
| વહાણના દલાસોની કુંપના. પ                | શેઢ લક્ષ્મીચંદ હંસરાજ ર             |
| શા હીરાચંદ ચકુ છે. ૪                    | શા. ગીરધર વનમાળા ર                  |
| શા, ગોરધતદાસ સંદરજી. ૪                  | બદાણી ગીરધર હરજીવન ર                |
| શા. દરીચંદ નયુભાઈ. ૪                    | સંઘવી ભીખાભાઇ નેમચંદ ર              |
| શા. જીવરાજ વાલજી. 3                     | શેઠ માગેકચદ ભાણજ ર                  |
| શા. ખોમા વીરા. ૩                        | શા. મુળ નંદ ગો ભર ર                 |
| સંઘવી દામોદર નેમચંદ.                    | શા, પદમશી ખે <sup>ચર</sup> ર        |
| શા આતમચંદ દામછ. ર                       | ઝવેરી ઠાકરશી પ્ર <sup>1</sup> ગજી ર |
| શા. પરેભુદાસ જેઠાભાઈ. 🧃                 | શા છવણ પાતાચંદ ર                    |
| શા. મોતીચંદ ઉજમચંદ. ર                   | ઠકર આંધવેજ લાધાં ર                  |
| શી. મગનલાલ પાતાચંદ. 💦 🤉                 | શા, પરશાતમ લક્ષ્મીચંદ ર             |
| ચેઢ, ગંભીર ગુલાબચંદ ર                   | શાં સ્મમરચંદ વખતચંદ ર               |
| યા, હરજીવન પરશાતમ ર                     | પરંચુર છુ નકલા રુ                   |

|                                  | a) The second states and a second                   |
|----------------------------------|-----------------------------------------------------|
| સુંઘ્યુ વે પંદ                   | બી જૈનધર્મપ્રવર્તકસભામારફત હ                        |
| પરીખ નરશીદાસ કરમચંદ ૨૦           | ચેડ લલુભાઇ ધનજી માસ્તર. ૩<br>ચેડ હરોલાલ પ્રમાભાઈ. ૨ |
| શેઢ વીરચંદભાઈ દીપચંદ ૧૦          |                                                     |
| શેઠ નથુભાઈ સુરચંદ્ર. ૭           | શેઠ ઉમાભાઈ હઠીસંઘ. ર                                |
| શેઠ નારણ જ પ્રાગજ. ૬             | શેઠ પરશાતમદાસ યુંજાશા. ર                            |
| શેઢ પ્રેમચંદ રાઇચંદ. પ           | શેઠ મગનલાલ ઠાકરશી. ર                                |
| શેઠ ઐાધવજીભાઈ કરમચંદ. પ          | શા, મગતલાલ શરૂપચંદવકીલ ર                            |
| ચેઠ ગોકળભાઈ મુળગ્રંદ. પ          | શા, દોલતચંદ્પુરષોતમળી.એ.ર                           |
| શેઢ લલુભાઈ મોતીચંદ. પ            | પરચુરણ નકલી. ૪                                      |
| શેઢ ગોકળભાઇ દોલતરામ. પ           | લીંખડી. ૪૫                                          |
| શેઢ વીઠલદાસ મોતીચંદ. પ           | શ્રી જૈનધર્મની ટોળી હા. પરી.                        |
| શેઢ ફકીરચંદ પ્રેમચંદ. પ          | નાનચંદ જેશંગ. 🖇                                     |
| શ્રેક ભાઈ ચંદ માણે કસંદર પ       | પરીખ નાનચંદ જેશંગ. પ                                |
| શ્રદ્ધામજ મુળજ કુ૦ ૫             | શા, ઉજમશી મગનલાલ. ૪                                 |
| શેક દેમજ જેવેતનો કું મ           | દોશી રૃતનજી પીતામર. રે                              |
| શે શેમણ દામજ. પ                  | શા, ગંરધર લાલચંદન ર                                 |
| ભણશાળી વાલજ રેણછોડે પ            | પરીખ ત્રીભુવન કચરા. ર                               |
| શેઢ હુરનાય રૂપચંદ. પ             | શા કેશવજી વખત ચંદ ર                                 |
| શેઠ ઐાવમચંદ હીરજુ. 👘 ૪           | પરીખ ઉજમશો મોતીચંધ ર                                |
| ં શ્રેક મનસુખભાર્દ મોતીલાલ 💦 ૪   | મરીખ સુંદર છ પરશાતમ. ર                              |
| શેઠ અમુલખ ખુબચ્દ. ૪              | શા. ડોસનજ ચાંપશી. ર                                 |
| શેઠ મુળચંદ ઉજમચંદ. ૩             | શા. મોવી નાનજ. ર                                    |
| શેક ડાયાભાઈ કમ્યાણ છે. ર         | શા. મનસુખરામ હરીભાઇ. ર                              |
| શક જેઠાળાઇ ઉકરેડાલઇ. ર           | શા ચાંપશી ભવાન. ર                                   |
| શેઢ ટોકરશી વેલજીભાઈ. ર           | શા માતા નાગછ, (                                     |
| શોડ હેમચંદ મોતીચંદ. ર            | કોઠારી છગન ખેચર. ર                                  |
| ચેઢ શીવચંદ પાપટ. ર               | શા, મોદન કાળીદાસ. ર                                 |
| ્રેશ્વ લાલચંદ કીલા. ર            | પરીખ નાગર પુલચંદ. ર                                 |
| 🐃 શેડ શામચંદ દેવરાજ. ર           | શા, ખાલાલાલ નાનચંદન 🤾                               |
| શેઠ ચુનીલાલ ખાયાજી. ર            | ગાંધી છગત શંઘજી. 🤾 🤾                                |
| શેઢ ખુશાલ કરશનજી, ર              | વઢવાણુ ૩૧                                           |
| $1_{10}$ કરશનજી વ્યમ્ $ર$ મંદ. ર | શેઠ ગોવીંદજ મકુન. ૧૫                                |
| શેઢ ડાયભાઇ વાડીલાલ. ર            | શા. મગનલાલ ત્રીક્રમ. ર                              |
| શ્વેક પ્રાગજ જેરાજ. ર            | શા, નયુ માણેકચંદ, ર                                 |
| શેઢ કરમચંદ કલ્યાણ છ ર            | વારા ત્રીક્રમ પાનાચંદ. ર                            |
| મરચુરણ નકલો. ૧૦                  | શા. ખેતશી અખજ ર                                     |
| મ્યુગદાવાદ. પર                   | મેતા ડોસા પુંજા ર                                   |
| શ્રે દલપતભાઈ ભગુભાઈ. ૧૫          | શા. વખતચંદ ગગા ર                                    |
| શેર લાલભાઈ દલપતભાઈ, ૧૦           | શા, આબજી ચતુર ર                                     |
| - S.                             |                                                     |

|                           |       | - )                                    | _   |
|---------------------------|-------|----------------------------------------|-----|
| પરચુરણ નકલા               | ٦     | પરીપ્ય ઉજયશી મોતીચંદ                   | ₹   |
| શ્રી નવાનગર               |       | વડોદરા ૬                               |     |
| શેડ ડાયાભાઈ કમળશી         | रेपं  | ઝવેરી માણેકલાલ <b>પેલા</b> ભા <u>ત</u> | પ   |
| ્ર શ્રી માંડલ ્૧૬         |       | પરચુરણ                                 | ٩   |
| વારા મયાભાઇ અંબાઈદાસ      | ι     | સુરત પ                                 |     |
| भारदत                     | ė     | શેઠ નાનચંદ રાઇચંદ                      | ¥   |
| ૈવારા કાળીદામ્યુલચંદમારક  | en    | પરચુરણ                                 | ૧   |
| શ્રી ધોરાજી               |       | પાલીતાણા                               |     |
| શ્રીતપાસંઘ મારફત          | 18    | મોદી જસરાજ ખોડા                        | પ   |
| શ્રી ધોળેરા ૧૩            |       | ભોટાદ                                  |     |
| શા. પરજ્ઞાતમદાસ આઘડ       | 90    | શેઠ એગે ઘડ તથુભાઇ                      | ч   |
| શા. હીરાંચંદ મોતોચંદ      | .3    | પાટણ                                   | 1   |
| શ્રી ધોઘા ૧૨              |       | શેઠ માતીલાલ રતમચંદ                     | પ   |
| પરોખ શંકરદાસ પ્રાગજ       | પ     | ેજતપુર                                 | •   |
| श्री केन सानदीपड सला      | Y     | વારા લખમાંચંદ ખીમજ                     | ч   |
| શા. હીયચંદ મોેલીચંદ       | ર     | મોલેગામ                                | •   |
| શ્રી કોડા (કચ્છ) ૧૧       |       | ધુલીયા શેઠ સંખારામભાઈ                  |     |
| શ, હેમરાજ ભીમશી           | ۲     | <u>ક</u> ર્લમદાસ                       | ч   |
| શા. રવજી દેવરાજ           | ર     | ઁ શીદ્ધોર ૪                            |     |
| એક ગઠસ્ય                  |       | શા. બકોર શુંદર જ                       | ર   |
| ં શ્રી હંઝા,              |       | શા, દેવશી મુળજી                        | રં  |
| ગાંધી ડોસાચંદ દોલતરામ     |       | અમેરેલી                                | •   |
| મારક્ત                    | ٩٥    | અ જિનનાનશાળા તરકથી /                   | ပ္ခ |
| ં શ્રી ગૈંહલ              |       | શા. વીરચંદ જવાભાઇ                      | ર   |
| વારા પેમજ ખીમજ મારક       | ٩ ٢   | કપડવંજ                                 |     |
| , શ્રીવળા                 |       | શા. બાલાબાઇ ગોરઘરલાલ                   | ર   |
| વકીલ કુંતરજી લક્ષ્મીચંદ મ | 13.05 | ડાઠા                                   |     |
| ્ર શ્રી મહુવા ૮           |       | સલોત ઉમેવ્ચંદ ઝવેરચંદ                  | . Z |
| ી તપાસંઘ તરકથી હુ૰ શ      | 6     | ધાંગધરા                                |     |
| પાપટ ગુલાબચંદ             | ч     | શા. નથુભાઈ ચતુર                        | ર   |
| શા. ગાંડાલાલ આ શંદજી      | २     | ભરવાળા                                 |     |
| <b>પરચુર</b> ણ            | ٩     | શા. ઉજમશી લાલચંદ મારફ                  | 42  |
| લખતર ૬                    |       | સાયલા                                  | 1   |
| શેક ૪ુલચંદ કમળશી          | ч     | ચેડ ડામર નથુબાઇ                        | २   |
| <b>પરચુર ણ</b> ્          | ٩     | પલાણી                                  |     |
| શીહાંણી ૬                 |       | શા. સંત્રા ગોકળ                        | ર   |
| શા. ઉજમશી જે સુભાઈ        | २     | પરચુરેણ ગામ ૪ની નકલ                    | ४   |
| શા, ઓલડ તાગરદાસ           | ર     | ંકુલ નકલો ૭૪ર                          |     |
|                           | ~~~~~ |                                        |     |