ઉપાધ્ચાચ શ્રી ચશોવિજચજી મહારાજા વિરચિત

# સમ્યગ્દેષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા

શબ્દશઃ વિવેચન

પંદરમી બત્રીશી

ર્પ્રવ્યાર્થિક નય

valations

Jain Education विवेशकः : पंडितवर्धांग्झी म्ववीशयंद्र जीमञु मोला jainelibrary.org

# મહામહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી મહારાજા વિરચિત હાત્રિંશદ્હાત્રિંશિકા અંતર્ગત

# સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિ<del>ક</del>ા

શબ્દશઃ વિવેચન

ત્ર મૂળ ગ્રંથકાર તથા ટીકાકાર ત્ર લઘુહરિભદ્રસૂરિ મહામહોપાધ્યાચ શ્રીમદ્ ચશોવિજચજી મહારાજા

+ આશીર્વાદદાતા +

વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ, શાસનપ્રભાવક સ્વ. ૫. પૂ. આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય **રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા** તથા ષડ્દર્શનવેત્તા પ્રાવચનિક પ્રતિભાધારક સ્વ. ૫. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી **મોહજિતવિજયજી મહારાજ** તથા વર્તમાન શ્રુતમર્મજ્ઞાતા વિદ્ધાન ૫. પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી **યુગભૂષણવિજયજી મહારાજ** 

> ✤ વિવેચનકાર ♣ પંડિતવર્ચ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

> > o સંકલન-સંશોધનકારિકા o

પ. પૂ. ભક્તિસૂરીશ્વરજી મહારાજાના સમુદાયના પ્રશાંતમૂર્તિ ગચ્છાધિપતિ ૫. પૂ. પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજાના આજ્ઞાવર્તિની સાધ્વીજી સુરેન્દ્રશ્રીજી મહારાજના શિષ્યા સાધ્વીજી બોધિરત્નાશ્રીજી



પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

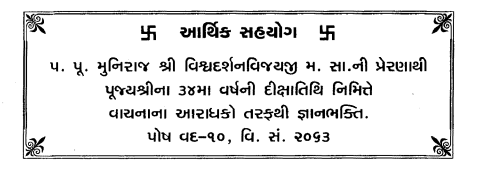
સમ્યગ્દ ષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન

☆ વિવેચનકાર ∻ પંડિતવર્ચ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

વીર સં. ૨૫૩૩ 🛠 વિ. સં. ૨૦૬૩

આવૃત્તિ : પ્રથમ 🛠 નકલ : ५००

મૂલ્ય રૂ. ૫૦-૦૦





૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

**∻ મુદ્રક ∻ મુદ્રેશ પુરોહિત** સૂર્યા ઓફ્સેટ, આંબલી ગામ, સેટેલાઈટ-બોપલ રોડ, અમદાવાદ-૫૮.

# 🗄 : பிடிக்கிவ் : ஆ

\* અમદાવાદ : ગીતાર્થ ગંગા ૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭. જ્વ (૦૭૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ૩૨૯૧૧૪૭૧

\* મુંબઇ :
 શ્રી નિકુંજભાઇ આ૨. ભંડા૨ી
 વિષ્ણુ મહલ, ત્રીજે માળે,
 ગરવા૨ે પેવેલીયનની સામે,
 ડી-૨ોડ, ચર્ચગેટ, મુંબઈ-૪૦૦૦૨૦.
 ☎ (૦૨૨) ૨૨૮૧૪૦૪૮

શ્રી લલિતભાઇ ધરમશી ૩૦૨, ચંદનબાળા એપાર્ટમેન્ટ, જવાહરલાલ નહેરુ રોડ, સર્વોદય પાર્શ્વનાથનગર, જૈન દેરાસર પાછળ, મુલુંડ (વે), મુંબઈ-૮૦. જ્વ (૦૨૨) ૨૫૬૮૦૬૧૪, ૨૫૬૮૬૦૩૦

★ સુરત :
 ડૉ. પ્રફુલભાઈ જે. શેઠ
 ડી-૧, અર્પણ એપાર્ટમેન્ટ,
 બાબુ નિવાસની ગલી,
 ટીમલીયાવાડ, સુરત-૩૯૫૦૦૧.
 ☎ (૦૨૬૧) ૩૦૧૩૨૪૪

**\* BANGALORE :**Shri Vimalchandji
C/o. J. NEMKUMAR & COMPANY
Kundan Market, D. S. Lane,
Chickpet Cross, Bangalore-53.
(080) (O) 22875262, (R) 22259925

શ્રી નટવરભાઈ એમ. શાહ (આફ્રિકાવાળા) ડી-૮૦૪, સમર્પણ ટાવર્સ, ઘરડા ઘર પાસે, ૧૩૨ ફૂટરીંગરોડ,નારણપુરા,અમદ્યવાદ-૧૩. જ (૦૭૯) ૨૭૪૭૮૫૧૨

શ્રી દિમાંશુભાઇ એન. શેઠ એ-૨/૪૧, અશોક સમ્રાટ, ત્રીજે માળે, દફ્તરી રોડ, ગૌશાળા લેન, બીના જ્વેલર્સની ઉપર, મલાડ (ઈ.), મુંબઈ-૪૦૦૦૯૭. ☎ (૦૨૨) ૩૯૪૩૮૪૩૪ (મો.) ૯૩૨૨૨૬૪૮૫૧

**\* જામનગર :** શ્રી ઉદચભાઈ શાહ C/o. મહાવીર અગરબત્તી વર્કસ C-9, સુપર માર્કેટ, જયશ્રી ટોકીઝની સામે, જામનગર-૩૬૧૦૦૧. ☎ (૦૨૮૮) ૨૬૭૮૫૧૩

\* રાજકોટ : શ્રી કમલેશભાઈ દામાણી "જિનાજ્ઞા", ૨૭, કરણપરા, રાજકોટ-૩૬૦૦૦૧. જ્વ (૦૨૮૧) ૨૨૩૩૧૨૦

# હુ પ્રકાશકીય ગુ

"ગીતાર્થ ગંગા"નું મુખ્ય લક્ષ્ય તો આપણા ઉપકારી પૂર્વાચાર્યો જેવા કે ૫. પુ. આ. શ્રી હરિભદ્રસુરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, ૫. પુ. ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ સાહેબ આદિ રચિત જૈનશાસ્ત્રોમાં પથરાયેલાં વિવિધ પરમાર્થભૂત તત્ત્વોનાં રહસ્યોનું નય, નિક્ષેપ, વ્યવહાર, નિશ્ચય સાપેક્ષ અર્થગાંભીર્યપૂર્ણ વિશ્લેષણ કરવાનું છે, જેથી શ્રી જૈનસંઘને તે તે પદાર્થોના સર્વાંગી બોધમાં સહાય મળે. આ કાર્ય અત્યંત વિસ્તારવાળું અને ગહન છે, ઘણાં સાધ-સાધ્વીજી ભગવંતો આમાં સહાય કરી રહ્યાં છે, શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ પણ સૌ સૌને યોગ્ય કાર્યો સંભાળી રહ્યાં છે, તે અનુસાર કામ બહાર આવી રહ્યું છે અને ક્રમસર આવતું રહેશે. દરમ્યાન શ્રી સંઘમાંથી જિજ્ઞાસ મુમુક્ષુઓ તથા શ્રાવકો-શ્રાવિકાઓ તરફથી એવી માંગ વારંવાર આવે છે કે પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજ સાહેબનાં તથા પૂ. ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મહારાજ સાહેબનાં જુદા જુદા વિષયો પરનાં અપાયેલાં વ્યાખ્યાનો તથા પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતાએ વિવિધ શાસ્ત્રીય વિષયો પર કરેલાં વિવેચનો છપાવીને તૈયાર કરવામાં આવે તો સકળ શ્રી સંઘને ચોક્કસ લાભદાયી નીવડે. આવી વિનંતીઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ટસ્ટે નક્કી કર્યું છે કે આવાં વ્યાખ્યાનો તથા વિવેચનોનાં પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવાં અને તેને માત્ર એક સંલગ્ન પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવી. આ કામ ગીતાર્થ ગંગાના મુખ્ય લક્ષથી સહેજ ફંટાય છે. બોધની વિવિધતા અને સરળતાની દષ્ટિએ પણ ભિન્ન પ્રકારે છે, છતાં તત્ત્વજિજ્ઞાસુ માટે હિતકારી હોવાથી તેમ જ અતિ માંગને કારણે ઉપર્યુક્ત વિનંતી લક્ષમાં રાખીને આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખેલ છે.

તત્ત્વજિજ્ઞાસુ જીવો માટે આવાં પુસ્તકો સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનામાં ઉપયોગી થશે, તેવી આશા સહિત –

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭. ્ર્રસ્ટીગણ ગીતાર્થગંગા

# ( સર્વ હક્ક ગીતાર્થ ગંગા ટ્રસ્ટને આધીન છે.)

# ગીતાર્થ ગંગા હારા પ્રકાશિત વ્યાખ્યાનના ગ્રંથો





# વ્યાખ્યાનકાર :– ૫. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી (મોટા પંડિત) મ. સા.

- ૧. આશ્રવ અને અનુબંધ
- ૨. પુદ્ગલ વોસિરાવવાની ક્રિયા
- ૩. ચારિત્રાચાર

વ્યાખ્યાનકાર :– ૫. પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી (નાના પંડિત) મ. સા.

- ૧. યોગદષ્ટિસમુચ્ચય
- ૨. કર્મવાદ કર્ણિકા
- 3. સદ્ગતિ તમારા હાથમાં !
- ૪. દર્શનાચાર
- ૫. શાસન સ્થાપના
- ૬. અનેકાંતવાદ
- **૭. પ્રશ્નોત્ત**રી
- ૮. ચિત્તવૃત્તિ
- ૯. ચાલો, મોક્ષનું સાચું સ્વરૂપ સમજીએ
- ૧૦. મનોવિજય અને આત્મશુદ્ધિ
- ૧૧. ભાગવતી પ્રવ્રજ્યા પરિચય
- ૧૨. ભાવધર્મ ભાગ–૧ (પ્રણિધાન)
- ૧૩. ભાવધર્મ ભાગ–૨ (પ્રવૃત્તિ, વિઘ્નજય, સિદ્ધિ, વિનિયોગ)
- ૧૪. લોકોત્તર દાનધર્મ "અનુકંપા"
- ૧૫. કુદરતી આફ્તમાં જૈનનું કર્તવ્ય
- ૧૬. ધર્મરક્ષા પ્રવચન શ્રેણી (ભાગ–૧)

૫. પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી ચુગભૂષણવિજચજી (નાના પંડિત) મ. સા. સંપાદિત

૧. શ્રાવકનાં બાર વ્રતોના વિકલ્પો

લેખક :- ૫. પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી (નાના પંડિત) મ. સા.

श्रेनशासन स्वतंत्र धर्म डे संप्रदाय ?



व्याख्यानकार :- प. पू. गणिवर्य श्री युगभूषणविजयजी (नाना पंडित) म.सा.

- **१. जैनशासन स्थापना**
- २. चित्तवृत्ति

- ३. श्रावक के बारह व्रत एवं विकल्प
- ४. प्रश्नोत्तरी

लेखकः- प. पू. गणिवर्यश्री युगभूषणविजयजी (नाना पंडित) म.सा.

9. जिनशासन स्वतंत्र धर्म या संप्रदाय ?

संपादक :- प. पू. गणिवर्य श्री अरिहंतसागरजी महाराज साहब

पाक्षिक अतिचार



Lecturer : H. H. GANIVARYA SHRIYUGBHUSHANVIJAYJI M. S.

1. Status of religion in modern Nation State theory

# Author : H. H. GANIVARYA SHRI YUGBHUSHANVIJAYJI M. S.

#### 1. Is Jaina Order Independent Religion or Denomination ?



ગુજરાતી

#### વિવેચનકાર :– પંડિતવર્ચ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

૧. યોગવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન (અપ્રાપ્ય) ૨. અધ્યાત્મઉપનિષત્ પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન 3. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ ૪. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશ: વિવેચન ભાગ–૨ ૫. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૩ ૬. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન પૂર્વાર્ધ ૭. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન ઉત્તરાધ ૮. આરાધક-વિરાધક ચતુર્ભગી શબ્દશઃ વિવેચન ૯. સમ્ચક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ શબ્દશઃ વિવેચન ૧૦. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૧ ૧૩. ક્રપદષ્ટાંત વિશદીકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ૧૪. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૧ (સૂત્ર ૧–૨) ૧૫. સૂત્રના પરિણામદર્શક ચત્નલેશ ભાગ-૧ ૧૬. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨ (સૂત્ર ૩-૪-૫) ૧૭. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ ૧૮. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશ: વિવેચન ભાગ–૨ ૧૯. પ્રતિમાશતક શબ્દશ: વિવેચન ભાગ–૩ ૨૦. દાનદ્ધાત્રિંશિકા–૧ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૧. મિત્રાદ્ધાત્રિંશિકા–૨૧ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૨. યોગશતક શબ્દશઃ વિવેચન

૨૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૧

- ૨૪. યોગભેદદ્ધાત્રિંશિકા-૧૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૫. યોગવિવેકદ્ધાત્રિંશિકા-૧૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૬. સાધુસામગ્ર્યદ્ધાત્રિંશિકા–૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૭. ભિક્ષુદ્ધાત્રિંશિકા–૨૭ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૮. દીક્ષાહાત્રિંશિકા–૨૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૯. યોગદ ષ્ટિની સંજગાય શબ્દશ: વિવેચન
- 30. કેવલિભુક્તિવ્યવસ્થાપનદ્ધાત્રિંશિકા–30 શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૧. પાતંજલયોગલક્ષણવિચારદ્ધાત્રિંશિકા-૧૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૨. જ્ઞાનસાર શબ્દશઃ વિવેચન
- 33. સંથારા પોરિસી સૂત્રનો ભાવાનુવાદ અને હિંસાષ્ટક શબ્દશઃ વિવેચન
- 3૪. જિનમહત્ત્વદ્વાત્રિંશિકા-૪ શબ્દશઃ વિવેચન

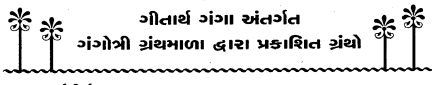


ગીતાર્થગંગા હારા પ્રકાશિત અન્ય પુસ્તકોની યાદી

| ۹.   | શ્રી સમેતશિખરજીની સંવેદના                        | સં <del>ક</del> લન <del>ક</del> ર્તાઃ જ્યોતિષભાઈ શાહ         |  |  |  |
|------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ₹.   | શ્રી નવપદ આરાધના વિધિ                            | <del>સંક</del> ્લન <del>ક</del> ર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ        |  |  |  |
| з.   | સ્વતંત્ર ભારતમાં ધર્મ પરતંત્ર !!!!! (ગુજ.)       | સં <del>ક</del> લનકર્તા ઃ ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ              |  |  |  |
| ช.   | स्वतंत्र भारत में धर्म परतंत्र !!!!! (ढिन्ही)    | સં <del>ક</del> લન <del>ક</del> ર્તા ઃ ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ |  |  |  |
| ે પ. | Right to Freedom of Religion !!!!!<br>(અંગ્રેજી) | સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ                           |  |  |  |
|      |                                                  |                                                              |  |  |  |

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ ૭. 'Rakshadharma' Abhiyaan (અંગ્રેજી) સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

'રક્ષાધર્મ' અભિયાન (ગુજ.)



ધર્મતીર્થ ભાગ–૧ q

# ું 'દ્વાત્રિંશદ્દદ્વાત્રિંશિકા' ગ્રંથની 'સમ્યગ્દષ્ટિદ્વાત્રિંશિકા'ના શબ્દશઃ વિવેચનના સંકલન-સંપાદનની વેળાએ પ્રાસ્તાવિક

વિશ્વકલ્યાણકર શ્રી જિનશાસનના ગગનને જ્ઞાનાલોકથી પ્રકાશિત અને પ્રભાવિત કરનારા અનેક મહાપુરુષોમાં સ્વપરદર્શનનિષ્ણાત, પ્રકાંડ વિદ્વાન, વિસ્તૃત-સચોટ-સ્પષ્ટ-સંદેહમુક્ત સાહિત્યના સમર્થ સર્જક, સર્વનયમય વાણી વહાવનાર ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય મહામહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી મહારાજાનું આગવું સ્થાન છે. જુદા જુદા બત્રીશ વિષયો ઉપર, વિષયવાર ૩૨-૩૨ અર્થગંભીર શ્લોકોથી કરાયેલ વિશદ છણાવટવાળો, તથા ૫૦૫૦ શ્લોક પ્રમાણ, અદ્ભુત, અધ્યયનીય, 'તત્ત્વાર્થ દીપિકા' નામની સ્વોપજ્ઞવૃત્તિથી સમલંકૃત આ 'દ્વાત્રિંશદ્દ્વાત્રિંશિકા' ગ્રંથ, પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજાની એક Master Piece - ઉત્તમ નમૂનારૂપ અમર કૃતિ છે.

આ 'સમ્યગ્દષ્ટિદ્વાત્રિંશિકા' 'દ્વાત્રિંશદ્દદ્વાત્રિંશિકા' ગ્રંથનું ૧૫મું પ્રકરણ છે. વિષયશુદ્ધ અને સ્વરૂપશુદ્ધ અનુષ્ઠાન સેવનારા અપુનર્બંધક જીવો, નિવૃત્ત-અસદ્ગ્રહવાળા અને સદ્ગ્રહપ્રવૃત્ત હોવાને કારણે તત્ત્વમાર્ગની પ્રાપ્તિમાં પ્રતિબંધક કષાયોનો ઉપશમ કરીને ક્રમસર સમ્યગ્દષ્ટિ થાય છે. તેવા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોનું સ્વરૂપ પ્રસ્તુત દ્વાત્રિંશિકામાં બતાવેલ છે.

આ દ્વાત્રિંશિકામાં સમ્યગ્દર્શનનાં લિંગ શ્લોક-૨ થી કમાં, સમકિતપ્રાપ્તિની પ્રક્રિયા શ્લોક-૭ થી ૧૦માં, સમ્યગ્દર્શનનો મહિમા, ફળ, સમકિતીની સાંસારિક પ્રવૃત્તિ ઇત્યાદિ શ્લોક-૧૧-૧૨માં બતાવેલ છે. ત્યારબાદ સમકિતી અને બોધિસત્ત્વની સરખામણી શ્લોક-૧૩ થી ૧૫માં કરેલ છે અને ત્યારપછી અત્યંત વિસ્તારથી નવ્યન્યાયની પરિભાષાથી શિષ્ટના લક્ષણની વિસ્તૃત મીમાંસા કરવામાં આવેલ છે.

રાગ-દેષના તીવ્ર પરિશામરૂપ ગ્રંથિના ભેદથી પ્રગટ થતાં સમ્યગ્દષ્ટિનાં લિંગો આ પ્રમાશે છે.

# શુશ્રૂષા :- શુશ્રૂષા અર્થાત્ તત્ત્વને સાંભળવાની ઇચ્છા.

ગ્રંથિભેદ થવાથી તત્ત્વનો તીવ્ર પક્ષપાત હોય છે અને સ્વશક્તિ અનુસાર તત્ત્વને જાણીને તત્ત્વને સેવવાનો પરિણામ હોય છે.

યુવાન, વિચક્ષણ, સંગીતના શોખીન અને કામિનીયુક્ત ભોગીને કિન્નરના ગીતના લયો પકડવામાં જેવો રસ હોય તેના કરતાં અધિક રસ જિનોક્ત તત્ત્વના શ્રવણનો સમકિતીને હોય છે. ભોગનું સુખ આ ભવમાં વિશ્રાંત થનાર હોવાથી અતિ તુચ્છ છે, જ્યારે જિનોક્ત તત્ત્વના બોધથી થતું સુખ વર્તમાનમાં આલ્લાદક અને જન્માંતરમાં શુભની પરંપરા સર્જનાર હોવાથી કલ્યાણનું કારણ છે. સંસારમાં ધન, કુટુંબાદિ પ્રાપ્તપૂર્વ છે. તેથી તેમાં સમ્યગ્દષ્ટિનો બલવાન રાગ નથી કે ગાઢ આકર્ષણ નથી; પરંતુ 'આ પરમાત્માના વચનના પરમાર્થને પામીને હું શીઘ્ર સંસારનો અંત કરું ' એવી અનુપરત ઇચ્છા વર્તે છે, અને તેનું આ તત્ત્વશ્રવણ જ તત્ત્વબોધમાં વિશ્રાંત પામે છે.

# **ધર્મરાગ** :- ધર્મરાગ એટલે સંપૂર્ણ નિરવદ્યભાવવાળા ચારિત્રધર્મની સ્પૃહા.

ભોગશાળીના સ્ત્રી આદિના અભિલાષથી અધિક પ્રકર્ષવાળો ધર્મરાગ સમ્યગ્દષ્ટિને છે, છતાં પોતે બાહ્યક્રિયા કરી નિર્લેપતાની પરિશતિરૂપ ભાવચારિત્ર પ્રગટ કરી શકે તેમ નથી, તેવો નિર્ણય, શાસ્ત્રવચનથી અને સ્વકૃતિસાધ્યતાદિના સમ્યક્ સમાલોચનથી કરીને, સંયમપ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત સ્વકૃતિસાધ્ય ભગવદ્ભક્તિ આદિ અનુષ્ઠાનમાં યત્ન કરીને શક્તિસંચય કરે છે. જેમ ઘેબરપ્રિય બ્રાહ્મશ તથાવિધ સંયોગથી તુચ્છ અન્નાદિ ખાય તોપણ ઘેબરની બલવાન ઇચ્છા મ્લાન થતી નથી, તેમ વિપરીત એવી સંસારની ભોગાદિ પ્રવૃત્તિમાં પણ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોની, અસંગઅવસ્થાને પ્રગટ કરવાના અનન્ય ઉપાયભૂત ચારિત્રગ્રહણની ઇચ્છા મ્લાન થતી નથી.

**ગુરુદેવાદિ પૂજા :-** સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોને તત્ત્વશુશ્રૂષામાં જેવો બદ્ધ રાગ છે તેવો જ તત્ત્વસેવનનો બદ્ધ રાગ છે. તેથી સંયમના અર્થી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો તત્ત્વની પ્રાપ્તિના અનન્ય રાહબર એવા ચારિત્રસંપન્ન ગુરુ, અને યોગમાર્ગના પ્રરૂપક તીર્થંકરની ભક્તિ શક્તિના પ્રકર્ષથી કરે છે, અને તદ્દગુણપરિણત ચિત્ત હોવાથી ચારિત્રનાં આવારક કર્મોનો નાશ કરે છે અને સંયમની શક્તિ સંચિત કરે છે. સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોને તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થયા પછી મિથ્યાત્વનો ઉદય થાય, કે તેવા પ્રકારનાં બાહ્ય નિમિત્તોને કારણે સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થાય તેવા સંક્લેશને પામે, અને આરંભાદિ અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરે, તોપણ ગ્રંથિભેદના કાલમાં સત્તામાં રહેલી કર્મસ્થિતિને ઓળંગી અધિક સ્થિતિ ક્યારેય બાંધતા નથી, એ ભ્રષ્ટ પણ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોનો શોભન પરિણામ છે અર્થાત્ પ્રાપ્ત થયેલ સુંદરપણું સર્વથા જતું નથી.

વળી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોની સંસારની પાપપ્રવૃત્તિ પણ તપ્તલોહપદન્યાસ તુલ્ય હોય છે અર્થાત્ લોખંડના લાલચોળ તપેલા ગોળા પર પગ મૂકવો જ પડે તેમ હોય, તો ઓછામાં ઓછો પગ મૂકીને ચાલે, કંપતા હૈયે પગ મૂકે અને ઝડપથી પાછો ઊંચકી લે, તેવી સમકિતીની સકંપ પાપપ્રવૃત્તિ જાણવી. બૌદ્ધદર્શનના બોધિસત્ત્વ માત્ર કાયપાતિ જ હોય, ચિત્તપાતિ નહિ, આ વાત સમકિતીમાં સિદ્ધ થાય છે. વળી બોધિસત્ત્વો 'પરાર્થરસિક=પરોપકારબદ્ધ ચિત્તવાળા, બુદ્ધિમાન= પદાર્થના પરમાર્થને જોનારા, માર્ગગામી=કલ્યાણપ્રાપક પથગામી, મહાશય=સ્ફ્રીત આશયવાળા અને ગુણરાગી હોય છે. આ બોધિસત્ત્વનાં લક્ષણો સમકિતીમાં જણાય છે.

'બોધિસત્ત્વ' શબ્દના બે અર્થ શ્લોક-૧૩માં કર્યા. (૧) બોધિ વડે=સમ્યગ્દર્શન વડે પ્રધાન એવા જીવો બોધિસત્ત્વો, અથવા (૨) ભાવિ તીર્થને કરનારા તીર્થંકરપ્રાયોગ્ય સદ્બોધિસંપન્ન એવા જીવો બોધિસત્ત્વો. આ પ્રમાણે વ્યુત્પત્તિઅર્થથી પણ બોધિસત્ત્વ અને સમ્યગ્દષ્ટિમાં તુલ્યતા છે તેમ બતાવ્યું. ત્યાં ભવ્યત્વ અને તથાભવ્યત્વની પ્રાસંગિક વિચારણા લલિતવિસ્તરા ગ્રંથના આધારે ગ્રંથકારશ્રીએ સ્પષ્ટ અને પારદર્શકરૂપે કરેલ છે.

સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોમાં ગ્રંથિભેદને કારણે તત્ત્વને જાણવા માટે પરમ મધ્યસ્થતા પ્રગટ યયેલી છે અને ભગવાનના વચનમાં નિશ્ચલ અનુરાગ છે. તેથી અંશથી ક્ષીણદોષપણું છે અર્થાત્ કર્મબંધના કારણભૂત મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યોગમાંથી મિથ્યાત્વરૂપ અંશ જવાથી અંશથી ક્ષીણદોષપણું છે. તેથી શિષ્ટપણું પણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ ઘટે છે, તે શ્લોક-૧૭માં સ્થાપન કર્યું. સંપૂર્શ શિષ્ટત્વ સિદ્ધના જીવોમાં અથવા કેવળી મહાત્માઓમાં અને આંશિક શિષ્ટત્વ

સમ્યગ્દ ષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/પ્રસ્તાવના

સમકિતીમાં સંગત થાય છે. તેથી બ્રાહ્મણોએ કરેલ 'वेदप्रामाण्यमन्तृत्वं शिष्टत्वं' એ લક્ષણમાં આવતા દોષો શ્લોક-૧૭ થી ૨૧ સુધી બતાવ્યા.

અંતે પદ્મનાભે કરેલ શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર તથા નિરાકરણ શ્લોક-૨૨ થી ૩૧ સુધી નવ્યન્યાયની પરિભાષામાં સુંદર રીતે કરેલ છે, જેના દારા પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજાની તાર્કિક શક્તિનું દર્શન થાય છે. આ દાત્રિંશિકાનો ઉત્તરાર્ધ ગૂઢ નવ્યન્યાયની પરિભાષાની ગૂઢતા, કર્કશતા અને સૂક્ષ્મતાથી ભરેલો હોવાથી વાચકવર્ગને બૌદ્ધિક કસરત કરવાની આવશ્યકતા રહે તેવો છે.

પ્રબળ રાગ-દેષનો ક્ષય થયેલ હોવાથી સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ 'ઝંશતઃ ક્ષીणदोषरूपशिष्टत्वं' સંગત થાય છે; કેમ કે નિરતિશય આનંદના ભાજનવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ છે, અને આ શિષ્ટત્વની તરતમતાનો વ્યવહાર સકલજનપ્રસિદ્ધ છે, તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ જ શિષ્ટ છે, તેમ શ્લોક-૩૨માં ગ્રંથકારશ્રી સ્થાપન કરે છે.

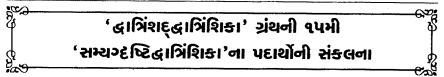
યોગમાર્ગસંદર્શક ગુરુવર્યોની સતત વરસતી દિવ્ય કૃપાવૃષ્ટિ અને નિર્મળ અમીદષ્ટિથી, તેમજ યોગમાર્ગમર્મજ્ઞ અને યોગમાર્ગનો મને બોધ કરાવવામાં ધર્મબોધકર સ્વ. પ.પૂ. **મોહજિતવિજયજી** મહારાજાએ (મોટા પંડિત મહારાજાએ) જગાડેલી જ્ઞાનયોગની સાધનાની રુચિથી, પ.પૂ. હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબના તથા પ. પૂ. યશોવિજયજી મહારાજ સાહેબના સંવેગવર્ધક યોગગ્રંથોના અભ્યાસમાં નિરંતર યત્ન થતો રહ્યો. તેમાં પણ યોગગ્રંથોના પઠન-પાઠનમાં સતત રત પંડિતવર્ય શ્રી **પ્રવીણભાઈ**, જે જૈનશાસનના જ્ઞાનનિધિને પ્રકાશિત કરી રહ્યા છે, તેમના દ્વારા કરાયેલા ગ્રંથોના વિવેચનને લખવાનું કાર્ય કરી સંકલના કરવાની પુણ્ય તક પ્રાપ્ત થઈ, જેના કારણે નાદુરસ્ત તબિયતમાં પણ સતત પ્રસન્નતા જળવાઈ રહી. ખરેખર ! મારા જીવનમાં સ્વાધ્યાયરૂપ સંજીવનીએ ઔષધિનું કાર્ય કરેલ છે.

આ 'સમ્યગ્દષ્ટિદ્વાત્રિંશિકા'ના ગુજરાતી વિવરણના પ્રૂફ્સંશોધનાદિ કાર્યમાં શ્રુતોપાસક, શ્રાદ્ધવર્ય **શ્રી શાંતિલાલ શિવલાલ શાહ**નો સુંદર સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે તથા સા. **દષ્ટિરત્નાશ્રી**નો અને સા. **આર્જવરત્નાશ્રી**નો સુંદર સહાયકભાવ પ્રાપ્ત થયો છે. આ દાત્રિંશિકા ગ્રંથનું વિવરણ લખવામાં કે સંકલન-સંશોધનાદિ કાર્યમાં છત્ત્રસ્થતાને કારણે તરણતારણ શ્રી જિનેશ્વરદેવોની આજ્ઞાવિટુદ્ધ કે ગ્રંથકારશ્રીના આશયવિટુદ્ધ પદાર્થનું નિરૂપણ થયેલ હોય તો "મિચ્છા મિ દુક્કડં" માંગું છું. સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો તમામ પદાર્થોનું Analysis કર્યા જ કરતા હોય છે. મોહનીયકર્મના તમામ પરિણામોને ઉપયોગ મૂકે તો જાણી શકે તેવી પટુબુદ્ધિવાળા હોય છે. જેમ ઝવેરી હીરાને પારખે તેમ ગુણ-દોષની પરખ કરી શકે છે, પરિણામદર્શી હોય છે ઇત્યાદિ સમ્યગ્દષ્ટિના ગુણોને પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છતા આત્મકલ્યાણના અર્થી જીવોએ સમ્યગ્દષ્ટિના શુશ્રૂષાદિ ગુણોમાં યત્ન કરવો જોઈએ. આત્માનો પ્રયત્ન જ્યાં થાય ત્યાં નક્કી ક્ષયોપશમ થાય છે. આ દાત્રિંશિકાનું અધ્યયન કરવા દ્વારા મારું વીર્ય પણ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે ઉલ્લસિત બને, બોધિની પ્રાપ્તિ દ્વારા સંસારનું પરિમિતીકરણ થાય અને યોગીનાથ પરમાત્માએ બતાવેલા યોગમાર્ગને પામી તેમાં ક્રમશઃ આગળ વધું, આત્મગુણોની અનુભૂતિમાં રમણતા કરું અને ભવ્ય મુમુક્ષુ સાધકો પણ આ ગ્રંથરત્નના પઠન-પાઠન-શ્રવણ-ચિંતન-મનન-નિદિધ્યાસનના બળથી વહેલી તકે પરમ અને ચરમ શાશ્વત વિશ્રાંતિસ્થાનને પામી ભવનો વિરહ પ્રાપ્ત કરે, એ જ અંતરની અભ્યર્થના.

#### — 🕂 'कल्याणमस्तु सर्वजीवानाम्' +—-

વિ. સં. ૨૦૬૩, વૈશાખ સુદ-૩, તા. ૨૦-૪-૨૦૦૭, શુક્રવાર ૩૦૨, વિમલવિહાર, સરસ્વતી સોસાયટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭. વૈરાગ્યવારિધિ ૫. પૂ. ભક્તિસૂરીશ્વરજી મહારાજા ના પટ્ટાલંકાર ગચ્છાધિપતિ ૫. પૂ. પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજાના આજ્ઞાવર્તિની સાધ્વીજી જય–લાવણ્ય– હેમશ્રીજી મ. સા.ના શિષ્યા તપસ્વીરત્ના સ્વાધ્યાયપ્રિયા ૫. પૂ. સા. સુરેન્દ્રશ્રીજી મ. સા.ના શિષ્યા ભવવિરહેચ્છુ સાધ્વીશ્રી બોધિરત્નાશ્રીજી





# (૧) ચક્ષુથી અપ્રત્યક્ષ એવા સમ્યગ્દર્શનનો પરિણામ, ત્રણ લિંગો દ્વારા અનુમેચ :-

સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને તત્ત્વને જોવામાં બાધક એવા મિથ્યાત્વનો ક્ષય થયેલો હોવાથી જીવની સર્વકર્મરહિત અવસ્થા સારરૂપ લાગે છે, અને તે અવસ્થાની પ્રાપ્તિનો ઉપાય સર્વસંગના પરિણામથી રહિત એવો જીવનો જ્ઞાનનો ઉપયોગ છે, એમ સમ્યગ્દષ્ટિને દેખાય છે. વળી સંગપરિણામથી આવિષ્ટ જ્ઞાન કર્મબંધ દ્વારા સંસારના સર્જનનું કારણ છે, આવો સ્થિર વિશ્વાસ સમ્યગ્દષ્ટિને છે, અને સંગ વગરની અવસ્થાની પ્રાપ્તિનો ઉપાય કષ-છેદ-તાપશુદ્ધ એવું સર્વજ્ઞનું વચન છે અને સર્વજ્ઞના વચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ છે, આવો બોધ પણ સમ્યગ્દષ્ટિને છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને તત્ત્વને બતાવનારા ભગવાનના વચનને સાંભળવાનો બળવાન રાગ છે અને ભગવાનના વચનાનુસાર શીલસેવનનો પણ બળવાન રાગ છે.

વળી અસંગભાવની પ્રાપ્તિમાં જેમ શ્રુત અને શીલ કારણ છે, તેમ ગુણવાન ગુરુ અને સન્માર્ગને બતાવનારા દેવાદિની પૂજા પણ કારણ છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ શક્તિના પ્રકર્ષથી ગુરુ અને દેવાદિની ભક્તિ પણ કરે છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિમાં વર્તતો સમ્યગ્દર્શનનો પરિણામ ચક્ષુથી પ્રત્યક્ષ નથી, તોપણ શુશ્રૂષાગુણ, ધર્મરાગ અને ગુરુદેવાદિની પૂજા - આ ત્રણ લિંગો દ્વારા 'આ સમ્યગ્દષ્ટિ છે' તેમ અનુમાન થાય તેવો છે.

જીવ અનાદિકાળથી સુખનો અર્થી છે અને સમ્યક્ત્વ પામે છે ત્યારે પણ સુખનો અર્થી છે. ફક્ત પૂર્વમાં મિથ્યાત્વ હોવાને કારણે પારમાર્થિક સુખને જોવાની દષ્ટિનો ઉઘાડ ન હતો, તેથી અપારમાર્થિક સુખ માટે જીવ ઉઘમ કરતો હતો. હવે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થવાના કારણે પારમાર્થિક સુખને જોવાની નિર્મળ દષ્ટિનો ઉઘાડ થયો, તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પારમાર્થિક સુખની પ્રાપ્તિ માટે ઉઘમ કરનાર બને છે.

G

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/સંકલના

તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે આ સમ્યક્ત્વ કઈ રીતે પ્રગટે ? તેને સ્પષ્ટ કરવા માટે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે --

# સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ માટે ત્રણ કરણો :-

સમ્યકૃત્વનું પ્રાગટ્ય શેનાથી ?

જીવ સમ્યકૃત્વ ત્રણ કરણ દ્વારા પ્રાપ્ત કરે છે.

(૧) યથાપ્રવૃત્તિકરણ, (૨) અપૂર્વકરણ અને (૩) અનિવૃત્તિકરણ.

કરણ એટલે જીવનો પરિણામ.

- (૧) યથાપ્રવૃત્તિકરણ = નદીગોળપાષાણન્યાયથી અનાભોગ દ્વારા થતો જીવનો પરિણામ.
- (૨) અપૂર્વકરણ = અનાદિકાળમાં ક્યારેય ન થયો હોય તેવો જીવનો અપૂર્વ પરિણામ.
- (૩) અનિવૃત્તિકરણ = સમ્યક્ત્વને પામ્યા વિના નિવર્તન ન પામે તેવો પરમ મધ્યસ્થતાપૂર્વક તત્ત્વાતત્ત્વના વિભાગને અનુકૂળ એવો જીવનો પરિણામ.

### અનાભોગથી થયેલ ચરમાવર્તકાળભાવી ચથાપ્રવૃત્તિકરણ :-

નદીગોળપાષાણન્યાયથી જીવે અનંતીવાર યથાપ્રવૃત્તિકરણ કર્યું, પરંતુ અપૂર્વકરણ કે અનિવૃત્તિકરણ કર્યું નહીં, તેથી સમ્યક્ત્વને પામ્યો નહીં. વળી કર્મમળની કંઈક અલ્પતા થવાને કારણે ચરમાવર્તકાળમાં જીવ અનાભોગથી યોગમાર્ગનો પ્રથમ ગુણ પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે થયેલું યથાપ્રવૃત્તિકરણ જીવને તત્ત્વને અભિમુખ બનાવે છે. આને આશ્રયીને ચરમાવર્તકાળભાવી પણ યથાપ્રવૃત્તિકરણ "નદીગોળપાષાણન્યાયથી અનાભોગથી થયેલ છે" એમ કહેવાય છે.

યોગમાર્ગનો પ્રથમ ગુણ પ્રગટ્યા પછી યોગમાર્ગના યમનિયમાદિના સેવનરૂપ યોગમાર્ગની પ્રવૃત્તિઓ ચાર દષ્ટિમાં રહેલા જીવો કરે છે, તે સર્વ અપૂર્વકરણના આસત્રભાવવાળા પરિણામરૂપ છે. તે પરિણામને આશ્રયીને ચાર દષ્ટિઓને અપૂર્વ પરિણામરૂપ સ્વીકારેલ છે. ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણનો પરિણામ પ્રગટ્યા પછી કોઈક નિમિત્તને પામીને જીવમાં અપૂર્વકરણનો પરિણામ પ્રગટ થાય છે ત્યારે, જીવમાં વર્તતી તત્ત્વને જોવામાં બાધક એવી રાગ-દેષની ગ્રંથિનો ભેદ કરવાનો પ્રારંભ થાય છે; અને અપૂર્વકરણ દ્વારા જીવ ગ્રંથિને ભેદીને અનિવૃત્તિકરણને પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે, પરમ મધ્યસ્થતાપૂર્વક તત્ત્વાતત્ત્વના વિભાગને અનુકૂળ જીવનો ઉપયોગ પ્રવર્તે છે, જે ઉપયોગ અવશ્ય તત્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવીને વિશ્રાંત થાય છે. તેથી અનિવૃત્તિકરણને પામેલો જીવ અવશ્ય સમ્યક્ત્વને પાપ્ત કરે છે અને ત્યારે જીવનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ તેને તત્ત્વરૂપે દેખાય છે.

આ રીતે ત્રણ કરણ દારા ગ્રંથિને ભેદીને સમ્યક્ત્વને પામેલા જીવો સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થાય તોપણ તેમને પૂર્વના જેવો સંક્લેશનો પરિણામ થતો નથી. વળી, બૌદ્ધદર્શનવાળા જે બોધિસત્ત્વનું લક્ષણ કરે છે તે સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે. બૌદ્ધો કહે છે કે બોધિસત્ત્વ કાયપાતિ હોય છે, ચિત્તપાતિ હોતા નથી, તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ પણ શુભ આશયવાળા હોવાને કારણે સંસારની પ્રવૃત્તિ કરતા હોય તોપણ કાયપાતિ છે, પણ ચિત્તપાતિ નથી.

વળી, જેઓમાં અંશથી દોષક્ષય થયા છે, તેઓ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા છે અને સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોમાં મિથ્યાત્વાદિ દોષોનો ક્ષય થયો છે, માટે શિષ્ટનું લક્ષણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે.

વળી બ્રાહ્મણો શિષ્ટનું લક્ષણ કરતાં કહે છે કે 'વેદને પ્રમાણરૂપે માને તે શિષ્ટ છે.' આ લક્ષણ અનેક દોષોથી વ્યાપ્ત છે અને તે લક્ષણમાં આવતા દોષોના નિવારણ માટે પદ્મનાભે જે પરિષ્કાર કર્યો છે, તે સર્વ પરિષ્કાર બતાવીને ગ્રંથકારશ્રીએ બ્રાહ્મણો વડે સ્વીકારાયેલ શિષ્ટનું લક્ષણ કઈ રીતે સંગત નથી, તે બતાવીને સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ શિષ્ટપણું ઘટે છે તે વિસ્તારથી પ્રસ્તુત દાત્રિંશિકામાં સ્થાપન કરેલ છે, જે આ પ્રમાણે છે –

# બ્રાહ્મણો વડે કરાચેલ શિષ્ટના લક્ષણ અંગે શ્લોક–૧૭ થી શ્લોક–૩૨ સુધીની ચર્ચા :–

શિષ્ટનું લક્ષણ અને તે તે લક્ષણમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિ આદિ –

(૧) वेदप्रामाण्यमन्तृत्वम् शिष्टत्वम् → બ્રાહ્મણતાડિત બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે — (૨) स्वारसिकवेदप्रामाण्यमन्तृत्वम् शिष्टत्वम् → સ્વાપાદિદશાવાળા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે –

(3) स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युपगमात् यावद्वेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः तावच्छिष्टत्वम्
 → બૌદ્ધતાડિત બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ. તેના નિવા૨ણ માટે –

(४) स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युपगमात् यावत्स्वारसिकवेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः तावच्छिष्टत्वम् → વेદત્વરૂપે વેદને નહીં જાણનાર અને ઇદંત્વાદિરૂપે વેદવચનને અપ્રમાણ સ્વીકારનારા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે –

(૫) स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युपगमात् यावद्वेदत्वेन स्वारसिकवेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः तावच्छिष्टत्वम् → બ્રાહ્મણભવ ઉત્તર કાકભવને પામેલા બ્રાહ્મણના જીવમાં અતિવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે –

(૬) उत्कृष्टज्ञानावच्छेदकशरीरवत्त्वे सति स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युपगमात् यावद्वेदत्वेन स्वारसिकवेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः तावच्छिष्टत्वम् → ઈશ્વર અશરીરી હોવાથી ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે –

(७) अन्याङ्गरहित्वे सति स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युपगमात् यावद्वेदत्वेन स्वारसिकवेदा-प्रामाण्यानभ्युपगमः तावच्छिष्टत्वम् → બ્रાહ્મણના કાકભવ ઉત્તર અન્ય શરીર અગ્રહદશામાં અતિવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે –

 (८) स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युपगमे सति यावदपकृष्टज्ञानावच्छेदकशरीरसम्बन्धविरह-समानकालीनः यावत्कालीनवेदत्वेन स्वारसिकवेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः तावत्कालीनशिष्टत्वम्
 → व्यधिકरश संબંધથી શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે -

(८) स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युपगमे सति वेदप्रामाण्याभ्युपगमसमानाधिकरणयावदप-कृष्टज्ञानावच्छेदकशरीरसम्बन्धविरहसमानकालीनः यावत्कालीनवेदत्वेन स्वारसिकवेदा-प्रामाण्यानभ्युपगमः तावत्कालीनशिष्टत्वम् → કાગડાના પૂર્વના બ્રાહ્મણાના ભવમાં વેદપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમને આશ્રયીને કાકભવ ઉત્તર બ્રાહ્મણભવમાં લક્ષણની અવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે –

(१०) स्वारसिकयत्किञ्चिद्वेदप्रामाण्याऽभ्युपगमे सति वेदप्रामाण्याभ्युपगमसमानाधि-करणयावदपकृष्टज्ञानावच्छेदकशरीरसम्बन्धविरहसमानकालीनः यावत्कालीनवेदत्वेन स्वारसिकवेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः तावत्कालीनशिष्टत्वम् →

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/સંકલના

(A) બ્રાહ્મણભવ ઉત્તર કાકભવ ઉત્તર બ્રાહ્મણભવીય શરીરની અગ્રહદશામાં અતિવ્યાપ્તિ.

(B) બ્રાહ્મણભવ ઉત્તર કાકભવીય શરીરની અગ્રહદશામાં અતિવ્યાપ્તિ.

(C) ઉત્તરભવમાં બ્રાહ્મણ થનારા એવા સ્વાપાદિદશાવાળા બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્તિ.

ઉપર્યુક્ત શ્લોક-૨૫ના ત્રણ સ્થાનની અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે તથા શ્લોક-૨૪માં બતાવેલ શિષ્ટ બ્રાહ્મણમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે અને શ્લોક-૨૦માં બતાવેલ કાકભવપ્રાપ્ત બ્રાહ્મણમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે અને ઈશ્વરમાં આવતી અવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે પદ્મનાભ વડે આવું લક્ષણ થઈ શકે.

(११) स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युपगमे सति जीववृत्तिविशिष्टाङ्गाभावाभावे सति वेदत्वेन स्वारसिकवेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः शिष्टत्वम् →

(A) ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષને આશ્રયીને બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ અને કાકમાં અતિવ્યાપ્તિ.

(B) કાર્યમાત્રવૃત્તિ જાતિના કાર્યતાવચ્છેદક નિયમને કારણે સર્વ કાર્ય સાધારણ એક કારણની કલ્પનાની આપત્તિ.

(C) સાંકર્ય દોષ.

(D) ઉપસ્થિતિકૃત ગૌરવ.

આ સર્વ દોષોના નિવારણ માટે –

(૧૨) एकजन्मावच्छेदेन स्वसमानाधिकरणस्वोत्तरवेदप्रामाण्याभ्युपगमध्वंसानाधारवेद-प्रामाण्याभ्युपगमोत्तरकालवृत्तित्वविशिष्टवेदाप्रामाण्यानभ्युपगमविरहः शिष्टत्वम् → કાત્સ્ન્યથી સ્વીકારીએ તો બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ. દેશથી સ્વીકારીએ તો બૌદ્ધાદિમાં અતિવ્યાપ્તિ. તેના નિવારણ માટે –

(૧૩) एकजन्मावच्छेदेन स्वतात्पर्यात् स्वसिद्धान्तोपजीव्यस्वसमानाधिकरणस्वोत्तरवेद-प्रामाण्याभ्युपगमध्वंसानाधारवेदप्रामाण्याभ्युपगमोत्तरकालवृत्तित्वविशिष्टवेदाप्रामाण्यान-भ्युपगमविरहः शिष्टत्वम् → स्वसिद्धान्त ઉપજીવ્યનો અર્થ 'अन्यागमसंवादित्व' स्वीडा२वाथी स्वभतभां અव्याप्ति, અने स्वसिद्धान्त ઉપજીव्यनो અर्थ 'युक्त्युपजीव्यत्व' स्वीडा२वाथी श्रैनोभां क्षिश्चनी घटभानता. qoll, अदृष्टसाधनताविषयकमिथ्याज्ञानाभाववत्त्वं शिष्टत्वम् ।

→ આ લક્ષણ પણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં રહેલ શિષ્ટત્વનું વ્યંજક છે; પરંતુ પરમતાનુસાર આ શિષ્ટનું લક્ષણ સંગત નથી.

સંક્ષેપથી એ પ્રાપ્ત થાય કે વેદને પ્રમાણ માને તે શિષ્ટ કહેવાય એમ બ્રાહ્મણો માને છે અને જિનવચનને પ્રમાણ માને તે શિષ્ટ કહેવાય એમ જૈનો માને છે. તેથી વિચારકને એમ લાગે કે જેમ બ્રાહ્મણો સ્વદર્શનમાં સ્થિર ટુચિવાળા હોય તે શિષ્ટ છે તેમ કહે છે, તેમ જૈનો પણ સ્વદર્શનમાં સ્થિર ટુચિવાળાને શિષ્ટ કહે છે. તેથી બન્નેનું શિષ્ટપણું સમાન છે, એ પ્રકારનો કોઈને ભ્રમ થાય. એના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણોએ કરેલા શિષ્ટના લક્ષણમાં શું શું દોષો આવે છે, તેની વિસ્તારથી ચર્ચા કરીને અંતે સ્થાપન કર્યું કે યુક્તિયુક્ત વેદવચનોને જૈનો પણ પ્રમાણ માને છે. તેથી ભગવાનના વચનથી પરિષ્કૃત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો વેદને પણ તે તે નયઅપેક્ષાએ પ્રમાણભૂત માને છે. માટે બ્રાહ્મણોએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ વિવેકી એવા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોમાં ઘટે છે, અને અવિચારક રીતે વેદને પ્રમાણ માનનારા બ્રાહ્મણોમાં ઘટતું નથી.

વળી, સર્વજ્ઞોનાં સર્વ વચન યુક્તિયુક્ત છે. તેથી યથાર્થવાદી એવા સર્વજ્ઞના વચનમાં જેને સ્થિર શ્રદ્ધા છે એવા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જ શિષ્ટ છે, એમ બતાવવા માટે બ્રાહ્તણોના કરાયેલા શિષ્ટના લક્ષણની વિશદ ચર્ચા પ્રસ્તુત બત્રીશીમાં કરેલ છે. છદ્મસ્થતાને કારણે પ્રસ્તુત વિવેચનમાં વીતરાગભગવંતની આજ્ઞાવિરુદ્ધ કે ગ્રંથકારશ્રીના આશયવિરુદ્ધ અજાણતાં કંઈ પણ લખાયું હોય તો ત્રિવિધે-ત્રિવિધે 'મિચ્છા મિ દુક્કડમ્' માંગું છું.

– પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

વિ. સં. ૨૦૬૩, વૈશાખ સુદ-૩, તા. ૨૦-૪-૨૦૦૭, શુક્રવાર ૩૦૨, વિમલવિહાર, સરસ્વતી સોસાથટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭.



# 🗶 અનુક્રમણિકા 🧶

| શ્લોક નં  | . વિષય                                                | પાના નં. |
|-----------|-------------------------------------------------------|----------|
| ٩.        | સમ્યગ્દષ્ટિનું સ્વરૂપ.                                | ૧-૪      |
| ર.        | સમ્યગ્દષ્ટિમાં વર્તતા શુશ્રૂષા ગુણનું સ્વરૂપ.         | ૪-૭      |
| З.        | સંસારના સર્વ પદાર્થો કરતાં ભગવાનનાં વચનો              |          |
|           | જાણવા માટે સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવનો અધિક પુરુષાર્થ.        | ૭-૯      |
| ૪-૫.      | સમ્યગ્દ્રષ્ટિના ધર્મરાગનું સ્વરૂપ.                    | ૯-૧૬     |
| ક.        | સમ્યગ્દષ્ટિની ગુરુ અને દેવતાની ભાવસાર પૂજાનું         |          |
|           | સ્વરૂપ.                                               | १५-१८    |
| 9-6.      | સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિના કારણભૂત ત્રણ કરણોનું સ્વરૂપ    | ૧૮-૨૩    |
| ٤.        | સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ પછી સમ્યક્ત્વથી પાત થાય          |          |
|           | તોપણ ગ્રંથિને ઓળંગીને કર્મબંધનો અભાવ.                 | ૨૩-૨૭    |
| ٩٥.       | બોધિસત્ત્વના લક્ષણની સમ્યગ્દષ્ટિમાં સંગતિ.            | ૨૭-૨૯    |
| ૧૧.       | સમ્યગ્દષ્ટિની તપ્તલોહપદન્યાસ તુલ્ય પાપપ્રવૃત્તિનું    |          |
|           | સ્વરૂપ.                                               | ૨૯-૩૨    |
| ૧૨.       | સમ્યગ્દષ્ટિની વિશેષ પ્રકારની ઉત્તમ પ્રકૃતિનું સ્વરૂપ. | ૩૩-૩૫    |
| ૧૩.       | તીર્થંકરના આત્માને સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિકાળમાં બૌદ્ધને    |          |
|           | અભિમત બોધિસત્ત્વના સ્વરૂપની સંગતિ.                    | ૩૫-૪૨    |
| ૧૪.       | (i) તીર્થંકરનામકર્મના બંધનું કારણ.                    | ४२-४४    |
|           | (ii) ગણધરપદની પ્રાપ્તિનું કારણ.                       | ४२-४४    |
| ૧૫.       | (i) મુંડકેવલી થવાનું કાર <b>શ</b> .                   | ४४-४૭    |
|           | (ii) સંવેગનું સ્વરૂપ.                                 | ४४-४७    |
| ૧૬.       | સમ્યગ્દષ્ટિમાં શિષ્ટના લક્ષણની સંગતિ.                 | ૪૭-૫૫    |
| ૧૭ થી ૩૨. | બ્રાહ્મણને અભિમત શિષ્ટનું લક્ષણ અનેક                  |          |
|           | દોપોથી વ્યાપ્ત.                                       | ૫૫-૧૩૬   |

| શ્લોક ન | . વિષય                                              | પાના નં. |  |  |  |
|---------|-----------------------------------------------------|----------|--|--|--|
| ૨૮.     |                                                     |          |  |  |  |
|         | સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટમાનતા.                             | 909-902  |  |  |  |
| રહ.     |                                                     | १०८-११२  |  |  |  |
|         | (ii) સમ્યગ્દ્રષ્ટિગૃહીત મિથ્યાશ્રુત પણ સમ્યક્શ્રુત. | १०८-९१२  |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         | * * *                                               |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     | i        |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |
|         |                                                     |          |  |  |  |

ॐ ह्रीँ अर्ह नमः । ॐ ह्रीँ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः । ॐ एँ नमः ।

न्यायाचार्य-न्यायविशारद-श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायविरचिता स्वोपज्ञवृत्तियुता द्वात्रिंशद्द्वात्रिंशिका

### अन्तर्गत

# सम्यग्दृष्टिद्धात्रिंशिका-१५

પૂર્વદ્ધાત્રિંશિકા સાથે સંબંધ :–

अपुनर्बन्धकोत्तरं सम्यग्दृष्टिर्भवतीति तत्स्वरूपमाह –

અર્થ :–

અપુનર્બંધક ઉત્તરમાં સમ્યગ્દષ્ટિ થાય છે. એથી તેના સ્વરૂપને= સમ્યગ્દષ્ટિના સ્વરૂપને, કહે છે.

ભાવાર્થ :--

અપુનર્બંધકઢાત્રિંશિકા-૧૪ના શ્લોક-૩૨માં કહેલ કે વિષયશુદ્ધ અને સ્વરૂપશુદ્ધ અનુષ્ઠાન સેવનારા અપુનર્બંધક જીવો નિવૃત્તઅસદ્ગ્રહવાળા હોવાના કારશે અને સદ્ગ્રહપ્રવૃત્ત હોવાના કારશે તત્ત્વમાર્ગની પ્રાપ્તિમાં પ્રતિબંધક કષાયોના ઉપશમને કરે છે, અને આવા અપુનર્બંધક જીવો ક્રમસર સમ્યગ્દ્રષ્ટિ થાય છે. તેથી અપુનર્બંધકનું સ્વરૂપ બતાવ્યા પછી હવે સમ્યગ્દ્રષ્ટિના સ્વરૂપને પ્રસ્તુત દ્રાત્રિંશિકાથી બતાવે છે -- શ્લોક :-

लक्ष्यते ग्रन्थिभेदेन सम्यग्दृष्टिः स्वतन्त्रतः । शुश्रुषाधर्मरागाभ्यां गुरुदेवादिपूजया ।।१।।

અન્વચાર્થ :–

ग्रन्थिभेदेन=ગ्रंथिભेદ વડે स्वतन्त्रतः=सिद्धांतनीतिथी, शुश्रूषाधर्मरागाभ्यां= शुश्रूषा અને ધર્મરાગ દ્વારા गुरुदेवादिपूजया=ગुરુદેવાદિ પૂજા દ્વારા सम्यग्दृष्टिः= સમ્યગ્દષ્ટિ लक्ष्यते=જણાય છે. ॥१॥

શ્લોકાર્થ :–

ગ્રંથિભેદ વડે સિન્દ્રાંતનીતિથી શુશ્રૂષા અને ધર્મરાગ દ્વારા, અને ગુરુદેવાદિ પૂજા દ્વારા સમ્યગ્દષ્ટિ જણાય છે. 11911

ટીકા :-

लक्ष्यत इति-ग्रन्थिभेदेन=अतितीव्ररागद्वेषपरिणामविदारणेन, स्वतन्त्रतः= सिद्धान्तनीत्या, सम्यग्दृष्टिः लक्ष्यते=सम्यग्दर्शनपरिणामात्मनाऽप्रत्यक्षोऽप्य-नुमीयते, शुश्रूषाधर्मरागाभ्यां तथा गुरुदेवादिपूजया त्रिभिरेतैर्लिंगैः । यदाह -

"शुश्रूषा धर्मरागश्च गुरुदेवादिपूजनम् ।

यथाशक्ति विनिर्दिष्टं लिङ्गमस्य महात्मभिः" ।। (यो. बिं. २५३) ।।१।।

ટીકાર્થ :-

ग्रन्थिभेदेन ..... महात्मभिः" ।। ગ્રંથિભેદ વડે=અતિ તીવ્ર રાગ-દ્વેષના પરિણામના વિદારણ વડે, સ્વતંત્રતાથી=સિદ્ધાન્તનીતિથી, સમ્યગ્દષ્ટિ જણાય છે=સમ્યગ્દર્શન પરિણામરૂપે અપ્રત્યક્ષ છતાં પણ સમ્યગ્દષ્ટિ અનુમાન કરાય છે.

શેનાથી સમ્યગ્દ્રષ્ટિ અનુમાન કરાય છે ? તેથી બતાવે છે –

શુશ્રૂષા, ધર્મરાગ અને ગુરુદેવાદિની પૂજા - આ ત્રણે લિંગોથી અનુમાન કરાય છે.

જે કારણથી કહેવાયું છે=જે કારણથી 'યોગબિંદુ' શ્લોક-૨૫૩માં કહેવાયું છે -

"મહાત્માઓ વડે શુશ્રૂષા, ધર્મરાગ અને યથાશક્તિ ગુરુદેવાદિ પૂજન આનાં=સમ્યગ્દ્રષ્ટિનાં, લિંગો બતાવ્યાં છે." **ા૧ા (યોગબિંદુ શ્લોક-૨૫૩)** 

• 'सम्यग्दर्शनपरिणामात्मनाऽप्रत्यक्षोऽप्यनुमीयते' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સમ્યગ્દર્શન પરિણામરૂપે સમ્યગ્દષ્ટિ પ્રત્યક્ષ હોય તો "આ સમ્યગ્દષ્ટિ છે" તેવો બોધ થાય, પરંતુ સમ્યગ્દર્શનરૂપે અપ્રત્યક્ષ પણ સમ્યગ્દષ્ટિનું લિંગો દ્વારા અનુમાન કરાય છે.

#### ભાવાર્થ :–

### (૧) ત્રણ લિંગો દ્વારા સમ્યગ્દર્શનનું અનુમાન :-

તત્ત્વ પ્રત્યેના તીવ્ર પક્ષપાતથી યુક્ત એવી તત્ત્વાતત્ત્વની વિચારણામાં કારણીભૂત એવા મધ્યસ્થભાવનો વ્યાઘાતક, જીવમાં વર્તતો અતિ તીવ્ર રાગ-દેષનો પરિણામ છે; તે રાગ-દેષનો પરિણામ એ ગ્રંથિ છે. આ રાગ-દેષના પરિણામરૂપ ગ્રંથિનો ભેદ થાય ત્યારે જીવમાં તત્ત્વનો તીવ્ર પક્ષપાત ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી તત્ત્વને જાણવા માટે મધ્યસ્થતાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ થાય છે અને તત્ત્વને જાણીને સ્વશક્તિ અનુસાર તત્ત્વને સેવવાનો પરિણામ થાય છે. આ રાગ-દેષરૂપ ગ્રંથિનો ભેદ કરે ત્યારે જીવ સ્વસિદ્ધાંત પ્રમાણે સમ્યગ્દષ્ટિ થાય છે.

'આ જીવ સમ્યગ્દષ્ટિ છે' એ પ્રકારનું પ્રત્યક્ષ છદ્મસ્થને હોતું નથી. સમ્યગ્દષ્ટિમાં આત્મપરિશામ સ્વરૂપે રહેલું સમ્યગ્દર્શન અપ્રત્યક્ષ છે, છતાં એવા પશ સમ્યગ્દષ્ટિનું લિંગો દારા અનુમાન કરાય છે. જેમ પર્વત પર્વતરૂપે પ્રત્યક્ષ હોય, પરંતુ વસ્નિવાળો પર્વત વસ્નિરૂપે પ્રત્યક્ષ નથી, ત્યારે ધૂમરૂપે પર્વતને જોઈને 'આ પર્વત વસ્નિવાળો છે', તેવું અનુમાન કરાય છે; તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ ચક્ષુ સામે વિદ્યમાન હોય તો જીવરૂપે પ્રત્યક્ષ છે, આમ છતાં સમ્યગ્દર્શન પરિણામ સ્વરૂપે તે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પ્રત્યક્ષ નથી, પરંતુ શુશ્રૂષાદિ ત્રણ લિંગો દારા સમ્યગ્દર્શન પરિણામ સ્વરૂપે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવનું અનુમાન કરાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે જીવમાં અનાદિકાળથી અતિ તીવ્ર રાગ-દ્વેષના પરિણામો વર્તે છે, તેથી તેને લેશ પણ તત્ત્વનો પક્ષપાત હોતો નથી; પરંતુ સંસારના સુખમાત્રમાં આસક્તિ હોવાથી તેના ઉપાયોનો પક્ષપાત હોય છે.

3

તેમાં રાગ-દેષ કંઈક મંદ થાય ત્યારે જીવ તત્ત્વને અભિમુખ થાય છે, અને તત્ત્વ પ્રત્યેના અત્યંત અભિમુખભાવમાં પ્રતિબંધક રાગ-દેષનો નાશ થાય ત્યારે જીવની અતિ તીવ્ર રાગ-દેષરૂપ ગાંઠ ભેદાઈ છે, તેમ શાસ્ત્રકારો કહે છે. આવા પ્રકારના રાગ-દેષનો ભેદ થાય ત્યારે જીવમાં (૧) તત્ત્વનો તીવ્ર પક્ષપાત થાય છે, તેથી સ્વશક્તિ પ્રમાણે તત્ત્વને જાણવા માટે ઉદ્યમ થાય છે, તત્ત્વ-અતત્ત્વના વિભાગમાં પૂર્શ મધ્યસ્થતાથી યત્ન થાય છે અને તત્ત્વશ્રવણની ક્રિયા તત્ત્વના બોધમાં વિશ્રાંત થાય છે. વળી જેમ તત્ત્વશ્રવણ પ્રત્યેનો બદ્ધરાગ સમ્યગ્દષ્ટિને હોય છે, તેમ (૨) તત્ત્વને જીવનમાં સેવવા પ્રત્યેનો પણ બદ્ધરાગ હોય છે. તેથી (૩) ચારિત્રસંપન્ન એવા ગુરુ અને તત્ત્વની પ્રાપ્તિમાં અનન્ય ઉપાયભૂત એવા દેવની ભક્તિમાં પણ યથાશક્તિ ઉદ્યમ કરે છે. આ રીતે સમ્યગ્દષ્ટિમાં આ ત્રણ લક્ષણો પ્રગટ થવાથી, શુશ્રૂષા, ધર્મરાગ અને ગુરુદેવાદિ પૂજારૂપ લિંગો દારા આ જીવે ગ્રંથિનો ભેદ કર્યો છે, માટે તેનામાં સમ્યક્ત્વ છે, એ પ્રકારનું અનુમાન થાય છે. **Iાવા** 

#### અવતરણિકા :–

શ્લોક-૧માં કહ્યું કે સમ્યગ્દષ્ટિમાં પરિણામરૂપે રહેલ સમ્યગ્દર્શન અપ્રત્યક્ષ છતાં ત્રણ લિંગો દ્વારા અનુમાન કરાય છે. તેથી હવે સમ્યગ્દષ્ટિમાં વર્તતાં શુશ્રૂષાદિ ત્રણ લિંગોનું સ્વરૂપ ક્રમસર બતાવે છે –

શ્લોક :-

# भोगिकिन्नरगेयादिविषयाधिक्यमीयुषी ।

शुश्रूषाऽस्य न सुप्तेशकथार्थविषयोपमा ।।२।।

#### અન્વચાર્થ :–

भोगिकिन्नरगेयादिविषयाधिक्यमीयुषी=કામીના કિન્નરગેયાદિવિષયક શ્રવણરસથી આધિક્યને પામેલી શુશ્રૂषा=तत्त्वશ્રવણની ઇચ્છા अस्य=આને છે=સમ્યગ્દેષ્ટિને છે, सुप्तेशकथार्थविषयोपमा=सूतेला રાજાના કથાશ્રવણરસ સદશ न=નથી=શુશ્રૂષા નથી અર્થાત્ રાજાના કથાના અર્થના શ્રવણના અભિપ્રાય સદશ શુશ્રૂષા સમ્યગ્દષ્ટિની નથી. ાારા

#### સમ્યગ્દષ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨

#### શ્લોકાર્થ :–

#### ટીકા :–

भोगीति-भोगिनो=यौवनवैदग्ध्यकान्तासत्रिधानवतः कामिनः, किन्नरादीनां= गायकविशेषाणां, गेयादौ=गीतवर्णपरिवर्ताभ्यासकथाकथनादौ, विषयः= श्रवणरसः, तस्मादाधिक्यं=अतिशयं, ईयुषी=प्राप्तवती, किन्नरगेयादिजिनोक्त्यो-र्हेत्वोस्तुच्छत्वमहत्त्वाभ्यामतिभेदोपलंभात्, अस्य=सम्यग्दृष्टेः, शुश्रूषा भवति, न परं सुप्तेशस्य=सुप्तनृपस्य कथार्थविषयः सम्मुग्धकथार्थश्रवणाभिप्रायलक्षणः तदुपमा=तत्सदृशी, असम्बद्धतत्तद्ज्ञानलवफलायास्तस्या दौर्विदग्ध्यबीज-त्वात् । ।२।।

#### ટીકાર્થ :–

भोगिनो=यौवन ..... बीजत्वात् ।। કિન્નરાદિના=ગાયકવિશેષના, ગેયાદિમાં= ગીત અને વર્ણપરિવર્તની અભ્યાસકથાના કથનાદિમાં=ગાયકવિશેષ જે ગીત ગાતા હોય અને તેના ગીતના વર્ણોના પરિવર્તો થતા હોય તે પરિવર્તોને યથાર્થ જાણવા માટેના અભ્યાસની કથા તે વિદગ્ધ પુરુષ કરતા હોય તે વખતે ગાયકવિશેષના કથનાદિમાં, ભોગીનો=યૌવન, ચતુરાઈ અને પત્નીના સંનિધાનવાળા એવા કામીનો, વિષય=શ્રવણરસ, (છે) તેનાથી આધિક્યને=અતિશયને, ईयुषी=પામેલી, એવી શુશ્રૂષા આને= સમ્યગ્દષ્ટિને, હોય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સંગીતના શોખીન, વિચક્ષણ પુરુષ, કિન્નરના સંગીતના શ્રવણકાળમાં જે રસ ધરાવે છે, તત્સદશ રસ સમ્યગ્દષ્ટિને છે તેમ ન કહેતાં, તેનાથી અધિક શ્રવણરસ છે, તેમ કેમ કહ્યું ? તેમાં હેતુ કહે છે –

કિન્નરગેયાદિ અને જિનઉક્તિરૂપ હેતુમાં તુચ્છત્વ અને મહત્ત્વ દ્વારા અતિભેદનો ઉપલંભ છે. परं=પરંતુ, સૂતેલા રાજાના, સંમુગ્ધ કથાર્થશ્રવણના અભિપ્રાયરૂપ કથાર્થના વિષય तदुपमा=તેના જેવી, न=શુશ્રૂષા નથી=સમ્યગ્દષ્ટિની શુશ્રૂષા નથી; કેમ કે અસંબદ્ધ એવા તે તે જ્ઞાનલવ ફળવાળી એવી તેણીનું= સુપ્તનૃપકથાર્થ શ્રવણરસના જેવી શુશ્રૂષાનું, દુર્વિદગ્ધપણાનું બીજપણું છે=અસંબદ્ધ બોધરૂપ પાંડિત્યનું બીજપણું છે. ા૨॥

ભાવાર્થ :-

## (૧) સમ્યગ્દષ્ટિનું પ્રથમ લિંગ – શુશ્રૂષા :-

સંસારમાં કોઈ પુરુષ યુવાન હોય, સંગીતકળામાં ચતુર હોય અને સ્ત્રીથી યુક્ત હોય તે સમયે કોઈ કિન્નર આદિ ગાયકવિશેષ ગીત ગાતા હોય અને તે ગીતના વર્શનું પરિવર્ત થતું હોય તે વખતે સંગીતનો રસિક એવો તે યુવાન ગાયકના ગીત અને વર્શ પરિવર્તોના અભ્યાસની કથા કરવામાં પ્રવૃત્ત હોય=તે ગાયકના લયોને ગ્રહણ કરવા માટે પ્રવૃત્ત હોય, તે વખતે તે ગાયકના કથનમાં યુવાનને જે પ્રકારનો શ્રવણરસ છે, તેનાથી અતિશય શ્રવણરસને પામેલી તત્ત્વશ્રવણવિષયક શુશ્રૂષા સમ્યગ્દષ્ટિને હોય છે.

તેથી એ ફલિત થાય કે સંગીતનો શોખીન યુવાન જે રીતે ગાયકવિશેષના લયને ગ્રહણ કરવા માટે તે લયો પોતાને સમ્યક્ સ્ફુરણ થાય તે રીતે ઉપયોગપૂર્વક શ્રવણ કરે છે, તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ તત્ત્વની પ્રરૂપણા કરવામાં સમર્થ એવા પુરુષવિશેષ પાસે શાસ્ત્રો સાંભળવા બેસે ત્યારે શાસ્ત્રોનો પરમાર્થ ક્યાં વિશ્રાંત થાય છે, તેના તાત્પર્યને ગ્રહણ કરવા માટે અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને શ્રવણ કરે છે; અને ભોગીને ગાયકવિશેષના શ્રવણમાં જેવો શ્રવણરસ છે, તેના કરતાં ઘણો અધિક શ્રવણરસ સમ્યગ્દષ્ટિને તત્ત્વશ્રવણમાં છે; કેમ કે ભોગીને કિન્નરના ગેયાદિનું જેવું મહત્ત્વ છે, તેના કરતાં ઘણું અધિક મહત્ત્વ સમ્યગ્દષ્ટિને જિનોક્ત તત્ત્વોનું છે.

કેમ સમ્યગ્દષ્ટિને અધિક મહત્ત્વ છે, તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે – કિન્નરના ગેયથી ભોગીને જે સુખ થાય છે, તે આ ભવના સુખમાત્રમાં વિશ્રાંત થનાર છે, જ્યારે જિનોક્ત તત્ત્વના બોધથી થનારૂં સુખ તત્ત્વના રસિકને વર્તમાનમાં તો સમ્ચગ્દચ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨-૩

આલ્લાદ કરનાર છે, પરંતુ જન્માંતરમાં પણ શુભની પરંપરા દ્વારા કલ્યાણનું કારણ છે. તેથી કિન્નરના ગેયાદિના હેતુનો અને જિનોક્ત તત્ત્વાદિના હેતુનો તુચ્છત્વ અને મહત્ત્વ દ્વારા અતિભેદ છે.

આ રીતે સમ્યગ્દષ્ટિની શુશ્રૂષાનું સ્વરૂપ બતાવ્યા પછી સામાન્ય રીતે સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ પૂર્વે જીવો કેવા પ્રકારના તત્ત્વશ્રવણના રસવાળા હોય છે ? તે બતાવીને, તેમના જેવો ક્ષુલ્લક શ્રવણરસ સમ્યગ્દષ્ટિને નથી, તે બતાવવા અર્થે કહે છે --

જેમ કથાના શોખીન અને કથામાં ચિત્ત પરોવીને રાજ્યની ચિંતાથી મનને મક્ત કરવા અર્થે અને સુખેથી નિદ્રા અર્થે રાજા કથાના અર્થના વિષયમાં શ્રવશના અભિપ્રાયને ધારશ કરે છે, અને જેમ સૂતી વખતે રાજાને કથા સંભળાવનારા કથા સંભળાવે છે ત્યારે તે કથામાં ચિત્તને પરોવીને, મનને અન્ય વિચારોથી શાંત કરીને રાજા નિદ્રાધીન થાય છે: તેમ કેટલાક જીવો તત્ત્વના શ્રવણના વિષયમાં પણ કંઈક સારું સાંભળીને મનને તેમાંથી આનંદ લેવો છે તેવો અભિપ્રાય ધરાવે છે, અને તે અભિપ્રાયપૂર્વક તત્ત્વશ્રવણની ક્રિયા પણ કરે છે. તેવા જીવો તત્ત્વના પરમાર્થને બતાવનારા એવા યોગીની ગવેષણા કરતા નથી. અને યોગીના વચનને અવલંબીને તત્ત્વની પ્રાપ્તિમાં મન વિશ્રાંત થાય તે રીતે અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને શ્રવણક્રિયા કરતા નથી. તેવા જીવોનો શ્રવણરસ તત્ત્વની પ્રાપ્તિનું કારણ નથી, છતાં તેવા શ્રવણરસથી કરાયેલું તત્ત્વશ્રવણ શાસ્ત્રોના પદાર્થોનું કંઈક કંઈક અસંબદ્ધ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાવે છે. તેવાં જ્ઞાનથી શાસ્ત્રોના પરમાર્થને સ્પર્શે તેવું પાંડિત્ય આવતું નથી, પરંતુ અસંબદ્ધ પાંડિત્ય આવે છે, જે હિતને બદલે અહિતનું પણ કારણ બને. આવા પ્રકારની શુશ્રૂષા સમ્યગ્દ્રષ્ટિને હોતી નથી. તેથી સમ્યગ્દ્રષ્ટિના શ્રશ્રૂષાગુણથી પ્રવત્ત થયેલી શ્રવણની ક્રિયા, શાસ્ત્રના પરમાર્થના બોધમાં વિશ્રાંત થનારી હોય છે. IIરા

#### અવતરણિકા :-

શ્લોક-૨માં કહી તેવી વિશિષ્ટ શુશ્રૂષા સમ્યગ્દષ્ટિને કેમ હોય છે ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે – શ્લો<del>ક</del> :–

## अप्राप्ते भगवद्वाक्ये धावत्यस्य मनो यथा ।

विशेषदर्शिनोऽर्थेषु प्राप्तपूर्वेषु नो तथा ।।३।। अन्ययार्थ :-

अस्य=આનું=સમ્યગ્દષ્ટિનું अप्राप्ते भगवद्वाक्ये=પૂર્વમાં નહીં સાંભળેલા એવા ભગવદ્દ વાક્યમાં=પૂર્વમાં નહીં સાંભળેલા વીતરાગ વચનમાં થથા= જે પ્રમાણે मनः=મન ઘાવતિ=જાય છે, તથા=તે પ્રમાણે विशेषदर्शिनः= વિશેષદર્શી એવા સમ્યગ્દષ્ટિનું મન प्राप्तपूर्वेषु अर्थेषु=પ્રાપ્તપૂર્વ એવા અર્થમાં= ધન, કુટુંબ વગેરેમાં નો=નથી=જતું નથી. ા૩ા

શ્લોકાર્થ :–

આનું=સમ્યગ્દષ્ટિનું, પૂર્વમાં નહીં સાંભળેલા વીતરાગવચનમાં જે પ્રમાણે મન જાય છે, તે પ્રમાણે વિશેષદર્શી એવા સમ્યગ્દષ્ટિનું મન પ્રાપ્તપૂર્વ એવા ધન, <del>કુ</del>ટુંબ વગેરે અર્થમાં જતું નથી. **1131** ટી<del>કા</del> :–

अप्राप्त इति-अस्य=सम्यग्दृशः, अप्राप्ते=पूर्वमश्रुते, भगदवद्वाक्ये=वीतराग-वचने, यथा मनो धावति=श्रोतुमनुपरतेच्छं भवति, तथा विशेषदर्शिनः सतः, प्राप्तपूर्वेष्वर्थेषु धनकुटुम्बादिषु, न धावति, विशेषदर्शनेनापूर्वत्वभ्रमस्य दोषस्य चोच्छेदात् ।।३।।

#### ટીકાર્થ :–

अस्य ..... चोच्छेदात् ।। આનું=સમ્યગ્દષ્ટિનું, અપ્રાપ્ત=પૂર્વમાં નહિ સાંભળેલા, ભગવદ્દ વાક્યમાં=વીતરાગ વચનમાં, જે પ્રમાણે મન જાય છે=સાંભળવા માટે અનુપરત અર્થાત્ સતત ઇચ્છાવાળું છે, તે પ્રમાણે વિશેષદર્શી છતાં એવા સમ્યગ્દષ્ટિનું મન પ્રાપ્તપૂર્વ એવા ધન, કુટુંબાદિ અર્થમાં જતું નથી; કેમ કે વિશેષ દર્શન હોવાને કારણે='પૂર્વે અનંતી વખત

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૩

આ ભોગો પ્રાપ્ત કર્યા છે, માટે અપૂર્વ નથી' તેવું વિશેષ દર્શન હોવાને કારણે, અપૂર્વત્વભ્રમનો અને દોષોનો=કુટુંબાદિ પ્રત્યે ગાઢ આકર્ષણ થાય તેવા દોષોનો, ઉચ્છેદ છે. ા૩ા

ભાવાર્થ :-

સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોને વિશેષ દષ્ટિ પ્રગટેલી હોય છે. તેથી આ સંસારમાં પોતે અનંતીવાર સર્વ સંયોગો પ્રાપ્ત કર્યા છે, માટે સર્વ પ્રકારના ભોગોને પોતે પૂર્વમાં અનુભવેલા છે, તેવું દેખાય છે. વળી ભગવાનના વચનનો પરમાર્થ પોતે હજુ સુધી પ્રાપ્ત કર્યો નથી, તેથી આ સંસારનો ઉચ્છેદ થયો નથી, તેમ પણ નિર્મળ પ્રજ્ઞાને કારણે સમ્યગ્દષ્ટિને દેખાય છે. તેથી મનુષ્યભવને પામીને ભગવાનના વચનના પરમાર્થને ગ્રહણ કરવા માટે તેનું મન જેવું સતત ઇચ્છાવાળું છે, તેવું સતત ઇચ્છાવાળું મન પ્રાપ્તપૂર્વ એવા ધન, કુટુંબાદિમાં નથી. આમ છતાં અવિરતિનો ઉદય હોવાથી ભોગની ઇચ્છા, શાતાની ઇચ્છા થાય છે, કે કુટંબીઓ પ્રત્યેની લાગણીની પ્રવૃત્તિ થાય છે; તોપણ જેવો રાગ ભગવાનના વચન પ્રત્યે છે તેવો રાગ પ્રાપ્તપૂર્વ એવા ભોગોમાં નથી; કેમ કે વિશેષ દર્શનને કારણે 'ભોગો અપૂર્વ છે' તેવો ભ્રમ ચાલ્યો ગયો છે, અને તેના કારણે ભોગોમાં બળવાન રાગ ચાલ્યો ગયો છે. વળી, ભગવાનનું વચન અપૂર્વ છે, એવો નિર્ણય સમ્યગ્દષ્ટિને થયો છે, તેથી ભગવાનના વચનમાં ઉત્કટ રાગ વર્તે છે. વળી સમ્યગ્દષ્ટિ વિચારે છે કે "ભગવાનના વચનનો પરમાર્થ પૂર્વે ક્યારેય પ્રાપ્ત થયો નથી. જો પ્રાપ્ત થયો હોત તો સંસારનો ઉચ્છેદ થયો હોત; અને ઉચ્છેદ થયો નથી, તેથી નક્કી થાય છે કે સંસારના ઉચ્છેદના અનન્ય ઉપાયભત એવા ભગવાનના વચનનું રહસ્ય મેં પૂર્વે ક્યારેય પ્રાપ્ત કર્યું નથી. ફક્ત અનંતી વખત તીર્થંકરોનો સંયોગ કર્યો, ઉપદેશ સાંભળ્યો, પણ પરમાર્થને પામ્યા વિના તે સર્વ ક્રિયાઓ ભાવરહિત થઈ, તેથી સંસારનો ઉચ્છેદ થયો નહીં. માટે હવે હું ભગવાનના વચનના પરમાર્થને તે રીતે ગ્રહશ કરું કે જેથી આ સંસારનો શીઘ્ર અંત થાય, એવી બલવાન ઇચ્છા સમ્યગ્દ્રષ્ટિને સદા વર્તે છે. II3II

e

#### અવતરણિકા :–

શ્લોક-૧માં કહ્યું કે ત્રણ લિંગો વડે સમ્યગ્દષ્ટિમાં રહેલા સમ્યગ્દર્શનનું અનુમાન થાય છે. તેમાંથી પ્રથમ લિંગ શુશ્રૂષાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. કેવલ પ્રથમ લિંગ શુશ્રૂષા હોય એટલા માત્રથી તે સમ્યગ્દષ્ટિ છે, એવું અનુમાન થતું નથી, પરંતુ ત્રણે લિંગોથી યુક્ત હોય તો તે જીવ સમ્યગ્દષ્ટિ છે, તેવું અનુમાન થાય છે. તેથી હવે સમ્યગ્દષ્ટિમાં રહેલા સમ્યગ્દર્શનના અનુમાનના અંગભૂત બીજા ધર્મરાગ લિંગને કહે છે –

શ્લોક :–

धर्मरागोऽधिको भावाद् भोगिनः स्त्र्यादिरागतः । प्रवृत्तिस्त्वन्यथापि स्यात्कर्मणो बलवत्तया ।।४।।

અન્વચાર્થ :–

भावात्=ભાવથી=અંતઃક૨ણાની પરિણતિથી भोगिनः=ભોગીના स्त्र्यादिरागतः=સ્ત્રી આદિના રાગથી સમ્યગ્દ્રષ્ટિનો धर्मरागः=ચારિત્રધર્મરાગ अधिकः=અધિક છે. तु=વળી कर्मणो बलवत्तया=કર્મના બલવાનપણાના કારણે प्रवृत्तिः=કાયચેષ્ટા अन्यथापि=અન્યથા પણ स्यात्=થાય. ॥४॥

શ્લોકાર્થ :–

ભાવથી=અંતઃકરણની પરિણતિથી, ભોગીના સ્ત્રી આદિના રાગથી સમ્યગ્દષ્ટિનો ધર્મરાગ અધિક છે. વળી કર્મના બલવાનપણાના કારણે કાયરોષ્ટા અન્યથા પણ થાય. !!૪!!

-: ાસ્ડીડ

धर्मराग इति-धर्मरागश्चारित्रधर्मस्पृहारूपः, अधिकः=प्रकर्षवान्, भावतः= अन्तःकरणपरिणत्याः, भोगिनो=भोगशालिनः, स्त्र्यादिरागतः=भामिन्याद्यभिला-षात्, प्रवृत्तिस्तु=कायचेष्टा तु, अन्यथापि=चारित्रधर्मप्रातिकूल्येनापि व्यापारादिना स्यात्, कर्मणश्चारित्रमोहनीयस्य, बलवत्तया=नियतप्रबलविपाकतया । १४ । ।

#### ટીકાર્થ ઃ-

धर्मराग ..... विपाकतया । ા ભાવથી=અંતઃકરણની પરિણતિથી, ભોગીના= ભોગશાળીના, સ્ત્રી આદિના રાગથી=સ્ત્રી આદિના અભિલાધથી, સમ્યગ્દ્રષ્ટિનો ધર્મરાગ=સંપૂર્ણ નિરવઘભાવવાળા ચારિત્રધર્મની સ્પૃહારૂપ ધર્મરાગ, અધિક છે=પ્રકર્ષવાળો છે. વળી, પ્રવૃત્તિ=કાયચેષ્ટા, અન્યથા પણ થાય=વ્યાપારાદિ વડે ચારિત્રધર્મના પ્રતિકૂળપણાથી પણ થાય.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે વસ્તુની બલવાન સ્પૃહા હોય તેને અનુરૂપ પ્રવૃત્તિ થાય છે, અને સમ્યગ્દ્રષ્ટિને ભોગરાગ કરતાં ચારિત્રનો રાગ બલવાન હોય તો તેને=ચારિત્રને, પ્રતિકૂળ પ્રવૃત્તિ કેમ થાય છે ? માટે હેતુ કહે છે -

કર્મનું=ચારિત્રમોહનીયકર્મનું, બલવાનપણું છે=નિયતપ્રબલવિપાકપણું છે. ા૪ા

 'अन्यथापि'='चारित्रधर्मप्रातिकूल्येनापि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સમ્યગ્દષ્ટિ ચારિત્રધર્મને અનુકૂળ ભગવદ્ભક્તિ આદિ તો કરે, પરંતુ ચારિત્રધર્મને પ્રતિકૂળ ભોગાદિની પ્રવૃત્તિ પણ કરે.

♣ 'व्यापारादिना' - અહીં વ્યાપારથી ચારિત્રધર્મને પ્રતિકૂળ પ્રવૃત્તિનું ગ્રહણ કરવું, અને 'आदि' થી ચારિત્રધર્મને પ્રતિકૂળ રાગનું ગ્રહણ કરવું.

#### ભાવાર્થ :–

#### સમ્યગ્દ ષ્ટિનું દ્વિતીય લિંગ — ધર્મરાગ :–

સંસારી જીવોમાં જેઓ ભોગના રાગવાળા છે, તેઓમાંથી જેઓને જે પ્રકારના ભોગનો બળવાન રાગ હોય, તેઓને તે ભોગની બળવાન ઇચ્છા હોય છે. જેમ કે કોઈને સ્ત્રીનો રાગ હોય, તેને સ્ત્રીવિષયક બળવાન ઇચ્છા હોય છે. આવા ભોગરાગી જીવોને પોતાને જે ઇષ્ટ ભોગ હોય તેના પ્રત્યે બળવાન રાગ છે, તેના કરતાં સમ્યગ્દષ્ટિને ચારિત્રની સ્પૃહા અધિક હોય છે. આમ છતાં પ્રબળ ચારિત્રમોહનીયકર્મનો ઉદ્દય હોય તો ચારિત્રની પ્રવૃત્તિને છોડીને અન્ય પ્રકારની પ્રવૃત્તિ પણ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો કરે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે જેને જેની બળવાન ઇચ્છા હોય અને પોતાની કૃતિથી તે કાર્ય સાધ્ય હોય તો તે કાર્યમાં અવશ્ય યત્ન થાય છે; અને સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ

#### સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૪

ધારે તો બાહ્ય આચરણારૂપ ચારિત્ર ગ્રહણ કરી શકે, અને સર્વવિરતિનું પ્રત્યાખ્યાન પણ ધારે તો ગ્રહણ કરી શકે, અને દઢ સંકલ્પ કરે તો ચારિત્રની બાહ્ય ઉચિત ક્રિયાઓ પણ કરી શકે; પરંતુ તે ક્રિયાથી નિષ્પાદ્ય ભાવોનાં પ્રતિબંધક કર્મો બળવાન હોય તો પોતે બાહ્ય ક્રિયાઓ કરીને પણ નિર્લેપતાની પરિણતિરૂપ ભાવચારિત્રને પ્રગટ કરી શકે તેમ નથી. સમ્યગ્દષ્ટિને આંતરનિરીક્ષણથી આવો નિર્ણય હોય ત્યારે ભાવચારિત્રની બળવાન ઇચ્છા હોવા છતાં 'ચારિત્રની બાહ્ય આચરણા પોતાના માટે ચારિત્રની પરિણતિનું કારણ નથી', તેવો નિર્ણય થવાથી, અને પોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ જે ભગવદ્ભક્તિ આદિ કૃત્યો છે, તેનાથી પોતે ચારિત્રની શક્તિનો સંચય કરી શકે તેમ છે, તેવો નિર્ણય થવાથી, સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ શાસ્ત્રવચનનું અને સ્વકૃતિસાધ્યતાદિનું સમાલોચન કરીને પોતાની કૃતિથી સાધ્ય એવા ભગવદ્ભક્તિ આદિ અનુષ્ઠાનમાં યત્ન કરે છે.

વળી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને સંસારના પદાર્થના વિષયમાં કોઈ ઇચ્છા થઈ હોય તો સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ મોક્ષનો અર્થી હોવાથી મોક્ષમાં વિઘ્નભૂત એવા તે રાગને દૂર કરવા અર્થે તેના પ્રતિપક્ષનું ભાવન કરે છે, જેથી મોક્ષમાર્ગની વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ ન થાય. આમ છતાં પ્રતિપક્ષભાવન દ્વારા પણ તે રાગ નિવર્તન ન પામે ત્યારે વિચારે છે કે 'આ રાગ મારા યોગમાર્ગમાં વિઘ્નભૂત છે, માટે શાસ્ત્રનું સમાલોચન કરીને તે રીતે ભોગાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરું કે જેથી મારા યોગમાર્ગમાં વિઘ્નભૂત એવી આ રાગની પરિણતિ શાંત થાય' અને તે રીતે ભોગાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરે; અને પોતાની કૃતિથી સાધ્ય દેશવિરતિ દેખાય ત્યારે દેશવિરતિમાં યત્ન કરે છે, અને પોતાની કૃતિથી સાધ્ય સર્વવિરતિચારિત્ર દેખાય ત્યારે સર્વવિરતિની પ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત એવી સંયમની ક્રિયાનો પણ સ્વીકાર કરે છે.

જેમ સંસારી જીવો પોતાને ઇષ્ટની પ્રાપ્તિ અર્થે સંસારનું જ્ઞાન મેળવતા હોય છે, અને તે જ્ઞાનમાં સૌથી શ્રેષ્ઠ ભૂમિકાની અવસ્થા પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા પણ હોય, આમ છતાં તે ભૂમિકાને અનુરૂપ પોતાનો ક્ષયોપશમ ન હોય તો શ્રેષ્ઠ ભૂમિકાની બળવાન ઇચ્છા હોવા છતાં પોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ જે જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તેમ હોય તેમાં યત્ન કરે છે; તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને પણ ચારિત્રની બળવાન ઇચ્છા છે, અને તેની પ્રાપ્તિનો સાક્ષાત્ ઉપાય સંયમની પ્રવૃત્તિ છે, છતાં સંયમની પ્રવૃત્તિ દ્વારા ચારિત્રની પરિણતિના ક્ષયોપશમને પોતે પ્રગટ કરી શકે તેમ નથી. તેથી ચારિત્રની પરિણતિની બળવાન ઇચ્છા હોવા છતાં તેઓ ચારિત્રગ્રહણમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી, પરંતુ ચારિત્રની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ શક્તિનો સંચય થાય તેવું ભગવદ્દભક્તિ આદિ અનુષ્ઠાન કરે છે.

તેથી એ ફલિત થાય કે અવિરતિના તીવ્ર ઉદયવાળા એવા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો ચારિત્રની બળવાન ઇચ્છા હોવા છતાં સંયમગ્રહણમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી, પરંતુ સંયમપ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત સંયમને અનુરૂપ શક્તિસંચય આદિ કરવા માટે ભગવદ્ભક્તિ આદિ અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. **ાઝા** 

#### અવતરણિકા :-

સમ્યગ્દષ્ટિને ભોગીના સ્ત્રીઆદિના રાગથી પણ અધિક ચારિત્રધર્મની સ્પૃહા છે, એમ પૂર્વમાં કહ્યું. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જો સમ્યગ્દષ્ટિને અતિ બળવાન ચારિત્રની સ્પૃહા હોય તો સંયમ કેમ ગ્રહણ કરતા નથી ? અને જો સંયમ ગ્રહણ ન કરતા હોય તો સંયમની બલવાન ઇચ્છા છે તેમ કેમ કહી શકાય ? તેથી કહે છે –

શ્લોક :-

तदलाभेऽपि तद्रागबलवत्त्वं न दुर्वचम् । पूयिकाद्यपि यद् भुङ्क्ते घृतपूर्णप्रियो द्विजः ।।५।।

અન્વચાર્થ :–

तदलाभेऽपि=તેના અલાભમાં પણ=ચારિત્રની અપ્રાપ્તિમાં પણ, तद्रागबलवत्त्वं=તેના રાગનું બળવાનપણું=ચારિત્રના રાગનું બળવાનપણું न दुर्वचम्=દુર્વચ નથી=સમ્યગ્દષ્ટિમાં દુર્વચ નથી यद्=જે કારણથી घृतपूर्णप्रियो द्विजः=ધીથી પૂર્ણ ભોજન પ્રિય છે જેને એવો બ્રાહ્મણ=ધેબરપ્રિય એવો બ્રાહ્મણ पूयिकाद्यपि=કુત્સિત રસવાળા અન્નાદિને પણ મુङ्क्ते=ખાય છે. ાપા શ્લોકાર્થ :-

તેના=ચારિત્રના, અલાભમાં પણ, તેના=ચારિત્રના, રાગનું બળવાનપણું દુર્વચ નથી, જે <del>કા</del>રણથી દોબરપ્રિય એવો બ્રાહ્મણ <del>કુ</del>ત્સિત રસવાળા અન્નાદિને પણ ખાય છે. ।।૫।।

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-પ

✤ 'तदलाभेऽपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે ચારિત્રની પ્રાપ્તિમાં તો ચારિત્રનો બળવાન રાગ હોય, પરંતુ ચારિત્રની અપ્રાપ્તિમાં પણ ચારિત્રનો બળવાન રાગ હોય, પરંતુ ચારિત્રની અપ્રાપ્તિમાં પણ ચારિત્રનો બળવાન રાગ હોય છે.

ં ∻ 'પૂચિकાદ્યપિ' - અહીં 'अપિ' થી એ કહેવું છે કે ઘેબર તો ખાય, પણ ઘેબર ન મળે તો કુત્સિત અન્ન પણ ખાય, અને 'आदि' થી ૠક્ષ વાલ-ચણાદિનું ગ્રહણ કરવું. ટીકા :-

तदिति-तदलाभेऽपि=कथंचिदन्यथाप्रवृत्त्या चारित्राप्राप्तावपि, तद्रागबलवत्त्वं चारित्रेच्छाप्राबल्यं स्वहेतुसिद्धं, न=नैव, दुर्वचं=दुरभिधानं, यद्=यस्मात्तथाविध-विषमप्रघट्टकवशात्, पूयिकाद्यपि पूयं नाम कुथितो रसस्तदस्यास्तीति पूयिकं, आदिशब्दाद्रूक्षं पर्युषितं च वल्लचनकादि, किं पुनरितरदित्यपिशब्दार्थः, घृतपूर्णाः प्रिया वल्लभा यस्य स तथा, द्विजो=ब्राह्मणो भुङ्क्ते=अश्नाति, यदत्र द्विजग्रहणं कृतं तदस्य जातिप्रत्ययादेव अन्यत्र भोक्तुमिच्छाया अभावादिति अन्येच्छाकालेऽपि प्रबलेच्छाया वासनात्मना न नाश इति तात्पर्यम् ।।५।।

#### ટીકાર્થ :-

तदलाभेऽपि ..... तात्पर्यम् ।। તેના અલાભમાં પણ=કોઈક રીતે અન્થથા પ્રવૃત્તિને કારણે ચારિત્રની અપ્રાપ્તિમાં પણ=તથાવિધ સંયોગને કારણે ચારિત્રની પરિણતિથી અન્યથા પ્રકારે મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિને કારણે ચારિત્રની અપ્રાપ્તિમાં પણ, સ્વહેતુસિદ્ધ એવું તદ્દરાગનું બળવાનપણું= ચારિત્રની ઇચ્છાના પ્રાબલ્યના હેતુ એવા નિર્મળ કોટિના સમ્યગ્દર્શનથી સિદ્ધ એવું ચારિત્રની ઇચ્છાનું પ્રબળપણું, દુર્વચ નથી જ=સમ્યગ્દષ્ટિમાં ન કહી શકાય તેવું નથી જ, यद्=જે કારણથી, તેવા પ્રકારના વિષમ પ્રઘટ્ટકના વશથી=ઇચ્છિત એવા ઘેબર આદિની પ્રાપ્તિ ન થઈ શકે અને અન્ય પણ સારું અન્ન પ્રાપ્ત ન થઈ શકે એવા પ્રકારના વિષમ સંયોગના વશથી, પૂયિકાદિ પણ ઘૃતપૂર્ણપ્રિય એવો દ્વિજ=બ્રાહ્યણ, ખાય છે.

અહીં પૂર્યિકાદિનો અર્થ સ્પષ્ટ કરે છે –

પૂય એટલે કોહવાયેલો રસ. તે છે જેને તે પૂયિક, અને આદિ શબ્દથી ઋક્ષ અને વાસી વાલ-ચણાદિનું ગ્રહણ કરવું. સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-પ

વળી 'पूयिकाद्यपि'માં રહેલા 'अपि' શબ્દથી ઇતરવું શું કહેવું ?=અવ્ય પણ ખાય, એ 'अपि' શબ્દનો અર્થ છે.

અહીં=સમ્યગ્દ્રષ્ટિને ચારિત્રની બળવાન ઇચ્છા છે એમાં આપેલા દ્રષ્ટાંતમાં, બ્રાહ્મણનું જે ગ્રહણ કરાયું તે આનું જાતિપ્રત્યથથી જ અન્યત્ર ભોગવવાની ઇચ્છાના અભાવને કારણે છે, એથી અન્ય ઇચ્છાકાળમાં પણ=દોબરને છોડીને પૂયિકાદિ ખાવાના કાળમાં પણ, પ્રબળ ઇચ્છાનો=દોબરની પ્રબળ ઇચ્છાનો વાસનારૂપે નાશ નથી, એ પ્રમાણે તાત્પર્ય છે. ાપા

✤ 'अन्येच्छाकालेऽपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે ઘેબરની ઇચ્છાના કાળમાં તો ઘેબરની પ્રબળ ઇચ્છા છે, પરંતુ ઘેબરથી અન્ય ઇચ્છાના કાળમાં પણ ઘેબરની પ્રબળ ઇચ્છાનો વાસનારૂપે નાશ નથી.

## ભાવાર્થ :–

સમ્યગ્દષ્ટિને સંપૂર્શ નિરાકુળ ચેતના એકાંત સુખમય ભાસે છે અને સંસારઅવસ્થામાં નિરાકુળ ચેતના અસંગભાવમાં છે, તેનો પણ સમ્યગ્દષ્ટિને સ્પષ્ટ બોધ છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિના હૈયામાં પોતાની ચેતનાને નિરાકુળ કરવા માટે બળવાન ઇચ્છા સદા માટે અંકિત છે. આમ છતાં તેના કોઈક તેવા સંયોગને કારણે, કે તેવા પ્રકારના કર્મના પ્રાચુર્યને કારણે, નિરાકુળ ચેતનાને પ્રગટ કરવા માટે પોતે ઉદ્યમ કરી શકે તેમ નથી, તેવો નિર્ણય થાય, તો નિરાકુળ ચેતનાના અનન્ય ઉપાયભૂત એવી સંયમગ્રહણની પ્રવૃત્તિ કરવાનું છોડીને અન્યથા પ્રવૃત્તિ કરે છે; અને તે અન્યથા પ્રવૃત્તિથી ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થતી નથી, તોપણ ચારિત્રની ઇચ્છાનું પ્રાબલ્ય તેના હૈયામાં સ્વહેતુથી સિદ્ધ છે=ચારિત્ર એકાંત કલ્યાણનું કારણ છે, એ પ્રકારના બોધરૂપ ચારિત્રની ઇચ્છાના હેતથી સિદ્ધ છે.

આ કથનને દષ્ટાંતથી પુષ્ટ કરે છે : જેમ ઘેબરપ્રિય એવો બ્રાહ્મણ તેવા પ્રકારના સંયોગને વશ કોહવાયેલા અન્નાદિ પણ ખાય તોપણ તેને ઘેબરમાં બળવાન ઇચ્છા છે, તેમ કોહવાયેલા અન્ન જેવા ભોગાદિની પ્રવૃત્તિ સમ્યગ્દષ્ટિ કરતા હોય તોપણ તેમના ચિત્તમાં નિરાકુળ ચેતનારૂપ ચારિત્રની ઇચ્છા સહેજ પણ મ્લાન થતી નથી, ફક્ત સંયોગને વશ તેમાં યત્ન થતો નથી.

સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૫-૬

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવ જ્યારે ભોગાદિમાં યત્ન કરે છે, ત્યારે તેને ભોગાદિ વિષયક પણ વ્યક્ત ઇચ્છા વર્તે છે, તો તે ભોગાદિ સમયે ચારિત્રની ઇચ્છાનું પ્રાબલ્ય કઈ રીતે સંભવે ? તેને ગ્રંથકારશ્રી સ્પષ્ટતા કરે છે કે જેમ બ્રાહ્મણ તથાવિધ સંયોગને કારણે કોહવાયેલા અન્નની ઇચ્છા કરતો હોય ત્યારે પણ વાસનારૂપે ઘેબરની બળવાન ઇચ્છા નાશ પામતી નથી, તેમ સમ્યગ્દ્રષ્ટિને ભોગાદિની ઇચ્છાકાળમાં પણ વાસનારૂપે સંયમની ઇચ્છા નાશ પામતી નથી. **ાપા** 

### અવતરણિકા :-

શ્લોક-૧માં સમ્યગ્દષ્ટિનું સમ્યગ્દર્શન પરિણામરૂપે અપ્રત્યક્ષ, છતાં સમ્યગ્દર્શનનું અનુમાન કરવા માટે ત્રણ લિંગો બતાવ્યાં, તેમાંથી બે લિંગનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે સમ્યગ્દર્શનના અનુમાન માટે બતાવેલ લિંગના અંગભૂત ગુરુદેવાદિ પૂજારૂપ ત્રીજા લિંગને બતાવે છે –

શ્લોક :-

## गुरुदेवादिपूजाऽस्य त्यागात्कार्यान्तरस्य च ।

भावसारा विनिर्दिष्टा निजशक्त्यनतिक्रमात् ।। ६।।

#### અન્વચાર્થ :–

च=અને अस्य=આને=સમ્યગ્દેષ્ટિને कार्यान्तरस्य त्यागात्=કાર્યાંતરના ત્યાગથી भावसारा गुरुदेवादिपूजा=બહુમાનપ્રધાન ગુરુદેવાદિ પૂજા निजशक्त्य-नतिक्रमात्=નિજ શક્તિના અનતિક્રમથી विनिर्दिष्टा=બતાવાયેલી છે. ॥၄॥ श्लोकार्थ :-

## અને આને=સમ્ચગ્દષ્ટિને, કાર્યાંતરના ત્યાગથી ભાવસારા= બહુમાનપ્રધાન ગુરુદેવાદિ પૂજા નિજશક્તિના અનતિક્રમથી બતાવાયેલી છે. 11911

#### ટીકા :–

गुर्विति-अस्य=सम्यग्दृशः, गुरुदेवादिपूजा च कार्यान्तरस्य=त्यागभोगादि-करणीयस्य, त्यागात्=परिहारात्, निजशक्तेः=स्वसामर्थ्यस्य, अनति(क्रमात्)- સમ્ચગ્દ્રષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૬

लंघनात्=अनिगूहनात्, भावसारा=भोक्तुः स्त्रीरत्नगोचरगौरवादनन्तगुणेन बहुमानेन प्रधाना, विनिर्दिष्टा=प्ररूपिता परमपुरुषैः ।।६।।

ટીકાર્થ :-

अस्य ..... परमपुरुषैर ।। અને આને=સમ્યગ્દષ્ટિને, કાર્યાંતરના=ત્યાગ-ભોગાદિ કરણીયના ત્યાગથી=પરિહારથી, ભાવસારા=ભોક્તાને સ્ત્રીરત્ન વિષયક ગૌરવ કરતાં અનંતગુણ એવા બહુમાન વડે પ્રધાન એવી, ગુરુદેવાદિ પૂજા નિજશક્તિના= સ્વસામર્થ્યના, અનતિલંઘનથી=અનિગૂહનથી, પરમપુરુષ વડે કહેવાઈ છે=પ્રરૂપણા કરાઈ છે. ॥၄॥

🔹 'गुरुदेवादिपूजा' - અહીં 'आदि' થી સાધર્મિકની ભક્તિનું ગ્રહણ કરવું.

🔹 'त्यागभोगादिकरणीयस्य' - અહીં 'आदि' થી અર્થોપાર્જનનું ગ્રહણ કરવું.

ભાવાર્થ :–

## (3) સમ્યગ્દષ્ટિનું તૃતીય લિંગ – ગુરુદેવાદિપૂજા :–

સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવ ભાવસંયમનો અત્યંત અર્થી હોય છે. આમ છતાં ભાવસંયમની પ્રાપ્તિ અર્થે સંસારનો ત્યાગ કરીને પોતે સંયમ ગ્રહશ કરે તોપશ ભાવથી સંયમ પ્રાપ્ત કરી શકે તેમ નથી, તેથી ગુરુદેવાદિની પૂજાથી કાર્યાન્તર એવા સંયમગ્રહણનો ત્યાગ કરીને સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવ ગુરુદેવાદિ પૂજામાં યત્ન કરે છે; વળી ગુરુદેવાદિ-પૂજાકાળમાં ગુરુદેવાદિની પૂજાથી કાર્યાન્તર એવા ભોગાદિનો પણ ત્યાગ કરીને ગુરુદેવાદિની પૂજામાં યત્ન કરે છે; કેમ કે સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવ સંયમનો અત્યંત અર્થી હોવાથી સંયમી એવા ગુરુ અને યોગમાર્ગના પ્રરૂપક એવા તીર્થકરદેવની ભક્તિ કરીને સંયમનાં આવારક કર્મોના નાશનો અત્યંત અર્થી છે.

વળી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ ગુરુદેવાદિની પૂજાનો યત્ન ભાવસાર કરે છે અર્થાત્ જેમ કોઈ ભોગીને સ્ત્રીરત્ન પ્રાપ્ત થયેલ હોય અને સ્ત્રીરત્નને પામીને ગૌરવપૂર્વક ભોગમાં પ્રવૃત્તિ કરે, તેના કરતાં અનંતગુણ બહુમાનપૂર્વક સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ ગુરુદેવાદિપૂજામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે.

વળી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પોતાના સામર્થ્યના અનતિલંઘનથી=સામર્થ્યને લેશ પણ ગોપવ્યા વિના, શક્તિના પ્રકર્ષથી ગુરુદેવાદિની પૂજા કરે છે, જેના બળથી

٩J

ગુરુદેવાદિપૂજાકાળમાં તદ્ગુણપરિણત ચિત્ત હોવાને કારણે ચારિત્રનાં આવારક કર્મોનો નાશ થાય છે અર્થાત્ ગુરુદેવાદિના ભક્તિકાળમાં ગુરુના ગુણો કે દેવના ગુણોથી પરિણત ચિત્ત વર્તતું હોવાથી શીઘ્ર સંયમની પ્રાપ્તિનું કારણ બને તેવા ભાવો થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને સંસારનો ત્યાગ અત્યંત ઇષ્ટ છે, છતાં સંસારના ત્યાગ દ્વારા પોતે સંયમના પરિણામ કરી શકે તેમ નથી, અને ગુણવાન ગુરુની ભક્તિ દ્વારા અને પરમગુરુ એવા ભગવાનની ભક્તિ દ્વારા સંયમની શક્તિનો સંચય કરી શકે તેમ છે. તેથી ગુરુદેવાદિની પૂજા અત્યંત ભાવસાર કરે છે, અને ગુરુદેવાદિની પૂજાકાળમાં શક્તિના પ્રકર્ષથી ભક્તિમાં યત્ન કરે છે, જેથી અવશ્ય ગુરુદેવાદિની ભક્તિ ચારિત્રની પ્રાપ્તિનું કારણ બને છે. આમ છતાં જો ચારિત્રમોહનીય કર્મ પ્રબળ હોય તો સમ્યગ્દષ્ટિને કદાચ આ ભવમાં સંયમની પ્રાપ્તિ ન પણ થાય, તોપણ વિવેકપૂર્વકની કરાયેલી તેની ભક્તિ જન્માંતરમાં ભાવથી ચારિત્રની પ્રાપ્તિ કરાવીને મોક્ષનું અવશ્ય કારણ બને છે. **ાાકા** 

#### અવતરણિકા ઃ–

પૂર્વમાં સમ્યગ્દષ્ટિ જીવમાં ગ્રંથિભેદને કારણે પ્રગટ થતાં ત્રણ લિંગો બતાવ્યાં. હવે આવાં લિંગોવાળું સમ્યક્ત્વ કઈ રીતે પ્રગટ થાય છે ? તે બતાવવા માટે ત્રણ પ્રકારના કરણનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### શ્લોક :-

## स्यादीदृक्करणे चान्त्ये सत्त्वानां परिणामतः ।

त्रिधा यथाप्रवृत्तं तदपूर्वं चानिवर्ति च ।।७।।

#### રત્રવ્વચાર્થ :–

च=અને इदृग्=આવા લક્ષણવાળું સમ્યક્ત્વ अन्त्येकरणे=અંત્યકરણ થયે છતે स्याद्=થાય. तत्=તे=કરણ सत्त्वानां परिणामतः=જીવોના પરિણામથી यथाप्रवृत्तं अपूर्वं च अनिवर्ति च=યથાપ્રવૃત્ત, અપૂર્વ અને અનિવૃત્તિ त्रिधा=ત્રણ પ્રકારવાળું છે. ॥૭॥ શ્લોકાર્થ :–

અને આવા લક્ષણવાળું સમ્યક્ત્વ અંત્યકરણ થયે છતે થાય. તે= કરણ, જીવોના પરિણામથી યથાપ્રવૃત્ત, અપૂર્વ અને અનિવૃત્તિ ત્રણ પ્રકારવાળું છે. II0II

#### ટીકા :–

स्यादिति-ईदृग्=उपदर्शितलक्षणं सम्यक्त्वं, चान्त्ये करणे "जाते सतीति" गम्यं, स्याद्=भवेत्, तत्=करणं, सत्त्वानां=प्राणिनां, परिणामतः त्रिधा=त्रिप्रकारं, यथाप्रवृत्तं अपूर्वं अनिवर्ति चेति ।।७।।

#### ટીકાર્થ :-

ईदृग् ..... चेति ।। અને આવું=કહેવાયેલાં લક્ષણોવાળું=કહેવાયેલાં શુશ્રૂષાદિ લક્ષણોવાળું, સમ્યક્ત્વ અન્ત્યકરણ થયે છતે स्याद्=થાય. તે=કરણ, સત્ત્વોના= જીવોના, પરિણામથી त्रिधा=ત્રણ પ્રકારવાળું છે.

તે ત્રણ પ્રકાર સ્પષ્ટ કરે છે –

(૧) ચથાપ્રવૃત્ત, (૨) અપૂર્વ અને (૩) અનિવૃત્તિ.

'इति' શબ્દ ત્રણ કરણોની સમાપ્તિ સૂચક છે. શ્લોકમાં 'अन्त्ये' શબ્દ પછી 'जाते सति' અધ્યાહાર છે. તેથી ટીકામાં 'जાતે सतीति गम्यं' કહેલ છે. ા૭॥ શ્લો<del>ક</del> :–

# ग्रन्थिं यावद् भवेदाद्यं द्वितीयं तदतिक्रमे ।

भिन्नग्रन्थेस्तृतीयं तु योगिनाथैः प्रदर्शितम् ।।८।।

અન્વચાર્થ :–

ग्रन्थिं यावद्=ગ્રંથિ સુધી आદ્યં भवेद्=આદ્ય થાય=યથાપ્રવૃતકરણ થાય. तदतिक्रमे=તેના અતિક્રમમાં=ગ્રંથિઉલ્લંઘનના ક્રિયાકાળમાં દ્વિતીયં=બીજું= અપૂર્વકરણ, તુ=વળી भिन्नग्रन्थेः=ભિન્નગ્રંથિને तृतीयं=ત્રીજું=અનિવૃત્તિકરણ योगिनाथैः=યોગીનાથ વડે प्रदर्शितम्=બતાવાયેલું છે. ॥૮॥ શ્લોકાર્થ :–

### ટીકા :–

ग्रन्थिमिति-आद्यं=यथाप्रवृत्तकरणं ग्रन्थिं यावद् भवेत् । द्वितीयम्=अपूर्वकरणं तदतिक्रमे ग्रन्थ्युल्लङ्घने क्रियमाणे । तृतीयं त्वनिवर्तिकरणं भिन्नग्रन्थेः= कृतग्रन्थिभेदस्य, योगिनाथैः=तीर्थकरैः प्रदर्शितम् ।।८।।

## ટી<del>ક</del>ાર્થ :–

आद्यं=यथाप्रवृत्तकरणं ..... प्रदर्शितम् ।। આદ્ય=યથાપ્રવૃત્તકરણ, ગ્રંથિ સુધી થાય=ગ્રંથિદેશના આગમન સુધી થાય. તેનો અતિક્રમ કરાયે છતે, ગ્રંથિનું ઉલ્લંઘન કરાયે છતે, બીજું=અપૂર્વકરણ, વળી ભિન્નગ્રંથિને=કરાયેલા ગ્રંથિભેદવાળાને, ત્રીજું=અનિવૃત્તિકરણ, યોગીનાથ વડે=તીર્થંકર વડે, કહેવાયું છે. ॥૮॥

#### ભાવાર્થ :–

## ત્રિવિધ કરણ :-

જીવમાં અનાદિકાળથી અતત્ત્વ પ્રત્યેના વલણરૂપ રાગદ્વેષની પરિણતિ વર્તે છે, જે અતિતીવ્ર રાગ-દ્વેષરૂપ છે અને અતિતીવ્ર રાગદ્વેષરૂપ જીવની પરિણતિ એ ગ્રંથિ છે. 'આ ગ્રંથિ છે' એમ કહેવાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આનું ઉલ્લંઘન કરીને આગળ પ્રાયઃ જીવ જઈ શકતો નથી, પરંતુ અનાદિકાળથી ઉત્કૃષ્ટ કર્મની સ્થિતિને બાંધે છે; અને કોઈક રીતે કંઈક વિશુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરીને આ જીવ ગ્રંથિની નજીકની કર્મસ્થિતિ સુધી અર્થાત્ અંતઃકોટાકોટી સ્થિતિ સુધી આવે છે, તોપણ ફરી પરાક્રમ કરી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તરફ જાય છે, પરંતુ આ ગ્રંથિને ઓળંગીને આગળની શુદ્ધિને પ્રાયઃ પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી. આ રીતે અનંતકાળથી જીવ વારંવાર ઉત્કૃષ્ટ મલિનતા કરે છે ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધે છે, અને કંઈક

50

શુદ્ધિ થાય ત્યારે ગ્રંથિદેશ સુધી આવે છે, પરંતુ તેનાથી આગળ જતો નથી, તેથી સંસારમાં અનંતકાળથી પરિભ્રમણ કરે છે; પરંતુ તે જીવ આ ગ્રંથિનો ભેદ કરીને આગળની શુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે, ત્યાર પછી સીમિત કાળમાં અવશ્ય સંસારનો અંત કરે છે. તેથી સંસારનો અંત કરવાને અનુકૂળ શુદ્ધિ સુધી જવામાં અટકાવનાર એવી તીવ્ર રાગદ્વેષની પરિણતિને 'ગ્રંથિ' શબ્દથી કહેલ છે.

જે જીવો ઉપદેશાદિથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરે છે, તેઓને ભૂતાર્થવાચક એવા= સદ્ભૂતપદાર્થનો વાચક એવા, શાસ્ત્રવચનના બળથી તત્ત્વાતત્ત્વના વિભાગને અનુકૂળ સ્વવીર્ય ઉલ્લસિત થાય ત્યારે તત્ત્વને જાણવા માટે પરમ મધ્યસ્થતાપૂર્વક ઊહ પ્રવર્તે છે. તે ઊહ તત્ત્વનો યથાર્થ નિર્ણય કરાવીને વિશ્રાંત થાય તેવો છે, અને તે ઊહથી જીવમાં અપૂર્વકરણ પ્રગટે છે. આ અપૂર્વકરણનો ઉપયોગ અવશ્ય અનિવૃત્તિકરણ કરાવીને, સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરાવીને વિશ્રાંત થાય તેવો છે; પરંતુ અપૂર્વકરણ કરાવીને, સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરાવીને વિશ્રાંત થાય તેવો અટકતો નથી, પણ સમ્યક્ત્વ પામીને વિશ્રાંત થાય છે.

જે જીવો કર્મની અલ્પતાને કારણે ચરમાવર્તમાં આવેલા છે અને ચાર દષ્ટિ સુધીના ભાવોમાંથી કોઈક ભાવમાં વર્તે છે, તે જીવો ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણમાં છે; અને આ ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણ, તે ભવમાં કે ઘણા ભવો પછી પણ અપૂર્વકરણની પ્રાપ્તિ દ્વારા સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિનું કારણ બને છે. આ ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણ સિવાય સામાન્ય યથાપ્રવૃત્તિકરણો જીવે અનંતી વખત પ્રાપ્ત કર્યાં, ગ્રંથિદેશ સુધી જીવ અનંતી વખત આવ્યો, પરંતુ ગ્રંથિના ઉલ્લંધનને અનુકૂળ સત્ત્વનો સંચય થયો નહીં; પરંતુ ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણમાં ગ્રંથિના ઉલ્લંધનને અનુકૂળ કંઈક સત્ત્વ સંચિત થાય છે; અને તે સત્ત્વના બળથી જીવ અપૂર્વકરણ પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે અપૂર્વકરણ દ્વારા ગ્રંથિને ભેદીને ભિન્નગ્રંથિવાળો જીવ અનિવૃત્તિકરણમાં આવે છે; અને અનિવૃત્તિકરણ સુધી મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકમાં છે, તોપણ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિની અત્યંત નજીક છે, અને અનિવૃત્તિકરણની સમાપ્તિ સાથે અવશ્ય જીવને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અહીં 'કરણ' શબ્દથી જીવનો અધ્યવસાય ગ્રહણ કરવાનો છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જીવને યથાપ્રવૃત્તિકરણમાં કંઈક સારો અધ્યવસાય છે, અને

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૮

ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણ સિવાય સામાન્ય યથાપ્રવૃત્તિકરણોમાં તે શુભ અધ્યવસાય જીવ અનંતીવાર પામે છે, છતાં તે અધ્યવસાય હિતપ્રાપ્તિ કરાવીને મોક્ષરૂપ ફળમાં વિશ્રાંત થાય તેવો નથી; અને ચરમાવર્તમાં આવેલા જીવનો ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણમાં થતો અધ્યવસાય ઉત્કર્ષને પામીને અવશ્ય મોક્ષરૂપ ફળમાં વિશ્રાંત થનાર છે, તોપણ તત્કાળ ગ્રંથિ ભેદીને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરાવે તેવો એકાંત નિયમ નથી, જ્યારે અપૂર્વકરણભાવી અધ્યવસાય ઉત્તરમાં અનિવૃત્તિકરણ કરાવીને અવશ્ય સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવે છે; અને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થતાંની સાથે જીવમાં તત્ત્વ પ્રત્યેનો તીવ્ર પક્ષપાત ઉત્પન્ન થાય છે, જે પરમ માધ્યસ્થ્યપૂર્વક અધિક અધિક તત્ત્વને જાણવા માટે ઉદ્યમ કરાવે છે. આથી સમ્યક્ત્વ થયા પછી ભોગીને કિન્નરના ગેયને સાંભળવાની ઇચ્છા થાય છે, તેનાથી પણ તત્ત્વને સાંભળવાની અધિક ઇચ્છા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને થાય છે.

ગ્રંથિભેદના કાળમાં જીવ અપૂર્વકરણ કરે છે ત્યારે તત્ત્વના તીવ્ર પક્ષપાતપૂર્વક તત્ત્વાતત્ત્વના વિભાગને અનુકૂળ ઊહ પ્રવર્તે છે, જે ઊહ તત્ત્વના નિર્શયમાં વિશ્રાંત થાય તેવા પ્રકારનો છે; અને તે સમયે અપૂર્વકરણ દ્વારા તત્ત્વના નિર્શયમાં પ્રતિબંધક એવા રાગ-દેષની પરિશતિનું ઉન્મૂલન થાય છે, તેથી અનિવૃત્તિકરણની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે વખતે તત્ત્વાતત્ત્વના વિભાગમાં અત્યંત મધ્યસ્થતાથી પ્રવૃત્તિ થાય છે. જેથી અનિવૃત્તિકરણના અંતે જીવને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે.

## સારાંશ :-

સામાન્ય યથાપ્રવૃત્તિકરણ અનંતીવાર થાય છે, ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણ ચરમાવર્તમાં થાય છે; અને ચરમયથાપ્રવૃત્તિકરણકાળમાં યોગબીજોનું ગ્રહણ હોય છે, અને સામાન્ય યથાપ્રવૃત્તિકરણકાળમાં યોગબીજોનું ગ્રહણ નથી. અપૂર્વકરણકાળમાં તત્ત્વને જોવા માટેની મધ્યસ્થતાના અવરોધક એવા રાગ-દ્વેષને દૂર કરવા માટેનો યત્ન હોય છે, જેનાથી ગ્રંથિભેદ થાય છે, તેથી તત્ત્વને જોવામાં પ્રતિબંધક એવા રાગ-દ્વેષનું ઉન્મૂલન થાય છે, જેથી પરમ મધ્યસ્થતાપૂર્વક તત્ત્વને જોવા માટેનો ઉદ્યમ થાય છે; અને અનિવૃત્તિકરણમાં રાગ-દ્વેષની ગ્રંથિ ભેદાયેલી હોવાથી પરમ મધ્યસ્થતાપૂર્વક તત્ત્વના નિર્ણયનો ઊહ ચાલે છે; અને

#### સમ્ચગ્દ્રષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૮–૯

અનિવૃત્તિકરણની સમાપ્તિ પછી સમ્યક્ત્વના પ્રાપ્તિકાળમાં "ભગવાને જે પદાર્થો જેમ કહ્યા છે તે તેમ જ છે"**='इदमિત્યમેવ'** એ પ્રકારનું ભૂતાર્થ શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે. **II૮II** 

#### અવતરણિકા ઃ–

જીવ ત્રણ કરણ દ્વારા સમ્યક્ત્વ પામે છે અને સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી પ્રમાદાદિ દોષથી સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થાય તોપણ તે જીવમાં કંઈક શુદ્ધિ વર્તે છે. તે બતાવીને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ જીવને માટે મહાકલ્યાણનું કારણ છે, તે બતાવવા અર્થે કહે છે –

#### શ્લોક :-

# पतितस्यापि नामुष्य ग्रन्थिमुल्लङ्घ्य बन्धनम् । स्वाशयो बन्धभेदेन सतो मिथ्यादृशोऽपि तत् ।।९।।

#### અન્વચાર્થ :–

पतितस्यापि=પતિત એવા પણ अमुष्य=આવે=સમ્યગ્દષ્ટિને ग्रन्थिमुल्लङ्घ्य= ગ્રંથિને ઉલ્લંધીને बन्धनम् न=બંધન નથી=કર્મગ્રહણ નથી, तत्=તે કારણથી मिथ्यादृशोऽपि सतः=મિથ્યાદષ્ટિ હોવા છતાં પણ ભિન્નગ્રંથિને बन्धभेदेन= બંધભેદને કારણે=પૂર્વના બંધ કરતાં અલ્પબંધરૂપ બંધભેદને કારણે स्वाशयः= સુઆશય છે=શોભન પરિણામ છે. ાા૯ા

#### શ્લોકાર્થ :–

પતિત એવા પણ આને=સમ્યગ્દષ્ટિને, ગ્રંથિને ઉલ્લંઘીને બંધન નથી; તે કારણથી મિથ્યાદષ્ટિ હોવા છતાં પણ ભિન્નગ્રંથિને બંધભેદને કારણે શોભન પરિણામ છે. ॥૯॥

 ∲ 'पतितस्यापि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે પતિત ન હોય ત્યારે તો ગ્રંથિને ઓળંગીને બંધ નથી, પરંતુ પતિત એવા પણ સમ્યગ્દષ્ટિને ગ્રંથિને ઉલ્લંઘીને બંધ નથી.
 ∳ 'મિથ્યાદૃશોડપિ' - અહીં 'अપિ' થી એ કહેવું છે કે સમ્યગ્દષ્ટિ હોય ત્યારે તો

શુભાશય છે, પરંતુ સમ્યગ્દષ્ટિ મિથ્યાદષ્ટિ બને ત્યારે પણ શુભાશય છે.

### ટીકા :–

पतितस्यापीति-अमुष्य=भिन्नग्रन्थेः, पतितस्यापि=तथाविधसङ्क्लेशात् सम्यक्त्वात् परिभ्रष्टस्यापि, न=नैव ग्रन्थिं=ग्रन्थिभेदकालभाविनीं कर्मस्थितिं उल्लङ्घ्य=अतिक्रम्य, सप्ततिकोटिकोटचादिप्रमाणस्थितिकतया बन्धनं= ज्ञानावरणादिपुद्गलग्रहणं, तत्तस्मान्मिथ्यादृशोऽपि सतो भिन्नग्रन्थेः, बन्धभेदेन= अल्पस्थित्या कर्मबन्धविशेषेण स्वाशयः=शोभनः परिणामः, बाह्यासदनुष्ठानस्य प्रायः साम्येऽपि बन्धाल्पत्वस्य सुन्दरपरिणामनिबन्धनत्वादिति भावः । तदुक्तं -

"भिन्नग्रन्थेस्तृतीयं तु सम्यग्दृष्टेरतो हि न । पतितस्याऽऽप्यते बन्धो ग्रन्थिमुल्लङ्घ्य देशितः ।। एवं सामान्यतो ज्ञेयः परिणामोऽस्य शोभनः । मिथ्यादृष्टेरपि सतो महाबन्धविशेषतः ।। सागरोपमकोटीनां कोट्यो मोहस्य सप्ततिः । अभिन्नग्रन्थिबन्धो यन्न त्वेकाऽपीतरस्य तु ।। तदत्र परिणामस्य भेदकत्वं नियोगतः।

बाह्यं त्वसदनुष्ठानं प्रायस्तुल्यं द्वयोरपि" ।। (यो. बिं. २६६-२६९)

"बंधेणं न वोलइ कयाई" इत्यादिवचनानुसारिणां सैद्धान्तिकानां मतमेतत् । कार्मग्रन्थिकाः पुनरस्य मिथ्यात्वप्राप्तावुत्कृष्टस्थितिबन्धमपीच्छन्ति, तेषामपि मते तथाविधरसाभावात्तस्य शोभनपरिणामत्वे न विप्रतिपत्तिरिति ध्येयम् ।।९।।

ટીકાર્થ :-

अमुष्य ..... ध्येयम् ।। પતિત પણ=તેવા પ્રકારના સંક્લેશને કારણે અર્થાત્ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ પછી તત્ત્વના વિષયમાં વિપર્યાસને ઉત્પન્ન કરાવે તેવા પ્રકારના દર્શનમોહનીયકર્મના ઉદયકૃત સંક્લેશને કારણે, સમ્યક્ત્વથી પરિભ્રષ્ટ પણ આને=ભિન્નગ્રંથિને=સમ્યગ્દષ્ટિને, ગ્રંથિને ઉલ્લંઘીને= ગ્રંથિભેદકાળભાવિ કર્મસ્થિતિને અતિક્રમીને, ૭૦ કોટાકોટ્યાદિ પ્રમાણ સ્થિતિપણારૂપે બંધન=જ્ઞાનાવરણાદિ પુદ્દગલનું ગ્રહણ, न=નથી જ. तत्= ત्रस्मात्=તે કારણથી=મિથ્યાદષ્ટિ પણ હોવા છતાં પતિત એવા સમ્યગ્દષ્ટિને સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૯

બંધભેદ હોવાથી અર્થાત્ અલ્પ સ્થિતિપણારૂપ કર્મબંધવિશેષ હોવાથી સુઆશય છે=શોભન પરિણામ છે; કેમ કે બાહ્ય અસદ્દ અનુષ્ઠાનનું પ્રાયઃ સામ્યપણું હોવા છતાં પણ=બાહ્ય અસદ્દ અનુષ્ઠાનનું અન્ય મિથ્યાદ્દષ્ટિઓની સાથે સમ્યક્ત્વથી પતિત થયેલા એવા મિથ્યાદ્દષ્ટિના અનુષ્ઠાનનું સામ્યપણું હોવા છતાં પણ, બંધનું અલ્પત્વ=અન્ય મિથ્યાદ્દષ્ટિઓ કરતાં સમ્યક્ત્વથી પતિત થયેલા મિથ્થાદષ્ટિના કર્મબંધનું અલ્પપણું, સુંદર પરિણામને કારણે છે, એ પ્રમાણે ભાવ છે.

તે કહેવાયું છે=સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલાને પણ અલ્પબંધ છે તે 'યોગબિંદુ' શ્લોક-૨૬૬ થી ૨૬૯ સુધી કહેવાયું છે –

"વળી ભિન્નગ્રંથિને ત્રીજું=અનિવૃત્તિકરણ, થાય છે. આના કારણે જ=ત્રણ કરણની પ્રાપ્તિને કારણે જ, પતિત એવા સમ્યગ્દ્રષ્ટિને, ગ્રંથિને ઓળંગીને કહેવાયેલો=ગ્રંથિને ઓળંગીને ૭૦ કોટાકોટિ આદિ પ્રમાણ કહેવાયેલો, બંધ आप्यते न=પ્રાપ્ત થતો નથી જ." (યોગબિંદુ શ્લોક-૨૬૬)

"આ રીતે=સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી પણ ગ્રંથિને ઉલ્લંઘીને અબંધ છે એ રીતે, સામાન્યથી=સમ્યક્ત્વ અવસ્થાને આશ્રયીને નહિ, પરંતુ સમ્યક્ત્વ-મિથ્યાત્વ ઉભય અવસ્થારૂપ સામાન્યથી, આને સમ્યક્ત્વથી પતિત એવા મિથ્યાદ્દષ્ટિને, શોભન પરિણામ જાણવો; કેમ કે મહાબંધનો વિશેષ છે=મહાબંધની અવસ્થાંતર પ્રાપ્તિરૂપ વિશેષ છે=ઉત્કૃષ્ટ બંધથી

હીનબંધરૂપ અવસ્થાંતરની પ્રાપ્તિરૂપ ભેદ છે." (યોગબિંદુ શ્લોક-૨૬૭) "અભિન્નગ્રંથિ જીવનો બંધ મોહની ૭૦ કોટાકોટિ સાગરોપમ સ્થિતિ છે, જે કારણથી વળી ઇતરને=ભિન્નગ્રંથિ એવા મિથ્યાદ્યષ્ટિને एकापि न=એકપણ કોટાકોટી સાગરોપમ સ્થિતિબંધ નથી, તે કારણથી સમ્યક્ત્વને પામ્યા પછી મિથ્યાદષ્ટિ થવા છતાં મહાબંધ વિશેષ છે. (સમ્યક્ત્વ પામ્યા પહેલાં ૭૦ કોટાકોટી સાગરોપમરૂપ જે મહાબંધ હતો તે સમ્યક્ત્વકાળમાં અલ્પબંધ થયો અને=સમ્યક્ત્વથી પાત થવાના કારણે તે અલ્પબંધ અધિક થવાથી મહાબંધ છે અને સમ્યક્ત્વથી પાત થયા પછી પણ અંત:કોટાકોટી થાય છે તે રૂપે અલ્પ હોવાથી વિશેષ છે, માટે મહાબંધ વિશેષ છે.)

એમ પૂર્વશ્લોક સાથે 'यस्मात्'નો સંબંધ છે." **(યોગબિંદુ શ્લોક-૨૬૮)** "તે કારણથી=સમ્યફત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી ગ્રંથિને ઉલ્લંઘીને બંધ નથી તે કારણથી, અહીં=ગ્રંથિ ભેઘા પછી થયેલા મિથ્યાદ્યષ્ટિ અને અનાદિ મિથ્યાદ્યષ્ટિમાં, નિયમથી પરિણામનું ભેદકપણું છે. વળી બાહ્ય અસદ્દ અનુષ્ઠાન પ્રાયઃ બંનેને પણ= ગ્રંથિભેદીને થયેલા મિથ્યાદષ્ટિ અને અનાદિ મિથ્યાદષ્ટિ એવા બંનેને પણ, સમાન છે." (યોગબિંદુ શ્લોક-૨૬૯)

"બંધથી ક્યારેય પણ ઉલ્લંધન કરતા નથી=સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી ગ્રંથિભેદકાળમાં સત્તામાં વર્તતી અંતઃકોટાકોટિ કર્મસ્થિતિને બંધથી ક્યારેય પણ ઓળંગતા નથી." (આ. નિ.) એ વગેરે વચનના અનુસરનારા સૈદ્ધાન્તિકોનો આ મત છે=સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલ એવા મિથ્યાદષ્ટિ અસદ્દઅનુષ્ઠાન કરતા હોય, ત્યારે પણ અંતઃકોટાકોટિ પ્રમાણ કર્મસ્થિતિ બાંધે છે, એ મત છે. વળી કાર્મગ્રંથિકો આને=સમ્યગ્દષ્ટિને, મિથ્યાત્વપ્રાપ્તિમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધને પણ ઇચ્છે છે. તેઓના પણ મતમાં તેવા પ્રકારના રસનો અભાવ હોવાને કારણે=ગ્રંથિ ભેધા પૂર્વે મિથ્યાદષ્ટિ જીવ બાંધે છે, તેવા પ્રકારના ઉત્કૃષ્ટ રસનો અભાવ હોવાને કારણે, તેના શોભન પરિણામમાં વિપ્રતિપત્તિ નથી=સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા મિથ્યાદષ્ટિના અનાદિ મિથ્યાદષ્ટિ કરતાં સંદર પરિણામમાં વિવાદ નથી, એ પ્રમાણે જાણવું. ાલ્યા

'साम्येऽपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે બાહ્ય અનુષ્ઠાન સમાન ન હોય તો તો બંધનો ભેદ છે, પણ અનુષ્ઠાનનું સમાનપણું હોવા છતાં બંધનું અલ્પપણું છે.

✤ 'મિથ્યાત્वप्राप्तावुत्कृष्टस्थितिबन्धमपीच्छन्ति' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સૈદ્ધાન્તિકો તો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધ ઇચ્છતા નથી, પરંતુ કાર્મગ્રંથિકો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધ પણ ઇચ્છે છે.

\* 'तेषामपि मते' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સૈદ્ધાન્તિકોના મતમાં તો શોભન પરિશામ છે, પણ કાર્મગ્રંથિકોના મતમાં પણ શોભન પરિશામ છે.

#### ભાવાર્થ :–

પૂર્વમાં વર્શન કરાયેલા ત્રણ કરણ દ્વારા જીવ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરે છે; ત્યારપછી તેવા પ્રકારના મિથ્યાત્વના ઉદયને કારણે કે તેવા પ્રકારના બાહ્ય નિમિત્તને કારણે ઉદયને પ્રાપ્ત થયેલા મિથ્યાત્વને કારણે તે જીવ સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થાય તેવા સંક્લેશને પ્રાપ્ત કરે, અને તે સંક્લેશને કારણે સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી પણ આરંભ-સમારંભની અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરતો હોય, તોપણ ગ્રંથિભેદના કાળમાં સત્તામાં રહેલી કર્મની સ્થિતિને ઓળંગીને અધિક કર્મની સ્થિતિ બાંધતો નથી. તેથી નક્કી થાય છે કે સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા એવા મિથ્યાદ્રષ્ટિ જીવને પણ પૂર્વના જેવો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધનો અધ્યવસાય થતો નથી. તેથી અનુચિત અનુષ્ઠાન કરતો હોય ત્યારે બાહ્ય રીતે અશોભન પરિણામ હોવા છતાં પહેલાં જેવો અશોભન પરિણામ નથી. માટે સમ્યક્ત્વથી પતિત પણ મિથ્યાદ્રષ્ટિનો આ શોભન પરિણામ છે=ઉત્કટ અશોભનના અભાવરૂપ જ આ શોભન પરિણામ છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે જીવોએ ગ્રંથિભેદ કર્યો નથી અને મિથ્યાત્વ અવસ્થામાં છે, અને જે જીવોએ ગ્રંથિભેદ કર્યા પછી મિથ્યાત્વ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરી છે, તે બંને મિથ્યાદષ્ટિરૂપે સમાન છે; અને કોઈક એવા નિમિત્તને પામીને બંને સમાન પાપની પ્રવૃત્તિ કરતા હોય તોપણ, ગ્રંથિનો ભેદ કર્યો નથી એવા મિથ્યાદષ્ટિને ઉત્કૃષ્ટ સંક્લેશ થઈ શકે છે, તેથી ઉત્કૃષ્ટ ૭૦ કોટાકોટિ કર્મની સ્થિતિ બાંધે છે; અને સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા મિથ્યાદષ્ટિને સમાન પાપની પ્રવૃત્તિ વખતે પણ ગ્રંથિભેદકાળમાં સત્તામાં વર્તતી અંત:કોટાકોટિ કર્મની સ્થિતિથી અધિક કર્મસ્થિતિ બાંધે તેવો ઉત્કૃષ્ટ સંક્લેશ થતો નથી. તેથી અનાદિ મિથ્યાદષ્ટિ કરતાં સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ મિથ્યાદષ્ટિને અલ્પ સંક્લેશ વર્તે છે. આ બતાવે છે કે સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી પણ જીવમાં કંઈક સુંદરતા રહી જાય છે, જેથી ઉત્કૃષ્ટ સંક્લેશ થતો નથી. તેથી અર્થથી એ ફ્લિત થાય કે સમ્યક્ત્વકાળમાં જીવમાં ઘણી સુંદરતા છે, જેના કારણે ભ્રષ્ટ થયા પછી પણ સુંદરતાનો લેશ રહી જાય છે, જે ઉત્કૃષ્ટ સંક્લેશ થવા દેતો નથી.

સૈદ્ધાન્તિક મત અનુસાર સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા જીવો ગ્રંથિભેદકાળમાં વર્તતી અંતઃકોટાકોટિ સ્થિતિને ઓળંગીને ક્યારેય કર્મ બાંધતા નથી, અને કાર્મગ્રંથિકોના મતે સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી સત્તામાં ઉત્કૃષ્ટ ૭૦ કોટાકોટિ કર્મની સ્થિતિ બાંધી શકે છે, તોપણ ઉત્કૃષ્ટ રસબંધને કરતા નથી. તેથી સમ્યક્ત્વને પામ્યા પછી સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા મિથ્યાદ્દષ્ટિમાં પણ કંઈક સુંદર પરિણામ રહે છે, તે વાત સૈદ્ધાન્તિકને અને કાર્મગ્રંથિકને સમાન રીતે માન્ય છે. ફક્ત કાર્મગ્રંથિકના મત પ્રમાણે સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા જીવોને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધને અનુકૂળ સંક્લેશ થઈ શકે છે, પણ ઉત્કૃષ્ટ રસબંધને

સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૯-૧૦

અનુકૂળ સંક્લેશ થઈ શકતો નથી; અને સૈદ્ધાન્તિકના મત પ્રમાણે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધને અનુકૂળ પણ સંક્લેશ થઈ શકતો નથી અને ઉત્કૃષ્ટ રસબંધને અનુકૂળ પણ સંક્લેશ થઈ શકતો નથી. **II૯II** 

#### અવતરણિકા ઃ–

પૂર્વશ્લોકમાં સ્થાપન કર્યું કે એક વાર સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી જીવ મિથ્યાત્વને પામે તોપણ તેની સુંદરતા સર્વથા જતી નથી, માટે સમ્યક્ત્વનો પરિણામ સુંદર છે. હવે બૌદ્ધદર્શનવાળા બોધિસત્ત્વનું=બુદ્ધનું જે સ્વરૂપ બતાવે છે, તેવું સ્વરૂપ સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે, તે બતાવવા અર્થે કહે છે – શ્<del>લોક</del> :–

एवं च यत्परैरुक्तं बोधिसत्त्वस्य लक्षणम् । विचार्यमाणं सन्नीत्या तदप्यत्रोपपद्यते ।।१०।।

અન્વચાર્થ :–

एवं च=અને એ રીતે=સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી મિથ્યાત્વઅવસ્થામાં પણ શોભન પરિણામ છે, એ રીતે, परैः=પર વડે बोधिसत्त्वस्य=બોધિસત્ત્વનું यद्=જે लक्षणम्=લક્ષણ उक्तं=કહેવાયું, तदपि=તે પણ सन्नीत्या=સન્નીતિથી= મધ્યસ્થવૃત્તિથી विचार्यमाणं=વિચારાતું अत्र=આમાં=સમ્યગ્દષ્ટિમાં उपपद्यते= સંગત થાય છે. ॥૧૦॥

શ્લોકાર્થ :-

અને એ રીતે=સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી મિથ્યાત્વઅવસ્થામાં પણ શોભન પરિણામ છે એ રીતે, પર વડે બોધિસત્ત્વનું જે લક્ષણ કહેવાયું, તે પણ સભ્નીતિથી વિચારાતું આમાં=સમ્યગ્દષ્ટિમાં, સંગત થાય છે. !!૧૦!!

♣ 'તર્તાપ' - અહીં 'ર્ઝાપ' થી એ કહેવું છે કે સમ્યગ્દષ્ટિનો મિથ્યાત્વઅવસ્થામાં શોત્મન પરિણામ તો ઘટે છે, પરંતુ સમ્યક્ત્વઅવસ્થામાં સન્નીતિથી બોધિસત્ત્વનું લક્ષણ પણ ઘટે છે.

## ટીકા :-

एवं चेति-एवं च भिन्नग्रन्थेर्मिथ्यात्वदशायामपि शोभनपरिणामत्वे(त्वं) च यत् परैः=सौगतैः बोधिसत्त्वस्य लक्षणमुक्तं तदपि सन्नीत्या=मध्यस्थवृत्त्या विचार्यमाणं अत्र=सम्यग्दृष्टावुपपद्यते ।।१०।।

## ટીકાર્થ :-

एवं च ..... वुपपद्यते ।। અને એ રીતે=ભિન્નગ્રંથિને મિથ્યાત્વઅવસ્થામાં પણ શોભન પરિણામપણું છે એ રીતે, પર વડે=સૌગત વડે બોધિસત્ત્વનું જે લક્ષણ કહેવાયું, તે પણ સન્નીતિથી=મધ્યસ્થવૃત્તિથી, વિચારાતું આમાં= સમ્યગ્દષ્ટિમાં, ઘટે છે. ॥૧૦॥

✤ 'भिन्नग्रन्थेर्मिथ्यात्वदशायामपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સમ્યગ્દષ્ટિને સમ્યક્ત્વદશામાં તો શોભન પરિશામપણું છે, પરંતુ મિથ્યાત્વદશામાં પણ શોભન પરિશામપણું છે.

નોંધ :- ટીકામાં 'शोभनपरिणामत्वे' ના સ્થાને 'शोभनपरिणामत्वं' હોવું જોઈએ, એમ ભાસે છે. તેથી એ પ્રમાણે અર્થ કરેલ છે.

#### ભાવાર્થ :–

શ્લોક-૯માં બતાવ્યું કે જીવ સમ્યક્ત્વ પામે, પછી સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થાય અને અસુંદર અનુષ્ઠાન કરતો હોય તોપણ કંઈક સુંદરતા રહે છે. તેથી એ કલિત થાય કે સમ્યક્ત્વના પ્રાપ્તિકાળમાં કરાતા ત્રણ કરણો દારા જીવમાં કોઈક વિશુદ્ધિ થાય છે, જેથી જીવ સુંદર બને છે, અને સુંદર બન્યા પછી મિથ્યાદ્દષ્ટિ બને તોપણ સુંદરપણું સર્વથા જતું નથી. આ રીતે સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થયા પછી પણ જીવમાં સુંદરતા રહે છે, તેથી અર્થથી એ ફલિત થાય છે કે સમ્યક્ત્વકાળમાં જીવ ઘણો સુંદર છે. માટે સૌગતો વડે બુદ્ધ ભગવાનનું જે સ્વરૂપ બતાવાયું છે, તેવું સુંદર સ્વરૂપ પણ સમ્યક્ત્વની હાજરીમાં સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે. તે સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે કે બૌદ્ધદર્શનવાળા પોતાના ભગવાન બોધિસત્ત્વનું જે લક્ષણ કરે છે, તેના સ્વરૂપનો મધ્યસ્થ વૃત્તિથી અર્થાત્ સ્વદર્શનના પક્ષપાતથી નહીં, પરંતુ કોઈ પણ દર્શનના પક્ષપાત વિના મધ્યસ્થ વૃત્તિથી,

સમ્ચગ્દષ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૦-૧૧

વિચાર કરવામાં આવે, અને જૈનદર્શનમાં કહેવાયેલ સમ્યગ્દષ્ટિના સ્વરૂપનો વિચાર કરવામાં આવે, તો પ્રામાશિક વિચારથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જેવું બોધિસત્ત્વનું લક્ષણ બૌદ્ધદર્શનમાં કહેવાયું છે, તે સર્વ સ્વરૂપ સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે. માટે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ સમ્યક્ત્વકાળમાં કેવો ઉત્તમ છે, તેનું સ્વરૂપ બોધિસત્ત્વના લક્ષણથી પણ જણાય છે. **IIવoII** 

## અવતરણિકા :–

શ્લોક-૧૦માં કહ્યું કે મધ્યસ્થવૃત્તિથી વિચાર કરવામાં આવે તો બોધિસત્ત્વનું લક્ષણ સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં ઘટે છે. તેથી હવે સૌગતો બોધિસત્ત્વનું કેવું લક્ષણ કરે છે, જે સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં ઘટે છે ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે – શ્લોક :–

# तप्तलोहपदन्यासतुल्या वृत्तिः क्वचिद्यदि । इत्युक्तेः कायपात्येव चित्तपाती न स स्मृतः ।।११।।

## અન્વચાર્થ :–

यदि क्वचित् वृत्तिः=જો કદાચિત્ પ્રવૃત્તિ હોય=આરંભાદિની પ્રવૃત્તિ હોય તો तप्तलोहपदन्यासतुल्या=તપેલા લોઢા ઉપર પગ મૂકવા તુલ્ય હોય. इत्युक्तेः= એ પ્રકારે ઉક્તિ હોવાથી=એ પ્રકારે શાસ્ત્રવચન હોવાથી, सः=તે=સમ્યગ્દ્રષ્ટિ कायपात्येव=કાયપાતી જ स्मृतः=કહેવાયા છે, चित्तपाती न=ચિત્તપાતી નહીં. ॥૧૧॥

## શ્લોકાર્થ:–

જો ક્વચિત્ પ્રવૃત્તિ હોય તો=આરંભાદિની પ્રવૃત્તિ હોય તો, તપેલા લોઢા ઉપર પગ મૂકવા તુલ્ય હોય, એ પ્રકારે શાસ્ત્રવચન હોવાથી, તે= સમ્યગ્દષ્ટિ, કાયપાતી જ કહેવાયા છે, ચિત્તપાતી નહીં. ॥૧૧॥ ટીકા :-

## तप्तेति-तप्तलोहे यः पदन्यासस्तत्तुल्याऽतिसकंपत्वात् वृत्तिः=कायचेष्टा क्वचिद् गृहारम्भादौ यदि परं, इत्युक्तेः=इत्थंवचनात्, कायपात्येव स सम्यग्दृष्टिः, न

સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૧

चित्तपाती स्मृतः, इत्यं च कायपातिन एव बोधिसत्त्वा इति लक्षणमत्रोपपत्रं भवति । तदुक्तं –

"कायपातिन एवेह बोधिसत्त्वाः परोदितम् ।

न चित्तपातिनस्तावदेतदत्रापि युक्तिमत्" ।। (यो. बिं. २७१) ।।११।।

#### ટીકાર્થ :-

तप्तलोहे यः ..... युक्तिमत्'' ।। ।। यदि परं क्वचित्=જો કદાચ ગૃહઆરંભાદિમાં વૃત્તિ=કાયચેષ્ટા, હોય, તો તપેલા લોઢા ઉપર જે પગ મૂકવો તેના તુલ્ય હોય; કેમ કે અતિસકંપપણું છે, એ પ્રકારે ઉક્તિ હોવાથી=એ પ્રકારે વચન હોવાથી, તે=સમ્યગ્દષ્ટિ, કાયપાતી જ કહેવાયો છે, ચિત્તપાતી નહીં; અને એ રીતે=સમ્યગ્દષ્ટિની તપ્તલોહપદન્યાસ તુલ્ય વૃત્તિ છે એ પ્રકારનું શાસ્ત્રવચન હોવાથી સમ્યગ્દષ્ટિ કાયપાતી છે, ચિત્તપાતી નહીં એ રીતે, કાયપાતી જબોધિસત્ત્વો છે, એ પ્રકારનું લક્ષણ=સૌગતોનું બોધિસત્ત્વોનું લક્ષણ, આમાં= સમ્યગ્દષ્ટિમાં, ઉપપન્ન થાય છે=સંગત થાય છે.

તે કહેવાયું છે=બોધિસત્ત્વનું લક્ષણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં સંગત થાય છે, તે 'યોગબિંદુ' શ્લોક-૨૭૧માં કહેવાયું છે –

"અહીં=જગતમાં, 'બોધિસત્ત્વો કાયપાતી જ છે, ચિત્તપાતી નથી' એ પ્રમાણે પર વડે કહેવાયેલું 'આ=બોધિસત્ત્વનું લક્ષણ' આમાં પણ=સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં પણ, યુક્તિવાળું છે." **(યોગબિંદુ શ્લોક-૨૭૧) ા૧૧ા** 

♣ ઉદ્ધરણમાં 'तावद्' શબ્દ ક્રમાર્થક છે=આટલું તો લક્ષણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે, પણ બીજું પણ બોધિસત્ત્વોનું લક્ષણ જે કહે છે તે પણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે. તે બતાવવા માટે 'तावद्' શબ્દ છે.

#### ભાવાર્થ :–

#### સમ્ચગ્દષ્ટિમાં બોધિસત્ત્વોનાં લક્ષણની ઘટમાનતા :-

(૧) કાયપાતી જ છે ચિત્તપાતી નથી ઃ- બોધિસત્ત્વો જેમ કાયપાતી જ છે, ચિત્તપાતી નથી, તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ પણ કાયપાતી જ છે, ચિત્તપાતી નથી.

સમ્યગ્દષ્ટિના સ્વરૂપને બતાવનારાં શાસ્ત્રવચનો કહે છે કે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો પ્રાયઃ આરંભાદિની પ્રવૃત્તિ કરે નહીં, પરંતુ જો શક્તિ હોય તો પૂર્શ ઉદ્યમ કરીને સંસારના અંત માટે નિરારંભ પ્રવૃત્તિ કરે. આમ છતાં સંપૂર્ણ નિરારંભ જીવવાની શક્તિનો સંચય ન થયો હોય તો કદાચ ગૃહઆરંભાદિની પ્રવૃત્તિ કરે, તોપણ તેઓની સંસારની પ્રવૃત્તિ તપાવેલા લોઢા ઉપર પગ મૂકવા તુલ્ય હોય છે; કેમ કે અતિસકંપ પાપપ્રવૃત્તિ છે.

આશય એ છે કે સમ્યગ્દષ્ટિને આત્માનું નિરાકુળ સ્વરૂપ સુખમય દેખાય છે અને તેનો ઉપાય સંયમની નિરારંભ પ્રવૃત્તિ દેખાય છે; પરંતુ પરિપૂર્શ નિરારંભ જીવન જીવવા માટેની શક્તિનો સંચય ન થયો હોવાથી તેઓ તેના શક્તિસંચય અર્થે ગૃહવાસમાં રહીને ભગવદ્ભક્તિ આદિ અનુષ્ઠાન કરે છે; અને ગૃહવાસમાં રહેલા હોવાથી આરંભ-સમારંભની પ્રવૃત્તિ પણ કરે, પરંતુ તે પ્રવૃત્તિ માત્ર દેહથી કરે છે, તેમના ચિત્તનું આકર્ષણ તો નિરારંભ જીવન પ્રત્યે હોય છે. તેથી જે રીતે સંસારી જીવો સુખના ઉપાયની બુદ્ધિથી સંસારમાં આરંભ-સમારંભ કરે છે, તે પ્રકારની સુખના ઉપાયની બુદ્ધિથી સંસારમાં આરંભ-સમારંભ કરે છે, તે પ્રકારની સુખના ઉપાયની બુદ્ધિથી સંસારમાં આરંભ-સમારંભ કરે છે, તે પ્રકારની સુખના ઉપાયની બુદ્ધિથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો સંસારના આરંભ-સમારંભ કરતાં નથી. આમ છતાં અનાદિ સંસ્કારોને કારણે નિરારંભ જીવન જીવી શકે તેવી ચિત્તની ભૂમિકા નથી, તેથી આરંભ-સમારંભની ઇચ્છા પણ થાય છે અને પ્રવૃત્તિ પણ કરે છે, તોપણ અંતઃવૃત્તિથી નિરારંભ જીવન પ્રત્યે ચિત્તનું આકર્ષણ હોવાથી આરંભવાળી પ્રવૃત્તિમાં ચિત્ત સંશ્લેષ પામતું નથી. તેથી ચિત્તની વૃત્તિ તેમાં ન હોવાથી માત્ર કાયાથી જ તે પાપપ્રવૃત્તિ કરે છે, ચિત્તથી નહિ, તેમ કહેવાય છે.

સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવ "અર્થોપાર્જનાદિ ક્રિયા કરે ત્યારે તેમાં ચિત્તનો ઉપયોગ નથી, પરંતુ અન્યમનસ્કતાથી પ્રવૃત્તિ કરે છે," એ અર્થને બતાવવા માટે ચિત્તપાતી નથી, તેમ કહેલ નથી; પરંતુ ચિત્તનું બળવાન આકર્ષણ નિરારંભ ભાવ પ્રત્યે છે, તે બતાવવા માટે ચિત્તપાતી નથી, તેમ કહેલ છે.

વળી જેમ તપાવેલા લોઢા ઉપર પગ મૂકવાની ઇચ્છા કોઈને હોતી નથી, છતાં તથાવિધ સંયોગથી પગ મૂકવો પડે તો માત્ર સહેજ સ્પર્શ કરીને પગ પાછો ખેંચી લે છે, પરંતુ નિષ્કંપ પાદન્યાસ કરે નહીં; તેમ સમ્યગ્દષ્ટિને પણ ભોગની ક્રિયા તપાવેલા લોઢા ઉપર પગ મૂકવાની જેમ અહિતનું કારણ દેખાય છે. તેથી ભોગ પ્રત્યેની ઇચ્છા નથી, છતાં તેવા પ્રકારના સંયોગથી ભોગથી પર એવા સંયમમાં યત્ન કરી શકે તેવું શક્તિવાળું ચિત્ત નહીં હોવાથી ભોગ માટે પ્રવૃત્તિ

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૧-૧૨

કરે, તોપણ જેવી ઇચ્છા શમે કે તરત જ ભોગની પ્રવૃત્તિ છોડીને નિરારંભ જીવન જીવવા માટેની ઉચિત ધર્મપ્રવૃત્તિમાં સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો યત્ન કરે છે; પરંતુ સંસારી જીવોની જેમ અહિતની પ્રવૃત્તિરૂપ ભોગમાં હિતની બુદ્ધિથી પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. તેથી ભોગકાળમાં પણ ચિત્ત સંક્લેશવાળું નથી. માટે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો ચિત્તપાતી નથી. **॥૧૧॥** 

#### અવતરણિકા :–

શ્લોક-૧૦માં કહ્યું કે સૌગતોને માન્ય બોધિસત્ત્વોનું લક્ષણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે, અને બોધિસત્ત્વનું કયું લક્ષણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે ? તે શ્લોક-૧૧માં બતાવ્યું. હવે બોધિસત્ત્વનાં અન્ય લક્ષણો પણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે, તે બતાવવા અર્થે કહે છે –

#### શ્લોક :-

परार्थरसिको धीमान् मार्गगामी महाशयः । गुणरागी तथेत्यादि सर्वं तुल्यं द्वयोरपि ।।१२।।

અન્વચાર્થ :–

परार्थरसिकः=પરોપકારબદ્ધ ચિત્તવાળા, धीमान्=બુદ્ધિમાન मार्गगामी= માર્ગગામી महाज्ञयः=સ્ફ્રીત આશયવાળા गुणरागी=ગુણરાગી તથેત્यાदि=તથા ઇત્યાદિ सर्वं=સર્વ द्वयोरपि=બંનેમાં પણ=બોધિસત્ત્વમાં અને સમ્યગ્દષ્ટિ બંનેમાં પણ तुल्यं=સમાન છે. ॥૧૨॥

#### શ્લોકાર્થ :–

પરાર્થરસિક્ક, બુદ્ધિમાન, માર્ગગામી, મહાશય, ગુણરાગી, તથા ઇત્યાદિ સર્વ બંનેમાં પણ સમાન છે. II૧૨II

♣ 'द्वयोरपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે બોધિસત્ત્વોમાં તો આ લક્ષણો છે, પરંતુ સમ્યગ્દષ્ટિ અને બોધિસત્ત્વો બંનેમાં પણ સમાન છે.

#### ટી<del>ક</del>ા ઃ–

परार्थेति-परार्थरसिकः=परोपकारबद्धचित्तः, धीमान्=बुद्ध्यनुगतः, मार्गगामी= कल्याणप्रापकपथयायी, महाशयः=स्फीतचित्तः, गुणरागी=गुणानुरागवान्, तथेति बोधिसत्त्वगुणान्तरसमुच्चयार्थः, इत्यादि शास्त्रान्तरोक्तं, सर्वं तुल्यं=समं, द्वयोरपि= सम्यग्दृष्टिबोधिसत्त्वयोः । ११२। ।

ટીકાર્થ :–

परार्थरसिकः ..... बोधिसत्त्वयोः ।। પરાર્થરસિક=પરોપકારબદ્ધ ચિત્તવાળા, धीमान्=બુદ્ધિઅનુગત=પદાર્થના પારમાર્થિક સ્વરૂપને જોવારા, માર્ગગામી= કલ્યાણને પ્રાપ્ત કરાવનાર પથમાં જનારા, મહાશય=સ્ફ્રીત ચિત્તવાળા, 'ગુણરાગી=ગુણાનુરાગવાળા બોધિસત્ત્વો હોય છે. तथेति=શ્લોકમાં રહેલ 'तथा' શબ્દ બોધિસત્ત્વોનાં ગુણાંતરના સમુચ્ચય માટે છે. इत्यादि=શ્લોકમાં 'इत्यादि' શબ્દ અન્ય શાસ્ત્રોમાં કહેવાયેલાં બોધિસત્ત્વોના લક્ષણોના સમુચ્ચય માટે છે.

સર્વ=તે સર્વ લક્ષણો બંનેમાં પણ=સમ્યગ્દ્રષ્ટિ અને બોધિસત્ત્વ બંનેમાં પણ, તુલ્ય છે=સમાન છે. ॥૧૨॥

ભાવાર્થ ઃ–

પૂર્વશ્લોક-૧૧માં કહ્યું કે બોધિસત્ત્વ કાયપાતી છે, ચિત્તપાતી નથી, એ લક્ષણ સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં ઘટે છે. તે પ્રમાણે આ શ્લોકમાં બતાવેલ બોધિસત્ત્વનાં પાંચ લક્ષણો તથા અન્ય શાસ્ત્રોમાં કહેવાયેલાં પણ બોધિસત્ત્વોનાં જે લક્ષણો છે, તે સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં કઈ રીતે ઘટે છે, તે બતાવતાં કહે છે –

(૧) પરાર્થરસિક :- બોધિસત્ત્વ જેમ પરોપકારબદ્ધ ચિત્તવાળા છે, તેમ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ પણ પરોપકારબદ્ધ ચિત્તવાળા છે; કેમ કે સમ્યક્ત્વનું અનુકંપા લિંગ છે. તેથી કોઈના પણ દુઃખને જોઈને તેનું હિત કેમ થાય તેવી મનોવૃત્તિવાળા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ છે.

(૨) ધીમાન્ ઃ- બોધિસત્ત્વ જેમ બુદ્ધિમાન છે, તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ પણ બુદ્ધિમાન છે. સમ્યગ્દષ્ટિ બોધિસત્ત્વોની જેમ સંસારનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ સમ્યક્ જોઈ શકે છે અને પોતાનું પારમાર્થિક હિતાહિત પણ જોઈ શકે છે. માટે બુદ્ધિમાન છે.

(૩) માર્ગગામી ઃ- બોધિસત્ત્વ જેમ કલ્યાણને પ્રાપ્ત કરાવનાર પથમાં સ્વશક્તિ અનુસાર જનારા છે, તેમ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ પણ સંસારના નિસ્તારની બળવાન ઇચ્છાવાળા હોવાથી સ્વશક્તિ અનુસાર કલ્યાણપથમાં જનારા છે. (૪) મહાશય :- બોધિસત્ત્વ જેમ સ્ફીત આશયવાળા છે=પોતાના અપકારી પ્રત્યે પણ ઉપકારની બુદ્ધિ ધારણ કરે ઇત્યાદિ રૂપ સ્ફીત આશયવાળા છે, તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ પણ ભગવાન પાસે બોધિલાભ, સમાધિમરણ આદિની પ્રાર્થના કરીને સ્ફીત આશયને ધારણ કરનારા છે.

(૫) ગુણરાગી :- બોધિસત્ત્વને જેમ ગુણનો રાગ છે, તેમ સમ્યગ્દષ્ટિને પણ મોક્ષ સારરૂપ દેખાતો હોવાથી મોક્ષને અનુકૂળ એવા ગુણો પ્રત્યે બદ્ધરાગ હોય છે. આ રીતે બોધિસત્ત્વ અને સમ્યગ્દષ્ટિમાં સમાન ગુણોની પ્રાપ્તિ છે. તેથી 'સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોમાં અનેક ગુણોની પ્રાપ્તિ હોય છે,' તે સમક્તિીમાં રહેલ બોધિસત્ત્વનાં લક્ષણો ઉપરથી ફલિત થાય છે. **IIવરાા** 

#### અવતરશિકા :–

अन्वर्थतोऽपि तुल्यतां दर्शयति --

## અવતરણિકાર્થ :–

અન્વર્થથી પણ=બોધિસત્ત્વના વ્યુત્પત્તિઅર્થથી પણ, તુલ્યતાને= બોધિસત્ત્વ અને સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં તુલ્યતાને દેખાડે છે –

'ઝન્વર્થતોડપિ' - અહીં 'अપિ' થી એ કહેવું છે કે સૌગતના શાસ્ત્રોમાં કહેલા કાયપાતી આદિ લક્ષણોથી તો બોધિસત્ત્વ અને સમ્યગ્દષ્ટિમાં તુલ્યતા છે, પરંતુ બોધિસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિથી પણ બોધિસત્ત્વ અને સમ્યગ્દષ્ટિમાં તુલ્યતા છે, તે બતાવે છે.

## શ્લોક :-

## बोधिप्रधानः सत्त्वो वा सद्बोधिर्भावितीर्थकृत् । तथाभव्यत्वतो बोधिसत्त्वो हन्त सतां मतः ।।१३।।

#### અન્વયાર્થ :-

वा=અથવા बोधिप्रधानः सत्त्वः=બોધિ વડે પ્રધાન એવા સત્ત્વ=જીવ हन्त बोधिसत्त्वः सतां मतः=બોધિસત્ત્વ સંતોને માન્ય છે. (वा=અથવા) सद्बोधिः= તીર્થંકરપદપ્રાયોગ્ય સમ્યક્ત્વથી યુક્ત तथाभव्यत्वतः=તથાભવ્યત્વને કારણે भावितीर्थकृत्=ભાવિ તીર્થને કરનારા બોધિસત્ત્વ સંતોને માન્ય છે, એમ અન્વય છે. ॥૧૩॥ શ્લોકાર્થ :–

અથવા બોધિ વડે પ્રધાન એવા જીવ બોધિસત્ત્વ, સંતોને માન્ય છે, અથવા સદ્બોધિ=તીર્થં<del>ક</del>રપદપ્રાયોગ્ય સમ્ય<del>ક્</del>ત્વથી યુક્ત, તથાભવ્યત્વને કારણે ભાવિ તીર્થને કરનારા બોધિસત્ત્વ, સંતોને માન્ય છે, એમ અન્વય છે. !!૧૩!!

્ર ∻ 'વા'='અથવા' શ્લોકમાં રહેલ 'વા' શબ્દ પૂર્વશ્લોકની સાથે વિકલ્પ બતાવવા માટે છે, અને બીજા વિકલ્પ માટે સદ્બોધિ પૂર્વે 'વા' કાર ટીકાનુસાર અધ્યાહાર છે.

## ટીકા :–

बोधीति-बोधिः=सम्यग्दर्शनं तेन प्रधानः, सत्त्वो वा, सतां=साधूनां, हन्तेत्यामन्त्रणे, बोधिसत्त्वो मत इष्टः । यदुक्तं –

"यत्सम्यग्दर्शनं बोधिस्तत्प्रधानो महोदयः ।

सत्त्वोऽस्तु बोधिसत्त्वस्तस्माद्धंतेति पूर्ववत् (तद्धन्तैषोऽन्वर्थतोऽपि हि)" ।। (यो.बिं. २७३)

वाऽथवा सद्बोधिः तीर्थकरपदप्रायोग्यसम्यक्त्वसमेतः, तथाभव्यत्वतो भावितीर्थकृद्यस्तीर्थकृद् भविष्यति स बोधिसत्त्वः । तदुक्तं –

"वरबोधिसमेतो वा तीर्थकृद्यो भविष्यति ।

तथाभव्यत्वतोऽसौ वा बोधिसत्त्वः सतां मतः" ।। (यो.बिं. २७४)

भव्यत्वं नाम सिद्धिगमनयोग्यत्वं अनादिपारिणामिको भावः, तथाभव्यत्वं चैतदेव कालनैयत्यादिना प्रकारेण वैचित्र्यमापत्रं, एतद्भेद एव च बीजसिद्ध्यादि-फलभेदोपपत्तिः, अन्यथा तुल्यायां योग्यतायां सहकारिणोऽपि तुल्या एव भवेयुः, तुल्ययोग्यतासामर्थ्याक्षिप्तत्वात्तेषामिति सद्बोधेर्योग्यताभेद एव पारम्पर्येण तीर्थकरत्वनिबन्धनमिति भावनीयम् ।।१३।।

## ટીકાર્થ :-

बोधिः ..... भावनीयम् ।। वा=અથવા, બોધિ=સમ્યગ્દર્શન, તેનાથી પ્રધાન એવા સત્ત્વ=જીવ, બોધિસત્ત્વ સંતોને=સાધુઓને, ઇષ્ટ છે. સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૩

જે કારણથી કહેવાયું છે=જે કારણથી 'યોગબિંદુ' શ્લોક-૨૭૩માં કહેવાયું છે –

"જે કારણથી સમ્યગ્દર્શન બોધિ, તત્પ્રધાન મહોદયવાળા અર્થાત્ પ્રશસ્ત ગુણના ઉદ્ગમવાળા, સત્ત્વ=જીવ બોધિસત્ત્વ છે, તે કારણથી આ=સમ્યગ્દષ્ટિ, અન્વર્થથી પણ अस्तु=भवतु=હો=બોધિસત્ત્વ હો." **(યોગબિંદુ શ્લોક-૨૭૩)** 

वा=અથવા, સદ્દબોધિ=તીર્થંકરપદપ્રાયોગ્ય સમ્યક્ત્વથી યુક્ત, તથાભવ્યત્વને કારણે ભાવિ તીર્થને કરનારા એવા જે તીર્થંકર થશે તે, બોધિસત્ત્વ છે=તે બોધિસત્ત્વ સંતોને માન્ય છે.

તે કહેવાયું છે=વરબોધિવાળા ભાવિ તીર્થંકર થનારા જીવો બોધિસત્ત્વ છે, તે 'યોગબિંદુ' શ્લોક-૨૭૪માં કહેવાયું છે –

"અથવા વરબોધિયુક્ત=તીર્થંકરપદપ્રાયોગ્ય સમ્યક્ત્વથી યુક્ત તથાભવ્યત્વથી જે તીર્થંકર

થશે, असौ वा=આ જ, બોધિસત્ત્વ સંતોને માન્ય છે." **(યોગબિંદુ શ્લોક-૨૭૪)** બીજા વિકલ્પમાં તથાભવ્યત્વથી વરબોધિવાળા તીર્થંકરના આત્માને બોધિસત્ત્વ કહ્યા, ત્યાં તથાભવ્યત્વ શું છે ? તે સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે --

ભવ્યત્વ એટલે સિદ્ધિગમનયોગ્યત્વરૂપ અનાદિ પારિણામિકભાવ, અને કાલનેયત્યાદિ પ્રકારથી વિચિત્રપણાને પામેલું એવું આ જ=ભવ્યત્વ જ, તથાભવ્યત્વ છે, અને આના ભેદમાં જ=તથાભવ્યત્વના ભેદમાં જ, બીજસિદ્ધ્યાદિરૂપ ફળભેદની ઉપપત્તિ છે=ભિન્ન-ભિન્ન જીવોને આશ્રયીને ભિન્ન-ભિન્નકાળમાં અને ભિન્ન ભિન્ન રીતે બીજની સિદ્ધિ આદિરૂપ ફળભેદની પ્રાપ્તિ છે. અન્યથા=તથાભવ્યત્વના ભેદમાં જ બીજસિદ્ધ્યાદિરૂપ ફળભેદની પ્રાપ્તિ છે તેમ સ્વીકારવામાં ન આવે તો, તુલ્ય યોગ્યતામાં=બધા જીવોની તુલ્ય તથાભવ્યત્વરૂપ યોગ્યતામાં, સહકારી પણ તુલ્ય પ્રાપ્ત થાય= તથાભવ્યત્વને બીજાદિરૂપે થવામાં પુરૂષકારાદિ સહકારીકારણો પણ તુલ્ય પ્રાપ્ત થાય; કેમ કે તેઓનું=સહકારીઓનું, તુલ્ય યોગ્યતાના સામર્થ્યથી આક્ષિપ્તપણું છે. એથી સદ્દબોધિની યોગ્યતાનો ભેદ જ પરંપરાએ તીર્થકરપણાનું કારણ છે, એ પ્રમાણે ભાવન કરવું. ા૧૩ા

'कालनैयत्यादिना' - अહीं 'आदि' थी क्षेत्रनुं ग्रहण डरवुं.

🔹 'बीजसिद्ध्यादिफलभेदोपपत्तिः' - અહીં 'आदि' થી અંક્વરસિદ્ધિ આદિનું ગ્રહણ કરવું.

'सहकारिणोऽपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે તુલ્ય યોગ્યતા હોય તો કાર્ય તો સમાન થાય, પરંતુ સહકારી પણ તુલ્ય મળે.

નોંધ :- ટીકામાં ઉદ્ધરણના પાઠમાં 'बोधिसत्त्वस्तस्मार्द्धतेति पूर्ववत्' પાઠ છે, તેના સ્થાને 'बोधिसत्त्वस्तद्धन्तैषोऽन्वर्थतोऽपि हि' એવો પાઠ 'યોગબિંદુ' ગ્રંથ અનુસાર બરાબર લાગે છે, તેથી તે પ્રમાણે અમે અર્થ કરેલ છે.

ભાવાર્થ :–

#### વ્યુત્પત્તિઅર્થથી પણ બોધિસત્ત્વ અને સમ્યગ્દ ષ્ટિની તુલ્યતા :--

બોધિસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિ બતાવે છે –

બોધિ એટલે સમ્યગ્દર્શન. તેનાથી પ્રધાન એવા જીવ તે બોધિસત્ત્વ. તે પ્રકારની વ્યુત્પત્તિથી બોધિસત્ત્વ સંતોને માન્ય છે.

આ વ્યુત્પત્તિઅર્થથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે જીવે સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કર્યું છે અને તેના કારણે ઘણી ગુણસંપત્તિવાળો થયો છે, તે જીવ બોધિસત્ત્વ કહેવાય છે. આ પ્રકારની બોધિસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિથી વિચારીએ તોપણ, સૌગતો બોધિસત્ત્વના જે ગુણો કહે છે તેવા ગુણવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ છે, તેવો અર્થ પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો સમ્યગ્દર્શનને કારણે ઘણી ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય છે, અને તેના કારણે તેઓમાં ઘણી ગુણસમૃદ્ધિ પ્રગટેલી હોય છે, અને તેવી ગુણસમૃદ્ધિવાળા બોધિસત્ત્વ છે. માટે બોધિસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિથી વિચારીએ તોપણ સૌગતોને માન્ય બોધિસત્ત્વ અને સમ્યગ્દષ્ટિ સમાન છે.

હવે 'अथवा' થી બોધિસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિ અન્ય રીતે કહે છે –

જે જીવો ભાવિમાં તીર્થંકર થવાના છે, તે જીવોનું તથાભવ્યત્વ અન્ય જીવો કરતાં જુદા પ્રકારનું છે, અને તેવા તીર્થંકર થનાર જીવો તથાભવ્યત્વના કારણે સમ્યક્ત્વ પામે છે ત્યારે, તેઓનું બોધિ તે સદ્બોધિ છે અર્થાત્ તેઓને થયેલું સમ્યગ્દર્શન અનેક જીવોના સમ્યગ્દર્શનની નિષ્પત્તિમાં પરમ કારણ બને તેવું શ્રેષ્ઠ કોટિનું છે. આથી તીર્થંકરના આત્મા સમ્યગ્દર્શન પામે છે, ત્યારે જેમ પોતાના કલ્યાણના અર્થી બને છે, તેમ 'જગતના જીવોને પણ ભગવાનનો માર્ગ પમાડું' તેવા ઉચ્ચ અભિલાષવાળા પણ બને છે. તેથી અન્ય સમ્યગ્દર્શનવાળા જીવો કરતાં તીર્થંકરોનું સમ્ચગ્દ્રષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૧૩

સમ્યગ્દર્શન મૂળથી જ વિશિષ્ટ હોય છે. તેથી જે જીવોને તથાભવ્યત્વના કારણે આ પ્રકારનું સદ્બોધિ પ્રગટે છે, તે જીવો ભાવિમાં તીર્થંકર થાય છે, અન્ય નહીં. તેથી તીર્થંકરના જીવોને પ્રગટ થયેલું બોધિ તે સદ્બોધિ કહેવાય છે.

આ પ્રકારની બોધિસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિથી વિચારીએ તો તીર્થંકરના જીવો કે જે ભાવિ તીર્થંકર થવાના છે, તેમને પ્રાપ્ત થયેલા બોધિકાળમાં તેઓ બોધિસત્ત્વ છે; અને તેવા બોધિસત્ત્વનું લક્ષણ જેમ તીર્થંકર થનારા સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે, તેમ સૌગતોને અભિમત બોધિસત્ત્વમાં ઘટે છે. માટે વ્યુત્પત્તિઅર્થથી વિચારીએ તોપણ તીર્થંકરના આત્મા એવા સમ્યગ્દષ્ટિ અને બોધિસત્ત્વ સમાન છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સૌગતોને અભિમત બોધિસત્ત્વ કુમતને સ્થાપનારા છે, માટે તેઓ મિથ્યાદષ્ટિ છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ સાથે તેની તુલના કેમ થઈ શકે ? એ પ્રકારના પ્રશ્નનો અવકાશ નથી; કેમ કે બોધિસત્ત્વ કેવા હતા ? તેને સામે રાખીને તેની સાથે સમ્યગ્દષ્ટિની તુલના કરી નથી, પરંતુ બોધિસત્ત્વનું જેવું સ્વરૂપ સૌગતો કહે છે તેવું સર્વ સ્વરૂપ વાસ્તવિક સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે, અને બોધિસત્ત્વ શબ્દના વ્યુત્પત્તિઅર્થથી વિચારીએ તોપણ બોધિસત્ત્વનો જે અર્થ થાય છે, તેવા અર્થવાળા વસ્તુતઃ સમ્યગ્દષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે બોધિસત્ત્વ અને સમ્યગ્દષ્ટિ બંને સમાન છે તેમ કહેલ છે; પરંતુ બૌદ્ધમતની સ્થાપના કરનારા જે બોધિસત્ત્વ હતા, તેમનું ગ્રહણ કરીને સમ્યગ્દષ્ટિ સાથે તેમની તુલના કરી નથી.

બીજા પ્રકારની બોધિસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિમાં ગ્રંથકારંશ્રીએ કહ્યું કે તથાભવ્યત્વને કારણે સદ્બોધિવાળા બોધિસત્ત્વ છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે તથાભવ્યત્વ શું છે ? તેથી તે બતાવવા પહેલાં ભવ્યત્વ શું છે ? તે કહે છે --

ભવ્યત્વ એટલે મોક્ષમાં જવાને અનુકૂળ એવું યોગ્યત્વ, અને આ યોગ્યત્વ કર્મકૃત નથી, પરંતુ અનાદિ પારિણામિકભાવ છે=જીવના પોતાના સ્વાભાવિક પરિણામરૂપ છે; પરંતુ કર્મના ઉદયથી, ક્ષયથી કે ઉપશમથી થયેલો પરિણામ નથી.

વળી ભવ્યત્વ બતાવ્યા પછી તથાભવ્યત્વ શું છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે – દરેક જીવનું ભવ્યત્વ કાલથી, નૈયત્યથી અને ક્ષેત્રથી ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનું કાર્ય કરે છે. તે ભિન્ન પ્રકારના કાર્યનું કારણ તેવું ભવ્યત્વ તે તથાભવ્યત્વ છે.

#### સમ્યગ્દષ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૩

**કાળથી તથાભવ્યત્વનું વૈચિત્ર્ય :**- જેમ વીર ભગવાન પણ તીર્થંકર થયા અને ઋષભદેવ ભગવાન પણ તીર્થંકર થયા; આમ છતાં ભિન્ન કાળમાં ઋષભદેવ ભગવાન તીર્થંકર થયા અને ભિન્ન કાળમાં વીર ભગવાન તીર્થંકર થયા. તેથી કાળના ભેદરૂપ વિચિત્રતા કરે તેવું તથાભવ્યત્વ વીર ભગવાનનું અને ઋષભદેવ ભગવાનનું જુદા પ્રકારનું હતું.

નૈયત્યથી=નિયતિથી નિયંત્રિત એવું તથાભવ્યત્વનું વૈચિત્ર્ય :- વળી વીર ભગવાન તીર્થંકર થયા અને ઋષભદેવ ભગવાન પણ તીર્થંકર થયા; આમ છતાં વીર ભગવાનને સાત હાથની કાયા મળી અને ૭૨ વર્ષનું આયુષ્ય પ્રાપ્ત થયું, અને ઋષભદેવ ભગવાનને ૫૦૦ ધનુષ્યની કાયા મળી અને ૮૪ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પ્રાપ્ત થયું, ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારની વિચિત્રતાનું કારણ બને તેવું તથાભવ્યત્વ બંનેનું જુદા પ્રકારનું હતું. આ રીતે જે પ્રકારનું નિયત કાર્ય થયું તેવું તથાભવ્યત્વ ઋષભદેવ ભગવાનનું હતું, અને તેનાથી અન્ય પ્રકારનું નિયત કાર્ય કરે તેવું તથાભવ્યત્વ વીર ભગવાનનું હતું. માટે કાર્યના નૈયત્યના ભેદનું નિયામક પણ તથાભવ્યત્વ દરેકનું જુદું હોય છે. આથી તીર્થંકર-ગણધર આદિ નૈયત્યનું નિયામક તથાભવ્યત્વ પણ જુદું હોય છે.

**ક્ષેત્રથી તથાભવ્યત્વનું વૈચિત્ર્ય :**- વળી જેમ ઋષભદેવ ભગવાન ભરતક્ષેત્રમાં તીર્થંકર થયા, અને તે સમયે મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં કોઈ અન્ય તીર્થંકર થયા; તે તીર્થંકરોના ક્ષેત્રોના ભેદના વૈચિત્ર્યને કરે તેવું બંનેનું તથાભવ્યત્વ જુદા પ્રકારનું હતું. તેથી બંને તીર્થંકરો તીર્થંકરરૂપે સમાન હોવા છતાં અને એક કાળમાં થવા છતાં ભિન્ન ક્ષેત્રોમાં તીર્થંકરો થયા.

તેથી એ ફલિત થાય કે કાળના વૈચિત્ર્યમાં=ભિન્ન ભિન્ન કાળમાં બીજાધાનાદિ કાર્યો થવામાં; નૈયત્યના વૈચિત્ર્યમાં=તીર્થંકરરૂપે, ગણધરરૂપે, સામાન્ય કેવલીરૂપે તેમ જ નાના દેહરૂપે, મોટા દેહરૂપે, નિયત ભાવના વૈચિત્ર્યમાં; અને ક્ષેત્રના વૈચિત્ર્યમાં=ભરતક્ષેત્રમાં થવારૂપે કે મહાવિદેહાદિમાં થવારૂપે ક્ષેત્રના વૈચિત્ર્યમાં નિયામક એવું જે ભવ્યત્વ છે, તે તથાભવ્યત્વ છે.

અને આ વ્યક્તિભેદે તથાભવ્યત્વના ભેદને કારશે જ જીવોને બીજસિદ્ધચાદિરૂપ ફળભેદની પ્રાપ્તિ છે અર્થાત્ જે જીવને જેવું ભવ્યત્વ હોય તે પ્રમાશે યોગમાર્ગનાં ધર્મપ્રશંસાદિ ફળોને પ્રાપ્ત કરે; અને ધર્મપ્રશંસાદિરૂપ ફળોને પ્રાપ્ત કરનારા જીવો પણ કેટલાક ભિન્ન કાળમાં થાય છે, ભિન્ન ક્ષેત્રમાં થાય છે અને બીજાધાન પણ ભિન્ન-ભિન્ન પ્રકારનાં પ્રાપ્ત કરે છે, તેમાં કારણ તેઓનું તથાભવ્યત્વ છે. તેથી જે જીવનું જેવું ભવ્યત્વ હોય તે પ્રમાણે તે કાળમાં, તે ક્ષેત્રમાં અને તે નિયત પ્રકારથી બીજાધાનાદિ ફળને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી તીર્થંકરના આત્માઓ સમ્યક્ત્વ પામે અને અન્ય આત્માઓ પણ સમ્યક્ત્વ પામે, તે બંને પ્રકારના આત્માઓનું સમ્યક્ત્વરૂપ ફળભેદનું કારણ તેઓનું તથાભવ્યત્વ જુદું છે. તેથી અન્ય જીવો માત્ર બોધિ પ્રાપ્ત કરે છે અને તીર્થંકરના આત્માઓ સદ્બોધિ પ્રાપ્ત કરે છે અર્થાત્ વરબોધિ પ્રાપ્ત કરે છે.

આ રીતે તે તે જીવોનું તે તે પ્રકારનું તથાભવ્યત્વ બોધિના ભેદની પ્રાપ્તિનું કારશ છે. અને તેને દઢ કરવા માટે કહે છે કે જો બધા જીવોનું તથાભવ્યત્વ તુલ્ય હોય તો બધા જીવોને સહકારી પશ તુલ્ય જ પ્રાપ્ત થવાં જોઈએ, પરંતુ બધા જીવોને સહકારી જુદાં મળે છે. તેથી જુદા જુદા પ્રકારનાં ફળ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમાં પશ તે જીવોનું જુદા પ્રકારનું ભવ્યત્વ કારશ છે.

તેથી એ ફલિત થાય કે જે જીવનું તથાભવ્યત્વ જે પ્રકારના સહકારીની પ્રાપ્તિનું કારણ હોય, તે પ્રકારના સહકારીભેદને પ્રાપ્ત કરીને બીજસિદ્ધચાદિરૂપ ફળભેદને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી તીર્થંકરથી અન્ય જીવો ભિન્ન પ્રકારના તથાભવ્યત્વથી ભિન્ન પ્રકારના સહકારીને પ્રાપ્ત કરીને સમ્યક્ત્વ પામે છે, અને બધા તીર્થંકરોનું વરબોધિ પ્રાપ્ત કરાવે તેવું તથાભવ્યત્વ સમાન છે અને કાલાદિભેદને કરાવનારૂં તથાભવ્યત્વ ભિન્નભિન્ન છે. માટે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ પુરુષકાર, સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ કર્મની લઘુતા અને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ કાળનો પરિપાક તથાભવ્યત્વથી આક્ષિપ્ત થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સહકારી તરીકે - (૧) જીવનું પરાક્રમ, (૨) જીવનાં તથાવિધ કર્મો અને (૩) જીવનો કાળ પાકવો : એ ત્રણ સહકારી કારણો છે. તેથી જીવના તથાભવ્યત્વથી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ પુરુષકાર, સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ કર્મની લઘુતા અને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ કાળનો પરિપાક આક્ષિપ્ત થાય છે. તેથી જે કાળમાં તે પ્રકારની કર્મની લઘુતાને પ્રાપ્ત કરીને સમ્યક્ત્વને અનુકૂળ પુરુષકાર પ્રવર્તે છે, તે કાળમાં સામાન્ય જીવોને

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૩-૧૪

સમ્યક્ત્વની=બોધિની, પ્રાપ્તિ થાય છે. એ પ્રમાણે તીર્થંકરના આત્માઓ પણ વરબોધિ પામે છે ત્યારે તીર્થંકરના આત્માઓનો વરબોધિની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ એવો પુરુષકાર, વરબોધિની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ એવી કર્મની લઘુતા અને વરબોધિની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ એવો કાળનો પરિપાક, તથાભવ્યત્વથી આક્ષિપ્ત થાય છે. તેથી જે કાળમાં તે પ્રકારની કર્મની લઘુતાને પ્રાપ્ત કરીને તીર્થંકરના આત્મામાં વરબોધિને અનુકૂળ પુરુષકાર પ્રવર્તે છે, તે કાળમાં વરબોધિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થયું કે મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતારૂપ ભવ્યત્વ સર્વ ભવ્ય જીવોનું સમાન છે, તોપણ તે ભવ્યત્વ ભિન્ન-ભિન્ન પ્રકારે ભિન્ન-ભિન્ન કાળમાં અને ભિન્ન-ભિન્ન ક્ષેત્રમાં ફળને અભિમુખ પરિપાકને પામે છે, તેનું કારણ દરેકનું ભવ્યત્વ કથંચિત્ જુદું પણ છે. આમ, સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ ભવ્યત્વરૂપે સમાન છતાં, ભિન્ન-ભિન્નરૂપે પરિપાક પામે છે તે અપેક્ષાએ અસમાન પણ છે. માટે ભવ્યત્વ કથંચિત્ સમાન અને કથંચિત્ અસમાન છે, એ રૂપ સ્યાદ્વાદની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી અન્ય સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવો કરતાં તીર્થંકરના આત્માઓને તથાભવ્યત્વથી આક્ષિપ્ત એવાં આ ત્રણે સહકારીઓ પ્રમાણે સદ્બોધિની પ્રાપ્તિરૂપ ફળભેદની પ્રાપ્તિ થાય છે.

સંક્ષેપથી સર્વ ભવ્ય જીવોમાં મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતારૂપ ભવ્યત્વ સમાન છે, અને તે તે ભવોમાં જે પ્રકારે કાર્યભેદ પ્રાપ્ત થાય છે, તે પ્રકારે તે ભવ્યત્વ અસમાન છે. તેથી તીર્થંકરના આત્માઓમાં પણ જે ક્ષેત્રાદિકૃત પરસ્પર ભેદ પ્રાપ્ત થાય છે, તે ભવ્યત્વના ભેદને કારણે છે. **ાવ**3ા

#### અવતરણિકા :-

શ્લોક-૧૩માં બે પ્રકારે બોધિસત્ત્વની વ્યુત્પત્તિ કરી. હવે બીજા સદ્દબોધિવાળા તીર્થકરના આત્માઓ કઈ રીતે પરમ કલ્યાણવે પામે છે. તે બતાવે છે —

#### શ્લોક :-

# तत्तत्कल्याणयोगेन कुर्वन् सत्त्वार्थमेव सः । तीर्थकृत्त्वमवाप्नोति परं कल्याणसाधनम् ।।१४।।

#### અન્વચાર્થ :--

तत्तत्कल्याणयोगेन=તે તે કલ્યાણના વ્યાપારથી सत्त्वार्थमेव=મોક્ષના કારણ એવા બીજાધાનાદિરૂપ જીવોના અર્થને જ कुर्वन्=કરતા એવા सः=તે= સદ્દબોધિવાળા આત્મા परं=પ્રકૃષ્ટ कल्याणसाधनम्=કલ્યાણનું સાધન એવું तीर्थकृत्त्वम्=તીર્થકરપણું अवाप्नोति=પામે છે. ॥૧૪॥

શ્લોકાર્થ :-

તે તે કલ્યાણના વ્યાપાસ્થી મોક્ષના કારણ એવા બીજાધાનાદિરૂપ જીવોના અર્થને જ કરતા એવા તે=સદ્બોધિવાળા આત્મા, પ્રકૃષ્ટ કલ્યાણનું સાધન એવું તીર્થકરપણું પામે છે. ॥૧૪॥

#### ટીકા :–

तत्तदिति-तस्य तस्य कल्याणस्य परिशुद्धप्रवचनाधिगमातिशायिधर्मकथाऽ-विसंवादिनिमित्तादिलक्षणस्य, योगेन=व्यापारेण, कुर्वन्=विदधानः, सत्त्वार्थमेव मोक्षबीजाधानादिरूपं न त्वात्मंभरिरपि, स=सद्बोधिमान्, तीर्थकृत्त्वमवाप्नोति= लभते, परं=प्रकृष्टं, कल्याणसाधनं=भव्यसत्त्वशुभप्रयोजनकारि । स्वजनादि-भवोद्दिधीर्षणया सद्बोधिप्रवृत्तिस्तु गणधरपदसाधनं भवतीति द्रष्टव्यम् । यत उक्तं –

"चिन्तयत्येवमेवैतत्स्वजनादिगतं तु यः ।

तथानुष्ठानतः सोऽपि धीमान् गणधरो भवेत्" ।। (यो.बिं. २८९) । ११४।।

## ટીકાર્થ :–

तस्य तस्य ..... भवेत्" ।। ।। પરિશુદ્ધ પ્રવચનનો અધિગમ=બોધ, અતિશાયિ ધર્મકથા, અવિસંવાદિ નિમિત્તાદિ રૂપ તે તે કલ્યાણના યોગથી= વ્યાપારથી, જીવોના અર્થને જ=મોક્ષના કારણ એવા બીજાધાનાદિરૂપ અર્થને જ, कुर्वन्=કરતા, પરંતુ આત્મંભરી જ નહીં એવા सः=તે સદ્દબોધિવાળા, પરમ=પ્રકૃષ્ટ, કલ્યાણનું સાધન=ભવ્યજીવના શુભ પ્રયોજનને કરનારું, તીર્થકરપણું પ્રાપ્ત કરે છે. વળી, સ્વજનાદિને ભવથી ઉદ્ધાર કરવાની ઇચ્છાથી સદ્દબોધિની પ્રવૃત્તિ ગણધરપદનું સાધન થાય છે, એ પ્રમાણે જાણવું. જે કારણથી કહેવાયું છે=જે કારણથી 'યોગબિંદુ' શ્લોક-૨૮૯માં કહેવાયું છે -

"આ રીતે જ=પરિશુદ્ધ પ્રવચનનો અધિગમ, અતિશાયિ ધર્મકથા તથા અવિસંવાદિ નિમિત્તાદિ રૂપ તે તે કલ્યાણના વ્યાપારથી જે રીતે તીર્થંકરો કરે છે એ રીતે જ, સ્વજનાદિગત આ=ભવથી ઉત્તારણ, જે=જે સદ્દબોધિવાળા મહાત્મા, ચિંતન કરે છે, તે પ્રકારના અનુષ્ઠાનથી=ચિંતનને અનુરૂપ અનુષ્ઠાનથી, પરોપકાર કરે છે, તે પણ બુદ્ધિમાન ગણધર થાય." (યોગબિંદુ શ્લોક-૨૮૯) ા૧૪ા

'अविसंवार्दिनिमित्तादि' - अर्धी 'आदि' थी अविसंवारि प्रवृत्तिनुं ग्रेडेश ४२वुं.

♦ 'बीजाधानादि' - અહીં 'आदि' થી અંકુરાનું ગ્રહણ કરવું.

🕈 'आत्मम्भरिरपि' - અહીં 'अपि' 'एव'કાર અર્થક છે.

\* 'स्वजनादिभवोद्दिधीर्षणया' - અહીં 'आदि' થી મિત્રવર્ગ અને દેશાદિ વિશેષનું ગ્રહણ કરવું.

#### ભાવાર્થ :–

#### તીર્થકરપદ, ગણધરપદની પ્રાપ્તિનાં કારણો :-

તીર્થંકરના જીવો અન્યના ઉપકારનું કારણ બને તેવી શ્રેષ્ઠ કોટિની સદ્બોધિવાળા હોય છે; અને સદ્બોધિવાળા એવા તેઓ જો સંયમ ગ્રહણ કરેલું હોય તો પરિશુદ્ધ પ્રવચનનો બોધ કરે છે, અતિશાયી ધર્મકથા કરે છે અને અવિસંવાદિ એવા નિમિત્તથી શુદ્ધ અને અવિસંવાદિ સંયમયોગની પ્રવૃત્તિરૂપ તે તે કલ્યાણના વ્યાપાર વડે જીવોના મોક્ષના બીજાધાનાદિરૂપ અર્થને કરે છે; પરંતુ પ્રવચનના અધિગમ આદિનો માત્ર પોતાના કલ્યાણ માટે જ ઉપયોગ કરતા નથી. તેથી તેઓ માત્ર આત્મંભરિ નથી, પરંતુ પોતાના કલ્યાણ માટે ઉદ્યમ કરે છે અને અન્ય જીવોના પણ કલ્યાણ માટે ઉત્કટ યત્ન કરે છે. તેથી તેઓ તીર્થંકરનામકર્મ બાંધે છે, જે તીર્થંકરનામકર્મ ભવ્યજીવોના મોક્ષને અનુકૂળ પ્રકૃષ્ટ એવા શુભ પ્રયોજનને કરનારું છે.

વળી જેઓ સ્વજનાદિને ભવથી ઉદ્ધાર કરવાની ઇચ્છાથી સદ્બોધિની પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેઓ ગણધરપદ પ્રાપ્ત કરે છે, આ પ્રમાણે જાણવું. **II૧૪II** 

#### સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૧૫

#### અવતરણિકા :–

તીર્થંકરના આત્માઓ સદ્દબોધિવાળા હોય છે. તેઓ સદ્દબોધિકાળમાં કેવી ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરે છે અને કેવળજ્ઞાન પામીને બીજા યોગ્ય જીવોના કલ્યાણનું કારણ કઈ રીતે બને છે તે, તથા તીર્થંકરના આત્માઓ કરતાં કંઈક ન્યૂન પરકલ્યાણનું કારણ બને તેવા ગણધરના આત્માઓ પણ સદ્દબોધિવાળા હોય છે, તેઓ સદ્દબોધિકાળમાં કેવી ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરે છે, જેના કારણે ગણધરપદને પામે છે, તે બંને વસ્તુ શ્લોક-૧૪માં બતાવી. હવે જે જીવો ભગવાનના શાસનને પ્રાપ્ત કરીને પ્રધાનરૂપે સ્વકલ્યાણમાં ઉદ્યમવાળા છે, તેઓ મુંડકેવળી થાય છે, તે બનાવવા અર્થે કહે છે –

### શ્લોક :-

# संविग्नो भवनिर्वेदादात्मनिःसरणं तु यः । आत्मार्थसम्प्रवृत्तोऽसौ सदा स्यान्मुण्डकेवली ।।१५।।

#### અન્વચાર્થ :–

यः=જે तु=વળી संविग्नः=સંવિગ્ન भवनिर्वेदात्=સંસારના નિર્વેદપણાથી आत्मनिःसरणं=પોતાના નિસ્તરણનું (चिन्तयति)=ચિંતન કરે છે, सदा=નિરંતર आत्मार्थसम्प्रवृत्तः=સ્વકલ્યાણ માટે સંપ્રવૃત્ત એવા असौ=આ मुण्डकेवली= મુંડકેવળી स्यात्=થાય. ॥૧૫॥

#### શ્લોકાર્થ :-

જે વળી સંવિગ્ન, સંસારના નિર્વેદપણાથી પોતાના નિસ્તરણનું ચિંતન કરે છે, નિરંતર સ્વકલ્યાણ માટે સંપ્રવૃત એવા આ મુંડકેવળી થાય. ॥૧૫॥

#### ટીકા :–

#### ,संविग्न इति-संविग्नः –

"तथ्ये धर्मे ध्वस्तहिंसाप्रबन्धे देवे रागद्वेषमोहादिमुक्ते । साधौ सर्वग्रन्थसंदर्भहीने, संवेगोऽसौ निश्चलो योऽनुरागः" ।। इतिकाव्योक्तलक्षणसंवेगभाक्, भवनिर्वेदात्=संसारवैरस्यात्, आत्मनिःसरणं तु=जरामरणादिदारुणदहनात्स्वनिष्कासनं पुनः, यश्चिन्तयतीति गम्यते, आत्मार्थ-सम्प्रवृत्तः=स्वप्रयोजनमात्रप्रतिबद्धचित्तोऽसौ, सदा=निरन्तरं, स्याद्=भवेत्, मुण्डकेवली=द्रव्यभावमुण्डनप्रधानस्तथाविधबाह्यातिशयशून्यः केवली पीठमहा-पीठवत् ।।१५।।

ટીકાર્થ :-

संविग्नः='तथ्ये ..... पीठमहापीठवत् ।। ભવના નિર્વેદથી=સંસારના વિરસપણાથી, સંવિગ્ન="ધ્વસ્તહિંસાપ્રબંધવાળા, તથ્યધર્મમાં=સંપૂર્ણ અહિંસારૂપ તથ્યધર્મમાં, રાગ-દ્વેષ-મોહાદિથી મુક્ત એવા દેવમાં=રાગ-દ્વેષ, મિથ્યાત્વ આદિથી મુક્ત એવા દેવમાં, સર્વપરિગ્રહના સમૂહથી હીન એવા સાધુમાં જે નિશ્ચલ અનુરાગ એ સંવેગ", એ પ્રકારના કાવ્યમાં કહેવાયેલા સ્વરૂપવાળા સંવેગને ધારણ કરનારા, આત્મનિઃસરણવું=જરામરણાદિ દારુણ અગ્નિરૂપ સંસારથી પોતાના નિસ્તરણવું, વઃ=જે ચિંતવન કરે છે એ સદા=નિરંતર, આત્માર્થ સંપ્રવૃત્ત= સ્વપ્રયોજનમાત્ર પ્રતિબદ્ધચિત્તવાળા આ, મુંડકેવળી થાય=દ્રવ્ય-ભાવ મુંડનપ્રધાન તેવા પ્રકારના બાહ્યઅતિશયથી શૂન્ય=તીર્થકરાદિ જેવા બાહ્ય અતિશયથી શૂન્ય, પીઠ-મહાપીઠની જેમ કેવળી થાય.

શ્લોકમાં 'यः' પછી 'चिन्तयति' અધ્યાહાર છે તે બતાવવા માટે ટીકામાં 'यશ્चिन्तयतीति गम्यते' એમ કહેલ છે. ॥૧૫॥

• 'रागद्वेषमोहादि' - અહીં મોહનો અર્થ મિથ્યાત્વ કરવાનો છે, અને 'आदि' થી અજ્ઞાનનું ગ્રહણ કરવું.

💠 'जरामरणादिदारुण' - અહીં 'आदि' થી ૨ોગ-શોકનું ગ્રહણ ક૨વું.

ભાવાર્થ :-

## મુંડકેવળીનું સ્વરૂપ :-

શ્લોકના પ્રારંભમાં કહેલ 'સંવિગ્ન' શબ્દનો અર્થ કરતાં 'સંવેગ' શું છે ? તેનું સ્વરૂપ બતાવતા ત્રણ ભાવોથી યુક્ત પરિણામ સંવેગ છે તે જણાવે છે -

### (૧) તથ્યધર્મમાં નિશ્ચલ અનુરાગ :-

સંપૂર્શ હિંસાના પરિહારરૂપ તથ્યધર્મ છે અર્થાત્ ભગવાને બતાવેલા સંયમજીવનમાં ષટ્કાયના પાલનને ઉચિત બાહ્ય આચરશા, ષટ્કાયના પાલનનો પરિશામ અને હિંસાના બીજભૂત ક્રોધાદિ ભાવોના પ્રતિપક્ષ ક્ષમાદિમાં યત્ન, જે ધર્મમાં બતાવેલ હોય તે ધર્મ સંપૂર્શ હિંસા વગરનો ધર્મ છે, અને તે તથ્યધર્મ છે; અને આવા તથ્યધર્મમાં જે નિશ્ચલ અનુરાગ, તેમ જ

## (૨) દેવમાં નિશ્ચલ અનુરાગ :-

વળી, રાગ, દ્વેષ, મોહ અર્થાત્ મિથ્યાત્વ અને અજ્ઞાનથી મુક્ત એવા વીતરાગ સર્વજ્ઞ દેવમાં નિશ્ચલ અનુરાગ, તેમ જ,

## (૩) સાધુમાં નિશ્ચલ અનુરાગ તે સંવેગ છે :-

સર્વ પ્રકારના પ્રતિબંધોરૂપ ગ્રંથોથી રહિત સાધુમાં જે નિશ્ચલ અનુરાગ -આ ત્રણમાં જે અનુરાગ છે તે સંવેગ છે.

આવા પ્રકારના સંવેગને ધારણ કરનાર સંવિગ્ન કહેવાય, અને આવા સંવિગ્ન પુરુષ સંસારનું નિર્ગુણપણું જાણીને, જરામરણાદિના કારણે દારુણ અગ્નિ જેવા સંસારથી પોતાના નિસ્તારનું જે ચિંતવન કરે છે, અને સદા પોતાના પ્રયોજનમાત્રમાં પ્રતિબદ્ધ ચિત્તવાળા હોય છે અર્થાત્ 'હું એવું કરું કે જેથી તથ્યધર્મની પ્રાપ્તિ થાય અને આ સંસારથી તરું ' આ પ્રકારના સ્વપ્રયોજનમાત્રમાં પ્રતિબદ્ધ ચિત્તવાળા હોય છે, આવા જીવો મુંડકેવળી થાય છે. દ્રવ્યથી મસ્તકનું મુંડન કરાયેલું હોય અને ભાવથી રાગ-દેષ-મોહનું મુંડન કરેલું હોય, તેવા અને તીર્થંકર-ગણધરાદિ જેવા બાહ્ય અતિશયોથી શૂન્ય હોય તે મુંડકેવળી છે. જેમ પીઠ-મહાપીઠ સાધુ મુંડકેવળી થયા. **ાવપાા** 

#### અવતરણિકા ઃ–

સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો કેવા ગુણવાળા હોય છે ? તેનું સ્વરૂપ પ્રથમ બતાવ્યું. પછી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ થાય તોપણ તેઓની સુંદરતા સર્વથા જતી નથી તે બતાવ્યું. વળી સૌગતો બોધિસત્ત્વનું સ્વરૂપ બતાવે છે તે સર્વ સુંદર સ્વરૂપ સમ્યક્ત્વકાળમાં સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે, તેમ બતાવ્યું. હવે સમ્યગ્દષ્ટિમાં ગ્રંથિભેદને કારણે અંશથી ક્ષીણદોષપણું હોવાથી તત્ત્વને જાણવા માટે પરમ મધ્યસ્થતા પ્રગટ થયેલી છે, અને ભગવાનના વચનમાં નિશ્ચલ અનુરાગ છે, તેથી અંશથી શિષ્ટપણું પણ છે, તે બતાવે છે – શ્<del>લોક</del> :–

# अंशतः क्षीणदोषत्वाच्छिष्टत्वमपि युक्तिमत् । अत्रैव हि परोक्तं तु तल्लक्षणमसङ्गतम् ।।१६।। अन्ययार्थ :-

अंशतः क्षीणदोषत्वात्=દેશથી ક્ષીણદોષપણું હોવાને કારણે=કર્મબંધના કારણીભૂત મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યોગમાંથી મિથ્યાત્વરૂપ અંશથી ક્ષીણદોષપણું હોવાને કારણે, अत्रैव=અહીં જ=સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ, शिष्टत्वमपि= શિષ્ટપણું પણ युक्तिमत्=युક્તિવાળું છે. तु=વળી परोक्तं=પર વડે કહેવાયેલું= બ્રાહ્યણો વડે કહેવાયેલું तल्लक्षणम्=તેનું લક્ષણ=શિષ્ટનું લક્ષણ हि= નિશ્ચિત=નક્કી असङ्गतम्=અસંગત છે. ॥૧૬॥

#### શ્લોકાર્થ :-

દેશથી ક્ષીણદોષપણું હોવાને કારણે અહીં જ=સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ, શિષ્ટપણું પણ ચુક્તિવાળું છે. વળી પર વડે=બ્રાહ્મણો વડે, કહેવાચેલું તેનું લક્ષણ=શિષ્ટનું લક્ષણ, નક્કી અસંગત છે. 119511

✤ 'शिष्टत्वमपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સમ્યગ્દષ્ટિમાં શોભન પરિણામ તો યુક્તિસંગત છે, પરંતુ શિષ્ટપણું પણ યુક્તિસંગત છે.

## ટીકા :–

अंशतः इति-अंशतः=देशतः क्षीणदोषत्वाद्=दोषक्षयवत्त्वात् शिष्टत्वमपि, अत्रैव=सम्यग्दृष्टावेव, युक्तिमत्=न्यायोपेतं, 'क्षीणदोषः पुरुषः शिष्टः' इति लक्षणस्य निर्बाधत्वात्, सर्वदोषक्षयेण सर्वथा शिष्टत्वस्य सिद्धे केवलिनि वा विश्रान्तत्वेऽपि सम्यग्दृष्टेरारभ्य देशतो विचित्रस्य शिष्टत्वस्यान्यत्राप्यनपायत्वात्, न चैवं शिष्टत्वस्यातीन्द्रियत्वेन दुर्ग्रहत्वाच्छिष्टाचारेण प्रवृत्त्यनापत्तिरिति शङ्कनीयं,

સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૧૬

प्रशमसंवेगादिलिङ्गैस्तस्य सुग्रहत्वात् । दोषा रागादय एव तेषां च दिव्यज्ञाना-दर्वाक् न क्षयमुपलभामहे न वा तेषु निरवयवेष्वंशोऽस्ति येनांशतः तत्क्षयो वक्तुं शक्येतेति चेत्र, अत्युचितप्रवृत्तिसंवेगादिलिङ्गकप्रबलतदुपक्षयस्यैवांशतो दोषक्षयार्थत्वात्, आत्मानुग्रहोपघातकारित्वेन चयोपचयवतः सावयवस्य कर्मरूपदोषस्य प्रसिद्धत्वाच्च इत्यन्यत्र विस्तरः । हि=निश्चितं, परोक्तं तु द्विजन्मोद्भावितं तु, तस्य=शिष्टस्य, लक्षणं, असङ्गतम्=अयुक्तम् ।।१६।। टी<del>डार्थ</del> :-

अंशतः=देशतः ..... અંશથી=દેશથી, ક્ષીણદોષપણું હોવાથી=દોષક્ષયવાન-પણું હોવાથી, અહીં જ=સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ, શિષ્ટપણું પણ યુક્તિવાળું છે= વ્યાયયુક્ત છે; કેમ કે "ક્ષીણદોષવાળા પુરુષ શિષ્ટ છે" એ લક્ષણનો બાધ થતો નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ક્ષીણદોષવાળા પુરુષ શિષ્ટ છે તે લક્ષણ તો ક્ષીણમોહવાળા કેવળીમાં અથવા તો સંપૂર્શ કર્મરહિત સિદ્ધમાં સંગત થાય, પરંતુ સમ્યગ્દષ્ટિ તો સંપૂર્શ મોહનો પણ નાશ કરી શક્યા નથી, તો તેમને શિષ્ટ કેમ કહેવાય ? તેથી કહે છે –

सर्वदोषक्षयेण ..... સર્વદોષક્ષયથી સર્વથા શિષ્ટપણાનું સિદ્ધમાં કે કેવળીમાં વિશ્રાંતપણું હોવા છતાં પણ દેશથી વિચિત્ર એવા શિષ્ટત્વનું સમ્યગ્દ્રષ્ટિથી માંડીને અન્યત્ર પણ=સિદ્ધ અને કેવળી કરતાં અન્યત્ર પણ, અનપાયપણું છે=સંગતપણું છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સમ્યગ્દષ્ટિમાં અંશથી ક્ષીણદોષત્વ હોવાને કારણે સમ્યગ્દષ્ટિને અંશથી શિષ્ટ સ્વીકારીએ તોપણ, 'આ શિષ્ટ છે' એવો નિર્ણય કરીને તેમના વચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરવી હોય તો થઈ શકે નહીં; કેમ કે કર્મક્ષય અતીન્દ્રિય છે. તેથી કર્મક્ષયથી અનુમાન કરાતું શિષ્ટપણું પણ અતીન્દ્રિય પ્રાપ્ત થાય. તેથી શિષ્ટના વચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરવા માટે શિષ્ટનું જ્ઞાન કઈ રીતે થઈ શકે ? તેથી કહે છે – न चैवं ..... એ રીતે=પૂર્વમાં કહ્યું કે અંશથી દોષના ક્ષયથી સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં શિષ્ટત્વનો નિર્ણય થઈ શકે છે એ રીતે, શિષ્ટત્વનું અતીન્દ્રિયપણું હોવાને કારણે દુર્ગ્રહપણું હોવાથી શિષ્ટાચારથી પ્રવૃત્તિની અનાપત્તિ છે= કલ્યાણ અર્થે ઉચિત પ્રવૃત્તિનો અસંભવ છે, એમ શંકા ન કરવી; કેમ કે પ્રશમ, સંવેગાદિ લિંગ વડે તેનું=શિષ્ટત્વનું સુગ્રહપણું છે.

પૂર્વમાં કહ્યું કે અંશથી દોષક્ષયત્વ હોવાને કારણે સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં જ શિષ્ટપણું ઘટે છે. ત્યાં શંકા કરતાં કહે છે –

દોષો રાગાદિ જ છે, અને તેઓનો=રાગાદિ દોષોનો, દિવ્યજ્ઞાનથી પૂર્વે=પ્રાતિભજ્ઞાનથી પૂર્વે, ક્ષય પ્રાપ્ત થતો નથી, અથવા નિરવયવ એવા તેમાં=રાગાદિમાં, અંશ નથી, જે કારણથી અંશથી તેનો ક્ષય=રાગાદિ દોષોનો ક્ષય, કહેવો શક્ય છે, એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી કહે તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

न=તારી વાત બરાબર નથી; કેમ કે અતિ ઉચિત પ્રવૃત્તિથી સંવેગાદિ લિંગક પ્રબળ એવા તેના ઉપક્ષયનું જ અંશથી દોષક્ષયાર્થપણું છે, અને આત્માને અનુગ્રહ-ઉપધાતકારીપણું હોવાને કારણે ચય-ઉપચયવાળા સાવયવ

કર્મરૂપ દોષનું પ્રસિદ્ધપણું છે, એ પ્રમાણે અન્યત્ર વિસ્તાર છે. શ્લોકમાં 'हि' શબ્દ નિશ્ચિત અર્થમાં છે, અને શ્લોકના ચોથા પાદનો અર્થ કરે છે -વળી પર વડે કહેવાયેલું=વળી બ્રાહ્મણ વડે કહેવાયેલું, તેનું=શિષ્ટનું, લક્ષણ નિશ્ચિત અસંગત છે=અયુક્ત છે. ॥૧૬॥

✤ 'विश्रान्तत्वेऽपि' - સર્વથા શિષ્ટપણું સિદ્ધમાં કે કેવળીમાં વિશ્રાંત હોવા છતાં દેશથી શિષ્ટપણું અન્યત્ર પણ વિશ્રાંત છે, એમ 'अपि' થી સમુચ્ચય છે.

\* 'શિષ્ટત્વસ્યાન્યત્રાપ્યનપાયત્વાત્' - અહીં ' आપિ' થી એ કહેવું છે કે કેવળી અને સિદ્ધમાં તો શિષ્ટત્વ છે, પરંતુ કેવળી અને સિદ્ધથી અન્યત્ર એવા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ આદિમાં પણ શિષ્ટપણું છે.

♣ 'प्रशमसंबेगादि' - અહીં 'आदि' થી નિર્વેદ, અનુકંપા, આસ્તિક્યનું ગ્રહશ કરવું.

'अत्युचितप्रवृत्तिसंवेगादि' - अहीं 'आदि' थी निर्वेदनुं ग्रहण डरवुं.

## ભાવાર્થ :–

#### સમ્યગ્દ ષ્ટિમાં શિષ્ટત્વ ઃ-

ગ્રંથિભેદથી જીવ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે સૌગતોએ કહેલ બોધિસત્ત્વનું સ્વરૂપ તો સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઘટે છે, પરંતુ શિષ્ટાચારની પ્રવૃત્તિ માટે ઉપયોગી એવું શિષ્ટપણું પણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં અંશથી દોષનો ક્ષય થયેલો હોવાને કારણે ઘટે છે; કેમ કે "ક્ષીણદોષવાળા પુરુષ શિષ્ટ છે" એ પ્રકારનું શિષ્ટનું લક્ષણ છે, અને સમ્યગ્દષ્ટિ પણ અંશથી ક્ષીણદોષવાળા છે, માટે શિષ્ટ છે.

આશય એ છે કે સર્વકર્મરૂપ દોષના ક્ષયથી સર્વથા શિષ્ટ સિદ્ધભગવંતો છે, અથવા રાગ, દ્વેષ, મોહ અને અજ્ઞાનના સંપૂર્શ ક્ષયથી શિષ્ટ કેવળી છે; તેમ અંશથી દોષક્ષયવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ પણ શિષ્ટ છે; કેમ કે જેમ શિષ્ટ એવા સિદ્ધભગવંતોના અવલંબનથી કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય છે અને શિષ્ટ એવા કેવલી ભગવંતના આલંબનથી કે તેમના વચનથી કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ દેશથી શિષ્ટ એવા સમ્યગ્દષ્ટિ આદિના આચારોનું અવલંબન લઈને પ્રવૃત્તિ કરવાથી પણ કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અહીં વિચારકને પ્રશ્ન થાય કે સર્વ દોષના ક્ષયથી સર્વથા શિષ્ટપણું સિદ્ધમાં કે કેવળીમાં છે, તેથી સિદ્ધના સ્વરૂપનું અવલંબન લઈને સિદ્ધ જેવા થવા માટેનો ઉદ્યમ કરાય છે; અને સર્વથા મોહ અને અજ્ઞાનનો નાશ કેવળીએ કર્યો છે, તેથી તેમનું અવલંબન લઈને તેમના જેવા થવાનો યત્ન કરાય છે, માટે બંનેને શિષ્ટ કહી શકાય; પરંતુ સમ્યગ્દષ્ટિ તો સંપૂર્શ કર્મથી પણ રહિત નથી અને સંપૂર્શ રાગાદિ દોષોથી પણ રહિત નથી, તેથી તેમને શિષ્ટ કેમ કહી શકાય ? તેથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

જેમ સંપૂર્ણ કર્મક્ષયની અપેક્ષાએ સિદ્ધના આત્માઓ શિષ્ટ છે, સંપૂર્ણ મોહક્ષય અને અજ્ઞાનક્ષયની અપેક્ષાએ કેવળી શિષ્ટ છે, તેમ અનંતાનુબંધી કષાયના વિગમનથી થયેલ પરમ મધ્યસ્થતાને કારણે, તત્ત્વાતત્ત્વની વિચારણામાં તત્ત્વ પ્રત્યેના જ અત્યંત પક્ષપાતી એવા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ પણ શિષ્ટ છે; કેમ કે સમ્યગ્દ્રષ્ટિના આચાર પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરવાથી તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે તત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે જેમ સિદ્ધના આત્માઓ આલંબનરૂપે ઉપયોગી છે અથવા તત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે

## સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૬

જેમ કેવળી આલંબનરૂપે ઉપયોગી છે, તેમ સર્વજ્ઞના વચનાનુસાર પરમ મધ્યસ્થતાપૂર્વક ચાલનારા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો પણ આત્મકલ્યાણ માટે આલંબનરૂપે ઉપયોગી છે અર્થાત્ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો દષ્ટિવાદોપદેશીકી સંજ્ઞાવાળા હોય છે, તેથી ધર્મની પ્રવૃત્તિ દઢ કરે છે અને પાપની પ્રવૃત્તિ ક્યારેક કરે તોપણ સકંપ કરે છે.તેથી તેમનું અનુસરણ કલ્યાણનું કારણ છે.માટે તેમનું આલંબન ઉપયોગી છે.

અંશથી ક્ષીણદોષત્વ હોવાને કારણે સમ્યગ્દ્રષ્ટિને શિષ્ટ સ્વીકારવામાં આવે તો ક્ષીણદોષપણું અતીન્દ્રિય હોવાને કારણે સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં રહેલું શિષ્ટત્વ પણ અતીન્દ્રિય પ્રાપ્ત થાય, તેથી 'આ શિષ્ટ છે' એ પ્રકારનો બોધ થઈ શકે નહીં; અને શિષ્ટત્વનો અનિર્ણય થવાને કારણે અર્થાત્ 'આ શિષ્ટ છે' એવો નિર્ણય ન થાય તો, તેના આચારો શિષ્ટના આચારો છે, તેવો પણ નિર્ણય થાય નહીં. તેથી શિષ્ટને અવલંબીને તેના જેવી પ્રવૃત્તિ કરવા માટે સમ્યગ્દ્રષ્ટિનું અવલંબન લઈ શકાય નહીં, એ પ્રકારે શંકા ન કરવી; કેમ કે પ્રશમ, સંવેગાદિ લિંગો વડે સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં રહેલા શિષ્ટત્વનું ગ્રહણ થઈ શકે છે. તેથી જે પુરુષમાં પ્રશમ, સંવેગાદિ લિંગોની પ્રાપ્તિ થતી હોય તેના બળથી 'આ શિષ્ટ છે,' એવો નિર્ણય કરીને અને તેમના આચારોને જોઈને આ આચારો શિષ્ટના આચારો છે, તેવો નિર્ણય કરીને તે આચારોમાં પ્રવૃત્તિ થઈ શકે છે.

અહીં કોઈ શંકા કરતાં કહે છે, "દોષો રાગાદિ છે અને તે રાગાદિ દોષોનો ક્ષય દિવ્યજ્ઞાનથી=પ્રાતિભજ્ઞાનથી પૂર્વે ક્યારેય થતો નથી અર્થાત્ પ્રાતિભજ્ઞાન થયા પછી પ્રાતિભજ્ઞાનના બળથી રાગાદિનો ક્ષય પ્રાપ્ત કરી શકાય છે, તેથી પ્રાતિભજ્ઞાન પૂર્વે રાગાદિનો ક્ષય સંભવે નહિ. વળી રાગાદિના અવયવો નથી. તેથી રાગાદિનો અંશથી ક્ષય સ્વીકારી શકાય નહીં, અને રાગાદિનો અંશ નહીં હોવાથી સમ્યગ્દષ્ટિમાં અંશથી રાગાદિ ક્ષય થયા છે, તેમ કહી શકાય નહીં. માટે સમ્યગ્દષ્ટિમાં અંશથી ક્ષીણદોષપણું સ્વીકારીને શિષ્ટપણું કહ્યું, તે અસંગત છે."

શંકા કરનારનો આશય એ છે કે સાવયવ એવા ઘટપટાદિ પદાર્થોનો અંશથી નાશ થઈ શકે. તેથી ઘટનો એક ભાગ તૂટે તો અંશથી ઘટ તૂટ્યો કહેવાય; પરંતુ નિરવયવ એવા પરમાણુનો અંશથી નાશ થઈ શકતો નથી. તેથી પરમાણુનો કોઈ એક અંશ નાશ પામ્યો તેમ કહી શકાતું નથી. તેમ રાગાદિ પણ જીવના પરિણામરૂપ છે અને પરિણામના અવયવો હોય નહીં. તેથી નિરવયવ એવા રાગાદિના પરિણામનો અંશથી નાશ થઈ શકે નહીં, પરંતુ સંપૂર્ણ નાશ થઈ શકે; અને સંપૂર્ણ નાશ પ્રાતિભજ્ઞાનરૂપ દિવ્યજ્ઞાનથી થાય છે, તેની પૂર્વે રાગાદિનો નાશ થતો નથી. માટે અંશથી રાગાદિનો ક્ષય સમ્યગ્દષ્ટિને થયો છે તેમ કહી શકાય નહીં.

આ પ્રકારના શંકાકારના આશયનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે -રાગાદિ જીવના પરિણામરૂપ હોવાથી રાગાદિ વિદ્યમાન હોય ત્યારે તે રાગાદિનો અંશથી ક્ષય થયો છે તેમ ન કહી શકાય, તોપણ પ્રબળ એવા રાગાદિનો ક્ષય થયો છે તેમ કહી શકાય છે: અને સમ્યગ્દષ્ટિમાં રાગાદિનો ક્ષય થયો નથી તોપણ પ્રબળ એવા રાગાદિનો ક્ષય થયો છે, અને પ્રબળ એવા રાગાદિના ક્ષયને અમે અંશથી ક્ષય કહીએ છીએ, માટે કોઈ દોષ નથી. વળી પ્રબળ એવા રાગાદિનો ક્ષય અતિ ઉચિત પ્રવૃત્તિથી થાય છે, અને સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ સમ્યક્ત્વ પામે છે ત્યારે, તત્ત્વાતત્ત્વના વિભાગને અનુકૂળ અતિ મધ્યસ્થ પરિષામપૂર્વક યત્ન કરે છે, જે સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવની સમ્યક્ત્વ પામતા પૂર્વેની અતિ ઉચિત પ્રવૃત્તિ છે. તે અતિ ઉચિત પ્રવૃત્તિથી તત્ત્વને જોવામાં પ્રતિબંધક એવા પ્રબળ રાગાદિનો ક્ષય જીવ કરે છે ત્યારે સમ્યકૂત્વ પ્રાપ્ત થાય છે, અને પ્રબળ રાગાદિનો ક્ષય અતિ ઉચિત પ્રવૃત્તિથી થયો છે તે છદ્મસ્થ જોઈ શકતો નથી, તોપણ સંવેગાદિ લિંગો દ્વારા પ્રબળ રાગાદિનો ક્ષય થયો છે, તેનું અનુમાન થઈ શકે છે. તેથી સંવેગાદિ લિંગ દારા સમ્યગ્દષ્ટિમાં પ્રબળ રાગાદિનો ક્ષય થયો છે. એવો નિર્ણય કરીને તેમના શિષ્ટાચારને અવલંબીને પ્રવૃત્તિ થઈ શકે છે, અને કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે.

આ રીતે જીવના પરિણામરૂપ રાગાદિ દોષોને ગ્રહણ કરીએ તો તેના અંશો સંભવે નહીં, તોપણ પ્રબળ રાગાદિનો ક્ષય સ્વીકારીને સમ્યગ્દષ્ટિમાં અંશથી દોષનો ક્ષય થઈ શકે છે, તેમ પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું. હવે આત્મામાં રહેલા રાગાદિ પરિણામના જનક એવા કર્મરૂપ પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરીને, તે કર્મપુદ્દગલો સાવયવ છે, માટે તેના અવયવોનો ક્ષય સંભવે છે, તે બતાવીને, સમ્યગ્દષ્ટિમાં અંશથી દોષક્ષય સંગત છે, તે બતાવે છે –

આત્માને અનુગ્રહ કરનાર અને ઉપઘાત કરનાર હોવાને કારણે ચય-ઉપચય પામનાર=હાનિ અને વૃદ્ધિ પામનાર,સાવયવ એવા કર્મરૂપ દોષનું પ્રસિદ્ધપશું છે.

#### સમ્યગ્દષ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૬

આશય એ છે કે આત્મામાં કર્મોની દીર્ઘ સ્થિતિ હોય છે ત્યારે આત્મા ઉપર તે કર્મોનો ઉપઘાત થાય છે, અને કર્મની સ્થિતિ કંઈક ઘટે છે ત્યારે આત્મા ઉપર અનુગ્રહ થાય છે. આથી જેમ જેમ કર્મની સ્થિતિ ઘટતી જાય છે, તેમ તેમ આત્મામાં ગુણો પ્રગટે છે, અને જેમ જેમ કર્મની સ્થિતિ વધતી જાય છે, તેમ તેમ આત્માના ગુણોનો નાશ થાય છે. તેથી નક્કી થાય કે આત્મા ઉપર કર્મો ઓછાં થવાથી ગુણની પ્રાપ્તિરૂપ અનુગ્રહ આત્માને પ્રાપ્ત થાય છે, અને આત્મા ઉપર કર્મનો ઉપચય થવાથી=વૃદ્ધિ થવાથી, ગુણોના નાશરૂપ ઉપઘાત આત્માને પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી કર્મના ક્ષયથી આત્માને અનુગ્રહ થાય છે અને કર્મની વૃદ્ધિથી આત્માને ઉપઘાત થાય છે. તેથી કર્મો સાવયવ છે એમ સિદ્ધ થાય છે, માટે કર્મરૂપ દોષનો અંશથી નાશ થાય છે. તેથી અંશથી દોષનાશવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ આદિ શિષ્ટ છે, તેમ સ્વીકારી શકાય છે. એ પ્રકારનો ગ્રંથકારશ્રીનો આશય છે.

તેથી એ ફલિત થાય કે જ્યારે જીવ સ્વપરાક્રમના બળથી શ્રંથિનો ભેદ કરે છે ત્યારે આત્મામાં રહેલી કર્મની સ્થિતિ અલ્પ થાય છે અને તેથી જીવમાં સમ્યક્ત્વગુણ પ્રગટે છે. તેથી આત્મામાં રહેલા સાવયવ કર્મરૂપી દોષને લઈને કર્મસ્થિતિનો હ્રાસ થતાં સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ અંશથી દોષક્ષયવાળા છે, એમ સ્વીકારવામાં કોઈ વિરોધ નથી.

વળી રાગાદિ દોષોને ગ્રહણ કરીએ ત્યારે પ્રબળ રાગાદિનો ક્ષય એ અંશથી દોષક્ષય છે, અને જીવમાં રહેલી કર્મોની સ્થિતિરૂપ દોષને ગ્રહણ કરીએ ત્યારે

તે કર્મોના સમુદાયનો અંશથી ક્ષય છે, એ પ્રકારનું કથન યુક્તિસંગત છે. વળી સમ્યગ્દષ્ટિ આદિને શિષ્ટ સ્વીકારવાના વિષયમાં અન્યત્ર વિસ્તાર છે. અહીં કહ્યું કે પ્રશમ-સંવેગાદિ લિંગ વડે શિષ્ટપશું ગ્રહશ થઈ શકે છે, ત્યાં અનંતાનુબંધી કષાયના વિગમનને કારશે તત્ત્વ પ્રત્યેના બદ્ધરાગપૂર્વક તત્ત્વાતત્ત્વના વિભાગને અનુકૂળ પરમ મધ્યસ્થતાનો પરિશામ 'પ્રશમ' છે; અને શ્લોક-૧૫માં કહેલ (૧) ધ્વસ્તહિંસાના પ્રબંધવાળા તથ્યધર્મમાં, (૨) રાગ-દ્વેષ-મોહાદિથી મુક્ત એવા દેવમાં અને (૩) સર્વ ગ્રંથના સંદર્ભથી હીન એવા

## સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૧૬–૧૭

સાધુમાં, જે નિશ્ચલ અનુરાગ છે, તે સંવેગ છે. વળી આ પ્રશમ ગુણથી અને આ સંવેગ ગુણથી, જીવ સમ્યગ્દષ્ટિ છે એમ નક્કી થાય છે. માટે તે શિષ્ટ છે તેમ ગ્રહણ થઈ શકે છે.

આ રીતે સમ્યગ્દષ્ટિ શિષ્ટ છે તેમ યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું. હવે બ્રાહ્મણો શિષ્ટનું જે લક્ષણ કરે છે, તે અસંગત છે, તેમ શ્લોકના ચોથા પાદથી બતાવે છે. વળી તે અસંગત કેમ છે ? તે સ્વયં ગ્રંથકારશ્રી આગળના શ્લોકોમાં સ્પષ્ટ કરે છે. **IIવકા**I

#### અવતરશિકા :–

तथाहि –

## અવતરણિકાર્થ :-

તે આ પ્રમાણે=બ્રાહ્મણો વડે કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ અસંગત છે, એમ પૂર્વમાં કહ્યું, તે આ પ્રમાણે –

## શ્લોક :-

वेदप्रामाण्यमन्तृत्वं बौद्धे ब्राह्मणताडिते ।

अतिव्याप्तं द्विजेऽव्याप्तं स्वापे स्वारसिकं च तत् ।।१७।।

અન્વચાર્થ :–

ब्राह्मणताडिते बौद्धे=બ્રાહ્મણ વડે તાડન કરાયેલા બૌદ્ધમાં वेदप्रामाण्यमन्तृत्वं= વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ=વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વરૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ अतिव्याप्तं= અતિવ્યાપ્ત છે च=અને स्वारसिकं तत्=સ્વારસિક એવું તે=સ્વારસિક એવું વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ स्वापे=નિંદ્રાવસ્થામાં દ્વિजे=બ્રાહ્મણમાં अव्याप्तं=અવ્યાપ્ત છે. ॥૧૭॥

#### શ્લોકાર્થ :–

બ્રાહ્મણ વડે તાડન કરાચેલા બૌદ્ધમાં વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ=વેદ-પ્રામાણ્યમન્તૃત્વરૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ, અતિવ્યાપ્ત છે, અને સ્વારસિક એવું વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ, નિંદ્રાવસ્થામાં બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્ત છે. ॥૧૭॥ ટીકા :–

वेदेति - "वेदप्रामाण्यमन्तृत्वं" एतावदेव शिष्टलक्षणं, ब्राह्मणताडिते बौद्धेऽति-व्याप्तं, तेनापि "वेदाः प्रमाणं" इत्यभ्युपगमात्, (स्वापे) स्वारसिकं च तत् वेदप्रामाण्यमन्तृत्वं द्विजे=ब्राह्मणेऽव्याप्तं । अयं भावः स्वारसिकत्वविशेषणेन बौद्धेऽतिव्याप्तिनिरासेऽपि 'स्वारसिकवेदप्रामाण्यमन्तृत्वं' यदाकदाचिद्वाच्यं सर्वदा वा ? आद्ये बौद्धे एवातिव्याप्तितादवस्थ्यं, तस्यापि जन्मान्तरे वेदप्रामाण्या-भ्युपगमधौव्यात्, अन्त्ये च शयनादिदशायां वेदप्रामाण्याभ्युपगमाभाववति ब्राह्मणेऽव्याप्तिरिति । १९७ । ।

ટીકાર્થ :–

"वेदप्रामाण्यमन्तृत्वं" ...., ડव्याप्तिरिति ।। 'વેદને પ્રમાણરૂપે સ્વીકારવું' એટલું જ શિષ્ટનું લક્ષણ છે, એમ બ્રાહ્મણો કહે છે; અને આ શિષ્ટનું લક્ષણ બ્રાહ્મણથી તાડન કરાયેલા બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્ત છે; કેમ કે તેના વડે પણ=બ્રાહ્મણથી તાડન કરાયેલા બૌદ્ધ વડે પણ, 'વેદો પ્રમાણ છે' એ પ્રમાણે સ્વીકાર છે.

ઉપર્યુક્ત શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણો કહે કે -"સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ' શિષ્ટનું લક્ષણ છે, માટે બ્રાહ્મણથી તાડિત

બૌદ્ધમાં લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થશે નહિ. તેને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

અને સ્વારસિક એવું તે='વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ', સ્વાપઅવસ્થામાં રહેલા દ્વિજમાં=બ્રાહ્મણમાં, અવ્યાપ્ત છે.

શ્લોકસ્પર્શી ટીકા પૂર્શ કર્યા પછી સ્વારસિક વિશેષણનું તાત્પર્ય સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે –

अयं भावः ..... આ ભાવ છે, 'स्वारसिकत्वं' વિશેષણ દ્વારા બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્તિનો નિરાસ કરાયે છતે પણ 'स्वारसिकवेदप्रामाण्यमन्तृत्वं' યદા કદાચિત્ કહેવું કે સર્વદા કહેવું ? આદ્યમાં=યદા કદાચિત્ સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમવ્તૃત્વ સ્વીકારવામાં, બૌદ્ધમાં જ અતિવ્યાપ્તિ તાદવસ્થ્ય છે; કેમ કે તેને પણ=બૌદ્ધને પણ, જન્માંતરમાં વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર નિશ્ચિત છે અર્થાત્ બૌદ્ધ જ્યારે જન્માંતરમાં બ્રાહ્મણ થયેલ ત્યારે તેણે વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારેલ હતું; અને અંત્યમાં=સર્વદા સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્ય-મન્તૃત્વ સ્વીકારવામાં, શયનાદિ દશા સમયે વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારવાના અભાવવાળા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ છે. 'इતિ' શબ્દ 'अयं भावः' થી જે કથન કર્યું તેની સમાપ્તિમાં છે. ॥૧૭॥

✤ 'तेनाऽपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે બ્રાહ્મણ તો વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, પણ બ્રાહ્મણ તાડિત બૌદ્ધ પણ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે.

♣ 'बौद्धेऽतिव्याप्तिनिरासेऽपि' – અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સ્વારસિક વિશેષણ ન મૂકો તો બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્તિનો નિરાસ થતો નથી; પરંતુ સ્વારસિક વિશેષણ દ્વારા બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્તિનો નિરાસ થવા છતાં પણ 'સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ'ના બે વિકલ્પો થાય છે.

♣'तस्यापि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે બ્રાહ્મણને જન્માંતરમાં વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર હતો, પરંતુ બૌદ્ધને પણ જન્માંતરમાં વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર હતો.

♦ 'शयनादिदशायां' - અહીં 'आदि' થી બાલ્યાવસ્થા કે મૂર્ચ્છિત અવસ્થાનું ગ્રહણ કરવું.

नोंध :- टीકામાં 'स्वारसिकं च तत्'ना स्थाने મૂળ શ્લોક પ્રમાણે 'स्वापे स्वारसिकं च तत्' પાઠ જોઈએ.

## ભાવાર્થ :–

જૈનદર્શન, ભગવાનના વચનને પ્રમાણ સ્વીકારનાર સમ્યગ્દષ્ટિને શિષ્ટ કહે છે, તેમ બ્રાહ્મણો પણ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારનાર પુરુષને શિષ્ટ કહે છે. તેમાં શિષ્ટનું બ્રાહ્મણોએ કરેલું લક્ષણ કઈ રીતે દોષોથી ગ્રસ્ત છે, તે બતાવવા માટે ગ્રંથકારશ્રી શ્લોક-૩૧ સુધી ચર્ચા કરશે. તેમાં પ્રથમ સામાન્યથી આ લક્ષણનો અર્થ સ્વીકારવામાં અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિ દોષ કઈ રીતે આવે છે ? તે બતાવીને, તે સર્વ દોષોનું નિરાકરણ કરવા અર્થે પદ્મનાભ નામના વિદ્વાન બ્રાહ્મણ વડે કરાયેલા શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતા દોષોનું ઉદ્ભાવન કરીને તે દોષો ન આવે તેવું પરિષ્કૃત લક્ષણ જે કર્યું છે, તે અહીં શ્લોક-૨૩ સુધી ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે --

લક્ષણ બે પ્રકારનાં છે :

(૧) અનુમાપક લક્ષણ=અનુમાન કરાવનાર લક્ષણ.

સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૧૭

(૨) વ્યાવર્તક લક્ષણ=લક્ષ્યમાત્રમાં વૃત્તિ અને અલક્ષ્યથી લક્ષ્યની વ્યાવૃત્તિ કરાવનાર લક્ષણ.

(૧) અનુમાપક લક્ષણ ઃ- ધૂમથી અગ્નિનું અનુમાન થાય છે, તેથી ધૂમ અગ્નિનું અનુમાપક લક્ષણ છે, પરંતુ આ લક્ષણ અગ્નિ સાથે વ્યાપ્તિવાળું નથી; કેમ કે તપેલા લોઢાના ગોળામાં અગ્નિ હોવા છતાં ધૂમની પ્રાપ્તિ થતી નથી, તોપણ ધૂમરૂપ લક્ષણથી અગ્નિનું અનુમાન થાય છે.

(૨) વ્યાવર્તક લક્ષણ ઃ- આ લક્ષણ લક્ષ્યમાત્રમાં વ્યાપીને રહેનારું હોય છે અને અતિવ્યાપ્તિ, અવ્યાપ્તિ અને અસંભવદોષથી રહિત હોય છે. જેમ અગ્નિનું ઉષ્ણત્વ લક્ષણ.

બ્રાહ્મણો શિષ્ટનું લક્ષણ કરે છે તે બીજા પ્રકારનું લક્ષણ છે. તેથી જો આ લક્ષણમાં અતિવ્યાપ્તિ, અવ્યાપ્તિ અને અસંભવદોષ ન હોય તો આ લક્ષણને પ્રમાણભૂત કહેવાય.

હવે બ્રાહ્મશો 'વેવપ્રામાण્યમન્તૃત્વં' એ પ્રમાશે શિષ્ટનું લક્ષશ કરે છે. તેમાં અતિવ્યાપ્તિ કઈ રીતે આવે છે ? તે બતાવે છે –

કોઈક બ્રાહ્મણ બૌદ્ધને તાડન કરીને કહે કે 'વેદોને તું પ્રમાણ સ્વીકાર' અને તાડનથી ગભરાઈને બૌદ્ધ કહે કે 'વેદો પ્રમાણ છે', આ પ્રકારનો વેદનો સ્વીકાર કોઈક સ્થાનમાં સંભવે, તે સ્થાનમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્તિ દોષવાળું છે.

પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ અતિવ્યાપ્તિ દોષના નિવારણ અર્થે બ્રાહ્મણ લક્ષણમાં પરિષ્કાર કરી કહે કે 'સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ' શિષ્ટનું લક્ષણ છે. માટે બ્રાહ્મણ તાડિત બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્તિ આવશે નહીં; કેમ કે બૌદ્ધ વેદોને સ્વારસિક પ્રમાણ માનતા નથી, પરંતુ ક્વચિત્ બ્રાહ્મણના તાડનને કારણે ભયથી વેદોને પ્રમાણ સ્વીકારે છે. માટે શિષ્ટનું લક્ષણ બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્ત થશે નહીં.

બૌદ્ધમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે પરિષ્કૃત કરેલ શિષ્ટના લક્ષણમાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે 'સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ' એવું શિષ્ટનું લક્ષણ કરવામાં આવે તો બે વિકલ્પ પડે છે - (૧) ક્યારેક સ્વારસિક વેદપ્રામાશ્યમંતૃત્વ શિષ્ટનું લક્ષણ છે ? કે

(૨) સર્વદા સ્વારસિક વેદપ્રામાશ્યમંતૃત્વ શિષ્ટનું લક્ષણ છે ?

તેમાં પ્રથમ વિકલ્પ સ્વીકારવામાં આવે તો શિષ્ટનું લક્ષણ બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્ત થાય છે; કેમ કે બૌદ્ધ પણ જન્માંતરમાં બ્રાહ્મણ હતો, ત્યારે વેદને સ્વારસિક પ્રમાણરૂપ સ્વીકારતો હતો. તેથી 'ક્યારેક સ્વારસિક વેદોને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ' એવું લક્ષણ સ્વીકારવામાં બૌદ્ધને પણ શિષ્ટ માનવાનો પ્રસંગ આવે છે. તેથી આ પ્રથમ વિકલ્પને છોડીને જો બીજો વિકલ્પ સ્વીકારવામાં આવે અને કહેવામાં આવે કે 'સર્વદા સ્વારસિક વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ' તો વેદોને પ્રમાણ સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણ પણ નિદ્રાદિ અવસ્થામાં વેદોને પ્રમાણ સ્વીકારનાર નથી, માટે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે.

આશય એ છે કે જાગૃત અવસ્થામાં બ્રાહ્મણને વિકલ્પરૂપે 'વેદો પ્રમાણ છે' એ પ્રમાણેની સ્પષ્ટ ઉપસ્થિતિ ન હોય, અર્થાતુ 'વેદો પ્રમાણ છે' એ પ્રકારનો માનસિક વિકલ્પ જ્યારે કરે છે ત્યારે વિકલ્પરૂપે 'વેદો પ્રમાણ છે' એ પ્રકારની સ્પષ્ટ ઉપસ્થિતિ છે, પરંતુ જ્યારે 'વેદો પ્રમાણ છે' એ પ્રકારનો માનસિક વિકલ્પ કરતા નથી, ત્યારે 'વેદો પ્રમાણ છે' એ પ્રકારની વિકલ્પરૂપે ઉપસ્થિતિ નથી; તોપણ 'વેદો પ્રમાણ છે' તેવા બોધ નીચે વેદને અનુસારે ઉચિત પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ કરે છે. તેથી જાગત અવસ્થામાં બ્રાહ્મણની બુદ્ધિમાં વિકલ્પરૂપે 'વેદો પ્રમાણ છે' એ પ્રકારની બુદ્ધિ નહીં હોવા છતાં વેદવચનાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિ થાય તેવી બુદ્ધિ વર્તે છે. તેથી જાગત અવસ્થામાં 'વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ' ક્યારેક વિકલ્પરૂપે હોય છે તો ક્યારેક પ્રવૃત્તિનિયામકરૂપે હોય છે. તેથી જાગૃત અવસ્થામાં શિષ્ટનું લક્ષણ બ્રાહ્મણમાં સંગત છે; પરંતુ નિદ્રાદિ અવસ્થામાં બ્રાહ્મણને વિકલ્પરૂપે 'વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ'ની ઉપસ્થિતિ નથી, અને વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકાર નીચે વેદવચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિ પણ નથી થતી, પરંતુ જેમ વેદને પ્રમાણ નહીં સ્વીકારનાર પુરૂષો નિદ્રાધીન હોય છે, તેમ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણ પણ નિદ્રાધીન હોય છે. તેથી નિદ્રા અવસ્થામાં વેદપ્રામાણ્યના અસ્વીકારની પ્રાપ્તિ બ્રાહ્મણને થાય છે. માટે 'સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ' રૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ સ્વાપાદિ અવસ્થામાં રહેલા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્ત છે. **ાવ**ા

#### અવતરણિકા :-

બ્રાહ્મણો વડે કરેલ 'સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ' રૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ શયનાદિ અવસ્થાવાળા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્ત થતું હતું, તેમ પૂર્વશ્લોકમાં બતાવેલ. હવે તે અવ્યાપ્તિદોષના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણો કહે છે – શ્<del>લોક</del> :–

तदभ्युपगमाद्यावन्न तद्वचत्ययमन्तृता । तावच्छिष्टत्वमिति चेत्तदप्रामाण्यमन्तरि ।।१८।। अजानति च वेदत्वमव्याप्तं चेद्विवक्ष्यते । वेदत्वेनाभ्युपगमस्तथापि स्याददः किल ।।१९।।

#### અન્વચાર્થ :–

तदभ्युपगमात्=તેના અભ્યુપગમથી=વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારથી यावत्=જ્યાં સુધી तद्वचत्ययमन्तृता न=તેના વ્યત્યયની મન્તૃતા નથી=વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર નથી तावत्=ત્યાં સુધી शिष्टत्वम्=શિષ્ટપણું છે, इति चेत्=એ પ્રમાણે વેદનું લક્ષણ કરનાર બ્રાહ્મણ કહે, તો तदप्रामाण्यमन्तरि=વેદના અપ્રામાણ્યને સ્વીકારનાર च=અને वेदत्वमजानति=વેદમાં રહેલા વેદત્વને નહીં જાણનાર એવા બ્રાહ્મણમાં अव्याप्तं=અવ્યાપ્ત છે=શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત છે, चेत्=એમ જો કોઈ કહે, તો બ્રાહ્મણ કહે છે - वेदत्वेनाभ्युपगमः विवक्ष्यते=વેદત્વરૂપે વેદનો સ્વીકાર વિવક્ષા કરાય છે (તેથી વેદત્વને નહીં જાણનાર બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ નથી) તથાપિ किल अदः स्यात्=તોપણ ખરેખર આ થાય=આગળના શ્લોકમાં કહેવાશે તેવા દોષવાળું આ લક્ષણ થાય. એમ બ્રાહ્મણનાં શિષ્ટના કરાયેલા લક્ષણમાં દોષ આપનાર એવા પૂર્વપક્ષી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે. ા૧૮-૧૯ા

## શ્લોકાર્થ :-

'તેના અભ્યુપગમથી=વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારથી, જ્યાં સુધી વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર નથી ત્યાં સુધી શિષ્ટપણું છે' એ પ્રમાણે વેદનું લક્ષણ કરનાર બ્રાહ્મણ કહે, તો પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે "વેદના અપ્રામાણ્યને સ્વીકારનાર અને વેદમાં રહેલ વેદત્વને નહીં જાણનાર એવા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્ત છે=શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત છે," તેને બ્રાહ્મણો કહે છે - 'વેદત્વરૂપે વેદનો સ્વીકાર વિવક્ષા કરાય છે' (તેથી વેદત્વને નહીં જાણનાર બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ નથી) તોપણ આ થાય=આ લક્ષણ આગળના શ્લોકમાં કહેવાશે તેવા દોષવાળું થાય. એમ પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે. !!૧૮-૧૯!!

## -: ાસડિ

तदिति-तस्य=वेदप्रामाण्यस्य, अभ्युपगमात् यावत्र तद्व्यत्ययस्य= वेदाप्रामाण्यस्य मन्तृता=अभ्युपगमः तावच्छिष्टत्वं, शयनादिदशायां च वेदाप्रामाण्यानभ्युपगमाद् ब्राह्मणे नाव्याप्तिरिति भावः । अप्रामाण्यमननस्यापि स्वारसिकस्य ग्रहणाद् बौद्धताडिते ब्राह्मणे वेदाप्रामाण्याभ्युपगन्तरि नाव्याप्तिः, अप्रमाकरणत्वप्रमाकरणत्वाभावयोश्च द्वयोरपि प्रामाण्यविरोधित्वेन संग्रहात्रैक-(का)ग्रहेऽन्याभ्युपगन्तरि।।१८।।

अजानति चेति-वेदत्वं च वेदेऽजानति ब्राह्मणे अव्याप्तं लक्षणमेतत्, तेन वेदाप्रामाण्याभ्युपगमात् । अथ चेद्यदि वेदत्वेनाभ्युपगमो विवक्ष्यते वेद एव वेदत्वमजानतश्च न वेदत्वेनाप्रामाण्याभ्युपगमः किं त्विदमप्रमाणमिति इदंत्वादिनैवेति नाव्याप्तिः तथाप्यद एतल्लक्षणं किल ।।१९।।

# ટીકાર્થ :–

तस्य ..... वेदाप्रामाण्याभ्युपगन्तरि।। અને अजानति च ..... किल ।। તેના= વેદપ્રામાણ્યના, સ્વીકારથી જ્યાં સુધી તેના વ્યત્યયની= વેદના અપ્રામાણ્યની, મન્તૃતા=અભ્યુપગમ=સ્વીકાર, નથી, ત્યાં સુધી શિષ્ટપણું છે, અને શયનાદિ દશામાં વેદઅપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર હોવાથી=શયનાદિ દશામાં બ્રાહ્મણને વેદના અપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર હોવાથી, બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ નથી=શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ નથી, એ પ્રકારે ભાવ છે=તાત્પર્ય છે.

પૂર્વમાં 'स्वारसिकवेदप्रामाण्यमन्तृत्व' એ શિષ્ટનું લક્ષણ બ્રાહ્મણોએ કર્યું, એ લક્ષણ શયનાદિ દશાવાળા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્ત થયું હતું. તેના નિવારણ માટે

સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૧૮–૧૯

બ્રાહ્મણોએ વેદના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કર્યો કે 'વેદને પ્રમાણ સ્વીકાર્યા પછી વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર ન કરે ત્યાં સુધી શિષ્ટપણું છે' માટે શયનાદિ દશાવાળા બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થશે નહીં. ત્યાં કોઈ બૌદ્ધ બ્રાહ્મણને તાડન કરીને કહે કે 'વેદોને તું અપ્રમાણરૂપે સ્વીકાર' તો બૌદ્ધના તાડનના ભયથી બ્રાહ્મણ વેદના અપ્રામાણ્યને સ્વીકારે તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ જશે નહીં. તેથી શિષ્ટનું લક્ષણ બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્ત થશે. તેના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણો કહે છે –

અપ્રામાણ્ય સ્વીકારનું પણ સ્વારસિક ગ્રહણ હોવાથી બૌદ્ધ વડે તાડન કરાયેલા વેદ અપ્રામાણ્ય સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ નથી=શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ નથી, એ પ્રકારનો ભાવ છે.

પૂર્વમાં કહ્યું કે શયનાદિ દશામાં બ્રાહ્મણે વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કર્યો નથી, માટે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ નથી. ત્યાં વેદના અપ્રામાણ્યના અસ્વીકારનો અર્થ એ થાય કે વેદમાં અપ્રમાણ્યકરણત્વનો અસ્વીકાર કર્યો છે; પરંતુ કોઈક બ્રાહ્મણ વેદને પ્રમાણ સ્વીકાર્યા પછી કોઈક નિમિત્તને પામીને વેદમાં પ્રમાકરણત્વના અભાવને સ્વીકારે અર્થાત્ 'વેદમાં પ્રમાકરણત્વ નથી' તેમ સ્વીકારે, તે બ્રાહ્મણ શિષ્ટ નથી, તોપણ તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ જશે; કેમ કે તે બ્રાહ્મણે પૂર્વમાં વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારેલું, અને વેદમાં અપ્રમાણ્યકરણત્વનો સ્વીકાર કર્યો નથી, પરંતુ પ્રમાકરણત્વનો અભાવ સ્વીકાર્યો છે. માટે તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થશે. તે પ્રકારના દોષના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણો કહે છે –

અને અપ્રમાકરણત્વ અને પ્રમાકરણત્વનો અભાવ એ બંનેનું પણ પ્રામાણ્યનું વિરોધીપણું હોવાને કારણે સંગ્રહ થતો હોવાથી=વેદના અપ્રામાણ્યના સ્વીકારથી સંગ્રહ થતો હોવાથી, એકનો અગ્રહ હોતે છતે= અપ્રમાકરણત્વ કે પ્રમાકરણત્વનો અભાવ એ બંનેમાંથી એકનો અગ્રહ હોતે છતે, અન્યનો સ્વીકાર કરનારા બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ નથી. अत्र=અહીં=આ રીતે બ્રાહ્મણોએ શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતા અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિદોષનો પરિહાર કર્યો, એમાં अत्राह इति चेत्= શિષ્ટના લક્ષણમાં દોષ બતાવનાર પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી બ્રાહ્મણને કહે છે કે આ પ્રમાણે શિષ્ટના લક્ષણમાં દોષ નથી, તેમ તું કહે છે, તો પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી તેને દોષ બતાવે છે - તેનું અપ્રામાણ્ય માનનાર એવા અર્થાત્ વેદનું અપ્રામાણ્ય સ્વીકારનાર એવા અને વેદમાં વેદત્વને નહીં જાણનાર એવા બ્રાહ્મણમાં આ લક્ષણ=આ શિષ્ટનું લક્ષણ, અવ્યાપ્ત છે; કેમ કે તેના વડે=તે બ્રાહ્મણ વડે, વેદઅપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કરાયો છે.

પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી બ્રાહ્મણને કહે છે –

अथ चेद्यदि ..... જો આ દોષના નિવારણ માટે તું આમ કહે કે 'વેદત્વરૂપે વેદનો સ્વીકાર વિવક્ષા કરાય છે' અર્થાત્ 'વેદત્વરૂપે વેદને જાણીને વેદ અપ્રમાણ છે. એમ સ્વીકાર કરનારને અમે અશિષ્ટ કહીએ છીએ' અને જે બ્રાહ્મણને વેદમાં જ વેદત્વનું જ્ઞાન નથી. તે બ્રાહ્મણને વેદત્વેન વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર નથી. પરંતુ 'આ અપ્રમાણ છે' એ પ્રકારે 'इदंत्वादि' વડે જ વેદના અપ્રામાણ્યત્વનો સ્વીકાર છે. એથી અવ્યાપ્તિ નથી=તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ નથી. તોપણ આ=આ લક્ષણ=શિષ્ટનું લક્ષણ. આગળના શ્લોકમાં કહેવાશે. એ દોષોથી ગ્રસ્ત છે. ા૧૮-૧૯ા + 'अप्रामाण्यमननस्यापि' - અહીં 'अપિ' થી એ કહેવું છે કે વેદપ્રામાણ્યનું મનન તો સ્વારસિક ગ્રહેશ છે, પરંતુ વેદઅપ્રામાણ્યનું મનન પણ સ્વારસિક ગ્રહેશ છે.

\* 'દ્વયોરપિ' - અહીં 'अપિ' થી એ કહેવું છે કે અપ્રમાકરણત્વ અને પ્રમાકરણત્વાભાવ એ બંનેમાંથી એક તો પ્રામાણ્યનું વિરોધી છે, પરંતુ બંને પણ પ્રામાણ્યના વિરોધી છે.

💠 'इदंत्वादिनैवेति' - અહીં 'आदि' થી 'अनेन उच्चरितं' નું ગ્રહણ કરવું.

**નોંધ** :- શ્લોક-૧૮ની ટીકામાં 'સંग्रहात्रैकग्रहे' પાઠ છે, તેના સ્થાને 'સંग्रहात्रैकाग्रहे' પાઠ ભાસે છે. તેથી અમે તે પ્રમાણે અર્થ કરેલ છે, પાઠ મળેલ નથી.

#### ભાવાર્થ :–

શ્લોક-૧૭માં શિષ્ટના લક્ષણની શયનાદિ અવસ્થાવાળા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ બતાવી. તે અવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે 'પદ્મનાભ' નામના વિદ્વાન બ્રાહ્મણ પરિષ્કાર બતાવે છે -- "વેદને પ્રમાણ સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણ જ્યાં સુધી વેદને અપ્રમાણરૂપે સ્વીકાર કરે નહીં ત્યાં સુધી તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટપણું છે, અને આવું લક્ષણ કરવાથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણ જ્યારે શયનાદિ અવસ્થામાં

#### સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૮-૧૯

હોય ત્યારે વેદને અપ્રમાણરૂપે સ્વીકાર કરતો નથી, માટે તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ થશે નહીં. વળી વેદનો અપ્રમાણરૂપે સ્વીકાર પણ સ્વારસિક ગ્રહણ કરવાનો છે. તેથી કોઈ બૌદ્ધ તાડન કરીને બ્રાહ્મણને કહે કે 'તું વેદને અપ્રમાણ સ્વીકાર કર' અને બૌદ્ધના તાડનને કારણે ભય પામીને બ્રાહ્મણ 'વેદ અપ્રમાણ છે' એમ બોલે, તોપણ તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ નથી; કેમ કે તે બ્રાહ્મણે સ્વેચ્છાથી વેદને અપ્રમાણ સ્વીકારેલ નથી.

વળી, શયનાદિ અવસ્થામાં બ્રાહ્મણો વેદને પ્રમાણરૂપે સ્વીકારતા નથી, તેમાં આવતા અવ્યાપ્તિદોષના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણોએ પરિષ્કાર કર્યો કે 'જ્યાં સુધી સ્વેચ્છાએ વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર ન કરે ત્યાં સુધી તે બ્રાહ્મણ શિષ્ટ છે.' ત્યાં કોઈ કહે કે કોઈ બ્રાહ્મણે સ્વેચ્છાથી વેદને અપ્રમાણ સ્વીકારેલ નથી, આમ છતાં તે બ્રાહ્મણને વેદમાં પ્રમાકરણત્વના અભાવની બુદ્ધિ થઈ, તેથી તે બ્રાહ્મણ શિષ્ટ કહી શકાય નહીં, તોપણ તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ છે; કેમ કે તે બ્રાહ્મણે પૂર્વમાં વેદને પ્રમાણ સ્વીકારેલ અને હવે વેદને અપ્રમાણરૂપે સ્વીકારવો નથી, પરંતુ વેદમાં પ્રમાકરણત્વનો અભાવ સ્વીકારે છે, માટે શિષ્ટનું લક્ષણ તે બ્રાહ્મણમાં જશે. તેના નિવારણ માટે કહે છે -

અપ્રમાકરણત્વ અને પ્રમાકરણત્વનો અભાવ બંને પ્રામાણ્યના વિરોધી હોવાને કારણે વેદઅપ્રામાણ્યના સ્વીકારથી બંનેનો સંગ્રહ થતો હોવાથી એકના અગ્રહમાં= વેદઅપ્રમાકરણત્વના અગ્રહમાં, અન્યને સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણમાં=વેદમાં પ્રમાકરણત્વાભાવને સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણમાં, શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ નથી; કેમ કે તે બ્રાહ્મણે વેદમાં પ્રમાકરણત્વનો અભાવ સ્વીકાર્યો, તેથી તે બ્રાહ્મણ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારતો નથી, માટે શિષ્ટ નથી, એ પ્રકારનો અર્થ ફલિત થાય છે.

આ પ્રમાણે પદ્મનાભે શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતા દોષોનું નિવારણ કર્યું, ત્યાં પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે આમ છતાં કોઈ બ્રાહ્મણને કોઈ પુરુષ વાદમાં કે અન્ય પ્રસંગે કોઈ વેદનું વચન કહે, અને તે બ્રાહ્મણને 'આ વેદનું વચન છે તેવું જ્ઞાન ન હોય, અને તે વચન યુક્તિયુક્ત ભાસે નહીં, ત્યારે તે બ્રાહ્મણ તે પ્રતિવાદીને કહે કે 'આ વચન પ્રમાણ નથી', તો તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થશે; કેમ કે તે બ્રાહ્મણે વેદનો અપ્રમાણરૂપે સ્વીકાર કર્યો છે. વસ્તુતઃ તે બ્રાહ્મણને વેદમાં પ્રામાણ્યની બુદ્ધિ છે, તેથી તે શિષ્ટ છે. આમ છતાં 'આ વેદવચન છે' એવું જ્ઞાન નહીં હોવાને કારણે 'આ વચન અપ્રમાણ છે' એમ તે બ્રાહ્મણે કહેલ છે; અને નિદ્રા અવસ્થામાં અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કર્યો કે 'જ્યાં સુધી વેદને અપ્રમાણ ન સ્વીકારે ત્યાં સુધી તે શિષ્ટ છે' એ નિયમ પ્રમાણે, શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં તે લક્ષણ અવ્યાપ્ત થયું; કેમ કે 'આ વેદવચન છે' એવા જ્ઞાનાભાવના કારણે તેણે વેદને અપ્રમાણ સ્વીકારેલ છે.

ઉપર્યુક્ત આપત્તિના નિવારણ માટે પદ્મનાભ કહે કે 'વેદત્વેન' વેદના અપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ હોય તો તે શિષ્ટ નથી, એવી અમારી વિવક્ષા છે, પરંતુ 'इदंत्वादि'થી વેદના વચનને અપ્રમાણ સ્વીકારનાર શિષ્ટ નથી, એવી અમારી વિવક્ષા નથી; અને જે બ્રાહ્મણને પ્રતિવાદી દ્વારા કહેવાયેલા વચનમાં 'આ વેદવચન છે' તેવું જ્ઞાન નથી, તેના કારણે તે વેદવચનને તે બ્રાહ્મણ અપ્રમાણ કહે છે, પરંતુ 'આ વેદવચન છે' એમ જાણીને તેને અપ્રમાણ કહેતો નથી, તેથી તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ નથી; તેને પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે તોપણ આ લક્ષણમાં દોષ છે. તે દોષ કઈ રીતે છે ? તે શ્લોક-૨૦માં બતાવે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે (૧) બ્રાહ્મણો 'વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ' શિષ્ટનું લક્ષણ કહે છે તેમ જૈનો પણ 'જિનવચન પ્રામાણ્યમંતૃત્વ' શિષ્ટનું લક્ષણ કહે છે. (૨) જેમ બ્રાહ્મણ તાડિત બૌદ્ધમાં આવતી શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણો શિષ્ટના લક્ષણમાં 'સ્વારસિક' વિશેષણ મૂકે છે, તેમ બલાભિયોગથી કે લોકોને બતાવવા માટે કે ધર્મીની ખ્યાતિ આદિના લોભાદિથી, જિનવચનને પ્રમાણ સ્વીકારતા હોય તેવા જીવોમાં અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે જૈનોને પણ શિષ્ટના લક્ષણમાં 'સ્વારસિક' વિશેષણ અભિપ્રેત છે.

ફક્ત એ વિશેષ છે કે જે જીવોએ તત્ત્વની જિજ્ઞાસાપૂર્વક તત્ત્વને જાણવા માટે મધ્યસ્થતાથી યત્ન કર્યો છે અને તેના કારણે અતત્ત્વ પ્રત્યેના રાગરૂપ ગ્રંથિનો ભેદ કર્યો છે, અને તેના કારણે જે જીવોને 'આ જિનવચન જ એકાંત પ્રમાણ છે' તેવી સ્થિર બુદ્ધિ થઈ છે, તેઓમાં વર્તતું 'સ્વારસિક જિનવચન પ્રામાણ્યમંતૃત્વ'

#### સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૧૮-૧૯-૨૦

શિષ્ટનું લક્ષણ છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો નિદ્રાવસ્થામાં હોય ત્યારે વ્યક્તરૂપે 'જિનવચન પ્રામાણ્યમંતૃત્વ' દેખાતું નથી કે તેને અનુસાર હિતમાં પ્રવૃત્તિ કે અહિતથી નિવૃત્તિ પણ દેખાતી નથી, તોપણ રાગ-દેષની ગ્રંથિનો ભેદ થયેલો હોવાથી જિનવચનને પ્રમાણ સ્વીકારે તેવી નિર્મલ બુદ્ધિ વિદ્યમાન છે, પરંતુ તેનાથી વિપરીત બુદ્ધિ થઈ નથી , તેથી નિદ્રા અવસ્થામાં સમ્યગ્દ્રષ્ટિ શિષ્ટ છે ; અને કોઈ નિમિત્તને પામીને સમ્યકૃત્વથી ભ્રષ્ટ થાય તો સ્થૂલથી જિનવચનના પ્રામાણ્યનો સ્વીકાર હોય તોપણ તત્ત્વથી જિનવચનથી વિપરીત રૂચિ વર્તે છે, તેથી સમ્યકૂત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા એવા સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં શિષ્ટત્વ નથી, એમ જૈનદર્શન સ્વીકારે છે; અને ક્વચિત્ કોઈક પાપકર્મના ઉદયથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ નરકમાં જાય કે તિર્યંચમાં જાય. આમ છતાં સમ્યક્ત્વથી ભ્રષ્ટ ન થાય તો, જિનવચનના પ્રામાણ્યના સ્વીકારને અનુકૂળ થયેલી નિર્મળતા વિદ્યમાન હોવાને કારણે તિર્યંચાદિ ભવોમાં કે ગર્ભાવસ્થામાં કે મૂર્છિત અવસ્થાવાળા સમ્યગ્દષ્ટિમાં શિષ્ટપણું છે; કેમ કે શિષ્ટ એવા સર્વજ્ઞના વચન અનુસાર હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે અને અહિતથી નિવૃત્તિ કરાવે તેવી અતિશય નિર્મળતા વર્તે છે. આથી ગ્રંથિનો ભેદ કર્યો છે એવા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો જિનવચનને પ્રમાણ સ્વીકારીને સ્વશક્તિ અનુસાર હિતની પ્રવૃત્તિ અને અહિતથી નિવૃત્તિ કરવા સદા ઉદ્યમ કરે છે. માટે સમ્યગ્દ્રષ્ટિ શિષ્ટ છે. II૧૮-૧૯II

#### અવતરણિકા :–

અત્યાર સુધી પદ્મનાભે કરેલા શિષ્ટના લક્ષણના પરિષ્કારમાં કઈ રીતે દોષ આવે છે, તે પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે – શ<del>્લોક</del> :–

ब्राह्मणः पातकात्प्राप्तः काकभावं तदापि हि ।

व्याप्नोतीशं च नोत्कृष्टज्ञानावच्छेदिका तनुः । १२०।।

અન્વચાર્થ :–

ब्राह्मणः=બ્રાહ્મણ पातकात्=પાતકથી=કાગડાના જન્મના કારણીભૂત એવા પાપથી काकभाव प्राप्तः=કાકભાવને પામ્યો=કાગડો બન્યો तदापि हि=ત્યારે પણ=ત્યારે પણ શિષ્ટનું લક્ષણ કાગડારૂપે થયેલ તે બ્રાહ્મણમાં જશે, કાગડામાં જતા**ન્ર**શિષ્ટના લક્ષણના નિવારણ માટે કહેવામાં આવે કે 'ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન અવચ્છેદક શરીર હોતે છતે વેદપ્રામાણ્યમંતૃત્વ હોય તો શિષ્ટ છે', **તો તેમ સ્વીકારવામાં** દોષ બતાવે છે –

च=અને उत्कृष्टज्ञानावच्छेदिका तनुः=ઉत्કૃष्ट જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર इशं= ઇશમાં=ઈશ્વરમાં न व्याप्नोति=વ્યાપ્ત થતું નથી; કેમ કે ઈશ્વર અશરીરી છે.

તેથી 'ઈશ્વર શિષ્ટ નથી' એમ માનવાનો પ્રસંગ આવે. II૨૦II

શ્લોકાર્થ :–

બ્રાહ્મણ પાતકથી કાકભાવને પામ્યો ત્યારે પણ શિષ્ટનું લક્ષણ જશે, અને ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર ઈશ્વરમાં વ્યાપ્ત થતું નથી. !!૨૦!! ટીકા :–

ब्राह्मण इति-यदा ब्राह्मणः पातकात्=काकजन्मनिबन्धनाद् दुरितात्, काकभावं प्राप्तः तदापि हि स्यात्, ब्राह्मणदशायां वेदप्रामाण्याभ्युपगन्तृत्वात् काकदशायां च वेदाप्रामाण्यानभ्युपगन्तृत्वात्, उत्कृष्टज्ञानावच्छेदिका च तनुरीशं भवानीपतिं न व्याप्नोति, तथा च काकेऽतिव्याप्तिवारणार्थमुत्कृष्टज्ञानावच्छेदकशरीरवत्त्वे सतीति विशेषणदाने ईश्वरेऽव्याप्तिरित्यर्थः ।।२०।।

ટીકાર્થ :-

यदा ब्राह्मणः .... ईश्वरेऽव्याप्तिरित्यर्थः ।। જ્યારે બ્રાહ્મણ પાતકથી= કાગડાના જન્મના કારણીભૂત એવા પાપથી, કાકભાવને પ્રાપ્ત થયો=કાગડો બન્યો, ત્યારે પણ થાય=બ્રાહ્મણ શિષ્ટ થાય; કેમ કે બ્રાહ્મણદશામાં વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર છે, અને કાગડાની અવસ્થામાં વેદના અપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર છે.

કાગડાની અવસ્થામાં વર્તતા બ્રાહ્મણના જીવમાં શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ અર્થે પરિષ્કાર કરવામાં આવે કે 'ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર હોતે છતે વેદપ્રામાણ્યમંતૃત્વ હોય અને વેદઅપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર હોય તો શિષ્ટ છે', આ લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિદોષ બતાવે છે –

સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૦-૨૧

અને ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર ઈશમાં=ભવાનીપતિમાં=ઈશ્વરમાં, વ્યાપ્ત થતું નથી, અને તે રીતે=ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર ઈશ્વરમાં વ્યાપ્ત થતું નથી તે રીતે, કાકમાં=કાગડાના ભવમાં રહેલા બ્રાહ્મણમાં, અતિવ્યાપ્તિ નિવારણ માટે 'ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરવાનપણું હોતે છતે' એ પ્રકારે વિશેષણ આપવા છતાં=શિષ્ટના લક્ષણમાં વિશેષણ આપવા છતાં, ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્તિ છે, એ પ્રકારનો અર્થ છે. ાારગા

# ભાવાર્થ :–

પૂર્વના શ્લોકમાં પદ્મનાભે શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતા દોષોનો પરિહાર કરીને લક્ષણ કર્યું કે 'સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમંતૃત્વ હોતે છતે સ્વારસિક વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર ન કરે ત્યાં સુધી બ્રાહ્મણ શિષ્ટ છે.' આ લક્ષણ પ્રમાણે કોઈ બ્રાહ્મણ કાગડાના જન્મના કારણીભૂત પાપને કારણે કાગડાના ભવને પામે ત્યારે પણ શિષ્ટનું લક્ષણ તેમાં જશે; કેમ કે બ્રાહ્મણના ભવમાં તેણે વેદપ્રામાણ્યનો સ્વારસિક સ્વીકાર કરેલ, અને કાગડાના ભવમાં વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કરેલ નથી, તેથી તે કાગડાને શિષ્ટ માનવાનો પ્રસંગ આવશે. તેથી શિષ્ટનું લક્ષણ કાગડાના ભવને પામેલ બ્રાહ્મણમાં અતિવ્યાપ્ત થશે.

આ અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે લક્ષણમાં પરિષ્કાર કરવામાં આવે કે ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર હોતે છતે, સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ હોતે છતે 'વેદઅપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર' શિષ્ટનું લક્ષણ છે.'

આ પ્રકારનું શિષ્ટનું લક્ષણ કરવાથી ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્તિ દોષ આવે છે; કેમ કે ઈશ્વર શરીરરહિત પણ છે અને શિષ્ટ પણ છે. તેથી ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર ઈશ્વરમાં નહીં હોવાને કારણે શિષ્ટનું લક્ષણ ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્ત થાય છે. **II૨૦II** 

## અવતરણિકા ઃ–

પૂર્વે શ્લોક-૧૭-૧૮માં પદ્મનાભ નામના વિદ્વાને શિષ્ટના લક્ષણનો પરિષ્કાર કર્યો ત્યાં કાગડાના ભવમાં રહેલા બ્રાહ્મણમાં અતિવ્યાપ્તિ દોષ આવ્યો. તેના માટે પદ્મનાભ નામના વિદ્વાને શ્લોક-૨૦માં શિષ્ટના લક્ષણમાં ફરી પરિષ્કાર સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૨૧

કર્યો કે જો ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરને શિષ્ટના લક્ષણનું વિશેષણ કરવામાં આવે તો કાગડાના ભવમાં રહેલા બ્રાહ્મણમાં અતિવ્યાપ્તિ દોષ આવે નહીં; પરંતુ તે લક્ષણ ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્ત છે. એમ ગ્રંથકારશ્રીએ શ્લોક-૨૦માં જ બતાવ્યું. તેના નિવારણ માટે શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કરવાથી પૂર્વપક્ષી એવા ગ્રંથકારશ્રી ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્તિ દોષ જાય, એમ બ્રાહ્મણો તરફથી બતાવીને અન્ય દોષની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે બતાવે છે –

શ્લોક :-

अन्याङ्गरहितत्वं च तस्य काकभवोत्तरम् । देहान्तराग्रहदशामाश्रित्यातिप्रसक्तिमत् ।।२१।।

અન્વચાર્થ :–

च=અને देहान्तराग्रहदशामाश्रित्य=દેહાવ્તર અગ્રહદશાને આશ્રયીને= શરીરાંતરની અગ્રહણ અવસ્થાને આશ્રયીને तस्य=તેનું=બ્રાહ્મણના ભવ પછી થયેલા કાગડાના ભવવાળા એવા તેનું काकभवोत्तरम्=કાગડાના ભવના ઉત્તરવાળું अन्याङ्गरहितत्वं=અન્ય અંગરહિતપણું=ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરથી અન્ય એવા શરીરનું રહિતપણું अતિप्रसक्तिमत्=અતિપ્રસક્તિવાળું છે=અતિવ્યાપ્તિદોષવાળું છે. ॥૨૧॥

## શ્લોકાર્થ :–

શરીરાંતરની અગ્રહણ અવસ્થાને આશ્રચીને તેનું=બ્રાહ્મણના ભવ પછી થયેલા કાગડાના ભવવાળા એવા તેનું, કાગડાના ભવના ઉત્તરવાળું અન્ય અંગરહિતપણું=ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરથી અન્ય એવા શરીરનું રહિતપણું, અતિપ્રસક્તિવાળું છે=અતિવ્યાપ્તિદોષવાળું છે. ાા૨૧૫ ઢીકા :-

अन्येति-अन्याङ्गरहितत्वं च=अपकृष्टज्ञानावच्छेदकशरीरराहित्यं च, तस्य= ब्राह्मणभवानन्तरप्राप्तकाकभवस्य, काकभवोत्तरं देहान्तराग्रहदशां=शरीरान्तरा-नुपादानावस्थां आश्रित्य अतिप्रसक्तिमद्=अतिव्याप्तं, तदानीमपकृष्टज्ञानावच्छे-दकशरीरराहित्यात् ।।२१।।

# ટીકાર્થ :–

90

अन्याङ्गरहितत्वं ..... राहित्यात् ।। અને દેહાંતર અગ્રહદશાને આશ્રયીને= શરીરાવ્તરની અનુપાદાન અવસ્થાને આશ્રયીને, તેનું=બ્રાહ્મણ ભવની પછી પ્રાપ્ત થયેલા કાગડાના ભવવાળા તેનું, કાગડાના ભવના ઉત્તરવાળું અન્ય અંગરહિતપણું=અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર રહિતપણું, અતિપ્રસક્તિવાળું છે=અતિવ્યાપ્ત છે; કેમ કે ત્યારે=કાગડાના ભવમાંથી ચ્યવીને ઉત્તરના ભવના શરીની પ્રાપ્તિ કરી નથી ત્યારે અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરરહિતપણું છે. ાર૧ા

## ભાવાર્થ :–

શ્લોક-૨૦માં શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કર્યો કે 'ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક, શરીર હોતે છતે, વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર હોતે છતે, વેદઅપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર' શિષ્ટનું લક્ષણ છે. આ લક્ષણ શિષ્ટ એવા ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્ત થતું હતું, તેના નિવારણ માટે 'ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર'ને વિશેષણરૂપે રાખવાને બદલે 'અન્યઅંગરહિતપણું'=અપકૃષ્ટજ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરરહિતપણું, વિશેષણ મૂકવામાં આવે તો, ઈશ્વરમાં આવતા અવ્યાપ્તિદોષનો પરિહાર થાય; પરંતુ કોઈ બ્રાહ્મણ મરીને કાગડો થયો હોય અને કાગડાના ભવથી ચ્યવીને બીજા ભવમાં જતો હોય અને બીજા ભવનું નવું શરીર જ્યાં સુધી ગ્રહણ ન કર્યું હોય, ત્યારે અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરરહિત છે, તેથી અન્યઅંગરહિતપણું તેમાં સંગત થાય છે. તેથી તે બ્રાહ્મણ મરીને કાગડો થયો હોય અને બીજા ભવમાં જતો હોય અને તે બીજા ભવનું શરીર પ્રાપ્ત ન કર્યું હોય, ત્યારે તે બ્રાહ્મણના જીવમાં શિષ્ટનું લક્ષણ જશે. તેથી તે શિષ્ટ નહીં હોવા છતાં તેને શિષ્ટ માનવાનો અતિપ્રસંગ આવે. **ારવા**!

## અવતરણિકા :-

ઈશ્વરમાં પ્રાપ્ત થતી શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે શ્લોક-૨૧માં 'ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર'ના સ્થાને 'અન્યઅંગરહિતપણું' વિશેષણ મૂકી શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કર્યો. પરંતુ તે લક્ષણ પણ બ્રાહ્મણ કાગડાના ભવને પામ્યા પછી ફરી બીજા ભવમાં જતો હોય અને નવા દેહની પ્રાપ્તિ ન કરી હોય તેવી અવસ્થામાં તે બ્રાહ્મણના જીવમાં અતિવ્યાપ્ત થાય છે, તેમ શ્લોક-૨૧માં બતાવ્યું. હવે તે દોષના નિવારણ માટે પદ્મનાભ શિષ્ટના લક્ષણનો પરિષ્કાર કરીને નિકૃષ્ટ લક્ષણ=અંતિમ પરિષ્કાર કરાયેલું લક્ષણ, બતાવે છે –

શ્લોક :-

अवच्छेदकदेहानामपकृष्टधियामथ । सम्बन्धविरहो यावान् प्रामाण्योपगमे सति ।।२२।। अप्रामाण्यानुपगमस्तावत्कालीन एव हि । शिष्टत्वं काकदेहस्य प्रागभावस्तदा च न ।।२३।।

અન્વયાર્થ :–

अथ प्रामाण्योपगमे सति=પ્રામાણ્ય સ્વીકારાયે છતે=વેદના પ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કરાયે છતે (વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારકાળમાં) यावान् अपकृष्टधियाम् अवच्छेदकदेहानाम् सम्बन्धविरहः=જેટલા અપકૃષ્ટ બુદ્ધિવાળા અવચ્છેદકદેહોના સંબંધનો વિરહ છે=વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણ ઉત્તરમાં જેટલા પશુ ભવોમાં જવાનો હોય એટલા પશુના દેહોના સંબંધનો અભાવ છે. तावत्कालीन एव हि=તેટલા કાળવાળા જ=સકલ તેના સમાનકાલીન જ=જેટલા પશુના ભવમાં જવાનું હોય તેટલા પશુના ભવના સંબંધના વિરહના સમાનકાલીન જ, अप्रामाण्यानुपगमः=અપ્રામાણ્યનો અનુપગમ= વેદઅપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો વિરહ, शिष्टत्वं=શિષ્ટપણું છે.

આ શિષ્ટનું લક્ષણ કાકભવ ઉત્તર શરીર અગ્રહદશામાં જતું નથી. તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે કહે છે –

च=અને तदा=त्यारे=डागભव ઉત્તર શરીર અગ્રહદશામાં, काकदेहस्य= डागડाना દेહનો प्रागभावः न=प्रागભाव नथी. ॥२२-२३॥

શ્લોકાર્થ :-

વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કરાચે છતે જેટલા અપકૃષ્ટબુદ્ધિવાળા અવચ્છેદક દેહોના સંબંધનો વિરહ છે, તેટલા કાળવાળા જ વેદ-

સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૨-૨૩

અપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો વિરહ શિષ્ટપણું છે, અને ત્યારે=કાકભવ ઉત્તર શરીર અગ્રહદશામાં, કાગડાના દેહનો પ્રાગભાવ નથી. ॥૨૨-૨૩॥ ઢીકા :-

अवच्छेदकेति-अथ प्रामाण्योपगमे सति, वेदप्रामाण्याभ्युपगमकाले यावान् अपकृष्टधियां अवच्छेदकदेहानां=अपकृष्टज्ञानावच्छेदकशरीराणां, सम्बन्धविरहः= सम्बन्धाभाव: ।।२२।।

अप्रामाण्येति-तावत्कालीन एव हि=सकलतत्समानकालीन एव, अप्रामाण्यानु-पगमो=वेदाप्रामाण्याभ्युपगमविरहः शिष्टत्वं, काकदेहस्य प्रागभावो वेदप्रामाण्या-भ्युपगमसमानकालीनः तदा च काकस्य मरणानन्तरं शरीरान्तराग्रहदशायां नास्तीति नातिव्याप्तिः । इत्थं च यावन्तं कालं वेदत्वेन वेदाप्रामाण्याभ्युपगमस्य विरहो वेदप्रामाण्याभ्युपगमसमानकालीनयावदप्रकृष्टज्ञानावच्छेदकशरीरसम्बन्धा-भावसमानकालीनस्तावन्तं कालं स शिष्टः । ब्राह्मणोऽपि बौद्धो जातो वेदाप्रामाण्यं यावन्नाभ्युपगतवान् तावच्छिष्ट एव । बौद्धोऽपि ब्राह्मणो जातो वेदप्रामाण्यं यावन्नांगीकृतवांस्तावदशिष्ट एवति फलितमाह पद्मनाभः ।

ટીકાર્થ :–

अथ प्रामाण्योपगमे ..... सम्बन्धाभावः ।। અને तावत्कालीन ..... पद्मनाभः । પ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કરાયે છતે=વેદના પ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કરાયે છતે, વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારના કાળમાં=બ્રાહ્મણ બ્રાહ્મણના ભવમાં વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારે તે કાળમાં, જેટલા અપકૃષ્ટબુદ્ધિવાળા અવચ્છેદક દેહોના=અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરોના, સંબંધનો વિરહ છે=સંબંધનો અભાવ છે=જેટલા અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરોના સંબંધનો પ્રાગભાવ છે, તેટલા કાલીન જ=સકલ તેના સમાનકાલીન જ=જેટલા પશુના શરીરની પ્રાપ્તિ થવાની છે તેના પ્રાગભાવના સમાનકાલીન જ, અપ્રામાણ્યનો અનુપગમ=વેદના અપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો વિરહ, શિષ્ટપણું છે.

શિષ્ટનું આ લક્ષણ બ્રાહ્મણના કાકભાવ ઉત્તર શરીરની અગ્રહદશામાં કેમ અતિવ્યાપ્ત થતું નથી ? તે સ્પષ્ટ કરે છે -- કાકદેહનો પ્રાગભાવ વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમ સમાનકાલીન છે અને ત્યારે=કાગડાના મરણ પછીના અન્ય શરીરની અગ્રહદશામાં, નથી=કાગડાના દેહનો પ્રાગભાવ નથી. એથી અતિવ્યાપ્તિ નથી=શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ નથી.

શ્લોક-૨૨-૨૩ દ્વારા કરાયેલા શિષ્ટના સ્વરૂપનો આકાર કેવો પ્રાપ્ત થાય છે ? તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે કહે છે –

અને આ રીતે=પૂર્વમાં શિષ્ટનું લક્ષણ કર્યું એ રીતે, જેટલા કાળ સુધી વેદત્વેન વેદના અપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો વિરહ, વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકાર સમકાલીન જેટલા અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર સંબંધના અભાવનો સમકાલીન છે, તેટલા કાળ સુધી તે શિષ્ટ છે.

આ પ્રકારનું શિષ્ટનું લક્ષણ કરવાથી શું ફલિત થાય છે, તે સ્પષ્ટ કરે છે -બ્રાહ્મણ પણ બૌદ્ધ થયો=બ્રાહ્મણ મરીને બીજા ભવમાં બૌદ્ધ થયો. જ્યાં સુધી તે બૌદ્ધ વેદને અપ્રમાણ સ્વીકાર કરનારો ન થયો=બૌદ્ધરૂપે થયેલો બ્રાહ્મણ વેદને જ્યાં સુધી અપ્રમાણ સ્વીકારનાર ન થયો, ત્યાં સુધી શિષ્ટ જ છે=ત્યાં સુધી તે બૌદ્ધ શિષ્ટ જછે. બૌદ્ધ પણ બ્રાહ્મણ થયો. જ્યાં સુધી વેદપ્રામાણ્યને અંગીકાર કરનારો ન થયો=બ્રાહ્મણ થયેલો બૌદ્ધ જ્યાં સુધી વેદને પ્રમાણ તરીકે સ્વીકારનાર ન થયો, ત્યાં સુધી અશિષ્ટ જછે=ત્યાં સુધી તે બ્રાહ્મણ અશિષ્ટ જ છે, એ પ્રકારના ફલિતને પદ્મનાભ કહે છે= 'વેદપ્રામાણ્યમંતૃત્વ' રૂપ શિષ્ટના લક્ષણનું શ્લોક-૧૭ થી ૨૩ સુધી વર્ણન કર્યું. તેનાથી આ પ્રકારના ફલિતને પદ્મનાભ કહે છે.

# ભાવાર્થ :–

પૂર્વશ્લોકમાં શિષ્ટના લક્ષણમાં આવેલ અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે પદ્મનાભ નામના વિદ્વાને શ્લોક-૨૨-૨૩ દ્વારા શિષ્ટનું અંતિમ લક્ષણ કરે છે, જેથી અતિવ્યાપ્તિદોષનો પરિહાર થાય છે. તે લક્ષણ આ પ્રમાણે છે –

કોઈ બ્રાહ્મણ બ્રાહ્મણના ભવમાં વેદોને પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે અને કોઈક કાગડા આદિ પશુભવના કારણીભૂત પાપના કારણે તે બ્રાહ્મણ મરીને કાગડા

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૨-૨૩

આદિ પશુભવમાં જવાનો હોય, અને તે બ્રાહ્મણ જેટલા પણ પશુના ભવમાં જવાનો હોય તે સર્વ પશુના ભવના શરીરના સંબંધનો વિરહ બ્રાહ્મણના ભવમાં છે. તેથી બ્રાહ્મણના ભવમાંથી તે બ્રાહ્મણ જે જે પશુ, કાગડા આદિ પશુભવમાં જવાનો છે, તે સર્વ પશુદેહનો પ્રાગભાવ બ્રાહ્મણના વર્તમાન ભવમાં છે; અને તેટલા કાળ સુધી જ=જે પશુભવમાં જવાનો છે તે પશુભવના પ્રાગભાવના સમાનકાલીન જ, વેદઅપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો વિરહ હોય તે શિષ્ટપણું છે. તેથી કોઈ બ્રાહ્મણ કાગડાના ભવમાં જાય અને ઉત્તરમાં બીજા ભવના શરીરનો અગ્રહ હોય ત્યારે, વેદઅપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો વિરહ હોવા છતાં બ્રાહ્મણના ભવમાં સ્વીકારેલ વેદપ્રામાણ્યસ્વીકારને આશ્રયીને આ શિષ્ટનું લક્ષણ, તે કાગડાના ભવમાં સ્વીકારેલ વેદપ્રામાણ્યસ્વીકારને આશ્રયીને આ શિષ્ટનું લક્ષણ, તે કાગડાના મરણ પછીની અન્ય શરીરની અગ્રહદશામાં જશે નહીં; કેમ કે ત્યારે કાકદેહનો પ્રાગભાવ નથી, પરંતુ બ્રાહ્મણના ભવમાં જ કાકદેહનો પ્રાગભાવ છે અને વેદઅપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો વિરહ પણ છે. માટે તે બ્રાહ્મણ બ્રાહ્મણના ભવમાં શિષ્ટ થશે, પરંતુ અન્ય પશુભવમાં ગયેલા તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્તિવાળું થશે નહીં.

આ પ્રકારનું શિષ્ટનું લક્ષણ કરવાથી એ ફલિત થયું કે કોઈ બ્રાહ્મણ મરીને બીજા ભવમાં બૌદ્ધ થયો, અને જ્યાં સુધી બૌદ્ધધર્મની વાસનાથી 'વેદઅપ્રમાણ છે' એ પ્રમાણે તે બૌદ્ધ સ્વીકારે નહીં, ત્યાં સુધી તે બ્રાહ્મણનો જીવ બૌદ્ધરૂપે રહેલો છે, આમ છતાં શિષ્ટ છે; કેમ કે ઉપરોક્ત શિષ્ટનું લક્ષણ તેમાં ઘટે છે; અને કોઈક બૌદ્ધ મરીને બ્રાહ્મણ થયો, આમ છતાં જ્યાં સુધી 'વેદશાસ્ત્રો પ્રમાણ છે' એ પ્રમાણે તેના દ્વારા સ્વીકાર ન થયો, ત્યાં સુધી તે અશિષ્ટ જ છે.

પૂર્વમાં કરાયેલા શિષ્ટના લક્ષણથી આ પ્રકારનું ફલિત થાય છે, એમ પદ્મનાભ નામના વિદ્વાન કહે છે.

#### ઉત્થાન :-

પદ્મનાભ નામના વિદ્વાને શ્લોક-૧૭ થી ૨૩ સુધી શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કરીને અતિવ્યાપ્તિ, અવ્યાપ્તિ આદિ દોષોનું નિરાકરણ કર્યું. તેમના વડે કરાયેલા નિકૃષ્ટ લક્ષણમાં શું અધૂરાશ છે, તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે --

## ટીકા :–

अत्र च वेदप्रामाण्याभ्युपगमसमानकालीनत्ववत्तत्सामानाधिकरण्यमपि वाच्यं, अन्यथोत्तरकालं तत्कालीनं यत्किंचिद्व्यधिकरणापकृष्टज्ञानावच्छेदकशरीर-सम्बन्धप्रागभावनाशेनाव्याप्त्यापत्तेः ।।२३।।

## ટીકાર્થ :-

अत्र च ..... व्याप्त्यापत्तेः 11 અને અહીં=પધ્રનાભ વડે કરાયેલા નિકૃષ્ટ લક્ષણમાં, વેદપ્રામાણ્યસ્વીકાર સમાનકાલીનત્વની જેમ=અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના સંબંધના અભાવના વિશેષણ તરીકે વેદપ્રામાણ્ય-સ્વીકાર સમાનકાલીનત્વ જેમ મૂક્યું, તેમ તત્સામાનાધિકરણ્ય પણ કહેવું જોઈએ= વેદપ્રામાણ્યસ્વીકારનું સામાનાધિકરણ્ય પણ અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરસંબંધના અભાવના વિશેષણરૂપે કહેવું જોઈએ; અન્યથા=વેદપ્રામાણ્ય-સ્વીકારના સામાનાધિકરણ્યને અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના સંબંધના અભાવના વિશેષણરૂપે ન સ્વીકારવામાં આવે તો, ઉત્તરકાળમાં, તત્કાલીન= બ્રાહ્યણ દ્વારા વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમકાલીન, જે કોઈ વ્યધિકરણમાં રહેલ= વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનાર બ્રાહ્યણથી જે કોઈ અન્ય પુરુષરૂપ વ્યધિકરણમાં રહેલ, અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના સંબંધના પ્રાગભાવના નાશથી અવ્યાપ્તિની આપત્તિ છે=વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનાર શિષ્ટ એવા બ્રાહ્યણમાં ઉપરોક્ત શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિની આપત્તિ છે. ારર-૨૩ા

## ભાવાર્થ :–

શ્લોક-૨૨-૨૩માં પદ્મનાભે કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ બતાવ્યું અને તે લક્ષણમાં પદ્મનાભે અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરસંબંધના અભાવનું વિશેષણ જેમ 'વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમ સમાનકાલીનત્વ' મૂક્યું, તેમ અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરસંબંધના અભાવના વિશેષણરૂપે તત્સામાનાધિકરણ્ય પણ મૂકવું જોઈએ= વેદપ્રામાણ્યસ્વીકારનું સામાન્યાધિકરણ્ય પણ મૂકવું જોઈએ, અને 'વેદપ્રામાણ્ય સામાન્યાધિકરણ્ય 'નો વિશેષણરૂપે નિવેશ ન કરવામાં આવે તો શિષ્ટના લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિદોષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

## સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૨-૨૩-૨૪

આશય એ છે કે પદ્મનાભે કરેલા લક્ષણ પ્રમાણે કોઈ બ્રાહ્મણ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે ત્યારપછી જ્યાં સુધી અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના સંબંધના વિરહ સમાનકાલીન વેદઅપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમનો વિરહ હોય ત્યાં સુધી, તે બ્રાહ્મણ શિષ્ટ કહેવાય, એમ સ્થાપન થયું. પરંતુ આ લક્ષણમાં જો 'સામાનાધિકરણ્ય'નો નિવેશ ન કરવામાં આવે તો કોઈ બ્રાહ્મણ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારતો હોય, અને તેનામાં અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના સંબંધના અભાવ સમાનકાલીન વેદઅપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમનો વિરહ હોય, તોપણ તે બ્રાહ્મણથી અન્ય કોઈ પુરુષને ગ્રહણ કરીને વિચાર કરવામાં આવે કે 'આ પુરુષ પૂર્વમાં કાગડો થયેલો, અને તે કાગડાના શરીરના સંબંધના પ્રાગભાવનો નાશ અત્યારે તે પુરુષમાં વિદ્યમાન છે, તે કાગડાના શરીરના સંબંધના પ્રાગભાવનો નાશ અત્યારે તે પુરુષમાં વિદ્યમાન છે, તે કાગડાના શરીરના સંબંધના પ્રાગભાવનો નાશ શરીરના સંબંધના પ્રાગભાવનો નાશ પ્રસ્તુત બ્રાહ્મણમાં વિદ્યમાન છે, તેથી પ્રસ્તુત બ્રાહ્મણમાં અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના સંબંધનો પ્રાગભાવ નથી, પરંતુ પ્રાગભાવનો નાશ છે, માટે પ્રસ્તુત બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ જશે નહીં.

આ પ્રકારે વ્યધિકરણ ધર્માવચ્છિન્ન પ્રાગભાવના નાશને ગ્રહણ કરીને પદ્મનાભને અવ્યાપ્તિદોષ આપી શકાય. તેના નિવારણ માટે પદ્મનાભે કહેવું જોઈએ કે 'અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના સંબંધના પ્રાગભાવનો નાશ સામાનાધિકરણ્ય સંબંધથી ગ્રહણ કરવાનો છે, પરંતુ વ્યધિકરણ સંબંધથી ગ્રહણ કરવાનો નથી.' આ પ્રકારનું શિષ્ટનું લક્ષણ પદ્મનાભ કરે તો શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિ દોષ આવે નહીં. **II૨૨-૨૩II** 

#### અવતરણિકા ઃ–

શ્લોક-૧૭ થી ૨૩ સુધી પદ્મનાભ નામના વિદ્વાને શિષ્ટના લક્ષણનો પરિષ્કાર કર્યો. હવે તે લક્ષણ પણ દોષવાળું છે, તે બતાવવા અર્થે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### શ્લોક :-

# नैवं तदुत्तरे विप्रेऽव्याप्तेः प्राक्प्रतिपत्तितः । प्रामाण्योपगमात्तन्न प्राक् तत्रेति न सेति चेत् ।।२४।।

અન્વચાર્થ :-

नैवं=આ પ્રમાણે નથી=પૂર્વમાં પદ્મનાભે શિષ્ટનું લક્ષણ કર્યું એ પ્રમાણે તે લક્ષણ બરાબર નથી; કેમ કે तदुत्तरे विप्रे=તેના ઉત્તરમાં થયેલ બ્રાહ્મણમાં= કાગડાના ભવના ઉત્તરમાં થયેલા બ્રાહ્મણના ભવમાં प्राक् प्रतिपत्तितः=પ્રાક્ સ્વીકારને આશ્રયીને=કાગડાના પૂર્વના બ્રાહ્મણના ભવમાં વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારને આશ્રયીને अव्याप्तेः=અવ્યાપ્તિ છે=શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ છે.

અહીં પદ્મનાભ કહે છે –

प्रामाण्योपगमात् प्राक्=પ્રામાણ્યવા ઉપગમથી પૂર્વે=વેદપ્રામાણ્યવા સ્વીકારથી પૂર્વે तत्र=ત્યાં=કાકભવવા ઉત્તરમાં થયેલા બ્રાહ્મણમાં, तत्र=તે વથી=શિષ્ટપણું વથી, इति=એ હેતુથી न सा=અવ્યાપ્તિ વથી=બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટવા લક્ષણવી અવ્યાપ્તિ વથી. इति चेत्=એ પ્રમાણે જો પદ્મવાભ કહે તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે -

एवं यत्किंचिद्वेदप्रामाण्याभ्युपगम एव ग्राह्यः=આ રીતે યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ જ સ્વીકાર્ય થાય. આ પ્રકારનો ભાવ શ્લોકમાં અધ્યાહાર છે અને તેમ સ્વીકારવાથી શું દોષ આવે, તે આગળના શ્લોકમાં જણાવશે. ॥૨૪॥ શ્<del>લોક</del>ાર્થ :–

પૂર્વમાં પદ્મનાભે શિષ્ટનું લક્ષણ કર્યું એ પ્રમાણે નથી; કેમ કે કાગડાના ભવના ઉત્તરમાં થયેલા બ્રાહ્મણના ભવમાં, પ્રાક્ સ્વીકારને આશ્રયીને= કાગડાના પૂર્વના બ્રાહ્મણના ભવમાં વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારને આશ્રયીને, અવ્યાપ્તિ છે.

અહીં પદ્મનાભ કહે છે –

વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારથી પૂર્વે ત્યાં=કાકભવના ઉત્તરમાં થયેલા બ્રાહ્મણમાં, શિષ્ટપણું નથી, એ હેતુથી અવ્યાપ્તિ નથી, એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી કહે તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

આ રીતે યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ જ સ્વીકાર્ય થાય. આ પ્રકારનો ભાવ શ્લોકમાં અધ્યાહાર છે, અને તેમ સ્વીકારવાથી શું દોષ આવે, તે આગળના શ્લોકમાં જણાવશે. **II૨૪II** 

## ટીકા :–

नैवमिति-नैवं यथा विवक्षितं प्राक्, तदुत्तरे विप्रे काकभवोत्तरमवाप्तब्राह्मणभवे, प्राक्**प्रतिपत्तितः=प्राग्भवीयवेदप्रामाण्यग्रहमाश्रित्याव्याप्तेः, तदानीं तदीयवेदा-**प्रामाण्याभ्युपगमविरहस्य प्राक्तनब्राह्मणभवीयवेदप्रामाण्याभ्युपगमसमानकालीन-यावदप्रकृष्टज्ञानावच्छेदकशरीरसम्बन्धविरहासमानकालीनत्वात्, आन्तरालिक-काकभव एव काकशरीरसम्बन्धप्रागभावनाशात्, प्रामाण्योपगमात्=वेदप्रामाण्या-भ्युपगमात् प्राक् तत्र=काकभवोत्तरब्राह्मणे, तद्=शिष्टत्वं न इति हेतोरलक्ष्यत्वादेव न साऽव्याप्तिः, वेदप्रामाण्याभ्युपगमे तु लक्षणसम्पत्त्यैवेति भावः, इति चेत्, नन्वेवं यक्तिंचिद्वेदप्रामाण्याभ्युपगम एव ग्राह्यः ।।२४।।

## ટીકાર્થ :–

नैवं यथा ..... एव ग्राहाः ।। नैवं यथा विवक्षतं प्राक्=જે પ્રમાણે પૂર્વમાં વિવક્ષા કરાઈ એ પ્રમાણે નથી=જે પ્રમાણે પૂર્વમાં પદ્મનાભ વડે શિષ્ટનું લક્ષણ વિવક્ષિત કરાયું એ પ્રમાણે કરવા છતાં શિષ્ટનું લક્ષણ સુસંગત નથી; કેમ કે તદુત્તર એવા બ્રાહ્મણના ભવમાં=કાગડાના ભવના ઉત્તરમાં પ્રાપ્ત થયેલા બ્રાહ્મણના ભવમાં, પૂર્વના સ્વીકારને આશ્રયીને= પૂર્વભવના વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારને આશ્રયીને=કાગડાના પૂર્વના બ્રાહ્મણના ભવના વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારને આશ્રયીને, અવ્યાપ્તિ છે=શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ છે.

શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ કેમ છે ? તેમાં હેતુ બતાવે છે –

तदानीं=ત્યારે=કાગડાના ભવના ઉત્તરમાં પ્રાપ્ત થયેલા બ્રાહ્મણના ભવમાં, તેના વેદઅપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમના વિરહનું કાકભવના પૂર્વના બ્રાહ્મણભવ સંબંધી વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમ સમાનકાલીન યાવદ્દ અપ્રકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરસંબંધના વિરહનું અસમાનકાલીનપણું છે; કેમ કે આંતરાલિક કાકભવમાં જ કાક શરીરના સંબંધના પ્રાગભાવનો નાશ છે.

પદ્મનાભે કરેલા શિષ્ટના લક્ષણમાં ગ્રંથકારશ્રીએ અવ્યાપ્તિદોષ બતાવ્યો. તેના નિવારણ માટે પદ્મનાભ કહે કે – પ્રામાણ્યઉપગમથી પૂર્વે=વેદપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમથી પૂર્વે, ત્યાં=કાકભવ ઉત્તર એવા બ્રાહ્મણભવમાં, તે નથી=શિષ્ટપણું નથી, એ હેતુથી અલક્ષ્યપણું હોવાથી જ=કાકભવ ઉત્તર એવા બ્રાહ્મણ ભવનું અલક્ષ્યપણું હોવાથી જ, તે નથી=અવ્યાપ્તિ નથી=કાકભવ ઉત્તર પ્રાપ્ત થયેલા બ્રાહ્મણના ભવમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ નથી. વળી વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકાર થયે છતે= કાકભવ ઉત્તરમાં પ્રાપ્ત થયેલા બ્રાહ્મણના ભવમાં વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર થયે છતે, લક્ષણની સંપત્તિ હોવાને કારણે જ=તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની પ્રાપ્તિ હોવાને કારણે જ, અવ્યાપ્તિ નથી, એ પ્રકારનો ભાવ છે.

इતિ चેત્=એ પ્રકારે જો પદ્મનાભ કહે તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

ननु एवं=એ રીતે=૫૧મનાભે શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્તિદોષ દૂર કરવા અર્થે પ્રાગ્ભવીય વેદપ્રામાણ્યગ્રહને આશ્રયીને પ્રાપ્ત થતા શિષ્ટ લક્ષણને છોડીને, કાકભવ ઉત્તર બ્રાહ્મણભવીય વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારને આશ્રયીને કાકભવ ઉત્તર પ્રાપ્ત બ્રાહ્મણભવમાં શિષ્ટના લક્ષણની સંગતિ કરી એ રીતે, યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર જ ગ્રાહ્મ છે=જે ભવનું વેદપ્રામાણ્ય લક્ષણ માટે આવશ્યક હોય તે ભવનું વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારીને લક્ષણની સંગતિ કરવી, એ પ્રમાણે સ્વીકારની પ્રાપ્તિ છે. અને આમ સ્વીકારવાથી શું દોષ આવશે, તે આગળ ગ્રંથકારશ્રી બતાવશે. ા૨૪ા ભાવાર્થ :-

શ્લોક-૨૨-૨૩માં પદ્મનાભે શિષ્ટનું અંતિમ લક્ષણ કર્યું તે પ્રમાણે પણ શિષ્ટનું લક્ષણ સંગત નથી; કેમ કે કોઈ બ્રાહ્મણ કાકભવના કારણીભૂત પાપથી કાકભવને પામ્યો, અને કાક ઉત્તર ભવમાં ફરીવાર બ્રાહ્મણ થાય તો તે બ્રાહ્મણમાં પૂર્વના બ્રાહ્મણભવમાં સ્વીકારેલ વેદપ્રામાણ્યને આશ્રયીને પદ્મનાભે કરેલું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે; કેમ કે કાકભવ ઉત્તર બ્રાહ્મણભવમાં તે બ્રાહ્મણે વેદના અપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કર્યો નથી, અને આ વેદ અપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર પૂર્વના બ્રાહ્મણભવના વેદપ્રામાણ્યસ્વીકારના સમાનકાલીન યાવત્ અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર સંબંધના વિરહનું સમાનકાલીન નથી, પરંતુ અસમાનકાલીન છે; કેમ કે વચલા કાકભવમાં કાક શરીરસંબંધના પ્રાગભાવનો નાશ છે. તેથી પદ્મનાભે કરેલું લક્ષણ પ્રસ્તુત બ્રાહ્મણમાં જતું નથી. વસ્તુતઃ તે બ્રાહ્મણે પૂર્વભવમાં વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારેલું અને કાકભવમાં અને કાકભવ ઉત્તર પ્રાપ્ત થયેલા બ્રાહ્મણના ભવમાં વેદઅપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કર્યો નથી. તેથી વેદઅપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમનો વિરહ છે. તેથી તે બ્રાહ્મણને શિષ્ટ કહેવો જોઈએ, આમ છતાં પદ્મનાભે કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ તે બ્રાહ્મણમાં જતું નથી.

આ અવ્યાપ્તિદોષના નિવારણ માટે પદ્મનાભ કહે કે 'કાકભવ ઉત્તર ભવમાં થયેલ બ્રાહ્મણ જ્યાં સુધી વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કરે નહીં ત્યાં સુધી તે શિખ્ટ નથી. માટે તેમાં શિખ્ટનું લક્ષણ ન જાય તેમાં કોઈ દોષ નથી, અને તે બ્રાહ્મણ જ્યારે પક્વ ઉંમરવાળો થઈને 'વેદ પ્રમાણ છે' એવો સ્વીકાર કરે, ત્યારે તે શિખ્ટ છે, અને તે વખતે તેમાં શિષ્ટનું લક્ષણ સંગત થાય છે.

આ પ્રકારના પદ્મનાભના સમાધાનમાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે આ રીતે શિષ્ટના લક્ષણની સંગતિ કરવા અર્થે જે કોઈ ભવના વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર આવશ્યક જણાય તેનું ગ્રહણ કરવું, અને જે કોઈ ભવના વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર આવશ્યક ન જણાય તેને છોડી દેવો, એવો અર્થ પ્રાપ્ત થાય છે. તે આ રીતે -

પૂર્વે શ્લોક-૨૨-૨૩માં પદ્મનાભે કહેલ કે કોઈ બ્રાહ્મણ પણ મરીને બૌદ્ધ થાય અને જ્યાં સુધી 'વેદ અપ્રમાણ છે' એમ ન સ્વીકારે ત્યાં સુધી તે બૌદ્ધરૂપે થયેલ બ્રાહ્મણ શિષ્ટ છે. તેથી આ સ્થાનમાં પૂર્વભવના બ્રાહ્મણના વેદપ્રામાણ્યને સ્વીકારીને લક્ષણની સંગતિ કરી; અને પ્રસ્તુત સ્થાનમાં પૂર્વભવના બ્રાહ્મણના વેદપ્રામાણ્યને સ્વીકારીને અવ્યાપ્તિદોષ આવતો હતો, તેના નિવારણ માટે પદ્મનાભે કહ્યું કે પૂર્વભવના વેદપ્રામાણ્યને સ્વીકારીને કાક ઉત્તર ભવમાં થયેલ બ્રાહ્મણ શિષ્ટ નથી, પરંતુ વર્તમાન બ્રાહ્મણ ભવમાં વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારે ત્યારે તે શિષ્ટ થાય.

આ રીતે એ ફલિત થયું કે શિષ્ટના લક્ષણની સંગતિ કરવા માટે જે ભવનું વેદપ્રામાણ્ય પોતાને લક્ષણમાં અનુકૂળ જણાય તેનું ગ્રહણ કરવું, અને જે ભવનું વેદપ્રામાણ્ય પોતાને પ્રતિકૂળ જણાય તેનું અગ્રહણ કરવું, તેવો અર્થ પ્રાપ્ત થાય; અને તેવો અર્થ સ્વીકારીએ તો શું દોષ આવે છે ? તે ગ્રંથકારશ્રી આગળના શ્લોકમાં બતાવે છે. **ારજા**  સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૫

અવતરણિકા ઃ–

तथा च -

અવતરણિકાર્થ :-

અવે તે રીતે –

#### ભાવાર્થ :–

અને તે રીતે=જે સ્થાનમાં પોતાને જે ભવનું વેદપ્રામાણ્યસ્વીકાર ઇષ્ટ હોય તેનું ગ્રહણ કરવું, તેવો નિયમ બાંધવામાં આવે તે રીતે, શું દોષ આવે છે ? તે પ્રસ્તૂત શ્લોકમાં ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે –

શ્લોક :-

# यक्तिञ्चित्तद्ग्रहे पश्चात् प्राक् च काकस्य जन्मनः ।

विप्रजन्मान्तराले स्यात्सा ध्वंसप्रागभावतः ।।२५।।

અન્વચાર્થ :--

यत्किञ्चित्तद्ग्रहे=थत्કिंચિત્ તેના ગ્રહણમાં=યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્ય-સ્વીકારનો લક્ષણ મધ્યે નિવેશ કરવામાં काकस्य जन्मनः पश्चात् प्राक् च विप्रजन्मान्तराले=કાકજબ્મના પશ્ચાત્ એવા વિપ્રજબ્મના અંતરાલમાં અને પૂર્વ એવા વિપ્ર જન્મના અંતરાલમાં सा=તે=અતિવ્યાપ્તિ ध्वंसप्रागभावतः= ધ્વંસથી અને પ્રાગભાવથી स्यात्=થાય. ॥૨૫॥

## શ્લોકાર્થ :–

ચર્ત્કિંચિત્ તેના ગ્રહણમાં=ચર્ત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનો લક્ષણ મધ્યે નિવેશ કરવામાં, કાકજન્મના પશ્ચાત્ એવા વિપ્રજન્મના અંતરાલમાં અને પૂર્વ એવા વિપ્રજન્મના અંતરાલમાં તે=અતિવ્યાપ્તિ, ધ્વંસથી અને પ્રાગભાવથી થાય. ॥૨૫॥

#### ટીકા :–

यत्किञ्चिदिति-यत्किञ्चित्तद्ग्रहे=यत्किञ्चिद्वेदप्रामाण्याभ्युपगमस्य लक्षण-मध्यनिवेशे, काकस्य जन्मनः पश्चात् प्राक् च विप्रजन्मनोरन्तराले=अप्राप्ति- विश्लेषाभ्यां मध्यभावे, ध्वंसप्रागभावतः काकशरीरसम्बन्धध्वंसप्रागभावावाश्रित्य, सा=प्रसिद्धाऽतिव्याप्तिः स्यात् ।

अयं भावः-यो ब्राह्मणः काको जातस्तदनन्तरं च ब्राह्मणो भविष्यति तस्य मरणानन्तरं ब्राह्मणशरीराग्रहदशायामुत्तरब्राह्मणभवकालीनवेदप्रामाण्याभ्युपगम-समानकालीनकाकशरीरध्वंसेनैव लक्षणसाम्राज्यादतिव्याप्तिः, प्राक्तनकाकशरीर-सम्बन्धप्रागभावस्तु न तत्समानकालीन एवेति, तस्यैव च ब्राह्मणभवत्यागानन्तरं काकशरीराग्रहदशायां प्राक्तनब्राह्मणभवकालीनवेदप्रामाण्याभ्युपगमसमानका-लीनकाकशरीरसम्बन्धप्रागभावेनातिव्याप्तिरिति ।

किञ्च यो ब्राह्मणः प्राग् बौद्धो वृत्तस्तस्य स्वापादिदशायां वेदाप्रामाण्याभ्यु-पगमविरहस्याग्रिमब्राह्मणभवीयनिरुक्तयावच्छरीरसम्बन्धाभाव-समानकालीन-त्वात्तत्रातिव्याप्तिरिति बोध्यम् ।।२५।।

## ટીકાર્થ:-

यत्किञ्चित्तद्ग्रहे ..... बोध्यम् । । यत्કिंચિત્ તેનું ગ્રહણ કરાયે છતે=યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્યસ્વીકારનો લક્ષણ મધ્યે નિવેશ કરાયે છતે= પદ્મનાભે શ્લોક-૨૨-૨૩માં જે નિકૃષ્ટ લક્ષણ કર્યું, તે લક્ષણ પ્રમાણે શ્લોક-૨૪માં બતાવેલ બ્રાહ્મણમાં આવતી અવ્યાપ્તિ નિવારણ અર્થે જે કોઈ ભવનું વેદપ્રામાણ્ય પોતાને લક્ષણ માટે આવશ્યક જણાય તે વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારીને લક્ષણ કરવું એ પ્રકારે નિયમ કરાયે છતે, કાકજન્મના પશ્ચાત્ અને પ્રાફ વિપ્રજન્મના અંતરાલમાં=કાકજન્મના પશ્ચાત્ વિશ્લેષ દ્વારા મધ્યભાવમાં અર્થાત્ વિપ્રજન્મના અંતરાલમાં અને કાકજન્મના પ્રાફ અપ્રાપ્તિ દ્વારા મધ્યભાવમાં અર્થાત્ વિપ્રજન્મના અંતરાલમાં, ધ્વંસ અને પ્રાગભાવને આશ્રયીને= કાકશરીરસંબંધવાળા ધ્વંસ અને પ્રાગભાવને આશ્રયીને, તે=પ્રસિદ્ધિ, અતિવ્યાપ્તિ થાય.

આ પ્રકારનો ભાવ છે=પ્રસ્તુત શ્લોકનો આ પ્રકારનો ભાવ છે -જે બ્રાહ્મણ કાગડો થયો અને ત્યાર પછી બ્રાહ્મણ થશે, તેના મરણ પછી=કાગડાના મરણ પછી, બ્રાહ્મણશરીરની અગ્રહદશામાં ઉત્તર બ્રાહ્મણ ભવકાલીન વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમ સમાનકાલીન કાકશરીરનો ધ્વંસ હોવાને સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૨૫

કારણે જ લક્ષણનું સામ્રાજ્ય હોવાથી=શિષ્ટનું લક્ષણ વિદ્યમાન હોવાથી, અતિવ્યાપ્તિ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કાકશરીરના ધ્વંસથી જ લક્ષણનું સામ્રાજ્ય કેમ છે ? કાકશરીરના પ્રાગભાવથી લક્ષણનું સામ્રાજ્ય કેમ નથી ? તેથી કહે છે –

प्राक्तन વળી પ્રાક્તન કાકશરીરના સંબંધનો પ્રાગભાવ=કાગડાના ઉત્તર ભવમાં પ્રાપ્ત થયેલ બ્રાહ્મણના ભવમાં પ્રાક્તન કાકશરીરના સંબંધનો પ્રાગભાવ, તત્સમાનકાલીન નથી જ=કાકભવ ઉત્તર બ્રાહ્મણભવના વેદપ્રામાણ્યઅભ્યુપગમ સમાનકાલીન નથી જ.

इति શબ્દ પ્રથમ પ્રકારની અતિવ્યાપ્તિ દોષના કથનની સમાપ્તિમાં છે. અને તેના જ=પૂર્વમાં જે બ્રાહ્મણનું વર્ણન કર્યું તેના જ, પ્રાક્તન બ્રાહ્મણભવકાલીન=પ્રથમના બ્રાહ્મણભવકાલીન, વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમ સમાનકાલીન, કાકશરીરના સંબંધના પ્રાગભાવથી બ્રાહ્મણ ભવ ત્યાગ અનંતર=પ્રથમ ભવના બ્રાહ્મણભવ ત્યાગ અનંતર, કાકશરીર અગ્રહદશામાં અતિવ્યાપ્તિ છે.

इતિ શબ્દ બીજા પ્રકારની અતિવ્યાપ્તિ દોષના કથનની સમાપ્તિમાં છે.

किञ्च ... અને વળી જે બ્રાહ્મણ પૂર્વમાં બૌદ્ધ હતો તેને સ્વાપાદિ દશામાં વેદઅપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમ વિરહનું અગ્રિમબ્રાહ્મણભવીય=બૌદ્ધ ઉત્તર બ્રાહ્મણભવીય, નિરુક્ત યાવત્ શરીરસંબંધાભાવ=અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક યાવત્ શરીરસંબંધાભાવ, સમાનકાલીનપણું હોવાથી ત્યાં=સ્વાપાદિ દશાવાળા બૌદ્ધમાં, અતિવ્યાપ્તિ છે, એમ જાણવું. ારપા

#### ભાવાર્થ :–

શ્લોક-૨૨-૨૩માં પદ્મનાભે શિષ્ટનું લક્ષણ કર્યું, તે શિષ્ટના લક્ષણથી શ્લોક-૨૪માં બતાવ્યું તે પ્રમાણે શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ પ્રાપ્ત થઈ. તેના નિવારણ માટે શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કરવામાં આવે કે 'જે કોઈ ભવનો વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમ' આવશ્યક હોય તેને ગ્રહણ કરીને લક્ષણની સંગતિ કરવી. તે રીતે લક્ષણની સંગતિ કરીને શ્લોક-૨૪માં શિષ્ટના

٢3

લક્ષણમાં આવતી અવ્યાપ્તિનું પદ્મનાભ નિરાકરણ કરે તો તે લક્ષણ નીચે પ્રમાણે થાય અને તે લક્ષણમાં ત્રણ સ્થાનમાં અતિવ્યાપ્તિદોષ આવે છે.

'यत्किञ्चित् स्वारसिकवेदप्रामाण्याभ्युगमकाले यावदपकृष्टज्ञानावच्छेदक-शरीरसम्बन्धविरहसमानकालीनस्वारसिकवेदाप्रामाण्यनभ्युपगमः शिष्टत्वं'

તે ત્રણ પ્રકારની અતિવ્યાપ્તિમાંથી બે પ્રકારની અતિવ્યાપ્તિને બતાવનાર કોષ્ટક :–

| (i)               | (ii)   | (iii) | (iv)            | (v)        |
|-------------------|--------|-------|-----------------|------------|
| બ્રાહ્મણભવ        | અંતરાલ | કાકભવ | અંતરાલ          | બ્રાહ્મણભવ |
| (કાકશરીરનો        |        |       | (કાકશરીર ધ્વંસ- |            |
| પ્રાગભાવ-         |        |       | બ્રાહ્મણ શરીર   | · .        |
| કાકશરીર અગ્રહદશા) |        |       | અગ્રહદશા)       |            |

(૧) (v) નંબરના બ્રાહ્મણભવના વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમને આશ્રયીને (iv) માં આવતી અતિવ્યાપ્તિ :-

જેમ કોઈ બ્રાહ્મણ મરીને કાગડો થાય, અને પછી બ્રાહ્મણ થાય ત્યારે તે બ્રાહ્મણે પ્રથમ ભવમાં વેદને પ્રમાણ સ્વીકારેલ, અને તે બ્રાહ્મણના ભવમાં ક્યારેય પણ વેદને અપ્રમાણ સ્વીકારેલ નથી. તેવો બ્રાહ્મણ કાકભવમાં જાય છે ત્યારે પણ વેદના અપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર છે, અને કાક ઉત્તરમાં બ્રાહ્મણના ભવમાં જાય છે ત્યારે પણ વેદના અપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર છે.

આ સ્થાનમાં પ્રથમ (i) બ્રાહ્મણના ભવના વેદપ્રામાણ્યુને સ્વીકારીને વિચારણા કરવાને બદલે કાગડાના ઉત્તરભવમાં થનારા (v) બ્રાહ્મણ ભવમાં તે વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકાર કરશે, તેને આશ્રયીને શિષ્ટના લક્ષણની વિચારણા કરવામાં આવે તો, કાકભવ પશ્ચાત્ બ્રાહ્મણભવના શરીરની અગ્રહદશામાં શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ થશે; કેમ કે તે અવસ્થામાં કાક્શરીરના સંબંધનો ધ્વંસ વર્તે છે. તેથી યાવત્ અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવની ત્યાં પ્રાપ્તિ થાય. માટે શિષ્ટનું લક્ષણ ત્યાં અતિવ્યાપ્ત બન્યું.

(૨) (i) નંબરના બ્રાહ્મણના ભવના વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમને આશ્રયીને (ii) માં આવતી અતિવ્યાપ્તિ :-

#### સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૨૫–૨૬

કોઈ બ્રાહ્મણ સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યને સ્વીકારતા હોય અને તે ભવમાં વેદઅપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ ન કર્યો હોય, તો તે બ્રાહ્મણ શિષ્ટ છે; અને આ બ્રાહ્મણ મરીને કાગડો થવાનો હોય ત્યારે કાકશરીર અગ્રહદશામાં શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થાય છે; કેમ કે બ્રાહ્મણના ભવમાં યાવત્ અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક દેહનો વિરહ હતો અર્થાત્ યાવત્ અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરંનો પ્રાગભાવ હતો, તે પ્રાગભાવ કાકશરીર અગ્રહદશામાં વિદ્યમાન છે. તેથી શિષ્ટનું લક્ષણ કાકશરીર અગ્રહદશામાં પ્રાપ્ત થશે.

(૩) કોઈ બ્રાહ્મણ વર્તમાન ભવમાં વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે અને તે ભવમાં વેદના અપ્રામાણ્યનો અસ્વીકાર પણ છે, અને તે બ્રાહ્મણમાં યાવદ્ અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરનો વિરહ પણ છે. તેથી તે બ્રાહ્મણ શિષ્ટ છે; અને આ બ્રાહ્મણ પૂર્વભવમાં બૌદ્ધ હતો ત્યારે સ્વાપાદિ દશામાં વેદઅપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમનો વિરહ હતો, અને તે બૌદ્ધ બ્રાહ્મણ થવાનો છે, તેને સામે રાખીને શિષ્ટનું લક્ષણ સ્વાપાદિ દશાવાળા બૌદ્ધમાં અતિવ્યાપ્ત થાય છે; કેમ કે યાવદ્ અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના સંબંધનો વિરહ જેમ બ્રાહ્મણના ભવમાં છે, તેમ બ્રાહ્મણના પૂર્વભવરૂપ બૌદ્ધના ભવમાં પણ છે. તેથી તે બૌદ્ધને શિષ્ટ માનવાનો અતિપ્રસંગ આવે. **!!રપા!** 

## અવતરણિકા :–

યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્યને સ્વીકારીને લક્ષણની સંગતિ કરવાથી ત્રણ સ્થાને અતિવ્યાપ્તિ આવે છે, તેમ શ્લોક-૨૫માં બતાવ્યું, અને યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્યને ન સ્વીકારવામાં આવે તો તે અતિવ્યાપ્તિદોષનું નિવારણ થાય. તેથી યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો ત્યાગ કરવામાં આવે; અને શ્લોક-૧૯ સુધી પદ્મનાભે કરેલા શિષ્ટના લક્ષણને સામે રાખીને શિષ્ટનું લક્ષણ સ્વીકારવામાં આવે તો શ્લોક-૨૦માં બતાવેલ તે પ્રમાણે બ્રાહ્મણ મરીને કાક થાય છે ત્યારે, શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ આવતી હતી, તેના નિવારણ માટે શરીરના વિશેષણરૂપે 'ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક' બતાવેલ, જેથી શિષ્ટના લક્ષણની ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્તિ આવેલ. હવે

Jain Education International

સમ્યગ્દષ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૬

શ્લોક-૨૦માં બતાવેલ કાકમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિ અને ઈશ્વરમાં આવતી અવ્યાપ્તિ બંને દૂર થાય તેવું લક્ષણ કરવામાં આવે તો સર્વ દોષોનો પરિહાર થાય છે, એમ પદ્મનાભ તરફથી કહેવામાં આવે તો, પદ્મનાભ તરફથી કેવું લક્ષણ કરી શકાય ? તે બતાવીને, તેમાં પણ કઈ રીતે દોષ આવે છે, તે ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે –

શ્લોક :-

जीववृत्तिविशिष्टाङ्गाभावाभावग्रहोऽप्यसन् । उत्कर्षश्चापकर्षश्चाव्यवस्थो यदपेक्षया ।।२६।।

અન્વચાર્થ :-

जीववृत्तिविशिष्टाङ्गाभावाभावग्रहोऽपि=જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવના અભાવનું ગ્રહણ પણ=જીવવૃત્તિ ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવના અભાવનો નિવેશ પણ असन्=અસત્ છે=કાક અને ઈશ્વરમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિ નિવારણ કરવા સમર્થ નથી, यद्=જે કારણથી अपेक्षया=અપેક્ષા હોવાને કારણે उत्कर्षश्चापकर्षश्च=ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ अव्यवस्थः=અવ્યવસ્થિત છે. ા૨૬॥

શ્લોકાર્થ :–

જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવના અભાવનું ગ્રહણ પણ=જીવવૃત્તિ ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવના અભાવનો નિવેશ પણ અસત્ છે= કાક અને ઈશ્વરમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિનું નિવારણ કરવા સમર્થ નથી, જે કારણથી અપેક્ષા હોવાને કારણે ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ અવ્યવસ્થિત છે. !!૨૬!!

✤ 'जीववृत्तिविशिष्टाङ्गाभावाभावग्रहोऽपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવાભાવનું ગ્રહણ ન કરો તો કાકમાં અતિવ્યાપ્તિ અને ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્તિ આવે છે, પરંતુ જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવાભાવનું ગ્રહણ કરો તોપણ કોઈક સ્થાનમાં અતિવ્યાપ્તિ અને કોઈક સ્થાનમાં અવ્યાપ્તિ આવે છે. માટે જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવાભાવનું ગ્રહણ પણ અસુંદર છે. ટીકા :–

जीवेति-जीववृत्तिविशिष्टः=क्षेत्रज्ञवृत्तित्वविशिष्टो, योऽङ्गाभावः= उत्कृष्टज्ञानावच्छेदकशरीराभावःस्तदभावग्रहोऽपि=तदभावनिवेशोऽपि काकेश्वर-योरतिव्याप्त्यव्याप्तिवारणार्थमसन्=न दुष्टलक्षणसमाधानसमर्थः, यद्यस्मा-दुत्कर्षश्चापकर्षश्च अपेक्षयाऽव्यवस्थितः, कीटिकादिज्ञानापेक्षयोत्कृष्टत्वात् काकादिज्ञानस्य, ब्राह्मणादिज्ञानस्य च देवादिज्ञानापेक्षयाऽपकृष्टत्वात्, इत्थं च तदवस्थे एवातिव्याप्त्यव्याप्ती ।

ટીકાર્થ :-

जीववृत्तिविशिष्टः= ..... एवातिव्याप्त्यव्याप्ती । જીવવૃત્તિવિશિષ્टः= ક્ષેત્રજ્ઞવૃત્તિત્વવિશિષ્ટ, જે અંગનો અભાવ=ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરનો અભાવ, તેના અભાવનું ગ્રહણ પણ=તેના અભાવનો નિવેશ પણ=લક્ષણમાં ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવના અભાવનો નિવેશ પણ, કાક અને ઈશ્વરમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિના વારણ માટે અસત્ છે=અસુંદર છે=દુષ્ટ લક્ષણના સમાધાનમાં સમર્થ નથી=શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્તિ-અવ્યાપ્તિના દોષોથી દુષ્ટ છે, તેનું નિવારણ કરવા માટે સમર્થ વથી, જે કારણથી ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ અપેક્ષાએ હોવાને કારણે અવ્યવસ્થિત છે; કેમ કે કીડી આદિના જ્ઞાનની અપેક્ષાએ કાકાદિના જ્ઞાનનું ઉત્કૃષ્ટપણું છે, અને દેવાદિના જ્ઞાનની અપેક્ષાએ બ્રાહ્મણાદિના જ્ઞાનનું અપકૃષ્ટપણું છે; અને આ રીતે=ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ અપેક્ષાએ હોવાના કારણે અવ્યવસ્થિત છે એ રીતે, તદવસ્થ જ અતિવ્યાપ્તિ-અવ્યાપ્તિ છે=પદ્મનાભે કરેલા લક્ષણમાં જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવાભાવનો નિવેશ કરવા છતાં પણ અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિ દોષ દૂર થયો નથી.

🕈 'कीटिकादि' - અહીં 'आदि' થી કુંથુઆ આદિનું ગ્રહણ કરવું.

- 🔹 'काकादिज्ञानस्य' અહીં 'आदि' થી ચકલી, મેના, પોપટ આદિનું ગ્રહણ કરવું.
- ✤ 'देवादिज्ञानापेक्षया' અહીં 'आदि' થી ઈશ્વરનું ગ્રહણ કરવું.
- ♦ 'ब्राह्मणादिज्ञानस्य' अહीं 'आदि' थी क्षत्रिय वगेरेनुं ग्रहण કरवुं.

# ભાવાર્થ :–

પદ્મનાભે શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતા સર્વ દોષોનો પરિહાર થાય તેવું લક્ષણ શ્લોક-૨૨-૨૩માં કર્યું, તે લક્ષણ પ્રમાણે પણ કોઈ બ્રાહ્મણ મરીને કાક થાય અને ફરી બ્રાહ્મણ થાય ત્યારે, બાલ્યાવસ્થામાં તેણે વેદને પ્રમાણરૂપે સ્વીકારેલ નથી. તે વખતે પણ તે શિષ્ટ હોવા છતાં તેમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે, તેમ ગ્રંથકારશ્રીએ શ્લોક-૨૪માં બતાવ્યું. તેના નિવારણ માટે 'યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્ય' સ્વીકારવામાં આવે તો શ્લોક-૨૫માં બતાવ્યું તેમ ત્રણ સ્થાને શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થતું હતું. તેથી 'યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્ય'ને ગ્રહણ કરીને શિષ્ટનું લક્ષણ કરી શકાય નહીં, પરંતુ તેવું લક્ષણ કરવું જોઈએ કે જેથી કોઈ સ્થાનમાં અવ્યાપ્તિ કે અતિવ્યાપ્તિ ન આવે, અને તેવું લક્ષણ પદ્મનાભ આ રીતે કરી શકે - 'સ્વારસિક્તવેરપ્રામાण્યામ્યુપગમકા શિષ્ટત્વં'

આ લક્ષણમાં જીવવૃત્તિ ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવનો અભાવ નિવેશ કરવાથી શ્લોક-૨૦માં બતાવેલ બ્રાહ્મણ ઉત્તર કાકમાં આવતી શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ અને ઈશ્વરમાં આવતી શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ દૂર થાય છે. તે આ રીતે –

કોઈ બ્રાહ્મણ મરીને કાક થાય ત્યારે બ્રાહ્મણના ભવમાં સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ હતો અને સ્વારસિક વેદઅપ્રામાણ્યનો અનભ્યુપગમ પણ હતો. વળી તે બ્રાહ્મણના ભવમાં જેમ સ્વારસિક વેદપ્રામાણ્યનો અનભ્યુગમ હતો, તેમ કાકના ભવમાં પણ છે. તેથી શિષ્ટનું લક્ષણ કાકભવમાં અતિવ્યાપ્ત થતું હતું, પરંતુ વિશિષ્ટાંગાભાવાભાવ=ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવનો અભાવ, કાકભવમાં નથી; પરંતુ ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવરૂપ એવા અપકૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક કાકભવનું શરીર છે; માટે ઉત્કૃષ્ટજ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવના અભાવ સાથે સમાનકાલીન વેદઅપ્રામાણ્યનો અનભ્યુપગમ નથી. માટે કાકભવમાં શિષ્ટનું લક્ષણ જાય નહીં.

વળી, આ લક્ષણમાં ઈશ્વરમાં આવતી અવ્યાપ્તિ દૂર કરવા માટે વિશિષ્ટ અંગાભાવાભાવનું વિશેષણ 'જીવવૃત્તિ' મૂકેલ છે. તેથી ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્તિ દોષ આવતો નથી; કેમ કે ઈશ્વર અશરીરી હોવાથી ઈશ્વરમાં ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવનો અભાવ નથી, પરંતુ ઉત્કૃષ્ટજ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરનો અભાવ છે; તોપણ જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવનો અભાવ છે અર્થાત્ વિશેષ્ય અંશરૂપ વિશિષ્ટઅંગાભાવાભાવ નથી, પરંતુ જીવવૃત્તિરૂપ વિશેષણથી વિશિષ્ટ એવો અંગાભાવાભાવ છે=વિશેષ્યાભાવ પ્રયુક્ત વિશિષ્ટાભાવ નથી, તોપણ વિશેષણા-ભાવ પ્રયુક્ત વિશિષ્ટાભાવ છે. માટે શ્લોક-૨૦માં બતાવેલ ઈશ્વરમાં અવ્યાપ્તિ દોષનો પરિહાર થાય છે.

આ રીતે શ્લોક-૨૨-૨૩માં પદ્મનાભે કરેલા શિષ્ટના લક્ષણનો પરિષ્કાર ગ્રહણ કરીને તે લક્ષણમાં પ્રસ્તુત શ્લોકના પૂર્વાર્ધમાં બતાવ્યો તેવો પરિષ્કાર કરવામાં આવે, તો બ્રાહ્મણભવઉત્તરકાલીન કાકશરીરમાં શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિનો પરિહાર થાય છે, અને આ લક્ષણ ઈશ્વરમાં પણ અવ્યાપ્ત થતું નથી. વળી શ્લોક-૨૪માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થતું હતું, તેના નિવારણ માટે શ્લોક-૨૫માં 'યત્કિંચિત્'નું ગ્રહણ કર્યું. તેથી ત્રણ સ્થાનમાં અતિવ્યાપ્તિ દોષ પ્રાપ્ત થતો હતો, પરંતુ પ્રસ્તુત શ્લોકમાં બતાવ્યું તે પ્રમાણે શિષ્ટનું લક્ષણ કરવામાં આવે તો શ્લોક-૨૪માં બતાવેલ અવ્યાપ્તિનો દોષ પણ આવતો નથી અને શ્લોક-૨૫માં બતાવ્યા પ્રમાણે ત્રણ સ્થાને આવતી અતિવ્યાપ્તિ પણ દૂર થાય છે. આમ છતાં સૂક્ષ્મદષ્ટિથી વિચારતાં આ રીતે પ્રસ્તુત શ્લોકના પૂર્વાર્ધમાં બતાવ્યો તેવો પરિષ્કાર કરાયેલું પણ શિષ્ટનું લક્ષણ બ્રાહ્મણના ઉત્તરમાં કાકભવમાં અતિવ્યાપ્ત થાય છે, તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ અપેક્ષાએ અવ્યવસ્થિત છે, તેથી બ્રાહ્મણના ઉત્તરના કાકભવમાં શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ અને શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ આવશે. તે આ રીતે –

કીડી આદિના જ્ઞાનની અપેક્ષાએ કાકાદિના જ્ઞાનનું ઉત્કૃષ્ટપશું છે અને દેવાદિના જ્ઞાનની અપેક્ષાએ બ્રાહ્મણાદિના જ્ઞાનનું અપકૃષ્ટપશું છે. તેથી પ્રસ્તુત લક્ષણમાં જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવાભાવનું ગ્રહણ કર્યું, તે સ્થાનમાં ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવનો અભાવ બ્રાહ્મણ ઉત્તરભાવી કાકભવમાં પશ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે; કેમ કે કીડી આદિના જ્ઞાનની અપેક્ષાએ કાકાદિનું જ્ઞાન ઉત્કૃષ્ટ છે. તેથી ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવનો અભાવ=ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર, કાકભવમાં પણ છે. તેથી બ્રાહ્મણ ઉત્તરકાલીન કાકમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થશે અને શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં આ લક્ષણ અવ્યાપ્ત થશે; કેમ કે દેવાદિ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ બ્રાહ્મણાદિનું જ્ઞાન અપકૃષ્ટ છે. તેથી ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરના અભાવના અભાવરૂપ ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર બ્રાહ્મણને નથી. તેથી શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં પ્રસ્તુત લક્ષણ જશે નહીં.

#### ઉत्थान :--

ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ અપેક્ષાએ હોવાને કારણે અવ્યવસ્થિત હોવાથી ઉપર કરાયેલા લક્ષણમાં અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિદોષ તદવસ્થ રહે છે. તે દોષના નિવારણ માટે ઉત્કર્ષને જાતિવિશેષરૂપે સ્વીકારીને શિષ્ટનું લક્ષણ કરવામાં આવે તો દોષોનું નિવારણ થાય, પરંતુ ઉત્કર્ષને જાતિવિશેષ સ્વીકારવામાં જે દોષ આવે છે તે ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે --

#### ટીકા :–

न च काकादिज्ञानव्यावृत्तं मनुष्यादिज्ञानसाधारणमुत्कर्षं नाम जातिविशेषमा-द्रियन्ते भवन्तः, अन्यथा कार्यमात्रवृत्तिजातेः कार्यतावच्छेदकत्वनियमेन तदव-च्छित्रेऽनुगतकारणकल्पनापत्तिः, 'ईश्वरज्ञानसाधारण्यात्र तस्य कार्यमात्रवृत्तित्व-मिति' चेत् ? तथापि देवदत्तादिजन्यतावच्छेदिकयाऽपकर्षविशेषेण च सांकर्यान्न जातित्वं, तत्तद्ज्ञानावच्छेदकशरीरसम्बन्धाभावकूटस्तु दुर्ग्रह इति न किञ्चिदे-तत् ।।२६।।

# ટીકાર્થ:–

न च काकादि ..... न किञ्चिदेतत् ।। અને કાકાદિજ્ઞાનવ્યાવૃત્ત મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ ઉત્કર્ષરૂપ જાતિવિશેષ તમારા વડે સ્વીકારાતો નથી. અવ્યથા=કાકાદિજ્ઞાનવ્યાવૃત્ત મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ એવા ઉત્કર્ષને જાતિવિશેષરૂપે બ્રાહ્મણો વડે સ્વીકારવામાં આવે તો, કાર્યમાત્રવૃત્તિજાતિનો= કાર્યમાત્રમાં વૃત્તિ એવી ઉત્કર્ષરૂપ જાતિવિશેષનો, કાર્યતાવચ્છેદકપણાનો નિયમ હોવાને કારણે તદવચ્છિન્નમાં=સ્વીકારાયેલી ઉત્કર્ષ જાતિથી અવચ્છિન્ન એવા કાર્યમાં, અનુગતકારણકલ્પનાની આપત્તિ છે=જેમ ઘટ પ્રત્યે દંડ કારણ છે, તેમ કાર્યમાત્ર પ્રત્યે કોઈક નવા કારણની કલ્પનાની આપત્તિ છે. 'इश्वरज्ञान' ..... અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે ઈશ્વરના જ્ઞાનનું સાધારણપણું હોવાને કારણે=કાકાદિજ્ઞાનવ્યાવૃત્ત મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ એવી ઉત્કર્ષરૂપ જાતિનું ઈશ્વરના જ્ઞાનની સાથે સાધારણપણું હોવાને કારણે, તેનું=ઉત્કર્ષનું, કાર્યમાત્રવૃત્તિપણું નથી, (તેથી કાર્યમાત્ર પ્રત્યે અનુગત કારણની આપત્તિ નથી.) એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી કહે તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

'त्तथापि ….' તોપણ દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ સાથે અને અપકર્ષવિશેષ સાથે સાંકર્ય હોવાથી=ઉત્કર્ષનું સાંકર્ય હોવાથી, જાતિપણું નથી=કાકાદિજ્ઞાન વ્યાવૃત્ત મનુષ્યાદિજ્ઞાન સાધારણ એવા ઉત્કર્ષમાં જાતિપણું નથી.

જો ઉત્કર્ષને જાતિરૂપે સ્વીકારી ન શકાય તો કઈ રીતે મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ ઉત્કર્ષને ગ્રહણ કરીને અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિ દોષનું નિવારણ થઈ શકે ? તે બતાવીને, તેનું ગ્રહણ પણ ઉચિત નથી, તે સ્પષ્ટ કરે છે –

तत्तद्ज्ञानावच्छेदक ..... વળી તદ્દતદ્દ જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવકૂટ= કાકજ્ઞાન, કીટિકાજ્ઞાન આદિરૂપ તદ્દતદ્દ જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવનો સમુદાય, દુર્ગ્રહ છે=તેની ઉપસ્થિતિ અતિ દુષ્કર છે, એથી एतत्=આ= અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિ દોષના પરિહાર માટે તદ્દતદ્દ જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીર-સંબંધાભાવકૂટનું ગ્રહણ, न किञ्चित्=અર્થ વગરનું છે. ૫૨૬॥

🔹 'मनुष्यादिज्ञान .....' - અહીં 'आदि' થી દેવ, ઈશ્વરનું ગ્રહણ કરવું.

#### ભાવાર્થ :–

શિષ્ટના લક્ષણમાં અત્યાર સુધી જે જે દોષો આવતા હતા તે સર્વ દોષોના નિવારણ માટે પૂર્વના લક્ષણમાં 'જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવાભાવ'નો નિવેશ કર્યો. તેથી પૂર્વમાં બતાવેલા અતિવ્યાપ્તિ આદિ દોષોનું નિવારણ થયું; તોપણ ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ અપેક્ષાવાળા હોવાને કારણે અવ્યવસ્થિત છે. તેથી નવું કરાયેલું લક્ષણ કાકાદિમાં અતિવ્યાપ્ત થાય છે અને શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં અવ્યાપ્ત થાય છે, અને તે અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિ દોષના નિવારણ માટે 'કાકાદિજ્ઞાનવ્યાવૃત્ત મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ' એવા ઉત્કર્ષને જાતિવિશેષરૂપે સ્વીકારવામાં આવે તો તે અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિ દોષ દૂર થાય; કેમ કે જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવના અભાવરૂપ ઉત્કૃષ્ટજ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરથી કાકાદિના શરીરનું પણ ગ્રહણ થતું હતું. તેથી શિષ્ટનું લક્ષણ કાકાદિમાં અતિવ્યાપ્ત થતું હતું, અને દેવાદિ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ બ્રાહ્મણાદિનું જ્ઞાન અપકૃષ્ટ હોવાને કારણે ઉત્કૃષ્ટજ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરથી બ્રાહ્મણાદિનું શરીર પણ ગ્રહણ થતું ન હતું. તેથી શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં પણ શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થતું હતું. તેના નિવારણ માટે ઉત્કર્ષને જાતિવિશેષ સ્વીકારવામાં આવે અને મનુષ્ય અને દેવના જ્ઞાનમાં રહેનાર એવા ઉત્કર્ષરૂપ જાતિવિશેષને ગ્રહણ કરીએ તો અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિ દોષ આવે નહીં; કેમ કે કાકાદિનું ઉત્કૃષ્ટજ્ઞાનાવચ્છેદક શરીર નથી. તેથી કાકાદિમાં આ લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થાય નહીં અને શિષ્ટ એવા બ્રાહ્મણમાં ઉત્કૃષ્ટજ્ઞાનાવચ્છેદક શરીરનો અભાવ નથી. તેથી અવ્યાપ્તિ આવે નહીં. તેને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

નૈયાયિકો કાકાદિજ્ઞાનવ્યાવૃત્ત મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ એવા ઉત્કર્ષને જાતિવિશેષરૂપે સ્વીકારતા નથી, અને જો શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતા દોષના નિવારણ માટે કાકાદિજ્ઞાનવ્યાવૃત્ત મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ એવા ઉત્કર્ષને જાતિરૂપે સ્વીકારે તો મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ એવો ઉત્કર્ષ કાર્યમાત્રમાં વૃત્તિ છે. તેથી ઉત્કર્ષરૂપ જાતિ કાર્યમાત્રમાં વૃત્તિ પ્રાપ્ત થાય અને કાર્યમાત્રમાં વૃત્તિ જો કોઈ જાતિ હોય તો જાતિ કાર્યતાવચ્છેદક બને, અને કાર્યતાવચ્છેદક જાતિ સ્વીકારીએ તો કાર્યતાવચ્છેદક જાતિથી અવચ્છિત્ર એવા કાર્યમાં કોઈક અનુગત કારણ છે, તેમ કલ્પના કરવાની આપત્તિ આવે.

આશય એ છે કે મનુષ્યદેવાદિનું જ્ઞાન જગતનાં તમામ કાર્યોને જોઈ શકે છે, પરંતુ સર્વ કાર્યના આદ્ય કારણીભૂત એવા પરમાણુને જોઈ શકતું નથી. અને પરમાણુ દ્વયણુકનું કારણ છે પણ કોઈનું કાર્ય નથી. તેથી મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ એવો જે જ્ઞાનમાં વર્તતો ઉત્કર્ષ તેને જાતિરૂપે સ્વીકારવામાં આવે તો જગતમાં જે કોઈ કાર્યો છે તે સર્વમાં આ ઉત્કર્ષજાતિવિશેષ રહે છે તેમ સિદ્ધ થાય; કેમ કે જગતના તમામ કાર્યોનું જ્ઞાન મનુષ્યાદિ કરી શકે છે. તેથી આ ઉત્કર્ષ નામની જાતિ કાર્યમાત્રમાં વૃત્તિ થાય, અને કાર્યમાત્રમાં વૃત્તિ જાતિ સ્વીકારવામાં આવે તો તે જાતિ કાર્યતાવચ્છેદક છે તેમ માનવું પડે, અને તેમ સ્વીકારીએ તો એ દોષ પ્રાપ્ત થાય કે જગતમાં વર્તતાં તમામ કાર્યો પ્રત્યે કોઈક એવું કારણ છે કે જે સર્વ કાર્યોનું કારણ છે. તે આ રીતે –

જેમ જગતમાં ઘટાદિ કાર્યો થાય છે ત્યાં જે તદ્ઘટરૂપ કાર્ય થાય છે, તેના પ્રત્યે તદ્દંડ કારણ છે. તેથી તદ્ઘટ અને તદ્દંડ વચ્ચે કાર્યકારણભાવ આનુભવિક છે. આમ છતાં સર્વ ઘટમાં ઘટત્વ નામની જાતિ નૈયાયિકો સ્વીકારે છે. તેથી તદ્ઘટ અને તદ્દંડ વચ્ચે કાર્યકારણભાવ આનુભવિક સિદ્ધ હોવા છતાં, ઘટત્વેન દંડત્વેન કાર્યકારણભાવ નૈયાયિકો સ્વીકારે છે; કેમ કે ઘટત્વ જાતિ ઘટનિષ્ઠ કાર્યતાવચ્છેદક છે. તેથી ઘટત્વાવચ્છિન્ન કાર્યમાં જેમ દંડત્વાવચ્છિન્ન કારણતાની કલ્પના કરાય છે, તેમ ઉત્કર્ષાવચ્છિન્ન કાર્યમાં કોઈક કારણની કલ્પના કરવી પડે, અને તેવી કલ્પના કોઈને માન્ય નથી. આથી જ નૈયાયિકો કાર્યમાં કાર્યત્વ જાતિ સ્વીકારતા નથી, પરંતુ કાર્યત્વને તદ્દતદ્ વ્યક્તિ વિશ્રાંત કહે છે, અને નૈયાયિકો જો ઉત્કર્ષને જાતિરૂપે સ્વીકારે તો ઉત્કર્ષાવચ્છિન્ન કાર્ય પ્રત્યે કોઈક સાધારણ કારણને સ્વીકારવાની તેઓને આપત્તિ આવે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે કાકમાં આવતી શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ અને બ્રાહ્મણમાં આવતી શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ દોષનો પરિહાર નૈયાયિકો ઉત્કર્ષને જાતિરૂપે સ્વીકારીને કરી શકે નહીં; કેમ કે ઉત્કર્ષને જાતિ સ્વીકારવા જતાં ઉત્કર્ષાવચ્છિન્ન કાર્યમાત્ર પ્રત્યે અંનુગત કારણની કલ્પનાની આપત્તિ પ્રાપ્ત થાય છે; અને તે આપત્તિના નિવારણ માટે પૂર્વપક્ષી કહે કે ઈશ્વરના જ્ઞાનનું સાધારણપણું હોવાથી તેનું=ઉત્કર્ષનું, કાર્યમાત્ર વૃત્તિપણું નથી.

આશય એ છે કે કાકાદિજ્ઞાનવ્યાવૃત્ત મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ એવા ઉત્કર્ષને જાતિવિશેષ સ્વીકાર્યો, તે સ્થાનમાં 'આદિ' પદથી દેવનું જ્ઞાન અને ઈશ્વરનું જ્ઞાન ગ્રહણ થાય છે. તેથી આ ઉત્કર્ષ જાતિ મનુષ્યજ્ઞાન, દેવજ્ઞાન અને ઈશ્વરજ્ઞાન સાધારણ છે, અને ઈશ્વર જેમ તમામ કાર્યોનું જ્ઞાન કરે છે, તેમ તમામ કાર્યોના આઘ કારશીભૂત એવા પરમાશુનું પશ જ્ઞાન કરે છે. તેથી ઈશ્વરનું જ્ઞાન કાર્ય-અકાર્યસાધારશ છે. માટે આ ઉત્કર્ષ જાતિ કાર્યમાત્રમાં વૃત્તિ નથી, પરંતુ કાર્ય-અકાર્યસાધારશ વૃત્તિ છે. તેથી ઉત્કર્ષને જાતિવિશેષ સ્વીકારીશું તોપશ કાર્યત્વાવચ્છિન્ન પ્રત્યે અનુગત કારશની કલ્પનાની આપત્તિ આવશે નહીં, એ પ્રમાશે નૈયાયિક કહે તો તેને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે --

આ ઉત્કર્ષ જાતિનું, દેવદત્તાદિ જન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ સાથે અને અપકર્ષવિશેષ સાથે સાંકર્ય હોવાથી મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણઉત્કર્ષમાં જાતિપણું નથી.

#### સાંકર્યની વ્યાખ્યા :-

"परस्परात्यन्ताभावसमानाधिकरणयोर्धर्मर्योरेकत्रसमावेशः सांकर्यः" અર્થાત્ ભિન્ન ભિન્ન અધિકરણમાં રહેલા ધર્મોનું એકત્ર અવસ્થાન તે સાંકર્ય.

નૈયાયિક મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણઉત્કર્બજાતિને સ્વીકારે તો તે ઉત્કર્બ જાતિનું બે રીતે સાંકર્ય પ્રાપ્ત થાય છે. (૧) દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ સાથે સાંકર્ય. (૨) અપકર્ષવિશેષ સાથે સાંકર્ય.

(૧) દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ સાથે સાંકર્ય :-

|   | પ |   |
|---|---|---|
| ٩ | ર | 3 |
| 8 |   |   |

૧. ઈશ્વરનું જ્ઞાન.

૨. મનુષ્ય અને દેવનું જ્ઞાન.

૩. ઘટપટાદિ કાર્યો.

૪. ઈશ્વરજ્ઞાન અને દેવમનુષ્યજ્ઞાનસાધારણ ઉત્કર્ષ જાતિ.

૫. દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ=દેવદત્તાદિ એવા મનુષ્યથી અને દેવોથી જન્ય એવા જ્ઞાનમાં અને દેવદત્તાદિથી જન્ય એવા ઘટપટાદિ કાર્યમાં દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ.

(i) ઈશ્વર-દેવ-મનુષ્ય જ્ઞાન સાધારણ ઉત્કર્ષ જાતિ નં. ૧ અને નં. ૨માં રહે છે. તેથી નં. ૪ થી નં. ૧-૨ સાધારણ છે તેમ બતાવેલ છે.

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક–૨૬

(ii) દેવદત્તાદિથી જન્ય એવું જ્ઞાન મનુષ્યના જ્ઞાનમાં અને દેવના જ્ઞાનમાં સાધારણ છે, અને દેવદત્તાદિથી જન્ય ઘટાદિ કાર્યો પણ છે. તેથી દેવદત્તજન્યતા-વચ્છેદિકા જાતિ નં. ૨ અને નં. ૩માં ૨હે છે. તેથી નં. ૫થી નં. ૨-૩ સાધારણ છે તેમ બતાવેલ છે.

મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ ઉત્કર્ષ જાતિ } નં. ૨માં અને દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ } બન્ને એકાધિકરણ છે. અને

- મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણ ઉત્કર્ષ જાતિ → નં. ૧માં છે નં. ૩માં નથી માટે ભિન્નાધિકરણ છે.
- અને દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ → નં. ૩માં છે નં. ૧માં નથી માટે ભિન્નાધિકરણ છે.

અર્થાત્ આ બંને જાતિઓ કોઈક સ્થાને એકાધિકરણ છે અને આ બંને જાતિઓ કોઈક સ્થાને ભિન્નાધિકરણ છે. માટે ભિન્નાધિકરણમાં રહેલ જાતિનું એકત્ર અવસ્થાન થવાથી સાંકર્ય દોષ આવે છે.

#### સારાંશ :-

દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિની સાથે મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણઉત્કર્ષ જાતિનું સાંકર્ય હોવાથી મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણઉત્કર્ષ જાતિને જાતિરૂપે સ્વીકારી શકાય નહીં.

(૨) અપકર્ષવિશેષ સાથે સાંકર્ય :-



૧. ઈશ્વર અને દેવનું જ્ઞાન

૨. મનુષ્યનું જ્ઞાન

૩. કાકાદિ જ્ઞાન

૪. ઉત્કર્ષવિશેષ=મનુષ્ય-દેવ-ઈશ્વર-જ્ઞાનસાધારણ એવી ઉત્કર્ષ જાતિ

૫. અપકર્ષવિશેષ=મનુષ્ય-કાકાદિ-જ્ઞાનસાધારણ એવી અપકર્ષ જાતિ.

(i) ઈશ્વર અને દેવનું જ્ઞાન મનુષ્યના જ્ઞાન કરતાં ઉત્કર્ષવાળું છે અને કાકાદિજ્ઞાન કરતાં મનુષ્યનું જ્ઞાન ઉત્કર્ષવાળું છે, તેથી ઉત્કર્ષવિશેષ જાતિ નં. ૧ અને નં. ૨માં ૨હે છે. જે નં. ૪થી બતાવાયેલ છે.

(ii) ઈશ્વર અને દેવના જ્ઞાન કરતાં મનુષ્યનું જ્ઞાન અપકર્ષવાળું છે અને મનુષ્યજ્ઞાન કરતાં કાકાદિજ્ઞાન અપકર્ષવાળું છે, તેથી અપકર્ષવિશેષ જાતિ નં. ર અને નં. ૩માં રહે છે, જે નં. પથી બતાવાયેલ છે. તેથી ઉત્કર્ષવિશેષ જાતિ અને અપકર્ષ જાતિ નં. ૨માં એકાધિકરણ પ્રાપ્ત થાય છે.

ઉત્કર્ષવિશેષ જાતિ નં. ૧માં ભિન્નાધિકરણ છે.

અપકર્ષવિશેષ જાતિ નં. ૩માં ભિન્નાધિકરણ છે.

અર્થાત્ આ બંને જાતિઓ કોઈક સ્થાને એકાધિકરણ છે અને આ બંને જાતિઓ કોઈક સ્થાને ભિન્નાધિકરણ છે. માટે ભિન્નાધિકરણમાં રહેલ જાતિનું એકત્ર અવસ્થાન થવાથી સાંકર્યદોષ આવે છે.

#### સારાંશ :–

ઉત્કર્ષવિશેષ જાતિ સાથે અપક્ર્ષવિશેષ જાતિનું સાંકર્ય હોવાથી મનુષ્યાદિ-જ્ઞાનસાધારણઉત્કર્ષજાતિને જાતિરૂપે સ્વીકારી શકાય નહીં.

આ રીતે દેવદત્તાદિજન્યતાવચ્છેદિકા જાતિ સાથે અને અપકર્ષવિશેષ સાથે સાંકર્યદોષ હોવાને કારણે નૈયાયિકો મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણઉત્કર્ષને જાતિવિશેષરૂપે સ્વીકારીને શિષ્ટના લક્ષણની કાકાદિમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિનું અને બ્રાહ્મણમાં આવતી અવ્યાપ્તિનું નિવારણ કરી શકે નહીં. તેથી તે અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે તેઓને 'તે તે જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવકૂટને' ગ્રહણ કરવો પડે, અને તે ગ્રહણ કરવામાં ઉપસ્થિતિકૃત ગૌરવ છે. માટે તે તે જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવકૂટનું ગ્રહણ દુર્ગ્રહ છે. માટે આ પ્રકારનું લક્ષણ અકિંચિત્કર છે.

આશય એ છે કે કાકમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિ અને ઈશ્વરમાં આવતી અવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે જીવવૃત્તિવિશિષ્ટ અંગાભાવના અભાવનું ગ્રહણ કર્યું, તે સ્થાનમાં વિશિષ્ટ અંગાભાવથી તદ્ તદ્ જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવરૂપ સમૂહ ગ્રહણ કરવામાં આવે તો શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિનું નિવારણ થઈ શકે; કેમ કે જીવવૃત્તિ દેવદત્તાદિ સર્વ મનુષ્યોના અને સર્વ દેવોના તે તે જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવના સમૂહનો અભાવ ગ્રહણ કરીએ તો તેવા સમૂહનો અભાવ કાકાદિમાં છે. તેથી કાકાદિમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થાય નહીં અને જીવવૃત્તિ તદ્ તદ્ જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવના સમૂહને ગ્રહણ કરીએ તો તેવો સમૂહ બ્રાહ્તણાદિમાં છે. તેથી બ્રાહ્તણાદિમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય નહીં, પરંતુ ઉત્કર્ષને જાતિરૂપે સ્વીકારવામાં દોષ આવવાને કારણે તેને છોડીને તે તે જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવકૂટ ગ્રહણ કરવાથી તે તે મનુષ્યના જ્ઞાન અને તે તે દેવના જ્ઞાનના અવચ્છેદક એવા શરીરના સંબંધના અભાવની ઉપસ્થિતિ કરવા માટે અનંતા પદાર્થોની ઉપસ્થિતિ કરવી પડે. તેથી તેવી ઉપસ્થિતિ અતિ દુષ્કર છે. માટે આ પ્રકારનું શિષ્ટનું લક્ષણ અકિંચિત્કર છે. **ારકા**!

# પૂર્વશ્લોક સાથે અવતરણિકાનું જોડાણ :-

પદ્મનાભે શિષ્ટનું લક્ષણ કર્યું, તેમાં આવતા દોષોને શ્લોક-૨૪-૨૫માં બતાવીને ગ્રંથકારશ્રીએ શ્લોક-૨૭માં કહ્યું કે 'જીવવૃત્તિવિશિષ્ટઅંગાભાવનો અભાવ' લક્ષણમાં નિવેશ કરવામાં આવે તો અત્યાર સુધી આવતા અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિદોષનું નિરાકરણ થઈ શકે, તોપણ ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ અવ્યવસ્થિત હોવાને કારણે આ રીતે કરાયેલા લક્ષણમાં પણ અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિદોષ આવે છે; અને મનુષ્યાદિજ્ઞાનસાધારણઉત્કર્ષને જાતિ સ્વીકારીને તે દોષનું નિવારણ થઈ શકે, પરંતુ તે જાતિ સ્વીકારવામાં સાંકર્ય દોષ આવે છે. તેથી જાતિ સ્વીકારીને આ નવું કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ દોષનિવારણ કરવા માટે સમર્થ નથી; અને તદ્ તદ્ જ્ઞાનાવચ્છેદકશરીરસંબંધાભાવક્રટને ગ્રહણ કરીને દોષનું નિવારણ થઈ શકે, પરંતુ તે રીતે ઉપસ્થિતિ કરવામાં અનંત પદાર્થોની કલ્પના કરવી પડે છે. તેથી તે લક્ષણ પણ સંગત નથી=યુક્ત નથી.

હવે એક જન્મને આશ્રયીને શિષ્ટનું લક્ષણ કરવાથી ઉપર બતાવેલ સર્વ દોષોનો પરિહાર થઈ શકે, તે બતાવીને તે રીતે લક્ષણ કરવામાં પણ કાત્સ્ન્ર્ય અને દેશને આશ્રયીને અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ દોષ આવે છે, તે બતાવવા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે – અવતરણિકા :–

ननु एकजन्मावच्छेदेन स्वसमानाधिकरणस्वोत्तरवेदप्रामाण्याभ्युपगमध्वंसाना-धारवेदप्रामाण्याभ्युपगमोत्तरकालवृत्तित्वविशिष्टवेदाप्रामाण्याभ्युपगमविरहः शिष्टत्वमिति निर्वचने न कोऽपि दोषो भविष्यतीत्यत आह —

#### અવતરણિકાર્થ :-

'નનુ' થી શિષ્ટનું લક્ષણ દોષરહિત કઈ રીતે થઈ શકે છે ? તે વેદને પ્રમાણ માનનારા બતાવે છે – એક જન્મના અવચ્છેદથી=એક જન્મના વિભાગથી, સ્વસમાનાધિકરણ-સ્વઉત્તરવેદપ્રામાણ્યઅભ્યુપગમ-ધ્વંસઅનાધાર એવા વેદપ્રામાણ્યઅભ્યુપગમ-ઉત્તરકાલવૃત્તિત્વ-વિશિષ્ટ-વેદઅપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમનો વિરહ શિષ્ટપણું છે. એ પ્રકારના નિર્વચનમાં=એ પ્રકારના શિષ્ટના લક્ષણમાં, કોઈપણ દોષ થશે નહીં. એથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે -

(૧) स्वसमानाधिकरण=અહીં स्व=વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર અને સમાનાધિકરણ=વેદપ્રામાણ્યસ્વીકારરૂપ અધિકરણમાં વેદઅપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમનો વિરહ.

(२) वेदप्रामाण्याभ्युपगमउत्तरकालवृत्तित्वविशिष्टवेदाप्रामाण्याभ्युपगमविरहः= वेद्यामाएयस्वीडारडाળथी ઉत्तर डाળमां वेद्यप्रामाएयनो अस्वीडार.

(૩) स्वोत्तरवेदप्रामाण्याभ्युपगमध्वंसानाधार=વેદને પ્રમાણ સ્વીકાર્યા પછી વેદઅપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર જ્યાં નથી, તેવું અધિકરણ (નં.૨) છે તે શિષ્ટત્વ છે એમ અન્વય છે.

#### ભાવાર્થ :–

'ननु' થી વેદને પ્રમાણ માનનારા વડે કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ આ પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય છે -

કોઈ એક જન્મને ગ્રહણ કરીને વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કર્યા પછી ઉત્તરકાલવૃત્તિત્વવિશિષ્ટ વેદઅપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો વિરહ શિષ્ટપણું છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે 'વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમઉત્તરકાલવૃત્તિત્વ' એ વિશેષણ છે, અને એ વિશેષણથી વિશિષ્ટ વેદઅપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમનો વિરહ એક જન્મને આશ્રયીને હોય તો તે વિરહ શિષ્ટત્વ છે, અને આ વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમ-ઉત્તરકાલવૃત્તિત્વરૂપ વિશેષણથી વેદઅપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમના વિરહનું વિશિષ્ટપણું કયા સંબંધથી ગ્રહણ કરવું છે, તે બતાવવા માટે 'સ્વસમાનાધિકરણ' વિશેષણ મૂકેલ છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે બ્રાહ્મણે વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર કર્યો છે, તે બ્રાહ્મણનો જ ઉત્તરકાલવૃત્તિ-વેદઅપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમનો વિરહ જોઈએ. તેથી જે બ્રાહ્મણે વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમ કર્યો છે, તે જ બ્રાહ્મણ ઉત્તરકાળમાં વેદઅપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમના વિરહવાળો હોય તો તે શિષ્ટ છે, અન્ય નહીં.

વળી વેદપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમવાળી અન્ય વ્યક્તિ હોય અને વેદઅપ્રામાણ્યન અભ્યુપગમના વિરહવાળી અન્ય વ્યક્તિ હોય તો વ્યધિકરણ સંબંધથી વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમ-ઉત્તરકાલવૃત્તિવ-વિશિષ્ટ વેદઅપ્રામાણ્ય- અભ્યુપગમનો વિરહ તે અન્ય વ્યક્તિમાં પ્રાપ્ત થાય, પરંતુ તે અન્ય વ્યક્તિ શિષ્ટ નથી. માટે તેમાં શિષ્ટનું લક્ષણ ન જાય તે માટે સ્વસમાનાધિકરણ વિશેષણ મૂકેલ છે; અને જો 'સ્વસમાનાધિકરણ' વિશેષણ ન મૂકવામાં આવે તો વ્યધિકરણ સંબંધથી વેદપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણ કરતાં અન્ય કોઈ વ્યક્તિને આશ્રયીને ઉત્તરકાલમાં વેદઅપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમનો વિરહ પ્રાપ્ત થતો હોય તો તે અન્ય વ્યક્તિને પણ શિષ્ટ માનવાનો અતિપ્રસંગ આવે. તેથી શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કરવા માટે સ્વસામાનાધિકરણ્ય સંબંધ મૂકેલ છે. વળી કોઈ બ્રાહ્મણ વેદપ્રામાણ્યને સ્વીકાર્યા પછી કોઈક રીતે વેદમાં સંશયવાળો થાય, તેથી વેદને અપ્રમાણરૂપે માને, તો વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકાર્યા પછી તે બ્રાહ્મણ ઉત્તરકાળમાં વેદપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમના ધ્વંસવાળો પ્રાપ્ત થાય. તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિના વારણ માટે 'સ્વઉત્તરવેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમધ્વંસ-અનાધાર' વિશેષણ મૂકેલ છે.

હવે જો 'સ્વઉત્તરવેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમધ્વંસનો અનાધાર' એ રૂપ વિશેષણ ન મૂકવામાં આવે, તો કોઈ બ્રાહ્મણ વેદને પ્રમાણ સ્વીકાર્યા પછી ઉત્તરકાળમાં વેદને અપ્રમાણ સ્વીકારતો હોય, આમ છતાં તે બ્રાહ્મણમાં સ્વાપાદિદશામાં

ee

#### સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૬-૨૭-૨૮

વેદઅપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમનો વિરહ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી 'સ્વસમાનાધિકરણ સંબંધથી વેદપ્રામાણ્યઅભ્યુપગમ-ઉત્તરકાલવૃત્તિત્વ-વિશિષ્ટ-વેદઅપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમનો વિરહ તે બ્રાહ્મણમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી અશિષ્ટ એવા તે બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થાય છે; કેમ કે તે બ્રાહ્મણે પહેલાં વેદને પ્રમાણ સ્વીકારેલ અને ઉત્તરવર્તી સ્વાપાદિકાળમાં તે બ્રાહ્મણમાં વેદઅપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમનો વિરહ છે જ. આથી વેદપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ અને વેદઅપ્રામાણ્યના અભ્યુપગમનો વિરહ એકાધિકરણ છે. માટે શિષ્ટનું લક્ષણ તેમાં અતિવ્યાપ્ત થાય છે. વસ્તુતઃ વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકાર્યા પછી તે બ્રાહ્મણો વેદનું અપ્રામાણ્ય સ્વીકારેલ છે, માટે તે શિષ્ટ નથી; અને અશિષ્ટ એવા તે બ્રાહ્મણમાં અતિવ્યાપ્તિના વારણ માટે 'સ્વોત્તર-વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમધ્વંસ-અનાધાર' વિશેષણ મૂકેલ છે.

આ સંપૂર્ણ કથનથી એ ફલિત થાય કે કોઈ બ્રાહ્મણે વેદને પ્રમાણ સ્વીકારેલ હોય, અને ઉત્તરમાં વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમનો ધ્વંસ તે બ્રાહ્મણમાં ન વર્તતો હોય, અને સ્વાપાદિદશામાં વેદઅપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમનો વિરહ હોય, એવો બ્રાહ્મણ શિષ્ટ છે; અને કોઈ બ્રાહ્મણ વેદપ્રામાણ્યને સ્વીકારે, અને પાછળથી વેદને અપ્રમાણરૂપે સ્વીકારે, અને સ્વાપાદિદશામાં વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમ-ઉત્તરકાલવૃત્તિત્વ-વિશિષ્ટ-વેદઅપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમનો વિરહ તે બ્રાહ્મણમાં પ્રાપ્ત થાય, તોપણ તે બ્રાહ્મણ વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમ-ઉત્તરવેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમ ધ્વંસનો આધાર છે. તેથી તેમાં શિષ્ટનું લક્ષણ જશે નહીં. માટે આ પ્રકારનું શિષ્ટનું લક્ષણ કરવામાં કોઈ દોષ નથી એમ વેદને પ્રમાણ માનનાર કહે તો તેને ગ્રંથકારશ્રી અન્ય દોષ બતાવતા કહે છે –

શ્લોક :-

अपि चाव्याप्त्यतिव्याप्ती कात्स्न्यदेशविकल्पतः । आद्यग्रहे स्वतात्पर्यात्र दोष इति चेन्मतिः ।।२७।। नैवं विशिष्य तात्पर्याग्रहे तन्मानताऽग्रहात् । सामान्यतः स्वतात्पर्ये प्रामाण्यं नोऽपि सम्मतम्।।२८।।

# અન્વચાર્થ :–

अपि च= વળી कात्स्न्यंदेशविकल्पतः = કાત્સ્ન્ય અને દેશના વિકલ્પથી अव्याप्यतिव्याप्ती = અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ છે. स्वतात्पर्यात् = સ્વતાત્પર્યથી आद्यग्रहे = આધના ગ્રહમાં = કાત્સ્ન્વ્યરૂપ વિકલ્પના ગ્રહણમાં न दोषः = દોષ નથી, इति चेन्मतिः = એ પ્રમાણે તારી મતિ છે = શિષ્ટના લક્ષણવિષયક વેદને પ્રમાણ માનનાર બ્રાહ્મણની મતિ છે, તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

नैवं=એ પ્રમાણે નથી=એ પ્રમાણે મતિ યુક્ત નથી; કેમ કે विशिष्य तात्पर्याग्रहे तन्मानताऽग्रहात्=લિશેષ કરીને તાત્પર્યના અગ્રહમાં તેની માનતાનો અગ્રહ છે=સ્વકલ્પિત અર્થના અનુસારથી તાત્પર્યના અગ્રહણમાં વેદની પ્રમાણતાનો અગ્રહ છે सामान्यतः=સામાન્થથી स्वतात्पर्ये=સ્વતાત્પર્યમાં प्रामाण्यं=વેદનું પ્રમાણ્ય નોડપિ=અમને પણ=જૈનોને પણ सम्मतम्=સંમત છે. ાા૨૭-૨૮ા

# શ્લોકાર્થ :-

વળી, કાત્સ્ન્ચ અને દેશના વિકલ્પથી અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ છે. સ્વતાત્પર્ચથી કાત્સ્ન્ચિરૂપ વિકલ્પના ગ્રહણમાં દોષ નથી, એ પ્રમાણે તારી મતિ છે, તો ગ્રંથકારશ્રી નિરાકરણ કરતાં કહે છે –

એ પ્રમાણે નથી=એ પ્રમાણે મતિ ચુક્ત નથી; કેમ કે વિશેષ કરીને તાત્પર્ચના અગ્રહણમાં તેની માનતાનો=વેદની પ્રમાણતાનો, અગ્રહ છે. સામાન્ચથી, સ્વતાત્પર્ચમાં વેદનું પ્રામાણ્ય અમને પણ=જૈનોને પણ સંમત છે. ॥૨૭-૨૮॥

ં નોઽપિ' - અહીં 'अપિ' થી એ કહેવું છે કે તમને=બ્રાહ્મણોને તો વેદનું પ્રામાણ્ય સંમત છે, પરંતુ અમને પણ=જૈનોને પણ, વેદપ્રામાણ્ય સંમત છે.

# -: ાસ્ડિ

अपि चेति-अपि च कार्त्स्न्यंदेशविकल्पतः=कृत्स्नवेदप्रामाण्याभ्युपगमो विवक्षितो देशतदभ्युपगमो वेति विवेचने, अव्याप्त्यतिव्याप्ती, कृत्स्नवेदप्रामाण्या-भ्युपगमस्य ब्राह्मणेष्वभावात्, न हि वेदान्तिनो नैयायिकाद्यभिमतां श्रुतिं

સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૭-૨૮

प्रमाणयन्ति, नैयायिकादयो वा वेदान्त्यभिमतां, यत्किञ्चिद्वेदप्रामाण्यं च बौद्धादयोऽप्यभ्युपगच्छन्ति "न हिंस्यात् सर्वभूतानि, अग्निर्हिमस्य भेषजम्" इत्यादिवचनानां तेषामपि संमतत्वादिति । स्वतात्पर्यात्=स्वाभिप्रायमपेक्ष्य, आद्यग्रहे=यावद्वेदप्रामाण्याभ्युपगमनिवेशे, न दोषः, स्वस्वतात्पर्ये प्रमाणं श्रुतिरिति हि सर्वेषां नैयायिकादीनामभ्युपगमः, इति चेन्मतिः कल्पना भवदीया । ।२७ । ।

नैवमिति-एवं मतिर्युक्ता, कस्याश्चिद्दुरवबोधायाः श्रुतेर्विशिष्य स्वकल्पितार्था-नुसारेण तात्पर्याग्रहे, तन्मानतायास्तत्प्रमाणताया अग्रहात्, स्वतात्पर्ये सर्ववेद-प्रामाण्याभ्युपगमस्य दुःशकत्वात्, अनाकलिततात्पर्यायामपि श्रुतौ प्रमोपहितत्वा-ग्रहेऽपि प्रमाकरणत्वस्य सुग्रहत्वान्न दोष इत्यत आह-सामान्यतो नयरूपत्वेन स्वतात्पर्ये=स्वाभिप्राये प्रामाण्यं=वेदप्रामाण्यं, नः=अस्माकं जैनानामपि सम्मतं, यावन्तो हि परसमयास्तावन्त एव नया इति श्रुतपरिकर्मितमतेः सर्वमेव शब्दं प्रमाणीकुर्वतः सकलवेदप्रामाण्याभ्युपगमोऽनपाय एवेति ।।२८।। टीकार्थ :-

अपि च ..... भवदीया ।। एवं मतिर्युक्ता ..... एवेति ।। વળી કાત્સ્ર્ન્ચ અને દેશના વિકલ્પથી=સંપૂર્ણ વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર વિવક્ષિત છે કે દેશથી તેનો=વેદપ્રામાણ્યનો, સ્વીકાર વિવક્ષિત છે ? એ પ્રકારના વિવેચનમાં, અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિદોષ છે.

અવ્યાપ્તિદોષ કેમ છે ? તેમાં હેતુ કહે છે –

**સંપૂર્ણ વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો બ્રાક્ષણમાં પણ અભાવ છે**. સંપૂર્ણ વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો બ્રાહ્મણમાં કેમ અભાવ છે ?તે સ્પષ્ટ કરે છે -

हि=જે કારણથી વેદાન્તીઓ નૈયાયિકાદિને અભિમત શ્રુતિને પ્રમાણ માનતા નથી અને નૈયાયિકાદિ વેદાન્તને અભિમત શ્રુતિને પ્રમાણ સ્વીકારતા નથી, તે કારણથી સંપૂર્ણ વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારનો અભાવ વેદાંતીને અને નૈયાયિકાદિ સર્વ બ્રાહ્મણને પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ અન્વય છે.

હવે પૂર્વમાં બતાવેલ અવ્યાપ્તિ દોષને દૂર કરવા દેશથી વેદપ્રામાણ્યને સ્વીકારીને - છે કરે છે તે સ્પષ્ટ કરે છે ના આવે તો અતિવ્યાપ્તિ દોષ પ્રાપ્ત થાય છે.તે સ્પષ્ટ કરે યત્કિંચિત્ વેદપ્રામાણ્યને બૌદ્ધાદિ પણ સ્વીકારે છે; કેમ કે "સર્વ જીવોને હણવા જોઈએ નહીં" "અગ્નિ ઠંડીનું ઔષધ છે" (યજુર્વેદ-૨૩/૧૦) ઇત્યાદિ વચનોનું=ઇત્યાદિ વેદવચનોનું, તેઓને પણ=બૌદ્ધાદિને પણ, સંમતપણું છે. 'इति' શબ્દ અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ દોષના કથનની સમાપ્તિ માટે છે.

આ રીતે અવતરણિકામાં બ્રાહ્મણ દ્વારા પરિષ્કાર કરેલા શિષ્ટના લક્ષણમાં કાર્ત્સ્ન્ય અને દેશના વિકલ્પથી ગ્રંથકારશ્રીએ અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિદોષ બતાવ્યો. તેના નિવારણ માટે વેદને પ્રમાણ માનનારા કહે છે –

સ્વતાત્પર્યથી=સ્વઅભિપ્રાયની અપેક્ષાએ, આદ્ય ગ્રહણમાં=ચાવદ્ વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમરૂપ પ્રથમ વિકલ્પના ગ્રહણમાં, દોષ નથી=અતિવ્યાપ્તિ અને અવ્યાપ્તિદોષ નથી; કેમ કે 'સ્વસ્વતાત્પર્યમાં શ્રુતિ પ્રમાણ છે' એ પ્રમાણે સર્વ નૈયાયિકાદિ સ્વીકારે છે, એ પ્રમાણે જો તમારી કલ્પના છે= શિષ્ટનું લક્ષણ કરનાર બ્રાહ્મણોની કલ્પના છે, તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે -

આ પ્રકારની મતિ યુક્ત નથી=કાત્સ્ન્ર્ચ વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારીને દોષના નિવારણ માટે પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે 'સ્વ=પોતપોતાની માન્યતા અનુસાર તાત્પર્યમાં શ્રુતિ-પ્રમાણ છે' એ પ્રકારે નૈયાયિકાદિ સર્વને સ્વીકારે છે. એ પ્રમાણે તારી મતિ છે=તારી કલ્પના છે તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે. એ પ્રકારની મતિ યુક્ત નથી; કેમ કે કોઈક દૂરવબોધવાળી શ્રુતિનું વિશેષ કરીને તાત્પર્યના અગ્રહમાં=સ્વકલ્પિત અર્થ અનુસારથી તાત્પર્યના અગ્રહમાં, તેની પ્રમાણતાનો અગ્રહ છે=કાત્સ્ન્યથી વેદની પ્રમાણતાનો અગ્રહ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે બ્રાહ્નણોને વિશેષ કરીને સર્વ શ્રુતિનું તાત્પર્ય ગ્રહણ થશે, તેઓ શિષ્ટ છે. માટે શિષ્ટ એવા બ્રાહ્નણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થશે નહીં. તેથી કહે છે –

સ્વતાત્પર્યમાં સર્વ વેદપ્રામાણ્ય અભ્યુપગમનું દુઃશકપણું હોવાથી પ્રાયઃ સર્વ બ્રાહ્મણોને અશિષ્ટ માનવાનો પ્રસંગ આવશે.

અહીં પૂર્વપક્ષી સર્વ બ્રાહ્મણોને અશિષ્ટ માનવાના અતિપ્રસંગના નિવારણ માટે કહે કે –

સમ્યગ્દષ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૭-૨૮

અનાકલિત તાત્પર્યવાળી પણ શ્રુતિમાં પ્રમાઉપહિતત્વનો અગ્રહ હોવા છતાં પણ=શ્રુતિનો યથાર્થ તાત્પર્યથી અગ્રહ હોવા છતાં પણ, પ્રમાકરણત્વનું સુગ્રહપણું હોવાથી=અનાકલિત તાત્પર્યવાળી શ્રુતિમાં પણ 'આ શ્રુતિ યથાર્થ બોધ કરાવનારી છે' એ પ્રમાણેનું સુગ્રહપણું હોવાથી, દોષ નથી= કોઈક શ્રુતિનું તાત્પર્ય નહીં જાણનારા બ્રાહ્મણને પણ 'કાત્સ્ર્ન્ચથી વેદમાં પ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ છે' તેમ સ્વીકારવામાં દોષ નથી. એથી=વેદને પ્રમાણ માનનારા બ્રાહ્મણો આ પ્રમાણે કહે એથી, વેદને પ્રમાણ માનનારા બ્રાહ્મણને, ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

સામાન્યથી નયરૂપપણારૂપે=વેદવચનોમાં નયરૂપપણારૂપે સ્વતાત્પર્યમાં= સ્વઅભિપ્રાયમાં=જૈનદર્શનને માન્ય એવા સ્યાદ્વાદના અભિપ્રાયમાં,

પ્રામાણ્ય=વેદનું પ્રમાણપણું અમોને પણ=જૈનોને પણ, સંમત છે.

જૈનોને સ્વતાત્પર્યમાં વેદ કઈ રીતે સંમત છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

'જેટલા જ પરસમયો છે=પરદર્શનો છે, તેટલા જ નયો છે' એ પ્રમાણે જૈનોની શ્રુત પરિકર્મિત મતિ હોવાને કારણે સર્વ જ શબ્દને પ્રમાણ કરતા એવા જૈનોને=સર્વ દર્શનનાં વચનોને તે તે નયદ્દષ્ટિથી પ્રમાણ કરતા એવા જૈનોને, સકલ વેદપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ અનપાય છે=સ્વીકૃત જ છે.

\* 'अनाकलिततात्पर्यायामपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે આકલિત તાત્પર્યવાળી શ્રુતિમાં તો પ્રમાકરણત્વનો સુગ્રહ છે, પરંતુ અનાકલિત તાત્પર્યવાળી શ્રુતિમાં પણ પ્રમાકરણત્વનો સુગ્રહ છે.

✤ 'प्रमोपहितत्वाग्रहेऽपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે આકલિત તાત્પર્યવાળી શ્રુતિમાં પ્રમાઉપહિતત્વનું ગ્રહણ હોવાને કારણે પ્રમાકરણત્વનો સુગ્રહ છે, પરંતુ અનાકલિત તાત્પર્યવાળી શ્રુતિમાં પ્રમાઉપહિતત્વનો અગ્રહ હોવા છતાં પણ પ્રમાકરણત્વનો સુગ્રહ છે.

# ભાવાર્થ :–

શ્લોક-૨૭માં ગ્રંથકારશ્રીએ ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષને અવ્યવસ્થિત બતાવીને શિષ્ટના લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ દોષ બતાવ્યા, અને શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતા અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ દોષના નિવારણ માટે અવતરણિકામાં એક જન્મને આશ્રયીને શિષ્ટનું લક્ષણ બતાવ્યું, તેથી અવ્યવસ્થિત એવા ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષને કારણે આવતી અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ દોષનું નિવારણ થયું. હવે એક જન્માવચ્છેદેન શિષ્ટનું લક્ષણ ગ્રહણ કરીએ તો કાત્સ્ન્ય અને દેશના વિકલ્પથી શિષ્ટના લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ દોષ આવે છે. તેને ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે --

ગ્રંથકારશ્રી બે વિકલ્પ કરે છે. તે આ પ્રમાણે –

(૧) જે બ્રાહ્મણ સંપૂર્ણ વેદના પ્રામાણ્યને સ્વીકારે છે તે શિષ્ટ છે ? કે

(૨) જે બ્રાહ્મણ દેશથી વેદના પ્રામાણ્યને સ્વીકારે છે તે શિષ્ટ છે ?

પ્રથમ વિકલ્પ પ્રમાશે સંપૂર્શ વેદના પ્રામાશ્યને સ્વીકારે તેવા બ્રાહ્મણને શિષ્ટ કહેવામાં આવે તો બ્રાહ્મણોમાં પણ શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે; કેમ કે વેદાંતને માનનારા બ્રાહ્મણો નૈયાયિકને અભિમત શ્રુતિને પ્રમાણ માનતા નથી, અને નૈયાયિકો વેદાંતીને અભિમત શ્રુતિને પ્રમાણ માનતા નથી. તેથી વેદાંતને માનનારા બ્રાહ્મણોને નૈયાયિકને અભિમત શ્રુતિ પ્રમાણ નથી, અને નૈયાયિક બ્રાહ્મણોને વેદાંતને અભિમત શ્રુતિ પ્રમાણ નથી. તેથી કાત્સ્ન્યથી સર્વ શ્રુતિનો પ્રમાણરૂપે સ્વીકાર કોઈ બ્રાહ્મણમાં પ્રાપ્ત થાય નહીં. માટે કાત્સ્ન્યથી= સંપૂર્ણ, વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તેને શિષ્ટ કહીએ તો શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્તિ દોષવાળું પ્રાપ્ત થાય.

કાત્સ્ન્ર્યથી વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનારને શિષ્ટ સ્વીકારીએ તો અવ્યાપ્તિ દોષ આવે છે, તેમ પૂર્વમાં બતાવ્યું. તે અવ્યાપ્તિ દોષના નિવારણ માટે પૂર્વપક્ષી દેશથી વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનારને શિષ્ટ તરીકે સ્વીકારે તો તે પ્રમાણે દેશથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારના બધા બ્રાહ્મણોમાં શિષ્ટનું લક્ષણ સંગત થઈ જાય, તેથી પૂર્વમાં બતાવેલ અવ્યાપ્તિદોષ પ્રાપ્ત થાય નહીં, પરંતુ તે વિકલ્પમાં બૌદ્ધાદિમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થાય છે; કેમ કે 'ન દિંસ્યાત્ સર્વમૂતાનિ' અર્થાત્ 'સર્વ જીવોની હિંસા કરવી જોઈએ નહીં' એ પ્રકારની શ્રુતિ અને 'અગ્નિ ઠંડીનું ઔષધ છે,' એ પ્રકારની શ્રુતિ બૌદ્ધાદિ પણ સ્વીકારે છે. માટે દેશથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તેને શિષ્ટ કહીએ તો શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્તિદોષવાળું પ્રાપ્ત થાય. આ રીતે દેશથી વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનારને શિષ્ટ કહીએ તો બૌદ્ધાદિમાં અતિવ્યાપ્તિ આવે અને કાત્સ્ન્ર્યથી વેદપ્રામાણ્યના સ્વીકારને શિષ્ટ કહીએ તો સર્વ બ્રાહ્મણોમાં અવ્યાપ્તિદોષ આવે છે. આ બંને દોષોને દૂર કરવા અર્થ પૂર્વપક્ષી કહે કે સ્વઅભિપ્રાયની અપેક્ષાએ યાવદ્-વેદપ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમ જેને હોય તે શિષ્ટ છે, તેમ સ્વીકારીશું, તો કાત્સ્ન્ર્યથી વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણોમાં અવ્યાપ્તિ આવશે નહીં; કેમ કે સ્વસ્વતાત્પર્યમાં નૈયાયિકો, વેદાંતીઓ આદિ શ્રુતિને પ્રમાણરૂપે માને છે.

આ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની કલ્પનાને સામે રાખીને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે આ પ્રકારની મતિ યુક્ત નથી; કેમ કે નૈયાયિકો અને વેદાંતીઓ પણ સ્વસ્વતાત્પર્યમાં સર્વ શ્રુતિઓને પ્રમાણ સ્વીકારતા હોવા છતાં, કોઈક દૂરવબોધ એવી શ્રુતિનું પોતાના કલ્પિત અર્થ અનુસાર તાત્પર્યનું ગ્રહણ ન કરી શકતા હોય ત્યારે, તે શ્રુતિના પ્રામાણ્યનું ગ્રહણ નૈયાયિકાદિ બ્રાહ્મણોને થતું નથી. તેથી સર્વ શ્રુતિને પ્રમાણ સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણની પ્રાપ્તિ દુર્લભ થશે. માટે મોટા ભાગના બ્રાહ્મણો શિષ્ટ નથી, તેમ માનવાનો પ્રસંગ આવશે; કેમ કે સ્વતાત્પર્યમાં સર્વ વેદપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ દુઃશક્ય છે અર્થાત્ પોતાની માન્યતા અનુસાર સર્વશ્રુતિની સંગતિ કરવી દુષ્કર છે. તેથી જે બ્રાહ્મણ પોતાની માન્યતા અનુસાર શ્રુતિની સંગતિ કરી શકે નહીં, તે બ્રાહ્મણને તે શ્રુતિમાં પોતાની માન્યતા અનુસાર પ્રતિની સંગતિ કરી શકે નહીં, તે બ્રાહ્મણને તે શ્રુતિમાં પોતાની માન્યતા અનુસાર થ્યુતિની સંગતિ કરી શકે નહીં, તે બ્રાહ્મણમાં સર્વ વેદના પ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ પ્રાપ્ત થાય નહીં. માટે શિષ્ટના લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિદોષનો પરિહાર થઈ શકશે નહીં.

આ અવ્યાપ્તિદોષના નિવારણ માટે પૂર્વપક્ષી કહે કે અનાકલિત તાત્પર્યવાળી પણ શ્રુતિમાં પ્રમાઉપહિતત્વનો અગ્રહ હોવા છતાં પણ પ્રમાકરણત્વનો સુગ્રહ છે. માટે શિષ્ટનું લક્ષણ બ્રાહ્મણોમાં અવ્યાપ્ત થશે નહીં.

આશય એ છે કે બ્રાહ્મણો સ્વસ્વતાત્પર્યમાં સર્વ શ્રુતિને પ્રમાણ સ્વીકારતા હોય, અને કોઈક શ્રુતિનું તાત્પર્ય સ્વકલ્પિત અર્થ અનુસાર જોડી શકતા ન હોય, તે વખતે તે શ્રુતિનું તાત્પર્ય તેઓને ગ્રહણ થયું નથી. તેથી તે શ્રુતિમાં 'આ પ્રકારનું શ્રુતિનું તાત્પર્ય છે' તેવું પ્રમાઉપહિતત્વનું ગ્રહણ નથી, તોપણ 'સર્વશ્રુતિ પ્રામાણિક અર્થનો બોધ કરાવનાર છે. માટે આ શ્રુતિમાં પ્રામાણ્યકરણત્વ છે અર્થાત્ પ્રામાણિક બોધ કરાવવાનું સામર્થ્ય છે' તે રીતે શ્રુતિને સર્વ બ્રાહ્મણો પ્રમાણ સ્વીકારે છે. માટે સર્વ બ્રાહ્મણો શિષ્ટ છે, અને જે બ્રાહ્મણ શ્રુતિને પ્રમાણરૂપે ન સ્વીકારતા હોય તેને અમે શિષ્ટ કહેતા નથી. માટે શિષ્ટના લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિદોષ નથી.

પૂર્વપક્ષીએ કાત્સ્ન્ર્યથી વેદપ્રામાણ્ય સ્વીકારનાર બ્રાહ્મણને શિષ્ટ તરીકે સ્વીકારી, તેમાં આવતા અવ્યાપ્તિદોષના પરિહાર માટે કહ્યું કે નૈયાયિકો કે વેદાંતીઓ પોતપોતાના તાત્પર્યને અનુસાર સર્વ શ્રુતિને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, તેથી તેઓ શિષ્ટ છે. આ પ્રકારના વિકલ્પમાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

સ્વતાત્પર્યમાં શ્રુતિને પ્રમાણ સ્વીકારનાર શિષ્ટ છે, તેમ સ્વીકારીએ તો જૈનો પણ શિષ્ટ છે તેમ બ્રાહ્મણોને સ્વીકારવું પડે; કેમ કે સામાન્યથી શ્રુતિ નયરૂપ હોવાને કારણે જૈનો પણ તે તે નય અપેક્ષાએ શ્રુતિને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, માટે જૈનોને પણ સ્વતાત્પર્યમાં શ્રુતિ પ્રમાણ છે. જૈનો નય અપેક્ષાએ શ્રુતિને પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે છે, તેની પુષ્ટિ કરવા માટે ગ્રંથકારશ્રી યુક્તિ આપે છે કે 'જેટલા પરસમયો છે=જેટલાં પરદર્શનો છે, તેટલા જ નયો છે' એ પ્રકારની માન્યતા જૈન શાસ્ત્રના શ્રુતથી પરિકર્મિત મતિવાળાઓની છે. તેથી સર્વદર્શનનાં વચનોને તે તે નય અપેક્ષાએ જૈનો પ્રમાણ સ્વીકારે છે. માટે જૈનોને પણ સકલ વેદપ્રામાણ્યનો અભ્યુપગમ છે.

આથી 'વેદપ્રામાણ્યમન્તૃત્વ' રૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ કરીને 'જૈનો વેદને પ્રમાણ માનતા નથી, માટે અશિષ્ટ છે' તેમ બ્રાહ્મણો કહે છે, તે વચન સંગત નથી; વસ્તુતઃ જો જૈનો પણ સ્વતાત્પર્યમાં શ્રુતિને પ્રમાણ સ્વીકારતા હોવા છતાં જો બ્રાહ્મણો જૈનોને અશિષ્ટ કહે તો નૈયાયિક મતાનુસાર વેદાંતીઓ અશિષ્ટ સિદ્ધ થાય, અને વેદાંત મતાનુસાર નૈયાયિકો અશિષ્ટ સિદ્ધ થાય; કારણ કે નૈયાયિકો કે વેદાંતીઓ પણ સ્વસ્વતાત્પર્યમાં શ્રુતિને પ્રમાણ માને છે, અન્ય તાત્પર્યમાં નહીં. **!!ર૭–૨૮!!**  અવતરણિકા :–

902

एतदेवाह –

# અવતરણિકાર્થ :-

એને જ કહે છે –

#### ભાવાર્થ :–

શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા જૈનો તે તે નય અપેક્ષાએ સર્વદર્શનને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, માટે સકલ વેદનો પ્રમાણરૂપે સ્વીકાર જૈનોને છે. એને જ કહે છે -**શ્લોક :-**

# मिथ्यादृष्टिगृहीतं हि मिथ्या सम्यगपि श्रुतम् ।

सम्यग्दृष्टिगृहीतं तु सम्यग्मिथ्येति नः स्थितिः ।।२९।। अन्पयार्थः-

मिथ्यादृष्टिगृहीतं हि=મિથ્યાદ્દષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું सम्यगपि श्रुतम्=સમ્યક્ પણ શ્રુત મિથ્યા=મિથ્યા છે. તુ=વળી सम्यग्दृष्टिगृहीतं=સમ્યગ્દષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું મિથ્યા=મિથ્યા શ્રુત सम्यग्=સમ્યક્ છે, इति=એ પ્રમાણે नः=અમારી= જૈનોની સ્થિતિઃ=સ્થિતિ છે=સિદ્ધાંતમર્યાદા છે. ા૨૯॥

#### શ્લોકાર્થ :–

મિથ્યાદષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું સમ્યક્ શ્રુત પણ મિથ્યા છે. વળી સમ્યગ્દષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું મિથ્યા શ્રુત સમ્યક્ છે, એ પ્રમાણે અમારી= જૈનોની, સ્થિતિ છે=સિદ્ધાંતમર્યાદા છે. ાા૨૯૫

✤ 'सम्यगपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે મિથ્યાદષ્ટિ વડે ગ્રહણ કરાયેલું મિથ્યાશ્રુત તો મિથ્યા થાય છે, પરંતુ સમ્યકૂ શ્રુત પણ મિથ્યા થાય છે.

#### -: ાસ્ડિ

# मिथ्यादृष्टीति-मिथ्यादृष्टिगृहीतं हि सम्यगपि श्रुतमाचारादिकं मिथ्या भवति, तं प्रति तस्य विपरीतबोधनिमित्तत्वात्, सम्यग्दृष्टिगृहीतं तु मिथ्यापि श्रुतं

સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૨૯

वेदपुराणादिकं सम्यक्, तं प्रति तस्य यथार्थबोधनिमित्तत्वात्, इति नः अस्माकं स्थितिः=सिद्धान्तमर्यादा । प्रमानिमित्तत्वमात्रमेतदभ्युपगतं न तु प्रमाकरणत्वमिति चेन्न, त्वदुक्तं प्रमाकरणत्वमेव प्रमाणत्वमिति सर्वेषां प्रमातृणामनभ्युपग-मात् ।।२९।।

# ટીકાર્થ :–

मिथ्यादृष्टिगृहीतं ..... प्रमातृणामनभ्युपगमात् ।। મિથ્યાદ્દષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું સમ્યક્ પણ આચારાદિક શ્રુત મિથ્યા થાય છે; કેમ કે તેના પ્રતિ=મિથ્યાદ્દષ્ટિ પ્રતિ, તેનું=સમ્યક્ શ્રુતનું વિપરીત બોધમાં નિમિત્તપણું છે. વળી સમ્યગ્દષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું મિથ્યા પણ વેદ-પુરાણાદિક શ્રુત સમ્યક્ છે; કેમ કે તેના પ્રતિ=સમ્યગ્દષ્ટિ પ્રતિ, તેનું=વેદ-પુરાણાદિકનું યથાર્થ બોધમાં નિમિત્તપણું છે, એ પ્રકારની नः=અમારી, સ્થિતિ છે=સિદ્ધાંત મર્યાદા છે.

પૂર્વમાં ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું કે સમ્યગ્દષ્ટિ વેદપુરાણાદિકને પણ સમ્યક્ શ્રુતરૂપે પરિણમન પમાડે છે, અને તેનાથી એ સ્થાપન કર્યું કે જૈનદર્શનમાં વર્તતા શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો વેદને પણ નયસાપેક્ષતાથી પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે છે. માટે બ્રાહ્મણે કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં સંગત છે. તેનું નિવારણ કરવા અર્થે વેદને પ્રમાણ માનનારા બ્રાહ્મણો કહે છે –

આ સ્વીકાર પ્રમાનિમિત્તત્વમાત્ર છે="જૈનો વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે" એ સ્વીકાર પ્રમાનિમિત્તત્વમાત્રરૂપ છે, પરંતુ પ્રમાકરણત્વરૂપ નથી. માટે જૈનોમાં શિષ્ટનું લક્ષણ સંગત થશે નહીં. એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી કહે તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે - न=નથી=તારી વાત બરાબર નથી; કેમ કે તારા વડે કહેવાયેલ પ્રમાકરણત્વ જ પ્રમાણત્વ છે, એ પ્રમાણે સર્વ પ્રમાતૃઓને અસ્વીકાર છે. ાર૯ા

✤ 'मिथ्यापि श्रुतं' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સમ્યગ્દષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું સમ્યક્શ્રુત તો સમ્યક્ છે, પરંતુ મિથ્યાશ્રુત પણ સમ્યક્ છે.

♦ 'आचारादिकं' - અહીં 'आदि' થી સૂત્રકૃતાંગાદિનું ગ્રહણ કરવું.

'वेदपुराणादिकं' - અહીં 'आदि' થી બૌદ્ધના ત્રિપિટકોનું ગ્રહણ કરવું.

#### ભાવાર્થ :–

પૂર્વશ્લોક-૨૮માં કહ્યું કે ભગવાનના શ્રુતથી પરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો પરદર્શનોને તે તે નયઅપેક્ષાએ પ્રમાણ સ્વીકારે છે.

તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પરદર્શનની કોઈ પણ યુક્તિયુક્ત વાતો કોઈક એક નયઅપેક્ષાએ સત્ય હોય છે, પરંતુ તે તે દર્શનવાળા એક નય ઉપર એકાંતે સ્વદર્શનનું સ્થાપન કરે છે, તેથી જૈનો તેઓની એકાંત માન્યતાનો સ્વીકાર કરતા નથી; પરંતુ જે નયઅપેક્ષાએ તેમનું વચન સત્ય છે, તે નયઅપેક્ષાએ તેમનું વચન પ્રમાણભૂત માને છે. તેથી શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કરીને જો બ્રાહ્મણો કહે કે 'સ્વતાત્પર્યમાં કાત્સ્ન્ય વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ છે' તો તે નિયમ પ્રમાણે જૈનો પણ સ્વતાત્પર્યમાં=તે તે નયઅપેક્ષારૂપ સ્વતાત્પર્યમાં, વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે. માટે બ્રાહ્મણો વડે કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં ઘટે છે, એમ ગ્રંથકારશ્રી કહે છે.

બ્રાહ્મણો વડે કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં કેમ ઘટે છે ? તે બતાવે છે -જૈનશાસનના પરમાર્થને જાણનારા એવા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો જે શ્રુત ગ્રહણ કરે છે, તે મિથ્યાશ્રુત હોય તોપણ તે શ્રુત સમ્યક્શ્રુત બને છે; કેમ કે સમ્યગ્દષ્ટિને તે વેદપુરાણાદિક શ્રુત યથાર્થ બોધનું નિમિત્ત છે અર્થાત્ વેદપુરાણાદિકનું વક્તવ્ય જે નયથી સુસંગત થયું હોય તે નયથી તે શ્રુતના તાત્પર્યને સમ્યગ્દષ્ટિ ગ્રહણ કરે છે, અને જે નયથી તે વચન સંગત નથી તે નયથી તે શ્રુતને ગ્રહણ કરતા નથી. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિને કોઈપણ દર્શનનું શ્રુતજ્ઞાન યથાર્થ બોધનું નિમિત્ત બને છે; અને જે નયથી તે વચન સંગત નથી તે નયથી તે શ્રુતને ગ્રહણ કરતા નથી. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિને કોઈપણ દર્શનનું શ્રુતજ્ઞાન યથાર્થ બોધનું નિમિત્ત બને છે; અને મિથ્યાદષ્ટિ જીવોની એકાંત વાસનાવાળી દષ્ટિ હોવાને કારણે સમ્યક્ આચારાંગાદિ શ્રુત ભણે તોપણ, પોતાની એકાંત દષ્ટિ અનુસાર આચારાંગાદિના અર્થોને ગ્રહણ કરીને મિથ્યાશ્રુતરૂપે પરિણમન પમાડે છે. આ પ્રકારની જિનશાસનના સિદ્ધાંતની મર્યાદા છે=આ પ્રકારનો સિદ્ધાંત જૈનશાસન કહે છે. તેથી જૈનદર્શનને પામેલા વિવેકી એવા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો વેદવચનોને પણ ઉચિત સ્થાને જોડીને સમ્યક્ પરિણમન પમાડે છે. માટે 'સ્વતાત્પર્યમાં સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોને વેદ પ્રમાણરૂપે ભાસે છે' માટે બ્રાહ્મણોએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં ઘટે છે. હવે શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં કેમ ઘટતું નથી, તે બતાવવા અર્થે પૂર્વપક્ષી કહે કે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો મિથ્યાશ્રુતને પણ સમ્યક્શ્રુતરૂપે પરિણમન પમાડે છે, એ રીતે તો એ પ્રાપ્ત થાય કે જૈનો વેદમાં પ્રમાનું નિમિત્તપણુંમાત્ર સ્વીકારે છે, પરંતુ પ્રમાકરણત્વ સ્વીકારતા નથી અર્થાત્ વેદ પ્રામાણિક બોધનું નિમિત્તમાત્ર છે તેમ સ્વીકારે છે, પરંતુ પ્રામાણિક બોધને કરાવનાર છે એમ સ્વીકારતા નથી, અને બ્રાહ્મણો વેદને પ્રામાણિક બોધ કરાવનાર સ્વીકારે છે, માટે વેદમાં પ્રમાકરણત્વ છે તેમ માને છે; અને જેઓ વેદમાં પ્રમાકરણત્વ સ્વીકારતા હોય તેઓ શિષ્ટ છે, એમ અમે કહીએ છીએ. માટે અમારું કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં સંગત થશે નહીં. તેને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે : તારી વાત બરાબર નથી; કેમ કે તારા વડે કહેવાયેલું પ્રમાકરણત્વ જ પ્રમાણત્વ છે, એ પ્રમાણે સર્વ પ્રમાતૃઓ સ્વીકારતા નથી.

આશય એ છે કે વેદવચનોને યુક્તિ અને અનુભવથી ઉચિત સ્થાને યોજન કર્યા વગર સ્વતાત્પર્યાનુસાર વેદને પ્રમાણ સ્વીકારવું અર્થાત્ 'આ વેદો પ્રામાણિક બોધ કરાવનાર છે' એમ સ્વીકારવું, એવું પ્રમાકરણત્વ બ્રાહ્મણો માને છે; અને એવું પ્રમાકરણત્વ જ વેદનું પ્રમાણપશું છે, એ પ્રમાણેનું પ્રમાણપશું સર્વ પ્રમાતૃઓ સ્વીકારતા નથી, પરંતુ યુક્તિ અને અનુભવથ્રી અવિરુદ્ધ એવું પ્રમાકરણત્વ જ પ્રમાણત્વ છે, એ પ્રમાણે વિચારક પ્રમાતૃઓ સ્વીકારે છે; સ્યાદ્વાદદષ્ટિથી પરિષ્કૃત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો વેદને જે પ્રમાણ સ્વીકારે છે તે યુક્તિ અને અનુભવથી અવિરૂદ્ધ એવી નયદષ્ટિથી સ્વીકારાયેલ પ્રમાકરણત્વ છે. જ્યારે બ્રાહ્મણો તો કોઈ દષ્ટિ વગર સ્વસ્વમાન્યતા અનુસાર વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે. આથી જ નૈયાયિકો જે દ્રષ્ટિકોણથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, તે દ્રષ્ટિકોણથી વેદાંતીઓ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારતા નથી, પરંતુ સ્વદ્રષ્ટિકોણથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે; અને જે દ્રષ્ટિકોણથી વેદાંતીઓ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, તે દ્રષ્ટિકોણથી નૈયાયિકો વેદને પ્રમાણ સ્વીકારતા નથી, પરંતુ સ્વદ્રષ્ટિકોણથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે. વસ્તુતઃ વિચારક પ્રમાત્ તો પદાર્થ જે દ્રષ્ટિકોણથી યુક્તિસંગત હોય તે દ્રષ્ટિકોણથી પ્રમાણ સ્વીકારે છે, અને જૈનો તો જે નયદષ્ટિથી વેદવચનો સુસંગત છે, તે નયદષ્ટિથી

વેદને પ્રમાશ સ્વીકારે છે, અને તેવું પ્રમાકરશત્વ જૈનોને પ્રમાશ છે; પરંતુ આંખ બંધ કરીને માત્ર વેદવચનો જે કાંઈ કહે છે તે સર્વ પ્રમાશ છે, તેવો એકાંત જૈનો સ્વીકારતા નથી, અને તેવું વેદનું પ્રમાશપણું શિષ્ટના લક્ષણ તરીકે કોઈ વિચારક પ્રમાતૃ સ્વીકારે નહીં. **!!૨૯!!** 

#### અવતરણિકા ઃ–

પૂર્વશ્લોક-૨૯માં ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું કે મિથ્યાદ્દષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું સમ્યક્ષ્ય્રુત પણ મિથ્યા છે, અને સમ્યગ્દ્દષ્ટિથી ગ્રહણ કરાયેલું મિથ્યાશ્રુત પણ સમ્યક્ છે. તેનાથી એ સ્થાપન કર્યું કે શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો નયઅપેક્ષાએ સકલ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે; કેમ કે શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોને વેદવચનોથી પણ તે તે નયઅપેક્ષાએ યથાર્થ બોધ થાય છે. માટે 'સ્વતાત્પર્યમાં સકલવેદપ્રામાણ્ય-મંતૃત્વ'રૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવોમાં સંગત છે. તેનું નિરાકરણ કરવા અર્થે બ્રાહ્મણો શું કહે છે, તે ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે – શ્લોક :–

तात्पर्यं वः स्वसिद्धान्तोपजीव्यमिति चेन्मतिः । ननु युक्त्युपजीव्यत्वं द्वयोरप्यविशेषतः ।।३०।। अन्ययार्थः-

वः=તમારૂં=શિષ્ટનું લક્ષણ કરનાર બ્રાહ્મણોનું स्वसिद्धान्तोपजीव्यम् तात्पर्यं= સ્વસિદ્ધાન્તઉપજીવ્ય તાત્પર્ય છે='અમારા વેદવચનોના સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ છે' એ પ્રકારનું તાત્પર્ય છે, इति चेन्मतिः=એ પ્રકારે જો બ્રાહ્મણોની મતિ છે, તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે - ननु=ખરેખર ! अविशेषतः=અવિશેષથી દ્વયોરપિ=આપણા બંનેનું પણ युक्त्युपजीव्यत्वं= યુક્તિઉપજીવ્યપણું છે. (તેથી બ્રાહ્મણો વડે કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં સંગત થશે, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારશ્રીનો આશય છે.) ા૩૦૫ શ્લોકાર્થ :-

તમારું=શિષ્ટનું લક્ષણ કરનાર બ્રાહ્મણોનું, સ્વસિદ્ધાન્તઉપજીવ્ય તાત્પર્ચ

Jain Education International

સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-30

છે, એ પ્રકારે જો બ્રાહ્મણોની મતિ છે, તો ખરેખર ! અવિશેષથી આપણા બંનેનું યુક્તિઉપજીવ્યપણું છે.

(તેથી બ્રાહ્મણો વડે કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ સમ્યગ્દષ્ટિમાં સંગત થશે, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારશ્રીનો આશય છે) ॥૩०॥

♣ 'द्वयोरपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે માત્ર તમારું જ યુક્તિઉપજીવ્યત્વ નથી, પરંતુ આપણા બંનેનું યુક્તિઉપજીવ્યત્વ સમાન છે.

#### ટીકા :– `

तात्पर्यमिति-वः=युष्माकं स्वसिद्धान्तोपजीव्यं=स्वसिद्धान्तपुरस्कारि तात्पर्यं, तथा चान्यागमानुपजीव्यतात्पर्ये सकलवेदप्रामाण्याभ्युपगमनिवेशान्न दोष इति चेद्यदि तव मतिः, ननु तदा द्वयोरप्यावयोरविशेषतो युक्त्युपजीव्यत्वं । अयं भावः 'अन्यागमानुपजीव्यत्वं ह्यन्यागमासंवादित्वं चेत्तत्संवादिनि स्वाभिप्रायेऽ-व्याप्तिरयौक्तिकतदसंवादित्वं चेदस्माकमपि तात्पर्यमयौक्तिकागमासंवाद्येव, सर्वस्यैव भगवद्वचनस्य युक्तिप्रतिष्ठितत्वात् मिथ्याश्रुततात्पर्यस्यापि स्याद्वादसङ्गतयुक्त्यैव गृह्यमाणत्वात् । ।३० । ।

#### ટીકાર્થ :–

वःडयुष्माकं ..... गृह्यमाणत्वात् ।। શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં સંગત થાય છે, એમ પૂર્વમાં બતાવ્યું. તેના નિરાકરણ માટે બ્રાહ્મણોનું શું તાત્પર્ય છે, તે બતાવતાં કહે છે –

वः=તમારું=શિષ્ટનું લક્ષણ કરનાર બ્રાહ્મણોનું, સ્વસિદ્ધાન્તઉપજીવ્ય= સ્વસિદ્ધાન્ત-પુરસ્કારિ, તાત્પર્ય છે='વેદરૂપ પોતાના વચનને આગળ કરીને વેદને પ્રમાણ માને છે તે શિષ્ટ છે' એ પ્રકારનું તમારું તાત્પર્ય છે, तथा च= અને=તે રીતે=વેદના સિદ્ધાન્તને આગળ કરીને વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ છે, એ પ્રકારનું તાત્પર્ય છે તે રીતે, અન્ય આગમ અનુપજીવ્ય તાત્પર્યમાં સકલ વેદપ્રામાણ્યઅભ્યુપગમનો નિવેશ હોવાથી દોષ નથી=શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં સંગત થાય છે, તે રૂપ દોષની પ્રાપ્તિ બ્રાહ્મણોને નથી, એ પ્રકારની જો તારી મતિ હોય તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

સમ્યગ્દ્રષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૩૦

तता=ત્યારે, આપણા બંનેનું પણ અવિશેષથી યુક્તિઉપજીવ્યત્વ છે. (તેથી શિષ્ટનું લક્ષણ જેમ બ્રાહ્મણોમાં ઘટે છે તેમ જૈનોમાં પણ ઘટે છે.) આ ભાવ છે=શિષ્ટનું લક્ષણ સ્વસિદ્ધાન્તઉપજીવ્ય તાત્પર્યમાં બ્રાહ્મણો સ્વીકારે તો યુક્તિઉપજીવ્યત્વ બંનેનું પણ સમાન છે, એમ પૂર્વમાં કહ્યું એનો આ ભાવ છે -

અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વ જો અન્ય-આગમ-અસંવાદિત્વ છે, તો તત્સંવાદી એવા સ્વઅભિપ્રાયમાં=અન્ય આગમની સાથે સંવાદી એવા વેદના અભિપ્રાયમાં='કોઈ જીવની હિંસા કરવી જોઈએ નહીં' તેવા બૌદ્ધો વડે સ્વીકારાયેલ આગમની સાથે સંવાદી એવા વેદના અભિપ્રાયમાં, અવ્યાપ્તિ છે=અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વની અવ્યાપ્તિ છે. (કેમ કે તે વેદનું વચન

અન્ય આગમ સાથે અસંવાદવાળું નથી, પરંતુ સંવાદવાળું છે.)

અને તે અવ્યાપ્તિદોષના નિવારશ માટે પૂર્વપક્ષી કહે કે –

જો અયૌક્તિક તદ્દઅસંવાદિત્વ છે=અયૌક્તિક અન્ય આગમ અસંવાદિત્વ જો અન્ય આગમ અનુપજીવ્યત્વ છે, તો અમારું પણ તાત્પર્ય અયૌક્તિક આગમ અસંવાદી જ છે=અયૌક્તિક એવા આગમની સાથે અસંવાદી જ

છે. (તેથી યુક્તિ ઉપજીવ્યપણું બ્રાહ્મણોને અને જૈનોને સમાન છે.) વસ્તુતઃ જૈનો તો પોતાના જ આગમને પ્રમાણ માને છે, અન્યના આગમને પ્રમાણ માનતા નથી. તેથી અયૌક્તિક આગમ અસંવાદી જ અન્ય આગમ અનુપજીવ્યત્વ જૈનો માને છે એ કેમ નક્કી થાય ? તેમાં હેતુ કહે છે –

સર્વ જ ભગવાનના વચનનું યુક્તિપ્રતિષ્ઠિતપણું હોવાને કારણે મિથ્યાશ્રુતના તાત્પર્યનું પણ સ્યાદ્વાદ સંગત યુક્તિથી જ ગૃહ્યમાણપણું છે. (તેથી અયૌક્તિક આગમનાં અસંવાદી એવાં સર્વ વેદવચનોને જૈનો પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે છે. માટે પૂર્વપક્ષી જે શિષ્ટનું લક્ષણ કરે છે, તે જૈનોમાં સંગત થાય છે.) ા૩૦ા

\* 'अस्माकमपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે બ્રાહ્મણોને તો અયૌક્તિક-અન્ય- આગમ-અસંવાદિત્વ અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વ છે, પરંતુ અમને પણ=જૈનોને પણ, અયૌક્તિક-આગમ-અસંવાદિ જ અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વ છે.

#### સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-30

• 'મિથ્યાશ્રુતતાત્પર્યસ્યાપિ' - અહીં 'अપિ' થી એ કહેવું છે કે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો સમ્યક્શ્રુતનું તાત્પર્ય તો સ્યાદ્વાદસંગત યુક્તિથી ગ્રહણ કરે છે, પરંતુ મિથ્યાશ્રુતનું તાત્પર્ય પણ સ્યાદ્વાદસંગત યુક્તિથી ગ્રહણ કરે છે.

#### ભાવાર્થ :–

પૂર્વમાં ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું કે શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો વેદવચનોને પણ તે તે નય અપેક્ષાએ સમ્યગ્ રૂપે ગ્રહણ કરે છે, માટે બ્રાહ્મણોએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનશાસનને સ્વીકારનાર સમ્યગ્દષ્ટિમાં સંગત થશે; અને બ્રાહ્મણોને જૈનો શિષ્ટરૂપે માન્ય નથી, તેથી બ્રાહ્મણો પોતાના લક્ષણમાં શું પરિષ્કાર કરીને જૈનોમાં શિષ્ટનાં લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ દૂર કરી શકે તે ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે --

ગ્રંથકારશ્રી બ્રાહ્મણોને કહે છે કે સ્વસિદ્ધાંતઉપજીવ્ય તમારું તાત્પર્ય છે, તેથી શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં સંગત થાય નહીં, એ પ્રકારની જો તમારી મતિ હોય તો યુક્તિઉપજીવ્યત્વ આપણા બંનેમાં સમાન છે.

આશય એ છે કે બ્રાહ્મણો કહે કે 'અમારાં વેદવચનોને આગળ કરીને જેઓ વેદને પ્રમાણ કહે તે શિષ્ટ છે' અને જૈનો તો વેદથી અન્ય એવા જૈનોના આગમોના ઉપજીવ્ય તાત્પર્યથી સકલ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે; અને અમારા કથન પ્રમાણે 'અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્ય-સકલવેદ-પ્રામાણ્ય-અભ્યુપગમ હોય તે શિષ્ટ' બને છે. તેથી અમારું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં ઘટશે નહીં. બ્રાહ્મણોની આવી મતિ સામે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

'આમ સ્વીકારવાથી યુક્તિઉપજીવ્યપશું આપશા બંનેનું સમાન થશે' અને તેનો ભાવ ગ્રંથકારશ્રી 'अयં भावः' થી સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે –

પૂર્વપક્ષી 'અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વ'નો અર્થ 'અન્ય-આગમ-અસંવાદિત્વ' કરે તો જૈનોમાં શિષ્ટનું લક્ષણ ઘટે નહીં. તે આ રીતે −

વેદથી અન્ય જે જૈનોનાં આગમો છે તે અન્ય આગમો છે, અને તેની સાથે જેનો મેળ ન મળતો હોય તે અન્ય-આગમ-અસંવાદી કહેવાય; અને તેને અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્ય સ્વીકારો તો જૈનો પોતાના આગમની સાથે સંવાદી ૧૧૬

એવાં જે વેદવચનો છે, તે વેદવચનોને જ પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે છે, પરંતુ અન્ય વેદવચનોને પ્રમાણરૂપે સ્વીકારતા નથી, માટે શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં જશે નહીં.

તેને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે આ રીતે પૂર્વપક્ષી શિષ્ટના લક્ષણનો પરિષ્કાર કરે તો અન્ય આગમ સાથે સંવાદી એવા સ્વઅભિપ્રાયમાં=અન્ય આગમ સાથે સંવાદી એવાં વેદવચનોમાં અવ્યાપ્તિ પ્રાપ્ત થાય છે અર્થાત્ જૈનો અને બૌદ્ધો પણ 'કોઈ જીવની હિંસા ન કરવી' તેમ માને છે, અને તે અન્ય આગમની સાથે સંવાદી એવા 'કોઈ જીવની હિંસા ન કરવી' એ પ્રકારના વેદવચનોમાં અન્ય આગમ અસંવાદિત્વ નથી, પરંતુ અન્ય આગમ સંવાદિત્વ છે. તેથી અન્ય આગમ 'અનુપજીવ્યત્વ'નો અર્થ 'અન્ય-આગમ-અસંવાદિત્વ' કરી શકાય નહીં. આમ છતાં તેવો અર્થ કરવામાં આવે તો શિષ્ટ બ્રાહ્મણમાં પણ શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ પ્રાપ્ત થાય, તેથી શિષ્ટ બ્રાહ્મણને પણ અશિષ્ટ કહેવાની આપત્તિ આવે; કેમ કે બ્રાહ્મણો વેદવચનોને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, અને તે વેદવચનો કોઈક સ્થાનમાં અન્ય આગમ સાથે સંવાદી છે, પરંતુ અસંવાદી નથી.

હવે શિષ્ટના લક્ષણમાં આવતા અવ્યાપ્તિ દોષના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણો કહે કે 'અયૌક્તિક એવું અન્ય-આગમ-અસંવાદીપણું અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વ' છે, તો ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે અમને પણ તે કથન માન્ય છે; કેમ કે અમે પણ અયૌક્તિક આગમના અસંવાદીને જ સ્વીકારીએ છીએ અર્થાત્ 'યુક્તિ વગરના આગમો સાથે જેનું અસંવાદિત્વ હોય તે અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વ છે, તેમ સ્વીકારીએ છીએ. તેથી જેમ વેદનું લક્ષણ કરનાર બ્રાહ્મણો 'યુક્તિ વગરના અન્ય આગમની સાથે અસંવાદિત્વને અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વ' સ્વીકારે છે, તેમ જૈનો પણ 'યુક્તિ વગરના આગમોની સાથે અસંવાદિત્વને જ અન્ય-આગમ-અનુપજીવ્યત્વ' સ્વીકારે છે.

તેથી એ ફ્લિત થાય કે યુક્તિયુક્ત કોઈ પણ દર્શનની માન્યતા હોય તેને બ્રાહ્મણો પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે છે, તેમ યુક્તિયુક્ત કોઈ પણ દર્શનની માન્યતા હોય તેને જૈનો પણ પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે છે. માટે બ્રાહ્મણોએ કરેલા શિષ્ટના લક્ષણમાં યુક્તિઉપજીવ્યપણું જૈનોને અને બ્રાહ્મણોને સમાનરૂપે માન્ય છે. તેથી બ્રાહ્મણોએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં સંગત થાય છે. વળી અયૌક્તિક આગમના અસંવાદિત્વને જૈનો સ્વીકારે છે, તેમાં ગ્રંથકારશ્રી યુક્તિ આપે છે –

ભગવાનનાં સર્વ જ વચનો યુક્તિપ્રતિષ્ઠિત છે, અને તેથી ભગવાનના વચનના પરમાર્થને જાણનારા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો મિથ્યાશ્રતના તાત્પર્યને પણ સ્યાદ્વાદસંગત યુક્તિથી જ ગ્રહણ કરે છે. તેથી સ્યાદ્વાદસંગત યુક્તિથી જે વચનો તેમને યથાર્થ દેખાય છે, તે વેદવચનોને જૈનો પ્રમાણરૂપે માને છે. માટે 'યુક્તિઉપજીવ્યત્વ સ્વસિદ્ધાંત-ઉપજીવ્યત્વ છે' તેમ બ્રાહ્મણ સ્વીકારે તો બ્રાહ્મણોનું કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં સંગત થશે. એટલું જ નહીં પણ બ્રાહ્મણોમાં શિષ્ટનું લક્ષણ સંગત થશે નહીં; કેમ કે 'સ્વસિદ્ધાંત-ઉપજીવ્યત્વ 'નો અર્થ 'યુક્તિ-ઉપજીવ્યત્વ' કર્યા પછી સર્વ વેદવચનોને એકાંતથી બ્રાહ્મણો પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે છે, પરંતુ તે તે નયઅપેક્ષાએ યુક્તિયુક્ત એવાં વેદવચનોને તે તે નયઅપેક્ષાએ સત્યરૂપે સ્વીકારતા નથી, પણ એકાંત સત્યરૂપે સ્વીકારે છે; અને વેદવચનો તે તે નયઅપેક્ષાએ સ્વીકારવામાં ન આવે તો યુક્તિથી જે વેદવચનો સિદ્ધ થાય તેમ નથી, છતાં તેવાં વેદવચનોને એકાંતે પ્રમાણ સ્વીકારે તેવા બ્રાહ્મણોમાં શિષ્ટનું લક્ષણ ઘટે નહીં. તેથી બ્રાહ્મણોએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ અર્થથી શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ ઘટે, અન્યમાં નહીં. **II30II** 

# અવતરણિકા ઃ–

यतः –

# અવતરણિકાર્થ :-

જે કારણથી –

# ભાવાર્થ :–

પૂર્વમાં ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું કે "યુક્તિ-ઉપજીવ્યત્વ આપણા બંનેમાં સમાન છે, તેથી બ્રાહ્મણો વડે કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનૉમાં ઘટે છે." ત્યાં બ્રાહ્મણો કહે કે "જૈનો સ્યાદ્વાદસંગત યુક્તિથી વેદનાં વચનોને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, તોપણ સર્વ વેદવચનોને પ્રમાણ સ્વીકારતા નથી, વસ્તુતઃ 'વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ' એવું શિષ્ટનું લક્ષણ અમે કર્યું છે, અને તે લક્ષણ જૈનોમાં ઘટતું નથી આમ છતાં જૈનો કહે છે કે "અમે સ્વતાત્પર્યમાં વેદને પ્રમાણ સ્વીકારીએ છીએ" માટે બ્રાહ્મણોનું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં ઘટે છે. તેથી જૈનો નિગ્રહસ્થાનને પામેલા છે." આ પ્રકારનો ભાવ અધ્યાહાર છે, તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે. જે કારણથી –

શ્લોક :-

# उद्भावनमनिग्राह्यं युक्तेरेव हि यौक्तिके। प्रामाण्ये च न वेदत्वं सत्यत्वं तु प्रयोजकम् ।।३१।।

અન્વચાર્થ :–

અવતરણિકાના 'यतः' નું જોડાણ શ્લોકના પૂર્વાર્ધ સાથે છે. તે આ રીતે –

यतः=જે કારણથી यौक्तिके=યौક્તિક અર્થમાં युक्तेरेव उद्भावनं=યુક્તિનું જ ઉદ્દભાવન अनिग्राह्यं=અલિગ્રાહ્ય છે=અવિગ્રહસ્થાન છે (તે કારણથી શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવો સ્યાદ્વાદસંગત યુક્તિથી જ વેદ-વચનોને પ્રમાણ સ્વીકારે તેટલા માત્રથી તેઓ લિગ્રહસ્થાનને પામતા નથી.)

અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે વેદવચન પ્રામાશિક બોધ કરાવનાર છે. માટે વેદને જે પ્રમાશ સ્વીકારે તેને શિષ્ટ કહી શકાય; પરંતુ યુક્તિથી ગ્રાહ્ય એટલામાત્ર વેદવચનોને પ્રમાશ સ્વીકારે તે શિષ્ટ બને નહીં. તેથી કહે છે –

प्रामाण्ये च=અને પ્રામાણ્યમાં वेदत्वं=વેદત્વ प्रयोजकं न=પ્રયોજક નથી तु=પરંતુ सत्यत्वं=સત્યત્વ=સત્યત્વ પ્રયોજક છે. ॥૩૧॥

શ્લોકાર્થ :-

અવતરણિકાના 'યત્તઃ'નું જોડાણ શ્લોકના પૂર્વાધ સાથે છે. તે આ રીતે -જે કારણથી ચૌક્તિક અર્થમાં ચુક્તિનું જ ઉદ્ભાવન અનિગ્રાહ્ય છે= અનિગ્રહસ્થાન છે (તે કારણથી શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો સ્યાદ્ધાદસંગત ચુક્તિથી જ વેદવચનોને પ્રમાણ સ્વીકારે તેટલામાત્રથી તેઓ નિગ્રહસ્થાનને પામતા નથી.) અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે વેદવચન પ્રામાણિક બોધ કરાવનાર છે, માટે વેદને જે પ્રમાણ સ્વીકારે તેને શિષ્ટ કહી શકાય; પરંતુ યુક્તિથી ગ્રાહ્ય એટલામાત્ર વેદવચનોને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ બને નહીં. તેથી કહે છે –

અને પ્રામાણ્યમાં વેદત્વ પ્રયોજક નથી, પરંતુ સત્યત્વ પ્રયોજક છે. ॥૩૧॥

#### -ઃ ાસ્ડિ

उद्भावनमिति-यौक्तिके ह्यर्थे युक्तेरेवोद्भावनमनिग्राह्यम्=अनिग्रहस्थानं, अन्यथा निग्रहाभिधानात्, यद्वादी -

"जो हेउवायपक्खंमि हेउओ आगमे अ आगमिओ ।

सो समयपत्रवओ सिद्धंतविराहगो अन्नो" ।। इति ।

अथ वेदत्वमेव प्रामाण्यप्रयोजकमित्यभ्युपगमे यावद्वेदप्रामाण्याभ्युपगमः स्यादित्यत आह-प्रामाण्ये च वेदत्वं न प्रयोजकं किं तु सत्यत्वमेव, लोकशब्दस्या-प्यविसंवादिनः प्रमाणत्वादिति श्रद्धामात्रमेतदिति न किञ्चिदेतत् ।।३१।।

# ટીકાર્થ :-

यौक्तिके ह्यर्थ ..... न किञ्चिदेतत् ।। યૌક્તિક અર્થમાં યુક્તિનું જ ઉદ્ભાવન અનિગ્રાહ્ય છે=અનિગ્રહનું સ્થાન છે; કેમ કે અન્યથા નિગ્રહનું અભિધાન છે=યૌક્તિક અર્થમાં યુક્તિના ઉદ્દભાવનને બદલે આગમવચનથી પ્રમાણ સ્વીકારવામાં આવે તો નિગ્રહનું અભિધાન છે, જે કારણથી વાદી=સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરીશ્વરજી, (સંમતિતર્કમાં કહે છે) –

"જે હેતુવાદ પક્ષમાં હેતુક છે=હેતુથી જોડનાર છે, અને આગમમાં આગમિક છે= આગમને પ્રમાણ કરનાર છે, તે સમય પ્રજ્ઞાપક છે=સિદ્ધાન્તના પ્રરૂપક છે, અન્ય સિદ્ધાન્તના વિરાધક છે." **(સંમતિતર્ક)** 

'इતિ' સંમતિતર્કના ઉદ્ધરણની સમાપ્તિમાં છે.

હવે વેદત્વ પ્રામાણ્યમાં પ્રયોજક છે, એ પ્રમાણે સ્વીકાર કરાયે છતે, યાવદ્-વેદપ્રામાણ્યઅભ્યુપગમ થાય અર્થાત્ સર્વ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ થાય. માટે યૌક્તિક અર્થમાં યુક્તિનું ઉદ્ભાવન કરનાર એવા સમ્યગ્દષ્ટિ સ્યાદ્વાદસંગત યુક્તિથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે એટલામાત્રથી શિષ્ટનું લક્ષણ તેમનામાં સંગત થશે, એમ કહી શકાય નહીં. એ પ્રકારનો શ્લોકના ઉત્તરાર્ધના ઉત્થાનનો ધ્વનિ છે.

इत्यत आह=એથી કહે છે : એથી શ્લોકના ઉત્તરાર્ધમાં કહે છે –

અને પ્રામાણ્યમાં વેદત્વ પ્રયોજક નથી, પરંતુ સત્યત્વ જ=સત્યત્વ જ પ્રયોજક છે; કેમ કે લોક શબ્દનું પણ=લોકમાં પ્રચલિત શબ્દનું પણ, અવિસંવાદીનું પ્રમાણપણું છે. એથી एतद्=આ='વેદત્વ પ્રમાણમાં પ્રયોજક છે' એ, શ્રદ્ધામાત્ર છે. इति=એથી एतद्=આ=થાવદ્-વેદપ્રામાણ્યઅભ્યુપગમ= સર્વવેદ પ્રમાણ છે એ પ્રકારનો સ્વીકાર શિષ્ટત્વ છે' એ, न किञ्चिद्=અર્થ વગરનું છે. 11391

◆ 'लोकशब्दस्यापि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે આગમમાં પ્રસિદ્ધ શબ્દના તો અવિસંવાદીપણાનું પ્રમાણપણું છે, પરંતુ લોકમાં પ્રસિદ્ધ શબ્દના પણ અવિસંવાદીપણાનું પ્રમાણપણું છે.

#### ભાવાર્થ :–

ેશ્લોક-૨૬માં ગ્રંથકારશ્રીએ ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષને અવ્યવસ્થિત બતાવીને શિષ્ટના લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિ અને અતિવ્યાપ્તિ દોષ બતાવ્યા. તેના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણોએ શ્લોક-૨૭માં શિષ્ટનું લક્ષણ કહ્યું કે 'સ્વતાત્પર્યમાં કાર્ત્સ્ન્યથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ કહેવાય; અને તે લક્ષણ પ્રમાણે શ્રુતપરિકર્મિત મતિવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ પણ સ્વતાત્પર્યમાં વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, માટે સમ્યગ્દષ્ટિ શિષ્ટ છે, તેમ ગ્રંથકારશ્રીએ યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું. ત્યાં સમ્યગ્દષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થતા શિષ્ટના લક્ષણના નિવારણ માટે બ્રાહ્મણોએ સ્થાપન કર્યું કે - 'સ્વસિદ્ધાંત-ઉપજીવ્ય-વેદપ્રામાણ્યનો સ્વીકાર જેને હોય તે શિષ્ટ છે.'

તેનાથી અર્થથી એ પ્રાપ્ત થયું કે 'યુક્તિઉપજીવ્ય એવા વેદને જે પ્રમાણ સ્વીકારે તે શિષ્ટ કહેવાય;' અને તેમ સ્વીકારવાથી જૈનો પણ સ્વતાત્પર્યમાં યુક્તિઉપજીવ્ય વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે, માટે જૈનો શિષ્ટ છે, આ પ્રકારનો અર્થ પ્રાપ્ત થયો. ત્યાં બ્રાહ્મણો કહે કે 'જૈનો સંપૂર્ણ વેદને પ્રમાણ સ્વીકારતા નથી. વળી વેદવચનોને મિથ્યાશ્રુત કહે છે. માત્ર સ્યાદ્વાદસંગત યુક્તિથી જેટલાં વેદવચનો પ્રમાણ દેખાય છે, તેટલાં વેદવચનોને પ્રમાણ સ્વીકારે છે. તેથી જૈનોમાં શિષ્ટનું લક્ષણ ઘટશે નહીં; છતાં શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં ઘટે છે, એમ તમે જે કહ્યું તે કથનથી તમને નિગ્રહસ્થાનની પ્રાપ્તિ થઈ; કેમ કે "અસંબદ્ધ પદાર્થનું કથન કરનાર નિગ્રહસ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે." એ પ્રકારનો નિયમ છે અને અમારા વડે કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં ઘટતું નથી, છતાં તમે કહો છો કે શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં ઘટે છે. માટે નિગ્રહસ્થાનની પ્રાપ્તિ છે. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

યુક્તિયુક્ત અર્થમાં યુક્તિનું ઉદ્ભાવન કરવું એ અનિગ્રહસ્થાન છે; વસ્તુતઃ યુક્તિવાળા અર્થમાં યુક્તિના ઉદ્ભાવનને બદલે શાસ્ત્ર પ્રમાણ છે એ પ્રકારનું કથન કરવું એ નિગ્રહસ્થાન છે; અને આ કથનને પુષ્ટ કરવા અર્થે વાદી સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરીશ્વરજીકૃત 'સંમતિતર્ક' ગ્રંથ ખંડ-૩, શ્લોક-૪૫ની સાક્ષી આપે છે -

'જે હેતુવાદના પક્ષમાં હેતુવાદથી કથન કરે છે તે સિદ્ધાંતના પ્રરૂપક છે, અન્ય સિદ્ધાંતના વિરાધક છે.'

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે હેતુવાદના પક્ષરૂપ જે યૌક્તિક અર્થ છે, તે સ્થાનમાં, 'શાસ્ત્ર કહે છે માટે પ્રમાણ છે' એમ કહીને જેઓ યુક્તિને જોડે નહીં, તેઓ નિગ્રહસ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી વેદવચનોના જે સ્થાનમાં જે જે યુક્તિયુક્ત નયવચનો છે, તે સ્થાનમાં તે તે નયની યુક્તિથી જૈનો તેને સ્વીકારે છે અર્થાત્ જે જે વેદવચનો જે જે નયની યુક્તિથી સંગત છે, તે તે નયથી પ્રમાણરૂપે જૈનો સ્વીકારે છે. માટે જૈનો નિગ્રહસ્થાનને પામે છે, તેમ કહેવું ઉચિત નથી.

અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે વેદમાં રહેલું વેદત્વ જ પ્રામાણ્યનું પ્રયોજક છે, એમ અમે સ્વીકારીએ છીએ, અને તેથી અમે યાવદ્વેદને પ્રમાણ સ્વીકારીએ છીએ; અને જૈનો વેદમાં રહેલા વેદત્વને પ્રામાણ્યનું પ્રયોજક સ્વીકારતા નથી, તેથી યાવદ્વેદને પ્રમાણ સ્વીકારતા નથી, પરંતુ તે તે નયથી વેદને પ્રમાણ સ્વીકારે છે. માટે શિષ્ટનું લક્ષણ જૈનોમાં ઘટતું નથી. તેને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

"પ્રામાણ્યમાં વેદત્વ પ્રયોજક નથી, પરંતુ સત્યત્વ પ્રયોજક છે"; કેમ કે લોકમાં પણ જે પ્રચલિત શબ્દો છે, તે અવિસંવાદી હોય તે જ પ્રમાણ છે; યુક્તિ અને અનુભવ સાથે અસંગત થતાં હોય તેવાં વચનો પ્રમાણ સ્વીકારી શકાય નહીં; અને જૈનો કોઈપણ દર્શનનાં વચનો જે જે દષ્ટિથી અનુભવ અને યુક્તિથી સંગત થતાં હોય તેને તે તે દષ્ટિથી પ્રમાણરૂપે સ્વીકારે છે. તેથી વેદવચનો પણ જૈનોને જે જે દષ્ટિથી સંગત દેખાય છે તે તે દષ્ટિથી વેદ પ્રમાણ છે, તેમ જૈનો સ્વીકારે છે અને જે સ્થાનમાં અનુભવ અને યુક્તિનો વિસંવાદ હોય તે સ્થાનમાં વેદને પ્રમાણ માનતા નથી. 'આ વેદવચન છે માટે પ્રમાણ છે' તેમ કહીને સ્વીકારવું તે શ્રદ્ધામાત્ર છે, વસ્તુતઃ સત્ય પદાર્થને સત્યરૂપે સ્વીકારવાની રુચિથી તેનો સ્વીકાર નથી. માટે વેદત્વેન વેદને પ્રમાણ કહેવું તે અર્થ વગરનું છે. **II39II** 

### અવતરણિકા ઃ-

સમ્યગ્દ્રષ્ટિ શિષ્ટ છે તેમ પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું, અને શ્લોક-૧૭ થી ૩૧ સુધી બ્રાહ્મણોએ માનેલું શિષ્ટનું લક્ષણ કઈ રીતે યુક્તિયુક્ત નથી, તે બતાવ્યું. તે સર્વનું નિગમન કરતાં કહે છે –

શ્લોક :-

शिष्टत्वमुक्तमत्रैव भेदेन प्रतियोगिनः ।

तमानुभविकं बिभ्रत् परमानन्दवत्यतः ।।३२।।

#### અન્વચાર્થ :–

अतः=આથી=પર વડે કહેવાયેલ શિષ્ટના લક્ષણનો નિરાસ થયેલો હોવાથી प्रतियोगिनः भेदेन=પ્રતિયોગીના ભેદ વડે=ક્ષીયમાણ એવા દોષરૂપ પ્રતિયોગીની તરતમતા વડે तम्=તેને=શિષ્ટત્વના ભેદને आनुभविकं बिभ्रत्=આનુભવિક ધારણ કરતું એવું उक्तं शिष्टत्वम्=કહેવાયેલું શિષ્ટપણું परमानन्दवति= પરમાનંદવાળા એવા अत्रैव=અહીં જ=સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ છે.।।૩૨।। શ્લોકાર્થ :-

આથી=પર વડે કહેવાચેલ શિષ્ટના લક્ષણનો નિરાસ થયેલો હોવાથી, પ્રતિયોગીના ભેદ વડે તેને=શિષ્ટત્વના ભેદને, આનુભવિક ધારણ કરતું એવું કહેવાચેલું શિષ્ટપણું, પરમાનંદવાળા એવા અહીં જ=સમ્યગ્દષ્ટિમાં જ, છે. 113૨11

## રીકા :-

शिष्टत्वमिति-अतः=परोक्तशिष्टलक्षणनिरासात्, अत्रैव सम्यग्दृष्टावेव उक्तं अंशतः क्षीणदोषत्वं शिष्टत्वं, परमानन्दवति दुर्भेदमिथ्यात्वमोहनीयभेदसमुत्थ-निरतिशयानन्दभाजने, शिष्टत्वलिङ्गाभिधानमेतत्, प्रतियोगिनो दोषस्य क्षीयमाणस्य भेदेन तं भेदमानुभविकं सकलजनानुभवसिद्धं बिभ्रत्, भवति हि अयमस्मात् शिष्टतरोऽयमस्माच्छिष्टतम इति सार्वजनीनो व्यवहारः स चाधिकृतापे-क्षयाऽधिकतराधिकतमदोषक्षयविषयतया उपपद्यते, परेषां तु न कथंचित्, सर्वेषां वेदप्रामाण्याभ्युपगमादौ विशेषाभावात् । एतेन वेदविहितार्थानुष्ठातृत्वं शिष्ट-त्वमित्यपि निरस्तं, यावत्तदेकदेशविकल्पाभ्यामसम्भवातिव्याप्त्योः प्रसङ्गाच्च । टीक्षार्थ :-

अतः ….. प्रसङ्गाच्च । આથી=પર વડે કહેવાયેલા શિષ્ટના લક્ષણનો નિરાસ થયેલો હોવાથી=બ્રાહ્મણો વડે કહેવાયેલ 'वेदप्रामाण्यमन्तृत्व' રૂપ શિષ્ટના લક્ષણનું નિરાકરણ થયેલું હોવાથી, અહીં જ=સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં જ, અંશથી ક્ષીણદોષત્વરૂપ કહેવાયેલું શિષ્ટપણું છે.

સમ્યગ્દષ્ટિ કેવા સ્વરૂપવાળા છે ? તે બતાવે છે –

પરમાનંદવાળા=દુર્ભેદ્ય એવા મિથ્યાત્વમોહનીયકર્મના ભેદને કારણે ઉત્પન્ન થયેલ નિરતિશય આનંદના ભાજનવાળા સમ્યગ્દષ્ટિમાં ઉક્ત શિષ્ટપણું છે, એમ અન્વય છે. આ=સમ્યગ્દષ્ટિનું 'પરમાનંદવાળા' એ વિશેષણ, શિષ્ટત્વના લિંગનું કથન છે.

વળી આ શિષ્ટપણું કેવા સ્વરૂપવાળું છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

પ્રતિયોગીના=ક્ષીયમાણ એવા દોષરૂપ પ્રતિયોગીના, ભેદથી=તરતમતાથી, આનુભવિક=સકલજનને અનુભવસિદ્ધ એવા, તેને=ભેદને=શિષ્ટપણાના તરતમતા રૂપ ભેદને, ધારણ કરતું એવું કહેવાયેલું શિષ્ટપણું સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં છે, એમ અન્વય છે.

શિષ્ટના ભેદો સકલજનને અનુભવસિદ્ધ છે, તે સ્પષ્ટ કરે છે –

हि=જે કારણથી 'આ આનાથી શિષ્ટ છે, આ આનાથી શિષ્ટતમ છે' એ પ્રકારનો સાર્વજનિન વ્યવહાર થાય છે=સર્વજનને પ્રતીત વ્યવહાર થાય છે, અને તે=સર્વજનને પ્રતીત શિષ્ટની તરતમતાનો વ્યવહાર, અધિકતર અધિકતમ દોષક્ષયની વિષયતારૂપ અધિકૃત અપેક્ષાથી=અધિકતર અધિકતમ દોષક્ષયની વિષયતારૂપ અંશથી ક્ષીણદોષત્વ સ્વરૂપ અધિકૃત અપેક્ષાથી, ઉપપન્ન થાય છે. વળી પરને=બ્રાહ્મણોને, કોઈ રીતે નથી=શિષ્ટની તરતમતાનો વ્યવહાર કોઈ રીતે ઘટતો નથી; કેમ કે સર્વને વેદપ્રામાણ્યાભ્યુપગમ આદિમાં વિશેષનો અભાવ છે=સર્વ બ્રાહ્મણો 'વેદવચન પ્રમાણ છે' ઇત્યાદિ રૂપ શિષ્ટના લક્ષણના સ્વીકારના વિષયમાં વિશેષના અભાવવાળા છે.

આના દ્વારા=શિષ્ટનું તરતમતાવાળું લક્ષણ બ્રાહ્મણોમાં ઘટતું નથી એમ પૂર્વમાં કહ્યું એના દ્વારા, 'વેદવિહિત-અર્થ-અનુષ્ઠાતૃત્વ શિષ્ટપણું છે' એ પણ નિરસ્ત જાણવું; કેમ કે યાવદ્દ અને તદ્દ એકદેશના વિકલ્પ દ્વારા= યાવદ્-વેદવિહિતઅર્થ-અનુષ્ઠાતૃત્વ કે વેદવિહિતઅર્થ-એકદેશ-અનુષ્ઠાતૃત્વરૂપ વિકલ્પ દ્વારા અસંભવ અને અતિવ્યાપ્તિનો પ્રસંગ છે='યાવદ્-વેદવિહિત અર્થ-અનુષ્ઠાતૃત્વ'રૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ કરવામાં આવે તો કોઈપણ બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ સંભવે નહીં. તેથી અસંભવ દોષનો પ્રસંગ છે; અને 'વેદવિહિત અર્થનું એકદેશઅનુષ્ઠાતૃત્વ'રૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ કરવામાં આવે તો વેદવચનાનુસાર અહિંસાદિનું પાલન કરનારા બૌદ્ધાદિને પણ શિષ્ટ માનવા પડે. તેથી બૌદ્ધાદિમાં શિષ્ટના લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિનો પ્રસંગ છે.

& ટીકામાં प्रसङ्गात् પછી 'च' છે, તે વધારાનો ભાસે છે, પણ પાઠ ઉપલબ્ધ થયો નથી.

♣ 'वेदप्रामाण्याभ्युपगमादौ' - બ્રાહ્મણો શિષ્ટનું લક્ષણ કરે છે કે 'वेदप्रामाण्याभ्युपगमे सति वेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः', તेथी અહીં 'आदि' थी 'वेदप्रामाण्याभ्युपगमः' સિવાયના અંશનો સંગ્રહ છે.

### ભાવાર્થ :–

Jain Education International

'वेदप्रामाण्याभ्युपगमे सति वेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः शिष्टत्वं' રૂ પ બ્રાહ્મણોએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ અનેક પરિષ્કાર કરવા છતાં સંગત નથી; કેમ કે યુક્તિયુક્ત

### સમ્ચગ્દ્રષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૩૨

પદાર્થને છોડીને, માત્ર 'વેદ પ્રમાણ' છે, તેમ સ્વીકારવું તે શ્રદ્ધામાત્રરૂપ છે, એમ પૂર્વશ્લોક-૩૦માં ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું. તેથી બ્રાહ્મણોએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ સંગત નથી, તેમ સિદ્ધ થાય છે. તેનાથી ગ્રંથકારશ્રીએ જે પૂર્વમાં 'अंशतः क्षीणदोषत्वं शिष्टत्वं' એ શિષ્ટનું લક્ષણ કહેલું, તે પરમાનંદવાળા સમ્યગ્દષ્ટિમાં સંગત થાય છે.

જોકે બધા સમ્યગ્દષ્ટિ પરમાનંદવાળા હોય છે, તેથી સમ્યગ્દષ્ટિના વિશેષણરૂપ 'પરમાનંદ' શબ્દથી કોઈની વ્યાવૃત્તિ થતી નથી, પરંતુ પરમાનંદ વિશેષણ સમ્યગ્દષ્ટિના સ્વરૂપમાત્રને બતાવે છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિના સ્વરૂપને બતાવનાર એવું 'પરમાનંદ' વિશેષણ શિષ્ટત્વનું લિંગ બને છે.

વળી સમ્યગ્દષ્ટિ પરમાનંદનું ભાજન કેમ છે ? તે સ્પષ્ટ કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

દુઃખે કરીને ભેદી શકાય એવા મિથ્યાત્વમોહનીયકર્મનો ભેદ થવાને કારણે સમ્યગ્દષ્ટિને નિરતિશય આનંદ ઉત્પન્ન થાય છે.

આશય એ છે કે આ જીવે સંસારમાં અનાદિકાળથી ક્યારેય તત્ત્વને જોયું નથી. તેથી અતત્ત્વમાં પરમાર્થ બુદ્ધિ કરીને સંસારના પરિભ્રમણને પ્રાપ્ત કર્યું; પરંતુ જીવ કોઈક રીતે બુદ્ધિના વિપર્યાસને કરાવનાર મિથ્યાત્વમોહનીય કર્મનો સ્વપરાક્રમ દ્વારા વિનાશ કરે છે અને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરે છે, જેના કારણે તેને "સર્વ કર્મરહિત એવી આત્માની પારમાર્થિક અવસ્થા જીવ માટે પૂર્ણ સુખરૂપ છે, અને આવી અવસ્થાની પ્રાપ્તિનો ઉપાય અસંગભાવ છે", એવું પ્રતીત થાય છે. તેથી તેને જણાય છે કે "સંગના પરિણામથી જીવ બાહ્ય પદાર્થોનો સંગ કરીને આરંભમાં પ્રવર્તે છે, કર્મો બાંધે છે અને સંસારની સર્વ વિડંબના પ્રાપ્ત કરે છે, અને આ સર્વ વિડંબનાના ઉચ્છેદનો ઉપાય સંગપરિણતિનો ત્યાગ છે." આવી સ્થિરબુદ્ધિ થવાથી સમ્યગ્દષ્ટિને તદ્દન સંગ વગરની અવસ્થારૂપ સિદ્ધ અવસ્થા પ્રત્યે તીવ્ર પક્ષપાત થાય છે. આમ છતાં અસંગભાવ પ્રાપ્ત કરવાનો ઉપાય વિચારણામાત્ર નથી, તેથી સમ્યગ્દષ્ટિને અસંગભાવની પ્રાપ્તિનો ઉપાય સર્વજ્ઞનું વચન અને સર્વજ્ઞના વચનાનુસાર સર્વ પ્રવૃત્તિઓ દેખાય છે. તેથી

૧૨૫

સમ્યગ્દચ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૩૨

અને ભગવાનના વચનાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ પ્રત્યે અત્યંત પક્ષપાતવાળા થાય છે. આવા સમ્યગ્દષ્ટિને "આ સંસારમાં ભમતાં ક્યારેય મને આવું તત્ત્વ મળ્યું નથી, તેથી અત્યાર સુધી સંસારનું પરિભ્રમણ ચાલુ રહ્યું. હવે આ તત્ત્વના બળથી અવશ્ય હું સંસારને તરીશ" એવો બોધ થવાથી અપૂર્વ તત્ત્વપ્રાપ્તિનો હર્ષ થાય છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પરમાનંદનું ભાજન છે.

જેમ કોઈ દરિદ્ર માણસને 'આ રત્નચિંતામણિ છે અને સર્વ દરિદ્રતાના નાશનો એક ઉપાય છે' એવું જ્ઞાન હોય, અને રત્નચિંતામણિ પોતાને પ્રાપ્ત થાય તો અતિઆનંદવાળો બને છે, તેમ ભગવાનના શાસનના પરમાર્થને પામીને સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પરમાનંદવાળો થાય છે.

વળી અંશથી ક્ષીણદોષત્વરૂપ શિષ્ટત્વ સમ્યગ્દષ્ટિમાં છે. તે કેવા પ્રકારની વિશેષતાવાળું છે ? તે બતાવે છે --

સમ્યગ્દ્રષ્ટિ આદિ જીવોમાં ક્ષીણ પામતા દોષો છે તે પ્રતિયોગી છે, અને તે પ્રતિયોગીના ભેદથી=ક્ષીણ પામતા દોષોરૂપ પ્રતિયોગીના ભેદથી, શિષ્ટપણું પણ અનેક ભેદવાળું છે. આવું અનેક ભેદવાળું શિષ્ટપણું સર્વ લોકોને અનુભવસિદ્ધ છે.

અનેક ભેદવાળું શિષ્ટપશું કઈ રીતે સર્વ લોકોને અનુભવસિદ્ધ છે ? તે બતાવે છે - 'આ પુરુષ આના કરતાં શિષ્ટતર છે અને આ પુરુષ આના કરતાં શિષ્ટતમ છે', આ પ્રકારનો સાર્વજનિન વ્યવહાર છે.

આશય એ છે કે જેમ સંસારમાં કોઈને માર્ગનો બોધ ન હોય તો શિષ્ટ પુરુષને પૂછીને માર્ગનો નિર્ણય કરાય છે, તેમ મોક્ષમાર્ગનો નિર્ણય કરવા માટે પણ શિષ્ટ પુરુષનો આશ્રય કરાય છે; અને સંસારમાં માર્ગનો નિર્ણય કરવા માટે કોઈ શિષ્ટનો આશ્રય કર્યા પછી, આ તેના કરતાં અધિક શિષ્ટ છે, તેવો નિર્ણય થાય તો પૂર્વના શિષ્ટના વચનને છોડીને અધિક શિષ્ટના વચન પ્રમાણે માર્ગનું અનુસરણ કરાય છે; તેમ (૧) સંસારથી પર થવા માટે અતીન્દ્રિય એવા યોગમાર્ગમાં પણ ક્ષીણદોષવાળા એવા સમ્યગ્દષ્ટિને શિષ્ટ સ્વીકારીને તેમનું અનુસરણ કરાય છે; કેમ કે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવો દષ્ટિવાદોપદેશિકી સંજ્ઞાવાળા હોય છે. તેથી તેઓની પ્રવૃત્તિ દષ્ટિવાદના ઉપદેશને=ભગવાનના વચનરૂપ સ્યાદ્વાદના ઉપદેશને, અનુસરનારી હોવાથી અવશ્ય કલ્યાણનું કારણ બને છે. (૨) આમ છતાં કોઈ સાધુ શાસ્ત્રોના પારને પામેલા હોવાથી ગીતાર્થ હોય તો તેઓને મોક્ષમાર્ગનો સૂક્ષ્મ બોધ છે. તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ કરતાં તે ગીતાર્થ સાધુ શિષ્ટતર છે, તેમ સ્વીકારીને તેમનું અનુસરણ કરાય છે. (૩) વળી કોઈક શ્રુતકેવળી હોય તો તેઓ ગીતાર્થ સાધુ કરતાં અધિક બોધવાળા હોવાને કારણે શિષ્ટતમ છે, તેમ સ્વીકારીને તેમનું અનુસરણ કરાય છે. (૪) વળી કોઈ સાધુ વીતરાગ અને સર્વજ્ઞ હોય તો તેઓને સંપૂર્ણ બોધ હોવાને કારણે શ્રુતકેવળી કરતાં અધિક શિષ્ટતમ છે, તેમ સ્વીકારીને તેન સ્વીકારીને તેમનું અનુસરણ કરાય છે.

આ રીતે યોગમાર્ગની પ્રવૃત્તિ કરવા અર્થે શિષ્ટ પુરુષનો આશ્રય કરનારા પણ 'આ શિષ્ટ કરતાં આ શિષ્ટ અધિક છે, માટે તેનો આશ્રય કરવો ઉચિત છે' એમ નિર્ણય કરે છે. આ પ્રકારનો નિર્ણય ક્ષીયમાણ દોષરૂપ પ્રતિયોગીના ભેદથી થાય છે. તે આ રીતે --

સમ્યગ્દષ્ટિ જીવના ક્ષીયમાણ દોષરૂપ પ્રતિયોગી કરતાં ગીતાર્થ સાધુના ક્ષીયમાણ દોષરૂપ પ્રતિયોગીનો ભેદ છે; કેમ કે ગીતાર્થ સાધુએ શાસ્ત્રાધ્યયન કરીને સમ્યગ્દષ્ટિ કરતાં ઘણાં જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોનો ક્ષય કરેલ છે. વળી ગીતાર્થ સાધુ કરતાં પણ શ્રુતકેવળીએ ઘણાં જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોનો ક્ષય કરેલ છે, તેથી તેઓ અધિક શિષ્ટ છે; અને સર્વજ્ઞ વીતરાગે સર્વથા જ્ઞાનાવરણીયનો અને મોહનો ઉચ્છેદ કરેલો છે, તેથી નાશ પામતા દોષોનો ક્ષય તેઓમાં સૌથી ઉત્કૃષ્ટ છે, માટે શિષ્ટતમ છે.

ગ્રંથકારશ્રીએ સ્વીકારેલ 'અંશથી ક્ષીણદોષત્વરૂપ શિષ્ટત્વ' સ્વીકારવાથી આ પ્રકારના ભેદવાળું શિષ્ટપણું સંગત થાય છે, પરંતુ બ્રાહ્મણો જે '<del>વે</del>दप्रामाण्याभ्युप-गमे सति वेदाप्रामाण्यानभ्युपगमः शिष्टत्वं' કહે છે, તે શિષ્ટત્વમાં કોઈ જાતની તરતમતા પ્રાપ્ત થાય નહીં; કેમ કે જે બ્રાહ્મણો વેદને પ્રમાણરૂપ માને છે, તેને શિષ્ટ કહીએ તો સર્વ બ્રાહ્મણોમાં સમાનરૂપે શિષ્ટપણું પ્રાપ્ત થાય. પરંતુ 'આ શિષ્ટ છે, આ શિષ્ટતર છે' ઇત્યાદિ સર્વ લોકોને અનુભવસિદ્ધ ભેદોની પ્રતીતિ બ્રાહ્મણોએ કરેલા શિષ્ટના લક્ષણમાં સંગત થાય નહીં, પરંતુ ગ્રંથકારશ્રીએ કરેલા શિષ્ટના લક્ષણમાં શિષ્ટત્વની તરતમતાની સંગતિ થાય છે. માટે પણ ગ્રંથકારશ્રીએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ યુક્તિયુક્ત છે. एतेन... પૂર્વમાં કહ્યું કે બ્રાહ્મણોએ કરેલા શિષ્ટના લક્ષણમાં શિષ્ટની તરતમતાની સંગતિ થાય નહીં, માટે તે લક્ષણ ઉચિત નથી. એના દ્વારા 'વેદવિહિત અનુષ્ઠાન કરનારા શિષ્ટ છે', એમ અન્ય કોઈ શિષ્ટનું લક્ષણ કરે છે તેનો પણ નિરાસ થાય છે; કેમ કે વેદવિહિત અનુષ્ઠાન કરનારાઓમાં પણ શિષ્ટના લક્ષણની તરતમતાની સંગતિ થઈ શકતી નથી; અને સર્વજનને પ્રતીત તરતમતાવાળું શિષ્ટપણું સ્વીકારવું ઉચિત હોવાથી વેદમાં કહેલાં અનુષ્ઠાન કરનારાઓને શિષ્ટ કહેવા ઉચિત નથી.

વળી વેદવિહિત અર્થના અનુષ્ઠાન કરનારાને શિષ્ટ સ્વીકારીએ તો તેમાં બે વિકલ્પ પડે છે –

(૧) યાવદ્ વેદવિહિત અર્થના અનુષ્ઠાન કરનારા છે, તે શિષ્ટ છે, અથવા

(૨) વેદવિહિત અર્થના એક દેશવાળું અનુષ્ઠાન કરે તે શિષ્ટ છે.

તેમાં પ્રથમ વિકલ્પ સ્વીકારીએ તો અસંભવદોષની પ્રાપ્તિ છે અને બીજો વિકલ્પ સ્વીકારીએ તો અતિવ્યાપ્તિદોષની પ્રાપ્તિ છે. તે આ રીતે –

(૧) વેદમાં સંખ્યાતીત અનુષ્ઠાનો બતાવાયાં છે. તેમાંથી કોઈક બ્રાહ્મણો કોઈક કોઈક અનુષ્ઠાન કરતા હોય છે, તો વળી અન્ય બ્રાહ્મણો અન્ય અન્ય અનુષ્ઠાન કરતા હોય, પરંતુ કોઈ બ્રાહ્મણ વેદમાં બતાવેલાં સર્વ અનુષ્ઠાનો કરી શકતા નથી. તેથી પ્રથમ વિકલ્પ સ્વીકારીએ તો કોઈપણ બ્રાહ્મણમાં શિષ્ટનું લક્ષણ ઘટે નહીં. તેથી શિષ્ટના લક્ષણમાં અસંભવદોષની પ્રાપ્તિ થાય.

(૨) અસંભવ દોષના નિવારણ માટે બીજા વિકલ્પ પ્રમાણે કહેવામાં આવે કે 'વેદમાં કહેલા અર્થોમાંથી કેટલાક અર્થોનું સેવન કરનારા શિષ્ટ છે'; તો 'હિંસા કરવી જોઈએ નહીં' એ પ્રકારના વેદવચનાનુસાર જે અનુષ્ઠાન છે, તે અનુષ્ઠાન સેવનારા બૌદ્ધાદિમાં પણ શિષ્ટનું લક્ષણ પ્રાપ્ત થાય; કેમ કે બૌદ્ધાદિ પણ અહિંસાપાલનને ધર્મરૂપે સ્વીકારે છે. તેથી વેદવિહિત અર્થ એકદેશ અનુષ્ઠાતૃત્વ રૂપ શિષ્ટનું લક્ષણ બૌદ્ધાદિમાં અતિવ્યાપ્ત થાય છે.

## ટીકા :–

यत्त्वदृष्टसाधनताविषयकमिथ्याज्ञानाभाववत्त्वं शिष्टलक्षणमुच्यते तत्त्वस्मदुक्त-शिष्टत्वव्यंजकमेव युक्तमाभाति, न तु परनीत्या स्वतन्त्रलक्षणमेव, गङ्गाजले कूपजलत्वारोपानन्तरमिदं कूपजलं नादृष्टसाधनमिति भ्रमवतः, कूपजल एव गङ्गाजलत्वारोपानन्तरमिदं गङ्गाजलमदृष्टासाधनमिति भ्रमवतो, गङ्गाजले उच्छिष्टत्वारोपानन्तरं नादृष्टसाधनमिति भ्रमवतश्चाशिष्टत्ववारणायादृष्टसाधन-तावच्छेदकरूपपुरस्कारेण निषेधमुखेनादृष्टसाधनताविरोधिरूपापुरस्कारेण चादृष्टसाधनताविषयकत्वविवक्षायामपि स्वापादिदशायां बौद्धादावतिव्याप्तेः, एतावदग्रहेऽपि सर्वत्र शमादिलिङ्गेन शिष्टत्वव्यवहाराच्चेति किमनया कुसृष्ट्या? ।।३२।।

## ટીકાર્થ :–

यत्त्वदृष्टसाधनता ..... कुसृष्ट्या ? ।। જे वणी अद्दष्ट साधनताविषयङ મિથ્યાજ્ઞાતઅભાવવત્વ=પરલોકની સાધનતાના વિષયમાં મિથ્યાજ્ઞાનનું અભાવવાનપણું, શિષ્ટનું લક્ષણ કહેવાય છે=પરદર્શનવાળા દ્વારા કહેવાય છે, તે અમારા વડે કહેવાયેલા શિષ્ટત્વનું વ્યંજક જ=અમારા વડે કહેવાયેલા અંશથી ક્ષીણદોષત્વરૂપ શિષ્ટત્વનું વ્યંજક જ, યુક્ત ભાસે છે, પરંતુ પરની નીતિથી સ્વતંત્ર લક્ષણ જ નથી; કેમ કે (૧) ગંગાજળમાં કૂપજળત્વના આરોપણ પછી 'આ કૂપજળ અદષ્ટવું સાધવ વથી=પરલોકવા હિતવું સાધન નથી,' એ પ્રકારના ભ્રમવાળા પુરુષના, અને (૨) કૂપજળમાં જ ગંગાજળત્વના આરોપણ પછી 'આ ગંગાજળ અદુષ્ટવું સાધવ છે'='પરલોકના હિતનું સાધન છે,' એ પ્રકારના ભ્રમવાળા પુરુષના, અને (૩) ગંગાજળમાં ઉચ્છિષ્ટત્વના આરોપણ પછી આ અદૃષ્ટનું સાધન નથી='આ ગંગાજળ પરલોકના હિતનું સાધન નથી,' એ પ્રકારના ભ્રમવાળા પુરુષના, અશિષ્ટત્વના વારણ માટે (૧) અદ્રષ્ટસાધનતાના અવચ્છેદકરૂપ પુરસ્કારથી, (૨) નિષેધમુખથી અને (૩) અદ્રષ્ટસાધનતા વિરોધીરૂપ અપુરસ્કારથી, અદ્રષ્ટસાધનતાલિષયકત્વની વિવક્ષામાં પણ સ્વાપાદિદશા હોતે છતે, બૌદ્ધાદિમાં અતિવ્યાપ્તિ છે.

સમ્યગ્દ્રષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા/શ્લોક-૩૨

અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે સ્વાપાદિદશાવાળા બૌદ્ધાદિમાં આવતી અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ માટે અમે શિષ્ટના લક્ષણમાં પરિષ્કાર કરીશું, જેથી દોષ નહીં આવે, અને અમારું કહેલું શિષ્ટનું લક્ષણ સ્વતંત્ર લક્ષણ થશે. તેના નિવારણ માટે બીજો હેતુ કહે છે --

'एतावदग्रहेऽपि...' અને આટલાના અગ્રહમાં પણ=કોઈ પુરુષ દ્વારા અદઘ્ટસાધનતાવિષયક યાવદ્ યથાર્થ જ્ઞાનનો અગ્રહ હોતે છતે પણ, સર્વત્ર= સર્વ શિષ્ટમાં, શમાદિ લિંગ દ્વારા શિષ્ટત્વનો વ્યવહાર છે. એથી આ કુસૃષ્ટિ વડે શું ?=અદઘ્ટસાધનતાવિષયકમિથ્યાજ્ઞાનઅભાવત્વરૂપ શિષ્ટત્વ છે, એ પ્રકારની કુસૃષ્ટિ વડે શું ? ા૩૨॥

✤ अदृष्टसाधनताविषयकत्वविवक्षायामपि - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે ત્રણ પ્રકારના અશિષ્ટત્વના નિવારણ માટે અદ્વષ્ટસાધનતાવચ્છેદક પુરસ્કારાદિ ત્રણ ધર્મોથી અદ્વષ્ટસાધનતા-વિષયકત્વની વિવક્ષા ન કરો તો શિષ્ટમાં પણ શિષ્ટત્વના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ આવે, પરંતુ આવી વિવક્ષા કરવામાં પણ સ્વાપાદિદશા હોતે છતે બૌદ્ધાદિમાં અતિવ્યાપ્તિ આવે છે.

• 'एतावदग्रहेऽपि' - અહીં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે કોઈક પુરુષ દારા અદખ્ટસાધનતાવિષયક યાવદ્ યથાર્થ જ્ઞાનનો ગ્રહ હોતે છતે તો શમાદિ લિંગ દારા શિખ્ટત્વનો વ્યવહાર છે, પરંતુ કોઈક પુરુષ દારા અદખ્ટસાધનતાવિષયક યાવદ્ યથાર્થ જ્ઞાનનો વ્યવહાર છે. પરંતુ કોઈક પુરુષ દારા આદખ્ટત્વનો વ્યવહાર છે.

✤ 'शमादिलिङ्गेन' - અહીં 'आदि' થી સંવેગ, નિર્વેદ આદિ સમ્યક્ત્વનાં લિંગોનું ગ્રહણ કરવું.

♣ 'बौद्धादौ' - અહીં 'आदि' થી જૈનો વગેરેને ગ્રહણ કરવા.

#### ભાવાર્થ :–

કેટલાક દર્શનકારો 'अदृष्टसाधनताविषयकमिथ्याज्ञानाभावत्त्वं शिष्टलक्षणं' એમ કહે છે, અને તે લક્ષણ વેદને માનનાર બ્રાહ્મણમાં સંગત કરે છે, તે ગ્રંથકારશ્રીને માન્ય નથી. તેથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે – 'આ પ્રકારે પર વડે કરાયેલું શિષ્ટનું લક્ષણ, અમારા વડે કહેવાયેલા 'ઝંશતઃ क्षीणदोषत्व' રૂપ શિષ્ટના લક્ષણનું વ્યંજક છે, પણ પરદર્શનકારની નીતિથી સ્વતંત્ર લક્ષણ નથી.

930

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે પુરુષમાં અંશથી ક્ષીણદોષત્વ હોય, તે પુરુષમાં તત્ત્વને જોવાની સમ્યગ્દષ્ટિ પ્રગટેલી છે, માટે તે શિષ્ટ છે. તેથી સર્વ સમ્યગ્દષ્ટિ પરલોકની સાધનતાના વિષયમાં મિથ્યાજ્ઞાનના અભાવવાળા હોય છે, આમ છતાં કોઈક સમ્યગ્દષ્ટિને પણ કોઈ સ્થાનમાં વિશેષ બોધના અભાવને કારણે ભ્રમ પણ થાય અથવા ગુરુનિયોગથી પણ કોઈ સ્થાનમાં સમ્યગ્દષ્ટિને ભ્રમ થાય એમ સંભવે છે. છતાં શાસ્ત્રના વિશેષ બોધવાળા એવા સમ્યગ્દષ્ટિને ભ્રમ થાય એમ સંભવે છે. છતાં શાસ્ત્રના વિશેષ બોધવાળા એવા સમ્યગ્દષ્ટિને ભ્રમ શહેલ પરલોકસાધનતાવિષયક મિથ્યાજ્ઞાનનો અભાવ એ શિષ્ટતાનો વ્યંજક છે. વળી, પરનીતિથી 'અદષ્ટસાધનતાવિષયકમિથ્યાજ્ઞાનનો અભાવ એ શિષ્ટતાનો વ્યંજક છે. વળી, પરનીતિથી 'અદષ્ટસાધનતાવિષયકમિથ્યાજ્ઞાનઆભાવવત્ત્વ-શિષ્ટત્વ' એ પ્રકારનું સ્વતંત્ર લક્ષણ નથી જ; કેમ કે ગંગાજળમાં કૂપજળત્વ આદિ આરોપણ કરીને ત્રણ પ્રકારના ભ્રમવાળા પુરુષમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિનો પરિહાર પૂર્વપક્ષી કરે, તોપણ સ્વાપાદિદશામાં રહેલા બૌદ્ધાદિમાં પૂર્વપક્ષીએ કરેલું શિષ્ટનું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થાય છે; કારણ કે સ્વાપદશામાં જ્ઞાનનો અભાવ હોય છે. તેથી અદષ્ટસાધનતાવિષયક મિથ્યાજ્ઞાનનો અભાવ પણ બૌદ્ધાદિમાં પ્રાપ્ત થાય, અને પૂર્વપક્ષીને બૌદ્ધાદિ શિષ્ટ તરીકે માન્ય નથી, અને તેઓમાં શિષ્ટનું લક્ષણ જતું હોવાથી તે શિષ્ટનું લક્ષણ સમ્યગ્ નથી.

ગંગાજળમાં કૂપજળત્વાદિ આરોપણ કરીને ભ્રમવાળા ત્રણ પ્રકારના પુરુષોમાં જે રીતે શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ થાય છે, તે અને તેનો પરિહાર પૂર્વપક્ષી જે રીતે કરે છે, તે આ પ્રમાણે છે –

## (૧) ગંગાજળમાં કૂપજળના ભ્રમવાળો પુરુષ :-

કોઈ પુરુષને 'ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન છે', તેવો નિર્ણય હોય, છતાં પૂરોવર્તી ભાજનમાં રહેલા ગંગાજળમાં કોઈક નિમિત્તથી 'આ કૂપજળ છે' એવો ભ્રમ થયો, અને તેથી કહે કે 'આ પૂરોવર્તી ભાજનમાં રહેલ કૂપજળ અદષ્ટનું સાધન નથી અર્થાત્ પરલોકના હિતનું સાધન નથી' તે પુરુષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે. તેના નિવારણ માટે પૂર્વપક્ષી પરિષ્કાર કરે છે :- 'अदृष्टसाधनतावच्छेदकरूपपुरस्कारेण अदृष्टसाधनताविषयकमिथ्याज्ञानाभाववत्त्वं शिष्टलक्षणं'

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે તે પુરુષ અદષ્ટ-સાધનતા-અવચ્છેદક એવા ગંગાજળત્વ ધર્મ પુરસ્કારથી ગંગાજળને અદષ્ટ સાધન નથી એમ કહેતો નથી,

સમ્યગ્દષ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૩૨

પરંતુ કૂપજળત્વ ધર્મપુરસ્કારથી પુરોવર્તી ગંગાજળ અદષ્ટ સાધન નથી, એમ કહે છે. તેથી તે પુરુષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ ઘટે છે; કેમ કે ગંગાજળત્વ ધર્મ પુરસ્કારથી અદષ્ટસાધનતાવિષયકમિથ્યાજ્ઞાનઅભાવવત્ત્વ તે પુરુષમાં છે, કારણ કે તે પુરુષ ગંગાજળત્વેન ગંગાજળને અદ્દષ્ટનું સાધન માને છે.

તેથી એ ફલિત થાય કે ગંગાજળને જેઓ અદષ્ટ સાધન માનતા નથી, તેઓમાં અદષ્ટસાધનતાવચ્છેદકરૂપ પુરસ્કારથી અદષ્ટસાધનતાવિષયક મિથ્યાજ્ઞાન છે; અને જેઓ ગંગાજળને અદષ્ટનું સાધન માને છે, તેઓમાં 'અદષ્ટસાધનતા-વિષયક મિથ્યાજ્ઞાનનો અભાવ છે', આમ છતાં પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલ ગંગાજળમાં કોઈ શિષ્ટ પુરુષને કોઈક રીતે કૂપજળત્વનો ભ્રમ થાય તો 'આ કૂપજળ અદષ્ટનું સાધન નથી' એમ તે પુરુષ કહે, તે સ્થાનમાં પુરોવર્તી પદાર્થમાં કૂપજળનો ભ્રમ છે, પરંતુ 'ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન નથી' તેવું મિથ્યાજ્ઞાન નથી, તેથી તે પુરુષ શિષ્ટ છે. આમ છતાં તે પુરુષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ જતું ન હતું, તેના પરિષ્કારરૂપે શિષ્ટના લક્ષણનું વિશેષણ 'અદષ્ટસાધનતા-વચ્છેદકરૂપ પુરસ્કાર' આપવાથી તે પુરુષમાં આવતી શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ દૂર થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે આ પ્રથમ પ્રકારના ભ્રમવાળા પુરુષને 'गङ्गाजलत्वेन अदृष्टसाधनत्वेन' કાર્યકારણભાવ માન્ય છે. ફક્ત પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલ ગંગાજળમાં કૂપજળનો ભ્રમ છે, તેથી 'આ કૂપજળ અદષ્ટ સાધન નથી' એમ કહે છે. ત્યારે ગંગાજળમાં કૂપજળનો ભ્રમ છે=ગંગાજળમાં 'इदंत्वावच्छेदेन' ભ્રમ છે, પરંતુ ગંગાજળ અદષ્ટ સાધન નથી તેવો ભ્રમ નથી, માટે તે શિષ્ટ છે. આથી જ તે પુરુષ અદષ્ટસાધનતાવચ્છેદકરૂપ ગંગાજળત્વ ધર્મ પુરસ્કારથી 'આ જળ અદષ્ટ સાધન નથી' એમ કહેતો નથી.

(૨) કૂપજળમાં ગંગાજળના ભ્રમવાળો પુરુષ ઃ-

વળી કોઈ પુરુષને 'ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન છે' તેવો નિર્ણય હોય, આમ છતાં પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલ કૂપજળમાં કોઈક નિમિત્તથી 'આ ગંગાજળ છે' એવો ભ્રમ થયો, અને તેથી કહે કે 'આ પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલ ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન છે' અર્થાત્ પરલોકના હિતનું સાધન છે, તે પુરુષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે. તેના નિવારણ માટે પૂર્વપક્ષી પરિષ્કાર કરે છે – 'निषेधमुखेन अदृष्टसाधनताविषयकमिथ्याज्ञानाभाववत्त्वं शिष्टलक्षणं'

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે પુરુષને પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલા કૂપજળમાં કોઈક નિમિત્તથી ગંગાજળત્વનો ભ્રમ થયો, તેથી 'આ જળ અદષ્ટનું સાધન છે' એમ કહે છે; પરંતુ આ કથન નિષેધમુખથી નથી અર્થાત્ 'આ પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલ ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન નથી' એ પ્રકારના નિષેધમુખથી એ કથન નથી, પણ ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન છે, એ પ્રકારના વિધિમુખથી કથન છે.

તેથી એ ફલિત થાય કે જે પુરુષને ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન માન્ય નથી, તે પુરુષ કહે કે 'આ ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન નથી' તે પુરુષમાં નિષેધમુખથી અદષ્ટસાધનતાવિષયક મિથ્યાજ્ઞાન છે, માટે તે પુરુષ શિષ્ટ નથી; પરંતુ જે પુરુષને ગંગાજળ અદષ્ટના સાધનરૂપે માન્ય છે, તે પુરુષમાં નિષેધમુખથી અદષ્ટસાધનતાવિષયક મિથ્યાજ્ઞાન નથી, માટે તે શિષ્ટ છે. આમ છતાં તે પુરુષને પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલ કૂપજળમાં ગંગાજળનો ભ્રમ છે, તેથી 'આ ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન છે' એમ કહે છે, પરંતુ ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન નથી, એવું મિથ્યાજ્ઞાન તે પુરુષમાં નથી. માટે ગંગાજળને નિષેધમુખથી અદષ્ટનું સાધન કહેતો નથી, તેથી તે પુરુષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થતું નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે આ બીજા પ્રકારના ભ્રમવાળા પુરુષને 'गङ्गाजलत्वेन अदृष्टसाधनत्वेन' કાર્યકારણભાવ માન્ય છે. ફક્ત પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલા કૂપજળમાં ગંગાજળનો ભ્રમ છે, તેથી 'આ ગંગાજળ અદૃષ્ટસાધન છે' એમ કહે છે. ત્યારે --

કૂપજળમાં ગંગાજળનો ભ્રમ છે=કૂપજળમાં 'इदंत्वावच्छेदेन' ભ્રમ છે, પરંતુ ગંગાજળ અદષ્ટસાધન છે, તેમાં ભ્રમ નથી, માટે તે શિષ્ટ છે. આથી જ તે પુરુષ નિષેધમુખથી ગંગાજળને અદષ્ટસાધન કહેતો નથી.

(૩) ગંગાજળમાં ઉચ્છિષ્ટત્વના ભ્રમવાળો પુરુષ :- વળી કોઈ પુરુષને 'અનુચ્છિષ્ટ=એંઠું નહીં એવું ગંગાજળ અદ્દષ્ટનું સાધન છે, તેવો નિર્ણય હોય, આમ છતાં પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલા ગંગાજળમાં કોઈક નિમિત્તથી ઉચ્છિષ્ટત્વનો ભ્રમ થયો. તેથી કહે છે કે 'આ ઉચ્છિષ્ટ ગંગાજળ અદ્દષ્ટનું સાધન નથી.' વસ્તુતઃ તે જળ ઉચ્છિષ્ટ નથી. તેથી અદ્રષ્ટનું સાધન છે, આમ છતાં તે પુરુષને 'આ અદ્રષ્ટનું સાધન નથી' તેવો ભ્રમ છે. તેથી તેમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે. તેના નિવારણ માટે પૂર્વપક્ષી પરિષ્કાર કરે છે --

'अदृष्टसाधनताविरोधिरूपापुरस्कारेण अदृष्टसाधनताविषयकमिथ्याज्ञानाभाववत्त्वं शिष्टलक्षणं'

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે 'અનુચ્છિષ્ટ ગંગાજળમાં અનુચ્છિષ્ટ ગંગાજળત્વેન અદ્દષ્ટસાધનતા છે' અને તે પુરુષને અદ્દષ્ટસાધનતાના વિરોધી એવા ઉચ્છિષ્ટત્વરૂપ પુરસ્કારથી ઉચ્છિષ્ટ એવું ગંગાજળ અદ્દષ્ટનું સાધન નથી, તેવો ભ્રમ થયો છે, પરંતુ અદ્દષ્ટસાધનતાના વિરોધી એવા ઉચ્છિષ્ટત્વરૂપ-અપુરસ્કારથી જેને ગંગાજળમાં 'આ ગંગાજળ અદ્દષ્ટસાધન નથી' એવો ભ્રમ હોય તેને મિથ્યાજ્ઞાન છે. તેથી ગંગાજળમાં ઉચ્છિષ્ટત્વના ભ્રમવાળા પુરુષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થશે નહીં.

અહીં વિશેષ એ છે કે આ ત્રીજા પ્રકારના ભ્રમવાળા પુરુષને 'अनुच्छिष्ટ-गङ्गाजलत्वेन अदृष्टसाधनत्वेन' કાર્યકારણભાવ માન્ય છે. ફક્ત પુરોવર્તી ભાજનમાં રહેલ ગંગાજળમાં ઉચ્છિષ્ટત્વનો ભ્રમ છે, તેથી 'આ ઉચ્છિષ્ટ ગંગાજળ અદષ્ટનું સાધન નથી' એમ કહે છે ત્યારે અનુચ્છિષ્ટ ગંગાજળમાં ઉચ્છિષ્ટત્વનો ભ્રમ છે=અનુચ્છિષ્ટ ગંગાજળમાં 'इदंत्वावच्छेदेन' ભ્રમ છે, પરંતુ 'અનુચ્છિષ્ટ ગંગાજળ અદષ્ટસાધન છે', તેમાં ભ્રમ નથી, માટે તે શિષ્ટ છે. આથી જ તે પુરુષ અદષ્ટસાધનતાવિરોધી ઉચ્છિષ્ટત્વ-રૂપ-અપુરસ્કારથી ગંગાજળને અદ્વષ્ટસાધન નથી, એમ કહેતો નથી.

ત્રણ પ્રકારના પુરુષોમાં આવતી શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ દૂર કરવા જે પરિષ્કાર કર્યો, તેમાં નિષેધમુખ કહેવાથી બીજા પ્રકારના પુરુષમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ દૂર થાય છે, તોપણ પ્રથમ પ્રકારના અને ત્રીજા પ્રકારના પુરુષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે; કેમ કે પ્રથમ પ્રકારનો પુરુષ 'આ કૂપજળ અદષ્ટસાધન નથી,' તેમ નિષેધમુખથી કથન કરે છે, અને ત્રીજા પ્રકારનો પુરુષ 'આ ઉચ્છિષ્ટ ગંગાજળ અદષ્ટ સાધન નથી', તેમ નિષેધમુખથી કથન કરે છે. તેથી એ બંને પુરુષમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિના નિવારણ

માટે 'અદ્રષ્ટસાધનતાવચ્છેદકરૂપ પુરસ્કાર' કહેવાથી પ્રથમ પ્રકારના પુરુષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ ઘટે છે; કેમ કે પ્રથમ પ્રકારનો પુરુષ અદષ્ટસાધનતાવચ્છેદક ગંગાજળત્વ પુરસ્કારથી 'આ ગંગાજળ અદ્રષ્ટસાધન નથી' એમ કહેતો નથી, પરંતુ 'આ કૂપ જળ અદષ્ટ સાધન નથી' એમ કહે છે. તેથી તે પ્રથમ પ્રકારના પુરૂષમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ દૂર થાય છે, તોપણ ત્રીજા પ્રકારનો પુરુષ 'આ ઉચ્છિષ્ટ ગંગાજળ અદ્રષ્ટ સાધન નથી, તેમ કહે છે. તેથી અદ્રષ્ટસાધનતા-વચ્છેદક ગંગાજળત્વ પુરસ્કારથી નિષેધ મુખથી તેનું કથન છે અર્થાતુ 'આ ઉચ્છિષ્ટ ગંગાજળ અદ્યષ્ટ સાધન નથી' એ કથનમાં 'ગંગાજળત્વરૂપ અદષ્ટસાધનતાવચ્છેદક ધર્મ છે અને આ અદષ્ટ સાધન નથી' એ પ્રકારનું વચન નિષેધમુખથી કથન છે. તેથી બે પ્રકારના પરિષ્કાર કરવા છતાં ત્રીજા પ્રકારના પુરૂષમાં શિષ્ટનું લક્ષણ અવ્યાપ્ત થાય છે. તેથી 'અદપ્ટસાધનતા-વિરોધી-રૂપ-અપુરસ્કાર' કહેવાથી ત્રીજા પ્રકારના પુરૂષમાં શિષ્ટના લક્ષણની અવ્યાપ્તિ દૂર થાય છે; કેમ કે અદ્રષ્ટસાધનતા વિરોધી એવા ઉચ્છિષ્ટત્વ ધર્મ પુરસ્કારથી 'આ ગંગાજળ અદ્રષ્ટ સાધન નથી' એ પ્રકારનું ત્રીજા પુરુષનું કથન છે. માટે આ ત્રીજા પ્રકારના પરિષ્કારથી ત્રીજા પ્રકારના પુરૂષમાં પણ શિષ્ટનં લક્ષણ ઘટે છે.

અહીં ગંગાજળને અદ્દષ્ટ સાધન સ્વીકારવા દ્વારા ઉપલક્ષણથી પરલોકને સાધનારી યાવદ ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં ભ્રમ વિનાના પુરૂષનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

'यत्तु अदृष्टसाधनताविषयकमिथ्याज्ञानाभाववत्त्वं शिष्टलक्षणं' એ પરનીતિથી સ્વતંત્ર લક્ષણ નથી, એમ પૂર્વમાં કહ્યું; અને તેમાં હેતુ આપેલ કે સ્વાપાદિ દશાવાળા બૌદ્ધાદિમાં આવું લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત થાય છે. ત્યાં પૂર્વપક્ષી કહે કે આ અતિવ્યાપ્તિનું નિવારણ અમે લક્ષણનો પરિષ્કાર કરીને કરીશું. તેથી 'अदृष्टसाधनता-विषयकमिथ्याज्ञानाभाववत्त्वं शिष्टत्वं' એ શિષ્ટનું સ્વતંત્ર લક્ષણ સ્વીકારી શકાશે. તેના નિવારણ માટે 'एतावद्' થી હેતુ કહે છે --

આટલાના અગ્રહમાં પણ=કોઈ પુરુષ દ્વારા અદષ્ટસાધનતાવિષયક યાવદ્ યથાર્થ જ્ઞાનનો અગ્રહ હોતે છતે પણ, સર્વ શિષ્ટોમાં શમાદિ લિંગ દ્વારા શિષ્ટત્વનો વ્યવહાર થશે.

#### સમ્યગ્દચ્ટિલાત્રિંશિકા/શ્લોક-૩૨

આશય એ છે કે આત્માની સર્વ કર્મરહિત અવસ્થા સુંદર અવસ્થા છે, અને આત્માની કર્મવાળી અવસ્થા અસુંદર અવસ્થા છે. તેવો બોધ સમ્યગ્દષ્ટિને હોય છે. વળી કર્મરહિત અવસ્થાની પ્રાપ્તિનો ઉપાય સર્વજ્ઞનું વચન જ છે. તેવો સ્થિરબોધ સમ્યગ્દ્રષ્ટિને હોય છે. તેથી જો સંયોગ અને શક્તિ હોય તો સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવ શાસ્ત્રના પરમાર્થને જાણીને તત્ત્વનો યથાર્થ નિર્ણય કરે. આમ છતાં કોઈ કત્યમાં 'આ કૃત્ય પરલોકના હિતનું સાધન છે' તેવો નિર્જીય ન પણ હોય, તો તત્ત્વને બતાવનારા ગીતાર્થ ગુરૂનો નિર્ણય કરી તેમની પાસેથી તત્ત્વને જાણવા ઉદ્યમ કરે; અને ગીતાર્થ ગુરૂ કોઈક સ્થાનમાં પરલોકવિષયક વિપરીત બોધવાળા હોય તો તેમના વચનથી સમ્યગ્દષ્ટિને પણ વિપરીત બોધ થઈ શકે છે, અને ક્વચિત અનાભોગથી પણ સમ્યગ્દ્રષ્ટિને વિપરીત બોધ થઈ શકે છે; પણ મિથ્યાદ્રષ્ટિને સ્વમાન્યતાના રાગથી તત્ત્વને જોવામાં પ્રવત્ત દ્રષ્ટિ હોવાને કારણે જેવો વિપરીત બોધ થાય છે. તેવો વિપરીત બોધ સમ્યગ્દ્રષ્ટિને હોતો નથી: કેમ કે સમ્યગ્દ્દષ્ટિમાં ભગવાનના વચનથી અન્યથા રૂચિ કરાવનાર કર્મનો ઉપશમભાવ વર્તે છે. તેથી ભગવાનના વચનમાં સ્થિર રૂચિ છે. માટે સમ્યગ્દ્રષ્ટિમાં શમાદિ લિંગ દારા શિષ્ટત્વનો વ્યવહાર થાય છે. તેથી અદ્વષ્ટસાધનતાવિષયક મિથ્યાજ્ઞાનઅભાવવાળો જ પુરુષ શિષ્ટ છે, એ પ્રકારની કુસુષ્ટિ વડે શું ?=એ પ્રકારની કુત્સિત કલ્પના કરવી ઉચિત નથી. II૩૨II

# इति सम्यग्दृष्टिद्वात्रिंशिका ।।९५।।

\* \* \*

"लक्ष्यते ग्रन्थिभेदेन, सम्यग्दृष्टिः स्वतन्त्रतः । शुश्रूषाधर्मरागाभ्यां, गुरुदेवादिपूजया ॥"



"ગ્રંથિભેદ વડે સિદ્ધાંતનીતિથી શુશ્રૂષા અને ધર્મરાગ દ્વારા, અને ગુરુદેવાદિ પૂજા દ્વારા સમ્યગ્દેષ્ટિ જણાય છે."

: પ્રકાશક :



પ, જેન મર્ચન્ટ સોસાચટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭. ટેલિ./ફેક્સ : (૦૭૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ફોન : (૦૭૯) ૩૨૯૧૧૪७૧ E-mail : gitarthganga@yahoo.co.in



Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org