

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

## (बीकानेर, राजस्थान)

# श्रीजवाहर साहित्य सामिति, भीनासर

সকাহাক

# श्री पं. शोभाचन्द्र भारिल्ल, न्यायतीर्थ

सपादक

# पूज्य आचार्य श्रीजवाहरलाल जी म.सा.

प्रवचनकार

सम्यक्त्वपराक्रम

व्दितीय भाग

## श्री जवाहर किरणावली-किरण- ६

प्रकाशक :

# मंत्री, श्री जवाहर साहित्य समिति भोनासर ( बोकानेर, राजस्थान )

द्वितीय सस्करण जून, १९७२.

#### मूल्यः दो रुपया पचास पैसे.

मुद्रकः जै*ज आर्ट प्रेस* (श्री प्रखिल भारतवर्षीय साथुमार्गी जैन संघ द्वारा संचालित) रागडी मोहल्ला, बीकानेर.



प्रकाशकीय श्री उत्तराघ्ययनसूत्र के सम्यक्त्वेपराक्षम नामक-२६व अघ्ययन के ७३ बोलों पर पूज्य आचार्य श्री श्री १००८ श्री जवाहरलाल जी म सा के प्रवचनो मे से पहले भाग मे प्रथम चार बोलो के प्रवचन प्रकाशित हो चुके हैं । इस किरण मे पाचवे से लेकर बीसवें बोल तक के प्रवचन प्रका-शित किये जा रहे हैं।

पूज्य आचार्य श्री जी म. सा. ने आध्यात्मिक और नैतिक उत्थान मे सहकारी सिद्धान्तो का विवेचन और जीवनू-स्पर्शी समस्याओ का समाधान बहुत ही सरल और सुबोध भाषा मे किया है। इसीलिये समय के बदल जाने पर भी आचार्य श्री जी के प्रवचनो की नूतनता आज भी जन-साधा-रण को अपनी ही बात मालूम पडती है। इसीलिये जवाहर किरणावली के रूप मे प्रकाशित ग्राचार्य श्री जी के प्रवचन-साहित्य को पढने का इच्छुक पाठको का एक बहुत बडा समूह है। उनकी प्रेरणा और आकाक्षा को ध्यान में रखते हुए सम्यक्त्वपराक्रम-द्वितीय भाग के रूप मे यह नौवी किरण का द्वितीय सस्करण प्रकाशित किया गया है।

आशा है पाठको की आकाक्षापूर्ति के लिये हमारे द्वारा किये जाने वाले प्रयासो की सराहना की जायेगी । अभी तक अनेक अनुपलब्ध किरणावलिया पुन प्रकाशित हो चुकी हैं और शेष रही हुई किरणें भी सुविघानुसार यथा-शीघ्र प्रकाशित की जायेगी।

यद्यपि आजकल कागज, छपाई आदि का खर्च काफी वढ गया है और दिनोदिन बढते जाने की संभावना है। लेकिन समिति अपनी निर्वारित नीति के अनुसार साहिन्य-प्रकाशन का कार्य कर रही है।

सम्यक्त्वपराकम के शेप तीन, चार और पांच यह तीन भाग यथा-शीघ्र प्रकाशित हो रहे हैं।

प्रकाशन कार्य में श्री ग्रखिल भारतवर्षीय साघुमार्गी जैन सघ और उसके द्वारा सचालित जैन आर्ट प्रेस का समिति को पूरा सहयोग रहता है । एतदर्थ समिति की ओर से घन्यवाद देते हैं ।

> <sup>निवेदक</sup> चंपालाल लांठिया मंत्री-श्री जवाहर साहित्य समिति भोनासर (बीकानेर-राजस्थान)

exerce

| पाचवा बोल- आलोचना             | •••   | १                |
|-------------------------------|-------|------------------|
| छठा बोल - आत्मनिन्दा          | • •   | ४१               |
| सातवाँ बोल- गर्हा             | ••    | ૬ ૬              |
| म्राठवां बोल – सामायिक        | •••   | 53               |
| नवा बोल – चतुर्विशतिस्तव]     | •••   | १०४              |
| दसवा बोल- वन्दना              | • • • | ११५              |
| ग्यारहवा बोल प्रतिक्रमण       |       | १३४              |
| बारहवा बोल – कायोत्सर्ग       | •     | <b>શ્</b> ંપ્ર ૭ |
| तेरहवा वोल- प्रत्याख्यान      | •••   | १६७              |
| चौदहवां बोल स्तव-स्तुतिमगल    | •••   | १८१              |
| पन्द्रहवां बोल – कालप्रतिलेखन | • • • | २०३              |
| सोलहवा बोल - प्रायश्चित्त     | •••   | २१२              |
| सत्तरहवां बोल – क्षमापणा      | • • • | २२२              |
| अठारहवा बोल - स्वाघ्याय       | ***   | २३७              |
| उन्नीसवा बोल- वाचना           |       | २४७              |
| वीसवां बोल- प्रतिपृच्छना      | •••   | २४६              |
| -                             |       |                  |

-: विषयसूची :---

\_\_\_\_\_

धर्मनिष्ठ सुश्राविका बहिन श्री राजकुंवर बाई मालू बीकानेर द्वारा श्री जवाहर साहित्य समिति को साहित्य प्रकाशन के लिये प्रदत्त घनराशि से यह द्वितीय सस्करण का प्रकाशन हुग्रा है । सत्साहित्य के प्रचार-प्रसार के लिये बहिनश्री की ग्रनन्यनिष्ठा चिरस्मर-णीय रहेगी ।

# सम्यक्तवपराक्रम द्वितीय भाग

### न्रालोचना

संवेग, निर्वेद, धर्मश्रद्धा ग्रौर गुरुसहधर्मीसेवा का विवे-चन किया जा चुका है। अब पाँचवे बोल पर विचार किया जाता है। भगवान् से प्रश्न किया गया है.—

#### मूल पाठ

उत्तर — श्रालोयणाए णं मायानियाणमिच्छादरिसण— सल्लाणं मोक्खमग्गविग्घाणत श्रणंतससारबंधणाणं उद्धरणं करेइ, उज्जुभावं च जणयइ, उज्जुभावपडिवन्ने य णं जीवे झमाई, इत्थीवेयनपु सगवेय च च बंधई, पुव्वबद्ध च णं निज्जरेइ ॥४॥

#### द्राब्दार्थ

प्रश्न – हे भगवन् <sup>।</sup> आलोचना करने से जीव को क्या लाभ होता है <sup>?</sup>

उत्तर – (गुरु के समक्ष) आलोचना करने से मोक्ष-मार्ग मे विघ्न डालने वाले और अनन्त ससार की वृद्धि करने वाले माया. मिथ्यात्व तथा निदान रूप तीन शल्यों को जीव हृदय से बाहर निकाल फेकता है । इस कारण जीव का हृदय से बाहर निकाल फेकता है । इस कारण जीव का हृदय निप्कपट-सरल बन जाता है। आत्मा कपट-रहित वन कर स्त्रीवेद और नपुसक वेद का बन्ध नही करता । अगर इस वेद का वध हो चुका हो तो निर्जरा

#### २-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

हो जाती है । अतएव आलोचना करने मे कभी प्रमाद नहीं करना चाहिए ।

#### व्याख्यान

आलोचना से होने वाले लाभो पर विचार करने से पहले इस वात पर विचार करना आवश्यक है कि आलो-चना का अधिकारी कौन है <sup>?</sup> और आलोचना का अर्थ क्या है ?

विनयवान् ही आलोचना का पात्र है, क्योकि विनम्र वने बिना आलोचना का बोधपाठ जीवन मे उतारा नही जा सकता । विनयसमाधि आलोचना की भूमिका है । शास्त्र मे विनय समाधि का वर्णन करते हुए कहा गया है –

चउविहा खलु विणयसमाही भवइ, तं जहा-ग्रणुसा-सयंतो सुस्सूसइ, सम्मं च पडिवज्जइ, वयमाराहयइ, न य भवइ, श्रत्त संपगाहिए ।

उल्लिखित सूत्र मे आई हुई विनय समाधि की चार वाते जीवन मे अपनाने से ही आलोचना की भूमिका तैयार होती है। विनयसमाधि की चार वातो मे से पहली बात यह है कि गुरु का अनुशासन मानना चाहिए अर्थात् प्रसन्नतापूर्वक गुरु की शिक्षा श्रवण करना चाहिये। दूसरी वात है गुरु की शिक्षा को सम्यक् प्रकार से स्वीकार करना। तीसरी वात- शास्त्र और गुरु के वचनो की पूर्ण आराधना करना और चौथी वात- निरभिमानी होना। जिस व्यक्ति मे विनयसमाधि की यह चार वाते पाई जाती है, वही व्यक्ति आलोचना करने के योग्य वन सकता है। और जो विनयशील होता है, उसमे इन चार वातो का होना स्वाभाविक ही है।

अव यह देखना चाहिए कि आलोचना किसे कहते हैं? आल चना का अर्थ करते हुए कहा गया है –

ग्रा - सामस्त्येन स्वागताऽकरणीयस्य वागादियोग त्रप्रेग गुरोः पुरो भावशुद्धचा प्रकटनमालोचेना ।

'आलोचना' शब्द आ + लोचना इन 'दो शब्दो के सयोग से बना है । 'आ' उपसर्ग है और 'लोचना' ' लोचू-दर्शने ' घातु से बना है । 'आ' उपसर्ग का अर्थ है पूर्ण रूप से, ग्रौर लोचना का अर्थ है किसी कार्य को विचार-पूर्वक प्रकट करना । इस प्रकार आलोचना शब्द का सामान्य अर्थ है- मोह के कारण ' जो अकरणीय कार्य हो गये हों, उनके लिए बिना किसी के दबाब के, भावशुद्धि को दृष्टिं मे रखकर गुरु के समक्ष मर्यादापूर्वक प्रकट कर देना ग्रर्थात, मन, वचन और कॉय से जो अक्टत्य कार्य किया हो, उसे अपने गुरु के समक्ष प्रकट कर देना ।

'आलोचना' शब्द के विषय में शास्त्रो मे बहुत विचार और ऊहापोह किया गया है । ऊपर बतलाया जा चुका है कि 'आलोचना' इस पद मे 'आ' उपसर्ग है और लोचना शब्द 'लोचृ दर्शने' घातु से बना है । घातु के अनेक अर्थ होते हैं, इस कथन के अनुसार 'लोचृ दर्शने' घातु के भी अनेक अर्थ हो सकते है । श्री आचारॉगसूत्र मे कहा है कि बहुत-से गृहस्थ, साघुओ को भ्रष्ट करना चाहते हैं और इसलिए कहते है— 'आपको ठड सता रही है । लीजिए हम अग्नि जलाते हैं । तो हे साघु <sup>1</sup> ऐसे समय पर तू आलो-चना कर अर्थात् विचार कर । इस कथन के अनुसार आलोचना का एक अर्थ विचार करना भी होता है । इसी तरह अनेक स्थलो पर शास्त्रो में 'आलोचना' शब्द विचार

#### ४-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

के अर्थ मे प्रयोग पाया जाता है। उदाहरणार्थ- किसी साधु से कहा- अमुक वस्तु अभी तैयार नही है। अत आप अमुक समय पर पधारिये।' तो ऐसे अवसर पर शास्त्र कहता है कि हे साधु ' आलोचना कर अर्थात् विचार कर और गृहस्थ से कह दे कि साधु के लिए किसी प्रकार की तैयारी न करो। साधु के लिए ही तैयार की हुई वस्तु साधु को कल्पती नही है।

इस प्रकार आलोचना के अनेक अर्थ होते हैं। आलो-चना के अनेक अर्थों के सवध में जब बहुत दिनो तक विचार किया जाय तभी यह विपय भलीभाति स्पष्ट हो सकता है। मगर अभी इतना समय नही है। अत सक्षेप में इतना ही कहता हू कि ' लोचृ दर्शने ' घातु से ' लोचना' गव्द बना है और उससे पहले 'आ ' उपसर्ग लगा देने से ' आलोचना ' शव्द निष्पन्न हो जाता है । मोह के कारण हुए ग्रकृत्य कार्यों को, भाव शुद्धि के लिए मर्यादापूर्वक प्रकट करना आलोचना का अर्थ है।

यहा यह प्रश्न किया जा सकता है कि आलोचना के अर्थ मे 'अकृत्य' क्यो घुसेड दिया जाता ? ऐसा क्यो नही कहा जाता कि जो कुछ भी किया गया है उसे गुरु के समक्ष प्रकट कर देना आलोचना है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जहा गिरने का भय होता है वही सावघानी रखने की यावश्यकता होती है । पुलिस की व्यवस्था चोरो से रक्षा करने के लिए ही है। अस्पताल भी रोगियो के रोग निवा-रण के लिए ही खोले जाते हैं और वैद्य के समक्ष रोग प्रकट किये जाते हैं । इस प्रकार जहा गिरने या विगड जाने का भय रहता है, वही सावघानी रखने के लिए कहा

जाता है। इस कथनानुमार गुरू के समक्ष भी उन्ही कार्यों को प्रकट किया जाता है, जिन्हे करना उचित न हो किन्तु कर डाला हो। सुकृत्य तो सुकृत्य है ही। सुकृत्य, दुष्कृत्य नही बन सकता। अतएव सुकृत्य यदि गुरु के समक्ष प्रकट न किये जाएँ तो कोई हानि नही। मगर दुष्कृत्य प्रकट न करने से हानि अवश्यभावी है इसी कारण अपने दुष्कृत्य गुरु के सामने प्रकाशित कर देना आवश्यक है।

सवत्सरी आ रहो है । जैसे दीपावली के अवसर पर आप अपने घर का कूडा-कचरा फाड-बुहार कर बाहर फेक देते है, उसी प्रकार संवत्सरी के शुभ अवसर पर आपको अपने हृदय का कचरा निकाल फेकना चाहिए । भीतर जो पाप घुसा हो उसे बाहर निकाल कर पवित्र बन जाओ । यद्यपि सवत्सरी पर्व का मूल उपदेश आत्मा द्वारा हुए पापो को दूर कर देना है, किन्तु आजकल कुछ लोगो को यह पर्व विघ्नरूप हो रहा है । जो पावन पर्व अन्त करण की मली-नता हटा कर शत्रु के साथ भी मैत्री सम्बन्घ स्थापित करने का सजीव सन्देश देता है, उसी पर्व के लिए क्लेश होना सचमुच बडे ही दुख का विषय है । आप भलोभाति घ्यान रखें कि इस पवित्र पर्व पर आपके निमित्त से तनिक भी क्लेश न हो पाये । आप अपनी आत्मा के दोषो को दूर करके पवित्र बनिये । इस पवित्र पर्व का दिन सच्चे हृदय से, भावपूर्ण आलोचना करने का दिवस है । अतएव इस पर्व का उपयोग जीवन को पवित्र बनाने के लिए ही करना उचित है।

यहाँ एक शका की जा सकती है । वह यह है कि गुरु के समक्ष मर्यादापूर्वक अपने दुष्कृत प्रकट करना आलो-

#### ६-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

चना है, परन्तु दुष्कृत प्रकट करने में किस प्रकार की मर्यादा रखनी चाहिए ? इस शका के उत्तर मे कहा गया है कि आलोचना करने में सरलता होनी चाहिए । अर्थात् जो बात, जिस रूप मे हुई हो, वह उसी रूप मे प्रकट कर देनी चाहिए । उसमें किसी प्रकार का अन्तर-न्यूनाधिकता और कपट नही होना चाहिए । वही आलोचना सच्ची ग्रौर शुद्ध है, जो निष्कपट भाव से की गई हो । श्री निशीथसूत्र मे कहा है—

म्रपलिर्वुंचियँ म्रालोएज्जा, मासियं पलिर्वुचिय म्रालोएमाणे विमासियं ।

अर्थात्— जिस अपराघ का दण्ड एक मास है, उस अपराघ की आलोचना अगर निष्कपट भाव से की जाये तो एक ही मास का दण्ड आता है, अगर आलोचना करने मे कपट किया गया तो दो मास का दण्ड आता है। अर्थात् एक मास का दण्ड उस अपराघ का ग्रीर एक मास का दण्ड कपट का होता है। अतएव आलोचना करने मे सरल और निष्कपट रहने की मर्यादा का पालन करना चाहिए।

ससार मे विषमता दिखाई देती है, उसका कारणं कपट भी है । इस प्रकार कपट विषमता का कारण है, फिर भी लोगो ने उसे जीवन का एक आवश्यक ग्रग मान लिया है । लोगो मे यह समभ फैल गई है कि कपट किये विना जीवन-व्यवहार चल ही नही सकता । इतना ही नही, निष्कपट को भोला समभा जाता है और जो कपट करने की अनेक चाले जानता है, वह होशियार माना जाता है । मगर शास्त्र कहता है—कपट महान् पाप है । जो दूसरो को ठगने का प्रयत्न करता है, वह अपनी आत्मा को ही ठगता है।

ग्रालोचना किस प्रकार की होनी चाहिए <sup>?</sup> इस सबध मे एक प्राचीन ग्रन्थ मे कहा है<del>...</del>

' जयंतो कज्जमकज्जं च उज्जुयं भणइ तं- तह म्रालो-एज्जा मायामया विष्पमुक्को । '

तुम नादान नासमक्त को बालक कहते हो, हम सरल हृदय वाले को बालक कहते है। जिसे कंपट का चेप नही लगा है, वह वालक अपने माता-पिता के समक्ष प्रत्येक बात निष्कपट भाव से स्पष्ट कह देता है । बालक मे किसी प्रकार का कपट नही होता और इस कारण वास्तविक वात प्रकट कर देने में उसे किसी प्रकार का सकोच नही होता । सुना जाता है कि बालक की निष्कपट बातो द्वारा कितने ही अपराघो का पता चल सका है । खाचरौद (मालवा) की एक सत्य घटना इस प्रकार सुनी जाती है---खाचरौद मे एक ओसवाल की कन्या को किसी माहेश्वरी भाई ने मार डाली थी । उस माहेश्वरी का ओसवाल के साथ घर जैसा सम्बन्घ था, लेकिन गहनो के गहन प्रलोभन मे पडकर उसने कन्या के प्राण ले लिये । कन्या को मार कर उसने गहने उतार लिये और धान्य के भौयरे मे शव छिपा दिया । लड़की के मॉ-बाप जब लडकी की खोज करने लगे तो वह माहेश्वरी भी आँसू वहाता हुआ खोज मे शामिल हो गया । घर जैसा सम्बन्ध होने के कारण तथा उसकी चालाकी के कारण किसी को उस पर सन्देह नही हुआ ।

लडकी की खोज करने के लिए पुलिस ने भी बहुत माथापच्ची की, मगर फल कुछ भी नही निकला । अन्त में

#### द-सम्पक्त्वपराक्रम (२)

पुलिस सुपरिटेन्डेट ने लडकी के पता लगाने का बीडा उठाया ग्रीर उसी माहेक्वरी के घर अड्डा जमाया । दूसरे दिन माहेक्वरी की छोटी वहिन प्रसाद लेकर उधर से निकली । सुपरिन्टेडेट ने उसे ग्रपने पास प्यार से बुलाया ग्रौर पूछा-'बेटी <sup>1</sup> यह क्या ले जा रही हो <sup>?</sup>' उत्तर मिला- 'मेरे भाई ने मनौती की थी कि लडकी के मारने मे मेरा नाम न आया तो मैं देवी को प्रसाद चढाऊँगा । यह मनौती पूरी हुई है, इसलिए मैं देवी को प्रसाद चढाने जा रही हूं ।

माहेश्वरी की नन्ही वहिन कपट-युक्ति नहीं जानती थी। अतएव उसने सव वात स्पष्ट कह दी। उसके कहने से ओसवाल की उस लडकी के खून का पता लग गणा। माहेश्वरी पकडा गया, उस पर अभियोग चला और उसे यथोचित् दण्ड भी मिला।

माहेश्वरी की छोटी वहिन ने सरलभाव से सव वात कह दी, यह अच्छा किया या बुरा किया ? यह वात दूसरे से सवन्च रखती है, इसलिए तुम कदाचित् लडकी के कार्य को भला कहोगे, मगर अपने विपय मे देखो, तुम कोई वात छिपाते तो नही हो ? किसी विस्म का कपट तो नही करते? कपट करके कदाचित् यहा कोई वात छिपा लोगे तो क्या परलोक मे भी वह छिपी रह सकेगी ? जव परलोक मे वह वात प्रकट होती ही है तो फिर कपट करने का पाप क्यो करने हो ? कपट करके पाप छिपाने से पाप अधिक बढता है । अतएव पाप को प्रकट करके उसकी सरलतापूर्वक आलो-चना कर डालना चाहिए । इसी में कल्याण है ।

एक कवि ने कहा है – जैसे वल्क निष्कपट भाव से अपने पिता के समक्ष सारी वातें स्पष्ट कह देता है, उसी

प्रकार गुरु के समक्ष ग्रालोचना करके सब बाते सरलतापूर्वक, साफ-साफ कह देनी चाहिए । आलोचना करने मे किसी प्रकार का क्लेश नही होना चाहिए । कपट करके दूसरे की आँखों मे घूल भौकी जा सकती है, परन्तु क्या परमात्मा को भी घोखा दिया जा सकना है ? नही । परमात्मा को घोखा देने की असफल चेष्टा करना अपने आप को कष्ट मे डालने के समान है । अत आलोचना मे सरलता ग्रौर निष्कपटता रखना आवश्यक है । शास्त्र मे भी कहा है –

माई मिच्छदिट्ठी, ग्रमाई सम्मदिट्ठी ।

अर्थात्— जहाँ कपट है वहाँ मिथ्यात्व है श्रौर जहां: सरलता है वहाँ सम्यग्दर्शन है । लोग सम्यग्दर्शन चाहते हैं-मगर सरलता से दूर रहना चाहते हैं । यह तो वही बात हुई कि 'रोपा-पेड बवूल का आम कहा से होय ।' एक भक्त ने कहा है —

मन को मतौ एक ही भांति ।

चोहत मुनि मन अगम सुकृत फल मनसा अथ न अघाति।। अर्थात् – सभी का मन उत्तम फल की आशा रखता है । जिस उत्तम फल की कल्पना साघु भी नही कर संकते, वैसा उत्तम फल तो चाहिए मगर कार्य वैसा नही चाहिए.), तीर्थंकर गोत्र का बघ होना, शास्त्र मे बडे से बडा फल माना गया है । अगर कोई कहे कि यह फल आपको मिलेगा तो क्या आपको प्रसन्नता नही होगी ? मगर क्या यह फल बाजार मे बिकता है जो खरीद कर ल या जा सके ? मन तो पाप से बचता नही है, फिर इतना महान् फल कैसे मिल सकता है ? अतएव महान् फल की प्राप्ति के लिए हृदय मे सरलता वारण करो और अपने अपराघो को गुरु के समक्ष सरलता-

#### १०-सम्यनत्वपराकम (२)

पूर्वक प्रकट कर दो। इस प्रकार सरलता का व्यवहार करने से ही आत्मा का कल्याण हो सकता है ।

कहा जा सकता है कि सरलता किस प्रकार घारण करनी चाहिए ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि किसी भी बात मे छल-कपट से काम नही लेना चाहिए । वरन् जो बात जिस रूप मे हो, उसे , उसी रूप मे स्पष्ट कह देना चाहिए । कंल्पना कोजिए, आपके पास दस रुपये है । कोई दूसरा आदमी आपसे दो रुपया मागने आया । आपको अच्छी तरह मालूम है कि आपके पास दस रुपया हैं, फिर भी अगर आप मागने वाले से कहते है— 'अजी, मेरे पास रुपये होते तो मै क्या आपको नाही करता !' इस प्रकार दुर्व्यवहार करना कपट है, सरलता नही है । कपट करना अपनी आत्मा का अपमान करने के समान है । अगर आप मागने वाले को रुपया नही देना चाहते तो स्पष्ट कह देना चाहिए कि मेरे पास रुपया है, मगर मैं नही देना चाहता । ऐसा कहने मे कपट भी नही और आत्मा का अपमान भी नही है ।

कहा जा सकता है कि इस प्रकार के स्पष्ट व्यवहार से तो लोक-व्यवहार का लोप होता है । इसके उत्तर मे झानीजनो का कथन है कि कपटपूर्ण व्यवहार से घर्म और व्यवहार दोनो का लोप होता है । मांगने वाले से आपने स्पष्ट कह दिया होता कि मैं रुपया नही देना चाहता तो आपका व्यवहार उलटा अच्छा होता । मगर कपट करने से व्यवहार अच्छा नही रह सकता । आपका उत्तार सुन कर माँगने वाला मनुष्य तुम्हारे विषय मे यह सोचता कि उन्होने रुपया नही दिया, मगर बात सच्ची कह दी, झूठ नही बोला। इस प्रकार तुम्हारे सत्य व्यवहार से तुम्हारा विश्वास भी जमेगा। र्ग विंग् पांचवां बोल-११

आजकल ग्रामो की अपेक्षा कार्द्वमुन्से कपट अधिक देखा जाता है। इस कपट को हिटाकरच्स रलतापूर्वक अपने पाप परमात्मा की साक्षी से, गुरु के समक्ष प्रकृट करना चाहिए। एक कवि ने कहा है—

> किं वाललीलाकलितो न बाल, पित्रोः पुरो जल्पति निर्विकल्पः । तथा यथार्थं कथयामि नाथ !

निजाशयं 🐃 सानुशयस्तवाग्रे ॥

ग्रर्थात् – हे नाथ ! तुम्हारे सामने वास्तविक बात प्रकट करने मे मुझे सकोच ही क्या हो सकता है ? अथवा ऐसा करने मे मेरी विशेषता ही क्या है ? क्या वालक अपने माता-पिता के सामने सब बात खोलकर नही कह देता ? पिता भले ही वह बातें जानता हो, फिर भी बालक तो सब बातें कह ही देता है । वालक की भाँति, हे नाथ ! अगर में भी सब बाते तुम्हारे समक्ष स्पष्ट कह दू तो इसमे सकोच की क्या बात है ? और विशेषता भी क्या ?

तुम वालक की भाँति निष्कपट और सरल बनो । हृदय मे जो शल्य हो उन्हे निकाल फैंको । विचार करो कि अगर मैं परमात्मा के सामने भी सरल न बना तो फिर और कहा सरल बनूँगा ? पाप छिपाने से छिप तो सकते नही हैं, फिर उन्हे छिपाने का प्रयत्न करके अधिकतर दण्ड का पात्र क्यो बनना चाहिए ? कहावत है— 'उत्तम का दण्ड साधु-समागम, मध्यम का दण्ड राज्य और अधम का दण्ड यमराज।' अत यह विचार करो कि हम अपने पाप प्रकट करके उत्तम दण्ड ही क्यो न भोग ? जिन पापो के कारण आज साधारण दण्ड भोगते दुख होता है, उन्ही पापों को छिपाने के कारण ९१२-सम्यक्त्वपराऋम (२)

़्क्षागे चलकर घोर दण्ड सहन करना पडेगा । उस समय 'कितना दुख भुगतना पडेगा <sup>?</sup> अतएव घोर दण्ड से बचने के 'लिए अपने पाप यही प्रकट करके आलोचना कर लेना चाहिए ।

कवि कहता है— 'प्रभो<sup>।</sup> मुफ मे बालक के समान सरलता होनी च।हिए और तुम्हारे समक्ष कोई भी वात प्रकट करने मे मुझे सकोच नही होना चाहिए।' कवि ने इस प्रकार कहकर निष्कपट-सरल बनने का, अपना आन्तरिक भाव व्यक्त किया है।

लोगो के लिए सरलता सरल और कपट कठिन है। मगर उन्होने इससे विपरीत मान लिया है। बस समफते हैं---सरलता रवना कठिन है और कपट करना सरल है। इस झूठी मान्यता के कारण ही लोग ससार के चक्र में घूम रहे हैं।

कुछ लोग कहते है कि आजकल कोई महाज्ञानी महा-पुरुष नही हैं, इस दणा में हमारा निस्तार कैसे हो सकता है ? इसका समाधान यह है कि तुम्हारे भीतर शक्ति होने पर ही महाज्ञानी तुम्हारा निस्तार कर सकते है । तो फिर तुम यह क्यो नही देखते कि तुममे शक्ति है या नही ? तुम्हारी ग्रात्मा सरल है या कपटयुक्त है, यह बात पहले देखना चाहिए । ग्रगर तुम्हारे अन्तर मे सरलता होगी तो तुम अपना कल्याण आप ही कर लोगे । अगर ग्रात्मा कपट-युक्त हुआ तो फिर कोई भी तुम्हारा कल्याण नही कर सकता । क्योकि सरलता के विना आत्मकत्याण होना अस-भव है । कपट तो कल्याण के द्वार मे प्रवेश करने के वज्य-मय कपाट के समान है ।

शास्त्र मे आलोचना के सम्बन्ध मे खूब विस्तृत विवे-चन किया गया है । श्री महानिशीथ सूत्र मे आलोचना के निक्षेप करके अत्यन्त सरलतापूर्वक वर्णन किया गया है । जस वर्णन का साराश यह है कि नाम आलोचना, स्थापना अालोचना, द्रव्य आलोचना और भाव आलोचना—इस प्रकार प्रालोचना के चार भेद है। नाम मात्र की आलोचना अर्थात् आलोचना का सिर्फ नाम ले लेना नाम आलोचना है। किसी जगह ग्रालोचना की स्थापना करना या पुस्तक आदि में आलाचना लिखना स्थापना-आलौचना है । ऊपर-ऊप्र से आलोचना किरना और हृदय से प्रालोचना न करना द्रव्य-अलोचना है । अन्तकरण से, भावपूर्वक आलोचना करना भाव-आलोचना कहलाती है ।

अभी रामजी भाई को ब्रह्मचर्य स्वीकार करने उप-लक्ष्य मे बारह व्रतो की जो आलोचना कराई गई है, वह केवल उन्ही को कराई गई है या तुम्हे भी ? वह स्थूल हिंसा नही करते और न स्थूल असत्य भाषण करते हैं । क्या तुम ऐसा करते हो ? अगर ऐसा नही करते तो यह आलोचना तुम्हारे लिए भी है । मगर एक वात सदेव ध्यान मे रखना चाहिए, वह यह कि आलोचना केवल द्रव्य-आलोचना ही न रह जाये ।

यहा शास्त्र मे भाव-आलोचना का ही वर्णन है,। भाव-आलोचना का स्वरूप इस प्रकार बतलाया गया है.— 'ग्रालोयइ, निंदइ, गरिहइ, पडिक्कमइ' ग्राहारियं तवोकम्मं पायच्छित्तं पडिवज्जइ, ग्राराहियं भवइ।'

इस प्रकार की आलोचना ही भाव-आलोचना है । सवत्सरी पर्व जीवन को शुद्ध बनाने का पर्व है । यह पर्व

#### १६-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

कि केसर की क्यारी में घूल कहा से पड गई ? जैसे केसर मे वूल पड जाना सह्य नही होता उसी प्रकार वर्त मे दोष लगना भी सह्य नही होना चाहिए और अपने अपराध की निन्दा करनी चाहिए । अपने दोषों की निन्दा करते-करते जो आलोचना की जाती है, वही सच्ची ग्रालोचना है ।

आत्मनिन्दा भी द्रव्य से नही वरन् भाव से केरनी चाहिए और आत्मनिन्दा के साथ गर्हा भी करनी चाहिए और अकृत्य के शोधन के लिए गुरु द्वारा दिये हुए प्रायहिचत को स्वीकार करना चाहिए । भगवान् ने कहा है कि इस प्रकार विधिपूर्वक आलोचना करने वाला जघन्य तीन भवों में और उत्कृष्ट पन्द्रह भवो मे अवश्य मोक्ष प्राप्त करता है।

श्री भगवती सूत्र मे कहा है- आलोचना का आराधक जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट के भेद से तीन प्रकार का है। उत्कृष्ट आराधक तीन भव मे मोक्ष जाता ही है। आप भी इस प्रकार की आलोचना करके आत्मा का कल्याण करो। किसी भी पाप को दबाओ या छिपाओ मत, उसे सरलता-पूर्वक प्रकट कर दो। आलोचना करने मे सत्य का ही व्यव-हार करों। परमात्मा का सच्चा भक्त ग्रसत्य नही बोलेगा और न दुराचार ही सेवन करेगा! असत्यभाषी और दुरा-चारी परमात्मा का सच्चा भक्त हो ही नही सकता। पर-मात्मा की भक्ति करना और सत्य एव शील का सेवन करना एक ही वात है। सत्य मे महान् शक्ति है। सत्य के प्रभाव से असिपिजर मे से भी मनुष्य अक्षुण्ण बच निकल सकता है। इस प्रकार के निष्कलक सत्य की आराधना करने मे प्राण भले ही चले जाएँ, मगर सत्य का परित्याग नही करूँगा, ऐसी दृढभावना रहनी चाहिए। फिर इसी दृढता से सत्य

ओर जील का पालन किया जाये तो कल्याण आपकी मुठ्ठी में ही है।

सत्य, शील और परमात्मा की प्रार्थना के विषय में अन्यत्र विवेचन किया गया है । अव यह विचार करना है कि, इसका फल कैसा होता है और वह किसे प्राप्त होता है?

तीखी तलवार का फूल के समान कोमल हो जाना, विष का अमृत हो जाना और जान-माल को हानि पहुँचाने वाले शत्रु का अपने आप झक जाना, यह सब फल मिलता हो तो किसे खराब लगेगा ?ऐसे फल की आशा तो सभी करते हैं, मगर ग्रपने कामो की तरफ कोई आख उठाकर भी नही देखता। प्राचीन काल मे मुनियो की गोदी मे सिंह और साप भी लौटते थे, ऐसा सुना जाता है। भगवानू की घर्मपरिषद् मे, भगवान् का उपदेश सुनने के लिए सिह और बकरी एक साथ बैठते थे। किसी को किसी से भय नही था। अगर आज सिह आये तो आप लोग उसके आने से पहले ही भाग जाएँगे।

इस प्रकार की कायरता रख कर भी आप ऐसा फल चाहते हैं, जो मुनियो की भी कल्पना में न आया हो । कार्य न करना और फल चाहना तो जादू के फल चाहने के समान है । अगर आप जादुई फल न चाहते हो तो आपको सत्कार्य करना चाहिए । सत्कार्य करने के साथ भावना ऐसी रखनी चाहिए कि फल मिले या न मिले मुझे कर्त्तव्य करना ही चाहिए । मगर जैसे चोर घघा किये बिना ही घन चाहता है, इसी प्रकार लोग कार्य किये बिना ही फल चाहते है । क्या आपको चोर की नाति पसन्द है ? अगर पसन्द नही है तो कार्य किये बिना फल की ग्राज्ञा करने की नीति क्या अच्छी है ? कार्य करोगे तो उसका फल मिलेगा ही । ग्रत-

#### , १४-सम्पक्त्वपराऋम (२)

संग्निकट आ रहा है। इस पवित्र पर्व के दिन तो ऐसी भाव-आलोचना करना ही चाहिए। प्रतिक्रमण करते समय 'मित्ती मे सव्यभूएसु' अर्थात् समस्त प्राणियों के प्रति मेरा मैत्रीभाव है, इस प्रकार का सूत्रपाठ बोलते हो, मगर यह भी देखना 'चाहिए कि यह पाठ जीवन मे कितना उतरा है ? अगर 'यह मैत्रीभावना केवल जिह्वा से बोल दी और जीवनव्यव-हार मे अमल में नही आई तो यही कहना होगा कि तुम 'ग्रभी तक भाव-ग्रालोचना तक नही पहुँच सके हो। 'मित्तो मे सव्वभूएसु' इस सूत्रपाठ को मानने वाला व्यक्ति किसी को अपना शत्रु तो मान ही नही सकता और न किसी के साथ 'क्लेश ही कर सकता है। प्राणीमात्र के प्रति उसकी तो मैत्रो-भावना ही होगी।

समस्त प्राणियों को मित्र के समान समफना चाहिए, यह कथन सुनकर कदाचित् कोई प्रश्न करे कि सवको मित्र मानने का अर्थ क्या यह है कि जिनसे हमे रुपया लेना है, उन्हे यो ही छोड़ दिया जाये ? ऋण वसूल न किया जाये ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि मित्र के साथ क्या लेन-देन नहीं किया जाता ? अपना लेना वसूल करने की मनाई नहीं 'है, मगर अन्याय करने का निपेघ किया गया है । हृदय में किसी के प्रति वैरभाव नहीं रखना चाहिए । हम साधुओ 'को तो सवके प्रति मैत्रीभाव रखना ही चाहिए, चाहे कोई हमारे प्राण ही क्योन ले ले ! गजमुकुमार मुनि के मस्तक पर घषकते ग्रगार रखे गये थे, फिर भी सोमल ब्राह्मण को उन्होने अपना मित्र ही माना था। साधुओं को एक क्षण 'के लिए भी नहीं भूलना चाहिए कि वे किसके शिष्य है और . हमे हृदय मे किस प्रकार का मैत्रीभाव घारण करना चाहिए ।

#### पांचवां बोल-१५)

आज जैनधर्म का अनुयायी कोई राजा नही रहा । तुम्ही उसके अनुयायी हो और इसी कारण पोल चल रहीं है । तुम धर्म का विचार न करो, ग्रसत्य बात पकड बैठो या धर्म मे अधिक झफट उत्पन्न करो, तो इसके लिए तुमसे अधिक क्या कहा जाये ? तुमसे ज्यादा कुछ नही बन पडता, तो कम से कम इतना तो अवश्य करो कि ससारव्यवहार के साथ धर्म को एक मेक न करो । अगर इतना भी करोगे तो अग्ज सघ के जो टुकडे-टुकडे हो रहे है, वह न होंगे । धर्म की रक्षा करने से सघ मे एकता और शान्ति की स्थापना अवश्य होगी ।

कहा जा सकता है कि आप यहा अधिक कहाँ रहनें वाले है ? ऐसा कहने वाले को यही उत्तर दिया जा सकता है कि अगर मैं शरीर से नहीं तो धर्म से तो रहूगा ही । तुम्हारे धर्मभाव के कारण ही मैं यहा आया हूं और इसी-लिए तुम मुझे लाये हो । तुम जिस धर्म का पालन करते, हो वह मुभमें न होता अथवा जिस धर्म का पालन मैं करता हो वह नुममें न होता तो तुम मुझे यहा लाते ही क्यो? और से भी किसलिए आता ? यह धर्म या यश का शरीर तो, रहता ही है। इसीलिए मैं तुमसे कहता हूं कि धर्म के नाम पर रगडे-भगड़े मत करो। विचार करो कि हम गजसुकुमार मुनि के शिष्य हैं । उन्होंने तो मस्तक पर धधकते अगार रखने वाले को भी मित्र समभा था तो क्या हम अपने सह-धर्मी को भी मित्र नही समभ सकते ?

भावपूर्वक की जाने वाली आलोचना ही सच्ची आलो-चना है । कर्म के उदय से अपराध तो हो जाता है, मगर उस अपराध की निन्दा करनी चाहिए और सोचना चाहिए

#### १६-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

कि केसर की क्यारी मे घूल कहा से पड गई ? जैसे केसर में घूल पड जाना सह्य नही होता उसी प्रकार व्रत मे दोष<sup>-</sup> लगना भी सह्य नही होना चाहिए और अपने अपराघ की निन्दा करनी चाहिए । अपने दोषों की निन्दा करते-करते जो आलोचना की जाती है, वही सच्ची ग्रालोचना है ।

आत्मनिन्दा भी द्रव्य से नही वरन् भाव से करनी चाहिए और आत्मनिन्दा के साथ गर्हा भी करनी चाहिए और अकृत्य के शोधन के लिए गुरु द्वारा दिये हुए प्रायश्चित को स्वीकार करना चाहिए । भगवान् ने कहा है कि इस प्रकार विधिपूर्वक आलोचना करने वाला जघन्य तीन भवों में और उत्कृष्ट पन्द्रह भवो मे अवश्य मोक्ष प्राप्त करता है।

श्री भगवती सूत्र मे कहा है- आलोचना का आराधक जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट के भेद से तीन प्रकार का है। उत्कृष्ट आराधक तीन भव में मोक्ष जाता ही है। आप भी इस प्रकार की आलोचना करके आत्मा का कल्याण करो। किसी भी पाप को दवाओं या छिपाओं मत, उसे सरलता-पूर्वक प्रकट कर दो। आलोचना करने मे सत्य का ही व्यव-हार करो। परमात्मा का सच्चा भक्त ग्रसत्य नही बोलेगा और न दुराचार ही सेवन करेगा<sup>1</sup> असत्यभाषी और दुरा-चारी परमात्मा का सच्चा भक्त हो ही नही सकता। पर-मात्मा की भक्ति करना और सत्य एव शील का सेवन करना एक ही वात है। सत्य मे महान् शक्ति है। सत्य के प्रभाव से असिपिंजर मे से भी मनुष्य अक्षुण्ण वच निकल सकता है। इस प्रकार के निष्कलक सत्य की आराधना करने मे प्राण भले ही चले जाएँ, मगर सत्य का परित्याग नही करूँगा, ऐसी दृढमावना रहनी चाहिए । फिर इसी दृढ़ता से सत्य

ओर शील का पालन किया जाये तो कल्याण आपकी मुठ्ठी में ही है ।

सत्य, शील और परमात्मा की प्रार्थना के विषय में अन्यत्र विवेचन किया गया है । अब यह विचार करना है कि, इसका फल कैसा होता है और वह किसे प्राप्त होता है?

तीखी तलवार का फूल के समान कोमल हो जाना, विष का अमृत हो जाना और जान-माल को हानि पहुँचाने वाले शत्रु का अपने आप झक जाना, यह सब फल मिलता हो तो किसे खराव लगेगा ?ऐसे फल की आशा तो सभी करते हैं, मगर ग्रपने कामो की तरफ कोई आख उठाकर भी नही देखता। प्राचीन काल मे मुनियो की गोदी मे सिंह और साप भी लौटते थे, ऐसा सुना जाता है। भगवानू की घर्मपरिषद् मे, भगवान् का उपदेश सुनने के लिए सिंह और बकरी एक साथ बैठते थे। किसी को किसी से भय नही था। अगर आज सिंह आये तो आप लोग उसके आने से पहले ही भाग जाएँगे।

इस प्रकार की कायरता रख कर भी आप ऐसा फल चाहते हैं, जो मुनियो की भी कल्पना में न आया हो। कार्य न करना और फल चाहना तो जादू के फल चाहने के समान है। अगर आप जादुई फल न चाहते हो तो आपको सत्कार्य करना चाहिए। सत्कार्य करने के साथ भावना ऐसो रखनी चाहिए कि फल मिले या न मिले मुझे कर्त्तव्य करना ही चाहिए। मगर जैसे चोर घघा किये बिना ही घन चाहता है, इसी प्रकार लोग कार्य किये बिना ही फल चाहते हैं। क्या आपको चोर की नाति पसन्द है? अगर पसन्द नही है तो कार्य किये बिना फल की ग्राज्ञा करने की नीति क्या अच्छी है? कार्य करोगे तो उसका फल मिलेगा ही। ग्रत-

## १९-सम्यवत्वपराक्रम (२)

एव फल की आशा न रखते हुए कार्प करते रहना चाहिए।

जव तक वस्तु का गुण न जान लिया जाये तब तक उसके प्रति रुचि उत्पन्न नही होतो । जो वस्तु पहले साधारण मालूम होती है, गुण का ज्ञान होने पर वही महान् मालूम होने लगती है । पत्रिकसम्पति में मिले हुए होरे को कोमत जव तक जान न ली जाये तब तक वह साधारण जान पडता है । मगर जव जौहरो उसकी कोमत अ कता है तब वही होरा कितना कोमतो मालूम होता है । इसो प्रकार ऊपर-ऊपर से आलोचना का नाम तो लिया जाता है मगर आलो-चना से प्राप्त होने वाले गुण की बात तो भगवान् महावीर जैसे ज्ञाननिधान से ही जानी जा सकती है । आलोचना के विषय मे भगवान् महावीर का कथन सुनने के बाद जब आलोचना आपको महान् प्रतीत होने लगे, तभी समभना चाहिए कि 'हमने भगवान् की वाणी सुनी है । '

आलोचना का फल बतलाते हुए भगवान् ने कहा है-'मोक्षमार्ग में वाघा डालने वाली और अनन्त ससार की वृद्धि करने वाली माया का अ लोचना द्वारा नाक्ष होता है।'

भगवान् ने भाव-आलोचना का यह फल बतलाया है। आलोचना तो तुम भी करते होगे, मगर पहले यह देख लो कि तुम्हारे ह्रदय से कपट निकला है या नही ? अगर तुमने कपट का त्याग करके आलोचना की है तो वह सही ग्रालो-चना है । अन्यथा दुनिया को ठगने के लिए और 'हमने आलोचना की है,' यह कहने के लिए की गई आलोचना त्योटी आलोचना है। माया-कपट का लेश भी जिसमे न हो, बही युद्ध आलोचना है। जो माया मोक्षमार्ग मे वाघा उप-ह्यत करती है और अनन्त-ससार बढ़ाती है, उस माया

का त्याग करने के लिए ही अालोचना करना वास्तविक आलोचना है ।

मान लीजिए, ग्रापको जगल के निकट मार्ग मे होकर कही जाना है । आपको भय है कि अमुक व्यक्ति हमारे मार्ग मे वाघा खडी करेगा । ऐसी अवस्था मे ग्रापको एक साथी मिल गया, जो बाघा खडी करने वाले को भगा सकता है । अब आप उस साथी की सहायता लेंगे या नही ? इसी प्रकार माया मोक्षमार्ग मे विघ्न खडा करती है । इसे हटाने के लिए आलोचना की सहायता लेनी चाहिए ।

माया के ग्रनेक रूप हैं । फिर भी सक्षेप मे उसके चार भेद किये हैं:--

(१) अनन्तानुबन्धी माया (२) अप्रत्याख्यानी माया (३) प्रत्याख्यानी माया (४) सज्वलन माया। अन्य धर्मों के शास्त्रो मे भी माया का विस्तृत वर्णन किया गया है ग्रौर वहा अखिल व्रह्माण्ड को माया और व्रह्म से बना हुग्रा बत-लाया है। परन्तु जैनशास्त्र प्रकृति को माया कहता हैं। एक विशेष प्रकार की प्रकृति माया है।

हमारे भीतर किस प्रकार की माया है, यह बात तो अपने ग्राप ही जानी जा सकती है । बहुत से लोग अपनी बुराइया छिपाकर उलटे अपनी प्रशसा करते हैं, जिससे दूसरे लोग उन्हे अच्छा समझें । मगर ऐसा करना गूढ माया है। लोगो को ठगने वाली माया से आत्मा का कल्याण कदापि नही हो सकता ।

माया की अधिकता ग्रामो की अपेक्षा नगरो में खूब ' देखी जातो है। माया को दृष्टि से एक ग्रामीण अच्छा कहा

#### १८--सम्यक्त्वपराऋम (२)

एव फल की आज्ञा न रखते हुए कार्यं करते रहना चाहिए।

जव तक वस्तु का गुण न जान लिया जाये तब तक उसके प्रति रुचि उत्पन्न नही होतो । जो वस्तु पहले साधारण मालूम होती है, गुण का ज्ञान होने पर वही महान् मालूम होने लगती है । पत्रिकसम्पति मे मिले हुए हीरे को कोमत जव तक जान न ली जाये तब तक वह साधारण जान पडता है । मगर जव जौहरो उसकी कीमत अ कता है तब वही होरा कितना कीमतो मालूम होता है । इसो प्रकार ऊपर-ऊपर से आलोचना का नाम तो लिया जाता है मगर आलो-चना से प्राप्त होने वाले गुण की बात तो भगवान् महावीर जैसे ज्ञाननिघान से ही जानी जा सकती है । आलोचना के विषय मे भगवान् महावीर का कथन सुनने के बाद जब आलोचना आपको महान् प्रतीत होने लगे, तभी समफना चाहिए कि 'हमने भगवान् की वाणी सुनी है ।'

आलोचना का फल बतलाते हुए भगवान् ने कहा है-'मोक्षमार्ग मे वाघा डालने वाली और अनन्त ससार की वृद्धि करने वाली माया का अलोचना द्वारा नाश होता है।'

भगवान् ने भाव-आलोचना का यह फल बतलाया है। आलोचना तो तुम भी करते होगे, मगर पहले यह देख लो कि तुम्हारे हृदय से कपट निकला है या नही ? अगर तुमने कपट का त्याग करके आलोचना की है तो वह सही ग्रालो-चना है । अन्यथा दुनिया को ठगने के लिए और 'हमने आलोचना की है,' यह कहने के लिए की गई आलोचना खोटी आलोचना है। माया-कपट का लेग भी जिसमे न हो, वही युद्ध आलोचना है। जो माया मोक्षमार्ग मे वाघा उप-स्थित करती है और अनन्त-ससार वढाती है, उस माया

माया अत्यन्त निकृष्ट है । माया पापमयी राक्षसी है । अगर तुम इसे जीतना चाहते हो तो सादगी अपनाओ । स दगी अपनाने से तुम्हारा आत्मा भी पवित्र बनेगा और दूसरो का भो कल्याण होगा ।

जो माया का गुलाम नही है, वह पापात्मा के सामने हृदय खोलकर अपने अपराध पेश कर देता है । वह सच्ची अ लोचना करता है । बहिने घर फाडते समय घर की वस्तुएं बाहर नहीं फैक देती, सिर्फ कचरा फैकती है। इसी प्रकार पर्यू प्रणपर्व मे हृदय के कचरे-माया को बाहर निका-लकर फैंक दो । बहुतेरे लोग हृदय के मैल- माया को तो सभाल रखते है और सद्गुणरूपी वस्तुएँ फैंक देते है। यह पद्धति खोटी है। इसे त्यागो। जान-बूझकर कोई घर में कचरा नही लाता, प्राकृतिक रूप से कचरा घर मे आजाता है । महीना दो महीना निरन्तर बन्द रहने वाले मकान में भी कचरा घुस जाता है । इसी प्रकार मानवीय प्रकृति के कारण भले ही हृदय में माया आ गई हो, मगर उसे सभाल कर मत रखो-निकाल बाहर करो। जब हृदय में से माया निकाल फैकने की तमन्ना पैदा होगी तब थोडीसी माया भी अधिक मालूम होगी, ठीक उसी प्रकार जैसे कचरा फैकने की तमन्ना रखने वाली स्त्री को थोड़ा भी कचरा अधिक जान पडता है। इसी भाव को प्रकट करते हुए एक भक्त कहता है.—

> माघव ! मो सम मन्द न कोऊ । यद्यपि मीन पतग हीनमति, मोहिं न पूजै ओऊ । महामोह--सरिता अपार मे, सन्तत फिरत बह्यो । श्रीगुरु चरण-शरण नौका तजि, पुनि-पुनि फैन गह्यो ,,

#### २०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

जाये या एक मशहूर वकोल वैरिस्टर ? ग्रामीण किसान ज्वार को ज्वार ही कहता है, ज्वार को वाजरा नही कहता। मगर वकीलो और वैरिस्टरो का क्या पूछना है ?वह ज्वार को भी वाजरा सिद्ध करने का प्रयत्न करते है। वास्तविकता कुछ और होती है और वकील लाग सिद्ध करते है कुछ और ही। इस प्रकार उलटे को सीघा और सीघे को उलटा क के वह अपनी कमाई करते हैं और मौज उडाते हैं। मगर उन्हे स्मरण रखना चाहिए कि इस प्रकार को माया मोक्षमार्ग मे विघ्नवाघा खडी करती है।

पर्यू षणपर्व नजदीक आ रहा है। अन्तत इस पर्व में तो माया का त्याग करना ही चाहिए । इस पर्व मे तुम्हे सादगी घारण करनी चाहिए या आडम्वर बढाना चाहिए? तुम बहुमूल्य वस्त्र घारण करो और तुम्हारे भाइयो को भोजन भी न मिले, यह कितना अनुचित है ? अतएव सादगी धारण करो । रामचन्द्रजी प्रकट मे तो पिता की आज्ञा पालन करने के हेतु वन मे गये थे, पर वास्तव मे रावण द्वारा होने वाले पापो और अन्यायो को नष्ट करने के लिए गये थे । वह पाप का विशाश करने के लिए सादा बन कर गये थे। उन्होंने छाल के वस्त्र घारण किये थे। क्या छाल के वस्त्र, खादी के वस्त्रो की अपेक्षा अच्छे थे ? यदि कहो – नही, तो रामचन्द्र ने किस कारण उन्हे धारण किया था ? क्या वह मूर्ख थे ? रामचन्द्रजी मूर्ख नही थे । उन्हे पापो का नाश करना था और सादगों घारण किये विना पाप नष्ट नही हो सकते थे । इसी कारण उन्होने वल्कलवस्त्र पहने थे । तुम और कुछ नही कर सकते तो इस पवित्र पर्व मे पापो का नाश करने के लिए कम से कम सादगी घारण तो करो ।

लिए तो जिनमत की किया करता हू, मगर अवगुणो का त्याग करने के लिए श्रम नही करता, जो ग्रवगुण अनादि से मुभे प्रिय हैं।

हृदय में जब इस प्रकार का उन्नतभाव व्यक्त होता है और सचाई के साथ गुरु के समक्ष अपने पापो की आलो-चना की जाती है तो माया का विनाश अवश्य होता है। अगर पाप को नप्ट करने की भावना का उद्भव हो तो—

पाप-पराल को पुँज बन्यो अति मानहु मेरु आकारो ।

सो तुम नाम हुतासन सेती सहज ही प्रज्वलत सारो ॥ अर्थात्--सुमेरु जितना बडा पापो का पुज भी पर-

मात्मा का शरण स्वीकार करने से नष्ट हो जाता है। कपट करके दूसरे को मायाजाल मे फँसाया जा सकता है, लोगों की ऐसी सामान्य मान्यता है, मगर उन्हे मालूम नही है कि ऐसा करके वे स्वय ही मायाजाल मे फँस रहे है।

भगवान् से आलोचना के फल के विषय मे प्रश्न किया गया है । यह प्रश्न पूछने के बहाने वास्तव मे भाव-आलों-चना की व्याख्या पूछी गई है । जिस आलोचना से माया छूटती है, वही वास्तव में भाव आलोचना है ।

अनन्त ससार की वृद्धि करने वाली माया ही है, और कोई नहीं । कतिपय लोग कहते हैं कि ईश्वर हमे दुख देता है अथवा काल दुःख देता है । परन्तु ज्ञानीजन कहते हैं कि वास्तव मे दुख देने वाली मध्या ही है । अगर हमारे भीतर माया का वास न हो तो उस ग्रवस्था से हमे कोई किसी प्रकार का दु.ख नही दे सकता । आलोचना द्वारा माया का विमोचन होता है और माया के विमोचन के पश्चात् २२-सम्प्रकत्वपरांत्रम (२)

' मा - लक्ष्मी, धारयति - पोपयतीति माघव. ' इस व्युत्पत्ति के अनुसोर भक्त अनन्त ज्ञान, दर्शन और चारित्र-रूपी लक्ष्मी के पति माधव को सवोधित करके कहता है --'हे माघव <sup>।</sup> मेरे बरावर जड और कौन है <sup>?</sup> यद्यपि मछली ग्रीर पतग हीनमनि कहनाते है, लेकिन मैने तो उनसे भी वाजी मार ली है। मैं उनमे भी अधिक बुद्धिहीन हू। इस महामोह की नदी में भटकते-भटकते अनन्तकाल व्यतीत हो चुका है, फिर भी मैं इसका किनारा नही पा सका। महा-पुरुषो ने मुफसे नदी के किनारे पर पहुँचाने के लिए कहा-'तू इस नौका पर सवार हो जा तो सरलता से पार हो जाँयेगा । ' लेकिन मैं नौका पर तो अ।रूढ नही हुआ, पानी के फैन पकडने लगा और उनका सहारा खोजने लगा । मैं अच्छी तरह समभता हू कि यह नौका है और यह फैन है। फिर भी मैंने नौका का आश्रय न लेकर फैन का सहारा चाहा ! वनाइए, मुफ जैसा मूर्ख इस ससार मे श्रीर कौन होगा ? '

जो सच्चा भक्त होगा और जो ग्रपने हृदय मे माया को स्थान न देना चाहता होगा, वही इस प्रकार की बात कह सकता है। दूसरे मे इतनी हिम्मत कहाँ ? जो पहले से ही अपने को निष्पाप-दूव का घुला समझे बैठा है ग्रीर महाज्ञानी मानता है, उस पडितमन्य के मुख से इस प्रकार की बात निकल ही नही सकती । भक्तजन अपना आन्तरिक भाव प्रकट करते हुए यहाँ तक कहते है---

> अवगुण ढाकन काज करूँ जिनमत-किया । तजू न अवगुण–चाल, अनादिनी जे प्रिया ।। अर्थात् – हे प्रभो ! मैं अपने अवगुणो को ढँकने के

#### पांचवां बोल--२५

देता है <sup>1</sup> रानी चेलना घन्य हैं, जिन्हे ऐसा सुन्दर और वीर पति मिला है । हम भी सयम का पालन करती हैं । इस सयम का फल ऐसा सुन्दर पति मिलने के सिवाय और क्या हो सकता है ? अतएव हमारी यही कामना है कि हमारे सयम के फलस्वरूप आगामो भव मे हमे ऐसा ही सुन्दर पति प्राप्त हो । ' इसी प्रकार रानी चेलना को देखकर कुछ साधु भी जजाल मे फँस गये । वे मन मे कहने लगे — 'तप और सयम का फल ऐसी सुन्दरी मिलने के अतिरिक्त और क्या होना चाहिए ? मोक्ष किसने देखा है ? अतएव तप और सयम का अगर कुछ फल होता हो तो हमे ऐसी ही सुन्दरी का लाभ हो । ऐसी सुन्दरी म्लना ही मुक्ति मिलना है । '

इस प्रकार कुछ साघुओ ने तथा कुछ साघ्वियो ने अपनी-अपनी घर्मकिया का फल कमश चेलना जेसी स्त्री और श्रेणिक जैसे पति की प्राप्ति होना चाहा। साघु-साघ्वियों के मन का यह भाव और तो कोई नही जान सका, पर सर्वज्ञ भगवान से क्या छिप सकता था<sup>?</sup> भगवान् ने विचार सर्वज्ञ भगवान से क्या छिप सकता था<sup>?</sup> भगवान् ने विचार किया – इस तरह का निदान करना ठीक नही है । मगर इन साघुओ और साघ्वियो ने मोह के प्रताप से यह निदान किया है। अलवत्ता कुलीन होने के कारण वे अपना अप-राघ स्वीकार करके प्रायश्चित्त लेने मे विलम्ब नही करेगे। वीतराग भगवान् तो उपदेज देते है। कोई माने तो ठीक है। भगवान् किसी पर किसी प्रकार का दबाव नही डालते।

भगवान् ने उन साघुओ और साध्वियो को अपने पास बुलाया । उन सब के आने पर भगवान् ने सहसा यह नही कहा कि तुमने ऐसा निदान क्यो किया है <sup>?</sup> वरन् भग-वान् ने उन्हे निदान के नौ भेद और उनसे होने वाली

# किसी भी प्रकार का दुःख नही रह सकता ।

माया, घर्मकिया का भी निदान करा देती है। इस लोक या परलोक के लिए अपनो धर्मकिया बेच देना निदान कहलाता है। माया ऐहलौकिक और पारलौकिक सुख के लिए निदान कराती है। किसी भी देखी-अनदेखी वस्तु के लिए अपनी धर्मकिया वेच देना निदान है और निदान आत्मा के लिए जल्य के समान है।

कुछ लोग ऐसी ग्रागका करते है कि भारतवर्ष धार्मि-कक्षेत्र होते हुये भी दु खी क्यो है ? ऐसा कहने वालो को यही उत्तर दिया जा सकता है कि दूसरो के साथ सम्वन्ध जोडने से ही भारतवामी दु खी हो रहे हैं । धर्मक्रिया करने के साथ ही साथ लोग मायाजाल रचते है, यही उनके दु ख का कारण है । प्राचीनकाल के पुरुप इन्द्रपदवी के लिए भी धर्मक्रिया का विकय नही करते थे और न अपने धर्म का परित्याग ही करते थे । मगर आज क्या स्थिति है ? आज दो-चार पैसो के लिए भी धर्म को तिलाजलि दे दी जाती है । ऐसी दशा मे भारत दु खी न हो तो क्या हो? सुख की अभिलापा है तो मायानिदान का त्याग करो। जब तक मायानिदान का ग्रन्त नही होता तव तक समस्त धर्म-किया भी व्यर्थ जाती है । साराँश यह है कि माया का त्याग किये विना धर्मक्रिया भी मोक्षसाधक नही हो सकती ।

श्रीदशाश्रुतस्कन्ध मे कहा—एक वार राजा श्रेणिक और उनकी रानी चेलना उत्तम पोबाक पहनकर भगवान् के समवसरण मे आये । उस समय वे वहुत ही सुन्दर दिखाई देते थे। यहा तक कि राजा श्रेणिक को देखकर कुछ साध्वियाँ भी मन ही मन कहने लगी—' राजा कितना सुन्दर दिखाई

# पांचवां बोल--२५

देता है ! रानी चेलना घन्य हैं, जिन्हे ऐसा सुन्दर और वीर पति मिला है । हम भी सयम का पालन करती हैं । इस सयम का फल ऐसा सुन्दर पति मिलने के सिवाय और क्या हो सकता है ? अतएव हमारी यही कामना है कि हमारे सयम के फलस्वरूप आगामो भव मे हमे ऐसा ही सुन्दर पति प्राप्त हो । ' इसी प्रकार रानी चेलना को देखकर कुछ साधु भी जजाल मे फँस गये । वे मन मे कहने लगे — 'तप और सयम का फल ऐसी सुन्दरी मिलने के अतिरिक्त और क्या होना चाहिए ? मोक्ष किसने देखा है ? अतएव तप और सयम का अगर कुछ फल होता हो तो हमे ऐसी ही सुन्दरी का लाभ हो । ऐसी सुन्दरी स्त्री मिलना ही मुक्ति मिलना है ।'

इस प्रकार कुछ सावुओ ने तथा कुछ साध्वियो ने अपनी-अपनी वर्मकिया का फल क्रमश चेलना जेसी स्त्री और श्रेणिक जैसे पति की प्राप्ति होना चाहा। साघु-साध्वियों के मन का यह भाव और तो कोई नही जान सका, पर सर्वज भगवान से क्या छिप सकता था ? भगवान् ने विचार किया – इस तरह का निदान करना ठीक नही है । मगर इन साघुओ और साध्वियों ने मोह के प्रताप से यह निदान किया है । अलवत्ता कुलीन होने के कारण वे अपना अप-राघ स्वीकार करके प्रायश्चित्त लेने मे विलम्ब नही करेगे । वीतराग भगवान् तो उपदेश देते है । कोई मान तो ठीक है । भगवान् किसी पर किसी प्रकार का दबाव नही डालते।

ंभगवान् ने उन साघुओ और साध्वियो को अपने पास वुलाया । उन सब के आने पर भगवान् ने सहसा यह नही कहा कि तुमने ऐसा निदान क्यो किया है ? वरन् भग-चान् ने उन्हे निदान के नौ भेद और उनसे होने वाली

किसी भी प्रकार का दुःख नही रह सकता ।

माया, धर्मकिया का भी निदान करा देती है। इस लोक या परलोक के लिए अपनी धर्मकिया बेच देना निदान कहलाता है। माया ऐहलौकिक और पारलौकिक सुख के लिए निदान कराती है। किसी भी देखी-अनदेखी वस्तु के लिए अपनी धर्मकिया वेच देना निदान है और निदान आत्मा के लिए शल्य के समान है।

कुछ लोग ऐसी ग्राशका करते है कि भारतवर्ष घार्मि-कक्षेत्र होते हुये भी दुखी क्यो है ? ऐसा कहने वालो को यही उत्तर दिया जा सकता है कि दूसरो के साथ सम्वन्ध जोडने से ही भारतवासी दुखी हो रहे है । धर्मकिया करने के साथ ही साथ लोग मायाजाल रचते है, यही उनके दुख का कारण है । प्राचीनकाल के पुरुष इन्द्रपदवी के लिए भी धर्मकिया का विकय नही करते थे और न अपने धर्म का परित्याग ही करते थे । मगर आज क्या स्थिति है ? आज दो-चार पैसो के लिए भी धर्म को तिलाजलि दे दी जाती है । ऐसी दशा मे भारत दुखी न हो तो क्या हो? सुख की अभिलापा है तो मायानिदान का त्याग करो।जव तक मायानिदान का ग्रन्त नही होता तव तक समस्त धर्म-किया भी व्यथ जाती है।साराँश यह है कि माया का त्याग किये विना धर्मकिया भी मोक्षसाधक नही हो सकती।

श्रीदणाश्रुतस्कन्घ में कहा—एक वार राजा श्रेणिक और उनकी रानी चेलना उत्तम पोगाक पहनकर भगवान् के समवसरण मे आये । उस समय वे वहुत ही सुन्दर दिखाई देते थे। यहा तक कि राजा श्रेणिक को देखकर कुछ साब्वियाँ भी मन ही मन कहने लगी—' राजा कितना सुन्दर दिखाई

# पांचवां बोल-२७

समक्ष प्रकट कर देना चाहिए शास्त्र धन्य है जिसने साधु-साध्वियो का आलोचना करके जीवन शुद्ध करने का चरित प्रकट करके हमें सावधान कर दिया है । इस चरित से हमें यह शिक्षा लेनी चाहिए कि कदाचित् अपने से ऐसा कोई वार्य हो जाये तो गुरु के समक्ष झालोचना करके इस प्रकार निवेदन करना चाहिए — 'गुरुदेव मुफ से अमु ि प्रकार का अपराध हो गया है । आप भगवान की वाणी के अनुसार मुझे शुद्ध और पवित्र कोजिए ।' गुरु से इस प्रकार प्रार्थना करके उनके द्वारा दिये हुए इण्ड को स्वीकार करना चाहिए ।'

गास्त्र मे आलोचना के अनेक भेद किये गुये है। मूल गुणो की भी आलोचना होती है और उत्तर गुणो की भी आलोचना होती है। साधुओ के मूल गुण पाच महाव्रत है और श्रावक के मूलगुण पाच अणुव्रत है। इनमें दोष लगना मूलगुणो मे दोष लगना कहलाता है और उनकी आलोचना करना मूलगुण की आलोचना है । मूलव्रत मे दोष लगने पर भी घवराने की आवश्यकना नही है कि हाय ! मेरे मूलव्रत मे दाप लग गया ! दोष लगता है इसी कारण तो आलोचना की जाती है जो वस्त्र मल न हो गया हो उसी को घोने की आवश्यकता होती है । साफ-सुथरे वस्त्र को घोने की आवश्यकता होती है । साफ-सुथरे वस्त्र को घोने की नया आवश्यकता हो गया है । आलोचना का विद्यान किया गया है ।

- वचपन मे, जब मैं दीक्षा का उम्मीदवार था, प्राय यह पद गाया करता था---

बाहर भीतर समता राखो, जैन में फैन न खटसी रे, कायर तो कादा मे खुँचिंया, ज़ूरा पार उतरसी रे ॥

हानिया समभाई । भगवान् का उपदेश सुनकर वह सर्वे समभ गये कि निदान करने से हमारी उलटो हानि ही हुई हैं। हमने तुच्छ चीज के लिए धर्मकिया का विकय कर डाला है, मगर इस निदान के फलम्वरूप वह चीज मिलेगी ही, यह कौन कह सकता है ?

उन साधुओ और साध्वियो ने मस्तक झुकाकर भग-वान् से कहा 'प्रभु <sup>।</sup> हमारा उद्धार करो । '

भगवान् वोले — हे श्रमणो <sup>।</sup> और श्रमणियो ! तुम किसी प्रकार का भय मत करो । आलोचना, निन्दा और गर्हा करके की हुई भूल का प्रायश्चित्त करो ता तुम शुद्ध हो जाओगे । '

वे साघु और साध्विया भगवान् के आदेशानुसार आलोचना, निन्दा और गर्हा करके पवित्र हुए ।

वे साघु और साध्विया तो भगवान् की वाणी सुनकर पवित्र हुए थे । आज भी सूत्र के रूप मे भगवान् विद्यमान है या नही ? उनकी वाणी तो ग्राज भी विद्यमान है। ग्रत-एव भगवान् की बाणी मुनकर तुम पवित्र बनो और अपराघ की आलोचना, निन्दा तया गर्हा करके शुद्धि करो ।

श्री वृहत्कल्पसूत्र में कहा है – कयाइं पावाइं जेहि अट्ठात वज्जए । तेसि तित्थयरे वयणेहि सुहि अम्हाण कीरउ ॥

यह गाथा वृहत्त्कल्पसूत्र के भाष्य की हे। इसमे कहा है-मोहकर्म के उदय से जो-जो पापकर्म अर्थात् अनर्थ किये हो, आलोचना करने के लिए वह सब निष्कपटभाव से गुरु के

# पांचवां बोल-२९

दोनो प्रकार की आलोचनाएँ कमश चौकन्नी और छकन्नी कहलाती हैं। आचार्य यदि स्थविर अर्थान् वृद्ध हो तो किसी दूसरे साघु को पास रखने की आवश्यकता नही होती। अगर आचार्य तरुण हो तो पास मे एक साघु रखना आवश्यक है। इस प्रकार दो कान आलोचना करने वाली स्त्री के, दो कान साध्वी के, दो कन आचार्य के और दो कान साघु के होने से आलोचना आठकन्नी कहलाती है।

इस प्रकार की आलोचना गुप्त अपराध के लिए की जाती है । जो अपराध हो उसकी ग्रालोचना प्रकट में हो करनी च हिए । इ। स्त्र में कहा है – दसवे प्रायश्चित्त के अधिकारी को राजा या सेठ वगैरह के पास जाकर कहना चाहिए कि मुफसे अमुक प्रकार का अपराघ हुआ है। उसकी जुद्धि के लिए अमुक दिन आलोचना होगी । आप कृपा करके अवश्य पघारे । सब लोगो से इस प्रकार कह भर और नियत समय पर उन सबके आ ज ने पर अपने मस्तक पर पगडी रखकर गृहस्थ की भाति यह प्रकट करे कि साधु अवस्था मे मुफसे अमुक अपराघ हो गया है । इस भाति प्रकट मे आलोचना करें और फिर विधिवत् शुद्ध हो। तात्पर्य यह है कि जो दोप प्रकट हो उसकी आलोचना भी प्रकट में ही करनी चाहिए । अगर किसी श्राविका को साध्वी के पास ही आलोचना करनी हो तो वह चौकन्नी (चतु कर्णी) भी हो सकती है । लेकिन अगर साधु वहा मौजूद हो तो साधु के पास ही आलोचना करनी चाहिए और इस दशा में आलोचना छकन्नी होनी चाहिए । हाँ, आचार्य तरुण हो तो एक साधु को भी साथ रखना चाहिए और इस दशा में आलोचना आठकर्णी होगी ।

यो भव रतन चिन्तामणि सरखो, बारम्वार न मिलसी रे, चेत सके तो चेत रे जीवडा, एवो जोग न मिलसी रे ॥

अर्थात् बाहर और भीतर समता वारण करो। बाहर से तो किसी अन्य अभिप्राय से समता का प्रदर्शन किया जा सकता है लेकिन भीतर समता रखना अत्यन्त ही कठिन है। हम साधु अगर बाहरी समता न रखकर किसी से लडे तो तुम्ही हमे उपालम्भ देने लगोगे। अतएव बाह्य समता तो हमे रखनो ही चाहिए। मगर जैसी समता बाहर रखी जाती हमे रखनो ही चाहिए। मगर जैसी समता बाहर रखी जाती है, उसी प्रकार भीतर भी होनी चाहिए। सच्ची समता वही है जो बाहर और भीतर एकसी हो। जो पुरुप बाहर की भाति भीतर भी समता रखता है, वही सच्चा वीर है, दस लाख योद्धाओ को जीतने वाले वीर की अपेक्षा भी आन्तरिक समता घारण करने वाला और सच्चो आलोचना करने वाला बडा वीर है।

आलोचना किसके समक्ष करनी चाहिए, यह भी जान लेना आवश्यक है । आलोचना एक चौकन्नो कही गई है, एक छकन्नी कही गई है और विशेष प्रसग उपस्थित होने पर आठकन्नी भो कही गई है । आठकन्नी से अधिक का विधान शास्त्र मे कही नही मिलता । चौकन्नी अलोचना वह है जिसमे दो कान आलोचना करने वाले के हो और दो कान आलोचना सुनने वाले के हो । जब कोई पुरुष, आचार्य के समक्ष आलोचना करता है तो दो कान उसके अपने होते हैं और दो कान ग्राचाय के होते है। जब आलो-चना करने वाली कोई स्त्री हो तो दा कान उस स्त्री के, दो कान ग्राचार्य के और दो कान उस साध्वी के होते हैं जो आलोचना कराने के लिए स्त्री को साथ लाती है । यह दोनो प्रकार की आलोचनाएँ कमश चौकन्नी और छकन्नी कहलाती है। आचार्य यदि स्थविर अर्थात् वृद्ध हो तो किसी दूसरे साधु को पास रखने की आवश्यकता नही होती। अगर आचार्य तरुण हो तो पास मे एक साधु रखना आवश्यक है। इस प्रकार दो कान आलोचना करने वाली स्त्री के, दो कान साध्वी के, दो क न आचार्य के और दो कान साधु के होने से आलोचना आठकन्नी कहलाती है।

इस प्रकार की आलोचना गुप्त अपराध के लिए की जाती है। जो अपराध हो उसकी ग्रालोचना प्रकट मे हो करनी च हिए । शास्त्र मे कहा है – दसवै प्रायश्चित्त के अधिकारी को राजा या सेठ वगैरह के पास जाकर कहना चाहिए कि मुफसे अमुक प्रकार का अपराध हुआ है। उसकी शुद्धि के लिए अमुक दिन आलोचना होगी । आप कृपा करके अवश्य पघारे । सब लोगो से इस प्रकार कह भर और नियत समय पर उन सबके आ ज ने पर अपने मस्तक पर पगडी रखकर गृहस्थ की भाति यह प्रकट करे कि साघु अवस्था मे मुझसे अमुक अपराध हो गया है । इस भात यह है कि जो दोष प्रकट हो उसकी आलोचना भो प्रकट में ही करनी चाहिए । अगर किसी श्राविका को साघ्वी के पास ही आलोचना करनी हो तो वह चौकन्नी (चतु कर्णी) भी हो सकती है । लेकिन अगर सांघु वहा मौजूद हो तो साधुं के पास ही आलोचना करनी चाहिए और इस दशा मे आलोचना छकन्नी होनी चाहिए । हाँ, आचार्य तरुण हो तो एक साघु को भी साथ रखना चाहिए और इस दशा में आलोचना आठकर्णी होगी ।

'कहने का आशय यह है कि आलोचना में सरलता धारण करनी चाहिए। अपने में कोई दोष आ गया हो तो उसे काटे के समान समझकर निकाल देना चाहिए । गरीर में काटा लग गया हो तो उसे वाहर निकालना चाहिए या अन्दर ही रहने देना चाहिए ? काटा तो वाहर ही निकाला जाता है। इसी प्रकार मायागल्य, निदानगल्य और मिथ्या-, दर्शन-शल्य भी आत्मा के काटे के समान है । इस त्रिविध श्वल्य को आत्मा मे रहने देना किस प्रकार समुचित कहा जा सकता है ? किसी भाले की नौंक टूटकर शरीर में घुसें जाये तो उसे निकालने मे विलम्ब नही किया जाता, इसी प्रकार इस त्रिविध शल्य को तत्काल बाहर निकाल देना चाहिए । आलोचना द्वारा ही शल्य बाहर निकाले जा सकते हैं। अतएव अकृत्यो को आलोचना करने में भीरुता या काय-र्रता मत दिखाओ । आज-वनिया वनकर जो ग्राघात तुम पीठ पर सहन करते हो, वही आघात वीर बनकर छाती पर सहन करो और अपने पापो का प्रायश्चित्त करो। इसी मे आत्मा का कल्याण है।

भगवान् से यह प्रश्नं किया गया था कि आलोचना से क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने फरमाया है कि आलोचना द्वारा सरलता प्राप्त होती है। भगवान् का यह उत्तर हमें यह शिक्षा देता है कि सच्ची आलो-चना वही है जो सरलतापूर्वक की जाये अथवा जिसके करने पर सरलता प्रकट हो शास्त्र मे कहा है कि जिस अपराघ का दण्ड एक मास का है, उसकी आलोचना निष्कपटभाव से की जाये तो एक ही मास का दण्ड दिया जाता है। लेकिन कपट सहित आलोचना करने पर दो मास का दण्ड

## पांचवां बोल-३१ँ

मिलता है । अर्थात् एक मांस का दण्ड अपराध का होता है और एक मास का कपट करने का । यह विधान करकें शास्त्रकारो ने माया-कपट को महान् अपराध गिना है और इसीलिए भगनान् ने कहा है कि सरलतापूर्वक आलोचना करने वाले मे माया-कपट नही रहेगा ।

ससार मे भ्रमण कराने वाली माया, कपट या अविद्यां ही है । कपट हो ससार का बीज है । भगवान् कहते है कि कपट अर्थात् माया के हो प्रताप से जीवो को स्त्रीवेद और नपु सकवेद का बघ होता है । जो निष्कपटभाव से आलोचना करेगा और सरलता घारण करेगा उसे इन दोनो वेदो का बघ नही होगा । इतना ही नही, कदाचित् स्त्रीवेद या नपु -सकवेद -का वघ पहले हो चुका होगा तो उसकी भी निजरा हो जायेगी ।

कुछ लोग समकते है कि किये हुए कर्म भोगने ही पडते है। यह बात सत्य है, मगर साथ ही जास्त्र यह भी बतलाता है कि सरलता घारण करने से कृत कर्मों की निर्जरा भी हो जाती है। कर्मों की निर्जरा न हा सकती होती तो मोक्ष का उपदेश वृथा हो जाता।

कपटहीन होकर अपने पापो की आलोचना करने से क्या लाभ होता है ? इसके लिए टीकाकार ने सग्रह रूप मे जो कथन किया है, उसका ग्राशय यह है कि ग्रालोचना करने से स्त्रीवेद या नपु सकवेद का बध नही होता । यही नही बल्कि पहले के वधे हु एस्त्रीवेद या नपु सकवेद रूप कर्म की निर्जरा भी हो जाती है और साथ ही साथ मोक्ष के विधा-तक अन्य कर्मों का भी नाश होता है । इस तरह सरलता-पूर्वक आलोचना करने का फल महान् है, अतएव सरलता

का महत्व भी वहुत है और यदि सरलतापूर्वक परमात्मा को वदन किया जाये तो आत्मा को परमात्मभाव की भी प्राप्ति होती है । दर्पण में मुख देखना हो तो आवश्यक है कि दर्पण और मुख के वीच कोई व्यवघान न हो । ग्रगर थोडा-सा भी व्यवघान हुआ तो मुँह नही दिख सकता । इसी प्रकार आलोचना करते समय वीच में जरा भी कपट का व्यवघान रखा गया तो वह सच्चो आलोचना नही होगी, एक प्रकार का ढोग होगा । इससे आलोचना का असलो लाभ प्राप्त नही किया जा सकता । इसलिए आलोचना कपटरहित ही करनी चाहिए ।

ससार में जो भी कोई आविष्कार देखा जाता है. उसका मूल कारण दुख है । लज्जा का दुख न होता तो वस्त्र का आविष्कार किसलिए होता ? भूख की पीडा न होती तो भोजन के आविष्कार की क्या आवश्यकता थी? इन व्यावहारिक उदाहरणो के ग्रनुसार यदि आत्मा मे किसी प्रकार की त्रुटि न होती तो आलोचना किसलिए और किसकी की जाती ? मगर आत्मा में किसी प्रकार की त्रुटि है और इसी कारण आलोचना क ने की आवश्यकता है । आत्मा मे त्रुटि होना छन्नस्थ आत्मा का स्वभाव है । शास्त्रकारों का कथन है कि उस त्रुटि को दबा कर मत रखो । उसे सरलतापूर्वक बाहर निकालने का प्रयत्न करो । इस तरह त्रुटि दूर करने का प्रयत्न करने से आत्मा की अन्यान्य त्रुटियां भी दूर हो जाएँगी और आत्मा के अध्यवसायों में ऐसी उज्ज्वलता आएगी कि समस्त कर्म नष्ट हो जाएंगे। अपनी त्रुटिया दूर करने से अपने को तो लाभ है ही, साथ ही श्रन्य आत्माओ को भी लाभ पहुँचता है। अपनी आत्मा को लाभ

होने से दूसरी आत्माओ को किस प्रकार लाभ होता है, यह बात दृष्टान्त द्वारा समभिए ।

किसी घनाढघ सेठ के पुत्र को कोई भयकर रोग हुआ। पुत्र का रोग दूर करने के लिए सेठ ने अनेक वैद्य बुलाए। वैद्यो ने कहा— 'ऐसा रोग मिटाने के लिए करोड दवाओ की आवश्यकता है। इन करोडो दवाओ का मूल्य भी करोडों रुपया होगा।' सेठ ने प्रश्न किया—'यह तो ठीक है, परतु थोडी-थोडी होने पर करोड़ दवाओ का वजन कितना अधिक हो जायेगा ? वैद्यो ने कहा - 'वजन तो अवश्य अधिक हो जायेगा, मंगर उस दवा से औरो को भी लाभ पहुँचेगा। आपके पुत्र का रोग नष्ट होने के साथ इस योग के अन्य रोगियो को भी आरोग्यता मिलेगी । हमारे ख्याल से तो आपके पुत्र को यह रोग, अन्य रोगियो का रोग मिटाने के लिए ही आया है।'

वैद्यो का यह कथन सेठ को उचित प्रतीत हुग्रा। उसने तिजोरी से रुपया निकाल कर दव इयां सग्रह करवाई। उन सब व्वाओ से वैद्यो ने एक विशेष दवा तयार की, जिसके सेवन से सेठ का लडका नीरोग हो गया। तदनन्तर सेठ ने घोषषा करवा दी अमुक रोग की दवा हमारे पास मौजूद है। जो इस रोग से ग्रस्त हो, हमसे दवा ले जाय। इस घोषणा से अनेक लोग आकर सेठ से दवा लेने लगे और दवा का सेवन करके रोगमुक्त होने लगे।

अब आप विचार कीजिए कि सेठ के लडके को रोग हुआ सो यह अच्छा हुग्रा या बुरा ? वास्तव मे इस सम्बन्ध में एकान्त रूप से कुछ नही कहा जा सकता । मगर उस दवा के सेवन से जो रोगमुक्त हुए थे, उनका कहना था कि

हमारे भाग्य से ही सेठ के लडके को रोग हुआ था। उनका यह कथन सुनकर सेठ क्या कह सकता था ?

इसी प्रकार आत्मा को किसी प्रकार की त्रुटि का रोग हुआ है । भगवान् महावीर सहावैद्य के समान है । वे आलोचना को ही उस रोग की अमोघ औषधि बतलाते हुए कहते हैं 'हे श्रमणो ! हे श्रमणियो ! यह औपघ ऐसी अमोघ है कि इसके सेवन से तुम रोगमुक्त हो जाओगे । इतना ही नही, किन्तु तुम्हारे साथ दूमरो के भी रोग मिट जाएँगे ।' इस प्रकार भगवान् ने हम लोगो को अमोघ औपघ बतलाई है। मगर जो औषध का सेवन ही नही करेगा, उसका रोग किस प्रकार मिटेगा <sup>?</sup> भगवान् तो त्रिलोकनाथ हैं। वह नरक योनि तक के जीवो का दुख मिटाना चाहते है / इसी उद्देश्य से उन्होने निग्रं न्यप्रवचन रूपी औपघि का उपदेश दिया है और कोई उसका सेवन करे या न करे, किन्तु हमे अर्थात् साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविका को तो भगवान् की बतलाई हुई दवा लेनी ही चाहिए । अगर हमने नियमित रूप से दवा का सेवन किया तो हमारा रोग नप्ट हो जायेगा । हमारे रोग के नाश से दूसरों को भी दवा पर विव्वास होगा और वे भी उसका सेवन करके अपने भवभ्रमण का अन्त कर सकेगे। इस प्रकार आलोचना करने से करने वाले को तो लाभ होता ही है, मगर दूसरो को भी काफी लाभ पहुँचता है।

आलोचना का उद्देश्य क्या है ? आलोचना न करने से क्या हानि होती है ? और आलोचना करने से किस फल की प्राप्ति होती है ? इन सत्र प्रश्नो का समाधान करने वाली एक गाथा टीकाकार ने उद्घृत की है । वह यह है—

उद्धियदंडो साह, ग्रेंचिरं जे सासयं ठाणे । सोवि म्रणुद्धे दंडो ससारे पवडम्रो होति ॥

# पांचवां बोल-३५

अर्थात्— साध्यों के लिए यही उचित है कि उनकी आत्मा मे यदि पापरूपी शल्य हो तो उसे बाहर निकाल दे, फिर चाहे वह मिथ्यात्वशल्य हो, निदानशल्य हो अथवा कषा-यशल्य हो । इस त्रिविघ शल्य मे से कोई भी शल्य घुस गया हो तो उसे बाहर करके नि शल्य हो जाना चाहिये । इस प्रकार निःशल्य हो जाने से थोडे ही समय मे शाश्वत स्थान अर्थात् मोक्ष प्राप्त हो जाता है । इसके विरुद्ध जो साधु निःशल्य नही होता, अपनी ग्रात्मा में पाप रहने देता है और अपने में से दड को बाहर नही कर देता, वह अनन्त ससार की वृद्धि करता है । अतएव जिन्हे ससार से बाहर निकलने की अभिलाषा है, उन्हे अपने पाप प्रकाशित करके, निष्कपटभाव से आलोचना करनी ही चाहिए ।

पाँचवे बोल का वर्णन यहा समाप्त हो रहा है। इस बोल का वर्णन सुनकर हमें क्या करना चाहिए ? इस प्रइन पर विचार करने की आवञ्यकता है। भगवान् कहने है – 'मैं तो सभी जीवो का कल्याण चाहता हू किन्तु अपना कल्याण अपने ही हाथ मे है।'

सूर्य प्रकाश देता है और स्पष्ट कर देता है कि यह साप है और यह फूलो की माला है । सूर्य के द्वारा इतना स्पष्टीकरण कर देने पर भी अगर कोई पुरुष साप को ही माला समफ्रकर पकडता है तो इसमे सूर्य का क्या दोष है? इसी प्रकार शास्त्र स्पष्ट वतलाता है कि पापो को आत्मा से अलग कर दो । पापो को वाहर निकालने के लिए यह अपूर्व अवसर हाथ आया है। इस समय भी पापो का परि-त्याग न किया तो फिर कव करोगे ? शास्त्र के इस स्पष्ट कथन के होते हुये भी अगर कोई अपने पाप नही त्यागता

तो इसमे शास्त्र का क्या दोप है ? कोई पुरुष ऊपर मे पवि-त्रता का ढोग करता है और भीतर पापो को छिपाता या दवाता है तो इसमें शास्त्र का क्या श्रपराघ है ?

पूज्य श्री श्रीलाल जी महाराज कई वार कहा करते थे कि आजकल मायुओ मे यह खरावी घुम गई है कि वे ऊपर से तो साफ रहते हैं मगर भीतर पोल चलाते हैं। इस पद्धति से साधुओ की तथा ममाज की बहुत हानि हुई है। आज भी यही देखा जाता है कि कतिपय साघु ऊपर से तो साघुना का मुन्दर स्वाग रचते हैं मगर भीतर पोल चलाते रहते है। देशनेताओ, समाजसेवको और जातिसेवको में भी कुछ लोग ऐमे देखे जाते हैं जो वाहर कुछ प्रकट करते हैं श्रीर भीतर कुछ और ही करते हैं। आज तो धममाग मे भी यह। होने लगा हे।

जिस काल मे ऐसा अन्वेर होता है, शास्त्रकार उसे विषमकाल कहते है । ऐसा कोई काल नही है, जिसमे पाप न होते हो, मगर जिस काल म पापो को छिपाने का प्रयत्न नहीं किया जाता, पाप होने पर प्रकट कर दिये जाते हैं और उनके परित्याग की भावना रहतो है उस काल मे चाहे जितने पाप हो फिर भी वह कल्याण का ही काल कहलाता है । ग्रपराव इसी काल में होते है, ऐसी कोई बात नही हैं। पहले भी अपराघ होते थे । किन्तु वर्त्तमानकाल और भूत-काल मे अन्तर यह है कि भूनकाल मे अफराघ, अपराघ समझे जाते थे और उन्हे छिगाया नही जाता था, जब कि वर्त्तमान काल मे अपराघो को प्रकट करने की पद्धति वहुत ही कम दिखाई देती है ओर पापो एव अपराघो को पाप एव अपराघ मानने वाले लोग भी बहुत कम नजर आते हैं।

#### पांचवां बोल-- ३७

देश भर मे, चहुँ ओर फैले हुए इस रोग के कारण ही आज विदेशी लोग भारतीयो पर अधिक भरोसा नही करते । इति-हास के अवलोकन से प्रतीत होता है कि भारत में बहुत से ऐसे लोग भी हो गये हैं, जिन्होने अपने स्वार्थ की पूर्ति के लिए देशद्रोह तक किया है। अगर ऐसा हुग्रा तो इसके लिए शास्त्र दोष के पात्र नही है । शास्त्र तो स्पष्ट घोषणा करते है कि सरल बनो, कपट न करो । अपराध के पाप से कपट का पाप कम नहीं वरन् ज्यादा ही है ।

सरलता घारण करने से और अपराघ को अपराघ मानने से कितना लाभ होता है, इस बात के अनेक उदाहरण शास्त्र मे तथा इतिहास मे लिखे है। सती चदनवाला और मृगावती का उदाहरण बहुत ही बोधप्रद है।

सती चन्दनबाला महान् सती मानी जाती है । वह समस्त सतियो मे महतो सती थी । इसी प्रकार मृगावती भी वडो सती मानी गई है । इन दोनो सतियो मे पारस्परिक प्रेम भी खूब घना था। फिर भी एक दिन, ग्रनजान मे जब सती मृगावती अकाल मे स्थान से बाहर रह गई तो सती-गिरोमणि चन्दनवाला ने उनसे कहा – 'आप सरीखी बड़ी सती को अकाल मे बाहर रहना शोभा नही देता । ' इस प्रकार चन्दनवाला ने मृगावती को मीठा उपालम्भ दिया । मृगावती सोचने लगी – 'ग्राज मुफे उपालम्भ सहना पडा !' यद्यपि मृगावती कह सकती थी कि मैं जान-बूफकर बाहर नही रही। मगर उनमे ऐसा विनय था, ऐसो नम्रता थी कि बह ऐसा कह नही सकी । वह विनयपूर्वक खडी रहकर विचार करने लगी – 'मुफ मे कितना अज्ञान है कि मेरे कारण मेरी गुराणीजो को इतना कष्ट हुआ । मेरी अपूर्णता और

मेरे अज्ञान के कारण ही यह हुआ है। मुभ में अपूर्णता न होती तो यह प्रसग ही क्यो उपस्थित होता ?'

इस प्रकार अपने अज्ञान का विचार करते-करते सारे ससार का विचार कर डाला कि अज्ञान ने क्या-क्या अनर्थ नही किये हैं ? अज्ञान ने मुझे ससार मे इतना घुमाया है। इस प्रकार अज्ञान की निन्दा और अपनी भूल के पश्चात्ताप के कारण उनमे ऐसे उज्ज्वल भाव का उदय हुआ कि अज्ञान का सर्वथा नाश होगया और केवलज्ञान प्रकट हो गया । केवलज्ञान प्रकट हो जाने पर भी सती मृगावती खडी ही रही । इतने मे उन्होने अपने ज्ञान से देखा कि एक काला साप उमी ओर जा रहा है, जिस ओर महासती चन्दनवाला हाथ को तकिया वनाकर सो रही हैं। हाथ हटा न लिया जाये तो सम्भव है, साप काटे विना नही रहेगा । साप ने काट खाया तो कितना घोर अनर्थ हो जायेगा ! इस प्रकार विचार कर साप का मार्ग रोकने वाला महासती चन्दनवाला का हाथ हटा कर एक ओर कर विया । हाथ हटते ही चन्दनवाला की आख खुली। आख खुलते ही उन्होने पूछा-'मेरा हाथ किसने खीचाँ ?' मृगावती बोली ं 'क्षमा कीजिए। आपका हाथ मैने हटाया है। ' चन्दनवाला ने फिर पूछा--' किसलिए हाथ हटाया है <sup>?</sup>' मृगावती ने उत्तर दिया- 'कार-णवज्ञ हाथ हटाने से आपकी निद्रा भग हो गई । आप मेरा यह अपराघ क्षमा करे।' चन्दनबाला ने कहा- 'तुम अभी तक जाग ही रही हो ?' मृगावती ने उत्तर दिया- 'अव निद्रा लेने की आवब्यकता ही नही रही।' चन्दनवाला ने पूछा-'पर हाथ हटाने का क्या प्रयोजन था ?' मृगावती ने कहा-'इस ओर से एक काला साप आ रहा था। आपका हाथ उसके रास्ते में था । सम्भव था वह आपके हाथ मे काट लेता । इसी कारण मैंने आपका हाथ हटा दिया।' चन्दन-बाला ने फिर पूछा-'इस घोर अन्घेरी रात मे, काला साप तुम्हे कैंसे दिखाई दिया ?' इस अन्घेरी रात मे काला साप दिखाई देना चर्मचक्षु का काम नही है । क्या तुम्हे केवल-ज्ञान उत्पन्न हो गया है ?' मृगावती ने उत्तर दिया- 'यह सब आपका ही प्रताप है।'

सती मृगावती मे कितना विनय और कैसा उज्ज्वलतर भाव था। परिश्रम तो आज भी किया जाता है, मगर उसकी दिशा उलटी है। अर्थात् अपने अपराध छिपाने के लिए परिश्रम किया जाता है। मृगावती जान बूफकर अपने स्थान से बाहर नही रही थी। अनजान मे बाहर रह जाने पर भी अपने को अपराधी मानना कितनी सरलता है।

सती मृगावती को केवलज्ञान हुआ है, यह जानकर चन्दनवाला पश्चात्ताप करने लगी । उन्होने सोचा 'मैंने ऐसी उत्कृष्ट सती की उपालम्भ दिया और केवली की भी आसातना की । मुफमे यह बडा अपराध बन गया है । मैं अपना अपराध तो देखती नही, दूसरो को उपालम्भ देती हैं '' इस प्रकार पश्चात्ताप करती हुई सती चन्दनवाला ने मृगावती से कहा— 'मैंने आपकी अवज्ञा की है और मेरे कारण आपको कष्ट पहुँचा है। मेरा यह अपराध आप क्षमा करे । जब मैं अपना ही अपराध नही देख सकती तो दूसरो को किस बिरते पर उपालम्भ दे सकती हू ? ' मृगावती ने कहा— आपने मुझे जो उपालम्भ दिया उसी का तो यह प्रताप है ' फिर अनन्तज्ञान प्रकट हो जाने पर भी गुरु-गुरानी का विनय तो करना ही चाहिए। अतएव आप किसी प्रकार

#### ४०~सम्यक्त्वपराऋम (२)

का पश्चात्ताप न मेरे । हां, मेरे कारण आपको जो कष्ट हुआ है, उसके लिए मुझे क्षमा कीजिए ।'

चन्दनवाला विचारने लगी-इस तरह का उपालम्भ मैंने न जाने किसे-किसे दिया होगा ! अज्ञान के कारण ऐसे अनेक अपराघ मुक्तसे हुए होगे । मेने अपना अपराघ तो देखा नही और दूसरों को ही उपालम्भ देने के लिए तैयार हो गई । चन्दनबाला इस प्रकार आत्मनिन्दा करने लगी । - आत्मनिन्दा करते-करते उन्हे भी केवलज्ञान प्रकट हो गया । कहने का आशय यह है कि सरलता घारण करने से और अपने पापो का गम्भीर विचार करने से आत्मा नवीन <sup>,</sup> कर्मों का बन्घ नही करता, वरन् पूर्ववद्ध कर्मों को नष्ट कर 'डालता है । भगवान् ने कहा है -आलोचना करने से स्त्री-वेद और नपु सकवेद का बन्ध नही होता । अगर इन वेदो का पहले बन्व हो गया हो तो उन कर्मो की निर्जरा हो जाती है। ऐसा होने पर भी हमे आलोचना के द्वारा पुरुष-वेद के बन्ध की कामना नही करना चाहिये । हमारा एक-मात्र उद्देश्य समस्त कर्मो का क्षय करना ही होना चाहिए।

J

# छठा बोल

# **भ्रात्म**निन्दा

श्री उत्तराध्ययनसूत्र के २९ वे अध्ययन के पाँचवे कोल – आलोचना के विषय में विचार किया जा चुका है। णास्त्र में शिष्य ने प्रश्न पूछे हैं और भगवान् ने उनका उत्तर दिया है । यद्यपि यह प्रश्नोत्तरी गुरु-शिष्य के बीच हुई है, फिर भी यह सकल सुसार के लिए हितकर है। अत-एव इस प्रश्नोत्तरो पर घ्यान देना आवश्यक है ।

अालोचना की सफलंता आत्मनिन्दा पर निर्भर है। श्रालोचना आत्मनिन्दापूर्वक ही होनी चाहिए । इसी कारण शिष्य ने आलोचना के अनन्तर आत्मनिन्दा के विषय में प्रिश्ंन पूछा है । प्रश्न इस प्रकार है:--

प्रश्न -- निंदणयाए ण भते ! जीवे किं जणयइ ?

उत्तर— निदणयाए णं पच्छाणुतावं जणेइ, पच्छाणु-तावेणं विरज्जमाणे करणत्रुणसेहि पडिवज्जइ ,करणगुणसेढिप-डिवन्ने य म्रणगारे मोहणिज्ज कम्मं उग्घाएइ ॥ ६॥

#### হাল্বার্খ

प्रश्न—भते <sup>।</sup> आत्मनिन्दा से जीव क्या पाता है ? उत्तर— आत्मदोषोे को निन्दा पञ्चात्ताप की भट्ठी ेमुलगाती है । पञ्चात्ताप की भट्ठी मे दोष भस्म हो जाते है

और वैराग्य का उदय होता है । ऐसा विरक्त पुरुष अपूर्व-करण की श्रेणी (क्षपकश्रेणी) प्राप्त करता है और वह श्रेणी प्राप्त करने वाला अनगार मोहनीयकर्म का क्षय करता है ।

#### -: व्याख्यान :--

आलोचना के विषय में प्रश्नोत्तर करने के पञ्चात् निदा के विषय में प्रश्नोत्तर किस अभिप्राय से किया गया है ? इस विषय मे टीकाकार कहते हैं कि आलोचना के अन-त्तर आत्मनिन्दा करनी ही चाहिए, क्योकि आत्मनिन्दा करने से ही आलोचना सफल होती है । सच्ची बात वही मानी जाती है जो आत्मनिन्दापूर्वक की गई हो ।

ज्ञानीपुरुषों का कथन है कि जो शक्ति पराई निन्दा में खर्च करते हो, वह आत्मनिन्दा में ही क्यों नही लगाते? आत्मनिन्दा के बिना की जाने वाली आलोचना, ढोग के अतिरिक्त और कुछ भी नही है। ऐसी आलोचना में पोल रहती है और एक न एक दिन पोल खुले बिना नही रह सकती । अतएव आलोचना के साथ आत्मनिन्दा भी करनी चाहिए ।

प्रश्न हो सकता है—जब आत्मा ने किसी प्रकार का - कुकृत्य किया हो तो आत्मा की निन्दा करना उचित है। अगर कोई कुकृत्य ही न किया हो तो आत्मनिन्दा की क्या आवश्यकता है ? इस प्रश्न का उत्तर देते हुए टीकाकार कहते हैं—कोई पूर्ण पुरुष ही ऐसा हो सकता है जिसने किसी भी प्रकार का अपराघ या दुष्कृत्य न किया हो । छद्मस्थ पुरुष से तो किसी न किसी प्रकार का अपराघ हो ही जाता है। अतएव उस अपराघ को छिपाने का प्रयत्न न करते हुए आत्मनिन्दा के द्वारा उसे दूर करना चाहिए । यद्यपि मूल-पाठ मे सिर्फ निन्दा-शब्द का प्रयोग किया गया है, तथापि ज उसका अभिप्राय यहा आत्मनिन्दा करना हो है । परनिन्दा के साथ उसका कोई सम्बन्ध नही है ।

शिष्य ने भगवान् से प्रश्न किया — आत्मनिन्दा करने से जीव को क्या फल मिलता है ? किसी भी कार्य का निर्णय उसके फल से ही होता है। आम और एरड के वृक्ष में फल की भिन्नता से भेद किया जाता है । अतएव यहा यह जान लेना आवश्यक है कि आत्मनिन्दा करने से किस फल का लाभ होता है ? फल पर विचार करने से यह भी ज्ञात हो जायेगा कि आत्मनिन्दा करना उचित है या नही ? इसी अभिप्राय से शिष्य ने भगवान् से यह प्रश्न पूछा है कि आत्मनिन्दा करने से क्या फल मिलता है ? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा – आत्मनिन्दा करने से ' मैंने यह खराब काम किया है' इस प्रकार का पश्चात्ताप होता है ।

पश्चात्ताप करने मे लोगो को यह भय रहता है कि मै दूसरो के सामने हल्का या तुच्छ गिना जाऊँगा। मगर इस प्रकार का विचार उत्पन्न होना पतन का कारण है। सच्चे हृदय से आत्मनिन्दा की जायेगी तो 'मैंने अमुक दुष्कृत्य किया है अथवा मैंने अमुक पाप छिपाया है' इस प्रकार का विचार आये विना रह ही नहीं सकता । ऐसा करने से आत्मा मे अपने दोषो को प्रकट करने का सामर्थ्य ग्राता है और अपने पापो को छिपा रखने की दुर्वलता दूर होती है।

जैसे दर्पण मे अपना मुख देखते हो, उसी प्रकार अपनी ग्रात्मा को देखो तो विदित हो जायेगा कि आत्मा मे कितनी और किस प्रकार की त्रुटिया विद्यमान हैं ? दर्पण में मुख

देखने मे तो भूल नही होतो परन्तु आत्मनिन्दा करने में भूल हो जाती है । आत्मा अपनी निन्दा न करके परनिन्दा करने को उद्यत हो जाता है । जब तुम्हारे अन्तकरण मे निन्दा करने को प्रवृत्ति है तो फिर उसका उपयोग आत्मनिन्दा करके निर्दोष और निरपराध वनने मे क्यो नही करते? पर-निदा करके अपने दोपो की वृद्धि क्यो करते हो ? जब दुर्गु ण ही देखते हैं तो ग्रपने ही दुगु ण क्यो नही देखते ? और उन्ही दुर्गु णो की निदा क्यो नही करते? अपनी त्रुटिया दूर करने के लिए हम रे सामने क्या आदर्ज है, यह बतलाने के लिए कहा गया है कि-

मनस्यन्यद्वचस्यन्यत्कार्यमन्यद् दुरात्मनाम् । मनस्येक वचस्येकं काय एक महात्मनाम् ॥

अर्थात्-दुरात्मा अपने मन की वचन की और कार्य की प्रवृत्ति भिन्न-भिन्न रखता है अर्थात् उसके मन में कुछ होता है, वचन से कुछ कहता है और कार्य कुछ और ही करता है। किन्तु महात्मा पुरुषो के मन, वचन और काय मे एक ही वात होतो है।

आत्मनिन्दा करने मे इस नीतिवाक्य को आदर्ज मान-कर विचार करो कि मैं जिह्वा से जो कुछ कहता हू वह मेरे कार्य के अनुसार है या नही ? ऐसा तो नही है कि मैं कहता कुछ और करता कुछ और हूं ? गिनती मे कोई भूल नही होती । तुम पाच और पाँच का योग दस ही कहते हो — नौ या ग्यारह नही । इसी प्रकार समस्त ससार में यदि मत्य का ही व्यवहार हो तो कोई भगड़ा ही न रहे<sup>1</sup> लेकिन होता कुछ और ही है । जब दूसरे को ठगना होता है तो मत्यमय व्यवहार नही किया जाता । वहा कहना और करना अलग-अलग हो जाता है । साप के दो जिह्वाएँ होती है। उसे 'द्विजिह्व' कहते है। इसी आधार पर्दिो जीभवाले साप कहलाते हैं और साप विषेला समफा जाता है। किन्तु मनुष्य के एक हो जीभ होती है। अतएव मनुष्य में दोहरी प्रवृत्ति होना उचित नही है। वाणी तथा कार्य की एकता हो मनुप्यता का प्रमाण है। जो व्यक्ति वाणी और कार्य के बीच का अन्तर समझगा वह आत्मसुधार की दृष्टि से आत्म-निन्दा ही करेगा। वह परनिन्दा करने की खटपट, मे नही पडेगा।

वाणी और कार्य की तुलना करने के साथ मन और कार्य की भी तुलना करो और साथ ही साथ मन तथा वचन की भी तुलना करो। मन का भाव जुदा रखना और कार्य जुदा करना स्थानागसूत्र के कथनानुसार विष के घडे को अमृत के ढक्कन से ढँकने के समान है। ऐसा करना ससार को घोखा देना है। मन एव वचन मे कुछ और होना और कार्य कुछ ग्रीर करना आत्मा की बडो दुर्बलता है। आत्मा के कल्याण के लिए यह दुर्बलता दूर करनी ही जाहिए।

वास्तव मे होना यह चाहिए कि मन, वचन और काय को प्रवृत्ति मे किसी प्रकार का अन्तर न रहे। मगर आज तो उलटी ही सीख दी जाती है कि काय से चाहे जो पाप करो पर वचन मे सफाई रखो और यदि दूसरो को घोखा देने की यह कला तुमने सीख ली तो बस मौज करोगे! किन्तु वास्तविक दृष्टि से देखा जाये तो ऐसा करने मे मौज नही है—आत्मा का पतन है। ज्ञानीजनो का कथन है कि बोलना कुछ, करना कुछ और सोचना कुछ, यह सब प्रवृ-त्तियां आत्मा को पतित करने वाली है। अगर आत्मा उत्थान की इच्छा है तो इन प्रवृत्तियो से दूर ही रह

घृतराष्ट्र ने अपने अन्तिम समय में, कुन्ती के सामने ग्रालोचना करके अपने पापो की शुद्धि को थो?। उस आलो-चना के सबघ में विचार करने से एक नई बात सामने आती है। अपने पापो की ग्रालोचना करते हुए घृतराष्ट्र ने सजय से कहा—' हम लोग जब वन में भ्रमण कर रहे थे तो एक ऐशा ग्रन्धकूप हमें मिला था जो ऊपर से घास से ढका था। उस अन्धकूप को खर व कहा जाये या अपने ग्रापको खराब कहा जाये <sup>7</sup> मेरा सम्पूर्ण जीवन लोगो को, अन्धक्रूप को भाति, भ्रम में डालने मे व्यतात हुआ है। मैं ऊपर से तो पाँडवो की भलाई चाहता था और जास्त्रविधि के अनुसार उन्हें आशीर्वाद भी देता था, मगर हृदय मे यही था कि पाड़वों का नाश हो और मेरे ही बेटे राज्य करे।'

तुम्हारा व्यवहार तो घृतराप्ट्र के समान नही है ? घृतराष्ट्र की कूटनीति ने कितनी भयकर हानि पहुँचाई थी, यह कौन नही जानता ? उसकी कूटनीति के कारण ही महा-भारत सग्राम हुआ था, जिसमे अठारह अक्षौहिणी सेनाओ का वलिदान हुआ था, जिसमे अठारह अक्षौहिणी सेनाओ का वलिदान हुआ था, जनेक तरुणिया विघवा हो गई थी और अनेक वालक अनाथ वन गये थे, व्यापार चौपट हो गया था और चारो ओर चोर-डाकुओ का महान् उपद्रव मच गया था । घृतराष्ट्र ने कहा – यह सव अनर्थ मेरी ही कलुषित बुद्धि के कारण हुए है । मेरी बुद्धि में कलुपता न हाती तो यह अनर्थ भी न होते । साधारण मनुष्य के पाप का फल उसी तक सीमित रहता है मगर महान् पुरुष के पापो का फल सारे समाज और देश को भुगतना पड़ता है। इस नियम के अनुसार मेरे पापो का फल भी सर्वसाधारण को भोगना पडा है । मेरे हृदय में सदेव यह दुर्भावना बनी

ं छठा बोल-४७

रही कि किसी तरह पाण्डवों का नाश हो और मेरे पुत्र निष्कण्टक राज्य भोगे। मैं पाण्डवो की अभिवृद्धि फूटी आँखों से भी नही देख सकता था। मैंने पाण्डवो को जो कुछ दिया, वह बहुत थोडा था, फिर भी पाण्डवो ने अपने पराकम से, < लोकमत अनुकूल करके उसमें<sup>,</sup> बहुत वृद्धि कर ली थी। पाडेंवों की इस अभिवृद्धि से मुफे प्रसन्न होना चाहिए था' । 'मगर भेरे दिल में तो द्वेष का दावानल दीप्त हो रहा था। मैं उनका अभ्युदय नही देख सका । मैं अपने जिन पुत्रों को राज्य देने के लिए पाण्डवो का नाश चाहता था, मेरे वह पुत्र भी ऐसे थे कि राज्य के लिए उन्होने भीम को विष खिला दिया था, और पाण्डवो को भस्म कर<sup>ः</sup> डालने के लिए लाक्षागृह वनाया था। यह सब मायाजाल रचने के उपलक्ष्य मे मैंने-अपने पुत्रों की थोडी गिनन्दा की थी, लेकिन भावना मेरी भी यही थी कि किसी भी उपाय से पाडवो का नाश -हो-जाये <sup>।</sup> इस प्रकार मै हृदय से पाडवो का अहित ही चाहता था, तथापि भीष्म, द्रोणाचार्य तथा अन्य सज्जनो के समक्ष मेरी निन्दाः न हो , श्रौर मैं नीच न गिना जाऊँ, इस विचार से प्रेरित होकर कपटकिया करता रहता था । अगर मैं कपटकिया से वचा होता और निष्कपट व्यवहार किया होता तो आज मुझे पुत्रनाश का दुस्सह दुख न देखना पड़ता।'

घृतराष्ट्र का इस प्रकार का पश्चात्ताप और उस पश्चा-त्ताप का विवरण ग्रन्थो मे सुरक्षित रहना जगत् के हित के लिए उपयोगी प्रतीत होता है । घृतर ष्ट्र कहते है - 'मैं पहले समफ सका होता कि मेरी इस कपटकिया का यह भयंकर परिणाम होगा तो मैं इस भीषण पाप से बच गया होता। हे दुर्योधन <sup>1</sup> तेरे ही पाप के कारण भीम ने तेरा 'सहार किया है। निष्पापा पतिव्रता गाँधारी ने ब्रार-बार मुफसे कहा था कि दुर्योधन का त्याग कर दों। जब जूआ ग्रारम्भ हुआ तभी गाधारी ने उग्रतापूर्वक मुफसें कहा था—' इस पापी दुर्योधन का परित्याग कर दो, अन्यथा उसके कारण कदाचित् कुल का भी सहार हो जायेगा।' मगर पुत्रस्नेह के वज्ञ होकर मैंने उसकी बात नहीं मानी। पुत्र के प्रति अनुचित स्नेह— मोह रखने का यह परिणाम आया है कि आज कुल का सहार हो गया और पुत्र-वियोग की वेदना भोगनी पडी !'

इस घटना का उल्लेख करने का आशय यह बतलाना है कि पाप को छिपा रखने से अन्त मे कितना दुष्परिणाम होता है ! यह बात ध्यान मे रखकर पाप को दवाने की चेष्टा मत करो । उसे तत्काल प्रकाश मे ले ग्राग्रो । सिख अर्गन होते चाह चली, खर कूकन की घिक्कार उसे, जिन खाय के अमृत वाछ रही, लीद पशुअन की धिक्कार उसे।

जिन पाय के राज की आश रही चक्की चाटन की घिक्कार उसे, जिन पाय के ज्ञान की आश रही जग विषयन की घिक्कार उसे ।

इस कविता मे जिन शब्दो का प्रयोग किया गया है, वे दूसरे के बोधक है । मगर हमारे लिए विचारणीय यह है कि मधर वाद्य की मनोहारिणी घ्वनि यदि कर्णगोचर होती हो तो उसे छोडकर गधे की कर्ण कटुक आवाज सुनने की इच्छा करने वाले को घिक्कार के सिवाय और क्या कहा जा सकता है? इसी प्रकार जो पुरुष अपने पाप छिपाता है तथा सुकृत करने की शक्ति और योग्य अवसर पा करके भी दुष्कृत करता है, उंसके लिए धिक्कार के सिवाय और क्या कहा जा सकता है ? इसके अतिरिक्त जो अपनी ग्रात्मा की निन्दा नही करता और परनिन्दा के लिए कमर कसे रहता है, उसे भी घिक्कार ही दिया जा सकता है । जो पुरुष अमृत के समान भोजन का त्याग करके गघे की लीद खाने, दौडता है, उसे भी घिक्कार ही दिया जा सकता है । मत-; लव यह है कि आत्मनिन्दा अमृतमय भोजन के समान है और पराई निन्दा करना गघे की लीद के समान है। तुम्हारे पास आत्मनिन्दारूपी अमृतमय भोजन है तो फिर परनिन्दा-, रूपी गघे की लीद खाने के लिए क्यो दौडते हो ? अपनी, आत्मा को न देखना और दूसरों की निन्दा करना एक भयानक भूल है ।

कवि कहता है—किसी पुरुष को चक्रवर्ती की क्रुपा से राज्य मिल गया हो, फिर भी वह अगर चक्की चाटने की इच्छा करता है तो उसे धिक्कार देने के सिवाय और क्या कहा जाये ? क्योकि चक्की चाटने का स्वभाव तो कुत्तो का है । कवि के इस कथन को लक्ष्य मे रखकर आप अपने, विषय मे विचार करे कि आपकी आत्मा तो ऐसी भूल नही कर रही है ? न जाने किस प्रवल्ठ पुण्य के उदय से आपको चिन्तामणि, कामधेनु या कल्पवृक्ष से भी अधिक मूल्यवान् मानव-जरीर मिला है । चिन्तामणि, कामधेमु या कल्पवृक्ष तो मिल जाये मगर मनुष्य-जरीर न मिले तो यह सब चीजें किस काम की ? ऐसा उत्तम मानव जन्म पा करके भी जो आत्मनिन्दा करने के बदले परनिन्दा मे प्रवृत्त होते है, उनका कार्य राज्य मिलने पर भी चक्की चाटने के समान है ।

आत्मनिन्दा द्वारा सब तरह का सुघार हो सकता है। पाप खराब है, इसलिए पाप की निन्दा की जाती है, मगर जिस पाप को तुम खराव मानते हो और जो वास्तव मे ही खराब है अथवा जिस पाप के कारण तुम पराई निदा करते

हो, वह पाप तुम्हारे भीतर तो नही है<sup>?</sup> उदाहरणार्थ-हराम-खोरी करना खराव काम है । अतएव एक आदमी दूसरे को हरामखोर कहकर धिक्कारता है । मगर उस घिक्कार देने वाले को देखना चाहिए कि मुभन्मे भी तो यही बुराई नही है ? अगर खुद मे यह बुराई है तो अपनी वुराई की ओर से आख फेर कर दूसरे की ही बुराई क्यो देखी जाये ? कदाचित् दूसरे की निन्दा करके तुम अपनी मित्रमण्डली मे भले आदमी कहला लोगे, परन्तु ज्ञानीजन तो वास्तविक वात के सिवाय और कोई वात अच्छी नही समभते। अत-एव उनके सामने परनिन्दा करके तुम भले नही कहला सकते ।

कवि अन्त में यही कहता है कि जो व्यक्ति स्वय बुरा होते हुए भी दूसरों की निन्दा करके अपने आपको भला सिद्ध करने की चेष्टा करता है, उसे घिक्कार देने के सिवाय और क्या कहा,जाये ? जो अपने को ज्ञानी कहलाकर भी विपयो की आशा रखता है, वह अज्ञानियों से भी ग्रधिक खराव है।

ऊपर कही हुई वातें भलीभाति समभ लेने से आत्म-निन्दा की भावना जागृत होगी और जव आत्मनिन्दा की भावना जागृत होगी तो पापो के लिए पक्ष्वात्ताप भी होगा। भवतजन आत्मनिन्दा करने मे किसी प्रकार का सकोच नही करते । वे स्पप्ट झब्दो मे घोपणा कर देते हैं —

हे प्रभु <sup>।</sup> हे प्रभु <sup>।</sup> शूँ कहूं, दीनानाथ दयाल । हुँ तो दोप अनन्तनुं, भाजन छुं करुणाल ।। अर्थात्—हे भगवान् ! मैं अपने दोपो का कहा तक वर्णन करूँ ! अनजान मे मैंने वहुतेरे दोप किये हैं । उनकी बात ही अलग है। मगर जान-बूक्तकर जो दोष किये है और जिनको मै निन्दा भी करता हू, वही दोष फिर करने लगता हूं। मैं दूसरे के दोष आख पसार कर देखने को तत्पर रहता हू, मगर अपने पहाड से दोषो को भी देखने की आवश्यकता नही समक्तता । मेरी यह स्थिति कितनी दयनीय है ।

राजनीति, तथा धार्मिक एव सामाजिक व्यवहार मे अगर अपने दोप देखने को पद्धति स्वीकार की जाये तो आत्मा का कितना कल्याण हो ? मगर आजकल क्या दिखाई देता है ? मजिंस्ट्रेट डेढ रुपया चुराने वाले को सजा देता है और स्वय हजारो रुपया चोरी से हजम कर जाता है । अगर वह अपनी ओर आंख उठाकर देखे तो उसे विदित होगा कि उसका कार्य कितना अनुचित है । जब मनुष्य अपने कार्य का अनौचित्य सोचता है तो उसे परुचात्ताप हुए बिना नही रहता ।

भक्तजन अपने दोष परमात्मा के समक्ष नग्न रूप मे प्रकट कर देते है । वे कहते हैं—'प्रभो <sup>1</sup> मैं अनन्त पातको का पात्र हू।' इस प्रकार अपने पापो के प्रकाशन से आत्मा पाप-भार से हल्का हो जाता है ा आत्मनिन्दा के द्वारा आत्मा जव निष्पाप वन जाता है तो उसे अपूर्व आनन्द को अनुभूति होती है । हा, पाप को दबाने का परिणाम बड़ा ही भयकर होता है । दवाये हुए पाप का परिणाम किस प्रकार भयकर होता है, यह वात घृतराष्ट्र की आलोचना से सहज ही समभी जा सकती है ।

आत्मनिन्दा करने से क्या लाभ होता है, इस प्रक्त के उत्तर मे भगवान् ने कहा --- ग्रात्मनिन्दा करने का फल

तो प्रत्यक्ष ही है । आत्मनिन्दा करने वाले के अन्तःकरण मे पश्चात्ताप पैदा होता है कि—' हाय <sup>1</sup> मुफसे यह दुष्क्रत्य ,वन गया <sup>1</sup>

पश्चात्ताप ही आत्मनिन्दा की सच्ची पहचान है। जव पञ्चात्ताप हो तो समफना चाहिए कि सच्चे हृदय से आत्म-निन्दा की गई है। जि हे दुष्कृत्यो के प्रति अनुराग होगा, उनके हृदय में पञ्चात्ताप न होना स्वाभाविक ही है और जिन्हे पञ्चात्ताप नही होता, कहना चाहिए कि उन्होने वास्तव में आत्मनिन्दा ही नही की है।

पञ्चात्ताप करने से क्या लाभ है ? इस प्रक्ष के उत्तर में भगवान् ने कहा है— पञ्चात्ताप से वैराग्य उत्पन्न होता है और जव वैराग्य उत्पन्न होता है तो हृदय में सासारिक 'पदार्थों का महत्व नही रहता । सासारिक पदार्थों के प्रति ममता न होना पञ्चात्ताप का लक्षण है । जव यह ममता हट जाये तो समफना चाहिए कि हृदय में सच्चा पञ्चात्ताप 'हुआ है ।

जो वस्तु एक वार सच्च हृदय से खराव मान ली जाती है, उसके प्रति फिर रुचि नही होती । उदाहरणार्थ-तुम्हारे सामने भाति-भाति का भोजन आया । मगर उसी समय किसी ने तुम्हे भोजन में विप होने की सूचना दी । - क्या इस अवस्था मे उस भोजन के प्रति आपकी रुचि दौड़ेगी? ठीक इसी प्रकार जव वास्तविकता का ज्ञान होता है और विवेक जागृत होता है तव ससार के किसी भी पदार्थ की ओर रुचि नही दौड सकती । जब तक विवेक जागृत नही . हुआ है, तभी तक सासारिक पटार्थों की ओर रुचि जाती है । विवेक होने पर वही पदार्थ दु.खरूप दिखाई देने लगते हैं । कहा भी है—' दु.खमेव सर्वं विवेकिन. ।' अर्थात् विवेकी पुरुप के लिए ससार के समस्त पदार्थ दुखरूप ही प्रतीत होते हैं ।

प्रश्न किया जा सकता है – प्रत्यक्ष या अनुमान प्रमाण से यह प्रतीत नही होता कि सासारिक पदर्थ दुखरूप है । ऐसी स्थिति में उन्हे दुखरूप किस प्रकार माना जा सकता है?

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि ससार के जो पदार्थ एक जगह सुखदायक है, वही दूसरी जगह दु.खप्रद मालूम होते है। यह बात ध्यान मे रखते हुए विवेक के साथ विचार किया जाये तो आत्मा को सासारिक पदार्थों के प्रति वैराग्य उत्पन्न हुए बिना नही रह सकता । सासारिक पदार्थ एक जगह सुखदायक होते हुए भी दूसरी जगह दु.खजनक हैं, यह बात सिंद करने की अँवश्यकता नही है। ऊन की बारीक और मुलायम शाल उत्तम श्रेणी की मानी जाती है, परन्तु उसी ऊन का एक बारीक तन्तु यदि आँख मे पड़ जाये तो कैसा लगता है <sup>?</sup> जिस ऊन का तन्तु शरीर पर सुखद मालूम होता था, वही आख मे पड़ कर घोर वेदना उत्पन्न करता है । यही हाल अन्य वस्तुओ का है । इसीलिए ससार के पदार्थ दुखजनक कहे गये हैं। ससार के पदार्थ यदि सचमुच ही सुखद होते तो किसी भी ममय और किसी भी अवस्था मे दुखदायी न होते । मगर बात ऐसी नही है । अतएव स्पष्ट है कि साँसारिक पदार्थ सुखकर नहीं दु खदायक है।

ससार के पदाथों में सुख नहीं है तो सुख क्या है, कहा है और किस प्रकार प्राप्त किया जा सकता है ? इस प्रञ्न का उत्तर यह है कि वास्तविक सुख वह है जो कभी दु.ख रूप परिणत न हो । जिसमें से कभी दु.ख के अकुर नही फूट सकते, वहीं सच्चा सुख है । एक अवस्था में सुख-

रूप और दूसरी अवस्था में दु खरूप प्रतीत होने वाला सच्चा सुख नही है । भूख लगने पर लड्डू मीठा और रुचिकर लगता है, किन्तु भूख शान्त होने के पश्चात् वही लड्डू मुसी-वत वन जाते है । लड्डू एक समय रुचिकर थ्रौर दूसरे 'समय अरुचिकर क्यो लगते है ? लड्डू अगर दु खरूप प्रतीत ' होने लगते है तो उन्हे सुखरूप कैसे कहा जा सकता है? इम ' उदाहरण पर विचार करके मानना चाहिए कि विपयजन्य ' सुख, सुख नही मुखाभास है ।

एक आदमी भोजन करने बैठा है। प्रिय और मधुर पकवानो से सजा हुआ थाल उसके सामने है। मुन्दरी पत्नी सामने बैठ कर पखा फल रही है। इसी समय उसके मुनोम ने ग्राकर समाचार दिया – परदेश मे आपके पुत्र की मृत्यु हो गई है। इस स्थिति मे वह भोजन विप के समान प्रतीत हो और आखो से आसू बहे, यह स्वाभाविक है। अब विचार कीजिए कि भोजन और भामिनी में अगर सुख होता तो वे उस समय दु.खरूप क्यो प्रतीत होने लगते? जब कि वह दु खरूप प्रतीत होते है तो उन्हे सुखरूप कैसे माना जा सकता है?

इस प्रकार ससार के किसी भी पदार्थ मे सुख नही है।सासारिक पदार्थों मे जो सुख प्रतीत होता है वह विकारी सुख है, अविकारी सुख नही। अविकारी सुख तो सम्यग्ज्ञान, दर्शन और चारित्र मे ही है। इस सुख की प्राप्ति उसी समय होती है जव सासारिक पदार्थों के प्रति वैराग्य पैदा हो जाये। यह सुख प्राप्त होने पर किसी प्रकार का दुख लेप नही रहता। अतएव सच्चे हृदय से आत्मनिन्दा करो, जिससे पश्चात्ताप हो, पश्चात्ताप से वैराग्य हो श्रौर वैराग्य

#### छठा बोल-११

से सम्यग्ज्ञान, दर्जन और चारित्र रूप सच्चे सुख की प्राप्ति हो ।

जो वस्तु जैसी है, उसे वैसी ही देखना और मानना सम्यग्ज्ञान का अर्थ है। हिंसा को हिंसा मानना श्रौर अहिंसा को अहिंसा समफना चाहिए । सम्यग्ज्ञान प्राप्त करने के लिए हिंसा और अहिंसा का स्वरूप तथा इन दोनो के भेद समफने आवश्यक है । ऐसा करने से ही हिंसा को हिंसा और अहिंसा को अहिंसा माना जा सकता है। यहा अहिंसा के सबघ मे कुछ प्रकाश डाला जाता है।

'अहिंसा' अब्द 'अ' तथा 'हिसा' के सयोग से वना है। व्याकरण के नियमानुसार यहा नज् समास किया गया है। जहा नज् समास होता है वहा कही-कही पूर्व पदार्थ को प्रधान वनाया जाता है, मगर 'अहिसा' जब्द मे पूर्व पदार्थ प्रधान नही हो सकता । जैसे 'अमक्षिक 'पद मे पूर्व पदार्थ प्रधान है । पूर्व पदार्थ प्रधान होने के कारण 'अमक्षिक' पद से मक्खी का अभाव प्रतीत होता है। 'अहिंसा' पद मे भी यदि पूर्व पदार्थ की प्रधानता मानी जाये तो अहिंसा का अर्थ 'हिंसा का अभाव' होगा । लेकिन इस् ग्रभाव से किसी वस्तु की सिद्धि नही होती। अतएव 'अहिंसा' पद को पूर्व पदार्थ प्रधान नही माना जा सकता ।

नञ् समास ने कही-कही उत्तर पदार्थ को प्रधानता होती है। जैसे 'अराजपुरुष' पद मे उत्तर पद को प्रधानता है। अतएव 'अराजपुरुष' कहने से यह जाना जा सकता है कि राजपुरुष से भिन्न कोई और मनुष्य है। 'अहिसा' शब्द को अगर उत्तर पद-प्रधान माना जाये तो एक हिसा से भिन्न किसी दूसरी हिंसा का बोध होगा जैसे कि 'अराजपुरुष'

कहने से राजपुरुप से भिन्न पुरुष का वोघ होता है। 'अहिंसा' पद को उत्तर पद-प्रधान मानकर उसमे किसी दूसरी हिसा का ग्रहण करना उचित नही है, क्योकि हिसा चाहे कोई भी क्यो न हो, कल्याणकर नही हो सकती । शास्त्रकार अहिंसा को ही कल्याणकारिणी मानते है । ऐसी दजा मे अहिंसा जब्द का 'दूसरे प्रकार की हिंसा' अर्थ नही माना जा सकता । इस प्रकार ' अहिंसा' जब्द मे उत्तर पद की प्रधानता भी नही मानी जा सकती ।

नञ् समास मे कही-कही अन्य पदार्थ की प्रधानता भी देखी जाती है। जैसे— 'अगोष्पद' जव्द मे अन्य पदार्थ की प्रधानता है। 'अगोष्पद 'शव्द कहने से 'जहा गाय का पैर न हो ऐसा वन या प्रदेश ' अर्थ लिया जाता है। इस प्रकार 'अगोष्पद' शव्द मे अन्य पदार्थ (वन-प्रदेश) की प्रधानता है। अगर अहिसा शव्द मे अन्य पदार्थ की प्रधा-नता मानी जाये तो ' अहिंसा ' का अर्थ होगा— ऐसा मनुष्य जिसमें हिसा नही है।' अर्थात् जिस पुरुप मे हिसा नही है वह पुरुष 'अहिंसा' कहलाएगा। परन्तु पुरुप द्रव्य है, किया-विशेप नही है और अहिंसा कियाविशेष है। अहिंसा व्रत्तरूप है परन्तु पुरुष व्रतरूप नही हो सकता। अतएव 'अहिंसा' मे अन्य पुरुप की प्रधानता मानना भी युक्तिसंगत नही है।

नञ् समास में कही-कही 'उत्तर पदार्थ का विरोधी' ऐसा अर्थ भी होता है । जैसे 'अमित्र' शब्द में उत्तर पदार्थ का विरोधी अर्थ है । 'अमित्र ' शब्द से मित्र का विरोधी अर्थात् शत्रु अर्थ प्रतीत होता है। 'अहिसा ' शब्द का अर्थ भी इसी प्रकार-उत्तार पदार्थ का विरोधी करना चाहिए। अर्थात् यह मानना चाहिए कि जो हिंसा का विरोधी हो, वह अहिसा

छठा बोल- १७

है । इस प्रकार अहिंसा का अर्थ करने से पूर्वोक्त दोषो मे से कोई दोष नही आता । अतः अहिसा का अर्थ हिंसा-विरोघी-रक्षा अर्थ करना युक्तिसगत और शास्त्रानुकूल प्रतीत होता है । विद्वानो ने नञ् समास के छह अर्थ बतलाये हैं। उनका कहना है---

तत्सादृश्यमभावश्य तदन्यत्व तदल्पता ।

ग्रप्राशस्त्यं विरोधइच नञार्थाः षट् प्रकीत्तिताः ॥

अर्थात्—नञ्के छ्ह अर्थ है। उनमे पहला अर्थ है— तत्सादृश्य— उसी जैसा । यथा 'अव्राह्यण' कहने से ब्राह्यण के समान क्षत्रिय आदि अर्थ होता ई, पत्थर आदि अर्थ नही हो सकता ।

नज् का दूसरा अर्थ 'अभाव' है । जैसे ' अमक्षिका ' कहने का अर्थ 'मक्खी का अभाव' होता है ।

नञ् का तीसरा अर्थ 'तदन्यत्व' अर्थात् 'उससे भिन्न' है। जैमे — 'अनक्व' कहने से घोडे से भिन्न दूसरा ( गया आदि ) अर्थ समफा जाता है।

नज् का चौथा अर्थ 'तदल्पता ' अर्थात् ' कमी ' होता है । जैसे — 'अनुदरा कन्या ।' ' अनुदरा कन्या ' का सामान्य ग्रर्थ है — बिना पेट की कन्या । परन्तु बिना पेट का कोई भी मनुष्य नही हो सकता, ग्रतएव ' ग्रनुदरा कन्या ' कहने का अर्थ होगा 'छोटे पेट वाली कन्या ।' यहाँ 'अनुदरा' बहने का अर्थ होगा 'छोटे पेट वाली कन्या ।' यहाँ 'अनुदरा' बद पेट का अभाव नही बतलाता वरन् उदर की अल्पता बतलाता है ।

नञ्का पाचवा अर्थ है--अप्रशस्तता । जैसे - 'अप-शवोऽन्येऽगोऽरवेभ्य ' अर्थात् 'गाय और घोडा के सिवाय अन्य

# **५**८-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

जानवर अपशु हैं।' इस कथन का अर्थ यह नही है कि गाय और घोडा के सिवाय अन्य जानवरो मे पशुत्व का ग्रभाव है। इस कथन का सही अर्थ यह है कि अन्य जानवर उत्तम पशु नही हैं। गाय और घोडा को छोडकर अन्य पशु उत्तम पशु नही हैं। यही कहने वाले का अभिप्राय है।

नज् का छठा अर्थ है—विरोधी वस्तु को बतलाना। जैसे 'अधर्म' शब्द कहने से धर्म का अभाव नही समभा जा सक्ता, वरनू धर्म का विरोधी अधर्म अर्थात् पाप अर्थ ही समभना संगत होता है।

अहिंसा का अर्थ भी इसी नियम के अनुसार होगा और इस कारण अहिसा का अर्थ हिंसा का विरोधी ग्रथति रक्षा अर्थ ही उपयुक्त है । इसी अर्थ को दृष्टि मे रखकर धास्त्रकारो ने रक्षा को अहिसा का पर्यायवाँचक शब्द वत-लाया है । ऐसा होते हुए भी कई लोग अहिंसा का अर्थ 'हिंसा न करना' ही कहते है । वे रक्षा को श्रहिंसा के अन्तगंत नही, मानते । यह उनकी भूल है। हिंसा का विरोधी श्रर्थ रक्षा है। रक्षा अहिंसा के ही अन्तर्गत है। शास्त्रो में रक्षा के ऐसे-ऐसे उदाहरण मोजूद है कि उन्हें पढकर चकित रह जाना पडता है। राजा मेघरथ द्वारा कबूतर को रक्षा करने का उदाहरण अद्वितीय है । मेघरथ राजा ने अपना शरीर दे देना स्वीकार किया मगर शरणागत कवूतर को देना स्वीकार नही किया । अहिंसा का यह जीवित स्वरूप है। मृत अहिंसा किसी काम को नही होती । आज अहिंसा को कायरता की पोगाक पहनाया जाता है। मगर जो हिंसा का विरोघ न करे वह अहिसा ही नहीं । अहिसा सदा जीवित ही होनी चाहिए । जीवित अहिंसा को जीवन मे

स्थान दिया जाये तो कल्याण अवश्यम्भावी है। 💦 🛬

सच्चा अहिंसा का पालन करने वाला पापों के प्राय-श्चित्त से कभी पीछे नहीं हटेगा । पापो का पञ्चात्ताप करने से पापो के प्रति अरुचि उत्पन्न होती है और पापो के प्रति अरुचि होने से आत्मा अपूर्वकरण गुणश्रेणी प्राप्त करता है ।

अपूर्व करण गुणश्रेणी किस प्रकार प्राप्त होती है, यह बात आध्य।त्मिकता का रहस्य जानने वाला ही भलीभाँति जान सकता है। दूसरे के लिए समझना कठिन है। जैसे---हमारे उदर मे अन्न जाता है, किन्तु उस अन्न मे क्या-क्या परिणमन होते हैं, अन्न किस प्रकार पचता है, रसभाग और - खल-भाग किस-किस प्रकार अलग होते हैं, नाक, कान, आख आदि इन्द्रियो को किस प्रकार अपना-अपना भाग मिलता है, यह बात हम नही देख सकते। इसी प्रकार हम यह भी नही देख सकते कि कर्म आत्मा को किस प्रकार क्या करते हैं । मगर ज्ञानी पुरुष यह सब जानते हैं । कर्म आत्मा में क्या परिणित उत्पन्न करते हैं, यह वात आप ज्ञानियो के वचन हर श्रद्धा करके ही मान सकते हैं । वैद्य किसी रोग का उपशम करने के लिए औपघ देता है। रोगी वैद्य पर विश्वास करके ही औषघ सेवन करता है। रोगी स्वय नहीं देख सकता कि औषघ पेट मे जाकर क्या किया करती है;' सिर्फ हकीम पर श्रद्धा रखकर सेवन करता जाता है। इसी प्रकार कर्म किस प्रकार किया करते हैं और उनका विनाझ किस प्रकार होता है यह वात हम नही देख सकते । तथापि जानी पुरुष तो सम्यक् प्रकार से जानते ही है । तुम दवा द्वारा होने वाली किया नही देख सकते किन्तु दवा से होने वाला परिणाम अवश्य देख सकते हो । इसी तरह आत्मा

# ६०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

मे कर्म जो कुछ करते है वह तुम नही देख सकते किन्तु कर्म का फल देख सकते हो और उसका अनुभव भी कर संकते हो ।

साराश यह है कि ज्ञानी पुरुषो के वचनो पर विश्वास करके हम यह मानते हैं कि आत्मा में कर्म इस प्रकार की किया करते है । जिन ज्ञानियो ने हमें वतलाया है कि कर्मों का फल दुखदायी होता है, उन्ही ज्ञानियो ने यह भो प्रकट किया है कि पञ्चात्ताप करने से आत्मा को अपूर्वकरण गुण-श्रेणी की प्राप्ति होती है। जैसे औषघि रोगो को भम्म कर डालती है, उसी प्रकार अपूर्वकरण गुणश्रेणी पूर्वसचित पापो की खीचकर जला डालती है अर्थात् मोहनीय कर्म का नाग कर देती है। मोहनीय वर्म का नाग होने पर जेष कर्म भी उंसी प्रकार हट जाते है, जैसे सेनापति के मर जाने पर सैनिक भाग छूटते है। अथवा जैसे सूर्योदय होने से तारा-गण छिप जाते हैं और चन्द्रमा का प्रकाश फीका पड जाता है उसी प्रकार पश्चात्ताप से होने वाली अपूर्वकरण गुणश्र`णो द्वारा मोहनीय कर्म नण्ट हो जाता है और उसके नाश होने पर अन्यान्य कमं भी नष्ट हुए त्रिना नही रहते ।

पञ्चात्ताप का फल वतलाते हुए टीकाकार ने एक सग्रहगाथा कही है---

उवरिमठिइय दलियं हिट्ठिमठाणेसु कुणइ गुणसेढि । ' गुणसकम करई पुण श्रसुहाश्रो सुहम्मि पक्लिवई ॥ आग्वेतराण गण देणी ज्यान के ज्यान के ज्यान

अपूर्वकरण गुण अंगी ऊपर के स्थान के कर्मपुद्गलों को ग्वीचकर अब स्थान पर ले आती है । जैसे – कोई व्यक्ति एक पुरुष को पकटना चाहना था । मगर वह बक्तिबाली

#### छठा बोल-६१

होने के कारण पकड में न आया । यह उसका उपरितन (ऊँचा) स्थान कहलाया । अब कोई अघिक शक्तिमान् तीसरा पुरुष उसे पकडकर पहले पकडने वाले को सौंप दे तो वह पकड में आ गया। यह उसका अध (नीचा) स्थान कहलाया । इनी प्रकार जो कर्म उदय मे नही आते थे, उन्हें पकड़कर अपूर्वकरण गुणश्रेणी उदय मे ले आती है और उन कर्मों मे गुणसंक्रमण कर देतो है । माम लीजिए --- एक जगह लोहा ग्रंघर लटका है। वह इतनी ऊँचाई पर है कि आपकी पकड मे नही आता । परन्तु किसी ने खीचकर तुम्हे पकडा दिया । तुमने उसे पकडकर पारसमणि का स्पर्श कराया और वह सोना बन गया इसी प्रकार जो कर्म उदय मे नही आते थे, उन्हे करणगुणश्रेणी उदय मे ले आती है और उनमे गुणसकमण कर देती है अर्थात् पाप को भी पुण्य बना देती हैं। आपके हाथ में लोहा हो और उसे सोना वनाने का सुयोग मिल जाये तो क्या ग्राप वह सुयोग हाथ से निकलने देंगे <sup>?</sup> ऐसा सुअवसर कौन चूकेगा <sup>? पा</sup>रस के सयोग से लोहा, सोना बन जाये तो भी वह आत्मा को वास्तविक शान्ति नही पहुँचा सकता, परन्तु पश्चात्ताप मे यह विशेषता है कि वह लोहे को ऐसा सोना बनाता है जो आत्मा को अपूर्व, अद्भुत, अनिर्वचीय और अक्षय 'शान्ति प्रदान करता है।

जो पश्चात्ताप पाप को भी भस्म कर डालता है, उसे करने का ग्रवसर मिलने पर भी जो व्यक्ति पश्जात्ताप न करके पाप का गोपन करता है, उसके विषय मे एक भक्त ने ठीक ही कहा है—

अवगुण ढाकन काज करूँ जिनमत-किया ।

तर्ज्ं न अवगुण-चाल अनादिनी जे प्रिया ॥

६४-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

चाहता है, वह घर्म को नही जानता। इसके अतिरिक्त काका ने तुम्हे जो वरदान दिया था, वह हृदय परिवर्तन के कारण नहीं वरन् भय के कारण दिया था। उनके हृदय मे सच-मुच ही परिवर्तन हुआ होता तो वह दूसरी बार भी हम लोगो को वन मे न जाने देते । वास्तव मे उनका हृदय वदला नही था । बल्कि उनके हृदय मे यह भावना थी कि किसी भी उपाय से पाण्डव दूर चले जाएँ और मेरे पुत्र निष्कटक राज्य भोगें । हृदय में इस प्रकार की भावना होते हुए भी, लोकापवाद के भय से ही काका ने मीठे वचन कह-कर तुम्हे वरदान दिया था । अतएव मैने सोचा - मुझसे जो अपराथ हुआ है, उसके दण्ड से बच निकलना उचित नही है। मुझे अपनी भूल का फल भोगना ही चाहिए। मै दुर्योधन से यह कहना चाहता था कि तुझे जो करना हो सो कर, लेकिन मैं पत्नी को मिले वरदान के कारण वन-वास से नही बचना च'हता । मै मन ही मन यह कहने का विचार कर ही रहा था कि उसी समय दुर्योधन का आदमी मेरे पास आया । उसने मुफसे कहा 'ग्रापको दुर्योधन महाराज फिर जूआ खेलने के लिए बुलाते है। ' दुयोधन का यह सन्देश सुनकर मुझे प्रसन्नता हुई । मैने निश्चय किया—इस बार फिर सर्वस्व हार जॅना ही उचित है, जिससे मैं वन मे जा सकू और पतनी के वरदान के कारण मिली हुई वनवास-मुक्ति में मुक्त हो सकू । मेरे भाई मेरे निश्चय का अनुसरण करें या न करें, परन्तु मुझे तो वन-वास करना हो चाहिए। इस प्रकार निश्चय करके मैंने फिर जूआ खेला और उसमें हार गया । मन में निच्चित किये विचारो को पूर्ण करने के लिए ही मैंने दुवारा जूआ खेला था।'

#### छठा बोल-६४

युधिष्ठिर का यह स्पष्टीकरण सुनकर द्रौपदी कहने लगी — आपने यह तो नवीन ही बात सुनाई <sup>1</sup> आपके दूसरी बार जूआ खेलने का मतलव तो मैं समफ गई। लेकिन एक दूसरी बात मैं पूछना चाहती हू। वह यह है कि जब गन्धर्व ने दुर्योधन को कैद कर लिया था तब आपने उसे छुडाने के लिए भीम और अर्जुन को क्यो भेजा था ?

युधिष्ठिर उत्तर देते हुए कहने लगे – देवी ! मैं जिस कुल मे उत्पन्न हुग्रा हू उसी कुल के मनुष्य को, जिस वन में मैं रहता हू उसी वन मे मार डाला जाये, यह मैं कैसे देख सकता हू<sup>1</sup> तुम पीछे आई हो, लेकिन कुल के सस्कार मुफमे तो पहले से ही विद्यमान है। हम और कौरव आपस मे भले ही लड मरे, मगर हमारा भाई दूसरे के हाथ से मार खाये और हम चुपचाप बैठे देखे. यह नही हो सकता। इसी कारण दुर्योधन को गन्धवँ के सिकजे मैं से छुड़ाने का मुझे कोई पञ्चात्ताप नही है। उलटा इससे मुझे आनन्द है। दयाभाव से प्रेरित होकर मैंने दुर्योधन को शत्रु के पजे से छुडाया है।

धर्मराज का यह कथन सुनकर द्रौपदी कहने लगी— आप इस समय जो कष्ट भोग रहे हैं, वह सब इसी दया का परिणाम है न ? आपने उसे वचाया मगर वह दुष्ट आपका उपकार मानता है ? अजी, वह तो उलटा हमें कष्ट देने का ही प्रयत्न करता है ।

युधिष्ठिर – देवी <sup>1</sup> हम लोग जब वन मे चलते हैं तो अपने पैर के नीचे फूल भी आ जाते हैं। यद्यपि उसे पैर से कुचलकर हम उसका अपराध करते है तथापि वह अपना स्वभाव नही छोडता । जब फूल भी अपना स्वाभाव नही

~६२--सम्यक्त्वपराऋम (२)

\_अर्थात्— हे प्रभो <sup>!</sup> मैं अवगुणो को छिपाने से लिए जिनमत की किया करता हूं और ऐसा करके अपने अवगुण छिपाता हू— उनका त्याग नही करता । मेरी यह कैसी विपरीत किया है !

महामति आत्मा का विचार कुछ विलक्षण ही होता है। विचारशील व्यक्ति के विचारो का आभास देने के लिए द्रौपदी और युधिष्ठिर के बीच जो वार्त्तालाप हुग्रा था, यहा उसका उल्लेख किया जाता है।

द्रौपदी वुद्धिमती थी। उसे समभा सकना सहज काम नही था, क्योकि वह सहज ही कोई बात नही मान लेती थी। वह उस बात के विरुद्ध तर्क भी करती थी। भीम, अर्जुन और युघिष्ठिर से कहा करते थे-'हम आपकी आज्ञा के अधीन हैं। हर हालत मे हम आपका आदेश शिरोधार्य करेगे ही, परन्तु द्रौपदी को आप यह वात भलीभॉति समभा दीजिए। इस प्रकार कोई वात द्रौपदी के गले उतारना टेढी खीर समभी जाती थी।

एक दिन द्रौपदी विनयपूर्वक हाथ जोडकर घर्मराज के पास आकर वैठी । घर्मराज ने उससे पूछा — 'देवी <sup>1</sup> स्वस्थ हो न <sup>?</sup>'

द्रौपदी--महाराज<sup>1</sup> मन मे कुछ रखना और जीभ मे कुछ कहना मैने नही सीग्वा। मेरे हृदय मे तो ज्वाया घघक रही है। इस स्थिति मे कैमे कहू कि मै स्वस्थ हूं!

धर्मराज----तुम्हारा कहुना सच है । तुम्हारे हृ्दय में जो ज्वाला घघक रही है, उसका मैं ही हू । मेरे ही कारण तुम सव को वनवःस भोगना पडा है ।

#### छठा बोल-६३

द्रौपदी—मेरे हृत्य में एक सदेह उत्पन्न हो गया है। मैं आपसे उसका निवारण कराना चाहती हू ।

धर्मराज- कहो, क्या सन्देह है ?

द्रौपदी--जिस समय दुष्ट दुश्शासन ने मुभे नग्न करने का प्रयत्न किया था, उस समय मेरे शरीर का वस्त्र बढ़ गया था । वह खीचते-खीचते थक गया लेकिन मुझे नग्न नहीं कर सका था । इस घटना से घृतराष्ट्र का हृदय परिवर्तन हो गया था और उन्होने मुभसे वर मागने के लिए कहा था । उस समय मैंने यह वर मागा था कि मेरे पति को गुलामी से मुक्त कर दिया जाये । उन्होने मेरा यह वचन मानकर आप सबको मुक्त कर दिया था और राजपाट भी वापस सौंप दिया था । इस प्रकार वह घटना समाप्त हो गई थी । फिर आप दूसरी बार जूआ क्यो खेले ? जूआ खेलकर दूसरी बार बघन मे क्यो पडे ? क्या इस प्रश्न का आप समाघान करेंगे ?

युधिष्ठिर — जब पट्टली बार मैंने जूआ खेला तब तो मेरी भूल थी, मगर दूसरी वार खेलने मे मेरी कोई भूल नही थी। वह तो पहलो भूल के पाप का प्रायत्र्चित्त था। मेरी इच्छा थी, मैंने पहली बार जो भूल की है, उसका पुश्चात्ताप मुझे करना ही चाहिए उस भूल का दण्ड मुझे भोगना ही चाहिए । मै उस भूल के दण्ड से बचना नही च हता था। यद्यपि अपनी भूल का वात्कालिक फल मुझे मिल गया था, पर तुम्हारे वरदान से वह दण्ड क्षमा कर दिया गया था। भूल करके तुम्हारे वरदान के कारण दण्ड से बच निकलना कोई अच्छी वात नही थी। जो स्वय पाप करता है किन्तु पत्नी के पुण्य द्वारा, पाप के दण्ड से बचना

चाहता है, वह घर्म को नही जानता। इसके अतिरिक्त काका ने तुम्हे जो वरदान दिया था, वह हृदय परिवर्तन के कारण नहीं वरन् भय के कारण दिया था। उनके हृदय में सच-मुच ही परिवर्तन हुआ होता तो वह दूसरी वार भी हम लोगो को वन मे न जाने देते । वास्तव मे उनका हृदय वदला नही था । वल्कि उनके हृदय मे यह भावना थी कि किसी भी उपाय से पाण्डव दूर चले जाएँ और मेरे पुत्र निष्कटक राज्य भोगे । हृदय में इस प्रकार की भावना होते हुए भी, लोकापवाद के भय से ही काका ने मीठे वचन कह-कर तुम्हे वरदान दिया था । अतएव मैंने सोचा - मुफसे जो अपराथ हुआ है, उसके दण्ड से वच निकलना उचित नही है। मुझे अपनी भूल का फल भोगना ही चाहिए। मैं दुर्योधन से यह कहना चाहता था कि तुझे जो करना हो सो कर, लेकिन मैं पत्नी को मिले वरदान के कारण वन-वास से नही वचना च'हता । मैं मन ही मन यह कहने का विचार कर ही रहा था कि उसी समय दुर्योधन का आदमी मेरे पास आया । उसने मुफसे कहा 'ग्रापको दुर्योघन महाराज फिर जूआ खेलने के लिए बुलाते है।' दुयोघन का यह सन्देश सुनकर मुझे प्रसन्नता हुई । मैने निश्चय किया—इस बार फिर सर्वस्व हार जॅना ही उचित है, जिससे मैं वन मे जा सकू और पत्नी के वरदान के कारण मिली हुई वनवास-मुक्ति में मुक्त हो सकू । मेरे भाई मेरे निश्चय का अनुसरण करे या न करे, परन्तु मुझे तो वन-वास करना ही चाहिए। इस प्रकार निश्चय करके मैंने फिर जूआ खेला और उसमें हार गया । मन में निहिचत किये विचारो को पूर्ण करने के लिए ही मैंने दुवारा जूआ खेला था।'

#### छठा बोल-६४

युधिष्ठिर का यह स्पष्टीकरण सुनकर द्रौपदी कहने लगी-आपने यह तो नवीन ही बात सुनाई <sup>1</sup> आपके दूसरी बार जूआ खेलने का मतलब तो मैं समफ गई। लेकिन एक दूसरी बात मैं पूछना चाहती हू। वह यह है कि जब गन्धर्व ने दुर्योधन को कैद कर लिया था तब आपने उसे छुडाने के लिए भीम और अर्जुन को क्यो भेजा था ?

ļ

युधिष्ठिर उत्तर देते हुए कहने लगे - देवी ! मैं जिस कुल मे उत्पन्न हुग्रा हू उसी कुल के मनुष्य को, जिस वन मे मैं रहता हू उसी वन मे मार डाला जाये, यह मैं कैसे देख सकता हू ! तुम पीछे आई हो, लेकिन कुल के सस्कार मुफमे तो पहले से ही विद्यमान है। हम और कौरव आपस मे भले ही लड मरे, मगर हमारा भाई दूसरे के हाथ से मार खाये और हम चुपचाप बैठे देखें, यह नही हो सकता। इसी कारण दुर्योधन को गन्धवं के सिकजे मैं से छुड़ाने का मुझे कोई पञ्चात्ताप नहीं है। उलटा इससे मुझे आनन्द है। दयाभाव से प्रेरित होकर मैंने दुर्योधन को शत्रु के पजे से छुडाया है।

धर्मराज का यह कथन सुनकर द्रौपदी कहने लगी— आप इस समय जो कष्ट भोग रहे है, वह सब इसी दया का परिणाम है न ? आपने उसे बचाया मगर वह दुष्ट आपका उपकार मानता है ? अजी, वह तो उलटा हमें कष्ट देने का ही प्रयत्न करता है ।

युधिष्ठिर – देवी <sup>1</sup> हम लोग जब वन मे चलते है तो अपने पैर के नीचे फूल भी आ जाते हैं। यद्यपि उसे पैर से कुचलकर हम उसका अपराध करते हैं तथापि वह अपना स्वभाव नही छोडता । जव फूल भी अपना स्वाभाव नही

# ६६-सम्यक्त्वपराऋम (२)

छोडता तो फिर दुर्योधन की करतूत देखकर मैं अपना स्वभाव कैसे छोड दू ? दुर्योधन हमारे प्रति चाहे जैसा व्यवहार करे भरन्तु मैं अपना क्षमाभाव नही त्याग सकता। जैसे भीम को गदा का और अर्जुन को गाडीव का बल है. उसी प्रकार मुफ़में क्षमा का बल है। यद्यपि गदा ग्रौर गाँडीव का प्रयोग जैसे प्रत्यक्ष दिखाई देता है वैसा क्षमा का प्रयोग प्रत्यक्ष दिखाई नही देता और न उसका तात्कालिक फल ही दृष्टि-गोचर होता है । परन्तु मुझे अपनी क्षमा पर विश्वास है । मैं विश्वासपूर्वक मानता हूँ कि जैसे दीमक वृक्ष को खोखला कर देती है उसी प्रकार मेरी क्षमा ने दुर्योधन को खोखला बना दिया है । दीमक के द्वारा खोखला होने के पश्चातू वृक्ष चाहे ग्राधी से गिरे या बरसात से, मगर उसे खोखला बनाने वाली चीज तो दीमक ही है । इसी प्रकार दुर्योधन का पतन चाहे गदा से हो या गाडीव से, लेकिन उसे नि सत्व बनाने वाली मेरी क्षमा ही है। अगर मेरी क्षमा उसे खोखला न कर सकी तो गदा या गॉडीव का उस पर कोई प्रभाव नही पड सकता।

द्रौपदी ने कहा— धर्म की यह तराज़ू अद्भुत है <sup>1</sup> आपके कथन से ऐसा प्रतीत होता है कि आप प्रत्येक कार्य धर्म की तुला पर तोल कर ही करते हैं।

युधिष्ठिर — साधारण चीजे तोलने के काटे मे कुछ पासग भी रहता है, लेकिन जवाहिर या हीरा, म।णिक तोलने के काँटे में पचमात्र भी पासग नहीं चल्ठ सकता। इसी प्रकार धर्म का काटा, बिना किसी अन्तर के, ठीक निर्णय दे देता है। मै अपने धर्मकाटे मे तनिक भी अन्तर नहीं आने देता। मै अपना अपकार करने वाले का भी उपकार ही करूंगा और इसका कारण यही है कि मेरी घर्मतुला ऐसा करने के लिए मुझे बाध्य करती है ।'

मित्रो ! आपको भी युघिष्ठिर के समान क्षमा घारण करनी चाहिए या नही ? अगर आज ऐसी क्षमा का व्यव-हार करना आपके लिए शक्ग न हो तो कम से कम श्रद्धा मे तो क्षमा रखी ही जा सकती है।क्षमा पर परिपूर्ण श्रद्धा रखना तो सम्यग्दृष्टि का स्वाभाविक गुण है। सब पर सम-भाव रखने वाला ही सम्यग्दृष्टि कहलाता है । समभाव घारण करने वाले मे इसी प्रकार की क्षमा की आवश्यकता है । आज आप लोगो के व्यवहार में इस क्षमा के दर्शन नही होते, मगर युघिष्ठिर जैसों के चरित्र मे वह मिलती ही है । अतएव उसकी शक्यता के सम्बन्ध में शका नहीं उठाई जा सकती ।



# सातवाँ बोल

# गहा

निन्दा के सम्बन्ध में जो प्रश्नोत्तर चल रहा, था वह समाप्त हुआ । आत्मनिन्दा, गर्हापूर्वक करनी चाहिए । अत-एव यहाँ गर्हा के सम्बन्घ में विचार करना है । गर्हा के सम्ब घ में भगवान् से यह प्रश्न पूछा गया है:--

प्रश्न-गरहणयाए ण भंते ! जीवे किं जणयइ ?

उत्तर-गरहणयाए अपुरेकारं जणयइ, अपुरेकारगए णं जीवे अप्पसत्थेहितो जोगेहिंतो नियत्तेइ, पसत्थे य पडिव-ज्फाइ, पसत्थजोगपडिवन्ने य ण अणगारे अणंतघाई पज्जवे खवेइ ॥ ७ ॥

#### হান্ধাৰ্থ

प्रम्न-भगवन् <sup>1</sup> गईणा करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर—गईणा करने से जीव दूसरो से सन्मान नहीं पाता । कदाचिन् उसमे खराव भाव उत्पन्न हो जाएँ तो भी वह अपमान के भय से खराव विचारो को हृदय से वाहर निकाल देता है अर्थात् शुभ परिणाम वाला हो जाता है । प्रशस्त परिणाम से ज्ञानावरण आदि कर्मों का क्षय करके वह अनन्त मुखरूप मोक्ष प्राप्त करता है ।

सातवां बोल-६९

#### व्याख्यान

भगवान् से शिष्य ने यह प्रश्न पूछा है कि—'हे मग-वन् ! गर्हा—अपने दोषो का दूसरे के समक्ष प्रकाशन — करने से जीव को क्या लाभ होता है ?' भगवन् ने इस प्रश्न के उत्तर मे जो कुछ कहा है, उस पर विचार करने से पहले यह देख लेना आवश्यक है गर्हा वास्तव मे किसे कहते हैं? विन्दा और गर्हा में क्या अन्तर है ? इसका स्पष्टीकरण करते हुए टीकाकार कहते है—अनेक पुरुष ऐसे है ज़ो अपनी आत्मा को नीच मानते है और कहते है—

> जेती वस्तु जगत मे, नीच नीच ते नीच । तिनते मैं हू अधम अति, फस्यो मोह के बीच ।।

अर्थात् ससार मे नीच से नीच गिनी जाने वाली जितनी वस्तुएँ हैं, उनमे मेरी म्रात्मा सब से नीच है।

पापोऽहं पापकर्माऽहं, पापात्मा पापसन्भवः ा

अर्थात् हे प्रभो<sup>।</sup> मैं पापी हू, पापकर्मा हू और जिन पापो को मैं बार-बार घिक्कारता हू उन्ही पापो को पुनः करने वाला हू । इससे बढकर पतितदज्ञा और क्या हो सकती है <sup>?</sup>

इस ससार में अनेक महात्मा भी ऐसे है जो अपने विषय मे ऐसा अनुभव करते है । उनकी विचारघारा कुछ ऐसी होती है कि मेरे पाप या दोष मैं और परमात्मा ही क्यो जाने ? अपने पापो की प्रकटता यही तक सीमित क्यों रहे ? दूसरे लोगो को भो मेरे पापो का पता क्यो न चल जाग्रे ? मेरा नग्नस्वरूप जगत् क्यो न देखे ? इस प्रकार की विचारघारा से प्रेरित होकर गुरु आदि के समक्ष अपने दोप निवेदन करना गहीं कहलाता है । अपने दोपों की आप ही निन्दा करना निन्दा है, चाहे दूसरा कोई छद्मस्थ जाने या न जाने । मगर गहीं तो दूसरो के सामने अपने दीप प्रकट करने के लिए ही की जाती है ।

टस भेद को देखते हुए गही का फल निन्दा के फल से अधिक होना चाहिए । गही का फल अधिक न हो तो उसके करने से लाभ ही क्या है ? फल का विचार किये विना मन्द पुरुप भी किसी कार्य मे प्रवृत्ति नही करता । अंतएव गही का फल निन्दा को अपेक्षा अधिक ही होना चाहिए ।

प्रस्तुत प्रश्न के उत्तर में भगवान् फरमाने है— गहीं करने से अपुरस्कारभाव उत्पन्न होता है। किसो व्यक्ति की प्रेशसा होना— जैमे यह उत्तम पुरुष है, यह गुणवान् पुरुष है, आदि कहना— पुरस्कारभाव कहलाता है। अपुस्कार मे इस प्रकार के पुरस्कार का अभाव है। 'अपुरस्कार' शब्द में 'अ' अभाव का सूचक है। गर्हा वरने से अपुरस्कार' शब्द में 'अ' अभाव का सूचक है। गर्हा वरने से अपुरस्कारभाव प्रकट होता है। पहलेपहल तो एंशा भय बना रहता था कि कोई मेरा अपराध जान लेगा ता मुछे तुच्छ समफकर मेरी निन्दा करेगा। किन्तु जब गहीं करने का विचार आता है' तो वह भय जाता रहता है। उस समय व्यक्ति की यही इच्छा होती है किं लोग मुफे प्रशसनीय न माने वरन् निद-नीय समझे। इसी फल की प्राप्ति के लिए गहीं की जाती है। अर्थात् लोगो की दृष्टि में अपने को निन्दनीय मानने के लिए गहां की जाती है।

महा जा सकता है कि यह तो गहीं का उलटा फल मिला। गर्हा करने से तो उलटी अघिक निन्दा हुई ! गहीं

#### सातवां बोल-७१

करने से यदि निन्दा होती है और शास्त्रकार भी गर्हा का फल अपुरम्कार बतलाते है तो गर्हा करने से लाभ के बदले हानि ही समफता चाहिए। अपमान से वचने के लिए लोग वडे-वडे पाप करते है, तो फिर अधिक निन्दा करने के लिए गर्हा क्यो की जाये ?

इस प्रश्न का उत्तर यह है। वास्तव में बडे बडे पाप निन्दा से वचने के लिए ही किये जाते है। मैं तो यहा तक मानता हू कि कई-एक मत-मतान्तर भी अपने पाणे को पुण्य प्रमाणित करने के लिए चल रहे है अथवा इसीलिए चलाये गये है कि उनके चलाने वाले निन्दा से बच जाएँ। अर्थात् अपते पाप दबाने के लिए या उन पर पुण्य का पालिश चढाने के लिए ही अनेक मत-मतान्तर चलाये गये हैं। बात ग्वराब है, यह जानते हुए भी उसे न छोडना फिर भी जनता मे अपना स्थान उच्च वनाये रखना, इस उद्देश्य से पाप को धर्म का रूप दिया जाता है और उसी को सिद्धान्त के रूप मे स्वीकार कर लिया जाता है । देखा जाता है कि लोग अपनी भलमनसाई प्रकट करने के लिए और अपनी गरीबी द्रवाने के लिए नकली मोती या रोल्डगोल्ड की माला पहन लेते हैं । इस पद्धति से स्पष्ट प्रतीत होता है कि लोग सन्मान चाहते हैं । इस प्रकार सन्मानलाभ की भावना से ही पाप को पुण्य का रूप दिया जाता है और पाप को घामिकसिद्धान्त के आसन पर आसीन कर दिया जाता है। किन्तू गर्हा करने वाला व्यक्ति इस प्रकार की भावना का परित्याग कर देता है और अपुरस्कारभाव घारण करता है। जो सन्मान की कामना से ऊपर उठ चुका है और अपमान का जिसे भय नही है, वल्कि जो अपमान चाहता है। वही व्यक्ति गहीं कर सकता है।

# ७२-सम्यक्त्वपराऋम (२)

प्राय. देखा जाता है कि लोग निन्दनीय कार्य तो कर बैठते हैं मगर निन्दा सुनने से डरते हैं और निन्दा सुनने के लिए तैयार नही होते। शास्त्र कहता है—जब किसी व्यक्ति के अन्त करण मे यह भावना उद्भूत होतो है कि मैंने जो निन्दनीय कार्य किये हैं, उनके कारण होने वाली निन्दा मै सुन लूं, तब वह गर्हा किये बिना नही रहता और जब वह इस तरह शुद्ध भाव से गर्ही करता है तब गर्हा से उत्पन्न होने वाले अपुरस्कारभाव द्वारा वह अप्रशस्त योग में निवृत्त हो जाता है।

शूली पर चढकर शस्त्राघात सहन करके या विषपान करके मर जाना कदाचित् सरल है, परन्तु शान्तभाव से अपनी निन्दा सुनना सरल नही है । अपनो निन्दा सुनकर अशुभ योग का आ जाना वहुत सम्भव है । मगर अपनी निन्दा सुन लेने वाली और जिन कामो की वदौलत निन्दा हुई है, उनका त्याग कर देने वाला अपने अन्त करण मे अशुभ योग नही आने देता । इसका फल यह होता है कि वह अप्रश,त योग से निकलकर प्रशस्त योग मे प्रविष्ट हो जाता है ।

ससार में विरले ही ऐसे पुरुष मिलेगे जो अपनी निंदा सुनने के लिए तैयार हो । अधिकाश लोग ऐसे ही है जो चाहते हैं कि हम खराव कृत्य भले ही करे किन्तु हमे कोई खराब न कह पाये । यह दुर्भावना आत्मा के लिए विष के समान है । इस विष से आत्मा मे अधिक वुराइया आ घुसती है । इससे विपरीत जिनकी भावना यह है कि मुझे प्रजसा नही चाहिए, निन्दा ही चाहिए, वे लोग गर्हा किये विना नही रहते । गर्हा करने वालो मे अपुरस्कारभाव आता है और अपुरस्कारभाव आने से पापो का नाश हो जाता है । इस प्रकार आत्मा जब अपुरस्कारभाव को अपनाती है तब वह अप्रशस्त योग से छूटकर प्रशस्त योग प्राप्त करती है ।

अप्रंगस्त योग में से निकलकर प्रशस्त योग में प्रवेश करना साघारण बात नही। है । घूल के रुपये बनाये\_जा सकते है, मगर अप्रशस्त को प्रशस्त बनाना उससे भी कहो कठिन कार्य है । आपने वाजीगरो को घूल से रुपया बनाते देखा होगा । वह तो सिर्फ हस्तकौशल हैं । अगर वह घूल से रुपया बना सकते तो पैसे-पैसे के लिए क्यो भोख मागते फिरते ? यह वस्तुस्थिति स्पष्ट होने पर भी बहुतेरे लोग ऐसी वातो में चमत्कार मानते हैं और कहते है कि चमत्कार को ही नमस्कार किया जाता है । इस भावना से प्रेरित होकर लोग ढोग को भी चमत्कार मानने लगते हैं श्रौर इस प्रकार के ढोग के पीछे लोग और विशेषत स्त्रियाँ पागल बन जाती हैं। इस प्रकार अन्धे होकर ढोग के पोछे दौडने का अर्थ यह है कि अभी तक परमात्मा के प्रति पूर्ण और दृढ विश्वास उत्पन्न नही हुआ है। परमात्मा के प्रति सुदृढ विश्वास उत्पन्न हो जाने पर यह स्थिति उत्पन्न नही होती ।

आशय यह है कि लोग इस प्रकार ढोग मे तो पड जाते हैं किन्तु अपनी आत्मा को नही देखते कि हमारी आत्मा मे क्या है <sup>?</sup> भक्तजन यह बात ध्यान मे रखकर ही यह कहते है—

रे चेतन । पोते तू पापी, परना छिद्र चितारेजी ।

भक्तजनो ने अपनी आत्मा को यह चेतावनी दी है---'हे आत्मनू <sup>1</sup> तेरे पापो का पार नही है । फिर भी तू अपने

# ७४-सम्यक्त्वपराकम (२)

पाप न देखकर दूसरो की बातो में क्यो पडता है ? तेरेपात्र में मलीन जल भरा है, उसे तो तू साफ नही करता श्रौर दूसरो से कहता फिरता है कि लाओ, मै तुम्हारा पानी साफ कर दू ! यह कथन क्या युक्तिसगत कहा जा सकता है ? भक्तजन सबसे पहले अपने पर ही विचार करते है, अतएव वह कहते हैं---

> मो सम पतित न ग्रौर गुसाई । अवगुण मोसो अजहुँ न छूटे, भली तजी अब ताई । मोह्यो जेही कनक-कामिनी, ते ममता मोह वढाई ॥ रसना स्वाद मीन ज्यो उलभी सुलभत नहिं सुलभाई । मो सम पनित न और गुसाई ॥

अर्थात् – प्रभो<sup>1</sup> मुफसा पतित श्रौर कौन होगा<sup>?</sup> मै गुणो का त्याग कर देता हू पर अवगुणों का तो आज तक त्याग नही किया।

जिसमें भक्तजनो के समान ऐसी भावना होगी, वह अपने पाप अवश्य नष्ट कर डालेगा । वास्तव मे जो इस उच्च भावना का घनी है वह वडा भाग्यशाली है । शास्त्र-कार ऐसे भाग्यशाली को इसीलिए कहते है कि पुरस्कार-भावना से निकलकर अपुरस्कारभावना मे आने के लिए गर्हा करो और गर्हा करके अपुरस्कारभावना मे आओ ।

भक्तजनो का कथन है – हे प्रभो <sup>1</sup> मैं भलीभाति जानता हूं कि सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्ञन और सम्यक्**चारित्र अथवा साधु-**अवस्या हितकर है और कोघ आदि विकार अहितकर है। फिर भी मैं साघुपन अगीकार नहीं करता और कोघ करता हू । यह मेरी कैसी विपरीत दशा है ! ऐसी दशा मे मुफ जैसा पतित और कौन होगा ?

त्रगर साघुपन तुमसे नही ग्रहण किया जाता तो कम से कम कोघ को तो मारो। श्रीउत्तराध्ययनसूत्र मे कहा है:---

कोहं ग्रसच्चं कुव्विज्जा, घारिज्जा पियमप्पियं ।

अर्थात्— कोघ को असत्य करो अर्थात् कोघ को पी जाओ और अप्रिय को भी प्रिय घारण करो । कोघ किस प्रकार असत्य किया जा सकता है, इसके लिए एक दृष्टान्त दिया गया है । वह इस प्रकार है—

एक क्षत्रिय को किसी दूसरे क्षत्रिय ने मार डाला। मारे गये क्षत्रिय की पत्नी गर्भवती थी। गर्भस्थित बालक सस्कारी था। जनमने के बाद बडा होकर वह ऐसा वीरु निकला कि राजा भी उसका सन्मान करने लगा। एक बार वह किसी युद्ध मे विजय प्राप्त करके आया। राजा ग्रौर प्रजा के द्वारा अपूर्व सन्मान पाकर वह घर गया। रास्ते मे वह सोचता जाता था कि सब लोगो ने मेरा सन्मान किया है, मगर मैं अपने को सच्चा सन्माननीय तभी मानूगा,-जब मेरी माता भी मेरे कार्य को अच्छा समझेगी और मुझे आजीर्वाद देगी। मुझे दुनिया मे जो सन्मान प्राप्त हो रहा है, वह सब माता की ही क्रुपा का फल है।

इस प्रकार सोचता हुआ वह अपनी माता के पास पहुँचा। उस पर नजर पडते ही माता ने अपना मुह फेर लिया। यह देखकर वह सोचने लगा— मेरी मा मेरी ओर दृष्टिपात भो नही करना चाहती ! ,मुफे घिक्कार है। तद-नन्तर उसने मा से कहा—मा, इस वालक से क्या अपराघ

#### ७६-सम्यक्त्वपराकम (२)

बन गया है कि आप इसकी ओर देखना भी नहीं चाहती ।

माता बोली – बेटा, तुम्हारा असली शत्रु तो अभी तक जीवित है । जब तक उसे न जीत लिया जाये, तव तक मुझे प्रसन्नता कैसे हो,सकती है ?

पुत्र ने कहा—ग्रापका कहना सच है । मगर वह है कौन जो मेरा सच्चा शत्रु है ?

माता – पिता का घात करने वाले से बडा शत्रु और कौन हो सकता है ?

पुत्र-सचमुच, ऐसा घोर कृत्य करने वाला महान् अप-राघी है। आप बतलाइये कि कौन मेरे पिता का घातक है ?

माता ने नाम बतला दिया। पुत्र ने कहा --ऐसा था तो आपने अभी तक मुफसे कहा क्यो नही ?

माता – जहाँ तक तुम्हारा पराकम पूर्णरूप से विक-सित नही हुआ था, तब तक तुम्हे शत्रु कैसे बतलाती ?

पुत्र — ठीक है। मैं जाता हूं ग्रीर शत्रु को वश में कर लाता हू। जब तक मैं उसे वश मे न कर लूंगा, अन्न-जल ग्रहण नही करूँगा।

पुत्र अपने पिता के घातक के पास जाने को उद्यत हुआ। उस घातक को भी पता चल गया कि वह मुझे मारने आ रहा है। उसने सोचा--वह वीर है और कुद्व होकर आ रहा है। ऐसी हालत मे मुझे मार डाले बिना नही यहेगा। इस प्रकार विचार कर वह क्षत्रियपुत्र के सामने आया और उसके पैरो मे पड गया। क्षत्रियकुमार ने कहा-तू मेरा गत्रु है, क्यो मेरे पैरो मे पडता है ? वह क्षत्रिय

सातवां बोल-७७

गिडगिड़ाकर कहने लगा — मैंने आगके पता का घात अघश्य किया है, फिर भी मैं,आपके शरण आया हू।

क्षत्रिय शरणागत को नहीं मारता । इस सम्बन्ध में मेवाढ मे एक किंवदन्ती प्रसिद्ध है । मुगल बादशाह मेवाड के महाराणा का शत्रु था । किन्तु जब महाराणा बादशाह को मारने लगे तो बादशाह वोला – मैं आपको गाय हू । वादशाह के मुख से यह दीनतापूर्ण शब्द सुनकर राणा ने उसे छोड दिया । दूसरे लोगों ने राणा से कहा – आप यह उचित नही कर रहे हैं। किन्तु राणा ने उन्हे उत्तर दिया– शत्रुओ का सहार करने वाले ता बहुत मिलेगे मगर शरणा-गत शत्रु की रक्षा करने वाले विरले ही होंगे । शरणागतो की रक्षा करना क्षत्रियो का धर्म है। मैं इस धर्म की उपेक्षा नही कर सकता ।

शरणागत क्षत्रिय ने, क्षत्रियकुमार से कहा – मै आपके शरण आया हूं । यह शब्द सुनकर क्षत्रियकुमार उसे मार न सका । उसे उसने वाघ लिया और अपनी माता के पास ले आया । आकर माता से कहा – लो, यह मेरा शत्रु है। कहो, इसे क्या दण्ड दिया जाये ? अपने पुत्र का पराक्रम देख माता की प्रसन्नता का पार न रहा । उसने कहा – इसी से पूछ देखना चाहिए कि यह क्या दण्ड पसन्द करता है।

इस प्रकार कहकर माता ने अपने पति के घातक क्षत्रिय से पूछा— वोल, तुझे क्या दण्ड मिलना चाहिए ? क्षत्रिय ने उतर दिया— मा, शरणागत को जो दण्ड देना उचित हो, वही दण्ड मुझे दीजिए । यह उत्तर सुनकर माता ने कहा— वेटा, अव इसे मत मारो । इसने मुझे माँ कहा है । अव यह मेरा वेटा और तेरा भाई वन गया है । यह जरणागत है । अव इसे छोड दे । मैं जल्दी भोजन वनाती हू सो तुम दोनो भाई साथ वेठकर भोजन करो ।

पुत्र ने कहा मा, तुमने मुझे उत्तेजित किया है। मेरा कोघ.भडका, हुआ है। वह शान होना नही चाहता । अव मैं अपने कोघ को किस प्रकार सफल कर्ड ?

माता ने उत्तर दिया— कोध को सफल करने में कोई वीरता नही है। सच्ची वीरता तो कोघ को जीतने में है। दूसरे पर विजय प्राप्त करना उतनी वडी वीरता नही, जितनी कोध पर विजय प्राप्त करना वीरता है। इसलिए तू त्रोघ को जीत।

क्षत्रियकुमार ने उस क्षत्रिय से कहा---मैं अपनी माता का आदेग मानकर तुझे छोडता हू और ग्रभयदान देता हूं।

जो स्वय निर्भय हे वही दूसरो को ग्रभयदान दे सकता है। अभयदान यद्यपि सब दानों में उत्तम माना गया है मगर उसका अधिकारी वही है जो स्वय अभय है। जो स्वय भय में काप रहा हो वह दूसरे को क्या खाक अभयदान दे संकगा ? तुम लोग स्वय तो भय से थर्राते हो और बकरो को अभयदान देने दीडते हो ! इसमे करुणाभाव तो हे. मगर यह पूर्ण अभयदान नही है । तुम पहले स्वय निर्भय वनो फिर अभयदान देने के योग्य वन सकोगे ।

क्षत्रियकुमार की माता ने भोजन वनाया । क्षत्रिय-कुमार ने और उसके पिता के घात करने वाले क्षत्रिय ने

#### सातवां बोल-७१

साथ बैठकर भोजन किया। कदाचित् क्षत्रियकुमार उसे मार डालता तो अधिक वेर बढता और वैर की वह परम्परा कौन जाने कहां तक चलती और कब समाप्त होती। किन्तु कोघ पर विजय प्राप्त करने से दोनो क्षत्रिय भाई-भाई हो गये।

तुम प्रवचन को माता मानते हो । तो जैसे क्षत्रिय-कुमार ने माता की आज्ञा शिरोघार्य की थी, उसी प्रकार तुम भी प्रवचन-माता की बात मानोगे या नही <sup>?</sup> प्रवचन-माता का म्रादेश यही है कि कोघ को जीतों और निर्भय बनो । छुरा लेकर मारने के लिए कोई आये तो भी तुम भयभीत मत बनो । कामदेव श्रावक पर पिशाच ने तर्लवार का घाव करना चाहा था, फिर भी कामदेव निर्भय ही रहा। तुम घनवान् होने का बहाना करके छूटने का प्रयत्न नही कर सकते, क्योकि कामदेव गरीब आवके नही था, वह अठा-रह करोड मोहरो का स्वामी था, उसके साठ हजार गौएँ थी। फिर भी वह निर्भय रहा । तुम भी इसी प्रकार निर्भय बनो । निर्भय होने पर तलवार, विष या अग्नि वगैरह कोई भी वस्तु तुम्हारा वाल बाका न कर सकेगी । वास्तव मे दूसरी कोई भी वस्तु तुम्हारा बिगाड नही कर सकती, सिर्फ तुम्हारे भीतर पैठा हुआ भय ही तुम्हारी हानि करता है । अपने आन्तरिक भय को जीतोगे तो अपने को अत्यन्त शक्ति-शाली पाओगे।

कहने का आशय यह है कि कोघ को जीतो और क्षमा घारण करो । साघारण अवस्था मे तो सभी क्षमाञील रहते हैं मगर कोघ भडकने पर क्षमा रखना ही वास्तव मे कोघ को जीतना कहलाता है। कहावत है ---

# ५०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

जी जी कर बतलावताँ, काना कोघ न आय।

आढा टेढा बोलता, खबर खमानी थाय ॥

जो निन्दा के भय से डरता नही है, वही कोघ को जीत सकता है । भक्त तुकाराम कहते है—

तुका म्हेण भण श्रवहेलति मभ तरी केसीराज रखविति ।

अर्थात्— हे प्रभो<sup>।</sup> जव मुफमें अपनी निन्दा सहन करने की शक्ति आ जायेगी तभी मै तुम्हारा सच्चा भक्त समभा जाऊँगा।

इस प्रकार विचार कर भक्तजन निन्दा से भयभीत नही होते, वरन् निन्दा सहन करने के लिए सशक्त और सह-नशील बनते हैं। हा, वे नवीन निन्दनीय कार्य नही करते, मगर पहले के निन्दनीय कार्यों के कारण होने वाली निन्दा से घबराते नही। इस प्रकार जो निन्दा से नही, मगर निंदा-योग्य कार्यों से ही घबराता है, वही अशुभ योग मे से निक-लकर शुभ योग मे प्रवृत्त होता है।

अपने दोषो को गुरु के समक्ष प्रकट कर देना गर्हा है। गर्हा किस प्रकार की होनी चाहिए, इस विषय की व्याख्या स्थानागसूत्र मे की गई है। गर्हा का स्वरूप बतलाते हुये श्री-स्थानागसूत्र मे, द्वितीय स्थान मे, दो प्रकार की गर्हा बतलाई गई है और तृतीय स्थान मे तीन प्रकार की कही गई है। 'हूसरे स्थान (ठाणा) मे कहा है ---

ुँ दुविहे गरिहा पन्नतो, तजहा मणसावेगे गरिहइ, वयसा वेगे गरिहइ, ग्रहवा दुविहे गरिहा पन्नतो, तंजहा— दीहमद्वमेगे गरिहइ, रहसमद्वमेगे गरिहइ ॥

अर्थात् — गर्हा दो प्रकार की है — मन से की जाने वाली गर्हा और वचन से की जाने वाली गर्हा । परन्तु दोनो

#### सातवां बोल- ५१

को साथ करके की जाने वाली गर्हा पूर्ण गर्हा है। अन्यथा गर्हा के चार भग हो जाते है। वह इस प्रकार—

(१) मन से गहीं करना वचन से न करना।

(२) वचन से गर्हा करना मन से न करना ।

(३) मन से भी गहीं करना वचन से भी करना ।

(४) मन से भी गहीं न करना वचन से भी न करना। (यह भग जून्य है)

कभी-कभी वचन से तो गर्हा नही होती किन्तु मन मे गर्हा हो जातो है। जैसे प्रसन्नचन्द्र राजर्षि नीची स्थिति मे जाने के योग्य विचार कर रहे थे । उसी समय उनका हाथ ग्रपने मस्तक पर जा पहुँचा । मस्तक पर मुकुट न पाकर उन्होने मन ही मन ऐसी गही की कि उसी समय केवली हो गये । इस प्रकार एक गर्हा ऐसी होती है जो वचन से तो नही होती, सिर्फ मन से होती है । दूसरी गर्हा ऐसी होती है जो मन से नही की जाती, सिर्फ वचन से की जाती है। ऐसी गर्हा द्रव्यगर्हा कह नाती है। वचन से न होकर भी मन से होने वाली गहीं हो ठीक है मगर मन से गर्हा न करके केवल वचन से कह देना कि 'मुभन्से अमुक दुष्कर्म हो गया है', एक प्रकार का दम्भ ही है । मन में जुदा भाव रखना और वचन से गर्हा करना द्रव्यगर्हा है, जो दूसरो को ठगने के लिए की जाती है। दूसरो को ठगने के . लिए की जाने वाली द्रव्यगर्हा के अनेक<sup>े</sup> उदाहरण शा<sub>र</sub>त्र-कारो ने बतलाये है।

कल्पना कीजिए, कोई पुरुप मर गया है । उसका किसी दूसरी स्त्री के साथ अनुचित सम्वन्घ था । जब मृत पुरुष की लाश उस स्त्री के घर के सामने होकर निकली तो वह अपना रुदन न रोक सकी । मगर साधारण रीति से रोए तो लोगो को शका हो कि यह स्त्री इस पुरुष के लिए क्यों रोई ? इसका मृत पुरुष के साथ क्या सम्वन्व था ? इस प्रकार की निन्दा से वच जाये और रो भी ले, ऐसा उपाय खोजकर उस स्त्री ने अपने हाथ के कडे नीचे फैक दिये और 'मेरे कडे गिर पडे' कह-कहकर जोर-जोर से रोने लगी । वास्तव में उसे अपने जार के लिए रोना था, मगर वह कडो का वहाना करके रोने लगी । क्या यह कहा जा सकता है कि उसका रुदन कडो के लिए है ? कडा तो रोने का वहाना भर थे ।

इस प्रकार भीतर कुछ ग्रौर भाव रखना तथा वचन ढारा यह प्रकट करना 'मुफसे अमुक खराव काम हो गया, इसके लिए मुझे दुख है.' यह द्रव्यगर्हा है । यह द्रव्यगर्हा ढोंग है और लोगो को ठगने के लिए को जाती है । पूर्वोक्त चतुभंगी में द्रव्यगर्हा दूसरे भग मे है ।

तीसरे प्रकार की गर्हा मन से भी की जाती है ग्रौर वचन से भी की जाती है। चौथी गर्हा शून्यरूप है। यह गर्हा न मन से की जाती है, न वचन से ही की जाती है।

इस प्रकार स्थानागसूत्र के दूसरे ठाणे में गर्हा के दो भेद किये गये हैं । एक गर्हा वह जो मन से की जाती है और दूसरी गर्हा वह जो वचन से को जाती है । अथवा पहली गर्हा वह है जो दीर्घकाल के कार्यों की न की जाकर निकटकाल के कार्यों की की जाये और दूसरी गर्हा वह जो निकटकाल के कार्यों की न की जाकर दीर्घकालीन कार्यो की की जाये । या दीर्घ कार्य की गर्हा की जाये और लघु (सामान्य) कार्य की गर्हा न की जाये ।

# 

कौन से कार्य दीर्घ और कौन से लघु हैं, यह वर्गी-करण करना कठिन है । अनुभवी पुरुप ही विशेषरूष से स्पष्टीकरण कर सकते है। किन्तु वास्तव मे गर्हा सभो पापो की करनी चाहिए, फिर चाहे वह दीर्घकालीन हो या निकट-कालीन हो, मोटा पाप हो या छोटा पाप हो ।

तीसरे ठाणे मे गर्हा के तीन भेद वतलाते हुए कहा गया है --

तिविहे गरिहा पन्नत्तो, तंजहा-मणता, वयसा, कायसा ।

अर्थात् — गर्हा तीन प्रकार की है — मन से की जाने वाली, वचन से की जाने वाली और काय से की जानेवाली। ग्रिथवा मन द्वारा किये कार्यों की गर्हा करना, वचन द्वारा किये कार्यों की गर्हा करना और काय द्वारा कृत कार्यों की गर्हा करना । यद्यपि गर्हा के यह तीन भेद वतलाये गये है तथापि यह नही भूलना चाहिए कि पूर्ण गर्हा वही है जो मन, वचन और काय — तीनो के द्वारा की जाती है । गर्हा करने का उद्देश्य है —

अर्थात् – पुन पापकर्म न करने के उद्देश्य से गर्हा की जाती है । इसीलिए पाप का प्रकाशन किया जाता है कि पाप के कारण निन्दा हो और भविष्य में फिर कभी वह पाप न किया जाये । यही गर्हा का उद्देश्य है । इस उद्देश्य की पूर्ति तभी हो सकती है जब मन, वचन और काय— तीनो योगो से गर्हा की जाये ।

तात्पर्य यह है कि भविष्य में पुन पापकर्म मे प्रवृत्ति

# ८४-सम्पन्त्वपराक्रम (२)

न हो, इस ध्येय की सिद्धि के लिए मन वचन और काय से-तीनो से---गर्हा करना चाहिए ।

कहा जा सकता है कि पापकर्मो को गर्हा मन से ही कर ली जाये तो काफी है। गुरु आदि के समक्ष गर्हा करने की क्या आवश्यकता है ? ऐसा कहने वालो से यही कहा जा सकता है कि जाम्त्र का वचन अगर प्रमाण मानते हो तो जास्त्र पर विश्वास रख कर, जास्त्र के कथनानुसार ही गर्हा कग्नी चाहिए । अगर तुम्हे जास्त्र पर विश्वास नही है तो फिर तुमसे कुछ कहना ही वृथा है । शास्त्र मे निंदा और गर्हा के वीच बहुन अन्तर वतलाया गया है । गर्हा लघुता प्रकट करने के लिए की जाती है। अगर कोई मनुष्य ऊपर से लघुता दिखलाता है मगर पाप का त्याग नहीं करता तो कहना चाहिए कि वह वास्तव मे लवुता का प्रद-र्जन नही करता वरन् ढोग का हो प्रदर्जन करता है। जिसमें सच्ची लघुता होती है वह गर्हा करते हुए विचार करता है कि मेरी आत्मा ने कैसा नीव कृत्य किया है !

जिस मनुष्य को सवारी के लिए हाथी उपलब्ध है, वह हाथी को छोडकर यदि गये पर सवार होता है तो मूर्ख ही कहा जायेगा। इसी प्रकार आत्मा को विचारना चाहिए कि— 'हे आत्मन्' नुझे हाथी पर वैठने के समान शरीर मिला है, तथापि तू गये पर वैठने के समान नीच कृत्य क्यो करता है ?' इस प्रकार विचार करने से सच्ची गर्हा करने की भावना का उदय होगा और उसी समय आत्मा मे लघुता भी आएगी। ज्यो-ज्यो आत्मा मे लघुता आएगी, त्यो-त्यो आत्मा परमात्मा के समीप पहुँचता जायेगा।

मैंने जिन ग्रन्थो का अवलोकन किया है, उन सब मे

# सातवां बोल-- ५

प्राय यही कहा गया है कि आत्मा का मूल स्वरूप कैसा है लेकिन वह कैसी स्थिति मे आ पडा है <sup>?</sup> आत्मा को कितनों <u>अनुकूल सामग्री उपलव्ध है,</u> लेकिन आत्मा उसका कैसा उपयोग कर रही है <sup>†</sup> आत्मा का कार्य यह बडा ही विपरीत है । राजा ने प्रसन्न होकर किसी को उच्चकोटि की गजवेल की तलवार भेट की । मगर भेट लेने वाला ऐसा मूर्ख निकला कि उस तलवार से घास काटने लगा । क्या उसका यह कार्य तलवार का दुरुपयोग करना नही है ? इसी प्रकार आत्मा को यह मानव-शरीर ऐसा मिला है जो ईश्वर का प्रतिनिधि माना जाता है। तीर्थड्व र-अवतार आदि समस्त यदि विषयकषाय मे इसका उपयोग किया गया तो अन्त मे पश्चात्ताप करना पडेगा । जो मनुष्य जन्म का माहात्म्य समझेगा और आत्मकल्याण साधना चाहेगा, वह सच्चे हृदय से गर्हा किये विना रह ही नही सकता ।

मेरी ऐसी धारणा है कि यदि मनुष्य अपने सुबह से शाम तक के काम किसा विश्वस्त मनुष्य के समक्ष प्रकट कर दिया करे तो उसके विचारो और कार्यों में वहुत प्रश-स्तता आ जायेगी । गृहस्थो को और कोई न मिले तो पति-पत्नी आपस मे ही अपने-अपने कार्य एक दूसरे पर प्रकट कर दिया करे तो उन्हे अवश्य लाभ होगा । अपने कृत्य प्रकाशित करने से विचारो का आदान-प्रदान होता है और दोषो की शृद्धि होने से जीवन उन्नत वनता है ।

गर्हा जीवनशुद्धि की कु जी है। भगवान् ने कहा है कि गर्हा करने से आत्मा पवित्र बनती है। गर्हा से ग्रात्मा किसी भी ग्रवस्था में पतित नही होती वरन् उन्नत ही होती

#### ८६-सम्यक्त्वपरात्रम (२)

है। आत्मा के पतन का कारण जारीरिक मोह है। आत्मा को शारीरिक मोह मे फँसाकर गिराना उचित नहीं है। आत्मा और शरीर भिन्न-भिन्न है। आत्मा अमर और अविनाशी है, जव कि शरीर नाशवान् है। गीता मे भी कहा है—

न जायते म्रियते वा कदाचित्,

नायं मुक्त्वा भविता वा न अन्यः ।

म्रजो नित्यः शाश्वतोऽय पुराणो-

न हन्यते हन्यमाने शरीरे ॥

अर्थात् - शरीर ही जनमता और मरता है । आत्मा न जनमता है, न मरता है । आत्मा तो अजर और अमर है ।

जैनशास्त्र की दृष्टि से भी आत्मा अनादिकाल से है। अनन्तकाल व्यतीत हो जाने पर भी आत्मा जैसा का तैसा है। आत्मा नरक मे जाकर न मालूम कितनी बार तेतीस सागर की स्थिति भोग चुका है। फिर भी उसका स्वरूप ज्यो का त्यो है। गीता कहती है, आत्मा का नाश नही होता। आत्मा ऐसी ज्योति है जो कभी बुफती नही। किसी दिन उसका नाज नही हुआ, होगा भी नही। आत्मा अजन्मा है, नित्य है, शाश्वत है। बहुतसी वस्तुये ऐसी भी है जो नित्य होने पर भी आज किसी रूप मे है और कल किसी और रूप मे होगी। मगर शुद्ध सग्रहनय की दृष्टि से आत्मा सदैव एक स्वभाव मे रहता है। इस प्रकार आत्मा शाश्वत है और साथ ही पुरातन अर्थात् सनातन है।

इस सनातन आत्मा को मामूली बात के लिए पतित करना कितनी भयकर भूल है ? इस भूल के सशोधन का

#### सातवां बोल-८७

एक कारगर उपाय गर्हा करना है । सच्ची गर्हा करने से आत्मोन्नति होती ही है, क्योकि गर्हा आत्मोन्नति और आत्म-शुद्धि का प्रधान कारण है । सच्ची गर्हा करने वाला पुरुष आत्मा को कभी पतित नही होने देता। चाहे जैसा भयानक सकट आ पडे, फिर भी आत्मा को पतित न होने देना ही सच्ची गर्हा का अवश्यम्भावी फल है ।

राजा हरिञ्चन्द्र का राजपाट वगैरह सब चला गया। उसने इन सब जिंचीजो को प्रसन्नतापूर्वक जाने दिया, मगर आत्मा को पतन से बचाने के लिए स-य न जाने दिया। आखिर उस पर इतना भयकर सकट आ पडा कि एक ओर मृत पुत्र सामने पडा है और दूसरी ओर उसकी पत्नी दीन वाणी मे कहती है कि पुत्र का सम्कार करना आपका कर्त्ताव्य है। यह आपका पुत्र है। आप इसका सस्कार न करेंगे तो कौन करेगा ? पत्नी के इस प्रकार कहने पर भी हरिश्चन्द्र ने यही उत्तर दिया कि मेरे पास इसका सस्कार करने की कोई सामग्री नही है!

हरिश्चन्द्र की पत्नी तारा ने कहा – अग्निसस्कार करने के लिए और क्या सामग्री चाहिए ? लक्कड सामने पडे ही हैं। फिर अग्निसस्कार करने मे विलब की क्या आवश्यकता है?

हरिश्चन्द्र ने उत्तर दिया - तुम ठीक कहती हो, पर यह लक्कड मेरे नही, स्वामी के है। स्वामो की आज्ञा है कि कर देने वाले को हो ,लकडिया दी जाए । अतएव यह लकडिया विना मोल नही मिल सकती ।

यह सुन कर तारा बोली — आपका कथन सत्य है; पर आप एक टके का कर किससे माँग रहे है ? क्या मैं आपकी पत्नी नही हू<sup>?</sup> इस समय मेरे पास एक भी टका नही है।

राजा ने कहा- रानी ! पुत्रवियोग के कारण तुम मोह मे पड गई हो। तुम अपने ध्येय को भी भूली जा रही हो । विचार करो, तुम कौन हो ? तुम एक राज्य की महा-रानी हो, फिर भी केवल सत्य को पालन करने के लिए ही दूसरे के घर की दासी वनी हो । तुम मुझे स्वामी कहती हो सो मैं पूछता हूं कि मेरी हडि्डयों को स्वामी कहती हो या आत्मा को ? तुम भलीभाति जानती हो कि जो पुरुष एक दिन प्रतापशाली राजा था और जिस ओर नजर फेरता था उसी ओर लक्ष्मी विलास करने लगती थी, वह राजा सत्य के लिए ही दूसरे का दीन दास वना है। जिस सत्य का पालन करने के लिए मैने और तुमने इतने कष्ट उठाये हैं, क्या आज उसी सत्य का परिन्यांग कर देना उचित है? अगर मै कर वसूल किये विना, स्वामी की आज्ञा के विरुद्ध लकडियाँ दे दूँ और पुत्र का अग्निसस्कार कर डालू तो सत्य का विधात होगा या नही ?

राजा हरिश्चन्द्र का यह सत्याग्रह सच्ची गर्हा का स्वरूप स्पष्ट करता है। आज तुम्हे भी विचार करना चाहिए कि सत्य का पालन करने के लिए कितना त्याग सीखने की आवश्यकता है <sup>1</sup> नाशशील शरीर के लिए तो थोडा-बहुत त्याग किया जाता है किन्तु अजर-अमर ग्रात्मा के लिए तनिक भी त्याग करते नही वन पड़ता <sup>1</sup> यह कितनी भया-नक भूल है।

हरिश्चन्द्र का कथन सुनकर रानी बोली— '' वास्तव मे आपका कहना ठीक है । सत्य का त्याग करना कदापि उचित नही है, परन्तु पुत्र का शव यों ही पडे रहने देना और उसका संस्कार न करना भी क्या उचित है<sup>?</sup>"

राजा ने उत्तर दिया—' जो होनहार होगा, होगा। परन्तु शव के संस्कार के लिए सत्य का घात करना उचित नही । सत्य सबसे श्रेष्ठ है, इसलिए सर्वप्रथम सत्य की ही रक्षा करनी चाहिए।"

कतिपय लोग कह देते हैं— "क्या किया जाये, अमुक ऐसा कारण उपस्थित हो गया कि उस समय सत्य का पालन करना अन्यन्त कठिन था । किसी भी युक्ति से उस समय काम निकालना आवश्यक था ।" इस प्रकार कहकर लोग सत्य की उपेक्षा करने हैं । किन्तु ज्ञानीजनो का कथन है किं सत्य पर विश्वास रखने से तुम्हारे भीतर अलौकिक शक्ति का प्रादुर्भाव होगा और उस दशा मे तुम्हारा कोई भी कार्य अटका नही रहेगा । शास्त्र मे कहा ही है—

देवा वि तं नमंसति जस्स धम्मे सया मणो ।

सत्य का निरन्तर पालन करने से देवता भी तुम्हारी सेवा मे उपस्थित होंगे । मगर आज तो यह कहा जाता है –

देव गया द्वारिका, पीर गया मक्का ।

ग्रगरेजो के राज मे, ढेढ मारे घक्का ।

अर्थात् – आजकल कलियुग चल रहा है । देव भी न जाने कहा विलीन हो गये है !

मगर देवो को देखने से पहले अपनी आत्मा को क्यों नही देखते ? तुम्हारे हृदय के भाव देखकर ही देव आ सकते हैं । तुम में घर्म होगा तो देव अपने आप आ जाएँगे । अतएव घर्म को अपनाओ – हृदय मे घर्म को स्थान दो । १०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

रानी ने राजा से कहा — पुत्र के जव का सस्कार करने का एक उपाय है । उस उपाय से पुत्र के शव का अग्निसस्कार भी हो जायेगा और सत्य की रक्षा भी हो जायेगी । राजा के पूछने पर रानी ने उपाय बतलाया - मैने जो साडी पहन रखी है, उसमे से आधी साडी से अपनी लाज बचा ल्गी और आधी आपको कर के रूप मे दे देती हू । ग्राप आघी साडी लेकर पुत्र का सस्कार कीजिए ।

राजा ने यह उपाय स्वीकार किया। कहा - ठीक है, इससे दोनो कार्य सिद्ध किये जा सकते है।

रानी इस विचार से बडी प्रसन्न थी कि इस उपाय से मेरे और मेरे पति के सत्य की रक्षा भी हो जायेगी और पुत्र का अग्निसस्कार भी हो जायेगा । रानी में उस समय ऐसा वीररस ग्राया कि वह तत्काल ही अपनी आधी साडी फाड देने को तैयार हुई ।

महारानी तारा तो सत्यधर्म की रक्षा के लिए अपनी आधी साडी फाड देने को तेयार है पर आप अपने धर्म की रक्षा के लिए और अहिंसा का पालन करने के लिए चर्बी वाले वस्त्र भी नही तज सकते <sup>1</sup> तुम्हे गरीब प्राणियों पर इतनी भी दया नही ग्राती <sup>1</sup> चर्बी वाले वस्त्र पहनने से उन्हे कितना दुख सहन करना पडता है <sup>?</sup> मालूम हुआ है कि यत्रवादी लोग गरीब मजदूरो के हित का घ्यान नही रखते। अगर कुछ घ्यान देते भी है तो बस उतना ही जिससे उनके स्वार्थ मे बाधा न आये। गरीबो पर दया रखकर वे उनके हित के लिए कुछ भी नही करते। प्राय. यन्त्रवादी लोगो में गरीवो के प्रति दया होती ही नही। ऐसी दशा मे तुम चर्वी वाले मिल के वस्त्र पहनकर गरीत्रो का दुख क्यो बढाते

# सातवां बोल- १

हो ? एक बार मिल के और खादी के कपडो की तुलना करके देखो तो मालूम होगा कि दोनो मे कितना अधिक अन्तर है। यह अन्तर जान लेने के वाद अहिंसा की दृष्टि से, घर्म की दृष्टि से ग्रौर आर्थिकदृष्टि से खादी अपनाने की इच्छा हुए बिना नही रहेगो ।

गरीबो पर दया करने के लिए ही गाधीजी ने अधिक वस्त्र पहनना त्याग दिया है। उन्होने वस्त्रो को मर्यादा बाध ली है और मर्यादित वस्त्रो से ही अपना काम चलाते हैं। वस्तुत इस उष्ण देश में अधिक वस्त्रो की आवश्यकता भी नही है। वस्त्र मुख्यरूप से लज्जा की रक्षा के लिए हो हैं। अगर इसी दृष्टि से वस्त्रो का उपयोग किया जाये तो वहुत लाभ होगा। इस देश में यद्यपि थोडे ही वस्त्रो से काम चल सकता है, फिर भी यहाँ के लोग एक-दूसरे के ऊपर, कम से कम तीन वस्त्र प्राय पहनने ही हैं। तीन से कम वस्त्र पहनना फैंशन के खिलाफ समक्षा जाता है। ठूस-ठूंस कर पहने हुए वस्त्रों के कारण भले ही पसीना हो और वह भीतर ही सूखकर शरीर को हानि पहुचाए, मगर तीन से कम वस्त्र पहनना तो फैंशन के विरुद्ध ठहरा।

तुम्हे देखना चाहिए कि तुम्हारे गुरु किस प्रकार रहते है । हम तुम्हारे वीच मे बैठे है, इसी कारण लज्जा की रक्षा के लिए हमे वस्त्र ओढना पडता है । अगर हम जगल मे जाकर, एकान्त मे बैठे तो हमे वस्त्र की आवश्यकता ही न रहे । तुम लोग ऐसे त्यागी गुरुओ के उपासक होते हुए भी चर्वी लगे वस्त्रो तक का त्याग नही कर सकते, यह कितनी अनुचित वात है !

रानी ने वीरता के आवेश मे अपनी आधी साड़ी

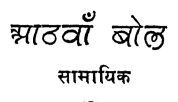
# ९२-सम्यक्त्वपराऋम (२)

फाड डाली । रानी ने अपनी साडी क्या फाडी, मानो अपने कष्ट ही फाड कर फेंक दिये । उसकी साड़ी के तार क्या टूटे, मानो उसका तीव्र अन्तरायकर्म ही टूट गया !

गनी को इस प्रकार साडी फाडते देखकर राजा को दुख हुआ। उसने सोचा – मेरी पत्नी के पास एक ही साडी थी और वह भी आघी दे देनी पडी ! लेकिन दूसरे ही क्षण यह विचार कर प्रसन्नता भी हुई कि ऐसा करने से हमारे सत्य की रक्षा हुई है ! अन्त में राजा-रानी का कप्ट डूर हुआ और उनके सत्य की भी रक्षा हुई ।

कहनें का आशय यह है कि सकट सिर पर आने पर भी अपने आपको पतित न होने देना चाहिए। सत्यवर्म की ऐसी दृढ़ता जिसमें होगी, वही सच्ची गर्हा कर सकेगा।

North Con



पिछले प्रकरण मे गहीं का विवेचन किया गया है। गहीं का विपय इतना गम्भीर है कि उसकी विस्तृत व्याख्या करने मे महीनो और वर्ष भी लग सकते है । मगर इतने अवकाश के अभाव मे उसे सक्षेप मे ही समाप्त किया गया है । गहीं के विषय मे जो कुछ भी कहा गया है, उसका सार यही है कि वालक अपने माता-पिता के सामने जैसे नि सकोचभाव से सभी बाते कह देता है, उसी प्रकार गुरु आदि के समक्ष अपने समस्त पापो-दोषो को निवेदन कर देना चाहिए । यही सच्ची गहीं है । सच्ची गर्हा करने से अभिमान पर विजय प्राप्त होती है । बारीकी से अपने दोषो का निरीक्षण करने वाला और उन्हे गुरु वगैरह के समक्ष प्रकट कर देने वाला आत्मबली ही अभिमान को जीत सकता है । इस प्रकार अहकार को जीतने वाला अपनी आत्मा का कल्याण-साधन करता है ।

समभाव के अभाव मे सच्ची गर्हा नही हो सकती । अतएव समभाव के विपय में भगवान् से यह प्रश्न पूछा गया है —

#### मूलपाठ

प्रश्न-सामाइएण भते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर-सामाइएण सावज्जजीगविरइं जणयइ ।

# ९६-सम्यक्त्वपराऋम (२)

अधिक है ? और अगर सभी लोग पढ लिख जायें तो दुनिया का काम ठीक तरह चल सकेगा? नही, तो क्या पढना बुरी वात है ? दुनिया में अपढ अधिक है और अपडो द्वारा ही दुनिया का काम चलता है, ऐसा बिचार करके क्या कोई पढना छोड देता है ? ससार मे गरीवो की सख्या ज्यादा है, इस विचार से क्या कोई ग्रपने पास का पैसा फैक देता है ? रोगियो की सख्या अधिक जानकर कोई स्वय रोगी वनने की इच्छा करता है ?

ससार मे रोगी भले ही अघिक हो, लेकिन कोई स्वेच्छा से रोगी नही वनना चाहता । कभी रोग उत्पन्न हो जाता है तो उसे मिटाने का प्रयत्न किया जाता है । इसी प्रकार दुनिया मे विषमभाव भी है। मगर विषमभाव अच्छा है या बुरा ? जैमे रोग बुरा है उसो प्रकार विषमभाव अच्छा है । विषमभाव रोग के समान है और समभाव आरोग्यता के समान है । विषमभाव का रोग समभाव द्वारा ही मिटता है ।

जो लोग कहते हैं कि समभाव से ससार का काम नही चल सकता, उन्हे सोचना चाहिए कि जव वे दुधमुँ हैं वालक थे और अपने आप खा-पी नही सकते थे, चल-फिर भी नही सकते थे, तब उनके माता-पिता ने उन्हें आत्मतुल्य न मानकर उनकी रक्षा न की होती, तो क्या आज वह जीवत होते ? इस प्रकार तुम्हारा जीवन समभाव की रूपा से ही टिका हुआ है। ऐसी दशा मे कृतघ्न होकर क्यो कहते हो कि समभाव से काम नही चल सकता श्रौर विषमभाव से ही काम चल सकता है।

कोई कितना ही कूर क्यो न हो, उसमे भी किसी न

#### े म्राठवां बोल- ६७

किसी रूप मे, थोडी-बहुत मात्रा में, समभाव विद्यभान रहता है और उस समभाव की वदौलत ही उसका तथा उसकी जाति का अस्तित्व है। उदाहरणार्थ सिंहनी को लीजिए। सिंहनी कूर स्वभाव वाली है, यह सभी कहते है। लेकिन क्या वह अपने बच्चो के लिए भी कूर है ? क्या वह अपने बच्चो पर समभाव नही रखती ? वह अपने बच्चो पर सम-भाव न रखती और उनके साथ भी कृरता का ही व्यवहार करती तो आज उसकी जाति का ग्रस्तित्व होता ? इस प्रकार ससार मे सर्वत्र समभाव की मात्रा पाई जाती है और सम-भाव के कारण ही ससार का अस्तित्व है। यो प्रत्येक प्राणी मे न्यूनाधिक समभाव पाया ही जाता है परन्तु ज्ञानी पुरुष समभाव पर ज्ञान का कलश चढाना चाहते है। ज्ञानपूर्वक समभाव ही सामायिक है।

आप लोग सामायिक मे बैठते है पर उस समय आपका प्राणीमात्र पर समभाव रहता है या नही ? आप सामायिक मे बैठे हो । उसी समय कोई श्व्यक्ति आकर आपके कानो मे बैठे हो । उसी समय कोई श्व्यक्ति आकर आपके कानो मे से मोती निकाल ले जाये तो आप चिल्लाहट मचायेंगे? उस समय आपको विचारना चाहिए—मोती ले जाने वाला वेचारा दु खी होगा। उसे उसकी आवश्यकता होगी, इसलिए वह ले गया है । इस प्रकार विचार करके ग्राप मोती ले जाने पर कोघ न करें तो समभना चाहिए कि आप में सम-भाव है । ऐसी अवस्था प्राप्त कर लेने पर ही आपकी सच्ची सामायिक होगी । यही नही, कोई पुरुष शरीर पर आघात करने आये, फिर भी उस पर विषमभाव उत्पन्न न होना सामायिक की कसौटी है । कदाचित् कोई सहसा इस उच्च स्थिति पर न पहुँच सके तो भी लक्ष्य तो यही होना

# १४-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

#### হাল্বার্থ

प्रइन—भगवन्<sup>1</sup> सामायिक से जीव को क्या लाभ होता है <sup>?</sup>

उत्तर – सामायिक करने से सावद्य योग से निवृत्ति होती है ।

#### ष्याख्यान

यहां सक्षेप मे सामायिक का फल बतलाया गया है। अन्य ग्रन्थो मे इसका बहुत कुछ विस्तार भी पाया जाता है। विशेपावव्यक भाष्य मे सामायिक के विषय में बारह हजार ब्लोक लिखे गये हैं।

सामायिक समस्त धर्मक्रियाग्रो का आधार है। जैसे आकाश सभी के लिए आधारभूत हे, चाहे कोई गृह बना-कर गृहाकाश कहे या मठ बनाकर मठाकाश कहे, मगर आकाश है सब के लिए आधारभूत, इसी प्रकार सामायिक भी समस्त धार्मिक गुणो का आधार है। सामायिक आधार है और दूसरे गुण सव आघेय हैं। आधार के विना आधय टिक नही सकता । इस नियम के अनुसार सामायिक के अभाव मे अन्य गुण भी नहीं टिक सकते । जैसे पृथ्वी के आधार विना कोई वस्तु नहीं टिक सकती ग्रौर आकाश के आधार विना पृथ्वी नहीं टिक सकती, इसी प्रकार सामा-यिक का ग्राश्रय पाये बिना दूसरे गुण नहीं टिकते।

'सम' और 'आय' इन दो बब्दो के सयोग से 'सामा-यिक ' शब्द वना है। अर्थात् समभाव का आना ही सामा-यिक है। अपनी आत्मा जिस दृष्टि से देखी जाती है, उसी दृष्टि से दूसरो को आत्मा को देखना समभाव कहलाता है।

### आठवां बोल-९५

इस प्रकार का समभाव एकदम नही आ सकता, लेकिन अभ्यास करते रहने से जीवन मे समभाव का आना कठिन भी नही है ।

कहा जा सकता है कि – 'ऐसा समभाव लेकर बैठे तो पेट भी नही भर सकता और आखिर भूखो मर कर प्राण गँवाने पडेंगे । ससार-व्यवहार चलाने के लिए छल-कपट करना आवञ्यक है ग्रौर जिसमे जितना बल ग्रौर साहस हो, उसे उतना ही अधिक छल-कपट करना चाहिए। ऐसा न करके, समभाव को छाती से चिपटा कर बैठे रहे तो जीवन कष्टमय बन जायेगा।'

इस कथन के उत्तर मे ज्ञानीजन कहते है- समभाव घारण करने से जीवन कष्टमय बनता ही नही है। विषम भाव से ही कष्टो की सृष्टि होती है। बहुत से लोगो की यह मान्यता है कि 'वलीया के दो भाग' वाली नीति रखने से ही जीवन-व्यवहार ठीक ठींक चल सकता है। परन्तु ज्ञानी पुरुषो का कथन इसमे विपरीत है। उनके कथनानुसार सम-भाव धारण करने से ही जीवन - व्यवहार भैली- भौति चलता है।

इस प्रकार दोनो प्रकार के लोग अपनी-अपनी मान्यता प्रकट करते है । इस कारण प्रकृत विषय मतभेद का विषय बन जाता है । मगर तटस्यभाव से विचार करने पर अन्त मे यही प्रतीत होता है कि ज्ञानी पुरुषो का कथन ही ठीक है । इस वात का निर्णय करने के लिए आप विचार

कीजिए कि दुनिया का काम पढे-लिखे लोगो से चल रहा है या अपढ लोगो से ? अगर पढे लिखे लोगो से ही काम चलता हो तो दुनिया मे पढे-लिखे अधिक हैं या अपढ लोग

# ९६-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

अघिक हैं ? और अगर सभी लोग पढ लिख जाये तो दुनिया का काम ठीक तरह चल सकेगा? नही, तो क्या पढना वुरी वात है ? दुनिया मे अपढ अधिक है और अपडो द्वारा ही दुनिया का काम चलता है, ऐसा विचार करके क्या कोई पढना छोड देता है ? ससार मे गरीवो की सख्या ज्यादा है, इस विचार से क्या कोई ग्रपने पास का पैसा फेक देता है ? रोगियो की सख्या अधिक जानकर कोई स्वय रोगो बनने की इच्छा करता है ?

ससार मे रोगी भले ही अधिक हो, लेकिन कोई स्वेच्छा से रोगी नही वनना चाहता । कभी रोग उत्पन्न हो जाता है तो उसे मिटाने का प्रयत्न किया जाता है । इसी प्रकार दुनिया मे विषमभाव भी है। मगर विषमभाव अच्छा है या वुरा ? जैसे रोग वुरा है उसो प्रकार विषमभाव बुरा है । विषमभाव रोग के समान है और समभाव आरोग्यता के समान है । विषमभाव का रोग समभाव द्वारा ही मिटता है ।

जो लोग कहते हैं कि समभाव से ससार का काम नही चल सकता, उन्हे सोचना चाहिए कि जव वे दुघमुँ हे वालक थे और अपने आप खा-पी नही सकते थे, चल-फिर भी नही सकते थे, तव उनके माता-पिता ने उन्हे आत्मतुल्य न मानकर उनकी रक्षा न की होती, तो क्या आज वह जीवत होते ? इस प्रकार तुम्हारा जीवन समभाव की कृपा मे ही टिका हुआ है। ऐसी दशा मे कृतघ्न होकर क्यो कहते हो कि समभाव से काम नही चल सकता और विपमभाव मे ही काम चल सकता है।

कोई कितना ही कूर क्यो न हो, उसमे भी किसी न

#### ग्राठवां बोल- ९७

किसो रूप मे, थोडी-बहुत मात्रा में, समभाव विद्यभान रहता है और उस समभाव की वदौलत ही उसका तथा उसकी जाति का अस्तित्व है । उदाहरणार्थ सिंहनी को लीजिए । सिंहनी कूर स्वभाव वाली है, यह सभी कहते है । लेकिन क्या वह अपने बच्चो के लिए भी कूर है ? क्या वह अपने बच्चो पर समभाव नही रखती ? वह अपने बच्चो पर सम-भाव न रखती और उनके साथ भी कृरता का ही व्यवहार करती तो आज उसकी जाति का ग्रस्तित्व होता ? इस प्रकार ससार मे सर्वत्र समभाव की मात्रा पाई जाती है और सम-भाव के कारण ही ससार का अस्तित्व है। यो प्रत्येक प्राणी मे न्यूनाधिक समभाव पाया ही जाता है परन्तु ज्ञानी पुरुष समभाव पर ज्ञान का कलश चढाना चाहते है । ज्ञानपूर्वक समभाव ही सामायिक है ।

आप लोग सामायिक मे बैठते है पर उस समय आपका प्राणीमात्र पर समभाव रहता है या नही ? आप सामायिक मे बैठे हो । उसी समय कोई श्रेंव्यक्ति आकर आपके कानो मे से मोती निकाल ले जाये तो आप चिल्लाहट मचायेंगे? उस समय आपको विचारना चाहिए—मोती ले जाने वाला वेचारा दु खी होगा । उसे उसकी आवश्यकता होगी, इसलिए वह ले गया है । इस प्रकार विचार करके ग्राप मोती ले जाने पर कोघ न करें तो समफना चाहिए कि आप में सम-भाव है । ऐसी अवस्था प्राप्त कर लेने पर ही आपकी सच्ची सामायिक होगी । यही नही, कोई पुरुष शरीर पर आघात करने आये, फिर भी उस पर विषमभाव उत्पन्न न होना सामायिक की कसौटी है । कदाचित् कोई सहसा इस उच्च स्थिति पर न पहुँच सके तो भी लक्ष्य तो यही होना चाहिए - । सैनिक एकदम सही निजाना लगाना नही सीखी लेता, मगर सावधान होकर अभ्यास करता है और अन्त मे सफेल निशानेबाज बन जाता है, इसी प्रकार जीवनसिद्धि का लक्ष्य साधने के लिए समभाव का निरन्तर अभ्यास करते र्रहना चाहिए । सैनिक अभ्यास करते-करते बहुत वार निशाना चूक जाता है, फिर भी उसको ध्यान तो लक्ष्य ताकने का ही होता है । इसी प्रकार जीवन मे पूर्ण समभाव न उतारा जा⁻सके तो भी लक्ष्य यही होना चाहिए और भनै -शनैः ही सही, पर उसी ओर अग्रसर होते जाना चाहिए । "श्रभ्यास र्करते रहने से किसी दिन पूर्ण सामायिक प्राप्त होगी और जीवन, समभावमय 'बन, जायेगा । साम। यिक करते समय इतने समभाव-का-अभ्यास तो कर ही लेना- चाहिए कि जव आप सामायिक में बैठे हो और उस समय कोई आपको गालियां दे तो भी उस पर समभाव- रह सके । अज्ञपके अन्त -करण से इतना समभाव आ जाये तो आपको समस्तना चाहिए कि अवत्त्हमारा तीर निजाने पर लगने लगा है। । इससे विप्ररोत, मुहपत्ती बाँधते-बाधते कानो मे निशान पड़ जाएँ और सामायिक करते-करते वर्षो व्यतीत हो जाएँ, फिर भी जव आप⊤सामायिक मे बैठे⊤और कोई गाली दे तो आख समभाव न रख सके तो-समभना चाहिए कि आपका लक्ष्य कही है और आप तीर कही अन्य जगह मार रहे है। यहां तक जो कुछ कहा गया है वह देशविरति सामायिक को लक्ष्य में रखकर ही कहा गया है। सर्वविरति सामायिक के लिए इससे भी श्रघिक समफना चाहिए । सर्वविरति-सामा-यिक मे पूर्ण समभाव की आवश्यकता रहती है।

सामायिक अथवा समभाव का फल क्या है ? इस

१०१ वर पद्याठवां बोल- क्षुष्ट

'प्रइन के उत्तर में भगवान् 'ने कहा है कि सामायिक से सम-भाव की प्राप्ति होती है जग्रीर सममाव से सावदायोग हो -निवृत्ति होती है गमन, वचन और काय के योग से जो पहा 'होते है, वह सावद्य योग कहलाते मुहैंग । यह सावद्य योग सामायिक से दूर हो जाता है. ।

ू भामायिक का फल बतलाते हुए अनुयोगढार सूत्र में 'तथा अन्यत्र भी कहा गया है --

1,5 जस्स सामाणिओ अप्पा, सजमे नियमे तवे । -7 तस्ते सामाइय होड़े, 'इह केवंलिभोसिय'॥ 치 जो समो, सव्वभूएसु, तसेसु थावरेसु य । तस्स सामाइग्रं होइ, इड् केवलिभासियं ॥ ٦ ŗ इन, गाथाओ, का अन्ताय, यह है कि समभाव, से वर्त्तने ाचाले के ही तप-तियम-सयम, आदि सफल होते हैं। समभाव के अभाव मे-तप अपैर नियम ,आदि सफल नहीं होते । स्प करना और दूसरो को कष्ट देना, सयम लिया मगर दूसरो पर हुकूमत चलाई, तो यह तप और सयम समभावविहीन - है । तप--सयम की सच्ची सफलता समभाव की बीवद्यमा-नता मे ही है। 7 . ŗ - -

ं सामायिक की अवस्था में आक्रमणकारी पर भी कौध नहीं आना चाहिए । कोघ न ग्राये तो जमक लीजिए कि मैं भगवान् के कथानुसार समभाव का पालन कर रहा हूं। इसके विरुद्ध अगर कोव भडक उठता है तो ज्ञानी कहते हैं-अभी तुफमे सयम नहीं आया, क्योकि तू समभाव से दूर है । सयम तो समभावपूर्वक ही होता है। समभाव के अभाव से सयम टिक ही नहीं सकेता। इस प्रकार सामायिक करते

# १००-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

समय कोध भी नहीं करना चाहिए और प्रतिष्ठा मिलने पर अभिमान भी नहीं करना चाहिए। जब कोई नमस्कार करे तो समभना चाहिए कि यह नमस्कार मुझ नही, गेरे सम-भाव को है। अतएव मुझे तो समभाव ही की रक्षा करना चाहिए। अहमाव, समभाव के विरुद्ध है अतएव अहभाव का तो त्याग करना ही चाहिए। जव मन में अहभाव आये तो समभना चाहिए कि अभी तक मुफमे समभाव नही आया है।

कहने का आजय यह है कि प्रत्येक कार्य मे सामा-यिक की आवज्यकता है अर्थात् समभाव रग्वने की ग्रावज्य-कता है। समभाव के बिना किसी भी कार्य और किमी भी स्थान पर जान्ति नही मिल सकती, फिर भले ही वह कार्य राजनीतिक हो या सामाजिक हो। सामायिक होने पर ही मब कार्यों मे जान्ति मिल सकती है। जिसमें समभाव होता है उसका हृदय माता के हृदय के समान बन जाता है। सामायिक करने से अर्थात् समभाव धारण करने से जीव को क्या लाभ होता है, इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा ही है कि समभाव धारण करने से अर्थात् सामायिक करने से सावद्य योग दूर हो जाता है। और जिस सामा-यिक से सावद्य योग निवृत्त हो जाता है, वही सच्ची और सफल सामायिक है।

यहा यह प्रब्न उपस्थित होता है कि सामायिक करने से जिस सावद्य योग की निवृत्ति होती है, वह सावद्य योग क्या है ? इस सम्वन्व मे कहा है—

कम्म सावज्जं ज गरहियं ति कोहाईग्रो व चत्तारि । सह तेहि जो होउ जोगो पच्चक्खाणं भवइ तस्स ॥

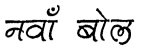
# भ्राठवां बोल-१०१

इस गाथा में सावद्य योग की व्याख्या की गई है। इसका भावार्थ यह है कि निन्दनीय कार्य सावद्य कहलाता है अथवा क्रोध, मान, माया और लोभ को सावद्य योग कहते हैं, क्योकि समस्त निन्दनीय कर्म कपाय के अधीन होकर ही किये जाते है। निन्दनीय कर्मों का कारण कषाय होकर ही किये जाते है। निन्दनीय कर्मों का कारण कषाय है, अत कारण में कार्य का उपचार करके कषाय को भी सावद्य योग कहा गया है। इस सावद्य के साथ जो व्यापार (प्रवृत्ति) की जाती है वह सावद्य योग का प्रत्याख्यान कहलाता है।

इस गाथा मे आये हुए 'सावज्ज ' शब्द का 'सावर्ज्य' भी अर्थ होता है और 'सावद्य ' भी । पापयुक्त कार्य सावद्य कहलाता है और गहित या निन्दित कार्य 'सावर्ज्य ' कहा जाता है ।

> आर्य की व्याख्या करते हुए एक बार मैने कहा था-म्रारात सकलहेयधर्मेभ्य इति म्रार्य. ।

अथर्त्। -- समस्त हेय धर्मो -- पापकर्मो का त्याग करने वाला आर्य है । जो कार्य आर्य पुरुषो द्वारा त्यागे गये हैं अथवा उनके द्वारा जो निन्दित हैं, वे सब कार्य सावद्य हैं। श्रेष्ठ पुरुष कभी निन्दित कार्य नही करते । जिन कार्यों से जगत् का कल्याण होता है वह श्रेष्ठ कार्य हैं और ससार का अहित करने वाले कार्य निन्दित कर्म है । सारा ससार का अहित करने वाले कार्य निन्दित कर्म है । सारा ससार जूआ खेलने लगे तो क्या ससार का अहित नही होगा ? ऊपर से तो जूआ मे अल्प आरम्भ दिखाई देता है परन्तु वास्तव मे जूआ खेलना टुनिया के लिए अत्यन्त अहितकर है । इसी कारण शास्त्र मे उसे महाप्रमाद कहा है । इसी प्रकार ससार के समस्त मनुष्य अगर चोरी करने लगें तो



# चतुर्विंशतिस्तव

प्रक्त-चउव्वीसत्थएणं भते ! जीवै किं जणयइ ? उत्तर-चउव्वीसत्थएणं दंसणविसोहिं जणयइ ॥६॥

#### হাৰ্বাৰ্থ

प्रश्न — चौबीस जिनो की स्तुति करने से जीव को क्या लाभ होता है <sup>?</sup>

उत्तर- चतुर्विशतिस्तव से दर्जनविशुद्धि होती है ।

#### व्याख्यान

भगवान् ऋषभदेव से लेकर भगवान् महावीर पर्यन्त चौबीस तीर्थंड्वरो का स्तव करना, उनकी प्रार्थना करना या उनकी भक्ति करना चतुर्विशतिस्तव कहलाता है । चौवीस तीर्थंड्वरो की स्तुति करने से जीव को क्या लाभ होता है? यह प्रश्न पूछा गया है । इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने फरमाया है कि चौवीस तीर्थंड्वरो की स्तुति करने से दर्शन की विशुद्धि होती है ।

तीर्थंड्करो के स्तवन के अनेक भेद हैं । जैसे-नाम-स्तवन, स्थापनास्तवन, द्रव्यस्तवन, भावस्तवन, कालस्तवन, क्षेत्रस्तवन आदि । इन सव भेदो को स्फुट करने के लिए कुछ विवेचन करना आवश्यक है ।

नामस्तवन के भी दो भेद है। एक भेद- नामस्तवन, दूसरा अभेद-नामस्तवन । भगवान् ऋषभदेव को ऋषभदेव कहना और भगवान् महावीर को महावीर कहना अभेद-नाम है । इस अभेद नाम का स्तवन करना अभेद- नामस्तवन कहलाता है । किसी एक जीव या एक अजीव अथवा किसी जीवाजीव, या अनेक जीवो अथवा अनेक अजीवो को तीर्थं-कर का नाम देना भेद-नाम कहलाता है । भेद-नाम मे ओर अभेद-नाम में बहुत अन्तर है । अभेद-नाम से उसी वस्तु का बोघ होता हैं किन्तु भेद-नाम से किसी भी वस्तु को, किसी भी नाम से सवोधन किया जा सकता है। जैसे रुपया को रुपया कहना अभेद–नाम है लेकिन वालक का रुपया नाम रख देनां भेद-नाम है। भेद-नाम से भेद जैसा और अभेद-नाम से अभेद जैसा काय होता है। भेद-नाम से अर्थ-किया की सिद्धि नही होती और अभेद-नाम से अर्थकिया सिद्ध होतीं है । थालों में भोजन के नम से पत्थर जैमी कोई वस्तु रख दी जाये तो उससे क्षुघा जान्त नही होती, क्योकि वह भोजन अभेद-नाम नही वरन् भेद-नाम है। भेद नाम वाले भोजन से भूख नही मिट सकती। इस प्रकार के भेद-नाम से अर्थकिया की सिद्धि नही होती । अर्थकिया तो अभेद-नाम से ही सिद्ध होती है <sup>,</sup> यह नामस्तवन की वात हुई ।

इसी प्रकार तीर्थंड्रुरो का नाम लिखकर उन नामो मे स्थापना की जाये या मूर्ति मे उनकी स्थापना की जाये तो हम उसे भेदनिक्षेप से तो म नते है, मगर अभेद-निक्षेप से नही मान सकते। इसी प्रकार इस तरह की नामस्थापना •दुनिया का कामलकैसे चललसकता है ? किया उस स्थिति में ससार चु खो से व्याग्त नही हो जायेगा ? इसी कारण ऐसे कुत्य निन्दित माने गये है । इसी तरह के और-और कार्य भी सावर्ज्य कार्य है । निद्य कार्य त्याज्य ही है । अतएव निन्दित कार्यों का त्याग करके अनिन्दित कार्य करोगे तो समभाव की रक्षा होगी और आत्मकल्याण भी हो सकेगा । समभाव की रक्षा होगी और आत्मकल्याण भी हो सकेगा । समभाव की रक्षा करने से सावद्य योग की निवृत्ति अवश्य होती है । अतएव सावद्य योग मे निवृत्त होओ और सममाव की रक्षा करो । इसी मे कल्याण है ।

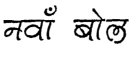
सावद्यं योगं में 'निवृत्त हीनें के लिए ओत्मा को किसी 'आलेम्बन की आवश्यकता रहेती' है 🖻 एक वेंस्तू से निवृत्त 'होंने के लिए दूर्सरी वस्तु 'का' अवलम्बन लेना जरूरी हैं। दूसरी का अवलम्बन लिए विना एक से निवृत्त होना कछिन -हैं । उदाहरणाथ - आप<sup>्</sup>लोग शाकाहारी है इसलिए मासा-हार से बचे हुए हैं। अगरितआपको शाकाहार प्राप्त न होता तो मासाहार से बचना क्या सभव था-? इस प्रकार दूसरी ंवस्तु सामने -उपस्थित हुए विनार किसी का त्यांग नहीं किया जा, सकता । यद्यपि उपदेश, तो निराहारी वनने का दिया जित्ता है परन्तु वह अवस्था सहसा आप्त नही हो सकती । अलएव सर्वप्रथम मासाहार से बचना आवदयक है,। मासा-हार से वचने का उपाय यहां है, कि , जाकाहार प्रस्तुत हो । , शाक़ाहार, का अवलम्वन, लेता भी मासाहार छोडने और ् घीरे-घीरे निराहार बनने का एक मार्ग है । महारभी वुंस्त्र का त्याग करने के लिए अल्पारभी वस्त्र का आलम्बन लिया ही जाता। है। इसी प्रकार जब सावद्य योग, से निवृत्त, होना , हो तो निहरव, द्योग का अवलम्बन लेना आवश्यक, हो, जगता

#### म्राठवां बोल-१०३

है। परमात्मा को प्रार्थना करना निरवद्य कार्य है। यह निरवद्य कार्य सावद्य योग का स्याग करने के लिए आल-म्बनभूत है।

सावद्य योग से निवृत्त होने को इच्छा करने वाले को विचार करना चाहिए कि मुर्फ संग्वेंच योग से निवृत्त होने का उपदेश किसने दिया है ? अगर तीर्थङ्कर भगवान् ने यह उपदेश न दिया होता तो कौन जाने, सावद्य योग से निवृत्त होके की विद्या होता तो कौन जाने, सावद्य योग से निवृत्त होके की विद्या होता तो कौन जाने, सावद्य योग से निवृत्त होके की विद्या होता ही वा प्रा नही. ? ऐसी अब्रस्था मे जिन्होने सावद्य योग से निवृत्त होने का उपदेश दिया है, उन चौवीस तीर्थे क्वरों की 'प्रार्थना-स्तुति करनी आवश्यक है । सावद्य योग से निवृत्त होने के लिए यह एक आलम्बन है । चौवीस तीर्थ क्वरों की स्तुति करने से निया जायेगा है, इस प्रश्न का उत्तर अगले बोल मे दिया जायेगा !





चतुर्विंशतिस्तव

प्रश्न-चउव्वीसत्थएणं भते ! जीवै कि जणयइ ? उत्तर-चउव्वीसत्थएणं दंसणविसोहि जणयइ ॥ १॥

शब्दार्थ

प्रश्न – चौबीस जिनो की स्तुति करने से जीव को क्या लाभ होता है <sup>?</sup>

उत्तर--- चतुर्विशतिस्तव से दर्गनविशुद्धि होती है ।

#### व्याख्यान

भगवान् ऋषभदेव से लेकर भगवान् महावीर पर्यन्त चौबीस तीर्थङ्करो का स्तव करना, उनकी प्रार्थना करना या उनकी भक्ति करना चतुर्विशतिस्तव कहलाता है । चौवीस तीर्थङ्करो की स्तुति करने से जीव को क्या लाभ होता है? यह प्रश्न पूछा गया है । इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने फरमाया है कि चौबीस तीर्थङ्करो की स्तुति करने से दर्शन की विशुद्धि होती है ।

तीर्थंड्व रो के स्तवन के अनेक भेद है । जैसे-नाम-स्तवन, स्थापनास्तवन, द्रव्यस्तवन, भावस्तवन, कालस्तवन, क्षेत्रम्तवन आदि । इन सव भेदो को स्फुट करने के लिए कुछ विवेचन करना आवश्यक है ।

नामस्तवन के भी दो भेद है। एक भेद- नामस्तवन, दूसरा अभेद-नामस्तवन । भगवान् ऋषभदेव को ऋषभदेव कहना और भगवान् महावीर को महावीर कहना अभेद-नाम है । इस अभेद नाम का स्तवन करना अभेद- नामस्तवन कहलाता है । किसी एक जीव या एक अजीव अथवा किसी जीवाजीव, या अनेक जीवो अथवा अनेक अजीवो को तीथँ-कर का नाम देना भेद-नाम कहलाता है । भेद-नाम मे ओर अभेद-नाम में बहुत अन्तर है । अभेद-नाम से उसी वस्तु का बोघ होता हैं किन्तु भेद-नाम से किसी भी वस्तु को, किसी भी नाम से सबोधन किया जा सकता है। जैसे रुपया को रुपया कहना अभेद--नाम है लेकिन वालक का रुपया नाम रख देना भेद-नाम है। भेद-नाम से भेद जैसा और अभेद-नाम से अभेद जैसा काय होता है। भेद-नाम से अर्थ-किया की सिद्धि नहीं होती और अभेद-नाम से अर्थकिया सिद्ध होती है । थाली मे भोजन के नम से पत्थर जैमी कोई वस्तु रग दी जाये तो उससे क्षुधा शान्त नही होती, क्योकि वह भोजन अभेद-नाम नही वरन् भेद-नाम है। भेद नाम वाले भोजन से भूख नही मिट सकती। इस प्रकार के भेद-नाम से अर्थकिया की सिद्धि नही होती । अर्थकिया तो अभेद-नाम से ही सिद्ध होती है • यह नामस्तवन की वात हुई।

इसी प्रकार तीर्थड्व,रो का नाम लिखकर उन नामो मे स्थापना की जाये या मूर्ति मे उनकी स्थापना की जाये तो हम उसे भेदनिक्षेप से तो म,नते है, मगर अभेद-निक्षेप से नही मान सकते। इसी प्रकार इस तरह की नामस्थापना को वन्दना भी नही कर सकते । हम अभेद-निक्षेप को ही वन्दना करते हैं । भेद-निक्षेप को हम स्वीकार तो करते हैं किन्तु अर्थकिया की सिद्धि तो अभेदनिक्षेप से ही हो सकती है और इसलिए अभेद को ही नमस्कार करते हैं ।

अब द्रव्यतीर्थंड्करो की बात लीजिए । जो चौवीस तीर्थंड्कर हो चुके हैं, वे जव तक केवली नही हुए थे, वरन् राज्य अवस्था मे थे, तव तक द्रव्यतीर्थंड्कर थे । ऐसे द्रव्य-तीर्थंड्करो का स्तवन करना द्रव्यस्तवन है । हम द्रव्यतीर्थंड्कर को नमस्कार नही करते और न उनका स्तवन ही करते है, किन्तु जब उनमे तीर्थंड्कर के योग्य गुण प्रकट हो जाते है तभी उन्हे नमम्कार करते ही और तभी उनका स्तवन करते है ।

तीर्थंड्करो को किस प्रयोजन से नमस्कार किया जाता है अथवा उनका स्तवन किसलिए किया जाता है, यह बात प्रतिकमण मे बोली ही जाती है ---

लोगस्स उज्जोयगरे, धम्मतित्थयरे जिणे ।

श्ररिहते कित्तइस्सं, चउवीसं पि केवली ।

अर्थात् — चौवीस तीर्थङ्कर भगवान लोक मे उद्योत करने वाले है, मैं उनका स्नवन करता हू। ऐमा होने पर भी जब तक प्रकाश नही होता तव तक वह वस्तु •दिखाई नही देती । प्रकाश होने पर ही वस्तु प्रत्यक्ष दिखाई देती है। भगवान् पचास्तिकाय रूप लोक को प्रकाशित करने वाले है। हम लोग भगवान् के ज्ञान-प्रकाश से ही पचास्ति-काय को जान पाते है।

श्रीभगवतीसूत्र मे मंडूक श्रावक का प्रकरण आता है।

#### नवां बोल-१०७

उसमे कहा गया है कि मडूक श्रावक को कालोदघि ने पूछा था — "तुम्हारे भगवान् महावीर पचास्तिकाय का प्रतिपादन करते हैं । उनमे से चार को अरूपी और एक पुद्गल को रूपी कहते है। लेकिन अरूपो क्या तुम्हे दिखाई देता है?" मडूक श्रावक ने इस प्रश्न का उत्तर दिया — " हम अरूपी को नही देख सकते ।"

कालोदघि – जिस वस्तु को तुम देख नही सकते, उस पर श्रद्धा करना और उसे मानना कोरा पाखड नही तो क्या है ?

मडूक-हे देवानुप्रिय <sup>1</sup> तुम्हारे कथन का आशय यह हुआ कि जो वस्तु देखो जा सके उसे ही मानना चाहिए; जो न देखी जा सके उसे नही मानना चाहिए । किन्तु मैं पूछता हू कि पवन, गन्ध और शब्द को तुम आखो से देख सकते हो ? समुद्र को एक किनारे पर खडे होकर दूसरा किनारा देख सकते हो ? अगर नही, तो क्या पवन, गन्ध, शब्द और दूसरे किनारे को नही मानना चाहिए ? तुम्हारा पक्ष तो यही है कि जो वस्तु देखी न जा सके उसे मानना ही नही चाहिए ।

े मडूक का यह युक्तिवाद सुनकर कालोदघि प्रभावित हुआ । वह सोचने लगा – भगवान् महावीर के गृहस्थ शिष्य इतने कुशल हैं तो स्वय भगवान् कैसे होगे ?

मडूक श्रावक जब भगवान् महावीर के पास आया तव भगवान् ने उससे कहा -- ''हे मडूक ! तूने कालोदघि को ऐसा उत्तर दिया था ?"

मडूक वोला-- हा भगवन् । मैने यही उत्तर किया

# १०५-सम्यक्त्वपराऋम (२)

था। मेरे उत्तर को आप अपने ज्ञान से जानते ही है।

भगवान् ने कहा हे मङ्क <sup>1</sup> तूने कालोदघि को समोचीन उत्तर दिया था। यदि त्रम कहते कि मै धर्मास्ति-काय देखता हू, तो तुम अनन्त अरिहन्तो की ग्रवलेहना करते। मगर तुमने जो उत्तर दिया, वह समीचीन है।

लोक-व्यवहार मे भी ग्रनुमान को प्रमाण मानना पडता है । अनुमान को प्रमाण माने बिना व्यवहार मे भी काम नही चल सकता । ऐसी स्थिति मे धर्म के विषय में अनुमान प्रम'ण क्यो न माना जाये ? नदी को देखकर प्रत्येक मनुष्य उसके उद्गमस्थान का अन्दाज लगाता है । आप सिर्फ नदी देख रहे हैं, उसका उद्गमस्थान आपको दिखाई नही देता, फिर भों नदी देखने से उसका उद्गमस्थान मानना ही पडता है। इसी प्रकार एक भाग को देखने से दूसरा भाग भी मानना पडता है। इसी न्याय से सर्वज्ञ और वीतराग भगवान् ने जो कुछ कहा है उसे भी सत्य मानना चाहिए । तीर्थज्जूर भगवान् ने अपने ज्ञान-प्रकाश द्वारा देख-कर ही प्रत्येक बात का प्ररूपण किया है, इसी कारण कहा गया है कि जो भगवान् तीन लोक मे उद्योत करने वाले हैं, उन्हे नमस्कार करता हू । इसी तरह जो अरिहन्त भग-वान् घर्म की स्थापना करते है, उन्हे भी मैं नमस्कार करता हू। ऐसे अरिहन्त भगवान् चौवीस है और वे सम्पूर्ण ज्ञान के स्वामी है।

चौवीस तीर्थकरो का स्तवन तो बहुतसे लोग करते है, किन्तु स्तवन के गुण भलीभाति समफकर स्तवन किया जाये तो सब प्रकार की शकाए निर्मूल हो जाती है। चौवीस तीर्थंकरो की स्तुति करने का फल बतलाते हुए भगवान् ने

# नवां बोल-१०१

कहा है कि चौवीस तीथँकरो की स्तुति करने से दर्शन की विशुद्धि होती है। इस कथन का आशय यह है कि चौत्रीस तीर्थ-करो का स्तवन करने से स्तवन करने वाले का सम्यक्त्व इतना निर्मन हो जाता है कि देवता भी उसे सम्यक्त्व से विचलित नही कर सकते । अर्थात् उसका दर्शन ग्रत्यन्त निर्मल और प्रगाढ हो जाता है । दर्शन को विशुद्धि करने के लिए चौवीस तीर्थंकरो का स्तवन निरन्तर करते रहना चाहिए। कदाचित् स्तवन का फल प्रत्यक्ष या तत्काल दृष्टि-गोचर न हो तो भी उसी प्रकार स्तवन करते रहना चाहिए। दवा का फल प्रत्यक्ष दिखाई नही देता फिर भी वंद्य पर विश्वास करके रोगी उसका सेवन करता रहता है और आगे चल का फल प्रत्यक्ष दिखाई नही देता फिर भी वंद्य पर विश्वास करके रोगी उसका सेवन करता रहता है और आगे चल र दवा अपना गुण प्रकट करती है, इसी प्रकार भग-वान् के कथन पर विश्वास रखकर तीर्थकरो का स्तवन करते रहोगे तो दर्शन की प्राप्ति अवश्य होगी । मोह और मिथ्यात्व का अवश्य ही विनाश होगा । शास्त्र मे कहा है:--

#### सद्धा परम दुल्लहा ।

अर्थात् – श्रद्धा बहुत दुर्लभ है।

यह कथन उस श्रद्धा के विषय मे है, जो श्रद्धा 'जीवित' होती है। जैसे मुर्दा मनुष्य किसी काम का नहीं समभा जाता, उसी प्रकार मरी हुई श्रद्धा भी किसी काम की नही होती। अगर किसी मनुष्य मे मुर्दापन आता दिखाई देता है तो उसे दवा देकर स्वस्थ किया जाता है, इसी प्रकार अगर आपकी श्रद्धा मे मुर्दापन आ रहा हो तो उसे भी चौवीस जिनो की स्तुति द्वारा जीवित बनाग्रो । ऐसा करने से श्रद्धा गुण की प्राप्ति होगी। अतएव चौवीस तीर्थ-

# ११२-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

कम्मे " का ग्रर्थ नही है । इस पाठ का अर्थ यह है कि राज्य ग्रर्थात् सुव्यवस्था के विरुद्ध काम नही करना चाहिए। राजा के विरुद्ध काम नही करना चाहिए यह भ्रमपूर्ण अर्थ समभ बैठने के कारण ही आप मे कायरता आ गई है।

भीष्म कहते हैं - ''हे युधिष्ठिर ! जिस समय द्रौपदी का वस्त्र खीचा जा रहा था उस समय क्या हमारा यह कत्त्तंव्य नही था कि हम इस कार्य के विरुद्ध आवाज उठाते?' मगर हम सब टुकुर-टुकुर देखते रहे और द्रौपदी का वस्त्र खीचा जाता रहा ! यद्यपि हमे उस समग - जस पाप-कार्य का विरोध करना चाहिए था, लेकिन हम प्रकट रूप से कुछ भी न बोल सके । हमारो यह कैमी कायरता थी ? दुर्योधन से हमे यही शिक्षा मिली थी कि राजा के विरुद्ध कुछ भी नही बोलना चाहिए । इसी शिक्षा के कारण वहा उप-िथत लोगो मे ऐसी कायरता पैठ गई थी कि सब मौन साधे बैठे रहे । सब लोग अपने-अपने मन मे सोचते थे कि अनुचित कार्य हो रहा है, मगर दुर्योधन के सामने कौन बोले ? हमारे लिए यह कितनी लज्जास्पद बात थी ! एक कवि ने कहा है -

# 

पक्षियों के झुण्ड में एक राजहस भी था । किसी भुरुष ने इस झुण्ड के ामने दूघ और पानी का एक प्याला रखा। दूसरे पक्षियों ने उस प्याले में चोच मारी तो राज-हस ने भी चोच मारी । लेकिन जब दूसरे पक्षी चुपचाप बैठ रहे तो राजहस भी चुप हो रहा । यह दृश्य देखकर

नवां बोल-११ ३

कवि कहता है-"हे राजहंस ! दूघ और पानी को अलमु-अलग करने के अवसर पर भी यदि तू चुप बैठा रहेगा तो तेरे कुलव्रत का पालन कौन करेगा ?

कवि की इस उक्ति पर विचार करके आपको ,सम-भना चाहिए कि यद्यपि घर्म सिर्फ मेरा ही नही — सब क़ा है, फिर भी सब लोग घर्म करे या न करे, किन्तु मुझे तो घर्म का आचरण करने के लिए सदा तैयार रहना ही चाहिए । फारसी की एक कहावत के अनुसार मनुष्य इस कुदरत का वादगाह हैं । ऐसी स्थिति मे मनुष्य का कोई कार्य अनुचित क्यो होना चाहिए ?

भीष्म कहते हैं—हे युधिष्ठिर <sup>1</sup> तुम्हारे राज्य मे इस प्रकार प्रजा को निर्वल वनाने वाली शिक्षा नही होनी चाहिए । प्रजा को ऐसी शिक्षा मिलनी चाहिए कि वह राजा के विरुद्ध भी पुकार कर सके और राजा, प्रजा को पुकार सुनने के लिए तैयार रहे । इसी प्रकार सना का दुरुपयोग नही वरन् सदुपयोग होना चाहिए । राज्य मे अगर इतना-सा सुधार भी न हुआ तो तुम मे और दुर्योधन मे क्या अन्तर रहेगा ?

भीष्म के इस कथन पर आप भी विचार करो। भग-वान् महावीर ने जो शिक्षा दी है, वह कायरता धारण करने के लिए नहीं वरन् वीरता प्रकट करने के लिए है। आप इस शिक्षा का उलटा अर्थ करके कायरता मत आने दो। वस्तु का विपरीत उपयोग करके कायर मत बनो। किसी वीर पुरुष के हाथ मे तलवार होती है तो वह अपनी भी ११०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

, ,करों की स्तुति करने में बीरता और वीरता रखो । उदा-, सीनता का त्याग करो ।

आपने युघिष्ठिर की कथा सुनी होगी । युधिष्ठिर में छिदासीनता आ गई थी। अगर उनमे उदासीनता रह गई '।होती तो ग्रर्थकिया की सिद्धि न हो सकती । भीष्म ने उस 'समय युधिष्ठिर से कहा-यह अवसर उदासीनता दूर करके अर्थकिया मिद्ध करने का है, अत घबराओ मत । तुमने अनेक लोगो को मारा है फिर भी घवराने की जरूरत नही ··है, क्योकि इस समय तुम्हारे ऊपर कार्यसिद्धि करने का ुं उत्तरदायित्व आ पडा है। जो हार गया या मारा गया वह ातो गया ही, परन्तु जो जीता है या जो जीवित है उसके सिर गम्भीर उत्तरदायित्व आ पडा है। जो मर गये वे तो भगये ही, किन्तु उनके पीछे जो लोग वचे है उनकी रक्षा का भार विजेता के कन्वो पर आ पडना है। जो विजेता व्यक्ति मृत पुरुषो के पीछे रहे हुए लोगो की सार-सभाल नही रखता, वह पतित हो जाता है । तुम विजयी हुए हो अतः वचे हुए लोगो की सार-सभाल का भार तुम्हारे जिम्मे है। तुम्हारे ऊपर सम्पूर्ण भारतवर्ष का भार है । अतः तुम्हारे न जो शत्रु मारे गये हैं उनके पत्नी-पुत्र आदि के प्रति वैरभाव ान रखते हुए उन्हे सान्त्त्रना दो – शान्ति पहुचाओ, जिससे े वह लोग, दुर्योधन को भूल जाए !

ह युधिष्ठिर<sup>1</sup> राजा चाहे तो अपना भी कल्याण कर सकता है और दूसरो का भी कल्याण कर सकता है। इसी प्रकार वह दोनो का अकल्याण भी कर सकना है। मगर अपना और दूसरो का कल्याण करने वाले राजा उगलियो पर गिनने योग्य ही होते हैं। अधिकाज्ञ राजा तो प्रजा को

# नवां बोल-१११

ऐसी उल्टी हो शिक्षा देते हैं, जिससे प्रजा निर्वल वन जाती है और राजा के अनुचित कार्य के विरुद्ध बोलने की हिम्मत भी नहीं कर सकतो । जो विचारशोल राजा सोचता है कि अन्त मे मुझे भी मरण-जरण होना है तो क्यो न मै अपना और दूसरो का कल्याण करूँ, वही राजा, प्रजा को अच्छी शिक्षा देगा । वह प्रजा को निर्वलता उत्पन्न करने वाली शिक्षा हर्गिज न देगा ।

हे युघिष्ठिर <sup>1</sup> दुर्योधन की कुशिक्षा का हमारे ऊपरं ऐसा जबर्दस्त प्रभाव था कि यह बात अब हमारी समभ मे आई है। हम उसके पापो को देखते थे, जानते थे, पर हममे इतना साहस ही नही था कि उसके विरुद्ध जीभ खोल सकते <sup>1</sup> इसका प्रधान कारण यही था कि हमे निर्बलता उत्पन्न करने वाली जिक्षा मिली थी कि राजा के विरुद्ध जवान नहीं खोलना चाहिए ।

प्राप लोग " विरुद्ध रज्जाइकम्मे " पाठ का अर्थ समभते है ? अगर आप इस शब्द का यह अर्थ समभते हो कि 'राजा के विरुद्ध कुछ न करना ' तो आपको धर्म का त्याग कर देने के लिए तैयार रहना पड़ेगा । कल्पना करो, राजा ने प्रत्येक को अनिवार्य रूप से शराव पीने का कानून वनाया। अव आप राजा के वनाये इम कानून को मानेगे ? अगर कहो कि राजा को ऐसी आजा नही माननी चाहिए, तो जो काम शराव पीने से भी अधिक हानिकारक है, ऐसे कामो के लिए राजा के विरुद्ध कुछ न वोलने की बात कहना किस प्रकार समुचित कहा जा सकता है ? राजा के विरुद्ध न वोलना या राजा के विरुद्ध काम न करना "विरुद्ध रज्जाइ-

# ११२-सम्यक्त्वपराकम (२)

कम्मे " का अर्थ नही है । इस पाठ का अर्थ यह है कि राज्य अर्थात् सुव्यवस्था के विरुद्ध काम नही करना चाहिए। राजा के विरुद्ध काम नही करना चाहिए यह भ्रमपूर्ण अर्थ समक्त बैठने के कारण ही आप मे कायरता आ गई है।

भीष्म कहते है – "हे युधिष्ठिर <sup>1</sup> जिस समय द्रौपदी का वस्त्र खीचा जा रहा था उस समय क्या हमारा यह कत्तंच्य नही था कि हम इस कार्य के विरुद्ध आवाज उठाते?' मगर हम सब टुकुर-टुकुर देखते रहे और द्रौपदी का वस्त्र खीचा जाता रहा <sup>1</sup> यद्यपि हमे उस समग जस पाप-कार्य का विरोध करना चाहिए था, लेकिन हम प्रकट रूप से कुछ भी न बोल सके । हमारो यह कैमी कायरता थी ? दुर्योधन से हमे यही शिक्षा मिली थी कि राजा के विरुद्ध कुछ भी नही वोलना चाहिए । इसी शिक्षा के कारण वहा उपश्चित लोगो मे ऐसी कायरता पैठ गई थी कि सब मौन साध बैठे रहे । सब लोग अपने-अपने मन मे सोचते थे कि अनुचित कार्य हो रहा है, मगर दुर्योधन के सामने कौन वोले ? हमारे लिए यह कितनी लज्जास्पद बात थी ! एक कवि ने कहा है –

> नीरक्षीरविवेके हस ? श्रालस्य त्वमेव तनुषे चेत् । विश्वस्मिन्नधुनाऽन्य. कुलव्रतं पालयिष्यति कः ? ॥

पक्षियो के झुण्ड मे एक राजहस भी था । किसी 'पुरुष ने इस झुण्ड के ामने दूघ और पानी का एक प्याला रखा। दूसरे पक्षियो ने उस प्याले मे चोच मारी तो राज-हस ने भी चोच मारी । लेकिन जब दूसरे पक्षी चुपचाप बेठ रहे तो राजहस भी चूप हो रहा । यह दृश्य देखकर कवि कहता है-"हे राजहंस ! दूघ और पानी को अलम्-अलग करने के अवसर पर भी यदि तू चुप बैठा रहेगा तौ तेरे कुलव्रत का पालन कौन करेगा ?

कवि की इस उक्ति पर विचार करके आपको सम-फना चाहिए कि यद्यपि घर्म सिर्फ मेरा ही नही — सब क़ा है, फिर भी सव लोग घर्म करे या न करे, किन्तु मुझे तो घर्म का आचरण करने के लिए सदा तैयार रहना ही चाहिए । फारसी की एक कहावत के अनुसार मनुष्य इस कुदरत का वादगाह है । ऐसी स्थिति मे मनुष्य का कोई कार्य अनुचित क्यो होना चाहिए ?

भीष्म कहते हैं --- हे युघिष्ठिर <sup>1</sup> तुम्हारे राज्य मे इस प्रकार प्रजा को निर्बल वनाने वाली शिक्षा नही होनी चाहिए । प्रजा को ऐसी शिक्षा मिलनी चाहिए कि वह राजा के विरुद्ध भी पुकार कर सके और राजा, प्रजा को पुकार सुनने के लिए तैयार रहे । इसी प्रकार सत्ता का दुरुपयोग नही वरन् सदुपयोग होना चाहिए । राज्य मे अगर इतना-सा सुघार भी न हुआ तो तुम मे और दुर्योघन मे क्या अन्तर रहेगा ?

भीष्म के इस कथन पर आप भी विचार करो। भग-वान् महावीर ने जो शिक्षा दी है, वह कायरता घारण करने के लिए नही वरन् वीरता प्रकट करने के लिए है। आप इस शिक्षा का उलटा अर्थ करके कायरता मत आने दो। वस्तु का विपरीत उपयोग करके कायर मत बनो। किसी वीर पुरुष के हाथ मे तलवार होती है तो वह अपनी भी

# <u>१</u>,१,४\_,सम्यक्टूबूपराक्रम (२)

रक्षा करता है और दूसरे की भी रक्षा करता है न इसके विरुद्ध कायर के हाथ की तलवार उसकी हानि करती है और वह तलवार का भी अपमान करता है। तुम्हे वीर-धर्म मिला है। इस वीरधर्म का अर्थ उलटा करके काय-रता मत घारण करो। सदैव इस वात का ध्यान रखो कि धीरघर्म का दुरुपयोग न होने पाये।

द्सवाँ बोल

#### वन्दना

प्रदर्श-वंदणएणं भंते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर-वदणएणं नीयागोय कम्मं खत्रेइ, उच्चागोळ निबंधइ, सोहग्गं च णं अप्पडिहयं आणाफलं निवत्तेइ, दाहि-णभावं च णं जणय ॥

#### ঁ' হাৰ্বাৰ্থ

प्रश्न — भगवन् <sup>। '</sup>वन्दना करने से जीव को क्या,लाभू होता है<sub>-</sub>?

उत्तर--वन्दना करने से जीव नीचगीत्र कर्म का क्षूय करता है, उच्च गोत्र का बन्ध करता है, सुभग, सुस्वर आदि का वन्ध करता है, सव उसकी आज्ञा मानते हैं और वह दाक्षिण्य को प्राप्त करता है।

#### व्याख्यान - ...

चौवीस तीर्थड्करो की प्रांर्थना करने के सम्बन्घ मे पहले विवेचन किया जा चुका है । जिनकी प्रार्थना की जाती है, जिनका स्तवन किया जाता है, उन तीर्थड्कर भग-वान् को वन्दना--नमस्कार भी करना ही चाहिए । अत यहां वन्दना के विषय मे कहा जायेगा । कदाचित् कोई तीर्थड्करों

( 🖘

### ११६-सम्यक्त्वपराऋम (२)

की प्रार्थना न कर सके परन्तु वन्दना तो सभी कर सकते है । अत. शास्त्र मे वन्दना के फल के विषय में प्रश्न किया गया है ।

'वदि' धातु से वन्दना शब्द वना है । वदन शब्द का अर्थ ग्रभिवादन करना भी होता है और स्तुति करना भी होता है । वदना कब करना चाहिए ? इस प्रश्न के उत्तर मे यह क्रम है कि सर्वप्रथम सामायिक करना चाहिए अर्थात् पहला सामायिक आवश्यक है, तत्पश्चात् चौवीस जिनस्तवन आवध्यक है और फिर वन्दन आवश्यक है । वदना करने की भी विधि है। वन्दना किस प्रकार करना चाहिए, इस विषय पर शास्त्रकारो ने वहुत प्रकाश डाला है। आज तो वन्दना करने की विधि में भी न्यूनता नजर आती है, मगर शास्त्रीय वर्णनो से प्रतीत होता है कि प्राचीन-काल मे विधिपूर्वक ही वन्दना की जाती थी और इसी करिण वन्दना के फल के सम्बन्ध मे भगवान् से प्रइन किया गया है । भगवान् ने वन्दना आवश्यक का बहुत फल प्रकट किया है। वदना के २५ आवश्यक वतलाये गये है। वह पंच्चीस आवश्यक कहा है, इस विषय मे कहा है.

दुयो णय अहाजायं कीयकम्मं बारसावस्सय होई।

चउ सीर तिगुत्तं च, दुप्पवेसं एग निक्खमणं ॥

वन्दना के पच्चीस आवश्यको का निरूपण इस प्रकार किया गया है-दो वार नमन कोर्तिकर्म अर्थात् वन्दना आव-स्यक, एक यथाजात आवश्यक, वारह आवर्त्तन आवश्यक, ज्ञार मस्तक-नमन के ग्रावश्यक, तीन गुप्ति घारण करना आवश्यक, दो वार गुरु के अभिग्रह मे प्रवेश करना आवश्यक। और एक वार गुरु के अभिग्रह मे से निकलना, आवश्यक।

### दसवां बोल-११७

इन पच्चीस आवश्यको के होने पर ही वदना पूर्ण होती है।

यहा यह देखना है कि इन पच्चीस आवश्यको का अर्थ क्या है ? साध्वी या अन्य स्त्री गुरु से सत्ताईस हाथ दूर रहे और शिष्य या अन्य पुरुष साढ तीन हाथ दूर रहें' यह गुरु का ग्रभिग्रह-क्षेत्र है अगर स्थान का सकोच न हो तो गुरु से पुरुष या शिष्य साढ तीन हाथ की और साध्वी या स्त्री सत्ताईम हाथ की दूरी पर रहकर, विनीत भाव से, नीची दृष्टि करके, हाथ मे ओघा और मुख पर मुखवस्त्रिका सहित गुरु को नमस्कार करते हुए " खमासणा " का यह पाठ बोलते है –

#### इच्छामि खमासमणो वंदिउं ।

अर्थात् – हे क्षमाश्रमण ! मैं आपको वन्दन करने की इच्छा करता हू ।

कहा जा सकता है कि जब वन्दन करने की इच्छा है ही तो इस प्रकार कहने की क्या आवश्यकता है ? इस का उत्तर यह है कि इस प्रकार कहने वाले व्यक्ति को गुरु के अभिग्रह मे प्रवेश करना है, अतएव वह गुरु की स्वीकृति चाहता है । अभिग्रह के द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की अपेक्षा चार भेद हैं । इन सब का यहाँ वर्णन न करते हुए सिर्फ इतना कह देना आवश्यक है कि गुरु के क्षेत्र-अभिग्रह मे प्रवेश करना है, इसी हेतु गुरु की स्वीकृति ली जाती है। गुरु को इच्छापूर्वक नमस्कार करना चाहिए।नमस्कार करने मे उद्दडता होना उचित नही है और इसी कारण आचार्य के क्षेत्र-अभिग्रह मे प्रवेश करने की स्वीकृति ली जाती है। अगर ग्राचार्य अभिग्रह मे प्रवेश करने की स्वीकृति ली जाती है।

#### ११६-सम्यक्त्वपराकम (२)

की प्रार्थना न कर सके परन्तु वन्दना तो सभी कर सकते है । अत शास्त्र मे वन्दना के फल के विषय मे प्रश्न किया गया है ।

'वदि' घातु से वन्दना शब्द वना है । वदन शब्द का अर्थ ग्रभिवादन करना भी होता है और स्तुति करना भी होता है । वदना कब करना चाहिए ? इस प्रश्न के उत्तर मे यह कम है कि सर्वप्रथम सामायिक करना चाहिए अर्थात् पहला सामायिक आवश्यक है, तत्पश्चात् चौत्रीस जिनस्तवन आवश्यक है और फिर वन्दन आवश्यक है । वदना करने की भी विधि है । वन्दना किस प्रकार करना चाहिए, इस विषय पर शास्त्रकारो ने वहुत प्रकाश डाला है। आज तो वन्दना करने की विधि में भी न्यूनता नजर आती है, मगर ज्ञास्त्रीय वर्णनो से प्रतीत होता है कि प्राचीन-काल में विधिपूर्वक ही वन्दना की जाती थी और इसी करिण वन्दना के फल के सम्वन्ध मे भगवान् से प्रइन किया गया है । भगवान् ने वन्दना आवश्यक का बहुत फल प्रकट किया है । वदना के २५ आवश्यक बतलाये गये हैं । वह पच्चीस आवश्यक कहा है, इस विपय में कहा है

दुयो णय श्रहाजायं कीयकम्मं बारसावस्सय होई । चउ सीर तिगुत्तं च, दुष्पवेसं एग निक्खमणं ॥

वन्दना के पच्चीस आवश्यको का निरूपण इस प्रकार किया गया है—दो वार नमन कोर्तिकर्म अर्थात् वन्दना आव-हयक, एक यथाजात आवश्यक, बारह आवर्त्तन आवश्यक, चार मस्तक—नमन के म्रावश्यक, तीन गुप्ति धारण करना आवश्यक, दो बार गुरु के अभिग्रह मे प्रवेश करना आवश्यक और एक वार गुरु के अभिग्रह मे से निकलना, आवश्यक।

# दसवाँ बोल-११७

इन पच्चीस आवश्यको के होने पर ही वदना पूर्ण होती है।

यहा यह देखना है कि इन पच्चीस आवश्यकों का अर्थ क्या है ? साध्वी या अन्य स्त्री गुरु से सत्ताईस हाथ दूर रहे और शिष्य या अन्य पुरुष साढे तीन हाथ दूर रहे यह गुरु का ग्रभिग्रह-क्षेत्र है अगर स्थान का सकोच न हो तो गुरु से पुरुष या शिष्य साढे तीन हाथ की और साध्वी या स्त्री सत्ताईम हाथ की दूरी पर रहकर, विनीत भाव से, नीची दृष्टि करके, हाय मे ओघा और मुख पर मुखवस्त्रिका सहित गुरु को नमस्कार करते हुए " खमासणा " का यह पाठ बोलते हैं--

#### इच्छामि खमासमणो वंदिउं।

अर्थात् – हे क्षमाश्रमण ! मैं आपको वन्दन करने की इच्छा करता हू ।

कहा जा सकता है कि जब वन्दन करने की इच्छा है ही तो इस प्रकार कहने को क्या आवश्यकता है ? इस का उत्तर यह है कि इस प्रकार कहने वाले व्यक्ति को गुरु के अभिग्रह मे प्रवेश करना है, अतएव वह गुरु की स्वीकृति चाहता है । अभिग्रह के द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की अपेक्षा चार भेद हैं । इन सव का यहाँ वर्णन न करते हुए सिर्फ इतना कह देना आवश्यक है कि गुरु के क्षेत्र-अभिग्रह मे प्रवेश करना है, इसी हेतु गुरु की स्वीकृति ली जाती है। गुरु को इच्छापूर्वक नमस्कार करना चाहिए।नमस्कार करने मे उद्दडता होना उचित नही है और इसी कारण आचार्य के क्षेत्र-अभिग्रह मे प्रवेश करने की स्वीकृति ली जाती है। अगर ग्राचार्य अभिग्रह मे प्रवेश करने की स्वीकृति ती जाती है।

### १२०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

क्षमा करे ।

' अहोकाय कायसफासिय ' इन शब्दो का हूस्व-दीर्घ रीति से उच्चारण करके चरणस्पर्श करना चाहिए और फिर क्षमायाचना करके गुरु को हाथ जोडकर, नमस्कार करके इस प्रकार कहना चाहिए —

बहुसुमेणं मे ! दिवसो वइकन्तो ? जत्ता मे ! जव-णिज्जं च मे !

इस पाठ में देवसी, रायसी, पक्खी, चौमासी या सव-त्सरी का जो दिन हो, उसका उच्चारण करना चाहिए । इस पाठ का अर्थ यह है – हे गुरो <sup>1</sup> दिवस, रात्रि पक्खी, चौमासा या सवत्सरी का काल आनन्दपूर्वक व्यतीत हुआ ? इस प्रकार गुरु से कुशल-प्रश्न पूछना चाहिए । फिर 'जत्ता भे ' इतना कहकर पहला आवर्त्त न, 'जवणि ' कहकर दूसरा और 'ज्ज च भे ' कहकर तीसरा आवर्त्त न करना चाहिए ।

इन तीन आवर्त्त नो के समय उच्चारण किये हुए अक्षरो मे से 'जत्ता भे 'का अर्थ यह है कि -- 'गुरु महाराज ' मूल गुण और उत्तर गुण रूपी आपकी सयम यात्रा तो आनन्दपूर्वक चलती है न ? 'जवणिज्ज 'का ग्रर्थ यह है कि आप इन्द्रियो का और मन का दमन तो वरावर करते है न ? 'ज्ज च भे ' का आशय यह कि 'हे गुरु ' आपकी सयमयात्रा, आपके इन्द्रियदमन और आपकी यतना को मैं स्वीकार करता हू ।'

गुरु को आवर्त्तन करने का उद्देव्य क्या है ? किस हेतु से आवर्त्तन करना चाहिए ? इन प्रइनो का निर्णय करने के लिए यह विचार करना चाहिए कि वर्और कन्या अग्नि

### दसवां बोल-१२१

की प्रदक्षिणा किस लिए करते है ? वर-कन्या जब तक अग्नि की प्रदक्षिणा नही ,करते तव तक वे कुँवारे समझे जाते है। अग्नि की प्रदक्षिणा करने के अनन्तर आर्य वाला प्राणो का उन्सर्गं कर सकती है पर नियम का भग नही करती। स्त्रियाँ अपनी मर्यादा का इतना ध्यान रखती है तो क्या पुरुषो को मर्यादा का पालन नहो करना चाहिए ?

जैसे पति-पत्नी अग्नि की प्रदक्षिणा करके एक--दूसरे के घर्म को स्वीकार करते है उसी प्रकार शिष्य भी आव-र्त्तन द्वारा वोरतापूर्वंक गुरु का घर्म स्वीकार करता है। गुरु का घर्म स्वीकार करने के पश्चात् वह शिष्य यदि गुरु के विरुद्ध प्रवृत्ति न करे तो ही उसका आवर्त्तन और वंदन सच्चा समफो।

कहने का आशय यह है कि गुरु के अभिग्रह में प्रवेश करते समय दो बार मस्तक भुकाना दो आवश्यक हुए। फिर नवदीक्षित के समान नम्र हो जाना यह एक आवश्यक हुआ। तदन्तर वारह आवर्त्तन करना बारह आवश्यक है । इस प्रकार यहा तक पन्द्रह आवश्यक हुए। चार बार मस्तक नमाने के चार आवश्यक हुए, तीन गुप्तियों के तीन आव-श्यक, दो आवश्यक प्रवेश करते समय के और एक आवश्यक निकलते समय का । इस तरह सव मिलकर पच्चीस आव-श्यक होते है ।

तीन गुप्ति का अर्थ यह है कि मन, वचन और काय को एकाग्र करके गुरु को वदना करनी चाहिए । गुरु को वन्दना करते समय इस प्रकार विचार करना चाहिए कि अनेक जन्म-जन्मान्तर मे भटकने के बाद मुझे जो मन की प्राप्ति हुई है, उसकी सार्थकता गुरु को वन्दन करने से हो चाहते होंगे तो वे 'छदेण-' ग्रर्थात् 'जैसी-तुम्हारी-इच्छा-कहेगे । अगर वे ग्रभिग्रह मे प्रवेश करने की स्वीकृति नहीं देना चाहते होगे तो 'तिविहेणे' कहने की तात्पर्य यह है कि वहीं से मन, ववन और काय से नमस्कार कर लो ।

अंगर आचार्य 'छदेण' कह कर अंभिग्रह मे प्रवेश करने की स्वीकृत दे तो उस समय वालक के समान अथवा दीक्षा घारण के समय के समान नम्रता घारण करके, हाथ मे ओधा रखेकर और मुख पर मुखवस्त्रिका सहित अभिग्रह में 'निस्सही निस्सही ' (अर्थातू मैं मन, वचन, काय से सावच योग का त्यांग करता हू) कहते हुए गुरु कै अभिग्रह मे प्रवेझ करना चाहिए और फिर गुरु के चरणो मे निकट पहुंच कर वारह प्रकार का आवर्त्तनः करना 'चाहिए । आवर्त्तन करते सुमय, ' अहोकाय कायसफासिय ', ऐसा वोल्रते जाना चाहिए। 'अहोकाय काय ' इसमें छह अक्षर हैं । इन छह अक्षरो =मे से दो-दो अक्षरो का एक-एक आवर्त्तन होता है । इस प्रकार 'अहोकांय कार्य' इन छंह मुंक्षरों के तीन आवत्तन हुए 1 'अहोकाय 'काय' 'ऐसा वोलते' हुए ग्रावर्त्तन करना चाहिए और <sup>1</sup> सफ़्रांसिय 'शब्द का उच्चारण करते समय अपने हाथ ग्र्रोर मस्तर्क द्वारा गुरु के च्रूण स्पर्श करूना चाहिए । - 'अहोकाय कायसफासिय ' का अर्थं है- 'हे गुरु महा-राज । आपको नीची काया अर्थात् चरण को मैं अपनी ऊँची काया अर्थात् मस्तक से स्पर्श करता हू।' - --- -P - आवर्त्तान और चरणस्पर्श करने⊦के पश्चात् इस प्रकार

कहना चाहिए— 'खमणिज्जो में ! किलामो आप्पकिलंताण बहु सुमेणं मे दिवसो वइक्कतो ।'

### ( ९ ) = 'दसचां' बोल- १९%

अर्थात् – हे पूज्य <sup>1</sup> अपनी ऊँची काया द्वारा<sup>ः</sup>आपकी नेनीची काया का उस्पर्श करते समय आपको जो कुछ क्लेश इुआ हो, मेरा वह अपराघ क्षमा कीजिए । -----

यह कैंसी सूचना दी गई है ? इस क्षेमायाचना से इसे ф <sup>~</sup> रहस्य का ज्ञान होता है कि जब गुरु के चरणस्पर्श करने मे भी गुरु को कष्ट न पहुँचने जैंसी सूक्ष्म बात का ध्यान रखा जाता है तो फिर दूसरे प्रकार का कष्ट न' होंने के विषंय में, कितना घ्यान रखना चाहिए ! जिस घर मे एक कौडी 'भी ःवृथा खर्च नही की जाती, उस घर मे 'रुपया-पैसा वृथा खर्च कैसे किया जा सकता है ? इसी प्रकार जहा चरणस्पर्श करने मे भी कष्ट न पहुँचाने का ध्यान रखा जाता है और इतनी सूक्ष्म वात के लिए भी क्षमायाचना की जाती है, वहा अन्य बातों पर क्यो नही घ्यान दिया जाता होगा ? मगर इसका यहः अर्थं नही लगानां स्चाहिए कि गुरु को कष्ट होने का -विचार करके उनके -चरणो का स्पर्शनही न किया जाये <sup>।</sup> एक कौडी भी वृथा खर्च न करना ठीक हो सकता है किल्तु आवरयकता पडने पर भी खर्च न कहना कृपणता है। इसी प्रकार गुरु को कष्ट न हो, इस बात का ध्यान रखना -तो ुउचित्त है मगर उन्हे कष्ट होने के विचार से चरणो का र्स्पर्श ही न करना अनुचित है। गुरु को कष्ट हो, इस प्रकार से उनके चरणो का स्पर्श करना यद्यपि अनुचित है, फिर भी चरणस्पर्श किया जाता है और ऐसा करने मे किसी ग्रश में, गुरु को कष्ट पहुच जाना शक्य और सम्भव है, इसी कारण यह कहा गया है कि- हे गुरु ! आपके चरणो का स्पर्श करने में अगपको जो कोई कण्ट हुआ हो. उसके लिए क्षमा कीजिए । आप क्षमासागर हैं, अत मेरा अपराध भी

### १२०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

क्षमा करे।

'अहोकाय कायसफासिय ' उन जव्दो का हृस्व-दीर्घ रीति से उच्चारण करके चरणस्पर्ज करना चाहिए और फिर क्षमायाचना करके गुरु को हाथ जोडकर, नमस्कार करके इस प्रकार कहना चाहिए —

बहुसुमेणं मे ! दिवसो वइकन्तो ? जत्ता मे ! जव-णिज्जं च मे !

इस पाठ मे देवसी, रायसी, पक्खी, चौमासी या सव-त्सरी का जो दिन हो, उसका उच्चारण करना चाहिए । इस पाठ का अर्थ यह है – हे गुरो <sup>1</sup> दिवस, रात्रि पक्खी, चौमासा या सवत्सरी का काल आनन्दपूर्वक व्यतीत हुआ ? इस प्रकार गुरु से कुशल-प्रश्न पूछना चाहिए । फिर 'जत्ता भे ' इतना कहकर पहला आवर्त्त न, 'जवणि ' कहकर दूसरा और 'ज्ज च भे ' कहकर तीसरा आवर्त्त न करना चाहिए ।

इन तीन आवर्त्त नो के समय उच्चारण किये हुए अक्षरो मे से 'जत्ता भे 'का अर्थ यह है कि - 'गुरु महाराज ! मूल गुण और उत्तर गुण रूपी आपकी सयम यात्रा तो आनन्दपूर्वक चलती है न ? 'जवणिज्ज 'का ग्रर्थ यह है कि आप इन्द्रियो का और मन का दमन तो वरावर करते हैं न ? 'ज्ज च भे ' का आशय यह कि 'हे गुरु <sup>1</sup> आपकी सयमयात्रा, आपके इन्द्रियदमन और आपकी यतना को मै स्वीकार करता हू ।'

गुरु को आवर्त्तन करने का उद्देश्य क्या है ? किस हेतु मे आवर्त्तन करना चाहिए ? इन प्रश्नो का निर्णय करने के लिए यह विचार करना चाहिए कि वर और कन्या अग्नि

# दसवां बोल-१२१

की प्रदक्षिणा किस लिए करते है ? वर-कन्या जव तक अग्नि की प्रदक्षिणा नही ,करते तब तक वे कुँवारे समझे जाते हैं। अग्नि की प्रदक्षिणा करने के अनन्तर आर्य बाला-' प्राणो का उन्सर्ग कर सकती है पर नियम का भग नही करती। स्त्रियाँ अपनी मर्यादा का इतना ध्यान रखती हैं तो क्या पुरुषो को मर्यादा का पालन नहो करना चाहिए ?

जैसे पति-पत्नी अग्नि की प्रदक्षिणा करके एक-दूसरे के घर्म को स्वीकार करते है उसी प्रकार शिष्य भी आव-र्त्तन द्वारा वेग्रतापूर्वक गुरु का धर्म स्वीकार करता है। गुरु का घर्म स्वीकार करने के पश्चात् वह शिष्य यदि गुरु के विरुद्ध प्रवृत्ति न करे तो ही उसका आवर्त्तन और वंदन सच्चा समक्षो।

कहने का आशय यह है कि गुरु के अभिग्रह में प्रवेश करते समय दो बार मस्तक फ़ुकाना दो आवश्यक हुए। फिर नवदी क्षित के समान नम्न हो जाना यह एक आवश्यक हुआ। तदन्तर बारह आवर्त्त करना बारह आवश्यक है । इस प्रकार यहा तक पन्द्रह आवश्यक हुए। चार बार मस्तक नमाने के चार आवश्यक हुए, तीन गुप्तियो के तीन आव-श्यक, दो आवश्यक प्रवेश करते समय के और एक आवश्यक निकलते समय का । इस तरह सव मिलकर पच्चीस आव-श्यक होते है ।

ं तीन गुप्ति का अर्थ यह है कि मन, वचन और काय को एकाग्र करके गुरु को वदना करनी चाहिए । गुरु को चन्दना करते समय इस प्रकार विचार करना चाहिए कि अनेक जन्म-जन्मान्तर मे भटकने के बाद मुझे जो मन की भ्राप्ति हुई है, उसकी सार्थकता गुरु को वन्दन करने से हो

# १२२-सम्यक्त्वपराऋम (२)

हो सकती है। अतएव मन को खराब कामो मे नही पिरोना नाहिए । मान लीजिए, किसी मनुष्य को कीमती मोती मिला हो तो क्या वह मामूली मिठाई के बदले उसे दे देगा? अगर नही तो जो मन अनेक जन्म-जन्मान्तरो के अनन्तर मिला है, उस मन को खराब कामो में पिरो देना क्या उचित कहा जा सकता है ? अनेक विध कठिनाइया झेलने के बाद जो मन मिला है, उसकी कीमत समफकर और मन को एकाग्र करके गुरु को वदना की जाये तभी मन का पाना सार्थक कहा जा सकता है । जिस वन्दना का फल यहाँ तक बतलाया गया है कि बँधा हुआ नीच गोत्र कर्म भी वन्दना से क्षीण हो जाता है और उच्च गोत्र का बँघ होता है, उस वन्दना के समय भी यदि मन एकाग्र न हुआ तो फिर किस समय होगा ? मगर लोग सत्कार्य मे मन एकाग्र नही करने और यही अघोगति का कारण है ।

्रमन एकाग्र करना ही मन की गुप्ति है, फिर वचन से बहु-मानतापूर्वक श्रेष्ठ अलकार बोलते हुए गुरु को वदना करना कायगुप्ति है ।

यह सब पच्चीस आवश्यक हुए । इन आवश्यकों की रक्षा करके और वदना के बत्तीस दोष टालकर गुरु को वंदना की जाती है, वही सच्ची वदना है ।

आज वदना की यह विधि क्वचित् ही दिखाई देती है, अतएव वदनाविधि जानने का और विधिपूर्वक वन्दना करने का प्रयत्न करना चाहिए । इस प्रकार विधिपूर्वक की जाने वाली थोडी भी वन्दना अधिक लाभदायक सिद्ध होती है । जिन लोगो ने विधिपूर्वक युद्ध करने की शिक्षा प्राप्त की है, वे सख्या मे थोडे होने पर भी विधिपूर्वक युद्ध करके विजयो होते हैं और अशिक्षित योद्धा बहुसख्यक होने पर भी हार जाते हैं । इसी प्रकार विधिरहित बहुत वदना की अपेक्षा विधियुक्त अल्प वदना अधिक फलदायक होती है । इसलिए वदना की विधि सीखने की आवश्यकता है । प्राचीन-काल के लोग विधि प्रीखक ही वन्दना करते थे । आप लोग वदना को विधि सीखकर, विधिपूवक वन्दना करगे ना ग्रापका कल्याण होगा ।

विधिपूर्वक वन्दना करने से क्या फल मिलता है ? इस प्रइन के उत्तर मे भगवान् ने फरमाया है कि विधिपूर्वक वन्दना करने से जीव नीच गोत्र कम का क्षय करके उच्च-गोत्र का बन्घ करता है ।

भगवान् ने जो उत्तर दिया है, उसके विषय मे यह समफ लेना आवश्यक है कि उच्चगोत्र किसे कहते हैं और नीचगोत्र कर्म क्या है ? आजकल नीचगोत्र और उच्चगोत्र कर्म का अर्थ समफने मे भूल होती है और इससे अनेक लोग भ्रम मे पड गये हैं । वीरमगाव मे मुफ से प्रश्न किया गया था कि शास्त्र मे उच्च और नीच गोत्र का नाम आता है ? मैंने कहा – हाँ, जास्त्र मे दोनो का नाम आता है । तो उच्च गोत्र उच्च होगा और नीच गोत्र नीच होगा ? उत्तर मे मैंने कहा – तुम इस प्रकार तो कहते हो पर शास्त्र में कही ऐसा आया हो तो बताओ कि किसी मनुष्य को छूना नही चाहिए <sup>1</sup> इसके अतिरिक्त नीचगोत्र क्षय किया जाता है या उसकी रक्षा की जाती है ? जब नीचगोत्र क्षय किया जाता है या उसकी रक्षा की जाती है ? जब नीचगोत्र क्षय किया जाता है तो वह नीचगोत्र ही वना रहता है, यह कैसे कहा जा सकता है ? नीचगोत्र वाला उच्चगोत्र भो

-- उत्तराध्ययन, १२-१। इस कघन से यह स्पष्ट हो जाता है कि चाण्डाल कुल मे उत्पन्न हो जाने पर भी महापुरुपो की वाणी का पालन करने वाला उच्चगोंत्री है और ब्राह्मणकुल मे उत्पन्न हो करके भी नीच-वाणी को पालने वाला नीचगोत्रवान् है। महाभारत मे भी कहा है कि व्राह्मण कुल मे उत्पन्न होने

हरिएस बलो नाम, ग्रासी भिक्खू जिइंदिग्रो ॥

लोवागकुलसभूश्रो, गुणुत्तरधरो मुणी ।

गोत्र कर्म का क्षय भी हो जाता है ओर तब वह मुक्ति का अधिकारी क्यो न होगा ? नीचगोत्र मे उत्पन्न होकर के भी उच्च पुरुषो की वाणी का पालन करने वाला मुक्ति प्राप्त कर सकता है। गोत्र दो प्रकार का है - एक जन्मजात गात्र और दूसरा कर्मजात गोत्र। जन्मजात गोत्र कम द्वारा वदला जा सकता है । श्री उत्तराध्ययनसूत्र मे कहा है-

प्रकार गोत्र का अर्थ 'वाणी का पालन करना ' होता है । इस अर्थ के ग्रनुसार श्रेष्ठ पुरुपो की वाणी का पालन करने वाला उच्चगोत्री है और नोच पुरुपो की वाणी का प लन करने वाला नीचगोत्री कहलाता है। कहा जाता है कि नीचगोत्र वाले को मुक्ति नही भेमल सकती, लेकिन यह ध्यान में रखना चाहिए कि नीच-

का अर्थं वाणी है और 'त्र' का अर्थ पालन करता है। इस

'गो ' शब्द के ग्रनेक अर्थ होते हैं । यहाँ 'गो ' शब्द

गां वाणी त्रायते रक्षते इति गोत्रः ।

, बन सकता है । गोत्र का अर्थ कहते हुए कहा गया है --ł

### १२४-सम्यक्त्वपराकम (२)

वाला व्यक्ति भी चाडाल बन सकता है। इससे साफ जाहिर हो जाता है कि उच्चता और नीचता जन्मजात ही नही किन्तु कर्मजात भी है।

वदना का फल बतलाते हुए भगवान् ने कहा है कि वन्दना से नीचगोत्र का क्षय होता है और उच्चगोत्र का बघ होता है । परन्तु इस बात का प्रयत्न करने की आव-व्यकता है कि वन्दना पूर्ण हो सके । जव मैं आप लोगो को यह विषय सुनाता हू तब यह भी विचार करता हू कि कही मैं ऐसा न रह जाऊँ कि कुडछी दूसरो की थाली मे तो परोस देती है लेकिन स्वय कुछ भी स्वाद नही लेती । मैं कोरा न रह जाऊँ, अत अपनी आत्मा से यही कहता हू कि हे आत्मन् <sup>1</sup> तू ऐसा प्रयत्न कर जिससे पूर्ण वन्दना कर सके । ग्रगर मुफसे पूर्ण नियमो का पालन होता हो तो मुझे और क्या चाहिए ? मगर मैं अपने सम्वन्ध मे ऐसा अनुभव करता हू कि मुफसे अभी तक सम्पूर्ण आदर्श नियमों का पालन नही होता । अतएव मैं अपने ग्रात्मा को यही कहता हू कि हे आत्मन् <sup>1</sup> तू ऐसा प्रयत्न कर जिससे पूर्ण वन्दना कर सके ।

आपको ऐसा विचार नही करना चाहिए कि हम उच्च कुल मे जन्म चुके है, इसलिए अब हमे कुछ भी करना शेष नही रहा, इससे विपरीत आपको यह विचारना चाहिए कि जितने ग्रशो मे महापुरुषो की वाणी का पालन करते हैं उतने ग्रशो मे सहापुरुषो की वाणी का पालन करते हैं उतने ग्रशो मे तो उच्चगोत्र के है और जितने ग्रशो मे उस वाणी का पालन नही करते उतने ग्रशो मे उच्चगोत्री नही हैं। इस प्रकार विचार करने से ही ग्रपनी अपूर्णता देखी जा सकती है और फलस्वरूप अपूर्णता दूर करने का प्रयत्न

# १२६-सम्यक्त्वपराकम (२)

करके आत्मा का कल्याण किया जा सकता है ।

अहकार को जीतना वदना का एक प्रघान प्रयोजन है । वदना का अर्थ नम्रभाव घारण करना है । नम्रभाव घारण करने वाला ही अहकार को जीत सकता है परन्तु वन्दना सासारिक पदार्थों को स्वार्थभावना से नही होनी चाहिए । सासारिक पदार्थों की कामना से तो सभी लोग नमनभाव घारण कर लेते हैं। क्या व्यापारी ग्रपने ग्राहक को नमन नही करता ? बचपन मे मैंने इन स्थिति का अनु-भव किय। है कि व्यापारी किस प्रकार ग्राहक को नमन करते हैं । मैं जब छोटा था और दुकान पर बैठता था तब मुझ यह ऋनुभव हुआ था कि ग्राहक की कितनी प्रञमा और कितना आदर किया जाता है। लेकिन यह सब नमन-भाव उसकी गाँठ का पैसा निकलवाने के लिए ही होता है। इस प्रकार स्वार्थ निद्धि के लिए तो वदना की हो जाती है किन्तु यहा जिस वदना की चर्चा चल रही है, वह ऐसी नही होनी चाहिए । वह गुणो की वदना होनी चाहिए । गुण देखकर उन्हे प्राप्त करने के लिए की जाने वदना ही सच्ची वदना है । इमी प्रार की वदना से अहकार पर विजय प्राप्त की जा सकती और परमात्मा से भेट हो सकती है।

आज वदना करने मे भी पक्षपात किया जाता है। अर्थात् यह कहा जाता है कि वे हमारे हैं अतएव उन्हे मैं वदना करता हू और अमुक मेरे नही है, अतः मैं उन्हे वदना नही करता । वदना करने में भी इस प्रकार का पक्षपात चलाया जाता है। छद्मस्थ पक्षपात से सर्वथा मुक्त नही हो सकता, लेकिन वह पक्षपात तेरे-मेरे का नही होना चाहिए, वरन् पक्षपात गुणो के प्रति होना चाहिए और यह देखना चाहिए कि उनमें वदना करने योग्य गुण है या नही !

शास्त्रो का कथन है कि तुम उन्ही को वदना करो, जिनमें सयम ग्रादि गुण हैं । जिनमे यह गुण नही हैं, उन पासत्था आदि को शास्त्र ने वदना न करने का विघान किया है । शास्त्र को पासत्या कुशील या स्वच्छन्दचारी लोगो के प्रति द्वेष नही है, किन्तु शास्त्र ने उन्हे वदना करने वालो को भी यह सूचना कर दी है कि पासत्था आदि को वदना करना उन्हें और अधिक पतित करने के समान है । अगर ग्राप उन्हे वदना करेंगे तो वे विचार करेंगे -- ' लोग हमें वदना तो करते ही है, फिर यदि सयम का पालन न किया तो भी क्या हर्ज है ?' इस प्रकार विचार कर वे लोग अधिक पतित हो जाते हैं। अत. ऐसे लोगो को वंदना करना उन्हें अधिक पतित करने के समान है। वदना गुणो के लिए ही की जाती है, अत जिनमे सयमादि गुण हो उन्ही को वदना करना उचित है। जिहोंने सयमादि गुणो को स्वोकार तो किया है, कितु जो उन्हें अपने जीवन में उनारते नही है, उन पासन्था आदि को वदना करना अपने को और उनको पतित करने के समान है।

सवोघसत्तरी मे कहा है --

पासत्यं वदमाणस्स नेव कित्ती न निज्जरा होइ । होई कायकिलेसो, श्रण्णाणं वघई कम्मं ॥

अर्थात्—जो ज्ञान, दर्शन और चारित्र आदि गुणोको धारण तो करता है, परतु उनका निर्वाह नही करता, उसे पामत्या कहते हैं । ऐसे (पार्श्वस्थ) लोगो को और इसी कोटि के कुशोल और स्वच्छदी लोगो को वदना करना अनु-

# १२८-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

चित है । कतिपय लोगो का कहना है कि हमें किसी के प्रति राग-द्वेष नही रखना चाहिए और सभी की वदना करनी चाहिए । मगर यह कथन ठीक नही है । राग~द्वेप नही होगा तो वदना किये विना ही मुक्ति मिल जायेगी । अगर कोई वदना करता है तो उसे सोचना चाहिए कि वह किसको और किस उद्देव्य से वदना कर रहा है ? राजपुरुष आंदि को जो वदना की जाती है वह उसकी सत्ता के कारण की जाती है, लेकिन वदना करने योग्य गुणो से रहित पासत्था आदि को वदना करने का उद्देश्य क्या है ? यहा जिस वदना का प्रकरण चल रहा है, वह वन्दना सयमादि गुणों से हीन पुरुषो को करना उचित नही है । क्यो उचित नहीं है, यह बताने के लिए इस गाथा में कहा है कि पासत्था को वन्दना करने से कीत्ति भी नही मिलती । कहा जा सकता है कि कीर्ति न मिले तो न सही, निर्जरा तो होगी? मगर आगे इसी गाथा मे कहा है-पासत्था आदि को वन्दना करने से निर्जरा भी नहीं होती । कोई कह सकता है -निर्जरा न हो तो न सही, वन्दना करने मे हानि क्या है? इसके उत्तर मे कहा है - पासत्था आदि को वन्दना करने से निर्रथंक कायक्लेश होता है । कदाचित् कहा जाये कि ऐसा कायक्लेश तो होता ही रहता है, इसके अतिरिक्त और कोई हानि तो नही होती ? इस प्रश्न के उत्तर मे, गाथा में बतलाया गया है कि पासत्था आदि को वन्दना करने से सिर्फ कायक्लेग हो नही होता वरन् अनाज्ञाकर्म का बघ भी होता है अर्थात् भगवान् को आज्ञा के विरुद्ध कार्य करने का पाप लगता है।

मान लीजिए, चम्पा के फूलो को माला अशुद्धि में

### दसवां बोल-१२९

पड गई है। यद्यपि चम्पा के फूलो की माला आपकी दृष्टि में अच्छी वस्तु है, फिर भी अशुचि मे पडी हुई वह माला पहनने योग्य नही है। इसी प्रकार जो लोग पासत्थापन की अशुचि मे पड गये <sup>,</sup>हैं, उनके प्रति बुद्धिमान् पुरुष किसी प्रकार का द्वेष घारण नही करते किन्तु साथ ही गुणीजनों के प्रति की जाने योग्य वदना भी नही करते । निशीथसूत्र मे भी कहा है—

जे भिक्खू पासत्य वदइ, वंदतं वा साइज्जइ, एवं कुसीलं उसन्न, ग्रहाछंद संसत्तां ।

इस प्रकार पार्श्वस्थ आदि को वदना करने का बहुत कुछ निषेघ किया गया है। यह ठीक है कि वदना करने से बहुत लाभ होते है, मगर गुणरहित को वदना करने से लाभ के बदले उलटी हानि ही होती है। वदना के जो बत्तीस दोष बतलाये गये है, उनके वर्णन करने वा अभी समय नही है। अतएव सक्षेप मे मैं इतना ही कहता हू कि पच्चीस आवश्यक सहित और बत्तीस दोषरहित वदना करने का फल नीचगोत्र का क्षय करना और उच्चगोत्र बाधना है।

गोत्र की व्याख्या पहले की जा चुकी है। श्रेष्ठ पुरुषो की वाणो का पालन व रने वाला उच्चगोत्री है और नीच पुरुष की वाणी का श्रनुसरण करने वाला नीचगोत्री है। किसी-किसी कुल मे अमुक प्रसगो पर मदिरापान करने की परम्परा होती है । ऐसे नीच संस्कार का आचरण करना नीचगोत्र होने का कारण है। इसी प्रकार किसी के कुल मे ऐसी पद्धति होती है कि अमुक प्रसग पर कोई शुभ कृत्य करना ही चाहिए। यह उच्च या श्रेष्ठ की वाणी का आच-रण है। इस प्रकार जो जैसो की वाणी का पालन करता

### १३०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

है, उसके कुल मे सस्कार भी प्राय वैसे ही बन जाते है औ**र** उस वाणी के पालन करने के आघार पर ही वे उच्चगोत्र के अथवा नीचगोत्र के माने जाते है । उच्चगोत्र वालो के कुल के सस्कार से आत्मा उन्नत वनता है, अवनत नही बनता । किसी कुल के सस्कार ऐसे भी होते है कि उनकी बदौलत उन्हे अच्छी बात रुचिकर नही होती और पाप-कृत्यों के प्रति घृणा नही होती । किसी कुल के सस्कार ऐसे होते है कि चाहे जो हो पर उस कुल में जन्मने वाले पापकायों में प्रवृत्त नही होते । उदाहरणार्थ – तुम्हारे सामने कोई लाख रुंपयों की थैंली रख दे तो भी तुम वकरे की गदन पर छुरी फेरने को तैयार नही होओगे । यह उच्चगोत्र और कुल के सत्सस्कारो का ही प्रभाव है। कभी-कभी उच्चगोत्र वालो मे भी कोई बुरी गात घुस जाती है । जैसे तुम लोगो को वकरा मारने में जैसी घूणा है, वैसी घूणा क्या असत्य भाषण और व्यभिचार के प्रति भी है ?

प्राचीनकाल मे व्यभिचार, हिंसा से भी ग्रधिक बुरा माना जाता था । मगर आजकल व्यभिचार के प्रति उतनी घृणा नही देखी जाती । पुराने जमाने मे व्यभिचार, हिंसा से भी बुरा समफा जाता था, इसका प्रमाण यह है कि महाशतक श्रावक की पत्नी रेवती हिंसा का करूर कर्म करती थी, फिर भी महाशतक ने उसे घर से बाहर नही निकाल दिया था । महाशतक ने उसे घर से बाहर नही निकाल दिया था । महाशतक ने रेवती को घर से बाहर क्यो नही निकाल दिया ? इसका कारण मुझे तो ऐसा प्रतीत होता है कि महाशतक यह विचार करता था कि रेवती का खानपान खराब है लेकिन मुफ पर इसका अनुराग है और वह व्यभि-चार से बची हुई है । अगर मै उसे बाहर कर दू गा तो वह श्रीर अधिक बिगड जायेगी और सम्भव है व्यभिचार ग्रादि के पापो मे भी पड जाये ! इस प्रकार विचार कर उसने स्वय तो मासभक्षण का आदर नहीं किया, किन्तु रेवती को व्यभिचार आदि पापो से बचाने के लिए घर से बाहर भी नहीं निकाला । इस तरह पहले के जमाने में व्यभिचार हिंसा से भी बड़ा पाप माना जाता था ।

आशय यह है कि वन्दना करने से नीचगोत्र का क्षय होता है और उच्चगोत्र का बध होता है। कितनेक लोगों का कहना है कि किये हुए कमें एकान्तत भोगने ही पडते है, लेकिन कृत कर्म अगर बदल न सकते या क्षीण न हो सकते होते तो भगवान् वन्दना का फल यह न वतलाते कि वदना से नीचगोत्र का क्षय और उच्चगोत्र का बघ होता है । मगर भगवान् ने वन्दना का यही फल वतनाया है, इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि कृत कर्म भी वदल सकते है और उनकी निर्जराभी की जा सकती है। वन्दना करने से अर्थात् नम्रता घारण करने से भी कर्मों का क्षय होता है। वन्दना का एक फल नीचगोत्र का क्षय और उच्च-गोत्र का बध होना है - दूसरा फल सौभाग्य की प्राप्ति है और तीसरा फल अप्रतिहत होना है अर्थात् वन्दना करने वाला किसी से पराजित नही होता । वन्दना का चौथा फल यह है कि वन्दना करने वाले को आज्ञा के अनुसार कार्य होता है, अर्थात् उसकी आज्ञा का कोई लोग नही करता । वन्दना का पाचवा फल दाक्षिण्य गुण आना है अर्थात् वन्दना करने से होशियारी सव सर्वप्रियता प्राप्त , होती है ।

गुरु को विधिपूर्वक वन्दना करने का ऐसा फल मिलता

# १३२-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

है। किन्तु आजकल के अधिकाञ लोगो ने वन्दना को भी स्वार्थमाघन का एक उपाय वना लिया है और इसलिए चाहे 'जिसे वन्दना कर ली जाती है । प्राचीनकाल मे यह वात नही थी। उस समय मस्तक भले ही काट लिया जाये पर गुणहीनो के सम्मने मस्तक नही झुकाया जाता था । धर्म के विषय मे भी यह नियम पालन किया जाता था और व्यवहार में भी इस नियम का पालन होता था कहा जाता है कि मुगन–सम्राट अकवर ने मह<sup>,</sup>राणा प्रताप को कहला भेजा था कि अगर राणा मेरे आगे नतमस्तक हो तो मैं उन्हें मेवाड के राज्य के अतिरिक्त और भी राज्य दूगा । 'परन्तु महाराणा ने प्रत्युत्तर दिया - 'मैं उन्हे धार्मिक समभ कर नमस्कार करूँ, यह वात जुदो है, किन्तु लोभ के वश होकर तो कदापि नमस्कार नही करने का । ऐसा करने से मेरी माता को ही कलक लगता है।' राणा प्रताप मे ऐसी 'दृढता थी । इसी दृढता के कारण उन्हे जगल मे इघर-उघर भटकना पडा और सकटो मे रहना पडा । राणा ने अपना कुलधर्म निभाने के लिए सभी कष्ट सहना स्वीकार किया , किन्तु वादशाह के अ।गे नतमस्तक होना स्वीकार नही किया ।

धर्ममार्ग मे भी इसी प्रकार की दृढता घारण की जाये ग्रौर सयम आदि गुणो के घारको को विघिपूर्वक वदना की जाये तो भगवान् द्वारा प्ररूपित वदना का फल अवक्य प्राप्त होता है । मगर दृढता धारण किये विना फल की प्राप्ति नही होती । कामदेव और अरणक को पिशाच ने कैसे-कैसे कप्ट दिये थे, फिर भी उन्होने पिशाच के सामने सिर नही झुकाया । यह धर्मदृढता का ही परिणाम है । धर्म मे दृढता रखने वाले के चरणो मे देवता आकर नमन करते हैं । पहले देव ने कामदेव को कष्ट दिये थे किन्तु अन्त मे देव को ही दृढघर्मी कामदेव के ग्रागे झुकना पडा था । आप भी ऐसी ही घर्मदृढता घारण करे। ढीले बने रहने से काम नही चलता । घर्म मे अटल श्रद्धा और दृढता घारण करने से ही कल्याण हो सकता है ।

मन, वचन और काय की शुद्धि किस प्रकार की जा सकती है, यह बताने के लिए वन्दना का प्रकरण चल रहा है। वन्दना के प्रताप से आत्मा के अनेक विकार दूर हो जाते हैं और विकार दूर हो जाने पर मन, वचन और काय को शुद्धि होती है और आत्मा को शॉति प्राप्त होती है। अतएव अगर आप पूर्ग आत्मशाति प्राप्त करना चाहते हैं और सुभागी बनना चाहते हैं तो गुरु को विघिपूर्वक वदना करके ऐसा समको कि यह सब गुरु के चरणो का ही प्रताप है। व्यवहार मे तो कहते ही हो कि यह सब गुरुचरणो का प्रताप है लेकिन हृदय में भी यही कहा और गुरु को विधिपूर्वक वन्दना करो। साघारणतया साघुजन प्रत्येक बात उपदेग रूप मे ही कहते हैं-आदेश रूप मे नही । फिर आज 'आपको जो कुछ भी शुभ सयोग मिला है, वह किसी महात्मा की कृपा से ही मिला है। यह वात घ्यान में रखकर गुरु को विधिपूर्वक वन्दना करोगे तो आत्मा को पूर्ण जाति प्राप्त होगी और आत्मकल्याण होगा ।





## प्रतिक्रमण

गुरु को विधिपूर्वक वन्दना करने के लिए हृदय के भाव शुद्ध रखने चाहिए मगर कभी-कभी शुद्ध भाव हृटय से निकल जाते है और अशुद्ध भाव उनका स्थान प्रहण कर लेते है। इन अशुद्ध भावो को बाहर निकालने और आत्मा मे पुन शुद्ध भाव लाने के लिए प्रतिक्रमण करने की आव-श्यकता बतलाई गई है। अतएव प्रतिक्रमण के सम्बन्ध में भगवान् से प्रश्न किया गया है —

प्रइन-पडिक्कमणेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर— पडिक्कमणेणं वय-छिद्दाइं पिहेइ, पिहियवय-छिद्दे पुण जीवे निरुद्धासवे ग्रसबलचरित्ते ग्रट्ठसु पवयणमायासु उवउत्ते उपुहत्ते (अप्पमत्ते) सुप्पणिहिए विहरइ ॥११॥

### হান্দাৰ্থ

प्रश्न — भगवन् ! प्रतिक्रमण करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर--- प्रतिक्रमण करने से अहिंसा आदि व्रतो के अतिचार (दोष) रुकते है और अतिचारो को रोकने वाला जीव आस्रव को रोकता हुआ तथा निर्मल चारित्र का पालन

# ग्यारहवां बोल- १३५

करता हुआ आठ प्रवचनमाता (पाच समिति और तीन गुप्ति) रूप संयम मे उपयुक्त, अप्रमत्त और सुप्रणिहित होकर विच-रता है अर्थात् निजस्वरूप को प्राप्त करता है।

#### च्याख्यान

प्रतिक्रमण करने से जीव को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने सक्षेप में कहा है। प्रति-क्रमण करना ही चाहिए । किस उद्देश्य से प्रतिक्रमण करना चाहिए और प्रतिक्रमण करने से क्या लाभ होता है, इस विषय मे अभी ऊहापोह न करते हुए सिर्फ इतना कहता हूं कि भगवान् की आज्ञा के अनुसार प्रथम और अन्तिम तीर्थ-डूरो के साधुग्रो को प्रतिक्रमण करना ही चाहिए । बीच के बाईस तीर्थड्करो के साधु ऋजु-सरल होते हैं । अतएव जब उन्हे दोष लगता है तव वे प्रतिक्रमण करते है और जब दोष नही लगता तो प्रतिक्रमण नही करते । मगर प्रथम और अन्तिम तीर्थड्करो के साधुओ को तो प्रतिक्रमण करना ही चाहिए ।

अब विचार करना चाहिए कि प्रतिक्रमण का अर्थ क्या है ? दूसरे लोग जिस प्रकार सध्या-वदन आदि करते है, वही स्थान जैनदुर्शन मे प्रतिक्रमण का है । परन्तु सध्या-वदन और प्रतिक्रमण मे भेद है । प्रतिक्रमण का स्वरूप और उसका उद्देश्य वतलाते हुए कहा है -

> स्वस्थानात् परस्थानं प्रमादस्य वज्ञाद् गतं, तत्रैव कमणं भूयः प्रतिकमणमुच्यते ॥ क्षायोपज्ञामिकाद् भावादौदयिकस्य वज्ञांगतः। तत्रापि च स एवार्थ प्रतिकूलं गमात्स्मृतः ॥

### १३६-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

पुरुष जिस स्थान से स्खलित हुआ हो, उसी स्थान पर उसका फिर आ जाना प्रतिक्रमण कहलाता है । जो आत्मा स्व-स्थान का त्याग करके, प्रमाद के वश होकर पर-स्थान मे चला गया हो, उसे फिर स्वस्थान मे लाना प्रति-क्रमण है । जैसे कोई बालक अपना घर छोडकर दूसरे के घर चला जाये तो उसे वापस अपने घर लाया जाता है । इसी प्रकार आत्मा जब अपने स्थान से, दूसरे स्थान पर चला गया हो तो उसी को प्रतिक्रमण द्वारा अपने स्थान पर लाया जाता है ।

घर मे से चली गई इष्ट वस्तु को फिर अपने घर लौटा लाने का प्रयत्न सारा ससार करता है । आप लोग तिजोरी मे से रुपया निकाल देते है किन्तु आपका प्रयत्न तो यही रहता है कि निकाला हुआ रुपया व्याज सहित लौटकर आये । रुपया लौटकर आयेगा, इस आशा से आप उसे छोड नही देते । जिस रुपया की आशा छोड दी जाती है, वह जूआ मे लगाया हुआ समभा जाता है । जिसमे लगाया रुपया लौटकर नही आता वह जूआ है, व्यापार नही । व्यापार तो वही माना जाता है जिसमे लगाया रुपया व्याज के साथ वापस लौटता है । इस प्रकार सभी लोग यह चाहते है कि जो इष्ट वस्तु हमारे यहाँ से गई है, वह वापस लौट आये । सारा ससार इसी प्रयत्न मे सलग्न है।

स्वस्थान से चला गया आत्मा प्रतिक्रमण द्वारा फिर स्वस्थान पर लाया जाता है। प्रतिक्रमण द्वारा आत्मा को फिर स्वस्थान पर लाने से आत्मा के भाव ग्रपूर्व हो जाते हैं। आत्मा के भाव क्षायोपशमिक, ओपशमिक और क्षायिक है। इन भावो से अलग होकर आत्मा का औदयिक भाव

## ग्यारहवां बोल-१३७

मे जाना स्वस्थान से परस्थान जाना है । इस परस्थान से आत्मा को फिर स्वस्थान में लाना ही प्रतिक्रमण कहलाता है।

आत्मा को इन्द्रियो की प्राप्ति क्षायोपशमभाव के प्रताप से ही हुई है, किन्तु क्षायोपशमिकभाव से प्राप्त इन्द्रियों को आत्मा उदयभाव मे ले ग्राने के लिए तैयार हो जाता है। आत्मा को इस प्रकार न करने का उपदेश देने वाले लोग बहुत ही कम है, फिर भी ऐसा उपदेश देने वालो के उपदेश को आत्मा बहुत कम सुनता है और नाच-गान वगेरह देखने में तथा सुनने मे आनन्द मानता है । ऐसे समय आत्मा को विचारना चाहिए कि मुझे जो इन्द्रियो मिली हैं वे औदयिक भाव से नही अपितु क्षायोपशमिकभाव से मिली है । ऐसी स्थिति मे मैं उन्हे उदयभाव में डालकर स्वय भी उदयभाव मे क्यो पडा ह?

हिरन को क्या उपदेश दिया जा सकता है ? उसे बचाने का प्रयत्न करने से तो वह और भागता है, लेकिन वाजे की आवाज सुनकर वह मस्त बन जाता है और पास आ जाता है । मृग नही जानता कि इस राग के पीछे वाण है । इसी प्रकार आत्मा भी विपयो मे फेंसा है और वह इतना विचार नहीं करता कि इन विपयो के पीछे मोह का कैसा तीखा बाण है ! इस बात का विचार करके उदयभाव मे गये हुए आत्मा को उदयभाव मे से फिर स्वस्थान में अर्थात् क्षायोपशमिक आदि भावो मे लाना प्रतिक्रमण कह-लाता है ।

आत्मा किस प्रकार विषयादि में पड रहा है और किस प्रकार क्षयोपशमभाव से प्राप्त इन्द्रियो को उदयभाव

## १३५-सम्यक्त्वपराकम (२)

में डाल रहा है, इस वात को समभने के लिए यह देखना चाहिए कि हीरा की कान्ति वडी है या आख की ज्योति वडी है ? न मालूम कितने क्षायोपशमभाव से आत्मा को आखे मिली है । परन्तु इस तरह महा कज्ट से प्राप्त आखे आत्मा को किस प्रकार उदयभाव में डाल देती है, इसके लिए रावण ग्रौर मणिरथ के उदाहरण तुम्हारे सामने है । रावण ओर मणिरथ की आखो ने ही उन्हे भ्रम मे डाला था । यह तो वडे आदमियो के उदाहरण हैं । छोटो की तो कोई गिनती ही नही है । इन उदाहरणो को सामने रखकर हम विचार कर सकते हैं कि रावण और मणिरथ की भाँति ही अनेक लोग आख के कारण भ्रम में पड जाते होगे ! अतएव इस वात का सदैव ध्यान रखना चाहिए कि आँखो को ऐसी जगह दृष्टिपात ही न करने दिया जाये, जो उदय नाव की हो ।

क्षायोपशमिकभाव मे प्राप्त नेत्र अगर औदयिकभाव मे जाते है तो इसके लिए किसे उपालम्भ दिया जा सकता है ? आखो की बदीलत पतग दीपक पर पडकर भस्म हो जाता है । पतग को इतना जान नही है, इस कारण वह दीपक से प्रेम करता है, मगर तुम तो ज्ञानवान् हो ! पतग को नेत्र मिले है, मगर वह नही जानता कि नेत्रों का उप-योग किस प्रकार करना चाहिए । मगर तुम्हारे नेत्रो के पीछे तो महान् ञक्ति विद्यमान है, जो बतला सकती है कि नेत्रो का उपयोग किस प्रकार किया जाये ? पतग चार इन्द्रियो वाला प्राणी है, मगर तुम्हारे पाचो इन्द्रियां हैं । पचेन्द्रियो मे भी तुम सजी पचेन्द्रिय हो । सजी पचेन्द्रियाँ मे मनुष्य-जन्म, ग्रार्यक्षेत्र और श्रावककुल मे तुम्हे जन्म मिला है । अतएव तुम्हे इस वात का भान होना ही चाहिए कि नेत्रो का सदुपयोग किस प्रकार किया जाय ? इतना होने पर भी तुम्हारे नेत्र कहा-कहा भटक रहे हैं ! नेत्रो की चचलता के लिए सिर्फ नेत्रो को उपालम्भ देकर न रह जाओ, वरन् उस चचलता को हटाने के लिए हृदयपूर्वक प्रतिक्रमण करो और जिस भाव से नेत्रो की प्राप्ति हुई है, उन्हे उसी भाव मे रहने दो । तुम प्रतिक्रमण तो करते होओगे मगर वह केवल व्यवहार साधने के लिए ही न रह जाये, इस वात को सावचेती रखो । अगर आत्मा की शुद्धि के लिए प्रति-फमण करोगे तो उससे अवश्य ही अपूर्व लाभ होगा ।

यह हुई चक्षु की वात । इसी प्रकार श्रोत्रेन्द्रिय, झाणे-न्द्रिय ग्रादि इन्द्रिया भी क्षयोपशमभाव से ही प्राप्त हुई हैं । इनके ग्रतिरिक्त तुम्हे मन भी प्राप्त है और वुद्धि भी प्राप्त है । इन सब इन्द्रियो का, मन का और बुद्धि का उपयोग किस प्रकार करना चाहिए, यह विचार करना आवश्यक है । व्यवहार मे नाक के विपय में आप यह विचार अवश्य रखते होगे कि अमुक काम करने से हमारा नाक कट जायेगा, परन्तु ज्ञानीजनो का कथन है कि व्यवहार के ही समान निश्चय में भी इसी बात का विचार रखो कि नाक कटाने के समान खराब कार्य न हो । मानव-सुलभ दुर्बलता के वशीभूत होकर कदाचित् असत्यकार्य कर बैठो तो उनके लिए पश्चात्ताप करके प्रतिक्रमण कर लेना चाहिए और इस प्रकार प्रतिक्रमण द्वारा परस्थान मे गये हुए आत्मा को स्वस्थान पर लाना चाहिए ।

सुगघित और स्वादिष्ट वस्तु तुम्हे अच्छी लगती है। मगर किसी भी वस्तु का उपयोग करने से पहले यह देख

### १४०-सम्यक्त्वपराऋम (२)

लेना आवश्यक है कि वह वस्तु शरीर को टिकाये रखने के लिए आवश्यक है या केवल जिह्वालोलुपता का पोषण करने के लिए ही उसका उपयोग किया जा रहा है ? जो पदार्थ देखने मे और स्वाद मे प्रिय लगते हैं, उनका उपयोग तो आप करते है, मगर यदि पदार्थ के गुण-अवगुण का विचार करके उसका उपयोग किया जाये तो दवा लेने को ग्रावश्य-कता ही न रहे । लेकिन लोग पदार्थ के गुणो का विचार नही करते और कहने लगते है कि हमारे घर मे दवा है। उस पदार्थ ने हानि पहुँचाई तो दवा लेकर ग्रच्छे हो जाएँगे। इस प्रकार दवा पर निर्भर रहकर लोग वस्तु के गुणो पर विचार नही करते । जो लोग गुणो पर विचार करते है वे पाप से भी बच सकते हैं आर रोग मे भी बच सकते है ।

किसी भी वस्तु को केवल स्वाद को दृष्टि मे हो मत अपनाओ, उसके गुणो और दोषो का विचार करना आवश्यक है। मछली को कॉटे में लगा मास अच्छा लगता है, परन्तु वास्तव मे वह मास उसके खाने की वस्तु है या उसकी मृत्यु का उपाय है? आप मछली को उपदेश देने के लिए तैयार हो सकते है मगर मछली मे उपदेश ग्रहण करने की शक्ति ही नही है। लेकिन जरा अपनी ओर देखो। आप जानते-वूफते मछली जैसा, सोचे-समझे बिना काम कर बैठते हैं और स्वाद के वश होकर ऐसे पदार्थों का उपयोग करते हैं, जिनमे इहलोक और परलोक – दोनो\_विगडते हैं।

आप में से अधिकाश लोग च।य पीते हैं। चाय पीने से होने वाली हानियों को जानते हुए भी आप चाय को प्रिय : वस्तु मानते है और उसका त्याग नहीं कर सकते । इतना

# ग्थारहवां बोल-१४१

\$

ही नही, चाय द्वारा आजकल सत्कार किया जाता है और कदाचित् कोई उस सत्कार को स्वीकार न करे तो सत्कार-कर्त्ता अपना अपमान मानता है । इस प्रकार के अनेक हानिकर खान-पान अपना लिये गये है ।

चाय किसी दूसरे देश मे लाभकारक भले ही हो किन्तु भारत जैसे गर्मं देश मे, चाय जैसी गर्म वस्तु पेट मे डालना, जानबूभकर स्वास्थ्य को हानि पहुँचाने के समान और रोग को आमत्रित करने के समान हैं । इस प्रकार अनेक हानिया उत्पन्न करने वाली चाय जीभ की लोलुपता को पुर्ट करने के लिए पियी जाती है या और किसी प्रयो-जन से ? चाय की ही भाँति बीडी-सिंगरेट आदि हानिकारक पदार्थ भी जीभ के स्वाद के लिए ही काम मे ल'ये जाते है। न जाने बीडी-सिगरेट मे ऐसा क्या स्वाद है कि पीने वाले उनका पिड नही छोडते <sup>।</sup> पेट मे घुसने वाला घुम्रा क्या स्वाद देता है ? यद्यपि वीडी-सिगरेट मे कोई सुस्वाद नही है फिर भी छोटे-छोटे वालक तक बीडी पीते हैं। उन बालको को किसी न किसी रूप में बडे-वूढे ही बीड़ी पीना सिखलाते हैं। वडे-वूढे जिस बीडी को पीकर फैक देते हैं, उसी को बालक उठा लेते है और पीने लगते हैं। घीरे-घीरे वह पीना सीख जाते है।

इस प्रकार केवल शौक के लिए हानिकारक वस्तुओं का उपयोग किया जाता है, जिससे इहलोक की भी हानि होती है और परलोक की भी हानि होती है। प्राचीनकाल मे इस प्रकार के पाप नहीं होते थे, अतः सीघा कदमूल और रात्रिभोजन-त्याग वगैरह का उपदेश दिया जाता था। लेकिन आजकल तो वहुतेरे नवीन पाप उत्पन्न हो गये हैं। ऐसी

## १४२-सम्यक्त्वपराऋम (२)

स्थिति मे यह विचारणीय है कि पहले किस पाप का त्याग करना चाहिए ? कल्पना करो कि एक मनुष्य वीडी पीता है और दूसरा ग्रादमी कदमूल का शाक खाता है । यद्यपि दोनो वस्तुएँ त्याज्य हैं और दोनो का ही त्याग कराना उचित है किन्तु पहले किस वस्तु का त्याग कराना उचित कहा जा सकता है ? मेरे विचार से वोडो पीना अनर्थदण्ड का पाप है । इस प्रकार क्षायोपञमिकमाव से मिली हुई रसनेन्द्रिय को घूम्रपान द्वारा औदयिक भाव मे लाया जाता है। ऐसे करने वाले लाग स्वय पात्रात्मा वनते है और दूसरो को भी पापात्मा बनकते है ।

स्पर्शेन्द्रिय का भी इसी प्रकार दुरुपयोग किया जा रहा है । क्षायोपञमिकभाव से प्राप्त स्पर्जोन्द्रिय को किस प्रकार उदयभाव मे लाया जग्ता है, इस पर विचार किया जाय तो पता चले । जव कोई वस्तु पहले-पहल सामने आतो है तो वह खराब लगती है, लेकिन बार-बार के उपयोग से वह अच्छी लगने लगती है। अगर किसी वस्तु को देख-कर पहले ही उसका उपयोग न किया जाये तो उससे बचाव हो सकता है, मगर उपयोग करने के बाद फिर उससे छुट-कारा पाना कठिन हो जाता है । उदाहरणार्थ – चर्वी के वस्त्र यदि पहले से ही न पहने जाए तो उनसे बचना कठिन नही है, मगर वस्त्रो का उपयोग करने के पश्चात्, आदत हो जाने पर, त्याग करने मे कठिनाई मालूम पडती है। चर्बी के इन वस्त्रो के पहनने से कैंसा और किंतना पाप हो रहा है, इस वात का विचार अगर प्रतिक्रमण करते समय किया जाये तो इन वस्त्रो को त्याग करने की इच्छा हुए विना नही रह सकता ।

ग्यारहवां बोल-१४३

कहने का आशय यह है कि उदयभाव में प्राप्त इद्रियो को और मन को उदयभाव के कार्य से विलग करके आत्मा के गुणो मे स्थापित करना प्रतिक्रमण है । आप प्रत्येक वस्तु के विषय मे प्रतिक्रमणपूर्वक विचार करे कि—'मै जिन-जिन पदार्थों का इन्द्रियो द्वारा उपयोग करता हू, वह पदार्थ वास्तव मे मेरे लिए हानिकारक हैं या लाभकारक हैं ?' प्रत्येक पदार्थ का उपयोग करते समय इस प्रकार का विवेक करने की आवश्यकता है। पेट को 'लेटर-वोक्स ' वनाना उचित नही है ग्रर्थात् जैसे लेटरवोक्स का मुँह हमेगा चिट्ठी डालने के लिए खुला रहता है, उसी प्रकार तुम्हारा पेट भी भोजन के लिए खुला रहता है, उसी प्रकार तुम्हारा पेट भी भोजन के लिए सदा खुला नही रहना चाहिए। ऐसा होने से कितनी हानि होती है, इस बात का विचार कीजिए और अपनी आत्मा को औदयिकभाव के कार्यो से निवृत्त करके आत्मिक गुणो मे ही स्थापित कीजिए । इसी मे आपका कल्याण है ।

जैनशास्त्र परमात्मा के साथ सम्बन्ध स्थापित करने की बात कहकर ही नही रड़ जाते । वे सम्बन्ध स्थापित करने के लिए कियात्मक कार्य करने का भी उपदेश देते हैं। प्रतिक्रमण के उफ्देश का प्रयोजन ईश्वर के साथ सम्बन्ध जोडना ही है । प्रतिक्रमण करने से जीव को किस फल की प्राप्ति होती है, इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा है— प्रतिक्रमण करने से व्रत मे पडे हुए छिद्र ढक जाते हैं। अर्थात् ग्रगीकार किये हुए व्रतो मे अत्तिचाररूपी जो छिद्र पड़ जाते है, वह प्रतिक्रमण करने से मिट जाते हैं।

'प्रतिक्रमण' शब्द 'प्रति' और ' क्रमण ' इन दो शब्दों के सयोग से वना है, जिसका अर्थ होता है— परस्थान में प्राप्त आत्मा को स्वस्थान पर लाना । स्वीकार किये व्रतों

### १४४-सम्यक्त्वपराऋम (२)

से दोष आना आत्मा का अपने स्थान से पतित होना है। उस पतित स्थान पर से आत्मा को फिर वागिस लौटाना और अपने स्थान पर अर्थात् व्रतपालन में स्थिर करना प्रतिक्रमण कहलाता है।

आत्मा जब व्रतो को अगीकार करता है तो सावधानी से हो अगीकार करता है, परन्तु फिर प्राकृतिक दुर्वलता के कारण या छद्मस्थता के कारण व्रतो का पालन करने में किसी न किसो प्रकार की भूल हो जाना सम्भव है। भग-वान् ने अपने ज्ञान से यह बात जानकर आज्ञा दी है कि मेरे शासन के साधु-साध्त्रियो को प्रतिक्रमण ग्रवश्य करना चाहिए, क्योकि इस काल मे यह सम्भव नही है कि उनके व्रतो मे कोई भी टोष न लगे । अतएव नियमितरूप से प्रतिक्रमण करना ही चाहिए।

पूज्य श्री श्रीलालजी महाराज बहुत वार कहा करते थे कि पक्का मकान थोडे दिनो तक सभाला न जाये और उस मकान में जब कोई छिद्र दृष्टिगोचर हो तव छिद्र को ढक दिया जाये तो उस मकान के तत्काल पड़ जाने की सम्भावना नही रहती और न उसे और कोई हानि होने का डर रहता है, परन्तु जो मकान कच्चा होता है उसे निरन्तर सम्भालने की आवश्यकता बनी रहती है और कही जरासा छिद्र नजर आया कि तत्काल मून्द देना आवश्यक हो जाता है । इसी प्रकार बीच के बाईस तीर्थड्वरो के शासन के साधुओ के व्रत पक्के मकान सरीखे होते है । ध्रतएव जव वे अपने व्रतो मे छिद्र देखते हैं तो प्रतिक्रमण करते है, छिद्र नही देख़ते तो प्रतिक्रमण भी नही करते । परन्तु चीवीसवे तीर्थड्वर के साघुओ के व्रत कच्चे मकान के समान हैं। अत उन्हें अपने व्रतो की सदैव सार-सभाल रखनी चाहिए और व्रतों मे पडे हुए छिद्रो को प्रतिकमण द्वारा साधते रहना चाहिए ।

आप अपने कपडो मे जब छेद पडा देखते हैं तो उसे साघ कर बन्द कर देते हैं, तो फिर चतो मे पडे हुए छिद्रो को बन्द करने मे कौन बुद्धिमान् पुरुष विलम्ब करेगा ? जो बुद्धिमान् होगा और जो अपनो ग्रात्मा का कल्याण करना चाहता होगा वह अपने चतो मे पडे हुए छिद्रो को प्रतिकमण द्वारा तत्काल बन्द कर देगा । नौका मे छेद हो गया हो और उस छेद के रास्ते, नौका मे पानी भर रहा हो तो क्या कोई वुद्धिमान् पुरुष उस छेद का बना रहने देगा ? छेद बन्द न किया तो उसके द्वारा नौका मे पानी भर जायेगा ग्रौर परिणाम यह होगा कि नौका डूब जायेगो । इसी प्रकार अगर व्रतो मे हुए छिद्र वन्द न कर दिये जाएँ तो आस्रव रूपी पानी अरे बिना नही रहेगा और फलस्वरूप व्रतरूपी नौका डूब जायेगी । अतएव जैसे मकान मे से पानी न टप-कने देनें का खयाल रखा जाता है, उसी प्रकार अपने व्रतो को भी सभाल रखनी चाहिए । जब कमी चतो में छिद्र दिखाई द' तो उसे तत्काल वन्द कर देना चाहिए ।

मल्ल कुश्ती लडने के वाद और वीर योद्धा युद्ध करने के बाद, सध्या समय अपनी जुश्रूषा करने वाले को वतला देता है कि आज सारे दिन मे मुझे अमुक जगह चोट लगी हैं और ग्रमुक जगह मुझे दर्द हो रहा है। जब मल्ल या योद्धा अपना दर्द वत्ता देता है तो जुश्रूषा करने वाला सेवक औषघ या मालिश द्वारा उस दर्द को मिटा देता है और दूसरे दिन मल्ल कुश्ती करने के लिए और योद्धा युद्ध

### १४६-सम्यक्त्वपराऋम (२)

करने के लिए तैयार हो जाता है। इसके विपरीत मल्ल या योद्धा अपना दर्द जुश्रूपा करने वाले सेवक के थ्रागे प्रकट न करे वल्कि छिपा ले तो उसका दद दूर न होगा थ्रौर नतीजा यह होगा कि मल्ल कुश्ती करने और योद्धा युद्ध करने के लिए फिर जल्दी तैयार नही हो सकेगा। इसी प्रकार जो साधु दैवसिक और रात्रिक प्रतिक्रमण मे अपने व्रतो की सारणा-वारणा कर लेता है थ्रौर लगे हुए दोपो को प्रति-कमण द्वारा दूर कर देता है, वह साधु निश्चित रूप से अपने कर्मो को जीत लेता है।

कहने का आशय यह है कि प्रतिक्रमण द्वारा आसव रूपी पानी आने का छिद्र ढँक जाता है और प्रतिक्रण करने वाला निरुद्ध-आसव वन जाता है। सवल का अर्थ है-मलीन-खराव। किसी वस्तु मे दाग लग जाने से खरावी आ जाती है, उसे सवल कहते हैं। दाग वाली वस्तु अच्छी नही कह-लाती। व्रतो मे लगा हुआ दाग प्रतिक्रमण रूपी निर्मल नीर से घुल जाता है और इस कारण चारित्र निर्मल रहता है।

प्रतिक्रमण करने वाला निरुद्ध-आस्रव (आश्रंव-रहित) होने के कारण असवल चारित्र वाला होगा और असवल चारित्र वाला होने के कारण आठ प्रवचन माता का पालन करने में आरूढ होगा । भगवान् की कही हुई आठ प्रवचन माताए आत्मा के लिए माता के समान हैं । प्रवचन की उत्पत्ति भगवान् से ही हुई है । भगवान् के मुख से निकले हुए आठ प्रवचन (पाच समिन्त, तीन गुप्ति) आत्मा के लिए माता के समान हितकर है । इन आठ प्रवचनो में वारह श्रगो का समावेश हो जाता है । यद्यपि श्राठ प्रवचनो की वात साघुओं को लंक्ष्य करके कही गई है तथापि वह सभी के लिए हितकारी है ।

ईर्यासमिति, आषासमिति, एषणासमिति, आदाननि-क्षेपणसमिति और उच्चारादिपरिष्ठापनिकासमिति, यह पाच समितियाँ हैं और मनोगुष्ति, वचनगुष्ति एव कायगुष्ति, यह तीन गुष्तियाँ हैं। इस प्रकार इन आठ प्रवचनमाता मे समस्त सद्गुणो का समावेश हो जाना है। यह आठ प्रवचन जैसे साधुओ के लिए हितकरो है उसो प्रकार गृहस्थो के लिए भी हितकारो हैं।

ईर्यासमिति का अर्थ है - मर्यादापूर्वक गमन करना । मर्यादापूवक गमन किस प्रकार करना चाहिए, इसका ज्ञास्त्र मे वहुत ही सुन्दर स्पष्टीकरण किया गया है । यद्यपि यह समिति प्रघानरूप से साधुओ के लिए कही गई है परन्तु आप लोग (श्रावक) भी अगर इसका अभ्यास करें तो बहुत लाभ हो सकता है। एक तो इवर-उघर आंखे घुमाते हुए चलना और दूसरे चार हाथ आगे की भूमि सावघानी के साथ देखते हुए चलना, इसमे बहुत अन्तर है । दृष्टि को एकाग्र करके चलना एक प्रकार की योगकिया का अभ्यास है। यह अभ्यास कैसा होता है, यह वात अनुभव से ही जानी जा सकती है। चलने की किया जान लेने से निइचय और व्यवहार दोनो मे बहुत लाभ है और चलने की किया न जानने के कारण निक्चय और व्यवहार --- दोनो मे हानि होती है। अमेरिकन विद्वानो ने तो यहाँ तक कहा है कि जैसा प्राणायाम चलते समय हो सकता है, वैसा दूसरे समय नही हो सकता। इतना होने पर भी लोग चलने की किया नहीं जानते । शास्त्र में साघुओं के लिए कहा है कि उन्हे

# १४५-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

चलते समय मनोगुष्ति और वचनगुष्ति का पालन करना चाहिए तथा चलते समय स्वाध्याय वगैरह किसी भी वात की ओर ध्यान न देते हुए इसी बात का खास ध्यान रखना चाहिए कि मेरा पैर कहा पड रहा है ? और मेरे पंर से किसी जीव को आघात ता नही पहुँच रहा है ? इस वात का ध्यान रखने से प्रतिक्रमण करते समय, हुए ईर्यावही पाप का प्रक्षालन हो जाता है ।

शास्त्र कहते हैं कि चलते समय इस वात का घ्यान रखना चाहिए कि किसो दूसरे की गति कदापि न रुके। जव कोडी की गति का भग करना भी निपिद्ध ठहराया गया है तो फिर मनुष्य की जो पचेन्द्रिय है गति भग करक उसे परतत्रता मे डालना क्या पाप न होगा ? जो आत्मा असवल चारित्रवाला होगा, वह ईर्यासमिति का वरावर पालन करेगा। असवल चारित्रवान् वनने के लिए ईर्यासमिति का पालन करना आवच्यक है।

मुनि को ईर्यासमिति के समान भाषासमिति का भी ध्यान रखना चाहिए । कीडो- मक्खी या अन्य जानवरो के साथ वातचीत नही की जाती । वातचीत मनुष्यो के साथ ही की जाती है । अतएव वातचीत करते समय भय, हँसी, कोघ या अन्य किसी कारण से कठोर भाषा नही वोलना चाहिए ।

साधुओ के लिए कठोर भाषा वोलने का निषेध किया गया है तो क्या इसका अर्थ यह है कि आपको कठोर भाषा बोलना चाहिए ? कठोर भाषा बोलने से निश्चय और व्यव-हार मे आपको भी हानि ही होती है। इतना होने पर भो

# ग्यारहवां बोल-१४९

आज भाषा का बहुत दुरुपयोग होता दिखाई देता है। कायर लोग जीभ का जैसा दुरुपयोग करते हैं, वोर पुरुष वैसा दुरु-पयोग नहीं करते । कुत्तो भौकते हैं, वीर सिंह कभी नहीं भौकता । यह वात दूसरी है कि सिंह गर्जना करता है, मगर वह अपने आप गर्जता है, कुत्तो को भाति दूसरों को देखकर नही । जैसे कुत्ते अपनी वाणी का दुरुपयोग करते हैं उसी प्रकार कायर लोग भी अपनी वाणी का दुरुपयोग किया करते हैं। मगर इस प्रकार वाणी का दुरुपयोग करते हैं उसी प्रकार कायर लोग भी अपनी वाणी का दुरुपयोग किया करते हैं। मगर इस प्रकार वाणी का दुरुपयोग करता तो यह है कि बोलने से पहले प्रत्येक बात पर विवेकपूर्वक विचार कर लिया जाये कि मेरे भाषण मे ग्रसत्य, भय या तो यह है, इस सिद्धात का ध्यान बोलते समय रखा जाये तो वाणी सार्थक होती है ।

शास्त्र का कथन है कि वचन को गुप्त रखना चाहिए और यदि बोलने की आवश्यकता ही हो तो कोघ या भय आदि किसी भी कारण से कठोर अथवा असत्य भाषण नही करना चाहिए । शास्त्र के अनुसार कोघ के अवीन होकर बोला हुआ सत्य भी असत्य हो है । क्योकि जो कोघ के अघीन बोलता है वह स्वतन्त्र होकर नही वरन् परतन्त्र होकर वोलता है । स्वाघीनतापूर्वक बोली हुई वाणी ही सही हो सकती है । अतएव सदेव भाषासमिति का घ्यान रखना चाहिए । जीभ के विषय में वैताल कवि ने कहा है :---

जीभ जोग श्ररु भोग जीभ ही रोग बुलावे, जिभ्या से जस होय जीभ से आदर पावे।

# १५२-सम्यक्त्वपराऋम (२)

आना (आस्रव) रुक जाता है और आत्मा 'निरुद्धास्रव' वन जाता है । निरुद्धास्रव होने से आत्मा पाच समिति और तीन गुप्ति रूप आठ प्रवचनो का पालन करने मे दत्तचित्त बनता है और प्रवचनों के पालन मे दत्तचित्त होने से सयम-योग के साथ आत्मा की अभिन्नता उत्पन्न होती है। अर्थात् आत्मा सयम के योग से जो भिन्न जा पडा है, वह भिन्नता नहीं रह जाती। पानी जब तक समुद्र से जुदा रहता है तव तक उसमें और समुद्र मे जुदाई जान पडती है, परन्तु जव पानी समुद्र मे मिल जाता है तो जुदाई मिट जाती है। समुद्र मे मिलने से पहले पानी जुदा मालूम होता है क्योकि बीच मे पात्र है। पानी जव तक पात्र में है, तब तक वह समुद्र मे नही मिल सकता और इसी कारण पात्र का पानी समुद्र से भिन्न मालूम होता है । वीच मे पात्र न हो तो समुद्र के पानी और पात्र के पानी मे काई अन्तर न रहे। इसी प्रकार आत्मा मोह से कारण सयमयोग से भिन्न हो रहा है । यो तो आत्मा स्वरूपत सयमयोग से भिन्न नही है, किन्तु भिन्नता आ गई है और उस भिन्नता का कारण मोह है । आत्मा किस प्रकार सयमयोग से भिन्न जा पड़ा है, इसके विषय मे श्रीसूयगडागसूत्र मे कहा है -

# जेसिं कुले समुप्पन्ने जेहि वासं वसे नरे , मम्माइं लुप्पई बाले, म्रन्नमन्नेणं जीविणो ॥

इस गाथा का आज्ञाय यह है कि आत्मा जिसके साथ रहता है और जिस कुल मे उत्पन्न होता है, अपने आपको वैसा ही मान लेता है। उदाहरणार्थ नीचे माने जाते लोग भी अपनी जाति मे रचे-पचे रहते है तब स्पष्ट जान पडने लगता है कि आत्मा जिसके साथ रहता है अथवा जिस कुल मे. उत्तपन्न...होता...है, वैसा हो अपने को मानने लगता है । इस प्रकार मान-वैठने का-कारण मोह है । आत्मा में जो ममृत्व और अज्ञान है, उसी के कारण ऐसा होता है । परन्तु ममृत्व और अज्ञान है, उसी के कारण ऐसा होता है । परन्तु आत्मा को इस बात का विचार करना चाहिए कि मैं क्या रक्त मां हू ? इस प्रक्ष पर विचार न करने के कारण ही आत्मा सयमयोग से जुदा पड गया है है जब आत्मा आठ प्रवचनो का पालन करता हुआ भावप्रतिक्रमण करता है तब उसकी सयमयोग से भिन्नता नही रहतो और एकता स्थापित हो जातो है ।

म - यह तो निरुचय की बात<sup>-</sup>हुई कि<sup>ने</sup> मावप्रतिकमण से आत्मा को सयमयोग से जो जुदाई है, वह मिट जाती है। लेकिन , निश्चय को यह बात हम व्यवहार में कैसे समझे ? जैन-्रसिद्धान्त मे ऐसी-ऐसी विशेषताएँ भरी पड़ी है कि उनका ्वर्णन करना भी अत्यन्त कठिन है । कुछ लोग तो केवल ्र निश्चयनय को ही इस प्रकार पकडे बैठते हैं कि व्यवहार ुकी ओर आँख उठाकर भी नहीं देखते । इसके विपूरीत कुछ लोग ऐसे भी है जो व्यवहार मे ही रह जाते है, और ू निश्चय का विचार तक नही करते । परन्तु जैन-सिद्धान्त निश्चय और व्यवहार - दोनों को एक साथ रखता है। इसी-लिए यहा यह देखना है कि भावप्रतिकमण से आत्मा की सयमयोग के साथ अभिन्नता होती है, इस निश्चय की बात नो व्यवहार में किस प्रकार समझ सकते है ? इस प्रइन के उतर में शास्त्र का कथन है कि जब भावप्रतिक्रमण होगा तब इन्द्रिया सुप्रणिहित होगी अर्थात् इन्द्रियो मे भीतर-बाहर ऐसी शान्ति आ जायेगी कि देखने वाले के हृदय मे भी समाधि उत्पन्न होगी । इस प्रकार भावप्रतिकमण की यह जीभ करे फजहीत जीभ जूता दिलवावे, जोभ नरक ले जाय जीभ बैकुँठ पठावे ॥ श्रदल तराजू जीभ है, गुण ग्रवगुण दोउ तोलिये । वैताल कहे विक्रम ! सुनो, जीभ सँभालकर बोलिये ॥

इस प्रकार जीभ से भलाई भी होती है और वुराई भी होती है । अतएव बोलने मे विवेक रखना चाहिए । अगर विवेक न रह सकता हो तो उस दगा मे मौन रहना ही श्रेयस्कर है । कहा भी है—'मौन मूर्खस्य भूषणम्' अर्थात् मूर्ख पुरुप के लिए मौन ही भूषण है ।

कतिपय लोग वाणी का दुरुपयोग ऐसा करते हैं कि वह उनकी भो अप्र तिष्ठा का कारण बनती है और दूसरो को भी उससे बुरा लगता है। अतएव बोलने मे बहुत ही विवेक रखना चाहिए। वाणी का बडा महत्व है। उपनिषद् मे कहा है-भोजन का सार भाग वाणी को ही मिलता है। इस प्रकार वाणी मे शरीर की प्रधान झक्ति रहती है। वाणी की जितनी रक्षा की जाये उतना ही लॉभ है। थोडी देर वोलने मे तुम्हे कितना श्रम मालूम होता है! इसका कारण यही है कि बोलने से शरीर की प्रधान शक्ति का व्यय होता है। वैज्ञानिकों के कथनानुसार जीभ मे तोप से भी ग्रधिक शक्ति है। इसलिए वोलने मे विवेक की बडी आवस्यकता है।

इसी प्रकार एषणासमिति और आदान-निक्षेपणसमिति मे भी ध्यान रखना आवश्यक है और इसी प्रकार पाचवी समिति मे भी विवेक रखना चाहिए । कोई भी चीज ऐसी जगह नही रखना चाहिए और न फेकना चाहिए, जिससे देखने वाले को घृणा हो या गन्दगी का आभास हो । यहा

# ग्धारहवां बोल-१५१

( जामनगर-काठियावाड ) देखा जाता है कि वर्षा का जो पानी गड्ढो मे भर जाता है और उसमे कोडे पड जाते हैं, उन कीडों को स्त्रियाँ एकत्र करके सुरक्षित जगह मे रख देती है । स्त्रियो की यह दया प्रशस्त है । किन्तु जो स्त्रिया ऐसे जीवो पर भी इतनी दया रखती हैं उन्हे अपने घर मे किस प्रकार वर्त्तना चातिए और कितनी अधिक स्वच्छता रखनी चाहिए ? अगर वे अपने घर मे गन्दगी रखती हैं तो दया का उपहास कराती है। उनका व्यवहार देखकर लोग यही कहेगे कि जैनो की यह कैसी दया है जो घर मे तो गन्दगी रखते हैं और बाहर इस प्रकार जीव वचाते हैं ! यहाँ लोगों के घरो मे इतनी गन्दगी रहती है कि न पूछो बात ! शास्त्र मे गन्दगी रखने का विधान कही नहीं है, प्रत्युत शास्त्र तो शौच-स्वच्छता-पवित्रता को ही प्रधानता देता है। केवल नहाना-घोना या पानी बहाना ही शौच नही है, किन्तु ' शौचात् स्वाज्ज जुगुप्सा परेरसंसगं ' अर्थात् शरीर की अञ्चुचि का विचार करने से अपने ग्रग पर जुगुप्सों और दूसरे के अग पर असगभाव उत्पन्न होगा । तात्पर्यं यह है कि आत्मा की शुद्धि ही सच्ची शुचि है ।

कहने का सारांश यह है कि शौच का सदैव ध्यान रखना चाहिए । शौच का ध्यान रखने से पाचवी समिति का बरावर पालन हो सकता है । इसी प्रकार तीन गुप्तियो का भी भली-भाति पालन करना चाहिए। । असवल चारि-त्रवान् पुरुष भगवान् द्वारा प्ररूपित आठ प्रवचनो का पालन करके मोक्ष प्राप्त कर सकता है ।

पहले कहा जा चुका है कि प्रतिकमण करने से व्रतो के छिद्र वन्द हो जाते हैं और छिद्र वन्द होने से कर्मो का

#### १५२-सम्ययत्वपराकम (२)

आना (आस्रव) रुक जाता है और आत्मा 'निरुद्धास्रव' वन जाता है। निरुद्धास्तव होने से आत्मा पाच समिति और तीन गुण्ति रप आठ प्रवचनों का पालन करने में दत्तचित्त वनता है और प्रवचनों के पालन मे दत्तचित्त होने से सयम-योग के साथ आत्मा की अभिन्नना उत्पन्न होती है। अर्थात् आत्मा सयम के योग से जो भिन्न जा पड़ा है, वह भिन्नता नहीं रह जाती। पानी जब तक समुद्र में जुदा रहता है तब तक उसमे और समुद्र में जुदाई जान पडती है, परन्तु जव पानी सगुद्र में मिल जाता है ता जुदाई मिट जाती है । समुद्र में मिलने से पहले पानी जुदा मालूम होता है क्योकि वीच में पात्र है। पानी जब तक पात्र में है, तब तक वह समुद्र में नही मिल सकता और उमी कारण पात्र का पानी समुद्र से भिन्न मालूम होता है । वीच में पात्र न हो तो समुद्र के पानी और पात्र के पानी में काई अन्तर न रहे। इसी प्रकार थात्मा मोह से कारण सयमयोग से भिन्न हो रहा है । यों तो आत्मा स्वरूपतः सयमयोग न भिन्न नही है, किन्तु भिन्नता आ गई है और उस भिन्नता का कारण माह है । आत्मा किंग प्रकार सयमयोग में भिन्न जा पडा है, इसके विषय में श्रीयूयगटागयूत्र मे कहा है

> र्जीस कुले समुप्पन्ने जेहि वासं वसे नरे , मम्माई जुप्पई वाले, श्रन्नमन्नेणं जीविणो ॥

रग गाथा का आदाय यह है कि आत्मा जिसके साथ रहता है और जिस कुल में उत्पन्न होता है, अपने आपको वैसा ही मान लेता है। उदाहरणार्थ नीचे माने जाते लोग भी अपनी जाति में रचे-पचे रहते है तब रपट जान पटने लगता है कि आत्मा जिसके साथ रहता है अथवा जिस कुल

# 

ने उत्तपन्न-होता - है, वैसा ही अपने को मानने लगता है । इस प्रकार मान बैठने का-कारण मोह है । आत्मा में जो ममत्व और अजान है, उसी के कार्ण ऐसा होता है । परन्तु अत्मा को इस बात का विचार करना चाहिए कि मैं क्या रक्त झ्मांस हूं ? इस प्रक्षन पर विकार च करने के, क्कारण ही आत्मा सयमयोग से जुदा पड़ गया है । जे जब आत्मा आठ प्रवचनो का पालन करता हुआ भावप्रतिक्रमण करता है तब उसकी सयमयोग से भिन्नता नही रहतो और एकता स्थापित हो जाती है ।

म 🤟 यह तो निरुचय की बात हुई किले मावप्रतिकमण से आत्मा को सयमयोग से जो जुदाई है, वह मिट जाती है। लेकिन निरुचय को यह वात हम व्यवहार में कैसे समझे ? जैन-- सिद्धान्त मे ऐसी-ऐसी विशेपताएँ भरी पड़ी हैं कि उऩका ुंवर्णन करना भी अत्यन्त कठिन है. । कुछ लोग तो केवल क निरुचयनय को ही इस प्रकार पकड वेठते हैं कि व्यवहार ु की ओर ग्राँख उठाकर भी नही देखते । इसके विपूरीत कुछ लोग ऐसे भी हैं जो व्यवहार मे ही रह ज़ाते हैं, और - निश्चय का विचार तक नही करते । परन्तु जैन-सिद्धान्त निश्चय और व्यव्हार -दोनो को एक साथ रखता है। इसी-लिए यहा यह देखना है कि भावप्रतिकमण से आत्मा की सयमयोग के साथ अभिन्नता होती है, इस निश्चय की बात . को व्यवहार मे किस प्रकार समभ सकते है ? इस प्रश्न के उत्तर मे शास्त्र का कथन है कि जब भावप्रतिक्रमण होगा तव इन्द्रिया सुप्रणिहित होगों अर्थात् इन्द्रियो मे भीतर-बाहर ऐसी शान्ति आ जायेगी कि देखने वाले के हृदय मे भी समाघि उत्पन्न होगी । इस प्रकार भावप्रतिकमण की यह

## १५२-सम्यक्त्वपराऋम (२)

आना (आस्रव) रुक जाता है और आत्मा 'निरुद्धास्रव' बन जाता है। निरुद्धास्रव होने से आत्मा पाच समिति और तीन गुप्ति रूप आठ प्रवचनो का पालन करने मे दत्तचित्त बनता है और प्रवचनो के पालन मे दत्तचित्त होने से सयम-योग के साथ आत्मा की अभिन्नता उत्पन्न होती है। अर्थात् आत्मा सयम के योग से जो भिन्न जा पडा है, वह भिन्नता नहीं रह जाती। पानी जब तक समुद्र से जुदा रहता है तब तक उसमे और समुद्र मे जुदर्इ जान पडतों है, परन्तु जब पानी समुद्र मे मिल जाता है तो जुदाई मिट जाती है । समुद्र में मिलने से पहले पानी जुदा मालूम होता है क्योकि बीच में पात्र है । पानी जव तक पात्र में है, तब तक वह समुद्र मे नही मिल सकता और इसी कारण पात्र का पानी समुद्र से भिन्न मालूम होता है । वीच में पात्र न हो तो समुद्र के पानी और पात्र के पानी में काई अन्तर न रहे। इसी प्रकार आत्मा मोह से कारण सयमयोग से भिन्न हो रहा है । यो तो आत्मा स्वरूपत. सयमयोग से भिन्न नही है, किन्तु भिन्नता आ गई है और उस भिन्नता का कारण मोह है । आत्मा किस प्रकार सयमयोग से भिन्न जा पडा है, इसके विषय मे श्रीसूयगडागसूत्र मे कहा है -

### जेसि कुले समुप्पन्ने जेहि वासं वसे नरे , मम्माइं लुप्पई बाले, अन्नमन्नेणं जीविणो ॥

इस गाथा का आज्ञाय यह है कि आत्मा जिसके साथ रहता है और जिस कुल में उत्पन्न होता है, अपने आपको वैसा ही मान लेता है। उदाहरणार्थं नीचे माने जाते लोग भी अपनी जाति में रचे-पचे रहते हैं तव स्पष्ट जान पडने लगता है कि आत्मा जिसके साथ रहता है अथवा जिस कुल ( , , , , , , ग्यारुह्वां, बोल- ११२३

मे. उत्त्वन्न-होता- है, वैसा ही अपने को मानने लगता है । इस प्रकार मान-बैठने का कारण मोह है । आत्मा मे. जो ममृत्व और अज्ञान है, उसी के कारण ऐसा होता है । परन्तु ममृत्व और अज्ञान है, उसी के कारण ऐसा होता है । परन्तु जान्मा को इस बात का विचार करना चाहिए कि मैं क्या रक्त-मांस हू ? इस प्रइन पर विचार न करना चाहिए कि मैं क्या रक्त-मांस हू ? इस प्रइन पर विचार न करना चाहिए कि मैं क्या त्रवचनो का पालन करता हुआ भावप्रतिक्रमण करता है तब - उसकी सयमयोग से भिन्नता नही रहतो और एकता स्थापित - हो जातो है ।

म - यह तो निद्यय की बात<sup>=</sup>हुई कि<sup>ने</sup> भावप्रंतिक्रमण से आत्मा को सयमयोग से॰जो जुदाई है, वह मिट जाती हैं। लेकिन , निरुचय की यह बात हम व्यवहार में कैसे समझे ? जैन-- सिद्धान्त मे ऐसी-ऐसी विशेषताएँ भरी पड़ी हैं कि जुनका ्वर्णन करना भी अत्यन्त् कठिन है, । कुछ लोग तो केवल ू निश्चयनय को ही इस प्रकार पकड बैठते हैं कि व्यवहार ुं की ओर आँख उंठाकर भी नही देखते । इसके विपूरीत कुछ लोग ऐसे भी हैं जो व्यवहार मे ही रह ज़ाते है<sub>.</sub>और - निश्चय का विचार तक नही करते । परन्तु जैन-सिद्धान्त निश्चय और व्यवहार -दोनो को एक साथ रखता है। इसीì लिए यहा यह देखना है कि भावप्रतिकमण से आत्मा की सयमयोग के साथ अभिन्नता होती है, इस निश्चय की वात को व्यवहार में किस प्रकार समफ सकते है ? इस प्रश्न के उतर मे शास्त्र का कथन है कि जब भावप्रतिकमण होगा तब इन्द्रिया सुप्रणिहित होगी अर्थात् इन्द्रियो मे भीतर-चाहर ऐसी शान्ति आ जायेगी कि देखने वाले के हृदय में भी समाधि उत्पन्न होगी । इस प्रकार भावप्रतिकमण की यह

#### १४४-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

बाह्य परीक्षा होने से भावप्रतिकर्मण के नाम पर होने वाली ठगाई रुक जाती है । जैसे बगुला घोरे से एक पैर रखने के बाद दूसरा पैर उठाता है, किन्तु उसके हृदय में भावना कुछ और ही रहती है, उसी प्रकार बहुत से लोग दुनिया को ग्रपना सयमयोग दिखाने के लिए बाहरी रूप कुछ और ही दिखलाते हैं और इस प्रकार अपनी ठगाई जारी रखते है। किन्तु शास्त्र व्यवहार की यह परीक्षा बतलाता है कि जिनकी आत्मा सयमयोग से अभिन्न होगी, उनकी इन्द्रियाँ सुप्रणिहित होनी चाहिए अर्थात् उनकी इन्द्रियों मे भीतर और बाहर ऐसी शान्ति होगी कि देखने वाले के दिल मे समाधि उत्पन्न हुए बिना नही रहेगी।

साधारणतया ससार मे जुक्ल पक्ष भी है ग्रौर कृष्ण पक्ष भी है, अर्थात् सयमयोग मे प्रवृत्त होने वाले भी हैं और सयमयोग के नाम पर ठगाई करने वाले भी हैं । शास्त्र दोनो की स्पष्ट परीक्षा बतलाकर कहता है। कि जिसकी आत्मा सयमयोग मे वर्तती होगी, उसकी इन्द्रियो का प्रणि-घान होना ही चाहिए । इसके अतिरिक्त प्रंकृति भी सयम-योग मे वर्तने वाले की साक्षी देती है। उदाहरणार्थ-किसी जगह ढाल ( उतार ) है या नही, यह जानने मे कदाचित् तुम असमर्थ हो सकते हो, मगर पानी तत्काल उतार को पता लगा लेता है और जिंघर उतार होना है उधर ही वहने लगता है। इसी प्रकार शास्त्र मे कथित परीक्षा द्वारा स्यमयोग में वर्तने वाले की पहचान कदाचित् आप न कर सके मगर प्रकृति तो बतला ही देती है कि यह सयमयोग में प्रवृत्ति करने वाला है या नही ? आपने यह तो सुना ही होगा कि प्राचीन काल मे मुनियो की गोद में सिह भी

्रग्यारहवाँ बोल–१४४

लोटा करते थे। सिंह कपटी लोगो की गोद मे नही लोटते। वे उसकी गोद मे लोटते हैं, जिनकी आत्मा सयमयोग में वर्तती है और जिनकी इन्द्रियां सुप्रणिहित होती हैं। यह सयमयोगी की परीक्षा है। जो सयमयोग मे प्रवृत्त होगा उसकी परीक्षा प्रकृति भी इस रूप मे प्रकट कर देती है।

जिनकी इन्द्रिया सुप्रणिहित नही हैं अर्थात् विषय-वासना की तरफ दौडती रहती हैं, फिर भी जो लोग अपने को सयमयोगी के रूप मे प्रकट करते हैं, वे ठग और पाखडी है। गीता मे भी कहा है –

कर्मेन्द्रियाणि संयम्य, यः श्रास्ते मनसा स्मरन् । इन्द्रियार्थान् विमूढात्मा, मिथ्याचारः स उच्यते ॥

जिसके हृदय में विकार भरे हैं और जिसकी इन्द्रिया विपयवासना की ओर दौडा करती है, वह ऊपर से अपने को भले ही सयमी प्रकट करे मगर वास्तव मे वह मिथ्या-चारी-पाखडी है।

इस प्रकार सयमयोग मे प्रवृत्त न होते हुए भी जो अपने को सयमयोग मे प्रवृत्ति करने वाला प्रकट करता है, उसकी निन्दा सभी ने की है । इसीं प्रकार सयमयोग मे प्रवृत्त होने वाले महात्माओं की प्रशसा भी सभी ने की है। वास्तव मे संयमयोग मे वर्तने वाले महात्मा घन्य हैं। ऐसे महात्माओ का सत्सग भी सौभाग्य से प्राप्त होता है। महा-पुरुषो का सत्सग होना भी एक वडा सौभाग्य है।

अब हमे विचार करना है कि हमें क्या करना चाहिए <sup>?</sup> करना यही है कि जुब आप देवसी, रायसी, पाक्षिक, चातुर्मासिक या सवत्सरी का प्रतिक्रमण करे तब

# ११६-सम्यवत्वपराकम (२)

यह देख कि हम अपने वतो से कहां-कहां गिरे हैं 7 जुहा-जहां आप गिरे हो, उस 'जगह से अपने आपको हटाकर ठिकाने पर आइए । शास्त्र का कथन है कि जो 'पुरुप जिस योग मे प्रवृत्त हो रहा हो वह उसो योग में अपनी आत्मा को सँभाव रहे। जिसकी इच्छा सयमयोग में वतन की होगी वह अपनी आत्मा को वरावर सँमाल कर रखेगा ।

<sup>F</sup> 'शांस्त्र की यह वात ध्यान में रखते हुए अपनी आत्मा को 'संयमयोग में 'प्रवृत्त करने का 'प्रेयतन केरना चोहिए और आत्मा वर्त में से जहाँ कही पतित हुआ हो उस स्थान से अत्मा वर्त में से जहाँ कही पतित हुआ हो उस स्थान से उसे हटाकर यथास्थान लाना चाहिए । जो चलता है, 'कही न कही उसका पैर फिमल ही' जाता 'है । एक वार पैर फिसलने से वह सावयान वन जाता है, मगर उसकी साव-धानी वही होती है ज़डा उसका पर फि़मलता है ।

प्रतिक्रमण करना एक प्रकार से फिसली हुई थात्मा को सावधान करना ही है । प्रतिक्रमण करना आत्मारूपी घड़ी को चावी देना है । अगर कोई घडी, ऐसी हो कि जव जव तक उसमे चावी घुमाई जाती रहे तव तक वह चलती रहे और चावी घुमाना वन्द करते ही वह वन्द भी हो जाये, तो यही कहा जायेगा कि वह घडी विगडी है । एक वार चावी देने पर नियन समय तक चलने वाली घड़ी ही अच्छी घड़ी कहलाती है । इसी प्रकार एक वार प्रतिक्रमण-रूपी चावी देने के पश्चात् आत्मा को नियत समय तक तो सावधान रहना ही चाहिए । अगर प्रतिक्रमण करते समय आत्मा ग्रुभयोग मे रहे ग्रार प्रतिक्रमण वन्द करते ही ग्रुभ-योग से गिर जाये तो विगड़ी घडी के समान ही उसका व्यवहार कहना चाहिए ।

उत्तर – काउसग्गेण तीयपडुप्पन्नं पायच्छित्तं विसोहेइ, विसुद्धपायच्छित्ते य जीवे निव्वुयहियए ग्रोहरियभरुव्व भार-षहे पसत्थधम्मकाणोवगए सुहं सुहेथं विहरइ ॥१२॥

प्रश्न-कांउसगोण भते ! जीवे किं जणयइ ?

मूलपाठ

कायोत्सर्ग के विषय में भगवान् से प्रश्न किया गया है-

4 आत्मशुद्धि के लिए प्रतिकमण के विषय मे कहा जा चुकूं। है । प्रतिकमण के प्रचात् कायोत्सर्ग किया ज़ाता है। तात्पर्य यह है कि प्रतिकमण करते समय वर्तो के अतिचार रूपी घाव देखकर, उन्हे बन्द करने के लिए कायोत्सर्ग रूपी औषघ लगाई जाती है । जिस प्रकार मैले कपडे घोये जाते हैं और उनका मैल दूर किया जाता है, उसी प्रकार आत्मा के वतरूपी वस्त्र पर अतिचार रूपी जो मैल चढ गया है, उसे साफ करने के लिए कायोत्सर्ग रूपी जा मैल चढ गया है, उसे साफ करने के लिए कायोत्सर्ग रूपी जल से घोना पडता है । यही कायोत्सर्ग है । <sup>11</sup>जिस किसी उपाय से शरीर को ही। नष्ट कर डालना कायोत्सर्ग नही है, वरन् शरीर सबघी ममता को 'त्याग देना ही सच्चा कायोत्सर्ग है ।

ह बारहवाँ बोल जन्म कायोत्सर्ग

ग र नि र र र नि र र र मा

ź

#### १४८-सम्यक्त्वपराऋम (२)

#### शब्दार्थ

प्रक्त ---भगवन् ! कायोत्सर्गं करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-- कायोत्सर्ग करने से भूतकाल के और वर्त्त-मानकाल के अतिचारो को प्रायश्चित्त द्वारा विशुद्ध करता है और इस प्रकार शुद्ध हुआ जीव, जैसे सिर का बोफ उतरने से मजदूर सुखी होता है, उमी प्रकार अतिचार रूपी वोर्फ उत्तर जाने से उत्तम धर्मध्यान में लीन होता हुआ, इहलोक और परलोक में सुखी होता है और अनुक्रम से मोक्ष-लाभ करता है।

#### व्याख्यान

कायोत्सर्ग करने से जीव को क्या लाभ होता है, इस प्रश्न के उत्तर मे ऊपर भगवान ने जो फरमाया है, उस पर विचार करने से पहले यह देख लेना आवश्यक है कि कायो-दिम्पा का अर्थ क्या है ? टीकाकार 'कायोत्सर्ग ' का अर्थ स्पप्ट करते हुए लिखते हैं कि काय का उत्सर्ग अर्थात् त्याग करना कायोत्सर्ग है । काय के उत्सर्ग या त्याग करने का अर्थ यह नही है कि शस्त्र के आघात से, विषपान से या अर्थ यह नही है कि शस्त्र के आघात से, विषपान से या अप्न-पानी मे कूद करके मर जाना और इस प्रकार शरीर का त्याग कर देना । किन्तु शास्त्र मे कही हुई रीति के अनुसार काय का त्याग करना ही कायोत्सर्ग है । कायो-त्सर्ग के विषय मे शास्त्र मे खूब स्पष्टीकरण किया गया है । उन सव स्पष्टीकरणो को स्पष्ट रूप से कहने का अभी समय नही है, फिर भी यहा थोड़ा-सा विवेचन करना

# बारहवां बोल-१९९६

ग्रावच्यक है ।

काय का त्याग दो प्रकार से होता है--- प्रथम तो जीवन भर के लिए 🖁 और दूसरे परिमित समय के लिए । जीवन भर के लिए किये जाने वाले कायोत्सर्ग के दो भेद है। एक यावज्जीवन कायोत्सर्ग उपसर्ग आने पर किया जाता है ग्रौर दूसरा विना उपसर्गही यावज्जीवन कायोत्सर्ग किया जाता है। उपसर्ग उपस्थित होने पर यावज्जीवन के लिए जो कायोत्सर्ग किया जाता है, उसमे यह भावना रहती है कि उपसर्ग के कारण अगर मैं मर गया तो मेरा यावज्जीवन कायोत्सर्ग है, अगर मैं जीविन बच गया तो ; जब तक उप-सर्ग रहे तब तक के लिए ही यह कायोत्सर्ग है। निरुपसर्ग यावज्जीवन कायोत्सर्ग मे ऐसा कोई आगार नही रहता । निरुपसर्ग यांवज्जीवन कायोत्सर्गमे पादोपगमन संथारा ऐसा होता है कि जैसे नृक्ष में, से काट डाली गई डाली निंइचेष्ट हो जाती और सूख जाती है, उसी प्रकृार यह सथारा घारण करने वाले महात्मा अपने , शरीर की ' शुंष्क ' कर डालते हैं। इस प्रकार का सथारा न कर सकने वाले के लिए इगितमरण संथारा बतलाया गया ;है । लेकिन जो लोग इगितमरण सथारा भी नहीं कर सकते, उनके लिए चौवि-हार या तिविहार का त्याग रूप यावज्जीवन कायोत्सर्ग वतलाया गया है। किन्तु इस प्रकार के सब निरुपसर्ग याव-ज्जीवन कायोत्सर्ग तभी किये जाते हैं जब ऐसा प्रतीत हो कि मरणकाल समीप आ गया है। मरणकाल सन्निकट न आया हो तो इस प्रकार का कायोत्सर्ग अर्थात् सथारा नहीं किया जा सकता। यो तो कायोत्सर्ग अर्थात् सथारा करना अच्छा ही है किन्तु जब तक मरणसमय संनिकट नही है या ्१६०ू-सम्यज्ञत्व्रपूराक्रम (२)

सथारा करने का कोई कारण नहीं है, तब तक\_ूइस-ुप्रकार के कायोत्सर्ग करने का विघान नहीं है । अतएव योग्य समय प्राप्त होने पर सथारा करना ही उचित है ।

सिंह वगैरह को कोई प्रोणघातक उपसर्ग उपस्थित हिने पर भी संथारा किया जाता है, किन्तु वह सथारा इस रूप में किया जाता है कि अगर इस उपसर्ग से मेरे प्राण चेले जाएँ तो यावज्जीवन के लिए मेरा कायोत्सर्ग है और यदि इस उपसर्ग से बच जाऊँ तो मेरा यह कायोहमर्ग जीवन भर के लिए नही हैं।

कहा जा सकता है कि युह कायोत्सर्ग तो 'वृढा नारी प्रतिव्रता' की उक्ति चरितार्थ करता है ! अर्थात् उपसर्ग से ' न बचे तो त्याग है, बच गये तो त्याग नही है, भला यह भी कोई त्याग है ? इसके उत्तर मे कहा जा सकता है कि उपसर्ग के समय इस प्रकार का त्याग करने से उपसर्ग के कारण पर कोघ नही भडकता । कायोत्सर्ग करने के बाद, उपसंग के प्रति इस प्रकार का कोघ नही होता कि ' मैने इसका क्या विगाडा था कि यह मुझे कुष्ट पहुँचा रहा है। जब उपसर्ग के कारण पर कोघ नही आता और उपसर्गदाता पर भी शान्तभाव बना रहता है, तभी कायोत्सर्ग ठोक रह सकता है । कायोत्सर्ग करने पर भी यदि उपसर्ग करने वाल के प्रति कोघ उत्पन्न हुसा तो वह कायोत्सर्ग ही नही है ।

अर्जुन माली सुंदर्शन श्रावेक को जंब मारने ग्राया था तव सुदर्शन को उस पर कोघ आना सभवित था। लेकिन सुदर्शन ने अर्जुन पर कोघ नही किया, वल्कि अपना मित्र समभ्ता। उसने विचार किया कि अर्जुन परीक्षा ले रहा है कि मुफ मे कोघ है या नही ? मैं भगवान् का सच्चा भक्त

#### बारहवां बोल-१६१

- ग्रेंपसर्ग, आने पर कायोत्सर्ग करने का महत्व यह है कि सुदर्जन को अर्जु न माली पर उस समय कोघ नही ग्राया। अब यह कहा जा सकता है कि ऐसा ही है तो यावज्जीवन कायोत्सर्ग करने की क्या आवश्यकता है ? मर्यादित समय के लिए ही कायोत्सर्ग क्यो न किया जाये ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि सम्भव है, उपसर्ग मे ही मरण हो जाये। यह बात दृष्टि मे रखकर ही यावज्जीवन कायोत्सर्ग किया जाता है।

कहा जा सकता है कि फिर वह कायोत्सर्ग यावज्जी-वन के लिए ही क्यो नही रखा जाता ? उपसर्ग से बचने के बाद वह त्याग क्यो नही माना जाता ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि मरणकाल समीप न होने पर भी कायो-त्सर्ग करना उचित नही है । ऐसा कायोत्सर्ग आत्महत्या की कोटि मे दाखिल हो जाता है । आत्महत्या का पाप भी न लगे और उपसर्ग से बचने के बाद कायोत्सर्ग भग करने का पाप भी न लगे, इसी उद्देश्य से उपसर्ग के समय यावज्जीवन कायोत्सर्ग करने पर भी यह छूट रखी जाती है कि अगर मैं उपसर्ग से बच जाऊ तो मेरे त्याग नही है । उपसर्ग से बचने के बाद शरीर की सभाल रखनी ही पडती है, अतएव मर्यादित त्याग किया जाता है । इस प्रकार का मर्यादित त्याग साधु अपनी रीति से करते हैं और श्रावक श्रपनी रीति से ।

सोते समय भी इस प्रकार का सथारा करने की पद्धति है कि अगर सोते-सोते ही मेरा मरणकाल आ जाये तो मेरे यावज्जीवन सथारा है । सोते समय सथारा करने को ऐसी पद्धति है । किन्तु इस प्रकार के सथारे मे भावना की प्रवलता होना आवश्यक है । ऐसा सथारा करने के पश्चात् मन सासारिक कामो मे नही लगना चाहिए । कहा जा सकता है कि सस्कार के कारण स्वप्न तो आते ही होगे <sup>1</sup> मगर स्वप्न आने पर प्रायश्चित्त लेना चाहिए और उसका प्रतिक्रमण करना चाहिए । अलवत्ता, जहाँ तक हो सके, सोते समय मन मे किसी भी प्रकार का सासारिक सर्स्कार नही रहने देना चाहिए ।

कायोत्सर्ग करने से जीव को क्या लाभ होता है? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा है-कायोत्सर्ग करने से अतीतकाल और वर्त्तमानकाल के पापो के प्रायञ्चित्त की विशुद्धि होती है। यहा प्रश्न किया जा सकता है कि अती-तकाल के प्रायश्चित्त की विशुद्धि तो ठीक है, पर भूतकाल की विशुद्धि में वर्त्तमानकाल के प्रायश्चित्त की विशुद्धि किस प्रकार होती है ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए टीकाकार कहते हैं कि समीप का भूतकाल भी वर्त्तमानकाल ही कहा जाता है। अतीतकाल का अर्थ दूरवर्त्ती पिछला-काल है और वर्त्तमानकाल का आशय समीपवर्त्तीकाल है। जैसे – दिन के चार प्रहर होते है। आप सघ्यासमय प्रतिं-कमण करते है। उस समय सारा ही दिन भूतकाल है लेकिन दिन का चौथा प्रहर समीप का भूतकाल है अर्थात् आसन्न-भूत है। इस आसन्नभूतकाल को हो यहा वर्त्तमानकाल कहा है।

भगवान् ने जो उत्तर दिया है, उसके विषय में दूसरा प्रदन यह उपस्थित होता है कि भगवान् ने कहा है कि

# बारहवां बोल-१६३

कायोत्सर्ग से प्रायश्चित्त की विशुद्धि होती है; लेकिन जिससे पाप का छेदन हो वही प्रायश्चित्त कहलाता है और इस प्रकार प्रायश्चित्त का अर्थ विशुद्धि है। तो फिर प्रायश्चित्त की विशुद्धि कैसे की जाती है? इसका उत्तर यह है कि यहाँ प्रायश्चित्त शब्द का प्रयोग वर्त के अतिचारो के लिए किया गया है। प्रायश्चित्त करने योग्य वर्त सवन्घी अति-चारो की कायोत्सर्ग करने से विशुद्धि होती है।

कुछ लोगो का कहना है कि किये हुए पाप का फल भोगना ही पडता है । मगर जब सब चीजो की विशुद्धि होती है तो पाप की ही विशुद्धि क्यो न होगी ? जब ससार की समस्त वस्तुओ की विशुद्धि हो सकती है तो फिर अति-चार से अशुद्ध आत्मा की विशुद्धि न होने का क्या कारण है।

ससार की समस्त वस्तुए शुद्ध की जा सकती हैं और दूसरे लोगो ने इस प्रकार की शुद्धता करके लाभ भी प्राप्त किया है, मगर हिन्दूजाति ने यह शुद्धि नही अपनाई और इसी कारण उसे हानि उठानी पडी । हिन्दूजाति ने यह समभ लिया कि एक बार जो अशुद्ध हो गया सो बस हो गया, वह फिर कभी शुद्ध नही हो सकता । सोना भी अशुद्ध होता है लेकिन वह शुद्ध कर लिया जाता है । अगर कोई चौकसी (सर्राफ) सोने को शुद्ध करने के बजाय फेंक दे ग्रीर यह समभ ले कि एक वार अशुद्ध हो जाने के बाद उसकी शुद्धि हो ही नही सकती तो उसका दीवाला निकल जायेगा या नही ? वास्तव मे यह मानना भूल है कि किये हुए पापो की शुद्धि नही हो सकती । पापो की विशुद्धि अवश्य हो सकती है । ग्रगर पापो की विशुद्धि असम्भव होती तो सामायिक-प्रतिक्रमण करना भी व्यर्थ हो जाता! १६४-सम्यक्त्वपराकॅम (२) '

पापो की विजुद्धि होती है मगर जैसा पाप हो वैसा ही प्रायश्चित्त होना चाहिए ' कपडे पर जब तक किसो प्रकार की अजुद्धि लगी हो तब तक उसके प्रति घृणा बनी रहती है, मगर कपडा वाकर साफ कर लेने के पश्चात् पट्ना ही जाता है । इसी प्रकार अपने पापो को कायोत्सग द्वारा वो -डालने से आत्मा निष्नाप हो जाना है ।

वतो मे अतिचार लगने से जो पाप आत्मा के लिए वोभरूप हो जाते हैं, कायोत्सर्ग द्वारा आत्मा उस वोभ से निवृत्त हो जाता है। कायोत्मग करने पर भी आत्मा पाप से हल्का न हो तो समफना चाहिए कि कायोत्सग मे कुछ न कुछ त्रुटि अवश्य रह गई है। दवा लेने पर भी वीमारी । न मिटे तो यही समफा जाता है कि या तो दवा मे कोई दोप है या दवा लेने वाले मे कोई त्रुटि है। इसी प्रकार र कायोत्सर्ग करने पर भी आत्मा पाप के भार से हल्का न हो तो समफना चाहिए कि आत्मा ने सम्यक्प्रकार से कायो-त्सर्ग नही किया है।

कायोत्मर्ग करने से आत्मा के ऊपर लदा हुआ भार उतर जाता है और तब आत्मा को ऐसा ग्रानन्द प्राप्त होता है, जैमे बोफ उतरने पर मजदूर को आनन्द होता है। श्रीस्थानागमूत्र के चीथे स्थानक मे आत्मा के लिए चार विश्रान्तिस्थान वतलाये गये है। उनका सार इतना ही है कि जैसे सिर का भार उतर जाने से, शान्ति मिलती है उसी प्रकार आत्मा पर लदा हुआ पाप का भार कायोत्सर्ग द्वारा उतर जाने से आत्मा को जान्ति मिलती है। इस प्रकार आत्मा स्वस्थ बनता है ग्रीर मुखरूप विचरता है। इतना ही नही, जान्त होकर आत्मा फिर प्रशस्त घर्मघ्यान में तल्लीन हो जाता है।

ता पर्य यह है कि कायोत्सर्ग करने से आत्मा भाष के भार से हल्का हो जाता है । आत्मा निष्पाप होकर प्रशस्त धर्मध्यान मे -तल्लोन रहता है और मुक्ति उसक़े समीप आ जाती है । इम प्रकार निष्पाप बना हुआ आत्मा कभी दुखी नही होता, सदा सुखी बना रहता है 1 सुखी वनने का उपाय यही है कि आत्मा पर पाप का जो आर लवा हो उसे कायो है कि आत्मा पर पाप का जो आर त्वा हो उसे कायो है कि आत्मा पर पाप का जो आर दुनिया की पद्धति निराली ही नजर आती है । लोग वन-पुत्र वगैरह मे सुख समभा हैं अर्थात् जिनके ऊपर पाप का भार लदा है उन्ही को सुखी समभा जाता है ग्रोर जो लोग पाप के भार से हल्के हो गये हैं उन्हे दुखी माना जाता है । यह एक प्रकार का छम है । सुखी वास्तव मे वही है जिसके सिर पर पाप का भार नही रहा, जो पाप का बोभा उतार कर हल्का बन गया है ।

आत्मा मे अनन्त शक्तिया छिपी हुई हैं । उन्हे प्रकट करने के लिए ही शास्त्रकार कायोत्सर्ग का, उपदेश देते है। भगवान्, कहते हैं - कायोत्सर्ग करने से आत्मा पाप के बोभ से मुक्त होकर सुखलाभ करता है और प्रशस्त घर्मघ्यान मे लीन होकर मुक्ति के समीप पहुचता है । काय के प्रति ममताभाव का त्याग करके कायोत्सर्ग करने वाले को किसी प्रकार का दुख नही रहता । वह सुखी होता है ।

हे आत्मन् <sup>।</sup> तुफमे और परमात्मा मे जो भेद है, वह कायोत्सर्ग द्वारा मिट जाता है । व्यतिरेक से इस कथन का अर्थ यह भी हो सकता है कि आत्मा और परमात्मा

#### १६६-सम्यक्त्वपराकम (२)

के वीच भेद डालने वाला वह गरीर ही है। उदाहरणार्थ-आग पर पानी रखने से पानी उवलता है और उवलने पर सन्-सन् की आवाज करता है। यह आवाज करता हुआ पानी मानो यह कह रहा है कि मुफ मे आग वुफा देने की शक्ति है, लेकिन मेरे और आग के वीच मे यह पात्र आ गया है। मैं इस पात्र मे बन्द हूं और इसी कारण आग मुझे उवाल रही है और मुझे उवलना पड रहा है। इसी प्रकार आत्मा तो सुखस्वरूप ही है, परन्तु इस गरीर के साथ वद्ध होने के कारण वह दुख पा रहा है। कायो-त्सर्ग द्वारा जव गरीर सम्वन्धी ममत्वभाव त्याग दिया जाता है तब आत्मा मे किसी प्रकार का दुख नही रह पाता।



तेरहवां बोल

#### प्रत्याख्यान

कायोत्सर्ग करने मे आत्मा सुखपूर्वक विचरता है और प्रत्याख्यान करने के योग्य बनता है । प्रत्याख्यान वही कर सकता है जो कायोत्सर्ग करता है । अतएव अब प्रत्याख्यान के विषय मे भगवान् से प्रब्न किया जाता है:—

#### मूलपाठ

प्रक्त-पच्चवलाणेणं भते ! जीवे कि जणयई ?

उत्तर - पच्चक्खाणेणं श्रासवदाराइं निरु भई, पच्चक्खा-णेणं इच्छानिरोहं जणयइ, इच्छानिरोहं गए ण जीवे सम्व-दव्वेसु विणीयतण्हे सीईमूए विहरइ ॥१३॥

#### হাহ্বাৰ্থ

प्रक्त- भगवन्<sup>।</sup> प्रत्याख्यान करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर— प्रत्याख्यान करने से ( अर्थात् मूलगुण और उत्तरगुण घारण करने से ) हिंसा आदि आसवद्वार वन्द हो जाते है और इच्छा का निरोघ हो जाता है । इच्छा का निरोघ होने से जीव सब द्रव्यो की तृष्णा से रहित होता है और इस प्रकार शान्तचित्त हो सुखपूर्वक विचरता है ।

# १६६-सम्यर्कत्वपराक्रम (२)

ष्याख्यान

भगवान् ने जो उत्तर दिया है, उसके आणय पर विचार करने से पहले इस वात का विचार कर लेना आव-श्यक है कि कायोत्सर्ग कर लेने पर भी प्रत्याख्यान करने की क्या आवश्यकता है ? शरीर सम्बन्धी ममत्व का त्याग करने के उद्देश्य से कायोत्सर्गे किया जाती है । अन्य जनता मे मृत्यु का जो प्रबल भय फैला है, कायोत्सर्ग द्वारा उस पर विजय प्राप्त नी जाती है। कायोत्सर्ग करने से मनुष्य '' जीवियासा-मरणभयविष्पमुक्क '' अर्थात् जीवन की लालसा और मरण के भय से मुक्त हो जाता है । कायोत्सर्ग से अतीतकाल के पापो की जुद्धि होती है और प्रत्याख्यान से भविष्य के पाप रुकते है। इस प्रकार कायोत्सर्ग से भूत-कालीन पापो की शुद्धि होती है, परन्तु भविष्य मे होने वाले पापो को रोकने के लिए प्रत्याख्यान करने की आवश्य-कता है। अतएव कायोत्सर्ग करने वाले को प्रत्याख्यान अवश्य करना चाहिए ।

प्रत्याख्यान करने से जीव को क्या लाभ होता है? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा है कि मूलगुणो और उत्तरगुणो को घारण करने के लिए प्रत्याख्यान किया जाता है। अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह यह पाच मूलगुण हैं और नवकारसी वगैरह उत्तरगुण हैं। अर्थात् साधुओ के लिए पाच महाव्रत मूलगुण है और नवकारसी आदि उत्तरगुण है। इसी प्रकार श्रावको के लिए पाच अणु-म्रत मूलगुण हैं और नवकारसी वगैरह उत्तरगुण है। स्थूल हिंसा न करना, स्थूल असत्य न बोलना, स्थूल चोरी न करना, परस्त्रीगमन न करना और परिग्रह की मर्यादा करना, यह पाच अणुव्रत श्रावक के मूलगुण हैं और सात व्रत उत्त-

#### तेरहवां बोल-१६९

रगुण हैं । उत्तरगुण कहलाने वाले सात व्रत मूलगुणो के लिए वाड के समान हैं । मगर घ्यान रखना चाहिए कि बाड उसी खेत मे लगाई जाती है, जिसमे कुछ हो। जिस खेत मे कुछ भी नही होता, उस खेत के चारो ओर बाड लगाना व्यर्थ समफा जाता है। किसी आवक मे उत्तरगुण न हो परन्तु मूलगुण हो ता उसे शास्त्र इतना अनुचित नही मानता, जितना अनुचित मूलगुण न होना मानता है । मूल-गुणो के प्रति तनिक भी सावधानी न रखते हुए केवल उत्तरगुणो से चिंपटे रहना एक प्रकार का ढोग हैं। उदा-हरणार्थ कोई मनुष्य व्यवहार में हिसा, असत्य, चोरी, च्यभिचार और परघन का हरण करता रहता है और धर्म-स्थान में जाकर सामायिक करने का दिखावा करता है, तो उसका यह दिखावा ठीक नही कहा जा सकता । इतना ही नही, ऐसा करने वाला व्यक्ति अपने घर्म और घर्मगुरु को भो लजाता है। इससे विपरोत कोई मनुष्य सामायिक तो नहीं करता किन्तु स्थूल हिंसा भी नहीं करता-बल्कि दुखी जीवों पर अनुकम्पा करना है, सत्य बोलता है, प्रामाणिकता रखता है और इसी प्रकार अन्य मूलगुणो का पालन करता है तो वह घर में बैठा-बैठा भी साघुओं की महिमा बढाता है। इस प्रकार उत्तरगुणो के लिएँ मूलगुणो का होना आवञ्यक है और मूलगुण होने पर उत्तरगुणो को अपनाने की इच्छा स्वत. उत्पन्न होगी । जिसमे मूलगुण होगे, वह अपने मूल-गुणो को विकसित करने के लिए उत्तरगुणो को अपनाएगा ही । इस प्रक'र मूलगुणो के साथ ही उत्तरगुणो की शोभा हैं। प्रत्याख्यान करने से मूलगुणो और उत्तरगुणो को घारण किया जा सकता है।

#### १७०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

प्रत्याख्यान करने में जीव को क्या फल मिलता है? भगवान् से यह प्रश्न पूछा गया है। वास्हव में प्रत्येक कार्य का फल जानना आवश्यक है। फल देख--जाने विना किसी भी कार्य में प्रवृत्ति नही हो सकती। इस कथन के अनुसार प्रत्याख्यान करने से क्या फल मिलना है, यह जानना भी आवश्यक है। प्रत्याख्यान के फल के सम्बन्ध मे पूछे हुए प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने फरमाया है कि-प्रत्याख्यान करने, से आस्रव-द्वारो का निरोध होता है।

हिंसा, असत्य, चोरी, मैथुन और परिग्रह, यह पाच आस्रव है। प्रत्याख्यान इन पाच आस्रवों को रोकता है। जो हिंसा का त्याग करेगा वह किसी जीव को मारेगा नही और न दुख ही देगा। वह स्वय कण्ट सहन कर लेगा पर दूसरों को कण्ट नही पहुंचाएगा। जो ग्रसत्य का त्याग करेगा वह किसी के सामने झूठ नही वोलिगा । चोरी का त्याग करने वाला किमी की चोज नही चुराएगा । मेथुन का अथवा पररवी का त्याग करने वाला इस पाप मे कदापि नही पड़ेगा।

अभया रानी ने मुदर्जन सेठ को कितना भय और प्रलोभन दिया, फिर भी मुदर्जन ने व्यभिचार का सेवन नही किया। इसका कारण यही था कि सुदर्जन परस्त्री का त्यागी था। इसी प्रकार परिग्रह का परिमाण करने वाला दूसरे के द्रव्यो पर मन नही करेगा और घन आने पर प्रस-नता का तथा घन जाने पर दुःख का अनुभव नही करेगा। परन्तु परिग्रह का सर्वथा त्यागी तो किसी भी प्रकार का परिग्रह नही रयेगा। इस प्रकार प्रत्याख्यान करने से उच्छा

#### <sup>-</sup> तेरहवां बोल-१७१

का निरोघ हो जाएगा । प्रत्याख्यान का महत्व ही यह है कि प्रत्याख्यान करने वाले को अपने त्य ग से बाहर की मूल्यवान् वस्तु मिलेगी तो भी वह लेने के लिए तैयार नही होगा और न उमे स्वीकार करेगा । उदाहरणार्थ अरणक श्रावक को किसी देव ने कुण्डलो की जोडिया दी थी । वे कुण्डल कितने कीमती होगे ? फिर भी उसने कुण्डल अपने पास नही रखे । उनने राजाओ को भेट कर दिये । इसका कारण यही था कि कुण्डल को जोडी उसके त्याग की मर्यादा के बाहर की वस्तु थी । उसने परिग्रह को मर्यादा कर ली थी । जो परिग्रह का परिमाण कर चुका होगा वह चिन्ता-मणि या कल्पवृक्ष मिलने पर भी उसे ठुकरा देगा, क्योकि यह अमूल्य वस्तुएँ उसका त्याग भग करने वाली है । इस प्रकार की अमूल्य वस्तुए भी स्वीकार न करना प्रत्याख्यान का ही प्रताप है ।

सभी लोग अगर इच्छा का परिमाण कर ले तो ससार में किसी प्रकार की अशान्ति हो न रहे। आज ससार मे जो अशान्ति फैल रही है, वह इस व्रत के अभाव के कारण ही फैल रही है । इस व्रत के पालन न करने के कारण ही बोल्गेविज्म-साम्यवाद उत्पन्न हुआ है। भारतवर्ष मे भी साम्यवाद का प्रचार बढ रहा है। घनवान् लोग पूंजी दवाकर बैठे रहे और गरीब दुख पाये, तब गरीवो को घनिको के प्रति द्वेष उत्पन्न हो, यह स्वाभाविक है। गरीबो के हृदय में इस प्रकार की भावना उत्पन्न हो सकती है कि हम तो मुसीवर्ते उठा रहे है और यह लोग अनाव-इयक घन दवाकर बैठे है । तुम ठाँस-ठाँस कर पेट भरो और बचे तो फैक दो, मगर तुम्हारे सामने दूसरा मनुष्य भूखो मर रहा हो और उसकी खोजखवर तक न लो ! इसी प्रकार तुम्हारे पास अनावश्यक वस्त्र ट्रको मे भरे पडे रहे और दूसरा मनुप्य कडकडाती हुई ठड मे सिकुडकर मर रहा हो फिर भो उसे कपडा न दो । तव इन दुखी मनुष्यो मे तुम्हारे प्रति द्वेप को भ वना उपन्न हा और द्वप-भाव से प्रेरित होकर वे तुम्हारा वन लूटने के लिए तैयार हो जाएँ यह स्वभाविक है। कदाचित् तुम कहोगे कि कंगाल लोग हमारा क्या विगाड़ सकते है ? मगर यह समफना भूल हे। यह कगाल लोग थोड़े नही है आर फिर आज तुम्हारे पास जो धन है वह इन्ही से तुम्हारे पास आया है। अत-एव तम्हे विचारना च हिए कि जव वस्तु भेद नही करती तो फिर मुझे भेद करने का क्या अधिकार है ? वस्तु तो किसी प्रकार का भेद नही करती। जो भोजन तुम्हारी भूख शान्त कर सकता है वह क्या दूसरो की भूख नही मिटा सकता ? इस प्रकार जब वस्तु भेद नही करती तो तुम क्यों भेद करते हो ? प्राचीनकाल मे तो ऐमे-ऐसे लोग हो गये हें, जिन्होने स्वय भूखे रहकर भी दूसरो का भोजन दिया ! अगर तुम उन सरीखे नही वन सकते तो कम से कम इतना तो कर सकते हो कि तुम्हारे पास जो वस्तु अधिक हो उसे दवाकर मत वैठ रहो । तृष्णा के वज होकर दूसरो के दुख की उपेक्षा तो मत करो ! तृष्णा की पूर्ति न कोई कर सका है और न कभी हो ही सकेगी । अतएव इच्छा का निरोध करके तृष्णा को रोको । इस विषय मे जो वात जैनशास्त्र कहता है, वही वात महाभारत मे भी कही गई है । महा-भारत मे कहा है -

१७२-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

यक्त्र कामसुखं लोके, यञ्च दिव्यं महत्सुखं । तृष्णाक्षयसुखस्येते नाईन्ति षोडर्झी कलाम् ॥

#### तेरहवां बोल-१७३

इस श्लोक का आशय यह है कि, इस लोक मे किसी को चकवर्ती जैसा पद भले ही प्राप्त हो जाये और देव सम्बन्घी दिव्य सुख भी मिल जाये, इन दोनो मुखो को तराजू के एक पलडे मे रख दिया जाये और दूसरे पलड़े मे इच्छा निरोध का सुख रखा जाये, तो यह दोनो सुख इच्छानिरोध के सुख की तुलना मे सोलहवी कला भी प्राप्त नही कर सकते । तात्पर्य यह कि दिव्य सुख, इच्छानिरोध के सुख के सोलहवे भाग के बराबर भी नही हैं ।

यद्यपि तृष्णाविजय का सुख ऐसा हो है, फिर भो ससार के लोग तृष्णा मे ही सुख मानते हैं, मगर तृष्णा से न किसी को सुख मिला है और न मिल ही सकता है। ज्ञानीजन कहते है कि तृष्णा से सुख कदापि नही मिल सकता । अतएव ग्रगर सुखी बनना चाहते हो तो तृष्णा को जोतो ।

तुम जिस वस्तु की कल्पना करते हो वह तृष्णा के लिए ही है और जिस चीज मे सुख मानते हो, वह भी तृष्णा का पोषण करने के लिए ही है । किसी भी चीज मे जो कोई सुख मानता है— सो वह तृष्णा ही सुख मानता है । तुम सुख नही मानते । उदाहरणार्थ— कान मे पहने हुए मोतियो को तुम न देख सकते हो और न चख या सूघ ही सकते हो, फिर भी मोती पहन कर कान को किस कारण कष्ट देते हो । केवल तृष्णा के ही वश होकर । जिस वस्तु मे कोई स्वाद नही आता और न जिससे भूख–प्यास ही मिटती है, उसे पहनना दु.खरूप है या सुखरूप ? तुम घन को सभाल कर रखते हो सो किसके लिए ? इसलिए कि मैं घन के द्वारा ग्रमुक काम करूगा । इसी बात को ध्यान मे रखकर श्री उत्तराध्ययनसूत्र मे कहा है -

१७४-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

इम च मे ग्रत्थि इमं च नत्थि इम च मे किच्चमिमं ग्रकिच्चं। तमेवमेव लालप्पमाण, हरा हरतीति कहं पमाए ? ॥

~ -

श्चर्थात् – यह मेरा है और यह मेरा नही है, इस प्रकार की तृष्णा बनी हो रहती है । यह है और यह नही है, इस प्रश्न का क्या किसी भी दिन समाघान हो सकता है ? एक वस्तु हुई तो उसी के साथ दूमरी वस्तु की आव-श्यकता खडी हो जाती है। सुना है, एक आदमी ने नीलाम मे सस्ता मिलने के कारण एक पलग खरीदा । पलग अच्छा था । अत उसके साथ साठ हजार रुपये का नया सामान खरीदा, फिर भी अमुक चीज बाकी रह गई है, ऐसी आव-श्यकता बनी ही रही । तब उस आदमो ने विचार किया जिस पलग के पीछे इतना अधिक खर्च करना पड रहा है, उसको ही क्यो न निकाल दिया जाये ?

आखिरकार प्लग निकाल देने पर ही उसे सतोष हुआ। इस प्रकार एक वस्तु हुई कि उसके साथ दूसरी वस्तु की आवश्यकता खडी हो जाती है। ऐसा होने पर भी तृष्णा का त्याग करके सुखी बनने के वदने वहुतेरे लोग तृष्णा मे ही सुख मानते हैं, किन्तु वास्तव मे तृष्णा से सुख का मार्ग ही बन्द हो जाता है। कम मे कम तृष्णा होने पर तो सुख मिल ही नही सकता। जव किसी वस्तु की इच्छा नही होती तव उस वस्तु मे गति होती है ग्रोर वह पास आती है। परन्तु जत्र तृष्णा उत्पन्न होती है तव वह वस्तु दूर भागती है।

कहने का ग्राशय यह है कि सुख तृष्णा मे नही,

तेरहवाँ बोल-१७५

तृष्णा जीतने में है । हिंसा, असत्य आदि पाप भी तृष्णा में ही होते हैं । तृष्णा मिटाने से यह पाप भी रुक जाते है। इन पापो का रुकना ही आस्रव का निरोध है। आस्रव का निरोघ करने से, किस फल की प्राप्ति होती है, यह बतलाया जा चुका है। यहा सिर्फ इतना ही कहना है कि तृष्णा को जीतने के लिए अपनी आवश्यकताए कम कर डालनी चाहिए । आवश्यकताए जितनी कम को जाएगी, - तृष्णा भी उतनी ही कम होती जायेगी । अगर तुम इतना नही कर सकते तो आवञ्यक वस्तुओ के अतिरिक्त अना-वश्यक वस्तुओ की ही तृष्णा रोकों। इससे भी बहुत लाभ होगा । आवश्यक वस्तुओं की तृष्णा से जितनी हानि होती है, उससे कही अधिक हानि अनावश्यक वस्तुओ की तृष्णा मे होती है। पहले चौदह नियम चितारने का जो उपदेश दिया जाता था उसका उद्देश्य यही था कि ग्रनावश्यक वस्तुओ की तृष्णा रोकी जाये और आवश्यकताए कम की जाएँ। ऐसा करने से आत्मा को अनुपम सुख प्राप्त होता है कमश. तृष्णा पर विजय प्राप्त की जा सकती है। अत-एव अपनी आवश्यकताए घटाओ । ज्यो-ज्यो आवश्यकताए घटाओगे त्यो-त्यो तृज्णा पर विजय प्राप्त होती जाएगो श्रौर परिणामस्वरूप सुख प्राप्त कर सकोगे। इससे विपरीत आवच्यकताए जितनी बढाओगे तृष्णा भी उतनो ही बढेगी और तृष्णा बढ़ने से दुख भी बढेगा । अतएव ग्रगर सुख प्राप्त करने की इच्छा हो तो अपनी आवश्यकताए कम करो और तृष्णा को जीतो । तृष्णाविजय ही सुख का एकमात्र राजमार्ग है।

प्रत्याख्यान का फल वतलाते हुए भगवान् ने कहा है

#### १७६-सम्यक्त्वपराऋम (२)

कि प्रत्याख्यान से आस्रव का निरोध होता है । भगवान् के इस उत्तर से स्पष्ट विदित होता है कि भगवान् ने भी मूलगुणो पर अधिक जोर दिया है क्योकि मूलगुणो से ही आस्रव का निरोध होता है । हिंसा का निरोध अहिंसा से होता है और असत्य का निरोध मत्य से ही होता है । इसी प्रकार अन्य आस्रवो का निरोध मत्य से ही होता है । इसी प्रकार अन्य आस्रवो का निरोध मी मूलगुणो से ही होता है इससे स्पष्ट हो जाता है कि भगवान् ने मूलगुणरूप प्रत्या-ख्यान पर अधिक वल दिया है । भगवान् ने कहा है कि प्रत्याख्यान करने से आस्रवद्वारों का निरोध होता है और उससे जीव मुक्ति के सन्निकट पहुचता है । भगवान् के इस कथन से यह भी स्पष्ट होजाता है कि प्रत्याख्यान आस्रवनिरोध के साथ ही पूर्व-कर्मो को भी नष्ट करता है । इस कथन के लिए प्रमाण यह है कि प्रत्याख्यान को मोक्ष का ग्रग माना है । इस विषय मे टीकाकार कहते हैं—

पच्चक्खाणे वि णं सेविऊणं भावेण जिणवरुद्दिट्ठं । पत्ताणता जीवा सासयसोक्खं लहु मोक्ख ॥

अर्थात् — मूलगुण और उत्तरगुणरूप प्रत्याख्यान का भावपूर्वक सेवन करना चाहिए । ऐसा न हो कि हस का भाग कौवा खा जाये <sup>1</sup> अर्थात् प्रत्याख्यान भी दूसरे प्रयो-जनो से किया जाये <sup>1</sup> मोक्ष के लिए प्रत्याख्यान करना हो तो भावपूर्व के ही करना चाहिए और मोक्ष के उद्देश्य से किया जाने वाला प्रत्याख्यान ही आत्मा के लिए लाभदायक सिद्ध होता है और उसी से आस्रवो का निरोध हो सकता है । बहुतसे लोग प्रत्याख्यान करके लौकिक स्वार्थ सिद्ध करना चाहते है । इस प्रकार का प्रत्याख्यान मोक्ष का

#### तेरहवां बोल-१७७

साघक नही होता । वहीं प्रत्याख्यान मोक्ष का साघक हो सकता है जो वीतराग भगवान् द्वारा उपदिष्ट हो और जो भावपूर्वक किया जाये '। जो राग और द्वेष से अतीत हो चुके हैं वे वीतराग भगवान् जिस प्रत्याख्यान का उपदेश देते हैं, वह मोक्ष के लिए ही हो सकता है । वीतराग भगवान् द्वारा उपदिष्ट उस प्रत्याख्यान 'के आधार पर अनत जीव मोक्ष प्राप्त कर चुके है, ] करते है और करेंगे तथा शाश्वत सुख प्राप्त किया है, प्राप्त करते हैं और प्राप्त करेंगे ।

इस प्रकार प्रत्याख्यान मोक्ष का एक अग माना गर्या है और इसमे द्रस्पष्ट है कि वह आस्रवो का निरोघ करने के साथ ही पूर्वकृत पापों को भी नष्ट करता है। इसके अति-रिक्त पूर्ण प्रत्याख्यान करने वाले को चारित्रशील कहा है और चारित्र का अर्थ पूर्वकृत ? कर्मों को नष्ट करना होता है। इस कथन से भी यह स्पष्ट प्रतीत द्वहोता है कि प्रत्या-ख्यान आस्रवद्वारो का निरोघ करने के साथ ही पूर्वकृत कर्मों को भी नष्ट करता है ।

प्रत्याख्यान से जीव को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा है प्रत्याख्यान से आस्रव-द्वार वन्द होता है और इच्छा का निरोध होता है । इच्छा का निरोध प्रत्याख्यान करने से होता है अतः राग द्वेष भी नही होता । प्रत्याख्यान से किस प्रकार इच्छा का निरोध होता है यह बात एक उदाहरण द्वारा समफाई जाती है । कल्पना कीजिए, किसी मनुष्य ने आम खाने का

कल्पना काजिए, किसा मनुष्य न आम खान का प्रत्याख्यान किया । आम खाने का त्याग करने के पश्चात् जगत् में आम है या नही, इस वर्ष आम की फसल कैसी आई है, आम किस भाव विकते है, ऐसी वातो का वह कोई

### १७५-सम्यक्त्वपराऋम (२)

विचार तक नहीं करता। आम खाने का त्याग करने वाला आम के भाव-ताव को चिन्ता क्यो करेगा ? आम के प्रति उसकी कोई रुचि या इच्छा ही नही होती । इस प्रकार प्रत्याख्यान करने वाले की इच्छा का निरोध हो जाता है। ससार के सारे काटे वीने नहीं जा सकते, परन्तु पैर मे मज-वूत जूता पहनने वाले के लिए तो मानो जगत् के काटे रहते ही नही <sup>1</sup> इसी प्रकार ससार के समस्त पदाथ नष्ट नहीं हो सकते, लेकिन प्रत्याख्यान करने वाले की इच्छा, प्रत्याख्यान की हुई वस्तु की ओर जाती ही नहीं है। इस प्रकार प्रत्या-ख्यान द्वारा इच्छा का निरोध होना है।

कितनेक लोगो का कहना है कि प्रत्याख्यान मे क्या रखा है <sup>1</sup> किन्तु प्रत्याख्यान में कुछ रखा है या नही यह वात गावीजी से पूछो तो मालूम हो जायेगी । गाधीजी ने प्रत्याख्यान न किया होता तो वह महात्मा बन सकते या नही, यह एक प्रश्न है । प्रत्याख्यान लेने के कारण ही वह वीमारी के अवसर पर भी मास-मदिरा वगैरह के पाप से बच सके थे ।

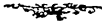
इस प्रकार प्रत्याख्यान से इच्छा का निरोध होता है। इच्छा के निरोध से आत्मा को अत्यन्त लाभ पहुचता है। प्रत्याख्यान करने मे भी विवेक की अत्यन्त आवःयकता है। प्रेसा नही चाहिए कि वकरी निकालने मे ऊट घुस जाये ऐसा नही चाहिए कि वकरी निकालने मे ऊट घुस जाये अर्थात् छोटे पापो का तो प्रत्याख्यान किया जाये आर उनके बदले बडे पाप अपनाये जाये। अतएव प्रत्याख्यान करते समय विवेक रखना चाहिए। अविवेकपूर्वक प्रत्याख्यान करने से लाभ के बदले हानि अधिक होती है। वही प्रत्याख्यान प्रशस्त है जो इच्छा का निरोध करने के लिए किया जाता हो। इच्छा का निरोध होने से क्या लाभ मिलता है? इसे प्रश्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा—इच्छा का निरोध होने से जीव को किसी भी द्रव्य की तृष्णा या लालसा नही रहती । तृष्णा जीव के लिए वैतरणी नदी के समान दुख-दायक है; इसलिए तृष्णा को जोतो । तृष्णा को जीतने के लिए भगवान् ने माग वतलाया हो है कि इच्छा का निरोध करो और इच्छा के निरोध के लिए प्रत्याख्यान करो । इच्छा का निरोध तृष्णा को जीतने का अमाध उपाय है । आशय यह है कि प्रत्याख्यान से इच्छा-निरोध होता है, इच्छा-निरोध मे तृष्णा मिट जाती है, तृष्णा मिटने से सताप का शमन हा जाता है और सन्ताप के शमन से जीव को मुख-शान्ति प्राप्त होती है । भगवान् ने जगत् के जीवो को सुख का यह मार्ग बतलाया है ।

कुछ लोग पूछते हैं कि प्रत्याख्यान करने से आत्मा संन्ताप से किस प्रकार बच सकता है ? इस प्रक्रन के उत्तर मे इतना कहना ही पर्याप्त 'होगा कि प्रत्याख्यान एक ऐसी दिव्य औषधि है कि उससे तत्काल आत्मा का सन्ताप शात हो जाता है । इसे समफने के लिए एक उदाहरण उप-योगी होगा —

मान लोजिए, किमी मनुष्य ने परस्त्री का त्याग किया । परस्त्री का त्याग करने से वह परस्त्री सम्वन्धी सन्ताप से बचा रहेगा । इसके विरुद्ध जो परस्त्री का त्यागी नही हैं, उसे परस्त्री मिले या न मिले, फिर भी परस्त्री विषयक सन्ताप उसके हृदय को जलाता ही रहेगा । रावण को सीता न मिली पर सन्ताप तो मिला ही <sup>1</sup> काम की दस दशाओं का जो वर्णन किया गया है उससे ज्ञात हो सकता

#### १८०-सम्यक्त्वपराक्रम (१)

है कि रावण को किस प्रकार का मन्ताप था ' परस्त्री का त्याग न होने से परस्त्री-विषयक ऐसा सन्ताप होता है कि जिससे कुल, परिवार, राज्य, देश वगैरह मटियामेट हो जाते है। अगर परस्त्री का त्याग हो तो ऐसा अवसर ही क्यो आवे ? इस प्रकार प्रत्याख्यान करने से इस लोक सम्बन्धी और परलोक सम्बन्धी सन्तापो से छुटकारा मिलता है । इस सन्ताप से वचने के लिए और सुखो बनने के लिए प्रत्या-ख्यान करना आवश्यक है । प्रत्याख्यान न करने से किस प्रकार का कप्ट होता है और परस्त्री का प्रत्याख्यान न करने से स्थिति कैसी बेढगी बन जाती है, इसके लिए नाथ-द्वारा के महन्त का उदाहरण सामने ही है । प्रत्याख्यान न करने से इस लोक के व्यवहार को भी हानि होती है और परलोक की भो हानि होती है । अतएव अगर सुखी बनना है और प्रत्येक प्रकार के सन्ताप से बचना है तो प्रत्या-स्यान करो । प्रत्याख्यान से आत्मा पाप से बच जायेगी और सुखशान्ति का लाभ करेगा ।



उत्तर-एक श्लोक से लेकर सात श्लोको में परमात्मा को जो प्रार्थना की जाती है यह स्तुति कहलाती है और

प्रश्न — भगवन् ! स्तव और स्तुतिमगल से जीव को क्या लाभ होता है?

# शत्वार्थ

उत्तर-थवथुइमंगलेण नाणदसणचरित्तबोहिलाभं जणेइ, नाणदंसणचरित्तवोहिलाभसपन्ने य णं जीवे अंतकिरियं कप्पविमाणोववत्तियं ग्राराहण श्राराहेइ ॥१४॥

#### मूलपाठ

परमात्मा, की प्रार्थना हृदय का अज्ञान मिटाने के लिए ही करनी चाहिए । यही वात शास्त्रकार भी कहते हैं । शास्त्र मे भी स्तुति-प्रार्थना करने के विषय में भगवान से प्रश्न पूछा गया है। वह प्रश्न और उसका उत्तर इस प्रकार है --

# स्तव-स्तुतिमंगल

~ CHARDEN

चौदहवाँ बोल

#### १८२-सम्यवत्वपराऋम (२)

शकेन्द्रस्तव आदि स्तव कहलाने हैं । स्तव-स्तुतिरूप मंगल करने से जान, दशन और चारित्ररूपी वोध का लाभ होता है । वोध का लाभ प्राप्त होने से जीव कल्पवासी देव होना है और फिर ज्ञान, दशन और चारित्र का ग्राराधन-सेवन करके मोक्ष प्राप्त करता है ।

#### व्याख्यान

स्तव-स्तुतिमगल करने से जीव को जो लाभ होता है, उस पर विचार करने से पहल स्तव स्तुतिमगल के अर्थ पर विचार करना उपयोगी होगा ।

' थव' का अर्थ स्तव आर ' थुइ' का अर्थ स्तुति है। स्तव मे ऐसा नियम होता है कि स्तव अमुक प्रकार का ही होना चाहिए लेकिन स्तुति के लिए ऐसा कोई नियम नही है। करने वाला अपनी इच्छा के अनुसार स्तुति कर सकता है। जैसे -भगवान् का स्तव करते हुए कहा गया है –

नमोत्थु ण भ्ररिहताणं, भगवताण, श्राइगराण, तित्थय-राण, सयंसबुद्धाण, पुरिसुत्तमाण, पुरिससीहाण, पुरिसवरपुँ-डरीयाणं पुरिसवरगवहत्थोण, लोगुत्तमाण, लोगनाहाणं, लोग-पईवाणं, लोगपज्जोयगराण, श्रभयदयाण, चक्खुदयाणं, मग्ग-दयाणं, सरणदयाणं, जीवदयाण, बोहिदयाण, धम्मदयाण, घम्मदेसियाण, घम्मनायगाण, धम्मसारहोण, धम्मवरचाउ-रतचक्कवट्टीणं, दीवो ताणं, सरणगईपइट्ठाण, श्रप्पडिहय-वरनाणदसणधराण, वियट्छउमाण, जिणाणं, जावयाणं, तिन्नाणं, तारयाणं, बुद्धाण, बोहियाण, मुत्ताणं मोयगाणं, सब्वन्नूणं, सब्वदरिसीण, सिवमयलमच्यमणतमक्खयमव्वाहम-पुणरावित्तिसिद्धगइनामधेय ठाणं सपत्ताण नमो जिणाणं यह शकस्तव है । गकेन्द्र इसी स्तव द्वारा भगवान् की प्रार्थना करता है, अतः इसे शकस्तव या शकेन्द्रस्तव भी कहते हैं । आज हम लोगो मे पामर दशा व्याप गई है, इसीलिए हमारे सामने उनम वस्तु का भी आदर नही होता। गकेन्द्र जो प्रार्थना करता था वही प्रार्थना हमे प्राप्त हुई है, अत यह प्रार्थना बोलते समय हमे कितनी प्रसन्नता होनी चाहिए ? जो शब्द इन्द्र के मुख में से निकले थे, वही शब्द मेरे मुख से निकल रहे हैं. इस विचार से प्रार्थना करते समय हमारे अन्दर कितना उत्साह और कितना अाह्लाद होना चाहिए ? लेकिन आज तो स्थिति ऐसी है कि मानो महाराणा प्रताप का भाला तो पडा ही मगर उसे उठाने वाला कोई नही है ! इसी प्रकार गकेन्द्र द्वारा की गई प्रार्थना तो है, लेकिन उसे बोलने वालो मे जो उत्साह चाहिए, वह वहुत थोडे लोगो मे ही पाया जाता है !

कहा जा सकता है कि शकेन्द्र द्वारा किया हुआ स्तव हमे किसलिए दिया गया है ? इस प्रव्र्न के उत्तर मे शास्त्र का कथन है कि आध्यात्मिक दृष्टि से शकेन्द्र की अपेक्षा भी श्रावक का पद ऊँचा है और शकेन्द्र साधु-साध्वियो को नमस्कार करता है। ऐसी स्थिति मे शकेन्द्र का स्तव उन्हे न दिया जाये तो किसे दिया जाये ? इस उत्तर के आधार पर आगका हो सकती है कि यदि शकेन्द्र की अपेक्षा साध-श्रावक का पद ऊँचा है तो फिर साधु-श्रावक का स्तवन शकोन्द्र को दिया जाना चाहिए था । जव शकेन्द्र हम से नीची श्रेणी का है तो उसके द्वारा किया हुआ स्तवन हमे किस उद्देश्य से दिया गया है ? वडो की चीज छोटो को दी जाती है ?

#### १८२-सम्यदत्वपराऋम (२)

शकेन्द्रस्तव आदि स्तव कहलाते है । स्तत्र-स्तुतिरूप मगन करने से ज्ञान, दज्ञन और चारित्ररूपी वोध का लाभ होता है । वोघ का लाभ प्राप्त होने से जीव कल्पवासी देव होता है और फिर ज्ञान, दजन और चारित्र का ग्राराधन-सेवन करके मोक्ष प्राप्त करता है ।

#### व्याख्यान

स्तव-स्तुतिमगल करने से जीव को जो लाभ होता है, उस पर विचार करने से पहले स्तत्र स्तुतिमगल के अर्थ पर विचार करना उग्योगी होगा ।

'थव' का अर्थ स्तव ओर 'थुइ' का अर्थ स्तुति है। स्तव मे ऐसा नियम होता है कि स्तव अमुक प्रकार का ही होना चाहिए लेकिन स्तुति के लिए ऐसा कोई नियम नही है। करने वाला अपनी इच्छा के अनुसार स्तुति कर सकता है। जैसे -भगवान् का स्तव करते हुए कहा गया है –

नमोत्थु णं ग्ररिहताण, भगवताण, ग्राइगराण, तित्थय-राणं, सयंसबुद्धाण, पुरिसुत्तमाण, पुरिससीहाण, पुरिसवरपुँ-डरीयाणं पुरिसवरगधहत्थोण, लोगुत्तमाणं, लोगनाहाणं, लोग-पईवाणं, लोगपज्जोयगराण, ग्रभयदयाण, चक्खुदयाण, मग्ग-दयाण, सरणदयाणं, जीवदयाणं, चोहिदयाणं, धम्मदयाण, धम्मदेसियाण, धम्मनायगाणं, धम्मसारहीणं, धम्मवरचाउ-रंतचक्कवद्टीणं, दीवो ताण, सरणगईपइट्ठाणं, ग्रप्पडिहय-वरनाणदंसणधराण, वियट्टछउमाण, जिणाणं, जावयाणं, तिझाणं, तारयाणं, बुद्धाण, बोहियाणं, मुत्ताणं मोयगाणं, सम्बन्नूणं, सव्वदरिसीण, सिवमयलमच्यमणतसक्ख्यमच्वाहम-पुणरावित्तिसिद्धगइनामधेयं ठाणं सपत्ताणं नमो जिणाणं

मान लीजिए, किसी मनुष्य को लाख रुपये मिले और किसी मनुष्य को बुद्धि मिली । अब इन दोनो मे से कौन बडा कहलाएगा ? आज तो यह कहावत प्रचलित है कि बुद्धिमान् लखपति के यहा विद्वान् पानो भरते हैं ! प्रथति विद्वान् भी लखपति की नौकरी करते हैं । किन्तु नौकरो करने के कारण विद्वानो की बुद्धि का अनादर नही हो सकता । अगर कोई अजानी किसी वस्तु का अनादर करता है तो उससे उस वस्तु का महत्व नही घट जाता । अगर बन्दरो की टोली में एक आदमी एक मुठ्ठी वेर श्रोर एक मुट्ठी हीरे फैके तो बन्दर हीरे छोडकर वेरे ही लेगे। बन्दर हीरे का महत्व नही , जानते. इस कारण हीरे नही लेते । मगर इसी कारण हीरा वा महत्व और उसका मूल्य क्या कम हो जाता है ? इसी प्रकार जो लोग ससार की कामना मे फँसे हैं, वे स्तव द्वारा भी सामारिक कामना ही पूरी करना चाहते हैं । इसी तरह वे भावस्तव का महत्व नही जानते किन्तु इस कारण भावस्तव का महत्व कुछ कम नही हो जाता ।

यहाँ एक प्रञ्न उपस्थित होता है और वह यह है कि स्तव के साथ स्तुति शव्द का सम्बन्ध किस उद्देश्य से जोडा गया है ? जव स्तव किया जाता है तो उसके साथ स्तुति करने की क्या आवश्यकता है ? इस प्रञ्न का उत्तर यह है कि सभी लोग स्तव नही कर सकते, मगर कल्याण सभी चाहते हैं । ज्ञानीजन यह चाहते हैं कि सभी का कल्याण हो, इसीलिए स्तुति के विषय में पूछा गया है ।

स्तव तो शकेन्द्र द्वारा किया जाता है परन्तु स्तुति एक श्लोक से लेकर सात श्लोक तक और संस्कृत, प्राकृत

## १८४-सम्यक्त्वपराऋम (२)

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि शकेन्द्र एक ही है और मनुष्य बहुत है। इसी कारण उसका किया हुआ स्तव हमे दिया गया है, क्योकि उसका स्तवन व्यवस्थित है। अगर मनुष्यो का किया हुआ स्तव उसे दिया गया होता तो यह फगडा उत्पन्न हो जाता कि यह मेरा स्तवन है। इसी प्रकार मनुप्यो का बनाया हुआ स्तवन मनुष्यो को दिया जाता तो भी इसी प्रकार का फगड़ा पैदा होता ! अतएव हमें शकेन्द्र का स्तव दिया गया है। इसके अति-रिक्त मनुष्य में इहलोक सम्बन्धी भावना भी होती है और इस कारण मनुष्य के प्राय प्रत्येक कार्य में इहलौकिक भावना चिपटी रहती है। मनुष्य के बनाये स्तव मे ऐहलौकिक भावना भी आ सकती है।

शकस्तव में कहा गया है कि मैं अरिहत भगवान् को नमस्कार करता हू । इसके पश्चात् भगवान् कैसे है, यह बतलाया गया है । लेकिन इस स्तव के प्रारम्भ पर से यह शका हो सकती है कि जब 'अरिहत' पद दिया है तो फिर 'भगवन्त' कहने की क्या आवश्यकता थी ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए श्री रायपसेणीसूत्र को टीका में श्री मलयगिरि आचार्य ने कहा है – अरिहन्त नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव, इन चार निक्षेपो से होते है। यह स्तवन भाव-अरिहन्त को ही करना है, इसी कारण अरिहन्त के साथ भगवन्त विशेषण भी लगाया गया है ।

तुम्हारे लिए भी यही उचित है कि नाम, स्थापना और द्रव्य को छोडकर भाव-अरिहन्त का स्तव करो । भाव-अरिहन्त का स्तव करने से क्या लाभ होता है, यह भगवान् ने बतलाया ही है ।

उस श्रावक को चोर पर कष्णा आई । वह चोर के पास जाकर उससे कहने लगा 'भाई <sup>।</sup> तुम्हारे ऊपर मुझे अत्यन्त दया है । मगर मैं तुम्हारी क्या सहायता कर सकता हू ?'

श्रावक का यह कथन सुनकर चोर प्रसन्न हुआ और मन ही मन कहने लगा –बहुतसे लोग इस रास्ते से निकले पर इस सरीखा दयालु कोई नही था ।

ऐसे दुखी मनुष्य को देखकर तुम्हे उस पर करुणा उत्पन्न होगी या नही ? ऐसी दुखद अवस्था इस आत्मा ने न जाने किननी बार भोगो होगी ! इस प्रकार आज आत्मा जो करुणा दूसरे पर प्रकट कर रहा है सो न जाने कितनी वार स्वय उस करुणा का पात्र बन चुका है । ऐसी अवस्था मे भी आज लोगो के हृदय से करुणाभाव की कमो हो रही है । करुणा की कमी का खास कारण स्वार्थभावना है । स्वार्थभावना जब हृदय मे घर कर बैठती है तव करुणा-मूत्ति म।ता मे भी भेदभाव आ जाता है और उसमे से भी करुणा निकल जाती है । माता की भी जब ऐसी स्थिति हो सकती है तो स्वार्थभावना के कारण अगर दूसरो मे भी दुखियो के प्रति करुणा न रहे तो इसमे आश्चर्य ही क्या है?

सेठ के मीठे बोल सुनकर चोर को वडी प्रसन्नता हुई । सेठ ने उस चोर से कहा 'मैं तुम्हारी कुछ सेवा कर सकूं तो कहो ।' चोर बोला—'आपको और तो क्या कहूं। हा, इस समय मैं बहुत प्यासा हू। पीने के लिए थोडा पानी दे दो ।' सेठ ने कहा – बहुत अच्छा । मैं अभी पानी लाता हू । राजा की ओर से मुझे जो दण्ड मिलना होगा सो मिलेगा; लेकिन मैं पानी लाने जाऊँ और इतने ही समय १८६-सम्यक्त्वपराऋम (२)

वालभापा वगेरह किसी भी भाषा में की जा सकती है। शास्त्र सभी के कल्याण के लिए है और सभी को उनकी शक्ति--अनुसार वह कल्याण का मार्ग वतलाता है। इसी हेतु से स्तव के साथ स्तुति का भी कथन किया है। अर्थात् यह कहा है कि शक्ति हो तो स्तव करो, अन्यथा स्तुति करो। जैसी शक्ति हो वहो करो, लेकिन जो भी कुछ करो, भावपूर्वक ही करो। भाव से की हुई स्तुति मे या स्तव मे त्रुटि रह जाये तो भी कल्याण है। इस विषय मे एक कथा प्रसिद्ध है। वह इस प्रकार है---

किसी राजा ने एक चोर को शूली की सजा दी। उसने दूसरे लोगो पर अपराध के दण्ड का आतक जमाने के लिए शूली चढाने की जगह नागरिक जनता को भी बुलाया और सव लोगो को आजा दे दी कि कोई भी मनुष्य चोर को सहायता न दे । चोर को शूली पर चढाने का हुक्म दिया गया और सब लोग अपने-अपने घर लौट गये। जिस जगह चोर को शूली दी जानी थी, उस जगह से निक-लते हुए सभी लोग चोर की निन्दा करते जाते थे। एक श्रावक भी उसी जगह से निकला। चोर को देखकर उसने सोचा कि मुझे चोर की निन्दा नही करनी चाहिए किन्तु चोरी की निन्दा करनी चाहिए। चोरी करके दण्ड भोगने वाला पुरुष तो करुणा का पात्र है।

कितने ही लोग दु.खी को देखकर कहते हैं कि यह तो अपने कर्मों का फल भुगत रहा है । इस पर करुणा कैसी ? लेकिन वास्तव मे करुणा का पात्र तो दु.खी जीव ही है। दूसरे के दु.ख को अपना दुख मानना ही करुणा है।

चौदहवाँ बोल-१८,

इससे विपरीत कम किस उद्देश्य से रखा गया है ? इस प्रश्न का समाघान करने के लिए टीकाकार का यह कथन है कि यह आर्षवचन है । आषवचन मे व्याकरण के नियमो का पालन होना अनिवार्य नही है और पालन न होना अनुचित नही है । आर्षवचन पर व्याकरण के नियमो का प्रभाव नही पडता । अलबत्ता अर्थ करते समय इस कम का ध्यान रखना चाहिए ।

स्तव और स्तुतिमगल करने से जीव को क्या लाभ होता है ? इसके सम्बन्ध मे भगवान् ने कहा है -- यह भाव-मगल है । इस कथन का तात्पर्य यह हुग्रा कि स्तव और स्तुति भावमगल के लिए करना चाहिए । किसी भी सासा-रिक कामना से किया जाने वाला स्तव या स्तुति भावमगल नही है । भावमगलरूप स्तव या स्तुति सम्यग्दुष्टि ही कर सकता है ।

स्तव और स्तुतिरूप भावमगल करने से जीव को क्या ' लाभ होता है ? इस सम्बन्ध में भगनान् ने कहा है -स्तव-स्तुतिरूप भावमगल करने से जीव को ज्ञान, दर्शन ग्रौर चारित्ररूप बोधि का लाभ होता है। ज्ञान, दर्शन और चारित्र जैनधर्म का सार है । ग्रगर आप जैनधर्म के सारभूत ज्ञान, दर्शन और चारित्र की प्राप्ति करना चाहते है तो शास्त्र कहता है कि स्तव और स्तुतिरूप भावमगल करो । शास्त्र का यह कथन दृष्टि मे रखते हुए आपसे बारम्बार यह कहा जाता है कि इस कलियुग मे परमात्मा की प्रार्थना का शरण लो । हालाकि मैं जो प्रार्थना वोलता हू वह बालभाषा मे है, इस-लिए उसका स्तुति मे समावेश होता है और इस प्रकार को स्नुति का फल भगवान् ने ज्ञान, दर्शन और चारित्ररूप बोघि

## १८८-सम्यक्त्वपराऋम (२)

मे कदाचित् तुम्हारे प्राण-पखेरू उड जाएं तो तुम्हे न जाने क्या गति मिलेगी । इस कारण तुम मेरा उपदेश सुनकर ध्यान मे रखो तो तुम्हारा कल्याण होगा ।

चोर ने सेठ की बात मानना स्वीकार किया। सेठ ने उसे णमोकारमन्त्र सुनाया और कहा मैं पानी लेकर आता हूं, तव तक इस मन्त्र का जाप करते रहना। चोर ने पहले कभी यह मन्त्र नही सुना था और इस समय वह घोर सकट में था। उसे णमोकारमन्त्र याद नही रहा। वह उसके स्थान पर इस प्रकार कहने लगा –

म्रानू तानू कछू न जानूं, सेठ वचन परमानू ॥

उसने इस प्रकार णमोकारमन्त्र का जाप किया । यह स्तव नही तो}स्तुति तो हुई <sup>।</sup> चोर मर कर न जाने किस गति मे जाता लेकिन स्तुति के प्रभाव से वह देव हुआ । यह स्तुति का ही प्रताप है ।

कहने का आशय यह है कि नियमित बब्दो मे या पक्तिवद्ध जो हो वह स्तव है, और जिसके लिए कोई नियम विशेष नही है तथा जिसमे जिस किसी भी प्रकार से हृदय के भाव प्रकट किये जाए वह स्तुति है । अगर आप स्तव नही कर सकते तो स्तुति करो, मगर जो करो भावपूर्वक ही करो । भावपूर्वक की गई स्तुति भी आत्मा का कल्याण करती है ।

'थवथुइमगल ' अर्थात् स्तवम्तुतिमगल जव्द के विषय मे व्याकरण की दृष्टि से एक प्रब्न उपस्थित होता है कि थुइ (स्तुति) शव्द स्त-प्रत्ययान्त होने के कारण पहले आना चाहिए और थव (स्तव) शब्द बाद मे । लेकिन ज्ञास्त्र मे

इससे विपरीत कम किस उद्देश्य से रखा गया है ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए टीकाकार का यह कथन है कि यह आर्षवचन है । आषवचन मे व्याकरण के नियमो का पालन होना अनिवार्य नही है और पालन न होना अनुचित ' नही है । आर्षवचन पर व्याकरण के नियमो का प्रभाव नही पडता । अलबत्ता अर्थ करते समय इस कम का ध्यान रखना चाहिए ।

स्तव और स्तुतिमगल करने से जीव को क्या लाभ होता है ? इसके सम्बन्ध मे भगवान् ने कहा है ---यह भाव-मगल है । इस कथन का तात्पर्य यह हुग्रा कि स्तव और स्तुति भावमगल के लिए करना चाहिए । किसी भी सासा-रिक कामना से किया जाने वाला स्तव या स्तुति भावमगल नही है । भावमगलरूप स्तव या स्तुति सम्यग्दुष्टि ही कर सकता है ।

स्तव और म्तुतिरूप भावमगल करने से जीव को क्या लाभ हाता है ? इस सम्बन्ध मे भगवान् ने कहा है -स्तव-स्तुतिरूप भावमगल करने से जीव को ज्ञान, दर्शन ग्रौर चारित्ररूप बोधि का लाभ होता है। ज्ञान, दर्शन और चारित्र जैनधर्म का सार है । ग्रगर आप जैनधर्म के सारभूत ज्ञान, दर्शन और चारित्र की प्राप्ति करना चाहते है तो शास्त्र कहता,है कि स्तव और स्तुतिरूप भावमगल करो। शास्त्र का यह कथन दृष्टि मे रखते]हुए आपसे वारम्वार यह कहा जाता है कि इस कलियुग मे परमात्मा की प्रार्थना का शरण लो। हालाकि मै जो प्रार्थना वोलता हू वह बालभाषा मे है, इस-लिए उसका स्तुति मे समावेश होता है और इस प्रकार को स्नुति का फल भगवान् ने ज्ञान, दर्शन और चारित्ररूप बोधि

प्राप्त होना वतलाया है।

सच्चे हृदय से प्रार्थना करने वाला प्रार्थी, प्रार्थ्य (जिसकी प्रार्थना की जाये) के सर्वस्व का अधिकारी वन जाता है। एकाग्रचित्त से ध्येय पर पहुचने का ध्यान करने से ध्येय तक पहुँच सकते है, इसी प्रकार सच्चे हृदय से प्रार्थना करने पर परमात्ममय वना जा सकता है।

भगवान् कहते है कि स्तव-स्तुतिरूप भावमगल करने से जीव ज्ञान, दर्शन और चारित्ररूपी वोघि प्राप्त कर सकता है। रत्नत्रयरूप वोघि प्राप्त करने से जीव अन्तकिया कर सकता है। अन्तकिया का सामान्य अर्थ है-अन्तिम किया। अन्तिमकिया अर्थात् वह किया जिसके वाद फिर कोई भी किया न करनी पड। अथवा जिस किया से भव का अन्त हो जाये और फिर कभी भव न घारण करना पड़े उसे अन्त-किया कहते है।

संसार मे पुन.-पुन जनमना और मरना भव कह-ल'ता है। इस प्रकार के भव का अन्त हो जाना ग्रन्तकिया है। अतएव स्तव-स्तुतिरूप भावमगल का फल उसी भव मे मोक्ष जाना है। कदाचित् उसी भव मे मोक्ष प्राप्त न हो तो जीव कल्पविमान मे, अनुत्तरविमान मे या नवग्र वेयक वगरह मे जाता है। स्तव और स्तुतिमगल करने से ज्ञान, दर्शन, चारित्ररूप वोधि का लाभ प्राप्त होने पर भी कभी-कभी हृदय के भाव ठीक नहीं रहते, इस कारण उसी भव मे मोक्ष नही मिलता। फिर भी ऐसा जीव विश्वान्ति लेकर मोक्ष जाता है और विश्वान्ति लेने के लिए वह श्रेष्ठ विमान मे ही जन्म लेता है।

उदाहरणार्थ --रेलवे के प्रथमश्रेणी के यात्री को कही विश्राम लेना हो तो उमे धर्मशाला या साधारण मुसाफिर-खाने में विश्राम लेने की आवश्यकता नही होती, क्योंकि उसे प्रथम श्रणी (First Class) का विश्रान्तिगृह (Waiting Room) मिलता है। इस व्यावहारिक उदाहरण के अनुसार ज्ञान, दर्शन और चारित्र रूप बोधि प्राप्त करने वाले मोक्ष के मुमाफिर को अगर विश्राम लेना पडता है तो वह कल्प-विमान आदि मे जन्म लेकर ही विश्राम करता है और फिर मोक्ष जाता है। अन्तक्रिया करने वाला प्रथम तो उसी भव मे मोक्ष जाता है, अगर उसी भव मे मोक्ष न गया तो भी वह अच्छी ही स्थिति प्राप्त करता है -- अर्थात् कल्पवि-मान, ग्रं वेयक या अनुत्तरविमान मे ही विश्रान्ति के लिए रकता है। चहाँ से च्युत होकर वह मनुप्य ही होता है और ज्ञान, दर्शन एवं चारित्र की श्रेष्ठ आराधना करके मोक्ष जाता है।

स्तव-स्तुति रूप भावमगल करने का ऐसा श्रेष्ठ फल मिलता है। अतएव प्रत्येक समय परमात्मा की प्रार्थना करते रहना चाहिए। भले ही मुख से परमात्मा का नाम लिया जाये या न लिया जाये, लेकिन हृदय मे तो ध्यान बना ही रहना चाहिए। कितनेक लोग 'मुख मे राम बगल मे छुरी' की कहावत चरितार्थ करते हैं और फिर कहते है कि हमे राम का नाम लेने का या प्रार्थना करने का कोई फल हो नही मिला! लेकिन इस प्रकार खोटी प्रार्थना करने वालो को समफना चाहिए कि तुच्छ भावना के साथ की हुई प्रार्थना या स्तुति से इष्टसिद्धि नही हो सकती। सच्चे अन्त.करण से की गई प्रार्थना या स्तुति ही फलदायिनी सिद्ध होती है। ं १९२-सम्यक्त्वपरात्रम (२)

अतएव सच्चे हृदय मे, निष्कपटभाव से प्रार्थना या स्तुति करनी चाहिए । परमात्मा की प्रार्थना किस प्रकार करना चाहिए ? इसके लिए कहा गया है :---

धर्मजिनेक्वर मुभ हिवड़े बसो, प्यारा प्राण समान, कबहूं न विसर्रुं चितारूं नहीं, सदा श्रखडित ध्यान, ज्यों पनिहारी कुॅंभ न वीसरे, नटवो वृत्तनिदान, पलक न वोसरे पदमणी पियु भणी, चकवी न वीसरे भान ।

पनिहारिने मस्तक पर खेप रखकर वाते करती चली जाती है। पर क्या वे वाते करते समय खेप को भूल जाती है? नट बाँस पर खेल करता है परन्तु क्या वह अपने जरीर का समतुलन भूल जाता है? पतिव्रता स्त्री अन्यान्य कार्यों मे प्रवृत्त होने पर भी ग्रथवा सकट मे पडने पर भी क्या अपने पति को भूल जाती है? सीता, द्रौपदी, दमयन्ती आदि सतियाँ घोर कप्टो मे पडकर भी अपने पति को विसरी नही थी। सच्ची स्त्री अपने पति को कदापि नही भूल सकती और न अन्य पुरुप को अपने हृदय मे स्थान दे सकती है। इसी प्रकार सच्चा पति भी परस्त्री को अपने हृदय मे स्थान नही दे सकता

सुना है कि गाधीजी ने अपनी पत्नी करतूरवा को उनकी बोमारो के समय एक पत्र लिखा था कि---'मैं कार्य मे अत्यन्त व्यस्त होने के कारण, बीमारी के समय भी तुम्हारे पास उपस्थित नही हो सकता । लेकिन मैं तुम्हे विश्वास दिलाता हू कि कदाचित् तुम्हारो मृन्यु हो जायेगी तो मैं कदापि दूसरी पत्नी नही करूँगा । इस प्रकार मैं तुम्हारी मृत्यु का स्वागत करूँगा और अपने मे किसी प्रकार की उदासीनता नही आने दूगा ।

आज तुम्हारे समक्ष ऐसा उच्च ग्रादर्श उपस्थित है फिर भी तुम्हारे हृदय में कैसी कायरता ग्रा गई हैं जिसमें कायरना होती है वह न तो किसी भी नियम का पालन कर सकता है और न किसी निश्चय पर दृढ ही रह सकता है। कायरों के हाथ में न कुछ रहता है ग्रौर न रह ही सकता है। कायरों के हाथ में न्यावहारिक सत्ता भी तो नही रह सकती ! आज स्वराज्य की माग की जाती है पर कायरों के हाथ में कौन स्वराज्य देगा और कौन रहने देगा ? इसी प्रकार भगवान की भक्ति भी कायरों में और गुलामो मे किस प्रकार टिक सकती है ?

आजकल लोग अपनी सन्तान मे जान--बूभकर काय-रता भरते हैं। बालको को बचपन मे ही इस प्रकार दवाया जाता है कि वे दबते ही रहे। मगर लोग यह नही देखते कि उनकी इस करतूत के कारण बालक कितने कायर बन रहे हैं! इसी प्रकार पुरुष, स्त्रियो को दवाते हैं और कायर बनाते है। माताओ मे वायरता होगी तो बालको में काय-रता आना स्वाभाविक है। जिस माता-पिता मे वीरता होती है, उन्ही की सन्तान वीर बनती है। सिंहनी ही सिंह को जन्म देती है। इसी प्रकार वीर माता वीर पुत्र को जन्म देती है और कायर माता कायर सन्तान उत्पन्न करती है।

कायरता के साथ ही साथ नागरिक जनों में ऐसे कुसस्कार घर कर बैठे हैं कि उनकी बात न पूछिए ' जैसे कुसस्कार नगरो में नजर आते हैं बसे ग्रामो में क्वचित् ही दृष्टिगोचर हो सकते हैं। ग्रामो में जैसी पवित्रता दिखाई देती है वैसी पवित्रता शहरों में शायद ही कही दीख पड़े !

पतिव्रता केवल अपने एक पति का ही चित्त प्रसन्न रखना चाहती है और वेश्या अनेक पुरुपो का चित्त प्रवन्न रखने की कोशिश करती है। इन दोनो मे से आपकी दृष्टि मे कौन वडा है? कहने को तो तुम पतिव्रता को ही बड़ी कहोगे, मगर अपने कथन के अनुसार आचरण भी करते हो या नही ? तुम पतिव्रता को इसलिए वड़ी मानते हो कि वह पतिव्रत का भलीभाति पालन करती है, लेकिन यही वात 'तुम अपने लिए क्यो नही अपनाते ? पतिव्रता स्त्री मे सिनेमा की नटी के समान नाज-नखरे नजर नही आते लेकिन ससार को टिकाये रखने की और गाईस्थजीवन को सुखी बनाने की जो शक्ति पतिव्रता मे है, वह वेश्या या सिनेमा की नटी मे नही है।

कहने का ग्राशय यह है कि जैसे पतिव्रता के हृदय में प्रत्येक समय पति का ही ध्यान वना रहता है, उसी प्रकार तुम्हारे हृदय मे प्रतिक्षण परमात्मा का ही ध्यान होना चाहिए। ऐसा नही होना चाहिए कि अमुक इस प्रकार नहीं करता तो मै ही ऐसा क्यो करूँ ? तुम्हारे कान मे कीमती मोती है और दूसरे के कान मे नही है, इसी कारण तुम मोती फैक नही देते वरन् उस मोती को पहन कर अपने को भाग्यशाली समभते हो। व्यवहार में जव ऐसा विचार नही रखते हो तो फिर घर्म के कार्य में यही विचार क्यो नही रखते कि दूसरा कोई घर्म करे या न करे, मैं तो घर्म करूगा ही। जैनघर्म के अनुसार प्रत्येक आत्मा घर्म करने मे स्वतन्त्र है। अतएव कोई दूसरा घर्मकार्य करे या न करे तो भी अपने को तो घर्मकार्य करना ही चाहिए । जैसे दूसरो के पास मोती न होने पर भी लोग मोती पहनते है और अपने

को भाग्यशाली मानते हैं, उसी प्रकार सद्गुणो के लिए भो यही विचार करना चाहिए कि दूसरा कोई सद्गुणो को अपनावे या न अपनावे, मैं तो अपनाऊ गा ही ! सद्गुणो को अपनाने से अवश्य लाभ होता है । सद्गुणो का लाभ हुए बिना रह ही नही सकता। अतएव सद्गुण घारण करके परमात्मा की प्रार्थना करो तो तुम्हारा कल्याण ही होगा। घर्म समाजगत हो नही, व्यक्तिगत भी है । अतएव जो घर्म का पालन करेगा उसी को लाभ होगा । घर्म सदैव कल्या-णकारी है । घर्म को जोवन मे स्थान देने से कल्याण अवब्य होगा।

ज्ञान, दर्ञन और चारित्र रूपी वोघि की प्राप्ति स्तव-स्तुतिरूप मगल से होती है, यह वात पहले कही जा चुकी है । बोघि की प्राप्ति होना सम्पूर्ण जैन-घर्म की प्राप्ति होने के वरावर है । इस: प्रकार स्तव और स्तुति रूप मगल से सपूर्ण जैनघर्म की प्राप्ति होती है । कहा भी है—

> भत्तिए जिणवराणं परमाए खीणदोसाणं । श्रारुग्गबोहिलाभं, समाहिमरणं च पार्वेति ॥

- अर्थात् जिनके राग और द्वेष क्षीण हो गये है, उन जिनवरो की परमभक्ति करने से जीव सशय आदि दोषो से रहित सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन और सम्यक्चारित्र का लाभ करता है और अन्त मे समाधिमरण पाता है। ज्ञान, दर्शन और चारित्ररूप बोधि से सम्पन्न जीव अन्तक्रिया का फल प्राप्त करता है।

अन्तर्किया का अर्थ बतलाते हुए कहा जा चुका है कि जिस किया द्वारा भव या कर्म नष्ट होते है वह किया अन्तर्किया कहलाती है । इस प्रकार अन्तकिया करता है,

यह कहने का अर्थ यह हुग्रा कि म्तव और म्तुति रूप भाव-मगल करने वाला जीव ज्ञान, दर्शन और चारित्ररूप वोधि का लाभ करके मुक्ति प्राप्त करता है । मुक्ति का कारण अन्तकिया ही है, इसलिए वह अन्तकिया भी कहलाती है । शाम्त्रकागे ने सामग्री के भेद से चार प्रकार की अन्तकिया बतलाई है । जैसा कि श्री म्थानागसूत्र मे कहा है चक्तारि अंतकिरियाग्रो पण्णत्ताग्रो, तजहा तं खलु इमा पढमा अंतकिरिया प्रप्रकम्मपचाएया वि भवई, मे णं मुंडेभवित्ता ग्रगाराग्रो ग्रणगारियंपव्वइए, संजमवहुले, संवर-यहुले, समाहिबहुले, लूहे, तीरट्ठी, उवहाणव, टुक्खक्खवे, तवस्सी, तस्स ण णो तहप्पगारे तवे भवई, णो तहप्पगारा वेयणा भवई, तहप्पगारे पुरिसजाए दीहेणंपरियावेणँ सिज्भई, युज्भई, मुच्चई, परिणिब्वाई, सब्बटुक्खाणमतं करेई, जहा से भरहे राया चाउरंत चक्कवट्टी, पढमा अंतकिरिया ।

अर्थात् — एक होने पर भी सामग्री के भेद से अन्त-किया के चार भेद किये गये है । इस चार प्रकार की अन्तकिया में से पहली अन्तकिया का स्वरूप वतलाते हुए कहा गया है कि इस ससार मे कोई-कोई पुरुप ऐसा होता है कि जो सम्भवत. देवलोक आदि मे गमन करके, अल्प-कर्मी होकर अर्थात् अनेक कर्मों का उच्छेद करने के पश्चात् मनुप्यलोक में आता है । वह मनुष्यलोक मे मु डित होता है अर्थात् द्रव्य से घर-द्वार छोडकर, केजलोच करके और भाव से अविवेकरूप राग-देप से वाहर निकलकर अनगार-प्रव्रजित होता है। इस प्रकार प्रव्रज्या लेकर वह पृथ्वीकाय आदि की रक्षा करता हुआ सुसयमवान् वनता है और परि-पूर्ण सयमी होकर आस्नव रोकने के लिए अथवा इन्द्रियों

और कषायो का दमन करने के लिए अनेक प्रकार से सवर घारण करता है। तथा समभाव और ज्ञानादि उत्पन्न करने वाली समाघि को घारण करके वह ञातिरूप और जानादिरूप समाधि से समाधिवान् बनता है और वह शरीर एव मन से रूक्षवृत्ति वाला बनता है अर्थात् किसी भी वस्तु के प्रति आसक्ति नही रखता । वह कर्मों को नष्ट करने के लिए प्रयत्नशील तथा सतत जागृत रहता है। इस प्रकार ससार-समुद्र को पारे करता हुआ वह किनारे पहुचता है और तप में उद्यत होकर दुख का नाश करता है। वह शुभध्यान-रूप तप का तपस्वी होने के कारण तपस्वी कहलाता है । ऐसे तपस्वी पुरुष का तप सतापजनक घोर नही होता । उसे देवादि का भी उपसर्ग नही होता । लघुकर्मी होने के कारण वह पुरुष दीर्घकाल तक दीक्षा का सम्यक् प्रकार मे पालन करके सिज्भइ ग्रर्थात् मोहकर्म नष्ट करके सिद्धगति के योग्य वनता है, बुज्फई अर्थात् केवलज्ञान प्राप्त करके तत्त्ववोघ पाता है, मुच्चई अर्थात् भवभ्रमण कराने वाले कर्मो को नष्ट कर मुक्त होता है और परिनिव्वाई अर्थात् समस्त उपाघियो से छुटकारा पाकर शान्त हो जाता है। ऐसा सिद्ध, वुद्ध और मुक्त पुरुष समस्त दु.खो का अन्त कर डालता है अर्थात् सव दु.खों से रहित हो जाता है।

प्रथम अन्तकिया के लिए शास्त्रकारो ने भरत चक्रवर्ती का उदाहरण दिया है । उनका कथन है प्रथम तीर्थड्कर भगवान् ऋषभदेव के सवसे ज्येष्ठ पुत्र भरत चक्रवर्ती पूर्वभव मे लघुकर्मी होकर सर्वार्थसिद्धविमान मे गये थे और फिर वहा से च्युत होकर मनुष्यलोक मे भरत चक्रवर्ती हुए तथा केवलज्ञान प्राप्त करके, एक लाख पूर्व तक सयम पाल कर

सिद्धिगति को प्राप्त हुए थे । यह पहली अन्तकिया का स्वरूप हुआ ।

पहली और दूसरी अन्तकिया में यह अन्तर है कि दूसरी अन्तकिया मे तप और वेदना प्रवल होती है किन्तु दीक्षा कम होती है अर्थान् अल्प प्रव्रज्या से ही मोक्ष हो जाता है। गजसुकूमार मुनि ने यह अन्तकिया की थी।

तीसरी ग्रन्तकिया मे दीक्षा भी लम्वे समय तक पाली जाती है और कष्ट भी बहुत महन करना पड़ता है, तब मोक्ष प्राप्त होता है। जैसे सनत्कुमार चक्रवर्त्ती को दीर्घ-काल तक सयम का पालन करने के वाद मोक्ष मिला था। सनत्कुमार चकवर्त्ती की मोक्षप्राप्ति के सम्वन्ध मे आचार्यों मे मतभेद है। किसी आचार्य के मत से वह मोक्ष गये हैं और किसी के मत से देवगति म गये है।

चीथी अन्तकिया पहली के ही समान है। उसमें केवल यही अन्तर है कि चौथी अन्तकिया मे अल्पकाल की और ग्रल्प कप्ट की दीक्षा से ही सिद्धि प्राप्त होती है । जैसे मरुदेवी माता को हाथी के हौदे पर बैठे-बैठे मोक्ष मिल गया था।

माता मरुदेवी का जो उदाहरण दिया गया है, उसके सम्बन्ध में यह प्रश्न उपस्थित होता है कि पहले मुडित होना आदि जो गुण वतनाये गये है, ये मरुदेवी में कहा थे? इस प्रश्न का उत्तर टीकाकार ने यह दिया है कि यहाँ दृष्टान्त और दार्ष्टान्तिक मे<sub>1</sub>पूर्ण समानता नही खोजनी चाहिए ।

भगवान् ने उत्तराव्ययनसूत्र में जो उत्तर दिया है,

उसमें ऐसा पाठ आया है-

अंतकिरियं कप्पविमाणोववत्तियं ग्राराहणं ग्राराहेइ ।

कतिपय आचार्य इस पाठ का अर्थ यह करते हैं कि 'अन्त किरिया' शब्द मे का 'ग्र' अक्षर प्रश्लेष होकर 'अ अन्तकिरिया' शब्द बन जाता है, जिसका अर्थ यह है कि जीव उसी भव में मोक्ष नही जाता किन्तु परम्परा से मोक्ष प्राप्त करता है । इस कथन का अर्थ यह हुआ कि जान, दर्शन और चारित्र की जिस आराधना से देवलोक या विमान मे उत्पत्ति होती है उस आराधना से कल्प या अनुत्तर विमान मे उत्पत्ति होती है, और फिर परम्परा से जीव मोक्ष पाता है ।

कहने का आज्ञय यह है कि स्तव और स्तुति रूप मगल से सपूर्ण जैनधर्म की प्राप्ति होती है, फिर भले ही मोक्ष उसी भव में मिले या परम्परा से, किन्तु जिस वर्म से मुक्ति प्राप्त होती है उस सपूर्ण जैनवर्म को प्राप्ति तो स्तव और स्तुति मगल से ही होती है । अतएव एकान्त भाव से स्तुति और स्तव रूप मगल करने रहना चाहिए । अगर बडी स्तुति या स्तव हो सके तो ठीक ही है, अन्यथा परमात्मा की स्तुति में कहे दो शब्द भी पर्याप्त हैं। वास्तव मे महापुरुषो के प्रति अपने भाव समर्पित कर देने चाहिए। जैसे चन्दनवाला ने भगवान् महावीर को उडद के छिलके दान दिये थे । यहां विचारणीय यह है कि कीमत उडद के छिलको की थी या भावो की ? वास्तव मे कीमत उडद के छिलको की नही, हृदय के भावो की थी। अतएव तुम भी भगवान् को अपने भाव समर्पित कर दो। तुम्हे सब प्रकार की सामग्री प्राप्त हुई है, फिर अपने भाव भगवान् के प्रति क्यो अपित नही करते ?

वहुत से लोग कहा करते हैं---अभी घर्मकरणी करके क्या करे ? आजकल मोक्ष तो मिला है नही, मिलता है सिर्फ स्वर्ग, सो वह बहुत घर्मकिया से भी मिल सकता है और थोडी घर्मत्रिया से भी मिल सकता है । ऐसा कहने वालो से ज्ञानीजनो का कथन है कि ऐसा समभकर घर्मकिया करने मे आलस्य करना भूल है । घर्मकिया करते समय इसी भव मे मोक्ष मिलेगा, ऐसा मानना ही हितकर है । इसी भवमे मोक्ष न मिला तो न सही, घर्मकिया करने से तुम मोक्ष के पथिक तो वनोगे ही । अतएव घर्मक्रिया करने में प्रमाद मत करो । शास्त्र का कथन है कि जीव अगर आराघक हो, फिर भी इसी भव मे मोक्ष न जाये तो पन्द्रहवे भव मे तो अवब्यु ही मोक्ष जायेगा । अतएव आराघक वनने मे प्रमाद करना योग्य नही है । तुम्हे जो सामग्री मिली है उसका उपयोग धर्मत्रिया में करना ही आराधक होने का मार्ग है । परमात्मा की भक्ति करना, स्तुति करना सरल से सरल काम है। अगर इतना सरल काम भी तुम न कर सके तो दूसरे काम कैसे कर सकोगे ?

इस ससार मे एक तो शुद्धता है और दूसरी अशुद्धता है। अशुद्धता से निकल कर शुद्धता मे प्रवेश करना ही हमारा कर्तव्य है। मान लीजिए, आपके गाव मे दो तालाव है। एक तालाव का पानी मलीन श्रीर दूसरे का निर्मल है। ऐसी स्थिति मे आप किस तालाव मे स्नान करना चाहेगे? आप यही कहेगे कि निमेल तालाव मे ही स्नान करना उचित है। इस विपय मे आप भूल नही करते। मगर यही वात अपने हृदय और आत्मा के विषय मे सोचो । आप अपने हृदय मे शुद्ध विचार लाकर भी उसमें आत्मा को स्नान करा

सकते हैं और अजुद्ध विचार लाकर भी आत्मा को उसमें नहला सकते हैं । तो फिर अगर आप जुद्ध विचार लाकर उसमे आत्मा को स्नान कराएँ तो आपकी क्या हानि है ? वया ऐसा करने के लिए कोई धर्मशास्त्र निषेध करता है ? चित्तशुद्धि के लिए सभी कहते हैं. फिर चित्त को शुद्ध करके उसमे आत्मा को क्यो स्नान नही कराते ? भगवान् ने कहा है—स्तव और स्तुतिरूप भावमगल करने से जीव आराधक होता है और मोक्ष प्राप्त करता है । भगवान् के इस कथन पर विश्वास रखकर स्तव और स्तुतिरूप मगल का अभ्यास कर देखो तो पता चलेगा कि स्तव-स्तुतिमगल से कितना अधिक लाभ होता है !

मुझे बचपन से ही णमोकार मन्त्र पर विश्वास घा। जब मैं समफता कि मुफ पर किसी प्रकार का सकट आ पढा है, तब मैं इस महामन्त्र का स्मरण करके शरण लेता था। णमोकार म त्र का शरण लेने से मेरा सकट मिट भी जाता था। लोग कहते है वालक णमोकारमन्त्र मे क्या समर्झे ? मगर शास्त्र का कथन है कि गर्भ का बालक भी श्रद्धावान् होता है। जब गर्भस्थ वालक भी श्रद्धावान् होता स्रै तो चलता-फिरता वालक श्रद्धावान् क्यो नही हो सकता? गावीजी ने अपनी आत्मकथा मे लिखा है कि मेरी रम्मा घाय ने परमात्मा के नाम के विश्वास का जैसा प्रभाव मेरे ऊपर बत्रपन मे डाला था, वैसा प्रभाव अनेक ग्रन्थ पढने पर भी नही पड सकता।

इस प्रकार वालको पर भी परमात्मा के नाम का प्रभाव पडता है और वे भी परमात्मा के नाम पर विश्वास करते है। हा, उन्हे विश्वास कराने की आवश्यकता रहती

है। क्या आप अपने बालकों के लिए ऐसा प्रयत्न करते हैं कि वे परमात्मा के नाम पर विश्वास रखे ? तुम वालको को फैसी कपडे तो पहनाते हो मगर उनसे वालको की आत्मा का कल्याण नही हो सकता । आत्म-कल्याण तो घर्म पर श्रद्धा रखने से ही होता है। तुम अपने वालको को घन-दोलत आदि की विरासत तो सौपते हो मगर साथ ही साथ श्रपने घर्म की विरासत भी सौपो । ऐसा करने से उनका भी कल्याण होगा और तुम्हारा भी कल्याण होगा ।

2000

भगवान् के इस उत्तर पर विचार करने से पहले यह देख लेना चाहिए कि काल का अर्थ क्या है ?

च्याख्यान

उत्तर-काल में स्वाध्याय आदि करने से ज्ञानावरणीय आदि कर्मो का क्षय करके जीव मोक्ष प्राप्त करता है।

शब्दार्थ प्रकन – हे भगवन् ! स्वाध्याय आदि कालप्रतिलेखन से जीव को क्या लाभ है ?

खवेई ।

मूलपाठ प्रश्न—कालपडिलेहणयाए णं भंते ! जीवे कि जणयई? ु उत्तर— कालपडिलेहणयाए णं नाणावरणिज्जं कम्मं

स्तव–स्तुतिमगल करने के बाद स्वाघ्याय किया जाता है, मगर स्वाघ्याय यथासमय होना चाहिए । अकाल में स्वाघ्याय करने का निषेघ है । इस कारण अव कालप्रति• लेखन के विपय में प्रश्न किया जाता है ।

कालप्रतिलेखन



काल एक जगत्प्रसिद्ध वस्तु है किन्तु उसे समभने याले और उसका महत्व समभ कर उससे लाभ उठाने वाले लोग बहुत कम है । काल का ज्ञान प्राप्त करने के लिए और काल से लाभ उठाने के लिए ही व्यवहार में ज्योतिष-शास्त्र बना है । काल को समभने के लिए ही घडी तथा इसी प्रकार के अन्य साधन निकले हैं । शास्त्र मे कहा है कि काल भी छह द्रव्यो मे से एक द्रव्य है । किन्तु काल स्वतन्त्र द्रव्य नही वरन् औपचारिक द्रव्य है । पचास्तिकाय की षड्गुणहानि वृद्धि का माप काल कहलाता है, अतएव काल स्वतन्त्र द्रव्य न होकर औपचारिक द्रव्य है ।

काल शब्द की ब्युत्पत्ति तीन प्रकार से होती है-भाव-साधन घञन्त से, कर्मसाधन घञन्त से और करणसाधन घञन्त से । भावसाधन घञन्त से काल की ब्युत्पत्ति करते हुए कहा गया है 'कलन काल' अर्थात् गणना को काल कहते है । 'कल्यते य. स काल.' अर्थात् जिसकी गणना की जाये वह काल है, यह काल शब्द की कर्मसाधन घञन्त ब्युत्पत्ति है । करणसाधन घञन्त की दृष्टि से काल शब्द की ब्युत्पत्ति है । करणसाधन घञन्त की दृष्टि से काल शब्द की ब्युत्पत्ति है । करणसाधन घञन्त की दृष्टि से काल शब्द की ब्युत्पत्ति है । करणसाधन घञन्त की दृष्टि से काल शब्द की ब्युत्पत्ति है । करणसाधन घत्रन्त की दृष्टि से काल शब्द की ब्युत्पत्ति है । करणसाधन घत्रन्त की दृष्टि से काल शब्द की ब्युत्पत्ति है । करणसाधन घत्रन्त की दृष्टि से काल शब्द की ब्युत्पत्ति है । करणसाधन घत्रन्त की दृष्टि से काल शब्द की ब्युत्पत्ति करते हुए कहा है— 'कल्यतेऽनेन इति काल.' अर्थात् जिसके द्वारा गणना की जाये वह काल है। इस प्रकार काल की ब्युत्पत्ति का संग्रह करते हुए एक गाथा मे कहा गया है –

कलणं पज्जायाणें कलिज्जए तेण वा जन्नो वत्थु । कलयति तय तम्मि व समवाइ कलासमूहो वा ॥ , इस गाथा का भाव यह है कि यह नया है, यह पुराना है, इत्यादि व्यवहार को भी काल ही कहते है । समय, घड़ी,

## पन्द्रहवां बोल-२०५

दिन, पक्ष, मांस, ऋतु और सबत्सर आदि के व्यवहार का कारण भी काल ही है। यह एक मास का है, यह दो महीने का है, यह शरदऋतु का है, इत्यादि व्यवहार जिसके द्वारा किया जाता है, वह काल है। ज्ञानीजन जिसे समय कहते हैं वह भी काल ही है। समय, कला आदि जिसका काल से विभाग नहीं हो सकता-का समूह भी काल ही कहलाता है।

अन्य दर्शनकारो ने काल को बहुत अधिक महत्व दिया दिया है । यहाँ तक कि कोई-कोई दर्शनकार तो उसे ईश्वर के समान मानते है । उनका कथन है कि यह सारा ससार काल के गाल मे समाया हुआ है। काल हो विश्व की सृष्टि करता है । किन्तु जैनदर्शन अनेकान्तवाद का समर्थक है। वह किसी अपेक्षा से ऐसा मानता है और दूसरी अपेक्षा से इस कथन का निपेध भी करता है । इस दूसरे दृष्टिकोण के अनुसार गणना को या जिसके द्वारा गणना की जाये उसे अथवा जिसकी गणना की जाये उसे काल कहते हैं । काल द्रव्य रूप भी है और पर्याय रूप भी है । काल का पर्याय-समय आदि, जिनका दूसरा भाग नहीं हो सकता, वह भी काल ही कहलाता है । अथवा जिसके द्वारा वस्तु का ज्ञान हो वह भी काल है ।

काल की सहायता के विना वस्तु का ज्ञान नही हो सकता । वस्तु को ग्रहण करने में काल का विचार करना ही पडता है। इसी प्रकार विवाह सम्वन्ध आदि मे भी काल की सहायता ली जाती है। तात्पर्य यह है कि समस्त वस्तुओ का माप काल द्वारा ही किया जाता है।

काल तो प्रवैर्त्त ही रहा है परन्तु भगवान् से जो प्रश्न पूछा गया है, वह यह है कि काल का प्रतिलेखन करने से २०४-सम्यक्तवपरान्नम (२)

काल एक जगत्प्रसिद्ध वग्तु है किन्तु उसे समभने याने और उसका महरव समभ कर उससे लाभ उठाने वाले लोग बहुत कम है । काल का ज्ञान प्राप्त करने के लिए और काल से लाभ उठाने के लिए ही व्यवहार में ज्योतिप-शास्त्र बना है । काल को समभने के लिए ही घडी तथा इसी प्रकार के अन्य साधन निकले है । शास्त्र मे कहा है कि काल भी छह द्रव्यो में में एक द्रव्य है । किन्तु काल स्वतन्त्र द्रव्य नही वरन् औपचारिक द्रव्य है । पचास्तिकाय की पट्गुणहानि वृद्धि का माप काल कहलाना है, अतएव काल स्वतन्त्र द्रव्य न होकर आपचारिक द्रव्य है ।

काल शब्द की ब्युत्पत्ति तीन प्रकार मे होती है-भाव-सावन वजन्त से, कर्मसाधन घजन्त से और करणसाधन घजन्त में । भावसाधन घजन्त से काल की ब्युत्पत्ति करते हुए कहा गया है 'कलन काल' अर्थात् गणना को काल कहते है । 'कल्यते यः म काल.' अर्थात् जिसकी गणना की जाये वह काल है, यह काल शब्द की कमसाधन घजन्त ब्युत्पत्ति है । करणमाधन घजन्त की दृष्टि में काल शब्द की ब्युत्पत्ति करते हुए कहा है- 'कल्यतेऽनेन इति काल:' अर्थात् जिसके द्वारा गणना की जाये वह काल है। इस प्रकार काल की ब्युत्पत्ति भिन्न-भिन्न प्रकार से की जाती है। इन सव ब्युत्पत्तियों का सग्रह करते हुए एक गाया में कहा गया है --

कलण पज्जायाणें कलिज्जए तेण वा जग्नो वत्थु । कलयति तय तस्मि व समवाइ कलासमूहो वा ॥ इस गाया का भाव यह है कि यह नया है, यह पुराना है, इत्यादि व्यवहार को भी काल ही कहते हैं । समय, घड़ी,

## पन्द्रहवां बोल-२०५

दिन, पक्ष, मास, ऋतु और सवत्सर आदि के व्यवहार का कारण भी काल ही है। यह एक मास का है, यह दो महीने का है, यह शरदऋतु का है, इत्यादि व्यवहार जिसके द्वारा किया जाता है, वह काल है। ज्ञानीजन जिसे समय कहते है वह भी काल ही है। समय, कला आदि जिसका काल से विभाग नहीं हो सकता-का समूह भी काल ही कहलाता है।

अन्य दर्शनकारो ने काल को बहुत अधिक महत्व दिया दिया है । यहाँ तक कि कोई - कोई दर्जनकार तो उसे ईश्वर के समान मानते हैं । उनका कथन है कि यह सारा ससार काल के गाल मे समाया हुआ है। काल ही विश्व की सृष्टि करता है । किन्तु जैनदर्जन अनेकान्तवाद का समर्थक है । वह किसी अपेक्षा से ऐसा मानता है और दूसरी अपेक्षा से इस कथन का निपेध भी करता है । इस दूसरे दृष्टिकोण के अनुसार गणना को या जिसके द्वारा गणना की जाये उसे अथवा जिसकी गणना की जाये उसे काल कहते हैं । काल द्रव्य रूप भी है और पर्याय रूप भी है । काल का पर्याय-समय आदि, जिनका दूसरा भाग नही हो सकता, वह भी काल ही कहलाता है । अथवा जिसके द्वारा वस्तु का ज्ञान हो वह भी काल है ।

काल की सहायता के बिना वस्तु का ज्ञान नहीं हो सकता । वस्तु को ग्रहण करने में काल का विचार करना ही पड़ता है। इसी प्रकार विवाह सम्वन्ध आदि में भी काल की सहायता ली जाती है। तात्पर्य यह है कि समस्त वस्तुओ का माप काल द्वारा ही किया जाता है।

काल तो प्रवैत्तें ही रहा है परन्तु भगवान् से जो प्रक्त पूछा गया है, वह यह है कि काल का प्रतिलेखन करने से

एव अगर सूत्र का नाम लेकर कोई यह कहता है कि हम पत्रखी- सवत्सरी की आराधना सूत्रोक्त तिथि आदि के आवार पर करते हैं तो उनका यह कथन मिथ्या है, क्योकि वर्त्त-मान मे सूत्रो द्वारा यह निर्णय नही हो सकता कि किस मान मे सूत्रो द्वारा यह निर्णय नही हो सकता कि किस प्रकार या किस रीति से ज्योतिष सम्वन्धी गणना करनी चाहिए या तिथि माननी चाहिए । आजकल लौकिक और जात व्यवहार के आधार पर पक्खी-सवत्सरी आदि की आराधना की जाती है, वह ठीक है और एक प्रकार से सूत्रसम्मत है । पक्खी-सवत्सरी आदि का आराधन इसी

शास्त्र मे पाच प्रकार के व्यवहार कहे गये है – (१) आगम-व्यवहार (२) सूत्र-व्यवहार (३) आणा-व्यवहार (४) घारणा-व्यवहार और जित-व्यवहार । जब आगम-व्यवहार वगैरह कम होते जाते हैं या हो जाते हैं तव पाच आचार्य मिलकर जो नियम बनाते है, उसे जित-व्यवहार कहते हैं । पक्खी-सवत्सरी ग्रादि जित-व्यवहार के अनुसार ही करनी चाहिए किन्तु आगम के नाम पर इस बात को घोटकर चिकना करना उचित नही है । पक्खी या संवत्सरी घोटकर चिकना करना उचित नही है । पक्खी या संवत्सरी तो फिर इस बात को लेकर निकम्मे भगडे खडे करना कैसे

टीकाकार का कथन है कि काल के अनुसार ही वस्तु का ग्रहण हो सकता है और काल के अनुसार ही वस्तु चाहिए। उदाहरणार्थ साघु दिन रहते ही भोजन कर सकते है, रात्रि के समय नही; परन्तु दिन कितना बडा होता है और कब से कब तक दिन समफता चाहिए, इसका कोई

## पन्द्रहवां बोल-२०६

एकान्त निरचय नही हो सकता । अतएव यही कहा जाता है कि कालानुसार जितने मुहूर्त्त का दिन हो तदनुसार दिवस की मर्यादा में ही साधु भोजन कर सकते है, क्योकि दिन छोटा भी होता है और वडा भी होता है। ऐसी दशा में यह निर्णय कैसे किया जा सकता है कि इस समय से इस समय तक या इतने काल को दिवस मानना चाहिए। मान लीजिए कि एक आदमी चौविहार का त्याणी है। वह रात्रि को खाता-पीता नही है। वह कार्यवश भारत से अमेरिका गया । भारत मे जिस समय दिन होता है, उस समय अमे-रिका मे रात्रि होती है, ऐसा सुना जाता है और जब वहा रात्रि होती है तव यहाँ दिन होता है। ऐसी स्थिति में वह चौविहार के प्रत्याख्यान का पालन किस जगह के दिवस के अनुसार करेगा ? ऐसे मनुष्य के विपय मे यही कहा जायेगा कि वह जब तक अमेरिका में रहे तव तक वहा के दिन के अनूसार ही चौविहार का प्रत्याख्यान करे। इस पर विचा-रणीय वात यह उपस्थित होती है कि जब यह वात व्यव-हार के अनुमार ही मानी जाती है तो सवत्सरी या पक्खी वगेरह भी लौकिक और जित-व्यवहार के अनूसार न मान कर आगम के नाम पर भगडा करना किस प्रकार उचित कहा जा सकता है ?

साघु-सम्मेलन के समय सवत्सरी-पक्वी आदि का प्रश्न सामने आया था तब सबने मिलकर यह निर्णय किया था कि यह विषय कॉन्फ्रेंस को सौप दिया जाये और कॉन्फ्रेंस जो निर्णय करे तदनुसार ही सवत्सरी-पक्खी आदि का आराधन किया जाये । इस प्रकार का प्रस्ताव करके साधुओ ने अपने हस्ताक्षर करके यह विषय कॉन्फ्रेंस को सौप दिया अर्थात् विचार करने से क्या लाभ होता है ? इस प्रक्त से यह स्पप्ट हो जाता है कि काल का विचार करना आवक्यक है। काल का प्रतिलेखन न करने से वहुत अनर्थ होते है। काल कैसा है और कैसा व्यवहार करना चाहिए, इस वात का विचार न करने से अत्यन्त हानि होती है। काल के विरुद्ध व्यवहार करने के कारण हानि होना स्वाभाविक है।

कितने ही लोग ऐसे हैं जो किसी काम के विगड जाने पर सारा दोप काल के मत्थे मढ देते हैं। मगर यह उनकी भूल है। उसमे काल के विरुद्ध कार्य करने वाले का दोप है, काल का नही। काल खराव हो तो उसका सुधार भी किया जा सकता है। काल का सुधार अगर सभव न होता तो शास्त्र मे उसका उपकम और उसके द्रव्य, क्षेत्र काल, और भाव, यह चार भेद न वतलाये गये होते। काल का भी उपकम होता है, फिर भले ही वह परिकर्म अर्थात् सुधार ,के रूप मे हो या वस्तुविनाश के रूप मे हो। यद्यपि काल का प्रभाव अवश्य पडता है किन्तु उद्योग करने से काल मे सुधार किया जा सकता है।

इस काल मे कौन-सा कार्य करना चाहिए और कौन-सा कार्य नही करना चाहिए, यह विचार करना आव-,य्यक है। काल को दृष्टि मे रखकर रहन-सहन और खान-पान मे भी परिवर्त्तन करना आवश्यक हो जाता है। काल ,को दृष्टि के सन्मुख रखकर उचित परिवर्त्तन न करने से ,अनेक प्रकार की हानियाँ होती है। काल तो अपनी प्रकृति के अनुसार काम करता ही जाता है, मगर काल का विचार ,न रखने वाला और अकाल कार्य करने वाला अवश्य दुखी होता है। यह वात ध्यान मे रखते हुए भगवान् से यह

### पन्द्रहवा बोल-२०७

प्रश्न किया गया है कि—भगवन् <sup>1</sup> काल का प्रतिलेखन करने से जीव को क्या लाभ होता है ? जाम्त्रकार कहते है—

#### काले काल समायरे

अर्थात् – जिस काल में जो कार्य करना योग्य है, उस काल में वही कार्य करना चाहिए । स्वाध्याय करते समय सध्या आदि का ध्यान रखना चाहिए और देखना चाहिए कि यह काल स्वाध्याय करने का है या प्रतिक्रमण करने का ? इस प्रकार विचार कर जो काल, जिस कार्य के लिए नियत हो, उस काल मे वही कार्य करना चाहिए । ऐसा न हो कि स्वाध्याय के समय प्रतिक्रमण किया जाये और प्रतिक्रमण के समय स्वाध्याय किया जाये । प्रत्येक कार्य नियत समय पर ही करना उचित है, अकाल मे नही। अकाल मे कार्य करने का निषेच किया है।

शास्त्र मे इस बात पर विचार किया गया है कि किस दिन सवत्सरी और पक्खी वगैरह मानना चाहिए। इस पर कोई प्रश्न कर सकता है कि मवत्सरी या पक्खी किस प्रमाण के अनुसार मानना चाहिए ? इस प्रश्न का सामान्य समाघान यह है कि सवत्मरी आदि आगमानुसार-माननी चाहिए। लेकिन मेरी मान्यना के अनुसार जास्त्र मे ज्योतिष सम्वन्वी जो बाते आई है, उनके आधार पर कोई ठीक पचांग निकल सकना सभव नही है। फिर यह प्रश्न किया जा सकता है कि अगर वर्त्तमान मे विद्यमान ग्रगो-पांगों के आधार पर अगर कोई पचाग नही वन सकता तो ऐसी स्थिति मे क्या करना चाहिए ? इस प्रग्न का उत्तर यही है कि वर्त्तमान मे जो ग्रगोपांग मौजूद है उनके आधार से, मेरी मान्यता के अनुसार पचाग नही वन सकता। अत-

एव अगर सूत्र का नाम लेकर कोई यह कहता है कि हम पक्खी- सवत्सरी की आराधना सूत्रोक्त तिथि आदि के आधार पर करते हैं तो उनका यह कथन मिथ्या है, क्योकि वर्त्त-मान मे सूत्रो द्वारा यह निर्णय नही हो सकता कि किम प्रकार या किस रीति से ज्योतिप सम्बन्धी गणना करनी चाहिए या तिथि माननी चाहिए । आजकल लौकिक और जित व्यवहार के आधार पर पक्खी-सवत्सरी आदि की आराधना की जाती है, वह ठीक है और एक प्रकार मे सूत्रसम्मत है । पक्खी-सवत्सरी आदि का आराधन इसी प्रकार करना उचित है ।

शास्त्र मे पाच प्रकार के व्यवहार कहे गये है-(१) आगम-व्यवहार (२) सूत्र-व्यवहार (३) आणा-व्यवहार (४) धारणा-व्यवहार और जित-व्यवहार । जव आगम-व्यवहार वगैरह कम होते जाते हैं या हो जाते हैं तव पाच आचार्य मिलकर जो नियम बनाते है, उसे जित-व्यवहार कहते है । पक्खी-सवत्सरी ग्रादि जित-व्यवहार के अनुसार हो करनी चाहिए किन्तु आगम के नाम पर इस वात को घोटकर चिकना करना उचित नहीं है । पक्खी या संवत्सरी के दिन तो अपने पापो की ही आलोचना करनी होती है तो फिर इस वात को लेकर निकम्मे भगड़े खडे करना कैसे उचित कहा जा सकता है ?

टीकाकार का कथन है कि काल के अनुसार ही वस्तु का ग्रहण हो सकता है और काल के अनुसार ही करना, चाहिए । उदाहरणार्थ साघु दिन रहते ही भोजन कर सकते है, रात्रि के समय नही; परन्तु दिन कितना वडा होता है और कब से कब तक दिन समफना चाहिए, इसका कोई

## षन्द्रहवां बोल-२०९

एकान्त निरचय नही हो सकता । अतएव यही कहा जाता है कि कालानुसार जितने मुहूर्त्त का दिन हो तदनुसार दिवस की मर्यादा में ही साधु भोजन कर सकते है, क्योकि दिन छोटा भी होता है और वडा भी होता है। ऐसी दशा में यह निर्णय कैसे किया जा सकता है कि इस समय से इस समय तक या इतने काल को दिवस मानना चाहिए। मान लीजिए कि एक आदमी चौविहार का त्यागी है। वह रात्रि को खाता-पीता नही है। वह कार्यवज्ञ भारत से अमेरिका गया । भारत मे जिस समय दिन होता है, उस समय अमे-रिका मे रात्रि होती है, ऐसा सुना जाता है और जब वहा रात्रि होती है तब यहाँ दिन होता है। ऐसी स्थिति में वह चौविहार के प्रत्याख्यान का पालन किस जगह के दिवस के अनुसार करेगा ? ऐसे मनुष्य के विषय मे यही कहा जायेगा कि वह, जब तक अमेरिका में रहे तब तक वहा के दिन के अनुसार ही चौविहार का प्रत्याख्यान करे। इस पर विचा-रणीय वात यह उपस्थित होती है कि जब यह वात व्यव-हार के अनुमार ही मानी जाती है तो सवत्सरी या पक्खी वगैरह भी लौकिक और जित-व्यवहार के अनुसार न मान कर आगम के नाम पर भगडा करना किस प्रकार उचित कहा जा सकता है ?

साधु-सम्मेलन के समय सवत्सरी-पक्ष्वी आदि का प्रश्न सामने आया था तब सबने मिलकर यह निर्णय किया था कि यह विषय कॉन्फ्रेस को सौंप दिया जाये और कॉन्फ्रेस जो निर्णय करे तदनुसार ही सवत्सरी-पक्खी आदि का आराधन किया जाये। इस प्रकार का प्रस्ताव करके साधुओ ने अपने हस्ताक्षर करके यह विषय कॉन्फ्रेस को सौप दिया

है। फिर भी अगर कोई साघु इस निर्णय के विरुद्ध कोई बात कहता है तो वह कैसे उचित कही जा सकती है? यो तो प्रत्येक का मस्तिष्क और विचार जुदा--जुदा होता है। अगर प्रत्येक व्यक्ति अपने--अपने विचारो की वात करने लगे और निश्चय की हुई बात के विरुद्ध मत प्रकट करे तो कैसे काम चल सकता है? शास्त्र मे जितव्यवहार ही माननीय बतलाया है। उत्तराघ्ययनसूत्र में कहा है--

## धम्मं जियं च ववहारं वुद्धे हायरियं सया । तमायरन्तो ववहारं गरहं नाभिगच्छई ॥

अर्थात्—धर्म के लिए आचार्यों ने मिलकर जो जिता-चार वनाया है, उसी जिताचार के अनुसार व्यवहार करने वाला कदापि निन्दापात्र नही वनता बल्कि आराधक ही रहता है।

इस कथन के अनुसार पांच महापुरुष मिलकर, निस्पृ-हतापूर्वक विचार करके जो नियम--निर्णय करते हैं, वह जिताचार कहलाता है और जिताचार के अनुसार चलना उचित है । आजकल के लोगो की बुद्धि में उत्पात भरा रहता है अतएव सवत्सरी वगेरह के नाम पर वेकार क्लेश खडा किया जाता है । बुद्धिमान पुरुषो को इस प्रकार के क्लेश से बचना चाहिए रु।

कालप्रतिलेखन करने से जीव को क्या लाभ होता है, इस प्रक्त के उत्तर में भगवान् ने कहा है कि कालप्रतिलेखन से जीव के ज्ञानावरण आदि कर्मों की निर्जरा होती है।

## पन्द्रहवां बोल-२११

भगवान् ने कालप्रतिलेखन का कितना लाभ वतलाया है ? अतएव कालप्रतिलेखन करना चाहिए और जिस काल में जो काम करने योग्य हो उस काल मे वही कार्य करना चाहिए । कालानुसार कार्य करने से आत्मा का कल्याण होता है ।

-

# सोलहवाँ बोल

## प्रायश्चित्त

#### 

शास्त्र में कालप्रतिलेखन के विषय में विचार किया गया है। अगर कालप्रतिलेखन करने मे कोई त्रुटि रह गई हो अर्थात् अकाल मे स्वाध्याय आदि किया हो तो प्राय-श्चित्त करना चाहिए। अतएव यहा प्रायश्चित्त पर विचार किया जाता है। प्रायश्चित के सम्वन्ध मे भगवान् से प्रश्न किया गया है—

#### मूलपाठ

प्रश्न पायच्छित्तकरणेण भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर – पायच्छित्तकरणेण पावकम्मविसोहि जणेइ, निरइयारे यावि भवइ, सम्म च णं पायच्छित्तां पडिवज्जमाणे मग्ग च मग्गफल च विसोहेइ,श्रायारं श्रायारफलं च श्राराहेइ ।

#### शब्दार्थ

प्रश्न-भगवन् ! प्रायश्चित्त करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर- प्रायश्चित्त करने से पाप की विशुद्धि होती

## सोलहवां बोल-२१३

है और जीव वतो में लगे अतिचारो से रहित हो जाता है, जुद्ध मन से प्रायश्चित्त ग्रहण करके कल्याणमार्ग और फल की भी विशुद्धि करता है तया कमश चारित्र एव चारित्र के फल (मोक्ष) का आराघन कर सकता है ।

#### व्याख्यान

सन्मति प्राप्त करना या पाप का छेदन करना एक ही बात है । भले ही इनमे शाव्दिक अन्तर हो मगर वास्त-विक अन्तर नही है । प्रायच्चित्त का अर्थ पाप का छेदन करना या चित्त की शुद्धि करना है। पाप का छेदन करना, चित्त की शुद्धि करना अथवा सन्मति प्राप्त करना एक ही बात है ।

प्रायश्चित्त के प्रश्न के पहले कालप्रतिलेखन का प्रश्न आया है। स्वाघ्याय आदि के लिए काल का प्रतिलेखन न करने से या स्वाघ्याय न करने से अथवा अकाल मे स्वाघ्याय करने से प्रायश्चित्त आता है।

जो मनुष्य कोई कार्य करता है, उसी के कार्य में गुण या दोष हो सकता है। काम ही न करने वाले के काम मे गुण-दोष कहा से आएगा <sup>1</sup> घोडे पर सवारो करने वाला ही कभी गिर सकता है । जो कभी घोडे पर सवार ही नही होता, उसके लिए गिरने का प्रश्न ही उपस्थित नही होता। इसी प्रकार जो स्वाध्याय करता है, उसी को स्वाध्याय सम्बन्घी अतिचार लग सकता है और अतिचार को दूर करने के लिए ही प्रायश्चित्त का विधान किया गया है ।

प्रायश्चित्त शब्द को व्युत्पत्ति अनेक प्रकार से की गई है । सब व्युत्पत्तियों को बतलाने का समय नही है, अतएव

## २१४-सम्प्रक्तवपाक्रम (२)

सक्षेप में सिर्फ इतना ही कहता हूं कि 'प्राय ' ग्रीर 'चित्त' इन दो शब्दों के मेल से प्रायध्चित्त शब्द बना है। टीकाकार ने इसका अर्थ करते हुए कहा है -

## प्रायः पापं विजानीयात् चित्त तस्य विशोधनम् ।

प्राय का अर्थ है-पाप । ग्रत्यन्त रूप से आत्मा का अतिचार या दोषो मे गमन करना पाप है और 'चित्त गुद्धो' धातु से चित्त शब्द बना है, जिमका अर्थ विशोधन है। इस प्रकार जिस अनुष्ठान से या व्रत से पाप का विशोधन हो उसे प्रायश्चित्त कहते है । इस प्रायश्चित्त के सम्बन्ध मे भगवान् से यह प्रब्न पूछा गया है कि प्रायश्चित्ता करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

प्रायश्चित्त चार प्रकार का है— (१) नाम (२) स्थापना (३) द्रव्य और (४) भाव से। नाम प्रायश्चित्ता और स्थापना प्रायश्चित्ता ,तो केवल उच्चार या कथन रूप ही है। द्रव्य प्रायश्चित्ता लोकरजन के लिए किया जाता है। वह एक प्रकार से लोक—दिखावा ही है। हृदय के पापो को नष्ट करने की भावना से जो व्रत या अनुष्ठान किया जाता है वह भाव प्रायश्चित्त है।

प्राय शब्द का अर्थ 'विशेप' भी है। इस पर प्रक्त हो सकता है कि विशेष पाप किसे कहना चाहिए ? इस प्रक्त का उत्तर यह है कि सूक्ष्म अर्थात् जिसका प्रतीकार न किया जा सके उस अप्रतिकारी पाप का प्रायश्चित्त नहीं किया जा सके उस अप्रतिकारी पाप का प्रायश्चित्त नहीं होता, वरन् जो पाप प्रतिकारी हैं अर्थात् जिस पाप का प्रतीकार करना जक्य है और जो कार्य शास्त्र मे निषिद्ध टहराया गया है, उसो पाप कार्य का प्रायश्चित्त होता है।

#### सोलहबां बोल-२१५

यहाँ विशेष शब्द से उसी पाप को ग्रहण करने का सकेत किया गया है । उदाहरणार्थ – कोई – कोई प्राणातिपात ऐसा होता है, जिसका प्रतिकार नही किया जा सकता । जैसे, शास्त्रीय विधि के अनुसार एक जगह से पैर उठाकर दूसरी जगह रखने से भी हिंसा होती है । किन्तु इस प्रकार दूसरी जगह रखने से भी हिंसा होती है । किन्तु इस प्रकार की हिंसा का निवारण नही हो सकता । यह हिंसा शरीर के साथ लगी हुई है – जव तक भरीर नव तक यह हिंसा भी अवश्यभावी है। अतएव इस प्रकार की हिंसा का प्रायश्चित्त भी नही है। एक हिंसा जास्त्र द्वारा निषिद्ध है और दूसरी शरीर के साथ लगी है । दोनो प्रकार की हिंसा में से शास्त्रनिषिद्ध हिंसा का तो प्रतीकार हो सकता है परन्तु भरीर के साथ जगी हुई हिंमा का प्रतिकार नही हो सकता। अतएव शरीर के साथ लगी हिंसा का प्रायश्त्त भी नही है।

शास्त्र में जिन पापो का वर्णन है, उन सब के दो कारण हैं । कोई-कोई कप्पिया पाप है और कोई-कोई दप्पिया पाप है । अर्थात् कोई पाप तो लाचार होकर करना पडता है और कोई पाप अहकार से किया जाता है । पाप भले ही लाचार होकर किया जाये या अहकार से किया जाये, पर पाप तो दोनो ही है । पाप का प्रकार कोई भी क्यो न हो, मगर पाप आखिर है तो पाप ही । इस प्रकार के पाप के लिए भावप्रायश्चित्त करने से जीव को क्या लाभ प्राप्त होता है ? इस प्रञ्न के उत्तर मे भगवान् ने कहा है-भावप्रायश्चित्ता द्वारा जीवं पापकर्म की विद्युद्धि करता है ।

भगवान् के दिये हुए उत्तर से यह स्पष्ट हो जाती है कि , पाय ' या ' प्राय ' का अर्थ पाप है और प्रायदिचत्त का अर्थ पाप का विशोधन केरना है । प्रायदिचत्त करने से

#### २१६-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

पाप का विशोधन होता है और जीव निरतिचार बनता है। ज्ञान, दर्जन और चारित्र की मर्यादा का उल्लघन होना अतिचार कहलाता है। प्रायश्चित्त से अतिचार मिट जाता है और जीव निरतिचार बनता है।

भगवान् द्वारा दिये गये उत्तर में यह पाठ आया है-सम्मं च ण पायच्छित्ता पडिवज्जमाणे मग्गं च मग्ग-फलं च विसोहेइ।

इस पाठ का श्रर्थ यह है कि आगमोक्त विधि से प्रायश्चित्ता करने वाला जीव कल्याणमार्ग श्रौर उसके फल का विशोधन करता है,।

सम्यग्दर्शन मार्ग है और ज्ञानादि गुण उसका फल है। प्रायश्चित्त से यह मार्ग और उसके फल की विशुद्धि होती है। मगर यहा प्रश्न उपस्थित होता है कि ज्ञान से दर्शन होता है या दर्शन से ज्ञान होता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि निंश्चय से तो दर्शन से ज्ञान होता है परन्तु व्यवहार मे ज्ञान से दर्शन अर्थात् सम्यक्त्व उत्पन्न होता है। यहा निश्चय-नय को दृष्टिगोचर रखकर कहा गया है कि दर्शन मार्ग है और ज्ञान उसना फल है, क्योकि दर्शन से रहित ज्ञान प्रमाण नही माना जाता। जिस ज्ञान के साथ सम्यग्दर्शन हो वही ज्ञान सम्यग्ज्ञान है, अन्यथा वह अज्ञान है।

भगवान् के दिये हुए उत्तार मे ऐसा पाठ आया है कि-

' श्रायार च श्रायारफलं च श्राराहेइ । '

अर्थात् जीव आचार और उसके फल का भी आरा-घक बनता है । आचार अर्थात् सयम का फल मोक्ष है ।

## सोलहवाँ बोल-२१७

इस प्रकार भावप्रायस्चित्त करने वाला दर्शन की भी विशुद्धि करता है, ज्ञान की भी विशुद्धि करता है और आचार तथा उसके फल मोक्ष का भी आराघक बनता है ।

प्रायश्चित्त शब्द इतना व्यापक है कि उसे समस्त दर्शनकारो ने स्वीकार किया है । जैनशास्त्रो के अनुसार प्रायश्चित्त से ज्ञान, दर्शन और चारित्र की विशुद्धि होती है । श्री स्थानागसूत्र मे, तीसरे स्थानक मे प्रायश्चित्त के तीन भेद, आठवे स्थानक मे आठ भेद, नौवे स्थानक मे नौ भेद और दसवें स्थानक मे दस भेद बतलाये रेहै । इन सब का सार यही है कि प्रायश्चित्त करने से दर्शन की विशुद्धि होती है, अत प्रायश्चित्त करना चाहिए । ग्रन्य दार्शनिको ने भी प्रायश्चित्त को स्वीकार किया है, पर जैनशास्त्र कहते है कि प्रायश्चित्त को स्वीकार किया है, पर जैनशास्त्र कहते है कि प्रायश्चित्त दहने की इच्छा करना और पाप का त्याग न करना प्रायश्चित्त नही है। पाप के परिणाम मे अर्थात् पाप के दण्ड से घबराने की ग्रावश्यकता नही, वरन् पाप से भय-भीत होना चाहिए ।

कितनेक दर्शनकार कहते है पाप तो होता ही रहता है। पाप से बचना शक्य नही है, अत. पाप के परिणाम से बचने के लिए ईश्वर की प्रार्थना करना चाहिए। मगर जैन-दर्शन कहता है कि पाप के फल से बचने का प्रयत्न नही करना चाहिए। अन्य दर्शनकारो का कथन और उसकी असग-तता, ग्राजकल के युगप्रवर्त्तक माने जाने वाले गाँघीजी की आत्मकथा का उदाहरण देकर बतलाता हु।

गांधीजी जब विलायत जा रहे थे तव राजकोट मे उन्होने अपनी माता के आग्रह से अपने सम्प्रदाय के वेचरजी

#### २१८-सम्यक्त्वपराकम (२)

स्वामी नामक जैन-साधु के समक्ष मदिरा, मांस और पर-स्त्री का त्याग किया था । इस त्याग के प्रभाव से गाधीजी विलायत मे मदिरा आदि ग्रपवित्र वस्तुओ के सेवन के पाप से बच सके थे । विलायत से भारत लौटने के पश्चात् वह फिर दक्षिण अफिका गये थे । वहाँ का ग्रनुभव लिखते हुए गाधीजी कहते हैं---

कोट्स नामक ईसाई ने ईसाई घर्म के विषय में मुफ से बहुत तर्क-वितर्क किया और मैंने भी उसके सामने बहु-तेरी दलीलें दी । मगर मेरी दलीलें उसकी समझ मे नही आई, क्योकि उसे मेरे धर्म पर अश्रद्धा ही थी । वह तो उलटा मुझे ही अज्ञान-कूप से बाहर निकालना चाहता था ! उसका कहना था कि दूसरे धर्मों मे भले ही थोडा-बहुत सत्य हो मगर पूर्ण सत्य-स्वरूप ईसाई घर्म स्वीकार किये विना तुम्हे मुक्तिं नही मिल सकती ! ईसु की कृपादृष्टि के यिना पाप घुल नही सकते और तमाम पुण्यकार्य निरर्थक हो जाते है ! जब मैं कोट्स की दलीलो से प्रभावित न हुआ तो मेरा परिचय ऐसे ईसाइयो के साथ कराया गया जिन्हे वह अधिक घर्मचुस्त समऋता था। जिनके साथ उसने मेरा परिचय कराया, उनमें एक प्लीमथ ब्रदरन का कुटुम्ब था। प्लीमथ व्रदरन नामक एक ईसाई सम्प्रदाय है । कोट्स ने कुछ ऐसे परिचय कराये जो मुझे बहुत अच्छे लगे । उनके परिचय से मुझे ऐसा लगा कि वे लोग ईश्वर से डरते थे; मगर इस परिवार ने मेरे सामने यह दलील रखी कि तुम हमारे घर्म की खूबी समझ नही सकते । तुम्हारे कहने से हम जान सकते हैं कि तुम्हे क्षण-क्षण अपनी भूल का विचार करना पडता है और सुघार करना पडता है। अगर भूल

# सोलहवां बोल-२१९

न सुघरे तो तुम्हें पश्चात्ताप या प्रायश्चित्त करना पडता है। इस कियाकाड से तुम कब छुटकारा पाओगे और कव तुम्हे शाति मिल सकेगों ! हम सव पापी है, यह तो तुम मानते ही हो । अब हमारी मान्यता देखो, वह कितनी परि-पूर्ण है ! हमारा प्रयत्न व्यर्थ है । फिर भी आखिर मुक्ति, तो हमे चाहिए ही । हम पप का बोभ कैसे उठा सकते हैं। इसलिए हम उस पाप का वोभ ईसु पर लाद देते हैं। ईसु ईश्वर का एकमात्र निष्पाप पुत्र है । ईसु को ईश्वर का वरदान है। जो ईसु को मानता है, उसका पाप ईश्वर वो डालता है । यह ईश्वर की अगाघ उदारता है । ईसु की मुक्ति सम्बन्धी योजना हमने स्वीकार की है, अतएव हमे हमारे पाप लगते ही नहीं हैं। पाप तो होता ही है। इस जगत् में पाप किये विना रह ही किस प्रकार सकते है? अतएव ईसु ने सारे ससार के पाप एक ही बार प्रायहिचत्त करके घो डाले हैं। ईसु के इस महा बलिदान को जो लोग स्वीकार करते हैं, वे उस पर विश्वास करके शाति-लाभ कर सकते हैं । कहा तुम्हारी अशाति और कहाँ हमारी शान्ति !

यह दलील मेरे गले ,न - उतरी । मैंने नम्रतापूर्वक उन्हे उत्तर दिया—, अगर सर्वमान्य ईसाईवर्म यही है तो मुझे वह नही चाहिए । मैं पाप के परिणाम से मुक्ति नही चाहता, मैं पापवृत्ति से और पापकर्म से मुक्त होना चाहता हू।' ' गाघीजी ने अपनी आत्मकथा मे इस आशय का उल्लेख किया है । इस उल्लेख का सरल अर्थ यह है कि गाघीजी कहते थे कि पाप के परिणाम से नही बचना चाहिए वरन् पापवृत्ति से बचना चाहिए । पापवृत्ति से वचकर ही मुक्ति

## २२०-सम्यक्तवपराक्रम (२)

प्राप्त की जा सकती है। तब उनके ईसाई मित्रो का कहना था कि पाप का सारा वोफ ईसु पर ही डाल देना चाहिए। ईसु पर विश्वास रखने से वह हमारे समस्त पाप घो डालता है। गॉघोजी ने इस दलील के उत्तार मे कहा था कि पाप तो करना मगर उसका दडन भोगना, यह उचित कैसे कहा जा सकता है? मै तो पाप के दड से नही बवना चाहता। मै पापवृत्ति से ही बचना चाहता हू।

इस प्रकार दूसरे लोग पाप से बचने के बदले पाप के फल से वचना चाहते हैं, परन्तु जैनधर्म कहता है कि पाप के परिणाम से बचने की कामना मत करो, पाप से ही वचने की इच्छा करो और उसके लिए प्रायश्चित्त करो।

नरक मे भी दो प्रकार के जीव है- सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि। सभ्यग्दृष्टि पाप को बुरा समभते है, नरक को नही। मगर मिथ्यादृष्टि नरक को बुरा समभते है, नरक को देते हैं। सम्यग्दृष्टि पाप को बुरा समभता है ग्रौर पाप को नष्ट करने के लिए प्रायश्चित्त करता है, मगर मिथ्यादृष्टि नरक को खराव समभता है और उसे गालिया देकर और अधिक पापकर्म उपार्जन करता है। जैनशास्त्र का आदेश है कि पाप से बचो, पाप के परिणाम से बचने की इच्छा मत करो।

इस कथन को दृष्टि मे रखकर तुम अपने कर्त्तव्य का विचार करो। इस कथन का सार यही है कि पापवृत्ति से बचते रहना चाहिए, फिर भी कदाचित् पाप हो जाये तो उसके फल से बचने की कामना नही करनी चाहिए वरन् फल भोगने के लिए तैयार रहना चाहिए। मानना चाहिए कि मैं जो दुख भोग रहा हू वह मेरे ही पाप का परिणाम

#### सोलहवां बोल-२२१

है, चाहे वह फल इसी जन्म के पाप का हो अथवा किसो और जन्म का हो। श्री भगवतीसूत्र मे इस सबन्घ में प्रक्ष पूछा गया है—

'से नूनं भते ! सकडा कम्मं वेदयंति, परकडा वेदयंति ?

अर्थात् -हे भगवन् ! जीव अपने किये कर्मों से दुःख पाते है या दूसरो के किये कर्मो से दुःख पाते हैं ?

इस प्रब्न के उत्तर में भगवान् ने कहा-

गोयमा ! सकडा कम्मं वेदयंति, नो परकडा ।

अर्थात् हे गौतम ! जीव अपने कर्मों को ही भोगता है, दूसरो के किये कर्म को नही भोगता ।

यद्यपि भगवान् ने ऐसा कहा है लेकिन आजकल तो यह देखा जाता है कि अगर कोई खभे से टकराता है तो वह खभे को ही दोष देने लगता है, मगर अपनी असावघानी का खयाल नही करता । इसी प्रकार अज्ञानी अपने पाप-कर्मो की ग्रोर नजर नही डालते वल्कि दूसरो को दोष देने को तैयार रहते है ! इससे विरुद्ध ज्ञानीजन अपने ही पापों को देखते हैं और उनका प्रायश्चित करते हैं । तुम भी अपने पापो को देखो और उनका प्रायश्चित करो तो तुम्हारा कल्याण होगा ।



#### २२४-सम्यक्त्वपराऋम (२)

रहेगा वह जीव कहलाता है । ग्रौर जो अपनी ही सत्ता से जीवित है उसे 'सत्व' कहते हैं। प्राणी शब्द से दो इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय और चार इन्द्रिय वाले जीवो का वोघ होता है । भूत शब्द से वनस्पति आदि का बोघ होता है । सत्व शब्द से पृथ्वी, पानी, वायु और अग्निकाय के जीवो का ग्रहण होता है । जीव शब्द से पचेन्द्रिय प्राणियो का ग्रहण होता है । भेद-विचार से इस प्रकार का बोघ होता है ।

भगवान् का कथन है कि प्राणी, भूत, जीव ओर सत्त्व को खमाने वाला सभी जीवो के प्रति मैत्रीभावना उत्पन्न करता है।

अपनी परम्परा मे तो चौरासी लाख जीवयोनियों को खमानें की रीति प्रचलित है, मगर जहां विरोध उत्पन्न हुआ हो वहां क्षमा मागना ही सच्ची क्षमायाचना की कसौटी है । दूसरे के दिल को दु ख पहुंचाया हो, हृदय में कलुषता है । दूसरे के दिल को दु ख पहुंचाया हो, हृदय में कलुषता उत्पन्न की हो, इसी प्रकार दूसरे की तरफ से अपने हृदय मे विरोध या कलुपता की उत्पत्ति हुई हो तो उस विरोध और कलुपता को क्षमा के आदान-प्रदान द्वारा ज्ञान्त कर ढालना ही सच्ची क्षमापणा है । एकेन्द्रिय अथवा द्वीन्द्रिय आदि जीवो की ओर से तुम्हे किसी प्रकार का सताप हुआ हो तो उसे भूल जाना चाहिए और हृदय में किसी भी प्रकार की कलुषता नही रहने देना चाहिए । अपना हृदय सर्वथा वैरहीन वना लेना ही क्षमापणा का उद्देश्य है विश्व के समस्त जीवो के प्रति निर्वेरभाव रखना और विश्वमंत्री पनपाना एव विकसित करना क्षमापणा का महान् आदर्श और उद्देश्य है । सब जीव तो खेर दूर रहे, किन्तु मनुष्यों का ससर्ग विशेष रूप से रहता है और इस कारण मनुष्य-मनुष्य के बीच कलुषता होना अधिक संभव है। अत. मनुष्यो के प्रति निर्वेरमाव प्रकट करने के लिए, सर्वप्रथम अपने घर के लोगो के साथ अगर कलुषता हुई हो या उनके द्वारा कलुषता हुई हो तो उसे हृदय से निकाल कर क्षमा घारण करना चाहिए और इस प्रकार हृदय गुद्ध करके घीरे-घीरे विश्वमंत्री का अभ्यास करना चाहिए । इस तरह विश्व के जीवमात्र के प्रति क्षमा का आदान-प्रदान करने से चित्त मे प्रसन्नता होती है और चित्त की प्रसन्नता से भाव की विशुद्धि होती है । अगर दूसरे की ओर से तुम्हारे हृदय को चोट पहुँची हो तो उसे उदारतापूर्वक क्षमा देना चाहिए और यदि तुमने किसी का हृदय दु.खी किया हो तो तुम्हे नम्र-तापूर्वक क्षमा माँगना चाहिए । यही सच्ची क्षमापणा है ।

तुम प्राय हमेगा ही क्षमापणा करते हो परन्तु सब से पहले यह देखो कि तुम्हारी क्षमापणा सच्ची है-हृदय-पूर्वक है अथवा केवल प्रथा का पालन करने के लिए ही है ? देखना, कही ऐसा तो नही होता कि प्रतिक्रमण करके उपाश्रय मे तो भाई के साथ क्षमापणा का व्यवहार करो मगर उपाश्रय से बाहर निकलने के वाद भाई पर दावा किया हुआ मुकदमा चालू रखते होओ ? इस तरह वाहर से क्षमाभाव बतलाओ और भीतर-भीतर वैरभाव रखो तो वह सच्ची क्षमापणा नही है । सच्चे भाव से क्षमापणा की जाये तो आपसी फगडे आगे चालू नही रह सकते । सच्ची क्षमापणा करने वाला तो यही कहेगा कि अव तुम्हारे और मेरे बीच केस नही चल सकता । तुम्हारी इच्छा हो तो हमारा

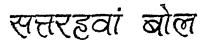
प्रश्न-खमावणयाए णं भंते ! जीवे किं जणयइ ? उत्तर-खमावणवाए णं पल्हायणभावं जणयइ, पल्हा-यणभावमुवगए य सव्वपाणभूयजीवसत्तेमु मेत्तीभावमुप्पाएइ, मेत्तीभावमुवगए यावि जीवे भावविसोहिं काऊण निब्भए भवद्र ॥

# मूलपाठ

यहां क्षमापणा के सम्बन्ध में विचार करना है। प्रायश्चित और क्षमापणा में आपस में क्या सम्बन्ध है, इस प्रश्न का स्पप्टीकरण करते हुए टोकाकार कहते है कि – जब प्राय-श्चित्त द्वारा पाप का छेदन कर डाला जाता है तव चित्त समतोल बन जाता है। चित्त की समतोल अवस्था होने पर यह विचार उत्पन्न होता है कि मैंने अमुक-अमुक का अपराध किया है और अमुक का अमुक प्रकार से दिल दुखाया है। अतएव मैं उससे क्षमायाचना करके निर्वर वर्न्। इस प्रकार विचार उत्पन्न होने से क्षमा मागने का निश्चय होता है। इसी कारण प्रायश्चित्त के पञ्चात् क्षमापणा के विषय मे भगवान् से प्रश्न पूछा गया है।

#### क्षमापणा

प्रायश्चित्त के विषय मे विचार किया जा चृका है।



#### सत्तरहवां बोल-२२३

#### शब्दार्थ

प्रश्न – हे भगवन् ! क्षमा मांगने से जीव को क्या लाभ होता है ? <sup>6</sup>

उत्तार— क्षमा मागने से चित्त में प्रसन्नता होती है और चित्त में प्रसन्नता होने र्से जीव जगन् के समस्त प्राणी, भूत, जीव और सत्व-इन चारो प्रकारो के जीवो मे मित्र-भाव उत्पन्न कर सकता है रे और मित्रभाव पाकर अपनी मावना विजुद्ध करके अन्त मे निर्भय बनता है ।

#### च्याख्यान

सव से पहले यह विचारना चाहिए कि क्षमापणा का मतलब क्या है ? किसी के ऊपर द्वेष, उत्पन्न हुआ हो, वैम-नस्य हुआ हो या किसी का दिल दुखाया हो तो उस दुख आदि को दूर करने के लिए और, उसके चित्त को शान्ति पहुचाने के लिए जिस किया का सहारा लिया जाता है, उस किया को क्षमापणा कहते हैं । क्षमा वही दे सकता है और वही माग सकता है, जिसने प्रायञ्चित्त द्वारा अपना मन शान्त कर लिया हो । इस प्रकार दूसरे के मन को जिसके द्वारा शाति पहुचाई जाती है, उसी क्षमापणा के विपय मे भगवान् से प्रश्न किया गया है कि हे भगवन् ! क्षमापणा करने से जीव को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तार मे भगवान् ने कहा है—हे शिष्य ! क्षमापणा करने से प्राणी, भूत, जीव आंर सत्व के प्रति मैत्रीभावना उत्पन्न होतो है । प्राण घारण करने वाला प्राणी कहलाता है । जो

भूतकाल में भी था उसे 'भूत' कहते है । जो भूतकाल में जीवित था, वर्त्तमान में जीवित है और भविष्य में जीवित

#### २२४-सम्यक्त्वपराऋम (२)

रहेगा वह जीव कहलाता है । ग्रोर जो अपनी ही सत्ता से जीवित है उमे 'सत्व' कहते हैं। प्राणी शब्द से दो इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय और चार इन्द्रिय वाले जीवो का वोघ होता है । भूत शब्द से वनस्पति आदि का वोघ होता है । सत्व शब्द से पृथ्वी, पानी, वायु और अग्निकाय के जीवो का ग्रहण होता है । जीव शब्द से पचेन्द्रिय प्राणियो का ग्रहण होता है । भेद-विचार से इस प्रकार का वोघ होता है ।

भगवान् का कथन है कि प्राणी, भूत, जीव ओर सत्त्व को खमाने वाला सभी जीवो के प्रति मैत्रीभावना उत्पन्न करता है।

अपनी परम्परा में तो चौरासी लाख जीवयोनियो को खमाने की रीति प्रचलित है, मगर जहाँ विरोध उत्पन्न हुआ हो वहां क्षमा मागना ही सच्ची क्षमायाचना की कसोटी है । दूसरे के दिल को दु ख पहुंचाया हो, हृदय में कलुपता है । दूसरे के दिल को दु ख पहुंचाया हो, हृदय में कलुपता उत्पन्न की हो, इसी प्रकार दूसरे की तरफ से अपने हृदय मे विरोध या कलुपता की उत्पत्ति हुई हो तो उस विरोध और कलुपता को क्षमा के आदान-प्रदान द्वारा शान्त कर डालना ही सच्ची क्षमापणा है । एकेन्द्रिय अथवा द्वीन्द्रिय आदि जीवो की ओर से तुम्हे किसी प्रकार का सताप हुआ हो तो उसे भूल जाना चाहिए और हृदय मे किसी भी प्रकार की कलुपता नही रहने देना चाहिए । अपना हृदय सर्वथा वैरहीन वना लेना ही क्षमापणा का उद्देश्य है विश्व के समस्त जीवो के प्रति निर्वेरभाव रखना और विश्वमंत्री पनपाना एव विकसित करना क्षमापणा का महान् आदर्श और उद्देश्य है । सब जीव तो खेर दूर रहे, किन्तु मनुष्यों

सत्तरहवां बोल-२२ १

का ससर्ग विशेष रूप से रहता है और इस कारण मनुष्य-मनुष्य के वीच कलुषता होना अधिक सभव है। अतः मनुष्यो के प्रति निर्वेरभाव प्रकट करने के लिए, सर्वप्रथम अपने घर के लोगो के साथ अगर कलुषता हुई हो या उनके द्वारा कलुषता हुई हो तो उसे हृदय से निकाल कर क्षमा घारण करना चाहिए और इस प्रकार हृदय गुद्ध करके घीरे-घीरे विश्वमंत्री का अभ्यास करना चाहिए । इस तरह विश्व के जीवमात्र के प्रति क्षमा का आदान-प्रदान करने से चित्त मे प्रसन्नता होती है और चित्त की प्रसन्नता से भाव की विशुद्धि होती है । अगर दूसरे की ओर से तुम्हारे हृदय को चोट पहुँची हो तो उसे उदारतापूर्वक क्षमा देना चाहिए और यदि तुमने किसी का हृदय दु.खी किया हो तो तुम्हे नम्र-तापूर्वक क्षमा मॉगना चाहिए । यही सच्ची क्षमापणा है ।

तुम प्राय हमेशा ही क्षमापणा करते हो परन्तु सब से पहले यह देखो कि तुम्हारी क्षमापणा सच्ची है-हृदय-पूर्वक है अथवा केवल प्रथा का पालन करने के लिए ही है ? देखना, कही ऐसा तो नही होता कि प्रतिक्रमण करके उपाश्रय मे तो भाई के साथ क्षमापणा का व्यवहार करो मगर उपाश्रय से बाहर निकलने के बाद भाई पर दावा किया हुआ मुकदमा चालू रखते होओ ? इस तरह बाहर से क्षमाभाव बतलाओ और भीतर-भीतर वैरभाव रखो तो वह सच्ची क्षमापणा नही है । सच्चे भाव से क्षमापणा की जाये तो आपसी फगडे आगे चालू नही रह सकते । सच्ची क्षमापणा करने वाला तो यही कहेगा कि अब तुम्हारे और मेरे बीच केस नही चल सकता । तुम्हारी इच्छा हो तो हमारा

# २२६-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

देना दे जाना, नही तो तुम्हारी इच्छा ! तुम्हारे प्रति अब मेरे अन्तःकरण मे किसी प्रकार का वैरभाव नही है । अब तुम्हारे ऊपर मेरा मैत्रीभाव है । सच्चा सम्यग्दृष्टि ऐसी क्षमापणा करता है ।

तुम गृहस्थ ठहरे । तुम्हारी आपस में खटपट हो जाना स्वाभाविक है । मगर कभी-कभी हम साघुओ मे भी खटपट हो जाती है । जहा दो चूडियाँ होगी, आवाज होगी ही । इस कथन के अनुसार साघुओ में भी परस्पर खटपट हो जाती है । मगर साघुओ के लिए शास्त्र कहता है कि अगर किसी के साथ तुम्हारी खटपट हो गई हो तो जब तक उससे क्षमान मांग लो तब तक दूसरा काम मत करो। इसके लिए शास्त्र मे कहा है—

भिक्खाय अहिगरणं कट्टु अबि ओस्मिता।(?)नो से कप्पई ग्राहावई कुलं भत्ताय पाणाय वा निक्खमित्ताए वा पविसित्ताए वा बहिया विहारभूमि वा अविहारभूमि वा निक्खमित्ताए वा पविसित्ताए वा ।

इस सूत्रपाठ का भावार्थ यह है कि अगर साधुओ मे आपस मे अनवन हो गई हो तो, हे साधुओ ! पहले उस अनवन को दूर कर क्षमापणा करो । जहा तक तुम अपना अपराघ क्षमा न करवा लो तहा तक किसी के घर आहार पानी लेते न जाओ, शौचादि मत जाओ और न स्वाध्याय भी करो ।

इस प्रकार शास्त्र की आज्ञा है कि अगर साघुओ मे आपस में किसी तरह की अनवन हो गई हो तो उसी समय खमा लेना चाहिए । जब तक साघु क्षमापणा न करले तव

## सत्तारहवां बोल-२२७

तक वह आहार-पानी के लिए कही नही जा सकते, इतना ही नही, पर स्वाघ्याय भी नही कर सकते । जौच जाना आवश्यक माना गया है लेकिन क्षमापणा किये बिना साचु शौच भी नही जा सकते । सब से पहले ग्रपने आत्मा में दूसरों की तरफ से असमाधि उत्पन्न हुई हो उसे दूर करो फिर भले ही दूसरा काम करो । जब तक असमाबि दूर न हो, दूसरा कोई काम मत करो ।

तुम्हारे घर में आग लगी हो तो पहले ग्राग बुफाने का प्रयत्न करोगे या कहोगे कि पहले भोजन कर लें और किर आग बुफाते रहेगे ? तुम तत्काल सब काम छोड़कर पहले आग बुफाने का ही प्रयत्न करोगे । इसी प्रकार शास्त्र कहत्ता है हे साधुओ <sup>1</sup> तुम्हारे अन्त.करण मे जो भाव-अग्नि लग रही है, उसे सब से पहले शान्त करो । उसके बाद दूसरे काम करो ।

कदाचित् कोई कहे कि मैं तो अमुक को खमाता हू पर वह मुझे क्षमा नहीं देता, ऐसी स्थिति में मैं क्या करूँ? इस प्रश्न के उत्तर मे शास्त्र कहता है—

भिक्खू य ग्रहिगरणं कट्टु तं ग्रहिगरणं विवसमित्ता विग्रोसइयपाहुडे इच्छा य परो ग्राढाइज्जा इच्छा य परो न ग्राढाइज्जा, इच्छा य परो ग्रव्भुट्ठेज्जा, इच्छा य परो न ग्रब्भुट्ठेज्जा, इच्छा य परो वदेज्जा, इच्छा य परो न वंदेज्जा इच्छा य परी संभूंज्जेज्जा, इच्छा य परो न संभूंज्जेज्जा, इच्छा य परी संभूंज्जेज्जा, इच्छा य परो न संभूंज्जेज्जा, इच्छा य परो संवसिज्जा, इच्छा य परो न संवसिज्जा, इच्छा य परो उवसमिज्जा, इच्छा य परो न उवसमिज्जा । जो उवसम्मइ तस्स ग्रत्थि ग्राराहणा, जो न उवसम्मइ नर्त्यि तस्म

## २२८-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

ſ

म्राराहणा । तम्हा श्रप्पगा चेव उवसम्मिएव्वं, स किमाहु भते ! उवसमं उवसमसारं सामण्णं ।

— वृहत्कल्पसूत्र ।

इस सूत्रपाठ का भावार्थ यह है कि जिसके साथ तुम्हारी अनवन या वोलचाल हो गई हो, उसकी इच्छा हो तो तुम्हारा आदर करे, इच्छा न हो तो आदर न करे, उसको इच्छा हो तो तुम्हे वन्दना करे, इच्छा न हो तो वन्दना न करे, उसकी इच्छा हो तो तुम्हारे साथ भोजन करे, इच्छा न हो तो साथ भोजन न करे, उसकी इच्छा हो तो तुम्हारे साथ रहे, इच्छा न हो तो साथ न रहे, उसकी इच्छा हो तो उपशात हो जाये, इच्छा न हो तो उपशान्त न हो । तुम उसके इन कृत्यो को मत देखो, अपनी ओर से अमायाचना कर लो। तुम ता अपनी ओर ही देखो। दूसरा खमाता है या नही, यह देखने की आवश्यकता नही । तुम तो अपने अपराध के लिए क्षमा माग लो और उसके अप-राघ के लिए अपनी ओर से क्षमा कर दो । वह तुम्हारा अपराघ क्षमा करे या न करे, तुमसे क्षमायाचना करे या न करे, मगर तुम अपनी श्रोर से तो क्षमा मांग ही लो और क्षमा दे भी दो।

ं शास्त्र में यह कहकर साथ ही यह भी कहा है कि तुम उसे खमाओ और वह तुम्हे न खमावे तो तुम उसकी निन्दा मत करो । अगर तुम उसे खमाकर उसकी निन्दा करते हो तो समफना चाहिए कि तुमने सच्चे रूप मे खमाया ही नही है । वह नहीं खमाता तो उसके कर्म भारी होगे, मगर तुम तो अपनी ओर से क्षमापणा करके उपशान्त हो जाओ । अगर तुम हृ्दयपूर्वक दूसरे से खमाते हो तो तुम आरा-घक ही हो ।

कहने का आशय यह कि कोई दूसरा खमावे या न खमावे लेकिन तुम तो दूसरे को खमा ही लो । अगर तुम दूसरे को खमा लेते हो तो तुम अपने हृदय की कलुपता दूर करते हो । जिसके चित्त की कलुपता दूर हो जाती है उसका चित्त प्रसन्न हो जाता है योगसूत्र मे कहा है---'भावनातश्चित्तप्रसादनम् ।'

अर्थात् — भावना से चित्त को प्रसन्नता प्राप्त होती है। चित्त को प्रसन्न करने वाली भावनाएँ चार है — करुणा-भावना, मध्यस्थभावना, प्रमोदभावना और मैत्रीभावना। क्षमापणा करने से मैत्रीभावता प्रकट होती है। दूसरे के साथ वैरविरोध या क्लेश-ककास हो गया हो तो उससे क्षमा का आदान-प्रदान करके हृदय मे मैत्रीभावना प्रकट करनी चाहिए। ऊपर-ऊपर से क्षमापणा की जाये तो वह सच्ची मैत्रीभावना नही है।

भगवान् कहते हैं --क्षमापणा करने से हृदय का पश्चा-त्ताप और क्लेश--कलह मिट जाता है तथा हृदय मे प्रसन्नता एव प्राणीमात्र के प्रति मैत्रीभावना उत्पन्न होती है । इस प्रकार क्षमापणा द्वारा प्रसन्नता और मैत्रीभावना प्रकट हो जाने के फलस्वरूप किसी प्रकार का भय नही रह जाता अर्थात् निर्भयता प्राप्त होती है ।

## २३०-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

भगवान् ने क्षमापणा का यह फल वतलाया है। मगर इस फल की प्राप्ति उन्हें होनी है जो सच्चे हृदय मे क्षमा-यांचना करते हैं और क्षमादान करते हैं। केवल प्रथा का पालन करने के लिए क्षमा मागना और देना एक वात हैं और हृदय से क्षमा का आदान--प्रदान करना दूसरी वात है। किस प्रकार हृदय से क्षमायाचना की जाती है और दी जाती है, इस विषय में एक प्रसिद्ध उदाहरण देना उपयोगी होगा।

सोलह देशो के महाराजा उदायन की स्वर्णगुटिका नामक दासी को उज्जैन का राजा चडप्रद्योत चुरा ले गया। दासी चुराई गई है, यह वात उदायन के कानो मे पडी, फिर भी श्रावक होने के कारण उसने चडप्रद्योत को महमा दंड देने की व्यवस्था नही की । उसने दासी को लौटा देने का सन्देश चडप्रद्योत के पाम भेजा । उदायन के इस सदेश के उत्तर मे अभिमान से भरे चडप्रद्योत ने कहला भेजा-'हम राजा है । रत्नभोक्ता हैं । श्रेष्ठ रत्न प्राप्त करके भोगने का हमे अधिकार है । दासीरत्न को हम प्रपने वल-वूते पर ले आये ई । क्षत्रिय किसी चीज की याचना करना नहीं जानते । हम ग्रपनी शक्ति के भरोसे दासीरत्न लाये हैं और उसे लौटा नही सकते । अगर उदायन राजा मे शक्ति हो तो वह ग्रपनी दासी को वापिस ले जावे । मागने से दासी नही मिल सकेगी ।'

चडप्रद्योत ने अपने सैन्य वल के अभिमान मे मस्त होकर यह उत्तर दिया <sup>।</sup> उदायन ने चडप्रद्योत का यह उत्तार सुनकर कहा— 'चोरी करना क्षत्रियों का घर्म है <sup>।</sup> ग्रीर मागना क्षत्रियो का घर्म नही है ! उसने मुझे कायर समभा होगा, मगर देखता हू वह दासी को कैसे नही सौपता '' यह कहकर उदायन ने चडप्रद्योत के साथ युद्ध करने का निश्चय कर लिया ।

अपने निश्चय के अनुसार उदायन राजा ने उज्जैन पर चढाई कर दी और उज्जैन पर विजय प्राप्त करके चडप्रद्योत को कैद कर लिया । उदायन राजा विजय प्राप्त करके अपने देश की ग्रोर लौट रहा था 'कि सवत्सरी पर्व निकट आने पर उसकी आराघना करने के लिए दशार्णपूर-वर्त्तमान मन्दसौर नगर मे ठहर गया । उदायन ते अपनी सेना से कहा—' कल मेरा महापर्व है। मैं उस पर्व मे आरा-घना करूँगा और प्राणीमात्र के प्रति मैत्रीभाव धारण करूँगा। अतएव इस वात का खयाल रखना कि कल किसी भी प्राणी को किसी भी प्रकार का कष्ट न पहुंचे। ' सेना से यह कहकर उसने अपने रसोइया को वुनाया और चडप्रद्योत की ओर सकेत करके कहा 'यद्यपि इस समय यह मेरे कव्जे मे हैं, फिर भी राजा है। अत. कल इनको इच्छा के अनू-सार भोजन की व्यवस्था करना और ध्यान रखना कि इन्हे किसी प्रकार का कष्ट न होने पाए । मै कल सवत्सरी-पर्व की आराधना करूँगा।'

चडप्रद्योत को पत्ता था कि उदायन राजा सवत्सरो के दिन सब जीवो के प्रति मैत्रीभाव घारण करके, सवसे क्षमायाचना करते हैं और उदारभाव से क्षमादान देते हैं। उसने सोचा – बस, कल का दिन ही मेरे लिए वन्धन से मुक्त होने के लिए उपयुक्त है। इस प्रकार विचारकर चड-प्रद्योत ने उदायन से कहा – 'कल मैं भी आपके साथ सव-त्सरी महापर्व की आराधना करूगा ग्रौर ग्रापके साथ ही

#### २३२-सम्यक्त्वपराऋम (२)

पौपघ करूँगा।' उदायन ने कहा-- ' आ रने पहले कभी पौषघ नही किया है, अत कष्ट होगा । वलात्कार से किसी से घर्म करवाना घर्म नही कहा जा सकता । इसलिए पौषघ करने के विषय मे अच्छी तरह विचार करलो ।' चडप्रद्योत वोला - आप पौषघ करेगे और मैं नही कर सकूगा ? नही, मैं भी आपके साथ पौषघ करूँगा।' उदायन ने कहा - ' तो जैसी आपकी इच्छा ।'

उदायन और चडप्रद्योत ने एक ही जगह और एक ही विधि से पौषध व्रत अगीकार किया, मगर दोनो के भाव जुदा-जुदा थे । सध्या समय उदायन ने प्रतिक्रमण किया और समस्त जीवो से क्षमायाचना की ।' चडप्रद्योत ने भी इसी प्रकार किया । जब उदायन ने सव जीवो के प्रति क्षमा-याचना की तब चडप्रद्योत पास ही था । उदायन ने उससे कहा—'ससार बहुत विषम है और यहा साघारण वात में भी क्लेश हो जाता है । तुम्हारे साथ जो युद्ध हुआ वह भी साधारण सी बात के लिए ही था । मैं हृदय से चाहता था कि किसी प्रकार युद्ध टल जाये, लेकिन तुमने जो उत्तर दिया, उसने राजकर्तव्य की रक्षा के लिए मुझे युद्ध करने के लिए विवश कर दिया मेरे लिए क्षत्रियवर्म और राज-नीति का पालन करना आवश्यक था और इसी कारण तुम्हारे साथ युद्ध करना पडा और तुम्हे कष्ट देना पडा । संसार सम्बन्धी प्रपच के कारण ही तुम्हे कष्ट देना पडा, लेकिन उस कष्ट के लिए अव मैं क्षमायाचना करता हू।'

अगर अपराध था तो चडप्रद्योत का ही था, फिर भी उदायन ने उसके लिए क्षमा मागी । जैनधर्म कहता है- तू अपना अपर घ देख, दूसरो का मत देख । अगर तू

## सत्तरहवां बोल-२३३

दूसरो का अपराध देखेगा तो दूसरो से क्षमा नही माग सकेगा और न उन्हे क्षमा दे ही सकेगा । इसलिए तू अपने ही अपराधो की ओर दृष्टिपात कर और उनके लिए क्षमाप्रार्थी बन । चडप्रद्योत ने उदायन का कितना अपराध किया था? किसी ने तुम्हारा भी अपराध किया होगा परन्तु वह चंड-प्रद्योत जैसा शायद ही हो <sup>1</sup> फिर क्या तुम सामान्य अपराध के लिए भी क्षमा नही कर सकते <sup>?</sup> तुम दूसरो के अपराध न देखकर अपने ही अपराध देखो और सब से क्षमायाचना करके प्राणीमात्र के प्रति मैत्रीभाव स्थापित करो ।

उदायन ने कहा—मैंने आपको कैद किया और आपका राजपालट छीन लिया है, इस अपराध के लिए मुझे क्षमा दीजिए।'

इसे कहते हैं क्षमापणा <sup>1</sup> इस प्रकार की सच्ची क्षमा-' पणा ही हृदय को प्रसन्नता प्रदान करती है। उदायन के मन मे यह अभिमान ग्राना स्वाभाविक था कि मैं मालव-नरेश को जीत कर कैद कर लाया हूं । मगर नही, उसने यह अभिमान नही किया, यही नही वरन् अपनी इस विजय को पश्चात्ताप का कारण वनाया ।

चडप्रद्योत को पहले ही मालूम हो गया था कि सव-सरी का दिन ही इस वन्धन से मुक्त होने का स्वर्ण अवसर है । अतएव उसने उदायन के कथन के उत्तर मे कहा—' 'महाराज ' इस प्रकार क्षमायाचना करने से मुझे किस प्रकार शान्ति मिल सकती है ? आखिर तो मैं भी क्षत्रिय राजा हू । इस समय मैं राजपद से भ्रब्ट होकर कैदीजीवन व्यतीत कर रहा हू । इस स्थिति मे मेरे हृदय मे कैसे भाव उठते होंगे ? पदभ्रप्ट राजा कैद करने वाले को किस प्रकार

#### २३४-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

क्षमा कर सकता है ? उसका हृदय तो संताप से धघकता रहता है । फिर भी ऊपर से क्षमा करना तो एक प्रकार का दभ ही कहा जा सकता है । मैं इस प्रकार का दम्भ नही करना चाहता।'

चडप्रद्योत को इस वात पर उदायन को कोघ आ सकता था, मगर उदायन ने अपने मन में सोचा— इसका कहना तो ठीक है। उसने चडप्रद्योत से कहा — 'मैं तुम्हारा अभिप्राय समभता हू। वास्तव में तुम अग्ने पद से अप्ट हो गये हो और इस समय मेरी कैंद्र में हो, अतएव तुम्हारे हृदय में शान्ति कैंसे हो सकती है ? इस समय तो मैं कुछ नही कर सकता, लेकिन विश्वाम दिलाता हू कि जो कुछ मैने तुम से जीत लिया है, वह सब तुम्हे लीटा टूँगा और कुछ अधिक भी दे दूँगा। इतना ही नही वरन् तुम्हे पहले की तरह सम्मान भी दूँगा। लो अब तो मेरा अपराघ क्षमा करोगे न ?

उदायन की यह उदारता देखकर चडप्रद्योत की आखो में आसू आ गये । वह अपने मन मे कहने लगा---' कितनी उदारता है !' वस्तुत: उदायन की इस प्रकार की उदारता का महत्व चडप्रद्योत ने ही समक्ता था। उस समय उदायन, चडप्रद्योत को कितना प्रिय लगा होगा, यह तो चडप्रद्योत ही जाने । सीता को राम और दमयन्ती को नल कितने प्यारे लगते थे, सो सीता और दमय ती को छोड और कौन अनुमान कर सकता है ।

ज्दायन इस प्रकार की उदारता प्रदर्शित करके निर्भय हो गया । लोग समऋते है कि जो विजयी होता है वह निर्भय बन जाता है और पराजित होने वाला भयग्रस्त रहता

## सत्तरहवां बोल-२३४

है। पर वाम्तविकता ऐसी नही है। विजयी, पराजित से अधिक भयभीत रहता है, क्योकि उसके मन में सदेव यह शका वनी रहती है कि पराजित शत्रु कही वलवान् होकर वैर भँजाने के लिए चढाई न कर दे!

मान लीजिए, एक राजा ने किसी मनुष्य को कैद कर लिया । अव विचार कीजिए, भय किसे अधिक है ? राजा को या कैदी को ? राजा सदैव भयभीत रहता है कि कैदी कही छूट न जाये और वैर का वदला न ले बैठे ! इस प्रकार कैदी की अपेक्षा कैद करने वाले को अपेक्षाकृत अधिक भय वना रहता है ।

तुम घनवान् हो और हमारे पास घन नही है। विचार करो भय किसे ज्यादा है? तुम्हे भय है या हमें ? धन होने के कारण तुम दिन-रात भय से व्याकुल रहते हो। भयजनक घन का त्याग करने पर ही तुम निर्भय वन सकते हो।

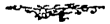
चडप्रद्योत को आश्वासन देकर उदायन निर्भय हुआ। उदायन की यह उदारता देख चडप्रद्योत की आखो से आसू वहने लगे। उसने कहा - मैंने आपका अपराध किया और उस पर भी उद्दण्डतापूर्वक उत्तर दिया। इसी कारण आपको इतना कष्ट सहन करना पडा, फिर भो आपकी उदारता धन्य है<sup>1</sup> ग्रापको इस उदारता से मैं इतना प्रभावित हू कि अव अगर आप मुझे कुछ भी न लौटाए तो भी मेरे हृदय मे आपके प्रति वैर्रविरोध नही है।

सवत्सरी के दूसरे दिन उदायन ने चडप्रद्योत को मुक्त करते हुए कहा---यह सवत्सरी महापर्व का ही प्रताप है कि २३६-सम्यक्त्वपराकम (२)

तुम मेरे हृदय को पहचान सके और ।मैं। तुम्हारे हृदय को परख सका । संवत्सरी पर्व का सुअवसर न आया होता तो हम लोग एक-दूसरे के हृदय को न जान पाते ।

चंडप्रद्योत को साथ लेकर उदायन अपने राज्य में आया । वहा उसने अपनी कन्या उसे व्याह दी । उसने कन्यादान मे जीता हुआ और कुछ अपना राज्य चडप्रद्योन को दे दिया तया वह सुवर्णगुटका दासो भी दे दी ।

, इसे कहते हैं क्षमापणा <sup>1</sup> क्षमा के आगे किसी भी प्रकार का वैर-विरोध या क्लेश-कलह नही ठहर सकता । तुम क्षमापणा तो करते हो, मगर जिमके साथ क्षमापणा करते हो, उसके प्रति वैपभाव तो अवशेप नही रहने देते ? हृदय से को हुई क्षमापणा के सामने वैर-विराध कैसे टिक सकता है ? भगवान् कहते है सच्ची क्षमापणा करने वाला ही मेरा आराधक है। अतएव सच्चे आराधक बनने के लिए सच्ची क्षमापणा करो । सच्चे हृदय से क्षमापणा करोगे तो तुम्हारा कल्याण हुए विना नही रहेगा ।



# अठारहवाँ बोल

#### स्वाध्याय

#### 

स्व-पर के कल्याण-साधन के लिए शास्त्र मे अनेक उपाय बतलाये है। क्षमापणा भी उनमे से एक उपाय है। पिछले प्रकरण मे उस पर विचार किया गया है । अब स्वाघ्याय को कल्याण का सोपान गिन कर उस पर विचार किया जाता है स्याघ्याय के सम्बन्ध में भगवान् से इस प्रकार प्रश्न पूछा गया है —

#### मूलपाठ

प्रश्न--- सज्भाएणं भंते! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर - सज्भाएण नाणावरणिज्जं कम्म खवेइ ।

#### হাতবার্থ

प्रश्न — भगवन् ! स्वाध्याय करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर - स्वाध्याय करने मे जीव ज्ञानावरणीय आदि कर्मो का क्षय करता है।

व्याख्यान

स्वाध्याय पर विचार करने से पहले यह जान लेना

# २३५-सम्यक्त्वपराऋम (२)

आवश्यक है कि क्षमापणा और स्वाध्याय के वीच परस्पर क्या सम्बन्ध है ? स्वाघ्याय और क्षमापणा का सबन्ध वत-लाते हुए टीकाकार कहते हैं कि स्वाघ्याय करने के लिए सर्वप्रथम आवश्यकता है चित्त के विकार दूर करने की । लोक मे कहावत है कि प्रत्येक शुभ कर्म में स्वच्छ होकर प्रवृत्त होना चाहिए । अतएव जुद्ध होकर स्वाध्याय करना उचित है, मगर वह जुद्धता वाह्य नही आन्तरिक भो होनो चाहिए । ससार मे वाह्य स्वच्छता देखी जाती है, आन्तरिक स्वच्छता उतनी नजर नही आती । मगर वास्त व मे आन्त-ू**रिक स्वच्छता की वड़ो आवव्यकता है । आन्तरिक स्वच्छता** क्षमापणा द्वारा होती है । क्षमापणा आन्तरिक मैल को दूर कर, अन्तरग को स्वच्छ बनाने का सुन्दर से मुन्दर साधन है । क्षमापणा द्वारा आन्तरिक शुद्धि करने के पश्चात् निकम्मा नही बैठ रहना चाहिए, वरन् स्वाध्याय करना चाहिए । स्वाध्याय करने से क्या लाभ होता है ? यह प्रश्न भगवान् से पूछा गया है। इस प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने कहा है-हे शिष्य ! स्वाध्याय करने से ज्ञानावरणीय आदि कर्मो का क्षय होता है।

अब विचार करना है कि स्वाध्याय का अर्थ क्या है? सु-+अघ्याय अर्थात् सुष्ठु ग्रध्याय स्वाध्याय कहलाता है। अध्याय का अर्थ है—पठन-पाठन । मगर पठन-पाठन तो कामशास्त्र आदि का भी हो सकता है। मगर यहा ऐसे पठन-पाठन का प्रकरण नही है। यह वात बतलाने के लिए 'अध्याय' शब्द के साथ 'सु' उपसर्ग लगाया गया है। 'सु' उपसर्ग का अर्थ सुष्ठु या श्रेष्ठ होता है। इस प्रकार स्वाध्याय का अर्थ होता है—श्रेष्ठ पठन-पाठन। जैन शास्त्र के अनु-

## म्रठारहवां बोल-२३४

सार वीतराग द्वारा कथित शास्त्र का, आगम का पठन-पाठन करना स्वाघ्याय है । दूसरे द्वारा रचे ग्रन्थो या शास्त्रो का पठन-पाठन करने से कभी-कभी फ़्रिम मे पड़ जाने का अन्देशा रहता है, मगर वीतराग कथित आगम के पठन-पाठन से भ्रम मे पड़ने का कोई भय नही रहता । जिन-वाणी का अध्ययन करने से आत्मा का कल्याण ही होता है, अकल्याण नही हो सकता ।

शास्त्रकारो ने स्वाघ्याय के पाच भेद वतलाये हैं--(१) वाचना (२) पृच्छना (३) पर्यटना (४) अनुप्रेक्षा और (४) धर्मकथा । स्वाघ्याय के यह पाच भेद है । सूत्र जैसा है उसे वैसा ही पढना वाचना है, परन्तु यह सूत्रवाचना गुरुमुख से ही लेनी चाहिए । गुरुमुख से वाचना न ली जाये तो प्रायश्चित्त आता है । इस प्रकार गुरुमुख से ली जाने वाली वाचना स्वाध्याय का पहला भेद है ।

स्वाध्याय का दूसरा भेद पृच्छना है । गुरुमुख से जो वाचना ली गई है, उसके विषय मे पूछताछ करना पृच्छना है । जैसे जानवर देखे-परखे बिना घास खा जाता है, उसी प्रकार देखे-परखे विना सूत्र नही वाचना चाहिए । उसके विषय मे हृदय मे तर्क-वितर्क अथवा पूछताछ करना चाहिए । ऐसा करने से किसी को किसी प्रकार की शका ही नही रहेगी । हृदय मे उत्पन्न हुई शका को शका के ही रूप मे नही रहने देना चाहिए, वरन् उसे दूर करने के लिए पूछ-ताछ अवश्य करना चाहिए । इस प्रकार की पूछताछ करने को ही पृच्छना कहते हैं ।

जो वाचना गुरुमुख से ली गई है और जिसके विषय मे पृच्छना करके हृदय की शका दूर की गई है, उस सूत्र- २४०-सम्यक्तवपराक्रम (२)

वाचना को विस्मृत न होने देने के लिए परिवर्तना करते रहना चाहिए । सूत्रवाचना का परावर्त्तन करना स्वाध्याय का तीसरा भेद है ।

स्वाध्याय का चौथा भेद अनुप्रेक्षा है । अनुप्रेक्षा का अर्थ तत्त्व का विचार करना है । सूत्रवाचना के विपय मे तात्त्विक विचार करना ग्रनुप्रेक्षा है। इस प्रकार मूत्रवाचना, पृच्छना, पर्यटना ओर अनुप्रेक्षा करने के वाद घर्मकथा करने का विघान किया गया है ।

धर्मकथा स्वाध्याय का पाचवा भेद है।

स्वाध्याय का स्पष्ट अर्थ करते हुए टीकाकार कहते है-यत् खलु वाचनादेरासेवनमत्र भवति विधिपूर्वम् । धर्मकथान्तं त्रमज्ञः तत् स्वाध्यायो विनिर्दिष्टः ॥

अर्थात् -- वाचना, पृच्छना से लेकर घर्मकथा पर्यन्त का विधिपूर्वक सेवन करना स्वाध्याय है ।

टीकाकार ने वाचना आदि के विधिपूर्वक सेवन को स्वाघ्याय कहा है । तो फिर स्वाघ्याय की विधि क्या है, यह भी जानना चाहिए । मगर अन्य ग्रन्थो मे स्वाघ्याय का कैसा महत्व बतलाया गया है, यह जान लेना आवश्यक है। थोगसूत्र मे स्वाध्याय का महत्व प्रकट करते हुए कहा है—

स्वाध्यायादिष्टदेवतासम्प्रयोगः ।

अर्थात्-स्वाध्याय से इष्ट देवता का सप्रयोग होता है। मूलसूत्र मे तो सिर्फ यही कहा गया है कि स्वाध्याय से इष्ट देवता की क्रुपा होती है, मगर भाष्यकार इससे भी आगे बढकर कहते है कि स्वाध्याय करने वाले मनुष्य का दर्शन करने के लिए देवता भी दौड़े आते है और इस वात का ध्यान रखते हैं कि स्वाघ्याय करने वाले की भावन**ा** किस प्रकार पूर्ण हो ।

स्वाध्याय की विधि क्या है ? और किस उद्देश्य से स्वाध्याय करना चाहिए ? किसान खेत मे बीज फैकता है सो केवल फैक देने के उद्देश्य से ही वह नही फैंकता है । एक दाने के ग्रनेक दाने उत्पन्न करने के लिए वह वीज फैकता है । स्वाध्याय करने वाले को भी यह वात सदैव स्मरण मे रखनी चाहिए कि मैं स्वाध्याय करके हृदय-क्षेत्र में जिस बीज का आरोपण करता हू, वह विशेष रूप फल की प्राप्ति के लिए कर रहा हू । अतएव मैं जैसे-तैसे वोलते स्वाघ्याय न करू वरन् स्वाध्याय के द्वारा जो बात ग्रहण नी गई है, उसी के अनुसार व्यवहार करूं। इस प्रकार सक्रिय स्वाध्याय करने से ही स्वाध्याय के फल की प्राप्ति होती है । स्वाध्याय का फल ज्ञानावरणीय कर्म का क्षय होना है।

स्वाध्याय के सम्बन्ध मे एक उदाहरण और दिया जाता है। जैसे फल की प्राप्ति के लिए ही वृक्ष की जडें, सीची जाती है, उसी प्रकार ज्ञानावरणीय कर्म को नष्ट करने रूप फल प्राप्त करने के लिए ही स्वाध्याय किया जाता है। अतएव स्वाध्याय करने मे सदैव यह ध्यान रखना चाहिए कि मैं वृक्ष को सीच तो रहा हू, मगर कही ऐसा न हो कि भें फल से वचित रह जाऊ ! मैं दूसरो को सुनाने के लिए स्वाध्याय करू ग्रौर लोग भी मेरी प्रशसा करें, मगर मैं जैसा का तैसा ही न रह जाऊ । मुफसे ऐसा न हो कि मूल को सीचने पर भी मुझे फल प्राप्त न हो । मुझे इस वात का ध्यान होना चाहिए कि मैं शास्त्र का स्वाध्याय करके जिस धर्मरूपी क्ल्पवृक्ष का सिचन कर रहा हू, उसका फल

### २४२-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

ज्ञानावरण कर्म का क्षय होना है, अतएव वह फल मुझे प्राप्त करना है । इस बात पर लक्ष्य रखते हुए ही मुझ स्वाध्याय करना चाहिए ।

दर्पण के ऊपर का मैल इसीलिए साफ किया जाता है कि मुँह भली भाँति दिवलाई देस के। यह माना जाता है कि जिस दर्पण में मुह ठीकठीक दिखाई पडे वह दर्पण साफ है। इसी प्रकार यह भो कहा जा सकता है कि जिस स्वाध्याय के द्वारा ज्ञानावरणीय कर्म का क्षय हो, वही सच्चा स्वाध्याय है।

प्राचीन काल मे विद्यार्थी जब विद्याध्ययन समाप्त करके गुरुकुल से विदाई लेते थे, तब गुरु उन्हे यह शिक्षा देते थे –' हे जिष्यो <sup>।</sup> स्वाध्याय करने मे प्रमाद मत करना । स्वाघ्याय द्वारा जो वस्तु हितकारी प्रतीत हो उसे स्वीकार करना और जो अहितकर प्रतीत हो उसे त्याग देना । स्वाध्याय से घर्म का भी स्वरूप विदित होता है और अधर्म का भी । इन दोनों में से घर्म को स्वोकार करना और पाप का परित्याग करना चाहिए । दीपक के प्रकाश मे अच्छी वस्तु भी देखी जा सकतो है और साँप-विच्छू वगैरह भी देखे जा सकते है। मगर अच्छी वम्तु देखकर ग्रहण को जाती है और खराव वस्तु देखकर छोड दी जाती है । दीपक के प्रकाश से अगर सांप दिखाई देता है तो लोग साँप से दूर भाग जाते है और यदि कोई अच्छी च।ज नजर आती है तो उसे ग्रहण कर लेते हैं। इसी प्रकार स्वाध्याय से अच्छी बाते भी मालूम होती हैं और बुरो बाते भी जानने मे आती हैं। इन दोनों अच्छी-वुरो बातों में से, हे झिष्यो! अच्छी बात ग्रहण करो और बुरो ब.ते त्याग दो।"

आप भी व्याख्यान सुनते हैं, मगर व्याख्यान सुनकर जो वस्तु लाभप्रद प्रतीत हो उसे अपनाने में ही व्यास्यान सुनने की सार्थकता है और तभी व्याख्यानश्रवण स्वाघ्याय रूप कहा जा सकता है । व्याख्यान सुनकर वाह-वाह करने मे ही रह गये और जीवन मे कुछ भी न अपनाया तो व्याख्यान सुनने से क्या लाभ है ?

कल्पना कीजिए, आपके पूर्वजो ने आपके घर में सम्पत्ति गाड़ रखी है । यह बात आपको मालूम है, लेकिन आवश्यकता के ग्रवसर पर भी वह आपके हाथ नही लगती। इतने में कोई सिद्ध-योगी आकर आपको सम्पत्ति आपको वतला दे तो आपको कितनी प्रसन्नता होगी ? इसी प्रकार इस शरीर मे अनन्त गुणो वाला आत्मा विराजमान है। श्रगर कोई इस आत्मा का दर्जन आपको करा दे तो क्या म्रापको प्रसन्नता नही होगी <sup>?</sup> स्वाध्याय करने से ज्ञानावरण कर्म नष्ट होता है और ज्ञानावरण के नाश से आत्मा का दर्शन हो सकता है । अतएव स्वाध्याय द्वारा ज्ञानावरणीय कर्म का नाश करके आत्मा का दर्शन करो । ज्ञानीजन कहते हैं--- आत्मा अनन्त गुण वाला और अनन्त शक्ति से सम्पन्न है। आत्मा के गुण इस मानव शरीर द्वारा ही प्रकट किये जा सकते हैं । आपको पुण्ययोग से मनुष्य शरोर प्राप्त हुआ है, इसलिए आत्मा के उन गुणो को एव शक्तियो को प्रकट करने का प्रयत्न करो । केवल शरीर देखकर ही न रह जाओ । सुना है, अमेरिका मे, मनुष्य की आकृति की मछली भी होती है, मगर आप मनुष्य है, मछली नही हैं। यह बात तो तभी प्रतीत होगी जब आप अपने जीवन में मनुष्यता प्रकट करेगे । जीवन मे मनुप्यता प्रकट करने के

#### २४४-सम्यक्त्वपराक्रम (२)

लिए और अपनी मनुष्यता सिद्ध करने के लिए आपको विचारना चाहिए कि - हे ग्रात्मन् ! तुझे यह मानव शरीर मिला है और ऐसे घर्मगुरुओ का सुयोग भी प्राप्त हो गया है। फिर भी अगर ग्रपनी शक्ति को प्रकट नहो करेगा तो कब करेगा ? इस प्रकार विचार कर स्वाध्याय द्वारा झानावरर्णाय कर्म नण्ट करके आत्मा का स्वरूप पहचानो और आत्मशक्ति प्रकट करो ।

तपस्वी मुनि श्री रघुनाथ जी महाराज फक्कड साबु थे। वह एक बार जोवपुर मे थे, तब जोघपुर के सिंघीजी ने उनको प्रशसा मुनी आर उनके दशन करने आये। रघु-नाथजी महाराज ने सिंघीजी से पूछा – आप कुछ घर्मध्यान करते हैं या नही ? सिंघीजी ने उत्तर दिया — ' महाराज ! पहले बहुत घर्मध्यान किया है, उसके फलस्वरूप सिंघी सरीखे उत्तम कुल मे जन्म पाया है, पर मे सोने का कडा पहरने को मिला है, जागीर मिली है, हवेली है और अच्छे कुल की कन्याए भी प्राप्त हुई हैं। ऐसी म्थिति मे पहले किये पुण्य का फल भोगें या अब नया करने बैठे !'

तपस्वीजी ने उत्तर दिया — सिंघीजी, यह सब तो ठीक है कि आपने पहले जो धर्मध्यान किया है, उसका फल आप भोग रहे हैं। मगर यदि भविष्य के लिए धर्मध्यान न किया और मृत्यु के पश्चात् कुत्ते का जन्म धारण करना पडा तो आपको उस हवेली मे कौन घुसने देगा?

सिंघी जी--- महाराज ! ऐसी अवस्था मे तो हवेली में कोई नही घुसने देगा ?

#### ग्रठारहवां बोल-२४५

तपस्वीजी— इसीलिए हम कहते है, भविष्य के लिए घर्मध्यान करो ।

मैं भी आपसे यही कहता हू कि आपको उत्तम मनुष्य-जन्म, उत्तम जैनघर्म, उत्तम घर्मक्षेत्र आदि का सुयोग मिलां, है। इस अनमोल अवसर का लाभ उठाकर आत्मकर्ल्याणे, साघो। इसी में कल्याण है। दूसरे आत्मकल्याण की साधना करे या न करें, उस पर ध्यान न देते हुए आप अपनां कल्याण करने मे प्रयत्नशील रहे।

कहने का आशय यह है कि स्वाध्याय का फल ज्ञाना-वरणीय कर्म का नाश करना है । कोई कह सकता है कि हमे शास्त्र वाचना नहीं आता, ऐसी स्थिति मे शास्त्र को स्वाध्याय किस प्रकार करें ? ऐसा कहने वाले लोगो से यहीं कहा जा सकता है कि अगर आपको शास्त्र पढना नहीं आता तो कम से कम णमोकारमन्त्र तो आप भी जानते हैं? आता तो कम से कम णमोकारमन्त्र तो आप भी जानते हैं? आप उसका जाप और आवर्त्तन वगैरह करें । णमोकारमत्र का आवर्त्तन करना भी स्वाध्याय ही है । अन्य लोगो के कथनानुनार वेदाध्ययन या ग्रोकार का जाप करना स्वाध्याय है । इसी प्रकार आप यह समर्भे कि द्वादशाग रूप जिन-वाणी का पठन-पाठन करना या णमोकारमत्र का जाप करना भी स्वाघ्याय है । अगर ग्राप शास्त्र का स्वाध्याय नही कर सकते तो णमोकारमत्र का जाप रूप स्वाध्याय करें । इससे भी कल्याण होगा ।

शास्त्र मे स्वध्याय नन्दन वन के समान वतलाय। गया है । जो पुरुप स्वाघ्याय द्वारा नन्दन वन सरीखा आनन्द लेता होगा वह दूसरी झफटो मे नही पडगा।मनुष्य

### २४६-सम्यक्त्वपराऋम (२)

जब व्यग्र हो जाता है तव व्यग्रता दूर करने के लिए वाग का आश्रय लेता है । इसी प्रकार ससार के प्रपचों से घव-राने वाला स्वाध्याय का ही शरण लेगा और फिर दूसरे प्रपचो में नही पडेगा । अगर आप व्यर्थ के प्रपचो में पडना छोड़ स्वाध्याय का आनन्द ले तो आपको मालूम हो कि स्वाघ्याय मे कैसा आनन्द है । पुरुषो की अपेक्षा वहिनों को इस ओर अधिक ध्यान देना चाहिए, क्योकि उनकी ग्रादत व्यर्थ के प्रपचो मे पडने की ज्यादा होती है, ऐसा देखा जाता है ! वहिने अगर ऐसे प्रपंचो में पड़ना छोड़ दें तो वे पुरुषो का भी सुघार कर सकती हैं । अतएव वहिनें सांसारिक प्रपचो में न पड़कर परमात्मा के भजन रूप ध्वाघ्याय से आनन्दित रहे तो वे अपना और पराया ध्वकल्याण रोक सकती हैं श्रौर कल्याण-मार्ग में प्रवृत्त हो सकती हैं ।

# 'उन्नोसवां बोल

#### वाचना

स्वाध्याय भी परमात्मा की प्रार्थना करने का एक साघन है। पिछले प्रकरण मे स्वाध्याय के पाच भेद बत-लाये गये हैं । अब शास्त्रकार स्वाध्याय के प्रत्येक भेद पर विचार करते हैं । स्वाघ्याय से जीव को क्या लाभ होता है, इस विषय पर समुच्चय रूप मे विचार किया जा चुका है। परन्तु इस प्रकार सामान्य रूप से कही हुई बात कमी-कभी साघारण लोगो की समभ में नही आनी । इसी कारण स्वाण्याय के प्रत्येक भेद के सम्बन्ध में विशेष रूप से विचार किया जाता है । मनुष्य कहने से सभी मनुष्यो का समावेश हो जाता है, फिर चाहे वह राजा हो, रक हो, गरीब या अमीर हो, ब्राह्मण हो या शूद्र हो । लेकिन साधारण लोग मनुष्य कहने मात्र से मनुष्य के सब भेदो को नही समभ सकते । उन्हे मनुष्य के भेद समभाने के लिए ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि भेद स्वष्ट करके समआने पडते हैं । इसी प्रकार • स्वाघ्याय के सम्बन्ध मे समुच्चय रूप से विवेचन किया गया है, मगर वह विवेचन साघारण लोग नहीं समभ सकते। इस विचार से स्वाध्याय के भेद करके प्रत्येक भेद के विषय

## २४५--सम्यक्त्वपराक्रम (२)

में भगवान् से प्रइन किया गया है । स्वाध्याय का पहला भेद वाचना है । अतएव सर्वप्रथम वाचना के विषय मे भग-वान् से यह प्रइन किया गया है—

#### मूलपाठ

# प्रइन-चायणाए णं भंते ! जीवे कि जणयइ ?

उत्तर-वायणयाए णं निज्जरं जणयइ, सुग्रस्स श्रणा-सायणाए (ग्रणुसज्जणाए) वट्टइ, सुग्रस्स य ग्रणासायणाए (ग्रणुसज्जणाए) वट्टमाणे तित्थधम्मं ग्रवलबइ, तित्थमवलब-झाणे महानिज्जरे महापज्जवसाणे हवइ ।

# शब्दार्थ

प्रश्न- हे भगवन्<sup>1</sup> वाचना से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर— शास्त्र की वाचना से कर्म की निर्जरा होती है। सूत्र-प्रेम होने से ज्ञान मे वृद्धि होती है और ऐसे सूत्र-प्रेम से तीर्थङ्करो के घर्म का अवलम्बन मिलता है। तीर्थ-र्द्करो के घर्म का अवलम्बन मिलने से कर्म की महान् निर्जरा होती है और निष्कर्म अवस्था प्राप्त होती है।

#### व्याख्यान

वाचना के विषय में विशेष विचार करने से पहले 4ह विचार कर लेना चाहिए कि वाचना का अर्थ क्या है? वाचना लेने के योग्य शिष्य को गुरु सिद्धान्त का जो वाचन कराता है, उसे वाचना कहते हैं । वाचना का अर्थ सुगम

## उन्नीसवां बोल-२४,६

करने के लिए टीकाकार कहते हैं कि गुरु उपदेशक या प्रयो-जक होकर शिष्य को शास्त्र पढाता है । यहो शास्त्र पढाने की किया वाचना कहलातो है ।

वाचना लेने वाला शिष्य तो सुपात्र होना ही चाहिए, लेकिन व चना देने वाले गुरु में क्या गुग होने चाहिए, यह विचार लेना आवश्यक है । वाचना देने वाला अच्छा हो तो वाचना लेने वाने और देने वाने – दोनो को ही लाभ होता है । भगवान् मे वाचना के ग्विंग में यह प्रञ्न किया गया-है कि हे भगवन् ! वाचना देने वाले को क्या लाभ होता है ? इस प्रश्न के उत्तर में भगव न् ने पहलो वात यह कही है कि वाचना देने वाले के कर्मों को निर्जरा होती है ।

सःमान्यरूप मे तो निर्जरा, मन, वचन और काय-इन तीनो से होती है परन्तु यहा मन द्वारा निर्जरा होने की प्रधानता जान पडती है, क्योकि वाचना देने में मन को एकाग्र रखना पडता है । कहा भी है --

मन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोक्षयोः ।

अर्थात् – मन ही मनुष्यो के बन्ध और मोक्षं का कारण है।

इस प्रकार मन को वन्च और मोक्ष का कारण बतला कर वाचना देने वाले को यह सूचित कर दिया है कि वाचना देने वाले को ऐसा नही मानना चाहिए कि मैं शिष्य को वाचना दे रहा हू, या मैं शिष्य को पढा रहा हू वरन् ऐसा समफ़ना चाहिए कि मैं सूत्र की वाचना देकर अपने कर्मों की निर्जरा कर रहा हूं । ऐसा मानकर शिष्य को सूत्र की वाचना देने मे वाचना देने वाले को अत्यन्त आनन्द होता है, यही नही उसमे कायरता नही आती और साथ ही उसका उत्माह भो भा नही होना । इमका कारण यह हैं कि इस ियति मे सूत्रवाचना देने के कार्य को वह दूसरे का कार्य नही समझेगा बल्कि अपना ही कार्य समझेगा और म्रापने, अपने लाभ के कार्य मे जैसा आग्न्द और उत्साह रहता है वैमा आनन्द और उत्साह दूसरे के कार्य मे नहीं र ता । उदाहरणार्थ –एक काम आगका नौकर करना है और दूसरा काम आपका पुत्र करना है । इन दोनो मे से आपके पुत्र के मन मे काम करते समय जैसा उत्साह होगा वैसा उत्माह नौकर के मन मे नहीं होगा, यह म्वाभात्रिक है। ऐसा होने का कारण भावना की भिन्नता है। नौकर की भावना तो यहो होती है कि यह पराया काम है। पुत्र उसे अपना ही काम समफता है। इस प्रकार भावना मे अन्तर होने से उत्साह मे भी अन्तर पड जाना है। उत्साह हाने मे कार्य अच्छा होता है । उत्साह के अभाव मे वैसा नहीं होता ।

कहने का आशय यह है कि जैमे दूसरो के कामो को अपने ही काम मानने मे उन्हे करने मे उत्साह अधिक रहता है, उसी प्रकार वाचना देने के कार्य को अपना ही समफने से आत्मा मे उत्माह आता है । इसी उद्देश्य से यह कहा गया है कि वाचना देने का कार्य अपना ही समृफ्तना चाहिए।

मदगुरु जैसी शिक्षा दे सकता है वैसी शिक्षा भाडे का शिक्षक नही दे सकता। सद्गुरु की शिक्षा हृदय मे जैसी पैठ जाती है, भाडे के शिक्षक की वैसी नही पैठ सकती। वैज्ञानिको का कथन है कि छोटी उम्र के वालको के हृदय मे माता-पिता की शिक्षा के जैसे सम्कार पडते हैं, वैसे सस्कार वड होने पर नहो पड सकते। अगर माता-पिता मुमम्कारी हो तो वालको के अन्त करण मे शिक्षा के ग्रच्छे

उन्नीसवां बोल--२५१

संस्कार ग्रंकित कर सकते है। इसी प्रकार गुरु अगर सुस-स्कारी हो और वाचना देने के कार्य को अपना हो कार्य माने और यह समझे कि शिष्य मेरे कर्मों की निजरा करने का साधन है, अत वह मेरा उलटा उगकारी है, तो गुरु द्वारा दी हुई वाचना शिष्य के हृदय मे स्थान बनाये विना नही रह सकती । ऐसा समफकर शिष्य को वाचना देने वाला महात्मा धन्यवाद का पात्र है।

. -

भगवान् ने कहा है – वाच ग देने से एक तो कमौं की निर्जरा होती है और साथ हो माथ मूत्र को अन सातना अोर अनुमृजना होती है अर्थात सूत्र को परम्परा जारी रहती हैं मूत्र का ज्ञाना अगर दूसरे को सूत्र का ज्ञान न दे तो मूत्रज्ञान विच्छिन्न हो जाये । इसके विरुद्ध एक दूसरे को सूत्र का ज्ञान देने से सूत्र की परम्परा चालू रहती है। जो पुरुष सूत्र का ज्ञाता होने पर भी दूसरे को सूत्र का ज्ञान नही देता वह सूत्र की आसातना करता है, अतएव दूसरे को सूत्रवाचना देते रहने ने सूत्र की अनासातना भी हीती है और वाचना देने व ले के द्वारा सूत्र की सृजना भी - होती है । किसान वीज वोने के वदले अगर वीज को भो खा जाये तो अन्न की परम्परा आगे तक कैंमे चल सकती है ? इसी प्रकार सूत्र का जानकार अगर दूसरे को सूत्रज्ञान न दे तो सूत्रज्ञान की परम्परा किस प्रकार चल सकनो है? जैमे किसान अन्न मे से वीज अलग रख छोडता है ग्रीर जेव अन्न खाता है, उनी प्रकार स्वय सूत्र का लाभ लेकर दूसरे का भी वाचना देनो चाहिए, जिससे कि सूत्र की परम्परा बरावर चालू वनी रहे।

इसके अतिरिक्त भगवान् कहते है कि सूत्रवाचना

देकर सूत्र की अनासातना और सृजना करने वाला तीर्थवर्म का पालन करत है। यहाँ तोयाम का मतलब गणतर के आचार से है। सूत्र का कथन तीर्थड्कर करते हैं मगर तद-नुसार सूत्र की रचना करने वाले ओर उसकी परम्परा चलाने वाले गगधर हैं। जिस प्रकार गणत्रर सूत्रो को पर-परा चलाते है उसी प्रकार वाच से देने वाला भो सूत्रो का परम्परा चालू रखता है। इस कारण वह गगघर के अ चार का अवलवन करता है – गणघर का कार्य करता है।

गणघरो ने सूत्र की रचना की अग्रेग् वह सूत्र अपने ही पास रख छाडन और दूसरो को वाचना न देते तो क्या ग्राज सूत्र विद्यमान रहते ? मगर गणघर कितने उदार थे। उन्होने सूत्रो का रचना की ग्रंग्ने पास नही रख छोडा, अपितु शिष्यो को उनकी वाचना दो गणघरो द्वारा चलाई हुई वाचना की पद्धति का पालन आच ये भी करते रहे और इसी के फलस्वरूप आज हमारे लिए सूत्र उपलब्ध है। अगर आगे इस पद्धति का पालन न किया जाये तो सूत्र का उच्छेद हो जायेगा । अतएव अपने पास जो सूत्र हैं उनकी वाचना योग्य शिष्य को देना चाहिए । सूत की वाचना देना भी तीथधर्म है । अर्थात् वाचना देना गणघर के धर्म का अग्लवन करना है ।

कल्पना कीजिए, एक नई मोटर तैयार कराई गई है, मगर उसे चलाने वाला कोई ड्र डवर नही है। अगर कोई मोटर न चला सकने वाला उस चलाने का प्रयत्न करेगा तो सम्भव है वह किसी गड्ढे में गिरा देगा। इसी कारण मोटर चलाना न जानने वाले को सरकार मोटर चलाने की आजा नही देती। मोटर का तो दृष्टान्त ही समफिए।

## उन्नीसवां बोल-२५३

मेरी मान्यता तो यह है कि मोटर चलने से लाभ के वदले हानि ही हुई है। मगर इस दृष्टान्त द्वारा मैं यह बतलाना चाहता हूं कि जैसे ड्राइवर होने पर ही मोटर का उपयोग चाहता हूं कि जैसे ड्राइवर के अभाव मे मोटर वेकार पडी हो सकता है। ड्राइवर के अभाव मे मोटर वेकार पडी रहती है। इसी प्रकार शास्त्ररूपी मोटर चलाने वाला अर्थात् वाचना देने वाला कुशन और सम्कारी गुरु न हो तो शाम्त्र-बाचना देने वाला कुशन और सम्कारी गुरु न हो तो शाम्त्र-क्वी मोटर गड्ढे मे गिर जाये और उसका परिणाम भयकर हो, यह स्वाभाविक ही है। अतएव जिस प्रकार ड्राइवर मोटर चलाते समय सावधान रहता है, उसो प्रकार सूत्र की वाचना देने वाले गुरु को भी वाचना देते समय पूरा– पूरी सावधानी रखनी चाहिए। अगर कुशल ड्राइवर की तरह वाचना देने वाला गुरु कुशल और संस्कारी हो तो शास्त्ररूपी मोटर ठीक चल सकती है।

कहने का अण्णय यह है कि जिस प्रकार ड्राइवर मोटर चलाने में सहायक कहा जा सकता है, उसी प्रकार सूत्र की वाचना देने वाल' भी गणघर के घर्म का अवलम्बन करने वाला हैं म्रर्थात् सूत्र की वाचना देने वाला भी तीर्थ-घर्म का अवलम्बन करता है।

इससे आगे भगवान् कहते हैं तीर्थधर्म का अवलबन लेने वाले को महान् निर्जरा होती है। दूसरे महान् तप से भी जो निर्जरा नहीं हो सकती, वह निर्जरा स्वाघ्याय अर्थात् वाचनारूप तप से होती है। वाचना देना और स्वाध्याय क ना भी एक प्रकार का तप है। महान् निर्जरा करने वाला मोक्ष प्राप्त करता है। महान् निर्जरा मोक्षप्राप्ति का याला मोक्ष प्राप्त करता है। महान् निर्जरा मोक्षप्राप्ति का एक मार्ग है। वाचना देने वाले को, वाचना देते समय सदैव इस बात का घ्यान रखना चाहिए कि मैं सूत्र की वाचना

देकर महान् निर्जरा का कार्य कर रहा हूं और मोक्षप्राप्ति का कार्य कर रहा हू। ऐसा समफकर वाचना देने के कर्य को अपना ही कार्य मानना चाहिए।

वाचना देते समय कितनी सावधानी रखनी चाहिए और क्या समफ़ना चाहिए, यह बात पहले कही जा चुकी है। मगर वाचना लेने वाले को वाचना लेते समय कितनी सावधानी रखनी उचित है और उस समय उमका कर्त्तव्य क्या है, इस स बन्ध मे कडा गया है. –

> पर्यस्तिकामवष्टम्भं, तथा पादप्रसारणम् । वर्जयेद्विकथा हास्यमधोयन् गुरुसन्निधौ ॥

वाचना देने वाले गुरु के सन्निक्ट वाचना लेने वाले शिष्य को कैसी सावधानी रखनी चाहिए, यह बात इस गाया मे बतलाई गई है। इसमे कहा है— वाचना देने वाले गुरु के समक्ष शिष्य को अकडकर या हाथ वृध करके नही बैठना चाहिए, पैर फैलाकर नही बैठना चाहिए और विकथा तथा हँसी-मजाक नही करना चाहिए । वाचना लेने वाला शिष्य इन सब अवगुणों का परित्याग कर दे।

अपने यहा वाचना लेने-देने मे अत्यन्त अन्तर आ गया है। जैसे---आजकल कितनेक लोग ऐसा मानते है कि सिद्धान्त को वाचना देते समय पास मे घी का दीपक होना चाहिए। मगर जब सिद्धान्त से भाव--प्रकाश लेना है तो वहा द्रव्य-प्रकाश को आवश्यक्ता ही क्या है ? इसके अति-रिक्त दीपक जलाना सावद्य है और शास्त्र निरवद्य है। ऐसी स्थिति मे निरवद्य शास्त्र को वाचना- लेते समय सावद्य दीपक की क्या आवश्यकता है ? शास्त्र भावरूप व/तु है।

#### उन्नीसवां बोल-२४४

उसकी भाव--पूजा ही हो सकती है । उसकी द्रव्य–पूजा की आवव्यकना नही है ।

अब यह भी विचारना चाहिए कि जास्त्र सुनते समय किस प्रकार की सावधानी रखनी चाहिए <sup>?</sup> प्राय. देखा जाता है कि शास्त्र की वाचना के समय कुछ लोग दोनो हाथ वाघ करके ऐमे बैठ रहते है मानो शास्त्र श्रवण करना कोई काम ही नही है <sup>1</sup> ऐसे लोगों के हृदय मे शास्त्र का रहस्य कैमे उतर सकना है ? एक आदमी सावधान होकर शास्त्र सुनता है और दूसर। वेदरकारी के साथ सुनता है। इन दोनों के ज्ञास्त्र-अवण में कितना अन्तर है, यह बात वकरी और भैस के पानी पीने के उदाहरण से सम भी जा सकतो है । बकरी भी पानी पीती है और भैस भी पीती है। मगर दोनो के पीने मे कितना अन्तर है ? भेस निर्मल जल की भी गँदला करके पीती है जब कि बकरी निर्मल जल ही पीती है। वह गँदला जल नहीं पीती। शास्त्र-श्रवण करने वाले भी दो प्रकार के हैं। कुछ लोग बकरी के समान निर्मल जास्त्र श्रवण का रमपान करते है और कुछ लोग भैस की भाति शाम्त्र-श्रवण को मलीन करके रमपान करते हैं । जो लोग सावधानी के साथ शास्त्र का श्रवण करते हैं, वे महान् निर्जरा का कार्यं करते हैं । अतएव शास्त्र सुनने मे पूरी-पूरी सावघानी रखनी चाहिए ।

बीसवाँ बोल

## प्रतिपृच्छना

आत्मा के ऊपर अनादिकाल से जो आवरण चढे हैं, उन्हें दूर करने का एक उपाय म्वाध्याय भी है। स्वाच्याय के पांच भेदो मे से वाचना के विषय में कहा जा चुका है। वाचन। के पञ्चात् प्रतिपृच्छना सम्बन्घी प्रश्न उपस्थित होता है । ग्रागम का जो पठन-पाठन किया गया हो उसे उसी रूप मे न रखते हुए उसके सम्बन्घ मे विचारविनिमय करना और हृदय मे उठौ हुई जका के विषय मे पूछताछ करना प्रतिपृच्छना है । प्रतिपृच्छना के विषय में प्रश्न करके यह सूचना दी गई है कि जिस कथन मे किसी प्रकार की गडबड होनी है अथवा जो अपने कथन का पूर्ण रहस्य नही जानता उसे सदैव यह भय वना रहता है कि अगर मेरे कथन के विषय मे कोई व्यक्ति कोई प्रक्त करेगा तो मैं क्या उत्तर दूगा ? इस तरह जिसके कथन मे किसी प्रकार की पोल या गडबडी होती है, उसके कथन के विषय में अगर कोई पूछताछ की जाये तो उसे भय होता है । किन्तु जैनशास्त्र में किसी प्रकार की पोल या गडवड नही है। यही बतलाने के लिए कहा गया है कि, जिस सूत्र की वाचना ली गई है, उसके विषय में प्रतिपृच्छना अर्थात् पूछताछ या विचार– विनिमय करना चाहिए ।

कोई मनुष्य किसी को खोटा सोना दे तो वह लेने वाले से यही कहेगा कि, यह सोना किसी को बतलाना नही, चुपचाप घर ही ले जाना । हा, सच्चा सोना देने वाला ऐसा नही कहेगा । वह कहेगा यह सोना सच्चा है या नही, इस बात की जाँच चाहे जहाँ कर लेना । इसी प्रकार ग्रगर जैनसिद्धान्त मे कही पोल या गडबड होती तो विचारविनि-मय या पूछताछ करने को वात नही कही होती । मगर जैनसिद्धांत मे किसी प्रकार की पोल या गडबड नही है, इसीलिए कहा गया है कि-ली हुई रेमूत्रवाचना मे जो कुछ पूछना हो वह पूछो । इस प्रकार प्रतिपृच्छना करने से अत्यन्त लाभ होता है, यह भी वतलाया गया है । जो सूत्र-वाचना ली गई है उसके विषय मे पूछताछ करने से क्या लाभ होता है, इस सम्बन्घ मे यह प्रइन किया गया--

#### मूलपाठ

प्रश्न – पडिपुच्छणयाए णं भते ! जीवे कि जणयइ ? उत्तर – पडिपुच्छणयाए ण सुत्तत्थतदुभयाइ विसोहेइ, कखामोहणिज्ज कम्म वुच्छिदइ ।।

## হাৰ্বাৰ্থ

प्रश्न— भगवन् ! प्रतिपृच्छना से अर्थात् जास्त्रचर्चा से जीव को क्या लाभ होता है ? उत्तर— प्रतिपृच्छना से सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ का

विशोघन होता और इससे जीव काक्षमोहनीय कर्म को छेद डालता है।

#### व्याख्यान

गुरु के सन्निकट ली हुई शास्त्रत्राचना के सम्वन्ध मे गुरु से वारम्वार पूछताछ करना या शास्त्रचर्चा अथवा विचारविनिमय करना प्रतिपृच्छना है। शास्त्र और गुरु का कहना है कि ली हुई शास्त्रवाचना के सम्बन्ध मे पूछताछ करनी चाहिए। इस प्रकार की प्रतिपृच्छना या शास्त्रचर्चा करने से क्या लाभ होता है? इस प्रश्न के उत्तर मे भग-वान् ने कहा है – प्रतिपृच्छना करने से सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ की विशुद्धि होती है। जो कोई जिज्ञासु प्रतिपृच्छना करता है वह सूत्र और उसके अर्थ के विषय में थोड़ा जानक र होता ही है। अगर वह एकदम अनजान हो तो सूत्र या उसके ग्रर्थ के सम्बन्ध में क्या चर्चा करेगा ! अत अगर कोई सूत्र के विषय मे या अर्थ के विषय मे कुछ कुछ जान-कार हो तभी वह प्रतिपृच्छना कर सकता है। गुरु से बार-वार उस विषय में पूछताछ करने से,े; वह जो थोडा-सा जानता है, उसकी विशुद्धि होती है।

अर्थहीन सूत्र और सूत्रहीन अर्थ एक प्रकार से व्यर्थ माना जाता है । सूत्र का महत्व अर्थ से है और अर्थ का महत्व सूत्र से है । सूत्र उच्चारण रूप होता है और अर्थ उस उच्चारण रूप सूत्र में रही हुई विशेष वस्तु को प्रकट करता है अर्थात् सूत्र का महत्व प्रकट करता है ।

सूत्र किसे कहते हैं ? इस विषय में टीकाकार कहते हैं-जिन थोड़े अक्षरो मे वहुत अर्थगाभीर्य समाया हो, उन अर्थगाभीर्य वाले थोडे अक्षरो को सूत्र कहते हैं। सूत्र, अर्थ की रक्षा करने के लिए ही होता है। प्रत्येक वस्तु पात्र में ही टीक सकती है। अगर साधन या पात्र न हो तो वस्तु का टिकाव नही हो सकता। तिजोरो हो मगर धन न हो तो तिजोरी किस काम की ? इसी प्रकार धन हो पर तिजोरी न हो तो धन की रक्षा किस प्रकार हो सकती है ? ठीक इसी तरह अर्थ के अभाव मे सूत्र किस काम का ? और सूत्र न हो तो अर्थ किस काम का ? सूत्र, अर्थ की ग्रौर अर्थ, सूत्र की रक्षा करता है। सूत्र से ही अर्थ की रक्षा होती है और अर्थ होने के कारण ही सूत्र का महत्व है। इस प्रकार सूत्र और अथ दोनो की आवश्यकता है।

शरीर हो मगर आत्मा उसमे न हो तो शरीर किस काम का ? क्या मृत शरीर को भी कोई औषघ देता है ? इसी प्रकार शरीर-रहित आत्मा को भी दवाई दी जा सकतो है ? ससारी जीव का आघार शरीर है और शरीर को स्थिति जीव पर टिकी है । जिस प्रकार जीव और शरीर दोनो की आवश्यकता है, उसी प्रकार सूत्र और अर्थ की भी आवश्यकता है । जैसे शरीर का महत्व उसमे रहने वाले जीव के कारण ही है उसी प्रकार सूत्र का महत्व भी अर्थ होने के ही कारण है । अर्थ के अभाव मे सूत्र व्यर्थ है । भगवान् ने कहा है – प्रतिपृच्छना करने से सूत्र और उसके अर्थ की विगुद्धि होती है ।

घन की रक्षा के लिए तिजोरी की मजवूती और जीव को आश्रय देने के लिए शरीर की स्वस्थता होना आवश्यक समभा जाता है । इसी तरह शास्त्र के कथनानुसार सूत्र

#### २६०-सम्यकःवपराऋम (२)

और अर्थ के विषय में प्रतिपृच्छना करके उसे अच्छी तरह समफ लेना आवश्यक है । इसके सिवाय सूत्र और अर्थ हीनाक्षर आदि दोषो से रहित होने चाहिए । वाग्तविक सूत्र हीनाक्षर या निरर्थक शब्दों वाले नही होते । हीनाक्षर या निरर्थक शब्द होना सूत्र दोष है । सूत्र का प्रत्येक अक्षर सार्थक और शुद्ध होना चाहिए ।

कहने का प्राञय यह है कि जिस प्रकार वारम्वार शरीर की सार--सँभाल को जाती है उसी प्रकार सूत्रवाचना के विषय मे भी वार--वार पूछनाछ करना चाहिए और जिस सूत्र की वाचना ली गई हो उसकी भी सँभाल रखनी , चाहिए । सूत्र की भलीभाति सँभाल रखने से और सूत्र के सम्वन्घ मे वार--वार पृच्छना करने से सूत्र और अर्थ की विशुद्धि होती है और साथ ही साथ काक्षामोहनोय कर्म का नाश भी होता है ।

यहा काक्षा का अर्थ है - सदेह । 'यह तत्व ऐसा है या नही' अथवा 'यह सत्य है या असत्य' इस प्रकार का सदेह उत्पन्न होना मोह का प्रताप है। ग्रनभिग्रहीत मिथ्यात्व ऐसा होता है कि वह जीव को मालूम नही होने देता । मगर ज्ञानीजन कहते हैं कि यह मोह का ही प्रताप है। वार वार पूछताछ करने से काक्षामोहनीय कर्म नण्ट होता है और 'यह तत्त्व ऐसा ही है' या 'यह वात ऐसी ही है' इस प्रकार की दृढता उत्पन्न होती है।

किसी वात का निञ्चय न होने से अत्यन्त हानि होती है और निश्चय हो जाने में अतीव लाभ होता हैं। मान लीजिए, कुछ मनुष्य जगल में जा रहे है। उन्होने वहा सीप का टुकडा देखा । एक ने समका - यह चादो है। तब दूसरे ने कहा - जगल मे चादो कहा से आई ? वह सीप होना चाहिए । इस प्रकार दोनो के अक्षरो मे और अथ मे भेद पड गया । बात सदिग्ध ही बनी रही । वह वाम्तव मे चादी है या सीप; ऐसा निर्णय नही हुग्रा । निर्णय न होने से वे दोनो सदेह मे रहे । अगर दूसरा कोई उनसे पूछेगा कि वहाँ चादी है या सीप ? तो वे निश्चयात्मक रूप से कुछ भी नही कह सकेगे । उन्होने निश्चय कर लिया होता तो वे स्वय सदेह मे न रहते और दूसरो को भी सदेह मे न डालते !

किसी भी वस्तु में सदेह रखने और निश्चय न कर लेने से विचार मे ऐसा अन्तर पड जाता है। सभी विद्याओ मे यह वात लागू पडती है। पढे और गुने मे कितना ग्रतर होता है, यह तो आप जानते ही हैं। कहावत प्रसिद्ध है— 'पढा है पर गुना नही।' सूत्र की वाचना पढने ओर गुनने के विषय मे भो ऐसा ही, ग्रन्तर पड जाता है। एक आदमी ने सूत्र तो पढा है किन्तु सूत्र के सम्बन्ध मे उत्पन्न हुए सशय का निवारण नही किया है और दूसरे मनुष्य ने सूत्र-वाचना लेकर अपना सशय निवारण कर लिया है। एक मनुष्य सूत्र वाचकर सदिग्ध रहता है और दूसरा सूत्र को वाँचकर सूत्र और अर्थ के विपय मे पूछताछ करके सदेह— रहित हो जाता है। इस प्रकार दोनो के बीच बहुत अन्तर है।

दूसरे लोग अपने सिद्धान्त की वात कदाचित चुपके से वतलाते हो पर जैनशास्त्र कहता है कि सूत्रसिद्धान्त की घात चुपके चुपके बताना उचित नही । अतएव आपको जो कुछ भी बननाया जाये उनके विषय में वार-वार पूछताछ करों श्रीर जो काई बका हां उसका समाधान प्राप्त करा। बहुत वार अनुचिन जकाए भी उठनी है, नेकिन जका उत्पन्त हों जाने पर भा यंका मे हो पटा रहना ठीक नही है। णकाए निवारण करने का प्रयत्न करना चाहिए अनएव यूत्र की जो वाचना ला हो उसके सम्बन्ध में वार-वार पूछताछ करनी चाहिए। कांई भी बात किमा वियेषज में ही पूछी जाती है। उगलिए अपने में अधिक जानकार के कथन पर विब्वास रखकर उसमें अका का सामावान प्राप्त करना चाहिए । विशेषज्ञ के कथन पर विश्वाम रखा ही जाता है। शरीर के विषय में आप किमी डाक्टर मे ही प्रश्न करेगे। अगर टाक्टर गरीर को रोगी कहुंगा तो उसके कथन पर आप विच्चास करगे और उसकी सलाह मानेंगे। इसी प्रकार अपने में अधिक जानी के कथन पर विच्व म किया हो जाता है। वग्तु के परीक्षक सब लांग नही होते, थोड़े ही होते हैं। परन्तु जा लांग वर्ग्नु के परीक्षक नहीं हैं वे परीक्षक के कथन पर विब्वास रेखकर ही वन्तु ग्रहण करने है । रत के परीक्षक सब नहीं होते मगर रतन का सग्रह कौन नहीं करना चाहता ? संभी लोग रत्नो का संग्रह करना चाहते है, परन्तु रवय परीक्षक न हाने के कारण रत्नपरीक्षक के कथने पर ही उन्हें विश्वास रखना पडता है ।

जब सभी कार्यों में अपने में विशेष जानकार के कथन पर विश्वास किया जाना है तब वर्म की बात पर भी विश्वास क्यों न किया जाये ? वर्म की वात में भी अपने

## बोसवां बोल-२६३

से विशेष ज्ञानी के कथन पर विब्वास रखने की आवश्यकता है। मगर घर्म के विपय मे प्राय. ऐसा होता है कि शका होने पर पूछताछ नही की जाती और हृदय में शका को स्यान दिया जता है। कुछ लोगो का यहा तक कहना है कि अपने सामने जो भी कुछ आवे, खा जाना चाहिए । इस प्रकार देखे–भाले विना पशु की तरह किसी भी वस्तु को डकार जाना उचित नही है। खाने में कभी कोई अयोग्य वस्तु आ जाये तो कितनी अधिक हानि होने की सभावना हो सकती है ? इसी प्रकार चाहे जो बात विना सोचे-विचारे मान बैठना भी अनुचित है । किसी से पूछे–ताछे विना चाहे जिसे साधु मान लेना भी हानिकर है में अगर कोई नया साघु आवेँ तो उससे पूछना चाहिए कि आप कौन हैं ? कहाँ से आये हैं ? आपका ग्राचार क्या है ? और आपका उद्देव्य क्या है ? जैनशास्त्र प्रेरणा करते हैं कि किसी भी बात को विना विचारे नही मान लेना चाहिए बल्कि पूछताछ के पश्चात् उचित प्रतीत होने पर ही मानना चाहिए ।

प्रतिपृच्छना का अर्थ सदा शकाशील ही वना रहना नही है, बल्कि जो जका उत्पन्न हुई हो उसका समाघान करने के लिए वार-बार प्रश्न करना चाहिए और हृदय की लका का समाधान कर लेना चाहिए । इस तरह विचार-विनिमय या शास्त्रचर्चा करके हृदय की शका का समाघान कर लिया जाय तो कहा जा सकता है कि इसने प्रतिपृच्छना की है । अगर ऐसा न किया जाये तो यही कहा जायेगा कि या तो पूछने वाले के पूछने मे अथवा वताने वाले के वताने में कोई त्रुटि है या दोनो की समफ मे कोई कमी

# २६'८-सम्ययत्वपराक्रम (२)

है। मान लीजिए, एक वैद्य ने किसी रोगी को दवा दी। फिर भी रोग हूर न हुआ तो यही कहा जायेगा कि या तो दवा देने वाले में कोई बृटि है या दवा लने वाले ने दवा का भलीभौति सेवन नहीं किया, अथवा दी हुई दवा ही ठीक नही है। उसी प्रकार प्रतिप्रुच्छना का फल जका-काक्षा में निवृत्त होना है। अगर जका दूर हो गई तो समफना चाहिए कि प्रतिप्रुच्छना ठीक की गई है।

शात्मा महान् है। क्रमंरहित होने से ही आत्मा पर-मात्मा वनेगा। इसलिए आत्मा को जकाजील न बनाते हुए प्रष्ठताछ करके नि जक बनना चाहिए। जिजासा करके जका का समाधान कर लेना कोई चुराई नही है, परन्तु केवल अन्छा नहीं है। जिजासाएचेन

जिजासापूर्वक यका करना एक प्रकार से अच्छा ही है और कुनूहुलवृत्ति में मंणय करना ठीक नही । कहा भी है-' संझयात्मा विनक्ष्यति । ' अर्थात - सरायात्मा

अर्थात् - सनयात्मा पुरुष 'इनो 'झण्डम्तनो भ्रटट' की तरह विनाझ का पात्र बनता है । झास्त्र में अनेक म्यलो पर गोतम ग्वामी के लिए ' जायगंसए ' कहा गया है अर्थात् गोतम ग्वामी की सेंदह उत्पन्न हुआ, यह बतलाया गया है। ऐसी म्यिति में मध्य होना अच्छा है या बुरा ? इस प्रध्न का उत्तर यह है कि जका को जका के या बुरा ? इस प्रध्न नो दाप है, लेकिन उसका को जका के म्प्य में ही रखना जानकारी प्राप्त करने के लिए जका करना छन्नस्थ के लिए आवध्यक है। जका किये विना अधिक जान नहीं प्राप्त हो

## बीसवां बोल-२६४

सकेगा। जिज्ञासा ज्ञानोपार्जन का एक उपाय है। आज विज्ञान का जो आधिपत्य दिखाई देता है, उसका आविष्कार शका-जिज्ञासा से ही हुआ है। अलबत्ता व्यर्थ की शंकाए करना और सदा शकाशील बने रहना ठीक नही। इससे लाभ के बदले हानि ही होती है। अतएव हृदय मे जो शंका उत्पन्न हो उसे प्रश्न करके या शास्त्रचर्चा करके निवा-रण कर लेना चाहिए। इस प्रकार प्रतिपृच्छना या शास्त्र-चर्चा करने से हृदय की शंकाओ का समाधान होता है और आत्मा नि:शंक बनता है। आत्मा जब नि:शक बनता है तभी उसका कल्याण होता है।

है। मान लीजिए, एक वैद्य ने किसी रोगी को दवा दी। फिर भी रोग दूर न हुआ तो यही कहा जायेगा कि या तो दवा देने वाले मे कोई त्रुटि है या दवा लेने वाले ने दवा का भलीभाँति सेवन नही किया, अथवा दी हुई दवा ही ठीक नही है। इसी प्रकार प्रतिपृच्छना का फल जका-कासा से निवृत्त होना है। अगर ज्ञका दूर हो गई तो समभना चाहिए कि प्रतिपृच्छना ठीक की गई है।,

आत्मा महान् है। कर्मरहित होने से ही आत्मा पर-मात्मा वनेगा। इसलिए आत्मा को जकाजील न बनाते हुए पूछताछ करके नि जक बनना चाहिए। जिजासा करके शका का समाघान कर लेना कोई वुराई नही है, परन्तु केवल कुतूहलवृत्ति से शकाएं करके अपने आपको जकाजील बनाना अच्छा नही है।

जिज्ञासापूर्वक ज्ञंका करना एक प्रकार से अच्छा ही है और कुतूहलवृत्ति से सशय करना ठीक नही । कहा भी है-

#### ' सज्ञयात्मा विनव्यति । '

अर्थात् - सगयात्मा पुरुष 'इतो भ्रष्टम्ततो भ्रप्ट' की तरह विनाश का पात्र वनता है । शास्त्र मे अनेक स्थलो पर गौतम स्वामी के लिए ' जायसंसए ' कहा गया है अर्थात् गौतम स्वामी को सँदेह उत्पन्न हुआ, यह वतलाया गया है। ऐसी स्थिति मे सशय होना अच्छा है या वुरा ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि शका को जका के रूप में ही रखना तो दोष है, लेकिन उसका समाधान कर लेना गुण है। जानकारी प्राप्त करने के लिए शका करना छद्मस्थ के लिए आवञ्यक है। शका किये विना अधिक ज्ञान नहीं प्राप्त हो

## बीसवां बोल-२६५

सकेगा। जिज्ञासा ज्ञानोपार्जन का एक उपाय है। आज विज्ञान का जो आधिपत्य दिखाई देता है, उसका आविष्कार शका-जिज्ञासा से ही हुआ है। अलबत्ता व्यर्थ की शकाए करना और सदा शकाशील बने रहना ठीक नही। इससे लाभ के बदले हानि ही होती है। अतएव हृदय मे जो शका उत्पन्न हो उसे प्रश्न करके या शास्त्रचर्चा करके निवा-रण कर लेना चाहिए। इस प्रकार प्रतिपृच्छना या शास्त्र-चर्चा करने से हृदय की शकाओं का समाधान होता है और आत्मा नि:शक बनता है। आत्मा जब नि:शक बनता है तभी उसका कल्याण होता है।